

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.



## क्षी जवाहर किरणावली—किरण-१०

# सम्यक्तवपराक्रम

तृतीय भाग

प्रवचनकौर

्ज्य आचार्य श्री जवाहरलाल जी म .सा.

सपादंक

श्री पं. शोभाचन्द्र भारित्ल, न्यायतीर्थ

प्रकाशक

री जवाहर साहित्य समिति, भीनासर

(बीकानेर, राजस्थान)

प्रकाशक :

मंत्री, श्री जवाहर साहित्य समिति। भोनासर (बीकानेर, राजस्थान)

द्वितीय सस्करण जुलाई, १९७२.

मूल्यः दो रुपया पचास पैसे.

मुद्रक:

जैन आर्ट पेस

(श्री श्रविल भारतवर्षीय साधुमार्गी जैन संघ द्वारा संचालित रागडी मोहल्ला, बीकानेर.

#### \* निवेदन \*

आठवी-नौवी किरण मे श्री उत्तराध्ययन सूत्र के सम्य-क्तवपराक्रम अध्ययन के २० बोलो तक के व्याख्यान प्रकाशित हो चुके हैं। प्रस्तुत किरण मे चौंतीस बोलो तक का विवेचन आया है।

स्व० आचार्य श्री जवाहरलाल जी म. सा असाघारण प्रतिभाशाली और गम्भीर विचारक सन्त महापुरुष थे। उन्होंने अपने साधक जीवन में जो अनुभूति की थी, वह उनको वाणी द्वारा व्यक्त हुई है। पूज्य श्री ने गहन तत्त्व-विचारों को सरल भाषा में प्रकट किया है जो जनता के लिये बड़े काम के हैं। ग्राशा है पाठक एकाग्रभाव से इन्हें पढ़ेंगे और मनन करेंगे।

सम्यक्त्वपराक्रम के शेष भाग शीघ्र ही पाठको की सेवा मे उपस्थित कर रहे हैं।

श्री हितेच्छु श्रावक-मडल, रतलाम और जैन ज्ञानोदय सोसाइटो, राजकोट का हम आभार मानते हैं, जिनके श्रनुग्रह से यह साहित्य प्रकाशित कर सके हैं।

धर्मनिष्ठ सुश्राविका बहिन श्री राजकु वर बाई मालू बीकानेर द्वारा श्री जवाहर साहित्य सिमिति को साहित्य प्रकाशन के लिये प्रदत्त धनराशि से यह द्वितीय सस्करण का प्रकाशन हुआ है। सत्साहित्य के प्रचार – प्रसार के लिये बहिनश्री की ग्रनन्यनिष्ठा चिरस्मरणीय रहेगी।

निवेदक

भीनासर चंपालाल बांठिया (बीकानेर-राज) मंत्री-श्री जवाहर साहित्य समिति

## —: विषयसूची :—

| इक्कीसवां वोल- परिवर्त्तना       |       | \$          |
|----------------------------------|-------|-------------|
| वाईसवा बोल – अनुप्रेक्षा         | • • • | අ           |
| तिईसवा बोल — घर्मकथा             | ••    | ર દે        |
| चौवीसवा बोल - श्रुत की श्राराघना |       | ४२          |
| पच्चीसवां वोल - मानसिक एकाग्रता  |       | ४७          |
| छव्बीसवां बोल - सयम              |       | ५५          |
| सत्ताईसवा बोलं तप                | •••   | ६्          |
| अट्ठाईसवा बोल - व्यवदान          | ***   | <b>\$</b> 7 |
| उनतीसवा वोल- सुखसाता             | ***   | , १११       |
| तीसवा बोल – भ्रप्रतिबद्धता       | •••   | १३८         |
| एकतोसवा बोल - विविक्त शयनासन     | ••    | १५७         |
| वत्तीसवा बोल - विनिवर्त्तना      | ***   | १६६         |
| तेतीसवां वोल - सभोगप्रत्याख्यान  | •••   | १५४         |
| चौतीसवां बोलं - उपिघपत्याख्यान   |       | २०६         |

# इक्कीसवाँ बोल

#### परिवर्त्तना

#### - CONTROL OF

प्रतिप्रच्छना का विचार करने के पश्चात् यहां परि-धर्त्तना-परावर्त्तना ( शास्त्र की आवृत्ति ) करने के विषय भे विचार करना है । इस विषय मे भगवान् से यह प्रश्न पूछा गया है.—

### मूलपाठ

प्रक्त-परियट्टणयाए णं भंते ! जीवे कि जणेइ ?

उत्तर -परियट्टणयाए णं वजणाइं जणेइ, वंजणलिद्धः च उप्पाएइ ।

#### शब्दार्थ

प्रश्न — भगवन् । सूत्र सिद्धान्त की आवृति करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर—बार-वार सूत्र की आवृत्ति करने से विस्मृत च्यंजन (अक्षर) याद हो जाते हैं और उससे जीव को अक्षर-खिंच और पदानुसारी लिंग्ग प्राप्त होती है।

#### व्याख्यान

सूत्रों की वाचना लेने के पश्चात् प्रतिपृच्छना है। रा सूत्र और अर्थ को असदिग्व बना लिया जाता है। मूल सूत्र और अर्थ की वार—वार आवृत्ति न की जाये अर्थात् उन्हें पुन - पुनः फेरा न जाये तो सूत्र और अर्थ का विस्मरण हो जाता है। अतएव सूत्र और ग्रर्थ की ग्रावृत्ति करते रहना चाहिए। यहा भगवान् से यह प्रश्न किया गया है कि सूत्र-अर्थ की ग्रावृत्ति करने से जीवान्मा को क्या लाभ होता है?

इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने कहा है—— सूत्र और अर्थ की आवृत्ति करने से व्यजनों का लाभ होता है अर्थात् भूले हुए व्यजन याद आ जाते हैं और साथ ही साथ पदा-नुसारी लिंव भी प्राप्त होती है।

जैसे दीपक पदार्थ को प्रकाशित करता है, उसी प्रकार व्यजन भी भाव-पदार्थ को प्रकाशित करता है। व्यजन व्यजक अर्थात् प्रकाशक है। जैसे ग्रधकार में रखी हुई वस्तु प्रकाश के ग्रभाव में दृष्टिगोचर नहीं होती उसी प्रकार आत्मा व्यजनों के ज्ञान के अभाव में वस्तु का ज्ञान प्राप्त नहीं कर सकता। व्यजनों का ज्ञान होने से आत्मा भ्रनेक वाते जान सकता है। यह कहावत तो प्रचलित ही है कि पढ़े-गुने के चार ग्राखें होती है, अर्थात् उसके दो चर्मचक्षु तो होते ही हैं, पर पढ़ने लिखने से हृदय के नेत्र भी खुल जाते हैं। हिन्दू शास्त्रों में महादेव को त्रिनेश्र अर्थात् तीन आंखों वाला वतलाया है। दो आर्खें तो सभी के होती हैं, मगर तीसरी आख जिमे प्राप्त होती हैं, वह महादेव बन जाता है। महादेव की तीन आंखों की कल्पना क्यों की गईं

है, यह कहना कुछ कि है। मगर यह सरलतापूर्वक कहा जा सकता है कि हृदय की आख बन्द रखने वाला मूर्ख कहलाता है और जो हृदय-चक्षु को खुला रखता है वह महादेव हो जाता है। हृदय की आख खुली होने पर भी अगर खराब काम किये जाएँ तो कैमा कहा जा सकता है कि इसकी हृदय की आख खुली है वह तो मानो देखते हुए भी अघा है। हाँ जो हृदय की आख खुली रखकर सत्कार्य मे प्रवृत्ति करता है वह शिव अर्थात् कल्य णकारी बन जाता है।

भगवान् का कथन है कि सूत्र-सिद्धान्त की परावर्त्तना या आवित्त करने से विस्मृत व्यजनों का स्मरण हो जाता है। यही नहीं वरन् व्यजन की लिब्ध भी उत्पन्न होती है। अक्षरों के मिलने से शब्द बनता है और शब्दों के मेल से वाक्य बनता है। सूत्र-सिद्धान्त की आवृत्ति करते रहने से ऐसी पदानुसारिणी लिब्ध प्राप्त होती है कि जिससे एक अक्षर बोलने से पूरा शब्द और एक शब्द बोलने से पूरा वाक्य तथा एक वाक्य वोलने से दूसरा वाक्य बन सकता है या जाना जा सकता है। अर्थात् एक पद मुनने से दूसरा पद बनाने की शक्ति आ जाती है। इस प्रकार की शक्ति पदानुसारिणी लिब्ध से ही प्राप्त हो सकती है और यह लिब्ध सूत्र-सिद्धान्त की आवृत्ति करते रहने से उत्पन्न होती है।

आवृत्ति न करने से किस प्रकार की हानि होनी है? इस विषय में वचपन में सुनी हुई एक कहावत याद आ जाती है। इस कहावत में गुरु, शिष्य से पूछता है—

### ४-सम्यवत्वपराक्रम (३)

पान सड़े घोड़ा श्रड़े, विद्या वीसर जाय। तवा पर रोटी जले, कह चेला किण काय।।

इन प्रक्तों के उत्तर मे चेला ने कहा - 'न फेरने से।' अर्थात्-पान फेरा न जाये तो वह सड जाता है, घोडा न फिराया जाये तो वह अडियल हो जाता है, विद्या न फेरो जाये अर्थात् विद्या की आवृत्ति न की जाये तो वह विस्मृत हो जाती है और यदि तवा पर डाली हुई रोटी न फिराई जाये तो वह जल जाती है। इस प्रकार सव वस्तुओं को फेरने की आवश्यकता रहती है। वास्तव मे यह अखिल ससार ही परिवर्तनशील है । ससार का परिवर्तन न हो तो संसार का अस्तित्व भी न रहे। बालक जन्म लेने के बाद यदि वालक ही बना रहे, उसकी उम्र मे तनिक भी परि-वर्तन न हो तो जीवन की मर्यादा कैसे कायम रह सकती है <sup>?</sup> अतएव प्रत्येक वम्तु मे परिवर्तन होते ही रहना चाहिए। सूत्र की आवृत्ति करते रहने से व्यंजनो की प्राप्ति होती है, विस्मृत व्यजन याद आ जाते हैं औ**र** पदानुसारिणी लब्धि उत्पन्न होने से, ग्रक्षर से शब्द, शब्द से वाक्य और वाक्य से दूसरा वाक्य वनाने की शक्ति उत्पन्न होती है । एक वाक्य सुनकर दूसरा वाक्य और पद सुनकर दूसरा 🖁 पद किम प्रकार वनाया जाता है, यह समभने के लिए एक उदाहरण उपयोगी होगा--

एक वार राजा भोज ने एक आश्चर्यजनक घटना देखी। उसने देखा--एक ब्राह्मण के घर उसके पिता आदि का श्राद्ध होने के कारण, उसने श्राद्ध के योग्य भोजनसामग्री तैयार कराई। उस ब्राह्मण की ऐसी मान्यता थी कि पूवर्ज लोग कौवा बनकर आते हैं। इस विचार से वह कौवो को भोजन खिला रहा था। कौवे भोजन करने लगे। उस ब्राह्मण की स्त्री भोजन की सामग्री बचाना चाहती थी, श्रत कौवो को देखकर वह भय करने लगो। वह ब्राह्मण-पत्नी भोजन-सामग्री बचाने के लिए ही ऐसा भय प्रदिशत करने लगो, मानो कौ तो से डरती हो।

राजा ने उस ब्राह्मणी को इस प्रकार दिनदहाडे कौवो से भयभीत होते देखकर विचार किया—जो स्त्री दिन के समय कौवो से डरती है, देखना चाहिए उसका चरित्र कैसा है। इस प्रकार विचार कर राजा छिपे वेश मे उस स्त्री के चरित्र का पता लग ने लगा।

ब्राह्मण जब कौवों को भोजन खिला रहा था तब उसकी पत्नी कहने लगी — 'मुझ कौवों का डर लगता हैं ' इनना कहकर वह कापने लगी । स्त्री को कापते देखकर उसके पति ने कहा - 'अगर तुझे इतना डर लगता है तो मैं कौवों को खिलाना ही बन्द कर देता हूं।' इस तरह उस ब्राह्मणी को सुराद पूरी हुई । अर्थात् भोजन – सामग्री बचा लेने के लिए उसने जो युक्ति रची थी, वह सफल हुई।

रात्रि का समय हुआ। ब्राह्मणी ने बची हुई भोजन-सामग्री एक डिब्बे में बन्द की और डिब्बा सिर पर रखकर रवाना हुई। उसका कोई जार पित नदी के दूसरे किनारे रहता था। ब्राह्मणी अपने जार के पास जाना चाहती थी मगर बीच में नदी आती थी और नदी में ग्राह-मगर आदि जन्तुओं का भय था। उस स्त्री ने साथ लाई हुई भोजन-सामग्री एक ओर नदीं में फेंक दी। ग्राह, मगर आदि जतु

### ६-सम्यक्त्वपराऋम (३)

भोजन-सामग्री खाने में लग गये ग्रीर वह नदी के परले पार चली गई। अपने जार के पास पहुच कर और मनोरथ पूर्ण करके वापस लौटी। छिपे वेष में राजा भोज ने यह सब घटना देखी। राजा सोचने लगा – मैं तो यह घटना जान गया हू मगर इस प्रकार की घटन एं घटती हैं, यह बत लोग जानते हैं या नहीं, यह भी मालूम करना चाहिए। इस प्रकार विचार कर उसने ग्रपने पडितों को सभा में कहा—

#### दिवा काकस्य भयात्

अर्थात्—'दिन के समय काक से डरती है।' इतना कहकर उसने पिडतों से कहा— अब अप लोग किहए कि इससे आगे क्या होना चाहिए १ दूसरे पिडत तो चुप रहे, मगर कालीदास ने कहा—

#### रात्रि तरित निर्मलजलं

अर्थात्—'वही रात्रि के समय जल मे तैरती है।'
 यह सुनकर राजा ने कालीदास से कहा—

#### तत्र वसन्ति ग्राहादयो

अर्थात् — 'जल मे तो ग्राह आदि जतु रहते हैं। इसके उत्तर मे कालीदास ने कहा —

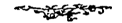
#### मर्म जानन्ति सासनीन्द्रिका ?

अर्थात्—जो दिन में कौवों से डरती है और रात्रि में नदी पार कर जाती है, वह स्त्री ग्राह—मगर आदि जतुओं से बचने का उपाय भी जानती है।

#### इक्कोसवां बोल-७

जैसे कालीदास ने एक पद सुनकर दूसरा पद बना दिया, उसी प्रकार एक पद सुनकर दूसरा बना लेने की शक्ति पदानुसारिणी लिब्ध प्राप्त होने से ही प्राप्त होती है। वह आलस्य करने से नहीं प्राप्त होती।

शास्त्र कहता है—हे मुनियो । अगर तुम सूत्र की आवृत्ति करते रहोगे तो तुम्हे पदानुसारिणी लब्धि प्राप्त होगी । जैसे हथियार धिसते रहने से तीखा रहता है, उसी प्रकार सूत्रविद्या की आवृत्ति करते रहने से आपकी विद्या भी तीक्ष्ण रहेगी ।



# बाईसवां बोल

# श्रनुप्रेक्षा

सूत्र की परावर्त्तना के विषय में इक्कीसवां वोल कहीं जा चुका है । अब अनुप्रेक्षा विषयक प्रश्न उपस्थित होता है। सूत्र की आवृत्ति करने वाले को अनुप्रेक्षा करनी ही चाहिए । सूत्र और अर्थ के विषय मे विचार करके, उसमें से तत्त्व की खोज करना अनुप्रेक्षा है। केवल सूत्र पढ लेने मात्र से कुछ नहीं होता । कितने ही विद्वान् ऐसे देखे या सुने जाते है, जिनका भ षण सुनकर लोग चिकत हो जाते है। मगर उनका श्राचरण देखा जाये तो आञ्चर्य के साथ यही कहना पडता है कि जिनका भाषण इतना चमत्कारपूर्ण है उनका यह आचरण है। आचरण और भ'षण मे इस प्रकार अन्तर होने का कारण यही है कि उन्हे असली पद्धति से शिक्षा नहीं दी गई है अथवा उन्होंने शिक्षा की वास्त-विक पढिति नहीं अपनाई है। इसीलिए जैनशास्त्र का कथन हैं कि ली हुई सूत्रवाचना के विषय मे पूछताछ-परिपृच्छना करो, वार-वार म्रावृत्ति करो भ्रीर उस पर एकाग्रतापूर्वक चिन्तन करो अर्थात् सूत्रार्थ का मनन करके विचार करो। सूत्रार्थ का मननपूर्वक विचार करने से अत्यन्त आनन्द का श्रनुभव होता है। इस प्रकार अनुप्रेक्षा में वडा ही आनन्द है। उस श्चानन्द का वर्णन नही किया जा सकता। उस आनन्द की

वही जान सकता है जो उसका अनुभव करता है। जिस अनुप्रेक्षा मे अनिर्वचनीय अन्तन्द समाया है, उसके विषय में भगवान् से यह प्रक्त किया गया है---

#### मूलपाठ

प्रश्न - प्रणुप्पेहाए ण भते ! जीव कि जणयह ?

उत्तर— श्रणुट्येहाए णं श्राउयवज्जाश्रो सत्त कम्मपय-होश्रो घणियबंघणबद्धाश्रो सिह्निबघणबद्धाश्रोप करेइ, दीह-कालिठइयाश्रो हस्सकालिठइयाश्रो पकरेइ, तिव्वाणुभावाश्रो मदाणुभावाश्रो पकरेइ, बहुत्पएसगाश्रो श्रप्पप्सगाश्रो पक रेइ, श्राउयं च ण कम्मं सिय बंधइ, सिय णो बधइ, श्रसाया-वेयणिज्ज च णं कम्मं नो भुज्जो भुज्जो उवचिणइ श्रणाइयं च णं श्रणवयग्गं द हमद्धं चाउरतसंसारकतारं खित्पामेवं वोइवयइ।

#### - शब्दार्थ

प्रश्न — भगवन् ! अनुप्रेक्षा ( सूत्रार्थ के चिन्तन ) से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर—जीव अनुप्रेक्षा रूप स्वाध्याय से आयुकर्म को छोड कर शेष सात कर्मो की गढी बन्धी, हुई प्रकृतियों को शिथिल करता है । अगर वह प्रकृतियाँ लम्बे काल की स्थिति वाली हों तो अन्पकालीन स्थिति वाली बनाता है । तीत्र रस वाली हो तो मद रस वाली बनाता है । बहुत प्रदेशों वाली हो तो अल्प प्रदेश वाली बनाता है । आयु कर्म क्दाचित् बन्धता है, कदाचित् नहीं बन्धता । अर्थात् पहले आयुकर्म न बन्धा हो तो बन्धता है, अन्यथा नहीं ।

### १०-सम्यक्तवपराऋम (३)

असाता वेदनीय कर्म नहीं बन्धता और वह जीव अनादि, अनन्त और चतुर्गति रूप अपार सप्तार को शीघ्र ही पार कर लेता है।

#### व्याख्यान

अनुप्रेक्षा (सूत्रार्थं का चिन्तन) करने से लाभ होता है, यह बात प्रसिद्ध है । मगर शिष्य को गुरु के मुख से बात सुनने मे आनन्द आता है। इसीलिए भगवान् से यह प्रश्न किया गया है कि अनुप्रेक्षा करने से जीव को क्या लाभ होता है ? इस प्रन्न के उत्तर मे भगवान् ने जो कुछ कहा है, उस पर विस्तार के साथ विचार करने का अभी समय नहीं है। अतएव सक्षेप में यहों कहना पर्याप्त होगा कि अनुप्रक्षा करने से जीव को प्रसन्नता होती है और उससे उसे बड़ा लाभ होता है। अनुप्रेक्षा करने से जीव को बहि-रग आनन्द भी होता है। किन्तु शास्त्र बहिरग आनन्द को लाभ नहीं समभता, अन्तरग आनन्द को ही लाभ रूप मानता है। अन्तरग आनन्द ही सच्चा ग्रानन्द है। लोग बाह्य श्रानन्द को आनन्द मानकर भ्रम मे पड हैं पर शास्त्र ऐसी भूल किस प्रकार कर सकता है ? वस्तुत. आत्मा को तो अन्तरग आनन्द और अन्तरग लाभ की ही आवश्यकता है।

अनुप्रेक्षा करने से बुद्धि में और विवेक में जागृति आती हैं। आप बुद्धि का बड़ी समभते हैं या ससार के पदार्थों को वड़ा समभते हैं वचपन में हमसे पूछा जाता था कि अक्ल बड़ी या भंस ? मैं इस प्रश्न का उत्तर दिया करता था कि भैम बड़ी नहीं, अक्ल बड़ी हैं। जब दोवारा पूछा जाता कि भैस क्यो बड़ी नहीं और अक्ल क्यो बड़ो है ? तो मै उत्तर देता—एक अक्तुम्द बहुत-सो भेसो को चरा सकता है ग्रौर कमअक्त को एक ही भेस मार सकतो है।

इस प्रकार अन्य पदार्थों की अपेक्षा बुद्धि महान् है। रेल, तार, वायुयान आदि का वुद्धि द्वारा हो आविष्कार हुआ है। अन्तरग और वहिरग वन्तु मे भी ऐसा हो अन्तर समभाना चाहिए । अन्तरग वस्तु बुद्धि के समान है और बहिरग वस्तु भेस के समान है। ऐसा होते हुए भी आप किसे चाहते है ? आप बाह्य वन्तुओ को चाहते हैं या स्रत-रग वस्तुओं को ? कही बाह्य वस्तुग्रों के लिए आप बुद्धि के दुश्मन तो नही बन जाते ? अगर ग्राप बुद्धि के दुश्मन न बनते हो तो आपको उपदेश देने की आवश्यकता ही न रहे। जहा रोग ही न हो वहा डाक्टर की क्या आवश्यकता है? और जहा रंगडे-भंगडे न हो वहा वकील की क्या जरूरत है ? इसी प्रकार अगर आप बुद्धि के शत्रु न बनते हो तो हमे उपदेश देने की आवश्यकता ही क्यो पड़े ? जनता को उपदेश इसी कारण देना पडता है कि वे वुद्धि के शत्रु बन-कर खान-पान, पहनावा आदि मे बाह्य पदार्थी को महत्व देते हैं और विवेकवुद्धि को तिलाजिल दे बैठने है। जो लोग सदैव विवेकवुद्धि से काम लेते हैं, उनके लिए उपदेश की आवश्यकता हो नही रहती।

आप लोग शरीर पर पाच-छह कपडे पहनते हैं। परन्तु क्या आपका शरीर इतने अधिक कपडे पहनना चाहता हैं? विवेकबुद्धि कहती हैं कि शरीर को इतने वस्त्रों की आवश्यकता नहीं है, फिर भी लोग ध्यान नहीं देते और अधिक कपड़े लादते हैं। यह कार्य बुद्धि के शत्रु होने के

### १२-सम्यक्त्वपराक्रम (३)

समान है या नहीं ? इसी प्रकार अन्यान्य कर्य भी ऐपे किये जाते है, जिनमें बुद्धि की हीनता प्रकट होती है श्रीर साय ही साथ शरीर की, स्वास्थ्य की, धन की श्रीर धर्म की भी हानि होती है। फिर भी लोग उप ओर लक्ष्य नहीं देने। अनुप्रेक्षा करने से थिवेकवुद्धि जागृत होतो है और विवेक-वुद्धि की जागृति के फलम्बरूप हानिक रक वस्तुओं का त्यागने का विचार उत्पन्न होना है सूत्रार्थ का चिन्तन अर्थात् अनु-प्रेक्षा करने से विवेकवुद्धि जागृत हातो है।

साधारणतया अनुप्रेक्षा के अनेक ग्रर्थ होते हैं, मगर यहां स्वाध्याय के साथ सम्बन्ध होने के कारण अनुप्रेक्षा का अर्थ है तत्त्विचार करना। भगवान् से प्रश्न किया गया है कि अनुप्रेक्षा करने से ग्रथीत् सूत्रार्थ का निन्तन करने से जीव को क्या लाभ होता है? इस प्रश्न के उत्तर में भग-बान् ने कहा है— श्रनुप्रेक्षा करने से अध्यवसाय की विशुद्धि होती है और उसमें आयु कम के सिवाय शेष सात कर्मीं की गाढ़ी बन्धी हुई प्रकृतियाँ शिथल हो जातो है। कदा-चित् निकाचित् कर्म का बन्धन हा तो वह भा शिथल हो जाता है।

टीकाकार का कथन है कि अनुप्रेक्षा निकाचित् कर्म को भी अपवतनाकरण के योग्य बना देती है। कारण यह है कि अनुप्रेक्षा स्वाध्याय का एक अग है और स्वाध्याय अन्तरग तप है। तप में निकाचित् कर्म का बन्वन भो शिथिल हा सकता है। अतएव अनुप्रेक्षा निकाचित् कर्म को भी इस प्रकार शिथिल कर डालतो है, जिससे वह कर्म अपवत्तंना-करण के योग्य बन सकता है। इस तरह अनुप्रेक्षा से गाढ़ बन्धन भी शिथिल हो जाते हैं ग्रीर दीर्घकाल की स्थिति चाले कर्म भी अल्पकालीन स्थिति वाले बन जाते हैं।

टीकाक र का कथन है कि देव, मनुष्य और तियँच की दीर्घ स्थिति के सिवाय दूसरी समस्त दीर्घ स्थिति अशुभ है। देवायु; मनुष्यायु और तियँचायु कर्म को छोडकर समस्त कर्मो की दीर्घ स्थिति अशुभ ही मानी गई है। इस कथन के लिए प्रमाण देते हुए टीकाकार कर्ते हैं—

सन्वांसि पि थिईग्रो, सुभासुभाण पि होन्ति ग्रसुभाग्रो । मणुस्सा तिरच्छदेवाउयं च, मोत्तूण सेसाग्रो ॥

अर्थात् — दीर्घकाल की समस्त स्थितियाँ अशुभ हैं। केवल मनुष्य, देव और तिर्यंच के आयुष्य की दीर्घकालीन स्थिति ही अशुभ नहीं है।

टीकाकार देव, मनुष्य और तिर्यंच के शुभ आयुष्य को छोडकर और सब स्थिति अशुभ मे गिनते हैं। अतए व यहा दीर्घकालीन स्थिति को अल्पकालीन करने का जो कथन किया गया है, सो यह कथन अशुभ स्थिति की अपेक्षा समभना चाहिए।

गुरु कहते हैं – हे शिष्य ! अनुप्रेक्षा से शुभ अध्यवसाय होता है। सूत्रार्थ का चिन्तन करने से ऐसा शुभ अध्यवसाय होता है कि वह आयुष्य कर्म के सिवाय सात कर्मों के गाढ़े चन्धन को ढीला कर देता है। इसी प्रकार सात कर्मों की जो प्रकृति लम्बे समय की स्थिति वाली होती है उसे अल्प-काल की स्थिति वाली बना देती है। अर्थात् दोघंकाल में भोगने योग्य कर्मों को अल्पकाल मे भोगने योग्य वना देती है। इसके अतिरिक्त अनुप्रेक्षा से तीव अनुभाग भी मन्द अनुभाग के रूप मे परिणित हो जाता है अर्थीत् तीव रस वाल कर्म मन्द रस वाले हो जाते हैं। यहाँ तीव अनुभाग से तीव अशुभ अनुभाग ही ग्रहण करना चाहिए। अनुप्रेक्षा के द्वारा तीव रस देने वाले कर्म मंद रस देने वाले वन जाते है। परन्तु यह वात अशुभ प्रकृतियों के लिए ही समभना चाहिए। अगर शुभ अनुभाग हो तो शुभ अनुभाग में वृद्धि होती है और श्रशुभ अनुभाग हो तो अशुभ अनुभाग की वृद्धि होती है, मगर अनुप्रेक्षा तीव श्रशुभ अनुभाग को मन्द दना देती है और शुभ अनुभाग की वृद्धि करती है, क्योंकि अनुप्रेक्षा शुभ है। शुभ से शुभ की ही वृद्धि होती है और अशुभ से अशुभ की वृद्धि होती है।

अनुप्रेक्षा से और क्या लाभ होता है ? इसके लिए भगवान् कहते है — अनुप्रेक्षा वहुत प्रदेशो वाली कर्म प्रकृति को अल्प प्रदेश वाली वनाती है।

तात्पर्य यह है कि अनुप्रेक्षा से ऐसा शुभ ग्रध्यवसाय उत्पन्न होता है कि वह कर्म की प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश – इन चारों के अशुभ वन्चनो की शुभ में परि-णत कर देता है।

यहा एक प्रश्न किया जा सकता है, वह यह कि यहाँ बायुक्स को छोड देने का क्या कारण है ? शुभ परिणाम से शुभ आयु का वन्च होता है और मुनिजन जो अनुप्रेक्षा करते है वह शुभ परिणाम वाली ही होती है। ऐसी दबा से यहा आयुष्य का निषेध किस उद्देश्य से किया गया है ?

ं इस प्रश्न का उत्तर यह है कि अनुप्रेक्षा से आयुष्य कर्म का बन्ध कदाचित् होता है और कदाचित् नहीं भी होता। कारण यह है कि आयुष्य कर्म एक भव में एक बार ही बन्धता है और वह भी अन्तर्महूर्त्तकाल मे बन्धता है। अगर अनुप्रेक्षा करने वाला ससार मे रहता है तो भी वह अशुभ कर्म नहीं वाधता है, यदि वह मोक्ष जाता है तो आयुष्य कर्म का बन्ध ही नहीं करता। इस प्रकार अनुप्रेक्षा करने वाले को कदाचित् आयुष्य कम बन्धता है, कदाचित् नहीं बन्धता। इसी कारण यहां आयुष्य-कर्म छोड दिया गया है।

अनुप्रेक्षा से और क्या लाभ है ? इस विषय में कहां गया है—अनुप्रेक्षा करने वाला असातावेदनीय कर्म का बारं-बार उपचय नहीं करता ग्रयीत् बार—बार उसका बन्ध नहीं करता । यहाँ सूत्रपाठ में 'च' अक्षर भी आता है । वह इस बात का द्योतक है कि असातावेदनीय कर्म के समान अन्य अशुभ प्रकृतियां भी अनुप्रेक्षा करने वाला नहीं बाबता ।

यहाँ पर यह शका की जा सकती है कि मूल पाठ में 'भुज्जो भुज्जो' अर्थात् बार-बार पद का प्रयोग किस प्रयो-जन से किया गया है ?

इस आशका का समाधान यह है कि उक्त पद का प्रयोग करने का आशय यह प्रतीत होता है कि प्रमत्त गुण-स्थान में वर्तमान जीव कदाचित् असातावेदनीय कमं का बन्ध करता है, परन्तु वह वार-बार बन्ध नहीं करता । इसके अतिरिक्त पाई टीका के अनुसार यहाँ यह पाठान्तर भी है—

सायावेयणिज्जं च णं कम्मं भुज्जो भुज्जो उवचिणई । अर्थात्—अनुप्रेक्षा करने वाला बार-बार सातावेदनीय

### १६-सम्यक्त्वपराऋम (३)

क़र्म वान्घता है।

यह पाठान्तर भी ठीक प्रतीत होता है। क्यों कि यहां प्रमत्तगुणस्थान का प्रश्न नहीं है वरन् अनुप्रेक्षा रूप अभ्यन्तर तप का ही प्रश्न है। अनुप्रेक्षा रूप अभ्यन्तर तप से शुभ प्रकृति का बन्ध होना ही सभव है, ग्रतः यह प्रान्तर भी ठीक प्रतीत होता है।

इस प्रकार अनुप्रेक्षा से कर्म की अशुभ प्रकृति नष्ट होती है ग्रीर अशुभ प्रकृति नष्ट होने के बाद जो शुभ प्रकृति शेष रहती है, वह ससार के बन्धन में उस प्रकार डालने वाली नहीं है, जिस प्रकार अशुभ प्रकृति है। उदा-हरण के लिए—वजन की दृष्टि से लोहे की बेडी और सोने की बेडी समान ही है, पर लोहे को बेडी सहज में तोडी नहीं जा सकती और सोने की बेडी जब चाहे तभी तोडी जा सकती है। लोहे की बेडी वाला इच्छा के अनुसार किसी भी जगह नहीं जा सकता, पर सोने की बेडी वाला च हे ज़हाँ जा सकता है और सन्मान प्राप्त कर सकता है। शुभ प्रकृति और अशुभ प्रकृति में भी ऐसा ही अन्तर है। शुभ प्रकृति वाला ससार से छूटने का उपाय कर सकता है परतु अशुभ प्रकृति वाला वैसा नहीं कर सकता।

शास्त्र के कथनानुसार शुभ प्रकृति वाला जीव इस अनादि ससार में से निकल सकता है । जीव और ससार का सम्बन्ध कब से है, इसकी कोई आदि नहीं है । कुछ लोगों का कथन है कि जीव मोक्ष ता जाता है पर वहाँ में मोह के प्रताप से वह वापिस ससार में जन्म घारण करता है । जैसे जल निर्मल अवस्था से मलीन अवस्था में और मलीन से निर्मल अवस्था में पहुच जाता है, उसी प्रकार जीव भी मोक्ष मे जाता और फिर ससार मे आ जाता है थीर फिर मोक्ष चला जाता है। आत्मा मोक्ष मे तो चला जाता है मगर जब वह अंपने शासन की उन्नति और दूसरों के शासन की अवनति देखता है तो उसे राग होता है और जब अपने शासन की अवनति तथा दूसरों के शासन को उन्नति देखता है तब उसे द्वेष होता है। इस प्रकार राग खीर द्वेष के कारण जीव मोक्ष मे से फिर ससार में अवतार लेता है।

यह कथन अत्यन्त अज्ञानपूर्ण है । जो आत्मा राग और द्वेष का क्षय होने पर मुक्त हुआ है, उसे फिर रागद्वेष नहीं हो सकते और इस कारण वह ससार में भी
नहीं आ सकता । मोक्ष को प्राप्त कर्म-रजहीन आत्मा भी
अगर कर्मरज से लिप्त होकर फिर ससार में आ जाये तो
ससार और जीव का सम्बन्ध सादि हो जायेगा और यह
भी कहा जा सकेगा कि अमुक जीव अमुक समय से कर्मरज-सहित है । मगर ऐसा मानना भूलभरा और भ्रामक
है, क्योंकि जो जीव कर्मरज-रहित हो गया है वह फिर कर्मरज-सहित नहीं हो सकता । इस प्रकार आत्मा का मोक्ष
में जाकर फिर ससार में आना युक्तिसगत नहीं है।

अब यह प्रश्न उपस्थित होता है कि जीव और कर्म का सम्बन्ध अगर अनादिकालीन है तो वह किस प्रकार नष्ट किया जा सकता है और जीव किस प्रकार निष्कर्म बन सकता है?

इस प्रश्न का उत्तर यह है कि जीव और कर्म का

सम्बन्घ प्रवाह रूप से अनादि होने पर भी विशेष की अपेक्षा अनादि नहीं है। गगा नदी के किनारे खटे होकर चार दिन पहले जो जलवारा देखी थी, वही जलघारा चार दिन वाद भी देखी जाये ता वह पहले जैसी ही दिखाई देगी, मगर वास्तव में चार दिन पहले जो जलवारा देखी गई थी वह तो कभी की चली गई है। पानी की घारा लग तार बहती रहती है, इसी कारण उसका सम्बन्घ टूटा हुआ मालूम नही होता, बिंक ऐसा जान पड़ता है कि यह बही जलबारा है जो चार दिन पहले देखी थी। मगर वस्तुत. वह जलवारा पहले की नहीं हैं। किर भी उपचार से कहा जाता है कि यही वह जलधारा है। वारतव मे जो जलवारा पहले देखी गई थी वह तो उसी समय चली गई है। वर्त्तमान मे तो नवीन ही जलघारा है, जो पहले नहीं देखी गई थीं। इसी प्रकार आत्मा के साथ पहले जिन कमी का सम्बन्घ हुआ था, व कभी के भोगे जा चुके हैं, मगर नवीन-नवीन कमं सदैव आते और वँधते रहते हैं, इसी कारण यह कहा जाता है कि जीव और कम का सम्बन्घ अनादिकालीन है। शास्त्र के कथनानुसार कर्म की आदि भी है और अन्त भी है, परन्तु जीव के साथ कर्म एक के वाद दूसरे लगातार आते रहते हैं । इसी कारण जंब और कर्म का सम्बन्ध अनादि-कालीन है।

थागका की जा सकती है कि कर्म जब लगातार थाते और बन्धते ही रहते हैं तो जीव कर्मरहित किस प्रकार हो सकता है ? इसका समाधान यह है कि कर्मप्रवाह को रोक देने से जीव कर्मरहित हो जाता है। नदी के ऊपर से थाने वाल प्रवाह को रोक दिया जाये तो घारा टूट जाती है। उसी प्रकार कर्मप्रवाह को रोक देने से अर्थात् नवीन कर्मी को न आने देने से जीव कर्मरहित हो जाता है।

दूध और घी साथ ही होते हैं । दूध और घो के विषय में यह नहीं कहा जा सकता कि पहले दूध हुआ या घो । फिर भा किया द्वारा दूध और घी पृथक्-पृथक् किये जा सकते हैं । इसी प्रकार यह भी नहों कहा जा सकता कि पहले आत्मा या पहले कर्म है ? कर्म आत्मा के साथ ही है। ग्रन्दिकाल से ग्रात्मा कर्मों के साथ ग्रीर कर्म ग्रात्मा के साथ बद्ध हैं यह कहा जा सकता है। फिर भी प्रयोग द्वारा जैसे दूध मे से घी अलग किया जा सकता है, उसी प्रकार पुरुषार्थ द्वारा आत्मा और कर्मों का भ। पृथक्करण हो सकता है। अरिण को लकडी के साथ हा आग उत्पन्न होती है, फिर भो उस लकडी को घिसने से आग उसमें से बाहर निकल जाती है। इसी प्रकार जीव और कर्म के सयोग भी आदि नहीं है, तथापि प्रयत्न द्वारा जीव और कर्म पृथक् किये जा सकते हैं।

शास्त्रकार कर्म वो हो दुख कहते हैं। श्री भगवती-सूत्र में गौतम स्वामों ने भगवान् से प्रश्न पूछा है कि — दुखी जीव दुख का स्पर्श करता है या अदुखी जीव दुख का स्पर्श करता है? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने कहा है—'दुखी जीव हो दुख का स्पर्श करता है, दुखरहित जीव दुख का स्पर्श नहीं करता।' यहा दुख का अर्थ कर्म है। अर्थात् जिसमें कर्म है वहीं जीव कर्म का बन्ध करता है, फिर भले ही वह कर्म शुभ हो या अशुभ हो। शुभ और अशुभ दोनों प्रकार के कर्म आत्मा के ऊपर आवरण डालते हैं और दोनो प्रकार के कर्म वस्तुतः दुखरूप ही हैं। अतः

### २०-सम्यक्तवपराक्रम (३)

कर्म को दुख रूप मानकर आत्मा को कर्महीन करने का प्रयत्न करना चाहिए।

लोग समभते है कि हमे अमुक ने दुख दिया है या अमुक ने मारा है। मगर ज्ञानीजन कहते हैं कि कारण के बिना कार्य नहीं हो सकता । इसके साथ ही ज्ञान पुरुष कहते हैं कि तुम दु.व देने या मारने के कार्य का बाह्य कारण तो देखते हो मगर उसका आन्तरिक कारण निी देखते। तुम यह तो कहते हो कि मुक्ते रोग हुआ है लेकिन यह क्यो नही देखते कि रोग आया कहा से हैं? यद्यपि रोग के कीटाणु हवा मे भी आ सकते हैं तथापि अगर तुम साव-धानी रक्लो और रहन-सहन तथा खानपान वगैरह का ध्यान रक्लो तो रोग हो क्यो हो ? तुम जानते हो कि फला चीज हानिकारक है फिर भी उसे खाना क्या रोग को आम-न्त्रण देने के समान नहीं है ? ग्रत यदि सावधानी रखी जाये तो रोग उत्पन्न ही क्यों हो ? यही बात प्रत्येक कार्य के लिए लागू करो और कमं के विषय में भी यही देखों कि अगर सावधानी रखी जाये और प्रयत्न किया जाये तो कर्म आयें कैसे ? और आत्मा को दुख हो कैसे ? आत्मा को दुःख न हो इसीलिए यह प्रायंना की गई है -

श्वासोश्वास विलास भजन को, दृढ़ विश्वास पकड़ रे। श्रजपाम्यास प्रकाश हिये विच, सो सुमरण जिनवर रे।।

भक्त कहते हैं—दु.ख से वचने के लिए परमात्मा का भजन करो। अगर कोई कहे कि मुझे तो समय ही नही मिनता, तो फिर भजन किस प्रकार करूँ? ऐसा कहने वालो को भक्त उत्तर देते हैं - परमात्मा का भजन करने के लिए तुझे समय नही मिनता तो न सही । कोई हानि नही है। क्यों कि इस कार्य के लिए किसी खास अलग समय को आवश्यकता नही है । परमात्मा का भजन किस प्रकार करना चाहिए, यह सीखने के लिए तो समय की आवश्य-रहती है, लेकिन परमात्मा का स्मरण करने के लिए किसी खास समय की अनिवाय आवश्यकता नही है । इसका अभ्याम तो श्वासोच्छ्वास की तरह हो जाता है । जब परमात्मा के स्मरण का अभ्यास श्वामोछ्वास लेने और छोडने के अभ्यास की तरह स्वाभाविक बन जाये तो सम-भना चाहिए कि परमात्मा का भगन स्वाभाविक रूप से ह रहा है।

शास्त्र में कितनेक ऐसे उपाय बतलाये गये है कि परमात्मा का नाम न लेने पर भी उसका भजन किया जा सकता है। अजपाभ्यास हो जाने से परमात्मा का नाम लेने की भी आवश्यकता नहीं रहती। परमात्मा का नाम न लेने पर भी परमात्मा का स्मरण करने के अनेक उपायों में से एक उपाय है— प्रामाणिकतापूर्वक अपने कर्त्तव्य का पालन करना। प्रामाणिकतापूर्वक कर्त्तव्य का पालन करने से परमात्मा का नाम न लेने पर भी परमात्मा का स्मरण हो जाता है मान लो, तुम किसी के नौकर हो। तुम्हारा स्वामी सदैव तुम्हारे साथ नहीं रहना। किर भी तुम्हे यहों मानना चाहिए कि तुम्हारा स्वामी तुम्हारे सामने ही है, अत प्रामाणिकता के साथ काम करना चाहिए। स्वामी भले ही मेरा काम न देखता हो, मगर परमात्मा तो मेरा काम देखता ही है। अतएव मुझे अपने काम में अप्रामाणिकता के साथ काम करना चाहिए।

कता का व्यवहार नहीं करना चाहिए । इस प्रकार अपने कर्त्तव्य मे प्रामाणिकता रखना परमात्मा का नाम लिये जिना ही परमात्मा के स्मरण करने का और मुखी होने का सरल उपाय है । अगर परमात्मा के भजन के लिए तुम्हें अलग समय नहीं मिलता तो इसी भाति परमान्मा का स्मरण करो। कोई भी कार्य करते समय यही सम कना चाहिए कि परमात्मा हमारा कार्य देख रहा है । इस प्रकार सम कर प्रामाणिकतापूर्वक कार्य करना भी परमात्मा का स्मरण ही है । मगर लोग प्राय ऐना करते देखे जाते हैं कि ऊपर से तो परमात्मा का नाम स्मरण करते हैं, मगर कार्य करते समय मानो परमात्मा को भूल हो जाते हैं । लेकिन यह सच्चा नाम स्मरण नहीं है । अगर परमात्मा को दृष्टि के सामने रखकर प्रामाणिकता के साथ कर्त्तव्य का पालन किया जाये तो स्व-पर कल्याण हो सकता है ।

अनुप्रेक्षा का अन्तिम फल क्या है, यह वतलाते हुए भगवान् कहते है - अनुप्रेक्षा करने से जीवात्मा अनादि, अनत, दोघ्र मार्ग वाले अपार चतुर्गतिरूप ससार-अरण्य को शोघ्र ही पार कर जाता है।

जिसका किनारा दिखलाई देता हो उसे पार करना कठिन नहीं है, किन्तु जो अपार है, जिसका किनारा नजर नहीं आता, उसे पार करना बहुत कठिन है। अब इस बात पर विचार करों कि जो वस्तु अपार के पार पहुंचा देती है, वह कैसी होगी? यहा ससार को प्रवाह की अपेक्षा अपार कहा गया है। यह अपार ससार अनादि है। देव, मनुष्य, तियँच ग्रीर नरक यह चार गतिया 'इस अपार ससार के चार किनारे हैं। इन चार गित रूप किनारों से ससार का अन्त तो मिलता है, मगर इस ससार—ग्रटवों का मार्ग इतना लम्बा है कि जीव भ्रम के कारण भूल में पढ़ जाता है और इस कारण बाहर निकलना उसके लिए किठन हो जाता है। फिर भी अनुप्रेक्षा का ग्रवलम्बन लेकर जीव इस ससार— अटवी को भी पार कर सकता है।

मान लीजिए किसी नगर में जाने का मार्ग विकट और दुर्गम है। उस मार्ग मे, बीच-बीच मे विश्राम-स्थल बने हैं। ऐसी स्थिति मे एक विश्राम-स्थल से दूसरे विश्राम-स्थल तक, दूसरे मे तीसरे विश्राम स्थल तक, इस तरह ग्रागे बढते जाने से विकट और दुर्गम मार्ग भी तय किया जा सकता है। लेकिन अगर मार्ग में ही भटक गये-रास्ता ही भूल गये और यही पता न चला कि भ्रब किस ओर जानो हैं तो नगर मे पहुंचना कठिन हो जाता है। ऐसे मनुष्य के लिए उस नगर का मार्ग विकट ग्रीर दुर्गम ही है 🕡 इसी प्रकार ससार भी अपार है, यद्यपि चार गलिया उसके चार किनारे हैं और उसे पार भी किया जा सकता है । मगर जो भ्रम मे पडकर एक गति से दूसरो गति मे ही भटकता रहता है, उसके लिए ससार अपार ही है। नरक गति का भी पार त्राता है, मनुष्य गति का भी पार आता है। वन-स्पति काय की लम्बी स्थिति होने पर भी उसका पार ग्रा जाता है। देवगति की स्थिति का भी अन्त है। इस प्रकार देव, मनुष्य, नरक और तियँच, यह चारो गतियाँ ससार के किनारे तो है लेकिन उसका मार्ग लम्बा है । इस कारण जीव फिर उसमे पड जाता है श्रीर इस प्रकार ससार में ही गोते लगाता रहता है। इसी कारण ससार अपार कहलाता है। अनुप्रेक्षा से यह अपार ससार भी शीध्रतापूर्वक पार किया जा सकता है।

कोई मनुष्य अपार समुद्र में गिर पड़ा है। इसी बीच उसे कोई नौका मिल जाती है। नौका का मालिक समुद्र मे पडे मनुष्य से कहता है—'आजा, जल्दी कर, इस नौका पर सवार हो जा । क्या समुद्र मे पडा मनुष्य ऐसे समय विलम्ब करेगा ? ग्रगर वह मनुष्य विचारशील होगा तो इतना विचार अवश्य करेगा कि जो मनुष्य मुझे नौका पर चढने के लिए कह रहा है, वह राग-द्वेष से भरा तो नहीं है ? और मुझे किसी राग-द्वेष ऐसे प्रेरित होकर तो नौका पर चढने को नही कहता ? इस प्रकार विचार करने के वाद अगर उसे खातिरी हो जाये कि वह मनुष्य निस्पृह है और निस्पृहभाव से ही मुझे नौका पर चढने के लिए कहता है तो भ्रगर वह बुद्धिमान् है तो नौका पर चढने मे विलम्ब नही करेगा । बुद्धिमान् मनुष्य ऐसे अवसर पर नौका का शरण लिये बिना नही रह सकता। इसी प्रकार यह अनादि ससार भी अपार है। इस अपार ससार को पार करने के लिए अनुप्रेक्षा नौका के समान है। ऐसी अवस्था मे ससार को पार करने के लिए अनुप्रेक्षा रूपी नौका का शरण क्यो न लिया जाये?

अनुप्रेक्षा ऐसी जीवनसाधक है, फिर भी सासारिक लोगों की दशा विचित्र ही नजर आती है। लोग दूसरे सामान्य कार्यों में तो व्यर्थ समय नष्ट करते हैं मगर अनु-प्रेक्षा रूपी नौका को नहीं अपनाते। 'वह ऐसा है, वह वैसी है और फलां आदमी ऐसा है। 'इस प्रकार की अनेक विकथाओं में लोग अपना समय नष्ट करते हैं। उन्हें यह विचार नहीं आता कि कोई पुरुष चाहे जैसा हो, कोई स्त्री कैसी भी हो, उसकी निन्दा करने से हमें क्या लाभ होगा 'दूसरों की बुराई देखने और निंदा करने से मुझे क्या लाभ होगा 'मैं यही क्यो न देखू कि मैं कैसा हू! मुभमें कितने विकार भरे हैं, यह मैं न देखू और दूसरों के दोषों की टीका करूँ, यह कहा तक उचित है 'दूसरे के दोष न देखकर अपने ही दोषों को दूर करने में भलाई है।

बुद्धिमान् पुरुष दूसरे की निन्दा मे नही पडते। वह परमात्मा का शरण लेकर अपनी बुद्धि निर्मल बनाते हैं और भ्रपने अवगुण देखकर कहते हैं: —

है प्रभु ! मेरा ही सब दोष, थोलसिन्धु कृपालुनाथ श्रनाथ श्रारतपोष ॥ है प्रभु० ।,

अर्थात् - प्रभो! सारा दोष मेरा ही है, और किसी का नही। इस प्रकार भक्तजन अपना ही दोष मानते है। इसी तरह तुम भी अगर परमात्मा का शरण ग्रहण करके अपनी बुद्धि निर्मल बनाओ तो तुम्हें भी यह जान पड़ेगा कि सारा दोष मेरा ही है। अगर तुम्हारा कोई पड़ौसी दुखी हो तो इसमें तुम्हारा दोष है या नहीं पड़ौसी के दुखी होने में तुम्हारा पाप भी कारण हो सकता है। शास्त्र के कथनानुसार इष्ट गन्व, इष्ट रूप आदि पुण्य के प्रभाव से ही प्राप्त होने हैं। तुम इष्ट गन्व वगैरह चाहते हो तो भाववस्तु की ओर क्यो नहीं देखते ? तुम यह क्यो नहीं

समभते कि अगर मेरा पुण्य प्रवल होता तो मुझे दुखी पडीसी क्यो मिलता ? अतएव यदि पडौसी दुखी है तो यह मेरा ही दोष है। तुम्हारा पुण्य और तुम्हारा पाप दूर-दूर तक काम करता है। ज्ञास्त्र में कहा है कि लवणसमुद्र की वेलाएँ सोलह हजार डगमाला के ऊपर चढती हैं। उन्हे श्रगर दबा न दिया जाये तो गजब हो जाये ! परन्तु बयालीस हजार देव जम्बूद्वीप की तरफ से, साठ हजार देव ऊपर से और बहत्तर हजार देव धातकीखड की ओर से उन समुद्र वेलाओ को दवाये रखते हैं। इस सम्बन्ध में गौतम स्वामी ने भग-वान् से प्रश्न किया है - हे भगवन् । क्या वह समुद्रवेला देवों के दवाने से दब जाती है ? इस प्रक्त के उत्तर मे भगवान् ने कहा - 'देव तो ग्रपना कर्त्तव्य पालते है। वास्तव मे समुद्रवेला देवो के दवाने से दवनी नही है । समुद्रवेला तो जम्बूदीप भ्रीर घातकीखड में रहने वाले अरिहंतो, चक-वित्तयो, वासुदेवो, वलदेवो, साघु-साध्वी, श्रावक-श्राविका एव सम्यादृष्टि जीवो के पुण्य-कार्य से दवी रह शे है। इस प्रकार तुम्हारा पुण्य वहां भी कार्य कर रहा है । अतएव मानना चाहिए कि मेरी पुण्यकरणी के फल का प्रभाव दूसरी जगह और दूसरो पर भी पडता है। इसलिए मुझे खराव काम नहीं करना चाहिए, अच्छी करणी करते रहना चाहिए। मुझे दूसरो के दोष न देख कर अपने ही दोष देखना चाहिए, और दूसरो की निन्दा का त्याग करके अनुप्रेक्षा करना, जिससे इस विकट ससार-अटवी का अन्त किया जा सके।

अगर कोई व्यक्ति शास्त्र की अनुप्रेक्षा कर सके तव तो अच्छी ही है, लेकिन जो शास्त्र नहीं जानते उन्हें पर- मात्मा का नाम स्मरण करने रूप ग्रनुप्रेक्षा करनी चाहिए। जो कुछ भी किया जाये, शुद्ध हृदय से करना चाहिए। ऐसा नहीं होना चाहिए कि —

वेश वचन विराग मन अघ, श्रवगुणों का कोष । प्रभु प्रोनि प्रीतीति पोली, कपट करतब ठोस ॥हे प्रभु॥

अर्थात्— वेष मे और ववन मे वैराग्य दिखलाया जाये और मन मे पाप रहे तो वह अनुप्रेशा किसी काम की नहीं रहती परमात्मा के वचन पर विश्वास न करना और झूठ-कपट पर विश्वास करना अनुप्रेक्षा नहीं, कपट हैं। अनुप्रेक्षा करने में किसी प्रकार की दुर्भावना या सास।रिक कामना नहीं होनी चाहिए। ससार में रहकर सद्विचार करने वाला व्यक्ति ससार का उपकार करता है, और हिमाल्य की गुफा में बैठ कर भी असद् विचार करने व ला पुष्प न केवल अपना ही वरन् ससार का भी अहित करता है। अत्तप्व दूसरों की निन्दा करना छोड़ कर अपने विकारों को देखों और परमात्मा की प्रार्थना द्वारा उन्हें दूर करके निर्मल बनो। ऐसा करने से तुम्हारा कल्याण होगा।

कहने का आशय यह है कि अनुप्रेक्षा से आत्मा चतु-गंति रूप मसार को पार कर सकता है, अत. अपने चित्त को अनुप्रेक्षा करने मे पिरो दो । तुम कह सकते हो कि चित्त वडा चचल है, इसे अनुप्रेक्षा मे किस प्रकार पिरोया जाये ? इसका उत्तर यह है कि चित्त तो चचल है, चचल था और चंचल रहेगा, परन्तु योग की किया द्वारा चचल चित्त भी स्थिर किया जा सकता है । योग की किया द्वारा चित्त स्थिर करके अनुप्रेक्षा करोगे तो बहुत लाभ होगा ।

#### २८-सम्यक्त्वपराक्रम (३)

अगर इतना न वन सके तो कम से कम इतना अवश्य करों कि चित्त को बुरी बातों की ओर मत जाने दो । अगर चित्त को इतना भी कावू में रखने की सात्रवानो रखोगे तो भी बहुत कुछ कल्याण कर सकोगे । जब बालक परो से चलना सीख लेता है तव उमे एक जगह वैठने के लिए कहा जाये तो वह नही बैठ सकता । वह इघर-उघर फिरता रहता है। अतएव इस वात को सात्रवानो रखनो पडती है कि वालक कही गडहे मे न गिर जाये। मन को भी नन्हें से वालक के समान ही समभो । योगिकया के विना मन रोका नही जा सकता, अतः इस पर सद्गुरु के वचनो का पहरा रखो जिससे यह खराव कामो की तरफ न चला जाये । वालक कुसंगति मे जाता हो तो रोकना पडता हू। इसी प्रकार यह मन खराब सगति मे न चला जाये, इस वात की खास साववानी रखना उचित है। कितने-कितने कप्ट सहने के वाद यह मन मिला है । और उसमे भी सम्यग्दृष्टि तथा श्रावक के मन का कितना अधिक महत्व है। इस पर विचार करो। वडी-वड़ी कठिनाइयो के बाद मिला हुआ मन कही बुरे काम की ओर न चला जाये, इस वात की कितनी चिन्ता रखनी चाहिए ? किसी वडे आदमी का लड़का कुसगति मे पड जाता है तो उसके लिए कितनी चिन्ता की जाती है ? इसी प्रकार तुम भी अपने मन को बुराई की ओर न जाने देने की चिन्ता रखो। अगर मन को कावू मे कर लिया तो आत्मकल्याण साधने मे देर न लगेगी।

# तेईसवां बोल

### धर्मकथा े

पिछले प्रकरण मे अनुप्रेक्षा पर विचार किया गया है। यहा धर्मकथा के सम्बन्ध मे विचार करना है। अनुप्रेक्षा करने वाला ही धर्म का उपदेश दे सकता है। लोग समभते हैं, धर्मोपदेश देना सरल काम है, मगर दरअसल यह बड़ा कठिन काम है। धर्मोपदेश द्वारा लोगों को सन्मार्ग पर भी लाया जा सकता है और कुमार्ग पर भी घसीटा जा सकता है। गाधीजी ने अपने एक लेख मे 'हिन्दू-धर्म का उपदेश कौन दे सकता है' इस विषय मे अपने विचार प्रकट किये थे। गाधीजी के विचार वतलाने से पहले यह बतला देना आवश्यक है कि इस विषय मे शास्त्र क्या कहता है। श्रीसूयगडाग के ग्यारहवे अध्ययन मे कहा है.—

श्रायगुत्ते सया दते छिन्नसोए श्रणासवे । ते सुद्धधम्माक्खति पिडपुण्ण मणेलिसं ॥

भगवान् से यह प्रश्न किया गया है कि जिस काल मे वीतराग देव नही होते, उस काल मे उनके मार्ग का उपदेश देने का अधिकारी कौन है ? इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा—अपनी आत्मा को गुप्त रखने वाला, क्षमावान्, इन्द्रियो का दमन करने वाला और निरास्नव पुरुष ही वीतराग के मार्ग का उपदेश दे सकता है । जो हिंसा न करता हो, असत्य भाषण न करता हो, किसी की तिनका जैसी तुच्छ चीज भी बिना आज्ञा न लेता हो, स्त्रीमात्र को माता के समान समभता हो और जो धर्मोपकरणो पर यहा तक कि अपने शरीर पर भी ममत्व न रखता हो वही व्यक्ति शुद्ध धर्म का उपदेश दे सकता है।

घर्म का उपदेश कौन दे सकता है, इस विषय मे भगवान् महावीर का कथन वतलाया जा चुका । अव यह देखना है कि इस सम्बन्ध मे गांधीजी क्या कहते हैं ? गांधी जो ने अपने लेख मे लिखा था कि हिन्दूघर्म का उपदेश न तो बड़े-बड़े विद्वान् ही दे सकते है और न शकराचार्य ही दे सकते हैं । हिन्दूघर्म का उपदेश देने का अधिकारी वही है जो हिसा न करता हो असत्य न बोलता हो तथा जो चोरी, मैथुन ग्रीर परिग्रह वगैरह दुर्गुणो से बचा हुआ हो।

इस प्रकार धर्मकथा करना अर्थात् धर्मीपदेश देना कुछ सरल काम नही है। मगर आज तो धर्मीपदेशक बोलने के लिए तत्पर ही रहते हैं, चाहे वे धर्मीपदेश देने के अधि-कारी हो या न हो। शास्त्र कहता है— धर्मीपदेश देने से पहले वाचना, पृच्छना, परावर्त्तना और अनुप्रेक्षा इन चार वातो का सिद्ध कर लेना आवश्यक है। इन्हें सिद्ध कर लेने वाला ही धर्मीपदेश दे सकता है। वाचना आदि चार बातो को सिद्ध किये विना जो उपदेश दिया जाता है वह लोगों के हृदय पर सच्चा प्रभाव डालने के बदले उल्टा असर डाल सकता है। शास्त्र में धर्मकथा सम्बन्धी प्रंश्न उक्त चार बातो के बाद इसी कारण रखा गया है। जिसमें वाचना, पृच्छना, परावर्त्तना और अनुप्रेक्षा— यह चार बातें हो वही धर्मकथा कर सकता है। इस धर्मकथा के विषय में भगवान् से यह प्रकृत किया गया है.——

## भूलपाठ

प्रश्न-धम्मकहाए णं भते ! जीवे कि जणयह ? उत्तर — धम्मकहाए णं णिज्जर जणयइ, धम्मकहाए णं पवयण पभावेइ, पवयणपभावेण जीवे श्रागमेसस्स भह्ताए कम्म निवधइ ?

## शब्दार्थ

प्रश्न- भगवन् । घर्मकथा करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर धर्मकथा से निर्ज़रा होती है और जिन भग-चान् के प्रवचन की प्रभावना होती है। प्रवचन-प्रभाव से जीव-भविष्यकाल मे शुभ कर्म का बन्ध करता है।

#### **घ्याख्यान**

घर्मकथा करने से जीव को क्या लाभ होता है ? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने पहली बात तो यह कही है कि घर्मकथा करने वाले के कर्मों की निर्जरा होती है। घर्मकथा करने वाला किसी भी प्रकार के प्रलोभन मे न पड़कर यही समझे कि घर्मकथा के द्वारा मैं अपने कर्मों की निर्जरा कर रहा है।

## ३२-सम्यक्त्वपरोक्रम (३)

स्त्रियां अपने घर का कचरा साफ करती हैं। वया इसके बदले वे किसी से पैसा मागती हैं ? माता अपनी सतान की सेवा करती है, पर क्या वह सतान से बदले में कुछ मागती है ? अपने घर का कचरा साफ करने वाली स्त्री और ग्रपनी सतान की सेवा करने वाली माता किसी प्रकार का बदला नहीं माँगतो । इसका कारण यह है कि वे उस कार्य को अपना ही कार्य समक्तती हैं। जब माता भी अपना कार्य समभ कर विसी प्रकार का बदला नही चाहती तो यह कैसे उचित कहा जा सकता है कि साधु घर्मकथा करने का बदला चाहे? साधु को समऋना चाहिए कि मैं जो कुछ भी कर रहा हू, वह सब आत्मा का कचरा साफ करने के लिए ही कर रहा हू अतएव मुभे अपने कार्य का बदला मागना या चाहना किसी भी प्रकार उचित नही है। इतना ही नहीं, वरन् वाह-वाह की भी इच्छा उसे नहीं करना चाहिए। साधु को निर्जरा के निमित्त ही सब कार्य करना चाहिए। घर का कचरा साफ करने वाली स्त्री यह नहीं सोचती कि मैं किसी पर एहसान या उपकार कर रही हूं। इसी प्रकार साधु को भी धर्मकथा करके एह-सान नहीं करना चाहिए, न ग्रॅमिमान ही करना चाहिए। इसी प्रकार साधुको इस बात से दुखी भी नही होना चाहिए कि मेरी बात कोई मानता नही है या सुनता नही है।

कहने का आशय यह है कि जब अपनी आतमा को पिवत्र बना लिया जाये तभी धर्मकथा की जा सकती है। जिस बात का उपदेश देना हो, उसके लिए पहले साधु को स्वय ही सावधान होना चाहिए कि मेरी बात कोई माने या न माने, पर मुभे तो इससे लाभ ही होगा! उदाहर-

णार्थ — जो साधु या साध्वी स्वय रेशमी वस्त्र पहनेगा वह दूसरों को उसके त्याग का उपदेश किस प्रकार दे सकेगा? साधु को सिर्फ लज्जा की रक्षा के लिए शास्त्रविहित और परिमित वस्त्र रखना चाहिए। उन्हें ऐसे वस्त्रों का उपयोग नहीं करना चाहिए जो मोह उत्पन्न करें श्रयीत् कीमती या सुन्दर हो। हम में अभी तक वस्त्रों का सर्वथा त्याग कर देने की शक्ति नहीं आई है, अतएव हमें वस्त्र पहनने पडते हैं, परन्तु वे वस्त्र इतने सादे होने चाहिए कि फेशन के भाव भी उत्पन्न न हो और मोह भी न उपन्न हो।

मतलब यह है कि साघुओं को इस बात का दुःख नहीं मानना चाहिए कि हमारा उपदेश कोई मानता नहीं या सुनता नहीं । उन्हें केवल यहीं मोचना चाहिए कि मेरा उपदेश कोई माने या न माने, अगर मैं स्वयमेव अपने उपदेश के अनुसार बर्ताव करूँगा तो मेरा कल्याण ही होगा।

धर्मकथा किसे कहते है ? और धर्मकथा के कितने भेद हैं ? इस विषय मे श्रीम्थानागसूत्र मे विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया है। मगर उस सारे वर्णन का सार यही है कि धर्मकथा में धर्म की ही बात होनी चाहिए, दूसरी कोई बात नहीं होनी चाहिए। धर्मकथा करते समय कभी-कभी स्त्री, राजा या राज्य की बत भी चल पड़ती है लेकिन यह सब बातें धर्म की सिद्धि के लिए ही होनी चाहिए। धर्मकथा मे ऐसा कोई भी वर्णन नहीं आना चाहिए जिससे मोह की वृद्धि हो। मोह की वृद्धि करने वाली कथा धर्मकथा नहीं वरन् मोहकया है।

भ्राजकल घर्मकथा के नाम पर ऐसे-ऐसे रास गाये

जाते हैं कि उन्हें सुनकर श्रोता और श्रिष्ठिक मोह में पड़ जाते हैं । इस प्रकार मोहपोषक रासों का गाना घर्मकथा किस प्रकार कहा जा सकता है ? घर्मकथा वही है, जिसे सुनकर मोह उत्पन्न न हो, विलक घर्मभावना ही उत्पन्न हो। किसी भी वस्तु का सदुपयोग भी हो सकता है और दुरुप योग भी हो सकता है। इसी प्रकार उपदेश द्वारा घर्मभावना पुष्ट करने वाली घर्मकथा भी कही जाती है और मोह उत्पन्न करने वाली मोहकथा भी कही जा सकती है। मगर सच्ची घर्मकथा तो वही है जो घर्मभावना को ही वढाती हो।

भगवान् से पूछा गया है कि घर्मकथा करने से किम फल की प्राप्ति होती है? प्रत्येक कार्य की अच्छाई—बुराई का निर्णय उसके अच्छे या बुरे फल को देखकर ही किया जाता है। फल अच्छा हो तो वह कार्य भी अच्छा माना जाता है और यदि फल अच्छा न हो तो कर्य भी अच्छा नहीं माना जाता। अब यहा यह देखना है कि घर्मकया का फल कैसा मिलता है? घमकथा का एक फल भगव न् ने निर्जरा होना बतलाया है। अत. जिससे निर्जरा हो वह घर्मकथा है । अत. जिससे निर्जरा हो वह घर्मकथा मी नहीं है।

यहाँ निर्जरा का अभिप्राय कर्म की निर्जरा होना है। धर्मकथा से कर्मों की निर्जरा हुई है या नहीं, इसकी पहचान विकारों का दूर होना है। अगर विकार दूर हो और चित्त को शान्ति प्राप्त हो तो समभना चाहिए कि हमने घर्मकथा की है। ऐसा न हो तो वह घर्मकथा ही नहीं। जिससे प्यास बुझे वही पानो है, जिसमें भूख मिटे वहीं भोजन है। इसी प्रकार ग्रगर चित्त के विकार दूर हो और शान्ति प्राप्त

हो तो समभना चाहिए कि हमारे कर्मो की निर्ज़रा हो रही है और जिससे कर्मों की निर्जरा हो वही धर्मकथा है।

घर्मकथा से चित्त के विकार दूर होते हैं और चित को शान्ति मिलती है । इस कारण सब से पहले यह देख लेने की ग्रावश्यकता है कि अपने विकार कौन-से हैं ? ड क्टर रोगी को दवा देने से पहले रोग का निदान करता है। जब तक रोग का निदान न किया जाये तब तक दवा कैसे दी जा सकती है ? इसी तरह जबतक विकारो का पता न लगा लिया जाय तब तक यह बात कैसे जानी जां सकती है कि घमकथा सुनने से तिकार दूर हुए हैं या नही ? इस कारण सर्वप्रथम अपने विकारो को जान लेने की आव-श्यकता है। विकारों में सब से बड़ा विकार मोह है। मोह अन्य विकारो का बीज है । उसीसे दूसरे विकार उत्पन्न होते हैं। फिर भले ही वह मोह काम का हो या कोघ का हो, लोभ का हो या दूसरे प्रकार का हो । मगर विकारो का राजा मोह ही हैं। जिसे सुनने से मोह मे कमी हो वही घर्मकथा है, और जिसे सुनने से मोह मे' कमी न हो, बल्कि मोह उलटा वढ जाये, वह धर्मकथा नहीं, मोहकथा है। तुम व्याख्यान सुनने के लिए प्रतिदिन आते हो।

मगर यह देखों कि क्या तुमने घर्मकथा सुनी है ? अगर सुनी है तो क्या तुम्हारे विकार मिटे या कम हुए हैं ? अगर नहीं, तो यही कहा जा सकता है कि या तो घर्मकथा सुनने वालों में कोई खामी है या सुनाने वाले में कोई कमी है । मैं अपने सम्बंध में तो यही मानता हू कि खामी मुक्त में ही है । भगवान् का उपदेश सुनकर तो शेर और बकरी भी आपस का वैरभाव छोड़ देते थे।

तुम लोग मेरा उपदेश सुन कर अगर वैश्भाव नहीं छोडतें तो इसमें मेरी ही कमी समभनी चाहिए। मुझे अपनी खामों दूर करना चाहिए । ग्रगर तुम अपनी खामी मानने होओं तो तुम्हें भी उसे दूर करना चाहिए । मेरा व्याख्यान देना और तुम्हारा व्याख्यान सुनना कमं की निर्जरा के लिए हा होना चाहिए। इस प्रकार धमंकथा का एक फल तो कमीं की निर्जरा होना है।

घर्मकथा का दूसरा फल क्या है ? इस सम्बन्ध में भगवान् करते हैं — जो घर्मकथा करता है वह प्रवचन की प्रभावना करता है।

वचन और प्रवचन मे बहुत अन्तर है। वचन साधा-रण होता है और प्रवचन में दूसरों की लाभ-हानि समाई रहती है। उदाहरणार्थ एक न्यायाधीश अपने घर पर घर के लोगो से बात-चीत करता है और वही न्यायाधीश न्यायालय मे न्याय के आसन पर वैठकर न्याय करता है । इन दोनो प्रकार की बातो मे कितना अन्तर है ? घर की बातो से किसी का वैसा लाभ-हानि नही, मगर न्यायालय में बैठकर न्याय देने में दूसरों का लाभ और अलाभ होता है। वचन ग्रीर प्रवचन में भी इतना ही अन्तर है। साधा-रण बातचीत को वचन कहते हैं ग्रीर जिस वचन मे दूसरों का लाभ-अलाभ हो उसे प्रवचन कहते हैं। दूसरो के प्रव-चन से तो हानि भी हो सकती है मगर वीतरांग के प्रवचन मे एकान्त लाभ ही लाभ है। इस प्रकार के प्रवचन की उपेक्षा करना भारी भूल है। इसी भूल के कारण जीव अनादिकाल से ससार में भ्रमण कर रहा है। इस प्रकार की भूल करना मोह का ही प्रताप है।

न्याय करते समय ग्रधेरा हो जाये तो न्यायाधीं को प्रकाश की सहायता लेनो पडती है, इसी प्रकार निर्प्रन्थ प्रवचन तो है मगर उसे प्रकाशित करने वाले म्हात्मा ही हैं। जो धमकथा करता है अर्थात् धमंदेशना देता है, उसके लिए भगवान ने कहा है कि वह प्रवचन की आराधना करता है। प्रवचन की आराधना करने वाला इस काल में भी भद्र अर्थात् कल्याणकारी फल प्राप्त करता है और आगामी काल में भी कल्याणकारी फल प्राप्त करता है।

घमंकथा करते समय घर्मोपदेशक को यह ख्याल रखना चाहिए कि घमंकथा के द्वारा मुझे प्रवचन की सेवा करनी है। मुझे घमंकथा को लोकरजन का साधन नही बनाना है। इसी भावना के साथ घमंकथा करनी चाहिए।

सयोगवश ग्राज ज्ञानपच शी का दिन है। यह दिन ज्ञान की आराधना करने का है। शास्त्र मे कहा है -

पढमं नाणं तथ्रो दया एबं चिट्ठइ सव्वसंजए । श्रन्नाणी कि काही कि वा नाहीइ छेय पावगं ॥

- दशवैकालिकसूत्र।

अर्थात् — पहले ज्ञान की आवश्यकता है और फिर दया आवश्यक है। दया श्रेष्ठ है पर ज्ञान के बिना दया नहीं हो सकती। दया के लिए ज्ञान होना आवश्यक है। वहीं दया श्रेष्ठ हैं जो ज्ञानपूर्वक की जाती है। इसी प्रकार ज्ञान भी वहीं श्रेष्ठ हैं जिसमें दया का आविभीव होता है। ज्ञान और दया का सम्बन्ध वृक्ष और उसके फल के सबन्व के समान है। ज्ञान वृक्ष है तो दया उसका फल है। ज्ञान-रहित दया और दयारहित ज्ञान सार्थक नहीं है।

## ३८-सम्यक्तवपराक्रम (३)

त्रियात्मक ज्ञान ही सच्चा ज्ञान है। व्यवहार में भी त्रियात्मक ज्ञान की आवश्यकता है और आध्यात्म मे भी। जब व्यवहार मे भी सित्रिय ज्ञान उपयोगी होता है तो क्या धर्म के मार्ग में सित्रिय ज्ञान की आवश्यकता नही होगो ? अतएव धर्ममार्ग मे भी सित्रिय ज्ञान होना आवश्यक है।

आज घार्मिक क्षेत्र मे ज्ञान की कमी नजर आती है। तुम्हारे बालक श्रावक-कुल मे जन्मे हैं श्रीर उन्होने व्याव-हारिक ज्ञान प्राप्त किया है फिर भी अगर उन्होने घार्मिक ज्ञान का उपार्जन न किया अर्थात् जीव-अजीव का भेद भी न जाना तो ज्ञान की कितनी त्रुटि समभनी चाहिए ? तुम प्रयत्न करो तो अपने बालको के व्यावहारिक ज्ञान को ही आध्यात्मिक ज्ञान मे परिणत कर सकते हो । अत्मा का कल्याण केवल व्यावहारिक ज्ञान से नहीं हो सकता। आत्म-कल्याण के लिए अ। घ्यात्मिक ज्ञान की आवश्यकता है। अतएव तुम अपने वालको को अगर शान्ति देना चाहते हो तो उन्हें आध्यात्मिक ज्ञान देना चाहिए । यह बात दूसरी है कि आज पहले के समान आध्यात्मिक ज्ञान न दिया जा सकता हो या उसकी आवश्यकता न समभी जाती हो, मगर समय के अनुसार आध्यात्मिक ज्ञान तो देना ही चाहिए। आत्मा अपना कल्याण आध्यात्मिक ज्ञान से ही कर सकता है। आध्यात्मिक ज्ञान से ही आत्मा कल्याण साघता है, साधा है ग्रीर साधेगा । अत सिकय ज्ञान की आराधना करो । इसी में कल्याण है। ज्ञानपचमी की आराधना शास्त्र को घूप देने से नही होती । ज्ञानोपार्जन करना और उपा-जित ज्ञान को सिकय रूप देना ही ज्ञानपचमी की सच्ची

आराधना है। ज्ञान की ग्राराधना द्वारा ज्ञानपचमी की आराधना करने में ही आत्मकल्याण है। ज्ञान आत्मा का प्रकाश है। यह प्रकाश जितना अधिक प्रकाशित करोगे, आत्मा उतना ही अधिक प्रकाशित होगा।

घर्मदेशना का फल प्रकट करते हुए आगे कहा गया है— जीवे श्रागमिसस्स भद्दताए कम्म निबंबइ ।

अर्थात्— धर्मदेशना देने से जीव को आगामीकाल में प्राप्त होने वाला कल्याण प्रप्त होता है। अर्थात् धर्मदेशना से भविष्य मे कल्याण होता है।

उत्तर के पाठ में 'मह्ता' शब्द आया है । इस 'भह्ता' के बदले 'मह्' शब्द ही लिखा गया होता तो क्या हर्ज था? इस प्रश्न का समाधान करने के लिए कहा गया है—व्याकरण के नियमानुसार यह भाववाची शब्द है। उसे भाषासौन्दय के लिए भाववाचक प्रत्यय लगा दिया गया है।

आने वाला काल आगामीकाल कहलाता है। और जो श्रागामीकाल है वह वर्त्तमान मे आता है। आगामी-काल की कभी समाप्ति नहीं होती इस प्रकार भविष्यकाल आगामीक'ल कहा जाता है। धर्मदेशना देने से आगामी-काल मे श्रात्मा का कल्याण होता है।

जैसे काल का अन्त नहीं है वैमे ही आत्मा का भी अन्त नहीं है यह बात जानते हुए भी दो दिन टिकने वाली चीज के लिए तो प्रयत्न करना और जिसका कभी अन्त नहीं, उस आत्मा के लिए कुछ भी प्रयत्न न करना कितनी गभीर भूल है ? कहा जा सकता है कि आत्मा के लिए हमे क्या करना चाहिए। इसका समाधान यह है कि शास्त्रों में कहा है—'सब्वे जीवा सुहमिच्छन्ति।' अर्थात् सभी जीव सुख चाहते हैं यह मानकर सब जीवो का कल्याण करो। कोई भी काम ऐपा न करो जिससे किसो जीव का अकल्याण हो।

ससार का प्रत्येक पदार्थ, जो एक प्रकार से कल्याण-कारी माना जाता है, दूसरे प्रकार से अकल्याणकारी साबित होता है। मगर घमंदेशना एक ऐसी वस्तु है जो एकान्त कल्याणकारिणी है। अतएव सासारिक पदार्थी के मोह मे न पडते हुए धमंदेशना को अपनाओ और जीवन में उतार कर अत्मा का कल्याण साघो।

धर्मदेशना का फल बतलाते हुए जो कुछ कहा गया है. उसमे 'अनवरत' शब्द आया है । अनवरत का अर्थ-'निरन्तर' है। अत यहाँ यह कहा गया है कि धर्मदेशना से निरन्तर कल्याणरूप कर्म का बध होता है।

प्रश्न उपस्थित होता है कि किये हुए कर्म तो भोगनें ही पडते हैं, फिर यहा निरन्तर शब्द का प्रयोग क्यो किया गया है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि जीव पुण्यानुबन्धी कर्म बाँघता है और उसका ज्यो ही श्रन्त आता है त्यो ही दूसरे पुण्यानुबन्धी कर्म का बन्ध हो जाता है। इस प्रकार धर्मदेशना से जीव निरन्तर भद्र कल्याणकारी कर्म का बन्ध करता है। इसी कारण यहा निरन्नर (अनवरत) शब्द का प्रयोग किया गया है। जैसे मुर्गी और उसके श्रडे में से किसी को पहले नहीं कह सकते। दोनो का अविनाभाव

सम्बन्ध है। अर्थात् उसमें यह कम नहीं है कि पहले मुर्गी, फिर ग्रहा, या पहले ग्रहा फिर मुर्गी। दोनों में अविनाभाव सम्बन्ध है। इसी प्रकार धर्मदेशना से पुण्यानुबन्धी कर्म का वन्ध होता रहता है, जिससे कि एक से दूसरे पुण्य का कम चलता रहता है। पुन्य से पुण्य होने में अन्तर नहीं पड़ता। जैसे एक दीपक से दूसरा दीपक और दूसरे दीपक से तीसरा प्रकट होता है, उसी प्रकार एक पुण्यानुबन्धी से दूसरा और दूसरे पुण्यानुबन्धी से तीसरा पुण्यानुबन्धी कर्म का बन्ध होता ही रहता है। उसमें अन्तर नहीं पड़ता। इसलिए कहा गया है कि धर्मदेशना से निरन्तर पुण्यानुबन्धी पुण्य का बन्ध होता है।

यहा एक प्रक्न ग्रौर उपिथत होता है। वह यह कि धमंदेशना से यदि निजंरा होती है तो फिर शुभानुबन्धी फल का मिलना क्यो कहा गया है दस प्रक्न का समाधान यह है कि धमंदेशना से निजंरा भी होती है ग्रौर शुभ कमं का बन्ध भी होता है। अर्थात् जो कमं निजींण हो जाते हैं, उन कमों मे किसी प्रकार का बन्द नही होता, पर जो कमं शेय रहते हैं, उनमे से शुभ कमों का ही बन्ध होता है। इस प्रकार धमंदेशना का फल निजंरा होने के साथ हो शुभ कमों का बन्द होना भी है।

वानना, पृच्छना, परावर्त्तना, अनुप्रेक्षा और घर्मकथा, यह स्वाध्याय के पाच भेद हैं। पाच प्रकार के स्वाध्याय से सूत्र की ग्राराधना के विषय मे अगले बोल मे विचार किया जायेगा।

## चीवीसवाँ बोल

## श्रुत की श्राराधना



पहले बतलाया जा चुका है कि पाच प्रकार का स्वा-ध्याय करने से श्रुत की आराधना होती है। यहा श्रुत की आराधना पर विचार किया जाता है।

#### मुलपाठ

प्रश्न सुयस्स श्राराहणाए णं भंते! जीवे कि जणयइ-?

उत्तर— सुयस्स श्राराहणाए णं श्रन्नाण खवेइ, न य सिकलिस्सइ ।

#### शब्दार्थ

प्रश्न-भगवन् ! श्रुत की आराधना से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर- श्रुत की श्राराधना से अज्ञान दूर होता है और उससे जीव को संक्लेश नहीं होता ?

#### व्याख्यान

शास्त्र का सम्यक् प्रकार से सेवन करना श्रुत की आराधना है। वाचना, पृच्छना, परावर्त्तना, अनुप्रेक्षा और धर्मकथा, इस प्रकार पाच तरह का स्वाध्याय करने से सूत्र की आराधना होती है और सूत्र की आराधना से अज्ञान नष्ट होता है। जिस वस्तु का पहले ज्ञान नहीं होता, सूत्र की आराधना से उसका ज्ञान हो जाता है। किसी बात का ज्ञान न होना उसका अज्ञान है। सूत्र की आराधना से इस प्रकार का अज्ञान दूर हो जाता है। अज्ञान का नाश हो जाता है, इसका प्रमाण यह है कि सूत्र की आराधना से विधिष्ट बोध उत्पन्न होता है। भगवान कहते हैं— इस प्रकार की सूत्र आराधना से एक तो अज्ञान का नाश होता है और दूसरे संक्लेश उत्पन्न नहीं होता। तत्त्वज्ञान होने पर राग—द्वेष रूप सक्लेश टिक भी नहीं सकता।

यों तो ससार असार कहलाता है पर ज्ञानीजन इस असार कहे जाने वाले ससार में से ही सम्यक् सार खोज निकालते हैं। अगर संसार एकान्त रूप से असार होता और उसमें किंचित् भी सार न होता तो जीव मोक्ष कैसे प्राप्त कर पाते ने सूत्र की आराघना करने से अज्ञान नष्ट होता है और अज्ञान के नाश से ससार में से सार निकाला जा सकता है। इस प्रकार तत्त्व का बोध होने से किसी प्रकार का सक्लेश नहीं होता और सक्लेश न होने से वैराग्य की उत्पत्ति होती है। अज्ञान का नाश होना, तत्त्व का बोध होना, सक्लेश पैदा न होना और वैराग्य की उत्पत्ति होना, यह सब सूत्र की ग्राराधना का ही फल है। सूत्र की आराधना का फल बतलाते हुए एक सग्रहगाथा में कहा गया है—
जह जस सुयमवगाहइ श्रइसयरसस जुयमपुर्वे ।
तह तह पत्हाइ मुणी नव नव सवेगसद्धाए ।।

श्रर्थात् - मुनि ज्यो-ज्यो श्रुत मे अवगाहन करता जाता है, त्यो-त्यो उस मुनि को सवेग श्रद्धा मे अपूर्व अपूर्व आह्लाद प्राप्त होता है।

श्रुत की सूत्र में, अर्थ से सूत्रार्थ से ज्यो ज्यो आरा-घना की जाती है त्यो त्यो अपूर्व भावों को उत्पत्ति होती है।श्री भगवतीसूत्र का अनेक महात्माओं ने अनेक बार श्रध्य-यन किया पर अन्त में उन्हें यही कहना पड़ा कि—'हे भग-वती ! मैं तुभमे ज्यो—ज्यो अवगाहन करता हू, त्यो—त्यों मुभे अपूर्व ही भाव मालूम होता है, इसलिए मैं तुभे नम-स्कार करता हू।'

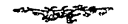
श्रुत की आर घना करने से नवीन नवीन भाव किस प्रकार प्रकट होता है; यह बात यो समभो । मान लो, तुम किसी समुद्र के किनारे फिरने गये हो । समुद्र के किनारे ठडी हवा बह रही है । तुम समुद्र के जितने नजदीक जाओगे, उतनी ही श्रधिक ठडी हवा मालूम होगी । अगर समुद्र में स्नान करने के लिए घुमोगे तो और भी अधिक ठड लगेगी । कदाचित तुमने समुद्र में गहरा गोता लगाया तो वह गहरा मालूम होगा, श्रधिक ठड भी मालूम होगी पर सभव है समुद्र की गहराई मे से तुम्हे किसी वस्तु की प्राप्ति भी हो जाय । मोती तो गहरे पानी मे डुबकी मारने से ही मिलते हैं । इसी प्रकार जो पुरुष सूत्र इपी समुद्र के जितना सन्निकट जाएगा, उसे उतना ही श्रधिक लाभ होगा। जो श्रुत समुद्र में डुवकी मारेगा उसे तो तत्त्व रूपी मोती भी अधिकाधिक प्राप्त होंगे।

तुमने दूसरे अनेक र शे का आस्वादन किया होगा,
मगर एक बार शास्त्रों के रस को भी तो चख देखों !
शास्त्र का रस कैसा है ? शास्त्र का रस चखने के वाद तुम्हें
ससार के सभी रस फीके जान पड़ेगे । शास्त्र को ऊपर्ऊपर से मत देखों । अगर कोई पुरुष मुँह में मोती डालकर
उसका मिठाम चखना चाहे तो उसे क्या उचित कहा जायेगा?
और चखने पर जिस मोती में मिठास मालूम हो वह सच्चा
है ? नहीं । इसो प्रकार सूत्रक्री मोती को ऊार-ऊपर से
मत चखों । सूत्र सुनकर उसे अपने जीवन में उतारों तो
तुम्हारा मानव-जीवन सार्थक हो जायेगा । सूत्र की आराघना करने से आत्या का कल्याण अवश्य हाता है । सूत्र
की आराघना करना मानव-जीवन को सार्थक करने को
जडी वूटी है । अत सूत्र की आराघना करके जीवन सफल
करोंगे तो कल्याण होगा ।

रागादि भाव के कारण आत्मा में किस प्रकार सक्लेश उत्पन्न होता है, यह बात सरल करके समभाता हूं। जो पुरुष जिस वस्तु को अपनी समभता है, उसे उसके प्रति राग होता है। इस अवस्था में अगर उस वस्तु को कोई छीन ले या उसे हानि पहुचाए तो ऐसा करने वाले के प्रति द्वेष उत्पन्न होता है। अगर किसी भी वम्तु को अपनी न मानी हो तो उसके प्रति राग भी न होगा ग्रौर उसे छीनने या नष्ट करने वाले पर द्वेप भी न होगा। इस प्रकार रागर द्वेष न होने के कारण सक्लेश भी उत्पन्न न होगा। वस्तु

## ४६-सम्यक्त्वपराकम (३)

में जब आत्मीयता का भाव उत्पन्न होता है तभी उसकें कारण राग-द्वेष होता है । राग-द्वेष होने से आत्मा को सक्लेश होना स्वाभाविक है । श्रुत की आराधना करने से वस्तु सम्बन्धी राग-द्वेष मूलक मोह नष्ट हो जाता है और राग-द्वेष नष्ट हो जाने से आत्मा को संक्लेश नहीं होता, बल्क वैराग्य पैदा होता है । इस प्रकार सूत्र की आराधना का महत्व बहुत अधिक है ।



## पच्चीसवां बोल

#### मानसिक एकाग्रता

शास्त्र का कथन है कि सूत्र की आराधना के लिए पन का एकाग्र होना आवश्यक है । जब तक मन एकाग्र नहीं होता तब तक सूत्र की आराधना नहीं हो सकती । अतएव मन की एकाग्रता के विषय में भगवान् से प्रश्न किया गया है। मूलपाठ इस प्रकार है:—

#### मूलपाठ

प्रश्त-पगग्गमणसनिवेसणयाए णं भंते ! जीव कि जणयह ?

उत्तर एगग्गमणसंनिवेसणयाए णं चित्तनिरोहं करेइ।

#### शन्दार्थ

प्रश्त — भगवन् ! मन को एकाग्र करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर-मन को एकाग्र करने से जीव चित्त का निरोध करता है।

## ४८-सम्यक्तवपराऋम (३)

#### व्याख्यान

मन की एकाग्रता के विषय में विचार करने के लिए मन क्या है, यह जान लेना आवश्यक है । मन दो प्रकार के है (१) द्रव्य मन और (२) भाव मन 'मन्यते अनेन, इति मन.'। इस व्याख्यान के अनुसार जिसके द्वारा मनन किया जाय उसे मन कहते हैं। इनके सिवाय 'मनन मनः' अर्थात् मनन करना भी मन कहलाता है । तात्पर्य यह है कि आत्मा अपने मे जिन विशेष पुद्गलों का सचय करता है और जिन पुद्गलों के समूह से आत्मा में मनन करने की शक्ति आती है, उन पुद्गलों का समूह मन कहलाता है। द्रव्य मन से द्रव्य मनन होता है ग्रीर भाव मन से भाव मनन होता है।

जो वस्तु देखी मुनी जातो है, उसके विषय मे मन हो किसी प्रकार का विचार करता है। उदाहरणार्थ-ग्रांख खम्भे को देखती है, पर यदि मन न हो तो 'यह खम्भा है' यह बात जानी नहीं जा सकती। इस प्रकार वस्तु को देखने पर भी, ग्रगर देखने के साथ मन न हो तो 'यह अमुक वस्तु है' इस प्रकार ज्ञान नहीं हो सकता। अनेक बार हम अनेक वस्तुएँ देखते हैं, लेकिन उस देखने के साथ अगर मन नहीं होता तो वह वस्तुएँ ध्यान मे नहीं आती अर्थात् उनका ज्ञान नहीं होता। इस तरह जिसकी सहायता से वस्तु जानी जाय और जानों हुई वस्तु के विषय में कल्पना करके मनन किया जा सके, उसे मन कहते हैं।

द्रव्य मन और भाव मन सजी जीव को ही होता है। असजी जीव के भी मन तो होता है, मगर उसके भाव मन ही होता है, द्रव्य मन नहीं। इस कारण असजी जीव किसी वस्तु पर विचार नहीं कर सकते। अघे के सामने दर्णण रख दिया जाये तो दर्णण में अघे का प्रतिविम्ब तो पडता है मगर अघा उस प्रतिविम्ब को देख नहीं सकता, क्यों कि उसके पास देखने का साघन नहीं है। इसो प्रकार असजी जीव को भाव मन तो होता है पर द्रव्य मन नहीं होता। इस कारण अमजी जीव वस्तु सामने होने पर भी उसके संबन्ध में कुछ विचार नहीं कर सकते। जब भाव मन के साथ द्रव्य मन होता है तभी वस्तु के विषय में विचार किया जा सकता है।

मन और चित्त पर्यायवाची शब्द है। भगवान् ने कहा है--मन की एकाग्रता से चित्त का निरोध होता है।

प्रश्न खड़ा होता है— मन को किस प्रशार दश में किया जाये और किस प्रकार एकाग्र रखा जाये? आँखे बद करके दश में की जा सकती है, नाक को दश कर दश में किया जा सकता है, इसी प्रकार अन्य इन्द्रियों को भी श्रकुश द्वारा दश में किया जा सकता है। मगर मन किस प्रकार दश में किया जाये? वह एक विकट प्रश्न है। कुछ लोगों ने तो यहा तक कहा है—

मन एव मनुष्याणां कारण बन्धमोक्षयोः ।

अर्थात्— मन ही मनुष्यो के बन्घ और मोक्ष का कारण है।

मन का सकल्प-निकल्प कैसा होता है, यह बात सभी जानते है। मनुष्य हो या पशु, जिसके मन है, उनका मन सकल्प-निकल्प करता ही रहता है। अच्छे या बुरे काम मन के सकल्प-विकल्प से हो होते है। बिल्ली उन्हीं दातों से ग्रपने बच्चों को दबाती है और उन्हीं से चूहे से को दबाती है। दात तो वहीं है मगर मन के सकल्प-विकल्प में अन्तर पड जाने से बस्तु में भी अन्तर पड जाता है।

मन मे यह जो भ्रन्तर रहता है, उसका कारण मन की चर्चलता है । जब मन को चचलता दूर हो जाये और मन में किसी प्रकार का भेदभाव न रहे तब समभत्ना चाहिए कि मन वश मे हो गया है। जत्र तक मन मे भेदभाव बना रहे तब तक मन वश मे नहीं हुम्रा है।

कहा जा सकता है कि चित्त की चचलता दूर करना और मन मे तिनक भी भेदभ व न आने देना तो बहुत ही किंठन कार्य है। सब साधु भी इतना किंठन कार्य नहीं कर सकते तो गृहस्थ मन को कैमे वश कर सकते हैं?

इसका उत्तर यह है कि इस सबन्ध में साधु या गृहस्थ का कोई प्रश्न ही नहीं है। जो कोई मनुष्य अभ्यास और वैराग्य को जीवन में उतारता है, वहीं मन को वश कर सकता है। मन को वश करने के अभ्यास और वैराग्य यहीं दो उपाय है। मन को वश में लाने का अभ्यास किस प्रकार करना चाहिए, यह विचार बहुत लम्बा है। योगिकिया का समावेश इसी अभ्यास में होता है। इस सम्बन्ध में टीका-कार कहते है कि मन को अप्रशस्त में जाने में रोक कर प्रश्नित में पिरो देने से धोरे—धोरे मन एकाग्र हो जायेगा। अर्थात एक ग्रोर से तो मन को अप्रशस्त में जाने से रोको और दूसरी ओर उसे परमात्मा के व्यान में पिरोते जाग्रो तो मन वश में किया जा सकेगा ग्रीर उसकी एकाग्रता भी

#### साधी जा सकेगी।

मन को वश में करने के लिए वैराग्य भी एक उपार है। इन्द्रियों का समूह बलवान होने के कारण मन को अपनी ओर खीचता रहता है। अत पदार्थों के प्रति विर-क्तिभाव रखना उचित है। विरक्ति होने से इन्द्रियाँ उन पदार्थों की ओर नहीं खिचेगों और नव मन भो उनकी ओर नहीं जएगा और स्थिर रहेगा। वस्तु के वास्तविक स्वरूप का विचार करके उसके प्रति वैराग्य रखना चाहिए। वैराग्य घारण करने से मन भी स्थिर रहेगा। वस्तु के असली स्वरूप का विचार न करने के कारण ही वस्तु के प्रति राग-द्वेष की उत्पत्ति होती, है। वस्तु का वास्तविक स्वरूप विचारा जाये तो वैराग्य पैदा हुए बिना नहीं रह सकता और मन भी वश में किया जा सकता है। इस प्रकार मन को वश में करने का और एकाग्र करने का उपाय अभ्यास ग्रोर वैराग्य है। अभ्यास और वैराग्य से ही मन पर काबू किया जा सकता है।

लोगों को रुपये के प्रति वहुत ममता है । मगर रुपया क्या है, किस प्रकार प्राप्त किया जाता है और राये के प्रचलन से समाज और देश की आन्तरिक स्थिति को कितनी अधिक हानि पहुची है, इन बातो पर पूरा विचार किया जाये तो रुपये के प्रति वैराग्य उत्पन्न हुए बिना नहीं रहेगा । सिक्के का जितना अधिक प्रचार हुआ, उतने ही ग्रिधक अनर्थ बढ़े हैं । सिक्के के लिए ही पशुवध किया जाता है। फूक्का का घातक प्रयोग करके गाय के आचल मे से दूध काढने का पापपूर्ण कार्य भी रुपये के लिए ही

## ५२-सम्यंक्तवपराक्रम (३)

किया जाता है। इस प्रकार रुपये से होने वाले अनर्थों का विचार किया जाये तो रुपये के प्रति वैराग्य होगा हो।

- बड़े-वड़े शहरों में कुलागनाएँ वेश्या बन कर अपना शरीर दूसरों को किसलिए सौगतो हैं? केवल पैसे के लिए। उन्हें पैसे पर ममता न होती तो गायद देव भी उन्हें विच-लित न कर सकते । पैसा ही उनका सतीत्व नष्ट कराता है। भाई-भाई और पिता-पुत्र के बीच पैसे के कारण तक-रार होती है । राजा लोग भी प्रजा के कल्याण के लिए राज्य नहीं चलाते, वरन् पैसे के लिए ही राज्य चलाते हैं।

इस प्रकार पैसे के कारण होने वाले अनर्थों का विचार करने से उसके प्रति वैराग्य होगा ही । अनर्थ उत्पन्न करने वाला और राग-दृष की वृद्धि करने वाला कनक और कामनी ही है । कनक और कामनी के कारण होने वाले अनर्थों का विचार करने से गृहस्थ को भी वैराग्य हो सकता है । इस तरह मन को वश करने के विषय मे साधु और गृहस्थ वा कोई भेदभाव वाधक नहीं हो सकता । कोई भी क्यों न हो, अभ्यास और वैराग्य द्वारा अगर वह मन को वश करना चाहता है तो अवश्य कर सकता है ।

मन की एकाग्रता से चित्त का निरोध होता है। चित्त का निरोध तो मन की एकाग्रता का परम्परा फल है। मन की एकाग्रता का साक्षात् फल यह हैं कि एकाग्र मन वाला जो कुछ भी बोलता है, सत्य ही बोलता है और जो मनो-रय करता है वह पूर्ण ही होता है। मानसिक एकाग्रता से ही अमोध भाषण और मनोरय की पूर्ति होती है। अतः मन को एकाग्र करो। मन को एकाग्र करने के लिए मैं बारम्वार यही कहता हूं कि परमात्मा की भजन करो। परमात्मा के भजन से मन एकाग्र होगा। दूसरे कामो से मन हटा कर परमात्मा के भजन मे ही मन पिरो दो। परमात्मा के भजन का सहारा लेकर मन को एकाग्र करने से चित्त की चचलना दूर होगी। इसलिए परमात्मा का भजन करने मे देरी मत करो। कहा भी है—

दम पर दम हिर भज, नहीं भरोसा दम का, एक दम में निकल जावेगा दम ग्रादम का। दम ग्रावे न ग्रावे इसकी ग्राश मत कर तू, एक नाम सांई का जप हिरदे में धर तू॥ नर! इसी नाम से त्र जा भवसागर पू, दम ग्रावे न ग्रावे इसकी ग्राश मत कर तू॥

श्वास का विश्वास नहीं । श्वास तो वायु है । कदा-चित् आवे, कदाचित् न भी आवे । इसका क्या भरोसा ! इसलिए मुख में से श्वास निकलने के पहले ही परमात्मा का भजन करो । इस प्रकार परमात्मा का भजन करने से मन एकाग्र होगा ।

ग्रातमा एक बड़ी भूल कर रहा है। वह यह कि तुच्छ चीजों में मन का प्रयोग करके आत्मा, परमात्मा को भूल रहा है। वह इतना भी तो नहीं सोचता कि मेरा मन परमात्मा में एकाग्र हो जायेगा तो उस दशा में मुझे तुच्छ वस्तुओं की क्या कमी रह जायेगी। इस प्रकार विचार न करके आत्मा अपने मन को इघर—उघर दौडाया करता है। यहीं मन की चचलता है। इस चचलता को दूर करने के लिए ही शास्त्रकार मन की एकाग्रता की आवश्यकता वत-

# छुठबीसवां बोल

#### संयम

जिमका मन एकाग्र होता है उन्हीं का संयम शोमा-यमान होता है और जिनमें सयम है उन्हीं के मन की एका-ग्रता सार्थक होती है। अत. सयम के विषय में भगवान से प्रक्त किया गर्या है:—

## भूलपाठ

प्रश्न संजमेणं भंते! जीवे कि जणयह रे उत्तर – संजमेण भ्रेणण्हयत्तं जणयह ।

## शब्दार्थ

प्रश्न - भगवन् ! सयम से जीव को क्या लाभ होता है? उत्तर - संयम से अनाहतपन (अनाश्रव - आते हुए कर्मो का निरोध ) प्राप्त होता है।

#### **च्या**ख्यान

सयम के विषय में भगवान् ने जो उत्तर दिया है, उस पर विचार करने से पहले यह देखना चाहिए कि सयम क्या है ?

## ५६-सम्यक्तवपराक्रम (३)

शास्त्र में सयम के विषम में विस्तृत विवेचन किया गया है। उस सब का यहा विवेचन किया जाये तो बहुत अधिक विस्तार होगा। अतएव सयम के विषय में यहा सक्षेप मे ही विवेचन किया जायेगा।

आजकल सयम शब्द पारिभाषिक बन गया है। मगर विचार करने से मालूम होगा कि सयम का अर्थ बहुत विस्तृत है। शास्त्र मे सयम के सत्तरह भेद बतलाये गये है। इन भेदों में सयम के सभी अर्थों का समावेश हो जाता है। सयम के सत्तरह भेद दो प्रकार से बतलाये गये हैं। पाँच आस्रवों को रोकना, पाच इन्द्रियों को जीतना, चार कषायों का क्षय करना और मन, वचन तथा काय के योग का निरोध करना, यह सत्तरह प्रकार का संयम है।

दूसरी तरह से निम्नलिखित सत्तरह भेद होते हैं — (१) पृथ्वीकाय सयम (२) अपकाय सयम (३) वायुकाय सयम (४) तेजकाय सयम (५) वनस्पतिकाय सयम ६) द्वीन्द्रियकाय सयम (७) त्रीन्द्रियकाय सयम (०) त्रीन्द्रियकाय सयम (१०) ग्रजीव-निद्रयकाय सयम (११) प्रेक्षा सयम (१२) उपेक्षा सयम (१३) प्रमार्जना संयम (१४) परिस्थापना सयम (१४) मन सयम (१६) वचन सयम १४७) काय सयम । इस तरह दो प्रकार से सयम के सत्तरह भेद है। सयम का विस्तारपूर्वक विचार करने मे सभी शास्त्र उसके अन्तर्गत हो जाते हैं।

जीवन भर के लिए पाच आस्रवो से, तीन करण और तीन योग द्वारा निवृत्त होना सयम स्वीकार करना कहलाता है। किमी भी प्राणी की हिंसा न करना, ग्रसत्य न बोलना, मालिक की आज्ञा बिना कोई भी वस्तु ग्रहण न करना, ससार की समन्त स्त्रियों को माना न बहिन के समान समक्षना और भगवान की आज्ञा के अनुसार ही घर्मीपकरण रखने के सिवाय कोई परिग्रह न रखना, इस प्रकार पाच आस्त्रवों से निवृत्त होना और पाच महाव्रतों का पालन करना और पाच इन्द्रियों का दमन करना । पाँच इन्द्रियों को दमन करने का अर्थ यह नहीं है कि आख वन्द कर लेना या कान में शब्द ही न पड़ने देना। ऐसा करना इन्द्रियों का निरोय नहीं है । बिन्क इन्द्रियों को विषयों की ओर जाने ही न देना इन्द्रियनिरोय कहलाता है। प्रत्येक इन्द्रिय का उपयोग करते समय ज्ञान दृष्टि से विचार कर लिया जाये तो अनेक अनर्थों से वचा जा सकता है।

जब तुम्हारे कान में कोई शब्द पडता है तो तुम्हें सोचना च हिए - मेरा कान मितज्ञान, श्रुतज्ञान, वगैरह प्राप्त करने का साधन है। अत्यव मेरे कान में जो शब्द पड़े हैं वे मेरा अज्ञान बढ़ाने वाले न हो जाए, यह बात मुफे खयाल में रखनी चाहिए। जब तुम्हारे कान में म्टुक शब्द टकर ते हैं तब तुम्हारा हृदय काँप उठता है। मगर उम समय ऐसा विचार कर निश्चल रहना चाहिए कि यह तो मेरे धर्म की कमोटी है। यह कटु शब्द शिक्षा देते हैं कि समभाव धारण करने से ही धर्म की रक्षा होगी। अतएव कटुक शब्दों को धर्म पर स्थिर करने में सहायक मानकर समभाव सीखना चाहिए।

इसी प्रकार कोई मनुष्य तुम्हे लम्पट या ठग कहे तो तुम्हे सोचना चाहिए कि मैं एकेन्द्रिय होता तो क्या मुझे यह शब्द सुनने को मिलते ? और उस अवस्था मे कोई मुझे यह शब्द कहता ? कदाचित् कोई कहता भी तो मैं उन्हे समभ ही न सकता। अब जब मुर्भे समभने योग्य इन्द्रियाँ प्राप्त हुई हैं तो इस प्रकार के शब्द सुनकर मेरा क्या कर्त्तव्य होता है ? वह मुक्ते लम्पट और ठंग कहता है। मुझे सोचना चाहिए कि क्या मुक्तमे ये दुर्गुण है ? अगर मुक्तमे यह दुर्गुण है तो मुभे दूर कर देना चाहिए। वह बेचारा गलत नही कह रहा है। विचार करने पर उक्त दुर्गुण भ्रपने मे दिखाई न दे तो सोचना चाहिए हे आत्मा । क्या तू इतना कायर है कि इस प्रकार के कठोर शब्दो को भी नही सहन कर संकता ? कठोर शब्द सुनने जितनी भी सहिष्णुता तुभमे नही है। यह कायरता तुभे शोभा नही देती। जो व्यक्ति अप-शब्द कहता है उसे भी चतुर समभा। वह भी अपशब्दो को खराव मानता है। इस प्रकार तेरा स्रोर उसका ध्येय एक है । इस प्रकार विचार करके अपशब्द सुनकर भ जो स्थिर रहता है, उसी ने श्रोत्रेन्द्रिय पर विजय प्राप्त को है।

इसी प्रकार सुन्दरी स्त्री का रूप देखकर ज्ञानीजन विचार करते है इस स्त्रों को पूर्वकृत पुण्य के उदय से ही यह सुन्दर रूप मिला है। अपने सुन्दर रूप द्वारा यह स्त्री मुफ्ते शिक्षा दे रही है कि अगर तू पुण्य का सचय करेगा तो सुन्दरता प्रदान करने वाले पुद्गल तरे दास बन जाएगे।

किसी सुन्दर महल को देखकर भी यह सोचना चाहिए कि यह महल पुण्य के प्रताप से ही वना है। मेरे लिए यही उचित है कि मैं इस महल की ओर दृष्टि ही न डालूं। फिर भी उस पर अगर मेरी नजर जा ही पडती है तो मुभे मानना चाहिए कि यह महल किसी के मस्तिष्क की ही उपज है। मस्तिष्क से यह महल बना है, लेकिन यदि मस्तिष्क ही विगड जाये तो कितनी बडी खराबी होगी? तो फिर सुन्दर महल देखकर मैं अपना दिमाग क्यो शिगाईं? अगर मैंने अपना मन और मस्तिष्क स्वच्छ रखकर सयम का पालन किया तो मेरे लिए देवो के महल भी तुच्छ बन जाएँगे।

महाभारत मे व्यास को भौंगडो और युधिष्ठिर के महल की तुलना का गई है और युधिष्ठिर के महल से व्यास की भौपडो अधिक अच्छी वतलाई गई है । इसका कारण यह है कि जहां निश्वस करके आत्मा अपना कल्याण-साधन कर सके वहीं स्थान ऊचा है और जहाँ रहने से आत्मा का अकल्याण हो वह स्थान नोचा है । जहाँ रहने से भावना उन्नत रहे वह स्थान ऊचा है और जहाँ रहने से भावना जन्नत रहे वह स्थान उचा है और जहाँ रहने से भावना नीची हो जाये वह स्थान नोचा है । अगर तुम इस वात पर विचार करोगे तो तुम्हारा विवेक जागृत हो जायेगा।

गुरु के प्रताप से हम लोग सहज ही अनेक पापो से बचे हुए हैं। जो श्रावक अपना श्रावकपन पालन करता है वह भी पहले देवलोक से नीचे नही जाता। मगर एक-एक पाई के लिए भी भूठ वोलना कोई श्रावकपन नही है। क्या में तुमसे यह आशा रखू कि तुम ग्रसत्य भाषण न करोगे? अगर कोई यह कहता है कि झूठ बोले बिना काम नहीं चलता तो उससे कहना चाहिए कि ग्रसत्य के बिना काम नहीं चलता होता तो तीर्थं द्धूर भगवान् ने असत्य बोलने का निषेध क्यों किया होता ? क्या वे इतना भी नहीं सम-

भते थे ? वान्तव में यह समभ ही भ्रमपूर्ण है। इस भूल को भूल मान कर असत्य का त्याग करो और सत्य का पालन करो । सत्य वी ग्राराधना करने मे कदाचित् कोई कप्ट आ पड़े तो उन्हे प्रसन्नतापूर्वक सहो मगर सत्य पर ग्रटल रहो । क्या हरिश्चन्द्र ने सत्य का पालन करने मे आये हुए कप्ट सहने मे ग्रानन्द नही माना था ? फिर आज सत्य का पालन करने मे आये हुए कष्टो से क्यो घबराते हो ? आज लोग व्यवहार साघने मे ही लगे रहते है ग्रीर समभ बैठे है कि अम्त्य के विना हमारा व्यवहार चल ही नहीं सकता । मगर यह मानना गम्भीर भूल है । दरअयल तो सत्य के आचरण से ही व्यवहार सरल बनता है। अमत्य के आचरण से व्यवहार में वकता आ जाती है। भगवान् ने सत्य का महत्व वतलाते हुए यहा तक कहा है कि त सच्च खु भयव। अर्थात् सत्य ही भगवान् है । ऐसी दशा मे सत्य की उपेक्षा करना कहा तक उचित है ? सत्य पर अटल विश्वास रखने से तुम्हारा कोई भी कार्य नहीं अटक सकता और न कोई किसी प्रकारकी हानि पहुचा सकता है।

, कहने का आशय यह है कि इन्द्रियों को और मन को वश में करने के साथ व्यवहार की रक्षा भी करनी चाहिए। निश्चय का ही आश्रय करके व्यवहार को त्याग देना उचित नहीं है। केवली भगवान भी इसलिए परिषह सहन करते हैं कि हमें देखकर दूसरे लोग भी परिषह सहने की सहिष्णुता सीखे। इस प्रकार केवली को भी 'व्यवहार की रक्षा करना चाहिए' ऐसा प्रकट करते है। अतएव केवल निश्चय को ही पकड कर नहीं बैठा रहना चाहिए। इन्द्रियों और मन को वश में करने के साथ चार कपायों को भी जीतना चाहिए और मन, वचन तथा काय के योग को भी रोकना चाहिए। यह सत्तरह प्रकार का सयम है।

इस तरह सत्तर तरह के सयम का पालन करने वाले का मन एकाग्र हो जाता है। जिसका मन एकाग्र नहीं रहता वह इस प्रकार के उत्कृष्ट सयम का पालन नहीं कर सकता। शास्त्र में कहा है

#### ग्रन्छदा जे न भुँजन्ति न से चाइति युन्चइ।

— दशवैकालिकसूत्रं

अर्थात् — जो मनुष्य पदार्थ न मिलने के कारण उनका उपभोग नहीं कर सकता, फिर भी जिसका मन उन पदार्थों की ओर दौडता है, उसे उन पदार्थों का त्यागी नहीं कह सकते वह भोगी ही कहा जायेगा। इसके विपरीत जो पुरुष पदार्थ मौजूद रहने पर भी उसकी ओर ग्रपना मन नहीं जाने देता वह उन पदार्थों ना भोगी नहीं वरन् त्यागी ही कहलाता है।

तुम इस बात का विचार करो कि हमारे अन्दर सयम है या नहीं र ग्रगर है तो उसका ठीक तरह पालन करते हो या नहीं र आज वाहर के फैंगन से, बाहर के भपके से और दूसरों की नकल करने से तुम्हारे सयम की कितनी हानि हो रही है, इसका विचार करके फैंगन से बचो और सयम-मय जीवन वनाग्रों तो तुम्हारा और दूसरों का कल्याण होगा।

सयम के फल के विषय मे भगवान् ने कहा है-

सयम से जीव मे अनाहतपन आता है। साघारणतया संयम का फल आस्त्रवरहित होना माना जाता है पर यह साक्षात् अर्थ नही है। सयम के साक्षात् अथ के विषय मे टीकाकार कहते हैं सयम से जीव ऐसा फल प्राप्त करता है, जिसमे कर्म की विद्यमानता ही नहीं रहती। सयम से आश्रवरहित अवस्था प्राप्त होती है और यह अवस्था प्राप्त होने के बाद जीव निष्व में दशा प्राप्त कर लेता है। सूत्रसिद्धान्त बीज रूप में ही कोई बात कहते हैं। अत. उसका विस्नार करके विचार करना आवश्यक है।

सयम का फल निष्कर्म अवस्था प्राप्त करना कहा
गया है। इस पर प्रश्न उपस्थित होता है कि निष्कर्म अवस्था
तो तप द्वारा प्राप्त हाती है। ग्रगर सयम से ही कर्मरहित
अवस्था प्राप्त होती हो तो तप के विषय मे जुदा प्रश्न क्यों
किया गया है? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि वर्णन करने
मे एक वस्तु ही एक वार आती है। तप और सयम सवन्धी
प्रश्न अलग-अलग हैं परन्तु दोनों का अर्थ तो एक ही है।
चारित्र का अर्थ करते हुए बतलाया गया है कि चय का
अर्थ 'कर्मसचय' होता है और 'रित्र' का अर्थ रिक्त करना
है। अर्थात् कर्मसचय को रिक्त (खाली) करना चारित्र है।
चारित्र कहो या सयम कहो, एक ही वात है। ग्रत चारित्र
का फल ही सयम का फल है। चारित्र का फल कर्मरहित
अवस्था प्राप्त करना है और सयम का भी यही फल है।

कोई कर्म पुराना होता है और कोई अनागत — आगे आने वाला — होता है। कोई ऋण पुराना होता है और कोई श्रागे किया जाने वाला होता है। पुराने कर्मी की तो सीमा होती है मगर नवीन कर्मे असीम होते हैं । इस कथन का एक उद्देश्य है । जो लोग कहते है कि सयम का फल यदि अकर्म अवस्था प्राप्त करना है तो तप का फल अलग क्यो बतलाया गया है ? यदि तप और सयम का फल एक ही है तो दोनो का अलग-अलग, प्रश्न रूप मे वर्णन क्यों किया गया है? अगर दोनो का वर्णन अलग-अलग है तो तप और सयम में क्या अन्तर है ? इन प्रव्नों का, मेरी समभ मे, यह उत्तर दिया जा सकता है कि सयम आगे आने वाले कर्मों को रोकता है और तप आगत अर्थात् सचित कर्मों को नष्ट करता है सचित कर्मों की तो सीमा होती है पर अनागत कर्गों की सीमा नही होती है । सयम नवीन कर्म नही बघने देता और पुराने कर्मों का नाश करता है। संयम असीम कर्मों को रोकता है, अतएव सयम का कार्य महान् है। इसी ब्रावार पर यह कहा जा सकता है कि संयम से निष्कर्म अवस्था प्राप्त होती है। जो महान् कार्य करता है, उसी का पद ऊचा माना जाता है।

इस कथन में यह विचारणीय हो जाता है कि जो भूतकाल का खयाल नहीं करता ग्रीर भविष्य का ध्यान नहीं रखता, सिर्फ वतमान के सुख में ही डूबा रहता है वह चक्कर में पड जाता है। अतएव प्रत्येक व्यक्ति का यह कर्त्तव्य है कि वह भूतकाल को नजर के सामने रखकर अपने भविष्य का सुघार करे। इतिहास पर दृष्टिपात करने से जात होता है कि पहले जो लोग युद्ध में लड़ने के लिए जाते थे और अपने प्राणों की भी विल चढ़ा देते थे, क्या उन्हें प्राण प्यारे नहीं थे? प्राण तो उन्हें भी प्यारे थे मगर भविष्य की प्रजा परतन्त्र न बने और कायर न हो जाये, इसी दृष्टि से वे राजपाट छोडकर युद्ध करने जाते थे और अपने प्राणो को तुच्छ समभते थे।

इस व्यावहारिक उदाहरण को सागने रखकर सयम के विषय मे विचार करो । जैसे योद्धागण अपने राजपाट और प्राणो की ममता त्याग कर लडने के लिए जाते थे थीर भविष्य की प्रजा के सामने पराधीनता सहन न करने का आदर्ग उपस्थित करते थे, उसी प्रकार प्राचीनकाल के जो लोग राजपाट त्याग कर सयम स्वीकार करते थे, वे भी आत्मकल्याण साधनें के साथ, इस आदर्श द्वारा जगत् का कल्याण करते थे। उनकी सतान साचती थी - हमारे पूर्वजो ने तृष्णा जीती थी तो हम क्यो तृष्णा मे ही फसे रहे ? प्राचीनकाल के राजा या तो सयम पालन करते करते मृत्यु से भेटते थे या युद्ध करते-करते। वे घर मे छटपटाते हुँए नही मरते थे। आजकल के लोग तो घर मे पड़े-पड़े, हाय-हाय करते हुए मरण के शिकार वनते है ऐसे कायर लोग अपना अकल्याण तो करते ही है, साथ ही दूसरो का भी अकल्याण करते हैं। इसीलिए शास्त्रकार उपदेश देते हैं-हे आत्मा तू भूत-भविष्य का विचार करने सयम को स्वीकार कर । सयम अते हुए कर्मो को रोकता है और निष्कर्म श्रवस्था प्राप्त कराता है ।

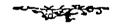
कोई कह सकता है कि क्या हमे सयम स्वीकार कर लेना चाहिए र इसका उत्तर यह है कि अगर पूर्ण सयम स्वीकार कर सको तो अच्छा ही है, अन्यथा ससार के प्रति जो ममता है उसे ही कम करो। इतना करोगे तो भी बहुत है। आज लोग साधन का ही साध्य मानने की भूल कर रहे हैं। उदाहरणार्थ - घन व्यावहारिक कार्य का एक साधन है । धन के द्वारा व्यवह।रोपयोगी वस्तुए प्राप्त की जा मकती है। मगर हुआ यह कि लोगों ने इस साधन को ही साध्य समभ लिया है और वह धनोपार्जन करने में ही श्रपना सारा जीवन व्यतीत कर देते हैं। जरा विचार तो करो कि वन तुम्हारे लिए है या तुम धन के लिए हो ? कहने को तो भट कह दोगे कि हम घन के लिए नहीं हैं, धन हमारे लिए है। मगर कथनी के अनुकूल करनी है या नही ? सत्र से पहले यही मोची कि तुम कौन हो ? यह विचार कर फिर यह भी 'विचार करो कि घन किसके लिए है ? तुम रक्त, हाड या मांस नहीं हो। यह सब घातुए तो शरीर के साथ ही भस्म होने वाली हैं। अते घन हाड-मास के लिए नही वरन् आत्मा के लिए है। यह बात भलीभांति समभकर आत्मा को धन का गुलाम मत बनाओ। यह बातं समभ लेने वाला धन का गुलाम नहीं बनेगा, अपितु धन का स्वामी बनेगा । वह धन को साध्य नहीं, साधन मानकर धनोपार्जन मे ही ग्रपना जीवन समाप्त नहीं कर देगा। वह जीवन को सफल वनाने का प्रयत्न भी करेगा।

अगर आप यह मानते है कि धन आपके लिए है, आप धन के लिए नही है तो मैं पूछता हू कि आप धन के लिए पाप तो नहीं करते? असत्य भाषण, विश्वासघात और पिता-पुत्र ग्रादि के बोच क्लेश किसके लिए होते है? धन के लिए ही सब होता है। धन से ससार में क्लेश-कलह होना इस बात का प्रमाण है कि लोगों ने धन को साधन मानने के बदले साध्य समभ लिया है। लोगों की इस भूल

के कारण ही ससार मे दुख व्याप रहा है। घन को साध्य मानने के बदले साधन माना जाये और लोकहित मे उसका सद्व्यय किया जाये तो कहा जा सकता है कि धन का सदु-पयोग हुआ है । इसके बदले आप साधनसम्पन्न होने पर भी यदि किसी वस्त्रविहीन को ठण्ड से ठिठुरता देखकर भी और भूख-प्यास से कष्ट पाते देखकर भी उसकी सहायता नहीं करते तो इससे आपकी कृपणता ही प्रकट होती है। धन का सदुपयोग करने मे हृदय की उदारता होना आव-श्यक है। हृदय की उदारता के अभाव मे धन का सद्व्यय नहीं हो सकता। धन तो व्यवहार का साधन मात्र है। वह साध्य नही है । यह बात सब को सर्वदा स्मंग्ण रखनी चाहिए। घन के प्रति जो मोह है उसका त्याग करने मे ही कल्याण है। 'वित्तेण ताणं न लभे पमत्ते' अर्थात् धन प्रमादी पुरुप की रक्षा नहीं कर सकता। गास्त्र के इस कथन को भलीभाति समभ लेने वाला धन को कदापि साध्य नही सम झेगा। वह धन के प्रति ममत्व का भाव भी नही रखेगा। घन के प्रति इस प्रकार निर्मल बनने वाला भाग्यवान् पुरुष ही सयम के मार्ग पर अग्रसर हो सकता है।

धन की भाति शरीर को भी साधन ही समभना चाहिए। शरीर को आप अपना मानते है, मगर क्या हमेशा के लिए यह प्रापका है? अगर नहीं, तो फिर यह आपका कैसे हुआ? श्रीभगवतीसूत्र में कहा है — कर्मों का बन्ध न अकेले आत्मा से होता है और न अकेले शरीर से ही होता है। अगर अकेले शरीर से कर्म वन्ध होता तो उसका फल आत्मा क्यों भोगता? ग्रगर अकेले आत्मा से बन्ध होता तो शरीर को फल क्यो भोगना पडता ? आत्मा और शरीर एक दृष्टि से भिन्न-भिन्न हैं और दूसरो दृष्टि से अभिन्न भी हैं। अतएव कर्म दोनो के द्वारा कृत हैं। ऐसी स्थिति में शरीर को साधन समक्त कर उसके द्वारा आत्मा का कल्याण करना चाहिए। जो शरीर को साधन समझेगा वही मयम स्वीकार कर उसका फल प्राप्त कर सकेगा जिस वम्तु के प्रति ममता का त्याग कर दिया जाता है, उस वस्तु का सयम करना कहलाता है। अत बाह्य वस्तुओं के प्रति जितने परिमाण मे ममता त्यागोंगे, उतने ही परिमाण मे आत्मा का कल्याण साध सकोंगे।

भगवान् ने सयम का फल निष्कर्म अवस्था की प्र प्ति बतलाया है। कर्मरहित अवस्था प्राप्त करना ग्रपने ही हाथ मे है। सयम किसो भी प्रकार दुःखप्रद नही वरन् ग्रानन्द-प्रद है और परलोक मे भी आनन्ददायक है।



# सत्ताईसवां बोल

### तप

चारित्र अर्थात् सयम के विषय में विवेचन किया जा चुका । सयम से अनागत कर्मों का निरोत्र होता है — आगे आने वाले कर्म रुकते हैं। मगर जो कर्म आ चुके हैं, उनका क्षय करने के लिए क्या करना चाहिए ? इस प्रश्न के उत्तर में शास्त्र कहता है — पूर्व कर्मों को नष्ट करने का सामन सप है।

लोगों को भावी रोग की इतनो चिन्ता नही होती, जितनी वर्त्तमान रोग की होती है । भावो रोग तो पथ्य, आहार-विहार से भी अटक मंकता है परन्तु वर्त्तम न रोग का निवारण करने के लिए औपध का सेवन करना पडता है। कर्मरूप भावी रोग को रोकने के लिए सयम की आव- श्यकता है और वर्त्तमान कर्म-रोग को अटकाने के लिए तप की। कर्म रूपी भावी रोग के निवारण के लिए सयम पथ्य के समान है। जो रोगी पथ्य का ध्यान नहीं रखता और भावी रोग का उपाय नहीं करता उसका उपचार डाक्टर नहीं कर सकता। कल्पना की जिए -डाक्टर रोगी को अमुक चीज न खाने के लिए कहता है, मगर प्रत्युत्तर में रोगी

कहता है कि उसे खाये बिना मेरा चल ही नहीं सकता। अब बतलाइए, ऐसे रोगी का उपचार डाक्टर क्या खाक करेगा?

इसी प्रकार कर्मरूपी रोग को मिटाने के लिए जो व्यक्ति संयमरूपी पथ्य द्वारा, अन्ते हुए कर्मों को नही रोकता विक्त आस्रव मे ही पड़ा रहना चाहता है, उस व्यक्ति के लिए वर्त्तमान कर्मों को नष्ट करने की दवा बतलाना व्यर्थ ही है। हा, जो भद्र पुरुष सयमरूपी पथ्य का पालन करता है और इस प्रकार आते कर्मों को अटकाता है, उसके लिए शास्त्रकारों ने सचित कर्मों को नष्ट करने की तपरूपी दवा वतलाई है।

सयम स्वीकार करने वालों को सचित कर्मों को नाश करने के लिए तप करना आवश्यक है। अतएव अब तप के विषय में प्रश्न किया गया है. –

### मुलपाठ

प्रकृत - तवेणं भते ! जीवे कि जणयह ? उत्तर - तवेण जीवे ! वोदाणं जणयह ।

### शब्दार्थ

प्रक्त - भगवन् ! तप करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर- तप करने से व्यवदान अर्थात् पूर्व कर्मों का क्षय होता है।

#### **च्याख्या**न

तप के फल के विषय मे विचार करने से पहले तफ क्या है, इस बात का विचार करना अ।वश्यक है। तप शब्द 'तप् सतापने ' धातु से बना है । जो तपाता है उसे तप कहते हैं। यह तप गव्द का व्युत्पत्ति अर्थ है। मगर कोरे व्युत्पत्ति-अर्थ को जान लेने से वस्तु समक्त में नहीं आ सकती। वास्तविकता समभने के लिए प्रवृत्ति निमित्त को भी समभना चाहिए। 'जो तपाता है वह तप है। इस अर्थ के अनुसार तो ग्राग्नि भी तप वहलाती है, क्यों कि वह भी तपाती है। ग्रतएव यहा देखना है कि तप का प्रवृत्तिनिमत्त क्या है ? प्रवृत्तिनिमित्त के लिए शास्त्र मे कहा है - कर्मी का क्षय करने के लिए ग्रात्मा को तपाना तप है। कर्मों के क्षय के अतिरिक्त अन्य किसी भी सासारिक कार्य के लिए किये जाने वाले तप की गणना इस तप मे नही हो सकतो। यहा सिर्फ उसी तप से अभिप्राय है जो कर्मी को नष्ट करने के उद्देश्य से किया जाता है।

कमीं को भस्म करने के लिए आत्मा को तप'ना तप का वास्तविक अर्थ है, पर समुच्चय रूप से इस प्रकार कह देने पर भी तप का अर्थ समभ मे नहीं आ सकता । इस कारण शास्त्रकारों ने तप के छह आन्तरिक भेद और छह वाह्य भेद किये हैं। कुल वारह प्रकार का तप है। प्रायद्यित, विनय, वैयावृत्य, स्वाध्याय, ध्यान और कायोत्सर्ग, यह तप के आभ्यान्तर छह भेद हैं तथा श्रनशन, छनोदरी, वृत्तिसक्षेप, रसपरित्याग, कायक्लेश और प्रतिसलीनता, यह छह बाह्य तप के भेद हैं।

आज तप के अर्थ मे प्रायः श्रनशन ही समभा जाता

है और अनजन तप ही बड़ा तप समक्ता जाता है। शास्त्रकारों ने भी तप में अनज्ञन को महत्व का स्थान दिया है।
अनज्ञन तप कमों को नष्ट करने का भी उपाय है और
जारीरिक रोगों का भी उससे नाज्ञ होता है। ग्रमेरिका के
उपवास-विकित्सकों ने उपवास द्वारा रोगियों के ऐसे-ऐसे
रोग मिटाये हैं, जिन्हें डाक्टरों ने ग्रसाध्य कह कर छोड़े
दिया था । इससे भगवान् महाजीर के धर्म की ब्यापकता
समक्ती जा सकती है। साम्प्रदायिक दृष्टि से भले ही कोई
अपने को भगवान् महावीर का न माने परन्तु भगवान् के
सिद्धान्त की दृष्टि से समस्त ससार ही भगजान् महावीर
का है और सारा मसार उन्हें मानता है। अनज्ञन तप को
लाभप्रद कौन नहीं मानता है सभी लोग और सभी धर्म
अनज्ञन को लाभप्रद समक्तते हैं अनज्ञन तप से ग्राध्यात्मिक
लाभ भी होता है और ज्ञारोरिक लाभ भी होता है।

श्रनशन के पश्चात् ऊनोदरी तप है। जो लोग ऊनो-दरी तप का सेवन करते रहते है उन्हें अनशन तप करने की प्राय. आवश्यकता ही नही रह जाती। ऊनोदरी का अर्थ है- उदर में जितनी जगह हो उसमें कम खाना। इस प्रकार ऊनोदरी तप का अनुष्ठान करने से आध्यात्मिक लाभू भी होता है और शारीरिक लाभ भी होता है। मगर लोग तो पेट को मानो 'डिनर बोक्स' समभ बैठे हैं। वे प्रमाण से अधिक ठूस-ठूम कर पेट भरते हैं जैसे 'लेटर बोक्स' पत्र डालने के लिए सदैव खुला रहता है उसी प्रकार बहुत-से लोगो का मुँह पेट में भोजन ठूंसने के लिए खुला रहता है। उन्हें यह विचार ही नहीं आता कि परिमाण से अधिक भोजन करने से भोजनसामग्री तो विगडती ही है, साथ ही शरीर भी विगडता है। अधिक भोजन करने के लिए लोग तरह तरह की तरकारिया, आचार, चटनी, मुरव्वा वगैरह वनाने है। एहले के लोग चौदह नियमो का विन्तन इसलिए करते थे और इसीलिए द्रव्यों की मर्यादा करते थे कि परि-माण से अधिक न खाया जाये। अधिक न खाने से अर्थात् कम खाने से ऊनोदरी तप भी हो जाता है और शरीर भी स्वस्थ रहता है।

तीसरा तप वृत्तिसक्षेप है यह तप प्रधानत साधुओं के लिए है, मगर श्रावक यह न मोचे कि यह हमारे लिए नहीं है। साधुओं की वृत्ति भिक्षा है, श्रावकों की वृत्ति भिक्षा नहीं है। जो श्रावक पिंडमाधारी या ससारत्यागी नहीं है वह भिक्षा नहीं माग सकता। इसी प्रकार साधग्रों के लिए भी कहा गया है कि श्रगर तुम भलीभाति सयम का पालन कर सकते हो तो तुम्हारी भिक्षावृत्ति है, अन्यथा पौरपद्मी भिक्षा है। जिससे सयम का पालन नहीं होता वह याचना भी नहीं कर सकता।

प्रत्येक मनुष्य को अपनी प्रतिज्ञा पर दृढ रहना च रिए। अपनी प्रतिज्ञा पर दृढ रहने वाले वो सकट का सामना नहीं करना पडता। दृढप्रतिज्ञ पुरुष को अनायाम ही कही न कहीं में सह।यता मिल जातो है।

नैपोलियन बोनापार्ट के त्रिपय में मुना जाता है कि उसकी माता ने उसमे कहा - अमुक कार्य के लिए मुभे इतने घन की आवश्यकता है। नैपोलियन अपनी माता का बहुत आदर करता था मगर उसके पास माता को सतुष्ट करने योग्य घन नहीं था। उसने सोचा - माता की आज्ञा पालन करने को प्रतिज्ञा में कर चुका हूं और इतना घन मेरे पास नहीं है। ऐसी स्थित में प्राण त्याग देना ही श्रेयस्कर है। इस प्रकार सकल्प करके वह मरने के लिए रवाना हुआ। रास्ते में उसे एक अपिरचित मनुष्य मिला। उसने नेपोलियन को एक थैली देकर कहा - 'जरा इम थैली को पकड़े रहिए, मैं पेशाब करके अभी आता हू।' नेपोलियन ने सोचा—'चलो, मरना तो है ही। मरने से एहले इसका भी कुछ काम कर दूँ।' यो साचकर नेपोलियन ने थैली अपने हाथ में ले ली। वह थैली लिये उस आदमी की प्रतीक्षा करता रहा, मगर थैली वाला न जाने कहा गायब हो गया! वह वापिस लौट कर नहीं ग्राया। नैपोलियन ने थैली खोली और देखा तो उसमें उतना ही घन था जितना उसकी माता ने उसने माँगा था।

अब इस वात पर विचार की जिए कि नैपोलियन को वह धन कहा से मिला? विचार करने से यही विदित होता है कि प्रतिज्ञा के प्रताप से ही वह धन नैपोलियन को प्राप्त हो सका।

ऐसी ही एक बात उदयपुर के महाराणा के विषय में सुनी जाती है। राणा जगल में रहते थे। उस समय बाद- शाह फकीर वनकर राणा के अतिथिसत्कार—प्रेम की परीक्षा लेने आया। उसने राणा के पास पहुंच कर कहा — 'मुभे चादी की थाली में, मेवा की खिचडी खाने के लिए दीजिए।' राणा की प्रतिज्ञा थी कि वह अपने पास आये अतिथि को निराज होकर नहीं जाने देता था। मगर जिस समय बाद- शाह पहुंचा, उस समय राणा के पास मुद्दी भर अन्न का

भी ठिकाना नहीं था । ऐसी स्थिति में वह चादी के थाल में मेवा की खिचडी कहा से खिलाते ? राणा ने वादशाह को पहचान लिया । मगर राणा ने विचार किया - 'यह फकीर वनकर आया है और मेरा महमान वना है। इसका सत्कार करना मेरा फर्ज हैं । लेकिन सत्कार किस प्रकार किया जाये ? ग्राज मेरी प्रतिज्ञा भग होने जा रहो है । प्रतिज्ञा भग होने की अपेक्षा तो मर जाना कही बेहतर है।'

इस प्रकार सोच-विचार कर राणा ने फकीर से कह — 'आइए, बैठिये।' फकीर को विठला कर आप पोछे के माग से मर जाने के लिए जगल की ओर चल दिया। रास्ते मे राणा को एक मनुष्य मिला। वह बैल पर माल लादे जा रहा था। उसने कहा + 'भाई, मुझे शौच जाना है। थोड़ी देर इस बैल को पकड रखो न ? मैं अभी लौट आता हू।' राणा ने सोचा—मरना तो है ही, इससे पहले इसका काम कर दिया जाये तो अच्छा ही है। इस प्रकार विचार कर राणा ने बैल को पकड लिया। वह मनुष्य बैल को पकडा कर चला गया और ऐसा गया कि बहुत देर तक भी वापिस नहीं लौटा। राणा खड़े—खड़े निराश हो गये। सोचा देखूं इस पर क्या माल लदा हुआ है ? राणा ने देखा तो उन्हें विस्मय हुआ। उस पर चादी की थालियाँ और मेवा लदा था। राणा ने वह सब सामान लाकर फकीर का अतिथि-सत्कार किया।

तात्पर्य यह है कि जो दृढप्रतिज होता है उसे किसी न किसी प्रकार से अनायास सहायता मिल जाती है। साघुप्रो को भी अपनी सयम पालने की प्रतिज्ञा पर दृढ रहन। च हिए । मयम पालन के साथ हो भिक्षावृत्ति स्वीकार करना उचित है।

श्रावको को भी वृत्ति मक्षेत्र त्र का पालन करना चाहिए। उन्हें अपनी वृति में अधर्म न पेठने देने का सतत ध्यान रखना चाहिए और प्रतिज्ञा पर दृढ रहना चाहिए। ऐसा करने से कार्य भी सफन होगा और मकटो से भी वचाव होगा। इसी प्रकार अन्य तपो का स्वरूप ज्ञास्त्र के अनुसार समभ कर यथा शक्ति उनका अनुष्ठान करना च हिए।

यह पहले ही कहा जा चुका है कि तपो मे अनशन तर प्रधान है चाहे अनशन तप हो चाहे ऊनोदरी हो, वह कर्मों को नष्ट करने के लिए ही होना चाहिए । आजकल अनशन रोग नष्ट करने का भी एक सम्धन माना जाता है। इस प्रकार अनशन भले ही व्यावह।रिक तप कहलाएगा पर ऐमे अनशन की गणना तप मे नहीं हो सकती। वहीं अन-शन तप में गिना जा सकता है जो कर्म नष्ट करने के उद्देश्य से किया गया हो।

पहले वतलाया गया था कि ऊनोदरी तप किया जाये तो अनशन करने को आवश्यकता ही न रहे। इसका ग्रर्थ यह नहीं कि ऊनोदरी करने वाले को अनशन तप करना ही नहीं चाहिए। यह बात व्यावहारिक दृष्टि से कहीं गई थी कि रोग नष्ट करने के लिए जो ऊनोदरी करता है उसे अनशन करने की आवश्यकता हो नहीं रहती। कर्मों को नष्ट करने के उद्देश से तो ऊनोदरी तप करने वाला अगर अनशन तप करता है तो और भी अच्छी बात है।

जिस तप से मन, वचन और काय की शुद्धि होती

# ७६-सम्यक्तवपराक्रम (३)

है, वही तप श्रेष्ठ है । मन, वचन और काय की शुद्धि करने वाला तप ही वास्तिवक तप है । कितनेक तपस्वी अधिक कोधी होते है । मगर जो प्रचण्ड कोध करता है, कहा जा सकता है कि उसमें अभी तक तप नही है । तप मे कोघ को स्थान नहीं हो सकता । जिस तप में कोघ को स्थान नहीं है, वहीं तप वास्तिवक है ।

जैनशास्त्र अनशन तप को महत्वपूर्ण स्थान देता है। महाभारत मे भी अनशन तप की श्रेष्ठता स्वीकार की गई है। कहा है—

## तयो न अनशनात् परम्।

अर्थात्—अनशन से श्रेष्ठ और कोई तप नही है।

तप आत्मा को सब पापो से ग्रलग रखता है। जो तप करता है वह अहिंसा का भी पालन करता है, सत्य का भी पालन करता है, अदत्तादानत्याग का भी पालन करता है ग्रीर वही ब्रह्मचर्य आदि का भी पालन करता है। ब्रह्मचर्य पालने के लिए मानसिक वृत्तियों को वश करने की आवश्यकता है मन की वृत्तियाँ अन्य उपायो से कदाचित् वश में न भी हो, परन्तु ग्रनशन तप से अवश्य वश मे हो जाती है। गीता मे कहा है—

> विषया विनिवर्त्तन्ते निराहारस्य देहिनः। रसवर्ज्य रसोऽप्यस्य पर दृष्ट्वा निवर्तते॥

अर्थात्—अनशन करने से विषय की वासना ही नष्ट हो जातो है और वासना के नष्ट हो जाने पर अब्रह्मचर्य या अन्य पापो की भावना ही किस प्रकार टिकी रह सकती है। तप करने वाले की वाणी पिवत्र श्रोर प्रिय होती है। श्रीर जो प्रिय, पथ्य और सत्य बोलता है उसी का तप वास्तव मे तप है। असत्य या कट्ठक वाणी कहने का तपस्वी को श्रिषकार नहीं है। तपस्वी सत्य और प्रिय वाणी ही बोल सकता है। तपम्वी को भून कर भी ऐसे वचनों का प्रयोग नहों करना चाहिए जिसमें दूसरों का दुख या भय उत्पन्न हो। तपस्वी तो भयभीत का भी अगनो अमृतमयी वाणी द्वारा निर्भय बना देता है। जब सयित राजा भयभीत हो गया था तब गर्दभालि मुनि ने उसे आइवासन देते हुए कहा था — 'पृथ्व पित । तू निभय हो। भय मन कर।' वह मुनि तपोघन थे, ऐसा शास्त्र का उल्लेख है। तपोघन दूसरों को निर्भय बनाता है श्रीर अपनी वाणी द्वारा किसी को भी भय नहीं पहुचाता।

भयभीत व्यक्ति को निर्भय वनाते समय तपोधन मुनि
भयभीत व्यक्ति के अपराधों की ओर नहीं देखते। उनका
दिव्दिकोण भयभीत को निर्भय बनाना ही होता है। जो
पुरुष तपस्वी को गालियाँ देता है या मारपीट करता है,
उसे भी तपस्वी कटुक वचन कहकर भयभीत नहीं करता,
प्रत्युत उसे अभयदान देकर निर्भय वनाता है। तपस्वी दूसरो
द्वारा दिये हुए कष्टों को प्रसन्नतापूर्वक सहन कर लेता है
मगर सामर्थ्य होने पर भी दूसरों को भयभीत नहीं करता।
यहीं तपस्वी की वहीं विशेषता है। गजसुकुमार मुनि में क्या
शक्ति नहीं थी ? फिर भी उन्होंने मस्तक पर ध्यकते हुए
अगार रखने वाले सोमल ब्राह्मण को वचन से भी भयभीत
नहीं किया। बल्क उसे परम सहायक समक्त कर अभयदान
दिया। इतना ही नहीं, गजसुकुमार के गुरु भगवान नेमिनाथ

ने श्रीकृष्ण से भी यही कहा था कि—है कृष्ण । उस पुरुष पर कोघ मत करो । उसने तो गजसुकृमार मृनि को सहा-यता दी हैं। यद्यपि सोमल ब्राह्मण ने उनके जिष्य के माथे पर दहकते हुए अगारे रखे थे, फिर भी भगवान् ने उस पर कोघ नहीं किया और श्रीकृष्ण को भी कोच करने से रोका। इस प्रकार तपन्वी किसी को भयभीत नहीं करते और जो भयभीत होते हैं, उन्हें अपनी अमृतवाणी द्वारा श्राश्वासन देकर निर्भय बनाते हैं।

कहने का आशय यह है कि तपस्वी की वाणी में शुद्धि और पवित्रता होनी चाहिए । इतना ही नही, वरन् उसके मन मे भी जुद्धि और पवित्रता होना आवब्यक है। ऐसा नहीं होना चारिए कि प्रकट में वाणी द्वारा कुछ और कहा जाये तथा मन मे दुर्भावना रखी जाये । जो तपस्वो अपने मन और वचन में एकता नही रखता उसका तप प्रशन्त नहीं है। सच्चा तप तो वहीं है जिसके द्वारा मन शरद्—ऋतु के चन्द्रमा के समान निर्मल वन जाता है । मन मे जब रजोगुण या तमोगुण होता है तव मन निर्मल नही रह सकता। जिसका मन रजोगुण या तमागुण से अतीत हो जाये ग्रथवा त्रिगुणातीत हो जाये तो समभना चाहिए कि वह सच्चा तपस्वो है और उसका मन निर्मल है । जव तपस्वी का मन त्रिगुणातीत होकर निर्मल हो जःता है तभी तपस्वी का मन फलता है अर्थात् तप का फल व्यवदान प्राप्त होता है। जैसे चन्द्रमा जीतलता प्रदान करता है और अपने इस कार्य मे वह राजा-रक का भेद नहीं रखता, अपना सौम्य प्रकाश सभी को समान रूप से प्रदान करता है, उमी प्रकार जो महात्मा मन मे किसी के प्रति, किसी भी प्रकार का भेद नही रखता-

सभी को ज्ञान्ति पहुंचाता है, वही कर्मो का नाश कर के सुक्त हो सकता है। इस विषय मे गीता मे कहा है—

मन प्रसादः सौम्यत्वं मौनमात्मविनिग्रहम् । भावसंशुद्धिरित्येतत्तपो मानसमुच्यते ॥

तप मानसिक, वाचिक और कायिक के भेद से तीन प्रकार का है। तीनो प्रकार से तप करने वाले का ही तप परिपूर्ण कहलाता है। पूर्ण तपस्वी का मन प्रसन्न और शात रहता है।

किसी घन के अभिलाषी को अनायास ही घन मिल जाये तो वह कितना प्रसन्न होता है ? घन के अभिलाषी पुरुष के लिए जो घन आनन्ददायक है वही घन साधुओं के लिए हानिकर है। चोर का भय प्रायः घनिको को होता है। राजा घनिको को ही अधिक सताता है पर तपस्वियों को किसी का भय नही होता। इस प्रकार घन कोई उत्तम वस्तु नहीं है, फिर भी गृहस्थों को धन रखना ही पड़ा है, क्यों कि घन के बिना संसार-व्यवहार नहीं चतता । जैसे ससार-व्यवहार के लिए घन का होना श्रावश्यक समभा जाता है, उसी प्रकार साधुयों के लिए तप का होना अत्यन्त आवश्यक है। गृहस्थों का धन रुपया-पैसा है और साधुओं का घन तप है। साघुओं के लिए शास्त्र में कहा है-'अणगारे तबी-घणे। अर्थात् साघु तपोधनी है। जो मुनि तपोधनी होता है, उसका मन गगा के जल के समान निर्मत होता है। गगाजल मे लोग गदगी डालते हैं तो गगा उस गदगी को भी साफ कर देती है। इसी प्रकार तपोधनी मुनि गदे मनुष्यो को बन्दे अर्थात् परमात्मा के भक्त बना देते हैं। तपोघनी

का प्रशस्त मुख देखकर वैरी भी अपना वैर भूल जाता है। तपोधनी का मुख शात, मन प्रसन्न और वचन मघुर होता है। तपस्वी की मुखमुद्रा पर गाति और सौम्यता का भाव टपकता रहता है। यह सौम्य भाव देखने मात्र से तपस्वी का तपस्तेज प्रतीत हो जाता है। तपस्वियो की प्रशांत मुख-मुद्रा से ही विदित हो जाता है। तपस्वियो की प्रशांत मुख-मुद्रा से ही विदित हो जाता है। कि इन महात्मा की तप-श्चरण आदि गुणसम्पति कितनी है! तपस्वियो की तप समृद्धि किस प्रकार खयाल मे आ जाती है, इस बात का वर्णन श्री उत्तराध्ययनसूत्र के बीसवें अध्ययन मे किया गया है। अनाथी मुनि को देखकर राजा श्रेणिक कहने लगा— अहो ! इन मुनि मे कैसी क्षमा है। कैसा इन्द्रियनिग्रह है! मुनि कितने सौम्य है! इनका कैसा तपस्तेज है।

राजा ने श्रनाथी मुनि की क्षमा या तप साक्षात् नहीं देखा था। फिर भी उनकी मुखमुद्रा पर से ही अनुमान कर लिया था कि यह मुनि क्षमासागर और तपस्वी हैं। तपम्वी का मुख सदैव सौम्य रहता है।

तपस्वी महातमा या तो स्वाध्याय मे या परमात्मा के ध्यान मे लीन रहते हैं अथवा मौन का सेवन करते हैं। वे अधिक नहीं बोलते और जब बोलते हैं तो तप के लिए ही बोलते हैं अर्थात् दूसरों को निर्भय बनाने के लिए ही बोलते हैं। गर्दभालि मुनि ध्यान-मौन मे थे, परन्तु सयित राजा को भयभीत देखकर उसे निर्भय बनाने के लिए ही वह बोले थे। इस प्रकार तपस्वी मन की गित को आत्मा का निग्रह करने की ओर सुकाते है। वे अन्य कर्मों में मन का उपयोग नहीं करते। तपस्वियों के भाव उज्ज्वल होते हैं, मलीन नहीं। तात्पर्य यह है कि जिस तप द्वारा मान- सिक शुद्धि हो वही सच्चा तप है। कर्म की निर्जरा करने के लिए अर्थात् व्यवदान फल प्राप्त करने के लिए जीवन मे तप को स्थान दो तो कल्याण होगा।

> साधुओ के लिए शास्त्र में कहा है :— संजमेण तवसा ग्रप्पाणं भावेमाणा विहरइ।

अर्थात् — जो तप-सयम द्वारा ग्रात्मा को भावित करता हुआ विचरता है वही वास्तव में साघु है। ऐसा तपस्वी और सयमी साघु अपना और पर का कल्याण साघन कर सकता है।

पहले वतलाया जा चुका है कि जैनशास्त्र कियातमक धर्म की प्ररूपणा करता है। इस प्रश्न से भी यह बात सिद्ध होती है। अतएव जो साधु साध्वी, श्रावक या श्राविका अपने को भगवान् के शासन का अनुयायी मानता हो, उसे तप और सयम की आराधना करनी चाहिए। तप और सयम से ही आत्मा का कल्याण होता है। अतः मन, वचन और काय से तप एव सयम को अपने जीवन में प्रत्येक को स्थान देना चाहिए। ऐसा किये बिना आतम—कल्याण नहीं होता।

कितनेक लोग दूसरे को कष्ट देने के लिए या अपना कोई स्वार्थ साधने के लिए भी तप करते हैं, मगर ऐसा तप इस तप मे नहीं गिना जा सकता। यहा जिस तप का वर्णन किया गया है, वह कर्मों का क्षय करने के लिए ही है। वास्तव मे सच्चा तप वही है जो दूसरों को कष्ट देने के लिए न किया गया हो, सिर्फ कर्मों की निर्जरा के उद्देश्य से किया गया हो।

# अड्डाईसवां बोल

### न्यवदान

सम्यक्त्व मे पराक्रम करने के लिए भगवान् ने ७३ बोल कहे है । उनमे से २७ बोलो का विवेचन विस्तारपूर्वक किया जा चुका है । २७ वें बोल में तप के विषय
मे प्रश्न किया गया था कि — 'तवेण भते । जीवे कि जणयइ?' अर्थात् हे भगवन् । तपश्चर्या से जीव को क्या लाभ
होता है ? इस प्रश्न का उत्तर भगवान् ने फर्माया— 'तवेणं जीवे वोदाण जणयइ।' अर्थात् — तपश्चर्या करने से व्यवदा।
अर्थात् पूर्व सचित कर्मों का क्षय होता है।

भ्रव गौतम स्वामी यह प्रश्न कर रहे हैं कि पूर्व सचित कर्मों का क्षय करने से, व्यवदान से-जीव को क्या लाभ होता है ?

## मूलपाठ

प्रश्न वोदाणेणं भते! जीवे कि जणयइ?

उत्तर — वोदाणेण ग्रकिरियं जणयइ, ग्रकिरियाए भवित्ता तम्रो पच्छा सिज्भइ, बुज्भइ मुच्चइ, परिनिव्वायइ, सव्वदुक्खाणमंतं करेइ ॥२८॥

### शब्दार्थ

प्रश्न व्यवदान से, भगवन् । जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर--व्यवदान (पूर्वमित कर्मों का क्षय करने से) जीवात्मा सब प्रकार को किया से रहित होता है श्रीर फिर सिद्ध, बुद्ध, मुक्त होता है, परिनिर्वाण को प्राप्त होकर सब द दुखो का अन्त करता है।

### विवेचन

व्यवदान, ता का साक्षात् और तात्कालिक फल है। फल दा प्रकार का होता है। एक ता अनन्तर अर्थात् तत्काल मिलने वाला फल और दूसरा पारम्परिक फल अर्थात् परम्परा से मिलने वाला । व्यवदान तप का तत्काल मिलने वाला फल है। कर्य समाप्त होते ही जो फल मिलता है वह आनन्तर्य फल कहल ता है और तप का अनन्तर्य फल व्यवदान है। इस प्रकार पूवसचित कर्मों का क्षय होना तप का तत्काल मिलने वाला फल है।

तप का तात्कालिक फल व्यवदान अर्थीत् सचित कर्मी का क्षय होना है, परन्तु पूर्वसचित कर्मो का क्षय करने से जीवात्मा को लाभ क्या होता है ? यह प्रश्न भगवान् से पूछा गया है। गौतम स्वामी के इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने फर्माया— व्यवदान करने से जीव ग्रक्रिय अवस्था प्राप्त करता है।

जहां कोई भी किया करने का निमित्त नहीं रहता वह अकिय दशा कहलाती है। यह अकिय अवस्था प्राप्त हो जाना व्यवदान का फल है।

शास्त्र में शुक्लध्यान के चार भेद बतलायें गए हैं। उनमें चौथा भेद अकिय अवस्था है। यह अकिय अवस्था मोक्षप्राप्ति के समय ही प्राप्त ह'ती है। अकिय अवस्था प्राप्त करन से आत्मा मन, वचन, काय के योग का निरोध करके शैल-पर्वत की भाति अडोलस्थिर अकप वन जाता है। शास्त्र में कहा है ग्रात्मा में जब तक कर्मी का प्रभाव वना रहता है तब तक आत्मा स्थिर नहीं हो सकता। कर्म जब नष्ट हो जाते हैं तभी आत्मा स्थिर और शात बन सकता है।

समुद्र का पानी स्वभाव से स्थिर है, परन्तु पवन की प्रेरणा के कारण चचल बन जाता है । पानी का स्वभाव तो स्थिर रहने का है, परन्तु पानी से भरा वर्तन आग पर रखने से, आग को प्रेरणा पाकर पानी उवलने लगता है। एँ जिन मे आग की प्रेरणा से ही पानी के द्वारा भाप उत्पन्न होती है। उसी भाप के कारण एजिन दूसरे डब्बो को एक स्थान से दूसरे स्थान पर भपाटे के साथ ले जाता है और छोड आता है। इस प्रकार रेलगाडी का सारा व्यवहार प्रेरणा से ही चल रहा है।

इसी प्रकार कर्म की प्रेरणा से आत्मा अपनी गाडी चौरासी लाख जीवयोनियों में दौडाता फिरता है। अब तो आत्मा को भव-भ्रमण की यह दौडघाम बन्द करके अपने आपको 'स्थिर' करना चाहिए। आत्मा को स्थिर करने के लिए ही आत्मा को कर्म-रहित अकिय होने की आव-ध्यकता है।

जैसे पानी का स्वभाव उवलने का नही है, फिर भी

आग की प्रेरणा से ही वह उबलता है, और यह प्रेरणा बाहरी होने के कारण रोकी भी जा सकती है। इसी प्रकार आत्मा को भवभ्रमण और ग्रस्थिर रखने की प्रेरणा करने वाले वर्म हैं। नमीं की यह प्रेरणा बाहरी ग्रीर बनावटी होने के कारण रोकी जा सकती है। इसी कारण भगवान ने फर्माया है कि पूर्वसचित कर्मों का क्षय (व्यवदान) करने से जीवात्मा अकिय दशा प्राप्त करता है और फल स्वरूप सिद्ध, बुद्ध और मुक्त हो कर शाँत हो जाता है।

भगवान् का यह कथन इतना सरल और सत्य है कि सभी की समभ में आ सकता है। इस सत्य कथन में किसी को सदे करने की गुँ जाइश नहीं है। शास्त्र का कथन है कि आत्मा में जो कुछ भी अस्थिरता पाई जाती है वह योग की चपलता की बदौलत ही है। योग का निरोध करने से ग्रात्मा की अस्थिरता मिट जाएगी और ग्रात्मा 'स्थिर' तथा 'शात' हो ज एगा।

भगवान् ने तो सब जीवात्माओं को उद्देश्य करके आत्मा को स्थिर बनाने का उपदेश दिया है, परन्तु लोगों का आत्मा तो घुडदौड के घोडे की तरह दौडघूप ही करना चाहता है। ऐसी दशा में तुम्हारे आत्मा को शांति किस प्रकार मिल सकती है? घुडदौड के घोडे चाहे जितनी दौड लगावे, श्राखिर उन्हें शांति तो तब ही मिल सकनी है, जब वे दौड बन्द करके स्थिर होते हैं। हमेशा दौड़ते रहना न ठीक है और न शक्य ही है।

इसी प्रकार आत्मा इस ससार मे चाहे जितनी दौड-घूप करे, मगर आखिर वह जब स्थिर होगा तभी उसे सच्ची शाति मिनेगो । जहाँ तह आत्मा स्थिर नहीं होता तहाँ तक आत्मा को शाँति मिलना सभव नही । व्यवहारदृष्टि से विचार करने पर भी यह वत पुष्ट होती है। तुम कार्य-वश बाजार जाकर चहे जितनी दौडधाम करो, मगर धर आकर श्यिर और शात हुए बिना व्यावहारिक शाँति भी नहीं मिल सकती । यही बात दृष्टि मे रखकर बुद्धिमान पुरुपो ने कहा है कि मनुष्य मे न तो ऐसा आलस्य ही होना चाहिए कि वह कोई काम ही पूरा न कर सके और न ऐसी चचलता ही होनी चाहिए कि जिसके कारण शान्ति ही नसीव न हो सके । मनुष्य को मध्यम मार्ग पर चलने की आवश्यकता है।

भगव न् ने योगनिरोध करने की जो बात कही है, वह चौदहवें गुणस्थान की है, और अपने इस काल मे ऊचे से ऊँचे छठे व सातवे गुणस्थान तक ही पहुच सकते है। अतएव हमे दौड़ने की ऐसी उतावली नहीं करनी चाहिए कि रास्ते में कही ठोकर खाकर गिर पड़े, ग्रौर ऐसी स्थिति हो जाय कि न इधर के रहे न उधर के रहे।

शास्त्र के इस कथन को अमल मे किस प्रकार लाया जाये, यह एक विचारणीय प्रश्न है। यह बात तो हमे स्मरण मे रखनी चाहिए कि चौदहवे गुणस्थान मे पहुचने से अकिय दशा प्राप्त होती है। अतएव एकदम ऐसा प्रयत्न नहीं करना चाहिए कि चौदहवें गुणस्थान की स्थिति प्राप्त करने के वदले और नोचे गिरने की नौबत आ जाए।

किसी भी ऊँचे स्थान पर चढने के लिए सीढी-सीढी चढ़ना पडता है। अगर कोई मनुष्य एक साथ, छलाग मार कर दो-चार सीढियां कूदना चाहता है तो उसके नीचे पडने की अधिक सभावना रहती है । इसलिए हमे ऐमी छलाग नहीं मारनी चाहिए कि इस समय हम जिस गुणस्थान में हैं, उसमें भी नीचे पड जाए । हम लोगों को तो आत्मा का विकास करना है। अगर हम ग्रालसी होकर बैठे रहेंगे तो आत्मविकास कैसे कर सकेंगे ? साथ ही एकदम छलाँग मारकर ऊपर चढने का प्रयत्न करगे तो नीचे गिरने का भय है। अत्तएव मध्यम माग का अवलम्बन करके कमपूर्वक आत्मविकास करना ही हमारे लिए श्रेयम्कर है।

आजकल धार्मिक सुधार करने के लिए मध्यम श्रेणी के लोगों की अत्यन्त आवश्यकता है। हम साधुओं को पूर्व-काल के महात्माओं ने जो जबावदारी सौपी है, उसे एक किनारे रख देना और जो यम-नियम बताये हैं, उन्हें छोड वैठना हमारे-साधुओं के लिए उचित नहीं है।

दूसरी तरफ, तुम लोग जैसा जीवनव्यवहार चला रहे हो, वैसा ही चालू रखोगे तो धर्मोन्नति होना कठिन है। पहले के जमाने मे जो कुछ होता था वह उस जमाने के मुताबिक होता था। पर अब ऐसा जमाना आ गया है कि हमे समय नुसार धर्म के प्रचार करने का प्रयत्न करने की खास आवश्यकता है। पाले जमाने मे आजकल की तरह धार्मिक पाठशालाए नहीं थी। उस समय साध्, श्रात्रकों को प्रतिक्रमण आदि का धार्मिक शिक्षण देते थे। इसके सिवाय उस समय आजकल की भाति व्यावहारिक शिक्षा भी नहीं दी जाती थी। जब लौकिक शिक्षा वढ गई है तो धार्मिक शिक्षा देने की आवश्यकता भी वढ गई है। परन्तु तुम लोग तो ऐसे सब काम साघुओं को मार्फत ही कराना चाहते हो और कहते हो कि साधु यह काम नहीं करते तो समाज का खाते क्यों हैं ? खाने के बदले वे हमारा क्या काम करते है ? ऐसा कहना तुम्हारी भूल है । साघु तुम्हारे भरोसे नही है। वे अपने सयम का श्रीर अपने पूर्वजो द्वारा बाघे हुए नियमो का पालन करते हुए चाहे जहां से अन्न-पानी ला सकते है। इसलिए तुम साघुओं के सिर ही सारी जबावदारी मत मढो। विचार करो कि यह उत्तरदायित्व तुम्हारा भी है। तुम हमारे माथे उत्तरदायित्व मढते हो मगर हम लोग कहा-कहा पहुचे ? आत्मसुघार और धर्मसुधार के लिए तो साधु यथाशक्य प्रयत्न करते ही है। परन्तु तुम लोग जव विदेश जाते हो तो क्या अपने साथ अपना धर्म भी वहा ले जाते हो ? कहा जा सकता है कि ऐसा करने में घार्मिक बाघा आती है। इसका उत्तर यह है कि ऐसा कहने वाला भूल करता है। चम्पा का पालित श्रावक समुद्रयात्रा करके विहुड नगर गया था । उसकी इस समुद्रयात्रा मे क्या कुछ शास्त्रीय विरोधबाधा थी ? आज शास्त्र का रहम्य पूरी तरह सम-भने का प्रयत्न नही किया जाता, शास्त्र का सिर्फ दुरुपयोग किया जाता है।

जैनशास्त्र मे ऐसी कोई सकीर्णता नहीं है। इतना ही नहीं, ससार में जो सकीर्णता फैली हुई थी जैनशास्त्रों ने उसे हटाया है श्रीर वताया है कि समुद्रयात्रा करना ऐसा कोई भयकर पाप नहीं है। जिस पालित श्रावक ने समुद्र यात्रा की थीं, उसके विषय में शास्त्र में कहा गया है कि पालित श्रावक श्रावकों में पहित और जैनशास्त्रों में कुशल था उस पालित श्रावक की समुद्रयात्रा में जो धर्म वाधक नहीं बना, वहीं घर्म आज वाघक कैसे हो सकता है ? अत-एवं धर्म समुद्रयात्रा मे बाधक है, ऐसा बहाना न करके जहां कही तुम जाओ, अपने घमं को भी साथ लेते जाग्रो। सदैव घ्यान रखो कि हमारा घर्म हमारे साथ है और हमारी यात्रा का ध्येय घर्म का प्रचार करना है। तुम यही समक्को कि हम अपने घर्म का प्रचार करने के लिए ही विदेश मे श्राये हैं। क्या इस प्रकार धर्म का प्रचार करते रहने से तुम्हारे किसी व्यावहारिक काम मे बाघा खडी होती है ? श्रायों के विषय में कहा जाता है कि आर्य लोग जब भारत में आये थे तब वे अपना घर्म और अपनी सस्कृति भी साथ लाए थे । जब आर्य लोग ग्रपना घर्म और ग्रपनी सस्कृति साथ लाए थे तो फिर तुम लोग अपने जैनधर्म को और अपनी जैनसंस्कृति को चिदेश में साथ क्यो नहीं ले जा सकते ? त्तात्पर्य यह है कि धर्मप्रचार के विषय मे निष्क्रिय हो बैठने से काम नही चल सकता। श्रावको को भी अपना उचित भाग अदा करना चाहिए।

गौतम स्वामी का प्रश्न यह है कि व्यवदान से ग्रर्थात् पूर्वसचित कर्मों का क्षय करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

इस प्रक्त के उत्तर मे भगवान् ने कहा है - हे गौतम! प्रथम तो पूर्वसचित कमों का क्षय होना ही अत्यन्त कठिन है, परन्तु जब कमों का क्षय हो जाता है तो जीवातमा को अकिय अवस्था प्राप्त हो जाती है। यह अत्रिय अवस्था प्राप्त होने से आत्मा की अस्थिरता दूर हो जाती है और पूर्ण शांति प्राप्त होती है।

भगवान् के इस उत्तर से यह बात निश्चित हो जाती है कि ससार मे जितनी चचलता प्रतीत होती है, वह सब कर्मों की उपाधि के कारण ही है। यद्यपि चचलता के कारण ससार है और ससार के कारण चचलता है, तथापि प्रत्येक आत्महितेषी व्यक्ति को ससार के मायाजाल से मुक्त होने का और आत्मा को स्थिर करके शांति प्राप्त करने का प्रयत्न करना चाहिए। जन्म—मरण करते—करते ग्रात्मा ने अनन्तकाल व्यतीन किया है, किर भी उसे शांति नहीं मिली। वास्तव मे जब तक आत्मा मे चचलता है, स्थिरना नहीं आई है, तब तक आत्मशांति नहीं मिल सकनी। आत्मशांति प्राप्त करने के लिए आत्मा को स्थिर करना चाहिए।

जो आहमा ससार मे ही भ्रमण करना चाहता है उसके लिए तो यह घर्मोपदेश. भैस के आगे बीन बजाने के समान है, परन्तु जो जीवात्मा ससार की आधि, व्याधि और उपाधि से व्याकुल होकर ससार के मायाजाल से मुक्त होने की अभिलापा रखते हैं, उनके लिए तो यह शांति का मार्ग है। आत्मा को स्थिर करना ही जन्म-मरण से मुक्त होने का और आत्मशांति प्राप्त करने का राजमार्ग है।

हमारे सामने दो मार्ग है ससारमार्ग और मोक्षमार्ग। इन दो मार्गों में से आत्मा जिस मार्ग पर जाना चाहे, जा सकता है। ससारमार्ग पर जाने से भवभ्रमण बढता है ग्रीर मोक्षमार्ग पर चलने से भवभ्रमण रुकता है। ससारमार्ग बधन का कारण है और मोक्षमार्ग मुक्ति का कारण है। शास्त्रकार तो प्रत्येक जीवात्मा को मोक्ष का ही मार्ग बत-लाते है, क्योंकि मोक्ष के मार्ग पर चलने से ही ग्रात्मा सिद्ध, बुद्ध और मुक्त होकर शान्त बनता है और सब दु खो का अन्त करता है।

सिद्ध, बुद्ध और मुक्त होने के लिए जी बात्मा को सर्वप्रथम स्थिरात्मा बनने का आवश्यकता है। स्थिर हुए बिना
आत्मा को शांति नहों मिल सकती । वास्तव में आत्मा
स्वभाव से तो स्थिर हो है, परन्तु कर्मारूपी अग्नि की प्रेरणा
में वह अस्थिर बन गया है। कभी उच्च कर्मों का उदय
होना है तो कभी-कभी नीच कर्मों का। अर्थात् कभी पुण्य
का और कभ। पाप का उदय हाता रहता है। इसी कारण
आत्मा अस्थिर बन जाता है। आत्मा को अस्थिर और
अशात बनाना कर्मों का मुख्य काम है। पुण्य और पाप
दानो कर्मों के ही विकार (फल) हैं। पुण्य, कर्मों का शुभ
परिणाम है और पाप, ग्रजुभ कर्मों का परिणाम है। इस
प्रकार पुण्य-पाप दोनों कर्मों की ही सतान हैं। इसलिए
शास्त्रकार कहते हैं कि अत्मा को पुण्य और पाप रूप दोनो
प्रकार के कर्मों से मुक्त होने का प्रयत्न करना चाहिए।

पानी मे चाहे शक्कर डाली जाये, चाहे कोई कटुक चीज डालों जाये, पानी तो दोनों के डालने से विकृत होगा ही। यह वात दूसरी हैं कि शक्कर डालने से पानी में जो विकृति आती है वह शुभ विकृति हैं श्रीर कटुक चीज के सयोग से होने वाली विकृति श्रशुभ है। परन्तु यह दोनों वस्तुए विकार-जनक होने के कारण उनसे पानी तो अशुद्ध हुआ ही। पानी में जब बाहर की कोई भी वस्तु न मिलाई जाये, तभी पानी का मूल स्वरूप देखा जा सकता है। इसी प्रकार पुण्यकर्म शुभ दशा है और पापकर्म अशुभ दशा है। परन्तु इन दोनो प्रकार के शुभाशुभ कर्मो द्वारा आत्मा तो विकृत होता ही है। शुभाशुभ कर्मों की इस विकृति से आत्मा जब बुटकारा पाता है तभी वह अपने असली स्वरूप में स्थिर होता है। इसी कारण शास्त्रकारों ने पुण्य और पाप दोनो प्रकार के शुभाशुभ कर्मों को अन्त में त्याज्य बतलाया है।

जीवात्मा में जब तक बालभाव है—अज्ञान दशा है—
तब तक वह शुभ कर्मों को शुद्ध समभ्रता और उसी में
ग्रानन्द मानता है। परन्तु कर्म चाहे वह शुभ ही क्यों न
हो, आत्मा को तो अशुद्ध ही बनाता है। जो लोग अपने
आत्मा को शुद्ध करना चाहते हैं उन्हें तो शुभ और अशुभ
दोनों प्रकार के कमो का त्याग करना पड़ेगा और आत्मा
को कर्मरहित बनाना पड़ेगा।

व्यवदान का फल वतलाये हुए भगवान ने शुक्लध्यान को चौथी अवस्था-अिकय दशा की बात कही है। अिकय दशा का अनुभव मोक्ष जाने के समय ही होता है। मैं अब तक शुक्लध्यान की चौथी अिकय अवस्था का अनुभव नहीं कर सका हू, परन्तु जो महापुरुष तेरहवें गुणस्थान मे पहुच कर चौदहवे गुणस्थान की स्थिति प्रत्यक्ष देख रहे हैं, उनका कहना है कि अिकय दशा प्राप्त होते ही आत्मा मोक्ष प्राप्त कर लेता है। चौदहवे गुणस्थान की स्थिति, 'अ, इ, उ, ऋ, लृ'इन पाच ह्रस्व स्वरों के उच्चारण मे जितना समय लगता है उनने समय को है। इतने ग्रल्प समय में आत्मा अिकय होने पर मोक्ष प्राप्त कर लेता है। यद्यपि मोक्ष जाने मे आत्मा को इतना ही समय लगता है, तथापि मोक्ष-

प्राप्ति के लिए अभ्यास-प्रयत्न पुरुषार्य तो पहले से ही करना पड़ता है। जैसे निशाना ताकने मे प्रविक समय नहीं लगता, मगर निशाना ताकने का अभ्यास करने में बहुत समय लगता है और लम्बे समय तक अभ्यास करने के बाद ही ठीक निशाना साथा जा सकता है इसी प्रकार मोक्ष ता थोड़े ही समय में हो जाता है परन्तु उसके लिए पहले अधिक अभ्यास करना ग्रावश्यक है। राथावेश करने में बहुत समय नहीं लगता है। इसी प्रकार मोक्ष तो पाच लघु अक्षर उच्चारण करने जितने काल में हो जाता है परन्तु इस लक्ष्य को साधने के लिए पहले बहुत समय अभ्यास करना पड़ता है। शास्त्रकार मोक्षरूपी लक्ष्य को साधने का ही उपदेश देते हैं। इस उपदेश का ध्यान रखते हुए मोक्ष साधने का अभ्यास करने रहो। अगर अभ्यास ग्रीर प्रयत्न ठीक तरह किया जायेगा तो कार्य सिद्ध होते देर नहीं लगेगी।

प्रत्येक लक्ष्य को साधने का अभ्यास या प्रयत्न उप-युक्त साधनो द्वारा हो करना चाहिए, विपरीत साधनो द्वारा नहीं। विपरीत साधनो द्वारा अभ्यास करने से कार्य सिद्ध होने के बजाय विगड जाता है।

भगवान् कहते हैं - तप का फल व्यवदान है और व्यवदान का फल अित्रया है। अित्रया दशा प्राप्त होने पर ही आत्मा सिद्ध, बुद्ध और मुक्त हो सकता है। अित्रय दशा को प्राप्त होने पर आत्मा जब सिद्ध हो जाता है श्रौर सिद्ध शब्द मे दूसरे सब शब्द गतार्थ हो जाते हैं तो फिर शास्त्र-कारो ने 'सिद्ध' शब्द के साथ 'बुद्ध', 'मुक्त' आदि शब्दों का प्रयोग किस प्रयोजन से किया है ? ऐसा करने मे उनका क्या आशय था ? इस वात पर यथामित और यथाशक्ति विचार करना आवश्यक है।

ससार में सिद्धि का स्वरूप भिन्न भिन्न दृष्टियों से माना जाता है। कुछ लोग दीप-निर्वाण के समान अर्थात् दीपक बुभ जाने के समान सिद्धि का स्वरूप मानते है। उनका कहना है कि जैसे बुभ जाने के बाद दीपक कुछ भी नहीं रहता, उसी प्रकार आत्मा सिद्ध होने के बाद कुछ भी नहीं रहता। परन्तु जैनशास्त्र में सिद्धि का ऐसा स्वरूप नहीं स्वीकार किया गया है। ग्रतः दीप निर्वाण के समान सिद्धि का स्वरूप मानने वालों का निषेध करने के लिए ही 'सिद्ध' शब्द के साथ 'बुद्ध' शब्द का उपयोग किया है।

श्रुष्ठ दार्शनिको की यह मान्यता है कि सिद्धि अवस्था मे आत्मा के सभी विशिष्ट गुण नष्ट हो जाते हैं। आत्मा का अस्तित्व तो रहता है मगर उसकी 'बुद्धि' अर्थात् ज्ञान का सर्वथा नाश हो जाता है। मतलव यह हुग्रा कि सिद्धि-दशा मे श्रात्मा पत्थर की तरह जड हो जाता है। 'सिद्धि' शब्द के साथ 'बुद्ध' शब्द का प्रयोग करके शास्त्रकारों ने इस भ्रम का भी निवारण कर दिया है।

आत्मा के विकासकम के अनुसार आत्मा पहले 'बुद्ध' होता है और फिर सिद्ध होता है । तेरहवें गुणस्थान में 'बुद्ध' हो जता है । मगर 'सिद्ध' नही होता । सिद्धदशा उसके वाद प्राप्त होती है। इस कम के अनुसार पहले 'बुद्ध' और फिर 'सिद्ध' कहना चाहिए था, मगर शास्त्रकारों ने पहले 'सिद्ध' और वाद में 'बुद्ध' कहा है । इसका कारण भी यही है । वैशेषिकदर्शन सिद्ध होने से पहले तो आत्मा को

बुक्ता हुआ दीपक न अधकार फैलाता है, न प्रकाश करता है। अगर दीपक की तरह अत्मा भी सिद्ध होने के बाद अस्तित्व मे न रहे और नष्ट हो जाये तो फिर आत्मा की ऐसी सिद्धि किस काम की ने आत्मा सिद्ध होने पर अस्तित्व मे ही न रहे, वरन् दीपनिर्वाण की तरह नष्ट हो जाये, ऐसा मान लिया जाये तो अनेक दोष आते हैं। इन दोषों का परिहार करने के लिए शास्त्र मे 'सिद्ध' शब्द के साथ 'बुद्ध' शब्द का प्रयोग करके बतलाया गया है कि आत्मा सिद्ध होने पर बुद्ध भी होता है अर्थात् सर्वज्ञानी और सर्वदर्शनो बन जाता है।

यहा प्रश्न उपस्थित होता है कि जो आत्मा सिद्ध हो जाता है, उस सिद्धात्मा के लिए क्या करना शेष रह जाता है ? या सिद्ध होने के बाद 'बुद्ध' होता है ?

इस प्रश्न का उत्तर यह है कि पूर्णज्ञानी होने के बाद ही सिद्ध दशा प्राप्त होती है। परन्तु जैसे अभ्यास करने का

<sup>&#</sup>x27;बुद्ध' (ज्ञानी) मानता है मगर सिद्ध होने के बाद बुद्ध नहीं मानता । सिद्ध होने पर बोध नष्ट हो जाता है । मगर ज्ञास्त्रकार 'सिद्ध' शब्द मे पहले 'बुद्ध' शब्द का प्रयोग करते तो पाठकों को सदेह हो सकता था कि सिद्ध होने से पहले तो बुद्ध भले हो मगर 'सिद्ध' होने के बाद 'बुद्ध' रहना है या नहीं ? इस शका का समाधान करने के लिए पहले सिद्ध और फिर बुद्ध शब्द का प्रयोग किया है। इसका अर्थ यह निकला कि सिद्ध होने के बाद भी आत्मा बुद्ध रहता है।

प्रमाणपत्र मिलने पर ही ग्रभ्यास का महत्व वढता है, उसी प्रकार पूर्णज्ञानी होने का प्रमाणपत्र मिद्धि प्राप्त होने पर मिलता है। जब अभ्यास करने का प्रमाणपत्र मिल जाता है तभी जनसमाज मे ग्रभ्याम की कीमत आकी जाती है। इसी प्रकार सिद्ध होने से पहले पूर्णज्ञान रहता ही है मगर उसका प्रमाणपत्र सिद्धि प्राप्त होना है। ग्रास्त्र मे कहा है कि बुद्ध होने से कोई नवीन ज्ञान नहीं आ जाता। ज्ञान तो तेरहवे गुणस्थान से ही होता है, परन्तु सिद्ध होने के बाद वह नष्ट नहीं हो जाता। यह बताने के लिए 'स्द्रिं शब्द के साथ 'बुद्ध' होने का भी कथन किया गया है।

कुछ लोगो का कहना है कि सिद्ध ग्रात्मा भी मसार मे ग्रवतार घारण करता है—जन्म लेता है। एक वार सिद्ध हो जाने पर वह आत्मा जव संसार मे किसी प्रकार की विपरीतता देखता है तब राग-द्वेप से प्रेरित होकर फिर ससार मे अवतार लेता है। भगवान् महावीर ने जो सिद्धि कही है, वह इस प्रकार की नही है। शास्त्रकार तो स्पष्ट कहते हैं कि जो आत्मा सिद्ध हो जाता है, वह जन्म-मरण से मुक्त भी हो जाना है। यही वात विशेष स्पष्ट करने के लिए भगवान् ने 'सिद्ध' और 'बुद्ध'-शब्दों के साथ 'मुक्त' गब्द का भी प्रयोग किया है। गीता मे भी कहा है—

## यद्गत्वा न निवर्तन्ते तद् धाम परमं मम ।

अर्थात् — जहा जाने के वाद पिछे लौटना नही पडता, वही मेरा घाम है।

गीता मे तो ऐसा कहा है, फिर भी उसके अर्थ का खयाल न करके कहा जाता है कि सिद्ध होने के बाद भी आत्मा जगत् की विपरीतता दूर करने के लिए ससार में जन्म घारण करता है। इस मान्यता का निषेध करने के लिए ही शास्त्रकारों ने 'सिद्ध' और 'बुद्ध' शब्दों के साथ 'मुक्त' शब्द का प्रयोग करके स्पष्ट कर दिया है कि सिद्ध हुए आत्मा को ससार में अवतार या जन्म नहीं लेना पडता।

इस कथन पर यह आशका हो सकती है कि इसी अकार जीव सिद्ध होते रहेगे तो एक दिन ऐसा भी भा सकता है, जब इस मंसार में एक भी जीव बाकी नहीं रहेगा। कूछ लोगो को यह भय लगा है कि ससार कही जीवों से एकदम खाली न हो जाये । इस कारण वे कहते हैं कि जीवात्मा थोडे समय तक सिद्धिस्थ न मे रह कर फिर ससार मे-लीट आता है। मगर यह कल्पना मिथ्या है और भ्रम उत्पन्न करने वाली है । तुम लोग भी शायद ये ी सोचते होगे कि जीव अगर इसी तरह मुक्त होते रहे और वापस न आये तो कभी न कभी सारा ससार जीवों से शून्य हो जीयेगा । परन्तु इस वात पर यदि गहरे उत्र कर बुद्धि-पूर्वक विचार करोगे तो तुम्हे यह लंगे विना नहीं रहेगा कि यह कल्पना खोटी और भ्रामक है। जिन महात्माओ ने सिद्धि प्राप्त की है और सिद्धि का स्वरूप देखा है-जाना है, उन महात्माओं ने काल को भी देखा और जाना है, उसके बाद ही उन्होंने अपना निर्णय घोषित किया है कि संसार कभी जीवरहित हो हो नहीं सकता। ज्ञानी महात्माओं के इस कथन पर तुम स्वय भी गहरा विचार करोगे तो इस कथन को समझे बिना नहीं रह सकते ग्रीर तुम्हारा सारा सदेह मिट जाएगा।

तुम जरा काल के विषय मे विचार करो। क्या भूत-काल का कही अन्त मालूम होता है ? तिथि, मास, वर्ष वगैरह बहुत बार व्यतीत हो चुके । सब की गणना करो तो भी भूतकाल का अन्त नही आ सकता । उसे अनन्त कहना पड़ेगा। भ्रपने वर्तमान जीवन का भ्रन्त तो आ जायेगा मगर भविष्यकाल का अन्त नही आ सकता। इस प्रकार जब भूतकाल और भविष्यकाल का अन्त नही तो उन कालो मे होने वाले पदार्थों का अन्त कैसे हो सकता है ? ससार के समस्त काम काल के साथ ही होते हैं । अतएव जानी आत्माओ ने भूतकाल और भविष्यकाल को देखकर कहा है कि जीव, काल की अपेक्षा अनन्तगुणा भ्रविक हैं । अतएव ससार का अन्त नही आ सकता तथा किसी भी काल मे वह जीवो से रहित भी नही हो सकता। यही वात स्पष्ट करने के लिए एक उदाहरण देता हू

मान लो किसी कोठरी मे श्रीफल भरे है और दूसरी कोठरी में खसखस के दाने भरे है। दोनो कोठरिया लम्बाई-चौडाई-ऊचाई में बराबर है। मगर श्रीफल परिमाण में बड़े होने से, गिनती के लिहाज से, खसखस के दानों की अपेक्षा बहुत थोड़े हैं। अब अगर दोनों कोठरियों में, से, क्रमश. एक श्रीफल और एक खसखस का दाना बाहर निकाला जाये तो पहले कौनसी कोठरी खाली होगी? श्रीफलों की कोठरी का पहले खाली होना स्वाभाविक हैं। इसी प्रकार काल श्रीफलों के बराबर है और जीवातमा खसखस के दानों के बराबर हैं। जब काल का ही अन्त नहीं तो जीवों का, अन्त कैसे आ जाएगा?

इस प्रश्न के विषय मे पूज्य श्रीलालजी महाराज बहुत वार फर्माया करते थे कि रुपयो का चाहे जितना ऊँचा ढर करो, क्या आकाश का अभी अन्त आ सकता है रे रुपयो का ढर करने से आकाश का जन्त नहीं आ सकता। कारण यह है कि आकाश अनन्त है इसी प्रकार जोवातमा कितने ही सिद्ध हो, मगर ससार का अन्त नहीं श्रा सकता। वह बात श्रद्धागम्य है। तुमने भूतकाल और भविष्य को अनन्त नहीं जाना है, फिर भी श्रद्धा के कारण ही उन्हें अनन्त कहते हो। तो जिम प्रकार श्रद्धा से काल को श्रनन्त मानते हो उसी प्रकार श्रद्धा से यह भी मानो कि जीव चाहें जितने सिद्ध हो तो भी ससार जीवरहित नहीं हो सकता।

भगवान् ने कहा है, जीव जब पूर्वसचित कमीं का क्षय कर डांलता है तब उसे अक्रिय दशा प्राप्त होती है और उसके बाद सिद्ध, बुद्ध और मुक्त होकर परिनिर्वाण प्राप्त करता है अर्थात् उपाधिरहित होकर सर्वदु:खो का अन्त करता है । जीव जब उपाधिरहित बन जाता है तब उसे संसार मे वापस लौटन की आवश्यकता ही नहीं रहती। जैसे दग्वे (जले हुए) बीज में से अकुर नहीं फूटता उसी प्रकार जिन्होंने उपाधियों का अन्त कर डाला है, उन्हें ससार में किर अवतार या जन्मधारण करने की आवश्यकता ही नहीं रहती।

सिद्धि का ऐसा स्वरूप है। इस स्वरूप को जानकर कोई कहते है कि ऐसी सिद्धि किस काम की? ऐसा कहने वालों से और क्यों कहा जा सकता है ? जो लोग सिद्धि- स्थान में जाना चाहते हैं, उनके लिए तो मगवान ने मोक्ष का मार्ग बतलाया ही है पर जो लोग सिद्धि नहीं चाहत उन्हें मोक्ष का मार्ग बताना वृथा है। आत्मा में जब तक बालबुद्धि है तब तक आत्मा सुख में दुख ग्रीर दुख में सुख मानता है। बालजीव ससार के पदार्थों में सुख मानते हैं, पर्न्तु वास्तव में ग्रान्मा में जो अनन्त सुख भरा हुआ है, उस सुख की थोड़ी-सी भाकी ही सासारिक पदार्थों में आती है और इसी कारण सासारिक पदार्थ सुखरूप जान पडते हैं। वाप्तव में पदार्थों में सुख नहीं है। सच्चा मुख तो आत्मा में ही भरा है। पदार्थों में सुख मानना तो उपाधि है। इस उपाधि से मुक्त होकर आत्मा में रहे हुए सुख की शोध और उसी का विकास करना चाहिए।

आत्मा में रहे हुए अनन्त सुख को विकसित करना ही सिद्ध, बुद्ध और मुक्त होना है । ससार की उप घि से छुटकारा पाने के लिए अकिय बनने की परमात्मा से प्रार्थना करनी चाहिए । ससार के समस्त दुखो का अन्त अकिया से ही होता है और अकिय दशा पूर्वसचित कर्मों का नाश करने से प्राप्त होती है । अत प्रत्येक आत्महितंषी को तप द्वारा पूर्वसचित कर्मों का क्षय करके अकिय दशा प्राप्त करने का प्रयत्न करना चाहिए।

व्यवदान के फल के विषय मे विचार करते हुए यह प्रश्न उपस्थित होता है कि तप द्वारा पूर्वसचित कर्मी का नाश होता है, यह बात सुनिश्चित है, तो फिर व्यवदान का फल पूछने की क्या भ्रावश्यकता थी ?

टीकाकार यह प्रश्न खड़ा करके उसका समाधान करते

हुए कहते हैं—सूत्र को बात गहन है । सूत्र मे किसी जगह अतिदेश द्वारा ग्रोर किसी जगह साक्षात् रूप से विषय का कथन किया गया है । अर्थात् कोई वात विस्तार से ग्रोर कोई बात सक्षेप से बतलाई है। ज्ञानीजनो को जहा जैसा उचित प्रतीत हुआ, उन्होने वहा वैसा ही कथन किया है.।

अतिदेश का साधारणतया अर्थ है—गोण बात कहना। अतिदेश द्वारा कही जाने वाली बात गोण होती है और साक्षात् कही जाने वाली मुख्य । उदाहरणाय किसो सेठ ने अपने नौकर से दातौन मगवाया । नौकर ने विचार किया—दातौन के साथ पानी भो चाहिए और मुँह पौंछने के लिए तौलिया भी चाहिए । इस प्रकार सेठ ने मगवाया तो दातौन ही था, किन्तु गौण रूप से पानी और तौलिया लाने का भी संकेत था । इस प्रकार मुख्य रूप से और कोई बात हो तथा गौण रूप से दूसरी ही बात का सकेत हो, वह अतिदेश कहलाता है । कदाचित् सेठ नौकर से कहे कि मैंने तो सिर्फ दातौन मगवाया था । पानी और तौलिया कहाँ मगवाया था ? तो उत्तर मे नौकर यही कहेगा - मुख्य रूप से तो आपने दातौन हो मगवाया था मगर गौण रूप से पानी और गमछा भी मगवाया था, क्योंक दातौन के साथ पानी और गमछे को भी जरूरत रहती है ।

इसी प्रकार शास्त्र मे तपश्चर्या का फल पूर्वसचित कर्मों का क्षय अर्थात् व्यवदान बतलाया है और व्यवदान के साथ ही अतिदेश द्वारा ग्रिक्रयदशा का भी कथन किया गया है। फिर भी व्यवदान के फल के विषय मे पुन. प्रश्न क्यों, किया गया है? इसका समाधान करते हुए टीकाकार

## १०२-सम्यक्तवपरान्नम (३)

कहते हैं - शास्त्र में कही मुख्य रूप में कोई वात कहीं गई है और कही गीण रूप में कही गई है। ऐसा देखा जाता है।

व्यवदान का फल वतलाते हुए ग्रक्रिय तथा सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, परिनिर्वाण और सब दुखो का ग्रन्त हाता है, ऐसा कहा गया है। इस पर यह प्रश्न किया जा सकता है कि जब सिद्ध होना कहा और सिद्धि मे प्रत्येक बात का समावेश हो जाता है तो फिर वुद्ध, मुक्त, परिनिर्वाण ग्रीर सव दुखों का अन्त करने की बात किस प्रयोजन से कही गई है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि कोई वात एकार्थ नाना घोषो मे भी कही जती है। तदनुसार यहाँ व्यवदान का फल भी एकार्थ नाना घोष से कहा है। सिद्ध होने वाला व्यक्ति बुद्ध भी हो जाता है, मुक्त भी हो जाता है, परिनिः र्वाण भी पा लेता है और सव दुसों का अन्ते भी कर डालता है । ऐसा होने पर भी सिद्ध, बुद्ध, मुक्त आदि शब्दों को जुदा-जुदां कहने का कारण, मेरी समक्त से, यह मालूम होता है कि जैनशास्त्रानुसार सिद्ध होने वाला बुद्ध भी होता है। कुछ लोग मोक्ष में अज्ञान-अवस्था बतलाते हैं। जैन-शास्त्र इस मान्यता से सहमत् नही है । मोक्ष मे अज्ञान-अवस्था मानने वालो के शब्दाघात से अपना पक्ष सुरक्षित रखने के लिए ही 'सिद्ध' कहने के साथ ही 'बुद्ध' होना भी कहा गया है, । वास्तव मे तो सिद्ध होना ग्रीर बुद्ध होना एक ही बात है। प्यही बात यहा नाना घोष से प्रकट 

किसी-किसी का कथन है कि सिद्ध को ज्ञान और दर्शन का उपयोग एक ही साथ होता है परन्तु आचार्यों का सत्यह भी है कि सिद्धों में ज्ञान और दर्शन का एक साथ उपयोग नहीं रहता । जब ज्ञान का उपयोग होता है तब दर्शन का उपयोग नहीं रहता और जब दर्शन का उपयोग होता है तब ज्ञान का उपयोग नहीं रहता । यह विषय चर्चास्पद है। ग्रगर किसी चर्चास्पद विषय में हमारी बुद्धि काम न दे सके तो 'केविलवाक्य प्रमाणं' कहकर सतोष मानना चाहिए । परन्तु जो बात शास्त्र में स्पष्ट रूप से कही गई हो, उसे नो उसी रूप में मानना चाहिए । सिद्ध के ज्ञान और दर्शन का उपयोग एक साथ होता है या नहीं, इस विषय में पञ्चवणासूत्र में कहा है—

केवली ण भते ! जं समय जाणइ न तं समयं पासइ ! जं समयं पासइ न तं समय जाणइ ? हता, गोयमा !

ग्रथीत् — गौतस स्वामी ने प्रश्न पूछा — भगवन् । केवली का जब ज्ञानोपयोग होता है तब दर्जनोपयोग नहीं होता ? ग्रीर जब दर्शनोपयोग होता है तब ज्ञानोपयोगः नही-होता ?

उत्तर में भगवान ने कहा — हां, गौतम हो हो है। शास्त्र में इस वचन के प्रमाण से हमे ऐसा मानना चाहिए कि सिद्ध को जब दर्शनोपयोग होता है, तब ज्ञान का उपयोग नहीं होता, और जब ज्ञान को उपयोग होता है, तब दर्शन का उपयोग नहीं होता।

कहने का आशयं है कि सिद्ध होने पर ज्ञान-विज्ञान नष्ट नहीं हो जाता, यह प्रवट करने के लिए ही 'सिद्ध' के साथ 'बुद्ध' शब्द का भी प्रयोग किया गया है। 'सिद्ध' और 'बुद्ध' शब्द के साथ अन्य शब्दों का प्रयोग किस प्रयोजन से किया गया है, इस सम्बन्ध में सधारण विचार कियाे जा चुका है।यहाँ उस पर थोडा और विचार कर लेना है।

मुक्ति के विषय में भी कुछ लोगों की अलग मान्यता है। मुक्ति के विषय में जो विपरीत अर्थ किया जाता है, उससे अपने कथन को पृथक् रखने के लिए ही सिद्ध और बुद्ध के साथ 'मुक्त' शब्द का व्यवहार किया गया है।

मनुष्य का जीवन न केवल बड़े हिथियार से ही, वरत् छोटी-सी सुई से भी नष्ट हो सकता है, उसी प्रकार माधा-रण बात की भिन्नता से भी सिद्धान्त मे अन्तर पड़ जाता है और उसका खड़न हो सकता है जब कुछ लोग किसी शब्द का अर्थ भिन्न प्रकार का प्रथवा उलटा करने लगते हैं तब विपरीत अर्थ का निवारण करके सच्चा अर्थ बतलाना ज्ञानियों का कर्त्तव्य हो जाता है। इसी कर्त्तव्य का पालन करने के लिए शास्त्रकारों ने सिद्ध और बुद्ध कहने के साथ मुक्त शब्द का भी प्रयोग किया है। कुछ लोगों की ऐसी मान्यता है कि आत्मा को कर्मबंघ ही नहीं होता। जैन-शास्त्र यह बात नहीं मानते। जैनशास्त्र कहते हैं अगर आत्मा को कर्मबंघ न होता तो वह मुक्त किस प्रकार हो सकता है? आत्मा मुक्त होता है, तो वह पहले कर्म-बन्धन से बन्धा हुआ होना ही चाहिए। यही बात स्पष्ट करने के लिए 'मुक्त' शब्द का प्रयोग किया गया है।

इस प्रकार परिनिर्वाण को प्राप्त होने और सिद्ध में कोई अन्तर नहीं। परन्तु कुछ लोग निर्वाण का अर्थ निराला ही करते हैं। बौद्ध लोग निर्वाण का अर्थ दीप-निर्वाण के समान करते हैं। अर्थात् जैसे दीपक बुभ जाने के बाद वह कुछ नहीं वच रहता, इसी प्रकार सिद्ध होने पर आत्मा नहीं बचता । जैनशास्त्र इस मान्यता से सहमत नहीं हैं। अतः बौद्धों के कथन को अमान्य प्रकट करने के लिए ही शास्त्रकारों ने सिद्ध, बुद्ध और मुक्त शब्द के साथ निर्वाण शब्द का भी प्रयोग किया है।

'निर्वाण शब्द के बाद शास्त्रकारों ने कहा है —' सब दु:खों का अन्त करता है।' सिद्ध होने में और सब दु:खों का अन्त करने में तात्त्विक दिष्ट से कोई भेद नहीं है, फिर भी दूमरे लोगों की गलत मान्यता का निवारण करने के लिए ही सब दु:खों का अन्त करने का भी विधान किया है। जैनशास्त्र कर्म को ही दुख मानता है। श्रीभगवतीसूत्र में गौतम स्वामी और भगवान के बीच इस विषय में प्रश्नो-त्तर हुआ है। वह इस प्रकार है —

दुवली णं भते ! दुवलेण पुट्ठे, कि श्रदुवली दुवलेण पुट्ठे ?

अर्थात्— हे भगवन् । दुखी दु ख से स्पृष्ट होता है, अथवा अदुखी दु ख से स्पृष्ट होता है ?

इस प्रश्न के उत्तर में भगवाने ने कहा — दु सी ही दु स से स्पृष्ट होता है। अदुसी दु स से स्पृष्ट नही होता।

इस प्रकार दुखी को ही दुख का स्पर्श होता है। यहा सब दु:खो का अन्त करने के लिए कहा गया है, उसका फिलतार्थ भी कर्म से रिहत होना है। सब कर्मों को नष्ट कर देना अर्थात् सब दुखो का अन्त कर देना। यहा दुख शब्द से कर्म लेना चाहिए। दुखो का अन्त होने का अर्थ कर्मों का अन्त होना है। इसीलिए श्रीभगवतीसूत्र मे चौवीस दण्डक के विषय में जो प्रश्नोत्तर किये गए हैं, उनमें भी यह कहा गया है कि सर्वार्थसिद्ध विमान के देव भी दुःख से स्पृष्ट होते है, क्यों कि उनमें भी अभी तक कर्म शेष हैं। और जिनमें भावकर्म शेष नहीं रहते वे दुःख से स्पृष्ट नहीं होते।

-कहने का आशय यह है कि सिद्ध होने के-साथ ग्रात्मा कर्मरहित हो जाता है और सब दुखों से मुक्त हो जाता है। यहा एक प्रश्न यह रह जाता है कि कर्म आत्मा के साथ किस प्रकार लगते है ? कर्म स्वय आत्मा के साथ लगते हैं ∗या ईश्वर की प्रेरणा से ? इस प्रश्न⁻का उत्तर यह है , कि--अगर ईश्वर की प्रेरणा से कर्मो का आत्मा के साथ लगना मान लिया जाये तो ईश्वर के स्वरूप मे अनेक विकृ-तिया भ्रौर बाघाएँ उपस्थित होती है। उदाहरणार्थ - एक आदमी नदी मे डूब रहा हो और उसे बाहर निकाल सकवे वाला दूसरा कोई मनुष्य खडा-खडा देख रहा हो, तो क्या उसे दयालु कहा जा सकता है ? जब ऐसे मनुष्य को भी दयालु नहीं कहा जा सकता तो फिर परम-दयालु कहलाने वाला परमात्मा क्या जीवों को कर्मवन्धन से बाँघ कर संसार-सागर में डुबाएगा ? वास्तव मे ईश्वर कर्ता नहीं है और न वह किसी जीव को कर्म-वन्धन से बान्धता है। गीता मे भी कहा है -

न कर्तृत्व न कर्माणि लोकस्य सृजिति प्रभु ।

अर्थात् — प्रभु न लोक का कर्ता और न वर्मी को उत्पन्न करता है।

अव प्रश्न यह उपस्थित होता है कि अगर ईश्वर

कर्मों की प्रेरणा नही करता तो कर्म ग्रात्मा के साथ किस प्रकार लगते हैं ? इस प्रश्न के उनर के लिए एक उदाहरण लीजिए । कल्पना कीजिए, एक घडा तेल से भीगा हुआ है, दूसरा पानी से भीगा है और तीसरा घडा विलकुल कोरा हैं। रज को ज्ञान नही होता कि मैं किस घडे के साथ किस प्रकार लगूं<sup>?</sup> फिर भी जो घडा तेल से भीगा है उसमे रज ग्रिधिक चिपकेगी । जो घडा पानी से भीगा है उस पर रिज चिपकेगी तो सही, पर तेल के घड़े के बराबर नहीं । और कोरे घडे पर रज गिरेगी मगर हवा से जैसे गिरेगी वैसे ही हवा से उड भी जाएगी । इसी प्रकार कर्मरज चौदह राज् लोक मे – सर्वत्र भरी पड़ो है। परन्तु भावकर्मों मे जितना चिकनापन होगा, उसी के अनुसार कर्म आत्मा के साथ लगेगे । अगर भाव-कर्म मे चिकनापन अधिक होगा तो कम अधिक लगेगे, अगर चिकनापन कम होगा तो कर्मवर्गणा कम चिपकेगी। अगर आत्मा कोरे घड़े के समान भावकर्म के चिकनेपन से रहित होगा तो उसमे राग-द्वेप न होगे तो कर्म चिपकेगे ही नही।

अव प्रश्न यह उपस्थित होता है कि कर्म की व्यवस्था यदि इस प्रकार की है तो कर्मों को उदय में आने का और सुख-दुख रूप में परिणत होने का ज्ञान किम प्रकार होता है ? इसका उत्तर यह है कि क्या दवा को ऐसा ज्ञान है कि मैं पेट में जाकर इस प्रकार फरेफार करूँ ? क्या दूध जानता है कि पेट में जाकर मैं इस प्रकार रसभाग और खलभाग में परिणत हो जाऊँ गा ? ज्ञान न होने पर भी दूध और दवा अपना-अपना गुण वतलाते हैं

या नहीं ? किसी भूखे आदमी को दूध पिलाया जाये तो दूछ पीते ही उसकी श्रांखों में कैसा तेज आ जाता है । दूध और दवा को इस बात का ज्ञान नहीं है फिर भी उसमें शक्ति श्रवश्य है। इसी प्रकार कर्म को यह ज्ञान नहीं है कि मुक्तमें कैसी शक्ति विद्यमान है, परन्तु जब कर्म आत्मा को लगते है तब वे अपना गुण प्रकट करते ही है। भाव-कर्म के चिकनेपन के अनुसार कर्म उदय में आकर मुख या दु.ख देते हैं।

कहने का आशय यह है कि दुखी ही दुख से स्पृष्ट होता है। कुछ लोगों का कहना है कि आत्मा को कमंबघन ही नहीं होता, परन्तु जैनगाम्त्र को यह कथन मान्य नहीं है। इसीलिए अर्थात् इम कथन का निपंध करने के लिए सिद्ध, बुद्ध, मुक्त तथा परिनिर्वाण होने के साथ ही सब दुखों के अन्त होने का कथन किया गया है।

कुछ लोग दुर्खों का अन्त करने का ग्रथं, बेडी काटने के साथ पैर को भी काट डालने के भावार्थ में करते हैं। उनका कहना है कि दुर्खों के साथ आत्मा का भी नाश हो जाता है मगर यह वात मिथ्या है,। आत्मा दुन्हों का अन्त होने पर सुखनिधान बन जाता है, नष्ट नहीं होता।

भगवान् ने कहा है— व्यवदान से आतमा अित्या— अवस्था प्राप्त करता है और फलस्वरूप सिद्ध, बुद्ध, मुक्त होकर परिनिर्वाण पाता है तथा समस्त दुखो का अन्त करता है। भगवान् के इस कथन को हृदय मे उतार करें हमें अपनी स्थिति का विचार करना चाहिए। अगर आप कमेरहित हो गए होते तो अपने लिए किसी प्रकार के

उपदेश की आवश्यकता ही न रहती। परन्तु हम लोग अभी अपूर्ण हैं और इसीलिए हमे उनदेश सुनने-समक्तने की आव-व्यकता है। श्रो अविरागसूत्र मे कहा है - जिसने पूर्णता प्राप्त कर ली उसे उपदेश सुनने को आवश्यकता नही रहतो। अपन अभी अपूर्ण हैं, ग्रत उपदेश सुनकर हमे क्या करना चाहिए, इस वात का गहरा विच.र करना आवश्यक है। ज्ञानो और अज्ञानी की रीति-नीति मे बहुत ही भेद होता है। यह बात सामान्य उद हरण से समफाता हू। मान लीजिए, किसी वृक्ष पर एक ओर वन्दर बेठा है और दूसरी तरफ एक पक्षी बैठा है। इतने मे तेज तूफान आया और वृक्ष उखड कर गिर पडा ऐसी स्थिति मे दुख किसे होगा? बन्दर को या पक्षी को ? पक्षी तो अपने पखो के द्वारा क्षपर उंड जायेगा परन्तु बेचारा बन्दर तो वृक्ष के नीचे कुचल जाएगा । यही वात ज्ञानी और अज्ञानी को लागू होती है । ससाररूपी वृक्ष पर ज्ञानी और अज्ञानी दोनों प्रकार के लोग बैठे हैं। परन्तु ससार वृक्ष नीचे गिरेगा तो ज्ञांनीपुरुष पक्षी की भाति उर्घ्वगमन करेगे और अज्ञानी उसी ससारवृक्ष के नीचे दब कर दुखी हो जाएँगे।

इस कथन से यह सार लेना है कि हम शरीर में रहते, हुए भी किस प्रकार निर्लेप रह सकते हैं। यह शरीर तो एक दिन लूटने को ही है। मरना सभी को है। परन्तु पक्षी के समान उद्ध्वंगित करना ठीक है या वन्दर के समान पतित होना ठीक है, इस बात का विचार करो। कहोंगे तो यही कि ऐसे अवसर पर पक्षी को तरह उद्ध्वंगित करना ही योग्य है, परन्तु पक्षी को पख उसी समय नहीं आ जाते। पहले से ही उसके पख होते हैं और इसी कारण आवश्यकता

## ११०-सम्यवत्वपराकम (३)

पड़िने पर वह उंड जाता है। इसी प्रकार ऐसे अवसर पर आत्मा को ऊर्ध्वगामी बनाने की पहले से ही तैयारी करो। आग लगने पर कुम्रा खोदने से क्या लाम ? अत्र मात्मा को ऊध्वगामी बनाने की तयारी पहले से हो करो। शास्त्र-कार हमे मोक्ष का मार्ग इसलिए वतलाते हैं कि हम पहले से ही मोक्ष के मार्ग पर चलने का अभ्यास कर सके 'ए शास्त्र में कही बात हृदय मे उतार कर और उसी के अनु-सार ग्राचरण करने से ही ग्रात्मा का कल्याण हो सकता है। आत्मा ही कमरहित होकर सिद्ध, बुद्ध, मुक्त होता है और परमात्मा बन जाता है।

कुछ लोग आत्मा को अलग और परमात्मा को अलग मानते है, परन्तु ज्ञानियों की तात्त्विक दृष्टि से आत्मा और परमात्मा समान ही है। कर्मवन्धन से रहित होकर यह आत्मा ही परमात्मा वन जाता है। शास्त्र में कहा है-जो आठ कर्मी से बद्ध है वह आत्मा है और आठ कर्मी से मुक्त हो गया वह परमात्मा है। शास्त्र के इस कथन के अनुसार हमारा आत्मा भी आठ कर्मी से मुक्त होकर सिद्ध, बुद्ध और मुक्त हो सकता है। अगर हम आत्मा का कल्याण करना चाहते हैं तो हमे कर्मवन्धन से मुक्त होने का प्रयत्न करना चाहिए। कर्मवन्धन में आत्मा की परतन्त्रता और कर्ममुक्ति में आत्मा की स्वतन्त्रता रही हुई है। अतः आत्मा को कर्मवन्धन से मुक्त करके स्वतन्त्र बनाने का पुरुषार्थ करना चाहिए। यही सम्यक् पुरुपार्थ है।

# उनतीसवां बोल

### सुखसातर

अट्ठाईसर्वे बोल मे ज्यवदान के विषय में विचार किया अया है। ज्यवदान अथित् पूर्वस चित कर्मों का नार्श करने से सुख—साता उत्पन्न होती है और सयम मे जाित आती है। ग्रगर सयम मे जाित न आये तो समस्मना चरिह्ए कि ज्यव-दान अथित् सचित कर्मों का क्षय ठीक नहीं हुआ। अब सुख—साता के विषय मे भगवान् महावीर से मौतम स्वामी प्रश्न करते है।

## मूलपाठें के कि

3

प्रश्न - सुहसाएणं भंते ! जीवें कि, जणपुंड है

उत्तर - सुहसाएणं श्रणुस्सुयत्तं जणयइ, श्रणुरसुएणं जीवे श्रणुब्भडे, विगयसोगे चरित्तमोहणिक्जं कम्मं खवेइ ।

## शब्दार्थ

प्रका — भगवन् ! सुखसाता से जीव की क्यी लिभि होता है ?

उत्तर - मुखसाता अथवा मुखशय्या से जीव को मन

मे अनुत्सुकता उत्पन्न ह ती है। अनुत्सुकता से जीव को अनु-कम्पा होती है, अनुकम्पा से निरिभमानता होती है। निर-भिमानता से जीव शोकरहित होता है और शोकरहित होने से चारित्रमोहनीय कर्म का क्षय करता है।

#### विवेचन

'सुहसाएण' इस पाठ का एक अर्थ तो 'सुखसाता' होता है और दूसरा अर्थ प्राकृत व्याकरण के अनुसार 'य' का लोप न करने से 'सुखशय्या' भी होता है।

प्रश्न हो सकता है कि सुख-शाित तो सभी जीव चाहते हैं, और सयम से भी जब सुख-शाित प्राप्त होती हैं तो फिर सयम के लिए किस प्रकार की सुख-शाित का त्याग करना पड़ता है ? और सयम से किस प्रकार की सुख-शाित मिलती है ? हमे यह देखना है कि यहा किस प्रकार की सुख-शांित का वर्णन किया गया है ?

इस प्रश्न का उत्तर यह है, कि २६ वे बोल में अर्थात् सुखसाता के बोल में कालकम से पाठान्तर हो गया है। इस सम्बन्ध में टीकाकार का कहना है सुखसाता—सुखसाया— शब्द से यकार का लोप न किया जाय तो 'सुखशय्या' शब्द बनता है। 'सुखशय्या' शब्द का अर्थ है—सुख से सोना। सुखशय्या के चार भेद किये गये हैं। श्रीस्थानागसूत्र के चौथे स्थान मे भगवान् ने कहा है—हे गौतम सुखशय्या के चार भेद किये है।

पहला भेद मूड होकर निग्रन्थप्रवचन के प्रति नि.शक रहता है, जो मुँडित होकर निग्रन्थ-प्रवचन के प्रति नि शक रहता है वह सुखशय्या पर शयन करने वाला है । कितने ही लोग कहते हैं कि पहले कषायों का मुंडन करना चाहिए और फिर शिरोमुंडन करना चाहिए । अगर कषायों का भलीभाति मुंडन कर लिया हो तो शिरोमुंडन न करने पर भी काम चल सकता है। इस प्रकार कहने वाले लोगों से पूछना चाहिए कि कपाय का मुंडन हुआ है अथवा नहीं, इस वात का निर्णय किस प्रकार हो सकता है ? कषाय का मुंडन होना अन्तरग—भाववस्तु है। इसे व्यवहार में किस तरह जान सकते हैं ? अतएव यहा मुंड होने का सम्बन्ध शिरोमुंडन के साथ ही है

सर्वप्रथम व्यवहार संघा जाता है और उसके बाद निश्चय साधा जाता है । लोग अपने व्यवहार में तो यह बात भूलते नहीं किन्तु धर्म के काम में व्यवहार को ताक में रखकर निश्चय को ही प्रधान पद देते हैं । ऐसा करना एक प्रकार से धर्म को भूल जाना है । छद्मस्थ के लिए तो व्यवहार ही जानने योग्य है । निश्चय तो ज्ञानीजन ही जानते हैं । अतएम एकदम निश्चय को ही मन पकड बैठो, पहले व्यवहार की रक्षा करो ।

मान लो कि किसी मनुष्य में साघुता के सभी गुण मौजूद हैं, किन्तु उसका लिंग (वेष) साघु का नहीं है। तो क्या तुम उसे साघु मानकर वन्दना करोगे ? साघु का वेष न होने के कारण तुम उसे वन्दना नहीं करोगे । व्यवहार मे वेष से ही साघु पहचाना जाता है । श्रीभगवतीसूत्र में कहा है—'असुच्चा केवली' अर्थात् केवलज्ञान तो हो गया है, पर वह अन्तरंग है । बाह्य वेष बदला नहीं है अथवा अवसर न होने के कारण बदला नहीं जा सका है, ऐसे केवली को वन्दन करने के लिए श्रावक नहीं जाता। क्यों कि श्रावक उस भावमय वस्तु को जानता नहीं है। इस प्रकार शास्त्र में भी पहले व्यवहार की रक्षा की गई है। परन्तु ग्राजकल अनेक लोग निञ्चय के नाम पर व्यवहार का उच्छेद करते हैं। तुम कहीं पत्र लिखते हो तो साधुओं के विषय में लिखने हो कि अमुक जगह दस सत विराजमान है। पर क्या तुम्हें खातिरी है कि उन दसों साधुग्रों में भावसाधुता है इस प्रकार व्यवहार में जो साधु का वेष घारण करता है वहीं साधु माना जाता है। अगर साधुता होने पर भी गृहम्थ का वेष घारण करें तो वह गृहस्थ ही समभा जाता है। तात्पर्य यह है कि मुंड होने का अर्थ शिरोमुंडन करना है। भगवान कहते हैं कि जो मुंड होकर निर्णन्थप्रवचन के प्रति निश्वक होता है वह सुखशस्या पर सोने वाला है।

दूसरी सुखशय्या यह है कि, मुड होकर स्वलाभ में ही आनन्द मानना और परलाभ की अपेक्षा न रखना। जो व्यक्ति दूसरे के लाभ के आधार पर आनन्द मानता है, कहा जा सकता है कि वह दु.खशय्या पर सोने वाला है। आज तुम लोगों में जो दुख नजर आ रहा है वह कहा से ग्राया है? इस बात पर विचार करों। मनुस्मृति में कहा है— 'सर्वमात्मवश सुखम्।' अर्थात् स्वाधीनता में ही सुख है। तुमने सुना होगा—'पराधीन सपने सुख नाही।' ग्रथात् परा-धीन पुरुष को स्वप्न में भी सुख नहीं हो स≢ता।

नीतिकारो का यह कथन जानते-वू मते हुए भी आज तुम लोग पराघीनता की बेडी में जकडे हुए हो। स्वय ही तुमने पराघीनता बुलाई है और इस कारण आज अधिक दुख फैला हुआ है। अज तुम्हारे अन्दर पराघीनता इतनी पेठ गई है कि तुम्हे स्वाघीनता का विचार तक नही आता। मगर एक वात सदा घ्यान मे रखना, सच्चा सुख सदैव स्वाघीनता मे ही है। पराघीनता मे सुख नही, दुख ही है। इसलिए भगवान् ने कहा है - जो पुरुष स्व लाभ मे ही आनन्द मानता है, पर लाभ की अपेक्षा नही रखना, वही पुरुष सुखश्या पर शयन करने वाला है।

जो पुरुप भोजन तो खाता है परन्तु भोजन बनाना नहीं जानता, विचार करों कि वह मनुष्य सुखशय्या पर सोने वाला है विचपन में मैं भाई-बन्दों के साथ मगलेश्वर गया था । हम जितने जने गये थे, उनमें से सिर्फ एक आदमी रमोई बनाना जानता था, और किसी को भोजन बनाना नहीं आता था । उस जानकार आदमी ने रसोई बनाई और हम सब ने खाई । वापस लौटने पर हममें से एक लडके ने अपनी माता से कहा —' ग्रव अपन कही वाहर चलेंगे तो उस रसोई बनाने वाले आदमी को साथ ले चलेंगे।

माता ने उत्तर मे कहा — वह रसोई बनाने वाला तुम्हारे बाप का नौकर नही है कि तुम्हारे साथ आएगा !

इस प्रकार जो मनुष्य पराधीन रहता है उसे कष्ट सहन करने पडते हैं और कटुक वचन भी सुनने पडते हैं। इसी कारण भगवान ने जगत् के जीवो को सबोधन करके पराधीनता में दुःख और स्वाधीनता में सुख बतलाया है। सुखबय्या पर सोना अच्छा है और दुखबय्या पर सोना दुखदायक है। तुम जिन चीजों का सदैव व्यवहार वरते हो श्रीर जिनके लिए तुम्हें अभिमान है, उनमें में कोई चीज ऐसी है जिसे तुम बना सकने हो ? अगर बना नहीं सकते तो यह तुम्हारी पराधीनता है या स्वाधीनता ? इस पर विचार करों। सिद्धान्त में कहा है - राजकुमार हो या श्रेष्ठिकुमार हो, प्रत्येक कुमार को ७२ कला सीखना आवश्यक है। ७२ कलाओं में जीवन सम्बन्धी सभी श्रावश्यकताओं को पूर्ण करने वाली वग्तुए बनाने को और उनका उपयोग करने की कला का समावेश हो जाता है। इन ७२ कलाओं को सीख लेने से जीवन पराधीन नहीं रहता स्वाधीन वन जाता है। यह आश्चर्य और दुख का विषय है कि आज लोग पराधीन हाते हुए भी अभिमान करते हैं। जीवन को स्वतंत्र वनाने के लिए कलाओं का ज्ञान सम्यादन करना आवश्यक है।

श्री जातासूत्र मे, मेघकुमार के अध्ययन मे ७२ कलाओं का वर्णन किया गया है। उनमे एक कना अन्नविश्व सबन्धी है। इस अन्नविधिकला में, अन्न किस प्रकार उत्पन्न करना, किस प्रकार मुरक्षित रखना ग्रीर किस प्रकार पर्शा कर खाना आदि का शिक्षण आ जाता है। अर्थात् कृषिकमं के साथ ही कृषि द्वारा उत्पन्न हुई वस्तु की रक्षा और उसके उपयोग की विधि भी मालूम हो जाती है। शास्त्र मे इस कला के भी तीन भेद किये गये हैं। सर्वप्रथम कला को सूत्र से जानना चाहिए, किर जानी हुई कला को अर्थ से समभना चाहिए ग्रीर अन्त मे जानी तथा समभी हुई कला को ग्रमल मे लाना चाहिए।

अगर कोई मनुष्य किसी कला को सूत्र से तो जानता है परन्तु अर्थ से नहीं समभता और कर्म से व्यवहार में नहीं लाता तो समभना चाहिए कि वह मनुष्य कला सम्पा-दन मे अभी अधूरा है । पूर्ण कलाकुशल मनुष्य वही कहा जा सकता है जो सूत्र से अर्थ से और कर्म से कला का सम्या-दन करता हो । अन्नविधि की तरह वस्त्रविधि, गृहविधि आदि की भी कला है। ७२ कनाओं का सम्पादन करने वाला मनुष्य ही पहले कलाकुशन कहलाता था। आज तो कलाए प्रायः नष्ट हो गई हैं । आज लोग तैयार वस्तुए लेकर पराधीन बन रहे हैं, फिर भी तैयार वस्तु लेने मे अपने आपको स्वाधीन और निष्पाप मानते हैं । लेकिन शास्त्र का यह कथन है कि परावलम्त्री, पराधीन रहने वाला दु खशय्या पर सोने वाला ₁है और स्वावलम्बी-स्वाधीन रहने वाला सुखशय्या पर सोने वाला है तुम लोग सुन्दर मकान मे रहते हो, मिष्ट भोजन करते हो श्रोर श्रपने आपको सुखी मानते हो । परन्तु तुम उन वस्तुओं के लिए पराधीन हो, अतएवं शास्त्रकार तो तुम्हे दुखशय्या पर सोने वाला ही कहते हैं। शायद ही कोई भील ऐसा हो जो अपनो फ्रॉॅंपडी बनाना न जानता हो । मगर तुम जिस मकान मे रहते हो, उसे बना सकते हो ? अगर नहीं, तो स्वाधीन हो या परा-घीन हो ? वास्तव मे स्वाघीन मनुष्य हो सुखी है और परा-घीन मनुष्य ही दुखी है। यही बात दृष्टि मे रखकर युधि-ष्ठिर के महल की अपेक्षा व्यास की भौपड़ी श्रेष्ठ गिनी गई है।

कहने का आशय यह है कि स्वलाभ मे आनन्द मानना और परलाभ की आशा न रखना ही साधु के लिए सुखशय्या है। सुखशय्या पर शयन करने से मन निराकुल बनता है। जो मनुष्य पराधीन परतन्त्र नहीं होता, उसी का मन व्याकु- लतारहित होता है । परन्तु तुम लोग परतन्त्र हो और तुम्हारा मन व्याकुल रहता है, फिर भी अपने आपको सुखी मान रहे हो, यह आश्चर्यजनक बात है । मन को व्याकुल न होने देना ही सच्चा सुख है । बाह्य पदार्थों में सुख नही है । इस कथन का सार यह है कि मन की अव्याकुलता ही सुखशय्या है और मन की व्याकुलता ही दु खशय्या है । सुन्दर महल में रहने पर भी और मिष्ट भोजन करने पर भी अगर मन व्याकुल हुआ तो दु ख उत्पन्न होता है । इसके विपरीत घास की भीपडी मे रहते हुए भी और रूखा- सूखा भोजन करने पर भी अगर मन निराकुल हुआ तो सुख उत्पन्न होता है । इस प्रकार मन की व्याकुलता से दु:ख पैदा होता है । इस प्रकार मन की व्याकुलता से सुख पैदा होता है । इसके समर्थन मे आगम मे कहा है –

त संथारं निसन्नो मुणिवरो नद्वरागविम्मोहो । पावइ ज मुत्तिसुह कुतो तं चक्कवट्टीए ? ॥

वर्थात्— घास के विछीने पर सोने वाले, राग-देख, मोह आदि को नष्ट करने वाले मुनिवर जिस आनन्द का का उपभोग करते हैं, वह बेचारे चक्रवर्ती को भी कहाँ नसीव है ?

बाह्य वैभव कैसा ही क्यों न हो, मन अगर व्याकुल रहता है तो दुख ही समभता चाहिए ग्रीर बाह्य वैभव थोडा हो या न हो किन्तु मन श्रव्याकुल हो तो सुख ही है, ऐसा मानना चाहिए । इस कथन के अनुसार जो साघु पराघीन है और जिसका मन व्याकुल रहता है वह दु:खी है। जो साघु स्वाधीन है, जो अपना काम आप कर लेता है, और जिसका मन ग्रव्यत्कुल रहता है, वह सुखशय्या पर सोने वाला है—सुखी है।

पहले के लोग ऐसे थे कि वे प्राण देना कवूल कर लेते थे परन्तु परतन्त्रता स्वीकार नहीं करते थे । किन्तु ससार परिवर्त्तनशील है, इस कारण अब वह क्रम बदल गया दिखाई देता है और ऐसा जान पड़ता है कि लोग परतन्त्रता में ही आनन्द मान रहे हैं।

तीसरी सुखशय्या वतलाते हुए भगवान् कहते हैं— विषयो का ध्यान भी न करना । आनन्द के लिए विषयों का भोग करना तो दूर, उनका विचार भी न करना तीसरे प्रकार की सुखशय्या है।

चौथी सुखशय्या यह कि चाहे जैसी आपित आ पढें तो भी आपित के समय सहिष्णुतापूर्वक कष्ट सहन करना और प्रसन्नचित रहना। दुःख जब सिर पर आ पडें तो इस प्रकार विचारना —अगर मैं इन दुखों को प्रसन्नतापूर्वक सहन करूगा तो मुफें महान् निर्जरा का लाभ मिलेगा और जो दुखपूर्वक सहन करूगा तो कर्मबन्ध होगा। ग्रनेक महात्मा तो कर्मों की उदीरणा करके दुखों को समभाव से सहन करते हैं, तो फिर आई हुई विपत्ति से मुफें क्यो घबराना चाहिए? जो दुख आये हैं वे बिना किये तो ग्राये नही। मैंने दुखों को जन्म दिया, तभी वे आये हैं। अब, जब दुख माथे आ पडे है तो उन्हें समता के साथ और धैर्यपूर्वक सहना ही च।हिए। धैर्यपूर्वक दुख सहन करने वाला सुखशय्या पर सोने वाला है, ऐसा समफना चाहिए।

सुखसाता के पाठान्तर के विषय मे यहाँ िचार किया

गया है। सूत्र में आये 'सुहसाया' शब्द के सुखसाता और सुखगय्या दोनो अर्थ किये जाते है। सुखगय्या के चार भेद करके उनका जो विवेचन किया गया है उस सव का सार यह है कि वाम्तव मे बाहर के पदार्थी मे सुख नही है। सुख तो अन्दर ही है। सुख स्वाधीनता में है, पराघीनता मे नही । जितनी-जितनी पराधीनता बढती है, उतना ही दुख वढता जाता है। इसके विपरीत जो जितना स्वाधीन हैं वह उतना ही सुखी है लोग भी कहते तो हैं कि परा-घीनता मे दुख और स्वाघीनता मे सुख है, परन्तु व्यवहार मे यह वात भूल जाते है। परतन्त्र रहना वालदशा है। जो तुम्हारे सच्चे हितेषी होगे वे तुम्हे इस वालदशा से वाहर निकालने का ही प्रयत्न करेगे। अगर तुम वालदशा से बाहर निकलना चाहते हो तो स्वाधीन बनने का प्रयत्न करो। तुम मोटर मे बैठते तो हो पर मोटर बनाना या चलाना नहीं जानते । ड़ाइवर मोटर चलाता है किन्तु वह गडहे मे गिरा दे तो ? इस तरह इन वातो पर ध्यान रखकर पर घीनता हटाओ और स्वतन्त्र वनो । आखिर स्वतन्त्र वनने मे ही सूख है।

कदाचित् तुम कहोगे कि तैयार चीज लेने से तथा व्यवहार करने से पाप नहीं लगता। अतएव अपने हाथ में कोई चीज बनाने की अपेक्षा तैयार चीज लेना ही उचित है। इसके उत्तर में श्रावकों का वर्णन करते हुए शास्त्र में कहा गया है—

'धिम्मया, धिम्मयाणदा, धम्मोवएसगा, धम्मेण च वित्ति कप्पमाणे विहरइ।' अर्थात् - श्रावक धर्मी होता है धर्म में आनन्द मानने वाला होता है, धर्म का उपदेशक होता है और धर्मपूर्वक आजीविका करता हुआ विचरता है।

अब यहा विचार करो कि घर्मपूर्वक आजीविका करने का अर्थ क्या है ? क्या श्रावक भिक्षाचरी करता है ? श्रावक जब तक ग्यारह प्रतिमाधारी नहीं बनता तब तक भिक्षा नहीं कर सकता। भिक्षा के तीन प्रकार हैं। पहली सर्व-सम्पत्तिकरी भिक्षा, दूसरी वृत्तिभिक्षा, ग्रौर तीसरी पौरुष घ्नी भिक्षा है।

जो महातमा सयम का पालन करते हैं और नेवल सयम की रक्षा के लिए ही शरीर का निर्वाह करने जितनी भिक्षा लेते हैं वह भिक्षा सर्वसम्पत्तिकारी कहलाती है। भगवान् ने साधुओं को अपना शरीर नष्ट करने की भ्राज्ञा नहीं दी है। साधु केवल शरीरनिर्वाह के लिए और धर्मान्यण करने के लिए ही भिक्षा लेते हैं। यह भिक्षा सर्वसम्पत्तिकारी होती है। जो भिक्षु सम्यक् प्रकार से साधुधर्म का पालन नहीं करता, उसे भिक्षा मांगने का अधिकार नहीं है। जो भिक्षु निरारभी और निष्परिग्रह रह र साधुधर्म का बरावर पालन करता है, उसी को भिक्षा मागने का अधिकार है। जो भिक्षु सयम का पालन नहीं करता और केवल पेटपूर्ति के लिए भिक्षा माँगता है, शास्त्र में उसे 'गामपिंडोलिया' कहा है।

कितनेक लोग साघुधर्म का पालन न करते हुए भी सिर्फ पेट भरने के लिए साघु वन जाते हैं। ऐसे पेटू साघु समाज के लिए भाररूप हैं। भारत में ऐसे साघु करीव वावन लाख है । इन वावन लाख साघुओं के लिए भारत को कितना खर्च वहन करना पडता है ? लोगों से भिक्षा माग-माग कर खाना और साघुधमं का पालन न करना बहुत ही बुरी बात हैं । बहुत-से लोग इन पेटू साघुओं को भी गुरु-बुद्धि से मानते हैं । यह विपमकाल का ही प्रभाव है । विषमकाल कैसा होता है, यह वतलाते हुए शास्त्र में कहा है - विषमकाल में साघुओं की पूजा नहीं होती और असाघुओं की पूजा होती है । परन्तु जो लोग आत्मा का कल्याण करना चाहते होंगे, वे तो साघुधमं का बराबर पालन करने वाले साघु को हो पूजा करेंगे और उसी को गुरु के रूप में मानेंगे।

दूसरी वृत्तिभिक्षा है। लूले, लगडे या अपग लोग जो भीख मागते हैं, वह वृत्तिभिक्षा कहलाती है। इस वृत्ति-भिक्षा की न निन्दा की गई है श्रीर न प्रशसा ही की गई है। दयालु लोग दया करके देने हैं और दशा को कोई बुरा नहीं कहता।

तीसरी भिक्षा पौरुषघ्नो है। जो लोग हुब्टपुब्ट है श्रीर जो मेहनत करके कमा सकते हैं, फिर भी मेहनत-मजूरी न करके केवल भीख माग कर खाते है, उनकी भिक्षा पौरुषघ्नी है।

कहने का आशय यह है कि श्रावक धर्मपूर्वक ग्राजी-विका करने वाले कहे गए हैं। गृहस्थ श्रावक भिक्षा माग-कर नही खाते, वरन् धर्मपूर्वक अपनी आजीविका करते हैं। श्रावक न्यायपूर्वक श्राजीविका करते थे और स्वतन्त्रतापूर्वक आजीविका करते थे। उस समय के श्रावक रवाब्लम्बी थे। तुम भी अपने पूर्व ज श्रावको के चरण-चिह्नो पर चलकर स्वावलम्बी वनने का प्रयत्न करो । स्वावलम्बन मे सुख है। परावलम्बन मे दुख है।

ससार के सभी लोग सुखशय्या चाहते हैं किन्तु सुख के नाम पर दुखशय्या को अपना रहे है और दु:खशय्या के नाम पर सुखशय्या छोड रहे हैं। परन्तु भगवान् ने कहा है कि जो स्वाधीन है और जिसका मन निराकुल है, वहीं सुख-शय्या पर सो सकता है। मन को निराकुल बना देने से व्यावहारिक लाभ भी होता है और ग्राध्यात्मिक लाभ भी होता है। पराधीन मनुष्य दुखशय्या पर सोने वाला है। स्वाधीनता का मार्ग छोड देना और परतन्ता की बेडो में जकड जाना, सुखशय्या त्याग करके दुखशय्या पर सोने के समान है।

एक कहावत है 'अपनी नीद से ना और अपनी नीद जगना' इस कहावत का सार यही है कि कोई भी ऐसा काम न करना चाहिए कि जिसकी चिन्ता के मारे रात में नीद तक न आये, परन्तु ऐसा सत्कार्य करना कि जिससे सुखपूर्वक निद्रा ग्रावे । इसी प्रकार भगवान् ने साधुओं के लिए कहा है कि— हे साघुओं । तुम पेटपूर्ति के लिए साघु नहीं हुए हो, परन्तु आत्मोद्धार करने के लिए, स्व-परं कल्याण करने के लिए साघु हुए हो । ग्रतएव दु.ख्राय्या का त्याग करके सुख्राय्या पर सोने का प्रयत्न करो ।

सुखशय्या पर सोने के लिए तो कहा, परन्तु सुखशय्या पर सोने से जीव को क्या लाभ होता है ? ऐसा गौतम स्वामी ने भगवान् से प्रश्न पूछा । इस प्रश्न के उत्तर मे

भगवान् ने फर्माया — 'मुहसाएण अणुष्मुयत्त जणयह ' ग्रर्थात हे गीतम ! सुखगय्या पर सोने से मन की अन्याकुलता उत्पन्न होती है अर्थात् मन मे ग्रनुत्मुकता पंदा होती है ।

मन मे अव्याकुलता किम प्रकार उपन्न होती है, इसके लिए टीकाकार कहने हैं --जिन कारणो से मन में आघात-व्याघात या प्रत्याघात होता है, उन कारणो को तज देने मे मन मे निराकुलता या अनुत्मुकना पैदा होती है । मन मे निराकुलता उत्पन्न होना ही सुखबय्या का परिणाम है। जैसे आग के कारण पानी में उवाल ग्राता है और आग के ऊपर से पानी उतार लेने पर प नी नहीं उवलता, उसी प्रकार जिन कारणो से मन मे चिन्ता या व्याकुलता वढनी है, उन कारणो का त्याग कर देने से मन निश्चित और निराकुल वन जाना है। मन के निराकुल वन जाने से मन की चंचलता घट जाती है अथवा मिट जाती है और फल-स्वरूप ग्रात्मा को शाति मिलती है । जो पुरुप दूसरो की आज्ञा या अपेक्षा नहीं रखता और देव मम्बन्धी कामभोगों की भी अभिलापा नहीं करता, उस पुरुप के हृदय में किसी प्रकार की व्याकुलता नहीं रहती । जो मनुष्य विषयस्य को विषमय और तुच्छ मानता है, उसके मन मे आकुलता-व्याकुलता रह नहीं पाती।

विषयमुख की इच्छा न करने से मन अनुत्मुक वनता है। मन अनुत्मुक वनने से अर्थान् विषयमुख की इच्छा न होने मे हृदय में अनुकम्पा उत्पन्न हाती है। ग्रनुकम्पा की व्यास्या करते हुए कहा है-'ग्रनुकूल कपन-चेष्टन अनुकपा।' अर्थात् दूसरे का दुख देखकर कांप उठना और दूसरे के दुःख को अपना ही दुख समभना अनुकम्पा है। इस प्रकार की अनुकम्पा विषय-सुख के इच्छुक के मन मे नही उत्तन्न होती । विषयसुख की इच्छा न रखने वाले को ही ऐसी अनुकम्पा उपन्न होती हैं । विषयसुख का अभिलाषी तो अपने विषयसुख को प्राप्त करने का ही प्रयत्न करता है, फिर दूसरे लोग चाहे जीए, चाहे मरे। जो विषयसुख का त्यागी है, उसके हृदय मे दूसरे को दुखी देखकर अनुकम्पा पैदा होती है दूसरों के दुख से उसका हृदय काप उठता है।

आजकल तो दयालु पुरुष को कायर कहते हैं, परन्तु शास्त्र के अनुसार हृदय मे अनुकम्पा-दया होना सद्गुण है। जिन लोगों मे विषयसुख की लालसा नहीं रहती उन्हीं में यह सद्गुण पाया जाता है। जिनमें विषयसुख भोगने की लालसा बनी हुई है, उनमें दया या अनुकम्पा नहीं होतो। उदाहरणार्थ— कोई कसाई वकरें को मारता हो तो उस समय तुम्हारे हृदय में दया उत्पन्न हो यह स्वाभाविक है। परन्तु उस कसाई को दया नहीं, क्योंकि उसे बकरें का मास खाने की लालसा है। अगर उसमें बकरें का माँस खाने की लालसा न होती तो उसके हृदय में भी अनुकम्पा या दया उत्पन्न होती। अनुकम्पा के विषय में शास्त्र में भी कहा है—

एव खुणाणिणो सार जं न हिंसइ किचणं . श्राहिसा समय चेव एयावत्त वियाणिया ॥

- स्यगडागसूत्र।

ग्रर्थात् — किसी भी जीव की हिंसा न करना ही शास्त्र का सार है। ज्ञानीजन अहिंसा—अनुकम्पा को ही सिद्धान्त का सार कहते हैं। शास्त्र सुनने पर भी जिस मनुष्य के

## १२६-सम्यक्त्वपराक्रम (३)

हृदय मे अनुकम्पा उत्पन्न न हुई, ग्रतः जो निर्दय होकर अपने घर मे भी अनुकम्पा का व्यवहार नहीं करता, उसने शास्त्र नहीं सुना विलक समभता चाहिए, उसने शस्त्र का प्रयोग करना सीखा है।

मेघकुम।र के शासीय उदाहरण के अनुसार एक खरगोश को बचाने के खातिर हाथी एक पैर ऊँचा करके व स पहर तक खडा रहा था। बीस पहर बद जब दावानल शात हुआ और मडल मे आये हुए जीव बाहर चले गए तो हाथी अपना पैर नीचे रखने लगा। मगर बीस पहर तक पैर ऊँचा रखने के कारण उसका पैर रह गया था और वह जमीन पर गिर पडा। गिर जाने पर भी हाथी ने अनुकपा के विषय मे तनिक भी बुरा विचार न किया। उसने यह नहीं सोचा कि खरगोश के साथ मेरा क्या सम्बन्ध था कि उसे बचाने के लिए मैंने पैर ऊपर रखकर इतना कष्ट सहन किया! भगवान ने कहा है – हे मेघकुमार इस प्रकार की अनुकम्पा रखने के कारण ही तू हाथी—पर्याय से छूटकर राजा श्रेणिक के घर राजकुमार रूप मे जन्मा और सयम धारण कर सका है।

कहने का आशय यह है कि जो मनुष्य विषय-सुख के प्रति निस्पृह होता है, उसी मे अनुकम्पा का होना देखा जाता है। लोग जो वारीक, चिकने और मुलायम वस्त्र पहनते हैं, उनमे लगाई जाने वाली चर्ची के लिए कितने जीव मारे जाते हैं? किसी दिन इस, वात परे विचार किया है? विचार क्यों नहीं करते? इसीलिए कि उन रेशमी, और मुलायम वस्त्रों के प्रति तुम निस्पृह नहीं हो! जवतक विषयलालसा लूटती नही तब तक अनुकम्पा उत्पन्न होती नही। जब प्राणीमात्र के प्रति आत्मभाव उत्पन्न होता है लभी अनुकम्पा उत्पन्न होती है। हृदय मे अनुकम्पा उत्पन्न करने के लिए परमात्मा से यही प्रार्थना करनी चाहिए—

ऐसी मित हो जाय, दयामय, ऐसी मित हो जाय । ग्रीरों के सुख को सुख समभूं, सुख का करूं उपाय ॥ ग्रपने दुःख सब सह किन्तु परदु.ख नहीं देखा जाय ॥

अर्थात् हे प्रभो । मुक्तमे ऐसी सुबुद्धि उत्पन्न हो कि
मैं दूसरों के दुख को अपना ही दुख मानूं और दूसरों के
मुख को अपना सुख समक्ष्र । इस प्रकार की सन्मित सब
मे उत्पन्न हो जाए तो विश्वप्रेम फंल जाए । विश्वप्रेम की
जननी ग्रनुकम्पा है । अनुकम्पा पैदा करने के लिए विषयसुख के प्रति निस्पृह बनो । जब तुम्हारे हृदय मे से विषयसुख की लालसा दूर होगी, तब हृदय मे अनुकम्पा के अकुर
फूट निकलेंगे । उस समय तुम दया । त्र बनने के बदले दया
मय बन जाओंगे । विश्वप्रेम उत्पन्न करने के लिए तुम
दूसरों के सुख में सुख और दुख में दुख मानोंगे तो स्व-पर
का कल्याण ही करोंगे ।

किसी भी कार्य का फल जान लेने से उसमें जल्दी
प्रवृत्ति होती है । जब तक किसी कार्य का फल न जान
लिया जाये तबतक किसी भी कार्य मे प्रवृत्ति नहीं होती ।
व्यवहार में भी देख-भाल कर ही प्रवृत्ति की जाती है।
जब तुम्हें खातिरी होती है कि हम जो रुपया दे रहे है वह
व्याज सहित वापिस मिल जायेगा, तो तुम रुपया देने में
ढील नहीं करते। इसके विपरीत अगर तुम्हें मालूम हो जाये

कि हमारा दिया हुआ रुपया वसूल नही होगा, तो इस दशा मे तुम रुपया नही दागे, यह स्वाभाविक है। महान् से महान् चक्रवर्ती भी फल की आशा से ही अपनी सम्पदा का त्याग करते हैं। इसी कारण भगवान् से यह प्रश्न पूछा गया है कि विषय-सुख की आसक्ति का त्याग करने से जीव को क्या लाभ होता है?

इस प्रक्त के उत्तर में भगवान् ने फर्माया है-विपयसुख का त्याग करने से विषयभोग के प्रति अनुत्सुकता उत्पन्न होती है, अर्थात् विषयसुख भोगने की उत्सुकता या इच्छा नहीं रहती। जिसने ग्राम खाने का त्याग कर दिया है उमें आम खाने की उत्सुकता नहीं रहती। इसी प्रकार विषय-सुखों का त्याग करने से विषयों के प्रति उत्सुकता या चच-लता नहीं रहती। त्याग न किया जाये तो उत्सुकता या चचलता वनी ही रहती है।

र मायण के कथनानुसार जब सूपणला ने रावण के सामने राम और लक्ष्मण के गुणो का वर्णन किया तो रावण के हृदय में किसी तरह की उत्मुकता या चचलता उत्पन्न न हुई परन्तु जब उसने सीता के रूप का वखान किया तो रावण के हृदय में इस प्रकार की चचलता पैदा हो गई कि जो सीता ससार की स्त्रियों में शिरोमणि बतलाई जाती है, उसे मुभे देख तो लेना चािए। इसी चचलता के कारण घोर अनर्य हुग्रा। रावण अगर पहले में ही विपयसुख या परस्त्री का त्यागी होता तो उसके हृदय में इस प्रकार की चचलता पैदा न होती और तब ऐमा ग्रनर्थ भी क्यो होता?

इस प्रकार विषयसुख का त्याग करने से चचलता

मिट जाती है। चंचलता हट जाना और अनुत्सुकता पैदा होना त्याग का लक्षण है। त्याग करने पर अगर चचलता या उत्सु-कता बनी हुई हो तो समभना चाहिए कि सच्चा त्याग अभी हुआ ही नहीं है। सच्चा त्याग तब समभना चाहिए जब हृदय मे तनिक भी चचलता न रह जाये। भगवान् का कथन है कि चचलता मिट जाने से और स्थिरभाव उत्पन्त होने से हृदय में अनुकम्पा उत्पन्न होती है। अनुकम्पा कितना श्रेष्ठ गुण है, इस विषय मे कहा गया है--

## दया धर्म का मूल है, पाप मूल ग्रभिमान ।

ग्रर्थात् दया-अनुकम्पा ही घर्म का मूल है। अनुकम्पा को सभी ने घर्म बतलाया है। जिसमे विषयसुख की लालसा नहीं होती उसे हो इस श्रेष्ठ धर्म की प्राप्ति होती है।

साघारण तौर पर प्रत्येक च्यक्ति मे, न्यूनाधिक परि-माण मे अनुकम्पा का गुण विद्यमान रहता है। परन्तु जब स्वार्थ के कारण हृदय मे चचलता ग्रातो है तब अनुकम्पा अदृश्य हो जाती है। उदाहरणार्थ— गाय किसी को। यहा तक कि कसाई को भी खट्टा दूघ नही देती। फिर भी जब कसाई के दिल मे स्वार्थ के कारण तथा विषयलालसा के कारण चचलता उत्पन्न होती है तब वह निर्दयता के साथ गाय को करल कर डालता है। विषयलालसा के कारण हृदय मे चचलता उत्पन्न होती है और चचलता के कारण अनुकम्पा का भाव कम हो जाता या सर्वथा निष्ट हो जाता है, ऐसा कम है।

विचार करो कि तुम्हारे दिल में पशुश्रो के प्रति सच्ची दया है या केवल दया का दिखावा मात्र है ? अगर तुम्हारे हृदय में सच्ची दया हो तो क्या तुम ऐसी वन्तुओ का व्यवहार कर सकते हो जिनके न्व तिर पशुओ की हत्या की जाती है? तुम यो तो गाय को नहीं मारोंगे परन्तु तुम्हारें सामने गाय के चमड़े के यने सुन्दर और मुलायम बूट रखें जाएँ अथवा गाय की चर्ची वाले कपड़े तुम्हें दिये ज एँ तो उन्हें उपयोग करने के लिए लोगे या नहीं र प्रत्यक्ष में तो तुम गाय को माता कहोंगे, मगर यह नहीं देखोंगे कि तुम्हारें लिए गाय म ता की हालत कितनी भयकर हो रही हैं विया कभी तुमने सोचा है कि तुम जो मुलायम बूट पहननें हो वे किसके चमड़े के बनते हैं रे

तुम कह सकते हो कि जूता पहने विना काम नहीं चलता, मगर भारतवर्ष, मे पहले चमडे के खातिर कभी भी पशुओं का घात नहीं किया जाता था। जो पशु स्वाभाविक मौत से मर जाते थे, उन्हीं के चमडे के जूते बनाए जाते थे। आजकल तो विशेष तौर से चमडे के लिए ही पशु मारे जाते हैं। इतना ही नहीं, वरन् चमडे को सुन्दर और मुना-यम बनाने के उद्देश्य से पशुओं की बडी ही निर्दयता के साथ हत्या की जाती हैं। क्या तुम लोगों ने ऐसे मुन्दर और मुलायम चमडे की बनी चीजों का त्याग किया है? अगर त्याग नहीं किया तो क्या तुम्हारे दिल में पशुओं के प्रति दया का भाव है?

कल्पना करो, तुम्हारे सामने द्रौपदी को नग्न किया जाये और उसके शरीर पर से उतारे हुए वस्त्र, कोट, कमीज बनवाने के लिए तुम्हे दिये जाए तो क्या तुम उन वम्त्रो को हाय भी लगाओंगे ? तुम उस समय यही कहोंगे कि जिन वस्त्रों के लिए द्रौपदी माता को नग्न किया गया है, उन्हें हम छू भी कैंसे सकत हैं ? इस प्रकार कह कर तुम उन वस्त्रों का उपयोग नहीं करोगे । मगर तुम्हारों मातृभूमि को हानि पहुचाने वाले वस्त्र तुम्हें दिये जाते हैं, उन्हें लेने का तुमने त्याग किया है ? तुमने हिंसामूल क वस्त्रों का और चमड़े का त्याग नहीं किया, इसका एक प्रधान कारण यहीं है कि अभी तक तुम्हारे हृदय में अनुकम्पा का भाव ही उदित नहीं हुआ है । अगर सच्ची अनुकम्पा तुम्हारे हृदय में उत्पन्न हो जाती तो ऐसो हिमामूलक वस्तुओं का तुम स्पर्श तक न करते।

भगवान् कहते हैं कि हृदय मे अनुकम्पा का भाव पैदा होने से अनुद्धतता अर्थात् निरिभमानता अती है। अनुकपा से हृदय नम्र वन जाता है और नम्र हृदय मे अभिमान उत्पन्न नहीं होता। अनुकम्पाशील मनुष्य में 'मैं वडा हू, मैं यह काम कैसे करू?' इस प्रकार का मिथ्या अभिमान नहीं होता। अनुकम्पा वाला मनुष्य दूसरे के दु.ख को ग्रपना ही दु:ख मानता है और दूसरे का दुख मिटना अपना दुख मिटना समस्तता है। वहीं सच्ची अनुकम्पा है जिसमे अभि-मान या लालसा को स्थान न हो। जहां किसी भी प्रकार की लालसा होती है वहाँ विशुद्ध अनुकम्पा नहीं।

आजकल कितने ही लोग अनुकम्पा के नाम पर दान तो करते हैं परन्तु साथ ही साथ अपने आप को दानी कह-लाने के लिए श्रखबारों में, वडे-वडे अक्षरों में, अपने दान की घोषणा छग्वाते हैं। क्या यह अनुकम्पा और दान है? वास्तव में देखा जाये तो सच्ची अनुकम्पा न होने के कारण

## १३२-सम्यक्तवपराक्रम (३)

ही प्रसिद्धि की इच्छा रहती है। हृदय में सच्ची प्रनुकम्पा हो तो नाम की इच्छा नहीं होती।

आनन्द श्रावक के पास बारह करोड स्वर्ण-मोहरों का धन था । उनमे से वह चार करोड स्वर्ण मोहरो से व्यापार करता था । उसके पास चालोस हजार गार्ये थी । जब उसने भगवान् के दर्शन किये तो भगवान् का उपदेश सुनकर उमने यह प्रतिज्ञा कर ली कि मै अव घन आदि की वृद्धि नहीं करूं गा इस प्रतिज्ञा के पश्चात् भी उसका चार करोड मोहरो का व्यापार चालू रहा और चालीस हजार गाये भी बनी रही । गायों में वृद्धि होना स्वाभाविक है, फिर भी उसका त्याग भग नहीं हुआ यह एक विचारणीय प्रक्त है। शास्त्र मे ऐसा कोई स्पष्टीकरण नही किया गया है कि किस कारण उसकी सम्पत्ति मे और उसकी गायों में वृद्धि नहीं हुई ? और कैसे उसका त्याग भग नहीं हुआ ? परन्तु इसके कारण पर विचार करने से मुक्ते ऐसा प्रतीत होता है कि आनन्द श्रावक बिना मुनाफे का व्यापार करता था अथवा वढी हुई सम्पत्ति दान में देता था । उसे कोई मनुष्य गरीब दिखाई देता तो उसे गाय दान कर देता था। इस प्रकार उसकी सम्यत्ति तथा गायो का परिमाण भी बरा-वर रहता और त्याग की रक्षा के साथ दान आदि घर्म का भी पालन हो जाता था।

कहने का आशय यह है कि आनन्द श्रावक ने दानी होते हुए भी वानियों की नामावली में अपना न.म प्रसिद्ध नहीं किया था। इतना ही नहीं वरन् शास्त्र में उसके इस दान का वर्णन तक नहीं किया गया है। मगर यह वात सहज ही समभी जा सकती है कि जब उसका त्याग भी सुरिक्षत रहा और व्यापार श्रादि की मर्यादा भी बराबर कायम रही, तब बढ़ी हुई सम्पत्ति का सिवाय दान के और क्या उपयोग हो सकता था ? जिम मनुष्य मे सच्ची अनुकम्पा होती है, वह दान भी गुष्त रूप से ही देता है और दान देकर अभिमान नहीं करता। वह अपने नाम की प्रसिद्धि भी मही चहता।

तुम लोग गाय की सेवा करके दूध पीते हो या, बाजार से खरीदा हुआ पीते हो ? तुम गाय की सेवा किये विना ही दूध पीते हो, फिर भी अपने आपको अनुकम्पा वाला कहलवाते हो ? क्या बिकी का दूध पीने मे अनुकपा है ? शास्त्रकार इसे अनुकपा नहीं कहते । ऐसी दशा में भी आज किसके घर में गायें है ? आज कौन मोल खरीद कर दूध नहीं पीता ? स्त्रियाँ तो कह देगी कि हम अपनी सेवा करे या गायों की सेवा करे ? हम अपना सिगार सजे अथवा गायों का गोबर और पेशाब उठाए ? जहाँ ऐसी भावना है वहाँ अनुकम्पा का गुजारा कहा ? सुना है, गाँधीजी ने भारत की गायों की दुर्दशा देखकर गाय का दूध पीना ही छोड़ दिया है । तुम लोग गाय का दूध तो पीते हो, मगर गाय की सेवा नहीं करते, इसका कारण यही प्रतीत होता है कि तुममें अनुकम्पा का अभाव है ।

कहने का आशय यह है कि विषयसुख की लालसा का त्याग करने से अनुकम्पा उत्पन्न होती है और अनुकम्पा से अनुद्धतता अर्थात् निरिभमानता पैदा होती है । जिसमे निरिभमानता प्रकट हो जाती है उसमे किसी प्रकार का शोक, सताप या किसी प्रकार की चिन्ता नहीं रहती। जिसमे सच्ची अनुकम्पा होती है उसे हानि होने पर चिन्ता नहीं होती। सान लीजिए, किसो व्यापारी ने रूई की गाँठों का वीमा उतरा लिया है। अब कदाचित् उन गाठों मे आग लग जाये तो क्या उस व्यापारी को चिन्ता होगो वह तो यही कहेगा कि मेरा क्या बिगडा मैंने तो पहले ही बीमा उतरा लिया है! इसो प्रकार जिसके हृदय मे सच्ची अनुकम्पा होतो है वह मनुष्य अपनी समान वस्तुएँ परमात्मा को सम्पत कर देता हे और इसी करण किसी भी वस्तु का नाश होन पर भी उसे चिन्ता नहीं होती। इतना ही नहीं, अपने प्राण तम चले जाने पर भी अनुकम्पाशील मनुष्य को किसी प्रकार की चिन्ता नहीं होती। कहा भी है.—

चाहत जीव सबै जग जीवन,
देह समान नही फछु प्यारो ।
संयमवन्त मुनीश्वर को,
उपसर्ग हुए तन नाज्ञन हारो ।
तो चिन्ते हम श्रातमराम,
श्रखड इबाधित रूप हमारो ।
देह विनाशिक सो हम तो —
नहिं शुद्ध चिदानन्द रूप हमारो ॥

समार का कोई भी प्राणी अपना जीवन नष्ट नहीं करना चाहता, क्योंकि देह सभी को प्रिय है। देह के वरा-बर अन्य कोई भी वस्तु प्रिय नहों है। ऐसा होने पर भी सयमवन्त मुनीश्वर देहान्तकारी कष्ट उपस्थित होने पर भी चिन्ता नहीं करते। वे इसी प्रकार विचार करते हैं कि— हमारा देह अलग है और ग्रात्मा अलग है। गजसुकुमार
मुनि के मस्तक पर आग रखी गई, स्कदक मुनि की चमड़ी
उघेड ली गई ग्रौर पाच सौ मुनि कोल्हू में पेर दिये गये,
फिर भी उन मुनीव्वरों को किसी प्रशार की चिन्ता न हुई।
कारण यह है कि वे मुनिराज आत्मा और शरीर को भिन्नभिन्न मानते थे। इम प्रकार शोकरहित होने का कारण
अनकंपा है। अनुकपा होने के कारण ही मुनीव्वरों को
देहान्त कष्ट पडने पर भी चिन्ता पैदा न हुई। उन्होंने ग्रपना
शरीर पहले ही परमात्मा को सम्पित कर रखा था।

सुख-साता के प्रश्नोत्तर में भगवान् ने कार्य कारण-भाव बतलाया है । भगवान् ने कहा है - विषयलालसा न होने से अनुत्सुकता (विषयों के प्रति अनासिक्त) उत्पन्न होती है, अनुत्सुकता से अनुकम्पा उत्पन्न होती है ग्रीर अनुकम्पा में जीव में निरिभमानता आती है, निरिभमानता से जीव शोक-रहित बनता है और शोक रहित होने से चारित्रमोह नीय कर्म का क्षय करके मोक्ष प्राप्त करता है।

शास्त्र मे मोहनीय कर्म के दो भेद कहे गये है — दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीय। दर्शनमोहनीय तो वस्तु का सम्यक् स्वरूप समभने मे वाधक होता है और चारित्रमोहनीय कर्म वस्तु का स्वरूप समभ लेने पर भी उस समभ के अनुसार आचरण करने मे बाधक बनता है। वस्तु का यथार्थ स्वरूप समभ लेने पर भी चारित्रमोहनीय कर्म के उदय से तदनुसार आचरण नहीं किया जा सकता। चारित्रमोहनीय कर्म ने एर ही चारित्र प्रकट होता है।

## १३६-सम्यक्त्वपराक्रम (३)

अगर सकल्प-विकल्प न मिटे तो समभना च।हिए कि अभी तक चारित्रमोहनीय कर्म नष्ट नही हुआ है। सकल्प-विकल्प के मिट जाने पर वास्तविक चारित्र प्रकट होता है। जब चारित्रमोहनीय कर्म का पूर्ण रूप से नाग हो आता है, तव आत्मा सिद्ध, बुद्ध ग्रीर मुक्त हो जाता है। इस प्रकार विषयलालसा को दूर करने से ग्रात्मा गुणकमारोहण करके सिद्धि प्राप्त करता है। यही मुक्ति का मार्ग है। शास्त्रकार कहते हैं कि मोक्ष मार्ग सरल तो है मगर इस मार्ग पर जाने के लिए विषयलालसा आदि जो काँटे विखरे पड़े है, उन्हें सर्वप्रथम दूर करने की ग्रावश्यकता है। विषयलालमा को जीत लिया जाये तो मुक्ति के मार्ग पर चलना सरल है। गीता में भी कहा है—

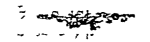
### तस्मात्त्वमिन्द्रियाण्यादौ नियम्य भारतर्षभ !

अर्थात् हे अर्जुन । पहले इन्द्रियो की विपयलालसा जीत लो । विपयलालसा को जीत लेने से तुम सभी पर विजय प्रत्य कर सकोगे।

मुक्ति मार्ग पर जाने के लिए, तुम लोग भी सर्वप्रथम इन्द्रियों को जीतने का प्रयत्न करो। अगर तुम प्रारम्भ से इन्द्रियों पर विजय प्राप्त करोंगे तो क्रमश्च. मुक्ति भी प्राप्त कर सकोंगे। परम्परा से मिलने वाले फल को प्राप्त करने के लिए सब से पहले प्रारम्भिक कार्य करना चाहिए।

### उनतीसवां बोल-१३७

किसान को फल तो बाद में प्राप्त होता है, पर बीज के आरोपण करने का कार्य इसे पहले ही करना पडता है। अगर वह प्राथमिक कार्य—बीज का ग्रारोपण न करे तो घान्य का लाभ उसे कैसे हो सकता है? इसी प्रकार मोक्ष प्राप्त करने के लिए सर्वप्रथम विषयलालसा पर विजय पाना आवश्यक है। अगर विषयलालसा जीत ली जाये और चचलता का त्याग कर जीवन में अनुकम्पा उतारी जाये तो अग्रात्मा का कल्याण हो और मुक्ति का मार्ग भी खुल जाये।



## तीसवां बोल

### श्रप्रतिबद्धता

उनतीसने बोल मे सुखशय्या अथना सुख साता कें सम्बन्ध मे काफी निचार किया जा चुका है । ग्रन यह निचार करना है कि सुखशय्या पर कोन सो सकता है या सुखसातापूर्वक कौन रह सकता है? जिस व्यक्ति मे निषय-लोलुपता नहीं है और जिसमे प्रतिबद्धता अर्थात् आसक्ति नहीं है, नहीं व्यक्ति सुखशय्या पर सो सकता है। अतएन गौतम स्नामी भगनान् से यह प्रश्न करते हैं कि अप्रतिबद्धता अर्थात् अनासक्ति से जीन को क्या लाभ होता है?

#### मूलपाठ

प्रश्न - श्रपडिबद्धयाएणं भते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर — म्रपडिबद्धयाएणं निस्संगत्तं जणयइ, निस्संग त्रोण जीवे एगे एगग्गचित्तो दिया वा राम्रो वा म्रसज्जमाणे म्रपडिबद्धे म्रावि विहरइ ॥ ३०॥

#### शब्दार्थ

प्रक्त — भगवन् । ग्रनासक्ति से जीव को क्या लाभ होता है ? उत्तर —अनासिक्त से जीव नि सग ग्रर्थात् राग—द्वेष — ममत्व से रहित होता है, और नि सग होने से उसका चित्त दिन-रात धर्मध्यान मे एकाग्र रहता है और एकाग्र होने से वह अनासक्त होकर अप्रतिबद्ध विचरता है।

#### व्याख्यान

भगवान् के इस कथन का अर्थ करते हुए टीकाकार कहते हैं कि साधु मासकल्पादि से अधिक किसी स्थान पर नहीं रहता। वह अप्रतिबद्ध होकर विहार करता है। सच्चा साधु द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव से किसी प्रकार का प्रति-बंध नहीं रखता। 'यह वस्तु मेरी हैं' इस प्रकार द्रव्य से, 'यह क्षेत्र मेरा हैं' इस प्रकार क्षेत्र से, कालमर्यादा का उल्लंघन करके रहने में काल से और किसी के प्रति मन में राग—द्रेष रखकर भाव से, साधु प्रतिबंध नहीं रखता। इस प्रकार साधु द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव सम्बन्धी प्रतिवन्धों से रहित होकर अनासक्त-अप्रतिबद्ध होकर विहार करता है।

टीकाकार ने तो मूल सूत्र का इस प्रकार स्पष्टी करण किया है, परन्तु यह बात भलीभाति हृदय मे उतारने के लिए उसका विशेष स्पष्टीकरण करना आवश्यक है।

सामान्य रूप से तो अप्रतिबद्धता बहुत ही मामूली सी बात मालूम होती है, परन्तु गहरा उतर कर विचार किया जाये तो अप्रविद्धता शब्द मे और उसके भाव मे गूढ अर्थ छिपा है । अप्रतिबद्धता का अर्थ है, किसी भी पदार्थ के प्रति आसक्ति न रखना । जो व्यक्ति पक्त के समान

# तीसवां बोल

## श्रप्रतिबद्धता

उनतीसवे बोल में सुखशय्या अथवा सुखं साता कें सम्बन्ध में काफी विचार किया जा चुका है। ग्रंब यह विचार करना है कि सुखशय्या पर कौन सो सकता है या सुखसातापूर्वक कौन रह सकता है? जिस व्यक्ति में विषय-लोलुपता नहीं है और जिसमें प्रतिबद्धता अर्थात् आसक्ति नहीं है, वहीं व्यक्ति सुखशय्या पर सो सकता है। अतएवं गौतम स्वामी भगवान् से यह प्रश्न करते हैं कि अप्रतिबद्धता अर्थात् अनासक्ति से जीव को क्या लाम होता है?

## मूलपाठ

प्रश्न - श्रपडिबद्धयाएणं भंते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर — श्रपडिबद्धयाएणं निस्संगत्तं जणयइ, निस्संग त्रोण जीवे एगे एगग्यचित्ते दिया वा राश्रो वा श्रसज्जमाणे श्रपडिबद्धे श्रावि विहरइ ॥ ३०॥

#### शब्दार्थ

प्रश्न — भगवन् ! ग्रनासक्ति से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर — अनासिक्त से जीव नि.सग स्रर्थात् राग — द्वेष — ममत्व से रहित होता है, और नि सग होने से उसका चित्त दिन – रात धर्मध्यान मे एकाग्र रहता है और एकाग्र होने से वह अनासक्त होकर अप्रतिबद्ध विचरता है।

#### व्याख्यान

भगवान् के इस कथन का अर्थ करते हुए टीकाकार कहते है कि साधु मासकल्पादि से अधिक किसी स्थान पर नहीं रहता। वह अप्रतिबद्ध होकर विहार करता है। सच्चा साधु द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव से किसी प्रकार का प्रति-बंध नहीं रखता। 'यह वस्तु मेरी है' इस प्रकार द्रव्य से, 'यह क्षेत्र मेरा है' इस प्रकार क्षेत्र से, कालमर्यादा का उल्लंधन करके रहने में काल से और किसी के प्रति मन में राग-द्रेष रखकर भाव से, साधु प्रतिबंध नहीं रखता। इस प्रकार साधु द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव सम्बन्धी प्रतिबन्धों से रहित होकर अनासक्त-अप्रतिबद्ध होकर विहार करता है।

टीकाकार ने तो मूल सूत्र का इस प्रकार स्पण्टीकरण किया है, परन्तु यह बात भलीभाति हृदय मे उतारने के लिए उसका विशेष स्पष्टीकरण करना आवश्यक है।

सामान्य रूप से तो अप्रतिबद्धता बहुत ही मामूली सी बात मालूम होती है, परन्तु गहरा उतर कर विचार किया जाये तो अप्रबिद्धता शब्द मे और उसके भाव मे गूढ अर्थ छिपा है । अप्रतिबद्धता का अर्थ है, किसी भी पदार्थ के प्रति आसक्ति न रखना । जो व्यक्ति पकज के समान

# १४०-सम्यवत्वपराक्रम (३)

जगत् के समस्त पदार्थों से अलिप्त "रहता है, वह अप्रतिबद्ध या अनासक्त कहलाता है। पर्कज अर्थात् की चड में उत्पन्न होने वाला कमल। कमल की चड में पैदा हो कर मी की चड़ से अलिप्त रहता है। अगर कमल की चड़ से प्रतिबद्ध हो जाये तो उसका विकास ही न हो - वह मड़ जाये। इसी प्रकार वस्तु के ससर्ग से उत्पन्न होने वाले प्रतिबध से आत्मा का विकास एक जाता है ग्रीच जब ग्रात्मा अप्रतिबद्ध हो कर विहार करता है तो उसका अधिकाधिक विकास होता है।

शास्त्र के इस कथन से तुम अपने विषय में विचार कर सकते हो कि तुम्हे यह मनुष्य जन्म किस प्रकार मिला है और किस प्रकार इसका सदुपयोग करना चाहिए विचार करो कि यह मनुष्यभव तुम्हे प्रतिबन्ध को मजदूत करने के लिए मिला है या प्रतिबन्ध तोडने के लिए मिला है ? आ सूत्रकृताग सूत्र में इस विषय में कहा है — '''

जैसि कुले समुप्पण्णे जैसि वी सबेसे नरे । ममाइ लुप्पइ बाले अन्नमंत्रीण मुर्चिछए ॥

-- सु. १-अ. १-**उ १-गा. ४**।

इस सूत्र के अनुसार अंदिमां जिस 'कुर्न में उत्पन्न होता है अथवा जिसके साथ निवास केरता है, उमी के साथ ममत्व उत्पन्न हो जाता है । इस प्रकार में मर्ती उत्पन्न होने के दो कारण हैं—एक जन्म और दूसरा सहवास । नतात्पर्य यह है कि एक तो जन्मजनित स्नेह उत्पन्न होता है और सगजनित । यह दोनो प्रकार के स्नेह-समत्व के कारण हैं। शास्त्र कहता है, दोनो प्रकार के स्नेह-से उन्पन्न होने वाला ममत्व आत्मा के लिए बवनकारक है। आदमा अंजर-ग्रमर है। उसका कोई बघन होना ही नहीं चाहिए।

ज्ञानीजन कहते हैं – हे जीव ! तूं इस बात का विचार कर कि तू इस संसार में बन्धन तोड़ने आया है या बन्धनों में बन्धने के लिए आया है? ज़ेलखाने में केंद्री बेडी पहनता है सो मजा कम करने के लिए या बढ़ाने के लिए ? इसी प्रकार हे जीव ! तू ससार रूपी इस ज़ेलखाने में आया है। अगर कुल तथा पत्नी ग्रांदि की बेडी तु के पहनाई गई। है। अब तू इस बेडी के बन्धन से छूटना ज़ाहता है या अधिक बन्धना चाहता है? अरे! यह मनुष्यजीवन बेडी काटने के लिए मिला है! और बार—बार यह सुअवसर मिलना कठिन है। इस आत्मा को मनुष्यजनम् का कैसा दुर्लम् अवसर मिला है, इस सम्बन्ध में श्रीउतराध्ययनसूत्र में कहा है —

, इस गाथा का भाव यह है कि है आतमा! तूं किन्हीं प्रधान-प्रशस्त कर्मों के कारण ही धीरे घीरे यह स्थिति प्राप्त कर सका है। अगर प्रधान कर्म न होते तो गर्भ में जीवित रहना ही कितना कठिन है, यह विचार कर देखें। तेरे साथ ही दूसरे नौ लाख प्राणी जन्मे थे मगर उन सब में से तू ही अकेला जीवित वच सका कि गर तुमें पृण्यं का योग न मिला होता तो तेरी भी वही होती जो तेरे नौ लाख साथियों की हुई। तू भी मर कर समाप्त हो। जाता। केवल पुण्य के प्रभाव से ही तू वच बाबा है है।

प्रश्न किया जा सकता है कि नी लाई जीव किस

प्रकार उत्पन्न होते हैं ? इस प्रश्न के सम्वन्ध में, जावरा में एक डाक्टर के साथ मेरी वातचीत हुई थी । डाक्टर ने कहा था कि शुक्र और शोणित को सूक्ष्मदर्शक यन्त्र द्वारा देखा नाये तो उसमें ग्रनेक कीडे दिखाई देते है । यह तो सूक्ष्मदर्शक यन्त्र से देखने की बात हुई । परन्तु अपने को तो भगवान् पर अटल विश्वास है । अतएव हमें मानना चाहिए कि उनका कथन सत्य ही है । भगवान् कह गये हैं कि हमारे साथ नी लाख सज्ञी जीव उत्पन्न हुए थे, मगर वे नष्ट हो गए और मैं पुण्य के प्रभाव से वच गया । इस प्रकार प्रधान—शुभ कर्म के प्रताप से ही यह मनुष्यजन्म प्राप्त हुग्रा है ।

वडी कठिनाई से मनुष्यजन्म प्राप्त होता है । इस नारण उसका दुरुपयोग न करने के लिए जैनशास्त्रों में बार-म्बार उपदेश दिया गया है । अन्य दर्शन वाले भी मनुष्य-जन्म को उत्तम और दुर्लभ मानते हैं । ऐसा दुर्लभ मनुष्य-जन्म अपने को सहज ही मिल गया है तो किस प्रकार इसे सफल बनाना चाहिए, यह विचारणीय है। मनुष्यजन्म द्वारा ससारवन्धन को सुदृढ करना चाहिए या तोडना चाहिए ? अगर कोई कैंदी ग्रपनी कारागार की ग्रवधि बढाए ता वह मूर्ख कहा जायगा, मगर तुम क्या कर रहे हो ? इस शरीर मे तथा ससार मे रहना तो एक प्रकार के कारागार में रहना है । जैसे कैंदी कारागार मे से निकलने की इच्छा रखता है ग्रीर उसी के अनुसार वर्ताव करता है, इसी प्रकार तुम ससार रूपी कारागार से निकलने की भावना करो और वैसा ही वर्ताव करो । इस मानव भव मे अगर ससार-कारागार से मुक्त होने की चेष्टा न की तो फिर कब करोगे विडी ही कठिनाई से यह जन्म मिला है। फिर भी ससार के बन्धनों से छुटकारा पाने के लिए इसका सदुपयोग न करके बन्धनों को मजबूत करने में दुरुपयोग करना कितनी बड़ी मूर्खता है। भक्त तुकाराम ने इस विषय में कहा है—

अनन्त जन्म ज्रे केल्या तपराञ्ची तरी हान पवसी मानव देह । ऐसा हा निदान लागेला सि हाथी त्याची केली माटी भाग्यहीन । उत्तमाचा सार वेदाचा भड़ार जया ने पवित्रे तीर्थे होति । म्हणे तुकिया बन्धु आणी उपमा नाही या तो जन्मी द्य वयासी।

भक्त तुकाराम कहते हैं कि ऐसा दुर्लभ मनुष्य जन्म मिलने पर भी कितने ही भाष्यहीन छोग मनुष्य जन्म का मूल्य वैसा ही आकते हैं जैसा मूर्ख मनुष्य हीरा की कीमत पत्यर की वन्ह आंकता है। अभागे लोग मनुष्यजीवन का क्रीक मूल्य नहीं आक सकते। मनुष्य, फिर भले ही वह चोर ही क्यो न रहा हो, मनुष्यजन्म का सदुपयोग करके अपना कल्याण कर सकता है। इसके विपरीत, जो मनुष्यजीवन का दुरुपयोग करता है वह चाहे चक्रवर्ती ही क्यो न हो, तब भी ससार के बन्धनों में बन्धता है। अत्रत्य मनुष्यजन्म का सदुपयोग ऐसे कार्यों में करना चाहिए जिससे सासारिक बन्धनों का विनाश हो।

> श्री उत्तराध्ययनसूत्र में, दशवे अध्याय में कहा है— वणस्सइकायमइगग्नो उक्कीसं जीवो उ सबसे । कालमणंतदुरंतयं समयं गोयम ! मा पमायए ॥

इस गाथा का भावार्थ यह है कि हे गीतम । अनन्त दुर्गम काल ब्यतीत हो जाने पर यह मनुष्यशरीर प्राप्त हुआ है। इस कथन पर गम्भीर विचार करने से ज्ञात होता है कि किन्त भने तक स्पा करते रहने पर भी यह मनुष्य शरीर किसी को नहीं भी मिलता। अनन्त एकेन्द्रिय जीव ऐसे मौजूद हैं जिन्हें अभी तक द्वीन्द्रिय श्रवस्था तक प्राप्त नहीं हो सकी। परन्तु हमें अपने सत्कार्य के प्रमान से नमनुष्यजनमा मिला है। इस विषय में तुलसी वास ने कहा है न कहा है । इस विषय में तुलसी वास ने कहा है न कहा है हमें अपने सह का स्वाप्त के स्वाप

ा चतुराईव्चित्हे पड़ो, धिग धिग पड़ो श्राचार । विकास सुनसी हरिके भंजन बिन, च'रो वर्ण चमार ॥

े प्रिथित् जो व्यक्ति, चाहे वह उच्च कुल मे जन्मा हो धारनीच-कुल में डिल्प्स हुआ हो, अगर परमात्मा का भजन भही करता तो वहाँ चमार के समान है।

नहीं निर्मादास्जी के इस कथन पर तुम कह सकते ही कि बाह्मण चमार केसे ही सकता है ? अथवा हम चमार केसे वन सकते हैं, इस प्रश्न के उत्तर में सब से पहले यही कहना है कि चमार व्या करता है, सो देखो। चमार चमडे को पकाता है, रंगता है, साफ करता है, और फिर जूता वनाकर तुम्हारे सामने रखा देता है। भ्रव तुम परमात्मा का भजन न करके क्या करते हो, सो विचार करो। तुम तेल भ्रीर साबुन कहा मलते हो ? शरीर पर ही तेल-साबुन लगाते हो न ? यह शरीर क्या है ? चमडा ही। चमार जो चमडा तियार करता है, इसरो की रक्षा भी होती है और वह जो कुछ करता है, दूसरो की रक्षा भी होती है और वह जो कुछ करता है, दूसरो की रक्षा के लिए करता है, । मगर तुम्हारे इस शरीर के चमडे से दूसरो का क्या हिताहोता है निष्को चमार दूसरो के लिए श्रम करता है,

और स्वय श्रम करके दूसरो का हित करता है, उसे तो आप नीच समभते है और अपने आपको ऊँचा मानते हैं। तुम अपने और चमार के कार्यों की तुलना करो तो पता चलेगा कि चमार क्या बुरे कार्य करता है और तुम क्या अच्छे कार्य करते हो । अतएव परमात्मा का भजन करो। सिर्फ शरोर पर तेल-साबुन लगाने मे ही मत लगे रहो। यदि तुम गरीर पर तेल-फुलेल लगाने में ही लगे रहे और परमात्मा का भजन न किया तो कैसे कहा जायेगा कि तुम चमार से अच्छे हो ? तुम्हे यह दुर्लभ मनुष्यजन्म मिला है सो इसका सदुपयोग करो । इस मनुष्यशरीर द्वारा आत्मा परमात्मा के शरण मे जा सकता है। परमात्मा इस शरीर के लिए जितना सन्निकट है, उतना अन्य किसी भी देह के लिए सन्निकट नहीं है । ऐसा होने पर भी तुम मनुष्य-शरीर का कैसा दुरुपयोग करते हो, इस बात का विचार करो। कहा भी है--

दया श्रौर धर्म के प्रताप कोटवाल भयो,
श्रब नहीं साधु की सगित सुहात है।
रात दिन करे मनसूब धन बाधवें के,
श्रायु घटी जात जाकी चित्त नहीं चाह है।
हीरन को छाड़ि छाड़ि कांचन को नग लेत,
श्राने ही हाथ देखों श्राप खोटा खात है।
ऋषीजी कहत हुडी श्रौर की सिकारत है,
श्रपनी हुडी के दाम रीते रह जात है।।

अर्थात् —यह मनुष्य शरीर किसके प्रताप से मिला है? क्या कोई मनुष्य शरीर का एक भी श्रग बना सकता है ?

वादशाह प्रसन्न हो जाये तो कोहीनूर हीरा तो दे सकता है, मगर आँख का हीरा अर्थात् आँख का तेज चला गया हो तो वह नहीं दे सकता। विचार करों कि ऐसी तेजस्वी आख तुम्हे किसके प्रताप से मिली हैं ? वादशाह के द्वारा दिये हुए कोहीनूर हीरे को कोई फोडने लगे तो वादशाह उस पर नाराज होगा या नहीं ? अगर तुम अपनी आँखों का, जिसका मूल्य कोहीनूर हीरे की अपेक्षा भी वहुत अधिक है, परस्त्री या परपुष्प को दुर्भावना से देखने में दुष्पयोग करों तो क्या परमात्मा तुम से प्रसन्न होगा ? अगर तुम परमात्मा को प्रसन्न करना चाहते हो तो अपनी आखों का सदुपयोग करो। ससार-वन्धन से मुक्त होने के लिए ही मनुष्य शरीर का सदुपयोग करना चाहिए।

इस कथन का आशय यह है कि मनुष्य शरीर अप्रतिबद्ध-अनासक्त होने के लिए ही प्राप्त हुम्रा है। कहा जा
सकता है कि अप्रतिबद्ध रहने से हमारे घर का ग्रीर हमारी
जाति का काम कैमे चल सकेगा ? इस प्रश्न का उत्तर
ज्ञानीजन यह देते है कि किसी भी वस्तु पर जितना ममन्व
रखोगे उतना ही दुख बढेगा। अतएव ममत्व भाव जितना
कम हो, उतना ही भला है। साधारणतया प्रतिबन्ध का
अर्थ वस्तु का दुष्पयोग है ग्रीर अप्रतिबन्ध का अर्थ वस्तु
का सदुपयोग है। उदाहरणार्थ —आँख देखने के लिए और
कान सुनने के लिए प्राप्त हुए हैं। परन्तु आँख से क्या
देखना चाहिए और कान से क्या सुनना च हिए, इस सवन्ध
मे विवेक की ग्रावश्यकता है। आँख परस्त्री पर कुदृष्टि
डालने के लिए और कान पराई निन्दा सुनने के लिए नहीं
मिले है। फिर भी ऑख और कान का सदुपयोग किया

जाये तो वह अप्रतिबन्ध है। जो मनुष्य आँख ग्रीर कान का मूल्य समभता होगा वह उनका दुरुपयोग कदापि नहीं करेगा। शास्त्रकारों का कयन है कि इन्द्रियों को ग्रीर मन को विपरित क यों से निवृत्त करके सत्कार्यों में प्रवृत्त करना अप्रतिबन्ध है। जो पुरुष प्रतिबन्ध से निवृत्त होकर अप्रति-बन्ध दशा में विचरता है, वह अपनी आत्मा का कल्याण कर सकता है।

आत्मा को परमात्मा बनाने के लिए अप्रनिबद्ध होने की आवश्यकता है और अप्रतिबद्ध होने के लिए सग का त्याग करने की आवश्यकता है । सग दो प्रकार के हैं । एक सग तो आत्मा को अधोगित में ले जाता है और दूसरा सग ऊर्श्वगित में पहुचाता है । यहा जिस सग के त्याग करने के लिए कहा है वह अधोगित में ले जाने वाला है । प्रश्न हो सकता है कि अधोगित में ले जाने वाला सग कौन-सा है श्रीर ऊर्ध्वगित में ले जाने वाला सग कौन-सा है श्रीर उर्ध्वगित में ले जाने वाला कौम-सा है ? इस प्रश्न के उत्तर में गीता में कहा है. —

ध्यायतो विषयान् पुँसः संगस्तेषूपजायते । सगात्संजायते कामः कामात् कोघोऽभिजायते ॥ कोधाद् भवति सम्मोहः सम्मोहात्स्मृतिविभ्रमः। स्मृतिभ्रंशाद बुद्धिनाशो बुद्धिनाशात् प्रणश्यति ॥

अर्थात् — जिस सग के कारण विषयवासना मे प्रवृत्ति होती है वह सग अद्योगित की ओर ले जाता है। क्योकि विषयवासना में किसी प्रकार की विष्नवाद्या उपस्थित होने पर कोद्य उत्पन्न होना स्वाभाविक है। राम महापुरुष थे, फिर भी रावण को उन पर त्रोद्य हुआ था, क्योकि सीता को ग्रपनी बनाने मे राम बाधक थे । इसी प्रकार मणिरथ युगवाहु का सगा भाई था, किर भी विषयवासना के कारण कृद्ध होकर उसने युगवाहु को मार डाला था। अतएव जिस सगति से कोव और कामवासना की उत्पत्ति होती हो, उस सगति का त्याग कर देना चाहिए।

कुसगति मे अनेक बुराइया है। वडें-वडे मनुष्य भी सग के कारण खराव हो जाते हैं । इसी कारण नि.सग वनने के लिए कहा गया है। नि सग वनने के लिए ग्रप्रतिबद्ध होना आवश्यक है। ग्रात्मा को अप्रतिबद्ध बनना ही चाहिए किन्तु आत्मा मे दुर्गुणो की ऐसी वासना घर कर बैठी है कि उस वासना के कारण श्रात्मा अपनी हानि जानते हुए भी हानिकारक कार्यों मे ही फँसता जाता है। इसी कारण भक्तजन कहते है 'हे प्रभो। मुक्त सरीखा मूर्ख और कीन होगा ? कोई कह सकता है कि तुम मूर्ख नहीं हो, मूर्ख तो मछली और पतग हैं जो अपने श्राप ही जाल मे जा फॅसते है और जलकर मर जाते हैं। परन्तु यह कथन भूलभरा है। मछली और पतग भी मेरे समान मूर्ख नही हैं। मेरी मूर्यता तो इनकी मूर्यता से भी वहुत वडी है। अगर मछली को पता हो कि इस आटे के पीछे काटा है और वह काटा मेरे लिए प्राणघातक है तो मछली उस काटे मे कदापि न फँसे और अपने प्राणो का नाग न करे। परन्तु मछली तो उसे श्रपना भक्ष्य समभ कर ही खाने जाती है और रसलो-लुपना के कारण फस जाती है। इसी प्रकार ग्रगर पतग को पता होता कि दीपक में अग्नि है और उस अग्नि से मैं मर जाऊँगा तो वह दीपक पर मोहित नहीं होता। परन्तु पतग दीपक को ग्रग्निरूप नहीं समभता । वह तो सुन्दर

रूप देखकर ही उस पर गिरता है और अपने प्राणो की आहुति दे देता है। इस प्रकार मछली और पतग तो अन-जान में ही विषयभोग में फँसते हैं परन्तु मैं तो जान-बूफ कर विषयभोग में फँस जाता हू और इस कारण मैं उनको अपेक्षा अधिक मूर्ख हू। मैं जानता हू कि विषयभोग हानि-कारक है, फिर भी मैं विषयभोगों में प्रवृत्ति करता हू। अतएव दोपक लेकर कूप में गिरने व ला मुफ्त-सा मूर्ख और कौन होगा।

विषयसुख मे अनेक हानिया है और इसी कारण भग-वान् कहते हैं — 'नि सग वनो।' यह बात कहने मे तो बहुत छोटी है और सरल है किन्तु उसका आचरण करना बहुत कठिन है । कहने और करने मे बहुत अन्तर होता है। अतएव अप्रतिबद्ध और नि संग वनने के लिए प्रयत्न करने की आवश्यकता है ग्रगर ठीक प्रयत्न किया तो आदर्श तक पहुचा जा सकता है।

तुम्हारे पूर्वज तुम्हारे लिए जो उच्च आदर्श उपस्थित कर गये हैं, उसी आदर्श का अनुसरण करो । मगर आज-कल तो गौराग गुरुओ के सग से ऐसा समभा जाने लगा है कि मानो पूर्वजो में वुद्धि ही नहीं थी ग्रौर वे मूर्ख ही थे । तुम्हारे पूर्वजो की ग्रोर से तुम्हारे लिए त्याग का जो आदर्श रखा गया है वह अन्यत्र मिलना अत्यन्त कठिन है। लेकिन तुम आदर्श की ओर ध्यान नहीं देते और इघर-उघर भटकते फिरते हो । तुम ग्राध्यात्मिक कार्यों में गित ही नहीं करते । सिर्फ आधिभौतिक कामो में फँसे रहते हो । यद्यिष गृहस्थ होने के कारण तुम्हे आधिभौतिक कार्यों की सह।यता

लेनी पडती है, यह स्वाभाविक है, परन्तु इतना व्यान तरें रखना ही चाहिए कि जो आधिभौतिक वस्तु नरक के मार्ग में ले जाने वाली है, वह तुम्हारे काम की नहीं। अतएव आधिभौतिक कार्यों के साथ अध्यातिम कार्य भी अवश्य करने च।हिए।

कहने का आशय यह है कि परमात्मा के शरण में जाने के लिए सग का त्याग करों। विषयसुख के मग से कोघ उत्पन्न होने पर हित-अहित का भान नही रहता। सुना है, मेवाड मे एक पुरुष कोव के आवेश मे ग्राकर अपनी पत्नी को निर्दयतापूर्वक मारने लगा । यह देखकर उसकी लडकी चिल्लाने लगी — 'मेरे गिता, माँ को मार रहे हैं। कोई दौडो, बचाओ । लडकी की यह चिल्लाहट मुनकर पिता ने उसके दोनो पैर पकडे और पत्थर पर पछाड दो, नतीजा यह हुआ कि वेचारी लटकी तत्काल मर गई ! लड़की को मार डालने के वाद उसने पत्नी के भी प्राण ले लिए और अन्त मे आत्मघात करके वह म्वय भी मर गया। कोघ का परिणाम कितना भयकर होता है, यह वात इसो उदाहरण से समभी जा सकती है। ग्रतएव कोध से वचने के लिए सग का त्याग करना चाहिए । विषयलालसा का सग होगा तो कोघ उत्पन्न होना स्वाभाविक है । कोघ मे सम्मोह उत्पन्न होता है और सम्मोह से स्मृति भ्रुष्ट हो जाती है। स्मृतिभ्रश से वृद्धि का नाग होता है और वृद्धि के नाश में आप स्वय नष्ट हो जाता है अर्थात् नीच गति प्राप्त करता है। इसलिए अपने पूर्वजो के उच्च आदर्श को दृष्टि के सामने रखकर अपने जीवन को भी ग्रादर्श के अनुसार उच्च वनाने का प्रयत्न करना चाहिए । दूमरो की

बातों में फंस कर अपने पूर्वजों को धिनकारों मत । उनके महान् आदर्श को सन्मुख रखों और जीवन को उच्च बनाओं। इसी प्रयत्न में कल्याण है।

तुम लोग धार्मिक होने के कारण कदाचित् गौराँग गुरुओ के प्रभाव से बच सके होंगे । परन्तु इस बात का तो खयाल रखते हो कि तुम्हारी सतान पर उनका कैसा प्रभाव पड रहा है ? वही ऐसा तो नहीं कि वकरा निका-लने गये और ऊँट घुम पडा ? तुम्हारी सतान सुधार के नाम पर कुघार तो नहीं करती ? अगर तुम्हारी सतान आधिभौतिक मार्ग की ग्रोर भुक गई हो तो उसे श्रध्यात्म , की ओर मोडना तुम्हारा कर्त्तव्य है।

कहा जा सकता है कि आजकल की सतित को आध्या
ित्मक बात समक्षाना कठिन है। इस सम्बन्ध में यही कहना

है कि बालक जब कुनाइन या और कोई कड़वी दवा नहीं खाता तो माता कड़वी दवा के साथ कोई मीठी चीज खाने को देती है। माता का उद्देश्य मीठी चीज देने का नहीं होता वरन् कुनाइन या कड़वी दवा देने का ग्रीर रोग मिटाने का होता है। इसी प्रकार तुम लोग भी सतानों में आध्या
तिमक भाव भरने का उद्देश्य रखो। अगर सीधी तरह आध्यात्मिक भाव नहीं भरा जा सकता तो आध्यात्मिक भाव क्यी कुनाइन को आधिभौतिक की मीठी चीज के साथ दो। अगर तुम ग्राध्यात्मिक मार्ग को ओर मुडोगे और तुम्हारी सन्तान आधिभौतिकता की ओर अग्रमर होगी तो दोनों के बीच खीचतान होने की सम्भावना रहेगी। अतएव मतभेद और खीचतान पैदा न होने देने के लिए मध्यम मार्ग खोज निकालना चाहिए।

# १५२-सम्यक्तवपराक्रम (३)

तुम कह सकते हो-हम ऐसा साहित्य कहा से लायें, जिससे हमारा सतानो-युवको के साथ किसी प्रकार का मत-भेद न हो। इस प्रक्त के समाधान के लिए वृद्धो और युवको को ग्रपने-अपने भीतर समान रूप से आध्यात्मिक सस्कार उतारने का प्रयत्न करना चाहिए । यह तो निद्दिचत है कि वृद्धो का काम युवको के सहयोग के विना और युवको का काम वृद्धो के सहयोग विना नहीं चल सकता। ऐसी स्थिति मे वृद्धों और युवको दोनो का कार्य बराबर चल सके- ऐसा मध्यम मार्ग खोज निकालना आवश्यक है । इस दिशा मे जितना प्रयत्न किया जाये उतना ही लाभदायक है । अगर तुममे सव के सहयोग से कार्य करने की भावना होगी तो तुम्हारा आत्मा इस विषय मे कोई मार्ग ग्रवश्य ही वता देगा। आत्मा मे सव प्रकार की शक्तियाँ विद्यमान है, आव-श्यकता है भावना की । आत्मा की शक्ति कम नही है। आत्मा में सिद्ध भगवान् जितनी शक्ति मौजूद है। कहा भी है -

> सिद्धा जैसा जीव है, जीव सोई सिद्ध होय। कर्म-मैल का श्रन्तरा, वूफे विरला कोय।। जीव कर्म भिन्न-भिन्न करो, मनुष्य जनम को पाय। ज्ञानातम वैराग्य से, धीरज ध्यान लगाय।।

कच्चे सोने में और पक्के (शुद्ध) सोने में जितना अन्तर होता है उतना ही अन्तर जीव और शिव में है। यद्यपि दोनों सोने हैं, फिर भी अगर कोई पुरुप शुद्ध सोने को ही सोना माने और कच्चे सोने को सोना न माने तो यह उसकी भूल है। युद्ध सोने के लिए जो किया की गई है। वही किया अगर कच्चे सोने को शुद्ध करने के लिए की जाये को मिट्टी मिला हुआ सोना भी शुद्ध सोने के समान ही हो जायगा । बचपन मे एक घूलघोया के लड़ के साथ मेरी मित्रता थी । मैं कई बार उसके घर जाता था। उसके घर जाने से मुफे मालूम हुआ कि घूल मे से सिर्फ सोना ही नहीं निकलता, सोने के अतिरिक्त और घातुएँ भी निकलती है। वे लोग अपनी वशपरम्परागत किया द्वारा उन घातुओं को अलग-अलग कर डालते है। इसी प्रकार जीव आज कमंबधन से बद्ध है। परन्तु उसे अगर कमंरिहत बना लिया जाये तो जीव मे और शिव अर्थात् सिद्ध मे कुछ भी अन्तर नहीं रहता। अतएव सिद्धों का स्वरूप समक्ष कर अपना स्वरूप पहचानों और सिद्ध बनने का प्रयत्न करों इस सम्बन्ध में एक महात्मा ने कहा है:—

म्रजकुलगत केसरी लहे रे, निजयद सिंह निहार, तिम प्रभु भकते भवी लहे रे, म्रात्मस्वरूप संभार, म्रजित जिन तारजो रे ॥

इस पद मे एक दृष्टान्त देकर बतलाया गया है कि आरमा किस प्रकार अपना स्वरूप भूल गया है और किस प्रकार अपने स्वरूप को जान सकता है। इस दृष्टान्त में कहा है— एक सिंहनी, बच्चे को जन्म देते ही मर गई। बच्चा छोटा था और निराश्रित था। जगल मे चरता-चरता वह भेडों के भुड मे मिल गया। बच्चा किसी का क्यो न हो, मगर उसे सभी प्यार करते हैं, क्यों कि बालक निर्दोष होता है। सिंह का वह बच्चा भी भेडों को प्रिय लगने लगा। भेड़ों का मालिक सोचने लगा कि भेड़ों के साथ

. सिंह का बच्चा रहे तो अच्छा ही हैं। यह सोचकर वह बच्चे को दूघ पिलाने लगा। शेर का बच्चा भेडो के ससर्ग से अपने आपको भेड ही समभ्रते लगा। वह भेडो के समान ही रहने लगा और वैसी ही चेष्टाएँ करने लगा। किसी समय शेर की गर्जना सुन पडती तो वह बच्चा भी भयभीत होकर भेडो के साथ भगता। हालाकि सिंह का बच्चा स्वय गर्जना करने वाला और भेडो को भगाने वाला था, लेकिन अपना स्वरूप भूल जाने के कारण ही वह भेडो की तरह भयभीत होकर भागता फिरता था।

एक दिन भेडो के भुन्ड के साथ वह बच्चा जगल में गया था। वहाँ सिंह ने गर्जन। की। सिंह की गर्जना सुन-कर सब भेड भागी। सिंह का, बच्चा भी साथ ही भागा। भागते—भागते उसने विचार किया — जिस सिंह का इतना बहुत डर लगता है, देखे तो सही वह सिंह कैसा है ? इस प्रकार विचार कर वह थोडी देर रुवा। उसने सिंह की ओर देखा और फिर भेडो के साथ भागने लगा। परन्तु सिंह का स्वरूप उसके हृदय में ग्रंकित हो गया। वह सोचने लगा— सिंह कितना जबर्दस्त है । उसका मुख कितना विकराल और उसकी जीभ कैसी लाल है । और उसकी गर्जना कितनी भयकर है। ऐसे भयानक सिंह से डरना स्वाभाविक है।

किसी दूसरे दिन वह शेर को बच्चा भेडो के साथ नदी मे पानी पीने गया। वकरी और भेड पानी गन्दा करके नही पीती, उन्हें घीरे से निर्मल पानी पीना सुहाता है। भेडो के साथ शेर का वच्चा भी पानी पीने लगा। पनी पीवे समय उसका प्रतिबिम्ब पानी मे पडा। श्रपना प्रति- बिम्ब देखकर वह सोचने लगा-मेरा स्वरूप तो कुछ निरालाही है। मैं इन भेडो जैसा नही हू। मेरो आकृति भी इन सरोखी नही है। मेरो आकृति तो उस दिन के सिंह से मिलती-जुलतो है। मेरा मुख भी वैसा ही है और शरीर भी वैसा ही है। मगर देखू जोभ भी वैसा ही है या नही? उसने अपनी जीभ निकाल कर देखों तो वह भो उस सिंह सरोखी दिखाई दो। सिंह का बच्चा सोचने लगा— मेरा मुँह, मेरा शरीर, मेरी जीभ, मेरी आकृति और मेरी पूंछ वगैरह सब उस शेर के समान हैं। मगर देखना चाहिए कि मेरी आवाज भी शेर सरीखी है या नहीं? यह सोचकर बच्चे ने गर्जना की। गर्जना सुनते ही भेडे भयभीत होकर भागी। भेड चराने वाला भी भय का मारा भाग खड़ा हुआ। सब के भाग जाने से सिंह के बच्चे को विश्वास हो गया कि मैं सिंह ही हूं, भेड़ नहीं हूं।

अब इस शेर के बच्चे को भेड़ो की टोली मे रखा जाये तो क्या वह रहना पत्तन्द करेगा ? नहीं।

भक्त कहता है—जैसे सिंह का बच्चा भ्रम से भेड के समान बन गया था, किन्तु सिंह को देखकर वह अपने स्वरूप को पहचान सका, इसी प्रकार यह आत्मा भी भ्रम के कारण भेड के समान बन गया है । अगर आत्मा स्थिर होकर परमात्मा का ध्यान घरे तो ग्रपने स्वरूप को पहचान सकता है और परमात्मा के समान बन सकता है। परमात्मा का ध्यान करने के लिए एकाग्रता की अत्यन्त आवश्यकता है। एकाग्रतापूर्वक परमात्मा का ध्यान किया जाये और यह विचार किया जाये कि मैं कौन हू ? कहां से आया हू?

# १५६-सम्यक्तवपराक्रम (३)

कहा जाने वाला हूं ? मैं देह नही, देही हूं, मैं कान नही वरन् कान से काम लेने वाला हू, इत्यादि, तो आत्मज्ञान प्रकट हो सकता है ग्रीर ग्रात्मज्ञान होने से परमात्मा को पहचाना जा सकता है । आत्मा का स्वरूप ज नने का प्रयत्न करो तो सिद्धगति प्राप्त कर सकते हो । तुम्हारे जो बाल बचपन मे काले थे, वे सफेद होकर सूचना दे रहे हैं कि हम तो अपनी गति प्राप्त कर रहे हैं, तुम अपनी गति क्यो नही प्राप्त करते ? इस उपदेश का अर्थ यह नही कि तुम अपना शरीर नष्ट कर डालो । इसका अर्थ यह है कि आत्मा और शरीर को अलग-अलग समक्तो और यह मानो कि मैं शरीर नही, शरीर मे रहनेवाला आत्मा हू। इस प्रकार देही होने पर भी तुम देह के प्रतिबंध में पड़े हो। इस प्रतिवध को दूर किये विना श्रात्मा सिद्धगति प्राप्त न्ही कर सकता । अतएव प्रतिवंध दूर करने के लिए तथा आत्मा को अप्रतिवद्ध बनाने के लिए एकाग्रतापूर्वक परमान्मा का ध्यान करो । एकाग्रतापूर्वक परमात्मा का ध्यान करने से आत्मा स्वय परमात्मा बन जाएगा । आत्मा का वास्त-विक कल्याण अपना स्वरूप समभ ने मे और परमात्मदशा प्राप्त करने में ही है।

# राकतीसवां बोल

## विविक्त शयनासन

तीसवें बोल में अप्रतिबद्धता पर विचार किया गया है। जो पुरुष अप्रतिबद्ध होता है या होना चाहता है, वह स्त्री, पशु और नपु सक वाले स्थान में शयन-आसन नहीं करता। अतएव गीतम स्वामी, भगवान् से प्रश्न करते हैं कि विविक्त शयनासन का सेवन करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

## मूलपाठ

प्रश्न — विवित्त सयणासणसेवणयाएणं भंते जीवे कि जणयई ?

उत्तर— विवित्तसयणासणसेवणयाए ण चारित्तगुत्ति जणयइ, चरित्तगुत्ते य ण जीवे विवित्ताहारेदृढचरित्ते एगन्त-रए मोक्खभावपंडिवन्ने श्रद्घविहकम्मगंठि निज्जरेइ ॥३१॥

#### घाटदार्थ

प्रश्न-भगवन्। एकान्त शयन और आसन के से नन से जीव को क्या लाभ होता है ?

# १५६-सम्यक्तवपराक्रम (३)

उत्तर - गौतम! विविक्त शयनासन से अर्थात स्त्री अ। दि के ससर्ग रहित शयन और अ। सन का सेवन करने से चारित्र की रक्षा होती है, चारित्रशील वनने से जीव आहार सवन्धी आसक्ति त्याग कर चारित्र मे दृढ होता है। इस प्रकार एकान्तप्रिय ओर मोक्ष भाव को प्राप्त जीवात्मा आठो प्रकार के कर्मों के वन्यन से मुक्त होता है।

#### व्याख्यान

सूत्रपाठ के सम्बन्घ मे विचार करने से पहले विविक्त शयन।सन के अर्थ पर विचार कर लेना चाहिए।

विविक्त शब्द का अर्थ है रिहत अथवा एकान्त । साघु हो तो स्त्री. पशु और नपुसक से रिहत और यदि साध्वी हो तो पुरुष, पशु आदि मे रिहत शयन, आसन और उपलक्षण से स्थान का सेवन करना चाहिए।

शास्त्र मे मुख्य रूप से पुरुषों को लक्ष्य करके उपदेश दिया गया है, और इसी कारण सूत्र पाठ मे साधु को स्त्री, पशु और नपु सक वाले शयन, आसन तथा स्थान का सेवन न करने के लिए कहा गया है । स्त्री, पुरुष और नपु सक वाले शयन, आसन और स्थान मे साधु के ब्रह्मचर्य को भलीभाति रक्षा नहीं हो सकती ।

साघु को किस उद्देश्य से विविक्त शयन-आसन का सेवन करना चाहिए ? क्या साघु को स्त्री, पशु और नपु - सक के साथ किसी किस्म का द्वेष है अथवा किसी प्रकार की अरूचि है ? अगर अरुचि के कारण ही साघु विविक्त शयन-ग्रासन का सेवन करते हो तो अनेक गृहस्थ भी ऐसे

हैं जो क्लेश उत्पन्न होने के कारण स्त्री का मुँह देखना भी पसद नहीं करते। उदाहरणार्थ—सती अजना पर पवनकुमार कुद्ध हो गए थे। अतएव वह अजना का नाम सुनना नहीं चाहते थे। इतना ही नहीं, जिस द्वार में से अजना उनका दर्शन करती थीं, वह द्वार भी उन्होंने बन्द करवा दिया था। क्या इस प्रकार के बत्तीव को विविक्त अयन सन कहा जा सकता है? यदि नहीं, तो विविक्त शयनासन किसे कहना चाहिए? जब साधुओं को किसी भी प्राणी पर द्वेष नहीं है, सब जीवों के प्रति समभाव है, और वे स्त्री, पशु और नपु-सक आदि को आत्मतुल्य गिनते हैं, तो विविक्त शयनासन का यहाँ क्या अभिप्राय है?

इस प्रश्न का उत्तर यह है कि साधुअ को एकान्त मे रहना चाहिए, क्योंकि सब लोगों का चरित्र सरीखा नहीं होता। ग्रगर साधुओं के लिए एकान्त में रहने का नियम न हो और वे स्त्री, पशु और नपु सक वाले स्थान में रहने लगे तो ब्रह्मचर्य का घात होने की समावना है। हालांकि विजय सेठ और विजया सेठानी एक ही जगह शयन करते हुए भी ब्रह्मचर्य का प.लन करते थे, यह बात प्रसिद्ध है। किन्तु यह एक अपवाद है। सभी लोग ऐसे मही हो सकते। अतएव ब्रह्मचर्य सम्बन्धी जो मर्यादा वाधी गई है, उसका पालन करना उचित और आवश्यक है। क्योंकि—

## यद्यदाचरति श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरे जनाः ।

अर्थात् - - श्रेष्ठ पुरुष जैसा आचरण करते हैं, दूसरे लोग वैसा ही आचरण करते हैं।

अतएव विजय सेठ और विजया सेठानी के समान

शक्ति होने पर भी मर्यादा का पालन करना आवश्यक है। मर्यादा का पालन न करने से भ्रन्य लोगो को हानि होने की सभावना रहती है । क्यों कि जिनमें ऐसी बक्ति नहीं होती वे भी इस प्रकार के उदाहरण की आड मे ऐसा काम करने लगते हैं और अन्त मे पतित हो जाते है। सभी पृथ्वी के सहारे टिके हैं। आसन आदि होने पर भी आघार तो पृथ्वी का ही है। परन्तु कोई महात्मा अगर अपने लिंध-बल से पृथ्वी का सहारा लिये विना ही स्थिर रह सकता हो तो उसे अपवाद कहना चाहिए। मगर इस अपवाद का अनुकरण करने वाले दूसरे लोग भी यदि पृथ्वी का सहारा लिए बिना स्थिर रहने का प्रयत्न करे तो वे नीचे गिर जाएँगे। इसी प्रकार कोई सयमी मनुष्य, स्त्रो के साथ रहता हुआ भी सयम का पालन करता है, मगर यह अपवाद है और वह सभी के लिए उत्सर्ग मार्ग नहीं बन सकता। अतएव जहाँ स्त्री, पशु या नपु सक का वास हो, वहाँ नही रहने का नियम सभी के लिए बना दिया गया है।

शास्त्र मे जो उपदेश दिया गया है वह जगद्गुरु का दिया हुआ उपदेश है। जगद्गुरु किसी व्यक्ति-विशेष को ही लक्ष्य करके उपदेश नहीं देते, वरन् जनसमाज को दृष्टि मे रखकर उपदेश देते हैं। इसलिए यह कहा गया है कि साधु को विविक्त शयनासन का सेवन करना चाहिए।

यह तो हुई विविक्त शयनासन के सेवन की बात । परन्तु विविक्त के सेवन से लाभ क्या होता है ? इस विषय में कहा गया है कि विविक्त शयनासन के सेवन से चारित्र की गुप्ति रक्षा होती है । यह उपदेश ब्रह्मचर्य को दृष्टि मे रखकर ही दिया गया है। अर्थात् यह कहा गया है कि ब्रह्मचारी को एकान्त मे रहना चाहिए।

ब्रह्मचारी को ऐसे स्थान में नही रहना चाहिए, जहां स्त्री, पशु या नपु सक रहते हो। यही नहीं, ब्रह्मचारी को विकार उत्पन्न करने वाला आहार भी नहीं लेना चाहिए। जिस आहार के सेवन से विकार पैदा होता है वह विकृत आहार कहलाता है। घी, दूघ, तेल वगैरह वस्तुएँ विकृत उत्पन्न करती है, अतः उन्हे 'विगय' कहते हैं। शास्त्र में 'विगय' वस्तुओं के त्याग का खास तौर पर उपदेश दिया गया है। निशीयसूत्र में कहा है: -

'जे भिक्खू श्रायरिय उवज्भायं श्रदिसंविगयं श्राहारं तं वा साहिज्जइ।'

अर्थात् — अगर किसी साघु को विगय अर्थात् विकृत वस्तु लेने की आवश्यकता हो तो उसे आचार्य तथा उपा-ध्याय की आज्ञा लेकर ही विकृति का आहार करना चाहिए। अगर कोई साघु, आचार्य या उपाध्याय की आज्ञा लिए बिना ही विकृत उत्पन्न करने वाले पदार्य स्वय खाता है या दूसरों को खिलाता है या खाने वाले का ग्रमुमोदन करता है तो वह साघु दण्ड का पात्र है।

नहाचर्य का पालन करने के लिए तथा स्वास्थ्य की रक्षा करने के लिए जीभ पर अकुश रखने की बड़ी आव-स्यकता है। जीभ पर अकुश न रहने से अनेक प्रकार की हानियां होती हैं। जीभ पर अकुश रखने वाले मनुष्य को सायद ही कभी वैद्य या डाक्टर के पास जाने की आव-

# १६२-सम्यक्त्वपराक्रम (३)

## श्यकता पडती है।

लोगो से पूछा जाये तो वे यही कहेगे कि हम जीते के लिए खाते हैं। मगर उनकी परीक्षा की जाये तो जीने के लिए खाने वाले बहुत कम निकलेंगे । अगर तुम जीने के लिए ही खाते हो तो क्या भोजन करते समय अपने डाक्टर वनकर क्या इस बात का विवेक रखते हो कि कौन-सी वस्तु भक्ष्य और कौन-सी अभक्ष्य है ? किससे स्वास्थ्य का सुघार और किससे स्वास्थ्य का नाश होता है ? अगर तुम भोजन के विषय मे यह विवेक नहीं रखते तो किस प्रकार कहा जा सकता है कि तुम जीने के लिए खाते हो? सचमुच ही अगर तुम जीने के लिए खाते हो तो स्वास्थ्य को हानि पहुच।ने वाली और जीवन को भ्रष्ट करने वाली वस्तुएँ कैसे खा सकते हो ? जैसे कोई भी मनुष्य अपरिचित पुरुष को ग्रपने घर में सहसा स्थान नहीं देता, उसी प्रकार जिस वस्तु के गुण-दोष का तुम्हे पता नही है उसे अपने पेट मे स्थान नहीं दे सकते । अगर तुम अपने पेट में ग्रन-जान चीज को ठूस लेते हो तो तुम्हारे पेट को Dinner box (भोजन पेटी) के सिवाय भ्रीर क्या कहा जा सकता है?

एक विद्वान् का कथन है कि ससार मे खा खा कर जितने लोग मरते हैं, भूख से उतने नही मरते । लोग कठ तक ठूंस-ठूस-कर खाते हैं और फिर डाक्टर की सेवा में जाते हैं । इस प्रकार ज्यों-ज्यो डाक्टर बढते जाते है त्यो-त्यो रोग बढते जाते हैं । डाक्टरो के बढने से रोगो की सख्या घटी नहीं है । 'इतनी-सी चीज खाने से क्या हुआ जाता है ? अगर कुछ हो भी गया तो डाक्टर की दवा

लेंगे।' ऐसा विचार कर लोग अधिक खा जाते हैं और फिर वीमार पडते हैं। यह तो पड़ौसी के भरोसे अपना घर खुला रखने के समान है। आज तो प्राय. ऐसा देखा या मुना जाता है कि जो मनुष्य जुदा-जुदा प्रकार को जितनी खाद्य चीजें खाता है, वह उतना ही बड़ा ग्रादमी कहलाता है। मगर शाम्त्र कहता है कि जो जितना ज्यादा त्याग करता है वह उतना ही बड़ा पुरुष है। शास्त्र मे आनन्द श्रावक का वर्णन करते हुए कहा गया है कि बारह करोड़ स्वर्ण मोहरों का तथा चालीस हजार गायों का स्वामी होते हुए भी उसने परिमित द्रव्य खाने-पीने की ही मर्यादा बाँघी थी। इस प्रकार शास्त्र की दृष्टि से जो पुरुष खानपान में जितना सयम रखता है, वह उतना ही महान् गिना जाता है।

जीभ पर श्रकुज रखने से स्वास्थ्य भी अच्छा रहता है। तुम लोगों को जैसा और जितना खाना-पीना मिलता है, वैसा और उतना किसानों को नहीं मिलता, फिर भी किसी समय तुम्हारी और किसान की कुञ्ती हो तो कौन जीतेगा ? यह तो स्वयं तुम्हीं कहोंगे कि किमान हमारी अपेक्षा अधिक स्वस्थ और वलवं न है।

इस प्रकार अधिक खाने से स्वास्थ्य सुधरता नहीं, बिगडता है। विकृत भोजन करने से स्वास्थ्य की हानि होतीं है श्रीर साथ ही चारित्र की भी हानि होती है। इसीलिए भगवान् ने कहा है कि जिस वस्तु के खाने से विकार उत्पन्न होता हो वह वस्तु साधु को नहीं खानी चाहिए। साधु को तो वहीं और उतना ही भोजन करना चाहिए, जिससे शरीर की रक्षा हो सकती हो! शरीर को बढ़ाने के सिए अर्थदा स्वाद के निए साघु को भोजन करना उचित नहीं है।

कहा जा सकता है कि स्वाद के लिए कोई चीज न खाना कैसे सभव हो सकता है? खट्टी या मीठो चीज खाने से खट्टा या मीठा स्वाद आये बिना नही रह सकता। इसके उतर में कहा जा सकता है कि, कल्पना करो, तुम्हें वैद्य ने शहद के साथ खाने के लिए कोई दवा दी। तुमने शहद के साथ दवा खाई। शहद तो अपना स्वाद देता हो है, परन्तु तुमने शहद स्वाद के लिए खाया है या दवा के लिए खाया है? तुमने दवा सेवन करने के लिए ही शहद खाया है। इसी प्रकार साधुओं का भोजन करने का मुख्य उद्देश्य शरीर को टिकाए रखना है, स्वाद लेना नहीं।

तुम लोग खाने मे जितना आनन्द मानते हो, उससे अनन्त गुना आनन्द साधुजन सयम मे मानते हैं। यही कारण है कि वे खाने के लिए सयम नहीं गवाते। उनको दृष्टि में खाने-पीने की अपेक्षा सयम की कीमत अनेकगुनी अधिक है। साधुजन सयम में और चारित्रपालन में सावधान रहते हैं और मुक्ति में आनन्द मानते हैं।

मान लो, तुम्हारे पास एक मूल्यवान होरा है। तुम्हें विश्वास है कि इस हीरा को कीमत से तुम अपने सब सकट हटा सकते हो। ऐसी दशा में क्या तुम वह हीरा एक मुट्ठी चनों में बेच दोगे ? नहीं। इसी प्रकार जिन मुनियों को यह दृढ विश्वास हो गया है कि सयम समस्त सकटों से छुटकारा दिलाने वाला है और आठ कर्मों को नष्ट कर मुक्ति दिलाने वाला है, वे मुनि क्या खानपान के लिए सयम का परित्याग कर सकते हैं ? कदापि नहीं।

कहने का आशय यह है विविक्त गयनासन का सेवन करने से चारित्र की गुष्ति अर्थात् रक्षा होती है । चारित्र की रक्षा होने से आहार सम्बन्धी आसक्ति का नाश हो जाता है और चारित्रपालन मे दृढना ग्रातो है । इस प्रकार सग रहित शयन-आसन का सेवन करने वाला तथा मोक्ष-माव को प्राप्त जीवात्मा ग्राठो प्रकार के कर्मों के बन्धन से मुक्त होता है।

एक भाई ने अभो प्रश्न किया है। वे कहते हैं—मैंने
एक वक्ता से यह सुना है कि सासारिक कमं नष्ट हो जाते
हैं ग्रीर जैनशास्त्र कहता है कि कृत कमों का नाश नही
होता। इन दोनों में से कौन-सी बात सही है ? इस प्रश्न
का उत्तर यह है कि जो कमं जिस प्रकार किया जाता है,
वह उसी प्रकार भोगना पड़ता होता तो भगवान यह क्यो
कहते कि विविक्त शयन सन का सेवन करने वाला आठ
कमों की गाठ तोड सकता है ? किये हुए कमों का भोगना
अनिवार्य होता तो इस कथन का क्या आशय है ? इसके
अतिरिक्त अगर कमों की निर्जरा न हो सकती हो तो फिर
तप किसलिए किया जाता ? इसमे कमों की निर्जरा होना
सिद्ध होता है।

अब दूसरा प्रश्न यह खडा होता है कि तप आदि के द्वारा कर्मों की निर्जरा हो जाती है तो फिर 'कडाण कम्माण न मोक्ख अत्थि' अर्थात् किये हुए कर्मों से बिना भोगे छुट-कारा नही मिलता, यह क्यो कहा गया है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि यह दोनो वातें सही हैं। मैंने एक कविता सुनी है—

# कर्मरेख नहीं मिटे करो कोई लाखो चतुराई।

इस प्रकार एक ओर तो यह कहा जाता है कि कृत-कर्म भोगने ही पडते है और दूसरी ओर यह कहा जाता है कि कर्मों की निर्जरा भी हो जाती है। इस प्रकार परस्पर विरोधी दो बाते सुनने से सदेह उत्पन्न होता है। ऐसा होना स्वाभाविक है। परन्तु यह विषय अगर भलीभांति समभ लिया जाये तो सञ्चय को कोई स्थान नहीं रह जाता।

शा त्र मे स्पर्शवन्ध, बद्धवन्य, निधत्तवन्ध और निका-चितबन्घ के भेद से कर्मों का बन्घ चार प्रकार का वतलाया गंया है। पहला स्पर्शवन्थ सुइयो के ढेर के समान हाता है। सुइयो का ढेर करने मे कुछ देर लगती है पर बिखरने में देर नही लगती, क्योकि सुइयो का श्रापस मे स्पर्शमात्र हुआ हैं - बन्घ नहीं हुआ। दूसरा बद्धबन्घ है। बन्घ तो होता है मगर निर्जरा होने में देर नहीं लगती। अर्थात् सुइयों के उस ढेर को डोरे से बाँघ दिया जाता है मगर वह डोरा सरलता से हटाया जा सकता है, और सुडयो का ढेरं फिर जल्दी से बिखर जाता है। इस प्रकार का बन्ध बद्धबन्ध कहुंनाता है , तीसरा निघत्तबन्ध है । यह बन्ध कुछ मजबूत होता है जैसे उसी सुइयों के ढेर को लोहे के तार से मज-बूत बाध दिया जाये । ऐसा करने पर सुइयाँ उस ढेर से निकल सकतो हैं और लोहे का तार भी लूट सकता है। अलबत्ता लोहे का तार छुटाने मे कुछ कठिनाई अवश्य होती है। चौथा निकाचितवन्ध है। यह बन्ध-बहुत गाढ होता है। ज़ैसे सुइयो का ढेर आग मे तपा लिया जावे और घन से पीट-पीट कर उन्हें एकमेक कर दिया जाये। इस प्रकार

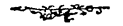
कर्म का बन्ध चार प्रकार का है। इनमें से तीन प्रकार से बन्धे हुए की पूरी तरह निर्जरा होती है। निकाचित कर्म की निर्जरा तो होती है किन्तु उसमे स्थित और रसघात होता है। जैसे पहले जमाने में सुई बनाने में विलम्ब लगता था, मगर अब विज्ञान की वृद्धि हो जाने के कारण विलम्ब नही लगता। इसी प्रकार निकाचित कर्म भोगने तो पडते हैं मगर थोडे समय मे उनका भोग हो जाता है निकाचित कर्म स्थिति और रस से तो कम किये जा सकते है, परन्तु प्रकृति और प्रदेश से कम नही हो सकते। इस प्रकार कर्मों की निर्जरा का होना भी सत्य है धौर भोगे बिना जुटकारा न होना भी सत्य है। शास्त्र का कथन सापेक्ष है और सापेक्ष दृष्टि मे दोनो वाते सत्य है।

कर्म भोगने पडते हैं, यह सुनकर किसी को घबराजाने की जरूरत नही है । कर्मों को भोगना अर्थात् पाप
का नाश करना । श्रतएव कर्मों को भोग कर पाप से मुक्त
होने का विशेष प्रयत्न करना चाहिए । हा, ऐसा नहीं होना
चाहिए कि पहले तो प पकारी प्रवृत्ति की जाये और फिर
उसका प्रायश्चित्त विया जाये । यह तो वैसी चेष्टा है कि
पहले तो चोर को घर में जानचूभ कर घुसने दिया जाये
श्रीर फिर बाहर निकालने का प्रयास किया जाये । जानवूभ कर अपने घर में चोर को घुसने देना मूर्खता है ।
लोग घर में चोर न घुसने देने के लिए सावधानी रखते हैं।
इसी प्रकार आध्यात्मिक क्षेत्र में भी ऐसी सावधानी रखनी
पडती है कि पापकार्य न होने पावे । सावधानी रखने पर
भी अगर पापकार्य हो जाये तो उसका प्रायश्चित्त करके ऐसा

# १६८-सम्यक्त्वपराऋम (३)

प्रयत्न करना चाहिए कि भविष्य में किर पापकार्य न हो सके। इस विषय मे तुमसे और कुछ न बन सके तो जब माथे पर दुख आ पड़े तो कम से कम इतना अवश्य मानो कि जो कुछ होता है, भले के लिए ही होता है।

कहने का आशय यह है कि जो दुख होने वाला है, वह तो होगा हो। परन्तु उस दु.ख के समय जो कुछ होता है सो भले के लिए ही होता है, ऐसा समभ कर दु.ख में भी सुख मानो। इस प्रकार दुख के समय सुख समभने से आठ कर्मों की गाठ ढीली होती है। दु.ख भोगते समय हाय-तोबा मचाने से अधिक दुख होता है। अतएव दुख भोगते समय घवराना उचित नहीं है। चित्त को प्रसन्न रखकर परमात्मा का शरण ग्रहण करने से आत्मा का कल्याण ग्रवश्य हो सकता है।



# बतीसवाँ बोल

### विनिवर्राना



विविक्त शयन और आसन का सेवन करने वाले ध्यक्ति को सर्वप्रथम विषयवासना से विमुख होना चाहिए। अतः गौतम स्वामी भगवान् से विनिवर्त्तना के विषय में प्रश्न करते है।

### म्लपाठ

प्रक्त — विणियट्टणयाए णं भंते ! जीवे कि जणयह ? उत्तर — विणियट्टणयाए पावकम्माणं भ्रकरणयाए श्रब्भु॰ ट्टेड, पुक्वबद्धाणं य निज्जरणयाए तं नियत्तेड, तथ्रो पच्छा चाउरंतं संसारकंतार वीड्वयह ॥३२॥

## शब्दार्थ

प्रश्न — भगवन् । विनिवर्त्तन से अर्थात् विषय – संबन्धी विरक्ति से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर—हे गौतम । विनिवर्त्तन से नवीन पापकर्म नहीं होते और पहले के बन्चे हुए टल जाते हैं, तत्पश्चार्त जीव चारगति रूप ससार-ग्रटवी को लांघ जाता है।

#### व्याख्यान

विषय-वासना से विमुख होना विनिवर्त्तन कहलाता है। जो पुरुष विविक्त शयन और आसन का सेवन करता है, वह विषयवासना से अवश्य पराई मुखें हो जाता है। क्यों कि विविक्त शयनासन का सेवन करने में चारित्र की रक्षा होती है और जो चारित्र की रक्षा करना चाहता है वह विषयवासना से पराइ मुख होता ही है। इस प्रकार जो आत्मा विषयों की ओर दौडा जा-रहा है, उमे उस ओर से रोक देना ही विनिवर्त्तन कहलाता है।

जैमे पानी स्वभावत नीचे की ओर बहता है उसी प्रकार पूर्व संस्कारी के कारण आंत्मा विषयी को ओर दौडता है। अ<sub>'</sub>त्मा को विषयो की श्रोर जाने से रोकना ही यहा विनिवर्त्तना का अर्थ है। इस विनिवर्त्तन से अर्थात् विषय विरक्ति से जीव को क्या लाभ होता है ? गौतम स्वामी ने भगवान् से यही प्रश्न किया है । इस प्रश्न के उत्तर में भगवान ने फर्माया है कि विषयो से विरक्त होने वाला मनुष्य पापकर्मों मे प्रवृत्त नही होता । विनिवर्त्तन करने वाला हमेशा इस वात की सावधानी रखता है कि मुक्से कभी कोई पापकर्म न हो जाये! वह पहले के पापकर्मों की निर्जरा करने का भी प्रयत्न करता है । इस प्रकार वह पापकर्मों से निवृत्त होकर निष्पाप वनता है और निष्पाप होने से जीव मनुष्य, तियँच, देव तथा नरक इन चार गति रूप ससार-अटवी को पार कर जाता है। यह मूल सूत्र का अर्थ हुआ । अव इस पाठ के सम्बन्ध में यहा विशेष विचार किया जाता है।

ससारी जीव विषयों की ओर दौडता रहता है। साधारण कीड़े भी विषयों की तरफ दौडते हैं तो मनुष्य, जिसका इतना अधिक ज्ञानविकास हो चुका है विषयों की कोर दौड़े तो आश्चेय ही क्यों है। यह बात अलगे है कि शास्त्रश्रवण या पठनुपाठन करते समय थोड़ी देर के लिए मनुष्य की मित ठीक रहती है, परन्तु ससार के अधिकान मनुष्यों की गति विषयों की तरफ ही बनी रहती है। महान् त्यागियों का मन भी क्षण भर में विषयों की श्रोर आकृषित हों सकता है। इस प्रकार के विषयो की ग्रोर से जो विमुख रहता है वह महान् विजेता है। दुस्तर नदी को पार करना कठिन है तो फिर विषयवासना रूपी नदी को पार करना तो बहुत कठिन है । अगर कोई मनुष्य पूर आई नदी को पार कर जाये तो वह कितना वड़ा तराक कहलाएगा? इस विषय में महाभारत में एक उदाहरण प्रसिद्ध है। एक बार श्रीकृष्ण अमरकका नगरी के राजा पद्मनाभ को जीतकर लीट रहे थे। पाण्डव भी उनके साथ थे। श्रीकृष्ण ने पाण्डवो, से कहा तुम लोग आगे चलो, मैं पीछे आता हू। पाण्डव आगे-आगे चलने लगे। रास्ते मे उन्होने देखा कि गगा नदी में तेज पूर का रहा है । उन्होने नाव पर चढकरं गगा नंदी पार की और परले पार पहुच गए। उसके वाद उन्होने विचार किया - जिन्होने पद्मनाम राजा को हराया है वे श्रीकृष्ण महाराज कैसे पराक्रमी हैं और वे गगा को किस प्रकार पार करते हैं, आज इस वात की परीक्षा करनी चाहिए। इस प्रकार विचार कर उन्होने नाव छिपा दी । 'विनाशकाले विपरीत बुद्धिः' इस कहावत के अनुसार पाण्डवो को उल्ही बुद्धि सूमी।

# १७२-सम्यक्तवपराक्रम (३)

पीछे से श्रीकृष्ण गगा नदी के किनारे आये। उन्होंने देखा, गगा मे खूब जोरदार पूर आया है । गगा को पार करने का और कोई उपाय नजर नहीं आता। ऐसी दुस्तर गंगा नदी को पाण्डव किस प्रकार पार कर गये। श्रीर जब वे गंगा नदी को पर कर गए तो पद्मनाभ से कैसे हार गए? इस दुस्तर महानदी को पार कर जाने वाला व्यक्ति पद्मनाभ से पराजित हो जाये, यह सभव नही है । इस प्रकार विचार कर श्रीकृष्ण ने एक हाथ मे रथ लिया और दूसरे हाथ से नदी का पानी काटते हुए गगा पार करने लंगे । नदी मे तैरते-तैरते बीच मे उन्हे कुछ थकावट हुई। उस समय गगा देवी ने प्रकट होकर उनके विश्राम के लिए स्थान बना दिया और श्रीकृष्ण से कहा - 'अगर आप आज्ञा दे तो मैं आपके लिए मार्ग बना दूँ अथवा नौका आदि की व्यवस्था कर दूँ।' श्रीकृष्ण बोले- मुफे किसी प्रकार की सहायता की ग्रावश्यकता नही है। अगर मैं नाव आदि की सहायता लेकर नदी पार करूँगा तो इसमे क्या विशेषता रहेगी ? अपने पुरुषार्थ से ही मुभ्रे नदी पार करनी चाहिए।

श्रीकृष्ण अपने पुरुषार्थ के द्वारा गगा नदी को पार करने मे समर्थ हुए। पाण्डव उन्हे प्रणाम करके कहने लगे— आप घन्य हैं जो अपने पुरुषार्थ के प्रताप से इस महानदी को पार करने मे समर्थ हो सके।

श्रीकृष्ण ने उत्तर में कहा — इसमें, आश्चर्य की क्या बात है ? जब तुम लोग ही गगा पार कर सके तो मेरे पार करने में आश्चर्य ही क्या है ?

पाण्डव बोले — हमने तो नौका से नदी पार की है।

श्रीकृष्ण ने कहा — तो फिर मेरे लिए नौका क्यो नहीं भेजी ?

पाण्डव — अमरकका के राजा पद्मनाभ के विजेना में कितना पराक्रम है, यहो देखने के लिए नौका नहीं भेजी थी।

पाण्डवो का यह उत्तर सुनकर श्रीकृष्ण अत्यन्त ऋद्ध हुए और कहने लगे तुम्हारे भीतर इतनी बडी घृष्टता है! जब तुम लोग पद्मनाम से हारकर लौटे थे और मैंने पद्म-नाम को हराया था, तब क्या तुमने मेरा पराक्रम नही देखा था ? तुम लोग मेरे राज्य मे रहने योग्य ही नही हो, अत-एव मेरे राज्य मे से निकल जाओ।

इस प्रकार कृष्ण को कुपित हुआ देख पाण्डवो को अत्यन्त पश्चात्ताप हुग्रा । माता कुन्ती आदि के प्रयत्न से श्रीकृष्ण की कोघाग्नि शात हुई ।

कहने का आशय यह है कि जिन्होने पूर आई नदी पार की उनमे कितना अधिक वल होगा ? इसी प्रकार विषयभोग की दुस्तर नदी को जो महापुरुष पार कर सकें, वे कितने बड़े बीर होगे ?

यह तो विषयसुख पर विजय प्राप्त करने की बात हुई। परन्तु यहा यह देखना है कि विषयसुख से पराड मुख होने का फल क्या है विषयसुखों की ग्रोर चित ग्राकृष्ट न होना ही विषयसुखों से पराड मुख होना कहलाता है। विषयसुख से पराड मुख होने का ढोग करना दूसरी बात है। किन्तु अगर सम्यक् प्रकार से कोई विषयसुख से विमुख हो जाये तो विषयों के प्रति उसके चित्त का आकृष्ट न होना स्वामाविक है। विषयसुख से विमुख हुग्रा पुरुष अपने

में पापकर्मी का आगमन नही होने देता।

विषयलालसा से ही प्रत्येक पाप की उत्पत्ति होती है।
जिसमें विषयलालसा नहीं होती वह पापकमें भी नहीं करता।
प्रतएव विषयवासना से हटना पापकमों से हटने के समान है। पाप से दूर होने वाले जीवात्मा दो प्रकार के होते हैं—
एक सिद्ध होते हैं श्रीर दूसरे स घक होते हैं श्रण्यात् एक तो वे हैं जो विषयवासना से विमुख होकर पापरहित हो चुके हैं और दूसरे वे हैं जो जिषयणसना से विमुख होकर पापरहित हो चुके हैं जोर प्रयत्न करते है। जो सिद्ध हो चुके हैं उनकी यहाँ चर्चा ही नहीं है क्योंकि सिद्ध के लिए किसी प्रकार के उपदेश की आवश्यकता नहीं रहती उपदेश तो साधक के लिए ही दिया जाता है। साधक को उन्मार्ग की ओर जाने से बचाने के लिए उपदेश दिया जाता है। साधक को यहाँ उपदेश दिया गया है कि अगर तुम पाप से बचना चाहते हो तो विषयवासना का त्याग करो।

्पाप सबको बुरा लगता है। कोई मनुष्य पापी कह-लाना पसन्द नहीं करता । किसी को पापी कहा जाये तो वह नाराज हो जाता है। इस प्रकार कोई पापी नहीं बनना चाहता। परन्तु शास्त्र, का कथन है कि वास्तव में पापी न बनना हो तो विषयवासना का त्याग करो। जो पुरुष विषय-वासना का त्याग न करके भी अपने को निष्पाप कहलवाना चाहता है, वह चोरी करता है, भीतर और कुछ रखना और वाहर और कुछ दिखलाना यह चोरी है। इस प्रकार की चोरी न करते हुए विषयवासना से विमुख होने का प्रयत्न करना चाहिए। पाप विषयवासना से ही उत्पन्न होते हैं । उदाहरणार्थ — विषयवासना से ही उत्पन्न होते हैं । उदाहरणार्थ — हिसा का पाप वही व्यक्ति करता है, जिसमें विषयलाल सा होती है । प्राणियों के प्राणों को निष्ट करना हिंसा है । परन्तु इस किया को हिंसा के अन्तर्गत कब माना जा सकती है ? इस सम्बन्ध में कहा है

प्रमत्तयोगांत प्राणव्यरोपंणं हिसा ।

अर्थात् प्रमाद से या विषयपोषण के लिए किसी
प्राणी के प्राणी को नेष्ट करनी हिसा-पाप है। अगर जीव मर जाने मात्र से हिसा को पाप मान लिया जाये तो तेरहें वे गुणंस्थान में स्थित पुरुष के शरीर से भी जीव मरते हैं, अतएव उन्हें भी हिसा का पाप लगना चाहिए क्यों कि योगों की चपलता से जीवों को ग्राघात पहुचना या उनकी मृत्यु हो जाना स्वाभाविक है। देखना तो यह चाहिए कि जीव के प्राणघात में हेतु क्या है? जो हिसा प्रमाद से या विषय-पोषण के उद्देश्य से की जाती है वही हिसा पाप के अन्त-गंत कहो जा सकती है।

कुछ लोगों को ऐसी शका होती है कि जब सम्पूर्ण आकाश जीवों से व्याप्त है और शरीर के द्वारा जीवो का मरण होना भी स्वाभाविक है, तो फिर पूर्ण अहिंसक किस प्रकार हो सकते हैं दस शका का समाधान यह है कि मुनि के शरीर से जीवो का मर जाना स्वाभाविक है, परतु प ले यह देखना चाहिए कि उनका उद्देश्य क्या है ? क्या उनका उद्देश्य जीवो को मारना है ? वस्तुत हिंसा वही है जो प्रमाद के योग से की जती है या विषयपोषण के लिए

की जाती है । इसके अतिरिक्त जो हिंसा होती है उसकी गणना पाप में नहीं की जाती । उदाहरणार्थ कोई मुनि यदि ईर्यासमितिपूर्वक यतना से चल रहा हो फिर भी कोई जीव अचानक उसके पैर के नीचे आकर मर जाये तो उसमें हिमा का पाप लगना नहीं माना जाता । इसके विपरीत अगर कोई मुनि ईर्यासमितिपूर्वक यतना से न चल रहा हो और कोई जीव न मरे तो भी उसे हिसा का पाप लगता है क्योंकि हिंसा प्रमाद से होती है अर्थात् प्रमाद हिंसा है।

हिंसा का पाप विषयलोलुपता से ही होता है। इसी प्रकार ग्रसत्य आदि दूसरे पाप भी विषयलोलुपता के कारण ही उत्पन्न होते है। इन पापो से बचने के लिए विनिवर्त्तना करने की अर्थात् विषयसुख से विमुख होने की आवश्यकता है। विषयवासना से विमुख हो जाने वाला पापकर्मी में प्रवृत्ति नहीं करेगा।

पूर्ण सत्य तो केवल आदर्श रूप है। जो वस्तु जैसो हो, वह वैसी ही कही जाये अर्थात् बोलने मे एक भी अक्षर का अन्तर न पड़े, वह पूर्ण सत्य है। पूर्ण ज्ञानी ही पूर्ण सत्य कह सकते हैं। प्रश्न किया जा सकता है कि पूर्ण ज्ञानी ही अगर पूर्ण सत्य वोल सकते हैं तो दूसरे लोगो को कैसा सत्य बोलना चाहिए ? इस प्रश्न के उत्तर से शास्त्रकार कहते है कि हृदय मे विषयभावना या वास्तविकता के विरुद्ध बोलने का भाव न हो तो इस दशा मे जो कुछ भी बोला जाता है, वह भी सत्य ही है। श्री आचाराग सूत्र मे कहा है—

समयं ति मन्नमाणे समया या श्रसमया वा समया

### होइ उवेहाए।

भ्रथात्—मन मे ममता हो फिर मुख से कदाचित् विषम शब्द भी निकल जाये तो वह भी सत्य ही है, क्योंकि बोलने वाले का आशय खराब नहीं है।

शास्त्र के इस कथन से यह बात स्पष्ट समभी जा सकती है कि खराब आशय और विषयवासना रखे बिना जो कुछ बोला जाता है वह भी सत्य है। जो इस प्रकार सत्य वचन बोलता है और असत्य का त्याग करता है वह किसी दिन पूर्ण सत्य को भी प्राप्त कर सकता है। जैसे रेखागणित मे मध्यरेखा की कल्पना की जाती है, उसी प्रकार हमारे लिए पूर्ण सत्य तो कल्पना के समान प्रतीत होता है। किन्तु जैसे रेखागणित मे मध्यरेखा की लम्बाई-चौडाई न होने पर भी मानी जाती है-माननी पडती है, उसी प्रकार सत्य मे भी पूर्ण सत्य का आदर्श मानना आवश्यक है। कहने का आशय यह है कि ग्रसत्य का पाप भी विषयलालसा से ही उत्पन्न होता है।

तीसरा पाप चोरी का है। चोरी का पाप भी विषय-लोलुप मनुष्य ही करता है। जिसने विषयवासना पर विजय प्राप्त कर ली है वह चोरी नहीं करेगा । अर्थात् विषय-विजयी पुरुष चोरी का पाप नहीं करता। चोरी में केवल दूसरों की चीजों को बिना अधिकार लेने का ही समावेश नहीं होता परन्तु अपना या दूसरों का विकास रोकना भी चोरी ही है। तुम श्रावक हो-गृहस्थ हो, ग्रतएव तुम पूरी तरह चोरी से निवृत्त नहीं हो सकते अतएव तुम्हे स्थूल चोरी से निवृत्त होने के लिए कहा गया है। अर्थात् तुम्हारे

लिए ऐसी चोरी करने की मनाई की गई है जिससे राज्य या समाज के नियमी का उल्लंघन होता हो अथवा जिसे राज्य या समाज चोरी मानता हो। पूर्ण चोरी में तो रास्ते मे पडे हुए एक छोटे-से तिनके को भी बिना पूछे लेने का समावेश हो जाता है । पर तुमने अगर रास्ते में पड़ी हुई तिनका जैसी मामूली वस्तु ले ली हो तुम्हे तो राज्य या समाज द्वारा दण्ड नहीं दिया जाता । ऐसा करना चोरी मे भी नही गिना जाता । अतएव शास्त्रकारो ने भी ऐसे कृत्य को स्थूल चोरी मे नही गिना है, अलबता सूक्ष्म चोरी में उसकी गणना की गई है। तुम्हे ऐसी सूक्ष्म चौरी का त्याग करने के लिए कहा गया है। परन्तु राजा ने पत्थरो की खान में से पत्थर लेने की मनाई कर दी हो और तुम राजा की आज्ञा लिए बिना पत्थर ले आओ तो वह स्थूल चोरी है। इस प्रकार जिस चोरी से राजाज्ञा या समाजाज्ञा का भग नहीं होता वह स्थूल चोरी नहीं है और तुम्हें स्थूल चोरी त्यागने के लिए ही कहा गया है। हाँ, यह बात दूसरी है कि राजा के वनाये हुए कानून योग्य हैं या नही, और उनका पालन करना उचित है या नहीं, परन्तु राजा के किसी अयोग्य कानून का भी अगर तुम छिपकर भी भग करते हो तो तुम्हारा यह कार्य स्थूल चोरी में गिना जा सकता है। तुम्हें कोई कानून खराव और हानिकारक प्रतीत होता हो तो तुम उसे खराव कहकर सविनय कानूनभग की भाति उल्लंघन कर सकते हो । अगर कानून बुरा न हो सीर छिनकर उसका भग करो तो यह कार्य स्थूल चोरी में गिना जा सकता है।

कदाचित् तुम कहोगे कि शास्त्र मे राजा के विरुद्ध

कार्य करना निषिद्ध है, तो फिर राजा का कानून किस प्रकार भग किया जा सकता है ? इसका उत्तर यह है कि शास्त्र मे जो 'विरुद्ध जनाइकम्मे 'कहा गया है, उसका अर्थ राजा के विरुद्ध काम न करना नहीं वरन् राज्यविरुद्ध काय न करना है । राज्य का अर्थ सुव्यवस्था है । सुव्यवस्था का भग करने की मनाई की गई है। परन्तु राजा के खराब कायदे का भग करने की मनाई नहीं की गई। मान लो कि किसी राजा ने अग्ना भड़ार भरने के लिए यह कानून बनाया कि प्रत्येक प्रजाजन को प्रतिदिन एक-एक प्याला शराब पीनी च हिए जिससे राज्य की ग्राय मे वृद्धि हो। तो क्या राजा के इस आदेश का पालन किया जायेगा ? ऐसे आदेश का विरोध करना धर्म हा जाता है परन्तु छिपकर किसी कानून का भग करना चोरी है। अगर कोई कानून वास्तव में बुरा है तो प्रकट रूप से उसे भग करना च हिए, छिप कर नहीं। 'विरुद्धरज्जाइकम्मे' का अर्थ है सुव्यवस्था के विरुद्ध कोई काम न करना । इस शास्त्रकथन का यह अर्थ नहीं कि दुर्व्यवस्था के विरुद्ध भी कोई कार्य न किया जाये। जहा दुर्व्यवस्था है वहाँ राज्य नही है, ऐसा समऋना चाहिए। राजा अगर न्यायपूर्वक राज्य का सचालन करता हो तो उसके न्याय को शिरोघार्य करना ही चाहिए। अगर राजा श्रन्याय करता हो तो उस अन्याय को दूर करने के लिए नैतिक वल से उसका विरोध करना ही कत्तव्य है।

आज लोगो मे नैतिक बल की कमी है और जिनमें नैतिक वल की कमी होती है, उनसे भलीभाति घर्म का पालन नही हो सकता । नैतिक बल होने पर ही घर्म का पालन हो सकता है । यह बात स्पष्ट करने के लिए एक

# १८०-सम्यवत्वपरात्रम (३)

ऐतिहासिक उदाहरण दिया जाता है।

जिस समय की बात कह रहा हू, उस समय भारत में अगरेजी राज्य फैल गया था। उस समय रामचन्द्र नामक एक सिख गुरु सत्य का उपदेश देकर धर्मप्रचार कर रहा था। सत्य का पालन करो, बस यही उसके उपदेश का मूल मत्र था। अपने मन को न ठगना ही सत्य है ऐसा वह अपने उपदेश में कहता था। रामचन्द्र गुरु के इस उपदेश की जनसमाज पर अच्छी छाप पड़ी और बहुत-से लोगों ने सत्य का पालन करने की प्रतिज्ञा ली। सत्यपालन की प्रतिज्ञा लेने वालों में कूका नामक एक जाट भी था। वह जाट भी रामचन्द्र का शिष्य बन गया और सत्य वोलने का अभ्यास करने लगा।

उन दिनो अम्बाला में हिन्दुओं को सताने के लिए मुसलमानों ने गायों को कत्ल करना आरम्भ किया। मुसलमानों ने विचार किया – इस समय प्रगरेजों का राज्य है, इस कारण कोई किसी के घम में विक्षेप नहीं कर सकता। प्रत्येक मनुष्य अपना अपना घमं पालने में स्वतन्त्र हैं। इस प्रकार विचार कर उन मुसलमानों ने गायों का एक जुलूस निकाला और उन्हें कत्ल करने के लिए नियत स्थान पर ले गए। हिन्दुओं ने ऐसा दुष्कृय न करने के लिए उन्हें बहुत समक्ताया पर उन्होंने एक न सुनी। तब कुछ हिन्दुओं ने विचार किया कि समक्ताने—वुकाने पर भी गायों को कत्ल करने वाले यह मुसलमान अपनी करतूत से बाज नहीं आते, ऐसी हालत में रात्रि के समय इन्हें मार डालना चाहिए। कूका जाट ने और दूमरे हिन्दुओं ने रात के समय उन पर हमला कर दिया और निद्रावस्था में ही उन्हें मार

डाला। यह समाचार जब रामचन्द्र गुरु के पास पहुचा तो उन्होने ऐसा कृत्य करने वालो की निंदा की और ऐक्षा करना कायरता है, यह घोषणा की। रित्र के समय निद्रावस्था मे किसी को मार डालना वीरता नहीं, कायर नहीं है।

हिन्दू और मुस । मानो के बीच जो क्लेश हुग्रा सो कचहरी तक पहुचा । पुलिस ने कितने ही आदिमियो की घरपकड की । मगर जो लोग पकडे गये थे, उनमे बहुत से निरपराघ थे । सरकार को यह विश्वास हो गया था कि हिन्दुओ ने मुसलमान कसाइयो को मारा है । इस विश्वास के कारण न्यायाधीश ने सभी पकड़े जाने वाली को प्राणदड वी सजा दे डाली । जत्र रामचन्द्र गुरु के कानो तक यह बात पहुची तो उन्होने कहा — यह तो बहुत बुरा हुग्रा । बेचारे निर्दोष मनुष्य मारे जाएँगे । जिन्होने मुस्लमानो को मारा है वही लोग अगर अपना अपराघ स्पीकार कर लें तो निर्दोप लोगो के प्राण बच सकते हैं। अपना अपराध स्वीकार कर लेना भी वीरता ही है। रामचन्द्र गुरु का यह कथन कूका जाट ने सुनः। कूका ने गुरु से कहा - भ्रःपने मुभे सत्य वोलने की शिक्षा और प्रतिज्ञा दो है। अगर कोई मुभसे पूछे तो मुभे सत्य ही बोलना चाहिए, यह बात मैं पसन्द करता हू। इसी कारण अपराधी होने पर भी मैं कुछ कहता-बोलता नही हू । अब आप कहते है कि अपना अप-राघ स्त्रीकार करना भी सत्य और वारता है, तो मैं आपके समक्ष स्वीकार करता हू कि जो लोग पकड़े गये हैं और जिन्हे मौत की सजा मिली हैं उन्होने कसाइयों की हत्या नहीं की। कसाईयों की हत्या मैंन और मेरे साथियों ने की हैं। इस समय जो लोग पकडे गये हैं वे वेचारे निर्दीप हैं।

# १८२-सम्यक्त्वपराक्रम (३)

कूका की बात सुनकर रामचन्द्र गुरु बोले — अगर वास्तव मे यही बात है श्रौर तुमने सत्य की प्रतिज्ञा ली है तो तुम सरकार के पास जाकर अपना अपराध स्वीकार कर लो श्रौर निरपराध लोगो के प्राण बचाओ।

रामचन्द्र गुरु का कथन सुनकर कूका ने वहा — मैं अपना अपराध तो स्वीकार कर लूंगा मगर अपने साथियों के नाम नहीं बताऊँगा क्यों कि मैने उन्हें वचन दिया है कि अगर मैं पकड़ा गया तो भी उनका नाम नहीं बताऊँगा। रामचन्द्र गुरु बोले — तुम सरकार को यही उत्तर देना कि मैंने और मेरे साथियों ने यह दुष्कृत किया है, मगर मैं अपने साथियों के नाम बताने की स्थिति में नहीं हू। हाँ, इतना अवस्य कह सकता हू कि इस समय जिन लोगों को अपराधी समभक्तर मौत की सजा बोलों गई है, वे लोग निर्दोष हैं।

कूका ने गुरु से पूछा— तो क्या मैं स्वय ही सरकार के पस चला जाऊँ । गुरु ने कहा—अगर तुमने सत्य बात को स्वीकार करने का साहस है तो फिर सरकार के सामने अपना अपराध स्वीकार करने मे क्या बाधा है ।

कूका पुलिस-प्रधान के पास जा पहुचा। उसने भ्रपना अपराध स्वीकार किया। पुलिस ने उसे गिरफ्तार कर लिया। पुलिस के अनेक प्रलोभन देने पर भी उसने अपने साथियों के नाम प्रकट नहीं किये। पुलिस ने यहा तक कहा कि अगर तू अपने साथियों के नाम प्रकट कर दे तो तू फाँसी की सजा से बच जायगा। मगर कूका अपने निश्चय से विचलित नहीं हुआ। उसने कहा—आप मुक्ते फाँसी पर चढा सकते हैं, मगर मैं अपने साथियों के नाम जाहिर नहीं

#### कर सकता।

कहने का आशय यह है कि कूका ने सत्य की प्रतिज्ञा पालने के लिए अपने प्राण दे दिये । यह तो ऐतिहासिक घटना है। आईत दर्शन मे तो सत्य को ही प्रघान पद दिया गया है। परन्तु तुम लोग जैनदर्शन के श्रद्धालु होते हुए भी, नैतिक बल के अभाव मे, दूसरो को बुरा न लगने देने के लिए भी असत्य बोलते हो। व स्तव मे वही सत्यभाषी हो सकता है, जिसमे साहस विद्यमान हो। जिसमें साहस नही, वह सत्य नही बोल सकता। सत्यभाषण मे सदैव लाभ ही है।

साराश यह है कि जिस व्यक्ति मे विषयलालसा होती है, उसी के द्वारा हिंसा, असत्य, चोरी म्रादि पापकर्म होते है । विषयवासना से विमुख हो जाने पर पापकार्य नही होते । जो ब्यक्ति विषयलालसा का त्याग कर देगा, वह किसलिए पाप करेगा ? अतएव पापकर्मी से बचने के लिए सर्वप्रथम विषयलालसा पर विजय प्राप्त करो। विषयलालसा को जीत कर मन को जितना अधिक पवित्र बनाग्रोगे, तुम परमात्मा के उतने ही ग्रधिक समीप पहुच जाग्रोगे । कदाचित् पहले के कोई कर्म बचे होगे तो उनकी भी निर्जरा हो जाएगी। पापकर्मी को दूर करने के लिए, पापकर्मी की जड-विषय-लालसा का उच्छेद करने का प्रयत्न करो । अगर तुम विष-यवासना को जीतने जाओगे और व्रतपालन मे दृढ़ रहोगे तो परमात्मा का साक्षात्कार होगा और ग्रान्मा का कल्याण होगा । स्मरण रहे, पाप को छिपाने से पाप दूर नही होता । कदाचित् पाप हो जाये तो उमे छिपाओ मत । उसे हटाने का प्रयत्न करो । ससार के जाल मे से छूटने का यही मार्ग है।

# तेतीसवां बोल

### संभोगत्रत्याख्यान

विषयसुख से पराङ्मुख होना भी परमान्मा के प्रति एकनिष्ठा प्रीति का एक उपाय है। जो लोग विषयसुख से पराङ्मुख हो जाते है, उनके भाव उच्च बनते हैं, उनकी परमात्मप्रीति दृढ होती है और वे सभोग का त्याग करके स्वावलम्बी बनते हैं। अतएव गौतम स्वामी अब यह प्रश्न पूछते है कि सभोग का त्याग करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

### मूलपाठ

प्रक्त संभोगपच्चक्खाणेणं भंते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर – संभोगपच्चवलाणेणं श्रालंबणाइं खवेइ, निरालं-वणस्स य श्रायद्विया जोगः भवंति, सएणं लामेणं सतुस्सइ, परस्य लाभ नो श्रासाएइ, नो तवकेइ, नो पीहेइ, नो पत्थेइ, नो श्रभिलसइ, परस्स लाभं श्रणासाएमाणे श्रतवकेमाणे श्रपी-हेमाणे श्रपत्थेमाणे श्रणभिलसेमाणे दुच्चं सुहसेज्ज उवसंप-जिजत्ता णं विहरइ ॥३३॥

### शब्दार्थ

प्रश्न - भगवन् । सभोग का प्रत्याख्यान करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर — हे गौतम । सभोग का प्रत्याख्यान करने से जीव परावलम्बन का क्षय करता है और उस स्वावलम्बी जीवात्मा के योग उत्तम अर्थ वाले हो जाते हैं। वह आत्म-लाभ से ही सतुष्ट रहता है, पर के लाभ की आशा नहीं करता, एव कल्पना, स्पृहा, प्रार्थना अथवा अभिलाषा भी नही करता। इस प्रकार जीवात्मा अस्पृही-अनभिलाषी बन-कर उत्तम प्रकार की दूसरी सुखशय्या पाकर विचरता है।

#### व्याख्यान

सभोग का प्रत्याख्यान करने से जीव को होने वाले लाभ का विचार करने से पहले यह विचार कर लेना आव-चयक है कि सभोग का अर्थ क्या है ?

जिस समान मिलन से अपना और दूसरों का कल्याण होता हो, उस समान मिलन को सभोग कहते हैं इसके विपरीत जिस मिलन से स्व-पर का अकल्याण होता हो वह विसभोग कहलाता है। मिलन चार प्रकार का है। श्रीस्थान नागसूत्र में मिलन की चौभगी बनाकर कहा गया है —

- (१) किसी पुरुष का मिलन लम्बे समय के लिए लाभकारक होता है किन्तु लम्बे समय के लिए हानिकारक होता है।
- (२) किसी पुरुष का मिलन लम्बे समय के लिए लाभप्रद होता है और थोडे समय के लिए हानिकर होता है।

### १८६-सम्यक्तवपराक्रम (३)

- (३) किसी पुरुष का मिलन लम्बे समय के लिए भी लाभकारक होता है और थोडे समय के लिए भी लाभकारक होता है।
- (४) किसी पुरुष का मिलन लम्बे समय के लिए भी हानिकर होता है और थोडे समय के लिए भी हानिकर होता है।

यहाँ जो बात कही गई है, वह साधुओं से सम्बन्ध रखती है। साघुओं में कोई समागी और कोई विसभोगी होता है। शास्त्र में सभोगी और विसभोगी दोनो प्रकार के साघु कहे गये है। कुछ लोगो का कहना है कि साघु होने के बाद साधुओं में आपस में, भेद क्यो रखा जाता है ? साघुओं को तो एक-रूप हो जाना चाहिए। उन्हें एक साथ ठहरना और एक साथ आहार करना चाहिए। ऐसे लोगो को समभाना चाहिए कि यह कथन एकान्तत ठीक होता तो शास्त्र मे साधुओं के सभोगी श्रीर विसभोगी भेद न किये गये होते। शास्त्र मे कहा है कि किसी के साथ सभोग करने से गुण की वृद्धि होती हो तो वह सभोग रखना चाहिए, अन्यथा विसभोगी होकर रहना ही अच्छा है। अगर किसी के सभोग से अपने गुणो की हानि होती हो तो उस सभोगी को भी विसभोगी वना लेना चाहिए । साध्यो मे से कोई माघु अगर साघुता के मार्ग से हट गया हो तो उसे यही कहाँ जा सकता है कि तुम साबुता का मार्ग ग्रंगीकार करो अन्यथा हम तुममे विसभोगी बन जाएँगे ! जवं शास्त्र में इस प्रकार कहा गया है तो यह कैसे कहा जा सकता है कि सब साबुओं को एक-रूप होकर ही रहना चाहिए!

मान लीजिए, कोई आदमी अपनी थाली में कन्दमूल लेकर भोजन करने वैठा है और तुम कन्दमूल के त्यागी होने के कारण अलग थाली में भोजन करने वैठे हो । अब वह अ दमी तुमसे वहता है 'मेरे साथ ही भोजन करने बैठो।' तुमने उत्तर दिया-'में कदमूल का त्यागी हू, श्रतएव तुम्हारे साय एक ही थाली मे भोजन करने कैसे बैठ सकता हू? अगर तुम अपनी थाली मे से कन्दमूल हटा दो तो मैं तुम्हारे साथ जीमने वठ सकता हू ' तव वह आदमी कहता है --'मैं भ्रपनी थाली में से कन्दमूल नही हटा सकता? ऐसी स्थित मे तुम उसे क्या उत्तर दोगे ? तुम यही कहोगे कि अगर तुम्हे ऐसा ही करना है तो हम लोग अलग-अलग ही जीमने बैठें यही ठीक है। इस प्रकार जव तुम अलग जीमने बैठे तो वह कहता है — 'तुम अलग बैठकर आपस मे फूट फैलाते हो ।' इस कथन का उत्तर यही दिया जा सकता है कि — कुछ भी हो, केवल तुम्हे मनाने के लिए मैं अपने नियमो का उल्लघन नही कर सकता।

इस प्रकार यदि तुम भी ग्रपने नियम का पालन करने के लिए असमान श्राहार—विहार करने वाले के साथ भोजन करने नहीं बैठ सकने, तो फिर साधुता के नियमों का ठीक तरह पालन न करने वाले सायुग्रों के साथ हम सभोग कैसे चालू रख सकते हैं कोई मोती असली और कोई नकली होता है। तो क्या असली और नकली मोती को एक सरीखा माना जा सकता है क्या ग्रसली और नकली मोती को एक ही हार में पिरोया जाना उचित है अगर नहीं, तो फिर सायुओं के विषय में भी यही समक्त लेना चाहिए कि नक्ष्य में तो कीन मोक्ष प्राप्त करेगा, यह नहीं कहा जा

सकता, परन्तु व्यवहार मे तो देखना ही पडता है कि अमुक साधु मे साधुता का गुण है या नही ? जो साधु समान रूप से साधुता के नियमों का पालन करते हैं, उनके साथ तो सभोगव्यवहार चालू रह सकता है, परन्तु जो साधु साधुता के नियमों की अवहेलना करते हैं, उनके साथ सभोगव्यवहार किस प्रकार चालू रह सकता है ?

सभोग किसे कहना चाहिए, इस विषय मे टीकाकार कहते है कि एक मडल मे बैठकर साथ—साथ आहार करना सभोग कहलाता है। ऐसा करने से अपने गुणो का लभ होता हो तो सभोग चालू रखना उचित है। अगर गुणो की हानि होती हो तो विसभोगी बनकर रहना ही अच्छा है। विसभोग का तो त्याग नहीं होता, परन्तु सभोग का ही त्याग होता है। अतएव यहाँ सभोग के त्याग करने का ही एक्ट पूछा गया है। परन्तु यहाँ विशेष रूप से देखना यह है कि किस दशा में सभोग का त्याग किया जा सकता है? इस विषय में शास्त्र में कहा गया है कि साधू जब भली—भाति पव—लिखकर गीतार्थ हो गया हो, तब वह जिनकल्पी, प्रतिमाधारी या किसी अन्य उच्च वृत्ति का धारक बन कर सभोग का त्याग कर सकता है, अन्यथा नहीं।

कतिपय एकलविहारी साधु शास्त्र मे विणित सभीग स्याग का उल्लेख करके कहते हैं कि हमने भी शास्त्र के कथनानुसार सभोग का त्याग किया है और हम अकेले रहते है। परन्तु ऐसा कहने वाले एकलविहारी साधु शास्त्र के नाम पर घोखा देते हैं और अपना वचाव करते हैं। श्री-स्थानांगसूत्र मे स्पष्ट कहा है— श्रद्वींह ठाणेींह संपन्ने श्रणगारे श्ररही एगलविहारी पडिमं उवसपज्जिता ण विहरित्तए ।

अर्थात् जिस साघु मे आठ गुण हो, वहो साघु पडिमा घारण करने अकेला रह सकता है। परन्तु जिसमे यह आठ गुण न हो वह अकेला नही रह सकता। इस पर से यह बात समभने योग्य है कि साघु कब और कैसी श्रवस्था मे अकेला रह सकता है ? जिन गुणो की विद्यमानता मे सभोग का त्याग करना बतल या गया है, वह गुण अपने मे न होने पर भी सभोग का त्याग करके अकेला रहना और फिर शास्त्र की आड मे अपना भूठा बचाव करना सर्वथा अनुचित है। एकलविहारी स घु शास्त्र का प्रमाण पेश करते हैं और शास्त्र का प्रमाण तुम्हे भी मान्य होना चाहिए। तुम भी श्रावक हो। शास्त्र मे कहा है —

# निग्गथे पावयणे पुरश्रो काउ विहरति ।

अर्थात् —साघु और श्रावक निग्रन्थ प्रवचन को समक्ष रखकर विचरते है । अतएव तुम भी गास्त्र का अध्ययन करो श्रौर देखो कि किस अवस्था में साघु अकेला रह सकता है। अगर तुम शास्त्र का ज्ञान प्राप्त करोगे तो कोई एकल-विहारी साघु शास्त्र का नाम लेकर तुम्हे ठग नही सकेगा।

त त्पर्य यह है कि जो साघु गीतार्थ हो चुका हो, वही जिनकल्पी, प्रतिमाघारी या किसी उच्च वृत्ति का घारक बनने के लिए सभोग का त्याग कर सकता है और उग्र विहार कर सकता है। साघु जिनकल्पी हो, प्रतिमाघारी हो या किसी उच्च वृत्ति को घारण करने की इच्छा वाला हो तो ही वह संभोग का त्याग कर सकता है। ऐसे उच्च साघु को, ऐसे अवसर पर सभोग का त्याग क्यो करना पडता है, यह वात एक उदाहरण द्वारा समभाता हू --

कल्पना करो, एक मनुष्य व्याज-बट्टे का घघा करता है। उसने अघिक लाभ की इच्छा से अपना घन्धा बन्द करके जवाहरात का व्यापार करने का विचार किया। व्याज-बट्टे के घन्चे में उसे लाभ तो होता था, परन्तु उत्कृष्ट लाभ प्राप्त करने के लिए उसे व्याज का घन्धा व द करना आवश्यक हो गया। इसी प्रकार जब कोई उच्च श्रेणी का लाभ होता हो तभी सभोग का त्याग किया जाता है। सभोग का त्याग करने का अर्थ यह नहीं है कि सभोग में ही रहना बुरा है। साधारण रूप से तो साधु को सभोग में ही रहना च।हिए, परन्तु अगर अपने में विशिष्ट गिक्त हो ग्रीर उत्कृष्ट लाभ पाना हो तो सभोग का त्याग करना लाभप्रद है।

सभोग का त्याग करने में जीव को क्या लाभ होता है, यह प्रव्न गीतम स्वामी ने भगवान में पूछा है। इस प्रश्न के उत्तर में भगवान कहते हैं— सभोग का- त्याग करने से जीव आलम्बन रहित बनता है। क्षाबु जब सभोग में रहता है तो अन्य साबुग्रों का सहारा रहता है। वह सोचता है— 'में बीमार हो जाऊँगा तो जिन साबुओं के साथ में सभोग करता हूं, वे साबु मेरी सेवा करेंगे।' सभोग का त्याग कर देने से उमें इस प्रकार का आलम्बन नहीं रह जाता।

मृगापुत्र की माता ने मृगापुत्र से कहा था - हे पुत्र ! तू दीक्षा तो लेता है, मगर दीक्षा के वाद 'दुक्ख निष्पडि • कम्मया' अर्थात्–जिनकल्पी आदि दशा प्राप्त होने के पदचात् जव बीमारी उत्पन्न होती है तो बड़ी ही कठिनाई उपस्थित होती है। क्योंकि जिनकल्पी होने के बाद वीमारी मिटाने के लिए दवा भी नहीं ली जा सकती।

माता के इस कथन के उत्तर में मृगापुत्र ने केहा--हे माता <sup>।</sup> ऐसा दुख आलम्बन लेने वाले को ही होता है। जो आलम्बन का त्याग कर चुकता है उसे दुख का अनुभव नहीं होता । मैं राजपुत्र हू, इस कारण मेरी चिकित्सा हो सकती है, परन्तु ससार में ऐसे अनेक प्राणी हैं जिनकी बीमारी द्र करने के लिए दवा ही नहीं की जाती। वन में रहने वाले मृगो को जब बीमारी होती है तो वे वन मे क्या करते हैं ? वे मृग एकान्त में किसी वृक्ष के नीचे बैठ, जाते हैं और जब तक रोग शात नहीं हो जाता तब तक वही वैठे रहते हैं। रोग शात हो जाने पर वे स्वय उठकर चरने चले जाते हैं। उन मृगो को यह आशा ही नही होती कि कोई आकर हमारी सेवा करेगां और यह ग्राशा न रखने के कारण उन्हें किसी प्रकार का दुख नहीं होता। मैं भी उन मृगो के समान निरालम्बी रहूगा और निरालम्बी रहने के कारण व्याघि उत्पन्न होने पर भी मुभे भी दुःख नहीं ⁻होगा ।

इस प्रकार सभोग का त्याग करने से साघु निरालम्ब बनता है। निरालम्ब बनने का अर्थ ही सभोग का त्याग करना है। ऐसा नहीं होना चाहिए कि सभोग का त्याग करने वाला, साघुग्रो का आलम्बन तो न लेवे और उसके बदले गृहस्थों का आलम्बन ले और उनसे अपनी मेवा करावे। कहा जा सकता है कि गृहस्थों का ग्रालम्बन लिए बिना हमारा काम नही चल सकता, क्यों कि हममें ऐसी शक्ति ही नहीं है कि दूसरे के आलम्बन के विना ही हम अपना काम चला सकें। ऐसा कहने वाले को यहो उत्तर देना चाहिए कि अगर तुममे आलम्बन लिये विना काम चलाने की बिक्त ही नहीं है तो तुमने सभोग का त्याग ही क्यों किया? और जब तुमने सभोग का त्याग कर दिया है तो सभोगत्याग का उद्देश्य ही निरालम्बी वनना है। अब किसी का आल-म्बन लेने की क्यों आवश्यकता होनी चाहिए?

भगवान् कहते है - सभोग का त्याग करने से निरा-लम्बी बन सकते हैं । श्रवलम्बन लेने से तिरस्कारवृत्ति उत्पन्न होती है। श्रतएव सभोग का त्याग करने वाला स्वाव-लम्बी बनता है अर्थात् किसी की सहायता की अपेक्षा नही रखता। किव कालीदास ने रघुवशी राजा का वर्णन करते हुए कहा है--

### स्ववीर्यगुप्ता हि मनोः प्रसूतिः

अर्थात-- अपनी रक्षा करने मे आप समर्थ होने के कारण रघुवशी राजा अकेला वन मे गया।

यद्यपि राजा व्यावहारिक दृष्टि से ग्रपने साथ रक्षक रखता था परन्तु उसे अपने ऊपर ऐसा विश्वास था कि रक्षक मेरी रक्षा नहीं कर रहे हैं, वरन् मैं स्वय इतना समर्थ हूं कि रक्षकों की भी रक्षा कर सकता हू । इस प्रकार वह रघुवशी राजा अपनी और दूसरों की रक्षा करने में समर्थ था और इसी कारण वह अकेला ही वन में गया था।

इस प्रकार जिसमे अ।लम्बनरहित रहने की क्षमता होती है और जो किसी की सहायता की अपेक्षा नही रखता, वही संभोग का त्याग कर सकता है। अत. आलम्बन की त्यागी ही सभोग का त्यागी कहलाता है।

पूर्णा उसी राजा का सन्मान करती है जो रीजा अपनी और पूर्णा की रक्षा करने में समर्थ होता है। जो राजा स्वय अपनी सेवा दूसरो से कराता ही उसे प्रजा कायर कहेगी और उसका प्रजा पर कोई प्रभाव नहीं पड़ेगा। इसी प्रकार स्वावलम्बी होने से और अपनी रक्षा में स्वयम्ये समर्थ होने से और दूसरे की सहायता की अपेक्षा न रखने से ही साधु संभोग का त्यागी कहलाता है।

जो व्यक्ति अपना काम आप करके दूसरो को काम करने मे समर्थ होता है, वही व्यक्ति प्रतिष्ठा प्राप्त करता है और दूसरो पर अपना प्रभाव भी डाल सकता है । यह बात एक प्राचीन उदाहरण द्वारा समभो।

विराद-नगरी में अज्ञातवास समाप्त करके पाण्डव अभी प्रकट हुए थे। वे अपनी प्रसिद्धि करने के लिए अभि-मन्यु का विवाह उत्तरा के साथ घूमधाम के साथ कर रहे थे। इस विवाहोत्सव में भाग लेने के लिए श्रीकृष्ण की कई रानियां भी विराट-नगरी में आई हुई थी। विवाहोत्सव सानन्द सम्पन्न हो जाने के बाद जब श्रीकृष्ण की रानियां वापिस द्वारिका लौटने लगी तो द्रौपदी उन्हें विदा करने गई। श्रीकृष्ण की पटरानी सत्यभामा बहुत भोली थीं। इसीलिए 'भोली भामा' की कहावत प्रसिद्ध हो। गई है। भोली सत्यभामा ने रास्ते में द्रौपदी से कहा — में तुमसे एक बात पूछना चाहती हूं। द्रौपदी ने उत्तर में कहा — तुम मुमसे बड़ी हो ग्रौर तुम्हे मुभमें प्रत्येक बात पूछने का अधिकार

हैं। तब सत्यभामा ने द्रीपदी से पूछा—'मेरे एक ही पित हैं, फिर भी वह मेरे वश में नहीं रहते, और तुम्हारे पाच पित हैं फिर भी वे पाँचो तुम्हारे वश में रहते हैं। अतएव में पूछना चाहती हूं कि क्या तुम्हारे पाम कोई ऐसा वशी-करण मन्त्र हैं, जिसके प्रभाव से तुम पाचो पितयों को अपने वश में रख सकती हो? अगर ऐसा वशीकरण मन्त्र जानती होओं तो मुक्ते भी वह मन्त्र सिखादों न?'

द्रौपदी ने उत्तर दिया — मैं ऐसा वशीकरण मत्र जानती हू, परन्तु जान पडता है, कोमलांगी होने के कारण तुम वह मन्त्र साघ नहीं सकोगी।

सत्यभामा कहने लगी—मै उस मन्त्र को अवश्य साघ सकूंगी । मुफ्ते अवश्य वह मन्त्र वता दो । मुफ्ते उसकी वडी आवश्यकता है ।

ऐसे वशीकरण मन्त्र की आवश्यकता किसे नहीं होती? उसे तो सभी चाहते हैं। पिता पुत्र को, पुत्र पिता को, पित पत्नी को, पत्नी पित को और इस प्रकार सभी एक दूसरे को अपने वश में करना चाहते हैं। मगर यह मत्र जब साध लिया जाये तभी सव को वश में किया जा सकता है।

द्रौपदी ने सत्यभामा से कहा मैं वशीकरण मत्र द्वारा सब को अपने वश में रखती हूं। वह मन्त्र यह है कि स्वय दूसरे के वश में रहना। इस मन्त्र से जिसे चाहो उसे वश में कर सकती हो। इस मन्त्र को साधने का उपाय मेरी माता ने मुफे सिखाया है। मन्त्र साधने की विधि वतलाते हुए मेरी माना ने कहा था— 'पित के उठने से पहले उठ जाना।' फिर पित की आवश्यकताएँ श्रपने हाथ से पूरी करना। दास दासियों के भरोसे न बैठी रहकर सब काम अपने हाथ से करना और दाय-दासी की अपेक्षा अपने आपको बड़ी दासी समफता। इस प्रकार अपने को नम्न वनाकर सब काम करना। बड़ो-वूढ़ी की मर्यादा रखना। सब की सेवा गुश्रूषा करना और मब को भोजन कराने के बाद आप भोजन करना। इसी प्रकार सब के सो जाने पर सोना। काम करते करते फुरसत मिल जाये तो सब को कर्त्तंच्य और घमं का मान कराना। इस प्रकार कर्त्तंच्यपरायणता का परिचय देकर अपनी चारित्रशीलता का प्रभाव डालना। यही वजीकरण मन्त्र को साधने के उपाय हैं। इस उपाय से मन्त्र को अच्छी तरह साधना की जाये तो अपने पित को तथा अन्य कुटुम्बी जनो को अपने अधीन किया जा सकता है। अगर तुम इस विधि से मन्त्र की साधना करोगी तो श्रीकृष्ण श्रवस्य तुम्हारे वश मे हो जाएँगे।

तुम लोग भी इस वशीकरण मन्त्र को साधने का प्रयत्न करो । साहस और शक्ति के साथ मन्त्र को साधने का प्रयत्न करोगे तो अवश्य उसे साध सकोगे । अगर तुमने मन्त्र-साधन का साहस ही न किया और दूसरे के भरोसे बैठे रहे तो यह तुम्हारी पराधीनता कहलाएगी । शास्त्र तुम्हे जो उपदेश देता है सो तुम्हारी परतन्त्रता दूर करने के लिए ही है । शास्त्र तो तुम्हे आध्यात्मिक और व्याव-हारिक दोनो दृष्टियो से स्वतन्त्र करना चाहता है । इसी कारण शास्त्र आध्यात्मिक उपदेश के साथ ७२ कलाओ का शिक्षण सपादन करने का भी उपदेश देता है । मगर तुम तो परतन्त्रता मे और दूसरो के हाथो काम कराने में ही सुख मान बैठे हो । परतन्त्र रहने मे और दूसरो के हाथो से काम

कराने में कम पाप होता है और सुख मिलता है, यह मान्यता भ्रमपूर्ण है। अपने हाथ से काम करने में कम पाप लंगता है या दूसरे से कराने में, इस बात का अगर बुद्धि पूर्वक विचार करोगे तो तुम्हे विश्वास हो जायेगा कि स्वतन्त्रता में सुख है और परतन्त्रता में दु.ख है। पाप परतन्त्र दशा में अधिक होता है और स्वतन्त्रदशा में कम होता है।

द्रौपदी ने सत्यभामा को वशीकरण मन्त्र और उस मन्त्र को साबने के उपाय वतलाते हुए कहा दूसरों के वश में रहना सच्चा वशोकरण है और पित—सेवा में सुख मानना, पित की ग्राज्ञा मानना तथा कर्त्तव्यशोल और धर्मप्रायण होकर रहना मन्त्र साधने के उपाय हैं। अगर तुम इस मत्र की साधना करोगे तो तुम भी सब को अपने वश में कर्र सकोगे। यह मन्त्र तो विश्व को वश में करने वाला वशी-करण मन्त्र है।

कहने का आशय यह है कि जो पुरुष स्वावलम्बी बनता है और अपना काम, आप करके दूसरो का भी काम कर लेता है, वही प्रतिष्ठा प्राप्त कर सकृता है। दूसरो को गुल म रखने वाला स्वय गुलाम बनता है।

कहते हैं, भारत का पहला लॉर्ड क्लाइव जब ढाका के नवाब से मिलने गया तो नवाब ने अपने गुलामों को सुन्दर वस्त्र पहना कर एक कतार में खड़ा किया था और गुलामों को नीचे भुकाकर सलामी दी थी। नवाब जब क्लाइव से मिला तो उसने क्लाइव से पूछा— तुम अपने बादशाह को बहुत बड़ा कहते हो तो उसके पास कितने गुलाम-हैं? लॉर्ड ने उत्तर दिया 'हमारे बादशाह के पास एक भी गुर्नाम नहीं है । नवाब ने कहा — 'तो फिर बादशाह बड़ें क्यों कहलाते हैं ?' लॉर्ड ने कहा — हमारे बादशाह के पास यो तो गुनाम बहुत हैं, पर वे शरीर से नहीं, मन से हैं । जो शरीर से ही गुलाम होता है और मन से गुलाम नहीं होता अर्थात् जो मन से स्वतन्त्र है वह गुलाम नहीं है। वास्तव में गुलाम वहीं है जो मन से गुलाम है।

बांशय यह है कि द्रौपदी के कथनानुसार जो स्वाव-लम्बी बनता है वही सभीग का त्याग कर सकता है। सभोग की त्याग करने के लिए अपने बल-अबल का विचार पहले करना आवश्यक है। शास्त्र कहता है कि अगर आज तुममें सभोग को त्याग करने की शक्ति नही है तो सभोग का त्याग करने वाले जिनकल्पी महात्माओ का आदर्श दृष्टि के सामने रखो और उनके समान बनने का प्रयत्न करों। इसी मे कल्याण है।

यह तो बतलाया जा चुका है कि सभोग का त्यागं करने से निर्वलम्ब अवस्था प्राप्त होती है। सभोग पार-स्परिक लाभ के लिए किया जाता है फिर भी उसमे पर्त-त्रता तो है ही । अतएव साहस और शक्ति हो तो इस परतन्त्रता को दूर करने के लिए सभोग का त्याग करना आवश्यक है। जहाँ लाभ होता है वहाँ परतन्त्रता भी होती है। ग्रंत. स्वाधीन बनने के लिए उस लाभ से विचत रहना और सभोग का भी त्याग करना आवश्यक है।

ंसभोग में रहने से दूसरों का ग्रालम्बन लेना पडता है। अगर सभोग का त्यांग कर दिया जाये तो निरालम्ब वन सकते हैं। सभोग का त्यांग करना शक्ति और साहस पर निर्भर करता है। शक्ति और साहस न हो तो सभोग का त्याग करना अनिवार्य नहीं है। आज आपसे रेन में बैठने का त्याग करने के लिए कहा जाये तो क्या आप त्याग कर सकेंगे? आप यहीं कहेंगे कि रेल में बैठने का त्याग करने से हमारा काम नहीं चल सकता। मगर तुम्हारे पूर्वजों का काम रेल के बिना चल सकता। या नहीं? अगर उनका काम चल सकता था तो तुम्हारा काम क्यों नहीं चल सकता? इससे यही मालूम होता है कि साधनों की अधिकता से शक्ति का नाश होता है। अतएव माधनों का यथाशक्ति त्याग करना चाहिए।

सभोग के त्याग से अ लम्बन का त्याग होता है। आलम्बन के त्याग से आयत ग्रर्थ की सिद्धि होती है ग्रर्थात् सभोग और आलम्बन का त्याग करने से सयम और मोक्ष के अतिरिक्त दूसरा कोई आघार नहीं रहता । सभोग के त्याग से प्रत्यक्ष लाभ यह होता कि अपने ही लाभ से सत्रिष्ट होती है और दूसरे के लाभ की आशा नही रहती। फल-स्वरूप हृदय मे ऐसा सकल्प-विकल्प पदा नही होता कि कोई मुझे ग्रमुक वस्तु दे, ग्रमुक ने अपुक वस्तु क्यो न दी श्रथवा मुभे दूसरे से अमुक वस्तु मिल जाये । इस दशा मे 'हम।रा अमुक काम कर दो 'इस प्रकार की प्रार्थना भी नहीं करनी पडती। जिसे किसी प्रकार की श्रभिलाषा होती है उसी को दूसरे से प्रार्थना करनी पडती है। जिसे दूसरे से सहायता लेने की इच्छा ही नही है और जो दूसरे के लाभ की आशा ही नहीं रखता, वह दूसरे के सामने प्रार्थी क्यो बनने लगा ? इसी प्रकार जो सांघु सभीग का त्याग करके निरवलम्ब, निर्विकल्पी, अप्रार्थी, अस्पृही और अनिभ-

लाषी बनता है, वह साघु श्रीस्थानागसूत्र में कही हुई उत्तम प्रकार की दूसरी सुखशय्या पाकर विचरता है।

जिस पर शयन किया जाता है उसे शय्या कहते हैं। शय्या दो प्रकार की है—सुखशय्या और दु खशय्या। दूसरें के आधार पर रहने वाला दु खश्य्या पर सोने वाला हैं श्रीर जो अपने ही आधार पर रहता है, दूसरों का आधार नहीं लेता, वह सुखशय्या पर सोने वाला है। दूसरों के आधार पर रहना पराधीनता है और श्रपने आधार पर रहना स्वाधीनता है। पराधीनता के समान और कोई दु ख नहीं तथा स्वाधीनता के समान दूसरा सुख नहीं। पराधीनता के साथ खाने को मिष्ट स्न मिलना भी अच्छा नहीं। उसकी अपेक्षा स्वतन्त्रतापूर्वक मिला हुआ रूखा, सूखा रोट ही श्रच्छा है। स्वतन्त्रता में जो आनन्द है वह परतन्त्रता में स्वप्न में भी सभव नहीं।

आज लोग स्वतन्त्रता को भूल गये हैं और लकीर के फकीर की भाति बहुत से लोग जो कार्य करते हैं, उसी को करने बैठ जाते हैं। परन्तु यह उनकी भूल है। अधिक लोग जो काम करते हैं। वह करना ही चाहिए, यह ठीक कैसे कहा जा सकता है वया ग्रधिक सख्या मे लोग अप्राम्माणिक और विश्वासघाती नहीं हैं क्या इनका अनुकरण करना उचित कहा जा सकता है ग्रतएव इस घारणा का त्याग कर दो कि बहुजनसमाज जो कार्य करता है वहीं कर्ताच्य है। बहुजनसमाज के कार्यों की नकल न करके जिससे आत्मा का कल्याण हो, वहीं करना चाहिए।

शास्त्रानुसार स्वाघीनता मे ही सुख है । यह बात

दूसरी है कि आज लोग परवर्श हो जाने के कारण तर्कालें पराधीनता का त्याग नहीं कर सकते, फिर भी स्वतन्त्रतीं को भूल तो नहीं जाना चोहिए। स्वाधीनता का ग्रादर्श तो अपनी नजर के आगे रखना ही चाहिए। जो लोग पराधी-नता को ही सर्वस्व मान बैठते हैं और स्वाधीनता को सर्वथा भूल जाते हैं, उनका परतन्त्रता के दुख से मुक्त होना कठिन है। अगर स्वाधीनता का आदर्श दृष्टि के समक्ष रखा जाये और आदर्श पर पहुचने का यथाश्वय प्रयत्न किया जाये तो एक दिन अवश्य ऐसा आएगा कि पराधीनता के दुख का अन्त हो जायेगा। स्वाधीनता के सिद्धान्त को सर्वथा भूला देने से पराधीनता के दुख से जुटकारा मिलना कठिन है।

एक लेखं में मैनें देखा था - किसी जगह पागलखाने

में आग लग गई। कुछ दयालु लोग पागलों को बाहर निका-लने के लिए दौड़े आये। सगर पागल तो आग को देखकर जलटे आनन्द मनरने लगे। कहने लगे-यहाँ और दिन तो एक-दो ही दीए क जलाये जाते थे पर आज हजारों दीपक जलाये जा रहे हैं। ऐसे प्रकाशमय स्थान से हमे चाहर क्यो निकाला जा रहा है ?

अगर तुम वहाँ होते तो यही कहते कि यह पागल कितने मूर्ख हैं कि विनाश को भी प्रकाश मान रहे हैं ! आह । लोगो की दशा कितनी इयनीय है !

पागल अम मे फैंसे होने के कारण ही विनाश में आनन्द मान रहे हैं। इसी प्रकार आज की जनता भी ऊपरी भपके के अम मे पढ़ी है और इसी कारण लोग ऊपरी भपका बढ़ाने में ही आनन्द मान रहे हैं। ऐसे लोगों से ज्ञानीजन कहते हैं इस ऊपरी भपके के अम से बाहर निकलो अन्यथा इस भपके के भड़के में ही भस्मीभूत हो जाओगे। ज्ञ नीजन तो इस प्रकार चेतावनी देकर दिखावटी फैशन के चक्कर में से लोगों को निकालने का प्रयत्न करते हैं, मगर शौकीन लोग ज्ञानियों की चेतावनी को अवगणना करते हैं। इस अवगणना के फलस्वरूप उन्हें दुख़ ही सहन करना पडता है; क्योंकि फैशन बढ़ने से पराधीनता बढ़ती है और पराधीनता में दुख़ है।

स्वामी विवेक। नन्द यूरोप-अमेरिका आदि देशों में घर्मप्रचार करके जब भारत लौटे, तो उन्होंने अपने ग्रनुभव बतला हे ये एक भाषण में कहा था—इस समय सारा यूरोप ज्वाला मुखी के शिखर पर बैठा है। यह नहीं कहा जा

### २०२-सम्यक्तवपराऋम (३)

सकता कि यह ज्वालामुखी कव फटेगा ग्रौर कव यूरोप का विनाश होगा । इसी प्रकार आज का फैशन भी ज्वालामुखी के शिखर तक पहुच चुका है। इस फैशन की वदीलत कव विनाश का ग्रागमन होगा, यह नही कहा जा सकता। आज कितनेक लोग पैरिस आदि पाश्चात्य नगरो मे जाकर और वहा की छपरी तडक-भडक देखकर कहने लगते हैं--सारा मजा तो वस, यही है। हम लोग तो अभी जगली दशा मे हैं। ऐसा मानने वाले लोगो को यह भान नही है कि इस तडकभडक के पीछे कैमी और कितनी परतन्त्रता छिपी हुई है। जिन्होने तडकभडक का त्याग कर दिया है उन्हें तुम मूर्व मानते हो। मगर यदि तुम इम बात का गम्भीर विचार करोगे कि इस तडकभडक से स्वतन्त्रता मिलती है या पर-तन्त्रता मिलती है, तो अपने पूर्वजो को मूर्व नहीं कहोगे। वाम्तव में तुम उपरी तडकभडक का त्याग करने वाले अपने पूर्वजो को मूर्ख कहकर अपनी मूर्खना का ही परिचय देते हो।

आज स्वतन्त्रता की भावना क्षीण हो गई है और इभी कारण त्यागशील पूर्वजो को मूर्ख समभा जाता है। उदाहरणार्थ—हिरश्चन्द्र के विषय में कहा जाता है कि उसने अपना राज्य एक अयोग्य व्यक्ति को सीप दिया, यह मूर्खता नहीं तो क्या है न मगर जिसने इतना महान् और अपूर्व त्याग किया उसे मूर्ख कहना क्या उचित है हिरश्चन्द्र ने कदाचित् वचनवद्व होने के वारण अपने राज्य का त्याग किया था, परन्तु शास्त्र में तो यहा तक कहा है कि——

चद्दत्ता भारहं वासं चक्कवट्टी महिड्डिग्रो । सन्तो सन्तिकरे लोऐ पत्तो गइमणूत्तर ॥

# इक्लागरायवसभो कुन्थू नाम नरेसरो । विक्लायकित्ती भगवं पत्तो गइमणुत्तरं ॥

- उत्तराध्ययन, अ० १८, गा० ३६-४०।

अर्थात्—जिनका सम्पूर्ण भरतखण्ड पर अधिकार था, उन भगवान् शान्तिनाथ और भगवान् कुन्थुनाथ ने अपनी समस्त ऋद्धि का त्याग किया था ।

उन्होने यह त्याग क्यो किया था ? उनके त्याग का यही कारण था कि उन्हे उस ऋद्धि में परतन्त्रता प्रतीत हुई थी। उस ऋद्धि में उन्हे स्वतन्त्रता नहीं मालूम हुई। उन्होने स्वतन्त्रता प्राप्त करने के लिए ही राज्य की ऋद्धि का त्याग किया था।

भगवान् शान्तिनाथ चक्रवर्ती राजा थे, फिर भी उन्होने शाति प्राप्त करने के लिए राजपाट त्याग दिया। त्याग से ही शाति मिलती है। भोग से कभी किसी को न शान्ति मिली है, न मिलती है और न मिलेगी। अतएव भगवान् शान्तिनाथ ने शाति प्राप्त करने का जो मार्ग बतलाया है, उसे जीवन मे स्थान देने से ही वास्तिविक कल्याण होगा।

यह आशका उठ।ई जा सकती है कि हम लोग अगर शांति घारण करके वैठ रहे तो बदमाश लोग हमे शांत कैमें रहने देगे ? इसका उत्तर यह है कि अगर तुम्हारे भीतर वास्तविक शांति होगी तो कोई दूसरा तुम मे अशांति उ-पन्न कर ही नहीं सकता । अशांति तो अपने भीतर मौजूद अशांति के कारण ही होती है। अतएव शांति प्राप्त करने के लिए त्याग-भावना को अपनाना चाहिए । तुम त्याग तो करते हो मगर त्याग की पद्धति ठीक न होने के कारण

### २०४-सम्यक्त्वपराक्रम (३)

तुम्हें शाति प्राप्त नहीं होती । उदाहरणार्थ - एक किसान गीली जमीन मे बीज बोता है और दूसरा सूखी जमीन मे। गीली जमीन में बोया हुआ बीज तो अकुरित हो जाता है. पर सूखी जमीन मे वोया बीज जल के अभाव मे कसे अकु-रित हो सकता है ? इसी प्रकार तुम लोग जो त्याग करते हो वह सूखी जमीन में बोये बीज को तरह निष्फल जाता है। त्याग निष्फल हो जाने से तुम्हें शाति प्राप्त नहीं हो। सकती । अगर कोई पदार्थ अहकारपूर्वक त्यागा जाता है तो वह त्याग शाति देने वाला और परमात्मा के शरण मे ले जाने वाला सिद्ध नही होता । शांति देने वाला सच्चा त्याग तो वही है जो बिना किसी अभिमान के, परमात्मा को समिपत कर दिया जाये! परमात्मा को समिपत करने की दृष्टि से किया हुआ त्याग हमेशा फलदायक होता है, क्योंकि इस प्रकार त्याग करने वाले को किसी दिन पश्चा-त्ताप करने का अवार नहीं आता।

मान लो, तुमने किसी मनुष्य को हजार रुपया उघार दिये। उधार लेने वाले ने दिवाला निकाल दिया। ऐसी स्थिति मे तुम्हे हजार रुपये के लिए परचात्ताप होना स्वाभा- विक है। इसके बजाय वही हजार रुपया अगर दान दिया होता तो क्यो परचात्ताप होता? इस प्रकार परमात्मा को समर्पण करने की दृष्टि से जो त्याग किया जाता है, उस त्याग के लिए परचाताप करने का कोई कारण नहीं रहता।

प्रश्येक वस्तु की तीन ग्रवस्थाएँ होती हैं - दान, भोग ग्रौर नाश । तुम लोग वस्तु का भोग करते हो और उसका नाश भी होता देखते हो, परन्तु दान मे बहुत कम उपयोग करते हो। आजनल वस्तुओ का भोग और नाश तो होता दिखाई देता है परन्तु दान में बहुत कम उपयोग होता है। इस जमाने में बहुत बेकारी है, ऐसा कहा जाता है, परन्तु वस्तुओ का भोग और नाश करने में न्या कुछ कमी रखी जाती है कमी तो वस्तुओं के दान में ही ग्राई है।

यहा एक बात विशेष रूप से घ्यान देने योग्य है। वह यह कि वस्तुओ का भोग ग्रीर नाश करने से तो अन्त मे पश्चात्ताप ही पल्ले पडेगा परन्तु दान मे वम्तुओ का उपयोग करने से पश्चात्ताप का अवसर नही आएगा। अति एव प्राप्त सम्पत्ति का भोग ग्रीर नाश करके ही दुरुपयोग मत करो, उस सम्पत्ति का दान देकर सदुपयोग करना सीखो।

कुछ लोग तो दान करने मे भी पाप मानने हैं उन लोगों की मान्यता यह है कि हम जिनको दान देते हैं, वह दान लेने वाले अगर कोई पाप कर्म करें तो उनके सब कर्मों का पाप हमें लगता है इत्यादि मारवाड में ऐसी मान्यता वाले लोग हैं। इन लोगों के बीच भ्रमण करके मैंने उनकी इस दुर्भावना को दूर करने का प्रयत्न भी किया था और उन्हें समभाया था कि उनकी यह मान्यता ठीक नहीं है। दान में विवेक रखने की आवश्यकता तो है, मगर दान में एकान्त पाप मानना गलत है। लोगों को दान में पाप मानने की बात बहुत जल्दी पसन्द आ जाती है, क्योंकि ऐसा मानने से गाठ का कुछ जाता नहीं और धर्म भी हो जाता है। ऐसी बात जल्दी पसन्द श्राना स्वाभाविक है। दान में विवेक रखना ठीक है मगर एकान्त पाप मानना ठीक नहीं-है। बीज नष्ट हो जाने के हर से बोना ही छोड बैठना कोई बुद्धिमत्ता नहीं है। एक किसान खेती करता है और वीज का आरोपण करता है, जब कि दूसरा किसान खेती करना है किन्तु बीज नष्ट हो जाने के भय से बीज ही नहीं बोता! इन दोनों में से तुम किसे ठीक कहोगे? इसी प्रकार एक श्रादमी दान में विवेक रखता है मगर दान देता है और दूसरा, दान लेने वाला जो पाकर्म करेगा वह पापक्रम मुफे लगेगा, इस भय से दान ही नहीं देता। इन दोनों मनुष्यों में से वहीं मनुष्य अच्छा कहलाएगा जो दान देता है। दान ही न देना तो बीज ही न बोने के समान है। श्रतएव विवे-कपूर्वक दान तो अवश्य देना चाहिए। पाप के भय से दान ही न देना अनुचित है।

मुना है, अमेरिका मे एक बार दो मित्र जा रहे थे। रास्ते में एक लगड़ा मनुष्य वंठा दिखाई दिया। दोनो मित्रों में से एक को उस लगड़े पर दया आई और उसने अपने जेब से कुछ रुपये निकाल कर उसे दे दिये। यह देखकर दूसरे ने कहा - तुमने इस अपग मनुष्य को रुपये तो दिये मगर इससे उसका भिखारीपन दूर नहीं हुआ। रहा तो भिखारी का भिखारी ही। तुम्हारा यह दान करणादान तो अवस्य है पर उसे ऐसा दान देना चाहिए कि उसका भिखारीपन ही मिट जाये और वास्तव मे ऐसा दान करना ही श्रेष्ठ दान है। इस प्रकार कहकर वह दूसरा मित्र उस अपग को अपने घर ले गया। वहा उसने उसे हुनर—उद्योग सिखाया और लकड़ी तथा रवर के कृत्रिम पर वनाकर उमके पर दुरुस्त कर दिये। वह अपग हुनर—उद्योग के द्वारा अपना और दूसरों का भी पोपण करने में समर्थ वन सका। दान तो दोनो मित्रों ने दिया, परन्तु किस मित्र का दान सच्चा

कोर ऊँचा दान है, इस बात पर विचार करो। जिस सित्र ने रुपये का दान दिया उसका दान भी करुणादान था परतु दूसरे ने भिखारीपन दूर करने का जो दान दिया वह उस की अपेक्षा अधिक प्रशस्त है <sup>1</sup> इस प्रकार दान में विवेक रखना अच्छा है परन्तु दान देने मे पाप ही मानकर उचित नहीं कहा जा सकता।

त्यायमूर्ति रानडे के विषय में सुना है कि जब वे हाईकोर्ट के जज थे तब एक बार दुष्काल के समय घोडागाडी
में बैठकर हवाखोरी के लिए जा रहे थे। रास्ते में उन्होंने
देखा कि एक मनुष्य गोवर में से अन्न के दाने बीन रहा
है। यह दृश्य देखकर उनका दिल दया से द्रवित हो उठा।
वह मन ही मन कहने लगा वेचारे लोगों की कैसी दीन
दशा है और मैं बग्धी में सवार होकर घूम रहा हू। दया
भाव से प्ररित्त होकर वे उस मनुष्य को अपने घर ले गये
और उसको आजीविका की उचित व्यवस्था कर दी। इस
घटना के बाद उन्होंने अपनी नौकरी त्याग दी और वे गरीबों
की सेवा करने में ही प्रवृत्त हो गए।

कितनेक लोगों के कथनानुसार इस प्रकार के अशकों को सगक्त बनाना शस्त्र को तोक्ष्ण बनाने के समान है। परन्तु ऐसा मानना एक प्रकार की भूल है। हम लोग शिष्य बनाते हैं। इस समय कोई मोक्ष में तो जाता ही नहीं है, अत वे देवलोक में जाएँगे और वहां सुख का उपभोग करेगे। क्या यह पाप हमें लगना चाहिए श्रियर नहीं, तो फिर यही न्याय सब जगह लागू क्यों नहीं किया जाता ? लोग सशक्त मनुष्य द्वारा होने वाला पाप तो देखते हैं मगर करुणा करने वाले के उच्च भावों को नहीं देखते। करुणा

# २०५-सम्यक्त्वपराऋम (३)

करने वाले की भावना पाप कराने की नहीं है, दुखी का दुःख दूर करने की है। ऐसी स्थिति में करणा करने वाले को किस प्रकार पाप लग सकता है? अतएव करणा करने में भावना रखो। श्रनुकम्पा करने में पाप है यह मान्यता ही भूलभरी है। अनुकम्पा करने वाला और दान देने वाला किसी दिन सुवाहुकुमार जैसी ऋद्धि प्राप्त कर सकता है, अन्यथा पुण्य सचय करने में तो सदेह ही नहीं है। इसलिए अनुकम्पा करने का प्रयत्न करो। अनुकम्पा करने में कल्याण ही है। अपने घर से ही ग्रनुकम्पा आरम्भ करो। ज्यो ज्यो अनुकम्पा वढती जायेगी त्यो—त्यो विश्वमेत्री बढती जाएगी। अतएव सब जीवो के प्रति श्रनुकम्पा और दान की वृत्ति रखने का ध्यान रखो। इसी में कल्याण है।

कहने का आशय यह है कि जो आनन्द स्वतन्त्रता में है, वह परतन्त्रता में नहीं । अतएव स्वतन्त्रता को मत भूलों । आज के लोग परावलम्बी बनते जा रहे हैं और उनकी आवश्यकताएँ इतनी अधिक बढ़ रहो हैं कि उन्हें स्वतन्त्रता के विषय में विचार करने की फुसंत ही नहीं मिलती । ऐसी पराधीन दशा में दूसरों की अनुकम्पा किस प्रकार हो सकती है दूसरे जीवों के प्रति अनुकम्पा करने के लिए अपनी आवश्यकताएँ कम करना आवश्यक है । अपनी आवश्यकता कम करना अपने सासारिक बन्धनों को कम करने के समान है । अतएव स्वतन्त्रता की भावना को हृदय में स्थान देकर सासारिक बन्धनों को तोडने का प्रयत्न करों । ऐसा करने में ही स्व-पर कल्याण है ।

# चौतीसवां बोल

#### उपधिप्रत्याख्यान

तेतीसवें वोल में संभोग के प्रत्याख्यान के विषय में विचार किया गया । सभोग का त्यांग करने से आलम्बन का त्यांग भी करना पडता है। आलम्बन का त्यांग करना साधारण आदनी के लिए सरल काम नहीं है। शक्तिशाली महात्मा ही आलम्बन का त्यांग कर सकते हैं। जिनमें सभोग का त्यांग करने की शक्ति होती है वे सभोग का त्यांग कर देते हैं और साथ ही साथ उपिष (उपकरण) का भी त्यांग कर देते हैं। इस कारण अब गौतम स्वामी उपिष के त्यांग के विषय में भगवान से प्रश्न करते हैं—

#### मूलपाठ

प्रदन - उविह्यच्चवखाणेणं भते ! जीवे कि जणयह ? उत्तर - उविह्यच्चवखाणेणं ग्रयिलमंथं जणयह, निरुव-हिए णं जीवे निक्कले उविह्मन्तरेण य न सिकलिस्सइ ॥३४॥

#### शब्दार्थ

प्रश्न-भगवन् । उपिध का त्याग करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

#### २१०-सम्यक्तवपराक्रम (३)

उत्तर — हे गौतम । उपित्र का त्याग करने से जोव उपकरण घरने — उठाने की चिन्ता से मुक्त हो जाता है और उपिषरहित जीव निस्पृही (स्वाध्याय, ध्यान, चिन्तन मे निश्चिन्त रहने वाला) होकर उपिष्ठ के अभाव मे शारीरिक या मानसिक क्लेश अनुभव नहीं करता।

#### व्याख्यान

उपिंघ के प्रत्याख्यान से जीव को होने वाले लाभों पर विचार करने से पहले उपि वया है, इस विपय पर विचार कर लेना आवश्यक प्रतीत होता है। उपघि का अर्थ है— उपकरण या साधन। यह उपकरण या साधन दो प्रकार के हैं। एक साधन तो सद्गति मे ले जाने वाला होता है श्रीर दूसरा अधोगति मे ले जाने वाला । उपिध की व्याख्या करते हुए कहा गया है — 'उपघीयते इति उपघि । ' अर्थात् जिससे उपिं हो वह उपिंध कहलाती है। इस प्रकार कोई-कोई उपि दुर्गति में ले जाने वाली और कोई सद्गति मे ले जाने वाली होती है। दुर्गति मे ले जाने वाली उपिघ मे घन-घान्य आदि परिग्रह का समावेश होता है ग्रीर सद्गति मे पहुचाने वाली उपिघ मे उन चीजो का समावेश होता है, जो संयम मे स्थिर करने वाली हैं। उपिघ तो दोनो ही हैं परन्तु सर्वप्रथम अशुभ का ही त्याग किया जाता है, शुभ का नही । जिन्होने सयम धारण किया है वह दुर्गति मे ले जाने वाली घनघान्य आदि उपिंघ का तो पहले ही त्याग कर डालते हैं, उन्हे सिर्फ सयम मे स्थिर रखने वाली उपिं का त्याग करना शेष रहता है। शास्त्रकार कहते हैं -- अगर किसी मे शक्ति हो तो सयम मे स्थित करने वाली उपिध

का भी त्याग कर देना चाहिए।

कुछ लोग कहते हैं — परिग्रह हमारे पास भी हैं और साघुओं के पास भी है। जैसे हमे अन्न-वम्त्र चाहिए, उसी प्रकार महाराज को भी अन्न-वस्त्र चाहिए। इस प्रकार कहने वाले लोग अपनी और साधु की एक ही गति है, ऐसा कहते जान पड़ने हैं। दूनरी आर कुछ लोग कहते हैं -साध् को उपकरण की क्या आवश्यकता है ? साधु को तो दिगम्बर रहना चाहिए और जो साधु दिगम्बर रहता हो, वही साधु है। इस प्रकार दो अलग-अलग मन प्रचलित हैं। इन दो मतो के कारण ही परस्पर वाद-विवाद ग्रौर कलह उत्पन्न हुआ करता है। पर शास्त्रकार कहते हैं कि इस तरह के वाद-विवाद मे न पडकर उपिघ-उपकरण का विवेकपूर्वक त्याग करो । जो भी त्याग करो विवेकपूर्वक ही करो । ऐसा करने मे ही त्याग की शोभा है। मान लो, किसी मनुष्य ने घोती भी पहनी है और पगडी भी पहनी है। अब अगर उसमे स्यागभावना आ जाये तो वह सर्वप्रथम किस वम्तु का त्याग करेगा ? पहले घोती त्यागेगा या पगडी त्यागेगा <sup>7</sup> उसके लिए पहले पगडी का त्याग करना ही उचित है। लेकिन यदि वह आग्रह करे कि मैं तो पहले घोती त्याग्गा और पगडी पहने रखूंगा, तो क्या यह त्याग का आग्रह, विवेकपूर्वक कहलाएगा ? अतएव जो कुछ भी त्याग किया जाये वह सब विवेकपूर्वक ही होना चाहिए । जिस वस्तु का त्याग करने की शक्ति नहीं है, उसका भी त्याग करके नवीन कठिनाइयां उपस्थित करेना उचित नही हैं।

पाच समिति और तीन गुप्ति जैनशास्त्रों, का सार है।

समिति अर्थात् प्रवृत्ति और गुप्ति ग्रर्थात् निवृत्ति । उपदेश तो गुप्ति अर्थात् मन, वचन और काय को निवृत्ति के लिए हो है, परन्तु निवृत्ति के साथ प्रवृत्ति न हो तो धर्म मे गति ही कैसे होगी ? इस कारण भगवान् ने पाच समितियों के द्वारा प्रवृत्ति वतलाई है और मन, वचन, काय द्वारा अशुभ प्रवृत्ति न करने के लिए कहा गया है। प्रत्येक प्रवृत्ति विवे-कपूर्वक करना समिति है । चलते समय ईर्यासमिति का ध्यान रखना आवश्यक है । ईर्यासमिति का ध्यान न रखा जाये तो गुप्ति का भग होता है । अत्तएव चलने मे, वोलने मे, भिक्षा लेने मे, अर्थात् प्रत्येक प्रवृत्ति करते समय साधु को पाच समिति और तीन गुप्ति का ध्यान रखना ग्रावश्यक है । समिति और गुप्ति प्रवचन माता कहलाती है । वीरपुत्र साधु को अपने प्राणो का भी उत्सर्ग करके प्रवचनमाता की रक्षा करनी चाहिए । १

शरीर टिकाने के लिए जब भिक्षु को भिक्षा लेनी पड़ती है, जब भिक्षा लेने के लिए पात्रो की भी आवश्यकता रहती है। अगर साधु पात्र न रखे और गृहस्थो के पात्र में भोजन करे या गृहस्थो के पात्र का उपयोग किया करे तो ग्रनेक अनर्थ उत्पन्न होने की सभावना है। यह बात दृष्टि मे रखकर ही साधुओं को काष्ठ, तूम्बा या मिट्टी के पात्र रखने की छूट दी गई है। जब पात्र लेकर भिक्षा के लिए जाना पड़ता है तो पात्र रखने के लिए कोली भी चाहिए ही और लज्जा की रक्षा के लिए वस्त्र भी चाहिए ! भगवान् ने कहा है—अगर पात्र रखोगे तो तुम ग्रपने सयम की रक्षा कर सकोगे ग्रीर रोगी या वृद्ध साधुओं की सेवा भी कर सकोगे। अगर तुम स्वय गृहस्थों के घर खाते होगे

अथवा गृहस्थों के पात्र में जीमते होगे तो वृद्ध तथा रोगो आदि सतों के लिए भिक्षा किस प्रकार और कहा से लाओगे? कदाचित् यह कहो कि हम गृहस्थों के घर जोमेंगे और वृद्ध तथा रोगो साधुओं को सेना गृहस्थ करेंगे, तो ऐसा करने में अयतना होगी और सयम में बाधा अ।एगो । अतएव सयम पालन के लिये पात्र भी उपकारी हैं।

जो भोजन किया जाता है वह शरीर मे रसभाग और खलभाग मे परिणत होता है। खलभाग का-जो मल-मूत्र रूप होता है-त्याग करना हो पडता है। मलमूत्र का त्याग दश बोलो का ध्यान रखकर करना चाहिए।

साधु-किया से अनिमज्ञ कुछ लोगो का कहना है कि साधु मल को बिखेरते हैं, परन्तु यह कथन भ्रामक और मिध्या है। ऐसा करने से तो साधु को प्रायिक्वत लगता है। मलमूत्र का त्याग करने में सम्धुओं को विवेक तो रखना ही पडता है, परन्तु मलमूत्र वा विसर्जन करते समय साधु ऐसी कोई किया नहीं करते कि उन्हें मलमूत्र का स्पर्श करना पडता है।

यहाँ कोई यह पूछ सकता है कि यह तो साघुओं के आचार-विचार की बात हुई, परन्तु शास्त्र में गृहस्थों के लिए भी कोई धमं बताया है या नहीं, और उनके लिए किसी प्रकार का विधि-विधान किया गया है या नहीं? इस प्रक्र का उत्तर यह है कि शास्त्र में गृहस्थों का धमं न बतलाया जाये यह कैसे सभव है विधालि साधुप्रों का धमं गृहस्थों के धमं पर ही आश्रित है। इसीलिए उववाई सूत्र में कहा है—

# २१४-सम्यक्तवपराकम (इ)

दुविहे धम्मे पण्णत्ते, तजहा-ग्रागारधम्मे ग्रणगार-धर्मे य ।

ग्रथीत् धर्म दो प्रकार के हैं - गृहस्थधर्म ग्रीर साधुधर्म।

साघु वर्म का आधार गृहस्थ का घर्म ही है। श्री जम्बूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्र में कहा है कि जब घर्म का नाश होगा तो सर्वप्रथम साध्यमं का नाश होगा और फिर गृहस्यधर्म का नाश होगा । साघुंघम जीवित रहे और गृहस्थंघमं नाट हो जाये, ऐसा कभी हो ही नहीं सकता, क्यों कि गृहम्थवर्म, साध्वमं का आघार है और यदि गृहस्थ लोग अपने घर्म का सम्यक् प्रशार पालन न करें तो ऐसी दशा मे साध्धर्म का भी सम्यक् प्रकार से पालन नहीं हो सकता । श्रतएव गृहस्थो को अपने धर्म का यथोचित पालन करना चाहिए। घर्म किसी व्यक्ति को, फिर वह साघु हो या गृहस्थ हो, किसी प्रकार के बन्धन में बद्ध नहीं करता। धर्म तो अवि-वेक को दूर करता है। घर्म का कथन यह है कि जो कुछ करो, विवेकपूर्वक ही करो । गृहस्थो को विवेक समभाने के लिए ही शास्त्र मे पाच अणुत्रत, तीन गुणव्रत और चर शिक्षावत बतलाये गये है। इन वारह व्रतो को ही आगार-घर्म कहते हैं । पहले अहिसावत मे श्रावक को हिसा का त्याग करना पडता है । गृहस्थ-श्रावक हिंसा का सर्वधा त्याग नही कर सकता, अंतएव उसे स्थूल हिंसा का त्याग करने का विधान किया गया है । स्थूल हिंसा किसे कहना चाहिए और सूक्ष्म हिंसा क्या है, इस विषय मे शास्त्र मे अत्यन्त सूक्ष्मतापूर्वक विचार किया गया है । शास्त्र- कारों ने जगत् के जीवों की सुविधा के लिए स्यूल हिंसा की व्याख्या करते हुए कहा है— जो जीव चलते—िफरते दिखाई देते हैं, उनका घात करना स्थूल हिंसा है। गृहस्थ-श्रावक को ऐसे जीवो की हिंसा नहीं करना चाहिए। जीव तो पृथ्वी, पानी आदि में भी है, परन्तु वे प्रत्यक्ष दिखाई नहीं देते और गृहस्थ-श्रावक उन जीवों की हिंसा से बच नहीं सकता। अतएव जो जीव प्रत्यक्ष दिखाई देते हैं, उनकी हिंसा श्रावक को नहीं करना चाहिए।

इस पर कोई गृहस्य कह सकता है कि अगर हम ऐसी हिंसा से वचते ही रहे और अहिंसक वनकर बैठे रहें तो हमारा संसार-व्यवहार ही न चले ! इसका समाधान यह है कि यह खयाल ही गलत है। एक बार एक डाक्टर साहब ने भी मुभसे ऐसा ही कहा था। उनका कहना था— 'अगर हम अहिंसक ही बन जाएँ तो ऐसी दशा मे अनेक मनुष्य मर जाएँ।' मनुष्यो की रक्षा के लिए हमें हिंसा करनी ही पड़ती है। रोग के कीटाणु, जो रोगी के शरीर में होते हैं, उनका हमें विनाश करना पड़ता है। अगर कीटाणु नष्ट न किये जाएँ तो रोगी जीवत नहीं रह सकता खौर कीटाणुओं का नाश करने से हिंसा होती है। ऐसी दशा में हमें क्या करना चाहिए और किस प्रकार अहिंसा का पालन करना चाहिए ? डाक्टर का कर्त्तव्य निभाने के लिए हमें दवा से, इन्जेक्शन से या आपरेशन से कीटाणुओं का नाश करना ही पड़ता है।'

डाक्टर की तरह और लोग भी कहने लगते हैं-वास्तव में कीडों को बचाना चाहिए या मनुष्यों को बचाना चाहिए?'

मैंने उन डाक्टर साहव से कहा—'कीडे दो प्रकार के होते हैं -आरोग्यरक्षक और आरोग्यभक्षक । आरोग्यनाशक कीडो के कारण ही रोग उत्पन्न होता है । तुम लोग यह मानते हो कि हम दवा द्वारा आरोग्यन।शक कीडो को ही मारते हैं, मगर इसी मान्यता मे भूल है । वास्तव में तुम आरोग्यरक्षक कीडो को सशक्त बनाते हो । ऐसा करने से आरोग्यनाशक कीडे अगक्त होकर म्वतः मर लाते हैं। तुम वारोग्यनाशक कीडो को मार डालते हो, यह तुम्हारा खयाल गलत है । तुम ऐसा क्यो नहीं मानते कि देवा द्वारा तुम आरोग्यरक्षक कीटाणुओं को सगक्त बनाते हो ? इस दृष्टि से विचार करने पर तुम्हारा लक्ष्य कीडो को मारना नही वरन् सशक्त बनाना सिद्ध होता है। यही दृष्टि लक्ष्य मे रखोगे तो हिंसा करने के बदले रक्षा करने का तुम्हारा लक्ष्य रहेगा । उदाहरणार्थ जब दीपक जल।या जाता है तो भ्रघकार स्वतः नष्ट हो जाता है । परन्तु यह नही कहा जाता कि अधकार नष्ट हुआ, वरन् यही कहा जाता है कि दीपक उजल गया है। इसी प्रकार ग्रगर दवा द्वारा कीटा-णुओ को सशक्त बनाना कहा जाये ग्रीर ऐसा ही माना जाये तो हिंसा के समर्थन के बदले अहिंसा का समर्थन होता है।

ससार में कुछ लोग ग्रघकार का समर्थन करने वाले निकल आएँगे ग्रीर कुछ प्रकाश का समर्थन करने वाले निकलेंगे, परन्तु प्रकाश का समर्थन करने वाले शुक्लपक्षीय कहलाएँगे और ग्रघकार का समर्थन करने वाले कृष्णपक्षीय कहलाएँगे। प्रकाश तो शुक्लपक्ष में भी रहता है और कृष्ण-पक्ष में भी रहता है, फिर भी एक को शुक्लपक्ष ग्रीर दूसरे को कृष्णपक्ष क्यों कहते हैं? इसका कारण यही है कि एक पक्ष प्रकाश का समर्थेक है और दूसरा पक्ष श्रधकार का समर्थंक है। इसी कारण दोनो पक्षो के नाम भिन्न-भिन्न हैं। साधारणतथा देखा जाये तो पूर्णिमा के बाद आने वाली प्रतिपद् के दिन श्रधकार कम होता है और प्रकाश श्रधिक होता है, परन्तु वह पक्ष श्रधकार का पक्षपाती होता है, इसी कारण उसकी गणना कृष्णपक्ष मे करते है। इसी तरह श्रुक्त पक्ष की द्वितीया के दिन नाम भात्र को ही प्रकाश होता है, फिर भी वह पक्ष प्रकाश का पक्षपाती है, इसी कारण उसकी गणना श्रुक्तपक्ष मे की गई है। समार मे लो श्रुक्तपक्षीय लोग भी रहेगे और कृष्णपक्षीय भी रहेगे। मगर तुम विवेकपूर्वक विचार करो कि इन दोनों मे से तुम्हे किस पक्ष मे रहना है न तुम हिसा के पक्ष में रहना चाहते हो या अहिसा के पक्ष में रहना चाहते हो या अहिसा के पक्ष में रहना चाहते हो या अहिसा के पक्ष में रहना चाहते हो न्या विवेक के साथ तुम्हें निर्णय करना चाहिए।

शास्त्र में शुभाशुभ भावों की शुक्लता और कृष्णता बतलाकर छह लेश्याओं के विषय मे विचार किया गया है। छह लेश्याओं में तीन लेश्याए तो शुभ अर्थात् धर्म की द्योतक हैं और तीन अशुभ अर्थात् पाप की द्योतक हैं। इन शुभा-शुभ लेश्याओं को उदाहरण द्वारा समभाता है।

अन्ग-अलग प्रकृति वाले छह मनुष्य कुल्हाडियां लेकर घर से बाहर निकले । रास्ते मे उन्होंने आग्रफल से भूका हुआ आग्रवृक्ष देखा । पके आम देखकर सब ने खाने का विचार किया। मगर वृक्ष बहुन ऊचा था। प्रकृत उपस्थित हुआ—आम विस तरह खाण ज ए ?

ं उन छह मे से एक ने कहां - ग्रपने पास कुल्हाडी है।

वृक्ष को मूल से ही काट गिराया जाये तो सरलता से आम ले सकेगे। इस प्रकार पहले मनुष्य ने केवल आमो के लिए सारे वृक्ष को ही काट डालने का विचार किया। शास्त्र कहता है, इस प्रकार विचार करने वाला मनुष्य कृष्णलेश्या वाला है। क्यों कि वह थोड़े से लाभ के लिए महान् अनर्थ करने को तैयार हुआ है। वृक्ष काट डालने से केवल उन्हें ही थोड़े से फल मिल जाएगे, परन्तु वृक्ष अगर कायम रहा तो न जाने कितने लोगो को आम मिलेंगे। ऐसा होने पर भी वह मनुष्य स्वार्थ में ग्रधा होकर महान् अनर्थ करने पर उतारू हो गया है। वह कृष्णलेश्या वाला है।

दूसरे मनुष्य ने पहले से कहा—'भाई! सारा पेड काटने से क्या लाभ! अगर वृक्ष की शाखाओं को काट लिया जाये तो फल भी मिल जाएगे और वृक्ष भी कायम रह सकेगा।' इस दूसरे मनुष्य की लेक्या भी थोड़े लाभ के लिए विशेष हानि करने की है, फिर भी पहले मनुष्य की श्रपेक्षा अच्छो है। अतएव दूसरा मनुष्य नीललेक्या वाला कहलाता है।

तीसरे मनुष्य ने कहा 'भाई । आम तने मे तो लगे नहीं । आम तो छोटी-छोटी डालियों मे लगते हैं, फिर वृक्ष की गाखा काटने से क्या लाभ है ? छोटी डालियाँ काट लेना ही अच्छा है, इससे हमें आम भी मिल जाएगे और वृक्ष भी बचा रहेगा ।' इस तीसरे मनुष्य के विचार के अनुसार कार्य होने में हानि अधिक और लाभ थोडा है, अतएव इसकी लेक्या कापोती होने के कारण पापकारिणी तो है ही, फिर भी पहले और दूसरे मनुष्य की लेक्या की

अपेक्षा यह लेक्या अच्छी है। यह तीनो लेक्याएँ पापकारिणी और श्रप्रशस्त मानी जाती हैं।

चीये मनु य ने कहा—' भाई । डालियाँ काटने से पत्ते भी कट जाएँगे और वृक्ष छ या देने योग्य नहीं रह जाएगा । हमें तो आमों से मतलब है, अतएव सब आम गिरा लिये जाएँ तो ठीक है। इस चौथे की भावना पूर्वोक्त तीनों की अपेक्षा प्रशस्त है और इसीलिए उसकी लेश्या तेजोलेश्या कहलाता है। यह तेजोलेश्या, पद्मलेश्या से हीन होने पर भी पहली तीनों लेश्याओं से अच्छी है। इसी लेश्या से धर्म का आरम्भ होता है।

पाचवें मनुष्य ने कहा - 'भाई । सभी ग्राम गिराने से भी क्या लाभ ? ग्रगर पके पके ग्राम तोड लिए जाए तो ठीक है। कच्चे आम जब पकेंगे तो दूसरो के काम आएगे।' इसकी लेश्या पदालेश्या है। यद्यपि पदालेश्या, शुक्ललेश्या से नीची है फिर भी पूर्वोक्त चारो की अपेक्षा प्रशस्त है। यह लेश्या धर्मरूप है।

छठा शुक्लनेश्या वाला मनुष्य है । इसने कहा — भाइयो । तुम पके म्राम खाना चाहते हो तो फिर इतना अनर्थ क्यो करते हो ? वृक्ष उदार होता है । वह पके फलो को अपने पास सग्रह करके नहीं रखता लोगों के हित के लिए नीचे गिरा देंता है । अगर अभी हवा चलेगी तो पके म्राम स्वय नीचे गिर जाएगे । इसलिए थोड़ी देर राह देखो।' इस मनुष्य को भावना अत्यन्त उच्च है । इसे शुक्ललेश्या कहते हैं । यह सर्वश्रेष्ठ लेश्या कहीं गई है । यद्यपि आम तो सभी को खाने हैं परन्तु आम प्राप्त करने के प्रयत्नो

# २२०-सम्ययत्वपराक्रम (३)

मे अन्तर है!

इस प्रकार छह लेक्याओं में तीन पापकारिणी कीर तीन घर्मकारिणी हैं। इसका कारण यही है कि तीन लेक्याएं, पाप का पक्ष लेने वाली हैं और तीन घर्म का पक्ष लेने वाली हैं। जिस व्यक्ति में घर्म होगा और जो घर्म का पक्ष लेता होगा, वह तो हिमा से वचने का ही प्रयन्न करेगा

कहने का आशय यह है कि संसार में हिंसा और अहिमा दोनों के स्वतन्त्र पक्ष हैं। परन्तु तुम्हे तो अहिसा का पक्ष लेना चाहिए और हिंसा से वचना चाहिए । तुम्हारे लिए म्थूल हिसा त्याच्य है। म्यूल हिसा के भी दो भेद किये गये हैं एक सकल्यी हिंसा और दूसरी आरम्भी हिंसा है। आरम्भ की हिमा का गृहम्य त्यांग नहीं कर सकता, अतः उसकी गृहम्थ के लिए छूट है। विती करने मे अगर कोई कीडा आदि मर जाये तो उससे तुम्हें कोई पापी नहीं कह सकता, अगर जान-बूभकर तुम कीडो को मारोगे तो अवस्य पापी कहलाओंगे, क्योंकि वह हिंसा सकल्प की हिंसा है। सकरवी हिंसा भी दो प्रकार की है--ग्रपराधी की हिंसा और निरपराध की हिंसा । इनमें से निरपराध जीव का मारना तुम्हारे लिए वर्ज्य है । श्रावको को अपराधी को मारने का त्याग नही होता । किन्त्र निरपराघ जीव को मारने का त्याग श्रावक को करना ही चाहिए । निरपराधी जीव को मकल्प करके मारने से व्यवहार में भी तुम पापी कहलाओंगे । इस प्रकार तुम्हारे लिए चलते-फिरते जीव को (जो व्यवहार में भी जीव माने जाते हैं) सकल्पपूर्वक मारने का त्याग करना आवश्यक है। स्थूल हिंसा से वचना भारक का पहला ग्रहिमाव्रत है।

श्रावक अपराघी को मारने का त्यागी नही होता। लोग कहते हैं कि अहिंसा का पालन करने से कायरता ग्राती है। परन्तु ऐसा कहना भूल है। जान पडता है, यह भ्रम-पूर्ण मान्यता कुछ जैन नामघारी लोगो के कायरतापूर्ण व्यवहार से ही प्रचलित हो गई है। जैनधर्म गृहस्थ के लिए यह नहीं कहता कि गृहस्य अपराधी को मारने का भी त्याग करे। गृहस्थ के लिए जैनधर्म ने अपराधी को मारना निषद्ध नहीं ठहराया है और न श्रपराधी को दण्ड देने वाले को पापी ही कहा है। यह बात स्पष्ट करने के लिए यहा एक उदाहरण दिया जाता है:—

जिस समय भारतवर्ष मे चारो ओर अराजकता फैलती जा रही थी, और शक्तिशाली लोग अशको को सता रहे थे, उस समय नौ लिच्छवो और नौ मल्ली नामक अठारह राजाओं ने मिलकर एक गण-सघ की स्थापना की थी। इस गणसघ का उद्देय सबलो द्वारा पीडित निर्वलो की रक्षा करना था। गणसघ के अठारह गणराजाओ का गणनायक (President) चेटक राजा था। राजा चेटक या चेडा भगवान् महावीर का पूर्ण भक्त था आज तुम लोग ढीली घोती पहनने वाले बिनया बन रहे हो, परन्तु जैनघर्म क्षत्रियो का घर्म है। तुम्हे घर्म ने बिनया नहीं बनाया है। तुम महाजन बने थे। व्यापार मे लग जाने के कारण आज तुममे गुलामी का भाव आ गया है और तुम बिनया बन गये हो। स्वार्य की अधिकता के कारण तुम्ह रे हृदय मे कायरता और गुलामी घुस गई है। वास्तव मे तुम विणक नहीं, महाजन हो।

सशक्त लोगो से निबंलों की रक्षा करने के लिए ही

गणसघ की स्थापना की गई थी। जिस समय की यह घटना है उस समय चम्पा नगरी में कोणिक राजा राज्य करता था। कोणिक राजा श्रेणिक का पुत्र था। कोणिक के वारह भाई थे, जिनमें सब से छोटे भाई का नाम बहिलकुमार था। बहिलकुमार के पास एक कीमती हार ग्रौर एक हाथों था। यह हार और हाथी उसके पिता ने उसे पुरस्कार दिया था। बहिलकुमार को राज्य में कोई हिस्सा नहीं मिला था। उसनें हार और हाथी पाकर ही सतीष मान लिया था।

बहिलकुमार हाथी पर सवार होकर अनिन्दपूर्वक कीडा करता था। लोग उसकी प्रशसा करते हुए कहते थे— राज्य के रत्नो का उपभोग तो वहिलकुमार ही करते हैं। कोणिक के लिए तो केवल राज्य का भार ही है। लोगो का यह कथन कोणिक की रानी पद्मा के कानो तक पहुचा। रानी ने विचार किया— 'किसी भी उपाय से वह हार और हाथी राज्य मे मगवाना चाहिए।' यह सोचकर रानी ने कोणिक से कहा—'नाथ! राजा आप हैं मगर राज्य के रत्नों का—हार और हाथी का-उपभोग वहिलकुमार करता है। तुम्हारे पास तो केवल निस्सार राज्य ही है।'

कोणिक ने कहा - स्त्रियों की बुद्धि बहुत ओछी होती है। इसी करण तू ऐसा कहती है। बहिलकुमार के पाम तो सिर्फ हार और हाथी है, मगर मैं तो सारे राज्य का स्वामी हू। इसके अतिरिक्त बहिलकुमार के पास हार और हाथी है तो कोई गैर के पास थोड़े ही है! आखिर है तो मेरे भाई के पास ही न

रानी पद्मा ने सोचा - मेरी यह युक्ति काम नही आई।

अव दूसरा कोई उपाय काम में लाना चाहिए। यह सोच-कर उसने कोणिक में कहा — तुम्हें अपने भाई पर इतना अधिक निश्वास है, यह मुफे नहीं मालूम था। तुम्हें इतना निश्वास है, यह अच्छा ही है। मगर एक बार अपने निश्वा-सपात्र भाई की परीक्षा तो कर देखों कि उन्हें तुम्हारे ऊपर कितना विश्वास है और तुम्हारे विश्वास पर वह हार तथा हाथी भेजता है या नहीं ने

कोणिक को त्यह बात पसन्द आ गई। उसने बहिल-कुमार के पास सदेशा भिजवा दिया — इतने दिनो तक हार और हाथी का उपभोग तुमने किया है। ग्रव कुछ दिनो तक हमे उपभोग करने दो।

यह सदेश पाकर बहिलकुमार ने सोचा अब कोणिक की नजर हार और हाथी पर पड़ी है। वह प्रत्येक उपाय से हार-हाथी को हस्तगत करने की चेष्टा करेगा। मुभे राज्य मे कोई हिस्सा नहीं मिला। फिर भी मैंने हार-हाथी पाकर ही सतोष मान लिया। ध्रब यह भी जाने की तैयारी मे है!

इस प्रकार विचार कर और हार तथा हाथी को बचाने के लिए वहिलकुमार रात्रि के समय निकल पड़ा और अपने नाना राजा चेटक की शरण में जा पहुंचा। बहिलकुमार ने राजा चेटक को सारी घटना कह सुनाई। चेटक ने सम्पूण घटना सुनकर बहिलकुमार से कहा— 'तुम्हारी बात ठीक है।' राजा चेटक ने उसे अपने यहा आश्रय दिया।

बहिलकुमार हार और हाथी लेकर बाहर चला गया है, यह समाचार सुनते ही पद्मा र'नी को कोणिक के कान भरने के लिए पूरी सामग्री मिल गई। वह कोणिक के पास जाकर कहने लगी—तुम जिसे भाई—भाई कहकर ऊँचा चढाते थे, उसकी करतूत देख ली न । तुम्हारे भाई को तुम्हारे ऊपर कितना विश्वास है। उसने हार और हाथी नहीं भेजा। इतना ही नहीं, कदाचित् तुम जबर्दस्ती हार—हाथी लूट लोगे। इस भय से वह अपने नाना की शरण मे भाग गया है। वहाँ जाने की कोई खबर भी उसने तुम्हारे पास नहीं भेजी। अब मैं देखती हू कि तुम क्या करते हो ग्रीर हार तथा हाथी प्राप्त करने के लिए कैसी वीरता दिखाते हो!

इस प्रकार की उत्तेजनापूर्ण बाते कहकर पद्मा ने कोणिक को खूब भडकाया । पद्मा की यह वाते सुनकर कोणिक को भी कोघ आ गया । वह कहने लगा मैं चेडा राजा के पास अभी दूत भेजता हू । ग्रगर चेडा राजा बुद्धिमान होगा तो बहिलकुमार को हार और हाथी के साथ मेरे पास भेज देगा।

कोणिक का दूत राजा चेटक के पास पहुचा। दूत वा कथन सुनकर चेटक ने उत्तर में कहला दिया— मेरे लिए तो कोणिक और बहिलकुमार दोनो सरीखे हैं। परन्तु जैसे कोणिक ने अपने दस भाइयों को राज्य में हिस्सा दिया है उसी प्रकार बहिलकुमार को भी हिस्सा दिया जाये अथवा हार और हाथी रखने का अधिकार उसे दिया जाये।

चेटक का यह उत्तर न्यायदृष्टि से ठीक था। मगर सत्ता के सामने न्याय-अन्याय कौन देखता है! जिसके हाथ मे सत्ता है, वह तो यही कहता है कि हमारा वाक्य न्याय है और जिधर हम उगली उठावे उधर ही पूर्व दिशा है। चेटक का उत्तर सुनकर कोणिक ने फिर कहला भेजा-हम राजा हैं। रत्नो पर राजा का ही अधिकार होता है। तुम्हें हमारे बीच मे पड़ने की कोई आवश्यकता नहीं हैं। वहिलकुमार को मेरे पास भेज दो। हम भाई-भाई आपस मे निपट लेगे।

दूत ने चेटक के पास पहुंचकर कोणिक का सन्देश सुनाया।

कोणिक ने अपने सन्देश में राज्य का हिस्सा देने के विषय में कुछ भी नहीं कहलाया था । अतएव चेटक ने यही प्रत्युत्तर दिया—ग्रगर कोणिक, बहिलकुमार को राज्य में हिस्सा देने को तैयार हो, तब तो ठीक है। मगर उसने इस सम्बन्ध में कुछ भी नहीं कहलाया। ऐसी स्थित में बहिलकुमार को कैसे भेज सकता हूं सबलों से निर्वलों की रक्षा करना तो हमारी प्रतिज्ञा है।

दूत फिर चम्पानगरी लौट गया भ्रौर चेटक का उत्तर कोणिक से कह दिया। कोणिक को अपनी शक्ति का अभि-मान था। उसने राजा चेटक को कहला दिया— या तो वहिलकुमार को हार-हाथी के साथ मेरे पास भेज दो, अन्यथा युद्ध के लिए तैयार हो जाग्रो। -

चेटक राजा ने अपने गणसंघ के सब सदस्यों को एकत्र किया और सम्पूर्ण घटना से परिचित किया । ऐसी परि-स्थिति में क्या करना चाहिए, इस विषय मे उनकी सम्मिति पूछी । आगे-पीछे का विचार करने के बाद सभी राजा इस निर्णय पर पहुंचे कि—क्षत्रिय होने के नाते सबलो द्वारा सताये जाने वाले निर्वलों की रक्षा करना हमारा घर्म है।

# २२६-सम्यक्तवपराऋम (३)

अपने गणसघ का उद्देश्य भी निर्वलो की रक्षा करना है। विहलकुमार न्याय के पथ पर है। न्यायदृष्टि से उसे कोणि क के पास भेज देना उचित नहीं है। युद्ध करके शरणागत की रक्षा करना ही हम लोगों का कर्त्तव्य है।

गणराजा अपने घर्म का पालन करने के लिए अपने प्राण तक देने पर उतारू हो गये । परन्तु तुम लोग धर्म की रक्षा के लिए कुछ करते हो ? क्या तुम घर्म की रक्षा के लिए थोडा-सा भी स्वार्थ त्याग सकते हो ? स्वार्थ त्याग करने से ही घर्म की रक्षा हो सकती है। गणराजाओ जैसी परिस्थित अगर तुम्हारे सामने उपस्थित हो जाये तो तुम क्या करोगे ? कदाचित् तुम यही सोचोगे कि - कहा का हार और कहा का हाथी । हमारा उससे क्या लेन-देन है ? मगर क्या यह राजा लोग ऐसा नहीं सोच मकते थे ? वास्तव मे इस प्रकार का विचार करना कायरता का काम है। वीर पुरुष ऐसा तुच्छ विचार नहीं करते। वे दूस गे की रक्षा के लिए सदैव उद्यत रहते हैं। आज तो लोगो मे कायरता व्याप गई है । यह कायरता स्वार्थपूर्ण व्यापार के कारण आई है, मगर लोगों का कहना है कि वह धर्म के कारण श्राई है। यह कहना एक गम्भीर भूल है। धर्म के कारण कायरता कदापि नही आ सकती। वीर पुरुष ही धर्म का पालन कर सकते हैं।

समस्त गणराजाओं के साथ चेड़ा राजा युद्ध के लिए तैयार हो गया । इघर काणिक राजा भी अपने दसो भाइयों के साथ युद्ध के लिए तैयार हुआ । यद्यपि काणिक के दस भाई वह सकते थे कि हम सबको राज्य का हिस्सा मिला है तो बहिलकुमार को भी हिस्सा मिलना चाहिए, परन्तु उन्होंने भी सता के सामने मस्तक भुका दिया। इतिहास-वेत्ताओं का कथन है कि गणराज्य प्रजातन्त्र राज्य के समान था। परन्तु दूसरे राजा स्वच्छन्द थे और गरीबो पर अन्याय करते थे।

गणराजाओं की सेना का नेतृत्व चेटक ने ग्रहण किया। वास्तव में घामिक व्यक्ति धर्म की रक्षा के लिए सदा आगे ही रहता है। आज के प्रमुख तो कार्य करने के समय नौकरों को आगे कर देते हैं परन्तु चेटक राजा स्वय अगुवा बना और उसने अपनी युद्धकला का परिचय दिया राजा चेटक ने अपनी अचूक वाणावली के द्वारा कोणिक के भाइयों की शिरच्छेद कर डाला।

अपने भाइयों के मर जाने से कोणिक भयभीत हो गया। कोणिक ने तप आदि द्वारा इन्द्रों की आराधना की! उसकी आराधना के फलस्वरूप शक्तेन्द्र और चमरेन्द्र आया। शक्तेन्द्र ने कोणिक से कहा— तुम्हारा पक्ष न्यायपूर्ण नहीं हैं। और चेटक राजा का पक्ष न्यायपूर्ण है।

कोणिक बोला — कुछ भी ही, इस समय तो मेरी रिक्षा करो।

शकेन्द्र ने उत्तर दिया--मैं अधिक तो कुछ नहीं कर सक्गा, सिर्फ चेटक राजा के वाण से तुम्हारी रक्षा करूंगा। मैं उनका वाणवेध चुका दूगा।

चमरेन्द्र बोला-- तुम मेरे मित्र हो, इस कारण मैं सेनावेत्रिय करूगा और रथमूसल का सग्नाम वैक्रिय करके तुम्हे विजय दिलाऊगा।

#### २२८-सम्यक्तवपराऋम (३)

चमरेन्द्र से इस प्रकार आक्वासन पाकर कोणिक बहुत प्रसन्न हुआ। अब कोणिक फिर तथार होकर राजा चेटक के सामन युद्ध करने आ पहुचा। भगवान् न कहा-- उस सग्राम मे एक करोड अस्सो लाख मनुष्य मारे गये।

भगवतीसूत्र में भी एक ऐसा उदाहरण आया है। वहण नागनतुआ नामक एक श्रावक था। यह श्रावक वेन वेले पारणा करता था। वह चेटक राजा का सामन्त था। एक वार उसे युद्ध में आने के लिए कहा गया। उस समय उसके दूसरा उपवास था। क्या ऐसा उपवास करने वाले को युद्ध में जाना उचित था? क्या वह नहीं कह सकता था कि मैं उपवासी हूं। युद्ध में कैंमें जा सकता हूं? परन्तु उसने ऐसा कोई उत्तरन देने हुए यहीं कहा कि अवसर आने पर सेवक को स्वामी की सेवा करनी हा चाहिए। स्वामी की सेवा करने के ऐन मौंके पर कोई बहाना बनाकर किनारा काटना अनुचित है। अवसर आने पर नमकहराम बनना क्या हरामखोरी नहीं है?

श्राज भारतवर्ष में बड़ी हरामखोरी दिलाई देती है। जो लोग भारत का अन्न खाते हैं वहां भारत की नाक कटाने वाले कामों में शामिल होते हैं। जो वस्त्र भारत को गुलाम बनाते हैं, उन्हीं को वे श्रपनाते हैं। भारत को सभ्यता का, रहन-सहन आदि को भुता दते हैं। यह नमकहरामी नहीं तो क्या है? वायसराय गवनर श्रादि आते हैं और भारत का शासन करते हैं, पर उन्हें भारतीय वेपभूषा पहनने के लिए कहा जाये तो क्या वे कहना मानेगें? वे यही उतर देगे कि हम तो अपनी मातृभूमि की सेवा बजाने आये हैं,

द्रोह करने नहीं । अतएव हम अपना वेष कैसे छोड सकते है ? इस प्रकार अग्रेज लोग भारत में रहते हुए भी अग्रेजी पोशाक पहनकर फूले नहीं समाते। यह कृतघ्नता के सिवाय और क्या है ? पोशाक और रहन-सहन से मातृभूमि की पहचान होती है। मगर आज भारत का रहन-सहन बदल गया है। सभ्यता बदल देने से मातृभूमि के प्रति द्रोह होता है। देशहित की दृष्टि से भी भारतीय संस्कृति अपनाने योग्य है।

वरुण जागनतुआ वीर होने के कारण ही, उपवासी होता हुआ भी, देशरक्षा के लिए युद्ध में शामिल हो गया। मगर आज कायरता आ जाने के क़ारण देश, समाज और घर्म का पतन हो रहा है।

कहने का आशय यह है कि चेटक राजा और वहण नागनतुओं ने श्रावक या सम्यग्दृष्टि होने पर भी सग्नाम् जडा। फिर भी उनका स्थूल अहिंसावत ख़डित न हुआ। इसका कारण यही है कि वे निरपराध को ही मारने के त्यागी थे। ऐसी अवस्था मे उनका स्थूल अहिंसावत कैसे भग हो सकता था? अपराधी को मारने का समावेश स्थूल हिंसा मे नहीं होता। राज्य भी ऐसे कामो को अपराध् नहीं गिनता। लोग अपराधी को दण्ड देने के समय दूर-दूर भागते हैं और निरपराध के गले पर कलम कुठार चलाने के लिए तैयार हो जते हैं। यह उनको कायरता है।

उक्त कथन का आश्रय यह है कि गृहस्थधर्म मर्यादा-युक्त है। गृहस्थधर्म का प्राल्न करने से आत्मा का विकास भी होता है और सासारिक काम भी नही रुकता । जैन- घमं वीर का धमं है। इस वीर धमं में कायरता के लिए लेश मात्र भी गुंजाइश नहीं। जिसमे वीरता होगी वहीं जैनधमं का भलीभाति पालन कर सकेगा। स्रांज कायरता को पोषने का जो अपव द जैनधमं पर लगाया जाता है, उसका प्रधान कारण जैन कहलाने वालो का कायरतापूर्ण व्यवहार हो है। अगर जैनधमं का यथोचित पालन किया जाय तो देश, समाज और धमं का उत्थान हुए बिना नहीं रह सकता। धमंपालन के लिए वीरता ग्रोर धीरता की आवश्यकता रहती है। जो मनुष्य अपनी ही रक्षा नहीं कर सकता वह दूसरों की रक्षा कैसे कर सकता है देश, समाज और धमं के उत्थान के लिए सर्वप्रथम नैतिक वल प्राप्त करने की आवश्यकता है।

तुम श्रावकधर्म का गम्भीर विचार करों और उसका भलीभाति पालन करने का प्रयत्न करों। अगर तुम सभी वस्तुओं के त्यागी होते या साधु होते तो तुम्हें इस विषय में इतना श्रधिक कहने की आवश्यकता न होती। तुम गृहस्य-श्रावक हो श्रीर इसीलिए तुम्हें समिष्टि का ध्यान रखकर नियम वनाने चाहिए। व्यक्तिगत प्रश्नों को एक ओर रखकर समिष्टि के हित का श्रावकों को खास ध्यान रखना चाहिए। अगर तुम अपने गृहस्थधमं का वरावर पालन करोंगे तो तुम्हारा कल्याण होगा। अब मूल विषय पर आना चाहिए।

उपिघ की न्युत्पत्ति करते हुए शास्त्रकार कहते है — जिसके प्रताप से आत्मा दुर्गति को प्राप्त हो वह उपिघ है। श्रीस्थानागसूत्र में उपिघ के तीन भेद कहे गये हैं (१) कर्म- उपिघ (२) शरीरउपिघ और (३) बाह्य भंडोप्रकरण उपिघ।

कर्म भी उपिघ है और इसी उपिघ के कारण आत्मा परमात्मा से बिकुडा हुआ है । कर्म उपिघ के कारण ही आत्मा को सुख-दुख का अनुभव करना पडता है। परन्तु सुख-दुख बाहर से आये है, इस प्रकार आत्मा का मानना भूल है। कमं-उपाव के कारण हो आत्मा को शरीर वारण करना पड़ता है। आत्मा जब शरीरघारी बना है तो उसे अनेक बाह्य वस्तुओ की भी आवश्यकता रहती है। आत्मा इन बाह्य वस्तुम्रो को अपनी मानकर भयानक भूल करता है। मकान लकडी, पत्थर, मिट्टी आदि से वनता है। परन्तु आत्मा उसे अपना समभ बेठता है। जवतक मकान, लकडी पत्थर आदि से नहीं बना था तब तक श्रात्मा को उसके प्रति ममत्व भाव नही था । परन्तु घर जब तैयार हो गया तब आत्मा ममता के कारण उसे अपना मानने लगा। इस प्रकार कर्मउपि स्रोर शरीरउपिंघ के कारण ही बाह्य उप-करणो की आवश्यकता उपस्थित होती है भ्रौर फिर उन बाह्य उपकरणों के प्रति ममता का भाव जागृत हो जाता है। शास्त्र के कथनानुसार यह उपिघ ही उपाधि है। यह उपिघ आत्मा को ससार - जाल मे फंसाने वाली है। अतएव उपि के त्याग का यथाशक्ति प्रयत्न करो ग्रीर वाह्य पदार्थी के प्रति जो ममत्वभाव बन्घ गया है उसे शक्य प्रयत्न द्वारा दूर करो।

प्रश्न किया जा सकता है कि उपिंच का त्याग किस प्रकार किया जाये और पदार्थों सम्बन्धी ममता का निवारण किस प्रकार किया जाये ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि धर्म की आरावना करने से उपिंच का त्याग भी हो सकता है और ममत्व भी दूर हो सकता है . धर्म दो प्रकार का है आगारघर्म ग्रयत् गृहस्थवर्म और अनगारघर्म अर्थात् साघुवर्म । दोनो प्रकार के धर्म की श्रद्धा तो समान ही है, केवल स्पर्शना-आराघना मे अन्तर है। अतएव ग्रगर आज तुम शास्त्र के इस कथन को जीवन में सिक्रय रूप नहीं दे सकते तो इतना तो मानो कि उपाधि, उपाधि ही है ग्रीर आत्मा तथा ईतर पदार्थ भिन्न-भिन्न है। मास।रिक पदार्थी मे जितनी कम ममता होगी उतना ही अधिक सुख मिंलेगा भीर जितनी ज्यादा ममता होगी उतना ही अधिक दु.ख होगा। जब तक तुम इन पदार्थी की ममता मे फँसे रहोगे तव तक आरंमा की उन्नति नही हो सकेगी । आर्ज का विज्ञान भी यही कहता है किं जो मनुष्य दूसरो के फँदे मे फँसा रहता है वह अपना विकास नहीं कर सकता। ममत्व का त्याग करने वाला ही अपना विकास कर सकता है। कमल जल मे लिप्त होकर रहे तो उसका विकास नही हो सकता । वह जल से अलिप्त हीकर जब वाहर निकलता हैं तभी उसका विकास होता है। यही बात आत्मा के विकास के लिएं लीगू होती है। आत्मा भी जव तक बाह्य पदार्थी मे लिप्त रहता है, तंव तक वह भ्रपका विकास नही साध सकता। जब वह पदार्थी के ममत्वलेप से रहितं ही जाता है तभी अपना विकास साध सकता है इसीलिए शास्त्रकारों ने उपाधि के त्याग का उपदेश दिया है। भगवान् ने कहा है-उपिं का त्याग करने से आत्मा कर्मरित वनकर सिद्ध, युद्ध और मुक्त वन सकता है । इस प्रकार एक तरह की उपिध का त्याग करने से प्राप्त होने वाला फल कहा गया है।

एक उपिंघ ऐसी भी है जिनसे सयम मार्ग की पुष्टिं होती है। प्रेंश्न किया जा सकता है कि एक और तो उपिंव का त्याग करने के लिए कहा जाता है और दूसरीं ओर-उपिंघ से सयम की पुष्टि होना बतलाया जाता है। इसका क्या कारण है? इसका समाधान यह है कि उपिंध बंधन-रूप होने से त्याज्य है और दूसरी सयम में सहायक होनें के कारण, विवश होकर रखनी पडती है। इसी कारण वह ग्राह्य है। यह बात एक साधारण उदाहरण द्वारा विशेष स्पष्ट की जाती है।

कल्पना करो, किसी मनुष्य के पैर मे फोडा हो गया है। डाक्टर ने मलहम लगा कर पट्टी बाघने के लिए कहा। डाक्टर के कथनानुसार उसने मलहम लगाया और पट्टी बाघ ली। अब यहा विचारणीय यह है कि उसने कपड़े की पट्टी ममता के कारण बाघी है या दुख दूर करने के लिए बाघी है आखिर वह पट्टी को छोड ही देने वाला है। मगर जब तक उसके पैर में फोडा है, तब तक उसे पट्टी बाघनी पड़ेगी। पैर मे फोडा न होता तो वह पट्टी क्यो बाघता? पैर मे पट्टी बाघने की इच्छा तो उसकी है नहीं, फिर भी फोडे की पीडा जब तक वनी है तब तक विवश होकर उसे पट्टी बाघनी पड़ती है।

यही बात साघुओं की उपिंघ के विषय में समभाना चाहिए । साघु सयम का पालन करने के लिए ही उपिंघ रखते हैं । अगर रखकर अर्थात् वस्त्र-पात्र आदि संयम के साधन रखकर साघु अभिमान करें तो वह उसी प्रकार अनुचित है, जैसे फोडा न होने पर भी पट्टी बाँधना अनुचित है। परन्तु जैसे फोडा होने पर पट्टी बांधना अनुचित नहीं है, उसी प्रकार निरिभमान होकर और अपनी अशक्ति को

स्वीकार करके उपधि रखना साबुओ के लिए अनुचित नहीं है। शहरों में कितने ही भिखारों भीख मागने के लिए पैर पर कपडा, वाघ कर ढोग करते हैं ऐसा ढोग करना दूसरी वात है। ऐसा ढोग करके उपि रखने वाले की सभी ने निदा की है । परन्तु फोडा होने पर जैसे पट्टी वाबना अनुचित नही है, उसी प्रकार सयम का पोपण करने वाली उपिघ को, जव तक कर्मों का नाग न हो जाये तब तक या उपि त्याग करने की शक्ति ग्राने तक, रखना अनुचित नही है। हाँ, उपि रखकर अभिमान करना या आनन्द मानना उसी प्रकार मूखता है, जिन प्रकार फोड़ों न होने पर भी पैर मे पट्टी वाँघना मूर्खता है। भगवान् कहते है, जिस वम्तु की जितगी अनिवार्थ आवश्यकता है उतनी ही उपाधि रखनी चाहिए, परन्तु जिसकी आवश्यकता नही है और जिसका त्याग करने को शक्ति है, उस वस्तु को अपनाये रखना भी मूर्खता है। फिर भी जब तक उपिध रखनी पड रही है तब तक किसी प्रकार का अभिमान न करना चाहिए। ऐसा न हो कि सुन्दर वस्त्र ग्रीर सुन्दर अन्य वस्तुएँ रखे और फिर उन पर ममत्व एव अभिमान करे। फोडें पर जो पट्टी वाबी जाती है, वह आघात ग्रादि से वचने के लिए ही है, सुन्दरता वढाने के लिए नहीं । इसी प्रकार साघु जो वस्त्र रखते हैं सो लज्जा की रक्षा के लिए ही हैं तथा शरोर को शीत और ताप के आधात से ब्चाने के लिए हैं, जिन्हे सहन करने की शक्ति साघु में अभी तक नहीं आई है। अतएव सायुओ को वस्त्र आदि रखने मे शृङ्गार की भावना से वचना ही चाहिए। शृङ्गार की भावना होने पर वस्त्र आदि उपाधि सयम में वाघ ह सिद्ध होती है।

शक्ति न होने पर भी उपिघ का त्याग कर देना उचित नही, ऐसा करने से ग्रनेक अनर्थ उत्पन्न होने की सभावना रहती है । जैसे फोडा मिटने से पहले ही पट्टी उतार देने से फोड़े के बढ़ जाने का, पक जाने का या उसमें कीडे पड जाने का भय रहता है, उसी प्रकार शक्ति न होने पर भी उपिघ का त्याग करने से अनेक अनर्थ होने की सभावना रहती है। अतएव उपिं का त्याग करने में विवेक की म्रावश्यकता है। अगर शक्ति हो तब तो उपिंघ का त्याग करना ही चाहिए। अगर शक्ति न हो तो सयम के निर्वाह के लिए उपि रखना कुछ बुरा नहीं है। हाँ, उपिव के कारण अभिमान करना तो बुरा ही है। शास्त्र कहता है कि साघुओं को तो ऐसी ऊँची भावना भानी चाहिए कि वह शुभ अवसर कव मिलेगा जब मैं सब प्रकार की उपधि का त्याग कर जिनकल्पी बनकर विचरूगा । जब साघुओं को ऐसी उच्च भावना भाने के लिए कहा गया है तो फिर उपि रखने के कारण साघुओं को अभिमान क्यों करना चाहिए? उपिघ रखकर अभिमान करने से संयम का पोषण करने वाली भी दुर्गति-के मार्ग पर ले जाने वाली वन जाती है।

उपिंघ के त्याग से जीव को क्या लाभ होता है ? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फर्माया—उपिंध का त्याग करने वाला भय आदि क्लेश से रिहत हो जाता है श्रर्थात् उसे किसी प्रकार का भय नहीं रहता । उपिंघ का त्याग करने से जीवात्मा किस प्रकार निर्भय बनता है, यह बात एक उदाहरण द्वारा समकाई जाती है:—

मान लो, एक आदमी सोने का हार पहन कर जगल मे गया है और दूसरे आदमी ने सोने का कुछ भी गहना नही पहना । अब जगल मे चोर मिल जाये तो किसे भय लगेगा? अगर सोने का हार पहने वाले के हृदय में हार के प्रति ममत्व न होगा और निर्भय होकर वह विचार करेगा कि सोना क्या चींज है। चोर ले जाये तो भले ही ले जाय, तो उसे भय होने का कोई कारण नही। ग्रगर हार के प्रति उसे ममता होगी तो चोर का भय लगे विना नहीं रहेगा। सोने के प्रति ममत्व होने के क'रण कभी-कभी सोने के साथ जान जांने का भी भय हो जाता है।

जिस प्रकार सोने के प्रति ममता न होने के कारण मनुष्य निर्भय वन जाता है, उसी प्रकार उपिघ का त्याग करने से जीवात्मा क्लेशरहित हो जाता है । बाह्य उपि का त्याग करने के वाद कर्म की ओर शरीर की जो उपि शेष रह जाती है, उसके लिए भगव'न् ने कहा - बाह्य उपिध की भाति कर्म और गरीर की उपिध का भी त्याग करना चाहिए। उपिय का त्याग करने से ज्ञन, ध्यान तथा स्वाध्याय भी भलीभाति हो सकता है । जब तक उपि होती है तब तक उपकरणों की सार-सभाल भी रखनी पडती है और उनके उठाने-घरने की भी चिन्ता करनो पड़नी है। इसी प्रकार जब तक गरीर की उपि वनी है तब तक भोजन-पानी लेने के लिए जाने मे भी समय का भोग देना ही पडता है । अतएव उपिंघ का जितना त्याग हो सके उतना ही भ्रच्छा है। लेकिन अपनी शक्ति देखकर ही उपधि का त्याग करना उचित है। उपिव के त्याग की शक्ति न हो तो उपिघ के कारण अभिमान नही करना चाहिए वरन् ऐसी उच्च भावना भानी चाहिए कि मैं इस उपि का त्याग करने के लिए कब समर्थ हो सकूगा !

उपिंच दो प्रकार की होती है— औषिक उपिंघ और औपग्रहिक उपिंच। जिसके बिना काम चल हो नहीं सकता अर्थात् जिस वस्तु की अनिवार्य ग्रावश्यकता रहती है, वह ग्रीषिक उपिंच है और जो वस्तु किसी विशेष कारण से लेनी पड़ती है और कारण मिटने के बाद त्याग दी जाती है, वह औपग्रहिक उपिंच कहलाती है। यह बात गृहस्थों की उपिंध के लिए भी लागू पड़ती है और सांघुओं की उपिंच के लिए भी। सांघु जंघन्य बारह, मध्यम चौदह और उत्कृष्ट पच्चीस उपिंच-उपकरण रख सकता है। इससे अधिक नहीं रख सकता। यहा निर्गन्थधर्म का ही वर्णन किया जा रहा है अतएव यह मर्यादा निर्गन्थ सांघु के लिए बतलाई गई है। यहाँ गृहस्थ्यम का वर्णन नहीं किया गया है परन्तु इस कथन के आधार पर गृहस्थों को भी विचार करना चाहिए।

तुम श्रावक लोग जो सामायिक करते हो सो उपिंच के त्याग का अभ्यास करने के लिए ही है । अगर आज तुम उपिंच का त्याग करने में समर्थ नहीं हो तो उपिंच रूप उपाधि में रहते हुए भी श्रिममान मत करो । बल्कि उपिंच के प्रति ममत्व कम करके परमात्मा के साथ सम्बन्ध जोड़ो । ऐसा करने से एक दिन उपिंच का त्याग करने में सामर्थ्य-वान् हो सकोगे। यह दुख की वात है कि तुम लोग संसार-सवन्धी कार्यों में बहुत समय व्यतीत कर देते हो, परन्तु परमात्मा को पसन्द आने योग्य कार्यों में समय नहीं लगाते। अगर तुम चाहो तो व्यावहारिक कार्यों के साथ परमात्मा का नाम स्मरण करके तथा परमात्मा को पसन्द आने वाले सत्कार्य करके श्रात्मकल्याण कर सकते हो । ऐसा होने पर

भी आत्मकल्याण न करना तुम्हारी कितनी वडी भूल है ? पनिहारी पानी भरते समय अपनी सिखयो से वातें भी करती जाती है और घडा गिर न जाय, इस बात का ध्यान भी रखती है। जैसे पनिहारी का चित्त घडे की ओर वरावर लगा रहता है, उसी प्रकार दूसरे काम करते हुए भी तुम अपने चित्त को परमात्मा मे पिरोदो तो कितना अच्छा हो ? परमात्मा में चित्त एकाग्र करने से आत्मा का हित भी होता है और चित्त स्वच्छ भी रहता है। मन ही वध और मीक्ष का कारण है, अतएव मन जितना पवित्र रहेगा, उतना ही कल्याण होगा। मन को स्वच्छ या पवित्र रखने का सव से अच्छा साधन परमात्मा का नाम-स्मरण करना है। तुम्हारे शरीर को राजा कदाचित् वन्घन मे डाल सकता है परन्तु मन को राजा तो क्या, कोई महान् शक्तिशाली व्यक्ति भी बन्धन मे नही बाँध सकता । मन तो स्वतन्त्र ही है। अतएव जेल मे भी अगर मन से परमात्मा का स्मरण किया जाये तो जेल भी कल्याण का घाम वन सकता है !

श्रीकृष्ण का जन्म कारागार में ही हुआ था। वसुदेव श्रीर देवकी जब कारागार में वन्द थे तब कृष्ण का जन्म हुआ। फिर भी वे क्या जेल में दु:ख मानते थे ? अगर उन्होंने कारागर को कष्टागार माना होता तो क्या वे श्री-कृष्ण का श्रानन्द लूट सकते थे ?

एक पुरतक में मैंने पढ़ा है कि देवकी जैसी सहनशील स्त्री दूसरी नहीं हुई। देवकी में स्त्री उचित अन्यान्य सद्गुण तो थे ही, परन्तु पति के वचन की रक्षा के लिए अपनी सतान को सौंप देना और फिर समता रखना उसका बडा भारी गुण था। सतान सभी को प्रिय होती है। पशुपक्षी भी अपनी सतान पर प्रेम रखते हैं तो फिर मनुष्य का तो कहना ही क्या है ? विशेषत स्त्रियों में पुरुषों की अपेक्षा भी सतान के प्रति अधिक स्नेह पाया जाता है। परन्तु देवकी ने अपने पति के वचन की रक्षा के लिए ही अपनी प्राणिप्रय सतानो को मार डालने के लिए सौप दिया ! देवकी जब पुत्र को जन्म देती तो वसुदेव उससे कहते— मैं श्रत्यन्त पापी हू । मैंने जन्म होते ही सतान सींप देने का वचन दे दिया है । मगर तुम तो स्वय स्वतन्त्र हो जो उचित समभो वह कर सकती हो। इस प्रकार वसुदेव ऐसे अवसर पर काँप उठते थे । देवकी के ऊपर ऐसे मौके पर दो उत्तरदायित्व आ पडते थे । एक तो पतिव्रत धर्म की रक्षा करने के लिए पति के वचन का पालन करना ग्रीर दूसरे उस सतान की रक्षा करना जिसे उसने अभी जन्म दिया है। इन दोनो उत्तरदायित्व परस्पर विरोधी थे श्रोर दोनों में से किसी एक का ही निर्वाह हो सकता था। देवकी ने अपने पति के वचन की रक्षा को ही अधिक महत्व दिया । देवकी मन मे यह विचार करती - मेरे पति काम, कोघ, लोभ आदि के वश होकर कोई ग्रनुचित काम करते होते तो मैं उस काम का विरोध करती और पति को सन्मार्ग पर लाने का प्रयत्न करती । परन्तु मेरे पति तो धर्म का पालन कर रहे हैं और धर्म की रक्षा के लिए अपनी सतान का भी उत्सर्ग कर रहे है। ऐसी स्थिति में उनके कार्य में कैसे बाधा डालूं ? इस प्रकार विचार करके देवकी बालक का

जन्म होते ही वसुदेव को सौंप देती और कहती —यह बालक तो तुम्हारा ही है। मैं तो इसे पालन करने वाली दासी हूं। इसलिए तुम्हे जो उचित प्रतीत हो वही करो। वसुदेव भी क्षत्रिय और वीर पुरुष थे। वह भी अपने वचन का पालन करने के लिए दृढप्रतिज्ञ थे।

आज तुम लोगो ने कायरता के कपडे पहन लिए हैं श्रीर इसी कारण तुम धार्मिक कार्यों मे भी कायरता दिख-लाते हो और जो वचन देते हो उसका वरावर पालन नहीं करते । मगर दिये हुए वचन का प्राणों का उत्सर्ग करके भी अवस्य पालन करना चाहिए। कहा भी है:—

सत मत छोड़ो शूरमा, सत छोड़े पत जाय। सत की बांधी लक्ष्मी, फेर मिलेगी श्राय।।

दृढप्रतिज्ञ मनुष्य कदापि वचनभग नही करता। वचन
भग करने से प्रतीति-विश्वास कम हो जाता है। अतएव
वचन का पालन करके प्रत्येक का विश्वास-सम्पादन करने
का प्रयत्न करना च।हिए।

विवाह के समय तुमने अपनी-पत्नी को ग्रीर तुम्हारी पत्नी ने तुमको क्या वचन दिया था तुमने आपस में कैसी प्रतिज्ञा ली थी ? इस वात का जरा विचार करो । पत्नी ने उस समय पतिवृत का पालन करने की प्रतिज्ञा ली थी और पित ने पत्नीवृत के पालन की । तुम विवाह के समय ऐसी प्रतिज्ञा तो लेते हो पर उसका वरावर पालन करते हो ? पत्नीवृत का पालन करने की प्रतिज्ञा लेने वाला पित अगर परस्त्री का सेवन करता है तो वह अपनी प्रतिज्ञा से अप्ट होता है या नही ? ज्ञाती के सामने ग्रहण की हुई

प्रतिज्ञा को पति या पत्नी भंग करे तो कितना अनुचित है? अपनी प्रतिज्ञा का पालन करना प्रत्येक का कर्त्तंव्य है।

वसुदेव अपनी प्रतिज्ञा के पालन में दृढ रहे। वे यह विचारते थे कि सिर पर कितना ही सकट क्यों न आ पड़े, घर्मपालन में तो दृढ ही रहना चाहिए धर्मपालन में दृढ़ रहने दाले लोगों की सेवा करने के लिए देव भी लालायित रहते हैं। कहा भी हैं -

## देवा वि त नमसति जस्स धम्मे सया मणो ।

अर्थात्—धर्म मे दृढ रहने वाले धर्मात्माओ को देव भी
- नमस्कार करते हैं। इस कथन के अनुसार देवकी की सतान
मारी नहीं गई। हरिणगमेपी देव ने उसकी सतान नाग
गाथापित के घर पहुचा दी और नाग गाथापित की मृत
सतान लाकर वसुदेव को सौंप दी। इस प्रकार सत्य पर
चृढ रहने के कारण वसुदेव को किसी प्रकार की हानि
नहीं हुई।

भाइयो । तुम भी सत्य और धर्म पर श्रद्धा रखो । सत्य और धर्म पर श्रद्धा रखने वालो की रक्षा हुई है, होती हैं और होगी । अगर तुम्हारे अन्त करण मे धर्म पर श्रद्धा उत्पन्न नहीं होती तो यहाँ आना भी निर्धंक है । अतएव निर्मन्यप्रवचन पर श्रद्धा रखो। तुम और हम निर्मन्यप्रवचन से बन्धे हुए हैं । आपके ग्रीर मेरे बीच सम्बन्ध जोडने वाला निर्मन्यप्रवचन ही है । अतएव उस पर श्रद्धा रखकर सत्य का पालन करने वाले और देवकी जंसी पतिव्रता के घर ही श्रीकृष्ण जंसे महापुरुषों का जन्म होता है । ऐसे महापुरुष जन्म लेकर क्या करते हैं, इस विषय में गीता में कहा है—

## यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत । श्रभ्युत्यानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहम् ॥

अर्थात् — जब घर्म का अपमान होता है और अघर्म का साम्राज्य फैलता है, तब महापुरुष का जन्म होता है। वह महापुरुष घर्म की रक्षा करता है। मनुस्मृति मे कहा है — 'घर्मो रक्षति रक्षित ' अर्थात् जो व्यक्ति घर्म की रक्षा करता है, घर्म उस व्यक्ति की रक्षा करता है। अत. घर्म पर पूर्ण श्रद्धा रखकर उसका पालन करो और परमात्मा का स्मरण करने में मन को तल्लीन कर दो। इसी में स्व-पर का कल्याण है।

गौतम स्वामी के इस प्रश्न से कि उपिष्ठ का त्याग करने से जीव को क्या लाभ होता है, यह तो स्पष्ट प्रतीत होता है कि उपिष्ठ रखने में लाभ नहीं वरन् उपिष्ठ का त्याग करने में ही लाभ है। इसिलए शान्त्र में भी कहा गया है:—

उबसमेण हणे कोहं माणं मद्दवया जिणे। मायामज्जवभावेणं लोहं सतोसम्रो जिणे।

अर्थात्— उपशम-क्षमा द्वारा क्रोघ का नाश करो, मृदुता से मान को जीतो, आर्जव से माया को जीतो ग्रीर सतोप मे लोभ को जीतो।

कोघ आदि को ग्रात्मा का शत्रु माना जाये तो ही उन्हें जीता या नष्ट किया जा सकता है। कोघ तो साक्षात् शत्रु है ही, ग्रहकार भी आत्मा का शत्रु ही है। अतएव क्षमा के द्वारा कोष को और नम्नता के द्वारा अहकार को जीत लेना चाहिए। जब आम के पेड में फल लगते हैं तो वह नम जाता है, मगर एरण्ड नहीं नमता। ग्रव विचार करों कि तुम आम जैसे बनना चाहते हो या एरण्ड सरीखे बनना चाहते हो ? आम सरीखा बनने के लिए तुम्हे नम्नता सीखना चाहिए । वास्तव मे ससार में वही पुरुष यशस्वी बनता है, जिसमे अहकार नहीं होता और नम्नता होती है। जिसमे महकार भरा है वह नण्टप्राय हो जाता है। अहकारी व्यक्ति का अहकार ही उसके नाश का कारण बन जाता है।

रावण का नाश अहकार के कारण ही हुआ था। वह अच्छी तरह जानता था कि सीता का हरण करके मैंने अच्छा काम नहीं किया। मगर उसे अभिमान था कि मैं लका का स्वामी हू, अब उमे वापिस कैसे लौटाऊँ। मदोदरी ने भी रावण को बहुत समकाया था—

# तासु नारि निज सचिव बुलाई, पहुँचावहु जो चहहु भलाई।

अर्थात्—अगर तुम अपना और राज्य का भला चाहते हो तो श्राज ही ग्रपने मन्त्री को बुलाकर सीता को वापस मेज दो । मन्दोदरी ने इस प्रकार रावण को समकाया। रावण भी यह समक गया था कि सीता को वापस न करने से हानि ही होगी, मगर उसमें ग्रहकार था । वह सोचता था कि मैं जिस सीता को ले आया हूं उसे वापस सीप देना मेरी कायरता कहलाएगी। लोग मुक्ते कायर कहेंगे। इसी अहकार के कारण वह राम के पास सीता न भेज सका। इस अहकार का नतीजा यह हुआ कि रावण का नाश हो गया।

रावण तो अपने वल और वैभव आदि के कारण अहकार करता था, परन्तु तुम किस बिरते पर अहकार कर

#### २४४-सम्यक्त्वपरात्रम (३)

रहे हो ? अहकार विनाश का मूल कारण हैं, ऐसा समफ कर अहकार का त्याग करो और नम्नता घारण करो।

आम को कोई पत्थर मारे या लकडी मारे, वह तो सव को मीठे फल देता है। स्राम किसी पर कोध नही करता और न ऐसा अभिमान हो करता है कि मैं सब को मीठे फल देता हूं । इसके विपरीत तुम सार-असार का विवेक कर सकने वाली वृद्धि-शक्ति के घनी हो फिर भी साधारण-सी वात मे ऋढ़ हो जाते हो ! और घन के मद मे चूर होकर व्यर्थ ही अहकार का प्रदर्शन करते हो । जरा विचार करा, यह कितनी बुरी वात है। कोध-अहकार वगैरह आत्मा के विकार है। इस विकाररूप उपि का त्याग करने मे ही लाभ है। भगवान् महावीर ने भी यही वतलाया है कि उपिछ का त्याग करने से हानि नही वरन् लाभ ही होता है। उपि का त्याग करने से आत्मा निःसक्लेश वनता है। आत्मा भ्रोर परमात्मा मे उपिव के कारण ही अन्तर है। उपि का सर्वथा विनाश हो जाने पर म्रात्मा और परमात्मा के बीच किसी प्रकार का ग्रन्तर नही रहेगा।

पानी तो सरोवर में भी होता है और एक पात्र में रखा हुआ पानी भी पानी ही है । पानी दोनो जगह है, मगर भिन्न-भिन्न स्थित में होने के कारण उसमें भेद है। अगर पात्र का पानी सरोवर के पानी में मिला दिया जाये तो दोनो में क्या भेद रह जायेगा ? फिर तो दोनो पानी एकमेक हो जाएँगे। जहां तक पात्र की उपिंच थी वहीं तक भेद था। पात्र की उपिंच हटते ही किसी प्रकार का भेद नहीं रहा।

इस साधारण से मालूम होने वाले उदाहरण में भी बहुत सार छिपा है। इस उदाहरण से सगठन के साथ-एक-तापूर्वक रहने का उपदेश मिलता है। ग्रगर समाज में ऊपर के उदाहरण का अनुकरण किया जाये तो बहुत सुवार हो सकता है। अगर कोई मनुष्य किसी दुर्गुण के कारण समाज से वहिष्कृत हुआ हो ग्रौर फिर वह प्रायश्चित्त लेकर, दुर्गुण का त्याग करके फिर समाज में सम्मिलित होना चाहे तो उसे समाज में पूववत् स्थान मिलना चाहिए। परन्तु ग्राज समाज की स्थिति श्रस्तव्यस्त हो गई है और समाजव्यवस्था ठीक तरह नहीं चल रही है। समाजसेवकों को विचार करना चाहिए कि सामाजिक स्थिति सुघारने के लिए समाज की व्यवस्था ठीक करने की सर्वप्रथम आवश्यकता है। समाज की व्यवस्था वरावर सुघर जाएगी तथा समाज में सब को समान स्थान मिलेगा तो समाज की दशा भी अवश्य सुघर जाएगी।

कहने का आशय यह है कि आत्मा ग्रीर परमात्मा मे कर्मरूपी उपिष के कारण ही भेद है। जो व्यक्ति कर्म की उपिष का त्याग कर देता है, वह परमात्मामय बन जाता है। इसीलिए परमात्मा के प्रति ऐसी प्रार्थना की गई है कि—

प्रभुजी मेरे भ्रवगुण चित न घरो ।

एक निदया एक नार कहावत भेलो नीर भरो,

मिलके दोऊ एक रूप भई तो सुरसिर नाम परो ।प्रभुजी.।

एक लोहा पूजा मे राखत एक घर बिधक परो ।

पारस तामे मेद ना राखत कचन करत खरो ।प्रभुजी ।

गटर का पानी गन्दा और खराब होता हैं और गगा का पानी निर्माल तथा अच्छा होता है, । सुना है, काकी नगरी की सब गटरें बहुत गन्दो हैं और उन सब का गन्दा पानी गगा नदी में जाता है । गगा का पानी पिवत्र और गटर का अपिवत्र माना जाता है अतएक अगर गगा अपने पानो में गटर का पानी न आने दे तो क्या तुम गगा को गगा कहोंगे ? गटर गन्दी होती है फिर भी गगा उसे अपने में मिला लेती है और गटर को भी गगा रूप बना लेती है। जो अपनी अपिवत्रता दूर करके पिवत्र बनना चाहता है, गगा उसे अपने ही समान पिवत्र बना लेती है।

जव गगा भी उपाधि का त्याग करके आयो हुए गटर के पानी को अपने साथ मिला कर पित्र बना देती है तो क्या परम पित्र परमात्मा उपाधि का त्याग करके आये हुए प्राणियों को पित्र नहीं बनाएगा ? परमात्मा तो प्रत्येक प्राणी को—चाहे वह छोटा हो या वडा, उच्च हो या नीच हो – पित्र बनाता है। उपाधि का त्याग करके आत्मा अगर परमात्मा के शरण में जाये तो आत्मा परमात्मा बन जाता है। शास्त्रकार भी यही उपदेश देते हैं कि उपाधि का त्याग करों और विपत्ति को भी सम्पत्ति समक्ष कर आत्मोद्धार करों। श्रात्मोद्धार करने में ही कल्याण है। जो व्यक्ति आत्म-कल्याण करके पर का कल्याण करता है वही व्यक्ति पूजनीय माना जाता है।

लोग शकर को मानते हैं। पर किस कारण है इसी कारण कि शकर जगत् का कल्याण करने वाले माने गये हैं। 'शकर' की व्याख्या करते कहा गया है—'श—करोतीति श्वास्तः । ' अर्थात् जो जगत् के दुख दूर करके जगत्कत्याण करता है, वही शकर है । कहा जाता है कि समुद्र मथन करते—करते अन्य चीजों के साथ हलाहल विष भी निकला था। दूसरी चीजों तो दूसरे लोग ले गये पर हलाहल विष को कोन के लिए कोई सैयार नहीं था। तब विष्णु ने शकर से कहा—आप देवाधिदेव है, अतिएव जगत् की रक्षा के लिए विष्पान करके कृतार्थ की जिए। शकर भोले थे। जिसमे भोलापन होता है वही जगत् की रक्षा के लिए तैयार होता है। राम भी भोले थे, इसी कारण वे राज्य का त्याग करके क्म मे गये थे। ऐसे भोले ही परमात्मा के सिन्नकट पहुचते है। महादेव भोले थे, अत्तएव उन्होंने विष्पान कर लिया।

महादेव ने तो जगत् की रक्षा के लिए विषपान किया था, परन्तु आज लोग महादेव के नाम पर गाजा—भांग आदि नशैली और विषेली वस्तुओं का उपयोग करते हैं। जब मैंने सयमधर्म स्वीकार नहीं किया था, चैराग्य अवस्था में ही था, तब एक बार मुक्ते पास के गाव में जाना पड़ा। मेरे पास एक आदमी था। उसने मुक्तसे पैसे मागे। मैंने उससे पूछा—पैसे किसलिए चाहिए ? उसने उत्तर दिया—मुक्ते दारू पीना है और इसीलिए पैसो की आवव्यकता है। मैं विरक्त अवस्था में था। मैंने उससे कहा—दारू पीने के लिए मैं पैसे नहीं दे सकता। तब वह कहने लगा—दारू पीने में हर्ज क्या है? दारू तो महादेव ने बनाई है।

इस प्रकार दारू आदि नशैली वस्तुओं का उपयोग करने में महादेव कारण वतलाये जाते हैं । व्यसनी लोग महादेव को व्यसनपूर्ति का साधन बना लेते हैं, जब कि मक्त लोग उन्हें भक्ति का भगवान् मानते हैं । वास्तव में जगत् की रक्षा के अर्थ विषपान करने वाले शकर व्यसनी लोगों के व्यसनपूर्ति के साधन किस प्रकार हो पकते हैं ? शकर को तो जगत् का कल्याण करने वाले लोग ही प्यारे लगेंगे। महादेव ने विषपान करके विपक्ति को भी सपित्त के रूप में ग्रहण किया था ग्रौर जगत् की रक्षा की थी। शकर बनने का यही मार्ग है। इस मार्ग का अनुसरण करके महापुरुष महत्ता और प्रतिष्ठा प्राप्त करते हैं। जो मनुष्य जगत्कल्याण के लिए स्वय कष्ट सहन करता है और विपक्ति को भी सम्पत्ति मानता है, वही मनुष्य महादेव या परमात्मा का भक्त है।

शास्त्र कहता है उपिघ या उपाधि का त्याग करने से आत्मा सक्लेशहीन बनता है। शास्त्र की इस बात पर साघुओं को तो ध्यान देना ही चाहिए, मगर श्रावकों के लिए भी यह बात समान रूप से लागू पड़ती है। शास्त्रकारों ने साघुओं के लिए सोने—चाँदी की चीजों का त्याग करके केवल काष्ठ, तूम्बा या मिट्टी के पात्र रखने की आज्ञा दी है। तो फिर काष्ठ के पात्रों पर ममता रखने की या उन्हें गृहस्थों के घर ताले में बन्द रखने की इच्छा कितनी अनु-चित हैं। अतएव साघुओं के लिए तो उपिघ का त्याग करना ही श्रेयस्कर है।

प्रत्येक व्यक्ति को अपनी शक्ति के अनुसार उपिछ का त्याग करना आवश्यक है। राम या भगवान महावीर की प्रशासा उपिछ का त्याग करने के कारण ही की जाती है। र्वतएव तुम भी त्याग का आदर्श दृष्टि के समक्षे रखकर जपिं का त्याग करो और विपत्ति को सम्पेति समिभो । विपत्ति के बादन चढ आवें तो ऐसी अवस्था में घवराहिट त्याग कर परमात्मा का स्मरण करो । इससे विपत्ति भी सम्पत्ति के रूप में परिणत हो जायेगी।

जादूगर घूल में से रूपया पैदा करके उपस्थित जनता को आश्चर्यचिकित कर डालता है । यह हाथ की चालाकी है । अगर घूल से रूपया बन सकता होता तो जादूंगर क्यों पैसे की भीख मागता ? वह भीखे मांगता है, इसी से स्पष्ट जान पड़ता है कि यह हाथ की चालाकी है । परन्तु पर-मात्मा के नामस्मरण के जादू से सचमुच ही विपत्ति, सम्पंति वन जाती है । किसी ने कहा है—

ताम्बे से सोना बने, वह रसाण मत भीखा । नर से नारायण बने, वही रसायन सींखं॥

ग्राजकल ताम्बे से सोना बनाने वाले अनेक ठग देखे-सुने जाते हैं। इन ठगो के चमत्कार से बहुतेरे पढ़े-लिखे लोग भी प्रभावित हो जाते हैं। सुना है, एक बडा जागीर-दार भी एक ठग के चमत्वार के चंक्कर में फँस गया था। ठग ने जागीरदार से कहा तुम्हारे घर में जितना सोना हो, वह सब मेरे पाम लाओ तो मैं उसका दुगुना बना दूँगा। इस प्रकार प्रलोमन में फँसाकर ठग जागीरदार को जगल में ले गया। ठग ने वहा जागीरदार से कहा— अब तुम्हारे पास जो अच्छी से अच्छी घोडी हो, ले आओ। इस सोने के चारो ओर घोडी की प्रदक्षिणा कराना आवश्यक है। जागीरदार ने घोडी मगवाई। ठग घोडी पर सवार

#### २४०-सम्यवत्वपराकम (३)

होकर कुछ देर तो उसे घुमाता रहा, फिर मौका देखकरः और सोना उठाकर ऐसा भागा कि जागीरदार श्रीर उसके आदमी आँखें फाइकर देखते रह गए।

इस प्रकार ताम्वे से सोना बनाने की ठगविद्या से

अनेक लोग ठगे गये हैं। परतु आत्मा को परमात्मा बनाने का रसायन इतना उत्तम है कि उसमे विपत्ति भी सम्पत्ति बन जाती है। यह रसायन अनेक महापुरुपो द्वारा अनुभूत है। इस अनुभूत रसायन के द्वारा ठगे जाने का अणुमात्र भी अदेशा नहीं। इस रसायन के सेवन मे आत्मा, परमात्मा अथवा नर, नारायण वन जाता है। ताम्बे से सोना बनाना तो ठगविद्या है। परतु आत्मा से परमात्मा प्रकटाना सच्ची सद्विद्या है। यही सद्विद्या मुक्ति का साधन है। इस सावन द्वारा आत्मा का कल्याण करों। इसी मे मानव-जीवन की सिद्धि है।