

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

भी जवाहर किरणावली-किरण-११, १२.

# सम्यक्त्वपराक्रम

भाग-८, ५

#### प्रवचनकार

पूज्य आचार्य श्री जवाहरलाल जी म सा.

#### सपादक

श्री पं. शाभाचन्द्र भारित्न, न्यायतीर्थ

प्रकाशक

# श्री जवाहर साहित्य सामिति, भीनासर

(बीकानेर, राजस्थान)

प्रकाशक !

# मंत्री, श्री जवाहर साहित्य समिति भीनासर (बीकानेर, राजस्थान)

द्वितीय सस्करण मई, १६७३.

प्रति-११००

मूल्यः तीन रुपये पचहत्तर पैसे.

मुद्रक:

जैन आर्ट प्रेस

(श्री श्रिखिल भारतवर्षीय साधुमार्गी जैन संघ द्वारा सचालित ) रांगडी मोहल्ला, बीकानेर.

प्रकारीकीय 'सम्यक्त्वपराक्रम' पाच भागों में जवाहर किरणावली किरण द, ६ १०, ११, १२ के रूप मे पहले प्रकाशित हुआ था। उक्त भागो मे पहले तीन भाग अप्राप्य हो जाने और पाठको की माग को घ्यान मे रखकर पुन उनके द्वितीय सस्करण प्रकाश्चित किये जा चुके है तथा चौथे श्रीर पाचवें भागों के भी श्रप्राप्य हो जाने से इन दोनो भागो को सयुक्त रूप मे पुन. प्रकाशित कर रहे हैं।

सम्यक्तवपराक्रम उत्तराध्ययन सूत्र का सर्वोत्कृष्ट अध्ययन है। इसमे श्राघ्यात्मिक विकास का सजीव उपाय वताया गया है। पूज्य जवाहराचार्य ने भ्रपने प्रवचनो के द्वारा इस ग्रघ्ययन की सरल से सरलतम व्याख्या कर ग्राशय को समभने के लिये विशेष सुवि-घाजनक वना दिया है। जिससे साधारण-से साधारण पाठक श्रघ्ययन की विशेषतात्रों को सरलता से समभ सकता है।

धर्मनिष्ठ सुश्राविका बहिन श्री राजकु वरबाई मालू बीकानेर ने श्री जवाहर साहित्य समिति को साहित्य प्रकाशन के लिये घन-राशि प्रदान की थी । वहिनश्री की भावना के श्रनुसार समिति की ग्रोर से साहित्य-प्रकाशन का कार्य चल रहा है । इस पूस्तक के द्वितीय सस्करण का प्रकाशन भी बहिनश्री की श्रौर से प्राप्त राशि से किया जा रहा है। सत्माहित्य के प्रचार-प्रसार के लिये वहिनश्री की अनन्यनिष्ठा चिर-स्मरणीय रहेगी।

यद्यपि आजकल कागज, छपाई आदि का रानं काकी वढ गया है और समय को देखते हुए भविष्य में और वढते जाने की सम्भावना है। लेकिन समिति अपनी निर्धारित नीति के अनुसार लागत मूल्य पर साहित्य-प्रकाशन का कार्य कर रही है।

श्री ग्रसिल भारतवर्षीय साधुमार्गी जैन सघ श्रीर उसके हारा सचालित जैन श्राटं प्रेस का प्रकाशन कार्य मे पूरा सहयोग प्राप्त है । जिससे ममिति द्वारा ग्रनेक ग्रप्राप्य किरणावलियों के हितीय सस्करण प्रकाशित हो चुके हैं श्रीर प्रकाशित हो रहे है । एतदवं समिति की श्रीर से धन्यवाद देते है ।

निवेदक

चंपालाल लांठिया

मन्त्री-श्री जवाहर साहित्य समिति

मीनासर (बीकानेर-राजस्थान)

# सम्यक्तवपराक्रम चौथे भाग की

# # विषयानुऋमणिका \*

| पैतीसवां बोल - श्राहारप्रत्याख्यान        | ••• | 8    |
|-------------------------------------------|-----|------|
| छत्तीसवां बोल — कषायप्रत्याख्यान          | ••• | १३   |
| सैतीसवां वोल - योगप्रत्याख्यान            | ••• | २६   |
| <b>ग्रड्तीसवां बोल</b> — शरीरप्रत्याख्यान | ••• | ३६   |
| उनचालीसवां बोल-सहायप्रत्याख्यान           | ••• | ५१   |
| चालीसवां बोल भक्तप्रत्याख्यान             | *** | ६३   |
| एकतालीसवां बोल-सद्भाव प्रत्याख्यान        | ••• | 30   |
| वयालीसवां बोल - प्रतिरूपता                | ••• | ६३   |
| तेतालीसवां बोल — सेवा                     | *** | १११  |
| चवालीसवां बोल सर्वगुणसपन्नता              | ••• | १२३  |
| पैतालीसवां वोल वीतरागता                   | ••• | १३०  |
| छयालीसवां बोल क्षमा                       | ••• | 359  |
| सेतालीमसां बोल — अलोभवृत्ति               | *** | १६७  |
| <b>ग्र</b> ड़तालीसवां बोल-ऋजुता           | ••• | 30\$ |

### सम्यवस्वपराक्रम पांचव भाग की

# 🌣 विषयानुक्रमणिका 🎏

| उनचासवां योल-– मृदुता                 |      | 163         |
|---------------------------------------|------|-------------|
| पचासवां बोल भावननग                    |      | २००         |
| इण्यावनवा बोल करणगत्य                 | ***  | ၁၁၃         |
| वावनवा योल योगम्ह्य                   | ***  | 223         |
| तिरेपनवां बोल गनं।गुप्ति              | ***  | <b>२</b> ३७ |
| चौपनवा बोल वचनगुप्ति                  | ***  | २४६         |
| पचपनवां बोल कायगुष्ति                 | ***  | इ४इ         |
| छप्पनवा बोल मन -नमाधि                 | ***  | २५६         |
| सत्तावनवा बोल वचन-समावि               | 4 44 | २६४         |
| श्रट्टावनवा बोल काय-समाधि             | ***  | २७०         |
| उनसठवां चोल ज्ञानसम्पन्नना            | ***  | 2:55        |
| साठवा बोल दर्गनसम्पन्नता              | ***  | स्दर्       |
| एकसठवां बोल- चारित्रमम्पनता           | ***  | ₹€=         |
| वासठ से छांसठवा बोल इन्द्रिय-निग्रह   | ***  | ३०२         |
| सड्सठवां बोल शोघविजय                  | ***  | 314         |
| <b>ग्र</b> डसठवां वोल – मानविजय       | ***  | 323         |
| उनहत्तरवा बोल - मायाविजय              | ***  | 237         |
| सत्तरवां वोल — लोभविजय                | ***  | <b>3</b> 83 |
| एकरारवां बोल राग द्वेप-मिथ्यादर्गनिव  | जय   | 毛发剂         |
| बहत्तर-तेहरारवां वोल-शैलेशी तथा निष्क | मंता | ३६४         |
| उपसहार                                | •••  | 301         |
|                                       |      |             |



# क्ष्मिम्यक्तवपराक्रम बतुर्थ-पंचम भाग



चतुर्थ भाग
[ १ से १६० ]



पंचम भाग . [ १९१ से ३८३ ]



# पैतीसवां बोल

#### **ग्राहारप्रत्याख्यान**

वस्तुतः- ग्रात्मा ग्रीर परमात्मा एक है। ग्रीत्मा भे ज्ञान की किसी प्रकार की कभी नही है, परन्तु उसके ज्ञान पर ग्रावरण ग्राया हुग्रा है। वह ज्ञानावरण किया के बिना दूर नही हो सकता। इसीलिए शास्त्र में उसे किया दारा नष्ट करने का उपदेश दिया गया है।

चौतीसवे बोल मे उपिंच के त्याग के विषय में कहा जा चुका है। जा व्यक्ति उपिंच या उपावि का त्याग करता है वह अपनी शक्ति के अनुसार आहार का त्याग करता है। अत गौतम स्वामी अब भगवान् महावीर से यह प्रक्त करते हैं कि आहार का त्याग करने से जीव को क्या लाभ होता है?

### मूलपाठ

प्रदत--म्राहारपच्वलाणेण भंते । जीवे कि जणयह ?

उत्तर -- म्राहारपच्वलाणेणं जीवियासंसप्पन्नोगं
वोच्छिन्दइ, जीवियासंसप्पन्नोगं वोच्छिन्दित्ता जीवे म्राहार-मवरेणं न संकिलिस्सइ ॥ ३५॥

# २-सम्यक्त्वपराऋम (४)

### शब्दार्थ

प्रश्न-भगवन् ! ग्राहार वा प्रत्याख्यान करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर-ग्राहार का त्याग करने मे ग्रात्मा जीवन की लालसा नष्ट हो जाने के कारण ग्राहार के ग्राथात्र में सेद नही पाता।

#### व्याख्यान

यह सूत्रपाठ बहुत सारपूर्ण है। इसमे महत्वपूर्ण बोबपाठ मौजूद है। शास्त्र का प्रत्येक वाक्य श्रथंसूचक है। यहा लाभ पर विचार करना है कि श्राहार का त्याग करने से जीव को वया होता है?

यह शरीर श्राहार पर ही टीका हुआ है। यह सही है कि शरीर को टिकाये रखने के लिए श्रीर-श्रीर वरतुएं भी सहायक है, परन्तु उनमें प्रधानता श्राहार की ही है। मकान या वस्त्रों के श्रभाव में जीवन कायम रह सकता है। श्रफीका के एक प्रदेश के विषय में सुना जाता है कि वहाँ के निवासी वस्त्र नहीं पहनते, नग्न ही रहते हैं। जब वस्त्र ही नहीं पहने जाते तो श्राभूषण पहनने का प्रश्न ही उपस्थित नहीं होता। यह बात सभी समभते हैं कि मनुष्य मकान श्रीर कपटों के बिना भी जीवित रह सकता। मगर तुमने कभी सुना है कि श्राहार के बिना भी फोई प्राणी जीवित रह सकता है वारतव में जीवन कायम रखने के लिए श्राहार की श्रनिवायं श्रावश्यकता है श्रीर हरी कारण प्राण की व्याख्या करते हुए श्रक्षमयप्राण कह गया है।

जब शरीर श्रात्मा से भिन्न है, इस प्रकार का भेदज्ञान होता है ग्रीर जब वैराग्य की उत्पत्ति होती है, तब शारीरिक परतन्त्रता दूर करने के लिए ग्रीर श्रात्मा को शरीर-बचन से मुक्त करने के लिए धर्मात्मा पुरुप ग्राहार का त्याग करते हैं। ग्राहार के इस त्याग से जीव को क्या लाभ होता है, यही प्रश्न गौतम स्वामी ने भगवान महावीर स्वामी से किया है।

ग्राहार का त्याग करना सरल नही है। शरीर-ग्रात्मा का भेदज्ञान, स्व-पर की पहिचान तथा उन्कृष्ट वैराग्य जब उत्पन्न होता है, तभी ग्राहार का त्याग किया जा सकता है। इस प्रकार आहार का त्याग करने वाला जीवन की आशा ही त्याग देता है।

जीवन की श्राशा त्याग देने से होने वाला लाभ, गास्त्र मे ग्राये हुए एक कथन का उल्लेख करके समफाना हू। भृगु पुरोहित के दोनो पुत्रों ने ग्रपने पिता को जीव को स्थिति बतलाते हुए कहा था -

> इमं च मे श्रित्थ इम च नित्य, इम च मे किच्चिमम श्रिकिच्चं। त एथमेवं लालप्पमाण, हारा हरंति इति कहं पमाए।।

यह मेरा है, यह मेरा नहीं है, यह काम मुभे करना है, यह काम मुझे नहीं करना है, इस प्रकार की घटना ससार में दिन-रात चलती रहती है। जीवन छोटा घोर काम बहुत हैं। ऐसी स्थिति में कोई भी पुरुप अपनी इच्छा के अनुसार अपना काम पूरा नहीं कर सकता। आज दिन तक ऐसा नहीं हुआ कि किसी ने ससार के सब काम

पूरे कर दिये हो श्रीर वह कृतकृत्य हो गया हो। ऐसा ही भी नहीं सकता । प्रत्येक जीव को यही तृष्णा लगी रहनी है कि मैने प्रमुक-त्रमुक काम तो कर लिए है मगर ग्रव श्रमुक काम करने शेप हैं ! इस तृम्मा का पूर्ति कभी होती ही नही । उदाहरणाथ – कठ के आभूषण तैयार हुए कि हाथ के आभूषणों की बात चलने लगती है और हाथ के आभूषण भी कदाचित् तैयार हो गए तो पैरो के गहने तैयार करने की इच्छा हो जाती है। इसी प्रकार चादी के आभूषण हो तो सोने के और सोने के हो तो हीरा-माणिक के जेवर गढवाने की लालसा बढती ही जाती है। इस तरह ससार मे तृष्णा का कही अन्त नहीं आता, वह नो उत्तरो-तर बढ़ती ही जाती है। परन्तु जब आत्मा मे शरीर-श्रात्मा का भेदविज्ञान प्रकट होता है, तब अत्मा इन सब यस्तुओं का त्याग कर देता है और तृष्णा को जीतकर सतोपामृत का पान करता है। आत्मा जब सतुष्ट वनती है तभी उसे बाति का अनुभव होता है, अन्यथा यह आत्मा तृष्णा नदी मे वरता और गोते खाता हुआ दुःख उठाता है। पर भेदज्ञानी आत्मा ससार की बहुमूल्य समभी जाने वाली वस्तुओं को भी तुच्छ समभकर उनका त्याग कर

पुरोहित-पुत्र कहते हैं—पिताजी, इस प्रकार सासारिक कार्य तो बहुत हैं और उन कार्यों के लिए हाय-हात्र भी बहुत करनी पड़ती है। परन्तु जिसके आधार पर यह सब काम किये जाते हैं वह आयुष्य भी प्रतिक्षण क्षीण होना जाता है। जब आयुष्य ही क्षीण हो जाना है तो सासारिक कार्य पूर्ण किस प्रकार होंगे ? कोई नही जानता, आयु कब पूर्ण हो जायेगी ? महान् पुरुषों को भी पता नहीं होता कि कल क्या होने वाला है ? फिर भी समार में प्राणीमात्र को सासारिक कार्यों को हाय-हाय लगी रहती है। कहने का आशय यह है ससार-सबंधी लालमा वढती ही चली जाती है ग्रीर जो बढती हो चली जातो है, वह पूर्ण कैसे हो सकती है ? लालसा की पूर्त तो तभी समव है, जब उसकी मर्यादा वाघ ली जाये ग्रीर उस मर्यादा के श्रनुसार आशा पूरी करने के लिए आयुष्य भी हो लालसा की वृद्धि करते रहने से वह पूरी नहीं हो सकती। ग्रागा की पूर्ति तो लालसा का त्याग करने से ही होती है। आहार का त्याग करने वाला ग्राशा-लालसा का त्याग कर देता है। वस्तुत जो व्यक्ति ग्राशा-लालसा का त्याग करने के लिए हो आहार का त्याग करता है, उसी व्यक्ति का ग्राहार-त्याग उचित कहा जा सकता है।

इस प्रकार ग्राशा का त्याग करने के लिए, जो व्यक्ति आहार का त्याग करता है, उसे ग्राहार-त्याग करने से किस फल की प्राप्ति होती है, इस विषय में गौतम स्वामी ने भगवान से प्रश्न किया है। गौतम स्वामी के इस प्रश्न के उत्तर में भगवान ने कहा—आशालता का उच्छेद करने के लिए आहार का त्याग करने वाला सर्वप्रथम तो जीवन-जीने की लालसा त्याग देता है। वह विचारता है कि शरीर और आत्मा भिन्न-भिन्न है। इस प्रकार भेदविज्ञान पैदा होने से वह आहारत्याग के साथ जीवित रहने की आशा का भी त्याग कर देता है। वह अनशनव्रत स्वीकार कर लेता है।

अनशनद्रत दो प्रकार का है-इत्वरिक अनशन और

### ६-सम्यक्तवपराक्रम (४)

यावज्जीवन अनशन । यावज्जीवन अनशन तो कोई विरला ही करता है, परन्तु इत्वरिक अनशन का अभ्यासी पुरुष यावज्जीवन अनशन करने का साहस कर लेता है । इत्वरिक अनशन करना एक प्रकार से यावज्जीवन अनशन करने का अभ्यास करना ही है ।

कुछ लोगो का वहना है— 'जैन आहार का त्याग करते हैं, यह भी एक प्रकार की हिंसा है। आहार का त्याग करना या मरना दोनो वाते समान हैं। आहार के बिना शारीर टिक नहीं सकता। कडकडाती भूख लगने पर अगर भोजन नहीं खाया जाता तो उस समय घरीर का रक्त मास खाया जाता है। इस प्रकार आहार का त्याग करना आत्महत्या करने के समान है।

गीता के एक क्लोक का अर्थ करते हुए भी कुछ लोग इसी प्रकार की मान्यता प्रकट करते हैं। मगर ऐसा कहने वाले लोग भूल करते हैं। आहार-त्याग करना अथवा उपवास करना जीवन की रक्षा के लिए आवश्यक है। अनेक लोग इस समय भी उपवास का महत्व समभ कर उसे प्राकृतिक औपघ के रूप में स्वीकार करते हैं। उपवास करने से शरीर का रक्त-मास नहीं खाया जाता। उपवास करने से शरीर कृश अवश्य होता है, मगर उससे शरीर को किसी प्रकार की हानि नहीं पहुचती। शरीर कृश होने से शारी-रिक शक्ति का ह्नास नहीं हो जाता। आजकल वैज्ञानिक प्रयोग द्वारा दूध सुखा लिया जाता है और उसका ठोस पदार्थ बना लिया जाता है। उसे पानी में मिलाने से फिर वह दूध बन जाता है। जैसे उस दूध में की शक्ति नव्य नहीं होती उसी प्रकार उपवास करने से शरीर के कुश हो

जाने पर भी उसकी शक्ति का नाश नही होता । इसके विपरित यदि उपवास विधिपूर्वक किया जाये और उपवास समाप्त होने पर शीझ ही आहार की वृद्धि न की आये तो शरीर की कृशता के दूर हो जाने के साथ ही साथ शरीर के रोग भी समूल नष्ट हो जाए गे। यह वात कपोलक ल्पित नहीं, अनुभूत है। जिसे इस कथन में सदेह हो वह अपना वजन करके कम से कम एक दिन का उपवास कर देखे और दूसरे दिन फिर वजन करे। उमे विश्वास हो जायेगा कि उपवास करने से किसी भी अकार शारीरिक शक्ति, क्षीण नहीं होती।

उपवास से शरीर कुश हो जाता है और रोग से भी शरीर कुण हो जाता है। मगर दोनो प्रकार को कुशता में बहुत अन्तर है। लोग उपवास के अभ्यासी नही, दवा के अभ्यासी है ग्रौर इसी कारण उन्हे उपवास करने से शरीर के निर्वल, निस्तेज ग्रीर कृश हो जाने की भ्रान्ति बनी हुई है। वास्तव मे उपवास तो शरीर को स्वस्थ बनाने की एक श्रमोय प्राकृतिक औषय है। अगर इस प्राकृतिक औषघ का महीने मे छह बार सेवन किया जायेतो शरीर मे किसी प्रकार का रोग ही न रहने पाए ग्रीर न डाक्टर की शरण मे जाना पडे । मगर जब हम उपवास करने का उपदेश देते हैं तो तुम हमारे कथन की उपेक्षा करते हो श्रीर जब बीमार पडते हो ग्रौर डाक्टर ६-७ दिन के लिए लघन-उपवास करने की सलाह देता है तब इच्छा या प्रनिच्छा से भी तुम्हे उपवास करने के लिए मजवूर होना पडता है। भ्रगर प्रत्येक व्यक्ति प्रकृति के नियमों का बराबर पालन करे ग्रौर स्वेच्छापूर्वक प्रतिमास ४-६ उपवास करने की

### द सम्यक्त्वपराश्रम (४)

श्रादत डाले तो शरीर रोगी न वने श्रीर श्रीर न डाक्टर की शरण लेना पड़े।

सिर्फ शरीर को स्वस्थ रखने के उद्देश्य मे किये जाने वाले उपवास परिपूर्ण नहीं कहे जा सकते । ऐसे उपवास से शारीरिक लाभ होता है परन्तु सच्चा उपवास तो वही है जो आत्मा तथा परम।त्मा का साक्षात्कार करने के लिए किया गया हो । उपवास की व्याख्या करते हुए कहा गया है—'उप समीपे वसतीति उपवासः।' ग्रर्थात आत्मा को पर-मात्मा के समीप पहुचाने के लिए आत्मच्यान करना और आत्मचिन्तन करने के लिए आहार का त्याग करके जीने की आशा का भी त्याग कर देना ही सच्चा उपवाम है। चपवास तो परमात्मा के पास पहुचने का एक मार्ग है। इस प्रकार सच्चा उपवास करने से शरीर-स्वाम्थ्य का आनुषिक लाभ तो होगा ही, परन्तु उपवास का असली प्रयोजन-परमात्मा के निकट पहुचना भी सिद्ध होगा। जैसे पनिहारी अपने घर के लिए घडे मे पानी भर लाती है और इस कारण वह णकुनवनी भी कहलाती है, उसी प्रकार परमात्मा के शरण मे जाने के लिए किये गए उपवास से आत्मिक लाभ के साथ गारीरिक लाभ भी होता है।

उपवास करने से परमात्मा के शरण में किस प्रकार जा सकते हैं तथा परमात्मा के शरण में जाने के लिए आत्मा को क्या करना चाहिए, इम सम्बन्ध में गीता में कहा है:-

> विषया विनिवर्त्तन्ते निराहारस्य देहिनः । रसवर्ज रसोऽप्यस्य परं दृष्टचा निवस्ति ॥

थर्थात् निराहर रहने से विषयरूपी पक्षी तो उड

जाता है परन्तु विषयों की वासना नहीं मिटती। विषयों की जो वासना उपवास करने पर भी शेष रह जाती है, उस वासना का उच्छेद करने के लिए परमात्मा का शरण ग्रहण करना ग्रावश्यक है। उपवास करने से विषय तो दूर हो जाते हैं परन्तु विष्नरूप जो वासना बाकी रह जाती है वह परमात्मा के शरण मे जाकर दूर की जा सकती है। तपश्चरण द्वारा विषयेच्छा भी समूल नष्ट की जा सकती है। वाह्य तपश्चरण से विषय निवृत्त हो जाते हैं और आभ्यन्तर तपश्चरण किया जाता है। वाह्य तपश्चरण से विषय निवृत्त हो जाते हैं और आभ्यन्तर तप द्वारा अर्थात् परमात्मा का शरण ग्रहण करने से विषयों की वासना भी मिट जाती है और चित्त की शुद्धि भी हो जाती है।

आज के लोग दवा के ऐसे अभ्यासी बन गए हैं कि दवा के नाम पर वे अखाद्य और असेव्य पदार्थ भी खा जाते और सेवन करते हैं। इस प्रकार की भ्रष्ट दवा से बचने के लिए तथा अन्त करण को शुद्ध करने के लिए उपवास करना शारीरिक और आत्मिक विकास की दृष्टि में अत्या-वश्यक है। तपश्चरण करने वाला भ्रष्ट दवा के सेवन से वच सकता है भीर अपने भ्रन्त करण को भी शुद्ध कर सकता है।

कोई-कोई लोग उपवास के नाम पर खान पान में ही मशगूल रहते हैं। कल उपवास करना है, ऐसा विचार करके कुछ लोग हलुवा आदि गरिष्ठ पदार्थों से पहले ही पेट भर लेते हैं। जैनशास्त्रों का कथन है कि उपवान की यह विधि नहीं है। घारणा और पारणा के दिन एक ही बार भोजन करने से चतुर्थभक्त उपवास होता है। अर्थात् घारणा के

# १०-सम्यक्तवपराक्रम (४)

दिन एक बार का भोजन त्यागने से, पारणा के दिन एक बार का भोजन त्यागने से और उपवास के दिन दो बार का भोजन त्यागने से ही चतुर्थभक्त उपवास कहलाता है। खान पान की लालसा रोककर विधिपूर्वक उपवास करने वाला अनेक गुना लाभ प्राप्त करता है।

हम तुम सब लोगो को सुख का ही मार्ग बतलाते है और कहते है कि सुख कुछ बाहर से नही आता । सुख कहा से आता है, इस सम्बन्ध मे शास्त्र मे कहा है— सुखस्य दु खस्य न कोऽपि दाता, परो ददात ति कुबुद्धिरेणा।

अर्थात् - अविवेकी लोग ही कहते हैं कि दूसरे ने हमें सुख या दु खंदिया है। ज्ञानीजनो का कहना है कि दूसरा न सुख दे सकता है और न दु.ख ही देसकता है। तुम भी शायद यह समभते हो कि दूसरो ने हमे अमुक दुःख दिया है, परन्तु अगर तुम अपना मन शान्त और पवित्र रखो तो कदापि नहीं कह सकोगे कि कोई दूसरा हमें सुख-दुख देता है। मन को शान्त श्रौर पवित्र रखने से दुख पैदा ही नही होता । अतएव अपना मन शान्त और पवित्र बनाने के लिए परमात्मा तथा तपश्चरण का शरण ग्रहण करो। श्रपनी श्रात्मा ही सुख-दुख का कत्ती और हत्ती है, ऐसा मानने से दु खभी सुख में परिणत हो जाता है। केतुमती ने अजना को मातृगृह भेज दिया था और मायके वालों ने भी भ्रपने घर न रखकर जगल मे भेज दिया था। परन्तु भ्रजना ने जगल में भी यही माना कि सास ने मुभ पर कितनी बडी कुपा की कि मुझे जगल में भेज दिया श्रीर मुझे जगल मे महात्मा के दर्शन का लाभ हुआ ! इस प्रकार श्रजना ने अपने दुख को भी सुख रूप मे परिणत कर लिया। क्या

तुम भी सकट के समय शान्ति घोरण करते हो तिम श्रजना का नाम स्मरण करते हो, परन्तु अजना का नाम स्मरण किसलिए करते हो इसका भी विचार करो और मन को शान्त तथा पवित्र रखने का प्रयत्न करो।

यहा 'मोरबी) के दीवान साहब कहते थे कि चार महीनो तक व्याख्यान सुनने के बाद भी हम लोग तो जैसे के तैसे ही रहेंगे। क्या दीवान साहब का कथन सही है ? तुम कैसे भी रहो, इस विषय मे मुझे किसो प्रकार का दुर्भाव नही लाना च हिए । मुझे यह भी विचार नही करना चाहिए कि मैंने इतना उपदेश दिया मगर परिणाम कुछ भी न आया । मुझे तो यह विचारना चाहिए कि मैं जो कुछ करता ह, अपने कर्मों की निर्जरा करने के लिए ही करता हूं । दूसरा कोई सुघरे या न सुघरे, इस झमट मे मुझे नही पडना चाहिए । इस प्रकार विचार कर मुझे तो ऐसा प्रयत्न करना है कि मेरी श्रात्मा को सुख-शाति मिले ! शास्त्र मे दो प्रकार के निमित्त कारण बतलाये हैं पुष्ट ग्रीर अपुष्ट। जो निमित्त कारण कैवल सबध जोडते हैं वे पुष्ट कहलाते हैं और जो सम्बन्ध जोडते भी है और तोडते भी हैं, वे अपुष्ट निमित्तकारण कहलाते हैं। पुष्ट निमित्तकारण सबध जोडता है, तोडता नही है। जैसे फूल तेल को फुलेल तो बना देता है मगर उसके चिकनेपन को नष्ट नहीं करता। अत तेल फुलेल होने पर भी पहले की भाति जल सकता है। अपुष्ट कारण चाक को घुमाने वाले डडे के समान होता है। वह घडा बनाता भी है और घड़े को नष्ट भी कर सकता है।

साधु दूसरो के दिल को जोड़ने वाला होना चाहिए,

## १२-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

तोडने वाला नही । अर्थात सावु को किसी का दिल नहीं दुखाना चाहिए । साघु दूसरे का सुवार भले चाहे, मगर उसका दिल दुखाकर नहीं, त्यागघर्म का उपदेश देकर, उसे समक्षा-बुक्षाकर उसके जीवनसुधार का प्रयत्न करना चाहिए। साघु जो कुछ करें, कर्म की निर्जरा के लिए करें । इसी में स्व-पर का लाभ है। त्याग एक ऐसी वस्तु है कि जिससे हानि होने का कुछ भी भय नहीं है। त्याग से कल्याण ही होता है। त्यागमार्ग कल्याण का मार्ग है।

# षु त्तीसवां बोल

#### कषायप्रत्याख्यान

शास्त्र कहता है—आत्मन् ! तुभमें अनन्त सामध्यें विद्यमान है। तू उसका उपयोग नही करता, यह तेरी भूल है। तू अपने शक्ति-सामध्यं को काम मे ले। आत्मा के सामध्यं को विकसित करने के लिए त्याग करने की ग्रावं-श्यकता रहती है। त्याग के विषय में ही यहा विचार चलं रहा है। गौतम स्वानी अब कषाय के त्याग के विषय में प्रश्न करते हैं—

### म्लपाठ

प्रक्रन – कषायपच्चक्खाणेणं भते ! जीवे कि जणयेई ? उत्तर – कसायपच्चक्खाणेण वीयराग्यभावं जणयुद्धे, वीयरागभावपडिवन्ने वियणं जीवे समसुहदुक्खे भवद्द ॥३६॥

#### शब्दार्थ

प्रक्न--भगवन् । कषाय का त्याग करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

# १४-सम्यक्त्वपराकम (४)

उत्तर—कयाय के त्याग से वीतराग भाव उत्पन्त होता है और वीतराग भाव को प्राप्त जीव के लिए दुःख और सुस्त समान वन जाते हैं।

#### व्याख्यान

कपाय-त्याग के विषय में विचार करने में पहले यह विचारणीय है कि आहारप्रत्याख्यान के वाद कपायप्रत्या-ख्यान के विषय में प्रश्न क्यों किया गया है ? आहार— प्रत्याख्यान के साथ कपायप्रत्याख्यान का क्या सम्बन्ध है ? इस प्रश्न के उत्तर में शास्त्रकार कहते हैं कि सभोगप्रत्या— ख्यान, उपित्रप्रत्याख्यान और आहारप्रत्याख्यान नभी सफल होते हैं, जब कषाय का त्याग कर दिया जाय। कपाय का त्याग किये विना ऊपर के सभीत्याग सफल सिद्ध नहीं होते। सभोग, उपित और अ'हार आदि का त्याग भी कषाय का त्याग करने के उद्देश्य में ही किया जाता है।

सभोग में रहने से किसी को कुछ कहने ग्रीर सुनने का प्रसग थ्रा जाता है। इसमें वचने के लिए संभोग का त्याग किया जाता है। उपिंघ रखने में सदैव यह भय बना रहता है कि कोई उसे ले न जाये, इस भय से मुक्त होने के लिए उपिंदियांग किया जाता है। आहार के लिए अनेक प्रकार के कूर कर्म भी करने पडते हैं और अनेक प्रकार की उपिंचियां भी बहोरनी पडती हैं। इनसे छुटकारा पाने के लिए आहार का त्याग किया जाता है। परन्तु जब तक कपाय का त्याग नहीं किया जाता तब तक यह सब त्याग निष्फल है अथवा ग्रल्प फलदायी ही सिद्ध होता है।

कपाय का त्याग करने पर भी अगर सभाग, जुपधि

और ग्राहार आदि का त्याग सफल होता तो कुटुम्बक्लेश के कारण घर का त्याग कर देने वाले लोग भी सभोग के त्यागी कहलाते । इसी प्रकार बहुत से लोगो के पास किसी प्रकार की उपिंच नहीं होती तो क्या वे उपिंघ के स्यागी माने जा सकते हैं ? क्या उन्हें साधुओं की श्रेणी में रख-कर वदन-नम-कार किया जा सकता है ? नही । पशु निरुपिं होने पर भी उपिंव के त्यागी नहीं कहलाते हैं, क्योंकि उन्होंने ज्ञानपूर्वक उपिंघ का त्याग नहीं किया है। इसी प्रकार दुष्काल के समय बहुत से लोग अन्न के ग्रभाव मे मर जाते हैं। क्या उन्हे आहार का त्यागी कहा जा सकता है ? नही । क्यों कि उनके पास आहार नही है और उन्हे अनिच्छापूर्वक आहार का त्याग करना पडता है। अगर उन्हे आहार उपलब्ध होता तो वेस्वेच्छापूर्वक उसका त्याग करने के लिए तैयार नहीं थे। कहने का ग्राशय यह है कि सभोग, उपिंव और आहार आदि का त्याग कषाय का त्याग करने के लिए ही किया जाता है। कषाय के त्यागी बने विना सभोग, उपिध और प्राहार आदि का त्याग सफल नहीं हो सकता।

कषाय का त्याग करने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है ? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फर्माया है कि कषाय का त्याग करने से सभोग, उपिष और आहार का त्याग सफल होता है तथा जीवन मे वीतरागभावना उत्पन्न होती है।

कषाय के त्याग से किस प्रकार वीतरागभावना उत्पन्न होती है, इस विषय पर विचार करने से पहले यह विचार कर लेना आवश्यक है कि कषाय क्या है और किसलिए

# १६-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

**उसका** त्याग किया जाता है ?

जिससे ससार की वृद्धि होती है वह कषाय है। अर्थात् राग और द्वेप, जो कर्मवीज हैं और कोघ, मान, माया, लोभ जो ससारवृद्धि के कारण है, उन्हें कषाय कहते हैं। जिन मलीन परिणामो द्वारा नरक आदि की प्राप्ति या वृद्धि होती है, वह मलीन परिणाम भी कपाय है। सक्षेप भे, जिस चित्तवृत्ति द्वारा ससार की वृद्धि हो वह कषाय है।

शास्त्रकारों ने कपाय का स्वरूप वतलाते हुए कहा है-

कोहो य माणो य म्रानिग्गहीया, माया य लोहो य पवडढमाणा। चत्तारि एए कसिणा कसाया, सिन्नंति मूलाइं पुणव्भवस्स ॥

अर्थात् — पुनर्जन्म की जड को सीचने वाले को ब, मान, माया और लोभ यह चार कषाय हैं। को घ और मान का निग्रह करना कठिन है और माया तथा लोभवृत्ति वढती जाने वाली है ग्रर्थात् माया तथा लोभ का कही अन्त नहीं है। यह हमेगा वढते ही चले जाते है। यह कषाय ससारवृद्धि करने वाले हैं, अत त्याज्य ही हैं।

कपाय की वृद्धि होने के कारण नरक आदि नीच गतियों में तथा ससारचक्र में परिश्रमण करना पड़ता है। कपाय जीवात्मा को कर्मवधन से विशेष बद्ध करती है। कपाय के कारण कर्मवधन से छुटकारा नहीं मिलता। राग-द्धेप से कर्म का बच होना है और कपाय से कर्मवधन मज-सूत होता है। ससार चक्र में से छूटने के लिए, पुनर्भव के फदे से मुक्त होने के लिए तथा कर्मवधन को ढीला करने के लिए कषाय का त्याग करना आवश्यक है।

कषाय की तीवता के कारण ही नरक आदि नीच गतियो में जाना पडता है। नरक कही बाहर से नहीं आता । वह तो अपने ही परिणामो में है । कितने ही लोग चुख माथे पर आ जाने के समय हाय-तोबा माने लगते हैं। वे यह नहीं सोचते कि दुःख कहा से और कैसे आया है ? दुख न बाहर से आते है और न आये हो है। चे तो अपने ही मलीन परिणामों की उपज हैं। मलीन परिणामों का त्याग करना ससार पर विजय प्राप्त करने का मार्ग है। साथ ही मलीन परिणामो के ग्रघीन होना ससार के अधीन होने के समान है। अतएव जल्दी से जल्दी कषाय का त्याग करना चाहिए । प्रत्येक व्यक्ति को अपने हृदय में यह बात ग्रक्ति कर रखनी चाहिए कि - 'कषाय की बदौ-लत ही हमारा स्वाघीन ग्रात्मा पराधीनता में पड़ा है। आदमा को स्वाधीन बनाने के क्षायशत्रु पर विजय प्राप्त करना चाहिए।'

जो स्थान और कारण कषाय उत्पन्न वरने वाला है वही स्थान और कारण कषाय को जीतने वाला भी है। यह बात स्पष्ट करने के लिए श्री उत्तराध्ययनसूत्र में आया हुआ एक उदाहरण तुम्हें सुनाता हूं।

एक बार एक क्षत्रिय ने दूसरे क्षत्रिय को जान से मार डाला। मृत क्षत्रिय की पत्नी उस समय गर्भवती थी। वह क्षत्रिय-पत्नी विचार करने लगी मेरे पति मे थोड़ी बहुत कायरता थी, तभी तो उनकी अकालमृत्यु हुई। वे वीर होते तो अकाल में मृत्यु न होती। क्षत्रियपत्नी की इस वीर भावना का प्रभाव उसके गर्भस्थ पुत्र पर पड़ा।

### १८-सम्यक्त्वपराश्रम (४)

थागे चल कर वह पुत्र वीर क्षत्रिय बना।

माता अपने बालक को जैसा चाहे वैसा बना सकती है और चाहे तो कायर भी बना सकती है। साधारणतया सिह का बालक सिंह ही बन सकता है और सूग्रर का बालक सूथर ही बनता है। उनमे किसी प्रकार का परिवर्तन नहीं होता परन्तु मनुष्य को इच्छानुसार वीर या कायर बनाया जा सकता है।

क्षत्रियपत्नी ने अपने बालक को वीरोचित्त शिक्षा देकर वीर क्षत्रिय बनाया । क्षत्रियपुत्र वीर होने के कारण राजा का कुपापात्र बन गया ।

एक दिन राजा ने क्षत्रियपुत्र की वीरता की परीक्षा लेने का विचार किया। राजा ने सोचा—शत्रु पर विजय प्राप्त करने के लिए क्षत्रियपुत्र को भेजने से एक पथ दो काज होंगे। एक तो शत्रुवश मे आ जायेगा, दूसरे क्षत्रिय-पुत्र की वीरता की परीक्षा भी हो जायगी।

इस प्रकार विचार कर राजा ने क्षत्रियपुत्र को शत्रु पर विजय प्राप्त करने के लिए सेना के साथ भेज दिया। क्षत्रियपुत्र वीर था। वह तैयार होकर शत्रु को जीतने के लिए रवाना हुन्ना। उसने शत्रु की सेना को अनी वीरता का परिचय दिया. परास्त किया और शत्रु राजा को जीवित ही कैंद करके राजा के सामने उपस्थित किया। राजा क्षत्रियपुत्र का परात्रम देख बहुत ही प्रसन्न हुआ। उसने उचित पुरस्कार देकर उसका सत्कार किया। सारे गाँव मे क्षत्रियपुत्र की वीरता की प्रशसा होने लगी। जनता ने भी उसका सम्मान किया। क्षत्रियपुत्र प्रसन्न होता हुआ ग्रपने घर जाने के लिए निकला। रास्ते में वह विचार करने लगा—ग्राज मेरी माता मेरी पराक्रमगाथा सुनकर ग्रवश्य प्रसन्न होगी। घर पहुचते ही वह सीघा माता को प्रणाम करने और उसका आशीर्वाद लेनै गया। परजब वह माता के पास पहुचा तो उसने देखा—माता रुष्ट है और पीठ देकर बैठी है माता को रुष्ट और कुद्ध देखकर पुत्र विचार करने लगा मुक्तमे ऐसा कौन-सा ग्रपराघ बन गया है कि माता रुष्ट ग्रोर कुद्ध हुई है

आजकल का पुत्र होता तो माता को मनचाहा सुना देता। परन्तु उस क्षत्रियपुत्र को तो पहले से ही वीरोचित्त शिक्षा दी गई थी कि -

# मातृदेवो भव । पितृदेवो भव । श्राचार्यदेवो भव ।

अर्थात् -माता देवतुल्य है, पिता देवतुल्य है और आचार्य देवतुल्य है। अतएव माता, पिता ग्रौर आचार्य की ग्राजा की अवज्ञा नहीं करनी चाहिए।

यह सुशिक्षा मिलने के कारण क्षत्रियपुत्र ने नम्रता— पूर्वक माता से कहा – माँ, मुक्त से ऐसा क्या अपराघ बन गया है कि आप मुक्त पर इतनी कुद्ध हैं ? मेरा अपराघ मुझे बताइए, जिससे मैं उसके लिए आपसे क्षमायाचना कर सकू।

माता बोली—जिसका पितृहन्ता शत्रु मौजूद है उसने यदि दूसरे शत्रु को जीता भी तो इससे क्या हुग्रा ?

क्षत्रियपुत्र ने चिकत होकर पूछा —क्या मेरे पिता का घात करने वाला शत्रु अभी तक जीवित है ?

माता—हा, वह ग्रभी तक जीवित है ? क्षत्रियपुत्र—ऐसा है तो अभी तक मुक्ते बताया क्यो नही ? माता—में तुम्हारे पराकम की जाच कर रही थी।

# २०-सम्यक्तवपराक्रम (४)

श्रव मुझे विश्वास हो गया है कि तू वीरपुत्र हैं। जब दू दूसरे शत्रु को परास्त कर चुका है तब अपने पिता का घात करने वाले शत्रु को भी अवश्य परास्त कर सकेगा। तेरा सामर्थ्य देखे विना शत्रु के साथ भिड जाने की वान मैं कसे कहती?

क्षत्रियपुत्र माता का कथन सुन ग्रीर उत्तेजित हो कहने लगा—माताजी मैं अभी शत्रु को पराजित करने जाता हू। अपने पिता के तर का बदला लिये बिना में हिंगज नहीं लौटू गा। इतना कह कर वह चल दिया।

दूसरी श्रीर क्षत्रियपुत्र के पिता की हत्या करने व ले क्षत्रिय ने सुना-जिसे मैंने मार डाला था, उसका वार क्षत्रियपुत्र कृद्ध होकर अपने पिता का वर भजाने के लिए मेरे साथ लडाई करने श्रा रहा है। यह सुनकर उस क्षत्रिय ने विचार किया—वह वीर वडा वीर है श्रीर उसके शरण मे चला जाना ही हितकर है। इसी में मेरा कल्याण है। इस तरह विचार करके वह क्षत्रियपुत्र के सामने गया श्रीर उसके श्रवीन हो गया। क्षत्रियपुत्र उस पितृषातक शत्रु को लेकर श्रपनी माता के पास श्राया। उसने माता से कहा इसो क्षत्रिय ने मेरे पिता की हत्या की है। इसे पकड़ कर तुम्हारे पास ले श्राया हू। श्रव जो तुम कहो वही दह इसे श्रिया जाय।

माता ने अपने पुत्र से कहा — इसी से पूछ देख कि इसके अपराध का इसे क्या दह मिलना चाहिए ?

पुत्र ने शत्रु से पूछा — वोनो ग्रपने पिता के वैर का वदला तुमसे किस प्रकार लिया जाये ?

शत्रु ने उत्तर दिया - तुम ग्रपने पिता के वैर का वदला उसी प्रकार लो, जिस प्रकार शरण मे आये हुए मनुष्य से लिया जाता है।

क्षत्रियपुत्र की माना सच्ची क्षत्रियाणी थी। उसका हृदय तुच्छ नही विशाल था। माता ने पुत्र से कहा — वेटा, ग्रब इसे शत्रु नही भाई समभा।

जब वह शरण में आ गया है, तो शरणागत से बदला लेना सर्वथा अनुचित है। शरण में आया हुम्रा कितना ही बड़ा अपराबी क्यों न हो, फिर भी भाई के समान हो है। ग्रतएव यह तेरा शत्रु नहीं, भाई के समान हो है। मैं प्रभी । भोजन बनातो हू। तुम दोनों भाई साथ वैठ कर आनन्द— पूर्वक जीमों। तुम संगे भाइयों का तरह साथ-साथ जीमों ग्रीर प्रेम्पूर्वक रहों। मैं यहा देखना चाहती हू।

माता का कथन सुनकर पुत्र ने कहा — माताजी ! तुम पितृघ तक शत्रु को भी भाई बनाने की कहती हो, सो तो ठीक है, परन्तु मेरे हृदय मे जो क्रोधाग्नि जल रही है, उसे मैं किस प्रक र शान्त करू ?

माता ने उत्तर दिया—पुत्र ! किसी मनुष्य पर कोघ उतार कर कोघ शान्त करने में कोई वीरता नहीं है। कोघ पर ही कोघ उनार कर कोघ शान्त करना अथवा कोघ पर विजय प्राप्त करना ही सच्ची वीरता है। भगवान् महावीर ने तो कहा है—'उवसमेण हणे कोह।' अर्थात् उपशम—शान्ति से कोघ को जीतना चाहिए। इसी प्रकार बौद्धशास्त्र में भी कहा है.—

न हि वेरेण वेराणि समन्तीध कुदाचन । अवेरेण वेराणि एस धम्मो सनन्तनो ॥ अर्थात् इस ससार मे वैर से वैर कदापि शान्त नही

# २२-सम्यक्तवपराक्रम (४)

होता । अवर-प्रेम से ही वैर शान्त होता है । प्रेम से वैर शान्त करना ही सनातन धर्म है ।

ग्रसली खूबी तो शान्ति क्षमा से कोघ को शान्त करने में ही है। कोघ भयकर शत्रु है। इस शत्रु को क्षमा से जीतना ही सच्ची वीरता है। नमीराज ने भी इन्द्र से कहा था

> जो सहस्तं सहस्ताण संगामे दुन्जए जिणे। एगे जिणेन्ज श्रप्पाण एस सो परमो जयो।।

> > -उत्तराध्ययन, ह

तात्पर्य यह है कि जो पुरुष कोध को स्रकोध से जीतता है, वहीं सच्चा वीर है। इसी प्रकार जो कषाय पर विजय प्राप्त करता है, वहीं सच्चा वीर है। कषायों पर विजय प्राप्त करने में ही वीरता है।

माता का आदेश पाकर पुत्र ने प्रसन्नतापूर्वक अपने पितृहन्ता शत्रु को गले लगाया । दोनो ने सगे भाइयो की तग्ह साथ साथ भोजन किया ।

कहने का ग्राशय यह है कि जो स्थान कषाय उत्पन्त करने का है, वही स्थान कषाय जीतने का भी है वे वास्तव मे वीर पुरुष हैं जो ग्रपने शत्रुग्रो को भी मित्र बना लेते हैं। सच्ची वीरता तो इसी मे है कि कोघ को ग्रकोध-शान्ति-क्षमा से जीता जाये और शत्रुओ को भी मित्र बना लिया जाये। शत्रुता जब मित्रता के रूप में परिणत हो जाती होगी तब कैसा अनिर्वचनीय आनन्द आता होगा!

यह तो शास्त्र की बात हुई। इतिहास मे भी ऐसे उल्लेख देखने-जानने को मिलते हैं। उदयपुर के पृथ्वीराजजी प्रीर उनके काका सूरजमलजी दिन भर एक दूसरे के साथ युद्ध करते थे और शाम के समय दोनों एक साथ बैठ कर भोजन करते थे और फिर युद्ध के लगे हुए एक दूसरे के घावों पर पट्टी बांघते थे। परन्तु ग्राजकल तो लोगो के मन इतने ग्रधिक सकुचित तथा मलीन हो गये हैं कि साधारण-सी वात में भी क्लेश करने लगते हैं।

कषाय को जीतने का सरल मार्ग यह है कि वैरी को भी अपना हितंषी समभ लिया जाये। शत्रु भी मित्र की भाँति हमारा उपकार करता है, ऐसा समभक्तर उसके प्रति सद्भाव प्रकट करने चाहिए। पैर में चुभे हुए काटे को निकालने के लिए सुई चुभोनी पड़ती है या डाक्टर ऑपरे-इन करता है तो क्या उन पर नाराजगी प्रकट करनी चाहिए? नहीं। लोग यही मानते हैं कि हाक्टर हमारा हिन करता है। जिस प्रकार डाक्टर पोडा पहुवाने पर भी हितंषी माना जाता है उसी प्रकार तुम्हारा वैरी भी तुम्हारा हित करता है। ऐसा मानो और उसके प्रति वैरभाव न रखो तो तुम ग्रवश्य ही कषाय को जीत स्वाने। कषाय को जीतने से ग्रात्मकल्याण होगा।

कषाय को जीतने से क्या लाभ होता है, इस प्रश्न के उत्तर में भगवान ने स्पष्ट ही कहा है—क्षाय को जीतने से जीवात्मा वीतरागभाव प्राप्त करता है। ग्रमएव जो जितने ग्रश में कषाय को जीतता है वह उतने ही ग्रश में वीतरागभाव उत्पन्न करता है। हा, यह स्मरण रखना चाहिए कि विवेकपूर्वक कपाय को जीतने से ही फल की प्राप्ति होती है। कषाय जीतने के बहाने जीवन मे कायरता न आ जाए, इस बात का सदैव ध्यान रखना चाहिए। कायर कषाय को नहीं जीत सकता । 'कमजोर गुस्सा बहुत' लोकोक्ति तो प्रसिद्ध ही है । शक्ति होने पर भी क्षमा घारण करने में ही वीरता है । शक्तिहीन क्षमा कायरता का रूप घारण कर लेती है । इसीलिए कहा गया है —'दाणं दिर हस्स खमा पभुस्स ।' अर्थात दिर दावस्था में दिया गया दान और प्रभुता होने पर की गई क्षमा विशेष महत्वपूर्ण है । अशक्ति के कारण कोंघ को दबा रखना और मन ही मन दुर्भाव रखना तथा खोटे सकल्प-विकल्प करना कषाय जीतने का सच्चा मार्ग नहीं है ।

कितने ही लोग कषाय को न जीतने पर भी कह देते है कि हमने कषाय जीत ली है और हमारे भीतर वीतराग-भाव विद्यमान है । ऐसा कहने वालों की परीक्षा करने की, शास्त्र में एक युक्ति बतलाई है। वह युक्ति यह है कि जिन्होंने कषाय पर विजय प्राप्त कर ली होती है, उनके लिए सुख श्रोर दु:ख एक सरीखे हो जाते है। कषायविजयी का धर्म बतलाते हुए मृगा माता ने मृगापुत्र से कहा था. —

> लाभालाभ सुह दुक्ल जीवियं मरण तहा। समं निदापसंसासु तहा माणावमाणश्रो।।

अर्थात् - लाभ-अलाभ, सुख-दुःख, जीवन-मरण, निन्दान् प्रशसा, तथा मान-अपमान वगैरह मे जो समभाव रखता है, वही सच्चा कषाय-विजयी मुनि है।

जिस प्रकार साघुयों को समानभाव रखने का उपदेश दिया गया है, उसी प्रकार श्रमणोपासको भी यह उपदेश जीवन में उतारना है।

कहने का आशय यह है कि श्रमणोपासको को भी

### छत्तीसवां बोल-२१

श्रमणों के समान सुख और दुःख मे, लाभ और अलाभ में लथा निन्दा ग्रौर प्रशसा में समभाव-समानवृत्ति रखने का अभ्यास करना चाहिए। समानवृत्ति कषाय-विजय की चाबी है। सामायिक आदि छह ग्रावश्यक भो कषाय पर विजय प्राप्त-करने के लिए ही प्रतिदिन किये जाते हैं। तुम श्रम-णोपासक हो अर्थात् समभाव के उपासक हो। ग्रत्एव समानभाव का अभ्यास करो ग्रौर कषाय जीतने का प्रयत्न करो। इसी में तुम्हारा कल्याण है।

कषाय को जीतने से बीतरागभाव प्रगट होता है। वीतरागमार्ग जिन भगवान् का मार्ग है। जैन का ग्रर्थ भी 'विजेता' होता है। रागद्वेष और कषाय पर विजय प्राप्त करने वाला ही सच्चा जैन है ग्रीर वही वीतराग के मार्ग पर चलने वाला है। जो नाम से जैन है उसे काम से भी बनना चाहिए। जिस मनुष्य के जीवन मे सच्चा जैनत्व प्रकट होता है, वह ग्रपने कष ययुक्त जीवन को निष्कषाय बना लेता है ग्रीर अन्त मे सिद्ध, बुद्ध तथा मुक्त होता है। कषायो पर विजय प्राप्त करने मे सच्चा जैनत्व छिपा है। यह जैनत्व हो जैन-जीवन है और जैन-जीवन जीने मे ही कल्याण है।

# संतीसवां बोल

#### योगप्रयाख्यान

जीवात्मा के गुणो का विकास कर्मपूर्वक होता है, शास्त्र का वर्णन भी कमपूर्वक है। जब ग्रात्मा अपने गुणो का विकास करके तेरहवे गुणस्थान तक पहुच जाता है, तब आत्मा मे कषाय नही रहता किन्तु योग बना रहता है। ईर्यापथिकि की किया तेरहवे गुणस्थान में होती है, यद्यपि वह सूक्ष्म होती है। जो योग तेरहवें गुणस्थान में भी रहता है, वह क्या है ? और उस योग का त्याग करने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है ? इस सम्बन्ध मे गौतम स्वामी भगवान महावीर से प्रश्न करते हैं —

#### मुलपाठ

प्रक्त — जोगपच्चावखाणेणं भंते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर — जोगपच्चवखाणेणं ग्रजोगतां जणयइ श्रजोगी ण जीवे नव कम्मं न बधइ, पुन्वबद्धं च निज्जरेइ ॥३७॥

#### शब्दार्थ

प्रश्न—भगवन् । योग का त्याग करने से जीव को क्या लाभ होता है।

उत्तर—योग (मन, वचन और काय के व्यापार) का त्याग करने से जीव अयोगी (मन, वचन, काय के व्यापार से रहित) होता है, और ऐसा अयोगी जीव नवीन कर्मों का बध नहीं करता और पहले बाधे हुए कर्मों कर्मों को सर्वथा दूर कर देता है।

#### व्याख्यान

इस सारगित सूत्र पर विचार करने से पहले यह विचार कर लेना आवश्यक है कि जीव और कर्म का आपस मे क्या सम्बन्ध है ? और इस सम्बन्ध का विच्छेद करके जीव किस प्रकार निष्कर्म बन सकता है ? योग कर्मबध का प्रधान कारण है अत: यह विचार कर लेना आवश्यक है।

कुछ लोगो का कहना है कि जब जीव और कर्म का प्रबंध ग्रनादिकाल से है तो फिर जीव कर्मबंधन से किस प्रकार विमुक्त हो सकता है र इस प्रश्न का उत्तर यह है कि कर्म अनादिकाल से नहीं है। कर्म बदलते रहते हैं, ग्रतः कर्मों का धारावाहिक प्रवाह ही अनादिकाल से चला आ रहा है। जैसे नदी का धारा-प्रवाह चल रहा है। इस जलधारा मे पानी बद्ध होकर नहीं रहता, बदलता रहता है। फिर भीतर-ऊपर पानी आता—जाता रहने के कारण धारा प्रवाह भग नहीं होता। इसी प्रकार कर्म भी जाते-आते रहते हैं, फिर भी कर्मों का प्रवाह भग नहीं होता। श्रीर इसी कारण कर्म अनादिकालीन कहलाते हैं। परन्तु वास्तव में कोई भी एक कर्म ग्रनादिकालीन नहीं होता। कर्मों के इस चलते हुए प्रवाह को अगर रोक दिया जाये तो कर्मों का ग्रागमन रुक जाता है। जैसे ऊपर से ग्राने

वाले नदी के पानी को रोक दिया जाये तो नदी का घारा— प्रवाह वन्द हो जाता है, उसी प्रकार यदि आते हुए कर्मों को रोक दिया जाये तो कर्मों का घारावाहिक प्रवाह भी बन्द हो जाता है और कर्म क्षीण भी हो जाते हैं। इस प्रकार कर्मों के आस्रव को वन्द करने से कर्मों का घारा-प्रवाह भी बन्द हो जाता है और कर्मों का अन्त हो जाने से जीवात्मा कर्मरहित बन जाता है।

शास्त्र कहते हैं—आते कर्मप्रवाह को रोक देने से जीव कर्मरहित बन जाता है। जीवात्मा को कर्मरहित बनाने के लिए पहले सम्यक्त्व द्वारा मिध्यात्व को रोकने की आव-श्यकता है, अव्रत को व्रत-प्रत्याख्यान द्वारा रोकने की आवश्यकता है। इसी प्रकार प्रमाद को अप्रमाद से तथा कथायों को क्षमा आदि से रोक देना आवश्यक है। कथायों को रोक दिया जाये तो सिर्फ योग ही शेष रह जाता है। इस योग का निरोध करने से जीव कर्मरहित बन जाता है।

ग्राज तात्त्विकज्ञान की बहुत ही कमी दिखाई देती है। मगर जीवन में तात्त्विकज्ञान की खास आवश्यकता है। आज बहुत से लोगों को तो चौदह गुणस्थानों के नाम तक नहीं आते। किन्तु जीव और कर्म का। सम्बन्ध जानने के लिए तत्त्वज्ञान की और उस तत्त्वज्ञान को जीवन में सिक्रय रूप देने की अत्यन्त आवश्यकता है।

जीव को कर्मरहित बनाने के लिए कषाय का सर्वथा क्षय करना आवश्यक है। परन्तु कषाय का सर्वथा क्षय तो बारहवें गुणस्थान में होता है श्रौर उसके वाद जीवात्मा तेरहवें गुणस्थान मे जाता है। बारहवें गुणस्थान की स्थिति अन्तमुहूर्त की है और तेरहवे गुणस्थान की स्थिति जघन्य अन्तमुहूर्त्त की श्रीर उत्कृष्ट कुछ कम करोड पूर्व की है। इस तेरहवे गुणस्थान मे पहुचने पर भी योग बाकी रह जाता है। अतएव गौतम स्वामी ने भगवान् से यह प्रश्न पूछा कि योग का प्रत्याख्यान करने से जीव को क्या लाभ होता है? इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा —जो जीव योग का त्याग करता है, वह अयोगी होता है। जीव अयोगी हुए बाद नवीन कर्म नहीं बावता और पुराने कर्मों का नाश करता है।

योग के त्याग पर विचार करें इससे पहले यह विचार कर लेना आवश्यक है कि योग क्या है भ्रोर योगका त्याग किसलिए आवश्यक है ?

शास्त्रीय भाषा मे योग का लक्षण कहा है -

## कायवाड्मनःकर्मयोगः।

अर्थात् -- मन, वचन और काय के व्यापार को योग कहते हैं।

'योग' शब्द युजि योगे घातु से निष्पन्त हुम्रा है। ग्र थो मे योग के पाच भेद बतलाये गये हैं —१-क्षिप्तवृत्ति, २-मूढवृत्ति, ३-विक्षिप्तवृत्ति, ४-एकाग्रवृत्ति, और ५-निरोधवृत्ति।

जिसमे रागद्देष के कारण चचलता रहती है और जिसमे रजोगुण की प्रधानता रहती है, उसमें क्षिप्तवृत्ति रहती है।

जो ऊपर से शान्त मालूम होता है पर वास्तव में

# ३०-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

शान्त नहीं है उसे मूढ कहते हैं। इस प्रकार जिसमें श्रालन स्य, निद्रा श्रादि की तथा तमी गुण की प्रधानता रहती हैं, उसमे मूढवृत्ति होती है।

जिस ग्रवस्था में सतोगुण का प्रकाश तो हो परन्तु उस प्रकाश पर रजोगुण और तमोगुण की छाया वार-वार पडती रहती हो, वह विक्षिप्त ग्रवस्था कहलाती है।

इस प्रकार क्षिप्तवृत्ति, मूढवृत्ति और विक्षिप्तवृत्ति द्वारा आत्मा का विकास नही होता । आत्मा का विकास करने के लिए आत्मा को एकाग्रवृत्ति और निरोधवृत्ति का ग्रभ्यास करने की आवश्यकता है।

एकाग्रवृत्ति कैसी होती है इसे समभाने के लिए दीपक का उदाहरण दिया गया है। निश्चल दीपक की शिखा स्थिर होने के कारण डगमगाती नजर नही ग्राती। परन्तु वह शिखा प्रकाश की अपेक्षा स्थिर दिखाई देने पर भी पूद्गल की दृष्टि से तो अस्थिर ही है। उस शिखा के परमाणु निरन्तर वदलते रहते हैं। दीपक का तेल समाप्त हो जाता है, यही शिखा के वदलते रहने का प्रमाण है । ज्ञानीजनो का कथन है कि एकाग्रावस्था मे शिखा की भांति स्थिन्ता जान पड़ती है तथापि उस अवस्था मे भी थोडी चचलता रहती ही है। एकाग्रावस्था मे थोडी-बहुत जो चचलता रहती है, वह निरोधवृत्ति से ही दूर हो सकती है। निरोधवृत्ति में समाधिभाव रहता है। इस प्रकार एकाग्रवृत्ति ग्रौर निरोधवृत्ति ग्रात्मा को निश्चल बनाती है भीर इन दो वृत्तियो द्वारा मन, वचन तथा काय का व्या-्पार बद किया जाता है। तभी आत्मा समाधिभाव प्राप्त -कर सकता है।

तेरहवे गुणस्थान तक एकाग्रवृत्ति रहती है। पाँचवीं निरुद्धावस्था या निरोधवृत्ति चौदहवें गुणस्थान मे पहुचने के खाद ग्राती है। यह वृत्ति थोडे समय तक ही रहती है। श्रीभगवतीसूत्र और उववाईसूत्र में धर्मध्यान तथा शुक्लध्यान के नाम से गभीर विचार किया गया है।

कहने का आशय यह है कि जब श्रात्मा श्रपने गुणों का विकास करके तेरहवें गुणस्थान से चौदहवे गुणस्थान में पहुचना है, तब उस श्रवस्था में आत्मा यदि मन, वचन तथा काय के योग का त्याग कर दे तो आत्मा को क्या लाभ होता है है इस प्रकृत के उत्तर में भगवान ने फर्माया — योग का त्याग करने से ग्रात्मा अयोगी बनता है और अयोगी होने के वाद वह पुराने कर्मों का नाश करता है तथा नवीन कर्मों का बध नहीं करता इस प्रकार आत्मा जब अयोगी बनता है तब ईर्यापथिक किया द्वारा लगने वाले कर्म भी बद हो जाते हैं और भवोपग्राही चार कर्म श्रयत् श्रायुक्म, नामक्म, गोत्रक्म और वेदनीयकर्म भी नष्ट हो जाते हैं। इन चार कर्मों के नष्ट होते ही आत्मा सिद्ध, वुद्ध तथा मुक्त हो जाता है।

यह तो योगनिरोध अथवा योग का त्याग करने से होने वाले लाभ की बात हुई। मगर यह विचार करना आवश्यक है कि हमे करना क्या चाहिए? योग का निरोध करने की शक्ति न हो तो क्षिप्तवृत्ति, मूढवृत्ति तथा विक्षि— प्तवृत्ति को तो दूर करने का क्रमशे: प्रयत्न करना ही चाहिए।

## ३२-सम्यक्तवपराकम (४)

कई लोग विक्षिप्तावस्था में ग्रानन्द मानते हैं और नाटक, सिनेमा देखकर अपने जीवन को घन्य मानते हैं। परन्तु ज्ञानीजन कहते हैं कि नाटक-सिनेमा ग्रादि में वास्त-विक आनन्द नहीं है। यह तो विक्षिप्त अवस्था है। कितने ही पढ़े-लिखे लोग भी विक्षिप्तावस्था में लीन रहते हैं। घन ग्रादि के उपार्जन में धर्मकर्म को भी भूल जाते हैं। ग्रगर शिक्षित लोग भी ग्रात्मधर्म को न समझें तो उनका शिक्षण किस काम का? सच्ची दिद्या तो वही हैं जिसके द्वारा मनुष्य बधन से मुक्त हो जाये। शिक्षा का सच्चा फल तो आत्मा को उन्तत बनाने में तथा एक। ग्रता और निरुद्धा—वस्था प्राप्त करना ही है। चचल चित्त का निरोध करने में शिक्षा का सदुपयोग किया जाये तो ठीक हैं, वर्ना शिक्षा से कोई प्रयोजन सिद्ध नहीं होता।

मनुष्य ग्रीर पशु का अन्तर तो स्पष्ट दिखाई देता है परन्तु कई बार मनुष्य, पशु से भी अधिक प्तित बन जाता है। जो मनुष्य सिर्फ खान-पान मे ही रचा-पचा रहता है ग्रीर जरा भी धर्मकर्म नही करता, वह मनुष्य पशु से भी अधिक पतित कहा जा सकता है।

कुछ लोग कहते हैं कि हम मिष्ट तथा विशिष्ट भोजन करने के कारण मनुष्य हैं! इस कथन के उत्तर में यही कहा जा सकता है कि भोजन तो पशु भी करता है, पर उसमें सार-असार का विवेक नहीं होता। मनुष्यसमाज विवेकज्ञान के कारण ही पशुग्रो और पक्षियों से ऊचा है। मनुष्य मिष्ट ग्रौर विशिष्ट भोजन करके फूला नहीं समाता परन्तु वह जो भोजन करता है उस भोजन के निर्माण का विज्ञान उसमें नहीं है। मधुमिक्खयों में मधु उत्पन्न करने का जो विज्ञान है, वह मनुष्यों में कहाँ है ? मधुमिक्खयां फूलो मे से रस ले-लेकर जैसा मधु तैयार करती है, वैसा मधु क्या मनुष्य तैयार कर सकता है रे सध्मिक्खमां मधु पैदा करना भी जानती हैं श्रीर मघु का सग्रह करना भी जानती हैं। सर्वप्रथम मघुमिक्खयाँ छत्ता बनाती हैं श्रीर उसमें बराबर के खाने बनाकर थोडा-सा मोम लगाती है और फिर उसमें मधु भरती हैं। मधुमनिखयों की यह कली मनुष्य के विज्ञान को भी लिजित कर देती है। मधुमिक्खयां छता बनाने मे कुशल कारीगर के समान कला का उपयोग करती हैं और ग्रपनी कुशल कारीगरी का परिचय देती हैं। इसके अतिरिक्त वे मिल-जुल कर काम करती हैं। उनकी कार्यवस्था वडी सुन्दर होती है। मधुमिक्खयों की एकता, सुघडता, कार्यव्यवस्था और तन्मयता आदि गुण मनुष्य-

समाज को सीखने योग्य हैं।

कहने का आशय यह है कि मनुष्य को प्रत्येक काम
विवेकपूर्वक करना चाहिए। जो मनुष्य विवेकज्ञान का उपयोग न करके सिर्फ खाने पीने में, नाटक-सिनेमा देखने में
तथा सासारिक सुख भीगने में ही अपने जीवन की इतिश्री
समभ बैठता है, उसमें और पशु में कुछ अन्तर नहीं।
मनुष्यों श्रीर पशुग्रों में घर्म तथा विवेच ज्ञान का ही अन्तर
है। ग्रगर मनुष्यों में विवेकज्ञान न हो ग्रीर घर्मबुद्धि न हो
तो उनमें और पशुग्रों में कुछ अन्तर नहीं। विवेकहीन
मनुष्य की अपेक्षा तो मध्मिष्ख्या चतुर हैं। कहना चाहिए
कि विवेकहीन पुरुष से उद्यमशील मध्मिष्ख्या अनेक गुणा
अच्छी हैं। इन मिष्ख्यों के उद्योगमय जीवन से एक शिक्षा

### ३४-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

तो अवश्य ग्रहण करने योग्य है। यह शिक्षा जीवन को उद्यमशील बनाने की है। कहा भी है: —

माखी होए मध कीधुं, न खाधुं न दान दीधुं। सूटनारे सूटी लीधुंरे, पामर प्राणी चेते तो चेतावुं तोने रे॥

मधुमिक्खया मेहनत करके मधु तैयार करती है और उसका सग्रह करती हैं। वे न स्वय मधु खाती हैं और न किसी को देती ही हैं। फिर क्या उनका बनाया मधु पड़ा रहता है नहीं। लुटेरे लोग आते हैं ग्रीर उनके परिश्रम-पूर्वक तैयार किये मधु को लूट ले जाते हैं।

बहुत से लोग प्रसन्नता के साथ मधु खाते हैं परन्तु उन्हें यह पता नहीं होता कि मधु ग्राता कहा से है ? वे तो मधुमिष्यियों के परिश्रम से सगृहीत मधु लूट कर ग्रपने शरीर को हण्टपुष्ट बनाते हैं। किन्तु जिस प्रकार वे दूयरों की चीज लूटकर खाते हैं, उसी प्रकार दूसरे नोग उन्हें नहीं लूट ले जाए गे, इसका क्या विश्वास है ? कहा भी है—

# काल वैताल की धाक तिहुं लोक मे, विव दानव घरे रोल घाले।

श्रयित् कराल काल सव के मस्तक पर घूम रहा है। इस भयकर काल के पजे में से कोई छूट नहीं सकता। इस प्रकार जब सभी लोग काल के गाल में फसे हैं तो फिर अभिमान किस बात का करते हैं? श्रभिमान करने से आखिर पञ्चात्ताप करने का ही अवसर आता है यह बात ध्यान में रखकर अभिमान का त्याग करना चाहिए और मानवगरीर का सदुपयोग करना चाहिए। मानव-जीवन ग्रस्थिर है। आयु जल की हिलोर के समान चचल है। कवि ने ठीक कहा है कि —

विद्युत लक्ष्मी प्रभुता पतंग श्रायुष्य ए तो जलना तरंग। पुरन्दरीचाप श्रनग रग, शुं राचीए त्यां क्षणिक प्रसंग॥

जीवन की ऐसी ग्रस्थिरता में मनुष्य का अभिमान करना मूर्खता ही है। मनुष्य अभिमान करके बहुत बार ग्रपनी मूर्खता का प्रदर्शन करता है। मान लो किसी मेंढक को साप ने पकड़ लिया है। मेढक का ग्राधा मुख साप के मुख में है और आधा बाहर है। फिर भी वह मेढक अपना मुह फाडकर मिक्खयों का पकड़ना चाहता है। अगर तुम मेढक को ऐसा करते देखों तो उसे मूर्ख की पदवी देते देर नहीं करोंगे। लेकिन तुम स्वय कराल काल-सर्प के मुह में फसे हो, फिर भी ग्रभिमान करते हो। यह मूर्खता नहीं तो क्या है? मनुष्य को विवेकज्ञान मिला है। वह सार-ग्रसार, हित-अहित का विचार कर सकता है। अतएव तुम ग्रपने विवेक का सदुपयोग करो। इसी में कल्याण है।

# ध्यद्वीसवां बोल

#### शरीरप्रत्याख्यानः '

योग का प्रत्याख्यान करने से होने वार्ल लाभ का विवार किया जा चुका है। यहाँ शरीर-प्रत्याख्यान के विपक मे विवार करना है। गौतम स्वामी शरीर-प्रत्याख्यान के विषय मे भगवान महावीर से प्रश्न करते हैं।

## मूलपाठ

प्रक्त - सरीरपच्चक्खाणेण भर्ते ! जीवे कि जणयह?
उत्तर सरीरपच्चक्खाणेणं सिद्धातिसयगुणिकत्तणः
निव्वत्तेह, सिद्धातिसयगुणसंपन्ने य णं जीवे लोगग्गमुवगए
परमसुही भवद्र ॥

### शब्दार्थ

प्रक्ष भगवन ! शरीर के प्रत्याख्यान से जीवातमा को क्या लाभ होता है।

उत्तर-शरीर के प्रत्याख्यान (त्याग) से जीव सिद्ध के भ्रतिशय (उच्च) गुणभाव को प्राप्त करता है और सिद्ध के म्रितिशय गुण से सम्पन्न होकर वह जीवलोक के अग्रभाग मे जाकर परम सुख प्राप्त करता है। अर्थात् सिद्ध (समस्त कर्मों से मुक्त) हो जता है।

#### व्याख्यान

यहां एक प्रश्न उपस्थित हो सकता है। वह यह है कि जब योग के त्याग के विषय मे विचार किया जा चुका है और वहा स्पष्ट कर दिया गया है कि योग मे मन, वचन ग्रोर काय इन तीनों का समावेश होता है तो फिर यहा भारीर के प्रत्याख्यान के सम्बन्ध में अलग प्रश्न किस उद्देश्य से किया गया है ? इम विचारणीय प्रश्न का स्पष्ट उत्तर तो कोई महापुरुष ही दे सकता है। मैं ग्रपनी अल्प बुद्धि के ग्रनुसार इस प्रश्न का उत्तर देने का प्रयत्न करता हू।

मेरी समक्त में, जान पडता है ज्ञानीजनो ने शरीर और काययोग में अन्तर देखा है। इस बात का प्रमाण यह है कि शास्त्र में जहां दस प्राणों का उल्लेख किया गया है वहां इन्द्रियबल को प्राण तथा कायबल को भी प्राण माना गया है। परन्तु जब कायबल को प्राण कह दिया गया तो फिर इन्द्रियबल को प्राण मानने की क्या ग्रावश्यकता थी? कायबल और इन्द्रियबल की गणना भ्रलग-अलग की गई है इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि ज्ञानीजनो ने इन्द्रिय-बल में और कायबल में ग्रवश्य ही कोई अन्तर देखा तथा जाना है।

इन्द्रिया दो प्रकार की होती हैं — द्रव्येन्द्रिय और भावे-न्द्रिय । द्रव्येन्द्रिय होने पर भी अगर भावेन्द्रिय न हो तो

## ३५-सम्यवत्वपराक्रम (४)

द्रव्येन्द्रिय निरर्थक होती है। इस प्रकार ज्ञानीजर्नो के इन्द्रियो मे तथा काय में भिन्नता देखी है और इसी कारण योगप्रत्याख्यान के साथ ही वरीर-प्रत्याख्यान के विषय में ग्रालग प्रका किया है।

अव यह देखना है कि जानीजन इन्द्रियः मन करने का जो कथन करते हैं सो इसका ग्रथं क्या है ? इन्द्रिय-दमन करना अर्थात् क्या इन्द्रियों को नष्ट कर देना ? 'इन्द्रिय-दमन करों' का ग्रथं इन्द्रियों को नष्ट कर दो; ऐसा नहीं है। इन्द्रियों को दुष्प्रवृत्ति में से पृथक् करके सत्प्रवृत्ति में नियोजित करना इन्द्रियदमन का अर्थ है। जैसे घोड़े को दमन करने के लिये कहा जाता है। मगर इसका अर्थ यह नहीं कि घोड़े के पर काट दिये जाए। इसका अर्थ यह होता है कि घोड़े को यह सिखाया जाये कि वह खराव चाल न चले। इसी प्रकार इन्द्रियों के दमन का अर्थ इन्द्रियों का नाग कर देना नहीं, वरन् इन्द्रियों को खराब मार्ग पर जाने से रोककर सत्प्रवृत्ति में नियोजित करना है।

कहने का आशय यह है कि शरीर और काययोग में शानियों ने थोड़ा अन्तर देखा है और इसी कारण योग— प्रत्याख्यान के प्रश्न के बाद शरीरप्रत्याख्यान के विषय में प्रश्न किया गया है।

शरीर की व्याख्या करते हुए कहा गया है—'शीयंते इति शरीरम्।' अर्थात् जी प्रतिक्षण शीर्ण होता जाये, वह शरीर है। प्रतिक्षण पलटते रहना शरीर का स्वभाव है। आज के वैज्ञानिको का,भी कहना है कि वारह वर्ष में शरीर के समस्त परमाणु पलट जाते है। आज के वैज्ञानिक तो चारह वर्ष में शरीर के परमाणुओं का पलट जाना कहते हैं, मगर ज्ञानीजन तो कहते हैं कि ज्ञारीर के परमाण् प्रति-क्षण पलटते रहते हैं। शरीर का यह परिवर्तन दो प्रकार से होता है - अनुकूल और प्रतिकूल। उदाहरणार्थ-एक ही प्रकार का भोजन कभी अनुकूल गुण पैदा करता है अरेर कभी-कभी प्रतिकृल गुण उत्पन्न करता है। अगर भोजन करने में सावधानी रखी जाये तो भोजन शरीर को अनुकूल गुण देता है--लाभ पहुचाता है, श्रन्यथा वही भोजन रारीर को हानिकारक हो जाता है। एक अनुभवी का कथन है कि भूख के कारण लोग इतने नहीं मरते, जितने अतिभोजन, ग्रनिष्ट भोजन तथा अभस्य भोजन के कारण मरते हैं। कितने ही लोग तप-उपवास तो कर लेते हैं परन्तु बाद में भोजन पर सयम रखना उनके लिए कठिन हो जाता है। भोजन के विषय में विवेक तथा सयम रखने वाले तथा रसा-स्वाद सम्बन्धी लोलुपता को जीतने वाले विरले ही दिखाई देते हैं। कुछ लोग ऐसे भी देखे जाते है जो तप करने के बाद भोजन करने में सावधानी नहीं रखते और जब परि-णाम अच्छा नहीं आता तो कहते है कि तपश्चर्या से हानि हुई है। किन्तु यह बात हमेशा हृदय मे जमा रखनी चाहिए कि तपश्चर्या से त्रिकाल मे भी कभी हानि नहीं हो तकती। शरीर को जो हानि होती है, वह तपश्चर्या से नही, भोजन सम्बन्धी ग्रसावधानी के कारण ही होती है।

शरीर और काय मे अन्तर है और इसी कारण इन दोनों के विषय मे अलग-अलग प्रश्न किया गया है। काय शक्तिविशेप को कहते हैं और इन्द्रिया तथा मन जिसमे रहता है ग्रथवा जिसका व्यवहार इन्द्रियो और मन द्वारा चलता

## ४०-सम्यक्तवपराक्रम (४)

है वह गरीर है। कितने ही लोग शरीर को क्षेत्र भी कहतें हैं ज्ञानीजन कहते हैं--जब आत्मा शरीरहीन हो जाता हैं तब गरीर के साथ रहने वाले विकार भी नष्ट हो जाते हैं।

ज्ञानीजन शरीर का प्रत्याख्यान करने के लिए कहते है। परन्तु यह विचार करना आवश्यक है कि शरीर का त्याग किस प्रकार करना चाहिए ? शरीर त्याग करने का ग्रभिप्राय यहा यह नही है कि फासी लगाकर शरीर त्याग दिया जाये । ऐसा करने से तो आत्महत्या हो जायेगी। फासी लगा कर मर जाना शरीरप्रत्याख्यान करना नही है। प्रत्याख्यान मन्द प्रति + आ उपसर्ग लगाकर ख्या घातु मे वना है। इस गव्द का अर्थ यह है कि किसी वस्तु का इस प्रकार त्याग करना कि त्यागी हुई वस्तु के प्रति फिर ममता ही न रह जाए । उदाहरणार्थ-घन का त्याग दो प्रकार से होता है। एक तो दान देने से घन का त्याग होता है, दूसरे किसी को उघार देने से भी त्याग होता है। दोनो प्रकार के इस त्याग मे बहुत अन्तर है। दान मे घन का जो त्याग किया गया है उसमे घन के प्रांत ममत्व नही रहता, मगर उधार दिये घन के प्रति ममता वनी रहती है। दान ग्रादि सत्कार्य मे व्यय किये हुए घन के प्रति ममन्व न रहने के कारण घन का वह सच्चा त्याग है। उद्यार दिये हुए घन के पीछे और अधिक धन पाने की ममत्ववुद्धि रहती है। अतः वह सच्चा त्याग नहीं है। यह तो स्पष्टतः वनमोह है। जहां मोह-ममत्व होता है वहा त्याग या प्रत्याख्यान नहीं हो सकता। श्रत गरीर सम्बन्धी मोह-ममता का त्याग करना ही गरीरप्रत्याच्यान कहलाता है । ग्राखिरकार सभी को शरीर का त्याग करना पढ़ता है। शरीर ग्रस्थिर है।

वह हमेशा टिका नहीं रहता। परन्तु जो आत्मा शरीर की अस्थिरता समभकर शरीर पर से मोह-ममता उतार देता है – शरीर का त्याग कर देता है वह निर्मोही शरीरत्यागी आत्मा; विदेही बनकर सिद्धत्व के गुण प्राप्त करता है ग्रीर सिद्ध भगवान् की कोटि में पहुंच जाता है। निर्मोही बनकर शरीर का त्याग करने से सिद्ध प्राप्त होती है। शरीर त्याग से जीव मुक्ति प्राप्त करने का अपूर्व लाभ पा लेता है।

जब शरीर के त्याग के विषय मे प्रश्न चल रहा है तो यह विचार कर लेना भी ग्रावश्यक है कि शरीर क्या है ? ग्रीर उसके कितने प्रकार हैं ?

जिसका स्वभाव ही जोणंशीणं होने का है, वह शरीर है। शरीर के पांच प्रकार हैं—(१) औदारिकशरीर (२) वैत्रिय शरीर (३) आहारक शरीर (४) तेंजस शरीर (५) कार्मण शरीर । संक्षेप मे शरीर दो प्रकार का हैं स्क्ष्म शरीर और स्थूल शरीर । सूक्ष्म मे अर्थात् कार्मण शरीर में सभी सस्कार विद्यमान रहते हैं। जैसे एक सजीव बीज में सारा वृक्ष विद्यमान रहता है। बीज तो वृक्ष से पृथक् होकर नीचे गिर जाता है, फिर भी उस बीज मे वृक्ष के सब सस्कार रहते ही हैं। वह बीज पृथ्वी,पानी आदि का सयोग मिलते ही विकित्तत हो जाता है और वह छोटा-सा बीज ही कमकः वृक्ष का रूप धारण करता है। इसी प्रकार ममता-पूर्वक शरीर का त्याग करने पर भी सूक्ष्म कार्मण शरीर आत्मा के साथ रहता है और उसमे जीव के सभी संस्कार विद्यमान रहते हैं ग्रोर संयोग मिलते ही वे सस्कार गरा-रिक रूप धारण कर लेते हैं। जैसे वट वृक्ष का बीज प्रमाण

में तो बहुत ही छोटा होता है परन्तु उस छोटे-से बीज में ही विशक्तकाय वट वृक्ष के समस्त सस्कार विद्यमान रहते हैं। बाह्य दृष्टि से तो बीज मे वट वृक्षका स्वरूप दिखाई मही देता परन्तु पृथ्वी-पानी आदि का सयोग प्राप्त होते ही वह छोटा-सा बीज वट वृक्ष का रूप घारण कर लेता है। इसी प्रकार कार्मण शरीर मे भी जीव के सब सस्कार मौजूद रहते है।

-अगर कोई पूछे कि कार्मण गरीर कहा है और उसमें जीव के सब सस्कार कहा रहते है े ऐसा पूछने वाले को यही उत्तर दिया जा सकता है कि जब अष्टस्पर्शी वड के बीज मे रहे हुए वृक्ष के सस्कार दिखाई नही देते तो फिर चतुस्पर्शी कार्मण शरीर मे जीव के सस्कार कैसे देखे जा सकते है े अतएव कार्मण शरीर को प्रत्यक्ष देखने का दुराग्रह अनुचित है। इसके सिवाय, अपनी स्थूल दृष्टि से सूक्ष्म कार्मण शरीर तो दिखाई भी नहीं दे सकता।

कहा जा सकता है कि जब पुरातन कर्मसस्कार हमारे साथ ही हैं तो फिर उन कर्मसस्कारों को नष्ट करने का पुरुषार्थ करने क्या लाभ ? इसका उत्तर यह है कि सक-मण हो सकता है। जैसे वृक्ष में सुधार हो सकता है, उसी प्रकार कर्मसस्कार भी वदले जा सकते हैं। पुण्य-पाप कर्म में भी सक्रमण हो सकता है। वर्म की रस ग्रीर प्रकृति आदि का भी घात हो सकता है। वीज में अच्छी शक्ति मौजूद होने पर भी असावधानी रखने के कारण वह शक्ति नष्ट हो जाती है अथवा खराब हो जाती है; ग्रीर इसके विपरीत बीज में अच्छी शक्ति नहीं पर भी सावधानी के

कारण तथा प्रयत्न करने से बीज मे ग्रच्छी उत्पादन शक्ति आ जाती है, उसी प्रकार भ्रच्छे कर्म भी प्रमाद तथा भ्रकावघानी के कारण खराब कर्म बन जाते हैं और सावधानी तथा सत-र्कता के कारण खराब कर्मभी ग्रच्छे कर्म बन जाते है। विज्ञान द्वारा वृक्षो का सुधार किस प्रकार हो सकना है, इस विषय मे तुमने शायद सुना होगा । सुना है, गोभी का शाक पहले कटुक होता था, परन्तु वैज्ञानिक रीति से उसमे सशो-घन किया गया। तब कडुवा जाक भी मीठा बन गया। ग्राम भी आजकल हरएक मौसम मे मिलता है। इसका क्या कारण है ? इसका कारण भी वैज्ञानिक सुघार ही है। शास्त्र में स्पष्ट रूप से कहा गया है कि प्रत्येक वस्तु का उपक्रम होता है। वह उपक्रम दो प्रकार का है—परिक्रम अर्थात् सुधार और दूसरा वस्तुविनाश । यह दोनो प्रकार का उपक्रम द्विपद, चतुष्पद तथा अपद इन तीनो का होता है। वृक्ष अपद है ग्रत उसका भी उपक्रम होता है।

भारतवर्ष मे आज वस्तुविनाश की ओर जितना लक्ष्य विया जाता है, उतना परिकम-सुघार की ओर नही। इसके विपरीत विदेशी विद्वान विज्ञान द्वारा वस्तु का परिक्रम करते ही रहते हैं। सुना है, अमेरिका मे ले जाई गई भारतीय गाय प्रतिदिन १६० रतल दूघ देती है। मगर भारत मे, भारत ही की गाय इतना दूघ क्यो नही देती? इसका प्रधान कारण यह है कि भारतीय लोगो का ध्यान वस्तु के परिक्रम की ओर गया ही नही है। आज विदेशियो ने जो वैज्ञानिक उन्नित की है, उसका मुख्य कारण यह है कि परिक्रम की ओर उनका लक्ष्य है। भारतीय अगर वैज्ञानिक ढग से वस्तु का परिक्रम करें तो भारत भी उन्नत बन सकता है। कहने का आशय यह है कि अन्य वस्तुओं की तरह कर्म का भी उपक्रम हो सकता है। अगर कर्म का उपक्रम न होता तो कोई मोक्ष में ही नहीं पहुच सकता ' क्मं नष्ट किये जा सकते हैं और इसलिए भगवान् ने कहा है —चौद-हवें गुणस्थान मे पहुचकर आत्मा अशरीर बन कर सिद्ध, बुद्ध और मुक्त हो जाता है।

कुछ लोगों का कहना है कि सिद्ध होने के बाद आत्मा शून्यरूप हो जाता है। ग्रथित् सिद्ध होने के पश्चात् आत्मा सिद्धगित में शून्य सरीखा हो जाता है। परन्तु यह बात भ्रमपूर्ण है। सिद्ध होने पर आत्मा पूर्णज्ञानी वन जाता है, ग्रीर इन्द्रिय तथा शरीर न होने पर भी वह सिद्ध होकर रहता है। सिद्ध का स्वरूप कैसा होता है; यह बात श्री— आचारांगसूत्र में कही है:—

से न दीहे, न हस्से, न वट्टो, न तंसे, न चउरसे, न परिमडले, न कण्हे, ननीले, न लोहिए न हिल हे, न सुिक ले, न सुरिभगधे, न दुरिभगधे, न तित्ते, न कडुए, न कसाए, न श्रांबिले, न महुरे, न कवखडे, न मउए, न गरुए, न लहुए, न सीए, न उण्हे, न लुक्खे, न काऊ, न रुहे, न संगे, न इत्थे, न पुरिसे, न श्रन्नहा परिन्ने सन्ने। उवमा न विज्जइ। श्रुक्त्वी सत्ता अपयस्य पयं नित्य।

अर्थात्—आत्मा लम्वा नही, छोटा नही, गोल नही, तिकोना नही, चौकोर नही, मडलाकर नही, काला नही, नीला नही, लाल नही, पीला नही, सफेद नही, सुगधित नही, दुर्गधित नही, तिक्त नही, कटुक नही, कसैला नही, खट्टा नही, मीठा नही, कठोर नही, कोमल नही, भारी नही, हल्का नही, ठडा नही, गर्म नही, रूखा नही, चुपड़ा नही, रूक्ष नही, चिकना नही, स्त्री नही, पुरुष नही, नपु सक नही। वह ज्ञाता है, विज्ञाता है। उसकी कोई उपमा नहीं है। वह श्ररूपी सत्ता है। वह श्रनिर्वचनोय है शब्दातीत है।

भावार्थ यह है कि जिसमे वर्ण, रस, गँघ और स्पर्श की पर्याय नहीं होती, वह सिद्ध है। इससे यह स्पष्ट विदित हो जाता है कि वर्ण, रस, गंध तथा स्पर्श का सम्बन्व शरीर के ही साथ है। अशरीर हो जाने के बाद वर्ण ग्रादि का सम्बन्ध नहीं रहता।

यहां यह प्रश्न किया जा सकता है कि सिद्धात्मा में प्रगर वर्ण आदि कुछ भी नहीं है तो वह किस प्रकार के है ? इस प्रश्नकर्त्ता से यह प्रश्न करना चाहिए कि जिस वस्तु में वर्ण, रस, गन्घ तथा स्पर्श नहीं होते, वह वस्तु केंभी हाती है ? इस प्रश्न का जो उत्तर हो, वही उत्तर प्रश्नकर्त्ता के प्रश्न का समभना चाहिए।

उदयपुर मे एक वकील के साथ मेरा वार्तालाप हुआ या। वकील आत्मा को प्रत्यक्ष बताने के लिये कहते थे। मैंने उनसे कहा—'आप अग्रेजी पढें हैं? उन्होंने उत्तर दिया 'हा, मैं अगरेजी पढा हू।'तब मैंने उनसे कहा— आप अपने मस्तिष्क मे से अग्रेजी निकालकर नहीं वना सकते तो फिर ग्ररूपी आत्मा किस प्रकार बतलाया जा सकता है? शास्त्र मे आत्मा के विषय मे कहा है—

### तक्का जत्य न विज्जइ, मई तत्थ न गाहिया।

अर्थात्—आत्मा की सिद्धि के लिए तर्क काम नही आते और बुद्धि की भी आत्मा तक पहुच नही है। आत्मा बुद्धिगम्य नहीं हैं, इसी कारण उसके विषय में 'नेति नेति' कहा गया है। असल में पूर्ण वस्तु का वर्णन हो ही नहीं सकता। आज आत्मा का जो वर्णन मिलता है, वह अपूर्ण है। तिजोरी बडी होती है और चाबी छोटी सी। फिर भी इस छोटी-सी चाबी से तिजोरी खोली जा सकती है और उसमें रखा हुआ माल लिया जा सकता है, इसी प्रकार शास्त्र में आत्मा रूपो तिजोरी को चाबों रूप जो भी थोड़ा-सा वर्णन मिलता है, उस वर्णन रूपी चाबी से आत्मा रूपो तिजोरी को खोलो तो मालूम होगा कि आत्मा कैसा है ? और उसमें कैमी-कैसो शक्तिया छिपी हुई हैं ?

कहने का ग्राशय यह है कि शरीर परवस्तु है और इसीलिए उसका प्रत्याख्यान किया जाता है। शरीर और आत्मा भिन्न-भिन्न है। यह भेदज्ञान हो जाये तो तुम भी राजा प्रदेशी की तरह अपना कल्याण कर सकते हो। प्रदेशी राजा भी भ्रात्मा का स्वरूप नहीं जानता था। वह शरीर को ही आत्मा मान बैठा था और शरीरसुख को ही वास्त-विक सुख समभता था । इस विपरीत मान्यता के कारण वह उन्मार्गगामी हो गया था। परन्तु चित्त प्रधान प्रदेशी राजा का मार्गदर्शक बना और उसे सन्मार्ग पर नाया। राजा प्रदेशी जब सन्मार्ग पर ग्रारूढ हुआ अथवा यो कहो कि जब उमे आत्मा और शरीर की भिन्नता का ज्ञान हुआ तव उसने नरक को भी स्वर्ग बना लिया। मिथ्याभिमान के कारण अनेक जीव ससार सागर मे गोते खा रहे हैं। मगर जब धर्मनौका का आश्रय मिलता है, तब धर्मनौका की सहायता से पतित आत्मा भी, ससार-सागर को पार

कर जाता है। प्रदेशी राजा भी ससार-सागर में गोते खा रहा था। परन्तु जब भगवान् केशीकुमार ने उसे धर्मनौका बताई और राजा ने उस नौका का आश्रय लिया, तो वह श्रधमी कहलाने वाला राजा भी धर्म-नौका का नाविक बन गया और ससारसागर को पार करने में समर्थ हुआं।

तुम भी ससार-सागर मे गोते खा रहे हो। अगर धर्मनौका का ग्राश्रय लोगे तो एक दिन तुम भी ससार सागर पार कर सकोगे।

गीता में कुरुक्षेत्र और घर्मक्षेत्र के विषय में उल्लेख किया गया है। गीता का रहस्य गम्भीर है। कुरुक्षेत्र का सामान्य अर्थ खराब क्षेत्र होता है। ग्रर्थात् यह करीर मलभूत्र से भरा होने के कारण कुरुक्षेत्र है। इस कुरुक्षेत्र को घमक्षेत्र बनाना चाहिए। अर्थात् ग्रात्मा के उद्धार में शरीर का उपयोग करना चाहिए। कुरुक्षेत्र को घर्मक्षेत्र बनाने के लिए हमेगा युद्ध करना पडता है। जो शरीर का गुलाम नहीं है, ऐसा आध्यात्मिक योद्धा इस कुरुक्षेत्र में कैसे-कैसे आत्मिक साधनों से जीवनसग्राम में अग्रसर होता है, इसके विषय में श्री उत्तराध्ययन के नौवें श्रध्याय से कहा है:—'

सद्धं नगरं किच्चा तवसंवरमग्गलं ।
खती निजणपागारं तिगुत्तं दुप्यसंघयं ।।
धणु परक्तमं किच्चा जीवं च इरियं सया ।
धिइ च केयणं किच्चा सच्चेण पलिमंथए ।।
तवनारायजुत्तेण भित्तूण कम्मकंचुयं ।
मुणी विगयसगामो भवाग्रो परिमुच्चए ॥
उत्तरा० ६, २०-२१-२२

## ४८-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

निम रार्जाष देवेन्द्र को वतला रहे हैं कि जीवन-संग्राम किस प्रकार खेलना चाहिए ! श्रद्धा रूपी नगर, सवर-सयम रूपी आगल, क्षमा रूपी सुन्दर प्राकार, तीन गुप्ति रूपी दुर्जय किला, पराक्रम रूपी घनुष, इर्यासमिति रूपी डोरी और धैर्य रूपी केतन बनाकर सत्य के द्वारा परिमथन करना चाहिए। क्यों कि तपश्चर्या रूपी बाणों से युक्त मुनिराज कर्म रूपी वस्तर को भेदन करके सग्राम में विजयी होते हैं श्रीर ससार के वन्धनों से मुक्त हो जाते हैं।

अपर वर्णित ग्राध्यातिमक गम्त्रो द्वारा अगर कर्म-शत्रुग्रो के साथ युद्ध किया जाये तो आध्यात्मिक शस्त्रो के सामने पाशविक शस्त्र निष्फल सावित होते हैं। इसमे तनिक भी सदेह नही है। श्राध्यात्मिक शक्ति के समक्ष पाशविक शक्ति सदैव परास्त होती है । आध्यात्मिक शक्ति देवी सपदा है श्रीर पाशविक शक्ति दानवी सपदा है। दैत्य हमेशा ही देवो से पराजित हुए हैं, ऐसा पौराणिक कथाग्रो मे सुना जाता है। इसका रहस्य यही है कि दानवी शक्ति दैविक-अ।ध्य। तिमक शक्ति के सामने परास्त हो जाती है। तुम भी आध्यात्मिक शस्त्रो द्वारा पाशविक शस्त्रो को पराजित करो। इसी मे तुम्हारा कल्याण है अहिंसा क्षमा, तपश्चर्या आदि ग्राध्यात्मिक शस्त्र हैं और कोघ, मान, माया, लोभ, मोह, मत्सर ग्रादि पाणविक शस्त्र है। आध्यात्मिक शस्त्र शक्ति-मैया (माता) के आयुव हैं ग्रीर पाशविक शस्त्र पाशविक गक्ति के आयुघ हैं। तुम ग्राध्यात्मिक शस्त्र हाथ मे लेकर जीवन-सग्राम मे कर्म-शत्रुग्रो के साथ युद्ध खेलो ग्रीर उन्हें परास्त करो । इसमे वल्याण है ।

जीर्ण-शीर्ण हो जाने के कारण शरीर नाशवान् है और

आतमा अजरामर होने के कारण अविनाशी है। आतमा देही है, शरीर देह है। म्रात्मा देह रूपी गृह में निवास करता है। आतमा शरीर का त्याग करना चाहे तो कर सकता है। शरीर में आसक्त रहने के कारण ही म्रात्मा को म्रनेक प्रकार के दुख सहन करने पडते हैं। शरीर ग्रीर आत्मा मे क्या अन्तर है, यह बतलाते हुए श्रीकृष्ण ने ग्रर्जुन से कहा थाः—

वासांसि जीर्णानि यथा विहाय, नवानि गृह्णाति नरोऽपराणि ।

तथा शरीराणि विहाय जीर्णान्यन्यानि संयाति नवानि देही ।।

अर्थात् हे अर्जुन ! तू शरीर को ही सर्वस्व मान बैठा है, परन्तु यह शरीर तो वस्त्र के समान है। जैमे फटे-पुराने वस्त्र को उतार कर नवीन वस्त्र घारण करने में आनन्द माना जाता है, उसी प्रकार आत्मा (देही) भी शरीर रूपी वस्त्र का त्याग करके नवीन शरीर-वस्त्र घारण कर लेता है।

तुम लोग शरीररूपी वस्त्र त्याग करते समय रुदन करते हो या प्रसन्न होते हो ? ग्रगर तुम्हे यह ज्ञान हो जाये कि मैं श्रात्मा मरता नहीं, वरन् शरीररूपी वस्त्र बदल रहा हूं, तो शरीर त्याग करते समय तुम्हे जरा भी दु.ख नहीं होगा। जैसे ससार की और सम्पदाए श्राती—जाती रहती हैं उसी प्रकार शरीर भी बदलता रहता है। देह का नाश होता है, देही का नाश नहीं होता। देह का

# ५०-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

लालन-पालन चाहे जैसे किया जाये, आखिर उसका नाश प्रवश्य होता है। 'देह का नाश होता है, देही का नहीं' यह वात ध्यान में रखकर प्रनेक भक्तों ने तथा महात्माओं ने असह्य सकट सहन करके भी आनन्द का अनुभव किया था। ग्रगर आत्मा को अपनी अजर-अमरता का भान हो जाये तो उसका कल्याण हुए विना नहीं रह सकता।

# उनचालीसवां बोल

#### सहायप्रयाख्यान

शरीर-प्रत्याख्यान के विषय में विवार किया जा चुका है। शरीर का त्याग करने केलिएआत्मा को परावलम्बन का त्याग करके स्वावलम्बी बनना चाहिए। अब इसी विषय में विचार करना है। स्वावलम्बी बनने के लिये और परावलम्बन का परित्याग करने के लिए दूसरे की सहायता का त्याग करना ध्रावश्यक है। दूसरे की सहायता का त्याग करने से आत्मा को क्या लाभ होता है ? इस विषय में गौतम स्वामी, भगवान् से प्रश्न करते हैं—

### मूलपाठ

प्रश्न--सहायपच्चक्लाणेणं भते । जीवे कि जणयइ ?
उत्तर--सहायपच्चक्लाणेण एगीभाव जणयइ एगीभावभूए वि य ण जीवे एगग्ग भावेमाणे ग्रप्पक्रके ग्रप्पक्लहे
अप्पक्ताए ग्रप्पतुं तुमे सजमबहुले संवरबहुले समाहिए यावि
भवइ ॥

#### शब्दार्थ

प्रश्न-भगवन् । सहायता का त्याग करने से जीव

५२-सम्यक्तवपराक्रम (४)

को क्या लाभ होता है ?

उत्तर - सहायता का त्याग करने से जीवात्मा एक-त्वभाव को प्राप्त होता है ग्रीर एकत्वभाव को प्राप्त जीव अल्पकषायी, ग्रत्पक्लेशी तथा अल्पभापी होकर सयम, सवर तथा समाधि मे ग्रधिक दृढ होता है।

#### व्याख्यान

सहाय का सावारण अर्थ है—मदद। किसी आत्मा मे जब दूसरे के बल पर आश्वित न रहने की और अपने ही बल पर खड़े रहने की भावना उत्पन्न होती है तब वह आत्मा दूसरे की सह।यता का त्याग करके स्वाश्रयी बनता है।

इस सूत्र मे परावलम्बन का त्याग करके स्वावलम्बी बनने की शिक्षा दी गई है। यह शिक्षा साघु और श्रावक को ही ग्रहण करने योग्य नहीं वरन् आत्मकल्याण के प्रत्येक ग्रिभलापी के लिए यह समभने और ग्रहण करने योग्य है।

भगवान् ने साघुओं के लिए कहा है—साघुओं को सदैव यह भावना करनी चाहिए कि मैं ग्रपने ही बल पर ग्राश्रित रहूगा, दूसरों की सहायता नहीं लूगा। 'साघुग्रों को यह भावना ही नहीं करना चाहिए बल्कि शक्ति का सचय करके भावना को सफल बनाने का भी प्रयत्न करना चाहिए। कल्याण के इच्छुक साघु ग्रपनी शक्ति देखकर दूसरों की सहायता का त्याग करते हैं ग्रीर स्वावलम्बी बनते हैं।

दूसरो की सहायता का त्याग करने से और स्वाव-लम्बी वनने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है, इस विषय में गौतम स्वामी ने भगवाने महावीर से प्रश्न किया है। इस प्रक्त के उत्तर मे भगवान् ने फर्माया – सहायता का त्याग करने से पहला लाभ तो एकाग्र भावना उत्पन्न होना है अर्थात् सहायत्यांग से मन सकल्प-विकल्प का त्यांग करके एकाग्र बन जाता है। स्वावलम्बी बन जाने से यह सकल्प-विकल्प मन मे उत्पन्न नही होता कि कोई मुभे सहायता देगा या नही <sup>?</sup> इस प्रकार मन एकाग्र सकल्प विकल्पहीन वनने से सहायता का त्यागी अपने आपको एकाकी-अकेला-अनुभव करने लगता है। तब वह दूसरो के साथ अधिक सभापण नही करता और 'श्रमुक काम करना है, अमुक काम नहीं करना है' इस प्रकार की झफटो से छुटकारा पा लेता है। किसी प्रकार के बाहरी झफट मे न पड़ने के कारण सहायत्यागी को किसी के साथ रगडा-भगडा (क्लेश) नही करना पडता । रगडे-भगडे न होने से उसमे कषायभाव पैदा नही होता । इस प्रकार सहायता का त्याग करके स्वावलम्बी बनने से जीवातमा एकाग्रचित्त, एक की, अल्पभाषी, अल्प-क्लेशी तथा अल्पकषायी बनता है ग्रीर सयम, सवर तथा समाधि मे अविक दृढ होता है। इस तन्ह एक सहायता के त्याग से आत्मा को भ्रनेक लाभ होते हैं।

यह मूल सूत्र पर विचार किया गया। ग्रव यह विचार वरना है कि इस सूत्र से हमें क्या सार लेना चाहिए ?

इस सूत्र का प्रधान स्वर यह है कि स्वावलम्बी बनो, परावलम्बी नहीं, स्वतन्त्र बनो, परतन्त्र नहीं । ग्राज लोग स्वतन्त्रता-स्वतन्त्रता चिल्लाते हैं, मगर स्वतन्त्र बनने के सच्चे मार्ग पर नहीं चलते । स्वतन्त्र बनने के लिए सर्व प्रथम स्वावलम्बी बनना आवश्यक है। स्वावलम्बी बने बिना कोई देश या समाज स्वतन्त्र नहीं बन सकता। श्रात्मा को भी कर्मबन्धनों से मुक्त करके स्वतन्त्र बनाने के लिए पर की सहायता त्याग कर स्वावलम्बी बनना आवश्यक है। जो मनुष्य स्वावलम्बी नहीं होता उसे पद-पद पर आपित्तयों का सामना करना पडता है।

आज जितने मुखसाधन बढे हैं, उतने ही परतन्त्रता के बन्धन बढ गये हैं। आज जो साघन सुखसाधन कहलाते है, वे वास्तव मे सुखदायी नहीं है। वे परतन्त्रता के बन्धन है। परत त्रता के इन बन्धनो को ढीला करने के लिए तथा कर्मबद्ध आत्मा को स्वाधीन बनाने के लिए दूसरो की सहा-यता का त्याग करके स्वावलम्बी बनने की श्रावश्यकता है। सुखसाघनो की जो जितनी सह यता लेता है वह उतना ही परतन्त्र बनता है। उदाहरणार्थ--मान लो, किसी जगह जल्दी पहुचने के लिए रेलवे का साधन मौजूद है। तो क्या इस साधन के कारण तुम परतन्त्र नहीं बने हो ? क्या रेल कभी तुम्हारी प्रतीक्षा करती है ? इसके विपरीत तुम्हे रेल की प्रतीक्षा करनी पडती है। अतएव रेल तुम्हारे भ्रधीन नही, वरन् तुम्ही रेल के अघीन हो । यही तो परतन्त्रता है ! जो लोग रेल का त्याग कर देते हैं वे रेल के अधीन नहीं हैं। इसी प्रकार ज्यो ज्यो और सुखसाधन बढ़े हैं त्यो-त्यो परतन्त्रता के बन्धन बढ़े हैं।

परतन्त्रता मे मानसिक स्थित डावाडोल रहती है। स्वतन्त्र श्रवस्था मे ही मन एकाग्र रह सकता है। श्रतः जो एकाग्रता के उपासक है, उन्हें दूसरों की सहायता का त्याग

करना ही चाहिए। दूपरो की सहःयता लेने वाला पर-तन्त्रता के कारण तथा अपनी निर्वलता के कारण सहायता लेता है। अगर अपनी निर्बलता दूर कर दी जाये तो फिर किसी की सहायता लिए बिना भी काम चल सकता है। दूसरो से जितनी सहायता ली जायेगी, उतनी ही परतन्त्रता बढेगी और एकाग्रता घटेगी। एकाग्रता भग होने से आत्मा के अनेक गुणो का नाश हो जाता है। अगर वृक्ष को बार-बार उखाड कर एक जगह से दूसरी जगह रोपा जाये तो क्या वह फल-फूल दे सकेगा ? नहीं । इसका प्रधान कारण यह है कि उस वृक्ष मे एकाग्रता का गुण नहीं रह पाता। पालीयाद मे बार-बार भूकम्प के घक्के लगने से लोग भय-भीत हो गये हैं और उनकी एकाग्रता भग हो गई है। जहा आघार मे ही चचलता हो वहा आघेय में एकाग्रता कैसे आ सकती है ? जैसे वृक्ष को बार बार एक जगह से दूसरी जगह उखाड-उखाड कर रोपने से उसका फल-फूल देने का गुण नष्ट हा जाता है, उसी प्रकार सकल्प-विकल्प से बार-वार मन को चचल करने से आत्मा की गुण-शक्ति घटती जाती है। जब तक मन की चचलता दूर नहीं होती, त्तव तक आत्मा मे सद्गुणो की स्थिरता भी नही रह सकती।

कुछ लोगों का कहना है कि शास्त्र मे जिन चमत्कारों का वर्णन निकला है, वे चमत्कार आज क्यों नहीं दिखाई देते ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि शास्त्र में विणित चमत्कार तो सच्चे ही हैं मगर अपनी मन की चचलता के कारण वे आज दिखाई नहीं दे सकते। आज लोगों के मन

## ५६-सम्यक्तवपराञम (४)

मे कैसी चचलता आ गई है, इस बात का जरा विचार तो करो। तुम (श्रोता) लोग अभी यहा बैठे हो, पर तुममें से किसका मन कहा घूम रहा है, यह कौन कह सकता है ? मन में इतनी अधिक चचलता होने का कारण दूसरो की सहायता लेना ही है।

तुम समभते हो कि हम रेल, तार, टेलीफोन वायु-यान आदि वैज्ञानिक सुख-साघनों की सहायता मिलने के कारण सुखी हैं। मगर इन सब सुख-साघनों के कारण तुम्हारे मन में कितनी और किस प्रकार की चचलता बढ़ गई है, यह विचार तो करों। इन सुख-साघनों के कारण तुम अपने को सुखी मानते हो, परन्तु जिनके पास यह साघन नहीं है और जिन्होंने स्वेच्छापूर्वक इन साघनों की सहायता लेने का त्याग कर दिया है, वे साघु क्या दु.खी हैं? साघु सुखसाघनों की सहायता नहीं लेते। जो सच्चे साघु है और जो यह मानते हैं कि भगवान् ने हमारी स्व-तन्त्रता की रक्षा के लिए ही हमें ऐसे साघनों की सहायता न लेने की आज्ञा दी है, वे साघु ग्रपने आपको सब से ज्यादा सुखी मानते हैं।

कदाचित किसी साधु के मन मे यह घारणा हो कि आजकल चमत्कार को नमस्कार किया जाता है। अतएव हमारे पास किसी प्रकार की लिव्ब हो तो अच्छा है। हम उस लिब्ध का प्रयोग करके चमत्कार दिखा सकेगे। इस प्रकार विचार करने वाले साधु को सोचना चाहिए कि जब भगवान् ने हमे दूसरों की सहायता लेने का निषेध किया है तो फिर हम लिब्ध का प्रयोग करके चमत्कार दिखला ही कैसे सकते हैं? साधुग्रों को लिब्ध का उपयोग चम- त्कार दिखाने में नहीं करना चाहिए। इतना ही नहीं, वरन् किसी दूसरे की सहायता भी नहीं लेनी चाहिए।

मैंने एक पुस्तक में पढ़ा था-एक आ मी ने दूसरे से कहा – मुझे लब्घि प्राप्त हुई है और मैं उससे चमत्कार दिला सकता हू। दूसरे ने उत्तर दिया – कुछ चमत्कार दिखाओ तो मालूम हो कि तुम्हे कैसी लब्बि प्राप्त हुई है। लिव्य वाले मनुष्य ने रास्ता चलते एक मदोन्मत्त हाथी को योग–शक्ति द्वारा जडवत् बना दिया । यह दृश्य देख कर दूसरा आदमी चिकत रह गया। उसने एक तीसरे आदमी से यह आक्चर्यकथा कही। उसने दूसरे से कहा - बताओ तो सही, क्या ग्राव्चर्य देखा है ? तब दूसरे आदमी ने कहा - अमुक ग्रादमी ने अपनी योग-शक्ति के द्वारा रास्ता चलते मदोन्मत्त हाथी को जडवत् बना दिया । यह सुन कर तीसरे आदमी ने कहा इसमे इतना म्राइचर्य करने की कौन-सी बात है ? यह काम तो एक दवा से भी हो सकता है। योगी ने योगसाधना करके भी अगर ऐसा चमत्कार दिखलाया तो योगसाघना का फल ही क्या हुआ ? हाथी को जडवत् बना देना कोई योग का चमत्कार नही है। दवा से भी यह काम हो सकता है धौर ऐसी मेरे पास भी है। नम यह दवा ले जाओ ग्रीर किनी मदोन्मत्त हाथी को पूछ पर थोडी-सी लगा देना । फिर देखना इम दवा का क्या असर होता है। दूसरे आदमी ने उप दवा का हाथी पर प्रयोग कर देखा । उसे विश्वास हो गया कि हाथी को जड-वत् बना देने की ऋिया तो दवा के द्वारा भी हो सकती है। तीसरे आदमी ने उससे कहा - दवा के प्रयोग से मदो-

न्मत्त हाथो भी जडवत् बन सकता है, यह विश्वास तुम्हे हो

गया न ? अगर यही कार्य योगसाधना द्वारा किया जाये तो स्था की सिद्धि क्या रही ? सच्चा योग तो मन को एकाप्र करके काबू में कर रखना है। ग्रगर मन काबू में नहीं रहता तो समक्षना चाहिए कि वह योग ही सच्चा नहीं है। जो अपना मन एकाग्र करके काबू में रखता है, उस योगी के लिए ससार में ऐसा कोई कार्य नहीं, जो अशक्य हो। ऐसी कोई वस्तु नहीं जो उसके ग्रधीन न हो. सच्चा योगी वहीं है जो साधनों का त्याग कर देता है। साधुओं ने ससार की सहायता का त्याग करके स्वतंत्र बनने के लिए ही ससार का त्याग किया है। मन को एकाग्र करने के लिए तथा आत्मा को त्रिविध ताप से बचाने के लिए पर की सहायता का त्याग करना ग्रावश्यक है।

आजकल साघुओं को भी जमाने की हवा लग गई है। इसी कारण उनमें यथोचित निञ्चलता और निस्पृहता नजर नहीं आती। चित्त की चचलता का कारण जमाना चदलना बतलाया जाता है, पर जमाना किसने बदल दिया है, इस बात का विचार नहीं किया जाता। दोप, चाहे जमाने को दिया जाये, चाहे कि-ी श्रीर के सिर मढा जाये परन्तु साघुश्रों के लिए श्रेयम्कर यही है कि वे दूसरों की सहायता का त्याग करे।

यह वात दूसरी है कि कभी सच्ची बात भी दवा दी जाती है और भूठी बात को भी महत्व मिल जाता है, मगर सच्चाई अन्त में सच्चाई ही सिद्ध होती है। अतः जमाने की किसी बुराई को जीवन में स्थान न देते हुए, दूसरों की सहायता त्यांग कर, मन की चचलता दूर करके, एकाग्र भावना प्रगट करनी चाहिए। जब तक दूपरो की सहायता लेने की भावना रहेगी तब तक मन की चचलता बढ़ती ही रहेगो। इसके विप्रति, सहायता लेने का जितना त्याग किया जायेगा और जितने परिमाण में स्वावलबी होने का प्रयत्न किया जायेगा, उतना और उसी परिमाण में श्रात्मा स्वतन्त्र और स्वाधीन बनेगा। ज्ञानीजनो का कथन है कि साधनों का जितना त्याग किया जायेगा, त्याग उतना ही सफल होगा। सुख-साधनों का त्याग करने से बधन ढीले होगे और जीवन में निस्पृहता आएगी इससे वितरीत सुख-साधन में जितनी वृद्धि की जायेगी, उतने ही परिमाण में वधन दृढ होगे। परिणाम स्वरूप जीवन में परतन्त्रता का प्रवेश होगा।

अाज एक दूमरे पर जो आपेक्ष किये जाते है, उसका प्रधान कारण भी साधनों की वृद्धि है। सुख-साधनों की वृद्धि के साथ ससार में क्लेश की भी वृद्धि हुई है। लोगों को समाचार-पत्र पढन का इतना चस्का है कि कुछ लोग भोजन किये बिना चाहे रह जाए गे, पर समाचार-पत्र पढ बिना नहीं रह सकते। समाचार-पत्र पढने से कलह बढा है या घटा है? इस प्रश्न का उत्तर स्पष्ट ही है कि समाचार-पत्रों के द्वारा कलह में वृद्धि हुई है और चचलता भी बढ़ गई है।

मन की एकाग्रता अत्यावश्यक है। मेंन एकाग्र किये बिना शान्ति नहीं मिल सकती। ग्रगर एक रात नींद में आये तो तबीयत कितनी खराब हो जाती है? निद्रा लेना मन की एकाग्रता का विकृत उदाहरण है। मगर निद्रा की

## ६०-सम्यक्तवपराक्रम (४)

कितनी आवश्यकता है इस बात का विचार करो। जो व्यक्ति चचलता छोडकर निद्रा लेता है और इस प्रकार थोड़े समय के लिए तथा विकृत रूप से भी मन को एकाग्र रखना है, वह शरीर को स्वस्थ रख सकता है। जो मनुष्य काम-काज में ही लगा रहता है ग्रीर यथासमय निद्रा नहीं लेता वह बीमार पड जाता है। जब विकृत रूप में भी मन को एकाग्र रखने से इतना अधिक लाभ होता है तो फिर सम्यक् प्रकार से मन को एकाग्र बनाने से कितना लाभ होता होगा।

मन'की एकाग्रता से आत्मा को ग्रपूर्व लाभ होता है। लोग यह समभते हैं कि आनन्द कही बाहर से आता है, पर वास्तव में आनन्द बाहर की वन्तुओं में नहीं है। श्रातमा में ही ग्रखूट आनद भरा हुआ है। आत्मा अपने में से ही आनन्द उपलब्ध करता है। मन को एकाग्र रखने से आत्मा में श्रानन्द का स्रोत बहने लगता है। किसी भी बस्तु में जो ग्रानन्द दिखाई देना है, वह ग्रानन्द इसी कारण आनन्द रूप मालूम होता है कि ग्रातमा में आनन्द भरा हुआ है। दुनिया की तमाम वस्तुए आत्मा के लिए ही हैं। ग्रात्मा न हो तो इन वस्तुओं को कोई टके सेर भी न पूछे। वस्तुओं का मूल्य आकने वाला आत्मा ही है और इसीलिए कहा गया है—

## न सर्वस्य कामाय प्रियं भवति, ग्रात्मनस्तु कामाय सर्वं प्रिय भवति ।'

उपनिषद्कार कहते हैं वस्तु को कोई वस्तु प्रिय नहीं है, आत्मा को ही वस्तु प्रिय लगती है। हीरा, माणिक, मोती वगैरह जो भी पदार्थ प्रिय मालूम होते है सो सब आत्मा को ही प्रिय मालूम होते हैं। परन्तु ग्राजकल तो ससार में उत्क्रम चल रहा है। जिस आत्मा को सभी वस्नुए प्रिय लगती हैं वही आत्मा आज भुनाया जा रहा है ग्रीर आत्मा की शक्तियों के विषय में कोई विचार ही नहीं किया जाता। ग्रात्मा में ऐसी महान् शक्ति विद्यमान है कि उसे परतन्त्र रहने की आवश्यकता ही नहीं है। परन्तु आज आत्मा अपने भीतर विद्यमान महान् शक्ति को भूलकर परन्तत्र बन रहा है।

कहा जा सकता है कि आजकल का तोतारटत ज्ञान भी आत्मा की परतत्रता का कारण है। इस ज्ञान की बदी-लत आत्मा दूसरों की सहायता अधिक लेने लगा है और नतीजा यह हुआ है कि वह परतन्त्रता की बेडो में बध गया है। जगल में रहने वाले पशुग्रो-पक्षियों को देखों। मालूम होगा कि वे मनुष्यों के समान दूसरों की सहायता नहीं लेते हैं। कहा जा सकता है कि ग्रज्ञान होने के कारण वे दूसरों की सहायता नहीं लेते हैं। इसके उत्तर में कहा जा सकता है कि मनुष्य समाज में जो ज्ञान है वह क्या परतत्रता बढाने के लिए हैं? सच्चा ज्ञान तो वहीं है जो ग्रात्मा को बधनों से मुक्त करता है। बधनों से मुक्त न करने वाला ज्ञान वास्तव में ज्ञान ही नहीं है। ज्ञान की व्याख्या करते हुए कहा गया है—

'सा विद्या या विमुक्तये ।

अर्थात् सच्ची विद्या वही है जो बधनो से मुक्त करती है। तुम लोग आज दूसरों की बहुत सहायता लेते हो, इस कारण तुम में भिखारीपन ग्रागया है। भिखारी को सुख कहा र जब उसे कोई वस्तु नहीं मिलती तो वह दुखी होता है। शास्त्रकार भिखारी की प्रशसा नहीं करते। शारत्र तो दूसरों की सहायता लेने वालेको भिखारी कहना है। सच्चा साहकार वह है जो दूसरो से मिलने वाली सुलभ सहायना का भी परित्याग कर देता है।

रवतंत्रता चाहने थार रवतत्रता पाने मे बहुत अन्तर है। श्राज लोग रवतत्रता च हते है परन्तु उसे पन के लिए प्रयहन नहीं करते। रवतत्रता पान के लिए स्वतत्रता के मार्ग पर चलना श्रावश्यक है। स्वावलंत्री बनना रवतत्रता प्राप्त करने का मुख्य मार्ग है। दूसरो की सहायता की लेश-मात्र भी श्रपेक्षा न रखना ही रवावलम्बन है।

प्रत्येक स्त्री या पुरुष रवावलस्त्रन के मार्ग पर चल सकता है। रवावलस्त्रन का राजमार्ग सभी के लिए युला है। राजीमती रत्री होने पर भी रवावलम्बन के राजमार्ग पर चल कर आत्मा को स्वतत्र बना सकी थी। यही नहीं, वरन् रथनेमि जैसे कत्तंब्यभ्रष्ट योगी को भी स्वावलम्बन की जिक्षा देकर उसने आहा-रवतत्रता के पथ पर अग्रसर किया था।

ग्यतत्र व्यक्ति ही दूसरों को स्वतंत्रता का सदेश दे सकता है। परायलवी पुरुप ग्यतत्रता का सदेश नहीं सुना सकता। स्वतंत्रता—देवी का प्रधान द्वार स्वावलवन है। रवावलवी वने विना रवतत्र बनना सभव नही। इसीलिए भगवान् महावीर ने आत्मा को कर्म-वंघनों से मुक्त करने, रवतत्र बनाने के लिए स्वावलवन का आदर्श पाठ जगत के समक्ष उपिथत किया था। इस रवावलवन के श्रादर्श का अनुसरण करने में ही देश, समाज तथा धर्म का श्रभ्युत्थान तथा कल्याण है।

# चालीसवां बोल

#### **मक्तप्रत्याख्यान**

शास्त्र मे आत्मकल्याण के अनेक मार्ग बतलाये गये हैं। उनमें से एक मार्ग दूसरों की सहायता का त्यांग करके स्वावलम्बी बनना भी है। जो स्वावलम्बी बनना चाहता है वह शरीर के अधीन भी रहना पसन्द नहीं करता। जब स्वावलम्बी आत्मा शरीर की अधीनताभी पसन्द नहीं करता तब यह स्वाभाविक ही है कि वह शरीर को पुष्ट करने वाले भोजन का त्यांग कर दे। प्राणान्त तक भोजन का त्यांग करना श्रर्थात् अनशन घारण करना साधारण जनता को दुष्कर प्रतीत होगा परन्तु स्वावलम्बी आत्मा के लिए ऐसा करना दुष्कर नहीं सुकर होता है। भोजन का त्यांग करने से आत्मा को क्या लाभ होता है, इस विषय में गौतम स्वामी भगवान् महावीर से प्रश्न करते हैं।

## मूलपाठ

प्रश्न-भत्तपच्चक्खाणेणं भंते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर-भत्तपच्चक्खाणेण भ्रणेगाइं भवसयाइ निरू भइ।४०।

# ६४-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

#### शब्दार्थ

प्रश्न—भगवन् । भोजन का प्रत्याख्यान करने से प्रथित् अनशन करके सथारा लेने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर—भोजन का प्रत्याख्यान करने से जीव सैकडो भवो को काट डालना है अर्थात् जीव अल्पससारी बनता है।

#### व्याख्यान

भक्त का सीघा-सादा अर्थ है - भात । 'भाया' या 'भातू' शब्द भी इसी से वना है। भत्त या भक्त का अर्थ भोजन है। यहा भोजन के विषय मे ही प्रश्नोत्तर है। भ्राहार के त्याग की बात सुनकर किसी को शका हो सकती है कि जैनधर्म तो दयाधर्म कहलाता है, फिर इस दयाधर्म मे भोजन के त्याग की वात कहना कहा तक उचित है ? म्राहार का त्याग करना तो प्राणो का त्याग करना है। आहारत्याग द्वारा प्राणत्याग के लिए कहना अनुचित ही है। इस प्रश्न के उत्तर मे शास्त्रकार का कथन है कि दूसरे की सहायता का त्याग करने वाला ही आहार का त्याग कर सकता है। जो पुरुष आत्मा और शरीर को भिन्न-भिन्न समभता है और इस भेदज्ञान के कारण जिसने शरीर की सहायता का भी त्याग कर दिया है, वही भोजम का त्याग कर सकता है। शास्त्र मे कहा है - अविच्छममरण अर्थात् जब मरण समीप आ जाये तब सथारा अर्थात् ग्रनशनन्नत घारण किया जा सकता है।

भरण दी प्रकार से होता है—आयु के क्षय से और उपसर्ग से। मृत्यु किसी भी प्रकार में हो मगर कुत्ते की निता मरना उचित नहीं। वीरतापूर्वक मृत्यु का भ्रालिंगन करना च।हिए। वीरतापूर्वक मृत्यु का भ्रालिंगन करने वाला भोजन के प्रत्याख्यान द्वारा मृत्यु पर विजय प्राप्त करता है। भोजन का त्याग करके जो मृत्यु को जीतता है, उसी का अपच्छ-मगरण होता है।

यहां भक्तप्रत्याख्यान का भ्रर्थ सम्पूर्ण अनशन करना है। भगवान् ने कहा कि भोजन का त्याग करने वाला ससार का छेद करता है। शास्त्र में भोजन के प्रत्याख्यान के विषय मे जो कुछ कहा गया है, वह निर्दयता का व्य-वहार करने के लिए नहीं वरन् आत्मा के कल्याण के लिए ही कहा गया है। जो व्यक्ति परकीय सहायता का त्याग करता है वहीं भोजन का त्याग कर सकता है। इस प्रकार आहार का त्याग न करना और आहार-पानी न मिलने के कारण विलाप करते-करते मरना, बारह प्रकार के बाल-मरणो मे से एक वालमरण है। इस प्रकार का मरण, भोजन-पान के त्याग से होने वाला पण्डितमरण नही कहा जा सकता। हा, श्रसमय मे भोजन का त्याग नहीं किया जा सकता। यह तो सब काम कर चुकने के बाद किया जाने वाला काम है । अतएव यह विचार रखना अत्यावश्क है कि सथारा कब करना ग्रीर कराना चाहिए।

सथारा करने का प्रयोजन क्या है ? इस विषय में शास्त्र में बहुत विचार किया गया है । शास्त्र मे यह प्रश्न किया गया है कि हे भगवन् । मरते समय क्या भूखा रहना उचित है ? इस प्रक्त के उत्तर मे भगवान् ने कहा है—
यह स्थूलदृष्टि का कथन है। सूक्ष्मदृष्टि से तो मरते समय
अनशन करना ही योग्य है। इस प्रकार कहकर भगवान् ने,
सथारा क्यो और कव लिया जाता है, यह बात स्पष्ट करने
के लिए महूक चोर का उदाहरण दिया है। वह इस
प्रकार है:—

शखपुर मे एक चालाक चोर रहता था। वह इस चालाकी से लोगो के घर चोरी करता था कि यह पता लगाना तक किठन हो जाता था कि चोरी कब और किस प्रकार हुई है वोरी के कारण प्रजा परेशान हो गई। प्रजा ने वहुत प्रयत्न किया मगर चोर का पता नही लगा। किसी के घर का ताला टूटा नहीं, दीवार में सेघ लगी नहीं, फिर भी घर में चोरी हो गई। इस चतुर चोर की चालाकी से प्रजा थक गई। आखिरकार प्रजा इकट्ठी होकर राजा के पास पहुची। गखपुर की प्रजा छोटी—छोटी वातो के लिए राजा के पास नहीं पहुचती थी। अतएव राजा समक्ष गया कि आज प्रजा पर कोई वडी मुसीबत ग्राई दिखाई देती है। इसी कारण लोग मेरे पास आये हैं।

राजा ने प्रजाजनो से पूछा--तुम्हे क्या कष्ट है, स्पष्ट कहो।

प्रजा ने चोर द्वारा चारो ग्रोर फैलाये हुए हाहाकार का वृत्तान्त आदि से ग्रन्त तक कह सुनाया। राजा चोर की चालाकी की वात सुनकर आक्चर्यचिकत हो कहने लगा—यह चोर वास्तव मे कोई महान् चोर है। खोज करके जल्दी ही उसे पकडना चाहिए। चोर को पकड़कर मैं प्रजा का दुःख दूर करने का यथासम्भव प्रयत्न करूगा। अगर मैं सच्चा राजा हू तो अपने प्राणो को होम करके भी सात ही दिन मे चोर को पकड लूगा। इस प्रकार कहकर राजा ने प्रजा को आक्वासन दिया।

आज ऐसे प्रजाप्रेमी नरेश बहुत कम नजर आते है जो प्रजा के दु.ख को अपना दुख समभकर उसे दूर करने का प्रयत्न करते हैं। प्रजाप्रिय राजा, प्रजा की रक्षा के लिए ग्रपने प्राण भी निछावर कर देता है।

राजा ने चोर को पकड़ने की प्रतिज्ञा की है यह बात चारो श्रोर नगर भर मे फैल गई। महूक चोर ने भी राजा की प्रतिज्ञा की वात सुनी। वह विचार करने लगा—राजा ने प्राण का भोग देकर भी मुझे पकड़ने की प्रतिज्ञा की है। अब मेरा बचना कठिन है। फिर भी मुझे तो राजा के पजे से बचने का ही प्रयत्न करना चाहिए। वीर पुरुष का कर्त्तव्य है कि वह पराजित भले ही हो जाये मगर पुरुषार्थ का त्याग न करे। मुक्ते सावधानी के साथ काम करना चाहिए और पुरुषार्थ नहीं त्यागना चाहिए। पुरुषार्थ छोड़कर बंठ रहना कायरता है।

चोर का पता लगाने के लिए राजा भेष बदलकर शहर में निकला। इघर चोर भी श्रपना भेष बदलकर यह देखने के लिए निकला कि देखे, राजा क्या करता है? चोर पैर में पट्टी बाघकर, हाथ में लाठी लेकर, बीमार दिर की तरह शहर में घूमने निकला। राजा ने महूक चोर को इस भेष में देखा। महूक चोर की आख देखते ही राजा मन में समफ गया कि चोर यही है। परन्तु जब तक प्रमाण

द्वारा अपराघ साबित न हो जाये तब तक उसे दण्ड नहीं दिया जा सकता। दोनो एक दूसरे के सामने आये श्रीर श्रापस मे पूछने लगे—'तुम कौन हो ?' किसी ने अपना परिचय नहीं दिया। अन्त मे चोर ने कहा—मैं कौन हू, यह जानने की तुम्हे क्या आवश्यकता है ? तुम अपना काम करो, मैं श्रपना काम करता हू। चोर के इस कथन का आशय राजा ने यह समभा कि चोर ठीक ही कह रहा है कि 'मैं चोर हू। चोरी करने जाता हू। तुम राजा हो तो मुझे पकड लो।'

इस प्रकार विचार कर राजा वहा से चलता बना। जाते—जाते राजा ने यह भी निश्चय कर लिया कि चोर सामने के पहाड मे रहता है श्रौर इस रास्ते से शहर मे आता है।

दूसरे दिन राजा ने भिखारी का भेष बनाया। वह उसी रास्ते पर चुपचाप बैठगया, जिस रास्ते से चोर श्राया-जाया करता था। चोर भी भेष बदलकर शहर मे आया। रात अन्धेरी थी। भिखारी के भेप मे पडे हुए राजा पर उसकी निगाह न पडी। अत चोर के पैर मे राजा की ठोकर लग गई। ठोकर लगते ही वह चिल्ला उठा। चोर ने पूछा — तू कीन है ?

राजा ने कहा — 'मैं गरीब भिखारी हूं। रहने को कही जगह नही । इसलिए यहा पड़ा हू।'

चोर बडा ही चालाक था। समभ गया, यही राजा है। उसने सोचा—किसी भी उपाय से राजाको नष्ट किया जा सके तो फिर कोई आफत ही न रहे।

चोर बोला—क्या इस तरह रास्ते में पड़े रहने से तेरा दुख दूर हो जायेगा ?

राजा—इस तरह पड़े रहने से दुख दूर नहीं होगा। दुख तो तुम्हारे जैसे की सगित से दूर हो सकता है।

चोर--तू मेरे साथ चल । मै तेरा दु.ख दूर करूगा।

राजा ने चोर के साथ जाना कबूल किया। राजा साथ हो लिया। दोनो एक-दूसरे को मार डालने की घात मे थे, इस कारण दोनो ही सावधान थे।

चोर ने चोरी की । घन आदि की दो पेटियां भरी। फिर राजा से कहा--एक पेटी तू उठा ले। पर देखना, भाग मत जाना।

राजा--नही, मैं भागूगा क्यो ?

चोर--तो ठीक है। चल। ग्रागेचल। मैं तेरे पीछे-पीछे चलता ह।

राजा--तुम्हे कहा जाना है, सो मुझे मालूम नही । अतएव श्रागे तुम चलो । मैं पीछे-पीछे चलूंगा ।

चोर - ठीक है, तू पीछे ही चलना । मगर तू कही भाग न जाय, इसलिए तुभे रस्सी से बाघ लेता हूं।

चोर ने राजा को रस्सी से बाघ लिया। चोर आगे-आगे चलने लगा। राजा चोर नही था। फिर भी महूक चोर ने राजा को चोर की तरह बाघ लिया।

राजा को साथ लेकर चोर घर आया । मड्क चोर ने अपनी लडकी को पास बुलाकर कहा—मैं एक आदमी को

# ७०-सम्यवत्वपराऋम (४)

साथ लाया हू। वह मेरे व्यवसाय मे विघ्न डालता है। किसी उपाय से उसे मार डालना है।

पुत्री ने कहा - श्रापकी आज्ञा के प्रनुसार सब काम हो जायगा।

लडकी तब राजा के पास पहुची । बोली--भोजन तैयार है। जीमने चलो।

राजा ने मन ही मन में कहा--भोजन करना तो चाहिए, मगर भोजन करते समय साववान रहना होगा। इस समय मैं चोर के घर में हूं।

राजा ने लडकी से कहा--पहले तुम जीम लो । तुम्-हारे जीमने के बाद में भोजन करूगा । में भिखारो हू, फिर भी इतनी सभ्यता जानता हू । जब तक घर वाले न जीम लें, में कैसे जीम सकता हू ।

राजा की वात सुनकर लडकी समभःगई-यह भिखारी नहीं है। दरग्रसल भिखारी होता तो ऐसा न कहता, वरन् खाने बैठ जाता।

चोर की कन्या ने राजा से कहा — अगर तुम सभ्य हो तो भोजन से पहले स्नान करना चाहिए।

राजा--अगर यह नियम है तो इसका पालन करना मेरा कर्त्तव्य है।

चोरकन्या राजा को स्नान कराने के लिए कुए पर ले गई। चोरकन्या का यह नियम था कि वह जिसे स्नान कराने कुए पर ले जाती, उसके पैर पकड कर कुए मे फैक देती थी। राजा को कुए मे डालने के लिए उसने राजा के पैर पकडे । पर राजा के सुलक्षण युक्त पैर देखकर वह सोचने लगी—यह तो कोई महापुरुष है । पैर के चिह्नों से मनुष्य के सम्पूर्ण शरीर का हाल मालूम हो जाता है । इस कथन के अनुसार चोरकन्या ने राजा के लक्षणयुक्त पैर देख-कर विचार किया—यह कोई महान् पुरुष है । ऐसे महान् पुरुष को पिताजी मार डालना चाहते हैं, यह उचित नहीं है।

चोरकन्या कहने लगीं मेरे पिता भ्रत्यन्त , करूर हैं। वे तुम्हे मार डालना चाहते हैं। मैं तुम्हारे लक्षणयुक्त पैर देखकर समक्त गई हू कि तुम राजा हो। मैं तुमसे यही कहना चाहती हू कि अगर अपने प्राण बचाना चाहते हो तो इस रास्ते से जल्दी भाग जाओ। वर्ना तुम्हारे प्राणों की खैर नहीं।

राजा ने चोरकन्या की बात मान ली। वह उसके बताये मार्ग से भाग निकला। राजा जब दूर जा पहुचा तो चोरकन्या ने मङ्गक को आवाज दी। कहा-वह भिखारी तो भाग गया।

भिखारी के भागने का समाचार पाते ही महूक की आखें लाल हो गईं। कक नामक पत्थर से बनाई गई तीखी तलवार लेकर वह राजा के पीछे दौडा। तलवार इतनी तीखी थी कि जिस चीज पर उसका प्रहार हुआ, तत्काल उसके टुकडे-टुकडे हो जाते थे।

चोर ने दूर से ही राजा पर तलवार का प्रहार किया। मगर वह प्रहार पत्थर के खभे पर जा लगा। खभा टुकडे-टुकडे होकर गिर पडा। राजा बडी कठिनाई मे बच सका।

# ७२-सम्यक्तवपराक्रम (४)

चोर समभ गया-राजा वच गया है और खंभा टुकडे-टुकड़े हो गया है।

चोर निराश होकर घर लीट आया। उसने अपनी कन्या से कहा—राजा घोखा देकर भाग गया। वह अपने घर की छिपी वाते जान गया है। अव हमे बहुत होशि—्यारी के साथ रहना चाहिए।

चोरकन्या ने कहा--पिताजी ! जान पड़ता है, अब आपके पापो का घड़ा भर गया है।

मड्ल ने ऋद होकर कहा--क्यो श्रपशकुन की वात मुंह से निकालती है ?

चोरकन्या-पाप का भ्रन्त होने मे बुराई क्या है,

लडकी की वात मडूक को बहुत बुरी लगी। फिर भी वह मीन रहा।

दूसरे दिन चोर व्यापारी वनकर शखपुर के वाजार में ऋय-विऋय करने आया। इघर राजा भी वेष वदल कर चोर की फिराक में शहर में घूमने लगा। घूमता-घूमता राजा उसी दुकान पर आ पहुचा, जहा चोर व्यापारी के रूप में ऋय-विश्वय कर रहा था। राजा, चोर व्यापारी को देखते ही पहचान गया। राजा ने पूछा—'तुम क्या वेचने आये' हो ?' तुम्हारे पास क्या है ?

चोर - हमारे पास सभी कुछ है। तुम्हे क्या चाहिए?

राजा — भाई, मुभे श्रीर कुछ नही चाहिए। सिर्फ तुम्हारी श्रावश्यकता है। भीर-मेरा क्या काम है ?

राजा - तुम चोर हो, इसीलिए तुम्हारी जरूरत है। चोर - मैं साहकार हू। कौन मुझे चोर कहता है ?

राजा तुम्हारे चोर या साहकार का श्रभी निर्णय हो जायगा। तुम्हारे चोर होने की खातिरी मैंने तो पहले से ही कर रखी है।

आखिरकार राजा ने चोर को पकड़ लिया। चोर विचार करने लगा—मुझे पकड़ने वाला कोई मामूली आदमी मही है। राजा ने मुझे पकड़ा है। मुक्ते सख़्त सजा मिलेगी।

राजा बोला--ग्रब तुम पकडे जा चुके हो। कहो अब तुम्हे नया करना है ?

चोर बोला – जो आप कहे, वही करने को तैयार हूं। राजा – – सब से पहले तुम श्रपनी कन्या का मेरे साथ विवाह कर दो।

चोर--ठीक है। यह कह कर उसने प्रसन्नतापूर्वक अपनी कन्या राजा को ब्याह दी।

राजा ने चोरकन्या से कहा--तुमने मेरे शरीर की रिक्षा की थी। अब यह शरीर मैं तुम्हारे सिपुर्द करता हू।

चोरकन्या बोली--नाथ, श्राप उदार हैं, इसी से ऐसा कहते हैं। मैं तो वास्तव मे चोर की कन्या हूं। मैं आपके सन्मान के योग्य नहीं। आपने मेरा सन्मान करके मुक्तपर उपकार किया है।

राजा--अब तुम्हे किसी प्रकार की चिन्ता नही करनी

चाहिए । तुम्हारे पिता अब मेरे ससुर है । मैं उनका भी सन्मान करू गा और गौरव वढाऊ गा ।

राजा ने महूक चोर को प्रधान मन्त्री बना दिया। जब यह बात नगर में फैली तो सभा लोग राजा को धिक्का-रने लगे। राजा इसके लिए तैयार था। वहं जानता था कि पहलेपहल लोग मेरे इस कार्य से अप्रसन्न होगे। मगर जब इसका नतीजा सुनेगे तो प्रसन्न हुए विना नहीं रहेगे।

राजा चोर-प्रधान को धमकाकर या समका-बुक्ताकर चोरी के रत्न निकनवाता रहता था। उसके पास अभी कितने रत्न है, यह बात राजा चोरकन्या अर्थात् अपनी पत्नी से मालूम कर लेता और फिर उन्हें किसी उपाय से निकलवा लेता। इस प्रकार कभी धमकी देकर और कभी फुसलाकर राजा ने चोर-प्रधान के पास से सभी रत्न निकलवा लिए। जव उसके पास कुछ भी शेप न रहा तब राजा ने नगर-जनो को बुलाया और कहा - यह प्रधान नहीं, चोर है। चोर से सब रत्न निकलवाने के उद्देश्य से ही मैंने इसे प्रधान वनाया था। अब इसके पास कुछ बाकी नहीं रहा। अतएव चोरी करने के अपराध में इसे फासी की सजा दी जाती है।

चोरी गये सब रत्न राजा ने वापस कर दिये। प्रजा-जन राजा की बुद्धिमत्ता और चतुराई की प्रश्नमा करने लगे। राजा-प्रजा मे प्रेम की वृद्धि हुई। राज्य का अच्छी तरह सचालन होने लगा।

यह एक दृष्टान्त है। साघुजीवन पर यह दृष्टान्त दिया गया है। इस दृष्टान्त से क्या सार ग्रहण करना चाहिए, यह विचारणीय है।

साधु के लिए कहा गया है कि यह शरीर मंडूक चीर के समान है। बुद्धि शरीररूपी चोर की कन्या है। शरीर यद्यपि चोर के समान है, फिर भी अनेक रत्न इसके कब्जे में हैं। इस शरीर के बिना मोक्ष प्राप्त नही हो सकता। हे मुनियो ! तुम्हारे ज्ञारीर मे रहा हुन्रा आत्मा राजा है। षरीर चोर है और बुद्धि चोरकन्या है। मनुष्य मे जैसी बुद्धि है, वैसी और प्राणियो में नहीं है। आत्मारूपी राजा शरीररूपी चोर के घर मे आया है। आत्मारूपी राजा खान-पान के प्रलोभन मे न पडकर बुद्धिरूपी चोरकत्या को पहले खिलाकर ही आप खाता है। अर्थात् शास्त्र मे खान-पान सम्बन्धी जो विधि बतलाई गई है, बुद्धि द्वारा उसका निर्णय करने के वाद ही खाता है। इस प्रकार बुद्धि द्वारा निर्णय करके जो खाता है, वहीं ग्रात्मारूपी राजा है। बुद्धिरूपी चोरकन्या आत्मा-राजा को पैर पकडकर कुए मे डाल देना चाहती है, पर भ्रात्माराजा के लक्षणयुक्त चरण देखते ही वह उसे महान् समभकर बचा देती है। चरण का अर्थ पैर भी है और आचरण भी है। जब बुद्धि के हाथ चरण आता है ग्रीर वह उसके अच्छे लक्षण देखती है, तब कहती है-ऐसे पुण्यात्मा को कूप मे द्वैपटकना ठीक नहीं। इस प्रकार चुद्धिरूपी चोर-कन्या श्रात्माराजा को मुक्त होने का मार्ग वतनाती है और आत्माराजा उस मार्ग पर चलकर मुक्त हो जाता है। जब आत्मा-राजा ससार के पदार्थी का ममत्व तजकर भाग जाता है तो काम, कोघ, मान, लोभरूपी चोर वासनावृत्ति की तलवार हाथ में ले श्रात्मा के पीछे दौडता है। वासनावृत्ति रूपी तस्रवार बहुत तीखी है। यह तलवार

# ७६-सम्यवत्वपराक्रम (४)

जिस पर पडती है, उसका जीवन नष्ट हो जाता है।

आत्मा राजा सावधान होने के कारण वासनावृत्ति रूपी तलवार के प्रहार से कुशलतापूर्वक बच गया ग्रौर राज-महल मे आकर चोर को पकडने का उपाय सोचने लगा। गहरा विचार करने के वाद राजा, चोर को भर बाजार मे से पकड लाता है। चोर के पास से रत्न निकलवाने के लिए वह युक्ति से काम लेता है। वह सब से पहले बुद्धि-रूपी चौरकन्या के साथ लग्न-सम्बन्ध जोडता है और चोर को प्रघान बनाता है । तत्पश्चात् विविध उपायो द्वारा चोर के कब्जे मे जो रतन थे, उन्हे अपने अधिकार मे करता है। राजा शरीर-चोर से रतन निकलवाने के लिए ही उसे प्रधान वनाता है। चोर को प्रधान बनाने से प्रजा, राजा की निन्दा करने लगी थी उसी प्रकार कुछ लोग यह कहकर साघुओ की निन्दा करते है कि साधु हो जाने पर भी इन्हे खाने और कपडा पहनने की क्या आवश्यकता है ? परन्तु साधु-ध्रात्मा लोगो की निन्दा की परवाह न करके शरीर-चोर के कटजे मे से ज्ञान, दर्शन, चरित्र रूप रतन लेने के लिए शरीर-चोर को ग्रादर देते हैं। जब आत्मा को बुद्धि द्वारा मालूम होता है कि अव शरीर-चोर के पास एक भी रत्न शेष नहीं रहा तब साधु आत्मा शरीर रूपी चोर को सथारा-रूपी शूली पर चढा देता है और आप स्वावलम्बी वन जाता है । स्वावलम्वी आत्मारूपी राजा हो प्रजा को स्वावलम्बी वना सकता है। जब तक नायक स्वयम्वावलम्बी नही वन जाता तब तक वह जनसमाज को कैसे स्वावलम्बी बना सकता है ?

इस कथा का सार यह है कि महावीर भगवन् ने भत्त (भोजन) के त्याग के विषय में जो कुछ कहा है, वह निर्दयता से नही वरन् आत्मा के कल्याण के लिए कहा है। पर संथारा करने ग्रीर कराने मे विवेक की खांस आवश्य-कता है। भ्रगर सथारा करने-कराने मे विवेक से काम न लिया जाये तो जैनधर्म का उद्योत नही होता। जब संसार के पदार्थों पर ममता नहीं रहती और सासारिक पदार्थों की जरा भी सहायता नहीं ली जाती, तभी भोजन का त्याग करके सथारा लिया जा सकता है। ग्रात्मा की पूर्व तैयारी के बिना सथारा लिया जाये तो मृत्यु पर विजय नही प्राप्त की जा सकती । यही नहीं, वरन् आतमा का घात होता है। सथारा तो मृत्यु को जीतने का एक श्रेष्ठ साघन है। मृत्यु को आह्वान करना साधारण भ्रात्मा का काम नही । जो आत्मा ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र का बल पाकर बलिष्ठ और निर्भय बन चुका है, वही बलवान् आत्मा भोजन का त्याग करके मृत्यु का ग्राह्वान कर सकता है। वही मृत्यु को जीत सकता है। शरीर का प्रत्याख्यान करने के साथ ही भोजन का प्रत्याख्यान किया जा सकता है।

भगवान् ने आत्मकल्याण करने के लिए जो कुछ कहा है, उसे नि:शक होकर सत्य समभो और उसी ध्रुवसत्य के श्रनुम्रण का प्रयत्न करो । आत्मकल्याण के लिए सर्वप्रथम स्थूल पाप का त्याग करो । स्थूल पाप का थोड़ा-सा त्याग करने पर सूक्ष्म पाप का भी त्याग कर सकोगे । स्थूल पाप त्यागे विना सूक्ष्म पाप का त्याग नहीं हो सकता । यह बात स्पष्ट होने पर भी कितने ही लोग स्थूल पाप का त्याग

# राकतालीसवां बोल

### सद्भाव-प्रत्याख्यान

आहार-त्याग से होने वाले लाभ के विषय में प्रश्न करने के बाद अब गौतम स्वामी, भगवान् महावीर से सद्-भाव अर्थात् समस्त योगों का निरोध रूप किया मात्र का त्याग करने से जीव को क्या लाभ होता है, इस विषय में प्रश्न करते हैं।

#### मुलपाठ

प्रश्न-सब्भावपच्चक्लाणेणं भंते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर--सब्भावपच्चम्खाणेणं श्रनियाँट्ट जणयइ, श्रनि-यद्दिपडिवन्ने य श्रणगारे चत्तारि केवलिकम्मसे खवेइ, तजहा-वेयणिज्ज, श्राउय, नामं, गोयं; तश्रो पच्छा सिज्भइ, बुज्भइ, मुच्चइ, परिनिव्वायइ, सब्व दुक्खाणमन्त करइ ॥४१॥

### शब्दार्थ

प्रश्न-भगवन् ! सद्भाव का अर्थात् समस्त योगों को रोकने रूप किया मात्र का त्याग करने से जोवात्मा को क्या

# ८०-सम्यक्तवपराक्रम (४)

## लाभ होता है ?

उत्तर—वृत्ति मात्र का त्याग करने से जीवातमां अनि-वृत्तिकरण पाता है और अनिवृत्तिकरण को प्राप्त अनगारं केवली होकर वाकी वचे हुए चार (वेदनीय, श्रायु, नाम और गोत्र ) कर्मांशों को खंपाता है और फिर सिद्ध, बुद्ध तथा मुक्त होकर जान्त हो जाता है ग्रीर सब बुखों का अन्त करता है।

#### व्याख्यान

इस प्रक्त पर ऊहापोह करते हुए टीकाकार कहते है यह प्रत्याख्यान सभी प्रत्याख्यानों में प्रधान है। यह प्रत्याख्यान अन्तिम अवस्था का है चरम सीमा का है। और प्रत्याख्यान तो एक बार करने के बाद फिर भी करने पडते हैं, परन्तु यह ऐसा प्रत्याख्यान है कि एक बार करने के बाद फिर कभी इसे करने की ग्रावश्यकता ही नहीं होती। इसी कारण यह प्रत्याख्यान सब प्रत्याख्यानों में प्रधान स्थान रखता है।

इस प्रत्याख्यान का नाम सद्भाव-प्रत्याख्यान है। सद्भाव का प्रचलित सामान्य ग्रथं 'अच्छा भाव' होता है। परन्तु यहा यह प्रचलित ग्रथं नहीं लिया गया है। यहा सद्भाव का अर्थ 'परमार्थभूत' किया गया है। जिस प्रत्याख्यान को एक बार स्वीकार कर लेने पर फिर दूसरी बार कभी कोई प्रत्याख्यान नहीं लेना पडता, उस परमार्थभूत प्रत्याख्यान को सद्भावप्रत्याख्यान कहा है। गौतम स्वामी ने इस सद्भावप्रत्याख्यान के विषय में ही प्रश्न किया है। सद्भाव- प्रत्याख्यान से जीवात्मा को क्या लाभ होता है, इस प्रश्न के उत्तर में महावीर भगवान् ने कहा है—सद्भावप्रत्याख्यान करने से जीवात्मा अनिवृत्तिभाव प्राप्त करता है। जो अनि-वृत्तिभाव प्राप्त करता है प्रथित् घुक्लध्यान की चौथी श्रेणी पाता है, वह शेष कर्माशो अर्थात् वेदनीयकर्म, आयुकर्म, नामकर्म तथा गोत्रकर्म का क्षय करके सिद्ध, बुद्ध, मुक्त हो तथा परिनिर्वाण को प्राप्त करके समस्त दुःखो का अन्त करता है। वह ग्रन्तकृत बन जाता है।

यह मूल प्रश्न का उत्तर है। ग्रब इस उत्तर के विषय मे विशेष विचार करने की आवश्यकता है। यह प्रश्न चौद-हवे गुणस्थान से सम्बन्घ रखता है, अतएव बहुत गम्भीर है। पर्मार्थभूत-सदभाव-प्रत्याख्यान करने के बाद श्रीर कोई प्रत्याख्यान करेना शेष नहीं रहता। यह अन्तिम दशा का प्रश्न है। उदाहरणार्थ-कोई पुरुष पहाड पर चढने लगा। चढते चढते वह ग्रन्तिम शिखरतक ० हुच गया। इस अन्तिम शिखर तक पहुंच जाने वाले मनुष्य के विषय मे यही कहा जा सकता है कि उसे जहां तक चढना था, चढ चुका है। इस प्रकार शिखर पर चढने वाला जब छोटी-छोटी टेक-रियो को लाघ चुका तभी वह वहा पहुच सका है। अब वह अन्तिम शिखर तक पहुच गया है। ग्रब उसे कुछ लाघना षाकी नही रहा । इसी प्रकार सद्भावप्रत्याख्यान भी चरम सीमा का प्रत्याख्यान है। मान लो, कोई मनुष्य अनाज का ढेर तोलता है । तोलते–तोलते जब कुछ बाकी नही रहता, ्सव तुल जाता है तब तोल की श्रतिम घारण को चरम घारण कहते हैं। इसी प्रकार जब एक के बाद दूसरा प्रत्या-ख्यान करते-करते त्याग चरम सीमा पर श्राता है तब सद्-

# द्ध २-सम्यक्तवपराक्रम (४)

भाव को प्रत्याख्यान किया जाता है। यह सद्भावप्रत्याख्यान करने के बाद किसी भी प्रकार का त्याग करना शेष नहीं रहता। बस यही त्याग अन्तिम त्याग होता है।

भगवान् ने चौदह गुणस्थान बतलाये हैं। गुणस्थान अर्थात् आत्मिक गुणो का विकासक्रम । इन चौदह गुणस्थानों में से पहला गुणस्थान ( मिथ्यात्व ) तो सभी को भोगना पडता है अथवा सभी ने भोगा है और बहुत-से भोग रहें हैं, क्योंकि यह प्राथमिक भूमिका है। जीवात्मा जब इस प्राथमिक भूमिका का अतिक्रमण करता है तभी वह ऊर्ध्वगामी बनता है।

दूसरे गुणस्थान में जाने के विषय में शास्त्र में कहा गया है कि जीव पहले गुणस्थान से सीघा दूसरे गुणस्थान में नहीं जाता। पहला गुणस्थान स्टूटते ही जीव प्रायः चौथे गुणस्थान में पहुचता है। वहा सम्यग्दृष्टि हो जाता है। फिर सम्यक्त्व से गिरते समय दूसरे गुणस्थान में आता है। जेसे वमन होने के वाद मुह में थोड़ी देर तक उस वस्तु का स्वाद रहता है, अथवा वृक्ष से गिरते समय फल थोड़ी देर तक बीच में रहता है, इसी प्रकार की सास्वादन अवस्था है। (सम्यक्त्व से भ्रष्ट होने के बाद और मिष्ट्यात्व-द्या में पहुचने से पहले की अवस्था को दूसरा सास्वादन गुणस्थान कहते हैं।)

तीसरा मिश्र गुणस्थान है। इस गुणस्थान मे आने वाला जीव भेदभाव नही मानता। वह सबको समान सम-भता है। यद्यपि यह गुणस्थान दूसरे गुणस्थान से नम्बर मे कचा है, परन्तु इस गुणस्थान मे मिश्र-सदिग्ध अवस्था

रहती है। शास्त्रकार मिश्र अवस्था को भी अज्ञानावन्था ही कहते हैं, क्यों कि तीसरे गुणस्थान वाला जीव सत्य-ग्रसत्य का विवेक नहीं कर सकता। जो पीला सो सोना और जो सफेद सो दूघ, ऐसा मानने से कभी घोखा खाने का अवसर आ जाता है। यह सच है कि सोना पीला होता है ग्रीर दूघ सफेद होता है, मगर सोना पीला होने के कारण सभी पीलो वस्तुए सोना नहीं कहला सकती। इसी प्रकार दूघ सफेद होता है, एतावता सभी सफेद वस्तए दूघ नहीं कहीं जा सकती। तीसरे गुणस्थान में जीव सब देवो, सब गुरुग्रों और सब घर्मों को समान समक्ता है, यही उसका अज्ञान है। सत्य और असत्य की परख न कर सकने का कारण उसका अज्ञान ही है। इसी अज्ञान के कारण तीसरे गुण-स्थान की ग्रवस्था अज्ञानावस्था कहलाती है।

जब ग्रात्मा ग्रपने गुण का थोडा-बहुत विकास करता है, तब वह चौथे गुणस्थान मे आता है। इस गुणस्थान मे आने पर उसे हेय और उपादेय का विवेक हो जाता है। जब आत्मा को यह विवेक हो जाता है कि कौनसी वस्तु हेय ग्रथात् त्यागने योग्य है, कौनसी वस्तु उपादेय अर्थात् ग्रहण करने योग्य है और कौन वस्तु उपेक्षा करने योग्य है, तभी शास्त्रकार उसे ज्ञानी कहते हैं। इस अवस्था मे सम्य-क्त्री जीव के ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्म का क्षय नहीं हो जाता परन्तु दर्शनमोहनीय कर्म का क्षयोपश्चम होने से वह वस्तुस्वरूप को यथातथ्य जानने लगता है। फिर भी चारित्रमोहनीय कर्म का उदय होने से वह अपने ज्ञान को सिक्रिय रूप-नहीं दे सकता। सम्यग्दृष्टि जीव को देव, गुरु

श्रीर धर्म में कीन सत्य है श्रीर कीन असत्य है ऐसी विवे-कबुद्धि तो उत्पन्न हा जानी है परन्तु चारित्रमोहनीय के उदय के कारण वह श्रपन ज्ञान के अनुसार आचरण नहीं कर सकता।

प्रश्न किया जा सकता है कि सभी वातों का निर्णय अगर बुद्धि द्वारा ही होता है तो फिर श्रद्धा की क्या श्राव-ध्यकता है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि बुद्धि को सम रखना अर्थात् विवे बुद्धि को प्रकट करना हो श्रद्धा है। श्री आचाराग सूत्र में भी कहा है:—

'समयं ति मन्नमाना एगया समया वा श्रसमया वा समया होति ति उविराए । श्रसमयं ति मन्यमाना एगया ममया वा श्रसमया वा होति ति उविहाए ।'

भावार्थ किसी मनुष्य में भले हो अविक बुद्धि न हो, फिर भी उसकी थोडी—पी बुद्धि भी अगर निष्पक्ष ग्रथान् सम हो तो उस मनुष्य के लिए सभी वरतुए सम बन जाती हैं। फिर भले ही कोई बस्तु विषम हो तो भी समबुद्धि बाले को सम बस्तु द्वारा मिलने बाला लाग मिल ही जाता है। उदाहरणार्थ - कोई साध् गहाराज किसी के घर गोचरी के लिए गए । उन्होंने अ नी बुद्धि के अनुसार आहार-पानी के विषय में निणय कर निया। साधू महाराज समबुद्धिपूर्वक निर्दाप आहार-पानी लेते है। परन्तुक बाचित् आहार पानी दूषित होने पर भी साधू की समबुद्धि में वह निर्दाप मालूम हुग्रा हो ग्रीर निर्दाप समक्त कर ही उसे ग्रहण किया हो तो भी समबुद्धि के कारण साधू को दूषित आहार लेने का दोप नहीं लग सकता। यह ज्ञानी पुरुषों का कथन है। इसका कारण

यह है कि उप साधु में समभाव है और अपनी समबुद्धि से वह आहार को निर्दोष समभता है। अतएव उसे निर्दोष आहार का ही फल प्राप्त होता है। छद्मस्थ साधु अपनी वृद्धि के अनुसार ही किसी बात का निर्णय कर सकता है। वह आहार अगर सदोष है तो सर्वज्ञ की दृष्टि मे है, साधु की दृष्टि मे तो वह निर्दोष हो है। अतएव साधु को कोई दोष नहीं लग सकता।

इसके विपरीत, कोई साघु गोचरी के लिए गया। उसने सोचा—'यदि आहारपानी के विषय में पूछताछ करूगा और वह आहार—पानी दूषित ठहरेगा तो मैं उसे ले नहीं सकू गा। परिणाम यह होगा कि मैं ग्राहारपानी से वितत रह जाऊ गा। ग्रतएव पूछताछ न करना ही उचित है।' इस प्रकार विषम बुद्धि वाले साघु के लिए निर्दोष आहार भी दूषित होता है।

कहने का ग्राशय यह है कि ग्रगर अपना हृदय शुद्ध श्रीर वृद्धि सम हो तो विषम वस्तुश्रो का लाभ भी सम वस्तुओ जैसा और सम वस्तुओ जितना ही मिलता है। इ से विपरीत, हृदय अशुद्ध श्रीर बुद्धि विपरीत होगी तो सम वस्तुश्रो का परिणाम विषम वस्तुओ जैसा ही विपरीत होगा।

उपर्युक्त कथन का ग्राशय यह है कि ग्रपनी वृद्धि सम रखनी चाहिए। प्रत्येक बात का समबुद्धिपूर्वक ग्रथीत् विवेक के साथ विचार करने से ही आत्मा को यथेष्ट लाभ मिलता है। ज्ञानी पुरुषों का कथन है कि प्रत्येक बात तीन कारणों से की जाती है—एक आत्मोन्नति करने के लिए, दूसरे किसी के साथ व्यवहार करने के लिए और तीसरे वस्तुस्वरूप समभाने के लिए। ज्ञानी पुग्प आगे कहते है अगर वस्तु-रवस्त समभाना हो तो वह सात नयो द्वारा समभाना चाहिए। सात नयों द्वारा श्रीर सम्भिणी द्वारा ही वस्तृ का ठीक-ठीक रवरूप समभा जा सकता है। सात नयो हारा वस्तुरवरूप किस प्रकार समभा जाता है, यह जानने के लिए विचार करों कि इस समय निगोद के जीव किस स्थिति में है ? जीव निगोद अवरथा में भने हो, मगर किसी अपेक्षा से सिद्ध कहा जा सकता है श्रीर चीदहर्वे गुगरयान में स्थित आत्मा को श्रपेक्षाभेद में समारी भी कहा जा नकता है। इस प्रकार प्रत्येक चरत् का रवस्त्व सात नयो हारा समकता चाहिए। आत्मकल्याण करने के लिए शब्दादिक नयो का श्रवलम्बन करना चाहिए और पररपरिक व्यवहार के लिए शुद्ध व्यवहार से काम लेना चाहिए। साधारणतया आरोप श्रीर विकल्प से भी वस्तु का स्वरूप समभा जा सकता ?, परन्तु वरतु का आन्तरिक और वाह्य स्वरूप भलोभाति जानने के लिए सात नयो का ज्ञान प्राप्त कतना आवश्यक है। सात नय, सन्तभगी, निक्षप आदि द्वारा वस्तुस्वरूप समभाने का प्रयत्न करने पर भी वस्तुरवका समभा में न साये तो ह्रदय मे ऐसा विष्वारा रखना चाहिए कि बीतराम जिन भगवान् ने जा कुछ भी कहा है, वह सत्य ही है। इस प्रकार जिन भगवान् के वचन मे श्रद्धा रखने से भग-वान् की श्राज्ञा का आराधक वना जा सकता है।

कहने का आशय यह है कि आत्मकल्याण करने के लिए इस प्रकार विचार करना चाहिए कि — 'मुफ में अनन्त सामर्थ्य है। मगर उस सामर्थ्य पर कर्मी का श्रावरण आ जाने से वह प्रच्छन्न हो गई है। जब कर्म-आवरण दूर हो जाए गे तो ग्रात्मा के लिए कोई भी कार्य असभव नही रह जायेगा। भक्तजन इस प्रकार विचार करके ही परमात्मा की प्रार्थना करते हैं कि - 'हे प्रभो । तेरे नाम मे बहुत महिमा छिपी है। एक बार भी अगर तेरे नाम का शब्द – नय द्वारा उच्चारण किया जाये और तेरे नाम पर अविचल श्रद्धा हो तो मेरी सग्रहनय की शक्ति भी एवभूत बन सकती है।

सग्रहनय की शक्ति भी एवभून बन सकती है, परन्तु उसके लिए प्रवल पुरुषार्थ ग्रीर सिक्रय प्रयत्न करने की आवश्यकता है। क्रमशः प्रयत्न और पुरुषार्थ करने से आत्मा मे सग्रहनय की दृष्टि से रही हुई शक्ति भी एवभूत बन जाती है। कोई मनुष्य पहाड पर चढने के लिए छलाग मारना च हे तो वह नीचे गिरेगा, ग्रगर सीढी दर सीढी चढेगा तो पहाड के अन्तिम शिखर तक पहुच जाएगा। इसी प्रकार कमपूर्वक आत्मा के गुणो का विकास करने से ग्रात्मा चौदहवें गुणस्थान पर पहुच सकता है।

शुद्ध सग्रहनय की दृष्टि से सब ग्रात्मा एक हैं। यद्यपि आत्माग्रो मे विकसित, ग्रविकसित ग्रोर अर्घविकसित ऐसे भेट हैं, परतु शुद्ध सग्रहनय की दृष्टि से सब आत्माए एक हैं। उदाहरणार्थ मिट्टी से घडा, सुराही आदि अनेक बर्तन बनते हैं परन्तु मिट्टी की दृष्टि से तो भिन्न-भिन्न प्रतीत होने वाले बर्तन भी समान ही हैं। इसी प्रकार आत्मतत्त्व की दृष्टि से सब आत्माए एक हैं। मिट्टी के भिन्न-भिन्न पदाथ भी सग्रह की दृष्टि से—मिट्टी रूप से-एक हैं, उसी प्रकार जीवात्मा भिन्न-भिन्न होने पर भी सग्रहनय की दृष्टि से एक हैं। यही बात दृष्टि मे रख कर श्री स्थानागसूत्र में

# ८८-सम्यवत्वपरात्रम (४)

कहा है—'एगे श्राया ।' अर्थात् आत्मा एक है । वैदान्त में भी इसी बात की पुष्टि की गई है:—

## वाचारम्भणी विकारं मृत्तीकवसताम् ।

अर्थात् घडा, सुराही ग्रादि जो वचन बीले जाते हैं, वे मिट्टी के विकार होने के कारण ही बीले जाते हैं। वास्तव मे तो यह सब भिन्न-भिन्न वर्तन मिट्टी से ही बने हैं।

इसी प्रकार सिद्ध और ससारी आदि भेद विकार कें कारण हैं। शुद्ध सग्रहनय की दृष्टि से तो वास्तव में सब ग्रात्मा समान ही हैं।

इस कथन के आधार पर हमे यह सोचना चाहिए कि हमे मिट्टी के समान ही रहना उचित है अथवा अपने जीवन को विशेष उन्नत वनाना चाहिए ? जब तक मिट्टी से घट नहीं बनता तब तक वह मिट्टी में तक पर घारण नहीं की जाती। यहीं नहीं, घडा वनने से पहले मिट्टी पैरों तले रौदी जाती है। पर जब मिट्टी से घडा बन जाता है तव वही मस्तक पर घारण की जाती है। इसी प्रकार आत्मा जब तक सिद्ध, बुद्ध ग्रौर मुक्त नही बनेता तब तक वह ससार मे ही भटकता रहता है। परन्तु जैसे मिट्टी कु भार के हाथ मे पहुचकर घट का रूपघारण करती है, फिर मस्तक पर घारण करने योग्य वन जाती है, उसी प्रकार जव ग्रात्मा, परमात्मा के [शरण मे जाकर एवभूत वन जाता है भ्रथति त्याग चरम सीमा पर पहुच जाता है नथा सम्पूर्णता प्राप्त करके सिद्ध, बुद्ध श्रीर मुक्त बन जाता है, तभी वह ससार की भ्रमणाओं से छुटकारा पाता है और भवभ्रमण से मुक्त होकर कृतकृत्य बन जाता है। सिद्धा~

वस्था में पहुचने के लिए ही सद्भाव प्रत्याख्यान किया जाता जाता है। भगवान् ने कहा है—सद्भाव-प्रत्याख्यान करने से जीवात्मां रोष कमीशो का नाश करके सिद्ध, बुद्ध और मुक्त होकर परिनिर्वाण प्राप्त करता है और समस्त दु.खों का श्रन्त करके वरम सीमा पर पहुचता है।

भगवान् ने जगत् के कल्याण के लिए जो कुछ कहा है उसे हृद्य में स्थापित करके जीवन को सार्थक करने का प्रयत्न कर्ना चाहिए। भगवदवाणी को जीवन में उतारने से ही श्रात्मकल्याण हो सकता है। विचार को आचार में लाना क्ल्याण का मार्ग है।

सद्भावप्रत्याख्यान का ग्रर्थ यथाभूत प्रत्याख्यान अर्थात् सच्चा त्याग है। सच्चा और श्रन्तिम त्याग तभी हो सकता है, जब ससार के समस्त बघनों का त्याग करके शैलेशी अवस्था ग्रर्थात् चौदहवे गुणस्थान की भावावस्था प्राप्त कर ली जाये । सद्भावप्रत्याख्यान के प्रकृत को दूसरे शब्दो मे इस रूह मे रखा जा सकता है कि चौदहवा गुण थान प्राप्त करने से जीव को क्या लाभ होता है ? चौदहवें गुणस्थान की स्थिति पाच लघु अक्षर अर्थात् ग्र, उ, इ, उ ऋ, लृ उच्चा-, रण करने मे जितना समय लगता है, उतने समय की है। यह ग्रवस्था साव्यवहारिक सकर्ण नहीं है ग्रर्थात् वाणी द्वारा नहीं कही जा सकती फिर भी गौतम स्वामी ने इस अव-स्थां के विषय में प्रक्त पूछा है। ज्ञास्त्र मे प्रारभिक अव-स्था के विषय मे जैंसे प्रका किया गया है उसी प्रकार अतिम अवस्था के विषय में भी विया गया है इस प्रश्न से यह बात सम्बट विदित-हो जाती है कि मोक्ष के लिए चौदहवे गुणस्यान का भी त्याग करना पडता है । श्रीदश-

# **६०-सम्पक्त्वपराक्रम** (४)

वैकालिक सूत्र के चौथे अध्ययन मे भी भगवान् से प्रइन किया गया है कि—हे प्रभो ! जीव जब योग का निरोध करता है तब उसे क्या अवस्था प्राप्त होती है ? इस प्रइन के उत्तर मे भगवान् ने फर्माया है:—

> जया जोगे निर्शंभित्ता सेलेसि पडिवन्जइ । तया कम्म खिवत्ताणं सिद्धि गच्छइ नीरश्रो ॥ जया कम्म खिवत्ताण सिद्धि गच्छइ नीरश्रो । तथा लोगमत्थयत्थो सिद्धो भवइ सासग्रो ॥ दश ४-२४-२५

अर्थात्—जव जीवात्मा योग का निरोध करता है तंब जैलेजी श्रवस्था प्राप्त करता है और उसके बाद कर्मी का क्षय करके लोक के अग्रभाग पर पहुचता तथा शाश्वत सिद्धि प्राप्त करता है। कर्मी का नाश होने पर जीवात्मा सिद्ध, बुद्ध तथा मुक्त हो जाता है।

यही बात सद्भावप्रत्याख्यान सम्बन्धी इस प्रश्न के विषय मे समभ्रती चाहिए। कुछ लोग कहते है कि सद्भाव का अर्थ अच्छे भाव और प्रत्याख्यान का अर्थ त्याग है। तो क्या इस प्रश्न मे अच्छे भाव का त्याग करना कहा गया है? इस प्रश्न के उत्तर मे शास्त्रकार कहते हैं—चौदहवें गुणस्थान की शैलेशी अवस्था व्यवहार मे स्वतः और निश्चय मे करने से प्राप्त होती है। प्रत्येक क्रिया कर्ता के करने से ही होती है। कर्ता द्वारा विना किये कोई क्रिया नहीं हो सकती। परन्तु कुछ क्रियाएं ऐसी होती हैं कि वे समभ्र मे बा जाती हैं और कुछ क्रियाए समभ्र मे नहीं आती। उदाहरणार्थ—पेट मे गया हुआ दूध रसभाग श्रीर खलभाग मे परिणत हो जाता है। यद्यप यह परिणित श्रात्मा की शक्ति द्वारा ही होती है, परन्तु यह परिणित किस

प्रकार और कब हो गई, यह बात जल्दो समक्त मे नही श्राती । यह तो निश्चित है कि आत्मा की शक्ति के बिना शरीर मे यह परिणमन हो ही नहीं सकता। अगर किसी मुर्दा शरीर मे किसी उपाय द्वारा दूघ पहुंचा दिया जाये तो क्या वह रसभाग और खलभाग मे परिणत हो सकेगा? नही । अतएव स्पष्ट है कि ग्रात्मा की शक्ति के बिना शरीर मे किसी प्रकार की परिणमनिकया नही हो सकती, उसी प्रकार जीव जब तेरहवे गुणस्थान मे जाता है, तब सद्भाव-प्रत्या की स्थितिरूप परिणति भी व्यवहार से स्वतः ही होती है, परन्तु निश्चय से तो करने से ही होती है। यह प्रक्न भी अतिम अवस्था से सम्बन्ध रखता है। सद्भाव का प्रत्याख्यान आत्मा के कल्याण के लिए की जाने वाली अतिम क्रिया है। यह किया कर चुकने पर फिर कोई भी क्रिया करना शेष नही रहता। यह बात हम लोग भले ही देख या जान सकते हो, परन्तु ज्ञानी महात्मा अवश्य देखते और जानते हैं।

व्याकरण की दृष्टि से यह प्रश्न कर्ता को भी लागू पडता है कोई बात कर्ता के विषय में होती है तो कोई भाव के विषय में व्याकरण में कर्तृ प्रयोग और भावप्रयोग में अन्तर बतलाया गया है, मगर यह अन्तर सब को समभ में नहीं आ सकता। कर्तृ प्रयोग और भावप्रयोग का अन्तर बतलाने के लिए एक उदाहरण भी दिया गया है। जैसे—देवदत्त भोजन पकाता है। इस उदाहरण को दो प्रकार से कह सकते हैं। कर्तृ प्रयोग में कहेंगे—देवदत्त मोजन पकाता है। भावप्रयोग में कहा जायगा—देवदत्त द्वारा भोजन पकाया जाता है। इस उदाहरण में कहने का आशय तो एक ही है, किन्तु एक ही आशय दो प्रकार से कहा जा सकता है।

# ६२-सम्यक्तवपराक्रम (४)

इसी प्रकार सद्भावप्रत्याख्यान के प्रश्न में भी कर्तृ प्रयोग और भावप्रयोग—दोनों का उपयोग हो सकता है। परन्तु यहाँ कर्तृ प्रयोग का उपयोग किया गया है अर्थात् यह किया भी आत्मा के करने से ही होती है। आत्मा न करे तो किया हो कैसे ? यही बात बताने के लिए यह पूछा गया है कि सद्भाव—प्रत्याख्यान से जीवात्मा को क्या लाभ होता है ? यहा कर्तृ प्रयोग किया गया है, परन्तु यह किया व्य— वहार में स्वत ही होती है।

कोई वात तुम्हारी समक्त मे न आये तो मुक्तसे पूछ सकते हो। मैं समकाने का प्रयत्न करूगा। फिर भी अगर समक्त मे न ग्राये तो सूत्र-सिद्धान्त पर विश्वास रखकर यही मानना चाहिए कि भगवान् की प्ररूपणा सत्य ही है। हम छद्मस्य होने के कारण अमुक सत्य बात नहीं समक्त पाते, यह हमारा दोष है।

# वयालीसवां बोल

#### प्रतिरूपता

सद्भावप्रत्याख्यान भ्रन्तिम दशा का प्रश्न है। उसका विवेचन किया जा चुका है। यहाँ साधकदशा के सम्बन्ध में प्रश्न किया गया है। सभी प्रत्याख्यानों में व्यवहार मुख्य है, अतएव अब व्यवहार के विषय में प्रश्न किया जा रहा है। श्री गौतम स्वामी, भगवान् महावीर से प्रश्न करते हैं:—

#### म्लपाठ

प्रक्रन — पिड्रुवयाए णं भंते ! जीवे कि जणयइ ?
जतर —पिड्रुवयाए ण लाघिवयं जणयइ, लहुभूए णं
जीवे ग्रुप्पमत्तो, पागर्डीलगे पसत्यीलगे, विसुद्धसम्मत्ते सत्त—
सिमइसमत्तो, सब्वपाण-भूय-जीव-सत्तोसु विससणिज्जरूवे
ग्रुप्पडिलेहे जिइदिए विउलतवसिमइसमन्नागए यावि भवइ ।४२।

## शब्दार्थे-

प्रश्न-भगवन् !-प्रतिरूपता (आदर्श-जिनकल्पी की बाह्य और आन्तिक उपाधि से रहित दशा) से जीव को यक्ता लाभ होता है ?

## ६४-सम्यक्त्वपराकम (४)

उत्तर — जीव प्रतिरूपता से लघुता (निश्चिन्तता) पाना है और लघुशील जीव अप्रमत्त होता है। प्रशस्त तथा प्राक्च-तिक लिंग (तथा रूप का गुणयुक्त द्रव्यिनिंग) धारण करता है तथा निर्मल सम्यक्वी और समिति सहित बनता है और सब जीवो का विश्वासपात्र, जितेन्द्रिय तथा विपुल तपश्चर्या से युक्त भी बनता है।

#### व्याख्यान

इस प्रश्न पर विचार करने से पहले उसके शब्दार्थ पर विचार कर लेना उचित है। प्रतिरूपता' शब्द प्रति । रूपता इस प्रकार दो शब्दों के मेल से बना है। 'प्रति' का साधारण अर्थ अनु रण करना होता है। यहा रूप का अनु करण समभना चाहिए। अतएव इस प्रश्न का अर्थ यह हुआ कि स्थविरकल्पी मुनि का वेश घारण कर लेने से जीव को क्या लाभ होता है?

कल्प का अर्थ है—मर्यादा । मर्यादा भूमिका के अनु-सार होती है । अर्थात् जो जैमा अधिकारो होता है, उसी के अनुसार उसकी मर्यादा होती है । अगर मर्यादा बधी न हो तो कर्त्ता का भी नाश होता है और कार्य का भी नाश होता है । इस कारण मर्यादा भूमिका के अनुसार ही बांधी जातो है और मर्यादा का ही दूसना नाम कल्प है । श्रीभग-वतीसूत्र नामक पाँचवें त्रग मे साधुओं के लिए मुख्यतः पाच कल्प वतलाये गये हैं—(१) स्थितकल्प (२) अस्थित-कल्प (३) स्थविरकल्प (४) जिनकल्प और (१) कल्पातीत ।

इन पाँच कल्पो का वर्णन अन्य अनेक सूत्रो मे तया प्रंथो में किया गया है। कल्पसूत्र तो कल्प बतलाने के लिए

ही है। प्रधिक समय तक सूत्र का पाठ किया जा सके, इसलिए उस सूत्र मे दूसरी बातों का भी वर्णन किया गया है, फिर कल्पसूत्र मुख्य रूप से कल्प बताने के लिए ही है। कल्प बताकर साधुओं से कहा गया है कि जैसी स्थित और जैसी शक्ति हो, वैसे ही कल्प का पालन करो। ऐसा न हों कि शक्ति न होने पर भी कल्पातीत बन जाओ। शक्ति के प्रमुसार ही कल्प-मर्यादा का पालन करना चाहिए। शक्ति के अभाव में कल्पातीत नहीं बना जा सकता।

भगवान् ऋषभदेव और भगवान् महावीर के साघुओं के लिए स्थितकल्प चतलाया गया है। जमे एक शेषकाल पूर्ण हो जाने के बाद उसी स्थान पर साधु को रुकना चाहिए या नहीं ? इस विषय में कहा गया है कि भगवान् ऋषभ-देव और भगवान् महावीर के शासन के साघु एक शेषकाल पूर्ण हो चुकने पर उसी स्थान पर नहीं रुक सकते। उसी स्थान पर अधिक ठहरना उनके लिए मर्यादा-विरुद्ध है। अगर इस प्रकार की कोई मर्यादा न बांधी गई होती तो बार-बार क्लेश होता और मर्यादा पालने वाले साघुओ का स्थान मर्यादा न पालने वाले साधु ले लेते । इस अब्यवस्था को हटाने के निमित्त साधुओं के लिए यह मर्यादा वतलाई गई है कि वे एक स्थान पर एक शेषकाल से अ। धक न रुके। इसी प्रकार चातुर्मास के लिए भी मर्यादा बाबी गई है। शास्त्र मे उत्तम, मध्यम ग्रौर जघन्य, इस प्रकार तीन तरह के चातुर्मास कहे गये हैं। चातुर्मास-कल्प के विषय में बत-लाया गया है कि साधु चातुर्मास के जितने दिन एक स्थान पर रहा हो, उसके दुगुने दिन दूसरो जगह व्यतीन करने के बाद ही उस स्थान पर आ सकता है । इससे पहले उस स्थान पर नहीं ग्रा सकता।

कुछ लोगो का कहना है कि कल्पमर्यादा में क्या घरा है ? पर ऐसा कहने वालो को समक्षना चाहिए कि महा-पुरुषो ने जो कल्पमर्यादा बताई है, वह सहेतुक होने के कारण व्यर्थ नहीं है। मर्यादा बाधना व्यर्थ है, ऐसा कहने वाले मर्यादा का पालन न कर सकने के कारण उसे व्यर्थ कहते है। वास्तव में मर्यादा बाधना व्यर्थ नहीं है। मर्यादा बांधने में तो महान् उद्देश्य और आशय छिपा है।

जैसे शेषकाल और चातुर्मास की मर्यादा बाधी गई है, उसी प्रकार वस्त्र, पात्र, भोजन, स्थान आदि की भी मर्यादा बतलाई है। यह मर्यादा भगवान् ऋषभदेव और भगवान् महावीर के साधुओं के लिए ही है। शेष तीर्थंकरों के साधुओं के लिए ऐसी मर्यादा नहीं है। इस कथन पर शका हो सकती है कि ऐसा होने का क्या कारण है ? यह तो एक प्रकार का पक्षपात जान पडता है। इस शका का समाधान यह है कि महापुरुषों ने किसी के साथ पक्षपात नहीं किया है। उन्होंने अपने ज्ञान में देखकर आवश्यकता के अनुसार ही परिवर्तन किया है। आवश्यकता के अनुसार ही परिवर्तन किया है। आवश्यकता के अनुसार ही पर्यादा चाधना उचित है, यह बात एक लौकिक उदाहरण द्वारा समभाता हूं।

एक सेठ के दो पुत्र थे। दोनों का विवाह हो गया था। एक पुत्रवधू सोच-समभकर काम करती ग्रोर अपने काम की मर्यादा भी रखती है, मगर दूसरी ऊटपटाग काम करती है और किसी प्रकार की मर्यादा भी नही रखती है। इस दूसरी पुत्रवधू की अव्यवस्थित कार्यप्रणाली देखकर सेठ ने उसके लिए ऐसी मर्यादा वाघ दी की वह अमुक रकम से अधिक खर्च नहीं कर सकती। पहली पुत्रवधू पहले से ही सोच-समभक्तर मर्यादापूर्वक काम करती थी, ग्रतएव उसे यह छूट दी गई कि वह इच्छानुसार खर्च कर सकती है। सेठ ने इस प्रकार मर्यादा बांधकर क्या कुछ अनुचित किया? सेठ् को एक पुत्रवधू के लिए मर्यादा बांधना ग्रावक्यक प्रतीत हुग्रा तो उसने मर्यादा बांध दी ग्रीर दूसरी के लिए मर्यादा बांधना आवक्यक प्रतात नहीं हुआ तो मर्यादा नहीं बांधी। सेठ के हृदय में किसी के प्रति पक्षपात नहीं है फिर भी अगर उसे कोई पक्षपाती कहता है तो कहने वाले की भूल है।

इसी प्रकार भगवान् महावीर ने और भगवान् पार्वन्ताय ने एक ही मोक्ष का मार्ग बतलाया है, परन्तु दोनो ने अपने-अपने साघुओं के लिए आवश्यकतानुसार कल्पमर्यादा बाधी थी। भगवान् पार्वनाथ के साघुओं को अस्थितकल्पी कहा गया है ग्रीर भगवान् महावीर के साघु स्थितकल्पी कहलाते हैं। भगवान् पार्वनाथ ने और भगवान् महावीर ने काल आदि का विचार करके ही कल्पमर्यादा बांघी थी। मर्यादा वाघने मे पक्षपात करने का कोई कारण न था।

भगवान् ने जो मर्यादा बाघी है, उसका शक्ति के अनुसार अवश्य पालन करना चाहिए। अपने में शक्ति हो श्रोर वन में बिना वस्त्र धारण किये रहा जा सकता हो तो ऐसी श्रवस्था में जिनकरपी रहना उचित है। अगर शक्ति न हो तो स्थविरकरप का पालन करना चाहिए। स्थविरकरप रहे और दूसरों को भी सयम में स्थिर रखे। स्थविरकरपी का आचार-विचार और आहार-विहार हो ऐसा होना चाहिए कि जिसमें वह स्वय सयम में स्थिर रह सके और दूसरों

८६-सम्यक्तवपराक्रम (४)

को भी सयम में स्थिर रख सके।

स्थविरकल्पी और जिनकल्पी मे क्या भ्रन्तर है ? यह वात एक उदाहरण द्वारा समभाने का प्रयत्न करता हू। कल्पना कीजिए, एक गाय वछडा वाली है और दूसरी विना वछडे की है। कदाचित् वाघ दोनो पर हमला करे तो विना वछडे की गाय तो पूछ अची उठाकर भाग जाती है, मगर बछडा वाली गाय को तो अपनी और अपने बछडे की रक्षा करनी पडती है। वह गाय वाघ से श्रपने वछडे की रक्षा करती है श्रीर जब वाघ दूर चला जाता है तो वछडे को मुह के आगे करके चलती है। वछडे को साथ ले चलने के कारण गाय की गति घीमी हो जाना स्वाभाविक है। ऐसा होने पर भी यह ससार केवल वछडा वाली या केवल विना बछडे की गायो से ही नही चल सकता। ससार मे दोनो प्रकार की गायों की श्रावश्यकता है। इसी प्रकार साधु तो जिनकल्पी भी हैं और स्थविरकल्पी भी है, मगर दोनो प्रकार प्रकार के इन साघुओं में एक जिनकल्पी सिर्फ ग्रपनी ही आत्मा का कल्याण करते है श्रीर दूसरे स्थविरकल्पी ग्रपने साथ दूसरो का भी कल्याण करते हैं। जिनमे शक्ति होती है वे वन में जाकर नग्न रह सकते हैं और अछिद्रपाणी हो तो कर-पात्र मे किसी एक गृहस्थ के घर से आहार लेकर आहार कर सकते है। इस प्रकार से ग्रात्मकल्याण करने वालों के लिये मोक्ष भी समीप ही है। परन्तु जिनमे इतनी शक्ति नहीं होती वे स्थविरकल्पी होकर आत्मकल्याण के साथ संमार का भी सुघार करते हुए विचरते हैं। अतएव जिनकल्पी की अपेक्षा स्थविरकल्पी को मोक्ष प्राप्त करने मे विलम्ब होना स्वाभाविक है। जिनकल्पी और स्थविरकल्पी दोनो का ध्येय तो एक ही मोक्षप्राप्ति होता है परन्तु दोनो की मोक्ष जाने की गित मे अन्तर होता है। जिनकल्पी को प्रपेक्षा स्थिवरकल्पी की मोक्ष जाने की गित घोमी होती है।

शास्त्र में स्थविरकल्पी की दस मर्यादाएँ बतलाई गई हैं। इन सब मर्यादाओं के वर्णन करने का यहा अवकाश नहीं है, ग्रतएव सक्षेप में यही कहता हूं कि स्थविरकल्पों साधु दस प्रकार की मर्यादाओं का समुचितरूप से पालन करता हुआ स्व-पर का कल्याण करता हुआ मोक्ष प्राप्त करता है।

साघुतो जिनकल्पी भी होता है और स्थविरकल्पी भी होता है, ऐसी अवस्था मे अगर कोई जिनकल्पी को ही साधु माने और स्थविरकल्पी को साधुन माने तो वह विरा-धक है। इसी प्रकार अगर स्थविरकत्पी को ही साधु माने और जिनकल्पी को साघुन माने तो भी विराधक है। दोनो प्रकार के साधुग्रो को साधु मानने की उदारता रखनी चाहिए, तुच्छता नहीं रखना चाहिए। भगवान् ने जिनकल्पी ग्रौर स्थिवरकल्पी - दोनो को साघू कहा है। भगवान् ने कहा है कि स्थविरकल्पी साघु के बिना सघ की सेवा नहीं हो सकती। स्थविरकल्पी साघु पर सघ की सेवा का भार है। अतएव स्थविरकल्पी साघु को ऐसा व्यवहार रखना चाहिए जिससे सघ की सेवा भलीभाति हो सके। यद्यपि सघ का भार स्थविरकल्पी साधु पर है परन्तु उस भार को वहन करने के लिए श्रावको का सहकार होना भी ग्रावश्यक है। अगर कोई साघु उन्मार्ग पर जाता हो तो उसे सन्मार्ग बतलाना श्रावक का कर्त्तव्य है । ग्रगर साधु बिगडेगा तो ससार बिगड ' जाएगा और यदि साधु सुघरेगा तो ससार सुघरेगा । ससार

का कल्याण करने का काम साघुओं के हाथ में है। परन्तु साघुओं का सुघार करने के लिए श्रावकों को भी अपना सुघार करना पड़ेगा। जब तक श्रावक स्वय नहीं सुघरेंगे तब तक साघुओं पर उनकी छाप नहीं पड़ेगी जनसमाज का कल्याण करना सरल काम नहीं है। इसके लिए साघुग्रों को सुध-रना पड़ेगा और साघुओं का सुधार करने के लिए सर्वप्रथम श्रावकों को सुघरना होगा। सक्षेप में, जीवनमुधार करने में ही सब का कल्याण है। अतएव प्रत्येक व्यक्ति ग्रपने जीवन का सुधार करके ग्रपना ग्रोर पराया कल्याण करें, यहीं मेरी मगलकामना है।

भगवान् ने कहा है प्रतिरूपता से अर्थात् स्थविर—कल्पी का आदर्श वेप घारण करने से जाव मे हल्कापन—लघुता आ जाती है। आत्मा उपाधि से अपने-ग्रापको शिक्तिशाली मानता है, परन्तु ज्ञानीजनो का कथन है कि उपाधि से आत्मा शिक्तिशाली नहीं होता वरन् भारो बनता है। जीवात्मा जब प्रतिरूपता घारण करता है तब उसमें लघुता आ जाती है और उसका भारोपन मिट जाता है। इसी कारण चक्रवर्ती राजाओं ने छह खण्ड का राज्य छोडकर और बन्नाशालिभद्र जैसे ऋढिशालियों ने अपनी ऋढि का त्याग करके इस साघुवेष को ग्रपनाया था। साघुवेष घारण करने से आत्मा में लघुता आने के कारण ही समृद्ध लोग अपनी ऋढि-सिद्धि का त्याग किया करते थे।

साघुवेष मे ऐसा क्या चमत्कार है ? यह बात ग्रगर तुम लोग भलीभाति न समभ सको तो कम से कम इनना तो ग्रवश्य मानो कि 'महाजनो येन गत सा पन्था। ।' ग्रर्थात् महान् पुरुष जिस मार्ग पर चले हैं, उसी सन्मार्ग पर हमे भी चलना च हिए । साधुवेष घारण करने से क्या लाभ होता है, इस विषय मे इस तरह विचार करो कि कोई मनुष्य अन्तरग मे चाहे जैसा साधु हो, लेकिन अगर उसने साधु का वेष घारण नहीं किया है तो तुम उसे साधु नहीं मानोगे और न वन्दना ही करोगे। यह ठीक है कि केवल साधुवेष घारण करने से ही कोई साधुनहीं हो जाता, परन्तु निश्चय का काम निश्चय में होता है और व्यवहार का काम व्यवहार में लिग का होना आवश्यक माना गया है। इसी कारण गौतम स्वामी ने भगवान् से यह प्रश्न पूछा है कि स्थविरकल्पी साधु का लिग घारण करने से आत्मा को क्या लाभ होता है दस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने साधुवेष घारण करने का एक लाभ तो यह वतलाया गया है कि स धुवेष घारण करने से जीवातमा में लघुता आती है।

साधुवेष में कैसी शक्ति है, इस विषय में मुझे निजी श्रनुभव हुआ है। जब मैंने साधुदीक्षा ली तब शीतकाल था श्रीर जोरों की सर्दी पड़ती थी। दीक्षा लेने से पहले के दिन रात्रि के समय ऐसी सर्दी लगी थी कि खूब कपड़े ओढ़ने पर भी वह कमनहीं हुई। उस समय मेरे मौमेरे भाई ने मुभमें कहा कल दीक्षा लेनी है श्रीर आज कड़ाके की सर्दी लग रही है! तो फिर दीक्षा लेने के बाद सर्दी कैसे सहन कर सकोगे 'मैंने उत्तर दिया—'कल की बात कल देखी जाएगी। आज तो मुभ बहुत सर्दी लग रही है, मानो मेरी परीक्षा लेने आई है।'

दूसरे दिन मैंने दीक्षा ली। उस रात को नदी के किनारे वने हुए एक मन्दिर मे हमने निवास किया। मन्दिर का

द्वार नदी के सन्मुख था और नदो को तरफ से सांय-सांय करता हुआ पवन आ रहा था। मेरे शरीर पर सिर्फ गाती पछेवडी थी और ग्रोढने के लिए एक चादर था। ओढने के इतने साधन होने पर भी मुझे ठड नही लगी ख्रीर रात्रि में ऐसी गाढी निद्रा आई कि पता ही नहीं चला कि रात्रि कव व्यतीत हो गई है। हालाकि इस रात्रि मे भी पहली रात्रि जितनी ही सर्दी थी । थोड़े-से वस्त्रो का उपयोग करने पर भी मुभे सदीं न लगने के कारण पर विचार करने पर मुझे यह विचार भ्राया कि कल मैं साध्वेष में नही था, इसी कारण बहुत-से कपड ओढने पर भो सर्दी कम नही मालूम हुई और आज मैं साधुवेष में हूं, अत इतने कम वस्त्र ओढ़ने पर भी सर्दी नहीं लगों। यह साधुवेष की ही महिमा है। जब मैंने दीक्षा ली थी तब मेरी उम्र अधिक नहीं थी, फिर भी मुझे ऐसा प्रतीत होता था कि मेरे सिर पर का बोक्ता हल्का हो गया है। जब छोटी उम्र मे भी साघुवेष घारण करने से लघुता का अनुभव हुआ तो फिर छह खड की ऋद्धि का परित्यांग करके दीक्षा लेने वालों को कैसी लघुता का अनु-भव होता होगा ! इस प्रकार साधुवेष धारण न करने से जीव पर ससार का वोभा लदा रहता है परन्तु साघुवेष धारण कर लेने पर वह हल्का-लघु बन जाता है।

साघुवेष घारण करने से मनुष्य हल्का हो जाता है, इस वात का प्रमाण बतलाते हुये भगवान् कहते हैं—जब आत्मा हल्का होता है तब वह प्रमादरहित बन जाता है। यद्यपि प्रमत्त ग्रवस्था पष्ठ गुणस्थान तक बनी रहती है परन्तु यहा जो प्रमादरहित होने का कथन किया गया है, उसका अयं यह है कि आत्मा साघुलिंग घारण करते ही मद, विषय,

कषाय आदि प्रमादों से पृथक् हो जाता है। साधुलिंग घारण करने से जीवात्मा प्रमाद का सेवन करते हिचकता है और कदाचित् प्रमाद का सेवन करता भी है तो साध्वेष का ध्यान आते ही वह उसका त्याग कर देता है। उदाहरणार्थ-प्रसन्नचन्द्र ऋषि ने सातवे नरक मे जाने योग्य सकल्प किया था, परन्तु जब उन्होने ग्रपने मस्तक पर हाथ फेरा तब 'मैं साधु हु' ऐसा खयाल आते ही वह अपनी मूल स्थिति पर आ गए। वह राजींष भी आखिर मुविहित चेष के ही प्रभाव से मूल स्थिति पर आ सके । साधुवेष ने ही उन्हे नरक में जाने से बचाया । इस प्रकार सांघुचेष घारण करने से आत्मा लघुता प्रप्त करता है। यद्यपि भगवान् ने यह तो स्पष्ट कहा है कि अगर कोई व्यक्ति साधु का वेष घारण करके भी अपने परिणामो को पवित्र नहीं रखता तो उसकी मित के श्रनुसार ही गति होती है, परन्तु साघुवेष बहुत बार ग्रात्मा को स्थिर करने में सहायक बनता है और इसी कारण यह कहा गया है कि साधुवेष घारण करने से आत्मा को लघुता प्राप्त होती है और लघुताशील जीव अप्रमादी बनता है। यद्यपि स घुवेष घारण करते ही प्रमाद सर्वथा नही छूट जाता परन्त चेष प्रमाद से मुक्त होने के मार्ग पर ले जाता है और किसी अवसर पर तो आत्मा को पतित होने से भी वचा लेता है। साघ्वेष प्रमादरूपी शम्त्र-अस्त्र के ग्रावातो से वचने के लिए बख्तर का काम देता है।

कुछ लोग स्राध्यात्मिकता के नाम पर साध्वेष आदि की उपेक्षा करते हैं, परन्तु यह उनकी भूल है। भगवान् ने अपने कल्याण के लिए ही साध्वेष बारण का उपदेश दिया है। साध्वेष घारण करने से होने वाले लाभ तो अनुभव-

लिंग से प्रथम तो सुविहित साघु माना जाता है, दूमरे ज्ञान, दर्शन ग्रोर चारित्र की भी रखा होती है। रजोहरण और मुखवस्त्रिका जीवो की रक्षा के लिये ही रखी जाती है। इस प्रकार साघुलिंग प्रशस्त है। साघुओं के पास जो भी वस्तु हो वह ज्ञान, दर्शन और चारित्र को रक्षा के लिए ही होनी चाहिए। जो चीज ज्ञान, दर्शन ग्रीर चारित्र की घातक हो, ऐसी एक भी वस्तु साघु ग्रपने पास नहीं रख सकता और न उसे रखनी ही चाहिए।

सुना है, वाकानेर के महाराजा साहव एक वार अपने समाज के नागजी स्वामी के पास आये। उन्होने पूछा— 'महाराजश्री । आपके पास क्या-क्या उपकरण हैं ?

नागजी स्वामी ने अपने सव उपकरण वतला दिये। स्वा-मीजी के उपकरण देखकर महाराज बहुत प्रसन्त हुए, श्रीर कहने लगे—'साधु के पास जितनी चीजें होनी चाहिए, उतनी ही आपके पास हैं।'

कहने का आशय यह है कि साघुलिंग प्रशस्त है।

श्रतएव साघु के पास गुण उत्पन्न करने वाली चीजें ही रह

सकती है, अवगुण उत्पन्न करने वाली नहीं। साघु के पास

ऐसी ही वस्तु रह सकती हैं कि कोई भी श्रीर कभी भी

उन्हें देखना चाहे तो साघुको दिखलाने में सकोच न हो।

उदाहरणार्थ - अगर किसी साघु के पास दर्पण या कथा हो

तो उमे दिखलाने में साघु को सकोच होगा और ऐसी चीज

देखकर लोग साघु का उपहास करेंगे। द्रंपण या कथा रखना

साघु के लिए वर्ज्य है। इसके विपरीत अगर साघु के पास

शास्त्र हो तो शास्त्र वतलाने में साघु को सकोच नहीं

होगा। शास्त्र तो साचुता का चिन्ह्न श्रीर भूपण है। पूज्य

श्री श्रीलालजी महाराज कहते थे कि शास्त्र तो जैन साघु का सिंगार है।

प्रशस्त लिंग घारण करने से आत्मा में विशुद्धता म्राती है और वह विशुद्धता वढती जाती है। प्रशस्त साधुलिंग से सम्यक्तव आदि गुणों की वृद्धि होती है और इन गुणों में आत्मा स्थिर होता है। सुविहित वेष वही साधु धारण कर सकता है, जिसमें सम्यक्तव म्रादि गुण होते हैं। साधुवेष से इन गुणों की रक्षा और वृद्धि होती है।

स्थिविरकस्पी का वेष घारण करने से दूसरा लाभ क्या होता है, यह वतलाते हुए भगवान् ने कहा कि आपत्ति-काल मे साधुवेप ग्रध्यवसाय को निश्चल रखता है। आपत्तिकाल मे साधुवेष से अध्यवसाय मे किस प्रकार निश्च-लता रहती है, इस विषय पर विचार करते हुए मेरा स्वा-नुभव यहा स्मरण मे आ जाता है:—

घोडनदी मे एक श्राविका सामायिक में बैठी थी। सामायिक के समय उसे विच्लू ने डक मार दिया। विच्लू के डक मारने पर भी वह श्राविका तब तक चुप चाप बैठी रही जब तक सामायिक पूर्ण न हो गई। सामायिक पूर्ण होते ही वह चीख मार कर रोने लगो। लोगो ने रोने का कारण पूछा तो धाविका ने कहा मुझे विच्लू ने काट लिया है, और उसकी अस ह्य पीड़ा के कारण रोये विना नहीं रहा जाता।

यह सुनकर लोगो ने कहा - 'जब विच्छू ने डक मारा था तव तुम चुप कैसे बैठी रही ?'

्राविका बोली-- 'उस समय मैं सामायिक में थी। सामायिक मे कैसे रो सकती हू!'

## १०४-सम्यक्तवपराक्रम (४)

गम्य हैं, बुद्धिगम्य नहीं है; इसलिए भगवान् ने कहा है किं साध्वेष धारण करने से ही आत्मा को लघुता का अनुभव होता है।

कहने का आशय यह है कि साघुवेष घारण करने से जीवात्मा द्रव्य से और भाव से हल्का वन जाता है। द्रव्य से तो उपकरण ग्रादि के भार से हल्का हो जाता है और भाव से प्रमादभार से हल्का हो जाता है। शास्त्र में साधु के लिए जितने भडोपकरण ग्रादि रखने का विशान किया गया है, उससे अधिक भडोपकरण आदि साधु भ्रपने पास नही रख सकता और इसी कारण साधु द्रव्य से उप-करण ग्रादि के भार से हल्का बन जाता है। साधु के पास ऐसी कोई वस्तु नहीं होनी चाहिए, जिसके विषय में पूछने पर साघु उत्तर न दे सके। साधु के पास जो भी कोई वस्तु हो वह सयम मे सहायक और उपयोगी होनी चाहिए। कोई भी निरुपयोगी वस्तु साधु के पास नहीं होनी चाहिए। जिस वस्तु के द्वारा इन्द्रियों के विषयों का पोषण हो और साधुता का ह्नास हो ऐसी वस्तु साधु नहीं रख सकता। साधू तो सयम में सहायक श्रीर साधुता की पोषक वस्तु ही रख सकता है ग्रीर वह भी शास्त्रविहित परिमाण में ही । इस प्रकार साधु द्रव्य से अनेक उपकरणों की उपाधि से मुक्त होकर हल्का हो जाता है और भाव से क्रोध आदि कपायो का परित्याग करके हल्का हो जाता है। साधुलिंग को घारण करने वाला कोई व्यक्ति कदाचित् कोघ करने लगे तो श्रावक, साधु से कह सकता है कि, महाराज! साघु होकर कोघ करना आपके लिए उचित नही है। हम गृहस्य हैं, मगर आप तो क्रोंघ ग्रादि को जीतने वाले साधु

हैं। आप कोध करे, यह उचित नहीं कहा जा सकता। इस प्रकार श्रावकों के कथनमात्र से कोध करने वाला साधु भी कषाय से बच जाता है और साधुवेष होने के कारण कोध, विषय, कषाय, निद्रा आदि प्रमादों से बच सकता है। सुविहित साधुवेष के कारण जीवात्मा पाप से बचता है और कर्मगुरुता के भार से हल्का बन जाता है।

प्रमाद को जीतने के लिए साध्वेष घारण किया जाता है, प्रमाद को वढाने के लिए नहीं । सरकार सिपाहियों को शस्त्र देती है सो वैरियो को जीतने के लिए देती है, परा-जित होने के लिए नही। इसी प्रकार सुविहित वेष भी प्रमाद को जीतने के लिए पहना जाता है। इसके अति-रिक्त साध्वेष साधुता का चिह्न है, इसलिए भी घारण किया जाता है। साध्वेप न घारण करने वाले व्यवहार मे साधु नहीं कहलाते । प्रकट व्यवहार मे साधु का लिंग घारण करने वाले ही साधु कहलाते हैं। उदाहरणार्थ --कोई मनुष्य पुलिस का सिपाही हो परन्तु अगर उसने पुलिस की नियत पोशाक नहीं पहनी है तो उसे कोई पुलिस का श्रादमी नहीं मानेगा श्रीर न उसकी आज्ञा ही मानेगा। भने ही उसे खुफिया पुल्सि कोई समभ ले परतु पुलिस को पोशाक के बिना उसे प्रकट रूप में पुलिस नही माना जा सकता। इसी प्रकार कोई अन्दर से भले ही साधुता के गुणो से युक्त हो किन्तु जब तक वह साधु का लिंग घारण नहीं करेगा तब तक उसे प्रकट में साधु नहीं माना जा सकता । इसी कारण श्री उत्तराध्ययनसूत्र मे कहा गया है: -

लोगे लिगपयोयणं ।

अर्थात् लोको में लिंग का प्रयोजन है।

लिंग से प्रथम तो सुविहित साघु माना जाता है, दूमरे ज्ञान, दर्शन ग्रीर चारित्र की भी रखा होती है। रजोहरण और मुखबस्त्रिका जीवो की रक्षा के लिये ही रखी जाती है। इस प्रकार साधुलिंग प्रशस्त है। साधुओं के पास जो भी वस्तु हो वह ज्ञान, दर्शन और चारित्र का रक्षा के लिए ही होनी चाहिए। जो चीज ज्ञान, दर्शन ग्रीर चारित्र की घातक हो, ऐसी एक भी वस्तु साधु ग्रपने पास नहीं रख सकता और न उसं रखनी ही चाहिए।

सुना है, वाकानेर के महाराजा साहव एक बार अपने समाज के नागजी स्वामी के पास आये। उन्होने पूछा— 'महाराजश्री । आपके पास क्या-क्या उपकरण हैं ?

नागजी स्वामी ने अपने सब उपकरण बतला दिये। स्वा-मीजी के उपकरण देखकर महाराज बहुत प्रसन्त हुए, श्रीर कहने लगे—'साघु के पास जितनी चीजें होनी चाहिए, उतनी ही आपके पास हैं।'

कहने का आशय यह है कि साघुलिंग प्रशस्त है।

श्रतएव साघु के पास गुण उत्पन्न करने वाली चीजे ही रह

सकती हैं, अवगुण उत्पन्न करने वाली नहीं। साघु के पास

ऐसी ही वस्तु रह मकती हैं कि कोई भी श्रीर कभी भी

उन्हें देखना चाहे तो साघुको दिखलाने में सकोच न हो।

उदाहरणार्थ - अगर किसी साघु के पास दपण या कघा हो

तो उसे दिखलाने में साघु को सकोच होगा और ऐसी चीज

देखकर लोग साघु का उपहाम करेंगे। दर्पण या कघा रखना

साघु के लिए वर्ज्य है। इसके विपरीत अगर साघु के पास

शास्त्र हो तो शास्त्र वतलाने में साघु को मकोच नहीं

होगा। शास्त्र तो साघुता का चिन्ह्न श्रीर भूषण है। पूज्य

श्री श्रीलालजी महाराज कहते थे कि शास्त्र तो जैन साधु का सिगार है।

प्रशस्त लिग घारण करने से आत्मा मे विशुद्धता म्राती है और वह विशुद्धना वढती जाती है। प्रशस्त साघुलिंग से सम्यक्तव आदि गुणो की वृद्धि होती है और इन गुणो मे आत्मा स्थिर होता है। सुविहित वेष वही साघु घारण कर सकता है, जिसमे सम्यक्तव ग्रादि गुण होते हैं। साघुवेष मे इन गुणो की रक्षा और वृद्धि होती है।

स्थविरकरिपों का वैष घारण करने से दूसरा लाभ् पया होता है, यह वतलाते हुए भगवान ने कहा कि आपत्ति-काल में साधुवेष ग्रध्यवसाय को निश्चल रखता है। आपत्तिकाल में साधुवेष से अध्यवसाय में किस प्रकार निश्च-लता रहती है, इस विषय पर विचार करते हुए मेरा स्वा-चुभव यहा स्मरण में आ जाता है:—

घोडनहीं में एक श्राविका सामायिक में बैठी थी। सामायिक के समय उसे विच्छू ने डक मार दिया। विच्छू के डक मारने पर भी वह श्राविका तब तक चुप-चाप बैठी रही जब तक सामायिक पूर्ण न हो गई। सामायिक पूर्ण होते ही वह चीख मार कर रोने लगो। लोगो ने रोने का कारण पूछा तो श्राविका ने कहा मुझे विच्छू ने काट लिया है, और उसकी अस ह्य पीडा के कारण रोये बिना नहीं रहा जाता।

यह सुनकर लोगो ने कहा — 'जब विच्छू ने डक मारा था तव तुम चूप कैसे बैठी रही ?'

्राविका बोली-- 'उस समय मैं सामायिक में थी। सामायिक मे कैसे रो सकती हूं।'

## १०८-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

इस प्रकार वह श्राविक विच्छू के काटने पर भी सामायिक के समय मन को मजवूत करके बैठी रही और श्रपना अध्यवसाय दृढ रख सकी । इस प्रकार वेप आपत्तिकाल , मे अध्यवसाय को दृढ रखता है ।

आज सामायिक निरुपयोगी मानी जाती है और कुछ लोग सामायिक किया के विरुद्ध भी वोलते हैं, मगर सामा-यिक के विरुद्ध बोलने वाले लोग भूल करते हैं किसी आपत्ति के समय सामायिक द्वारा अध्यवसाय निश्चल रहते है कुछ लोगो को सामायिक किया मामूली-सी मालूम होती है, परन्तु वास्तव में सामायिक किस प्रकार जीवन साधक है, यह तो समय आने पर ही पता चलता है। जो लोग नियमित रूप से बराबर सामायिक करते है, वही स.मायिक का प्रभाव समभ सकते हैं। चोर तो हमेशा नहीं आते, लेकिन तिजोरी में ताला हमेशा लगाया जाता है। चोर के आने पर तिजोरी मे ताला लगा होने पर धन की रक्षा हो जाती है। इसा प्रकार वेष से भी आपत्तिकाल मे भ्रध्यवसायो की रक्षा हो जाती है। इतना ही नही वरन् साधुलिंग पाचो समितियो का पालन करने मे समर्थ होता है। साधुवेष की महत्ता प्रकट करते हुए आगे कहा गया है कि साध्वेष धारण करने वाला साघु प्राणी, भूत, जीव, सत्व आदि समस्त प्राणियो का विश्वासपात्र बन जाता है साधुवेष धारण करने वाला साधु निषिद्व घर मे भी निसकोच होकर जा सकता है। आज साघुवेषघारी लोगो पर जो अविश्वास पंदा हुआ दिखाई देता है, उसका कारण कुछ और होगा, परन्तु साध्वेष तो विश्वास उत्पन्न करने का हा साधन है। सुविहित साधुवेष उपिध को ग्रल्प करने में साधन-

भूत बनता है और इससे सब प्रकार की झऋट दूर हो जातो

हैं। वेषधारी ग्रह्म ही उपिध रख सकता है श्रीर इस प्रकार वह अधिक सामान संभालने से बच जाता है। साध्वेष जीव को जितेन्द्रिय बनने का मूक सदेश सुनाता है। इस प्रकार साध्वेष विपुल तप-सयम आदि सद्गुणो की प्राप्ति कराता है तथा सद्गुणो का सरक्षण करने मे भी साधक बनता है।

सुविहित साघ्वेष से उत्पन्न होने वाले अनेक गुणो में से प्रत्येक गुण पर विचार करने के लिए बहुत समय की आवश्यकता है। अतएव समुच्चय रूप मे यहा इतना ही फह देना पर्याप्त है कि सुविहित साघुवेष घारण करके उसकी प्रतिष्ठा बढाते तथा रक्षा करते हैं, वे अपना और पर का कल्याण करते हैं।

स्थित वेष धारण करना तो परमात्मा के दरगर में बैठक प्राप्त करने का प्रयत्न करने के समान है। दरबार में बैठने वाले लोगों को भी वेष के विषय में सावधानी रखनी पडती है, तो फिर क्या परमात्मा के दरबार में बैठने के लिए वेष की सावधानी नहीं रखनी चाहिए ? अवश्य रखनी चाहिए।

साघुवेष स्वीकार करके प्रत्येक साघु को इस बात का विचार करना चाहिए कि महान् चक्रवर्ती भी अपनी ऋद्धि-सम्पदा का त्याग करके जिस वेष को धारण करते हैं वही चेष मुझे भी प्राप्त हुआ है। अतएव मुझे इस वेष के विरुद्ध या इसे कलक लगाने वाला कोई काम नहीं करना चाहिए। साघुवेष को प्रतिष्ठा को सुरक्षित रखने का भार हमारे ऊपर भी है और तुम्हारे ऊपर भी है, क्यों कि तुम (श्रावक) भी चर्जुविध तीर्थ में से एक हो। शास्त्र में कहा है:—

### ११०-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

चउविहे समणसंघे पण्णतो, तंजहा-ममणाए, समणीतै, सावयाए, सावियाए य ।

अर्थात्— साघु-साध्वी, श्रावक और श्राविका, यह चर्जु-विघ सघ है। अतएव तुम्हें भी कोई काम ऐसा नहीं करना चाहिए, जिसके कारण सघ या शासन की प्रतिष्ठा को कलक लगे। तुम्हें ऐसे ही सुकार्य करना चाहिए, जिससे सघ और शासन की प्रतिष्ठा और कीर्ति वढे।

जिन्होंने साधुवेष धारण किया है उन्हे ऐसा नहीं सोचना चाहिए कि अब हमें कुछ करना शेप नहीं रह गया है। उन्हें विचारना चाहिए कि दूसरे लोग भले ही कर्त्तव्य से भ्रष्ट हो जाए पर मैं अपने कर्त्तव्य का परित्याग नहीं करूगा।

शास्त्रकारों ने जनसमाज को कल्याण का यह मार्ग वतलाया है। इस कल्याणमार्ग पर चल कर अनेक साधुओं ने स्व-पर का कल्याण साधन किया है और अनेक साधक कल्याण साध रहे है। कल्याण के मार्ग पर आरूढ होकर सभी लोग स्व-पर का कल्याण साधन करे, वस यही हृदय-गत भावना है।

# तेतालीसवां बोल

#### सेवा

जो साघु, साघुवेष घारण करके कर्ताव्यपालन में तत्पर रहता है, वह ग्रात्मकल्याण की साघना करता है। साघुवेष की शोभा वास्तव में सेवा में है। नीतिकारों ने सेवा को परमघमं माना है। सेवा भी तपोमार्ग है। ग्रतएव वैयावृत्य (सेवा) के विषम में गौतम स्वामी, भगवान महावोर से प्रश्न करते हैं.—

#### मुलपाठ

प्रक्त--वेयावच्चेणं भते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर--वेयावच्चेण तित्थयरनामगोत्त कम्मं निबंधइ ।

#### शब्दार्थ

प्रक्न-भगवन् ! वैयावृत्य स्रर्थात् सेवा से जीव को क्या लाभ होता, है ।

उत्तर —वैयावृत्य से तीर्थंकरनाम—गोत्र का कर्म बघ होता है।

#### व्याख्यान

वैयावच्च ग्रथवा वैयावृत्य को व्यावहारिक भाषा में

सेवा कहते हैं। कितनेक लोग सेवा करने को हल्का काम मानते हैं। परन्तु ज्ञानीजनों का कथन है कि सेवा को हल्का काम समभने वाला स्वय ही हल्का बना रहता है। ग्रर्थात् वह उच्च ग्रवस्था प्राप्त नहीं कर सकता। वास्तव में सेवा छोटा काम नहीं है। वह तो महान् कर्त्तव्य है। सेवा करने वाले को यह मानना चाहिए कि मै जो सेवा कर रहा हूं वह परमात्मा की ही सेवा कर रहा हूं। ऐसा मानकर जो साधु स्वयसेवक की भाति सेवा करते हैं, उनके लिए भग-बान् ने कहा ही है कि वैयावृत्य—सेवा करने वाला तीर्थ— इस्तामगोत्र वाघता है। जब दूसरे की सेवा करते समय यह समभा जाता है कि मैं परमात्मा की सेवा कर रहा हूं, तव वह सेवा ग्रनोखी-ग्रनुपम ही होती है।

कुछ लोग सेवा के नाम पर सेवा का ऊपरी ढोग करते हैं परन्तु भीतर से सच्ची सेवा नहीं करते । ऐसे लोगों के विषय में ज्ञानीजनों का कथन है कि वे भूठ-कपट का सेवन करने वाले लोग वास्तव में परमात्मा की सेवा नहीं करते वरन् गुलामी की सेवा करते हैं । सच्ची सेवा में कभी भूठ-कपट का व्यवहार किया ही नहीं जा सकता । श्रीस्थानाग-सूत्र में दस प्रकार की सेवा बतलाते हुए कहा है:—

(१) ग्रायरियवेयावच्च (२) उवज्भायवेयावच्च (३) थेरवेयावच्च (४) तवसीवेयावच्च (५) सेक्खवेयावच्च (६) पिलाणवेयावच्च (७) गणवेयावच्च (८) कुलवेयावच्च (६) मघवेयावच्च (१०) साहम्मियवेयावच्च ।

श्रर्थात् सेवा दस प्रकार की है—(१) आचार्य की सेवा (२) उपाध्याय की सेवा (३) स्थविर की सेवा (४) तप-

स्वी की सेवा (५) शिष्य की सेवा (६) ग्लान-रोगी की सेवा (७) गण की सेवा (८) कुल की सेवा (६) सघ की सेवा और (१०) सहधर्मी की सेवा ।

यह दस प्रकार की सेवा बतलाई गई है। इनमें से आचार्य की सेवा करने से क्या लाभ होता है? इस प्रका के उत्तर में कहा गया है कि आचार्य की सेवा करने से प्रतिक्षण अनन्त कमों का क्षय होता है श्रीर अन्त में मोक्ष प्राप्त होता है। इसी प्रकार प्रत्येक सेवा के विषय में प्रकानित्तर किये गये हैं। यहा गौतम स्वामी ने समुच्चय रूप में वैयावृत्य अर्थात् सेवा के फल के विषय में प्रका किया है। इस प्रका के उत्तर में फरमाया है कि सेवा करने वाला तीर्थं द्धार गोत्र का उपार्जन करता है।

जैनशास्त्रों में तीर्थं क्करपद से बड़ा अन्य कोई पद नहीं माना गया है। यह पद किसी अन्य पुण्य के फलस्वरूप प्राप्त हो सकता है, ऐसा कथन इन ७३ बोलों में कहीं, भी मेरे देखने में नहीं श्राया। यह महान् फल वैयावृत्य-सेवा करने से प्राप्त होता है, ऐसा बतलाया गया है। भगवान् ने सेवा का फल इतना उत्तम और महान् वतलाया है। जिस सेवा से ऐसा महान् फल प्राप्त होता है, वहीं सेवा करने में भूठ-कपट का व्यवहार करना कितनी मूर्खता है। सेवा में जो छल-कपट करता है वह गुलामी की सेवा करता है, ऐसा समभना चाहिए। जो पुरुष किसी भी प्रकार की सेवा को परमात्मा की सेवा मानकर करता है, वह सेवा करने में छल-कपट का व्यवहार कर ही नहीं सकता।

सेवा अनेक प्रकार से होती है। ग्रथो में कहा है कि

## ११४-सम्यक्तवपराक्रम(४)

भरतजी तथा बाहुवलीजी पूर्वजन्म में पांच सी मुनियों की सेवा करते थे। उन मुनियो की वहिरण सेवा भरतजी करते थे और अन्तरण सेवा बाहुवलीजी करते थे। इस सेवा के फल-स्वरूप बाहुवलीजी को शारीरिक बल की प्राप्ति हुई और भरतजी को ऋद्धि-सम्पदा का बल प्राप्त हुआ। सेवा का यह फल वहिरण है। सेवा द्वारा दूसरा जो फल मिलता है वह तो अत्यन्त ही महान् है और उसके विषय मे भगवान् ने कहा ही है कि सेवा करने वाला तीर्थं द्वारणोत्र का उपार्जन करता है। भगवान् ऋषभदेव के विषय मे भी कहा जाता है कि उन्होंने जीवानन्द वैद्य के भव मे एक मुनि की खूव ही सेवा की यी और उस सेवा का महान् फल मिला था।

शास्त्र मे जब मुनियों के लिए भी सेवा करने वा विघान किया गया है तब तुम्हें कितना अधिक सेवाकार्य करना चाहिए, इस बात का विचार तुम स्वय हो कर सकते हो। कितनेक लोगों को सामायिक-पौषध अ। दि धार्मिक किया करने का तो खूब चाव होता है, परन्तु सेवा कार्य करने में अरुचि होती है। श्रोर ग्रगर किसी रोगों की सेवा करने का अवसर आ जाता है तो उन्हें वडी कठिनाई मालूम होती है। रोगों कपड़े में ही के दस्त कर देता है ओर कभो-कभो रास्ते में ही चक्कर खाकर गिर पडता है। ऐसे रोगों की मेवा करना कितना कठिन है। फिर भी जो सेवाभावी लोग रोगी की सेवा को परमात्मा की सेवा मान कर करते हैं, उनकी भावना कितनी ऊची होगी।

वास्तव मे यह अखिल ससार सेवा के कारण ही टिक रहा है। जब ससार मे सेवाभावना की कमी हो जाती है तभी उत्पात मचने लगता है। श्रीर जब सेवाभाव की वृद्धि होती है तब यह ससार स्वर्ग के समान बन जाता है। अत- एव सेवा कार्य करने में तिनक भी उपेक्षा नहीं करना चाहिए और न छल-कपट ही करना चाहिए। जो मनुष्य माता— पिता श्रथवा अन्य किसी भी मनुष्य की सेवा करने में छल- कपट करता हुआ भी श्रपने को सेवाभावी कहलवाता है, वह वास्तव में सेवाभावी नहीं वरन् ढोगी है। सेवक तो वहीं है जो सेवा करने में भूठ-कपट का आश्रयं, नहीं लेता श्रीर सेवा कार्य के प्रति घृणाभाव भी प्रदिशत नहीं करता। जहां घृणा है वहा सच्ची सेवा नहीं हो सकती।

मुनि के लिए किस सीमा तक सेवा करने का विधान किया गया है, यह बताने के लिए एक जैन उदाहरण देकर मिम्भाने का प्रयत्न करता हू: —

निदसेन नामक एक मुनि बहुत ही सेवामावी थे। उनकी सेवा की प्रशसा इन्द्रलोक तक जा पहुची। इन्द्र ने देवसभा मे निदसेन मुनिकी सेवाकी प्रशसा करते हुए कहा—

राजकुम।र होने पर भी निदसेन मुनि ऐसी सेवा करते हैं कि उन जैसी सेवा करना दूसरो के लिए वडा कठिन है।

इन्द्र के यह प्रशसात्मक वचन सुनकर एक देव ने विचार किया—इन्द्र महाराज देवो के सामने एक मनुष्य की इतनी प्रशसा क्यो करते हैं ? अच्छा, उस सेवाभावी मुनि की परीक्षा क्यो न की जाय ? आखिर निदसेन मुनि मनुष्य हैं। मनुष्य की नाक में दुर्गंघ जाती है; अतएव दुर्गन्घ द्वारा उन्हें घवरा देना स्वाभाविक और सरल है। इस प्रकार विचार करके उस देव ने निदसेन मुनि की परीक्षा लेने का दृढ निश्चय कर लिया।

## ११८-सम्यक्तवपराऋम (४)

पित कर देता है। सेवा का यह आदेश अगर जनसमाज के ह्दय मे श्रकित हो जाये तो यह ससार स्वर्ग वन जाये।

निदसेन मुनि ने उस देव को अपने कछे पर चढा लिया। देव ने निदसेन मुनि को सेवा की प्रतिज्ञा से विच- िलत करने के लिए प्रपने शरीर में से रक्त और पीव की घारा बहाई, मगर निदसेन मुनि अपनी सेवामावना को स्थिर और दृढ करते हुए देव के दुर्ग धमय शरीर को उठा- कर नगर में ले गये। देव के शरीर से निकलती दुर्गन्ध के कारण तथा देव की प्रेरणा से प्रेरित होकर नगरजन मुनि से कहने लगे—'ग्राप ऐसे रोगी मनुष्य का नगर में नहीं ले जा सकते। एक रोगी के पीछे अनेको को रोगी नहीं बनाना चाहिए।'

नागरिकजनों का विरोध देखकर मुनि की स्थिति कितनी वेढगी हो गई होगी ? ऐसी विषम स्थिति में मुनि के मन में अनेक प्रकार के तर्क-वितकों का उत्पन्न होना स्वांभाविक है। परन्तु उन्होंने खोटा तर्क-वितर्क नहीं किया। वे सम-भावपूर्वक नागरिक लोगों की बात सुनते रहे। मुनि ने मन ही मन विचार किया—'में नगरजनों को भी दुखी नहीं कर सकता और इस रोगी साधू की सेवा का भी परित्याग नहीं कर सकता। हे प्रभो । ऐसी विकट स्थिति में क्या कहाँ ?'

निदसेन मुनि इस प्रकार विचार कर रहे थे। इतने में साघु वेषधारी देव ने भी विचार किया—'ऐसी विषम परिस्थित उत्पन्न होने पर भी इन मुनि के हृदय मे सेवा के प्रति उतना ही दृढ विश्वास है। वास्तव मे इन मुनि की सेवाभावना अत्यन्त उच्च कोटि की है। इन्द्र महाराज में इनकी सेवाभावना की जितनी प्रश्नसा की थी, वास्तव में मुनि का सेवाभाव वैसी ही प्रश्नसा का पात्र है। इस प्रकार विचार करके साधु वेषधारी देव, साधुवेष का त्याग करके, अपने स्वाभाविक रूप में नीचे उतरा ग्रीर मुनि के पैरो पर गिरकर कहने लगा—हे मुनिपु गव आपकी सेवाभावना की जैमी प्रश्नसा इन्द्र महाराज ने की थी, आप वैसे ही सेवाभूति हैं। ग्रापने सेवा द्वारा देवों को भी जीत लिया है। सेवा करने वाला देवों को भी जीत लेता है। शास्त्र में भी कहा है:—

#### देवा वि त नमंसंति जस्म घम्मे सया मणी।

अर्थात् - जिनका मन घर्म मे सदा ग्रनुरक्त रहता है; उन्हें देवता भी नमस्कार करते हैं।

वैयावृत्य करने वाले व्यक्ति के आगे देव भी नत-मस्तक हो जाते हैं तो साधारण लोग अगर सेवाभावी को नमस्कार करें तो इसमे आइनर्य ही क्या है ? सेवाभावी ध्यक्ति को मन मे किसी प्रकार का छल-कपट नही रखना चाहिए। जिनके मन मे विकारभाव नहीं होता. देव भी धनकी सेवा करते हैं। अतएव मन को पवित्र रखी।

निदसेन मुनि के मन में कपटभाव नहीं था ग्रीर न घृणाभाव ही था। इसी कारण उनकी सेवावृत्ति सफल हुई।

सीर्थं द्धर बनना तो सभी को रुचता है मगर तीर्थं - द्धर पद प्राप्त करने के लिए सेवा करना रुचता है या नहीं, यह देखों। सेवाकार्य कितना कठिन हैं, इस सम्बन्ध में कहा है —

# ११६-सम्यक्तवपराक्रम (४)

वह देव साधु का स्वाग वना कर जहां निर्दिसन मुर्नि ठहरे थे, वहा पास के एक जगल मे जाकर पड़ा रहा। उस देव ने अपने शरीर को ऐसा रुगण बना लिया कि शरीर के छिद्रों में से रक्त और मवाद वहने लगा। उस रक्त और पीव में से असह्य दुर्गन्ध निकल रही थी। इस प्रकार रोगी साधु का भेषधारण करके उस देव ने निद्सेन मुनि के पास समाचार भेजा कि पास के जगल में एक साधु वहुत बीमार हालत में पड़े है। उनकी सेवा करने वाला कोई नहीं है, अत उन्हें बहुत अधिक कष्ट हो रहा है।

निदसेन मुनि को जैसे ही यह समाचार मिले कि वें तुरन्त उन रोगी साधु की सेवा करने के लिए चल पडें। मुनि मन ही मन विचारने लगे — 'मेरा सौभाग्य है कि मुझें साधु सेवा का ऐसा सुअवसर हाथ आया है।'

इस प्रकार विचार कर निद्दसेन मुनि रोगी साधुकी सेवा करने के लिए जगल में पहुचे । मुनि उस कपटी वेष-घारी रोगी साधु को ओर ज्यो—ज्यो ग्रागे जाने लगे त्यो-त्यो उन्हे ग्रधिकाधिक दुर्गन्य आने लगी । परन्तु निद्दमेन मुनि उस अमह्य दुर्गन्य से न घवरा कर रोगा साधु के समीप पहुच गये । निद्दमेन मुनि को आते देखकर वह सागु वेपघारी देव कुद्ध होकर कहने लगा 'तुम क्यो इतनी देरी करके ग्राये ? मुझे कितना कष्ट हो रहा है, इसका तुम्हें खयाल ही नहीं है ?मेवाभावी कहलाते हा और मेवा करने के समय उतना विलम्ब करत हो ।' साधु ह्लपघारी देव इस प्रकार कहकर निद्दमेन को उपालभ देने लगा ।

यद्यपि देव ने अपना शरीर घृणोत्नादक बनाया था

जौर उसके शरीर से दुस्सह दुर्गन्ध फूट रही थी, फिर भी निद्सेन मुनि दुर्गन्ध से न घबरा कर उसकी सेवा करने के लिए उसके पास गये। मगर पास पहुचते ही वह देव नाराज होकर उपालभ देने लगा। उपालभ सुनकर निदसेन मुनि तिनक भी नाराज न हुए। उल्टे विलम्ब के लिए क्षमा— याचना करने लगे। उन्होंने सेवा करने की आज्ञा देने की भीमाग की।

निदसेन की बात सुनकर देव ने कहा—देखते नहीं, भेरा शरीर कितना कृश, दुर्बल और अस्वस्य बन गया है। शरीर की सेवा करने के सिवाय और क्या आज्ञा तुम पाहते हो ?

मुनि ने विचार किया — अगर में नगर मे दवा लेने जांऊ गा तो बहुत देरी लगेगी। ऐसा विचार कर उन्होंने देव से कहा - ग्रगर आप नगर में चले तो ?

देव--मेरे पैरो में चलने की शक्ति होती तो तुम्हारी सहायता की आवश्यकता ही क्या थी ?

मुनि - मेरे पैर भी तो श्रापके ही हैं। श्राप मेरे कर्षे पर वैठ जाइए। मैं उठाकर नगर तक ले चलूगा।

देव—मेरे हाथों में भी तो शक्ति नहीं है। तुम्हारे कवे पर चढूँ तो कैसे चढू

मुनि—तो क्या हानि है ? मैं खुद ही ग्रपने कवे पर विठला लूगा।

सच्चा सेवक अपनी शक्ति को दूसरों की ही शक्ति । मानता है और अपना तन, मन पर की सेवा के लिए सम-

## ११८-सम्यक्तवपराक्रम (४)

पित कर देता है। सेवा का यह आदेश अगर जनसमाज के हृदय मे श्रकित हो जाये तो यह ससार स्वर्गवन जाये।

निदसेन मुनि ने उस देव को अपने कघे पर चढा लिया। देव ने निदसेन मुनि को सेवा की प्रतिज्ञा से विच- िलत करने के लिए भ्रपने शरीर में से रक्त और पीव की घारा बहाई, मगर निदसेन मुनि अपनी सेवामावना को स्थिर और दृढ करते हुए देव के दुर्ग धमय शरीर को उठा- कर नगर में ले गये। देव के शरीर से निकलती दुर्गन्ध के कारण तथा देव की प्रेरणा से प्रेरित हो कर नगरजन मुनि से कहने लगे—'भ्राप ऐसे रोगी मनुष्य का नगर में नहीं ले जा सकते। एक रोगी के पीछे अनेकों को रोगी नहीं बनाना चाहिए।'

नागरिकजनो का विरोध देखकर मुनि की स्थिति कितनी वेढगी हो गई होगी ? ऐसी विषम स्थिति मे मुनि के मन में अनेक प्रकार के तर्क-वितकों का उत्पन्न होना स्वाभाविक है। परन्तु उन्होंने खोटा तर्क-वितकों नहीं किया। वे सम-भावपूर्वक नागरिक लोगों की बात सुनते रहे। मुनि ने मन ही मन विचार किया—'मैं नगरजनों को भी दुखी नहीं कर सकता श्रीर इस रोगी मांधु की सेवा का भी परित्याग नहीं कर सकता। हे प्रभो एसी विकट स्थिति में क्या कहाँ?'

निदसेन मुनि इस प्रकार विचार कर रहे थे। इतने में साघु वेपधारी देव ने भी विचार किया--'ऐसी विषम परिस्थित उत्पन्न होने पर भी इन मुनि के हृदय में सेवा के प्रति उतना ही दृढ विश्वास है। वास्तव में इन मुनि की सेवाभावना अत्यन्त उच्च कोटि की है। इन्द्र महाराज

में इनकी सेवाभावना की जितनी प्रश्नसा की थी, वास्तव में मुनि का सेवाभाव वैसी ही प्रश्नसा का पात्र है। इस प्रकार विचार करके साधु वेषधारी देव, साधुवेष का स्याग करके, अपने स्वाभाविक रूप में नीचे उतरा और मुनि के पैरो पर गिरकर कहने लगा—हे मुनिपुगव ! आपकी सेवाभावना की जैमी प्रश्नसा इन्द्र महाराज ने की थी, आप वैसे ही सेवा-मूर्ति हैं। ग्रापने सेवा द्वारा देवों को भी जीत लिया है। सेवा करने वाला देवों को भी जीत लेता है। शास्त्र में भी कहा है: —

#### देवा वि त नमंसंति जस्स धम्मे सया मणो।

अर्थात् - जिनका मन धर्म मे सदा ग्रनुरक्त रहता है; उन्हें देवता भी नमस्कार करते हैं।

वैयावृत्य करने वाले व्यक्ति के आगे देव भी नत-मस्तक हो जाते हैं तो साधारण लोग अगर सेवाभावी को नमस्कार करे तो इसमे आञ्चर्य ही क्या है ? सेवाभावी ध्यक्ति को मन मे किसी प्रकार का छल-कपट नही रखना चाहिए। जिनके मन मे विकारभाव नहीं होता. देव भी उनकी सेवा करते हैं। अतएव मन को पवित्र रखो।

नंदिसेन युनि के मन में कपटभाव नहीं था ग्रीर न घृणाभाव ही था। इसी कारण उनकी सेवावृत्ति सफल हुई।

सीर्थं द्वर बनना तो सभी को रुचता है मगर तीर्थं - द्वर पद प्राप्त करने के लिए सेवा करना रुवता है या नही, यह देखों। सेवाकार्य कितना कठिन है, इस सम्बन्ध में कहा है —

## १२०-सम्यवत्वपराक्रम (४)

मीनान्मूकः प्रवचनपटुर्वातुलो जल्पको वा, चृष्टः पाइवें नियतं दूरतइचाप्रगल्भः। क्षान्त्या भीरुर्यदि न सहते प्रायद्यो नाभिजातः, सेवाधर्मः परमगहनो योगिनामप्यगम्यः।।

इस क्लोक का सार यह कि सेवाधर्म बर्डे-बर्ड योगी-महात्माओं के लिए भी ग्रगम्य होता है। इस बात को स्प-ष्ट करते हुए कवि कहता है - सेवक जब चुप रहता है तो स्वामी उसे गूगा कहता है। स्वामी का यह कथन सुनकर सेवक मन में विचार करता है कि मेरे मुख से कोई अनु-चित शब्द न निकल जाए, यह सोचकर मैं चुप रहता था परन्तु चुप रहने से स्वामी मुफ्ते गूगा कहते हैं। तो फिर मुझे बोलना चाहिए। इस प्रकार विचार कर सेवक अगर बोलने लगता है तो स्वामी कहता है-यह सेवक तो बहुत ही बकवाद करता है। चुप रहना जानता ही नही। इस प्रकार सेवक चुप रहता है तो गूगा कहलाता है और ग्रगर वोलता है तो बकवादी कहलाता है। अगर सेवक, स्वामी के पास खड़ा रहता है तो स्वामी उसे निर्लंज्ज कहता है। ग्रगर दूर रहता है तो उसे काम-चोर की पदवी से विभू-षित किया जाता है। इस प्रकार स्वामी के पास खंडा रहने पर भी उसे उपालभ मिलता है भीर पास न खडा रहने पर भी उपालभ मिलता है। इसके अतिरिक्त सेवक ग्रगर स्वामी की कोई बात शान्तिपूर्वक सहन कर लेता है तो वह उरपोक कहलाता है। अगर स्वामी की बात सुन-कर उत्तर देता है तो स्वामी उसे कुलहीन कह देता है। इस प्रकार सेवक की स्वामी की वात सुन लेने पर भी मुसी-

बत है और म सुनने पर भी आफत है। इन सब बातों के कारण हो यह कहा गया है कि सेवाधर्म योगियों के लिए भी अगम्य है। सेवाकार्य करना बहुत कठिन है। महान् कार्य का फन महान ही होता है। सच्चो सेवा करने से तीर्थं द्वार पद की प्राप्त होती है। तीर्थं द्वार पद प्राप्त होना ही सेवा का महान् से महान् फन है।

जिस ध्यक्ति पर सेवा का जितना भार है वह भ्रपनी शक्ति के अनुसार जितनी ज्यादा सेवा करता है, वह उतने ही परिमाण मे बडा सेवक है। राज'-महाराजा भी एक प्रकार से प्रजा के सेवक ही हैं, क्यों कि उनके ऊपर प्रजा की सेवा करने का भार है। प्रजा की सेवा करना राजा-महाराजा का घम है कर्त्तच्य है। जो राजा या महाराजा कुशलता-पूर्वक प्रजा की सेवा करता है वह प्रजा का महान् सेवक है। लोग उन्हीं की प्रशंसा करते हैं जो अधिक से ग्रधिक सेवा चजाते हैं। जिस प्रकार प्रजा की सेवा करना राजा का कर्त्तन्य है उसी प्रकार राजा की मेवा करना प्रजा का कर्त्त-ध्य है। राज्य के नीति-नियमो का भनीभाति पालन करना, यही राजा की सेवा करना है। तुम लोग जब न्याय-नीति का बराबर पालन करो, पर-धन को धूल समान ग्रीर पर-स्त्री को माता के समान मानो, तभी यह कहा जा सकता है कि तुम राजा की सेवा करते हो। परवन को घून समान और परस्त्री को माता समान मानने की नीति अगर अपने जीवन में अमल में लाओंगे तो जनसमाज की श्रीर श्रपनी खुद की भी सेवा कर सकोगे श्रीर साथ ही साथ आत्म-फल्याण भी साध सकोगे। अगर तुममे परधन को लूटने की श्रीर परस्त्री पर कुद्षिट डालने की भावना न हो तो देव

## (१२२-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

भी तुम्हें सेवाधमें से विचिलित नहीं कर सकता। क्योंकि उस समय तुम्हारे श्रन्तर में सच्ची सेवाभावना जागृत हुई होगी और जिसमें सच्ची सेवा-भावना जागृत हो जाती हैं उसे कोई भी देव चलायमान नहीं कर सकता, जैसे निदसेन मुनि को देव चलायमान नहीं कर सका था।

सेवा करना भी तप है। वैयावृत्य-सेवा की गणना आभ्यन्तर तप में की गई है। बाह्य तप की श्रपेक्षा आभ्यन्तर तप से श्रात्मा की श्रिवक शुद्धि होती है। महात्रीर भगवान् ने तप की खूब महिमा वतलाई है। तपश्चरण द्वारा अवध्य ही श्रात्मकल्याण होता है। आत्मा के कल्याण का तप श्रमोल साधन है। जो पुरुप तपोमार्ग को श्रपना कर अपनी श्रीर जगत् की सेवा करता है, वह ग्व-पर का कल्याण-साधन करता है। सेवा आत्मा और परमात्मा के बीच सवच म्थापित करने वाली साकल है। इस सांकल के द्वारा आत्मा श्रीर परमात्मा के बीच सवच जोडोंगे तो कल्याण होगा।

# चवालीसवां बोल

## . सर्वगुणसम्पन्नता

सच्ची सेवा करने वाले को तीर्थं कर पदवी प्राप्त होती है श्रोर परिणामस्वरूप वह सर्वगुणसम्पन्न हो जाता है। श्रतएव गौतम स्वामी सर्वगुणसम्पन्नता के विषय मे भगवान् महावीर से प्रक्त करते हैं:—

## ्मूलपाठ

प्रक्त - सर्वगुणसम्पन्नयाए णं भंते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर—सन्वगुणसम्पन्नयाए श्रपुणरावित्ति जणयइ, श्रपुणरावित्ति पत्तएयणं जीवे सारीराण माणसाणं दुक्खाणं नो भागी भवइ ॥४४॥

#### शब्दार्थ

प्रश्न - भगवन् । सर्वगुण प्राप्त करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर – ज्ञान भ्रादि सर्वगुणो की प्राप्ति होने से ससार में फिर नहीं भ्राना पडता और फिर न आने से जीव शारी-रिक और मानसिक दुखों से मुक्त हो जाता है।

## व्याख्यान

सब गुणों का भिन्न-भिन्न वर्णन करना कठिन है, अतएव संग्रहनय की दृष्टि से, समुच्चय रूप में यहा यह प्रश्न पूछा गया है कि सर्वगुणमम्पन्नता से जीव को क्या लाभ होता है ? जैसे किसी वस्तु की वान्गी द्वारा हजारो-लाखों मन वस्तु का सौदा हो सकता है, उसी प्रकार सम-स्त गुणों को ज्ञान, दशन और चारित्र-इस रत्नत्रय में सग्रह कर लिया गया है श्रोर कहा गया है कि ज्ञान दर्शन तथा चारित्र में-रत्नत्रय में-सभी गुणों का समावेश हो जाता है।

जो वस्तु जैमी है उसे वैसी ही जानना ज्ञानगुण है। वस्तु का सिर्फ ज्ञान प्राप्त कर लेन मात्र से काम नही चल सकता, अतएव दूसरा गुणदर्शन कहा गया है। जो वस्तु जैसी है, उसे उसी रूप मे श्रद्धान करना अर्थात् मानना दर्शनगुण या सम्यक्तवगुण है। लेकिन वस्तु का ज्ञान ग्रौर श्रद्धान कर लेने से भी काम नही चन सकता, अतएव तीसरा गुण चारित्र कहा गया है। जिस वस्तु को जिस रूप मे जाने और मानें, उसी रूप मे उसका व्यवहार करना चारित्र—गुण है।

शास्त्र मे ज्ञान, दर्गन ग्रौर चारित्र के भी भेद बत-लाए गए हैं। ज्ञानगुण के मुख्य रूप से पाच भेद कहे गए हैं। यहा आशका हो सकतो है कि जब किसी वस्तु को जानना ज्ञान है तो फिर ज्ञान मे भेद किस अभिप्राय से किये गये हैं? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि वास्तव मे तो ज्ञान एक ही है, परन्तु कर्मों के क्षयोपशम ग्रौर क्षय की भिन्नता के कारण ज्ञान में भी भेद किये गये हैं। ज्ञान के प्रतिज्ञान,श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मन प्रांयज्ञान और केवलज्ञान- यह पाँच भेद किये गये हैं। इनमे से पहले के चार ज्ञान क्षायोपशमिक हैं और पाचवा ज्ञान क्षायिक है। यह पाचों ज्ञान प्रत्यक्ष और परोक्ष इन दो भागों में विभक्त किये गये हैं। मित्ज्ञान और श्रुतज्ञान परोक्ष है और बाकी के तोन ज्ञान प्रत्यक्ष हैं। प्रत्यक्ष ज्ञान के भो दो भेद हैं —एक विकल-पारमायिक प्रत्यक्ष ग्रीर दूसरा सकलपारमायिकप्रत्यक्ष। अविश्वज्ञान ग्रीर मन.पर्याय ज्ञान विकल पारमायिक प्रत्यक्ष हैं और केवलज्ञान सकलपारमायिकप्रत्यक्ष है।

मतिपूर्वक होने के कारण मतिज्ञान, मतिज्ञान कहलाता है। उसका दूसरा नाम भ्राभिनिबोधिज्ञान भी है। मितज्ञान इन्द्रिय और मन की सहायता से उत्पन्न होता है। यह ज्ञान एकेन्द्रिय से लेकर पर्चेन्द्रिय पर्यन्त सभी जीवो को होता है। यह ज्ञान जब मिथ्यत्व से युक्त होता है तो मिथ्याज्ञ न कहलाता है भीर 'सम्यक्तव-युक्त होने पर सम्यग्ज्ञान कहलाता है। यह ज्ञान, अज्ञान (मिथ्याज्ञान) के रूप मे तब परिणत होता है, जब ज्ञानावरणकर्म के क्षयोपज्ञम के साथ मिध्यात्व का उदय होता है । ज्ञानावरण का उदय होने के कारण यह ज्ञान, अज्ञान नही कहलाता वरन् मिथ्यात्व के उदय से ही यह प्रज्ञान कहलाता है। ज्ञानावरण का क्षयोपशम होने से ज्ञान तो होता है मगर मिथ्यात्व के उदय के कारण पदार्थी का ज्ञान विपरीत होता है। मिण्यात्व के उदय से सीघी वस्तु भी उलटी मालूम होती है। उदाहरणार्थ - काच सफेद और स्वच्छ होने पर भी अगर कांच के सामने दूसरे रग की कोई चीज रख दी जाये तो कांच भी उसी रग का दिखाई देने लगता है। सफेद काँच भ्रगर दूसरे रग का दिखाई देता है तो इसमें काच का कोई दोष नही है, दोष तो दूसरी, चीज की उपाधि का है। इसी प्रकार ज्ञानावर-णीय कर्म का क्षयोपशम होने पर भी मिथ्यात्व के उदय के कारण सुलटो वस्तु भी उलटो जान पडती है और इसी कारण वह ज्ञान भी मिथ्याज्ञान कहलाता है।

श्रुतज्ञान में सुनने की शक्ति है और मितज्ञान में मनन करने की शक्ति है। इसी कथन पर यह प्रक्ष्त दिया जा सकता है कि शास्त्र में सभी ससारी जोवों को मितज्ञान श्रोर श्रुनज्ञान का होना कहा है, किन्तु जिन जोवों के श्रोत्रे-न्द्रिय नहीं है, वे किस प्रकार सुन सकते हैं? इस कथन का उत्तर यह है कि शास्त्र में दो प्रकार की इन्द्रिय कही गई है—(१) द्रव्येन्द्रिय और (२) भावेन्द्रिय। यह दोनों प्रकार की इन्द्रिया सभी जीवों को होती है। ससार में एक भी ऐसा जीव नहीं है जिसे द्रव्येन्द्रिय और भावेन्द्रिय सर्वथा न हो। अतएव यहा इन्द्रियजन्य ज्ञान के विषय में जो कथन किया गया है वह भावेन्द्रिय जितत ज्ञान समक्तना चाहिए।

केवलज्ञान स्थापना रूप है ग्रीर श्रुतज्ञान सांव्यवहारिक है। हम लोगों को श्रुतज्ञान से हीं लाभ होता है। केवल-ज्ञानी सभी कुछ जान-देख लेते हैं, परन्तु वे जो कुछ देखते हैं, वह उपदेश में तो श्रुतज्ञान के रूप में ही परिणत होता है। और ऐसा होने के कारण ही केवलज्ञानी का दशन ग्रीर ज्ञान दूसरों के लिए लाभकारी हो सकता है। इस प्रकार शेष चार ज्ञान श्रुतज्ञान के आश्रित हैं, ग्रुत हमें श्रुतज्ञान प्राप्त करना चाहिए।

यहा एक प्रश्न चर्चा का उत्पन्न होता है। वह यह है कि ज्ञान तो उत्तरोत्तर बढता जाता है और बुद्धि विक-सित होती जाती है, श्रतएव ज्ञान बढने से पहले जो कुछ भी देखने-जानने मे आया था, वह क्या मिथ्या था? इस कर्युन का उत्तर यह है कि पहले हृदय सरल हो और वस्तु का स्वरूप निष्कपटभाव से माना हो, तो फिर ज्ञान में वृद्धि होने पर भी पहले का ज्ञान मिथ्या नहीं है। अर्थात् ज्ञान की वृद्धि होने से पहले भी अगर समभाव मौजूद है तो ज्ञान अल्प होने पर भी मिथ्या नहीं, वरन् सम्यग्ज्ञान ही है। पहले का जानना भी ज्ञान था और बाद मे जानना भी ज्ञान ही है, क्यों कि समभाव तो वही है जो पहले था। सम्यक्तव द्वीन्द्रय जीव मे भी होता है, अतएव ऐमा नहीं समभना चाहिए कि अब ज्ञान वढ जाने से हम कुछ और हो देखने लगे हैं और पहले जो जानते थे वह ग्रज्ञान था। बुद्धि के क्षयोपशम से आज जो वस्तु जिस रूप मे दिखाई देती है, वह वस्तु वृद्धि का अधिक क्षयोपशम होने पर दूसरे रूप में दिखाई देती है, परन्तु समभाव तो वही का वही है। अत-एव पहले का जानना-देखना भी ज्ञान मे ही है-अज्ञान मे नही । हृदय सम श्रीर सत्यमय होने के कारण जो कुछ देखा-जाना जाता है, वह अज्ञान नही, ज्ञान ही है। सम्यक्त्व और मिध्यात्व के बीच का भ्रन्तर जानने के लिए शास्त्र मे कहा गया है: -

### माई मिच्छिदिद्वी, श्रमाई सम्मादिद्वी ।

अर्थात् — कपटभाव न रखना ही समभाव है और कपट रखना मिथ्यात्व है। अतएव किसी प्रकार मिथ्या विचार मन मे न रखते हुए ज्ञान प्राप्त करने के लिए भ्रमसर रहना चाहिए।

कहने का आशय यह है कि श्रुतज्ञान और मितज्ञान दोनो परोक्ष हैं, किन्तु उपकारी श्रुतज्ञ न ही है। सभी ज्ञान

## १२८-सम्यक्तवपराऋम (४)

श्रुतज्ञान के आश्रित हैं। इस प्रकार ज्ञान, दर्शन और चारित्र में सभी गुणों का समावेश हो जाता है। आत्मा जब सर्व-गुणसम्पन्न वन जाता है तब उसके लिये कुछ भी करना अवशेष नहीं रहता। जब आत्मा सव गुणों को प्राप्त करता है, तब जीवात्मा को क्या लाभ होता है, इस विषय में गौतम स्वामी द्वारा महावीर भगवान् से पूछे गये प्रश्न के उत्तर में भगवान् कहते हैं कि जीवात्मा सर्वगुणसम्पन्न होने के कारण अपुनरावृत्त गति अर्थात् मोक्ष प्राप्त करता है। पूर्णता का फल पूर्ण ही मिलता है। कहा भी है:

### पूर्णात् पूर्णमादायः पूर्णमेवावशिष्यते ।

अपुनरावृति हो जाने अर्थात् पुनर्जन्म का अभाव हो जाने पर णारीरिक अथवा मानसिक किसी भी प्रकार के दुःख उत्पन्न नहीं होते । जो अपुनरावृत्त गति अर्थात् मोक्ष को प्राप्त कर लेता है, वह शरीर और मन से उत्पन्न होने वाले सभी प्रकार के दुःखों से मुक्त हो जाना है । क्यों कि दुखों का कारण शरीर और मन हो है और अपुनरावृत्त गति मे न शरीर रह जाता है और न मन हो । अतएव मुक्तात्मा को शारीरिक और मानसिक दुःख भी नहीं सहन करने पडते।

उपर्युक्त कथन से कोई यह न समक्त बैठे कि एकेन्द्रिय जीव मनरहित है अतएव उसे दुख नही होता। एकेन्द्रिय जीव के द्रव्यमन नहीं होता तो क्या हुआ, अध्यवसायरूप भावमन तो होता हो है। अतएव मन मे सकल्प होने के कारण पदा होने वाला दुःख एकेन्द्रिय जीव में भी होता है। दुःख मन में संकल्प के कारण ही उत्पन्न होता है।

कुछ लोगो का कहना है-हमे अमुक प्रकार के दुःख

#### चवालोसवां बोल-१२६

सहने पडते हैं परन्तु वे दुख आये कहां से हैं। मन में सकल्प होने से ही तो वे उत्पन्न हुए हैं। ग्रतएव मन मे खराब सकल्पो को स्थान नहीं देना चाहिए। मन में से असत् सकल्पों को दूर करके मन को परमात्मा के ध्यान में पिरो देना चाहिए। ऐसा करने से दुः व के सस्कार ही समूल नष्ट हो जाए गे तो फिर दुःख कहा से उत्पन्न होगा ? बीज के जल जाने पर वृक्ष किस प्रकार पैटा हो सकता है ?

इस प्रकार सेवा का फल परम्परा से मिलता है। जो समस्त दु खो से मुक्त होना चाहता होगा वही वैयावृत्य-सेवा करेगा। सेवाघमं स्वीकार करने से शाश्वत सुख की उप-लिब्ध होती है। सेवाघमं का महत्व समक्षकर अपना जीवन सेवामय बनाओ और सर्व गुणो को प्राप्त करो। इसी मे स्व-पर कल्याण है।

# पंतालीसवां बोल

#### वीतरागता

सर्वगुणसम्पन्नता शब्द आज सस्ता हो गया जान पडता है। श्राज चाहे जिस साधारण मनुष्य के लिए भी 'आप सर्वगुणसम्पन्न हैं' ऐसा कहा जाता है। परन्तु इस शब्द की महत्ता देखते हुए मालूम होता है यह शब्द चाहे जिसके लिए प्रयोग करने योग्य नहीं है। जो वास्तव में 'सर्वगुण— सम्पन्न' बन जाता है, उस मनुष्य के लिए फिर कुछ भी करना शेप नहीं रह जाता। जो वास्तव में सर्वगुणसम्पन्न बन जाता है, वह वीतराग बन जाता है। और इसी कारण सर्वगुणसम्पन्नता के अनन्तर गौतम स्वामी ने भगवान् महा-वीर से वीतरागता के विषय में प्रश्न किया है।

#### मूलपाठ

प्रश्न — वीयरागयाएं णं भते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर — वीयरागयाएं ण नेहासु बधणाणि य, तण्हासु घंधणाणि य, वोच्छिदिय मणुण्णामणुण्णेसु सद्द-फरिस-रूव-एस-गंधेसु चेव विरज्जइ।

#### शब्दार्थ

प्रश्न--भगवन् ! वीतरागता से जीव को क्या लाभ

होता है।

उत्तर--वीतरागता से स्नेह तथा तृष्णा के बधन छेद डालता है तथा मनोज्ञ और अमनोज्ञ गव्द, रूप, गध, रस, स्पर्श आदि विषयो मे वैराग्य पाता है।

#### च्याख्यान

वीतरागता सभी वन्तुग्रो की अपेक्षा श्रेष्ठ है, यह बात प्रसिद्ध है, फिर भी यहा वीतरागता के फल के विषय में क्यो प्रश्न किया गया है ? वीतरागता के फल पर विचार करने से पहले इस प्रश्न का समाधान करना आवश्यक है। इस प्रश्न का समाधान यह है कि क्रिया का फल अवश्य मिलता है, यह बतलाने के लिए यह प्रश्न पूछा गया है। प्रत्येक किया फलवृती होती है। कोई भी क्रिया निष्फल नही जाती। मानो यही यही बात स्पष्ट करने के लिए यह प्रश्न किया गया है।

जव सर्वगुणसम्पन्नता प्राप्त होती है तो वीतरागता आती ही है। और जंब वीतरागता प्रकट होती है तो सर्व-गुणसम्पन्नता भी होनी ही चाहिए। राग द्वेष की मौजूदगी में सर्वगुणसम्पन्नता का प्राप्त होना जनकास्त्र को मान्य नहीं है। सभव है, यह बात भी बतनाने के लिए गौतम स्वामी ने भगवान से यह प्रक्ष पूछा हो।

गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा है - हे गौतम । जब आत्मा राग द्वेष से रहित होकर वीत-रागभाव में आता है, तब स्नेह ग्रौर तृष्णा के कारण बघने वाले कर्मबंघनों का विच्छेद हो जाता है। राग का और तृष्णा का पूर्ण रूप से विच्छेद वीतरागभाव उत्पन्न होने के

# १३२-सम्यक्तवपराक्रम (४)

बाद ही हो सकता है। वीतराग वनने का मार्ग राग और तृष्णा का विच्छेद करने से ही सरल वनता है। तृष्णा ग्रौर स्नेह का जितना-जितना विच्छेद होता जायेगा, ग्रात्मा उतना ही उन्नत बनता जायेगा और जब तृष्णा तथा राग पूर्ण रूप से नृष्ट हो जायेगा तो आत्मा वीतराग-अवस्था प्राप्त कर लेगा।

वीतरागता प्राप्त हो गई है, इस वात का पता केवल प्राध्यात्मिक भावरूप में हो नहीं चलता वरन् व्यावहारिक रूप में भी चल जाता है। जब इन्द्रियों के शब्द, रूप, रस, गघ और स्पर्श इन पाचों विषयों को रूण रूप से जीत लिया जाये तभी समभना चाहिए कि वीतरागता प्रकट हुई है। जब तक कोई वस्तु मनोज्ञ (पसन्द) या अमनोज्ञ (नापसद) मालूम होती है, तब तक आत्मा में राग-द्वेष की विद्य-मानता समभनी चाहिए। जब न कोई वस्तु मनोज्ञ प्रतीत हो, सब वस्तुओं में पूर्ण समभाव हो, तभी आत्मा में वीतरागता प्रकट हुई समभना चाहिए।

आत्मा मे वीतरागता प्रकट हुई है या नहीं इस बात की जाच करने के लिये शास्त्रकारों से यह उपाय बतलाया है। जब इन्द्रियों के विषय मनोज्ञ या अमनोज्ञ जान पड़े तब सम्भ लेना चाहिए कि आत्मा मे अभी तक वीतरागता प्रकट नहीं हुई हैं और जब इन्द्रियों के विषय मनोज्ञ और अमनोज्ञ न मालूम हो, विषम नहीं किन्तु सम प्रतीत हो तो समभना चाहिए कि आत्मा मे वीतरागता प्रकट हो गई है। वीतरागता प्रकट हुई या नहीं, यह बात जानने के लिए शास्त्रकारों ने यह थर्मामीटर वतलाया है।

इन्द्रियों के जो पाच विषय हैं, उनके सचित्त, अचित्त और सचित्ताचित्त ऐसे तीन भेद किये गये हैं। यह तीन भेद कहकर यह वतलाया है कि शब्द, रूप, रस आदि विषयों मे से कोई भी विषय मनोज्ञ या अमनोज्ञ प्रतीत न हो तो समभ्रता चाहिए कि आत्मा मे वीतरागता प्रकट हुई है।

यहा प्रश्न हो सकता है कि शब्द आदि मे सचित, ग्राचित्त तथा सचित्ताचित्त का भेद किस प्रकार होता है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि जीव शब्द का अर्थ कहा जाये तो वह शब्द सचित्ता है। ग्राजीव शब्द कहा जाये तो वह अचित्त शब्द है और वशी शब्द कहा जाये तो वह सचित्ताचित्त शब्द है। इसी प्रकार रूप, रस, गध और स्पर्श आदि के भी तीन-तीन भेद हैं। इन तीनो भेदो के साथ वस्तु मनोज है या अमनोज है, इस प्रकार की मान्यता से निवृत्ति होना वीतरागता है।

इस सम्बन्ध मे अन्य प्रकार का तर्क भी किया जा सकता है। परन्तु आत्महितैपियो को किसी प्रकार के तर्क-वितकं मे न पडकर ऐसा मानना चाहिए—

# महाजनो येन गतः स पन्थाः।

श्रयति जिस मार्ग पर महापुरुष चले हैं, उसी मार्ग पर हमे चलना चाहिए श्रौर उसी पर चलने मे हमारा कल्याण है।

महापुरुषो द्वारा बतलाया मार्ग कौन-सा है ? इस विषय मे एक बार बालगगाधर तिलक तथा भाण्डारकर के बीच वादिववाद हुम्रा था। भाण्डारकर वा कहना था कि जिस मार्ग पर महाजन-समुदाय चलता हो वहीं महाजन का मार्ग है। इसके विरुद्ध तिलक का कहना था कि जनसमु-दाय मे अधिकाश लोग असत्य बोलते हैं, चोरी करते हैं श्रीर अप्रामाणिक व्यवहार करते हैं। तो क्या असत्य भाषण करना, चो विकरना और श्रप्रामाणिक रहना हो महाजनो का मार्ग हाना चाहिए हिमी प्रकार अधिकाश लोग भोगी हैं, त्यागी नहीं, तो क्या भोगी वनना ही महाजनो का मार्ग है

महाजन कीन है ?इं बात का निर्णय करने के लिये अगर ब्रह्मपुराण मे ब्रह्मा का चारित्र देखा जाये तो उसमे बडी ही भयकरता दिखाई देती है। ब्रह्मा अपनी ही पुत्री पर मुग्ध हो गया था, यह भी उल्नेख पाया जाता है। भ्रगर विष्णु का स्वरूप समभने के लिए त्रिष्णुपुराण देखां जाये तो उसमे विष्णु की लीला का ऐसा वणन पाया जाता है कि उनकी लीला के मार्ग को यदि महाजन का मार्ग मान लिया जाये तो वैसी लीला करने वाला मनुष्य और अधिक पतित हो जायेगा । शिवचरित पर दृष्टिपात किया जाये तो शिवपुराण मे शिव को इमगानवासी कहा है। तो शिव का अनुकरण करके क्या सभी लोग अमशानवासी वन जाए ? क्या यह सभव है ? महाजन का मार्ग तो ऐसा स्गम होना चाहिए कि इमे सभी लोग सरलतापूर्वक अपना सकें। अतएव यहा यह प्रश्न उपस्थित होता है कि किम व्यक्ति द्वारा निर्दिष्ट मार्ग को महाजन का मार्ग समभा जाये ? इस प्रश्न का निश्चयात्मक उत्तर यही हो सकता है कि जिस मार्ग परचलने से बहु-जनसमाज का सच्चा कल्याण होता हो वही महाजन का मार्ग है। असत्य या अन्याय को अनेक लोगो ने भले हो अपनाया हो परन्तु वह मार्ग जन-समुदाय के लिए कल्याणकारी नहीं हो सकता। इसलिए जिस मार्ग पर चलने से जनता का कल्याण होता हो वही

महाजन का निदिष्ट मार्ग है।

यह तो तिलक और भाण्डारकर के वाद-विवाद की खात हुई। परन्तुं मेरी दृष्टि से अठारह दोषों से रहित वीतराग का मार्ग ही महाजन का मार्ग है। हम लोग ऐसे वीतराग महापुरुष को हो महाजन ग्रोर उनके द्वारा निर्दिष्ट मार्ग को ही महाजन का मार्ग कहते हैं। वीतराग के मार्ग पर चलने वाले का सदा कल्याण ही हुआ है। कभो अक-ल्याण नहीं हुआ।

शास्त्रकारों का कथन है कि इन्द्रियों के विषय— शब्द, रूप, रस, गंघ, स्वश — चाहे भले हो या बुरे हो, उनके प्रति समभाव रहना चाहिए, विषमभाव नहीं। ऐमा होने पर समभाना चाहिए कि वीतरागभाव आ गया है। सम— भाव का अर्थ यह नहीं है कि अमृत को विष और विप को अमृत मानना चाहिए और ऐसा मानकर उन्हें खा जाना चाहिए। परन्तु समभाव का अर्थ यह है कि चाहें अमृत हो चाहे विष हो पर दोनों के प्रति समभाव रखना चाहिए। समभाव रखने से विप भी अमृत और आग भी शीतल हो जातों है। सीता में समभाव होने के कारण ही अग्नि उसके लिए शीतल बन गई थी। मीरा के समभाव ने विष को भी अमृत के रूप में परिणत कर लिया था। इसी प्रकार तुम समभाव रखों और भक्तों की भाति परमात्मा में प्राथना करों —

परुष वचन ग्रिति कठिन श्रवण सुनि, तेहि पावक न दहोगो, विगत मान सम शीतल मन पर, गुण ग्रवगुण न गहोंगो। अर्थात्—चाहे जैसे कठोर और कर्णकट् २०द सुनाई

## १३६-सम्यक्तवपराऋम (४)

दें, परन्तु अगर तुममें समभाव होगा तो ज्ञानीजन कहते है कि तुम उन कठोर शब्दो को भी कर्णप्रिय बना सकोगे। अतएव समभाव रखो तो कल्याण ही होगा।

वीतरागधर्म समभाव का विधान करता है। समभाव के द्वारा वीतरागभाव प्रकट होता है। अतएव हृदय मे समभाव भाव रख कर वीतरागभाव प्रकटाओंगे तो स्व पर कल्याण-साधन कर सकोंगे।

राग और द्वेष, यह दोनो कर्म के बीज हैं। इन कर्म-बीजो को ससार का बीज भी समभाना चाहिए, क्यों कि जब तक राग और द्वेष के बीज मौजूद हैं तब तक कर्म के अकुर फूटते ही रहते हैं और जब तक कर्म के अकुर फूटते रहते हैं तव तक ससार-वृक्ष फलता-फूलता रहता है। ससार के बंघनो से मुक्त होने के लिए सर्वप्रथम राग–द्वप के बंघनो से मुक्त होना आवश्यक है। वीतराग और वीतद्वेष हुए विना कोई मोक्ष नहीं प्राप्त कर सकता। जीवन को रागरहित बनाने के लिए शास्त्रकारों ने अनेक उपाय बतलाये हैं। सम्यक्त्त्रपराऋम अध्ययन मे बतलाये हुए ७३ बोल वीतराग और वीतद्वेष बनने के ही उपाय है। कपाय का त्याग करने से जीवन मे वीतरागता प्रकट होती है, यह बात शास्त्र मे म्पष्ट रूप से कही गई है। फिर भी इस पैतालीसवें बोल मे यह प्रक्त किया गया है कि वीतरागता प्रकट होने से जीव को क्या लाभ होता है ? इस प्रश्न का समाधान करते हुए टीकाकार कहते है – शास्त्र का यह ध्येय है कि शब्द वढ जाए तो भले ही बढ जाए, इसमें कोई हानि नहीं। पर शास्त्र की बात सब की समभ मे ग्रा जानी चाहिए। यह वात दृष्टि मे रखकर ही शास्त्र मे एक हो बात को विशेष

स्पष्ट करने के लिए दो-तीन बार कह देते हैं। ऐसा करने से पुनरुक्ति होती है परन्तु जनसमुदाय के लाभ के लिए की जाने वाली पुनरुक्ति दोप-पात्र नहीं गिनी जाती।

इसके अतिरिक्त कषाय का प्रश्न द्वेष-आश्रित है और चीतरागता का प्रश्न राग-आश्रित है। इस दृष्टि से विचार फरने पर यहा पुनरुक्ति भी नहीं है।

शास्त्रकार का कथन है कि राग का त्याग करना जितना कठिन है, उतना कठिन द्वेष का त्याग करना नही है। इसी कारण मुक्तात्मा वीतराग कहलाते हैं, वीतद्वेष नही । क्योंकि द्वेष की अपेक्षा राग का त्याग कठिन है श्रीर राग का त्याग तभी हो सकता है जब द्वेष का त्याग कर दिया जाये । सोने का त्याग करना जितना कठिन है, लोहे का त्याग करना उतना कठिन नहीं है। इसो प्रकार द्वेष की अपेक्षा राग का त्याग करना कठिन है। जिस प्रकार समभाव उत्पन्न होने से सोना और लोहा समान मालूम होता है, उसी प्रकार जीवन में समभाव प्रकट होने के बाद राग और द्वेष-दोनो का त्याग करना कठिन नहीं रह जाता। यद्यपि राग से भी पुण्योपार्जन हो सकता है, परन्तु जो आत्मा मुक्त होना चाहता है, वह न तो पुण्योपार्जन करना चाहता है और न पापोपार्जन करना चाहता है। वह तो पाप ग्रीर पुन्य-दोनो को कर्म मान कर छोडना चाहता है। मोक्षा-भिलाषी ग्राह्मा को न किसी वस्तु पर राग करने की आव-ष्यकता है ग्रौर न किसी पर हें प करने की ग्रावश्यकता है। उदाहरणार्थ - मनुष्य जब गृहस्थावस्था मे होता है तब वह लोहे का त्याग करके भले ही सोने का सग्रह करे; पर-न्तु जो साघु होना चाहता है उसके लिए दोनों ही—सोना

## १३५-सम्यक्त्वपराकम (४)

भी श्रीर लोहा भी—त्याज्य हैं। इसी प्रकार जो मुक्त होना चाहता है वह मोक्षाभिलापी शात्मा तो राग और देप—दोनों का हो त्याग करता है। जिस प्रकार सोने का त्याग करना मुश्किल है श्रीर इसी कारण साधु महात्मा कचन—कामिनों के त्यागी कहलाते हैं, उसी प्रकार राग का त्याग करना भी मुश्किल है और इसी कारण राग-द्वेप के त्यागी को वीतराग कहते हैं।

# छ्यालीसवां बोल

#### क्षमा

पंतालीसवे बोल मे वीतराग के फल के विषय में प्रश्न पूछा गया है। वह प्रश्न राग को दृष्टि में रखकर ही किया, गया है। क्यों कि कषाय का सम्बन्ध राग-द्वेष के साथ है। जब तक जीवन मे वीतरागभाव नहीं आता तब तक इष्ट गध, इष्ट रस ग्रादि से रागभाव नहीं स्रूटता। रागभाव का त्याग करने से जोवात्मा क्षमाशील बन जाता है। जीवन में जब वीतरागभाव प्रकट होता है, तब क्षमा का गुण भी प्रकट होता है। अतएव छयालीसवें बोल में गौतम स्वामी क्षान्ति (क्षमा) के विषय में प्रश्न पूछते हैं।

#### मूलपाठ

प्रक्न--खंतीए णं भंते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर--संतीए परीसहे जिणइ ॥४६॥

#### शब्दार्थ

प्रश्न-भगवन् ! क्षमा घारण करने से जीव को क्या लाभ होता है ? को जानते न हो। ऐसी सब वातें जानते हुए भी सिर्फ जगत् के जीवो के हित के लिए ही उन्होंने क्षमा से होने वाले लाभ के विषय में भगवान् से प्रक्त पूछा है। गौतम स्वामी ग्रीर भगवान् महावीर के बीच के प्रक्तोत्तर को अगर तुम एकाग्रवित्त होकर मुनोगे तो इनमे रहे हुए रहस्य को समभ सकोगे। तुम जब अविक्षिप्त चित्त से गास्त्र की बात सुनोगे तो ही तुम्हें शास्त्रश्रवण का यथार्थ लाभ प्राप्त हो सकेगा।

क्षमा गुण मे महान शक्ति विद्यमान है। परन्तु इस शक्ति को प्राप्त करने के लिये पात्र बनने की ग्रावश्यकता है। पात्र बने बिना कोई भी वस्तु ग्रहण नहीं की जा सकती। गुणों को घारण करने के लिए पात्रता प्राप्त करना चाहिए। आत्मा क्षमा द्वारा गुणों को ग्रहण करने का ग्रीर गुणों को घारण करने का पात्र बनता है। इसीलिए श्रो दशवें का लिक-सूत्र में कहा है:

## पुदवीसमा मुणी हवेज्जा।

अर्थात् हे मुनि । तुम पृथिवी के समान बनो ।

मुनियों को पृथिवों के समान बनने के लिए क्यों कहा गया है? इसलिए कि पृथ्वी सब को श्राघार देती है। ससार में एक भी वस्तु ऐसी नहीं, जो पृथ्वी का श्राघार लिये विना टिक सकती हो। पृथ्वी प्रत्येक वस्तु को आधार देती है। इसी प्रकार क्षमा भी प्रत्येक छोटे-वड़े गुणों को भाधार देती है। क्षमा के विना ग्रात्मा में कोई भी गुण नहीं टिक सकता। मोक्ष के मार्ग पर चलने में क्षमा पाथेय के समान तो है ही, परन्तु ससार-व्यवहार में भी क्षमा की अत्यन्त श्रावश्यकता है। जो मनुष्य सहनशील-क्षमाशील नहीं होता, उसमें व्यावहारिक गुण भी नहीं टिक सकते। तुम अहमदाबाद में पैसा कमाने आये हो, यत इस उद्देश्य को सिद्ध करने के लिए तुम्हे क्षमाशील और सहनशील रहना ही पडता है। जब व्यवहार में भी इस प्रकार की क्षमा और सहनशीलता की आवश्यकता रहती है तो फिर श्राध्या- रिमक गुणों को टिकाये रखने के लिए क्षमा की आवश्यकता रहना स्वाभाविक ही है। अत्तएव सद्गुणों को अपने आत्मा में स्थान देने के खिए प्रत्येक आत्महितेषी को सहनशील और क्षमावान बनना चाहिए।

अजिकल 'क्षमा' शब्द होस्याम्पद बन गया है। कित-नेक लोग क्षमा को निर्बलों का क्षम्त्र मानते हैं तो कुछ लोग छसे कायरता का चिह्न समभिते हैं। परन्तु वास्तव। में 'क्षमा' निर्वलों का नहीं चरन् सबलों का अमोध शस्त्र है और वीर पुरुषों का भूपण है। कायर पुरुषों ने अपनी कायरता के कारण क्षमा को लजाया है, परन्तु सब्चे बीर पुरुषों नेश्वमा को अपनी मुक्रुटमणि बना कर सुशोभित किया है। क्षमा सबलों का शस्त्र है। कायर लोग क्षमाबल का उपयोग कर ही नहीं सकते। इसी कारण बहा गया है: 'खमा पहुस्स' अर्थात् समर्थ पुरुष ही क्षमा वारण कर सकते हैं।

समा आध्यात्मिक शब्द है। जहां गौतम स्वामी जैसे
प्रश्नवर्ता और भगवान् महावीर सरीखे उत्तरदाता हो वहा
ध्राध्यात्मिक बात के सिवाय दूसरी बात हो हो नहीं सकती।
ऐसे जगदुखारक महापुरुषों के प्रश्नोत्तर आध्यात्मिक ही हो
सकते हैं। जैसे कोई भोला बालक सादी भाषा मे प्रश्न
पूछता है, उसी प्रकार गौतम स्वामी, भगवान् से सीघो—
सादी भाषा में पूछ रहे हैं क्षमा का फल वया है गौतम
स्वामी के इस सरल प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने सरल

# १४०-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

उत्तर—क्षमा द्वारा जीव परिषहो पर विजय प्राप्त करता है।

#### **च्याख्यान**

क्षान्ति का भ्रर्थ है - क्षमा । क्षमा घारण करने में जीव को क्या लाभ होता है, यह प्रव्न गीतम स्वामी ने पूछा है । इस प्रव्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया है कि परिषहों पर विजय पाना क्षमा कहलाता है ।

क्षमा घारण करना और परिपहों को जीतना - इन दोनों का वाच्यार्थ भिन्न-भिन्न होने पर भी दोनों का लक्ष्यार्थ एक ही है। क्षमा अर्थात् समतापूर्वक परिपहों को जीतना और परिपहों को समभाव से सहन करना अर्थात् क्षमा रखना। इस प्रकार क्षमा और परिपह जय का अविनाभाव सवध है। यह तो क्षमा के सामान्य अर्थ पर विचार किया गया। परन्तु यहा विचारणीय यह है कि क्षमा को साधु के दम प्रकार के घर्मों में प्रथम स्थान किस कारण दिया गया है? भगवान् ने क्षमा को इतना महत्व क्यो दिया है?

राग ग्रीर द्वेष जीत लिये गये हैं या नहीं, इसकी जाच करने की कसीटी क्षमा है। जब मनुष्य राग-द्वेप का जीत लेता है तभी वह साधुपन पालने योग्य होता है। राग-द्वेष को जीते विना साधुता की प्रवृत्ति तो जीवातमा ने चिर-काल तक की होगी, परन्तु यह प्रवृत्ति लाभदायक तभी हो सकती है, जब राग और द्वेप पर विजय प्राप्त कर ली जाये।

क्षमा के द्वारा ही राग द्वेष जीते जा सकते हैं। सब गुणों मे क्षमागुण प्रघान है। जब तक राग-द्वेष को जीतकर क्षमा गुण न घारण किया जाये तब तक दूसरे कोई सद्- तुम अहमदाबाद में पैसा कमाने आये हो, ग्रत इस उद्देश्य को सिद्ध करने के लिए तुम्हें क्षमाशील और सहनशील रहना ही पडता है। जब न्यवहार में भी इस प्रकार की क्षमा और सहनशीलता की आवश्यकता रहती है तो फिर श्राध्या- ित्मक गुणों को टिकाये रखने के लिए क्षमा की आवश्यकता रहना ग्वामाविक ही है। अतएव सद्गुणों को ग्रपने आत्मा में स्थान देने के लिए प्रत्येक आत्महितेषीं को सहनशील और क्षमावान् बनना चाहिए।

आजकल 'क्षमा' शब्द हास्यास्पद बन गया है। कित-नेक लोग क्षमा को निर्बलों का बास्त्र मानते हैं तो कुछ लोग उसे कायरता का चिह्न समभते है। परन्तु वास्तव में 'क्षमा' निर्वलों का नहीं चरन् सबलों का अमोध शस्त्र है और वीर पुरुषों का भूषण है। कायर पुरुषों ने अपनी कायरता के कारण क्षमा को लजाया है, परन्तु सब्चे बीर पुरुषों ने क्षमा को अपनी मुकुटमणि बना कर सुशोभित क्या है। क्षमा सबलों का शस्त्र है। कायर लोग क्षमाबल का उपयोग कर ही नहीं सकते। इसी कारण कहा गया है: 'खमा पहुस्स' अर्थात् समर्थ पुरुष ही क्षमा घारण कर सकते हैं।

समा आध्यात्मिक शब्द है। जहा गौतम स्वामी जैमे
प्रश्नवर्ता और भगवान महावीर सरीखे उत्तरदाता हो वहां
ग्राघ्यात्मिक बात के सिवाय दूसरी बात हो ही नही सकती।
ऐसे जगदुद्धारक महापुरुषों के प्रश्नोत्तर आध्यात्मिक ही हो
सकते हैं। जैसे कोई भोला बालक सादी भाषा में प्रश्न पूछता है, उसी प्रकार गौतम स्वामी, भगवान से सीधी— सादी भाषा में पूछ रहे हैं क्षमा का फल क्या है? गौतम स्वामी के इस सरख प्रश्न के उत्तर में भगवान ने सरल को जानते न हो। ऐसी सब वातें जानते हुए भी सिर्फ जगत् के जीवो के हित के लिए ही उन्होने क्षमा से होने वाले लाभ के विषय में भगवान् से प्रक्त- पूछा है। गौतम स्वामी श्रोर भगवान् महावीर के बीच के प्रक्तोत्तर को अगर तुम एकाग्रचित्त होकर सुनोगे तो इनमे रहे हुए रहस्य को समभ सकोगे। तुम जब अविक्षिप्त चित्त से शास्त्र की बात-सुनोगे तो ही तुम्हें शास्त्रश्रवण का यथार्थ लाभ प्राप्त हो सकेगा।

क्षमा गुण मे महान शक्ति विद्यमान है। परन्तु इस शक्ति को प्राप्त करने के लिये पात्र बनने की ग्रावर्श्यकता है। पात्र बने विना कोई भी वस्तु ग्रहण नहीं की जा सकती। गुणों को घारण करने के लिए पात्रता प्राप्त करना चाहिए। आत्मा क्षमा द्वारा गुणों को ग्रहण करने का ग्रीर गुणों को घारण करने का पात्र बनता है। इसीलिए श्री दशवें का सूत्र में कहा है.—

पुदवीसमा मुणी हवेज्जा।

अर्थात् हे मुनि । तुम पृथिवी के समान बनो ।

मुनियो को पृथिवी के समान बनने के लिए क्यो कहा
गया है ? इसलिए कि पृथ्वी सब को ग्राधार देती है ।
ससार में एक भी वस्तु ऐसी नहीं, जो पृथ्वी का ग्राधार
लिये बिना टिक सकती हो । पृथ्वी प्रत्येक वस्तु को आधार
देती है । इसी प्रकार क्षमा भी प्रत्येक छोटे-वड़े गुणो को
धाधार देती है । क्षमा के बिना ग्रात्मा मे कोई भी गुण
नहीं टिक सकता । मोक्ष के मार्ग पर चलने में क्षमा पाथेय
के समान तो है ही, परन्तु ससार-व्यवहार में भी क्षमा की
अत्यन्त ग्रावश्यकता है । जो मनुष्य सहनशील-क्षमाशीन
नहीं होता, उसमें व्यावहारिक गुण मी नहीं टिक सकते ।

तुम अहमदाबाद में पैसा कमाने आये हो, अत इस उद्देश्य को सिद्ध करने के लिए तुम्हे क्षमाशील और सहनशील रहना ही पडता है। जब व्यवहार में भी इस प्रकार की क्षमा और सहनशीलता की आवश्यकता रहती है तो फिर ग्राध्या- ित्मक गुणों को टिकाये रखने के लिए क्षमा की आवश्यकता रहना श्वाभाविक ही है। अत्तएव सद्गुणों को ग्रपने आत्मा में स्थान-देने के लिए प्रत्येक आत्महितेषी को सहनशील और क्षमावान बनना चाहिए।

आजकल 'क्षमा' शब्द हास्याम्पद बन गया है। कित-नेक लोग क्षमा को निर्बलों का श्रम्त्र मानते हैं तो कुछ लोग एसे कायरता का चिह्न समभते हैं। परन्तु वास्तव में 'क्षमा' निर्वलों का नहीं चरन् सबलों का अमोध शस्त्र है और वीर पुरुषों का भूपण है। कायर पुरुषों ने अपनी कायरता के कारण क्षमा को लजाया है, परन्तु सच्चे बीर पुरुषों ने क्षमा को अपनी मुकुटमणि बना कर सुशोभित विया है। क्षमा सबलों का शस्त्र है। कायर लोग क्षमाबल का छपयोग कर ही नहीं सकते। इसी कारण नहां गया है 'खमा पहुस्स' अर्थात् समर्थ पुरुष ही क्षमा धारण कर सकते हैं।

समा आध्यात्मिक शब्द है। जहा गौतम स्वामी जैसे
प्रश्नवर्ता और भगवान् महावीर सरीखे उत्तरदाता हो वहां
प्राध्यात्मिक बात के सिवाय दूसरी बात हो हो नही सकती।
ऐसे जगदुद्धारक महापुरुषों के प्रश्नोत्तर आध्यात्मिक ही हो
सकते हैं। जैसे कोई भोला बालक सादी भाषा में प्रश्न
पूछता है, उसी प्रकार गौतम स्वामी, भगवान् से सीघी—
सादी भाषा में पूछ रहे हैं क्षमा का फल क्या है? गौतम
स्वामी के इस सरख प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने सरल

भाषा में उत्तर दिया—क्षमा घारण करने से जीव परिषहीं को जीत सकता है।

भगवान् ने परिपहों की बात कही है। मगर हमें सर्व-प्रथम यह जान लेना चाहिए कि परिषही का अर्थ क्या है? परिषह की व्याख्या करते हुए कहा गया है-परि-समन्तात् सहित इति परिषहः।' अर्थात् सम्यक् प्रकार से कव्टो को सहन करना परिषह है। अज्ञानपूर्वक तो बहुत से लोग कष्ट सहन करते हैं, परन्तु उसकी गणना परिषह में नही की जाती। परिषह मे उन्ही कष्टो की गणना की जाती है जो ज्ञानपूर्वक सहन किये जाते हैं। ज्ञानपूर्वक कष्ट सहन तभी हो सकता है जब क्षमा विद्यमान हो। क्षमा घारण किये बिना सम्यक् प्रकार से कष्ट सहन नहीं हो सकता। श्री उत्तराध्ययन के द्वितीय अध्याय मे परिषह के बाईस भेद बतलाये गये हैं और उनके विषय में सुन्दर विवेचन किया गया है। परिषह के बाईस प्रकार इस तरह हैं:-(१)क्षुवा का परिपह (२) पिपासा (ध्यास) का परिषह (३) शीत का परिषह (४) ताप का परिपह (५) डास-मच्छर का परिषह (६) अवस्त्र का परिपह (७) ग्रर्रांत (अप्रीति) का परिषह (६) स्त्री का परिषह (६) चर्या-गमन का परिषह (१०) बैठक का परिषह (११) आक्रोश-वचन का , परिषह (१२) वघ का परिषह (१३) शैया का परिषह (१४) याचना का परिषह (१५) अलाभ का परिषह (१६) रोम का परिषह (१७) तृणस्पर्श का परिषह (१८) जल-मैल का परिषह (१६) सत्कार-पुरस्कार अर्थात् माना-पमान का परिषह (२०) प्रज्ञा-बुद्धि का परिषह (२१) अज्ञान का परिषह (२२) अदर्शन का परिषह।

उपर्युक्त-परिषहों मे क्षुचा का परिषह सब से पहला है। भूख के दुःख को सम्यक् प्रकार से सहन करना क्षुघा परिषह है। ससार मे भूख के दुःख से व्याकुल होकर लोग ऐसी चीज भी खा लेते हैं, जिसके देखने मात्र से दूसरो को घृणा उत्पन्न होती है। क्षुघा का दुख न सह सकने के कारण ही लोग अपने प्राणप्रिय बालक को भी मार कर खा जाते हैं, ऐसा सुना जाता है। इस प्रकार क्षुघा का परिषह "सब से विकट हैं। महान् तपस्वी तथा क्षमाशील पुरुष ही क्षुघा परिषह को समतापूर्वक सहन कर सकते है। क्षुघा परि-पह को जीतने के लिए शास्त्रकार खाने की मनाई नहीं फरते। खाने की मनाई करने का फलितार्थ होगा मरने के लिए कहना। क्योकि जो भोजन करता ही **नही** अथवा जिसने भोजन का त्याग किया है, वह भूखा कितने दिन रहेगा ? किसी अवधि के वाद तो उसे मरण-शरण होना . ही पडेगा। इसलिए शास्त्रकार यह नही कहते कि 'तुम खाओ ही नहीं अथवा 'भोजन का सर्वया त्याग कर दो ।' शास्त्र-कार यह कहते हैं कि क्षुघा को जीतो और क्षमा द्वारा क्षुघा परिषह पर विजय प्राप्त करो ग्रीर यह समक्को कि 'मैं जो फुछ खाता हू सो इस शरीर रूपी गाडी को चलाने के लिए ही खाता हूँ।' जैसे गाडी चलाने के लिए पहिये के चक्र में त्तेल लगाया जाता है, उसी प्रकार मैं इस शरीर रूपी गाडी को चलाने के लिए उदर रूपी चक्र मे भोजन रूपी तेल लगाता हू। ऐसा विचार करके इतना ही परिमित भोजन करना चाहिए जिससे शरीर-चुक बराबर काम देता रहे।

मुनिजन किस उद्देश्य से भोजन करते हैं, यह बात बताने के लिये शास्त्र में एक छोटा-सा दृण्टान्त दिया गया है। जिस प्रकार गृहस्थ अपने घर के पास के गडहें की सुखपूर्वक आवागमन करने के उद्देश्य से पूर देता है, उसी प्रकार मुनिजन उदर रूपी गडहे को सयम रूपी गाडी चलाने के लिये ही भरते हैं। इस तरह जो मुनि सयम के निर्वाह के लिए ही भोजन करता है वह क्षमा द्वारा क्षुत्परिषह को सहन कर सकता है। मुनियों में कैसी क्षमा होती है, यह सो उनके ग्राचार-विचार से ही जाना जा सकता है। जब मुनि भिक्षाचर्या के लिए जाते हैं तब कितनेक लोग कर्णकट्ट शब्द कहते है, लेकिन क्षमाशीलमुनि उन कर्णकठोर शब्दो का समताभाव के साथ सहन कर लेते हैं। सच्चे साघु को न भोजन देने वाल पर राग होता है और न कटु शब्द कहने वाले पर द्वेष ही होता है। चक्रवर्ती राजा भी छह खड़ के वैभव का त्याग करके साबुता ग्रगीकार करता है और घर-घर मिक्षा के लिए जाता है। तब उस मुनि को भी कोई कहता है - 'राज्य भोगते-भोगते भिक्षा मागने की मन में थाई है ! साधुपना निकम्मा है।' इत्यादि। इसपे विगरीन कोई साध्वृत्ति की प्रशसा करके उसके पैरो मे गिरता है। तब शास्त्र कहता है-'हे मुनि ! तुम किसी के प्रति रागद्वेप मत करो । कटुक शब्द कहने वाले या निदा करने वाले पर द्वेष न करना और प्रशसा करने वाने पर राग न करना ही साधु का लक्षण है। 'इस प्रकार निदा-प्रशसा के शब्द सुनने पर भी राग-द्वेष मन मे न आने देना क्षमा का ही प्रताप है।

अब प्रश्व यह उपस्थित होता है कि क्षमा के द्वारा पिष्ट जीत लेने से आत्मा की कैसी अवस्था होती हैं ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि लौकिक विजय प्राप्त करने से जैसी प्रसन्नता होती है श्रोर जिस प्रकार के आनन्द का अनुभव होता है, वैसी ही प्रसन्तता श्रीर वैसा ही श्रानन्दा-नुभव क्षमा द्वारा परिषह को जीत लेने पर होता है। लौकिक विजय की अपेक्षा यह लोकोत्तर विजय महान है। अतएव लौकिक विजय के श्रानन्द की श्रपेक्षा लोकोत्तर विजय का आनन्द अधिक होता है। यह बात स्वष्ट करने के लिए एक उदाहरण दिया जाता है।

मान लीजिये, एक योद्धा शत्रु पर विजय प्राप्त करके किसी महात्मा के पास गया। वह योद्धा महात्मा को ध्यान मे मग्न देखकर कहने लगा — महात्मन् ! आप तो घर में ही घुसे रहकर ध्यान मे मग्न रहते हो और कोई पराक्रम नहीं दिखलाते, मगर हम तो शत्रुओं के मध्य मे जाकर उनके शस्त्र-अस्त्र के प्रहार श्रीर आघात सहन करते हैं भौर शत्रुओं को परास्त करके उन पर विजय प्राप्त करते हैं। अब श्राप ही बतलाइये कि ऐसी स्थित मे वास्तव मे महान् कौन है? हम बड़े या आप?

तुम्हे इस प्रश्न का उत्तर देने के लिए कहा जाये तो तुम किसे महान् कहोगे ? महात्मा को महान कहोगे या विजयी योद्धा को महान् कहोगे ? इस विजय मे शास्त्र तो स्पष्ट रूप से कहता है --

प्रमाणिक प्रमाणं संगामे दुक्जए जिणे ।
एगं जिणिक्ज श्रम्पाणं एस से परमो जग्नो ॥
उत्तराध्ययन, ६ अ०

अर्थात् - दस लाख सुभटो को दुर्जय सग्राम मेजीतने की अपेक्षा एक मात्र आत्मा को जीतना अधिक उत्तम है और यही श्रेष्ठ विजय है। यही बात अधिक स्पष्ट करने के लिए शास्त्रकार आगे कहते हैं —

१४८-सम्यक्तवंपराक्रम (४)

द्राप्पाणमेव जुज्काहि, किं ते जुज्केण वज्क्सी। द्राप्पामेवमप्पाणं, जइता सुहमेहए ।।

--उत्ता अ०६ गा० ३५

ग्रथित्--आत्मा के साथ युद्ध करो । वाहरी युद्ध में क्या रखा है ! शुद्ध ग्रात्मा द्वारा दुष्ट प्रकृति वाली ग्रात्मा को जीतकर ही सुख प्राप्त किया जा सकता है । दुर्जय आत्मा को किस प्रकार जीत सकते हैं, यह वतलाते हुए शास्त्रकार कहते हैं:—

> पंचिदियाणि कोह माणं मायं तहेव लोहं च । दुज्जय चेव श्रप्पाण, सन्व श्रप्पे जिये जिय ॥ उत्त० श्र० ६ गा० ३६

अर्थात्--पाच इन्द्रियाँ, कोघ, मान, माया और लोभ तथा दुर्जय आत्मा को जीतना ही उत्तम है। क्योकि आत्मा को जीत लिया तो सभी को जीत लिया

मुसु आत्मा बाह्य युद्ध की अपेदा कर्मशत्रुओं को परास्त करने के लिए आन्तरिक युद्ध करना ही पसद करते हैं। क्यों कि बाह्य युद्धों की विजय क्षणिक होती है और परिणाम में परिताप ही उपजाती है। इस विजय से बाह्य युद्धों की परम्परा का जन्म होता है और कभी युद्ध से विराम नहीं मिलता। साथ ही इस वासना के कारण ही अनेक जन्म लेने पड़ते हैं। अतएव बाह्य शत्रुप्रों को उत्पन्न करने वाले भीतरी—हृदय में घुसे हुए शत्रुप्रों का नाश करने के लिए प्रयास करना ही मुमुक्षु का कत्तव्य है।.

सच्चा जैन निरन्तर जीवनसग्राम मे सलग्न रहता है। वह कायर बन कर घर मे नहीं वैठा रहता। वह हाथ मे क्षमा रूपी खड्ग लेकर कर्मशत्रुग्रो पर विजय प्राप्त करके अपना जैनत्व चमकाता है। जैन होकर भी कायर बन कर बैठ जाने से और आन्तरिक शत्रुओ को परास्त करने का प्रयत्न न करने से जैनत्व की शोभा घटती है। प्राचीनकाल के जैन जैनत्व की रक्षा के लिए प्राण भी अर्पण कर देते थे, मगर जैनत्व को तनिक भी फीका नहीं पडने देते थे। श्राजकल कायरता के कारण जैनो का जैनत्व फीका पड गया है। इसी कारण वीरोचित अहिंसा, क्षमा आदि को भी निर्वलता का चिह्न समभा जाता है। वास्तव मे अहिंसा या क्षमा निर्वलो के शस्त्र नहीं हैं। यह तो वीर पुरुषों के बस्त्र हैं। तलवार चाहे जितनी तीखी धार वाली क्यो न' हो, अगर वह कायर के हाथ मे जाती है तो निकम्मी हो जाती । वही तलवार जब किसी वीर पुरुष के हाथ ग्राती है तो ग्रपने जोहर दिखलाती है। इसी प्रकार अहिंसा ग्रीर-क्षमा के शस्त्र कायरों के हाथ पडकर निष्फल सावित होते हैं और वीर पुरुषों के हाथ जग कर ग्रमोघ जस्त्र सिद्ध होते हैं। यह सचाई भ्राज प्रत्यक्ष अनुभव की जाती है। जैन लोग अगर भ्रपनी प्रतिष्ठा की रक्षा करना चाहते हो तो उन्हे अपने जैनत्य को तेज प्रकट करना चाहिए। जैनों ' का जैनत्व, क्षत्रियों के क्षत्रियत्व से जरा भी हलका नहीं है। विलक जैनत्व मे अहिंसक क्षात्रत्व होने के कारण वह अधिक तेजस्वी है। जैन अर्थात् विजेता। सच्चा विजेता वही है जो कर्मशत्रुओ के साथ सदैव जीवनसग्राम लडता है। वह किन-किन शस्त्रो द्वारा अहिंसक युद्ध लडता है, यह बतलाते हुए शास्त्रकार कहते हैं.--

- सद्धं नगरं किच्चा तचसवरमग्गल ।

र्खात निउणपागार तिगुत्तं दुप्पधसयं ।। घणुं परक्कमं किच्चा जीव च इरियं सया । धिइ च केयणं किच्चा सच्चेण पलिमथए ।। तव-नारायजुत्तेण भित्तूण कम्मकंचुयं । मुणी विगयसंगामो भवाश्रो परिमुच्चई ।।

--- उत्तरा० अ० ६ गा० २०-२१-२२ ।

अर्थात्—श्रद्धा (सत्य पर श्रिंडिंग विश्वास) रूपी नगर, तप-सवर रूपी आगल, क्षमा रूपी सुदर गढ, तोन गुप्ति (मन, वचन, काय का नियमन) रूपी दुःप्रधर्ष (दुजय शतध्नी-शस्त्रविशेष), पराक्रम रूपी धनुष, ईर्या (यतना-पूर्वक गमन) रूपी डोरी और धैर्य रूपी वाण यानि तीर वना कर सत्य-चिन्तन करना चाहिए। क्योंकि तपश्चर्या रूपी वाणो से युक्त मुनि, कर्म को भेद कर सग्राम मे विजय प्राप्त करता है और ससार से मुक्त हो जाता है।

छप्र की गाथाओं में शास्त्रकार ने यह बतलाया है कि सत्याग्रह-सग्राम अहिंमक होने पर भी कितना विजयशीन होता है। आजकल होने वाले हिंसात्मक युद्धों में लाखो-करोडों मनुष्यों का सहार होता है ग्रौर युद्धभूमि रक्तरजित हो जाती है। फिर भी नहीं कहा जा सकता कि विजय किसे प्राप्त होगी? भौतिक युद्ध में हिंसा होती है, राग— हेप बढ़ते हैं श्रौरफलस्वरूप जगत में अशान्ति का साम्राज्य फैल जाता है। परन्तु इस अहिंसक सग्राम में किसी का एक बूंद भी रक्त नहीं गिरता, सुखशान्ति का प्रसार होता है, क्लेश नहीं बढता और जीवन शान्तिपूर्वक व्यतीत होता है। यह सब अहिंसा देवी श्रौर क्षमा माता का ही प्रताप है। आज भी अगर थोड़ी-बहुत सुखशान्ति का प्रमुभव होता है तो उसका अधिकोश श्रेय अहिंसा तथा क्षमा देवी के ही हिस्से में जाता है। जगत् में अहिंसा श्रोर क्षमा का अस्तित्व न रहे तो जगत् की शान्ति सर्वथा श्रदृश्य हो जाये। आजकल भी अहिंसा-क्षमा आदि आध्यात्मिक गुणों के कारण ही शान्ति का अनुभव होता है।

हिंसा के प्रयोग से ग्रथवा हिसक अस्त्र-शस्त्रों से प्राप्त की जाने वाली विजय सदा के गिए स्थायी नहीं रहती। प्रेम ग्रौर अहिंसा द्वारा हृदय में परिवर्तन करके जनसमाज के हृदय पर जो प्रभुत्त स्थापित किया जाता है, वहीं सच्ची और स्थायी विजय है कहा भी है। -

### न हि चेरेण वेराणि समन्तीध कदाचन ।

अर्थात् वैर का वदला वैर से लेने पर जगत् में कभी धैर घट नहीं सकता । उलटा वैर बढता है । वैर की गान्ति तो अवैर से होती है । प्रेम के द्वारा ही दूसरों के हृदय पर प्रभुत्व स्थापित किया जा सकता है । यह सच्ची और स्थायी विजय प्राप्त करना ही जैनधर्म या सनातनवर्म है।

लाखो सुमरो नो जीतने की अपेक्षा एक दुर्जय आत्मा को जीतना अधिक कठिन है। आत्मा वास्त्र में दुरंम है। जो महापुरुष आत्मा को जीतकर जितेन्द्रिय और जितात्मा चन जाता है, वह वदनीय हो जाता है। अतः आत्महितेषी को चाहिए कि वह अपनी आत्मा को ग्रपने अधीन बनाने का प्रयत्न करे। शास्त्र में कहा भी है:—

> प्रप्पा चेव दमेयव्वी प्रप्पा हु खलु दुद्दमी । भाष्पा दतो सुही होइ, प्रस्ति लोए परत्य या ॥

# ,१५२-सम्यव्तवपराक्रम(४)

अर्थात्—ग्रात्मा ही वास्तव मे दमन करने योग्य है, क्यों कि आत्मा दुर्दम है। जो दुर्दम आत्मा का दमन करते है वे इस लोक मे भी सुखी होते हैं और परलोक मे भी।

इस प्रकार शास्त्रकारों ने जितात्मा वनने ग्रौर आत्म-विजय प्राप्त करने की ही प्रशसा की है। आत्मविजय में ही समस्त विजयों का समावेश हो जाता है। ग्रात्मविजयीं जितात्मा लाखों योद्धाओं को जीतने वाले योद्धा की अपेक्षा ग्रधिक विजयी गिना जाता है। जितात्मा की हो सर्वत्र पूजा होती है और इसी कारण सम्राट् की अपेक्षा परिवाट् की पदवी ऊची मानी गई है।

सुभट की अपेक्षा साघु और सम्राट् की अपेक्षा परि-वाट् इसोलिए वदनीय और पूजनीय है कि एक तो क्षेत्र विजय प्राप्त करता है और दूसरा क्षेत्री पर जयलाभ करता है। क्षेत्र या शरीर पर प्रभुत्व जमा लेना कोई बडी बात नहीं है। परन्तु क्षेत्री अर्थात् आत्मा पर विजय पा लेना अत्यन्त ही कठिन है।

इस प्रकार सुभटों पर विजय पाना सरल हैं। मगर काम-कोच आदि को जीतना वडा ही कठिन कार्य है। कहा जाता है कि लक्ष्मण ने रावण को पराजित किया था, परन्तु, वास्तव में रावण किससे पराजित हुआ श रावण लक्ष्मण से नहीं वरन् काम से पराजित हुआ था। रावण ने सब को जीत लिया था मगर काम को वह नहीं जीत सका था और इसी कारण उसकी पराजय हुई। इस प्रकार सुभटों को जीतना बहुत कठिन नहीं है किन्तु काम को जीतना अत्यन्त कठिन है। जिस काम ने रावण जैसे विलब्ठ पृथ्वीपित को पराजित कर दिया, उस काम को जीत लेना हँसी-खेल नहीं है। वास्तव में जो मनुष्य काम, कोघ, लोभ, मोह, मर्द, मत्सर आदि विकारो पर विजय पा लेता है, वह महात्मा-महापुरुष है।

हमने क्रोध को जीता है या नहीं, यह बात कैसे मालूम हो कितने ही लोग ऊपर से तो शान्त तथा क्षमाशील प्रनीत होते हैं किन्तु ऊपर से शान्त रहने मात्र से हो यह नहीं कहा जा सकता कि उन्होंने कोंध को जीत लिया है। जब भ्रात्मा का स्वरूप समभ में भ्रा जाये, तभी मानना चाहिए कि क्रोध काबू में आ गया है क्रोध को जीत लेने के बाद आत्मा शान्त तथा शीतल बन जाता है। क्रोध किम प्रकार जीता जा सकता है, यह बात महाभारत की एक कथा द्वारा समभाने का प्रयत्न किया जाता है

सौ कौरव और पाच पाडव एक ही जगह और एक ही ग्राचार्य से ग्रभ्यास करते थे। सब राजकुमारो मे युधिि ग्राचार्य से ग्रभ्यास करते थे। सिक्षक युधि ि र पर चहुत नाराज भी होते थे और उपालभ देते थे - तू सब राजकुमारो में बड़ा है, मिविष्य में राज्याधिकारी होने वाला है, फिर पढ़ने में दत्तित्त न होना क्या तुम्हे शोभा देता है?
पुरु का यह उपालभ युधि ि र नम्रतापूर्वक सहन कर लेते थे ग्रीर शिष्टतापूर्वक उत्तर देते थे कि आपकी तो मुक्त पर कृषा है परन्तु मेरी बुद्धि मन्द है। अतएव मुझे याद नहीं रहता। गुरु ने कहा अगर तुम बराबर ग्रभ्यास नहीं करोगे तो मुझे उपालभ मिलेगा। मुझे उपालभ से बचाने के लिए अभ्यास करों तो अच्छा है। युधि ि र बोले — आप उपालभ के पात्र नहीं बनेगे। मैं पढता नहीं हू तो इसमें आपका कि पात्र नहीं बनेगे। मैं पढता नहीं हू तो इसमें आपका किया दोष है? दोष तो मेरो मन्द बुद्धि का है और इसके

# १५४-सम्यक्तवपराश्रम (४)

लिए स्वय मैं ही उपालभ का पात्र हूं।

एक दिन सब राजकुमारो के अभ्यास की परीक्षा लेने के लिए पाडु राजा ने एक परीक्षक मेजा। परोक्षा ली जाती है तो होशियार छात्रों को श्रागे और मन्द छात्रों को पीछे रखा जाता है। इस पद्धित के श्रनुसार युधिष्ठर सब राज-कुमारों में बड़े और राज्य के उत्तराधिकारी होने पर भी, पढ़ने में कमजोर होने के कारण सब से पीछे खड़े किये गये। इस पर युधिष्ठिर को कोध श्राना स्वाभाविक था, परन्तु उन्हें कोध नहीं आया। उन्होंने सोचा—मैं पढ़ने में मन्दे हु और इस कारण पीछे रखना ही ठीक है।

परीक्षक परीक्षा लेने आया। सब राजकुमारो को देखने के बाद परीक्षक ने शिक्षक से कहा—पुंधिष्ठिर सब से बड़ा है, फिर भी उसे सब से पीछे क्यो रखा है?

शिक्षक ने कहा—युधिष्ठिर अभ्यास करने मे बहुत मन्द है श्रोर इसी कारण उसे पीछे रखा है।

परीक्षक ने युघिष्ठिर की परीक्षा लेते हुए प्रक्न किया-

युधिष्ठिर अभी सयुक्त अक्षर सीख रहा हूं और वाक्य बनाने का श्रभ्यास करता हू।

यह सुनकर परीक्षक ने कहा — इतने बडे हो गये हो और इतने वर्ष पढ़ते-पढ़ते हो गए हैं फिर भी अब तक वाक्य बनाना नहीं श्राता। ठीक बताओं कि तुम क्या सीखे हो ?

पहले भारतवर्ष में संस्कृत भाषा प्रचलित थी िलोग संस्कृत भाषा सीखंते थे। आज ती संस्कृत भाषा का स्थान श्रम्भेजी भाषा ने लिया है और संस्कृत भाषा को लोग Dead Language अर्थात् मृतभाषा कहते हैं। अंग्रेजी भाषा जानने वाले को अच्छी नौकरी मिलेगी, ऐसा कुछ लोग मानते हैं और कुछ लोग उसे सस्कृत भाषा की अपेक्षा अच्छी और समृद्ध भी मानते हैं किन्तुं यह मान्यता भ्रमपूर्ण है। अपनी मातृभाषा की बेकद्री करना और विदेशी भाषा की कद्र करना भूल है। तुम्हारे हृदय में अपनी माता का स्थान ऊचा है या दासी का ? अगर तुम्हारे हृदय में माता के लिए उच्च स्थान है ता मातृ भाषा के लिए भी ऊचा स्थान होना चाहिए। मातृभाषा माता के स्थान पर है और विदेशी भाषा दासी के स्थान पर । दासी कितनी ही सुरूपवती और सुघड़ क्यों न हो माता का स्थान कदापि नहीं ले सकती।

प्राचीन समय में इस देश में सस्कृत भाषा प्रचलित थी और इसी भाषा में शिक्षा दी जाती थी। आज की तरह उस समय विदेशी भाषा का महत्व या प्रभुत्व नहीं था। अतएव युधिष्ठिर ने संस्कृत भाषा में, अपनी पट्टी पर 'कोप मा कुर' प्रथात् कोध मत करो, ऐसा लिख रखा था।

युधिष्ठिर की पाटी पर लिखा हुआ यह वाक्य पढकर परीक्षक ने कहा—'बस, इतना ही आता है ?'

- युधिष्ठिर-अभी तो इतना भी ठीक तरह नही आता। परीक्षक--(ऋद्ध होकर) इतना भी अभी याद नही हुआ ?

युधिष्ठिर--बाहर से तो इतना लेख याद हो गया है, परन्तु अन्दर से याद नहीं हुआ।

. यह सुनकर परीक्षक और अधिक कुपित हो गया, उसने कोष में आकर युधिष्ठिर को मारना ग्रारम्भ किया। यद्यपि युधि ि्ठर राजपुत्र था और चाहता तो परीक्षक को उवित दड दिला सकता था; परन्तु उसने कोघ का उत्तर कोघ से नही वरन् शान्ति से दिया । अर्थात् युधिष्ठिर पूर्ववत् प्रसन्न-चित्त ही बना रहा। युधिष्ठिर को मार खाने के बाद भी प्रसन्नचित्त बैठे देखकर परीक्षक ने शिक्षक से कहा-'कैसा है यह कि मारने पर भी प्रसन्त दिखाई देता है !' शिक्षक ने कहा – 'युधिष्ठिर की ऐसी ही प्रकृति है । ऐसी प्रकृति बाले को पढाया भी कैसे जाये !' परीक्षक ने युघिष्ठिर से पूछा--तुम्हे इतना पीटा गया, फिर भी तुमने कांघ नही किया। इससे तो यह जान पडता है कि तुम पाटी पर लिखे वाक्य को भ्रमल मे ला रहे हो ! इस कथन के उत्तर मे युचिष्ठिर ने बतलाया--ग्रभी मैं इस वाक्य को सिद्ध नही कर सका हू। मैं ऊपर से तो कोघ नही कर रहा था मगर भीतर ही भीतर मुझे कोघ आ रहा था। मैं मन में यह सोच रहा था कि मुझे मारने वाला यह होता कीन है ? भ्रज़ुंन और भीम सरीखे बलवान् मेरे भाई हैं और भविष्य में मैं राज्याधिकारी होने वाला हूं; फिर मुझे पीटने वाला यह होता कौन है ? इस प्रकार मेरे हृदय में क्रोध की अग्नि भड़की थी। अतएव अभी मैं 'कोप मा कुरु' इस वाक्य को सिद्धं नहीं कर सका हू। आप मुझे श्राशीविद दीजिए कि मैं इसे सिद्ध कर सक् ! ,

युघिष्ठिर के यह नम्र वचन सुनकर परीक्षक गद्गद् हो गया और कहने लगा—युघिष्ठिर ! वास्तव में तुमने सच्ची शिक्षा ग्रहण की है.। तुमने सिक्य ज्ञान प्राप्त किया है। लोग वाक्यों को कठस्थ तो कर लेते हैं मगर हृदय में नहीं उतारते। तुमने अपना ज्ञान हृदय तक पहुंचाकर किया में परिणत किया है। ग्रतएव तुम्हारा थोडा-सा भी ज्ञान सिक्रय होने के कारण सच्चा ज्ञान है।

आज जगत् में ऐसे सिक्य ज्ञान की ही आवश्यकता है। तोता-रटत ज्ञान से इण्टिसिद्धि नहीं हो सकती। इण्ट-सिद्धि तो सिक्तिय ज्ञान से ही हो सकती है अतएव सिक्य ज्ञान ही वाम्तिवक ज्ञान है।

परोक्षक युधिष्ठिर की सहिष्णुता तथा सत्यवादिता से अत्यन्त प्रसन्न होकर कहने लगा—हे युधिष्ठिर तू कोध-विजेता और सत्यभाषो है, अतएव ससार का भी जीत सकेगा। युधिष्ठिर इस प्रकार सहनशील तथा सत्यभाषो होने के कारण ही आगे चेल कर धर्मराज के रूप मे प्रसिद्ध हुए।

ं शास्त्रकारो ने कोघ, मान, माया और लोभ को ससार का मूल प्रकट किया है। इन चार कषायो से ही पापो की वृद्धि होती है। शास्त्र मे कहा भी है:—

कोहं माणं च मायं च लोभं च पाववडढणं।
वमे चत्तारि दोसे उ, इच्छंतो हियमप्पणो।।
—दश० ८, ३७.

श्रर्थात्--कोघ, मान, माया तथा लोभ यह चार दोष पापवर्षक तथा ससारवर्षक हैं। श्रतएव श्रात्मा का हित चाहने वाले को इन चार दोषों का सर्वथा त्यांग करना चाहिए। क्योंकि ---

कोहो पीइं पणासेइ, माणो विणयनासणो ।

भाया मित्ताणि नासेइ, लोहो सन्वविणासणो ॥

—दश० ८, ३८

अर्थात् - कोघ प्रीति का नाश करता है, मान विनय

का नाश करता है, माया मित्रो की मित्रता का नाश करती है और लोभ तो सर्वविनाशक है। स्रतएव—

ं उवसमेण हणे कोह, माण मद्द्वया जिणे ।

मायामज्जवभावेण, लोभं संतोसम्रो जिणे ।

अर्थात् — उपशम समा द्वारा कोघ को दूर करना चाहिए, नम्रता द्वारा अभिमान को हटाना चाहिए, सरलता द्वारा माया को जीतना चाहिए और सतोष द्वारा लोभ को जीतना चाहिए।

त्रोघ, मान, माया तथा लोभ—यह चार कषाय भव-चक्र मे भ्रमण कराते हैं। अगर हम भवंचक्र मे भ्रमण नहीं करना चाहते और श्रात्मा को शान्ति देना चाहते हैं तो भमा ग्रादि साधनो द्वारा कोध आदि कषायो को दूर करने का प्रयत्न करना चाहिए। क्षमा द्वारा कोध किस प्रकार जीता जा सकता है, यह बात युधिष्ठिर के जीवन से समभी जा सकती है। युधिष्ठिर की भाति 'कोप मा कुरु' इस धर्म-शिक्षा को भगर तुम अपने हृदय मे उतार कर सिकय रूप दोगे तो तुम भी धर्मात्मा बनकर श्रात्म-कल्याण साध सकोगे।

क्रीघ आदि को जीतने का मार्ग तो बतलाया परन्तु क्रीघ आदि के उत्पन्न होने पर किस प्रकार सहनशीलता घोर क्षमा घारण करना चाहिए, यह बात खधक मुनि के उदाहरण द्वारा समभातों हूं। सहनशीलता सीखने के लिए खबक मुनि की सहनशीलता अपने लिए ब्रादर्श है। इस आदर्श का अनुसरण करने में ही भपना कल्याण है।

खर्चक मुनि गृहस्थावस्था में राजकुमार थे। वे राज-

काज करने में निपुण थे। उनके राज्यसचालन से प्रजा सतुष्ट और सुखी थी। एक वार उन्हे किसी विद्वान् मुनि का उपदेश सुनने का अवसर मिल गया । मुनिवर के उप-देश का प्रभाव उनके जीवन पर पडा। उन्होने विचार किया — मैं अपनी घीरता ग्रीर वीरता का उपयोग केवल दूसरों के हो जिए करता हू । यह योग्य नही है । मुझे अपने इन गुणो का उपयोग अपनी आत्मा के लिए भी करना चाहिए। इस प्रकार विचार कर-उन्होने अपने माता-पिता से अनुरोध किया 'मैं आत्मा का श्रेयस् करना चाहता हूं; अतएव ऐसा करने की म्राज्ञा दीजिए। माता-पिता ने कहा - 'पुत्र ! तू आत्मा का श्रेयस् करना चाहता है, यह अच्छी बात है। प्रसन्नतापूर्वक ऐसा कर ।' खघकजी बोले - 'ससार मे रहकर आत्मश्रेयस् साघना मुझे कठिन प्रतीत होती है, ग्रतएव मैं ससार का त्याग करके आत्मकल्याण करने की इच्छाकरता ह् । पुत्र का यह कथन सुनकर उनके माता-पिता दुखित होकर कहने लगे-- 'बेटा । ससार का त्याग थोडे ही हो सकता है।' खघकजी बोले-- ऐसा है तो आप यह कहिए कि आत्मकल्याण न साघ अथवा यह कहिए कि ससार का त्याग करके भ्रात्मकल्याण नहीं किया जा सकता।'खधकजी का यह कथन सुनकर माता-पिता उनका निश्चय ग्रीर सदा-शय समक्त गए और उन्होने ससार-त्याग करके आत्म-कल्याण करने की आजा दे दी।साथ ही यह कहा-- वटा। त् क्षित्रियपुत्र है। अतएव सिंह की भाति समार का त्याग करना और सिंह की भाति ही सयम का पालन करना।' खघकजी ने माता-पिता की शिक्षा जिरोघार्य करते हुए कहा - आपका कथन समुचित है। मैं आपके मादेशानुसार

## १६०-सम्यक्तवपराक्रम (४)

सयम-पालन में सिंहवृत्ति घारण करने का अभ्यत्स करूगा श्रीर प्राणपन से सयम का पालन करूगा ।

खधकजी ने उत्साह ग्रीर वैराग्य के साथ सयम स्वी-वार किया। पिता ने विचार किया— खघक ने आज तक किसी प्रकार का कष्ट सहन नहीं किया है। अतएवं मुं में ऐसी व्यवस्था कर देनी चाहिए कि उसे किसी प्रकार का उपद्रव न सताये। इस प्रकार विचार करके पिता ने पुत्रमोह से प्रित्त होकर पाच सौ सैनिकों की व्यवस्था कर दी। ऐसा प्रवन्घ किया गया कि खघकजी को इस वात का पता न लगे मगर उनकी वरावर रक्षा होती रहे। सैनिक गुप्न रूप मे खघक मुनि के साथ रहने लगे। खघक मुनि को इन रक्षक सैनिकों का पता नहीं था, वह तो यही मानते थे कि मेरी रक्षा करने वाला मेरा ग्रात्मा ही है, दूसरा कोई नही। इस प्रकार खघक मुनि तपक्चरण करके आत्मकत्याण करने लगे और ग्रात्मा को भावित करते हुए ग्रामानुग्राम विचरने लगे।

विहार करते-करते वे अपनी ससारावस्था की वहन के राज्य मे पधारे। उनके पीछे गुप्तं रूप से चले अने वाले सैनिक विचारने लगे—अव खघकजी अपनी वहन के राज्य मे आ पहुचे है। अब किसी प्रकार के उपद्रव की सभावना नहीं है। इस प्रकार निश्चिन्त होकर सैनिक अपनी-अपनी इच्छा के अनुसार दूसरे कार्यों में लग गए। इधर खघक मुनि आतमा और शरीर का भेदविज्ञान हो जाने के कारण तपश्चरण द्वारा शरीर को सुखा कर आतमा को बल-वान वनाने में लगे हैं।

एक वार खघक मुनि भिक्षाचरी करने के लिए राज-महल के पास से निकले । उस समय राजा और रानी राज- महल की अटारी पर बैठकर नगर निरीक्षण करने के साथ ही साथ मनोविनोद कर रहे थे । रानी की दृष्टि अकस्मात मुनि के ऊपर पड गई। मुनि को देखते ही रानी विचारने लगी - मेरा भाई भी इन्हीं मुनि की तरह भ्रमण करता होगा । इस तरह विचारमग्न होने के कारण रानी क्षण भग के लिए मनोविनोद और वाणीविलास को भूल गई। राजा ने देखा साघुको देखकर रानी मूफे भूल गई और दूसरे ही विचारों में डूब गई है। यह साघु शरीर से तो कृश है पर ललाट इसका तेजस्वी है। इस मुडित साघु के प्रति रानी का प्रेमभाव तो नहीं होगा ? इस विषय में दूसरों की सलाह लेना भी अनुचित है । ग्रतएव किसी और से पूछने की अपेक्षा इस साघु को समाप्त कर देना ही ठीक है। इस प्रकार विचार कर राजा ने नौकर (चाण्डाल) को बुलाकर आज्ञा दी-उस साघु को वधभूमि पर ले जाग्रो और मार कर उसकी खाल उतार लाओं।

राजा की यह कठोर आज्ञा सुनकर चाण्डाल कांप उठा। वह मन ही मन विचार करने लगा आज मुझे कितना जघ-न्य काम सौंपा गया है। मैं चाकर हू अतएव यह काम किये विना छुटकारा नहीं। ग्रगर मैं राजा की आज्ञा का उल्लं-घन करता हू तो मैं उनका कोप-भाजन बनू गा और ज्ञायद मुभे प्राणदण्ड दिया जायेगा। इस प्रकार विचार कर वह खघक मुनि के पास आया और उन्हें पकड़ने लगा। मुनि ने पूछा—मुझे किस कारण पकड़ा जा रहा है ? चांडाल ने कहा—'राजा ने पकड़ने को आज्ञा दी है। अतएव चुपचाप मेरे पीछे चले आग्रो।' मुनि ने पूछा—चलना कहा है ?

चाडाल--इमशानभूमि मे ।

# १६२-सम्यक्त्वपराक्रम(४)

मुनि--किसलिए ?

चाडाल -- राजा की आज्ञा के अनुसार वहां तुम्हारा वध किया जायेगा ग्रीर तुम्हारे शरीर की खाल उतारी जाएगी।

यह हृदयविदारक वचन सुनकर मुनि को आघात पहु-चना स्वाभाविक है। परन्तु खधक मुनि को शरीर और अात्मा का भेदविज्ञान था । ग्रतएव वह विचारने लगे---यह शरीर नक्ष्वर है। किसी न किसी दिन जोर्ण-शोर्ण हो जायेगा । ऐसो स्थिति मे अगर आज ही यह कष्ट होता है तो इसमे मुझे दूख मानने की क्या ग्रावव्यकता है ? मेरा थात्मा तो ग्रजर-ग्रमर है। उसे कोई नष्ट नही कर सकता। इस प्रकार विचार करके और घेर्य घारण करके खधक मुनि चुपचाप नौकर के पीछे-पीछे च नने लगे। जब दोनो वध-स्थल पर पहचे तो मुनि ने चाण्डाल से कहा--'भाई ! मेरे शरोर मे रक्त नहीं है इस कारण चमडी हाडो के साथ चिपट गई है तो खाल उघेडने के लिए कोई साघन साथ मे लाये हो या नही ? अगर कोई साधन नही लाये हो तो त्रम्हे वहुत कष्ट होगा । मुनि का यह मामिक कथन सुन कर वह लिजत हो गया। वह मन मे विचार करने लगा--'कितना पापी हू मैं । मुक्ते इन पापी हाथो से एक महात्मा के शरीर की खाल उतारनी पडेगी !' वह नम्र भाव से मुनि से कहने लगा - आप महात्मा हैं। आपके हृदय मे मुफ जैसे पापात्मा के प्रति भी करुणा है। परन्तु इस समय मैं निरुपाय हू। मुझे भनिच्छा से ग्रीर दुखित मन से भी आपके वय का पाप करना पडेगा।

वघस्यल पर ले जाकर चाडाल ने दु खी हृदय से मुनि

का वध किया और उनके शरीर की खाल उतार ली। परन्तु वह शान्तमूर्ति मुनिराज परमात्मा के ध्यान से तिनक भी विच-लित नहीं हुए। शरीरनाश के समय उन्होंने अपनी आत्मा का परमात्मा के साथ ऐसा अनुसंघान किया कि परमात्मा का ध्यान करते हुए उन्हें मृत्यु का दुःख मालूम ही नहीं हुआ। मुनि के मन में किसी के प्रति न कोंघभाव उत्पन्न हुआ शौर न वैरभाव ही उत्पन्न हुआ। उस समय खंधक मुनि क्षमा की साक्षात् मूर्ति बन गये। क्षमाशीलता का इससे ऊचा आदर्श और क्या हो सकता है शिमाशील रहना तो साधु का धर्म है। समर्थ साधु ही ऐसा वधपरिषह सह सकते हैं। क्षमाशील साधु कैसे होते हैं, इस सबध में शास्त्र में कहा है.—

> ्हम्रो न संजले भिक्लू, मण पि न पम्रोसए। तितिक्लं परम नच्चा, भिक्ल घम्म समायरे।।

श्रथित्—कोई प्राणो का हरण करे तो भी भिक्षु उस पर कोघ न करे, यहां तक कि मन मे भी द्वेष न लावे। बिल्क तितिक्षा (सहनशीलता-क्षमा) को उत्तम गुणसमभकर क्षमाशील साघु क्षमाधर्म का ही पालन करे।

खधकजी मुनि ने दस प्रकार के साधु धर्मों मे प्रथम और प्रधान क्षमाधर्म को सर्वोत्कृष्ट समभकर प्राण प्रपंण कर दिये और जगत् के समक्ष क्षमा का अनूठा आदर्श उप-स्थित करने के साथ अपने जीवन को धन्य बना लिया। खधकजी मुनि ने प्राण त्याग करते समय ऐसी उच्च भावना भायी थी कि:—

चाहत जीव सबै जग जीवन, देह समान नहीं कछ प्यारो। सयमवंत मुनीक्ष्वर को, उपसर्ग हुए तन नाजन हारो॥ तो चितवे हम ग्रातमराम, ग्रखंड ग्रबाधित ज्ञान भंडारो । देह विनाशिक सो हम तो निंह, शुद्ध चिवानन्द रूप हमारो ॥

खघक मुनि ने इस प्रकार की उच्च भावना भाते हुए कैवलज्ञान प्राप्त किया । जिस उद्देश्य के लिए उन्होंने ससार त्याग किया था, वह आत्मश्रेय-साधन का उद्देश्य सिद्ध करके, मोक्ष प्राप्त किया । इस प्रकार खघक मुनि सिद्ध, बुद्ध और मुक्त हो गए।

वह नौकर, जिसने मुनि का वध किया था, मुनि की खाल लेकर राजा के सामने उपस्थित हुग्रा। राजा ने मुनि की खाल उतार लाने की ग्राज्ञा तो ग्रवश्य दो थी, परन्तु जब मुनि के शरीर की खाल उसकी दृष्टि के सामने आई तो उसे देखकर वह एक बार काप उठा। कहने लगा—हाय मैंने यह कैसा कुकृत्य किया कि एक महात्मा के शरीर की खाल उतरवा ली नौकर ने महात्मा की घीरता, बीरता और क्षमा की सब बात कही। नौकर की बातें सुनकर राजा पश्चात्ताप करने लगा। उसे इतना सताप हुआ कि आखो से आँ पुत्रो को धारा बहने लगी। जब रानी को विदित हुआ कि किसी मनुष्य की खाल उतरवाई गई है और रानो ने उसे आकर प्रत्यक्ष देखा तो वह भी रुदन करने लगी।

इसी बीच एक चील राजा के महल पर उडती-उडती आई। उसने रक्त से राजत मुनि की मुखवस्त्रिका या दूसरा कोई वस्त्र उठा लिया था। मगर उस चीज मे उसे कोई स्वाद नहीं आया। अतएव उसने वह वस्त्र राजा के महल पर ही छोड़ दिया और वह उड गई। खून से लथपथ वह वस्त्र रानी को नजर आ गया। रानी ने उसी समय वह वस्त्र मगवा कर देखा तो जान पड़ा कि यह वस्त्र किसी

मुनि का मालूम होता है। रानी, राजा के पास गई और कहने लगी—महाराज ! ग्रापके राज्य में किसी मुनि का घात हुआ है। यह वस्त्र उन्ही मुनि का मालूम होता है। रानी ने यह भी कहा—उन मुनि ने ऐसा क्या अपराध किया था कि आपने उन्हे प्राणदण्ड, दिया ? रानी के प्रश्न के उत्तर में राजा ने अथ से इति तक सारा वृत्तान्त कह सुनाया। राजा का कथन सुनकर रानो के दु ख का पारन रहा।

रानी ने कहा — मुनि को प्राणदण्ड देने से पहले जांच तो कर लेते कि मैंने मुनि की ओर किसलिए देखा । आपने यह कुक्कत्य करके घोर अनर्थ किया है। मुनि को देखकर मैरे मन मे विचार ग्रायां कि मेरा भाई भी इन मुनि की तरह घर—घर भिक्षा के लिए भटकता होगा! आपने मेरी दृष्टि मे विकार देखा, मगर वास्तव मे मेरी दृष्टि मे अथवा मुनि की दृष्टि मे किसी प्रकार का विकार नहीं था।

राजा ने खोज कराई तो मालूम हुग्रा कि वह मुनि रानी के संसारावस्था के भाई ही थे। यह जानकर राजा को भी बहुत पश्चात्ताप हुआ।

रानी ने कहा—अब पश्चात्ताप करने से मुनि फिर जी ित होने के नही । अतएव पश्चात्ताप करना छोडो और इन मुनि के मार्ग का अनुसरण करो। इसी मे अपना कल्याण है। श्राखिर राजा रानी दोनो ने सयममार्ग ग्रहण कर के आत्म-कल्याण किया।

कहने का ग्राञ्चय यह है कि मुनि के मन में जो क्षमा होती है, उसका प्रभाव दूसरे पर भी पड़ता है। राजा कितना कठोरहृदय था कि मुनि का किसी प्रकार का अप-

# १६६-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

रांघ न होने पर भी उसने मुनि के शरीर की चंमडी उघेड़ लेने की आज्ञा दे दी। परन्तु मुनि की अनुपम क्षमा का वृत्तान्त सुनकर उस कठोरहृदय राजा का हृदय भी परिन्वित हो गया। इस प्रकार खंधक मुनि ने क्षमा का आदर्श उपस्थित करके स्व-पर कत्याण साधन किया। इस प्रकार की क्षमा घारण करने वाले ही वास्तव में महान् हैं। क्षमा इस लोक का भी वल है और परलोक का भी वल है। ससार में उन्ही पुरुषो का जीवन घन्य बन जाता है, जो स्वय क्षमाशील वनकर दूसरों को भी क्षमाशील बनाते हैं।

तुम क्षमाशील बनकर आत्मा का कल्याण साघो । इसी मे तुम्हारा कल्याण है ।

# संतालीसवां बोल

### श्रलोभवृत्ति

पिछले बोल में क्षमा के विषय में विचार किया गया है। निर्लोभ व्यक्ति ही क्षमा घारण कर सकता है। ग्रतएव भ्रब निर्लोभता अर्थात् मुत्ति ( मुक्ति ) के विषय मे गौतम स्वामी मगवान् महावीर से प्रश्न करते हैं.—

#### मुलपाठ

प्रश्न-मुत्तीए णं भते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर--मुत्तीए ण ग्रिकिचणं जणयइ । श्रकिचणे य जीवे ग्रत्यलोलाणं ग्रप्पत्थणिज्जो हवइ ॥४७॥

#### शब्दार्थ

प्रश्न - भगवन् । मुक्ति म्रर्थात् निर्लोभता से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर—निर्लोभता से जीव अकिंचन-अपरिग्रह बनता है और घनलोलुप पुरुषों का ग्रप्रार्थनीय बनता है।

#### व्याख्यान

गौतम स्वामी ने यह प्रश्न पूछ कर हम लोगो पर

महान् उपकार किया है। इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने जो कुछ कहा है, उस पर हमें शान्त चित्त से विचार करना चाहिए। भगवान् का कथन है कि क्षमा के विना निर्लोभता उत्पन्न नहीं होती और निर्लोभता के विना क्षमा नहीं आ सकती। यह दोनो गुण एक दूसरे के सहारे टिके है। ग्रकेनी क्षमा टिक नहीं सकती। क्षमागुण को स्थिर रखने के लिए अन्य सद्गुणों को भी ग्रावश्यकता होती है। जैमे मूल होने पर शाखा-प्रशाखाए होती हैं, उसी प्रकार क्षमा रूपी मूल के होने पर शाखा-प्रशाखा के रूप में अन्य गुण होते है। क्षमा गुण अगर मूल है तो निर्लोभता आदि गुणों को शाखा-प्रशाखा के रूप में समभना चाहिए।

जिस व्यक्ति में लोभ होता है अथवा जिस व्यक्ति को किसी वस्तु के प्रति ममत्व होता है उसकी प्रिय वस्तु की अगर कोई ह नि करता है तो हानि करने वाले पर उसे कोध आना स्वाभाविक है। किन्तु जो व्यक्ति निर्लोभ होता है, जो यह मानता है कि सब वस्तुए मेरे आत्मा के सयोग से ही हैं और एक न एक दिन वह सब नष्ट होने वाली ही हैं, मेरा शाश्वत सबंध किसी भी सासारिक वस्तु के साथ नही है, ऐसे व्यक्ति को किसी पर कोध आने का कोई कारण ही नही। जिस व्यक्ति के लिए किसी पर कोध का कारण ही नही होता, वही व्यक्ति कमा रख सकता है। इस प्रकार निर्लोभता के कारण ही क्षमाभाव टिक सकता है। अतएव लोभ को जीत कर क्षमाशील बनने का प्रयत्न करो।

निर्लोभता से जीव को क्या लाभ होता है, इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् फरमाते हैं – जिसमें लोभ नहीं होता— जो निर्लोभ होता है वह अकिचन अर्थात् निर्घन बन जाता है और इस कारण निर्लोभ व्यक्ति अर्थलोलुप लोगो के लिए अप्रार्थनीय वनता है।

इस प्रक्त का उत्तर सुनकर कोई कह सकता है कि निर्लोभता का यह तो उलटा फल निकला ! ससार व्यवहार मे तो यह देखा जाता है कि घन होने से ही घर्म होता है श्रीर घनवान् को ही घर्मात्मा माना जता है। परन्तु भगवान् कहते है कि निर्लोभता से निर्धनता प्राती है। इस प्रकार के कथन के सबघ में शास्त्रकार कहते हैं कि अगर तुम भग-वान् के कथन पर गहरा विचार करोगे तो भगवद्-वाणी का रहस्य तुम्हारी समभ मे स्रायेगा श्रीर तुम्हें श्रपनी भूल मालूम हुए बिना नही रहेगी। यह तो तुम भलीभाति जानते हो कि पदार्थों के प्रति चाहे जितनी ममता क्यो न रखो, आखिर वे पदार्थ नष्ट हो जाए गे और तत्र ममता त्यागनी ही पड़ेगी। ऐसी स्थिति मे जो पदार्थ नष्ट हो जाने वाले हैं, उन्हें भ्रपनी ओर से त्याग देना हो निर्लीमता है। भ्रब तुम स्वत्र ही विचार करो कि जो वस्तु अन्त मे छूटने वाली ही है भ्रोर नष्ट-भ्रष्ट होने वाली है उम नर्वर वस्तु के प्रति ममत्व रखने से लाभ है या उमका स्वेच्छा से त्याग करने मे लाभ है ? तुम स्वयं कडोगे कि नश्वर वस्तु के प्रति ममत्व न रखने तथा निर्लोभता घारण करने में ही लाभ है।

कोई कह सकता है कि निर्घन हो जाना या दरिद्रता प्राप्त होना निर्लोभता का सुन्दर परिणाम नही कहा जा सकता। दरिद्रता के कारण तो पूरे अन्न-वन्त्र भी प्राप्त नहीं होते। ऐसी स्थिति मे यह कैसे कहा जा सकता है कि निर्लोभता अच्छी वस्तु है ? इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान

कहते हैं — जिसमें निर्लोभता होती है उसे अर्थलोलुप लोग छोड देते हैं। निर्लोभ व्यक्ति अर्थलोभी लोगों का अप्रार्थनीय बन जाता है। घन के लोभी भली—भाति जानते हैं कि जिनके पास कुछ भी नही है ग्रथवा जो निर्लोभ हैं, उनसे कुछ मिलने की आशा नही ! अतएव वे निर्लोभ व्यक्ति का पिंड छोड देते हैं।

ससार मे प्रायः घनिको को ही सताया जाता है। राजा इक्षुकार की पत्नी कमलावती ने अपने पति से कहा था -

सामिसं कुललं दिस्स बन्भमाण निरामिसं। श्रामिसं सन्वं मुन्भित्ता विहरिस्सामि निरामिसा॥ – श्री उ० १४ श्र० ४६ गा०

अर्थात् जब किसी पक्षी के पास मास होता है तब दूसरे पक्षी, जिनके पास मास नहीं होता, वे उम पर टूट पड़ते हैं। मास के कारण ही उस पक्षी पर दूसरे पक्षी टूट पड़ते हैं। अगर मास वाला पक्षी मास का त्याग कर दें तो दूसरे पक्षी उसे सताए गे नहीं।

इसी प्रकार जो पुरुष स्वय धन सम्पदा का त्याग कर देता है, उसे राजा-चोर आदि अर्थलोलुप लोग नहीं सताते। जब लुटेरा किसी मनुष्य को लूटता है या मारता है तो यह कहा जाता है कि लुटेरा या चोर लोगों को दुःख देता है। मगर इस बात का विचार करो कि वास्तव में दु.ख कौन देता है। चोर या लुटेरा दुःख देता है प्रथवा धन को ममता दुःख देती है वन की ममता के कारण ही दु.खो का उद्-भव होता है धन की ममता का त्याग कर देने पर दुःख की उत्पत्ति नहीं होती, विलक सुख और शान्ति की प्राप्ति होती है। कहने का ग्राशय यह है कि जो लोग निर्लोभता— अकिचनता को स्वीकार करते हैं, उन्हे अर्थलोभी लोग भी छोड देते हैं। निर्लोभ मनुष्य ही ग्राखिर देवो और मनुष्यो द्वारा पूजनीय बनता है। वही मुख और शान्ति प्राप्त करता है इससे विपरीत, जिन्होंने घन का लोभ नहीं त्यागा, वे इस लोक में भी हाय-हाय करते हैं और परलोक में भी दुख पाते हैं।

शास्त्र मे यह बात यद्यपि साधुग्रों को लक्ष्य करके कही गई है, पर गृहस्थों को भी इस बात पर विचार करना चाहिए कि घन के लोभ से कितना दुख होता है ! यह तो सभी जानते हैं कि लोभ से घन की प्राप्ति नहीं होती। ऐसी न्थित में घन की आवश्यकता होने पर भी लोभ करने से क्या लाभ है ?लोभ का कही अन्त नहीं और जहां लोभ है वहा पाप का पोषण होता है। गहरा विचार करने से तुम्हें भी विदित हुए बिना नहीं रहेगा कि दुःख का मूल कारण घन है। कुछ लोग घनिकों को सुखी मानते हैं, पर घनिकों से पूछों कि वे सुखी हैं या दुखी ? वास्तव में घनवानों को सुखी समभना भ्रम मात्र है। प्रायः देखा जाता है कि जिनके पास घन है, वहीं लोग अधिक हाय-हाय करते हैं ! जहां जितना ज्यादा ममत्व है, वहा उतना ही ज्यादा दुःख है।

कहा जा सकता है कि हम तो घिनको को आनन्द मानते हुए देखते हैं, परन्तु इस सम्बन्ध मे ज्ञानीजनो का कथन है कि घन वास्तव मे सुख का कारण नहीं है। सुखी असल में वही है, जिसने ममता पर विजय प्राप्त करली है। जो लोग ममत्व मे फंसे हैं वे दिन-रात हाय-हाय करते रहते हैं । इसी कारण शास्त्रकार सासारिक पदार्थों के प्रति
ममता का भाव न रखने का उपदेश देते हुए कहते हैं कि
सासारिक पदार्थों का जितने अश में त्याग किया जायेगा
उतने ही अशो में अधिक आनन्द प्राप्त होगा । वस्तुए तो
आखिर नष्ट होने वाली हैं हो, फिर इन नाशशोन वस्तुओ
पर ममत्व रखकर क्यो दुखी होना चाहिए ? विनश्वर वस्तुओ
वा स्वेच्छापूर्वक त्याग कर दिया जाये तो दुःख से बचाव
हो जायेगा और आत्ममुख भी प्राप्त हो सकेगा जानोजन
अपना अनुभव प्रकट करते हुए कहते हैं कि सासारिक पदार्थ
अन्त में एक न एक दिन अवश्य ही नष्ट होने वाले है, अतएव इन नश्वर पदार्थों का अगर वैराग्यपूर्वक त्याग कर दिया
जाये तो अपूर्व आनन्द प्राप्त हो सकेगा।

कोई प्रश्न कर सकता है कि कितनेक लोगों के पास सोना, चादी आदि घन होने पर भी वे त्यागी जैसे मालूम होते हैं और कुछ लोग घन न होने पर भो त्यागी सरीख़ें मालूम नहीं होते। इसका क्या कारण है ?

इस प्रश्न का उत्तर यह है कि अमुक ने वस्तु सम्ब-न्धी ममत्व का त्याग किया है या नहीं, यह निश्चय की बात है। इसे हम लोग जान नहीं सकते। परन्तु जिस व्यक्ति मे जिस वस्तु के प्रति ममत्वभाव न होंगा वह व्यक्ति अपने पास वह वस्तु रखेगा ही क्यों मुख्य वात तो यह है कि जिसने अन्त करण से ममता का त्याग कर दिया होगा वंह दु खरिहत बन जाएगा। जिसने ऊपर से केवल बाह्य दृष्टि से त्याग होने का दिखावा किया होगा, भीतर से ममता— भाव का त्याग नहीं किया होगा, वह बाहर से भले ही त्यागी जैसा दिखलाई दे, मगर वह दु:खो से मुक्त नहीं हो संकता । जहाँ ममत्व है वहा दु.ख होता हो है । श्रतएव सांसारिक पदार्थों से जितना दूर रहा जाये, उतना हो अच्छा है । सासारिक पदार्थों के प्रति निस्पृह रहने से सासारिक पदार्थ अधिकाधिक समीप आते हैं श्रीर उन पर ममत्व रखने से वे दूर भागते हैं । सूर्य की तरफ पीठ करके छाया को पंकडने के लिए दौडने से छाया श्रागे-आगे भागती जाती है । इसी प्रकार ममता के कारण सासारिक पदार्थ दूर से दूर तक होते जाते हैं । अगर सूर्य की श्रोर मुख श्रीर छाया की तरफ पीठ की जाये तो छाया पीछे-पीछे चली आती है । इसी प्रकार पदार्थों के प्रति निस्पृहता घारण की जाये श्रीर उदारतापूर्वक उनका त्याग करने की भावना रखी जाये तो सासारिक पदार्थ तुम्हारे पीछे-पीछे दौडेंगे । अतएव सांसा— रिक पदार्थों के प्रति ममताभाव नहीं रखना, चाहिए।

ससार में जनसमाज का कल्यांण वही, व्यक्ति कर सकता है, जिमने ममता का त्याग कर दिया हो। अर्थलोभी व्यक्ति प्रत्यः समार का अहित करने में प्रवृत्त रहता है। कोई कह सकता है कि आप धन का त्याग करने के लिए कहते हैं, परन्तु आज तो यह माना जाता है कि:—

भज कल्वारं, भज कल्वारं, कल्दारं भज मूढमते !

ं अर्थात् हे मूढ ! तू घन की पूजा कर । ऐसी स्थिति मे क्या करना चाहिए ?

इस कथन का उत्तर यह है कि अर्थलोभी ही ऐसा वहते हैं। ऐसे लोगों से पूछना चाहिए कि घन में सुख ही है या दुख भी है? इस प्रश्न के उत्तर में अर्थलोभी भी स्वीकार किये बिना नहीं रह सकते कि घन में दुख भी है। वास्तव में घन को परमात्मा के समान मानने वाले अर्थ- लोलुप लोगों की बदौलत ही यह ससार दुखी बना हुआ है और जिन्होंने धन को घूल के समान मानकर उसका त्याग कर दिया है, उन निर्लोभ पुरुषों की ही बदौलत ससार सुखी हो सका है अथवा हो सकता है।

जो अर्थलोभी नहीं है, जो घन को घूल सम भते हैं, उन्हे, कही भी किसी भी प्रकार का भय नहीं रहता। ग्राज घन लोभी लोगों को हो चोर आदि का सब से ज्यादा भय लगता है। घन के त्यागी, घन को घूल समभने वाले मुनि को जगल में भी किसी का भय नहीं लगता। दरअसल घन में आनद नहीं है, घन का त्याग करने में ग्रानन्द हैं। यह बात प्रत्यक्ष प्रमाण से भी सिद्ध हैं। घन का त्यागी स्वय सुखी रहता है ग्रीर दूसरों को भी सुखी बनाता है।

अगर तुम सासारिक पदार्थों की वास्तविकता पर विचार करोगे तो जान पड़ेगा कि लोभ का कही अन्त ही नहीं है ! ज्यो-ज्यो घन बढ़ता जाता है त्यो-त्यो लोभ भा बढ़ता चला जाता है । श्रोर जैसे-जैसे घन-लोभ बढ़ता जाता है वैसे-वैसे पाप का पोषण भी हो जाता है । अतएव ससार की प्रत्येक वस्तु का स्वेच्छा से ही त्याग करना उचित है । लोभ को जीतकर निर्लोभ बनने के लिए शास्त्र मे श्रनेक उपाय बतलाये गए हैं । श्री उत्तराध्ययन सूत्र मे कपिल मुनि का दृष्टान्त देकर बतलाया है कि वस्तु की प्राप्ति होने से किस प्रकार लोभ की वृद्धि होती जाती है ! श्रीर परिणाम-स्वरूप जीवन मे कितनी श्रशान्ति उत्पन्न हो जाती है । लोभ, दुख और अशान्ति का कारण है । निर्लोभता से सुख और शान्ति प्राप्त होती है । श्रतएव लोभ का त्याग करके निर्लोभ बनने मे ही कल्याण है । कपिल ब्राह्मण को सिर्फ दो माशा सोने की ही आवस्यकता थी। राजा ने इच्छानुसार जो चाहिए सो—मांगने
की अनुमित दी। कपिल ब्राह्मण ने बगीचा में जाकर खूब
विचार किया कि क्या मागना चाहिए किन्तु विचारते—
विचारते वह इमी निर्णय पर आये कि लोभ का कही मन्त
नही है। ज्यो ज्यों अधिक मागने की इच्छा करता हूं, लोभ
बढता ही जाता है। चास्तव में जहाँ लाभ है वहां लोभ
है। तृष्णा सर्वविनाशिनी है। अगर मैं तृष्णा का त्याग कर
दू तो निर्भय चन जाऊ ! इस प्रकार गहरा विचार करने
के बाद किन ब्राह्मण इसी नतीजे पर पहुचे कि लोभ ही
सर्वविनाशक है। अतएव लोभ का त्याग कर देना ही श्रेयस्कर है। ऐसा विचार कर किपल ब्राह्मण ने लोभ का
त्याग कर दिया और लोभ का पूर्ण रूप से त्याग करने के
लिए ससार का त्याग करके मुनिपद स्वीकार किया और
आत्मकल्याण किया।

भगवान् ने कहा है—लोभ पर विजय प्राप्त करने से आत्मकल्याण होता है। ग्रतः आत्महितैपी लोगो को लोभ पर विजय पाकर निलोंभ बनकर आत्मकल्याण करना चाहिए।

जीवन में निर्लोभवृत्ति आ जाएगी तो घन आदि के लिए अर्घलोलुप लोगों से प्रार्थना भी नहीं करनी पड़ेगी। जहां निर्लोभता है वहां निर्भयता है। अतएव भयरहित बनने के लिए जीवन में लोभ को त्याग दो। लोभ को जीतो। इसी में स्व-पर का कल्याण है।

# अड़तालीसवां बोल

### ऋजुता

सिद्धान्त-सागर में अनेक अनमील मोती भरे हैं।
सच्चा जानकार जौहरी ही मोती की परख कर सकता है
और ठीक कीमत ग्रांक सकता है। मोतियों की माला पहन
कर लोग फूले नहीं समाते परन्तु नश्वर मोतियों की माला
से जीवन का वास्तविक कल्याण नहीं हो सकता। बीरवाणी रूपी अनमोल मोतियों की माला ग्रंपने गले में धारण
करने वाले ही अपने जीवन को कल्याणमय बना सकते हैं,
साथ ही पर का भी कल्याण कर सकते है। वास्तव में
वीर वाणी ससार-सागर से पार उतारने वाली है और इसी
कारण वीरवाणी को जगदुद्धारिणी कहते हैं।

श्री उत्तराध्ययनसूत्र महावीर की ग्रन्तिम वाणी है। इस ग्रन्तिम वाणी मे श्रमणनायक महावीर भगवान् के आत्मानुभव का निचोड सगृहीत है। उत्तराध्ययन के २६वे ग्रध्य- यन में महावीर भगवान् ग्रीर गौतम गणधर के बीच हुए प्रक्तोत्तर का सक्षिप्त, सारगभित तथा सुन्दर सूत्र के रूप मे निरूपण किया गया है। इस अध्ययन मे आत्मिक गुणो का विकास करनेवाले ७३ सोपान बनाए गए हैं। इन ७३

बोलो में से सैंतालीस बोलो का विस्तृत विवेचन किया जा चुका है। सैतालीसवें बोल में मुत्ति अर्थात् निर्लोभता किस प्रकार प्राप्त की जा सकती है और उससे जीवात्मा को क्या लाभ होता है, इस विषय पर विचार किया गया था।

आर्जव क्या है ? आर्जव गुण घारण करने से जीव को क्या लाभ होता है ? इस सम्बन्घ में गौतम स्वामी भग-वान् महावीर से प्रक्त करते हैं: —

# मूलपाठ

प्रश्न--- प्रज्जवयाए ण भते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर—ग्रज्जवयाए काउज्जुययं भावुज्जुययं भासुज्जु-ययं ग्रविसवायणं जणयद्द, ग्रविसवायणसंपन्नयाए णं जीवे घम्मस्स भाराहुए भवद्द ॥४८॥

### शब्दार्थ

प्रश्न भगवन् । ग्राजंव-ऋजुना-निष्कपटता से जीव को पया लाभ होता है ?

उत्तर-ऋजुता से जीवात्मा काय की सरलता, भाव की सरनता, भाषा की सरलता तथा तीनो योगो की सर-चता प्राप्त करता है। ग्रात्मा जब मन, वचन, काय से सरल बनता है तब धर्म का आराधक बनता है।

#### च्याख्यान

इस बोल पर विशेष विचार करने से पहले यह विचार कर लेना आवश्यक है कि जीवन में आर्जव-सरलता कव प्रकट होती है ? जीवन मे अर्जव गुण प्रकट करने के लिए -भगवान् ने पहले ही कह दिया है कि जो व्यक्ति अकोधी होता है, वही क्षमागुण को घारण कर सकता है, जो क्षमा-शील होता है वही निर्लोभ हो सकता है ग्रोर जो निर्लोभ होता है वही निष्कपट वन सकता है। इस प्रकार जहा कपटभाव नहीं होता वहीं आर्जव गुण प्रकट होता है। जिसमें लोभ ग्रादि होते हैं वह सरलता नहीं रख सकता और जहां लोभ है वहा कपट होता ही है।

लोभ और कपट में अविनाभाव सबध है। जहां तीव लोभ है वहां माया भी है और जहां माया है वहां लोभ अवश्य होता है। जो लोभ को जीत लेता है वह कपट को भी जीत लेता है और जो कपट को जीत लेता है वह लोभ को भी जीत लेता है। इस प्रकार निर्लोभता और निष्कप-टता के बीच पारस्परिक सबध है और इसी कारण गौतम स्वामी ने निर्लोभता के प्रश्नोत्तर के बाद निष्कपटता के विषय में भगवान् से प्रश्न किया है।

दुनियादारी में आम तौर पर यह कहा जाता है कि जो सरल होता है वह व्यवहार में कच्चा होता है, अतएव मनुष्य में थोडी-बहुत वक्रता अवश्य होनी चाहिए। इस प्रकार ससार में वक्रता रखने की आवश्यकता ग्रनुभव की जाती है। परन्तु शास्त्रकार इससे विश्द्ध यह कहते हैं कि लोभ या वक्रता रखने से ग्रात्मा का तिनक भी लाभ नहीं होता है। निर्लोभता और सरलता से ही आत्मा का वास्त-विक लाभ होता है। भगवान् ने कहा है—हे गौतम! जिस व्यक्ति के हृदय में सरलता होती है, कपट नहीं होता, उस व्यक्ति की काया में सरलता अती है, मावो में संग्लता आती है और भाषा में भी सरलता आ जाती है। इसके विपरीत हृदय में जब कपट भाव होता है तो काया में भी कुटिलता आ जाती है, भावों में भी वकता आ जाती है ग्रीर भाषा में भी कपटीपन ग्रा जाता है।

हृदय मे वपट का भाव आने से शरीर मे किम प्रकार वक्रता आ जाती है; यह वात नाटक के उदाहरण से स्प-घट समभ में ग्रा सकती है। नाटक मे अनेक प्रकार के जो पात्र होते हैं, वे वास्तव मे कैसे होते हैं और न टक मे शरीर का रूप कैसा बना लेते हैं ? उनके हृदय मे तो मलोनता' होती है मगर ऊर से सरलता प्रकट करते हैं। 'हाथी के दात दिखाने के श्रीर तथा खाने के और' इस लोकोक्ति के अनुसार उनके हृदय का व्यवहार तथा काया का व्यवहार जुदा-जुदा होता है।

राम या हरिश्चन्द्र का नाटक खेला जाता है। राम या हरिश्चन्द्र का अभिनय करने वाले मे उन जैसा त्याग— भाव नहीं होता, फिर भी कपट—पूर्वक राम या हरिश्चन्द्र का वेषघारण करके अभिनेता खेल दिखलाता है। इसमे कपट नहीं तो क्या है?

कहने का आशय यह है कि हृदय मे कपटभाव रखने से काया में भी वक्रता आ ही जाती है और जब हृदय में सर-लता ग्राती है तो काय में भी सरलता ग्रा जाती है। इसके अतिरिक्त काय की वक्रता ग्रीर सरलता से हृदय की वक्रता और सरलता जानी जा सकती है। ग्रगर भावों में कपट हो तो काय में वक्रता ग्राए बिना नहीं रहेगी। अर्थात् भाव में कपट होगा तो काय में वक्रता आएगी और काय में वक्रता होगी तो भावों में भी वक्रता होगी। इस प्रकार भाव में सरलता होगी तो काय में भी सरलता होगी और काय

## १८०-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

भावों में तथा काय में सरलता या वकता होगो. उनकी भाषा में भी वैसी ही सरलता या वकता श्राए विना नहीं रहेगी। भाव में भाषा में और काया में वकता किस प्रकार श्राती है, इसका वर्णन शास्त्र में भिन्न-भिन्न प्रकार से किया गया है। यद्यपि प्रधानता तो भाव की ही रहती है तथापि भाव के साथ भाषा और काया का भी सवध है। भाव को प्रधानता देहली पर रखे दीपक के समान है। देहली पर दीपक रखने से वाहर भी प्रकाश पडता है और भीतर भी प्रकाश पडता है, उसी प्रकार भाव में सरलता या वकता रखने से भाषा और काया में भी सरलता तथा वकता खाती है।

मे सरलता होगी तो भावो में भी सरलता होगी और जिनके

श्राणुता अर्थात् सरलता से भाव में, भाषा तथा काया में सरलता आती है और जब इन तीनों में सरलता श्राती है तब, भगवान् के कथनानुसार आत्मा में अविसवाद प्रकट होता है। आत्मा में अविसवाद प्रकट होता है। आत्मा में अविसवाद प्रकट होने से आगामी काल में घमं की आराधना की जा सकती है। वास्तव में धमं की आराधना श्रविसवाद से ही होती है।

जो रोगी होता है और जो रोग दूर करना चाहता है वही औपध का सेवन करता है। जो अपना रोग शान्त ही नहीं करना चाहता वह किसलिए औपध सेवन करेगा,? इसी प्रकार अगर तुम अपनी वक्रता दूर करना चाहते हो तो भगवान् के इस सदुपदेश को हृदय में उतारो और अमल में लाने का प्रयत्न करो। अगर तुम भ्रपनी वक्रता दूर ही नहीं करना चाहते तो इस दशा में उपदेश सुनने से क्या लाम हो सकता है ? वालक के हृदय जैसी सरलता जव तुम्हारे हृदय में आ जाये तो समभना कि तुमने भगवान् के धर्म को समभा है। जैसे बालक कपटरहित होकर माता— पिता के सामने सब बात खोलकर कह देता है, उसी प्रकार जो पुरुष अपना समस्त व्यवहार निष्कपट होकर करता है, वही वास्तव में धम की धाराधना कर सकता है। सच्ची सरलता प्रकट हुए बिना धर्म की यथावत् आराधना नहीं हो सकती।

तुम लोग माया को जीतकर सरलता प्राप्त करने के लिए हमारे पास आते हो । अतएव हमें भी विचारना चाहिए कि हम दूसरों का रोग-दूसरों की माया-त ने दूर कर सकते हैं, जब हम स्वय नी गेग हो अर्थात् मायारहित हो । अगर हम स्वय रोगी अर्थात् वक्त हुए तो दूसरों का रोग किस प्रकार मिटा सकेंगे ? वास्तव में सरलता घारण किये विना आत्मा का कल्याण भी नहीं हो सकता । अपने बुद्धिबल से या कपट से कोई दूसरों को पराजित भले ही कर सकें, मगर उससे आत्मा का कल्याण नहीं साघा जा सकता । आत्मा का कल्याण तो सरलता से ही हो सकता है ।

हृदय में कपटभाव रेखने वाला धर्म का आराधन नहीं कर सकता। धर्म की आराधना तो सरल भ्रात्मा से ही होती है। वहीं अपना कल्याण कर सकता है। व्यवहार में भी सरलता की भ्रावश्यकता रहती है। स्वामी भी सरल सेवक पर प्रसन्न रहता है। जो सेवक कपटी होता है उसके प्रति स्वामी प्रेम प्रदिश्ति नहीं करता। जब व्यवहार में भी यह बात देखी जाती है तो फिर खटपट में पड़ा हुआ अर्थात् वक्त मनुष्य परमात्मा का प्यारा कैसे बन सकता है? ठग कोग समभते हैं कि हम परमात्मा की आखों में घूल भौंक

## १८२-सम्यवत्वपराक्रम (४)

कर उसे भी ठग लेगे परन्तु आध्यातिमकता के आगे ठग-विद्या काम नहीं म्राती । ठगविद्या में परमात्मा को ठगलेने की मान्यता ही भ्रामक तथा आत्मविघातक है । अतएव परमात्मा की म्राराधना करने के लिए भाव, भाषा तथा काया की सरलता रखनी चाहिए।

कितनेक लोग वक्तापूर्ण काम करके भी कहते हैं कि हमारा हृदय तो सरल ही है। हम काया द्वारा चाहे जैसे खराब काम करें परन्तु हमारे भावों में किसी प्रकार को वकता नही है। किन्तु यह कथन भी भ्रामक और मिध्या है। शास्त्रकार तो स्पष्ट कहते हैं - जिसके भाव मे सरलता होगी उसकी भाषा में भी सरलता होगी और काया में भी सरलता होगी। इसके विपरीत, जिसके कार्यों मे और जिसकी भाषा में वकता होगी, उसके भावों में सरलता नहीं हो सकती। जो वृक्ष ऊपर से हरा-भरा दिखाई देता है, उसकी जड भी मजबूत भीर हरीभरी है, ऐसा कहा जाता है, परन्तु जो वृक्ष ऊपर से सूखा हुम्रा नजर आता है, उसकी जड हरी है, यह कैसे कहा जा सकता है ? इसी प्रकार जब काया और भाषा में वकता होती है, तब कैसे कहा जा सकता है कि भाव में सरलता है ? जब काया मे वकता होती है तो भाव मे भी वकता होती है, यह बात एक ऐति-हासिक उदाहरण देकर समभाता हू: -

बादशाह अकबर का प्रधान हिन्दू था। यह हिन्दू प्रधान मुसलमानों को शल्य की भांति चुभता था। उनका मान्यता थी कि मुसलमान राज्य मे हिन्दू प्रधान कदापि नही होना चाहिए। भतएव वे हिन्दू प्रधान के बदले किसी मुसल-मान को प्रधान बनाने का प्रयत्न करते थे। जब उनका कोई प्रयत्न सफल न हुग्रा तो ज़न्होने बेगम को भरमा कर अपनी मनोकामना पूरी करनी चाही। कुछ मुसलमान वेगम के पास पहुंचे और बोले—'आपका भाई शेख हुसेन हर तरह से काबिल है, फिर भी उसे दोवान न बनाकर एक हिन्दू काफिर को सल्तनत का दीवान बनाया गया, है! क्या यह ठीक कहा जा सकता है?

बेगम मुसलमानो के भ्रमजाल में फैंस गई। जब चादशाह महल मे गए तो बेगम ने तिरिया-चरित द्वारा उन्हें चचन मे बाघ लिया। बादशाह ने बेगम से कहा तुम चाहती भया हो? जो चाहती हो, वताओ में वही देने को तैयार हूं। बेगम बोली – तुम मेरे भाई की कई वार तारीफ किया करते हो। ग्रगर परग्रसल वह होशियार है तो उसे दीवान न बनाकर एक हिन्दू काफिर को क्यो दीवान बनाया है? बादशाह बेगम का मतलव समभ गया। उसने मन ही मन विचार किया बेगम को इस वात का यकीन करा देना चाहिए कि दरअसल उसका भाई कितना काविल है! इस प्रकार विचार कर बादशाह ने कहा – तुम्हारा कहना सही है। मुभसे भूल हुई कि अपने ही घर मे शेख हुसेन जैसे काविल शक्स के होते हुए भी मैंने एक हिन्दू को सल्तनत का वजीर बना दिया! मैं कल शेख हुसेन को बडा वजीर बना देने का इन्तजाम कहँगा।

जब वादशाह राजमहल में से चले गये तो वे धूर्त मुसल्मान फिर बेगम के पास आए। पूछने लगे - 'क्या हुआ ?' वेगम ने उत्तर दिया—'बन काम हो गया है। कल मेरा भाई शेख हुसेन प्रधान बना दिया जायेगा।' यह सुनकर वे मुसलमान प्रसन्न हुए और कहने लगे चलो,

### १८४-सम्यक्त्वपराश्रम (४)

हिन्दू प्रघान का एक कांटा तो दूर हुन्रा !

दूसरे दिन बादशाह ने प्रधान से कहा — 'तुमने बहुन दिनों तक प्रधान पद भोगा है। अब थोडे दिनों के लिए शेख हुसेन को यह पद दे दो।

हिन्दू वजीर ने कहा - 'जैसी जहापनाह की मर्जी ं

वादशाह ने प्रधान पद शेख हुसेन को सींपा ग्रीर हिन्दू
प्रधान को पृथक कर दिया। बादशाह के इस कार्य से
मुसलमान वहुत प्रसन्न हुए। मगर उन्हें पता नहीं था कि
शेख हुसेन इस कार्य के लिए योग्य है या नहीं ? बादशाह
को भलीभांति मालूम था कि शेख हुसेन इस पद को सुशो
भित नहीं कर सकता। उन्होंने सोचा शेख हुसेन को मैंने
प्रधान पद सीप तो दिया है परन्तु वह किसी दिन राज्य को
भयकर हानि पहुचाएगा। अतएव ऐसा कोई उगाय करना
ठीक होगा कि वह स्वय ही प्रधान पद छोडकर भाग जाये।
इस प्रकार विचार कर वादशाह ने शेख से कहा रोम के
वादशाह से कुछ काम है। तुम वहा जाओ और काम को
इस प्रकार कर आओ जिससे भेरी प्रतिष्ठा वढे। शेख हुसेन
ने वादशाह की आज्ञा शिरोधार्य की और रोम जाने की
तैयारी शुरू कर दी।

शेख हुसेन रोम गया । उसने वहां ऐसा व्यवहार किया कि उसका अपमान हुआ । अपमानित होकर वह वापिस लोटा । वह अपने मन मे कहने लगा—में इम अअट मे कहा से पड़ गया । पहले में मीज मे था । प्रधान वनकर मुसी—वत गले लगा ली । इम प्रकार सोचता—विचारता वह वाद-धाह के सामने श्राया । वादशाह ने पूछा—रोम सकुञल जा आए ? शेख हुमेन ने उत्तर मे कहा आपने मुझे खूब झअट

मे डाल दिया। वहां मेरा अपमान हुआ ग्रीर जिस काम के लिए आपने भेजा था वह भी न हुआ। मुक्से यह वजा-रत न होगी। मेहरवानी करके यह पद वापिस ले लीजिए। बादशाह ने जबाब दिया—यह सब बात तुम अपनी बहिन से कहो।

बादणाह चाहते थे कि बेगम इन सब बातो से परि-चित हो जाये और फिर कभी ऐसा प्रपच न करे। इसी कारण बादणाह ने सब बाते बेगम से कहने के लिए कहा। शेख हुसेन अपनी बहिन के पास गया और कहने लगा— 'बहिन । प्रधान पद की यह मुसीबत तुमने क्यो मेरे सिर मढी । पहले मैं मजे से रहता था, अब चिन्ता ही चिन्ता मे दिन बीतता है।'

वेगम - तुम प्रधान बनाए गए तो बुरा क्या हुआ ? प्रधान का हुकम तो बादशाह से भो ऊचा समभा जाता है।

शेख — बहिन ! तुम्हारा कहना सही है । प्रधान का पद बड़ा है, यह ठीक है, मगर उमे टिकाए रखने के लिए मुंभमें काबलियत भी तो होनी चाहिए । मुंभमें यह काब— लियत नहीं है। इसलिए किसी तरह कोशिश करके मुझे इस मुसीबत से बचांग्रो।

बेगम फला मुल्लाजी 'धौर फला मुसलमानो ने तुम्हें बजीर बनाने के लिए मुक्त 'सं कहा था, बिल्क जोर दिया था। उन्होंने ही मुक्त ऐसा करने के लिए भड़काया था। उन्हें बुलवाकर पूछ लेती हु।

जिन मुल्लाओं और मुसलमानी ने बेगम को भरमाया या, उन सब को वेगम ने अपने सामने बुलाकर पूछा – तुम लोग मेरे भाई को वजीर बनाने के लिए कहते थें। उसे वजीर बना भी दिया गया है। लेकिन वह वजीर बने रहने के लिए तैयार नहीं है। अब क्या करना चाहिए ?

जन्होने कहा — हमारी ख्वांहिश तो यही थी कि मुसल-मान सल्तनत का वजीर भी मुसलमान होना चाहिए। इसी वजह से हमने आपके भाई का नाम पेश किया था। अब अगर वह वजीर होना या रहना नहीं चाहते तो जाने दीजिए।

आखिर बादशाह ने फिर हिन्दू प्रधान को प्रधान के पद पर नियुक्त किया। बादशाह ने हिन्दू प्रधान से कहा — गेम हुसेन जो काम विगाड आया है उसे तुम सुधार आओ। वादशाह की आजा जिरोधार्य करके हिन्दू प्रधान दनवल के साथ रोम गया। रोम के बादशाह को मालूम हुपा कि भारत का प्रधान आया है। रोम के बादशाह ने कहा - भारत के प्रधान का व्यक्तित्व ही क्या है! एक प्रधान तो पहले आया था। अब यह दूसरा आया है। मिलना तो चाहिए ही।

रोम के वादशाह ने भारत के प्रधान की परीक्षा करने के लिए एक युक्ति रची। उसने अपने खारह गुलामों को भी अपनी ही जैसी पोशाक पहना दी। वारहों आदमी एक समान बैठ गये, जिससे पता न लगे कि वास्तव में वादशाह कीन है। भारतीय प्रधान रीवदार पोशाक पहनकर रोम की राजसभा में गया। राजसभा पहुचकर प्रधान ने एक ही, नजर में असली वादशाह को पहचान लिया ग्रीर उसी को मलामी दी। वादशाह ने पूछा कि तुम मुके वादशाह मम-भते हो तो ये दूसरे लोग कीन हैं? भारत के प्रधान ने उत्तर में कहा – हमारे यहां भारत में होली के श्रवसर पर ऐसे प्रनेक बादशाह बनाये जाते हैं। यह लोग भी ऐसे ही बादशाह हैं। बादशाह ने फिर पूछा - यह बात तुमने कैसे जानी कि ये लोग असली बादशाह नहीं हैं श्रीर मैं ही असली बादशाह हूं। भारत के प्रधान ने कहा – जिस समय मैं राज-सभा में दाखिल हुआ, उस समय यह मेरी पोशाक की श्रोर वक दृष्टि से देखने लगे। अकेले आप ही गम्भीर होकर वैठे रहे। श्रापकी गम्भोरता देखकर मैं जान सका कि वास्तव मे आप ही बादशाह हैं। यह सुनकर बादशाह बहुत प्रसन्न हुआ। प्रधान के साथ उसने हाथ मिलाया और उसकी पीठ ठोक कर योग्यता का प्रमाण-पत्र दिया । रोम के बादशाह ने भारतीय प्रघान से शेखहुसेन के आने का जिक्र करते हुए कहा-तुम से पहले जो प्रचान आया था, वह तो बिलकुल अयोग्य था । भारतीय प्रधान ने रोम के बादशाह के मुख से शेखहुसेन की निन्दा सुन कर कहा जहापनाह । शेखहुसेन को तो आपकी परीक्षा करने भेज़ा था। वास्तव मे वह ग्रयोग्य नहीं था। इस प्रकार भारतीय प्रधान ने अपनी प्रतिष्ठा बढाने के साथ शेखहुसेन की अप्रतिष्ठा भी दूर की।

प्रधान रोम से लौटकर बादशाह अकबर के समक्ष अया। उसने रोम का सारा वृत्तान्त कह सुनाया। वाद-शाह सारी बातें सुनकर अत्यन्त प्रसन्न हुग्रा। उसने मुसल-मानो को बुलाकर कहा—'वजीर हो तो ऐसा होना चाहिए!' बादशाह का कथन सुनकर मुसलमानो ने कहा—'ग्रव हमारी समभ मे आया कि आप जो कुछ करते हैं, योग्य ही करते हैं।' इस कथा से यह सार निकलता है कि जब भाव में सर-लता आती है तव काया मे भी सरलता आती है और जब भाव में सरलता नहीं होती तो काय में. भी सरलता नहीं होती। भाव मे वकता ग्राने से काय में भी वकता था जाती है। उपर्युक्त उदाहरण में हम देख चुके हैं कि नकली बादशाहों ने भी पोशाक तो ग्रसली बादशाह सरीखी ही पहनी थी, परन्तु उनके भाव वक होने के कारण उनकी काया में भी वकता ग्रा गई थी। इसके विपरोत बादशाह के भाव में वकता न थी अतएव उसकी काया में भी वकता न ग्राई। भाव की वकता या सरलता का पता तो काय की वकता और सरलता से सहज ही लग जाता है। अत— एव भाव में सरलता रखने के साथ काया में ग्रीर भाषा में भी सरलता रखना आवश्यक है। अगर कोई मनुष्य काया में वकता रखकर ग्रपने भाव सरल बतलाता है तो उसका कथन मिथ्या है।

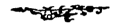
भगवान् ने जो सरलता का फल बतलाया है, उसे दृष्टि में रखते हुए प्रत्येक कार्य में सरलता रखनी चाहिए। गौतम स्वामी ने सरलता के विषय में प्रक्रन पूछकर आत्मकल्याण करने का सरल मार्ग वर्तलाया है। सरलता रखना आत्म- करणाण साधने का सरल मार्ग है। सरल बनो, कपट मत रखो; इस सीधे-सादे वाक्य में गहर्रा भाव छिपा है। कपट रखने से परमात्मा प्रसन्न नहीं होता ग्रीर न आत्मकल्याण साधा जा सकता है भगवान् ने नो स्पष्ट कह दिया है कि सरलता घारण करने वाला ही स्व-पर का कल्याण कर सकता है और कपट करने वाला अपना तथा पराया ग्रकल्याण करता है। धर्म की आराधना ग्रविसवादीपन से ही होती है और अविसवादीपन सरलता से ही प्राप्त होता है। अतएव कपट का त्याग करके सरलतापूर्वक परमात्मा की प्रार्थना करोगे तो ग्रवहर्य ही अविसवाद प्रकट कर सकोगे

तथा घर्म का अराधन करके आत्मकल्याण साध,सकोगे। सरलतापूर्वक की गई परमात्मा की प्रार्थना से किस प्रकार , सार्थक तथा सफल होती है, इस विषय मे एक कवि कहता है. 💼 म्रजित जिन तारजो रे, तारजो दीनदयाल, प्रजित० ें जे जे कारण जेहनो रे, सामग्री सयोग, मिलता कारज नीपजे रे, कर्त्तातणे प्रयोग । ग्रजित० कार्य सिद्धि करता वसु रे, लद्द कारण संयोग, निज पव अर्थी प्रभू मिल्या रे, होय निमितय भोग । अजित० इस प्रार्थना में भक्त कहते हैं - हे प्रभो ! तेरे सिवाय श्रीर कोई तारक नहीं है। परन्तु अजित जिन भगवान तभी तारते हैं, जब जीवन में सरलता आती है, जीवन में सरलता न हुई, कपट हुआ, तो परमात्मा कैसे तार सकेगा ?जीवन को तारना या डुबाना तो अपने ही हाथ में है। पारस ग्रीर लोहा के बीच अगर कागज जितना थोडा-सा अन्तर रह जाये तो पारस उस लोहे को सोना कैसे बना सकता है ? म्प्रगर किसी प्रकार का अन्तर रह जाने के कारण पारस लोह का सोना न बना सके तो इसमे पारस का क्या दोष है <sup>?</sup> इसी प्रकार जब-तक श्रात्मा<sub>ं</sub>श्रीर परमात्मा के बीच क्पट का अन्तर है तब तक आत्मा, परमात्मा किस प्रकार ्बन सकता है ? श्रोर अजितनाथ भगवान् श्रात्मा को कैसे -तार सकते हैं ? मानव-जीवन हमे मुक्ति प्राप्त करने के साघन के रूप मे प्राप्त हुआ है अगर इस दशा में भी इस आत्मा का कल्याण नहीं करेंगे तो फिर कव करेंगे ? अनन्त भवों के बाद अपने को ऐसी सामग्री मिली है जिसे पाकर - हम्, परमात्मा के समीप पहुच सकते हैं। हमे यह मानव-शरीर इसीलिए मिला है कि हम आत्मा और परमात्मा के बीच का अन्तर दूर कर सकें। बुद्धिमत्ता इसी में है कि जो विस्तु जिसे कार्य के लिए उपयुक्त हो उसका उसी में उपयोग किया जाये। जिस कार्य का जो कारण होता है, उस कारण से वही कार्य सिद्ध हो सकता है अन्य नहीं। उससे अन्य कार्य सिद्ध करने का प्रयत्न करना उस कारण का दुरुपयोग करना है। घडा बनाने के लिए मिट्टो ही लेनी पड़ती है भ्रीर कपडा बनाने के लिए सूत काम में लाना पड़ता है। ऐसा न किया जाये ग्रीर कपड़ा बनाने के लिए मिट्टी ग्रीर घडा बनाने के लिए सूत काम मे लाया जाये तो कार्य सिद्धि नहीं हो सकती। इसी प्रकार जब आत्मा का कल्याण करने का कार्य करना हो तो आत्मकल्याण-साधक सरलता को भ्रपनाना चाहिये और पुद्गलो के प्रति निस्पृह बनना चाहिए तथा कपट का त्याग करना चाहिए । इसके विपरीतः अगर यह भावना रही कि मैं किस प्रकार सुन्दर दिखाई दू, मैं ्घनिक कैसे बनू, या ऐसी कोई श्रीर सासारिक भावना रही भ्रौर उस भावना को पूर्ण करने के लिए कपट का भ्राश्रय लिया गया तो ऐसा करने वाले को पुद्गलानदी भले ही कहा जाये मगर आत्मकल्याण-साधक नहीं कहा जा सकता। ऐसा भ्रतिशयलोलुप जीव सम्यक्त्व भी प्राप्त नही कर सकता और श्रात्मा का कल्याण किस प्रकार कर सकेगा ? अतएव जिस कार्य के लिये जो कारण हो उस कार्य के लिए वही कारण अपनाना चाहिए । आत्मकल्याण साधने के लिए जिन कारणो की श्रावश्यकता है, वे कारण हम लोगो को शुभ-किया के प्रताप से-सीभाग्य से-प्राप्त हैं। अतएव पर-मात्मा के साथ सबन्घ जोडने का जो साधन हमें प्राप्त है, उस साधन द्वारा आत्मकल्याण कर लेना चाहिए। आत्म-"कल्याण का सरल मार्ग है—सरलता घारण करना—कपट का त्याग करना।

# सम्यक्तव-पराक्रम

यांचवां भाग

# 'उमचासवां बोल



### मृदुता

शास्त्रकारों ने जगत् के जीवों को ससार सागर पार करने के लिए धर्म-नौका में बैठने का आह्वान किया है। धर्म का अर्थ ही है—धारण करने वाला । जो पतितों का उद्धार करे, डूबने वालों को तारे, उसी को धर्म कहते हैं। यह धर्म दस प्रकार का है। धर्म के क्षमा ग्रादि दस भेद हैं। क्षमा रखना, निर्लोभता धारण करना, सरलता रखना आदि आत्मोन्नति के मार्ग हैं। इन गुणों से क्या लाभ होता, है, इस सम्बन्ध में पहले विचार किया जा चुका है। जो आत्मा विनम्न होता है, वही वास्तव में सरल बन सकता है। अतएव अब मृदुता-मार्दव या विनम्नता गुण पर विचार किया जाता है। मार्दव क्या है और उससे जीव को क्या लाभ होता है, इस विषय में गौतम स्वामी महावोर भगवान से प्रश्न करते हैं:—

#### मूलपाठ

प्रश्न मद्वयाए णं भते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर— मद्दवयाए अणुस्सियत्तं जणयङ्, अणुस्सियत्तेण जीवे मिडमद्दवसपन्ने अद्गमयद्वाणाइं निद्वावेद ॥४६॥

### शब्दार्थ

प्रक्त — भगवन् ! मृदुता (निरिभमानता – नम्रता) से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर— मृदुता से जीवात्मा अभिमानरिहत होता है और निरिभमान बनने के कारण कोमल मार्दव प्राप्त करके आठ प्रकार के मदस्थानों का परित्याग करता है।

#### व्याख्यान

मृदुता ग्रर्थात् विनम्नता समस्त गुणों की आधारभूमिका है। बिना आधार के आध्येय टिक नही सकता।
जिस प्रकार वृक्ष आदि के लिए पृथ्वी ग्राधारभूत है, अर्थात्
पृथ्वी के सहारे के बिना वृक्ष आदि स्थिर नही रह सकते,
उसी प्रकार समस्त गुणों की आधारभूमिका मृदुता अर्थात्
विनयशीलता है। विनयशीलता के अभाव में कोई भी गुण
नहीं रह सकता। इसी कारण ग्राजंव के साथ मार्दव गुण
भी प्राप्त करना चाहिए।

मृदुता गुण को घारण करना लाभदायक तो है ही, परन्तु मृदुता के घारण करने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है, इस बात पर विचार करना भ्रावश्यक है।

द्रव्य ग्रीर भाव से नम्रता वारण करना मार्दव अर्थात् विनयशीलता-निरिभमानता है । शरीर आदि द्रव्य में भी नम्रता होनी चाहिए और भाव मे भी नम्रता होनी चाहिये। जहा नमनभाव है वही सब गुण टिक सकते हैं । जिसमें नम्रता होती है वही विनयशील व्यक्ति अन्य सद्गुण प्राप्त कर सकता है। कहावत है - जो नमना है वही परमात्मा को गमता (सुहाता) है। मिष्ट फल भो उसी वृक्ष मे आते हैं जिसमे नम्रता होतो है। जिस वृक्ष में नम्रा नही होती, उसमे मिष्ट और सुन्दर फल भी नहीं लगते । श्राम्रवृक्ष आम लगने पर नीचे भुक जाता है स्रीर इसी कारण आम मे मिठास होती है। परन्तु एरड का पेड अकड़ा रहता है ग्रीर इसी से उनके फल भी वैसे ही आते हैं। तुम्हे भी नमनभाव पसन्द है। अनम्रता तुम्हें भी पसन्द नहीं। आम तुम बड़ी रुचि के साय खा जाते हो परन्तु एरड का फल खाने के लिए दिया जाये तो उसे खाना पसन्द करोगे ? जहा कोमलता होती है वही नमनभाव होता है श्रीर जहा नमनभाव होता है वहा विनय होता है। विनय-भाव सभी गुणो को अपनी ओर खीच लाता है। विनयभाव मे सद्गुणो को अपनी ग्रोर खीच लाने की शक्ति रही हुई है।

जिस व्यक्ति मे विनय-भाव है, उसके विषय मे भगवान् कहते हैं कि विनयशील व्यक्ति मे आठ प्रकार के मदो मे से एक भी मद नही रह पाता।

मद के आठ स्थान हैं —(१) जातिमद (२) कुल-मद (३) वलमद (४) रूपमद (४) तपमद (६) ज्ञानमद (७) लाममद (८) ऐश्वर्यमद । इन आठ प्रकार के मदो का त्याग विनयशील व्यक्ति ही कर सकता है, क्योंकि जीवन में नम्रता आए बिना मदो का त्याग करना शक्य नहीं है।

प्रायः देखा जाता है कि लोग मामूली बात में भी अभिमान करने लगते हैं। नये बूट पहन कर लोग ऐसा

अभिमान करते हैं मानो ग्रभिमान के मारे फूले नही समाते हैं और अगर नये बूट के साथ सुन्दर तथा नवीन वस्त्र भी पहन लिये हो तब तो कहना ही क्या है ! उस समय तो अभिमान की सीमा ही नहीं रहती । ऐसी दशा में अगर वह व्यक्ति उच्च जाति मे या उच्च कुल मे पैदा हुआ हो श्रीर फिर घनसत्ता, वैभव तथा प्रभूता प्राप्त हो तब तो अभिमान का कहना ही क्या है। परन्तु किसी का अभिमान सदा दिक नहीं सकता । अभिमान से सदा सर्वदा हानि ही होती है। जब राजा रावण का भी अभिमान न टिक सका तो फिर साघारण आदमी का अभिमान न टिकने मे आक्चर्य ही क्या है ? अभिमान एकान्तत हानिकारक है और इसी कारण उसे 'मद' कहते हैं । मद्य और दूघ में कितना श्रन्तर है ? कही-कही सरकार ने मद्य का तो निषेध किया है मगर यह नहीं सुना गया कि किसी सरकार ने कही दूध का भी निषेध किया है। मद्य से हानि होती है और दूध से लाभ होता है। तुम लोग शराव को ही मद्य मानते हो परन्तु ग्रन्थकार मद की व्याख्या करते हुए कहते हैं.—

बुद्धि लुम्पति यद् द्रव्यं मदकारि तदुच्यते ।

अर्थात् — जिस पदार्थ के सेवन से बुद्धि विकृत होती है, वे सब पदार्थ मदकारी हैं। ग्रभिमान से भी बुद्धि विकृत होती है, अतएव वह भी एक प्रकार का मद है।

लोगों को जाति या कुल का भी मद होता है। पर शास्त्रकार कहते हैं कि जाति, कुल वगैरह का अहकार भी एक प्रकार का मद ही कहलाता है सुज्ञ पुरुषों का कथन है कि जो जातिसपन्न ग्रोर कुलसपन्न हो उन्हे नम्न तथा निरिभमान होना चाहिए । उच्च जाति वाला और उच्च कुल वाला तो विनम्न ही रहेगा। वह अभिमान नही करेगा। इससे विरुद्ध जो अपनी जाित या कुल का अभिमान करता है, समभाना चाहिए कि उसकी जाित या कुल में कुछ मतर होगा। शास्त्र में गौतम स्वामों को जाितसपन्न और कुल-सम्पन्न कहा है। माता का वश जाित और पिता वश कुल कहलाता है। जाित या कुल उच्च होना तो पुण्य का फल है, फिर इनके लिये मिमान क्यों करना चाहिए ? जाित-मद, कुलमद या किसी भी प्रकार का अन्य मद करना अभिमान ही है और अभिमान पाप का कारण है। तुलसीदास ने 'पाप मूल अभिमान' कह कर मिमान को त्याज्य गिना है।

जीवन में मार्वव गुण प्रकट होने पर जाति या कुल आदि का भी अभिमान नहीं रहने पाता । आत्मा में कोम-लता प्रकट होने से अनेक गुण प्रकट होते हैं । आत्मा में एक प्रकार की कोमलता तो स्वभावत उत्पन्न होती है ग्रीर दूसरे प्रकार की कोमलता प्रयत्न द्वारा आती है । श्रगर प्रयत्न द्वारा आत्मा में कोमलता न आती होती तो फिर शास्त्रकार दया के द्वारा श्रात्मा को कोमल बनाने का उप-देश ही क्यो देते ? मार्वव गुण प्रयत्न द्वारा भी प्रकट हो सकता है । इसी कारण गौतम स्वामी ने भगवान् से प्रक्र किया कि मार्वव गुण प्रकट होने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है ? इस प्रक्र के उत्तर में भगवान् ने फरमाया है कि मार्वव गुण के प्रकट होने से अहकार का नाश होता है श्रर्थात् आठ प्रकार के मदो में से कोई भी मद नहीं रह पाता ।

अहकारी या अभिमानी पुरुष दूसरो को हल्का मानता है। पर वास्तव में बड़ा कीन है और छोटा कीन है, इस विषय मे पूज्य श्री उदयसागर जी महाराज एक उदाहरण दिया करते थे । वह इस प्रकार है — जोधपुर मे एक छोटा पहाड़ है । उस पहाड पर किला बना है । उस किले पर चढ कर मनुष्य जब नीचे के मनुष्यों को देखता है तब उसे वे छोटे—छोटे नजर आते हैं । इसी प्रकार नीचे के मनुष्यों को भी ऊपर वाला मनुष्य छोटा दिखाई देता है । इस तरह जो दूसरों का छोटा या हल्का समभता है, वह दूपरों से भी छोटा या हल्का ही समभा जाता है । जो व्यक्ति दूसरों को समान बनाना चाहना है और यह चाहता है कि दूसरे भी उसे समान मानें नो उस दूपरों के साथ समान भूमिका पर खडा होना पडेगा । कहने का आगय यह है कि जो व्यक्ति ग्रहंकार पर सवार है और अहंकार के कारण दूसरों को हल्का मानता है उसको भी दूपरे हल्का ही ममभते हैं । वाम्तव में महान् वही है जा नम्रता से गुक्त है।

श्रीकृष्ण ने एक वृद्ध पुरुप की ईंटे उठाई थी, इससे वे क्या छोटे हो गए थे विया ईंटें उठाते समय उन्होंने यह अभिमान किया था कि कहा में द्वारकाघीण और कहा यह वृद्धा भिखारी! उन्होंने ऐसा अभिमान नहीं किया तो वे महान् समक गए या छोटे वर्मकृष्टि मुनि ने कीडियों की दया के लिए अपना गरीर भी त्याग दिया। उन्होंने विचार किया यह विपमय शाक खाकर कीडिया मरें, इसकी अपेक्षा में स्वय इसे खाकर प्राण अपंण कर दू तो क्या हर्ज है उन्होंने विपमय शाक का आहार करते समय छोटे- वर्ड का यह भेद नहीं किया कि कहां में और कहां यह क्षुद्र कीडिया। उन्होंने उस समय छोटे-वर्ड का भेद करके अभिमान किया होता तो क्या वे जगत् के समझ ज्वलत

#### उनचासवां बोल-१६६

जीवदया का ग्रनुपम आदर्भ उपस्थित कर सकते ? इस प्रकार सच्ची जीवदया वे ही कर सकते हैं जिनमे सच्चा मार्दव गुण होता है अर्थात् कोमलता या विनम्रता होती है। जिनमें कोमलता या विनम्रता नही होती वे प्रथम तो किसी प्राणी के प्रति दयाभाव प्रदर्शित ही नही कर सकते, कदा-चित प्रदर्शित करें भी तो वह दया बनावटी और दिखावे के लिए ही होती है। सच्ची भावदया तो वही व्यक्ति कर सकता है जिसमे सच्ची मृदुता होती है । अतएव सच्ची दया करने के लिये तुम भी ग्रहकार को जीतो और यह मानो कि सब जोव मेरे ही सरीखे हैं। दूसरो का हित करने से अपना हित होता है श्रीर दूसरो का अहित करने से अपना अहित होता है । तुम्हारे अन्त करण में ऐसी भावना दृढ होगी तो तुम भी सच्ची दया कर सकोगे। अहकार या अभिमान को जीत कर अपने आत्मा को सरल तथा नम्र वनाक्रोगे तो तुम ग्रपना कल्याण करने के साथ दूसरो का भी कल्याण कर सकोगे। ग्रात्मा को सरल और नम्र बनाने से स्व-पर का कल्याण होना है।



# पचासवां बोल

#### भावसत्य

क्षमा, निरिभमानता, ऋजुता, विनयशीलता आदि
गुणों के द्वारा आत्मा सरल और शान्त वनता है, आत्मा
को कर्म-मेल से शुद्ध करने के लिए ऊपर के गुण घारण
करना आवश्यक है। क्षमा आदि गुण घारण करने से किस
प्रकार श्रात्मशुद्धि होती है, यह बात पहले विचारी जा चुकी
है। अब गौतम स्वामी भगवान् महाबीर से यह प्रश्न करते
हैं कि अन्त:करण की शुद्धि किस प्रकार होती है और उससे
जीवात्मा को क्या लाभ होता है?

### मूलपाठ

प्रक्त - भावसच्चेणं भते ! जीवे कि जण इ ?

उत्तर—भावसच्चेण भावविसोहि जणवद्द, भावविसो-हीए वट्टमाणे जीवे श्रिटिहतपन्नत्तस्स धम्मस्स श्राराहणयाए श्रव्भट्टोइ, श्रिटिहतपन्नत्तस्स धम्मस्स श्राराहणयाए श्रव्भट्टिता परलोगधम्मस्स श्राराहए भवद्द ॥ ५०॥

## शब्दार्थ

प्रश्न — भावसत्य ( शुद्ध अन्तः करण ) से जीवात्मा को क्या लाभ होता है ?

उत्तर—भावसत्य से हृदयविशुद्धि होती है और विशुद्ध अन्त करण बाला जीव ही अरिहत प्रभु द्वारा प्रतिपादित घर्म की आराधना कर सकता है और उस घर्म की धाराधना में उद्यत होकर परलोक में भी घर्म का आराधक बनता है।

#### च्याख्यांन

भावसत्य के सम्बन्ध मे विशेष विचार करने से पहले यह विचार कर लेना आवश्यक है कि भावसत्य किसे कहते हैं ? सत्य के चार भेद हैं । एक सत्य तो सिर्फ ऊपरी होता है । यह सत्य वास्तव मे सत्य नही है । यह पहला सत्य ऊपर से तो सत्य मालूम होता है पर भीतर से सत्य रूप नही होता । दूसरा सत्य ऐसा होता है कि वह ऊपर से भी सत्य मालूम होता है और भीतर से भी सत्य ही होता है । तीसरा सत्य वह है जो भीतर से तो सत्य रूप होता है मगर ऊपर से सत्य रूप नही होता । चौथा सत्य भीतर से भी सत्य रूप नही होता और वाहर से भी सत्य रूप नही होता । फिर भी उसे सत्य कहा जाता है । सत्य के यह चार ग्रग अर्थात् प्रकार हैं ।

श्रीस्थानागसूत्र में इस विषय मे एक उदाहरण देकर समभाया गया है। एक घड़ा ऐसा होता है जिसके भीतर विष भरा होता है पर उसका ढक्कन अमृतमय होता है।

# २०२-सम्यक्तवपराक्रम (४)

दूसरा घडा ऐसा है कि उसमे विष भरा है और उसका ढक्कन भी विषमय है । तीसरा घडा ऐसा होता है कि उसमे अमृत भरा है किन्तु उसका ढक्कन विषमय है। चौथा घडा ऐसा है कि उसमे अमृत भरा है और ढक्कन भी उसका अमृतमय है। इस उदाहरण के अनुसार सत्य के भी चार प्रकार है।

भावसत्य के बिना आत्मा ग्रहंत्-प्ररूपित धर्म की ग्राराधना नहीं कर सकता । श्री उपनिषद् में भी कहा है कि विद्यापूर्वक को जाने वाली उपासना ही सच्ची उपासना है । अज्ञानपूर्वक की जाने वाली उपासना सच्ची उपासना नहीं है । उपनिषत्कार जिसे विद्या कहते हैं, उसे हम लोग सम्यग्ज्ञान और दर्गन कहते हैं । उपनिषत्कार के कथनानु-सार जब तक विद्यापूर्वक उपासना नहीं की जाती, तब तक मोक्ष प्राप्त नहीं हो सकता । जैन शास्त्र में भी कहा है:—

नाणं च दंसणं चेव चरित्तं च तवो तहा । एस मग्गो ति पण्णत्तो जिणेहि व दंतिहि।।

─ उत्तराध्ययन, अ २८, गा. २

श्रर्थात् – जिनेश्वर भगवान् ने सम्यग्ज्ञान, दर्शन, चारित्र तथा तप को ही मोक्ष का मार्ग बतलाया है। तात्पर्य यह है कि यह चारो ही मोक्ष के मार्ग हैं।

मोक्षमार्ग का कम बतलाते हुए कहा गया है कि जिन्हें सम्यग्दान प्राप्त होता है उन्हें ही सम्यग्दान होता है और जिन्हें सम्यग्दान प्राप्त होता है उन्हें ही सम्यक्-चारित्र की प्राप्त होती है। अज्ञानी को सम्यग्दान प्राप्त

नहीं होता ग्रीर जिसे सम्यग्दर्शन ही प्राप्त नहीं हैं उसे सम्यक्चारित्र प्राप्त नहीं हो सकता । इस सम्बन्व में श्री उत्तराध्ययनसूत्र के २८ वें अध्ययन में कहा है:—

# नादसणिस्स नाण नाणेण विना न होति चरणगुणा । श्रगुणि स नत्थि मोक्खो नत्थि श्रमोक्खस्स निव्वाणं ।।

श्रथीत् - जिसे सम्यग्दर्शन प्राप्त नही हुआ उसे सम्यग्-ज्ञान भी प्राप्त नही होता और सम्यग्ज्ञान के विना सम्यक्-चारित्र गुण प्राप्त नही हो सकता। सम्यक्चारित्र के अभावन मे मुक्ति नही मिलती और मुक्ति मिले बिना निर्वाण की प्राप्ति नही हो सकती।

इस कथन से यहाँ प्रश्न उपस्थित होता है कि पहले सम्यग्ज्ञान उत्पन्न होता है या सम्यग्ज्ञान है स प्रश्न का उत्तर यह है कि निश्चय में तो सम्यग्ज्ञान और सम्यग्ज्ञान की प्राप्ति एक ही साथ होती है परन्तु व्यवहार में बोलने के कम से पहले सम्यग्ज्ञान बोला जाता है। वास्तव में तो दोनो एक ही साथ उत्पन्न होते हैं। उदाहरणार्थ — सूर्योदय होने पर प्रकाश पहले होता है या प्रताप ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि यद्यपि प्रकाश शीर प्रताप दोनो एक साथ ही सूर्य में से निकलते हैं क्योंकि जिन किरणों से प्रकाश निकलता है उन्हीं किरणों से प्रताप निकलता है। फिर भी बोलने में पहले प्रकाश और फिर प्रताप बोला जाता है। इसी प्रकार जब ज्ञानावरणीय का क्षयोपशम होता है श्रीर मिथ्यात्वमोहनीय का उदय होता है तब मिथ्याज्ञान उत्पन्न होता है। परन्तु अब ज्ञानावरणीय के क्षयोपशम के साथ मिथ्यात्वमोहनीय का भी क्षयोपशम होता है तब सम्यग्ज्ञान

## २०४-सम्यक्तवपराक्रम (४)

और सम्यग्दर्शन एक ही साथ उत्पन्न होते हैं सिर्फ बोलने के क्रम मे पहले सम्यग्ज्ञान और फिर सम्यग्दर्शन बोला जाता है। इस प्रकार सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन तथा सम्यक्चारिक प्राप्त होने से ही मोक्ष मिनता है।

कहा जा सकता है कि सम्यक्चारित्र तो संयम घारण करने से ही प्राप्त हो सकता है। परन्तु सम्यग्जान, सम्यग्-दर्शन और सम्यक्चारित्र को निन्न-भिन्न कहा है। ऐसी स्थित में जिन्होंने सयम घारण नही किया, उन्हें सम्यग्जान और सम्यग्दर्शन प्राप्त होने पर भी मोक्ष कैसे प्राप्त हो सकता है इस कथन का उत्तर यह है कि जिसमे सम्यग् ज्ञान और सम्यग्दर्शन होता है, वह व्यवहार में भने ही सयम घारण न कर सका हो अर्थात् चारित्र घारण न कर सका हो अर्थात् चारित्र घारण न कर सका हो, फिर भी उसमे भाव से चारित्र का ग्रश होता ही है। व्यवहार में सयम न घारण करने पर भी जिनका आत्मा निज गुणो में रमण करता है, उनमें भावचारित्र होता ही।

सयम की तरह सत्य भी दो प्रकार का होता है— व्यावहारिक और पारमाधिक । पारमाधिक सत्य ही भाव-सत्य कहलाता है । भावसत्य होने पर ही भावशुद्धि हो सकती है। पारमाधिक सत्य किसे कहते हैं, यह बात सम-भाने के लिये श्री आचारागसूत्र में कहा है—

समय ति मण्णमाणे समया वा श्रसमया वा समया होइ ति उविवहाए।

अर्थात् — जिसे तू सत्य मानता है अर्थात् जिस विषय में तेरे हृदय मे किसी प्रकार का सदेह नहीं है वह तेरे लिये सत्य रूप ही है। इस प्रकार का आघ्यात्मिक सत्य (भावसत्य) अपनाने से ही आत्मा का कल्याण हो सकता है। भावसत्य को अप-नाये बिना नी पूर्वो का ज्ञान प्राप्त करने वाले ज्ञानी भी आत्मकल्याण साघे बिना ही रह जाते हैं। ऐसे ज्ञानीजनो के उपदेश से धर्मोन्मुख हुए लोग तो मोक्ष पा लेते हैं परन्तु भावसत्य न अपनाने के कारण वे ज्ञानी जैमे के तैसे ही रह जाते हैं। इससे भावसत्य की महिमा समक्ष मे थ्या सकती है।

भावसत्य को अपनाने से जीव को क्या लाभ होता है? इस प्रक्रन के उत्तर में भगनान् ने कहा — भावसत्य द्वारा भाव की बिशुद्धि होती है ग्रथित् चित्त की शुद्धि होती है। भाविशुद्धि द्वारा जीवात्मा अर्हत्त – प्रकृपित धर्म की आराध्या कर सकता है। जो सर्वज्ञ और सर्वदर्शी है वह अहंन्त भगवान् है। ग्रह्मित भगवान् द्वारा जिस धर्म की प्रकृपणा की गई है वह धर्म अहंन्त प्रकृपित धर्म कहलाता है। जब भावसत्य द्वारा भावशुद्धि होती है, तभी ग्रहंन्त प्रकृपित धर्म की ग्राराधना हो सकती है। चित्त की शुद्धि हो धर्माराधना का मार्ग है। श्रावक – श्राविका जो धर्म कार्य करते हैं, उसका उद्देश्य चित्त की शुद्धि करना ही है। अतएव धर्म की ग्राराधना करने के लिए चित्तशुद्धि करना आवश्यक है।

जो बात हम जान या देख नही सकते, भगवान् उसे भी जानते हैं। अगर कपटपूर्वक सत्य बोला जाये तो भग-वान् की दृष्टि मे ऐसा सत्य भी असत्य ही है। इससे विप-रीत कपटरहित सरल भाव से बोला गया असत्य भी सरल आत्मा की दृष्टि से सत्य ही है।

कहने का आशय यह है कि जीवन मे भावसत्य को भ्रपनाने से ही चित्त की शुद्धि होती है श्रीर चित्त की शुद्धि से ही अहंन्त-प्ररूपित घर्म की आराधना हो सकती है। घर्म की आराधना करने से किसो भी समय कष्ट उत्पन्न नहीं होता। कदाचित कोई कष्ट उत्पन्न मो हो तो यह नहीं कहा जा सकता कि वह घर्म की आराधना के कारण उत्पन्न हुआ है। शक्कर कदापि कडुवी नहीं हो सकती, परन्तु किभी कारण से ग्रगर शक्कर कडुवी लगे तो यही कहा जा सकता है कि वह कडुवान किमो और वस्तु का होगा जो शक्कर में मिल गई है। भगवान स्पष्ट कहते हैं कि जिनमें भावसत्य होता है उनके भावों में विशुद्धता आती है और जिनमें भावों की विशुद्धता होती है वही घर्म की भलीभाति आराधना कर सकते हैं। इमी प्रकार जो व्यक्ति घर्म की भलीभाति आराधना कर सकते है।

श्रित्त भगवान् ने जो कुछ कहा है वह पूर्ण रूप से तभी समभ में आता है जब हृदय के भाव शुद्ध बनते हैं। मैंने जो भी कोई प्रन्थ या शास्त्र देखे या समभे है, उन सब में प्रधान रूप से चित्त को शुद्ध करने की ही बात आई है। समस्त शास्त्रकारों ने तथा नीतिकारों ने चित्तशुद्धि को प्रधानता दी है ऐसा मैंने समभा है। भगवान् महावीर ने तेरह बोलों का अभिग्रह किया था। भगवान् का अभिग्रह क्या है, यह बात साधारण लोग समभ नहीं सकते थे। किन्तु भगवान् का चित्त शुद्ध था, अतएव वे चन्दनबाला की आंख में आंसू न देखने से और इस प्रकार अपने अभिग्रह की पूर्ति में एक बोल की कमी होने के कारण चन्दन-बाला के द्वार पर जाकर वापिस लौट गए थे। सीताजी का चित्त शुद्ध था। इसी कारण उन्होंने सहर्ष कब्ट सहन

करना स्वीकार किया परन्तु राम के सिवाय अन्य पुरुष को पित के रूप में स्वीकार नहीं किया । अगर सीताजी का चित्त शुद्ध न होता तो वह इस प्रकार कष्ट सहन करने के लिये तैयार न होती । इस प्रकार चित्तशुद्धि, भावशुद्धि या आत्मशुद्धि को सभा ने महत्व दिया है । आत्मशुद्धि का महत्व कितना अधिक है, यह बात केशी-गौतम के सवाद में स्पष्ट रूप से बतलाई गई है । केशी कुमार स्वामी आत्मा की स्थित बतलाते हुए गौतम स्वामी से पूछते हैं -

श्रणेगाण सहस्माण मज्भे चिट्ठसि गोयमा । ते य ते श्रहिगच्छति कह ते निज्जिया तुमे ॥

- उत्तरा० २३-३५

अर्थात् हे गौतम । हजारो वैरियो के बीच मे तुम निवास कर रहे हो, वे तुम्हारे सामने जूभ रहे हैं, तुम उन सब को किस प्रकार जीत सकते हो ?

केशी स्वामी के इस प्रश्न के उत्तर मे गौतम स्वामी ने बतलाया -

रागे जिए जिया पच, पंच जिए जिया दस । दसहा उ जिणिता ण, सन्वसत्त जिणामि ह ॥

अर्थात् – मैं सिर्फ एक (ग्रात्मा) को जीतने का सतत प्रयत्न करता हूं, क्यों कि उस एक को जीतने से पांच और पाच को जीतने से दस ग्रौर दस को जीतने से समस्त शत्रुओं पर विजय प्राप्त हो जाती है।

गौतम स्वामी का उत्तर सुन कर केशी स्वामी नें फिर प्रश्न किया — हे गौतम । तुम शत्रु किसे कहते हो । ग्रीर एक को जीतने से पाच पाच को जीत लेने से दस तथा दस को जीत लेने से ससस्त शत्रु जीत लिये जाते हैं,

# २०८-सम्यक्तवपराक्रम (४)

यह सब तुम किसके विषय में कहते हो ? इस प्रश्न के उत्तर में गौतम स्वामी ने कहा-

एगप्पा स्रजिए सत्तू कसाया इदियाणि य । ते जिणिता जहानायं विहरामि स्रह मुणी ।।

श्रयीत् — हे मुनि ! एक (मन की दुष्प्रवृत्ति के श्राघीन बना हुआ) जीवात्मा ग्रगर जीता न जाये तो वह शत्रु है। (आत्मा को न जीतने से कषायो की उत्पत्ति होती है।) इस शत्रु के प्रताप से चार कषाय भी शत्रु हैं और पाच इन्द्रियां भी शत्रु हैं। इस प्रकार सम्पूर्ण शत्रुपरम्परा को जैन शासन के न्याय के अनुसार जीत कर मैं शान्तिपूर्वक विहार करता रहता हू।

कोघ, मान, माया और लोभ यह चार कषाय हैं। इनकी न्यूनाधिकता-तरतमता के कारण कषाय के सोलह भेद होते हैं। दुष्ट मन भी शत्रु है। पांच इन्द्रियों का असत् वेग होने से यह भी शत्रुओं जैसा काम करती हैं। मगर इन सब का मूल एक मात्र दुरात्मा है। अतएव दुरात्मा को जीत लिया जाये तो सरलता के साथ सब को जीता जा सकता है। जैन शास्त्रों की नीति के अनुसार बाहर के युद्ध की अपेक्षा आत्मयुद्ध करना उत्तम है। झमा, दया, तपश्चर्या श्रीर त्याग आत्मयुद्ध के शस्त्र हैं। इन्ही शस्त्रों से कर्मशत्रु नष्ट होता है।

गौतम स्वामी ने जो कुछ कहा है वही अनाथी मुनि ने भी राजा श्रेणिक से कहा था। अनाथी मुनि ने श्रेणिक राजा से कहा था- दुख और सुख, नरक और स्वर्ग तथा शत्रु श्रोर मित्र आत्मा ही है; दूसरा नहीं। अगर हमारा

आत्मा शुद्ध है तो समस्त वस्तुये शुद्ध स्वरूप मे दिखाई देंगी । आत्मा अगर अशुद्ध हुआ तो किसी भी वस्तु का वास्तविक स्वरूप नही देखा जा सकता । कूटशाल्मली वृक्ष, वैतंग्णी नदो अथवा कामघेनु गाय या नन्दन वन अर्थात् समुच्चय रूप मे तमाम सुख और दुःख अथवा स्वर्गया नरक, अपना आत्मा ही है। यह तथ्य भलीभाति समभने के कारण ही ज्ञानीजन सुख के समय फूल कर कुप्पा नहीं हो जाते और दुःख के समय घबरा नहीं जाते वे समभाव ही रखते हैं । ज्ञानीजनो का कथन है कि जब नरक या कूटशाल्म तो वृक्ष के दुख अपनी आत्मा मे से ही उत्पन्न होते हैं तो फिर नरक या ज्ञाल्मली वृक्ष को खराव क्यो कहा जाये ? अगर हम अपनी आत्मा को जीत लें तो यह दुख हमारे पास ही नहीं फटक सकते। एक आत्मा को भलोभाति जीत लेने से समस्त दुख जीते जा सकते हैं। ग्रात्मा को न जीतने की हालत में दु खो का टूट पडना स्वाभाविक है । दु ख दूर करने के लिए ग्रात्मा को जीतना आवश्यक है।

सूर्य और दापक—दोनो प्रकाश देते हैं। सूर्य स्वतत्र रूप से प्रकाश देता है परन्तु दीपक तेल देने पर ही प्रकाश दे सकता है। दीपक मे तेल न दिया जाये तो वह बुभ जाएगा। ज्ञानीजनो का कथन है कि हमारा ग्रा मा सूर्य से भी अधिक स्वतन्त्र है। आत्मा जब तक परतन्त्र है तभी तक वह दु.खो है। ग्रगर वह परतन्त्र न बने तो उसे किसी भी प्रकार का दुख उत्पन्न नहीं हो सकता।

गौतम स्वामी का कथन सुनकर केशी स्वामी ने कहा-भ्रापने मेरे प्रश्नो का जो उत्तर दिया है वह समीचीन है। मेरे कहने का आशय भी यही था। आप वास्तव मे जितात्मा है । आपने कोघ, मान, माया और लोभ, इन चतुर्विध कपायो को जीत कर आत्मा पर विजय प्राप्त की है। द्रव्यात्मा, कपायात्मा, योगात्मा, जपयोगात्मा, ज्ञानात्मा, दर्शनात्मा, चारित्रात्मा और वीर्यात्मा, इन आठ प्रकार की आत्माओ मे से केवल एक कपायात्मा को जीत कर भ्रापने आत्मविजय प्राप्त की है। वास्तव में कपाय ही समार है, क्यों चित्र कपाय ही ससार को बढाने वाले हैं। जो व्यक्ति चार कपायो को जीत लेता है वही आत्मविजय प्राप्त करके ससार का उच्छेद कर सकता है।

सुना जाता है कि यूरोप मे युद्ध की तैयारियां हो रही हैं। पाश्चात्य लोग युद्ध की तैयारी कर रहे है तो तुमने भी कोघ, मान, माया और लोभ रूपी आन्तरिक णतुग्रो को जीतने की तैयारी की है या नही ? बाह्य युद की अपेक्षा आन्तरिक युद्ध करना उचित है । वाह्य युद्ध करने में मान व हिंसा, रक्तपात तथा धन-जन की हानि तो होती ही है, साथ ही दूमरो को लूटने को, पददलित करने की मनोवृत्ति-धैरवृत्ति भी हृदय मे उत्पन्न होती है। ज्यो-ज्यो वैरवृत्ति बढती जायेगी, त्यो-त्यो ससार मे अगाति का साम्राज्य बढ़ता जायेगा श्रीर परिणाम यह होगा कि ससार मे सुख और गाति भ्रदृश्य हो जाएगी। इसमे विप रीत अगर वैरवृत्ति का त्याग करके कोघ, मान, माया और लोभ को, जिनके कारण संसार मे विध्वसकारी विष्लव जागता है, जीतने के लिए कपायात्मा के साथ दया, क्षमा श्रादि अहिसात्मक शस्त्रो द्वारा आन्तरिक युद्ध किया जाये तो दूसरों को लूटने की, पददलित करने की जो मलीनवृत्ति है, उस पर विजय प्राप्त किया जा सकता है । वैर पर विजय प्राप्त करने से ग्रात्मशाति तो मिलेगी ही. विश्व में भी गाति स्थापित हो जाएगी। विश्व मे सुख-शाति स्थापित करने के लिए दया, क्षमा आदि अहिंसात्मक साधनो द्वारा कषायात्मा को जीतना ही एकमात्र अमोघ मार्ग है। आज "शठ प्रति शाठघम्" अर्थात् वैर का बदला वैर से लेने की नीति प्रयोग मे लाई जा रही है। मगर इस प्रकार के वैर-युक्त व्यवहार से ससार में कदापि सुख-शाति की स्थापना नहीं हो सकी है और न हो सकती है। क्यों कि का नित स्थापित करने का यह मार्ग ही नही है । शान्ति स्थापित करने का सच्चा और अमोघ मार्ग तो ''शठ प्रत्यपि सत्यम्" अर्थात् वैर का बदला भी क्षमा से देना है। विश्वशाति की स्थापना तो तभी हो सकती है जब थप्पड का बदला भी क्षमा से दिया जाये। शास्त्रकार तो बहुत प्राचीन समय से ही पुकार-पुकार कर यह बात कह रहे हैं, परन्तु अब गाधीजी जैसे राजनीतिज्ञ भी यही कहते हैं। दूसरो की शाति पहुंचाने से ही शाति प्राप्त हो सकतो है। दूसरो को अशांत करके स्वयं शाति की अभिलाषा करने से शाति नहीं मिल सकती। श्रशाति बढाने से शाति नहीं वरन् अशाति ही फैलेगी।

सन् १६१४ मे अग्रेजो और जर्मनो के बीच महायुद्ध हुआ था। कहा जाता है कि इस युद्ध में अग्रेजो ने जर्मनो को पराजित किया था और शाति स्थापित की थी। परन्तु वह शाति राख ढकी अग्नि के समान किस प्रकार उत्पात मचाने वालो थी, यह आज प्रत्यक्ष देखा या सुना जा सकता है। इस घटना से इतना सार अवश्य निकलता है कि शस्त्र-वल से किसी को थोडे समय के लिए भले ही पराजित कर दिया जाये परन्तु ऐसा करने से शाति स्थापित नहीं हो

# २१६-सम्यक्तवपराऋम (५)

सकती। जब तक हृदय में से वैरवृत्ति नहीं निकल जाती तब तक अशाित नहीं मिट सकती। अगाित को दूर करना आवश्यक है। दूसरों को शाित पहुंचाने से ही शाित उत्पन्न हो मकती है। वैर का वदला वैर से लेने से तो वैर ही बढता है। अतएव वैरवृत्ति का विनाग करने के लिए तथा विश्व में शाित की स्थापना के लिए कषायात्मा को जीतना श्रानिवार्य है। जो श्रात्मा मैत्रीपूर्ण श्राचार और विवेकपूर्ण विचार द्वारा कपाय को जींतने का प्रयत्न करता है, वह कपाय को जीत सकता है और विश्व में शाित भी स्थापित कर सकता है।

प्रश्न हो सकता है कि किस प्रकार जाना जा सकता है कि हमने कपाय को जीत लिया है ? इस प्रश्न का सामान्य उत्तर यही दिया जा सकता है कि अपने व्यवहार से हो पता लग सकता है कि वास्तव में हमने कषाय को जीत लिया है या नहीं।

आचार और विचार के एकीकरण से ही इण्ट कार्य की सिद्धि होती है। निश्चय और व्यवहार मे आचार तथा विचार एक ही होना चाहिए। महापुरुषो की मानसिक, वाचिनक और कायिक प्रवृति एक ही प्रकार की होती है।

## मनस्येक वचस्येक कार्येचैक महात्मनाम् ।

अर्थात् महात्माओं के मन में, वचन में तथा कार्यों में एक ही सरीग्वी प्रवृत्ति होती हैं।

जो व्यक्ति कोघ, मान, माया और लोभ को जीत लेता है, उस व्यक्ति का व्यवहार सरल वन जाता है निश्चय में जो कपाय-विजयी होता है वह व्यवहार में भी

कषायजित कहलाता है। गौतम स्वामी के व्यवहार से ही केशी स्वामी ने उन्हे जितात्मा तथा कषायविजयी कहा था। गौतम स्वामी का निश्चय व्यवहार में न उतरा होता तो केशी स्वामी उन्हें कषायविजयी के रूप मे किस प्रकार पह-चान सकते थे ? गौनम स्वामी के व्यवहार ने ही प्रकट कर दिया कि उनमे क्रोध, मान, माया, लोभ नही है। जो निश्चय मे होता है वही व्यवहार मे आता है । व्यवहार से हो निश्चय का पता लगता है। जब कोई वृक्ष ऊपर से हरा-भरा दिखाई देता है तो उसकी जड भी हरी-भरो होने का अनुमान किया जा सकता है। इसी प्रकार व्यव-हार से निश्चय का अनुमान किया जा सकता है । इसके थितिरिक्त निक्चय के साथ व्यवहार की भी आवक्यकता रहती है। केवल निश्चय या केवल व्यवहार को पकड कर बैठ जाने से काम नहीं चल सकता। निश्चय और व्यवहार दोनो से ही इष्ट कार्य सिद्ध होता है। वर्षा हो मगर बीज या अकुर न होगा तो क्या उगेगा ? इसी प्रकार बीज या अंकुर हो मगर वर्षा न हो तो भी अकुर कैसे बढगा? वर्षा हों और बीज भी हो, तभी अकुर उग सकता है। इसी तरह निश्चय और व्यवहार दोनो से ही काम चल सकता है। किसी एक से नहीं।

संसार मे अनेक मत मतान्तर हैं। इन मत मतान्तरों की विपुलता के कारण लोगों की बुद्धि चक्कर में पड़ गई है। पर हमें तो वहीं मानना चाहिए जो केशी स्वामी और गौतम स्वामी ने कहा है। हमें वहीं वात मान्य होनी चाहिए जो वीतराग प्रभु सर्वज्ञ तीर्थं कर ने बतलाई है। अगर कोई बात हमारी समक्ष में न आवे तो भी अपने हृदय में ऐसा

## २१४-सम्यव वपराक्रम (५)

दृढ विश्वास होना चाहिए कि-

तमेव सक्च निस्सिकयं ज जिणेहि पवेइयं-एवं सद्ह-माणा, एवं पत्तयमाणा एवं रोयमाणा, देवाणुष्पियाणं श्राणाए श्राराहिय भवइ ?

## हंता गोयमा ! मवइ।

अर्थात्—कदाचित् कोई वान अपनी वुद्धि में न ग्रानी हो तो उस पर हृदय में ऐसा दृढ विञ्त्रास होना चाहिए कि वीतराग जिन भगवान् ने जो कुछ कहा है, वह सत्य है ग्रार उसके विषय में मुझे किसी भी प्रकार का सदेह नहीं है। मैं उनके कथन पर श्रद्धा, प्रतीति ग्रीर रुचि रखता हू। गौतम स्वामी ने भगवान् से पूछा - इस प्रकार कह कर जो आपके वचन पर श्रद्धा रखता है वह आराधक है ने भगवान् ने उत्तर दिया—हाँ, गौतम! वह जीव आराधक है। इस प्रकार तीर्थंकर भगवान् ने जो कुछ कहा है, वह ग्रपनी बुद्धि में न आये तो भी उनके कथन पर श्रद्धा रखनी चाहिए। श्रद्धा आत्मा को प्रकाशित करने वाली दोषिका है — आत्मा को ज्योतिर्मयी वनाने वाला दिव्य दीपक है।

कहने का आशय यह है कि चित्त की शुद्धि ग्रथवा भाविशुद्धि का महत्त्व केशी महाराज तथा गौतम स्वामा ने भी वतलाया है। अतएव भावसत्य द्वारा चित की शुद्धि करने का प्रयत्न करना चाहिए। ससार मे सयोग तो अनेक प्रकार के प्राप्त होते हैं परन्तु उन सयोगों के कारण अपने भावों मे अशुद्धता नहीं आने देना चाहिए। विपम संयोग प्राप्त होने पर भी ग्रजना सती की भाति चित्त को शुद्ध रखना चाहिए। भावसत्य का फल बतलाते हुए भगवान् ने बतलाया है कि भावसत्य से हृदय की शुद्धि होती है । भाविवशुद्धि से करण और योग की विशुद्धि होती है। इस प्रकार विशुद्ध अन्त करण वाला जीवात्मा अर्हत्प्ररूपित घर्म की आराघना कर सकता है ग्रीर जो अर्हत्प्ररूपिन घर्म की आराघना करता है वही परलोक मे घर्म की आराधना कर सकता है।

भगवान् ने जो उत्तर दिया है, उस पर यह प्रश्न किया जा सकता है कि अर्हत्-घमं की ग्राराघना और पर-लोक को आराघना क्या भिन्न-भिन्न है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि यहा दोनो को भिन्न कहकर लक्षण द्वारा दोनो का सम्बन्ध बतलाया गया है। इस लक्षण द्वारा यह स्पष्ट किया गया है कि अर्हत् धमं की ग्राराघना आस्तिक ही कर सकता है। जो आस्तिक नहीं है—नास्तिक है, वह अर्हत्-धमं की आराघना नहीं कर सकता।

भगवान् महावीर के युग मे भी अनेक नास्तिक थे और आजकल तो इस मत की वहुत प्रबलता हो गई है। आधुनिक भौतिक विज्ञानवेत्ता भी कहते है कि पांच भूतों के सम्मिलन से जीवन पैदा होता है और जब पांचो भूत बिखर जाते हैं तो मृत्यु हो जाती है। कोई अत्मा न पर-लोक मे जाता है, न परलोक से आता है। ग्रात्मा जब तक रहता है तभी तक जीवन है और उसी का हट जाना मृत्यु है। भृगु पुरोहित के पुत्र देवभद्र तथा यशोभद्र जब सयम धारण कर रहे थे, तब उसके पिता भृगु ने कहा था—

> जहा य अग्गी अरणी असतो, खोरे घयं तेल्लमहातिलेसु।

# २१६-सम्यक्तवपराक्रम (५)

# एमेव ताया ! सरीरसि सत्ता, समुच्छई नासइ नावचिद्रे ॥

ग्रथित्--जैसे ग्ररिण में अग्नि, दूच में घी और तिल मे तेल प्रत्यक्ष से न दिखाई देने पर भी संयोगवल से उत्पन्न होते हैं, उसी प्रकार, हे वालको । पचभूतात्मक शरीर में से जीवात्मा उत्पन्न होता है और शरीर के नाश के साथ ही वह नष्ट हो जाता है । शरीर का नाश होने के पश्चात् चेतन नहीं रहता। (तो फिर धर्म किस लिए ? और संयम लेने की क्या आवश्यकता है ?)

चार्वाक मत का कथन है कि पाच महाभूतो से ही कोई शक्ति उत्पन्न होती है और शरीर के साथ ही वह क्षीण हो जाती है। परन्तु वास्तव में चेतना शक्ति का क्षय कभी हो ही नहीं सकता। अरिण में अग्नि, दूघ में बी, और तिल में तेल भले ही प्रत्यक्ष दृष्टिगोचर न हो तथापि वह प्रव्यक्त रूप से रहता अवश्य है इसी प्रकार शरीर धारण करते समय कर्म से लिप्त चेतन तत्त्व विद्यमान होता है श्रीर शरीर क्षीण होने पर दूसरे शरीर में चला जाता है। पिता के कथन के उत्तर में पुत्रों ने कहा था:--

नौ दूंदियगे अस प्रमुत्ताभावा, श्रमुत्ताभावा वि य होइ निच्चो । श्रज्भत्यहेउं निययस्स बंघो, ससारहेउं **च** वयति वर्घ ।।

— उत्तरा०, १४, १६

अर्थात् -- पिताजी । आत्मा अमूर्त होने के कारण इन्द्रियो द्वारा ग्रहण नहीं किया जा सकता श्रीर ग्रमूर्त होने के कारण हो वह नित्य भी है। श्रात्मा यद्यपि नित्य है, तथापि जीवात्मा में अज्ञान आदि दोष मीजूद होने के कारण वह कर्मों से बद्ध होता है। यह बधन ही संसार-परिश्रमण का कारण हैं, ऐमा महापुरुषो का कथन है।

जितने ग्रमूर्त द्रव्य है, सभी नित्य हैं। ग्राकाश अमूर्त है तो वह नित्य है। परन्तु ग्राकाश द्रव्य मे जीव की तरह पर-सयोग से परिणमन नहीं होता, जब कि जीवात्मा (कर्म-बद्ध आत्मा) कर्म के वश होकर छोटे-बड़े आकारों में परिणत होता है और उच्च-नीच गतियों में गमन करता है।

आत्मा अमूर्त्त होने से इन्द्रियग्राह्य नहीं है। इद्रियां एक-एक विषय को ही ग्रहण करती हैं। जो विषय जिस इन्द्रिय द्वारा ग्रहण किया जाता है, उस विषय को दूसरी इन्द्रिय ग्रहण नहीं कर सकती। सुनने का काम कान श्रीर् देखने का काम आँख ही कर सकती है अगर कोई व्यक्ति सुनने के लिए कान बन्द करके आख खुली रखे श्रथवा देखने के समय औंख बन्द करके कान खुला रखे तो वह सुन या देख नही सकता । कारण यही है कि इन्द्रिया ग्रपने—ग्रपने विषय को ही ग्रहण कर सकती हैं। परन्तु आत्मा सब के विषय को ग्रहण कर लेता है ग्रीर ग्रात्मा होने के कारण ही इन्द्रिया अपने-अपने विषय को ग्रहण करने मे शक्तिमान् होती हैं। ग्रात्मा जब शरीर मे से निकल जाता है तो इन्द्रिया शरीर मे रहती हुई भी अपने विषय को ग्रहण करने मे असमथं हो जाती हैं। मृत व्यक्ति की इन्द्रिया मृतक शरीर मे मौजूद तो रहती है, लेकिन ग्रात्मा के अभाव मे वह काम नहीं कर सकती। इससे यह भलीभाति सिद्ध हो जाता है कि ग्रात्मा की मौजूदगी मे ही इन्द्रियां अपना

भृश्य-सम्यक्तवपराक्रम (५)

विषय ग्रहण कर सकती है। इस प्रकार आत्मा सूक्ष्म होने पर भी इन्द्रियों का स्वामी है।

ग्रात्मा की विद्यमानता में ही प्रत्येक काम हो सकता है। राजा भी तभी तक दण्ड दे सकता है जब तक शरीर में ग्रात्मा है। आत्मा के निकल. जाने पर राजा भी शरीर को दण्ड नहीं देता। आत्मा—विहीन शरीर या तो भस्म कर दिया जाता है या जमीन मे गाड दिया जाता है।

पुरोहित के पुत्र कहते है - आंत्मा स्थूल आंखो से देखा नही जा सकता । वह अन्य इन्द्रियो द्वारा भी नहीं जाना जा सकता । वह ग्रात्मा अमूर्त है । अमूर्त आत्मा मूर्त इन्द्रियो द्वारा किस प्रकार जाना जा सकता है ? आत्मा भले ही इन्द्रियग्राह्य नही है, फिर भी उसका अस्तित्व मानना पंडता है। आत्मा को माने बिना काम नहीं चल सकता। परन्तु बहुत से नासमभ लोग नास्तिको की कल्पित बातो मे इसलिए फुँस जाते हैं कि आत्मा न मानने से दान, धर्म, तप, शील आदि कुछ भी नहीं करना पृडता और जीवन विषयभोग मे व्यतीत हो जाता है। इन प्रकार िषयानन्द मे फँस कर लोग नास्तिकता स्वीकार कर लेते हैं। परन्तु जिन महापुरुषो ने विषयसुख तथा ससार-सम्पदा का त्याग किया है उन पर अविश्वास करके आत्मा को स्वीकार न करना और जो विषयसुख के दास बने हुए हैं उनके कथन पर विश्वास करके, विषयलोलुप वनकर जीवन को नष्ट भ्रष्ट करना कहा तक उचित है ? इस प्रश्न पर गम्भीर दिचार करना आवश्यक है।

- देवभद्र और यशोभद्र अपने पिता भृगु पुरोहित से कहते हैं - पिताजी ! आप आत्म-तत्त्व को भूल कर ही ऐसा

कह रहे हैं कि आत्मा और शरीर भिन्न-भिन्न नहीं हैं किन्तु दूध में घी की तरह शरीर में ही जीवनशक्ति हैं। सचाई यह है कि आतमा और शरीर तलवार तथा म्यान की तरह जुदा-जुदा हैं। तलवार और म्यान अलग अलग हैं फिर भी तलवार म्यान में रहती है। इसी प्रकार आत्मा और शरीर भिन्न-भिन्न हैं पर आत्मा शरीर में रहता है। आत्मा अमूर्त तथा अविनाशी है। शरीर मूर्त और विनश्वर है। आत्मा अजर-अमर और शरीर शीण होने वाला है।

प्रक्त हो सकता है कि अगर आतमा अमूर्त और अविनाशी है तो मूर्त और विनक्ष्यर शरीर के साथ उसका सम्बन्ध किस प्रकार हुन्ना? इस प्रक्त का उत्तर यह है कि मिथ्यात्व आदि कारणों से ही आत्मा जन्म घारण करता है और मरता है। आत्मा का जैसा अध्यवसाय होता है, चैसा ही उसका जन्म-मरण होता है।

कुछ लोग कहते हैं कि परमात्मा ही आर्त्मा को उत्पन्न करता और मारता है, परन्तु गम्भीर विचार करने पर यह कथन किसी भी प्रकार ठीक और युक्तिसगत नहीं जान पडता । इस सबध मे गीता मे भी स्पृष्ट कहा है:—

न कर्नु त्वं न कर्माण लोकस्य सृजति प्रभुः ।

न कर्मफलसंयोगं स्वभावस्तु प्रवर्तते ।।

वर्थातु प्रमातमा कर्ता नही है, कर्म कराता नही है, लोक का सर्जन करता नही है और न किसी को दण्ड हो देता है। यह सब स्वभाव से ही होता है। जैसे मुह मे मिर्च डालने से चरपराहट लगती है और शक्कर डालने से मिठास मालूम होती है; उसी प्रकार कर्म का फल भी

स्वभावत. मिलता है। परमात्मा कर्म का फल देने या जन्ममरण कराने के भगड़े मे नहीं पडता । ऐसा होने पर भी
कुछ लोग परमात्मा या काल आदि पर सारी जिम्मेदारी
डाल कर कहते हैं – हम क्या करे ? काल ही ऐसा आ गया
है। परमात्मा ने ही यह सब किया है। परन्तु इस प्रकार
परमात्मा या काल आदि पर वोभा डालना अज्ञान है।

शास्त्र कहता है कि तुम्ही कर्म के कर्ता और तुम्हीं कर्म के भोक्ता हो। तुम स्वय प्रपना सुवार या बिगाड कर सकते हो। स्वभाव, काल आदि की सहायता तुम्हारे कार्य में अपेक्षित अवश्य है परन्तु कर्म के कर्ता तो तुम स्वय हो। तुम पुरुषार्थ करोगे तो तुम्हारे कार्य में काल आदि की सहायता भी तुम्हे मिलेगी। कहावत है— "हिम्मते मरदां मददे खुदा।" इस कहावत का आशय यह है कि तुम हिम्मत रखोगे तो दूसरो की सहायता भी तुम्हे मिल जायेगी। हा, तुम पुरुषार्थ या प्रयत्न नहीं करोगे तो दूसरों की सहायता से वंचित रहोगे। अतएव अपना उत्तरदायित्व दूसरों पर मत डालो। अपना काम ग्राप ही करना होगा।

पुत्रो का युक्तिसगत कथन सुन कर भृगु पुरोहित समक गया। भृगु पुरोहित ने तथा उसकी पत्नी ने देवभद्र और यशोभद्र को सयम ग्रहण करने की सहर्ष अनुमति दी। इतना ही नहीं, किन्तु स्वय भी सयम ग्रहण करके आत्म-कल्याण किया। शास्त्रकारों ने यह घटना शास्त्र में सुरक्षित रखी। इस घटना से सार ग्रहण करके तुम भी आत्मसुघार करके भ्रात्मकल्याण करो।

कहने का तात्पर्य यह है कि आस्तिक ही अईत्-प्ररूपित

## पचासवां बोल-२२१

धर्म की आराधना करता है वही वास्तव मे आस्तिक है। इस प्रकार भगवान महावीर ने भावसत्य को ही धर्म की ग्राराधना का मूल कारण बतलाया है। ग्रतएव धर्म की आराधना करने के लिए भावसत्य को जीवन मे स्थान दो ग्रीर हृदय की शुद्धि करों इसी में आत्मा का कल्याण है।



# इक्यावनवाँ बोल

## - 49**8**5F~

#### करणसत्य

पिछले बोल मे भावसत्य का विचार किया गया है। भावसत्य से होने वाले लाभ के विषय मे अगवान् ने कहा है— भावसत्य से जीवात्मा भावविशुद्धि प्राप्त करता है और भावविशुद्धि से करण तथा योग की भी विशुद्धि होती है। ग्रब गौतम स्वामी, भगवान् महावीर से पूछते हैं कि करण-सत्य क्या है? और उससे जीवात्मा को क्या लाभ होता है? प्रश्नोत्तर यह है:—

### मूलपाठ

प्रक्त-करणसच्चेण भते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर-करणसच्चेण करणसिंता जणयइ । करणसच्चे बट्टमाणे जीवे जहावाई तहा कारो यावि भवइ ॥५१॥

#### शब्दार्थ

प्रक्न-भगवन् ! करणसत्य से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर — करणसत्य (सत्य प्रवृत्ति करने) से सत्य किया करने की शक्ति उत्पन्न होती है और सत्यप्रवृत्ति में स्थित जीवात्मा जैसा कहता है वैसा ही करता है।

#### च्याख्यान

करण का सामान्य ग्रथं है— साधन । कर्ता जिस साधन की सहायता से क्रिया करता है उस साधन को 'करण' कहते हैं। जैसे कुम्भार चाक की सहायता से घडा बनाता है, अतएव चाक करण है। इसी प्रकार इन्द्रिया भी करण हैं। कर्ता इन इन्द्रियों से जैसा चाहे वैसा काम ले सकता है। आत्मा (कर्त्ता) ससार की वृद्धि करने में भी इन्द्रियों का उपयोग कर सकता है और ससार से मुक्त होने में भी उपयोग कर सकता है।

बाज लोग साधारण कलम के लिए भी परतन्त्र हों रहे हैं। प्राचन समय में बक की कलम बनाई जाती थी, मगर ग्रव तो होल्डर और फाउन्टेनपेन का प्रचार बढ़ गया है। लोग समभते हैं कि मुभीते के साधन बढ़ जाने से हम सुखी हो गए हैं पर वास्तव में इन साधनो ढ़ारा सुख नहीं बढ़ा, परतन्त्रता हो बढ़ी है और खर्च भी बढ़ गया है। पहले बढ़ की कलम बनाने में कितना कम खर्च होता था? मैं जब ससारावस्था में था तो बाजार से कुछ बढ़ खरीद लाया था। मैं जब तक ससारावस्था में रहा तब तक वे बढ़ काम में आते रहे और जो बच्चे वे मेरे दीक्षा के वाद दूसरों के काम श्राये होगे। इस प्रकार पहले थोड़े से खर्च में काम चल सकता था और परतन्त्रना भी नहीं भोगनी पड़ती थी।

जैसे लिखने के लिए कलम करण है, उसी प्रकार कलम बनाने के लिए चाकू करण है। तुम लोग बम्वई जाते हो। जिस साघन से तुम बम्बई जाते हो वह माधन चाहे रेलगाडी हो, मोटर हो या हवाई जहाज हो, करण है। इसी तरह आत्मा के लिए इन्द्रिया करण हैं। आत्मा चाहे तो इन्द्रियो द्वारा ससारवृद्धि भी कर सकता है और चाहे तो ससार से मुक्त होने के काम भी कर सकता है।

भगवान् कहते हैं— करणसत्य से करण मे सत्यता आती है और जब करण मे सत्यता आती है तो जीव जैसा कहता है वैसा हो करके दिखा देता है। अगर उससे कोई काम नही हो सकता तो वह स्पष्ट कह देता है। जैसे आनन्द आदि श्रावको ने भगवान् से कहा था कि हम में संयम घारण करने की शक्ति नहीं है, मगर हम जो बात स्वीकार करेंगे, उसका पूर्ण रूप से पालन करेंगे।

करण में सत्यता होगी तो कार्य भी बरावर सिद्ध होगा। चाकू अच्छा होगा तो कलम भी अच्छी वन सकती है। अगर चाकू ही अच्छा न हुआ तो खराव च कू से कलम की नौक ठीक नहीं निकलेगी। इसी भाति जिस व्यक्ति में करण-सत्य होगा, वह जैसा बोलेगा वैसा ही कर दिखाएगा। करण में सत्यता थ्रा जाने से कार्य में सरलता आए विना नहीं रहती। जब करण में सत्यता आ जायेगी तो हाथी के दात खाने के और तथा दिखाने के और, इस लोकोक्ति के अनुसार कहना कुछ, करना कुछ की भिन्नता नहीं रह सकती। फिर तो जैसा उच्चार होगा वैसा ही आचार होगा। श्रर्थात् वाणी तथा व्यवहार में भिन्नता नहीं रह जाएगी।

धाजकल के लोग प्रायः उच्चार के ग्रनुसार आचार

नहीं करते, अर्थात् कहने के अनुसार कार्य नही करते। मानो, वे यह सोचते हैं कि उच्चार के पश्चात् आचार की आवश्यकता ही क्या है! परन्तु शास्त्र कहता है कि वाणी के अनुसार कार्य न करने का कारण करणसत्य का ग्रभाव ही हैं। जिसमें करणसत्य होगा वही व्यक्ति च गर को आचार मे उलारेगा जो व्यक्ति जैसा बोलता है वैसा ही आचरण करता है, वही व्यक्ति लोक मे प्रशसा का पात्र बनता है। अरब देश के विषय में कहा जाता है कि वहा के लोग बहुत कम भूठ बोलते हैं। यह उन लोगो के लिए प्रशसा की बात है, मगर भारतवासी कैसा बोलते हैं, इस बात का विचार करो । भारतीय भूठ तो नही बोलते ? अगर कहा जाये कि भारत मे भूठ बोले बिना काम नही चलता, इस कारण भूठ बोलना पहता है तो इसका उत्तर यह है कि वास्तव मे सत्य बोले बिना काम नही चल सकता । उदाहरणार्थं - किसी आदमी को खूव भूख लगी है। वह भूठ बोलता है। कहता है - 'मुफे भूख नहीं लगी।' ऐसी दशा मे क्या उसका काम चल सकेगा ? उसका भूख का दुख दूर हो सकेगा ? अगर यह कहा जाये कि ऐसी जगह भूठ बोलने से काम नही चल सकता तो इसका अर्थ यह ु हुग्रा कि मोले लोगो को ठगने के लिए भूठ बोले बिना काम नहीं चल सकता।

लोग समभ बैठे हैं कि हम भूठ बोल कर चाहे जिस तरह ठगें। हमे कौन देखता है ? पर शास्त्रकार कहते हैं— दूसरा कोई देखे या न देखे, पर तुम्हारा खुद का आत्मा और परमात्मा तो देखता है। अगर तुम परमात्मा को और अपने आत्मा को प्रसन्न करना चाहते हो तो जैसा कहते हो वैसा

# २२६-सम्यक्तवपराऋम (५)

ही ग्राचरण करके दिखाना चाहिए कहना कुछ , और करना कुछ, इस पद्धित को ग्रगीकार करने से तुम्हारा, आत्मा सतुष्ट नही होता और परमात्मा भी प्रसन्न नही होता। कथनी और करनी में भिन्नता रखने से जीवन का व्यवहार ठीक तरह नहीं चल सकता। किसी ने कहा है— यह करना चाहिए— यह नहीं करना चाहिए 'ऐमा दूमरो से तो कहा जाता है, परन्तु ग्रपने कहने के ग्रनुसार तू आप ही नहीं करता, यह कहा तक उचित कहा जा सकता है। कहना कुछ ग्रीर करना कुछ, यह भेदनीति सर्वथा अनुचित है।

जव गृहस्थों के लिए भी यह भैदनीति ग्रनुचित गिनी जाती है तो साधुओं के लिए वह अनुचित और वर्ज्य हो, यह स्वाभाविक ही है। ऐसा होने पर भी कितनेक साधु भी बोलने में ग्रीर करने में भिन्नता रखते हैं। परन्तु इस प्रकार के अनुचित व्यवहार से परमात्मा प्रसन्न नहीं हो सकता। परमात्मा को प्रसन्न करने के लिए उच्चार को आचार में लाने की श्रत्यन्त आवश्यकता रहती है।

# बावनवां बोल्

## योगसत्य

करण सत्य अर्थात् सत्य प्रवृत्ति से जीवात्मा को क्या लाभ होता है, यह पहले बतलाया जा चुका है। अब सत्य योग अर्थात् मन, वचन और काय के सत्य व्यापार से जीवात्मा को क्या लाभ होता है, इस विषय मे गीतम स्वामी भगवान् महावीर से पूछते हैं—

### मूलपाठ

प्रक्त - जोगसच्चेण भते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर जोगसच्चेणं जोगे विसोहेई ॥ ५२॥

## शब्दार्थ

प्रश्न — भगवन् ! योग सत्य से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर-योग-सत्य से योगो की विशुद्धि होती है।

#### व्याख्यान

मन, वचन और काय का व्यापार योग कहलाता है।
मन, वचन ग्रीर काय का व्यापार पन्द्रह प्रकार का है।
मूल मे योग के तीन भेद हैं मनोयोग, वचनयोग और
काययोग। इनके पन्द्रह भेद हैं मनयोग के चार भेद,
वचनयोग के चार भेद और काययोग के सात भेद हैं।
वचन और काय के साथ मन रहता है किन्तू कभी मन
सत्य मे प्रवृत्त होता है कभी असत्य मे प्रवृत्त होता है।
असत्य मे मन प्रवृत्त तो होता है मगर योग को सत्य मन
मे ही प्रवृत्त करना चाहिये। सत्य मन मे योग को प्रवृत्त
करने से जीवा मा को क्या लाभ होता है, यह बतलाने के
लिये ही गौतभ स्वामो ने भगवान् से प्रक्रन किया है। भगवान् ने उत्तर दिया है कि सत्य-योग से योग को विशुद्धि
होती है। मन मे सत्य योग को प्रवृत्त करना हो योगसत्य
है और योगसत्य से योग की विशुद्धि होती है।

योग का अर्थ जोडना भी है। मन, वचन ग्रौर काय को किसी के साथ जोडना भी योग कहलाता है। मन, वचन और काय को जिसके साथ जोडा जाता है उसी का योग कहते हैं। पानी में कोई वस्तु डाली जाये तो वह उस वस्तु का रग अपना लेता है, इसी प्रकार अगर योग को सत्य में प्रवृत्त किया जाये तो वह सत्य-योग कहलायेगा और यदि असत्य में प्रवृत्त किया जाये तो असत्ययोग कहा जायेगा। इसी तरह अगर सत्य ग्रसत्य दोनों में योग मिश्रित किया जाये तो मिश्रयोग कहलाएगा।

तात्पर्य यह है कि योग को सत्य मे प्रवृत्त करना

चाहिये। ग्रब प्रश्न यह है कि सत्य किसे कहना चाहिए? इस प्रश्न का उत्तर देना कुछ कठिन है। सत्य की पूर्ण व्याख्या तो वही महापुरुष कर सकते हैं। जन्होन ग्रपने जीवन में सत्य को तानेबाने की तरह बुन लिया हो। जिन महापुरुषों ने सत्य को सागोपाग सम्पूण रूप से जीवन में उतार लिया है, उनमें और ईश्वर में कोई अन्तर नहीं रहता। क्यों कि शास्त्र में कहा है कि सत्य ही भगवान् है ग्रंथित् भगवत्प्राप्ति का सच्चा मार्ग सत्य ही है।

सत्य की पूर्ण व्याख्या करना यद्यपि अपने लिए कठिन अवश्य है, फिर भी प्रत्येक मनुष्य अपने पुरुषार्थ द्वारा सर्वथा न सही, आशिक रूप मे भो अपने घ्येय तक पहुच ही सकता है। इस कथन के अनुसार अपनी शक्ति के अनुसार यहा यह दिग्दर्शन कराने का प्रयत्न किया जायेगा कि सत्य क्या है?

साधारणतया सभी मनुष्य सत्य का स्वरूप समभने की अभिलाषा रखते हैं, परन्तु वही लोग सत्य को ठीक तरह समभ सकते हैं, जिन्हें सत्य हृदय से प्रिय है . सत्य का उपासक बनने की इच्छा रखने वाला सत्य के समक्ष तीन लोक की सम्पदा को हो नही वरन् अपने प्राण को भी तुच्छ समभता है । किन्तु जो लोग किसी सम्प्रदाय, घम या मत के पीछे मतवाले वन जाते हैं और स्वार्थवश होकर सत्यासत्य का विवेक भूल जाते हैं, वे सत्य का स्वरूप नहीं समभ सकते । वे सत्य को अपने जीवन मे उतार भी नहीं सकते । जीवन को नीतिमय प्रामाणिक, धार्मिक तथा उन्नत बनाने के लिए सर्वप्रथम सत्यमय बनाना म्रावश्यक

# २३०-सम्यंदरवंपराक्रम (४)

है। म्रतएव यहां सत्य के विषय में कुछ विशेष विचार करने की आवश्यकता है।

जो नित्य है, अविनाजी है और विकारों से रहित है, वह सत्य कहलाता है। घविनाशीपन को प्राप्त करने के लिए जो व्यवहार किया जाता है वह भी सत्य है। श्रीम्थानागसूत्र के चौथे स्थान में सत्य की व्याख्या करतें हुए कहा है—

चउ व्विहे सक्चे पण्णत्ते तजहा काउज्जुयया, भासुज्जु-यया भावुज्जुयया अविसवायणा जोगे।

ं अर्थात्—काय की सरलता, भाषा की सरलता और मन, वचन, काय के योगों की सरलता का नाम सत्य है।

जिस विचार, वाणी और कार्यप्रणाली में त्रिकाल में भी फेरफार न हो, जिसे ग्रात्मा निष्पक्षभाव से ग्रहण करे, हृदय में सम्पूर्ण रूप से जिसके स्थित हो जाने पर भय, ग्लानि, अहकार, मोह दम्भ, ईर्षा, द्वेष, कोव लोभ आदि कुत्सित भाव नष्ट हो जाएं तथा जो भूतकाल में था, वर्त-मान में है और मविष्य में होगा अथवा जिसके द्वारा ग्रात्मा को सच्ची शांति प्राप्त हो, उसे सत्य कहते हैं।

योगदर्शन के साधन-पाद के तीसरे सूत्र के भाष्य में वेदव्यास जी ने सत्य की व्याख्या करते हुए कहा है:---

सत्य यथार्थे वाड्मनसो यथादृष्टं यथानुमितं यथाश्रुतं तथा वाड्मनक्वेति ।

परत्र स्वबोधसकान्तये वागुक्तायदि न विचता भ्रान्ता वा प्रतिपत्तिवध्या वा भवेदिति।

भाव यह है कि मनोयोगपूर्वक वाणी की यथार्थता होना सत्य कहलाता है। अर्थात् जैसा देखा हो, समभा हो,

वैसा ही दूनरों को दिखाया जाये, समकाया जाये तथा सुनाया जाये, यही सत्य है। किन्तु अगर वाक्चातुर्य से या प्रसावध नी से उन्ही बब्दो द्वारा दूसरो को भ्रमणा उत्पन्न हो तो उसे सत्य नहीं कहा जा सकता। सक्षेप में वास्तिविक विचार, वाणी तथा व्यवहार सत्य कहाता है। महाभारत में भी कहा है --

# श्रविकारितम सत्य सर्ववर्णेषु भारत ! -

भ्रथित् --समस्त वर्णों मे विकाररहित रहने वाले को सत्य कहते हैं।

सत्य की मूर्ति किसी प'षण की बनी नहीं होती ग्रीर न उसका कोई स्थान ही नियत होता है। इस देह में रहें हुए जीव की भाति सत्य सर्वत्र व्याप्त है। कोई वस्तु या कोई स्थान ऐसा नहीं जहां सत्य न हो। जिस वस्तु में सत्य नहीं है वह वस्तु ही किसी काम की नहीं रहती। जैसे सूर्य में सत्य वस्तु प्रकाश है। अगर सूर्य में से प्रकाश निकल जाये तो उसे बोई भी सूर्य नहीं कहेगा। दूघ में सत्य वस्तु घा है। अगर दूघ में से घी निक्ल जाये तो उसे वास्तव में दूघ नहीं कहा जा सकता। कहने का ग्राशय यह है कि सत्य उस स्वाभाविक श्रीर वास्तविक वस्तु की नाम है, जिसके होने से किसी वस्तु, विचार, वाणी या काय वगैरह के नाम रूप तथा गुणों में परिवर्त्तन न हो सके। सत्य श्रपरिक्त्तनशील और स्वाभाविक है।

सत्य एक व्यापक और सार्वभौम किद्धान्त है सकार मे विभिन्न मत हैं और उनके सिद्धान्त प्रलग-अलग हैं। कुछ मतो के बाह्य सिद्धान्तों में तो इतनी प्रधिक भिन्नता

## २३२-सम्यक्तवपराक्रम (५)

होती है कि एक मतानुयायी दूसरे मत के अनुयायी से मिल भी नहीं सकता । यहीं नहीं वरन् इन सिद्धान्तों को पकड़ें रखकर वे प्राय महायुद्ध मचा देते हैं । ऐसा होने पर भी अगर सब मतावलम्बी गम्भीरतापूर्वक निष्पक्ष दृष्टि से विचार करें तो उन्हें मालूम होगा कि घर्म का पाया म्त्य पर ही टिका है और वह सत्य सब का एक है। अगर इस सत्य का सच्चा स्वरूप समक्ता जाये तो जो लाग धर्म के नाम पर परस्पर द्वेष रखकर कलह करते हैं, वे भी कलह और द्वेष का त्याग करके भाई-भई को तरह एक दूपरे के गले मिलेंगे और प्रेमपूर्वक भेटने के लिए तैयार हो जाएँगे।

प्रत्येक मनुष्य सत्य का पूजन कर सकता है। सत्य का पूजन करने मे जाति या घर्म का कोई बन्धन नहीं है। यही नहीं वरन् जो कोई भी चाहे वह किसी भी जाति का या किसी भी घर्म का हो—सत्य का आवरण करता है। वह सच्चा घर्मात्मा बन जाता है। सत्य-पूजा की सामग्री के लिये साधारणतया एक कौड़ी भी नहीं खरचनी पड़ती, परन्तु कभी-कभी सत्यपूजा के लिये इनना ध्रधिक अत्मन्त्याग करना पड़ता है कि ससार का कोई भी त्याग उसकी बराबरी नहीं कर सकता । पूछा जा सकता है कि सत्य की पूजा किस प्रकार करनी चाहिए? इस प्रश्न का निश्चित उत्तर यही दिया जा सकता है कि—'सत्य चर।' अर्थात् सत्य का आचरण करना ही सत्य की सच्बी पूजा है।

सत्य का पूर्ण स्वरूप तो केवली भगवान् ही जानते हैं। हम लोग स्वय अपूर्ण हैं। हम पूर्ण सत्य का वर्णन त्रिस प्रकार कर सकते हैं ? केवली भगवान् जितना जानते हैं उतना वे भी कह नहीं सकते, क्यों कि योग तो समयानुसार ही प्रवर्तित होता है। ऐसी स्थिति मे वे जितना जानते है, उस सब का वणन किस प्रकार कर सकते हैं ? हम लोग भी जितना देखतें हैं उतना वर्णन नहीं कर सकते, तो फिर जो अखिल संसार को हाथ की रेखा की तरह देखते हैं, वे सब का कथन किस प्रकार कर सकते हैं ? इस प्रकार पूर्ण सत्य तो अनिर्वचनीय अकथनीय है। पूर्ण सत्य की परिसीमा पर पहुचने से मन और वाणी भी उसी मे समा जाते है। ग्रतएव पूण सत्य अनिर्वचनीय है। यहा जिस सत्य का कथन किया गया है वह तो व्यावहारिक सत्य है। जो वास्त वकता से विरुद्ध नहीं है भ्रौर जिसके विषय में किसी प्रकार का कपट सेवन नहीं किया गया है, वह व्याव-हारिक सत्य है। इस सत्य के साथ योग का सबन्घ जोडना योगसत्य है । इस योगसत्य से जीवात्मा को क्या लाभ होता है, यह प्रक्न गौतम स्वामी ने भगवान् महावीर से पूछा है। इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा है-योग-सत्य से योग की विशुद्धि होती है।

योगसत्य श्रीर योग-प्रसत्य में क्या श्रन्तर है ? यह बात एक व्यावहारिक उदाहरण देकर समभाता हू । मान लीजिये एक सेठ के पास कोई श्रादमी दम रु० उद्यार लेने आया । सेठ के पास तिजोरी मे रुपया है मगर वह उस श्रादमी को देना नहीं चाहता श्रीर न यही चाहता है कि मागने वाले को बुरा लगे । धतएव सेठ मागने वाले से कहता है—"मैं तुम्हे रुपया श्रवश्य देता, मगर श्रभी शिलक में रुपया न होने के कारण असमर्थ हू।" ऐसा कहने वाले सेठ ने अपना योग असत्य मे प्रवृत्त किया या नही ? सेठ मिथ्या बोला लेकिन उस आदमी को सेठ के कथन पर विक्वास नही हुग्रा । उसने मन मे यही सोचा होगा— यह सेठ भूठ वोलता है। यह कैसे माना जा सकता है कि उसके पास दस रुपया भी नहीं है ! मेठ तो यह सोचता है कि मेरे तिजोरी मे रुपया है या नहीं, यह कौन देखता है ? मगर वह यह नहीं सोचता कि दूसरा कोई देखे या न देखे, मेरा मन तो जानता है कि तिजोरी मे रुपया है. फिर भी मैं मिथ्या बोला ग्रौर रुपयान देने के लिए कपट किया। इस प्रकार योग को श्रसत्य मे प्रवृत्त करना योग ग्रसत्य है। श्रगर सेठ उस धादमी से यह कह देता कि मेरे पास रुपया तो है पर इस समय मैं तुम्हे रुपया नही दे सकता। ऐसा कहने से सत्य की रक्षा होती। ऐसे सत्य में योग को प्रवृत्त करना योगसत्य है । इसी प्रकार सेठ यदि यह कहता कि मैं दस रुपया तो नही देता पान दे सकता हू, तो यह भी सत्ययोग ही कहलाता। हा, सेठ ने यह कहा होता कि मेरे पास दस रुपया तो नहीं हैं, पाच ही है। तुम पाच रुपया ले जा सकते हो, यह कथन भी एक प्रकार से भ्रसत्य है; पर इसे मिश्र कहा जा सकता है । क्योकि इस कथन मे सत्य असत्य का मिश्रण है । ऐसे मिश्र मे योग को प्रवृत्त करना मिश्रयोग कहलाता है।

चौथा व्यवहारयोग है। बस्तु न होने पर भी विकल्प से वस्तु मानना अथवा एक वस्तु मे दूसरी वस्तु का ग्रारोप करके कथन करना विकल्ग कहलाता है। जैसे — खाट गोर करती है। वास्तव मे खाट शोर नहीं करती वरन् खाट पर वैठे अदमी शोर मचाते हैं। कोई कहता है — गाव भाग गयां। यहा यह कथन किया गया है कि गाव भागता है, परन्तु गाव में बसने वाले लोग भ गते है-गाव नहीं। फिर भी व्यवहार में यही कहा जाता है कि सारा गाव भाग गया। वस्तु में सत्-असत् का निर्णय न करके व्यवहार में जैसा कहा जाता है, वैसा ही कपटरहित मन से कहना व्यवहार है ऐसे व्यवहार में योग को प्रवृत्त करना व्यव-हारयोग कहलाता है।

वचनयोग और काययोग के भी इसी प्रकार जुदे—
जुदे भेद हैं। सत्य, असत्य, मिश्र और व्यवहार, इन चारो
मे से जिस योग को जिसके साथ जोडा जायेगा वह योग
वैसा ही कहलाएगा। भगवान् ने सत्य मे योग जोडने का
फल यह वतलाया है कि योगसत्य से योग की विशुद्धि
हाती है प्रयात् ग्रात्मा क्लेश कम के विपाक से रहित
होता है।

जैसे फाडू से घर का कचरा साफ किया जाता है, उसी प्रकार आत्मा मे मन, वचन तथा काय की असत्य- प्रवृत्ति रूपो जो कचरा भरा हुआ है, उसे योगसत्य रूपो फाडू से साफ किया जाता है। किसी विशिष्ट व्यक्ति को घर ग्राने का आमन्त्रण तभी दिया जाता है जब ग्रपना घर पहले से ही साफ कर लिया हो। घर साफ-सुथरा न हो तो महान् पुरुष को घर पर आने का निमन्त्रण नहीं दिया जाता। इसी प्रकार अगर अपने आत्ममदिर मे परमात्मा-देव को पघराना हो तो हमें आत्म-मदिर मे से असत्य योग की प्रवृत्ति रूपी कचरे को बाहर निकाल देना चाहिए। ऐसा करना आवश्यक है।

# २३६-सम्यक्तवपराक्रम (५)

कितनें ही लोग कहा करते हैं हमारा मन साम। यिक मे नहीं लगता । पर जब तक मन ग्रसत्य योग मे प्रवृत्त हो रहा है तव तक वह सामायिक में कैसे लगेगा? सामा-यिक मे मन एकाग्र करना हो तो मन को सत्ययोग मे प्रवृत्त करना चाहिए। जब मन सत्ययोग मे लग जायेगा तो मन सामायिक मे स्थिर हुए बिना नहीं रहेगा।

अगर तुम्हारे मन, वचन ग्रीर काय का व्यापार सत्ययोग में प्रवृत्त होगा तो तुम्हारे योग की अवश्य विशुद्धि होगी और जब योग की विशुद्धि होगी तब तुम्हे किसी प्रकार का सकट नहीं सहन करना पड़ेगा और न दूसरे के शरण में ही जाना पड़ेगा। जो लोग योग को सहय में प्रवृत्त करते हैं, उनका सकट टल जाता है।



# तिरेपनवां बोल

# मनोगुप्ति

ठीक तरह परमात्मा को पहचान कर विशुद्ध भाव से वन्दन-नमस्कार करके उसे सदा सहायक बनाने में अनेक विघ्न बाघाए उपस्थित होती है। इन विघ्न-बाघाग्रो को दूर करने के लिए तथा उनसे बचने के लिए भी साघुत्व ग्रगी-कार किया जाता है। यद्यपि साघुजन विघ्न-बाघाओं को जीतने के लिए ही सांसारिक वस्तुग्रो का त्याग करके सयम स्वीकार करते हैं, फिर भी मन, वचन और काय कभी-कभी साघुता की मर्यादा से बाहर निकल जाते हैं। उन्हें मर्यादा मे रखने के लिए भगवान् ने मनोगुष्ति, वचनगुष्ति और काय-गुष्ति का विघान किया है। मन की गुष्ति से अर्थात् मन को काबू मे रखने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है, यह जानने के लिए गौतमस्वामी, भगवान् महावीर से प्रश्न करते हैं:—

#### मूलपाठ

प्रध्न-मणगुत्तयाए णं भंते ! जीवे कि जणयइ ?

## २३ द-सम्यवत्वपराक्रम (४)

उत्तर मणगुता । ए जीवे एगग्गंजणयइ एगग्गि चित्ते णं जीवे सणगुरो सजमाराहए भवइ ॥ ३३॥

### शब्दार्थ

प्रश्न - भते ! मनोगुष्ति से जीवातमा को क्या लाभ होता है ?

उत्तर — मनोगुष्ति (मन के सयम ) से जीवात्मा में एकाग्रता उत्पन्न होतो है और एकाग्र-चित्त वाला जीवात्मा सयम का आराधक बनता है।

#### व्याख्यान

यह प्रश्न पहले योगसत्य के सम्बन्ध में प्रश्नोत्तर करने मे आया है। योगसत्य तभी रखा जा सकता है जब मन, वचन और काय की गुष्ति अर्थात् रक्षा की जाती है। इसलिए योगसत्य के अनन्तर तीन गुष्तियों के विषय में प्रश्न किया गया है।

मानव-शरीर में मन की प्रधानता है । अगर मन की गुष्ति प्रथात् रक्षा की जाये तो वचनगुष्ति तथा काय-गुष्ति भी सरलतापूर्वक रखी जा सकती है। मन, मानव-शरीर का प्रधान प्रग होने के कारण उसकी रक्षा करना ग्रावश्यक है। मन बहुत चचल होता है, अतएव मन की चचलता को रोकने के लिए शास्त्रों में तथा ग्रन्थों में खूब ऊहापोह किया, गया है। मन की चंचनता के विषय में गीता में भी कहा है।—

> चञ्चल हि मनः कृष्ण ! प्रमादि बलवद् दृढम् । तस्याह निग्रह मन्ये, वायौरिव सुदुष्करम् ॥

अर्थात् — हे कृष्ण । मन बहुत चचल है । वह प्रमथन स्वभाव वाला है, दृढ है ग्रोर बलवान् है। उसे वश में करना मुक्ते तो वायु को वश में करने के समान ग्रत्यन्त दुष्कर जान पडता है।

इस प्रकार मन की चंचलता दूर करने के सवन्ध में अर्जुन को भी शका हुई थी। दूसरे भक्त भी कहते हैं कि-हे प्रभो मेरा मन ऐसा है कि जिन कामों के करने से हानि सहनी पड़ती है, उन्हीं कामों में बार-वार प्रवृत्त होता है। ऐसा मन किस प्रकार वश में किया जा सकता है?

इस तरह मन को वश मे करना कठिन माना जाता है। परन्तु ज्ञानियो का कथन है कि यह कार्य जितना कठिन समभा जाता है, उतना कठिन नहीं है। यह ठोक है कि मन चचल है मगर ऐमी वात नहीं है कि वह वश में हो ही न सके। यदि मन वश मे किया हो न जा सकता हो तो श स्त्रकार ऐसा करने का उपदेश ही क्यो देते ? जो कार्य वास्तर मे अशक्य है उसे करने का उपदेश कीन देता है ? तिलो से तेल निकालने का उपदेश देना तो स्वाभाविक और उचित है कि तु बालू मे से तेल निकालने का उपदेश कोई नहीं देता । क्यों कि ऐसा होना अशक्य है। मन वश मे तो किया जा सन्ता है परन्तु उसके लिये सिक्रय प्रयत्न करने की भ्रावश्यकता है। इसीलिये यह उपदेश दिया जाता है कि मन को वश मे करने का प्रयत्न करो, पुरुषार्थ करो। जिन प्रयत्नो द्वारा मन दश मे किया जा सकता है उन प्रयन्नो द्वारा उमे वश मे करके अनेक पुरुषो ने मूक्ति प्राप्त की हैं, करते हैं और करेगे।

मन, वचन और काय को वश में करने के लिए ही

शःस्त्रकारो ने तीन गुष्तियो का विघान किया है। तीन गुष्तियां और पाच समितिया तो साघुता का प्राण हैं। दूसरे शब्दों मे कहा जाये तो यह आठो प्रवचनमाता हैं।

गुष्ति का अर्थ रक्षा करना होता है । मन, वचन श्रीर काय को वश में रखना, उनकी रक्षा करना गुष्ति है। मन, वचन और काय को वश में रखने का श्रर्थ उन्हें नष्ट कर देना नहीं है । इसका श्रर्थ यह हैं कि जैसे घोड़े को लगाम आदि द्वारा वश में रखा जाता है, उसी प्रकार मन, वचन, काय को वश में रखना गुष्ति हैं।

जैसे सीखा हुआ घोडा अपने सवार को निर्दिष्ट स्थान पर पहुचा देने में समर्थ होता है, उसी प्रकार मन, वचन तथा काय आत्मसिद्धि प्राप्त करने मे अगर सहायक बन जाएँ तो कहना चाहिए कि उनकी गुप्ति हुई है। निर्दिष्ट स्थान पर पहुच कर सवार घोडे से उतर पडता , है, उसी प्रकार आत्मसिद्धि होने के वाद इन्द्रियो की सहायता लेने का भी त्याग कर दिया जाता है। अलबत्ता जब तक आत्मा का उद्देश्य सिद्ध नही हुआ है तव तक मन, वचन, काय से विवेकपूर्वक काम लेना पडता है। मन, वचन तथा काय से विवेकपूर्वक काम लेना ही गुप्ति है । मन, वचन, काय को नष्ट कर देना गुष्ति नहीं है। ्यह तो आत्महत्या है। अतएव मन, वचन तथा काय को निवृत्ति मे प्रवृत्त करना हो गुप्ति है । किसी भी वस्तु से निवृत्त होने के लिए प्रवृत्ति करना आवश्यक है। प्रवृत्ति के विना निवृत्ति नहीं हो सकती और निवृत्ति के विना प्रवृत्ति नहीं हो सकती । अतएव मन, वचन और काय को निवृत्त करने के लिए सर्वप्रथम उन्हे ग्रात्तंध्यान से हटा कर धर्म-ध्यान मे प्रवृत्त करना चाहिए । ऐसा न करके अगर इन्द्रियो को एकान्त निवृत्तमय बनाया जाये तो परिणाम सुन्दर नहीं ग्रा सकता । इस कारण इन्द्रियो को सर्व प्रथम आर्त्तं ग्रा से बाहर, करके घर्षध्यान मे प्रवृत्त करना चाहिए ।

्रप्रसग के अनुसार यहा आर्त्तध्यान पर विचार करना आवश्यक है । दु खपूर्ण ध्यान आर्त्तध्यान कहलाता है। शास्त्र में भी कहा है

# भ्रट्टन्भाणे चउविहे चउपिडयारे पण्णत्ते ।

श्रथित्— धार्त्तंध्यान कैसा होता है श्रीर उसका स्वरूप क्या है यह नीचे की कविता में स्पृष्ट रूप से समभाया गया है —

इष्ट वियोग विकलता भारी, ग्रह अनिष्ट संयोग दुखारी। तन की व्याधि मन हि मन भूरे अग्र सोच करि विछत पूरे। ये आरत के चारो पाये, महा मोह-रस से लिपटाये।

अर्थात् किसी इष्ट वस्तु का वियोग होने पर व्याकुल होना पहला आर्त्तध्यान है । शास्त्र कहता है कि जिस वस्तु के वियोग से तू दुखी हो रहा है, वह वस्तु ग्रगर वास्तव मे तेरी होती तो उसका वियोग ही क्यो होता ? जो वस्तु नष्ट हो गई है, वह वास्तव मे तेरी नही है । फिर भी उस वस्तु से तू दुख मानता है, इसका प्रधान कारण तेरा मिथ्या मोह है।

अनिष्ट वस्तु के सयोग के कारण विकल होना दूसरा आर्त्तष्यान है । व्याघि उत्पन्न हाने से दुवी होना तीसरा आर्त्तष्यान है ग्रोर भविष्य सम्बन्धी चिन्ता करके दुःखी होना चौथा आर्त्तष्यान है । इस चौथे आर्त्तष्यान का रूप बतलाते हुए शास्त्रकार कहते हैं —

# २४२-सम्यक्त्वपराक्रम (५)

इमं च मे श्रित्थ इमं च नित्य,
इमं च मे किच्चिममं ग्रिकिच्चं।
त एवमेवं लालप्पमाणं,
हरा हरति ति कहं पमाए?

- उ० १४, १५

अर्थात् - यह मेरा है ग्रौर यह मेरा नही है, यह मुकें करना है ग्रौर यह नहीं करना है, इस प्रकार बडबडाते हुए प्राणी को रात और दिन रूपी चोर (आयु को) चुरा रहें हैं। ऐसी दशा में प्रमाद क्यों करना चाहिए

इस प्रकार भविष्य के विचार से जो दुख उत्पन्न होता है, वह आर्त्तंष्यान का चौथा भेद है।

किसी भी साधारण वस्तु के कारण किस प्रकार प्रपच खडा हो जाता है, इस विषय मे एक घटना सुनी है। एक घ्रादमी नीलाम मे पलग खरीद लाया। वह पलग कारीगरी का अद्मुत नमूना था। अतएव उस पलग के कारण उस आदमी के घर साठ हजार का दूसरा सामान खरीदा गया। यह बात अतिशयोक्तिपूणं जान पडती है किन्तु घर मे एक चीज बसाने पर कितना प्रपच और कितना खर्च करना पडता है, इस घटना से यह बात समभी जा सकती है। तुम एक सुन्दर बटनो का सेट खरीदोगे तो बटनो के ग्रनु-कूल सुन्दर सिलाई वाले घुले कपडे पहनने की भी आव-श्यकता प्रतीत होगी। जब तुम सुन्दर बम्त्रो से सुसज्जित होग्रोगे तो बढिया छतरी और सुन्दर बूट आदि की भी घावश्यकता रहेगी। धब विचार करो कि एक सामान्य वटन के कारण कितना खर्च करना पड़ा? इसी प्रकार तुम लोग बारीक वस्त्र पहन कर सोचते हो कि हमें कपडा सस्ता मिला, परन्तु इस बारीक वस्त्र के पीछे कितना अधिक खर्च करना पड़ता है और परिणाम-स्वरूप किस प्रकार आर्त्तध्यान मे पड़ना पड़ता है, इस बात का विचार करोगे तो तुम्हे पता चलेगा कि जीवन में संयम और सादगी रखने से ही आर्त्तध्यान से बचाव हो सकता है।

कहने का तात्पर्य यह है कि मोह के कारण यह चार प्रकार का आतंष्यान किया जाता है। इस प्रकार के आतं-ष्यान को धर्मध्यान या शुक्लष्यान के द्वारा ही जोता जा सकता है। शुक्लष्यान आत्मविकास की उच्च श्रेणी है। अतएव अगर धर्मध्यान किया जाये तो आतंष्यान से बचाव हो सकता है और फिर घीरे-धीरे शुक्लष्यान की स्थिति तक पहुंचा जा सकता है!

धर्मध्यान किसे कहते हैं श्रीर धर्मध्यान से श्रात्तंध्यान किस प्रकार दूर हो सकता है, इस विषय में कहा है:—

केवलिभाषित वाणी माने, कर्मनाश का उद्यम ठाने। पूरव कर्म उदय पहचाने, पुरुषाकार लोकथिति जाने। धर्मध्यान के चारो पाये, जे समभे ते मारग श्राये।

अगर इष्टिवियोग के कारण आत्तध्यान हो तो केवलिन भाषित वाणी पर विश्वास करके धर्मध्यान मे प्रवृत्ति करनी चाहिये और यदि अनिष्टसयोग के कारण आर्त्तध्यान हो तो कर्मों को नष्ट करने का प्रयत्न करना चाहिए। शास्त्रकार का कथन है कि आर्त्तध्यान के प्रसग पर धमध्यान करने से कठिन बन्ध भी शिथिल पड जाता है। शरीर में व्याधि हो तो पूर्व कर्मों का स्मरण करके सोचना चाहिए कि— मैंने ही यह ध्याधि उत्पन्न के है, जो मुक्ते दुख क्यों मनाना चाहिए ? जब किसी की वस्तु मैंने उघार ली है तो मुक्ते वापिस सौपनी ही चाहिए।

गाधीजी जब श्रफीका मे थे तो उन्हे ईसाई बनाने के लिए एक बाई ने बहुत प्रयत्न किया था । जब उसके सब प्रयत्न निष्फल हुए तब उसने गाधीजी से कहा अपन पापी तो हैं ही श्रौर अगन से पाप होते हा रहते हैं श्रगर हम इन पापी का फल भोगने बैठें तो कही अन्त ही नहीं आएगा। अतएव हमे ईसा की शरण मे जाना चाहिए। जो ईसा की शरण मे चले जाते हैं उनके पाप का फल ईसा भोग लेते हैं श्रौर शरणागत लोग पाप के फल से बच जाते हैं। इस कथन के उत्तर मे गाधीजी ने कहा — यह कैसा धर्म है! पाप से तो डरा नहीं और पाप के फल से डर कर ईसा की शरण मे जाना। यह सर्वथा अनुचित है। जब हमने पाप किया है तो उसका फल भी हमे ही भोग । चाहिए।

इसी प्रकार जब रोग आवे तो सोवना चाहिए कि मेरे किये कर्म मुझे भोगना ही चाहिए । इसमें मुफे दुख का अनुभव नही करना चाहिए । इस प्रकार विचार करके वेदना के समय दु:ख न मानने से अर्थात् आर्त्तध्यान न करने से और उसके वदले धर्मध्यान करने से वमबन्ध भी ढीला पड जाता है।

इस क्लोक को पुरुषाकार मानकर लोकस्थिति के विषय मे विचार करना चाहिए, यह धर्मध्यान का चौथा प्रकार है। स्वर्ग ग्रीर नरक इस क्षरीर मे है . क्षरीर मे नीचे नरक, मध्य में मनुष्यलोक और ऊपर स्वर्ग है। नवग्र वेयक के विषय मे कहा जाता है कि भ्रपनी गर्दन ही

नवग्र वेयक है। इस प्रकार ग्रपने शरीर को चौदह राजू लोक का नक्शा मानकर लोकस्थिन के विषय में विचार किया जाये तो मन धर्मध्यान मे प्रवृत्त होता है।

कहने का आशय यह है कि धर्मध्यान की सहायता से आर्त्तध्यान से बचाव हो सकता है और मन को एकाग्र किया जा सकता है । धर्मध्यान करना और आर्तध्यान से बचते रहना भी मनोगुष्ति का साधन है । मनोगुष्ति के विषय मे कहा भी है:—

> विमुक्तकल्पनाजालं समत्वेषु प्रतिष्ठितम् । श्रात्माराम मनस्तज्भेर्मनोगुप्तिः सदाहृता ।।

अर्थात् कल्पना के जाल से बाहर निकलकर समभाव में स्थिर होना, ग्रात्तध्यान ग्रीर रौद्रध्यान मे से निकलकर घर्मध्यान तथा शुक्लध्यान में प्रवृत्त होना और मन को आत्म-विचार में ही तन्मय कर देना मनोगुष्ति है। मन जब आत्मा में हो रमण करता है अन्यत्र नही जाता, तभी पूर्ण मनोगुष्त होती है।

साधारणतया तो सिमिति और गुप्ति का मार्ग साधुग्रों के लिए है, परन्तु इस मार्ग को समभकर तुम लोग भी अगर मन को एकाग्र करने का प्रयत्न करोगे तो तुम्हारे आत्मा का भी बहुत लाभ होगा। ग्रार्त्तध्यान ग्रीर रौद्रध्यान से निवृत्त होना ही गुप्ति है। इस प्रकार की गुप्ति का पालन गृहस्थ भी कर सकता है। मनोगुप्ति का पालन करने से दुख भी सुख मे परिणत हो सकता है।

ź

# चीपनवाँ बोल

#### -10#GI-

# वचनगुप्ति

मनोगुष्ति, वचनगुष्ति और कायगुष्ति का आपस में धिनिष्ठ सम्बन्ध है। स्रतएव यहा सामान्य रूप से गुष्ति के विषय मे विचार किया गया है। मानव शरीर मे मन की प्रधानता होने से सर्वप्रथम मन की गुष्ति करना आवश्यक है। जब तक मनोगुष्ति नहीं की जाता तब तक वचनगुष्ति और कायगुष्ति नहीं हो सकती।

वचन की गुप्ति से अर्थात् वाणी पर कावू रखने से जीव को क्या लाभ होता है, यह जानने के लिए गौतम स्वामी ने भगवान् महावीर से पूछा:——

#### मुलपाठ

प्रक्न — वयगुत्तवाए ण भते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर— वयगुत्तयाए निध्वयारतं जणयइ, निध्वयारे : जीवे वद्दगुत्ते ग्रन्भप्पजोगसाहणजुत्ते यावि भवद्द ॥ ५४॥

## शब्दार्थ

प्रका-- भगवन् । वचनगुष्ति से जीवात्मा को क्या लाभ होता है ?

उत्तर— हे गौतम ! वचनगुष्ति (वाणी के सयम) से जीवात्मा विकाररहित होता है और निविकार जीव आध्यात्मिक योग के साधनों से युक्त होकर विचरता है।

#### व्याख्यान

प्रश्न किया जा सकता है कि ग्रगर मन पर नियंत्रण कर लिया जाये तो फिर वाणी के नियन्त्रण की क्या आव-रयकता है ? इस प्रश्न का पूर्ण उत्तर तो कोई योगी महात्मा ही दे सकते हैं, फिर भी मैं ग्रपनी बुद्धि के अनुसार उत्तर देने का प्रयत्न करता हू:—

तालाब में जैसे पानी की आवश्यकता रहती है, उसी
प्रकार पानी की रक्षा करने के लिए पाल बाँघने की भी
प्रावश्यकता होती है। पानी के अभाव में पाल बाँघने की
आवश्यकता नहीं है प्रीरपाल बांघे बिनापानी टिक नहीं सकता।
तालाब में पाल बंघों हो तो पानों भी टिक सकता है प्रीर
पानी को टिकाए रखने के लिए पाल बांघना आवश्यक
होता है। इसी प्रकार मनोगुष्ति के साथ वचनगुष्ति का
होना भी आवश्यक है।

वचनगुष्ति का साधारण अर्थ वाणी पर कावू रखना है। वचन पर एकदम काबू पा लेना कठिन है। स्रत एव सर्व-प्रथम अप्रशस्त वचन बोलना कम करके प्रशस्त वचन बोलने का स्रभ्यास करना चाहिए। ऐसा करने से वचनगुष्ति का

# २४८-सम्यक्तवपरात्रम (४)

सम्पूर्ण रूप से पालन हो सकेगा । श्री उत्तराध्ययन सूत्र में वचनगुष्ति के चार भेद बतलाए गए हैं । उसमे कहा है:--

सच्चा तहेव मोसा य सच्चामोसा तहेव य । 🕝 🕡 चउत्थी ग्रसच्चमोसा य वयगुरो चउव्विहा ॥

अर्थात्—वचनगुष्ति चार प्रकार की है—(१) सत्य-वचनगुष्त (२) श्रसत्यवचनगुष्त (३) सत्य-श्रसत्य-वचन-गुष्ति और (४) व्यवहारवचनगुष्ति । जो व्यक्ति यह चार प्रकार की वचनगुष्ति रखता है, उसके लिए भगवान् ने कहा है कि वचनगुष्ति रखने के कारण वह व्यक्ति निर्विकार दशा प्राप्त करता है।

आत्मा का निज स्वरूप मे रमण करना निविका पिन है धौर परवस्तु मे रमण करना विकारीपन है । पर-वस्तु चाहे जैसी हो, उसमे रमण करना आत्मा का विकार ही है। पानी मे चाहे शक्कर डाली जाये, चाहे नमक डाला जाये, पर-वस्तु के सयोग से कारण पानी विकृत ही माना जाता है। पानी की प्रकृति तो तभी कहलाएगी जब वह अपने स्वरूप मे स्थित होगा। इसी प्रकार आत्मा में निविकारपन तभी आ सकता है जब आत्मा वचनगुष्ति का पूरा-पूरा पालन करे । बोल्ने के कारण आत्मा को अपने प्रकृत स्वभाव से च्युत होना ही पडता है । लेकिन जब ग्रात्मा मीन अवस्था में रह ही न सकता हो तो ऐसी स्थिति मे श्रसत्य वचन न वोलकर सत्य वचन बोलना ही ग्रात्मा के लिए श्रेयस्कर है । अर्थात् अशुभ वचन न वोलकर 'शुभ वचन वोलना ही लाभकारक है। यद्यपि सत्य वचन बोलना शुभ है परन्तु आत्मा को निज दशा की दृष्टि से तो सत्य वचन भी उसी प्रकार विकृतिजनक है जैसे शक्कर पानी में विकृतिजनक है। फिर भी जैसे पानी में नमक मिलाने की अपेक्षा शक्कर मिलाना शुभ माना जाता है, उसी प्रकार जब तक वचनगुष्ति का पूर्ण रूप से पालन न किया जा सके तब तक असत्य, मिश्र और श्रशुभ में प्रवृत्त न करते हुये शुभ में श्रर्थात् सत्य में ही प्रवृत्त करना चाहिए। इस प्रकार सत्य वचन का व्यवहार करने से भी आत्मा में निविकार दशा उत्पन्न हो सकती है। विकाररहित पानी किस प्रकार गुणकारी होता है, यह बात डाक्टर लोग भलीभाति जानते हैं। इसी प्रकार आत्मा जब निविकार होता है तो उसमें क्या विशेषता श्रा जाती है, यह बतलाने के लिए भगवान ने कहा है कि जब आत्मा निविकारी बनता है तभो वह निज-स्वरूप में रमण करता है।

भगवान् के इस कथन से एक सूचना यह भी मिलती है कि वचनगुष्ति का पालन करके ग्रातमा को निज-स्वरूप मे रमण करना चाहिए । जब तक ग्रातम-स्वरूपरमणता प्रकट नहीं होती तब तक वचनगुष्ति का पालन सार्थक नहीं होता । साधारण रूप से तो बगुला मछिलियों को पकड़ने के लिए चुपचाप रहता है, परन्तु उसकी वचनगुष्ति के पीछे स्वार्थवृत्ति ग्रयवा पर-वस्तु को अपनाने की वृत्ति होने से वह वचनगुष्ति निरर्थक हो जाती है । ग्रतएव वचनगुष्ति अगर आतम स्वरूपरमण मे सहायक न हो तो वह सार्थक नहीं हो सकती । वचनगुष्ति के बिना निर्विकारपन नहीं ग्रा सकता ग्रीर निर्विकारपन प्रकट हुए बिना निज स्वरूप नहीं साधा जा सकता । अतएव वचनगुष्ति ग्रावश्यक है । परन्तु वचनगुष्ति निज-स्वरूप साधने के लिए ही होनी चाहिए, स्वार्थ-

२५०-सम्यक्त्वपराऋम (५)

पूर्ति के लिए नही।

वचनगृष्ति का जितना अधिक पालन हो सके उतना ही श्रेयस्कर है। आज घर-घर जो क्लेश-कलह होता देखा जाता है, उसका प्रधान कारण वचन पर अकुश न होना भी है। वचन पर अकुश रखा जाये तो बहुतसा कलह शात हो सकता है क्षत्रियत्व न रहने के कारण लोग तलवार चलाना तो भूल गये है, उसके बदले वचन वाण चलाना सीख गये हैं। मगर वचन-वाण तलवार से भी ज्यादा तीखे होते हैं, अतएव ग्रघिक आघात पहुचाते हैं। कोणिक की रानी पद्मा ने कठोर वचनो द्वारा कोणिक को इतना उत्तेजित कर दिया था कि महायुद्ध मच गया । इस महायुद्ध मे एक करोड, अस्सी लाख मनुष्य स्वाहा हो गए। लोग तलवार को तो सभाल रखते हैं परन्तु जीभ को वज्ञा मे नही रखते इसी कारण क्लेश-कलह होता है। जीभ कैसी है भीर किस लिए तथा किस प्रकार उसकी सभान रखनी चाहिए, इस सम्बन्ध मे एक लोककिव ने कहा है। -

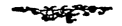
जीभ जीग ग्रह भीग जीभ ही रोग बढावे, जिम्या से यहा होय, जीभ से ग्रादर पावे। जीभ नरक ले जाय, जीभ वैकुण्ठ पठावे, जीभ करे फजीत जीभ से जुता खावे। ग्रदल तराजू जीभ है, गुण-ग्रवगुण दोउ तोलिये, वैताल' कहे विक्रम सुनो जीभ सम्हाल कर बोलिये।।

इस प्रकार जीभ की नींक पर गुण और ग्रवगुण दोनो वसे हैं। अगर हम गुण ग्रहण करना चाहते हैं तो हमे जिल्ला से सत्य, प्रिय ग्रीर पथ्य वोलना चाहिए। हमे एक भी ऐमा कट्क वचन नहीं बोलना, जिससे दूसरे को दु.ख हो भ्रीप भिंबंद्य मे अपने को पश्चात्ताप करना पड़े। प्रगर जीभ का सदुपयोग करना न स्राता हो तो मौन साघ लेना ही श्रेय-स्कर है। कहा भी है - मौन सर्वार्थमाधकम्। अर्थात् मौन सभी म्रर्थों को सिद्ध करने वाला है। परन्तू जब बोलना हो हो तो ग्रागे-पीछे का विचर करके सत्य, प्रिय श्रीर पथ्य ही बोलना चाहिए । योगशास्त्र मे कहा है कि- 'जो सत्य वचन बोलता है उमके वचन में सिद्धि बसती है ' प्रथित् सत्यभाषी को प्रत्येक कार्य मे सिद्धि मिनती है। श्री प्रश्न-व्याकरणसूत्र मे कहा है कि सत्य के प्रभाव से आग भी शीतल हो जाती है और तलवार भी फूल की माला बन जाती है। इस प्रकार सत्य वचन मे सिद्धि का निवास है। जिस जीभ द्वारा सिद्धि देने वाले सत्य वचन बोले जा सकते हैं, उस जीभ को खगब कामो मे प्रवृत्त करना सर्वथा अनु-वित है। जो व्यक्ति सत्य वचन बोलता है वह कभी वचन-गुप्ति का पूर्णत पालन करने के लिए निविकार बन सकता है ग्रीर अध्यात्मयोग साघ सकता है। ग्रगर कोई व्यक्ति मुख से अविवेकपूर्ण वचन निकानता रहे और अध्यात्मयाग साघने की बात करे तो वह बकवादी व्यक्ति अध्यात्मयोग की साधना किस प्रकार कर सकता है? ग्रध्यात्मयोग साधने के लिये वचन पर काबू रखने का प्रयत्न करो । ऐसे अनेक प्रसङ्ग का जाते हैं जब गृहस्थ लोग वचन पर काबू नही रख सकते, परन्तु उस पर काबू रखने का अधिक से अधिक प्रयत्न करना च।हिए।

कल्पना करो, तुम्हे एक ऐसा मन्त्र बता दिया जाये कि जिससे तुम्हारे सभी काम सिद्ध होते हो, तो ऐसा मन्त्र

## २५२-सम्यवःवपराऋम (५)

सीखने के लिए कौन उत्सुक नहीं होगा ? ऐसे लोग बहुत ही कम निकलेंगे जो ऐसा मन्त्र सीखने के लिए तैयार न हो जाएँ। तो अब तुम्हे बतलाया जाता है कि तुम वचन पर काबू रखो और वचन को प्रशुभ से निकालकर सत्यरूप शुभ में स्थिर करो तो तुम्हे अवश्य निद्धि प्राप्त होगी। किन्तु यह करना तुम्हें कठिन मालूम होता है। वास्तव मे वचनिसिद्धि प्राप्त करने के लिए वचनगुप्ति की अत्यन्त भ्रावश्यकता है। वचनगुष्ति का पार्न करने से वचनसिद्धि अवस्य प्राप्त होगी। अगर तुम वचन सत्य को स्थिर करोगे तो समस्त सिद्धियां तुम्हे खोजती आएँगी । वचनगुष्ति का पालन साघु और श्रावक दोनो के लिए उपयोगी और कल्याणकारी है। दूसरा कोई वचनगुष्ति का पालन करे या न करे, तुम अपना कर्तव्य समभकर वचनगुप्ति का पालन करो । इसी मे तुम्हारा कल्याण है। अपने कर्तव्य में दृढ रहने वाला व्यक्ति मात्म-कल्याण अवश्य करता है। सकट के समय भी कर्तव्य का पालन करना ही कल्याण का मार्ग है।



# पचपनवां बोल

## कायगुप्ति

शास्त्र का कथन है कि पांच समिति और तीन गुष्ति मे समस्त द्वादशाग वाणी का समावेश हो जाता है। इसी कारण उन्हे प्रवचनमाता भी कहते हैं। प्रवचनमाता का पूर्ण-रूप से गुणानुवाद करना सरल काम नहीं है। फिर भी प्रत्येक व्यक्ति अपनी माता का गुणानुवाद तथा भक्तिप्रदर्शन प्रवनी शक्ति के अनुसार करता ही है। इसी प्रकार मैं प्रव-चनमाता का गुणानुवाद करने के लिए उद्यत हुआ हूं।

गौतम स्वामी ने मनगुष्ति, वचनगुष्ति और कायगुष्ति का पालन करने से जीव को क्या लाभ होता है, यह प्रश्न किया है। इस प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान् महावीर ने मन-गुष्ति भौर वचनगुष्ति से होने वाले लाभ के सम्बन्ध में जो कुछ कहा है, उसका विवेचन पहले किया गया है। अब यह विचार करना है कि कायगुष्ति से जीव को क्या लाभ होता है?

#### मूलपाठ

प्रश्न-कायगुत्तयाए ण भंते ! जीवे कि जणयइ ?

२१४-सम्यक्तवपराक्रम (५)

उत्तर — कायगुत्तायाए संवरं जणयइ, सवरेणं कायगुत्ते पुणो पावासवनिरोह करेइ ।

## शब्दार्थ

प्रश्न — कायगुष्ति से जीव को क्या लाभ होता है? उत्तर — कायगुष्ति (कायिक सयम) से संवर (पापो का निरोध) होता है और फिर सवर द्वारा जीवात्मा पाप के प्रवाह का निरोध कर सकता है।

#### व्याख्यान े

, कायगुष्ति के पालन से होने वाले लाभ का विचार करने से पहले यह विचार करना आवश्यक है कि मन और वचन के साथ काया भी रहती है, तो फिर काय के विषय मे अलग प्रश्न क्यों किया गया है? इस प्रश्न का समाधान यह है कि जैसे काया मन के साथ रहतो है, उसी प्रकार मन से पृथक भी है। किसी भी सम्पूर्ण शरोर का वर्णन किया जाये तो उस शरीर के सब अङ्ग उसमे आ जाते हैं, परन्तु जब शरीर के प्रत्येक श्रग का भिन्न-भिन्न वर्णन किया जाना है तो प्रत्येक को ग्रलग मानकर ही वर्णन करना पडता है।

गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा— हे गौतम । कायगुष्ति से जीव को सवर की प्राष्ति होती हैं श्रोर सवर के कारण जीवात्मा आने वाले पापकर्मी का निरोध करने में समर्थ होता है।

साघारणतया कायगुष्ति का ग्रयं है - काय की रक्षा करना अर्थात काय को निश्चल कर लेना या काय का ममत्व तज देना। परन्तु काय को अप्रशस्त में से हटाकर प्रशस्त में प्रवृत्त करना भी कायगुष्ति ही है। प्रशस्त और अप्रशस्त की व्याख्या मन:किल्पत नहीं होनी चाहिए वरन् शास्त्र में इनकी जो व्याख्या की गई है वहीं स्वीकार करना चाहिए। हरएक आदमी अपनी मनमानी व्याख्या करने लगेगा तो ऐसी दशा में प्रशस्त और अप्रशस्त के अनेक रूप हो जाएँगे। ध्रतएव प्रशस्त और अप्रशस्त की शास्त्रसम्मत व्याख्या ही स्वीकार करना चाहिए।

शास्त्र कहते हैं — कायगुष्ति दो प्रकार की होती है। एक सामान्य और दूसरी विशेष। अप्रशस्त में से निकालकर प्रशस्त में काय को स्थिर करना सामान्य कायगुष्ति हैं और कायगुष्ति के विशेष नियमों का पालन करना विशेष कायगुष्ति। कायगुष्ति का पालन करने वाले को शयन, श्रासन श्रीर वस्तु-स्थापन आदि कियाएँ शास्त्रसम्मत रीति से ही करना चाहिए। साधु के शयन के विषय में शाम्त्र में कहा है कि साधु को बिना कारण निद्रा नहीं लेना चाहिए। निद्राशील साधु कायगुष्ति का पालन नहीं कर सकता। श्रगर निद्रा लिए बिना काम चल ही न सकता हो तो गीतार्थ साधु को एक पहर और अगीतार्थ साधु को दो पहर से अधिक नीद नहीं लेना चाहिए। निद्रा लेने के इस विधान में भी अपवाद है। इस अप शद का मेनन न किया जाये तो अच्छा ही है परन्तु अप वाद सेवन के बिना काम न चल सकता हो तो शास्त्रविधि के अनुसार ही निद्रा ली जा सकती है।

वस्तु को धरने-उठाने तथा मल-मूत्र का त्याग करने आदि मे भी शास्त्र विहित नियमों का पालन करना चाहिए। इसी प्रकार कायगुष्त पालने वाले साधु को बैठने ग्रादि में भी कुचेप्टा नहीं करना चाहिए किन्तु शत तथा गम्भीर

# २४६-सम्यक्तवपराकम(४)

होकर बैठना चाहिए । साधु के बैठने तथा गमनागमन के तरीके से साधु की परीक्षा होती है । उत्तर ध्ययन सूत्र में कहा है कि श्रेणिक राजा ने अनाथी मुनि को ज्ञात तथा गम्भीर भाव से बैठा देखकर ही समक्ष लिया था कि वे मुनि हैं। कहने का भावार्थ इतना ही है कि साधु का उठन।—बैठना वगैरह ज्ञास्त्रानुकूल ही होना चाहिए।

साघुओं के लिए शास्त्र में विशेषतः कायोत्सर्ग करने का विद्यान किया गया है। कायोत्सर्ग तो तुम श्रावक भी 'भाणेणं मोणेण ग्रप्याणं वोसिरामि ग्रादि पाठ बोलकर करते हो। पर केवल पाठ वोल देने से कायोत्सर्ग नही होता। कायोत्सर्ग करना सरल नही है । कायोत्सर्ग अर्थात् काय का त्याग करना - काया पर तिनक भी ममता न रखना। चाहे जैसा उपसर्ग भावे, काया को डिगने न देना ही सच्चा कायो-त्सर्ग है। उदाहरण के लिए - किसी प्रकार का अपराध न करने पर भी सोमल ब्राह्मण ने गजसुकुमार मुनि के मस्तक पर घघकती हु अप्राग रख दी थी। फिर भी गजसूक्रमार मुनि तनिक भी विचलित न होते हुए कायोत्सर्ग मे ही स्थिर रहे। आज जो कायोत्सर्ग किया जाता है उसमें तो मच्छर के काटने पर भी स्थिर नही रहा जाता । कायोत्सर्ग करना कठिन अवश्य है परन्तु अभ्यास करने पर वह सरल भी है। श्राजकल के लोग कायोत्सर्ग करने मे कितने सहनशील वने रहते हैं, इसके लिए एक सुनी हुई घटना कह सुनाता हूं।

एक गरीव श्रावक था । उसने सोचा मेरी नीयत साफ है, फिर भी मुफे कोई उघार नही देता । ऐसी दशा मे काम चलाने के लिए कोई उपाय करना चाहिये । पड़ौस में रहने वाला सेठ घामिक है । जब वह सामायिक में बैठे तो गले में पहना हुआ उनका कठा क्यो न उतार लिया जाये ? ऐसा विचार कर वह श्रावक. समायिक में बैठे हुए सेठजी के पास गया । बोला सेठजी ! आपने सामायिक ली है। संसार की समस्त वस्तुग्रो से सामायिक श्रेष्ठ है। अतएव आप अपनी सामायिक में स्थिर रहे— विचलित न हो। इतना कहकर श्रावक ने सेठ के गले में से कठा निकाल लिया। सेठ सामायिक में स्थिर ही बैठे रहे। वह न कुछ भी बोले ग्रीर न उन्होंने अपना चित्त ही चचल होने दिया।

सामायिक पालकर सेठ घर पहुचा । मुनीम आदि ने पूछा आज आपके गले मे कठा क्यो नजर नहीं म्राता ? सेठ ने सोचा — सच कह दूगा तो लोग गरीब श्रावक को हैरान करेंगे तो उसने कह दिया — पड गया होगा कहीं । तुम कठा की इतनी ज्यादा चिन्ता क्यो करते हो ? इस विषय मे किसी को कुछ भी चिन्ता करने को आवश्यकता नहीं । जब यह शरीर ही मेरा नहीं तो कठा मेरा कैमे हो सकता है!

कठा ले जाने वाले श्रावक की नीयत साफ थी। जब उसका काम निकल गया तो वह श्रावक कठा वापस ले श्राया। सेठ ने कहा – कठा मेरा नहीं है। जब यह शरीर ही मेरा नहीं तो कठा मेरा कंसे हो सकता है? उस श्रावक ने कहा – कठा तुम्हारा नहीं तो मेरा भी नहीं है। मैं इसे अपने पास कैसे रख सकता हूं? इतना कहकर श्रावक ने सेठ के सामने कठा रख दिया श्रीर वह चलता बना।

कहने का भाव र्थ यह है कि उपसर्ग का आघात लगने पर भी अगर काया विचित्ति न हो तो ही सच्चा कायोत्मर्ग कहा जा सकता है। तुम्हे भी कायोत्सर्ग मे दृढ रहना चाहिए

## २४८-सम्यक्तवपराऋम (५)

श्रीर मानना चाहिए कि हमारे प्रभु ने जब सदैव के लिए कायोत्सर्ग कर दिया है तो मैं थोड़ी देर के लिए भी कायो-त्सर्ग में स्थिर क्यों न रहूं।

इस प्रकार कायोत्सर्ग करना भी कायगुष्ति है। कायोत्सर्ग में काया की ममता तज देनी चाहिए। काया पर से
थोडा-थोडा ममत्व भी उतारनें का अभ्यास किया जायेगा
तो भी कल्याण होगा। जब एक बार किया हुम्रा नमस्कार
भी कल्याणकारी होता है तो हमेशा किया जाने वाला ऐसा
कायोत्सर्ग लाभकारी क्यो नही होगा? मगर कायोत्सर्ग
लाभकारी तभी हो सकता है जब काया की ममता छोड़कर
कायोत्सर्ग किया जाये। जो व्यक्ति लक्ष्य चूक कर तीर
चलाता है, उसका तीर वृथा जाता है। लक्ष्य साधकर
चलाया गया तीर ही इष्ट कार्य-साधक होता है। भ्रतएव
कायोत्सर्ग करने का लक्ष्य सामनें रखकर कायोत्सर्ग किया
जायेगा तो अवश्य कल्याण होगा।

# छुप्पनवां बोल्

## 

#### मनः समाधि

पिछले वोलों में मनोगुष्ति, वचनगुष्ति और कायगुष्ति के विषय में कहा जा चुका है। अब गुष्ति की रक्षा करनें के लिए मन को सत्यमार्ग (समाघि) में स्थापित करनें की आवश्यकता है। अतएव मन को समाघि में स्थापित करनें से जीव को क्या लाभ होता है, इस विषय में गौतम स्वामी भगवान् महावीर से प्रश्न करते हैं.—

### मूलपाठ

प्रक्त — मणसमाहारणयाए ण भते ! जीवे कि जणयह ? उत्तर — मणसमाहारणयाए एगगां जणयह, एगगां जणइत्ता नाणपज्जवे जणयह, नाणपज्जवे जणइत्ता सम्मत्तं विसोहेइ, मिच्छतां य निज्जरेइ ॥५६।

#### शब्दार्थ

प्रक्त-भते ! मन को समाधि में स्थापित करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

## ६६०-सम्यवत्वपराक्रम (५)

उत्तर मन को समाधि में स्थापित करने से एकाग्रता उत्पन्न होती है। एकाग्रता उत्पन्न करके जीव ज्ञान की पर्यार्थे उत्पन्न करता है। ज्ञान की पर्याये उत्पन्न करके सम्मक्त्व की विशुद्धि करता है और मिथ्यात्व का नाश करता है।

#### व्याख्यान

मन का निरोध करने की बात करना जितना सरल है, निरोध करना उतना सरल नहीं है। जहाँ तक मन का निरोध नहीं किया जाता अर्थात् मन को समाधिस्थ नहीं किया जाता तब तक मन एकाग्र नहीं हो सकता। जब मन में एकाग्रता आ जाये तभी समभना चाहिए कि मन समाध्य हो गया है प्रथात् मन का निरोध हो गया है। मन को बिह्मुंख न होने देना—अन्तर्मुख बनाना और ग्रात्मसमाधि में सलग्न करना ही मन का समाध्य नता है ग्रोर अज्ञानश्ति समाधि होती है तब मन एकाग्र बनता है ग्रोर अज्ञानशक्ति नष्ट होकर ज्ञान की पर्याये ( शक्तिया ) उत्पन्न होती हैं। ज्ञानशक्ति उत्पन्न होने पर सम्यक्त की विशुद्धि ग्रोर मिण्यात्व का नाश होता है।

सक्षेप में मन की समाधि से एकाग्रता उत्पन्न होती है. एकाग्रता से ज्ञानशक्ति उत्पन्न होती है । ज्ञानशक्ति से मिथ्यात्व का नाश और सम्यक्तव की विशुद्धि होती है।

इस प्रकार भगवान् महाबीर ने मन की समाधि को जो फल बतलाया है उसे दृष्टि मे रखकर मन का निरोध करने का प्रयत्न करना चाहिए और 'इस बातः की संभाल रखनी चाहिए कि मन किसी खराव काम मे-प्रवृत्त न हो।

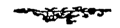
माता-पिता अपनी सतान को गहने पहनाते हैं तो इस बात की सावधानी भी रखते हैं कि कोई गहने न ले जाए अथवा गहनो के लोभ से कोई सन्तान को खराव रास्ते पर न ले जाए या कोई उसे मार न ड ले। इसी भाति यह सावधानी भी रखनी चाहिए कि मन खराब सगति में न पड़ जाये। मन जब खराव कामो मे प्रवृत्त होने लगे तब उसे वहा से रोककर सत्कर्मों मे प्रवृत्त करना ही मन के निरोध का प्रारम्भ है। इस प्रकार निरोध करने से ही मन एकाग्र होगा और जब मन एकाग्र होगा तभी जीवन मे ज्ञानशक्ति प्रकट होगी। ज्ञान बाहर से नहीं आता । वह तो आत्मा में ही मौजूद है, मगर मन एकाग्र न होने से ज्ञान पर भावरण म्रा जाता है। अगर मन को एकाम्र किया जाये तो ज्ञान का आवरण हट जाए श्रीर ज्ञानशक्ति प्रकट हो जाए। जब ज्ञानशक्ति प्रकट हो जाती है तब मिथ्यात्व का नाश हो जाता है और सम्यक्त को विशुद्धि होती है।

वस्तु को विपरीत रूप मे जानना, समफना या मानना मिथ्यात्व है। जीव को अजीव, ग्रजीव को जीव, धर्म को अधर्म ग्रीर ग्रधम को धर्म मानना मिथ्यात्व है। मिथ्यात्व अज्ञान के कारण उत्पन्न होता है। अज्ञान के कारण ही भ्रम होता है और भ्रम का निवारण ज्ञान द्वारा ही हो सकता है। ज्ञान मन की एकाग्रता से उत्पन्न होता है ग्रीर मन की एकाग्रता मन की समाधि से उत्पन्न होती है। अतएव मन को खराब कामो मे जाने से रोकने के लिए सदा सावधान रहना चाहिए। मन की समाधि मोक्ष-प्राप्ति का कारण है। मनोयोग मोक्षप्राप्त के लिए सहजयोग है और सहजयोग से आत्मा का कल्याण होता है। रथनेमि में पहले कितना अज्ञान था । अपने भाई प्रर्थात् भगवान् नेमिनाथ द्वारा त्यागी हुई राजीमती को अपनी पत्नी बनाने के लिए वह तैयार हो गया था । परन्तु राजीमती ने सदुपदेश द्वारा उसका अज्ञान दूर किया तब वह सयम मे प्रवृत्त हो गया, क्योकि उसने ज्ञान द्वारा वस्तु का स्वरूप समभ लिया था । इस प्रकार जब वस्तु का स्वरूप समभ में श्रा जाता है तो किसी प्रकार का भ्रम नही रहने पाता । भ्रम तो धज्ञान के कारण हो उत्पन्न होता है। वस्तु के प्रति जो मोहबुद्धि पाई जाती है वह भी अज्ञान के कारण ही होती है। ज्ञान उत्पन्न होते ही मोहबुद्धि भी नष्ट हो जाती है। मोहबुद्धि का जब नाश हो जाता है तव जड-चेतन का विवेक उत्पन्न होता है। विवेक उत्पन्न हो जाने पर प्रतीत होने लगता है कि पुद्गल जड है, चल है और जगत् की जूठन है श्रीर चेतन अनन्त शक्तियो से सम्पन्न ज्योतिर्मय है । इस प्रकार विवेकज्ञान से सासारिक पदार्थों का वास्तविक स्वरूप समभ मे आ जाता है । वस्तु का वास्तविक स्वरूप मिथ्यात्व का नाश और सम्यक्तव की विश्रुद्धि हुये बिना समभ मे नही आ सकता। ग्रतएव आत्मकल्याण के लिए मन को समाधिस्य करने की अत्यन्त आवश्यकता है। मन को सत्यमार्ग पर स्थापित किये बिना एकाग्रता नहीं आती और ज्ञानशक्ति उत्पन्न नहीं होती और ज्ञानशक्ति उत्पन्न न होने के कारण मिथ्यात्व का नाश नहीं होता तथा सम्यक्त्व की विशुद्धि नहीं होती। परिणाम-स्वरूप आत्मा का कल्याण भी नही हो सकता । संक्षेप मे, आत्मकल्याण के लिए मन का निरोध करना आवश्यक है।

मन का निरोध करना कठिन है, परन्तु भगवान् कहते

हैं कि श्रम्यास करने से मन का निरोध भी किया जा सकता है। श्रात्मा का कल्याण मन को समाधिस्थ करने से हो सकता है। श्रतएव मन को सत्यमाग पर स्थापित करने मे ही कल्याण है।

[हम सबका ध्येय ग्रात्मा को सुखी बनाना ही है।
मगर प्रश्न यह है कि इस ध्येय की पूर्ति किस प्रकार हो
सकती है ? गास्त्र मे आत्मा को सुखी बनाने के जो उपाय
बतलाये गये हैं, उन्हें ग्रपनाओ, आत्मकल्याण करो। ग्रात्मकल्याण ही ग्रात्मसुख की चान्नी है। ऐकान्तिक और ग्रात्यनितक सुख प्राप्त करने से ही आत्मा सुखी हो सकता है।
अतएव तुम ग्रगर अपने मन को सत्यमार्ग पर स्थापित करके
ग्रथीत् समाधिस्य करके आत्मकल्याण की साधना का प्रयत्न
करोगे तो निस्सन्देह निराबाध आत्मसुख प्राप्त कर सकोगे।



# सत्तावनवां बोल

### वचन-समाधि

मन को सत्यमार्ग में स्थापित करने से होने वाले लाभ का वर्णन किया जा चुका है। श्रव गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं कि वचन को सत्यमार्ग मे स्थापित करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

### मुलपाठ

प्रश्त-वयसमाहारणयाए ण भंते ! जीवे कि जणयइ?

उत्तर- वयसमाहारणयाए वयसाहारणदसणपज्जवे
विसोहेइ, वयसाहारणदंसणपज्जवे विसोहिता सुलहवोहियत्तं
निव्वत्तोइ, दुल्लहवोहियत्तं निज्जरेइ ॥५७॥

## शब्दार्थ

प्रश्न - भगवन् ! वचन के समाधारण से प्रथात् वचन को सत्यमार्ग में स्थापित करने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है ?

उत्तर— वचन को सत्यमार्ग मे स्थापित करने से जीवात्मा दर्शनपर्याय-सम्यक्तवपर्याय निर्मल बनाता है और सम्यक्तव की विशुद्धि करने से सुनभवोधिता प्राप्त करता है तथा दुर्लभवोधिता से निवृत्त होता है।

#### व्याख्यान

वचन को खराब कामो से निवृत्त करके, अच्छे कामों मे प्रवृत्त करना हो वचन निरोध का प्रारम्भ है। इस प्रकार वचन का निरोध करने से ग्रात्मा में बहुत शक्ति ग्रातो है। वचन का दुरुपयोग न करते हुए परमात्मा के गुणगान में उपयोग करने से स्वाध्याय होता है और स्वाध्याय से ग्रात्मा की शक्ति बढती है।

कहा जा सकता है कि स्वाध्याय तो पांच प्रकार का बतलाया गया है। उसमे परमात्मा के गुणगान को स्वाध्याय नहीं गिना। ऐसी स्थिति मे परमात्मा का गुणगान स्वाध्याय कैसे कहा जा सकता है ?

इसका उत्तर यह है कि स्वाध्याय दो प्रकार से होता है—भाव से और अर्थ से । परमात्मा का गुणगान करने वाला भाव से तो स्वाध्याय ही करता है । परमात्मा का गुणगान करने मे वचन का सदुपयोग करना अथवा शास्त्र मे णमोकारमन्त्र की वडी महिमा बतलाई है—ग्रत णमोकार मन्त्र का जाप करने मे वचन का सदुपयोग करना भावस्वा-ध्याय ही है । णमोकारमन्त्र मे मन लगाकर वचन द्वारा उसका जाप करना स्वाध्याय ही है । इस प्रकार स्वाध्याय करने से आत्मा का बहुत लाभ होता है ।

जिस वचन का सदुपयोग करने से आत्मा को एकान्त लाभ होता है, उसका दुरुगयोग करके आत्मा का अहित करना कहां तक उचित है। शास्त्र में तो वचन का महन्व वतलाया ही है उपनिपद् में भी वचन का महत्त्र तनलाने हुए कहा गया है कि 'वणी की शक्ति को नष्ट न किया जाये तो आत्मा को वहुत ही लाभ हो सकता है।'

इसी अध्ययन के चीद हैं वोल में गीतम स्वामी ने भगवान से प्रश्न किया है कि स्तवस्तुतिमगल से जीव को क्या लाभ होता है ? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान ने कहा है—स्तवस्तुतिमगल से जीव ज्ञान दर्शन ग्रीर चारित्र रूप बोविलाभ करता है।

इस प्रकार वचन का समाघारण करने से अर्थात् वचन का खराव कामो मे दुरुपयोग न करके, अच्छे कामो से सदु-पयोग करने से सम्यक्तव को विशुद्धि होती है । सम्यक्तव धीर दर्शन—दोनो पर्यायवाची भव्द है। काया से अच्छे काम न हो सके तो भी अगर वचन को अच्छे कामो मे प्रयुक्त किया जाये तो भी लाभ हो सकता है।

वचन द्वारा मनुष्य के स्वभाव की परीक्षा होती है। वाणी के आघार पर मनुष्य के हृदय के भावो का अनुम'न किया जा सकता है। जब सावारण मनुष्य भी वाणी से मन के भाव जान लेता है तो क्या परमात्मा वाणी से हृदय के भाव नहीं जानता होगा ? परमात्मा सर्वज्ञ होने के कारण सभी भाव हस्तामलकवत् जानता है। अत्र व अपने मन भीर वचन को खराव कामो में प्रवृत्त न करके परमात्मा के गुणगान में ही प्रवृत्त करो । इसमे तुम्हारी दृष्टि को भी शुद्धि होगी श्रीर आचरण की भी । परमात्मा के गुणगान में ही मन श्रीर वचन का उपयोग करने से अत्म का हित किय

प्रकार होता है इस सम्बन्ध मे एक सुना हुआ दृष्टान्त देकर समभाता ह —

सुनते हैं, श्रीपित नामक एक किन ने निश्चय किया था कि मैं परमात्मा के सिवाय किसी दूसरे का गुणगान नहीं करूँगा । वह किन बादशाह अकवर के दरबार में रहता था। कुछ लोगों को श्रंपित किन की इस प्रतिज्ञा का पता चला। किन अपनी प्रतिज्ञा में किनना दृढ है, इस बात की परीक्षा करने के लिए उन्होंने बादशाह से किन की प्रतिज्ञा की बात कही। बादशाह ने कहा—धनसर देखकर किन की प्रतिज्ञा की परीक्षा करके देखागा।

एक दिन किव राजदरबार में बैठा था। बादशाह नैं किव से कहा— 'किवराज । अज एक समस्या की पूर्ति की जिए।' श्रीपित किव बोले—समस्या की पूर्ति करना मेरा काम है, आप समस्या दीजिये। बादशाह ने कहा—

#### 'करो मिल श्राश श्रकब्बर की।'

इस समस्या की पूर्ति की जिये । समस्या सुनकर कि समभ गया कि आज मेरी प्रतिज्ञा की परीक्षा हो रही है । पर हर्ज क्या है ? अगर मैं सच्चा किव हूं तो समस्या की पूर्ति भी करूँगा ग्रौर अपनी प्रतिज्ञा का पालन भी करूँगा । इस प्रकार विचार कर किव ने इस प्रकार समस्यापूर्ति की ——

हरि को यश छाडि श्रीरन को भजे, जिह्वा जो फटो उस लम्बर की, भव की दुनिया गुनिया को रटे, सिर बांधत पोट श्रटम्बर की।

## २६८-सम्यवत्वपराक्षम (५)

श्रीपति एक गोपाल भने,
निह मानत शक कोउ जन्बर की।
जिसको हरि की परतीति नहीं,
'करो मिल ग्राश श्रकटबर की।'

श्रथित् श्रीपित कहते हैं कि जो व्यक्ति परमात्मा का भजन करने में अपनी जीभ का सदुपयोग न करके लोभ-लालच से ध्यवा किसी अन्य कारण से दूसरे के गुणगान करने में जीभ का दुष्पयोग करता है, वह दूसरे की भूठी प्रशंमा करके वास्तव में अपने मस्तक पर पाप का वोभा लादता है, ऐसे पापी की जिल्ला फटो। श्रीपित किन कहते है— मैं तो सिफ गापाल का ही भजन कर सकता हू और उन्हीं का गुणगान कर सकता हू। जिन्हें परमात्मा पर विश्वास न हो वे लोग भले ही श्रक्त की आशा करें, मगर्म मैं तो गोपाल के सिवाय श्रीर किसी से कोई आशा नहीं करता।

श्रीपित का किवत्त सुनकर वादशाह प्रसन्न हुआ। लोग समभ गये कि श्रीपित अपनी प्रतिज्ञा के पक्के हैं। वादशाह ने स्वीकार किया कि परमात्मा के सिवाय और कोई वडा नहीं है।

यह घटना वास्तव में घटी है या नहीं, इससे हमारा कोई सम्बन्ध नहीं है। हमें तो इस घटना के वर्णन से इनना ही सार ग्रहण करना है कि जीभ का उपयोग अगर परमात्मा का भजन करने में किया जा सकता है तो फिर दूसरे सामा-रिक कार्यों में उसका दुरुपयोग करने की क्या आवश्यकता है ? परमात्मा को छोडकर ग्रन्थ कामी में जाभ का उपयोग

### सत्तावनवां बोल-२६६

कर ग तो, किव के कथनानुसार एक प्रकार की घृष्टता है।
परमात्मा त्रिभुवननाथ हैं, ग्रतः उनका ही गुणगान करना
उचित है। परमात्मा तीन भुवन के नाथ हैं ग्रर्थात् तीनों
लोको में रहने वाले समस्त जीवो के स्वामी हैं। अतएव
जगत् मे रहने वाले किसी भी प्राणी, भूत, जीव तथा सत्त्व
की ग्रासातना न करना परमात्मा की प्रार्थना है। जिसमें
जो गुण न हो, उस गुण का उसमे श्रारोप करना भी उसकी
ग्रासातना है। जिममे जो गुण है, उसके यथार्थ गुण का
वर्णन करना ग्रोर ग्रगर ग्रपने मे ऐसा करने को शक्ति न
हो तो यह कहना कि—'जिन भगवान् ने जो कुछ कहा है
वह नि.शक है, सत्य है।' इस प्रकार कह कर आत्मा को
परमात्मा के गुणगान मे प्रेरित करो। ऐसा करने से समक्त
लो कि तुम्हारा कल्याण तुम्हारे ही हाथ मे है।

भग गत् ने वचनितरोध से अनेक लाभ बतलाये हैं। जिस व्यक्ति को भगवान् पर भरोसा होगा वह परमात्मा का गुणगान करने में हो वचन का सदुपयोग करेगा। इस प्रकार वचन का सदुपयोग धीर निरोध करने वाला पुरुष अपने अत्मा का अवश्य कल्याण साध सकता है।

# अद्वावनवाँ बोल

#### **~>%⊙**

#### कायसमाधि

मनःसमाधि और वचनसमाधि करने मे जीवात्मा को ज्ञानिवशुद्धि श्रोर दर्शनिवशुद्धि का लाभ होता है। इस विषय का विस्तृत विवेचन किया जा चुका है। सब कायसमाधि श्रथित् काय का निरोध करने अ जीवात्मा को क्या लाभ होता है, यह प्रश्न गौतम स्वामी, भगवान् महावीर से पूछते है:—

### मूलपाठ

प्रश्न—कायसमाहारणयाए णं भंते ! जीवे कि जणयइ?

उत्तर— कायसमाहारणयाए चरित्तपज्जवे विसोहेइ,
चरित्तपज्जवे विसोहित्ता श्रहक्लायचरित्तं विसोहेइ, श्रहक्लायचरित्तं विसोहेत्ता चत्तारि केवलिकम्मसे खवेइ तथ्रो पच्छा
सिज्भइ, बुज्भइ, मुच्चइ, परिनिच्वायइ, सब्वदुक्लाणमतं
करेड ।। ४८।।

#### शब्दार्थ

प्रश्न-भगवन् ! कायसमाधि से जीवात्मा को क्या लाभ होता है ?

उत्तर — हे गौतम ! काया को सत्यभाव से सयम में स्थापित करने से अर्थात् काया का निरोध करने से जीवात्मा चारित्र के पर्यायों को निर्मल करता है और चारित्र के पर्याय निर्मल करके अनुक्रम से यथाख्यातचारित्र की विशुद्धि करके चार केवली कर्माशों को खपाता है और तत्पश्चात् वह जीवात्मा सिद्ध बुद्ध मुक्त तथा शान्त होकर सब दुःखों का अन्त करता है।

#### च्याख्यान

काया का निरोध करने से मर्वत्रयम तो चारित्रपर्याय की विशुद्धि होती है। अर्थात् उदयभाव के कारण मलीन हुआ क्षायोगशमिकचारित्र निर्मल हो जाना है। उदयभाव की वृद्धि के कारण क्षायोपशमिकचारित्र दब जाता है और ज्यो—ज्यो उदयभाव घटता जाता है, त्यो—त्यो क्षायोपशमिक बढता जाता है। इस प्रकार जो उद्यमाव क्षायोपशमिक भाव को दब।ता है वह उदयमाव काया का निरोध करने से होन हा जाता है और फलम्बरूप क्षायोपशमिकभाव को शुद्धि होती है और जीवात्मा यथाल्यानचारित्र भाव करता है।

यथाख्यातचारित्र कुछ बाहर से नही ग्राता। वह तो आतमा के स्वभाव में ही विद्यमान है। जैसे सूर्य पर बादल आ जाने के कारण सूर्य ढका हुआ या मलीन दिखाई देता है, उसी प्रकार कर्म के प्रभाव से ययाख्यातचारित्र भी ढका हुमा श्रीर मलीन रहता है। जब काया का निरोध किया जाता है तो मोहकर्म के कारण यथाख्यातचारित्र पर चढा हुआ भावरण दूर हो जाता है तथा ययाख्यातचारित्र प्रकट हो

`२७२-सम्यक्तवपराक्रम (४)

जाता है। महावीर भगवान् कहते हैं कि यथाल्यातचारित्र प्रकट होने से केवली श्रवस्था में विद्यमान रहने वाले चार कमं नाम, गोत्र वेदनीय और श्रायुकर्म – नष्ट हो जाते हैं। यह चारो कमं श्रघाति कमं कहलाते हैं, क्योंकि यह चारो थात्मा के गुणो का घात नहीं करते, वरन् मोक्ष-प्राप्ति में वाधा उपस्थित करते हैं। इन चारो कर्मों का नाश होने से आत्मा सिद्ध, बुद्ध, मुक्त होता है और परिनिर्वाण पाता है।

काया का निरोध करने से आत्मा को क्या लाभ होता है, इस विषय का ऊपर थोडा-सा विचार किया गया है। काया का निरोध करने के सम्बन्ध में विशेष विचार करने से पहले यह विचार कर लेना ग्रावश्यक हैं कि मन और वचन का निरोध कर लेने के वाद भी काया का निरोध करने की क्या ग्रावश्यकता है तथा काया स्थूल है और चारित्र के पर्याय सूक्ष्म है। ऐसी स्थित में स्थूल काया का निरोध करने पर भी सूक्ष्म चारित्रपर्याय किस प्रकार विशुद्ध हो सकते है इस प्रश्न का उत्तर देने के लिए भगवान् महावीर और गीतम स्वामी के बीच श्रीभगवतीसूत्र से जो प्रश्नोत्तर हुए हैं, उनका उल्लेख कर देना सहायक होगा। गौतम स्वामी ने भगवान से प्रश्न किया— 'श्राया भते। काया वा श्रन्ने भते! काया?' अर्थात् हे भगवन्! श्रात्मा श्रीर काया एक ही हैं या अलग-ग्रलग

भगवान् ने फरमाया— 'गोयमा! आया वि काया श्रत्ने वि काया।' श्रयित् श्रात्मा और शरीर एक भी है और दोनो भिन्न-भिन्न भी है।

जिस प्रकार दूव श्रोर घी एक भी हैं और जुदे-जुदे भी हैं, उसी प्रकार श्रात्मा और काया एक भी है और भिन्न-भिन्न भी हैं। अगर दूघ और घी एक ही होता तो दूघ में से घी निकलता ही कैसे? और निकालने की आव-श्यकता भी क्या थी? और यदि दोनो भिन्न ही हो तो पानी की तरह दूव में से घी कैमे निकलता? इसी भाति आर्तमा और काया एक भी है और भिन्न भिन्न भी हैं। काया के नाम पर यह प्रश्न ग्रात्मा के सम्बन्ध में ही किया गया है, अत: काया के सम्बन्ध में किया हुआ यह जुदा प्रश्न अनुचित नहीं है।

कुछ लोग आत्मा को काया से सर्वथा भिन्न मानते हैं भीर कुछ लोग दोनो को सर्वथा एक ही मानते हैं। परन्तु यह दोनो एकान्तवाद सच्चे नहीं हैं। क्योंकि आत्मा और शरीर किसी दृष्टि से एक भी हैं, किसी दृष्टि से अलग- म्रलग भी है। यद्यपि आत्मा और शरीर कथचित् एक भी हैं परन्तु दोनो मे अलग हो जाने की शक्ति है भीर इस कारण वे भिन्न-भिन्न भी हैं।

प्रश्न किया जा सकता है कि जब आत्मा और शरीर किसी ध्रपेक्षा से एक हैं तो फिर इन दोनो का सयोग कब से हुम्रा है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि इन दोनो का सयोग अनादि से है। कहा जा सकता है कि यदि दोनो का सयोग अनादिकाल से है तो अनादि सयोग छूट कैसे सकता है ? इस शका का समाधान यह है कि दोनों का सयोग अनादि होने पर भी वह सयोग छूट सकता है। घातु श्रीर पाषाण का सयोग तथा घी और दूघ का सयोग कब से हैं? पहले कौन था और पीछे कौन हुआ ? इस प्रश्न का यही उत्तर दिया जा सकता है कि दोनो का सयोग एक ही साथ हुमा है, फिर भी उसे भिन्न किया जा सकता है। इसी प्रकार कर्म के कारण आत्मा ग्रीर शरीर का सयोग हुआ है। कर्म का भी भ्रात्मा के साथ सयोग अनादि से हैं । ऐसा कदावि नहीं हो सकता कि आत्मा कभी कर्मरहित हो गया था और फिर कर्में से युक्त हो गया हो। स्रात्मा एक बार कर्मरहित हो जाने के बाद भी फिर कमं से लिप्त हो जाता है, ऐसा मान लिया जाये तो सिद्ध भगवान् भी जो कर्मों से मर्वथा मुक्त हो चुके हैं, फिर कर्मों से लिप्त हो जाएँगे। वास्तव में कर्म ग्रीर आत्मा का सयोग-सम्बन्ध अनादि हाली न होने पर भी, दूध और घा तथा घातु ग्रीर पाषण की तरह दोनों अलग अलग हो सकते हैं। आत्मा और कर्म का वध है ग्रीर इसी कारण आत्मा का मोक्ष होता है अर्थात् मात्मा मीर कर्म का सम्बन्ध टूट जाता है। साख्यमत का कथन है कि आत्मा बघरहित ग्रेथीत् सिद्ध, वुद्ध, मुक्त है , उनके मतानु-सार आत्मा के साथ कर्म का बब होता ही नही है। किन्तु यदि ग्रात्मा का किमी के साथ वध न माना जाये तो आहमा का मोक्ष भी नहीं हो सकता। क्योकि जब वब ही न होगा तो मोक्ष कैसे होगा ? बघ है तभी मोक्ष भी है। मोक्ष का अर्थ ही बघन का छूटना है। जहा वन्धन ही न होगा वहां उसका छूटना किस प्रकार कहा जा सकता है।

कहने का ग्राशय यह है कि अत्मा और कर्म का सयोग ग्रनादिकालीन होने पर भी टूट सकता है । आत्मा कर्म के सयोग से पृथक् हो सकता है । आत्मा और कर्म का जो सयोग अनादिकालीन कहा गया है, वह प्रवाह की अपेक्षा है। जैसे नदी का बहता पानी देखकर कहा जाता है कि यह वही पानी है जो कल था। परन्तु वास्तव में कल जो पानी था, वह तो वह गया है; किर भी पानो के सतत प्रवाह के कारण ऐसा जान पडता है कि आज भी वहीं कल वाला पानी है। इसी तरह कम भी प्रवाहरूप में आते रहते हैं और इसी कारण उन का सयोग अनादिकालीन है। वास्तव में कम सदा-सर्वदा सरीखे नहीं रहते। जिस प्रकार नदी का पानी पलटता रहता है उसी प्रकार कम भी बदलते रहते हैं। कम प्रवाहरूप से आत्मा में आते ही रहते हैं, इसीलिए कमों का सम्बन्ध आत्मा के साथ अनादिकाल का माना जाता है।

ऐसा समभकर भ्रात्मा को शरीर से पृथक् करना चाहिए। काया को विषमता में से बाहर निकालकर समता-भाव में प्रवर्तित करना ही काया का समाधारण कहलाता है।

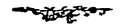
मन, वचन और काय के सम्बन्ध में भिन्न-भिन्न रीति से श्रीर इसी कम के अनुसार प्रश्न करने का कारण यह भी हो सकता है कि केवली भगवान पहले मनोयोग का निरोध करते हैं, फिर वचनयोग का निरोध करते हैं और तत्पश्चात् काययोग का निरोध करके सिद्ध, बुद्ध तथा मुक्त होकर परि-निर्वाण प्राप्त करते हैं । श्रतएव अपन को भी काया का निरोध करने का प्रयत्न करना चाहिए । काया के निरोध से हम लोग भी सिद्ध हो सकते हैं। कहा भी है:—

सिद्धा जैसा जीव है, जीव सोई सिद्ध होय ।
कर्म-मैल का श्रन्तरा, बूर्फ विरला कोय ।।
जीव-कर्म भिन्न-भिन्न करो, मनुष्य जनम को पय।
जानातम वैराग्य से, घोरज धर्म लगाय।।

जीव और शिव अर्थात् सिद्ध मे केवल कर्म का ही अन्तर है। जीव कर्मसहित है और सिद्ध कर्मरहित है। सिद्ध

## २७६-सम्यक्तवपराऋम (५)

पहले से ही कर्मरहित नहीं होते वरन् जीव में से ही सिद्ध होते हैं। जो जीव कर्मरहित हो जाता है वहीं सिद्ध कह- लाने लगता है। अतएव जीवात्मा को कर्मरहित होकर सिद्ध बनने का प्रयत्न करना चाहिए। यह दुर्लभ मनुष्य-जन्म सिद्धत्व प्राप्त करने के लिए ही प्राप्त हुम्रा है। मनुष्यजन्म मोक्ष का द्वार है। मोक्ष-मन्दिर मे पहुचने के बाद वहां से फिर वापिस नहीं आना पडता। वहां आत्मा अनन्त भ्रानन्द मे रमण करता है। मोक्ष मे जाने के लिए तत्त्व का विचार करके, थर्म की सहायता लेकर जीवात्मा को मुक्त होने का प्रयत्न करना चाहिए। जीवात्मा कर्म से मुक्त होने का प्रयत्न करना चाहिए। जीवात्मा कर्म से मुक्त होने का मार्ग जान सके, इसीलिए कायसमाधारण का प्रश्न पूछा गया है। शास्त्र में सिद्ध, बुद्ध तथा मुक्त होने का जो मार्ग बतलाया गया है, उस मार्ग पर भ्रगर जीवात्मा प्रस्थान करे तो वह अवश्य ही अपना कल्याण कर सकता है।



## उनसदवां बोल्



#### ज्ञानसम्पन्नता

आत्मा को परमात्ममय बनाने का श्रेष्ठ साधन ज्ञान है । श्रतएव ज्ञान प्राप्त करने से जीवात्या को क्या लाभ होना है, इस विषय मे श्री गौतम स्वामी भगवान महावीर से प्रश्न करते हैं:—

#### मूलपाठ

प्रश्न —नाणसपन्नयाए ण भंते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर — नाणसंपन्नयाए जीवे सद्भावाहिगमं जणपद्द नाणसंपन्ने ण जीव चाउरंते ससारकं नारे न विणस्सइ, जहा सुई ससुत्ता न विणस्सइ तहा जीवे ससुत्ते संसारे न विणस्सइ, नाणविणयतवचरित्ताजोगे सपाउणइ, ससमय-परसमयविसारए य सघायणिज्जे भवद्द ॥५६॥

#### शब्दार्थ

प्रश्न — भगवन् । ज्ञानसम्पन्न होने से जीवात्मा को मया लाभ होता है ?

### २७८-सम्यक्तवपराक्रम (४)

उत्तर— ज्ञानसम्पन्न होने से जीवात्मा सब पदार्थों के यथार्थ भाव को जान सकता है और चतुर्गति रूप ससार-अटवी में दु खी नहीं होता । जैसे सूत्र (सूत-डोरा) सहित सुई गुम नहीं होती, उसी प्रकार सूत्र (ग्रागमज्ञान) से युक्त ज्ञानी पुरुष ससार में भूजता नहीं है ग्रीर ज्ञान चारित्र, तप तथा विनय के योगों को प्राप्त करता है । साथ ही ग्रपने सिद्धान्त ग्रीर दूसरों के सिद्धान्त को ठीक तरह जानकर श्रसत्य मार्ग में नहीं फँसता है।

#### व्याख्यान

मन, वचन और काय के निरोध के विषय में जो प्रश्नोत्तर हुए हैं, उनके विषय में विवेचन किया जा चुका है। इन प्रश्नोत्तरो मे ज्ञान, दर्शन श्रौर चारित्र की विशुद्धि का खास तौर पर कथन किया गया है। भ्रतएव गौतम स्वामी ने अब ज्ञान की प्राप्ति से होने वाले लाभ के विषय मे प्रश्न किया है। इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् फरमाते हैं--ज्ञानसम्पन्न जीवात्मा सभी भावो को अर्थात् तत्वो को जान सकता है और तत्त्वो का ज्ञान हो जाने के कारण यह चारगति रूप संसार में विनष्ट नही होता। जैसे डोरा वाली सूई कदाचित् नीचे गिर जाये तो भी डोरे के कारण जल्दी मिल जाती है, उसी प्रकार जो जीवात्मा श्रुतज्ञानरूप सूत्र से युक्त है, वह भी चतुर्गतिरूप ससार मे विनष्ट नहीं होता। कदाचित् उसे ससार में भ्रमण करना भी पडता है तो वह जल्दी ही ससार से बाहर निकल जाता है। इसके सिवाय वह ससूत्र जीव श्रुतज्ञान के प्रभाव से ससार मे रहते हुए भी ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र को शोघ्र प्र.प्त करके मुक्त हो जाता है ग्रीर श्रुतज्ञान के प्रभाव से उस जीवातमा को प्रत्यक्ष, ज्ञान-अविध, मन पर्यय, केवल ग्रादि ज्ञान— भी प्राप्त होते हैं और विनय, तप तथा चारित्र की भी प्राप्ति होती है। इतना ही नही, वह श्रुतज्ञानी जीव स्वसमय (स्वसिद्धान्त) ग्रीर परसमय (पर-सिद्धान्त) का ज्ञाता हो जाने के कारण विद्वानों के समागम में भी श्राता है और उनका संशय निवारण करने में भी समर्थ होता है।

यहाँ ज्ञान के विषय में जो प्रवन किया गया है, उसका सम्बन्ध श्रुतज्ञान के साथ है, क्योक उद्देश, समुद्देश, आज्ञा और अनुज्ञा श्रुतज्ञान में ही होते हैं प्रश्वीत् प्रारम्भ और समाप्ति श्रुतज्ञान की हो होती है। 'श्रुतज्ञान प्राप्त करों ऐसा उपदेश श्रुतज्ञान के लिए हो दिया जाता है। मितज्ञान धादि के लिए ऐसा उपदेश देने की आवश्यकता नही रहती। यहाँ ज्ञान का सामान्य रूप से कथन किया है, अतः पाँचो ज्ञानो का उसमे समावेश हो सकता है किन्तु वास्तव में इस प्रक्नोत्तर का सम्बन्ध श्रुतज्ञान के साथ ही है।

इस बोल में यह प्रश्न पूछा गपा है कि ज्ञान प्राप्त करने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है ? इस पर विशेष विचार करने से पहले यह विचार कर लेना अवश्यक है कि ज्ञान का अर्थ क्या है ?

शब्दशास्त्री ज्ञान की तीन प्रकार से व्याख्या करते है—भावप्रधानता से, कर्त्तृ प्रवानता से और करणप्रधानता से। 'ज्ञान्तर्ज्ञानम्' अर्थात् वस्तु को जानना भावप्रधान ज्ञान है। 'जानातीति ज्ञानम्' अर्थात् जो वस्तु को जानता है वह कर्त्तृ प्रधान ज्ञान है और 'ज्ञायतेऽनेन इति ज्ञानम्' ग्रर्थात् जिसके द्वारा वस्तु जानी जाये वह करणप्रधान ज्ञान है। इस

### २८०-सम्यवत्वपराकम (५)

तरह भाव, कर्ता श्रीर करण को प्रधानता देकर ज्ञान की तीन प्रकार से व्याख्या की जाती है। परन्तु जास्त्रकार कहते हैं कि यहा जो ज्ञान शब्द का प्रयोग किया गया है उंसी मे तीनो पदार्थ गतार्थ हो जाते हैं। ज्ञान के तीनो मर्थ वस्तुस्वरूप समभने के लिए हैं-- एक दूसरे का खड़न करने के लिए नही। जिस प्रकार सूत्र साहित्य मे वस्तुस्वरूप समभने के लिए सात नयों का वर्णन किया गया है। यह सातो नय एक दूसरे का विराध नही करते किन्तु वस्तुस्वरूप समभने मे सहायता पहुचाते हैं। इसी प्रकार ज्ञान की तीन व्याख्याए एक दूसरे का विरोध नहीं करती किन्तु वस्तुस्वरूप समफने मे सहायता देती हैं। यद्यपि सामान्यतया सातो नयो मे भेद है, परन्तु नयभेद एक नय द्वारा दूमरे नय का खड़न करने के लिए नहीं है। इसी प्रकार ज्ञान की तीनो व्याख्याएं वस्तु-स्वरूप सम्भने के लिए है--आपस के खण्डन के लिए नहीं।

अगर एक नय दूसरे का खडन करे तो वह दुर्नय कहलाता है, उसी प्रकार ज्ञान की व्याख्याए भी अगर एक दूसरी का विरोध करे तो वह भी मिथ्या हो जाएगी।

कहने का तात्पर्य यह है कि वस्तु का स्वरूप सरल-तापूर्वक समभने के लिए ज्ञान आदि की विभिन्न व्याख्याए की जाती हैं। हमे भी ज्ञान की व्याख्याओं का उपयोग वस्तु-स्वरूप समभने में करना चाहिए। क्लेशोत्पादक वाद-विवाद करने में ज्ञान की व्याख्याओं का दुरुपयोग नहीं करना चाहिए।

श्रव मूल प्रश्न पर विचार करें। श्रुतज्ञान प्राप्त करने

से जीवात्मा को क्या लाभ होता है, इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने कहा ही है कि श्रुतज्ञान द्वारा जीवात्मा सब पदार्थों के यथार्थभाव को जान सकता है । प्रत्यक्षज्ञानियों ने जो कुछ देखा है, वह श्रुतज्ञान से ही जाना जा सकता है । उदाहरणार्थ — हम लोगों ने मेरु पर्वत नहीं देखा है. परन्तु जिनके ज्ञान का ग्रावरण हट गया है और जिन्हें प्रत्यक्ष ज्ञान प्राप्त हो गया है, उन्होंने मेरु पर्वत देखा है । अतएव हम लोग श्रुतज्ञान से मेरु पर्वन जानते हैं । प्रत्यक्ष-ज्ञानी पदार्थों को प्रत्यक्ष देखते हैं, परन्तु श्रुतज्ञानी, प्रत्यक्ष-ज्ञानी द्वारा देखे हुए पदार्थों को श्रुनज्ञान से जानकर उन पर श्रद्धा रखता है । भगवान् महावीर ने जो कुछ देखा या जाना था उसे हम प्रत्यक्ष रूप से नहीं देख सकते । भगवान द्वारा देखों और जानी हुई वस्तु हम लोग श्रुतज्ञान से जान सकते हैं । इसी कारण श्रीदश्चिमालिक सूत्र के चौथे श्रुप्तयान में श्रुतज्ञान को महिमा बतलाते हुए कहा है -

सोच्चा जाणइ कल्लाणं, सोच्चा जाणइ पावग । उभय पि जाणइ सोच्चा, ज सेयं त समायरे ॥

अर्थात् पुण्य को भी मुनकर जान सकते हैं और पाप को भी सुनकर जान सकते हैं तथा पुण्य-पाप को भी सुन-कर जान सकते हैं अतएव श्रुतज्ञान प्रप्त करके जो कल्यः-णकारी हो उसी का आचरण करो।

पुण्य-पाप सुनकर ही जाना जा सकता है, परन्तु सुन-कर हमे करना क्या चाहिए. इस सम्बन्ध मे कहा गया है —

श्र्यता धर्मसर्वस्वं श्रुत्वा चैवावघार्यताम् । श्रात्मनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत् ॥

## २८२-सम्ययत्वपरात्रम (५)

अर्थात् — संक्षेप में घर्म का सार सुनकर उसे जीवन मे उतारो। सत्र घर्मी का सार यही है कि जो कार्य तुम्हें अपने प्रतिकूल जान पडता हो, दूसरो के प्रति उसका ग्राच-रण मत करो।

श्रीसूयगडांग सूत्र में भी ऐसा ही कहा.—
एवं खुनाणिणो सार, जन हिसइ किचणं।

अर्थात् – ज्ञानीजनो के कथन का सार मात्र यही है कि तुम किसी की हिसा मत करो-किसी को सताओ नही।

श्रीउत्तराध्ययसूत्र के छठे अध्ययन मे सर्वभूत-समभाव रखने के लिए स्पष्टरूप से कहा है:—

> श्रनभत्यं सन्वश्रो सन्वं, दिस्स पाणे पियायए । न हणे पाणिणो पाणे, भयवेराश्रो उवरए ॥

> > (श्री उ० अ० ६)

अर्थात्— अपने ही ग्रात्मा की तरह सर्वत्र, सब प्राणियों को देलकर ग्रथीन् यह जानकर कि ग्रन्य प्राणियों को भी अपने प्राण उसी प्रकार प्रिय हैं जैसे मुभे हैं, भय ग्रीर वैर से निवृत्त हुआ ग्रात्मा किसी भी प्राणी के प्राणों का हनन न करें।

शास्त्र के इस सारगित सूत्र को स्पष्टरूप से सम-भाने के लिए एक व्यावहारिक उदाहरण देता हू.—

मान लो, कोई कूर मनुष्य हाथ मे तलवार लेकर तुम्हें मारने के लिए तैयार हुआं है। इनी समय कोई दयालु मनुष्य आता है और वह उसे मारने से रोकता है। अव इन दोनों में से तुम्हे कौन-मा मनुष्य अच्छा लगेगा ? इस प्रश्न का निश्चितरूप से तुम यही उत्तर दोगे कि हमें बचाने वाला मनुष्य ही अच्छा लगेगा । यह बात किसी के कहने से या किसी दूसरे की प्रेरणा से नहीं कहते । यह कथन आत्मसाक्षी का कथन है तो जिस प्रवार तुम्हे यह पसन्द नहीं है कि कोई तुम्हें मारे, उसी प्रकार दूपरे प्राणियों को भी यह पसन्द नहीं है कि तुम उन्हे मारों। अतएव किसी को न मारना धर्म है । तुम्हारे सामने भूठ बोलकर कोई तुम्हे ठग ले जाये श्रथवा तुम्हारी कोई चीज चुरा ले जये तो क्या तुम यह पसन्द करोगे ? तो क्या दूसरो को ठगना या दूसरों की कोई चीज छीन लेना तुम्हारे लिए उचित है ? श्रतएव जैसा व्यवहार तुम अपने लिए पसन्द नही करते वैसा व्यवहार तुम दूसरों के साथ भी मत करो। इतना ही नही, बिलक अगर तुम्हारी शक्ति है तो उस शक्ति का उप-योग दूसरो की सहायता के लिए करो । अपनी शक्ति का सदुपयोग करना स्व-पर का कल्याण करना है। शक्ति होने पर भी अगर दूसरो की सहायता मे उसका उपयोग नही करते तो तुम्हारी शक्ति किस काम की है ? शक्ति होने पर भी दूसरों की सहायता न करने वाला कैसा कहलाता है, इस विषय मे एक प्राचीन कथा सुनाता हू।

राजशेखर नामक एक पिडत बहुत संकटमय भ्रवस्था मेथा। खाने के लिए उसे भरपूर अन्न भी नहीं मिलता था। ऐसी दुखद भ्रवस्था में भी उसने घीरज नहीं छोड़ा। उसने विचार किया— अगर मैं पुरुषार्थ करूँगा तो मेरी दिग्द्रता दूर हो जायेगी। इस प्रकार विचारकर वह आजी-विका की पूर्ति के लिए घारा नगरी में ( वर्तमान घार में ) आया। एक दिन राजशेखर पंडिन मिट्टी के सकोरा में खराब अनाज साफ कर रहा था र जा भोज ने घूमने जाते समय यह दृश्य देखा। यह देखकर राज समक्ष गया कि यह कर्ई विद्वान पुरुष जन पडता है। उनकी विद्वत्ता की जाच करने के लिए उसे लक्ष्य करके राजा भोज ने स कृत में कहा— जो लोग अपना पेट भी नहीं भर सकते, वे इस समार में जीवित रहे तो क्या और जीवित न रहे तो क्या ?

राजा का यह कथन सुनकर राजशेखर के हृदय को वडा ग्राघात लगा। उसने सस्कृत भ पा मे ही उत्तर दिया— जो शक्तिशाली होकर दूस ो की सहायता नहीं करते वे इस सक्षार में रहे तो क्या और न रहे तो क्या ?

राजगेखर का करारा उत्तर सुनकर भोन को विश्वाम हो गया कि यह कोई विद्वान् पुरुष है। मगर इतना विद्वान् होने पर भी यह इतना गरीब क्यो है? यह जानने के लिए भोज ने पूछा— किस कारण तुम्हारी ऐसी दगा हुई है? राजशेखर ने कहा— तुम सरीखे उदार राजा सब जगह नही हैं। इसी कारण मेरी यह दशा हुई है। यह रहस्यपूण उत्तर सुनकर राजा ने मन में विचार किया - अब मुफ इस विद्वान् की पूरी-पूरी सहायता करनी ही चाहिए।

इस प्रकार विचार कर राजा हाथी से उतर पड़ा श्रीर हायी राजगेलर को दे दिया। राजशेखर सोचने लगा— मुभे तो पेटभर खाना नहीं मिलता । श्रव मैं इस हाथी को अपने घर कैसे बांघू । इस प्रकार विचार कर राजशेखर ने हाथी के मुख के पास अपने कान लगा दिये और अपना सिर उस तरह हिलाने लगा, मानो हाथी पड़ित के कान मे कुछ कह रहा हो ! यह विचित्र दृश्य देखकर राजा ने पूछा— 'क्या हाथी कुछ कह रहा है?'

राजशेखर - जी हो। हाथी मुभसे कह रहा है कि मुभे लेकर तुम बांघोगे कहाँ ? अतएव भलाई इमी मे है कि तुम राजा को फिर भेंट रूप में मुझे सौंप दो। ऐमा करने से मैं भी आनन्द में रहूगा और राजा द्वारा जो घन तुम्हे पुरस्कार में मिलेगा, उसे पाकर तुम भी आनन्द में रहोगे।

राजा भोज राजशेखर का म्रागय समक्त गया। उसनै राजशेखर को बहुत-सा घन देकर सुखी चना दिया।

कहने का ग्राशय यह है कि अपने पास शक्ति हो तो प्रत्येक समर्थ व्यक्ति को दूसरों के दुख दूर करने में उसका व्यय करना चाहिए । दूसरों की सहायता करने वाला ही दूमरों से सहायता लेने का अधिकारों है। जो लोग ज्ञान दर्शन-चारित्र की वृद्धि करने में सहायक बनते हैं, वे स्व-पर का कल्याण करते हैं।

## साठवां बोल

#### ~>>&\$@

## दर्शनसम्पन्नता

विछले बोल मे ज्ञानसम्पन्तता से होने वाले लाभ का विचार िया गया है। ज्ञानसम्पन्तता से जीवात्मा समस्त पदार्थों के यथार्थ भाव को जान सकता हैं श्रीर फलस्वरूप चतुर्गतिरूप सभार अटवी में दुख नही पाता । जैसे डोरा वाली सुई गुमती नहीं, उसी प्रकार ज्ञानी जीव ससार की भूल-भूलया मे नहीं पडता श्रीर ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप तथा विनय के योग प्राप्त करता है । इसी प्रकार अपने श्रीर दूसरों के सिद्धान्त को भलीभाति जानकर असत्य मार्ग में फँसता नहीं है।

भगवान् महावीर ने ज्ञानप्राप्ति का मार्ग बतलाया है। सच्चा ज्ञान, सम्यक्तव श्रर्थात् सच्चे दर्शन के अभाव मे उत्पन्न नहीं होता । अतएव श्रब दर्शन के विषय में प्रश्न किया जाता है।

ज्ञान ग्रीर दर्शन का परस्पर में सहयोग है। जब ज्ञान होता है तो दर्शन भी होता है ग्रीर जब दर्शन होता है तव ज्ञान भी होता है। प्रश्न किया जा सकता है कि यदि ज्ञान और दर्शन का सम्बन्ध इतना घनिष्ट है तो दर्शन

के विषय में ग्रलग प्रश्न क्यो किया गया है ? इन प्रश्न का उत्तर यह है कि श्रुतज्ञान साव्यवहारिक है, जब कि दर्शन सांव्यवहारिक नहीं है। ज्ञान का तो आदान प्रदान हो सकता है पर दर्शन का आदान-प्रदान नहीं हो सकता। इसके ग्रितिक सम्यग्ज्ञान तभी उत्पन्न होता है, जब सम्यग्दर्शन विद्यमान हो। दर्शन के बिना ज्ञान की उत्पत्ति नहीं हो सकती। शास्त्र में कहा है-- 'नादसणिस्स नाण।' अर्थात् जिस व्यक्ति में दर्शन ग्रथात् सम्यक् श्रद्धा नहीं होती उसे सम्यग्ज्ञान उत्पन्न नहीं हो सकता। उसका ज्ञान भी ग्रज्ञान कहलाता है। वहीं ज्ञान सच्चा है जो सम्यक्त्व के साथ होता है। ज्ञान भी क्षायोपशिमक भाव है श्रीर अज्ञान (मिध्याज्ञान) भी क्षायोपशिमक भाव है। मगर दोनों में सम्यक्त्व होनें कोर न होने के कारण ही ग्रन्तर है। ग्रतएव गौतम स्वामी श्रव दर्शन के विषय में भगवान् से प्रश्न करते हैं --

#### मुलपाठ

प्रश्न-दणसपन्नयाए ण भते ! जीवे कि जणयह ?
उत्तर-दसणसपन्नयाए गं भविमच्छत्तछेयणं करेइ, पर
न विज्भायह, पर श्रविज्भमाणे श्रणुत्तरेण नाणदसणेणं
प्रप्पाणं संजोएमाणे सम्मं भावेमाणे विहरह ॥ ६०॥

#### शब्दार्थ

प्रश्न-- भगवन् । दर्शन प्राप्त करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर-- गौतम । दर्शनसम्यन्न (सम्यग्दृष्टि) जीव ससार के मूल मिथ्यात्व झज्ञान का छेदन करता है। उसके २८८-सम्यवत्वपरात्रम (४)

ज्ञान का प्रकाश बुक्तता नहीं है ग्रीर उस प्रकाश में श्रेष्ठ ज्ञान तथा दर्शन से ग्रपने आत्मा को सयोजित करके सुन्दर भावनापूर्वक विचरता है।

#### व्याख्यान

भगवान् ने दर्शनसम्पन्नता से मिश्यात्व का नाश होना बतलाया है। परन्तु मिश्यात्व का नाश तो क्षयोपशम सम्यक्त्व से भी होता है, फिर दर्शनसम्पन्नता से विशेष लाभ क्या हुआ ? इसका उत्तर यह है कि जैसे ख़ नी हवा में रखे दीपक के बुक्त जाने का भय रहता है, उसी प्रकार क्षायो-पशमिक सम्यक्त्व के नष्ट होने का भी भय बना रहता है। क्षायिक सम्यक्त्व के लिए भय नहीं है। इसी कारण भगवान् ने उत्तर में 'पर' शब्द का प्रयोग करके यह सूचित किया है कि दर्शनमम्पन्नता से मिश्यात्व का पूर्ण नाण होता है ग्रीय वह क्षायिक सम्यक्त्व प्राप्त होता है जिसके नाण होने का भय नहीं रहता। दर्शनसम्पन्नता से जीव को मिश्यात्व के नाश के साथ क्षायिक सम्यक्त्व की भी प्राप्त होती है।

ससार-भ्रमण का प्रघान कारण मिथ्यात्व ही है। कारण के विना कार्य नहीं होता । ससार-भ्रमण कार्य का कारण मिथ्यात्व है। दर्शन्सम्पन्नता मिथ्यात्व का नाश करती है श्रीर कारण के अभाव में कार्य किस प्रकार हो सकता है ? जो वस्तु जैसी है उससे विपरीत मानना ही मिथ्यात्व है। मिथ्यात्व का छेद हो जाने से ससार-भ्रमण भी नहीं करना पडता।

मिथ्यात्व ससार का कारण है श्रीर सम्यक्तव मोक्ष का कारण है। दर्शनसम्पन्न व्यक्ति मिथ्यात्व का छेदन करके क्ष यिक सम्यक्त्व प्राप्त करता है। क्षायिक सम्यक्त्व वाला पुरुष या तो उसी भव मे मोक्ष प्राप्त करता है या भव-स्थित अधिक होने पर अधिक से अधिक तीन भव में नेवलज्ञान प्राप्त करके मोक्ष प्राप्त करता है। क्षायोपशमिक सम्यग्दर्शन तो उत्पन्न होकर नष्ट भी हो जाता है, किन्तु क्षायिक सम्यग्दर्शन एक बार उत्पन्न होने के पश्चात् फिर नष्ट नही होता। क्षायिक सम्यक्त्व प्राप्त होने से परम ज्ञान और परम दर्शन प्राप्त करके दर्शनसम्पन्न व्यक्ति आनन्दपूर्वक क्षायिक ज्ञानदर्शन में रमण करता है।

सम्यक्तव के तीन भेद हैं: - (१) उपशम गुण से प्राप्त होने वाला, (२) क्षयोपशम गुण से प्राप्त होने वाला और (३) क्षायिक गुण मे प्रकट होने वाला सम्यक्तव । इन तीनो प्रकार के सम्यक्तवो मे किनना ग्रन्तर है, यह बात पानी का उदाहरण देकर समकाई जाती है। एक पानी ऐसा होता है जो मलीन होता है परन्तु दवा डालने से उसका मैल नीचे जम गया है । दूसरे प्रकार का पानी ऐसा होता है कि वह ऊपर से तो स्वच्छ दिखाई देता है परन्तु उसमे मैल साफ नजर आता है।तीसरे प्रकार का पानी वह है जो पहले मलीन था किन्तु उसका मैल नीचे बैठ जाने पर निर्मल पानी नितार कर अलग कर लिया गया है। इस तीसरे प्रकार के पानी के फिर मलीन होने की सम्भावना नहीं है। इसी प्रकार मिथ्यात्व के विपाक मे शान्त हो किन्तु प्रदेश मे उदयाधीन रहता हो, वह क्षयोप-शम से प्राप्त सम्यक्तव कहनाता है। मिथ्यात्व का उदय जब प्रदेश और विपाक-- दोनो में शान्त हो तब उपशम सम्यक्त्व होता है । क्षायोपशमिक सम्यक्त्व से श्रीपशमिक

## २६०-सम्यवत्वपराक्रम (४)

सम्यक्तव अच्छा है । तीसरा सम्यक्तव क्षायिक है । जब मिथ्यात्व प्रदेश और उदय— दोनों से पृथक् हो गया हो ग्रथित् मिथ्यात्व किसी भी प्रदेश में ग्रथवा उदय में न रहे तब क्षायिक सम्यक्तव होता है।

एक सम्यक्त के होने से ही ग्रात्मा किस प्रकार उन्नत हो सकता है, इस सम्बन्ध मे श्रेणिक का उदाहरण दिया गया है। सम्यक्त्व होने पर उसके सहायक अन्य गुण भी उत्पन्न हो जाते हैं और उस अवस्था मे आत्मा का भी ग्रभ्युदय होता है।

राजा श्रेणिक की रानी चेलना थी। चेलना की सदैव भावना बनी रहती थी कि मेरा पित किस प्रकार घार्मिक बने ? उसकी यह मान्यता थी कि अगर मैं अपने पित को घमंभावना से ग्रोतप्रोत करू तो ही सच्ची पितव्रता पत्नी कहलाऊँ । दूसरी तरफ श्रेणिक सोचता था—— 'पत्नी को क्या ग्रभी से घमं की लत लग गई है। इसे इस लत से किसी प्रकार छुडाना चाहिए।' इस प्रकार पित ग्रौर पत्नी—द नो का घ्येय एक दूसरे से विपरीत था और दोनो ही ग्रपने अपने घ्येय के अनुपार कार्य करने मे जुटे हुए थे। रानी सोचती थी महाराज मुभे ठगने का प्रयत्न करते हैं और मैं राजा को शुद्ध करने का प्रयत्न करती हू। राजा सोचता था—रानी को घमं की वीमारी लग गई है और मैं उसे इस वीमारी से बचाने की कोशिश कर रहा हू।

श्रेणिक राजा रानी को धर्मश्रद्धा से विचलित करने के लिए कई वार छल-कपट करता था । अतएव रानी ने सवको सूचना कर दी थी कि जो महात्मा चार ज्ञान के धारक, समर्थ तथा व्रतपानन मे दृढ हो, वही यहां पघारें, क्यों कि यहा राजा की तरफ से, घर्मश्रद्धा से विचलित करने के लिए छल किया जाता है। यहा कोई साधारण साधु न पघारें। इस सूचना पं ध्यान न देकर अगर कोई साधारण साधु यहा पघारेंगे तो वे र जा के कपट-जाल में फँस जाएँगे और नतीजा यह होगा कि धर्म की अवहें।ना होगी। रानी की इस सूचना के कारण श्रेंणक के र ज्य में समर्थ साधु ही ग्राते थे। सामान्य साधु शो ने तो उनके राज्य में जाना भी बन्द कर दिया था।

एक महात्मा ग्रामानुग्राम विचरते हुए राजगृह में पधारे। राजा ने सुना कि रानो के गुरु राजधानी में ग्रायें हैं। यह सुनकर उसने सोचा— रानी क गुरु को अपमानित करने का यह ठीक अवसर हाथ लगा है। रानी का गुरु भ्रश्ट होगा तो रानी का धर्मगौरव भी हल्का पड जायेगा।

इस प्रकार विचार कर राजा ने एक वेश्या को बुला-कर कहा— तू उस साघु के स्थान पर जा और किसी भी उपाय से उसे अब्ट करके वापिस यहा था । तू मेरा यह काम कर देगी तो तुभे मुह-मागा इनाम दूगा । वेश्या तो राजा का काम मुफ्त मे ही करने को तंयार थी, तिस पर राजा की सहायता भीर इनाम मिलने की आशा से उसने तुरन्त हाँ भर ली । वह सिगार सजकर थ्रौर कामोत्तेजक अन्य सामान लेकर साघु के स्थान पर गई । साघु ने उसे देखते ही कहा— 'खबरदार । रात्रि के समय हमारे स्थान पर स्त्रियो का थ्राना निषद्ध है । यह कोई गृहस्थ का मकान नही है। यहा साघु रहते हैं।'

वेश्या बोली—महाराज । ग्रापका कहना सही है, मगर

२६२-सम्यक्तवपराक्रम (५)

आपका कहना वही मान सकतो है जो आपकी ग्राज्ञा माथे चढाती हो । मैं तो दूसरे ही कारण म यहा अई हूं। मैं ग्रापको किसी प्रकार का कष्ट देने नही आई। आपका मनो-रजन करने और आपको सुव पहुंचाने के लिए ही आई हूं।

इतना कहते कहते वेश्या, साधु के स्थान मे घुस गई। साधु समभ गये कि यह मुभे भ्रष्ट करने की वुद्धि मे यहा आई है। मैं अपने शीलव्रत पर दृढ हू किन्तु जब यह बाहर निकलेगी और कहेगी कि मैं साधु के शीलव्रन का भग कर आई हु, तब मेरा कहा कौन सुनेगा?

महत्मा ने उस समय प्रपनी लब्धि द्वारा विकराल रूप घारण किया । यह देवकर वेश्या घबराई और कहने लगी - महाराज । क्षमा करो । मुक्ते बचाग्रो । मैं तो राजा श्रेणिक के कहने से आई हू । मैं तो अभी यहा से भाग जाता, मगर क्या करू लाचार हूं । बाहर ताला लग गया है । बाहर निकलने का कोई उपाय नहीं है । ग्राप मुक्त पर दया की जिये।

उन महात्मा ने वैकिय लिब्ब द्वारा अपना वेष ही वदल डाला था । शास्त्र में कारणवश वेष बदल लेने का विघान है। अपवादरूप में साधुलिंग को वदलने का शास्त्र में कथन किया गया है। चारित्र की रक्षा तो उस समय भी की जाती है किन्तु अवसर आ जाने पर लिंग वदन डालने का अपवाद मार्ग में कथन है।

एक ओर यह घटना घट रही है। दूसरी ग्रोर राजा, रानी से कह रहा है तुम ग्रपने गुरु की इतनी प्रशसा करती थी, ग्रव जरा उनका हाल तो देखो ! उन्होने तो एक वेश्या घर मे घुन्ड रखी है। चेलना ने आइचर्यपूर्ण स्वर से कहा-- ऐसा ? मगर जब तक मैं अपनी आखो न देख लू तब तक मान नहीं सकती। अगर यह बात सच होगी तो मैं उन्हें अपना गुरु नहीं मानूगी। भ्रपन तो सत्य के उपासक हैं। आप जैसा कहते हैं दिखलाइए।

राजा-- मैं तो देख ही चुका हूं। ग्रब बात बढाने से क्या लाभ है ?

रानी--जब तक मैं अपनी आखो से देख न लूं तब तक हिंगज मानने को तैयार नहीं । अगर मैं ऐसा देखूँगी तो उसी घड़ी उन्हें साघु मानना छोड़ दूगी।

आखिर राजा, चेलना रानी को साथ लेकर साधु के स्थान पर आया। दरवाजा खोला गया। दरवाजा खुलते ही वेक्या ऐसी भागी आई, मानो पीजरा खुलते ही पक्षी भागकर निकला हो! आते ही उसने कहा— आप और कोई भी काम मुक्त सौंप दें, मगर साधु के पास जाने का काम मुक्ते न बताइएगा। आज इन महात्मा के तपस्तेज में मिस्म ही हो गई होती, मगर उन्ही की दया से मेरे प्राण वच गए!

वेश्या की बात सुनकर रानी ने राजा से कहा— महाराज! यह वेश्या क्या कह रही है ? इसके कहने से तो मालूम होता है कि आपने ही इसे यहा भेजा था। भले ही आपने इसे भेजा हो मगर मैं तो पहले ही कह चुकी हू कि मेरे गुरु को इन्द्राणी भी नहीं डिगा सकती। पर यह जो कह रही है, उस पर विचार कीजिए।

रानी की बात सुनकर राजा लिजत हो गया।

## २६६-सम्यक्तवपराऋम (४)

देव को देखकर राजा से कहा— देखिये महाराज ! यह आपके धर्मगुरु जा रहे हैं। हाथ में मछली पकड़ने का जाल लिए, जाते हुए साधु वेषधारी देव को देखकर राजा ने विस्मय के साथ पूछा— 'यह क्या है ?' उसने उत्तर दिया— राजन्! मैं मछलिया पकड़ने जा रहा हू। मैं तुम्हारी आँखों के सामने आ गया हू, इसलिए भले ही मुक्ते दोषी गिन लो, पर वास्तव में महावीर भगवान् के सभी साधु मेरे समान ही हैं।

राजा के लिए यह समय सम्यक्तव से विचलित होने का था, मगर उसकी श्रद्धा तो वज्रलेप के समान दृढ थी। उसने उत्तर में कहा-ग्रपनी शिथिलता के लिए ग्रपने ग्रात्मा को दोष दो। सब साघुओं को भूठा कलक मत लगाओ। भगवान महावीर के साघु तुम सरीखे शिथिल।चारी हो ही नहीं सकते!

राजा श्रेणिक साधु वेषघारी देव को फटकार वतलाकर थोडा और आगे बढे वहा उन्होंने गर्भवयी स्त्री की
तरह मोटे पेट वाली साध्वी अपनी ग्रोर आती देखी!
साध्वी कभी गर्भवती नहीं हो सकती, फिर भी साध्वीवेष
में उस गर्भवती को देखकर राजा ने कहा—'यह कौन अभागिनी है!' साध्वीवेषघारी देव ने कहा—राजन्! मैं आज
अचानक तुम्हारी दृष्टि में ग्रा पड़ी हूं। नहीं तो भगवान्
महावीर की सभी साध्वया मुक्त जैसी दुराचारिणी ही है।
राजा ने उसे उपालम्भ देते हुए कहा— 'तुम ग्राप दुराघारिणी हो, इसे कारण सभी साध्वयों को कलकित करना
चाहती हो!'

घर्मश्रद्धा को डिगा देने वाली घटनाएँ देखकर भी

राजा श्रणिक की निश्चल श्रद्धा में भगवान् महावीर के घमंं के प्रति लेशमात्र भी सन्देह उत्पन्न नहीं हुआ। देव, राजा की घमंश्रद्धा देखकर चिकत रह गया। अन्त में उसने अपना मायाजाल समेट लिया। वह राजा के पास ग्राया ग्रीर कहने लगा—महाराज! तुम्हारी घमंपरीक्षा करने के लिए ही मैंने यह स्वाग रचे थे।

कहने का भ्राशय यह है कि वत-प्रत्याख्यान करने की शक्ति न होने पर भी अगर सच्ची धर्मश्रद्धा कायम रहे श्रयीत् सायिक सम्यक्त्व हो तो ग्रात्मा का कल्याण श्रवश्य होता है। अगर तुम अपने श्रात्मा का कल्याण करना चाहते हो तो तुम्हे भी सम्यक्त्व मे दृढ रहना चाहिए। इस विपम पचमकाल मे श्रद्धा को विचलित करने वाली अनेक बातें सुनी और देखी जाती हैं। मगर हृदय में सच्ची श्रद्धा हो तो ससार मे कोई ऐसी शक्ति नहीं है जो तुम्हे धर्म से डिगा सके। धर्मश्रद्धा मे दृढ रहने से ही तुम्हारा कल्याण होगा।

कहने लगा वेश्या की वातो पर अधिक ध्यान देना ठीक नहीं है। अब यह बत जाने दो ।

रानी ने कहा—ठीक है। यह वेश्या अत्मा की दृष्टि से मेरी बहिन के समान है फिर भी इसकी बात छोड देतो हू। मगर आप भी यह बान जाने दाजिए। अच्छा जरा उन महात्मा के पास तो चलें।

दोनो महात्मा के पास पहुचे। देखा. महात्मा किसी
दूसरे ही वेष मे थे। यह देखकर रानो ने राजा से कहा—
यह देखो, यह मेरे गुरु ही नही हैं। मैं तो द्रव्य ग्रीर भाव—
दोनो से जो युक्त हो उसी को ग्रपना गुरु मानती हूं। इन
महात्मा का वेष मेरे गुरु का वेष नहीं है जब मेरे गुरु का
वेष ही नहीं है तो इन्हें ग्रपना गुरु कैसे मान लू ?

कुछ लोग कहते हैं कि रजोहरण और मुखपत्ती में क्या घरा है। परन्तु वास्तव में इनका अधिक महत्व है। चिह्न का क्तिना अधिक महत्व है। स्टीमर, मोटर ग्रादि पर जो चिह्न रखा जाता है उनका कितना अधिक महत्व गिना जाता है। इसी प्रकार मुखवस्त्रिका भी जैनवम के साधुओं की निशानी है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र में रजोहरण-मुखवस्त्रिका आदि को ऋषी व्वर की ध्वजा कहा है। इसी शास्त्र में कहा है— 'लोगे लिगपयोयण' ग्रर्थान् लोक में लिंग का प्रयोजन है।

कहने का आशय यह है कि घर्मी द्वारा ही घर्म की पहचान होती है। रानी ने राजा से कहा—महाराज! घर्म के प्रति इस प्रकार छल-कपट करना छोड दो। ग्राखिर रानी की वात राजा के गले उतर गई। बाद मे ग्रनाथी

जैसे महानिर्ग्रन्थ के ससर्ग में आने से उन्हें सम्यवन्त्र की प्र जित भी हुई। राजा श्रेणिक सम्यक्त्व के प्रभाव से कसा ग्रात्मलाभ प्राप्त कर सके इस सम्बन्ध में ग्रन्थों में कहा है.—

न सेणिश्रो ग्रासितया बहुस्सुग्रो, न यावि पन्नत्तिथरो न वायगो । सो श्रागमिस्साइ जिणो भविस्सइ, समिक्ख पन्नाइ वर खु दसणं ॥

ग्रथीत्—- राजा श्रेणिक एक नवकारसी भी नहीं कर सका था। वह बहुश्रुत भी नहीं था। साचुपना उसने घारण नहीं किया था ग्रीर न वह वाचक व्याख्याता ही था। फिर भी शुद्ध सम्यक्त्व के कारण वह भविष्य में पद्मनाम तीर्थ-द्धार होगा।

श्रेणिक राजा पहले तो घर्म की दावश्यकता ही स्वीकार नहीं करता था। किन्तु भगवान् महावीर के तथा महा- निर्मन्थ अनाथी मुनि के ससर्ग मे श्राने के बाद उसमें वज्र- लेप जैसी नि वक श्रद्धा उत्पन्न हो गई थी। घर्म के प्रति निश्चल श्रद्धा होने के कारण ही श्रेणिक आत्मकल्याण साध सके।

राजा श्रेणिक सम्यक्तव मे वहुत दृढ थे । उनकी घर्मदृढना की प्रश्तसा सुनकर एक देव ने विचार किया — आखिर तो श्रेणिक एक मनुष्य है । मनुष्य को घर्म से विच-लित करना कीन बड़ी बात है। एक दिन जब श्रेणिक राजा बाहर घूमने के लिए निक्ला तो वह देव सम्घु के वेप मे शिकारी का स्वाग सजकर, शक्ति होता हुआ राजा के पासं से निक्ला। राजा के कर्मचारियों ने साघु वेषधारी शिकारी

## २६६-सम्यवत्वपराक्रम (५)

देव को देखकर राजा से कहा— देखिये महाराज ! यह आपके घमंगुरु जा रहे हैं। हाथ में मछली पकड़ने का जाल लिए, जाते हुए साधु वेषधारी देव को देखकर राजा ने विस्मय के साथ पूछा—'यह क्या है ?' उसने उत्तर दिया—राजन्! मैं मछलिया पकड़ने जा रहा हू। मैं तुम्हारी आँखों के सामने आ गया हूं, इसलिए भले ही मुक्ते दोषी गिन लो, पर वास्तव में महावीर भगवान् के सभी साधु मेरे समान ही हैं।

राजा के लिए यह समय सम्यक्तव से विचलित होने का था, मगर उसकी श्रद्धा तो वज्रलेप के समान दृढ थी। उसने उत्तर में कहा-ग्रपनी शिथिलता के लिए ग्रपने ग्रात्मा को दोष दो। सब साधुओं को भूठा कलक मत लगाओ। भगवान् महावीर के साधु तुम सरीखे शिथिल।चारी हो ही नहीं सकते!

राजा श्रेणिक साघु वेषघारी देव को फटकार बतला-कर थोडा और आगे बढे वहा उन्होंने गर्भवयी स्त्री की तरह मोटे पेट वाली साध्वी अपनी ग्रोर आती देखी। साध्वी कभी गर्भवती नहीं हो सकती, फिर भी साध्वीवेष में उस गर्भवती को देखकर राजा ने कहा—'यह कौन अभा-गिनी है।' साध्वीवेषघारी देव ने कहा—राजन्। मैं आज अचानक तुम्हारी दृष्टि में ग्रा पडी हू। नहीं तो भगवान् महावीर की सभी साध्वया मुक्त जैसी दुराचारिणी ही हैं। राजा ने उसे उपालम्भ देते हुए कहा— 'तुम ग्राप दुरा-घारिणी हो, इसे कारण सभी साध्वयों को कलकित करना चाहती हो!'

घर्मश्रद्धा को डिगा देने वाली घटनाएँ देखकर भी

#### साठवां बोल-२६७

राजा श्रिणिक की निश्चल श्रद्धा में भगवान् महावीर के घर्म के प्रति लेशमात्र भी सन्देह उत्पन्न नहीं हुआ । देव, राजा की घर्मश्रद्धा देखकर चिकत रह गया। अन्त में उसने अपना मायाजाल समेट लिया । वह राजा के पास ध्राया श्रीर कहने लगा—महाराज ! तुम्हारी घर्मपरीक्षा करने के लिए ही मैंने यह स्वाग रचे थे।

कहने का म्राशय यह है कि व्रत-प्रत्याख्यान करने की शक्ति न होने पर भी अगर सच्ची धर्मश्रद्धा कायम रहे म्र्यात् क्षायिक सम्यक्त्व हो तो म्रात्मा का कल्याण म्रवश्य होता है। अगर तुम अपने म्रात्मा का कल्याण करना चाहते हो तो तुम्हे भी सम्यक्त्व मे दृढ रहना चाहिए। इस विषम पचमकाल मे श्रद्धा को विचलित करने वाली अनेक बातें सुनी और देखी जाती हैं। मगर हृदय में सच्ची श्रद्धा हो तो संसार में कोई ऐसी शक्ति नहीं है जो तुम्हे धर्म से डिगा सके। धर्मश्रद्धा मे दृढ़ रहने से ही तुम्हारा कल्याण होगा।



## राकसठवां बोल

#### चारित्रसम्पन्नता

शास्त्र में कहा है कि ज्ञान, दर्शन और चारित्र—यह रत्नत्रय ही मोक्ष का मार्ग है। तत्त्वार्थसूत्र मे भी कहा है— 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मौक्षमार्ग।' अर्थात्—सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र— तीनो मिलकर मोक्ष का मार्ग है। ज्ञान से वस्तु जानी जाती है, दर्शन से जानी हुई वस्तु पर श्रद्धा की जाती है और तब तदनुमार आचरण किया जाता है। गौतम स्वामी और भगवान् महावीर के वीच जो प्रश्नोत्तर हुए हैं, उन पर विस्तारपूर्वक विचार किया गया है। अब गौतम स्वामी चारित्र के विषय मे भगवान् से प्रश्न करते हैं.—

#### मूलपाठ

प्रक्त — चरित्तसंपन्नयाए णं भंते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर— चरित्तसपन्नयाए सेलेसीभाव जणयइ, सेलेसि पडिवन्ने य श्रणगारे चत्तारि केवलिकम्मंसे खवेइ, तश्रो पच्छा सिज्भइ, बुज्भइ, मुच्चइ, परिनिन्वायइ सन्वदुक्लाणमन्तं करेइ ॥ ६१॥

### शब्दार्थ

प्रक्त- भगवन् ! चारित्रसम्पन्नता से जीवात्मा को क्या लाभ होता है ?

उत्तर—चारित्र-सम्पन्नता से जीव शैलेशी (मेर पर्वत की तरह निश्चल) भाव को प्राप्त करता है। शैलेशीभाव को प्राप्त ग्रनगार बाकी बचे हुए चार कर्मी को खपाता है श्रीर फिर सिद्ध, बुद्ध, मुक्त तथा परिनिर्वाण को प्राप्त करके समस्त दु:खों का अन्त करता है।

#### व्याख्यान

पूर्ण चारित्रसम्पन्नता से जीव शैलेशी-भ्रवस्था प्राप्त करता है। शैलेशी अवस्था अर्थात् कपन-रहित भ्रवस्था प्राप्त करना। जैसे शैल अर्थात् पर्वत अकपन होता है, उसी प्रकार शैलेशी भ्रवस्था को प्राप्त जीवात्मा भी निष्कप बन जाता है। शैल का भ्रथं पर्वत भ्रीर ईश का अर्थ प्रधान है। जैसे सुमेरु पर्वत भ्रटल-भ्रडोल-भ्रचल और अकप है, उसी प्रकार पूर्ण चारित्रसम्पन्नता से जीवात्मा मन, वचन तथा काय के योगो को रोककर सुमेरु के समान निश्चलता प्राप्त करता है। चारित्रसम्पन्नता से भ्रात्मा लेश्यारहित अवस्था पाता है, ऐसा अर्थ भी घट सकता है, क्योंकि लेश्या के होने पर ही कपन होता है। जीव जब लेश्याहीन हो जाता है तब वह भ्रचल वन जाता है।

चारित्र का अर्थ है—पूर्ण शील ग्रथवा पूर्ण संवर की प्राप्ति । अहिंसा, सत्य आदि उत्कृष्ट संवर की प्राप्ति होना उत्कृष्ट चारित्र हो । उत्कृष्ट चारित्र प्राप्त करके आत्मा

### ३००-सम्यक्त्वपराक्रम (५)

तेरहवे गुणस्थान से चौदहर्वा गुणस्थान प्राप्त करके अडोन— अकप बन जता है। अर्थात् मन, वचन तथा काय के योगो का निरोध करके अयोगी बन जाता है। अयोगो होने के बाद जीवात्मा केवली सम्बन्धी चार कर्मों को नष्ट करके पाच लघु अक्षरों के उच्चारण जितनो स्थिति भोगकर सिद्ध, बुद्ध और मुक्त हो जाता है। इस प्रकार वह जीव सब प्रकार के परिग्रह से मुक्त होकर समस्त दु:खो का अन्त करता है।

साधारणतया पुरुष के लिए स्त्री का और स्त्री के लिए पुरुष का त्याग करना शील समक्ता जाता है। मगर शास्त्र कहते हैं कि शील में समस्त संवर के गुणों का समावेश हो जाता है। सवरगुण में ग्राना ही शील कहलाता है। सब प्रकार से पूर्ण अहिंसक, सत्यवादी ग्रस्तेयव्रती, ब्रह्मचारी तथा निष्परिग्रही होना ही सम्पूर्ण शील है। शील के इन साधनों को कोई पूर्ण रूप में स्वीकार करते हैं, कोई आशिक रूप में। श्रीसूयगडागसूत्र में कहा है— जो व्यक्ति एक देश से भी शील के साधनों को स्वीकार करता है, वह भी मोक्ष का पिषक है। शील का सम्यक् प्रकार से पालन करने वाला ही मोक्ष के मार्ग पर जा सकता है, अन्यथा नहीं।

शीलवान् बनने के लिए सर्वप्रथम हैय, ज्ञेय ग्रीर उपा-देय वस्तु का विवेक करने की ग्रावश्यकता है। हेय, ज्ञेय तथा उपादेय वस्तु का विवेक करके शील का जितना हो सके, उतना पालन निष्कपटभाव से करना चाहिये।

ससार का कोई भी बल चारित्र-बल का मुकाबला नहीं कर सकता । लोग धन-जन आदि के बल की बल मानते हैं, मगर शास्त्र का कथन है कि चारित्रबल की तुलना कोई बल नहीं कर सकता। चारित्रबल हो तो दूसरे

#### एकसठवां बोल-३०१

वल स्वतः आ जाते हैं ग्रीर चारित्रवल के ग्रभाव में दूसरे वल निर्वल हो जाते हैं। राम के पास चारित्रवल को छोड़- कर और क्या था ? लेकिन चारित्रवल की बदौलत सभी वल उनके पास ग्रा जुटे। इसके विरुद्ध रावण के पास घन-वल, सत्तावल, सेनावल ग्रादि घनेक प्रकार के बल मौजूद थे, सिर्फ चारित्रवल उसके पास नही था । इसी कारण उसके सब बल निर्वल ग्रीर निष्फल सिद्ध हुए। इस प्रकार चारित्रवल की मौजूदगी में सभी बल ग्रा जाते हैं ग्रीर चारित्रवल की मौजूदगी में सभी बल ग्रा जाते हैं ग्रीर चारित्रवल के ग्रभाव में सभी बल निष्फल हो जाते हैं। अतएव सिद्ध है कि चारित्रवल सभी बलो में महान् है। आज लोग दु खी होकर दर-दर भटकते हैं। इसका प्रधान कारण चारित्रवल का ग्रभाव है। चारित्रवल से ही आत्मा का अक्षय कल्याण होता है।



# बासट, त्रेसट, चौंसट, पेंसट छांसटवां बोल्

一切你因

## इन्द्रिय-निग्रह

श्रान, दर्शन श्रीर चारित्र के प्रश्नोत्तर मे भगवान् ने उत्तर देते हुए कहा कि चारित्र की उत्क्रिण्टता से जीवात्मा को शैलेशी-अवस्था प्राप्त होती है। इसके बाद वह मुक्त हो जाता है। सवर ही चारित्र है। संवर का स्वरूप वत-लाते हुए शास्त्र मे कहा है— इन्द्रियों का निग्रह करना ही सवर है। मगर इन्द्रियनिग्रह क्या है श्रीर उससे जीवात्मा को क्या लाभ होता है, इस विषय मे अब प्रश्न किया जाता है।

प्रत्येक कार्य का फल तो मिलता ही है ग्रीर फल जानने के बाद ही कार्य मे शीघ्र प्रवृत्ति होती है। फल दो प्रकार का है—लौकिक और लोकोत्तर। लौकिक फल की इच्छा करना उचित नहीं है। लोकोत्तर फल तो धर्म के साथ ही होता है और उसे जान लेने के बाद धर्मकार्य मे प्रवृत्ति हो सकती है। आत्मवमन करने के लिए इन्द्रियों का निग्रह करना आवश्यक है। इन्द्रियों का निग्रह किये बिना ग्रात्मिवजय प्राप्त नहीं की जा सकती। आत्मा का कल्याण करने के लिए श्रोत्रेन्द्रिय आदि का निग्रह करना आवश्यक है। इस-लिए श्रोत्रेन्द्रिय, चक्षु इन्द्रिय आदि इन्द्रियों का निग्रह करने से जीव को क्या लाभ होता है, इस सम्बन्त्र में गौतम स्वामी भगवान् महावीए से प्रश्न करते हैं:—

#### मूलपाठ

प्रश्न - सोइंदियनिष्गहेण भंते ! जीवे कि जणयह ?

उत्तर— सो इंदियनिग्गहेणं मणुन्नामणन्नेसु सहेसु राग-दोसनिग्गह जणयइ, तप्पच्चइय कम्मं न बघइ, पुव्वबद्ध च निज्जरेइ ॥ ६२ ॥

प्रश्न--चिक्लिन्दियनिग्गहेणं भते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर— चिक्किन्दियनिःगहेण मणुन्नामणुन्नेसु रूवेसु रागदोसनिःगहं जणयइ, तप्पच्चइय कम्म न बयइ, पुच्वबद्ध च निज्जरेइ ॥ ६३॥

प्रश्न—घाणिन्दियनिग्गहेण भंते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर - घाणिन्दियनिरगहेण मणुण्णामणुण्णेमु गघेसु रागदोसनिग्गहं जणयइ, तप्पच्चइयं कम्म न बघइ, पुव्वबद्धं च निज्जरेइ ॥ ६४॥

प्रश्न जिब्भिन्दियनिग्गहेणं भते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर — जिन्भिन्दियनिग्महेण मणुण्णामणुण्णेसु रसेसु रागदोसनिग्मह जणयइ, तष्पच्चइयं कम्मं न बधइ, पुट्वबद्धं च निज्जरेइ॥ ६५॥

## ३०४-सम्यक्तवपराक्रम (५)

प्रश्त-फासिन्दियनिग्गहेणं भंते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर- फासिन्दियनिग्गहेणं मणुण्णामणुण्णेसु फासेसु रागदोसनिग्गह जणयइ, तष्पच्चइयं कम्मं न बघइ, पुटवबद्धं स निज्जरेड ॥ ६६ ॥

#### शब्दार्थ

प्रश्न-भगवन् ! श्रोत्रेन्द्रिय (कान) का निग्रह करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर-गौतम ! श्रोत्रेन्द्रिय का निग्रह करने से मनोज्ञ या ध्रमनोज्ञ (सुन्दर या असुन्दर) शब्दो में राग-द्वेष रहित प्रवृत्ति होती है श्रोर इससे राग-द्वेष के कारण उत्पन्न होने वाले कर्मों का बंध नहीं होता और पहले बधे हुए कर्मों का सय होता है।

प्रका - भगवन् ! चक्षु-इन्द्रिय का निग्रह करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर—चक्षु-इन्द्रिय का निग्रह करने से सुन्दर-असुन्दर रूपों (दृश्यो) में राग-द्वेषरिहत प्रवृत्ति होती है और इससे राग-द्वेष के कारण उत्पन्न होने वाले कर्मों का बघ नहीं होता और पहले बंघे हुए कर्मों का क्षय होता है।

प्रश्न-भगवन्! झाणेन्द्रिय (नाक) का निग्नह करने से जीव को क्या लाभ होता है?

उत्तर— घ्राणेन्द्रिय का निग्रह करने से जीव सुगःघ और दुर्गन्व में राग-द्वेष रहित हो जाता है श्रीर इससे राग-द्वेष के कारण उत्पन्न होने वाले कर्मों का बच नही होता भीर पहले बचे हुए कर्मी का क्षय होता है। प्रश्न - भगवन् जोभ का निग्रह करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर—जीभ का निग्रह करने से स्वादिष्ट-ग्रस्वादिष्ट रसों में जीव राग-द्वेष रहित हो जाता है और इससे राग-द्वेष के कारण उत्पन्न होने वाले कर्मी का बब नही होता और पहले बंघ हुए कर्मी का क्षय करता है।

प्रश्न--भगवन् ! स्पर्शन इन्द्रिय के निग्रह से जीव को प्या लाभ होता है ?

उत्तर-स्पर्शन-इन्द्रिय के निग्रह से जीव सुन्दर-ग्रसुन्दर स्पर्शों मे राग-द्वेष से रहित हो जाता है श्रीर रागद्वेष के कारण उत्पन्न होने वाले कर्मों का बघ नहीं करता और पहले बन्धे हुए कर्मों का क्षय करता है।

#### च्याख्यान

इन्द्रियों के निग्रह करने का अर्थ यह नहीं है कि उन्हें नष्ट कर दिया जाये । इन्द्रिय-निग्रह का अर्थ है इन्द्रियों पर काबू पाना—उन्हें अपने वश में रखना । स्वय इन्द्रियों के वश में न हो जाना इन्द्रिय-निग्रह है । जैसे घुड़-सवार घोड़े को अपने काबू में रखता है, वह घोड़े के वश में नहीं हो जाता, उसी प्रकार इद्रियों को अपने वश में रखना ही इद्रियनिग्रह है । सवार घोड़े को अपने काबू में नहीं रखेगा तो नतीजा यह होगा कि वह नीचे पड जाएगा। इसी प्रकार इद्रियों पर काबू न पाने का परिणाम है—गात्मा का पतन । इद्रियों का निग्रह करने से ग्रात्मा का उद्धार होता है और निग्रह न करने से पतन अवश्यम्भावी है।

## ३०६-सम्यक्त्वपराक्रम (४)

इन्द्रियों का निग्रह करने और न करने में क्या ग्रंतर है और क्या हानि-लाभ है, यह वतलाते हुये एक संस्कृत के किव ने कहा है:—

विमेषि यदि संसारान्मोक्षप्राप्ति च कांक्षसि ।
तदेन्द्रियजय कर्तुं स्फोरय स्फारपीरुषम् ॥
श्रापदां कथितः पन्या इन्द्रियाणामसंयमः ।
तज्जयः सम्पदां मार्गो, येनेष्ट तेन गम्यताम् ॥
इन्द्रियाण्येव तत्सर्वं यत्स्वर्गनरकावुभौ ।
निगृहीतानि सृष्टाणि स्वर्गाय नरकाय च ॥

अर्थात—अगर तू इस ससार से डरता हो और मोक्ष प्राप्त करना चाहता हो तो इन्द्रियो का निग्रह करने का प्रयत्न कर। इन्द्रियो को वश मे न करना भ्रापदा का मार्ग है भीर उन्हें वश मे करना सपदा का मार्ग है। इन दोनों में से तुझे जो मार्ग रुचिकर हो, उसी पर तू चल। स्वर्ग भीर नरक भी इन्द्रियो में ही हैं। इन्द्रियो के निग्रह से स्वर्ग मिलता है और निग्रह न करने से नरक मिलता है। इन दोनो में तुझे जो पसन्द हो, उसे पाने का प्रयत्न कर।

इन्द्रियों का निग्रह करने के लिए तो सभी कहते हैं, विकट प्रश्न तो यह है कि इन्द्रियों का निग्रह किया किस प्रकार जाये? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि पदार्थों के असली स्वरूप का विचार करके उन्हें निस्सार समभाना च।हिये श्रीर उन निस्सार पदार्थों से विरक्त होकर, इन्द्रियों को उनकी ओर जाने नहीं देना चाहिए । साथ ही, जिन कामों से आत्मा का कल्याण होता हो उन्हीं कामों में श्रात्मा को प्रवृत्त करना चाहिए । इन्द्रियों को वश में करने का यही उपाय है।

शास्त्र का कथन है कि कान, ग्रांख ग्रादि इन्द्रियां स्वर्ग भी दिलाती हैं ग्रीर नरक भी दिलाती हैं । चारित्र को भ्रब्ट करने वाली बातें कान से सुनना नरक-प्राप्ति का मार्ग है ग्रीर ग्रात्मकल्याण करने वाली बातें सुनना स्वर्ग-प्राप्ति का रास्ता है। सक्षेप मे, आशय यह है कि इन्द्रियों को बुरे कामो में प्रवृत्त न करके भले कामो मे प्रवृत्त करना ही इन्द्रियनिग्रह का उपाय है।

यहा यह प्रश्न हो सकता है कि बुरा काम किसे कहना चाहिए थ्रोर भला काम किसे कहना चाहिए ? इम प्रश्न का उत्तर यह है कि जिस कार्य को करने के लिए तुम्हारे अन्त करण में विषम भाव उत्पन्न हो वह बुरा काम है और जिसे करने के लिए समभाव उत्पन्न हो वह भला (प्रशस्त) काम है। श्रगर तुम्हारा श्रात्मा इन्द्रियों का दास न होगा तो वह स्वय ही बुरे-भले काम की परीक्षा कर लेगा। अगर तुम्हारी सत् असत् का विवे क करने का शक्ति का विकास न हुशा हो तो ज्ञानीजनों की शिक्षा के अनुसार बुरे कामों से हटकर भले कामों में लगना चाहिए। यो करते-करते एक न एक दिन तुम्हारा आत्मा इन्द्रियों पर सम्पूर्ण विजय प्राप्त कर सकेगा।

इन्द्रियो का निग्रह करने के लिए सबसे पहले यह देखों कि चीजें महँगी हैं या इन्द्रिया महँगी हैं ? तुम्हारे कान महँगे हैं या मोतो महगे हैं ? कहने को तो कह दोगें कि मोती की वनिस्वत कान महगे हैं, परन्तु मोती गुम जाने पर उसके लिए जितनी चिन्ता करते हो, उतनी चिन्ता क्या उस वक्त भी करते हो जब कान बुरी बातें सुनने को तैयार होता है ? साघारण तीर पर कान से अच्छे और बुरे शब्द

सुनाई देते हैं। कहने का आशय यह नहीं है कि कान का निग्रह करने के लिए कान को नष्ट कर डालो या कानो में फोहा लगा लो । परन्तु खराव वातों की तरफ कान को जाने मत दो । फिर भी अगर खराव शब्द कान में श्रा पर्डे तो उन पर ध्यान मन दो, जैसे कि माता-पिना की निन्दा के शब्दो पर घ्यान नही दिया जाता है। कान मे जो शब्द पड़ें, उनके कारण घात्मा मे राग द्वेप उत्पन्न नही होने देना च।हिए। शब्द के कारण राग द्वेव उत्पन्न न होने देना ही श्रोत्र-विजय प्राप्त करने का मार्ग है । इसी प्रकार प्रत्येक इन्द्रिय के मनोज्ञ (पसन्द) श्रीर ग्रमनोज्ञ (नापसन्द) विषय प्राप्त करके उन पर राग द्वेप न होने देना ही डन्द्रियनिग्रह का मार्ग है। श्राख से माता भी देखी जाती है, वहिन भी देखी जाती है और दूसरी स्त्री भी देखी जाती है। सबको देखने वाली भौंख एक ही है, पर दृष्टि मे अन्तर होता है। इसी अन्तर के कारण राग-द्वेप की उत्पत्ति होती है। ग्रतः यह धन्तर न रखते हुए अपनी पत्नी के अतिरिक्त समस्त स्त्रियो को माता या वहिन के समान मानने से आँख का निग्रह हो सकेगा । भ्रांख का निग्रह हो जाने से राग-द्वेष उत्पन्न नही होगा ।

इसी प्रकार घ्राणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय और स्पर्शनंन्द्रिय
ग्रादि का भी निग्रह करना चाहिए । सारांश यह है कि
पसद या नापसद — कोई भी वस्तु सूत्रने मे- चखने में या
छूने में आ जाये तो इद्रियों को इस प्रकार प्रवृत्त न किया
जाये कि इन परिवर्तनशील पदार्थों मे राग-द्वेप उत्पन्न हो।
यह विचार करना चाहिए कि वस्तु तो ग्रच्छी से बुरी ग्रीर
बुरी से अच्छी होती ही रहती है। इसमें में रागद्वेप क्यो

करूँ ? इस प्रकार विचार करने से इद्रियविजय प्राप्त होती। है। पदार्थ किस प्रकार परिवर्तनशील हैं, यह बात एक शास्त्र-प्रसिद्ध उदाहरण द्वारा समभाता हूं.—

जित्रशत्रु नामक एक राजा था । उसके प्रधान का नाम सुबुद्धि था । सुबुद्धि बडा विचारशील था । एक दिन सुबुद्धि राजा के साथ भोजन करने बैठा था । भोजन स्वादिष्ट था । राजा ने प्रधान से कहा— 'देखो, कितना स्वादिष्ट भोजन है ! 'राजा के इस कथन के उत्तर में सुबुद्धि ने कहा—'इसमें क्या है ? इष्ट से प्रनिष्ट हो जाना ग्रीर अनिष्ट से इष्ट हो जाना तो वस्तुप्रो का स्वभाव ही है ।'राजा ने कहा—'प्रधान, तुम तो नास्तिक जान पडते हो । क्या यह भी कभी सम्भव है कि प्रच्छी वस्तु बुरी बीर बुरी वस्तु ग्रच्छी बन जाए!'

राजा अपने दूसरे कर्मचारियों से इस सम्बन्ध में बात करता तो वे सब राजा की ही बात का समर्थन करते थे। मगर सुबुद्धि तो यही कहता कि तुम लोग चाहों सो कहो। मेरे गुरु ने तो मुक्ते यही सिखलाया है और मैं यही मानता हूं कि इष्ट का अनिष्ट और अनिष्ट का इष्ट हो जाना ही पुद्गल का स्वभाव है। पुद्गल का स्वभाव नष्ट हो जाना है, अतएव वस्तु का इष्ट-ग्रनिष्ट हो जाना स्वाभाविक है।

राजा ने प्रधान को बहुत समकाने की कोशिश की पर प्रधान ने अपनी बात नहीं बदली । प्रधान को अपनी बात पर पूरा भरोसा था । उसने राजा से कहा — जिस बात को मैं सत्य मानता हू, उस सत्य को मैं असत्य कैसे कह सकता हू ? राजा ने समक लिया कि प्रधान इस समय हठ पकड़ कर बैठा है । अब इस बात को जाने

## ३१०-सम्यक्त्वपराक्रम (५)

दिया जाये!

एक दिन राजा नगर-निरीक्षण करने निकला। प्रधान साथ ही था । नगर के चहुं ग्रोर खाई थी । पानी भर जाने के कारण खाई में से बदबू निकल रही थी । राजा और प्रधान उसी खाई के पास से निकले। खई से निक-लने वाली दुर्गन्घ असह्य थी। राजा ने प्रधान से कहा -प्रघान, देखों इस खाई का पानी कितना बदबूदार है ? इतना कहकर राजा ने अपनी नाक दबा ली । उस समय भी प्रधान ने यही उत्तर दिया - 'महाराज । इष्ट से अनिष्ट भीर भनिष्ट से इष्ट हो जाना तो वस्तु का स्वभाव ही है।' प्रधान का उत्तर सुनकर राजा ने कहा — प्रधान तुम बहुत हठी हो । क्या सब चीजें ऐसी हो सकती हैं ? प्रधान ह्योला – महाराज मैं हठ नहीं करता, वस्तु का सच्चा स्वरूप कह रहा हू। आप कुछ भी फरमावें, मुके तो आपके प्रति भी समभाव रखना है श्रीर वस्तु के प्रति भी समभाव रखना है।

घर पहुचकर प्रधान ने विचार किया— वस्तु-स्वरूप के सम्बन्ध में राजा के साथ मेरा मतभेद बढता चला जा रहा है मुफे किसी प्रकार राजा को अपनी बात की खातिरी करा देना चाहिए कि मैं जो कुछ कहता हू वह सत्य है— असत्य नहीं । इस प्रकार विचार कर उसने भ्रपना एक विश्वस्त भ्रादमी भेजकर, खाई का बदबूदार पानी एक घडा भरवाकर मगवाया । प्रधान ने उस पानी को अपने ४६ प्रयोगो द्वारा पिष्कृत किया । तत्पश्चात् उसने वह पानी राजा के पानी भरने वाले को दिया भ्रोर कहा—'महाराज जब भोजन करने बैठें तो पीने के लिए यह पानी रख देना।

राजा जब भोजन करने बैठा तो उस ग्रादमी ने वहीं पानी पीने के लिए रख दिया। पानी पीकर राजा ने कहा— अरे. यह पानी तो बहुत मीठा है। यह कहा से भर लाया है? ग्रादमी ने उत्तर दिया— 'यह पानी प्रधानजी ने भेजा है।' राजा ने प्रधान को उसी समय बुलवाकर कहा— 'तुम इतना मीठा पानी, पीते हो ग्रीर मेरे लिए ग्राज यह भिजवाया है।' प्रधान ने कहा—'इस पानी मे ऐसा क्या है? यह तो वस्तु का स्वभाव ही है कि वह ग्रनिष्ट के इष्ट ग्रीर इष्ट से ग्रनिष्ट हो जाती है।

राजा ने कहा - फिर वही बात करने लगे ?

प्रधान मैं जो कहता हूं, ठीक कहता हूं। यह पानी उसी खाई का पानी है, जिसकी बदवू के मारे भ्रापने नाक दबा लिया था।

राजा — वह बदबू वाला पानी इतना मीठा कैसे बन सकता है।

प्रधान—महाराज! मैं प्रयोग द्वारा आपके सामने भी उस पानी को ऐसा मीठा बना सकता हू।

आखिर राजा ने खाई का दुर्गन्य वाला पानी मंग-वाया। प्रधान से उसे शुद्ध और सुगन्धित बन ने के लिए कहा ' प्रधान ने पहने को तरह उस पानो को परिष्कृत कर दिया। इस घटना से राजा को विश्वास हो गया कि वस्तु मे परिवर्तन हो सकता है। राजा ने प्रधान के सिद्धांत को स्वीकार करके कहा - प्रधानजी ! ग्राप धर्मज्ञ ग्रौर विचारशील हैं। अतः मुक्ते नेवली प्रकृपित धर्म सुनाइए। सुबुद्धि प्रधान श्रावक था और धर्मतत्त्व का ज्ञाता था। उसने राजा को घमंतत्त्व समभाया । श्रावक को घमं सम-भाने का श्रिषकार है, मगर जब वह स्वय ज्ञाता हो तभी दूसरों को समभा सकता है । सुबुद्धि प्रधान से घमंतत्त्व समभकर राजा बारह व्रतधारी श्रावक बना । घीरे-घीरे उसने आत्मकल्याण किया।

कहने का आश्यं यह है कि धर्म का ज्ञाता व्यक्ति तो यही मानता है कि इण्ट से अनिष्ट ग्रोर ग्रनिष्ट से इष्ट होना ही वस्तु का स्वरूप है। इस प्रकार वस्तु का स्वरूप समक्ष लेने पर मनुष्य इष्ट वस्तु पर राग और अनिष्ट वस्तु पर द्वेष घारण नहीं करता, वह समभाव ही रखता है। वह भलीभांति जानता है कि जो वस्तु थोड़ी देर के लिए इष्ट प्रतीत होती है और फिर ग्रनिष्ट मालूम होने लगती है, उसके खातिर मैं ग्रपने ग्रात्मा में राग द्वेष क्यो उत्पन्न होने दूं! वस्तु ग्रात्मा का उत्थान भी करती है और पतन भी करती है। वस्तु के निमित्त से जब ग्रात्मा में राग द्वेष की उत्पत्त होता है तो ऐसी अवस्था में आत्मा का पतन होता है ग्रोर समभाव उत्पन्न होने से ग्रात्मा का उत्थान होता है। जिस वस्तु के निमित्त से आत्मा का उत्थान होता है। जिस वस्तु के निमित्त से आत्मा का उत्थान होता है। जिस वस्तु के निमित्त से आत्मा का उत्थान होता है। जिस वस्तु के निमित्त से आत्मा का उत्थान होता है। उसे ग्रात्मपतन का कारण क्यो बनाया जाये?

इस प्रकार विचार कर इद्रियो का निग्रह करने वाला व्यक्ति अवश्य ही आत्मकल्याण का भागी होता है।

सभी शास्त्रकार और सभी धर्मावलम्बी इद्रियों के निग्रह की बात करते हैं। इस विषय में प्राय. किसी का मतभेद नहीं है। सभी लोगों का कथन है कि इद्रियों का निग्रह करने से आत्मा का कल्याण हो सकता है। गीता में भी कहा है—हे अर्जुन! तुमें आत्मा का कल्याण करना

#### बासठ से छांसठवां बोल-३१३

हो तो सबसे पहले इन्द्रियो का निग्रह कर इन्द्रियनिग्रह से ग्रात्मा का उत्थान होता है और इन्द्रियो के ग्रघीन बनने से आत्मा का पतन होता है। अतएव इन्द्रियों को वश में रखो। उन्हें पदार्थों के प्रलोभन में मत जाने दो। पर्वत पर से एक ही पैर फिसल जाये तो कौन कह सकता है कि कितना पतन होगा? इसी प्रकार एक भी इन्द्रिय ग्रगर काबू से बाहर हो गई तो कौन कह सकता है कि आत्मा का कितना पतन होगा! इसलिए अगर तुम अपने ग्रात्मा को सिद्ध, बुद्ध, मुक्त तथा शांत करके दु.ख-मुक्त करना चाहते हो तो सर्वप्रथम इन्द्रियों का निग्रह करों। इन्द्रियन्विग्रह ही ग्रात्मिविज्य का ग्रमोध साधन है।



# सर्सठवां बोल

#### ->>+>\$

## क्रोधविजय

पिछले बोल में इन्द्रिय-निग्रह के सम्बन्ध में विवेचन किया गया है। इद्रियों का निग्रह करने से राग और द्वेष जीते जा सकते हैं श्रीर इसी कारण लोग इंद्रियों को जीतने के लिए अनेक प्रकार के प्रयत्न करते हैं। इन्द्रियनिग्रह से जीते जाने वाले राग श्रीर द्वेष, कोध, मान, माया और लोभ से उत्पन्न होते हैं। इसलिए श्रव गौतम स्वामी यह प्रश्न करते हैं कि कोध श्रादि कषाय किस प्रकार जीते जा सकते हैं श्रीर उनके जीतन से श्रात्मा को क्या लाभ होता है?

#### मुलपाठ

प्रश्न-कोहविजएणं भते! जीवे कि जणयइ?

उत्तर— कोहविजएणं खंति जणयइ, कोहवेयणिज्ज कम्मं न बधइ, पुव्वबद्धं च निज्जरेइ ॥ ६७ ॥

#### शब्दार्थ

प्रश्न-भगवन्! क्रोध को जीतने से म्रात्मा को क्या लाभ होता है ?

उत्तर-गीतम! कोघ को जीतने से जीव क्षमा गुण प्राप्त करता है, कोघ से उत्पन्न होने वाले कर्मों का बन्ध नहीं करता श्रीर पहले बन्धे हुए कर्मों का क्षय करता है।

#### व्याख्यान

भगवान् ने कोघ को जीतने से क्षमा गुण का प्रकट होना कहा है। नाम से तो क्षमा को सभी लोग जानते हैं मगर वास्तविक क्षमा कैसी होती है यह वहुत कम लोगों को मालूम है। कोघ की उत्पत्ति के कारण और कोघ के चरितार्थ करने की शक्ति मौजूद होने पर भी कोघ न पैदा होने देना ही ग्रसली क्षमा है।

क्षमा घारण करना तलवार की घार पर चलने के समान कठिन काम है। कभी-कभी शस्त्र का भ्राघात सहन कर लेना सरल होता है, परन्तु वचन का आघात शस्त्र के आघात की अपेक्षा भ्राघक दु.खदायक होता है। इसी कारण कटुक वचन सुनकर क्षमाशोल रहना मुश्किल हो जाता है। शास्त्रकार कहते हैं—लोहे के तीखे वाण सह लेना सरल है, पर वचन-वाण सहना कठिन है। शास्त्र मे कहा है.—

मुहुत्तदुक्ला हु हवंति कटया, श्रश्रोमया ते वि तश्रो सुउद्धरा। वाया दुरुत्ताणि दुरुद्धराणि, वेराणुवंवाणि महब्भयाणि ॥ ( दस०, ६-३-७ )

श्रर्थात्—लोहे के कांटों को सह लेना, उन्हे निकाल-कर बाहुर फेंक देना तथा उनकी पीड़ा से मुक्त हो जाना इतना ज्यादा कठिन नही है, मगर वचन-वाण का श्राघात महाभयानक, दु.खदायक तथा वैर का श्रनुबन्घ कराने वाला ३१६-सम्यवत्वपराक्षम (५)

होने के कारण सहन करना कठिन है।

तात्प्यं यह है कि कटुक वचन सुनकर कीघ आना स्वाभाविक है। क्रोघ ग्राने पर क्षमा घारण करने वाले बहुत थोड़े होते है। क्रोघ का परिणाम कितना बुरा होता है, इस सम्बन्च मे शास्त्र मे कहा है —

कोहो पीइ पणासेइ, साणो विणयनासणो । मायामित्ताणि नासेइ, लोहो सब्बविणासणो ॥

( दस० ५-३७)

इस गाथा में शास्त्रकार ने कहा है कि जब कोघ उत्पन्न होता है तो प्रीति नष्ट हो जाती है और प्रनुक्रम्पा का भी नाश हो जाता है। इम प्रीतिनाशक कोघ को क्षमा के द्वारा ही जीतना चाहिए। कोघ को जीत लेने से क्षमा प्रकट होती है और क्षमा के होने पर कोघ जीता जा सकता है। इस प्रकार कोघविजय ग्रीर क्षमा मे अन्योन्य सम्बन्ध है।

जव कोई कटुक वचन कहता है तभी क्रोय श्रीर क्षमा की परीक्षा होती है। कहा भी है —

> जी जी कर वतलावतां, काने फोघ न ग्राय । ग्राड़ा टेढ़ा बोलतां, खवर क्षमा की याय ।।

श्रर्थान् — जब कोई नम्रता-पूर्वक वोल रहा हो तो सामने वाले को कोध उत्पन्न ही कैसे होगा ? यह कोधी है या क्षमावान् है, इस बात की परीक्षा तो तभी होती है जब उससे श्राडे टेढे वचन बोले जाए।

तुम लोग हमारे साथ भित्तपूर्वक वातचीत करते हो और हमारे प्रति नम्रता का व्यवहार रखते हो। ऐसी दशा मे हमे कोघ क्यो उत्पन्न होगा? हाँ, कही बाहर जाने पर हमें कटुक वचन सुनने पड़ें और उस वक्त भी हम कोघ न करें, वरन क्षमा रखें, तभी कहा जा सकता है कि हमने कोघ पर विजय पा लो है।

जब कोघ उत्पन्न हो तब ऐसा विचार करना चाहिए कि यह कटुक वचन इस वात की कसोटी हैं कि हमारे ग्रन्त करण में क्षमा है या नहीं कसीटी पर चढाने से ही खरे सोने का पता चलता है। इसी प्रकार कटुक वचन की कसीटी पर ही क्षमा की परीक्षा होनी है।

श्रोध करने से कितनी अधिक हानियाँ होती हैं, इस विषय मे कहा है .—

कोहो स्रप्पीइकरो उच्वेयक्रो य सगइनिद्दलणो । वेरणुबधज्जलणो जलणो वरगुणगण-वणस्स ॥ कोहंथा निहणंति पुत्तं मित्तं गुरुं कलत्तं च । जणय जणींण स्रप्पि पि निग्वणा कि च न कुणंति ॥ कोहग्गी पज्जलिस्रो न केवलं दहइ स्रप्पणो देह । सत्ताविईय परिपहु पहवइ परभवविणासाय । ता कोहमहाजलणो विज्भवियव्वो खमाजलेण सया ॥

यहां कहा गया है कि कोघ अप्रीति उत्पन्न करता है, उद्वेग पंदा करता है और सद्गति का नाश करता है। कोघ वैरानु व्यव्य का बाप है और सद्गुणों के समूह रूपी वन को भस्म कर देता है। कोघाग्नि दूमरों को ही नहीं जलाती किन्तु कोघी को भी अवश्य जलाती है। कोघ यह भव भी विगाड़ देता है और पर भव भी विगाड़ देता है अर पर भव भी विगाड़ देता है। अत इस कोघाग्नि को क्षमा के जल से सदा बुकाना चाहिए।

कोघ ग्रनि से भी ग्रधिक भयानक है। अनि एक

३१६-सम्यवत्वपराक्रम (५)

होने के कारण सहन करना कठिन है।

तात्पर्य यह है कि कटुक वचन सुनकर कोध आना स्वाभाविक है। कोघ ग्राने पर क्षमा घारण करने वाले बहुत थोडे होते हैं। कोघ का परिणाम कितना बुरा होता है, इस सम्बन्च मे शास्त्र में कहा है —

कोहो पीइ पणासेइ, माणो विणयनासणो । मायामित्ताणि नासेइ, लोहो सव्वविणासणो ॥

( दस० ५-३७)

इस गाथा में शास्त्रकार ने कहा है कि जब कोघ उत्पन्न होता है तो प्रीति नष्ट हो जाती है और प्रनुक्रम्पा का भी नाश हो जाता है। इस प्रीतिनाशक कोघ को क्षमा के द्वारा ही जीतना चाहिए। कीघ को जीत लेने से क्षमा प्रकट होती है और क्षमा के होने पर कोघ जीता जा सकता है। इस प्रकार कोघविजय ग्रीर क्षमा में अन्योन्य सम्बन्घ है।

जब कोई कटुक वचन कहता है तभी क्रोघ श्रीर क्षमा की परीक्षा होती है। कहा भी है —

> जी जी कर बतलावतां, काने क्रोघ न श्राय। श्राड़ा टेढ़ा बोलतां, खबर क्षमा की थाय।।

श्रर्थान् — जब कोई नम्रता-पूर्वक बोल रहा हो तो सामने वाले को कोघ उत्पन्न ही कैसे होगा ? यह कोघी है या क्षमावान् है. इस बात की परीक्षा तो तभी होती है जब उससे ग्राडे टेढे वचन बोले जाए।

तुम लोग हमारे साथ भित्तपूर्वक बातचीत करते हो और हमारे प्रति नम्नता का व्यवहार रखते हो। ऐसी दशा मे हमे कोघ क्यो उत्पन्न होगा ? हाँ, कही बाहर जाने पर हमें कटुक वचन सुनने पड़े और उस वक्त भी हम कोघ न करें, वरन क्षमा रखें, तभी कहा जा सकता है कि हमने कोष पर विजय पा लो है।

जब कोघ उत्पन्न हो तब ऐसा विचार करना चाहिए कि यह कटुक वचन इस वात की कसौटी हैं कि हमारे अन्त.करण में क्षमा है या नहीं कि कसौटी पर चढाने से ही खरे सोने का पता चलता है। इसी प्रकार कटुक वचन की कसौटी पर ही क्षमा की परीक्षा होनी है।

श्रोघ करने से कितनी अधिक हानियाँ होती हैं, इस विषय मे कहा है .—

कोहो म्रप्पोइकरो उच्वेयकरो य सगइनिद्दलणो। वेरणुबधज्जलणो जलणो वरगुणगण-वणस्स ॥ कोहंथा निहणंति पुत्तं मित्तं गुरुं कलतां च। जणय जणींण म्रप्पि पि निग्वणा कि च न कुणंति॥ कोहग्गी पज्जलिस्रो न केवल दहइ म्रप्पणो देह। सत्ताविईय परिपिट्ठ पहवइ परभवविणासाय। ता कोहमहाजलणो विज्मिबयव्वो खमाजलेण सया॥

यहा कहा गया है कि कोघ अप्रीति उत्पन्न करता है, उद्वेग पंदा करता है और सद्गति का नाश करता है। कोघ वैरानु वन्च का बाप है और सद्गुणों के समूह रूपी वन को भस्म कर देता है। कोघा नि दूमरों को ही नहीं जलाती किन्तु कोघी को भी अवस्य जलाती है। कोघ यह भव भी विगाड़ देता है और पर भव भी विगाड़ देता है अत इस कोघा नि को क्षमा के जल से सदा बुका ना चाहिए।

कोघ ग्रग्नि से भी ग्रधिक भयानक है। अग्नि एक

ही भव का न ब करती है मगर क्रोध उह-पर भव दोनों का विनाशक है । अर्थात् दोनों भवो को बिगाइता है। कांघ की यह आग थात्मा में ही उत्पन्न होती है। श्रपना श्रात्मा स्वतः कोघ को पैदा करता है। क्रोघ से कोध वढता ही जाता है, इस कारण भ्रनेक भवी का वैरानुबन्ध क्रोध से ही होता है। जब प्रीति का नाश हो तो समफना चाहिए कि मुभमे कोच उत्पन्न हुमा है। इसी प्रकार उद्वेग होने पर भी यहां समभना चिहिए कि मुभमे कीव पैदा हुआ है, क्यों कि अप्रीति या उद्वेग उत्पन्न होने का कारण कोच ही है। कोच ही दुर्गति में ले जाता है। जैसे अग्नि थोडे ही समय में रुई के ढेर को भग्म कर टालती है उसी प्रकार काघ भी आत्मा के समस्त शुभ गुणो को भस्म कर देता है। भोघ उत्पन्न होने पर मनुष्य आंगे होते हुए भी अन्वा वन जाता है । नव वह कोवाघ मनुष्य अपने पुत्र, मित्र, गुरु तथा स्त्री आदि स्वजनो को भी नण्ट कर देता है। उस समय कोवाव मनुत्य में से दयाभाव निकल जाता है।

मुना है, मेबाट के एक गांव में किसी मनुष्य ने कोंच के आवेश में प्राकर पनरी से अपनी स्त्री का सिर फोड़ टाला था। यह देखकर उसकी लड़की चिल्लाहट सुनकर मेरी माँ को मार रहे हैं!' लड़की की चिल्लाहट सुनकर वह प्रपनी लड़की पर भी कृद्ध हो गया। उसने लड़की को पत्थर पर पछाट दिया और भ्रन्त में श्राप भी अपघात करके मर गया।

श्रोघ के आवेश में ऐसे-ऐसे न जाने कितने अनर्थ होते रहते हैं! अतएव क्षमा द्वारा श्रोघ की जीतना चाहिए।

### सूत्र में भी कहा है:--

## उवसमेण हणे कोहं।

अर्थात्— उपशम—क्षमा से कोध का नाश करना चाहिए।

जब अग्नि बढती जा रही हो तो उसे बुभाने के लिए उसके विरोधी पदार्थ - पानी का उपयोग किया जाता है, उसी प्रकार कोध को उपशान्त करने के लिए क्षमा का ही अधिक से अधिक उपयोग करना चाहिये । कोध करने से दूसरों को जो हानि होती है उसकी अपेक्षा स्वय कोध करने वाले को अधिक हानि उठानी पडती है। कोधी मनुष्य कोध करने वाले को अधिक हानि उठानी पडती है। कोधी मनुष्य कोध करते समय समभता है कि मैं दूसरे की हानि कर रहा हूं, परन्तु यह मान्यता पडौसी का घर जलाने के लिए अपने घर मे आग लगाने के समान मूर्खतापूर्ण है । अपने घर मे आग लगाने से पडौसी का घर जल भी सकता है और नहीं भी जल सकता, किन्तु अपना घर तो जल ही जाता है। इसी प्रकार कोध करने से दूसरों की हानि हो या न हो, मगर क्रोध करने वाले की हानि तो हो ही जाती है।

स्व० केसरीचन्द जी भंडारी ने मुझे श्रगरेजी की एक पुस्तक दिखाई थी। उस पुस्तक में यह बतलाया गया था कि कोच उत्पन्न होने पर शरीर से बर्छी, कटार, छुरी आदि शस्त्रों सरीखे पुद्गल निकलते हैं। जिस मनुष्य पर कोच किया जाता है उसे अगर कोच न आये अर्थात उसमे क्षमा-भाव हो तो वे शस्त्र सरीखे पुद्गल शात हो जाते हैं। श्रगर सामने वाले में भी कोच उत्पन्न हुग्रा तो उस दशा में दोनो

## ३२२-सम्यवत्वपराक्रम (४)

कारण दस प्रकार के यतिधर्म में क्षमा को पहला स्थान

जैसे साधुओं के लिए क्षमा की अनिवार्य आवश्यकता बतलाई जाती है उसी प्रकार श्रावकों के लिए भी क्षमा घारण करने की ग्रनिवार्य आवश्यकता है। साधु को लक्ष्य करके चतुर्विघ सघ को क्षमा घारण करने की बात कही गई है। ग्रतएव जो पुरुष कोघ के वश न होकर क्षमाशील एहेगा, वहीं ग्रपना कल्याण कर सकेगा।



# अड्सठवां बोल

### मानविजय

मानव-जीवन को सफल तथा सार्थक करने के लिए शास्त्रकारों ने चार कषायों का त्याग करना आवश्यक वत-लाया है। कषाय का सामान्य अर्थ है— संसार । मतलब यह है कि कोघ, मान, माया और लोभ—यह चार कषाय ससार को वृद्धि करते हैं। संसार से मुक्त होने के लिए कषाय का त्याग करना आवश्यक है। कषायों का त्याग न करने से ससार की वृद्धि होती रहती है। शास्त्र में कहा भी है.—

कोहो य माणो य भ्रणिग्वहीया,
माया य लोहो य पवडुमाणा ।
चत्तारि एए कसिणा कसाया,
सिचति मूलाइ पुणवभवस्स ॥

( दश ७ ८, ४० )

अर्थात्--कोच तथा मान का निग्रह करना कठिन है

के वे शस्त्र सरीखे पुद्गल आपस में टकराते हैं और फल-स्वरूप संग्राम मच जाता है। शास्त्र में कहा है कि कषाय-समुद्धात से भयद्धर सग्राम हो जाता है। कोध हो तो सग्राम होता ही है। इसीलिए शास्त्रकार ऊँचे स्वर में कहते है—क्षमा के द्वारा कोध को जीतो। ग्रगर तुम्हारे भीतर समाभाव होगा तो दूसरे का कोध आप ही शात हो जाएगा। परन्तु लोग थप्पड़ का जवाब घूंसे से और गाली का उत्तर गाली से देना चाहते हैं। नतीजा यह होता है कि रगड़े— भगड़े बढते हैं। शास्त्रों में और ग्रन्थों में कहा है कि वर से वर बढता है और कोध करने से कोध अधिक—अधिक बढता जाता है। ग्रतएव कोध का जवाब कोध से न देकर और गाली का वदला गाली से न देकर क्षमा द्वारा कोध को जीतना चाहिए। इसी में अत्मा का कल्याण है। कहा भी है।—

> दीधा गाली एक है, पलटे होय भ्रनेक। जो गाली पलटे नहीं, रहे एक की एक।

अर्थात् किसी ने किसी को गाली दी और गाली खाने वाला अगर वदले में गाली नही देता है तो वह गाली एक की एक ही रह जायेगी घीर गाली देने वाला आखिर घान्त हो जाएगा । इससे विपरीत, ग्रगर गाली का वदला गाली से दिया गया तो गालियो की परम्परा वढतो ही जायेगी और भगड़ा हुए विना नही रहेगा । अतः कोध उत्पन्न होने पर उसे क्षमा से जीतना उचित है । शास्त्र में साधु के लिए तो यहां तक कहा है कि— हे साधु! अगर किसी के साथ तुम्हारा क्लेश हुआ है तो जब तक तुम उसे उपशात नही कर लेते, तब तक तुम आहार-पानी लेने के

लिए नहीं जा सकते । कोंघ को उपशांत किये बिना तुम लाये हुए आहार-पानी का उपभोग नहीं कर सकते, विहार नहीं कर सकते. यहां तक कि शौच के लिए भी नहीं जा सकते । कदाचित् तुम कहोंगे कि जिसके साथ क्लेश हुआ है, उसे क्षमा कर मैं उपशांति करता हूं लेकिन सामने वाला शांत नहीं होता तो मैं क्या कर्छ ? इम प्रश्न के उत्तर में शास्त्र कहता है— सामने वाला उपशांत हो या न हो, यह उसकी इच्छा पर निर्भर है, किन्तु तुम तो क्षमा का याचन— प्रदान करके उपशांत बनो ! इससे तुम आराघक ही रहोंगे।

कोघ को जीतने का सरल उपाय क्षमा ही है। दस
प्रकार के यित्वर्म में भी क्षमा को ही सर्वप्रथम स्थान दिया
गया है। कारण यह है कि जैसे समस्त पदार्थों के लिए
पृथ्वी ही आघार है, उसी प्रकार क्षमा ही समस्त गुणो का
आघार है। आघारभूत पृथ्वी ही स्थिर न रहे तो आघेय
पदार्थ किस प्रकार स्थिर रह सर्कोंगे? इसी प्रकार सब गुणो
का आघार क्षमा ही न रही तो दूसरे गुण किस प्रकार टिक
सकेंगे? अतएव क्षमा की सर्वप्रथम ग्रावश्यकता है। साघुओं
का वर्णन करते हुए कहा है:——

पहलुं लक्षण साघुनुं, क्षमा तणो भडार। कठिन वचन सहे जगतनां, कोघ न करे लिगार।

तुम लोग प्रतिक्रमण में 'इच्छामि खमासमणों का पाठ बोलते हो, कि——'हे क्षमाश्रमण! मैं तुम्हे वन्दन करता हूं। 'साधुओं में क्षमा के साथ ग्रीर—ग्रीर गुण भा होते हैं, मगर क्षमागुण की प्रधानता के कारण ही उन्हें 'क्षमाश्रमण' कहते हैं। साधु का प्रधान गुण क्षमा ही है श्रीर इसी

## ३२२-सम्यक्तवपराक्रम (४)

कारण दस प्रकार के यतिधर्म में क्षमा को पहला स्थान दिया गया है।

जैसे साघुओं के लिए क्षमा की अनिवार्य आवश्यकता बतलाई जाती है उसी प्रकार श्रावकों के लिए भी क्षमा घारण करने की ग्रनिवार्य आवश्यकता है। साघु को लक्ष्य करके चतुर्विघ सघ को क्षमा घारण करने की बात कही गई है। ग्रतएव जो पुरुष कोघ के वश न होकर क्षमाशील एहेगा, वही ग्रपना कल्याण कर सकेगा।



# अड्सटवां बोल

#### मानविजय

मानव-जीवन को सफल तथा सार्थक करने के लिए शास्त्रकारों ने चार कषायों का त्याग करना आवश्यक बत-लाया है। कषाय का सामान्य अर्थ है— संसार। मतलब यह है कि कोघ, मान, माया और लोभ—यह चार कषाय ससार को वृद्धि करते हैं। संसार से मुक्त होने के लिए कषाय का त्याग करना आवश्यक है। कषायों का त्याग न करने से ससार की वृद्धि होती रहती है। शास्त्र में कहा भी है.—

> कोहो य माणो य भ्रणिग्गहीया, माया य लोहो य पवड्डमाणा । चत्तारि एए कसिणा कसाया, सिंचति मूलाइ पुणव्भवस्स ।। ( दश्र ६, ४० )

वर्थात्--कोघ तथा मान का निग्रह करना कठिन है

## ३२४-प्रस्यक्तवपराक्रम (४)

कीर माया तथा लोभ दिन-प्रतिदिन बढते ही जाते हैं। सक्षेप मे, यह चारी कष य संसार के मूल का सिचन करते रहते हैं।

मुमुक्षु जीवो को ससर की ग्रसारता जानकर चारों कषायो का त्याग करना चाहिए। चारो कषायो को जीतने का उपाय शास्त्रकारो ने यह बतलाया है:—

> उवसमेण हणे कोहं, माण मद्दवया जिणे। मायमज्जवभावेण, लोहं सतोसम्रो जिणे।। (दश० ८, ३६)

अर्थात् — कोच को क्षमा द्वारा जीतना चाहिए, मान को मृदुता-नम्रता से जीतना चाहिए, माया को सरलता से जीतना चाहिए और लोभ को सतीष से जीतना चाहिए।

कोध को जीतने से जीवारमा को क्षमागुण की प्राप्त होती है, कोध में उत्पन्न होने वाले नवीन कर्मों का वाध नहीं होता ग्रीर पूर्व कर्मों को निर्जरा होती है। क्षोध को जीतने से आत्मा को यह अपूर्व लाभ होता है। अब गौतम स्वामी यह प्रश्न करते हैं कि मान किम प्रकार जीता जा सकता है और उसे जीतने से जीवात्मा को न्या लाभ होता है ?

### मूलपाठ

प्रक्त— माणविजएण भते । जीवे कि जणयह ? उत्तर— माणविजएणं मद्दव जणयह, माणवेयणिडजं कम्म न बघइ, पुब्ववद्धं च निज्जरेइ ॥ ६८ ॥

### शब्दार्थ

प्रक्त — भगवन् । मान जोतने से जोवात्मा को क्या लाभ होता है ?

उत्तर— मान को जीतने से भ्रात्मा मे मृदुता का भ्रपूर्व गुण प्रकट होता है, मानजन्य कर्म का बन्ध नहीं करता और पहले बन्धे कर्म का क्षय करता है।

#### **ड्या**स्यान

मृदुना एक महान् गुण है। शस्त्र में कहा है कि मान पर विजय प्राप्त करने से ही मृदुता का महान् गुण प्रकट हो सकता है । जिसमें नम्रता होती है, वह व्यक्ति महान् समका जाता । घातुओं में सोना इस कारण कीमती माना जाता है कि उसमे नम्र ना होती है। सोने को जितना ज्यादा पीटा जाता है, वह उतना हो नम्र बनता जाता है ग्रीर जब वह एकदम निर्मल और नम्र हो जाता है तब वह कुन्दन कहलाता है। रहन को ग्रहण करने की शक्ति कुन्दन में ही होती है। इसीलिए पहले के लोग रत्न को सोने में जडने के लिए कुन्दन का उपयोग करते थे । जिस प्रकार नम्र बनाया हुआ सोना, रत्न को पकड लेता है, उसी प्रकार गुणरूपी रत्न को वही प्रहण कर सकता है, जिममे नम्रना हो। नम्रना प्राप्त करने के लिए मान को जीतने की भ्राव-ष्यकता है। मान को जीतने से ही नम्रता आती है और जब नम्रता ग्रती है तब मान-जन्य नवीन कर्मी का बन्ध मही होता और मान के कारण पहले बन्चे हुए कर्मी की भी निर्जरा होतो है।

शका की जा सकती है कि मानजन्य बन्धे हुए कर्म तो भोगने ही पडते हैं ? इसका समाधान यह है कि अगर मान के कारण पहले बन्धे हुए कर्मों की निर्जरान हो सकती तो शास्त्र मे ऐसा न कहा गया होता कि मान को जीतनें से पहले बन्धे हुए कर्मों की निर्जरा होती है।

यहा यह भी पूछा जा सकता है कि शास्त्र में एक जगह ऐसा कहा है कि 'कडाण कम्माण न मोक्ख भ्रत्थि' भ्रथित किये कमीं को भोगे बिना उनसे छुटकारा नहीं मिलता । इससे विपरीत यहा यह कहा गया है कि मान को जीतने से पहले बन्धे हुए कमीं की निजरा होती हैं। इन दोनो कथनो मे परस्पर विरोध जान पडता है। इसकी सगित किस प्रकार विठलाई जा सकती है ? इस प्रश्न का उत्तर इस प्रकार है —

कम भोगने तो पडते हैं, परन्तु उनके भोगने के मुख्य दो तरीके हैं। पहला तरीका यह है कि कमों को तपस्या आदि के द्वारा उदीरणा करके भोगा जाये और दूसरा तरीका यह है कि कम ग्रपना प्रबाधा काल समाप्त होने पर स्वाभा-विक रीति से उदय मे ग्रायें और तब भोगे जाएँ। उदाह-रणार्थ — रोगी को रोग का दुःख तो सहन करना ही पड़ता है, परन्तु दवा का उपयोग करने स रोग की तीव्रता कम हो जाती है और साथ ही रोग जल्दी और सरलता से भोग लिया जाता है। इसी प्रकार कर्म भोगने तो पडते हैं परन्तु जो क्म स्वाभाविक रूप से उदय मे ग्राते हैं वे लम्बे समय तक और कष्टपूर्वक भोगे जाते हैं। लेकिन जिन कर्मों की तपश्चर्या ग्रादि द्वारा उदीरणा की जाती है वे जल्दो ग्रीर सरलतापूर्वक भोगे जा सकते हैं। कर्मों को प्रदेश से भोगना भी भोगना है और विपाक से भोगना भी भोगना है। दोनो प्रकार से कर्म भोगे जाते हैं। परन्तु ज्ञानी पुरुष कोघ, मान, माया और लोभ आदि को जीतकर तथा तपक्चर्या द्वारा कर्मों की निर्जरा करके आत्मा को उज्ज्वल बनाते हैं। इस प्रकार घर्मिक्रयारूपी धाग मे ध्रगर कर्मांकुर दग्घ न किये जाएँ तो उन्हे विपाक से भोगना पडता है और तब महान् कष्ट होता है। इस तरह जब कर्म सरलतापूर्वक भोगे जा सकते हैं तो फिर उन्हें महाकष्टपूर्वक क्यो भोगना चाहिए? इस प्रकार विचार करके ज्ञानीजन कर्म की निर्जरा करने का प्रयत्न करते हैं। जब थोडा-सा प्रयास करने से ही कर्म-विपाक का घोर कष्ट टल सकता है तो पहले थोडा सा कष्ट सहन न करके विपाक के समय महादुख सहना कौनसी बुद्धिमत्ता है? कर्म-विपाक के महान कष्ट से बचाने के लिए ही भगवान् ने मान को जीतने का उपदेश दिया है। क्यों कि मान को जीतने से जीवन मे नम्रता आएगी और नम्रता से कर्मों की निर्जरा होगी। इस शास्त्रीय विषय को स्वष्ट करने के लिए एक उदाहरण लीजिए:--

एक रोगी को भयद्भर रोग हुआ । उसने वैद्य से शरीर की परीक्षा करवाई । वैद्य ने रोगो से कहा ग्रगर तुम्हें 'इन्जेक्शन' लगा दिया जाये तो तुम रोग की भयद्भ-रता से बच सकते हो । तुम एक-दो इन्जेक्शन लगवा लो । यह सुनकर रोगो ने वैद्य से कहा – 'मेरा शरीर वहुत कोमल है, इन्जेक्शन कैसे ले सकता हूं ? कोई पीने की दवा दे दो ।' वैद्य बोला— 'जैसी तुम्हारी मर्जी! मैंने तो तुम्हे रोग से मुक्त होने का उपाय बताया है ।' रोगी ने इन्जेक्शन नहीं लिया और परिणाम यह हुआ कि उसका रोग भयद्भर हो

शका की जा सकती है कि मानजन्य बन्धे हुए कर्म तो भोगने ही पडते हैं ? इसका समाधान यह है कि अगर मान के कारण पहले बन्धे हुए कर्मी की निर्जरान हो सकती तो शास्त्र मे ऐसा न कहा गया होता कि मान को जीतने से पहले बन्धे हुए कर्मी की निर्जरा होती है।

यहा यह भी पूछा जा सकता है कि शास्त्र में एक जगह ऐसा कहा है कि 'कडाण कम्माण न मोक्ख ग्रत्थि' श्रथित किये कमीं को भोगे विना उनसे छुटकारा नहीं मिलता । इससे विपरीत यहां यह कहा गया है कि मान को जीतने से पहले वन्घे हुए कमीं की निजरा होती हैं। इन दोनो कथनो मे परस्पर विरोध जान पडता है। इसकी सगति किस प्रकार विठलाई जा सकती है? इस प्रश्न का उत्तर इस प्रकार है: —

कम भोगने तो पडते हैं, परन्तु उनके भोगने के मुख्य दो तरीके हैं। पहला तरीका यह है कि कमों को तपस्या आदि के द्वारा उदीरणा करके भोगा जाये और दूसरा तरीका यह है कि कमें ग्रपना पवाधा काल समाप्त होने पर स्वाभा- विक रीति से उदय मे ग्रायें और तब भोगे जाएँ। उदाह-रणार्थ — रोगी को रोग का दुःख तो सहन करना ही पड़ता है, परन्तु दवा का उपयोग करने स रोग की तीव्रता कम हो जाती है और साथ ही रोग जल्दी और सरलता से भोग लिया जाता है। इसी प्रकार कमें भोगने तो पडते हैं परन्तु जो वमें स्वाभाविक रूप से उदय मे ग्राते हैं वे लम्बे समय तक और कष्टपूर्वक भोगे जाते हैं। लेकिन जिन कमों की तपश्चर्या ग्रादि द्वारा उदीरणा की जाती है वे जल्दी ग्रीर सरलतापूर्वक भोगे जा सकते हैं। कमों को प्रदेश से मोगना

तो उसे भ्रपने भ्रंग पर शस्त्रित्या करानी ही होगी। पहले इन्जेक्शन लेने मात्र से शरीर ठीक हो सकता था, पर तब उसने वैद्यका कहना नहीं माना। भ्रब शस्त्रित्या कराने का समय आ गया। अगर भ्रव शस्त्रित्या नहीं कराता है तो प्राण जाने का वक्त आएगा।

इसी प्रकार इस समय कर्मरूपी जो रोग लगा है, वह घर्मित्रयारूपी दवा का नियमित सेवन करने से शान्त हो सकता है। ध्रगर घर्मित्रयारूपी दवा सेवन न की गई या सेवन करने में देरी की गई तो कर्म रोग बढ जायेगा और परिणाम-स्वरूप इतना दु:ख सहन करना पडेगा कि उसका कहना भी कठिन है। अतएव कर्मरोग को उपशान्त करने के विषय मे गम्भीर विचार करो। ज्ञानीजनो ने तपश्चर्या धादि घ्राध्यात्मिक औषघो द्वारा उसे शान्त करने का जो अमोघ उपाय बतलाया है, उसे भलीभाति काम मे लाग्नोगे तो तुम्हारा कर्म रोग जांत हो ज येगा और अधिक दु.ख भी सहन नही करना पडेगा।

कुछ लोग कहते हैं कि धर्मिकया करने में कष्ट सहन करना पडता है। परन्तु ज्ञानियों का कथन है कि कष्ट धर्म करने से नहीं वरन् पूर्व कर्म से होता है। अगर धर्मा-राधन करते समय होने वाले कष्ट सहन कर लिये जायें तो कर्मोंदय के कारण होने वाले कष्टों से सहज ही छुटकारा मिल सकता है। ऐसी दशा में अगर थोडा कष्ट सहकर भी भविष्य में आने वाले भयानक दुखों से बचाव हो सके तो प्या बुराई है?

कहने का आशय यह है कि अगर मान-जन्य कर्मों

## ३२८-सम्यक्तवपराक्रम (४)

गया। म्राखिरकार रोग से परेशान होकर वह फिर वैद्य के पास पहुंचा और वोला - 'इन्जेक्शन देना हो तो भले दे दीजिये मगर इस भयद्धर रोग को शात कीजिये।'

वैद्य ने कहा— अब यह रोग इन्जेक्शन से भी नहीं मिट सकता। रोग बहुत बढ गया है। ग्रब तो ऑपरेशन करना पडेगा। पहले इन्जेक्शन लगवा लिया होता तो मिट सकता था।

ऑपरेशन की बात सुनकर रोगी घवराया । वह वैद्य से कहने लगा-ग्रॉपरेशन कराने के लिए मेरा जी नही चाहता।

वैद्य ने कहा - जैसी तुम्हारी मर्जी !

रोगी का रोग दिन-दिन बढता गया। वह वेहद परे-शान हो गया। तब वह फिर वैद्य के पास पहुचा। बोला-वैद्यराज! इन्जेक्शन या ग्रॉपरेशन—जो कुछ करना हो करो, मगर मुझे इस महामुसीबत से जवारो।

वैद्य ने फिर झरीर की जाच की। उसे मालूम हुआ – रोगी का सारा शरीर सड गया है। अब सारे शरीर को चीरना पड़ेगा। उसन रोगी को अपना विचार बतलया। अग की शस्त्रिक्या करानी पड़ेगी यह सुनकर रोगी बहुत घवराया और बोला मैं अपने प्रिय शरीर पर शस्त्रिक्या कैसे करा सकता हू!

वैद्य ने अन्तिम चेतावनी देते हुए कहा— श्रभी तो अग चीरने से ही शरीर ठीक हो सकता है, लेकिन बाद में श्रग चीरने पर भी ठीक नहीं होगा । यह रोग ही ऐसा भयद्धर है कि फिर वह प्राण लिए विना शात नहीं होगा।

अब अगर रोगी को भ्रपने प्राणो की रक्षा करनी है

मुभे जो ऋद्धि-सिद्धि मिली है उसका उपयोग भगवान् की ऐसी सेवा मे करना चाहिए जैमी सेवा आज तक किसी भी राजा ने न की हो। ग्रग्नी इस शुभ भावना को कार्यरूप मे परिणत करने का भी राजा को सुयोग मिल गया। राजा ने सुना — भगवान महावीर इस भ्रोर पदार्पण कर रहे हैं। यह सम चार पाते ही राजा की प्रसन्नता का पार न रहा। उसने बड़े उत्साह के साथ प्रजाजनों को आज्ञा दी कि भग-वान् को वन्दना करने के लिए जाते समय ऐसी तैयारी की जाये जैंभी आज तक किसी ने न की हो । जब राजा में इत्ना उत्साह हो तो प्रजा के श्रीर उसके नौकर-चाकरवर्ग में भी उत्साह हो आना स्वामाविक है। भगवान् को वदना करने के लिए राजा दशाणभद्र ने अपूर्व तैयारी की ग्रीर प्रस्थान किया । राजा को अपनी ऋद्धि देखकर ग्रिभमान हुआ कि मेरे समान ऐपी तैयारी करके भगवान को वन्दना के लिए और कौन गया होगा ? लोगो को नवीन कपडा या जूना मिल जाने पर भी जब श्रभिमान हो जाता है तो राजा को ग्रपनी ऋद्धि देखकर ग्रगर अभिमान उत्पन्न हुआ तो भ्राश्चर्य ही क्या है ? मगर लोगो को समभना चाहिए कि ऐसे राजा का भी म्रभिमान न रहा तो दूसरो को तो बात हो क्या है ?

राजा दशाणंभद्र सबको दान-मान-सन्मान ग्रादि से सतुष्ट करता हुआ अपनी ऋद्धि-सम्पदा के साथ भगवान की वन्दना के लिए निकला दूसरी तरफ शक्तेन्द्र भी भग-वान् की वन्दना के लिए ग्रायेथे। इन्द्र ने राजा को ऋद्धि के साथ वन्दना करने आते देखा पर उसने राजा के हृदय के अभिमान को भी जान लिया। ज्ञानी इन्द्र ने विचार की निर्जरा करनी हो तो मान को जीतने का प्रयत्न करो।
मान बड़ो-बड़ो को पितत कर देता है। इसलिए अभिमान
त्यागो। इस विषय मे एक किन ने ठीक ही कहा है:—
मान रे मानव! मान बुरो श्रिति, मान गुमान न मान न नीको,
मान मिटे सम्मान बधे परम न, करो शुभ वाक्य यित को।
मान किया श्रपमान लहै निव मान लहे वर देवपुरी को।
मानव देह समान नहीं कछ धर्म सु मान के जाति मली को।

इस किवता का भावार्थ यह है हे पुरुष ! मान-अभिमान करना बहुत बुरा है। श्रिभमानी व्यक्ति को अप-मान का दुख भोगना पडता है और श्रिभम न का त्याग करने वाले को बदले मे सन्मान प्राप्त होता है। निरिभमान व्यक्ति को इन्द्र भी नमस्कार करता है। यह बात सिद्ध करने के लिए शास्त्रकार ने श्री उत्तराध्ययन सूत्र मे एक ऐतिहासिक उदाहरण उद्धत किया है:—

> दसण्णरज्ज मुदियं चइत्ताणं मुणी चरे । दसण्णभद्दो निखतो सक्ख सक्केण चोइस्रो ॥ ( उत्तरा० १८, ४४ )

श्रर्थात् - शकेन्द्र की प्रेरणा होने से प्रसन्न ओर पर्याप्त दशाणं-राज्य को त्याग कर दशाणंभद्र ने त्यागमार्ग अपनाया।

दशाणभद्र राजा ने अभिमान त्याग कर किस प्रकार त्यागमार्ग अपनाया, इस विषय मे निम्नलिखित कथा प्रच-लित है—

श्राजकल जिसे मन्दसीर कहते हैं उसका प्राचीन नाम दशाणपुर है। दशाणपुर का राजा दशाणभद्र था। राजा घर्मनिष्ठ और भावनाशील था। उसने विचर किया — हुग्रा हूं। 'इस प्रकार कहकर इन्द्र ने राजा के त्याग की प्रशसा की और मुनि से क्षमायाचना की।

त्याग करने की शक्ति मनुष्य में ही होती है। देव में मनुष्य जितनी त्याग शक्ति नहीं होती। इसी कारण देवभव की अपेक्षा मनुष्यभव बहुमूल्य माना गया है। मनुष्य ग्रिभमान न करे तो देवों को भी जीत सकता है। श्रीदश-वैकलिकसूत्र में भी कहा :—

देवा वि त नमंसति जस्स घम्मे सया मणो।

प्रथित्—जिसका मन सदा धर्म मे अनुरक्त रहता है, उसे देव भी नमस्कार करते हैं।

घर्म का आचरण करने के लिए मनुष्य को जैसी सामग्री प्राप्त है, वैसी देव को भी प्राप्त नहीं है। अगर देवों को भी जीतना है तो मान को जीतो। मान करके दशाणभद्र राजा इन्द्र को नहीं जीत सका। त्याग करके उमने इन्द्र को पराजित कर दिया। मुनिवन्दन करते समय आजकल भी उनका नामस्मरण किया जाता है—

> दशनंभद्र राजा, वीर बद्या घरी मान, पछि इन्द्र हरायो, दियो छः काया ने स्रभयदान।

यह बात ध्यान में रखकर तुम भी अभिमान को तजो। घमं के प्रताप से ही इन्द्र, एक राजा के चरणों में नत हुआ था। राजा ने ग्रिभिमान छोडा तो इन्द्र को भी उसके चरणों की बन्दना करनी पड़ी। अत. अभिमान त्यागो। इसी में आत्मा का कल्याण है। जो ग्रिभिमान का त्याग करता है वह अपने भात्मा का उत्थान करता है और जो अभिमान करता है वह अपने आत्मा को पत्तित करता है। किया—राजा का ग्रिभमान दूर कर देना चाहिए और उसे सत्यमार्ग दिखलाना चाहिए। इस प्रकार विचार कर इन्द्र ने धपनी वैकिय लिब्ध से एक ऐमा हाथो बनाकर उतारा कि उसके सामने राजा की मारी ऋद्धि फीको पड गई!

राजा ग्रिभमान के वश होकर विचारने लगा — इन्द्र ने मेरी ऋद्धि की तुच्छता दिखलाई है और एक प्रकार से मुक्ते पराजित किया है । ऐसी स्थिति में मुक्ते क्या करना चाहिए ? मैं इन्द्र की होड नहीं कर सकता, क्यों कि इन्द्र ग्रपनी वैकिय लिघ से उच्छानुमार ऋद्धि बना सकता है। तो फिर इन्द्र को जीतने के लिए क्या उगाय करना चाहिए? यह ठीक है कि मैंने अभिमान किया सो उचित नहीं था, मगर अब पकडी हुई टेक किस प्रकार सिद्ध की जाये? इन्द्र को जीतने का मेरे पाम एक ही उगाय है — त्याग। त्याग के ग्रतिरिक्त भौर किसी भी उपाय से वह पराजित नहीं हो सकता।

इस प्रकार विचार कर दशाणंभद्र राजा ने सर्वविरित सयम स्वीकार किया। भ्रव वेचारा इन्द्र क्या करे ? उमने सोचा — प्रथम तो में दोक्षा ही नहीं ले सकता — ऐसा त्याग ही नहीं कर सकता। कदाचित् दोक्षा ले लू तो भो मुक्त इन मुनि से लघु शिष्य ही वनना पड़गा। भ्रतएव श्रेयम्कर यहीं है कि इन मुनि से क्षमावाचना करके पवित्र हो ज ऊँ।

इस प्रकार विचार कर इन्द्र ने मुनि को नमस्कार किया और कहा — भगवन् की वन्दना करने के लिए आप सरीयो तैयारी वास्तव में किसी ने नहीं की है और अव आपका त्याग भी अपूर्व है। आपके त्याग से में प्रभावित

## 'उमहत्तरवां बोल

#### माया-विजय

जीवन को निष्कपट बनाने के लिए कषाय का त्याग करना आवश्यक है। कोघ, मान, माया ग्रीर लोभ, यह चार कषाय हैं। इन चारों कषायों से आत्मा का पतन होता है। ग्रात्मा का उत्थान करने के लिए चारो कषायों पर विजय प्राप्त करना ग्रावश्यक है। कोघ पर विजय प्राप्त करने से जीव को क्षमागुण की प्राप्ति होती हैं और मान को जीतने से नम्रता गुण की। कोघविजय ग्रीर मान-चिजय से होने वाले लाभों पर पहले विस्तृत विवेचन किया जा चुका है। अब गौतम स्वामी यह प्रश्न करते हैं कि माया को जीतने से जीव को क्या लाभ होता है?

#### म्लपाठ

प्रश्न – मायाविजएणं भते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर-मायाविजएण श्रज्जवं जणयइ, मायावेयणिज्जं कम्म न बंघइ, पुन्वबद्धं च निज्जरेइ ॥ ६६ ॥

## ३३४-सम्यवत्वपराक्रम (४)

वृक्षों में भी जो वृक्ष नम्र रहता है वह अच्छा समभा जाता है भीर जो अकडा रहता है वह ठूंठ वहलाता है। नम्र वृक्ष में फल भी रसीले भीर मीठे लगते हैं, जबिक अकडे रहने वाले वृक्ष के फल कटुक भीर खराब होते हैं। उदाहरणार्थ — आम भीर एरण्ड को देखों। भ्राम नम्र होता है तो उसके फल मधुर भीर सुन्दर होते हैं। एरण्ड भ्रव डा रहता है तो उसके फल कटुक होते हैं। इस प्रकार जहा नम्रता होती है वहां भ्रन्यान्य गुण भी भ्रा जाते हैं। कहा-वत भी है—'जो नमता है वह परमात्मा को गमता है।' भ्रथित जो नम्रता धारण करता है वह परमात्मा का भी प्रिय बन सकता है।

इसलिए तुम अपने जीवन में नम्रता को स्थान दो।
नम्रता स्वार्थ की पूर्ति करने के लिए भी घारण की जाती
है। भगर स्वार्थ की पूर्ति के लिए घारण की गई नम्रता
भे भीर श्रिभमान के त्याग से श्राने वाली नम्रता में बहुत
भ्रन्तर है। यहाँ जिस नम्रता की बात चल रही है वह
अभिमान का त्याग करके उत्पन्न करनी है। श्रिभमान करने
से भ्रात्मगौरव की भी रक्षा नहीं हो सकती। भ्रात्मगौरव
की रक्षा तो अभिमान त्यागने से ही होती है इसके श्रिति
रिक्त ग्रिभमान त्यागने से तथा जीवन में निरिभमानिता
तथा नम्रता को स्वान देने से मान-जन्य कर्म भी नहीं बघते
और मान के कारण पहले बन्धे हुए कर्मों की निर्जंग हो
जाती है। अतएव श्रिभमान त्यागने का प्रयत्न करो और
नम्रता घारण करो। ऐसा करने में ही मनुष्यजनम की
सार्थकता भ्रीर सफलता है।

उसकी आत्मा तो भलीभांति जानती ही है कि मैं कपट का सेवन कर रहा हूं। कोई अपने छल-बल से किसी अपढ़ श्रादमी को पाच और पांच ग्यारह कहकर भले ही ठग ले, मगर वह स्वय तो जानता है कि पाच और पांच दस होते हैं। मैं तो कपट करके ही ग्यारह मनवा रहा हूं। इस प्रकार अपना ही घात्मा कपट की निन्दा करता है। श्राज तो वही चतुर समभा जाता है जो दूसरो को ठगने में चतुर हो। वकील भी वही होशियार गिना जाता है जो भूठे को सच्चा और सच्चे को भूठा साबित कर सकता।

सुना है, एक होशियार वकील भोजन करने बैठा था। इतने में उसका एक मुविक्कल आया और उसने पचास हजार रुपये के नोट वकील के सामने रख दिये। वकील ने अपनी चतुराई का गर्व प्रकट करते हुए अपनी पत्नी की ओर निगाह फेरी। मगर पत्नी मुह के आगे हाथ लगाकर रुदन कर रही थी। वकील ने रोने का कारण पूछा। कहा—'क्यो, अपने घर किस बात की कभी है? देखो, आज ही पचास हजार आये हैं। मैं कितना होशियार हूं और मेरी क्तिनी ज्यादा कमाई है, यह सब जानते बूफते भी तुम रो रही हो?'

वकील की पत्नी ने कहा-मैं तुम्हे देखकर रो रही हूं। वकील-क्यों ? मैंने कोई बुरा काम किया है ?

वकील पत्नी — ग्रापने सच्चे को भूठा ग्रीर भूठे को सच्चा बनाया है । यह क्या कम खराब काम है ? ग्राप पचास हजार पाकर फूले नहीं समाते, मगर जिसके एक लाख हब गये और एक लाख घर से देने पड़े, उसके दुःख

## ३३६-सम्यक्तवपराक्रम (४)

### शब्दार्थ

प्रश्न-भते! माया को जीतने से जीवात्मा को श्या लाभ होता है ?

उत्तर—गीतम । माया को जीतने से जीव को आर्जव (सरलता) की प्राप्ति होती है धौर माया से वेदे जाने , वाले कर्मों का बन्ध नहीं होता और पहले बन्धे हुए कर्मी की निर्जरा होती है।

#### **व्याख्या**न

जो माया को जीतता है वही सरलता रख सकता है और जो सरलता रखता है वही माया को जीत सकता है । भावो की वक्रता ही माया कहलाती है , शास्त्र में कहा है:—

## मायो मिच्छ।दिट्टी, ग्रमायी सम्मादिट्टी ।

अर्थात् — कपट ही मिथ्यात्व है ग्रोर सरलता ही सम्यक्तव है। यही बात घ्यान मे रखकर माया का त्याग करना चाहिए। साया का त्याग करने से ही आत्मा मे सरलता आयेगी और जब सरलता आएगी — माया न रह जाएगी — तब ग्रात्मा का कल्याण होने मे देरी नहीं लगेगी।

ससार मे प्राय. अनेक लोग जान-बूक्तकर मायाजाल मे फँसते हैं। जो मायाचार करना जानता है उसे भ्राज 'पोलिटिकल' जैसा सुन्दर विशेषण लगाया जाता है। मगर शास्त्र मे मायाचारी मनुष्य की निन्दा ही की गई है। सायाचारी अपनी माया से भले ही दूसरो को ठगता हो पर उसकी आत्मा तो भलीमांति जानती ही है कि मैं कपट का सेवन कर रहा हूं। कोई अपने छल-बल से किसी अपढ़ आदमी को पांच और पाच ग्यारह कहकर भले ही ठग ले, मगर वह स्वय तो जानता है कि पाच और पांच दस होते हैं। मैं तो कपट करके ही ग्यारह मनवा रहा हूं। इस प्रकार अपना ही धात्मा कपट की निन्दा करता है। आज तो वही चतुर समभा जाता है जो दूसरों को ठगने में चतुर हो। वकील भी वही होशियार गिना जाता है जो भूठे को सच्चा और सच्चे को भूठा साबित कर सकता।

सुना है, एक होशियार वकील भोजन करने बैठा था। इतने में उसका एक मुविक्कल आया और उसने पचास हजार रुपये के नोट वकील के सामने रख दिये। वकील ने अपनी चतुराई का गर्व प्रकट करते हुए अपनी पत्नी की ओर निगाह फेरी। मगर पत्नी मुंह के आगे हाथ लगाकर रुदन कर रही थी। वकील ने रोने का कारण पूछा। कहा—'क्यो, अपने घर किस बात की कभी है? देखो, आज हो पचास हजार आये हैं। मैं कितना होशियार हूं और मेरी क्तिनी ज्यादा कमाई है, यह सब जानते बूफते भी तुम रो रही हो?'

वकील की पत्नी ने कहा-मैं तुम्हे देखकर रो रही हूं। वकील-क्यों ? मैंने कोई बुरा काम किया है ?

वकील पत्नी — श्रापने सच्चे को भूठा श्रीर भूठे को सच्चा बनाया है । यह स्या कम खराब काम है ? श्राप पचास हजार पाकर फूले नहीं समाते, मगर जिसके एक लाख हब गये और एक लाख घर से देने पड़े, उसके दु:ख

## ३३८-सम्यक्तवपराकम (४)

का क्या पार होगा? मुक्ते नही मालूम था कि आप इस प्रकार पाप का पैसा पाकर आनन्द मान रहे है।

वकील-हमारा घन्घा ही ऐसा है। ऐसा न करें तो काम कैसे चले ?

पत्नी—ग्राप सत्य को असत्य बनाते हैं, इसके बदले सत्य की सत्य बनाने की ही वकालत क्यो नही करते? सच्चा मुकदमा ही लें तो क्या ग्रापका काम नही चलेगा? मैं चाहती हूं कि ग्राप प्रतिज्ञा ले ले कि भविष्य मे कोई भी भूठा मुकदमा आप हाथ मे नहीं लेंगे।

पत्नी की बात वकील के गले उतर गई । वकील ने भूठा मुकदमा न लेने की प्रतिज्ञा की। उसने अपने मुबिषकल से कहा—आप यह रुपया ले जाइए श्रीर किसी प्रकार अपने प्रतिवादी को सन्तुष्ट की जिए । दरश्रसल श्राज उसे कितना दुख हो रहा होगा? आज मैं श्रपने वाक्चातुर्य से न्यायाधीश के सामने भूठे को सच्चा और सच्चे को भूठा सिद्ध करने में सफल भी हो जाऊँ किन्तु जब परलोक में मुफे पुण्य-पाप का हिसाब देना पड़ेगा तब क्या उत्तर दूंगा? कहा भी है.—

होयगो हिसाब तब मुख से न आवे ज्वाब, 'सुन्दर' कहत लेखा लेगो राई–राई को ॥

वकील की बात सुनकर मुविकल भी चिकित रह गया और कहने लगा — वास्तव मे वकील-पत्नी एक सत्य-मूर्ति है, जिसने पचास हजार को भी ठोकर लगा दी।

इस घटना के आघार पर तुम किसे महान् मानोगे ? स्त्री को या पुरुष को ? हमारे लिए तो स्त्री-पुरुष का कोई भेद नहीं है। जो सत्य-सरलता रखता है वही महान् है। शास्त्र में भी कहा है— 'त सच्च खु भयव' अर्थात् सत्य ही भगवान् है। हम लोग सत्यमूर्ति भगवान् महावीर के शिष्य हैं। हमें उनके कथन पर विश्वास रखकर कपटभाव का त्यांग करना चाहिए।

सत्याचरण की प्रतिज्ञा ले लेने से वकील की पत्नी अत्यन्त प्रसन्न हुई । उसने कहा — हम लोगों को भले ही कष्ट सहन करने पड़ें, लेकिन पाप की कमाई करना उचित नहीं है । दूसरे दिन वकील ने वादी श्रीर प्रतिवादी को बुलाकर दोनो के बीच सन्तोषजनक समभौता करा दिया।

कहने का आशय यह है कि छल-कपट करने वाले को लोग होशियार समभते हैं परन्तु जब कपटी का ध्यान अपनी ओर जाता है तो उसे पश्चाताप हुए बिना नही रहता। अतएव छल-कपट का त्याग करके और माया ममता को छोड़कर आत्महितेषी लोगों को सरलता का आश्रय लेना चाहिये। लोगों मे कपट होने के कारण ही आज कचहरियों निभ रही हैं। पहले जब लोगों मे सरलता थी तो पचायत में ही भगड़े का समाधान हो जाता था। सुनते हैं. श्रब फिर पंचायत की पद्धित आरम्भ हो रही है। परन्तु यह पद्धित तभी लाभदायक हो सकती है जब कपट का त्याग करके सत्यता और सरलता को जीवन में स्थान दिया जाये। सत्यता और सरलता रखना ही सुमित है तथा कूड़-कपट और माया-ममता रखना ही कुमित है। अगर हम सुमित चाहते हैं तो कपट का त्याग करना अनिवार्य है।

जो लोग सत्यता धौर सरलता का महत्व समभते हैं, वे मस्तक पर अनेक संकट आ पड़ने पर भी सत्यता और सरलता का परित्याग नही करते। शास्त्र में इस बात के ज्वलन्त उदाहरण मौजृद हैं कि सत्यता ग्रीर सरलता के द्वारा किस प्रकार श्रात्मा का कल्याण किया जा सकता है। उन उदाहरणो में से अनेक उदाहरण तुम्हे सुनाय भी गये हैं। फिर भी तुम इस ग्रोर पेक्षा ही घारण किये हो, यह उचित नही । सत्यता और सरलता की उपेक्षा करने का परिणाम भ्राखिर बुग ही आता है। रावण ने साधु का वेष पहनकर कपटपूर्वक सीता का हरण किया श्रीर राम की मयीदा का उल्लंघन किया था । मगर जब उसका कपट खुल गया तो कितना भीषण परिणाम ध्राया ? कपट अकट करके सरल-सत्य व्यवहार करो । इससे धन्त में तुम्हारा भला ही होगा । अजना में कपट होता और सरलता न होती तो श्रन्ततः वह प्रकट हुए विना न रहता । मगर उसमे सरलता थी श्रीर साथ ही सत्यता थी अतएव वह यही विचारती थी कि आखिर तो ! सत्यमेव जयते नानृतम्' अर्थात् विजय सत्य की ही होती हैं।

श्रीभगवतीसूत्र में भगवान् से गौतम स्वामी ने प्रश्न किया है:—

> प्रश्न – से णूण भंते ! श्रियर पलोट्टइ, थिरं न पलोट्टइ ? उत्तर— हंता, गोयमा !

श्रयीत्— हे भगवन् ! ग्रस्थिर पलटता है भीर स्थिर नहीं पलटता है, यह बात सच है ? भगवान् उत्तर देते हैं— हाँ, गोतम ! यह सच है ।

यही वात सत्य के विषय में समभाना चाहिए, क्योंकि

सत्य भी स्थिर और शाश्वत है। सत्य सदा साथ ही रहता है। अतएव सत्य को जीवन में स्थान दो। सत्य को अप-नाना भगवान् को अपनाना है।

कहते हैं, एक बाच कबीय ने चलती चक्की देखी और उसमें से गेहूं का घाटा निकलते देखा । यह देखकर उन्होंने कहा—

चलती चक्की देखकर दिया कवीरा रोय। दोनो पुड़ के बीच में, साबित बचा न कीय।।

कबीर चलती चम्की देखकर रो पड़े श्रोर कहने लगे-इस पृथ्वी और श्राकाशरूपी विश्वव्यापी चक्की के पाटो में से कोई भी जीव नहीं बचे सका । सभी को मरना पड़ा है। कवीर का यह कथन पास में खड़े एक मनुष्य ने सुना और वह बोला—

> चक्की चले तो चलन दे, सबका मैदा होय। कीले से लागे रहो, बाल न बांका होय।।

श्रणीत्—चक्की चलती है और गेहूं का झाटा हो रहा है तो होने दो । अगर परमात्मा या सत्यरूपी कील को पकड़े रहोगे तो तुम्हारा बाल भी बांका नही हो सकता । कहा भो है:—

परिवर्तिनि संसारे मृतः को वा न जायते।

अर्थात् — इस परिवर्त्तनशील संसार में जो उत्पन्न होता है वह अवश्य मरता है।

परन्तु जो सत्य की की ली को पकड़ रखता है, उसका कुछ भी नहीं बिगड़ता । उसकी रक्षा धवरय होती है । अतएव परमात्मारूपी कीले को पकड़े रहो तो तुम्हारी रक्षा

# ३४२-सम्यक्तवपराऋम (५)

होगी । परमात्मा के सान्निष्य में (समीप में) आना ही योग है । कहा भी है — 'सयोगो योग इत्युक्त' । अर्थान् परमात्मा के साथ जीवात्मा का सयोग होना ही योग कह- लाता है । आत्मा और परमात्मा के बीच एकता स्थापित करने के लिए ही अष्टिविध योग की किया की जाती है । तुमसे कुछ अधिक नहीं हो सकता तो सत्य का अवश्य पालन करों । सत्याचरण करना भी आत्मा और परमात्मा के बीच एकता स्थापित करने का साधन है । तुम चाहे जैसी दु:खमय अवस्था में होग्रो अगर तुम परमात्मारूपी जीवन से जीवित हो तो तुम्हारे आत्मा का कल्याण हुए बिना रह ही नहीं सकता । तथास्तु ।



# सत्तरवां बोल

#### ->>

## लोभ-विजय

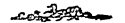
परमात्मा का सच्चा नाम-संकीर्तन करने के लिए कषाय का त्यागना आवश्यक है। जब तक हृदय में कषायभावना है तब तक परमात्मा की सच्ची प्रार्थना नहीं हो सकती। कषाय का त्याग करना अर्थात् कोच, मान, माया और लोभ को जीतना। कषाय को जीतने से घात्मा को चहुत लाभ होता है। कोघविजय, मानविजय घोर मायाविजय से होने वाले लाभो पर पहले विस्तृत विवेचन किया जा चुका है। अब लोभ को जीतने से जीव को क्या लाभ होता है, इस विषय में गौताम स्वामी, मगवान् महावीर से प्रश्न करते हैं:—

# ं मूलपाठ

प्रश्न - लोहविजएण ! भते ! जीवे कि जणयइ-? उत्तर - लोहविजएणं संतोसं जणयइ, 'लोहवेयणिज्जं कम्मं न घंघइ, पुन्ववद्ध च निज्जरेइ ॥ ७०॥

# **३४२-सम्यक्त्वपराक्रम** (५)

होगी । परमात्मा के सान्निष्य में (समीप में) आना ही योग है । कहा भी है — 'सयोगो योग इत्युक्त ।' अर्थान् परमात्मा के साथ जीवात्मा का सयोग होना ही योग कहलाता है। आत्मा और परमात्मा के बीच एकता स्थापित करने के लिए ही धष्टिविध योग की किया की जाती है। तुमसे कुछ अधिक नहीं हो सकता तो सत्य का अवश्य पालन करो । सत्याचरण करना भी आत्मा और परमात्मा के बीच एकता स्थापित करने का साधन है । तुम चाहे जैसी दु:खमय अवस्था में होथो अगर तुम परमात्मारूपी जीवन से जीवित हो तो तुम्हारे आत्मा का कल्याण हुए बिना रह ही नहीं सकता । तथास्तु ।



# सत्तरवां बोल

#### ->>

## लोभ-विजय

परमात्मा का सच्चा नाम-संकीर्तन करने के लिए कषाय का त्यागना आवश्यक है। जब तक हृदय में कषाय-भावना है तब तक परमात्मा की सच्ची प्रार्थना नही ही सकती। कषाय का त्याग करना अर्थात् कोध, मान, माया और लोभ को जीतना। कषाय को जीतने से घ्रात्मा को चहुत लाभ होता है। कोधविजय, मानविजय घ्रीर माया-विजय से होने वाले लाभी पर पहले विस्तृत विवेचन किया जा चुका है। अब लोभ को जीतने से जीव को क्या लाभ होता है, इस विषय में गौताम स्वामी, भगवान् महावीर से प्रश्न करते हैं:—

#### मूलपाठ

प्रक्त - लोहविजएण ! भते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर - लोहविजएणं संतोसं जणयइ, लोहवेयणिज्जं कम्मं न बंबइ, पुल्वबद्ध च निज्जरेइ ॥ ७०॥

# ३४४-सम्यव्तवपराक्रम (५)

## शक्दार्थ

प्रश्न — भगवन्! लोभ को जीतने से जीव को क्या लाभ होता है?

उत्तर — लोभ को जीतने से भ्रात्मा सन्तोष प्राप्त करता है, लोभ — वेदनीय कर्मी का बघ नही करता और पहले बन्घे कर्मी की निर्जरा करता है।

#### व्याख्यान

अवगुणों में लोभ सबसे बड़ा ध्रवगुण है । लोभ से लौकिक हानि भी होती है और लोकोत्तर हानि भी होती है। लोभ का कही थोभ (विश्राम) नही होता । इसी कारण लोभ को वैतरणी नदी की उपमादी गई है। लोभ-तृष्णा कैसी है, इस विषय में एक किव ने कहा है:—

> श्राशानाम नदी मनोरथजला तृष्णातरङ्गाकुला, राग्न ग्राहवती वितर्कगहना धैर्य-द्रुमध्वसिनी । मोहावर्त्तसुदुस्तराऽतिगहना प्रोत्तुङ्गचिन्तातटी, तस्या पारगता विशुद्धमनसो नन्दन्ति योगीश्वरा ।

इस क्लोक में कि कहता है कि आशा नदी-वैतरणी नदी के समान है। तृष्णा, लोभ, श्राशा, यह सब पर्यायवाची शब्द हैं। जो लोग इस तृष्णा नदी के प्रवाह में फ़ँस जाते हैं, उनके हृदय में ऐसे धनेक संस्कार उत्पन्न होते हैं, जिनके कारण दु ख भोगने पड़ते हैं और संसार में परिभ्रमण करना पड़ता है।

आशारूपी नदी में मनोरथरूपी जल भरा है । नदी

के पानी का तो ग्रन्त ग्रा सकत। है परन्तु मनोरथ का अन्त नहीं ग्रा सकता। श्रीउत्तराध्ययनसूत्र में कहा है—दो माशा सोने की इच्छा रखने वाले की करोड़ों की सम्पत्ति से भी आशा-तृष्णा शान्त नहीं हुई। इस प्रकार आशा-तृष्णारूपी नदी के मनोरथरूपी जल से बाहर निकलना बडा कठन है। बडी-बडी नदियों को पार करने में तो बहुत से लोग समर्थ हुए होगे, पर आशा-नदी को पार करने में कोई विरले ही समर्थ हो पाते हैं। साधारण लोग इस नदी को पार नहीं कर सकते।

ग्राशा-नदी में मनोरथरूपी जो पानी भरा हुआ है, उसमें तृष्णा की तरगें उठती रहती हैं। जैसे नदी में मगर-मच्छ होते हैं, उसी प्रकार आशा नदी में भी द्वेपरूपी मगर-मच्छ होते हैं। वे आपस में ही एक दूसरे को खा जाते हैं। वे यह विचार नहीं करते कि जैसे मैं दूसरे को खा जाता हू वैसे ही दूसरा कोई मुझे भी खा जाएगा। इसी प्रकार ससार में पड़े लोग राग द्वेष के वश होकर एक दूसरे पर माक्रमण करना चाहते हैं। वे यह नहीं विचारते कि जिस प्रकार हम दूसरे पर आक्रमण करते हैं, उसी प्रकार दूसरे हमारे ऊपर भी आक्रमण करेंगे।

नदी में जब पूर धाता है तब किनारे के छोटे छोटे पौषे भी वह जाते हैं। आशा नदी भी ध्रपने किनारे पर उने हुए घंंग आदि गुणरूपी पौषो को बहा ले जाती है। नदी में भँवर पडते हैं और उनमें बड़े-बड़े ध्रादमी भी डूब जाते हैं, उसी प्रकार आशा नदी में भी मोहरूपो भँवर पड़ते हैं जिनमें बड़े-बड़े भी डूब मरते हैं। आशा-नदी के दोनो ओर चिन्तारूपी दो किनारे हैं। अन्य नदियों को तो नौका

# ३४६-सम्यक्तवपराक्रम (५)

आदि द्वारा पार किया जा सकता है, लेकिन माशा-नदी को पार करना अत्यन्त कठिन है । इस दुस्तर नदी को कोई शुद्ध मन वाला योगीश्वर ही पार कर सकता है।

नाव मे बैठ कर कोई भी दुस्तर नदी पार की जा सकती है। बल्क ऐसी श्रवस्था मे नदी एक श्रीडास्थली बन जाती है। इसी प्रकार जो लोग गुद्ध भावना के साथ परमात्मा का शरण ग्रहण करते हैं, उनके लिए यह ससार भी क्रीडाघाम वन जाता है। परमात्मा के शरण मे जाने पर यह दुःखमय ससार भी सुखमय वन जाता है। अतएव श्रगर दुखमय ससार को सुखमय वनाना चाहते हो तो पर-मात्मा का तथा परमात्म-प्रकृपित धर्म का शरण स्वीकार करो।

कहने का आशय यह है कि म्रात्मा को आशा नदी पार करनी चाहिए । अगर तुम आत्मा को आशा-नदी के परले पार पहुंचाना चाहते हो तो परमात्मा के शरण में जाम्रो और कुछ भी न बन पड़े तो परमात्मा का नाम-कीर्त्तन ही करो । शास्त्र में कहा है—

> एको वि णमुक्करो जिणवरवसहस्य बद्धमाणस्स । ससार-सायराम्रो तारेइ नर व नारि वा ॥

परमात्मा को किया गया एक भी नमस्कार जब आत्मा को ससार-समुद्र से पार कर देता है तो फिर एक नदी को पार करा देना कौन बड़ी बात है ? अत. संसार-समुद्र को पार करने के लिए परमात्मा के शरण में जाना चाहिए। परमात्मा के शरण में जाने से श्रात्मा का कल्याण श्रवश्य होता है।

धाज केवल कहने का जमाना नहीं रहा। धव कार्य कर दिखाने का समय आ गया है। इसलिए तुन सुनने या कहने में ही न रहो वरन् धात्मा का कल्याण करने वाले कार्यों में लगो। पूज्य श्री श्रीलाल जी महाराज कहा करते थे - ग्रपना शरीर नष्ट करने के लिए तो एक सुई को आव-ध्यकता रहती है, परन्त् दूसरों का शरीर नष्ट करने के लिए तलवार, बन्दूक आदि बड़े शस्त्रों की जरूरत पडती है। इसी प्रकार जब दूसरों को उपदेश देना हो तो हेतु-दृष्टान्त आदि की आवश्यकता रहती है परन्तु जब अपनी ही आतमा का कल्याण करना हो तो श्रधिक कहने की आवश्यकता नहीं रहती सिर्फ आत्मा को सरल बना कर आत्मा का कल्याण करने वाले धनुष्ठान करने की ही आवश्यकता होती है।

यहा एक प्रक्त उपस्थित होता है कि जब परमात्मा का नाम-सकीर्तन करने से ही आत्मा का कल्याण हो सकता है तो फिर लोभ को जीतने के विषय में भगवान् से क्यों प्रक्त किया गया है ? इस प्रक्त का उत्तर यह है कि लोभ को जीतने से हो परमात्मा के नाम का सच्चा सकीर्तन हो सकता है । लोभ मे पड़े हुए लोग परमात्मा का सकीर्तन करते-करते दूसरे प्रलोभनों में फँस जाते हैं और तुच्छ वस्तु के लिए महान् वस्तु का त्याग कर देते हैं। जैसे मूर्ख मनुष्य थोडे से लाभ के बदले कीमती वस्तु का त्याग कर देते हैं, उसी प्रकार बहुत से लोग नौ निदानों में से किसी प्रकार के निदान (नियाणा) द्वारा अपनी घर्मित्रया बेच डालते हैं। जब लोभ जीत लिया जायेगा तो इस प्रकार की भूल नहीं होगी । लोभ-विजयी पुरुष महान् परिश्रम से प्राप्त वस्तु

३४५-सम्यक्त्वपराक्रम (५)

व्यर्थ नष्ट नहीं करेगा।

कल्पना की जिये, किसी को खान खोदते समय एक कीमती हीरा मिला। धब दूसरा आदमी उससे कहता है -'यह हीरा मुभे दे दो, मै तुम्हे पाच सेर मिठाई देता हू।' हीरा वाले पुरुष को भूख भी लगी है। फिर भी क्या वह मिठाई के बदले हीरा दे देगा? इस प्रश्न का उत्तर नकार मे ही मिलेगा । वह यही सोचेगा कि मेरा हीरा कीमती है। मैं मामूली कीमत की मिठाई के बदले भवना मूल्यवान् हीरा कैसे दें दू शियगर वह हीरे को कीमती समऋता हुआ भी मिठाई के बदले में दे देता है तो उसे मूर्ख ही कहना होगा । इसी प्रकार नाम सकीतंनरूपी रत्न को तुच्छ वस्तु के बदले में दे देना मूर्खता ही है। जो लोग नाम-सकीर्तन को कीमती समफ कर ससार के किसी भी पदार्थ के साथ उसकी श्रदल-बदल नहीं करते, वही उसका महान् फल प्राप्त कर सकते है। पर यह महान् फल तभी प्राप्त हो सकता है जब लोभ पर विजय प्राप्त कर ली जाये। इस प्रकार लोभ को जीते बिना पन्मात्मा के नाम-कीर्तन का यथेष्ट लाभ प्राप्त नहीं हो सकता।

अगर कोई सौ रुपया देकर तुम्हे भगवान् महावीर को गाली देने के लिए कहे तो क्या तुम भगवान् को गाली दोगे ? नही; भले ही तुम्हे रुपयो की आवश्यकता है, फिर भी तुम भगवान् को गाली नहीं दोगे । ऐसा करने का कारण यहीं है कि तुमने भगवान् के िए सी रुपये का लोभ त्याग दिया है। जैसे तुमने सौ रुपये का लोभ छोड़ रखा है, उसी प्रकार कोई हजार का लोभ छोड़ने वाला भी मिल सकता है। इसी प्रकार जो महान् लोभ त्याग देता है वहीं नाम- सकीर्तन का लाभ प्राप्त कर सकता है। इसके विपरीत जो लोभ नहीं तजता वह तुच्छ वस्तु के बदले में नाम संकीर्तन के महान् लाभ से विचत हो जाता है। अरणक श्रावक को देव ने कुण्डल की दो जोड़िया दी थी, लेकिन अरणक ने उन्हें श्रपने पास नहीं रखा, क्योंकि वह उसकी परिग्रह की मर्यादा से बाहर थी। अगर अरणक ने लोभ न जीता होता तो क्या वह मर्यादा में स्थिर रह सकते थे? जो व्यक्ति ग्रपनी वस्तु को अनमोल मान कर पुद्गल के मोह में नहीं पड़ता है, वही अपनी वस्तु की रक्षा कर सकता है। इसी प्रकार परमात्मा के नामसंकीर्तन के फल की रक्षा भी वहीं कर सकता है जो नामसंकीर्तन के बदले में ससार की कोई भी वस्तु नहीं चाहता।

तुममे से कोई कह सकता है कि हम परमात्मा के नामसकीर्तन के बदले मे सांसारिक पदार्थों की इच्छा करते ही कहा हैं! ऐसा कहने वाले को यही उत्तर दिया जा सकता है कि अनेक लोग हमारे पास आते हैं और कहते हैं— मुक्ते अमुक काम के लिए जाना है, अतः मागलिक सुनना चाहता हू। हालांकि साधु को किसी भी समय मांगिलिक सुनाने में कोई बाघा नही है, फिर भी देखना चाहिए कि सुनने वाले की भावना क्या है! वह तो मागलिक सुनकर अपने सासारिक कार्य की सफलता ही चाहता है। पर इस तरह सासारिक पदार्थों के प्रति ममता रख कर मागलिक सुनना तो परमात्मा के नामसकीर्तन को सासारिक पदार्थों के बदले मे वेचने के समान है। इसलिए आत्मा को निर्मल रखना चाहिए और ससारिक पदार्थों के प्रति उत्पन्न होने वाली इच्छा को दबा रखना चाहिए। हम लोगो को आत्म-

# ३५०-सम्यवत्वपराक्रम (५)

कल्याण का यह सुयोग प्राप्त हुआ है। इस सुयोग को वृथा न जाने देकर परमात्मा का नामसकीर्तन करके आत्महित साध लेना चाहिए। परमात्मा के नाम-सकीर्तन का महत्व कुछ कम नहीं है। शास्त्र में कहा है:—

तहारूवाण ग्ररिहंताण भगवंताण नामगोयं सवणयाए वि महाफल ।

अर्थात् – तथारूप अरिहन्त भगवान् के नाम-गोत्र का श्रवण करने से भी महान् फल प्राप्त होता है। इस महान् फल की प्राप्ति सरलतापूर्वक हो सकती है, पर लोग पर-मात्मा का नामकीर्तन न करके फिजूल कामो मे समय का दुरुपयोग करते हैं । लोग रेल मे बैठकर एक जगह से दूसरी जगह जाते हैं। उस समय रेल मे कोई खास काम नहीं रहता। फिर भी लोग क्या परमात्मा का स्मरण करने मे वह समय लगाते हैं ? उस समय मे परमात्मा का नामस्मरण किया जाये तो क्या हानि हो सकती है ? ऐसा न करने का कारण नामस्मरण के प्रति उनको लापरवाही है । मैं तुम सवको परमात्मा का नामस्मरण करने का उपदेश देता हूं। परन्तु जब तक तुम्हारे आत्मा में जागृति न आये तब तक सिर्फ मेरा उपदेश क्या असर कर सकता है ? जमीन में वीजारोपण करने पर वर्षा हो जाये तो बीज उग सकता है। भ्रगर बीजारोपण ही न किया हो तो वर्षा होने पर भी उससे क्या लाभ है ? अतएव मुभे तुमसे यही कहना है कि श्रपने अन्तरात्मा में परमात्मा का नाम-कीर्तन करने की जागृति उत्पन्न करो । लोभ का त्याग करके परमात्मा का नाम-सकीर्तन करने से आत्मा का कल्याण हुए विना नही रहेगा।

# राकत्तरवां बोल

#### ->>

## राग-द्वेष-मिथ्यादर्शन-विजय

आत्मा को स्वतन्त्र बनाने के उद्देश्य से ही शास्त्र में सम्यक्तव के विषय में पराक्रम करने के लिए कहा गया है। सम्यक्त्व मे पुरुषार्थ करना ही सच्चा पुरुषार्थ है।

पराक्रम, शक्ति सामर्थ्य या पुरुषार्थ तो प्रत्येक जीवात्मा
में विद्यमान है। मगर उसका उपयोग भिन्न-भिन्न रूपो में
हो रहा है। जो पुरुष शस्त्र का प्रयोग दूसरे पर न करके
अपने ही ऊपर करता है, उसकी गणना मूर्खों मे की जाती
है। इसी प्रकार मसार से तिरने के जो साधन प्राप्त हुए
हैं, उन साधनों से ससार में डूबने वाला जीव बालजीव
कहलाता है।

जब यह बाल-भाव मिटता है तो साथ ही दृष्टि में भी परिवर्त्तन होता है। इस परिवर्तित दृष्टि को जनदर्शन सम्यग्दृष्टि कहता है। इस दृष्टि को प्राप्त करने के पश्चात् जो पुरुषार्थ होता है वही सच्चा पुरुषार्थ है।

जीवन का सच्चा पुरुषार्थं स्फुटित करने के लिए

# ३५२-सम्यक्त्वपराक्रम (५)

शास्त्रकाशों ने सम्यक्तवपराक्रम नामक अध्ययन में ७३ उपाय बतलाये हैं , इनमें से सत्तर उपायों पर विस्तार के साथ विवेचन किया जा चुका है। सड़सठवें से सत्तरवें बोल तक कषाय का त्याग करने के लिए कहा गया है। राग, द्वेष और मिथ्यात्व का त्याग किये बिना कषाय का त्याग नहीं हो सकता। इसलिए गौतम स्वामी, भगवान् महावीर से राग-द्वेष-मिथ्यात्व के त्याग के सम्बन्ध मे प्रकृत करते हैं:—

### मूलपाठ

प्रश्त—पिन्जदोसिमन्छादंसणविजएण भते ! जीवे कि जणयह ?

उत्तर—पिज्जदोसिमच्छादसणिवजएणं नाणदंसणचरि-त्ताराहणयाए श्रब्भुट्ठेइ, श्रद्धिवहस्स कम्मस्स कम्मगंठिविमो-यणयाए तप्पढमयाए जहाणुपुव्वीए श्रद्धवीसइविह मोहणिज्जं कम्मं उग्घाएइ, पंचिवह नाणावरिणज्जं, नविवह दंसणावर-णिज्जं, पचिवहं श्रन्तराइयं, एए तिम्नि वि कम्मसे जुगवं खवेइ, तथ्रो पच्छा श्रणुत्तारं किसणं पिडपुण्ण निरावरण वितिमिर विसुद्धं लोगालोगप्पभाव केवलवरनाणदंसणं समु-प्पाडेइ, जाव सजोगी भवइ ताव इरियावहियं कम्म निवंधइ सुहफरिस दुसमयिठइय तं पढमसमए बद्ध विद्यसमये वेदय तह्यसमये निज्जिण्ण, तं बद्ध पुट्ठं उदीरिय वेद्दयं निज्जिण्ण सेयाले य श्रक्षममं यावि भवइ।। ७१।।

## शब्दार्थ

प्रक्त —भगवन् ! राग-द्वेष तथा मिथ्यादर्शन पर विजय प्राप्त करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर-गौतम ! राग-द्वेष तथा मिथ्य।दर्शन को जीतने से, सर्वप्रथम तो जीव ज्ञान. दर्शन ग्रीर चारित्र की ग्रारा-घना मे इद्यमी बनता है, फिर आठ प्रवार के कर्मी की गाठ से मुक्त होने के लिए ऋमपूर्वक अट्ठाईस प्रकार के मोह-नीय कर्मों का क्षय करता है। उसके अनन्तर पाच प्रकार के ज्ञानावरण कर्म नौ प्रकार के दर्शनावरण कर्म और पाच प्रकार के अन्तराय कर्म का एक साथ क्षय करता है। तत्पश्चात श्रेष्ठ, सम्पूर्ण, म्रावरणरहित, अन्घकाररहित, विशुद्ध ग्रीर लोक अलोक मे प्रकाशित केवलज्ञान ग्रीर केवल-दर्शन प्रप्त करता है । केवलज्ञानी और केवलदर्शनी होने के बाद जब तक सयोगी होता है तब तक ईर्यापिथक कर्म वघता है । उस कर्म का स्पर्श सिर्फ दो समय की स्थिति वाला और मुखकर होता है। वह कर्म पहले समय मे बंघता है दूसरे समय मे वेदन किया जाता है और तीसरे समय मे नष्ट हो जाता है।

#### च्याख्यान

शास्त्र में कहा है—'रागो य दोसो वि य कम्मवीय' प्रथात् राग और द्वेष—यह दोनो कर्मबीज हैं । ससार से मुक्त होने के लिए इस कर्मबीज को दग्ध कर देना श्रावश्यक हैं । द्वेष को जीतना जितना कठिन है, उसकी अपेक्षा राग को जीतना ग्रधिक कठिन है। ज्ञान, दर्शन और चारित्र की आराधना करने म राग, द्वेष तथा मिथ्यात्व, यह तीनों वाधक हैं । यहा राग द्वेष और मिथ्य त्व को एक साथ बतला कर उनका कार्य कारण सम्बन्ध प्रकट किया गया है। बाह्य दृष्टि से राग द्वेष को जीत लेने से ही यह नहीं

कहा जा सकता कि वास्तव में राग-द्वेष जीत लिए गये हैं। जब सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन श्रीर सम्यक्चारित्र की श्राराघना हो तभी समक्षना चाहिए कि राग-द्वेष पर विजय प्राप्त हो चुकी है। धगर इस रत्नत्रय की भलीभावि श्राराघना नहीं होती तो समक्षना चाहिए कि राग, द्वेष और मिण्यात्व को लोक-दिखाऊ हो जीता है –वास्तविक रूप से नहीं।

जिस काम को करने में कोई कष्ट नहीं होता, लोग उसे करने के लिए तैयार हो जाते हैं। मगर कष्टकारी कार्य करने के लिए लोग तैयार नहीं होते। जैसे एकेन्द्रिय जीव की रक्षा करना भी शास्त्रसम्मत है, किन्तु एकेन्द्रिय जीव की रक्षा करने के लिए जितना पुरुवार्थ करना पडता है, उसकी अपेक्षा बहुत ज्यादा पुरुषार्थ पचेन्द्रिय जीवो की रक्षा के लिए करना पडता है ग्रीर पचेन्द्रियों मे भी पशुओ की अपेक्षा मनुष्य की रक्षा करने मे सबसे ज्यादा श्रम करना पडता हैं। जीवत्व की दृष्टि से तो एकेन्द्रिय भी जीव है और पचेन्द्रिय भी जीव है, परन्तु पचेन्द्रिय की भ्रौर उसमें भी मनुष्य की रक्षा करने मे राग-द्वेष को अधिक मात्रा में जीतना पडता है। इसलिए समस्त प्राणियो मे सबसे पहले मनुष्य रक्षा का पात्र है। परन्तु आज तो उलटी गङ्गा वह रही है। आज लोग एकेन्द्रिय जीव की रक्षा करने के लिए तो तैयार हो जाते हैं लेकिन पचेन्द्रिय श्रीर मनुष्य की रक्षा करने में उपेक्षा बतलाते हैं। एक बकरे को खुँडा कर पीज-षापोल में भेज देना सरल है, इस कारण उसकी रक्षा करने के लिए लोग तैयार हो जाते है मगर मनुष्य को रक्षा करने का श्रवसर आने पर विचार मे पड जाते हैं। बकरे को पीजरापोल मे भेज कर लोग अपनी जिम्मेवरी से छूट जाते हैं लेकिन विचार करो कि राग-द्वेष को अधिक कहा जीतना पडता है ? बकरे की रक्षा करने में अधिक राग-द्वेष जीतना पडता है या मनुष्य की रक्षा करने में ? कदा- चित् लोग मनुष्य के प्रति दया दिखलाते भी हैं तो पैसा- भ्राधा पैसा देकर अपने उत्तरदायित्व से मुक्त हो जाते हैं। वे यह नहीं सोचते कि मनुष्य के प्रति हमारी गहरी जिम्मे- वरी है। वास्तव में मनुष्य की दया किस प्रकार को जा सकती है और मनुष्य की दया करने की हमारे ऊपर कितनी जिम्मेवरी है, यह बात स्पष्ट करने के लिए एक सुना हुआ उदाहरण इस प्रकार है:—

कहते हैं, अमेरिका में दो मित्र गिरजाघर जा रहे थे। इस गिरजाघर के वाहर कुछ लूले-लँगडे भिखारी पड़े थे। इक लँगड़ों को देखकर एक मित्र को दया धाई। दया तो दोनों के हृदय में उत्पन्न हुई थी मगर एक ने ध्रपनी दया सफल करने के लिए जेब से कुछ पैसा निकाल कर भिखारी को दे दिये। यह देख कर दूसरे ने कहा— तुमने इस लँगड़े भिखारी पर दया तो की, किन्तु यह तो भिखारी का भिखारी ही रहा! हृदय मे दया उत्पन्न होने पर भी और पैसा देने पर भी भिखारी का भिखारीपन तो मिटा नही!

सुनते हैं, बम्बई कलकत्ता श्रादि बड़े शहरों में लोग प्राय: ग्रन्थों को पैसा देते हैं, आँख वालों को बहुत कम देते हैं। अतएव अनेक भिखारी श्रपने बालकों की आखें इसलिए फोड डालते हैं कि वह अन्थे हो जाएँगा तो उन्हें ज्यादा पैसे मिलेंगे।

दूसरे मित्र ने पैसा देने वाले से कहा— अगर हमारे मन्तकरण में उस भिखारी के प्रति सचमुच मनुकम्पा हो तो हमें सिर्फ कुछ पैसे देकर ही छुटकारा नहीं पा लेना चाहिए, वरन् उसका भिखारोपन दूर करने का प्रयत्न करना चाहिए । भिखारी पर दया करके तुमने पैसे का ममत्व त्याग किया है, सो तो ठीक है मगर तुमने सच्ची दया का परिचय नहीं दिया ।

पहले मित्र को इस प्रकार कह कर दूसरा मित्र उस लँगडे भिखारी को अपने घर ले गया श्रीर बनावटी पैर लगाकर उसे इस योग्य बना दिया कि वह चलने-िफरने में समर्थ हो गया । इनके वाद उमे कई काम सिखला कर ऐसा बना दिया कि उसे भीख न माँगनी पड़े।

इस घटना पर विचर करो। सोचो कि दोनो में से किसकी अनुक्रम्या अच्छी और ऊचा है? इस प्रश्न का यही निश्चित उत्तर मिलेगा कि जिसने राग द्वेष को जीतने का विशेष पुरुपार्थ किया है, उसी की दया उच्न है शास्त्र की दृष्टि से एकेन्द्रिय या पचेन्द्रिय प्राणी मे जीवत्व की अपेक्षा से कोई भेद नही है, परन्तु जिननी दया बडे प्राणियो पर की जाएगी, उतना ग्रधिक राग द्वय जीतना पड़ेगा।

कहन का आशय यह है कि लोग रा द्वल को जोननें की बात तो करते हैं, मगर सम्यग्ज्ञान, दर्शन ग्रोर वाश्ति की श्राराधना होने पर ही माना जा सकता है कि राग द्वेल पर विजय प्राप्त की गई ऊपर से राग द्वल को जीतने को बात करना श्रोर भीतर-भीतर कोध करना या द्वल से जलना राग-द्वेल जीतने का चिह्न नहीं है। श्रात्मा भीतर से भी शात हो श्रीर बाहर से भी शात हो, तभी राग-द्वल पर विजय पाना कहा जा सकता है।

एक आदमी ने तीन ग्रादिनयों को गाली दो। गाली

सुनकर एक ने सोचा — मैं यही नही जानता कि गाली किसे कहते हैं? गाली देने वाला मुफे गालो नहीं, किन्तु उपदेश दे रहा है। वह मुफे लुच्चा कहता है, अगर मुफ मे लुच्चा-पन है तो मुफे उसका त्याग कर देना चाहिए और सचमुच मुफ्तमे लुच्चापन है और यह अदमी उसकी निन्दा करता है तो क्या बुरा करता है? इस प्रकार विचार करके पहला मनुष्य शान्त रहा। उसके हृदय मे लेशमात्र भी द्वेष उत्पन्न नहीं हुंआ।

दूसरे आदमी ने कहा - यह मुक्ते गालिया दे रहा है। यह कह कर उसने गाली देने वाले को दण्ड दिया।

तीसरे आदमी को गालिया ग्रसह्य मालूम हुई । पर उसने सोचा — गाली देने वाला बलवान है ग्रौर मैं निर्बल हू । मैं उससे कुछ कहूगा तो वह मुक्ते मार देगा ।

इन तीन तरह के मनुष्यों में से तुम किसे अच्छा और किसे बुरा कहोंगे ? इस प्रश्न के उत्तर में यह कहा जागेगा कि पहले मनुष्य ने पूरी तरह अहिंसा का पालन किया और गाली के विषय में राग-द्वेष जीत लिया है, जब कि तीनरे आदमों ने अहिंसा का सिर्फ ढोंग हो किया है। उसमें वाग्तविक अहिंसा नहीं है। उसने दिखावटी तौर पर कांच को जोता है, दरअसल नहीं। उपके दिल में कोंध है, बदला लेन की भावना है, पर अझिंक के कारण ही वह चुप रहा है। इम प्रकार की अहिंसा या क्षमा तमोगुणी है। पहले मनुष्य ने जिस अहिंसा का परिचय दिया, वह अहिंसा सतागुणी है।

हृदय मे राग-द्वेष उत्पन्न न होना, अपूर्व शाति रहना सतोगुणी क्षमा है । हृदय मे जब सतोगुणी क्षमा रहती है (२) अविरति, (३) प्रमाद, (४) कषाय ग्रीर (५) योग।

मिथ्यात्व अर्थात् यथार्थं वस्तु मे श्रद्धा का अभाव या अयथार्थं वस्तु मे श्रद्धा होना । अविरति अर्थात् दोषों से विरत न होना। प्रमाद मर्थात् मद, विषय, कषाय, निद्रा, विकथा श्रादि । कषाय अर्थात् राग-द्वेष । योग अर्थात् मन, वचन श्रीर काय द्वारा की जाने वाली प्रवृत्ति । इन पाच कारणों से जीवात्मा कर्म परमाणुओं को ग्रहण करते हैं। श्रतएव इन कमबन्धन के कारणों को दूर करना उचिन है।

राग और द्वेष का स्वरूप पहले बतल।या जा चुका है। किसी भी वस्तु का स्वरूप समभ लेने के बाद ही उसे स्वीकार किया जाता है या त्यागा जता है।

राग श्रीर द्वेष कर्म के बीज हैं और कर्म-बीज दु खोत्पत्ति का कारण है। यह बात हम जान गये है तो अब यह विचारना चाहिए कि राग और द्वेष किस प्रकार दूर किये जा सकते हैं और उन्हे दूर करने से क्या लाभ होता है ?

राग द्वेष तथा मिथ्यादर्शन को जीतने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है, यही प्रश्न गीतम स्वामो ने भगवान् महावीर से किया है।

भगवान ने इस प्रश्न का उत्तर देते हुए कर्मग्रन्थि भेदने का तथा शाश्वत सुख पाने का मार्ग बतलाया है। राग, हेष और मिथ्यादर्शन पर विजय प्राप्त कर ले तो उसमे विद्यमान अनन्त शक्ति-सामर्थ्य प्रगट हो जाता है। जीवात्मा मे अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तचारित्र भ्रनन्त-वीर्य आदि विद्यमान है किन्तु कर्म के आवरण के कारण आत्मा की शक्तियाँ तिरोहित हो रही हैं।

प्रश्न किया जा सकता है कि अमूर्त आत्मा मूर्त कमों को किस प्रकार ग्रहण करता है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि जैसे दीपक वत्ती के द्वारा तेल को ग्रहण करके अपनी उष्णता से उसे ज्वाला के रूप में परिणत करता है, उसी प्रकार जीवात्मा कषाय सम्बन्धी विकारों द्वारा कर्मरूप परिणत होने योग्य परमाणुओं को ग्रहण करता है और उनके कर्मरूप परिणमन में निमित्त बनता है । आत्मा के प्रदेशों के साथ इन कर्म परमाणुओं का सम्बन्ध होना ही कर्मबन्ध कहलाता है।

यद्यपि आत्मा स्वभावतः घमूर्त है तथापि अनादि-काल से कमं से संबद्ध है। अतएव मूर्त सरीखा होकर वह कमंवर्गणा के परमाणुग्रो को ग्रहण करता है। वह कमंबन्ध आठ प्रकार का है। वह इस प्रकार हैं—

- (१) ज्ञानावरणीय कर्म-विशेष बोघरूप ज्ञान को आच्छा-दित करने वाला कर्म ।
- (२) दर्शनावरणीय कर्म—वस्तु के सामान्य बोघरूप दर्शन को ढँकने वाला कर्म।
- (३) वेदनीय कर्म— सुख और दुख का भ्रनुभव कराने वाला कर्म।
- (४) मोहनीय कर्म--- श्रद्धा और चारित्र का नाश करने वाला कर्म।
- (५) आयुष्य कर्म— चार गतियो मे भ्रमण कराने वाला कर्म।

तभी सम्यग्ज्ञान, दर्शन और चारित्र के पर्याय उत्पन्न होते हैं । ध्रतएव ध्रगर तुम सिद्धान्त के श्रनुसार राग द्वेष को जीतना चाहते हो तो बाहरी तौर पर ही राग-द्वेष को जीतने मे मत लगे रहो पर भोतर से भी उन्हे जीतने का प्रयत्न करो । भीतर श्रीर बाहर से राग-द्वेष को जीतोगे तो तुम्हारे आत्मा का अवस्य कल्याण होगा ।

कर्म का वन्यन एक महाबन्यन है। जब तक जीवातमा कर्मबन्यन से बद्ध है, तब तक उसे सच्चे सुख की प्राप्ति नहीं हो सकती। शाइवत सुख प्राप्त करने के लिए ग्रात्मा को कर्मबन्यन से मुक्त होना चाहिए। बन्यन में दुख और मुक्ति में सुख है।

कर्मवन्धन के कारण ही प्राणी ग्रनेक प्रकार की सासा-रिक दु.खपरम्पराए सहन करते हैं। प्राणी जिस सुख-दुःख का श्रनुभव करते हैं, उसका मुख्य कारण शुभ-अशुभ कर्म है।

कमं धर्यात् मानसिक, वाचिक ग्रीर कायिक ग्रुभाशुभ व्यापार और उनसे बद्ध होने वाले कामंण वर्गणा के पुद्गल। प्राणी मन, वचन और काय मे शुभ या श्रशुभ प्रवृत्तियां करते हैं ग्रीर इन प्रवृत्तियों के श्रनुसार ही शुभ-अशुभ फल-सुख-दुःख उन्हें प्राप्त होता है।

ससार में कोई गरीव, कोई ग्रमीर, कोई दु खी, कोई सुखी, कोई राजा तो कोई रक है। इस विचित्रता का मुख्य कारण कर्म है। जीवात्मा मानसिक, वाचिक ग्रीर कायिक कर्मदण्ड से ही दिण्डित होता है और फलतः जुदी-जुदी योनियो में भ्रमण करता है।

कमें का बड़ा भारी दण्ड ससार के जजाल में से मुक्त

न होने देना है। संसार में रहकर ग्रनेक प्रकार की आिं , ज्यािंच, उपािंच, जन्म जरा, मरण ग्रादि की वेदनाओं वाली अवस्थाएँ प्राप्त करना ग्रीर दुम्सह दु:ख भुगतते रहना ही कर्म का महान दण्ड है।

यह कर्म-दण्ड प्रत्येक प्राणी को सहन करना ही पडता है। कर्म के इस ६ पराघ का दण्ड समभाव से सहन किये बिना कोई भी प्राणी सिद्ध, बुद्ध भीर मुक्त नहीं हो सकता। शास्त्रकार तो स्पष्ट शब्दों में कहते हैं:—

### कडाण कम्माण न मोक्ख श्रित्थि।

अर्थात्— किये कर्मी को भोगे बिना छुटकारा नहीं मिलता।

कर्मबन्धन के कारण ही जीवातमा नरकगित, तियँच-गित, मनुष्यगित और देवगित— इन चार गितयो मे तथा चौबीस दण्डको मे और चौरासी लाख जीवयोनियो मे भ्रमण करता है और शुभाशुभ कर्मानुभार सुख-दुख का कडुवा-मीठा अनुभव करता है।

इन कर्मबन्धनों का मूल कारण तो राग और द्वेष ही है। अगर राग भीर द्वेष रूप इन दो कर्मबीजों को निर्मूल कर दिया जाये तो जीवात्मा कर्शबन्धनों से मुक्त हो सकता है। शास्त्रकार फिर कहते हैं:—

### रागो य दोसो वि य कम्मवीयं।

अर्थात - राग भ्रोर द्वेष, यह दोनो कर्मों के वीज हैं।
राग और द्वेष को दूर करने के लिए शास्त्रकारों ने
कर्मवन्धन के कारणों को दूर करना श्रावश्यक वतलाया है।
मुख्यरूप से कर्मवन्धन के पांच कारण हैं -- (१) मिथ्यात्व,

(२) अविरति, (३) प्रमाद, (४) कषाय ग्रीर (५) योग।

मिध्यात्व अर्थात् यथार्थ वस्तु मे श्रद्धा का अभाव या अयथार्थ वस्तु मे श्रद्धा होना । अविरति अर्थात् दोषो से विरत न होना। प्रमाद मर्थात् मद, विषय, कपाय, निद्रा, विकथा ग्रादि । कषाय अर्थात् राग-द्वेष । योग अर्थात् मन, वचन ग्रीर काय द्वारा की जाने वाली प्रवृत्ति । इन पाच कारणो से जीवात्मा कमं परमाणुओ को ग्रहण करते हैं। ग्रतएव इन कमंबन्धन के कारणो को दूर करना उचिन है।

राग और द्वेप का स्वरूप पहले वतलाया जा चुका है। किसी भी वस्तु का स्वरूप समभ लेने के बाद ही उसे स्वीकार किया जाता है या त्यागा जता है।

राग श्रीर द्वेष कर्म के बीज हैं और कर्म-बीज दु खोत्पत्ति का कारण है। यह वात हम जान गये हैं तो अब यह विचारना चाहिए कि राग और द्वेष किस प्रकार दूर किये जा सकते हैं और उन्हें दूर करने से क्या लाभ होता है ?

राग द्वेष तथा मिथ्यादर्शन को जीतने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है, यही प्रश्न गीतम स्वामो ने भगवान् महावीर से किया है।

भगवान् ने इस प्रश्न का उत्तर देते हुए कर्मग्रन्थि भेदने का तथा शाश्वत सुख पाने का मार्ग वतलाया है। राग, द्येप और मिथ्यादर्शन पर विजय प्राप्त कर ले तो उसमे विद्यमान अनन्त शक्ति-सामर्थ्य प्रगट हो जाता है। जीवात्मा मे अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तचारित्र ग्रनन्त-वीर्य आदि विद्यमान हैं किन्तु कर्म के आवरण के कारण आत्मा की शक्तियाँ तिरोहित हो रही हैं।

प्रश्न किया जा सकता है कि अमूर्त आतमा मूर्त कमों को किस प्रकार ग्रहण करता है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि जैसे दीपक वत्ती के द्वारा तेल को ग्रहण करके अपनी उष्णता से उसे ज्वाला के रूप में परिणत करता है, उसी प्रकार जीवात्मा कषाय सम्बन्धी विकारो द्वारा कर्मरूप परिणत होने योग्य परमाणुओ को ग्रहण करता है और उनके कर्मरूप परिणमन में निमित्त बनता है । आतमा के प्रदेशों के साथ इन कर्म परमाणुओं का सम्बन्ध होना ही कर्मबन्ध कहलाता है।

यद्यपि आत्मा स्वभावतः धमूर्त है तथापि अनादि-काल से कमं से सबद्ध है। अतएव मूर्त्त सरीखा होकर वह कमंवर्गणा के परमाणुग्रो को ग्रहण करता है। वह कमंबन्ध आठ प्रकार का है। वह इस प्रकार हैं—

- (१) ज्ञानावरणीय कर्म—विशेष बोधरूप ज्ञान को आच्छा-दित करने वाला कर्म।
- (२) दर्शनावरणीय कर्म-वस्तु के सामान्य बोधरूप दर्शन को ढँकने वाला कर्म।
- (३) वेदनीय कर्म— सुख और दुख का भ्रनुभव कराने वाला कर्म।
- (४) मोहनीय कर्म— श्रद्धा और चारित्र का नाश करने वाला कर्म।
- (५) आयुष्य कर्म— चार गतियो मे भ्रमण कराने वाला कर्म।

(२) अविरति, (३) प्रमाद, (४) कषाय ग्रीर (५) योग।

मिध्यात्व अर्थात् यथार्थ वस्तु मे श्रद्धा का अभाव या अयथार्थ वस्तु मे श्रद्धा होना । अविरति अर्थात् दोषो से विरत न होना। प्रमाद मर्थात् मद, विषय, कषाय, निद्रा, विकथा श्रादि । कषाय अर्थात् राग-द्वेष । योग अर्थात् मन, वचन श्रीर काय द्वारा की जाने वाली प्रवृत्ति । इन पाच कारणो से जीवात्मा कर्म परमाणुओ को ग्रहण करते हैं। श्रतएव इन कमंबन्धन के कारणो को दूर करना उचिन है।

राग और द्वेष का स्वरूप पहले बतलाया जा चुका है। किसी भी वस्तु का स्वरूप समभ्र लेने के बाद ही उसे स्वीकार किया जाता है या त्यागा जता है।

राग श्रीर द्वेष कर्म के बीज हैं और कर्म-बीज दु खोत्पत्ति का कारण है। यह बात हम जान गये हैं तो अब यह विचारना चाहिए कि राग और द्वेष किस प्रकार दूर किये जा सकते हैं और उन्हे दूर करने से क्या लाभ होता है ?

राग द्वेष तथा मिथ्यादर्शन को जीतने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है, यही प्रश्न गौतम स्वामो ने भगवान् महावीर से किया है।

भगवान ने इस प्रश्न का उत्तर देते हुए कर्मग्रन्थि भेदने का तथा शाश्वत सुख पाने का मार्ग बतलाया है। राग, हेष और मिथ्यादर्शन पर विजय प्राप्त कर ले तो उसमे विद्यमान अनन्त शक्ति-सामर्थ्य प्रगट हो जाता है। जीवात्मा मे अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तचारित्र ग्रनन्त-वीयं आदि विद्यमान है किन्तु कर्म के आवरण के कारण आत्मा की शक्तियाँ तिरोहित हो रही हैं।

प्रश्न किया जा सकता है कि ग्रमूर्त ग्रात्मा मूर्त कमों को किस प्रकार ग्रहण करता है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि जैसे दीपक वत्ती के द्वारा तेल को ग्रहण करके अपनी उष्णता से उसे ज्वाला के रूप में परिणत करता है, उसी प्रकार जीवात्मा कषाय सम्बन्धी विकारों द्वारा कर्मरूप परि-णत होने योग्य परमाणुओं को ग्रहण करता है श्रीर उनके कर्मरूप परिणमन मे निमित्त बनता है । श्रात्मा के प्रदेशों के साथ इन कर्म परमाणुग्रो का सम्बन्ध होना ही कर्मबन्ध कहलाता है।

यद्यपि आत्मा स्वभावतः ध्रमूर्त है तथापि अनादि-काल से कर्म से संबद्ध है। अतएव मूर्त्त सरीखा होकर वह कर्मवर्गणा के परमाणुग्रो को ग्रहण करता है। वह कर्मबन्ध आठ प्रकार का है। वह इस प्रकार हैं—

- (१) ज्ञानावरणीय कर्म-विशेष बोधरूप ज्ञान को आच्छा-दित करने वाला कर्म ।
- (२) दर्शनावरणीय कर्म-वस्तु के सामान्य बोधरूप दर्शन को ढँकने वाला कर्म।
- (३) वेदनीय कर्म— सुख और दुख का ध्रनुभव कराने वाला कर्म।
- (४) मोहनीय कर्म— श्रद्धा और चारित्र का नाश करने वाला कर्म।
- (५) आयुष्य कर्म— चार गतियो मे भ्रमण कराने वाला कर्म।

# ३६२-सम्यक्तवपराक्रम (४)

- (६) नामकर्म गति, शरीर, ग्राकृति, वर्ण ग्रादि निश्चित करने वाला कर्म।
- (७) गोत्रकर्म उच्च-नीच गोत्र (कुल) मे जन्माने वाला कर्म ।
- (८) अन्तरायकर्म—दान, लाभ, भोग भ्रादि प्राप्ति में विघ्न डालने वाला कर्म।

इन आठ प्रकार के कर्मबन्धों से मुक्त होने के लिए जीवात्मा को राग, द्वेष धौर मिध्यादर्शन पर विजय प्राप्त करना पड़ता है । क्योंकि जब तक जीव इन्हें नहीं जीत लेता तब तक वह ज्ञान, दर्शन और चारित्र की आराधना में उद्योगशील नहीं होता । जब आत्मा इस रत्नत्रय की आराधना में उद्योगशील होता है, तभी वह कर्मग्रन्थि तोडने में समर्थ बन सकता है।

कर्मग्रन्थि को तोडने के लिए सर्वप्रथम मोहनीयवर्म को जीतने की खास ग्रावश्यकता है। मोहनीयवर्म का स्थान सब कर्मों मे उच्च है। जैसे राजा को वश मे कर लेने पर उसका दल-बल सहज ही वश मे हो जाता है, उसी प्रकार कर्मों के इस राजा (मोहनीय) को जीत लेने पर शेष कर्म अनायास ही जीते जा सकते है।

जिस वृक्ष की जड सूख जाती है, पानी सीचने पर भी वह उग नहीं सकता । इसी प्रकार कर्मोत्पत्ति के मूल कारण मोहनीयकर्म के नष्ट हो जाने पर अन्य कर्म उत्पन्न नहीं होते ।

आठ कर्मों में चार घाती हैं और चार अवाती हैं। घाती कर्म आत्मा के मूल गुणों का घात करते हैं, अतएव उन्हें सर्वप्रथम जीतना ग्रावश्यक है। मोहनीय, ज्ञानावरण, दर्शनावरण ग्रौर अन्तराय, यह चार कर्म घाती हैं। ज्यो-ज्यों इन कर्मों को आत्मा जीतता जाता है, त्यो-त्यों उसके गुणो का विकास होता जाता है। कर्मी के विनाश के साथ आध्यार्तिमक विकास होता रहता है। कर्मों का जब सम्पूर्ण क्षय हो आता है, तभी परमपद — मोक्ष की प्राप्त होती है। जब तक थोड़ा सा भी योग अर्थात् मानसिक, वाचिक या कायिक व्यापार जारी रहता है, तब तक पूर्ण ग्राध्यातिमक विकास नही हो पाता । चौदहवें गुणस्थान मे भ्रयोगीपन होता है । बारहवें और तेरहवें गुणस्थान में योग मौजूद रहता है। घाती कर्मी के क्षय के साथ ही केवलज्ञान और केवलदर्शन का आविभवि होता है। इस अवस्था में भी योग की विद्यमानता के कारण ऐर्यापथिक (ईरियावहिया) कर्म का असव होता है । मगर वह कर्म प्रथम समय में बँघता है, दूसरे समय में ही वेदन हो जाता है। तीसरे समय मे तो उसकी निर्जरा हो जाती है।

जो वीतराग और वीतद्वेष है, वह शोकरहित है। जैसे कमल की पाखुडी जल में रहती हुई भी जल से लिप्त नही होती, उसी प्रकार वीतराग ससार में रहते हुए भी सासारिक दुःखप्रवाह से लिप्त नहीं होते। शब्दादि विषय कैसे भी क्यों न हों, उनके मन को लेशमात्र भी न भेद सकते हैं ग्रीर न विकृत ही कर सकते हैं।

जिस प्रकार जले हुए बीज से अकुर उत्पन्न नहीं होते, उसी प्रकार नष्ट हुए कर्म-बीजों से भवरूपी अकुर उत्पन्न नहीं होता।

वीतराग और वीतद्वेष पुरुष किस प्रकार कर्मों का

# ३६४-सम्यक्त्वपराक्रम (५)

नाश करते हैं, यह बतलाते हुए शास्त्र मे कहा गया है कि -

श्रपने राग-द्वेष तथा मोहरूप सकल्पो का स्वरूप विचारने में उद्यत उन वीतराग पुरुष को क्रमशः समता प्राप्त होती है। फिर विषयो का सकल्प हट जाने पर उनकी काम-गुणो की तृष्णा भी निवृत्त हो जातो है।

इस प्रकार वीतराग होकर कृतकृत्य हुए उन पुरुष के ज्ञानदर्शन को आच्छादित करने थाले तथा ग्रन्य अन्त-रायक कर्म क्षण भर मे क्षीण हो जाते हैं ग्रीर तब वह सर्वज्ञ तथा सर्वदर्शी बन जाते हैं।



# बहत्तर-तेहत्तरवां बोल

#### ->>>>

## शैलेशी तथा निष्कर्मता

वीतराग पुरुष किस प्रकार मुक्तदशा प्राप्त करते हैं, इस विषय मे भगवान महावीच ने फर्माया है : —

श्रह श्राउय पालइत्ता श्रन्तोमुहुत्तद्धावसेसाए जोगनिरोहं करेमाणे सुहुनिकरिरं श्रष्पिडवाइं सुक्कज्भाण भायमाणे तष्प-ढमयाए मणजोगं निरुंभइ, वइजोगं निरुंभइ, कायजोगं निरुंभइ, श्राणपाणुनिरोहं करेइ, ईिस पंचहस्सक्खरुच्चारण-हाए य ण श्रणगारे समुच्छिन्निकिरिय श्रनियिष्टिसुक्कज्भाण भियायमाणे वेयणिज्ज श्राउयं नामं गोत्तं च एए चत्तारि कम्मसे जुगवं खवेइ ॥ ७२॥

तथ्रो घोरालियतेयकम्माइ सटवाहि विष्पजहणाहि विष्पजहित्ता उज्जुसेढिपत्तो श्रफुसमाणगई उड्ढं एगसमएणं ग्रविग्गहेणं तत्य गंता सागारोवउत्ते सिज्भइ, बुज्भई, जाव ग्रन्त करेइ ॥ ७३॥

## शन्दार्थ

(वीतराग पुरुष) आयु पूण करने में जब धन्तर्मुं हूर्त्त जितना समय शेष रहता है तब योग का निरोध करते हैं धौर अप्रतिपाती शुक्लध्यान धर कर सबसे पहले मनोयोग का निरोध करते हैं, तदनन्तर ऋमश्च. वचनयोग धौर काय-योग को रोकते हैं और फिर इवासोच्छ्वास का निरोध कर देते है । तत्पक्ष्यान् जितने समय में पाच लघु अक्षर बोले जाते हैं, उतने समय की स्थिति भोग कर तथा शुक्लध्यान के समुच्छिन्नक्रिया नामक चौथे पाये का ध्यान करके वेदनीय कर्म, आयुकर्म, नामकर्म घौर गोनकर्म—इन्,शेष रहे हुए चार अधाती कर्मों का एक ही साथ क्षय कर डालते हैं ॥७२॥

उसके बाद श्रीदारिक, तैजस श्रीर कार्मण शरीरो का त्याग करके, सरलश्रेणी प्राप्त करके, ऊर्ध्व अफुसमान (सीघी) गति करते हैं और साकारउपयोग से युक्त होकर सिद्ध तथा मुक्त होते हैं ॥ ७३॥

#### व्याख्यान

एकहत्तरवें बोल के साथ बहत्तरवें ग्रीर तेहत्तरवें बोल का घनिष्ठ सम्बन्घ हैं, अतः इन अन्तिम दोनो बोलों का एक ही साथ विचार किया जाता है।

७१ वें बोल से ७३ वें बोल में राग-द्वेष तथा मिथ्या-दर्शन के त्याग से जीव को क्या लाभ होता है, इस विषय मे विशेष विचार किया गया है।

ससार का मूल कारण कर्म है और कर्म का मूल कारण राग-देव है, मतएव राग-देव को निर्मूल कर देने से ससार-भ्रमण का ग्रन्त होता है और मोक्ष की प्राप्ति होती है।

इस प्रकार राग-द्रोष तथा मिध्यादर्शन को जीतने से परपरा से तो मोक्ष की प्राप्त होती है परन्तु प्रारम्भ में ही तेरहवां गुणस्थान प्राप्त होता है । तेरहवा गुणस्थान मोक्ष-महल की अन्तिम सीढी है । वहा पहुंचने के बाद भवश्य ही मोक्ष प्राप्त हो जाता है।

बारहवें और तेरहवें गुणस्थान का वर्णन लगभग समान हैं, क्योंकि दोनो गुणस्थान का वर्णन लगभग समान है, क्योंकि दोनो गुणस्थान क्षायिक भाव के हैं। मोह का क्षय होने पर ही बारहवें गुणस्थान की प्राप्ति होती है। ध्रतएव ध्रात्मा का वहां से पतन नहीं होता, किन्तु तेरहवें कौदहवे गुणस्थान पर आरूढ होकर आखिर मोक्ष प्राप्त करता ही है। इसलिए राग होष जीत लेने के बाद क्या करना चाहिए, इस सम्बन्ध में कोई प्रश्न नहीं किया गया है, क्योंकि रागदि को जीतने चाला मोक्ष प्राप्त करता ही. है श्रीर इसी कारण यही अन्तिम प्रश्न है।

राग द्वेष पर सम्पूर्ण विजय प्राप्त करने से केवलज्ञान प्राप्त होता है फिर ते रहनें गुणस्थान की जघन्य या उत्कृष्ट-जितनी स्थिति होती हैं, उसमें से प्रन्तमुं हुर्त आयु जेष रहनें पर वे वीतराग पुरुष योग का निरोध करते हैं । सबसे पहले प्रश्तिप ती शुक्लध्यान का तीसरा चरण घारण करके पहले पहल मनोयोग का निरोध करते हैं । मन सज्ञी पचे न्द्रिय को होता है । इस मनोयोग में जघन्य योग समभना चाहिए । मनोयोग के ग्रस्त्यात भेद करके प्रत्येक समय में प्रत्येक भेद का निरोध करते हैं और असल्यात समयों में सम्पूर्ण मनोयोग का निष्ध हो जाता है । वचनयोग में भी

## ३६८-सम्यक्तवपराक्रम (५)

जघन्य योग समस्ता चाहिए। इसी प्रकार जघन्य काययोग के ग्रसख्यात भेद करके श्रसख्यात समयो में उसका पूर्ण निरोध करते हैं। इसके पश्चात् पांच लघु अक्षरो के उच्चा-रण में जितना समय लगता है, उतने समय की स्थिति भोगकर समुच्छिन्न किया नामक शुक्तध्यान के चतुर्थ भेद का ग्रालम्बन करके शेष रहे हुए वेदनीयकर्म, ग्रायुक्तम, नामकर्म ग्रीर गोत्रक्तम का क्षय करते हैं।

मोहनीय कर्म का क्षय होने से तीन घाती कर्म तो नष्ट हो जाते हैं, पर चार ग्रघ ती कम बाकी वच जाते हैं। इन चारो का एक साथ क्षय करके औदारिक, तेजस और कामण घरीर का त्याग करके, सरलश्रेणी प्राप्त होकर 'ध्पुतमानगित' से जाते हैं। प्रथात् सिद्ध भगवान् टेढो गित नही करते सीधी गित करते 'हैं। 'अपुतमानगित' का श्रथं यह नही है कि वे आकाश के प्रदेशों का स्पर्श नहीं करते। टेढी मेढी गित न करके सीधी गित करना ही इसका अर्थ है।

टेढी-तिरछी गित कर्म के निमित्त से होती है। वीतराग पुरुष जब मुक्त दशा प्रप्त करते हैं, तब उनके सभी कर्म नष्ट हो चुकते हैं। अतएव वे सीघी श्रौर साकार उपयोग-पूर्वक गित करते हैं।

उपयोग के दो प्रकार है—साकार-उपयोग और निरा-कार-उपयोग । साकार-उपयोग ज्ञान का होता है श्रोर निराकार-उपयोग दर्शन का होता है । कुछ श्राचार्य ज्ञान श्रीर दर्शन का उपयोग एक ही साथ होना कहते हैं, परन्तु शास्त्र के पाठ से स्पष्ट सिद्ध होता है कि दोनो उपयोग एक साथ प्रयुक्त नहीं होते । सिद्ध होने वाले श्रात्मा ज्ञानोपयोग से सिद्ध होते है। ज्ञान और दर्शन के उपयोग का समय एक ही नहीं हो सकता। दोनों का उपयोग भिन्न-भिन्न समय में होता है। श्रतएव ज्ञानोपयोग में ही सिद्ध होते है।

साकार उपयोग मे सीधी गति करके मुक्तात्मा सिद्ध, वृद्ध और मुक्त होकर परिपूर्ण अवस्था प्राप्त कर के निरावरण धर्म प्राप्त करते है।

प्रक्त किया जा सकता है कि प्रात्मा यदि प्रकर्मी अर्थात् कमरहित बन गया है तो फिर गित किस प्रकार कर सकता है ? अगर आत्मा गित करता है तो गित का कारण अवक्य होना चाहिए अर्थात् कर्म होने चाहिए।

इस प्रवन का उत्तर यह है कि गति करना तो आत्मा का स्वभाव है। अपने स्वभाव से ग्रात्मा सीधी गति करता है, टेढी-तिरछी गति कर्म के कारण होती है। मुक्तात्मा सीधी गति करता है और ऐसा करना आत्मा का स्वभाव है।

उदाहरणार्थ—दीपक की शिखा हमेशा ऊपर ही जाती है, क्यों कि यही उमका स्वभाव है। दीपक की शिखा को नीचे की ओर करना हो तो दूसरे प्रयोग से हो सम्भव है। इसी प्रकार आत्मा म्बभाव से सीधी गति करता है ग्रीय कर्म के निमित्त से टेढी-तिरछी गति होती है।

लेप वाला तूबा लेप हटते ही ऊपर की ओर आता है। जब तक उस पर लेप चढा रहता है तब तक वह पानी में डूबा रहता है। इसी प्रकार आत्मा जब तक कर्म-युक्त रहता है तब तक टेढी गित करता है। जब कर्मरहित हो जाता है तो सीधी ही गित करता है। कहने का आजय यह है कि आत्मा मे गित करने का स्वभाव है। आत्मा स्वभावत ऊर्ध्वगमन ही करना है। अतएव ग्रात्मा कर्मरहित होने पर भी सीर्घ, गति करना है।

अद्वैतवादी लोग सव जोवो में एक ही आत्मा होना कहते हैं, परन्तु उनका यह कथन युक्तिमगत प्रतोत नहीं होता। अगर आत्मा एक ही हो तो एक आत्मा के सिद्ध होने पर समम्त जीवात्माग्रों को सिद्ध मानना पड़ेगा। इपी प्रकार एक के मुक्त होने पर सभी का मुक्त होना मानना पड़ेगा। पर वास्तव में ऐमा नहीं होता। सब में एक ही आत्मा है, यह कथन पूर्वोक्त कारणों से तथा अन्य ग्रनेक कारणों में युक्तियुक्त नहीं जान पड़ता। अतएव सवका आत्मा अलग-अलग है, यहीं मानना उचित है।

शास्त्रकारों ने राग हेव और मिथ्यात्व पर विजय प्राप्त करने का फल परम्परा से सिद्धिगित प्राप्त होना वत-लाया है। जो ध्रवस्था सिद्ध भगवान् ने प्राप्त को है वहीं अवस्था प्राप्त करने का हमारा भी प्रयास होना चाहिए। सिद्धिगित प्राप्त करने का दृष्टि विन्दु मामने रखकर सतत अभ्यास किया जाये ता सहज ही वह प्राप्त हो सकती है। जिन महापुरुपो ने यह ग्रवम्था प्राप्त को है, उन्होंने भी अभ्यास करते-करते ही प्राप्त की है। जो महापुरुष सिद्ध अवस्था प्राप्त करने का ग्रभ्यास कर रहे हैं जिन्होंने राग हेष पर विजय प्राप्त कर ली है ग्रीर जो देह मे रहते हुए भी विदेह की भाति रहते है, उन महापुरुपो द्वारा वतलाये मार्ग पर चलने से अपन भो वह ग्रवस्था प्राप्त कर सकते हैं। हाँ, उस मार्ग पर चलने का पुरुपार्थ करना ग्रपना काम है। पुरुपार्थ करते रहने से जब सिद्धगित प्राप्त हो जाती है, तब काई भी काम करना श्रप नह। रहता।

मार्गदर्शक मार्ग प्रदिशत कर देता है, मगर उस मार्ग पर चलने का काम तो प्रवासी को ही करना पड़ता है। केवलज्ञानी महापुरुषों ने मोक्ष का मार्ग हमे बतलाया है। उस पर चलने का पुरुषार्थ हमे ही करना पड़ेगा। पुरुषार्थं किये बिना सिद्धि नहीं मिल सकती।

भगवान् महावीर का सिद्धान्त ही उत्थान, बल, वीर्य, पुरुषार्थ श्रीर पराक्रम का है। श्री उपासकदशागसूत्र के सक-हालपुत्र के अध्ययन में इसी सिद्धान्त का महत्व प्रदिश्ति किया गया है। गोशालक का मत यह है कि उत्थान आदि कुछ भी नहीं है, जो होनहार है वही होता है। इस मत के विरुद्ध भगवान् का सिद्धान्त यह है कि उत्थान, बल, वीर्य, पुरुषाकार तथा पराक्रम आदि द्वारा आत्मा सिद्ध होता है। संक्षेप में, भगवान् महावीर पुरुषार्थवादी थे और गोशा-लक नियतिवादी था।

एक बार भगवान् महावीर ने सकडालपुत्र से कहा— आत्मा उत्थान, बल, वीर्य, पुरुषाकार तथा पराक्रम से सिद्ध होता है। इस कथन के उत्तर मे सकडालपुत्र ने कहा कि उत्थान आदि द्वारा आत्मा सिद्ध नहीं होता वरन् होने वाला हो तो हो जाता है।

सकडालपुत्र पहले गोशालक का श्रावक था । इस कारण उसने गोशालक के मत का समर्थन किया। एक दिन सकडालपुत्र ने श्रपनी दुकान में से मिट्टी के बर्त्तन बाहर निकाले भौर घूप में सुखा दिये। तब भगवान् महावीर ने उससे कहा—हे सकडाल ! यह मिट्टी के बर्त्तन किस तरह बने हैं?

### ३७२-सम्यक्त्वपराक्रम (५)

सकडालपुत्र ने वर्त्तनों के वनने का कम बतलाते हुए कहा—जगल से मिट्टी लाया। फिर उसमें दूसरी चीजों का मिश्रण करके मिट्टी का पिंड वनाया। उसे चाक पर चढाया श्रीर तब वर्त्तन बनाये है।

भगवान् ने कहा — यह वर्त्तन उत्थान आदि से ही बने हैं न ?

सकडाल- नही, होनहार ही होता है। भगवान्-अगर कोई तुम्हारे बर्त्तनों को फोड डाले तो?

सकडाल — मेरे वत्तंन फोडने वाले को मैं बिना मारे नहीं छोडूंगा। मैं उसके हाथ-पैर तोड दूगा।

भगवान्—सकडाल ! तुम उसे इतना दण्ड क्यो दोगे ? तुम्हारे हिसाव से तो होनहार ही होता है, फिर तुम दण्ड क्यो दोगे ? तुम्हे अपने मतव्य के अनुमार तो यही मानना चाहिए कि लकडी के सयोग से वत्तन फूटने वाले थे सो फूट गए।

भगवान् का यह कथन सुनकर सकडालपुत्र विचार में पड गया। इतने में ही भगवान् ने उसके सामने दूमरा उदा-हरण उपिथित करते हुए कहा— हे सकडालपुत्र । कल्पना करो, तुम्हारी पत्नी सिंगार करके बाहर निकली और कोई पुरुष उस पर बलात्कार करना चाहता है तो तुम क्या करोगे ?

सकडालपुत्र ने कहा—मैं ऐमे दुष्ट पुरुष के नाक-कान काट लूँगा, यहा तक कि उसे प्राणदण्ड देने का भी प्रयत्न करूँगा। भग गन् —हे सकडालपुत्र ! तुम्हारे मत के अनुसार तो होनहार हो होता है। फिर तुम्हे उस दुष्ट पुरुष को दण्ड नही देना चाहिए।

भगवान् की युक्तिसगत वाणी सुनकर सकडालपुत्र को बोघ हो गया। उसने भगवान् से कहा—'भगवन्! मैं घर्म श्रवण करना चाहता हूं।' भगवान् ने उसे घर्म का श्रवण कराया। भगवान् की घर्मवाणी सुनकर वह बारह व्रतघारो श्रावक बन गया। जब तक सकडालपुत्र घर्मतत्त्व को समभा नहीं था तब तक उसमे मताग्रह था। जब उमे वास्तविक घर्मतत्त्व का बोघ हुम्रा तो उमने नियत्वाद का त्याग करके पुरुषार्थवाद का सत्यघर्म स्वीकार किया।

सकडालपुत्र कुम्भार था, फिर भी भगवान् ने उमे श्रावक बनाया। क्या ऐसा करना ठोक था? उन्होते कुम्मार को श्रावक बना कर ससार के सामने आदर्श उपस्थित किया कि कोई किसी भी वर्ण या जाति का क्यों न हो, शरीर से छोटा या मोटा क्यों न हो, मुभे किसी के प्रति, किसी भी प्रकार का पक्ष नहीं है। मैं सबका कल्याण चाहता हू। भगवान् के इस कथन पर तुम भी थोडा विचार करो।

गोशालक ने सुना कि सकडालपुत्र ने मेरा मत त्याग दिया है। उसे फिर ग्रपने मत का अनुयायी बनाने के लिए गोशालक उसके पास पहुचा गोशालक ने विचार किया — सकडालपुत्र तो महावीर भगवान् का पक्का श्रावक बन गया है। तब उसने भगवान् की प्रशसा करना आरभ किया।

गोशालक ने सकडालपुत्र से कहा — 'क्या यहां महा-माहण, महायान, महानिर्यामिक, महागोप तथा महासार्थवाह आये थे ?'

# ३७४-सम्यक्तवपराक्रम (५)

सकडालपुत्र ने गोशालक से इन विशेषणों का अर्थ पूछा। गोशालक ने प्रथं समभाया। तब सकडालपुत्र ने कहा— तुमने मेरे गुरु की प्रशसा की है, इस कारण मेरी दुकान मे ठहरो ग्रीर पाट ग्रादि जो चाहिए सो ले लो। यह सब मैं तुम्हे गुरु मानकर नहीं देता हूं वरन् श्रपने गुरु भगवान् महावीर की प्रशसा करने के कारण दे रहा हू।

कहने का आशय यह है कि भगवान् महावीर का सिद्धान्त उत्थान, बल, वीर्य, पुरुषाकार तथा पराक्ष्म का है। 'जो होनहार है सो होगा' यह नियतिवाद गोशालक का मत है। हम भगवान् महावीर के उपासक हैं, अतएव सिद्ध-गित प्राप्त करने के लिए हमे पुरुषार्थ करना चाहिए।

भगवान् महावीर का सिद्धान्त भवितव्यता-नियितवाद का एकान्त निषेध भी नहीं करता । भगवान् के सिद्धान्त का मन्तव्य यह है कि भाग्य के भरोसे बँठकर पुरुषार्थ मत छोड़ो । पुरुषार्थ करते रहो । पुरुषार्थ करने पर भी जो होना होगा सो होगा । मगर होनहार के भरोसे पुरुषार्थ त्याग देना उचित नहीं है।पुरुषार्थ के विना कार्य की सिद्धि नहीं होती । पुरुषार्थ बिना ही मिद्धगित प्राप्त हो सकतो तो शास्त्र की या धर्मोपदेश की क्या आवश्यकता थी ? जो कार्य आप ही हो जाये उसके लिए श्रम करने का उपदेश क्यो दिया जाये ? वास्तव मे प्रत्येक कार्य पुरुषार्थ के श्रधीन है, भतएव पुरुषार्थ करते रहना चाहिए।

# उपसंहार

सम्यक्तवपराक्रम नामक २६ वां ग्रध्ययन समाप्त हो रहा है। इस अध्भयन की समाप्ति करते हुए कहा गया है—

# मूलपाठ

एस खलु सम्मत्तपरक्कमस्स ब्रज्क्सयणस्स ब्रहे सम-णेण भगवया महावीरेणं आधविए, पन्नविए, परूविए, दिसए, उवदंसिए ॥ ७४ ॥ ति वेमि । इश्र सम्मत्तपरक्कमे अन्भन यणे समत्ते।

#### शब्दार्थ

इस सम्यक्तवपराक्रम नामक अध्ययन का अर्थ श्रमण भगवान् नहावीर ने सामान्य मे विशेष और विशेष में सामान्य निरूपण करके हेतु, फल आदि के द्वारा प्रकाशित किया है, उसका स्वरूप बतलाया है उपदेश दिया है, दृष्ट नत वादि द्वारा समभाया है भ्रोर उसका उपसहार किया है।

# न्याख्यान

इस सूत्रपाठ के साथ ही यह अध्ययन समाप्त होता है। इस अध्ययन में सम्यक्तव के विषय में पराक्रम करेंने

को कहा गया है। यह बतलाया गया है कि सम्यक्त्वपूर्वक किये गये पराक्रम का फल क्या होता है ति समिकत अर्थात् सच्ची श्रद्धा होने पर ही सब पराक्रम सार्थक होते है। जैसे एक का अक हो तो ही शून्य का महत्त्व होता है— अकेले शून्य का नहीं, इसी प्रकार समिकतपूर्वक किया गया पराक्रम ही मुक्ति के लिए सार्थक होता है। कहा भी है—

एका से शून्य दस गुनी, एका जित सब शून्य। जा घर एका पाइए, वांका भारी पुण्य।।

श्रयात्— एक (१) श्रक पर शून्य (०) हो तो वह एक को दस बनाता है, पर श्रक के बिना अकेले शून्य का कोई महत्त्व नहीं हैं। इसी प्रकार मोक्षगाप्ति के लिए किये गये पराक्रमों का मूल्य तभी है जब वह पराक्रम सम्यक्त्व-पूर्वक हो। समकित के अभाव में सभी पराक्रम व्यर्थ हैं।

एक का ग्रक होने पर भी इस बात का खास तौर पर ध्यान रखना पडता है कि शून्य उसके भ्रागे लगाया जाये या पीछे । इसी प्रकार सम्यक्त होन पर भी इस बात का विचार करना आवश्यक है कि पराक्रम किस प्रकार किया जाये ? इस भ्रष्ट्ययन में यही विचार किया गया है कि सम्यक्त में किम प्रकार पराक्रम करना चाहिए। श्रमण भगवान महावीर ने अर्थक्ष से यह अध्ययन फर्माया है और गणधरों ने सूत्रक्ष में इसे ग्रथित किया है। इसमें जो कुछ भी कहा गया है वह सम्यक्त में पराक्रम करने के लिए ही । सम्यक्त प्राप्त करने के बाद किस प्रकार पराक्रम किया जाये, जिसमें सरलनापूर्वक मोक्ष प्राप्त हो सके, यही अध्ययन का प्रतिपाद्य विषय है।

प्रत्येक वर्मित्रिया का मूल सम्यक्तव है। भ्रन्य कियाएँ उसकी शाखाएँ हैं। मूल के अभाव में शाखाएँ नहीं हो सकती। साथ ही मूल सूख जाने पर शाखाएँ भी सूख जाती हैं। अतएव मूल का सुरक्षित होना भ्रावश्यक है।

सम्यक्तव का सामान्य अर्थ है— श्रद्धा । घर्मित्रया करने के लिए सर्वप्रथम श्रद्धा होना आवश्यक है । श्रद्धा होने पर ही घर्मित्रया सफल होती है । इसलिए शास्त्र में कहा है:—

#### सद्धा परमदुल्लहा ।

श्रर्थात्— श्रद्धा अत्यन्त दुर्लभ है। ससार में अनेक वस्तुएँ दुर्लभ मानी जाती हैं परन्तु शास्त्रकारो ने मुख्यरूप से चार वस्तुएँ दुर्लभ बतलाते हुए कहा है—

> चत्तारि परमगाणि दुल्लहाणीह जंतुणो। माणुसत्तं सुई सद्धा, संजमिम्म य वीरियं।।

अर्थात्—ससार में प्राणियों को इन चार वस्तुओं की प्राप्ति परम दुर्लभ हैं:—(१) मनुष्यत्व (२) घर्मश्रवण (३) घर्मश्रद्धा और (४) सयम में पराक्रम ।

ससार में सम्पत्ति पाना, सत्ता पाना आदि दुर्लभ माना जाता है, परन्तु शास्त्रकार फर्माते हैं कि यह दुलभ मानी जाने वाली वस्तुए तो सुलभ हो सकती हैं परन्तु मनुष्यदेह मिल जाना और फिर उसमें मनुष्यत्व प्रकट होना, सत्यधर्म का श्रवण, सत्यधर्भ के प्रति श्रद्धा और सयम मे पराक्रम, यह चार वस्तुए तो ग्रत्यन्त ही दुर्लभ है।

सद्धर्म पर जब सच्ची श्रद्धा उत् न्न होती है तो धर्म के लिए ग्रात्मसमर्पण करने की भावना का भी उद्भव होता है। जिस कार्य पर श्रद्धा उत्पन्न हो जाती है वह भले ही फठिन हो, फिर भी उसे सम्पन्न किया जाता है। इसके विपरीत जिस पर श्रद्धा नहीं होती वह कार्य सरल होने पर भी भार मालूम होता है। अतएव जो कार्य करना हो, उसके प्रति दृढ श्रद्धा होना ग्रत्यावश्यक है । श्रद्धापूर्ण कार्य के लिए किसी की प्रेरणा की भी आवश्यकता नहीं रहती। उदाहरणार्थ, पुत्र का विवाह करने के लिए कौन प्रेरणा करता है ? पुत्र के विवाह सम्बन्धी कार्यों में कठिनाई पेश धाती है, परन्तु उस कार्य मे श्रद्धा होने से दूसरे की प्रेरणा के विना ही वह कठिन कार्य सरलतापूर्वक किया जाता है। जब व्यवहार में श्रद्धा की आवश्यकता है तो वर्म मे श्रद्धा की श्रावश्यकता क्यो न होगी? व्यावह।रिक कार्य भी श्रद्धा के अभाव में सम्पन्न नहीं होते तो मोक्ष सम्वन्घी कार्य विना श्रद्धा के किस प्रकार सम्पन्न हो सकते हैं ? मतएव भगवान् का कथन ध्यान मे रख कर सम्यक्तवपूर्वक मोक्ष के लिए पराक्रम करना चाहिए। अगर हम पूर्ण रूप से भगवान् की वाणी को म्राचरण में नहीं ला सकते तो भी शक्ति के धनु-सार तो उसे स्वीकार करना ही चाहिए । भगवान् की - सम्पूर्ण वाणी तो गणघर भी नही घारण कर सकते । वे भी भगवद्-वाणी का कुछ अग ही ग्रहण कर पाते हैं। ऐसी स्थिति में हमारे लिए तो यह सम्भव ही कैसे हो सकता है ? अतः भगवान् को वाणी पर हमे यथ शक्ति अगल करना चाहिए। हम अधिक न कर सकें तो कम से कम उस वाणी पर श्रद्धा तो रख ही सकते हैं। आचरण समान न होने पर भी श्रद्धा तो चौथे गुणस्थान ग्रौर तेरहवें गुणस्थान वाले की समान ही हो सकती है। पक्षी ग्रपनी चीच में समुद्र नहीं भर सकते, मगर उस पर श्रद्धा तो सभी पक्षी रख सक्ते हैं। इसी प्रकार ग्रगर तुम भगवद्-वाणी का यथावत् पालन नही कर सकते तो उस पर श्रद्धा रखो और जितना बन सके उतना पालन करो।

प्रश्न किया जा सकता है कि हमें किस घर्म पर श्रद्धा रखनी चाहिए ? श्राप जो कहते हैं वही दूसरे लोग भी कहते हैं। ऐसी दशा में किस धर्म पर श्रद्धा रखनी चाहिए? इस प्रश्न का उत्तर यह हैं कि पाठशालाएँ अलग-ग्रलग होने पर भी कुछ बाते ऐसी होती हैं जो प्रत्येक पाठशाला मे एक समान मानी जाती हैं। उदाहरण के लिए—पाँच और पाच दस होते हैं, यह बात प्रत्येक पाठशाला में समान रूप से सिखलाई जाती है। ग्रन्य बातो मे मतभेद हो सकता है मगर इसमे किसी प्रकार का मतभेद सम्भव नहीं है। इसी प्रकार वीतराग भगवान् के कहे हुए कुछ तत्त्व ऐसे हैं जो सबको समानरूप से मान्य हैं। उनके विषय मे किसी का मतभेद नही है। दूसरे जो सिद्धान्त हैं उन की अन्य मतो के सिद्धान्तों से तुलना करके देखो श्रीर विवेक-बुद्धि द्वाग उन पर विचार करो । तुम्हे स्पष्ट ज्ञान हो जायेगा कि वीतराग भगवान का कथन ही यथार्थ है। वीतराग भगवान के कथन पर ही श्रद्धा रखनी चाहिए। इसके अतिरिक्त भ्रन्य मतो में भी अगर कोई धच्छी बात है तो वह भी अपने लिए ग्राह्य है। दूसरो के नय की उत्थापना न करके अपने नय की स्थापना करना ही स्याद्वाद कहलाता है । स्याद्वाद सातों नयों को स्वीकार करता है। वह सातो का सग्रह करके यथार्थ वस्तुस्वरूप को प्रकाशित करता है। स्याद्वाद किसी नय का निषेघ नहीं करता। इससे विपरीत अन्य लोग कोई एक वात पकढ़ बैठते हैं श्रीर दुराग्रह करते हैं। जैनदर्शन

### ३८०-सम्यक्तवपराक्रम (५)

किसी वात का दुराग्रह नहीं करता । वह सबकी दृष्टि का यथोचित समन्वय करके पदार्थ का निरूपण करता है। अन्य मत जब पदार्थ का निरूपण एक ही दृष्टि से करते हैं, तब जैनदर्शन को सभी दृष्टियाँ मान्य हैं। यह बात समभने के लिए एक उदाहरण लोगिए। इससे जैनवम की विशालता और मौलिकता का पता चलेगा

किसी गाव मे एक हाथी आया । उसे देखने के लिए गाव के लोग जमा हो गए । उस गाव में कुछ ग्रन्धे भी रहते थे । वे भी हाथी देखने चले । रास्ते में किसी ने उनसे कहा—तुम्हारे ग्राखें नहीं हैं, हाथी कैसे देख सकोगे ? अन्धो ने कहा—हम हाथ फेरकर हाथी देख लगे।

भ्रन्घे हाथी के पास पहुचे और हाथ फेर कर उसे देखने लगे। एक अन्धे के हाथ में हाथी का दान आया। वह कहने लगा— मैं समभ गया, हाथी कैसा होता है! हाथी मूसल जैसा होता है।

्रह्मरे अन्धे के हाथ में हाथी की सूड आई । वह पहले अन्धे से कहने लगा तेरा कहना गलत है । हथी मूसल जैसा नहीं, कोट की बाह सराखा होना है।

तीसरे भ्रन्घे के हाथ में हाथी का पैर आया। उसने कहा—तुम दोनो भूठें हो। हाथी खम्भा सरीखा है।

चौथे के हाथ हाथी का पेट लगा। वझ बोला -तुम तीनो भूठ कहते हो हाथी तो कोठी सरीखा होता है।

पाचर्वे अन्घे के हाथ में हथी के कान आये । वह बोला— तुम सभी भूठे हो । हाथी तो सूप ( छाजला ) सरीखा है। इस प्रकार और भी अन्धे एक-दूसरे को भूठा कहने लगे और आपस में भगड़ने लगे। इतने में वहां एक आंख वाला मनुष्य आ पहुंचा। आँख वाले ने उन अन्धों से कहा-तुम लोग आपस में लड़ते क्यो हो ? तुम सब एक-एक अश मे सही कहते हो। पर जब सबकी मान्यताओं का समन्वय करोगे तभी हाथी का परिपूर्ण स्वरूप समक्ष में आएगा।

आखिरकार उस आंख वाले पुरुष ने उन ग्रन्धो को हाथी के एक ही अग को हाथी मान लेने से कैसी अमणा उत्पन्न होती है, यह बात समभाई और यह भी समभाया कि किस प्रकार सबके मन्तव्य का समन्वय करने से पूर्ण वस्तु का पता चलता है।

इस दृष्टान्त का सार यह है कि जो व्यक्ति अन्धें की तरह वस्तु के एक अश को स्वीकार करके अन्य अशों का सर्वथा खंडन करता है और अंश को पकड रखने का आग्रह करता है, वह मिथ्यात्व मे पड जाता है। दूसरे नयों का निषेध करने वाला व्यक्ति स्वय जिस नय का अवलम्बन करता है, उसका वह नय दुन्य बन जाता है। अतएव अपनी ही बात का हठ न पकडकर दूसरो के कथन पर भी सम्यक्प्रकार से विचार करना चाहिए और विवेन के साथ पूर्वापर विचार करके सत्य वस्तु पर श्रद्धा रखनी चाहिए। यही सम्यक्त्व है। पुण्योदय होने पर ही सम्यक्त्व की प्राप्त होती है। स्याद्वाद सिद्धान्त किसी किस्म का दुराग्रह न करके यह मानने का उपदेश देता है कि जो सच्चा है सो मेरा, यह नहीं कि मेरा सो सच्चा। अतएव सम्यक्त्व प्राप्त करके मोक्ष की सिद्ध के लिए पुरुषार्थ करो। सम्यक्त्व में पराक्रम करना ही मोक्षप्राप्ति का राजमार्ग है। जो वीतराग हैं उन्हें किसी के प्रति राग-देप नहीं होता। इस कारण वीतराग वाणी सदा सत्य, णिव धीर सुन्दर होती है। सराग धीर सदाप व्यक्ति के धवनों में ध्रपूर्णता हो सकती है, वीतराग देव की वाणी में ध्रपूर्णता के लिए कोई स्थान नहीं। ध्रगर वीतराग-वाणी को यथावत् समभने की बुद्धि तुममें नहीं है तो यही कहों कि वीतराग भगवान् ने जो कुछ कहा है वहीं सत्य है इस प्रकार वीत-राग-वाणी को तुम सत्य, शिव और सुन्दर मानोगे तो निश्चित रूप से धाराधक वन सकोगे धीर आत्म-कल्याण साध सकोगे।

प्रस्तुत अध्ययन में भगवान् ने जो कुछ कहा है, वह कोई विवाद का विषय नहीं है। वह तो आचरण करने का विषय हैं। भगवद्-वाणी पर अमल करने वाला पुरुष स्व.पर का कल्याण साध सकता है। ग्रतएव तुम किसी प्रकार वादविवाद में पड़े विना ही भगवान् की वाणी के अनुसार व्यवहार करो। इसी में तुम्हारा कल्याण है।

वादिववाद करने से न वस्तु का निर्णय ही होता है और न वादिववाद का अन्त ही आता है। जिसमे जितनी ज्यादा बुद्धि होगी वह उतना ही श्रिधिक वादिववाद कर सकेगा और वाद विवाद करते-करते जीवन ही समाप्त हो सकता है। श्रतएव वाद विवाद मे न पडकर भगवान् के निर्दिष्ट मार्ग पर चलने मे ही सम्यक्त्वपूर्वक पराक्रम करना चाहिए।

निस्पृह होकर ग्रपने आत्मा की तराजू पर भगवान् की वाणी तोलोगे तो भगवान् के वचन की सत्यता प्रतीत हुए विना नही रहेगी। आत्मा स्वयं ही सत्य-असत्य तोलने के लिए तराजू है। अगर आत्मा कुटिलता का त्याग करके

सरलता घारण करे तो अवश्य ही यह निर्णय करने में उपसंहार-३८३ समर्थ बन सकता है कि सत्य क्या है और असत्य क्या है? प्रशातमा वास्तव मे सिद्ध के समान है, मगर इस समय मोह में पड़ा है। इस मोत को हटा देना ही सिद्ध के समान बनने का उपाय है। भ्रात्मा का कल्याण म्रात्मा के पास ही है। यह बात ध्यान में रखकर सम्यक्त्व के विषय में पराक्रम करो । इससे अवश्य ही स्व-पर का कल्याण होगा।

महावीर भगवान् ने केवलज्ञान प्राप्त करके जिस धर्म की प्ररूपणा की है और जिमका वर्णन इस प्रध्ययन मे किया गया है, उसका परिपूर्ण विवेचन तो कोई पूर्ण पुरुष ही कर सकता है। साधारण व्यक्ति के बूते का यह काम नहीं है। फिर भी वाकाश का पार न पाने पर भी पक्षी ध्रपनी शक्ति अनुसार धाकाश में उडते ही हैं। 'मैं आकाश का पार नहीं पा सकता' यह सोचकर पक्षी प्राकाश में उडना नहीं छोड देता । इसी प्रकार यहा अपनी शक्ति श्रीर मित के अनुसार सम्यक्त्वपराक्रम अध्ययन का विवेचन किया गया है। अगर सूत्र का विवेचन पूरी तरह तुम्हारी समक्त में न आया हो तो भी जितना समभी उतना ही जीवन में उतारो। इससे तुम्हारा कल्याण होगा ।

सर्वप्रथम वीतराग् देव, निर्मन्थ गुरु और केवलिप्रसः पित वर्म पर श्रद्धा करो यही कल्याण कर्याण

