# ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી રચિત સમ્યક્ત્વ પટ્સ્થાન ચઉપઈ

## સંપાદક **વિજયપ્રદ્યુમ્નસૂ**રિ

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

#### પ્રકાશક **શ્રી શ્રુતશાન પ્રસારક સભા** અમદાવાદ

પૂજ્ય આચાર્ય શ્રી વિજયદેવસૂરીશ્વરજી મહારાજના પટ્ટધર પૂજ્ય આચાર્ય શ્રી વિજયહેમચન્દ્રસૂરિ મહારાજના શિષ્ય પૂજ્ય આચાર્ય શ્રી વિજયપ્રદ્યુમ્નસૂરિ મહારાજ

#### સંપાદક

#### સ્વોપજ્ઞ બાલાવબોધ સહિત

## સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ

ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ રચિત Samyaktva Shat-sthan Chaupai (with author's own commentary), by Upadhyaya Yashovijayaji, ed. Acharya Pradyumnasuri, 1998

દ્વિતીય સંશોધિત સંસ્કરજ્ઞ વિ. સં. ૨૦૫૫ : ઈ.સ. ૧૯૯૮ શ્રી નેમિ સ્વર્ગારોહજ્ઞ અર્ધશતાબ્દી વર્ષ (પૃષ્ઠસંખ્યા : ૧૪+૨૧૦) નકલ : ૭૫૦

મૂલ્ય રૂ. ૨૫

પ્રકાશક

**શ્રી શ્રુતશાન પ્રસારક સભા** અમદાવાદ

પ્રાપ્તિસ્થાન

૦ **જિતેન્દ્ર કાપડિયા** અજંટા પ્રિન્ટર્સ જેસેંગભાઈની વાડી, ઘી કાંટા, અમદાવાદ – ૩૮૦૦૦૧ ૦ **શરદભાઈ શાહ** બી/૧ વી.ટી. એપાર્ટમેન્ટ કાળા નાળા, ભાવનગર – ૩૬૪ ૦૦૧

ટાઈપસેટિંગ

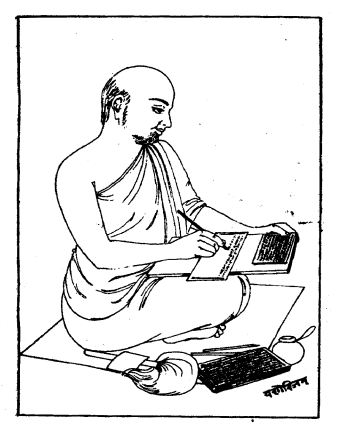
ઇમ્પ્રેશન્સ

જીમ્મા મસ્જિદ સામે, ગાંધી માર્ગ, અમદાવાદ – ૩૮૦ ૦૦૧ મુદ્રક

ભગવતી ઑક્સેટ

૧૫/સી, બંસીધર એસ્ટેટ, બારડોલપુરા, અમદાવાદ – ૩૮૦ ૦૦૪ Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org





#### પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ

#### સંપાદકીય નિવેદન

(બીજી આવૃત્તિ)

સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ અને તેનો બાલાવબોધ એ તત્ત્વપ્રેમી વર્ગ માટે અમૂલ્ય ખજાનો છે.

આ પ્રંથ એક વાર તેના વિશદ ગુજરાતી વિવરણ સમેત પ્રકાશિત થયો છે પણ તેના મુદ્રણ વગેરેથી સંતોષ થયો ન હતો. અને મનમાં ફરીફરીને વિચાર ઘૂંટાતો હતો કે એક વાર સાદા સરળ સુગમ અનુવાદ સાથે બને તેટલું સુંદર પ્રકાશન કરવું.

આ વિચારને મૂર્તિમંત બનાવવામાં શ્રી જ્યંતભાઈ કોઠારીનો ઉમળકાભર્યો સહયોગ સાંપડ્યો અને થોડા જ સમયમાં પુષ્કળ જહેમત લઈને આવશ્યક સમજૂતી સાથેનો સુગમ અનુવાદ તૈયાર કરવામાં આવ્યો. એમાં પ્રથમ આવૃત્તિમાં મુકાયેલા (અહીં છોડી દેવામાં આવેલા) મુનિશ્રી અભયશેખરવિજયજીના વિસ્તૃત વિવરણનો લાભ લીધો છે તે ઉપરાંત દાર્શનિક પદાર્થોની સ્પષ્ટતા કરવામાં શ્રી નગીનભાઈ શાહની અમૂલ્ય સહાય મળી છે.

પ્રથમ આવૃત્તિમાંની કૃતિની વાચનાનું આ બીજી આવૃત્તિમાં કેવળ પુનર્મુદ્રણ નથી. ઉપાધ્યાયજીની સ્વલિખિત પ્રતની ફરીને ચોકસાઈથી મેળવણી કરી લઈને અને બીજાં સાધનોની મદદથી તેમજ અર્થસંગતિને અનુલક્ષીને કેટલીક પાઠશુદ્ધિ કરવામાં આવી છે. મુખ્ય પ્રતના પાઠોને યથાતથ રાખીને કે પાઠાંતરમાં દર્શાવીને પાઠશુદ્ધિ કરવામાં આવી છે. ઉપાધ્યાયજીથી પોતાથી પણ કેટલાક કલમદોષો થઈ ગયા હોવાનું જણાય છે.

પ્રથમ આવૃત્તિ વેળાએ જે બે પ્રતોનો ઉપયોગ કરવામાં આવેલો તેની

For Private & Personal Use Only

માહિતી નીચે મુજબ છે :

ઉ૰ : ડહેલાનો ઉપાશ્રય, દા. ૯૯ પ્રત ક. ૫૦૨૮, ૫ત્ર ૧૯, લે.સં. ૧૭૪૧, છેડે સંભવનાથ સ્તવન લખેલું છે (જે આ પુસ્તકની પ્રથમ આવૃત્તિમાં આપ્યું હતું). આ પ્રતનો ગાથાભાગ ઉપાધ્યાયજીના કોઈ શિષ્યે લખેલો છે, પણ બાલાવબોધના અક્ષરો નિશ્વિતપણે ઉપાધ્યાયજીના છે ને એ ભાગ કર્તાનો સ્વલિખિત હોવાના બીજા સંકેતો પણ મળે છે.

પુ૰ : લા. દ. ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિર, પ્રત ક. ૪૫૯૫, ૫ત્ર ૨૦, લે.સં. ૧૭૬૧, ભાવરત્નલિખિત.

આ આવૃત્તિ વેળાએ જે અન્ય સાધનોનો યથાવશ્યક ઉપયોગ કર્યો છે તે નીચે મુજબ છે :

૧. ડહેલાનો ઉપાશ્રયની એક અન્ય પ્રત, દા. ૯૯, ક્ર. ૫૦૨૭, પત્ર ૨૪.

૨. જૈન કથારત્ન કોષ ભા. ૫ (પ્રકા. ભીમસિંહ માણક, ઈ.સ. ૧૮૯૧)માં પૃ. ૨૮૨થી ૩૧૯ પર મુદ્રિત પાઠ. (આ કૃતિને બાલાવબોધ સહિત સૌ પ્રથમ છાપવા માટે શ્રી ભીમસિંહ માણકને ધન્યવાદ ઘટે છે.

૩. સંવેગીના ઉપાશ્રય (હાજા પટેલની પોળ, અમદાવાદ)ની પ્રત ક.
૩૪૨૬, પત્ર ૯, મૂલમાત્ર. આ પ્રત સા. તારાચંદ્રે પઠનાર્થ લખાઈ છે.
ઉ૦ પ્રતિ પણ તારાચંદ્રે લખાવી છે અને એમાંનો બાલાવબોધ તારાચંદ્રની પ્રાર્થનાથી રચાયો છે. એટલે સંવેગીના ઉપાશ્રયની આ પ્રત પણ એ કાળે,
સં. ૧૭૪૧ના આજુબાજુનાં વર્ષોમાં લખાયેલી હોવાનું અનુમાન થાય છે.
એ રીતે આ પ્રત મહત્ત્વની ઠરે છે.

૪. યશોવિજ્યજીકૃત ગૂર્જર સાહિત્ય સંગ્રહ ભા. ૧માં મુદ્રિત વાચના, મૂલમાત્ર (થોડાંક અન્યકૃત સંસ્કૃત ટિપ્પણો સાથે). (આની મૂળ પ્રત ડેલાના ઉપાશ્રયના ભંડારમાં દા. ૧૯ ક્ર. ૭૮૦થી છે.) પ્રથમ આવૃત્તિમાં આપેલાં પાઠાંતરોમાંથી શબ્દભેદ દર્શાવતાં પાઠાંતરો રાખી, કેવળ ઉચ્ચારભેદ દર્શાવતાં અને ભ્રષ્ટ પાઠાંતરો છોડી

દીધાં છે. આ આવૃત્તિમાં શબ્દકોશ પણ ઘણો વિસ્તૃત કર્યો છે. આ આવૃત્તિમાં એક મહત્ત્વની પાઠશુદ્ધિ થઈ છે તે તરફ ધ્યાન દોરવું જરૂરી લાગે છે. ઉ૦ પ્રતિમાં ગાથા ૧૦૪ના બાલાવબોધને છેડે નિશાની કરી એનું અનુસંધાન 'અથવા તો' કરીને હાંસિયામાં મૂકેલું છે, જેનાથી એ ગાથાના પાઠની શુદ્ધિ થાય છે. (બાલાવબોધ કર્તાલિખિત હોવાનું આ પ્રમાશ. જુઓ અહીં પૃ. ૧૩૬) પરંતુ આ ભાગ અન્ય પ્રતોમાં ૧૦૬મી ગાથાના આરંભે જોડાઈ ગયો છે, જે સંદર્ભની દષ્ટિએ અસંગત છે. આ ગ્રંથની પ્રથમ આવૃત્તિમાં પણ એ ભૂલ થયેલી.

મારો વ્યક્તિગત અનુભવ કહું તો આ ગ્રંથમાંથી ફરીને પસાર થતાં મને પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાય મહારાજની તટસ્થ, સમતોલ અને સ્યાદ્વાદ-મુદ્રાથી પૂર્શ અંકિત અલૌકિક પ્રતિભાનાં દર્શન થયાં છે અને તેથી મારી સ્યાદ્વાદવિષયક સમજશ સ્પષ્ટ થઈ છે. આ લાભ મોટો થયો છે. છ દર્શનોની સમીક્ષા પછી પૂર્શાહુતિ રૂપે જે મોટી કડીઓ આવે છે તે અને તેના બાલાવબોધનો એકએક અક્ષર મને અમીરસથી ભરેલો લાગ્યો. મારી જેમ અન્ય સત્યપ્રેમી સુજ્ઞ વાચકગેશ પણ સ્યાદ્વાદના શુદ્ધ સ્વરૂપને પામશે અને તે દ્વારા સમ્યગ્દર્શનને અજવાળશે તો આ શ્રમ સાર્થક ગણાશે. તેવું કરવા વિનવું છું.

નવી આવૃત્તિમાં સહાયરૂપ થનાર બન્ને વિદ્વાનો – શ્રી જયંતભાઈ કોઠારી અને શ્રી નગીનભાઈ શાહ – ઉપરાંત પ્રથમ આવૃત્તિ વેળાએ કાળજીપૂર્વક પ્રેસકોપી કરી આપનાર ભોજકકુલાવતંસ પં. શ્રી અમૃતભાઈ મેહનલાલ તથા બાલાવબોધમાં ઉદ્ધૃત ગાથાઓનાં મૂળ સ્થાન શોધી આપવામાં સહાયભૂત થનાર શ્રુતસ્થવિર શ્રી જંબૂવિજયજી મહારાજ અને

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

વિદ્વત્કુલમંડન મુનિરાજ શ્રી જયસુંદરવિજ્યજી – એ સૌ આ શ્રુતસેવામાં સહભાગી બન્યા છે તેથી પ્રસન્નતા અને ધન્યતા અનુભવું છું.

આ ગ્રંથના મુદ્રણમાં શ્રી રોહિતભાઈ કોઠારીની લાગણીભરી માવજત ભળી છે અને તેથી આ પ્રકાશન આ રૂપે સુંદર-સુઘડ થઈ શક્યું છે.

કારતક શુ.૧૦, સં.૨૦૫૫ શ્રી નેમિ–અમૃત–દેવ–હેમચન્દ્રસૂરિશિશુ જૈન ઉપાશ્રય, આંબાવાડી, પ્રદ્યુમ્નસૂરિ અમદાવાદ.

#### (પ્રથમ આવૃત્તિમાંથી)

સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ – મૂળની તથા બાલાવબોધ સહિતની ઘણી પ્રતો ઘણા ભંડારમાં મળે છે. પણ અમદાવાદ ડેલાના ઉપાશ્રયના ભંડારમાં પૂજ્યપાદ શ્રી યશોવિજયજી મહારાજના હાથે લખેલી પ્રત મળી, વળી એ પ્રતના પૂજ્યપાદશ્રીનાં અક્ષરનાં દર્શનથી તેઓશ્રીની કલમનો પ્રવાહ કેવો ધસમસતો ચાલતો હશે તેનો અંદાજ આવ્યો, કલમ જાડી થાય, અક્ષરો ઝાંખા થાય તોય લખાણનો સ્રોત ચાલુ રહે – અસ્ખલિત ચાલુ રહે, તેમાં તેઓને પ્રાપ્ત થયેલો વરદદાયિની સરસ્વતીનો કૃપાપ્રસાદ પ્રત્યક્ષ થાય છે.

બાલાવબોધ ગુજરાતીમાં રચાયો છે છતાં ગ્રંથકારનું નિરૂપ્યમાણ વિષયની સાથે કેવું તાદાત્મ્ય છે કે વચ્ચે વચ્ચે પ્રતિપાદ્ય વિષયને સ્પષ્ટ કરવા વિષયને અનુરૂપ તેવી સંસ્કૃત પંક્તિઓ સહજભાવે આવી ગઈ છે. ઉદા. પૃષ્ઠ ૨૨, ૩૩, ૪૪, ૪૫, ૪૬, ૪૭.

બાલાવબોધમાં દશવૈકાલિક સૂત્ર, સૂયગડાંગસૂત્ર, વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય, વગેરે આગમગ્રંથો, યોગવાશિષ્ઠ, ન્યાયકુસુમાંજલિ, કિરણાવલી, સાંખ્યતત્ત્વકૌમુઠી, વેઠાંત પરિભાષા અને બૌદ્ધદર્શનના ગ્રંથોની પણ ઘણી ઘણી સાક્ષીઓ આપી છે.

તેઓની અગાધ વિદ્વત્તા માટે કાંઈ પણ કહેવું બોલવું કે લખવું તે પ્રત્યક્ષ દેવતારૂપ સૂર્યના તેજનું વર્શન કરવા બરાબર છે.

ગહનમાં ગહન વિષયનું નિરૂપશ જેમ તે તે વિષયના દુર્ગમદુર્બોધ ગ્રંથોના સાધક-બાધક પાઠપૂર્વક કરે છે તેમ જ્યાં જરૂર પડે ત્યાં પ્રતિપાદ્ય વિષયને પુષ્ટ કરવા –

ખારે જલે નવિ ભાંજે તુષા (૬૮)

નવ સાંધે ને તેર તૂટે (૨૯)

આવી સાવ સાદી કહેવતો પગ્ન યોજે છે. અને તેથી કથનનો મર્મ તરત સ્પષ્ટ થઈ જાય છે. કઠિનમાં કઠિન અને સરળમાં સરળ એવી ઉક્તિના બંને અંતિમો તો આવા પુરુષોમાં જ – પ્રજ્ઞાની ઊંચાઈ અને હૃદયની ઊંડાઈની જેમ – જોવા મળે છે.

એક પ્રત લાલભાઈ દલપતભાઈ વિદ્યામંદિરની મળી છે. તેનો ઉપયોગ સામાન્ય રીતે પાઠતુલના કરવા કર્યો છે. તે સ્મરણીય નામધેય આગમપ્રભાકર પૂજ્ય પુષ્યવિજ્યજી મહારાજના સંગ્રહની છે. તેથી તેને પુ<sub>૦</sub> એ સંજ્ઞા આપી છે.

બાલાવબોધ સહિતની અમદાવાદના ડેલાના ઉપાશ્રયની પ્રત (ઉ૦) અતિદર્શનીય છે. આ બંને પ્રત લાંબા વખત સુધી રાખવાની સંમતિ આપવા બદલ બંને સંસ્થાને ધન્યવાદ.

બાલાવબોધની ભાષાના શબ્દો દ્વારા તે સમયમાં કેવી ભાષા પ્રચલિત હતી તે જણાય છે. છેલ્લે અઘરા શબ્દોના અર્થ આપ્યા છે. તથા મૂળ ચઉપઈનો અકારાદિક્રમ પણ આપ્યો છે.

મુખ્યત્વે પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાયજી મહારાજમાં ઉત્તર ગુજરાતની

બોલીની છાયા-છાંટ વધારે ઝિલાયેલી જણાય છે. બાલાવબોધની રચના પણ અમદાવાદમાં જ થઈ છે. તે સમયના શ્રાવકો પણ કેવા તત્ત્વરસિક હશે ! હેમચંદ શેઠના પુત્ર તારાચંદે વિનતિ કરી અને આ બાલાવબોધની રચના શ્રી સંઘને મળી.

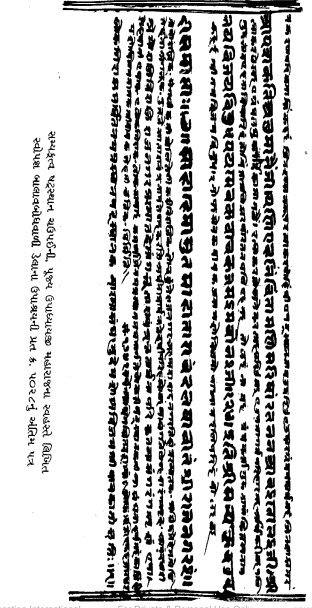
આ બાલાવબોધ ઉપરથી સરળ ગુજરાતી વિવરણ માટે જ્યારે મુનિરાજશ્રી અભયશેખર વિજયજીને મેં કહ્યું ત્યારે ખૂબ જ ઉલ્લાસથી તેમણે આ કાર્ય સ્વીકાર્યું અને ટૂંકા સમયમાં જ તેનું વિવરણ તૈયાર કરી આપ્યું. તેઓને પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાયજી મહારાજના ગ્રંથોનો ગાઢ પરિચય છે અને અનુરાગ છે. આનાથી ગુજરાતી ભાષાના જાણકારને આ ગ્રંથનાં રહસ્યો સહેલાઈથી જાણવા મળશે.

કારતક સુ. ૫ (જ્ઞાનપંચમી) વિ.સં. ૨૦૪૭ નૂતન ઉપાશ્રય, ભાવનગર પં. પ્રદ્યમ્નવિજય

| સમ્પક્ત્વ ષટ્રસ્થાન ચઉપઈની, પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી મહારાજના સ્વહસ્તે લિખિત<br>સ્વોપજ્ઞ બાલાવબોધવાળી ડેલાના ઉપાશ્રયની પ્રત ક્ર. ૫૦૨૮નું પ્રથમ પત્ર |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|

www.jainelibrary.org

Jain Education International For Private & Personal Use Only



#### અનુક્રમણિકા

મંગલ, પ્રયોજન સમ્યકત્વ ને મિથ્યાત્વનાં છ સ્થાન નાસ્તિકવાદ (ચાર્વાક) અને એનં ખંડન અનિત્યવાદ (બૌદ્ધ) અને એનું ખંડન અકર્તા – અભોક્તાવાદ (વેદાંત-સાંખ્ય) અને એનું ખંડન અનિર્વાશવાદ અને એનું ખંડન નિયતિવાદ – અનુપાયવાદ અને એનું ખંડન ઉપસંહાર  $\mathbf{O}$ ગાથાઓનો અકારાદિક્રમ અગત્યના શબ્દકોશ

ગા.૧–૨ / પુ.૧–૨ ગા.૩–૪ / પૃ.૩–૪ ગા.૫–૧૭ / પૃ.૫–૨૧ ગા.૧૮–૩૩ / પુ.૨૨–૪૭ ગા.૩૪–૮૦ / પુ.૪૮–૧૦૯ ગા.૮૧–૯૭ / પ્.૧૧૦–૧૩૨ ગા.૯૮–૧૧૫ / પૃ.૧૩૩–૧૬૦ ગા.૧૧૬–૧૨૬ / પૃ.૧૬૧–૧૮૧ પુ.૧૮૨–૧૮૮ પુ.૧૮૯–૨૧૦

## સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ બાલાવબોધ સહિત

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

॥ સકલપશ્ડિતસ[શ]રોમશિમહોપાધ્યાય શ્રી ૧૯ શ્રી જસવિજયગશિગુરુભ્યો નમઃ॥' એન્દ્રશ્રેશિનતં નત્વા વીરં તત્ત્વાર્થદેશિનમ્ । સમ્યક્ત્વસ્થાનષટ્કસ્ય ભાષેયં ટિપ્યતે મયા॥ ૧॥ શ્રીવીતરાગ પ્રજામી કરી, સમરી સરસતિ માત । કહિસ્યું ભવિહિતકારણિ સમકિતના અવદાત ॥ ૧ ॥

\*

શ્રી વીતરાગ સર્વજ્ઞ પરમાત્માને પ્રશામ કરીને અને સરસ્વતીમાતાનું સ્મરણ કરીને ભવ્ય જીવોના હિત માટે સમ્યક્ત્વનું શુદ્ધ સ્વરૂપલક્ષણ કહીશું.

અને ઇન્દ્રોની શ્રેશીએ જેમને પ્રણામ કર્યા છે અને જે તત્ત્વાર્થના ઉપદેશક છે એ ભગવાન મહાવીરને નમન કરીને સમ્યક્ત્વના છ સ્થાન વર્શવતી મારી રચનાનું ટિપ્પણ હું કરું છું.

૧. શ્રી વીતરાગાય નમઃ ॥ ૧૦

દર્શનમોહવિનાશથી, જે નિરમલ ગુગ્નઠાગ્ન। તે સમકિત તસ જાશિઇ. સંબેપઇં ખટ ઠાગ્ન ॥ ૨ ॥

દર્શનમોહનીયકર્મનો જે વિનાશ ક્ષય (૧) ઉપશમ (૨) ક્ષયોપશમ (૩) રૂપ તેહથી જે 'નિર્મલ' મલરહિત ગુણનું થાનક ઊપજઇં તે નિશ્વયસમકિત જાણિઇં। ઉક્તં ચ –

''સે ય સમ્મત્તે પસત્થ-સમ્મત્ત-મોહશિજ્જ-કમ્માશુ-વેયણોવસમ-ખયસમુત્વે સુહે આયપરિશામે પણ્શત્તે'' આ૰ૈ (આવસ્સયસુત્તે, પચ્ચક્ખાણાવસ્સયે)

તે સમકિતનાં સંખેપઇં કહિસ્યઇં તે ષટ થાનક જાણવાં। સ્વસમયશ્રદ્ધાન પ્રકાર તે 'સ્થાનક' કહિઇં॥ ૨॥

Ŕ

દર્શનમોહનીય કર્મનો વિનાશ એટલે કે ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયોપશમ થતાં જે નિર્મળ ગુણસ્થાનક – ગુણસ્થિતિ પ્રકટ થાય છે તે નિશ્વયસમ્યક્ત્વ છે. કહ્યું છે કે ''તે સમ્યક્ત્વ – પ્રશસ્ત સમ્યક્ત્વ મોહનીય કર્મના અનુવેદન એટલે કે ફ્લભોગથી અને દર્શનમોહનીય કર્મના ઉપશમ અને ક્ષયથી પ્રકટ થયેલ શુભ આત્મપરિશામરૂપ હોવાનું નિરૂપાયું છે."

સમ્યક્ત્વનાં છ સ્થાનક (વિષયો) છે. પોતાના (જૈન) સિદ્ધાંતમતમાં (શ્રદ્ધાના વિષયોને આધારે) શ્રદ્ધાના છ પ્રકાર થાય છે. તેમને પણ 'સ્થાનક' કહ્યાં છે. તે સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે જાણવાં.

૧. આ૦ ઇતિ તે પુ૦

#### ગાથા

અત્થિ જિઓ (૧) તહ શિચ્ચો (૨) કત્તા (૩) ભુત્તા (૪) સપુછ્શપાવાર્ણ ।

અત્યિ ધુવં નિવ્વાર્ણ (૫) તસ્સોવાઓ (૬) અ છ કાશા ॥ ૩ ॥ (સમ્મતૌ કા. ૩ ગાથા ૫૫)

જીવ છઇ (૧) | તે જીવ નિત્ય છઇં (૨) | તે જીવ સ્વપુષ્ય-પાપનો કર્તા છઇં (૩) | તે જીવ આપ-આપણા પુષ્ય-પાપનો ભોક્તા છઇ (૪) | 'અત્થિ' છઇં, 'ધ્રુવમ્' નિશ્વયઇં, 'નિર્વાણ' મોક્ષ (૫) | તે મોક્ષનો ઉપાય પણિ નિશ્વયઇં છઇં – તેહમાં સંદેહ નથી (૬) | એ છ થાનક સમકિતનાં જાણવાં ॥ ૩ ॥

#### Ħ

(૧) જીવ છે, (૨) તે નિત્ય છે, (૩) તે પોતાનાં પુષ્ટયપાપનો કર્તા છે, (૪) તે પોતાનાં પુષ્ટયપાપનો ભોક્તા છે, (૫) નક્કી એમાંથી મોક્ષ છે અને (૬) નક્કી મોક્ષનો ઉપાય પણ છે – આ સમકિતનાં છ સ્થાનક (વિષય) છે.

#### ચોપઇ'

સમકિતથાનકથી વિપરીત, મિથ્યાવાદી અતિઅવિનીત । તેહના ભાવ સવે જૂજૂઆ, જિહાં જોઇજઇ તિહાં ઊંડા કૂઆ ॥૪॥

એ ષટ્ થાનકથી જે વિપરીત બોલ તે મિથ્યાત્વના છ થાનક। ઉક્તં ચ **સમ્મતૌ** –

શત્થિ[૧], શ શિચ્ચો[૨], શ કુશઇ[૩], કયં શ વેએઇ[૪], શત્થિ શિવ્વાશં[૫]।

શત્થિ ય મોક્ખોવાઓ[૬], છ મિચ્છત્તસ્સ ઠાણાઇ॥ (કા. ૩ ગાથા ૫૮)

એ થાનકે વર્તતો મિથ્યાવાદી હોઇ, તે ગાઢ મિથ્યાત્વપરિણામઇં ઘણું અવિનીત હોઇ, તે મિથ્યાત્વીનાં વચન માહોમાહિ કોઇ નાં મિલઇ – આપ-આપ હઠઇં જોઇઇ તો તે સર્વ ઉંડા કૂઆ સરખા છઇ ။ ૪ ။ \*

સમક્તિનાં આ છ સ્થાનકથી વિપરીત તે મિથ્યાત્વનાં છ સ્થાનક છે. 'સંમતિસૂત્ર'માં કહ્યું છે કે ''(૧) જીવ નથી, (૨) જીવ નિત્ય નથી, (૩) જીવ કર્તા નથી, (૪) જીવ કરેલા (પાપ પુષ્ય)નો ભોક્તા નથી, (૫) જીવનો મોક્ષ નથી અને (૬) મોક્ષના ઉપાય નથી – આ છ મિથ્યાત્વનાં સ્થાનક છે.''

આ સ્થાનકોમાં વર્તે છે તે મિથ્યાવાદી છે. ગાઢ મિથ્યાત્વને પરિશામે તે અવિનીત છે. એ મિથ્યાત્વીઓનાં વચન અંદરોઅંદર મળતાં આવતાં નથી, પોતપોતાના આગ્રહને કારશે, જોઈએ તો, તે સર્વ ઊંડા કૂવા સરખા અંધકારમય છે.

૧. અથ ચોપઈ ઢાલ પુન્

પહેલો નાસ્તિક ભાખઇ શૂન્ય, જીવ શરીરથકી નહિ ભિન્ન । મદ્ય-અંગથી મદિરા જેમ, પંચભૂતથી ચેતન તેમ ॥ ૫ ॥

\*

એમાં પહેલો નાસ્તિક પક્ષ – જીવ નથી એમ માનનાર પક્ષ – ચાર્વાક પક્ષ છે, જે શૂન્ય – તત્ત્વના જ્ઞાનથી સૂનો છે. ખોટો તર્ક લડાવતાં એ કહે છે કે જીવ શરીરથી જુદો નથી. મદ્યના અવયવભૂત ગોળ, દ્રાક્ષ, શેરડીનો રસ, ધાવડીનાં ફૂલ વગેરેના સંયોગથી જેમ મદ્ય ઉત્પન્ન થાય છે તેમ પાંચ મહાભૂતોના સંયોગથી ચેતન (જીવ) ઉત્પન્ન થાય છે.

સમ્યકૃત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ

માખણથી ઘૃત તિલથી તેલ, અગનિ અરણિથી તરુથી વેલ । જિમ પડિયાર થકી તરવારિ, અલગો તો દાખ્યો ઇણિ વારિ॥ ૬ ॥

જો જીવ શરીર થકી ભિન્ન હોઇ તો માંખ[ણ]થી જિમ ઘી (૧), તિલથી તેલ (૨), અરણિથી અગ્નિ (૩), વૃક્ષથી વેલિ (૪) તથા પડિયારથી તરુઆરિ (૫) અલગી કરી દેખાડિઇ, તિમ શરીરથી ભિન્ન કરી દેખાડ્યો જોઇ । શરીરથી ભિન્ન કરી કોઇ દેખાડતો નથી તે માટઇં જીવ શરીરથી ભિન્ન નથી ॥ ૬ ॥

જો જીવ શરીરથી ભિન્ન હોય તો માખણથી જેમ ઘી, તલથી તેલ, અરણિકાષ્ઠથી અગ્નિ, વૃક્ષથી વેલ અને મ્યાનથી તલવાર જેમ અલગ કરી બતાવી શકાય છે તેમ શરીરથી જીવને અલગ કરી દેખાડવો જોઈએ. એમ કરી શકાતું નથી. માટે જીવ શરીરથી ભિન્ન નથી. જિમ જલથી પંપોટા થાય, ઊફ્ણતાં તેહમાંહિં સમાય। થૂભાદિક જિમ ક્ષિતિપરિણામ, તિમ ચેતન

તનુગુણવિશ્રામ || ૭ ||

જિમ પાણીથી પંપોટા થાઇ છઇં અનઇ તે પંપોટા ઊફ્ણીનઇં વલી તે પાણીમાંહિં જ સમાઇં છઇ, તથા થૂભપ્રમુખ જિમ 'ક્ષિતિ' કહતાં પૃથ્વી તેહનો પરિણામ છઇ — પૃથ્વીમાંહિંથી ઊપજીનઇ પૃથ્વીમાંહિં જ લીન થાઇ છઇં, તિમ ચેતના 'તનુ' કહતાં શરીર તેહના ગુણનો વિશ્વામ છઇં – શરીરથી ઊપજીનઇં શરીરમાંહિં જ લય પામઇં છઇં ા એ ઉત્પત્તિપક્ષ (૧) ા બીજો અભિવ્યક્તિપક્ષ છઇં, તે મતઇં કાયાકાર-પરિણામઇં ચેતનાની અભિવ્યક્તિ હોઇં છઇ (૨) ॥ ૭ ॥

#### È

જેમ પાજ્ઞીમાંથી પરપોટા ઉત્પન્ન થાય છે અને તેમાંથી બહાર નીકળીને – ઊભરો પામીને તેમાં જ સમાઈ જાય છે તથા પથ્થરના સ્તંભ વગેરે આકારો પૃથ્વીમાંથી જ નીપજે છે અને એમાં જ લીન થાય છે તેમ ચેતના (જ્ઞાનગુણ) પણ શરીરનો જ ગુણ હોઈ શરીરમાંથી ઊપજીને શરીરમાં જ લય પામે છે. નાસ્તિકમતનો આ ઉત્પત્તિપક્ષ છે. એનો એક અભિવ્યક્તિપક્ષ પણ છે. એ મુજબ પંચભૂત જ્યારે કાયાકાર રૂપે પરિણમે છે ત્યારે પંચભૂતમાં પહેલાં અનભિવ્યક્ત રહેલો જ્ઞાનગુણ કાયાકાર-પરિણામથી પંચભૂતમાં અભિવ્યક્ત થાય છે અને કાયાકાર-પરિણામથી પંચભૂતમાં આભિવ્યક્ત થાય છે અને કાયાકાર-પરિણામથી પંચભૂતમાં ચાયા કરે છે જ. આમ જ્ઞાનગુણ પંચભૂતમાં સદા હોય જ છે. કેવળ તેની અભિવ્યક્તિ-અનભિવ્યક્તિ કાયાકાર-પરિણામના હોવા-ન હોવાથી થયા કરે છે.

Jain Education International

નહિ પરલોક ન પુલ્ય ન પાપ, પામ્યું તે સુખ વિલસો આપ । વૃકપદની પરિ ભય દાખવઇ, કપટી તપ-જપની

મતિ ચવઇ 🛛 ૮ 🖷

એ ચાર્વાકનઇં મતઇ પરલોક નથી, પુષ્ય નથી, પાપ નથી । તે ઇમ કહઇ છઇં – જે પામ્યું સુખ છઇ તે પોતઇં વિલસો, વર્ત્તમાન સુખ મુંકીનઇ અનાગત સુખની વાંછા કરવી તે ખોટી ! સુખભોગમાં જે નરકાદિકનો ભય દેખાડઇ છઇ તે માતા જિમ બાલકનઇ હાઊ દેખાડઇ છઇ તિમ લોકનઇ ભોલવીનઇ કપટી પોતઇ ભોગથી ચૂકા બીજાનઇ ચૂકાવઇ છઇ અનઇ તપજપ કરાવ્યાની બુદ્ધિ કરઇ છઇં ॥ ૮ ॥

Ŵ

ચાર્વાકને મતે પરલોક નથી, પુષ્ટ્ય નથી, પાપ નથી કેમકે શરીર નાશ પામતાં જીવ રહેતો નથી, કોઈ ફળ ભોગવનાર રહેતું જ નથી. માટે ફળભોગ આપનાર પરલોકની વાત ખોટી છે. આમ હોઈને જે સુખ મળ્યું તે પોતે ભોગવી લેવું. કોઈએ પોતાનાં આંગળાં ને હથેળીથી વરુનાં પગનાં નિશાન કર્યાં તેનાથી વરુનો ભય ફેલાયો તેમ કપટી લોકો પરલોકનો – નરકાદિકનો ભય બતાવે છે અને તપ-જપ કરવા સમજાવે છે. પોતે ભોગ ભોગવી શકતા નથી એટલે બીજાને પણ ભોગવવા દેતા નથી. એહવા પાપી ભાખઇ આલ, બાંધઇ કર્મતણા બહુ જાલ। આતમસત્તા તેહનિં હવઇ, યુગતિં કરિ સદગુરુ દાખવઇ ॥ ૯ ॥ ચાર્વાક એહવી જૂઠી યુક્તિ બોલઇ છઇ, સદ્દગુરુ તેહનઇ યુક્તિં કરી આત્મસત્તા દેખાડઇ છઇ ॥ ૯ ॥

ચાર્વાકમતી પાપીઓ આવી જૂઠી વાત કરે છે અને કર્મો બાંધે છે. સદ્દગુરુ હવે તેમને આત્માની સત્તા – આત્માનું અસ્તિત્વ યુક્તિપૂર્વક – તર્કપૂર્વક બતાવે છે. જ્ઞાનાદિક ગુણ અનુભવસિદ્ધ, તેહનો આશ્રય જીવ પ્રસિદ્ધ। પંચ-ભૂતગુણ તેહનઇં કહો, ઇંદ્રિયગ્રાહ્ય ન કિમ સદ્દહો ? ॥ ૧૦॥

#### È

જ્ઞાન, દર્શન, સુખ, વીર્ય વગેરે ગુણો અનુભવસિદ્ધ છે. એ માનસપ્રત્યક્ષ છે, ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ નથી એ જાણીતી વાત છે. આ ગુણોના આધારરૂપ કોઈ દ્રવ્ય હોવું જોઈએ એ રીતે જીવ અનુમાનથી સિદ્ધ થાય છે. તમે અનુમાનપ્રમાણમાં ન માનતા હો તો બીજાના મનનો સંદેહ કેવી રીતે જાણો છો અને (સંદેહ જાણ્યા વિના) તેને ઉપદેશ કેવી રીતે કરો છો ? મતલબ કે બીજાના મનનો સંદેહ કંઈ ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ નથી, એનું મુખાદિકની પ્રવૃત્તિથી અનુમાન જ થાય છે. જ્ઞાનાદિ જીવના નહીં પણ પંચભૂતના સંયોગથી જન્મતા ગુણો હોઈ તેમને પંચભૂતના ગુણ ગણતા હો તો એને પંચભૂતના કઠિનતા, શીતલતા વગેરે ગુણોની જેમ ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય માનવા જોઈએ. પણ તમે એમ માનતા નથી. તેથી જ્ઞાન, દર્શન આદિને આત્મા – જીવ એ સ્વતંત્ર દ્રવ્યના જ ગુણ માનવા જોઈએ. તનુછેદઇં નવિ તે છેદાઇ, તસ વૃદ્ધિઇં નવિ વધતા થાય। ઉપાદાન જ્ઞાનાદિકતણો, તેહથી જીવ અલાધો ગણો || ૧૧ ||

શરીરછેદઇં તે ચેતનાગુણ છેદાતા નથી તથા તે શરીરની વૃદ્ધિં વધતા થાતા નથી, તે માટઇં જ્ઞાનાદિકગ્રુશનો ઉપાદાન આત્મા શરીરથી અલાધો માનો / ઉપાદાનની હાનિ-વૃદ્ધિં જ ઉપાદેયની હાનિ-વૃદ્ધિ થાઇં, જિમ માટીની હાનિ-વૃદ્ધિં ઘટની હાનિ-વૃદ્ધિ તિમ ઇહાં જાણવું / યદ્યપિ પ્રદેશહાનિવૃદ્ધિં આત્માનઇ નથી तथापि પર્યાયહાનિવૃદ્ધિ છઇં – તેણઇં હીન-વૃદ્ધ જ્ઞાનપ્રતિં એકેંદ્રિય-પંચેન્દ્રિયાદ્યાત્મપગ્નઇં ઉપાદાનતાસામાન્યથી ચૈતન્યગુગ્ન પ્રતિં આત્મપણઇં ઉપાદાનતા માની જોઇઇ નહી તો લોકવ્યવહાર ન 

શરીરનો છેદ થતાં ચેતનાગુણ છેદાતા નથી તથા શરીરની વૃદ્ધિ થતાં એ વૃદ્ધિ પામતા નથી. જો શરીર જ્ઞાનાદિક ગુણોનું ઉપાદાન-કારણ હોય તો એની હાનિ-વૃદ્ધિ થતાં જ્ઞાનાદિક ગુણોની હાનિવૃદ્ધિ થવી જોઈએ. ઉપાદાનકારણની હાનિવૃદ્ધિ થતાં ઉપાદેય – કાર્યની હાનિવૃદ્ધિ થાય છે, જેમકે, માટીની હાનિવૃદ્ધિ થતાં એનાથી બનતા ઘડાની હાનિવૃદ્ધિ થાય છે. તેથી જ્ઞાનાદિક ગુણોના ઉપાદાનરૂપ જીવ-(આત્મા)ને શરીરથી અપ્રાપ્ત – અનુત્પન્ન અને અળગો માનવો જોઈએ. આમ માનતાં જ્ઞાનાદિની હાનિવૃદ્ધિ ઉપાદનરૂપ આત્માના પ્રદેશોની સંખ્યાની હાનિવૃદ્ધિને આભારી હોવી જોઈએ પરંતુ આત્મપ્રદેશોની સંખ્યા નિયત જ છે – તેમાં એકનો પણ વધારો કે ઘટાડો થઈ શકતો નથી એ સાચી વાત છે, પરંતુ એકેન્દ્રિય, દ્વીન્દ્રિય,

ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય આત્મપર્યાયો ઉત્તરોત્તર વધુ વિકસિત છે. આમ આત્મપર્યાયોમાં (આત્મપરિણામોમાં) હાનિવૃદ્ધિ સંભવે છે અને પરિણામે જ્ઞાનની હાનિવૃદ્ધિ થાય છે. એકેન્દ્રિય આદિ આત્મપર્યાયોનું ઉપાદાનકારણ છેવટે તો આત્મા જ છે એટલે છેવટે સામાન્યપણે જ્ઞાનગુણની ઉપાદાનતા આત્મામાં જ માનવી જોઈએ, અન્યથા લોકવ્યવહાર નહીં સંભવે. પ્રજ્ઞાદિક-થિતિ સરિખી નહીં, યુગલજાત નરનઇં પણિ સહી । તો કિમ તે કાયાપરિણામ ? જૂઓ તેહમાં આતમરામ || ૧૨ ||

પ્રજ્ઞાદિકની સ્થિતિ એકવીર્યોત્પન્ન યુગલમનુષ્યની પશિ [સરખી] નથી, કોઇક અંતર તેહમાં પશિ છઇ ! તો તે ચેતના કાયાનો પરિશામ કિમ કહિ ? એક માતા-પિતાઇં નીપાયા છઇં તેહમાં આત્મારામ જૂદો છઇ, તેશઇં કરી જ પ્રજ્ઞાદિકનો ભેદ સંભવઇં || ૧૨ ||

\*

પ્રજ્ઞા વગેરે ગુણો જોડિયાં સંતાનોમાં – જેમને એક માતાપિતાએ જ જન્મ આપ્યો છે તેમાં પણ સરખાં નથી હોતાં, તો એને શરીરનું પરિણામ કેમ લેખી શકાય ? એમાં ઉપાદાનકારણ રૂપે આત્મા જ માનવો જોઈએ, કેમકે એક માબાપનાં સંતાનના પણ આત્મા તો જૂદા જ હોય છે. જે પૂર્વઇં કહિઉં છઇ 'શરીરથી ભિન્ન હોઇ તો આત્મા અલાધો કરી દેખાડો' તેહનો ઉત્તર કહિઇં છઇં –

રૂપી પશિ નવિ દીસઇ વાત, લક્ષણથી લહીઇ અવદાત। તો કિમ દીસઇ જીવ અરૂપ ? તે તો કેવલ જ્ઞાનસરૂપ ॥ ૧૩ ॥

''ગુણપચ્ચક્ખત્તણઓ ગુણી વિ જીવો ઘડો વ્વ પચ્ચક્ખો "' (વિશેષાવશ્યકભાષ્ય, ૧૫૫૮) ઇત્યાદિ વિશેષાવશ્યકવચનાત્, વાયૂપનીત સુરભિદ્રવ્ય પશ્નિ ગંધાંશઇ પ્રત્યક્ષ જ છઇં તથાપિ વાદિવિપ્રતિપત્તિં અનુમાન કીજઇં। ઉક્તં ચ –

÷

૧. તત્ત્વભિન્નતાનું પુ૦

શરીરથી આત્મા અનુત્પન્ન અને અળગો છે એ સિદ્ધ કરી બતાવો એમ જે પહેલાં કહેવાયું છે તેનો ઉત્તર હવે આપીએ છીએ. વાય પુદુગલ હોવાથી તેને રૂપ છે છતાં એ આપણને દેખાતો નથી. એના આઘાત કે સંયોગથી લતા કંપે છે. 3 આકાશમાં અધ્ધર રહે છે. ઝંઝાનો અવાજ થાય છે વગેરે ચિહ્નો - પ્રકટ લક્ષણોને કારણે અનુમાનથી એનું અસ્તિત્વ આપણે જાણીએ છીએ. તે જ રીતે, જીવને ૩૫ નથી, તેથી એ ક્યાંથી દેખાય ? પણ જીવ જ્ઞાનસ્વરૂપ છે, જ્ઞાન મનથી પ્રત્યક્ષ છે તે કારણે જ્ઞાનના આશ્રય રૂપે જીવનું અનુમાન આપણે કરીએ છીએ. આમ તો, વિશેષાવશ્યકમાં કહ્યું છે તેમ ગુણના પ્રત્યક્ષત્વને કારણે ગુણી – જીવ, ઘડાની જેમ પ્રત્યક્ષ જ કહેવાય, જેમ વાયથી વહેતા સુગંધી દ્રવ્યપરમાણુઓ ગંધગુણના પ્રત્યક્ષને લીધે પ્રત્યક્ષ જ છે એમ કહેવાય. છતાં દેહાદિકથી ભિન્ન જીવનું અસ્તિત્વ અહીં અનુમાનથી કહ્યું છે તે ચાર્વાકમતવાદી એને દેહાદિકથી અલગ નથી માનતા તેથી. કહ્યું છે કે સેંકડો વાર પ્રત્યક્ષ રૂપે જાણેલી વસ્તુનું પણ અનુમાનરસિક જીવો અનુમાન કરવા ઇચ્છે છે. અથવા જ્ઞાનાશ્રય આત્મા પ્રત્યક્ષ જ છે પણ એ ઇતર – શરીરાદિથી ભિન્ન છે તે દર્શાવવા અમે અનુમાન કરીએ છીએ એમ કહ્યું છે.

હવઇ પરલોકનું પ્રમાણ કહઇ છઇ' -

બાલકનેં સ્તનપાનપ્રવૃત્તિ પૂરવભવવાસના નિમિત્ત। એ જાશો પરલોક-પ્રમાણ, કુણ જાણઇ અણદીઠું ઠામ ? ॥ ૧૪॥

બાલકનઇં જે સ્તનપાનપ્રવૃત્તિ છઇં તે ઇષ્ટસાધનતા-સ્મરણહેતુક છઇં, તે સ્મરણ અનુભવથી થાઇં ! તે એ ભવઇં નથી તો પરભવનો જ આવઇં, તજ્જનિત વાસનાઇં એ ભવઇં સ્મરણ થાઇં, એ પરલોકનું પ્રમાણ જાણો ! અણદીઠું સ્થાનક કુણ જાણઇં ? ઇમ મરણત્રાસઇં પણિ પૂર્વભવનો મરણાનુભવ અનુભવિઇં ! અણદીઠાથી ત્રાસ કિમ હોઇ ? જાતમાત્રઇં તો મરણ દીઠું નથી, મરણથી ત્રાસ તો પામઇ છઇ, તેણઇ જાણિઇં જે પરલોક છઇં ။ ૧૪ ။

Ħ

બાળક સ્તનપાનની પ્રવૃત્તિ કરે છે તે પોતાને જે ઇષ્ટ છે – ભૂખને સંતોષવી – તેનું એ સાધન છે એવા તેના સ્મરણને લીધે કરે છે. આ સ્મરણ પાછળ અનુભવ હોય છે અને એ અનુભવ આ ભવનો તો નથી, તો પરભવનો જ હોય. એ અનુભવથી જન્મેલી વાસનાથી આ ભવે એનું સ્મરણ થાય છે. આ જ પરલોક હોવાનું પ્રમાણ. વણદીઠું સ્થાનક કેવી રીતે જાણી શકાય ? કોઈ પ્રાણીએ મરણ જોયું નથી, છતાં મરણનો ત્રાસ કેમ અનુભવે છે ? પૂર્વ ભવના મરણના અનુભવને કારણે. આથી નક્કી થાય છે કે પરલોક છે.

#### ૧. બાલકનુ દેષ્ટાંતે પરલોકનું પ્રમાણ કહિ I પુ૰

એક સુખિયા એક દુખિયા હોઇ, પુણ્ય-પાપ-વિલસિત તે જોઇ। કરમચેતનાનો એ ભાવ, ઉપલાદિક પરિ એ ન સ્વભાવ॥ ૧૫॥

સરિખઇં જ બાહ્ય કારણઇં એક સુખિયા નઇં એક દુખિયા જે

હોઇ છઇ તે પુશ્ય-પાપનો વિલાસ જોયો। ઉક્તં ચ –

જો તુલ્લસાહણાણં ફ્લે વિસેસો, શં સો વિશા હેઉं।

કજ્જત્તણઓ ગોયમ ! ઘડો વ્વ હેઉ અ સે કમ્મં ॥ (વિ૦ ભા૦ ૧૬૧૩)

\*

બાહ્ય સાધનસામગ્રી સરખી હોવા છતાં જુદાં પરિશામ જોવા મળે છે – એક સુખી અને બીજો દુઃખી – તો એનો હેતુ તો હોવો જ જોઈએ. એ હેતુ તે કર્મ છે. પુણ્યકર્મ ને પાપકર્મથી જ સુખદુઃખ આવે છે. કોઈ એમ કહે કે પથરાને તો કંઈ કર્મ હોતું નથી, છતાં એક પથરો પૂજાય છે ને બીજો ૨ઝળે છે. એનું કારણ તો સ્વભાવ જ છે. તો એનો જવાબ એ છે કે પથરાને પૂજા કે નિંદાથી કંઈ સુખદુઃખ થતાં નથી, જીવને સુખદુઃખનો અનુભવ થાય છે તેથી એ ભોગચેતના એ કર્મચેતનાનું પરિણામ છે. કર્મને જો સુખદુઃખનાં કારણ રૂપે ન -----

માનીએ તો દંડ વગેરેને પણ ઘડા વગેરેનાં કારણ કેમ મનાય ? ત્યાં સ્વભાવને જ કારણ માનવો પડશે. પણ દંડાદિ વિના ઘડો બનતો નથી તેથી એનું કારણત્વ સ્પષ્ટ છે. તેમ જ કર્મનું પણ કારણત્વ જાણવું. નિઃફ્લ નહી મહાજનયત્ન, કોડી કાજિ કુણ વેચઇ રત્ન। કષ્ટ સહિ તે પ[ધ]રમારથી<sup>૧</sup>, માનો મુનિજન પરમારથી ॥ ૧૬ ॥

મહાજન જે પુણ્યાર્થઇં તપક્રિયા કરઇં છઇં તે નિઃફ્લ નથી, નિઃફ્લકાર્યઇં બુદ્ધિવંત પ્રવર્તઇં નહીં ! જો ઇમ કહસ્યો – લોકરંજનનઇ અર્થઇં તે પ્રવર્તઇં છઇં તો કોડીનઇં કાર્જિ રત્ન કૂંણ વેચઇં ? લોકરંજન તે કોડી છઇં, તેહનંઈ અર્થઇં મહાપ્રયાસસાધ્ય ક્રિયા તે રત્ન વેચવૂં છઇ, ફોકઇં દુઃખ ભોગવવું તો કોઇ વાંછઇ નહી, અનઇં સર્વ ભૂલઇ પશિ નહી ! તે માટિં મહાજનપ્રવૃત્તિ પુણ્ય પાપ તથા આત્મા એ સર્વ માનવું ! ઉક્તં ચ –

विझ्ला विश्ववृत्तिर्नो, न हुः फैडहला अपि २।

(ન્યાયકુસુમાગ્જલિ સ્ત. ૧ શ્લો. ૮) ઇતિ ॥ ૧૬ ॥

\*

મહાજનો જે તપક્રિયા કરે છે તે નિષ્ફળ નથી હોતી, પુણ્યને અર્થે હોય છે. કોઈ એમ કહે કે એ લોકરંજનને અર્થે હોય છે, તો એ વાત સાચી નથી કેમકે એ તો કોડી લઈને રત્ન વેચવા જેવું થયું. એવું કોણ કરે ? વળી, નિરર્થક દુઃખ ભોગવવાનું પણ કોઈ કરે નહીં. એનો કોઈ લાભ દેખાતો નથી ને મહાજનો ભૂલથી – ભ્રાંતિથી એ તપત્યાગની પ્રવૃત્તિ કરે છે એવું પણ નથી. આથી મુનિજનો પરમાર્થી છે – પુણ્યને અર્થે આમ કરે છે એમ જ માનવું યુક્ત છે. આ રીતે મહાજનોની પ્રવૃત્તિથી પુણ્ય, પાપ અને આત્માનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થાય

૧. અન્યત્ર 'ધરમારથી' મળે છે.

છે. કહ્યું છે કે ''સમસ્ત (પરલોકાર્થી)નું આચરણ, એમની પ્રવૃત્તિ નિષ્ફળ નથી હોતી, તેમજ એકમાત્ર દુઃખરૂપી ફળવાળી નથી હોતી. એ નજરે જોઈ શકાય એવા લાભરૂપી ફળ આપનારી પણ નથી હોતી, ને આવા જ્ઞાનીઓ કંઈ છેતરાયેલા નથી હોતા.''

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

આતમસત્તા ઇમ સદ્દહો, નાસ્તિકવાદેં મન મત દહો । નિત્ય આતમા હવઇ વરણવું, ખંડી બૌદ્ધતર્ણુ મત નવું ॥ ૧૭ ॥ નાસ્તિકવાદી ગતઃ ॥

હે લોક ! ઇમ – એ પ્રકારઇં આત્માની સત્તા<sup>૧</sup> સદ્દહો, પશિ નાસ્તિકવાદઇં પોતાના મનનઇં દહસ્યો માં । **ચાર્વાક**મત<sup>ર</sup> નિરાસ થયો । હવઇ 'નિત્ય આતમા' એહવું બીજું સ્થાનક વર્જાવું છુ – ઋજુસૂત્રનયમાંહિથી નીકલ્યા માટઇં નવું, જે બૌદ્ધનું મત તે ખંડી કરીનઇં ॥ ૧૭ ॥

\*

આમ, આત્માની સત્તા ઉપર શ્રદ્ધા કરો. નાસ્તિકવાદથી મનને બાળશો નહીં. અનાત્મવાદી ચાર્વાકમતનું ખંડન કરી હવે ઋજુ-સૂત્રનયમાંથી નીકળેલા નવીન બૌદ્ધમતનું ખંડન કરી આત્માના નિત્યત્વની સ્થાપના કરું છું.

# ૧. 'સત્તા' નથી ૩૦ ૨. એતલેં ચાર્વાક મત ૧૦

For Private & Personal Use Only

તેહ કહઇ ક્ષણસંતતિરૂપ જ્ઞાન આતમા અતિહિ અનૂપ। નિત્ય હોઇ તો વાધઇ નેહ, બંધન કર્મતણો નહિ છેહ॥ ૧૮॥

તે બૌદ્ધ ઇમ કહઇં છઇં – અતિહિં અનૂપ – મનોહર ક્ષણસંતતિરૂપ જે જ્ઞાન તેહ જ આત્મા છઇં, તથા ચ તન્મતમ્ – 'પ્રવૃત્તિવિજ્ઞાનોપાદાનમાલયવિજ્ઞાનમાત્મા'' પ્રવૃત્તિવિજ્ઞાન જે નીલાદ્યાકાર તે ઉપાદેય, તેહનો અહમાકાર ઉપાદાન તે આલય-વિજ્ઞાનરૂપ આત્મા રૂપભેદઇં ઉપાદાન-ઉપાદેયભાવ છઇં, પશિ પરમાર્થઇં જ્ઞાનક્ષણ છઇં, એક નિત્ય આત્મા કોઇ છઇં નહી ! એક નિત્ય આત્મા માનઇં છઇં તેહનઇં મોક્ષ વેગલો છઇં, જે માટઇં નિત્ય આત્મા માનિઇં તિવારઇં આત્મા ઊપરિ સ્નેહ હોઇં, સ્નેહઇં સુખનો રાગ અનઇં દુઃખનો દ્વેષ થાઇ, તેહથી તેહના સાધનનો રાગ-દ્વેષ થાઇં ! ઇમ કરતાં રાગ-દ્વેષવાસનાધારા નિરંતર વધઇં તિવારઇ કર્મબંધનો અંત ન હોઇ, તે માટઇ ક્ષણિક જ આત્મા માનવો || ૧૮ ||

\*

બૌદ્ધો એમ કહે છે કે આત્મા તો ક્ષણોની પરંપરારૂપ મનોહર જ્ઞાન જ છે. પ્રવૃત્તિવિજ્ઞાન – 'લીલું' 'પીળું' એ જાતનું બાહ્ય જગતનું જ્ઞાન – તેનું ઉપાદાન આલયવિજ્ઞાન એટલે હુંપણું તે આત્મા છે. પરંતુ પરમાર્થથી – ખરેખર તો જુદાંજુદાં ક્ષણિક જ્ઞાનોની પરંપરા તે જ આત્મા છે. આત્મા એટલે તેન્તે ક્ષણે થયેલ જ્ઞાન, તેથી નિત્ય એવો કોઈ આત્મા નથી. જેઓ નિત્ય આત્મામાં માને છે તેમને મોક્ષ વેગળો છે, કેમકે આત્માને નિત્ય માનવાથી તેના ઉપર સ્નેહ થાય, સ્નેહને કારણે આત્માના સુખ માટે રાગ અને એના દુઃખ માટે દ્વેષ થાય છે, આત્મસુખનાં સાધનો પ્રત્યે રાગ અને આત્મદુઃખનાં સાધનો પ્રત્યે દ્વેષ જન્મે છે, રાગદ્વેષની આ વાસનાધારા નિરંતર વધતી રહેવાથી કર્મબંધોનો અંત આવતો નથી. માટે આત્માને ક્ષણિક માનવો જ તર્કસંગત છે. સર્વ ભાવ ક્ષણનાસી સર્ગ આદિ-અંતનો એક નિસર્ગ।

ક્ષિકિ વાસના દિઇ વયરાગ, સુગત જ્ઞાન ભાખઇ વડભાગ || ૧૯ ||

અનિત્યતાકૃતમતિર્મ્લાનમાલ્યો ન શોચતિ ৷

નિત્યતાકૃતબુદ્ધિસ્તુ ભગ્નભાષ્ડડોડપિ શોચતિ ॥

(ભાવદેવસૂરિરચિતે પાર્શ્વચરિતે, સર્ગ ૨, ૭૧૧) ઇતિ વચનાત્ । ઇમ મહાભાગ્યવંત સુગત ક૦ બુદ્ધ, તે જ્ઞાન ભાખઇ છઇ ॥ ૧૯ ॥

\*

સર્વ પદાર્થો ક્ષણમાં નાશ પામવાવાળા છે તો પછી આત્મા માટે વળી જુદું શું હોય ? જે પદાર્થ એક જ છે એનો આદિમાં અને

૧. 'ક૰' એ સંજ્ઞાથી 'કહિતાં' સમજવું. ૨. આત્માન્પૂં ૩૦

અંતે એક જ સ્વભાવ હોય. એનું ક્ષણનાશીપણું એ રીતે સિદ્ધ થાય છે કે અંતે જેનો નાશ સ્વભાવ છે તેનો આદિક્ષણે પણ એ જ સ્વભાવ હોય, તેથી બીજી ક્ષણે એ નાશ પામ્યો ગણાય. અંતે નાશસ્વભાવ ન માનીએ તો એ ક્યારેય નાશ ન પામે. પદાર્થનો અમુક ચોક્કસ કાળ સુધી ટકી રહેવાનો સ્વભાવ માનીએ – જેમકે પચીસમી ક્ષણ સુધી, તો પચીસમી ક્ષણે પણ પચીસ ક્ષણ સુધી ટકી રહેવાનો એનો સ્વભાવ માનવો પડે ને તેથી એ કલ્પાંત સુધી રહે છે એમ સિદ્ધ થાય. આ બધું યોગ્ય નથી. તેથી વસ્તુને ક્ષણિક માનવી જોઈએ. આત્માને ક્ષણિક માનવો તે વૈરાગ્યને પોષે છે. આત્મા ક્ષણિક હોય તો કોના ઉપર રાગ કરવો ? સર્વ વસ્તૂને ક્ષણિક, અનિત્ય માનીએ ત્યારે એના ગયે-આવ્યે, ભાંગ્યે-તૂટ્યે શોક થતો નથી. કહ્યું છે કે અનિત્યતાની બુદ્ધિવાળો જીવ માળા કરમાઈ જવાથી શોક પામતો નથી, પણ નિત્યતાની બુદ્ધિવાળો જીવ વાસણ ફૂટી જવાથીયે શોક પામે છે. મહાભાગ્યવંત બૌદ્ધો આવું જ્ઞાન કહે છે.

રાગાદિક વાસના અપાર, વાસિત ચિત્ત કહિઓ સંસાર। ચિત્તધારા રાગાદિકહીન, મોક્ષ કહઇ જ્ઞાની પરવીન ॥ ૨૦ ॥ [ચિત્તધારા ક૰] જ્ઞાનપરંપરા, [પરવીન ક૰] ડાહો. ચિત્તમેવ હિ સંસારો, રાગાદિક્લેશવાસિતમ્ ! તદેવ તૈર્વિનિર્મુક્તં, ભવાન્ત ઇતિ કથ્યતે ॥ ધર્મકીર્તિઃ ॥ (અધ્યાત્મસાર પ્રબંધ ૬, અધિ. ૧૮, શ્લો.૮૩) ''નિરુપપ્લવા ચિત્તસન્તતિરપવર્ગઃ ઇતિ મોક્ષલક્ષણમ્'' ॥

20 1

#### \*

રાગાદિક અનેક વાસનાથી ભરેલું ચિત્ત તે જ સંસાર છે, અને રાગાદિકના ઉત્પાત વગરની શુદ્ધ ચિત્તધારા – જ્ઞાનધારા તેને જ પ્રવીશ – ડાહ્યા જ્ઞાનીઓ સંસારનો અંત એટલે કે મોક્ષ કહે છે.

www.jainelibrary.org

એહ બૌદ્ધનું મત વિપરીત, બંધ મોક્ષ ન ઘટઇ ક્ષણચિત્ત। માનો અનુગત જો વાસના, દ્રવ્ય નિત્ય તેહ જ શુભમના॥ ૨૧॥

એહ બૌદ્ધનું મત વિપરીત ક૦ મિથ્યાજ્ઞાનરૂપ છઇ, જે માટઇં क्षण्नयित्त ५० क्षण्नज्ञान३५ आत्मा मानिઇ तो બंधमोक्ष न घटछं। જે બંધ' ક્ષણ તે મોક્ષક્ષણ નહીં. જે મોક્ષક્ષણ તે બંધક્ષણ નહીં। અનઇ જો ઇમ કહસ્યો વાસના એક છઇં તો મન શુભ કરી વિચારો, પૂર્વાપરજ્ઞાનક્ષણઅનુગત જે એક વાસના કહો છો તેહ જ સ્વભાવનિયત આત્મદ્રવ્ય છઇ । અનઇ જો કહસ્યો વાસનાબુદ્ધિ માત્ર કલ્પિત છઇ. પરમાર્થ નથી. તો પરમાર્થપર્યાયનો એક આધાર તે કુણ ? જ્ઞાનક્ષણનઇં નાનાકારયોગિત્વનો વિરોધ નથી તો દ્રવ્યનઇ નાનાક્ષણયોગિત્વનો સ્યો વિરોધ ? પર્યાય છતા અનભવીઇ છઇ તિમ' વ્રવ્ય પશિ છતું અનુભવિઇં છઇ, નિર્વિકલ્પબુદ્ધિ તો વિકલ્પધીપ્રમાણ છઇં – ''યત્રૈવ જનયેદેનાં તત્રૈવાસ્યાઃ પ્રમાણતા !'' (સિદ્ધિવિનિશ્વયટીકાયામુ) ઇતિ વચનાત । અનઇ નિર્વિકલ્પબુદ્ધવુ-ત્તરવિકલ્પબુદ્ધિ તો દ્રવ્યપર્યાય ૨ ભાસઇ છઇ, માટઇ³ જ્ઞાનાદિ પર્યાય સત્ય તો તદાધાર આત્મદ્રવ્ય પહલા સત્ય કરી માનવું || ૨૧ ||

બૌદ્ધોનો આવો મત વિપરીત એટલે કે મિથ્યાજ્ઞાનરૂપ છે. આત્માને ક્ષણચિત્ત એટલે કે ક્ષણજ્ઞાનરૂપ માનીએ તો બંધમોક્ષ ઘટી ન શકે. બધી જ્ઞાનક્ષણોમાં એક અનુસ્યૂત કંઈ જ નથી, તેથી તે બધી

૩. માટઇ માટઇ ૩૦

૧. બંધ કહ્યઉતે પુ૰ ૨. જિમ પુ૦

આત્યંતિકપણે એકબીજાથી ભિન્ન છે, પૃથક્ છે. પરિણામે જે બંધક્ષણ તે મોક્ષક્ષણ નથી અને જે મોક્ષક્ષણ તે બંધક્ષણ નથી, અર્થાત્ જે બંધાય છે તે મોક્ષ પામતો નથી ને મોક્ષ પામે છે તે બંધાયેલો હોતો નથી. પૂર્વાપર જ્ઞાનક્ષણોમાં એક અનુસ્યૂત વાસના રહેલી છે એમ કહેવામાં આવે તો એ પૂર્વાપર જ્ઞાનક્ષણોમાં રહેલી વાસના તે જ સ્વભાવનિયત આત્મદ્રવ્ય છે. જો વાસનાબુદ્ધિ માત્ર કલ્પિત છે, પારમાર્થિક – વાસ્તવિક નથી એમ કહેવામાં આવે તો બંધમોક્ષ તો પારમાર્થિક પર્યાયો એટલે કે અવસ્થાઓ – દશાઓ છે, તેનો આધાર પણ પારમાર્થિક જ હોવો જોઈએ, તે કોણ ? જો એક જ્ઞાનક્ષણને નીલ-પીત આદિ જુદાજુદા અનેક આકારો ધારણ કરવામાં તર્કબાધ નથી, તો એક દ્રવ્યને જુદીજુદી અનેક જ્ઞાનક્ષણો ધારણ કરવામાં શો તર્કબાધ હોય ?

એટલે શુભ મનથી વિચારતાં અનેક જ્ઞાનક્ષણોરૂપ પર્યાયોથી યુક્ત એક દ્રવ્ય આત્માને નિત્ય માનવો જોઈએ. અને જેમ પર્યાયોને અસ્તિત્વ ધરાવતા આપણે અનુભવીએ છીએ તેમ દ્રવ્યને પણ અનુભવીએ છીએ. જે નિર્વિકલ્પબુદ્ધિ (અનિશ્વયાત્મક, અનુભવાત્મક, નિર્વિચાર, શબ્દસંસર્ગયોગ્યતારહિત જ્ઞાન) સવિકલ્પબુદ્ધિ (નિશ્વયાત્મક, સ્મરણાત્મક, સવિચાર, શબ્દસંસર્ગ-યોગ્યતાવાળું જ્ઞાન)ને પેદા કરે છે તે જ પ્રમાણ છે એમ બૌદ્ધો માને છે, તો તેમણે સવિકલ્પબુદ્ધિને પણ પ્રમાણ માનવી જ જોઈએ. તેમજ નિર્વિકલ્પબુદ્ધિજન્ય સવિકલ્પબુદ્ધિમાં તો દ્રવ્ય અને પર્યાય બન્ને ભાસે છે. તેથી જ્ઞાનાદિ પર્યાય જેમ સત્ય તેમ એના આધારરૂપ આત્મદ્રવ્યને તો એનીયે પહેલાં સત્ય માનવું જોઈએ. સરખા ક્ષણનો જે આરંભ, તેહ વાસના મોટો દંભ। બંધમોક્ષક્ષણ સરખા નહી, શકતિ એક નવિ જાઇ કહી॥ ૨૨॥

સદશ ક્ષણનો જે આરંભ તેહ જ વાસના ઇમ કહવું તે મોટું કપટ છઇં. જે માટઇં બંધ-મોક્ષના ક્ષણ સરખા નથી / તો 'જે બંધાઇ તે મુકાઇં' ઇમ ન કહિઉં જાઇ I તિવારઇ મોક્ષનઇં અર્થિ કુણ પ્રવર્તઇં ? વલી કહસ્યો જે બંધજનનશક્તિવંત ક્ષણ જૂઆ છઇં, મોક્ષજનન-શક્તિવંત ક્ષણ જૂઆ છઇં, બદ્ધ છઇ તે એકત્વાધ્યવસિતમોક્ષ-જનકક્ષણસંપાદનાર્થ અવિદ્યાઇ જ પ્રવર્તઇ છઇ. મોક્ષપ્રવર્તક-અવિદ્યાવિવર્તસંસારમૂલાવિદ્યાનાશક છઇં – 'હરતિ કણ્ટક એવ હિ કષ્ટકમુ' (અધ્યાત્મસાર, પ્રબંધ ૩, અધિકાર ૧૧, શ્લોક ૧૫) ઇતિ न्यायात्, तो देवदत्त यज्ञदत्तना मोक्षक्षश्वननार्थ डिम न प्रवर्तछ। બંધમોક્ષક્ષજનક એક શક્તિ તો તઇં ન કહી જાઇ, ઇમ તો આત્મદ્રવ્ય સિદ્ધ થાઇ । કુર્વદ્રપત્વજાતિ માનતાં સાંકર્ય થાઇ. કારણનઇં કાર્યવ્યાપ્યતા છઇ, તે માટઇં એકદા ઉભય ક્ષણ થયા જોઇઇ । એકએક ક્ષણનઇં ભિન્નશક્તિમાહિં ઘાતતાં નિર્દ્ધાર ન થાઇ. 

È

બૌદ્ધો જો એમ કહેતા હોય કે સરખી જ્ઞાનક્ષણો ઉત્પન્ન થયાં કરવી એ જ વાસના છે એટલે કે અનેક ક્ષણોમાં રહેલું સરખાપણું એ જ વાસના છે, મતલબ કે અનેક ક્ષણોમાં એકસૂત્ર રહેલું નિત્ય એવું કોઈ આત્મદ્રવ્ય નથી તો એ પણ એક દંભ છે કેમકે બંધક્ષણ અને મોક્ષક્ષણ સરખી નથી. એટલે તે બેમાં સરખાપણારૂપ વાસના

પણ નથી. બંધક્ષણ અને મોક્ષક્ષણ આત્યંતિકપણે ભિન્ન હોય તો જે ક્ષણ બંધાયેલી છે તેનો તે જ ક્ષણે નાશ થઈ જવાથી તેને મુક્ત થવાનું ન રહ્યું અને મોક્ષક્ષણ પૂર્વે બંધાયેલી ન હોવાના કારણે ન બંધાયેલી ક્ષણનો મોક્ષ થયો એમ માનવાની આપત્તિ આવે ને આ રીતે 'જે બંધાય છે તે મુક્ત થાય છે' એમ કહેવાની સ્થિતિ રહે નહીં. એ સ્થિતિમાં મોક્ષને અર્થે કોણ પ્રવર્તે ? વળી જો એમ કહેવામાં આવે. કે બંધજનનશક્તિવાળી ક્ષણ અને મોક્ષજનનશક્તિવાળી ક્ષણ જદી છે. પણ જે બંધની ક્ષણ છે તે પોતાનામાં અને મોક્ષક્ષણમાં એકત્વનો આરોપ કરી અર્થાતુ એકત્વની કલ્પના કરી મોક્ષની ક્ષણનું સંપાદન કરવા અવિદ્યાર્થી પ્રવર્તે છે, કાંટો કાંટાને દૂર કરે એમ મોક્ષ અંગેની પ્રવૃત્તિ કરાવનાર અવિદ્યાના વિવર્ત3પ સંસારના મૂળ3પ અવિદ્યાનો નાશ કરે છે. તો બંધમોક્ષની ક્ષણોની જનક એક શક્તિ ન હોતાં એટલે કે બંધક્ષણ અને મોક્ષક્ષણ આત્યંતિકપણે ભિન્ન હોતાં દેવદત્તની મોક્ષક્ષણ યજ્ઞદત્તની મોક્ષક્ષણને પેદા કરવા કેમ ન પ્રવર્તે ? મતલબ કે પ્રવર્તે છે એમ કહેવાની સ્થિતિ આવશે. બંધમોક્ષની ક્ષણોની જનક એક શક્તિ માની એટલે આત્મદ્રવ્ય સિદ્ધ થઈ જાય છે.

જે બીજક્ષણ અંકુરને ઉત્પન્ન કરે છે તેનામાં જ અંકુરજનકત્વ છે, અન્ય બીજક્ષણોમાં અંકુરજનકત્વ નથી એમ માનતાં સંકરતા – ભેળસેળનો દોષ આવે છે. કારણ કાર્યમાં વ્યાપે છે, તેથી એક સાથે એક સમયે બંને ક્ષણોનું (કારણક્ષણ અને કાર્યક્ષણનું) હોવું જરૂરી છે. એક પછી એક આવતી બે અત્યંત અસંબદ્ધ ભિન્ન ક્ષણોમાં કારણશક્તિ અને કાર્યશક્તિ માનતાં કશું (અર્થાત્ કાર્યકારણભાવનું એટલે કે આ આનું કાર્ય છે એવું) નિર્ધારણ થઈ શકતું નથી. માટે સાવ ભિન્ન અસંબદ્ધ ક્ષણોમાં કારણશક્તિ અને કાર્યશક્તિની કલ્પના જૂઠી છે. ઉપાદાન અનુપાદાનતા જો નવિ ભિન્ન કરઇ ક્ષણ છતા। પૂરવ-અપરપર્યાઇ ભેદ તો નવિ દ્રવ્ય લહઇ ત્યજિ ખેદ॥ ૨૩॥

બીજું એક કાલઇં પશિ અનેકકારણતાક્ષણ છઇ તિહાં ઉપાદાનનિમિત્તપણઇં જો ક્ષણનો ભેદ નથી તો પૂર્વ-અપરપર્યાયનઇં ભેદઇં દ્રવ્યભેદ ન પામઇ, મતગ્રહનો ખેદ છાંડીનઇં દ્રવ્ય એક આદરો ॥ ૨૩ ॥

\*

જો એક ક્ષણમાં અનેકકારણતા એટલે કે ઉપાદાનકારણ અને અનુપાદાનકારણ એટલે કે નિમિત્તકારણરૂપ ધર્મભેદ હોવા છતાં ક્ષણનો ભેદ નથી, એ એક ક્ષણ તરીકે માન્ય થઈ શકે છે તો પૂર્વ અને અપર પર્યાયોનો ભેદ થવાથી દ્રવ્યભેદ નથી થતો, એક જ દ્રવ્ય છે એમ માનવું જોઈએ.

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

જો ક્ષણનાશતણો તુઝ ધંધ, તો હિંસાથી કુણ નિબંધ। વિસદેશક્ષણનો જેહ નિમિત્ત હિંસક તો તુઝ મનિ અપવિત્ત ॥ ૨૪ ॥

\*

દરેક વસ્તુ ક્ષણેક્ષણે નાશ પામે છે એમ કહ્યા કરવાની મિથ્યા પ્રવૃત્તિ તમને વળગેલી છે તો કહો કે હિંસાથી કોને બંધ થાય, પાપ લાગે ? ક્ષણેક્ષણે જીવ નાશ પામતો હોય તો હિંસા કોની ને કેવી રીતે માનવી ? 'હિંસાથી પાપ' એવું બુદ્ધે કહ્યું છે તેનો મેળ કેમ મળે ? ને હિંસા વિના અહિંસા કેવી, એના વિના સત્યાદિ વ્રત કેવાં ? આમ,

૧. પાયબંધ કહ્યઉ પુ₀

સત્યાદિ વ્રતને અહિંસાની વાડરૂપ કહ્યાં છે તે સર્વ વાત ઊડી જશે. તમે કહેશો કે મૃગને માર્યો એટલે મૃગ હોવાની સરખી ક્ષણોની સ્થિતિ ટળી અને એ ક્ષણો સાથે સરખાપણું ન ધરાવતી ક્ષણોનો આરંભ થયો તેનું નિમિત્તકારણ જે શિકારી વગેરે તે હિંસક કહેવાય, તો તમને કહેવાનું કે તમારું મન હિંસાથી અપવિત્ર થયું છે કેમકે 'જે જેના પછી થાય તે તેનાથી થયેલ કહેવાય' એ ન્યાયે શિકારીની ક્ષણની પેઠે (મૃગહનનક્ષણથી) તરત આગળની તમારી ક્ષણ પણ મૃગક્ષણો સાથે સરખાપણું ન ધરાવતી ક્ષણોના હેતુરૂપ બની. કેવળ ક્ષણોના અન્વયવ્યતિરેકનો નિયમ તો (શિકારીની તે ક્ષણ અને તમારી તે ક્ષણ બંનેમાં) સરખો જ છે. ચોક્કસ પ્રકારની જાતિમુક્ત ક્ષણોમાં જ અન્વયવ્યતિરેક તમે માનતા હો તો એવા અન્વય-વ્યતિરેકને સ્વીકારવા માટે કોઈ પ્રમાણ નથી. સમલ ચિત્તક્ષણ હિંસા યદા, કાયયોગ કારય નહિં તદા i અનુમંતા નઇ હંતા એક, તુઝ વિશ કુણ ભાખઇ સવિવેક ॥ ૨૫ ॥

જો કહસ્યો 'અમ્હે અસચિ[સંચિ]ત્યકૃતકર્મવૈફ્લ્યવાદી છૂં તે માટિ મૃગમારણાધ્યવસાયવંત વ્યાધચિત્ત સમલ છઇ તે ક્ષણનઇં હિંસા કહૂં છૂં' તો એક કાયયોગઇં હણઇં, અનઇ એક તેહનઇં પ્રશંસઇ, એ બેમાં ફેર ન થયો જોઇઇ<sup>૧</sup>, તેહ તો તુમ્હ વિના બીજો કોઇ ન માનઇં / અનુમંતા નઇં હંતા એ બે જૂજૂઆ જ છઇં / મનથી બંધ અનઇ મનથી જ મોક્ષ કહતાં યોગભેદઇં પ્રાયશ્વિત્તભેદ કહિઓ છઇં તે ન ઘટઇં, નિમિત્તભેદ વિના મનસ્કાર ભેદ હોઇ તો સર્વ વ્યવસ્થા લોપ થાઇં // ૨૫ //

\*

તમે એમ કહેશો કે જે કાર્ય ઇરાદા વિના, ચિત્તના તેવા અધ્યવસાય વગર થઈ ગયું હોય તે વિફ્લ છે, જીવને પોતાનું કોઈ રૂપ દેખાડતું નથી એવું અમે માનીએ છીએ. મૃગને મારવાના અધ્યવસાયથી જેનું ચિત્ત મલિન બન્યું હોય – ખરડાયેલું હોય એ વ્યાધાદિની ચિત્તક્ષણને જ હિંસા લાગે છે, અમને લાગતી નથી. તો એનો ઉત્તર એ છે કે એક કાયાથી મૃગને હણે છે, બીજો મૃગહિંસાને વાણીની પ્રવૃત્તિથી પ્રશંસે છે એ બન્નેનાં ચિત્ત મલિન હોઈ તેમાં ફરક ન ગણાય એવું તમારા સિવાય, જે વિવેક – ભેદ કરી શકે એવું કોણ કહે ? હણનાર અને અનુમોદન કરનારનાં ચિત્તોમાં ભેદ છે જ (અર્થાત્ તે ચિત્તોની મલિનતામાં તરતમભાવ છે જ). મનથી જ બંધ

૧. ફેર નથી જ પુ∘

અને મોક્ષ થાય છે એમ માનીએ તો જુદાજુદા યોગે મન, વચન અને કાયાની ત્રણ પ્રકારની જુદીજુદી પ્રવૃત્તિઓનું જુદુંજુદું પ્રાયશ્વિત્ત કહ્યું છે તેને અવકાશ ન રહે. નિમિત્તભેદ વિના ચેતનાનો ભેદ માનીએ તો અનેક પ્રકારની વ્યવસ્થાઓ નષ્ટ થાય.

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

ખલર્પિડીનઇં માણસ જાણિ પચઇ તેહનઇ ગુણની હાણિ । નરનિં ખલ જાણઇ નવિ દોષ કહિઓ બુદ્ધનિં તેહથી પોષ ॥ ૨૬ ॥

મનઃપરિણામ પણિ આજ્ઞાયોગઇં જ પ્રમાણ છઇ। તુમ્હે ઇમ કહો છો જે ખલપિંડીનઇં માણસ જાણીનઇ કોઇ પચઇ તેહનઇં ઘણી હાણી હોઇં, જે માટિ મનુષ્ય હણવાનો ભાવ થયો। નરનઇં ખલપિંડી જાણ્યઇ થકઇ જો કોઇ પચઇ તો દોષ નથી, જે માટિં તિહાં મનુષ્ય હણવાનો અધ્યવસાય નથી ! તે પિંડ પરિણામશુદ્ધ થયો, તેણઇ કરી બુદ્ધનઇં પારણું કરાવીઇ પોષિઇ તો સૂઝઇ ! ઉક્તં ચ –

પુરિસંચ વિદ્ધૂણ કુમારગં વા સૂલમ્મિ કેઈ પયઈ જાયતેએ। પિન્નાગપિંડ સઇમારુહિત્તા **બુદ્ધા**ણં તં કપ્પઇ પારણાએ॥ (સૂયગડસુય ૨, અ−૬, ૨૮) ॥ ૨૬ ॥

**\*** 

વળી મનના અધ્યવસાયની બંધ-મોક્ષના કારણ હોવામાં જે પ્રધાનતા કહી છે તે શાસ્ત્રાજ્ઞાને અનુસરીને જ પ્રમાણ માનવાની છે. (અર્થાત્ જે-જે બાબતોને અનુલક્ષીને શાસ્ત્રાજ્ઞા છે તે-તે બાબતોમાં જ પ્રમાણ માનવાની છે, સ્વેચ્છાએ જે-તે બાબતમાં પ્રમાણ માનવાની નથી.) તમે એમ માનો છો કે ખોળના પિંડને માણસ ગણીને કોઈ રાંધે તો તેને ઘણો દોષ લાગે છે કેમકે ત્યાં મનુષ્ય હણવાનો ભાવ થયો, પરંતુ માણસને ખોળનો પિંડ સમજીને કોઈ રાંધે તો એમાં દોષ થતો નથી કેમકે ત્યાં મનુષ્ય હણવાનો સંકલ્પ નથી. તે પિંડ પરિણામશુદ્ધ છે અને તેનાથી બુદ્ધને પારણું કરાવીએ, એમનું પોષણ કરીએ તો એ શુદ્ધ – એમને વાપરવા યોગ્ય જ ગણાય. સૂયગડાંગસૂત્રમાં કહ્યું જ છે કે પુરુષ કે બાળક ઉપર ખોળના પિંડનું આરોપણ કરી એવા પુરુષ કે બાળકને શૂળથી વીંધી કોઈ અગ્નિથી રાંધે તો તે બુદ્ધને પારણામાં કલ્પે છે – ખપે છે. સંઘભગતિ અજમાંસિ કરો, દોષ નહી તિહાં ઇમ ઉચ્ચરો। એ મોટો છઇ તુમ્હ અજ્ઞાન, જોયો બીજું અંગ પ્રધાન ॥ ૨૭ ॥ તથા બોકડાનઇં માંસઇં સંઘભક્તિ કરો છો અનઇં તિહાં દોષ નહી ઇમ મુખિં ઉચ્ચરો છો, એ મોટુ તુમ્હારું અજ્ઞાન છઇં। સ્વગડાંગસ્ત્ર વિચારી જોયો।

થૂલં ઉરબ્ભં ઇહ મારિઆશં ઉદ્દિકભત્તં ચ પકપ્પઇત્તા । તં લોશતેલ્લેશ ઉવક્ખડિત્તા સપિપ્પલીયં પકરિંતિ મંસં ॥ તં ભુજ્જમાશા પિસિઅં પભૂયં શ ઓવલિપ્પામુ વયં રએશં । ઇચ્ચેવમાહંસુ અશજ્જધમ્મા અશાયરિઆ પાવરસેસુ ગિદ્ધા ॥ (સૂયગડસુય ૨, અ–૬, ગા. ૩૭-૩૮) ઇત્યાદિ । ઇમ તો માતાનઇં સ્ત્રી કરી સેવતાં પશિ દોષ ન લાગો જોઇઇ ! મંડલતંત્રવાદી તો અગમ્યાગમનઇં પશિ દોષ નથી કહતા ! એ સર્વ જ્ઞાન વ્યવહારલોપક મિથ્યાત્વ છઇ ॥ ૨૭ ॥

Ľ

બોકડાના માંસથી તમે સંઘભક્તિ કરો છો અને એમાં દોષ નથી એમ કહો છો એ તમારું મોટું અજ્ઞાન છે. આગમોના ક્રમમાં બીજા સ્થાને ગણાવાતા પ્રધાન અંગગ્રંથ સૂયગડાંગસૂત્રમાં જે કહ્યું છે તે વિચારી જુઓ. ત્યાં કહ્યું છે, ''પાપકર્મના સ્વાદમાં લુબ્ધ, હીન પ્રકૃતિના આ અનાર્ય લોકો હ્પ્પ્ટપુષ્ટ બોકડાને મારે છે, તેના માંસને મીઠું અને તેલથી વધારે છે, તેને પીપરયુક્ત કરે છે, પ્રચુરમાત્રામાં આરોગે છે અને કહે છે કે અમે પાપથી લેપાતા નથી.'' એમ તો માતાને સ્ત્રી ગણીને એને ભોગવતાં પણ દોષ ન લાગવો જોઈએ. મંડલતંત્રવાદીઓ તો ભોગવવા યોગ્ય નથી એવી સ્ત્રીને ભોગવવામાં દોષ નથી માનતા. પણ આ બધી વાતો વ્યવહારનો લોપ કરનારું મિથ્યાત્વ છે. હશિઇ જે પરયાય અસેસ દુખ ઊપાવું નઇં સંક્લેશ। એહ ત્રિવિધ હિંસા જિનકથી, પરશાસનિ ન ઘટઇ મૂલથી ا 261

જિન શ્રીવીતરાગદેવ તેણઇં કહી હિંસા ૩ પ્રકારઇ છઇં – એક મગાદિપર્યાય ધ્વંસ કરીઇ, બીજું તેહનઇ દુખ ઊપજાવવું, ત્રીજું મનમાંહિં સંક્લેશ ક૦ મારવાનો ભાવ તેહનું ધરવું / એ ત્રિવિધ હિંસા એકાંત અનિત્ય આત્મા માનઇં છઇં તે પરશાસનીનઇં મુલથી ન ઘટઇં 1 મગ મરીનઇં મગ જ થયો તિહાં વિસદશક્ષણનો આરંભ કિહાં છઇં ? સંતાનેક્યની અપેક્ષાઇ વ્યક્તિવૈસદશ્ય કહતાં તો દ્રવ્યેક્ય જ आवर्ध ઇत्याहि विचारवुं॥ २८॥

વીતરાગ જિનદેવે ત્રણ પ્રકારની હિંસા કહી છે : ૧. મૃગાદિ જીવપ્રકારોનો નાશ કરવો, ૨. મગાદિને દુઃખ ઉપજાવવું, ૩. મનમાં સંક્લેશ એટલે મારવાનો ભાવ ધરવો. આ ત્રણ પ્રકારની હિંસા આત્માને એકાન્તે નિત્ય અર્થાતુ કૂટસ્થનિત્ય માનનારાં અને આત્માને એકાન્તે અનિત્ય અર્થાત ક્ષણિક માનનારાં અન્ય દર્શનોમાં ઘટી શકતી નથી. જીવ એકાન્તે નિત્ય હોય તો એનો નાશ શક્ય નથી તેમ એને સુખીમાંથી દુઃખી કરવો પણ શક્ય નથી. જીવ એકાન્તે અનિત્ય હોય તો એનો ક્ષણેક્ષણે નાશ સ્વભાવતઃ થયા જ કરે છે. એનો નાશ કરવા કોઈ કારણની જરૂર જ નથી, એનો કોઈ નાશ કરી શકે જ નહીં. વળી ક્ષણને બે અવસ્થાઓ હોય જ નહીં. એટલે સુખીને દુઃખી કરવાનો પણ સંભવ નથી. વળી મૃગ મરીને મૃગ જ થાય તો ત્યાં મૃગક્ષણથી વિલક્ષણ ક્ષણની ઉત્પત્તિ થઈ એમ કેમ

পথ

કહેવાય ? (વ્યવહારમાં જેને મૃગમરણની ઘટના કહીએ છીએ તે વાસ્તવમાં મૃગક્ષણસંતતિને સ્થાને મૃગક્ષણવિલક્ષણ ક્ષણસંતતિની ઉત્પત્તિ છે.) મૃગક્ષણસંતતિની એકતા અને મૃગક્ષણવિલક્ષણ ક્ષણ-સંતતિની એકતા – આ બે એકતાને આધારે મૃગવ્યક્તિ અને મૃગવિલક્ષણ વ્યક્તિ એમ બે વિલક્ષણ વ્યક્તિઓની વાત બૌદ્ધો કરતા હોય તો આ સંતાનૈક્ય જ દ્રવ્યૈક્ય બની રહેશે. નિશ્વયથી સાધઇ ક્ષાણભંગ તો ન રહઇ વ્યવહાર છે રંગ। નવ સાંધઇ નઇં ત્રૂટઇં તેર, એસી બૌદ્ધતાણી નવ મેરા ૨૯ ॥ નિશ્વય જે ઋજુસૂત્રનય તે લેઈનઇ ક્ષાણભંગ સાધઇ છઇ, તે વ્યવહારે જે બંધ-મોક્ષપ્રત્યભિજ્ઞાનપ્રમુખ તેણાઇં રંગ ન રહૈ, ઇમ બૌદ્ધની મર્યાદામાંહિ 'નવ સાંધઇં નઇ તેર ત્રૂટઇ' એ ઊખાણો આવઇ છઇ ! નિશ્વય-વ્યવહાર ઊભય સત્ય તે સ્યાદાદી જ સાધી સકઇં ॥ ૨૯ ॥

÷

ઋજુસૂત્રનય એટલે નિશ્વયનયને સ્વીકારી બૌદ્ધો ક્ષણભંગ એટલે કે ક્ષણિકવાદ સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરે છે. પણ એમાં વ્યવહારનય સચવાતો નથી. જેમકે 'જે બંધાય તે મુક્તિ પામે' એવો બંધમોક્ષનો વ્યવહાર એમાં ટક્તો નથી. એ જ રીતે 'આ તે જ છે' એવું પ્રત્યભિજ્ઞાન(ઓળખ)નો વ્યવહાર પણ એમાં ઘટતો નથી. આમ નવ સાંધે ને તેર તૂટે એવો બૌદ્ધોનો ઘાટ થાય છે, એમની વિચાર-સંગતિ, વિચારની સમુચિત વ્યવસ્થા સચવાતી નથી. તાત્પર્ય કે નિશ્વય અને વ્યવહાર ઉભય નય સત્ય છે અને એ સ્યાદ્વાદી મતમાં જ સિદ્ધ થાય છે. નિત્યપશ્રાથી નહી ધ્રુવ રાગ, સમભાવિં તેહનો નવિ લાગ । નિત્યપજ્ઞઇ ફ્લહેતુસંબંધ, નહિ તો ચાલઇ અંધોઅંધ ॥ ૩૦ **॥** 

### \*

આત્માને નિત્ય માનીએ એટલા માત્રથી એના પર રાગ અવશ્ય થઈ જાય એવું નથી કેમકે રાગદ્વેષ એ મનના સંકલ્પરૂપ છે, જ્યારે આત્મજ્ઞાની નિર્વિકલ્પસ્વભાવરૂપ સમતાભાવ ધરાવે છે; તેથી ત્યાં રાગવાસનાને અવકાશ નથી. સમતાનો ભાવ તે રાગભાવનો વિરોધી છે. આત્માને નિત્ય માનીએ ત્યારે મોક્ષ એ ફળ તથા આત્મજ્ઞાન, ચારિત્ર વગેરે મોક્ષના હેતુ એ બંનેનો એક દ્રવ્ય સાથે સંબંધ સંભવે છે. આત્માને નિત્ય ન માનતાં બંધમોક્ષની ક્ષણોનો સંબંધ જોડી શકાતો નથી અને બધી પ્રવૃત્તિ આંધળો આંધળાને દોરે એમ નિશ્વિત પરમ ધ્યેયે પહોંચાડતી નથી. રયજ્ઞતજ્ઞી પરિ થાઇ વિશુદ્ધ, નિત્ય આતમા કેવલ બુદ્ધ । રાગ વિના નવિ પ્રથમ પ્રવૃત્તિ, તો કિમ ઉત્તર હુઇ નિવૃત્તિ ? ॥ ૩૧ **॥** 

નિત્ય આત્મા માનિઇં તિવારઇં જ પ્રથમ અશુદ્ધ હુતો તે કેવલજ્ઞાનઇં વિશુદ્ધ થઈ શુદ્ધ થાઇં, જિમ રત્ન પહિલાં અશુદ્ધ હોઇ તે ઉપાયથી પછઇં શુદ્ધ હોઇ। આત્મા નિત્ય છઇ તે ઊપરિ રાગ હોઇ તો જ ધર્માર્થીનઇં દુઃખક્ષયનઇં અર્થિ પહિલાં પ્રવૃત્તિ હોઇ, તે ન હોઇ તો નિવૃત્તિ પછઇ કિહાંથી હોઇ ?॥ ૩૧॥

\*

આત્મા નિત્ય છે એમ માનીએ ત્યારે જ તે પહેલાં અશુદ્ધ હતો ને પછી કેવલજ્ઞાનથી શુદ્ધ થયો – જેમ પહેલાં અશુદ્ધ હોય તે રત્ન પછીથી ઉપાય કરતાં શુદ્ધ થાય – એમ માની શકાય. આત્મા નિત્ય હોય તો જ એના પર રાગ થાય અને જીવ ધર્માર્થી બનીને દુઃખક્ષયને માટે પહેલાં પ્રવૃત્તિ કરે; આત્મા નિત્ય ન હોય તો દુઃખમાંથી નિવૃત્તિને માટે સ્થાન ક્યાંથી રહે ? છાંડીજે ભવબીજ અનંત, જ્ઞાન અનંત લહીજઇ તંત। પશ્ચિ નવિ ઓછો અધિકો ભાવ, નિત્ય આતમા મુક્તસ્વભાવ ॥ ૩૨ ॥

નિત્ય આત્મા માનિઇં તો આવિર્ભાવ-તિરોભાવરૂપઇ સર્વ પર્યાય મિલઇં, તે કહઇ છઇ ા ભવનાં બીજ રાગદ્વેષાદિ અનંત છાંડિઇં છઇં, તંત પરમાર્થજ્ઞાનપર્યાય અનંત લહીઇં છઇં, પશિ આત્માનો ભાવ એકઇં અંશઇં ઓછોઅધિકો નથી ા અનંતધર્માત્મક સ્વરૂપનો આવિર્ભાવ માત્ર જ નિત્યસત્ય મુક્તાત્મ છઇ ા

ઉક્તં ચ **સિદ્ધસેના** ચાર્યૈઃ –

ભવબીજમનન્તમુજ્ઝિતં વિમલજ્ઞાનમનન્તમર્જિતમ્ ।

### ¥

આત્માને નિત્ય માનીએ ત્યારે જ આવિર્ભાવ-તિરોભાવરૂપ સર્વ અવસ્થાભેદો સંભવે, તે આ રીતે. સંસારના બીજભૂત અનંત રાગદ્વેષાદિનો ત્યાગ કરીએ છીએ ત્યારે નક્કી પરમાર્થજ્ઞાન – અનંત જ્ઞાનનો અવસ્થાભેદ પ્રાપ્ત કરીએ છીએ. ત્યાં આત્માનો સ્વભાવ એકેય અંશે ઓછોવત્તો હોતો નથી. આવો અનંત ધર્માત્મક સ્વરૂપનો આવિર્ભાવ એ જ નિત્યસત્ય મુક્તાત્મા છે. સિદ્ધસેનાચાર્યે પણ કહ્યું છે – ''સંસારના અનંત બીજનો ત્યાગ થયો છે અને અનન્ત શુદ્ધ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું છે. તારી કલા ઓછીવત્તી થતી નથી અને સમતાથી તું દૂર જતો નથી." ઘનવિગમઇ સૂરય ચંદ, દોષ ટલઇ મુનિ હોઇ અમંદ । મુગતિદશા થિરદર્શન ઘટૈ, જિમ તે મેલ્હી કુણ ભા[ભ]વઇં અટઇ ॥ ૩૩ ॥°

અનિત્યવાદી ગતઃ 🛛

ઇહાં દેષ્ટાંત કહઇ છઇ – ઘન ક૰ મેઘ તેહનઇં વિગમઇં – નાશઇં જિમ સૂર્ય ચન્દ્ર અમંદ ક૦ શુદ્ધ થાઇ તેમ દોષ – રાગદ્વેષાદિક ટલ્યઇ મુનિ શુદ્ધ બુદ્ધ મુક્તસ્વભાવ થાઇ ! ઇણી પરિં સ્થિરવાદીનઇ દર્શનઇં મુક્તિદશા ઘટઇ તે મેલ્હી અનિત્યવાદી બૌદ્ધનું મત આદરીનઇં કુણ સંસારમાહિ ભમઇ ? બુદ્ધિવંત કોઇ ન ભમઇ ။ ૩૩ ။

\*

વાદળો દૂર થતાં સૂર્યચંદ્ર અમંદ બને, શુદ્ધ રૂપે પ્રકાશી રહે તેમ રાગદ્વેષાદિક દોષ ટળ્યે મુનિ શુદ્ધ બુદ્ધ મુક્તસ્વભાવ બને. આમ સ્થિરવાદી – નિત્યવાદીના દર્શનમાં મુક્તિદશા સંભવે છે. એ દર્શનને છોડીને અનિત્યવાદી બૌદ્ધ દર્શન સ્વીકારીને સંસારમાં કોણ ભમે ? કોઈ બુદ્ધિશાળી તો નહીં જ.

આ રીતે બૌદ્ધોના અનિત્યવાદનું ખંડન કર્યું.

આ પછી 'ગૂર્જર સાહિત્ય સંગ્રહ ભા. ર'માં એક ગાથા વધારે છે :
 નિત્ય આતમા માનો એમ, યોગમાર્ગમાં પામો ખેમ,
 કર્તા ભોક્તા ભાખું હવે, તે ના રૂચે જે જૂઠું લવે || ૩૪ ||

એક વેદંતી બીજો સંખ્ય, કહઇ કરતા ભોગતા નહિ મુખ્ય। પ્રથમ કહઇ દંગમાત્ર પ્રમાણ, તાસ ઉપાધિ ભેદમંડાણ || ૩૪ ||

એક વેદાંતી બીજો સાંખ્ય, એ બે વાદી કહઇં જે આત્મા કર્તા તથા મુખ્ય ભોક્તા નથી ! તેહ માંહિં પ્રથમ વાદી વેદાંતી કહઇ જે દેગમાત્ર – જ્ઞાનમાત્ર પ્રમાણ છઇ, સર્વ વાદી જ્ઞાન માનઇં જ ! લાઘવથી તે એક છઇ, અનાદિ-અનંત છઇ ! ભેદાદિ પ્રતિભાસ ચિત્તોપાધિવિષયક છઇ ! તે જ્ઞાનની ઉપાધિઇં વિશ્વભેદનું મંડાણ છઇ, આત્માત્મીયાધ્યાસરૂપ સર્વ પ્રપંચ છઇ ။ ૩૪ ။

\*

એક વેદાંતી અને બીજા સાંખ્ય મતવાળા એમ કહે છે કે આત્મા કર્તા અને મુખ્ય ભોક્તા નથી. વેદાંતી એમ માને છે કે દગમાત્ર એટલે જ્ઞાન જ પ્રમાણરૂપ છે. બધા વાદીઓ જ્ઞાનમાં તો માને છે જ પણ લાઘવ એમાં છે કે જ્ઞાનને એક માનવું, અનાદિ-અનંત માનવું. ભેદાદિનો જે ભાસ થાય છે તે ચિત્ત(ચિત્ = આત્મા)ને વળગેલી (અવિદ્યારૂપી) ઉપાધિને કારણે છે. જ્ઞાનની – આત્માની આ ઉપાધિને કારણે વિશ્વભેદનું મંડાણ થાય છે, આત્મા-આત્મીયધ્યાસરૂપ – દેહાધ્યાસરૂપ સર્વ પ્રપંચ ઊભો થાય છે. માયાદિકમિશ્રિત ઉપચાર, જ્ઞાન-અજ્ઞાનગ્રંથિ સંસાર। દશ્યપણઇં મિથ્યા પરપંચ, સઘલો જિમ સુહણા[નો]՝ સંચ ॥ ૩૫ ॥

માયા ક૰ અજ્ઞાન 'અહંં માં ન જાનામિ' ઇત્યાદિ પ્રસિદ્ધ સર્વ પ્રપંચ મૂલ કારણ અનાદિભાવ, તે પ્રમુખઇં મિશ્રિત જે ઉપચાર તે જ્ઞાન-અજ્ઞાનની ગાંઠિરૂપ સંસાર છઇં / અજ્ઞાનાધ્યસ્તનઇં વિષઇં શરીરાધ્યાસ, શરીરાધ્યસ્તનઇં વિષઇં ઇંદ્રિયાધ્યાસ ઇત્યાદિ ઉપચારત્રંથિ જાણવી / સર્વ પ્રપંચ મિથ્યા છઇં દશ્યપણા માટઇં જિમ સુહણાનો સંચ – સ્વપ્નમોદકાદિક // ૩૫ //

Ē

માયા એટલે કે 'હું મને જાણતો નથી' એ પ્રકારનું અજ્ઞાન સર્વ પ્રપંચનું મૂળ કારણ છે અને અનાદિકાળથી જીવને વળગેલ છે. આ માયા વગેરેથી મિશ્રિત જે ઉપચાર થાય છે – જ્ઞાનઅજ્ઞાનની જે ગાંઠ રચાય છે તે જ સંસાર છે. અજ્ઞાનના અધ્યાસવાળા જીવને શરીરાધ્યાસ થાય છે, શરીરાધ્યાસવાળાને ઇન્દ્રિયાધ્યાસ થાય છે એ ઉપચાર-ગ્રંથિ છે.

આ સર્વ પ્રપંચ મિથ્યા છે તે એના દશ્યપણાને કારણે, જેમ સ્વપ્નમાં જે લાડુ વગેરે ખાદ્ય સામગ્રી દેખાય છે તે મિથ્યા હોય છે. દશ્યમાન સર્વ મિથ્યા છે.

# ૧. અન્યત્ર 'સુહજ્ઞાનો' મળે છે.

જિમ કટકાદિવિકારી હેમ સત્ય, બ્રહ્મ જગજાલે તેમ। જે પરણામી તેહ અસંત, અપરિણામ સત કહિ વેદંત ॥ ૩૬ ॥

જિમ કટક-કેયૂરપ્રમુખ સુવર્શના વિકાર છઇ તે જૂઠા, તે કાર્યપણઇં છઇ જેહના એહવું હેમ છઇં તે સાચું છઇં તિમ જગજાલરૂપ વિકાર જૂઠા છઇં તે મધ્યે અવિકારી બ્રહ્મ સત્ય છઇં। જે પરિણામી તે અસત્, જે અપરિણામી તે સત્, ઇમ વેદાંત કહઇ, ''કાલવૃત્ત્યભાવપ્રતિયોગિત્વમસત્યત્વમ્, તદ્ભિન્નત્વં સત્યત્વમ્'' ( ) ઉક્તં ચ –

આદાવન્તે ચ યન્નાસ્તિ મધ્યેઙપિ હિ ન તત્-તથા।

वितथैः सदृशाः सन्तो वितथा ઇव वक्षिताः॥

(ગૌડપાદકારિકા ૬) || ૩૬ ||

### Ŵ

સોનું મૂલ છે અને કડાં, બાજુબંધ વગેરે આભૂષણો એના વિકારો છે – કાર્ય છે. કડાં વગેરે મિથ્યા છે અને સોનું સત્ય છે તેમ જગતજાળરૂપ વિકાર તે મિથ્યા છે અને અવિકારી બ્રહ્મ તે સત્ય છે. જે પરિણામી – કાર્યરૂપ તે અસત્ છે અને અપરિણામી – મૂળ છે તે સત્ એવો વેદાંતનો અભિપ્રાય છે : ''ત્રણે કાળમાં ક્યારેય પણ જેનો અભાવ જોવા મળે તે અસત્યત્વ અને જેનો અભાવ જોવા ન મળે તે સત્યત્વ.'' વળી, ગૌડપાદકારિકામાં કહ્યું છે કે – ''આદિમાં ને અંતે જે નથી તે મધ્યમાં પણ નથી. એવા આકાશકુસુમ જેવા અસત્ પદાર્થોના જેવા આ જગતના પદાર્થો પણ આદિમાં ને અંતે ન હોવાથી અસત્ જ ગણાય.'' જિમ તાતાદિક અછતા કહ્યા, શ્રુતિં સુષુપતિં બુધ સદ્દદ્યા। તિમ જ્ઞાનઇં અછતુ બ્રહ્મંડ, અહિજ્ઞાનઇ નાસઇ અહિદંડ॥ ૩૭॥

જિમ તાતપ્રમુખ અછતા કહિયા; અત્ર પિતા અપિતા ભવતિ, માતા અમાતા ભવતિ, બ્રાહ્મણ: અબ્રાહ્મણો ભવતિ, ભ્રૂણહા અભ્રૂણહા ભવતિ, ઇત્યાદિ શ્રુતિં તે વેદાંતપંડિતઇ સદ્દહ્યા તિમ આત્મજ્ઞાનઇં બ્રહ્માંડ અછતું થાઇ। જિમ અહિજ્ઞાન[ઇ]' અહિદંડ નાસઇં તિમ જ આત્મજ્ઞાનઇં આત્માજ્ઞાનજનિતપ્રપંચ નાસઇ, શુક્તિજ્ઞાનનાશ્ય લાઘવથી શુક્તિરજત છઇં પણિ તઇ જ્ઞાન નહી તિમ આત્મજ્ઞાનનાશ્ય પણિ પ્રપંચ જ જાણવો ॥ ૩૭ ॥

È

સુષુપ્તાવસ્થામાં જેમ પિતા વગેરે અસત્ થઈ જાય છે – પિતા પિતા રહેતા નથી, માતા માતા રહેતી નથી, બ્રાહ્મણ બ્રાહ્મણ રહેતો નથી, ગર્ભહત્યારો ગર્ભહત્યારો રહેતો નથી – તેમ આત્મજ્ઞાન થયા પછી બ્રહ્માંડ અસત્ – મિથ્યા થઈ જાય છે એ શ્રુતિવચનમાં વેદાંતપંડિતોએ શ્રદ્ધ કરી છે. જેમ સર્પનું જ્ઞાન થવાથી સર્પ રૂપે ભાસતી લાકડી નષ્ટ થાય છે તેમ આત્મજ્ઞાન થતાં અજ્ઞાનજનિત જગતપ્રપંચ નષ્ટ થાય છે. છીપનું જ્ઞાન થતાં છીપમાં થયેલા રજતના જ્ઞાનનો નાશ થાય છે એમ માનવા કરતાં છીપમાં ભાસેલા રજતનો નાશ થાય છે એમ માનવામાં લાઘવ છે. એમ જ આત્મજ્ઞાનથી જગતપ્રપંચનો નાશ થાય છે, જગતપ્રપંચના જ્ઞાનનો નહીં એમ માનવું યુક્ત છે.

૧. અહિજ્ઞાનેં પુન્

અધિષ્ઠાન જે ભવભ્રમતણું, તેહ જ બ્રહ્મ હું સાચું ગણું। તેહનઇં નહી કર્મનો લેપ, હુઇ તો ન ટલઇ કરતાં ખેપ॥ ૩૮॥

ભવભ્રમ ક૰ પ્રપંચભ્રાંતિ, તેહનું અધિષ્ઠાન જે બ્રહ્મ તેહ જ હું સાચું ગણું છું, જિમ રજતભ્રમાધિષ્ઠાન શુક્તિ, અહિભ્રમાધિષ્ઠાન રજ્જુ સત્ય | બ્રહ્મ પ્રપંચનઇં સાદશ્ય નથી તો ભ્રમ કિમ હોઇ એ શંકા ન કરવી, જે માટઇં કોઇ ભ્રમ સાદશ્યચિરપણિ [વિરહપણિ] હોઇ છઇ 'નભો નીલમ્' ઇતિવત્ | તે બ્રહ્મ પરમાર્થસત્યનઇં કર્મનો લેપ નથી | જો ચેતનઇં કર્મનો લેપ હોઇ તો ઘણોઇ ઉદ્યમ કરતાં ટલઇ નહી || ૩૮ ||

### \*

જગતનો ભ્રમ જેમાં થાય છે તે બ્રહ્મ જ સત્ય છે, જેમ રજતનો ભ્રમ જેમાં થાય છે તે છીપ અને સર્પનો ભ્રમ જેમાં થાય છે તે દોરડું સત્ય છે. રજત ને છીપ કે સર્પ અને દોરડા વચ્ચે સાદશ્ય છે તેમ બ્રહ્મ અને જગત-પ્રપંચ વચ્ચે સાદશ્ય નથી તો ભ્રમ કેવી રીતે થાય એવી શંકા ન કરવી કેમકે કોઈ ભ્રમ સાદશ્ય વગર પણ થાય છે, જેમકે આકાશને કોઈ રંગ નથી, છતાં તે નીલ છે એવું ભ્રાન્ત જ્ઞાન થાય છે. આ પરમ સત્ય બ્રહ્મને કર્મનો લેપ લાગતો નથી. જો ચેતનને કર્મનો લેપ લાગે તો ઘણો શ્રમ કરતાં પણ તે દૂર ન થાય. જે અનાદિ અજ્ઞાન સંયોગ, તેહનો કહિઇં ન હોઇ વિયોગ । ભાવ અનાદિ અનંત જ દિક, ચેતન પરિં વિપરીત અનિક ॥ ૩૯ ॥

જે માટિ અજ્ઞાન ક૰ જ્ઞાનાવરણકર્મ તેહનો અનાદિસંયોગ જીવનઇ માનો તો કહિંઇં તેહનો વિયોગ ન થાઇ ા ભાવ અનાદિ હોઇ તે અનંત જ હોઇ, જિમ ચેતનભાવ ા વિપરીત અનિષ્ટ છઇ – અનાદિ-સાંતભાવ પ્રમાણસિદ્ધ જ નથી, તે માટઇં કર્મસંયોગ જીવનઇ અનાદિ નથી, સદા કર્મમુક્ત જ બ્રહ્મ છઇં, નિત્યમુક્તનઇં અવિદ્યાઇં જડબદ્ધ જાણઇ છઇ ॥ ૩૯ ॥

÷

જીવને અજ્ઞાન એટલે કે જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો સંયોગ અનાદિ માનો તો અનંત પણ માનવો પડે, એટલે એ કર્મ દૂર ન થાય. અનાદિ તે અનંત હોય છે તેનું દષ્ટાંત ચેતનભાવ. એનાથી વિપરીત માનવું એટલે કે અનાદિ અને સાંત હોવાનું માનવું એ અપ્રમાણ, ખોટું છે. આથી જીવને કર્મનો સંયોગ અનાદિ નથી, એ સદા કર્મમુક્ત બ્રહ્મ જ છે, અવિદ્યાને કારણે નિત્ય મુક્ત એવા પોતાને એ જડ કર્મથી બંધાયેલો માને છે. કાચઘરિં જિમ ભૂંકે સાન, પડઇ સીહ જલિ બિંબ નિદાન । જિમ કોલિક જાલિં ગુંથાઇ, અજ્ઞાનિં નિજબંધન થાય ॥ ૪૦ ။

\*

જેમ કાચના ઘરમાં પોતાના પ્રતિબિંબને બીજો કૂતરો માની કૂતરો ભસે છે, સિંહ જળમાં પોતાનું પ્રતિબિંબ જોઈ તેને બીજો સિંહ સમજીને ક્રોધ લાવી પોતે તેમાં પડે છે, જેમ કરોળિયો પોતે જાળ રચે છે ને તેમાં પોતે જ ગૂંથાય છે – બંધાય છે તેમ બ્રહ્મજ્ઞાન વિના ભેદોનો ભાસ થાય છે અને જૂઠથી જૂઠું જ બંધન થાય છે. ટૂંકમાં બ્રહ્મજ્ઞાનના અભાવે ભાસતું બંધન પારમાર્થિક – સત્ય નથી હોતું.

## 9. દખ્યંતઇ દઢાવે છે પું

For Private & Personal Use Only

ઇમ અજ્ઞાનિ બાંધી મહી ચેતન કરતા તેહતો[નો]' નહી । ગલ-ચામીકરનઇ દષ્ટાંતિ ધરમપ્રવૃત્તિ જિહાં લગિઇ ભ્રાંતિ ॥ x૧ ॥

ઇમ અજ્ઞાનઇં મહી ક૰ પૃથ્વી તે બંધાણી છઇં, તે બંધનો કર્તા ચેતન નથી ! જો પરમાર્થથી બંધ નથી તો બંધવિયોગનઇં અર્થિ યોગી કિમ પ્રવર્તઇં છઇં ? તે આશંકાઇં કહઇ છઇ – ગલચામીકર ક૰ કંઠગત હેમમાલા તેહનઇ દખ્ટાંતઇં ! ભ્રાંતિ છઇ તિહાંતાઇં ધર્મનઇ વિષઇ પ્રવૃત્તિ છઇં, જિમ છતી જ કંઠસ્વર્ણમાલા ગઈ જાણી કોઈ ઘણે ઠામે સોધઇં તિમ અબદ્ધ બ્રહ્મનઇં જ બદ્ધ જાણી બંધવિયોગનઇ અર્થિ તપસ્વી પ્રવર્તઇં છઇં ။ ૪૧ ။

\*

આમ આખી પૃથ્વી અજ્ઞાને બંધાયેલી છે. અજ્ઞાનરૂપ આ બંધનનો કર્તા ચેતન નથી. બંધન પોતે જ પારમાર્થિક નથી, તો યોગી બંધને નિવારવા માટે કેમ પ્રવૃત્તિ કરે છે એવો પ્રશ્ન થાય. તો એનો ઉત્તર એ છે કે આ તો ગળામાં સોનાના અછોડાવાળી વ્યક્તિના જેવું છે. એને એમ થાય છે કે અછોડો ખોવાયો છે અને એ બધ એને શોધવા લાગે છે તેમ અબદ્ધ બ્રહ્મને બદ્ધ માનીને તેના બંધનાદિને દૂર કરવા તપસ્વી જીવ ધર્મની પ્રવૃત્તિ કરે છે. આમ ભ્રાંતિ છે ત્યાં સુધી ધર્મની પ્રવૃત્તિ છે.

# ૧. અન્યત્ર 'તેહનો' મળે છે.

ભ્રાંતિ મિટઇ ચિતમાન અગાધ, કરતા નહિ પશિ સાખી સાધ । વ્યવહારઇં કરતા તે હોઉ, પરમારથ નવિ બાંધ્યો કોઉ ॥ ૪૨ ॥

તે ભ્રાંતિ મિટ્યઇ સિદ્ધયોગીનઇં ન પ્રવૃત્તિ ન નિવૃત્તિ છઇં, અગાધ – નિસ્તરંગ ચેતનવિલાસમાત્ર છઇં। તે દશાઇં સાધુ કરતા નથી પશ્ચિ સાખી છઇ। વ્યવહારઇં – લોકપ્રતિભાસઇં તે કર્તા થાઓ પશ્ચિ પરમાર્થઇં કોઇ બાંધ્યો નથી ॥ ૪૨ ॥

### ÷

ભ્રાંતિ દૂર થતાં સિદ્ધ યોગીને અગાધ – સંકલ્પવિકલ્પાદિ તરંગોથી રહિત ચેતનવિલાસ માત્ર હોય છે, તેને પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ કશું નથી હોતું. આ દશામાં એ સાધુ કર્તા નથી, પણ સાક્ષીમાત્ર હોય છે. વ્યવહારદષ્ટિએ તે કર્તા ભાસે છે, પણ પરમાર્થતઃ જીવ બંધાયેલો હોતો નથી. અભિધ્યાન યોજન કૈવલ્ય ગુણ પામિઇં શ્રુતિ કહઇ નિઃશલ્ય । પરમારથ વ્યવહાર આભાસ ભાસનશકતિ ટલૈ સવિ તાસ ॥ ૪૩ **॥** 

અભિમુખ ધ્યાન તે અભિધ્યાન – વેદાંતશ્રવણ, યોજઇં મુક્તિનઇં તે યોજન – તત્ત્વજ્ઞાન, કૈવલ્ય ક૦ વિદેહકેવલભાવ, એ ૩ ગુણ પામિઇં તે જીવનઇં અનુક્રમઇં પ્રપંચની પારમાર્થિક વ્યાવહારિક આભાસિકતા[ના] પ્રતિભાસનની શકતિ છે તે મિટઇં ! તિહાં નૈયાયિકાદિવાસનાઇં પ્રપંચનઇ પારમાર્થિકપણું જણાતું તે વેદાંતશ્રવણ પછી મિટઇ ! તિવાર પછી પ્રપંચનઇ યોગી વ્યાવહારિક કરી જાણઇ પણિ પારમાર્થિક કરી ન જાણઇં ! વલતું તત્ત્વજ્ઞાન ઉપજઇં તિવારઇં પ્રપંચનઇ વ્યાવહારિકપશિ ન જાણઇં, બાધિતાનુવૃત્તિં આભાસિકમાત્ર જાણઇં ! વિદેહકૈવલ્યઇં પ્રપંચનું જ્ઞાન માત્ર જ ટલઇં, નિઃપ્રપંચ ચિન્માત્ર હુઇ રહઇ, "તસ્યાભિધ્યાનાદ્ યોજનાત્ તત્ત્વભાવાદ્ભૂયશ્વાન્તે વિશ્વમાયાનિવૃત્તિ:" ઇતિ શ્રુતિ: ॥ ૪૩ ॥

\*

અભિમુખ ધ્યાન તે અભિધ્યાન એટલે કે વેદાંતશ્રવણ. મુક્તિને યોજે – જોડી આપે તે યોજન એટલે કે તત્ત્વજ્ઞાન. કૈવલ્ય એટલે દેહમુક્ત કેવલભાવ અર્થાત્ બ્રહ્મભાવ. જ્યારે જીવ ક્રમશઃ આ ત્રણ ગુણો પામે છે ત્યારે જીવમાં પોતાને પારમાર્થિક, વ્યાવહારિક અને આભાસિક રૂપે પ્રતિભાસન કરવાની પ્રપંચની શક્તિ ક્રમશઃ દૂર થાય છે એમ વેદશાસ્ત્ર નિર્બાધપણે કહે છે. નૈયાયિકો વગેરેએ કહેલી વાસના(જન્માંતરપ્રાપ્ત સંસ્કાર)થી આ જગત્પ્રપંચ પારમાર્થિક જણાતો હતો તે વેદાંતશ્રવણથી નષ્ટ થાય છે. તે પછી યોગી જગત્પ્રપંચને વ્યાવહારિક સત્તા ધરાવતો ગણે, પારમાર્થિક ન ગણે. પછી તત્ત્વજ્ઞાન ઊપજે ત્યારે જગત્પ્રપંચને વ્યાવહારિક રૂપે પણ જોતો નથી, પણ જેનું અસ્તિત્ત્વ બાધિત છે છતાં જે ચાલુ રહે છે એવા આભાસિક રૂપે જ જાણે છે. (ગાડીમાં બેઠા હોઈએ ત્યારે વૃક્ષો ચાલતાં દેખાય છે. વૃક્ષોનું એ ચાલવું ભ્રાન્ત જ્ઞાન છે, બાધિત છે એમ આપણે જાણીએ છીએ છતાં વૃક્ષો ચાલતાં હોવાનો આભાસ ચાલુ રહે છે. આ આભાસિકતા કે પ્રાતિભાસિકતા.) વિદેહકૈવલ્યનો ગુણ પ્રાપ્ત થતાં તો પ્રપંચનું જ્ઞાનમાત્ર ટળે અને નિષ્ઠ્રપંચ ચિન્માત્ર અર્થાત્ પરમ બ્રહ્મરૂપ ચિન્માત્રની સ્થિતિ રહે. ''અભિધ્યાનથી, યોજનથી અને તત્ત્વજ્ઞાનથી જીવ વિશ્વમાયામાંથી અત્યંત નિવર્તે છે'' એ વેદશાસ્ત્રનું વચન છે. જીવનમુગત લહ્યો નિજધામ, તેહનિં કરણીનૂ નહિ કામ। જિહાં અવિદ્યા કરણી તિહાં, વીસામો છઇ વિદ્યા જિહાં || ૪૪ ||

तत्त्वज्ञानी ज्ञानઇં સંચિત કર્મ દહી પ્રારબ્ધ માત્ર ભોગની પ્રતીક્ષા કરતો જીવન્મુક્ત થયો તે પોતાનું તેજ પામિઓ, તેહનઇ કરણીનું કામ નથી | જિહાં તાંઇં અવિદ્યા છઇ તિહાં તાંઇં ક્રિયા છઇ | જિહાં વિદ્યા તત્ત્વસાક્ષાત્કારરૂપ આવી તિહાં વીસામો છઇં |

આરુરુક્ષોર્મુનેર્યોગં ક્રિયા કારણમુચ્યતે ৷

યોગારૂઢસ્ય તસ્યૈવ શમઃ કારણમુચ્યતે 🛛

ગીતાસુ (અધ્યાત્મસાર, પ્ર. ૫, અધિ. ૧૫, શ્લો. ૨૨) || ૪૪ ||

તત્ત્વજ્ઞાની પૂર્વસંચિત કર્મોને જ્ઞાન વડે બાળી પ્રારબ્ધકર્મો ભોગવવાની રાહ જોતો જીવન્મુક્તની સ્થિતિને પામે છે, પોતાનું અસલ તેજ પામે છે. એને, પછી, કંઈ કરવાપણું રહેતું નથી. જ્યાં સુધી અવિદ્યા એટલે અજ્ઞાન – માયા – છે ત્યાં સુધી જ કિયા હોય છે. તત્ત્વના સાક્ષાત્કારરૂપ વિદ્યા આવે એટલે વિશ્રાન્તિ હોય છે. કહ્યું છે કે ''યોગ પર આરૂઢ થવાની ઇચ્છાવાળાને – મુમુક્ષુને ક્રિયા કારણરૂપ – સાધનરૂપ છે. યોગારૂઢ થાય એટલે તેને માટે ક્રિયાનું ઉપશમન કારણરૂપ બને છે.'' વિધિનિષેધ જ્ઞાનીનઇં કહી [નહી]', પ્રારબ્ધિં તસ કિરિયા કહી । અવર કહિં નહી તાસ અદેષ્ટ, જીવન કારણ અન્ય અદેષ્ટ ॥ ૪૫ ॥

તત્ત્વજ્ઞાનીનઇં વિધિ-નિષેધરૂપ વૈદિકક્રિયા કોઇ નથી, જે માટઇં વિધિનિષેધ સર્વ અવિદ્યાવત્પુરુષવિષય છઇ, આહાર-વિહારાદિક્રિયા શરીરસાધન છઇં, તે પશ્ચિ પ્રારબ્ધાદષ્ટઇં છઇં, ઇમ સાંપ્રદાયિક વેદાંતી કહઇં છઇ । ઉચ્છ્રંખલ કહઇં છઇ –

ક્ષીયતે ચાસ્ય કર્માણિ તસ્મિન્ દેષ્ટે પરાવરે ॥

(શ્રુતિ:) (મુષ્ડ. ૨૧૨)

જ્ઞાનાગ્નિઃ સર્વકર્માણિ ભસ્મસાત્કુરુતે'ઙર્જુન ! 🛚

(ગીતા, અ૦ ૮. શ્લો. ૩૭)

£

તત્ત્વજ્ઞાનીને વિધિનિષેધરૂપ કોઈ ક્રિયા હોતી નથી. એ અવિદ્યાવાળા જીવો માટે હોય છે. આહાર-વિહારાદિ ક્રિયા શરીર-સાધનરૂપ – જીવનસાધનરૂપ છે. જ્ઞાનીને પણ એ પ્રારબ્ધકર્મવશાત્ હોય છે, એમને પોતાની ઇચ્છાથી, મોક્ષાદિ માટે કોઈ ક્રિયા હોતી નથી એમ સાંપ્રદાયિક વેદાંતી કહે છે પણ અન્ય ઉચ્છૃંખલ વેદાંતી એમ કહે છે કે ''અગાધ શ્રુતસમુદ્ર દેખાતાં – તત્ત્વજ્ઞાન થતાં જીવનાં

૨. ભશ્મસાત્કુરુતે ૩૦

50

૧. અન્યત્ર 'નહી' પાઠ મળે છે.

કર્મો (એટલે કે સર્વ કર્મો) ક્ષીણ થઈ જાય છે." "હે અર્જુન, જ્ઞાનાગ્નિ સર્વ કર્મોને ભસ્મસાત્ કરે છે." આ વાક્યોમાં કર્મના 'સર્વ' એ વિશેષણપદનો સંકોચ અન્યાય્ય – અયોગ્ય છે. એટલે કે જ્ઞાનીને કર્મમાત્ર – પ્રારબ્ધકર્મ પણ – નથી હોતાં એમ માનવાનું છે. ઈશ્વરને પોતાનું કર્મ ન હોવા છતાં અન્યો(સંસારી જીવો)ના કર્મના પ્રભાવે તેની શરીરસ્થિતિ માની છે, તેમ અન્ય જીવોના કર્મના પ્રભાવે જ્ઞાનીની પણ શરીરસ્થિતિ સંભવે છે, અને 'સર્વ' પદનો સંકોચ કરવાની જરૂર નથી. કરઇ ન ભુંજઇ ઇમ આતમા, વેદંતી બોલઇ માહાતમા । સાંખ્ય કહઇ પ્રકૃતિ જ સવિ કરિ ચેતનરૂપ બુદ્ધિમાહિં ધરિ ॥ ૪૬ ॥

'ઇમ આત્મા ન કર્તા, ન ભોક્તા' ઇમ વેદાંતી બોલઇ છઇં। સાંખ્ય કહઇં છઇં – સત્ત્વ-રજસ્તમોગુશની સામ્યાવસ્થા અનાદિ મૂલકારણ પ્રકૃતિ છઇં, તેહ જ સર્વ પ્રપંચ કરઇં છઇં, સ્વપરિશામમહત્તત્ત્વાપરનામક સ્વચ્છ બુદ્ધિ છઇ તેહમાં ચિન્માત્ર આત્મરૂપ પ્રતિબિંબ ધરઇ છઇં॥ ૪૬॥

\*

વેદાંતી મહાત્મા કહે છે કે આત્મા કર્તા નથી તેમ ભોક્તા નથી. સાંખ્ય મત એમ કહે છે કે સત્ત્વ, રજસ્ અને તમોગુણની સામ્યાવસ્થારૂપ પ્રકૃતિ એ જગતનું અનાદિ મૂલ કારણ છે, તે જ સર્વ પ્રપંચ પેદા કરે છે અને પોતાના પરિણામરૂપ સ્વચ્છ બુદ્ધિ, જેનું બીજું નામ મહત્તત્ત્વ છે, તેમાં ચિન્માત્ર આત્માનું પ્રતિબિંબ ઝીલે છે. જિમ દરપણ મુખિ લાલિમ તાસ બિંબચલનનો હોઇ ઉલ્લાસ । વિષય પુરૂષ ઉપરાગ નિવેસ તિમ બુદ્ધિ વ્યાપારાવેશ ॥ ૪૭ ॥

Ħ

બદ્ધિમાં આત્માનું પ્રતિબિંબ ત્રણ પ્રકારે પડે છે. (૧) જેમ દર્પણમાં મુખનું પ્રતિબિંબ પડે છે અને પરિણામે દર્પણને જ મુખ માની લેવાની ભાન્તિ થાય છે તેમ બુદ્ધિમાં પુરૂષનું પ્રતિબિંબ પડે છે. પરિશામે બુદ્ધિ પોતાને જ પુરુષ માને છે : 'હું જ પુરુષ છું.' આ પુરૂષોપરાગ થયો. (૨) દર્પણ પર લાલ ડાઘ હોય અને મુખનું પ્રતિબિંબ ત્યાં પડે તો પરિણામે ભ્રાન્તિ થાય છે કે મુખ પર લાલ ડાઘ છે. તેવી જ રીતે, બુદ્ધિ ઘટાદિ આકારે પરિશમે છે, આવી બુદ્ધિમાં પરૂષનું પ્રતિબિંબ પડે છે, પરિશામે બુદ્ધિને ભ્રાન્તિ થાય છે કે પુરૂષ ઘટાદિ આકારે પરિણમે છે. બુદ્ધિ સુખ-દુઃખ મોહાકાર ધારણ કરે છે અને એવી બુદ્ધિમાં પુરૂષનું પ્રતિબિંબ પડે છે, પરિશામે બુદ્ધને ભ્રાન્તિ થાય છે કે પુરુષ સુખ-દુઃખ મોહાકાર ધારણ કરે છે. આ થયો વિષયોપરાગ. (૩) દર્પણ હાલે છે, તેમાં મુખનું પ્રતિબિંબ પડે છે, પરિણામે સ્થિર મુખના હાલવાની ભ્રાન્તિ થાય છે. તેવી જ રીતે ક્રિયાશીલ બુદ્ધિમાં સ્થિર પુરૂષનું પ્રતિબિંબ પડે છે, પરિણામે બુદ્ધિને

### ૧. ક્રિયાશરૂપ ૩૦

ભ્રાન્તિ થાય છે કે પુરુષ ક્રિયાશીલ છે. આ થયો વ્યાપારાવેશ. આમ, બુદ્ધિમાં પુરુષનું પ્રતિબિંબ પડવાથી બુદ્ધિના કર્તૃત્વનો આરોપ પુરુષમાં થાય છે. પુરુષ કર્તા નથી, ભોક્તા નથી. હું જાણું એ કરશી કરું, એ ત્રિહું અંશિ માનઇ ખરું। પશ્નિ તે સરવ ભરમની જાતિ, જાણઇ શુદ્ધ વિવેકહ ખ્યાતિ॥ ૪૮॥

હૂં – આત્મા, જાણું ઘટાદિક, એ કરશી ગમનાદિરૂપ કરું, એ ૩ અંશે જીવ ખરું કરી માનઇ, પણિ તે સર્વ પ્રતિબિંબ ભ્રમની જાતિ છઇ। વિવેકખ્યાતિ ક૰ પ્રકૃતિપુરુષાન્યતાબુદ્ધિ જેહનઇ હુઈ હોઇ તે શુદ્ધ કેવલાત્મસ્વરૂપ જાણઇ ॥ ૪૮ ॥

Ê

હું બુદ્ધિ પોતે જ, તે આત્મા, હું આત્મા ઘટાદિકને જાણું છું, હું ગમનાદિક ક્રિયા કરું છું – આ ત્રણે વસ્તુ જીવ ખરી માને છે, પણ એ પ્રતિબિંબજન્ય ભ્રમના પ્રકાર છે. વિવેકખ્યાતિ એટલે ભેદનું જ્ઞાન – પુરુષપ્રકૃતિ(બુદ્ધિ)ના એકબીજાથી જુદાપણાનું જ્ઞાન જેને થયું છે તે શુદ્ધ કૈવલ આત્માના સ્વરૂપને જાણે છે. પ્રકૃતિધર્મ હિત-અહિત આચાર, ચેતનના કહઇ તે ઉપચાર। વિજય પરાજય જિમ ભટતણા, નરપતિનઇં કહિઇ અતિઘણા ॥ ૪૯ ॥

અપરોક્ષભ્રમ તે અપરોક્ષસાક્ષાત્કારઇ જ નિવર્ત્તઇં તે શુદ્ધાત્મજ્ઞાન જ છઇ | હિત-અહિત ક૰ વિધિ-નિષેધ, આચારક્રિયારૂપ છઇ તે સવિ પ્રકૃતિ[ના] નાનાધર્મ છઇ | આત્મા તો અક્રિય છઇ, તેહનઇ જે ચેતનના કહઇ છઇ તે ઉપચાર કરી જાણવો, જિમ સુભટના વિજય-પરાજય છઇ અતિઘણા તે સર્વ રાજાના કહિઇં | સુભટ જીત્યઇં રાજા જીત્યો, સુભટ હાર્યઇં રાજા હાર્યો, એહવો વ્યવહાર છઇં | ઇમ પ્રકૃતિગત શુભાશુભ ક્રિયા આત્માની કરીનઇ વ્યવહારી લોક માનઇ છઇ | ૪૯ ||

#### \*

અપરોક્ષ ભ્રમ અપરોક્ષ સાક્ષાત્કારથી – શુદ્ધ આત્મજ્ઞાનથી જ દૂર થાય. વિધિ-નિષેધરૂપ સર્વ આચારો પ્રકૃતિના વિવિધ ધર્મરૂપ છે. પુરુષ – આત્મા તો અક્રિય છે પણ એ આચારો ચેતનના કહેવાય છે તે ઉપચારથી – લાક્ષણિક અર્થમાં. જેમ યોદ્ધાના વિજય-પરાજય તે રાજાના ગણવાનો વ્યવહાર છે – રાજા લડતો ન હોવા છતાં, તેમ પ્રકૃતિગત શુભાશુભ ક્રિયાને વ્યવહારી લોક આત્માની માને છે. પ્રકૃતિ કરઇ, નવિ ચેતન ક્લીબ, પ્રતિબિંબઇ તે ભુંજઇ જીવ। પંચવીસમું તત્ત્વ અગમ્ય, છઇં કૂટસ્થ સદ્યશિવ રમ્ય ॥ ૫૦ ॥

પ્રકૃતિ તે સર્વ કાર્ય કરઇ છઇ, ચેતન – આત્મા નવિ કરઇ જે માટઇ તે ક્લીબ છઇ – કિયાનો અસમર્થ છઇ। જ્ઞસ્વભાવ તે કર્તૃસ્વભાવ કિમ હુઇ ? બુદ્ધિ કરઇ છઇં તે પ્રતિબિંબઇ જીવ ભુંજઇ છઇ, 'બુદ્ધિનિષ્ઠપ્રતિબિમ્બગ્રાહિત્વમેવ ચિતો ભોગઃ''। અત એવ સાંખ્યમતઇ સાક્ષાદ્ભોક્તા આત્મા નથી। પંચવીસમું તત્ત્વ આત્મરૂપ અગમ્ય – અગોચર છઇ, કૂટસ્થ ક૦ અનિત્યધર્મરહિત, સદાશિવ ક૦ સદાનિરુપદ્રવ, રમ્ય ક૦ મનોહર ૫ ૫૦ ૫

\*

પ્રકૃતિ ક્રિયા કરે છે, ચેતન નહીં. એ તો ક્લીબ – નપુંસક, ક્રિયા કરવાને અસમર્થ છે. એ જ્ઞાતાસ્વભાવનો છે, તે કર્તાસ્વભાવવાળો કેવી રીતે થાય ? પ્રકૃતિ – બુદ્ધિ જે કરે છે તેને પ્રતિબિંબ રૂપે જીવ ભોગવે છે. કહ્યું છે કે ''પરિણામાકારોનાં પ્રતિબિંબોને ધારણ કરવા એ જ ચિત્ એટલે આત્માનો ભોગ છે.'' આમ સાંખ્યમતમાં આત્મા સાક્ષાત ભોક્તા નથી. પચીસમું તત્ત્વ જે આત્મા કે પુરુષ તે અગમ્ય, અગોચર એટલે ઇન્દ્રિયાદિનો અવિષય છે. એ કૂટસ્થ એટલે અનિત્ય ધર્મથી આત્યંતિકપણે રહિત છે અર્થાત્ સર્વથા નિત્ય સ્વભાવ-ધર્મવાળો છે. એ સદાશિવ એટલે જેને કદી કશો ઉપદ્રવ થતો નથી એવો છે. એ રમ્ય એટલે કે મનોહર છે. આપવિલાસ પ્રકૃતિ દાખવી વિરમઇ જિમ જગિ નટુઈ નવી । પ્રકૃતિવિકારવિલય તે મુક્તિ, નિર્ગુણ ચેતન થાપિ યુક્તિ ॥ ૫૧ ॥

પ્રકૃતિ આત્મવિલાસ ક૰ મદનાદિપ્રપંચ દેખાડી વિરમઇ – – નિવર્તઇ, જિમ જગિ નવી નટ્રઈ નાટિક દેખાડી વિરમઇ I ઉક્તં ચ

२ इगस्य दर्शयित्वा निर्वतते नर्तडी यथा नृत्यात्।

પુરુષસ્ય તથાઙક્ત્માનં પ્રકાશ્ય વિનિવર્તતે પ્રકૃતિઃ ॥

પ્રકૃતિવિકારનો વિજય તેહ જ મુક્તિ । યુક્તિ તે ''ચિતિરસઙ્ક્રમા'' ઇત્યાદિ સૂત્રાનુસારઇ નિરગુણ ચેતનનઇ થાપઇ છઇ ॥ ૫૧ ॥

¥

નવી નર્તિકા સભા સમક્ષ પોતાનું નૃત્ય દેખાડી એમાંથી નિવર્તે છે – વિરમે છે એમ પ્રકૃતિ પોતાનો કામવિકારાદિ પ્રપંચ પુરુષને દેખાડી નિવર્તે છે. પ્રકૃતિના આ વિકારો પરનો વિજય તે જ મુક્તિ. ચેતન પરિવર્તન પામતું નથી એ સૂત્ર અનુસાર યુક્તિપૂર્વક એ નિર્ગુણ હોવાનું સ્થાપિત કરવામાં આવ્યું છે. પંથી લૂટ્યા દેખી ગૂઢ કહઇ પંથ લૂટાશો મૂઢ। પ્રક્રતિક્રિયા દેખી જીવનઇં અવિવેકી તિમ માનઇ મર્નિ ॥ ૫૨ ॥

પંથીલોકનઇ લૂટ્યા દેખીનઇ, ગૂઢ – રહસ્ય, મૂઢબુદ્ધિ એહવુ કહઈ છઇ, જે પંથ લૂટાશો । પંથ ક૦ માર્ગ તે અચેતન છઇં તેહનું લૂટવું કિસ્યું હોઇ ? એ ઉપચારવચનનઇં અનુપચાર કરી માંનઇ તે મૂઢ કહિઇ, તિમ પ્રકૃતિની કિયા દેખીનઇં અવિવેકી પુરુષ જીવનઇં કિયા પોતાનઇં મનિં માનઇં, ''કૃત્યાદવો મનસ્થો[સ્થા] ધર્માઃ ભેદાગ્રહાત્ પુરુષે ભાસન્તે'' ॥ પર ॥

\*

પંથી – મુસાફરોને લૂંટાયા જોઈને રહસ્યભૂત એવો પ્રયોગ થાય છે કે પંથ લૂંટાયો. પંથ તો અચેતન છે તેને લૂંટવો કેમ બને ? આ ઉપચારવચન – લાક્ષણિક પ્રયોગ છે, એને ઉપચાર વિનાનું – શાબ્દિક અર્થનું વચન માની સાચેસાચ 'પંથ લૂંટાયો' એમ મૂર્ખ જ કહે. આ જ રીતે પ્રકૃતિની ક્રિયા દેખીને અવિવેકી માણસ પુરુષજીવની એ ક્રિયા છે એમ પોતાના મનમાં માને છે. કહ્યું છે કે ''બુદ્ધિના અને પુરુષના ધર્મોનો ભેદ પકડાયો ન હોવાથી મન એટલે બુદ્ધિમાં રહેલા ક્રિયા વગેરે ધર્મો પુરુષમાં હોવાનું ભાસે છે.''

સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ

મૂલપ્રકૃતિ નવિ વિકૃત[તિ]' વિખ્યાત, પ્રકૃતિ વિકૃતિ મહદાદિક સાત।

મૂલપ્રકૃતિ તે વિકૃતિરૂપ ન હોઇ કોઇનું કાર્ય । મહદાદિક સાત પદાર્થ – મહત્ અહંકાર ૫ તન્માત્ર – એ પ્રકૃતિવિકૃતિ કહિઇં, ઉત્તરોત્તરનું કારણ પૂર્વપૂર્વનું કાર્ય છઇ તે ભણિ । ૫ ભૂત ૧૧ ઇન્દ્રિય એ ષોડશક ગણ વિકારી કહિઓ, કાર્ય છઇ પણિ કારણ નથી ! ચેતન તે પ્રકૃતિ નહી, વિકૃતિ નહી, અકારણ અકાર્ય કૂટસ્થ ચૈતન્યરૂપ કહિઓ છઇ ! તદુક્તં **સાંખ્યસપ્તતિકા**યામ્ —

મૂલપ્રકૃતિરવિકૃતિર્મહદાદ્યાઃ પ્રકૃતિ-વિકૃતયઃ સપ્ત ।

ષોડશકસ્તુ વિકારી, ન પ્રકૃતિર્ન વિકૃતિઃ પુરુષઃ ॥

મૂલપ્રકૃતિ તે વિકૃતિરૂપ નથી, કેમકે એ કોઈના કાર્યરૂપ નથી. મહત્ એટલે બુદ્ધિ, અહંકાર અને પાંચ તન્માત્રા (શબ્દ, સ્પર્શ, રૂપ, રસ અને ગંધ) એ સાત પદાર્થ પ્રકૃતિ પણ છે અને વિકૃતિ પણ છે કેમકે એ પોતાની પૂર્વેનાનાં કાર્યરૂપ છે અને પોતાની પછીનાનાં

૧. અન્યત્ર 'વિકૃતિ' મળે છે.

ર. અન્યત્ર 'ત્રણ ષોડશક' મળે છે.

કારણરૂપ છે. પાંચ મહાભૂત (આકાશ, વાયુ, તેજ, જલ અને પૃથ્વી) અને ૧૧ ઇન્દ્રિય (શ્રોત્ર, ત્વચા, નેત્ર, જિહ્વા અને ઘાણ એ પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિય; વાણી, હાથ, પગ, ગુદા અને ઉપસ્થ એ પાંચ કર્મેન્દ્રિય અને મન) એ સોળનો સમૂહ વિકૃતિરૂપ જ છે કેમકે એ અહંકારાદિના કાર્યરૂપ છે પણ કોઈના કારણરૂપ નથી. ચેતન તે પ્રકૃતિ પણ નથી કે વિકૃતિ પણ નથી, એ કોઈનું કારણ પણ નથી કે કોઈનું કાર્ય પણ નથી, એ કૂટસ્થ ચૈતન્યરૂપ છે. એ બિહુનઇ સાધારજ્ઞ દોષ, ન કરઇ તો કિમ બંધન મોષ। મન બંધાઇ છુટઇ જીવ, એ તો યુગત નહી અતીવ॥ ૫૪॥

ઇમ જીવ અકર્તા અભોક્તા સાંખ્ય વેદાંતી ૨ મતે કહિ એ બિહુનઇં દૂષ્ણ દિંગું છઇ – એ બિહુનઇં સાધારણ ક૰ સરખો દોષ ! જો જીવ કરઇ નહી તો બંધ ન ઘટઇ તથા મોક્ષ ન ઘટઇં ! જો ઇમ કહિઇં ક્રિયાવતી પ્રકૃતિ છઇં માટઇં પ્રકૃતિ બંધાઇં ! સાત્ત્વિક-રાજસ-તામસ ભાવઇં પ્રકૃતિનઇં જ સંબંધ છ[ઇ]<sup>૧</sup>, તદ્વિકારમહત્તત્ત્વના એ ભાવ છઇં, જીવનઇં તો અધ્યાસમાત્ર [છ]ઇં, સવિલાસપ્રકૃતિનિવૃત્તિરૂપ મોક્ષ તે જીવનઇ છઇં, એ તો ઘટઇ નહી જે માટઇં જે બંધાઇ તે છૂટઇં – અન્યનઇં બંધ, અન્યનઇં મોક્ષ એ કહવું જ કિમ હોઇ ગ્રા ૫૪ ॥

Ħ

આમ જીવ અકર્તા અને અભોક્તા છે એમ સાંખ્ય અને વેદાંતી બન્ને માને છે. એ બન્ને મતમાં સરખો જ દોષ છે, તે બતાવીએ છીએ. જીવ જો કિયા ન કરતો હોય તો એને બંધન ન હોઈ શકે અને તેથી મોક્ષ પણ ન હોઈ શકે. જો એમ કહેવામાં આવે કે પ્રકૃતિ કિયાવતી છે એટલે એને બંધન છે, સાત્ત્વિક, રાજસિક, તામસ ભાવો સાથે એને જ સંબંધ છે, એના વિકારરૂપ મહત્તત્ત્વ(બુદ્ધિ)ના એ ભાવો શે, જીવ પરત્વે તો એનો અધ્યાસમાત્ર હોય છે, એ અધ્યાસ દૂર થાય અને પ્રકૃતિની સવિલાસ પ્રવૃત્તિની નિવૃત્તિ થાય તે જ મોક્ષ. તો આ પણ યુક્ત નથી કારણકે જે બંધાય તેને જ છૂટવાનું હોય. એક (પ્રકૃતિ કે બુદ્ધિ) બંધાય અને બીજા(જીવ)ને મોક્ષ એમ કહી જ શી રીતે શકાય ?

## ૧. છે પુ₀

હવઇ કોઈ કહસ્યઇં બંધ મોક્ષ જીવનઇ વ્યવહારઇ કહઇં છઇ, પરમાર્થઈ તો અબદ્ધમુક્ત ચિત્સ્વરૂપ છઇ, ''ન મુમુક્ષુર્ન વિમુક્ત ઇત્યેષા પરમાર્થતા'' ઇતિ વચનાત્ । તેહનઇ કહિઇ – જો પરમાર્થઇં બંધ મોક્ષ નથી તો મોક્ષ ઉપચારઇં હોઇ ! એ વાતઇ જ તુહ્ને સંતોષ કરસ્યો તો સર્વ તુહ્યારઇ વૃથા છઇ મોક્ષશાસ્ત્ર જેહમાં પરમાર્થની કથા નથી ! તિવારઇ –

पंथविंशतितत्त्वज्ञो यत्र-तत्राश्रमे २तः।

જટી મુણ્ડી શિખી વાકપિ મુચ્યતે નાત્ર સંશય: "

(અધ્યાત્મસાર, પ્રબન્ધ ૪, શ્લો. ૬૦) બ્રહ્મવિદ્દ બ્રહ્મ ભૂયમાખ્નોતિ।

(અધ્યાત્મસાર, પ્રબંધ–૭, શ્લો. ૨૫) ઇત્યાદિ શાસ્ત્ર, સર્વપ્રવર્તક ન થાઇ ∥ ૫૫ ∥

£

તમે એમ કહેશો કે જીવને બંધમોક્ષ કહેવામાં આવે છે તે વ્યવહારદષ્ટિએ, પરમાર્થદષ્ટિએ તો એ અબદ્ધ-અમુક્ત ચિત્સ્વરૂપ છે, ''પારમાર્થિક વાત તો એ છે કે જીવ મુમુક્ષુ નથી કે મુક્ત નથી'' એ વચન અનુસાર. તો કહેવાનું કે જો પારમાર્થિક દષ્ટિએ જીવને બંધમોક્ષ નથી, તો મોક્ષ પણ ઉપચારની બાબત થઈ ગયો. આ વાતથી તમે સંતોષ માનશો તો તમારાં સર્વ મોક્ષશાસ્ત્ર, જેમાં

૧. અન્યત્ર 'પરમારથિ' મળે છે.

પરમાર્થની – સત્યાર્થની વાત નથી એ નકામાં થઈ જશે, અને "પચીસ તત્ત્વોનો જાણકાર ગમે તે આશ્રમમાં હોય અને જટાવાળો, મુંડન કરાયેલો કે ચોટલીવાળો હોય તોપણ તે મુક્તિ પામે છે" અને "બ્રહ્મને જાણનાર બ્રહ્મસ્વરૂપને પામે છે" એ તમારાં શાસ્ત્રવચનો પચીસ તત્ત્વોની કે બ્રહ્મની જાણકારી માટે લોકોને પ્રવૃત્ત કરનારાં રહેશે નહીં. પ્રકૃતિ અવિદ્યા નાશઇં કરી, પહિલી આત્મદશા જો ફિરી। તો કૂટસ્થપશું તુમ્હ ગયું, નહિ તો કહો સ્યુ અધિકો થયો॥ ૫૬॥

એ ૨ આત્માનઇ કૂટસ્થપશું માનઇ છઇ તે દૂષઇ છઇ। પ્રકૃતિનો સાંખ્યમતઇ, અવિદ્યાનો વેદાંતિમતઇ નાશ હોઇ તિવારી પહલી આત્માનઇ સંસારિદશા હુતી તે જો ફિરી તો તુભારઇ કૂટસ્થપશું ગયું, પરિણામિપશું થયું, નહી તો કહો મુક્તિદશાઇં અધિકુ સ્યું થયું ? સદા શુદ્ધ આત્મા છઇ, પ્રકૃતિ-અવિદ્યાનાશનઇ અર્થઇં સ્યો સાધનપ્રયાસ કરો છો ? ॥ ૫૬ ॥

£

સાંખ્ય અને વેદાંતી બન્ને આત્મા કૂટસ્થ છે – અવિકારી છે એમ માને છે એનો દોષ બતાવીએ છીએ. સાંખ્યમતે પ્રકૃતિનો નાશ એટલે પ્રકૃતિનો વિયોગ – પ્રકૃતિ સાથેના સંબંધનો, પ્રાકૃતિક કર્મોનો નાશ – થયે અને વેદાંતમતે અવિદ્યાનો નાશ થયે આત્માની દશા કરે છે કે નહીં ? જો પહેલાં સંસારી દશા હતી તે બદલાઈને નવી શુદ્ધ મુક્ત અવસ્થા પ્રકટ થાય છે એમ કહો તો આત્માનું કૂટસ્થપણું ગયું, પરિણામીપણું થયું. જો એમ કહો કે આત્માની દશા હતી તેવી જ – સંસારી – રહે છે, તો મુક્તિદશામાં અધિક શું થયું ? વળી આત્મા જો સદા શુદ્ધ છે તો પ્રકૃતિના વિયોગ કે અવિદ્યાના નાશ માટે તત્ત્વજ્ઞાનાદિ સાધનોનો શા માટે પ્રયાસ કરો છો ? માયાનાશ ન અધિકો ભાવ, શુદ્ધરૂપ તો પ્રથમ વિભાવ। રત્નાદિકમાં શુદ્ધિ અશુદ્ધિ જો કહો તો સી ઇહાં કુબુદ્ધિ ॥ ૫૭ ॥

#### Ĥ

જો એમ કહો કે માયાનાશ એ કોઈ અદકી વસ્તુ નથી, એ માયાના અધિકરણ (અધિષ્ઠાન) એવા આત્મરૂપ જ છે, તો પછી આત્માની જે પ્રથમ માયાયુક્ત માયોપહિત વિભાવદશા (અશુદ્ધ દશા) તે પણ શુદ્ધ અધિકરણસ્વરૂપ જ ઠરશે. એથી આત્મામાં માયાયુક્ત દશાનો અત્યંત અભાવ હોવાનું ઠરશે. જો એમ કહો કે શુદ્ધ સ્વરૂપનું જ્ઞાન થવું એટલે જ આત્માનું શુદ્ધ થવું તો વાસણો વગેરેના નિર્મલતાનું જ્ઞાન થવું એટલે જ મેલાં વાસણોનું નિર્મલ થવું એમ થાય, રાખ ઘસવા વગેરે ઉપાયોની જરૂર ન હોવી જોઈએ. પણ એવું નથી. જો તમે એમ કહો કે રત્નાદિમાં ઉપાધિ (મેલ) વળગી હોય છે તેની અશુદ્ધિ હોય છે તેથી ઉપાયથી શુદ્ધિ થાય છે, માત્ર તેના શુદ્ધસ્વરૂપનું જ્ઞાન જ રત્નાદિની શુદ્ધિ નથી તો આત્માને પણ એવા પરિણામ-વિશેષવાળો – અશુદ્ધ, શુદ્ધ એટલે કે માયોપહિત, માયારહિત અવસ્થાવિશેષો ધરાવતો – માનવો જોઈએ. આ તે કેવી કુબુદ્ધિ કે પુદ્દગલદ્રવ્યમાં પરિણામ અનુસાર શુદ્ધિ-અશુદ્ધિ હોય છે એમ કહેવું અને આત્માને તેમ નથી એમ કહેવું ? રતનશોધ જિમ શતપુટખાર, તિમ આતમશોધક વ્યવહાર । ગુણધારાઇ અખિલ પ્રમાણ, જિમ ભાખઇ દાસૂર સુજાણ ॥ ૫૮ ॥

જિમ રતનશોધક – રતનદોષનો ટાલણહાર, શતપુટખાર – સો ખારપુટ છઇ તિમ આતમાના દોષનો શોધક કિયાવ્યવહાર છઇ। ચરમકિયાસાધન માટઇં પ્રથમાદિ કિયા પણિ લેખઇ છઇ। પ્રથમાદિ વિના ચરમ ખારપુટ ન હોઇ, તે વિના રતનશુદ્ધિ ન હોઇ, એ કિયા દેષ્ટાંત જાણવો। ગુણધારાવૃદ્ધિં સર્વપ્રમાણ' એહ જ અભિપ્રાયઇ **યોગવાશિષ્ઠ**ગ્રંથ મધ્યે **દાસૂરઋષિ રામચંદ્ર**પ્રતિં બોલ્યા – ∥ ૫૮ ∥ જી

રત્નને શુદ્ધ કરનાર – એના દોષ દૂર કરનાર જેમ ટંકણખારના સો પુટ (પટ) આપવા તે છે, તેમ આત્માના દોષને સાફ કરનાર ક્રિયાવ્યવહાર છે. છેલ્લી ક્રિયા થાય તેનાથી જ આત્મા શુદ્ધ થાય છે એવું નથી પણ છેલ્લી ક્રિયા માટે પહેલી વગેરે આગળની સર્વ ક્રિયાઓ જરૂરની હોય છે. ટંકણખારના પહેલા પુટ વિના છેલ્લો પુટ ન હોઈ શકે અને રત્નશુદ્ધિ ન હોઈ શકે એ ક્રિયા માટેનું દષ્ટાંત સમજવું. ગુણની ક્રમશઃ સાતત્યપૂર્વક વૃદ્ધિ કરવાની હોય છે એ સર્વને સ્વીકાર્ય છે. આ જ દષ્ટિથી યોગવાશિષ્ઠ ગ્રંથમાં દાસૂર ઋષિએ રામચંદ્ર પ્રત્યે કહ્યું છે –

### ૧. પ્રમાણ છઇ એહ પુુુુુ

સતુષપજ્ઞું જિમ તંદુલે ઘજ્ઞું, શ્યામપજ્ઞું ત્રાંબાનિં ઘજ્ઞું। ક્રિયા વિના ન વિનાસઇ પુત્ર ! જાજ્ઞિ પુરુષમલ તિમ અપવિત્ર ॥ ૫૯ ॥'

સતુષપણું – ફોતરાસહિતપણું, જિમ તંદુલતણું – વ્રીહિતણું, ત્રાંબાભાજનનું ઘણું – ઘણેરું શ્યામપણું – મલિનપણું, કંડન-માર્જનપ્રમુખ ક્રિયા વિના હે પુત્ર – રામચંદ્ર ! નાસઇ નહી તિમ અપવિત્ર જે અનાદિકાલીન પુરુષમલ કર્મરૂપ છઇ તે ક્રિયા વિના જ્ઞાનમાત્રઇ નાસૈ નહી, વચનમાત્રઇ આત્મા સંતોસ્યઇ સ્યૂં થાઇ ! ઉક્તં ચ –

ભજ્ઞંતા અકરંતા ય બંધમુક્ખપઇન્નિજ્ઞો । વાયાવિરિયમિત્તેજ઼ાં સમાસાસિંતિ અપ્પયં ॥ ૫૯ ॥

₿

ચોખા – ડાંગરનું ફોતરાસહિતપણું અને ત્રાંબાના વાસણનું મલિન હોવાપણું જેમ ખાંડવા-માંજવા વગેરે ક્રિયાઓ વિના દૂર થતું નથી તેમ પુરુષને જે અનાદિકાલીન અપવિત્ર કર્મમલ લાગેલો છે તે ક્રિયા વિના કેવળ જ્ઞાનથી નષ્ટ ન થાય. આત્માની શુદ્ધિની કેવળ વાત કરીને આત્માને સંતોષ્યે શું વળે ? કહ્યું છે કે ''બંધમોક્ષનું વિવરણ કરનારા જે માત્ર બોલ્યા કરે છે ને ક્રિયા કરતા નથી તે વાચાના વીર્યમાત્રથી આત્માને આશ્વાસન આપે છે."

# ૧. જુઓ અધ્યાત્મોપનિષત્, અધિ૦ ૩, શ્લો. ૨૮.

એ તો શુદ્ધાશુદ્ધસ્વભાવ કહિઇ તો સવિ જ્ઞવઇ દાવ। કાલભેદથી નહિ વિરોધ, સઘટ-વિઘટ જિમ ભૂતલબોધ॥ ૬૦॥

એ તો આત્માનો સ્વભાવ જો સંસારિદશાઇ અશુદ્ધ, સિદ્ધદશાઇ શુદ્ધ, ઇમ શુદ્ધાશુદ્ધ સ્યાદ્વાદપ્રમાણઇ કરી માનિઇ તો સર્વ દાવ મુક્તિશાસ્ત્રનો ફ્રાવઈ<sup>૧</sup>, પશિ એકાંતવાદઇ તો કાંઈ ન મિલઇ / વિરોધ પરિહરઇ છઇ, કાલનઇ ભેદથી વિરોધનઇ, જે માટઇ એક જ ભૂતલ ઘટકાલઇ ઘટવત્સ્વભાવ છઇ, અન્યકાલઇ અઘટસ્વભાવ છઇ ઇમ શુદ્ધાશુદ્ધોભય-સ્વભાવ કાલભેદઇ માનતાં વિરોધ નથી / અન્યનઇ જે ભાવાભાવસંબંધ ઘટક તે જ અહ્યારઇ શબલસ્વભાવ છૈ ॥ ૬૦ ။

\*

આત્માનો સ્વભાવ સંસારી દશામાં અશુદ્ધ અને સિદ્ધદશામાં શુદ્ધ એમ સ્યાદ્વાદપ્રમાણથી શુદ્ધાશુદ્ધ માનીએ તો મુક્તિશાસ્ત્રનો સઘળો લાગ – ઉપાય ફાવે – સિદ્ધ થાય. એકાંતવાદથી આત્માને એકલો અશુદ્ધ કે એકલો શુદ્ધ માનવાથી કાંઈ ન વળે, ગમે તેટલા ઉપાયો કરવા છતાં મોક્ષ ન મળે.

આત્માને શુદ્ધ અને અશુદ્ધ સ્વભાવનો માનવામાં વિરોધ રહેલો છે તેનો પરિહાર કાલનો ભેદ માનવાથી થાય છે. જેમકે એક જ ભૂતલ (પૃથ્વી, માટી), એમાંથી ઘડો બને છે તે કાળે ઘડાવાળા સ્વભાવનું છે, અન્ય કાળે 'અઘટ' (ઘડો નહીં એવા) સ્વભાવનું છે. એમ આત્માનો શુદ્ધાશુદ્ધ એ બે પ્રકારનો સ્વભાવ કાલભેદે માનતાં વિરોધ

૧. પાવઇ પુન્

રહેતો નથી. અન્ય દર્શનવાળાઓ જેને (ભૂતલાદિ અધિકરણને) ભાવ (ઘટાદિના ભાવ) અને અભાવ (ઘટાદિના અભાવ) સાથે સંબંધ ધરાવનાર ગણે છે તેને જ અમે ભાવાભાવરૂપ મિશ્રસ્વભાવવાળો કહીએ છીએ. કેવલશુદ્ધ કહઇ શ્રુતિ જેહ, નિશ્વયથી નહિ તિહાં સંદેહ । તે નિમિત્તકારણ નવિ સહિ, ચેતન નિજગુણકરતા કહઇ ॥ ૬૧ ॥

શ્રુતિં કૂટસ્થપણુ કહિઉં છઇ તે મેલઇ[મેલિં], શ્રુતિં જે કેવલશુદ્ધ આત્મા કહિઓ છઇ તે નિશ્વયનયથી તેહમાં સંદેહ નહી, જેહનો આવિર્ભાવ સિદ્ધમાહિ છઇ। તે નિશ્વયમહ[મત] નિમિત્તકારણ ન માનઇ, શુદ્ધ પર્યાય ઉપાદાનદ્રવ્યનઇ સ્વભાવઇ જ શુદ્ધ કહઇ॥ ૬૧॥

Ŵ

શ્રુતિમાં આત્માનું કૂટસ્થપશું કહ્યું છે તે છોડી દઈને શ્રુતિમાં આત્માને કેવલ શુદ્ધ કહ્યો છે તે નિશ્વયનયની (પરમાર્થની) દષ્ટિએ એમાં સંદેહ નથી. પરંતુ આ શુદ્ધ સ્વભાવનો આવિર્ભાવ સિદ્ધ દશામાં થાય છે. આ નિશ્વયનય (અન્યદ્રવ્ય-સંયોગરૂપ) નિમિત્ત-કારણને માનતો નથી, શુદ્ધ પર્યાયના ઉપાદાનદ્રવ્યને જ માને છે અને એ રૂપે આત્માને શુદ્ધ કહે છે. વળી એની દષ્ટિએ ચેતન – આત્મા જ એના ગુજ્ઞનો કર્તા છે. તેથી અન્ય દ્રવ્યના સંયોગથી જે ગુજ્ઞપર્યાયો થાય છે તેને પજ્ઞ તે સ્વીકારતો નથી. ચેતનકર્મનિમિત્તઇ જેહ લાગઇ તેલિ જિમ ૨જ દેહ। કરમ તાસ કરતા સદ્દહિ, નયવ્યવહાર પરંપર ગ્રહિ ॥ ૬ ૨ ॥

ચેતનકર્મ જે રાગ-દ્વેષ તે નિમિત્ત પામી જે પુદ્દગલ જીવનઇ આવઇ જિમ તેલનિમિત્ત પામી રજ દેહઇ આવી લાગઇ છે તેહનઇ જ્ઞાનાવરણાદિ દ્રવ્યકરમ કહિઇ, તેહનો કર્તા જીવ છઇ, ઇમ વ્યવહારનય સદ્દહઇ તે ભાવકર્મઘટિત પરંપરાસંબંધ માનઇ છઇ। નિશ્વયનય તે પુદ્દગલનિમિત્ત જીવ સ્વપરિણામકર્તા, અધ્યવસાય-નિમિત્ત પુદ્દગલ સ્વપરિણામકર્તા ઇમ માનઇ ॥ ૬૨ ॥

\*

ચેતનના પર્યાયરૂપ કર્મ એટલે કે ભાવકર્મ તે રાગદ્વેષ. જેમ (શરીર પર લગાવેલા) તેલનું નિમિત્ત પામી શરીરને રજ વળગે છે તેમ એ રાગદ્વેષનું નિમિત્ત પામી જીવને જે કર્મપુદ્દગલ લાગે છે તે જ્ઞાનાવરશીય આદિ દ્રવ્યકર્મ. વ્યવહારનય એમ માને છે કે તેનો કર્તા જીવ છે. એટલે કે તે ભાવકર્મથી નિર્મિત થયેલા પરંપરાસંબંધમાં માને છે. નિશ્વયનય માને છે કે કર્મપુદ્દગલોનું નિમિત્ત પામી જીવ પોતાનાં રાગદ્વેષાદિ પરિષ્ઠાામો જ નિપજાવે છે, જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મો રૂપ પરિષ્ઠામ નિપજાવવા એ સમર્થ નથી. એ પુદ્દગલો પોતે જ જીવના રાગદ્વેષાદિ અધ્યવસાયોનું નિમિત્ત પામીને જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મો રૂપ પોતાનાં પરિષ્ઠામ નિપજાવે છે. જીવ કે પુદ્દગલ દરેક દ્રવ્ય પોતપોતાનાં પરિષ્ઠામ નિપજાવવા સમર્થ છે. કોઈ, અન્યનાં પરિષ્ઠામ નિપજાવી શકતું નથી. બીજ-અંકુરન્યાઇ એ ધાર, છે અનાદિ પશ્ચિ આવઇ પાર। મુગતિ સાદિ નઇ જિમ<sup>°</sup> અનંત, તિમ ભવ્યત્વ અનાદિ સઅંત ॥ ६ ૩ ॥

#### £

ભાવકર્મથી દ્રવ્યકર્મ અને દ્રવ્યકર્મથી ભાવકર્મ એમ કહેવામાં પરસ્પરાશ્રયનો દોષ થતો નથી કેમકે એમની પરસ્પરાશ્રયની ધારા બીજ-અંકુરના જેવી છે. એક ને એક બીજ ને અંકુર એકબીજાના આશ્રિત હોતા નથી. અંકુર જે બીજને આશ્રયે ફૂટે છે તે બીજ પૂર્વના અન્ય કોઈ અંકુરનું પરિણામ હોય છે. એ જ રીતે વર્તમાનમાં રાગાદિ પરિણતિરૂપ ભાવકર્મથી જે દ્રવ્યકર્મો બંધાય છે તે કંઈ એ ભાવકર્મનાં કારણરૂપ નથી હોતાં, પણ ભૂતકાળમાં બંધાયેલાં ને અત્યારે ઉદયમાં આવેલાં દ્રવ્યકર્મ હોય છે. આથી આ ધારા અનાદિ છે એમ સપ્રમાણ સિદ્ધ થાય છે. એ ધારા અનાદિ છે પણ અનંત નથી, શુક્લ ધ્યાનથી

### ૧. જેમ ૩૦

એને બાળી નાખવામાં આવે ત્યારે એનો અંત આવે છે, જેમ બીજ અને અંકુરની પરંપરાનો પણ એ બેમાંથી એકનો નાશ થવાથી અંત આવે છે. જે અનાદિ પદાર્થ છે તેનો અંત કેમ હોય એ શંકા અસ્થાને છે કેમકે જેને આદિ હોય તેને અંત હોય એ વ્યાપ્તિ નથી. એ વ્યાપ્તિ મોક્ષની બાબતમાં ટકી શકતી નથી – મોક્ષને આદિ છે પણ અંત નથી. એમ જ જેને આદિ નથી તેને અંત નથી એવો નિયમ પણ નથી. ભવ્યત્વની બાબતમાં એ નિયમ ભાંગી પડે છે. જીવમાં ભવ્યત્વ અનાદિકાળથી છે પણ જીવ મોક્ષ પામતાં ભવ્યત્વની સ્થિતિ રહેતી નથી, એનો અંત આવે છે. મુગતિપ્રાગભ[ભા]વહ' તે ઠામિ જાતિયોગ્યતા જિય પરિશામ[મિ]<sup>ર</sup>।

જૂઠી માયા કારણ થાઇ, વંધ્યા માતા કિમ ન કહાય || ૬૪ ||

તે જાતિ ભવ્યત્વનામઇ જીવપારિષ્ટ્રામિકભાવરૂપ છઇ, નૈયાયિકાદ્યભિમત મુક્તિપ્રાગભાવનઇ ઠામિ છઇ। તુચ્છ અભાવરૂપ જ માનિઇ તો જાતિ કાર્ય ન કરઇ, મુક્રત્યધિકાર તે ભવ્યત્વ છઇ। શમ-દમવત્ત્વઇ અધિકારિતા હુઇ તો તદ્દજ્ઞાનઇ પ્રવૃત્તિ, તદુત્તર શમાદિ સંપત્તિ, ઇમ અન્યોન્યાશ્રય થાઇ, ઇત્યાદિ ઘણી યુક્તિ ન્યાયાલોકઇં કહી છઇ। તે ભવ્યત્વવંત જીવ તથાભવ્યત્વપરિષ્ટ્રામઇ તત્તત્કાર્યનો કર્તા છઇ। જો જૂઠી માયા જ કારણ કહિઇ તો 'વંધ્યા માતા' એ સાચું થાઇ। ઉક્તં ચ હેમસૂરિભિઃ –

માયા સતી ચેદ્દ દ્વયતત્ત્વસિદ્ધિરથાઽસતી હન્ત કુતઃ પ્રપંચઃ ?। માયૈવ ચેદર્થસહા ચ તત્ કિંમાતા ચ વંધ્યા ચ ભવત્ પરેષામ્ ॥ (અન્યયોગ–૧૩) ઇતિ ॥ ૬૪॥

\*

ભવ્યત્વ તે ભવ્યત્વ છે. જીવની ભવ્યત્વ નામે જાતિ એના પારિષ્ઠાામિક (કર્મનિમિત્તક નહીં એવું, નિર્નિમિત્તક, સ્વરૂપગત) ભાવરૂપ છે. ભવ્યત્વ નૈયાયિકો આદિને અભિમત મુક્તિના પ્રાગભાવ (નિષ્પન્ન થયા પૂર્વે અભાવ હોવો તે)ને સ્થાને છે. માટીમાં ઘટાકાર ધારષ્ઠ કરવાની યોગ્યતા તે જ ઘટપ્રાગભાવ. માટીમાં આવી યોગ્યતારૂપ ઘટપ્રાગભાવ ન હોય અને કેવળ તુચ્છ અભાવરૂપ જ

- ૧. અન્યત્ર 'પ્રાગભાવહ' મળે છે.
- ૨. અન્યત્ર 'પરિશામિ' મળે છે.

ઘટપ્રાગભાવ હોય તો એ અભાવ ઘટને કદી કરે નહીં. ભવ્યત્વજાતિને જો તુચ્છ અભાવરૂપ જ માનીએ તો એ જાતિ કશું ન કરી શકે. મુક્તિની યોગ્યતા તે જ ભવ્યત્વ છે. ભવ્યત્વ મુક્તિને કરે છે. શમદમવાળા હોવાપણું એ જ મુક્તિની યોગ્યતા છે એમ માનીએ તો શમદમાદિરૂપ મુક્તિયોગ્યતા હોય તો મુક્તિ માટેની પ્રવૃત્તિ થાય અને મુક્તિ માટેની પ્રવૃત્તિ કરો ત્યાં શમદમાદિરૂપ મુક્તિયોગ્યતા પ્રાપ્ત થાય એમ અન્યોન્યાશ્રય દોષ આવે. ભવ્યત્વવાળો જીવ પોતાના તે પ્રકારના એટલે કે નિર્નિમિત્તક સ્વરૂપભૂત ભવ્યત્વને પરિણામે તે-તે કાર્ય - મોક્ષાદિના ઉપાયરૂપ કાર્યનો કર્તા થાય છે. જૂઠી માયાને એના કારણરૂપ લેખીએ તો 'વંધ્યા માતા' એ ઉક્તિ સાચી ઠરે. હેમસુરિજીએ કહ્યું છે કે, ''માયાને જો સત્ – ખરી ગણીએ તો બ્રહ્મ ને માયા એ બે તત્ત્વોની સિદ્ધિ થાય અર્થાતુ અદ્વૈત ન રહે, અને જો એને અસતુ – મિથ્યા માનીએ જગત્પ્રપંચ શાનાથી થયેલો માનવો ? અસત – મિથ્યા માયા ક્રિયાકારિત્વવાળી છે એમ માનનારને તો વંધ્યા માતા હોઈ શકે એમ માનવાની સ્થિતિ આવે.''

જગિ મિથ્યા તો એ સી વાચ, આશામોદક મોદક સાચ। જો અજ્ઞાન કહઇ બહુરૂપ, સાચભાવનો સ્પો અંધકૂપ॥૬૫॥

જો સવિલાસાજ્ઞાનકાર્ય જગ મિથ્યા કહો છો તો એ સી વાચ જે એક આશાના મોદક અનઇ એક સાચમોદક ર અજ્ઞાનજન્ય છઇ । જો અજ્ઞાન જાગ્રત્ સ્વપ્ન પ્રપંચારંભક ભિન્ન ભિન્ન માનો તો સાચભાવ ઘટ-પટાદિક દષ્ટવૈચિત્ર્યવંત માનતાં સ્યો અંધકૂપ છઇ તુલ્લનઇ ? અત્ર શ્લોક: –

રસવીર્યવિપાકાદિ તુલ્યં તેષાં પ્રસજ્યતે ॥ ( ) ။ ૬૫ ။ \*

પોતાના વિલાસોવાળું જગત અજ્ઞાનનું કાર્ય છે અને તેથી મિથ્યા છે એવું જો કહો છો તો અભિલષિત (કલ્પિત) મોદક અને સાચા (વાસ્તવિક જગતમાં દેખાતા) મોદક (લાડુ) વચ્ચે ભેદ કરવાની વાત ક્યાંથી ટકે, કેમકે સાચો મોદક પણ અજ્ઞાનજન્ય છે.

જાગ્રત્-પ્રપંચનું જનક અજ્ઞાન અને સ્વપ્નપ્રપંચનું જનક અજ્ઞાન એ બે ભિન્ન અજ્ઞાનો છે એમ જો તમે કહેતા હો તો જાગ્રત અવસ્થામાં અનુભવાતી વિલક્ષણતાઓ ધરાવતા ઘટ, પટ વગેરેને અજ્ઞાનપ્રસૂત મિથ્યા નહીં પણ સદૂપ (અને સ્વપ્નાવસ્થામાં અનુભવાતા હાથી વગેરેને અજ્ઞાનપ્રસૂત મિથ્યા) માનવામાં તમને શો અંધકૂપ – ગૂઢ અંતરાય નડે છે ? કહ્યું છે કે ''આશામોદકથી જે તૃપ્ત છે અને જેમણે સાચા મોદકનો ખરેખર આસ્વાદ કર્યો છે તે બન્નેનાં રસ અને વીર્ય વગેરેનાં પરિણામોને (ફળોને) સરખા માનવાનો પ્રસંગ (આખા જગતને જેઓ મિથ્યા માને છે તેમને માટે) આવશે." સાધક છઇ સવિકલ્પ પ્રમાણ, તેણિ સામાન્ય-વિશેષ મંડાણ । નિરવિકલ્પ તો નિજરુચિ માત્ર, અંશઇ શ્રુતિ નિર્વાહિં યાત્ર ॥ ૬૬ ॥

કોઈ વેદાંતી કહઇ છઇ – પ્રમાણપણઇ જ્ઞાન અવશ્ય ઉપસ્થિત છઇ તેહનઇ વિષય સંબંધ પ્રાગભાવાદિક જનઇં ગૌરવ છઇ તે માટઇ બાહ્ય સંબંધરહિત અનાદ્યંત બ્રહ્મ જ છઇ સત્ય, અન્ય વસ્તુ પ્રમાણાભાવઇ જ અસિદ્ધ છઇ ! તેહનઇ કહિઇ જે તુહ્ને સાધક જ્ઞાન અવલંબો છો તે સવિકલ્પ જ પ્રમાણ છઇ, નિર્વિકલ્પ સ્વયં અસિદ્ધ પરસાધક કિમ હુઇ ? તે સવિકલ્પક તો સામાન્ય-વિશેષરૂપ અર્થનઇ પ્રહઇ છઇ, સ્વયં ઉપયોગરૂપઇ તથા અવગ્રહાદિરૂપઇ સામાન્ય-વિશેષરૂપ છઇ, તિવારઇ સર્વત્ર ત્રિલક્ષણપણુ જ સત્ય છઇ, નિર્વિકલ્પ માનવું તે તો નિજરુચિમાત્ર છઇ ! બૌદ્ધ સ્વલક્ષણવિષય તે માનઇ, વેદાંતી બ્રહ્મવિષય, એ સર્વ રુચિમાત્ર થયું ! શ્રુતિ જે નિર્વિકલ્પ બ્રહ્મપ્રતિપાદક છઇ તે અંશઇ ક૦ એક નયઇં યાત્ર ક૦ વ્યવહાર તે નિર્વાહઇ છઇ !! ૬૬ !!

\*

કોઈ વેદાંતી કહે છે કે પ્રમાણ તરીકે જ્ઞાન તો અવશ્ય ઉપસ્થિત છે. પણ તે જ્ઞાનનો વિષય સંયોગાદિ સંબંધ, પ્રાગભાવ વગેરેને માનતાં, ગૌરવ – દૂરાકૃષ્ટતા આવે છે. તેથી બાહ્ય સંબંધરહિત બ્રહ્મ જ સત્ય છે, અન્ય વસ્તુ પ્રમાણના અભાવે અસિદ્ધ છે. આ વેદાંતીઓને કહેવાનું કે વસ્તુના અસ્તિત્વની સિદ્ધિ માટે તમે જે સા'ાક જ્ઞાનનું અવલંબન લો એ સવિકલ્પ (વિશેષગ્રાહી) જ્ઞાન હોય તો જ પ્રમાણ છે. નિર્વિકલ્પ (સામાન્યમાત્રગ્રાહી) જ્ઞાન પોતે જ

અસિદ્ધ છે એ બીજી વસ્તુનું સાધક કેમ બને – બીજી વસ્તુનું અસ્તિત્વ કેમ જણાવી શકે ? સવિકલ્પક જ્ઞાન સામાન્યવિશેષાત્મક વસ્તને ગ્રહે છે. એ ઉપયોગની અપેક્ષાએ - જ્ઞાનત્વની દષ્ટિએ સામાન્યરૂપ છે, તથા અવગ્રહ (ઇન્દ્રિયજ્ઞાન) વગેરે પર્યાયોની અપેક્ષાએ વિશેષરૂપ છે. આમ સર્વત્ર ઉત્પત્તિ, નાશ અને સ્થિરતા એ ત્રણ લક્ષણયુક્તતા એ જ સત્ય છે. ઉત્પત્તિ અને નાશ પર્યાયોનાં અર્થાત વિશેષોનાં થાય છે. દ્રવ્ય સ્થિર રહે છે. અને વસ્તુ દ્રવ્યપર્યાયાત્મક છે, તેથી ઉત્પત્તિ-નાશ-સ્થિરતાયુક્ત છે. પર્યાય વિશેષસ્થાનીય છે, દ્રવ્ય સામાન્યસ્થાનીય છે. જ્ઞાનને નિર્વિકલ્પક અર્થાત સામાન્યમાત્રગ્રાહી સ્વીકારવું એ પોતાની રૂચિમાત્ર છે. બૌદ્ધો જ્ઞાનને સ્વલક્ષણમાત્ર(વિશેષમાત્ર)ગ્રાહી માને છે અને વેદાંતી જ્ઞાનને બ્રહ્મમાત્ર(સન્માત્ર = સત્તાસામાન્યમાત્ર)ગ્રાહી માને છે તે તેમની રચિમાત્ર થઈ. વેદશાસ્ત્રે નિર્વિકલ્પ અર્થાત નિર્ગુણ, સન્માત્રસ્વરૂપ, નિર્વિશેષ બ્રહ્મનું પ્રતિપાદન કર્યું છે તે એક નય – એક દષ્ટિનું પ્રવર્તન છે

બ્રહ્મ પરાપરવચર્નિ કહિઉં, એક બ્રહ્મ ઉપનિષદઇં રહિઉં। માયોપમ પશ્નિ જગિ શ્રુતિ સુણ્યો, જેહની જિમ રુચિ તેશિ તુમ મુણ્યુ ॥ ૬૭ ॥

''દ્વે બ્રહ્મણી વેદિતવ્યે પરં ચાપરં ચ'' એ વચનઇં વેદમાંહિં બ્રહ્મ

પરાપર દ્વિભેદઇ કહિઉં, ઉપનિષદઇં એક જ બ્રહ્મ લહિઉં – ''એકમેવાદ્વિતીયં બ્રહ્મ, નેહ નાનાડસ્તિ કિગ્ચન'' ઇત્યાદિવચનાત્, તથા ''માયોપમં વૈ સકલં જગત્'' એ વચનઇં્સર્વ જગત શૂન્યરૂપપણિ કહિઉં । તિહાં જેહની જિમ રુચિ તેશિં તિમ જાશ્યું ખરું કરીનઇ દ્વૈતવાદી અદ્વૈતવાદી શૂન્યવાદીઇં, વલતું તે વાદી યુક્તિ પશિ તેહવી જ કલ્પઇ ॥ ૬૭ ॥

\*

''પર અને અપર બે બ્રહ્મ જાણવાં'' એમ વેદમાં બ્રહ્મ બે પ્રકારનું કહ્યું છે, ત્યારે ઉપનિષદમાં એક જ બ્રહ્મ હોવાનું જણાવ્યું છે; ''બ્રહ્મ એક અને અદ્વિતીય છે. અહીં બીજી કોઈ વસ્તુ નથી.'' વળી ''આખું જગત માયારૂપ છે'' એ વચનથી સર્વ જગત શૂન્ય હોવાનું કહ્યું છે. આમ દ્વૈતવાદી, અદ્વૈતવાદી, શૂન્યવાદી – એમણે, જેમને જે રુચ્યું તે ખરું માન્યું અને તેમણે પોતાના મતને અનુકૂળ તર્કો વિચાર્યા. સ્યાદવાદ વિશ પશિ સવિ મૃષા, ખારઇ જલઇં નવિ ભાજઇે તૃષા।

માયા મિટે રહઇ જો અંગ, તો કિમ નહી પરમારથરંગ ? I ૬૮ I

પશિ તે નિજનિજ નયરુચિ છઇ, તે સ્યાદ્વાદ વિના સર્વ જૂઠી, જે વિના સ્વમતનિર્વાહ ન થાઇ / ખારઇં જલઇ તૃષા ન ભાજઇં તિમ સ્યાદ્વાદ વિના કાંક્ષા ન ટલઇ / જો વેદાંતનઇં મતિં સર્વ માયાજનિત પ્રપંચ છઇ તો માયા મિટ્યઇ તત્કાર્યઅંગ કિમ રહઇ ? જો રહઇ, અંગ પારમાર્થિક જ થાઇ, વ્યાવહારિક કિમ કહિઇં ? ॥ ૬૮ ॥

Ŵ

પોતપોતાના નય – મત માટેની આ સર્વ રુચિ સ્યાદ્વાદ વિના જૂઠી છે, સ્યાદ્વાદના આશ્રય વિના તે મતોનો નિર્વાહ થતો નથી. ખારા જળથી જેમ તરસ ન ફીટે તેમ સ્યાદ્વાદ વિના એ મતો પરત્વેની આસક્તિ દૂર થતી નથી. જેમકે, વેદાંતના મત મુજબ જો સર્વ માયાજનિત પ્રપંચ છે, તો માયા દૂર થયે તેનું પરિણામરૂપ અંગ – પ્રપંચ કેવી રીતે ટકે ? અને જો ટકે તો એને પારમાર્થિક કહેવાય, વ્યાવહારિક શા માટે ?

૧. ૩૦માં 'ભાષુઇ' જેવું વંચાય છે, પુન્માં 'ભાષુઇ' જ છે. અન્યત્ર 'ભાજઇ' (તેમ 'ભાગઇ') મળે છે.

બાધિતઅનુવૃત્તિં તે રહી જ્ઞાનીનઇં પ્રારબ્ધિં કહી। કર્મવિલાસ થયો તો સાચ, જ્ઞાનિં ન મિટયો જેહનો નાચ ॥ ૬૯॥

હવઇં ઇમ કહસ્યો જે જ્ઞાનીનઇં પશિ માયા બાધિતાનુવૃત્તિં રહી છઇ દગ્ધરજ્જુઆકાર તે પ્રારબ્ધઇ કરીનઇ ! ''જ્ઞાનાગ્નિઃ સર્વકર્માશિ ભસ્મસાત્કુરુતેકર્જુન !'' (ગીતા ૪, ૩૭) ઇહાં કર્મપદ પ્રારબ્ધાતિરિક્ત કર્મપર કહવું તો કર્મવિલાસ સાચો થયો પશિ કલ્પિત [ન] થયો, જેહનું નાચ કન્ નાટક જ્ઞાનઇ પશિ ન મિટિઉં ! સિદ્ધાંત પશિ એહ જ છઇ – કેવલજ્ઞાન ઊપનઇ પશિ ભવોપગ્રાહી કર્મ ટલતાં નથી, સર્વકર્મક્ષય તે મુક્તિદશાઇં પરમ સમાધિં જ હોઇ<sup>4</sup> ॥ ૬૯ ॥

Ś

હવે એમ કહેશો કે જ્ઞાનીને માયા બાધિત થવા છતાં એનું અસ્તિત્વ ચાલુ રહે છે, જ્ઞાનીએ પ્રપંચરૂપ ભ્રમને ભ્રમ રૂપે જાશ્યો હોવા છતાં તે પ્રપંચ નિવૃત્ત થતો નથી, બળેલા દોરડાના આકારની જેમ, એનું કારણ છે પ્રારબ્ધ કર્મોનો ભોગ. બળેલું દોરડું બાંધવા વગેરે એનાં કાર્યો કરવા અસમર્થ હોય છે તેમ પ્રારબ્ધ કર્મોનો ભોગ નવાં કર્મો બંધાવવારૂપ કાર્ય કરતાં નથી અને સંસારપરંપરા આગળ ચાલતી નથી. ગીતામાં 'જ્ઞાનરૂપી અગ્નિ સર્વ કર્મોને બાળી નાખે છે' એમ કહ્યું છે ત્યાં કર્મ એટલે પ્રારબ્ધથી જુદાં કર્મો સમજવાનાં છે. (પ્રારબ્ધ કર્મો તો જ્ઞાન થયા પછી પણ ભોગવવાનાં રહે છે.) આનો અર્થ તો એ થાય કે જેનો ખેલ જ્ઞાનથી પણ દૂર થતો

૧. હોઇ સત્ય પુન્

નથી એ કર્મનો વિલાસ સાચો છે, મિથ્યા નથી. અમારો સિદ્ધાંત પણ એ જ છે કે કેવળજ્ઞાન ઊપજ્યે પણ ભવોપગ્રાહી કર્મો નષ્ટ થતાં નથી. સર્વ કર્મનો ક્ષય તો મુક્તિદશા (અયોગિકેવલીદશા – ચૌદમા ગુણસ્થાનક)માં પરમ શુક્લધ્યાનથી જ થાય છે. વ્યવહારિક આભાસિક ગણઇ યોગી તે છ<mark>ે</mark> ભ્રમ-અંગગણઇ [અંગણઇ]<sup>૧</sup>।

યોગિ અયોગિ શરીર અશેષ, સ્યો વ્યવહાર આભાસવિશેષ || ૭૦ ||

જે યોગી વ્યાવહારિક પ્રપંચનઇ આભાસિક ગણઇ છઇ તે ભ્રમગૃહનઇં અંગણઇ રમઇ છઇ। અન્યનઇ અન્ય કરી જાણવું તેહ જ ભ્રમ। યોગીનું શરીર તે આભાસિક, અયોગીનું શરીર તે વ્યાવહારિ[ક] કથનમાત્ર, સદશપરિણામ જ દિસઇ છઇ। તેણઇ કરી જે એહવું કહઇ છઇ જ્ઞાનીનઇ ક્રોધાદિક ભાવ છઇ તે આભાસિક ગુંજાપુંજવક્ષિસમાન, તે સર્વ નિરસ્ત કરિઉં જાણવું। કર્મજનિત ભાવ તે સત્ય જ છઇ, નહી તો ક્ષુધાતૃષાદિભાવ પણિ સર્વ જૂઠા થાઇ તે તો પ્રત્યક્ષ વિરોધ ॥ ૭૦ ॥

### È

જે યોગી જગત્પ્રપંચને વ્યાવહારિક નહીં પણ આભાસિક ગણે છે, તે યોગી ભ્રમરૂપી ઘરના આંગણામાં રમે છે. તાત્પર્ય કે એ ભ્રમ સેવે છે. એકને બીજું કરી જાણવું તે જ ભ્રમ. તત્ત્વજ્ઞાન પામેલા યોગીનાં.સર્વ કર્મો ભસ્તસાત્ થવાથી એનું શરીર રહેતું નથી, શરીર દેખાય છે તે આભાસિક છે, જ્યારે અયોગીનું શરીર વ્યાવહારિક છે એ પણ કહેવાની વાત છે, સત્ય નથી કેમકે બન્ને શરીર એકસરખાં પરિણામવાળાં છે. એમાં વ્યવહાર અને આભાસ એવા કોઈ વિશેષો નથી. તે જ રીતે, એમ જે કહેવામાં આવે છે કે જ્ઞાનીમાં ક્રોધાદિક ભાવો દેખાય છે તે પણ, ચણોઠીઓનો ઢગલો અગ્નિ સમાન ભાસે

૧. અન્યત્ર 'અંગણઇ' મળે છે.

છે તેમ, આભાસ માત્ર છે એ વાત પણ નિરસ્ત થયેલી જાણવી. કર્મજનિત બધા ભાવો સત્ય જ છે, નહીં તો ક્ષુધા-તૃષા વગેરેને પણ જૂઠાં માનવાં પડે એ દેખીતો વિરોધ છે. અન્યઅદ્લાં યોગિશરીર રહિ કહઇ તે નહિ શ્રુતધીર । જો શિષ્યાદિ અદાર્પ્ટ રહિ, અરિઅદષ્ટ તેહનઇ કિમ સહઇ ? ॥ ૭૧ ॥

કોઇ કહઇ છઇ ઉન્મત્તપ્રાય<sup>૧</sup> – જ્ઞાનીનઇ સરવ અદષ્ટ ગયાં ૨ શરીર રહઇ છઇ અન્ય શિષ્યાદિકનઇં, જિમ લોકાદષ્ટઇ ઈશ્વરશરીર રહઇ છઇ, તે શ્રુતધીર નહી – સિદ્ધાંતમાંહિં ધૈર્યવંત નહી ! જો યોગીનું શરીર શિષ્યાદિકનઇ અદષ્ટઇં રહઇ તો અરિ ક૰ વૈરી તેહનઇ અદષ્ટઇં પડઇ કાં નહી ? તે માટિં સ્વાદષ્ટઇ જ સ્વશરીરનિર્વાહ માનવો ॥ ૭૧ ॥

કોઈ ગાંડા જેવી વાત કહે છે કે જેમ લોકનાં અદષ્ટથી (કર્મોથી) ઈશ્વરશરીર રહે છે તેમ જ્ઞાનીને સર્વ અદષ્ટ (કર્મો) ગયાં છતાં શિષ્યાદિનાં અદષ્ટથી (કર્મોથી) એનું શરીર રહે છે. પણ આમ કહેનારા પોતાના સિદ્ધાંતમાં ધૈર્યવંત નથી. જો યોગીનું શરીર શિષ્યાદિનાં અદષ્ટે (કર્મે) ટકી રહે છે તો વૈરીનાં અદષ્ટે (કર્મે) પડી કેમ જતું નથી ? એથી પોતાનાં અદષ્ટે (કર્મે) જ પોતાનું શરીર ટકે છે એમ માનવું યુક્ત છે.

### ૧. ૩૦માં આ પછી 'યા' છે.

શકતિઅનંતસહિત અજ્ઞાન, કર્મ્મ કહો તો વાધઇ વાન। કરમિં હુઇ જનમની યુક્તિ, દર્શન-જ્ઞાન-ચરણ્નથી મુક્તિ॥ ૭૨॥

ઇમ અવિદ્યા – માયાશબ્દવાચ્ય અનિર્વચનીય અજ્ઞાન વેદાંતીસંમત ન ઘટઇં ! જો અનંતશક્તિસહિત અજ્ઞાનરૂપ કર્મ કહો તો વાન વધઇ, તેહના ઉદય-ક્ષયોપશમાદિકથી અનેક કાર્ય થાઈ ! 'કર્મક્ષયઇ મોક્ષ થાઇ' તેહ જ કહઇ છઇ ! કર્મઇં જન્મની – સંસારની યુકતિ હોઇ, ક્ષાયિક ભાવઇં દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર પ્રક[ટ]ઇ તિવારઇ મુક્તિ હોઇ ။ ૭૨ ။

÷

આમ વેદાંતીઓ જેમાં માને છે તે 'અવિદ્યા' 'માયા' એવા શબ્દોથી ઉલ્લેખાતું અનિર્વચનીય અજ્ઞાન તર્કસંગત નથી. જો અનંત શક્તિવાળા અજ્ઞાનરૂપ કર્મને સંસારનું કારણ કહો તો પ્રતિષ્ઠા વધે. કર્મના ઉદય, ક્ષયોપશમ વગેરેથી અનેક પ્રકારનાં કાર્ય થાય છે. 'કર્મક્ષયે મોક્ષ થાય છે' એ ઉક્તિ એમ જ બતાવે છે. કર્મથી સંસાર સાથે સંબંધ થાય છે – સંસાર ઊભો થાય છે અને કર્મક્ષયે કરીને – ક્ષાયિક ભાવે દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર પ્રકટ થાય છે, ત્યારે સંસારથી મુક્તિ થાય છે.

Jain Education International

પ્રતિબિંબઇ જે ભાખઇ ભોગ, કિમ તસ રૂપી-અરૂપી યોગ। આકાશાદિકનું પ્રતિબિંબ જિમ નહી તિમ ચેતન અવલંબ॥ ૭૩॥

ચિત્-પ્રતિબિંબઇં બુદ્ધિનિષ્ઠ ભોગ છઇ તે સાક્ષાત્ આત્માનઇ નથી ઇમ કહઇ છઇં તેહનઇ રૂપી-અરૂપીનો યોગ સંભવઇ નહી | આકાશ અરૂપીનું જિમ આદર્શઇં પ્રતિબિંબ નથી તિમ બુદ્ધિમાંહિ ચેતનનો અવલંબ ન હોઇ | 'ગભીરં જલં' કહતાં આકાશ-પ્રતિબિંબ[ઇ] નથી ગભીરપશું, તે જલધર્મ છઇ | પ્રતિબિંબસ્વરૂપ દેખાડી ચિત્-પ્રતિબિંબ ન હોઇ ઇસ્યું કહઇ છઇ || ૭૩ ||

÷

બુદ્ધિમાં ચેતનનું પ્રતિબિંબ પડે છે એ રીતે ચેતન એટલે કે પુરુષને પ્રતિબિંબ દ્વારા બુદ્ધિનિષ્ઠ સુખાદિનો ભોગ છે, સાક્ષાત્ ભોગ નથી એમ સાંખ્યવાદીઓ કહે છે, પણ રૂપી-અરૂપીનો યોગ સંભવતો નથી. અરૂપી આકાશનું જેમ અરીસામાં પ્રતિબિંબ નથી પડતું તેમ બુદ્ધિમાં ચેતનનું પ્રતિબિંબ ન હોઈ શકે. 'પાણી ઊંડું છે' એમ કહીએ છીએ ત્યારે ઊંડાણ એ આકાશના પ્રતિબિંબને કારણે છે એમ તમે માનતા હો તો એ બરાબર નથી, ઊંડાણ એ જલનો ધર્મ છે. આમ, ચેતનનું પ્રતિબિંબ ન હોય એમ કહેવાનું થાય છે. આદર્શાદિકમાં જે છાય આવઇ તે પ્રતિબિંબ કહાય। મૂલ [થૂલ]' ખંધનું સંગત તેહ, નવિ પામઇ પ્રતિબિંબ અદેહ ॥ ૭૪ ॥

આદર્શાદિક ક૰ આરીસાપ્રમુખ તે સ્વચ્છ દ્રવ્ય તેહમાં જે છાયા આવઇ તે પ્રતિબિંબ કહાઇ । ઉક્તં ચ –

જે આયરિસસ્સંતો દેહાવયવા હવંતિ સંકંતા । તેસિં તત્થુવલદ્ધી પગાસજોગા શ ઇયરેસિં ॥ (વિંશિકા, ૧૮–૧૦) તે પ્રતિબિંબ સ્થૂલપુદ્દગલનુ હોઇ । ઉક્તં ચ –

સામા ઉદિયા છાયા અભાસુરગયા શિસિંતુ કાલાભા । સ ચ્ચેય ભાસુરગયા સદેહવન્ના મુણેયવ્વા ॥ (વિંશિકા ૧૮–૯) અદેહ ક૰ અશરીર જે આત્મા તે બુદ્ધિમાહિં પ્રતિબિંબ નવિ પામઇ ॥ ૭૪ ॥

È

અરીસા વગેરે સ્વચ્છ પદાર્થોમાં અન્ય પદાર્થોની જે છાયા પડે તેને પ્રતિબિંબ કહેવાય. કહ્યું છે કે ''અરીસામાં દેહના જે અવયવો સંક્રાન્ત થાય છે તેમની જ, પ્રકાશનો યોગ થવાથી, ત્યાં ઉપલબ્ધિ હોય છે, અન્યની નહીં.'' વળી કહ્યું છે કે ''અપ્રકાશમાન પદાર્થમાં પડેલી છાયા શ્યામ હોય છે, જેમ રાત્રે કાળી છાયા પડે છે. એ જ જ્યારે પ્રકાશમાન ચળકતા પદાર્થમાં પડે છે ત્યારે સ્વદેહના વર્શવાળી હોય છે એમ જાણવું.'' આ પ્રતિબિંબ સ્થૂલ પુદ્દગલસ્કંધ – પુદ્દગલ-પિંડનું પડતું હોય છે. અશરીર આત્માનું બુદ્ધિમાં પ્રતિબિંબ પડતું નથી.

## ૧. અન્યત્ર 'થૂલ' તેમજ 'સ્થૂલ' મળે છે.

બુદ્ધિં ચેતનતા સંક્રમઇં, કિમ નવિ ગગનાદિક ગુણ ૨મૈ। બુદ્ધિ જ્ઞાન ઉપલબ્ધિ અભિન્ન, એહનો ભેદ કરિ સ્યું ખિન્ન ॥ ૭૫॥

¥

અરૂપી એવું ચૈતન્ય જો બુદ્ધિમાં સંક્રમી શકે – પ્રતિબિંબિત થઈ શકે તો આકાશ વગેરે અરૂપી દ્રવ્યના ગુણ પણ બુદ્ધિમાં કેમ ન આવે ? સાંખ્યે બુદ્ધિ, જ્ઞાન અને ઉપલબ્ધિ વચ્ચે ભેદ માન્યો છે – ચૈતન્યના પ્રતિબિંબને ઝીલવાનું અધિષ્ઠાન તે બુદ્ધિ, ઇન્દ્રિયો દ્વારા બુદ્ધિની વિષયાકાર પરિણતિ તે જ્ઞાન અને ઘટાદિનો પુરુષને થતો સંગ તે ઉપલબ્ધિ. દર્પણ પરની મલિનતા એમાં પ્રતિબિંબિત મુખની મલિનતા રૂપે ભાસે છે, તેમ બુદ્ધિમાં રહેલ વિષયાદિ ભોગ તેમાં પ્રતિબિંબિત પુરુષમાં ભાસે છે. સાંખ્યની આ બધી કલ્પના જૂઠી છે. વસ્તુતઃ બુદ્ધિ, જ્ઞાન અને ઉપલબ્ધિ ત્રણે અભિન્ન છે – એક જ છે. ગૌતમસૂત્રમાં શું છે ? ''બુદ્ધિ, ઉપલબ્ધિ અને જ્ઞાન એ જુદાજુદા અર્થના શબ્દો નથી – એક જ અર્થના છે.'' તો પછી આવો ભેદ કરવાની તકલીફ શા માટે ? સાચો અર્થ કેમ ન સ્વીકારવો ? બુદ્ધિતત્ત્વ જે સાંખ્ય માનઇ છઇં તે નિત્યાનિત્યવિકલ્પઇં દૂષઇં છઇં –

બુદ્ધિ નિત્ય તો પુરુષ જ તેહ, જ્ઞાન પ્રવૃત્તિ ઇચ્છા સમગેહ । જો અનિત્ય તો કિહા વાસના ? પ્રકૃતિ તો સી બુદ્ધિસાધના ? ॥ ૭૬ ॥

\*

જે બુદ્ધિતત્ત્વમાં સાંખ્ય માને છે તે નિત્ય છે કે અનિત્ય એવા વિકલ્પો રજૂ કરી એનો દોષ બતાવવામાં આવે છે. જો જ્ઞાનાદિ ધર્મોથી યુક્ત બુદ્ધિને નિત્ય માનીએ તો તે જ પુરુષ છે એમ સિદ્ધ થઈ જશે. વળી જ્ઞાન, ઇચ્છા અને પ્રવૃત્તિનો આશ્રય એક જ હોય છે – જ્ઞાન, (ઇચ્છા) અને પ્રવૃત્તિના આશ્રય જુદા માનવા તે અનુચિત છે. એટલે જ્ઞાનના આશ્રયરૂપ બુદ્ધિ તે ઇચ્છા તથા પ્રવૃત્તિનો આશ્રય પણ સિદ્ધ થશે. ઉપરાંત, ઉપાધિ રૂપે પુરુષને વળગેલી બુદ્ધિ નિત્ય હોય તો પુરુષને મોક્ષ ક્યાંથી હોય ? જો બુદ્ધિને અનિત્ય માનીએ તો તેનો નાશ થયે વાસના ક્યાં રહેશે અને જો વાસના ન રહે તો ફરીને પ્રપંચની ઉત્પત્તિ કેવી રીતે થાય ? જો એમ કહેવામાં આવે કે બુદ્ધિનો નાશ થયા છતાં વાસના પ્રકૃતિમાં લીન થઈને રહે છે અને પ્રપંચની ઉત્પત્તિ કરે છે, તો પછી બુદ્ધિ જેવા સ્વતંત્ર તત્ત્વની સિદ્ધિ કરવાનું શું કામ છે ? પ્રકૃતિમાં જ જ્ઞાનાદિ ગુણનો આવિર્ભાવ માનવાથી કામ સરશે.

સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ

અહંકાર પશ્ચિ તસ પરિણામ, તત્ત્વ ચઉવીસતણો કિહાં ઠામ । શકતિ-વિગતિ પ્રકૃતિ સવિ કહો, બીજાં તત્ત્વ વિમાસી રહો ॥ ૭૭ ॥

બુદ્ધિતત્त્व મિથ્યા, તિવારઇ તત્પરિણામ અહંકારાદિકઇ મિથ્યા, ૨૪ તત્ત્વનો ઠામ કિહા હુઈ ? ૨૪ તત્ત્વના ધર્મ શક્તિ-વિગતિં કરી પ્રકૃતિથી જ સર્વ કહો, બીજાં તત્ત્વ બુદ્ધચાદિક છઇ તે વિમાસીનઇં રહો, એતલઇ પ્રકૃતિવિલાસ તે અજીવતત્ત્વ-વિલાસ જ હુઓ ! જીવતત્ત્વ તો મુખ્ય જ, બીજાં તત્ત્વ ઉભયપરિણામરૂપ છઇ ઇમ નવતત્ત્વપ્રકિયા તેહ જ શુદ્ધ થઈ જાણવી ॥ ૭૭ ॥

Ĥ

બુદ્ધિતત્ત્વ, આમ, મિથ્યા ઠરે છે ત્યારે એના પરિણામરૂપ અહંકાર વગેરે પણ મિથ્યા ઠરે છે. તો પછી પ્રશ્ન થાય કે પુરુષ સિવાયનાં ૨૪ તત્ત્વનું સ્થાન જ ક્યાં છે ? ૨૪ તત્ત્વનાં જે ધર્મ કે કાર્ય છે તે પ્રકૃતિની પોતાની શક્તિથી જ થાય છે એમ માનો એટલે બુદ્ધિ વગેરે ૨૪ તત્ત્વોનો વિચાર કરતાં અટકો. આ પ્રકૃતિવિલાસ તે જૈન દર્શન મુજબ અજીવતત્ત્વનો વિલાસ થયો. જીવતત્ત્વ (પુરુષ) તો મુખ્ય છે જ. બીજાં તત્ત્વ – પુષ્ટ્ય-પાપ વગેરે – આ બન્નેનાં પરિણામરૂપ છે. આમ નવ તત્ત્વની વિચારણા જ શુદ્ધ ઠરે છે. વિરમૈ રમૈ યથા નર્તકી, અવસર દેખી અનુભવ થકી। પ્રકૃતિ અચેતન કિમ તિમ રમૈ વિરમૈ જો કરતા નવિ ગમિ॥ ૭૮॥

જિમ નર્તકી ક૰ નાટિકણી કાર્યનાસાદિકનઇ વિષયિ ૨મઇ તથા અવસર દેખી દાનાદિક પામી વિરમઇ પોતાના અનુભવથી, તિમ પ્રકૃતિ અચેતન છઇ તે કિમ ૨મઇ-વિરમઇં જો કરતા પુરુષ તુઝનઇ ન ગમઇ ? એવં ચ –

રહુગસ્ય દર્શયિત્વા નિવર્તતે નર્તકી યથાડક્ત્માનમ્ ।

પુરુષસ્ય તથાઙ્ડત્માનં પ્રકાશ્ય વિનિવર્તતે પ્રકૃતિः॥ ( ) ઇત્યાદિ શિષ્ય કહઇ છઇ તે શિષ્યધંધન માત્ર [જાણ]વું। પુરુષનઇ આત્મદર્શન પ્રકૃતિ કરઇ તે અચેતનનઇં ન સંભવઇ ન વા તિહાં પ્રયોજન તદ્દજ્ઞાન છઇ॥ ૭૮॥

\$

સાંખ્યવાદીઓ પ્રકૃતિને નટડીની સમાન લેખે છો, પણ નટડી પ્રયોજનને લક્ષમાં લઈને ખેલ કરે છે, અને અનુભવથી અવસરને ઓળખી લઈને દાન વગેરે પામી ખેલ પૂરો કરે છે તેમ અચેતન પ્રકૃતિ કેવી રીતે કરી શકે ? પુરુષ કર્તા હોવાનું તો એમને માન્ય નથી. વળી ''સભાને પોતાની જાત દેખાડીને નર્તકી જેમ નિવર્તે છે, તેમ પ્રકૃતિ પુરુષ સમક્ષ પોતાને પ્રકટ કરીને નિવર્તે છે''' એમ શિષ્યોને કહેવામાં

૧. સાંખ્યો માને છે કે પ્રકૃતિ પુરુષના ભોગ અને અપવર્ગને સાધી આપવા સૃષ્ટિકાર્યમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. પોતાનાથી તદ્દન ભિન્ન સ્વભાવવાળી પ્રકૃતિ છે એવું પુરુષને ભાન કરાવવું તે પ્રકૃતિના સ્વસ્વરૂપપ્રકાશનનો અર્થ છે. પુરુષના મોક્ષ માટે પ્રકૃતિની પ્રવૃત્તિ છે. તે સિદ્ધ થતાં પ્રકૃતિ તે પુરુષને અનુલક્ષી નિવૃત્ત થાય આવે છે તે એમને ભરમાવવાનું જ કામ છે એમ માનવું જોઈએ. પુરુષ સમક્ષ પ્રકૃતિ પોતાની જાત પ્રકટ કરે તે એ અચેતન હોતાં સંભવે નહીં, વળી એ માટે પ્રકૃતિને પ્રયોજન નથી કે નથી એ અંગેનું જ્ઞાન.

છે. અચેતન પ્રકૃતિ પ્રયોજનપૂર્વકની ક્રિયા કેવી રીતે કરી શકે ? ઈશ્વરકૃષ્ણ કહે છે કે જેમ દૂધ અજ્ઞ અચેતન હોવા છતાં વત્સવિવૃદ્ધિ માટે ઝરે છે તેમ પ્રકૃતિ પણ અજ્ઞ અચેતન હોવા છતાં પુરુષના વિમોક્ષને માટે સૃષ્ટિકાર્યમાં પ્રવૃત્ત થાય છે.

પ્રકૃતિ દિદક્ષાઇં જિમ સર્ગ, શાંતવાહિતાઇં મુક્તિનિસર્ગ। કરતા વિશ એ કાલવિશેષ, તિહાં વલગૈ નય અન્ય અસેષ॥ ૭૯॥

પ્રકૃતિદિદક્ષાઇં સર્ગ ક૦ સૃષ્ટિ જિમ સાંખ્ય કહઇ છઇ તિમ નિસર્ગમુક્તિ ક૦ સ્વભાવમુક્તિ શાંતવાહિતાઇં હુઇ, એ બે લક્ષણ કર્તાનાં છઇ ા તે વિના જો પ્રકૃતિપરિણામનાં લક્ષણ કહિઇ તો કાલનાં લક્ષણ થાઇ ા તિહાં અન્ય અશેષ નય વલગઇ ા તે સર્વના અર્થનો અનુગ્રહ કરવા પાંચ કારણસમવાય માંનવો, તિવારઇ કર્તા મુખ્યપણઇ આવઇ ા ઉક્તં ચ –

કાલો(૧) સહાવ(૨) શિયઈ(૩) પુવ્વકયં(૪) પુરિસકાર(૫) શેગંતા ।

સમવાએ સમ્મત્તં એગંતે હોઇ મિચ્છત્તં ॥ (સમ્મતૌ, કા. ૩, ગા. ૫૩) ॥ ૭૯ ॥

Ē

પ્રકૃતિના વિલાસોને જોવાની ઇચ્છાથી (બુદ્ધિથી લઈ પંચભૂત સુધીની) સૃષ્ટિરૂપ કાર્ય થાય છે એમ સાંખ્ય કહે છે, તેમ આ પશ વાત છે કે એ ઇચ્છાને શાંત કરવાથી સ્વભાવમુક્તિ થાય છે. આ જોવાની ઇચ્છા ને એનું શમન બન્ને કર્તાનાં લક્ષણો છે. એટલે સૃષ્ટિરૂપ કાર્યનું કારણ કર્તા જ છે એમ થાય. જો એમ માનવાને બદલે એને પ્રકૃતિપરિણામનાં લક્ષણ કહીએ તો એને કાળનાં લક્ષણ માનવાની પણ સ્થિતિ આવે. તે-તે કાળે જે વિલાસો થાય છે તે કાળ દેખાડે છે એમ કહી શકાય. અર્થાત્ સૃષ્ટિકાર્યનું કારણ પ્રકૃતિ-પરિણામ જ છે કે કાળ જ છે એ બે મતો થાય. આમ બીજા બધા નયો – મતો – પજ્ઞ આપજ્ઞને વળગશે. સારું એ છે કે આ બધાના અર્થનો સમાસ કરીને કાર્યનું કારણ પાંચ કારણોના સમવાયને જ માનવો. ત્યારે કર્તા મુખ્યત્વ પ્રાપ્ત કરે. કહ્યું છે કે ''કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, પૂર્વકૃત (કર્મ) અને પુરુષાર્થ આ પાંચ એકલાં સ્વતંત્રપણે કાર્યનાં કારણ નથી. એમનો સમવાય થાય છે ત્યારે તે સમવાય જ કાર્યનું કારણ છે એમ માનવામાં સમ્યક્ત્વ છે, એ એકલાં – સ્વતંત્રપણે – કાર્યનાં કારણ છે એમ માનવામાં મિથ્યાત્વ છે." પ્રકૃતિ કર્મ તે માટઇં ગણો, જ્ઞાનક્રિયાથી તસ ક્ષય ભણો । અશુદ્ધભાવ કરતા સંસાર, શુદ્ધભાવ કરતા ભવપાર II ૮૦ I અકર્તઅભોક્તવાદિનૌ ગતૌ II

તે માટઇં પ્રકૃતિ તે કર્મનું જ નામ ગણો । તે પ્રધાન, કર્મ, સંસ્કાર, વાસના, વિદ્યા, સહજમલ એ સર્વ એકાર્થ જ શબ્દ છઇ દર્શનભેદઇં । તે કર્મનો ક્ષય જ્ઞાનક્રિયાથી જાણો । અશુદ્ધ ભાવ જે આત્મા છઇ તે સંસારનો કર્તા છઇ, શુદ્ધભાવ છઇ તે ભવપારનો કર્તા છઇ ।

અખ્યા કત્તા વિકત્તા ય સુહાશ ય દુહાશ ય ।

(ઉत्तराध्ययन, २०, उ७)

ઇત્યાદિ શાસ્ત્રવચન પશ્ચિ છઇ। અકર્તા અભોક્તા આત્મા માનઇ છઇ તે બે વાદી ગયા॥ ૮૦॥

\*

સાંખ્યને અભિમત પુરુષ-પ્રકૃતિમાં આ બધા દોષો આવે છે તેથી પ્રકૃતિ એ કર્મનું જ નામ છે એમ માનવું જોઈએ. જુદાંજુદાં દર્શનોમાં એનાં પ્રધાન, કર્મ, સંસ્કાર, વાસના, અવિદ્યા, સહજમલ એવાં નામો છે, પણ એ એક અર્થનાં જ છે. આ કર્મનો ક્ષય જ્ઞાન અને ક્રિયાથી થાય છે. અશુદ્ધ ભાવથી યુક્ત થયેલો આત્મા એ સંસારનો કર્તા છે અને શુદ્ધ ભાવથી યુક્ત થયેલો આત્મા ભવપાર એટલે મોક્ષનો કર્તા છે. ''સુખો અને દુ:ખોનો કર્તા તથા વિકર્તા એટલે કે વિનાશ કરનાર આત્મા છે'' એવું શાસ્ત્રવચન પણ છે. આમ આત્માને અકર્તા તથા અભોક્તા માનનાર બે વાદીઓ નિરસ્ત થયા. એક વાદી કહે છે – નિર્વાણ ક૦ મોક્ષ તે નથી / ઇંદ્રિયવિલાસ વિના મુક્તિસુખ છઇ, તેહનાં મંડાણ છઇ તે કુણ સદ્દહઇ ? તો અશેષવિશેષગુણોચ્છેદરૂપ વૈશેષિકાભિમત મુક્તિ માનો, દુઃખાભાવેચ્છાઇં જ મુમુક્ષુપ્રવૃત્તિ હુસ્યઇં, તે ઊપરિ કહઇ છઇ – દુઃખાભાવ તે પુરુષાર્થ નથી, જે માટઇં મૂચ્છાવસ્થાઇ પણિ અવેદ્ય દુઃખાભાવ છઇ, તિહાં કુણ પ્રવૃત્તિ પંડિત કરે ? ઉક્તં ચ –

દુઃખાભાવોઙપિ નાવેદ્યઃ પુરુષાર્થતયેષ્યતે ।

ન હિ મૂચ્છાંદ્યવસ્થાર્થે પ્રવૃત્તો દશ્યતે સુધી: ॥ ( ) ઇતિ ॥ ૮૧ ॥

### ŝ

એક વાદી કહે કે નિર્વાણ એટલે કે મોક્ષ છે જ નહીં. મોક્ષને સુખનું સ્થાન માનવામાં આવે છે પરંતુ મોક્ષમાં ઇન્દ્રિયો નથી, અને ઇન્દ્રિયવિલાસ વિના મોક્ષમાં સુખનાં મંડાણ છે એ વાતમાં કોણ વિશ્વાસ કરશે ? વૈશેષિકો આત્માના જ્ઞાન વગેરે સર્વ વિશેષ ગુણોના અભાવરૂપ મુક્તિ માને છે. એમના મત મુજબ દુઃખના અભાવની ઇચ્છાથી મોક્ષ માટેની પ્રવૃત્તિ થશે. પરંતુ દુઃખનો અભાવ તે કંઈ પુરુષાર્થ નથી, કેમકે મૂચ્છાંવસ્થામાં પણ દુઃખનો અભાવ છે, પણ કોઈ સુજ્ઞ મૂચ્છાંવસ્થાને માટે પ્રવૃત્તિ કરતો નથી. કહ્યું છે કે ''અવેદ્ય એવો દુઃખાભાવ પણ પુરુષાર્થ તરીકે ઇષ્ટ નથી. કોઈ સુજ્ઞ માણસ મૂચ્છાંવસ્થા માટે પ્રવૃત્ત થતો જોવા મળતો નથી.'' કાલ અનંતે મુક્તિં જતાં, હુઇ સંસારવિલય આજતાં। વ્યાપકનઇ કહો કેહો ઠામ, જિહાં એક સુખસંપતિધામ॥ ૮૨॥

### È

જો મોક્ષપદાર્થ સત્ય હોય તો અનંત કાળે (અનંત કાળ સુધીમાં) બધા જીવો મુક્તિએ જાય-પહોંચે એનાથી સંસારનો વિલય થાય. એક એક યુગે એક-એક જીવ મોક્ષે જાય તો અનંત યુગે સંસાર ખાલી કેમ ન થાય ? ''અનંત જીવો મુક્ત થયા છે એ સાચું છે તોપણ સંસાર પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ છે'' એમ કિરણાવલિકારે કહ્યું છે તે તો જ બંધ બેસે, જો કાળની અનંતતાથી જીવસંખ્યાની અનંતતા વધારે હોય. પણ એ તો કલ્પનામાત્ર છે, એમ માનવા માટે કોઈ પ્રમાણ નથી. વળી, આત્માને (જૈનો સિવાય) બધા વ્યાપક કહે છે, તો તેને માટે સુખ-સંપત્તિના ઘર સમું એક સ્થળ કયું છે કે જ્યાં એણે જવાનું

૧. તો તો ૩૦ પુ૦ (અન્યત્ર એક 'તો' મળે છે.)

હોય ? મતલબ કે જે સર્વવ્યાપક છે એને ક્યાંય જવાનું હોતું નથી. વ્યાપક આત્માને ગતિક્રિયા હોતી નથી તેથી તેને સિદ્ધક્ષેત્રમાં જવાનું પણ હોતું નથી. (જૈનોના મતે આત્મા વ્યાપક નથી, તેથી મુક્ત થતો આત્મા ઊર્ધ્વ ગતિ કરી લોકાંતે સિદ્ધક્ષેત્રમાં – સિદ્ધશિલામાં જાય છે.) કિમ અનંત ઇક ઠામિ મિલૈ, પહિલો નહિ તો કુણસ્યું ભલૈ ?। પહિલાં ભવ કઇ પહિલાં મુક્તિ ? એ તો જોતાં ન મિલઇ યુક્તિ ॥ ૮૩ ॥

Ŷ

મોક્ષમાં માનવા સામે બીજા પણ ઘણા પ્રશ્નો છે. સિદ્ધક્ષેત્રને તો તમે (જૈનો) પરિમિત જ માનો છો તો એક સ્થાને અનંત સિદ્ધ કેમ ભેગા થઈ શકે ? જો તમે એમ કહો કે પછી સિદ્ધ થનારા જીવો પહેલાં સિદ્ધ થયેલામાં ભળી જાય છે તેથી અનંત સિદ્ધોને ત્યાં રહેવામાં કોઈ આપત્તિ નથી, તો કહેવાનું કે કોઈ પણ જીવને તમે અનાદિસિદ્ધ તો માનતા નથી, તો પછી સિદ્ધ થતા જીવો કોનામાં ભળી જાય ? ઉપરાંત કોઈ અનાદિસિદ્ધ ન હોય તો બધા સાધકો મુક્તિ મેળવવા માટે કયા સિદ્ધને નમે – કયા સિદ્ધની ભક્તિ કરે ? વળી, પહેલો સંસાર કે પહેલી મુક્તિ ? પહેલો સંસાર માનો તો મુક્તિને સાદિ (જેને આદિ છે એવી) માનવાની આપત્તિ આવશે અને મુક્તિને પહેલી માનશો તો-તો એ વચન પોતાને જ ખોટું પાડશે, કેમકે પહેલાં સંસારબંધ ન હોય તો મુક્ત શામાંથી થવાનું હોય ? બધી રીતે વિચારતાં મોક્ષ છે એવી વાત બેસતી નથી. જિહાં ન ગીત નવિ ભાવવિલાસ, નહિ શૃંગાર કુતૂહલ હાસ । તેહ મુગતિથી કહઇ કૃપાલ વનમઇ જનમ્યો ભલો

શૃગાલ || ૮૪ ||

જિહાં ગીતગાન<sup>૧</sup> નહી, ભાવવિલાસ નહી, શૃંગારરસ નહી, કુતૂહલ ક૰ ખ્યાલ નહી, હાસ ક૦ હાસ્યરસ નહી તે મુગતિમાંહિ સ્યું સુખ હુસ્યઇ ? તે મુક્તિથી કૃપાલ ઋષિ કહઇ છઇ વનમાંહિ સીયાલજન્મ હોઇ તોઇ ભલો ।

वरं वृन्हावने रम्ये शृगासत्वं स ઈહते।

ન તુ વૈશેષિકીં મુક્તિં **જૈમિનિ**ર્ગન્તુમિચ્છતિ ॥ ( ) ૮૪ ॥ \*

જ્યાં ગીત-ગાન નથી, ભાવોનો વિલાસ નથી, શૃંગારરસ નથી, જ્યાં વિનોદકીડા નથી, હાસ્યરસ નથી તે મુક્તિમાં શું સુખ હોય ? એના કરતાં તો વનમાં શિયાળ થવું વધુ સારું. કૃપાળુ જૈમિનિ ઋષિએ કહ્યું છે કે ''જૈમિનિ વૈશેષિકોની મુક્તિને પામવા ઇચ્છતો નથી, એનાં કરતાં તો રમ્ય વૃંદાવનમાં શિયાળ થવાનું વધુ પસંદ કરે છે.''

### ૧. ધ્યાન પુુુ

ભવઅભિનંદી એહવા બોલ, બોલઇ તે ગુણરહિત નિટોલ। જેહનઇ નહીં મુગતિકામના, બહુલસંસારી તે દુરમના ॥ ૮૫ ॥ ભવઅભિનંદિલક્ષણવંત જે કહિયા છઇ તે મુગતિ ઊથાપવા એહવા બોલ બોલઇ છઇ તે ગુણરહિત<sup>1</sup> કહિઇં અનઇ નિટોલ – નિશૂક કહિઇ ! જેહનઇ મોક્ષની કામના ક૦ વાંછના નથી તે દુરમના ક૦ માઠામનવંત બહુલસંસારી ક૦ અભવ્ય અથવા દૂરભવ્ય કહિઇ ! ચરમપુદ્દગલાવર્તવર્ત્તા હોઇ તેહનઇ જ મુક્તિકામના હુઇ ! ઉક્તં ચ –

મુક્ખાસઓ वि નડન્નત્થ હોઇ ગુરુભાવમલપહાવે છાં।

જહ ગુરુવાહિવિગારે ન જાઓ પત્થાસઓ સમ્મં∥ '(વિંશિકા, ૪/૨)∥ ૮૫∥

÷

સંસારને પસંદ કરવાના લક્ષણવાળા જે પુરુષો મોક્ષનું ખંડન કરતાં આવાં વચનો કહે છે તે ગુણરહિત અને નઠોર – નિર્દય છે. જેમને મોક્ષની કામના નથી તેવા તે દુષ્ટ મનવાળા, બહુ સંસારવાળા એટલે કે અભવ્ય (મુક્તિ ન પામનારા) કે દૂરભવ્ય (ઘણા જન્મે મુક્તિ પામનારા) છે. છેલ્લા પુદ્દગલાવર્ત્તમાં આવેલા હોય છે તેમને જ મુક્તિની કામના હોય. કહ્યું છે કે ''જેમ મહાવ્યાધિનો વિકાર હોય ત્યારે પથ્યને માટે બરાબર મન થતું નથી તેમ તીવ્ર ભાવમલ (રાગદ્વેષાદિ વિકારો)નો પ્રભાવ હોય ત્યારે અન્ય કાળે (ચરમ પુદ્દગલાવર્ત્ત સિવાય) મોક્ષને માટે મન થતું નથી."

# ૧. ગુણરહિ ૩૦

પહલાં મોક્ષ સુખરૂપ સાધઇં છઇ ! ઇંદ્રિયસુખ જે દુખનું મૂલ, વ્યાધિપડિગણ અતિપ્રતિકૂલ ! ઇંદ્રિયવૃત્તિરહિત સુખસાર, ઉપશમ અનુભવસિદ્ધ ઉદાર ॥ ૮૬ ॥

ઇંદ્રિયસુખ છઇ તે દુખનું મૂલ છઇ, તે વ્યાધિપ્રતિકાર છઇ। ક્ષુધાઈ પીડિત હુઇ તિવારઇ ભોજન ભલુ લાગઇ, તૃસાઇ હોઠ સૂકાઇ તિવારઇ પાણી પીવું ભલુ લાગઇ, હૃદયમાંહિં કામાગ્નિ દીપઇ તિવારઇ મૈથુનઇચ્છા ઉપજઇ, એ વ્યાધિનાં ઔષધ છઇ, સુખ જાણઇ તે મિથ્યા। યત્ સૂક્તમ્ –

ક્ષુધાર્તઃ સન્ શાલીન્ કવલયતિ માંસ્પાકવલિતાન્, તૃષા શુષ્યત્યાસ્યે પિબતિ ચ સુધાસ્વાદુ સલિલમ્ । પ્રદીપ્તે કામાગ્નૌ નિજહૃદિ વૃષસ્યત્યથ વધૂં, પ્રતીકારો વ્યાધેઃ સુખમિતિ વિપર્યસ્યત્યથ જનઃ ॥ (ભર્તુહરિ, શતક)

પ્રશમસુખં પ્રત્યક્ષં ન પરવશં ન વ્યયપ્રાપ્તમ્ ॥ (૨૩૭) તથા –

યત્ સર્વવિષયકાંક્ષોદ્ભવં સુખં પ્રાપ્યતે સરાગેજ્ઞ । તદનન્તકોટિગુજ્ઞિતં મુધૈવ લભતે વિગતરાગઃ ॥ (૧૨૪) ઇત્યાદિ 🛛 ૮૬ 🖷

### Ŵ

પહેલાં મોક્ષ સુખરૂપ છે એ સિદ્ધ કરીએ છીએ.

ઇન્દ્રિયસુખ ખરેખર તો દુઃખનું મૂળ છે. એ વ્યાધિના પ્રતીકારરૂપ છે. ક્ષુધાથી પીડિત હોઈએ ત્યારે ભોજન સારું લાગે છે, તુષાથી હોઠ સૂકાય ત્યારે પાણી પીવું સારું લાગે છે, હૃદયમાં કામાગ્નિ સળગે છે ત્યારે મૈથુનની ઇચ્છા ઉત્પન્ન થાય છે. એટલે ભોજન, જલ વગેરે બધાં વ્યાધિનાં ઔષધ છે. એને સુખ માનવાં એ ખોટું છે. યોગ્ય રીતે કહ્યું છે કે ''ક્ષુધાર્ત હોય તે માંસયુક્ત ભાત આરોગે છે, જેનું મોઢું તરસથી સુકાય છે તે અમૃત જેવા સ્વાદવાળું પાણી પીએ છે. પોતાના હૃદયમાં કામાગ્નિ પ્રદીપ્ત થયો હોય તે વધુ સાથે મૈથુન કરે છે. આ બધા વ્યાધિના પ્રતીકાર છે અને માણસ એ સુખ છે એમ ઊંધું સમજે છે." ઇન્દ્રિયવૃત્તિરહિત અને ધ્યાનસમાધિથી જન્મતું જે ઉપશમભાવનું સુખ છે તે જ સારરૂપ યથાર્થ સુખ છે. ત્યાં 'સુખ' શબ્દનો પ્રયોગ લાક્ષણિક કે આલંકારિક નથી. એક ક્ષણ રાગદ્વેષરહિત થઈ આત્મામાં જોશો તો આ વાત અનુભવસિદ્ધ જણાશે. 'પ્રશમરતિ'માં કહ્યું છે કે, ''સ્વર્ગનાં સુખો પરોક્ષ છે ને મોક્ષનું સુખ તો અત્યન્ત પરોક્ષ છે પણ ઉપશમભાવનું સખ પ્રત્યક્ષ છે, એ બીજા પર આધારિત સુખ નથી – સ્વાધીન સુખ છે ને એ નષ્ટ થતું નથી.'' તથા ''રાગી જીવ સર્વ વિષયોની આકાંક્ષાથી ઉત્પન્ન થતું જે સુખ મેળવે છે તેના કરતાં અનંતગણું સુખ વિરાગી જીવ સહજપણે મેળવે છે."

તિહાં અભ્યાસ મનોરથપ્રથા પહિલા આગિ નવિ પરકથા। ચંદ્રચંદ્રિકા શીતલધામ જિમ સહજઇ તિમ એ સુખઠામ॥ ૮૭॥

તે ઉપશમસુખમાંહિ પહલાં અભ્યાસ અનઇ મનોરથ તેહની પ્રથા ક૰ વિસ્તાર હોઇ, દષ્ટં ચાભ્યાસિકં માનોરથિકં ચ સુખં લોકેકપિ, પછઇ નિર્વિકલ્પક-સમાધિ, પરદ્રવ્યની કથા જ ન હોઇં। ઉક્તં ચ જ્ઞાનસારે –

પરબ્રહ્મણિ મગ્નસ્ય શ્લથા પૌદ્દગલિકી કથા।

ક્વામી ચામીકરોન્માદાઃ સ્ફારા દારાદરાઃ ક્વ ચ ?॥ (૨, ૪) અભ્યાસમાશ્રિત્યાપ્યુક્તં **પ્રશમરતો** —

યાવત્ પરગુણદોષપરિકીર્તને વ્યાપૃતં મનો ભવતિ !

तावइ वरं विशुद्धे ध्याने व्यग्रं मनः अर्तुम् ॥ (१८४)

Ħ

લોકવ્યવહારમાં સુખ અભ્યાસ (પુનઃપુનઃ પ્રવૃત્તિ) અને મનોરથના ગુણવાળું જોવામાં આવે છે. ઉપશમસુખમાં પણ પહેલાં તો અભ્યાસ અને મનોરથનો વિસ્તાર ચાલે છે. એટલે કે ઉપશમ સુખનો અનુભવ, એ પછી એને ફરી પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા, એ પછી એ માટે પ્રવૃત્તિ, એ પછી ઉપશમસુખનો ફરી અનુભવ, ફરી ઇચ્છા, ફરી પ્રવૃત્તિ એમ ચક્ર ચાલ્યા કરે છે. પણ આગળ ચાલતાં નિર્વિકલ્પ સમાધિ સિદ્ધ થાય છે. ત્યારે પછી બીજી કોઈ વસ્તુની તો વાત જ રહેતી નથી. 'જ્ઞાનસાર'માં કહ્યું છે કે, ''પરબ્રહ્મમાં મગ્ન થયેલા જીવને પૌદ્દગલિક પદાર્થો અંગેની કથા શિથિલ થઈ જાય છે. એમાં સુવર્શ માટેના ઉન્માદ અને સ્ત્રી માટેની આસક્તિને માટે ક્યાં સ્થાન હોય ?" અભ્યાસને અંગે "પ્રશમરતિ'માં કહ્યું છે કે, "મન જેટલો વખત બીજાના ગુણદોષ ગાવામાં રોકાયેલું રહે છે તેટલો વખત મનને વિશુદ્ધ ધ્યાનમાં મગ્ન કરવું એ વધારે સારું છે." ચંદ્રની ચંદ્રિકા જેમ સહજપણે શીતલતાનું ધામ છે તેમ આત્મસ્વભાવરૂપ ઉપશમ સહજપણે સુખનું સ્થાન છે. તરતમતા એહની દેખીઇ, અતિપ્રકર્ષ તે શિવ લેખીઇ। દોષાવરણતણી પણિ હાણિ, ઇમ નિશેષ પરમપદ જાણિ ॥ ૮૮ ॥ એહ શમસુખની તરતમતા ઉત્કર્ષાપકર્ષ દેખિઇ, જે અતિપ્રકર્ષ

તે શિવ – મોક્ષ લેખવિઇ । દોષાવરણની હાનિ પણિ તરતમભાવઇ<sup>\*</sup> છઇ, જે નિઃશેષ તે પરમપદ જાણિ । ઉક્તં ચ – દોષાવરણયોર્હાનિર્નિઃશેષાકસ્ત્યતિશાયનાત ।

ક્વચિદ્ર યથા સ્વહેતુભ્યો બહિરન્તર્મલક્ષયઃ ॥

ઇતિ અષ્ટસહસ્યામ્ (પરિચ્છેદ ૧, શ્લો. ૪)

#### È

જુદાજુદા જીવોમાં શમસુખનું ઓછાવત્તાપણું જોવા મળે છે. તો એનો અત્યંત પ્રકર્ષ હોય એ સ્થિતિ પણ કલ્પી શકાય. એ જ મોક્ષ. રાગાદિ દોષો ને કર્મરૂપ આવરણની હાનિ – એમનો હ્રાસ પણ ઓછોવત્તો હોઈ શકે છે. એ હાનિ સંપૂર્ણ હોય એવી સ્થિતિની પણ કલ્પના થઈ શકે. તે જ પરમપદ, મોક્ષ. કહ્યું છે કે, ''બહારના અને અંદરના મેલનો ક્ષય એ માટેનાં સાધનોથી દૂર થાય છે એમ રાગદ્વેષાદિ દોષો અને કર્મરૂપી આવરણનો ક્ષય, વધતાંવધતાં ક્યાંક સંપૂર્ણ થતો જોવા મળે છે."

સિદ્ધને દુઃખના અભાવથી પણ સુખ છે એમ ગણવાનું છે.

### ૧. તરતમઇ ભાવઇ પુન્

Jain Education International For Private & Personal Use Only

દુખ હોવઇ માનસ-શારીર, જિહાં લગૈં મનતનુવૃત્તિસમીર। તેહ ટલઇ દુખ નાસઇ, દુક્ખ નહિ ઉપચારવિસેસઇં મુક્ખ ॥ ૮૯ ॥

મનનું અનઇ શરીરનું દુખ હોઇ તિહાં લગઇ, જિહાં લગઇ મન-તનુવૃત્તિરૂપ સમીર ક૰ વાયુ વિસ્તારવંત હુઇ I તેહ ટલઇ તિવારઇં નિસ્તરંગ સમુદ્ર સમાન આત્મદશા હોઇ, દુખ નહીં I ઉપચારવિશેષઇ તે મોક્ષ ક૰ [=કહિઇ] I ઉક્તં ચ **પ્રશમરતૌ** –

हेड-मनोवृत्तिल्यां लवतः शारीर-मानसे हुः भे।

તદભાવાત્ તદભાવે સિદ્ધં સિદ્ધસ્ય સિદ્ધાદ્ધિ]સુખમ્<sup>૧</sup>॥ (૨૯૬)॥ ૮૯॥

મનની અને શરીરની વૃત્તિઓરૂપી વાયુ વહે છે ત્યાં સુધી મનનાં અને શરીરનાં દુઃખ હોય છે. વૃત્તિઓરૂપી વાયુ દૂર થાય ત્યારે નિસ્તરંગ સમુદ્ર સમાન આત્મદશા પ્રકટે છે જેમાં દુઃખ નથી હોતું. એને જ ઉપચારવિશેષથી મોક્ષ કહેવાય છે. 'પ્રશમરતિ'માં કહ્યું છે કે, ''શરીર અને મનની વૃત્તિઓથી શરીરનાં અને મનનાં દુઃખ થાય છે. તે વૃત્તિઓ દૂર થતાં જે દુઃખનો અભાવ થયો તે જ સિદ્ધોનું સિદ્ધિસુખ.''

÷

૧. અન્યત્ર 'સિદ્ધિસુખમુ' મળે છે.

સર્વશત્રુક્ષય સર્વ જ રોગ-અપગમ સર્વારથસંયોગ । સર્વકામનાપૂરતિ સુક્અ, અનંતગુણ તેહથી મુખ-સુક્અ [સુખ મુક્અ]ૈ ॥ ૯૦ **॥** 

કોઇનઇ ઘણા શત્રુ છઇ તેહનઇ એકશત્રુક્ષય સાંભલિઇં કેહવું સુખ હોઇ ? સર્વશત્રુક્ષયઇં મહાસુખ હોઇ, તેહમાં સ્યું કહવું ? ઇમ સર્વરાગાદિશત્રુક્ષયજનિત અતિશયિત સુખ મોક્ષમાહિં છઇ તથા સોલ રોગ જમગ-સમગ ઊપના હોઇ તેહમાંહિલો એક રોગ ટલ્થઇ ઘણું સુખ ઊપજઇ, ૧૬ ટલ્થઇ તો પૂરું જ સુખ ઉપજઇ, તિમ સર્વકર્મવ્યાધિવિલયજનિત સિદ્ધનઇ સુખ છઇ ા એક અર્થયોગઇ સુખ ઊપજઇ તેહથી સર્વાર્થયોગઇ અનંતગુણ ઇમ સર્વઅર્થસહજગુણ-સિદ્ધિજનિત મોક્ષમાહિં સુખ છઇ ા એક ઇચ્છા પૂર્ણ થાતાં સુખ ઊપજઇ તો સર્વ ઇચ્છા પૂર્ણ થાતાં અનંતગુણ જ હોઇ ઇમ સર્વ અનિચ્છારૂપ વૈરાગ્યેચ્છા પૂર્ણ થાતાં અનંત સુખ સિદ્ધનઇં છઇ ા ઉક્તં ચ **વિંશિકાયામ** –

તહ સવ્વસત્તુ-સવ્વવાહિ-સવ્વક્ર-સવ્વમિચ્છાણં ।

⊛

કોઈને ઘણા શત્રુ હોય તેમાંથી એક શત્રુનો ક્ષય સાંભળી કેવું સુખ થાય ! અને સર્વ શત્રુનો ક્ષય થતાં તો મહાસુખ થાય એમાં શું કહેવાનું ? એમ સર્વ રાગાદિ શત્રુઓના ક્ષયથી જન્મતું મોટું ને ચડિયાતું સુખ મોક્ષમાં છે. સોળ રોગ સામટા ઉત્પન્ન થયા હોય

૧. અન્યત્ર 'સુખ મુક્ખ' મળે છે.

તેમાંથી એંક રોગ ટળ્યે ઘણું સુખ ઊપજે તો સોળેસોળ રોગ દૂર થયે પૂર્શ સુખ ઊપજે, તેમ સિદ્ધને સર્વ કર્મરૂપી વ્યાધિ દૂર થવાથી જન્મતું સુખ હોય છે. એક અર્થ – ઇચ્છા પૂરી થતાં જે સુખ ઊપજે તેનાથી અનંત ગણું સર્વ ઇચ્છાની પૂર્તિમાં હોય છે તેમ સર્વ અર્થના સહજ ગુણની સિદ્ધિમાંથી જન્મતું સુખ મોક્ષમાં છે. સર્વ ઇચ્છા પૂર્શ થવામાં અનંત ગણું સુખ છે એમ સર્વ અનિચ્છારૂપ વૈરાગ્યની ઇચ્છા પૂર્શ થયાનું અનંત સુખ સિદ્ધને છે. 'વિંશિકા'માં કહ્યું છે કે, ''સર્વ શત્રુના ક્ષયથી, સર્વ વ્યાધિના દૂર થવાથી, સર્વ અર્થોના સંયોગથી અને સર્વ ઇચ્છાઓની પૂર્તિથી થતા સુખથી અનંત ગણું સુખ તેનાથી એટલે મોક્ષથી પ્રાપ્ત થાય છે."

સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ

અનંત મોક્ષ ગએ સંસાર શૂન્ય કિમ નથી એહવું પૂછ્યું છઇ તેહનો ઉત્તર કહઇં છઇ –

ઘટઇ ન રાશિ અનંતાનંત અક્ષત ભવ નઇં સિદ્ધ અનંત। પરમિતજીવનયઇં ભવ રિક્ત થાઇ જન્મ લહઇ કઇ

મુક્તિ ॥ ૯૧ ။ અનંતાનંત રાશિ હોઇ તે ઘટઇ નહી તે માટઇં ભવ ક૰ સંસાર

તે અક્ષત ક૰ આખો છઇ। અનઇ સિદ્ધ પણ અનંત છઇ। સમયાનંતસંખ્યાથી જીવાનંતસંખ્યા ઘણું મોટી છઇ તિહાં કિસ્પોઇ બાધ નથી 1 જે મિત જ જીવ કહઇ છઇ તેહનઇ સંસાર ખાલી થાઇ, કઇ મોક્ષમાહિથી ઇહાં આવ્યા જોઇઇ। ઉક્તં ચ — મુક્તોકપિ વાકભ્યેતુ ભવં ભવે[વો] વા

ભવસ્ય[સ્થ] શૂન્યોક્સ્તુ મિતાત્મવાદે !

જિવારઇં પૂછિઇં ભગવંત કહઇ જે એક નિગોદનો અનંતભાગ મોક્ષઇં ગયો। એહવઇ અનંતજીવવાદઇ કિસ્યુંઇ બાધક નથી ॥ ૯૧ ॥

Ĥ

અનંત જીવો મોક્ષે જવા છતાં સંસાર ખાલી કેમ નથી થતો એવું પૂછવામાં આવ્યું છે તેનો ઉત્તર કહીએ છીએ. જે સમૂહ અનંતાનંત છે તે થોડા નંગ બાદ જતાં ઓછો થતો નથી. જીવરાશિ પણ અનંત છે એટલે જીવો ક્રમશઃ મોક્ષે જતાં પણ સંસાર ઘટતો નથી, આખો જ રહે છે. સિદ્ધો પણ અનંત છે. કાળની અનંત સંખ્યાથી જીવની અનંતસંખ્યા ઘણી મોટી છે એટલે અનંત કાળે બધા જીવો મોક્ષે જતાં સંસાર ખાલી થાય એ આપત્તિ આવતી નથી. જીવસંખ્યા પરિમિત હોવાનો જેમનો સિદ્ધાંત છે તેમની દષ્ટિએ સંસાર ખાલી થાય અથવા જીવો મોક્ષમાંથી સંસારમાં પાછા જન્મ લે છે એમ તેમણે માનવું પડે. કહ્યું છે કે ''જીવસંખ્યા પરિમિત છે એમ જે માને છે તેમને માટે સંસાર જીવોથી શૂન્ય થાય અથવા મુક્ત જીવ પાછા સંસારમાં પાછા ફરે એમ માનવાનું આવે. પરંતુ છ પ્રકારના જીવોની અનંત સંખ્યા છે એમ કહેવાયું છે એટલે કોઈ દોષ – સંસાર ખાલી થઈ જવાનો દોષ આવતો નથી.'' પૂછવામાં આવતાં ભગવાન કહે છે કે એક નિગોદ (અનંત જીવોનું એક સાધારણ શરીર)નો અનંતમો ભાગ જ મોક્ષે ગયો છે. એટલે અનંત જીવસંખ્યા માનવાથી કોઈ આપત્તિ આવતી નથી. કહિઉ તેહ જ સ્પષ્ટપશ્નિ કહઇ છઈ –

થયા અને થાસ્યે જે સિદ્ધ, અંશ નિગોદ અનંત પ્રસિદ્ધ। તો જિનશાસન સી ભય હાર્ણિ, બિંદુ ગયૈ જલધિ સી કાશિ॥ ૯૨॥

È

આગળ કહ્યું તે જ સ્પષ્ટતાથી કહીએ છીએ. અતીત કાળમાં જે સિદ્ધ થયા અને અનાગત કાળમાં જે સિદ્ધ થશે તે બધા મળી એક નિગોદના અનંતમા ભાગ જેટલા છે, તો જિનમત મુજબ સંસારને હાનિનો શો ભય ? મતલબ કે કંઈ જ હાનિ નથી. સમુદ્રમાંથી એક બિંદુ ઓછું થયે એને શી ખોટ કે હાનિ ? એક બિંદુ કંઈ સમુદ્રની વૃદ્ધિ કે હાનિનું કારણ બનતું નથી. અતીત કાળ કરતાં અનાગત કાળ અનંત ગણો છે તોપણ મુક્ત થયેલા જીવો સર્વ મળી એક નિગોદના અનંતમે ભાગે છે એ સત્ય છે.

૧ એન્યત્ર 'અનાગતાદ્ધા' મળે છે.

વ્યાપકનઇં નવિ ભવ નવિ સિદ્ધિ, બાંધઇ છોડઇ ક્રિયાવિવૃદ્ધિ । પશિ તનુમિત આતમ અહ્યે કહું, તિહાં તો સઘલું ઘટતું લહું ॥ ૯૩ ॥

સર્વવ્યાપક જે આત્મા માનઇ છઇ તેહનઇ પરભવિ જાવું નથી તિવારઇ ન સંસાર ન વા મોક્ષ ઘટઇં પશિ અહ્યે તો આત્મા તનુમિત કન્ શરીરપ્રમાણ માનું છું તિહાં તો સઘલુઇ ઘટતું જ લહું છું ! જેહવું ગતિ-જાત્યાદિનિધત્ત આઉખું બાંધઇ તેહવઇ તે ઉદય આવ્યઇં તે ક્ષેત્રઇ જીવ જાઇ ! વક્રગતિ હુઇ તો આનુપૂર્વી તિહાં ખાંચી આણઇ ! મોક્ષઇ તો પૂર્વપ્રયોગાદિ ૪ કારણઇ સમયાંતર પ્રદેશાંતર અણફરસતો નિયત-સ્થાનઇં જઈ ઊપજઇ તિહાં શાશ્વતાનંદઘન થઈ બઇસઇ<sup>\*</sup> ॥ ૯૩ ॥

Ē

આત્માને જે વ્યાપક માને છે, તેમની દષ્ટિએ જીવને એક ભવમાંથી બીજા ભવમાં જવાનું રહેતું નથી. તેથી સંસાર કે મોક્ષને પશ એમાં સ્થાન નથી. કેમકે ગમનાદિ ક્રિયાઓથી બંધ-મોક્ષ સંભવે છે તે ત્યાં હોતી નથી. પશ અમે તો આત્માને શરીરપ્રમાણ માનીએ છીએ ત્યાં એ બધાંને સ્થાન છે. ગતિ, જાતિ આદિના નિયત કર્મોએ જેવું આયુષ્ય બાંધ્યું હોય તેવું તે ઉદયમાં આવતાં જીવ તે-તે ક્ષેત્રમાં જાય છે. સામાન્ય રીતે જીવ પોતે તો ઋજુ ગતિએ જાય છે પણ જો વક્રગતિ કરવાની હોય, તો આનુપૂર્વી નામકર્મ જીવને ત્યાં ખેંચી જાય છે. મોક્ષની બાબતમાં તો પૂર્વપ્રયોગ આદિ ચાર કારણોને લઈને સમયાંતર અને પ્રદેશાંતરને સ્પર્શ્યા વિના જીવ નિયત સ્થાને – સિદ્ધશિલાએ જઈ ત્યાં શાશ્વત આનંદથી સઘન થઈને બેસે છે.

૧. છઇ સહી પુુુુ

યોગનિરોધ કરી ભગવંત, હીનત્રિભાગઅવગાહ લહંત। સિદ્ધશિલા<sup>૧</sup> ઊપરિ જઇ વસૈ, ધર્મ વિના ન અલોકઇ ધસઇ ॥ ૯૪ **॥** 

#### ÷

કેવળજ્ઞાની ભગવંત આવર્જીકરણ કરી મન, વચન, કાયાની ક્રિયાને રૂંધે છે. ચરમ ભવે જે શરીર છે તેના ત્રીજા ભાગ જેટલી હીન અવગાહના (શરીરપ્રમાણ) પામી એ સિદ્ધશિલાએ જઈને વસે છે. પણ જીવનો સ્વભાવ તો ઉપર જવાનો છે ને કર્મ વગેરે રૂપ કોઈ પ્રતિબંધક નથી તો જીવ સિદ્ધશિલાથી આગળ કેમ જતો નથી એવો પ્રશ્ન થાય તો કહેવાનું કે જીવની કે પુદ્દગલની ગતિમાં સહાયક કારણરૂપ ધર્માસ્તિકાય નામનું દ્રવ્ય છે તેનો હવે લોકની બહાર અભાવ હોવાથી જીવ અલોકાકાશમાં ધસી જતો નથી અને સિદ્ધશિલા પર અટકી જાય છે.

# ૧. શિદ્ધશિલા ૩૦

જિહાં એક તિહાં સિદ્ધ અનંત પય-સાકર પરિ ભિલઇ એકંત। રૂપીનઇ ભિલતાં સાંકડું, રૂપરહિતનઇં નવિ વાંકડું॥ ૯૫॥

જિહાં એક સિદ્ધ છઇ તિહાં અનંતા સિદ્ધ છઇ, દૂધ-સાકરની પરિ એકઠા ભિલઇં છઇ, એકાંત એ પશ્નિ એકદેશી દેષ્ટાંત । રૂપીનઇ માહોમાહિં ભિલતાં સાંકડું હોઇ, પશ્નિ રૂપરહિતનઇ ભિલતાં કિસ્યુઇ વાંકડું નથી, ધર્માધર્માકાશાદિવત્ । અત્ર ગાથા –

જત્થ ય એગો સિદ્ધો તત્થ અશંતા ભવક્ખયવિમુક્કા। અન્નુન્નમશાબાહં ચિક્રંતી સુહી સુહં પત્તા॥

(વિશિકા-૨૦, ૧૮) (વિશિકા ૧૯, ૨૦) || ૯૫ ||

÷

જ્યાં એક સિદ્ધ છે ત્યાં અનંત સિદ્ધ રહી શકે છે કેમકે એ દૂધ-સાકરની પેઠે એકઠા ભળીને રહે છે. આ દષ્ટાંત એકાંતિક – એક અંશ પૂરતું મર્યાદિત માનવું, કેમકે રૂપી પદાર્થોને પરસ્પર ભળતાં સંકડામણ થાય છે. પણ જે રૂપરહિત છે તેમને કશી મુશ્કેલી નથી, જેમકે ધર્માસ્તિકાય-અધર્માસ્તિકાય અને આકાશ એકત્ર રહી શકે છે. કહ્યું છે કે ''જ્યાં એક સિદ્ધ રહ્યા છે ત્યાં સંસારક્ષય થવાથી મુક્ત થયેલા અનંત સુખી જીવો પરસ્પર કશી બાધા વિના સુખ પામીને રહે છે.'' કાલ અનાદિ સિદ્ધ અનાદિ, પૂર્વ-અપર તિહાં હોઇ વિવાદ । ભવનિર્વાણતણો ક્રમયોગ શાશ્વત ભાવ અપર્યનુયોગ ॥ ૯૬ ॥

સિદ્ધ યદ્યપિ સિદ્ધભાવઇ પ્રથમ છઇ, સિદ્ધ થાઇ છઇ સંસારી ટલીનઇ, તેવતી પશિ<sup>\*</sup> કાલની અનાદિતા છઇ, તે માટઇ પ્રવાહઇ અનાદિસિદ્ધ કહિઇ | તિહાં 'પહલાં કુણ, પછઇ કુણ ?' એ વિવાદ<sup>\*</sup> હોઇ | ભવનિર્વાશનો અનુક્રમયોગ કહવાઈ નહી, શાશ્વતા ભાવનો પાછો ઉત્તર નથી | ઇંડું પહલાં કઇ કૂકડો પહલાં ? રાતી પહલાં કઇ દિન પહલાં ? ઇત્યાદિ ભાવ ભગવતીમધ્યે (શતક ૧; ઉ૦ ૬ સૂત્ર ૬ ૩ રોહ અજ્ઞગાર પ્રશ્ને) કહિયા છઇ | જે ક્ષણ વર્તમાનત્વ પામ્યો તે અતીત થયો, પશિં 'પહલો કુણ અતીત સમય ?' તે ન કહવાઇ | ઇમ ન કહવાઇ તિમ સંસારી ટલ્યો તે સિદ્ધ થયો, પશિ 'પહલાં કુણ ?' ઇમ ન કહાઇ, પ્રવાહઇ અનાદિસિદ્ધ અનાદિશુદ્ધ તો કહિઇં, વ્યક્તિં ન કહિઇ | ઉક્તં ચ **વિંશિકા**યામુ –

એસો અજ્ઞાઇમં ચિય સુદ્ધો ય તઓ અજ્ઞાઇસુદ્ધ ત્તિ। જુત્તો અ પવાહેણં જ્ઞ અન્નહા સુદ્ધયા સમ્મં॥ (૨, ૧૨) ઇત્યાદિ॥ ૯૬॥

#### Ŕ

સિદ્ધ જીવ સિદ્ધ અવસ્થા રૂપે પ્રથમ એટલે કે આદિ છે. જીવ સંસારી ટળીને સિદ્ધ થાય છે તોપણ કાલની અનાદિતા છે તેથી કાળપ્રવાહને અનુલક્ષીને સિદ્ધને પણ અનાદિ લેખવામાં આવે છે. આ બાબતમાં પહેલાં કોણ, પછી કોણ એવો વિવાદ થાય છે. પણ સંસાર અને નિર્વાણનો અનુક્રમયોગ કહી શકાતો નથી કેમકે જે

૧. પણિ પણિ ૩૦ ૧૦ (અન્યત્રેક 'પણિ' મળે છે.) ૨. વિચાર ૧૦

શાશ્વત ભાવો છે તેને અંગે આવા પ્રશ્નનો ઉત્તર હોતો નથી. જેમકે ઈંડું પહેલાં કે મરઘી ? પહેલો દિવસ કે પહેલી રાત ? એ માટે ભગવતીસત્રમાં કહ્યું છે કે જે ક્ષણ વર્તમાન બની તે પછીની ક્ષણે અતીત બની. પણ પહેલી અતીત ક્ષણ કઈ તે કહી શકાતું નથી. એ જ રીતે સંસારી ટળીને જીવ સિદ્ધ થયો, પણ પહેલું કોણ તે કહી શકાતું નથી. પ્રવાહ તો અનાદિસિદ્ધ છે એટલે કે અનાદિશુદ્ધ છે, પણ સિદ્ધ વ્યક્તિને અનાદિસિદ્ધ કહી શકાતી નથી. 'વેંશિકા'માં કહ્યું છે કે ''આ ભાવ (સિદ્ધત્વની અવસ્થા) અનાદિ છે અને શુદ્ધ પણ છે, તેથી અનાદિશદ્ધ છે. આ પ્રવાહની દષ્ટિએ યોગ્ય – સાચું પણ છે. એમ ન હોય તો શુદ્ધતા સાચી - યોગ્ય ઠરતી નથી.'' (એવો કોઈ કાળ ન હતો કે જ્યારે કોઈ ને કોઈ સિદ્ધ ન હતો. એટલે પહેલો સિદ્ધ કોણ એ પ્રશ્ન જ ખોટો છે. ક્રમશઃ સિદ્ધો થયા જ કરે છે, અને તેની પરંપરા અર્થાત પ્રવાહ અનાદિ છે અને અનંત પણ છે. કોઈ એક સિદ્ધ વ્યક્તિની દષ્ટિએ તેની સિદ્ધ દશાને આદિ છે પણ અંત તો તેને પણ નથી. પ્રવાહની દષ્ટિએ સિદ્ધોનો પ્રવાહ પહેલાં શરૂ થયો કે સંસારીઓનો પ્રવાહ પહેલાં શરૂ થયો એ પ્રશ્ન જ ખોટો છે કારણ કે બંને પ્રવાહો શાશ્વત છે. અનાદિ-અનંત છે.)

મોક્ષતત્ત્વ ઇમ જે સદ્દહૈ, ધર્મિ મન થિર તેહનું રહૈ। મુક્તિઇચ્છા તે મોટો<sup>°</sup> યોગ, અમૃતક્રિયાનો રસસંયોગ ॥ ૯૭ ॥ અનિર્વાણવાદી ગતઃ ॥

ઇમ જે પરીક્ષા કરીનઇ મોક્ષતત્ત્વ સદ્દહઇ તેહનું ધર્મનઇ વિષઇં મન થિર રહૈ । મુક્તિની ઇચ્છા છઇ તે મોટો યોગ છઇ, ચરમપુદ્દગલપરાવર્તઇ અપુનર્બંધકાદિકનઇ, ભારે કર્મમલ હોઇ તેહનઇ ન હુઇ । ઉક્તં ચ **વિંશિકા**યામ્ –

મુક્ખાસઓ વિ શ્રક્શ્સથ હોઇ ગુરુભાવમલપભાવેશં।

\*

આમ પરીક્ષા કરીને જે મોક્ષતત્ત્વમાં શ્રદ્ધા કરે છે તેનું મન ધર્મમાં સ્થિર રહે છે. મુક્તિની ઇચ્છા તે મોટો યોગ છે. એ મુક્તિની ઇચ્છા ચરમ પુદ્દગલાવર્તમાં અને જે ફરીને મોટા કર્મબન્ધ – મોહનીય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનો બન્ધ – બાંધતા નથી તેવા જીવોને જ થાય છે, જેમના કર્મમલ ભારે છે એમને થતી નથી. વિંશિકામાં કહ્યું છે કે ''જેમ મહાવ્યાધિનો વિકાર હોય ત્યારે પથ્યને માટે બરાબર મન થતું નથી તેમ તીવ ભાવમલ(રાગદ્વેષાદિ વિકારો)નો પ્રભાવ હોય ત્યારે (ચરમ પુદ્દગલાવર્ત સિવાય) અન્ય કાળે મોક્ષને માટે મન થતું નથી.'' અનિર્વાણવાદીનું ખંડન પૂરું થયું.

૧. મોટા ૩૦

ર. એતલઇ અનિર્વાષ્ઠવાદી નિરસ્ત થયો પુન

નાસ્તિક સરિખા ભાખઇં અન્ય, છેં નિર્વાગ્ન ઉપાઇં સૂન્ય। સરજ્યું હોસ્યઇ લહસ્યું તદા, કરો ઉપાય ફરો નર સદા॥ ૯૮॥

અન્ય વાદી નાસ્તિક સરખા ભાખઇ જે નિર્વાગ્ન છઇ પશિ ઉપાયઇં શૂન્ય છઇ। યદચ્છાઇં હોઇ। જિવારઇં સરજ્યું હુસ્યઇ તદા લહસ્યું, કરો ઉપાય નર – મનુષ્ય સદાઇ ફિરો। ઉક્તં ચ –

પ્રાપ્તવ્યો નિયતિબલાશ્રયેણ યોર્ડ્શ

સોક્વશ્યં ભવતિ નૃષ્ટાં શુભોક્શુભો વા ৷

ભૂતાનાં મહતિ કૃતેકપિ હિ પ્રયત્ને નાભાવ્યં ભવતિ ન ભાવિનોકસ્તિ નાશઃ ॥ ( ) ઇતિ ॥ ૯૮ ॥

## \*

નાસ્તિક જેવા બીજા વાદીઓ કહે છે કે મોક્ષ છે ખરો, પણ એના કોઈ – ધર્મપ્રવૃત્તિ વગેરે – ઉપાય નથી. મોક્ષ તો યદચ્છાએ થાય છે. જ્યારે નિર્માયો હશે ત્યારે મોક્ષ મળશે. એને માટે ઉપાય કરો કે કશો ઉપાય કર્યા વિના ફર્યા કરો, મોક્ષ મળવાનો હશે ત્યારે જ મળશે. કહ્યું છે કે ''જે શુભ કે અશુભ વસ્તુ માણસે નિયતિના બળે પ્રાપ્ત કરવાની છે તે અવશ્ય બને છે. પ્રાણીઓ મહાપ્રયત્ન કરે તોપણ જે બનવાનું નથી તે બનતું નથી અને જે બનવાનું છે તે બનતું અટકતું નથી."

ઉપાયરૂપઇ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર જો મોક્ષહેતુ કહો છો તો સ્યો એ સંકેત છઇ ? એ ૩ ગુણ જો ગુણ વિના લહિયા તો ગુણમાંહિં વહ્યા સ્યું ફિરો છો ? જિમ ગુણ વિના ભવિતવ્યતાઇં ગુણ પામ્યા તિમ મોક્ષઇ પામસ્યો ! જો ઇમ કહસ્યો – પહલાં ગુણ શકતિં હુતા તે કાલપરિપાકઇં વિગતિં હુઆ તો ભવ્યનઇં શક્તિં મોક્ષભાવ છઇ તે કાલપરિપાકઇં વ્યક્તિં – પ્રકટ હુસ્યઇ ! કારણનો તંત કિહો ' રહિઓ ? ઇત્યાદિ ઘણી યુક્તિ છઇ ။ ૯૯ ။

#### R

મોક્ષના ઉપાય રૂપે, એના હેતુ તરીકે જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રને ગણાવવામાં આવે છે એમાંથી શું સૂચન થાય છે ? એ ત્રણ ગુણ જો એના ઉપાયભૂત ગુણ વિના પ્રાપ્ત થતા હોય તો એ ત્રણ ગુણમાં શું વહ્યા જાઓ છો ? એ ત્રણ ગુણો ઉપાયભૂત ગુણો વિના ભવિતવ્યતાને બળે પમાતા હોય તો મોક્ષ પણ એમ ભવિતવ્યતાને બળે પમાય જ ને ? એ ત્રણ ગુણો જીવમાં શક્તિ રૂપે રહેલા હતા ને કાલપરિપાકે એ વ્યક્ત થયા એમ તમે કહેતા હો તો ભવ્ય જીવને શક્તિ રૂપે મોક્ષભાવ રહેલો છે ને કાલપરિપાકે વ્યક્ત થાય છે એમ માનવામાં શો વાંધો ? મોક્ષના કારણની આવશ્યકતા ક્યાં રહી ? આવી ઘણી દલીલો મોક્ષના ઉપાયમાં ન માનનારા કરે છે.

৭. প্রাও ড০

એહ જ કહઇ' છઇ –

મરુદેવા વિશ ચારિત્ર સિદ્ધ, ભરહ નાશ દરપશઘર લિદ્ધ। થોડઇ કષ્ટઇ સીધા કેઇ, બહુ કષ્ટિં બીજા શિવ લેઇ ॥ ૧૦૦ ॥

વળી જુઓ, મરુદેવી માતા અત્યંતવનસ્પતિ એટલે કે અનાદિકાળની વનસ્પતિમાંથી નીકળી ક્યાંયે ધર્મ એટલે કે કિયારૂપ ચારિત્ર પામ્યા વિના ભગવાનના દર્શનથી ઉત્પન્ન થયેલી યોગની સ્થિરતાથી એ જ જન્મમાં મુક્તિ પામનાર સિદ્ધ થયાં હતાં. ભરત ચક્રવર્તી દીક્ષા લીધા વિના ભાવનાબળે જ દર્પણગૃહમાં કેવળજ્ઞાન પામ્યા હતા. જો કિયાકષ્ટથી મોક્ષ મળતો હોય તો કિયાકષ્ટની વૃદ્ધિથી મોક્ષની વૃદ્ધિ થવી જોઈએ. એવું તો નથી, કેમકે ભરત વગેરે કેટલાક થોડે કષ્ટે સિદ્ધ થયા તો ગજસુકુમાલ વગેરે કેટલાક બહુ કષ્ટે મોક્ષ પામ્યા.

૧. કઇહઇ ૩૦

૨. જુઓ : ભગવદર્શનાનન્દયોગસ્થૈર્યમુપેયુષી !

 જેહની જેહવી ભવિતવ્યતા, તિમ તેહનિં હોઇ નિઃસંગતા। કષ્ટ સહઇ તે કરમનિમિત્ત, નિયતિ વિના નવિ સાધ્ય વિચિત્ત ॥ ૧૦૧ ॥

જેહની જેહવી ભવિતવ્યતા છઇ તેહનઇં તિમ – તે પ્રકારઇ જ નિઃસંગતા – મોક્ષલાભ હોઇ છઇ । જેતલું કષ્ટ સહવું છઇ તેટલું વેદનીયાદિકર્મ નિમિત્ત છઇ, નહીં તો **મહાવીર**નઇ ઘણા ઉપસર્ગ, **મલ્લિનાથ**પ્રમુખનઇ કોઇ ઉપસર્ગ નહી તે કિમ મિલઇ ? નિયતિ વિના વિચિત્ર સાધ્ય ન હુઇ, અત એવ ''પ્રત્યેકબુદ્ધસિદ્ધાદિ ભેદસ્તથાભવ્યતયા'' ઇતિ **લલિતવિસ્તરા**યામ્ ॥ ૧૦૧ ॥

Ś

જે જીવને માટે જેવું નિર્માણ હોય તેવી રીતે તેને નિઃસંગતા એટલે મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. જે કષ્ટ સહન કરવાનું આવે છે તે વેદનીયાદિ કર્મોને કારણે આવે છે, નહીં તો મહાવીર ભગવાનને ઘણા ઉપસર્ગ અને મલ્લિનાથ આદિને કોઈ ઉપસર્ગ નહીં તે કેમ બને ? નિયતિ વિના આમ જાતજાતની રીતે સિદ્ધિ થવાનું બને નહીં. તેથી જ 'લલિતવિસ્તરા'માં કહ્યું છે કે ''પ્રત્યેકબુદ્ધ સિદ્ધ આદિ સિદ્ધોના જે ભેદો જોવા મળે છે તે જીવોની તે પ્રકારની ભવિતવ્યતાને કારણે છે.'' જ્ઞાનીઇં દીઠું તિમ જાણિ, દીઠાં ભવમાં વૃદ્ધિ ન હાણિ । કાયાકષ્ટ કરો સ્યું ફોક, ક્રિયા દેખાડી રંજો લોક ॥ ૧૦૨ ॥

'જિમ જ્ઞાનીઇં દીઠું છઇ તિમ થાઇ છઇ' ઇમ નિશ્વય કરી જાણિ ! દીઠાં ભવમાંહિં વૃદ્ધિહાનિ નથી ! દીઠાથી કઇં ઓછો અધિકો ન થાઇ તો સ્યૂં કાયાકષ્ટ કરો છો ? ફોકઇં કિયા દેખાડીનઇં લોકનઇં રંજો છો ? કષ્ટ કરસ્યઇ તેહનઇં, નહી કરઇ તેહનઇ પણિ જ્ઞાનીઇં ભવ દીઠા છઇ તેતલા જ હુસ્યઇ ! ઉક્તં ચ સિદ્ધસેનીય નિયતિદ્ધાત્રિંશિકાયામુ –

જ્ઞાનમવ્યભિચારં ચેજિજનાનાં મા શ્રમં કૃથાઃ।

અથ તત્રાપ્યનેકાન્તો જિતાઃ સ્મઃ કિંનુ કો ભવાન્ ॥

(98/98) || 902 ||

\*

(સર્વજ્ઞ) જ્ઞાનીએ જેવું (સર્વનું ભવિષ્ય) દીઠું હોય તેવું જ થાય છે એમ નિશ્ચિતપણે જાણો. (સર્વજ્ઞ) જ્ઞાનીએ મુક્તિ પામતાં પહેલાં જેના જેટલા ભવ જોયા હોય છે તેમાં કંઈ વધઘટ થતી નથી, તો કાયાકષ્ટ શા માટે કરો છો ? ફોગટ ક્રિયા દેખાડીને લોકોનું રંજન શા માટે કરો છો ? કાયાકષ્ટ કરશે તેને અને નહીં કરે તેને પણ (સર્વજ્ઞ) જ્ઞાનીએ જોયા હશે તેટલા જ ભવ થશે. સિદ્ધસેનની 'નિયતિદ્ધાત્રિશિકા'માં કહ્યું છે કે 'જિનોને (તમારા ભવોનું) થયેલું જ્ઞાન જો યથાર્થ હોય તો શ્રમ – કષ્ટ ઉઠાવો નહીં. જિનોનું જ્ઞાન પણ સર્વથા યથાર્થ નથી પરંતુ અમુક અપેક્ષાએ યથાર્થ છે અને અમુક અપેક્ષાએ અયથાર્થ છે એમ કહેશો તોપણ અમે જ જીત્યા. (કેમકે, પછી, કેવલીએ કહેલી જ્ઞાનાદિ દ્વારા મોક્ષની સિદ્ધિની વાત પણ અયથાર્થ – અપ્રમાણ થઈ ગઈ. તો પછી કેવલીવચનને બળે પુરુષાર્થવાદની સ્થાપના કરનાર) તમે કોણ ?'' કામભોગલંપટ ઇમ ભણે, કારણ મોક્ષતણાં અવગણઇ । કારય છે નિંકારણ નહી, તેહનિં એ ક્ષતિ મોટી સહી ॥ ૧૦૩ ॥ ઇમ એ વાદી કામભોગના લંપટ છઇ તે ભણઇ છઇ ! મોક્ષતશાં જે કારણ છઇ તે અવગણઇ છઇં – ઊવેખી નાંખઇ છઇ ! તેહનઇ એ મોટી ક્ષતિ છઇ – મોટું દૂષણ છઇ, જે કાર્ય – મોક્ષ છઇ અનઇ તેહનાં કારણ નથી ! ઇમ તો સ્વપ્રવૃત્તિ જ વ્યાઘાત હુઇ, એ દંડથી કાર્ય-કારણભાવ સાચો માનવો ॥ ૧૦૩ ॥

÷

મોક્ષના ઉપાયમાં જે માનતા નથી તે આ વાદીઓ કામભોગના લંપટ છે અને મોક્ષનાં કારણોની અવગણના કરે છે. તેમની વિચારસરણીમાં એ મોટી ખામી છે કે કાર્ય (મોક્ષ) છે અને તેનાં કારણ નથી. આમ તો પોતાની પ્રવૃત્તિનું જ ખંડન થાય છે કેમકે જીવ પ્રવૃત્તિ કરે છે તો કશાક પરિણામ માટે જ. ઘડા માટે ચાકડો ચલાવવાનો દંડ જોઈએ જ એ દેષ્ટાંતથી કાર્યકારણભાવ સાચો માનવો – કારણ વિના કાર્ય ન હોઈ શકે એ સાચું ગણવું. વાયસ-તાલીન્યાય ન એહ, સરજૈ તો સકલૈ [સઘલૈ]<sup>૧</sup> સંદેહ । જો સરજ્યું જંપઇ નિસદીસ અવ્યભિચારીસ્યુ સી રીસ ? ॥ (અથવા) અરિવ્યભિચારીસ્યુ શી રીસ ?' ။ ૧૦૪ ။

એ વાયસ-તાલી ક૰ કાક-તાલીયન્યાય ન કહિઇં, 'કાગડો ઊડનાર તાલફ્લ પડનાર' ઇમ નહી, જે માટિં નિયતાન્વયવ્યતિરેક છઇ / જો સરજ્યું થાઇ ઇમ કહિઇં તો સઘલઇં સંદેહ થાઇ 'કિમ સરજ્યું હુસ્યઇ ?' / પ્રવૃત્તિ તો ઇષ્ટસાધનતાનિશ્વયઇં જ થાઇ / જો સરજ્યું નિસદીસ કહઇ છઇ તો અવ્યભિચારી કારણ ઘટાદિકનાં દંડાદિક છઇ તિહાં સી રીસ ? ઇમ મોક્ષકારણ જ્ઞાનાદિક પશિ સદ્દહવાં / અથવા તો અરિ-વ્યભિચારી [ક૰] ચૌર પારદારાદિકસ્યું શી રીસ કરઇ ? તે તો સરજ્યું કરઇ છઇ' ။ ૧૦૪ ။

Ŵ

મોક્ષના ઉપાયો (જ્ઞાનાદિ) અને મોક્ષ વચ્ચે કંઈ કાકતાલીયન્યાય નથી, કાગડો ઊડે ને તાડફળ પડે તેથી બન્ને વચ્ચે કારણકાર્યસંબંધ માની લેવામાં આવે એવું નથી. કારણકે મોક્ષના ઉપાયો અને મોક્ષ વચ્ચે અન્વયવ્યતિરેકનો સંબંધ છે. એક હોય તો

૧. અન્યત્ર 'સઘલે' મળે છે.

ર. 'અવ્યભિચારીસ્યુ સી રીસ' એ ગાથા લખનારે કરેલી ભૂલ જણાય છે. ઉપાધ્યાયજીએ પ્રથમ તો બુદ્ધિપૂર્વક એનો અર્થ બેસાડી દીધો. પછી એમને પાઠમાં થયેલી ગરબડ ધ્યાનમાં આવી હશે એટલે હાંસિયામાં 'અથવા તો' કરીને પાઠ સુધારો દર્શાવ્યો ને એનો અર્થ કર્યો. એ નોંધવું જોઈએ કે 'અરિવ્યભિચારી' એ પાઠ અન્યત્ર મળે જ છે અને એ પાઠ જ અહીં સંગત છે. અહીં 'અવ્યભિચારી'નો 'અવ્યભિચારી કારણ' એવો અર્થ કરવામાં દુરાકૃષ્ટતા છે, તે ઉપરાંત દંડાદિકના દષ્ટાંતપૂર્વકની દલીલ તો આ પછીની ગાથામાં આવે જ છે. બીજું હોય છે, એક ન હોય તો બીજું હોતું નથી. જે સરજ્યું હશે એમ થશે એમ માનીએ તો સઘળે સંદેહ થયા કરે કે શું સરજ્યું હશે અને પ્રવૃત્તિને માટે કોઈ અવકાશ ન રહે કેમકે આપણે પ્રવૃત્તિ કરીએ છીએ તે આપણને જે કંઈ ઇષ્ટ છે તેનું સાધન અમુક જ છે એવો આપણો નિશ્વય હોય છે તેથી. જો સરજ્યું છે તે થશે એમ હંમેશાં કહેતા હોઈએ તો ઘડો વગેરે બનાવવા માટે દંડ વગેરે અવ્યભિચારી – અપવાદરહિત, આવશ્યક કારણ છે તે પ્રત્યે શું રીસ – અણગમો હોય છે ? નથી હોતો. તેમ જ્ઞાનાદિક મોક્ષનાં કારણ છે એનો પણ વિશ્વાસ કરવો. (બીજા પાઠનો અર્થ) જે સરજ્યું છે તે થાય છે એમ હંમેશાં કહો છો તો અરિ એટલે કે ચોર વગેરે અને પરસ્ત્રીગમન કરનારા પ્રત્યે શા માટે રીસ – અણગમો કરો છો ? એ તો સરજ્યું છે તે જ કરે છે. સરજ્યું દીઠું સઘલે કહે, તો દંડાદિક કિમ સદ્દહે ?। કારણ ભેલી સરજી[જિ]ત<sup>°</sup> દીઠ, કહિતાં વિઘટઇ નવિ નિજ ઇક્ર ॥ ૧૦૫ ॥

જો સઘલઇં સરજ્યું દીઠું કહઇ છઇ તો દંડાદિક ઘટાદિકારણ કિમ સદલ્ઇં ? સરજ્યું તે તત્મકારક સિસૃક્ષા જ, તેણઇ તો બાહ્ય કારણ સર્વ અન્યથાસિદ્ધ થાઇ ! એણઇ કરી ''જં જહા તં' ભગવયા દિક્રં તં તહા વિપરિણમઇ'' ( ) એ સૂત્રવ્યાખ્યાન થયું, જે માટઇ કેવલજ્ઞાન તે વ્યાપક[જ્ઞાપક] છઇ, કારણ નથી ! તેહ જ કહઇ છઇ – 'કારણ ભેલી સરજિત દીઠું' ઇમ કહતાં તો નિજ ઇષ્ટ વિઘટઇ નહી, જે માટિં દંડાદિકારણ સહિત જ ઘટાદિક સરજ્યા છઇ, ઇમ કહતાં જ્ઞાનાદિકારણસહિત જ મોક્ષ સરજ્યો છઇ, ઇમ કહતાં બાધક નથી ॥ ૧૦૫ ॥

\*

જેઓ સરજ્યું હોય તે થાય છે, (સર્વજ્ઞ) જ્ઞાનીએ દીઠું તે જ થાય છે એમ કહે છે તે દંડ વગેરેને ઘડા વગેરેનાં કારણ કેમ માને છે ? સરજ્યું હોય તે થાય એનો અર્થ તો એ કે સર્જનારની તેવા પ્રકારની સર્જનની ઇચ્છા જ તેન્તે કાર્યનું કારણ છે. એનાથી તો સર્વ બાહ્ય કારણો પોતાનાં કાર્યોનાં કારણ ગણાય જ નહીં, કારણકે તે કાર્યો તેન્તે પ્રકારની સર્જનેચ્છાથી જ સિદ્ધ થઈ જાય છે. ''ભગવાને જ જેવી રીતે જોયું હોય તે તેવી રીતે પરિવર્તન પામે છે – સિદ્ધ થાય છે'' એ સૂત્રનું આ વિવરણ થયું, કેમકે એમાં કેવળજ્ઞાન એ

૧. અન્યત્ર 'સરજિત' મળે છે.

૨. 'તં' વધારાનો આવી ગયો છે.

જ્ઞાપક છે – સર્વ ઘટાદિ કાર્યનું ભગવાન જ્ઞાન કરાવે છે, કેવળજ્ઞાન ઉત્પાદક કારણ નથી એમ અભિપ્રેત છે. ઉત્પાદક કારણ સાથે કાર્ય સર્જ્યું છે એમ કહેવામાં આવે તો અમને જે ઇષ્ટ છે તે નષ્ટ થતું નથી. કેમકે જેમ દંડાદિ કારણ સહિત ઘટાદિ કાર્ય સરજ્યાં છે તેમ જ્ઞાનાદિ ઉત્પાદક કારણ સહિત મોક્ષ સરજ્યો છે એમ માનવામાં બાધ નથી. તૃપ્તિ હસ્યે જો સરજી હસ્યૈ, ભોજન કરવા સ્યું ધસમસૈ ?। પાપિ ઉદ્યમ આગલિ કરઇ', ધરમિ સ્યું સરજ્યું ઉચ્ચરઇ ?॥ ૧૦૬ ॥

જો સરજ્યું જ લીજઇ તો સરજી હુસ્યઇ તો તૃપ્તિ હુસ્યઇ, ઇમ કરીનઇ ભોજન કરવાનઇ સ્યું ધસમસઇ છઇ? પાપકાર્યઇ ઉદ્યમનઇં આગલિ કરઇં, કૃષ્યાદિકઆરંભ કરતાં પાછુ જોતો નથી, ધર્મની વેલા ગલિઓ બલદ થઈ રહઇ છઇ। સરજ્યું હુસ્યઇ તે થાસ્યઇ ઇમ સ્યું મુખિં ઉચ્ચરઇ છઇ॥ ૧૦૬॥

Ħ

જો સરજ્યું જ મેળવવાનું હોય તો સરજી હશે ત્યારે તૃપ્તિ થશે એમ કરી ભોજન કરવા કેમ ધસમસો છો ? પાપકર્મોમાં ઉદ્યમને આગળ કરો છો, ખેતી વગેરે આરંભ (ગૃહસ્થ માટે અનિવાર્ય એવાં હિંસાકર્મો) કરવામાં પાછું વાળીને જોતા નથી અને ધર્મકાર્યો વખતે ગળિયો બળદ થઈને બેસી જાઓ છો. સરજ્યું હશે તે થશે એમ મુખે શું (અમથું) બોલબોલ કરો છો ?

## ૧. ધરઇ ૩૦

પહલાં ગુણ વિના ગુણ થયા તો પછઇ ગુણનું સ્યું કામ ? તે ઊપરિ કહઇ છઇ –

પહિલા ગુણ જે ગુણ વિશ થયા, પાકી ભવથિતીની તે દયા I

[થયા] ' જેહ ગુણ તે કિમ જાઇ, ગુણ વિશ કિમ ગુણકારય થાઇ || ૧૦૭ ||

પહિલાં જે ગુણ વિના ગુણ થયા તે પાકી ભવસ્થિતિની દયા છઇં<sup>°</sup>, એતલઇ તે ભવસ્થિતિ-પરિપાકકાર્ય જાણવું । હવઇ તે થયા ગુણ જાઇ કેમ રહઇ ? તિવારઇં અનન્યથાસિદ્ધ નિયતપૂવ[ર્વ]-વર્તિપણઇ કારણ કિમ હુઇં ? ગુણ વિના ગુણકાર્ય તે કિમ થાઇ ? સ્વાવ્યવહિતોત્તરોત્પત્તિકત્વસ્વસામાનાધિકરણ્યોભયસમ્બન્ધન ગુણવિશિષ્ટ-ગુણત્વાવચ્છિન્નં પ્રતિ ગુણઃ કારણં તદન્યગુણ[ણં] પ્રતિ કાલવિશેષ ઇતિ તત્ત્વમ્ ॥ ૧૦૭ ॥

### \*

સૌ પ્રથમ જ્ઞાનાદિ ગુણો પૂર્વવર્તી ગુણો વિના જ સિદ્ધ થયા, તો પછીથી મોક્ષને માટે જ્ઞાનાદિ ગુણોની શી જરૂર એવી દલીલના જવાબમાં કહેવાનું કે સૌ પ્રથમ ગુણો (પૂર્વવર્તી ગુણો વિના જ) સિદ્ધ થયા તે તો પાકેલી ભવસ્થિતિની દયાથી સિદ્ધ થયા છે. એટલે એ સૌ પ્રથમ ગુણોની સિદ્ધિને ભવસ્થિતિના પરિપાકનું પરિણામ જાણવું. હવે એ સિદ્ધ થયેલા ગુણો કેમ જતા રહે ? પોતાનું કાર્ય કર્યા વિના કેમ રહે ? અર્થાત્ તે સૌ પ્રથમ જ્ઞાનાદિ ગુણ અવશ્ય મોક્ષને ઉત્પન્ન કરે જ. અહીં કોઈ પ્રશ્ન કરે છે – આ સૌપ્રથમ જ્ઞાનાદિ ગુણનું અનન્યથાસિદ્ધ નિયતપૂર્વવર્તી કારણ શું બનશે ? ગુણરૂપ કારણ

૧. અન્યત્ર 'થયા જેહ' એવો પાઠ મળે છે. ૨. છ ૩૦

વિના તો ગુણરૂપ કાર્ય કેવી રીતે થાય આનો ઉત્તર નીચે પ્રમાણે છે –

અવ્યવહિત પૂર્વ પર્યાય (પરિશામ) ઉત્તર પર્યાયનું કારણ છે. અવ્યવહિત પૂર્વ ગુણપર્યાય ઉત્તર ગુણપર્યાયનું કારણ છે. તેથી અહીં કારણ અને કાર્ય બંને ગુણત્વજાતિથી વિશિષ્ટ છે. તેવી જ રીતે અવ્યવહિત પૂર્વ દ્રવ્યપર્યાય ઉત્તર દ્રવ્યપર્યાયનું કારણ છે. તેથી અહીં કારણ અને કાર્ય બંને દ્રવ્યત્વજાતિથી વિશિષ્ટ છે. બીજું, કારણ કાર્યની અવ્યવહિત પૂર્વે હોય છે. પરંતુ એટલું પૂરતું નથી, કારશ કાર્યની અવ્યવહિત પૂર્વે નિયતપશે હોય એ જરૂરી છે. આ પશ પૂરતું નથી, કારણનું કાર્યની અવ્યવહિત પૂર્વે નિયતપણે હોવું સાક્ષાત્ – કશા ઉપર આધાર ન રાખનારૂં – હોવું જોઈએ. આમ જેનામાં અવ્યવહિત પૂર્વવર્તિત્વ, નિયતત્વ અને અનન્યથાસિદ્ધત્વ આ ત્રણેય હોય તે જ કારણ હોય. ઉપરાંત, કારણ અને કાર્યનું અધિકરણ એક જ હોય છે. માટીનો પિંડપર્યાય માટીના ઘટપર્યાયનું કારણ છે. અહીં કારણ અને કાર્યનું અધિકરણ માટીદ્રવ્ય એક જ છે. અવગ્રહ (ઇન્દ્રિયજ્ઞાન) કારણ છે અને ઈહા (ચેપ્ટા, પ્રયત્ન) કાર્ય છે અને બંનેનું અધિકરણ આત્મદ્રવ્ય એક જ છે. જે ગુણ કે ગુણપર્યાય સૌપ્રથમ હોય તેની અવ્યવહિત પૂર્વે તો કોઈ ગુણ કે ગુણપર્યાય હોય નહીં. એટલે તેના કારણ તરીકે કોઈ ગુણ કે ગુણપર્યાયને માની શકાતો નથી. માટે જ તેના કારણ તરીકે કાલવિશેષને કે કાલપરિપાકને માનવો જોઈએ. સૌપ્રથમ જ્ઞાનાદિ ગુણ થાય છે તેનું કારણ કાલપરિપાક છે. ઘર્ષણઘોલનન્યાયે અથડાતાકુટાતા સંસારપ્રવાહમાં કાળ પાકે ત્યારે જીવમાં જ્ઞાનાદિ ગુણ ઉત્પન્ન થાય છે.

એક ઉપાયથકી ફ્લપાક, બીજો સહજઇ ડાલવિપાક। કારણતણો ઇમ જાણી ભેદ, કારણમાં સ્યું આણો ખેદ॥ ૧૦૮॥

ભવસ્થિતિપરિપાક તે પશિ આત્મનિષ્ઠ તથાભવ્યતાપર્યાય તે ગુણ વિના કિમ થાઇ ? તે ઊપરિ કહઇ છઇ – એક ઉપાયથી ફ્લનો પાક થાઇ છઇં, પલાલપ્રમુખમાં ઘાતી અકાલઇ આંબા પચવીઇં, બીજો સહજઇ ડાલથી જ પાક હુઇ છઇ ા ઇમ કરમવિપાક એક ઉપાયઇ છઇ, એક સહજઇ છઇ ા એ કારણનો ભેદ જાણીનઇ કારણ માહેં સ્યો ખેદ આણો ? કેતલાંઇક કાર્ય સહજઇ થયાં તો ઉદ્યમ સ્યો કરઇં ? ઇમ સ્યું મુઝાઓ છો ? ॥ ૧૦૮ ॥

❀

ભવસ્થિતિનો પરિપાક પણ એ પ્રકારના આત્મનિષ્ઠ ભવ્યત્વના પર્યાયરૂપ છે તો તે ગુણ વિના કેમ થાય એવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે ફળને પકવવાનું કામ ઉપાય કરીને થાય, જેમકે કેરીને પરાળ આદિ ઘાસમાં મૂકીને અકાળે પકવાય, તેમ ફળને પકવવાનું કામ સહજે પણ થાય, જેમકે કેરી ડાળ પર સહજ રીતે વિના ઉપાય જ પાકે. એમ કર્મનો વિપાક ઉપાયથી થાય, તેમ સહજપણે પણ થાય. કારણનો આ ભેદ જાણીને કોઈ ક્રિયા કરવારૂપ કારણમાં શા માટે ખેદ અનુભવો છો ? કેટલાંક કાર્ય સહજે થાય છે તો ઉદ્યમ શા માટે કરવો એવા વિચારમાં શા માટે મુંઝાઓ છો ? અથવા ગુણ વિણ પૂરવસેવ મૃદુતર માટઇ હોઇ તતખેવ। તિમ નવિ ગુણ વિણ સિદ્ધિ ગરિષ્ઠ, તેહમાં બહુલાં કહ્યાં અરિષ્ટ ॥ ૧૦૯ ॥

### \*

ફરીને ઉત્કૃષ્ટ કર્મબંધો ન બાંધનારા જીવોની ક્રિયા પૂર્વસેવા છે તે મૃદુતર કાર્ય છે માટે એ ઉપાયરૂપ ગુણ વિના પણ તત્કાળ – પોતાને કાળે સિદ્ધ થાય છે તેવી રીતે જે ગરિષ્ઠ ક્રિયા છે તેની સિદ્ધિ ઉપાયરૂપ ગુણ વિના કેમ પ્રાપ્ત થાય ? જેમ મહાવિદ્યાની સિદ્ધિમાં વેતાલાદિ વિઘ્ન નાખવા તત્પર થાય તેમ ઉત્કૃષ્ટ ગુણની સિદ્ધિમાં વેતાલાદિ વિઘ્ન નાખવા તત્પર થાય તેમ ઉત્કૃષ્ટ ગુણની સિદ્ધિમાં ઘણાં અનિષ્ટ – ઉપદ્રવ ઊભા થાય છે તે ઉપાયરૂપ ગુણ વિના કેમ ટળે ? શમદમાદિમંત જીવમાં એની યોગ્યતા હોય છે, એ યોગ્યતાથી એ મોક્ષમાર્ગે પ્રવૃત્ત થાય છે અને એ પ્રવૃત્તિથી એને શમદમાદિની પ્રાપ્તિ થાય છે એમ માનવામાં અન્યોન્યાશ્રયનો દોષ આવે છે. એ દોષ શાસ્ત્રકારોએ એમ કહીને નિવાર્યો છે કે અલ્પશમ-દમાદિમંતમાં પ્રવૃત્ત થવાની યોગ્યતા હોય છે અને (એ યોગ્યતાને

કારણે મોક્ષમાર્ગની પ્રવૃત્તિ થાય છે અને) પ્રવૃત્તિથી વિશિષ્ટ શમદમાદિની સિદ્ધિ થાય છે.

www.jainelibrary.org

ભરહાદિકનિં છીંડીપંથ, રાજ્પંથ કિરિયા નિર્ગ્રથ। ઉવટિં જાતાં કોઈ ઉગર્યો, તો પશ્ચિ સેર ન ત્યજિઇ ભર્યો ॥ ૧૧૦॥

ભરતાદિક ભાવનાઇં જ કિયા વિના મુક્તિ પામ્યા તે છીંડીપંથ કહિઇ, રાજપંથ તે નિર્ગ્રથકિયા જ કહિઇં । કોઈ ઉવટિ જાતાં ઊગર્યો – લૂટાશો નહીં તો પશિ ભર્યો સેર ન ત્યજિઇં, એ શુદ્ધ વ્યવહાર છઇ ા અત એવ ભરતાદ્યવલંબન લેઈ ક્રિયા ઉચ્છેદઇ છઇ તે મહાપાતકી શાસ્ત્રઇં કહ્યા છઇ ા રોગ ઘણા ઔષધ ઘણાં ઇમ માર્ગ ભિન્ન ભિન્ન છઇ પશિ રાજમાર્ગવ્યવહાર જ સદ્દહિઇં ॥ ૧૧૦ ॥

È

ભરતાદિકને ક્રિયા વિના, ભાવનાના બળે જ મુક્તિ મળી તે કેડીમાર્ગ જાણવો; રાજમાર્ગ તો સંયમક્રિયા જ છે. કોઈ ઉન્માર્ગે – આડે માર્ગે જાય અને લૂંટાઈ ન જાય, બચી જાય તોપણ ભર્યા મુખ્ય માર્ગને તજવો યોગ્ય નથી. આ જ શુદ્ધ વ્યવહાર – નીતિરીતિ છે. આથી ભરત વગેરેનું અવલંબન લઈને જેઓ ક્રિયાનો ઉચ્છેદ કરે છે તેમને શાસ્ત્રમાં મહાપાતકી કહ્યા છે. રોગ ઘણા છે તેમ એનાં ઔષધો ઘણાં છે એમ મોક્ષપ્રાપ્તિના માર્ગ ઘણા હોઈ શકે છે, પણ જે રાજમાર્ગ – મુખ્ય માર્ગ, માન્ય માર્ગ છે તેનો વ્યવહાર કરવા પર જ વિશ્વાસ મૂકવો યોગ્ય છે.

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

તીરથસિદ્ધાદિકનો ભેદ નિયતિ તિહાં નવિ ક્રિયાઉછેદ। જાણી કષ્ટ સહી તપ હોય, કરમ નિમિત્ત ન કહિઇ સોય ॥ ૧૧૧ ॥

તીર્થસિદ્ધ-અતીર્થસિદ્ધાદિભેદ નિયતિપ્રમાણઇં છઇ પણિ ક્રિયાઉચ્છેદ ન હુઇ, તત્કાલઇ તત્સામગ્રી જ તત્કાર્યજનક હુઇં। જે ઇમ કહિઉં કષ્ટ ખમવું તે કર્મનિમિત્ત તે ઊપરિ કહઇ છઇ – જાણી કષ્ટ ખમ્યઇ તપ હુઇં પણિ કર્મવેદના માત્ર નહીં। અત એવ ''દેહદુક્ખં મહાફ્લં'' ( ) ઇહાં 'જ્ઞાત્વા' ઇતિ શેષ: કહિઓ ! આભ્યુપગમિક-ઔપક્રમિક દુઃખસહનગુણ તેહ જ તપ, તેહથી ગુણવૃદ્ધિ અનઇ ગુણાપ્રતિપાત હુઇં ! કિયાનું પણિ એહ જ ફ્લ ! અવદામ ચ –

ગુણવૃદ્ધ્વૈ તતઃ કુર્યાત્ ક્રિયામસ્ખલનાય વા |

એકં તુ સંયમસ્થાનં જિનાનામવતિષ્ઠતે ॥ (જ્ઞાનસાર ૯, ૭)

અત એવ ''માર્ગાચ્યવનનિર્જરાર્થ પરિષોઢવ્યાઃ પરીસહાઃ'' ઇતિ તત્ત્વાર્થે (અ. ૯ સૂ૦ ૮) પ્રોક્તમ્ | દુઃખસ્ય નાદેયત્વાત્ તત્સહનમનાદેયં ચેત્ કર્મશોડનાદેયત્વાત્ તન્મોક્ષોડપિ તથા સ્યાત્ | સ્વભાવસમવસ્થાને ન દુઃખતત્સહનસઙ્કલ્પશ્ચેદ્દ ''મોક્ષે ભવે ચ સર્વત્ર નિઃસ્પૃહો મુનિસત્તમઃ'' ઇતિ વચનાત્ | તદા મોક્ષસઙ્કલ્પોડપિ નેતિ તુલ્યમદઃ ॥ ૧૧૧ ॥

તીર્થસિદ્ધ (સંયમધર્મ – મુનિધર્મ સ્વીકારીને થયેલ સિદ્ધ) અને અતીર્થસિદ્ધ (સંયમધર્મ – મુનિધર્મ સ્વીકાર્યા વિના, ગૃહસ્થદશામાં થયેલ સિદ્ધ) એ ભેદો નિયતિ મુજબ છે. પગ્ન એનાથી મોક્ષપ્રાપ્તિ

\$

માટે ક્રિયાનો ઉચ્છેદ થતો નથી. તેના કાળે તે-તે સામગ્રી તે-તે પરિશામ લાવે એટલામાત્રથી તે નિયતિથી જ થાય છે ને ક્રિયા આવશ્યક નથી એમ ન કહેવાય. વળી જે એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે કષ્ટ ખમવું તે તો વેદનીય કર્મને કારણે છે. એ મોક્ષનો ઉપાય કેમ બને ? તો એના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે અનિચ્છાએ કર્મ નિમિત્તે કષ્ટ સહેવું એ મોક્ષનો ઉપાય ન બને પણ જાણીને ઇચ્છાપૂર્વક સહન કરેલું કષ્ટ જ તપ કહેવાય. એથી જ ''દેહદુઃખ મહાફ્લવાળું છે'' એ સૂત્રમાં 'જાણીને' એ બાકીનો ભાગ છે એમ ગણી ઉમેરવામાં આવે છે. સ્વેચ્છાએ સ્વીકૃત અને જ્ઞાનપૂર્વકના દુઃખ સહન કરવાનો ગુણ તે જ તપ. તેનાથી જ ગુણની (નિર્જરાની - શુદ્ધિગુણની) વૃદ્ધિ થાય છે અને પ્રાપ્ત ગુણો નષ્ટ થતા નથી. ક્રિયાનું પણ એ જ (શુદ્ધિ) ફળ છે. અમે કહ્યું છે કે ''તેથી શુદ્ધિગુણની વૃદ્ધિ માટે અથવા પ્રાપ્ત શુદ્ધિગુણમાંથી સ્ખલિત ન થવાય તે માટે ક્રિયા કરવી જોઈએ. જ્યાં શુદ્ધિગુણ પૂર્ણતા પામ્યા હોઈ ગુણવૃદ્ધિને અવકાશ નથી તેમજ જ્યાંથી સ્ખલન કે પતનને પણ કંઈ અવકાશ નથી એવું એકમાત્ર સંયમગુણસ્થાન જિનોનું (વીતરાગનું) છે.'' (આ તેરમું સયોગિકેવલી ગુણસ્થાન કહેવાય છે.) આથી જ ''મોક્ષમાર્ગમાંથી ચ્યુત ન થવાય તે માટે અને સકામ કર્મનિર્જરા (ઇચ્છાપૂર્વક કર્મો ખેરવી નાખવા) માટે કષ્ટો સહન કરવાં જોઈએ'' એમ તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં કહ્યું છે. દુ:ખો ગ્રહણ કરવા યોગ્ય નથી તેથી દુઃખસહન પણ ગ્રહણ કરવા યોગ્ય નથી એમ જો માનીએ તો કર્મો ગ્રહણ કરવા યોગ્ય નથી તેથી (કર્મભોગ પણ ગ્રહણ કરવા યોગ્ય નથી અને પરિણામે કર્મભોગ દ્વારા) કર્મોમાંથી છુટકારો પણ ગ્રહણ કરવા યોગ્ય નથી એમ માનવા વારો આવશે. સ્વભાવમાં સમ્યક્પણે સ્થિર જીવને દુઃખને સ્વીકારવાની કે તેને સહન કરવાની ઇચ્છા હોતી નથી એમ જો કહો તો ''ઉચ્ચ કોટિના આધ્યાત્મિક મુનિને સંસારની સ્પૃહા હોતી નથી તેમ મોક્ષની પણ હોતી નથી'' એ વચન અનુસાર સ્વભાવમાં સમ્યક્પણે સ્થિર જીવને મોક્ષની ઇચ્છા નથી હોતી એમ એ અમારા સરખી વાત જ થઈ. કોઇ ઘણઇ કાલિ મોક્ષઇં જાઇ છઇ, કોઇ થોડઇ કાલિં તે કિમ ? તે ઊપરિ કહઇ છઇ –

બહુ ઇંધગ્ર બહુ કાલિં બલૈ, થોડઇ કાલઇ થોડું જલૈ। અગ્નિતણી જિમ શક્તિ અભંગ, તિમ જાણો શિવકારણ સંગ ॥ ૧૧૨ ॥

ઘણાં ઇંધન હોઇ તે ઘણઇ કાલિં બલઇ, થોડું ઇંધન હોઇ તે થોડઇ કાલઇ જલઇ, પશિ અગ્નિની શક્તિ અભંગ જ છઇ તિમ શિવકારણ જ્ઞાનાદિકનો સંગ જાણો । ક્રમઇં બહુકાલક્ષપણીયનઇં સાધન બહુ કાલઇ ખપાવઇ, સ્તોકકાલક્ષપણીયનઇં સ્તોક કાલઇ ! તથાસ્વભાવ તે તથાભવ્યતાનિયત છઇ ! ભોગવઇ જ કર્મ ખપઇ તો કહિઇં કો મોક્ષ ન જાઇં ! ચરમશરીરનઇ પશિ સાસ્વાદનાદિ-અપૂર્વકરણાંતનઇ અંતઃ કોટાકોટિ બન્ધ છઈ, પ્રતિસમય ૭-૮નો, ભા[મા]ટઇં<sup>°</sup> ક્રમઇં યથોચિત કર્મસાધનઇ જીવ મોક્ષઇ જાઇ, ઇમ સદ્દહિઇ ။ ૧૧૨ ။

\*

કોઈ ઘણા કાળે મોક્ષે જાય છે, કોઈ થોડે કાળે તે કેમ એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે ઈંધણ ઘણું હોય તો એને બળતાં વધુ વાર લાગે, થોડું હોય તો ઓછી વાર લાગે પણ અગ્નિની શક્તિ તો અખંડ, પૂરેપૂરી છે. તેમ મોક્ષના કારણરૂપ જ્ઞાનાદિકના સંગ વિશે પણ સમજવાનું છે. ક્રમશઃ બહુ કાળે ખપે – ક્ષય પામે એવાં કર્મ હોય તો જ્ઞાનાદિક એનો બહુ કાળે ક્ષય કરે, થોડે કાળે ક્ષય પામે એવાં કર્મ હોય તો એનો થોડે કાળે ક્ષય કરે. વત્તેઓછે કાળે ખપે એવાં

૧. અન્યત્ર 'માટઇં' મળે છે.

કર્મ હોવાં તે જીવનો સ્વભાવ એના ભવ્યત્વથી નિયત થયેલ હોય છે. કર્મ ભોગવીને જ ખપાવવાનાં હોય છે, જ્ઞાનાદિની એમાં શી જરૂર એમ કહેતા હો તો એ બરાબર નથી. કેમકે કર્મ ભોગવીને જ ખપાવવાનાં હોય તો કોઈ ક્યારેય મોક્ષે જાય જ નહીં. જેને છેલ્લું શરીર (જન્મ) છે એવા જીવને પણ સાસ્વાદન (પતિત જીવે પૂર્વ કાળમાં અનુભવેલ સમ્યક્ત્વનો આસ્વાદ માત્ર જેમાં જેવા હોય) એ ગુણસ્થાન – આધ્યાત્મિક ભૂમિકાથી માંડીને અપૂર્વકરણ (અભૂતપૂર્વ શુભ પરિણામવાળા) આઠમા ગુણસ્થાનની વચ્ચે કરોડો ગણા કરોડો – અસંખ્ય કર્મબંધ રહેલા હોય છે. પ્રતિક્ષણે ૭-૮ કર્મબંધ થાય છે. એ કર્મોનાં ફળ(વિપાક) ક્રમબદ્ધ ભોગવીને કર્મો ખપાવવાનાં હોય તો ભવપરંપરા ચાલ્યા જ કરે, મોક્ષ થાય જ નહીં. તેથી કર્મ ખપાવવાના યથોચિત જ્ઞાનાદિક ઉપાયથી (ફળ ભોગવ્યા વિના માત્ર કર્મપ્રદેશોને ભોગવીને) જીવ મોક્ષે જાય છે એમ માનવું યોગ્ય છે. દંડાદિક વિશ ઘટ નવિ હોય, તસ વિશેષ મૃદભેદઇ જોય। તિમ દલભેદઇ ફ્લમાહિં ભિદા, રત્નત્રય વિશ શિવ નવિ કદા ॥ ૧૧૩ ॥

દંડાદિક વિના ઘટાદિક કહીઇં નીપજઇ નહીં પશિ તસ વિશેષ ક૰ ઘટાદિવિશેષ તે ઉપાદાનકારણ જે મૃત્તિકા તદ્વિશેષઇં હોઇ | તિમ રત્નત્રય વિના મોક્ષ કદાપિ ન હોઇ પશિ<sup>૧</sup> ફ્લ જે તીર્થકરાતીર્થકરાદિસિદ્ધાવસ્થારૂપ તદ્દભેદ તે દલભેદઇં ક૰ જીવદલભેદઇં હોઇ | ઉક્તં ચ વિંશિકાયામૂ –

શ ય સવ્વહેઉતુલ્લં ભવ્વત્તં હંદિ સવ્વજીવાશં।

જં तेश्रे[शो]वક्जित्ता श्रो तुल्ला દંसशाઈઆ 1. (४, १७)

\*

દંડ વગેરે વિના ઘટ વગેરે ક્યાંયે નીપજે નહીં પણ ઘડા વગેરેમાં જે વિશેષતાઓ હોય છે – કોઈ હલકો, કોઈ ભારે, કોઈ પાણીને વધારે ઠારનારો, કોઈ ઓછો – તે તેના ઉપાદનકારણ માટીની વિશેષતાને લઈને હોય છે. તેમ જ્ઞાનાદિ રત્નત્રય વિના મોક્ષ કદી ન હોય પણ તીર્થંકરપદ પ્રાપ્ત કરીને – તીર્થ પ્રવર્તાવીને થયેલ સિદ્ધ તથા તીર્થંકરપદ વિના થયેલ સિદ્ધ વગેરે અવસ્થાભેદો તે જીવોના વર્ગોના ભેદને કારણ હોય છે. 'વિંશિકા'માં કહ્યું છે કે ''ખરે જ, જ્ઞાનાદિ સર્વ હેતુઓની જેમ સર્વ જીવોનું ભવ્યત્વ પણ સરખું હોતું

૧. પશિ પશિ ૩૦

નથી, કેમકે એ ભવ્યત્વથી ખેંચાઈ આવેલા દર્શનાદિક પણ સરખાં હોતાં નથી.'' આમ વિવિધ – વિશિષ્ટ દર્શનાદિ સાધનોને ખેંચી આણનાર તથા અનન્તર, પરંપર એવી વિશિષ્ટ સિદ્ધાવસ્થાના ભેદોને લાવનાર એ પ્રકારના ભવ્યત્વને, એ અન્ય કારણોને ખેંચી લાવનાર હોઈ, મુખ્ય કારણ જાણવું. સિદ્ધિ ન હોઇ કોઈનિ વ્રત થકી, તો પણિ મત વિરચો તેહ થકી।

ફ્લસંદેહઇં પશ્ચિ કૃષિકાર વપઇ બીજ લહઇ[હિં]ે અવસર સાર II ૧૧૪ II

કોઈને કર્મની વિપરીતતાને કારણે વ્રત એટલે કે ચારિત્રાદિ ક્રિયાથી સિદ્ધિ ન થાય તોપણ એનાથી – ચારિત્રાદિ મોક્ષસાધનથી વિરત – નિવૃત્ત થશો નહીં, કારણકે ફળનો સંદેહ હોવા છતાં ખેડૂત વર્ષાકાલ વગેરે યોગ્ય અવસર જોઈને બીજ વાવે છે, પછીના સમયે આવી પડનારી, સામગ્રીનો નાશ કરનારી પવન(વાવાઝોડું) વગેરેની વિપરીતતાનો વિચાર કરીને બીજ વાવતાં અટકતા નથી. ફળ અવશ્ય મળવાનું છે એવો નિશ્વય એ પ્રવૃત્તિનું કારણ નથી, પરંતુ પ્રસ્તુત કાર્ય માટે એ ઇષ્ટ ઉપાય છે એવો નિશ્વય પ્રવૃત્તિનું કારણ છે.

# ૧. અન્યત્ર 'લહિં' પાઠ મળે છે.

એહ જ કહઇ છઇ –

હેતુપજ્ઞાનો સંશય નથી જ્ઞાનાદિકગુજ઼માં મૂલથી। તે માટઇં શિવતજ઼ો ઉપાય સદ્દહયો જિમ શિવસુખ થાય॥ ૧૧૫॥

# અનુપાયવાદી ગતઃ 🛛

જ્ઞાનાદિક ગુણ જે મોક્ષસાધન છઇ તેહમાં હેતુપણાનો સંશય નથી ! સામાન્ય વ્યભિચાર અનુગતા ગુરુધર્મારોપસ્થિતિ વિના અન્વયવ્યતિરેકઇં જ્ઞાનત્વાદિકઇં કારણતા નિશ્વય છઇ ! જે મોક્ષઇ ગયા, જે જાઇ છઇ, જે જાસ્યઇ તે જ્ઞાનાદિત્રયસામ્રાજ્યઇ જ ! અત એવ પ્રકાશ-શોધ-ગુપ્તિદ્વારઇ જ્ઞાન-તપ-સંયમનઇ મોક્ષહેતુતા આવશ્યકઇં કહી છઇ –

નાણં પયાસયં સોહઓ તવો સંજમો અ ગુત્તિકરો।

તિષ્ડહં પિ સમાઓગે મુક્ખો જિણસાસણે ભણિઓ ॥ (આવ. નિર્યુક્તિ ૧૦૩)

એ ગાથાઇં એ કારણના પ્રકાશાદિવ્યાપાર અર્જવા મોક્ષાર્થી પ્રવર્તઇં, એ મોક્ષનો ઉપાય સદ્દહ્યો જિમ સત્પ્રવૃત્તિં શિવસુખ થાઇ ॥ ૧૧૫ ॥ અનુપાયવાદી ગયો । એ ૬ સ્થાન થયાં ।

×

જ્ઞાનાદિક ગુણ મોક્ષસાધન છે તેમાં મૂળથી જ એ હેતુ – સાધન હોવા વિશે સંશય નથી. સામાન્ય વ્યભિચાર – નિયમભંગમાં મુખ્ય ધર્મનો આરોપ પણ અનુસ્યૂત ન હોય તો અન્વયવ્યતિરેકથી જ્ઞાનાદિક ગુણો મોક્ષના કારણરૂપ હોવાનો નિશ્વય થઈ જાય છે. જે મોક્ષે ગયા છે, જે જાય છે અને જે જશે તે જ્ઞાનાદિ ત્રણ ગુણના સામ્રાજ્યથી – આધિપત્ય જ. આથી જ 'આવશ્યકસૂત્ર'માં પ્રકાશ, શોધ અને ગુપ્તિ દ્વારા જ્ઞાન, તપ અને સંયમને મોક્ષના હેતુ કહ્યા છે :

"જ્ઞાન પ્રકાશ કરનાર છે, તપ શુદ્ધિ કરનાર છે અને સંયમ ગુપ્તિ એટલે કે મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિનો નિગ્નહ કરનાર છે. એ ત્રણેના ભેગા થવાથી મોક્ષ થાય છે એમ જિનશાસનમાં કહ્યું છે." આ ગાથાનાં જ્ઞાનાદિ કારણના પ્રકાશ કરવો વગેરે વ્યાપાર કહ્યા છે તે પ્રાપ્ત કરવા મોક્ષાર્થી પ્રવર્તે છે. મોક્ષનો આ ઉપાય છે એમ શ્રદ્ધા કરજો, જેથી એ સત્પ્રવૃત્તિથી મોક્ષસુખ મળે.

આમ અનુપાયવાદીઓનું – મોક્ષના ઉપાય નથી એમ માનનારાઓનું – ખંડન થયું. આ રીતે સમ્યક્ત્વનાં છ સ્થાનની વાત પૂરી થઈ.

## ॥ ઢાલ ॥

મિથ્યામતનાં એ ષટથાનક જે ત્યજઇ ગુણવંતા જી, સુધું સમકિત તેહ જ પામઇ, ઇમ ભાખઇ ભગવંતા જી।

નયપ્રમાણથી તેહનઇ સૂઝઇ સઘલો મારગ સાચો જી, લહૈ અંશ જિમ મિથ્યાદષ્ટિ, તેહમાંહિ કોઇ મત રાચો જી ॥ ૧૧૬ ॥

મિથ્યામતિનાં એ ૬ સ્થાન – નાસ્તિકવાદ (૧) અનિત્યવાદ (૨) અકર્તુવાદ (૩) અભોક્તૃવાદ (૪) મોક્ષાભાવવાદ (૫) અનુપાયવાદ (૬) જેહ ગુણવંત ત્યજઇ તે સૂધું સમકિત પામઇં। તત્ત્વપરીક્ષાજન્ય અપાયરૂપ જ્ઞાન તેહ જ સમકિત છઇં। ઉક્તં ચ સં**મતૌ** –

[એવં જિણપન્નત્તે] સદ્દહમાણસ્સ ભાવઓ ભાવે |

પુરિસસ્સાભિશિબોહે દંસણસદ્દો હવઇ જુત્તો ॥

(સમ્મતૌ, ગા૦ કા. ૨૩૨)

\*

મિથ્યામતિનાં છ સ્થાનક અહીં વર્શવ્યાં – (૧) નાસ્તિકવાદ, (૨) અનિત્યવાદ, (૩) અકર્તૃવાદ, (૪) અભોક્તૃવાદ, (૫) મોક્ષાભાવવાદ અને (૬) અનુપાયવાદ. આ છ સ્થાનકને જે તજે તે શુદ્ધ સમ્યક્ત્વ પામે. તત્ત્વપરીક્ષાથી નીપજતું સંશયરહિત નિશ્વયાત્મક જ્ઞાન તે જ સમ્યક્ત્વ છે. 'સંમતિ'માં કહ્યું છે કે ''આમ જિનદેવે નિરૂપિત કરેલા ભાવમાં – પદાર્થમાં ભાવપૂર્વક શ્રદ્ધા રાખનાર પુરુષના આભિનિબોધ એટલે કે મતિજ્ઞાન માટે દર્શન એટલે કે સમ્યક્ત્વ શબ્દ સમુચિત છે."

આ છ સ્થાનો વિશેના તેન્તે પ્રકારના જ્ઞાનથી જીવ સમ્યક્ત્વવંત ભગવંત (આધ્યાત્મિક સંપત્તિવાળો) થાય છે. સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ પોતાના આ સમ્યક્ત્વના અંશથી કેવલી છે કેમકે તેને નય અને પ્રમાણ વડે માર્ગ સાચો દેખાયો છે. મિથ્યાદષ્ટિ જીવ એક-એક અંશને તત્ત્વ – સત્ય ગણીને ચાલે છે, બીજા અંશોનો દ્વેષ કરે છે તેથી મિથ્યાદષ્ટિમાં કોઈ રાચશો નહીં.

Jain Education International

પ્રહી એકેક અંશ જિમ અંધલ કહઇ કુંજર એ પૂરો જી, તિમ મિથ્યાત્વી વસ્તુ ન જાણઇ, જાણે અંશ અધૂરો જી। લોચન જેહનાં બિહુ વિકસ્વર તે પૂરો ગજ દેખઇ જી, સમકિતદપ્ટી તિમ સકલનયસંમત વસ્તુ વિશેષઇ જી॥૧૧૭॥

જિમ કોઇ અંધો ઇક-ઇક અંશ ગ્રહી પૂરો કુંજર એ ઇમ સદ્દહાઇં – દંત ગ્રહઇ તે મૂલકપ્રમાણ કહાઇ, શુંડિ ગ્રહઇ તે દંડપ્રમાણ, કર્શ ગ્રહઇ તે સૂર્પપ્રમાણ, ચરણ ગ્રહઇ તે કોઠીપ્રમાણ કહાઇં તિમ મિથ્યાત્વી વસ્તુ યાવદ્ધર્મમાન છઇ તાવદ્ધર્મમાન જાણઇ નહીં, અધૂરો એક અંશભેદાદિક જાણઇ ! જેહનાં બે લોચન વિકસ્વર છઇ, અનુપહત છઇ તે કર-ચરણ-દંતાદ્યવયવાઇં સંસ્થાન-રૂપાદિકાઇં વિશિષ્ટ પૂરો હાથી દેખઇ તિમ સમ્યગ્દ પ્ટી સકલનયસંમિત વસ્તુ છઇ તે વિશેષઇ નયવાદમાહિં ઉદાસીન હુઇ રહાઇ, ન નિંદઇ, ન સ્તવઇ, કારણ વિના નયભાષાઇં ન બોલઇ, ''ઓહારિણિં અપ્પિયકારણિં ચ ભાસં ન ભાસિજ્જ સાપ્ય સ પુજ્જો'' (દશવૈ. અ. ૯ ઉ. ૩, ગાથા ૯) ઇતિ વચનાતુ ॥ ૧૧૭ ။

#### \*

જેમ કોઈ આંધળો હાથીનો એકએક અંશ ગ્રહીને એ પૂરો હાથી છે એમ માને છે – દાંત પકડ્યા છે તે હાથીને મૂળા જેવો કહે છે, સૂંઢ પકડી તે ડાંડા જેવો કહે છે, કાન પકડ્યા તે સૂપડા જેવો કહે છે, પગ પકડ્યા તે કોઠી જેવો કહે છે – તેમ મિથ્યાત્વી વસ્તુ જેટલા ધર્મવાળી છે તેટલા ધર્મવાળી સમજતા નથી, વસ્તુને અધૂરી – એના એકએક અંશભેદને જાણે છે (પજ્ઞ સંપૂર્ણ વસ્તુને જાણી એમ માને છે). જેની બે આંખો ખુલ્લી છે, દૂષિત નથી તે સૂંઢ, પગ, દાંત વગેરે અવયવો અને શરીરરચના, રૂપ વગેરેને લઈને વિશિષ્ટ પૂરો હાથી જુએ છે તેમ સમ્યક્દષ્ટિ જીવ સકલનયયુક્ત વસ્તુને જુએ છે, અને કોઈ વિશિષ્ટ નયવાદ પરત્વે ઉદાસીન રહે છે. એને એ નિંદતો નથી, એની પ્રશંસા કરતો નથી. શિષ્યોને સમજાવવા વગેરે કારણ વિના નયની ભાષામાં બોલતો નથી – ''મતાગ્રહી (એકાન્તવાદી) અને અપ્રિયકારી ભાષા તે પૂજ્ય કદી બોલે નહીં'' એ વચન અનુસાર. અંશ ગ્રહી નયકુંજર ઊઠ્યા, વસ્તુતત્ત્વતરુ ભાજઇં જી, સ્યાદવાદઅંકુશથી તેહનઇં આપ્નઇ ધીર મુલાજઇ જી, તેહ નિરંકુશ હોઇ મતવાલા, ચાલા કરઇ અનેકો જી, અંકુશથી દરબાર્રિ છાજઇ, ગાજઇ ધરીઅ વિવેકો જી II ૧૧૮ II

નયરૂપ કુંજર છઇ તે એકેક અંશ પ્રહી ઉન્મત્ત થકા ઊઠ્યા છેં તે વસ્તુતત્ત્વરૂપ તરુ ક૰ વૃક્ષનઇ ભાજઇ છઇ ા ધીરપુરુષ છઇ તે અંશપ્રાહી નયકુંજરનઇ સ્યાદ્વાદઅંકુશઇ મુલાજઇ આણઇ – વશ કરઇ ા તેહ નિરંકુશ હોઇ નિરપેક્ષ થકા ચાલઇં તો મતવાલા હોઇં, અનેક ચાલા કરઇં, વેદાંતાદિ વાદમાંહિ પ્રવેશ કરીનઇ ા હાથી પશિ નિરંકુશ હાટ ઘર ભાંજઇ, સ્વતંત્ર થકા વનમાંહિ ફિરઇ, અંકુશથી દરબારઇ છાજઇ, વિવેક ધરી પટ્ટહસ્તી થઈ ગાજઇ ા નય પશિ સ્યાદ્વાદઅંકુશઇ સીખવ્યા જિનશાસનરૂપ રાજદ્વારઇ છાજઇ, આપબલઇ ગાજઇ ။ ૧૧૮ ။

\*

એક-એક અંશને ગ્રહણ કરનારા – એકાંતિક નયરૂપી હાથી ઉન્મત્ત થઈ ઊઠે છે અને વસ્તુતત્ત્વરૂપ વૃક્ષને ભાંગે છે. ધીર પુરૂષ સ્યાદ્વાદરૂપી અંકુશથી એ અંશગ્રાહી નયરૂપી હાથીને મર્યાદામાં આપ્ને છે – વશ કરે છે. જેમ નિરંકુશ હાથી દુકાન, ઘર વગેરે ભાંગે છે, સ્વતંત્ર થઈને વનમાં ફરે છે પણ અંકુશમાં લીધે દરબારે શોભે છે, વિવેક ધરીને મુખ્ય હાથીનું પદ પામી ગાજે છે – ગૌરવ અનુભવે છે તેમ અંશગ્રાહી નયો નિરંકુશ થઈને સ્વતંત્રપણે ચાલે છે, વેદાંતાદિ મતોમાં પ્રવેશ કરીને મત્ત બનીને અનેક ચાળા કરે છે, પણ સ્યાદ્વાદરૂપી અંકુશથી વિવેક શીખી જિનશાસનરૂપ રાજદારે શોભે છે અને આપબળે ગાજે છે. ગૌરવવંતા બને છે.

Jain Education International

નૈયાયિક વૈશેષિક વિચર્યા નૈગમનયઅનુસારઇં જી, વેદાંતી સંગ્રહનયરંગિ, કપિલશિષ્ય વ્યવહાર્રિ જી । ઋજુસૂત્રાદિકનયથી સૌગત, મીમાંસક નયભેલઇ જી, પૂર્ણ વસ્તુ જૈનપ્રમાણે, ષટદરશન એક મેલે જી ॥ ૧૧૯ ॥ નૈયાયિક વૈશેષિક એ બે દર્શન નૈગમનયનઇ અનુસારઇ વિચર્યા, તે પૃથગ્ નિત્યાનિત્યાદિદ્રવ્ય માનઇ, પૃથિવી પરમાણુરૂપા નિત્યા, કાર્યરૂપા ત્વનિત્યા એ પ્રક્રિયા છઇ / નૈગમનય તે નયદ્રયાત્મક

છઇ, એકત્ર પ્રાધાન્યેનોભયાનભ્યુપગમાદ્ મિથ્યાત્વમ્ । ઉક્તં ચ –

દોહિંવિ ક્ષએહિં [ક્ષીઅં] સત્થ**મુલૂએ**ક્ષ તહવિ મિચ્છત્તં ।

(સમ્મતૌ, કા. ૩, ગા. ૪૯)

વેદાંતી તે સંગ્રહનયનઇં રંગિ ચાલ્યા, જે માટિં તે શુદ્ધ આત્મદ્રવ્ય માંનઇ છઇ। ઉક્તં ચ –

દવ્વક્રિયનયપયડી સુદ્ધા સંગહપરૂવશાવિસઓ।

(સમ્મતૌ કા. ૧ ગા. ૪)

**કપિલ**શિષ્ય ૨૫ તત્ત્વપ્રક્રિયા માનતા વ્યવહારનયઇં ચાલ્યા, ઉક્તં ચ –

**૧**. સરખાવો ઃ

બૌદ્ધાનામૃજુસૂત્રતો મતમભૂદ્વેદાન્તિનાં સઙ્પ્રહાત્, સાઙ્ખ્યાનાં તત એવ નૈગમનયાદ્ યોગશ્વ વૈશેષિકઃ । શબ્દબ્રહ્મવિદોર્ડ્સપિ શબ્દનયતઃ સવૈર્નયૈર્ગુમ્ફિતા, જૈની દષ્ટિરિતીહ સારતરતા પ્રત્યક્ષમુદ્વીક્ષતે ॥૬॥ (અધ્યાત્મસાર, અ. ૧૯, શ્લો. ૬)

Jain Education International

જં કાવિલે દરિસણે એવં દવ્વક્રિયસ્સ વત્તવ્વં । (સમ્મતૌ, કા. ૩, ગા. ૪૮)

व्यवखार ते द्रव्यार्थिङलेह छर्छ।

સૌગત ૪ ઋજુસૂત્રાદિકનયથી થયા – સૌત્રાંતિક વૈભાષિક યોગાચાર માધ્યમિક, એ ઋજુસૂત્ર શબ્દ સમભિરૂઢ એવંભૂતનયથી અનુક્રમઇ થયા।

મીમાંસક ઉપલક્ષણઇ વૈયાકરણાદિક નયભેલઇ – નયસંકરઇ થયા।

પૂર્શ – પૂરું નયભંગપ્રમાશઇ વસ્તુ જૈન પ્રમાશઇ ષટ્દર્શનનઇ એકમેલઇ મેલવઇ, ''ભદં મિચ્છદંસણ્ર'સમૂહમઇઅસ્સ'' (સમ્મતૌ કા. ૩. ગા. ૬૯) ઇત્યાદિ વચનાત્ ॥ ૧૧૯ ။

નૈયાયિક અને વૈશેષિક એ બે દર્શન નૈગમનયને સ્વીકારીને ચાલ્યા છે અને એમણે નિત્ય અને અનિત્ય પ્રકારનાં પૃથક્ દ્રવ્યો માન્યાં છે – પરમાશુરૂપ પૃથ્વી નિત્ય અને કાર્યરૂપ પૃથ્વી (ઘડે) અનિત્ય એ રીતે નૈગમનય દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક બંને નયવાળો છે. છતાં એમાં મિથ્યાત્વ છે કેમકે તે એક જ વસ્તુમાં બંને નયોને, અને તેમના વિષયોને સમબલ માનતો નથી અને બંનેને સાવ નિરપેક્ષ ગણે છે. દ્રવ્ય અને પર્યાયનો આત્યંતિક ભેદ માને છે, એટલે એકમાં જ નિત્યત્વ અને અનિત્યત્વ બંને ધર્મો પ્રધાનપશે છે એમ માનતા નથી. કહ્યું છે કે, 'વૈશેષિક મતના પ્રવર્તક ઉલૂકે – કણાદ મુનિએ બન્ને નયોથી શાસ્ત્ર રચ્યું છે, તેમ છતાં એ મિથ્યાત્વ છે કેમકે

૧. મીછદંસપ્રે ૩૦, મીછદંસપ્ર ૫૦ (અન્યત્ર 'મિચ્છદંસપ્ર' મળે છે.)

સમ્યકૃત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ

સ્વવિષયમાં એક નય(દ્રવ્યાર્થિક કે પર્યાયાર્થિક)ના પ્રાધાન્યથી બન્ને એકબીજાથી નિરપેક્ષ રીતે પ્રવર્તે છે.''

વેદાંતી સંગ્રહનયના સિદ્ધાંતથી આનંદપૂર્વક ચાલ્યા છે, કેમકે એ શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યમાં માને છે. કહ્યું છે કે, ''દ્રવ્યાર્થિક (દ્રવ્યને જ ગ્રહણ કરનાર) નયની પ્રકૃતિ ધરાવતો એ શુદ્ધ સંગ્રહનયનું નિરૂપણ કરનારો મત છે."

કપિલના શિષ્યો એટલે કે સાંખ્યમતવાદીઓ ૨૫ તત્ત્વની પ્રક્રિયામાં માને છે તેથી એ વ્યવહારનયથી ચાલ્યા છે એમ કહેવાય. કહ્યું છે કે, ''કપિલનું જે દર્શન છે તેમાં પણ દ્રવ્યાર્થિક નયનું વક્તવ્ય છે.'' વ્યવહારનય તે દ્રવ્યાર્થિક નયનો જ ભેદ છે.

બૌદ્ધમત ઋજુસૂત્ર આદિ ચાર નયથી ચાર પ્રકારે થયો – સૌત્રાંતિક, વૈભાષિક, યોગાચાર અને માધ્યમિક. એ ચાર અનુક્રમે ઋજુસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવંભૂત નયમાંથી નીકળ્યા છે. મીમાંસક અને એની સાથે વૈયાકરણ વગેરે મતો નયોના મિશ્રણથી થયા છે. નયો અને પ્રમાણથી જૈન દર્શન વસ્તુને પૂર્શપણે જાણે છે અને છયે દર્શનોનો સમન્વય કરે છે. કહ્યું છે કે ''મિથ્યા દર્શનોના સમૂહરૂપ જૈન દર્શનનું કલ્યાણ થાઓ.'' નિત્યપક્ષમાહિં દૂષણ દાખૈ, નયઅનિત્યપક્ષપાતી જી, નિત્યવાદમાહિં જે રાતા તે અનિત્યનયઘાતી જી। માહોમાહિં લડે બે કુંજર, ભાંજઇ નિજકર-દંતો જી, સ્યાદવાદસાધક તે દેખઇ, પડઇ ન તિહાં ભગવંતો જી॥ ૧૨૦॥

અનિત્યનયના પક્ષપાતી ક્ષણિકવાદી બૌદ્ધાદિક છેં તે નિત્યપક્ષમાંહિં દૂષણ દાખઇ, અંકુરાદિજનકાજન[ક]<sup>\*</sup>ત્વાદિવિરોધઇ ક્ષણિક બીજાદિ થાપઇ છઇ, સદેશક્ષણદોષઇ અભેદગ્રહાદિ ઉપપાદઇ છઇ | જે નિત્યવાદમાંહિં રાતા છઇ તે અનિત્યનયઘાતી છે, એકાંતનિત્ય આત્માદિ માંનઇ | તે માહોમાંહિ બે હાથી લડઇ છઇ, લડતા પોતાના કર દંત ભાજઇ છઇ | સ્યાદ્ધાદસાધક છઇ તે તે લડાઈ દેખઇ છઇ, પણિ ભગવંત તિહાં પડઇ નહી, ઉદાસીન રહઇ | ઉક્તં ચ –

अन्योन्यपक्ष-प्रतिपक्षलावाइ यथाडपरे मत्सरिशः प्रवाधः।

નયાનશેષાનવિશેષમિચ્છન્ન પક્ષપાતી સમયસ્તથા તે || (હૈમ)દ્વાત્રિંશિકાયામ્ || (અન્યયોગ. ૩૦) || ૧૨૦ ||

\*

અનિત્યગ્રાહી નયના (દંષ્ટિના) પક્ષપાતી જે ક્ષણિકવાદી બૌદ્ધો વગેરે છે તે નિત્યવાદમાં દોષ જુએ છે. વાવવાની ક્ષણે જે બીજ હતું તેમાં અંકુરજનકત્વ નહોતું, અંકુરજનકત્વ બીજમાં પછીથી પ્રગટે છે તેનો વિરોધ લક્ષમાં લઈ તેઓ બીજની ક્ષણિકતા – બીજક્ષણોનું જુદાપણું સ્થાપે છે અને બીજક્ષણો સદશ દેખાવાના દોષને કારણે

૧. અન્યત્ર '૦જનકત્વાદિ૦' મળે છે.

અભેદમત ઊભો થાય છે તેમ પ્રતિપાદિત કરે છે. જેઓ નિત્યવાદમાં આસક્ત છે – એકાંત નિત્ય આત્મામાં માને છે તેઓ અનિત્યવાદનું ખંડન કરે છે. આમ આ બે નયોરૂપી બે હાથીઓ માંહોમાંહે લડે છે અને લડતાંલડતાં પોતાનાં સૂંઢ-દાંત ભાંગે છે. સ્યાદ્વાદના સાધક જે ભગવંત છે તે એ લડાઈ જુએ છે એ લડાઈમાં પડતા નથી, એ વિશે તટસ્થ રહે છે. 'બત્રીશી'માં કહ્યું છે કે ''પરસ્પર પક્ષ અને પ્રતિપક્ષનો ભાવ હોવાથી અન્ય મતો એકબીજાનો દ્વેષ કરે છે તેવી રીતે, જિન ભગવાન ! તમારો સિદ્ધાંત, બધા નયોને સમાનપજ્ઞે ઇચ્છતો હોવાથી, પક્ષપાતી નથી.'' છૂટાં રત્ન ન માલા કહીઇ, માલા તેહ પરોયાં જી, તિમ એકેક દર્શન નવિ સાચાં, આપહિ આપ વિગોયાં જી ! સ્યાદવાદસૂત્રઇં તે ગુંથ્યાં સમકિતદર્શન કહીઇં જી, સમુદ્રઅંશ ની[નિ] ે સમુદ્રતણી પરિં પ્રગટ ભેદ ઇહાં લહીઇ જી ॥ ૧૨૧ ॥

છૂટાં રત્નનઇ માલાપર્યાય ન કહિઇં, પરોયાં હોઇ તિવારઇ માલાપર્યાય કહિઇં, તિમ ઇકેક દર્શન છૂટાં છઇ તે એકાંતાભિનિવેશઇ સાચાં ન કહિઇં । આપઇ જ આપ વિગોયાં । સ્યાદ્વાદસૂત્રઇં તે ગુંથ્યાં હુઇ તિવારઇ સમ્યગ્દર્શન કહિઇં, સ્યાત્કારઇ એકાંતાભિનિવેશ ટલઇં ા જિમ માલાકારનઇ પુષ્પાદિક સિદ્ધ છઇ તેહનો યોજનમાત્ર વ્યાપાર તિમ સમ્યગ્દેષ્ટીનઇ સિદ્ધદર્શનનઇ વિષઇ સ્યાદ્વાદયોજન-માત્ર વ્યાપાર છઇ ા તાવતૈવ જિતં જગત્ ા સમુદ્રઅંશ નઇ સમુદ્રમાં જેતલોં ભેદ તેતલો નયપ્રમાણમાં જાણવો ા ઉક્તં ચ –

ન સમુદ્રોઙ્સમુદ્રો વા સમુદ્રાંશો યથોચ્યતે ৷

નાપ્રમાશં પ્રમાશં વા પ્રમાશાંશસ્તથા નયઃ ॥ ઇતિ' ॥ ૧૨૧ ॥ \*

છૂટાં રત્નને માળાનું નામ ન અપાય, દોરામાં પરોવ્યાં હોય ત્યારે માળા નામ અપાય, તેમ એકેક દર્શન છૂટાં રહીને તો એકપક્ષી અભિનિવેશ પ્રગટ કરે છે તેથી તે સાચાં નથી. એ પોતે જ પોતાને વગોવે છે. એ દાર્શનિક મતો સ્યાદ્વાદરૂપી દોરામાં ગૂંથાય છે ત્યારે એ સમ્યગ્દર્શન બને છે કેમકે 'સ્યાત્' (અમુક દષ્ટિએ કે અપેક્ષાએ

- ૧. અન્યત્ર 'નઇ' મળે છે.
- ર. ઇતિ એ સત્ય કહ્યું ગીતાર્થે ચિત્તમાં ભાવીઇ પુન્

હોઈ શકે) એવા ભાવથી મતાભિનિવેશ દૂર થાય છે. જેમ માળીને માટે ફૂલો તો હાજર હોય છે, એશે માત્ર એને દોરાથી જોડવાની ક્રિયા કરવાની હોય છે તેમ જે સમ્યગ્દષ્ટિ ધરાવે છે તેમશે અન્ય સિદ્ધ થયેલાં દર્શનોને સ્યાદ્વાદમાં જોડવામાત્રનો વ્યાપાર કરવાનો હોય છે. એટલામાત્રથી જગત જિતાઈ જાય છે. સમુદ્રનો અંશ એટલે કે પાણીનાં બિંદુ અને સમુદ્ર વચ્ચે જે ભેદ છે તેટલો છૂટાં નયો અને પ્રમાણરૂપ સ્યાદ્વાદમાં જાણવો. કહ્યું છે કે, ''સમુદ્રનો અંશ તે સમુદ્ર કહેવાતો નથી તેમ અસમુદ્ર પજ્ઞ કહેવાતો નથી, તેમ પ્રમાજ્ઞાંશભૂત નય પ્રમાણ પજ્ઞ નથી અને અપ્રમાજ્ઞ પજ્ઞ નથી.'' વચનમાત્ર શ્રુતજ્ઞાનઇં હોવઇ નિજ-નિજમતઆવેશો જી, ચિંતાજ્ઞાનિં નયવિચારથી તેહ ટલઇ સંક્લેશો જી। ચારામાહિં અજાણી જિમ કોઇ સિદ્ધમૂલિકા ચારઇ જી, ભાવનજ્ઞાનિં તિમ મુનિ જનનૈં મારગમાં અવતારઇ જી ॥૧૨૨॥<sup>૧</sup>

વચનમાત્ર જે શ્રુતજ્ઞાન તેહથી નિજ-નિજમતનો આવેશ ક૰ હઠ હોઇં, જે જે નયશાસ્ત્ર સાંભલઇ તે તે નયાર્થ રુચી જાઇં ! ચિંતાજ્ઞાન બીજુ વિચારરૂપ તેહથી હઠ ટલઇ, સંક્લેશરૂપ વિચારજન્ય સકલનય-સમાવેશજ્ઞાનઇ પક્ષપાત ટલઇં ! તેષ્ઠાઇ સ્વાનુગ્રહ હોઇં ! ભાવનાજ્ઞાન તે દેશકાલાદ્યૌચિત્યઇ પરાનુગ્રહસાર છઇ, તેહવી રીતિં દેશનાદિઇં જિમ પરાનુગ્રહ થાઇ, ઉત્સર્ગાપવાદસાર તાદદશ પ્રવૃત્તિ હોઇં – ''કેડ્યં પુરિસે કં ચ છાએ'' (આચારાંગ. પ્ર. શ્રુ. અ. ૨, ઉ. ૬) ઇત્યાદ્યાગમાનુસારાત્ !

પુરુષ પશુરૂપ થયો, તેહનઇં સ્ત્રીઇં વટચ્છાયાનો ચારો વ્યંતરવચનઇ ચરાવ્યો, સંજીવની ઔષધી મુખમાંહિ આવી તિવારઇં સ્વરૂપ પ્રકટ થયું, તિમ ભાવનાજ્ઞાનવંત સદ્દગુરુ ભવ્યપ્રાણીનઇ અપુનર્બધાદિકક્રિયામાં તે રીતિં પ્રવર્તાવઇ, જિમ સમ્યગ્દર્શનરૂપ સંજીવનીઔષધી આવ્યઇ નિશ્વયસ્વરૂપ પ્રકટ થાઇ, મિથ્યાત્વનામ પશરૂપ ટલઇ / ઉક્તં ચ **ષોડશકે** –

આદ્ય ઇહ મનાફ પુંસસ્તદ્રાગાદ્દ દર્શનગ્રહો ભવતિ । ન ભવત્યસૌ દ્વિતીયે ચિન્તાયોગાદ્દ્ યદપિ [કદાચિદપિ] ॥ (૧૧-૧૦)

૧. સરખાવો : શ્રુતજ્ઞાનાદ્વિવાદઃ સ્યાત્ મતાવેશશ્વ ચિન્તયા । માધ્યસ્થ્યં ભાવનાજ્ઞાનાત્ સર્વત્ર ચ હિતાર્થિતા ॥ (વૈરાગ્યકલ્પલતા, સ્ત. ૯) ચારિ-ચરકસંજીવન્યચરકચારણવિધાનતશ્વરમે ।

સર્વત્ર હિતા વૃત્તિર્ગામ્ભીર્યાત્ સમરસાપત્ત્યા ॥ (૧૧-૧૧)

એ ૩ જ્ઞાન તરતમભાવઇ ઉદક-દુગ્ધ-અમૃતસરખા કહિયાં છઇ। ઉક્તં ચ –

ઉદકપયોઙમૃતકલ્પં પુંસાં સદ્જ્ઞાનમેવમાખ્યાતમ્ ।

विधियत्नवत्तु गुरुलिर्विषयतृऽपडारि नियमेन॥

(ષોડશક, ૧૦-૧૩) ઇતિ ॥ ૧૨૨ ॥

\*

વચનમાત્રરૂપ જે શ્રુતજ્ઞાન – કેવળ સાંભળવારૂપ જ્ઞાન હોય છે તેનાથી પોતપોતાના મતનો આગ્રહ ઊભો થાય છે અને જે-જે નયશાસ્ત્ર સાંભળવામાં આવે તેના નયાર્થ ગમી જાય છે. બીજું ચિંતાજ્ઞાન એટલે વિચારરૂપ જ્ઞાન છે. તેનાથી મતાગ્રહ ટળે છે. સઘળા નયનો સમાવેશ કરતા વિચારજન્ય જ્ઞાનથી કષ્ટરૂપ પક્ષપાત ટળે છે. આનાથી પોતાના પર અનુગ્રહ – ઉપકાર થાય છે. ભાવનાજ્ઞાન (પરિસ્થિતિને ધ્યાનમાં લઈ એકાગ્રતાપૂર્વક વિચાર કરનારું વિવેકજ્ઞાન) દેશકાળ વગેરેના ઔચિત્ય વડે અન્યોને અનુગ્રહ કરનારું હોય છે; દેશકાળના ઔચિત્ય પ્રમાણે ઉપદેશ વગેરે કરવાથી અન્યોને અનુગ્રહ થાય છે. ઉપદેશાદિક પ્રવૃત્તિ આચારના સામાન્ય નિયમો અને તે નિયમોના અપવાદને અનુલક્ષીને થાય છે. કારણકે ''કોણ આ પુરુષ છે ને એ કયા નયમાં – મતમાં છે'' (એ લક્ષમાં

રાખીને ઉપદેશ આપવાનો હોય છે) વગેરે આગમ-વચનો છે. જે પુરુષ પશુરૂપ થઈ ગયો છે તેને સ્ત્રીએ વ્યંતરવચને વડની છાયામાં ચારો ચરાવ્યો, તેમાં સંજીવની ઔષધિ મોઢામાં આવી જતાં તે પાછો પોતાના રૂપે - પુરુષ રૂપે થઈ ગયો તેવી જ રીતે વિવેકજ્ઞાનયુક્ત સદ્ગુર ફરીને કર્મબંધ ન કરે એવી ક્રિયામાં પુરૂષને એવી રીતે (દેશકાલાદિના ઔચિત્યાનુસાર) પ્રવર્તાવે છે કે જેથી સમ્યગ્દર્શનરૂપ સંજીવની ઔષધિ એમાં આવી જતાં એનું નિશ્વયસ્વરૂપ – પોતાનું ખરં સ્વરૂપ, આત્મસ્વરૂપ પ્રગટ થાય છે અને મિથ્યાત્વ નામનું પશુરૂપ ટળે છે. 'યોડશક'માં કહ્યું છે કે, ''પહેલે તબક્કે (સાંભળવાના તબક્કે) તે-તે દર્શન પ્રત્યે કંઈકકંઈક રાગથી પુરૂષને તેના વિશે આગ્રહ બંધાતો હોય છે. એ બીજા વિચાર-યોગના તબક્કે કદીયે રહેતો નથી. છેલ્લા (ભાવનાજ્ઞાનના) તબક્કામાં ચારામાં સંજીવની ઔષધિ આવે એ માટે અન્ય ચારો પણ ચરાવવામાં આવે તે રીતે સમભાવપૂર્વકની સર્વને હિતકારી પ્રવૃત્તિ હોય છે." (એટલે કે સર્વોત્તમ ક્રિયોપાય જીવ પામે તે માટે અન્ય ધર્મક્રિયાઓ - જે છેવટે છોડવાની છે તેમાં પણ જીવને ગુરૂ પ્રવર્તાવે છે; દેશકાળની પરિસ્થિતિનો વિવેક કરી પરમ ઉપદેષ્ટા ગુરૂ જીવને અનુરૂપ પથ્ય ઉપદેશ આપે છે અને ક્રમશઃ તેનો આધ્યાત્મિક વિકાસ કરે છે.) એ ત્રણ જ્ઞાન તરતમભાવે પાણી, દૂધ અને અમૃત સરખાં કહેવામાં આવ્યાં છે. કહ્યું છે કે, ''આ રીતે પુરુષોનું વિધિ અને પ્રયત્નથી યુક્ત સદ્જ્ઞાન પાશી, દૂધ અને અમૃત જેવું છે, જે વિષયતૃષ્ણાને હરનારું છે એમ ગુરુઓ કહે છે."

ચરણકરણમાહિં જે અતિ રાતા નવિ સ્વસમય સંભાલઇ જી,

નિજ-પરસમયવિવેક કરી નવિ આતમતત્ત્વ નિહાલઇં જી। સંમતિમાં કહિઉં તેણિ ન લહ્યો ચરણકરણનો સારો જી.

તે માટિં એ જ્ઞાનઅભ્યાસો એહ જ ચિતિ દઢ ધારો જી ॥ ૧૨૩ ॥

જે સાધુ ચરણસત્તરી-કરણસત્તરીમાંહિ જ અત્યંત રાતા છઇ, સ્વસમયવ્યવહારથી – સ્વસિદ્ધાંતાર્થપરિજ્ઞાનનિશ્વયથી શ્રુતવિચાર-જન્ય આત્મવિવેક ન સંભાલઇ, નિજપરસમયવિવેક અણપામી શુદ્ધાત્મસ્વરૂપ ન નિહાલઇ, તેણે સંમુગ્ધજીવાજીવાદિજ્ઞાનઇ ક્રિયા કીધી પણિ ચરણકરણનો સાર ન પામ્યો, જે માટઇ શુદ્ધાત્મજ્ઞાન તેહનો સાર છઇ, ચરણકરણાદિસાધન તે તત્કારણીભૂતસમ્ત્વ-શુદ્ધિદ્વારઇં ઉપકારી છઇ | મિથ્યાજ્ઞાનોન્મૂલક તે તત્ત્વજ્ઞાન છઇ, સાધનમાંહિં પણિ જ્ઞાન અંતરંગ છેં, ક્રિયા બહિરંગ છઇ | એ સૈર્વ સંમતિ મધ્યે કહિઉં છઇ | તથા ચ ગાથા –

ચરશ-કરશ્રપ્પહાશા સસમય-પરસમયમુક્કવાવારા /

ચરણ-કરણસ્સ સારં શિચ્છયસુદ્ધં શ ઉ લહંતિ ৷

(સમ્મતૌ. કા. ૩, ગા. ૬૭) શ્રી**દશવૈકાલિક મધ્યે પ**શિ 'પઢમં નાશં, તઓ દયા'' (અધ્ય. ૪. ગા. ૧૦) એ ઉપદેશ છઇ, તિહાં 'જ્ઞાન તે ચારિત્રોપયોગિ ષડ્જીવનિકાયાદિસંમુગ્ધપરિજ્ઞાન' ઇમ જાણી ન સંતોષ કરવો, જે માટઇં તેહની હેતુસ્વરૂપ અનુબંધાદિશુદ્ધિ કરવી તે પરીક્ષારૂપ નિશ્વયજ્ઞાન વિના ન હોઇ | નિશ્વયજ્ઞાનઇ જ નિશ્વયચારિત્ર આવઇ | ઉક્તં ચા**ક્લ્યારાડ્ગે** –

જં સમ્મં તિ પાસહા તં મોશં તિ પાસહા. જં મોશં તિ પાસહા તં સમ્મં તિ પાસહા । (પ્ર. શ્રુ. અધ્ય. ૫, ઉ. ૩) ઇત્યાદિ ।

ઇમ કહતા 'અગીતાર્થ સાધુ ક્રિયાવંત છઇ તેહનઇ ચારિત્ર નાવઇ ?' ઇમ કોઇ કહસ્યઇ તેહનઇ કહિઇં – નાવઇ જ, જો ગીતાર્થનિશ્રા ન હોઇં । ગીતાર્થનિશ્રિતનઇ તો ઉપચારઇ ચારિત્ર હોઇં %। ઉडतं २ -

ગીયત્થો ય વિહારો, બીઓ ગીયત્થમાાની સિઓ ભશિઓ !

ઇત્તો તઇઅવિહારો નાણુન્નાઓ જિસવરેહિં 🛛 🤇 🔅 ) ઇત્યાદિ || ૧૨૩ ||

#### \*

જે સાધુ ચરણસિત્તરી અને કરણસિત્તરી - સંયમ માટેના ્ આચારો ને ક્રિયાકાંડો – માં ખૂબ રચ્યાપચ્યા રહે છે પણ સ્વશાસ્ત્રના અર્થોના જ્ઞાનપૂર્વક આવેલા નિશ્વયથી શાસ્ત્રવિચારજન્ય આત્મવિવેક કરી શકતો નથી. પોતાના અને પારકા સિદ્ધાંતોનો વિવેક ન પામીને, શદ્ધ આત્મસ્વરૂપને જોઈ શકતો નથી, તેણે જીવ-અજીવ વગેરેના સંમુગ્ધ – મોહયુક્ત જ્ઞાનથી ક્રિયા કરી પણ ચરણકરણનો સાર એ ન પામ્યો એમ કહેવાય. કારણકે શુદ્ધ આત્મજ્ઞાન જ ચરણકરણનો સાર છે. ચરણકરણાદિ સાધન આત્મજ્ઞાનના કારણભૂત સત્ત્વસંશુદ્ધિ કરનાર તરીકે ઉપકારક છે. મિથ્યાજ્ઞાનને દૂર કરનાર તો તત્ત્વજ્ઞાન છે. જ્ઞાન જ અંતરંગ સાધન છે, ક્રિયા તો બહિરંગ સાધન છે. આ સર્વ 'સંમતિસત્ર'માં કહેલું છે : ''ચરણકરણમાં આગળ રહેતા પણ સ્વશાસ્ત્ર-પરશાસ્ત્ર અંગેના અધ્યયનાદિ વ્યાપાર વિનાના જીવો ચરણકરણના નિશ્વયશુદ્ધ સારને પામતા નથી."

દશવૈકાલિકસૂત્રમાં પણ 'પ્રથમ જ્ઞાન અને પછી દયા" એ ઉપદેશ છે ત્યાં 'જ્ઞાન તે ચારિત્રમાં ઉપયોગી એવું જીવસમૂહના છ પ્રકારો વગેરેનું સંમુગ્ધ (મોહયુક્ત) જ્ઞાન' એમ વિચારી એનાથી સંતોષ ન કરવો કેમકે ચારિત્રનાં હેતુ, સ્વરૂપ અને અનુબંધ એટલે કે પ્રયોજન વગેરેની જે શુદ્ધિ કરવાની હોય છે તે સ્વશાસ્ત્ર-પરશાસ્ત્રની પરીક્ષારૂપ નિશ્વયજ્ઞાન વિના સંભવતી નથી. નિશ્વયજ્ઞાનથી જ નિશ્વયરૂપ ચારિત્ર થાય છે. આચારાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે કે, ''જે સમ્યક્ રૂપે જુઓ છો તે જ મુનિવ્રત તરીકે જુઓ છો અને જે મુનિવ્રત તરીકે જુઓ છો એ જ સમ્યક્ રૂપે જુઓ છો એમ માનો.''

આમ કહેવાથી, 'ક્રિયા કરનાર અગીતાર્થ (શાસ્ત્રજ્ઞ નહીં તેવા) સાધુને ચારિત્ર સિદ્ધ ન થાય ?'' એવો કોઈ પ્રશ્ન કરે તો કહેવાનું કે ન જ સિદ્ધ થાય, જો ગીતાર્થની નિશ્રા (આશ્રય, આલંબન) ન હોય તો. જેને ગીતાર્થની નિશ્રા છે તેને ઉપચારથી – ગીતાર્થના જ્ઞાનનો તેનામાં અધ્યારોપ થવાથી – ચારિત્ર સિદ્ધ થાય છે જ. કહ્યું છે કે, ''જિનવરોએ ગીતાર્થોનો અને બીજો ગીતાર્થ-નિશ્રાવાળાનો વિહાર કહ્યો છે, આનાથી ત્રીજો કોઈ પ્રકારનો વિહાર નહીં.'' જિનશાસનરત્નાકરમાહિંથી લઘુકપર્દિકામાનિં જી, ઉદ્ધરિઓ એહ ભાવ યથારથ આપશકતિઅનુમાનૈં જી। પશ્નિ એહનિં ચિંતામશ્નિસરિખાં રતન ન આવઇ તોલઇ જી, શ્રીનયવિજય-વિબુધ-પયસેવક વાચક જસ ઇમ બોલઇ જી॥ ૧૨૪॥

શ્રીસમ્યક્ત્વ ચતુષ્પદી સમાપ્ત I સાહા હેમાસુત સાહા તારાચંદલષાવિતં શ્રીરાજનગરઇં ॥

શ્રેયોરાજિવિરાજિ**રાજનગર**પ્રખ્યાતહેમાઙ્ગભૂ-

તારાચન્દ્રકૃતાર્થનાપરિહ્તવ્યાસઙ્ગરઙ્ગસ્પૃશામ્ ।

એષા' લોકગિરા સમર્થિતનયપ્રસ્થાનષટ્રસ્થાનક-

વ્યાખ્યા સઙ્ઘમુદે **યશો**ગ્ર્ય**વિજય**શ્રીવાચકાનાં કૃતિઃ ॥૧॥ <sup>3</sup>શ્રેયોરાજિ ક૰ મંગલીકની શ્રેષ્ઠી. તેષ્ઠી કરી વિરાજિ ક૰

૧. આ પંક્તિ પુન્માં નથી.

ર. 'શ્રેયો'થી 'એષા' સુધીનો ભાગ પુન્માં નથી.

- ૩. અહીંથી સમાપ્તિ સુધીનો ભાગ પુ₀માં આ પ્રમાણે છે –
- ''શ્રીરાજનગર અહમ્મદાબાદનગરનઇ વિષઇ તિહાં પ્રસિદ્ધ જે હેમશ્રેષ્ઠિં

શોભતું તે **રાજનગર – અહમ્મદાબાદ**નગર તિહાં પ્રખ્યાત ક૰ પ્રસિદ્ધ જે **હેમશ્રેષ્ઠિ**, તેહના અંગભૂ ક૰ પુત્ર જે સા **તારાચન્દ્ર**નામ તેણઇ કરી જે અર્થના – પ્રાર્થના તેહથી, પરિહર્યો છઇ વ્યાસંગ જેણે એહવા રંગસ્પૃક્ – આનંદધારી તેહવાની એષા ક૦ એ લોકગિરા ક૦ લોકભાષાઇં સમર્થ્યા જે નયપ્રસ્થાન – નયમાર્ગ, તેણે કરી ષટ્સ્થાનકની વ્યા[ખ્યા] સંઘના હર્ષનઇં કાજિં હો, **યશોવિજય** નામક શ્રી વાચક તેહની કૃતિ ક૦ નિર્મિતિ *။* 

#### \*

હવે પ્રકરશ સમાપ્તિ કરીએ છીએ. જિનશાસનરૂપી

સુત શ્રી તારાચન્દ્ર નામ્ના તેહની પ્રાર્થના થકી લોકભાષાઇ કરી નયપ્રસ્થાન ક૰ નયમાર્ગ તિશિ કરી ષટ્સ્થાનકની વ્યાખ્યા । સંઘને હર્ષને કાજે શ્રી યશોવિજ્યની કૃતિ જાણવી ॥૧။

ભાવરત્નેન સ્તબુકાર્થો લિપીકૃતઃ સંવત્ ૧૭૬ ૧ ફ્રાલ્ગુનિ શુક્લ પ્રતિપદિ /''

શ્રી ભક્તિવિજય ભંડાર (પાટણ)ની પ્રતમાં અંતે આમ મળે છે – ષટ્રતર્કસંપર્કપચેલિમોક્તિન્ર્યવેશિ યલ્લૌકિકવાચિ કાચિત્ । વાગ્દેવતાયા વિહિતપ્રસાદાત્ સૂચીમુખેલ્સૌ મુશલપ્રવેશઃ ॥ ૧ ॥ નગુરૂયં વૈગુરૂયં મમપરમતાકાંક્ષિભિરિદં

વિદન્તુ સ્વીયં તે રુચિવિરચિતં કિંચિદપરમ્।

રસાલોદ્યત્કર્જ્ઞામૃતપરભૃતધ્વાનપટુના

યદવિચારસહં તત્ત્વં શૂન્યતાં નનુ ધાવતિ । તન્નિર્વાહકરં શુદ્ધં જૈનં જયતિ શાસનમ્ ॥ ૩ ॥ રત્નાકરમાંથી આ સમક્તિના છ સ્થાનનો ભાવ ઉદ્ધૃત કર્યો છે. પોતાની શક્તિ પ્રમાણે કરેલું આ ઉદ્ધરણ યથાર્થ છે, પણ જિનશાસનરૂપી રત્નાકરની તુલનાએ તો એ નાનકડી કોડી સમાન છે. રત્નાકર તો અનેક રત્નોથી ભરેલો હોય. આ ઉપમા પોતાના ગર્વના પરિહાર અર્થે કરી છે. એનો શુદ્ધ ભાવ વિચારીએ તો ચિંતામણિ જેવાં રત્ન પણ એની તોલે ન આવે.

પંડિત શ્રી નયવિજ્યના પદસેવક વાચક જસ એટલે યશોવિજ્ય ઉપાધ્યાયે આ પ્રકારે કહ્યું છે – આ ગ્રંથ રચ્યો છે.

માંગલિક પદાર્થોની શ્રેણીથી શોભતા અમદાવાદ નગરમાં પ્રખ્યાત શેઠ હેમચંદ્રના પુત્ર તારાચંદ્રની વિનંતીથી, જેમણે આસક્તિનો ત્યાગ કર્યો છે એવા આનંદધારી યશોવિજય વાચકે લોકભાષામાં નયમાર્ગ સમજાવીને સમકિતના છ સ્થાનકની આ વ્યાખ્યા (વિવરણ) સંઘના હર્ષને માટે કરી.

શ્રી સમ્યક્ત્વ ચતુષ્પદી સમાપ્ત થઈ. સં. ૧૭૪૧ના આસો સુદ દશમના રોજ. અર્થની – વિવરણની શ્લોકસંખ્યા ૧૦૦૦ છે.

# ગાથાઓનો અકારાદિક્રમ

| આદિ-અંશ                    | ગાથાક્રમ | ાક         |
|----------------------------|----------|------------|
| અ                          |          |            |
| અત્થિ જિઓ તહ શિચ્ચો        |          | З          |
| અથવા ગુણ વિશ               | ec       | K          |
| અધિષ્ઠાન જે ભવભ્રમતશું     | a        | 32         |
| અન્યઅદષ્ટિ યોગિશરીર        | e        | )૧         |
| અભિધ્યાન યોજન કૈવલ્ય       | X        | Э          |
| અહંકાર પશિ તસ પરિશામ       | s        | ૭          |
| અંશ ગ્રહી નયકુંજર ઊઠ્યા    | ૧૧       | 10         |
| આતમસત્તા ઇમ સદ્દહો         |          | ૭          |
| આદર્શાદિકમાં જે છાય        | e        | <b>3</b> 8 |
| આપવિલાસ પ્રકૃતિ દાખવી      | પ        | ા૧         |
| ઇમ અજ્ઞાનિ બાંધી મહી       | v        | 59         |
| ઇંદ્રિય જે સુખ-દુઃખનું મૂળ | 6        | ξ          |
| ઉપાદાન અનુપદાનતા જો        | ર        | 3          |
| એક ઉપાયથકી ફ્લપાક          | ૧૦       | 20         |
| એક કહિ નવિ છે નિરવાશ       |          | ٤٩         |
| એક વેદંતી બીજો સંખ્ય       | s        | 38         |
| એક સુખિયા એક દુખિયા હોઇ    | 9        | ાપ         |
| એ તો શુદ્ધાશુદ્ધ સ્વભાવ    | ξ        | 0          |
| એ બિહુનઇ સાધારણ દોષ        | u        | ા૪         |
| એહ બૌદ્ધનું મત વિપરીત      | २        | ٤٩         |
| એહવા પાપી ભાખઇ આલ          |          | ૯          |

Jain Education International

ક

| કરઇ ન ભુંજઇ ઇમ આતમા ૪     | ξ |
|---------------------------|---|
| કાચઘરિં જિમ ભૂંકે શ્વાન ૪ | O |
| કામભોગ લંપટ ઇમ ભણૈ ૧૦     | ß |
| કાલ અનંતે મુક્તિં જતાં ૮  | ર |
| કિમ અનંત ઇક ઠામિ મિલે ૮   | 3 |
| કિમ અનાદિ સિદ્ધ અનાદિ ૯   | ξ |
| કેવલશુદ્ધ કહઇ શ્રુત્તિ ૬  | ٩ |
| બ                         |   |
| ખલપિંડીનઇ માણસ ૨          | ξ |
| ol                        |   |
| પ્રહી એકેક અંશ જિમ ૧૧     | 9 |
| ઘ                         |   |
| ઘટઇ ન રાશિ અનંતાનંત ૯     | ٩ |
| ઘનવિગમઇ સૂરય ચંદ ૩        | З |
| ચ                         |   |
| ચરશકરશમાંહિં જે રાતા ૧૨   | 3 |
| ચેતનકર્મનિમિત્તઇ જેહ ૬    | ર |
| 9                         |   |
| છાંડીજે ભવબીજ અનંત ૩      | ૨ |
| છૂટાં રત્ન ન માલા કહીઈ ૧૨ | ٩ |
| 8                         |   |
| જગિ મિથ્યા તો એ સી ૬      | પ |
| જિનશાસનરત્નાકરમાહિંથી ૧૨  | 8 |

| જિમ કટકાદિવિકારી હેમ ૩૬                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| જિમ જલથી પંપોટા થાય ૭                                                                                         |
| જિમ તાતાદિક અછતા કહ્યા                                                                                        |
| જિમ દરપશ મુખિ લાલિમ ૪૭                                                                                        |
| જિહાં એક તિહાં સિદ્ધ અનંત ૯૫                                                                                  |
| જિહાં ન ગીત નવિ ભાવવિલાસ ૮૪                                                                                   |
| જીવનમુગત લહ્યો નિજધામ ૪૪                                                                                      |
| જે અનાદિ અજ્ઞાન સંયોગ ૩૯                                                                                      |
| ·જેહની જેહવી ભવિતવ્યતા ૧૦૧                                                                                    |
| જો ક્ષણનાશ તશો તુજ ધંધ ૨૪                                                                                     |
| શ.                                                                                                            |
| જ્ઞાનાદિક ગુણ અનુભવસિદ્ધ ૧૦                                                                                   |
| જ્ઞાનીઇં દીઠું તિમ જાણી ૧૦૨                                                                                   |
| eutro dig atte disa tot                                                                                       |
| ત                                                                                                             |
| ત<br>તનુછેદઇ નવિ તે છેદાઇ ૧૧                                                                                  |
| ત                                                                                                             |
| ત<br>તનુછેદઇ નવિ તે છેદાઇ ૧૧                                                                                  |
| ત<br>તનુછેદઇ નવિ તે છેદાઇ ૧૧<br>તરતમતા એહની દેખીઇ ૮૮<br>તિહાં અભ્યાસ મનોરથપ્રથા ૮૭<br>તીરથસિદ્ધાદિકનો ભેદ ૧૧૧ |
| ત<br>તનુછેદઇ નવિ તે છેદાઇ ૧૧<br>તરતમતા એહની દેખીઇ ૮૮<br>તિહાં અભ્યાસ મનોરથપ્રથા ૮૭                            |
| ત<br>તનુછેદઇ નવિ તે છેદાઇ ૧૧<br>તરતમતા એહની દેખીઇ ૮૮<br>તિહાં અભ્યાસ મનોરથપ્રથા ૮૭<br>તીરથસિદ્ધાદિકનો ભેદ ૧૧૧ |
| ત<br>તનુછેદઇ નવિ તે છેદાઇ                                                                                     |
| ત<br>તનુછેદઇ નવિ તે છેદાઇ                                                                                     |
| ત<br>તનુછેદઇ નવિ તે છેદાઇ                                                                                     |

સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ

| દર્શનમોહવિનાશથી                                               |
|---------------------------------------------------------------|
| દંડાદિક વિશ ઘટ નવિ હોય ૧૧૩                                    |
| દુખ હોવઇ માનસ-શારીર ૮૯                                        |
| ન                                                             |
| નહિ પરલોક ન પુષ્ટ્ય ન પાપ ૮                                   |
| નાસ્તિક સરિખા ભાખઇ ૯૮                                         |
| નિત્યપક્ષમાંહિ દૂષણ દાખૈ ૧૨૦                                  |
| નિત્યપભ્રાથી નહી ધ્રુવ-રાગ ૩૦                                 |
| નિઃફળ નહીં મહાજનયત્ન                                          |
| નિશ્વયથી સાધઇ ક્ષણભંગ ૨૯                                      |
| નૈયાયિક વૈશેષિક વિચર્યા ૧૧૯                                   |
| <b>પ</b>                                                      |
| પરમારથિ નવિ બંધ ન મોષ ૫૫                                      |
| પહિલા ગુણ જે ગુણ વિશ ૧૦૭                                      |
| પહેલો નાસ્તિક ભાખઇ શૂન્ય પ                                    |
| પંથી લૂટ્યા દેખી ગૂઢ ૫૨                                       |
| પ્રકૃતિ અવિદ્યા નાશઇં કરી ૫૬                                  |
| પ્રકૃતિ કરઇ નવિ ચેતન ૫૦                                       |
| પ્રકૃાત કરઇ નાવ ચતન ૧૦                                        |
| પ્રકૃતિ કર્મ તે માટઇં ગણો ૮૦                                  |
|                                                               |
| પ્રકૃતિ કર્મ તે માટઇં ગશો ૮૦                                  |
| પ્રકૃતિ કર્મ તે માટઇં ગણો ૮૦<br>પ્રકૃતિ દિદક્ષાઇં જિમ સર્ગ ૭૯ |

## બ

| બહુ ઇંધશ બહુ કાલિં                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| બાધિતઅનુવૃત્તિં તે રહી ૬૯                                                                                                                                                   |
| બાલકનેં સ્તનપાનપ્રવૃત્તિ ૧૪                                                                                                                                                 |
| બીજઅંકુરન્યાઇ એ ધાર ૬૩                                                                                                                                                      |
| બુદ્ધિ નિત્ય તો પુરુષ ૭૬                                                                                                                                                    |
| બુદ્ધિં ચેતનતા સંક્રમઇં ૭૫                                                                                                                                                  |
| બ્રહ્મ પરાપરવચનિં કહિઉ ૬૭                                                                                                                                                   |
| ભ                                                                                                                                                                           |
| ભરહાદિકનિં છીંડીપંથ ૧૧૦                                                                                                                                                     |
| ભવઅભિનંદી એહવા બોલ ૮૫                                                                                                                                                       |
| ભ્રાંતિ મિટઇ ચિતમાન ૪૨                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                             |
| મ                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                             |
| મ<br>મરુદેવા વિશ ચારિત્ર સિદ્ધ ૧૦૦<br>માખણથી ઘૃત તિલથી તેલ ૬                                                                                                                |
| મ<br>મરુદેવા વિશ ચારિત્ર સિદ્ધ ૧૦૦                                                                                                                                          |
| મ<br>મરુદેવા વિશ ચારિત્ર સિદ્ધ ૧૦૦<br>માખણથી ઘૃત તિલથી તેલ ૬                                                                                                                |
| મ<br>મરુદેવા વિશ ચારિત્ર સિદ્ધ ૧૦૦<br>માખણથી ઘૃત તિલથી તેલ દ<br>માયાદિકમિશ્રિત ઉપચાર ૩૫                                                                                     |
| મ<br>મરુદેવા વિશ ચારિત્ર સિદ્ધ ૧૦૦<br>માખણથી ઘૃત તિલથી તેલ ૬<br>માયાદિકમિશ્રિત ઉપચાર                                                                                        |
| મ<br>મરુદેવા વિજ્ઞ ચારિત્ર સિદ્ધ ૧૦૦<br>માખણથી ઘૃત તિલથી તેલ ૬<br>માયાદિકમિશ્રિત ઉપચાર                                                                                      |
| મ<br>મરુદેવા વિશ ચારિત્ર સિદ્ધ ૧૦૦<br>માખણથી ઘૃત તિલથી તેલ ૬<br>માયાદિકમિશ્રિત ઉપચાર ૩૫<br>માયાનાશ ન અધિકો ભાવ ૫૭<br>મિથ્યામતનાં એ ષટથાનક ૧૧૬<br>મુગતિ પ્રાગભાવહ તે ઠામિ ૬૪ |
| મ<br>મરુદેવા વિશ ચારિત્ર સિદ્ધ                                                                                                                                              |

### ર

Ν

| રતનશોધ જિમ શતપુટ ખાર ૫૮        |
|--------------------------------|
| રયશતશી પરિ થાઇ ૩૧              |
| રાગાદિક વાસના અપાર ૨૦          |
| રૂપી પશિ નવિ દીસઇ વાત ૧૩       |
| à                              |
| વચનમાત્ર શ્રુતજ્ઞાનઇં હોવઇ ૧૨૨ |
| વાયસતાલીન્યાય ન એહ ૧૦૪         |
| વિધિનિષેધ જ્ઞાનીનઇં કહી ૪૫     |
| વિરમૈ રમૈ યથા નર્તકી ૭૮        |
| વ્યવહારિક આભાસિક ૭૦            |
| વ્યાપકનઇં નવિ ભવ નવિ સિદ્ધિ ૯૩ |
| સ                              |
| સતુષપશું જિમ તંદુલે ઘશું ૫૯    |
| સમક્તિથાનકથી વિપરીત ૪          |
| સમલ ચિત્ત-ક્ષણ હિંસા ૨૫        |
| સરખા ક્ષણનો જે આરંભ ૨૨         |
| સરજ્યું દીઠું સઘલે કહે ૧૦૫     |
| સર્વ ભાવ ક્ષણનાસી સર્ગ ૧૯      |
| સર્વશત્રુક્ષય સર્વ જ રોગ ૯૦    |
| સંઘભગતિ અજમાંસિ ૨૭             |
| સાધક છઇ સવિકલ્પ પ્રમાશ ૬ ૬     |
| સિદ્ધિ ન હોઇ કોઈનિ ૧૧૪         |
| સ્યાદ્વાદ વિશ પશ્ચિ સવિ ૬૮     |

۲

## શ

| શકતિઅનંતસહિત અજ્ઞાન   | ૭૨  |
|-----------------------|-----|
| શ્રીવીતરાગ પ્રશમી કરી | . ૧ |
| હ                     |     |
| હશિઇ જે પરયાય અસેસ    | ૨૮  |
| હું જાશું એ કરશી કરું | ४८  |
| હેતુપણાનો સંશય નથી ૧  | ા૧૫ |

## અગત્યના શબ્દાર્થ

(અહીં જૂની ગુજરાતી ભાષાના શબ્દો ઉપરાંત તત્ત્વવિચારના પારિભાષિક શબ્દોને પણ સમાવ્યા છે, કૃતિમાં સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ઉદ્ધરણો પણ છે. એમાંના શબ્દો પણ અહીં 'સં.', 'પ્રા.' એમ દર્શાવીને લીધા છે. નિર્દિષ્ટ ક્રમાંક તે ગાથાક્રમાંક છે.)

અક્ષત ૯૧ આખું

- અગમ્યા ૨૭ જે ભોગવવા યોગ્ય નથી એવી સ્ત્રી
- અગાધ ૪૨ ઊંડું, ગંભીર, (અહીં) તરંગો વિનાનું, શાંત
- અગીતાર્થ ૧૨૩ શાસ્ત્રજ્ઞ નથી તે, અવિદ્વાન
- અગ્રિમકાલભાવિ ૧૧૪ આગળના સમયે થનારા
- અઘટ ૬૦ ઘડા વગરનું
- અઙ્ગભૂ (સં.) ૧૨૪ પુત્ર
- અચરક (સં.) ૧૨૨ નહીં ચરનાર
- અચ્યવન (સં.) ૧૧૧ ચ્યુત ન થવું તે
- અછતા ૩૭ અસત્, મિથ્યા
- અજ ૨૭ બોકડો
- અટઇ ૩૩ ભટકે
- અટ્ઠ (પ્રા.) જુઓ સવ્વટ્ઠ
- અગ્નજ્લ્ધમ્મા (પ્રા.) ૨૭ હીન વૃત્તિવાળા
- અગ્રપામી ૧૨૩ ન પામીને
- અગ્નફરસતો ૯૩ સ્પર્શ્યા વિના

અર્જ્ઞત (પ્રા.) ૯૦ અનંત અજ્ઞાઇમ (પ્રા.) ૯૬ જેની પહેલાં કશું, નથી તે. પહેલં અજ્ઞાઇસદ્ધ (પ્રા.) ૯૬ અનાદિશદ્ધ અજ્ઞાબાહ (પ્રા.) ૯૫ બાધ – મુશ્કેલી विना અજ્ઞાયરિઆ (પ્રા.) ૨૭ અનાર્ય અણુત્રાઓ (પ્રા.) ૧૨૩ અનુજ્ઞાત, કહેલો અષ્ટ્ર્ણત્ય (પ્રા.) ૯૭ અન્યત્ર અત એવ (સં.) ૧૧૧ એથી જ અતિશયિત ૯૦ ચડિયાતું, વધુ મોટું અતિશાયન (સં.) ૮૮ વૃદ્ધિ પામવું તે અતીત ૯૨ ભૂત(કાળ) અતીર્થકરસિદ્ધ ૧૧૩ તીર્થંકરપદ પામ્યા વગર – તીર્થ પ્રવર્તાવ્યા વિના થયેલ સિદ્ધ અતીર્થસિદ્ધ ૧૧૧ સંયમધર્મ વિના – મનિધર્મ વિના – ગહસ્થદશામાં મોક્ષ પામેલ

અત્યંત વનસ્પતિ ૧૦૦ અનાદિકાળ-

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

- ની વનસ્પતિ
- અદઃ (સં.) ૧૧૧ તે
- અદેષ્ટ ૭૧ કર્મ
- અદ્ધા ૯૨ કાળ, સમય
- અધર્મ ૯૫ જીવ વગેરેને સ્થિતિ કરવામાં સહાયતા કરનાર એક લોકવ્યાપી અજીવ દ્રવ્ય
- અધિકરણ ૫૭, ૧૦૭ આશ્રય, સ્થાન, અધિષ્ઠાન
- અધિકારિતા ૧૦૯ યોગ્યતા
- અધિષ્ઠાન ૩૮, ૭૫ સ્થાન, આધારરૂપ સ્થાન
- અધ્યવસાય ૬૨ મનોભાવ, વિચાર
- અધ્યવસિત ૨૨ વિકલ્પિત, કલ્પિત, આરોપિત
- અધ્યસ્ત ૩૪ અધ્યાસવાળો, મિથ્યા પ્રતીતિવાળો
- અધ્યાસ ૩૪, ૫૪ મિથ્યા જ્ઞાન, મિથ્યા પ્રતીતિ, ભ્રાંતિ
- અનન્યથાસિદ્ધ ૧૦૭ બીજી રીતે જે સિદ્ધ નથી થતું તે
- અનભ્યુપગમ (સં.) ૧૧૯ અસ્વીકાર
- અનર્થાન્તર (સં.) ૭૫ એકબીજાથી અન્ય અર્થ ન હોવો તે, એકાર્થતા, પર્યાયાત્મકતા
- અનંતગુણ ૯૦ અનંત ગણું

- અનંતર ૨૪ નજીકનું, પાસેનું
- અનંતર સિદ્ધાવસ્થા ૧૧૩ તરત પ્રાપ્ત થતી સિદ્ધાવસ્થા
- અનાગત ૯૨ ભાવિ
- અનાદેય (સં.) ૧૧૧ પ્રહણ કરવા યોગ્ય નહીં એવું
- અનિટ્ઠ ૩૯ અનિષ્ટ, ખોટું
- અનિર્વચનીય ૭૨ જેનું વર્જ્ઞન ન થઈ શકે તે
- અનિવૃત્ય (સં.) ૩૨ -માંથી પાછા હઠ્યા વગર
- અનુગત ૨૧, ૧૧૫ -થી જોડાયેલ, સાથેનું, અનુસ્યૂત
- અનુગ્રહ ૭૯ સમર્થન, સ્વીકાર, સમાસ
- અનુપચાર ૫૨ ઉપચાર વગરનું, શાબ્દિક અર્થવાળું
- અનુપહત ૧૧૭ અદૂષિત
- અનુપાદાનતા ૨૩ ઉપાદાનકારણથી જદી એવી નિમિત્તકારણતા
- અનુબંધ ૧૨૩ પ્રયોજન, સંબંધ
- અનુમંતા ૨૫ અનુમોદન કરનાર
- અનુમાનેં ૧૨૪ પ્રમાણે
- અનુવૃત્તિ જુઓ બાધિત-અનુવૃત્તિ
- અનૂપ ૧૮ અનુપમ, મનોહર
- અનેકાન્ત (સં.) ૧૦૨ અનેક (બે)

- અપરિણામ ૩૬ અપરિણામી, જે પરિણામરૂપ - કાર્યરૂપ નથી તે, મુળ અપરિજ્ઞામી ૩૬ પરિજ્ઞામ૩૫ કાર્યરૂપ નથી તે, મૂળ અપર્યનયોગ ૯૬ પ્રશ્ન ન હોવો તે અપવર્ગ ૨૦ મોક્ષ અપવિત્ત ૨૪ અપવિત્ર અપવુંક્ત (સં.) ૮૨ મુક્ત અપાય૩૫ ૧૧૬ નિશ્વયાત્મક અપૂર્વકરણ ૧૧૨ જેમાં અભૂતપૂર્વ શભ પરિણામ હોય છે એવું
- અપકર્ષ ૯૨ ઘટવું તે, હાનિ અપગમ ૯૦ દૂર થવું તે અપર ૯૬ પછીનું ; જુઓ પરાપર અપહારિ (સં.) ૧૨૨ દૂર કરનાર
- બીજ હોય. એક ન હોય તો બીજું ન હોય એવો અનિવાર્ય સંબંધ
- અન્વયવ્યતિરેક ૧૦૪ એક હોય તો
- અન્યથા ૧૦૫ બીજી રીતે અન્યાય્યતા ૪૫ અયોગ્યતા
- અવુવ્રમ્ (પ્રા.) ૯૫ અન્યોન્ય
- અન્નહા (પ્રા.) ૯૬ અન્યથા. બીજી રીતે
- અન્રત્થ (પ્રા.) ૮૫ અન્યત્ર

સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ

- સ્વીકાર

- વિરોધી અંત(ધર્મો)નો એક ધર્મીમાં

- આઠમું ગુુુુુુુુુુુુુુુુુુુુુુુુ ના અધ્યાત્મિક ભમિકા

અપ્પિયકારણિ (પ્રા.) ૧૧૭ અપ્રિય-

અપ્રતિપાત ૧૧૧ વિનાશ ન થવો તે

અભાવ્ય (સં.) ૯૮ બનવાનું નથી તે

અભાસુરગયા (પ્રા.) ૭૪ અભાસ્વર – અપ્રકાશમાન પદ્યર્થમાં પડેલી

અભિધ્યાન ૪૩ અભિમુખ ધ્યાન,

અભિનંદી જુઓ ભવ-અભિનંદી

અભિનિવેશ ૧૨૦ આગ્રહ, હઠ

અભ્યાસ ૮૭ પુનઃપુનઃ પ્રવૃત્તિ અભ્યેતુ (સં.) ૯૧ પાછું જાય, – ની

અભંગ ૧૧૨ અખંડ. પરેપરં

અપ્પયં (પ્રા.) ૫૯ આત્માને

અપ્પા (પ્રા.) ૮૦ આત્મા

કારી

ચિંતન

તરક જાય

અમંદ ૩૩ શ્દ્ધ, પ્રં

અમી (સં.) ૮૭ આ

અર્ક ૧૩ આકડો

અરણિ ૬ એ નામનું લાકડું

અર્જ(વું) ૧૧૫ પ્રાપ્ત કરવું અર્થ ૯૦ પ્રયોજન. ઇચ્છા

અરિષ્ટ ૧૦૯ ઉપદ્રવ, ઉત્પાત, અનિષ્ટ અરૂપી ૧૩ જેને રૂપ નથી તેવું

| અર્થના (સં.) ૧૨૪ પ્રાર્થના, વિનંતી           | અવ્યભિચારી ૧૦૪ નિરપવાદ,           |
|----------------------------------------------|-----------------------------------|
| અર્થસહા (સં.) ૬૪ ક્રિયાકારિત્વવાળી           | આવશ્યક, નિયત                      |
| અલોધો ૧૧, ૧૩ અપ્રાપ્ત, અનુત્પન્ન             | અવ્યવહિત (સં.) ૧૦૭ અંતર –         |
| અલોક ૯૪ જી <b>વ-</b> પુદ્દગલ <b>આદિ</b> રહિત | અંતરાય વિનાનું                    |
| આકાશ                                         | અશેષ ૭૦ સર્વ                      |
| અવગાહ, અવગાહનાં ૯૪ શરીર-                     | અસઙ્ક્રમા (સં.) ૫૧ અપરિવર્તનશીલ   |
| પ્રમાશ – પરિમાશ – કદ                         | અસત્ ૩૬ મિથ્યા                    |
| અવગ્રહ ૬૬, ૧૦૭ સામાન્ય                       | અસતી (સં.) ૬૪ જે અસત્ – મિથ્યા    |
| ઇન્દ્રિયજ્ઞાન                                | છે એવી                            |
| અવચ્છિન્ન (સં.) ૧૦૭ ભિન્ન                    | અસંચિંત્ય ૨૫ ઇરાદા વિના           |
| અવતાર(વું) ૧૨૨ લઈ આવવું                      | અસંત ૩૬ અસત્, મિથ્યા              |
| અવતિષ્ઠતે (સં.) ૧૧૧ હોય છે                   | અસેષ ૭૯ સર્વ                      |
| અવદાત ૧ ચરિત્ર, શુદ્ધ સ્વરૂપલક્ષણ;           | અસેસ ૨૮ અશેષપણે, સંપૂર્શપણે       |
| ૧૩ પ્રકટ, પ્રસિદ્ધ લક્ષણ                     | અસ્ખલન (સં.) ૧૧૧ ચ્યુત ન થવું તે, |
| અવદામ (સં.) ૧૧૧ અમે કહ્યું છે                | પતિતિ ન થવું તે                   |
| અવલંબ ૭૩ આશ્રય, -માં રહેવું તે,              | અસ્તિ (સં.) ૬૭ છે                 |
| (અહીં) પ્રતિબિંબ                             | અહિ ૩૭ સર્પ                       |
| અવશ્યમ્ભાવ (સં.) ૧૧૪ અવશ્ય થવું              | અહિત ૪૯ નિષેધ                     |
| તે                                           | અંતકૃત્ ૧૦૦ એ જ જન્મમાં મોક્ષ     |
| અવિદ્યા ૪૪ અનાદિકાળનું અજ્ઞાન,               | પામનાર                            |
| માયા                                         | અંધકૂપ ૬૫ ઢંકાઈ જવાથી ન દેખાતો    |
| અવિશેષમ્ (સં.) ૧૨૦ સમાનપગ્ને                 | કૂવો, ગૂઢ અંતરાય                  |
| અવેદ્ય ૮૧ અજ્ઞેય, જેનું સંવેદન થતું          | અંધલ ૧૧૭ આંધળો                    |
| નથી તેવું                                    | અંધોઅંધ ૩૦ આંધળાથી દોરાતો         |
| અવ્યભિચાર (સં.) ૧૦૨ ખામી                     | આંધળો, અંધપરંપરા                  |
| વગરનું, સત્ય, યથાર્થ                         | આઉખું ૯૩ આયુષ્ય                   |
|                                              |                                   |

| આક્ષેપક ૧૧૩ ખેંચી લાવનાર         | આંબા ૧૦૮ આમ્ર, કેરી                      |
|----------------------------------|------------------------------------------|
| આખ્યઃ (સં.) ૯૧ કહેવાયું છે       | ઇચ્ચેવં (પ્રા.) ૨૭ આ પ્રમાણે             |
|                                  | · ·                                      |
| આખ્યાત (સં.) ૧૨૨ કહ્યું          | ઇટ્ઠ ૧૦૫ ઇષ્ટ                            |
| આજતાં ૮૨ પહોંચતાં, પ્રાપ્ત કરતાં | ઇક્ષી ૩૩ આ                               |
| આદર્શ ૭૩ અરીસો                   | ઇ <b>ત્તો (પ્રા.) ૧૨૩ આનાથી,</b> આ કરતાં |
| આનુપૂર્વી ૯૩ ક્રમ નિશ્વિત કરતો   | ઇયર (પ્રા.) ૭૪ ઇતર, અન્ય                 |
| નામકર્મનો પ્રકાર                 | ઇષ્યતે (સં.) ૮૧ -ની ઇચ્છા કરાય છે        |
| આપત્તિ (સં.) ૧૨૨ પ્રાપ્તિ        | ઇહ ૨૭ અહીં                               |
| આપ્નોતિ (સં.) ૫૫ પ્રાપ્ત કરે છે  | ઇહાં ૫૭ અહીંયાં                          |
| આભિશ્નિબોહ (પ્રા.) ૧૧૭ મતિજ્ઞાન, | ઈદશ: (સં.) ૧૬ આવાનું, આવાને              |
| ઇન્દ્રિયો ને મનથી થતું જ્ઞાન     | ઈહતે (સં.) ૮૪ ઇચ્છે છે                   |
| આભ્યુપગમિક ૧૧૧ સ્વેચ્છાએ         | ઉચ્યતે (સં.) ૧૨૧ કહેવાય છે               |
| સ્વીકૃત                          | ઉજિઝત ૩૨ ત્યજાયેલ                        |
| આયરિસ (પ્રા.) ૭૪ આદર્શ, અરીસો    | ઉત્કર્ષ ૯૨ વધવું તે, વૃદ્ધિ              |
| આરંભ ૧૦૬ ગૃહસ્થની ખેતી, રસોઈ,    | ઉત્તર ૨૧, ૩૧ પછી, પછીનું                 |
| સાફસૂફી વગેરે આવશ્યક             | ઉત્સર્ગ ૧૨૨ નિયમ                         |
| પ્રવૃત્તિઓમાં અનિવાર્યપગ્ને થતી  | ઉદક ૧૨૨ પાણી                             |
| ત્રસ જીવોની હિંસા                | ઉદ્યસીન ૧૨૦ તટસ્થ                        |
| આરુરુક્ષુઃ (સં.) આરોહષ્ન કરવાની  | ઉદિયા (પ્રા.) ૭૪ ઉદિત થઈ, પ્રકટ          |
| ઇચ્છાવાળો                        | થઈ                                       |
| આરુહિત્ત (પ્રા.) ૨૬ આરોપિત       | ઉદ્દિટ્ઠભત્તં (પ્રા.) ૨૭ ભક્તોને         |
| આલ ૯ મિથ્યા, જૂઠ, અસત્ય          | ઉદ્દેશીને, ભક્તોને માટે                  |
| આસઅ (પ્રા.) ૮૫ ચિત્ત, મન         | ઉન્મત્તપ્રાય ૭૧ ગાંડા જેવું              |
| આસ્ય (સં.) ૮ મોઢું               | ઉપચાર ૪૯ લાક્ષબ્રિક અર્થનો પ્રયોગ,       |
| આહંસુ (પ્રા.) ૨૭ કહે છે          | શાબ્દિકથી જુદો અર્થ ઉદ્વિષ્ટ હોવો        |
| આહેડી ૨૪ શિકારી                  | તે; <b>૩૫</b> વ્યવહાર; ૧૨૩               |
|                                  |                                          |

અધ્યારોપ. આરોપણ ઉવટિ ૧૧૦ ઉન્માર્ગે. આડે માર્ગે ઉદ્ધર(વં) ૧૨૪ ઉદ્ધત કરવં, લેવં ઉવલદ્ધી ૭૪ ઉપલબ્ધિ. પ્રાપ્તિ. દર્શન ઉપનાયક ૧૧૩ ખેંચી લાવનાર ઉપપાદ(વં) ૧૨૦ સિદ્ધ કરવં. પ્રતિપાદિત કરવું ઉપયોગ ૬૬ જ્ઞાનત્વ. સામાન્ય મર્યાદિત જ્ઞાનસ્વ૩૫ ઉપરાગ ૪૭ અન્ય વસ્તનો રંગ ચડવો તે લિપલ ૧૫ પથરો ઉપલક્ષણઇ ૧૧૯ આનુષંગિક રીતે ઉપસર્ગ ૧૦૧ તપશ્ચર્યામાં આવતાં વિઘ્ન. કષ્ટ ઉપસ્થ પણ જનનેન્દ્રિય ઉપાઇ ૯૮ ઉપાયથી ઉપાદાન ૧૧. ૨૩ કાર્ય માટેની છીએ સામગ્રી૩૫ દ્રવ્ય ઉપાદેય ૧૧ કાર્ય ઉપાધિ ૩૪ ભેદક ગુણધર્મ ; ૫૭ મેલ ઉક્રણીનઇ ૭ બહાર નીકળીને ઉરબ્ભ (પ્રા.) ૨૭ બોકડો ઉલ્અ (પ્રા.) ૧૧૯ ઉલ્ક, વૈશેષિક કટક ૩૬ કડું દર્શનના પ્રવર્તક કણાદ મુનિ ઉવક્ખડિત્તા (પ્રા.) ૨૭ પકવેલું. વધારેલું (સં. ઉપસ્કત) ઉવક્ખિત્ત (પ્રા.) ૧૧૩ ખેંચી લવાયેલ

ઊખાણો ૨૯ કહેવત ઊપન(વં) ૬૯ ઊપજવં ઊપા(વું) ૨૮ ઉત્પન્ન કરવું એકદેશી ૯૫ એક અંશ પરતં એકાંત ૨૮. ૧૨૦ ધર્મીમાં વિરોધી ધર્મના નિષેધપૂર્વક એક જ ધર્મનો સર્વથા સ્વીકાર: ૯૫. ૧૨૧ એક ધર્મ. એક દષ્ટિ. એક અંશ એગંત (પ્રા.) ૭૯ એકાંત. સ્વતંત્ર ૩પે એગો (પ્રા.) ૯૫ એક એષા (સં.) ૧૨૪ આ એસો (પ્રા.) ૯૬ આ ઓવલિપ્યામુ (પ્રા.) ૨૭ લીંપાઈએ ઓર્હારેબ્રિ (પ્રા.) ૧૧૭ મતાગ્રહી, એકાન્તવાદી ઔપક્રમિક ૧૧૧ જ્ઞાનપૂર્વકનું કજ્જતણ ૧૫ કાર્યત્વ કત્તા (પ્રા.) ૮૦ કર્તા કપર્દિકા ૧૨૪ કોડી કપ્પઇ (પ્રા.) ૨૬ કલ્પે, ખપે, વાપરવા

યોગ્ય લેખાય

१७४

કિરિયા ૧૧૦ ક્રિયા કર્ય (પ્રા.) ૭૯ કૃત, કર્મ કર ૧૨૦ (હાથીની) સૂંઢ કિસ્યું ૯૧ કશું, કંઈ કરણસત્તરી જુઓ ચરણસત્તરી કિહ્યું ૨૪ ક્યાં કિહો ૯૯ ક્યો કરતા ૩૪ કર્તા કરસણી ૧૧૪ ખેડૂત કુતહલ ૮૪ ગમ્મત, વિનોદકીડા કુમારગ (પ્રા.) ૨૬ કુમારક, કુમાર કલ્પ (સં.) ૧૨૨ જેવું ક્રવદ્રપત્વજાતિ ૨૨ કાર્ય ઉત્પન્ન કલ્પ(વું) ૬૭ વિચારવું કવલયતિ (સં.) ૮૬ કોળિયા ભરે છે. કરવાની ક્રિયા વર્તમાનમાં કરવાનો સ્વભાવ ધરાવતા પદ્યર્થોનો વર્ગ. આરોગે છે અંકરજનકત્વનો ગુણ ધરાવતા કહથી ૨૪ ક્યાંથી, કેવી રીતે પદાર્થીનો વર્ગ કહિઇં ૧૧૨ ક્યારેય. કદી કહી ૪૫ ક્યાં કંજર ૧૧૭ હાથી કહીઇ. કહીઇ ૧૧૩, ૧૦૦ ક્યાંયે કટસ્થ ૫૦ સૌથી ઉપર રહેલ. કંડન ૫૯ ચોખા વગેરે સાફ કરવા તે. અવિકારી કૃતિઃ (સં.) પર ક્રિયા ડાંગર ખાંડવી કથા (સં.) ૧૦૨ કરો કાણિ ૯૨ ખોટ. હાનિ કાયયોગ ૨૫ કાયાની પ્રવત્તિ કષ્ય ૧૦૬ ખેતી કેઈ ૧૦૦ કેટલાક કારય ૨૫ કાર્ય, પ્રયોજન : ૧૦૩ કાર્ય, કેતલાઇક ૧૦૦ કેટલાક પરિષ્ણામ કાર્યનાસ ૭૮ કાર્યન્યાસ, પ્રયોજન-કેયુર ૩૬ કાંડાનું એક આભૂષણ, બાજુબંધ, બેરખી રચના, પ્રયોજન હોવું તે કેહો ૮૨ કર્યો કાલવૃત્તિ ૩૬ કાલાવસ્થા, ત્રણ કાળ કોટાકોટિ ૧૨ કરોડો ગુણ્યા કરોડો. કાલાભા (પ્રા.) ૭૪ કાળી છાયા કાવિલ (પ્રા.) ૧૧૯ કપિલ મુનિનં અસંખ્ય કાંક્ષા ૬૮ અભિલાષ, આસક્તિ કોલિક ૪૦ કરોળિયો કિગ્ચન (સં.) ૬૭ કંઈ પણ કિયાવત્ત્વ (સં.) ૮૨ કિયાવત હોવું તે

Jain Education International

| ક્રિયાવિવૃદ્ધિ ૯૩ ક્રિયાસમુદાય     | ગમન ૨૭ સ્ત્રીને ભોગવવી તે               |
|------------------------------------|-----------------------------------------|
| કલીબ ૫૦ નપુંસક, ક્રિયા કરવા        | ગયા (પ્રા.) જુઓ અભાસુરગયા               |
| અસમર્થ                             | ગરિષ્ઠ ૧૦૯ મોટું, ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારનું    |
| ક્વ (સં.) ૮૭ ક્યાં                 | ગલ ૪૧ ગળું, કંઠ                         |
| ક્ષણચિત્ત ૨૧ ક્ષણિક જ્ઞાનરૂપ       | ગલિઓ ૧૦૬ ચાલવા ન માગતો,                 |
| ક્ષણનાશી ૧૯ ક્ષણમાં નાશ પામે તે    | સુરત                                    |
| ક્ષિજ્ઞભંગ ૨૯ દરેક ક્ષેગ્રનો નાશ,  | ગિદ્ધા (પ્રા.) ૨૭ આસક્ત, લમ્પટ,         |
| ક્ષણિકવાદ                          | લોલુપ                                   |
| ં ક્ષપશીય ૧૧૨ ખપે – ક્ષય પામે એવું | ગીયત્થ (પ્રા.) ૧૨૩ ગીતાર્થ, શાસ્ત્રજ્ઞ, |
| ખટર છ                              | પંડિત '                                 |
| ખુપાવ(વું) ૧૧૨ ક્ષય પમાડવું, નષ્ટ  | ગુણ જુઓ અનંતગુણ                         |
| કરવું                              | ગુષ્રઠાણ ૨ ગુષ્નસ્થાનક, આધ્યાત્મિક      |
| ખય (પ્રા.) ૯૦ ક્ષય, નાશ            | ભૂમિકા                                  |
| ખલ ૨૬ ખોળ                          | ગુણની હાણિ ૨૬ ગુણની હાનિ, દોષ,          |
| ખલપિંડી ૨૬ ખોળનો પિંડ              | પાપ                                     |
| ખંધ ૭૪ અગ્નુઓનો બનેલો અવયવી,       | ગુત્તિ (પ્રા.) ગુષ્તિ, ૧૧૫ મન, વચન,     |
| પિંડ                               | કાયાની પ્રવૃત્તિનો નિગ્રહ               |
| ખાંચ(વું) ૯૩ ખેંચવું               | ગુંજા ૭૦ ચણોઠી                          |
| ખિન્ન ૭૫ કષ્ટ પામેલો               | ગુંથા(વું) ૪૦ બંધાવું                   |
| ખેદ ૨૩ થાક, રંજ                    | ગેહ ૭૬ ઘર, આશ્રય                        |
| ખેપ ૩૮ પ્રયત્ન, શ્રમ               | ગ્રહ ૧૨૦ સ્વીકાર; ૧૨૨ ૫કડ,              |
| ખ્યાલ ૮૪ ગમ્મત, વિનોદક્રીડા        | આપ્રહ                                   |
| ગતઃ (સં.) ૩૩ નષ્ટ થયો              | ઘન ૩૩ વાદળ; ૯૩ સઘન, નિબિડ,              |
| ગતિ ૯૩ જીવયોનિ                     | દઢ                                      |
| ગન્તુમ્ (સં.) ૮૪ જવા, પામવા        | ઘાત(વું) ૨૨, ૧૦૮ ઘાલવું, નાખવું,        |
| ગભીર ૭૩ ઊંડું                      | મૂકવું                                  |

Jain Education International For Private & Personal Use Only

# સમ્યકૃત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ

| ઘ્રાજ્ઞ ૫૩ ગંધની ઇન્દ્રિય, નાક        | જ્મગ-સમગ ૯૦ સામટું                   |
|---------------------------------------|--------------------------------------|
| ચરક (સં.) ૧૨૨ ચરનાર                   | જહ (પ્રા.) ૮૫ જેમ                    |
| ચરષ્રસત્તરી-કરષ્નસત્તરી ૧૨૩           | જહ્ય (પ્રા.) ૧૦૫ યથા, જે રીતે        |
| આચારના ૭૦ ગુણો તથા ક્રિયાના           | જં (પ્રા.) ૧૦૫ જે ; ૧૧૯ કેમકે        |
| ૭૦ ગુક્ષો                             | જાઉ (પ્રા.) ૯૭ થયું                  |
| ચરમ ૫૮ છેવટનું, છેલ્લું               | જાઓ (પ્રા.) ૮૫ થાય છે                |
| ચવ(વું) ૮ કહેવું, બોલવું              | જાત ૧૪ જીવ, પ્રાણી                   |
| ચામીકર ૪૧ સોનું, સોનાનો હાર –         | જાતિ ૪૮ પ્રકાર; ૯૩ બ્રાહ્મણ આદિ      |
| અછોડો                                 | વર્શ                                 |
| ચારણ (સં.) ૧૨૨ ચરાવવું તે             | જાયતેઅ (પ્રા.) ૨૬ અગ્નિ (સં. જાત-    |
| ચાર(વું) ૧૨૨ ચરાવવું                  | તેજસ્)                               |
| ચારે (સં.) ૧૨૨ ચારો                   | જિણ (પ્રા.) ૧૧૫ જિનદેવ               |
| ચિટ્ઠતી (પ્રા.) ૯૫ સ્થિતિ કરે છે, રહે | જિતાઃ સ્મઃ (સં.) ૧૦૨ અમે જીત્યા      |
| · <b>છ</b>                            | જિય ૬૪ જીવ                           |
| ચિતમાન ૪૨ ચેતનનું પરિમાગ્ન            | જીવનમુગત, જીવનમુક્ત ૪૪ જીવતો         |
| ચિતિઃ (સં.) ચેતન, આત્મા, પુરુષ        | – દેહધારી છતાં મુક્ત –               |
| ચિય (પ્રા.) ૯૬ અને                    | સંસારની ભ્રાંતિથી મુક્ત              |
| ચિરપક્ષિ ૩૮ વિલંબે                    | જુત્તો (પ્રા.) ૯૬ યુક્ત, જોડાયેલો;   |
| ચિંતા ૧૨૨ ચિંતન, વિચાર 🚽              | ૧૧૬ યુક્ત, યોગ્ય                     |
| ચેદ્દ (ચેચ્.) (સં.) ૧૦૨ જો            | જૂઆ ૨૨ જુદા                          |
| છીંડીપંથ ૧૧૦ કેડીરસ્તો                | જૂજૂઆ ૪, ૨૫ જુદાજુદા                 |
| છેહ ૧૮ છેડો, અંત                      | જે માટઇ ૨૪, ૫૪ કારણકે                |
| જટી (સં.) ૫૫ જટા ધારણ કરનારો          | જોગ (પ્રા.) ૭૪, ૯૦ યોગ, સંયોગ,       |
| જડબદ્ધ ૩૯ જડ કર્મથી બંધાયેલો          | સંબંધ                                |
| જત્ય (પ્રા.) ૯૫ જ્યાં                 | જ્ઞાત્વા (સં.) ૧૧૧ જાણીને            |
| જન્મ ૭૨ સંસાર                         | જ્ઞાનાવરણીય ૩૯ જ્ઞાનને ઢાંકી દેનારું |

ઠાણ ૨ સ્થાન. સ્થાનક ણે (પ્રા.) ૨૭, ૭૯ ન, નહીં જીએ (પ્રા.) ૧૨૨ નયમાં. મતમાં બ્રએહિં (પ્રા.) ૧૧૯ નયોથી ણિચ્છય (પ્રા.) ૧૨૩ નિશ્વય શિયઈ (પ્રા.) ૭૯ નિયતિ ણિસિં (પ્રાં.) ૭૪ નિશાએ, રાત્રે ક્ષીત (પ્રા.) ૧૧૯ પ્રક્ષીત, નિરૂપિત શો (પ્રા. ૧૧૩ ન. નહીં તઇઅ (પ્રા.) ૧૨૩ તૃતીય, ત્રીજો તઓ (પ્રા.) ૯૬ તેથી : ૧૨૩ પછી તતખેવ ૧૦૯ તત્કાળ, તેના સમયે તતઃ (સં.) ૧૧૧ તેથી તત્તો (પ્રા.) ૯૦ તેમાંથી તત્ત્વ (સં.) ૧૦૭ સત્ય, સિદ્ધાંત તત્થ (પ્રા.) ૯૫ ત્યાં તથા (સં.) ૧૦૧ તે પ્રકારનું તથાભવ્યતા ૧૦૮ તે પ્રકારનું ભવ્યત્વ – મોક્ષગામીપણં તદત્કર્ષ ૧૦૦ તેનો ઉત્કર્ય, તેની વદ્ધિ તનમિત ૯૩ શરીરના પ્રમાણે, શરીરના માપે તરતમતા ૮૮ ઓછાવત્તાપણું; ૧૨૨ ચડિયાતા-ઊતરતાપણું તરઆરિ ૬ તરવાર તવ (પ્રા.) ૧૧૫ તપ

966

તસ ૪૫ તેનું તહ (પ્રા.) ૯૦ તથા તહા (પ્રા.) ૧૦૫ તે રીતે તં (પ્રા.) ૧૦૫ તે તંત ૩૨ નક્કી: ૯૯ આવશ્યકતા. આગ્રહ તંતુવાય ૪૦ કરોળિયો તંદલ ૫૯ (ફોતરાવાળા) ચોખા, ડાંગર તાઇં ૪૫ -થી, -ને લીધે તાવતુ (સં.) ૮૭ તેટલો સમય તાવતા (સં.) ૧૨૧ એટલાથી તાસ ૪૩ તેની તાંઇ ૪૪ સુધી તિષ્ડં (પ્રા.) ૧૧૫ ત્રણેનું તિરોભાવ ૩૨ ઢંકાઈ જવું તે તિલ ૬ તલ તિવારઇં ૧૯ ત્યારે તિહાં ૨૪ ત્યાં તિહાંતાઇં ૪૧ ત્યાં સુધી તીર્થકરસિદ્ધ ૧૧૩ તીર્થંકરપદ પામીને. તીર્થ પ્રવર્તાવીને થયેલ સિદ્ધ તીર્થસિદ્ધ ૧૧૧ સંયમધર્મ – મુનિધર્મ સ્વીકારી મોક્ષ પામેલ તુલ ૧૩ રૂ તલ્લ (પ્રા.) ૧૧૩ તુલ્ય, સરખું

Jain Education International

તુલ્લસાહણ ૧૫ તુલ્યસાધન, જેની સામગ્રી સરખી છે તેવી વસ્તઓ તહ્ય પપ તમારાં ત્ડૂ (સં.) ૧૨૨ ત્ષ્સા તે માટઇ પ૭ તેથી તોષ પપ સંતોષ થિતિ, થિતી ૧૨, ૧૦૭ સ્થિતિ થિરદર્શન ૩૩ (આત્માની) સ્થિરતા -નિત્યતામાં માનનાર દર્શન થુભ ૭ સ્તુપ, સ્તંભ થલ (પ્રા.) ૨૭ હષ્ટપુષ્ટ થુલ ૭૪ સ્થૂલ, મૂર્ત દમ ૬૪ ઇન્દ્રિયોનું દમન, સંયમ દરપગ્રઘર ૧૦૦ દર્પબ્રગૃહ, અરીસા ગોઠવેલા હોય એવો ઓરડો દલ ૧૧૩ વર્ગ દવ્વટ્ઠિય (પ્રા.) ૧૧૯ દ્રવ્યાર્થિક, દ્રવ્યને ગ્રહણ કરનાર દહ(વં) ૧૭ બાળવું દંસણાઇઅ (પ્રા.) ૧૧૩ દર્શન આદિ દાખ(વું) ૧૨૦ બતાવવું દાર (સં.) ૮૭ સ્ત્રી દાવ ૬૦ લાગ, ઉપાય દિટઠ ૩૯ દીઠું દિદક્ષા ૭૯ જોવાની ઇચ્છા દીઠ ૧૦૫ દીઠું

દીપ(વું) ૮૬ સળગવું દુરમના ૮૫ ખરાબ - દુષ્ટ મનવાળા દહાણ (પ્રા.) ૮૦ દુઃખોનો દરભવ્ય ૮૫ બહુ કાળે – જન્મે મોક્ષ પામનારા દ્ય(વું) ૭૬ દ્રષણ લગાવવું, દોષ બતાવવો. ખંડન કરવું દેગ ઉપ શાન દશ્યતે (સં.) ૮૧ દેખાય છે, જોવામાં આવે છે દોહિંવિ (પ્રા.) ૧૧૯ બન્ને ડવ્યાર્થિક ૧૧૯ દ્રવ્યને જ ગ્રહણ કરનાર ધર્મ ધર્માસ્તિકાય ૯૪ ગતિ-ક્રિયામાં સહાયતા કરનાર અરૂપી દ્રવ્ય ધર્માધર્મ ૯૫ જુઓ ધર્મ, અધર્મ ધંધ ૨૪ મિથ્યા પ્રવૃત્તિ ધંધન ૭૮ ભરમાવવું (?) ધામ ૪૪ તેજ ધૃતિ ૧૩ અધ્ધર ધારણ કરવું તે નટૂઈ ૫૧ નટડી, નર્તિકા ન સયા (પ્રા.) ૧૧૭ સદાયે નહીં, કદીયે નહીં નાચ ૬૯ નાટક. ખેલ નાણ ૧૦૦ જ્ઞાન. કેવળજ્ઞાન નાશં (પ્રા.) ૧૧૫ જ્ઞાન

સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ

नाना २१ विविध નાના (સં.) ૬૭ ભિત્રપણે, જુદ્દ નાશ્ય ૩૭ નાશ પામે તેવં નાસ(વું) ૩૯, ૫૯ નષ્ટ થવું, દૂર થવું નિકાય ૧૨૩ સમૂહ નિગોદ ૯૧ અનંત જીવોનું એક સાધારણ શરીર નિટોલ ૮૫ નિર્દય. નઠોર निद्यन ४० अरथे, निमित्ते નિધત્ત ૯૩ નિકાચિત - નિયત કર્મો નિબંધ ૨૪ બંધન નિરવેક્બ (પ્રા.) નિરપેક્ષ, સ્વતંત્ર નિરસ્ત ૭૦ દૂર કરાયેલું. ખંડન કરાયેલું, નિવારાયેલું નિરાકર(વું) ૧૫ નિરાકરણ કરવું, નિવેડો લાવવો નિરાસ ૧૭ નિરસન, ખંડન નિરૂપચરિત ૮૬ ઉપચાર – લક્ષણા-પ્રયોગ વગરનું, યથાર્થ નિરુપ્લવ (સં.) ૨૦ ઉત્પાત વગરનું નિર્ગથક્રિયા ૧૧૦ સંયમક્રિયા, ચારિત્ર નિર્જરા (સં.) ૧૧૧ કર્મ ખપાવવાં તે નિર્વાહ ૭૧ નિભાવ, ટકી રહેવું તે નિર્વિકલ્પ ૬૬ સામાન્યમાત્ર ગ્રાહી નિર્વિકલ્પબદ્ધિ ૨૧ અનિશ્વયાત્મક. અનુભવાત્મક, સવિચાર.

૨૦૦

- સામાન્યમાત્રગ્નાહી, શબ્દસંસર્ગ-યોગ્યતારહિત જ્ઞાન
- વાગ્વતારાહત શાન
- નિવેસ ૪૭ સ્થાપન, પ્રવેશ
- નિશૂક ૮૫ નિર્દય, નઠોર
- નિશ્ચય ૨૯ નિશ્વયનય
- નિશ્વયસ્વરૂપ ૧૨૨ ખરું સ્વરૂપ, આત્મસ્વરૂપ
- નિશ્રા ૧૨૩ આશ્રય, આલંબન, સહાય
- નિશ્ચિત ૧૨૩ આશ્રયવાળો, આલંબનવાળો
- નિઃપ્રપંચ ૪૩ જેમાં જગત્પ્રપંચનું સ્થાન નથી એવું
- નિઃશલ્ય ૪૩ નિષ્કંટક રીતે, સરળ રીતે
- નિઃશેષ ૮૮ સંપૂર્શ
- નિસર્ગ ૨૦, ૭૯ સ્વભાવ
- નિઃસંગતા ૧૦૧ મોક્ષ
- નીપાયા ૧૨ નીપજાવેલા, જન્મ આપેલા
- નીસિઓ (પ્રા.) ૧૨૩ નિશ્રિત, આશ્રિત
- નુ (સં.) ૧૦૨ ખરેખર
- નૃશાં (સં.) ૯૮ માણસોને
- નેહ ૧૮ સ્નેહ
- નૈગમનય ૧૧૯ લોકરૂઢિ ઉપર આધારિત નય – દષ્ટિ – અપેક્ષા ન્યાઇ ૬ ૩ -ના પ્રકારે, -ના નિયમપૂર્વક

Jain Education International

સમ્યકૃત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ

યથાર્થતા પઇત્રિશ્રો (પ્રા.) ૫૯ વિવરજ્ઞ કરનારા પરમાર્થઇ ૨૧ વાસ્તવિક રીતે. ખરેખર પકપ્પઇત્ત (પ્રા.) ૨૬ વાપરવા યોગ્ય મનાતું (સં. પ્રકલ્પિત) પરમિત ૯૧ પરિમિત. મર્યાદિત પરમ્પર સિદ્ધાવસ્થા ૧૧૩ પરંપરાએ પકરિંતિ (પ્રા.) ૨૭ કરે છે (સં. પ્ર+ફ) પગાસ (પ્રા.) ૭૪ પ્રકાશ – અનુક્રમે પ્રાપ્ત થતી સિદ્ધ પચ(વું) ૨૬ રાંધવું અવસ્થા પરયાય ૨૮ પર્યાય, પ્રકાર, રૂપ, પચવ(વું) ૧૦૮ પકાવવું અવસ્થાભેદ પચ્ચક્રખ (પ્રા.) ૧૩ પ્રત્યક્ષ પચ્ચક્ખતણ (પ્રા.) ૧૩ પ્રત્યક્ષત્વ પરવીન ૨૦ પ્રવીશ. ડાહ્યો પરશાસન ૨૮ અન્ય મત. અન્ય દર્શન પડિગણ ૮૬ પ્રતીકાર. ઉપાય પરશાસની ૨૮ અન્ય દર્શનવાળા (પ્રતિગણ ?) પડિયાર ૬ મ્યાન પરંપર ૬૨ પરંપરા પરાપર ૬૭ પર અને અપર દરનં પઢમ (પ્રા.) ૧૨૩ પ્રથમ અને નજીકનું, ઊંચા પ્રકારનું અને પત્તા (પ્રા.) ૯૫ પ્રાપ્ત કર્યું છે એવા પત્તિ (પ્રા.) ૯૦ પ્રાપ્તિ ઊતરતા પ્રકારનં પત્થ (પ્રા.) ૮૫ પથ્ય પરાવરઃ (સં.) ૪૫ પારાવાર, સમુદ્ર પત્રત્ત (પ્રા.) ૧૧૬ નિરૂપિત પરિ ૮. ૧૫ પેરે. પેઠે. જેમ પભૂયં (પ્રા.) ૨૭ ખૂબ (સં. પ્રભૂત) પરિ**બ્રામવિશેષ** ૫૭ જદીજદી અવસ્થાઓ ધરાવતો પય ૯૫ દધ પય ૧૨૪ ૫૬. પગ પરિણામિ. પારિણામિક ٤४ નિર્નિમિત્તક – કર્મનિમિત્તક નહીં પયડી (પ્રા.) ૧૧૯ પ્રકૃતિ એવું, સ્વરૂપભૂત પયાસય (પ્રા.) ૧૧૫ પ્રકાશક, પ્રકાશ પરિશામી ૩૬ કાર્ય૩૫ : ૫૬ પરિશામ કરનાર પરણામી ૩૬ પરિણામી, કાર્યરૂપ પામનારું, વિકારી પરપંચ ૩૫ પ્રપંચ, ભવચક્ર પરિષોઢવ્ય (સં.) ૧૧૧ સહન કરવા યોગ્ય પરમાર્થ ૪૧ વાસ્તવિકતા, સત્ય,

| 202                                | •                 | સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઇ               |
|------------------------------------|-------------------|---------------------------------------|
| પરિં ૩૩ પ્રકા                      | £.                | પુદ્દગલદ્રવ્ય ૫૭ રૂપ, રસ, ગંધ, વર્જા  |
| પરીસહ (સં.)                        | ૧૧૧ (તપમાં આવતાં) | એ ગુણો ધરાવતું દ્રવ્ય                 |
| કષ્ટ                               |                   | પુદ્દગલાવર્ત્ત ૮૫ એક કાળવિભાગ         |
| પરૂવજ્ઞા (પ્ર                      | ા.) ૧૧૯ પ્રરૂપણા, | પુરિસ (પ્રા.) ૨૬ પુરુષ                |
| નિરૂપણ                             |                   | <b>પુરિસકાર (પ્રા.) ૭૯ પુરુ</b> ષકાર, |
| પરોયાં ૧૨૧                         | પરોવ્યાં          | પુરુષાર્થ                             |
| પર્યાય ૧૧, ૨૧, ૨૮, ૩૨ પ્રકાર, રૂપ, |                   | પુવ્વ (પ્રા.) ૭૯ પૂર્વ, પહેલાંનું     |
| અવસ્થાભેદ; ૧૨૦ નામાન્તર            |                   | પૂર્વપ્રયોગ ૯૩ કર્મના કારણે ગ્રુતિશીલ |
| પલાલ ૧૦૮ પરાળ, એક જાતનું ઘાસ       |                   | રહેલો જીવ કર્મ ખસી ગેયા પછી           |
| પવાહ (પ્રા.)                       | ૯૬ પ્રવાહ         | પણ થોડો કાળ ફરતો રહે તે               |
| પહાણત્તણ પ્                        | ૫.) ૧૧૯ પ્રધાનત્વ | પુર્વસેવા ૧૦૯ સમ્યકુત્વદર્શનની        |

પહાવ (પ્રા.) ૮૫ પ્રભાવ પંચવિંશતિ (સં.) ૫૫ પચીસ

પાખાણ ૧૫ પાષાણ, પથરો

પારિણામિક જૂઓ પરિણામિ

પાસહા (પ્રા.) ૧૨૩ જો છો પિત્રાગપિંડ ૨૬ ખોળનો પિંડ

પાવ(વું) ૬૦ પ્રાપ્ત કરવું

પિસિઅ (પ્રા.) ૨૭ માંસ

પુજ્જ (પ્રા.) ૧૧૭ પૂજ્ય

પુટ ૫૮ પટ, પાસ પુદુગલ ૧૩ પરમાણુ

પારદારિક ૧૦૬ પરસ્ત્રીગમન કરનાર

પાવરસ (પ્રા.) ૨૭ પાપકર્મનો સ્વાદ

પંપોટા ૭ પરપોટા

પાય પ૩ ગદા

ગુણો ધરાવતું દ્રવ્ય ાવર્ત્ત ૮૫ એક કાળવિભાગ (પ્રા.) ૨૬ પુરૂષ કાર (પ્રા.) ૭૯ પુરૂષકાર, <u>ર</u>ષાર્થ પ્રા.) ૭૯ પૂર્વ, પહેલાંનું ોગ ૯**૩ કર્મના કારણે ગ્ર**તિશીલ કેલો જીવ કર્મ ખસી ગ<sup>ં</sup>યા પછી સ થોડો કાળ <del>ક</del>રતો રહે તે **॥ ૧૦૯ સમ્યક**ત્વદર્શનની પ્રાપ્તિ પૂર્વેની દેવ, ગુરૂ આદિની સેવા – ભક્તિ પોષ ૨૬ પોષણ પોષિઇ ૨૬ પોષણ કરીએ પ્રકત (સં.) ૧૧૪ પ્રસ્તુત અર્થ – કાર્ય પ્રતિકાર, પ્રતીકાર ૮૬ સામનો, દૂર કરવું તે. રોગનો ઉપાય પ્રતિભાસ ૩૪ આભાસ પ્રતિભાસ(વં) ૪૦ આભાસ થવો પ્રતિયોગી ૩૬ સંબદ્ધ સહયોગી પ્રત્યભિજ્ઞાન ૨૯ (પદાર્થની) ઓળખ પ્રત્યેકબદ્ધસિદ્ધ ૧૦૧ જે કોઈના ઉપદેશથી નહીં પણ જાતે જ જ્ઞાન પામ્યા છે એવા સિદ્ધ પ્રથા ૮૭ વિસ્તાર

| પ્રપંચ ૩૪, ૩૫ સંસારચક્ર, જગતના       | બુદ્ધ ૩૩, ૩૭ જ્ઞાની, પંડિત           |
|--------------------------------------|--------------------------------------|
| ભાવો – પદાર્થોની જાળ                 | બુદ્ધીંદ્રિય પ૩ જ્ઞાનેન્દ્રિય, પ્રહણ |
| પ્રમુખ ૨૪, ૫૯ વગેરે                  | કરનારી ઇન્દ્રિય                      |
| પ્રવર્તક પપ પ્રવૃત્ત કરનાર           | બ્રહ્મંડ ૩૭ બ્રહ્માંડ                |
| પ્રવાદ (સં.) ૧૨૦ દાર્શનિક મત         | ભગવય (પ્રા.) ૧૦૫ ભગવત્               |
| પ્રશમ (સં.) ૮૬ ઉપશમ, રાગદ્વેષો       | ભગવાન                                |
| શાંત થવા તે                          | ભટ ૪૯ સુભટ, યોદ્ધો                   |
| પ્રસજ્યતે (સં.) ૬૫ ઘટે, પરિશમે       | ભણ(વું) ૮૦ કહેવું                    |
| પ્રસ્થાન (સં.) ૧૨૪ માર્ગ             | ભદ્દ (પ્રા.) ૧૧૯ ભદ્ર, કલ્યાણ        |
| પ્રાગભાવ ૬૮ જે થવાનું છે તેનો        | ભરહે ૧૦૦ ભરત ચક્રવર્તી               |
| પહેલાં અભાવ હોવો તે, કાર્ય           | ભવ ૮૩ સંસાર                          |
| નિષ્પન્ન થયા પૂર્વે કારણમાં તેનો     | ભવસ્થ (સં.) ૯૧ જીવ                   |
| અભાવ                                 | ભવ-અભિનંદી ૮૫ સંસારને પસંદ           |
| પ્રામાબ્રિકત્વાત્ (સં.) ૬૩ પ્રમાબ્ર- | કરનાર                                |
| પૂર્વકનું હોવાથી                     | ભવતઃ (સં.) ૮૯ થાય છે                 |
| પ્રોક્તમ્ (સં.) ૧૧૧ કહ્યું છે        | ભવાન્ (સં.) ૧૦૨ આપ                   |
| ફાવ(વું) ૬૦ સફળ થવું, સિદ્ધ થવું,    | ભવિ ૨ મોક્ષને પાત્ર જીવ              |
| પ્રાપ્ત થવું                         | ભવિતવ્યતા ૯૯ ભાવિ, જે થવાનું છે      |
| ફિર(વું) ૫૬ બદલાવું                  | તે, નિયતિ                            |
| ફોક ૧૦૨ ફોગટ, નિરર્થક                | ભવ્ય ૧ મોક્ષને પાત્ર જીવ             |
| બહુલ ૧૦૯ ઘશું                        | ભવ્વત્ત (પ્રા.) ૧૧૩ ભવ્યત્વ, મોક્ષ   |
| બાધિત-અનુવૃત્તિ ૪૩, ૬૯ ભ્રાન્ત       | માટેની યોગ્યતા                       |
| જ્ઞાન બાધિત થવા છતાં દૂર ન           | ભંગ ૧૧૯ પ્રકાર                       |
| થાય પણ ચાલુ જ રહે તે                 | ભાખઇ ૧૯ કહે                          |
| બિહુ ૫૪ બન્ને                        | ભાજ(વું) ૬૮ ભાંગવું, ફ્રીટવું        |
| બીઓ (પ્રા.) ૧૨૩ બીજો                 | ભાજન ૫૭, ૫૯ પાત્ર, વાસગ્ર            |
|                                      |                                      |

| ભાષ્ડ ૧૯ વાસણ                       | મતગ્રહ ૨૩ મત પકડી રાખવો તે,         |
|-------------------------------------|-------------------------------------|
| ભાવ ૧૯ પદાર્થ                       | મમત                                 |
| ભાવઓ (પ્રા.) ૧૧૬ ભાવપૂર્વક (સં.     | મત્સરિન્ (સં.) ૧૨૦ દ્વેષીલા         |
| ભાવતઃ)                              | મનસ્કાર ૨૫ ચેતના                    |
| ભાવનજ્ઞાન, ભાવનાજ્ઞાન ૧૨૨           | મનાક્ ૧૨૨ જરાક                      |
| વિવેકજ્ઞાન                          | મહત્(દ્ર) ૫૩ બુદ્ધિ (સાંખ્યમત મુજબ) |
| ભાવમલ (પ્રા.) ૮૫ રાગદ્વેષાદિ વિકારો | મહી ૪૧ પૃથ્વી                       |
| ભાવિ જુઓ અગ્રિમકાલભાવિ              | મંડાણ ૮૧ માંડણી, રચના, સ્થિતિ       |
| ભાવિન્ (સં.) ૯૮ બનવાનું છે તે       | મંસ ૨૭ માંસ                         |
| ભાસ (પ્રા.) ૧૧૭ ભાષા                | માનસ ૮૯ મનનું                       |
| ભાસિજ્જ (પ્રા.) ૧૧૭ બોલે            | માનિં ૧૨૩ માપે, -ની સમાન            |
| ભાસુરગયા (પ્રા.) ૭૪ ભાસ્વર –        | માર્જન ૫૯ માંજવું તે                |
| પ્રકાશમાન પદાર્થમાં પડેલી           | માલાકાર ૧૨૧ માળી                    |
| ભાંજ(વું) ૧૧૮ ભાંગવું               | માંસ્પાકવલિત (સં.) ૮૬ માંસ સાથે     |
| ભિલ(વું) ૯૫ ભળવું                   | રાંધેલા                             |
| ભુજ્જમાણ (પ્રા.) ૨૭ ભોજન કરતા,      | મિચ્છત્ત (પ્રા.) ૭૯ મિથ્યાત્વ, ખોટી |
| ખાતા, આરોગતા                        | સમજ                                 |
| ભુંજ(વું) ૪૬ ભોગવવું                | મિચ્છદંસણ (પ્રા.) ૧૧૯ મિથ્યા દર્શન  |
| ભૂત (સં.) ૯૮ પ્રાશી                 | મિટ(વું) ૪૩, ૬૮ નષ્ટ થવું, દૂર થવું |
| ભૂતલ ૬૦ પૃથ્વી, માટી                | મિત ૯૧ પરિમિત, મર્યાદિત, નિયત       |
| ભૂયમ્ (સં.) ૫૫ પ્રચુર               | સંખ્યાવાળું ; જુઓ તનુમિત            |
| ભૂયઃ (સં.) ૪૩ ખૂબ જ, અત્યંત         | મિત્તેણ (પ્રા.) ૫૯ માત્રથી          |
| ભેલ ૧૧૯ મિશ્રણ                      | મિથ્યાત્વ ૮ ખોટાપણું, જૈન દર્શનથી   |
| ભેલી ૧૦૫ ભેળવીને, સહિત              | વિપરીતપશું                          |
| ભોગતા ૩૪ ભોક્તા                     | મિલ(વું) ૧૧, ૨૪, ૧૦૧ મળતું          |
| ભ્રૂશહા ૩૭ ગર્ભહત્યારો              | આવવું, સંગત થવું, બંધ બેસવું        |

મુક્ક (પ્રા.) ૧૨૩ મુક્ત મુક્અ (પ્રા.) ૫૯, ૮૫, ૯૦ મોક્ષ મુચ્યતે (સં.) ૫૫ મુક્ત થાય છે મુણ(વું) ૬૭ જાણવું મુશેયવ્વા (પ્રા.) ૭૪ જાણવી મુષ્ડી (સં.) ૫૫ માથે મુંડન કરાવ્યું છે એવો મુદે (સં.) ૧૨૪ આનંદ માટે મુધા ૮૬ નિષ્પ્રયોજનપૂર્વક, સહજપણે મલાજઇ ૧૧૮ મર્યાદામાં. વશમાં મૂલકપ્રમાણ ૧૧૭ મૂળા જેવો મૃત્તિકા ૧૧૩ માટી મદ ૧૧૩ માટી મેર ૨૯ મર્યાદા, નિયમ, વ્યાખ્યા, મત મેલ(વં) ૬૧ મકવં. છોડવં મોણ (પ્રા.) ૧૨૩ મૌન, મુનિવ્રત મોષ પ૪ મોક્ષ ય (પ્રા.) ૮૦ અને યાત્ર ૬૬ વ્યવહાર યાવત્ (સં.) ૮૭ જેટલો સમય યુક્તિ ૭૨ જોડાશ, સંબંધ, ૯૯ દલીલ યુગતિ ૯, તર્ક, દલીલ યુગત્ ૫૪ યુક્ત, યોગ્ય, બંધબેસતું, તર્કપૂર્ણ યગલજાત ૧૨ યુગલ રૂપે – જોડિયાં તરીકે જન્મેલાં

યોગ ૯૪ મન. વચન. કાયાની ચેપ્ટા યોજન ૪૩, ૧૨૧ યોજવું તે, જોડવું તે. ગંથવં તે રએણં (પ્રા.) ૨૭ રજથી, કર્મદોષથી, પાપથી રઙ્ગ (સં.) ૫૧, ૭૮ સભા રહુગસ્પશ(કુ) (સં.) ૧૨૪ આનંદધારી રજ્જ ૬૯ દોરડું રતઃ (સં.) ૫૫ સ્થિત, રહેલો રયણ ૩૧ રત્ન રાજનગર ૧૨૪ અમદાવાદ ૧૨૦, ૧૨૩ અનુરક્ત, રાતા આસક્ત, રચ્યાપચ્યા રાશિ ૯૧ સમહ રિક્ત ૯૧ ખાલી રીસ ૧૦૬ રોષ, ગુસ્સો રૂપી ૧૩ જેને રૂપ છે એવું લક્ષિત ૩૬ ગણાતું, લેખાતું લખાવિતં ૧૨૪ લખાવ્યું લભતે (સં.) ૮૬ પ્રાપ્ત કરે છે લહ(વું) ૩૨, ૪૪ પામવું, મેળવવું લાલિમ ૪૭ લાલિમા. રતાશ લિદ્ધ ૧૦૦ લીધું લિંગ ૧૩ લક્ષણ ચિહ્ન લેખઇં ૧૨૪ -ની ગણનામાં. -ની તલનાએ

વિશેષગ્રાહી.

લોકગિરા (સં.) ૧૨૪ લોકભાષાએ વાંકડું ૯૫ મશ્કેલીભર્યં લોણ-તેલ્લ (પ્રા.) ૨૭ મીઠું અને તેલ વિકત્તા (પ્રા.) ૮૦ વિકર્તા, નાશ વડભાગ ૧૯ મહાભાગ્યશાળી કરનાર વત્તવ્વ (પ્રા.) ૧૧૯ વક્તવ્ય વિકસ્વર ૧૧૭ ખલ્લં વદદવ્યાઘાત ૮૩ વચન પોતે પોતાને વિગતરાગ (સં.) ૮૬ રાગ વગરના. ખોટં પાડે તે વિરાગી વન્ન (પ્રા.) ૭૪ વર્શ વિકલ્પધી. સવિકલ્પબુદ્ધિ ૨૧ વય(વું) ૧૧૪ વાવવું નિશ્વયાત્મક. વયં (સં.) ૨૭ અમે સવિચાર જ્ઞાન વરં (સં.) ૮૭ વધુ સારું, વધુ પસંદ વિગતિ ૭૭, ૯૯ વ્યક્તિ, પ્રકટન, કરવા યોગ્ય विस्ता२ વલતું ૪૩ પછીથી વિગમ (પ્રા.) ૯૦ દર થવું તે વાકુ પઉ વાશીની ઇન્દ્રિય, કંઠ વિગમ(વું) ૩૩ દૂર થવું, નષ્ટ થવું वाधर्ध १८ वधे વિગાર (પ્રા.) ૮૫ વિકાર વિગોયાં ૧૨૦ નિંદા પામ્યાં વાન ૭૨ જશ. પ્રતિષ્ઠા. માન વાયસ ૧૦૪ કાગડો विघटક ११४ विनाशह વાયસતાલીયન્યાય ૧૦૪ કાગડાનું વિઘટ(વું) ૬૩, ૧૦૫ ભાંગી પડવું. ઊડવું ને તાડફળનું પડવું એ બે નષ્ટ થવં વચ્ચે કારણ-કાર્ય સંબંધ જોડી વિચિત્ત. વિચિત્ર ૧૦૧ જાતજાતનું કાઢવો તે. આકસ્મિક સંબંધ વિશ ૧૦૦ વિના વાયા (પ્રા.) ૫૯ વાચા, વાણી વિતથ ૩૬ અસત, મિથ્યા વાવાર (પ્રા.) ૧૨૩ વ્યાપાર, પ્રવૃત્તિ, વિદેહકેવલભાવ ૪૩ દેહમક્ત ક્રિયા કૈવલ્ય. બ્રહ્મભાવ વિદ્ધૂ (પ્રા.) ૨૬ વીંધીને વાસના ૪૩ જન્મજન્માંતર પ્રાપ્ત વિપરિષ્નમઇ (પ્રા.) ૧૦૫ પરિવર્તન સંસ્કાર વાહિ (પ્રા.) ૮૫ વ્યાધિ. રોગ પામે છે. સિદ્ધ થાય છે

| વિપર્યસ્યતિ (સં.) ૮૬ ઊલટી – ખોટી  | વૈફ્લ્યવાદી ૨૫ કર્મનું કોઈ ફળ નથી     |
|-----------------------------------|---------------------------------------|
| સમજ ધરાવે છે                      | એમ માનનાર                             |
| વિપ્રતિપત્તિ ૧૩ ઊલટી સમજ          | વ્યક્તિ ૯૯ પ્રગટ થવું તે              |
| વિપ્રલમ્ભ (સં.) ૧૬ છેતરામશી,      | વ્યગ્ર (સં.) રોકાયેલું, મગ્ન          |
| વંચના                             | વ્યધિકરણપશું ૭૬ જુદાજુદા આશ્રય-       |
| વિભાવ ૫૭ અન્ય દ્રવ્ય સાથેના       | માં હોવાપણું                          |
| સંયોગથી નીપજતું પરિણામ,           | વ્યભિચાર ૬૩ ભંગ, નિયમભંગ              |
| અશુદ્ધ દશા                        | વ્યય (સં.) ૮૬ નાશ                     |
| વિમાસ(વું) ૭૭ વિચારવું            | વ્યવહાર ૨૯ વ્યવહારનય                  |
| વિમુક્ક (પ્રા.) ૯૫ વિમુક્ત        | વ્યાખ્યા ૧૨૪ વિવરણ, સમજૂતી            |
| વિરચ(વું) ૧૧૪ વિરત થવું, નિવૃત્ત  | વ્યાખ્યાન ૧૦૫ વિવરણ                   |
| થવું, અટકવું                      | વ્યાઘાત ૧૦૩ ખંડન                      |
| વિરાજિ (સં.) ૧૨૪ શોભતું           | વ્યાધ ૨૪ શિકારી                       |
| વિરિય (પ્રા.) ૫૯ વીર્ય            | વ્યાપાર ૧૨૧ ક્રિયા                    |
| વિવર્ત ૨૨ રૂપાન્તર, અન્ય રૂપ      | વ્યાપૃત (સં.) ૮૭ રોકાયેલું, મગ્ન      |
| વિશ્વવૃત્તિ (સં.) ૧૬ સમસ્ત        | વ્યાપ્તિ ૬ ૩ વ્યાપક – સાર્વત્રિક નિયમ |
| (પરલોકાર્થી)નું આચરજ્ઞ, એમની      |                                       |
| પ્રવૃત્તિ                         | વ્યાસઙ્ગ (સં.) ૧૨૪ આસક્તિ             |
| વિસઓ (પ્રા.) ૧૧૯ વિષયવાળો         | વ્રીહિ ૫૯ ડાંગર                       |
| વિસદશ ૨૪ જુદી, અસમાન              | શબલ ૬૦ મિશ્ર                          |
| વૃકપદ ૮ વરુનું પગલું              | શબ્દ ૧૩ અવાજ                          |
| વૃત્તિ જુઓ કાલવૃત્તિ, વિશ્વવૃત્તિ | શમ ૬૪ કષાયાદિનું શમન                  |
| વૃષસ્યતિ (સં.) ૮૬ મૈથુન કરે છે    | શારીર ૮૯ શરીરનું                      |
| વેદંત ૩૬ વેદાંત                   | શાલિ (સં.) ૮૬ ચોખા, ભાત               |
| વેદંતી ૩૪ વેદાંતી                 | શાંતવાહિતા ૭૯ શાંત થવું તે, શમન       |
| વૈગુષ્ય ૧૧૪ વિપરીતતા, પ્રતિકૂળતા  | શિખી (સં.) ૫૫ ચોટલી રાખનાર            |

શિવ ૮૮ પરમ કલ્યાણ. મોક્ષ શક્તિ ૩૭ છીપ શુખ્યતિ (સં.) ૮૬ સુકાય છે શુંડિ ૧૧૭ સંઢ શૂન્ય ૯૮ રહિત, વિનાનં શોધ ૧૧૫ શોધન, શુદ્ધિ શોધ, શોધક ૫૮ શુદ્ધ કરનાર શ્રદ્ધાન ૨ શ્રદ્ધા ધરાવવી તે શ્રુતધીર ૭૧ સિદ્ધાંતમાં ધૈર્યવંત – સ્થિર શ્રુતિ ૪૩ વેદશાસ્ત્ર શ્રેયોરાજિ (સં.) ૧૨૪ મંગલ પદાર્થોની શ્રેણી શ્રોત્ર પ૩ સાંભળવાની ઇન્દ્રિય, કાન શ્લથ (સં.) ૮૭ શિથિલ શ્લોક ૧૨૪ બત્રીસ અક્ષરનં માપ ગંથાગ્ર ષોડશક પ૩ સોળનો સમહ સઇમ્ (પ્રા.) ૨૬ સ્વયમ્, પોતે સઘટ ૬૦ ઘડાવાળું સત, સતુ ૩૬ સત્ય, સાચું સતી (સં.) ૬૪ સત – ખરી છે એવી સતુષપણું ૫૯ ફોતરાવાળં હોવં તે સત્તમ (સં.) ૧૧૧ શ્રેષ્ઠ સત્તુ (પ્રા.) ૯૦ શત્ર સત્થ (પ્રા.) ૧૧૯ શાસ્ત્ર

202

સદેહ (પ્રા.) ૭૪ સ્વદેહ સદ (પ્રા.) ૧૧૬ શબ્દ સદહમાણ (પ્રા.) ૧૧૬ શ્રદ્ધા રાખનાર સદ્દહ(વું) ૧૭, ૨૦, ૩૭ શ્રદ્ધા રાખવી, વિશ્વાસ મુકવો. માનવં સપિપ્પલીયં (પ્રા.) ૨૭ પીપરયક્ત સમકિત ૨ સમ્યકૃત્વ, પોતાના (જૈન) દર્શનમાં શ્રદ્ધા સમય ૨ શાસ્ત્ર, દર્શન, સિદ્ધાંતમત; ૧૧૨ ક્ષણ (સં.) સમરસાપત્ત્યા 922 સમભાવપૂર્વક સમર્થિત (સં.) ૧૨૪ સમજાવાયેલા સમર્થ્યા ૧૨૪ સમજાવાયેલા સમલ ૨૫ મલિન, મેલું સર્ગ ૧૯ સ્વભાવ ; ૭૯ સૃષ્ટિ સમવસ્થાન (સં.) ૧૧૧ સમ્યક સ્થિતિ સમવાઅ (પ્રા.) ૭૯ સમવાય. નિત્ય સંબંધ સમવાય ૭૯ નિત્ય સંબંધ સમાઓગ (પ્રા.) ૧૧૫ સમાયોગ. ભેગા થવં તે સમાસાસિંતિ (પ્રા.) ૫૯ આશ્વાસન આપે છે સમુહમઇઅ (પ્રા.) ૧૧૯ સમૂહમય, સમહવાળં

| સમ્મં (પ્રા.) ૮૫ સમ્યક્, બરાબર           | સંતતિ ૧૮ પરંપરા, પ્રવાહ, ધારા   |
|------------------------------------------|---------------------------------|
| સમ્મત્તં (પ્રા.) ૭૯ સમ્યક્ત્વ, સાચી      | સંતાનૈક્ય ૨૮ એક અવિછિન્ન ક્રમ   |
| સમજ                                      | સંતો (પ્રા.) ૭૪ અંદર            |
| સયા જુઓ ન સયા                            | સંપત્તિ ૬૪ પ્રાપ્તિ             |
| સરાગ (સં.) ૮૬ રાગયુક્ત, રાગી             | સંમિત ૧૧૭ સમાવેશ કરનારું, –થી   |
| સવિંપપ સર્વે                             | યુક્ત                           |
| સવિકલ્પબુદ્ધિ ૨૧ જુઓ વિકલ્પધી            | સંમુગ્ધ ૧૨૩ મોહયુક્ત            |
| સવિવેક ૨૫ વિવેક કરનાર, ભેદ કરી           | સંયોગજ ૧૦ સંયોગથી ઉત્પન્ન થતો   |
| શકનાર                                    | સંસ્થાન ૧૧૭ શરીરરચના            |
| સવિસય (પ્રા.) ૧૧૯ સ્વ-વિષય               | સાખી ૪૨ સાક્ષી                  |
| સવ્વ (પ્રા.) ૯૦ સર્વ                     | સાદિ ૬૨ જેને આદિ-આરંભ છે એવું   |
| સવ્વટ્ઠ (પ્રા.) ૯૦ સર્વ અર્થ, પ્રયોજન,   | સામા (પ્રા.) ૭૪ શ્યામ           |
| ઇચ્છા                                    | સામાનાધિકરશ્ય (સં.) ૧૦૭ એક જ    |
| સહાવ (પ્રા.) ૭૯ સ્વભાવ                   | અધિકરણ – આશ્રયમાં હોવું તે      |
| સંકર ૧૧૯ મિશ્રણ                          | સામ્ય ૩૦ સમતાભાવ                |
| સંકંતા (પ્રા.) ૭૪ સંક્રાન્ત, પ્રતિબિંબિત | સામ્રાજ્ય ૧૧૫ પ્રભાવક સત્તા,    |
| સંક્રમ(વું) ૭૫ પ્રતિબિંબ ૫ડવું           | આધિપત્ય                         |
| સંક્લેશ ૨૮ મારવાનો ભાવ ; ૧૨૨             | સાર ૮૬ ઉત્તમ, યથાર્થ; ૧૧૪ યોગ્ય |
| કષ્ટ                                     | સાસણ (પ્રા.) ૧૧૫ શાસન, ધર્મમત   |
| સંખેપ ૨ સંક્ષેપ                          | સારવાદન ૧૧૨ પતિત જીવને પૂર્વ    |
| સંખ્ય ૩૪ સાંખ્યમત                        | કાળમાં અનુભવેલ સમ્યક્ત્વનો      |
| સંગહ (પ્રા.) ૧૧૯ સંપ્રહ                  | આસ્વાદ માત્ર રહી ગયો હોય તે     |
| સંગ્રહનય ૧૧૯ વસ્તુને સામાન્ય રૂપે        | સ્થિતિ, બીજું ગુણસ્થાન          |
| જોતો નય                                  | સાંકર્ય ૨૨ સંકરતા, ભેળસેળ       |
| સંચ ૩૫ સામગ્રી                           | સાંત ૬૩ જેને અંત છે તે          |
| સંજમ (પ્રા.) ૧૧૫ સંયમ, ચારિત્ર           | સાંતભાવ ૩૯ અંતવાળું હોવું તે    |

| સિત (સં.) ૧૨૪ ઉજ્જ્વલ પક્ષ, સુદ       | સોહઓ (પ્રા.) ૧૧૫ શોધક, શુદ્ધિ       |
|---------------------------------------|-------------------------------------|
| પક્ષ                                  | કરનાર                               |
| સિદ્ધમૂલિકા ૧૨૨ સંજીવની ઔષધિ,         | સ્તોક ૧૧૨ થોડું                     |
| જડીબુદ્દી                             | સ્થિરવાદી ૩૩ (આત્માની) નિત્યતામાં   |
| સિસૃક્ષા ૧૦૫ સર્જવાની ઇચ્છા           | માનનાર                              |
| સીહ ૪૦ સિંહ                           | સ્પર્શન ૫૩ સ્પર્શની ઇન્દ્રિય, ત્વચા |
| સુગત ૧૯ બૌદ્ધ                         | સ્ફ્રાર (સં.) ૮૭ વિપુલ, વિસ્તૃત     |
| સુધી (સં.) ૮૧ સુજ્ઞ, પંડિત, બુદ્ધિમાન | સ્યાત્ (સં.) ૧૧૧ થાય                |
| સુધું, સૂધું ૧૧૬ શુદ્ધ                | સ્યાત્કાર ૧૨૧ અમુક અપેક્ષાએ         |
| સુદ્ધયા (પ્રા.) ૯૬ શુદ્ધતા            | આમ પણ હોઈ શકે એવો ભાવ               |
| સુષુપતિં ૩૭ સુષુપ્તાવસ્થામાં          | સ્વર્શ ૪૧ સુવર્શ                    |
| સુહ (પ્રા.) ૯૫ સુખ                    | હવઇ (પ્રા.) ૧૧૬ થાય છે              |
| સુહણું ૩૫ સ્વપ્નું                    | હવંતિ (પ્રા.) ૭૪ થાય છે             |
| સુહ્યણ (પ્રા.) ૮૦ સુખોનો              | હંતા ૨૫ હણનાર                       |
| સુહી (પ્રા.) ૯૫ સુખી                  | હંદ (પ્રા.) ૧૧૩ ખરે જ               |
| સૂક્ત ૮૬ સારી રીતે કહેવાયેલું         | હાણિ ૮૮ હાનિ, હ્રાસ, ઓછું થવું તે   |
| સૂઝઇ ૨૬ શુદ્ધ – સાધુજનને વાપરવા       | હિત ૪૯ વિધિ                         |
| યોગ્ય ગણાય                            | હીનકલ ૩૨ ઓછી કલા – ઓછા              |
| સૂધું જુઓ સુધું                       | અંશવાળો                             |
| સૂરય ૩૩ સૂરજ                          | હેઉ (પ્રા.) ૧૫ હેતુ                 |
| સૂલમ્મિ (પ્રા.) ૨૬ શૂળમાં             | હેત ૯૯ હેતુ, સાધન                   |
| સેર ૧૧૦ માર્ગ                         | હેતુ (સં.) ૮૮ સાધન                  |
| સો (સં.) ૯૮ તે                        |                                     |

## સમ્યક્દષ્ટિ

જેમ કોઈ આંધળો હાથીનો એકએક અંશ ગ્રહીને એ પૂરો હાથી છે એમ માને છે – દાંત પકડ્યા છે તે હાથીને મૂળા જેવો કહે છે, સૂંઢ પકડી તે ડાંડા જેવો કહે છે, કાન પકડ્યા તે સૂપડા જેવો કહે છે. પગ પકડ્યા તે કોઠી જેવો કહે છે – તેમ મિથ્યાત્વી વસ્તુ જેટલા ધર્મવાળી છે તેટલા ધર્મવાળી સમજતા નથી, વસ્તને અધરી - એના એકએક અંશભેદને જાણે છે (પણ સંપૂર્ણ વસ્તુને જાણી એમ માને છે). જેની બે આંખો ખુલ્લી છે, દૂષિત નથી તે સૂંઢ, પગ, દાંત વગેરે અવયવો અને શરીરરચના, રૂપ વગેરેને લઈને વિશિષ્ટ પુરો હાથી જુએ છે તેમ સમ્યક્દષ્ટિ જીવ સકલનયયુક્ત વસ્તુને જીએ છે. અને કોઈ વિશિષ્ટ નયવાદ પરત્વે ઉદાસીન રહે છે. એને એ નિંદતો નથી, એની પ્રશંસા કરતો નથી. શિષ્યોને સમજાવવા વગેરે કારણ વિના નયની ભાષામાં બોલતો નથી - "મતાગ્રહી (એકાન્તવાદી) અને અપ્રિયકારી ભાષા તે પૂજ્ય કદી બોલે નહીં" એ વચન અનસાર.

ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી