

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

सस्कृति रक्षक संघ साहित्य रत्नमाला का २० वॉ रत्न

( श्रीमती पतासवाई जैन प्रथमाला की प्रथम पुस्तक )

# सम्यक्तव-विमर्श

लेखक--

रतनलाल डोशी

प्रकाशक---

अखिल भारतीय साधुमार्गी जैन संस्कृति रक्षक संघ सैलाना (म० प्र०) द्रव्य सहायिका धर्मशीला सुश्राविका श्रीमती पतासबाई, मातेश्वरी श्रीमान् सेठ मिलापचन्दजी सा. बोहरा, मंड्या जिला—मैसूर



न्योद्यावर एक रुपया मात्र

प्रथमावृत्ति १५००

वीर संवत् २४६३ विक्रमसंवत् २०२३ दिसंवर १६६६

#### संघ का यह प्रकाशन



दर्शन-मोहनीय कर्म के उत्कट उदय से, जीवरूपी चन्द्रमा मिथ्यात्वरूपी राहु से ग्रसित होकर, विदूप होकर हिताहित का विवेक खो देता है। इस मिथ्यादृष्टि के कारण मित्ररूप सम्यक्तव को शत्रु और शत्रुरूप मिध्यात्व को मित्र मानने लगता है। कई बार सम्यक्त्वी मनुष्य भी काक्षामोहनीय कर्म के उदय से डिगमिगाकर चञ्चल होजाता है, उसकी श्रद्धा की नीव हिलने लगती है। जब उसके सामनें श्रपने ही धर्म के विविध पक्षो के मन्तव्यभेद, श्राचारभेद और प्रचारभेद धाता है, तो सामान्य विचारक चक्कर मे पड़ जाता है। वह सोचता है कि एक ही जिनधर्म मे यह विविधता क्यो ? एक रूपता क्यो नही ? इनमे से सत्य क्या और असत्य क्या ? ऐसे समय यदि बृद्धि काम नहीं दे, तो मन को ग्राइवस्त करके स्थिर रखने के लिए भगवतीसूत्र श. १ उ. ३ मे गणधर भगवान् गौतम-स्वामीजी म० के प्रश्न के उत्तर मे भगवान् महावीर प्रभू ने सरल मार्ग बतला दिया है। वह इस प्रकार है,-

"तमेव सच्चं णीसंकं जं जिणेहि पवेइयं"—जिनेश्वर भगवान् ने जो निरूपण किया है, वही सत्य और सन्देह रहित है। इस प्रकार मन मे धारण करता हुआ जीव, श्राज्ञा का श्राराधक होता है।

मनुष्य, प्रत्येक विषय मे ग्रपनी बुद्धि से निर्णय करना

चाहता है। वह तत्त्व की थाह लेने का प्रयत्न करता है, किन्तु सभी मनुष्य सही निर्णय पर ही पहुँचते हैं – ऐसी बात नहीं है। बहुत से गलत विचारधारा में पडकर भ्रन्यथा मार्ग ले लेते हैं। बहुत थोडे लोग ही सही मार्ग पा सकते हैं।

सम्यक्तव का विषय सरल भी है और विकट भी। जो "तमेव सच्चं णीसंकं जं जिणोंह पवेइयं"—को दृढता पूर्वक हृदय मे रखकर वैचारिक भूलभुलय्या से वचता है, उसके लिए सरल है और तर्क-वितर्क मे पडकर उलभता है, उसके लिए विकट है। उस विकट मार्ग को पारकर सही मार्ग पर दृढता पूर्वक चलते रहने का निमित्त इस पुम्तक ने प्रस्तुत किया है। 'सम्यक्त्व-विमर्श' लेखमाला सम्यग्दर्शन मे प्रकाशित हो चुकी थी। यह लेखमाला सम्यक्त्वरूपी भ्रात्म-रत्न को सुरक्षित रखकर जिज्ञासुओ को पूर्ण सतुष्ठ करेगी—ऐसा हमारा विश्वास है। जैनत्व की श्रद्धा, जैनी के हृदय मे दृढतर जमाने वाली हमारे समाज मे भ्रपने विषय की यह ग्रपूर्व पुस्तक है।

संघ का प्रकाशनकार्य धीमी गित से किंतु प्रगित के पथ पर आगे बढ़ रहा है। सघ के प्रकाशनों से समाज का श्रद्धालूवर्ग लामान्वित हो रहा है। यह हमारे लिए प्रसन्नता की बात है। संघ चाहता है कि धार्मिक साहित्य अधिक मात्रा में समाज की सेवा में समर्पित करे।

इसके प्रकाशन में प्रियधर्मी श्रीमान् सेठ मिलापचंदजी साहत मंडचा निवासी की धर्मशीला मातेश्वरी श्रीमती पतास वाई ने पूरा खर्च प्रदान कर अपने धर्म-प्रेम और उदारता का परिचय दिया है। इसीसे यह आधे मूल्य मे समाज को अर्पित की जा रही है। इसकी बिकी से प्राप्त रकम भी पुस्तक प्रकाशन मे ही लगेगी। ग्राशा है कि समाज के ग्रन्य धर्म-प्रेमी गण ग्रापका श्रनुकरण कर धर्म-सेवा मे उदारता पूर्वक योगदान करेगे।

मानकलाल पोरवाड़ B. Sc. L.L. B.



### मेरा निवेदन

#### भादरणीय धर्मबन्धुओ !

मेरी मातेश्वरी के शरीर में व्याधि उत्पन्न हुई, तब उनकी इच्छा हुई कि मनुष्य जीवन पाकर यथासंभव धर्मसेवा करनी चाहिए। उन्होने कहा-" ग्रपने समाज मे धर्मभावना बहुत कम होती जा रही है। जो धर्मप्रेम २५, ३० वर्ष पहले दिखाई देता था, वह ग्रन दिखाई नहीं देता। जिनके माता-पिता और दादा दादी धर्मपरायण थे, उनके पुत्र पौत्रो में धर्मभावना नही रही। वे धर्म से विचत रहने लगे और कोई अंट-सट बाते कर के धर्म की निन्दा भी करते है। यह दशा देखकर दु:ख होता है। ऐसे लोगो को समभाने और धर्मभावना को जमाने के लिए ज्ञान का प्रचार होना जरूरी है। धर्म पर श्रद्धा जमाने के लिए वैसी पुस्तक का प्रचार हो, तो उसे पढकर समऋदार लोग भपने धर्म में विश्वास करे, उनके मनमें धर्म का प्रेम बढे।" उनकी ऐसी भावना देखकर मैंने कहा-" श्रापकी श्राज्ञानुसार वैसी पुस्तक का प्रचार किया जायगा।" थोडे ही दिन बाद 'सम्यग्दर्शन' में "सम्यक्त्व-विमर्श" के प्रकाशन की बात पढने में ग्राई। मैने सोचा-यह पुस्तक हमारे धर्मवन्ध्ओ के लिए बडी उपयोगी होगी। इसमे सम्यक्त्व और मिथ्यात्व का विस्तार के साथ हृदयस्पर्शी विवेचन हुम्रा हैं। यदि यह पुस्तक प्रचारित

की जाय और साथ ही ग्रन्प मूल्य में धार्मिक साहित्य का प्रचार किया जाय तो लाभ हो सकता है। मैंने श्रीडोसीजी साहब को मातेश्वरी की श्राज्ञानुसार स्वीकृति भेजते हुए शोध्र ही पुस्तक प्रकाशित करने का ग्राग्रह किया। मेरा पत्र पहुँचते ही ग्रापने कार्य प्रारंभ कर दिया और श्रन्य पुस्तक का मुद्रण रोक कर इसकी छपाई करके पूर्ण किया। परिणाम स्वरूप यह पुस्तक पाठको के सामने उपस्थित हुई है। यदि पाठक इसे ध्यान पूर्वक पढेंगे, तो उन को लाभ होगा और मेरी मातेश्वरी की भावना सफल होगी।

मेरी मातेश्वरी की इच्छा तो बिना मूल्य के ही पुस्तक देने की थी और मैंने यह बात श्रीडोशीजी साहब के सामन रखी, किंतु आपने कहा—'बिना मूल्य की पुस्तक व्यर्थ बहुत जाती है, इसलिए थोडा मूल्य रखकर देना ठीक रहेगा। उसकी बिको से प्राप्त रकम दूसरी पुस्तक के काम मे आ सकेगी।' मातेश्वरी की इच्छा को सफल करने के लिए मैंने "श्रीमती पतासबाई पुस्तकमाला" चालू करने का विचार किया है, जिसकी यह प्रथम पुम्तक है। इसके बाद योजना स्थिर कर, दूसरी पुस्तक के विषय में विचार किया जावेगा।

मिलापचंद बोहरा पिसागन (श्रजमेर) व्यापार स्थल-मंडचा (मैसूर)

#### लेखक की ओर से~

#### 30 DK

सम्यक्तव का विषय अत्यंत महत्वपूर्ण है। धर्म का आधार और द्वार ही सम्यक्त्व है। सम्यक्त्व के द्वार मे प्रवेश करके ही धर्म के भव्य भवन मे प्रवेश किया जा सकता है। सम्यक्त्व की भूमिका पर रहनेवाला ही मोक्ष-सुमेरु के शिखर पहुँच सकता है। अतएव प्रत्येक जैन धर्मानुयायी को सम्यक्त्व का विषय समभना परमावश्यक है। सम्यक्त्व, मोक्ष की पक्की गारटी है। जिसने सम्यक्त्व का एक बार, थोड़ी देर के लिए भी स्पर्श कर लिया, उसने मोक्ष मे अपने लिए स्थान बना लिया। सम्य-क्त्वी के लिए मोक्ष की गारटी, तीर्थंकर भगवान् ने दी है और आगम तथा अन्य शास्त्र इसके साक्षी हैं। सम्यक्त्व से रहित जीव की साधना, आराधना से विचत रहती है। कठोर एव उग्र साधक भी सम्यक्त्व के प्रभाव मे विराधक ही रहता है।

'सम्यक्त्व' के विषय को स्पष्ट करने के लिए, सम्यग्-दर्शन वर्ष म सन् १६५७ के प्रारंभ-ता ५-१-५७ के प्रथम अंक से ही "सम्यक्त्व विमर्श" शीर्षक एक लेखमाला चालू की थी, जो वर्ष ६ अंक २४ ता २०-१२-५म तक बराबर चलती रही। जब यह लेखमाला चल रही थी, तभी कई पाठको और सीराष्ट्र के कुछ संतो की ओर से इस पर विशेष रुचि, और लेखमाला को पुस्तक के रूप में देखने की श्रिभलाषा व्यक्त हुई थी। ग्रादर्श श्रावक श्रीयृत मोतीलालजी सा. माँडोत ने तो श्रनेक बार श्राग्रह किया, किंतु मैं टालता रहा। मैं चाहता था कि इस लेखमाला का किसी श्रधिकारी विद्वान द्वारा श्रव-लोकन होकर संशोधन हो जाने के बाद प्रकाशन होना ठीक होगा। इसी विचार से धकाता रहा, किंतु वैसा सुयोग प्राप्त नहीं हो सका। इधर श्री माँडोत साहब का ग्राग्रह चल ही रहा था। मैंने भी सोचा—संशोधन की सुविधा मिलना सरल नहीं है। श्रतएव प्रकाशन के विचार को मूर्त रूप दिया।

उपरोक्त लेखमाला के श्रितिरक्त सम्यग्दर्शन वर्ष १० अंक १० का 'सम्यग्दृष्टि का निर्णय,' वर्ष ११ अंक १७ का 'केवल ज्ञान के समान,' वर्ष ११ अंक ६ से १४ तक की "स्व-पर विवेक" लेखमाला, वर्ष १५ से 'सम्यक्त्व संवर' का कुछ अंश और वर्ष १६ अंक ४, ५, १३, १४ और १५ की प्रश्नो-त्तरमाला भाग १ के प्रश्नोत्तर भी लिये है। इसके सिवाय 'सम्यक्त्व महिमा' की गाथाएँ और श्लोक, भिन्न अको और श्रन्य साहित्य मे से संग्रहित कर के दिये हैं। उन लेखो मे उचित संशोधन भी किया है। मैंने श्रपनी समभ के श्रनुसार इस विषय को निर्दोष बनाने का प्रयत्न किया है, फिर भी मैं ग्रल्पज्ञ हूँ, मुभ से भूलें हुई होगी। यदि कोई महानुभाव भूल सुभाने की कृपा करेगे, तो मैं उनका उपकार मानूँगा।

सम्यक्तव के विषय में मैं श्रत्पज्ञ क्या लिखूँ। यह कार्य धुरन्धर विद्वानों का है। श्रधिकारी विद्वान इस विषय में जितना भी लिखें, थोडा है। चारित्र, विरति और कथा श्रादि विषयक साहित्य की श्रपेक्षा, सम्यक्त्व के विषय में श्रधिकाधिक प्रयास होना था, किंतु हमारे समाज में इस विपय में कोई खास प्रयत्नं नहीं हुया। समिकत के ६७ बोल और कुछ बोलों के सिक्षप्त प्रचार के सिवाय इस विपय में विशेष विवेचन युक्त एक पुस्तक भी देखने में नहीं आई। न उपदेशों में सम्यक्त के विषय में श्रोताओं को विस्तार से समक्षाया गया। श्रतएव यह पुस्तक हमारे स्था० जैन समाज में श्रपने विषय की पहली ही है। उपयोगिता की दृष्टि से यह पुस्तक धार्मिक पाठचक्रम में रखने योग्य है। किंतु परिस्थिति श्रनुकूल नहीं होने से एवं समाज के कर्णधारों का रुख सर्वथा विपरीत होने के कारण उपेक्षित रहेगी। फिर भी धमं-प्रेमी एवं परम्परा में श्रद्धा रखनेवाला वर्ग ग्रवश्य ही इससे लाभान्वित होगा, इसमें सन्देह नहीं।

'सम्यक्तव विमशं' प्रकाशित करने की इच्छा व्यक्त करते हुए प्रकाशन व्यय दाता उदार महानुभावों में सम्यग्दर्शन हारा जाहिर निवेदन किया गया, तो सुश्राविका श्रीमती पतास वाई, मातेश्वरी श्रीमान् सेठ मिलापचन्दजी सा वोहरा मंडचा (मारवाड में पिसागण) निवासी की ओर से १५०० प्रतियों का व्यय देने की स्वीकृति प्राप्त होगई। मेरा विचार केवल एक हजार छापने का ही था, किंतु सेठ मिलापचदजी साहब के श्राग्रह से ५०० विशेष छापनी पड़ी।

श्रीमती पतासवाई उदार हृदया सुश्राविका है। वे व्रत नियम और श्राचार का निष्ठापूर्वक पालन करती रही हैं। श्रापकी इच्छा धार्मिक साहित्य प्रकाशन करने के लिए सघ को एक मुश्त रकम प्रदान करने की है। श्रल्प मूल्य मे श्रागमांवत साहित्य प्रचार करने के लिए श्राप श्रच्छी रकम प्रदान करने वाली है। श्रापकी भावना को सफल करने के लिए श्रापके सुपुत्र श्रीमान् सेठ मिलापचन्दजी साहब सदैव तत्पर रहते हैं। श्रापकी इच्छानुसार सघ ने—'श्रीमती पतासबाई बोहरा जैन ग्रंथमाला' चालू करने का निश्चय किया है। यह पुस्तक उस ग्रंथमाला का प्रथम रत्न होगो। इसका मूल्य लागत से श्राधा ही रखा जा रहा है। और जो धर्मबन्धु और बहिने पर्वाधिराज पर व्याख्यान देने जाते हैं, उन्हे तथा वैसे उपयोगीजनो को श्रम्ल्य भेट देने की व्यवस्था है।

श्राशा है कि धर्मप्रिय महानुभाव इससे श्रवश्य लाभान्वित होगे।

सैलाना (म. प्र.)
मार्गशीर्ष शु० ४ शुक्रवार
वीर सं २४६३ वि सं २०२३
१६-१२-१६६६ ई.

रतनलाल डोशी



# विषयानुक्रमणिका-

| হ্ন.        | विषय                          | पृष्ट सख्या |
|-------------|-------------------------------|-------------|
| 8           | यथार्थ दृष्टि की आवश्यकता     | ₹           |
| २           | सम्यक्तव के पोषक तत्त्व       | 3           |
| ₹           | सुदृष्ट परमार्थ सेवन          | १४          |
| ጸ           | पतितो और कुदर्शनियो से बचना   | १५          |
| ሂ           | परमार्थ की छाया में           | १६          |
| Ę           | सम्यग् दृष्टि के कारण         | १५          |
| ৬           | मोक्ष की मान्यता              | 38          |
| <b>5</b>    | अनेकान् <del>त</del>          | २०          |
| 3           | मोक्ष के साधन                 | २१          |
| १०          | तत्वज्ञान की वैज्ञानिकता      | २२          |
| <b>१</b> १  | आस्तिकता <u>ः</u>             | २४          |
| १२          | सम्यग्दृष्टि कौन              | २५          |
| १३          | परीक्षक या अद्य विश्वासी      | २७          |
| <b>\$</b> 8 | विश्वास की व्यापकता           | २८          |
| १५          | आराघ्य की परीक्षा             | २६          |
| १६          | विना त्याग के भी सम्यक्त्व ?  | ३२          |
| ₹७          | सम्यग्दृष्टि का आयु वघ        | <b>३</b> ३  |
| <b>१</b> 5  | तीत्र कपायी भी सम्यग्दृष्टि ? | ३५          |
| 38          | सम्यगदृष्टि अवन्धक ?          | 38          |
| २०          | तत्त्व श्रद्धा क्यों          | ४०          |
| २१          | सरल श्रद्धा—                  | ४२          |
| २२          | खुद को परखो                   | ४३          |
| २३          | महान् आघार स्तम्भ-            | ጸጃ          |
| २४          | निगोद से खींचकर लानेवाला      | ४७          |
| २५          | मिय्यात्व की भयकरता           | ४७          |

(१३)

| 74               | विषय                                        | पृष्ठ संख्या        |
|------------------|---------------------------------------------|---------------------|
| २६               | मिथ्यात्व के मोहक रूप                       | ४द                  |
| २७               | मार्ग एक या अनेक ?                          | 38                  |
| २८               | सर्वज्ञता पर श्रद्धा                        | ४व                  |
| 38               | देश सम्यक्त्व क्यों नहीं                    | ۥ                   |
| ३०               | विश्व धर्म                                  | <b>Ę ?</b>          |
| 38               | आस्था का महत्व                              | <b>६७</b>           |
| ३२               | क्षायोपशमिक सम्यक्त्व की अस्यिरता           | ६६                  |
| ३३               | खतरे के स्थान                               | ७१                  |
| 38               | दूषण-१ शका                                  | <b>ড</b> ≹          |
|                  | २ काक्षा                                    | <b>40</b>           |
|                  | ३ विचिकित्सा                                | द <b>२</b><br>८४    |
|                  | ४ परपावडी प्रशंसा                           | ६२                  |
| ३४               | ५ परपाषड परिचय<br>दर्शन भ्रष्टों की भयानकता | 7 9<br>23           |
|                  |                                             | १०३                 |
| ३ <i>६</i><br>३७ | मिथ्यात्व<br>अनाहि अपर्यवसित मिथ्यात्व      | १०५                 |
|                  |                                             | -                   |
| ३६               | अनादि सपर्यवसित मिध्यान्व                   | १०५                 |
| 38               | सादि सपर्यवसित मिध्यात्व                    | <b>१</b> ०६         |
| ४०               | अधर्म को धर्म मानना                         | १०द                 |
| 88               | धर्म को अधर्म मानना                         | 28                  |
| ४२               | कुमार्ग को चुमार्ग समझना                    | ११६                 |
| ४३               | सुमार्ग को कुषार्ग मानना                    | 355                 |
| ४४               | वजीव को जीव मानना                           | १२३                 |
| <mark>ሄ</mark> ሂ | जीव को अजीव मानना                           | <b>१</b> २ <b>८</b> |
| ४६               | असाधु को साधु मानना                         | \$ 7 7              |
| ४७               | साधु को असाधु मानना                         | १४२                 |
| ४८               | अन्यमत का साधुभी ?                          | \$8 <b>%</b>        |
| 38               | वेश की उपयोगिता                             | \$8 <i>€.</i>       |

#### (१४)

| 坏.         | विषय                               | पुष्ठ संख्या |
|------------|------------------------------------|--------------|
| ५०         | अन्य आराधक क्यों नहीं ?            | १४८          |
| <b>ኳ</b> የ | साधु और जन सेवा                    | <b>१</b> ५१  |
| ५२         | अमुक्त को मुक्त मानना              | १५४          |
| ሂ३         | मुक्त को अमुक्त मानना              | १५८          |
| प्रष्ठ     | आभिग्रहिक मिथ्यात्व                | १६३          |
| ሂሂ         | अनाभिग्रहिक मिथ्यात्व              | १६६          |
| ५६         | वेश की प्रधानता नहीं               | १६५          |
| ধ্ত        | धर्म, मनुष्य की आवश्यक <b>ता</b> ? | <b>१</b> ६8  |
| ४८         | समन्वय वृत्ति                      | १६६          |
| 38         | सभी समान नहीं                      | १७०          |
| ६०         | वाभिनिवेशिक मिथ्यात्व              | १७३          |
| ६१         | धर्म में सीदा नहीं                 | १७८          |
| ६२         | साशयिक मिथ्यात्व                   | 309          |
| ६३         | श्रागमिक सत्यता                    | 309          |
| ६४         | मौतिक विज्ञान की क्षुद्रता         | रैपर         |
| ६५         | अनाभोगिक मिथ्यात्व                 | ६≈१          |
| ६६         | तटस्यता नहीं                       | १८५          |
| ६७         | लोकिक मिथ्यात्व                    | <b>१</b> ८६  |
| ६८         | देव विषयक लौकिक मिथ्यात्व          | 27           |
| ६६         | लौकिक कार्य के लिए                 | 11           |
| ७०         | कितनी वडी भूल                      | १५७          |
| ७१         | गुरु विषयक लौकिक मिथ्यात्व         | <b>१</b> 58  |
| ७२         | धर्मगत लोकिक मिथ्यात्व             | १६०          |
| ७३         | वालक ने हजारों को छला              | १६३          |
| ७४         | लोकोत्तर मिथ्यात्व                 | \$58         |
| प्रथ       | लोकोत्तर देवगत मिथ्यात्व           | \$68         |
| ७६         | लोकोत्तर गुरुगत मिथ्यात्व          | 939          |
|            |                                    |              |

(१५)

| <b>फ</b> .     | विषय                        | वुष्ठ संख्या       |
|----------------|-----------------------------|--------------------|
| ७७             | लोकोत्तर धर्मगत मिथ्यात्व   | ७३१                |
| ওদ             | कुप्रावचनिक मिण्यात्व       | २००                |
| <i>૭</i> ૯     | न्युन-करण मिथ्यात्व         | <b>२०१</b>         |
| 20             | अधिक-करण मिथ्यात्व          | <b>२०</b> २        |
| <del>८</del> १ | विपरीत मिथ्यात्व            | २०२                |
| द्र            | अफ्रिया मिथ्यात्व           | २०३                |
| ८३             | अज्ञान मिथ्यात्व            | <b>२१३</b>         |
| ८४             | अविनय मिथ्यात्व             | <b>२</b> १५        |
| <b>5</b> 4     | आशातना मिण्यात्व            | २१६                |
| ८६             | मिथ्याश्रुत का पठन-पाठन     | 71                 |
| <b>দ</b> ও     | सम्यक्त्व परम दुर्लभ है     | <b>२</b> २०        |
| 55             | सम्यग्दर्शन का महत्व        | <b>२२४</b>         |
| 58             | विज्ञान भूमिका की दशा       | <b>२२७</b>         |
| 03             | श्रद्धालुओ का परम आधार      | <del>२</del> २६    |
| ६१             | तत्त्वार्थ श्रद्धा          | 738                |
| ६२             | पहले से चौथा कब ?           | <b>२३</b> ४        |
| ६३             | सत्रह पापो के सद्भाव में भी | <b>२३६</b>         |
| १४             | ज्ञान भी अज्ञान             | २३७                |
| દ્ય            | इतना महत्व क्यों ?          | 21                 |
| ६६             | अपरिवर्त्तनीय               | 3\$\$              |
| શ3             | सम्यग्दृष्टि का निर्णय      | 788                |
| ६५             | स्व-पर विवेक                | <b>38</b> %        |
| 33             | सजातीय विजातीय              | २४८                |
| १००            | आगमो में आत्म-लक्षी विद्यान | <b>२</b> ५ <b></b> |
| १०१            | आत्मदर्शन और सम्यग्दर्शन    | 7 8 6              |
| १०२            | केवलज्ञान के समान           | ३७६                |
| १०३            | इस अनमोल रत्न की रक्षा करो  | 75 <b>४</b>        |
| १०४            | सम्यक्तव महिमा              | २८६                |
|                |                             |                    |



# सम्यक्तव विमर्श



परमत्थसथवो वा, सुविद्वपरमत्थसेवणा वावि। वावण्णकुदंसण-वज्जणा, य सम्मत्त-सद्दृहणा।।

-परमार्थ का १ संस्तव-परिचय एवं कीर्तन करना, २ सुदृष्ट-परमार्थ के ज्ञाता की सेवा करना, ३ सम्यक्त्व से पतित की संगति का त्याग करना और ४ कुदर्शन-मिध्यादर्शनी की सगति का त्याग करना। (उत्तराध्ययन २=)

जीव, बेभान अवस्था मे अनन्त काल रहा। अनादि काल से जीव मिध्यात्व की अवस्था में रहता आया। जीव का अधिकांश काल असंज्ञी अवस्था मे ही गुजरा, जिसमे किसी विषय पर विमर्श करने की शक्ति ही नही थी। मन के अभाव मे वह किसी विषय पर विमर्श कर ही नही सकता था। सम्यक्त्व ही क्या, वह मिध्यात्व के विषय मे भी नही सोच सकता था।

उसकी मूढतम दशा थी। जिस ओघ सज्ञा में लग गया, उसी मे लगा रहा। श्रवणेन्द्रिय प्राप्त होने पर श्रवण शक्ति उद्भूत हुई, लो मन के ग्रभाव मे श्रवण भी व्यर्थ-सा रहा। जब मनन करने की शक्ति मिली, तो शरीर और इन्द्रियादि तथा कषायादि पर ही विमर्श होता रहा । कुछ प्रागे बढे, तो मिथ्यात्व (ग्रतत्त्व) पर विमर्श होता रहा। मिथ्यात्व, श्रविरति, प्रमाद श्रादि के विषय मे ही विचारणा चलती रही। चारो गति मे खाना, पीना, संग्रह करना, काम-साधना और प्राप्त का सरक्षण तथा परि-वर्द्धन-यही जीव की प्रवृत्ति रही । सिद्धात है कि चारो गति के जीव-१ म्राहार संज्ञा, २ भय संज्ञा, ३ मैथुन सज्ञा और ४ परि-ग्रह संज्ञा मे लगे हुए हैं। ग्रर्थ और काम पुरुषार्थ मे ही जीव उलभा रहा और इसी विषय मे विचार-विमर्श करता रहा। जीव ने धर्म के विषय में सोचा ही नही। यदि सोचा भी, तो धर्म के रूप मे प्रचलित श्रधर्म की भूल भूलैया मे पड गया। मिथ्यात्व को ग्रहण करके ग्रभिग्रहित मिथ्यात्वी बन गया। कभी सम्यक्तव रूपी सूर्य का प्रकाश पाया ही नही। जब अकाम निर्जरा से मिथ्यात्व मोहनीय कर्म की ६६ कोटाकोटि सागरोपम प्रमाण ग्रत्यत दीर्घ स्थिति के कर्म खपा दिये और मात्र एक कोटाकोटि सागरोपम प्रमाण कर्म ग्रवशेष रहे, तब भव्य जीव ने म्रपूर्वकरण करके सम्यक्त्व सूर्य का प्रथम दर्शन किया।

मिथ्यात्व, ससार चक्र मे फँसाये रखने वाला है और सम्यक्तव, मोक्ष के परम सुख प्रदान कर मात्मा को परमात्मा वनाने वाला है। मिथ्यात्व मारक है और सम्यक्तव रक्षक है।

ग्रतएव सम्यक्त्व की प्राप्ति, संरक्षण एवं दृढीकरण के लिए सम्यक्त्व के विषय मे विचार-विमर्श करना श्रत्यावश्यक है। मिथ्यात्व दशा मे तो ग्रर्थ और काम पुरुषार्थ पर ही विमर्श हुग्रा, परन्तु सम्यक्त्व पाने के बाद ग्रब धर्म और मोक्ष पुरुषार्थ पर विचार-विमर्श करना है। ग्रनादि काल से ग्रात्मा ने कर्म की शिक्षा ली, किन्तु ग्रब तो धर्म की-कर्म से एकदम उल्टी शिक्षा लेनी है। कर्म की शिक्षा, ससार को दीर्घ से दीर्घतर करने वाली है, तब धर्म की शिक्षा ससार की जड़ काटकर ग्रजर ग्रमर बनाने वाली है।

मिथ्यात्व दशा में स्वार्थ संस्तव था। सम्यक्त्व प्राप्त होने पर ग्रव परमार्थ संस्तव करना ग्रावश्यक है। मिथ्यात्व में कुदृष्टा एवं स्वार्थ सेवा थी, तब सम्यक्त्व में सुदृष्ट परमार्थ सेवन हितकर है। मिथ्यात्व दशा, कुदर्शनी एवं दर्शन-भ्रष्ट की संगति कराने वाली है, तब सम्यक्त्व, उस कुसंगति का त्याग करवाकर ग्रात्मा को पवित्र होने की स्थित में लाने वाली है। सम्यक्त्व का काम ग्रात्मा की दिशा बदलकर सही मार्ग का दर्शन करवाना है। ग्रतएव सम्यक्त्व के विषय में विमर्श करना ग्रावश्यक है।

#### यथार्थ दृष्टि की स्रावश्यकता

संसार मे जितने भी भगडे होते हैं, उनमें दृष्टि-भेद ही मूल कारण होता है। चाहे सामाजिक हो, या राज-

नैतिक अथवा धार्मिक। विभिन्न दृष्टिकोण के कारण ही भेद बढते हैं और बढते बढते कलह और युद्ध तक की नौबत श्राजाती है। ससार मे जितने भी वाद है, उन सबके मूल मे यही कारण कार्य कर रहा है। जबतक दृष्टि-भेद रहे तबतक वर्ग-भेद भी रहेगा ही। कोई चाहे कि 'समस्त दुनिया एक ही विचार की बनजाय,' तो यह केवल 'खयाली पुलाव' ही है। ऐसा न तो कभी हुमा, न होगा ही। जहा एक तरह की परिणति हो, वहा साम्यता हो सकती है। यद्यपि एकेन्द्रिय विकलेन्द्रिय और ग्रसंज्ञी जीवों में भी ग्रध्यवसायों की भिन्नता होती है, तथापि विशिष्ठ कियाओं में भेद या लड़ाईं भगड़ा नहीं दिखाई देता और जिनके घातिकर्मों का क्षय हो गया है, उनमे भी मतभेद नही रहता। सभी श्रसंज्ञी जीव,-शास्वादान के समय को छोडकर-सदा मिथ्याद्ष्टि ही रहते हैं और सभी नोसज्ञी नोश्रसज्ञी जीव, सम्यग्-दृष्टि ही रहते हैं। दृष्ट-भेद सज्ञी जीवो मे ही होता है और मनुष्यो मे यह जितना उग्र होता है, उतना भ्रन्य जीवो मे नही होता । दृष्टि विगडने से विगाड और सुधरने से सुधार होता है। जैन दर्शन, धर्म का मूल, दृष्टि सुद्यार मे मानता है। जिसकी दृष्टि सुधर गई,उसका सुधार भ्रवश्य ही होगा,भले ही विलम्ब से हो ।

साधारण मनुष्य दूर की वस्तु को देखने के लिए दुर्बिन का सहारा लेता है, तभी वह देख सकता है, बिना दुर्बिन के नहीं देख सकता। इसी प्रकार हमारे जैसे जीव, शास्त्र रूपी दुर्विक्ष्ण के द्वारा ही श्रपने लक्ष को भली प्रकार देख सकते हैं।

दुनिया में देखने की वस्तुएँ ग्रनन्त है। कोई सुन्दर

बस्तुओं को देखते हैं, तो कोई श्रमुन्दर को। कोई बिगाड़ की बातें सोचते हैं, तो कोई सुधार की। श्रात्म-सुधार की बातें सोचनेवाले तो बहुत थोड़े होते हैं। दुनियवी बाबतों में विद्वान बने हुए लोग, श्राध्यात्म, श्रात्मकल्याण, संवर, निर्जरा, मोक्ष और त्याग विरागादि की बातें सुनकर हँसते हैं और ऐसी बातें करने वालों को—'श्रकमंण्य, निठल्ले, प्रतिगामी और सड़े दिमाग' कहते हैं। उनके सोचने के विषय ही लोकानुसारी तथा भौतिक होते हैं, फिर वे संवर निर्जरा और मोक्ष की बातों को पसन्द कैसे करेगे?

हमें दुनिया की लोकानुसारी दृष्टियो के विषय में यहाँ विचार नहीं करना है। हमें देखना है कि वे कौनसे विचार हैं जो यथार्थ हो सकते हैं और जिनसे आत्मा पूर्ण सुखी और जन्म मरणादि दुखों से मुक्त हो सकती है। जैन दर्शन उन्ही विचारों को सम्यग् मानता है, जो सत्य हो और हिताहित का विवेक कराते हो। यो तो साधारणतया सभी जानते मानते हैं कि 'भोजन करने से भूख मिटती है, पानी पीने से प्यास बुभती है, प्राग जलाती है और कामिनी की सगित से काम जागृत होता है। सिक्के और धातु तथा होरे मोती के खरे खोटे की पहिचान भी लोग कर लेते हैं। इस प्रकार अनेक विषयों में यथार्थ जानकारी रखते हुए भी हम उन्हें सम्यग्-दृष्टि नहीं कह मकते। जिस ज्ञान से स्व-पर का बोध होता हो, बन्धन और मुक्ति तथा उनके कारणों का ज्ञान होकर हेय जेय और उपादेय का विवेक होता हो, वही ज्ञान सम्यग् ज्ञान है और उस पर का विश्वास

सम्यग्दर्शन है। इसके अतिरिक्त जितना भी ज्ञान है, वह श्रज्ञान रूप है। क्योंकि वह पूर्णानन्द की प्राप्ति में उपयोगी नहीं होता।

सबसे पहले विचारक को भ्रपने श्रापका ज्ञान करना म्रावश्यक है। 'मैं कौन हू, मेरा स्वरूप क्या है, यह शरीर मया है, दुनिया में दिखाई देनेवाली वस्तुओ का स्वरूप क्या है, क्या मेरे जैसे दूसरे जीव भी हैं, जीवो का स्वरूप कैसा है, यह विभिन्नता क्यो हैं' -इस प्रकार विचार करके वह जीव और प्रजीव पदार्थ का स्वरूप समभता है, साथ ही वह विश्व का स्वरूप भी समभता है। जब उसे मालूम होता है कि जीवो की श्रधमाधम दशा और उत्तमोत्तम दशा भी होती है। सभी जीव, स्वरूप स्वभाव और शक्ति ग्रादि से समान होते हुए भी विमाव परिणति से प्राप्त हुई बध-दशा के कारण कोई छोटा तो कोई वडा, कोई सुखी, तो कोई दुखी, इस प्रकार विविध ग्रवस्थाओ का ग्रनुभव कर रहे हैं। जिस प्रकार हवा से उडती हुई धूल, कपडो पर लगती है, उसी प्रकार मलीन आतमाओ को कर्मरूपी घूल आकर लगती है श्रीर वही राग-द्वेष रूपी चिकना-हट का योग पाकर बंधन रूप हो जाती है। यदि जीव, श्रास्रव (धूल आने के द्वार) बद कर दे, तो नई धूल आकर नही लगती और सफाई करने पर पुराना मैल छूटकर आत्मा निर्मल हो जाती है। वस यही मुक्तावस्था है। जीव से लेकर शिव (मोक्ष) तक को पहिचानना और जीव से शिव होने के उपायो पर विश्वास करना ही सम्यक्त्व है। यही यथार्थं दृष्टि है।

भले ही कोई व्यक्ति यह नही जानता हो कि 'यह

सिक्का खरा है, या खोटा, भाषा के दोष भी जिसमे रहे हुए हो, जिसका उच्चारण अशुद्ध हो और अनपढ हो। उसे यह भी ज्ञान नहीं हो कि अमुक वस्तु स्वास्थ्य के लिए हितकर है, या हानिप्रद। इस प्रकार का लौकिक अज्ञान रखता हुआ भी जीव, सम्यग्दृष्टि हो सकता है।

स्व और पर का ज्ञान, स्व-पर सयोग के कारण और उसका शुभाशुभ परिणाम जानना, मुक्तदशा और उसके उपायों को जानकर विश्वास करना ही सम्प्रग् दर्शन श्रथवा यथार्थ-दृष्टि है।

"जिस ज्ञान से संसार हेय और मोक्ष उपादेय माना जाता हो, वही सम्यग् ज्ञान है और उस पर पूर्ण विश्वास हो, वही सम्यग् दृष्टि है"—ऐसा एकान्त नही कहा जा सकता, क्यों कि इस प्रकार माननेवाले भी ग्रसम्यग् दृष्टि हो सकते हैं। ससार में ऐसे भी मत हैं, जो ससार को हेय और मोक्ष को उपादेय मानते हैं, फिर भी वे उनका यथार्थ स्वरूप नही जानते। कोई विश्वभर में केवल एक ही ग्रात्मा मानते हैं, कोई ग्रात्मा को कुटस्थ (ठोस) एवं ग्रपरिणामी मानते हैं। किन्ही को मुक्तात्मा का स्वरूप ही ठीक ज्ञात नही है। इस प्रकार गलत धारणा से, मोक्ष की इच्छा रखते हुए भी प्राप्त नहीं कर सकते।

एक जापानी किसान ने कभी हाथी देखा ही नही था, किंतु उसने सुना अवश्य था कि ससार में 'हाथी' नामका एक विशालकाय प्राणी होता है और वह सवारी के काम में आता, है। उसने अपने गाव के मुखिया (पटेल) को पूछा। पटेल

भी अनिभन्न था, उसने कह दिया कि हाथी बहुत बडा होता है, उसकी टाँगे लम्बी, पीठ पर कुबड और मुह बहुत लम्बा और शरीर से भी ऊँचा होता है। इस प्रकार ऊँट को हाथी बता दिया। किसान ने पटेल के बताये स्वरूप को सत्य मान लिया। एकबार उसके सामने हाथी आगया, तो भी वह उसे हाथी नहीं मान सका, किंतु ऊँट को देखकर वह खुशी से उछल पडा और बोला कि—'बस यही हाथी हैं। मुभे इसे ही देखना था'। इस प्रकार गलत धारणा बन जाने से जब तक वह भूल नहीं सुधरें, तब तक सही जानकारी प्राप्त नहीं हो सकती और बिना यथार्थ ज्ञान के वास्तविक वस्तु मिल नहीं सकती। अज्ञानता के कारण काँच के टुकडे को ही असल हीरा मानकर ठगा जाना असंभव नहीं है। इस प्रकार मोक्ष की इच्छा होते हुए भी यथार्थ स्वरूप की अनिभन्नता के कारण मोक्ष की प्राप्त नहीं हो सकती।

यह भी एकान्त रूप से नहीं कहा जा सकता कि जीवादि तत्त्वों के भेद प्रभेदों को जानने वाला ही सम्यग् दृष्टि हो सकता है, क्यों कि ऐसे भी जीव होते हैं, जो 'विषय प्रतिभास ज्ञान' या दीपक-सम्यक्त्व वाले होते हैं। वे जानने और प्रतिपादन करते हुए भी श्रद्धा के श्रभाव में श्रसम्यग्दृष्टि रहते हैं। और ऐसे भी जीव होते हैं जो विशेष रूप से नहीं जानते हुए भी ''तमेव सच्च णीसंकं जं जिणेहिं पवेइयं''—जिनेश्वर भगवान् ने जो कहा वह सत्य ही है,—ऐसी श्रद्धा रखते हुए सम्यग्दृष्टि होते हैं। ऐसा भी हो सकता है कि जिनेश्वर भगवान् में पूर्ण श्रद्धा रखता हुआ, कभी श्रसम्यग् वस्तु को भी सम्यग् मान ले, तो

वह उसके श्रद्धा वल के कारण सम्यग् रूप से ही परिणत होती है (ग्राचारांग श्रु. १ ग्र. ५ उ ५) जिस प्रकार सूभते का हाथ पकड़कर ग्रन्धा भी इच्छित स्थान को प्राप्त हो जाता है, उसी प्रकार ज्ञानवंत के ग्राश्रित रहा हुग्रा श्रद्धालु ग्रनपढ़ भी कल्याण साध लेता है।

#### सम्यक्तव के पोषक तत्त्व

जब यह मान लिया कि "वीतराग सर्वज्ञ सर्वदर्शी ग्ररिहंत भगवान् मेरे परम-तारक देव हैं, निग्रंथ मुनिवर मेरे गुरु
हैं और जिन-प्रणीत श्रुत चारित्ररूप धर्म, मेरा धर्म है और यही
सम्यक्त्व है, तो इसको पुष्ट, दृढ और उन्नत (क्षायिक सम्यक्त्व
प्राप्त कराने वाली) बनाने के लिए उन साधनो का ग्रवलंबन
लेना ही पड़ेगा, जिनके ग्रवलंबन से ग्रात्मा उर्ध्वगामी होता
रहे। जिसकी दर्शन ग्राराधना साधारण—जघन्य कोटी की हो,
बह भी यदि ग्राराधना को चालू रखे और छोड़े नही, तो
श्रिधिक से ग्रिधिक पन्द्रह भव करके सिद्ध होता ही है (भगवती
प्र-१०) इसलिए दर्शनाराधना सतत चालू रहे और हमसे छूट
नही जाय, इसकी पूरी सावधानी रखनी चाहिए और इसके
पोषक ग्रालम्बन का सहारा लेते ही रहना चाहिए। वे प्रशस्त
ग्रालम्बन ये हैं,—

परमार्थ का गुण कीर्तन करना, तत्त्व चितन, तत्त्वज्ञान वर्धक साहित्य का वाचन (स्वाध्याय) करना, पुनः पुन. मनन

करना। म्रात्मा का परम म्रथं 'मोक्ष' प्राप्ति का है। मोक्ष (सभी प्रकार की ग्राधि, व्याधि और उपाधि से मुक्त) और ग्रखण्ड ग्रनुपम, ग्रविनश्वर ग्रात्मानन्द की प्राप्ति । इस परमार्थ मे प्रीति (सवेग) बढाते रहना, हृदय मे उस परम विशुद्ध दशा के प्रति श्रादर भाव रहे-बढता रहे । वाणी से परमार्थ की प्रशसा एवं स्तुति हो। मोक्ष, मोन्न प्राप्त परम विशुद्ध सिद्धात्मा और प्रमाद कषायादि चतुर्गति परिभ्रमणरूप ससार से मुक्त वीतराग जिनेश्वर (भाषक सिद्धो) के प्रति दृढ श्रद्धा पूर्वक कीर्तन करते रहना चाहिए। परमार्थ के दाता जिनेश्वर भगवान् है। श्रतएव उनकी स्तुति कीर्तन और स्तवना भी परमार्थ संस्तव है। हमे परमार्थ का ज्ञान जिनेश्वर भगवतो से हुप्रा है। ऐसे परमार्थ के दाता की स्तुति करने से हमारी ग्रात्मा मे भी वैसे गुणो का विकास होता है। यदि हमे परमार्थ सस्तव करना है, तो पहले परमार्थ को समभना होगा। श्राजकल परमार्थ के नाम से कई वस्तुएँ चल रही है। नाम तो 'परमार्थ स्तुति' का दिया जाता है, परंतु होती है स्वार्थ स्तुति । संसार त्यागी, निर्ग्रथनाथ भगवान् से हम धन माँगते हैं, पुत्र माँगते हैं, कुटुम्ब, उच्चपद, निरोगता, ग्रादि ग्रनेक वस्तुएँ माँगते हैं । उनकी परम वीतराग अवस्था का घ्यान नहीं करके बाह्य वैमव, मुन्दरता तथा ग्रतिशयो मे उलभ जाते है और उन्ही का ग्रादर करके भ्रपने को परमार्थ सस्तवी होना मान लेते है। उनकी वाल कीड़ा का वर्णन गाकर, हालरिया ललकार कर जिनभक्ति हो जाना मानते हैं। एक किव वडे मोहक ढग से त्रिशला महा-

रानी के उदयभाव जन्य मनोरथो का वर्णन करते हुए गाता है कि-

"नन्दन नवला मोटा थासो ने परणावशु, बहुवर सरखी जोडी लावशु राजकुमार, सरखा वेहवाई वेहवाण पघरावशुं, बहुवर पोखी लइशु जोइ जोइ ने देदार । हालो हालो हालो हालोरे महारा वीर ने।"

यह तो एक नमूना मात्र है। हमारे समाज मे ऐसे कई हालरिये और बालकीडाओ के पद्य प्रचलित है। खूब बने और खूब प्रचलित हुए। मर्यादा टूटी, तो इतनी असीम हो गई कि हमारे त्यागी संतो के द्वारा "राष्ट्र-स्तुति" भड़ा वदन, युद्ध गीत और वीर रस को जगाकर सघर्ष करने की उत्तेजना देने वाले पद्य भी इस जमाने मे बनकर प्रचारित हो चुके हैं। और इस प्रकार के पद्यो को ओघसंज्ञा से "धर्म स्तवन" ही कहते हैं। वास्तव मे ऐसे स्तवन, परमार्थ स्तुति नही है। यदि परमार्थ स्तुति करना हो, तो पहले शान्त एकान्त स्थान मे बैठिये। फिर मन को एकाग्र करके भगवान् ग्ररिहत का ध्यान करिये। सोचिए कि हम चम्पानगरी के पूर्णमद्र चैत्य मे बैठे हैं। प्रभु महावीर ग्रशोक वृक्ष के नीचे पृथ्वी-शिलापट्ट (जो एक सिंहा-सन जैसा है) पर बिराजमान हैं। उनके शान्त और प्रसन्न श्रीमुख से शाति-सुधा बरस रही है। उस पवित्र चेहरे पर चिंता, शोक, कषाय, श्रातुरता श्रादि रागद्वेषात्मक भावो की एक हल्की-सी रेखा भी नहीं है। यद्यपि ऊपरी शाति स्रान्तरिक शाति की परिचायक होती है, फिर भी माप इसमे मत उलिभये।

श्राप उनके पिवत्र, निर्मल एवं स्वच्छ हृदय के दर्शन की जिये। किषाय की कालिमा और विषय की दुर्गन्ध, उस पिवत्र हृदय (—िवचारों के उद्गम स्थान) में है ही नहीं। उस महान् श्रात्मा के समस्त प्रदेशों से घातिकमों के थर (गाढ बन्धन समूह) सर्वथा नष्ट हो चुके। कितनी भन्य, कितनी पित्रत्र और कितनी श्रेष्ठ श्रात्मा है वह। यह निर्मलता मुक्त में भी ग्रावे, मेरे ग्रात्म प्रदेश भी वैसे ही स्वच्छ और विशुद्ध बन जायें। प्रभो में धन-माल नहीं माँगता, पुत्र परिवार नहीं चाहता और उच्च पद ग्रथवा देवेन्द्र की ऋद्धि भी ग्रापसे नहीं माँगता। मैं एक सामान्य वस्नु माँगता हूँ। हे नाध!

"निज दास जान लीजे, इतनी मया करीजे, सम्यक्तव दान दीजे, माधव विनय सुनाई।"

मुक्ते सम्यक्त की-प्रप्रतिगति सम्यक्त की ही आवश्य-कता है। बस यही माँगता हू प्रभो ! आप तो मब को बिना किसी भेद भाव और पक्षपात के सम्यक्त ही नही-मुक्ति भी प्रदान करते हैं। आपने गौतमादि हजारो साधु-साध्वियो को तार दिया, आनन्दादि लाखो श्रावक-श्राविकाओ को सम्यक्त और विरति प्रदान की। मैं पामर तो केवल सम्यक्त ही माँगता हूँ। मैं जानता हू कि आपने तो ससार के समस्त जीवो के हित के लिए प्रवचन रूपी महादान किया। आपका वह महादान आज भी-आशिक रूप मे भी-भव्यात्माओ के लिए उपकारी है। अव तो मेरा ही कर्त्तव्य है कि मैं उमे अप-नाउँ। माँगना मेरा धर्म नही। माँगने से सम्यव्त्व मिलती नहीं। माँगना तो कमजोरों का काम है। मैं भी तो उन कमजोरों में से ही हूँ और अभी प्राथमिक कक्षा में ही भटक रहा हूं। यदि इस समय इस साधन को नहीं अपनाउँ, तो आगे नहीं बढ सकूंगा। प्रभों। सम्यक्त्व रत्न मुक्त में मौजूद है, यह आप ही ने फरमाया था, किंतु वह दर्शनमोहनीय के भारी पर्वत के नीचे दबा हुआ है। यह इतना दबा हुआ है कि बिना आपके सहारे के निकल नहीं सकता। निसर्गरुचि (स्वभाव) से अपने आप मिध्यात्व का पर्वत हटाकर सम्यक्त्व प्राप्त कर लू, इतनी योग्यता तो मुझ में नहीं है। आपका सहारा लेकर ही मैं कुछ पा सक्गा।

परमार्थसंस्तवी, वीतरागता का उगसक होता है, सरागता का नहीं। वह त्याग का पुजारी होता है, भोगका नहीं। प्रभु की उपासना रागद्वेष का नाशकर वीतरागता प्राप्त करने के लिए करता है, ससार से पार होकर मुक्ति लाभ करने के लिए करता है, तभी वह परमार्थ-सस्तव होगा । वीनराग की स्तुति भी यदि रागद्वेष बढाने और वासना की पूर्ति के लिए की जाती है, तो वह जिनेश्वर की स्तुति होते हुए भी 'स्वार्थ-संस्तव" होगा।

परमार्थ-सस्तव करने वाला सम्यक्तव का प्रशसक होगा, मिथ्यात्व का नहीं । विरित का पक्षकार होगा, अविरित का नहीं । त्याग का पूजक होगा, भोग का नहीं । उसके वचनों से, उसकी कलम से, उसके हृदय से, ऐसी कोई वात नहीं निकलेगी कि जिससे मिथ्यात्व, धविरित, प्रमाद, भोग, ग्रारम, परिग्रह और सावद्यानुष्ठानादि को ग्रात्मा के लिए श्रेयस्कर वताया जा सके।

हमारे लिए परमार्थ मे सर्व प्रथम स्थान श्ररिहंत भग-वान् का है, क्योकि वे परमार्थ के मूर्तिमान् स्वरूप हैं। वे पर-मार्थ के जनक सर्जक एव प्रकाशक हैं। उन्ही से धर्म एवं तत्त्व का प्रकाश हुग्रा है। परमार्थ साधना द्वारा वे स्वयं परमार्थमय वन गये हैं। घातीकर्म रहित उस पवित्र श्रात्मा रूपी सुमेर पर्वत से, वीतराग वाणी रूप महा-गंगा प्रकट हुई, जो गणधर रूपी कुड मे से होकर इस ग्रवनितल पर वह रही है और भव्य जीवो के पाप रूपी मैल को धो रही है। उस पवित्र वाणी = परमपद और उसकी प्राप्ति का मार्ग दिखाने वाली वीतराग वाणी (तत्त्वज्ञान) का परिचय करना,पठन, श्रवण, मनन श्रीर पृच्छा द्वारा हृदयगम करते रहना तथा परमार्थ के ज्ञाता-ज्ञानियो का सत्सग करते रहना है। इससे सम्यक्तव की प्राप्ति, स्थिति और वृद्धि होती है। श्रात्मा के निर्मल स्वरूप (सिद्धावस्था) का ज्ञान और उसकी प्राप्ति के साधन-संवर, निर्जरा मे रुचि बढती है। परमार्थ का सतत परिचय रखने वाले के लिए उन्नति का मार्ग प्रशस्त होता जाता है। उसके पतन की संभावना प्राय नही रहती। श्रतएव जिनागम और जिनागम के श्रनुकूल णास्त्रो का स्वाध्याय तथा परमार्थ ज्ञाता का सतत परिचय रखते ही रहना चाहिए।

#### सुदृष्ट परमार्थ सेवन

जिनकी दृष्टि शुद्ध और यथार्थ है, जो परमार्थ के ज्ञाता

और दृढ श्रद्धानी है और जो परमार्थ प्राप्ति मे सतत प्रयत्न शील हैं, ऐसे ग्राचार्यादि गुणीजनो की सेवा करना।

#### पतितों श्रौर कुदर्शनियों से बचना

उपरोक्त दो साधन ग्रात्मा को उन्नत बनाने वाले हैं। इनसे सम्बन्ध रखने वाले का उत्थान ही होता है। यदि मोहनीय का गाढतम उदय हो, तो वह बात अलग है। साधारणतया परमार्थ संस्तव और सेवन करते रहने वाले के लिए पतन के बाह्य निमित्त कारणभूत नहीं होते। जिस प्रकार ग्रारोग्य चाहने वाले को पौष्टिक खुराक लेते रहने पर भी कुपध्य से बचते रहना म्रावश्यक है, उसी प्रकार सम्यक्तव रूपी म्रात्मा की म्रारोग्यता बनाये रखने के लिए,नाशक निमित्तो (कुपथ्यो) से दूर ही रहना चाहिए। इसीलिए प्राणी मात्र के परम हितैषी महर्षियो ने दो प्रकार के पथ्य के बाद दो प्रकार के कूपथ्य से बचने का भी विधान किया है। जिस प्रकार भयानक ग्रटवी मे जाते समय सुरक्षा के लिए सुभटो को साथ रखा जाता है और लुटेरो की सगति का त्याग किया जाता है, उसी प्रकार सम्यक्तव-रतन की सुरक्षा के लिए मिथ्यात्व रूपी दो प्रकार के लुटेरो से बचते रहने की सावधानी सतत रखनी चाहिए। इनमे से पहला तो है दर्शन-भ्रष्ट (जैनत्व से च्युत हो कर ग्रजैन विचारधारा को ग्रपना लेने वाला) और दूसरा है कुदर्शनी (मिथ्यादर्शनी)। इनके परि-चय एवं संगति से चेपी रोग की तरह मिध्यात्व रूपी भाव-रोग

लगकर सम्यक्तव रूपी श्रारोग्यता के नष्ट होजाने का भय रहता है।

कुदर्शनी से बचना जितना सरल होता है, उतना दर्शनभ्रष्ट से बचना सरल नहीं होता। कुदर्शनी तो प्रायः पृथक् ही
होते हैं। उनकी चर्या और बाह्य परिधानादि भिन्न प्रकार के
होते हैं, किंतु दर्शन-भ्रष्ट तो सम्यग्दृष्टि तथा साधु व श्रावक
के लिवास में भी रहते हैं और इस रूप में रहते हुए वे सरलता
से सम्यक्त्व रूपी रत्न को लूटकर बदले में मिथ्यात्व रूपी पत्थर
गले में बांध देते हैं। साधारण जनता तत्त्व को नहीं जानती।
वह वेशादि के कारण भूलावे में ग्राकर उनके वाक्जाल में
फँस जाती है और सम्यक्त्व त्याग कर दर्शन-भ्रष्ट होजाती है।
इस प्रकार कुदर्शनी के बनिस्वत दर्शन-भ्रष्ट ग्रति भयंकर होता
है। इसीलिए कुदर्शनी से पहले दर्शन-भ्रष्ट को बता कर उसकी
ग्रति भयकरता का निर्देश किया है।

इस प्रकार बाधक निमित्तो से दूर रहता हुआ और साधक तत्त्रो के संसर्ग में रहता हुआ भव्य आत्मा, निरन्तर परमार्थ को आत्मा में जगाता रहता है और उन्नत होते होते परमार्थमय बन जाता है।

#### परमार्थ की छाया में

क्षायोपशमिक सम्यक्तव मे पर (पुद्गल) का संबंध और मिथ्यात्व के दलिको का श्रस्तित्व रहता ही है। वे दलिक उदय मे नहीं श्राकर सत्ता में पड़े रहते हैं और उदय प्राप्त प्रदेशोदय होकर क्षय हो जाते हैं। यदि परमार्थ परिचय और परमार्थ सेवन होता रहे, तथा भ्रष्टदर्शनी से बचते रहे, तो यही क्षायोप-शमिक सम्यक्तव दृढीभूत होते होते क्षायिक-कल्प (क्षायिक तुल्य) हो जाती है और भवान्तर मे क्षायिक सम्यक्त्व का कारण बन जाती है। क्षायिक सम्यक्तिवंगों के लिए कोई खतरा नहीं है। चाहे जितना जबरदस्त निमित्त हो, लाखो, करोडो प्रकाण्ड कुदर्शनी ग्रथवा भ्रष्टदर्शनी भी उस भव्यात्मा के सम्यक्त रतन को नही छीन सकते। उनके मिथ्यात्व का जादु उस पर किंचित भी ग्रसर नहीं कर सकता। क्यों कि उस भव्यात्मा में मिथ्यात्व के पुद्गल हैं ही नही, तो बाहरी मिथ्यात्व उन पर कैसे भ्रसर कर सकेगा<sup>?</sup> उग्र रूप मे भयंकर छोत रोग ग्रासपास फैला हुआ हो, हजारो लाखो मनुष्य रोग के पंजे मे बुरी तरह फैंसे हो, ऐसे विषाक्त वातावरण में भी कई मनुष्य पूर्णत निरोग और मुरक्षित रहते हैं। उन्हे रोग लगता ही नही। इसका खास कारण यही कि उन मनुष्यों में रोग को पकड़ने, रोग से प्रभावित होने वाले पुद्गल है ही नही, तब रोग ग्रसर करे तो कैसे ? वहा रोग का सहारक प्रहार भी व्यर्थ हो जाता है। वीतरागी को काम की उत्पत्ति नहीं होती, भले ही हजारो इद्रानियाँ मिलकर मोहित करने का प्रयत्न करे। सोने को कीट नहीं लगता, भले ही उसे कीचड मे वर्षों तक पड़ा रहने दिया जाय, क्योकि इन सब मे वैसे कारण ही नहीं है। इसी प्रकार जिस भव्यात्मा के ग्रात्म प्रदेशो में से मिथ्यात्व के दलिक सर्वथा नष्ट हो चुके हैं, उनके लिए खतरे का कोई स्थान नही है। जिस प्रकार वासुदेव

और चक्रवर्ती जैसे ग्रिह्नतीय महान् योद्धाओं को लाखों शत्रु भी नहीं डिगा सकते, उसी प्रकार क्षायिक सम्यक्त्वों के लिए विश्वभर में कोई भी खतरे का स्थान नहीं हैं। जो कुछ खतरे हैं, वे क्षयोपशम सम्यक्त्व के लिए ही हैं। जघन्य और मध्यम प्रकार की स्थिति में उस पर खतरे के कारण ग्रसर कर सकते हैं और वह उनकी ऋपट में ग्राकर, श्रपने ग्रमूल्य रत्न को गँवाकर, बदले में मिध्यात्व रूपी पत्थर ग्रपना लेता हैं। इसीलिए परम हितैषी भगवतों ने खतरों से सावधान और रक्षकों की छाया में रहने का निर्देश किया है।

#### सम्यग्दृष्टि के कारग्

सम्यग्दृष्टि का मूल कारण तो जीव की श्रपनी सम्यग्-परिणित है। भव्य होना, शुक्ल-पक्षी होना और महामोहनीय की ७० कोड़ाकोडी सागरोपम की स्थिति मे से ६६ कोडाकोडी सागरोपम से कुछ विशेष स्थिति को क्षय करके मिथ्यात्व की गांठ को तोड देना है। श्रयत् श्रमन्तानुबन्धी चोक और दर्शन-मोहनीय की तीन प्रकृतियों का क्षयोपश्मादि श्रान्तरिक कारण से सम्यग् दृष्टि प्राप्त होती है। बाह्य कारणों में जिनोपासक के यहा उत्पन्न होना, या जिनोपासक से सम्बन्ध होना-मैत्री होना, सत्सग होना, जिनोपदेश सुनना, निग्रंथ प्रवचन पर मनन करना श्रादि है। इस प्रकार उपादान और निमित्त की श्रनुकूलता से सम्यग्दृष्टि प्राप्त होती है। ये है सम्यग्दृष्टि प्राप्त होने के कारण।

यो तो ग्रभव्य तथा दुर्भव्य भी ग्रकाम-निर्ज़रा द्वारा

'यथाप्रवृत्तिकरण' (सम्यग्दृष्टि जैसी प्रवृत्ति) तक आ जाता है, किंतु वह मिथ्यात्व की गाठ को नहीं तोड सकता और मिथ्यात्व में ही पड़ा रहता है। कई जीव ऐसे दुर्मागी होते हैं, जो जैन कुल में जन्मादि उत्तम कारणों की अनुकूलता पाकर भी मिथ्यादृष्टि रहते हैं, और दूसरों को मिथ्यात्वी बनने में निमित्त वनते हैं। वे ससार के विविध वाद, मध्यम मार्ग, लौकिक सुधार अथवा जड विज्ञान की चकाचौध पर मोहित होकर दुनियादारी में ही उलभ जाते हैं। भौतिक उपकार को ही मोक्ष मार्ग मान लेते हैं और मोक्ष के वास्तविक कारणों (साधनों) पर अविश्वासी होकर असम्यग्दृष्टि बन जाते हैं।

सम्यक्तव के बाधक कारणों में भ्रान्तरिक कारण दर्शन-मोहनीय कर्म का उदय और बाह्य कारण मिथ्यादृष्टियों और उनके साहित्यादि का परिचयादि हैं। ऐसे बाधक कारण वर्त्त-मान समय में भ्रधिक व्यापक हो रहे हैं। इनसे बचने के लिए सतत सावधानी रखनी चाहिए, जिससे सम्यक्तव सुरक्षित रहे।

## मोन्न की मान्यता

सभी तत्त्वो की यथार्थ मान्यता ही सम्यग्दर्शन है। इसमे न्यूनाधिकता को किञ्चित् भी स्थान नही है। यदि जीव, श्रजीव, बन्ध, पुण्य, पाप, ग्राश्रव, संवर और निर्जरा, इन ग्राठ तत्त्वो पर विश्वास कर लिया और एक मात्र मोक्ष तत्त्व पर विश्वास नहीं किया, तो वह सम्यग्दृष्टि की कोटि मे नहीं श्रा सकता। देव, गुरु और धर्म पर श्रनुराग रखते हुए और

श्रावक तथा साधु के व्रतो का निर्दोष रीति से पालन करते हुए भी यदि एक मोक्ष तत्त्व पर यथार्थ श्रद्धा नहीं हुई, तो वह श्रसम्यग् दृष्टि ही माना जायगा। कषायो को मंद कर दिया जाय और शुक्ल लेश्या की परिणित अपना कर उच्चकोटि का जीवन बिताया जाय, पर सम्यग् दृष्टि के बिना यह सब प्रथम गुणस्थान में ही गिना जायगा।

#### श्रनेकान्त

शंका-ग्राठ तत्त्वो पर यथार्थ श्रद्धा करते हुए और एक मात्र मोक्ष तत्त्व पर ग्रश्रद्धा या थोड़ी विपरीत श्रद्धा होने मात्र से किसी को मिथ्यादृष्टि मान लेना, ग्रनेकान्तवाद का उल्लं-घन नहीं हैं ?

समाधान-नहीं, क्यों कि ग्रनेकान्तवाद केवल मोक्ष को ही नहीं मानता, वह स्वर्ग गित को भी मानता है, जिन्हें मोक्ष नहीं मानकर स्वर्गीय भौतिक सुखों को ही मानना है, वे तदनुकूल ग्राचरण से स्वर्गीय सुख भी प्राप्त कर सकते हैं। किंतु जिसे मोक्ष प्राप्त करना है, उसे इतर लक्षों को छोडकर केवल एक ही लक्ष पर कायम रहना पडेगा, तभी वह मोक्ष पा सकेगा। व्यवहार में भी सफल मनोरथ उसी के होते है, जो कार्य के ग्रनुरूप एक लक्ष को ग्रपनाकर ग्रागे बढे। बबई जाने वाले को दिल्ली, कलकत्ता, मद्रास श्रादि स्थानों से लक्ष हटाकर एक बंबई की ओर ही ग्रग्रसर होना पडेगा, तभी वह यथास्थान पहुँच सकेगा। ग्रनेक दिशाओं को छोडकर ठीक एक दिशा की ग्रोर जाने से ही इच्छित स्थान पर पहुँचा जाता है, उसी प्रकार दूसरी गतियो को छोड़कर, भौतिक लक्ष को त्याकर, मोक्ष का लक्ष ग्रपनाने से ही मोक्ष की प्राप्ति हो सकती है। यहा सम्यग् एकान्त की ही ग्रावश्यकता है। इसके बिना मुक्ति नही होतो । सम्यग् एकान्ती ही "एगतसोक्खं समुवेइ मोक्खं" (उतरा० ३२) प्राप्त कर सकता है। ग्रागमो में भी सम्यग् एकान्त का ग्रहण है। जैसे कि-"आया एगंतदंडे यावि मवई, आया एगंत बाले यावि भवई, आया एगंत सुत्तेयावि भवई''। (सूयग० २-४) सम्यग् एकान्त से भ्रनेकान्त का विरोध नही, किन्तु लक्ष में दृढता होकर प्राप्ति की ओर पुरु-षार्थ होता है। यदि सम्यग् एकान्त को त्यागकर लक्ष और कार्य में विवेक हीनता अपनाई जाय, तो हानि उठानी पड़ती है। जैमे सेर भर दूध में तोले भर पडे हुए विष को ध्रनेकान्त दृष्टि से पीने पर दुखी होना पडता है।

श्रनेकान्तवाद, जिस श्रपेक्षा से जिसकी श्रस्ति मानता है, उसी श्रपेक्षा से उसकी नास्ति नहीं मानता । लक्ष-हीन हो कर घानी के बैल की तरह चक्कर लगाये करना, सम्यग्दृष्टि की सीमा से बाहर है। जिसका एक लक्ष नहीं, उसका बेडा संसार समुद्र में भटकता ही रहता है। श्रतएव लक्ष का स्थिर होना नितान्त भावश्यक है और सम्यग् दृष्टि का अंतिम लक्ष मोक्ष का होता ही है।

# मोत्त के साधन

सम्यग्दृष्टि का लक्ष मोक्ष का होता है। वह मोक्ष

को मानता है, तो मोक्ष के साधनो को भी मानेगा ही । बिना साधना के सिद्धि कैसे हो सकती है ? मोक्ष के साधन, बन्ध के साधनो से उल्टे होते हैं। जिन साधनो से बन्धन की प्राप्ति होती है, उनके विपरीत साधनों से बन्धन कटते हैं। इन्द्रियों के शब्दादि विषय बध के कारण हैं, तो विषयो की इच्छा का निरोध, बन्धनो को काटने का साधन है। इसे 'निर्जरा तत्त्व'कहते है। यह निर्जरा तत्त्व ऐसा है जो मोक्ष के बाधक कारणो को नष्ट करता है। एक ओर निर्जरा होती जाय और दूसरी ओर बध भी होते जायँ, तो मुक्ति नही हो सकती। इसलिए निर्जरा के पूर्व बन्ध के कारणो को रोकना पडेगा। बन्धन के कारणो को रोकने का उपाय ''संवर'' कहलाता है। मिथ्यात्व, अविरति, आदि को हटाकर सम्यक्तव, विरति आदि सवर के द्वारा नूतन बन्ध को रोकने से बन्धन के नये कारण पंदा नहीं होते। इस प्रकार सवर और निर्जरा (सकाम निर्जरा) यं दोनो तत्त्व, मोक्ष तत्त्व के साधन हैं। जिस प्रकार कृशल वैद्य, रोगी को कूपथ्य से बचाकर, रोग के कारणो को सबसे पहले रोकता है और फिर पुराने रोग को दूर करने की दवा देता है, उसी प्रकार संवर तत्त्व, बध के नूतन कारणो को रोकता है और निर्जरा तत्त्व,पुराने बंधन काटकर मुक्ति प्रदान करता है।

# तत्त्वज्ञान की वैज्ञानिकता

यदि हम विचार पूर्वक देखें, तो जैन धर्म का तत्त्व-निरूपण विलकुल वैज्ञानिक दिखाई देगा। जैसे-प्रथम जीव तत्त्व है, इस जीव तत्त्व से सम्बन्धित ही दूसरे श्राठ तत्त्व हैं। जीव तत्त्व मे एकेन्द्री से लगाकर ग्रानिन्द्रिय और नारक से लगाकर इन्द्रं ग्रहमिंद्र और सिद्ध तक के जीव है। जीवो की शुभाशुभ परिणति के कारण ही कर्माश्रव होता है और पुण्य पापरूप फल देने वाला बन्ध होता है। इसी से तो जीव, नरक और निगोद जैसे दुख और इन्द्र श्रहमिन्द्र जैसे सुख पाता हुग्रा जन्म मरण करता रहता है। चारो गति मे भटकने वाले जीव, श्रपनी शुभाशूम परिणति से कर्म पुद्गल को ग्रपनाकर शुभाशुभ बधन से अपने को बाँध लेते हैं और उसके परिणाम स्वरूप विविध दशा को प्राप्त होकर चतुर्गति रूप संसार मे भटकते रहते हैं। यह जीव, लोक के सभी आक्राकाश प्रदेशों में जन्म-मरण कर चुका। ग्रनन्तानन्त कर्म वर्गणाओ को बाधकर छोड चुका और पुन २ निरन्तर बाध छोड करता रहा। औदारिक वैकेय, तेजस और कार्मण शरीर ग्रनन्त बार पा लिया। कोई २ जीव तो श्राहाराक शरीर भी पा चुके। इस प्रकार छ तत्त्वो में जीव, अनादिकाल से बना रहा। इन छ तत्त्वो से स्रागे बढ कर सातवे श्रोठवे तत्त्व मे जो प्रवेश करते हैं, वे सम्यग्दृष्टि, ज्ञानी और सम्यग्चारित्री होते हैं। सम्यग्दृष्टि यह समभ लेता है कि जीव मैं भी हूं और मुक्तात्मा सिद्ध भगवान् भी जीव हैं। मेरे और उनके बीच इतनी महान् विषमता होने का कारण मेरा प्रजीव के साथ शुभाशुभ सम्बन्ध है। इस विष-मता को मिटाकर उनके समान बनने के लिए मुभ्ते सम्बन्ध के कारणो को रोकने रूप संवर तथा पुराने वन्धनो को काटने रूप निर्जरा का भ्राश्रय लेना ही पडेगा, तभी मैं मुक्त होकर अंतिम तत्त्व को प्राप्त कर सकूगा—सिद्ध हो सकूँगा। ऐसा दृढ विभ्वास ही 'सम्यग्दर्शन' है। इस प्रकार की विचारणा और श्रद्धा रखने वाला सम्यग्दृष्टि है।

हम इस विषय को संक्षेप में इस प्रकार भी समभ सकते हैं, --

सम्यग्दृष्टि वही-जो मोक्ष को यथार्थ रूप में माने। जो मोक्ष को मानेगा, वह मोक्ष के साधनों को भी मानेगा और बंध के कारणों को भी माने ही गा। यदि बंध नहीं माने, तो मोक्ष किसका? और साधना की जरूरत ही क्या? इस प्रकार प्रत्येक तत्त्व की श्रद्धा होनी ही चाहिए।

#### श्रा<del>रि</del>तकता

दुनिया मे जितने भी श्रास्तिक दर्शन हैं, वे पुण्य, पाप, स्वर्ग, नर्क और पुनर्जन्म को मानते ही हैं। कोई मोक्ष को भी मानते हैं। इसीलिए वे श्रास्तिक दर्शन कहलाते हैं। इस श्रास्ति-कता मे प्रत्येक का तत्त्व निरूपण भिन्न भिन्न प्रकार का है। सब श्रपने ग्रपने ढंग से प्रतिपादन करते हैं। जैन दर्शन उसी को पूर्ण श्रास्तिक और कियावादी (सम्यग्दृष्टि) मानता है— जो नव तत्त्वो मे यथार्थ श्रद्धा रखता हो।

एक ग्राचार्य ने कहा है कि कितने ही मिथ्यादृष्टि ऐसे होते है, जिनकी ग्राठ तत्त्वों में तो श्रद्धा है, किन्तु मोक्ष तत्त्व में श्रद्धा नहीं है। वह साधु के योग्य उच्च चारित्र पालता है और उसके फल स्वरूप वह ग्रैवेयक मे ग्रहमिन्द्र भी बन जाता है, फिर भी मिथ्यादृष्टि ही रहता है। क्योकि उसका विश्व स मोक्ष मे है ही नहीं। इसलिए उसकी साधना भी मुक्ति प्रदायक नहीं बनती।

"मोक्ष है भी या नही ? यदि हो भी, तो उसमे धरा ही क्या है ? न खाना न पीना, न ऐश न ग्राराम, न सेवक न सेव्य, फिर रखा ही क्या है—ऐसी मुक्ति में, जहां बुतकी तरह एक स्थान पर ही चिपके रहते हैं। ऐसी मुक्ति यदि हो, तो भी किस काम की ?" इस प्रकार ग्रात्मिक पूर्ण ग्रानंद के प्रति ग्रविश्वासी बनकर मिथ्यादृष्टि रहते हैं। जिस उग्र चारित्र के बल से श्रद्धाशील श्रमण, मुक्ति लाभ करते हैं, उसी प्रकार के उग्र चारित्र को मात्र कुश्रद्धा के चलते मिथ्यादृष्टि जीव, नाशवान् एव ग्रनित्य पौद्गलिक सुखो में समाप्त कर जन्म मरण के चक्कर में उलभा ही रहता है। मोक्ष वही पाता है जो उसमें यथार्थ श्रद्धा रखता है।

## सम्यग्द्दाष्ट कौन

शका-सम्यगदृष्टि तो वह होता है जिस मे क्रोध, मान, माया और लोभ नहीं हो, जिसकी वासना मर चुकी हो, जो शत्रु और मित्र पर समान भाव रखता हो। श्राप तो श्रद्धा गुण में ही सम्यग् दृष्टि बता रहे हैं, यह किस प्रकार सत्य हो सकता है ?

समाधान-जिनकी कषायें और विषय वासना मर चुकी

है और जो बीतराग बन चुके है, वे तो सम्यग्दृष्टि हैं ही, किंतु स्रुन्हीं को सम्यग्दृष्टि मानकर दूमरों में सम्यक्त्व का अभाव मानना मिथ्या है। क्यों कि सम्यक्त्व चौथे गुण स्थान से प्रारभ होती है, जहा विषय, कषायादि का अस्तित्व है। श्राप जो बता रहे है, वह स्थिति तो दसवे से श्रागे के गुणस्थानों में होती है।

शंका-यदि यो माना जाय कि भ्रात्मिक दृष्टि वाला सम्यग् दृष्टि और पौद्गलिक दृष्टि वाला मिथ्यादृष्टि, तब तो छीक है न ?

समाधान-इसमे भी एकान्त वात नहीं है। चारित्र मोहनीय के उदय से जीव, भोगरुचि और परिग्रह रुचि वाला होकर भी सम्यग्दृष्टि रह सकता है। चौथे गुणस्थान मे ग्रप्र-स्याख्यानी कषाय का उदय होते हुए भी सम्यग्दृष्टि कायम रहती है।

र्शका-तीन्न कपाय वाले प्राणी तो मिथ्यादृष्टि ही होते होगे ?

समाधान-ऐसा एकान्त कथन भी उचित नही है, क्यों कि
महाग्रारम्भ महापरिग्रह् और तीव्र कपाय के सद्भाव में भी
मम्यग्दृष्टि हो सकती है, ऐसा दशाश्रुतस्कन्ध सूत्र के मूल पाठ
में लिखा है। सम्यग्दृष्टि साथ लेकर छठी नरक तक जा सकते
हैं और सातवी नरक में तीव्र कृष्ण लेक्यावाले नारक में भी
सम्यक्तव पाई जाती है। दूसरी ओर मन्द कपाय वालों में
भी मिथ्यादृष्टि हो सकती है। पांचवे स्वगं के किल्विप देव,

पतली कषायो वाले और शुक्त लेश्या वाले होते हैं, फिर भी वे मिथ्यादृष्टि हैं। उनसे भी बढकर ऊपर की ग्रेवेंयक के देव, प्रधिक मन्द कषाय और विशेष शुद्ध शुक्ल लेश्या वाले होते हैं, किंतु उनमे मिथ्या दृष्टि भी होते हैं। श्रतएव कषायो की तीव्रता मदता पर भी सम्यग्दृष्टि का श्राधार नहीं है। कृष्ण लेश्या वाले जीवो मे भी सम्यग्दृष्टि होती है और शुक्ल लेश्या वाले जीवो मे भी मिथ्यादृष्टि होती है।

शंका-फिर ग्रनन्तानुबन्धी कषाय का ग्रथं क्या है ?

समाधान-जो कषाय सम्यक्तव गुण का घात करे अथवा सम्यग्दर्शन से वचित रखे, वह अनन्तानुबंधी कषाय होती है। वह मंद भी हो सकती है और तीव्र भी।

## परीत्रक या अन्धविश्वासी ?

शंका-परीक्षा में जो खरा उतरे उसे मानना सम्यग्दृष्टि है, या अन्धविश्वास से ही दूसरों की बात मान लेना सम्यग्-दृष्टि हैं ?

समाधान-परीक्षा करना बुरी बात नहीं, किन्तु परीक्षा करने की योग्यता भी होनी चाहिए। संसार के सभी मनुष्य उदय-भाव की विचित्रता के कारण भिन्न २ दृष्टिकोण रखते हैं। एक ही वस्तु के विषय में कई प्रकार के मतभेद देखे जाते हैं। खान-पान में, रहन-सहन में, बोल-चाल में और भ्रन्य व्यवसाय में चिच भिन्नता प्रत्यक्ष देखी जाती हैं। प्रयेक की चिच और विश्वास के भ्रनुसार सम्यग्दर्शन का स्वरूप नहीं हो सकता। सम्यक्तव का कुछ एक रूप तो होना ही चाहिये। जिस प्रकार सूर्य और चन्द्र का जैसा भी हो, एक ही प्रकार का ग्राकार प्रकार है, कितु दुनिया उन्हें विविध रूपो में मानती है। एक हीरे का मूल्य ग्रनेक जौहरी, दृष्टि-भेद के कारण न्यूनाधिक ग्राकते हैं, जब कि वह किसी निश्चित मूल्य का ही है। इसी प्रकार परीक्षकों की विभिन्न मितयों के श्रनुसार सम्यक्तव का रूप नहीं बन सकता। वह जैसी है वैसी ही रहने की। तर्क-जाल में फँसाकर मनुष्य, किसी को धोका दे सकता है और खुद भी धोका खा सकता है, परन्तु वास्तविकता को तो तर्क-जाल भी नहीं बदल सकती।

#### विश्वास की व्यापकता

श्रन्ध विश्वास में सारा जगत् ही पड़ा हुआ है। इसमें मुक्त कीन रहा ? सूफते पर विश्वास करके प्रगति करनेवाला श्रन्धा, इच्छित स्थान पर पहुँचता भी है और भटक भी जाता है। जिस पर विश्वास करे, वह ईमानदार प्रामाणिक और योग्य है, तो अन्धे को पार लगा देता है और बेईमान तथा लफंगा हो, तो लूटकर भूलभुलैया में फँसा देता है।

रोगी, वैद्य से अपना उपचार करवाता है, तो उस पर विश्वास-अंध विश्वास करता ही है। दवा भी विश्वास रखकर ही लेता है। जलयान, वायुयान और रेलगाडी में इसी विश्वास से बैठता है कि यह हमें सकुशल इिन्छत स्थान पर पहुँचा देगी। भोजन करता और दूध पीता है, तो रसोइये पर विश्वास कर के ही पीता है कि 'इसमें कोई गरबड़ी नहीं है', फिर भले ही वह विषमिश्रित निकल जाय। चाँदी, सोना, हीरे, मोती आदि की परीक्षा नहीं जाननेवाले करोड़ों लोग, किसी दूसरे के विश्वास पर ही उन्हें खरा मानकर लेते हैं। विष किस प्रकार मारक होता हैं, इसकी परीक्षा किये बिना ही उसे मारक मानकर लोग दूर ही रहते हैं। इस प्रकार हजारों काम अन्ध-विश्वास से ही चलते हैं, तब सम्यक्त्व के स्वरूप के विषय में, वीतराग सर्वज्ञ भगवान् के बताये स्वरूप पर विश्वास नहीं करके स्वत की बुद्धि पर ही भरोसा करना कैसे ठीक होगा हम अल्पज्ञ इस अरूपी आदिमक तत्त्व को किस प्रकार यथार्थ रूप में प्राप्त कर सकते हैं वास्तव में अपनी मित को हो पूर्ण समर्थ मानकर सर्वज्ञों के सिद्धात की उपेक्षा करना, अपने को धोंके में डालना है।

यदि परीक्षा करनी है, तो सम्यग् रीति से करनी चाहिए।
यदि सुज्ञ परीक्षक, ससार के भिन्न भिन्न मतो और उनके शास्त्रो
को देखे और उनके ग्राराध्य की दशा पर विचार करे, तो
उसे ग्रपना ग्राराध्य चुनने में सरलता हो सकती है।

#### श्राराध्य की परीक्ता

वही आराध्य सर्वोत्तम है जो राग-द्वेष से रहित हो। भयंकर कष्ट देने वाले, महान् अत्याचारी और अनाचारी पर भी जो कुद्ध नहीं होता है, जो उपासको पर प्रसन्न होकर उनका भला करने की प्रतिज्ञा नहीं करता, वहीं वीतराग है। ऐसे वीतरागी की सम्यग् आराधना ही जीव को वीतरागी बनाकर सुखी कर सकेगी। दुनिया में दिखाई देनेवाले श्रन्य उपास्य, राग हेष और कनक-कामिनी के पाश में वधे हुए हैं। कई श्रज्ञान के अन्धकार में भटक रहे हैं। वीतरागता के दर्शन सिवाय जिनेश्वरों के अन्य कही नहीं हो सकेगे। जिनेश्वर से भिन्न ऐसा एक भी देव नहीं—जो जिनेश्वरों की वीतरागता की बराबरी कर सके। सर्वज्ञता के प्रमाण आज भी जिनेश्वरों के प्ररूपित आगमों में मिल सकते हैं। जिस बात को ससार का कोई भी ध्यक्ति, देव अथवा विशिष्ठ पुरुष नहीं बता सका, उन बातों को बतानेवाले जिनेश्वरदेव ही थे। जैसे कि—

धर्मास्तिकाय, ग्रधमीस्तिकाय, परमाणु, पुद्गल के वर्णादि, भाषा का शी घ्र ही लोकव्यापी हो जाना, परमाणु पुद्गल का एक समय मे ही ग्रसंख्यात योजन लाघकर एक लोकान्त से दूसरे लोकान्त मे पहुँच जाना, पृथ्वी, ग्रप, तेजसादि स्थावरो मे जीव होना, जीवो के भिन्न २ भेद और कर्मों के भेदानुभेद, ये सब विशेषताएँ जैनधर्म की ही है। निष्पाप और निर्दोष जीवन बिताकर ग्रात्म कल्याण साधने की विधि, जैसी निर्ग्रन्थ प्रवचन मे है, वैसी ग्रन्यत्र कहाँ है? इन बातो पर विचार करनेवाला यदि कुतर्क जाल से विचत रहे, तो इसके मूल उपदेशक को सर्वज्ञ मानेगा ही।

हमारे देव वीतराग सर्वज्ञ सर्वदर्शी हैं। वे सर्वज्ञ सर्व-दर्शी हैं, इसीसे तो उन्होने ऐसे तत्त्वो और रहस्यो को प्रकट किया कि जो साधारण मनुष्यो से सदा श्रदृश्य रहे और जिसे जगत् का कोई भी 'देव' संज्ञक व्यक्ति नहीं बता सका। उनका बताया हुग्रा निग्रंथ जीवन भी कैसा श्रनुपम ? कितना पवित्र कि जिसकी बराबरी दुनिया का कोई भी शास्त्र नहीं कर सकता। पेट पूर्ति के लिए ग्राहारादि लेने की विधि भी कितनी निर्दोष ? देनेवाला उच्च भाव पूर्वक देते हुए और सामग्री निर्दोष होते हुए भी यदि दाता, ग्रचानक, ग्रनजानपने से, किसी सचित वस्तु को छुले, तो वह उनके लिए अग्राह्य हो जाती है। यदि वह श्रग्नि से सम्बन्धित हो, तो नहीं ली जाती। दाता ने पात्र साफ करने के लिए यदि फूँक लगादी, या उसे सचित्त पानी से घो डाला, तो वह ग्रग्राह्य । प्रसवकाल के निकट गर्भवती ग्रथवा बच्चे को दूध पिलाती हुई से भी नही लिया जाता। इन सब नियमो के पीछे मुख्यदृष्टि ग्रहिंसा की रही है। ऐसी कौनसी परम्परा है कि जिसमे स्थावर जीवो की रक्षा का ध्यान दिया हो, उनकी हिंसा नहीं होजाय, उन्हें छु कर कष्ट नहीं पहुँचाया जाय, इसकी सतत् सावधानी का उपदेश दिया हो। निग्रंथो को भूखा प्यासा रह जाना मंजूर, परंतु स्थावर जीवो को स्पर्शते हुए दिया जाने वाला निर्दोष भोजन लेना मंजूर नही । श्रहिसा के पालन में इतनी जागरुकता अन्यत्र कहां है ?

त्याग, विरित, तप, संयम, ग्रिहिमादि और विषय कषाय -राग-द्वेष को नष्ट करके वीतराग सर्वज्ञ सर्वदर्शी होकर शाश्वत सुख को प्राप्त करने वाले उत्तम नियम भी इस निग्रंथ प्रवचन मे है, वैसे नियम भ्रन्यत्र नहीं है।

इस प्रकार यदि हम दूसरे मतो से जैनमत की सम्यग् परीक्षा करे, तो वह सर्वोपरि ही सिद्ध होगा।

## बिना त्याग के भी सम्यक्तव ?

शका-यदि सम्यग्दृष्टि होकर भी विषय कषाय में उलभे रहे, भोग रोग में फँसे रहे, लडाई भगडे करते रहे, तो सम्यग्दृष्टि में और मिथ्यादृष्टि में अंतर ही क्या है ?

समाधान-अन्तर, समभ और श्रद्धा का है। श्रापको यह समभ लेना चाहिये कि 'मोहनीय कर्म' के दो भेद है,-१ दर्शनमोहनीय और २ चारित्र मोहनीय । जिसके दर्शनमोह-नीय का उदय होता है, उसके चारित्र मोहनीय का उदय नियम से होता ही है। किंतु जिसके चारित्र मोहनीय का उदय होता है, उसके दर्शनमोहनीय का उदय होता भी है और नहीं भी होता। दर्शनमोहनीय का जिसके क्षयोपणम हो, उसके चारित्र मोहनीय का उदय जोरदार एवं तीव रूप से भी हो सकता है, और तीव्रतर भी हो सकता है। जैसे-भवनपत्यादि सम्यग्द्ष्टि देव, सम्यग्दृष्टि नारक, श्री कृष्ण तथा श्रेणिक जैसे मनुष्य। नारक और देवों के तो चारित्र मोहनीय का उदय भवपर्यन्त रहता ही है और कई मनुष्यो के भी रहता है। श्री कृष्ण के सत्यभामादि रानिये होते हुए भी भोग लालसा वनी रही और रुक्मिणी की ओर ललचाये तथा युद्ध किये। उनकी सम्यक्त्व की कसीटी वही हुई कि जब पटरानियों ने महाभिनिष्क्रमण करना चाहा, तो उन्हे रोका नही । अपने हाथो से महोत्सव पूर्वक प्रव्नजित कराया । भोगविलास, राज्य सचालन श्रीर युद्धादि मे संलग्न होते हुए भी अन्तर मे तो यही दृढ अभिप्राय कि यह सब खोटा है-दुख दायक है, श्रध.पतन का मार्ग है। यदि सत्य है, तथ्य है, परम सुख का मार्ग है, तो एक मात्र मोक्ष मार्ग ही है।

जिस प्रकार इज्जनदार व्यापारी, व्यापार करते हुए हर समय भ्रपनी इज्जत और प्रतिष्ठा का ध्यान रखता है। वह इसके लिये न तो जाहिर उद्घोषणा करता है, न 'इज्जत, इज्जत' यो रटन करता रहता है। वह दूसरे व्यापारियो से बातचीत करता है। लेने वाले से लेता है, देने वाले को देता है। ग्राहको को समभाकर पटाता है, कमाता है, खोता है, फिर भी हरदम सावधानी रखता रहता है कि कही मेरी इज्जत को तनिक भी ठेस नही लग जाय। पनिहारी भ्रपने सिर पर दो-दो और तीन तीन कुम्भ रखकर चलती है, रास्ते मे मिलने वाली से हँस हँम कर बाते भी करती है, कभी किसी से लड़ बैठती है, बच्चो को धमकाती है, बडो-बूढो की लाज करती है, इतना सब होते हुए भी वह अपने सिर पर के जल के घड़ो की ओर से बे-खबर नहीं है। इसी प्रकार तीव चारित्र मोहनीय के उदय से सम्यग्दृष्टि, श्रारम्भ परिग्रह और भोगविलास मे रहा हुन्रा तथा काषायिक परिणति युक्त होकर भी मिथ्यात्व से वंचित रह सकता है।

## सम्यग्द्दाष्ट का श्रायु-बन्ध

शका-सम्यवृष्टि युक्त और चारित्र मोहनीय के उदय से प्रभावित मनुष्य, वैमानिक देव का ही ग्रायुष्य कैसे बाँध सकता है, जब कि उस ग्रात्मा पर चारित्र मोहनीय का जोर-दार प्रभाव है और उससे उसकी रुचि विषय वासना की ओर बढ़ी हुई है ?

समाधान-मिथ्यात्वोदय का श्रमाव कोई मामूली वस्तु

नहीं है। जब मिथ्यात्वी–दर्शन और चारित्र मोहनीय के उदय वाला भी, वैमानिक देव हो सकता है, तो सम्यग्दृष्टि हो उसमे बाधा ही क्या है ? यदि वैज्ञानिक ढग से सोचे, तो ऐसे प्राणी के हृदय मे सम्यक्त्व का सस्कार होने के कारण सर्देव ऐसी धारणा बनी रहती है कि 'मैं जो कुछ कर रहा हूँ, वह ठीक नही है। मेरी ग्रात्मा के लिए हितकर और स्खदायक नही है। खरी शाँति देने वाला तो त्याग ही है-भोग नही, विरित ही है-म्रविरित नहीं, सवर ही है-म्राध्व नहीं, मोक्ष ही है--ससार नही। जिस दिन इस भोग रूपी रोग से मुक्त होकर त्याग के मार्ग पर चलूँगा, तभी मैं सन्मार्ग पर लगूँगा और उसी से मुक्ते परमानद की प्राप्ति होगी। दस प्रकार का **अभिप्राय जिसके हृदय मे बना रहे, उसकी ग**ति नही बिगड सकती। प्रथम-श्रेणी के राजबदी को कैद मे खान-पानादि की सुविधा (घर से भी ठीक) होते हुए भी वह श्रपने को बदी मानता है। साधारण कैंदियो से (--जिनसे कठोर परिश्रम कराया जाता है) उस प्रथम श्रेणी के राजबन्दी की स्थिति बहुत ग्रच्छी होती है। साधारण केंदियो को उसका काम करना पडता है। साधारण बन्दियों की दृष्टि में वह प्रथम श्रेणी का राज-बंदी सुखी है। फिर भी उस बदी का मन कैंद मे प्रसन्न नही रहता । वह ग्राजादी को ही उत्तमोत्तम मानता है और ग्राजाद होने की कामना रखता है। उसी प्रकार सम्यग्दृष्टि की दशा होती है। यद्यपि उसके श्रशुभ लेश्याओ का उदय होता है, किन्तु वह ऐसा होता है कि जिससे नीच गति का स्रायु नहीं

बन्धता। ग्रशुभ लेश्या का उदय एक प्रकार की भलक के समान-ऐसा होता है कि जिससे नीच गित के योग्य बन्ध की सामग्री सग्रहित नहीं होती। हा, जिसके सम्यक्त्व प्राप्त करने के पूर्व ही ग्रन्य गित का ग्रायुष्य बँध गया है, उसके परि-णाम उतने ग्रशुभ हो सकते हैं।

कुछ ऐसे प्राणी भी होते है--जो सम्यक्त्व साथ लेकर छठी नरक मे जाते हैं । जिस समय वे छठी नरक मे जाते हैं, उस समय से पूर्व ही उनमे तीव्रतर कृष्ण लेक्या के भाव थ्रा ही जाते हैं, क्यों कि जिस स्थान पर वे जाते हैं, उसके योग्य लेक्या, मृत्यु के अन्तर्मुहूर्त पहले थ्रा ही जाती है। निश्चय ही थ्रा जाती है। ग्रब विचार करिये कि छठी नरक मे जानेवाले के भाव कितने कलुषित--कितने तीव्रतर-अशुभतर होगे? फिर भी सम्यक्त्व रहती है और सातवी नरक मे तीव्रतम कृष्ण लेक्या होते हुए भी सम्यक्त्व रह सकती है ‡। सम्यक्त्व श्रवस्था मे नीच गित का बध नही होता, यही सम्यक्त्व का प्रभाव है, किन्तु नीचगित मे जाने वाले के सम्यक्त्व होती ही नही--ऐसा मानना गलत है।

## तीव्र कषायी भी सम्यग्दिष्ट ?

शका-यदि तीव्र कषाय मे अनन्तानुबंधी नही होता, तो

<sup>ो</sup> भगवती सूत्र श १३ उ. १

<sup>‡</sup> अशुभ लेश्या में सम्यक्त्व प्राप्त नहीं होती, प्राप्त तो शुभ लेश्या में ही होती है, किंतु प्राप्ति के याद अशुभ लेश्या आजाय तो भी सम्यक्तव रह सकती है।

सूत्र में बताया है कि ग्रनन्तानुबंधी कषाय तीव्र होकर जीवन पर्यन्त रहती है, इसका क्या समाधान होगा ?

समाधान—यह स्वरूप, कषाय के उस उत्कृष्ट स्थान को सूचित करता है—जो जीवन पर्यन्त रहे, उसे छोड़े ही नहीं और उसी में जीवनभर लगा रहे। जिसके ग्रस्तित्व से ग्रात्मा का खटका भी नहीं रहे ग्राने हिताहित का ज्ञान एकदम भुला दे, तो वह ग्रनन्तानुबधी कषाय होती है। बहुत से ऐसे प्राणी होते हैं कि जिन्हें उग्ररूप में क्रोध ग्राता है, किन्तु थोड़ी देर बाद शात भी होजाता है, तो उन्हें ग्रनन्तानुबधी का उदय कहना कदाचित् साहस ही होगा। महाराजा चेटक को संग्राम में ग्रपने प्रतिपक्षी कालिकुमार ग्रादि पर ग्राया हुग्रा कोध,साधारण नहीं था। उस समय की उनकी मानसिक स्थिति का पता निरयावलिका सूत्र के निम्न मूलपाठ से लगता है।

"तए णं चेडए राया कालंकुमारं एजमाणं पासइ, काले एजमाणे पासित्ता आसुक्ते जाव मिसिमिसे-माणे धणुं परामुसई"

'जाव' शब्द से 'रुट्ठे कुविए चंडिक्किए' विशेषण भी ग्रहण करने चाहिए, ग्रर्थात् वे कोध की उग्रता में धमधमा रहे थे। उस कोधावेश में ही उन्होंने कालकुमार को बाण मारकर मौत के घाट उतार दिया था। इस प्रकार के उग्र-कोधी को क्या देशविरत श्रावक माना जा सकता है ? हा, क्योंकि उनका यह उग्र-कोध भी ग्रपने श्रपराधी पर है। वह ग्रनन्तानुबन्धी तो ठीक, पर ग्रप्रत्याख्यानी की सीमा को भी तोड़नेवाला

नहीं है। उनका यह कोंध, थोड़े समय टिकने वाला है। युद्ध क्षेत्र छोड़ने पर उनके चेहरे पर कोंध की रेखा भी नहीं रही। इसके पूर्व भी उन्हें प्रपनी ग्रात्मा का ग्रीर वृत का ध्यान था ही। ग्रतएव उग्र कोंधावेश के समय भी वे सम्यग्दृष्टि माने जा सकते है, भले ही उनमें उस समय भावरूप से कृष्ण लेश्या विद्यमान हो। सम्यग्दृष्टि में छहीं लेश्याएँ होती है।

दशाश्रुतस्कन्ध दशा ६ मे ऐसे सम्यग्दृष्टियो का भी वर्णन है जो विषय कषाय और पाप-पक मे फँसे हुए है। वहा मूलपाठ में लिखाकि—

"से भवइ महिच्छे महारंभे महापरिग्गहे, अह-म्मिए, अहम्माणुए · · जाव उत्तरगामिए नेरइए सुक्क-पिक्खए आगमेस्साणं सुलभबोहिए यावि भवई। से तं किरियावाई।"

इस प्रकार के महान् इच्छावाले, महान् ग्रारंभ और परिग्रह वाले श्रधामिक और ग्रशुभ परिणित वाले को भी मूलपाठ मे-'किरियावाई, आहियवाई आहियपन्ने, आहियदिट्ठी और सम्मावाई' आदि विशेषण से सम्यग्दृष्टि माना है और वह मरकर उत्तरदिशा की नरक में जाता है। इसमें से कोई २ ऐसे भी होते हैं कि ग्रनन्तकाल, ग्रनन्त ग्रवसिंपणी उत्सिंपणिरूप ग्रर्द्ध 'पुद्गल-परावर्त्तन' काल तक ससार में परिभ्रमण करते हुए ग्रनन्त जन्म मरण करते रहते है, किंतु एक बार प्राप्त हुग्रा सम्यग्दर्शन, ग्रन्त में उन्हे मोक्ष पहुँचा ही देता है।

शंका-यदि यह माना जाय कि जिस समय उग्र कोधादि

हो, उस समय अनन्तानुबंधी कषाय का उदय, और जिस समय मन्द कषाय हो उस समय क्षयोपशम । वैसे क्षायोपशमिक सम्य-क्तव भी तो एक जीवन में हजारो बार आ जा सकती है ?

समाधान--यदि ऐसा मानोगे, तो ग्रैवेयक के श्रहमिन्द्र में-जो मिथ्याद्ष्टि भी हैं, मन्द कषाय के कारण अनन्तानु-बन्धी कषाय से रहित ही मानना पडेगा और असोच्चा केवली होने के पूर्व उन मिथ्यादृष्टि तापसो को (-जिनकी कषाये वहत ही उपशान्त थी और जो विषय भोगादि से रहित तथा विभगज्ञानी थे) सम्यग्दृष्टि मानना पडेगा। तथा उन इन्द्रो को जो पल्योपम और सागरोपम तक राग-रग, नाटक और भोगविलास मे फैंसे रहते हैं-मिथ्यादृष्टि मानना पडेगा ? किंतु ऐसा मानना सगत नही होगा। भ्रनन्तानुबन्धी का भ्रर्थ, प्रज्ञापना सूत्र के 'कषाय' नामक १४ वे पद की टीका मे 'सम्यग्दर्शन गुण की विघातक' किया है और पद २३ में 'अनन्त जन्म का अनु-बन्ध कराने वाली' किया है। इसका दूसरा नाम 'संयोजना' भी वताया है, जिसका अर्थ है-अनन्त जन्म मरण में जोड़नें वाली।' तात्पर्य सब एक ही है।

क्षायोपशमिक सम्यक्त का वमन होने के बाद अंत-मुंहूर्त मे ही पुनग्रंहण हो सकता है, तथा एक जीवन मे श्रधिक से श्रधिक ६००० वार ग्रा जा सकती है—यह सही है। और किसी-किसी के लगातार ६६ सागरोपम से भी श्रधिक काल तक रह सकती है। परतु इस ग्राने जाने की पहिचान छद्मस्थ से होना सम्भव नहीं है और न इसके उपरोक्त लक्षण ही निश्चित है।

## सम्यग्दिष्ट अबन्धक ?

शंका-यह भी कहा जाता है कि 'सम्यग्दृष्टि जीव, पाप पुण्य कुछ भी नहीं करता। वह ग्रपने ज्ञान भाव में ही रहता है। बाहरी कियाएं जो होती है, उससे निर्जरा ही होती है, बन्ध नहीं, क्या ऐसा मानना उचित है ?

समाधान-यदि यह बात श्रकषायी जैसे महान् एव सर्वी-त्तम केवलज्ञानी की अपेक्षा से कही जाय, तो उचित हो सकती है, लेकिन सयोगी केवली को भी इर्यापथिकी किया का दो समय का बन्ध तो होता है। सर्वथा अबन्धावस्था तो शैलेशी और सिद्ध जैसी महान् आत्माओ की ही है। एवभूत नय की अपेक्षा से ही यह संगित बैठती है, भ्रन्यथा गलत ठहरती है। क्यों कि सम्यग्दृष्टि जीव, सरागी भी होते है, कषायी, प्रमादी और श्रविरत भी होते -हैं। श्रविरत सम्यग्दृष्टि केवल मिध्यात्व के पाप से विचत रहता है। भ्रविरति उसके उदय मे ही है। फिर उसे बंध रहित कैसे माना जाय ? श्रप्रत्याख्यानी चोक के उदय से उसकी श्रात्मा प्रभावित है, तभी तो वह श्रविरत माना गया। देशविरत के अशुभ परिणति भी होती है और सर्वविरत-छठे गुणस्थानी श्रमण के भी प्रमाद के चलते बन्ध होता है, ऐसी दशा मे श्रविरत सम्यग्दृष्टि को बन्ध रहित कौन मानेगा? चतुर्थ गुणस्थान को वन्ध रहित और केवल निर्जरा करनेवाला मानना तो सिद्धान्त और प्रत्यक्ष से भी विपरीत है।

"सम्मत्तदंसी ण करेइ पावं"-यह वाक्य अपेक्षा पूर्वक समभना चाहिए। जो मात्र सम्यग्यदृष्टि है, वह दशंन=दृष्टि सम्बन्धी पाप नहीं करता । शेष स्रविरित, प्रमाद, कषाय और स्रशुभ योग सम्बन्धी पाप, मात्र दृष्टि सम्पन्नता से नहीं टल जाता । फिर भी मिथ्यादृष्टि के स्रभाव और सम्यग्दृष्टि के सद्भाव में वह स्रधिकाश पाप से बच जाता है।

#### तत्त्व श्रद्धा क्यों ?

प्रश्न-देव गुरु और धर्म की श्रद्धा मात्र से सम्यग्दृष्टि प्राप्त हो सकती है, तो फिर नवतत्त्व, षट्द्रव्य, षट्स्थान ग्रादि पर विश्वास करने की ग्रावश्यकता ही क्या है ?

उत्तर-सामान्यतया सभी बाते देव, गुरु और धर्म मे समावेश हो जाती है। देव को मानने वाला, देव निरूपित तत्त्वो की मान्यता भी करेगा ही। यदि तत्त्वो की मान्यता नहीं की, तो देव में श्रद्धा कहा हुई ? तत्त्वों में ग्रश्रद्धा होना और देव मे अश्रद्धा होना एक ही बात है। इस अश्रद्धा से गुरु मे भी श्रश्रद्धा हुई। क्योकि गुरु भी तो देव निरूपित तत्त्वो को मानते और प्रचारित करते हैं। जो गुरु, देव निरूपित तत्त्वो से विपरीत प्रचार करते हैं, वे वास्तव मे सद्गुरु नही हैं। धर्म की श्रद्धा मे भी तत्त्वों की श्रद्धा श्राजाती है, क्यों कि धर्म के श्रुत और चारित्र ऐसे दो भेद हैं। श्रुतधर्म मे-'निग्रंथ प्रवचन' धर्यात् सभी तत्त्वो, द्रव्यो और स्थानो का समावेश होता है। नय-निक्षेपादि भी इसीमे है। ग्रतएव देवादि तत्त्व-त्रयी मे सभी का समावेश है। संक्षेप-रुचि वाला सम्यग्दृष्टि तो तत्त्व के बनिस्वत देव, गुरु और धर्म पर श्रद्धा ही रखता है।

नव तत्त्व के ३ विभाग होते हैं,-१ हेय, २ श्रेय और ३ उपादेय। १ हेय-बन्ध, ग्रास्त्रव, पुण्य और पाप।

२ ज्ञेय-जीव और प्रजीव।

३ उपादेय-सवर, निर्जरा और मोक्ष।

पूर्वाचार्य ने कहा है कि-

"हेया बंधासवपुण्णपावा, जीवाजीवा य हुंति विण्णेया । संवरणिज्जरमुक्को, तिण्णी वि एओ उवावेया।"

हेय ज्ञेय और उपादेय का ज्ञान करना-श्रुत धर्म है, और हेय का त्यागना तथा उपादेय का स्वीकार करना-चारित्र धर्म है। इस प्रकार नव तत्त्व का ज्ञान 'धर्म तत्त्व' मे गिमत है।

षट् द्रव्य मे एक जीव है, शेष पाच श्रजीव है। इनका समा-वेश नव तत्त्व में के प्रथम दो तत्त्वों में हो जाता है। षट् स्थान की स्वीकृति भी श्रुत-धर्म में है। इसमें पूर्णतया विश्वास के साथ स्वीकार किया जाता है कि-१ जीव है, २ जीव सदाकाल से है-शाश्वत है, श्रनादि ग्रप्यवसित है, ३ जीव कर्म का कर्ता है, ४ जीव कर्म का भोक्ता है, ५ जीव की मुक्ति हो सकती है और ६ मुक्ति के उपाय भी हैं।

जिनागम (श्रुत धर्म) यही बतलाता है। सभी तत्त्वो और समस्त द्रव्यो का श्रुत-धर्म मे समावेश है। देव, गुरु और धर्म रूप तत्त्व-त्रयी मे सभी तत्त्व श्रा जाते हैं। 'निग्नंथ प्रवचन' रूप श्रुत-धम, समस्त धर्मी (ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, द्रव्य, गुण, पर्याय, लोक, श्रलोकादि) का मूल है। ऐसे श्रलौकिक निग्नंन्य-प्रवचन पर श्रटल श्रद्धा होना ही सम्यग्दृष्टि होकर जैन धर्म मे प्रवेश पाना है। श्राज हम 'निग्नंन्य-प्रवचन रूप जिना- गमो से ही देव, गुरु, धर्म और हेयोपादेय को जान सकते हैं। इस समय हमारे लिये देव प्रत्यक्ष नहीं है, किंतु उनके प्रतिनिधि रूप गुरु और उनके प्रवचन रूप ग्रागम हमारे सामने हैं। उन देवाधिदेव के उपदेश को, उनके प्रतिनिधि (गुरुदेव) हमें सम-भाने हैं। वे निर्ग्रन्थनाथ देवाधिदेव की ग्राज्ञा का पालन, खुद करते है और हमें भी उनकी ग्राज्ञा की ग्राराधना करने की शिक्षा देते है। हमें उनकी ग्राज्ञा का पालन यथाणिवत ग्रवश्य ही करना चाहिये।

#### अरल थडा

सम्यग्दृष्टि की यह दृढ और अटल श्रद्धा होनी चाहिए कि-'एक मात्र निर्ग्रन्य-प्रवचन ही अर्थ है, यही परमार्थ है। इसके सिवाय सभी श्रनर्थ है। जिसके हृदय में इस प्रकार दृढ विश्वास हो, जिसके अन्तर्पट से यह ध्वनि निकलती हो कि-

"इणमेव णिग्गंथे पावयणे सच्चे अणुत्तरे केव-लए संसुद्धे पडिपुण्णे . .वह भिवत पूर्ण हृदय से यह घोष करता हो कि-

"तमेव सच्चं णीसंकं जं जिणेहि पवेइयं।" श्रर्थात् वीतराग सर्वज्ञ सर्वदर्शी देवाधिदेव ने जो प्रतिपादन किया है, वह पूर्ण रूप से सत्य है, सन्देह रहित है। इस प्रकार हृदय से माननेवाला दृढता पूर्वक निर्णय कर लेता है कि-

"णिग्गंथं पावयणं अट्ठे, अयं परमट्ठे, सेसे अणट्ठे।" प्रयात्-प्रात्मा के लिए विश्वभर में यदि कोई सामान्य प्रयोजन-हितकारी वस्तु है, तो एक मात्र निर्ण्य प्रवचन ही है, और परमार्थ (उत्कृष्ट हितकारी वस्तु) है तो भी यही है। सर्वोपिर कार्य-साधक भी निर्ण्य-प्रवचन ही है। इसके सिवाय संसार की सभी वस्तुएँ, सभी विचार, समस्त ग्राचार और सभी प्रयत्न, केवल ग्रनर्थ रूप है। दुख परम्परा को बढाने वात्रे हैं। इस प्रकार की दृढ श्रद्धा रखने वाला और ग्रनिष्ट संयोगो-विपरीत परिस्थितियों में भी श्रद्धां को कायम रखने वाला, कालान्तर में (या भवान्तर में) क्षायक सम्यक्त्व को प्राप्त कर लेता है। फिर यथाख्यात चारित्री बन-कर और जन से जिन होकर मोक्ष प्राप्त कर लेता है। ग्रधिक से ग्रधिक क्षायोपशमिक सम्यक्त्वी जीव, १५ भव से ग्रधिक नहीं करता। फिर वह मोक्ष पा ही लेता है।

# खुद को परखो

'मुक्त में सम्यक्तव है, या नहीं ?'-यह प्रश्न भव्य जीवों के मन में उठना स्वामाविक है। पूर्वाचार्य कहते हैं कि ऐसे प्रश्न भव्य जीवों के मन में ही उठते हैं। यद्यपि भव्य समव्य का नि.सन्देह निर्णय छद्मस्य नहीं कर सकता और न सम्यक्त्व मिथ्यात्व का फैसला ही कर सकता है। इसका निर्णय सर्वज्ञ के प्रधिकार में है। देवता और इन्द्र भी (जिनके पास प्रविध्ञान था) श्रपने, खुद के भव्य, शुक्ल-पक्षी, सम्यक्त्वी ग्रादि होने का निर्णय नहीं कर सके। वे भगवान् जिनेश्वर देव के पास ग्राये और पूछा कि—"प्रभो ! मैं भव्य हूया अभव्य... तब भ्रपने जैसे भ्रत्पज्ञ क्या समभ सकते हैं ? फिर भी यदि हम भ्रपनी श्रद्धा की दृढता को देखे, विचार करे और भ्रन्तिनरीक्षण करे, तो मैं समभता हूं कि हम ठीक निर्णय तक पहुँच सकेंगे।

हम सोचें कि हमने ससार मे, ग्रात्मा के लिये हितकारी, प्रयोजनभूत एवं उपादेय ऐसे निर्ग्रन्थ प्रवचन को माना है ? संसार के समस्त वादो और शब्दादि इष्ट विषयो-भौतिक सुख सुविधाओ और ग्रधिकारो से भी बढकर निग्रंन्थ-प्रवचन को स्थान दिया है ? हमारे हृदय मे मजबूती के साथ यह जम गया है कि-निर्ग्थ प्रवचन ही ग्रर्थ है-"अयं अट्ठे" कूट कूट कर भरा है ? यदि हमारे हृदय से यह स्वीकारात्मक भाव उठें कि-"निग्गंथं पावयणं अट्ठे", तो समभना चाहिये कि "हम सम्यग्द्ि" की श्रेणी में स्थान पाने के योग्य हैं। यह तो हुन्रा सामान्य प्रर्थ, किंतु इसमें ग्रागे बढ कर हममें यह भी विश्वास हो कि-'सामान्य ग्रर्थ ही नही. परन्तु परम ग्रर्थ (सर्वोपरि हितकारी = उत्कृष्ट प्रयोजनभूत) भी निर्ग्रन्थ प्रवचन ही है-'अयं परमट्ठें',तो समभ लेना चाहिये कि हम सम्यग्दृष्टि है और इसके बाद यह भी श्रभिप्राय दृढतापूर्वक निकले कि "सेसे अणट्ठे"-निर्ग्रन्थ प्रवचन के ग्रतिरिक्त जितने भी भाव दुनिया मे हैं, वे सबके सब अनर्थ है, अहितकर हैं, आत्मा को परमात्म स्थिति पर पहुंचाने मे अयोग्य है। सभी अनर्थ एवं ग्रहित के कारण हैं, तो ग्रपने को सम्यग्दृष्टि समभने मे किचित् भी शंका नहीं करनी चाहिये। यह बात तो स्वत के अनुभव

करने योग्य है। निश्चित्त तो नहीं, पर विश्वासपूर्वक कहा जा सकता है कि इस प्रकार की परख लगभग सही और सच्ची ही निकलेगी।

#### महान् आधार-स्तम्भ

सम्यग् दर्शन जीव के लिए महान् श्राधार-स्तम्भ है। जब तक इसकी प्राप्ति नहीं होती, तब तक अनन्त जन्म-मरण का बीज (मिथ्यात्व) मौजूद ही रहता है। मिथ्यात्व की जड़ काट देना, ग्रनन्त जन्म मरण की जड काटना है। संसार मे सर्वत्र मिथ्यात्व भरा हुग्रा है। ग्रनन्तानन्त जीव, मिथ्यात्व के चंगूल मे फँसे हुए हैं। सारा वातावरण निथ्यात्वमय बना हुग्रा है। ऐसे वातावरण मे सम्यक्त्व की खैर कहाँ े जिस प्रकार भया-नक वन में जीवन और धन की सुरक्षा होना कठिन हो जाता है, उसी प्रकार मिथ्यात्व से भरपूर ससार में सम्यक्त्व का सुरक्षित रहना भी कठिन हो जाता है। कई भोले जीव, लूट जाते हैं, भ्रपने सम्यक्त्व रत्न को खो बैठते हैं और फिर से िण्यात्व के चगुल में फँस जाते हैं। इनमें से कई तो अनन्त जन्म-मरण कर लेते हैं। इस प्रकार मिथ्यात्व महा भयानक डाकू है। जितना बल चारित्रावरणीय-मोह का नही, उतना दर्भनमोहनीय का है। सित्तर कोडाकोड़ी सागरोपम से भी श्रधिक स्थिति दर्शनमोहनीय की है। जीव का भयानक-शात्रु मिथ्यात्व है। इस मिथ्यात्व के चंगुल मे दृढता पूर्वक जकडा हुम्रा प्राणी, भ्रनादि काल से दु.ख भोग रहा है। यदि जीव का सम्यग् पुरुषार्थं जागृत होकर एक बार थोड़ी देर के

लिए भी-ग्रन्तर्मूहर्त मात्र भी सम्यक्त्व को ग्रपना ले, एकबार इस ग्राधार-स्तभ को पकडले, तो निहाल हो जाय। फिर मिध्यात्व का उस पर जोर नहीं चल सकता। वह जीव कभी पुन मिध्यात्व के चक्कर में ग्रा भी जाय, तो उसमें लगे सम्यक्त्व के सस्कार उसका उद्धार करके ही छोड़ते हैं। फिर उस ग्रात्मा की मुक्ति में सन्देह नहीं रहता। मिध्यात्व की यह शक्ति नहीं कि उस ग्रात्मा को ग्रर्छ पुद्गल-परावत्तंन से ग्रधिक ससार में रोक सके। यह सम्यक्त्व रूपी महान् ग्राधार-स्तंभ, ग्रपितत जीवों के लिए तो उपकारी है ही। उन्हे १५ भव से ग्रिधक नहीं करने देता। किन्तु पतित जीवों के लिए भी उपकारी है। उन्हे ग्रर्छ पुद्गल-परावर्त्तन के पूर्व ही मोक्ष में पहुँचा देता है।

सम्यक्त्व रूपी ग्राधार-स्तंभ को दृढता पूर्वक पकड़ने वाला चारित्र को भी प्राप्त कर लेता है और श्रप्रमत्त होकर श्रक्षायी-वीतराग बन जाता है। वह सर्वज्ञ सर्वदर्शी होकर सिद्ध हो जाता है। जिसने इस श्राधार को छोडा, उसका चारित्र भी व्यर्थ होजाता है। उपशांत-मोह वीतराग, ग्यारहवे गूणस्थान से गिरकर मिथ्यात्व के चक्कर में भी वे ही पड़ते हैं-जिन्होंने सम्यक्त्व रूप श्राधार-स्तंभ को छोड़ दिया। ऐसी श्रात्मा नरक निगोद में भी जा सकती है, किंतु चारित्र से पतित होकर भी जिसने इस श्राधार-स्तम को नहीं छोड़ा, वह ऐसी श्रधम दशा को प्राप्त नहीं होती। मिथ्यात्व का क्षय कर देने वाला यदि पहले से श्रायुक्तमं को नहीं बाधा हुगा हो, तो वह ग्रवश्य ही, उसी भव मे मुक्ति प्राप्त करेगा। यदि चारित्र से गिर गया, तो फिर चढेगा, ग्रवश्य चढेगा। उसका वह ग्राधार-स्तभ उसे नही गिरने देगा। ऐसा ग्रचिन्त्य ग्रनुपम और श्रपूर्व प्रभाव है इस सम्यक्वरूपी ग्राधार-स्तंभ का।

## निगोद से खिंच कर लाने वाला

मिथ्यात्व के उदय से जीव, सम्यक्त्व से पतित हो जाता है। ऐसे जीवो मे से कुछ जीवो की दशा इतनी बिगड जाती है कि जो निगोद मे जाकर उत्पन्न हो जाते हैं। वहा एक शरीर मे भ्रनन्त जीव रहते हैं। उस शरीर मे ऐसे जीव भी होते हैं, जो ग्रभव्य तथा कृष्णपक्षी होते हैं। ऐसे जीवो के साथ एक ही शरीर में वह जीव रहता है। उनका भ्राहार और श्वासोच्छ्वास भी एक साथ होता है। भौतिक सुख दुख समान होते हैं। इस प्रकार वह निकृष्टतम दशा मे पड़ा हुया होने पर भी उसमे विशेषता है। एक बार के सम्यक्त्व के स्पर्श ने उसमे इतनी योग्यता तो रख ही दी कि वह शुल्कपक्षी ही रहता है। उसके सम्यक्तव के वे संस्कार उसे निगोद से निकाल कर पून सम्य-क्त्व की ओर ग्राकिवत करते हैं और वह सम्यक्तव और विरति पाकर परमपद को प्राप्त कर लेता है। ऐसा ग्रचिन्त्य प्रभाव है सम्यक्तव-रत्न का। इसलिए परम कृपाल गुरुदेव कहते हैं कि-"हे जीव । सम्यग्दृष्टि बन-वुष्फ, बुष्भ, बुष्भ।"

#### मिथ्यात्व की भयंकरता

जिस प्रकार विष की एक बूँद भी प्राण-घातक हो सकती

है, उसी प्रकार मिथ्यात्व का किंचित्-थोड़ा-सा स्वीकार भी सम्यक्तव का घात कर देता है। समाचार पत्रो मे ऐसी खबरें भी पढने को निली-कि 'श्रमुक रोगी ने, दवा के भरोसे विष पी लिया और मर गया। प्रलमारी मे दवाइयो की श्रनेक बोतलें रक्खी हुई है, उसमे एक विष की बोतल भी है। एक डॉक्टर, खुद भूल कर दवा के वदले विष पी गया और मर गया। श्रल-मारी मे दवा की बोतलें ग्रधिक थी और विष की तो एक ही थी, फिर भी भूल हो गई और उसका घातक परिणाम भुगतना पड़ा। दूसरी ओर सारा विश्व मिथ्यात्व से भरा हुआ है। दुनिया के धाकर्षक और मोहक साधन तथा विषय-कषाय को भडकाने के निमित्त, प्रचुर मात्रा मे मौजूद है और सम्यक्त्व के निमित्त वहत ही थोडे। वे मोहक निमित्त प्रति समय सम्यक्त को दूषित करना चाहते है। यदि पूरी सावधानी नही रक्खी गई, तो सम्यक्त्व का स्थिर रहना कठिन हो जाता है।

जिस चारित्र के कारण सभी कर्मों का नाश होकर मोक्ष मिल सकता था, उस चरित्र मे थोडा-सा मिथ्यात्व का विष मिल गया, तो क्या हुआ ? अधिक से अधिक ग्रैवेयक देव होकर सागरोपमो तक दैविक सुख भोगते रहे, पर अंत मे पुन: जन्म और पुन. मृत्यू, यह कम तो चलता ही रहा । मिथ्यात्व के विष से दूषित बने हुए, उग्र चारित्र से जीव का एक भी भव कम नहीं हुआ।

## मिथ्यात्व के मोहक रूप

मिथ्यात्व अपने नग्न रूप में (भोडी शकल में) भी

श्राता है और सुन्दराकार बनकर भी श्राता है। बीभत्स रूप में श्राये हुए मिथ्यात्व से तो समभदार बच सकते हैं, किंतु सुन्दर रूप में सजधज कर ग्राया हुग्रा मिथ्यात्व, बड़े बडे समभदारों को भी चक्कर में डालकर ग्रपने चंगूल में फँसा लेता है। जिस प्रकार ऊपरी चमक-दमक और नाज—नखरों को देखकर लोग, बदसूरत पर भी श्रासक्त हो जाते हैं, उसी प्रकार मुन्दर ग्रावरणों में रहा हुग्रा मिथ्यात्व, सम्यग्दृष्टियों को भी ग्रपनी ग्रोर खीच लेता है। मले ही ग्राभिग्रहिक ग्रथवा ग्राभिनिवेशिक मिथ्यात्व नहीं हो, प्रकृति सरल हो ग्रोर जैसा समभ में ग्राया वैसा स्वीकार किया हो। किंतु इससे क्या हुग्रा मिथ्यात्व रूपी विष, सरलता के कारण ग्रमृत हो गया नहीं, सरलता और विश्वास के साथ, सोने के भरोसे खरीदा हुग्रा पीतल, खरीददार को दुखदायक ही होता है।

वास्तव मे मिथ्यात्व भयकर वस्तु है। जब तक यह प्राणी के साथ लगा रहता है, तब तक वह घनचक्कर ही बना रहेगा। उसके चार गित के चक्कर मे कोई कमी नही श्रायगी। इसलिए मिथ्यात्व के गाढ़ बन्धन से मुक्त होना ही जीव की वडी भारी सफलता है।

# मार्ग एक या अनेक ?

प्रश्न-हम प्रत्यक्ष देख रहे हैं कि किसी एक स्थान पर पहुँचने के ग्रनेक मार्ग होते हैं, जिस पर चल कर कोई भी मनुष्य या पशु, उस स्थान पर पहुँच सकता है, उसी प्रकार मोक्ष के भी ग्रनेक मार्ग होने चाहिए और किमी भी प्रकार की साधना से, किसी को भी मुक्ति प्राप्त हो। जानी चाहिए-ऐसा मानना ठीक है क्या ?

उत्तर-श्रापका कथन किसी श्रपेक्षा से ठीक है। निम्न दृष्टिकोणो से यदि हम उपरोक्त प्रश्न पर विचार करे, तो समा-धान हो सकता है। इस विषय को स्वष्ट करने के लिए हमे १२ द्वारो पर विचार करना होगा।

१ द्रव्य, २ क्षेत्र, ३ काल, ४ भाव, ५ भव, ६ जाति ७ लिंग, ८ वय, ६ वेश, १० ग्राचार-विचार, ११ माधक और १२ वाधक।

१ द्रव्य-श्रात्म-द्रव्य ही के लिए मुक्ति का विचार होता है। वही श्रात्मा मुक्ति के योग्य होती है जो भव्य हा, णुक्ल-पक्षी हो, परिमित ससारी हो, श्रायुक्मं का श्रवन्ध कहो, सम्यग्-दृष्टि, विरत, श्रप्रमत्त, श्रवेदी, श्रक्तपायी, श्ररागी, सर्वज्ञ-सर्वदर्शी श्रयोगी, श्रलेशी और श्रक्मी हो। इस प्रकार की योग्यता वाली श्रात्मा, मुक्ति प्राप्त कर सकती है। यह मुक्ति के योग्य द्रव्य है।

२ क्षेत्र-द्रव्य किसी क्षेत्र मे ही होता है। ग्रतएव क्षेत्र सम्बन्धी विचार करना भी ग्रावश्यक है। मुक्ति के योग्य प्राणियों का उत्पत्ति क्षेत्र पन्द्रह कर्मभूमि ही है। इनमे उत्पन्न जीव ही मुक्ति प्राप्त कर सकते हैं। किन्तु माहरण की ग्रपेक्षा ग्रकमं मूमि, ग्रन्तर्द्वीन, नदी, समुद्र, उर्ध्वलोक और ग्रवोनोक से भी मुक्ति प्राप्त की जासकती है। इसके योग्य मनुष्य क्षत्र (पेतार्लास लाख योजन प्रमाण) है। इसमे से किसी भी क्षेत्र से मुक्ति प्राप्त की जासकती है।

३. काल-महाविदेह में तो किसी भी काल में मुक्ति हो सकती है, किंतु भरत एरवत के श्रवसर्पिण काल के चौथे श्रारे में और पाँचवे श्रारे के प्रारम्भ के कुछ काल में तथा उत्सर्पिण काल के ३-४ ग्रारे में सिद्ध होते हैं।

४ भाव-क्षायिक भाव से सिद्ध होते है। यो तो मुक्त जीवो मे वस्तृत पारिणामिक भाव ही होता है, किंतु सिद्ध होते समय क्षायिक भाव होता है। इससे वे कर्मों को क्षय करते हैं और नये कर्मों का वंध नहीं करते। इसलिए उपचार से सिद्धों में क्षायिक भाव-माना गया है। उदय, उपशम ग्रथवा क्षयोपशम भाव मे रहने वाले सिद्ध नहीं हो सकते। मोक्ष मे जाने का परम्परा कारण क्षायोपशमिक भाव है और श्रनन्तर कारण क्षायिक भाव है।

५ भव-एक मात्र मनुष्य भव ही मुक्ति के योग्य है। देव, नारक और तिर्यञ्च भव इसके योग्य नहीं है।

६ जाति-पंचेन्द्रिय जाति ही से श्रनिन्द्रिय होकर मुक्ति लाम की जा सकती है, एकेद्रिय से चौरेन्द्रिय जाति से नहीं । ऊँच, नीच और मध्यम ऐसे सभी कुलो मे से सिद्ध हो सकते हैं।

७ लिंग-पुरुष, स्त्री और नपुसक लिंग से, भ्रवेदी भ्रवस्था प्राप्त कर सिद्ध हो सकते हैं।

प्रवय-बाल, युवक, प्रौढ और वृद्ध वय से सिद्ध हो सकते है।

६ वेश-गृहस्य वेश, अन्यतीर्थी वेश और मुनि वेश से भी सिद्ध हो सकते हैं। राजमार्ग तो मुनि वेश से सिद्ध होने का है। १० म्राचार विचार-सम्यग् विचार और म्राचार (केवली प्रणीत धर्म के म्रनुसार) पालनेवाले ही सिद्ध हो सकते हैं।

श्रसम्यग् (मिथ्या श्रद्धान् श्रादि) से मुक्ति प्राप्त नहीं कर सकते । समयाभाव से, द्रव्य-लिंग से गृहस्थ और ग्रन्यतीर्थी रहते हुए भी सिद्ध हो सकते है, किंतु भाव-लिंग (श्रद्धा और स्पर्शना) तो स्वलिंग=सम्यक् हो होनी चाहिए। इसके बिना सिद्धि हो ही नहीं सकती। वचन द्वारा प्ररूपणा का श्रवसर हो, तो वह भी सम्यग् ही होनी चाहिए। मिथ्या प्ररूपणा के चलते मुक्ति नहीं हो सकती।

११ साधक-सम्यग्ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप ही मुक्ति के सच्चे साधन है। संवर-सह निर्जरा से मोक्ष की साधना होती है। इसीसे मुक्ति प्राप्त होती है। जिनाज्ञा के अनुकूल परिणति ही साधक कारण है।

१२ बाधक-मिथ्यात्व, श्रव्रत, प्रमाद, कषाय और श्रण्याग, मुक्ति के लिए बाधक है। जबतक श्रास्त्रव है, तवतक बधन बढ़ते ही रहते है और जब तक बन्धन है, तबतक मृक्ति नहीं हो सकती। जो लोग श्रारम्भ परिग्रह को मुक्ति के लिए श्रनुकूल साधन मानते हैं, जिनकी दृष्टि श्रात्मणुद्धि की ओर नहीं होकर लोक-रुचि श्रथवा संसार-रुचि की ओर लगी हुई है, वे बाधक कारण को पकडे हुए हैं। जवतक यह कारण मौजूद रहेगा, तवतक मुक्ति नहीं होने की।

हमने यहा संक्षेप मे उपरोक्त बारह द्वारो पर विचार किया है। इनके सिवाय और भी अनेक द्वार बन सकते है। इस प्रकार सम्यग् विचार करने से समाधान हो सकता है। मोक्ष के साधन सम्यग् ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप है। इनसे निष्पन्न मार्ग ही मोक्ष मार्ग है।

कल्पना करो कि 'भारत' के मध्य भाग मे 'सिद्धपूर' नामका एक श्रीसम्पन्न रमणीय नगर है। सिद्धपुर के पिचमी भाग मे रहा हुम्रा कोई व्यक्ति, सिद्धपुर के लिए-उसी दिशा मे-पूर्व की ओर चले, तो सिद्धपुर पहुँच सकता है। इसी प्रकार भ्रन्य तीन दिशाओं में रहे हुए तीन व्यक्ति, सिद्धपुर की दिशा मे पश्चिम, उत्तर और दक्षिण मे चले, तो सिद्धपुर पहुँच सकते है। चारो के क्षेत्र भिन्न भिन्न होते हुए और भिन्न दिशा मे रहते हुए भी वे सब एक सिद्धपुर की ही दिशा में चल रहे है। पश्चिमवाला पूर्व की ओर चलता है, उसके लिए सिद्धपुर की दिशा पूर्व है और, पूर्ववाले के पश्चिम मे है। चारो ही एक सिद्धपुर की दिशा में ही चल रहे है, इसीसे वे सफल मनोरथ हो सकते हैं। यदि पूर्ववाला पूर्व मे, और दक्षिण वाला दक्षिण में चले, तो उनके मार्ग एक नहीं है-सिद्धपुर की ओर नहीं है। इसलिये ऐसे भिन्न मार्गवाले असफल रहते है, और ध्येय से दूर-ग्रति दूर चले जाते है। उनका श्रम दु खदायक होता है।

कोई सामायिक चारित्र से सीधे सूक्ष्मसपराय को स्पर्श-कर यथाख्यात चारित्री हो जाते है, और कोई सामायिक के बाद छेदोपस्थापनीय और परिहार विशुद्ध चारित्र पालने के बाद ग्रागे बढते हैं। कोई लम्ब समय तक चारित्र पालते है, तो कोई थोडे ही समय में उग्र प्रयत्न द्वारा ध्येय साध लेते है। कोई राजमार्ग का श्रनुसरण करते हैं, तो कोई गजसुकुमाल श्रनगार की तरह उबडखाबड मार्ग को छलाग मारकर पार कर लेते है। इस प्रकार अनेक मार्ग होते हुए भी प्रयत्न श्रनुकूल हो-सम्यग् श्रनुष्ठान हो, तो सफलता हो सकती है। जिनकल्प, स्थिवरकल्प, कल्पातीत, ये भिन्न मार्ग होते हुए भी सम्यग् पिरणित युक्त है। ऊबडखाबड़ मार्ग से चलनेवालो के लिए, खतरे के स्थान श्रधिक होते हैं। यदि सत्व की न्यूनता हो, तो पतन की श्रधिक संभावना रहती है।

सिद्धि का राजमार्ग सरल है। उसमे खतरे के स्थान उतने नहीं है। 'सलिंग' राजमार्ग है। गृहलिंग और ग्रन्यलिंग राजमार्ग नही है। प्रचार और समर्थन के लायक नही है। निग्रंथ प्रवचन ने सिद्धातत स्वीकार किया है कि सलिंग मे, एक समय मे १०८ तक सिद्ध हो सकते हैं, किंतु गृहस्थलिंग में श्रधिक से श्रधिक चार ही। इसमे सिद्ध होता है कि गृहलिंग राजमार्ग नही है। गृहलिंग मे लाखो मे से एकाध सफल होते है। उनकी परिस्थिति भिन्न प्रकार की होती है। यदि वे स्वयं गृहस्थलिंग को उपादेय मानकर पकडे रहे, तो कदापि सिद्ध नही हो सकते। अपरी लिंग गृहस्य या अन्यतीर्थी का होते हुए भी भीतरी-भावलिंग तो उनका भी स्वलिंग ही होता है। भावों से भी यदि वे द्रव्यलिंग की तरह ही हो, तो कभी भी सिद्ध नहीं हो सकते। 'सलिंग' अर्थात्-अपना लिंग, संयम का लिंग, मोक्षा-थियो का लिंग। 'ग्रन्यलिंग' ग्रथित् दूसरो का, संसार का, ग्रसं-यम का लिंग।

कोई विष खाकर भी ग्रारोग्य लाभ करले, तो विषपान ग्रारोग्यप्रद नहीं माना जाता। कहते हैं कि 'किसी श्रसाध्य रोगों ने रोग से तंग ग्राकर, मरने के उद्देश से विषपान कर लिया। किंतु वह विषपान उसके रोग की उपशाित का कारण बनगया। "मरता ग्राकडा पीवे"—इस देशी कहावत के श्रनुसार यदि कोई गृहस्य या श्रन्यालग में रहते हुए भी (श्रसोच्चा केवली की तरह) भावों के सुलटने से सम्यग् परिणतिवाला हो जाय ग्रोर श्रेणी प्राप्त कर ग्रन्तकृत केवली हो जाय, तो उसकी पूर्व परिणित की सराहना नहीं की जा सकती। विषपान, ग्रारोग्यता का सम्यग् साधन नहीं माना जाता। इसी प्रकार ग्रन्यालगादि साधन भी मोक्ष का सही साधन नहीं माना जाता। जो लोग, कुश्रद्धा के चलते ग्रन्य तीर्थिक ग्रयवा गृहस्थ दशा को मोक्ष मार्ग मानने के लिए 'ग्रनेक मार्ग' की युक्ति पेश करते हैं, वे गलत प्रचार करते हैं।

उपरोक्त विषय पर हम दूसरी दृष्टि से भी विचार करते है।

कई विशिष्ट स्थान ऐसे भी होते है कि जहाँ पहुँचने का एक ही मार्ग होता है। जिस गाँव के तीन ओर पहाड हो, या नदी आदि से घिरा हुआ हो, अथवा सुरक्षा की दृष्टि से किला बनाकर जाने आने का-चित्तों डगढ़ की तरह केवल एक ही मार्ग रखा हो, या ऐसे दुर्गम पहाड़ पर बसा हो कि जहाँ पहुँचने का एक ही रास्ता हो, तो उस ग्राम या नगुर मे एक ही रास्ते से पहुँचना होगा। बृहद्कल्प सूत्र प्रथम उद्देशक के दसवे

सूत्र मे ऐसे स्थान का उल्लेख करके विधान किया है कि "जिस गांव, नगर यावत् राजधानी मे प्रवेश करने और निकलने का केवल एक ही द्वार हों, तो उस ग्राम नगरादि मे साधु और साध्वी को-दोनो को, नही रहना चाहिए। यदि साधु रहे, तो साध्वी नही रहे और साध्वी रहे तो साधु नही रहे"। इस प्रकार एक ही द्वार और एक ही मार्गवाले कुछ ग्रामादि भी होते हैं। चतुर्गति रूपी संसार मे परिभ्रमण वाले स्थान के लिए तो हिंसादि १८ पाप रूप भ्रनेक मार्ग है। प्रत्येक मार्ग से नर-कादि मे जाया जा सकता है। परन्तु मोक्ष रूपी महानगर के लिए तो एक-मात्र मार्ग-'निवृत्ति' ही है। ससार (-मिध्यात्व, म्रविरति, प्रमाद, कपाय और योग)से निवृत्त होकर सम्यग्ज्ञान, दर्शन, चारित्र ग्रर्थात् श्रद्धा और चारित्र रूपी दो चरण की प्रवृत्ति से मोक्ष महानगर की दिशा मे गति करना और क्षपक-श्रेणी के एक-मात्र द्वार से हो कर मोक्ष महानगर मे पहुँचना होता है । इसके सिवाय दूसरा मार्ग है ही नही, बिल्कुल नही ।

किसी खास स्थान पर पहुँचने के लिए प्रस्थान करते समय तो विविध मार्ग हो सकते हैं, किंतु श्रागे चलकर सभी को एक ही मार्ग पर श्राना पडता है। जिस प्रकार श्रपने निवास स्थान से निकल कर रेल्वे-स्टेशन पर पहुँचने के लिए कई मार्ग होते हैं, किंतु स्टेशन के श्रहाते में एक ही मार्ग से सब को प्रवेश करना होता है और एक ही रास्ते से निकल कर गाड़ी में बैठा जाता है, उसी प्रकार मोक्ष की ओर कदम बढाने वाले के भी प्रारम्भ में विभिन्न मार्ग होते हैं। कोई पाखण्ड और मिध्या- मत के अनेक मार्ग रूप मिथ्यात्व के प्रथम गुणस्थान से तीसरे गुणस्थान मे आकर आगे बढते है, तो कोई तीसरे को छोड़कर चौथे मे आकर आगे बढते है। कोई चौथा भी छोड़कर पाँचवे मे पहुँच जाता है और कोई कोई भव्यात्मा, प्रथम गुणस्थान से छलाग मारकर सीधे सातवे गुणस्थान मे पहुँच जाती है। इसके वाद तो सभी को एक ही मार्ग पर आना होता है और क्षपक-श्रेणी के द्वार से गुजर कर ही मोक्ष-महालय मे पहुँचा जाता है।

कई ग्रात्माएँ चौथे गुणस्थान से ही मार्ग भ्रष्ट होकर तीसरे, दूसरे, या पहले गुणस्थान मे पहुँच जाती हैं। कई पाँचवे से भटक जाती हैं और कई छठे से। वापिस लौटने की स्थिति दसवे गुणस्थान तक है। ग्यारहवे गुणस्थान मे चली जाने वाली ग्रात्मा तो निश्चय ही लौटती है।

ग्राठवे गुणस्थान से दो मार्ग निकलते हैं—उपशम और क्षपक । जो उपशम श्रेणी चढा, वह ग्यारहवे गुणस्थान पर पहुँच कर रक जाता है । उसे वहाँ से लौटना ही पडता है । यदि उस ग्रात्मा ने वहाँ पहुँच कर, उसी गुणस्थान मे मृत्यु प्राप्त करली, तो वह सर्वार्थसिद्ध महाविमान (छोटी मोक्ष) मे जाकर ३३ साग-रोपम तक देव सम्बन्धी परम सुख भोगती है और वहाँ से मर कर मनुष्य होती है । फिर उसे चौथे गुणस्थान से ग्रागे बढकर क्षपकश्रेणी के एक मात्र मार्ग से ही मोक्ष महल में पहुँचना होता है । इसके सिवाय दूसरा मार्ग है ही नहीं ।

भ्रनेक मार्ग वहाँ होते हैं-जहाँ से भ्रनेक स्थानो पर-भ्रनेक दिशाओं में जाया जाता है। जाने वाले भी बहुत होते हैं। चतुर्गति के अनेक स्थानो पर जाने के लिए हिंसादि पाप और अकाम निर्जरा, पुण्योपार्जन, सरागता, सकर्मता आदि कारण होते हैं। इन सब के मार्ग भी अलग अलग होते हैं। सिद्ध गित तो ऐसी है कि जिसका एक ही मार्ग है और वहाँ जाने वाले भी थोड़े ही होते हैं।

जिस प्रकार भव्य भवन के शिखर पर पहुँचने के लिए एक ही सीढी (चढ़ने का मार्ग) होता है, उसी प्रकार मोक्ष-महल मे पहुँचने के लिए निवृत्ति का एक ही मार्ग है और क्षपकश्रेणी के सोपान चढ़कर ही पहुँचा जाता है। इसके सिवाय और कोई मार्ग नहीं है।

# सर्वज्ञता पर श्रद्धा

प्रश्न-जिनेश्वरो के त्याग, उनकी उत्कृष्ट तपस्या, उनकी स्रपूर्व वीतरागता और महान् स्रात्मबल पर विश्वास हो सकता है, किंतु एक मात्र सर्वज्ञ सर्वदर्शी नही माना जाय तो क्या हर्ज है ?

उत्तर-यदि जिनेश्वरो को सर्वज्ञ सर्वदर्शी नही माना जाय, तो सम्यग्दृष्टि से त्यागपत्र देना ही माना जायगा। जो मिथ्यादृष्टि होते हैं, वे ही जिनेश्वरो की सर्वज्ञता से इन्कार करते हैं। ऐसा करके वे समस्त तत्त्व-ज्ञान को ही ग्रमान्य जाहिर करते है। क्यों कि जिसने सर्वज्ञता नहीं मानी, वह धर्मास्तिकायादि द्रव्य, स्थावरकाय और निगोद के जीव, नर्क, स्वर्ग, मोक्ष ग्रादि किस ग्राधार से मानेगा? वह इनसे भी इन्कार कर सकेगा।

क्षोर इस प्रकार जैन तत्त्व-ज्ञान से ही श्रसहमत हो जायगा।

विश्व में ज्ञेय वस्तुएँ अनन्त-अनन्तानन्त है। छद्मस्य जीव, सख्यात वस्तुओं का आशिक प्रत्यक्ष ज्ञान कर सकता है, शोष अनन्तानन्त वस्तुओं के विषय में वह नहीं जानता। प्रत्येक छद्मस्य जीव, अनन्तानन्त ज्ञेय वस्तुओं के विषय में अनजान है। जब एक मनुष्य में अनन्तानन्त अज्ञान माना जा सकता है, तो किसी एक में अनन्तानन्त ज्ञान क्यों नहीं माना जाता?

ग्रनपढ जीव ग्रनन्त हैं, पढ़े लिखे मनुष्य थोड़े ही होते हैं। उनमे भी साधारण पढे लिखे श्रधिक और विशिष्ट विद्वान् थोडे। उन विशिष्ट विद्वानों में भी ज्ञान की तरतमता होती है। कोई किसी एक विषय मे अधिक अनुभव रखता है और दूसरे विषय मे थोड़ा, तथा शेष विषयो मे अनिभज्ञ । इस प्रकार करोड़ो मनुष्यो मे ग्रधिक विषयो को गहराई के साथ जानने वाले इतने थोडे होगे कि जो अंगूलियो पर ही गिने जा सके। जबतक ग्रामोफोन, टेलिग्राफ, रेडियो, हवाईजहाज, भ्रणूबम ग्रादि ग्राश्चयं जनक वस्तुओं का आविष्कार नहीं हुआ था, तब तक दुनिया के सभी मनुष्य इन वस्तुओं के ज्ञान से श्रनभिज्ञ ही थे। एक भी मनुष्य इन चीजो को नही जानता था। सबसे पहले इन वस्तुओ का ज्ञाता एक ही व्यक्ति हुग्रा। वर्त्तमान संसारभर में एक मात्र वही इसका ज्ञाता था और उसी ने ग्राविष्कार करके संसार को श्राश्चर्य में डाल दिया। यद्यपि जैन मान्यतानुसार इस श्रनादि संसार मे ऐसे ग्राविष्कार ग्रनन्तवार हो चुके. तथापि ऐतिहासिक दृष्टि से ये वस्तुएँ वर्त्तमान युगो में बिलकुल नयी और सर्व प्रथम ही मानी जायगी। श्रभी ऐसी कितनी ही वस्तुएँ छुपी हुई

है, जो दुनिया के किसी भी मनुष्य की दृष्टि में नहीं है, जब वे प्रकाश में आवेगी, तब ससार चिकत होकर उनको सर्वथा नयी मानने लगेगा। इसी प्रकार सर्वज्ञता के विषय में भी जानना चाहिये। ससार के समस्त द्रव्यो और उनके गुण पर्यायों के ज्ञाता-दृष्टा सर्वज्ञ-सर्वदर्शी, किसी समय इस ससार में अवश्य थे और हजारो वर्ष बाद भी प्रवश्य होगे। प्रत्यक्ष को ही सब कुछ और सर्वथा सत्य मानकर अप्रत्यक्ष वस्तु के लिये सर्वथा इन्कार करने वाले सुज्ञ नहीं है। प्रत्यक्ष को ही प्रमाण मानने वालों के लिये उपर्युक्त अद्भूत वस्तुएँ—प्राविष्कार के पूर्व-अमत्य मानो जाती थी, वे ही निर्माण के बाद सत्य मानी जाने लगी। इसी प्रकार आगे भी होगा। अतएव प्रभु की सर्वज्ञता सर्वदिशता से इन्कार करना समभदारी नहीं है, यह मिथ्यादृष्टि का परिणाम है।

## देश सम्यक्त्व क्यों नहीं

प्रश्न-यदि तीर्थंकरो की सर्वज्ञता मान ली जाय, किंतु षट्-द्रव्य नी-तत्त्वादि में से किसी एकाध तत्त्व प्रथवा उसके किसी अश को नहीं माना जाय, तो मिण्यात्व नहीं लगना चाहिये। जिस प्रकार पूर्ण रूप से चारित्र नहीं पाल सकने वाले को कुछ कम पालने पर देश-चारित्री कहा जाता है, उसी प्रकार देश सम्यक्त्व भी मानना चाहिये?

उत्तर-सम्यक्त्व तो पूर्ण रूपेण होती है, देशरूप मे नही। क्योंकि जहाँ किसी एक वस्तु के लिये इन्कार हुग्रा,वहा मिथ्यात्व का प्रवेश हो ही गया। प्रज्ञापना सूत्र के बावीसवे पद मे लिखा कि 'मिध्यात्व सभी द्रव्यो से संबध रखता है।' श्री जिन वचनो मे किंचित् मात्र भी सन्देह किया, तो मिथ्यात्व का भाजन हो जाता है। वत-चारित्र की बात दूसरी है। वह शक्ति से सम्बन्ध रखता है। हृदय से चाहते हुए भी शक्ति की न्यूनता से देश-चारित्र होता है। चारित्र के गुणस्थान भी पृथक् पृथक् हैं। सम्यक्तव के लिये तो एक-मात्र चौथा गुणस्थान ही है। इसमे देश ग्रौर सर्व का विभाग नही है। और श्रद्धा तो मात्र श्रमिप्राय का विषय होने के कारण चारित्र के समान शक्ति का प्रश्न भी उपस्थित नहीं होता। जमाली का चारित्र उत्तम था, किंतु एक विषय मे अश्रद्धा हो जाने से वह विराधक हुआ (मिध्यात्वी कहलाया)। इसलिये श्रद्धा तो पूर्ण रूपेण शुद्ध होनी चाहिये। यदि कोई बात समभ मे नही श्रावे, तो श्रपनी बुद्धि की न्यूनता मानकर "तमेव सच्चं णिसंकं जं जिणेहि पवेइयं"-कहकर श्रद्धा का बल कायम रखना चाहिये। ग्रश्नद्धालु बनकर मिथ्यात्व को नही ग्रपनाना चाहिये।

## विश्व-धर्म

प्रश्न-जैनधर्म तो विराट है, विशाल है, विश्वधर्म होने के योग्य है। फिर ग्राप इसे संजुचित दायरे मे क्यो बांध रहे हैं ?

उत्तर-हाँ, जैनधर्म विराट है, विशाल है और विशव-धर्म होने के योग्य भी है। ज्ञान और दर्शन की अपेक्षा जैनदर्शन, नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देवलोक तथा लोकान्त में सिद्धो तक है। देश चारित्र की अपेक्षा पशु, पक्षी आदि संज्ञी तियँचों मे, और देश तथा सर्वचारित्र की अपेक्षा मनुष्यों में जैनधर्म है। इतने व्यापक और विशाल क्षेत्र में जैनधर्म है। यदि सभी मनुष्य इसे अपनाना चाहे, तो गरीब से लेकर अमीर, रंक से लेकर राष्ट्रनायक, और कृषक से लेकर सेनापित तक अपना सकते है। किंतु ऐसा होता नहीं है। उदयभाव की विचित्रता एवं विविधता के कारण जीवों की परिणित भी विविध प्रकार की होती है, और परिणित की विविधता के कारण रुचि भी भिन्न भिन्न होती है। सारा ससार एक ही धर्म का उपासक और एक ही मत का हो जाय-ऐसा कभी नहीं हो सकता। जीवों की विविध परिणित, रुचि, मान्यता और आचरण रहता हो है। अतएव धर्म में योग्यता होते हुए भी जीवों की अयोग्यता—जीवों के उदयभाव की विचित्रता, के कारण सभी मनुष्य एक धर्म के अनुयायी नहीं बन सकते।

एक मत होने में किसी एक को अपना स्वरूप, लक्ष्य तथा मत छोडना पडता है। या तो धर्म अपना स्वरूप छोड़ कर सब की इच्छानुसार बन जाय, या सभी जीव अपना अपना मत छोडकर एक धर्म के अनुयायी दन जायाँ। क्या ऐसा हो सकता है नहीं, कभी नहीं। सभी मनुष्यों का एक मत कभी नहीं हो सकता। एक मत की विभिन्न शाखाएँ भी जब एक नहीं हो सकती, सम्वत्सरी जैसा छोटा-सा मतभेद भी जैनियों की विभिन्न सम्प्रदायों का नहीं मिटा, नवीन विशाल बूचडखाने जैसे प्राणी-हत्यालय बंद करवाने में भी एक प्रात, एक नगर के सभी मनुष्य एक मत नहीं हो सके, तो ससार के सभी मानव एक धर्म के अनुयायी हो जायाँ, यह तो असंभव एवं अशक्य ही है। गोवध बंदी जैसे सामान्यतम विषय में भी हिन्दू-कुलोत्पन्न राज्य-मन्त्री अनुकूल नहीं बनते, जिसके लिए आमरण अनशन करने के लिए सैकड़ो व्यक्ति कमर कस रहे हैं, तब तत्त्वज्ञान के विषय में एकमत कैसे होगे ?

जब मनुष्य एक मत नहीं हो सकते, तो शेष रहा धर्म। यदि धर्म का रूप जन रुचि के अनुसार बनाया जाय, तो वह धर्म रहेगा ही कैसे ? सबकी रुचि के अनुसार स्वाग सजनेवाले की स्थित क्या होती है ? उनका अस्तित्व कैसे कायम रह सकता है ? वह तो फिर श्रधमं की प्रचूरता में ही खो जायगा।

जैनधर्म विशाल अवश्य है, किंतु वह अपने आप मे विशाल होकर भी बहुत ही सिमटा हुम्रा है। अपने रूप मे वह बहुत ही संक्षिप्त है। वह सर्व व्यापक नही है। सर्व व्यापक है-ग्राश्रव । ग्राश्रव का क्षेत्र लोक-व्यापी है। पाप, ग्रधर्म एवं बन्ध का क्षेत्र समस्त लोकाकाश है। संवर तो एकदम सिमटा हुग्रा, थोड़े-से स्यान मे रहा हुग्रा है। विशालतम भयानक वन के समान आश्रव है। उसमे सवर की सडक तो पतलीसी लकी र के समान बनी हुई है। यद्यपि वह सडक भ्रपने यात्री को एक कोर से छोर तक पहुँचा देती है, तथापि वह लबी होती हुई भी है तो पतली-सी रेखा। उसकी अपेक्षा शेष रहा हुआ वन, कितना विशाल और विशालतम होता है। इसी प्रकार जैनधर्म, मिथ्यात्व से निकल कर सिद्ध स्वरूप तक पहुँचा सकता है, फिर भी उसका मार्ग बहुत ही सिमटा हुग्रा, पतली-सी सडक के समान है। पाप, श्रधर्म और आश्रव से ग्रनन्त भाग न्यून। ग्रधमं का क्षेत्र, धर्म की अपेक्षा ग्रनन्त गुण ग्रधिक रहा है और

रहेगा। ग्रतएव धर्म को सर्व व्यापक बनाने के लिए उसके स्व-रूप को नही बदला जा सकता।

जिस प्रकार ससार में विभिन्न जाति की वस्तुएँ हैं और प्रत्येक जाति में भी कई भेद प्रभेद हैं। धान्य में कोदो भी है और ज्वार, मक्का तथा गेहूँ भी। घोडे की जाति में २५) ३०) रुपये का टट्टु भी है और सवा लाख का रेस का घोडा भी। रत्न भी विविध प्रकार और मूल्य के होते हैं। बहुमूल्य वस्तु परिमाण में थोडी होती है और कही कही मिलती है। उसका क्षेत्र सीमित रहता है। वह सर्वव्यापक नहीं हो सकती। इसी प्रकार धर्म के विषय में भी समफना चाहिए।

जिस प्रकार चादी, सोना और हीरो का मूल्य, जन-मत के प्राधार पर बढाया घटाया नहीं जा सकता। उनका मूल्य भपने भ्राप की योग्यता से हैं, उसी प्रकार धर्म का स्वरूप भी श्रपनी विशेषता के कारण है। धर्म की श्रपनी तारकता, विशुद्धता, भात्मा को परमात्मा बनाने की रीति व विधि-विधान ही उसकी उपयोगिता बतलाते हैं। यदि ये वस्तुएँ, उसमें से निकल जाय और वह मिट्टी और धूल की तरह सर्व सुलभ बन जाय, तो उसका स्थान ही वैसा हो जायगा। फिर वह माथे से उतर कर पैरो के नीचे श्रा जायगा।

प्रश्न-जो धर्म, मनुष्य मात्र के लिए उपयोगी नहीं होता, वह धर्म ही कैसा ? जैनधर्म एक जाति, एक देश और एक रूप में बँधा रहे, तो वह विश्व-धर्म कैसे हो सकता है ?

उत्तर-जैनधर्म तो मनुष्य मात्र के लिए उपयोगी है, चाहिए उसका भाराधक । धर्माराधना में जाति, वर्ग और देश का भेद तो किसी ने भी उपस्थित नहीं किया। वास्तव में भेद की बात दूसरी ही है। प्रस्तुत प्रश्न के मूल में विवाद इस बात का है कि एक वर्ग कहता है—'धर्म का रूप ही बदल कर प्रमुकूलता के अनुसार बनाया जाय', तब दूसरा वर्ग कहता है कि 'धर्म नहीं बदल सकता। मनुष्य स्वयं बदले और धर्म के प्रमुक्त बने।' ग्रब समभना यह है कि कौन बदले, धर्म या धर्मी?

जिस प्रकार प्राकृतिक वस्तुएँ नहीं पलटती। यदि उन्हें पलटाया जाता है, तो वे उतनी लाभकारी नहीं रहती, उसी प्रकार धर्म की स्वाभाविक शोधन-शक्ति भी ग्रपने स्वाभाविक रूप मे ही कायम रहती है। उसमें परिवर्त्तन होने पर वह शक्ति नहीं रहती।

जिस प्रकार सरोवर का निर्मल और शीतल पानी,
मनुष्य की प्यास मिटाकर तृष्ति देती है, गन्दला-िम्ट्टी, कचरा
और मूत्रादि मिला हुम्रा पानी हितकारी नहीं होता, न नशीली
वस्तु मिलाकर भंग और मदिरा बना देने से वह लाभ होता
है, उसी प्रकार धर्म को इच्छानुसार बनाने पर वह म्रात्मशोधक-बन्धच्छेदक धर्म नहीं रहकर,बन्धन कारक बन जाता है। उसका
मूल स्वभाव कायम नहीं रहता। जबतक उसमें संवर का तत्त्व कायम रहता है, तभी तक वह म्रात्म-रक्षक रहता है। जहां सवर तत्त्व निकला कि फिर धर्म रहा ही कहां? सवर का म्रिस्तत्व रखकर कोई भी व्यक्ति, किसी भी जाति, कुल, वर्ग और किसी भी देश का निवासी जैनधर्मी हो सकता है। इसमें कोई मतभेद नही है।

प्रश्न-जिस प्रकार निर्मल एवं शीतल जल में बादाम, पिस्ता, दूध और मिश्री ग्रादि मिलाकर ग्रधिक हितकारी बनाया जा सकता है, उसी प्रकार धर्म को भी युगानुसारी मिश्रण से युक्त करके सभी मनुष्यों के लिए उपयोगी क्यों नहीं बनाया जा सकता?

उत्तर-बनाया जा सकता है और सदा से बनाते आये हैं। संवर तत्त्व मे निर्जरा की मात्रा बढाते रहने से वह धर्म श्रिधक हितकारी बन सकता है। पानी के गुणो को सुरक्षित रखते हुए उसमे गुण उत्पन्न करने वाले तत्त्व मिलाने से गुण वृद्धि होती है, उसी प्रकार सवर धर्म को सुरक्षित रखते हुए निर्जरा का उत्तम मिश्रण किया जाय, तो वह श्रधिक लाभ दायक होता है। भूतकाल मे अनेकानेक भव्यात्माओ ने, गुणरतन-संवत्सरादि और रत्नावली आदि द्रव्य भाव तप मिलाकर आत्मा की विशेष शुद्धि की है। ऐसा होना तो विशेष लाभ दायक है, फिर भी इसे परिवर्त्तन नहीं कहते। क्यों कि सवर के साथ निर्जरा भी धर्म का ही तत्त्व है। जिस साधना मे संवर का तत्त्व कायम रखकर निर्जरा का जितना भ्रधिक मिश्रण हो दह उतनी अधिक लाभकारी होती है। इसमे कुछ भी परिवर्त्तन नही होता। यह तो जैनधर्म का सदा से चला श्रा रहा स्व-रूप ही है।

परिवर्त्तन तो तब कहा जाय कि जिसमे आश्रव तत्त्व को भी धर्म का रूप दिया जाय। जहाँ आश्रव और बध की साधना है, वहा जैनधर्म नही है। यदि साधक को जैनधर्म की साधना करनी है, तो उसे सब से पहले मिथ्यात्व और फिर अविरति आश्रव को छोडना होगा और सम्यक्तव तथा यथा-शक्ति विरति अपनानी होगी। तभी वह आराधक हो सकेगा।

प्यासा व्यक्ति स्वय जलाशय के निकट जाता है और उससे पानी लेकर अपनी प्यास बुक्ताने का प्रयत्न करता है, किंतु जलाशय स्वयं चलकर प्यासे के पास नहीं आता। इसी प्रकार धर्में च्छुक स्वयं धर्म के अनुकूल बनकर उसे स्वीकार कर सकता है, धर्म उसकी इच्छानुसार नहीं बनता। जो लोग, जन सुविधानुसार धर्म को बदलने का कहते हैं, वे अनिभज्ञ हैं। उनके हाथ धर्म नहीं, अधर्म ही लगता है।

सोने का महत्व तभी तक है, जबतक कि वह अपने आप में शुद्ध और निर्मल रहें और सर्वोपयोगी बनने के लिए अपने में हलके तत्त्व का मिश्रण नहीं होने दे। यदि उसने हलके तत्त्व का मिश्रण करके अपना केरेट गिराया, तो न तो वह शुद्ध एव असली रह सकेगा और न उसका वह महत्व-मूल्य ही रहेगा। दूसरों की सुविधा के लिए अपना रूप बिगाड कर महत्वहीन बनना तो अपने को ही मिटाना है। यही बात धर्म के विषय में भी है।

#### श्रास्था का महत्व

ग्रास्था=श्रद्धा के महत्व पर हम पहले लिख चुके हैं। यहाँ फिर हम उसी विषय की चर्चा कर रहे हैं। सम्यक्तव के पाँच लक्षणों में पूर्वाचार्यों ने पहला स्थान 'सम' को दिया है। पूर्वाचार्यों के विषय वर्णन का कम तीन प्रकार का रहा है,-१ पूर्वानुपूर्वी २ पश्चानुपूर्वी और ३ ग्रनानुपूर्वी । कुछ विषयो मे पूर्वानुपूर्वी ऋम रहा है और कुछ मे पश्चानुपूर्वी । गुण वृद्धि की दृष्टि से नमस्कार मन्त्र का साधु-पद ही मूल स्थान है। इसी मे गुण वृद्धि होने पर उपाध्यायादि पद की प्राप्ति होती है। उसी प्रकार सम्यक्त्व के पाँच लक्षणो मे प्राथमिकता, 'म्रास्तिक्य' गुण की है। यह मूल भूमिका है। इस पर ही म्रनु-कम्पादि गुण प्रकट होते है। भगवद्वाणी पर श्रद्धा होने पर ही स्थावरादि जीवो की अनुकम्पा होती है और भाव अनुकम्पा की प्राप्ति तो यही होती है। सम्यग्दृष्टि यह विश्वास कर लेता है कि जीव की दयनीय दशा (ग्रनुकम्पा के योग्य दु खी ग्रवस्था) उसके हिंसादि पापो के कारण हुई है। सभी दुखो का मूल मिथ्यात्वादि पापो मे रहा हुग्रा है। जिस प्रकार वह दूसरे जीवो की दुखी अवस्था देखकर अनुकम्पा करता है, उसी प्रकार वह श्रपनी खात्मा पर भी अनुकम्पा करता है। उसकी अनुकम्पा, दु.ख के कारणो (१८ पापो) के प्रति निर्वेद और सुख के कारणो (मोक्ष के साधनो) के प्रति संवेग लाती है। निर्वेद और सवेग, जीव मे 'समत्व' उत्पन्न करते हैं। इसलिए स्रास्तिक्य के वाद श्रनुकम्पा और उसके वाद निर्वेद मानना उचित है। विना म्रास्था के निर्वेद संभव नहीं है, और विना निर्वेद के सवेग नही हो सकता। जब संवेग निर्वेद ही नही, तो ममत्व की प्राप्ति कैसे होगी ? ग्रतएव पश्चानुपूर्वी ढग से ग्रास्तिक्य को प्राथ-मिकता देना ही उचित होगा। परमतारक प्रभु महावीर के

धर्मोपदेश में भी सबसे पहले ग्रास्तिक्य पर जोर दिया है, जैसे कि—'अित्थलोए...... ग्रादि (उववाई)श्रद्धा को परम दुर्लभ मानना (उत्त० ३) भी श्रास्तिक्य के महत्व को सिद्ध करता है। जितना पराक्रम जीव को श्रास्तिक बनने और बने रहने में लगाना पड़ता है, उतना और किसी में नहीं लगाना पड़ता।

### त्तायोपशामिक सम्यक्त्व की श्रक्थिरता

सम्यक्त्व तीन भावो में होती है,-१ औपशमिक २ क्षायिक और ३ क्षायोपशमिक । औपशमिक सम्यक्त्व किसी भी जीव को पाँच बार से म्रविक प्राप्त नही होती और क्षायिक सम्यक्तव तो एक बार ही प्राप्त होती है। औपशमिक सम्यक्तव तो अवश्य ही नष्ट होती है और क्षायिक अमर है। यह आने के बाद स्थिर ही रहती है। उपशम में मिथ्यात्व के बीज सुरक्षित रहते हैं, परन्तु क्षायक मे तो समूल नष्ट हो जाते है। क्षायोप-शमिक सम्यक्त की दशा विचित्र होती है। यह एक भव मे उत्कृष्ट हजारो बार (६ हजार बार तक) ग्रा जा सकती है। और इसका विस्तार भी संसारी जीवो मे सर्वाधिक होता है। भ्रोपशमिक और क्षायिक सम्यक्तव वाले ससारी जीवो से, झायोप-शमिक सम्यक्त्वी असंख्यगुण श्रधिक होते हैं । इस सम्यक्त्व के स्वामी श्रीगौतमस्वामीजी महाराज जैसे भी होते हैं, जो गुण-वृद्धि के द्वारा क्षायिक सम्यक्तव प्राप्त कर लेते है, और ऐसे जीव भी होते है-जो ६६ सागरोपम से ग्रधिक काल तक कायम रखकर मूक्त होते हैं, किंतु इसके विपरीत ऐसे जीव भी होते

है, जो प्राप्ति के बाद थोड़े ही समय मे (अन्तर्मुहर्त मे) ही गँवा देते है। इस सम्यक्तव वालो मे से भ्रधिक सख्या ऐसे जीवो की होती है, जो स्थिरता के अभाव में मिथ्यात्व के ऋपेटे मे म्रा जाते है। जो स्थिरता क्षायिक सम्यक्तव में है, वह क्षायोप-शमिक में नही है। क्षायक सम्यक्तवी सर्वथा निर्भीक होता है। संसार की कोई भी शक्ति उस प्रजेय ग्रात्मा को प्रभावित नही कर सकती। किंतु क्षायोपशमिक सम्यक्त्व के लिए खतरे के स्थान अनेक हैं। परिस्थिति से प्रभावित होकर मिथ्यात्व की प्राप्ति उसमें संभव हो जाती है। जिस प्रकार कमजोर और बीमारी के अंशवाले व्यक्ति पर छूत रोग (ससर्ग से उत्पन्न होने वाले रोग) शीघ्र ग्रसर कर जाते हैं, उसी प्रकार क्षायोपशमिक सम्यक्तव वाले जीवो पर मिथ्यात्व का श्रसर शीघ्र हो सकता है, क्योकि क्षायोपशमिक सम्यक्त्वी ग्रात्मा मे दर्शन-मोहनीय कमं के दलिक मौजूद रहते है। जिस भव्य म्रात्मा मे क्ष्योपशम की तीवता अथवा तीव्रतमता होती है, वह तो मिथ्यात्व के भापेटे से-क्षायिक सम्यक्त्वी की तरह, बच जाता है। उसके वे दलिक नष्ट हो जाते है। किंतु जिनका क्षयोपशम मन्द होता है, वे श्राक्रमण के शिकार हो जाते हैं और मिथ्यात्व के भयंकर जाल मे फँसकर दुखी हो जाते है।

क्षायोपशमिक सम्यक्तवी जीवो में से ही दर्शन भ्रष्ट होते हैं, क्यों कि इसमें हायमान परिणाम वाले भ्रधिक होते हैं और भय के स्थान भी इसीके लिए है। औपशमिक सम्यक्त्व के लिए तो पतन का एक भ्रातरिक कारण ही होता है, किंतु क्षयोप- शम की मन्दतावाले सम्यक्तवी जीवो मे तो उपादान और निमित्त भी जोरदार ग्रसर कर जाते हैं। जमाली और उसके ग्रनेक साथियो तथा महासती सुदर्शना के मिध्यात्व को उदित होते, स्वय भगवान् महावीर जैसे उत्कृष्टतम निमित्त भी नहीं रोक सके, और विछोने जैसा सामान्य निमित्त भी जमाली ग्रादि श्रमण श्रमणियों के मिध्यात्वोदय का कारण बन गया। भगवान् महावीर के समीप रहते हुए भी श्री मेघ मुनि का मन्द क्षयोप-शम, दर्शन-मोह के उदय के ग्रागे टिक नहीं सका और मिध्यात्व ग्रा धमका। मन्द क्षयोपशम वाले जीवो की ऐसी दशा हो जाती है। इसीलिए महान् उपकारी जिनेश्वर भगवतो ने हमे सावधान रहने का उपदेश यिया है। हमे चाहिए कि उन पर-मोपकारी जिनेश्वरों के बचनों पर विश्वास करके उन दोष के स्थानों से बचते रहे।

### खतरे के स्थान

हमने यह तो मान लिया कि जिसके हृदय मे निर्ग्रन्थ प्रवचन के प्रति दृढ श्रद्धा है, वह सम्यग्दृष्टि है। किंतु निर्ग्रन्थ प्रवचन के प्रति दृढ श्रद्धा है, वह सम्यग्दृष्टि है। किंतु निर्ग्रन्थ प्रवचन के प्रनुक्ल है और कौन-सी प्रतिकृल है ? जब हम एक ही परम्परा के मानने वालों में परस्पर मत-भेद देखते है—तत्त्व विषयक विभिन्न विचार देखते है तो मित कुंठित हो जाती है। ऐसे समय हम किस मार्ग को ग्रपनावे ? किस कसौटी पर कस कर यह परीक्षा करे कि 'निर्ग्रन्थ प्रवचन' क्या है ?

प्रक्त उचित एवं सामयिक है। भगवान् महावीर और निर्ग्रन्थ-प्रवचन के नाम पर गलत प्रचार भी हुम्रा है और हो रहा है। कोई लिखता है-'मगवान् ने सर्व-धर्म समभाव का उप-देश दिया,' तो कोई कहता है कि 'ग्रछुतोद्धार ही परम धर्म है।' एक महात्मा फरमाते है कि 'जगत् की भावनाओं के श्राधीन बनना सबसे उत्तम धर्म हैं, तो दूसरे उपदेश करते है कि 'तर्क की कसोटी पर खरा उतरे उसी को धर्म मानना चाहिए,इसके म्रतिरिक्त सभी सिद्धात त्यागने योग्य है। इस प्रकार म्रनेक विचार प्रचारित होते हैं और ये सब भगवान् के नाम पर होते हैं। इनसे साधारण उपासको का भटक जाना स्वाभाविक है। यदि ऐसे विचारो का प्रचारक. गुरु पद पर हो और विशेष पढा लिखा हो, तो वह बडी चतुराई से, सरलतापूर्वक लोगो के गले मे अपने विचार उतार सकता है। यह खतरा अपने जैसो से ही अधिक होता है। दूसरे लोग तो पहले से-'पर' कहलाते है। इसलिए उनकी वात पर हमारा विश्वास प्राय नही होता। किंतु अपने होकर जो कुछ कहते है, उन पर सामान्य उपा-सक तो विश्वास करेगा ही। क्यों कि वह मानता है कि 'ये भ्रपने है, विद्वान है, ये जो कुछ कहते हैं, वह सत्य ही है।' इस प्रकार मानकर वह खरे के भरोसे खोटा भी ग्रपना लेता है। इस प्रकार के परिवर्तकों में "ग्रिभिनिवेश" की मात्रा ग्रिधिक होती है। उनकी धुन यही है कि 'किसी प्रकार मेरी बात सर्वी-परि रहे। इसके लिए वे कदाग्रह में पड़ जाते हैं, विभेद वढाते हैं और स्व-पर का ग्रहित कर डालते हैं, परन्तु ग्रपने हठ को

नहीं छोडते। किंतु जिन धर्म-बन्धुओं का निर्ग्रन्थ-प्रवचन से सतत परिचय रहता है, जिन्होने निर्ग्रन्थ-प्रवचन के उद्देश्य और ग्रादेश को समक्ष लिया है, वे इस प्रकार के भुलावे में नहीं श्राते। उनके पास निर्ग्रन्थ-प्रवचन को समक्षने की कसोटी है। वे ग्रसली और नकली का भेद सरलता से जान लेते हैं।

उनका दृढ विश्वास है कि निर्ग्रन्थ-प्रवचन का उद्देश्य निराबाध एव शाश्वत शाति रूप मोक्ष प्राप्त करना है। और उपाय है-संवर और निर्जरा। इन्हे अपना कर लक्ष्य को प्राप्त करना । घ्रास्नव हेय और संवर उपादेय है । संयोग सम्बन्ध हेय और ग्रसगता-नि संगता उपादेय है। सासारिक प्रवृत्ति हेय और सयम तथा ज्ञानादि मे प्रवृत्ति उपादेय है। इस प्रकार निर्ग्नन्थ धर्म के उद्देश्य और उपाय को समभनेवाला किसी भी खतरे मे नही पडता। वह समभ लेता है कि ग्रसल क्या है और नकल क्या है ? किंतु जो भोले-भाले और केवल व्यक्ति विश्वास पर ही रहने वाले हैं, उनके लिये ऐसे लोग खतरनाक होते हैं। यह खतरा, सामान्य व्यक्ति से नही, किंतु विशेष व्यक्ति से होता है । जिनका प्रभाव हजारो पर पडता है, उन्ही मे से भ्रभिनिवेश के स्वामी ग्रधिक होते हैं। ग्रतएव निग्रंन्थ प्रवचन के मर्म को जानकर, ऐसे खतरो से बचकर, सम्यक्तव को सुरक्षित रखना चाहिये।

### दूषगा-१ शंका

सम्यक्तव को मलीन अथवा नष्ट करने वाले कारण ये हैं। १ शंका-जिनेश्वरों के वचनों में शका करना, अनन्त ज्ञानियों एवं आगमकारों के वचनों और उसमें रहे हुए आशय को नहीं समक्षकर उनकी सत्यता में सन्देह करना-खतरे का प्रथम स्थान हैं। समक्षने के लिए प्रयत्न करना आवश्यक हैं— उपादेय हैं। प्रत्येक वस्तु को हृदयंगम करने के लिए विशेषज्ञों को पूछना तो स्वाध्याय नाम के तप का 'पृच्छा' नामक दूसरा भेद है—गुण है, दोष नहीं है। किंतु उसकी सत्यता के प्रति सन्देह लाना-'शंका' नाम का दोष है। यह दोप यदि आत्मा में घर कर जाय, तो सम्यक्तव नाशक बन जाता है।

संसार मे ऐसी ग्रदृश्य वस्तुएँ ग्रनन्त हैं कि जिनका प्रत्यक्षं हमारे जैसे व्यक्ति नहीं कर सकते। उनके ग्रस्तित्व एवं स्वरूपादि का ज्ञान, ग्राप्त वचनों से ही होता है। यदि हम उन वचनों पर विश्वास नहीं करे और ग्रप्रत्यक्ष वस्तुओं पर ग्रविश्वास करे, तो नास्तिकता ही हाथ लगेगी।

श्रप्रत्यक्ष तो दूर रहे, हम प्रत्यक्ष वस्तु को भी पूर्ण रूप से नहीं जान सकते, उन्हें दूसरे अनुभवियों के वचनों पर विश्वास करके उपभोग में लाते हैं। हम अपने शरीर के रोग को दूर करने के लिए वैद्य अथवा डॉक्टर की दी हुई दवाई को विश्वास पूर्वक गले उतार लेते हैं। दवा की शीशी हमारे हाथ में होते हुए भी हम नहीं जान सकते कि इसमें क्या है, –दवा है या विष, या कोरा पानी ही है। अपने हाथ में रही हुई वस्तु में भी प्रत्यक्ष कम और प्रच्छन्न अधिक होता है। अच्छे अनुभवी डॉक्टर के हाथ में एक दवाई की गोली या टिकिया रख दीजिए और पूछिए कि इसमे क्या क्या गुण है और किन किन वस्तुओं से वनी है वह प्रनुभवी डॉक्टर, दवा की गोली को प्रत्यक्ष देखते हुए भी कुछ नहीं बता सकेगा। वह उसके विवरण को पढ़ कर भी किसी खास गुण को ही बता सकेगा। जब हमारे हाथ में रही हुई वस्तु को भी (जिसे हम देख रहे हैं) पूर्ण रूप से नहीं जान सकते, तो परोक्ष वस्तु को कैसे जान सकते है ? इस विषय में प्रनुभवियों पर विश्वास करना ही पड़ेगा। प्रत्येक विषय में प्रपनी बुद्धि से तोल कर ही मानने का आग्रह करने वाले और जिन वचनों में शंका ग्रथवा अविश्वास करने वाले लोग, सम्यक्त्व की सीमा से एकदम बाहर हैं।

एक 'जैन पंडित' कहलाने वाले महाशय ने 'श्रमण' श्रगस्त ५२ के पृ० ६ में "क्या मैं जैन हूँ," शीर्षक लेख में श्रपनी नास्तिकता स्वीकार करते हुए लिखा कि-

"ग्रास्तिक बनने की सब से बड़ी योग्यता यही मानी. जाती है कि व्यक्ति धार्मिक और दार्शनिक मामलो में स्वयं कुछ न सोचे। दूसरे महान् समभे जाने वाले व्यक्ति ने उसके लिए सब कुछ सोच कर रख दिया है। ग्रतएव स्वयं कुछ सोचने की भ्रावश्यकता नही—यह बात मैं नहीं मानता, इसलिए भी मुभे लोग नास्तिक समभते हैं।"

यह लिखना तो साफ भूठ है कि-"धार्मिक और दार्श-निक विषयों में कुछ सोचना ही नही-यह ग्रास्तिकता की सबसे वडी शर्त है।" क्यों कि जैन धर्म ने स्वाध्याय के दूसरे भेद में 'पृच्छा' और चौथे भेद में 'श्रनुप्रेक्षा' को स्वीकार किया है। हा श्रपने ही तर्क को पकडकर अश्रद्धालु नही बनना, यही हित-कर है।

जिस वस्तु को पंडितजी नहीं मानते और नास्तिक बनते हैं, किंतु उसी बात को सारी दुनिया मान रही है। खुद भी यदि अपने अध्यापक पर विश्वास नहीं करते और स्वय सोच विचार करते रहते कि "अध्यापकजी मुभों जो कुछ पढ़ा रहे हैं, वह सहीं पढ़ा रहे हैं, या गलत ? मैं स्वयं जबतक इसकी परीक्षा नहीं करलूँ तब तक पढ़ूँ ही नहीं", तो वे पंडित नहीं बन सकते थे। हम अन्यत्र तो छद्मस्थों पर विश्वास करलेंगे, किंतु दर्शन और धर्म के मामले में किसी पर विश्वास नहीं करेंगे। इसका कारण यहीं है कि कुश्रद्धा के चक्कर में पड़ कर नास्तिक बन गये है। उन्होंने आगे यह भी लिखा है कि—

"नास्तिक शब्द की एक सर्वसम्मत व्याख्या यह भी है कि जो ग्रात्मा और परलोक को न माने। मै ग्रपनी तुच्छ बुद्धि से ग्रभी तक इस विषय में सदेह ही करता हूँ।" ग्रागे लिखा कि-

"मुक्ते ग्रात्मा या परलोक का साक्षात्कार है ऐसा मैं नहीं मानता और जबतक ऐसा साक्षात्कार नहीं होता, तबतक श्रास्तिक की ग्रपेक्षा नास्तिक बना रहना ही ग्रच्छा समकता हूँ।"

श्रात्मा और परलोक के विषय में पिडतजी को कभी साक्षात्कार हो जाय-यह श्रसभव ही लगता है। श्रात्मा को तो वे देख सकते नहीं, क्योंकि वह श्रह्मपी है, और परलोक का साक्षात्कार करेगे जब की बात है, क्योंकि वह इस जिन्दगी में संभव नहीं है। इस प्रकार में जीवन भर नास्तिक ही बने रहेगे। इस प्रकार जीव सदेहशील बन कर सम्यक्तव से विचत रह जाता है, या भ्रष्ट हो जाता है।

साधुओं में शंका के बीज बोने वाले उनके गृहस्य ग्रध्या-पक भी हैं। इस प्रकार के खतरे जैन नामधारी पडितों से ग्रधिक हुए है। कई वर्ष पूर्व की बात है। मारवाड में एक मृनिजी ने जिक किया था, -

"मुक्ते एक .... जैन पिडत पढा रहे थे। उन्होंने एक दिन जैन सूत्रों की श्रालोचना करते हुए कहा था कि-सूयगड़ांग में मेर पर्वत की ऊँचाई एक लाख योजन की लिखी है, जिसमें से एक हजार योजन जमीन के भीतर और शेष ६६००० ऊपर है और वह शाश्वत है। इधर जब हम प्रत्यक्ष में देख रहे हैं कि किसी मकान की दिवाल बनाई जाती है, तो उसकी नीव, ऊपर की दिवाल से चौथे हिस्से में तो रखी ही जाती है, तब भी वह सौ दोसों वर्षों में हो गिर पडती है। फिर ऊपर की श्रपेक्षा सौवे हिस्से में हो जा वस्तु जमीन में हो, वह ठहर भी नहीं सकती, तो शाश्वत तो हो ही कैसे सकती है?"

जैन पहितजी ने शका का शूल विद्यार्थी मुनि के हृदय मे चुभा दिया और विद्यार्थी तो विद्यार्थी ही ठहरे। गुरु पर विश्वास करना विद्यार्थी का साधारण कर्तव्य होता है और ऐसे शूल, सरलता से हृदय मे पैठ जाते हैं। सुनने के साथ मुभे भी विचार हुआ, किंतु सद्भाग्य से भुभे उसका मर्म समभ मे आ गया। मैंने मुनिजी से कहा कि—''जो वस्तु नीचे से बहुत लम्बी चौड़ी हो और ऊपर उसकी गोलाई क्रमश. कम होती गई हो, तो ऐसी वस्तु तो बिना नीव के भी जमीन पर ठहर सकती है, जैसे ग्रामोफोन का ग्रोधा रखा हुग्रा भोगरा। मेरु पर्वत, पृथ्वी के भीतर १००६० है वे योजन चौडा है ग्रीर पृथ्वी पर १०००० योजन चौडा, फिर क्रमश कम होते होते शिखर पर एक हजार योजन चौडा रह गया है। इस प्रकार की वस्तु के डिगने, या गिरने की शका ही कैसे हो सकती है?"

इन्ही पडित जी ने एक दूसरे मुनिजी को 'पासत्थ' विशेषण (जो शिथिलाचारी साधु का है) को भ० महावीर की परम्परा की ओर से, भ० पार्श्वनाथ की परम्परा के साधुओं के प्रति व्यगात्मक बताकर इसका ऐतिहासिक महत्व बताया था। इसके बाद इस विषय मे 'श्रमण' के मई ५४ के अंक मे लेख भी निकला था। जिसकी श्रालोचना स० द० सेप्टेम्बर ५४ के अंक मे हुई है। श्रब कई पंडित साधु स्वयं इस दोष को बढा रहे है। कोई श्रपनी मिथ्या मान्यता को प्रचारित करने के लिए, और कोई श्रपनी ढिलाई को छुपाने के लिए, सूत्र सम्मत विधि-विधानों के प्रति शंका फैलाकर इस दोष को बढा रहे है।

धर्मास्ति, ग्रधर्मास्ति, ग्रलोक, स्वर्ग,नरक,परमाणु भ्रादि भ्रादि किसने देखे ? कौन भ्रपने जीवन मे साक्षात्कार करता है ? जो साक्षात्कार का हठ पकड़े बैठे हैं, वे यो ही रह जायेंगे।

जिस प्रकार चोरी, जारी, मानव-हत्या आदि अपराधो का दण्ड स्थानान्तर (कारागृह) में भुगता जाता है, और अमीर लोग गर्मी के दिनों में शिमला मसूरी आदि जाकर आराम का अनुभव करते हैं, इसी प्रकार महान् अपराधों की सजा भुगतने के लिए नर्क और सद्कार्यों - पुण्य कर्मों का सुखरूप फल पाने के लिए स्वर्ग है, किंतु यह बात तर्क परम्परा मे उल-भनेवालो के समभ में नहीं भ्राती। वे तो शकाशील रहकर नास्तिकता के पात्र ही रहेगे।

संसार मे जितने भी मत-मतान्तर हैं, उन सब के अपने ग्रपने सिद्धात है, और उनके ग्रनुयायी तदन्सार मानते है, तभी वे उस मत के अनुयायी कहलाते हैं। उसी प्रकार जैनसिद्धात को माननेवाला ही जैन कहा जा सकता है। जैनसिद्धात मे सम्यग्-दृष्टि की जो परिभाषा की गई और जो नियम स्वीकार कियें गये, तदनुसार माननेवाले ही जैनी या सम्यग्दृष्टि हो सकते है। इसके विपरीत विचारवाले और उन सिद्धातो को दूषित करनेवाले तथा उनके विपरीत प्रचार करने वाले जैनी नही, सम्यगृद्ध्ट नही, किंतु अजैन एवं मिथ्यादृष्टि ही हैं। धार्मिक विषयो मे व्यक्ति के स्वतन्त्र विचारों का कोई महत्व नहीं है, फिर वह कितना ही उच्च विद्वान् क्यो न हो। यदि व्यक्ति की भ्रपनी इच्छानुसार ही दर्शन का रूप वनता जाय, तो यह मात्र विडम्बना ही है। उस दर्शन का नाश ही समिक्षए। फिर-जितने व्यक्ति उतने दर्शन । इस प्रकार के प्रयत्न,सम्यक् श्रद्धान को नष्ट करने वाले हैं। शंका रूपी राक्षसी से ही मत-विभिन्नता बढकर उन्मार्ग की प्रवृत्ति होती है।

शंका के कई रूप होते हैं। देश-शंका और सर्वशंका। इन दो भेदो में सभी प्रकार की शंकाओ का समावेश हो जाता है। स्राज कल के पडितो में सर्वशंका का प्रावल्य दिखाई देता है। और तो ग्रनग रहे, हमारी कॉन्फरन्स के नेता और 'जैन प्रकाश' स्वय जैन मान्यता के विपरीत प्रचार कर रहे हैं। जैनदर्शन के लिए यह महान् विपत्ति काल है। रक्षक के रूप में भक्षक इसमें मीजूद है। शकारूपी राक्षसी विराट रूप धारण करके जैनदर्शन को निगल जाने का प्रयत्न कर रही है। कई विद्वान कहे जानेवाले मुनि, मिथ्यात्व की भपट में ग्राकर सम्यक्त्व से खिसक गये। इस महान् खतरे से जो सावधान रहकर "तमेव सच्चं णीसंकं जं जिणेहिं पवेइयं"—इस प्रकार दृढ श्रद्धान रखेगे, वे ही इस दूषण से विचत रहकर सम्यक्त्व को सुरक्षित रख सकेगे।

#### २ कांचा

जिसके हृदय मे श्रद्धा की जड़े मजबूत नहीं होती, वह सोचता रहता है कि 'यह ग्रच्छा या वह ग्रच्छा'। व्यक्ति विशेष ग्रथवा किसी भौतिक विशेषता से श्राक्षित होकर पर-दर्शन को ग्रपनाने की इच्छा करना—'काक्षा' दोष है। यह दोष भी कमजोर नहीं है। ढीली श्रद्धावाले लोगों के सामने जब किसी श्रजैन विशिष्ठ व्यक्ति का ग्रादर्श उपस्थित होता है, तब वह सोचता है कि—''देखों! ग्रमुक महात्मा कितना त्यागी है। देश हित के लिए उन्होंने कितने कष्ट सहे। परोपकार के लिए उन्होंने ग्रपना सारा जीवन लगा दिया। उनमें सादगी कितनी श्रिष्ठक है।' इत्यादि इस प्रकार के विचारों से वे दूसरों की ओर श्राक्षित हो ही जाते हैं। दूसरी ओर हमारे कुछ पठित

साधु भी ग्रपने विचारो और कार्यों से भोले लोगों को जैनत्व से गिराने के प्रयत्न करते रहते हैं। ग्रभी ग्रभी एक महाराज, सर्वोदय केन्द्र का निरीक्षण करने पधारे थे। कुछ संत महात्मा गाँधीजो के प्रशसक रहे है, कुछ श्री विनोबाजी, नेहरुजी ग्रादि के। इस प्रकार के निमित्तों को पा कर 'काक्षा' का उदय होना सरल हो जाता है। यदि विचार पूर्वक देखा जाय, तो जैन धर्म सभी प्रकार की उत्तमता का भाजन है। जो त्याग, तप और पिवत्रता, निर्ग्रन्थ धर्म है, वह अन्यत्र कहाँ मिलेगा ? दाँत कुरेदने के लिए तृण जैसी तुच्छ वस्तु भी जो विना दिये नही लेते, जो नियम के इतने पावन्द होते हैं कि प्राण दे दें,पर अपने स्वीकृत नियम को नहीं छोडे। मौत मंजूर पर सचित्त पानी (प्राण बचाने के लिए भी) पीना मन्जूर नही। रात्रि भोजन का सर्वथा त्याग। एक कौडी भी पास मे नही रखने वाले। उनके पेट भरने के नियम इतने उच्च कि उसकी बराबरी कोई भी दूसरी विचारधारा नहीं कर सकती। जो खुद संसार की म्राधि, व्याधि और उपाधि से मुक्त हैं और दूसरो को मुक्त करने मे प्रयत्यशील हैं, जो संसार को स्थायी (शाश्वत) सुख का मार्ग दिखा कर वास्तविक हित करते है, ऐसे निग्रंन्थो की वराबरी संसार का कौन सत कर सकता है ? कहाँ है. इतना निरवद्य, निर्दोष और पवित्र जीवन ? किंतु एक ओर कई निर्प्रन्थो की ढिलाई तथा सुखशीलियापन और दूसरी ओर भ्रजैन नेताओं का प्रामाणिक जीवन । इसका भौतिक दृष्टि से मिलान करके लोग अदूरदिशता के चलते 'काक्षामोह' मे फँस कर सम्यक्त्व गर्वां बैठते हैं। ग्रभी विश्वप्रेम और जनहित के बहाने श्री डुगरसिंहजी व नेमीचन्दजी म० इसके भ्रपाटे मे ग्राकर मिथ्यात्व के चगुल मे फँस ही चुके हैं। धन्य है वे श्रावक जो मरणान्तक भय सामने मौजूद रहते हुए भी काक्षा के स्पर्श से दूर रहे।

श्रभी श्रभी लाखो श्रछूत लोग, बौद्ध-धर्मी बने हैं। 'नवभारत टाइम्स' में उनके विषय में लिखा था कि "ऐसे बौद्ध बने हुए परिगणित जातियों के लोगों के सामने एक समस्या उपस्थित हो गई है। सरकार से उन्हें परिगणित जाति होने के कारण जो विशेष सुविधाएँ और सहायता मिलती थी, वह बौद्ध हो जाने पर बन्द हो गई। इससे उन लोगों के सामने यह समस्या उठ खडी हुई कि वे श्रब क्या करें? बौद्ध ही रहे, या पुन पूर्व स्थिति को प्राप्त हो जायँ? उनके सामने साँप छछुन्दर वाली स्थिति है। इस प्रकार किसी ग्राकाँक्षा श्रथवा लालसा से धर्म को छोडने या दूसरे पथ को ग्रहण करने वाले श्रवसर-वादी होते हैं। वास्तविक श्रनुयायी नहीं होते।

#### ३ विचिाकित्सा

तीसरा दोष 'विचिकित्सा' के रूप मे उपस्थित होता है। 'किसे मालूम इस तपस्या, विरित और कायक्लेश का फल होगा या नहीं?' कुछ लोग, कुश्रद्धा के चलते निर्ग्रन्थों के प्रतिलेखन, प्रमार्जन, प्रतिक्रमणादि को और उपवासादि को देख कर उन्हें 'कियाजड़' कह कर घृणा करते हैं। उनकी दृष्टि मे

'परोपकार-लोक-सेवा' ही धमं है। संवर, निजंरा की साधना मे उनका विश्वास ही नही। वे इसे व्यर्थ मानते हैं। उनकी दृष्टि मे ये सब निष्फल है, तभी तो वे कहते हैं कि—"जैन साधु जितना जनता से लेते हैं, उतना देते भी हैं या नहीं?" इस प्रकार वे प्रपने ग्राहारादि का मोल करके बदले मे उनसे सेवा लिने की भावना रखते है। कई लोग श्रमणों को गृहस्थों पर भारभूत मानकर उनको देश के उपयोग मे ग्राने की सलाह देते है। तात्पर्य यह है कि श्रमणों की साधना—संयम, तप, स्वाध्या-यादि को वे निष्फल मानते हैं। विचिकित्सा तो फल मे होने वाले सन्देह को बतलाती है, परन्तु ऐसे लोगों में तो सन्देह की सीमा तोड कर मिध्यात्व घुस गया है।

पंडित सुखलालजी, म० गाँधीजी का श्रादर्श बता कर जैन श्रमणो को जीवन निर्वाह के लिए 'श्रम करने'=स्वावलम्बी बनने की सलाह देते हैं। उनके शिष्य पडित मालविणया, भिक्षाचरी को 'श्रमिको के रक्तपान के समान" बतलाते हैं। इस प्रकार कई तरीको से भोली जनता मे करणी के फल के प्रति सदेह घुसाया जाता है। जो साधु, संवर निर्जरा के पालक कहाते हुए भी—मारवाड के रेगिस्तान को हराभरा बनाने और महलों को भोपडी की बराबरी में लाने की उत्सुकता व्यक्त करते हैं, उनमें संवर, निर्जरा की करणी में विश्वास कहां रे यदि विश्वास होता, तो उस उत्तम साधना के विपरीत प्रचार करते रे

सन्देह रहने तक वह दोष कहा जाता है, किंतु जहाँ सन्देह आगे बढ कर विश्वास मे परिणत हो जाता है और खुले श्राम प्रचार होता है वहाँ तो श्रनाचार ही मानना पड़ेगा।

### ४ परपाषंडी प्रशंसा

मिथ्यामति एव मोक्षमार्ग के विपरीत प्रचारको की प्रशंसा करना भी जिनधर्म के लिए हानिकारक हो जाता है। कोई कोई अजैन, अपने जप, तप, साधना और प्रभाव मे, सामान्य मनुष्यो से कुछ ग्रधिक विशेषतावाले होते हैं। पुण्य प्रकृतियों के उदय से उनकी प्रख्याति भी खूब होती है। वे लाखो करोडो के लिए वंदनीय हो जाते है। उनके द्वारा जनता की राजकीय प्रथवा सामाजिक कठिनाइये दूर होती है, वे लोगो की पौद्गलिक सुविधाओं के लिए प्रयत्नशील बने रहते हैं, उनके जीवन का अधिकाश भाग जनता की सेवा मे जाता है, उन के वचन प्रभावशाली होते है। इस प्रकार के विशेष व्यक्तियों से प्रभावित होनेवाले लोग, उनकी प्रशंसा करते हैं। उस प्रशंसा से प्रभावित होकर कई जैनी भी अपने धर्म के प्रति श्रश्रद्धालु होकर उनके और उनके सिद्धात के प्रति श्रद्धालु बन जाते हैं। जो लोग, धर्म के तत्त्वो को बराबर जानते नहीं, या वंश परम्परा से जैनी बने हुए है, या व्यक्ति विशेष के कारण जैन धर्म से सम्बन्धित हैं, ऐसे अनिभज्ञ व्यक्तियो पर दूसरो का प्रभाव पडना सरल होजाता है। जैनियो मे भैहं, भवानी, चण्डी, मुण्डी भ्रादि को मानने पूजने का रिवाज चालू होने मे एक कारण, परपाषण्डी-प्रशसा का भी हुग्रा है। उन मिथ्या देवो की प्रशसा सुनकर जिन-भक्त प्रथवा जैन माने जाने वाले लोग भी

तेल सिन्दूर लगे भैरूँ, भवानी को पूजने लगे। दरगाह और मजार पर माथा रगडने लगे।

परपाषडी-प्रशसा को "दर्शन भेदिनी विकथा" भी कहते हैं। स्थानागसूत्र स्थान ७ की सात विकथा में छठी 'दंसण-भेयणी' कथा है। इसका अर्थ करते हुए श्री अभयदेवाचार्य ने लिखा है कि "दर्शनभेदिनी—ज्ञानाद्यतिशयितकुतीथिक प्रशंसादिरूपाः'। कुतीथियों की प्रशसा करने से साधारण लोगों का उनकी ओर आकर्षण होता है और उनमें से कई ऐसे भी होते हैं जो जिन-धर्म को छोडकर उन कुतीथियों के अनुयायी बन जाते हैं। इस प्रकार परपाषडी प्रशंसा से सम्यग्दर्शन का घात होता है।

कभी ऐसा भी होता है कि जब जैन-धर्म मे कोई प्रभावशाली यूग-प्रधान व्यक्ति नहीं हो, और प्रजैन मत मे यूग-पुरुष हो, तब उनके प्रभाव से अधिक जनता प्रभावित हो जाती है। यह कोई अनहोनी बात नहीं है। मौभाग्य, शूभ, पराघात, आदेय और यशोकीर्ति आदि शुभनाम कर्म का उदय मिध्या-दृष्टियों के भी होता है। इससे वे प्रशसनीय बन जाते हैं। उनकी दृष्टि असम्यग् एव अप्रशस्त होते हुए भी, उनकी चर्या प्रशस्त भी होती है। उनका रहन-सहन, खान-पान, आचार-विचार और जीवन चर्या लौकिकदृष्टि से अनुकरणीय होती है। उनके वचनों का प्रभाव पडता है, इसलिए दूसरे मतावलम्बी भी उनकी प्रशंसा करते हैं। विरोधी पक्ष भी उनका आदर सतकार करता है। यदि ऐसे व्यक्ति का कोई विरोध करता है,

तो विरोधी सच्चा और खरा होते हुए भी उसका विरोध प्रभाव-जनक नहीं होता, क्यों कि उसकी पुण्य प्रकृतियों का प्रभाव उसकी बुराई को भी दबा देता है। महात्माजी की वत्स-घात ग्रादि प्रवृत्ति का हिन्दुओं और जैनो ने खूब विरोध किया, किंतु उनके शुभोदय के ग्रागे विरोध का कोई खास प्रभाव नहीं पडा। इतना ही नहीं ग्रनेक जैनी, ग्रपनी श्रद्धान् से खिसक कर उनके ग्रनुयायी बन गये। जैनियों के इस प्रकार के परिवर्तन में कोई कोई साधु साध्वी भी कारणभूत बने। उन्होंने गाँधीजी को भगवान् महावीर के समकक्ष बिठाने तक की मिथ्या चेष्टा की। इस प्रकार की 'दर्शन-भेदिनी विकथा' से ग्रनेक श्रज्ञानी भोले जीवों के सम्यग्दर्शन का घात हुग्रा।

'परपाषिडियों की प्रशंसा नहीं करना'-इस के विपरीत कोई कोई कहते हैं कि 'सद्गुणों की प्रशसा करने में क्या दोष है ? गुणों की प्रशसा तो होनी ही चाहिये, फिर वह किसी के भी क्यों न हो।' इस प्रकार कहनेवाले को समक्तना चाहिये कि गुणों की प्रशंसा करनेवाले यदि उस व्यक्ति में रहे हुए दोष नहीं बता सके, तो भोले लोग, गुण के साथ दोष भी ग्रहण कर लेगे और उसमें श्रापकी प्रशसा कारण बन जायगी। एक व्यक्ति में दो गुण और दो अवगुण है। श्रापने दो गुणों की तो खूव प्रशसा करदी, किंतु दोष का सामान्य दर्शन भी नहीं कराया। भापकी प्रशंसा से, श्राप पर विश्वास रखनेवालों ने उस व्यक्ति पर श्रद्धा करली, और उसके गुण के साथ दोषों को भी अपना लिया। श्रापकी प्रशसा उसके दोष ग्रहण में भी कारणभूत बनी। कार 'परपाषंडी-प्रशसा का खतरा भी सम्यक्त्व के लिए हहै।

'दर्शन विघातिनी' कथा करने वाले-दूसरो के स्रतिरिक्त कहलानेवाले भी होते हैं। परपाषण्डी-प्रशसा' का दोष कहानेवालो (सम्यक्त्वी) को ही लगता है, दूसरो को । क्योकि दूसरे तो सम्यक्त्वी है भी नही और यह दोष तो क्तव का है। जैनी, सम्यग्दृष्टि और जैन श्रमण-गुरुस्था- ' कहानेवाले-जिनके सिर पर जैनत्व के प्रचार का, सम्य-के पोषण का भार है, वे ही यदि 'परपाषण्डी-प्रशसा' कर र्शन घातक बने,तो यह रक्षक ही भक्षक बनने के समान है। बुद्ध, गाँघी, विनोवा, तुकडोजी ग्रादि की प्रशसा करके ी ओर ग्राक्षित करनेवाले कोई कोई साधु भी हैं, समाज ग्रसर भी है और पत्र भी है। जितनी हानि घर के ग्रपने नेवालो से होनी है, उतनी दूमरो से नही । यदि भीषणजी, जी ग्रादि दूसरे मतो के होते, तो उनसे इतनी हानि नही । अपने वनकर ही उन्होने जैनियो की श्रद्धा विगाड़ी है। प्रकार 'परपापण्डी प्रशसा' के खतरे से पूर्ण सावधान रहना ाश्यक है।

इस भेद मे हमे उस साहित्य को भी स्थान देना है,

मिध्यात्व वर्द्ध के है। ऐसे साहित्य की प्रशसा से लोगो मे

के प्रति श्राक्षण बढ़ता है और उसे अपनाने की प्रवृत्ति

ो है। यह प्रवृत्ति उनके लिए दर्शन-घातक बन जाती है।

मिक ज्ञान की परिपक्वता के बिना ही लौकिक विद्या और

उसके अभ्यास से प्राप्त होने वाली 'साहित्यरत्नादि' पदिवयो से ललचाकर, शुद्ध श्रद्धान को गँवा बैठते हैं। इसका कारण उस विद्या की प्रशसा है। जिस प्रकार विषय विकार की प्रशसा, भोगरुचि उत्पन्न करके चारित्र का घात कर देती है, जिस प्रकार 'चारित्र भेदनी कथा' को भी विकथा कहकर, ऐसी कथा का निषेध किया है, उसी प्रकार 'परपाषण्डी' तथा 'परपाषण्ड प्रवर्तंक साहित्य' और पौद्गलिक दृष्टि को बढानेवाले शास्त्रादि की प्रशसा का भी त्याग होना चाहिये। तात्पर्य यह कि परपाषण्डी, परपाषण्ड और ऐसे साहित्य की प्रशसा करना भी सम्यक्त्व के लिए खतरे का कारण हो सकता है। इस खतरे से सम्यक्त्व-रत्न की रक्षा करना चाहिए।

प्रश्न-'पर-पाषण्ड प्रशंसा' का सही अर्थं-'पर-पुद्गल' की प्रशसा है, वे पुद्गल-प्रेमी हैं। पुद्गल प्रेम ही आतमा के लिए पर-पाषण्ड प्रशसा है। जो लोग इसका अर्थ-'अन्य धर्माव-लम्बी की प्रशसा करना' करते हैं, वे गलत अर्थ करते हैं। इस विषय में आपका क्या अभिप्राय है?

उत्तर-पर-पाषण्ड प्रशंसा का अर्थ- "पौद्गलिक विकार की प्रशंसा करना, निश्चय दृष्टि से ठीक है. किंतु व्यवहार दृष्टि से 'अन्य मतावलम्बी=मिथ्या दर्शनी की प्रशसा करना" अर्थ ही सत्य, श्रागमोक्त तथा युक्ति सगत है। दोष के ये भेद, व्यवहार दृष्टि से ही प्रतिपादित किये गये हैं।

'परपासंडपसंसा' और 'परपासडसथव' ग्रतिचार, उपा-सकदसा ग्र० १ के मूलपाठ मे ग्राया है। श्रावक शिरोमणि श्री आनन्दजी ने जब भगवान् के समक्ष व्रत धारण किये, तब तिलोकाधिपति ने ग्रपने श्रीमृख से, ग्रानन्द को श्रमणोपासक के व्रत मे लगने वाले दोषो को बताकर सावधान किया। भगवान् ने विरति के दोष तो बाद मे बताये, किंतु श्रावक के दर्शन गुण को बिगाडने वाले शंकादि पाँच दोषो को सब से पहले बताए। इसमे 'परपाषण्डप्रशसा' और 'परपाषण्ड सस्तव' ये दोष, कमश चौथा और पाँचवाँ है। इनका ग्रथं, टीकाकार श्री ग्रभयदेवसूरिजी ने ग्रन्य-दर्शनी की प्रशंसा करना बतलाया है। उपासकदसा की जितनी भी श्रावृत्तियें प्रकाशित हुईं, उन सब मे ऐसा ही ग्रथं, जिनेश्वर भगवान् द्वारा भाषित ग्रतिचारों का हुआ है और महानुभाव ग्रानन्दजी ने भी यही ग्रथं समभा था, तभी तो भगवान् द्वारा समस्त ग्रतिचारों को बता देने के बाद उन्होने ग्रपनी सम्यक्त्व शुद्धि की तत्परता का इकरार करते हुए निवेदन किया कि—

"प्रभो! में प्रतिज्ञा करता हूं कि ग्राज से कभी भी अन्यतीर्थिक = जैनतीर्थ-संघ से भिन्न इतर तीर्थवाले-कृतीर्थी को, अन्ययूथिकदेव-हरिहरादि देवो को, अन्ययूथिक परिग्र-हित को-जो जैन तीर्थ को छोडकर ग्रन्य तीर्थी मे चला गया हो, इनको वन्दनादि करना, विना बोलाए बोलना और भिक्त पूर्वक ग्रसनादि प्रतिलाभ नहीं करूँगा। इस विषय में उपासकदसा सूत्र का मूलपाठ-"नो खलु में भंते! कप्पइ अज्जप्पिभइं अन्नउत्थिए . ... .स्पष्ट साक्षी है। महामना ग्रानन्दजी ने श्रावक के व्रतो की प्रतिज्ञा तो की, किंतु दर्शन संबंधी प्रतिज्ञा नहीं हुई

थी, जब प्रभु ने श्रतिचारों का उपदेश करते हुए सर्व प्रथम दर्शनाचार में लगनेवाले दोषों का दिग्दर्शन कराया, तो ग्रानन्दजी सम्हल गये और प्रभु का उपदेश पूर्ण होते ही भगवान् को वंदना नमस्कार करके दर्शनाचार संबधी उपरोक्त प्रतिज्ञा कर ली। भगवान् ने श्रतिचारों में परपाषण्डी प्रशसा और 'परपाषण्डी सस्तव' का दोष बताया, तब श्री श्रानन्दजी ने इनको त्यागने के लिए श्रन्ययूथिक शद्ध से प्रतिज्ञा की। श्री ग्रानन्दजी की प्रतिज्ञा के शद्ध टीकाकार के श्रथं को सिद्ध कर रहे है। यदि कोई श्रन्ययूथिक का श्रथं भी 'पुद्गल प्रशंसा' करे,तो श्रागे श्राये हुए, 'वन्दना नमस्कार बोलना तथा श्राहारादि प्रतिलाभ का सबध वे पुद्गल के साथ कैसे जोडेगे ?

'परपाषण्ड प्रशंसा' का श्रयं टीकाकार ने तथा ग्रन्य श्रयंकारों ने-'श्रन्य तोथीं की प्रशसा नहीं करना' किया है, वह सत्य ही है। इसकी पुष्टि ग्रानन्दजी की प्रतिज्ञा से ही हो जाती है। इतना ही नहीं, उत्तराध्ययन ग्र. २० के 'कुदंसणवज्जणा' नामक दर्शनाचार के विधान से विशेष सिद्धि हो जाती है। श्री गौतम भगवन् ने केशी श्रमण महाराज को कहा था कि-

> "कुप्पवयण पासंडी, सब्बे उम्मग पहिया, सम्मग्गं तु जिणक्खायं,एस मग्गेहि उत्तमे।"

यह प्रमाण भी परपरागत ग्रर्थ को पुष्ट कर रहा है।
ग्राचाराग तथा भगवती के-'निग्गंथं पादयणं अट्ठे

अयं परमट्ठे सेसे अणट्ठे'-पाठ, निग्रंथ प्रवचन के ग्रति रिवत

धन्य प्रवचन को ग्रनर्थ कारक बता रहा है। यह पाठ भी-'सेसे ग्रणट्ठे' शब्द से ग्रन्य दर्शनी के प्रवचन को त्याज्य घोषित कर रहा है।

परपाषण्ड प्रशसा का अर्थ 'श्राद्ध प्रतिक्रमण वृत्ति में-

'संका कंखा विगिच्छा, पसंसतहकुिंलगीसु, संथवो' इस गाया की व्याख्या मे—'सर्वज्ञप्रणीतधर्म व्य-तिरिक्तानां कुिंलगिनां वर्णवाद प्रशंसोच्यते ....... शाक्यपरिव्राजकादिभः सह यः संवसन—भोजनादिऽऽला-पादिलक्षणः परिचया"। 'धर्म संग्रह' के ४२ वे श्लोक तथा इसकी टीका का भी यही श्रभिप्राय है।

इत्यादि अनेक प्रमाण हैं और ये अर्थ निश्चय दृष्टि से किये हुए अर्थ के प्रतिकूल भी नहीं है। क्यों कि 'परपाषण्डी' लोग, व्यवहार धर्म की दृष्टि से भी परिचय के योग्य नहीं है, तब निश्चय दृष्टि से तो हो ही कैसे सकते हैं ? तथा कुतीर्थी लोग, पुद्गलाभिमुखी विशेष होते हैं। जो आत्मवादी कहलाते हैं, वे भी स्वरूप की अज्ञानता से विपरीत दृष्टा होते हैं, इसलिए वर्जनीय हैं। अतएव प्रचलित अर्थ सत्य है, तत्थ है एवं सप्रमाण सिद्ध है। इसे गलत कहने वाले स्वयं भ्रम में पड़े हुए हैं।

परपाषण्ड प्रशंसा और परपाषण्ड संस्तव, भ्रतिचार,पूर्व के शंकादि तीनो श्रतिचारो को उत्पन्न करने वाले हैं और भ्रताचार तक पहुँचा कर मिथ्यात्व में ले जाने वाले हैं। भ्रतएव इनका निवारण ग्रावश्यक है।

#### ५ परपाषंड परिचय

यह दोष श्रित भयंकर है। सोबत का कुछ न कुछ श्रसर हो ही जाता है। जिस प्रकार सकामक रोग की लपट में साधारण जनता श्राजाती है, उसी प्रकार दूसरों के परिचय का श्रसर भी न्यूनाधिक होता ही है। श्रच्छे परिचय का श्रच्छा प्रभाव होता है और बुरे का बुरा। सम्यक्त्व की प्राप्ति, वृद्धि और श्रुद्धि के लिए 'परमार्थ सस्तव (परिचय) श्रावश्यक है, तो दोष से बचने के लिए 'परपाषडी परिचय' से दूर रहना भी उतना ही श्रावश्यक है। 'परमार्थपरिचय' सम्यक्त्व को दृढीभूत करता है, तो 'परपाषंडी परिचय,' सम्यक्त्व को नष्ट करने का कारण बन जाता है। इसलिए श्रमणो और श्रमणोपासको के लिए इस दोष से दूर रहने का विधान किया गया है।

विश्वपूज्य, परम वीतराग भगवान् महावीर प्रभु ने श्रावकशिरोमणि श्री ग्रानन्दजी को सम्बोधन करते हुए फरमाया कि — "एवं खलु आणंदा! समणोवासएणं अभिगय-जीवाजीवेणं जाव अणइक्कमणिज्जेणं सम्मत्तस्स पंच अइयारा पेयाला जाणियव्वा ण समायरियव्वा, तंजहा—संका, कंखा, विद्दिगच्छा, परपासंडपसंसा, परपासंड-संथवे"। (उपासकदसा)

भगवान् का धर्मोपदेश सुनकर ग्रानन्द प्रतिबोध पाया और उसने श्रावक के व्रत धारण किये। उसके व्रत ग्रहण करते ही उपरोक्त सूत्र से ग्रानन्द को सम्बोधन करते हुए भगवान् ने सबसे पहले पाँचो प्रकार के दोषो से बचते रहने का उपदेश दिया। प्रथम के तीन दोष तो मुख्यत खुद के मनोविकार से सम्बन्ध रखते हैं। इनमे दूसरो की प्रेरणा का बल नहीं भी होता। इसलिए ये दोष तो उचित समाधान होने पर टल भी सकते हैं, किंतु बाद के 'परपाषड प्रशम्म' तथा 'परपाषड परिचय'—ये दो दोष ग्रत्यंत भयकर होते हैं। इनके द्वारा शकादि की उत्पत्ति होती है और परपाषंड की ओर खिंचाव भी होता है, जिससे प्रथम्नष्ट होना ग्रत्यत सरल हो जाता है। ग्रानन्द, परपाषंड परिचय के खतरे की भयानकता समभ चुका था। इसलिए उसने भगवान के बताये हुए त्रतों के ग्रतिचारों को धारण कर लिया और इन दोषों से बचने के लिए खासतौर से प्रतिज्ञा की कि—

"नो खलु मे भंते ! कप्पइ अज्जप्पभिइं अण्ण-उत्थिए वा अण्णउत्थिय देवयाणि वा अण्णउत्थियपरिग्ग-हियाणि वा वंदित्तए वा णमंसित्तए वा पुन्वि अणालत्तेणं आलवित्तए वा संलवित्तए वा तेसि असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा दाउं वा अणुष्पदाउं वा।"

, भगवन् ! मैं यह प्रतिज्ञा करता हूं कि भ्राज से 'श्रन्य तीथिको, भ्रन्यतीथिक देवो और सम्यक्त्व का वमन करके भ्रन्य-तीथिको मे मिले हुए पूर्व परिचितो को वन्दनादि नही करूँगा, बिना बुलाये नही बोलूँगा और बारवार भी नही बोलूँगा, उन्हे भ्रशन, पान, खादिम और स्वादिम नहीं दूँगा, बारवार नहीं दूँगा।" इस प्रतिज्ञा मे भ्रानन्द विशेष रूप से 'परपाषडी परि-चय' से बचने का इकरार करता है। यह सोचने की बात है। कारण निन्हवा मान लिये गये। श्रव उसी समाज के साधु, निन्हवो से भी श्रनेक गुण श्रधिक कुश्रद्धालु बन गये। यह खेद का विषय है।

एक जैन नामधारी पंडित जी, अपने जैसे ही दूसरे पंडित से कहते हैं कि "ग्रजैनो के भगवान् तो रतन-जडित ऊँचे सिंहा-सन पर बिराजते हैं, किंतु जैनियो के भगवान् (सिद्ध) लोकाग्र पर चमगादड (अथवा फाँसी पर लटकते हुए व्यक्ति) की तरह म्रवर भूलते रहते हैं"। ऐसे पंडित कितने खतरनाक हैं ? म्रजैन कहलानेवाले पंडितो के बनिस्बत ये जैन पडित श्रधिक खतरनाक होते है। ऐसे ही पंडितो से पढे हुए, विद्वान् कहानेवाले प्रखर-वक्ता मुनिजी ने स्त्रियों को पुरुषों के समान बताते हुए उनमें तीर्थंकर बनने की योग्यता बताई थी। जब उनसे कहा गया कि 'स्त्री के तीर्थंकर होने की घटना ग्राश्चर्यजनक है और ऐसा आश्चर्य ग्रनन्तकाल मे कभी होता है,' तब वे तपाक से बोले-"यदि स्त्री का तीर्थंकर होना ग्राश्चर्यरूप मानते हो, तो भ्राक्चर्यरूप में तो कभी 'गधा' भी तीर्थंकर हो जायगा' ? इस प्रकार की वज्रभाषा कई व्यक्तियों के बीच बोलकर मुनिजी ने (श्रद्धालुओं की दृष्टि से) अपने घोर मिथ्यात्व का परिचय दिया। उनमे यह निथ्या परिणति 'पाखड परिचय' के निमित्त से ग्राई और उनका परिचय भी पाखंड-वर्धक साबित हुग्रा। उनके ऐसे विचारो का जिन लोगो मे प्रचार हुग्रा, उनमे जिनका धार्मिक ज्ञान साधारण या नही जैसा था और जो उन पर श्रद्धा रखते थे, वे तो कुश्रद्धालु बने ही होगे। इसमे कोई सन्देह नहीं है।

यह मिथ्यात्व का परिचय करने का परिणाम है।

### द्रशनभ्रष्टों की भयानकता

ऐसे 'स्व' कहलाने वाले पाषडी सबसे ग्रिधिक खतरनाक और संस्कृति की जड़े काटनेवाले होते हैं। उनके परिचय का त्याग. मूल प्रतिज्ञा मे ही किया गया है। सम्यक्त्व की प्रतिज्ञा मे दो बाते उपादेय है और दो हेय है।

- १ परमार्थ का परिचय करना, कीर्तन करना, म्रादर करना म्रादि।
- २ सम्यग्दृष्टि और परमार्थ की श्राराधना करने वाले मुनिराज श्रादि की सेवा करना।
- ये दो पद उपादेय हैं। इनके सिवाय-
  - १ व्यापन्न वर्जन=जिन्होने सम्यक्त्व का वमन कर दिया=त्याग दिया और सम्यग्दर्शन से भ्रष्ट हो चुके, उनकी संगति का त्याग करना।
  - २ कुदर्शन वर्जन=मिथ्यामितयो की संगति का त्याग करना।

ये दो पद हैय-त्यागने योग्य है। त्यागने योग्य प्रतिज्ञा मे कुदर्शन त्याग के पूर्व 'व्यापन्न वर्जन को स्थान दिया। इस पर से यह समक्तना चाहिए कि कुदर्शनी-जन्मजात मिथ्यादृष्टि की अपेक्षा, श्रद्धा-पतित व्यक्ति अधिक घातक होते हैं। वे जैनी, साधु, या श्रावक कहलाते हैं। वे 'स्व-अपने माने जाते हैं। उनके द्वारा संस्कृति का जितना अहित होता है, उतना कुदर्शनी से आनंद शकादि तीन दोषों के लिए प्रकट रूप से कुछ नहीं बोलता, किंतु पिछले दो दोषो के लिए जाहिर मे प्रतिज्ञा करता है। इसका कारण यही है कि शकादि प्रथम के तीन दोष तो हृदय से ही सम्बन्ध रखते है, किंतु पिछले दो दोष,प्रकट रूप से दूसरो से ही सबध रखते है। यदि स्वयं दृढ हो और उन पर परपाषड के परिचय का कोई प्रभाव नहीं पड़े, तो भी उसका कुप्रभाव दूसरो पर पड सकता है, और उनके परिचय का गलत प्रचार होकर भ्रन्य लोगो के सम्यक्तव मे दूषण का कारण बन सकता है। एक अग्रसर-सैकडो हजारो पर प्रभाव रखने वाले व्यक्ति को, यह ध्यान रखना पडता है कि उसकी किसी प्रवृत्ति का कोई दुरु-पयोग नही करले। परपाखडी परिचय का प्रत्यक्ष प्रमाण हमारे सामने मौजूद है। ओसवाल जाति के लोग सभी जैनी ही हैं, कितू मेवाड मारवाड मे ग्रनेक ओसवाल वैष्णवादि भी हैं। इसका कारण यह दोष ही है। राजादि के विशेष परिचय मे रहने के कारण वे भी उनके मत के हो गये। स्थानकवासी, भीखणजी के परिचय से तेरापंथी और कानजी के परिचय से सोनगढ पंयी हो गये, यह सभी जानते हैं। म्रानन्द हजारो के लिए ग्राधारभूत था, ग्रनुकरणीय था। उसकी प्रवृत्ति का दूसरे लोग मनुकरण करते थे। इसलिए उसने परपाषंड-प्रशंसा और परपाषंड-परिचय का घोषणापूर्वक निषेध किया। उसके इस प्रकट निषेध का, उसका मनुकरण करने वालो पर बहुत भ्रच्छा प्रभाव पडा होगा । वह स्वय या तो 'संघपति' श्रथवा संघपति के समान था । संघ रक्षा उसके ध्यान मे थी । वह दृढधर्मी था,

उसे अपनी व दूसरो की सम्यक्तव निर्मल रखना था िमध्यात्व का वह शरीर द्वारा अनुमोदन भी नहीं करना चाहता था।

कुछ स्वतन्त्र विचारक, ग्रानन्द की इस प्रतिज्ञा को साम्प्रदायिक कट्टरता अथवा अनुदारता या अन्य धर्मियो के प्रति द्वेष-बुद्धि बतलावेगे । किंतु ऐसा श्राक्षेप करना बुद्धिमत्ता का सूचक नही होगा। प्रत्येक म्रात्मार्थी एव परोपकारी व्यक्ति, बुरी सगति से दूर रहने का उपदेश करते हैं। कुसगति त्याग का उपदेश, हित-बुद्धि से होता है। उसे साम्प्रदायिक कटुता अथवा द्वेष मूलक बताना श्रज्ञान का परिणाम है। पाषड-परि-चय त्याग की हितशिक्षा मे, उस प्राणी को और दूसरो को मिथ्यात्वरूपी बुराई से बचाने का शुभाशय रहा हुग्रा है। इस लिए श्रमणो को भी ग्रन्य तीर्थियो और गृहस्थो के साथ रहने, म्राहार विहारादि करने का (ग्राचाराग १~५-१) स्पष्ट निषेध किया है। सूयगडाग सूत्र (१-१४) मे स्पष्ट रूप से उदाहरण के साथ लिखा है कि-'जिस प्रकार बिना पंख के पक्षी को मासाहारी पक्षी दबोच लेते हैं, उसी प्रकार धर्म में म्रनिपुण र्घ्यक्ति को पाखंडी लोग धर्मभ्रप्ट कर देते हैं।" जब परमार्थ संस्तव के ग्रभाव मे ही जीव, नन्दन मनिहार की तरह सम्यक्तव को गँवाकर मिध्यात्वी बन सकता है, तो पाखण्ड-परिचय तो उससे भी अत्यधिक भयंकर खतरा है। हम प्रत्यक्ष देख रहे हैं कि जिस समाज मे धर्म-श्रद्धा का ग्रत्यधिक ग्रादर रहा है, निर्ग्रन्थ प्रवचन से किचित् भी न्यूनाधिक प्ररूपणा को मिथ्या-त्व का कारण माना है, तथा जमाली म्रादि माम्ली-सी भूल के

कारण निन्हवः मान लिये गये। ग्रब उसी समाज के साधु, निन्हवो से भी ग्रनेक गुण ग्रधिक कुश्रद्धालु बन गये। यह खेद का विषय है।

एक जैन नामधारी पंडित जी, ग्रपने जैसे ही दूसरे पंडित से कहते है कि "ग्रजैनो के भगवान् तो रतन-जड़ित ऊँचे सिहा-सन पर बिराजते हैं, किंतु जैनियो के भगवान् (सिद्ध) लोकाग्र पर चमगादड (अथवा फाँसी पर लटकते हुए व्यक्ति) की तरह अवर भूलते रहते हैं"। ऐसे पंडित कितने खतरनाक है ? अजैन कहलानेवाले पडितो के बनिस्बत ये जैन पडित ग्रधिक खतरनाक होते है। ऐसे ही पंडितो से पढे हुए, विद्वान् कहानेवाले प्रखर-वक्ता मुनिजी ने स्त्रियो को पुरुषो के समान बताते हुए उनमे तीर्थंकर बनने की योग्यता बताई थी। जब उनसे कहा गया कि 'स्त्री के तीर्थंकर होने की घटना ग्राश्चर्यजनक है और ऐसा आश्चर्य ग्रनन्तकाल मे कभी होता है,' तब वे तपाक से बोले-"यदि स्त्री का तीर्थंकर होना ग्राश्चर्यरूप मानते हो, तो म्राश्चर्यरूप मे तो कभी 'गधा' भी तीर्थंकर हो जायगा' ? इस प्रकार की वज्रभाषा कई व्यक्तियों के बीच बोलकर मुनिजी ने (श्रद्धालुओं की दृष्टि से) अपने घोर मिथ्यात्व का परिचय दिया। उनमे यह मिथ्या परिणति 'पाखड परिचय' के निमित्त से म्राई और उनका परिचय भी पाखंड-वर्धक साबित हुग्रा। उनके ऐसे विचारो का जिन लोगो मे प्रचार हुआ, उनमे जिनका धार्मिक ज्ञान साधारण या नही जैसा था और जो उन पर श्रद्धा रखते थे, वे तो कुश्रद्धालु बने ही होगे। इसमे कोई सन्देह नहीं, है।

यह मिथ्यात्व का परिचय करने का परिणाम है।

### द्रशनभ्रष्टों की भयानकता

ऐसे 'स्व' कहलाने वाले पाषडी सबसे श्रधिक खतरनाक और संस्कृति की जड़े काटनेवाले होते हैं। उनके परिचय का त्याग. मूल प्रतिज्ञा मे ही किया गया है। सम्यक्त्व की प्रतिज्ञा मे दो बाते उपादेय है और दो हेय है।

- १ परमार्थ का परिचय करना, कीर्तन करना, म्रादर करना म्रादि।
- २ सम्यग्दृष्टि और परमार्थ की स्राराधना करने वाले मुनिराज स्रादि की सेवा करना।
- ये दो पद उपादेय हैं। इनके सिवाय-
  - १ व्यापन्न वर्जन=जिन्होने सम्यक्त्व का वमन कर दिया=त्याग दिया और सम्यग्दर्शन से भ्रष्ट हो चुके, उनकी सगति का त्याग करना।
  - २ कुदर्शन वर्जन=मिथ्यामितयो की संगति का त्याग करना।

ये दो पद हैय-त्यागने योग्य हैं। त्यागने योग्य प्रतिज्ञा मे कुदर्शन त्याग के पूर्व 'व्यापन्न वर्जन को स्थान दिया। इस पर से यह समभाना चाहिए कि कुदर्शनी-जन्मजात मिथ्यादृष्टि की अपेक्षा, श्रद्धा-पतित व्यक्ति ग्रधिक घातक होते हैं। वे जैनी, साधु, या श्रावक कहलाते हैं। वे 'स्व-ग्रपने माने जाते हैं। उनके द्वारा संस्कृति का जितना ग्रहित होता है, उतना कुदर्शनी से नही होता। क्योिक वे कुदर्शनी तो प्रारंभ से ही 'पर'-दूसरे कहलाते हैं। इसलिए उनपर पहले से विश्वास नही होता। व्यापन्न=''श्रद्धाभ्रष्ट'' की संगति का वर्जन तो मूल प्रतिज्ञा में ही है। जो
व्यापन्न बने हैं, वे प्राय 'परपाषड परिचय' से बने होते हैं।
श्रतएव कुदर्शन-वर्जन रूप प्रतिज्ञा के श्रतिचार में, 'परपाषड
प्रशसा और परपाषंड परिचय का भी त्याग बताया है। इस
दोहरे विधान से इनकी भयानकता सिद्ध हो जाती है। श्रतएव
इस भयानक खतरे से हर समय बचे रहना चाहिए।

हमने ऊपर जिन पिंडतों के मिथ्यात्व का उल्लेख किया, उसका समाधान भी कर देना जरूरी समभते है, जिससे पाठकों को किसी प्रकार का भ्रम नहीं रहे।

(१) सिद्ध भगवान् की स्थिति न तो फाँसी पर लटके हुए मनुष्य जैसी है और न ओधे-मुह लटकने वाले चमगादड पक्षी जैसी है। मनुष्य फाँसी पर बरवस लटकाया जाता है अथवा अत्यत विवश होकर लटकता है। इससे उसे महान् दु.ख होता है। उसके और चमगादड के लटकने मे अन्तर है। चमगादड अपने जाति-स्वभाव से लटकता है। लटकने मे वह दुखानुमव नही करता, किंतु दूसरे पिक्षयों के बैठने की तरह स्वाभाविक देशां का ही अनुभव करता होगा। जिस प्रकार सर्पादि का पेट के बल चलना (सरकना) और मेढक आदि का फुदकना स्वाभाविक है, उसी प्रकार चमगादड का लटकना स्वाभाविक है। आकाश मे मुक्त रूप से उडनेवाले पक्षी का उडना और जलाशयों मे तैरने वाले मत्स्यादि का तैरना स्वाभाविक है। फिर भी ये शरीर

का गुरुत्व लिए हुए होने से एक ही प्रकार की स्थिति मे चिर-काल तक नही रह सकते। किंतु सिद्ध भगवान् के शरी र का भारीपन नाम मात्र को भी नही है। वे अशरीरी हैं, श्ररूपी हैं और ग्रपनी सहज स्वाभाविक और परम सुखमय स्थिति मे स्थिर हैं। उनके लिए इस प्रकार की खोटी कल्पना (वह भी जैन पण्डित करे) तो उनके जैन नाम को कलंकित करने जैसी ही है। ग्रच्छा होता यदि वे जैनी नही कहलाते। इन पण्डितो का यह तर्क, मिथ्यात्व के उदय का परिणाम तो है ही, किंतु भोडा भी इतना ही है कि जिससे सामान्य समभवाला भी इनके तर्क पर हँसे बिना नही रहे। एक तृष्त और सुखी मनुष्य, सुख शय्या पर श्राराम से सोया हुआ है। वह सोने मे सुखानुभव कर रहा है। उसे कोई कहे कि 'यह मुर्दे की तरह पडा सड रहा है', और मुर्दे के दुर्गुण की उसमे कल्पना करे, तो उसके जैसा मूर्ख और कौन होगा? इससे भी बदतर दशा है सिद्ध भगवान् के विषय मे उपरोक्त कुतर्क करनेवालो की।

२ जैनदर्शन में श्राश्चर्यभूत उन्हीं बनावों को माना है, जो सामान्य श्रवस्था में श्रसम्भव है, किंतु विशेष श्रवस्थाओं में वैसे बनाव कभी बनते हैं। जैसे—स्त्री मुक्त तो हो सकती है, परंतु तीर्थंकर नहीं हो सकती। स्त्री का मुक्त होना श्राश्चर्यभूत नहीं माना गया। और मुक्त होने की योग्यता वाली स्त्री ही तीर्थंकर हुई है। श्राश्चर्यभूत उसका तीर्थंकर होना ही है। किंतु गद्या (मनु- ध्येत्तर प्राणी) तो मुक्त भी नहीं हो सकता, श्रहमिन्द्र भी नहीं हो

सकता, उच्च कल्पोत्पन्न देव भी नहीं हो सकता, तब ऐसा कुटि-लतापूर्ण वाक्-बाण क्यों छोडा गया ?यदि कुश्रद्धालु लोग, यह भी कुतर्क उपस्थित कर दें कि ''तब तो निगोद का जीव, विष्ठा का कीडा या नारक भी.... तो ऐसे कुर्तिकयों का मुँह कीन पकड सकता है ?

जैनदर्शन में आश्चर्यभूत उन्ही विषयों को माना है जो सर्वेथा अनहोने तो नहीं हो, किंतु सामान्य नियम से कभी कुछ विपरीतता लिए हुए हो। जैसे कि-

१ उपसर्ग, मनुष्यो को होते है, श्रमणो, विशिष्ठ श्रमणो और छद्मस्य तीर्थं द्धरो को भी उपसर्ग होते है-हुए हैं। उपसर्ग होते होते केवलज्ञान होकर मोक्ष गमन हुग्रा है। इसलिए उपसर्ग होना कोई ग्राश्चर्य की बात नहीं है। किंतु तीर्थं कर हो जाने के बाद उन्हें उपसर्ग होना ही ग्राश्चर्य की बात है। इस ग्राश्चर्य और ग्रनाश्चर्य में ग्रन्तर विशिष्ट स्थिति का है और कुछ नहीं।

२ गर्भहरण सामान्य बात है। यह श्राश्चर्य की बात नहीं, किंतु तीर्थंकर जैसी महान् श्रात्मा का गर्भ हरण हो, यही श्राश्चर्य की बात है।

६ परिषद् प्रतिबोध नही पावे, तो यह साधारण-सी बात है, किंतु जगद्गुरु परमवीतराग तीर्थकर भगवान् के प्रति-बोध से, प्रथम समवसरण स्थित एक भी जीव सर्वत्यागी नही बने, यही श्राश्चर्य की बात है।

इस प्रकार भ्रन्य भ्राश्चर्य भी ऐसे है कि जो सम्यक्

विचारणा से समभ में आ सकते हैं। प्राश्चर्य और अनाश्चर्य मे थोड़ा-सा ही अन्तर है। जैनदर्शन के आश्चर्य वैसे नहीं. जैसे अजैनों के देवो की स्वाभाविक दशा होती है (मत्स्यावतारादि वत्)। किंतु सिद्धांत विहीन, कुतके जाल मे फँसे हुए लोको-तर वेशधारी, ऐसे लौकिक विद्वानों की दृष्टि मे उनके तर्क ही सब कुछ हैं। उस कुतके को वे दृढ़ता से पकड़े हुए हैं।

जिस प्रकार 'परपाषंडी परिचय' त्यागने योग्य है, उसी प्रकार 'परपाषड प्रतिपादक साहित्य' भी त्यागने योग्य है। ऐसे साहित्य को पढ़नेवाले अधिकांश मिध्यादृष्टि हो गये हैं। जिन साधुओं ने विश्वविद्यालयों की परीक्षा दी, उनमें से बहुत से दर्शन-भ्रष्ट और चारित्र-भ्रप्ट हुए है। उनकी पाठच पुस्तकों में सम्यग्ज्ञान युक्त एक भी पुस्तक नहीं होती। सभी पुस्तके उदय-भाव को प्रोत्साहन देने वाली होती है। जब से स्थानकवासी समाज के साधु 'परपाषडी ग्रंथो को पढ़कर भाषाविद्, वाक्-पट् तथा डिगरीधारी बनने लगे, तब से मिध्या प्रचार होने लगा। समाज अब भी चेते और असम्यग् साहित्य, प्रपने साधुओ को नहीं पढ़ने दे, तो यह बुराई अधिक नहीं फैलेगी। हमारे पूर्वजों ने ढाई हजार वर्ष तक जैनसंस्कृति की विचार शुद्धता को बनाये रखा, किंतु हमने अपने जमाने मे सम्यक्तव-रत्न की रक्षा नहीं की । हमारे कोई कोई धर्मगुरु और उत्तरदायित्व धराने वाली सस्था, खुलेरूप मे मिथ्यात्व का प्रचार कर समाज को सिद्धान्त विहीन बनावे और हम यह सब चुपचाप होने दे, तो यह हमारे सिरपर कलक है। भविष्य मे इतिहास यही बतावेगा कि विक-

मीय २१ वी शतान्दी के प्रारंभ मे ऐसे सत्वहीन स्था० जैनी हुए कि श्रद्धाभ्रष्टो के द्वारा बिगडते हुए समाज को नहीं रोक सके—'चू' तक नहीं कर सके।

परपाखण्डियों की सगित से सभी खतरे पैदा हो सकते हैं। जिनधमंं के प्रति शंका होती है, परदर्शन को ग्रहण करने की इच्छा होती है, करणी के फल में सदेह होता है। ये सभी खतरे "परपाखड-परिचय" से उत्पन्न होकर जीव को सम्यक्तव से भ्रष्ट कर देते हैं। इसलिए इन खतरों से सावधान रहकर बचते रहना ग्रति श्रावश्यक है।

अंवड जैसा पक्का श्रावक—जो पहले परपाखंडी था, भगवान् का उपदेश सुनकर दृढ सम्यक्त्वी हो गया था। उसके ७०० शिष्य भी जिनधर्मी हो चुके थे। ऐसा प्रकाण्ड विद्वान् और विशिष्ठ शक्ति सम्पन्न अंबड श्रावक (सन्यासी) भी पर-पाखड से दूर रहने के लिए प्रभु के सामने प्रतिज्ञा करता है। सयती राजऋषीश्वर को क्षत्रीय राजऋषीश्वर, प्रथम मिलन मे ही पाखंड से बचे रहने की वात पूछते हैं। तर्क-बल से भले ही कोई इस बात को भुठलाने का व्यर्थ प्रयत्न करे, परतु परपाखंड परिचय के दुष्परिणाम से इन्कार नहीं किया जा सकता।

श्री जिनवचनो पर श्रद्धा रखना और भ्रागम निर्दिष्ट खतरो से दूर रहना, प्रत्येक धर्म प्रेमी के लिए भ्रत्यावश्यक है।

#### मिथ्यात्व

'सम्यक्तव'--यह ऐसा विषय है कि जिसे समऋने के

लिए तर्क वितर्क भले हो, किंतु वह श्रद्धा को ठेस पहुँचाने वाले नही हो। इस बात का पूरा ध्यान रखना चाहिए। यदि कुतर्क जाल मे फँसे, तो फिर मिध्यात्व मे ही स्थान होता है। शकादि श्रतिचारो से तो सम्यक्त्व मे मलिनता श्राती है, वह नष्ट नही होती, किंतु जब जिनेश्वरो या उनके बताये हुए तत्त्वो के विप-रीत किसो एक भी विषय में निश्चित विचार हो जाता है, तो उसकी स्थिति फिर मिथ्यात्व मे ही होती है। जिस प्रकार श्रमणो की साधुता श्रखड मोती के समान है, उसी प्रकार सम्यक्तव भी अखड मोती के समान है। मोती, यदि किसी भी ओर से किचित् भी टूट जाय, तो वह श्रृगार के काम मे नही श्राता, किंतु अंगार मे रख कर भस्म (मुक्ता भस्म) करने के काम मे ग्राता है। सम्यक्त्व सोने की वह डली नही, जो जितना चाहो, उतना ले लो और बाकी छोड दो। श्री प्रज्ञापना सूत्र के २२ वे पद मे लिखा है कि 'मिथ्यात्व का त्याग सभी द्रव्यो से होता है।' जब सभी द्रव्यो मे मिथ्यात्व छूटेगा, तभी सम्य-क्तव होगी। जो तत्त्व के किसी अंश मे श्रद्धालु है, वह जिनेश्वरो के केवलज्ञान मे अविश्वासी है और केवलज्ञान मे अविश्वासी है, वह जिनेश्वरो मे ही अविश्वासी है। जिनेश्वरो मे अविश्वासी होने वाला जैनी हो ही नही सकता। जिनेन्द्र प्ररूपित किसी एक वस्तु या उस वस्तु के किसी अंश पर ग्रश्रद्धा होना, और जिनेश्वरो पर ग्रश्रद्धा होना दोनो बराबर ही है।

जब जिज्ञासा ग्रपनी सीमा से ग्रागे निकल कर शंका का रूप ग्रहण करती है, तब सम्यक्त मे ग्रतिचार लगता है, किंतु जब वही शंका कुश्रद्धा को उत्पन्न कर देती है, तो फिर श्रनाचार बनकर मिथ्यात्व के गर्त मे ढकेल देती है। ग्रतएव सम्यक्त्वी को सदैव सावधानी पूर्वक सम्यक्त्व की रक्षा करनी चाहिए।

मिथ्यात्व वह भयानक बुराई है जो जीव को भ्रतन्त जन्म मरण मे जोडकर दुख परम्परा को बढाती रहती है। इसके समान श्रात्मा का शत्रु और कोई नहीं है। यो तो श्रविरति, प्रमाद और शेष कषाये भी श्रात्मा के लिये दुख-दायक है, लेकिन सम्यक्त्व श्रवस्था मे इनका जोर उतना नही चल सकता। उस समय इनकी शक्ति मन्द रहती है। सम्यक्त्व रूपी शूर के प्रकट होते ही ग्रनन्त भव-भ्रमण मे जोडने वाले मिथ्यात्व को या तो भूमिगत हो जाना पड़ता है, या नष्ट होना पडता है। मिथ्या तिमिर के लूप्त होते ही ग्रात्मा, दीपक के प्रकाश मे ग्रा जाता है। उसे अपने शाश्वत घर का मार्ग स्पष्ट दिखाई देने लगता है। फिर अपनी शक्ति के अनुसार संसार अटवी को लाघकर भ्रपने शाश्वत स्थान पर पहुँचने का प्रयत्न करता है। यदि इस दीपक की लौ जलती रही, उसमें सम्यग्ज्ञान का स्नेह मिलता रहा और मिथ्यात्व रूपी वायु से रक्षा होती रही, तो यह दीपक, मशाल बन जायगा और म्रागे चलकर सूर्यवत् बन जायगा । यदि मिथ्यात्व मोहनीय के भाषाटे से सम्यक्त्व रूपी दीपक बुक्त गया, तो फिर मिथ्यात्व के खड्डे मे गिरना होगा।

मिथ्यात्व रूपी रोग महा-भयानक होता है। इसकी स्थित तीन प्रकार की मानी गई है।

#### १ ऋनादि ऋपर्यवसित मिथ्यात्व

सदाकाल, शाश्वत रूप से जम कर रहने वाला, जो कभी पृथक् हो ही नही सकता। इस प्रकार के मिथ्यात्व के धनी को 'ग्रभव्य' कहते हैं। ग्रभव्य सदा ग्रभव्य (मुक्ति पाने के प्रयोग्य) अर्थात् मिथ्या दृष्टि ही रहता है। माचार्यो ने यही दशा जाति-भव्य \* की भी मानी है। श्रभव्य, उस वंध्या-स्त्री जैसा होता है कि जिसे पुरुष का योग प्राप्त होने पर भी पुत्र की प्राप्ति नही होती-हो ही नही सकती। और ग्राचार्यों के <mark>श्रनुसार जाति भव्य, उस युवती विधवा जैसा है कि जिसमे</mark> पुत्रोत्पत्ति की योग्यता होते हुए भी, पुरुष का योग नही मिल सकता। इसलिये वह भी पुत्र प्राप्ति से वंचित रहती है। पुत्र रूप फल से तो वंध्या भी वंचित रहती है और विधवा भी, किंतु वंध्या तो अपनी अयोग्यता से वंचित रहती है और विधवा योग्यता होते हुए भी साधन का सुयोग नही मिलने से वंचित रहती है। इस प्रकार मोक्ष की अपेक्षा से तो अभव्य और जाति भव्य समान ही है, अन्तर है तो केवल योग्यता का।

# २ श्रनादि सपर्यवासित मिथ्यात्व

श्रनादिकाल से चले श्राते हुए मिथ्यात्व का श्रन्त होना। यह मिथ्यात्व, उन सभी प्राणियो को था, है और रहेगा, जो 'भवसिद्धिक' हैं। भूतकाल मे जिन श्रनन्त श्रात्माओ ने पहले

<sup>\*</sup> आगमों में जातिभन्य का भेद दिखाई नहीं दिया। भगवती सूत्र में सभी भन्यो की सिद्ध होने योग्य बतलाया है।

मिथ्यात्व नष्ट किया और सम्यक्त्व प्राप्त की, वे सभी ग्रनादि मिथ्यादृष्टि ही थे। मुक्ति प्राप्त सभी सिद्ध भगवान् भी पहले ग्रनादि मिथ्यादृष्टि थे। उन्होंने ग्रन्थी-भेद करके सम्यक्त्व प्राप्त की। वर्त्तमान मे भी ऐसे जीव है, जो ग्रनादि मिथ्यात्व को दबाकर या नष्ट कर (महाविदेह मे) सम्यक्त्व प्राप्त करते हैं, और ग्रनन्त जीव ऐसे हैं जो ग्रभी तो ग्रनादि मिथ्यात्व मे ही पडे हैं, लेकिन भविष्य मे कभी भी मिथ्यात्व को नष्ट कर सम्यत्व प्राप्त करेगे।

#### ३ सादि सपर्यवासित मिथ्यात्व

मिथ्यात्व की ग्रादि भी है और ग्रन्त भी। दूसरे प्रकार में मिथ्यात्व को ग्रनादि बतलाया और मिथ्यात्व, समिष्ठ और व्यक्ति की ग्रपेक्षा भी ग्रनादि ही है। यह जीव के साथ सदा से लगा हुग्रा ही रहता है, फिर यह तीसरा भग कैसे बना? समाधान है कि जीव ग्रनादि मिथ्यात्व को त्याग कर सम्यक्त्वी बनता है, किंतु इसका यह नियम नहीं है कि वह फिर कभी मिथ्यात्व में जा ही नहीं सकता। एक क्षायिक सम्यक्त्व के सिवाय, उपशम और क्षयोपशम सम्यक्त्व में पतन की मंभावना रहती है, ग्रर्थात् सम्यक्त्व का वमन करके मिथ्यात्व में प्रवेश हो जाता है। दूसरी बार मिथ्यात्व की प्राप्ति ही उस मिथ्यात्व की ग्रादि बतलाता है। बस यही भेद तीसरे प्रकार का है। इस भेद वाला प्राणी गफलत में ग्राकर मिथ्यात्व में गिर पड़ता है, किंतु उस मिथ्यात्व में वह ग्रर्ख पुद्गल-परावर्त्तन काल से ग्रधिक नहीं रहता। सम्यक्त्व के पूर्व संस्कार उसे

मिथ्यात्व से निकाल ही लेते हैं। इस प्रकार यह पतन ग्रस्थायी। होता है। इस भेद वाले सभी प्राणी ग्रवश्य ही मोक्ष प्राप्त करते हैं। इस प्रकार उत्थान और पतन एक दो या तीन बार ही नहीं, लेकिन हजारो बार हो सकता है।

एक भंग और रहता है, जिसका नाम 'सादि-अपर्यवसित' है, लेकिन यह भंग मिथ्यात्व के लिए लागू नहीं होता। 'मिथ्या- त्व की श्रादि हो और अन्त नहीं हो'—ऐसा कोई भेद नहीं है। हाँ, मुक्त जीवों के लिए यह भेद लागू हो सकता है कि—'उनकी कर्म-मुक्ति=संसार मुक्ति' सादिअपर्यवसित है और क्षायिक सम्यक्त्व भी सादि-अपर्यवसित होती है। मिथ्यात्व के विषय में यह भग शून्य ही है।

जिस ग्रात्मा के ग्रसंख्य प्रदेशात्मक क्षेत्र मे मिथ्यात्वरूपी विष रमा हुग्रा होता है, उसमे विरित (त्याग, प्रत्याख्यान) ग्रप्रमत्तता और कषाय रहितता (वीतरागता) तथा सर्वज्ञता रूपी गुण उत्पन्न नही होते। इन सब गुणो का उत्पत्ति स्थान सम्यक्तव ही है। सम्यक्तव, ग्रात्मरूपी क्षेत्र को शुद्ध करके उसे गुणोत्पत्ति के योग्य बना देती है फिर विरित ग्रादि गुणो से पवित्र होती हुई ग्रात्मा, परमात्मरूप बन जाती है।

जिन भव्यात्माओं में सम्यक्तव गुण बसा हुन्ना है और जिन्हें सम्यक्तव से अत्यधिक प्रीति है, तथा जो सम्यक्तव को सुरक्षित रखना चाहते हैं, उनका प्रथम कर्त्तव्य है कि वे मिथ्या-त्व से अपने को बचाये रहे, दूर ही रहे। मिथ्यात्व से बचने के भेदों को समभना सर्व प्रथम आवश्यक है। अतएव यहाँ

मिथ्यात्व के भेदो का वर्णन किया जाता है।

#### १ अधर्म को धर्म मानना

जिस मत अथवा भ्राचरण मे भ्रात्मा को विशुद्ध करके शाश्वत सुख देने की योग्यता नही, जो आत्मा को जन्म-मरणादि दु खो से नहीं छुडा सकता और संसार में रुलाता ही रहता है, ऐसे मिथ्यात्व, श्रज्ञान, ग्रविरति, श्रारम्भ परिग्रह और कषाय को बढाने वाले ग्रधमं-प्रवर्तक मतो और कियाओ को धर्म मानना, भ्रव्वल नम्बर का मिथ्यात्व है। कई लोग गरीव पशु-पक्षियो को विल चढा कर धर्म मानते है, तो कई यज्ञादि मे ही धर्म की कल्पना करते है। कई कन्यादान करना परम धर्म मानते हैं, तो कई ऋतुदान करना धर्म की आराधना होना कहते हैं। स्थावर तीर्थों की यात्रा और निदयों में स्नान करने से धर्म की प्राप्ति होना मानने वाले भी ससार मे करोडो है। वृक्ष-पूजा, मूर्ति-पूजा, व्यन्तरादि देवो की स्तृति ग्रादि अनेक प्रकार के श्रधमें ससार मे, धर्म के नाम पर चल रहे है। मदिरा मास, मैथुनादि पंच मकार के सेवन करने रूप ग्रधर्म को धर्म मानने वाले भी इस ससार मे है। इस प्रकार ससार मे अधर्म को धर्म मानने वालो की जिधर देखो उधर बहुलता दिखाई देती है।

जिस मत मे सम्यक् विचार नही, जिनके ग्राचार में हिंसा, भूठ ग्रादि ग्रठारह पापो की विरित नही, जिनके शास्त्र, विषय कपाय को प्रोत्साहन देने वाले हैं और जिनके तप मे भ्रज्ञान कष्ट कूट कूट कर भरा है, ऐसे ग्रधमें को धर्म मानना पहला मिथ्यात्व है। जो ग्रधमें, ससार मे भटकाने वाला है, श्रज्ञान को बढाने वाला है, लोहे के समान त्याज्य है। उसे रत्न के समान सुखदायक धर्म मानना, भयानक भूल है। यदि मनुष्य ग्रपनी बुद्धि का सदुपयोग करके ग्रधमें को समक्ष ले और उसे धर्म रूप नहीं माने, तो यह उसकी बडी भारी सफलता है।

हिंसा, मृषा, श्रदत्त, मैंथुन, परिग्रह और कोधादि १८ पाप हैं। भले ही ये श्रपने खुद के लिये किये जायँ, या दूसरों के लिये श्रथवा धर्म के नाम पर ही, पाप तो सदैव पाप ही रहेगा। पुण्य, शुभ बन्ध का कारण होगा। श्रास्रव श्रपने श्राप मे श्रास्रव ही है, वह सवर नहीं हो सकता। बन्ध तत्त्व, मोक्ष का विरोधी ही है। इस प्रकार श्रात्मा से सम्बन्ध रखनेवाली प्रत्येक वस्तु की यथार्थ जानकारी होने पर ही मिथ्यात्व छूट सकता है, श्रन्यथा नहीं।

यदि कोई सोने को पीतल मानकर लेले, तो यह प्रत्यक्ष मे गलत है और इससे उसको हानि उठानी पडती है, फिर भी इतने मात्र से वह मिथ्यादृष्टि नहीं है। सम्यग्दृष्टि भी इस प्रकार ठगा जा सकता है। मिथ्यात्व और सम्यक्त्व का संबध श्रात्मा के लिये हिताहितकारी विषयों से है। पीतल को सोना समफ कर लेने वाला तो एक वार ठगाता है और वह उतनी बडी हानि नहीं है, जितनी कि ग्रधमें को धर्म मानकर ग्रप-नाने मे है। विष को ग्रमृत मानकर पीने से भी ग्रधिक भयानक है-ग्रधमें को धर्म मानकर स्वीकार करना। ग्रतएव ग्रधमें की भयानकता समभकर उसे त्यागना सर्व प्रथम भ्रावश्यक है।

मिथ्यात्व मे सबसे पहला स्थान श्रधमं को धर्म मानने रूप उल्टी श्रद्धा को दिया गया है। यह सर्वथा उचित है। ग्रधमं रूपी विष को धर्म रूपी अमृत मान कर जीव, श्रनन्त जन्म मरणादि की महान् दुख परम्परा में उलक्षता रहा। यदि जीव, हिंसादि श्रविरति, प्रमाद, कषाय, श्रास्त्रव, तथा बंध रूपी श्रधमं को धर्म नही मानता—विश्वास नही करता, तो वह कुमार्ग में नहीं भटकता, नरक निगोद के दुख नहीं पाता। मिथ्यात्व का मूल तो इसी में रहा हुश्रा है। यह पहला कारण ही श्रन्य सभी कारणों की जड है। यदि यह छूट जाय, तो श्रन्य कारण छूटना सरल हो सकता है। श्रतएव सबसे पहले श्रधमं को धर्म मानने रूप मिथ्यात्व को बलपूर्वक नष्ट करना चाहिए और इसके बाद भी सतत सावधानी रखनी चाहिए कि जिससे श्रधमं को धर्म मानने की कुबुद्धि उत्पन्न नहीं हो।

उदय के प्रभाव से हमारे परम पिवत्र जैन-धर्म मे भी कई प्रकार की गलत मान्यताएँ चल पड़ी और श्रधमं के त्यागी तथा सर्व-विरत कहलाने वाले साधु साध्वी, ग्रन्धाधुन्द प्रचार करने लगे। सबसे पहले चैत्यवाद ने प्रभाव जमाया। भिक्त के नाम पर श्रारम्भ और सावद्य व्यापार को धर्म मान लिया गया और ग्रारम्भ त्यागी मुनिवर, खुद श्रारम्भ प्रवर्तक हो गए तथा सावद्य विधानो से ओत-प्रोत ग्रथ रचडाले। पाखण्ड यहाँ तक फैला कि नदी और कुण्डो में नहाने रूप ग्रधमं मे भी धर्म होने की घोषणा कर दी गई। तीर्थों और देवालयो के सहारे परिग्रह बढने लगा और त्यागी गुरु परिग्रहधारी बन गए। इसके बाद धर्म क्रान्ति हुई। हंस के समान विशुद्ध प्रज्ञावान् श्री लोकाशाह ने, दूध में मिले हुए पानी की तरह धर्म में मिले हुए अधर्म को भिन्न किया और विशुद्ध धर्म को पुन. प्रकाश मे लाये। यह शुद्धि ग्रान्दोलन बहुत सफल रहा । किंतु वर्त्तमान मे यह विशुद्ध परपरा भी विकारो का घर बन गई। इसके कोई त्यागी प्रचारक, पून. श्रारभजनक सावद्य प्रचार करने लगे। स्थानको, उपाश्रयो अौर स्मारको के भ्रारंभ-समारंभ मे उनकी रुचि बढी। इसके लिए वे द्रव्य संग्रह करवाने लगे। गृहस्थो को प्रेरणा देकर, उनसे द्रव्य निकलवा कर ईंट चुना पत्थरादि मे लगाने लगे। एक ओर देवालय, उपाश्रय तथा तीर्थ स्थानो के निर्माण मे शक्ति लगाई जाने लगी, तो हमारे कोई कोई गुरुदेव, स्थानको और स्मारको के निर्माण मे ग्रपने चारित्र को होमने लगे। प्रभात-फेरियाँ, जाप तथा सप्ताहो के जुलूस और तपोत्सव के विशाल म्राडम्बर करवाकर म्रारम्भ बढाने लगे और ऐसे म्रारभो मे स्वयं धर्म की स्राराधना बताने लगे। कुछ नवपठित लौकिक डिग्रीघारियो ने तो ग्रधर्म (पाप) के कार्यों को ही धर्म समफ-कर प्रचार करने लगे। उनकी मिथ्यावाणी और लेखनी पर विचार किया जाय, तो उन्हे साधु या सम्यग्दृिष्ट मानने मे ही मिथ्यात्व लगता है। मिथ्यात्व का नग्न-ताण्डव पिछले ढाई हजार वर्षों मे नही हुम्रा, वैसा वर्त्तमान के पठित-मूर्खी=साहित्यरत्नो ने उपस्थित किया है। 'एक नाम और रूपत. श्रमण, श्रपनी वृद्धिमत्ता और विद्वता का प्रदर्शन करते हुए हरिजनो को उपदेश देते हैं कि - "ग्रापका कार्य सबसे बड़ा

धर्म है, और ग्राप चाहे तो दूसरे धन्धे भी कर सकते हैं। आप मे कोई कोई तो ऐसे हैं जो राष्ट्र का नैतृत्व कर सकते है," इत्यादि। एक मुनि मिथ्यात्व भरी वाणी मे कई बार बोल गये कि "धरती के धर्म की बात करो, ग्राकाश मे लटकते हुए हवाई धर्म की बाते छोडो," इसका मतलब परोपकार—लोकहित ग्रादि को ग्रपनाकर, मोक्ष धर्म को छोड़ने से है। इस प्रकार जिनकी वाणी से केवल सवर, निर्जरा, त्याग और विरति रूपी धर्म की ही धारा बहनी चाहिए, वे ग्रधमं का प्रचार करे और उसे सबसे बडा धर्म बतावे, इससे बढकर ग्रज्ञान और क्या होगा? स्थानकवासी समाज का दुर्भाग्य है कि ग्राज उसमे इस प्रकार के ग्रधमं प्रचारक, धर्मात्मा का स्वाग लिए समाज को गुमराह कर रहे हैं।

ग्रधमं को धर्म माननेवाले मतो से तो संसार भरा हुग्रा है। एक जैन-धर्म ही ऐसा था जो ग्रधमं को धर्म नही मानता था, परन्तु इसमे भी पंचमकाल के वक्रपने के कारण उल्टी गंगा बह रही है—कुप्रावचनी बढ रहे है। यह महान् खेद की बात है। ग्रब जो शृद्ध धर्म-कथी हैं, उनका कर्त्तव्य हो गया है कि वे श्रोताओं को धर्म और ग्रधमं के भेद समभावे। और सुज्ञ श्रोताओं का कर्त्तव्य है कि वे जैन तत्त्वज्ञान का श्रभ्यास करके धर्म-ग्रधमं का भेद समभे। यदि उन्होंने गफलत की और ग्रधमं को धर्म समभ लिया, तो इस ग्रमूल्य मानवभव और सुयोग की प्राप्ति के वास्तविक लाभ से वचित रहकर मिध्यात्व के गर्त में गिर जावेगे। ग्रतएव इस ओर से पूरी सावधानी रखनी चाहिए।

### २ धर्म को ऋधर्म मानना

पहला भेद ग्रधमें को धर्म मानने रूप मिथ्यात्व को बताने वाला था, यह दूसरा भेद 'धर्म को ग्रधमें' मानने रूप मिथ्यात्व को स्पष्ट करता है। कोई कोई जीव ऐसे भी होते हैं कि जो पाप को पाप ही मानते हैं, ग्रास्त्रव को ग्रास्त्रव और बंध को बंध ही मानते हैं, इतना होते हुए भी वे धर्म-संवर निर्जरा को, धर्म नही मानते। वे धर्म का फल मोक्ष नही मानकर पुण्य-दैविक सुख ग्रादि मानते हैं। उन्हें मोक्ष और उसके उपाय के विषय मे श्रद्धा नही है। हमारे में ऐसे भी नव-शिक्षित पंडित है जो धर्म को प्रवृत्ति-मूलक मानते हैं और कहते हैं—"प्रवृत्ति लक्षी निवृत्ति ही धर्म है"। नियमित धार्मिक किया, सामायिक प्रतिक्रमण, प्रतिलेखन, प्रमार्जन, ध्यानादि को वे "जड़िक्या" कहकर घृणा व्यक्त करते हैं।

यो तो संसार के सभी अन्य मतावलम्बी, जैन श्राचार विचार को धर्म नही मानते। मोक्ष की मान्यता रखने वाले अजैन मतावलम्बी भी उसके उपाय रूप धर्म मे भिन्न मत रखते हैं। वे कर्म के स्वरूप और उनको रोकने तथा नष्ट करने के सम्यग् उपाय के प्रति अश्रद्धालु हैं और मोक्ष के स्वरूप को भी ठीक तरह से नही जानते। इस प्रकार धर्म को अधर्म मानने-वाला तो सारा संसार है। यह कोई नई बात नही है, अजैन विचारधारा सदा से धर्म को अधर्म मानती रही है। नई बात तो यह है कि कोई कोई नामधारी जैन साधु भी धर्म को अधर्म कहते नही हिचकिचाते। परिग्रह का सर्वथा-त्रिकरण त्रियोग से त्याग रूप महान्नत के विषय मे, एक नूतन पंडित साधु ने बोलते हुए कहा था कि "ग्राध्यात्मिकता और भौतिकता ए दूसरे के पूरक है, न कि शत्रु। श्राध्यात्मिकवाद ने भौतिकवा के विषय मे जो धारणाएँ प्रचारित की है, वे दोष रहित नह है"। श्रादि, + इन विचारों को स्पष्ट रूप से एक मुनिजी ने बतार कि 'साधुओं को ग्रपने पेट की समस्या का हल खोजना चाहिए तब 'श्रमण' पत्र ने तो साधुओं के ग्रपरिग्रहवाद की निंदा कर हुए गोचरी करने को ही श्रधमं (रक्त-पान) बतला दिया सोनगढ पथ ऐसा निकला कि जिसने एकातवाद का ग्राग्र करके ग्रात्मा को उन्नत बनानेवाले व्यवहार धर्म का ही लो कर दिया।

में हमारी धारणा सही है, तो हमें इनके भेदों के विषय में स्पष्ट मन्तव्य रखना चाहिए। संवर, निवृत्ति मूलक ही है। हिंसा भूठ, अदत्त, मैंथुन और परिग्रह की निवृत्ति, इद्रियों के विषयं का निग्रह, कषाय विवेक, ये सब निवृत्ति मूलक ही है। आत्म लक्षी है। निर्जरा में भी निवृत्ति का ही बोलवाला है। वदन वैयावृत्य, स्वाध्याय, ध्यान आदि प्रवृत्ति रूप धर्म भी निवृत्ति साधने के ही उपाय हैं। यह ध्यान में रखना चाहिए कि हमार

यदि हममें विवेक है, धर्म, ग्रधर्म और बन्ध के विष

ध्येय, सिद्ध होने का है और सिद्ध दशा मे कोई बाह्य प्रवृत्ति होती ही नही। वहा ज्ञानोपयोग, ग्रकर्मक ग्रात्मवीर्य=शक्ति

<sup>+</sup> बाद में इन्होंने ही कहा कि अध्यात्मवाद के अतिरेक ने धर्म की हानि की। वे योग और भोग दोनों को मिलाकर मध्यम-मार्ग बनाना चाहते है।

श्रादि गुण ही है, इसलिए हमारा भी ध्येय अकर्मक=स्रात्मवीर्य भ्रयात् ग्रात्मिक ग्रनन्त शक्ति, ग्रनन्त ज्ञान, श्रनन्त ग्रात्मिक सहज सुख ही होना चाहिए और इसके लिए हमारा लक्ष भी निवृत्ति का ही होना चाहिए। यदि हम उदय के जोर से अभी पूर्ण निवृत्ति प्राप्त नही कर सके, तो ध्येय तो वही रखना चाहिए। प्रवृत्ति के लक्षवाले के बंध का श्रभाव हो ही नही सकता। क्योकि प्रवृत्ति, परलक्षी अथवा परावलबन युक्त होती है। उसमे बंध का सद्भाव है ही-भले ही शुभ बंध हो। वदन वैयावृत्यादि प्रवृत्ति भी परावलबन युक्त है, किंतु यदि वह श्रन्य श्रनन्त परा-वलंबन से बचकर स्वावलंबन के लक्ष से युक्त हो, तो निवृत्ति साधक ही कही जायगी। प्रवृत्ति मे भी लक्ष की भिन्नता होती है। एक प्रभु-भक्ति करता है-लौकिक कामना से, और दूसरा करता है प्रभु की प्रभुता (गुणो) को अपनी आतमा मे जगाने के लिए। भक्ति मे समानता होते हुए भी ध्येय मे कितना महान् अंतर है ? हमे एकातवादी बनकर उत्तम प्रवृत्ति (वंदन, वैयावृत्य स्वाध्यायादि) को छोडना नही है, ग्रपनाना है, परन्तु इनका ध्येय निवृत्ति साधक ही होना चाहिए।

सोचिए, सिद्ध भगवंत किसे वंदन करते हैं ? किसकी वैयावृत्य करते हैं ? सर्वज्ञ हो जाने पर स्वाध्याय की भी क्या जरूरत ? ये सब प्रवृत्तिएँ पहले ही छूट जाती है न ? जब ग्राप को भी वह स्थिति प्राप्त करनी है, तो उसकी श्रद्धा तो करनी ही होगी, ग्रर्थात् निवृत्ति का ही लक्ष रखना होगा। निवृत्ति ही धर्म है और जो निवृत्ति के लक्ष की ओर बढ़ावे,

वह प्रवृत्ति भी धर्म हो सकती है। निवृत्ति से ही श्रात्मा उन्नत होती है अथवा यो कहिए कि ज्यो-ज्यो निवृत्ति बढती है, त्यो-त्यो गुणो का विकास होता है। मिध्यात्व की निवृत्ति होती है तब चौथा गुणस्थान प्राप्त होता है और श्रविरति टलने पर पाँचवा और छठा गुणस्थान प्राप्त होता है। प्रमाद की निवृत्ति सातवाँ गुणस्थान, कषाय की बादरनिवृत्ति से सूक्ष्म संपराय तक की निवृत्ति ऋमण द वे से १० वाँ गुणस्थान, मोह निवृत्ति १२ वां गुणस्थान, ज्ञानावरणादि की ग्रात्यतिक निवृत्ति १३ वां गुणस्थान और योग-निवृत्ति १४ वा गुणस्थान । यहाँ निवृत्ति की पराकाष्ठा है। मन वचन और काया की सर्वथा निवृत्ति यही होती है और पूर्ण रूप से सवर होता है। इस प्रकार की स्थिति प्राप्त होने पर ही सादि ग्रनन्त (शाश्वत) सुख प्राप्त हो सकता है । इस प्रकार सिद्ध है कि धर्म, निवृत्ति प्रधान ही है और ध्येय भी यही होना चाहिए। किंतु ग्राजकल के कुछ विद्वान् कहे जानेवाले व्यक्ति, धर्म के इस रूप को भुठलाकर धर्म को प्रवृत्ति प्रधान कहने की घृष्टता करते है। जान बूभकर धर्म का स्वरूप बिगाडते हैं, भ्रपलाप करते हैं। यह भी मिथ्यात्व का परिणाम है। धर्म के वास्तविक रूप को दबाकर भ्रन्यथा प्ररूपणा करना=धर्म को श्रधमं बतलाना मिथ्यात्व ही है। इस मिथ्यात्व से सदैव दूर ही रहना चाहिए।

# ३ कुमार्ग को सुमार्ग समभाना

जिस मार्ग से संसार का परिभ्रमण बढे, जन्म मरण स्वीर दु.ख की परम्परा चले, वह कुमार्ग है। ऐसे कुमार्ग को

सुमार्ग समभाना भी मिथ्यात्व है। मिथ्यात्वी देव गुरु की मान्यता, देव या धर्म के नाम पर प्राणियों की हत्या—बिलदान—कुरबानी, काफिरो ग्रथवा ग्रनार्यों का हनन ग्रादि ग्रविरित, को धादि कषाय और पाँच इन्द्रियों का पोषण, ये सब ससार परिभ्रमण करने के मार्ग हैं। स्त्रियों के साथ नृत्य करना, ऋतुदान, वन्यादान और तीर्थ-स्नानादि ग्रनेक प्रकार की पापजन्य—ससार-वर्द्धक कियाओं को सन्मार्ग मानना मिथ्या मान्यता है।

साधना, साध्य की सिद्धि के लिये ही की जाती है। जब साधक यह मानता है कि-'साध्य मुभ से दूर है, साध्य तक पहेंचने के लिये मुक्ते उस दूरी को पार करना ही होगा, तब वह उस दिशा मे ग्रागे बढता है। यदि वह साध्य के श्रनुकूल मार्ग पर चले, तो सुमार्ग है और उल्टेया तिर्छे रास्ते से चले, तो वह कुमार्ग है। साध्य के भ्रनुकूल चलना सुमार्ग है और साध्य के विपरीत मार्ग पर चलना कुमार्ग है। चलता तो सारा ससार है, भ्रनादिकाल से जीव चलता ही ग्राया है, उसका मार्ग कभी समाप्त हुग्रा ही नही । सिद्ध के ग्रतिरिक्त कोई स्थिर नही है, संसारी जीव चलते ही रहते हैं। किंतु ग्रधिकाश जीव ससार की ओर ही चलते है। एक बन्धन से छूटने के पूर्व ही दूसरे बन्धन की सामग्री तय्यार कर लेते है। कभी ऊँचा (स्वर्ग मे) कभी नीचा (नर्कमे) और कभी तिर्छा (तिर्यंचादि मे), इस प्रकार भव-भ्रमण का मार्ग ही अपनाता है। शुभ कर्म करके स्वर्ग मे जाना भी संसार परिभ्रमण ही है। संसार के लक्ष से जो भी किया की जाती है, वह संसार को ही विदाती है और

मुक्ति का लक्ष होने पर भी उसके सही मार्ग की तथा सदुपाय की ठीक जानकारी नहीं होने पर वह भी संसार का कारण बनती है। क्यों कि मार्ग गलत है-कुमार्ग है। बम्बई जाने का लक्ष होते हुए भी यदि बम्बई की दिशा में नहीं चलकर, उल्टेया ग्रंगल बगल का रास्ता ग्रंपनाया जाय, तो वह कुमार्ग ही होगा और कुमार्ग का ग्राश्रय लेना मिथ्यात्व ही है। कुमार्ग से ईंट प्राप्ति नहीं हो सकती। ग्रंतएव कुमार्ग का स्वीकार भी मिथ्यात्व ही है।

ससार में दो प्रकार के जीव है। एक तो प्रारम्भ से ही कुमार्ग में लगे हुए हैं और दूसरे प्रकार के जीव, पहले तो सन्मार्ग में चलते हैं, किंतु बाद में मित-भ्रम से या किसी के बहकाने से सद्मार्ग को छोड़ कर कुमार्ग में लग जाते हैं। जैन श्रमण वर्ग में कई ऐसे भी है, जो पहले मोक्षमार्ग में दीक्षित हुए और कुछ चले भी, किंतु बाद में कुशिक्षण, कुसगित ग्रथवा लोकेषणा में पड़कर सुमार्ग से हट गये। उनकी श्रवित कुमार्ग के प्रचार में लगने लगी। वे दूसरे साधु साध्वी और हजारों लाखो उपासक वर्ग को कुमार्ग में घसीट गए।

बन्धन का मार्ग ही कुमार्ग है-संसार मार्ग है। इसके भ्रमेक भेद है। कुछ तो निरे श्रधोगित-नरक तियँच गित की ओर ही ले जाने वाले है और कुछ लौकिक दृष्टि से सदाचार पालन तथा जनसेवा और ग्रज्ञान कष्ट ग्रादि से, देव मनुष्य गित के योग्य बन्धन का उपार्जन कराते हैं। चाहे नरक तियँच गित के हो या फिर मनुष्य और देवगित के ही हो, है दोनो ही

बंधन । मुक्ति तो बन्ध विच्छेद श्रीर निर्जरा से ही है । मुक्ति की दृष्टि से बन्ध मात्र हेय है । जन्म-मरण की परम्परा वाला मार्ग, सुमार्ग नहीं हो सकता । जिस मार्ग से मृत्युजय पद की प्राप्ति (बन्ध का नाश) होता हो, वहीं सुमार्ग है—निर्वाण मार्ग है । इसके श्रतिरिक्त सब संसार मार्ग है ।

जिन्हे सद्भाग्य से या क्षयोपशम के बल से मोक्ष मार्ग प्राप्त हो गया, उनमें से कुछ ऐसे उन्मार्गी भी निकले हैं, जो संसार मार्ग के प्रचारक बन गये हैं। रजोहरण मुखवस्त्रिका रखते हुए भी वे मिथ्यात्व के पात्र बन गये हैं। कोई ग्रामोद्योग रूपी ग्रारम्म समारम्म के प्रचारक बन गये हैं, तो कोई स्त्रियों की ओर ग्राक्षित होकर उनके स्वाच्छन्द्य के पोषक बन रहे है। तात्पर्य यह कि संसार मार्ग की रुचि के कारण वे मुक्ति मार्ग से गिर गये हैं।

सम्यग्-दृष्टि जीवो को चाहिए कि वे कुमार्ग को दुख दायक जानकर उससे दूर ही रहे और ग्रात्म स्वातन्त्र्य (जड़ के बन्धनो से मुक्ति) दिलाने वाले ऐसे जिनेश्वरो के धर्म मे ग्रत्यन्त ग्रादरवाले बनकर भव-बन्धनो का छेदन करने मे उद्यम-वत होवे।

# ४ सुमार्ग को कुमार्ग मानना

जिस प्रकार कुमार्ग को सुमार्ग मानना मिथ्यात्व है, उसी प्रकार सन्मार्ग को कुमार्ग अथवा मोक्ष-मार्ग को संसार मार्ग मानना भी मिथ्यात्व है। संसार मार्ग तो अनेक है, अगणित हैं और मुक्ति मार्ग केवल एक ही है। जो मार्ग, जीवो को रोग, शोक,

भन्म, जरा, और मृत्यु के दुःखो से सदा के लिए छुड़ा दे, जो पुद्गल की पकड से मुक्त करके सर्व तन्त्र स्वतन्त्र कर दे, जिसकी माराधना से श्रखण्ड, श्रपूर्व, श्रनुपम और सादिश्रनन्त-णाण्वत सुखो की प्राप्ति होती हो, वही सुमार्ग है। ऐसे निर्दोष मार्ग को परम वीतरागी सर्वज्ञ सर्वदर्शी जिनेश्वर भगवंत ही बता सकते है। सरागी और छदास्य जीव, ऐसे मार्ग को, जिनेश्वरो के उपदेश से ही जान सकता है, स्वतन्त्र रूप से नही जान सकता। जिनेश्वरो का बताया हुम्रा मोक्ष-मार्ग, सर्व-तन्त्र स्व-तन्त्र है, ग्रपूर्व है। जीवों के भेद-प्रभेद उनकी विभिन्नता का कारण, सुविस्तृत कर्म-सिद्धात, श्रात्मा का स्वरूप, बन्ध के कारण, मुनित के उपाय, श्रात्मा के विकास के ग्रनुसार गुण-श्रेणी, उपणम और क्षपक-श्रेणी का स्वरूप, कर्म क्षय से प्रकट होने वाली भ्रात्मा की श्रनन्त ज्ञानादि शक्ति का स्वरूप इत्यादि विषयो का प्रतिपादन, ये जिन-प्रवचन में सर्वथा श्रजोड है। बन्ध-मुनित के उपायो मे जो वैज्ञानिक पद्धति है, वह सम्यग् विचारवालो के शोघ्र ही समक्त मे प्रा सकती है। जिनेन्द्र भगवान् का उपा-सक, जिनेश्वरों के उपदेश से जानता है कि-'यह जीव, पुद्गल-पक्षी होने से ही श्रनादिकाल से बन्ध-परम्परा मे उलक्षता हुग्रा दुखी हो रहा है। पुद्गल प्रेम ही दुःख का कारण है और इसकी इच्छा का निरोध, मुक्ति का कारण है। विषय कषाय की स्थिति, पर-लक्ष के कारण ही है। जितनी मात्रा में पर-लक्ष छूटेगा, उतनी मात्रा मे मनुष्य पवित्र होता जायगा । जिन-धर्म ने विरति का उपदेश इसीलिये दिया कि जिससे श्रात्मा, पुद्गल की कैंद

#### से श्राजाद हो जाय।

म्रात्मा, जड़ के लक्ष से-पुद्गल की संगति से, पर मे<sup>5</sup> सुख की भ्राशा लगाकर, जड़ बन्धनो मे बधा है-पराधीन हुमा है, पुद्गल के **श्रधिकार मे पड गया है । इस परा**धीनता से मुक्त<sup>ै</sup> होने का मार्ग, एक मात्र भ्रात्म लक्ष से की हुई सद् प्रवृत्ति ही है। पोद्गलिक लक्ष बधनो को बढाता है और ग्रात्म लक्ष मुक्त करता है। जिसे मुक्ति की अभिलाषा है, उसे बंधच्छेद का मार्ग ही ग्रपनाना पडेगा और वह मार्ग, संवर-निर्जरा से भिन्न नही हो सकता। संवर,बंधनो की वृद्धि को रोक देता है और निर्जरा, पूर्व बंधनो को काटती रहती है। इन दोनो चरणों से मोक्ष-मार्ग पर चलनेवाला, मुक्ति को प्राप्त कर लेता है । यही सुमार्ग है । यही त्रिकाल ग्रबाधित मोक्ष मार्ग है। गत ग्रनादि काल मे जिन ध्रनन्त जीवो की मुक्ति हुई है, वह इसी सुमार्ग से हुई है। वर्त्तमान मे भी यही मार्ग है और भविष्य मे भी श्रनन्त जीव इसी मार्ग पर चलकर मुक्त होगे। इसके सिवाय धन्य कोई उत्तम मार्ग नही है। यह त्रिकाल सत्य मार्ग है। समय का परि-वर्तन श्रथवा जमाने की हवा या जनमत, इस सिद्धि-मार्ग को पलट नहीं सकते। संसार में ऐसी कोई भी हस्ती नहीं जो 'बन्ध' तत्त्व की ग्राराधना से मुक्ति दिला सके। जब धर्म पर जमाने का असर होता है, तो मुक्ति बन्द हो जाती है, मिक्त मार्ग भी (भरतादि मे छठे ग्रादि ग्रारे मे) बंद हो जाता है, परंतु जमाने का ग्रसर मुक्ति मार्ग को ही पलट दे-ऐसा कभी नही हो सकता।

यो तो कपाय के त्याग का उपदेश, ग्रजैन परपरा में से साख्य, बौद्ध म्रादि मे भी दिया है और कोई कोई उसका कुछ पालन भी करते है। श्रनन्तानुबधी के सद्माव मे, उनकी पतली कपाये, उन्हें स्वर्ग में पहुँचा सकती है किंतु मुक्ति नहीं दे सकती । प्रथम गुणस्थान मे तीनो शुभ लेश्याएँ है, शुक्ल लेश्या भी है, और सयोगी जिनेश्वरों में भी शुक्ल लेश्या है, लेकिन दोनो मे श्राकाश पाताल का अन्तर है। एक जन्म मरण के चक्कर में उलभा हुम्रा है, उनमें से कोई म्रभव्य भी है, और दूसरे परम वीतराग सर्वज्ञ सर्वदर्शी है, जिन्होने जन्म के बीज को ही नष्ट कर दिया है। वे शी घ्र ही मृत्युजयी होने वाले है। उन परम वीतरागी भगवन्तो ने मुक्ति का मार्ग बताते हुए कहा कि-'पहले श्रनंतानुबधी और दर्शनत्रिक को नष्ट करा। इसके बाद तुम्हारा त्याग, तप और विरति तुम्हे ग्रात्मा से परमात्मा वनने मे सहायक होगी। इसके विना तुम्हारी मुक्ति कदापि नही हो सकेगी।

सम्यादर्शन और सम्या ज्ञान होने के बाद ही विरती, मोक्ष साधक हो सकती है। मोक्ष साधना में सर्व प्रथम सम्या-दर्शन की श्रावश्यकता है। उसके बाद विरति श्रप्रमत्तता श्रादि की। सम्यादर्शन परंपरा कारण है और सयम, तप श्रप्रमत्ततादि साक्षात् कारण है। यही मोक्ष मार्ग है। यही सुमार्ग है। इस सुमार्ग को जैनेतर लोग, कुमार्ग-कायरो का मार्ग कहते हैं। कुछ जैन नामधारी भी सयम साधना को 'जड किया' कहते हैं और उपासको को ससार मार्ग की ओर श्राक्षित करते है। कोई कोई साधुवेशधारी भ्रपने व्याख्यानो और लेखो में इस सुमार्ग के प्रति भ्रक्ति उत्पन्न कर, नगद धर्म (लोक सेवा रूप संसार मार्ग) की प्रशंसा करते हैं। वे सन्मार्ग का लोप करके महामोहनीय कर्म का बंध करते हैं।

वास्तव मे एक-मात्र जिनेश्वरो का मार्ग ही सुमार्ग है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र ग्र० २३ मे गणधर भगवान् श्री गौतम-स्वामीजी फरमाते हैं कि-

#### "कुष्पवयणपासंडी, सव्वे उम्मगगपद्विया । सम्मग्गं तु जिणक्लायं, एस मग्गे हि उत्तमे ।"

उपरोक्त भ्रागम मे उन्मार्ग और सन्मार्ग का स्पष्ट रूप से खुलासा कर दिया गया है। सम्यग्दृष्टि जीवो को इस पर पूर्ण विश्वास करके, उन्मार्ग से दूर रहकर, सन्मार्ग की श्रद्धा करनी चाहिये। इसीसे वे मिथ्यात्व से वंचित रह सकेगे।

#### ५ श्रजीव को जीव मानना

धर्म, अधर्म और सुमार्ग कुमार्ग का भेद जानकर, धर्म और सुमार्ग की श्रद्धा हो जाने के बाद, जीव श्रजीव का सही जान होना भी आवश्यक है। संसार में मुख्यत. दो ही तत्त्व हैं— १ जीव और २ भ्रजीव। इन दो तत्त्वो का विस्तार ही नव तत्त्व है। छ. द्रव्यो मे जीवास्तिकाय के श्रतिरिक्त पाँच द्रव्य भ्रजीव ही हैं। इन पांचो मे से चार तो श्रक्ष्पी—श्रदृश्य हैं, इनमें दृश्यता के गुण—शब्द, रूप, गंध, रस और स्पर्श नही है और पुद्गलास्तिकाय रूपी है—दिखाई देने वाला है। उसमे शब्द,

वर्ण, गंध, रस और स्पर्श है, अर्थात् सुनाई देने वाला शब्द, दिखाई देने वाला वर्ण (रूप) सूघने में आनेवाली गंध, जिव्हा द्वारा चखे जानेवाले रस और हाथ आदि शरीर से छुए जाने वाले स्पर्श, ये सब पुद्गल—जड के लक्षण हैं। धूप, अन्धकार, प्रकाश, छाया आदि भी अजीव के ही लक्षण है। दृश्यमान् पुद्गल पदार्थ में भी अनन्त द्रव्य ऐसे है कि जो हमारे जैसे चर्मचक्षु वालों को दिखाई नहीं देते। जो सूक्ष्म अर्थात् बहुत वारीक पुद्गल (परमाणु, सख्यात और असख्यात प्रदेशवाले) हैं, वे तो हमारे देखने में आते ही नहीं और अनन्त प्रदेशात्मक द्रव्य भी हमें सभी दिखाई नहीं देते, किंतु उनमें से कुछ ही दिखाई देते है। वायु, गध, शब्द आदि रूपी अजीव द्रव्य है और इन्हें हम जानते हैं, किंतु आखों से इनका रूप नहीं देख सकते, क्योंकि हमारी आखें मर्यादा के अनुसार ही वस्तु को देख सकती हैं।

दिखाई देने वाली सभी वस्तुएँ ग्रजीव ही है, उनमे से बहुत-सी ऐसी वस्तुएँ हैं कि जिनमे जीव का निवास है। जैसे—मिट्टी, पत्थर, पानी, वृक्ष, लता, फल, पुष्प, बीज, ग्रग्नि, कीट, पतंग, कीडे-मकोडे, पशु, पक्षी और मनुष्य ग्रादि। इनके सब के शरीर तो ग्रजीव हैं, किंतु ग्रजीव शरीरो मे जीव निवास करता है, इसलिए उसे भी 'जीव' कहते है।

दृश्यमान वस्तुएँ निरी श्रजीव भी हैं, जैसे काग्ज, कलम, थाली, लोटादि धातु-पात्र, मेज, कुर्सी. चित्र, मूर्ति, घर, मकान, सोना, चाँदी, रुपया,पैसा,वस्त्र, श्रादि । इन सब को जीव मानना, श्रथवा सबको एक ईश्वर के ही भिन्न भिन्न रूप समक्षना गलत है। क्यों कि ये सब अजीव है-जड़ है। इनमे आत्मा के गुण नहीं है। पहले कभी आत्मा ने इनमे निवास किया था, किंतु वर्तमान मे तो ये जड़ ही हैं। इन्हें मिश्र-परिणत पुद्गल कह सकते है। ये मुर्दा शरीर की तरह अजीव ही हैं। इन वस्तुओं को जीव, मानना और इनके साथ जीव का व्यवहार करना भी मिथ्यात्व है।

कुछ लोग, अजीव में जीव की बुद्धि करके उसे वंदनादिः करते हैं और उस अजीव के लिए अनेक प्रकार के आरम्भ करते हैं। कई अज्ञानी जीव, देहभाव में इतने रचे रहते हैं कि उन्हें अपने आत्म-द्रव्य (अपनत्व) का ज्ञान ही नहीं होता। जह देह के दुर्वल, रोगी और विनाश से अपना विनाश मानते हैं। जैसे राज-पुरोहित भृगू, अपने विरक्त पुत्रों से कहता हैं कि—

"जहा य अग्गी अरणी असंतो, खीरे घयं तेल्लमहातिलेसु। एमेव जाया सरीरंसि सत्ता, संमुच्छई नासइ नावचिद्ठे ॥१८॥ उत्तरा० १४

—पुत्रो ! जिस प्रकार ग्ररणि मे ग्रग्नि, दूध मे घी और तिल मे तेल दिखाई नहीं देने पर भी संयोग से स्वत. उत्पन्नः होते हैं, उसी प्रकार शरीर में जीव स्वत. उत्पन्न होता है और शरीर के विनाश से जीव का भी नाश हो जाता है। तात्पर्य यह है, कि ग्रात्मा भी शरीर की उत्पत्ति के साथ, उसी में उत्पन्न हो। जाता है। यह शरीर की ही एक शक्ति है जो शरीर के साथ ही विनष्ट हो जाती है। शरीर से भिन्न कोई ग्रात्मा है ही नही। इस प्रकार की मान्यता 'तज्जीवतच्छरीरवादी' मत की है। भूत-वादी पाँचभूतो को ही सब कुछ मानता है। इस प्रकार ग्रजीव को ही सब कुछ मानता है। इस प्रकार ग्रजीव को ही सब कुछ मान कर ग्रात्मा को भिन्न तत्त्व नही मानना या ग्रजीव को ही जीव मानना मिथ्यात्व है। इस प्रकार के मिथ्यात्व से ग्रसित ग्रात्मा, यदि सदाचार का पालन करती है, तो वह भी केवल ससार मे शाति, सभ्यता, न्याय, नीति और सहयोग कायम रहे, इसी उद्देश्य से।

कुछ लोग भद्रपरिणामी, प्रकृति के शात, कोमल और सरल होते है। वे विनीत और नम्र होकर सब को प्रणाम करते हैं। चाहे की ग्रा हो या कुत्ता, बिल्ली हो या चूहा,ग्रथवा पत्थर ईंट और लकडी ही हो, सबको प्रणाम करना उनका व्रत होता है। वे सद्गुणी दुर्गुणी का भेद नही करते। माता को भी प्रणाम और वेश्या को भी प्रणाम, महात्मा को भी नमस्कार और कसाई को भी नमस्कार। इस प्रकार सबके प्रति शुभ भाव रखनेवाले तामली तापस की तरह (भगवती ३-३) भिक्तमार्गी होते हैं। उनके परिणाम शुभ होते हुए भी उन्हे विवेकशील नहीं कह सकते और उनकी गणना भी 'विनयवादी-मिध्यादृष्टि' मे होती है। उनकी भद्रपरिणति और सरलता, उन्हे शुभ कर्म के उपार्जन मे सहायक हो सकती है और उससे वे दैविक सुख प्राप्त कर सकते हैं, किन्तु उनकी दृष्टि विशुद्ध नही हो सकती। जहा खिल और गुड समान हो, श्रजीव, पत्थर, लकड़ी और मृतिका मे भी जीव वृद्धि (देव वृद्धि) हो और महात्मा तथा

कसाई का भी भेद नहीं हो, वहा सम्यक्त कैसे हो सकती है ? जीवन की इच्छा से यदि कोई विष पीवे और उसमे अमृत की कल्पना करले, तो क्या विष अपना प्रभाव नहीं दिखायगा ? भावों की सरलना से मिथ्यात्व मिटकर सम्यक्त नहीं हो जाता, आखिर गलती तो गलती ही रहती है और उसका परिणाम भोगना पडता है।

श्रनात्मवादी नास्तिक तो श्रात्मा को मानते ही नही, इसी तरह पुण्य पाप और स्वर्ग नरकादि भी नही मानते। यहा हम उनका जिक नहीं करते, हम यहा उन्ही मन्तव्यों को लेते है कि जो श्रजीव को जीव मानते हैं। जो जडशरीर को ही सिच्चदानन्द रूप मान कर इसीके पोषण रक्षण श्रादि में लगे रहते हैं और श्रात्मा को उससे भिन्न नहीं मानते। जो श्रात्मा को शरीर से भिन्न नहीं माने, उनका धर्म श्रधमं और ससार तथा मोक्ष मार्ग से सम्बन्ध ही क्या वि तो इनकी भी श्रावश्यकता नहीं मानेगे। धर्म श्रधमं श्राद की श्रावश्यकता उन्हीं को है जो श्रात्मा को माने। उसे देहादि श्रजीव पदार्थ से भिन्न माने और स्वर्ग नर्क श्राद की श्रद्धा भी रखे। श्रजीव को जीव मानने वाले की भूल मामूली नहीं है, भयकर भूल है।

श्राजकल के वैज्ञानिक एवं चिकित्सा-शास्त्री, रोगो का कारण 'किटाणु' (जीव) मानते है। संभव है उनमे किटाणु भी हो और अजीव के बारीक कण (स्कन्ध) भी हो और उन श्रजीव कणों को भी वे किटाणु कहते हो। हवा में जीव भी उड़ते हैं और रजकण श्रादि भी उड़ते हैं। सुगन्ध दुर्गन्ध के

पुद्गल भी उडते हैं। इसी प्रकार रोग मिश्रित वायु-श्वासादि भी फैलते हैं। उन सब को किटाणु (जीव) ही मान लेना तो भूल ही होगी।

जो विचारवान् मनुष्य, अन्य सत्य विचारो के साथ जीव को ही जीव मानते है, अजीव को जीव नहीं मानते, वे ही सम्यग्दृष्टि है और वे ही आत्मविकास साधकर मुक्ति पा सकते हैं।

#### ६ जीव को श्रजीव मानना

संसार में कई प्रकार के लोग हैं। कई ऐसे भी हैं जो जलचर-मगर-मच्छ मे जीव नहीं मानकर प्रजीव मानते हैं और उन्हें मनुष्य का खाद्य-पदार्थ कहते हैं। उनसे भी अधिक संख्या ऐसी है जो अंडो मे जीव नहीं मानती, और ऐसी संख्या तो सर्वाधिक है कि जो पृथिव्यादि स्थावरकाय मे जीव का अस्तित्व ही स्वीकार नहीं करते हैं। ऐसे कई धमं-सम्प्रदाय कहलाते हैं, जो जलाशयों मे नहाने में धमं मानते हैं और पुष्प फलादि, देव के प्रपंण करने तथा तपस्या में फलाहार करने में धमं मानते हैं। यदि वे समभते होते कि 'पानी और वनस्पति में जीव है, इनकी हिसा का त्याग करना धमं है,' तो विवेक के सद्माव में इन जीवों की हिसा करके धमं होना नहीं मानते, बल्कि हिंसा से विरत होने में ही धमं मानते।

छ. द्रव्यो में जीव-द्रव्य, संग्रह नय से एक मानते हुए

भी जीव ग्रनन्त है और इनके भेद भी ग्रनेक है। कई चार प्राण वाले और कई छ से लेकर दस प्राण वाले है। जीव ग्ररूपी है, वह दिखाई नही देता। दिखाई देनेवाला केवल शरीर है, जो श्रचित भी हो जाता है। जीव के श्ररूपी होंने से ही नास्तिक लोग, उसका ग्रस्तित्व नहीं मानते और 'पाँच भूतो के मिलने से बनी हुई शक्ति विशेष' ही मानकर, म्रात्म तत्त्व का निषेध करते है। इन भूतवादियों के मत से पाप, पुण्य, स्वर्ग, नरक और मोक्ष कुछ भी नहीं है। वे परलोक नहीं मानते। उनका सिद्धात है कि "खूब खाओ, खूब पीयो, खूब ऐश-श्राराम करो। यदि अपने पास पैसा नहीं हो, तो कर्ज करके भी खास्रो, क्यों कि जीवन का सार ही खाना-पीना और मौज करना है। मरने के वाद यह शरीर नष्ट होकर मिट्टी में मिल जानेवाला है। फिर पुण्य और पाप का फल भोगने वाला कोई नही रहता।" इस प्रकार जीव के ग्रस्तित्व से इन्कार करनेवाला मत भी है और वर्त्तमान समय मे कई धर्म-निरपेक्ष लोग, स्वर्ग नरकादि की मान्यता पर विश्वास नही करने वाले, ग्रात्मा के श्रस्तित्व के विषय मे भी अश्रद्धा रखते हैं। इनमे कुछ पठित जैनी नाम घराने वाले भी है। इसका मूल कारण दर्शन-मोहनीय कर्म का उदय है। जिसके इस कर्म का क्षयोगशम होता है, वह तो श्ररूपी

<sup>‡</sup> साधारण वनस्पतिकाय में चार प्राण भी पूरे नहीं होते। उनका जीवन इतना अल्प होता है कि कोई श्वास लेता है, तो नि.श्वास नहीं ले पाता और कोई नि श्वास लेता है, तो उच्छ्वास नहीं ले पाता और उसके पूर्व ही मर जाता है। इस प्रकार उनके चार प्राण भी पूरे नहीं हो पाते।

ग्रात्मा को भी रूपी द्रव्य की तरह प्रत्यक्ष मानकर विश्वास करता है, किंतु मिध्यात्व के उदय से, पढे-लिखे लोग, साधक युक्तियों के सद्भाव में भी कुतर्क द्वारा जीव के प्रति ग्रविश्वासी बनते हैं।

भगवान् महावीर के स्राद्य गणधर प्रात:-स्मरणीय श्रीगौतमस्वामीजी महाराज भी भगवान् से साक्षात् तक जीव के ग्रस्तित्व के विषय मे शकाशील थे। यद्यपि वे जीव और स्वर्ग नरक के विषय में प्रकट रूप से निश्चित मत व्यक्त करते थे, और स्वर्ग-कामना से यज्ञादि कराते थे, किंतु उनके हृदय में शंका श्रवश्य थी। जीव के श्रस्तित्व के विषय मे निश्चय-विश्वास नही था। दूसरे गणधर श्री अग्नि-भूतिजी को कर्म मे शका थी। श्री वायुभूतिजी, शरीर और जीव की भिन्नता के विषय में शंकाशील थे। इस प्रकार भगवान् से साक्षात् होने के पूर्व तक सभी गणधर शकाशील थे और इन्हे आत्मा की किसी एक अवस्था के विषय में शंका थी। (विशेषावश्यक भाष्य) शंका का मूल कारण दर्शन-मोहनीय का उदय और भात्मा तथा उसकी विभिन्न भ्रवस्था का अप्रत्यक्ष होना है। उन सरल आत्माओ का दर्शन-मोह नितान्त कमजोर होकर नष्ट होने के लगभग था। वे उन वस्तुओं का प्रत्यक्ष नहीं करते हुए भी भगवान् की पवित्र वाणी के निमित्त से दृढ श्रद्धालु बन गए। उनकी श्रद्धा इतनी दृढ हो गई कि जैसे उन्होने ग्रात्मा का प्रत्यक्ष-साक्षात्कार कर लिया हो।

जीव का श्रस्तित्व माननेवाले ग्रजैन मतावलम्बी, जीव

का स्वरूप ठीक तरह से नहीं जानते। भिन्न भिन्न भ्रनन्त प्राणियों में कोई केवल एक जीव-ब्रह्म ही मानते हैं, कोई शरीर में केवल अंगुष्ठ प्रमाण जीव मानते हैं और कोई यव प्रमाण। यो भ्रनेक प्रकार से जीव के भ्रस्तित्व के विषय में भ्रज्ञान फैल रहा है।

सूयगड़ाग सूत्र के आर्द्रकीय अध्ययन मे एक ऐसे मत का वर्णन है, जो भावना के बहाने से आत्म-वंचना करते हुए कहता था कि 'यदि मनुष्य मे 'खलिंपड' और बालक मे 'तुम्बी फल' की भावना करके उनको मार कर मास-भक्षण किया जाय, तो हत्या का पाप नहीं लगता।' इस प्रकार जीव के जीवत्व से (केवल आत्मवंचना पूर्वक) इन्कार करके उसमें अजीव की कल्पना करनेवाला मत भी संसार मे है।

जीव तत्त्व को नहीं माननेवाले श्रयवा गलत रूप से माननेवाले सम्यग्दृष्टि नहीं है। सम्यग्दृष्टि वहीं है, जो जीव का श्रस्तित्व माने। उसे सदाकाल शाश्वत माने। कमें का कर्ता और भोक्ता माने। उपयोग लक्षणवाला माने और उचित उपायो द्वारा मोक्ष प्राप्ति होना भी माने। यह जीव की ही शक्ति है कि वह उल्टे प्रयत्न से नरक निगोद में भी चला जाय और सुलटे प्रयत्न से स्वर्ग और मोक्ष भी पाले।

दस लक्षणों से जीव परिणाम जाना जाता है। जैसे— १ गित परिणाम-भिन्न भिन्न गितयों में जन्म लेना। जन्म और मृत्यु जीव की ही होती है, ग्रजीव की नहीं, २ इन्द्रिय परिणाम-जीव का शरीर के साथ इन्द्रिय सम्पन्न होना। चाहे एक इन्द्री- वाला हो या पूर्ण पाच इन्द्रियवाला। ग्रजीव के इन्द्रियाँ नहीं होती। हा, जीव के छोड़ देने पर उस शरीर मे इन्द्रियो का आकार कायम रहता है। इन्द्रियो की प्राप्ति भी सकमंक जीव को ही होती है, ३ कषाय परिणाम-क्रोध, मान, माया और लोभ, जीव मे ही होते हैं, भ्रजीव मे नही, ४ लेक्या परिणाम-कषायो को बढानेवाली कष्णादि ६ लेश्याएँ भी जीव के ही होती है, ५ योग परिणाम-मन, वाणी ग्रौर शरीर का योग, जीव के ही होता है, श्रजीव के नही होता, ६ उपयोग परिणाम–विचार करना, श्रनुभव करना, मनन करना, ७ ज्ञान परिणाम-जानना, प दर्शन परिणाम–विश्वास करना, ६ चारित्र परिणाम–ग्राचार प्रवृत्ति और १० वेद परिणाम-स्त्री, पुरुष और नपुसक सम्बन्धी भोग कामना। ये सब बाते जीव में होती है, भ्रजीव में नहीं होती। इसलिये जीव का श्रस्तित्व मानना ही चाहिये। उपरोक्त परि-णाम अवस्थानुसार व्यक्त अथवा अव्यक्तरूप से सभी ससारी जीवो में होते है। जब कोई मनुष्य ग्रथवा पशुपक्षी, चलना, फिरना, खाना, पीना और श्वासोच्छ्वास लेना बन्द कर देता है, तो हम मानते है कि यह मर गया है। यह मरना ही बताता है कि जब तक इसमें जीव का निवास था, तब तक वह उप-रोक्त कियाएं करता था। भ्रब इसमे जीव नही है। वनस्यति भी मरने के बाद सूख जाती है। पृथ्वी ग्रादि मे भी परिवर्त्तन हो जाता है। इस प्रकार जीव के ग्रस्तित्व मे विश्वास करने के अनेक हेतु हैं। इन पर ध्यान देकर हमे सम्यग् श्रद्धा सम्पन्न बनना चाहिये, जिससे हम मिथ्यात्व के प्रभाव से बच सके।

# ७ श्रसाधु को साधु मानना

जिसमे साधुता के गुण नहीं हो. वे सभी ग्रसाधू=कुसाधु हैं। कुसाधु को साधु समभने से, वे ही परिणाम निकलते हैं, जो ठग को साहुकार समभने से निकलते हैं। कुसाधु स्वयं डूबते हैं और दूसरों को भी डूबोते हैं।

साधृता का वेश धारण करके लोगो को ठगने वाले, दुराचारी, कामी, कांधी और लालची तो ग्रसाधु है ही, किंतु ससार में वे भी ग्रसाधु ही हैं जो ग्रपनी ग्रज्ञानता के कारण ग्रसाधुता का कार्य करते हुए भी साधु कहलाते हैं। उनमें से कई ग्रगक्षपदार्थों का भक्षण करते हैं, भाग, तमाखू ग्रौर गाजादि मादक द्रव्यों का सेवन करते हैं, चलने में जिनकी निर्दोष प्रवृत्ति नहीं, वाणी जिनकी ग्रसत्य और कटुभापण तथा उन्मार्ग-देशना से दूषित है, जिनके खानपान के निर्दोप नियम नहीं है, और जिनकी साधना ग्रज्ञान मूलक है, वे सभी ग्रसाधु हैं।

कितने ही तो नाम-मात्र के साधु हैं, जो अपने को साधु वताते हुए भी गृहस्य के समान हैं। वे वेश-मात्र से साधु हैं, किंतु आचरण से गृहस्य की श्रेणी में ही आते हैं। उनके चाल-चलन अच्छे नही है। उनकी साधना, अप्रशस्त और ससार परं-परा को बढ़ाने वाली है। कई देवमन्दिरों के आश्रय से अपना जीवन निर्वाह करनेवाले हैं। कई मानपूजा के चक्कर में पड़े हैं, तो कई दूसरों के महताज बने हुए हैं। कुसाधुओं के कारण धर्म बदनाम हुआ है और लोगों की दृष्टि में वृणित नजर आने लगा है। लोग कहते हैं कि 'भारत में लाखों साधु हमारे लिए भारमूत हो रहे हैं', ऐसे असाधुओं से बचने के लिए 'भारत-

साधु समाज, प्रमाणपत्र देने की व्यवस्था करने और राज्य की सहायता प्राप्त करने में प्रयत्नशील है।

ग्रजैन साधुओं का उद्देश्य और लक्ष भिन्न होने से हम उन्हे सम्यग्दृष्टि नही मानते, और श्रसंयत श्रविरत एवं श्रप्रत्या-ख्यानी मानते है, क्योंकि दृष्टिविष, ग्रावार को भी दूषित कर देता है। दूषित विचार, चारित्र को बिगाड देता है। इसीलिए उग्र और विशुद्ध किया होते हुए भी दृष्टि-विकार के कारण भ्रागमकारो ने उनमे पाचो किया मानी है। उनका त्याग, मोक्ष का कारणभूत नही होकर, संसार का ही कारण होता है। इस-लिए उन्हे "ग्रप्रत्याख्यानी" किया लगना स्वीकार किया है (भगवती १-२)तथा उसकी समस्त साधना, जिनाज्ञा के वाहर होकर आराधना से वंचित माना है (उववाई)। तात्पर्य यह कि विना ध्येय शुद्धि के थोडी या ग्रधिक, मंद ग्रथवा उग्र साधना भी निष्फल होती है-बंध का ही कारण होती है। ग्रतएव विप-रीत श्रद्धा के कारण जैनेतर मान्यता युक्त साधना को जैन सिद्धात , साधुता मे स्वीकार कही करता।

जैन साधु कहाते हुए भी जिनकी साधना दूषित है, जो साधुना के मूल ऐसे पाच महावतो का सम्यग्रूष से पालन नहीं करते। जिनकी प्रवृत्ति मे स्थावर या त्रस जीवो की ग्रहिंसा का विवेक नहीं है, जो प्रकट या ग्रप्रकट रूप से ग्रारंभ जनक कार्य करते और करवाते हैं, तथा ग्रारंभ के कार्यों की ग्रनुमोदना करते हैं, ऐसे कार्य यदि धर्म के नाम पर हो, या परोपकार ग्रथवा लोक-सेवा के नाम पर हो, तो भी वे परमार्थ-सेवी-ग्रना-

रंमी मुनियो के योग्य नही है और ऐसे कार्य करने करानेवाले साधु नही, परन्तु म्रसाधु हैं।

सुसाधु के वेश में रहते हुए भी वे ग्रसाधु (पाप श्रमण) है, जो सुन्दर और भव्य उपाश्रय, मुलायम एव शोभनिक वस्त्र तंथा मनाज्ञ स्राहारादि मे स्रासक्त हो और ज्ञान ध्यान तथा संयम को भुलाकर, भ्रालसी होकर पडे रहते हो। जो प्राणियो की यतना नही करते, उपकरणो की प्रतिलेखना नही करते भ्रयवा अविधि से करते हैं, अपने उपकरणो को भ्रव्यवस्थित रूप से इधर उधर पटकते रहते हैं, इर्यादि पाँचो समिति के पालन मे बेपरवाही करते हैं, विकथा करते रहते हैं, जिनके उपदेश का लक्ष श्रोताओं का मनोरजन करना होता है, जो माया का सेवन करते हैं, ग्रिभमान करते हैं, जिनका ग्राचरण ग्रविश्वास-जनक है, जो शान्त हुए विवाद को पुन पुन: जगाकर भगड़ा करते कराते हैं, जो रसलोलुप होकर मनोज्ञ म्राहार के लिए प्रयत्नशील रहते हैं, घृत, दुग्ध, दही ग्रादि विगयो का बारबार सेवन करते है, सूर्योदय से लगाकर सूर्यास्त तक खाते रहते हैं भौर आधाकर्मादि दोषयुक्त आहार पानी आदि का सेवन करते हैं, वे सभी पापश्रमण हैं।

चारित्र धर्म का बराबर पालन नहीं करते हुए भी जो अपने को शुद्धाचारी, तपस्वी तथा उत्तम साधु बतलाते हैं, वे वास्तव मे असाधु हैं।

श्रागमो में पाच प्रकार के श्रसाधु=कुशीलियो का वर्णन है, जो श्रपने को सुसाधु वतलाते हैं, किंतु वास्तव मे वे कुसाधु ही हैं। उनका सक्षेप मे परिचय इस प्रकार है,-

पासत्थ—जो ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप के समीप रहकर भी उनका ग्राचरण नहीं करते और कर्म निर्जरा करने के बदले उलटे कर्मों के पाश में, विशेष रूप से बन्धते जाते हैं। इनमें से देशपासत्थ वे हैं—जो शय्यातर्रिंड नित्यपिंड, राज-पिंड, ग्रग्रपिंड और जीमनवार श्रादि दूषित ग्राहारादि लेते हैं और शरीर की शोभा बढाते हैं। और सर्व-पासत्य वे है—जो शान, दर्शन, चारित्र का पालन नहीं करते हुए मिथ्यात्व को भपनाये हुए केवल वेशधारी ही हैं।

यथाच्छन्द—जिन्होने श्रमण-समाचारी और ग्रागम-ग्राज्ञा की उपेक्षा करदी और स्वच्छन्दाचारी बन गये। ऐसे स्वच्छन्दा-चारी, ग्रपनी इच्छानुसार प्रवृत्ति करते हैं। सासारिक कार्यों मे प्रवृत्ति करते हुए और उत्तम ग्राचार का लोप करते हुए, वे ग्रपने कुतर्क से, विशुद्ध ग्राचार मे दोष दिखाते हैं। वे कोधी, घमडी और सुखशीलिए ग्रपने दुराचार का वचाव करने के लिए उत्सूत्र प्ररूपणा करते है। मर्यादा बाहर होकर स्त्रियों और साध्वियों से विशेष सम्पर्क रखते हैं।

कुशील-जो ज्ञानाचार, दर्शनाचार और चारित्राचार का पालन नहीं करके विराधना करते रहते हैं। मन्त्र,तन्त्र, ज्योतिप और वैद्यक तथा कीतुक ग्रादि दूषित किया करके श्राजीविका करते हैं।

अवसन्न-संयम से थके हुए, मालसी वनकर जो प्रति-क्रमणादि नहीं करते, यदि करते हैं, तो वह भी श्रविधि से, भ्रसमय मे, ग्रथवा न्यूयाधिक करते हैं। इसी प्रकार स्वाध्यायादि भी नहीं करते या अकाल में करते हैं। आदश्यकी नैषेधिकी म्रादि समाचारी के पालन में बेदरकार रहते है और मनेषणीय श्राहारादि लेते हैं। उनके पीठ-फलक की ठीक प्रतिलेखना नही होती, उनके बिस्तर बिछे ही रहते है। इस प्रकार श्रनेक दोषों के पात्र ग्रवसन्न साधु भी ग्रसाधु हैं।

संसक्त-विषयो मे श्रासक्त, पाचो प्रकार के श्राश्रव मे प्रवृत्ति करनेवाले, तीन प्रकार के गारव से युक्त, गृहस्थो से श्रति परिचय रखने वाले और उपरोक्त चारो प्रकार के कुशी-लियो की सगति करनेवाले, तथा जिनके मूलगुण और उत्तर-गुण मे सभी प्रकार के दोष लगते हो-ऐसे मिश्र परिणाम वाले साधु भी ग्रसाधु है।

निर्प्रथ मुनिराज ग्रनाथीजी ने मगध के श्रधिपति श्रेणिक को कहा था कि 'राजन् । निग्रंथ धर्म प्राप्त करके भी बहुत से लोग कायरता ग्रपना कर ढीले पड जाते हैं। इन्द्रियो के वशीभूत होकर वे स्वाद मे श्रासक्त हो जाते हैं और स्वीकृत महाव्रतो को भंग कर देते हैं। इर्यादि समितियो के पालन करने मे उनकी रुचि नही रहती। लबे समय से मुण्डित होकर भी वे थके हुए राही की तरह तप और नियम रूपी मोक्षमार्ग से भ्रष्ट हो जाते हैं। जिस प्रकार खाली-मुट्ठी और खोटा-सिक्का किसी काम का नहीं होता और काँच का टुकड़ा भी रतन के गाहक के लिए निसार होकर फेंकने योग्य है, उसी प्रकार चारित्रहीन वेशघारी साधु भी त्यागनीय है, क्योकि वे वीर

#### के मार्ग से बहिप्कृत है-"न वीरजायं अणुजाइ मरगं"।

जो साधता का वेश धारण करके उसके द्वारा पेट भराई करते है, स्वप्न-फल और सामुद्रिक लक्षण बतलाते हैं और ज्योतिषादि द्वारा लोगो मे ग्राश्चर्य उत्यन्न करके कर्म बन्धन को बढाते हुए जीवन निर्वाह करते हैं, इस प्रकार ग्रसाधु होते हुए भी जो ग्रपने को साधु बतलाते है, वे दुर्गति को प्राप्त होकर श्रनेक प्रकार के दु.ख भोगेंगे।

जो परमार्थ (मोक्ष) मे विपरीत भाव रखते हैं, उनकी संयम रुचि भी व्यर्थ है, क्योकि उनका संयम भी ससार में रुलाने वाला ही होता है।

ऐसे ग्रसाधु लोग, विशुद्ध साधु सस्था के लिए वर्ड घातक होते है। वे सोना मढे हुए उस लोहे के समान है, जिस-पर विश्वास करके भोले लोग ठगे जाते है। लोगो को जितना खतरा विशुद्ध लोहे से नहीं होता, उतना स्वर्ण-मिंढत लोहे से होता है। ग्रनजान लोग ऊपर से सोने का ग्राभास पाकर ठगे जाते है। घर में रहे हुए धन को, जितना खतरा, घर के चोर ग्रथवा भेदिये का होता है, उतना बाहर के ग्रनजान से नहीं होता। इसी प्रकार निर्ग्रथ संस्कृति को जितनी हानि दूसरे ग्रसाधुओं से नहीं हुई, उतनी निर्ग्रथ साधु का वेश धारण करने वाले ग्रसाधुओं से हुई। जिनधर्म का ग्रधिक ग्रनिष्ट ऐसे ही ग्रसाधुओं से हुग्रा है।

मध्ययुग मे भगवान् महावीर के वंगज-साधुओं की जीवन-चर्या बहुत बिगड़ गई थी। वे भगवान् के साधु कहाते हुए भी ग्रसाधुता के कार्य करते थे। उनकी ग्रसाधुता का वर्णन श्रीहरीभद्रसूरिजी ने 'सवोधप्रकरण' मे इस प्रकार किया है,-

"ये साधु नामधारी लोग, चैत्यो और मठो मे रहते हैं, पूजा करने का ग्रारम्भ करते हैं, ग्रपने लिये देवद्रव्य का उपयोग करते हैं, जैनमदिर और शाला बनवाते हैं, मुहूर्त बतलाते हैं, ज्योतिष निमत्त बतलाते हैं, भभूति डालते हैं, विविध रंग के सुगंधित तथा धूप से सुवासित किये हुए वस्त्र पहनते हैं, स्त्रियों के समक्ष गाते हैं, साध्वयों का लाया हुग्रा ग्राहारादि लेते हैं, तीर्थ के पण्डों की तरह धन का संचय करते हैं, दिन में दो और तीन वार खाते हैं, ताम्बूलादि खाते हैं, घृत-दूग्धादि स्निग्ध पदार्थों के प्रेमी हैं, फल खाते और सचित्त पानी पीते हैं, सामू-हिक भोजनो (जीमणवार) के प्रसंग के मिष्ठान्न लेते हैं, ग्राहार के लिए खुशामद करते हैं और यदि कोई सत्य-धर्म के विषय में पूछे तो नहीं बतलाते हैं।" ग्रादि

"सूर्योदय होते ही उनका खानपान प्रारम्भ हो जाता है, वे बारवार खाते हैं, लोच नहीं करते हैं, शरीर का मेल दूर करते हैं, भिक्ष की प्रतिमा को धारण करते हुए शरमाते हैं, पावो मे पहनने के लिए जूते रखते हैं, स्वत. भ्रष्ट होते हुए दूसरो को ग्रालोचना करवाते हैं प्रतिलेखना नहीं करते हैं,वस्त्र, शय्या, उपा-नह, वाहन, ग्रायुध और ताम्र ग्रादि के पत्र रखते हैं, स्नान करते हैं. तेल की मालीश करते हैं, प्रृंगार सजते हैं, इत्र फुलेल लगाते हैं। 'ग्रमुक गाँव मेरा, ग्रमुक कुल मेरा'-इस प्रकार ममत्व भाव रखते हैं। स्त्रियो से ग्रित परिचय रखते हैं। वे मृतक कार्य प्रसंग पर जिनपूजा करने का और मृतक का धन जिनदान मे देने का कहते है, पैसे के लिए अगादि सूत्र श्रावको को सुनाते है। शाला मे ग्रथवा गृहस्थ के घर मे खाजा श्रादि का पाक करवाते है, नाँद मेँडवाते है, अपने हीनाचारी मृत गुरुओ के दाहस्थल पर चवूतरे वनवाते हैं, बिल करते है, उनके व्याख्यान मे स्त्रिये उनका गुणगान करती है. मात्र स्त्रियो के सामने भी वे व्याख्यान देते है और साध्विये मात्र पुरुषों के समक्ष व्याख्यान देती है। वे भिक्षा के लिए नही फिरते है अर्थात् श्रपने स्थान पर ही ग्राहार मँगवा लेते है । वे साधुक्रो की मडली मे वैठकर भी भोजन नहीं करते, सारी रात वे सोते ही रहते हैं, गुणवानो से द्वेप करते है, वस्तुओ की खरीदी करते हैं और वेचते हैं, प्रवचन के वहाने वे विकथा करते हैं। छोटे वच्चो को वे चेला वनाने के लिए पैसे देकर खरीदते है। भोले लोगो को ठगते हैं, वे जिन प्रतिमा को वेचते है और खरादते हैं। वे उच्चाटनादि किया, वैद्यक और मन्त्रादि करते हैं, डोरे धागे भी करते है, शासन-प्रभावना के वहाने लडाई ऋगडे करते हैं, सुविहित साधुओं के पास श्रावकों को जाने से रोकते हैं, शाप देने का भय दिखाते है, धन देकर स्रयोग्य शिष्यो को खरीदते हैं, कर्ज देते हैं और व्याज सिहत वसूल करते है, भ्रशास्त्रीय श्रनुष्ठान मे प्रभावना होना वतलाते हैं, प्रवचन मे जिनकी विधि या उल्लेख नहीं है-ऐसे तप की प्ररूगणा करके उसके उजमणे करवाते है, ग्रपने लिए वस्त्र पात्र उपकरणो और द्र<sup>व्य</sup>, प्रयमे गृहस्थो के यहा संग्रह करवाते है। व्याख्यान सुनाकर

गृहस्थो से धन लेने की इच्छा रखते हैं। ज्ञान-कोष की वृद्धि के लिए धन का संग्रह करते है-कराते हैं। इन सब मे परस्पर भेद और विसवाद है। ये ग्रापस मे नही मिलते हैं, सब ग्रपनी श्रपनी प्रशंसा करके समाचारी का विरोध करते हैं। ये सभी नामधारी साधु, विशेष करके स्त्रियो को ही उपदेश देते हैं और स्वच्छन्द रूप से विचरते हैं। ग्रपने भक्त के छोटे गुण को भी वे बहुत बडा (-राई सदृश गूण को पर्वत जितना बडा) करके दिखाते हैं और कई प्रकार के बहाने बनाकर श्रधिक उपकरण रखते हैं। लोगो के घर जाकर धर्मकथा कहते फिरते हैं। ये सभी 'ग्रहमिन्द्र' त्रर्थात् सर्व सत्ता सम्पन्न हो गए है, किंतु गरज होने पर नम्र बन जाते है और गरज निकल जाने पर फिर ईर्षा करने लगते है। ये गृहस्थो का बहुमान करते है और गृहस्थो को सयम के सखा ( मित्र ) कहते हैं। चदोवा और पूठिया (श्रासन के बैठने के स्थान के ऊपर व पीठ के पीछे बाँधने के जरी के वस्त्र) का सग्रह करते हैं। नाँद की ग्रावक मे भी वृद्धि करते रहते है।" ग्रादि.

ग्रन्त मे श्री हरिभद्रसूरिजी लिखते हैं कि ये साधु नही, किंतु 'पेट भरो का भुड है।' वे दुख के साथ कहते है कि "इस शिर-शून की शिकायत किस के पास करे।" इस प्रकार १७१ गाथाओ द्वारा उस समय के साधु नामधारी ग्रसाधुओ का वर्णन किया है। उन्होंने बताया कि "यह ग्रसयती पूजा का दसवा ग्राश्चर्य, दुर्भिक्ष दारिद्रच और दुख का कारण है"। वास्तव मे उस समय ग्रसाधुओं को साधु मानने रूप

मिध्यात्व बहुत बढ गया था। वर्त्तमान मे भी परिस्थिति लग-भग वैसी दिखाई देती है। प्रचार के साधनो की बहुलता के कारण एक व्यक्ति का मिथ्या प्रचार भी राष्ट्र-व्यापी हो जाता है और धर्म-तत्त्व के अनजान लोगो को वेश का आकर्षण ले डूबता है।

## म साधु को श्रसाधु मानना

जिनमे साध्ता के गुण हो, उन्हे स्रसाधु मानना भी मिथ्यात्व है। जो नाम, स्थापना, द्रव्य और वेश मात्र से ही साधु नही, किंतु द्रव्य और भाव से साधु हो, वे ही वास्तविक साधु होकर वंदनीय होते हैं। जिनके अनन्तानुबन्धी, श्रप्रत्याच्यानी कषाय की तीन चौकडिये उदय में नहीं हो, जो सम्यग्दृष्टि पूर्वक सर्वविरति का सम्यग् रूप से पालन करते हो, पाच महात्रत, रात्रि-भोजन त्याग और पाच समिति, तीन गुष्ति युक्त हो, दस विध समाचारी के पालक हो और जिनेश्वर भगवान् की श्राज्ञानुसार चलने वाले हो, वे ही खरे साधु है। ऐसे वास्तविक साधुओं को साधु नहीं मानना भी वैसा ही मिथ्यात्व है, जैसा गुणहीन श्रयवा श्रसंयत, ग्रविरत और श्रसम्यग्दृष्टि को साधु मानना है।

चाहे जितना घुरन्धर विद्वान हो, चतुर हो, वाक्पटु हो, प्रभावशाली वक्ता हो, हजारो लाखो और करोड़ो पर ग्रपना प्रभाव रखने वाला हो, उसका जीवन सादा ही नहीं, किंतु प्रनेक प्रकार के यम नियम और कठिन तप से युक्त हो, किंतु उसकी दृष्टि शुद्ध नहीं हो, उद्देश्य संसार-लक्षी हो और सम्यक् प्रकार से विरत नहीं हो, तो वह निग्रंथ साधुता से दूर ही हैं और उसकी सभी प्रकार की साधना संसार वर्द्धक ही होती हैं (सूप. १-६) किन्तु जिसकी दृष्टि यथार्थ हो, जिसका लक्ष ससार से पार होकर भाषवत स्थान को प्राप्त करने का हो और जो सम्यग् प्रकार से विरत हो, तो उसका मद प्रयत्न भी मोक्ष-साधक होता है और वह निग्रंथ साधु है। उसे साधु मानना चाहिए।

संसार मे साधना कई प्रकार की है, द्रव्य-धन साधना, क्षेत्र-देश, राष्ट्र ग्रथवा राज्य साधना, काल साधना। (जो कार्य दीर्घकाल में होता हो, उसे स्वल्प समय में कर लेना ग्रथवा समय की पाबन्दी रखना) काम भोग की साधना, विद्या साधना, मन्त्र साधना, वल साधना (व्यायामादि से )स्वर्ग साधना इत्यादि साधना करनेवाले साधक को, संसार भने ही साधु माने और साधु के नाम से पुकारे, किंतु निर्प्रथ सस्कृति इन साधको को वास्तविक साधुनही मानती । उसकी दृष्टि मे वही साधु है, जो लौकिक सभी साधनाओं का त्यागकर के परमार्थ साधना करता हो "परमहाणुगामियं" (सूय. १-६-६) जो संसार के समस्त सबधो को भ्राश्रव का कारण मानता हो- सच्वेसंगा महासवा " (सूय. १-इं-२) जो संसार के सम्बन्ध-संयोगों को श्राश्रव का कारण जानकर परमार्थ की ओर गमन करता हो वही साधु है। ऐसे साधू को ग्रसाधु मानना और ईर्षा, ग्रज्ञान और पक्षपात से उनकी निन्दा करना, मिथ्यात्व का ही परि-णाम है।

यहा शंका हो सकती है कि 'साधु किसे मानना' ? समाधान-ग्रात्मिक दृष्टि से तो वही साधु है, जिसकें कषाय की तीन चौकडियो का उदय नहीं हो और जो ग्रारम्भ परिग्रह की रुचि से विरत हो, वही वास्तविक साधु है। ऐसे साधु को ग्रसाधु मानना मिथ्यात्व है।

# श्रन्यमत का साधु भी ?

शंका-साधुता का ग्रापका बताया हुग्रा स्वरूप तो बहुत सुन्दर है। जिसकी कषाये इतनी क्षीण हो वही साधु हो सकता है, फिर वह किसी भी मत को मानने वाला हो। क्योकि उपरोक्त व्याख्या से किसी मत का तो संबंध ही नहीं है ?

समाधान—नहीं, यह स्वरूप जैनदर्शन का बताया हुम्रा है। जैन सिद्धात, उसी मे श्रावकपना या साधुता मानता है, जिसके म्रानन्तानुबन्धी कषाय उदय मे नहीं हो। जिसके म्रानन्तानुबन्धी का उदय नहीं होगा, उसके प्राय. मिथ्यात्व-मोहनीय का भी उदय नहीं होगा। म्रान्तानुबन्धी चीक और दर्शन मोहनीय त्रिक का उपशम, क्षय मथवा क्षयोपशम होने पर ही वह श्रावक की कोटि मे श्रा सकता है। मिथ्यात्व के सद्भाव मे वह श्रावक भी नहीं माना जाता, तो साधु कैसे माना जा सकता है? जैन ग्रागम स्पष्ट रूप से कहते हैं कि जिस जीव को मिथ्यादर्शन सबधी किया लग रही है, उसे म्रप्रत्याख्यानी भ्रयात् मसंयम की किया लगती ही है, सभी (२४) कियाएँ लगती है। म्रतएव जिसका मत विपरीत हो, जिसकी दृष्टि ग्रशुद्ध हो, उसमे म्रनन्तानुबधी

कषाय का उदय अवश्य है, फिर भले ही वह तीव न होकर मद ही हो। वह जैन सिद्धात के अनुसार साधु नहीं हो सकता।

शका-नमस्कार मन्त्र के पाँचवे पद में लोक मे रहे हुए समस्त साधुओं को नमस्कार करने की शिक्षा दी गई है। उसमें किसी एक मत या वेश का श्राग्रह नहीं है। फिर श्राप इस प्रकार का श्राग्रह क्यों रखते हैं?

समाधान-किसी भी वस्तु या तत्त्व का स्वरूप, उसके कहनेवाले के ग्राशय के ग्रनुसार ही होना चाहिए. ग्रपनी मर्जी के ग्रनुसार नहीं। जब जैन धर्म, मिथ्यात्व के उदय वाले को गृहस्थ-उपासक भी नहीं मानता, तो साधु मानेगा ही कैसे? सम्यक्त्व को विरति की मूल-भूमिका मानने वाला दर्शन, अंटसंट मान्यता वाले को कभी साधु नहीं मानेगा, यह स्पष्ट और सदल बात है। गणधरादि सूत्र-प्रणेताओं और ग्रभयदेवादि व्याख्याकार ग्राचार्यों का यही मत है। श्रीभगवतीसूत्र की टीका करते हुए, नमस्कार मन्त्र के पाँचवे पद "नमोलोए सव्व साहुण" की व्याख्या करते हुए श्री ग्रभयदेव सूरिजी ने लिखा है कि—

"सामायिकादि पाच चारित्र वाले, प्रमत्तादि नौ गुण-स्थान वाले, पुलाकादि निर्मथ, जिनकिल्पक, यथालंदकिल्पक, परिहारविशुद्ध-किल्पक, स्थविरकिल्पक, स्थितकल्प, स्थितास्थित-कल्प तथा कल्पादि भेद युक्त, प्रत्येकबुद्ध, स्वयंबुद्ध, बुद्धबोधित ग्रादि भेद वाले भरतादि क्षेत्र-भेद वाले, सुषमादि कालभेद वाले, इत्यादि ग्रिन्हतो के साधू ही "सन्वसाहु" पद से लिये जाते हैं, बुद्धादि के नही-"सार्वस्यवाऽर्हतो न तु बुद्धादेः"। (पं० वेचरदासजी संपादित पृ० ४) यह तो सहज ही समभ मे आवे ऐसी बात है कि जो जैन-धर्म को आदरणीय माने ही नहीं, वह जैन का साधु कैसे हो सकता है हम अपनी कुतर्क से उसे बरबस जैन-धर्म सम्मत साधु माने, तो यह हमारी मूर्खता होगी।

गुणो की दृष्टि से देखा जाय तो भी यही बात है। विष-मिश्रित पात्र मे रखी हुई उत्तम वस्तु भी विपैली होजाती है। इसी प्रकार मिथ्यात्व रूपी विष युक्त ग्रात्मा का चारित्र भी विषैला होता है। इसीसे तो भगवती ग्रादि सूत्रो मे वताया गया है कि दृष्टिविष वाली मिथ्यात्वी ग्रात्माएँ. श्रपनी श्रमणोचित उग्र कियाओं के बल से ऊपर के ग्रैवेयक तक जा सकती है, उस फुरगे की तरह जो हवा भरी हुई होने से श्राकाश मे ऊँचा उड सकता है, फिर हवा निकल जाने पर उसका पतन होता है। किया के वल से ग्रैवेयक के ग्रहमेन्द्र होजाने पर भी किया से प्राप्त वल खत्म हुआ कि पतन हो ही जाता है। वह मिथ्यात्व उसे कहा कहा भटकायगा-यह सिवाय सर्वज्ञ के कीन कह सकता है ? तात्पर्य यह कि जैन माधु वही है जो जिनेश्वरो की ग्राज्ञानुसार वर्ते, जो जिनेश्वर को और उनके धर्म को नही मानता हुआ विपरीत मत रखता है, वह नमस्कार मन्त्र के पाँचवे पद मे स्थान ही नही पा सकता।

#### वेश की उपयोगिता

शंका-ग्रापका यह कथन ठीक है कि जैन-दर्शन उसी को साधु स्वीकार करेगा, जिसमे जैनधर्म सम्मत गुण हो, किंतु साध्ता मे वेश का वया महत्व है ?

समाधान-नही, वेश महत्वशाली वस्तु नही है। जो केवल वेश का ही काम देता हो, उसकी उपयोगिता परिचय (ग्रन्य से भिन्नता वताने ) तक ही सीमित रहती है । किंतु जैन मुनियो के पास ऐसी कोई वस्तु नही होती, जो केवल परिचय का ही काम देती हो और संयम साधना मे उसका कोई उपयोग नहीं हो। हम रजोहरणादि उपकरण को केवल वेश में ही शुमार नहीं कर सकते, क्यों कि ये धर्म-साधना के साधन हैं। रजोहरण से प्रमार्जन द्वारा प्रथम महाव्रत की रक्षा होती है और मुख-वस्त्रिका द्वारा भाषा-समिति का रक्षण होकर संयम-साधना होती है। इन्हे केवल वेश मे ही गिन लेना भूल है। ये दो उपकरण तो जिनकल्पी मुनि भी रखते हैं। यदि इनका स्वीकार नही किया जाय, तो सयम का ठीक तरह से पालन होना श्रसं-भव हो जाता है। क्यों कि शरीरधारी के लिए खाना,पीना,चलना, फिरना, सोना, बैठनादि कियाएं तो श्रनिवायं होती ही है। यदि रजोहरण द्वारा प्रमार्जन नही किया जायगा, तो भ्रहिसा का पूर्ण पालन कैसे होगा ? इसी प्रकार विना मुखवस्त्रिका के भाषा के साथ निकली हुई वायु से, जीवो की होती हुई विराधना कैसे टलेगी ? ग्रतएव कम से कम ये दो उपकरण तो सुसाधुओ के लिए आवश्यक है ही । इसके सिवाय विना पात्र के आहार पानी का निर्दोष और यतना पूर्वक ग्रहण, तथा रुग्ण साधु की वैयावृत्य-भी ग्रसभव हो जाती है। इसलिए पात्र की भी ग्रावश्यकता रहती है। इन चीजो को वेश मे शुमार नहीं करना चाहिए। वस्त्र मुख्यतः शीत, लज्जा तथा डाँस मच्छरादि से बचाव करने के निमित्त लिये जाते हैं। उपकरण कम से कम रखना, सुशोभित और बहुमूल्य के नहीं रखना, और ग्रनावश्यक सग्रह नहीं करना, यह साधुता की भावना के ग्रनुरूप हैं। सहनशीलता और परि-णामों की धारा बढने पर, इन वस्त्रादि उपकरणों का त्याग भी किया जा सकता है। (उत्तराध्ययन २६)

हा, तो निर्ग्रथधर्म मे मुखवस्त्रिकादि केवल वेश श्रथवा परिचय के लिए ही नहीं, किंतु विराधना से बचाने वाले-सयम पोषक साधन हैं और परिचय का काम तो देते ही है। ग्रजैन परम्पराओं में कई उपकरण सयम सहायक नहीं होकर मात्र परिचायक होते हैं, वैसा निर्ग्रथ परम्परा में नहीं।

### अन्य आराधक क्यों नहीं ?

शका-नया श्रहिसा और सत्य का पूर्ण रूप से पालन करते हुए, किसी भी वेश मे रहने वाले और किसी भी प्रकार की ग्राराधना करने वाले को ग्राप साधु नहीं मानते ?

समाघान-जैन-धर्म सम्मत साधु वही हो सकता है जो जिनेश्वर की आज्ञा माने और समाचारी का पालन करे। जो जिनाज्ञा को आदरणीय नहीं मानता, वह जैन साधु हो ही नहीं सकता। दूसरी वात यह भी है कि अहिंसादि का पूर्ण रूप से चिरकाल तक पालन, न तो गृहस्थ कर सकते हैं और न अन्य कियाकांडों को करने वाले साधु ही कर सकते हैं। साधुता के आचार की पहली शर्त-सावद्य किया का सर्वथा त्याग होता है ' पृथ्वी म्रादि छ काय के म्रारभ का तीन करण तीन योग से परि-हार, सब से पहले होता है। जो इस प्रकार की वृत्ति नही ग्रपना सकता, वह जिनेश्वरो की श्राज्ञा को श्रादरणीय मानते हुए भी जैन-साधु नहीं हो सकता। इस प्रकार की वृत्ति गृहस्थों और अर्जन साधुओं में नहीं हो सकती। गृहस्यों को गृहस्यवास मे रहते हुए स्थावर जीवो के ग्रारम्भ से सर्वथा बचना ग्रसभव है और भ्रजैन साधुओं के किया-काण्डों में भी स्थावर और छोटे छोटे त्रस जीवो की हिंसा का बचाव नहीं होता। ईर्यादि पाँचों समितियो का पालन ग्रादि भी निग्रंथो के ग्रतिरिक्त ग्रन्य लोगों से नहीं हो सकता। क्यों कि गृहस्थों का तो जीवन ही प्राय: भ्रारम्भमय और सावद्य है,तथा ग्रन्य संस्कृति मे सावद्य-निरवद्य तथा ग्रारम्म-भ्रनारंभ का विचार ही नहीं है, इसलिए उन्हे पूर्ण ग्रहिंसक ग्रादि नहीं कह सकते।

शका-उपरोक्त विचार प्रामाणिक भी है या श्रापका श्रपना मत है ?

समाधान-लीजिये प्रमाण । स्वय निर्ग्रथनाथ भगवान् महावीर ने ग्रपने प्रवचन में कहा है कि-"आणाए मामगं धम्मं "-मेरा धर्म, ग्राज्ञानुसार पालन करने मे है (ग्राचारांग १-६-२) गुरुदेव ग्रपने शिष्य से कहते हैं कि-" अणाणाए एगे सोवट्टाणे, अणाए एगे णिरुवट्टाणे, एतं ते मा होउ एयं कुसलस्स दंसणं " ग्रर्थात्-हे शिष्य । जिनाज्ञा के बाहर की किया मे तुम्हारा उद्यम और जिनाज्ञा के पालन मे श्रालस्य, ये दोनो नही होना चाहिए, क्योकि यह सर्वज्ञ भगवान् का दर्शन है (ग्राचा-

राग १-५-६) इसके अतिरिक्त "रोइअ णायपुत्तवयणे.... (दशवे १०-५) आदि कई आगमिक प्रमाण है। आचाराग १---१ में स्पष्ट लिखा है कि "सव्वत्य समयं पावं" श्चर्यात् सभी पर-समयो मे पाप रहा हुम्रा है। पुरातन म्राचार्यों मे श्री सघदास गणि, बृहत्कल्प भाष्य गा० ६२४ तथा २४८८ में लिखते हैं "आणाए च्चिय चरणं, तब्भंगे कि न भग्गं तु" ग्रयित् ग्राज्ञा से ही चारित्र की व्यवस्था है, ग्राज्ञा भंग से क्या भग नही होता ? सभी भग हो जाता है। चारित्र की भ्रपेक्षा से व्यवहार उ. १० भाष्य गा० ३८६ मे लिखा कि "षट्काय का संयम हो, वही तक सयती माना जाता है," इत्यादि अनेक प्रमाण है। और यह तो प्रत्यक्ष दिखाई देता है कि जिस प्रकार जैन-धर्म ने श्रहिसा का विकास किया और निग्रंथो ने जितना ग्रहिंसा का पालन किया, वैसा ग्रन्य किसी ने नहीं किया, न ऐसी व्यवस्था ही किसी भ्रन्य संस्कृति में है। जिनाज्ञा से कम, श्रधिक या विपरीत प्ररूपणा प्रचारादि करना मिथ्यात्व है। इसी प्रकार लौकिक लोकोत्तर मिथ्यात्व ग्रादि से बचना भी निग्रंथ श्रमणो के सिवाय दूसरो से नही होता। श्रत-एव जैन-धर्म सम्मत साधुता अन्यत्र नहीं है, यह प्रकट सत्य है।

श्रिंहसा के श्रितिरक्त श्रसत्य-त्यागादि पाचो महाव्रतों के पालक और रात्रि-भोजन के त्यागी, ईर्यासमिति पूर्वक पैदल चलने वाले, निरवद्य एव परिमित वचन बोलने वाले, जिनकी श्रावश्यक वस्तु को प्राप्त करने की रीति, श्रागमिक नियमों के श्रनुसार निर्दोष हो, जो वस्तु को उठाने, रखने और मलादि त्यागने मे विवेकशील होकर निर्प्रथ मर्यादा का पालन करते हो, जिनका समय स्वाध्याय, ध्यान, प्रतिक्रमणादि श्रात्मोत्थानकारी कार्यों मे लगता हो, जो संसारियों के विशेष सम्पर्क से दूर रह-कर श्रपनी साधना में रत रहते हो और श्रवसर प्राप्त होने पर भव्य जीवों को मुक्ति-मार्ग का उपदेश देते हो, वे ही सच्चे साधु है। ऐसे साधु को श्रसाधु मानने वाले सचमुच मिथ्यादृष्टि हैं।

जो सच्चे साधु का डौल करते हुए भी श्रपने मुक्ति के ध्येय से विमुख हो जाते है और विविध प्रकार के सासारिक उद्देश्यो की ओर भुक जाते है, जिनके सोचने के विषय सासारिक है, जिनके लिखने बोलने के विषय लौकिक हैं, जो ससार के सावद्य कार्यों मे योग देते हैं, जिनके भाषण निर्ग्रथ-प्रवचन की मर्यादा के बाहर जारहे हैं, वे निर्प्रथ भ्रणगार नही हैं, वे कोई और ही है। वास्तव मे वे नाम और वेश से ही साधु है, भाव से तो वे ग्रसाधु हो चुके हैं। ससारी लोगो ग्रथवा जैनेतर साधुओ जैसी उनकी परिणति हो चुकी है। भगवान् महावीर के निर्ग्रंथ साधु, न तो ग्रारम्भजनक सावद्य वचन बोलते हैं, न वैसा लिखते हैं, न गृहस्थो के और अन्यतीर्थियो के सभा-सम्मेलन बुलाते हैं। वे संसारियों में चलते हुए विवादों, सवर्षों और भ्रान्दोलनो मे नही उलभते । वे इन सब प्रपञ्चो से दूर रहकर जिनोपदिष्ट मोक्ष मार्ग पर ही चलते रहते हैं।

# साधु श्रीर जनसेवा

शंका-जन-सेवा के लिए तो जन सम्पर्क ग्रावश्यक है ही और जनता के कप्टो को मिटाना ही सच्ची जन-सेवा है। जन-सेवा के लिए ही जो साधु बनते हैं, वे जनता से और जन-मान्दोलन से दूर कैसे रह सकते हैं ?

समाधान-यह मानना ही गलत है कि निर्ग्रथों की दीक्षा, जन-सेवा के उद्देश्य से होती हैं। जो जन-सेवा के उद्देश्य से दीक्षा लेने का कहते हैं, वे खुद अपना अज्ञान जाहिर करते हैं। प्रथम तो दीक्षा का उद्देश्य ही मोक्ष प्राप्ति का है, जन-सेवा का नही। दूसरा-साधु, जन-सेवक नहीं, किंतु जन सेव्य-पूज्य होता है। तीसरा-निर्ग्यवर्षा के साथ जन-सेवा का कार्य सगत भी नहीं होता।

निर्ग्रथ प्रवचन क्या है ? इसके सम्बन्ध मे ग्रागमकार स्वय कहते है—"सिद्धिमग्गं मुत्तिमग्गं णिज्जाणसग्गं णिञ्जाणमग्गं अवितहमविसंधि सञ्बदुक्खण्पहीणमग्गं" धर्यात—जिनधमं, सिद्धि का मार्ग है, मृक्ति का मार्ग है, निर्याण मार्ग है, निर्वाण मार्ग है, सिद्धि का मार्ग है, मृक्ति का मार्ग है, निर्याण मार्ग है, निर्वाण मार्ग है । श्री ग्राचाराग २—६ मे बताया है कि 'जो परमार्थ दर्शी हैं, वे मोक्ष मार्ग को छोड़ कर ग्रन्यत्र नही जाते—"जे अणण्णदंसी से अणण्णारामे"। उववाई सूत्र मे निर्ग्रथो के निष्कमण का ध्येय बताते हुए लिखा कि—"कम्मणिग्धा—यणहाए अब्भुहिया" (—कर्मों को नष्ट करने के लिए ही साधुता है) ग्रादि, दशवैकालिक ५—१ की निम्न गाथा मे स्पष्ट रूप से कह दिया गया कि—

"अहो ! जिणेहि असावज्जा, वित्ति साहूण देसिया । मोक्ख़साहणहेउस्स, साहुदेहस्स घारणा" ॥ ६२ ॥

इस प्रकार निर्प्रयो की प्रव्रज्या का ध्येय मोक्ष साधना है, जन-सेवा नही है। भ्राचाराग १-४-१ मे लिखा कि-"णो लोगस्सेसणं चरे," इस वाक्य से यह शिक्षा दी गई कि लोगो का (जनता का) भ्रनुसरण नही करे। दशवैकालिक ३ मे गृहस्थो की सेवा करना, साधु के लिए भ्रनाचरणीय बताया है और निशीयसूत्र मे, गृहस्थो की सेवा का साधु के लिए प्रायश्चित्त विधान किया गया है। यदि श्राप पूर्वकाल के श्रमणो की चर्या का वर्णन पढे और विचार करे, तो स्पष्ट ज्ञात होगा कि वे जन-सम्पर्क से दूर ही रहते थे। वे सासारिक सयोग से मुक्त रहने वाले थे। यदि श्रमणो का ध्येय जन-सेवा का होता, तो उन्हे ससार त्यागने की भ्रावश्यकता ही नही रहती, न जगलो मे रहने की जरूरत थी और न रजोहरणादि उपकरण रखने की ही ग्रावश्यकता रहती, ग्रपितु जन-सेवक की भाति वे भी कुर्त्ता टोपी म्रादि पहनकर सफाई म्रादि और निर्माण, रोजी प्रवन्धादि करते रहते । रोगियो की सेवा और सासारिक भाषा, कलादि सिखाते रहते, किंतु निर्ग्रथ-चर्या मे भ्राज भी यह नही है और पहले भी ऐसा कुछ भी नही था। इससे भी यह सिद्ध है कि जैन साधु जन-सेवक नही हैं। उनका उद्देश्य लोक-सेवा का कभी भी नही रहा। वे जनता के सेव्य हैं, "नमो लोए सव्वसाहूणं, साहु मंगलं, साहूलोगुत्तमा, साहूसरणं पव-ज्जामि, इत्यादि ग्रागमिक वाक्यो को जानने वाला, साधु को जनसेवक कहने का साहस नही कर सकता।

इस प्रकार जो साधु "णिग्गंथं पावयणं पुरओकाओ

विहरई " (उववाई) निर्ग्रंथ-प्रवचन को ग्रागे करके (निर्ग्रंथ-प्रवचन के ग्रनुसार प्रवर्तन करते हुए) विचरते है, वे खरे साधु है। ऐसे उत्तम साधुओं को ग्रसाधु मानना मिथ्यात्व है।

### ६ श्रमुक्त को मुक्त मानना

जो राग-द्वेष मे रगे हुए है, जिन्होने संसार के बन्धनो को समभा ही नही, जो जीव अजीव को जानते नही, जिन्हे बन्धन और मुक्ति का ज्ञान नही, उन कर्म-बन्धनो मे जकडे हुए और ससार मे परिभ्रमण करते हुए जीवो को मुक्त मानना मिथ्यात्व है। जिनका मिथ्यात्व भी नहीं छूटा, जिनकी ग्रज्ञान से भी मुक्ति नहीं हुई, जो प्रेमियो-भक्तों के प्रति स्नेह रखकर उनको मुक्त करने की प्रतिज्ञा करते है, जो दुष्टो का संहार और सज्जनो की रक्षा करने का ग्रशक्य एव ग्रनहोना विश्वास दिलाते है, वे श्रपने खुद के मिथ्यात्व से भी मुक्त नहीं हुए, तो दूसरो को किस प्रकार मुक्त कर सकते है। जिस प्रकार बर्न्दीगृह मे पडा हुपा, प्रथम-श्रेणी का बन्दी, तृतीय-श्रेणी के बन्दी की कहे कि-'तू मुक्त पर विक्वास कर, मैं तेरे बन्धन काट कर तुके स्वतन्त्र करा दूँगा, 'तो ऐसे व्यक्ति के वचन पर कौन विश्वास करेगा ? समभदार तो यही कहेगा कि—"पहले ग्राप स्वय तो मुक्त हो जाइए, फिर मेरी चिंता की जियेगा। ग्रभी भ्रापके छूटने का तो ठिकाना ही नही, खुद बन्दी बने हुए हैं और मुभे छुडाने की प्रतिज्ञा करते है। भ्रापकी इस प्रतिज्ञा पर कौन विश्वास करेगा ?"

कोई रमणियों के रंग में रगे हुए हैं। ललनाओं के सार्य भोग-विलास, गान और नृत्य करते हुए अपने उत्कृष्ट भोगीपन का परिचय दे रहे है। कोई अनीतिपूर्वक परस्त्रियों के साथ अमिसार करते हैं, उनके साथ अमैतिक आचरण करते हैं, हजारों रानियाँ होते हुए भी नई-नवेलियों के लिये युद्ध करतें हैं या हरण करके ले जाते हैं, वे मोह के महा-पाश से तो मुक्त हुए ही नहीं, फिर कर्मों के वज्य-बन्धनों से कैसे मुक्त हो सकते हैं?

कई योगी, श्रवधूत और ऋषि कहलाते हैं, फिर भी श्रधांगना का साथ तो लगा ही हुआ है। रमणी के बिना वें रह ही नहीं सकते और योगी श्रवस्था में ही जिनके सन्तान होती है, जिनके श्रधांगना होते हुए भी परस्त्री पर रींभ जाते हैं, जिनकी लंगोट की सचाई का भी विश्वास नहीं, उन्हें मुक्त, श्रमर एवं मृत्युजय कैसे माना जा सकता है ?

जिसके राग नहीं होता, वह न तो स्त्रियों से सम्बन्ध रखता है और न भोग-विलास में डूबा रहता है। काम-भोग में ग्रासक्त व्यक्ति, वीतराग हो ही नहीं सकता। फिर जो मादक वस्तुओं का प्रेमी होकर मदोन्मत्त बनता है, उसे राग-मुक्त कैसे कहा जाय? और जो राक्षसों, श्रनार्यों एवं श्रमुरों का संहार करने के लिये विकराल बनकर प्रलय मचा देते हैं जिनके पासं संहारक श्रस्त्रादि बने रहते हैं, क्या वे भी द्वेष-मुक्त हो सकते हैं?

कोई मुक्त माना जाने वाला, हाथ में माला रखकर जाप करता हुम्रा दिखाई देता है। इससे यह स्पष्ट होता है कि वह ग्रपने से उच्च एव श्रेष्ठ किसी महाशिक्त की ग्राराधना कर रहा है, और वह विस्मरणशील भी है, तभी जाप की सख्या का हिसाब रखने के लिए माला का उपयोग करता है। ऐसे साधक और भूलक्कड को सर्वेष्वर एव मुक्त मानना, किस प्रकार उचित है ?

किसी महाज्ञानी और मुक्त कहलाने वाले को शिष्य ने पूछा कि 'भगवन् । यह लोक कैसा है ? जीव का स्वरूप कैसा है ? पुनर्जन्म है भी या नहीं, इत्यादि प्रश्नों का समाधान नहीं करके 'प्रव्याकृत' कहकर टाल दिया। जब वे खुद भी नहीं जान पाये, तो समाधान क्या करेंगे और 'मै नहीं जानता,' यह भी कैसे कहेंगे ? यह भी पूछा गया कि 'इस देह को छोड़ने के बाद ग्राप क्या होंगे ?'' तो इसका उत्तर भी वहीं 'ग्रव्याकृत'। इससे मालूम होता है कि उनपर भी ग्रज्ञान का ग्रावरण छाया हुग्रा था। श्रिहंसा का उपदेश देते हुए भी उनके व उनके सघ के लिए पशु-हत्या कर भोजन करवाने वालों का न्योता मान लिया जाता था और वे मास भक्षण करते थे।

जो मुक्त होने का मार्ग ही नही जानते हो, जिनके जीवन चरित्र और सिद्धात से राग, द्वेष, श्रज्ञान, श्रविरित, प्रमाद और क्षाय स्पष्ट रूप से भलकते हो, ऐसे असम्यक् ससार-समापन्नक जीवो को मुक्त मानना कहा की समभदारी है ?

मुक्त होने में सब से पहले स्व और पर का ज्ञान होना श्रनिवार्य है। स्व-पर के भेद-ज्ञान के बाद, पर से छूटने का उपाय जानना भी श्रनिवार्य है। सामान्यतया इतना ज्ञान होने के बाद ही मुक्त होने का उचित प्रयत्न प्रारंभ होता है। जो इस प्रारंभिक ज्ञान से ही विचत हो, उन्हें मुक्त मानना तो ग्रपनी मिथ्या परिणति ही प्रकट करना है।

मुक्त जीवो का स्वरूप कैसा है, क्या उनके शरीर, इन्द्रियाँ और मन होता है, खान-पानादि कियाएँ होती है, वे वहा क्या करते हैं, इत्यादि बातो को यथार्थरूप से नहीं जानने वाले, उस अनजान मुसाफिर जैसे होते है, जो चलता तो है, किंतु उसे अपने गतव्य स्थान का पता ही नहीं है। इस प्रकार के जीव, घानी के बैल की तरह संसार-चक्र में ही पड़े रहते हैं। उन्हें मुक्त मानना गभीर भूल है।

सत्य यह है कि जो मुक्त हो चुके हैं, वे संसार के सभी कारणो को नष्ट करने के बाद मुक्त हुए हैं। मुक्तात्माओं के शरीर,वाणी, मन और इन सब का कारण-कार्मण-शरीर होता ही नहीं। इस कारण के ग्रभाव में उनका जन्म ही नहीं होता, फिर मृत्यु की तो बात ही क्या ? किंतु संसार से मुक्त कहे जाने वाले आराध्यो के विषय में जब हम सोचते है, तो बात ही उलटी दिखाई देती है। भ्रवतारवाद की मान्यता ही यह बतलाती है, कि जिन्हे मुक्त माना जा रहा है, वे वास्तव में भ्रमुक्त (बंदी) ही हैं। मुक्त जीव, मुक्ति से वापिस लोटता नही और जो लौटता है, वह मुक्त हुम्रा ही नही।

जैन-धर्म ने मुक्त अमुक्त का स्वरूप वास्तविक रूप से प्रकट किया है। जैन-धर्म का सिद्धात है कि मुक्त सिद्धातमा, किसी का हिताहित नहीं करते। उन्हें न तो अपने उपासकी- धर्मात्माओं और सुसाधुओं पर प्रेम हैं और न पापात्माओं, नास्तिकों और धर्म-घातकों पर द्वेष हैं। वे अपने निजानन्द में रहे हुए हैं। उन्हें संसार में अवतरण करने (पितित होने) की कोई आवश्यकता नहीं। संसार के सुख-दु ख अथवा धर्म-अधर्म से उनका कोई सरोकार नहीं। वे राग, द्वेष काया, कर्म, जन्म और मरण तथा उद्वर्त्तन और अपवर्त्तन—अवतरण से सर्वथा रहित है। इस प्रकार मानना सम्यक्तव है और इसके विपरीत श्रद्धान मिथ्यात्व है।

जिन्हे मिथ्यात्व का त्याग कर सम्यक्त्व स्वीकार करना है, अथवा सम्कक्त्वी रहना है, उन्हे रागी, द्वेषी, श्रज्ञानी और आठ कर्मी के बन्धनों में बधे हुए अमुक्त जीवों को मुक्त नहीं मानना होगा, उन्हें मुक्त के समान नहीं बतलाना होगा। जो ऐसे अमुक्त. अजैन आराध्यों को मुक्तेश्वर (जिनेश्वर) के समकक्ष मानते हैं और प्रचार करते है, वे स्वयं मिथ्यात्व को अपनाते हैं और मिथ्यात्व का प्रचार करके उपासकों को भी मिथ्यात्वी बनाने का प्रयत्न करते हैं। सम्यग्दृष्टियो एवं सम्यग्ज्ञानी उपदेशकों का कर्त्तंव्य है कि उपासकों की बिगाड़ी जाती हुई श्रद्धान को सुरक्षित रखने का यथाशक्य प्रयत्न करते रहे।

### १० मुक्त को श्रमुक्त मानना

जो कर्म-बन्धनो ग्रौर पर की संगति से सर्वथा मुक्त हो चुके हैं, संसार का संयोगजन्य कोई भी सम्बन्ध जिनके शेष नही रहा, उन सिद्ध भगवन्तो को ग्रमुक्त (बन्दी) मानना भी मिध्यात्व है। कई मतावलम्बी, मुक्तात्मा (सिद्ध भगवान्। को इच्छा, कामना, ग्रर्थात् राग, द्वेष युक्त मानते हैं। उनका श्रव-तार लेना लिखते हैं, वे वास्तव मे अनिभन्न है। जो मुक्त है, वह बन्दी नही हो सकता ग्रीर जो बन्दी है, वह मुक्त नही है। जिसे पुन: ग्रवतिरत होना माना जाता है, वे मुक्त नही हैं, या तो वे काल्पनिक ईश्वर हैं, या फिर ग्रमुक्त है। क्यों कि मुक्तात्मा के पुन ग्रवतरण का कोई भी कारण शेष नही रहता। जन्म-मरण के कारणों का ग्रात्यन्तिक नाश कर देने से ही वे मुक्त हुए हैं। जन्म वही लेता है, जो ग्राठों कर्म में बन्धा हुग्रा हो।

ईश्वर कर्तृत्ववादियों के संसर्ग दोष से, बहुत-से जैनी भी शृभाशृभ फल का कारण, ईश्वर को मान कर कहा करते हैं कि—'यह जो कुछ दु खद घटना घटो, इसमे मनुष्य का क्या दोष है, प्रभु की जो इच्छा होती है वही होता है।" कोई मर जाय तो—"भगवान् ने उसे उठा लिया," "भगवान् मृतात्मा को शाति दें," इस प्रकार अनेक तरह से सर्व-मुक्त परमात्मा को, अमुक्त संसारी जीव के समान वतलाने की भूल करते हैं। कुछ वर्ष पूर्व, जैन संस्था के एक जैन अध्यापक का, सम्यग्दर्शन में प्रकाशनार्थ एक लेख आया था। भगवान् महावीर की जयती के विषय में उन्होंने लिखा था। उनके लेख में भगवान् से प्रार्थना की गई थी कि—

"देश मे ग्रन्न का भयंकर दुष्काल है। ग्रतिवृष्टि और श्रनावृष्टि ने फसलो को नष्ट कर दिया है। गरीबो की हालत बड़ो दयनीय हो रही है, इसलिए हे वीर ! यदि सचमुच श्राप भगवान् हैं, दयालु हैं, दीन-बन्धु है, जगदीश्वर एवं षट्काय के 'पीहर' हैं, तो शीघ्र ग्राइये, ग्रवश्य ग्राइये और इस भयकर समय मे भारत की रक्षा की जिए। इससे एक पथ और दो काज होगे, ग्रथित् जीवो की रक्षा भी होगी और जैन-धमं की प्रभावना भी होगी। जनता जैन-धमं का प्रभाव देखकर इसकी शरण मे ग्रा जाएगी," इत्यादि।

मैने इस लेख को स्थान नहीं दिया और इससे लेखक भप्रसन्न भी हुए, किंतु उपरोक्त अश पर से यह स्पष्ट हो रहा है कि 'जैन सस्थाओं में पढकर उत्तीर्ण हुए—डिगरी प्राप्त भ्रष्टयापक भी जब मुक्त को अभुक्त मान रहे है, तब दूसरों की तो बात ही क्या है ? एक अर्जन पद्य में यह प्रार्थना की गई कि—

"ग्राज सभा मे दर्शन दो, मेरे राम कृष्ण भगवान् "

इसका श्रनुसरण करते हुए एक जैन की ओर से भी यह पद्य बनाकर सभा में सुनाया गया कि-

" श्राज सभा मे दर्शन दो, मेरे महावीर भगवान्।"

जब हम मध्यकाल के जैनाचार्यों की रचनाओं को देखते हैं, तो ऐसे मन्तव्य पर उतना श्राश्चर्य नहीं होता। अजैनो के प्रभाव से, मध्यकाल के कुछ जैनाचार्य भी अछूते नहीं रहे। उन्होंने प्रतिष्ठा आदि के अवसर पर, मुक्त जिनेश्वरों और सिद्ध भगवतों को मन्त्रोच्चार करके आह्वान किया है और यह किया अब भी यथावसर होती है। मोक्ष प्राप्त जिनेश्वरों और सिद्ध भगवतों को, 'सादि अपर्यवसित' एवं 'मगुणरावित्ति' मानने वाले, उनको पुनः संसार में बुलावे, तो अपनी ऐसी प्रवृत्ति से वे यह बतला रहे हैं कि मुक्तात्माओ का भी चवन=पतन (ग्रवतरण) होता है, ग्रर्थात् वे ग्रमुक्त हैं। इस प्रकार मुक्त को ग्रमुक्त मानना मिथ्यात्व है।

मुक्त वही है, जिनके ग्रज्ञान, मोह, वेदना, शरीर और संसार के सभी सम्बन्ध छूट चुके हो। जिनमे किसी भी प्रकार की इच्छा, ग्राशा, तृष्णा या राग द्वेष का अंश-मात्र भी नही रहा हो। ससार की सम विषम श्रवस्थाश्रो का प्रभाव जिनकी श्रात्म परिणति मे, किसी प्रकार की चलमलता नही ला सकते हो और जो मुक्त होने के समय से ग्रसीम ग्रनन्तकाल समरस में लीन, ग्रचल एव निष्कम्प दशा में रहते हो।

जैन-सिद्धात (प्रज्ञापना) मे सिद्धों को मुक्त-ग्रसंसारी (ग्रसंसारसमापन्नक) माना है। सिद्धों के ग्रतिरिक्त सभी जीवों को ग्रमुक्त-ससारी माना है। यह ग्रात्यंतिक मुक्ति की ग्रपेक्षा से हैं। इसमें अतिम गुणस्थान स्थित ग्रयोगी-केवली भगवान् को भी संसारी माना है, क्यों कि ग्रभी ग्रचल एवं शाश्वत स्थान प्राप्त करना शेष है। जब वे लोकाग्र पर स्थित हो जाते हैं, तब उन्हे मुक्त मानते हैं। किंतु क्रमिक ग्रात्मिक उत्कर्ष की दृष्टि से ससार मे रहकर मुक्ति-साधना करने वाले सर्व-साधकों को भी देश-मुक्त स्वीकार किया है। ग्राचाराग २-१६ निर्युक्ति गाथा ३४२ में लिखा कि-

"देसविमुक्का साहू, सन्विवमुक्का भवे सिद्धा"। अर्थात्—छठे गुणस्थान से लगाकर केवली पर्यंत देश-मुक्त हैं और सिद्ध सर्व-मुक्त हैं। यो तो मिथ्यात्व मुक्ति से ही ध्रांशिक मुक्ति प्रारभ हो जाती है, किंतु संसार त्याग के बिना मुक्ति-मार्ग की कियात्मक सर्व ग्राराधना, यथार्थरूप मे नही होती। इसलिए साधु से लगाकर केवली तक को देश-मुक्त माना है। जो मिथ्यात्व से मुक्त है, उन्हे मिथ्यात्वी मानना, जो ग्रविरति से मुक्त हैं, उन्हे भ्रविरत-श्रसाधु मानना, जो प्रमाद, कषाय और योग मुक्त है, उन्हे ग्रमुक्त मानना मिथ्यात्व है और सिद्ध-पर-मात्मा को सप्तारी मानना भी मिथ्यात्व है। इस प्रकार सभी तरह से मुक्त, सिद्ध भगवान् को ग्रमुक्त मानने वाले मिथ्यात्वी हैं। समक्त मे नही स्राता कि इस प्रकार स्राधिदैविक, स्राधि-भौतिक और श्राध्यात्मिक, श्राधि व्याधि और उपाधि से सर्वथा मुक्त. सिद्ध-परमात्मा को मुक्त नहीं मानेगे, तो क्या उन्हें मुक्त मानेगे - जो जन्म-मरण और राग-द्वेष के चक्कर मे पड़े हैं ? जो भक्त के वश मे होकर अपने आराम और सुख को छोडकर भागते फिरते हैं ?

जो जैन लोग, मुक्तात्माओं से अपनी भौतिक कामनाओं की पूर्ति करने की प्रार्थना करते हैं, वे भी भूल करते हैं। उन्हें यह तो सोचना चाहिये कि क्या वीतराग-परमात्मा आपकी सराग प्रार्थना की पूर्ति करेगे यदि वे सराग कामना की पूर्ति करे, तो खुद वीतराग क्यो हुए सशरीर अरिहत भगवान् स्वय राग देख और ससार को त्यागने का उपदेश करते हैं, तो क्या आपको राग-देख में फँसाने में सहायक होगे जब शरीर- द्यारी अरिहंत भगवान् ही ऐसा नहीं करते, अरे मर्यादा-पालक साधु भी ससारियों की स्वार्थपूर्ति में सहायक नहीं होते, तो

क्या मुक्त-परमात्मा उनकी स्वार्थपूर्ति करेगे ? वास्तव में स्रसम्यग्दृष्टियों की सगित का प्रभाव हमारी विचारधारा पर भी पड़ा है। हमे ऐसे विचारों को त्याग कर, इस मिथ्यात्व से बचना चाहिय।

### ११ त्राभिग्रहिक मिथ्यात्व

तत्त्व की परीक्षा किये विना ही, अपने पकडे हुए रूढ पक्ष से दृढतापूर्वक चिपके रहना और सत्य का विरोध करना-'ग्राभिग्रहिक-मिथ्यात्व' है। ग्रज्ञान के साथ आग्रह का योग हो, तव यह मिथ्यात्व होता है। अनसमभ और अज्ञानी अजैन लोगो मे ही यह मिथ्यात्व होता है-ऐसी बात नही है। कुछ जैन लोगो मे भी रुढित्रण इस प्रकार का मिथ्यात्व चलता रहता है। जैसे कि कुल परम्परानुसार कई जैन कहाने वाले लोग, होलिका का पूजन करके दहन करते हैं। चेचक, मोती करा श्रादि रोगो को देव-स्वरूप मानते है। श्राद्धपक्ष मे पितरो का श्राद्ध करते हैं, यौवनवय प्राप्त होने के पूर्व ही बालवय मे कन्या का विवाह करते हैं और कन्यादान को धर्म मानते हैं। मालव श्रादि देशो मे विवाह का प्रारम, कुभकार के चाक (चक्र) पूजन से करते है और उकरडी पूजनादि हास्यास्पद रिवाजो को भिकत-पूर्वक ग्रदा करते हैं। यह सब ग्रजैन परम्परा का प्रभाव है।

विवाह के ग्रवसर पर गणपित स्थापना करना और सारी कियाएँ उनके सामने करना तथा भेरू भवानी ग्रादि का पूजन करना, ये सब कियाएँ ग्रन्धपरम्परानुसार है। इसी प्रकार लक्ष्मी पूजनादि भी। हम यह नहीं सोचते कि इस प्रकार की मिथ्या

किया नहीं करने वालों के भी विवाहादि कार्य सुखपूर्वक सम्पन्न होते हैं, बिमारियों को देवस्वरूप नहीं मानने वाले लोगों को भी ये रोग होते हैं और उनका निवारण हो जाता है, तथा लक्ष्मी पूजादि नहीं करने वालों के यहां भी भरपूर सम्पत्ति होती हैं। हिन्द बाहर के अमेरिका आदि देश, बिना लक्ष्मी पूजन के भी समृद्ध एवं शक्तिशाली वने हुए हैं। फिर हम क्यों इन व्यर्थ के किया-काण्डों में उलभकर अपनी मूढता एव अज्ञानता का प्रदर्शन करें?

मरणोत्तर किया में मृतक को धूप ग्रादि देना, ग्रादि कई ग्रज्ञानपूर्ण कियाएँ प्रचलित हैं, जिनसे न तो कुछ भौतिक लाभ है और न ग्रात्मिक लाभ ही है। उल्टा मिथ्यात्व का पोषण होकर ग्रात्मा को कर्म-बन्धनों में जकडना है। इस प्रकार की कियाओं के विपरीत यदि कुछ कहा जाय, तो इसके बचाव में परम्परा की ओट तथा ग्रन्धविश्वास की बाते हो सामने श्राती है।

जैनी कहे जाने वालो मे ऐसी ग्रन्धपरम्परा (जो केवल मिथ्यात्व पर ही खडी है) चलते रहना, सचमूच ग्राश्चर्य की बात है। कुछ लोगो में तो इतना ग्राग्रह होता है कि वे इन विषयों में, त्यागी संतो के उपदेश को भी नहीं मानते हुए यही कहते हैं कि "महाराज । ये कियाएँ हमारे वापदादा और पूर्वज, परम्परा से करते ग्राये हैं, इसलिए हम भी करते हैं। वे मूर्ख नहीं थे, हमसे ग्रधिक समक्षदार थे," ग्रादि।

इसी प्रकार कई लोग ऐसे भी होते है कि कारणवश

जिनकी धारणा तत्त्व-ज्ञान के विपरीत (ग्रागम के प्रतिकूल) होते हुए भी निर्णय करना नहीं चाहते, किंतु ग्रपने पकडें हुए गर्दभ-पुच्छ से ही लगे रहते हैं।

यो तो म्रज्ञान भी मिध्यात्व है, क्योंकि विपरीत ज्ञान जहाँ होता है, वहा मिथ्यात्व होता है। किंतु अज्ञान के साथ श्राग्रह होने पर वह स्राभिग्रहिक मिथ्यात्व हो जाता है। कभी ऐसा भी होता है कि ज्ञानावरणीय के उदय से सम्यग्दृष्टि को भी किसी एक विषय में गलत धारणा हो जाती है, किंतु वह होती है जैन-तत्त्वज्ञान के रूप मे। उसका विश्वास होता है कि "जिनेश्वरो ने ऐसा ही कहा है"। ऐसे भ्रम-मात्र से वह मिथ्या-दृष्टि नही बन जाता । क्यों कि उस मान्यता के साथ उसका श्राग्रह नहीं होता और जब सद्गुरु का योग मिले और वे सम-भावे, तो वह ग्रपनी गलत धारणा छोडकर सत्य को ग्रपना लेता है। 'मेरा सो सच्चा '-ऐसा हठाग्रह उसका नही रहता, किंतु 'सच्चा सो मेरा'–इस प्रकार वह सत्य-तत्त्व का ग्राहक रहता है। इस प्रकार की भूल-भुलय्या के कारण जिनेश्वरो पर श्रद्धा रखते हुए, किसी विषय मे गलत धारणा होने पर भी वह मिथ्यादृष्टि नही माना जाता। ग्राचारांग सूत्र १-५-५ मे कहा है कि-

"सिमयं ति मण्णमाणस्स सिमया वा असिमया वा सिमया होति उवेहाए। असिमयं ति मण्णमाणस्स सिमया वा असिमया वा असिमया होति उवेहाए"।

अर्थात्-जिसकी श्रद्धा शुद्ध है, जो मानता है कि "जिने-

श्वरों के वचन सत्य ही है," उसे सम्यक् ग्रथवा श्रसम्यक् वस्तु भी, सम्यग्रूप मे ही परिणत होती है। किंतु जिसका श्रद्धा ही ग्रशुद्ध है, जिसकी विचारणा ही ग्रसम्यग् है, ग्रथित् जा मिथ्यादृष्टि है, उसको तो सम्यक् और ग्रसम्यक्—दोनो प्रकार की वस्तु, ग्रसम्यक्—मिथ्यारूप ही परिणमती है।

तात्पर्य यह कि सम्यग्ज्ञान के सद्भाव में कदाचित् गलत धारणा भी हो जाय, तो वह मिध्यादृष्टि नही कहा जाता, परतु यदि वह समभाने पर भी नहीं माने और ग्रागम प्रमाण उपस्थित होने पर भी ग्रपना हठ नहीं छोड़ कर, खोटे पक्ष को पकड़े रहे, तो वह मिध्यात्वी हो जाता है और 'श्रभिनिवेश मिध्यात्व' में उसकी गणना होती है। श्रतएव सम्यग्दृष्टि को चाहिए कि वह श्रुतज्ञानी के द्वारा, ग्रागमानुसार समभाने पर ग्रपनी पूर्व की भूल सुधार कर विश्वद्धि कर ले और ग्राभिग्रहिक मिध्यात्व से विचत रहे।

### १२ श्रनाभिग्रहिक मिथ्यात्व

गुण दोष की परीक्षा नहीं करते हुए सभी पक्षों को समान रूप से मानना।

दो प्रकार की भिन्न वस्तुओं में भी गुणों की तरतमता होती है, दोनों समान नहीं हो सकती, तब ग्रनेक मतो में समा-नता कैसे हो सकती है ? यह साधारणसी बात भी नहीं समभ कर जो सभी मतो को समान बतलाते हैं, वे श्रनाभिग्रहिक मिथ्यात्वी हैं। परीक्षा करके स्वीकार करने की बुद्धि, न तो आभिप्रहिक-मिध्यात्वी में होती हैं और न अनाभिग्रहिक-मिध्यात्वी
में । इस दृष्टि से दोनो समान होते हुए भी दोनों में एक खास
भेद रहा हुग्रा है। पहला किसी एक मिध्यापक्ष का समर्थक बन
कर ग्रन्य का खडन करता है, तब दूसरा किसी का विरोध
नहीं करके सब को समान रखता है। दोनों में यही खास
भेद हैं।

बहुत-से लोग ऐसे होते हैं कि जिनमे किसी एक पक्ष का ग्राग्रह तो नही होता, किंतु वे गुण-दोष के परीक्षक भी नही होते। धर्म और अधर्म का भेद समभने मे उनकी वृद्धि काम नही करती। वे संसार-मार्ग और मुक्ति मार्ग को समान मानते हैं। बन्ध और निर्जरा पुण्य और सवर, मुक्त और श्रमुक्त तथा साधु और असाधु, इन सब मे अभेद-बुद्धि रखते हैं। इस प्रकार की मान्यता, वे धर्म के विषय मे ही रखते हैं। सासारिक विषयो मे वे भेद मान सकते है। पत्यर और हीरा, लोहा और सोना, घोडा और गधा, इत्यादि वस्तुओ को वे समान रूप से नहीं मानते। प्रशुद्ध सोने का, शुद्ध सोने के समान पूरा मूल्य नहीं देते। वस्त्र को भी वे परीक्षा करके लेते हैं। वनस्पति-घृत का मूल्य, श्रसली घृत के बराबर नही चुकाते और वेश्या को माता के समान वदनीय नहीं मानते, किंतु धर्म के विषय में उनकी विवेक-बुद्धि कुठित हो जाती है। वे सभी धर्मों को समानरूप से मान कर 'सर्वधर्म समभाव' का सिद्धात बना लेते हैं। राजनैतिक नेताओ को वे धर्म-नेता या

इससे भी आगे बढकर 'धर्म देव' मानने को तथ्यार हो जाते हैं और अपनी इस विवेक-हीनता को गुण मानकर इसका प्रचार भी करते है। उनकी दृष्टि मे अच्छा, बुरा, खरा, खोटा, ऊँचा, नीचा और हेय उपादेय का विचार करना अनुचित होता है। इसे वे साम्प्रदायिकता कहकर निन्दा करते है। उनकी मान्यता होती है कि 'पक्षपाती और साम्प्रदायिक लोग ही विभिन्न मतो (जो लोक भाषा में 'धर्म' कहलाते हैं) मे भेद मानते हैं।' वास्तव मे वे विवेक-विकल है।

#### वेश की प्रधानता नहीं

कई भोले बन्धु कहा करते हैं कि—'हमें किसी के गुण-दोष देखने की क्या आवश्यकता है ? हमें तो साधु वेश देख-कर ही उनका आदर सत्कार और वंदन व्यवहार करना चाहिए। जिस प्रकार रुपये की छाप होने पर ही कागज का नोट चलता है, उसी प्रकार वेश होने पर ही साधु की पूजा होती है। नोट के चलन में कागज की ओर नहीं देखा जाता, उसी प्रकार साधु के या धर्म के गुणदोष देखने की जरूरत नहीं है।" इस प्रकार कहने वाले, अधर्म का पोषण करते हैं। वे यह नहीं सोचते कि करन्सी से निकला हुआ राजमान्य नोट ही गुण युक्त है। उमके पूरे रुपये प्राप्त हो सकते हैं। किंतु वैसी ही छापवाला नकली गुण-शून्य नोट—'जाली' कहलाता है और ऐसे जाली-नोट चलाने वाला अपराधी होता है। वैसी ही छाप होते हुए भी गुण-शून्य नकली नोट नहीं चलता। उसी प्रकार गुण-शून्य साधु भी मात्र वेश के कारण नहीं पुजा जाता और वीतरागता तथा सर्वज्ञता से रहित, रागी-द्वेषी छद्मस्थ को देव नही माना जाता। जिस प्रकार वेश होने मात्र से नाटक का नकली राजा और सिनेमा के नकली ग्रवतार, ग्रादर-पात्र नहीं होते, सोने का रग चढ़ाया हुग्रा लोहा, सोने का मूल्य नहीं पा सकता, उसी प्रकार दूषित तथा गुण-शून्य साधु भी पूजनीय नहीं होता और उसी प्रकार धर्म-संज्ञा प्राप्त कर लेने पर भी ग्रधमं, धर्म नहीं बन जाता।

# धर्म, मनुष्य की स्रावश्यकता ?

कई पठित एवं उपाधिधारी लोग कहते और लिखते हैं कि—'समय की ग्रावश्यकता के ग्रनुसार धर्मों की उत्पत्ति होती है'। एक विद्वान और तर्कबाज लेखक ने लिखा कि—''गोवध की प्रवृत्ति जब प्रारम्भ हुई, तब वह भी धर्मरूप ही थी। दुष्काल के कारण मनुष्यो की रक्षा ही नहीं हो सकती थी, तब पशुओं का पालन कैसे हो सकता था। उस समय मानव रक्षार्थ पशुवध शुरू हुग्रा, तो यह भी धर्म ही था। इसमें भी मानव रक्षा का महान् उद्देश्य रहा हुग्रा था।" इस प्रकार याज्ञिक-हिंसा श्रादि ग्रनेक ग्रधमों को भी भूठे तर्क लगाकर धर्म बताने और समन्वय करने की कुचेप्टाएँ हुई हैं।

## समन्वयवृत्ति

कई लोग, अनेकांत के महान् सिद्धान्त को आगे करके और अधर्मों की अनेक बुराइयों की उपेक्षा करके, किसी एक थोडी-सी अच्छी वात से, सर्वोत्कृष्ट जैनधर्म का समन्वय करने की कुचेष्टा कर चुके हैं और कर रहे है। वास्तव में यह अनेकात का दुरुपयोग है। जैन सिद्धात ऐसे दुरुपयोग को स्वीकार नहीं करता। जिसमें मिथ्यात्व रहा हुआ है, वह यदि कुछ जीवों की दया पाले और अपने को अहिसक बतलावे, तो भी उसके प्रत्याख्यान को 'दुष्प्रत्याख्यान' माना गया है और उसे असयत अविरत, अनिवृत्त और एकात-बाल अ माना है। श्रीआईकुमार मृनि ने हस्ति-तापसो और बौद्धादि के भूठं समन्वय को भी स्वीकार नहीं किया ×। व्यवहार में भी सेरभर दूध में बिंदुभर विष हो, तो नहीं पिया जाता। लेकिन धर्म का जहां सवाल आया कि नामधारी विद्वान्, अनेकात को आगे करके सभी धर्मों को समान बताने की कुचेप्टा करते है। यदि अनेकात के साथ हेय, ज्ञेय और उपादेय के विवेक को स्वीकार किया जाय, तो सारे दोष दूर हो सकते है।

#### सभी समान नहीं

सर्व-धर्म समभाव का प्रचार करने वाले लोग, जैन नही। वें भगवती सूत्र श. ३ उ. २ लिखित उस तामली तापस जैसे हैं, जो 'प्रणामा' नामकी प्रव्रज्या का पालक था और कौ ग्रा, कुत्ता श्रादि सब को प्रणाम करता था। विश्व के सभी जीवो को परमात्म-मय मानकर प्रणाम करने का सिद्धात, श्राज भी पढने में श्राता है। जैसे--

" सिय-राम मय सब जग जानी, करहु प्रणाम जोरि जुग पानी।"

<sup>#</sup> भगवती ७-२। × सूयगङ्गग २~६।

यहा सरलता कोमलता एव नम्रता तो है, लेकिन हेय, ज्ञेय, उपादेय का विवेक नहीं है। महात्मा और कसाई सब को समान कोटि में मानने की बुद्धि यहा स्पष्ट रूप से पाई जाती है। जैन-धर्म इस प्रकार की दृष्टि को स्वीकार नहीं करता। गुण-दोष की सम्यक् परीक्षा करने की दृष्टि और हेयोपादेय का विवेक जैन-धर्म ने स्वीकार किया है।

जिस प्रकार भिन्न जाति की प्रत्येक वस्तु के मूल्य में ग्रन्तर रहता है, सभी का मूल्य समान नहीं होता, उसी प्रकार सभी मत समान नहीं होते। जिस प्रकार अनेक प्रकार की धातुएँ और खनिज पदार्थ, पृथ्वी में रहे हुए हैं, किंतु उनमें उत्तम जाति का रत्न सबसे श्रेष्ठ होता है, उसी प्रकार ससार में माने जाने वाले धर्मों में कोई एक धर्म ही सर्वश्रेष्ठ है, सभी धर्म समान नहीं हो सकते।

साधारण बुद्धि वाले बन्धुओं की समक्त में सरलता से मा जाय, इस दृष्टि से धर्म के जधन्य, मध्यम और उत्तम ऐसे तीन भेद किये जा सकते हैं।

जघन्य धर्म-इस कोटि मे वे धर्म आते हैं, जिनमे पापी-प्रवृत्तियों की प्रधानता रही हुई है। अपने हित और सुख के लिये दूसरों का श्रहित करना, दुख देना और हत्या करना उनमें उपादेय होता है। पश्-बिल श्रादि पाप कर्मों का विधान किया जाता है। धर्म, देव और राष्ट्र के नाम पर श्रत्याचार किया जाता है। इस प्रकार भौतिकवादी विचार धराने वाले धर्म, श्रधोगित के दाता है। अधर्मी होते हुए भी ऐसे लोग धर्मी कहावें तो भी वे हेय-कोटि मे ही ग्राते है।

मध्यम धर्म-जो दुखियों की सेवा करना, रांगियों को ओषिध देना, अपना बस चलते अपने परिचय में आने वाले स्थूल जीवों को कष्ट नहीं पहुचाना, निरक्षरता मिटाना, बेकारों को रोजी दिलाना, न्याय-नीति से जीवन व्यतीत करना, देंष कलह और अगडों को मिटाकर पारस्परिक प्रेम का प्रचार करना, और लोभ तृष्णा तथा को घादि को कम करना-जिनका उद्देश्य है, वे सब मध्यम कोटि के धर्म हैं। उनकी न तो मोक्ष में श्रद्धा है और न उच्च आचार का पालन है। ऐसे मध्यम-मार्गी विचार रखने वाले मत, दूसरी श्रेणी में आते हैं।

उत्तम-सर्वोत्तम धर्म वही है जो सर्वोत्तम स्थित को प्राप्त करने का उद्देश्य रखता है। परमार्थ (मोक्ष) प्राप्त ही जिसका ध्येय हो, परमार्थ साधना में निवृत्ति का सहारा लेकर प्रात्मा को हलका बनाने की साधना हो, ऐसा ग्राभ्यन्तर दृष्टि प्रधान धर्म ही सर्वोच्च स्थान पा सकता है। ऐसा सर्वोच्च धर्म भी उत्तम रत्न की भाति एक ही हो सकता है और वह है-श्री जिन-धर्म। इसकी विशेषताए ग्रजोड है, ग्रद्वितीय हैं। संसार का कोई भी धर्म इसकी समानता नहीं कर सकता। इस प्रकार उत्तम धर्म पाकर भी जो इसकी सर्वोच्चता नहीं मानकर—'सर्व-धर्म समभाव' के मोहक चक्कर में पड गए है, वे वास्तव में समभदार नहीं है और ग्रनाभिग्रहिक-मिध्यात्व को ग्रपनाये हुए हैं।

हमारे जमाने में लाखो जैनी, इस मिथ्यात्व के चककर

मे फँस गए। यह एक मोहक मिथ्यात्व है। साधारण जनता, सरलता से इसके चक्कर मे पड जाती है। श्रद्धा बिगाडने मे इस मिथ्यात्व का उपयोग बहुत हुग्रा है। जैन-जनता इसं मिथ्यात्व से बचे, यही ग्रभ्यर्थना है।

स्रनाभिग्रहिक मिथ्यात्व के पात्र में तटस्थ-वृत्ति होती है। यदि उन्हें समभाने वाला मिले और श्री जिनधमं की सर्वो-च्चता उनके ध्यान में स्राजाय, तो वे सम्यग्दृष्टि हो सकते हैं। उनसे यह मिथ्यात्व छूटना सरल होता है, किंतु यदि उनमें स्राग्रह स्राजाय तो वे श्राभिग्रहिक मिथ्यात्व में चले जाते है। कई जैन कहाने वालों के मानस तो ऐसे होते हैं कि जैनधमंं की विशेषता समभने पर भी लौकिकवाद से प्रभावित होकर, वे अपने स्राग्रह को दृढता से पकड रखते है। उनके समभने के लिए स्रनेक साधन होते हुए भी वे स्रपने स्राग्रह को नहीं छोडते और स्रपने सर्वधर्म-समभाव के सिद्धात के—जो उन्होंने दूसरों से प्रभावित होकर स्रपनाया है, स्राग्रही बन जाते हैं। वे स्रभिनिवेश-मिथ्यात्व में ही चले जाते हैं, फिर उनका स्थान स्नाभिग्रहिक मिथ्यात्व में भी नहीं रहता।

#### १३ स्राभानेवोशक मिथ्यात्व

श्रपने पक्ष की श्रसत्यता समक्षकर भी जो उसे दृढता पूर्वक पकड रखे श्रोर उसे सत्य सिद्ध करने के लिए प्रपञ्च करे, वह 'श्रभिनिवेश मिथ्यात्व' का पात्र है।

इस मिथ्यात्व मे पक्ष-व्यामोह की प्रधानता होती है।

श्रहकार इस मिथ्यात्व का मूल है। प्रतिष्ठित और बहुजन-मान्य व्यक्तियों में से भूल को सुधारकर सत्य श्रपनाने वाले विरले ही होते हैं। श्रधिकाश श्रपनी, और श्रपने पक्ष की श्रसत्यता का श्रनुमव करते हुए भी केवल श्रहकार के कारण उस श्रसत्य को पकड़ रखते है और श्रपनी विद्वत्ता, योग्यता, प्रतिष्ठा तथा सबध का उपयोग कर के सत्य-पक्ष को दबाने और नष्ट करने का प्रयत्न करते रहते हैं। वे सोचते हैं,—

"यदि मैं अब अपनी भूल स्वीकार करलूँगा, तो लोगों में मेरी प्रतिष्ठा घट जायगी, और सामने वाले की प्रतिष्ठा बढ जायगी,"—इस प्रकार का दुविचार इस मिथ्यात्व का मूल कारण है। उस समय वह यह नहीं सोचता कि 'जहा तक छद्मस्थता है, वहा तक भूल होने की सम्भावना है ही। इसलिए इस भूल के शूल को शीघ्र ही दूर करके अपनी आतमा को शुद्ध बनालूँ।"

सम्यग्दृष्टि चाहकर भूल नहीं करता, कितु श्रनुपयोग ग्रथवा गलत धारणादि के योग से भूल होजाती है, यदि उसे मालूम हो जाय कि 'मेरी कहीं हुई श्रथवा लिखी हुई बात गलत है,' तब शीघ्र ही उस भूल को सुधार कर सत्य स्वीकार करने को वह तत्पर रहता है। यह तत्परता और भूल-सुधार उसे मिथ्यात्व से बचाते हैं। उसकी भावना में श्रपनी भूल प्रकट होने का भय नहीं, किंतु भूल दूर होकर सत्य प्रकट होने की प्रसन्नता होनी चाहिए। उस में यह भावना हो कि "मेरे द्वारा कभी भी सत्य का श्रपलाप नहीं हो"। यह बात जितनी कहने में सरल है, उतनी करने में सरल नहीं हैं। कहते तो दोनो पक्ष वाले ऐसा ही है, परन्तु करते समय श्रप्रतिष्ठा का विचार सामने स्राकर खडा हो जाता है और उस स्रात्मा को भ्रभिनिवेश मिथ्यात्व मे ले जाता है। कमलप्रभ. म्राचार्य ने म्रपनी प्रतिष्ठा की रक्षा के कारण ही सत्य को छुपा कर अनन्त ससार बढाया था। हम भ्रपने जीवन मे ऐसे कई प्रसग देख चुके और देखें रहे हैं। हमारे सामने ऐसे ग्रनेक प्रमाण है कि जिसमे प्रतिष्ठा के भूत के प्रभाव से, ग्रसत्य पक्ष को पकडे हुए ग्रनेक व्यक्ति बैठे हैं। लोकाशाह की क्रान्ति का कारण क्या था? संस्कृति-रक्षक सघ स्थापना का निमित्त क्या हुग्रा ? हमारी धर्म-सम्मत श्रागम-सम्मत एवं ग्रकाट्च बाते स्वीकार क्यो नहीं हुई ? श्रागमो मे हुआ परिवर्तन, सूर्य के प्रकाश की तरह स्पष्ट है, उसे साधारण मनुष्य भी समभ सकता है, किंतु इस प्रतिष्ठा के भूत ने किसी को श्रपना हठ नही छोडने दिया। साधुओ की गोचरी के विरुद्ध. विद्रोही विचार प्रकट करने वाले ने, श्रपने ग्रसत्य को सत्य वताने के लिए, भ्रागमो को भ्रप्रामाणिक बताने की कोशीश तो की, परन्तु ग्रपनी भूल स्वीकार नहीं की । जब कि जैन-जनता जानती है कि सवर युक्त जीवन वाले जैनमुनि, श्रास्रवपूर्ण जीवन नही बिता सकते, और विना ग्रास्रवी जीवन के स्वोपार्जित भोजन निष्पन्न नही हो सकता। श्रास्रवमय जीवन, जैन गृहस्थो का है, साधुओ का नही। विना किसी दबाव से, भक्ति पूर्वक दिये हुए स्वल्प भोजन को 'खून' जैसी एकान्त खोटी उपमा देना, विद्वत्ता के नाम पर भारी कलंक है। जिसे प्रेम से पिलाये हुए माता के दूध की उपमा दी जानी

चाहिए, उसे जीवित मनुष्य की चमडी में से बरवस निकाले हुए खून की नीचातिनीच उपमा देकर और उसके द्वारा जैन मुनियों के प्रति ग्रपनी भयंकर घृणा व्यक्त करते हुए भी जो सच्चे बनने के लिए प्रयत्न करते रहते हैं, उन पर ग्रभिनिवेश का पूरा प्रभाव है। और इस खोटे पक्ष को भ्रनेको ने तथा प्रसिद्ध सस्था ने ग्रपने गले मढ लिया है। इस प्रकार ग्रभिनिवेश मिध्यात्व के प्रभाव में भ्रनेक व्यक्ति ग्रागए हैं।

. कई लोग "हम वाद-विवाद पसंद नहीं करते। श्रालोच-नाओं में क्या धरा है, हम तो इनकी उपेक्षा ही करते है," इत्यादि शब्दों से उपेक्षा करके शान्ति के उपासक-सा डौलकर चुपचाप रहते हैं। यह ठीक है कि इससे वाद-विवाद नहीं बढता, परन्तु इस चुप्पों की ओट में ग्रसत्य को छुपाया जाता है और सत्य की बिल देकर शान्ति के उपासक का दभ होता है। हार्दिक सरलता और सत्यप्रियता तो तब मानी जाय कि ग्रपने ग्रमत्य को-ग्रपनी भूल को उसी प्रकार जाहिर में स्वीकार कर मिथ्या-मल को दूर किया जाय, जिस प्रकार ग्रसत्य का प्रचार किया था।

वहुत से लोग द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की ओट लेकर मनमानी खोटी मान्यता चलाते हैं। कई प्रतिसेवना-कुणील और बकुस निर्ग्रथ के चारित्र की ओट मे, महाव्रत भंग जैमे बड़े दोपो का—ग्रनाचारों का बचाव करते हैं। ये सब मिथ्या बाते हैं। द्रव्य क्षेत्र और काल, यह नहीं कहता कि तुम औदयिक भाव में धर्म मानों। किसी भी द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव में वन्ध को धर्म नहीं माना जाता, संवर-निर्जरा को ही धर्म के साधन माना जायगा। ग्राज भी कोई ग्रागमानुसार प्ररूपणा करे और संयम का रुचिपूर्वक पालन करे, तो द्रव्य-क्षेत्रादि की बाधा उत्पन्न नहीं होती। परिहार-विशुद्ध, सूक्ष्म-सपराय तथा यथा- ख्यात चारित्र और भिक्षु-प्रतिमा के लिए द्रव्य-क्षेत्रादि की बाधा चल सकती है, सामान्य साधुता के लिए नहीं और श्रद्धा में तो कुछ भी बाधा नहीं ग्राती। किंतु विकारी-दृष्टि वाले लोग, द्रव्य-क्षेत्रादि की खोटी ओट लेकर मिथ्या प्रचार करते रहते हैं।

कई लोग "काले कालं समायरे" इस एक चरण को लेकर भ्रम फैलाते हैं, किंतु इसके पहले के तीन चरण छोड देते हैं, जिसमे लिखा है कि-

"कालेण णिक्लमे भिक्लू, कालेण य पडिक्कमे। अकालं च विविज्जित्ता, काले कालं समायरे" (उत्तरा १-३१)

इसमे लिखा है कि भिक्षाकाल के समय ही गोचरी के लिए निकले और पुन यथाकाल ही वापिस लौट आवे तथा अकाल को छोडकर नियत समय पर ही उस काल की किया करे, अर्थात् प्रतिलेखना, स्वाध्याय, ध्यान, गोचरी, प्रतिक्रमणादि सभी किया यथाकाल ही करे। इस विधान का उल्टा अर्थे लगाकर, काल (जमाना) अर्थात् जमाने के अनुसार चले। वस उल्टी मित को जैसा-तैसा शास्त्र प्रमाण मिलगया। यह हालत है-मिथ्याभिनिवेश की।

म्रिभिनिवेश-मिथ्यात्व की उत्पत्ति प्राय. सम्यग्दृष्टियों

में ही होती है। जिस सम्यग्दृष्टि विद्वान से, भूल अथवा संशय से, या फिर औरो के प्रभाव से सिद्धात के विरुद्ध प्ररूपणा हो जाती है, वह फिर ग्रिभमान वश छूटती नही। फिर वह किसी भी प्रकार से उसे सच्ची सिद्ध करने की ही चेष्ठा करता है। इतिहास प्रसिद्ध निन्हवो मे, ग्राग्रह के जरिये यह ग्रिभिनवेश मिथ्यात्व घुसा था। यह ग्रिभिनवेश मिथ्यात्व, सयमियो के सयम को भी विषमय बना देता है।

# धर्म में सौदा नहीं

कुछ बन्धुओ ने धर्म को भी सौदे की चीज बनाली। उनका कहना है कि कुछ तुम्हारी बात रख दे, कुछ उनकी और भगडा साफ कर दिया जाय। उनकी दृष्टि मे सिद्धात और तत्त्व भी बीच-बचाव की चीज होती है। उनका प्रयत्न होता है कि दोनो को कुछ न कुछ अपना छोडना और विपक्षी का अपनाना पडता है, तभी समभौता होता है। आस्रव पक्ष वाले को कहे कि 'तू थोड़ा सवर पक्ष अपना ले और सवर पक्ष को कहे कि तू थोड़ा आस्रव अपना ले, तभी समभौता होगा'। इस प्रकार मिश्रधर्म बनाने वाले, यह नहीं समभते हैं कि धर्म किसी की बपौती नहीं कि वह चाहे जैसे फैसले या समभोते में बांध सके, या उसमे चाहे जो न्यूनाधिक कर सके। रुपये के पौने सोलह आने या नये ६६ पैसे करने का किस को अधिकार है ?

श्रागमोक्त सत्य पर दृढ रहना, सम्यक्तव की साधना है। यह भूषण है दूषण नहीं, दूषण है ग्रसत्य को जानबूभकर पंकड़ रखना और यही ग्राभिनिवेशिक मिथ्यात्व है।

#### १४ सांशयिक मिथ्यात्व

देवादि के विषय मे अथवा तत्त्व के विषय मे शका-शील होना-साशयिक-मिथ्यात्व है।

जिनागमो मे निरूपित तत्त्व, मुक्तात्मा के स्वरूप श्रयवा जिनेक्वरो की वीतरागता सर्वज्ञतादि मे संदेह करना, श्रागमों की 'श्रमुक बात सत्य है या श्रसत्य'—इस प्रकार की शंका करना, इस मिथ्यात्व के उदय का परिणाम है।

शका तो सम्यग्दृष्टि के मन मे भी उत्पन्न होती है।

श्रागम की कोई बात समक्त मे नहीं श्राने पर सम्यक्त्वी के मन

मे भी शंका का प्रादुर्माव होता है, क्यों कि क्षायोपशिमक सम्यक्त्व मे मिथ्यात्व के दिलकों का प्रदेशोदय रहता है और उसके

रहते परिणाम में चलमल होता है। यह प्रदेशोदय ही शंका का

कारण होता है। यदि शंका स्थिर हुई, तो साशियक मिथ्यात्व
हो गया। साशियक मिथ्यात्व से बचने का एक मात्र संबल,
जिनेश्वर के वचनों में दृढ विश्वास होना है। यदि मनं मे

"तसेव सच्चं णीसंकं जं जिणोहं पवेइयं"—ह्प श्रास्था दृढीभूत हो जाय, तो इस मिथ्यात्व से बचना बहुत सरल हो

जाता है।

#### श्रागामिक सत्यता

विचारक के सामने एक प्रश्न उपस्थित होता है। वह सोचता है कि—"कौनसा आगम सर्वज्ञ-कथित है ? सभी लोग अपने अपने मान्य शास्त्रों को सर्वज्ञ-कथित एवं प्रामाणिक मानते हैं। दूसरों को छोड दें, तो जैनधर्म के दिगम्बर, श्वेताम्बर,

(

स्थानकवासी ग्रादि सम्प्रदायो के भी ग्रापस मे शास्त्र-भेद तथा मान्यता-भेद चल रहा है और नये नये भेद खड़े हो रहे हैं। श्रागमो के पाठ-भेद भी बहुत है और चाहकर परिवर्तन भी किए हैं, तब 'पुस्तक मे लिखा वह सभी जिनेश्वर प्रणीत ही हैं '-ऐसा कैसे विश्वास किया जाय ? प्रश्न उचित है। श्रपने शास्त्रो को भगवद्-कथित एव प्रामाणिक सभी मानते हैं, किंतु इनके परखने की कसौटी तो जैनियो के पास है ही। ग्रजैन शास्त्रो की परीक्षा तो जैनी सरलता से कर सकता है। वह जानता है कि जिन शास्त्रो एवं वचनो मे,भौतिक सुख-समृद्धि की कामना, तथा रागद्वेष वर्द्धक और ग्रारंभ परिग्रह समर्थक विधान हो, जिनमे विषय कषाय पोषक विषय हो, वे रागियो और छद्मस्थो के बनाये हुए हैं और उनसे ससार-परिभ्रमण ही होता है। जिनागम, इन दूषणो से रहित है, इसलिए ग्रादरणीय है। इस प्रकार जैनेतर शास्त्रो से जिगागमो की उत्तमता स्वत सिद्ध है।

जैन सम्प्रदायों में भी एक दूसरे की आगम सम्बन्धी मान्यता में अन्तर है। श्वेताम्बर समाज के सर्व-सम्मत ३२ सूत्रों में भी लेखको द्वारा अनजाने भी अशुद्धिये हो गई है और कहीं किसी ने चाहकर भी परिवर्तन किया है, जैसा कि 'सुतागमें' में परिवर्तन हुआ है। यह परिवर्तन आगमों के इतिहास की महान् कलंकित एवं अत्यन्त दुर्भाग्यपूर्ण घटना है। इस भयकर दु साहस ने बहुतों के मन में यह सन्देह भर दिया है कि "पहलें भी किसी ने मताग्रह से पाठ परिवर्तन की कुचेप्टा की होगी?"—इस प्रकार साधारण जनता को अत्यधिक सन्देहशील बनाकर

साशियक-मिध्यात्व मे डाल दिया। इसके सिवाय कुमार्गगामी तर्कवादियों ने भी साशियक-मिध्यात्व को बढाने के बहुत कुछ दुष्कृत्य किये हैं। फिर भी सुविज्ञ श्रद्धालु धर्मबन्धुओं की श्रद्धा को सुरक्षित रखने का महान् श्रवलंबन श्राज भी मौजूद है। उपस्थित ग्रागमों में जैनधर्म की ग्रात्मा, ग्रभी भी सर्वथा सुर-क्षित है। जैनधर्म का महान् उद्घोष है कि—'सम्यग्ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप ही मोक्ष मार्ग है। और मोक्ष मार्ग ही जैनधर्म का लक्ष है। बंध और उसके कारण हेय है, और मोक्ष तथा उसके कारण (संवर निर्जरा) उपादेय है।' जो विधान उप-रोक्त कसोटी के श्रनुकूल हो, वे सत्य है और विपरीत हो तथा लक्ष से दूर ले जाते हो, वे श्रसत्य हैं। यदि समभने की इतनी बुद्धि हो, और हेय, ज्ञंय, उपादेय का विवेक हो, तो श्रपनी श्रात्मा को साशियक मिथ्यात्व से बचाया जा सकता है।

"जिनेश्वर भगवंत वीतराग हैं, सर्वज्ञ सवंदर्शी हैं"— इतना भी विश्वास हो और यह भी श्रद्धा हो कि—"वीतराग भगवत कभी भी ग्रारभ-परिग्रह जन्य उपदेश नही देते," तो इस श्रद्धा के ग्राधार पर सम्यग्श्र्त और मिध्याश्र्रुत का विवेक किया जा सकता है और साशयिक-मिध्यात्व से बचा जा सकता है।

# भौतिक विज्ञान की चुद्रता

सांशयिक-मिथ्यात्व को बढाने के ग्रन्य कारणो मे भौतिक-विज्ञान भी निमित्त बना है। भौतिक-विज्ञान के प्रभाव मे ग्राये हुए कई 'जैन पंडित' कहाने वालो ने साधारण जनता को

शंकाशील बनाकर मिथ्यात्व मे धकेल दिया है। कोई कोई प्रसिद्ध विद्वान तो स्पष्ट लिख चुके हैं कि-" ग्राजकल के वैज्ञानिक तथ्यो के आधार से आगमो में संशोधन करना चाहिए,"-इस प्रकार लौकिक ज्ञान को आधारभूत मानकर, लोकोत्तर धर्म मे परिवर्तन करने की मिध्या बाते प्रचलित कर के साशयिक-मिध्या-त्व का खूब विस्तार किया गया है। यह सभी जानते हैं कि भौतिक-विज्ञान भी ग्रभी अपूर्ण ही है और सदाकाल छदास्थो के लिए प्रपूर्ण ही रहने का। साधना के चलते एक मनुष्य मे जो शक्ति विकसित हो सकती है, और उससे बिना किसी खर्चे के वह जो भौतिक शक्ति प्राप्त कर सकता है, उसका शताश भी इन भौतिक-विज्ञानियों में नहीं है। जिनागमों में बताया है कि साधना के बल पर प्राप्त की हुई वैक्रिय-शक्ति से मनुष्य, प्रपने लाखो करोडो रूप बना सकता है। ऋपनी ही श्रात्मशवित से करोड़ो मनूज्यो की सशस्त्र सेना बना सकता है और ग्रपनी ऋद्ध-दृष्टि मात्र से हजारो लाखो का संहार भी कर सकता है। वैक्रिय-लब्धि वाला मनुष्य, देव के समान शक्ति रखता है। लव्धि-सपन्न मुनि, जब प्रमादवश होता है, तब विना किसी वाहन के (जघाचरण विद्याचरण) थोड़ी ही देर मे लाखो माइल हूर जा सकता है। मन्त्रवादी साधु, थाली को श्राकाश मे चढा-कर (नकली चाँद दिखाकर) स्रमावश्या की पूर्णिमा बता सकता है, और ग्राहारक-लब्धि वाला साधु, श्रपने शरीर मे से ही छोटा-सा मानव वनाकर, मृहूर्त-मात्र मे लाखो माइल दूर भेज-कर वापस वुला सकता है। तब ग्राज का भौतिक विज्ञान, ग्ररबों

डालर खर्च करके भी उनके समकक्ष नही पहुँच सका, और आगे भी नही पहुँच सकेगा। भौतिक-विज्ञान का प्रत्यक्ष-ज्ञान भी पूर्ण रूप से जिनेश्वरों में ही था। उनके अनन्तवे भाग का ज्ञान रखने वाले को आधारभूत मानकर, उससे जिनेश्वरों के वचनों की परीक्षा करने की उल्टी बातों पर विश्वास करने वाल, सच-मुच दर्शन-मोहनीय कर्म के पंजे में पडे हुए हैं।

बुद्धिमान् पाठक, ग्रात्मोत्थान में ग्रनुपयोगी ऐसे भौतिक विज्ञान की क्षुद्रता पर विचार कर, इस मिथ्यात्व की जाल से बचे और ग्रपनी ग्रात्मा को साशयिक मिथ्यात्व के दलदल से बचावे, तथा निर्प्रथ-प्रवचन पर पूर्ण श्रद्धा रखे, यही निवेदन है।

# १५ श्रनामोगिक मिथ्यात्व

श्रज्ञान के गाढ श्रन्धकार में पडे हुए जीवों को यह मिध्यात्व लगता है। जिन जीवों को किसी भी प्रकार के मत का पक्ष नहीं होता, और जो धर्म-श्रधमं का विचार ही नहीं कर सकते, वे श्रनाभोगिक मिध्यात्वी है। पहले बताये हुए श्रन्य मिध्यात्व तो मिध्या विचार रखने वाले दर्शनों के पक्ष में पड़ने या उनकी ओर ललचाने से लगते हैं किंतु यह मिध्यात्व तो किसी भी पक्ष से निरपेक्ष रहने पर लगता है। एकेन्द्रिय से लगाकर श्रसंज्ञी पंचेन्द्रिय तक के सभी जीव, इसी मिध्यात्व के श्रन्तर्गत है। जिन जीवों के मन ही नहीं, वे सम्यक्त्व और मिध्यात्व के विषय में सोच ही नहीं सकते। श्रपने जीवन संबंधी बनी वनाई ओध-दृष्टि के सिवाय उनमें मत-पक्ष की बात ही

नही होती। उनमे किसी प्रकार का वाद ही नही होता।

कई सज्ञी पंचेन्द्रिय जीव भी ऐसे होते हैं, जिनकी धार्मिक मत-मतान्तरों के विषय में सोचने और पक्ष-विपक्ष को ग्रपनाने की रुचि ही नहीं होती। उनके सोचने विचारने के विषय, ग्रपनी ग्रजीविका-धन्धा रोजगार या भोगोपभोग सबधी होते है। इसके सिवाय विभिन्न धार्मिक दर्शनो-मतो सम्बन्धी विचार करने की योग्यता ही उनमें नहीं होती ग्रथात् उनकी विचार-शक्ति ग्रत्यंत मंद होती है।

जिस प्रकार विवेकहीन व्यक्ति, श्रपना हिताहित नहीं सोच सकता, उसी प्रकार श्रनाभोग-मिथ्यात्वी भी श्रात्महित के विषय में श्रच्छा बुरा कुछ भी नहीं सोच सकता।

ग्रनाभिग्रहिक, ग्राभिनिवेशिक और साशियक मिथ्यात्व उन्हीं जीवों में होता है—जो ग्रभव्य नहीं हो। क्यों कि ग्रनाग्रह-वृत्ति जैसी उज्ज्वलता, ग्रभव्य में ग्राना सभव नहीं लगता, और ग्रभिनिवेश का सम्बन्ध तो उसी से होना संभव है, जो सम्यग्-दृष्टि रहा हो और बाद में किसी विषय में मिथ्यापक्ष पकडकर श्राग्रही बन गया हो। तथा साशियक-मिथ्यात्व भी उसे ही लगना संभव है, जिसे पहले श्रद्धा हो चुकी हो और बाद में संशय हुग्रा हो।

श्रमव्य को श्राभिग्रहिक और श्रनाभोगिक मिथ्यात्व ही हो सकता है और भव्य को सभी। श्रसंज्ञी श्रवस्था में केवल श्रनाभोग-मिथ्यात्व लगना संभव है। यद्यपि भव्य में सभी प्रकार के मिथ्यात्व लगना संभव है, तथापि एक समय में किसी एक प्रकार का ही मिथ्यात्व होता है।

ग्रनाभोग-मिथ्यात्व मे जीव ने जितना समय गैंवाया, उतना ग्रन्य मिथ्यात्व मे नही गैंवाया। ग्रनन्तकाल की स्थिति है, तो केवल ग्रनाभोग-मिथ्यात्व की ही। वनस्पत्तिकाल जितनी स्थिति इसी मिथ्यात्व की है।

#### तटस्थता नहीं

यदि कोई सोचे कि—'यह स्थिति पक्षपात और मतवाद रिह्त तटस्थ अवस्था की हैं। जो पक्षपात में पड़कर एक को खरा और दूसरे को खोटा कहते हैं, उनकी अपेक्षा यह स्थिति अच्छी है,'—इस प्रकार सोचने वाले वास्तविक स्थिति से अनिभन्न हैं। यह स्थिति तटस्थता की नहीं, किंतु उस बेहोश व्यक्ति जैसी है, जिसे अपने हिताहित का कोई भान ही नहीं है। कोई लूट ले, काट डाले या जला डाले, तो भी वह कुछ भी नहीं कर सकता। मन के अभाव में इस प्रकार की गाढ-मूढता को तटस्थता अथवा निष्पक्षपातता कहना—वैसी ही भूल है,जैसी अपंग, मूच्छित और मरणासन्न व्यक्ति को क्षमाशूर मानने मे है।

श्रनाभिग्रहिक मिथ्यात्वी में तटस्थता होती है, किंतु वह तटस्थता सत्य और श्रसत्य के मध्य होती है। इसलिए वह सत्य का श्रादर करने वाला भी नहीं माना जाता, क्यों कि वह दोनों को समान कोटि में स्थान देता है। सम्यग्दृष्टि वहीं हो सकता है, जो ग्रसत्य पक्ष को नहीं ग्रपनाता है और सत्य को स्वीकार करता है। मिश्र-पक्ष की दशा शुद्ध नहीं, मैली हीं होती है।

# १६ लौकिक मिथ्यात्व

लोकोत्तर परम-सत्य को और उसके निमित्त सुदेव, सद्गुरु और सम्यग्-धर्म की उपेक्षा करके, लौकिक उपास्य की उपासना करना—"लोकिक-मिध्यात्व" है। इसके तीन भेद हैं। १ देव विषयक २ गुरु विषयक और ३ धर्मगत लौकिक-मिध्यात्व।

# देव विषयक लौकिक मिथ्यात्व

जो रागद्वेष से युक्त है, जो कामी, कोधी, मायावी, लोभी ग्रोर ग्रहंकारी हैं, जिनका ग्रज्ञान नष्ट नही हुग्रा। जो भक्तो को वरदान और विरोधियों को शाप देते हैं, जिनके गले में नरमुंड की माला है, जिनके हाथ में शस्त्र है और बगल में स्त्री है, तथा जो वाहन पर सवार होते हैं, वे सब लौकिक देव हैं। वे खुद लोक में ही रचे हुए हैं और लोक में परिभ्रमण करते रहने की उनकी परिणित है। उनके बताये विधिविधान भी लौकिक जीवन को ही स्पर्श करते हैं। इस प्रकार के लौकिक देवों को सुदेव के रूप में मानना मिथ्यात्व है।

## लौकिक कार्य के लिए?

यदि कहा जाय कि—"हम उन्हें सुदेव नहीं मानते और मोक्ष के लिए उनकी उपासना नहीं करते. किंतु सासारिक स्वार्थ की सिद्धि के लिए उन्हें मानते हैं, इसलिए हमें मिण्यात्व नहीं लगता। श्रावकों के लिए छ ग्रागार भी तो सूत्र में रखें गयें हैं"? इस प्रकार के बचाव के समाधान में कहा जाता है कि—

स्वार्य के कारण मिथ्यात्वी देवो को मानना, श्रावक का कर्त्तं व्य नहीं है। जिसके मनमें यह दृढ-श्रद्धा हो कि—"कर्म का फल ध्रवश्य ही भोगना पडता है। इन लौकिक देवो की यह शक्ति नहीं कि हमारे कर्म-परिणाम को पलट सके," वे तो इस मिथ्या-त्व से दूर ही रहते हैं।

श्रावको के जो ग्रागार है, उनमें पाँच तो दूसरे व्यक्तियों के दबाव के कारण है। वहा उस श्रावक का हृदय, उन देवों के प्रति भक्ति नहीं रखता, किंतु दबाव के कारण उसका शरीर भुकता है। दूसरों का दबाव शरीर पर ही चल संकता है, भावों पर नहीं। अतिम ग्रागार विषम परिस्थिति को पार करने से सबधित है, वह भी ऊपरी मन से। किंतु ग्रभी तो स्थिति ही दूसरी है।

लोग, जिन्हे 'देव' कहते हैं, वहाँ देव का सद्भाव भी है, या सब पोलंपोल ही है, -यह कोई नहीं देखता। भेडचाल मे पडकर चाहे जिस मूर्ति या चित्र के ग्रागे भावपूर्वक भुक जाना भी वैसी ही मूर्खता है, जैसी मुर्दे के साथ श्रलाप-संलापादि किया करना है।

### कितनी बड़ी भूल

बिना किसी खास कठिनाई के खोटी रुढि के वशा होकर, अथवा भोदू बनकर, त्योहारों के अवसरों पर कल्पित देवों को मनाना भी केवल मिथ्यात्व सेवन करना है, क्यों कि वहा न तो कोई कठिनाई है और न कोई दवाव ही। एक खोटी रुढ़ि को मूर्ख बनकर चलाना है। हमारी कितनी गहरी भूल है कि हम ऐसी जड वस्तुओं को भी पूजते हैं कि जिनके पीछे किसी देव की कल्पना ही नहीं है। जैसे-वहीं, दावात, कलम और सोना, चाँदी, रुपया श्रादि धन। कई जैन व्यापारी, सदैव श्रात:काल दुकान की प्रणाम करते है, कल्पित चित्रों को प्रणाम करते है, उस समय उन्हें 'जिनेश्वरों के उपासक' कहना या 'जड़ोपासक-धनोपासक' कहना ?

लग्न का प्रारम ही मिथ्या देव की पूजन के साथ किया जाता है। पहला मंगल-गान भी उन्ही का होता है और पहला प्रामन्त्रण-पत्र भी उन्हे ही लिखा जाता है, उसके बाद दूसरे कार्य होते हैं। कुछ देशों मे-कुम्हार का चक्र उकरडी, कूछे-करकट का ढेर श्रादि श्रनेक चीजें पुजी जाती है। लग्न-विधि भी मिथ्या विधानों से युक्त होती है, तथा लग्न के बाद वर-वधू भैरू, भवानी, सीतला, हनुमान श्रादि श्रनेक लीकिक-देवों को पूजते हैं। यह सब व्यर्थ का मिथ्यात्व सेवन है।

वर्त्तमान में जुछ सुधारकों की दृष्टि "जैन विवाह पद्धति" श्रपनाने की ओर है। इस विषय की जुछ पुस्तकें भी पहले देखी थी, किंतु उनमें भी व्यर्थ के किया-कलाप बहुत थे। बास्तव में जैन-धर्म को किसी का विवाह कराना स्वीकार नहीं है। किंतु सभी जैनी श्रविवाहित रहे, यह श्रसभव है। उसलिए लग्न बंधन से मोह को मर्यादित करने के लिए लग्न किये जाते हैं। लग्न का उद्देश्य ही वर-वधू का सम्बन्ध जोडना है, जो सर्वत्र—सभी जातियों, सभी वर्गों, सभी देशों और सभी राष्ट्रों में समान रूप में है। इसमें कोई श्रन्तर नहीं है। इस उद्देश्य के साथ जो रीति-रिवाज और विधि-विधान लगे हैं, वे सब भिन्न भिन्न हैं। उनमें परिवर्तन हो सकता है। जैनियो को ऐसी विधि भ्रपनानी चाहिए कि जिसमे भ्रनुचित एव व्यर्थ जैसा कुछ भी नहीं हो और हितकारक पद्धति हो।

सम्बन्ध उन्हीं के साथ हो, जहां ग्राचार, विचार, स्व-भाव तथा वय ग्रादि समान हो। सम्बन्धियों की साक्षी से वर-कन्या को परस्पर वचनबद्ध करना और वर को 'स्वदारसतोष' तथा कन्या को 'स्वपित-संतोष' वर धारण करवाना चाहिए। वर्त की प्रतिज्ञा गुरु के समक्ष ग्रथवा योग्य व्रती-श्रावक के समक्ष होकर मंगल-पाठ के साथ लग्न-विधि पूर्ण हो सकती है। इसमे न तो किसी देव देवी के मनाने की ग्रावश्यकता रहती है और न हवन-पूजनादि की। महिलाओ द्वारा मंगलगान भी तदनुरूप ही हो। इस प्रकार सरलतापूर्वक लग्न-किया सपन्न कर लोकिक मिथ्यात्व से बचा जा सकता है।

जैनियो के त्योहारो और लग्न-प्रसग पर ही नहीं, ग्रन्य कई प्रसंग पर भी लौकिक मिथ्यात्व का सेवन होता है। जैसे 'माता,' 'मोतीभरा' ग्रादि कई रोगों को देवरूप मानना। इस प्रकार की जितनी भी कियाएँ है, वे सब लौकिक देव विष-यक मिथ्यात्व है।

# गुरु विषयक लौकिक मिथ्यात्व

लोकोत्तर गुरु वेही हैं, जिनका लक्ष्य लोकोत्तर है और लोकोत्तर लक्ष रखते हुए तदनुसार आचार का पालन करते- कराते हैं। लोकोत्तर आचार अर्थात् ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चिरत्राचार, तपाचार और वीर्याचार का पालन कर, निरवद्य जीवन व्यतीत करते हैं। जिनका आज़ार-विचार और प्रचार लोकोत्तर हो, लौकिक नहीं हो, वे 'लोकोत्तर गुरु' कहलाते हैं। इसके सिवाय सब लौकिक गुरु हैं। लौकिक गुरु को लोकोत्तर मानना मिथ्यात्व है और उनको लौकिक मानते हुए भी उनकी सेवा-भिक्त आदि करना भी मिथ्यात्व है। कलाचार्य और शिल्पाचार्य, लौकिक धर्म-गुरु नहीं कहलाते। अन्य साधनो के अभाव मे अन्य-धिमयों के पास कला सीखने जाना—एक बात है और लौकिक-गुरुशों की सेवा-भिक्त करना—दूसरी बात है।

श्राजकल लोकोत्तर गुरु कहलाने वालो में से किन्ही में लोकिकता श्रागई है। वे ससार-लक्षी सावद्य प्रचार करते हैं। ऐसे लोगों को लोकोत्तर गुरु नहीं माना जा सकता, क्यों कि लौकिकदृष्टि वाले लोकोत्तर नहीं हो सकते। यदि जैनियों में यह मिथ्यात्व नहीं होता, तो साधुओं को लोकिक-मिथ्यात्व सेवन करने की हिम्मत नहीं होती।

## धर्मगत लौंकिक मिथ्यात्व

सवर, निर्जरा और मोक्ष ही धर्म है। इनमे मोक्ष, साध्य है और सवर निर्जरा साधन हैं। सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन, सम्यक्चारित्र और सम्यग्तप, इन चार (प्रथम के दो साधन नेत्र रूप, और बाद के दो चरण रूप हैं) से मोक्ष की ओर गमन होता है। पुण्य स्वत. तो बंध रूप ही है, किंतु यह मिध्यादृष्टि के लिए संसार का और सम्यग्दृष्टि के लिए मोक्ष में कथ चित् सहायक हो सकता है, फिर भी तत्त्व-दृष्टि से यह बंध का कारण होने से धर्म में नहीं गिना जाता। इस प्रकार वन्ध को रोकने प्रयात् श्रास्रवद्वार को बंद करने और बध को काटने की प्रवृत्ति के सिवाय जितनी भी ग्रास्रव और बध की कियाएँ है, वे सम्यक् चारित्र नहीं है। संसार की दृष्टि से जितनी भी धार्मिक साधना की जाती है, वह सब धर्मगत मिथ्यात्व है।

ग्रजैन सम्पर्क के प्रभाव से, जैनियो मे ग्रनेक मिण्या-कियाएँ प्रचलित हैं, जो लौकिक धर्मगत मिथ्यात्व को सिद्ध कर रही है। अर्जन-परंपरा मे मरणासन्न व्यक्ति को पलग म्रथवा बिस्तर पर नहीं मरने दिया जाता। उसे नीचे पृथ्वी पर लिटाकर यह माना जाता है कि "वह पृथ्वी माता की गोद मे चला गया और इससे इसे धर्म एव सद्गति हुई "। जैन-सिद्धात कहता है कि मरणासन्न व्यक्ति को महा-वेदना होती है। इसलिए उसे हिलाना भी नही चाहिए। उसके लिए यही उचित है कि धर्म की ओर लक्ष दिलाकर उसकी भावना शुभ रखी जाय, जिससे उसकी शुभगति मे सहायता हो। किंतु अजैन प्रभाव के कारण जैनी लोग भी पृथ्वी को गोवर से लीप कर, मृत्यु की महा-वेदना से घिरे हुए दुखी जीव को, बिस्तर पर से हटाकर पृथ्वी पर सुलाते है और उसके दुख मे ग्रत्यधिक वृद्धि कर हिंसा के भागीदार बनते हैं। यह कितनी मूर्खता है। वे यह क्यो नहीं समभते कि सद्गति श्रथवा दुर्गति, जीव की श्रपनी करणी से ही होती है, पृथ्वी पर प्राण निकलने से नही। यदि

पृथ्वी पर मरने से ही सुगित होती, तो एकेन्द्रिय से लगाकर पंचेन्द्रिय तक के तियंच, नारक और बहुत-से दिरद्र मनुष्य, पृथ्वी पर ही प्राण छोडते हैं, वे सभी धर्मात्मा और सद्गित के पात्र हो जाते, फिर भले ही उनमे हत्यारे, चोर, डाकू और नर-संहारक तथा अन्त तक अशुभ-परिणामी ही रहे हो?

मृत्यु के बाद दूसरे तीसरे दिन मृतक के लिए भोजन बनाकर स्मशान में लेजाना, पानी ढोलना, नुकता-मोसर म्रादि सब मिथ्या-कियाएँ है। जैनियो को इस मिथ्यात्व से म्रपना पिंड छुड़ा लेना चाहिए।

जो सज्जन, 'प्रमुख श्रावक' ग्रथवा 'ग्रग्नसर श्रमणो-पासक' कहकर, इस प्रकार के लोकिक-मिध्यात्व का सेवन करते है, वे साधारण श्रावको की मिध्यात्व में रुचि बढ़ाने वाले होते हैं। भले ही ग्रग्नसर श्रावको की रुचि, लोकिक-मिध्यात्व की ओर नहीं हो और वे चालू रूढि का ही रुक्ष-भाव से निर्वाह करते हो, तो भी उनको मिध्यात्व लगता है और साधारण श्रावक उनका ग्रनुकरण करते है, इससे दूसरो के मिध्यात्व सेवन में वे ग्रनुमोदक बनते हैं। इसलिए इन मिथ्या ढकोसलो का ग्रन्त करना, प्रमुख श्रावको का कत्तंव्य है।

विवेक एवं सद्विचार के अभाव मे तथा मानसिक दुर्बलता के कारण जैन समाज मे लौकिक-मिथ्यात्व का प्रचलन अत्यधिक हो रहा है। यह लौकिक-मिथ्यात्व, अधर्म को धर्म मानने रूप प्रथम मिथ्यात्व का साथी है। इस मिथ्यात्व से जैन समाज शीध्र मुक्त हो, यही हितकर है।

# बालक ने हजारों को छला

लौकिक-मिथ्यात्व के जोर से लोग, कैसे उल्लू बनते हैं, इसका ज्वलंत उदाहरण एक हाल ही की बिलकुल ताजी घटना से मिलता है। 'नव भारत टाइम्स' बंबई के ता० १-७-५८ के अक मे ''बालक ने हजारो को बेवकूफ बनाया''-शीर्षक से एक संवाद छपा है। उसका भाव यह है, -

बीजापुर में कुष्ट-रोग से पीडित 'बालकृष्ण कुलकर्णी' नामक एक १६ वर्षीय बालक ने लगभग ६० हजार स्त्री पुरुषों को मूर्ख बनाया। 'रुक्मागद' की समाधि पर ता० १५-६-५ को बालक ने यह दिखाने का प्रयत्न किया कि 'उसके शरीर में किसी देवी-शक्ति का संचार हुग्रा है।' वह कूदता फांदता हुग्रा यह बता रहा था कि 'उसके हाथ में जो ऋद्ध सर्प है, वह रुक्मागद स्वामी का ही श्रवतार है।'

इस चमत्कार की कहानी बहुत फैली और दस दिन के भीतर हजारो रुपयो का चढावा आगया। आखिर ता० २४—६—५६ को भडा फोड हो गया। बात यह हुई कि वह साँप, एक सपेरे से छ रुपये मे लिया था। सपेरे को उसके ६) नही मिले, जिससे उसने हजारो लोगो के बीच इस पाखड को खुला कर दिया। उस समय अन्ध-विश्वासियों की आँखें खुली और कुल-कर्णी को गालियाँ देते हुए चले गये। पुलिस ने कुलकर्णी को गिरफ्तार कर लिया है। पुलिस का अनुमान है कि यह बालक किसी पक्के गुरु का चेला है।"

हमारा श्रनुमान है कि उल्लु बनने वाले, उन साठ हजार मे, सो पचास जैनी भी होगे, जो श्राँखें मूँद कर, हर किसी पाखण्ड का शिकार बन जाते हैं। जिसके हृदय मे जैनधर्म के प्रति पक्की श्रद्धा हो और समभदारी हो, वह ऐसे लौकिक-मिथ्यात्व मे पड़कर मूर्ख नहीं बनता।

#### १७ लोकोत्तर मिथ्यात्व

लौकिक-देव गुरु और धर्म को मानना पूजना, लौकिक मिथ्यात्व है। यह लौकिक देवादि से सम्बन्ध रखता है, तब लोकोत्तर मिथ्यात्व, लोकोत्तर देवादि से सबधित है। लोकोत्तर देवादि को लौकिक मानना और लौकिक ग्रिभप्राय से उनकी ग्राराधना करना, लोकोत्तर-मिथ्यात्व है। इसके भी देवगत, गुरुगत और धर्मगत, ऐसे तीन भेद इस प्रकार है।

### लोकोत्तर देवगत मिथ्यात्व

जिनमे राग, द्वेष, मिथ्यात्व, श्रज्ञानादि दोष हो, उन्हें मुक्ति-दाता, तरण-तारण और लोकोत्तर देव मानना, और निर्दोप परम-वीतराग, सर्वज्ञ-सर्वदर्शी, श्रिरहत भगवान् को लोकिक देव मानना तथा लोकिक इच्छापूर्ति के लिए उनकी श्राराधना करना— लोकोत्तर देव विषयक मिथ्यात्व है।

देव साक्षी से त्याग प्रत्याख्यान और विरित करना तो उचित है, किंतु वीतराग मुक्तिदाता से धन, स्त्री, पुत्र तथा प्रतिष्ठादि संसार-परिश्रमण कराने वाली इच्छा करना, उनसे मांग करना और इसके लिए स्मरण जाप तथा ग्राराधना करना, भनुचित है। जिनेश्वर की साक्षी से लग्न करना व प्रभु-कृपा से वैवाहिक जीवन सुखमय एव पुत्रादि संतित लाभ-युक्त मानना अयोग्य है। जिनेश्वर की साक्षी से मैथून त्याग अथवा मर्यादा तो की जा सकती है, किंतु मैथुनी संयोग नही मिलाया जाता। परन्तु जिनेश्वर की स्थापना करके, उसके समुख गर्भाधानादि संस्कार करवाते हैं, यह लोकोत्तर-मिथ्यात्व है।

सर्व त्यागी, परम वीतरागी मोक्ष-प्राप्त जिनेश्वर भग-वतो की ग्राराधना के नाम पर, त्याज्य वस्तुओ का व्यवहार करना, उनके प्रतीक को सासारिक वेशभूषा से विभूषित कर, लौकिक जैसा बना देना, कही जाने वाली धार्मिक कियाओ में उनका ग्राव्हान, विसर्जनादि करना और उनके नाम पर ग्रनेक प्रकार का बढचढ कर ग्रारंभ करना तथा उनसे शत्रू, रोग, और दरिद्रता मिटाने की प्रार्थना, स्तुति, स्तोत्र और मन्त्रादि से जाप करना, सब लोकोत्तर देवविषयक मिथ्यात्व है।

यद्यपि स्वार्थ-बृद्धि से जिनेश्वर भगवंतो तथा नमस्कार मन्त्रादि की ग्राराधना करना—लोकोत्तर देवगत मिथ्यात्व है, तथापि यह मिथ्यात्व उस दशा मे स्वीकार किया गया है जब कि साधक अपने सासारिक ग्रभाव की पूर्ति के लिए दैविक सहायता चाहता हो, और उसके लिए वह लोकिक मिथ्यात्व मे पडकर जैनत्व से ही दूर चला जाने वाला हो, तो ऐसे साधको की इच्छा-पूर्ति के लिए ग्राचार्यों ने लोकोत्तर-मिथ्यात्व सेवन करने की विधि भी बताई है, जैसे—

"किसी को स्तंभित करने के लिए पीले वर्ण की माला से नमस्कार मन्त्र का जाप करे, वशीकरण के लिए लाल-वर्ण की, भयभीत करने के लिए काले रंग की, तथा कर्म-निर्जरा के लिए श्वेत वर्ण की माला से जाप करना चाहिए।"

(योगशास्त्र ५-३१)

"पौद्गलिक सुख की प्राप्ति के लिए ॐकार युक्त नमस्कार मन्त्र का जाप करना चाहिए।" (८-७१)

श्रनेक प्रकार के मन्त्र, स्तुति-स्तोत्रादि का निर्माण और प्रचार इसी उद्देश्य से हुम्रा कि जिससे साधारण जनता, जैनत्व से दूर नही चली जाय । उसकी इच्छा पूर्ति के साधन, जैनधर्म मे ही उपलब्ध कर दिये गये। इस मिथ्यात्व का सेवन करते हुए भी यदि जनता, जैन-धर्म के सम्पर्क मे रहेगी, तो कभी न कभी सच्चा सम्यग्दृष्टि बनने का प्रसग भी श्रा सकेगा । जैनत्व से सर्वथा विमुख होने की श्रपेक्षा यह श्रच्छा भी है, किंतु स्थिति विगडती गई, मिथ्यात्व वढता गया और सम्यक्त्व लूप्त होता गया । श्रन्धानुकरण से यह लोकोत्तर मिथ्यात्व, श्राभिग्रहिक तथा कही कही ग्राभिनिवेशिक मिथ्यात्व का कारण वन गया। कथित धार्मिक प्रसगो पर लोकोत्तर देवो के साथ लीकिक देव भी, लौकिक सामग्री तथा लौकिक विधि से पूजे जाने लगे। इस प्रकार लोकोत्तर देव विषयक मिथ्यात्व का प्रसार बहुत हुम्रा और हो रहा है।

श्रपनी ही वृद्धि और प्रत्यक्ष को महत्व देने वाला 'सुघा-रक' नामधारी वर्ग, तीर्थंकर भगवतो के श्रतिशय, उनकी सर्वज्ञ-सर्वदिशिता और वीतरागता से भी इनकार कर रहा है। कोई उन्हे स्त्रियो और ग्रछूतो का उद्धार करने के लिए विद्रोह करने वाला बता रहा है, तो कोई जनसेवक तथा कोई कृषि, युद्ध आदि की हिंसा में भी अहिंसा पालन करने के सिद्धात वाले बता रहा है। यो अनेक प्रकार से लोकोत्तर देवगत मिथ्यात्व का सेवन हो रहा है।

## लोकोत्तर गुरुगत मिथ्यात्व

जो श्रारभी परिग्रही हैं, जिनकी प्रवृत्तियां सावद्य हैं, जो पाँच महावत, पाँच सिमिति, तीन गृष्ति एवं निग्नंथाचार के पालक नहीं हैं, उन लोकिक-गुरुओ तथा लौकिक सस्था के नेताओ को धर्म-गुरु मानना, इसी प्रकार लोकोत्तर वेशधारी शिथिलाचारियो, पासत्थो, कुशीलियो, स्वच्छन्दाचारियो, निग्नंथ-धर्म की मर्यादा के बाहर जाकर सावद्य प्रचार करने वालो, विपरीत ग्राचारवालो एवं दुराचारियो को लोकोत्तर-गुरु मान-कर वन्दनादि करना भी लोकोत्तर गुरु विषयक मिथ्यात्व है।

जो श्रमणोपासक कहाकर, निर्ग्रंथ साधुओं को मोक्ष-मार्ग से हटाकर, संसार-मार्ग की ओर खिचते हैं, उनसे सावद्य प्रचार करवाते हैं, लोक-नेताओं के सम्पर्क में लाकर उन्हें भी लौकिक बनाने की चेष्ठा करते हैं उन्हें जन-सेवक कहते हैं, उन्हें दिये जाने वाले आहारादि का भौतिक बदला चाहते हैं, और उनके द्वारा अपनी प्रशसा, संमानादि की इच्छा करते हैं, यह सब लोकोत्तर गुरुगत मिथ्यात्व है।

## लोकोत्तर धर्मगत मिथ्यात्व

जैनधर्म, वास्तव मे मुक्ति का मार्ग है। परम-निवृत्ति

और निर्वाण का मार्ग है, किंतु इसका पालन सासारिक सुखों के लिए करना, संवर और निर्जरा की करणी, बंध के उद्देश्य से करना ग्रर्थात् स्मरण और तप, रोग-निवारण, द्रव्य-प्राप्ति, पुत्र-लाभ ग्रादि कामना से करना, पाले हुए संयम तप ग्रथवा श्रावकपन के उत्तम फल को, निदान करके गैंवाना, यह सब धर्मगत-लोकोत्तर-मिथ्यात्व है।

निवृत्ति प्रधान धर्म को प्रवृत्ति-प्रधान कहना, मोक्ष-मार्गी को ससार-मार्गी वतलाना, लोकोत्तर धर्म को लौकिक मतो की समानता में रखना, अनेकातवाद का दुरुपयोग करके एकातवादी मतो से जैनधर्म का समन्वय करना, जैनधर्म का महत्व घटाना, तथा लौकिक धर्मी के साथ गठवन्धन करके समस्त धर्मी का सम्मिलन जोडना, यह सब अमृत और विष का मेल मिलाना है।

जिस प्रकार अच्छी वस्तु में बुरी वस्तु और असली वस्तु में नकली का भेलसंभेल करना, श्रावक के तीसरे व्रत का अतिचार है, उसी प्रकार अनेकातवाद में एकातवाद, मुक्तिवाद में बन्धवाद और मोक्ष-मार्ग में ससार मार्ग का मिलाना, मिथ्या-त्व है। निरवद्य में सावद्य का संमिश्रण करना और सर्वधर्म-समभावी बनना भी लोकोत्तर-धर्मगत मिथ्यात्व है।

लोकोत्तर-मिथ्यात्व मे ग्राजकल एक विषय बहुत बडा प्रभावशाली हो गया है। इसके चक्कर से जैनधर्म को विश्व-ब्यापक-विश्वधर्म बनाने की, ग्रसंभव एवं ग्रशक्य, किंतु मोहक भावना ने, लोकोत्तर-मिथ्यात्व सेवन करने के लिए बहुतो को धाकिंवित किया। सारा विश्व, जैनधर्म का उपासक बन जाय, यह तो ग्रसभव है। इसके लिए विश्व के ग्रनुकूल बनने-लौकिक मिथ्यात्व का सेवन करने की ग्रावश्यकता हुई। क्योकि लोक के भ्रनुकूल बने बिना, लोक व्यापी होना आकाश-कुमुमवत् कोरी कल्पना मात्र ही रहती है। जिस प्रकार सोना, हीरा, मोती म्रादि मूल्यवान वस्तुएँ, सर्वसाधारण के हाथो मे पहुचने योग्य तभी वनती है, जब कि वे अपना स्थान, अपना मूल्य और अपना महत्व भूलाकर, पीतल या नकली सोना, नकली हीरा और कल्चर मोती बनजाय। यदि सोना अपने आप मे विशुद्ध रहे, भ्रयना महत्त्व नहीं छोडे, मूल्य नहीं घटावे, तो वह विश्व व्यापन (ग्ररबो मनुष्यो के लिए सुलभ) नहीं हो सकता। ग्राजकल मनिहारों के यहाँ दो दो और चार चार पैसे में हीरे की अंगूठी मिलती है। चार छ ग्राने मे सोने के फेसी-मोहक हार मिलते हैं। इसी प्रकार सच्चे मोतियो को भी शरमावे वैसे मोतियो की मालाएँ कुछ पैसो मे ही मिलती है, और इनसे सर्वसाधारण जनता, स्वर्ण, रत्न तथा मुक्ता मण्डित ग्राभूषणो का ग्रानन्द लेती हुई ग्रयनी इच्छा पूर्ण करती है। इसी प्रकार जैनद्यर्म भी भ्रपना भ्रसली और वास्तविक रूप छोडकर, भ्रपना निर्वाण मार्ग छोड़कर और भ्रसली से नकली बनकर ही विश्व-व्यापक हो सकता है। जहा लौकिक और लोकोत्तर का कोई भेद ही नही हो।

जैनधर्म को विश्व-व्यापक बनाने के लिए, वैसे लोगों को भ्रनेकान्त का बहुत बड़ा सहारा मिल गया है। वे कहते हैं- "धर्म मानव के बीच का भेद मिटाने मे है, ऊँच नीच के वर्ग नष्ट कर साम्यभाव धारण करने मे है। 'हमारा धर्म ऊँचा और दूसरो का धर्म नीचा, 'इस प्रकार का भेद ही भगडे का मूल है'—यो कहते हुए और भगवान् महावीर का नाम ग्रागे करते हुए कहते हैं कि—'जब धर्म मे ऊँच नीच की भावना व्याप्त हो गई थी, श्रधिनायकवाद जोर पकड चुका था, तब भगवान् महावीर ने अनेकान्तवाद का उपदेश करके—सभी धर्मों का समन्वय करके, सर्वधर्म-समभाव का पाठ पढाया। जैन-धर्म है ही क्या 'एकान्तवाद का विरोधी और अनेकान्तवाद का प्रचारक। मिथ्यादर्शनो के समूह का नाम ही तो जैनधर्म है।"

इस प्रकार अनेक रीति से लोकोत्तर-मिथ्यात्व का सेवन करके, लौकिक-मिथ्यात्व तथा अधर्म को धर्म मानने आदि अनेक प्रकार के मिथ्यात्व का सेवन कर, मिथ्यात्वी बनते है।

### १८ कुप्रावचिनक मिध्यात्व

कुप्रवचन=खोटे प्रवचन=मिथ्या सिद्धात को ग्रपनाना।
निर्ग्रथ-प्रवचन के ग्रितिस्त सग्रंथ वचनो और लौकिक मान्यता
पर विश्वास करना, उनका प्रचार करना, उनकी प्रशंसा करना,
कुप्रवचन के उत्पादक, प्रचारक ऐसे कुप्रावचिनक को, सद्प्रावचिनक-सद्प्रचारक मानना, यह सब इस मिथ्यात्व मे ग्राता है।
प्राचाराग से गीता का समन्वय करने वाले, गीता, बौद्ध-पीटक,
गाधी और विनोवा साहित्य तथा ऐसे ग्रन्य शास्त्रो-ग्रथो-पुस्तको
का श्रद्धापूर्वक पठन करना, कराना तथा वैसे मन्तव्यो का

प्रचार करना, यह सब कुप्रावचिनक-मिथ्यात्व है। श्री उत्तराध्य-यन २३ मे लिखा है कि-

" कुप्पवयणपासंडी, सब्वे उम्मग्ग पहिया । सम्मग्गं तु जिणक्खायं, एस मग्गे हि उत्तमे " ॥६३॥

श्रर्थात्-जिनेश्वर भगवतो द्वारा प्रकाशित मोक्षमार्ग ही उत्तम है। इसके सिवाय जितने भी वचन हैं, वे सब कुप्रा-वचन होकर उन्मार्ग पर ले जाने वाले हैं।

जैनियो को जिन-प्रवचन पर पूर्णरूप से श्रद्धालु बनकर, कुप्रवचनरूप मिथ्यात्व से बचना चाहिए।

## १६ न्यून-करगा मिथ्यात्व

निर्मंथ-प्रवचन, सर्वज्ञ-सर्वदर्शी, परमवीतरागी जिनेश्वर भगवान् द्वारा उपदिष्ट है। श्रनन्त-ज्ञानियों के सिद्धात में कम करना, श्रागम-पाठों में से मात्रा, श्रनुस्वार,श्रक्षर, शब्द, वाक्य, गाथा, सूत्र श्रादि निकाल देना—कम कर देना, सिद्धात की प्ररूपणा मे, अपने प्रतिकूल पड़ने वाले अश को छोड देना, शरीर-व्यापी श्रात्मा को अंगुष्ठ-प्रमाण मानना ग्रादि इस भेद में है। तात्पर्य यह कि जिनेश्वर भगवान् द्वारा प्ररूपित सिद्धात से कुछ भी कम मानना, इसी प्रकार प्ररूपणा तथा फरसना में कमी करना, न्यूनकरण-मिथ्यात्व है।

अपनी कमजोरी से कम पले, तो इसे अपना दोष मानना, लेकिन वस्तु स्वरूप की मान्यता तथा प्ररूपणा मे कमी नही करना, यह सम्यक्त्व शुद्धि के लिए आवश्यक है।

#### २० ऋधिक-करगा मिध्यात्व

जिस प्रकार न्यून-करण मिथ्यात्व है, उसी प्रकार ग्रधिक-करण भी मिथ्यात्व है। ग्रागम पाठो मे मात्रा, ग्रनुस्वार, ग्रक्षर, शब्द, वाक्य, गाथा, सूत्र ग्रादि बढा देना, सैंद्धातिक मर्यादा का ग्रतिक्रमण करना, वस्त्र के सद्भाव मे, तथा स्त्री-पर्याय मे साधुता तथा मुक्ति का सर्वथा ग्रभाव मानना, इत्यादि प्रकार से निग्रंथ-प्रवचन की मर्यादा से श्रधिक प्ररूपणादि करना, श्रधिक-करण मिथ्यात्व है।

#### २१ विपरीत मिथ्यात्व

निर्ग्रंथ-प्रवचन से विपरीत प्रचार करना, सावद्य एवं संसारलक्षी प्रवृत्ति करना, या उसका प्रचार करना, तथा सावद्य-प्रवृत्ति में धर्म मानना, विपरीत मिथ्यात्व है। पुण्य पाप ग्रौर ग्राश्रव, शुभाशुभ बन्ध रूप है, इन्हें सवर निर्जरा रूप मानना, तथा बन्ध के कारण को मोक्ष का कारण बताना, विपरीत मिथ्यात्व है। एकात निश्चय का ग्रवलंबन कर व्यवहार का लोप करना, ग्रथवा व्यवहार को ही पकड कर, निश्चय का ग्रय-लाप करना, ग्रयवा व्यवहार को ही पकड कर, निश्चय का ग्रय-लाप करना, ग्रवकम्पा में और ग्रनुकम्पादान में एकात पाप की स्थापना कर, पुण्य का निषेध करना, ग्रिरहंत भगवान् मोक्ष-मार्ग के प्रवर्त्तक होते हैं, उन्हें संसार मार्ग के नेता कहना, इत्यादि जितनी भी विपरीतता है, वह सभी मिथ्यात्व रूप है। यह

विपरीतता चाहे देश रूप मे हो या सर्वरूप मे, थोडी हो या बहुत, सम्यक्त्व के लिये बाधक होती है। वैसे जितने भी मिथ्यात्व हैं, वे सभी विपरीत-प्रतिकूल ही है। धर्म को अधर्म, म्रधर्म को धर्म इत्यादि सभी प्रकार के मिथ्यात्व, विपरीतता से ही निष्पन्न होते हैं। इसलिए प्रतिकूलता मात्र विपरीत-मिथ्यात्व है। इसमे सभी प्रकार के मिथ्यात्व का समावेश हो जाता है। जमाली, थोडी-सी विपरीतता के कारण मिथ्यात्वी हुम्रा और 'निन्हव' कहलाया । किंचित् विपरीतता भी महामिथ्यात्व का कारण बनती है। जिसने जिन-प्रवचन से थोडी भी विपरीतता की, तत्त्वो मे मनमाना फेर कर दिया, उसने जिनेश्वर से असह-मित बता कर, सुदेव से ही इन्कार किया। जमाली की ऊपर से किचित् दिखाई देने वाली विपरीतता, मूल मे और परिणाम मे मिथ्यात्व का कारण बन गई। इसलिए सम्यक्त्व को विशुद्ध रखने के लिए निर्ग्रथ-प्रवचन के पूर्णरूप से भ्रनुकूल रहना चाहिए।

#### २२ ऋक्रिया मिथ्यात्व

किया का निषेध करना, संसारी आत्मा को भ्रक्रिय मानना, तथा ग्रात्म-शृद्धि की किया को नही मानना—'श्रक्रिया' नामक मिथ्यात्व है।

श्रित्रयावादी मानता है कि "श्रात्मा ग्रित्रय-हलन चलन स्पन्दनादि किया से रहित और स्थिर है। वह श्रपने ज्ञान-भाव-उपयोग में ही रहता है। किया करना श्रात्मा का धर्म नहीं है। किया, जड में होती है और जड़-कर्म को उत्पन्न करती है। इसलिए किया की कुछ भी आवश्यकता नहीं है। आत्मा, जाता एवं दृष्टा ही है, वह कत्ता नहीं है। यदि वह कर्ता है, तो अपने ज्ञान-भाव का ही कर्ता है, शारीरिक जड-किया का नहीं। "इस प्रकार आत्मा की एकान्त रूप से अकिय मान करके, वे आत्म-विशुद्धि करने वाली उत्तम किया का निपेध करते हैं।

कोई एकान्तवादी, जैन कहाते हुए भी श्रात्मा के लिए हितकारी ऐसी पुण्य, सवर, निर्जरा की ग्रात्मलक्षी किया का निषेध करते है, और कहते है कि 'ग्रात्मा-जडिक्रिया का कर्त्ता नहीं है। श्रात्मा को कर्त्ता मानना महान् भूल है=भयंकर पाप है, हजारो गायो या मनुष्यो को मारने के पाप से भी बढकर पाप है। 'इस प्रकार किया का खण्डन करने वाले, इस मिथ्यात्व के श्रधिकारी हैं। ये श्रात्मवादी कहलाते हुए भी इनका एकान्त श्रिक्रियावाद, इन्हे मिथ्यात्व मे धकेल रहा है। जिस प्रकार ज्ञानवादी, मात्र ज्ञान का ही आग्रह करके किया का निपेध करते है, उसी प्रकार ये एकान्त श्रिक्यावादी भी हैं। ये स्वतः खाने, पीने, सोने, चलने, बोलने ग्रादि किया करते हैं, किंतु मुंह से कहते यही है कि-'ये कियाएँ जड करता है, चैतन्य नही करता । जड से सवंधित चैतन्य और उसके कारण श्रात्मा मे भूख, प्यास, सर्दी, गर्मी, सुख, दुख और अनुकूल प्रतिकूल का मंवेदन करते हुए भी जो किया का निषेध करते है, वे श्रपनी माता को वंध्या कहने के समान भूल करते हैं, क्यों कि यह तो प्रत्यक्ष है कि ग्रात्म-शून्य निर्जीव शरीर ही इन क्रियाओं को नहीं

करता। शरीर से सम्बन्धित ग्रात्मा, वैभाविक दशा मे रहा हुग्रा है। उस पर उदय-भाव का ग्रसर रहता है। इस उदय-भाव के ग्रनुसार वह विभिन्न सयोगो और परिणामो का संवे-दन करता हुग्रा, परिणाम के श्रनुसार कर्त्ता बनता है, इसलिए वह सिक्तय है। स्थानागसूत्र १० तथा प्रज्ञापना १३ मे दस प्रकार का 'जीव परिणाम' बताया है। यथा—

- १ गति परिणाम-गमन करना, एक गति से दूसरी गति मे जाना।
- २ इद्रिय परिणाम-श्रोत श्रादि इंद्रिय का धारण करना।
- ३ कषाय परिणाम-क्रोधादि कषाय युक्त रहना ।
- ४ लेश्या परिणाम्-कृष्णादि लेश्या सहित ।
- ५ योग परिणाम-मन वचन और काय योग युक्त।
- ६ उपयोग परिणाम-ज्ञानोपयोग और दर्शनोपयोग युक्त।
- ७ ज्ञान परिणाम-सम्यग्ज्ञान या अज्ञान युक्त होना ।
- द दर्शन परिणाम-सम्यग्, मिथ्या या मिश्र-दर्शन युक्त होना।
- ६ चारित्र परिणाम-देश चारित्र या सर्व चारित्र युक्त श्रथवा सामायिकादि चारित्र युक्त होना ।
- १० वेद परिणाम-पुरुषादि वेद युक्त होना ।

संसारी जीवों के ये दस परिणाम है। जो मुक्ति प्राप्त कर श्रसंसारी हो चुके हैं, उनके-१ उपयोग, २ ज्ञान और ३ दर्शन परिणाम होता है, गति, इन्द्रिय ग्रादि ७ परिणाम उनमें नहीं होते। ग्रात्मा की निज एव स्वाभाविक दशा तो इसी प्रकार की है, किन्तु पर-परिणित के कारण जो विभाव दशा, ससारी जीवो मे न्यूनाधिक रूप से है, वह भी एकान्त ग्रजीव परिणाम तो नहीं है। उसमे जीव की विभाव-परिणित मूल कारण रूप है ही। संसारी जीवो के साथ जो शरीरादि का सयोग सबंध है, वह एकात ग्रजीव परिणित नहीं है। भगवती द-१ में 'प्रयोग-परिणत' पुद्गल का निरूपण है। वह जीव के 'प्रयोग से शरीरादि रूप में परिणत हुए हैं। यह भी सिद्धात है कि 'जीव को पुद्गल का सबध होता है वह स्वाभाविक नहीं, किंतु प्रयोग से है' (भग० श० ६-३ तथा १-६) ग्रतएव वैसे पुद्गल के परिणाम में जीव का प्रयोग नहीं मानना भी भूल है, एवं एकातवाद के कारण मिथ्या है।

भ्रजीव के निम्न दस परिणाम उसके स्वतन्त्र हैं। जैसे-

- श्वध परिणाम-मिलना, द्वचणुकादि रूप से सबंधित
   होना और बिछुडना ।
- २ गति परिणाम-पुद्गल का एक स्थान से दूसरे स्थान जाना।
- ३ संठाण परिणाम-श्राकृति घारण करना।
- ४ भेद परिणाम–टुकडे होना, स्कन्ध से देश ग्रादि होना।
- ५ वर्ण परिणाम-काला म्रादि रंग युक्त होना।
- ६ गन्ध परिणाम-सुगन्धादि युक्त होना ।
- ७ रस परिणाम-तिक्तादि रस वाला होना।
- द स्पर्श परिणाम-कर्कशादि स्पर्श होना ।

ह अगुरुलघु परिणाम-वजन मे न अधिक भारी और न अधिक हलका। इस भेद मे गुरुलघु परिणाम का भी समावेश होता है।

१० शब्द परिणाम-ध्विन के रूप मे परिणत होना।

यह भ्रजीव परिणाम, केवल पुद्गल द्रव्य का ही है, धर्मास्तिकायादि ग्रह्पी भ्रजीव का नहीं है, फिर भी ये सभी ससारी जीव मे पाये जाते है, क्यों कि अजीव से सम्बन्धित जीव भी गति करता है, कर्म से बन्धता है, आकृति युक्त है, शरीर व कर्मों का भेद भी होता है, वर्णगन्धादि सभी परिणामो से युक्त है। इसका कारण यह नहीं कि म्रजीव, म्रपने म्राप, जीव से सबंधित हो गया। इसका कारण यह कि जीव-ससारी जीव ने यह सबंध स्वीकार किया है। यदि जीव, म्रजीव को नहीं अपनाता, तो वह व्यवहारी-ससारी रहता ही नहीं, अपितु सिद्ध हो जाता । श्रीभगवती २५, २ मे लिखा है कि-" प्रजीव-द्रव्य, जीव द्रव्य के परिभोग मे ग्राता है, लेकिन जीव, श्रजीव के परिभोग में नही स्राता।" इसका मतलब यही है कि म्रजीव भ्रपनेग्राप (-बिना जीव की प्रेरणा ग्रथवा प्रयोग के) जीव के नहीं लग जाता। वह जीव के किया करने पर ही, जीव से संबं-धित हुम्रा, म्रर्थात् जीव के प्रयोग (किया) से जीव का म्रजीव के साथ सम्बन्ध हुग्रा। जब किया के कारण जीव ग्रजीव का सम्बन्ध और चतुर्गति भ्रमण सिद्ध है, तब इस सम्बन्ध का विच्छेद कराने वाली सवरादि धर्म की किया भी सिद्ध है। फिर अकियावाद-किया का निषेध क्यो किया जाता है ?

एकात निश्चयवाद भी मिथ्या है और एकात व्यवहार-वाद भी मिथ्या है। परम विशुद्ध सिद्धात्मा ही निश्चय स्वरूप है ओर वही श्रक्तिय-निष्कम्प एवं स्थिर है। उस अवस्था के पूर्व शैले-मीकरण के अतिरिक्त आत्मा कम्पनशील रहता है। यह सकम्प भ्रवस्था, किया से सर्वथा वंचित नही है। जब तक शरीर संबध है, तब तक किया होती है, इसलिये संसारी आत्मा को अकिय मानना मिथ्या है। निश्चय का सिद्धात, निश्चय दशा सम्पन्न सिद्धात्मा पर ही पूर्ण रूप से घटित होता है, संसार व्यवहार (शरीर इन्द्रिय म्रादि) युक्त जीव पर पूर्ण घटित नहीं होता। संसारी जीवो के लिये श्रक्रियावाद का सिद्धांत श्रहितकर होता है। इससे वे ग्रात्म-शुद्धि जन्य किया से वंचित रह जाते हैं और कर्म-बन्धन ही बढ़ाते रहते हैं। व्यवहार स्थित ग्रात्मा के लिये निश्चय के घ्येय सहित व्यवहार धर्म ही उपकारी है। इसका निषेध करना मिथ्यात्व है।

श्रजैन विचारधारा मे श्रिक्रयावादी श्रनेक मत हैं। उनमें श्रद्वेतवादी भी है। वे विश्वभर में केवल एक ही श्रात्मा मानते है। उनका कहना है कि—"जिस प्रकार पानी से भरे हुए हजारों लाखों घड़ों में एक ही चन्द्रमा का प्रतिबिम्ब पड़ता है और वह सब में भिन्न-भिन्न दिखाई देता है, उसी प्रकार भिन्न-भिन्न शरीरों में श्रात्मा भी केवल एक ही है। पृथ्वी, जल, तेज श्रादि महाभूत तथा सारा संसार एक श्रात्मा के ही विभिन्न रूप है और यह सारा विस्तार भी उसी का है। हमें जो भिन्नता और विविधता दिखाई देती है, वह भ्रम ही है। जिस प्रकार ग्रन्धेरे

मे पड़ी हुई रस्सी, सर्प मालूम देती है, उसी प्रकार भ्रम से एक ही ग्रात्मा भिन्न भिन्न भौतिक पदार्थों के रूप मे भासित होती है। वास्तव मे यह भ्रम ही ससार है और भ्रम दूर होना ही मुक्ति है।"

इस प्रकार ग्रात्माद्वैतवादी या ब्रह्माद्वैतवादी, ग्रपने माने हुए भ्रम से मुक्त होना ही मोक्ष मानते हैं। उनके मत मे किया— सदनुष्ठान का कोई प्रयोजन नहीं है। जब वे भिन्न ग्रात्मा और उनके कर्म ही नहीं मानते, तो किया कब मानेगे? इस प्रकार वे स्वत ग्रनेक प्रकार की किया करते हुए भी ग्रात्मा को ग्रक्रिय मानते हैं।

जैनदर्शन का उपरोक्त मत से,मूल मे ही भेद है, क्यों कि जैनसिद्धात विश्व मे अनन्त आत्माओं का अस्तित्व स्वीकार करता है। उन सभी आत्माओं का अस्तित्व भिन्न-भिन्न है। परिणित सब की भिन्न-भिन्न है। यदि सभी शरीरों में एक ही आत्मा होती, तो उनकी परिणित भी एक ही प्रकार की होती, सुखी, दुखी, धर्मात्मा, पापी, रोगी, नीरोग, छोटा, बडा, सम्पन्न, विपन्न, मनृष्य, पश्च, पक्षी, त्रस, स्थावर, देव, नारक आदि भेद क्यों रहते? यदि विश्व में मात्र एक ही आत्मा है और सारे संसार में सर्वत्र उसीका निवास है, तो सब की परिणित, अनुभव, कार्य और फल एक समान ही होते। एक सुखी तो सब सुखी और एक दुखी तो सब दुखी, एक भूखा तो सभी भूखें और एक प्यासा तो सभी प्यासे। गित, स्थिति, लेश्या, अध्य-वसाय आदि की भिन्नता होनी ही नहीं चाहिए थी। एक मरता

एकात निश्चयवाद भी मिथ्या है और एकात व्यवहार-वाद भी मिथ्या है। परम विशुद्ध सिद्धात्मा ही निश्चय स्वरूप है और वही ग्रक्तिय-निष्कम्प एवं स्थिर है। उस भ्रवस्था के पूर्व भौले-शीकरण के श्रतिरिक्त श्रात्मा कम्पनशील रहता है। यह सकम्प भ्रवस्था, किया से सर्वथा वंचित नही है। जब तक शरीर संबध है, तब तक किया होती है, इसलिये ससारी श्रात्मा को श्रक्तिय मानना मिथ्या है। निश्चय का सिद्धात, निश्चय दशा सम्पन्न सिद्धात्मा पर ही पूर्ण रूप से घटित होता है, संसार व्यवहार (शरीर इन्द्रिय म्रादि) युक्त जीव पर पूर्ण घटित नहीं होता। संसारी जीवो के लिये श्रिक्रयावाद का सिद्धात श्रहितकर होता है। इससे वे स्रात्म-शुद्धि जन्य किया से वंचित रह जाते हैं और कर्म-बन्धन ही बढ़ाते रहते हैं। व्यवहार स्थित भ्रात्मा के लिये निश्चय के घ्येय सहित व्यवहार धमं ही उपकारी है। इसका निषेघ करना मिथ्यात्व है।

श्रजैन विचारधारा मे श्रक्तियावादी श्रनेक मत हैं। उनमें श्रद्वेतवादी भी है। वे विश्वभर में केवल एक ही श्रात्मा मानते है। उनका कहना है कि—"जिस प्रकार पानी से भरे हुए हजारों लाखों घडों में एक ही चन्द्रमा का प्रतिबिम्ब पड़ता है और वह सब में भिन्न-भिन्न दिखाई देता है, उसी प्रकार भिन्न-भिन्न शारीरों में श्रात्मा भी केवल एक ही है। पृथ्वी, जल, तेज श्रादि महाभूत तथा सारा संसार एक श्रात्मा के ही विभिन्न रूप है और यह सारा विस्तार भी उसी का है। हमें जो भिन्नता और विविधता दिखाई देती है, वह भ्रम ही है। जिस प्रकार ग्रन्धेरे

मे पड़ी हुई रस्सी, सर्प मालूम देती है, उसी प्रकार भ्रम से एक ही ग्रात्मा भिन्न मिन्न भौतिक पदार्थों के रूप मे भासित होती है। वास्तव मे यह भ्रम ही ससार है और भ्रम दूर होना ही मुक्ति है।"

इस प्रकार ग्रात्माद्वैतवादी या ब्रह्माद्वैतवादी, श्रपने माने हुए भ्रम से मुक्त होना ही मोक्ष मानते हैं। उनके मत मे किया— सदनुष्ठान का कोई प्रयोजन नहीं है। जब वे भिन्न ग्रात्मा और उनके कर्म ही नहीं मानते, तो किया कब मानेंगे? इस प्रकार वे स्वत: भ्रनेक प्रकार की किया करते हुए भी भ्रात्मा को श्रक्रिय मानते है।

जैनदर्शन का उपरोक्त मत से,मूल मे ही भेद है, क्यों कि जैनसिद्धात विश्व मे अनन्त आत्माओं का अस्तित्व स्वीकार करता है। उन सभी आत्माओं का अस्तित्व भिन्न-भिन्न है। परिणित सव की भिन्न-भिन्न है। यदि सभी शरीरों में एक ही आत्मा होतों, तो उनकी परिणित भी एक ही प्रकार की होती, सुखी, दुखी, धर्मात्मा, पापी, रोगी, नीरोग, छोटा, बडा, सम्पन्न, विपन्न, मनुष्य, पशु, पक्षी, त्रस, स्थावर, देव, नारक आदि भेद क्यों रहते? यदि विश्व में मात्र एक ही आत्मा है और सारे संसार में सर्वत्र उसीका निवास है, तो सब की परिणित, अनुभव, कार्य और फल एक समान ही होते। एक सुखी तो सब सुखी और एक दुखी तो सब दुखी, एक भूखा तो सभी भूखें और एक प्यासा तो सभी प्यासे। गित, स्थित, लेश्या, अध्यवसाय आदि की भिन्नता होनी ही नहीं चाहिए थी। एक मरता

है, दूसरा जन्मता है, यह भेद नहीं रहना था। वास्तव में एकात्मवाद का सिद्धात-अद्वैतवाद के रूप में सही नहीं है। अपनी आत्मा के समान दूसरों की आत्मा को मानकर किसी को सताना नहीं, अथवा आत्म-गुणों की अपेक्षा सब में समानता मानना-एक बात है और एक आत्मा के सिवाय अन्य आत्मा का अस्तित्व ही नहीं मानना-दूसरी बात है और यह सत्य नहीं है।

सभी जीव अपने पूर्व-कृत शुभाशुभ कर्म के अनुसार फल पाते हैं। संसारी जीव, कर्म का कर्त्ता और भोक्ता भी है और कर्म नष्ट करने के उपाय भी है। कर्म नष्ट करने के उपाय सवर, निर्जरा को नहीं मानना - अकिया- मिण्यात्व है।

श्रात्माद्वैतवादी की तरह शब्दाद्वैतवादी श्रादि मत भी श्रिक्रियावाद के पोषक है।

कोई श्रिकियावादी यह भी कहते हैं-किया की श्रावश्य-कता ही क्या है, केवल चित्त की पिवत्रता होनी चाहिये। इस प्रकार एकान्तवाद को ही पकड कर किया का निषेध करने वाले भी इस मिथ्यात्व के पात्र हैं।

कोई अित्रयावादी यह भी मान्यता रखते हैं कि—'समस्त पदार्थ अस्थिर हैं, आत्मा भी अस्थिर हैं, इसलिये अस्थिर में किया नहीं होती।' कोई कहते हैं कि—'आत्मा निराकार और सर्व व्यापक हैं। निराकार वस्तु कियाशील नहीं होती, जो किया दिखाई देती है, वह माया है, वह निराकार आत्मा को स्पर्श नहीं कर सकती'—यो अनेक प्रकार की विचारधाराएँ अपनी ।पनी ग्रपेक्षा से किया का निषेध करती है।

भोग-प्रधान सिद्धातवादी लोगो का मानना है कि संसार में मुख से ही रहना चाहिये। सुख ही से सुख की प्राप्ति होती है। जो तपस्यादि दुख से ग्रात्मा को दुखी करते हैं, उन्हें सुख की प्राप्ति कदापि नहीं हो सकती। जिस प्रकार बबूल के पेड से ग्राम का फल नहीं मिलता, उसी प्रकार व्रत-नियम और तप कर के ग्रात्मा को क्लेशित करने से (उस क्लेश में से) सुख की उत्पत्ति नहीं हो सकती। इसलिये खूब खाना पीना और मौज करना चाहिये।

उपरोक्त कथन मिथ्या है। हम संसार में भी प्रत्यक्ष देखते हैं कि जो स्वच्छंद भोग के लिये व्यभिचार करते हैं, वे करते तो हैं—इच्छा पूर्ति=सुख के लिये, लेकिन संसार में धिक्कार के पात्र और राज्य से दण्डित होते हैं। जो सुख के लिये धन प्राप्त करने में चोरी या ठगी का ग्राश्रय लेते हैं, वे भी ग्रय-राधी माने जाकर दण्ड के पात्र होते हैं। स्वाद-सुख में लीन होकर ग्रधिक खाने से ग्रजीर्णाद रोग हो जाते हैं। एक एक इन्द्रिय के सुख में गृद्ध हां जाने वाले जीव, ग्रकाल-मृत्यु प्राप्त करते देखे जाते हैं, इससे यह प्रत्यक्ष सिद्ध हो जाता है कि भौतिक सुख, सुख का नहीं किंतु दुख का ही कारण होता है और सम्यग्दृष्टि युक्त इन्द्रिय दमनादि तप, श्रात्मिक सुख का कारण बनता है।

सीख्यवादियों के मतानुसार, व्रत नियम और तप करने वाले श्रपनी ग्रात्मा को क्लेशित करके श्रधोगित के पात्र बनते होगे और जो अधिक भोगों है, वे अधिक ऊँची गित को प्राप्त होते होगे। इनकी दृष्टि में आत्मा कोई वस्तु ही नहीं है। यदि ये आत्मवादी होते और उन्हें आत्मा के स्वरूप का यथार्थ ज्ञान होता, तो भौतिक एवं नाशवान सुखो पर ही अपने सिद्धात को केन्द्रित नहीं करते। इस प्रकार सौख्यवादी भी अकिया मिध्यात्व के स्वामों है। चार्वाक मत का समावेश इसमें होता है।

नियतिवादी भी किया के उत्थापक है। उसका पूरा श्राधार नियति-भावीभाव (ग्रथवा होनहार) पर है। उनका सिद्धात है कि—"ससार में जो कुछ भी होता है, वह सब नियति से ही होता है, किया-पुरुषार्थ से कुछ भी नहीं हो सकता।" स्वयं रोटी खा कर भूख की निवृत्ति और पानी पी कर प्यास की निवृत्ति करते हैं और सभी तरह की सासारिक किया करते हुए और उसका फल पाते हुए भी वे किया से इन्कार करते हैं। ये भी श्रक्रियावादी हैं। इसी प्रकार कालवादी, स्वभाववादी भी श्रपने अपने वाद को पकडकर-एकातवाद का श्राक्षय लेकर, किया का निषेध करते हैं।

जैन कुल मे जन्मे हुए किंतु धार्मिक श्रद्धा से शून्य ऐसे कई लोग, धार्मिक श्रनुष्ठान करने वालो को "किया-जड" कहकर उपहास करते हैं। यह भी उनका मिथ्यात्व है।

'म्रिकिया मिथ्यात्व' मे मिक्रियावादियो के ८४ भेदों का समावेश होता है। ये ८४ भेद इस प्रकार हैं।

जीव, श्रजीव, श्राश्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा और मोक्ष, इन सात तत्त्वो के 'स्व' और 'पर' के भेद से १४ भेद हुए। इनके काल, यदृच्छा, नियति. स्वभाव, ईश्वर और ग्रात्मा, इन छ: से गुणन करने पर कुल ८४ भेद हुए। जैसे—'जीव स्वत. काल से नहीं है, परत. काल से नहीं है। इसी प्रकार यदृच्छा ग्रादि छह भेद से स्वत परत गिनने पर १२ भेद हुए। इन बारह का सात तत्त्वों से गुणन करने पर ८४ भेद हुए।

सम्यग्दृष्टि जीवो को इस मिथ्यात्व से बचना चाहिए।

## २३ ऋज्ञान मिथ्यात्व

संसार में कोई ज्ञानवादी है, वे ज्ञान को ही एकात पकड़कर किया का निषेध करते हैं, तो कोई अज्ञानवादी भी हैं। इनका सिद्धात है कि 'जीवादि पदार्थों को जानने की आव- स्यकता ही क्या है ?' अतीन्द्रिय पदार्थों में सत्य क्या और असत्य क्या है ? परोक्ष वस्तु को जानने वाला संसार में कोई भी नहीं है। यदि ये वस्तुएँ हैं भी, तो जो जानते हैं उन्हीं को अधिक दोष लगता है, जो जानता ही नहीं है, तो उसको अन- जानपने के कारण कम दोष लगता है। इसलिए जीवादि तत्त्वों को जानना न्यर्थ है। इस प्रकार अज्ञानवादी का मत है।

कई जैनी कहे जाने वाले, ज्ञानाध्ययन को स्वीकार करते हुए भी अतीन्द्रिय ज्ञान के विषय मे अश्रद्धालु वन गये हैं। उन्हें अवधि, मन पर्यव और केवलज्ञान के विषय में श्रद्धा ही नहीं है। केवलज्ञान के विरुद्ध तो जाहिर में विचार भी व्यक्त हुए हैं। किसी तार्किक विद्वान का कहना है कि—'केवल-ज्ञानी अनन्त वस्तुओं को जानते हैं, किंतु उनके ज्ञान के बाहर भ्रनन्त वस्तुएँ ऐसी रह जाती हैं-जिन्हे वे नहीं जानते। इस प्रकार ज्ञान के भ्रस्तित्व एवं शक्ति से इन्कार करना, उसकी मनमानी व्याख्या करना, ये सब प्रकारान्तर से भ्रज्ञान-मिथ्यात्व मे सम्मिलित हो जाते हैं।

कई भोले भाई, ज्ञान की अवहेलना करते हुए कहते हैं कि 'जीव के भेद, धर्मास्तिकाय, कर्म-प्रकृति, आदि पढकर मस्तिक खपाने की क्या आवश्यकता है ? इनसे न तो पेट भरता है (आजीविका चलती है) और न उद्धार ही होता है। देश को भी इससे कोई लाभ नहीं होता। इसलिए ऐसे ज्ञान की आवश्यकता नहीं है। आत्मा का हित सदाचार सयम आदि से होगा, जीवादि तत्त्वों को जानने से नहीं,"—इस प्रकार कह कर अज्ञानवादी की पिनत में बैठते हैं। यह उनकी भूल है। इस प्रकार के विचार, धर्म के एक मूल अग को ही उखाड़ने वाले हैं। मोक्ष के चार अंगों में ज्ञान-साधना—ज्ञानाचार, प्रथम अग है। इसकी आराधना यथा-शिनत होनी चाहिये।

ज्ञान की अवहेलना करने वाले अज्ञानी के व्रतादि भी निर्जरा के कारण नहीं होते। संसार में भी लौकिक ज्ञान वाले का आदर होता है, तो धर्म में अज्ञान को स्थान कैसे मिल सकता है लौकिक ज्ञान तो संसार बढ़ाने वाला और कर्म-बन्धनों से विशेष भारी करने वाला है। वह यदि हितकारी है, तो थोड़े दिनों तक ही। यदि उदय की अनुकूलता हो, तो इस जीवन में भौतिक अनुकूलता दे सकता है, किंतु बाद में वह जीव के लिए दुखदायक होता है। अतएव सम्यग्ज्ञान-

श्रात्मिक शाश्वत सुख देने वाले ज्ञान के श्रभ्यास की खास श्रावश्यकता है।

हमारे कितने ही भोले भाई लौकिक ज्ञान प्रचार की भी धर्म मानते है, किंतु यह उनकी भूल है। लौकिक ज्ञान, गृहस्य जीवन के लिए (ग्रारंभ-समारम्भमय सावद्य जीवन के लिए) उपयोगी हो सकता है, इसलिए उसे सासारिक दृष्टि से उपयोगी कह सकते हैं, धार्मिक दृष्टि से नही।

श्रात्मलक्षी सम्यग्ज्ञान ही धर्म से सबिधत है, इसलिए लौकिक ज्ञान (-कुज्ञान-श्रज्ञान) को सम्यग्ज्ञान नहीं मान लेना चाहिए। श्रज्ञान को सम्यग्ज्ञान कहना भी मिथ्यात्व है। यह श्रज्ञान-मिथ्यात्व जहां होता है, वहां न तो सम्यग्दर्शन होता है और न सम्यग्चारित्र ही होता है।

शास्त्रों में ग्रज्ञानवादी के ६७ भेद इस प्रकार बताये हैं। नो तत्त्वों को सप्तभगी से गुणन करने पर ६३ भेद हुए, और उत्पत्ति के-१ सद २ ग्रसद् ३ सदसद् तथा ४ ग्रव-क्तव्य, ये चार मिलाने से कुल ६७ भेद हुए। जैसे कि 'कौन जानता है कि जीव का ग्रस्तित्व है, और इसके जानने से लाभ ही क्या है ?' इस प्रकार ग्रस्ति, नास्ति, ग्रादि सात भंग सभी तत्त्वो पर उतारना चाहिए।

### २४ ऋविनय मिथ्यात्व

देव, गुरु, गुणाधिक एवं धर्म का ग्रादर सत्कार नहीं करना-प्रविनय-मिथ्यात्व है। यह मिथ्यात्व, गुण और गुणीजनो के प्रति अश्रद्धा होने पर उत्पन्न होती है। अश्रद्धा होने से ही अविनय होता है, इसलिए अविनय भी मिथ्यात्व है।

यदि अनजान में गुरु म्रादि का म्रादर नहीं हो सके या शारीरिक मृत्यन्त म्रावतता के कारण भ्रादर नहीं दिया जा सके, तो वह मिथ्यात्व नहीं है। क्यों कि वहा भावों में विपरीतता नहीं है, तथा इसके लिए मन में खेद भी है। किंतु जहां मन में म्रावनय के भाव उत्पन्न होता है, वहीं यह मिथ्यात्व उपस्थित रहता है।

#### २५ श्राशातना मिथ्यात्व

श्रविनय की तरह ग्राशातना भी मिथ्यात्व है। ग्राशा-तना का अर्थ है-विपरीत होना, प्रतिकूल व्यवहार करना, विरोधी हो जाना, निन्दा करना। देवादि तथा तत्त्व का ग्रपलाप करना, यह सब ग्राशातना मिथ्यात्व है। ग्राशातना बुरे भावो से ही होती है, श्रतएव यह मिथ्यात्व है। ग्राशातना के दो प्रकार से तेतीस भेद शास्त्रों में बताये हैं।

### मिथ्याश्रुत का पठन-पाठन

सम्यक्तव के लिए खतरे के स्थानों में "पर पाखण्ड संस्तव" है। इसका उल्लेख पहले पृ० ५४ पर हो चुका है। इसमे अन्यमत के देव, गुरु, धर्म, शास्त्र, और मतावलम्बी का समावेश होता है। जिस प्रकार अन्य विचारधारा के उपाश्य का परिचय, सम्यक्तव की रक्षा के लिए वर्जनीय है, उसी प्रकार मिथ्याश्रृत-परपाखण्ड-प्रचारक साहित्य भी वर्जनीय है। जिने- श्वर के अतिरिक्त उपास्य का त्याग तो कर दिया, किंतु उनके विचारो-सिद्धातो के प्रतिपादक साहित्य का त्याग नही किया, तो मिथ्यात्व के प्रवेश का खतरा खुला ही है। जिस प्रकार पक्षी के छोटे बच्चो के लिए कौग्रा, बाज ग्रादि घातक-प्राणी खतरनाक होते हैं, उसी प्रकार जिनका सम्यक्त क्षायिक नही है और विशिष्ट प्रकार का क्षायोपशमिक भी नही है, उनके लिए मिथ्याश्रुत का पठन-पाठन घातक सिद्ध होता है। हमारे कई अदूरदर्शी लोग कहा करते हैं-" अजैन साहित्य पढने मे हर्ज ही क्या है ? जब हम सम्यग्दृष्टि हैं, तो भ्रजैन, साहित्य हमारे लिए सम्यग्रूप से ही परिणत होगा, ग्रसम्यग् रूप से नही होगा-ऐसा नन्दी सूत्र मे लिखा है, इसलिए श्रजैन साहित्य को भी पढना ही चाहिए।" इस प्रकार कहने वाले गंभीर विचार नहीं करते, या यो कहना चाहिए कि जानते हुए भी भ्रनजान बनकर, अपनी कुश्रद्धा से भद्रिक जीवो को भ्रम मे डालते हैं। वे यह नहीं सोचते कि सामान्य सम्यक्तवी के लिए जिस प्रकार 'पर-पाखंड परिचय' खतरनाक होकर मिथ्यात्व मे ले जाने वाला होता है, इसलिए उसका त्याग सम्यक्त्वी के लिए हितकर बतलाया है, उसी प्रकार मिथ्याश्रुत का त्याग भी हितकर है। जिस प्रकार ब्रह्मचारी के लिए स्त्री का परिचय और स्त्री-कथा वर्जनीय है, उसी प्रकार सम्यक्त्वी के लिए मिथ्याश्रुत वर्जनीय होता है। जो सम्यक्त्वी, दृढ श्रद्धालु होता है, जिसने जिनागमो का गंभीर ज्ञान प्राप्त किया है,-ऐसा व्यक्ति यदि मिथ्याश्रुत देखता है, तो उससे उसकी श्रद्धान विशेष रूप से दृढ होती है। वह सोचता है कि 'कहा वीतराग वाणी और कहा सरागी जीवों के रागद्वेष वर्द्धक, स्वार्थ साधक, पौद्गलिक ग्राकाक्षाओं से भरे हुए उद्गार कहा त्याग-मार्ग और कहा भोग-मार्ग, कहा नसार-मार्ग और कहा मोक्ष-मार्ग, कहा ग्रल्पकों के सिद्धात और कहा सर्वज्ञ भगवत के परम सत्य एवम् परम उत्कृष्ट सिद्धात के इस प्रकार मिथ्या प्रवचनों को हैय मानता हुग्रा वह ग्रपने सम्यवत्व में विशेष दृढ होता है। इस प्रकार वह मिथ्याश्रुत सम्यग्दृष्टियों के लिए सम्यग्रूप परिणमता है, कितु ग्रसल में है, तो वह मिथ्याश्रुत ही।

जिस प्रकार श्रमृत और विष, इन दोनो मे महान् श्रन्तर है, एक है तारक, तो दूसरा है मारक। उसी प्रकार सम्यक्श्रुत और मिथ्याश्रुत मे भी महान् श्रन्तर है। सम्यक्श्रुत उद्धारक है, तो मिथ्याश्रुत डुबाने वाला है। साधारणतया विष त्याज्य है, उसी प्रकार मिथ्यात्व भी त्याज्य है।

जिस प्रकार विशेष योग्यता वाला निष्णात वैद्य अथवा डाक्टर, विष के प्रकोप का शमन करने के लिए, विशेष प्रकार के विष का प्रयोग करके रोग-मुक्त कर देता है, उसी प्रकार सम्यग् परिणति वाला अधिकारी विद्वान, मिथ्यात्व रूपी रोग के—विशेष रूप से रोगी के रोग को छुडाने के लिए, मिथ्याश्रुत का प्रयोग कर, मिथ्यात्व मुक्त करता है अर्थात् अजैन को अजैन (उसी के मान्य) शास्त्र से समभाकर और फिर सम्यग्श्रुत की विशेषता बतलांकर सम्यग्दृष्टि करता है, यह उस अधिकारी विद्यान् की विशेषता है, किन्तु मिथ्याश्रुत की विशेषता नहीं है।

मिथ्याश्रुत तो श्रपनेप्राप में मिथ्याश्रुत ही है। श्री नन्दीसूत्र बौर अनुयोगद्वारसूत्र में जिन आचारागादि श्रुत को सम्यग्श्रुत बतनाया है, वहीं सम्यग् श्रुत है, शेष सब मिथ्याश्रुत है। उसका पठन पाठन वर्जनीय ही है।

जिस प्रकार कोई विशेष प्रकार का रोगी, विष प्रयोग से नीरोग हो जाय, तो भी विष, श्रमृत नहीं माना जाता। वह विष ही रहेगा, उसी प्रकार मिध्याश्रुत के विषय में भी समसना चाहिए।

किसी शास्त्र में लिखा हो कि-"न तो मास मक्षण में दोष है, न सुरापान मे और न मैथुन सेवृत मे ही दोष है। पुत्रेच्छा से मैथुन करना चाहिए। विरोधियो का द्मन करना चाहिए । धन-लाभ, पुत्र-लाभ और सुख प्रास्ति के लिए ,बलि-दान करना चाहिए। हे भगवन् । हमारे शत्रुओ को नष्टक़र दे, बीर हमे धन धान्यादि से परिपूर्ण बना दे।" प्रथवा जो देव कहे कि-"मैं दुष्टो का सहार करने के लिए और धर्म की रक्षा के लिए अवतार धारण करूगा।" इत्यादि अकार के वचनो को पढकर कोई समभदार व्यक्ति सोचे कि- क्या ये भी आत्मोद्धार करने वाले शास्त्र हैं ? जिन वचनो मे पौद्गलिक आकाक्षाएँ रही हुई है और जिनमे त्याग विराग₁की मुख्यता नही है,-ऐसे . शास्त्र, आत्मा के लिए उपकारक कैसे हो सकते हैं ? ये तो संसार-भ्रमण का ही मार्ग बताते हैं, 'इस प्रकार विचार करते, जिसकी म्रात्म-परिणति सुधार कर दर्शन-मोह का क्षयोपशमादि हो जाय और पूर्वभव की प्रवरुद्ध पर्याय खुलकर सम्यक्तव प्राप्त करले, तो यह अपवाद स्वरूप है, फिर भी मिथ्याश्रुत तो अपने आप मे मिथ्या ही है, सम्यग् नहीं है। क्योंकि वह विशिष्ठ परिणति वाले किसी एक के लिए सम्यग्रूप से परिणत हुआ, किंतु अन्य लाखों के लिए तो वह मिथ्या रूप ही परिणत होकर मिथ्यात्व को पुष्ट करता है। तात्पर्य यह कि मिथ्याश्रृत का पठन-पाठन, मिथ्यात्व का पोषण है, इसलिए वर्जनीय है।

# सम्यक्त्व परम दुर्लभ हैं

विश्व मे अनन्तानन्त जीव है, किंतु सम्यक्त्वी जीव उनके अनन्तवे भाग मे ही है। मिश्यात्वी जीव सम्यक्तवी से श्रनन्तगुण अधिक हैं। श्रनन्त जीव मुक्त हो चुके और भविष्य मे भी भ्रनन्त जीव मुक्त होगे, फिर भी मिथ्यात्वी जीव तो मुक्तात्माओ से तथा अमुक्त सम्यिक्तवयो से, सदैव अनन्तगुण भ्रधिक ही रहेगे। इसका कारण यह कि यह सारा विश्व मिथ्यात्वी जीवो से ठसाठस भरा हुग्रा है। विश्व का एक भी ऐसा श्राकाश प्रदेश नहीं जो जीव से रहित हो। सूक्ष्म जीवो से सारा विश्व ठसाठस भरा हुआ है और जीवो मे विशालतम 'संख्या मिथ्यात्वियो की ही है। एकेद्रियो से लगाकर चौरेन्द्रिय तक के (कुछ अपर्याप्त विकलेन्द्रिय और असज्ञी पचेन्द्रिय को छोडकर) समस्त जीव, मिथ्यादृष्टि ही हैं, क्योकि उन्हे न तो श्रवणेन्द्रिय प्राप्त है, न मन ही । मन के ग्रभाव मे ग्रसज्ञी पचे-न्द्रिय जीव भी मिथ्यादृष्टि होते हैं। इस प्रकार इन जीवो मे मिथ्यात्व सर्वत्र व्याप्त है और ये जीव सदैव मनन्त (वन- स्पत्ति भ्रनन्त और भ्रन्य भ्रसख्य) ही होते है।

सम्यक्त्व प्राप्ति का मुख्य साधन श्रवणेन्द्रिय की प्राप्ति होना है। जिसे श्रवणेन्द्रिय प्राप्त हुई, वह ज्ञान की बाते सुन सकता है, इसलिए ग्रागमकार ने 'सवणे णाणे य विण्णाणे' कहा है। इसमे श्रवण की भूमिका सर्व प्रथम प्राप्त होती है। जिसे श्रवण-भूमिका प्राप्त हुई ग्रर्थात् जो श्रोता बने, उनमें से कोई ग्रनुकूल सयोग पाकर ग्रागे बढता है। श्रवण-भूमिका मे पहुंचने वाले तो ग्रसंख्य प्राणी है, किंतु उनमे बडी सख्या ग्रसज्ञी-मन रहित जीवो की है। ऐसे जीव भी सम्यक्त्व रूपी रत्न पाने के योग्य नहीं है। जिन जीवो के मन होता है, वे ही श्रवण की हुई वस्तु को श्रवधारण कर सकते है, चितन मनन कर सकते हैं। ग्रतएव मात्र श्रवण मिल जाने से ही सम्यक्त्व की प्राप्ति नहीं हो सकती। इसके बाद मन का प्राप्त होना भी ग्रावश्यक है।

श्रोतेन्द्रिय तथा मन सहित जीव को ज्ञान सुनकर सोचने की योग्यता प्राप्त होना जितना सरल है, उतना ज्ञान प्राप्त का योग मिलना सरल नही है। बेचारे नारको और तियँचों को कौन ज्ञान सुनाता है। देवो मे भी बहुत से भोग-विलास में सराबोर रहते हैं। ज्ञानोपदेश सुनने का योग विशेषकर मनुष्यों को प्राप्त होता है।

मनुष्यों में भी सम्यग्ज्ञान के सुनाने वाले कितने ? मनार्य देशों में ऐसा सुयोग प्राप्त होना कठिन ही है, और भ्रायं देश में भी ऐसा योग सरल नहीं है। मिथ्यात्व के चंगुल में फॉसे हुए प्राणियों को सम्यग्ज्ञान के श्रवण का सुयोग प्राप्त होना श्रमभव-सा है। भोग-प्रधान रुचि वाले मनुष्यों को त्याग-धर्म कैसे रुचे ? प्राप्त सुयोग और ज्ञानोपदेश श्रवण करने वाले भी दर्शन-मोह के उदय से सम्यक्त्व का वमन कर देते हैं, तो जो जन्म से तथा कौटुम्बिक श्रादि परिस्थितियों से ही निरन्तर मिथ्या बाते सुनने में रुचि रखते हैं, उन्हें सम्यग्ज्ञान श्रवण करने का सुयोग मिले ही कैसे ? तात्पर्य यह कि यदि श्रवण की भूमिका प्राप्त हो गई, तो ज्ञान की प्राप्त होना बडा ही कठिन है। उदयभाव के वश होकर जीव, श्रवण-भूमिका को प्राप्त करके भी ज्ञान से वचित रह जाते हैं और जीवन समाप्त कर ऐसी विषम स्थित को प्राप्त कर लेते हैं कि जिससे पुनः श्रवण-भूमिका प्राप्त होना ही कठिन हो जाय।

पुण्योदय से किसी जीव को श्रवण के साथ सम्यग्ज्ञान सुनने या पढ़ने का सुश्रवसर प्राप्त हो भी जाय तो 'विज्ञान-भूमिका' का प्राप्त होना कठिन हो जाता है। यह विज्ञान-भूमिका ही तो सम्यक्त्व प्राप्ति करवाती है। सुनते तो बहुत हैं, पर उस पर चिंतन मनन करके श्रवधारण करने वाले तो विरले ही होते हैं। संसार मे ऐसे प्राणी-भी होते हैं, जिन्हे सम्यग्ज्ञान-वीतराग वाणी सुनने का सुयोग प्राप्त होता है। वे सुनते भी है, और ज्ञान का श्रध्ययन भी करते हैं, तथा पूर्वधर तक हो जाते हैं-नौ पूर्व से श्रधिक ज्ञान का श्रभ्यास करके महापण्डित जैसे हो जाते हैं, फिर भी सुविज्ञान-भूमिका की प्राप्त के श्रभाव मे वे मिथ्यादृष्टि ही रहते हैं। उनके पढ़ने

का लक्ष्य, मुक्ति का नहीं होता। वे परीक्षा में उच्च श्रेणी में उतीर्ण होकर महापण्डित कहलाना तथा लोकिक सुख-सामग्री प्राप्त करना चाहते हैं। ऐसे विज्ञान-भूमिका से शून्य व्यक्ति, उम्रभर पडते-सुनते रहे, तो भी मिथ्यादृष्टि ही रहते हैं।

जिस प्रकार भूमि पर अनुकूल वर्षा हो जाय, खूब-खूब पानी बरसे, किंतु कुषक बीज ही नहीं बावे, तो फल कैंसे मिले। उसी प्रकार श्रवण रूपी क्षेत्र मे ज्ञान की वर्षा तो खूब होती रहे, पर विज्ञान का बीज ही नहीं बोया जाय, तो सम्यक्तव रूपी फल मिले ही कैसे ? अथवा वर्षा खूव हो रही हो, किंतु उस पानी को पीकर पेट में उतारा ही नहीं जाय, तो प्यास मिटे कैसे ? जब तक विज्ञान-भूमिका प्राप्त नही होती, तब तक मिथ्यात्व की उष्णता दूर होकर सम्यक्तव रूपी शीतलना प्राप्त नहीं होती। सुविज्ञान रहित ज्ञान प्राप्त करने वाले, तो श्रभव्य जीव भी हो सकते हैं, किंतु उससे उनका मिथ्यात्व नही मिटता। वास्तव मे विज्ञान-मिका ही सम्यक्तव रतन को प्रदान करती है। इसके बाद विरित धर्म की प्राप्ति होती है-'सवणे णाणे य विण्णाणे, पच्चक्खाणे य संजमे, तात्पर्य यह कि श्रवण से ज्ञान, ज्ञान से विज्ञान, विज्ञान से प्रत्याख्यान और प्रत्याख्यान से संयम की प्राप्ति होती है। जो निसर्गरुचि सम्यक्त्व वाले हैं, वे भी प्राय पूर्वभव मे विज्ञान-भूमि को प्राप्त किये हुए होते हैं। ग्रतएव श्रवण और ज्ञान का सुयोग पाकर विज्ञान-भूमिका को बलवान एवं सुदृढ बनाने का प्रयत्न करते ही रहना चाहिए।

# सम्यग्दरीन का महत्व

धर्म के ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप, ये चार भेद हैं।
मोक्ष-मार्ग चारो ही भेदो से युक्त है। इन चारो की उत्कृष्टता
ही से मोक्ष प्राप्त होती है। लेकिन इन चारो मे भी सम्यग्दर्शन
का महत्व ग्रत्यधिक है। ज्ञान, चारित्र और तप से भी इसका
मूल्य बहुत ग्रधिक है। बिना सम्यग्दर्शन के यदि नो पूर्व से
प्रधिक ज्ञान पढ लिया, उच्च चारित्र का पालन भी कर लिया और
उग्र तपस्या से देह को कृश बना डाला, तो फल क्या हुग्रा?
प्रकाम-निर्जरा और शुभ-बन्ध ही न? जो चारित्र और तप,
सम्यग्दर्शन के साथ होने पर मोक्ष दिलाने वाला होता है, वही
इसके ग्रभाव मे स्वर्गीय सुख देकर फिर दुख-परपरा मे गिराने
वाला हो जाता है। तब मूल्य किसका ग्रधिक हुग्रा? सम्यग्दर्शन का ही।

सम्यग्दर्शन मे वह शक्ति है कि इसकी उपस्थिति में दुर्गति का बन्ध तो हो ही नहीं सकता, यदि यह साथ नहीं छोड़े, तो चारित्र की प्राप्ति करा ही देता है—इस भव में नहीं हो, तो पर भव में।

जीव, पहले तो अकाम-निर्जरा के द्वारा ६६ कोड़ाकोड सागरोपम की मोहनीय की स्थिति को तोडता है, उसके बाद सम्यक्तव प्राप्त करता है। सम्यक्तव प्राप्ति के समय भी उसके एक कोडाकोड सागरोपम लगभग स्थिति के कमं होते हैं। यदि जीव, सम्यक्तव को पाकर उसे दृढतापूर्वक पकड रक्खे, तो वह श्रिधिक से अधिक ६६ सागरोपम जितने काल मे ही समस्त कर्मों को नष्ट करके मुक्ति प्राप्त कर सकता है और यह ६६ सागरोपम की स्थिति भी अधिकतर दैविक सुखो में बीतती है। बीच के मनुष्य-भव भी उसके सुखो से पूर्ण होते है।

विचार करिये, ग्रधिक निर्जरा किससे होती है ? ग्रनन्त संसार का अन्त कौन करता है ? एक सम्यग्दर्शन ही ऐसा है कि जिसके चलते ग्रनन्त पुद्गल परावर्त्तन का संसार-भ्रमण नष्ट होकर ग्रधिक से ग्रधिक श्रद्धं पुद्गल-परावर्त्तन तक सिमट जाता है और सम्यग्दर्शन से रहित चारित्र का पालन किया जाय, तो वह चारित्र और तप, कितना ही उग्र क्यो न हो, एक भी भव कम नही होता। बिना सम्यक्तव के उच्च चारित्र और उग्र तप का पालन करने वाले श्रभव्यो के श्रनन्त भव-भ्रमण में कुछ भी कमी नहीं होती। दूसरी ओर कोई भ्रनपढ हो-ग्रधिक पढा लिखा नहीं हो, चारित्र के गुण भी उसमें नहीं हो, किंतु सम्यक् श्रद्धान युक्त हो, तो उसका भी मूल्य है, महत्व है। वह दर्शन गुण, उस ग्रात्मा मे चारित्र गुण भी जगा देगा और मुक्ति प्राप्त करा देगा। श्रत स्पष्ट हो चुका कि सम्यग्दर्शन के बिना पड़ा हुग्रा श्रुत भी सम्यग्ज्ञान नही होता, पाला हुग्रा चारित्र भी सम्यक् चारित्र नहीं होता और तपा हुम्रा उग्र तप भी सम्यक् तप नही होकर श्रकामनिर्जरा का ही कारण होता है। ग्राराधना की दृष्टि से सम्यग्दर्शन के बिना तीनो बेकार हैं, किंतु इन तीनो के बिना ग्रकेला सम्यग्दर्शन भी मूल्यवान है। इन तीनो को लाकर मोक्ष मे पहुँचाने वाला है। सम्यग्-दर्शन ही मोक्ष महल की आधार शिला है, अतएव यह महा-मूल्यवान रत्न है। तीन रत्नो मे बहुमूल्य वस्तु-सम्यग्दर्शन है। इसकी प्राप्ति, रक्षण और सवर्धन में सदैव प्रयत्नशील रहना चाहिए और ग्रागे बढकर सम्यग्ज्ञान तथा चारित्र वृद्धि का प्रयत्न करना चाहिए।

चारित्र, केवल इस भव का ही साथी रहता है। भवान्तर में जाते समय चारित्र साथ नहीं जाता, मोक्ष पाने वाले का चारित्र भी यहीं छूट जाता है, किंतु दर्शन तो भवोभव का साथी है। यदि ग्रात्मा उदयभाव के वश होकर इसे नहीं छोड़े, तो यह भवान्तर में भी साथ जाता है, यहा तक कि मुक्ति में भी यह साथ रहता है।

उपरोक्त कथन का श्राशय, चारित्र के महत्व को गिराने का नही है, और यह भी सत्य है कि यदि विज्ञान-भूमिका प्राप्त होने के बाद प्रत्याख्यान-भूमिका नही ग्रावे और चारित्र को प्राप्त नहीं करे, तो निश्चय ही वह सम्यक्त्व-रत्न को गवा-कर मिथ्यात्व मे गिर जाता है। यो सम्यक्त्व की स्थिति ६६ सागरोपम से कुछ अधिक बताई है, लेकिन विचार करते यह लगता है कि ये ६६ सागरोपम भी चौथे गुणस्थान में नही बीतते हैं। बीच मे प्रत्याख्यान-भूमिका भ्राती है, तब ६६ सागरो-पम तक सम्यवत्व रह सकती है। श्रीमद् सागरानन्दसूरिजी तो लिख गये कि-' के तो श्रागल वध, के राजी नामुं श्राप,' प्रयत् सम्यग्दर्शन रूप चीथे गुणस्थान से भ्रागे बढकर प्रत्या-ख्यान की भूमिका मे ग्राने पर ही सम्यग्दर्शन, ६६ सागरोपम जाजेरा रह सकता है और मुक्ति दिला सकता है। यदि प्रत्या-ख्यान-भूमिका मे नही भ्रावे, तो पीछे हटकर मिथ्यात्व मे जाना

पडता है। दर्शन प्राप्ति के बाद चारित्र, मुक्ति का प्रत्यक्ष साधन हो जाता है। दर्शन का गुणस्थान मात्र एक ही है—चौथा, लेकिन शेष दस गुणस्थान चारित्र के ही हैं। श्रतएव चारित्र का महत्व भी कम नहीं है। यह महत्व भी दर्शन सहचारी चारित्र का ही है, दर्शन रहित चारित्र का महत्व कुछ भी नहीं है। श्रागे के सभी गुणस्थानों में दर्शन साथ रहता ही है। तात्पर्य यह कि चारित्र भी वहीं मूल्यवान और कार्य-साधक होता है, जो सम्यक्त्व युक्त हो।

जिस प्रकार मोहनीय कर्म के क्षय हो जाने के बाद शेष तीन कर्मों का क्षय हो जाना अत्यत सरल होता है और अघाति— कर्मों का क्षय भी सरल हो जाता है, उसी प्रकार दर्शनमोहनीय के हटने से चारित्रमोहनीय का क्षयोपशमादि भी देर-अबेर होता ही है, अर्थात् सम्यक्त्व प्राप्ति के बाद देर से भी हो, पर कभी न कभी चारित्र की प्राप्ति हो ही जाती है, क्योंकि सम्यग्दृष्टि जीव, चारित्र क्चि-वाला होता है। यदि वर्तमान में वह चारित्र-मोहनीय के उदय से चारित्र का अंशत. भी आराधन नहीं कर सकता, तो उसकी चारित्र क्चि उसे कालान्तर में चारित्र दिला-कर रहेगी।

## विज्ञान-भूमिका की दशा

विज्ञान-भूमिका को प्राप्त हुई भव्यात्मा मे निर्ग्रथ-प्रव-चन के प्रति अत्यन्त रुचि होती है। वह स्वीकार करती है कि

"सद्द्वामिणं भंते ! निग्गंथं पावयणं, पतिया-

मिणं भंते ! निग्गंथं पावयणं, रोयामिणं भंते ! निग्गंथं पावयणं । "

भगवन् । मैं निग्रंथ प्रवचन की श्रद्धा करता हूँ। यह श्रद्धा तो ओघ-सज्ञा से भी हो सकती है। शास्त्रो मे लिखा, इसलिये 'तमेव सच्चं णीसंकं जं जिणेहिं पवेइयं ' मानकर श्रद्धा व्यक्त की जा सकती है, लेकिन साधक ग्रागे बढकर उत्साह पूर्वक कहता है कि-'मै निग्रंथ प्रवचन की भ्रपूर्वता-सर्वश्रेष्ठता की प्रतीति (विश्वास-खातरी) करता हू। प्रतीति करने के बाद यदि रुचि-ग्रपनाने की इच्छा ( ग्रादर ) नहीं करे, तो भी न्यूनता रहती है, इसलिये वह यह भी कहता है कि-"मैं निर्ग्रथ प्रवचन मे रुचि रखता हूं,' इस प्रकार जिसकी दशा हो, वही विज्ञान-भूमिका को प्राप्त सम्यग्दृष्टि है। वह ग्रयने हृदय मे दृढना-पूर्वक मानता है कि-''इस विश्व मे एक मात्र निर्ग्रथ-प्रवचन ही ग्रात्मा के लिये वास्तविक ग्रर्थ-प्रयोजन है, यही परमार्थ है, इसके सिवाय सभी अनर्थ है, दुख-परंपरा के बढाने वाले हैं, **श्रनादि संसार** के हेतु हैं,"-इस प्रकार का श्रद्धा-बल, प्रात.-स्मरणीय म्रानन्द, कामदेव और ग्ररहन्नक ग्रादि श्रेष्ठ श्रम-णोपासको मे था। वे गृहस्थ होते हुए भी. जिनेश्वर द्वारा प्रशसित थे। उनकी दृढता, साधुओं के लिये भी ग्रादर्श रूप थी। इस प्रकार की दृढ श्रद्धा, क्षायोपशमिक सम्यक्तव मे होने पर वह क्षायिक सम्यक्तव की कारण बनती है और यथाख्यात-चारित्र प्राप्त करवाकर जैन से जिनेश्वर बना देती है।

वर्त्तमान युग मे दर्शनमोहनीय के उदय से प्रेरित, कई

जैन नामधारी लोग, श्रद्धालुओ की श्रद्धा को नष्ट करने के लिये 'सर्वधर्म समभाव' की जहर की मीठी गोली खिला कर दर्शन रूपी ग्रारोग्यता को नष्ट करते हैं और मिथ्यात्व रूपी रोग के घर बना देते हैं। नकली वस्तु देकर ग्रसली वस्तु छीनते हैं, मोक्षमार्ग छुडाकर ससार-मार्ग मे जोडते है। ऐसे लोगो से सावधान रहना चाहिये और ग्रपने सम्यक्त्व रूपी महान् रत्न की रक्षा करनी चाहिये।

# श्रद्धालुत्रों का परम श्राधार

सम्यक्त्व का मूल ग्राधार, देव-तत्त्व पर विश्वास करना है, क्योकि धर्म का उद्गम स्थान ही देव है। सर्वज्ञ जिनेश्वर देव द्वारा उपदिष्ट धर्म ही सत्य-परम सत्य है। वह शाश्वत सुखो का देने वाला है। यही धर्म उपादेय है। परमार्थ साधक और परमपद के इच्छुक को सबसे पहले, धर्म के उद्गम स्थान देव-तत्त्व को पहिचानना चाहिए। जिस प्रकार बाजार मे ग्राहक के सामने ग्रसली, नकली, बढिया, घटिया, विशुद्ध, ग्रशुद्ध, निर्दोष, सदोष और श्रच्छी बुरी सभी तरह की चीजें ग्राती है, यह ग्राहक की योग्यता और विवेक-बुद्धि पर निर्भर है कि वह कैसी वस्तु ग्रपनावे। असली ले या नकली, श्रच्छी ले या बुरी, उसी प्रकार ग्रात्म-साधक व्यक्ति के सामने भी इस ससार रूपी बाजार मे श्रनेक धर्म और मन्तव्य उपस्थित होते हैं। उन सब में से किसे ग्रपनाना, यह साधक की विवेक-बुद्धि को सोचना है। बुद्धिमान परीक्षक सोचता है कि मैं किसकी बात मानू ?

जो वुराइयाँ और खामियाँ मुक्त मे हैं, उन्ही बुराइयो और खामियो के पात्र का पल्ला पकड़ने से मेरा निस्तार नही होगा। जो स्वय विषय और कषाय मे ओतप्रोत है, रागद्वेष से जिनका सम्बन्ध दृढतापूर्वक लगा हुन्ना है, और जो प्रज्ञान के पाश से मुक्त नहीं हुए है, उनका श्राश्रय लेने से मेरा क्या हित होगा? जिस प्रकार दिरद्र की सेवा से कोई धनवान नहीं हो सकता, उसी प्रकार संसार-रत प्राणी की सेवा से मुक्ति लाभ नहीं हो सकता। इस प्रकार सोचते हुए, जिस सद्भागी साधक की दृष्टि जिनेश्वर देव की ओर जाती है। वह सहसा वाल उठता है कि—

श्रहो। मिल गया। वह ग्रचिन्त्य चिन्तामणि मिल गया। भव्य जीवो का जीवन श्राधार, विश्वत्राता, जिसे मैं विश्व की धर्म-हाटो में ढूँढ रहा था, वह धर्मराज, प्रकृति की सुन्दर वाटिक के शान्त एकान्त स्थान में मिल गया। ग्रहो ! इस विश्व-हित द्भूर में कितनी शान्ति विराज रही है। इस महामानव में न तो विषयों के विष का लेश है और न कषायों का कलुष ही। राग- द्देष विहीन यह विश्व-पिता, प्रत्येक भव्य को यही सन्देश देता है कि-

"देवाणुष्पिया! बुज्झ! बुज्झ!! बुज्झ!!! संबुज्झं किं न बुज्झह?" मैने उस लोकनायक का महान् उप-देण सुना। वह सर्वज्ञ था। उसकी वाणी श्रपूर्व एवं श्रविरुद्ध थी। दुनिया के दूसरे धर्म-नाथको की तरह उसकी वाणी में विसंवाद नही था। उस सर्वदर्शी धर्म-सम्राट ने विश्व के ऐसे रहस्य प्रकट किये कि जिन्हे दुनिया का दूसरा कोई भी देव नहीं जान सका। ग्रहो । मैं कितना भाग्यशाली हू। ग्राज मुफे मेरा तारक मिल गया। मैं निहाल हो गया। संसार की समस्त संपत्ति भूफे मिल गई।"

जो वीतराग एवं सर्वज्ञ हो, वही सच्चा मार्ग-दर्शक हो सकता है। तत्त्वो का वास्तिविक स्वरूप और आत्मोत्थान की उत्तम विधि वही बता सकता है। वह दुनियाँ के दूसरे देवों की तरह, रुष्ठ और तुष्ठ नही होता। वह प्रत्येक आत्मा में परमात्म-सत्ता स्वीकार करता है। वह किसी एक ईश्वर को जगत् का नियामक स्वीकार नहीं करता। उसके तत्त्व-ज्ञान में अनन्त ईश्वरों का अस्तित्व है और सम्यक् पुरुषार्थ द्वारा कोई भी आत्मा, परमात्मा बन सकता है-ऐसा उसका उद्घोष है। उसके मार्ग में छोटे वडे और सूक्ष्म प्राणियो तक की अहिंसा का अदितीय विवेक है। आत्म-शुद्ध का कम तथा कर्म-निर्जरा का जैसी स्वरूप, जिनेश्वर के धर्म में है, वैसा अन्यत्र कहा है?

वर्तमान मे, उस विश्वोत्तम द्वारा सुवासित वातावरण मे रहकर भी जो जीव, उसको नहीं पहिचान सकते और दूसरे रागी देवी तथा श्रल्पकों के चक्कर में पडकर, उस परमवीतरागी सर्वज्ञ सर्वदर्शी परमात्मा को, श्रस्वज्ञ एवं रागी बताते हैं, उसका महत्व गिराकर उसे निम्न-कोटि का बताते है, वे सचमुच जिन-धर्म के विरोधी हैं। भन्य-प्राणियों को मिथ्यात्व में भटकाने वाले हैं और हैं मोक्षमार्ग के प्रत्यनीक। ऐसे व्यक्तियों के हाथ में यदि नैतृत्व श्रा जाय, तो वे श्रपने कुकृत्यों से इस उत्तमोत्तम मार्ग

का लोप करने में ही ग्रंपनी शक्ति लगाते हैं। जो जिनेश्वर भगवतो की वीतरागता सर्वज्ञता नहीं मानते, वे जैनत्व से ही इन्कार करते हैं। जब जिनेश्वर वीतराग नहीं, सर्वज्ञ-सर्वदर्शी नहीं, तो उनका उपिंदिष्ट मार्ग भी विशुद्ध नहीं। उनमें भूल एवं स्खलना हो सकती है, तो उनके मार्ग के प्रचारक—गुरुवर्ग भी उसी दूषित मार्ग के प्रचारक हो सकते हैं। धर्म का मूल उद्गम स्थान ही जहाँ त्रुटिपूर्ण हो, तो उनका धर्म और उसके ध्राश्रित गुरु-वर्ग भी त्रुटिपूर्ण हो होता है। इस प्रकार भगवान् जिनेश्वर देवों की वीतरागता और सर्वज्ञ-सर्वद्धिता को नहीं मानने वाले, उनके मार्ग को भी त्रुटि-पूर्ण माने, तो इसमें सन्देह ही क्या है ऐसे लोग, जिनेश्वर, उनके तत्त्वोपदेश तथा मुक्तिमार्ग के विरुद्ध प्रचार करने वाले हैं, उनका महत्व गिराने वाले हैं, वे भव्य-जीवों के हित-शत्रु हैं।

हा, तो धर्म का उद्गम स्थान देव-तत्त्व है। ग्रात्मा को परमात्मा बनानेवाली प्रकिया का वास्तविक उपदेष्टा यदि कोई है, तो केवल सर्वज्ञ-सर्वदर्शी जिनेश्वर भगवत ही। धर्म के इस मूलाधार को यथार्थ रूप मे मानने वाला, उनके प्रवचनो पर पूर्ण श्रद्धा रखने वाला ही सम्यक्त्व युक्त हो सकता है। जिसके हृदय मे जिनेश्वर भगवंतो की परम वीतरागता, सर्वज्ञ-सर्वदिशिता तथा उनके निर्गथ-प्रवचन मे श्रद्धा नही-दृढ श्रद्धा नही, वह सम्यग्दृष्टि नही है, मिथ्यादृष्टि है।

जो धर्म के मूलाधार ऐसे देवतत्त्व पर श्रद्धा रखता है, वही गुरु-तत्त्व पर भी श्रद्धा रखता है। गुरु के गुरुत्व की कसोटी उसके सामने मौजूद रहती है। देव के बताये हुए गुरु के लक्षणों से युक्त, सर्वत्यागी, मुक्ति-पथ के पिथक, निरवद्य जीवन व्यतीत करने वाले और जिनेश्वर भगवत के वचनों का प्रचार करने वाले ही सच्चे गुरु हैं। वे मुक्ति-पथ के सार्थ हैं। ग्राचार्य उनके सार्थवाह हैं, इतना ही नहीं, वे जिनेश्वर भगवंत के प्रति-निधि हैं और ग्रपनी साधना से वे शीध्र ही जिनेश्वर के समान होने वाले हैं। निर्ग्य मुनिराज, सम्यग्दृष्टियों के लिए दूसरे ग्राधार है।

वर्त्तमान समय में इस गुरु पद का वेश धारण करके कई लोग ग्रपनी कुश्रद्धा और कदाचार से निग्नंथ-धर्म का लोप करते है। कई ससार-मार्ग के प्रचारक बन गये हैं। उन्हे ग्रपने वेश का भी विचार नहीं होता। वे जैन-मुनि कहाते हुए भी जिनेश्वरों का महत्व गिरावे, और उन्हें श्रन्य रागी एवं श्रल्पज्ञों की श्रेणी में रखे, तथा सावद्य प्रचार करें, तो वे वास्तव में सुगुरु नहीं, कुगुरु हैं। सुगुरु के वेश में कुगुरु हैं। सम्यग्दृष्टियों का कर्त्तव्य है कि ऐसे धर्म-धातक स्वागधारियों का संसर्ग भी, कुगुरु त्याग की तरह त्याग दें। ऐसे लोग तथा-रूप के कुगुरु से भी ग्रधिक भयानक होते हैं।

सम्यक्तव प्राप्ति और स्थिति का तीसरा भ्राधार, सम्यक्श्रुत है। सम्यक्-श्रुत वह है-जिसमे निग्नैथ-प्रवचन सुरक्षित है।
ऐसे भ्राचारागादि सम्यक्-श्रुत के श्रवण, पठन, मनन से सम्यक्त्व की प्राप्ति, स्थिति, रक्षा और वृद्धि होती है। सम्यक्-श्रुत, उत्थान मे सहायक होता है। इसके भ्राधार से हम देव और गुरु का स्वरूप, भ्रगार तथा श्रनगार धर्म और निर्वाण-मार्ग को जान सकते हैं और यथाशक्य भ्राचरण करके उन्नत हो सकते है।

सम्यग्दृष्टि मनुष्यो के लिए सम्यक्-श्रुत ही मित-श्रुत ज्ञान में वृद्धि तथा अविधि, मन पर्यव और केवलज्ञान का मार्ग प्रशस्त करता है। सम्यक् श्रुत के अवलबन से आत्मा अशुभ परिणित से बचकर प्रशस्त भावों में विचरण करता है। यह श्रुतावलम्बन ही आत्मावलम्बन का कारण है। इससे परावल-म्बन छूटकर आत्मावलम्बन बढता है।

### तत्त्वार्थ श्रद्धा

कुदेवादि को मानना अथवा 'जीव को अजीव' प्रादि खोटी मान्यता रखना ही मिथ्यात्व है-ऐसी बात नहीं है। यह विवेचन तो उन जीवो की अपेक्षा से है, जो किसी अन्य देवादि के मानने वाले हो। ससार में अनेक प्रकार के मत चल रहे हैं, जो अपने पक्ष को धर्म के नाम से चलाते हैं। उनमें से बहुत से पुण्य, पाप, स्वर्ग, नर्क आदि मानते हैं। कुछ 'मोक्ष' को भी मानते हैं, भले ही उनकी मान्यता विपरीत हो, परन्तु वे भी अपने मत को 'धर्म' ही कहते है। इस प्रकार के अन्य-मतो को ही असम्यग्-दृष्टि कहने से विवेचन अधूरा ही रहता है। शेष ऐसे जीव भी रह जाते है जो किसी भी धर्म या पंथ को नहीं मानते। कुछ तो धर्म मात्र से घृणा करके धर्म-निर-पेक्ष हो गये हैं और कई ऐसे हैं कि जिनके जीवन का लक्ष ही श्रर्थ-प्राप्ति या भौतिक सुखो मे लीन रहना है, तथा धर्म का सबंध केवल मन वाले सज्ञी-जीवो से ही है, ग्रसंज्ञी जीव तो सभी ऐसे हैं कि जिनका किसी भी धर्म से कोई संबंध ही नही है। इस प्रकार के ग्रसंज्ञी, और धर्म-निरपेक्ष सज्ञी जीवो को 'कुश्रद्धा' रूप मिथ्यात्व नही लगता, फिर भी वे सम्यग्दृष्टि नही है। क्योंकि उनमें वास्तविक तत्त्व-श्रद्धा का ग्रभाव है। उनमें कुश्रद्धा नहीं, परन्तु ग्रश्रद्धा है। तत्त्व की रुचि नहीं और जबतक तत्त्व-श्रद्धा नही होजाय, तबतक जीव मिथ्यादृष्टि ही रहता है। तात्पर्य यह कि मिथ्यात्व निवृत्ति के लिए तत्त्व-श्रद्धान होना परमावश्यक है। इसीलिए उत्तराध्ययन २८ मे 'कुदर्शन-वर्जन ' रूप ग्राचार के पूर्व ही 'परमार्थ-संस्तव 'और 'सुदृष्ट परमार्थ सेवन 'रूप भ्राचार का होना है । तत्त्वार्थ सूत्र भी "तत्त्वार्थ श्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्" कहता है। तात्पर्य यह कि कुश्रद्धा त्याग ही पर्याप्त नही, किन्तु तत्त्वार्थ-श्रद्धा होने पर ही मिथ्यात्व छूटता है और सम्यग्दृष्टि बनता है। मिथ्यात्व त्याग के लिए तत्त्वार्थ श्रद्धा आवश्यक है।

# पहले से चौथा कब ?

'सम्यग् दर्शन' ही सिद्धि का प्रथम सोपान है, धर्म की मूल-भूमिका है। इसके बिना प्राणी अनाराधक रहता है, फिर भले ही वह प्रशान्त कषायी और शुक्ल-लेश्या युक्त क्यों न हो। प्रथम गुणस्थान में पाची महावतो का कठोरता से पालन भी होता है, उग्र तपस्या भी होती है। इतना होते हुए भी वह श्राराधक नहीं माना जाता, उसका गुणस्थान पहला ही होता है। इसका मुख्य कारण यही है कि उस किया के साथ धर्म का श्राधारभूत सम्यग्दर्शन नहीं है। वह सारी साधना, विना नीव के हवाई-महल के समान है। गुव्बारा (फुगा) वहीं तक श्राकाश में ऊँचा उडता रहता है, जबतक कि उसकी हवा नहीं निकले। जबतक उग्र श्राचार से प्राप्त शुभ-कर्म रूपी हवा की शक्ति है, तबतक वह प्राणी दैविक सुख पाता रहता है, और जहां यह शक्ति खत्म हुई, तो ऐसा नीचे गिरता है कि फिर उसके लिए दुख-परम्परा ही मुख्य रह जाती है। सम्यक्त के श्रभाव में उसकी साधना, श्राराधना की सीमा में नहीं श्रा सकती।

#### सत्रह पापों के सद्भाव में भी

चौथे गुणस्थान मे श्रठारह पाप मे से एक मिथ्यात्व जाता है, शोष १७ पाप-स्थान रहते है। फिर भी वह श्राराधना की जघन्य सीमा मे तो श्रा ही जाता है।

एक ओर १७ पापस्थान रहते हुए भी म्राराधक, और दूसरी ओर चारित्राचार का कठारता से पालन करते हुए भी म्रानाराधक। पहले के लिए चौथा गुणस्थान, तब दूसरे के लिए पहला ही। इसका मुख्य कारण ही सम्यक्त्व की महिमा है, यथार्थ श्रद्धा का महत्व है। जिसकी दृष्टि सुधर गई, उसका म्राचरण भी कभी सुधरता है। चारित्र-मोहनीय कर्म के उदय से यदि वह इस भव मे, चारित्र प्राप्त नही कर सकता, तो मृत्य मनुष्य-भव मे चारित्र प्राप्त कर लेगा। यदि म्रगले मनुष्य

भव मे चारित्र प्राप्त नहीं किया और सम्यक्त का संबल भी छूट गया, तो एक बार के सम्यक्त के संस्कार, उसमें फिर से सम्यक्त को जगा देगा और श्रधिक से श्रधिक श्रद्धं पुद्गल-परावर्तन तक तो उसे मोक्ष में पहुँचा ही देगा।

#### ज्ञान भी श्रज्ञान

मिध्यात्व के सद्भाव में ऊँचे प्रकार का ज्ञान भी ग्रज्ञान होता है। कई प्राणी ऐसे होते हैं, जिनमें ज्ञानावरणीय के क्षयो-पशम से जानकारी अधिक होती है। नव पूर्व से ग्रधिक ज्ञान तक पा लेते हैं, और उनके उपदेश से दूसरे प्रतिबोध पाकर अपना हित साध लेते हैं, किंतु वे तो ज्ञानियों की दृष्टि में प्रज्ञानी ही रहते हैं। जिस प्रकार सम्यक्तव के ग्रभाव में उग्र चारित्र भी ग्रचारित्र रहता है, उसी प्रकार सम्यक्तव के ग्रभाव में पूर्वी का ग्रागमिक ज्ञान भी ग्रज्ञान होता है और तप भी बन्ध का कारण होता है।

सम्यक्त्व प्राप्त होते ही-उसी समय ग्रज्ञान, ज्ञान के रूप मे परवर्तित हो जाता है। एक समय का भी श्रन्तर नहीं रहता, फिर भले ही वह स्वल्प ही हो। और बिना सम्यक्त्व के पूर्वों का ज्ञान भी श्रज्ञान रहता है। सम्यक्त्व मे वह शक्ति है कि वह श्रज्ञान को ज्ञान बना देती है।

### इतना महत्त्व क्यों ?

कोई पूछ सकता है कि 'सम्यक्त को इतना महत्त्व क्यों

दिया गया ? ज्ञान, चारित्र और तप से भी सम्यक्त्व को ग्रत्य-धिक महत्व देने का कारण क्या है ? 'प्रश्न ठीक है। समाधान मे कहा जाता है-किसी भी कार्य मे प्रवृत्ति करने के पूर्व उसके उद्देश्य, नियम तथा परिणाम को समभ लेना ग्रावश्यक है। बिना सोचे-समभे किया हुग्रा प्रयत्न बेकार जाता है और दुख-दायक भी हो जाता है।

श्रांखो पर पट्टी बाँध कर चलने वाला या अन्धा व्यक्ति, गलत दिशा मे चलकर इच्छित स्थान से दूर भी चला जाता है, और कूएँ या खड्डे मे गिरकर जान से हाथ भी धो लेता है। यदि उसकी श्रांखो की पट्टी खुल जाय या नैत्र की ज्योति प्राप्त कर ले, तो वह खाई खड्डे से बचकर निश्चित्त स्थान पर पहुँच सकता है।

एक बाई, यदि बिना सोचे समभे भोजन की सामग्री का उपयोग करे और हलवे में नमक मिर्च और मसाले मिला दे, तथा दाल शाक में शक्कर ग्रादि डाल दे, तो वह परिश्रम करते हुए और मूल्यवान सामग्री लगाते हुए भी विफल तथा निन्दा की पात्र हागी।

एक निशाने बाज, पूरी शक्ति और बढिया साधनो से निशाना लगावे, किंतु उसकी दृष्टि सधी हुई नहीं है, तो वह निशाना नहीं वेध सकेगा। उसका निशाना चूक जायगा और उसका प्रयत्न वेकार हो जायगा।

दो भूखे चूहे, भोजन की तलास में निकले। उन्हें मिठाई की सुगन्ध ग्रागई थी। उस घर में एक सँपेरा ठहरा था। उसके एक करंडिए में सॉप और दूसरे में मिठाई थी। एक चूहे ने करंडिए को सूँघा, पहले में उसे सुगन्ध नहीं आई, वह दूसरे करडिए के पास गया और सुगन्ध पाकर उसे काटकर मिठाई खाई। दूसरे चूहे ने बिना सोचे-समभे सॉप वाले करडिए को काटा और सॉप का भक्ष बन गया।

यह है बिना सोचे समके प्रयत्न का परिणाम । बिना सोचे-समके प्रयत्न करने से सुख के बजाय दुख पल्ले पडता है और राष्ट्र तक बरबाद हो जाते हैं । इन उदाहरणों से सम्यग्-दर्शन का महत्व समक्त में ग्रा सकता है । सम्यग्दर्शन के ग्रभाव में ही जीव, ग्रनादिकाल से संसाराटवी में परिभ्रमण कर रहा है । इसके बिना कठोर संयम तथा उग्र तप भी बेकार से रहे । यह है सम्यग्दर्शन का महत्त्व ।

#### **अपरिवर्त्तनीय**

सम्यक्त्व रूपी महान् रत्न की प्राप्ति सरल नही है।
यह किसी की इच्छा या समभ पर प्राधारित नही है और न
किसी के अभिप्रायों से इसका रूप बनता-बिगडता है। यह
अपने आप मे जैसा है वैसा ही है। सर्वज्ञ भगवतों ने सम्यग्दर्शन का जो स्वरूप बताया है, वही सत्य तथ्य और यथार्थ
है। उसी की ग्राराधना से ध्येय की सिद्धि होती है।

यदि कोई लौकिक विद्याओं का पडित-विश्व-विद्यालयों का प्रोफेसर, प्रिंसिपल अथवा भौतिक विज्ञान का म्राचार्य, सम्यग्दर्शन के विषय में भ्रपना भ्रमिप्राय व्यक्त करे, और वह भाप्त-वचनो के किचित् भी विपरीत लगता हो, तो उसे स्वीकार नही किया जा सकता। क्यों कि वीतराग सर्वज्ञ भगवंतो के सिद्धात मे, छद्मस्थ त्रुटि नही बता सकता। वह इसके योग्य ही नही है। श्राजकल के प्रोफेसरो को, पूर्व के ज्ञान का अश भी ज्ञात नहीं है, जब नो पूर्व से ग्रधिक पढे हुए भी मिथ्या-द्ष्टि हो सकते हैं, तो श्राजकल के इन प्रोफेसरो की हस्ति ही क्या है ? ये तो उनके सामने वामन और बेतिये से भी छोटे हैं। यदि इनकी स्वच्छन्द-बृद्धि के श्रनुसार सम्यग्दर्शन का रूप बनता हो, तो वह एक रूप मे रह भी नही सकता। भिन्न-भिन्न पडितो के भिन्न भिन्न मत होते हैं, किंतु सम्यग्दर्शन का रूप तो एक ही है। ग्रतएव इसके स्वरूप के विषय में किसी को ग्रपनी टाग प्रडाना निरी हिमाकत है, ग्रनिधकार हस्तक्षेप है। एक अश्र-द्धालू-कुश्रद्धालु, जिनेन्द्र भगवान् के सिद्धातो को बिगाडने की कुचेष्टा करे, यह उसकी स्वच्छन्दता का नग्न ताण्डव ही है।

एक भाषा-शास्त्री है, वह ग्रारोग्य शास्त्री, न्यायशास्त्री, युद्ध-विद्या-विशारद, वाणिज्य निपुण और कृषि विशारद ग्रादि नहीं हो सकता—यह सब कोई जानते हैं। तब वह धर्म-विशारद धर्मज्ञ और धर्म का महाज्ञानी बनने का ढोग करके ग्राप्त सिद्धातों को भुठलाने की कुचेष्टा क्यों करता है ? वह जिन शब्दों और वाक्यों का ग्रप्नी स्वच्छन्दता पूर्वक भिन्न ग्र्यं करता है और संस्कृति के प्रतिकूल परिणाम निकालता है, क्या यह उसकी श्रनधिकार चेष्टा नहीं है ?

श्रात्माथियो का कर्त्तव्य है कि वे हिताहित को समभें

और कुप्रचारको के चक्कर मे नही आकर जिनेश्वर भगवंतों के वचनो पर पूर्ण विश्वास रखे। अपनी श्रद्धा की सुरक्षा ही ससार से पार उतारने वाली प्रथम शक्ति है। परम दुर्लभ ऐसी सुश्रद्धा को पाकर जो उसे सुरक्षित रखता हुआ आगे बढेगा, वह अवश्य मुक्ति लाभ करेगा।

## सम्यग्दृष्टि का निर्ण्य

कोई कहते हैं कि-'मनुष्य ग्रपनी दृष्टि का निर्णय स्वयं कर सकता है। "मैं सम्यग्दृष्टि हूं या मिथ्यादृष्टि," इस विषय का निर्णय ग्रात्मा ग्रपने ग्राप कर सकती है। उसे किसी दूसरे के निर्णय की ग्रावश्यकता नही रहती' इस प्रकार दृढतापूर्वक ग्राग्रह के साथ कथन किया जाता है। इन पंक्तियो मे इसी पर विचार किया जाता है।

हम अपने श्राप में सम्यक्त होने का निर्णय कर सकते है, भवश्य कर सकते है, किंतु किसी प्रामाणिक श्राधार-कसीटी के वल पर ही। बिना किसी श्राधार या श्रशुद्ध श्राधार से, श्रपनेश्राप किया हुश्रा निर्णय गलत भी हो सकता है। प्रामा-णिक कसीटी पर कस कर किया हुश्रा निर्णय भी गलत हो सकता है, तो बिना किसी श्राधार के निश्चित्त किये हुए विचार का तथ्यहीन सिद्ध हो जाना श्रसंभव नहीं है। व्यवहार में भी हम देखते और श्रनुभव करते हैं कि जिन रोगो को हम साधारण और सुसाध्य मानते हैं, वे दु.साध्य श्रथवा श्रसाध्य सिद्ध होते है। तपेदिक श्रादि रोगो में डॉक्टर का निदान सुनकर कितने 'ही लोग चौक उठते है। पहले उनको इसका ग्राभास ही नहीं होता। इसी प्रकार मुकहमो का फँसला, प्रतियोगिता मे अपने निश्चय के विपरीत परिणाम ग्राना, पूर्ण रूप से लाभ के विश्वास के साथ किए हुए व्यापार मे हानि हो जाना, ग्रादि ऐसे प्रत्यक्ष उदाहरण है, जिससे हमारी धारणा एवं मान्यता के विपरीत फल होता दिखाई देता है, तव 'ग्रपनी दृष्टि यथार्थ है या नहीं, हमारी ग्रात्मा पर दर्शन-मोहनीय का ग्रावरण है या नहीं, ग्रथवा क्षयोपशम होगया है,'—यह कैसे जान सकते हैं रे यदि कोई ग्रपने मन से निश्चय कर ले कि 'मैं सम्यग्दृष्टि ही हूं,' तो क्या उसका यह निश्चय सत्य ही होता है, उमे भ्रम नहीं हो सकता, यह कैसे कहा जा सकता है रे

हाँ, हम शास्त्रों की तुला पर अपने विचार एवं परिणति को तोल कर निर्णय करे, तो वह बहुधा सत्य हो सकता है। 'इसके लिए शास्त्रों को कसौटी रूप बनाकर, उस पर अपनी परि-णति को कसकर, बुद्धिमता पूर्वक निर्णय करे, सम्यग्दृष्टि के लक्षण आदि अपने में पावे, तो वह निर्णय बहुधा ठीक हो सकता है, किंतु बिना किसी प्रौढ एवं वास्तविक आधार के ही मनस्वीपने से कोई अभिप्राय बनाले, तो ऐसे विचार बहुधा 'श्रामक होते हैं।

जिनागमों में उल्लेख है कि सूरियाभ भ्रादि देव और इन्द्र, भ्रविध जैसे प्रत्यक्ष ज्ञान के धारक होते हुए भी भ्रपनी दृष्टि के विषय में भगवान् महावीर प्रभु से पूछते हैं कि—''प्रभु ! मैं संम्यग्दृष्टि हूं या मिथ्यादृष्टि ?'' वे भ्रपने विषय में सर्वज्ञ

भगवान् के निर्णय को जानना चाहते हैं और उसी निर्णय को स्वीकार करते है। ऐमे उल्लेख हमे यह बतलाते हैं कि बिना शास्त्रीय ग्राधार के ग्रपने ग्रापके लिए दृष्टि का निर्णय कर लेना और उसे सर्वथा सत्य मान लेना ग्रनुचित है।

यदि ऐसा निर्णय करने की शक्ति सर्व साधारण मनुष्यो मे होती, तो बहुत से मनुष्य मिथ्यादृष्टि नही रहते। तामली तापस और पूरन तापस जैसे कितने ही अजैन तापस, आत्मार्थी थे। उनकी कषाये पतली एवं उपशान्त थी, उनमे दुराग्रह नहीं था। वे ग्रपनी मान्यता को पूर्ण रूप से सत्य मानकर कठोर साधना करते थे। फिर भी उनकी दृष्टि शुद्ध नहीं थी। वे भ्रम मे ही थे ग्रौर ग्रपने भ्रम को ही यथार्थ मानते थे। जब उनका भ्रम दूर हुम्रा, तभी वे सम्यग्दृष्टि हुए । ग्रैवेयक मे जानेवाले सिंलगी मिथ्यादृष्टि की भ्रात्म-परिणति और चर्या कितनी ऊँची होती है ? शुक्ल-लेश्या युक्त एवं मनोयोग पूर्वक संयम साधना करते हुए भी वे मिथ्यादृष्टि रहे। क्या वे भ्रपने भ्राप को मिथ्या-दृष्टि मानते थे ? नहीं । वे अपनी मान्यता को सत्य एवं यथार्थ मानते थे और दूसरे यथार्थ मानने वालो को ग्रसत्य मानते थे। यदि उन्हे ग्रपनी भूल दिखाई देती, तो वे उसे छोडकर सत्य श्रपना लेते । वे श्रपनी मान्यता को सत्य एवं सम्यग् ही मानते थे। यह उनका भ्रम था। वे भ्रम को ही यथार्थ मानते थे। इस प्रकार की भूल सामान्य मनुष्य से ही नही, पूर्वधर से भी हो सकती है। ऐसी दशा मे सामान्य मानव कहे कि-'श्रपने मे सम्यक्तव होने का सत्य निर्णय मनुष्य स्वत कर सकता है, 'यह कितनी तथ्य-हीन बात है ?

परमतारक प्रभु महावीर से साक्षात्कार होने के पूर्व श्री इन्द्रभूतिजी ग्रादि भी ग्रपने आपको सत्पथगामी और भग-वानु को दभी एव इन्द्रजालिक मानते थे।

श्री श्राईकुमार निर्ग्रन्थ के सम्पर्क मे श्रानेवाले तापसादि श्रपने को सत्पथगामी ही मानते थे। जमाली भी श्रपनी विचा-रणा को सत्य मनता था और भगवान् के सिद्धात को श्रसत्य कहता था, किंतु ये सब श्रसत्य सिद्ध हुए। श्रतएव बिना सैद्धा-तिक कसोटो के श्रपनेश्रापको सम्यग्दृष्टि मानना भ्रम है-बुद्धि का विपर्यास है।

मनुष्य, अपनी वृद्धि, विचारणा और निश्चय के अनुसार किसी वात का निर्णय करलेता है एवं तदनुसार ईमानदारी पूर्वक निष्कपट भाव से प्रचार भी करता है, कितु उसकी विचारणा एवं निश्चय, निर्दोष ही है, भ्रम रहित ही है, यह कैसे कहा जा सकता है ? यदि ईमानदारी से किये हुए सभी निर्णय सत्य ही होते हो, तो अपील-कोर्टों में कोई भी निर्णय नहीं वदला जाना चाहिए, और अपील-कोर्ट की आवश्यकता ही नहीं रहनी चाहिए। अपील-कोर्ट से भी भूले होती है। कभी निर्दोष दित हो जाते हैं और अपराधी निर्दोष होकर छूट जाते हैं। अतएव 'मनुष्य का अपना निर्णय सत्य ही होता है'—यह मानना भूल है। जब पौद्गलिक विषयों में भी भ्रम से असत्य निर्णय हो जाते हैं, तब तात्त्विक एवं आदिमक विषय में मनस्वी निर्णय सत्य ही होता हैं—यह कहना तो दु साहस ही है।

श्रतएव शुद्ध निर्दोष ज्ञानियो के श्राधार का श्रवलम्बन लेकर श्रपनी परिणति देखना और निर्दोष बनने का प्रयत्न करना ही हितकर है।

# स्व-पर विवेक

जड के सम्बन्ध से हमारी आत्मा इतनी अधिक बँधी हुई है कि जिससे छूटना बड़ा किठन हो रहा है। बन्धनो की कठोरता, अधिकता और दृढतमता ने, अनन्त शक्ति सम्पन्न आत्मा को एकदम कमजोर बना दिया और बन्धनरूप शत्रु बलवान हो गया। बलवान शत्रु पर विजय पाना, कमजोर व्यक्ति के लिए अशक्य है। उसे तो हर हालत मे दूसरे की सहायता लेनी ही पड़ेगी। बिना दूसरो की सहायता के एक कमजोर व्यक्ति, कभी विजय प्राप्त नहीं कर सकता।

ग्रातमा, कर्मों के बन्धनों में बंधी हुई है, ग्राज से नहीं, ग्रनादिकाल से। ग्रनन्त ग्रात्माएँ तो ऐसी है कि जिन्हें ग्रपनेपन का ज्ञान ही नहीं है। कई ग्रात्मा के ग्रस्तित्व को ही नहीं मानते, कई मानते हैं, तो स्वरूप की ग्रज्ञानता से विपरीत सम-मते हैं। कुछ जीव ऐसे भी हैं जिन्हें ग्रात्म-स्वरूप का यथार्थ ज्ञान है और वे शत्रु तथा मित्र को पहिचानते हैं। ऐसे थोड़े से जीव ही कर्म-शत्रु पर विजय प्राप्त कर स्वतन्त्र होने में यथा-शक्ति प्रयत्नशील हैं। वे मानते हैं कि कर्म-बन्धनों में जकड़ी हुई ग्रात्मा, किस प्रकार मुक्त हो सकती है।

शंका-म्रात्मा, स्वतन्त्र द्रव्य है। उसे जड-कर्म नही बांध

सकते। जीव और ग्रजीव दोनो स्वतन्त्र द्रव्य हैं। जो ग्रात्मा होकर ग्रपने को जड-कर्मों के बन्धन मे बधा हुग्रा मानता है, षह मिथ्यात्वी है। वह ग्रात्मा की ग्रनन्त शक्ति को नहीं सम-भने वाला ग्रज्ञानी है। जब ग्रात्मा बन्दी ही नहीं, तो मुक्त होने का प्रश्न ही कैसे हो सकता है ?

समाधान-शरीरधारी को एकात 'मुक्त ग्रात्मा' कहना तो प्रत्यक्ष ही ग्रसत्य है। उसे कथचिन् बन्दी मानना ही पडेगा। ग्रन्यथा विविध शरीरो और रूपो मे-मनुष्य, पशु. त्रस, स्थावर, सूक्ष्म, बादर ग्रादि पृथक् पृथक् भेदो एव शरीरो मे वह क्यो रहा हुग्रा है ?

जव सभी ग्रात्मा मे ग्रनन्त ज्ञानादि शक्ति समान रूप से रही हुई है, तो एक ज्ञानी दूसरा ग्रज्ञानी, एक सम्यक्त्वी दूसरा मिथ्यात्वी, एक सुखी दूसरा दुखी, एक सम्पन्न दूसरा विपन्न, एक संज्ञी दूसरा ग्रसज्ञी,—ये भेदानुभेद ही क्यो है ? जब ये भेद है, तो मानना पड़ेगा कि शक्ति मे भी भेद है। जब मूल शक्ति सब मे समान रूप से है, इसमे किंचित् मात्र भी श्रन्तर नही है, तो ये दृश्यमान भेद क्यो हुए ? इसका एक मात्र समाधान यही है कि ग्रात्मा, जड के बन्धनो मे बंध कर पराधीन हो गयी है। उसकी ज्ञानादि शक्ति ग्रवस्त्व है। छोटे बालक और युवक मनुष्य की मूल ग्रात्म-शक्ति तो समान ही है, पर एक युवक, ग्रनेक बालको से ग्राधिक बलवान है। वह ग्रनेक बालको को भयभीत कर देता है, पीट देता है और जान से मार भी सकता है। उसके सामने वालक तुच्छ, निर्वल और

प्रपनी रक्षा करने योग्य नहीं माना जाता। इसका यही कारण है कि युवक की शक्ति कुछ विकसित है, तब बालक की शक्ति प्रवरुद्ध है-बद्ध है। उसका विकास नहीं हो पाया है। वह युवक की ग्रपेक्षा विशेष बन्दी है।

संसार के सभी प्राणियों में गति, स्थिति, इन्द्रियादि सबधी जो विविधता दिखाई देती है, वह बन्धनावस्था ही के कारण है। मुक्त जीवो मे कोई भेद नही रहता। सभी मुक्ता-त्माओं की शक्ति, ज्ञान, सुख ग्रादि समान है। भेद संसारियो मे ही रहा हुन्रा है। एक केवलज्ञानी पाँच सौ धनुष्य जितना दीर्घ शरीरी है, तो दूसरा दो हाथ से भी कम लम्बा। एक लगभग करोड पूर्व तक मनुष्य शरीर मे रहता है, तो दूसरा केवल प्राप्ति के कुछ देर वाद ही निर्वाण प्राप्त कर लेता है। एक के म्रतिशयो की ऋदि है और विशाल शिष्य-परिवार है, तो दूसरा माथे पर आग का भीषण उपसर्ग सहता हुआ एकाकी अवस्था मे देह त्यागता है। एक गुरु है, तो दूसरा शिष्य है। जब कि इनके सभी के केवलज्ञानादि ग्रात्मिक गुण समान हैं, किंचित् भी अन्तर नहीं है। इससे सिद्ध हो जाता है कि संसारी जीव, जड के संयोग से संबधित है, वन्दी है और इसी से यह विविधता है।

यह तो प्रत्यक्ष सिद्ध है कि हमारी भ्रात्मा, संयोग-संबंध में बंधी हुई है। अत्एव ग्रात्मा को सर्वथा मुक्त-एकात मुक्त, कहने वालो की बात असत्य है। संयोग-सम्बन्ध में बधे हुए होकर भी अपने-श्राप को मुक्त कहने वालो की बात सत्य

नहीं है।

जीव, सर्वथा मुक्त भी हो सकता है, पहले हुए भी है। जब मुक्त जीव भी है, जीव मुक्त भी हो सकता है, तो मुक्त होने का कोई उपाय भी श्रवश्य हो होना चाहिए। वह उपाय है—निग्रंथ प्रवचनानुसार सम्यग् ज्ञानादि का श्राचरण करना। जिनेश्वर देव, निर्ग्रथ गुरु तथा जिनागमो का श्रवलबन लेकर जीव, बन्धन-मुक्त हो सकता है।

शका-पर से मुक्त होने के लिए परावलम्बन लेना, यह तो उन्मार्ग है, उलटा रास्ता है। क्या कभी विष से भी श्रमण्त्व की प्राप्ति हो सकती है ? परावलम्बन बन्धनकारक ही होता है, मुक्तिदाता तो स्वावलम्बन ही है। इसलिए देव, गुरु ग्रादि 'पर' का श्रवलम्बन त्याग कर श्रपने श्राप मे लीन होना, श्रपने श्रापका श्रवलम्बन करके स्थिर-निष्कम्प हो जाना ही मोक्ष का सच्चा उपाय है। श्रापका बताया हुग्रा उपाय तो बन्धन कारक ही है। श्राप उसे मुक्ति का उपाय कैसे कहते हैं ?

#### सजातीय विजातीय

एकांत निश्चयवादी पूछ रहा है कि—'पर के बन्धन से मुक्त होने के लिए पर का अवलम्बन लेने का सिद्धात असत्य है। देव गुरु और आगम भी पर है, इनके अवलम्बन से मुक्ति, होने की मान्यता युक्ति-संगत नहीं है। इस प्रकार का कथन सम्यग् विचार युक्त नहीं है। यह ठीक है कि अपने से भिन्न समी वस्तुएँ 'पर' हैं, फिर भले ही वह जड हो या चेतन, माता

पितादि हो, या देव गुरु श्रादि । इन सब को श्रपने से भिन्न मानना सत्य है, किंतु पर होते हुए भी माता-पितादि हितैषी और चोर लुटेरे व शत्रु श्रादि मे अन्तर है। माता-पितादि रक्षक हैं और चोर लुटेरे हत्यारे श्रादि भक्षक है—नाशक हैं। अतएव हेय--हानिकारक पर का त्याग करना और हितकारक का श्रादर करना आवश्यक है, जिसके अवलम्बन से ध्येय की प्राप्ति हो।

पर भी दो प्रकार का होता है, एक सजातीय और दूसरा विजातीय। जड, विजातीय पर है और म्रात्मा सजातीय। पर-विजातीय पर से स्नेह करना=पुद्गल की सेवा करना, पाप है और सजातीय मात्मा की सेवा करना एवं शान्ति पहुँचाना—पुण्य है। इस प्रकार 'पर' बन्ध का कारण होते हुए भी विजातीय पर की सेवा, म्रशुभ बन्ध का कारण है और सजातीय पर की सेवा प्रायः शुभ-बध का कारण है।

सजातीय पर के भी दो भेद है। एक प्रकार के जीव प्रधोगामी है, बन्धनों में अधिकाधिक बंधते जा रहे हैं, और दूसरी प्रकार के जीव ऐसे हैं जो बन्धन-मुक्त हो चुके हैं, या हो रहे हैं। प्रथम प्रकार के जीव भी विजातीय पर की तरह भवलम्बन के योग्य नहीं है, किंतु दूसरी प्रकार की सजातीय प्रात्माएँ, पर होते हुए भी स्वोपयोगी हैं। माता-पितादि की तरह पालक हैं। इसमें से देव-कोटि के जीव तो स्वतन्त्र हो च्के हैं, और गुरु कोटि के सजातीय, स्वतन्त्रता संग्राम चला रहे हैं, इसलिए ये आदर्श हैं। इनका अवलम्बन करके हम शक्ति-सम्पन्न हो सकते हैं, और उस शक्ति से समर्थ बन कर स्वतन्त्र हो सकते है।

शातु पर विजय प्राप्त करने के लिए, शातु के शातृ की सहायता लेनी पडती है। उसे मित्र बनना पडना है। इसी प्रकार बन्ध रूपी शातु को नष्ट करने के लिए, बन्ध के शातृ ऐसे सवर और निर्जरा की सहायता से युद्ध चलाना पडता है। इस युद्ध का लक्ष तो पर से सर्वथा मुक्त होने का ही है, किंतु बन्धनकारक गुलामी में जकडने वाले-शातुरूप पर से मुक्त होने के लिए, मित्ररूप-बन्धन काट कर स्वतन्त्र बनाने वाले पर का सहारा लेना पडता है। यही सरल और सीधा मार्ग है।

जिन विचारों और कृत्यों से बन्धन बढते हैं, उनमें विपरीत परिणित से बन्धन कटते हैं—यह सामान्य सिद्धात है। पर से प्रीति करने, उसे ग्रपनाने और उस पर श्रासकत होने से बन्ध-परंपरा बढी, ग्रब उससे उलटी परिणित से—हिसादि पाप तथा विषय-कषायरूप पर की प्रीति—ग्रासित का त्याग करके, उनसे पृथक् होने पर बन्ध रुकता है और लगे हुए पूर्व के बन्ध टूटते हैं, यह समभना कठिन नहीं है।

एक प्रशस्त 'पर' के अवलम्बन से, अनन्त अप्रशस्त पर से सबंध छूटता है। एक दुर्दान्त महान् योद्धा की शरण में जाने से, हजारो लाखो वैरियो से रक्षा होती है। पुलिस का आश्रय लेने पर चोरो एव हत्यारो से बचा जाता है। इस प्रकार एक अरिहत देव का अवलम्बन लेने से—ध्यान करने से, उस समय ससारके अनन्त पर का लक्ष्य छूटता है। अनन्त विजातीय एव शत्रू रूप पर से मुक्त होने के लिए, एक सजातीय मिश्र- रूप पर का आश्रय लेना हितकर ही है। जिस प्रकार माता पिता समान पालक के सहारे से, बालक सुरक्षित रह कर बडा होता है और समर्थ बन जाता है, उसी प्रकार देव गुरु और धर्मरूपी माता, पिता, ज्येष्ठ बाधवी तथा मित्रो के सहारे से पापरूपी शत्रुओ से बचता हुम्रा जीव, शक्तिमान बन जाता है। जब तक बालक है, तबतक उसे पालक की श्रावश्यकता रहती है। वडा हो जाने पर वह स्वय ग्रपना और दूसरो का पालक-पिता बन जाता है, ठीक यही बात श्रात्मा के विषय मे है। जबतक वह पाप-मिथ्यात्व-अविरति आदि मे फँसा है, तबतक उनसे पृथक् होने के लिए, उसे देवादि तथा व्यवहार-धर्म रूप विरित ग्रादि की ग्रावश्यकता होती ही है, और इसी के सहारे से वह सप्तम गुणस्थान तक प्रगति करता है। यहाँ तक वह इतना समर्थ हो जाता है कि फिर स्वय अपूर्वकरण कर-क्षपक श्रेणी का ग्रारोहण करके, ग्रवशेष शत्रुओ को क्षय करता हुग्रा पूर्ण विजेता हो जाता है। पालक बन जाता है, जैन से जिन हों जाता है। फिर उसे किसी के अवलम्बन की आवश्यकता नही रहती।

श्रकेला पुरुष, श्रपना धन माल लेक निर्जन वन में जा रहा है। चोरो लुटेरो और भयानक हिंसक पशुओ का भय है। ऐसी विषम परिस्थिति मे, किसी विश्वास पात्र सहायक को 'पराया' कह कर साथी नहीं बनाने देने वाले और श्रकेले को चोर डाकुओ के बीच छोडने वाले सलाहकार, किस प्रकार हितैषी भयवा समभदार हो सकते हैं शिन्होने शत्रु और मित्र का भेद नही जाना और सभी 'पर' को एकान्त रूप से त्याज्य बता दिया, उन्हें न तो भोजन करना चाहिए और न पानी ही पीना चाहिए। क्यों कि भोजन पानी और शरीर भी 'पर' हैं। शर्रार मे रहना, भोजनादि करना और इन सबसे अपने को सर्वथा भिन्न बतलाना, प्रत्यक्ष ग्रसत्य है। हम भोजन पान मे विवेक रखते हैं। विषपान और अपथ्यकारी भोजन से वचते हैं, उसको निकट ही नहीं ग्राने देते। भोजन-पान के विषय में हम हेय और उपादेय का विवेक रखते हैं। यह सब 'पर' होते हुए भी श्रनुकूल प्रतिकूल का विचार करके हेय एव प्रतिकूल का त्याग कर, उपादेय एवं प्रनुकूल को अपनाते है, उसी प्रकार आत्मात्थान के मार्ग मे भी ग्रनिष्ट पर को त्यागने के लिए, ईप्ट पर का श्रवलम्बन लेना ग्रावश्यक है, हितकर है और समर्थ बनाने वाला है। जो 'पर' कह कर, उपकारी तत्त्वो को भी त्याज्य वतलाते हैं, उनका उत्थान संभव नही है।

परावलम्बन से पतन और उत्थान का एक सरल उदा-हरण, ग्रात्मार्थी पं. श्री उमेशमुनिजी म० ने गत (सन् १६५६) चातुर्मास मे यहाँ दिया था। बह इस प्रकार है।

मनुष्य रस्सी के सहारे ऊँडे कूएँ मे उतरता है, और ठेठ तल तक पहुंच जाता है। उसे जब ऊपर ग्राना होता है, तब भी वह रस्सी के सहारे से ही ऊपर ग्राता है। वह नीचे उतरता है, तब भी रस्सी के सहारे से उतरता है और ऊपर चढ़ता है तब भी रस्सी का सहारा लेता है। उस ममय वह यह तक नहीं करता कि—रस्मी तो मुभे कूएँ में ठेठ तल तक ले

पाई, ग्रब उसी का ग्रवलम्बन क्यो लूँ निचे लाने वाली चीज, कभी ऊँचा भी उठा सकती है रस्सी के ग्रवलम्बन से मैं नीचे उतरा, ग्रब ऊँचा चढने मे रस्सी की क्या जरूरत हस प्रकार सोचकर यदि वह रस्सी का सहारा नहीं ले, तो उस पाताल कूएँ से वह बाहर नहीं निकल सकता। वह ऊपर उठ कर बाहर ग्राता है, तो रस्सी के सहारे से ही। बिना पराश्रय के वह ऊपर उठने मे समर्थ नहीं है। यहीं बात प्रस्तुत विषय मे लागू होती है।

जीव अप्रशस्त पर-विजातीय पर के सहारे से पतन को प्राप्त होता है और प्रशस्त पर-सजातीय पर के सहारे से उत्थान करता है। मोह के वश होकर, अनेक प्रकार के पाप कर्म करके पतित होता है, और अप्रशस्त मोह-नीचे ले जाने वाले मोह को छोडकर प्रशस्त (ऊपर उठाने वाले) मोह-सवेग धर्म-प्रेम, देव गुरु भक्ति आदि से उत्थान कर लेता है।

जीव, जीव का सजातीय द्रव्य है, किंतु जो जीव, पुद्गलानन्दी एवं भवाभिनन्दी हैं, वे सजातीय होते हुए भी सम्यग्दृष्टि के लिए विजातीय हैं, – जड के पक्षकार हैं। इनका भ्रवलम्बन नीचे ले जाने वाला है। सजातीय, सम्यग्दृष्टि भ्रादि हैं।
इनमें गुणाधिक देव गुरु का प्रेम, रस्सी की तरह हमारे उत्थान
मे भ्राधारभूत-भ्रवलम्बन रूप होता है।

मोह की मस्ति से ग्रठारह प्रकार के पाप करके जीव पतित हुग्रा, कूएँ के पैदे मे पहुँच गया। नीचे उतरते समय उसकी दृष्टि भी नीची ही थी। वह ग्रघोमुख था। ग्रब वह में परिणमन) से रहित वे ही जीव हैं, जो कर्म से रहित—ग्रकर्मी हो चुके हैं, पूर्णता को प्राप्त कर चुके हैं, कृतकृत्य हो चुके है। जो सकर्मी है, जिनकी ग्रात्मा पर कर्म का कचरा जमा हुग्रा है, वे उस ग्रवस्था के चलते ग्रव्यवहारी नहीं हो सकते। जहां कर्मों से ग्रात्मा का संबंध है, वहा व्यवहार है ही। व्यवहार की समाप्ति का उचित एवं ग्रनुकूल मार्ग है—ग्रशुभ का त्यांग और शुभ-व्यवहार का ग्रवलम्बन। शुभ-क्रिया के ग्रवलम्बन के मूल में ग्रव्यवहारीपन का ध्येय तो रहना ही चाहिए। तभी घह ग्रव्यवहारी, स्वयभू दशा को प्राप्त कर सकता है।

जिनागमों में भन्यात्माओं के उद्धार के लिए ऐसे ही मार्ग का प्रतिपादन किया गया है, जो सान्यवहारी से भ्रव्यवहारी बनानेवाला है। जब सवेग सम्पन्न भ्रात्मा, निर्भंथ प्रव्रज्या स्वीकार करती है, तब वह प्रतिज्ञा करती है कि—

'इच्चेयाइं पंचमहव्वयाइं राइभोयणवेरमण-छट्ठाइं 'अत्तहियट्ठाए ' उवसंपज्जित्ताणं विहरामि ।'' (दशवै० ४)

भर्यात् ये पाँच महाव्रत और छठा रात्रि-भोजन त्याग व्रत में "आत्महिताथं" ग्रहण करता हूँ। तात्पर्य यह कि ससार स्याग कर प्रवृजित होने का एक मात्र ध्येय, आत्महित-श्रात्म-शुद्धि, आत्मशाति एव श्रात्म-स्थिरता है। इस दशा के प्राप्त होने पर जीव, श्रव्यवहारी हो जाता है।

जीव, समस्त पापाश्रवों के द्वारा श्राते हुए कर्मों के मार से भारी होकर संसार-समुद्र के तल में पड़ा है। उसे सद्गुरु के निमित्त से या नि.सर्गरुचि से यह ज्ञान हो गया कि-म्राश्रव के चालू रहते हुए मैं कभी हलका और सुखी नही हो सकता। निरास्रव दशा ही पूर्ण एवं शाश्वत सुख देने वाली है, किंतु यह निरास्रव भ्रवस्था, विचार करने या मन के मनोरथ मात्र से प्राप्त नही हो सकती। इसके लिए उचित प्रयत्न तो करना ही पडेगा। तब वह जिनेश्वर भगवंतो के बताये हुए पापास्रव त्याग रूप शुद्ध व्यवहार के द्वारा उन छिद्रो को बन्द कर देता है कि जिनसे अशुभ-कर्मों की आवक होती रहती है। सराग-दशा के कारण, प्रशस्तराग के चलते, शुभ-कर्मी की स्रावक उसे होती रहती है, परन्तु यह तो उसकी विवशता है। क्योकि वह बिना ग्रवलम्बन के वर्तमान भ्रवस्था मे स्वावलम्बी नही हो सकता । इसीलिए वह प्रशस्त राग के द्वारा वीतराग भगवन्तो, गुरुदेवो और धर्म का अवलंबन, रस्सी की तरह ग्रहण करता है। जिस प्रकार कूएँ से बाहर निकलने वाले के हाथ मे**र**स्सी पकडी हुई होती है, परन्तु दृष्टि ऊपर किनारे की ओर होती है, वह किनारे की ओर देखता हुग्रा श्रपने हाथो और पाँवों से रस्सी के सहारे ऊपर चढता रहता है। इसी प्रकार देवादि पर का अवलम्बन लेते हुए भी उसकी दृष्टि तो पूर्ण स्वावलम्बन की ही है। वह भ्रपने म्रापमे एकान्त स्थिर रहना (सिद्ध दशा) ही चाहता है। इस प्रकार के साधक का व्यवहार, शुद्ध व्यवहार है। अव्यवहारी बनाने वाला है। जिसका ध्येय श्रात्महित का नहीं है, वह शुद्ध व्यवहारी भी नहीं है। ऐसा जीव, भ्रव्यवहारी नहीं हो सकता।

कपर उठना चाहता है, तो सहारा तो उसे उसी मोह रूपी रस्सी का लेना पड़ेगा, परतु इस समय उसकी दृष्टि नीची नहीं होकर ऊँची रहेगी। वह उर्ध्वमुखी होगा। उसका पाप से स्नेह नहीं होकर धर्म से प्रेम होगा, देव गुरु की भिक्त होगी। विषयासिक्त का स्थान ग्रब त्यागानुवृत्ति ने ले लिया है। विषयानुराग का स्थान धर्मानुराग—सवेग रग ने लिया है। यह प्रशस्त-मोह का ग्रवलम्बन उसे कूएँ से निकालकर उस धरातल पर ले ग्रायगा, जहा वह पहुँचना चाहता है। फिर वह स्वावलम्बी बन जायगा। ग्रवशम्त परावलम्बन से पतन हुग्रा था—कूएँ मे पडा था, ग्रव प्रशस्त परावलम्बन से ऊँचा उठेगा।

लक्ष्य मे है निश्चय-स्वयभू वन जाने की दृष्टि, और श्राचरण मे है व्यवहार-लक्ष्य की ओर बढने की किया। इन दोनो के सुमेल से ही जीव, श्रात्मा से परमात्मा बनता है। कूएँ में पड़ा हुग्रा जीव, पहले बाहर निकलने का ध्येय बनाता है और फिर रस्मी पकडकर उसके सहारे से ऊपर चढने की किया करता है। जब वह कूएँ के किनारे पर ग्रा जाता है, तो रस्सी का ग्रवलम्बन उसके लिए व्यर्थ हो जाता है। किंतु जब तक वह ध्येय से थोड़ा भी दूर रहता है, तब तक वह रस्सी के सहारे को छोड़ता नहीं है।

प्रथम गुणस्थान में जीव, श्रद्योमुखी होता है। यदि वह उध्वंमुखी होना चाहता है, तो भी मार्ग का सम्यग्ज्ञान एवं प्रतीति नहीं होने से वह कूएँ से वाहर नहीं निकल सकता और इधर उधर ही भटकता रहता है। जब उसे मार्ग का वास्तिवक ज्ञान और प्रतीति होती है, तब उसका ध्येय शुद्ध होता है और उसके बाद वह देव गुरु और धर्मरूप स्वजातीय पर का अव-लम्बन लेकर स्वयं उन्नत होने का प्रयत्न करता है।

ध्येय-लक्ष्य दूर रहता है, इतना दूर कि जिसे प्राप्त करने में समय लगता है और उन स्थितियों से होकर गुजरना पड़ता है, जो ध्याता और ध्येय के बीच में रही हुई हैं। जघन्य स्थान में रहे हुए व्यक्ति को उत्कृष्ट स्थान प्राप्त करने के पूर्व सभी मध्यम स्थानों को पार करना ही पड़ता है। यह दूसरी बात है कि किसी को लम्बा काल लगता है, तो किसी को थोडा। यह तो सर्वथा ग्रंपक्य ही है कि बिना श्रेणी चढे कोई सीधा प्रथम गुणस्थान से चौदहवे गुणस्थान में पहुच जाय ग्रंथवा सिद्ध हो जाय +।

लोक के ग्रणुभ व्यवहार में पड़े हुए जीव को, श्रव्यव-हारी होने के लिए सर्व प्रथम शुभ एव शुद्ध व्यवहार का ग्राश्रय लेना ही पडता है, तभी वह श्रव्यवहारी बनता है। श्रणुभ-व्यवहारी से सीधा श्रव्यवहारी बन जाय-ऐसा कभी नहीं हो सकता। यह ध्रुव सिद्धात है कि-

"अकम्मस्स ववहारो ण विज्जइ कम्मुणा उवाही जायइ" (ग्राचाराग १–३–१)

म्रर्थात् व्यवहार (म्रस्थिरता, ग्रहण करना, छोडना, एक स्थान से दूसरे स्थान जाना, संयोग-वियोगादि विविध भावों

<sup>+</sup> हां, वीच में कोई जीव, कुछ स्यान लाघ सकता है, पर आगे जाकर तो उसे अप्रमत्त होकर क्षपक-श्रेणी का आरोहण करना ही पड़ेगा।

मे परिणमन) से रहित वे ही जीव हैं, जो कर्म से रहित—अकर्मी हो चुके हैं, पूर्णता को प्राप्त कर चुके है, कुतकृत्य हो चुके है। जो सकर्मी हैं, जिनकी आत्मा पर कर्म का कचरा जमा हुआ है, वे उस अवस्था के चलते अव्यवहारी नहीं हो सकते। जहां कर्मों से आत्मा का सबध है, वहा व्यवहार है ही। व्यवहार की समाप्ति का उचित एव अनुकूल मार्ग है—अशुभ का त्याग और शुभ-व्यवहार का अवलम्बन। शुभ-किया के अवलम्बन के मूल मे अव्यवहारीपन का ध्येय तो रहना ही चाहिए। तभी षह अव्यवहारी, स्वयभू दशा को प्राप्त कर सकता है।

जिनागमों में भन्यात्माओं के उद्घार के लिए ऐसे ही मार्ग का प्रतिपादन किया गया है, जो सान्यवहारी से भ्रन्यवहारी वनानेवाला है। जब सवेग सम्पन्न भ्रात्मा, निर्भंथ प्रव्रज्या स्वी-कार करती है, तब वह प्रतिज्ञा करती है कि—

'इच्चेयाइं पंचमहव्वयाइं राइभोयणवेरमण-छट्ठाइं 'अत्तिह्यद्वाए ' उवसंपिजताणं विहरामि ।'' (दशवै० ४)

भर्यात् ये पाँच महाव्रत और छठा रात्रि-भोजन त्याग व्रत में "श्रात्महितार्थं" ग्रहण करता हूँ। तात्पर्य यह कि ससार त्याग कर प्रव्नजित होने का एक मात्र ध्येय, श्रात्महित—धात्म-णुद्धि, आत्मशाति एव श्रात्म-स्थिरता है। इस दशा के प्राप्त होने पर जीव, ग्रव्यवहारी हो जाता है।

जीव, समस्त पापाश्रवों के द्वारा श्राते हुए कर्मों के मार सं भारी होकर संसार-समुद्र के तल में पड़ा है। उसे सद्गृरु

के निमित्त से या नि सर्गरुचि से यह ज्ञान हो गया कि-म्राश्रव के चालू रहते हुए मैं कभी हलका और सुखी नही हो सकता। निरास्नव दशा ही पूर्ण एवं शाश्वत सुख देने वाली है, किंतु यह निरास्रव प्रवस्था, विचार करने या मन के मनोरथ मात्र से प्राप्त नही हो सकती। इसके लिए उचित प्रयत्न तो करना ही पडेगा। तव वह जिनेश्वर भगवंतो के बताये हुए पापास्रव त्याग रूप शुद्ध व्यवहार के द्वारा उन छिद्रो को बन्द कर देता है कि जिनसे अशुभ-कर्मों की आवक होती रहती है। सराग-दशा के कारण, प्रशस्तराग के चलते, शुभ-कर्मों की श्रावक उसे होती रहती है, परन्तु यह तो उसकी विवशता है। क्योकि वह बिना अवलम्बन के वर्तमान अवस्था मे स्वावलम्बी नही हो सकता। इसीलिए वह प्रशस्त राग के द्वारा वीतराग भगवन्तो, गुरुदेवो और धर्म का अवलंबन, रस्सी की तरह ग्रहण करता है। जिस प्रकार कूएँ से बाहर निकलने वाले के हाथ मे रस्सी पकडी हुई होती है, परन्तु दृष्टि ऊपर किनारे की ओर होती है, वह किनारे की ओर देखता हुग्रा ग्रपने हाथो और पाँवों से रस्सी के सहारे ऊपर चढता रहता है। इसी प्रकार देवादि पर का अवलम्बन लेते हुए भी उसकी दृष्टि तो पूर्ण स्वावलम्बन की ही है। वह अपने आपमे एकान्त स्थिर रहना (सिद्ध दशा) ही चाहता है। इस प्रकार के साधक का व्यवहार, शुद्ध व्यवहार है। अव्यवहारी बनाने वाला है। जिसका ध्येय आत्महित का नहीं है, वह शुद्ध व्यवहारी भी नहीं है। ऐसा जीव, भ्रव्यवहारी नही हो सकता।

## श्रागमों में श्रात्म-लन्नी विधान

जिनागमो मे सम्यग्दृष्टि की उन्ही कियाओ को विरित, चारित्राचारित्र, चारित्र और निर्जरा मे मानी है, जो ग्रात्महित की दृष्टि से युक्त हो। जहा ग्रात्म-लक्ष छूटा, वहा वही किया बन्ध मे मानी गई है, फिर भले ही वह दैविक सुखो को प्रदान करनेवाली हो। यदि ग्रात्मदृष्टि प्राप्त नहीं हुई या होकर निकल गई, तो उन दैविक सुखो की समाप्ति के बाद,कालातर में दुर्गति का कारण भी बन सकती है। इसलिए ग्रात्मदृष्टि-ग्रात्मा की मुक्ति के लिए, ग्रात्मा के साथ लगे हुए जड सयोग से पृथक, पूर्ण विशुद्ध दशा की प्राप्ति के लिये ही त्याग प्रत्याख्यान और तपादि करना चाहिए। ध्येय-लक्षी प्रवृत्ति ही निश्चय व्यवहार उभय सम्मत होती है। जिनागमो मे स्थान स्थान पर ऐसे विधान किये हैं। उन विधानो में से कुछ यहा उपस्थित किये जाते है।

(१) ग्रागमकार, मनुष्य के ससार त्याग कर प्रव्नजित होने का कारण निम्न शब्दों में उपस्थित करते हैं।

"अत्तत्ताए परिव्वए"—ग्रात्मत्त्व प्राप्ति (मुक्ति) के लिए प्रव्नजित हो। (सुय. १-३-३-७ तथा १-११-३२)

"अत्तत्ताए संवुडस्स"-ग्रात्मत्त्व के लिये सयमी बने । (सूय २-२)

(२) पाच महावृत और रात्रि-भोजन त्याग की प्रतिज्ञा लेते हुए निर्ग्रंथ, प्रपना उद्देश्य निम्न शब्दों में व्यक्त कर रहा है।

"इच्चेयाइं पंचमहव्वयाइं राइभोयणवेरमण-छट्ठाइं अत्तहियद्वयाएं उवसंपिज्जिता णं विहरामि ।" (दशवे ४)

- (३) "एगंतदीट्ठी य अमाइरूवे "-एकान्तदृष्टि -ग्रात्मदृष्टि (ग्रात्मशुद्धि-कर्मनाशक दृष्टि) से युक्त होकर माया से रहित हो। (सुय. १-१३-६)
- (४) "जे एगं जाणइ से सव्वं जाणइ"— जो एक ग्रात्मा को जानता है, वह सभी जानता है। (ग्राचा १-३-४)
- (५) "एगमप्पाणं संपेहाए धुणे सरीरं कसेहि अप्पाणं, जरेहि अप्पाणं, जहा जुण्णाइं कट्टाइं हव्ववाहो पमत्थइ।"
- -भगवान् उपदेश करते हुए फरमाते हैं कि-श्रात्मा को श्रकेला जानकर शरीर को धुनक डालो। शरीर को कृषा करो, जीर्ण करो। जिस प्रकार पुरानी लकडी को श्रग्नि जला हालती है, उसी प्रकार मुनि कर्मों को भस्म कर देता है।
  - (६)-" एवं अत्तसमाहिए अणिहे।"
  - -म्रात्म समाधि वाला मुनि रागद्वेष रहित होता है। (श्राचा १-४-३)
  - (७) धर्मोपदेश करने वाले साधु को सावधान करते हुए भगवान् फरमाते हैं कि-हे साधु । तू धर्म का उपदेश करे, तो-
    - "अणुवीइ भिवलू धम्ममाइक्लमाणे णो अत्ताणं आसाइज्जा, णो परं आसाइज्जा, णो अण्णाइं पाणाइं भूयाइं जीवाइं सत्ताइं आसाइज्जा".....
      - —धर्मोपदेश करते हुए अपनी आत्मा की आशातना

नहीं करे (उपेक्षा नहीं करे,-ग्रात्म-दृष्टि को नहीं भूले, निर्जरा के उद्देश्य को नहीं छोड़े) न पर की ग्राशातना करे, न पर प्राण-भूतादि की ग्राशातना करे। (ग्राचा १-६-५) (द) संयम में सावधान मुनि, किस प्रकार विचरे,-

"एवं से उद्विए ठियप्पा अणिहे अचले चले अबहिल्लेसे।"

-संयम मे सावधान मुनि, ग्रात्मिस्थित, रागद्वेष रहित, परीषहो के उपस्थित होने पर ग्रचल, ग्रप्रतिबद्ध-विहारी और संयम की मर्यादा से बाहर विचार नहीं करता हुग्रा विचरे। (ग्राचाः १-६-५)

(६) "आयगुत्ते सयावीरे जाया मायाइ जावए।"

मुनि, श्रात्मगुष्त-श्रात्मा की रक्षा करता हुआ, पाप से बचाता हुआ, संयम का निर्वाह हो उतना ही श्राहार करे। (श्राचा १-३-३)

(१०) धर्म का उपदेश वही कर सकता है,-

जो अपनी भ्रात्मा को जानता है और लोक को जानता है.... (सूय. १-१२-२०)

(११) निर्ग्रंथ वह है जो -

"एगे एगविउ, बुद्धे छिन्नसोए....आयवायपत्ते।"

-जो एक, एकविद्-ग्रात्मा को जानने वाला ज्ञानी,

भाश्रव त्यागी और ग्रात्मवाद को प्राप्त करता है, वह निर्ग्रथ है। (सूय. १-१६)

(१२) भिक्षु वह है जो-" उवद्विए ठिअप्पा"

-सावधान होकर भ्रात्म-स्थित होवे। (सूय. १-१६)

"चए ठिअप्पा अणिहे जे स भिक्खू"

-भ्रसंयम का त्याग कर और स्नेह रहित होकर, जो म्रात्मा मे स्थिर रहता है, वह भिक्षु है। (दशवें १०-१७)

> " णिच्चमायगुत्ते "-सदा म्रात्म-गुप्त रहे । (उत्तरा १४-३)

"आयगवेसए स भिवखू"-जो म्रात्म-गवेषक है, वह भिक्षु है। (उत्तरा १५-५)

(१३) "अहम्मे अत्तपण्णहा....पावसमणे ति वुच्चई।"

आत्म-प्रज्ञा की हानि करने वाला ग्रधर्मी, पाप-श्रमण है (उत्तरा. १७-१२)

(१४) "विरए आयहिए पहाणवं "-भोगो से विरत, भ्रात्महित में तत्पर और संयम मे रहे।

(उत्तरा. २१-२१)

(१५) समाधि कब प्राप्त होती है,-

"आयट्ठीणं आयहियाणं आयजोगीणं आय-परक्कमाणं....दसचित्तसमाहि ठाणाइं असमुप्पण्णपुट्वाइं समुप्पज्जेज्जा ।"

- -जो ग्रात्मस्थित, ग्रात्मिहतैषी, श्रात्मयोगी, ग्रात्मपरा-क्रमी है, उन्हे पूर्व ग्रप्राप्त ऐसी ग्रात्म-समाधि उत्पन्न होती है। (दशाश्रुत ४)
- (१६) म्रात्मा ही सामायिक, संवर, सयम, प्रत्या-स्यान, विवेक, व्युत्सर्ग और इनका म्रर्थ है। ऐसा भगवती १-६ मे लिखा है।
- (१७) संयम और तप से आत्मा को पवित्र करते हुए विचरने का उल्लेख तो अनेक आगमो मे है।
- (१८) "अप्पा खलु सययं रिवखयव्यो, सिंव्य-दिएहिं सुसमाहिएहिं"-सुसमाधिवत मूनि को चाहिए कि सभी इन्द्रियो को वश मे रखकर, अपनी आत्मा की सतत रक्षा करता रहे। अर्थात् आत्मा को मलीन होने से बचाता रहे। (दशवें चूलि. २-१६)
- (१६) "कुज्जा अत्तसमाहिए"-म्रात्म समाधि भें कायम रहे। (सूय. १-३-३-१६)
- (२०) "तम्हा विक विरओ आयगुत्ते"- विद्वान् मूनि, विरत होकर ग्रात्म गुप्त हो जाय । (सूय. १-७-२०)
- (२१) "आयगुत्ते सया दंते, छिन्नसोए अणा-सवे"-इन्द्रियो का दमन करने वाला साधु, ग्रात्म-गुप्त होकर प्रास्त्रव के प्रवाह को रोक देता है और निरास्त्रवी-संवरवान हो बाता है। (सूय -१-११-२४) (२२) "विरए आयरिक्खए"-संसार से विरत

होकर स्रात्म-रक्षक होजाय। (उत्तरा. २-१५)

(२३) "चरेज्जत्तगवेसए"-म्रात्म-गवेषक हो कर सयम मे विचरे। (उत्तरा. २-१७)

(२४) "तेगिच्छं णाभिणंदिज्जा, संचिवखत्त-गवेसए"-ग्रात्म-गवेषक मुनि, चिकित्सा-रोग का उपचार करने की इच्छा भी नहीं करे, किंतु शान्तिपूर्वक सहन करे। (उत्तराः २-३३)

(२५) "आयाणुरवखी चरेऽप्पमत्तो" - म्रात्म-रक्षक मुनि, ग्रप्रमत्त होकर विचरे। (उत्तरा. ४-१०)

(२६) "नरस्सत्तगवेसिस्स विसं तालउडं जहा"-काम भोग और स्त्रियो से परिचय, ये ग्रात्म-गवेषी पुरुष के लिए तालपुट विष के समान है। (उत्तरा १६-१३)

(२७) "वीरा जे अत्तपण्णेसी" – वीर वही है जो ग्रात्म-प्रज्ञा को प्राप्त हैं। (सूय. १-६-३३)

(२८) "एगत्तमेयं अभिपत्थएज्जा"-मृति एक-त्त्व भावना करे। (सूय १-१०-१२)

(२६) "तिविहेण वि पाण माहणे, आयहिए अणियाण संवुडे"-प्राणियो की हिंसा नहीं करें और संवर्तवान् बनकर भ्रात्म-हित साधे। (सूय १-२-३--२१)

(३०) कई वेशधारी, गुप्त रूपसे पाप करते हुए, दूसरों के सामने ग्रात्मार्थीपन का ढोग करते हैं। उस ढोग के भुलावे मे श्राकर लोग कहते हैं कि--यह मुनि ग्रात्मार्थी है.-" आयय-

### ट्ठी अयंमुणी" (दशवै ५--२--३४)

ऐसे अनेक नमूने आगमो मे मिल सकते हैं। इससे स्पष्ट दिखाई देता है कि जैन-धर्म सम्मत संयम, तप, नियम, विरित आदि सब आत्म-शोधन की दृष्टिपूर्वक होते हैं। संवर और निजंरा, आत्म-शृद्धि कारक तत्त्व है। इनकी सहायता से आत्मा की पूर्ण विशुद्धि होकर परमात्म-दशा प्रकट होती है जो अंतिम तत्त्व है। संवर निजंरा की साधना से मोक्ष के ध्येय की सिद्धि होती है अर्थात् व्यवहार साधना से निश्चय साध्य सिद्ध होता है। जिनागमो के विधान, निश्चय-व्यवहार उभय संमत हैं। जिनागमो मे निश्चय के लक्ष्य के साथ व्यवहार-धर्म का ध्राचरण करके कृतार्थ होने का उपदेश हुया है। श्री जिन-धर्म, न तो एकात निश्चयवाद मे है और न एकात व्यवहारवाद मे। वह है निश्चय और व्यवहार उभय सम्मत सम्यग् श्राचरण मे।

श्रनादि काल से, अनन्त पर से बद्ध, संबद्ध और क्षीरनीरवत् एकमेक हुए आत्मा का, केवल जान लेने और श्रद्धा कर लेने से ही विशुद्ध होजाना अशक्य है। स्व-पर का भेद समभ लेने—विश्वास कर लेने से ही, पर से सर्वथा सम्बन्ध नही छूट जाता। इसके लिए स्वात्म-स्थिरता अनिवार्य है और स्थिरता, बिना शुक्लध्यान के प्राप्त नहीं हो सकती। शुक्ल-ध्यान की प्राप्ति भी धर्मध्यान की उत्कृष्टता को प्राप्त करने वालों में से किसी को होती है और धर्मध्यान में परावलम्बन है ही। वह परावलम्बन, सजातीय विशुद्धतर और विशुद्धतम श्रात्माओं और उनके उपदेश का होता है, जो विजातीय पर को त्याग चुके और त्यागने का उपदेश देते हैं। एक सजातीय श्रादर्श-पर के प्रवलम्बन से, ग्रनन्त विजातीय पर से प्रीति छूट जाती है, दृष्टि हट जाती है और एक सजातीय पर के प्रति प्रशस्त प्रेम रह जाता है। इस साधना मे विजातीय-पर के प्रति निर्वेद होजाने से, उनका पूर्व सम्बन्ध भी निर्वेल, निर्वेलतर ओर निर्वेलतम होकर ग्रन्त मे समाप्त होजाता है। सजातीय प्रादर्श पर के प्रति सवेग और विजातीय हेय पर के प्रति निर्वेद भावना की उत्कृष्टता मे, ग्रात्मा इतनी बलवान हो जाती है कि वह शुक्लध्यान प्राप्त कर, समस्त पर से मुक्त होकर, पूर्ण रूप से ग्रपने-ग्राप मे स्थिर एव निष्कम्प दशा को प्राप्त कर लेती है।

पेट मे भरे हुए रोग को निकालने के लिये विरेचन लिया जाता है। उस विरेचन से पेट मे रुका हुआ मल निकल जाता है। पेट मे जमे हुए मैल को निकालने के लिए विरेचन लेने की आवश्यकता होती है, किंतु विरेचन को पेट में से बाहर निकालने के लिए किसी दवाई की आवश्यकता नहीं रहती। वह तो अपने आप निकल जाता है—मल के साथ ही निकल जाता है। कपड़े में से मैल निकालने के लिए साबुन लगाया जाता है और वह साबुन मैल के साथ ही निकल जाता है। साबुन को निकालने के लिए किसी विशेष प्रयत्न की आवश्य-कता नहीं रहती। इसी प्रकार आतमा में से पाप रूपी मल निकालने के लिए, ज्यवहार धर्मानुष्ठान किया, जाता है। इसमे जिस सजातीय आदर्श पर का अवलम्बन लिया जाता है, वह उतना दृढ़ और सख्त नहीं होता कि जिससे मुक्त होने के लिए

किसी दूसरे अवलम्बन की आवश्यकता हो। उस समय आत्मा स्वयं इतनी शक्तिमान हो जाती है कि जिसके सामने इस विषय का कोई प्रश्न या बाधा ही खडी नहीं होती। उसकी आत्म-स्थिरता से वह शुभ अवलम्बन भी अपने आप छूट जाता है और आत्मा, परमात्म स्वरूप को प्राप्त कर लेती है।

उपरोक्त विचारणा एवं प्रिक्तिया की उपेक्षा करके जो एकात निश्चय को ही पकडकर बैठ जाते है और पर को एकात और सभी अवस्थाओं में हेय कह कर सजातीय आदर्श अवलम्बन को (खुद अपनाते हुए भी) त्यागनीय कहते है, वे सन्मार्ग से इन्कार करते हैं।

एक ओर निश्चयवादी, शृद्ध व्यवहार धर्म का निषेध करते हैं, तो दूसरी ओर कोई लोक-व्यवहार की रुचिवाले, ग्रशुद्ध व्यवहार≈सावद्य-प्रवृत्ति को मोक्ष मार्ग बताकर जिनधर्म के प्रति श्रन्याय करते है। कोई श्राचार्य उपाध्याय पद पर रहते हुए और मोक्ष साधक का वेश धारण करते हुए भी जनसेवा के नाम पर, समाजवाद के बहाने से, या सर्वोदय की ओट से, श्रारंभ परिग्रहादि सावद्य परिणित वाला प्रचार करते हैं, वे निश्चय और व्यवहार, इन दोनो पक्षो के विघातक हैं। और जो लक्ष्य-शुद्धि के साथ, शुद्ध व्यवहार धर्म के श्रवलम्बन से, लक्ष की ओर बढने मे प्रयत्न शील है, वे उभय साधक होकर, स्व-पर के विवेक से युक्त हैं। वे सफलता की ओर श्रग्रसर हो रहे है।

## आत्मदर्शन और सम्यग्दर्शन

प्रश्न-बिना ग्रात्मदर्शन किये सम्यग्दर्शन कैसे हो सकता है ?

उत्तर-ग्रात्मा तो ग्ररूपी है, उसका दर्शन कैसे हों सकता है ? समस्त जैन-सिद्धात श्रात्मा को, धर्मास्तिकाय, प्रधमस्तिकाय और म्राकाशास्तिकाय की तरह म्ररूपी मानता है। इसमे किसी का मतभेद नहीं है। जब हम धर्मास्तिकायादि को रूपी नहीं मानते और प्रत्यक्ष नहीं देख सकते. तथा रूपी पुद्गल मे रहे हुए अनन्त गुण-धर्मों का साक्षात्कार भी नही कर सकते और वट-वृक्ष के छोटे से बीज मे रही हुई विशालता के दर्शन भी नही कर पाते, तो ग्ररूपी ग्रात्मा के दर्शन कैसे कर सकते हैं ? यह चक्षु, श्रचक्षु और श्रवधिदर्शन का विषय नही हैं। बहुत से देव भी ऐसे हैं-जो बन्ध और निर्जरा के रूपी चौफरसी पुद्गल भी नहीं देख सकते, तो ग्ररूपी श्रात्मा को कैसे देख सकते है ? अतिन्द्रय पदार्थ, लक्षणो से जाने जाते हैं और उनका अनुभव किया जा सकता है। लक्षणो और ज्ञान से जानकर श्रात्मा का श्रनुभव किया जा सकता है। श्रात्मानुभव को ही यदि ' म्रात्मदर्शन ' कहा जाय, तो बाधा नहीं है।

प्रश्न-बिना आत्मज्ञान हुए वत, सामायिक, पौषध और संयम की साधना व्यर्थ होती है, बन्धन कारक होती है। मिथ्यात्व के सद्भाव मे कोई भी साधना सफल नहीं हो सकती। श्राप पात्मज्ञान के पूर्व ही व्रत-प्रत्याख्यान पर जोर क्यो देते हैं?

उत्तर--म्रात्मा का साधारण ज्ञान तो सम्यग्दृष्टि को होता ही है। वह इतना तो जानता है कि-१ मैं म्रात्मा हूँ, जड नहीं हूँ, २ मेरी ब्रात्मा ब्रनादि ब्रपर्यवसित श्रर्थात् शाश्वत है ३ मैं कर्म का कर्ता हूँ, कर्म मेरे ही किये हुए है, ४ अपने किये हुए कर्म के फल का भोक्ता भी मैं ही हूँ। मेरी वर्त्तमान अव-स्था भी कर्मों के फल स्वरूप ही है, ५ अत्मा मुक्त हो सकती है और ६ मुक्ति का उपाय भी है। सम्यग्ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप-ये आत्मा की मुक्ति के उपाय हैं।

उपरोक्त षट्पदी का साधारण ज्ञान, श्रावक और साधु को होता है। सक्षेप-रुचि से इतना ज्ञान होना असभव नहीं है। यदि किसी जीव को इतना भी ज्ञान नहीं हो और वह ज्ञानी पर विश्वास रखकर उनकी ग्राज्ञानुसार साधना करता हो, तो वह भी ग्राराधक होकर मुक्ति प्राप्त कर सकता है। भगवती सूत्र श २५ उ ७ में स्पष्ट उल्लेख है कि मित-श्रुत ज्ञानी, ग्राठ प्रवचन माता की सामान्य जानकारी से भी श्रेणी का ग्रारोहण करके यथाख्यात चारित्री और केवलज्ञानी हो सकता है।

हम देखते हैं कि सूभते हुए व्यक्ति के सहारे से ग्रन्धा भी इच्छित स्थान पर पहुँच सकता है। ग्रनजान व्यक्ति भी जानकार का साथ करके, ग्रपरिचित स्थान को पार करता हुग्रा लक्षित स्थान पर पहुँच सकता है। इसी प्रकार गीतार्थ की नेश्राय मे रहा हुग्रा श्रद्धाशील ग्रात्मार्थी, ग्राराधक हो सकता है।

जिनागम मे कहा है कि 'सक्षेपरुचि सम्यक्तव 'भी होता है। ऐसा सम्यक्तवी भी ग्रात्मा का ग्रस्तित्व और बंधन मुक्ति मे श्रद्धा रखता हुग्रा श्रात्मकल्याण कर सकता है। ऐसी सक्षेप-रुचिवाले सम्यग्दृष्टि को मिथ्यादृष्टि नहीं कह सकते।

प्रश्न-जब तक श्रात्मा का वास्तविक ज्ञान नहीं हो सकता, तब तक श्रात्मत्व की प्राप्ति नहीं हो सकती। जब श्रात्मत्व की ही प्राप्ति नहीं हो सकती, तो मुक्ति तो हो ही कैसे सकती है ? जिस वस्तु को जो जानता ही नहीं, वह उसे प्राप्त कैसे कर सकता है ?

उत्तर-प्रारम्भ मे ही ग्रात्मा का ग्रन्भव-ज्ञान, बहुत कम जीवो को होता है। ग्रिधिकतर जीव, उपदेश से ही सम्यक्त्व के समुख होते हैं। जो निसर्गरुचि वाले होते है, उनमे भी पूर्व-भव मे उपदेश द्वारा ज्ञान प्राप्त करने वाले और ज्ञानाभ्यास किये हुए होते है। उन्ही सस्कारों से, बाद के भव में सरलता से ज्ञान हो सकता है। ग्रन्यथा पहले गुरु के निर्देशानुसार अभ्यास करना ग्रावश्यक होता है। वह श्रभ्यास उसे ग्रात्मा-नुभव करा सकता है।

प्रश्न-सब से पहले आत्मानुभव कराना आवश्यक है। जव तक यह नहीं हो जाता, तब तक सामायिक, प्रतिक्रमण, आदि पढाना व्यथं है। आप इस मूल वस्तु को छोडकर सब से पहले सामायिक प्रतिक्रमण क्यो पढाते हैं? आत्मा को जाना ही नहीं, तो सामायिकादि जानने का क्या लाभ ?

उत्तर-गभीरतापूर्वक विचार करने पर मालूम होगा कि ज्ञानाभ्यास और विरति का जो कम चला आ रहा है, वह उचित, हितकारी एव यथार्थ है। इसके विपरीत बाते व्यर्थ है। किसी भी व्यक्ति को यह कहना तो सहज है कि—'तुम ध्रात्मस्थ हो जाओ, या 'मैं ग्रात्मस्थ हूँ", "मैंने ग्रात्मा को देख लिया, जान लिया, ग्रात्म--दर्शन कर लिया" ग्रादि, किन्तु धेह सब वाणीविलास मात्र है। सित्रय-साधना, ग्रात्मिस्थरता की ग्रमोध विधि है। निम्न उदाहरण इस बात को स्पष्ट करेगा।

एक बच्चा पढने बैठता है। शिक्षक 'ग्र'या 'क' ध्रक्षर लिखकर उसे लिखना सिखाता है और अक्षरों की पहि-चान करवाता है। शिक्षक के पास में बैठा उसका मित्र, शिक्षक को टोकते हुए कहता है;--

"मित्र । तुम इस बच्चे को व्यर्थ ही क्यो सताते हो ? प्रिरे पहले इसे यह तो बताओ कि—यह 'ग्रा'क्या चीज है, किस काम ग्राता है, इसके कितने रूप बनते हैं, कितने शब्द बनते है, इसका लोग किस प्रकार होता है। इस प्रकार 'ग्रा' का स्वरूप तो बताया ही नहीं और सिखाने बैठ गए। इससे क्या लाभ होगा ?"

मित्र की बात सुनकर शिक्षक कहता है,-

-"भाई । तुम होश में हो क्या ? पढाई का तरीका क्या है, यह सभी पढे-लिखे व्यक्ति जानते हैं। तुम और हम इसी तरह पढे है। यही विधि ठीक है। शिक्षा के द्वार में प्रवेश करनेवाले बालक के सामने, ग्रापके विचारानुसार बातें रख दी जाय, तो वह कुछ भी नहीं समभ सकेगा और प्रचलित पद्धति के श्रनुसार श्रक्षरों की पहिचान होने के बाद उसे जब शब्द

बनाना सिखाया जायगा, या प्रवेशिका-पोथी पढाई जायगी, तव वह अपने आप समभता जायगा। उसकी ज्ञ पर्याय खुलती जायगी।

श्रात्मा स्वयं ज्ञान का भड़ार है, किन्तु उसकी ज्ञानपर्याय दबी हुई है। जब वह ग्रक्षर परिचय ग्रादि निमित्त से
पुरुषार्थ करने लगता है और श्रवण करता है, तो उसकी ज्ञान
पर्याय प्रकट होती रहती है। फिर वह पड़ित बनकर बड़े बड़े
ग्रंथो का रचयिता हो जाता है। किन्तु ग्रापके बताये तरीके
से तो हजारो मे एकाध व्यक्ति पर भी सफलता मिलनी ग्रसंभव है।

इसी प्रकार सामायिक प्रतिक्रमणादि सिखाना भी
आवश्यक है। इन्हें सीख कर फिर पृच्छा भ्रादि से स्वरूप समभा
जा सकता है और अनुप्रेक्षा से सामायिक सफल की जा सकती
है। यदि पहले सामायिकादि नहीं पढाया जायगा, तो भ्रागे पर
उसके भाव-सामायिक प्राप्त करने का निमित्त ही कौनसा रहेगा?
शास्त्र में भी शिष्य को पहले मूलपाठ की वाचना देने का उल्लेख
है। श्रतएव सामायिकादि सम्यक्श्रुत का अभ्यास जिस प्रकार हो
रहा है, उसी प्रकार होता रहना चाहिए।

प्रश्न-ग्राप यह तो जानते हैं कि मार्ग का श्रनजान व्यक्ति भटक जाता है, वह इच्छित स्थान पर नही पहुँच सकता। फिर ग्रात्मा से ग्रनभिज्ञ, ग्रात्मस्वरूप का ग्रनजान एव ग्रात्म-दर्शन से विच्चत व्यक्ति, किस प्रकार मुक्ति पा सकेगा?

उत्तर-भ्रनिक व्यक्ति को किसी योग्य व्यक्ति का

साथ मिल जाय, तब तो ठीक ही है, यदि वैसा साथ नहीं मिले, तो इच्छित स्थान, दिशा और मार्ग की सामान्य जानकारी भी उसे इच्छित स्थान पर पहुँचा सकती है। जैसे—

एक छोटे और देहाती गांव का रहनेवाला व्यक्ति, बबई जाने लगा। वह पहली ही बार बबई जा रहा है। अकेला है, अनपढ है। बबई मे उसका कोई जाना पहिचाना नही। वह इतना जानता है कि सेठ रिखबदासजी की दुकान बबई में है और रिखबदासजी का उस गाँव में लेनदेन है। वे जब कभी भ्राते हैं, तो खेमराज भी उनके पास जाता है। खेमराज ने सेठ से पूछा—

- "ग्रापकी दुकान बंबई मे किस जगह है ?"
- "जौहरी बाजार मे १५ नम्बर की। क्यो बबई देखना है क्या"-सेठ ने पूछा?
- -हाँ, सेठ । मनुष्य जन्म पाया, तो बंबई तो देख लूँ।
  ग्रब फुरसद के दिन हैं। दो चार दिन ठहरूँगा। ठहरने को
  जगह चाहिए, बस "-खेमराज ने कहा।
- "हाँ, श्रवनी दुकान है, वही ठहरना और खाना पीना भी वही । जब जाओ तब मेरी चिट्ठी ले जाना,सो तुम्हे तक-लीफ नहीं पडेगी"-सेठ ने कहा ।

खेमराज, सेठ की चिट्ठी लिये बिना ही चला गया। उसने सोचा-'निवास के लिए कोई स्थान चाहिए। खाना पीना तो मैं अपने पैसे से कर ही लूगा।"

वह रेल्वे स्टेशन पहुँचा। बंबई की ओर जानेवाली

गाडी मे बैठा। गाडी कहाँ बदलती है, बबई कब पहुँचती है, यह सब उसने स्टेशन पर पूछकर जान लिया और सूभबूभ से इच्छित स्थान पर पहुँच गया।

सोचने की बात है कि खेमराज ने कभी बंबई देखी ही नही थी, न वह किसी जानकार के साथ गया था, फिर भी मार्ग की थोडी-सी जानकारी लेकर ठीक बंबई पहुँच गया। इस सारे लोक की समस्त दिशा विदिशाओं और ग्रामो, नगरो को छोडकर बम्बई और जौहरी बाजार में रही हुई सेठ रिखब-दासजी की दुकान पर पहुँच गया। इसी प्रकार यदि कोई मनुष्य, किसी निमित्त से इतना जान ले कि--विरति का साधन, मोक्ष (प्रात्मत्व) प्राप्ति का श्रमोघ मार्ग है, जो विरत होता है, वह सफल हो सकता है। जैसे कि किसी व्यक्ति ने पहले देशविरत होकर, ग्रपनी ग्राश्रव की प्रवृत्ति को संकुचित कर ली। ग्रसंख्य योजन के विस्तृत क्षेत्र मे भटकती हुई चित्तवृत्ति को सौ-पचास योजन मे सिमित करके, ग्रपनी प्रवृत्तियो का सवरण कर लिया। ग्रब उसकी ग्राशा, तृष्णा, राग, द्वेष, काम ग्रादि का स्थान ग्रसंख्यात योजन से घट कर थोडे-से योजनो मे ग्रा गया। समस्त लोक मे ग्राश्रव के ग्रश्व पर सवार होकर भट-कती हुई श्रात्मा के विचरण का केन्द्र, बहुत सीमित होगया और परिणति की तीव्रता में मन्दता आ गई। थोड़े दिन बाद वह प्रतिमाधारी श्रावक हुग्रा । श्रब उसकी प्रवृत्ति का क्षेत्र एक योजन से भी कम हो गया। भ्रब उसकी भ्रात्मा की प्रवृत्ति बहुत कम क्षेत्र मे रह गई। पहले ग्रसंख्यात योजन मे भटकती

थी, तब श्रशात भी बहुत रहती थी, किंतु श्रव श्रशाति में बहुत कमी श्रागई और शाति तथा स्थिरता में वृद्धि होगई। इससे श्रशुभ कर्म-बन्धन की मात्रा और रस में भी बहुत कमी श्रागई।

इसके बाद वह प्रव्नजित होगया। ग्रब उसकी श्रात्मा श्रिधक स्थिर होगई। उसकी प्रवृत्ति का—ग्रविरति का पक्ष तो हट गया श्रीर प्रमाद की श्रनादि से चली श्राई श्रादत है, वह भी छूटती जा रही है। जब सारा प्रमाद हट जाता है, तो श्रात्मा मे प्रधिकाधिक निर्मलता, स्थिरता और शांति श्राती जाती है। अंत मे श्रयोगी श्रवस्था प्राप्त कर वह श्रपने श्राप में ही लीन, स्थिर, परम शांत श्रीर परमानन्दी हो जाता है।

वह व्यक्ति,पहले यह नहीं जानता था कि मेरा ग्रात्मा कैसा है, उसका स्वभाव कैसा है, वह कितने गुणों का धारक है और उसका साक्षात्कार होता है या नहीं। वह इतना भर जानता था कि मैं कर्मबद्ध ग्रात्मा हूँ और विरति के साधन से शुद्ध होकर मुक्त-परमात्मा हो सकता हूँ। इसी विचार से उसने विरति का मार्ग ग्रपनाया और ग्रागे बढते-बढते सिद्ध होगया। ग्रतएव ग्रात्मदर्शन के बिना विरति ग्रादि को व्यर्थ कहना मिथ्या है।

प्रश्न-ग्रात्मा के वास्तिवक स्वरूप से ग्रनिभज्ञ व्यक्ति तो मिथ्यादृष्टि होता है, तो क्या ग्राप मिथ्यादृष्टि की भी मुक्ति मानते हैं ?

उत्तर-पहले बताया जा चुका है कि संक्षेप-रुचि वाला व्यक्ति, श्रात्म-स्वरूप से श्रनभिज्ञ होते हुए भी यह जानता है कि--"मैं आत्मा हूँ। मेरी कर्मबद्ध दशा ही से जन्म-मरणादि है और विरति-सवर का साधन मुक्ते परमात्म पद पर प्रतिष्ठित कर देगा।" इतना विश्वास होने पर वह मिथ्यादृष्टि नहीं माना जाता।

एक बात यह भी है कि सम्यग्दृष्टि जीवो की विचा-रणा में भी भेद हो सकता है। जैसे-उदकपेढालपुत्र और गणधर भगवान् गौतम स्वामीजी म० (सूय. २-७) गागेय अनगार और भगवान् महावीर प्रमु (भगवती ६-३२)। उद्कपेढालपुत्र धनगार की प्रत्याख्यान के विषय में शंका थी और गागेय धन-गार, भगवान् महावीर देव को श्ररिहत कोटि मे-देवपद मे, सर्वज्ञ-सर्वदर्शी नही मानते थे। फिर भी वे मिथ्यात्वी नही थे, क्योकि उनकी निर्ग्रन्थ-धर्म, सम्यक्तव, विरति, त्याग, प्रत्याख्यान एव देव-तत्त्व मे श्रद्धा थी। किसी भी तत्त्व के प्रति उनका श्रविश्वास नही था। एक को केवल प्रत्याख्यान के शब्दो के विषय मे सन्देह था और दूसरे को भगवान महावीर की व्यक्ति-गत पूर्णता मे सन्देह था। इस सन्देह को वे निवारण करना चाहते थे। उनकी आत्मा मे दुराग्रह नही था। समभाने पर वे समभ गए और अपना पक्ष भी छोड दिया। आचाराग सूत्र प ५ उ. ५ मे लिखा है कि-सम्यग्दृष्टि जीव, ज्ञानावरणीय के उदय से किसी असम्यक् वस्तु को भी सहज-भाव से सम्यक् मानले, तो भी वह उसके श्रद्धाबल के कारण सम्यक्-रूप से परिणमती है। तात्पर्य यह कि जिनधर्म-मोक्षमार्ग मे दृढ ग्रास्था रखनेवाले व्यक्ति मे कभी कोई अन्यथा धारणा हो जाय और वह यह सोचले कि—'जैनधर्म ऐसा ही मानता है, तो यह उसकी भूल होते हुए भी मिथ्यात्व नहीं है। यदि वह प्रसग प्राप्त होने पर भी भूल नहीं सुधारे और उसे जान-बूफकर ग्राग्रहपूर्वक पकड़े रहे, तो वह मिथ्यात्वी हो जाता है।

इस पर से यह समभा चाहिए कि म्रात्मा का परिपूर्ण ज्ञान नहीं होते हुए भी सर्वज्ञ के कथन पर श्रद्धा रखनेवाला सम्यग्दृष्टि है, और वह ज्ञानावरणीय कर्म को नष्ट करके सर्वज्ञ-सर्वदर्शी बन सकता है।

यह ध्यान रखना चाहिए कि जबतक छद्मस्थता है, तबतक सभी सम्यग्दृष्टियो का, सभी विषयो मे, एक मन्तव्य नहीं होता। कई बाते ऐसी है जो 'केवलीगम्य' होती है। धागमो में भी जिनका खुलासा नहीं मिलता—ऐसे विषयों में अनचाहें भी गलत धारणा हो सकती है। यह बात १२ वे गुण-स्थान तक, मन और वचन के ग्राठो योग होने की मान्यता से भी सिद्ध हो रही है। इस पर से यह समक्षना सहज है कि ऊपर के गुणस्थानवाला भी कुछ बाते ग्रसत्य सोच सकता है, बोल सकता है, किंतु भावों की प्रशस्तता एवं सम्यक्त्व गुण की प्रकृष्टता से वह मिथ्यात्व के पाप से विच्चत रह जाता है। (किंतु जो जानबूक कर शास्त्रों की ग्रवहेलना करता है, वह तो मिथ्यात्वी है।) यह तो हुई सम्यक्त्व की बात।

श्रब मिथ्यात्वी के विषय मे विचार किया जाता है। यो तो मिथ्यात्व का विष, श्रात्मगुणो का घातक, श्रात्मोत्थान का मारक और ग्रनन्त-संसार वर्द्धक है। किंतु कुछ ऐसे जीव भी हो सकते हैं. जो मिथ्यात्व के विष को कम करते हुए श्रात्मा की मलिन-पर्यायें नष्ट करते रहते हैं। इससे यथाप्रवृत्तिकरण में ग्राकर, ग्रपूर्वकरण करके सम्यक्त्व प्राप्त कर लेते हैं। कई श्रात्माएँ ऐसी भी होती हैं जो जीवनभर मिथ्यात्व मे रही, मिथ्या साधना करती रही, किंतु जीवन के अंतिम सिरे पर पहुँचकर, एक साथ सम्यक्त्व, विरति एव ग्रप्रमत्तता प्राप्त कर,क्षपकश्रेणी पर चढगई और केवलज्ञान-केवलदर्शन प्राप्त कर मुक्त हो गई। भगवती सूत्र श ६ उ ३१ मे उन 'ग्रसोच्चाकेवली' का वर्णन है, जो जीवनभर मिथ्यात्वी रहे, सम्यग्धमं से विचत रहे और जो साधना करते रहे, वह भी श्रज्ञानपूर्ण । किंतु उनमे एक गुण ठीक था। उनकी कषाय मन्द-प्रशात थी। वे हठाग्रह से दूर थे। कषायों के उपशात रहने से और अजामनिर्जरा बढ़ने से उन्हें विभगज्ञान प्राप्त हो गया । उस विभगज्ञान के द्वारा जब उन्होने श्रार्हत् धर्म का परिचय पाया, तो उनकी ग्रात्मा स्वय सत्यासत्य को समभ गई। उन्होने उसी समय ग्रसत्य का त्याग कर सत्य स्वीकार कर लिया। ग्रब उनका मिथ्यात्व, मिथ्या-चारित्र और ग्रज्ञान-कष्ट, सब नष्ट होकर साधना सम्यग्रूप मे परिणत हो गई। वे स्रप्रमत-संयत बन गये और तत्काल श्रेणी का भारोहण कर सिद्ध बन गए।

सोचना चाहिए कि जो व्यक्ति ग्रन्तर्मुहर्त पहले मिथ्या-त्वी था, वह एकदम सम्यक्त्वी, ग्रप्रमत्त एव बढते वढते सिद्ध कैसे होगया ? उसने मिथ्यात्व ग्रवस्था मे ही-ग्रनजान मे ही मिथ्यात्व क्षय करने का यत्न किया था। वह यह नही समभता

था कि मुक्त में मिथ्यात्व है। वह अपने आपको सम्यक्तवी; सत्पथगामी एव शुद्धाचारी ही मानता था और तदनुसार उग्र साधना करता था। उसमे चारित्र की साधना होते हुए भी धकाम-निर्जरा एव शुभ-बन्घ युक्त थी। फिर भी उसकी कषाये शान्त, प्रशस्त एवं विश्वद्धिकारक थी। जिस प्रकार चिडिया के बच्चे की श्रॉखे खुलते ही वह दृश्य-जगत् को देखता है, उसी सरह उन्हे विभंगज्ञान से, वे श्रांखे मिली कि जिनसे सत्य को पहिचानने में देर नहीं लगी। यो तो विभगज्ञान, श्रसख्य देवो क्षोर नारको को भी होता है और मन्ष्य-तियँचो को भी, किंतु जिनकी कषाये शात हो, जा सत्यार्थि हो, उसे ही भ्रनायास, निधान की तरह धर्म की प्राप्ति हो जाती है। अतएव ससार फे प्रति निर्वेद, धर्म के प्रति सवेग, पापो की विरति और कषायो की उपशाति होने से आत्मोत्थान होता रहता है। यह दशा ऊर्ध्व मुखी हो, तो मिथ्यादृ िष्ट भन्य, सम्यक्तव प्राप्त कर सकता है। भले ही उसे आत्मा के विषय मे विशेष जानकारी नहीं हो भौर निश्चयवादी उसे मिथ्याद्ष्टि मानते रहे।

एकात निश्चयवादी, जिसे सम्यक्तव कहते हैं और आत्मा को कर्म-वध से सर्वथा रहित मानते हैं, वह तो नाटक के इन्द्र की तरह है। जिस प्रकार इन्द्र का स्वाग सजने मात्र से वह देवाधिपति नहीं बन सकता। वह पैसे के लिए स्वाग सजनेवाला सेवक-नौकर ही रहता है, उसी प्रकार कर्मबद्ध, शरीर एवं प्राधि व्याधि और उपाधि में जकडा हुआ, आहार संज्ञा से प्रसित, तेजस शरीर रूपी भट्टी की पूर्ति के लिए, भोजन पानी लेकर तृष्ति माननेवाला और भूख प्यास से अकुलानेवाला तथा. रोगातक से दुखी हो, औषधी चाहनेवाला भी अपने को अबंधक निलिप्त, अशरीरी, अयोगी एवं अनाहारी आदि कहे, तो इस प्रत्यक्ष असत्य को कौन सुज्ञ मानेगा ? एकातवादियो का खुद का उदाहरण ही उन्हें विषम स्थिति में डाल रहा है।

हाँ, तो पापो से उपरत होने और कषायो को उपशात रखने से भव्य जीव, मिथ्यात्वी से सम्यक्तवी, चारित्री, भप्रमत्त एव कमशः ग्रकर्मी हो सकता है।

### केवलज्ञान के समान

सम्यक्त के प्रभाव शक्ति और परिणाम का विचार करते ज्ञात होता है कि यह महान् निधि है। जीव की वह दशा है कि जिससे वह अनन्त अन्धकार से निकल कर प्रकाश में आ जाता है। यह केवलज्ञान की उत्पत्ति का स्थान है। सम्यक्त्व, केवल-ज्ञान की माता के समान है। इसकी प्राप्ति सर्व सुलम नहीं है। संसार में इसके पात्र जीव थोड़े ही होते है। जब तीर्थंकर, गणधर, पूर्वधर, मन पर्यवज्ञानी, अवधिज्ञानी, जैसे महान् प्रभाव-शाली निमित्त होते है, उस समय सम्यक्त्व की प्राप्ति भी कुछ सुलभ हो जाती है, किंतु इस समय वैसे उत्तम निमित्तो का तो अभाव ही हो गया है। इस समय उन महान् पूर्वजो के वशज मुनिवरो और उनकी परम पावनी वाणी का ही आधार है। इसी के अवलम्बन से जीव, यथार्थ-दृष्टि प्राप्त कर सकता है।

लिकिन परिस्थिति मे परिवर्त्तन बहुत हो गया है। उस समय
निर्ग्रन्थों और निर्ग्रन्थ-धर्म का प्रभाव ग्रधिक था। उस उत्कृष्ट
प्रभाव के श्रागे मिथ्यात्व का प्रभाव दब गया था, कुछ हलका
होगया था। साख्यदर्शनी परिव्राजकाचार्य शुकदेव जैसे अनेक
धन्यतीर्थी श्राचार्य, यथार्थ-दृष्टि प्राप्त कर एक बडे परिवार के
साथ निर्ग्रन्थ-धर्म को स्वीकार कर चुके थे। अनेक राजा महाएाजा और चक्रवर्ती नरेन्द्र, निर्ग्रथ-प्रवचन के श्राराधक थे।
जहा केवलज्ञानी वीतराग भगवत जैसे परमात्मा हो और महाराजाधिराज जैसे श्रमणोपासक हो, उस समय की अनुकूलता
का तो कहना ही क्या। अग्रेजों के हाथ मे राज्यसत्ता रही, तो
करोडों भारतीय इसाई हो गये। इस प्रकार की श्रमुकूलता
निर्ग्रथ-धर्म के लिए थी। वह समय इसके उदयकाल का था।

यद्यपि उस समय वीतराग भगवंत और उत्तम भ्रनगार भगवंतो का योग था और नरेन्द्र यावत् इभ्य-सेठ जैसे महान् भ्रद्धिशाली श्रमणोपासक थे। उस समय भी धर्म प्रचार किया जाता था, तथापि निर्मंथ ग्रनगारों में, राजाओ, श्रधिकारियों और जनता को ग्राक्षित करने की लालसा, श्रपना मत फैलाने की तालावेली और संख्यावल बढाने की चिन्ता नहीं थी। वे भ्रपनी ग्रात्म-साधना में लीन रहते थे। कोई चलाकर उनके पास भ्राता, तो उसे निर्मंथ-धर्म का उचित शब्दों में उपदेश करते, भ्रन्थथा ग्रपने स्वाध्याय ध्यानादि में लगे रहते थे। यदि कभी कोई ऐसा उत्तम पात्र उनकी दृष्टि में चढ़ता, तो कोई श्राचार्य स्वाभाविक रूप से, श्री केशीकुमार श्रमण की तरह उसे सबो-

धित करने जाते थे-वह भी परमार्थ बुद्धि से। उनके मन मे मान-प्रतिष्ठा पाने की इच्छा लेश-मात्र भी नही रहती थी। वे उस विशेष व्यक्ति की गरज करने वाले नहीं थे। स्वाभाविक और अपने आपमे विश्वस्त रहते हुए वे उपदेश देते और फिर निरपेक्ष हो जाते । उनके उन परिमित शब्दो का प्रभाव भी अपूर्व होता था। वे शब्द, ऐसी पवित्र एवं बलवान आत्मा के होते थे कि जिनका प्रभाव, योग्य ग्रात्मा पर अवस्य होता था। ऐसे उत्तम निग्रंथो और प्रभावशाली, योग्य उपासको के योग से निग्रंथ-प्रवचन का प्रभाव, विशेष रूप से फैला था। ऐसे समय योग्य पात्र के लिए पूरी अनुकूलता थी। यदि किसी का उपादान-ग्रात्म-योग्यता कुछ निर्बल होती, तो उस बलवान निमित्त का योग पाकर निर्वलता दूर हो जाती और वह व्यक्ति मोक्षमार्ग का पथिक हो जाता। उस समय सम्यक्तव तो ठीक, परन्तु केवलज्ञान प्राप्त करना भी दुसाध्य नही था। भ्राज लौकिक विद्या मे एकाध विषय को लेकर स्नातक बननेवाले विद्यार्थी को भी साधारणतया १०, १५ वर्ष लगजाते हैं, किंतु उस समय लोकोत्तर स्नातक-ग्रात्मस्नातक-समस्त विषयो के सम्पूर्ण रूप से ज्ञाता=सर्वज्ञ बनने मे यथा परिणति समय लगता । हमने पर्युषण पर्व मे सुना कि महात्मा सुदर्शन श्रीर पूर्णभद्र, केवल पाच वर्ष की साधना मे ही पूर्ण स्नातक बन गये और ग्रर्जुन ग्रनगार तो केवल छ महीने में ही स्नातक बनकर सिद्ध भगवान् होगए। यह थी उस समय की परिस्थिति। यह था उस समय का उत्तम योग । तब केवल ज्ञान प्राप्त करना

साधको के लिए ग्रसंभव नहीं था। दु शक्य था, फिर भी दृढ निश्चयी एवं निष्ठापूर्वक साधना करनेवाले साधक के लिए वह स्वाभाविक था। किन्तु ग्राज<sup>?</sup>

ग्राज तो सम्यक्तव की प्राप्ति भी दुर्लभ बन गई है। श्राज वैसे उत्तम निमित्तो का तो ग्रभाव है ही, परन्तु इस समय के योग्य श्रुतधर भी बहुत थोड़े रह गये हैं। उन थोड़ो के मार्ग में भी बहुत बड़ी बाधा खड़ी होगई है। एक ओर सैंकड़ो दिखाई देनेवाले निग्रंथों में इने-गिने ही निग्रंथ-प्रवचन का उपदेश करने वाले है, दूसरे बहुत से तो उनके प्रभाव को नष्ट करके सग्रथ-पथ के प्रदर्शक बन चुके है। कई राष्ट्र-नेताओ, लौकिक विद्या के स्नातको, एव भौतिक वैज्ञानिको के प्रभाव से प्रभावित होगये हैं, और उनसे संमान प्राप्त करने के लिए ग्रनेक प्रकार के प्रपञ्च करते हैं। कोई लौकिकवाद के ही प्रचारक बन बैठे हैं। निग्रंथों के वेश में, निग्रंथ-प्रवचन के नाम पर, जो लौकिक मार्ग का—संसार मार्ग का=उन्मार्ग का प्रचार करें, वहा सम्यक्त्व की प्राप्ति सुलभ कैंसे हो सकती हैं?

श्रत्यन्त खेद का विषय है कि एक बहुरूपिया भी श्रपने रूप-वेश के महत्व को कायम रखता है। वह राजा के वेश में रहकर दान या बख्शीश नहीं लेता, किंतु भगवान् महावीर के निग्रंथ का वेश पहिने हुए कई लोग, उनकी कायम की हुई मर्यादा का खुले रूप में भंग करते हुए, उनके सिद्धात के विरुद्ध बोलते और लिखते हुए तथा मिथ्यात्व का प्रचार करते नहीं शरमाते। ऐसे लोग, कई भोले-भाले उपासकों को सम्यक्त्व के नाम पर

मिथ्यात्व पकडा देते हैं और कई जीवो के सम्यक्त्व-रत्न को लूट लेते हैं। कितनी विषम स्थिति है-यह । जब संयती के रूप मे स्रसयती पूजे जाते हो, निर्यंथ के वेश मे सग्रन्थ का जाल फैल रहा हो, और श्रसली के नाम से नकली चलते हो, तब सम्यक्तव कितनी दुर्लभ हो जाती है ? शास्त्रकार "सद्धा परम-दुल्लहा " कहकर सम्यक्त्व की महान् दुर्लभ्यता बताते है। यह यथार्थ है। ग्रनादिकाल से जीव, मिथ्यात्व में ही गोते लगाता रहा और सम्यक्तव प्राप्ति के श्रभाव में उसका भावी श्रनन्त भव भ्रमण भी कायम रहा। यह सम्यक्त्व-रत्न उस मनन्त भव-भ्रमण की जड को काट कर फेक देता है। श्रनन्तानुबन्धी ग्रादि का उच्छेद ग्रयवा उपशम क्षयोपशम हो, तभी सम्यक्त्व की प्राप्ति संभव होती है। इस प्रकार इसकी दुर्लभता अपने श्राप सिद्ध है। जब सम्यक्त्व रत्न के पुरस्कर्ता महर्षियो के समय भी यह दुर्लभ थी, तो ग्राज के विषम जमाने मे (-जब कि इसके बाधक कारण विशेष रूप से बढ गये है) इसकी प्राप्ति श्रसभवसी कही जाय तो अतिशयोक्ति नही है।

जितना दुर्लभ उस जमाने मे केवलज्ञान नही था, उतना दुर्लभ श्राज सम्यग्दर्शन हो गया। केवलज्ञान पर डाका नही पड सकता—लूट नही चलती, क्यों कि वह परिपूर्ण है, परन्तु सम्यक्त्व-रत्न की लूट तो हो सकती है। क्षायोपशमिक सम्यक्त्व वापिस जा सकती है। श्रभी तो सम्यक्त्वी कहे जाने वालो के द्वारा ही विशेष रूप से लूट हो रही है। ऐसे विकट समय मे सम्यक्त्व की प्राप्ति, केवलज्ञान के बराबर दुर्लभ मानी जाय तो

क्या बाधा हो सकती है ? ग्राज के मिण्यात्व प्रधान युग में यदि कोई व्यक्ति यथार्थ-दृष्टि प्राप्त कर सके और प्राप्त सम्यक्त्व को सुरक्षित रख सके, तो यह उसकी महान् सफलता—केवलज्ञान प्राप्ति के समान मानी जानी चाहिए, क्यों कि सम्यक्त्व, केवल-ज्ञान के मूल के समान है—बीज के सदृश है। यह प्राप्त हुई और कायम रही, तो विरति का अंकुर उत्पन्न होगा और उसमें श्रवमत्तत्ता का पुष्य और वीतरागता सर्वज्ञता का फल प्राप्त हो सकेगा। बीज की प्राप्ति को फल की प्राप्ति के समान मानना, नई बात नहीं है।

पाठक समक्ष गए होगे कि सम्यक्तव कितनी दुर्लम है। इस समय केवलज्ञान तो श्रलभ्य है हो। उस उदयकाल मे केवलज्ञान जितना दुर्लभ नहीं था, उतनी दुर्लभ ग्राज सम्यक्तव हो
गई है। श्रीमद् हेमचन्द्राचार्य, ग्राज से ६०० वर्ष पूर्व कह गए
हैं कि— 'इस समय सम्यक्तव की प्राप्ति केवलज्ञान के
समान माननी चाहिए।' ग्राज का जमाना उससे भी ग्रधिक
हीन हो रहा है। इसलिए निग्रंथ-प्रवचन के रसिको को सम्यक्तव रूपी महान् रत्न को सुरक्षित रखने की पूरी सावधानी
रखनी चाहिए।

#### इस अनमोल रतन की रचा करो

यह सम्यग्दर्शन ऐसा श्रन्मोल रत्न है कि इसके धारक की सभी मनोकामनाएँ पूर्ण होती है। यह चितामणि-रत्न से भी अधिक मूल्यवान् है। चितामणि रत्न, भौतिक वस्तु देता है, किंतु सम्यक्तव-रत्न तो ग्रात्मा को ग्रखण्ड सुख देता है-मोक्ष प्रदान करता है। ऐसे विश्वोत्तम अनमोल रत्न की बड़ी सावधानी से रक्षा करनी चाहिये। मूल्यवान् वस्तु को लूटने वाले भी बहुत होते हैं, तद्नुसार इस महानिधि पर डाका डालने वाले-डाकृ भनेकानेक हैं। अनन्तानुबन्धी कषाय और दर्शनमोहनीय कर्म का उदय, इसका मूल कारण है और बाह्य निमित्त कई मिल जाते हैं। कूप्रवचन, संसार मार्ग, मध्यम मार्ग म्रादि और इनके साथ रहा कुर्तक-जाल, भोले भाले सम्यग्दृष्टियो को अपने चक्कर में फँसाकर, उनकी इस महानिधि को लूटकर दरीद्री बना देते है। ''सर्वधर्म समभाव'' और ऐसी कई मोहक विचारणाओं ने लाखो जैनियो के पास से इस रत्न को लूट लिया। हमे इन मोहक एवं ग्राकर्षक जालो से बचते रहना च।हिये और परम-मान्य जिनागमो के बताये हुए मुक्ति-मार्ग पर दृढ श्रद्धा रखकर, इस भ्रतमोल रत्न की रक्षा करनी चाहिए।



#### सम्यक्तव महिमा

शास्त्रकारों ने सम्यक्तव की महिमा बतलाते हुए बहुत कुछ कहा है। उनमें से कुछ नमूने यहा दिये जाते है।

सघ रूपी सुमेरु पवंत की स्तुति करते हुए नन्दीसूत्र-कार, सम्यग्दर्शन की यहिमा बतलाते है, -

"सम्मद्दंसणवर-वइर-दढ-रूढ़-गाढावगाढ-पेढस्स। धम्सवर-रयण-मंडिय, चागीयर-मेहलागस्स॥ १२॥"

ग्रर्थान्-सघरूपी सुमेरु पर्वत की, सम्यग्दर्शन रूपी उच्चकोटि के वज्र की सुदृढ और बहुत ही गहरी भू-पीठिका (ग्राधार-शिला) है, जिस पर श्रुत-चारित्र रूपी उत्तम धर्म की मेखला स्थिर रही हुई है।

उपरोक्त गाथा मे सूत्रकार भगवंत ने सम्यग्दर्शन को जिनधर्म रूपी मेरु पर्वत की आधार-शिला बतलाई है, जिस पर समस्त सघ एवं धर्म रहा हुआ है। बिना सम्यग्दर्शन रूपी प्राधारिशला के न तो धर्म रह सकता है और न सघ ही। तात्पर्य यह कि धर्म और संघ का आधार ही सम्यग्दर्शन—सम्य-क्तव है।

इसके पूर्व संघ को चन्द्रमा की उपमा देते हुए गाथा ह के उत्तरार्द्ध में बतलाया कि—

"जय संघ-चंद! निम्मल-सम्मत्त-विसुद्ध-जोण्हागा।"

हे निर्मल सम्यक्त्वरूपी विशुद्ध ज्योत्सना (चाँदनी) वाले संघरूपी चन्द्रमा ! तुम्हारी जय हो, तुम जयवंत हो । चाँद का प्रकाश ही चाँदनी है। यदि चाँद मे चाँदनी नहीं हो, तो उद्योत हो ही कैसे ? उसकी उपयोगिता ही क्या ? इसी प्रकार धर्म और सघ की उपयोगिता, सम्यक्त्व के साथ ही है। बिना सम्यक्त्व के सघ भी निरुपयोगी-व्यर्थ रह जाता है।

भगवान् ने फरमाया है कि "सद्धा परस दुल्लहा" – श्रद्धा की प्राप्ति परम दुर्लम है (उत्तरा. ३-६)

श्री उत्तराध्ययन सूत्र श्र २८ गा. ३० इस प्रकार है; -

णा दंसणिस्स णाणं, णाणेण विणा णहुंति चरणगुणा । अगुणिस्स णित्थ मोक्खो, णित्थ अमोक्खस्स णिव्वाणं ॥ (उत्तराः २८-३०)

-दर्शन के बिना ज्ञान नहीं होता और जिसमे ज्ञान नहीं, उसमे चारित्र गुण नहीं होता। ऐसे गुण-हीन पुरुष की मुक्ति नहीं होती और बिना मुक्ति के शाश्वत सुख की प्राप्ति भी नहीं होती।

इसके पूर्व कहा कि-"णितथ चरित्तं सम्मत्तविहूणं" -सम्यक्तव के विना चारित्र नही होता।

प्रज्ञापना सूत्र के २२ वे पद में लिखा कि-

"जस्स पुण मिच्छादंसणवित्तया किरिया कज्जइ तस्स अपच्चक्खाणिकिरिया णियमा कज्जइ"।

अर्थात्-जिसको मिथ्यादर्शन प्रत्ययिक किया लगती है, उसे अप्रत्याख्यान किया अवश्य लगती है। सम्यग्दर्शन के अभाव मे की हुई किया, सम्यक् चारित्र रूप नहीं होती।

श्री सूयगडाग सूत्र ग्र द मे कहा है कि-

जे या बुद्धा महाभागा, वीरा असमत्तदंसिणो । असुद्धं तेसि परक्कंतं, सफलं होइ सव्वसो ॥२२॥

जे य बुद्धा महाभागा, वीरा सम्मत्तदंसिणो । सुद्धं तेसिं परक्कंतं, अफलं होइ सव्वसो ॥२३॥

-जो व्यक्ति महान् भाग्यशाली और जगत् मे प्रशसनीय है, जिसकी वीरता की धाक जमी हुई है, किंतु वह धर्म के रहस्य को नहीं जानता है और सम्यग्दृष्टि से रहित है, तो उसका किया हुग्रा सभी पराक्रम-दान, तप ग्रादि ग्रशुद्ध है-कर्म-बंध का ही कारण है। और जो बुद्धिशाली भाग्यवान् सम्यग्दर्शन से युक्त है, उसके व्रतादि सब शुद्ध है।

सम्यक्तव का गुणगान करते हुए 'नवतत्त्व प्रकरण' मे लिखा है कि-

जीवाइनवपयत्थे, जो जाणइ तस्स होइ सम्मत्तं। भावेण सद्दहंतो, अयाणमाणेवि सम्मत्तं।। २६।। सव्वाइ जिणेसरभासिआइं, वयणाइं नन्नहा हुंति। इअ बुद्धि जस्स मणे, सम्मत्तं निच्चलं तस्स ॥२७॥ अंतो मुहुत्तमित्तंपि, फासियं हुज्ज जेहिं समत्तं। तेसि अवहुपुग्गल, परियट्टो चेव संसारो।। २८॥

—जो जीवादि नव पदार्थों को जानता है, उसे सम्यक्तव होता है। यदि क्षयोपशम की मन्दता से कोई यथार्थ रूप से नहीं जानता, तो भी ''भगवान् का कथन सत्य है "–इस प्रकार भाव से श्रद्धान करता है तो भी उसे सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है (यही बात ग्राचाराग श्रु० १ ग्र० ५ उ० ५ में लिखी है)।।१।।

भगवान् जिनेश्वर के कहे हुए सभी वचन सत्य हैं, वे कभी भी ग्रसत्य नहीं होते-ऐसी निश्चल बुद्धि जिसमें हैं, उसकी सम्यक्त्व दृढ होती है। ॥२॥

जिसने अन्तर्मुहूर्त मात्र भी सम्यक्त्व का स्पर्श कर लिया, उसे कुछ न्यून अर्छपुद्गल परावर्त्तन से अधिक संसार परिश्रमण नहीं होता । इतने काल में वह मोक्ष पा ही लेता है। ॥३॥ 'सम्यक्त्वकीमुदी' में सम्यक्त्व की महिमा बताते हुए

सम्यक्तवरत्नान्नपरं हि रत्नं, सम्यक्तव मित्रान्न परं हि मित्रम् । सम्यक्तव बंधोर्न परो हि बंधुः,

लिखा कि-

सम्यक्तवलाभान्न परो हि लाभः ॥

-संसार में ऐसा कोई रत्न नहीं जो सम्यक्तव रत्न से बढकर मूल्यवान हो। सम्यक्तव मित्र से बढकर, कोई मित्र नहीं हो सकता, न बंधु ही हो सकता और सम्यक्तव लाभ से बढकर संसार में ग्रन्य कोई लाभ हो ही नहीं सकता।

इलाघ्यं हि चरणज्ञान–वियुक्तमपि दर्शनम् । न पुनर्ज्ञानचारित्रे, मिथ्यात्वविषद्वषिते ॥

ज्ञान और चारित्र से रहित होने पर भी सम्यग्दर्शन
प्रशंसा के योग्य है, किंतु मिथ्यात्व विष से दूषित होने पर ज्ञान

और चारित्र प्रशसित नही होते।

एक ग्राचार्य ने सम्यक्त्व का महत्व बताते हुए लिखा कि-असमसुखनिधानं, धाम संविग्नतायाः, भवसुखविमुखत्वो,-द्दोपने सद्विवेकः । नरनरकपशुत्वो-च्छेदहेतुर्नराणाम्, शिवसुखतरु बीजं, शुद्ध सम्यक्त्व लाभः ॥

-शुद्ध सम्यक्तव, श्रतुल सुख का निधान है। वैराग्य का धाम है। संसार के क्षण-भगुर और नाशवान सुखो की श्रसारता समभने के लिए सिंद्धवेक रूप है। भव्य जीवों के नरक, तिर्यंच और मनुष्य सवधी दुखों का नाश करने वाला है और शुद्ध सम्यक्तव की प्राप्ति ही मोक्ष-सुख-रूप महावृक्ष के बीज के समान है।

दिगम्बर ग्राचार्य श्री शुमचन्द्रजी ने ज्ञानार्णव मे कहा है कि-

> सद्दर्शनमहारत्नं, विश्वलोकैकभूषणम् । मुक्तिपर्यन्त कल्याण, दानदक्षं प्रकीर्तितम् ॥

सम्यग्रंन, सभी रत्नो मे महान् रत्न है, समस्त लोक का भूपण है और श्रात्मा को मृक्ति प्राप्त होने तक कल्याण-मंगल देने वाला चतुर दाता है।

चरणज्ञानयोर्बीजं, यमप्रशमजीवितस् । तपः श्रुताद्यधिष्ठानं, सद्भिःसद्दर्शनं मतम् ॥ सम्यग्दर्शन, ज्ञान और चारित्र का वीज है। व्रत महा- कत और उपशम के लिए जीवन स्वरूप है। तप और स्वाध्याय का यह श्राश्रय दाता है। इस प्रकार जितने भी शम, दम, वत, तप श्रादि होते हैं, उन सब को यह सफल करने वाला है।

> अप्येकं दर्शनं इलाघ्यं, चरणज्ञानविच्युतम् । न पुनः संयमज्ञाने, मिथ्यात्व विषदूषिते ।।

ज्ञान और चारित्र के नहीं होने पर भी श्रकेला सम्यग्-दर्शन प्रशसनीय होता है। इसके श्रभाव में संयम और ज्ञान, मिथ्यात्व रूपी विष से दूषित होते है।

> सुलभिमह समस्तं वस्तुजातं जगत्या-मुरगसुरनरेन्द्रैः प्राथितं चाधिपत्यम् । कुलबलसुभगत्वोद्दामरामादि चान्यत् किमुत तदिदमेकं दुर्लभं बोधिरत्नम् ॥१३॥

-इस जगत् में समस्त द्रव्यों का समूह प्राप्त होना सुलभ है और धरणेन्द्र, नरेन्द्र और सुरेन्द्र द्वारा प्रार्थना करने योग्य श्रिधिपतिपन भी सुलभ है। क्यों कि इनकी प्राप्ति कर्मों के उदय से होती है। उत्तम कुल, बल, सुभगता, सुन्दर-स्त्री पादि सभी पदार्थ सूलभ है, किंतु एक बोधिरत्न की प्राप्ति होना श्रत्यत दुर्लभ है।

> मन्ये मुक्तः स पुण्यात्मा, विशुद्धं यस्य दर्शनं । यतस्तदेव मुक्त्यंगमग्रिमं परिकोर्तितम् ॥५७॥

ग्राचार्य श्री कहते हैं कि-जिसे निर्मल सम्यग्दर्शन है, वही पुण्यात्मा है और वही महाभाष्यशाली ग्रात्मा, मुक्त है-ऐसा मैं मानता हूं, क्योकि सम्यग्दर्शन ही मोक्ष का मुख्य अंग कहा है।

प्राप्नुवन्ति शिवं शश्वच्चरणज्ञानविश्रुताः । अपि जीवा जगत्यस्मिन्न पुनर्दर्शनं विना ॥५८॥

-जो जीव, चारित्र और ज्ञान के कारण इस जगत् में प्रसिद्ध हैं, वे भी सम्यग्दर्शन के बिना मोक्ष प्राप्त नहीं कर सकते।

अतुलसुखिनधानं, सर्वकल्याणबीजं । जननजलिधपोतं, भव्यसत्वैकपात्रम् ।। दुरिततरुकुठारं पुण्यतीर्थप्रधानं,

पिबत जित विपक्षं दर्शनाख्यं सुधाम्बुस् ॥५६॥

—हे भव्य जीवो । तुम सम्यग्दर्शन रूपी ग्रमृत का पान करो । यह सम्यग्दर्शन, श्रतुल्य सुख का निधान है । सभी प्रकार के कल्याणो का कारण है, ससार समुद्र से तिरानेवाला जहाज है । इसे केवल भव्य जीव ही प्राप्त कर सकते हैं । यह पापरूपी वृक्ष को काटने के लिए कुठार के समान है । यह पवित्र तीर्थों मे प्रधान है और श्रपने विपक्ष ऐसे मिथ्यादर्शन रूपी शत्रु को जीतने वाला है । इसलिए सबसे पहले इस ग्रमृत को ही ग्रहण करना चाहिए।

श्राराधनासार मे लिखा है कि-

येनेदं त्रिजगद्वरेण्यविभुना, प्रोक्तं जिनेन स्वयं । सम्यक्त्वाद्भुत-रत्नमेतदमलं, चाभ्यस्तमप्यादरात् ।।

#### भंकत्वासंप्रसभं कुकर्मनिचयं शक्त्याच सम्यक्पर-ब्रह्माराधनमद् भुतोदितचिदानंदं पदं विदते ।

जो मनुष्य तीन जगत् के नाथ ऐसे जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्रतिपादित, सम्यक्तवरूप ग्रद्भ्त रत्न का ग्रादर सहित ग्रभ्यास करता है, वह निन्दित कर्मों को बलपूर्वक समूल नष्ट कर के विलक्षण ग्रानन्द प्रदान करने वाले परब्रह्म को प्राप्त कर लेता है।

दर्शनपाहुड मे लिखा कि-

दंसणमूलो धम्मो, उवइट्ठो जिणवरेहि सिस्साणं। तं सोउणसकण्णे, दंसणहीणो ण वंदिव्वो।।

जिनेश्वर भगवान् ने शिष्यो को उपदेश दिया है कि 'धर्म, दर्शन-मूलक ही है। इसिलए जो सम्यग्दर्शन से रहित है, उसे वंदना नहीं करनी चाहिए। प्रथीत्-चारित्र तभी वंदर नीय है जब कि वह सम्यग्दर्शन से युक्त हो।

चारित्र पालने मे श्रसमर्थ जीवो को उपदेश करते हुए पूर्वाचार्य 'गच्छाचारपइन्ना' मे लिखते है कि-

जइवि न सक्कं काउं, सम्मं जिणभासिअं अणुट्टाणं । तो सम्मं भासिज्जा, जह भणिअं खीणरागेहि ॥ ओसन्नोऽविविहारो, कम्मं सोहेइ सुलभवोही अ । चरणकरणविसुद्धं, अवबूहितो पर्कावतो ॥

-यदि तू भगवान् के कथानुसार चारित्र नहीं पाल

सकता, तो कम से कम जैसा वीतराग भगवान् ने प्रतिपादन किया है, वैसा ही कथन तुभे करना चाहिए। कोई व्यक्ति शिथिलाचारी होते हुए भी यदि वह भगवान् के विशुद्ध मार्ग का प्रथार्थ रूप से, वलपूर्वक निरूपण करता है, तो वह अपने कमीं को क्षय करता है। उसकी आत्मा विशुद्ध हो रही है। वह भविष्य मे मुलभवोधी होगा।

'मोक्षपाहुड' मे–

किं बहुणा भणिएणं जे सिद्धा णरवरा गएकाले। सिज्झिहहि जे भविया, तं जाणइ सम्मत्तं माहप्पं।

-ग्रधिक क्या कहे, जो उत्तम पुरुष भूतकाल में सिद्ध हुए है वे, और जो भविष्य में सिद्ध होगे, वे सम्यक्त के बल से सिद्ध हाते है। सम्यक्त के इस माहात्म्य को समभना चाहिये।

ते धण्णा सुक्रयत्था ते सूरा ते वि पंडिया मणुया। सम्मत्तं सिद्धियरं सिविणे वि ण मइलियं जेहि।।

वे मनुष्य धन्य है कि जिनके पास मुक्ति प्रदान कराने धाला सम्यक्त है और उस सम्यक्त रूपी महारत्न को वे स्वप्न मे भी मिलन नहीं होने देते। वे ही मनुष्य कृतार्थ है और वे ही पडित (समभे हुए) एवं शूरवीर हैं।

मिथ्यात्वरूपी महाशत्रु का प्रवल श्राक्रमण होते हुए भी जिन्होने अपने सम्यक्त्व रत्न को नही खोया और सुरक्षित रखा, व वास्तव मे शूरवीर हैं और जिन्होने श्रनेक प्रकार के वादो, तकों और प्रलोभनो के होते हुए भी श्रपने सम्यग्दर्शन को

निर्मल एव निष्कम्प रखा, वे यथार्थ ही पडित-समभदार हैं।
'रत्नकरड श्रावकाचार' से-

न सम्यक्तवसमं किचित्त्रैकाल्ये त्रिजगत्यपि । श्रेयोऽश्रेयक्च मिथ्यात्वसमं नान्यतन् भृताम् ॥

-इस जीव को सम्यक्तव के समान तीन लोक और तीन काल में कोई भी कल्याणकारी नहीं है और मिध्यात्व के समान दूसरा कोई भी अकल्याणकारी-दुखदायक नहीं है।

उपदेशरतनाकर मे-

लिहऊण मोहजयसिरि, मिच्छह जई सिद्धिपुरवरे गंतुं। अक्लयसुहमणुभविउं, ता वरदंसणरहं भयह ॥१॥ सुअचरणवसहजुत्तो, आवस्सग-दाणमाइपत्थयणो। निच्छयववहारचक्को, दंसणरहु नेइ जणु रिद्धि॥२॥

-यदि तुम मोह-विजयरूप लक्ष्मी को प्राप्त करके उत्तम स्थान सिद्धिपुर मे जाना और ग्रक्षय सुख का ग्रनुभव करना चाहते हो, तो सम्यग्दर्शनरूपी श्रेष्ठ रथ मे बैठो, जो सम्यग्ज्ञान और सम्यक् चारित्ररूपी बैलो से युक्त पडावश्यक, दान आदि रूप पाथेय सहित तथा निश्चय और व्यवहार रूपी चक्र (पहियो) वाला है। यह दर्शनरथ, मनुष्य को मोक्षपुरी में ले जाकर महान् ऋद्धि का स्वामी वनाता है।

कर्त्तव्य कौमूदी-

सम्यग्दृष्टिविलोकिते हि सकलं सद्धर्म कृत्यंभवेत्। सम्यग्दृष्टिरुदाहृता जिनवरेस्तत्त्वार्थरुच्यात्मिका।। सद्देवः सुगुरुः सुधर्म इति सत्तत्त्वत्रयं कथ्यते । ज्ञात्वा तत्परमार्थतः कुरु रुचि तत्त्वत्रये निर्मले ॥

—धर्म की जो भी किया हो, वह सम्यग्दर्शन पूर्वक ही होनी चाहिए। जिनेश्वर भगवंतो ने सम्यग्दृष्टि का स्वरूप सत्त्वार्थ की रुचिरूप बतलाया है। सुदेव, सद्गुरु और सद्धर्म, ये तीन तत्त्व कहे है। हे सुज्ञ । इन तीनो तत्त्वो का पारमाधिक स्वरूप समभ और विशुद्ध स्वरूप मे रुचिवत होजा—ग्रटल एवं दृढ श्रद्धालु बनजा।

'मोक्षपाहुड'में लिखा कि-

गहिऊण य सम्मत्तं, सुणिम्मलं सुरगिरीव णिकंपं । तंज्ञाणे भाइज्जइ सावय ! दुक्खखयद्वाए ॥

-श्रावक को सम्यक्त्व प्राप्त करके उसे निर्मल, निष्कम्प और मेरु पर्वत की तरह श्रचल रखना चाहिये और समस्त दुखों का नाश करने के लिए सदैव ध्यान में रखना चाहिए।

इस प्रकार सम्यग्दर्शन की महिमा अपरंपार है। सभी जैनाचार्यों ने एक मत से इस बात को स्वीकार की है, किंतु उदय के प्रभाव से कुछ लोग ऐसे भी है जो "तत्त्वार्थ श्रद्धा रूप सम्यग्दर्शन" को नहीं मानकर, अपनी मित-कल्पना से सिद्धात को दूषित करते हैं और अपनी समक्ष में आवे उसकी ही सत्य मानने को सम्यक्त्व कहते हैं—भले ही वे खुद भूल कर रहे हो। कुछ ऐसे भी हैं जो आगमो का अर्थ अपनी इच्छानुसार —विपरीत करके, मिथ्या प्रचार करते हुए, सम्यक्त्व को दूषित

करते हैं। श्रीर उपासको की श्रद्धा बिगाड कर उन्हें धर्म से विमुख बनाते हैं। ऐसे ही लोगो का परिचय देते हुए सूत्रकृताग १-१३-३ में गणधर महाराज ने फरमाया है कि-

विसोहियं ते अणुकाहयं ते, जे आतभावेण वियागरेज्जा । अट्ठाणिए होइ बहूगुणाणं, जे णाणसंकाइ मुसं वदेज्जा ॥

जो निर्दोष वाणी को विपरीत कहते हैं, उसकी मनचाही ध्याख्या करते हैं और वीतराग के वचनो मे शका करके क्रूड बोलते हैं, वे उत्तम गुणो से वंचित रहते हैं।

ऐसे लोगो से सावधान करते हुए विशेषावश्यक में प्राचार्यवर ने बताया कि-

"सव्वण्णुप्पामण्णा दोसा हु न संति जिणमए केई । जं अणुवउत्तकहणं, अपत्तमासज्ज व हवेज्जा ॥१४६६॥

-सर्वज्ञ सर्वदर्शी वीतराग प्रमु के द्वारा प्रवर्तित होने से, श्री जिनधर्म मे किंचित् मात्र भी दोष नहीं है। यह धर्म सर्वथा शुद्ध, पूर्णरूप से सत्य और उपादेय है। किंतु अनुपयोगी गुरुग्रो के कथन से अथवा अयोग्य शिष्यो से, जिनशासन मे दोष उत्पन्न होते हैं। यह सारा दोष उन दूषित व्यक्तियो का है-जो अपने दोषो से जिनमत को दूषित करते हैं। इसलिए व्य-क्तियो के दोष को देखकर, धर्म को दूषित नहीं मानना चाहिए।

इस प्रकार दूषित श्रद्धा वालो से बचकर, सम्यग्श्रद्धान को दृढीभूत करने का ही प्रयत्न करना चाहिए। सम्यक्त्व को दृढीभूत करने के लिए शिक्षा देते हुए श्राचार्य कहते है कि- मेरूव्व णिप्पकंपं णट्ठहु-मलं तिसूढ उम्मुक्कं । सम्मद्दंसणमणुवसमुप्पज्जइ पवयणब्भासा ॥

-प्रवचन (जिनागम) के ग्रभ्यास से, ग्राठ प्रकार के मल से रहित, तीन प्रकार की मूढता से विचत और मेरु के समान निष्कम्प ऐसे सम्यग्दर्शन की प्राप्ति होती है। इसलिए ग्रात्मार्थीजनो को नित्य ही जिन प्रवचन का श्रवण और पठन करते ही रहना चाहिए।

श्रात्म बन्धुओ ! समभो । यह सम्यग्दर्शन ऐसी चीज नहीं है जो सब की ग्रपनी मनमानी और घर जानी हो। थोडी-सी विपरीतता के कारण, जमाली मिथ्यादृष्टि बन गया, तो अपन किस हिसाब मे है ? पूर्वों का ज्ञान धराने वाले भी मिण्यादृष्टि हो जाते है, तो भ्राजकल के थोथे विद्वान्–कुतर्की पडितो पर विश्वास करके अपने दर्शन गुण से क्यो भ्रष्ट होते हो ? सम्यक्तव, इन लौकिक पडितो या बडे बडे नेताओ की जेवो मे-स्वच्छन्द मस्तिष्क मे, या वाक्पटुता मे नही भरी है। वह है निर्ग्रन्थ प्रवचन मे । सम्यग् श्रद्धान की प्राप्ति परमदुर्लभ है । इस महान् रत्न को सम्हाल कर रखो। तुम्हारी बुद्धि पर डाका डालकर इस रत्न को लूटने वाले लुटेरे, साहुकारो के रूप मे कई पैदा हो गए है। उनकी मोहक और धर्म के लेवलवाली, मीठी शराब मत पी लेना। ग्रसल नकल की परीक्षा, निर्ग्रन्थ-प्रवचन ग्रथवा ज्ञानी गुरु से करना। श्री ग्राचाराग सूत्र १-५-६ मे लिखा है कि "पर-प्रवाद तीन तरह से तपासना चाहिए-१ गुरु परम्परा से २ सर्वज्ञ के उपदेश से ३ या फिर श्रपने ज्यातिस्मरण ज्ञान

सै। श्रभी तीसरा साधन प्राय. नहीं है। दो साधनों से ही परीक्षा करनी चाहिए, श्रन्यथा धोखा खा जाओं में और खो बैठोगे-इस दुर्लभ रत्न को।

धन्य है वे प्राणी, जो अपने सम्यक्त्वरूपी रत्न की रक्षा करते हुए दृढ रहते हैं और दूसरो को भी दृढ बनाते है। उन्हें वारबार धन्यवाद है।



"संवेगेणं भंते! जीवे कि जणयइ? संवेगेणं अणुत्तरं धम्मसद्धं जणयइ, अणुत्तराए धम्मसद्धाए संवेगं हव्वमा-गच्छइ, अणंताणुबंधिकोहमाणमायालोभे खवेइ, णवं कम्मं ण बंधइ, तप्पच्चइयं च णं मिच्छत्तविसोहि काऊण दंसणाराहए भवइ, दंसणिवसोहीए य णं विसुद्धाए अत्थे-गइए तेणेव भवग्गहणेणं सिज्झइ। सोहीए य णं विसु-द्धाए तच्चं पुणो भवग्गहणं णाइक्कमइ"।।१।।

हे भगवन्! सवेग से जीव को किस गुण की प्राप्ति होती है ? उत्तर-संवेग से उत्तम धर्म श्रद्धा जागृत होती है। धर्म की उत्कृष्ट श्रद्धा करने से संवेग (मोक्ष की श्रभिलाषा) की शीझ प्राप्ति होती है। श्रनन्तानुबन्धी कोध, मान, माया श्रोर लोभ का क्षय होता है। नये कर्मी का बन्धन नहीं होता। मिध्यात्व की विशुद्धि होकर दर्शन की श्राराधना होती है। दर्शन विशुद्धि से शुद्ध होने पर कोई तो उसी भव मे सिद्ध हो जाते है और जो उस भव मे सिद्ध नही होते, वे तीसरे भव का अतिक्रमण नही करते अर्थात् तीसरे भव मे सिद्ध हो जाते हैं।

"धम्मसद्धाए णं भंते ! जीवे कि जणयइ ? धम्म-सद्धाए णं सायासोक्खेसु रज्जमाणे विरज्जइ, अगार-धम्मं च णं चयइ, अणगारिए णं जीवे सारीरमाणसाणं दुक्खाणं छेदणभेयणसंजोगाईणं वोच्छेयं करेइ, अव्वा-बाहं च णं सुहं निव्वत्तेइ"।३।

हे भगवन् । धर्म श्रद्धा से जीव क्या फल पाता है ? उत्तर-धर्म श्रद्धा से सातावेदनीय कर्मजनित सुख से विरक्त हो जाता है। फिर गृहस्थाश्रम छोडकर श्रनगार हो जाता है। श्रनगार होकर शारीरिक और मानसिक छेदन भेदनादि संयोग-जन्य दुखो का विच्छेद कर शाश्वत सुख को प्राप्त करता है।

"दंसणसंपण्णयाए णं भंते! जीवे कि जणयइ? दंसणसंपण्णयाए णं भविमच्छत्तछेयणं करेइ परं ण विज्झा-यइ, परं अविज्झाएमाणे अणुत्तरेणं णाणदंसणेणं अप्पाणं संजोएमाणे सम्मं भावेमाणे विहरइ"।।६०।।

-दर्शन सम्पन्नता का क्या फल है ? दर्शन सम्पन्नता से भव-भ्रमण का हेतु ऐसे मिथ्यात्व का नाश कर देता है। उसका ज्ञान दीपक कभी नहीं बुभता। वह उत्कृष्ट ज्ञान दर्शन में ग्रात्मा को जोडता हुन्ना समभाव युक्त विचरता है।।६०।।

(उत्तरा. २६)

"सद्धं णगरं किच्चा" – (उत्तरा. ६)

कुणमाणोऽवि य किरियं परिच्चंयतोऽवि सयणधणभोए। दितोऽवि दुहस्स उरं न जिणइ अंधो पराणियं।

-स्वजन धन एवं भोग का त्याग करता हुम्रा, दुख की जिपेक्षा करता हुम्रा और म्रनेक प्रकार की कियाएँ करता हुम्रा भी म्रन्धा मनुष्य, शत्रु-सैन्य पर विजय प्राप्त नहीं कर सकता; जसी प्रकार; -

कुणमाणोऽवि निर्वित्तं, परिच्चयंतोऽवि सयणधणभोए । दितोऽवि दुहस्स उसं मिच्छदिद्वि न सिज्झई ।

-स्वजन, धन और भोग के त्यागपूर्वक, यम नियम रूपी निवृत्ति मार्ग का सेवन करता हुग्रा और पचाग्नि ताप ग्रावि दु.ख की उपेक्षा करता हुग्रा भी मिथ्यादृष्टि (सम्यक्तव के ग्रभाव मे) सिद्ध पद प्राप्त नहीं कर सकता।

(ग्राचाराग ग्र ४ की निर्युक्ति)

जह केवलिम्म पत्ते तेणेव भवेण विष्णओ मोक्खो । पगरिसगुणभावाओ तह सम्मत्तेऽवि सो समओ ॥

-जिसे केवलज्ञान प्राप्त हो जाय, वह उसी भव में मुक्ति प्राप्त कर लेता है, उसी प्रकार प्रकर्षगुणत्व युक्त प्राप्त सम्यक्तव से भी मुक्ति प्रात होती है।

सम्यक्तव की महिमा, उत्तम कोटि के द्रव्य चारित्र से भी भ्रधिक है। कहा है कि-

सव्वजियाणं चिय जं सुत्ते गेविज्जगेसु उवदाओ । भणिओ नय सो एयं लिगं मोत्तुं ॥ -व्यवहार राशिगत सभी जीवो की ग्रैवेयक तक उत्पृत्ति शास्त्रों में कही हैं। ग्रैवेयक में उत्पत्ति, विना उत्तम कोटि के प्रव्य चारित्र के नहीं होती।

इस प्रकार व्यवहार राशीगत सभी जीवों ने उत्तम द्रव्य चारित्र तो पाया, किंतु सभी जीवों को सम्यक्त्व की प्राप्ति नहीं हुई। इसलिए उत्तम कोटि के द्रव्य चारित्र से भी सम्यक्त्व का , महत्व ग्रधिक है।

जिनधर्म विनिर्मुक्तो, मा भुवं चऋवर्त्यपि, स्यां चेटोऽपि दरिद्रोऽपि, जिनधर्माधिवासितः ।

-(सम्यग्दृष्टि की यह भावना होती है कि) जिनधर्म से रहित होकर चक्रवर्ती होना भी मुक्ते स्वीकार नही, किन्तु जिनधर्म युक्त दास एवं दिरद्र होना भी स्वीकार है।

तुह समत्ते लद्धे, चिंतामणी कप्पपाय वब्भहिए । पावंति अुवि<u>ग्</u>घेणं, जीवा अयरामरं ठाणं ॥

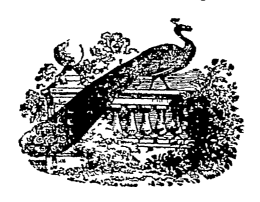


यदीयसम्यक्त्वबलात्प्रतीमो
भवादृशानां परमस्वभावम् ।
कुवासनापाशविनाशनाय
नमोऽस्तु तस्मै तव शासनाय ?

-हे भगवन् । ग्रापके धर्म शासन के संबंध से उत्पन्न सम्यक्त्व के बल से, हम ग्राप जैसे महापुरुषो के श्रेष्ठ स्वभाव (उत्तम ग्राशय) को जान लेते है। ग्रतएव कुवासना रूपी बन्धन को विनष्ट करने वाले ऐसे ग्रापके शासन को हमारा नमस्कार हो।

#### ----

जिणुत्त तत्ते रुइ लक्खणस्स, णमो णमो णिम्मल-दंसणस्स ।





# संघ के प्रकाशन



|                                 | मूल्य        | पोस्टेज     |
|---------------------------------|--------------|-------------|
| १ मोक्षमार्गं प्रथ              | X-00         | १-७१        |
| २ भगवती सूत्र माग १             | X-00         | १−5३        |
| ३ भगवती सूत्र भाग २             | ¥-00         | १-¤३        |
| ४ उत्तराध्ययन सूत्र             | 2-00         | ०-४६        |
| ५ उववाइय सुत्त                  | २-००         | 38-0        |
| ६ जैन स्वाध्यायमाला             | २-००         | 38-0        |
| ,७ दशवैकालिक सूत्र              | १-२५         | 0-30        |
| ८ अतगडदसा सूत्र                 | <b>१</b> ∘ ∘ | o-24        |
| ६ स्त्री प्रधान धर्म            | o-2X         | 0-05        |
| <b>१</b> ० सुख विपाक सूत्र      | 0-20         | 0-05        |
| ११ प्रतिक्रमण सूत्र             | 0-84         | 0-05        |
| १२ सामायिक सूत्र                | 0-00         | o-• X       |
| १३ सूयगडाग सूत्र                | अप्राप्य     |             |
| १४ सिद्धस्तुति                  | अप्राप्य     |             |
| १५ जैन सिद्धांत थोक सग्रह भाग १ | <b>?00</b>   | o२ <u>४</u> |
| १६ नन्दी सूत्र                  | २-५०         | 0-£X        |
| १७ आलोचना पंचक                  | 0-20         | ×0-0×       |
| १८ ससार-तरणिका                  | o-X o        | 31-0        |
| १६ सम्यक्त्व विमशं              |              |             |
| २० आत्मसाधना सग्रह              | <b>१</b> –२५ | 0-80        |

सम्यग्दर्शन पाक्षिक पत्र वार्षिक ६) रु०

मुद्रक -श्री जैन प्रिटिंग प्रेस, सैलाना (म० प्र०)