જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડલ ગ્રંથમાલા ગ્રંથાંક-૨૪.

श्री विजयसिं इसूरि विरिचत

# १. साम्यशत् (सानुवाह)

તથા

ત્યાયવિશારક, ન્યાયાચાર્ય, મહાપાધ્યાય, શ્રી યશાવિજયજ વિરચિત

# २. स.मताशतक (साथ)

प्रयाे अ :

શેઠશ્રી અમૃતલાલ કાલીદાસ દાશી ખી. એ.



भे आशि :

જેવ સાહિત્ય વિકાસ મ'ડળ ઇરલા, વીલેપારલે, મુ'બઇ-પફ (A. S.) જૈન સાહિત્ય વિકાસ મ'ડલ પ્ર'થમાલા પ્ર'થાંક-૨૪ શ્રી વિજયસિંહસૂરિ વિરચિત

# १. साम्यशत्र (साववाह)

તથા

ન્યાયવિશારક, ન્યાયાચાર્ય, મહાપાધ્યાય, શ્રી યશાવિજયજ વિરચિત

# ર. સમતાશતક (માર્થ)

प्रये। क कः

-શેઢશ્રી અમૃતલાલ કાલીદાસ દાશી બી. એ.



प्रकाशकः

જૈન સાહિત્ય વિકાસ મ'ઢળ ઇરલા, વીલેપારલે, મુંબઇ–૫૬ ( A. s. ) ત્ર કા.શ ક— સનતકુમાર **પી. ઉપાધ્યાય** સ<del>એપાયચન્ક નાનાલાલ શાહ</del>

> મંત્રી, જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ ૧૧૨, સ્વામી વિવેકાનંદ માર્ગ ધરલા, વીલેષારલે, **સુંભઇ-પ**૬ (A. s.)

> > प्रथम आवृत्ति

.

નકલ ૫००

મૂલ્ય રા. ૨-૦૦

વિ. સં. ૨૦૨૮

ઇ. **સ. ૧૯**૭૧

: भुद्र ५ :

ભાતુચન્દ્ર નાનચંદ મહેતા શ્રી ષહાદુરસિંહજ પ્રિં. પ્રેસ **પાલી**તાણા (સૌરાષ્ટ્ર)

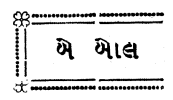
# फ અનુક્રમણિકા फ

|                                                       | રુ             |
|-------------------------------------------------------|----------------|
| ૧. એ બાલ. પૂરુ પ'ન્યાસજી શ્રી ભદ્ર'કરવિજયજી ર         | ાણિ પાંચ       |
| ર. પ્રાફ-કથન. શહેશ્રી અમૃતલાલ કાલીદાસ દા              | શી નવ          |
| ૩. પ્રકાશકીય. શ્રી સુબોધચન્દ્ર નાનાલાલ શાહ            | કે સત્તર       |
| ૪. સામ્યશતક ( સાનુવાદ )                               | <b>१</b> -३७   |
| પ. સમતાશતક (સાથ <sup>°</sup> )                        | <b>81-</b> 9\$ |
| <b>૬. પરિશિષ્ટ−૧.</b>                                 | ·              |
| સામ્યશતક અને સમતાશતકનું-સામ્ય                         | <u> </u>       |
| ૭. પ <b>રિશિષ્ટ ૨.</b>                                |                |
| સામ્યશતકના પદ્યોની વર્ણાક્રમે સૂચી                    | ८०-८५          |
| . શુક્રિપત્રક                                         | ८६             |
| ુ. સ <sup>.</sup> સ્થાનાં પ્રકાશનાની વિગતપૃષ્ઠ માહિતી | 19-6X          |





सेवाडीम'उन श्री शान्तिनाथ क्षणवान (राजस्थान)



'સામ્યશતક' અને 'સમતાશતક'એ નામની લઘુ-કૃતિએ આ પુસ્તકમાં પ્રકાશિત થાય છે. શબ્દની અપેક્ષાએ આ કૃતિએ નાની-પ્રમાશુમાં અલ્પ છે, પશુ અર્થની અપેક્ષાએ માટી, સમજવામાં અતિગ'ભીર છે.

એકના કત્તાં પૂર્ શ્રી વિજયસિંહસૂરિજી મહારાજ છે અને બીજના કર્તા પૂર્ ઉપાધ્યાય શ્રીયશાવિજયજી મહારાજ છે. પ્રથમ કૃતિની ભાષા સંસ્કૃત છે અને બીજની ભાષા ગુજરાતી છે, બન્ને કૃતિઓ પદ્યાત્મક છે. ગુજરાતી કૃતિ સંસ્કૃત કૃતિના ભાવાનુવાદરૂપ હોવા છતાં તેમાં પૂર્ ઉપાધ્યાયજી મહારાજની સ્વતંત્ર પ્રતિભા ભળવાથી કાવ્ય ચમત્કૃતિના એક સુંદર નમુનારૂપ ખનેલ છે અને વિષયને વધુ વિશદ કરે છે.

સામ્ય અથવા સમતા એ શ્રી જિનશાસનનું પરમ રહસ્ય છે. પ્રદ્માવાદીઓને પ્રદ્મ, ઇશ્વરવાદીઓને ઇશ્વર અને કર્મવા-દીઓને કર્મની ઉપાસનાનું જે મહત્ત્વ છે, તેવું જ બલ્કે તેથી પણ વધુ મહત્ત્વ શ્રી જિનશાસનમાં 'સામ્ય'ની ઉપાસનાનું છે, કેમકે કાે પણ ઉપાસના અંતે 'સામ્યભાવ 'માં પરિ-શ્રુમે તાે જ તે માેલનું કારણ અની શકે છે.

સવૈત્ત પરમાત્માઓએ માેલનું પરમ કારણ ' સામાયિક ધર્મ'ને કહેલ છે. તે સામાયિક ધર્મના પ્રાણ કહેા કે સવૈત્વ કહેા તે ' સામ્ય ' અથવા ' સમતાલાવ ' છે. તે સામાયિક વાસીય દન-કલ્પ મહાત્માઓને હોય છે. કાેઇ વાંસલાથી છેદે કે ચંદનથી લેપે, ખન્ને પ્રત્યે સમશત્રુ–મિત્ર- ભાવ રાખવા અથવા વાંસલાથી છેદનાર પ્રત્યે પણ ચંદનની જેમ સૌરલભાવ ધારણ કરવા, તે વાસીચંદન કલ્પતા છે\* અહીં સૌરલભાવ તે અપકારી પ્રત્યે પણ ઉપકારભાવ ધારણ કરવાની મનાવિત્ત સમજવી.

સવ તીથ' કરા દીક્ષા અંગીકાર કરતી વખતે 'સામાયિક'ની પ્રતિજ્ઞા કરે છે. અને તે જ વખતે તેમને ચતુર્થ મનઃ પર્યવજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. ભૂત, ભાવિ કે વર્તમાન ત્રણે કાળમાં માે ક્ષે જનારા જ્વાને ઘાતી કમોના ક્ષય કરીને કેવળજ્ઞાન પામવામાં પરમ આધાર કાઈ હાય તા તે આ 'સમતાધમ' છે. શ્રી જિનશાસનમાં માે જનારા જ્વાના પંદર લેંદ છે તે અધામાં આદ્યા સિંગના લેંદ હાવા છતાં ભાવલિંગ તા એક જ

<sup>\*</sup> सामायिकं च मोक्षाङ्गं परं सर्वज्ञभाषितम् । वासीचंदनकल्पानामुक्तमेतन्महात्मनाम् ॥१॥

<sup>—</sup> શ્રી હરિલદ્રસૂરિકૃત અષ્ટક પ્રકરણ અષ્ટક–૨૯ શ્લાક–૧

છે અને તે 'સમતા ' છે.× એક સમતા જ માેક્ષનું અનન્ય સાધન છે. સમતાના આરાધન વિના કાઇ જવના માેક્ષ થયા નથી, થતા નથી, થવાના નથી અને એ જ કારણે શ્રી જૈનશાસનમાં સઘળીએ બાહ્ય-આંતર ક્રિયાઓા સમતાલાવ કેળવવા માટે, સમતાલાવની વૃદ્ધિ કરવા માટે ઉપદેશવામાં આવી છે. કાંડા જન્મ સુધી તીવ્ર તપને કરવા છતાં જે કમોંના ક્ષય થતા નથી તે કમોંને, સમલાવથી લાવિત ચિત્તા વાળા જવ અર્ધ ક્ષણમાં ખપાવે છે. બાહ્યથી શ્વેતામ્બર હા, દિગમ્બર હા, બૌદ્ધ હા યા અન્ય હા પણ જેનું ચિત્ત સમલાવથી લાવિત હાય તે અવશ્ય માેક્ષે જય છે.\*

મૂલ ઉત્તર ગુણાનું પાલન, આહા-આલ્યંતર તપનું સેવન, ધારણા ધ્યાનાદિ યાગાંગાનું આરાધન, જો સમતાલાવને પામવાના લક્ષ્યવાળું હાય તા સાર્થંક છે, અન્યથા નિરર્થંક છે; એમ શ્રી જિનશાસનનું ૧૫૦૮ પ્રતિપાદન છે. જ્ઞાનાદિ ગુણામાં માક્ષની કારણતા એક સમતાગુણને અવલં બીને છે. સમતાસાહત અથવા

<sup>पत्रश्लेह के सिद्धना रे, भावितंत्र तिढां ओक, द्रव्यितंत्र भक्ता कि हिंदी, शिवसाधन समता छेक रे, तिढां छे सणल विवेक रे; तिढां लगी मुक मन टेक रे. भावा छे अवर अनेक रे, भित्र ही गुज्रा गाठिडी मेरे लाल.
—श्री शांतिकन-निश्चय व्यवहार स्तवन द्राण-प, गाथा-र. कर्ता छपा. श्री यशाविकयळ महाराक संयंत्रों वा दिगंबरों वा बुद्धों वा अहव अन्नों वा । समभावभावियणा लहइ मुक्खं न संदेहों ॥ १॥
—संग्रीध सित्ररी.</sup> 

समताना सक्ष्यी युक्त है।य ते ज्ञानने, ते श्रद्धाने अने ते यारित्रने क सम्यक् शण्दिशी क्षेणणावाय छे. समिति, श्रुत है यारित्र पण्ड समताना ध्येयथी क आहरवानां छे. क्षे कण्डाववा माटे ते त्रण्डेनी साथे सामायिह शण्द लेउवामां आव्ये। छे अने ते अनुक्षमे समिति सामायिह, श्रुत सामायिह अने यारित्र सामायिह हेडेवाय छे. पांच प्रहारना चारित्रमां पण्ड प्रथम सामायिह चारित्र छे अने ते पांचे चारित्रमां अनुगत होय छे. क्षेटे थील चारित्रानी सक्षणतानी आधार पण्ड सामायिह चारित्र छे. का रीते सामायिह धर्म के परम धर्म छे अने ते समता, समसाव हे साम्यने तेना प्रहर्भ पर्यंत हेणववाथी किद्ध थाय छे. समताने। क्षा परम प्रसाव हहो। छे हे पापी आहमांको। पण्ड तेना प्रसाव क्षेत्र क्षण्डा सम्याने तेना भाषा हो। छे हे पापी आहमांको। पण्ड तेना प्रसाव के साम्यने के अध्यान्य हो। छे हे पापी आहमांको। पण्ड तेना प्रसाव के साम्यने के साम्यने प्रमाव हो। छे हे पापी आहमांको।

આ બન્ને લઘુકૃતિઓમાં ધર્મના પ્રાણુબૂત સિહાંત-આ 'સામ્ય' અથવા 'સમતા' નું વર્ણન છે.

આવા એક ઉપયાગી પ્રકાશન દ્વારા શ્રી જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ પાતાના ધ્યેય પ્રત્યે એક ડગલું આગળ વધે છે અને મુમુલ્લ જીવાને માેક્ષમાર્ગની કૂચમાં પરમસહાયક એવી એક સામગ્રીની લેટ કરે છે.

**એડા,** રાજસ્થાન. પાશ્વ<sup>દ</sup>જન્મક**લ્**યાજીદિન વિ. સં. ૨૦૨૮ તા. ૧૨–૧૨–૭૧

પ'. ભદ્ર'કરવિજયગણી

<sup>\*</sup> अयं प्रभावः परमः समत्वस्य प्रतीयताम् । यत्पापिनः क्षणेनापि पदमिय्रति शाश्वतम् ॥ — श्री देभयं दसूरिकृत ये। गशास्त्र, प्रकाश-४ रवे। पद्म टीका

# પ્રાક્–કથન

# ૧. ગ્રંથયુગલનું પ્રકાશન શા માટે?

શ્રીવિજયસિહસૂરિ એક મહાન યાગીયુંગવ હતા. તેમણે '' ઘણા ગ્રંથા જોઇને મહાપુરુષ કૃત શ્રંથાના સારભૂત સમતા શતકના હાર કર્યો "\*. તદુપરાંત જીવનમાં સમભાવ સાધવાથી જે કાંઇ લયયાગના-ઉન્મનીભાવના આવિર્ભાવ થયા તેના અતુભવ ભવ્ય જીવાને ઉપકારક નીવડે તેટલા માટે તે પણ તેમણે શ્લાકબહ કરી પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં રજૂ કર્યો છે. (જીએા સામ્ય શતક શ્લાેક-૭). આ નાના ગ્રંથમાં અનુભવની વાણી હૈાવાથી તે હુદયંગમ અને આહ્લાદક છે. તેના કાવ્યમય અનુવાદ ઉપાધ્યાય શ્રીયશાવિજયજીએ ગુજ રભાષામાં સમતાશતક નામના ગ્રંથમાં આપ્યા છે અને આ ગ્રંથમાં તેમણે પણ "અમૃતના છાંડણાં સમા અનુસવના વચનાને વર્ષાવ્યા છે. " (જીએા સમતાશતક કડી-૪) આ પ્રકારે સામ્ય-શતકના સંસ્કૃતભાષાના ગંથ અને તેના ગુજરભાષામાં અનુ-વાદરૂપ સમતાશતકના ગંથ બન્ને અહીં એક પછી એક રજ્ કરવામાં આવે છે. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ પણ અનુસવી ચાેગી-પુંગવ હતા અને તેમણે સામ્યશતકમાંથી જે મર્મ પકડેયા

<sup>\*</sup> જાુઓ સમતાશતક કડી-૧૦૪.

તે સુનિ શ્રીહેમવિજય માટે સમતાશતકમાં તેમની લાક્ષણિક અને કાવ્યમય ભાષામાં ઉતાર્યો અને તે દ્વારા ભવ્ય જીવા ઉપર અનહૃદ ઉપકાર કર્યો છે. આવા આ ગ્રંથયુગલના સમન્વયપૂર્વક એક સાથે સ્વાધ્યાય કરવાથી સંભવ છે કે તેમનું રહસ્ય મનમાં ભાવતાં ભવ્ય જીવા ''સમતારસમાં લીન થાય, જેથી તેમને એવું સ્વાભાવિક સુખ પ્રગટ થાય કે જે માત્ર અનુસવગમ્ય જ હાય અને જેના કદી નાશ ન થાય." તે હેતુથી બન્ને ગ્રંથાનું એક સાથે સંયુક્ત પ્રકાશન હાથ ધયું છે.

### ર. સમતાના જીવન ઉપર પ્રસાવ.

સમતા અને વિષમતાના આપણા જીવન ઉપર ઘેરા પ્રસાવ પડે છે. દેહ જો સમ અવસ્થામાં હોય તા સકલ શારીરિક ત'ત્ર સુમેળપૂર્વંક કામ કરે છે. પરંતુ જો વિષમ અવસ્થામાં હાય તાે તે અગ્યવસ્થિત થઇ જાય છે. શરીરની સમતાની મન ઉપર અસર થાય છે અને મનની સમતાની ચેતના ઉપર અસર થાય છે.

### ૩. સમલાવ–ધ્યાનના પાચાે.

જ્ઞાના જુવમાં સમલાવને ધ્યાન કહ્યું છે. કલિકાલસ વર્જ્સ શ્રી હેમ ચંદ્રાચાર્ય તા યાગશાસ્ત્રમાં એટલે સુધી જણાવે છે કે 'જે વ્યક્તિ સમતાની સાધના કર્યા વિના ધ્યાનની સાધના કરે છે તે કેવળ વિડંબના વ્હારે છે.' (યા. શા. ૪/૧૧૨)

### ૪. સમલાવના પરિપાક.

મનતા ટળે કે સમતા આપાઆપ પ્રગટે. કુસુમકંટકાદિ પદાર્થામાં જે પ્રિય-અપ્રિયની વ્યવહારનયની કલ્પના છે, તે

#### અગિયાર

કલ્પનાને નિશ્ચયનયની દેષ્ટિ રાખીને ફર કરવામાં આવે ત્યારે ચિત્તમાં જે સ્થિરતા ઉત્પન્ન થાય તે જ સમતા છે. રાગાદિ વિકલ્પા કલ્પિત છે. વિકલ્પાના જન્મથી રાગાદિના જન્મ થાય છે, એટલે કે બાહ્ય પદાર્થીમાં ઇષ્ટાનિષ્ટની ભ્રાન્તિના જ્યારે ક્ષય થઇ જાય છે, ત્યારે રાગ-દેષનાં તાેકાના જાગતાં નથી.× ત્યાં અપ્રતિહત (અભાધિત) સમતાની અનુભૂતિ થાય છે.

## પ. જ્ઞાનના પરિપાક-શમ અને સમતા.

નિરંતર આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપનું આલંખન જેને છે એવા જ્ઞાનના પરિપાક, શુદ્ધ પરિણામ તે 'શમ 'કહેવાય છે. એથીજ તેને "અધ્યાત્મ, ભાવના, ધ્યાન, સમતા અને વૃત્તિ ક્ષય '' એ પાંચ પ્રકારના યાગમાં 'સમતા 'નામે ચાથા યાગના ભેદ કહ્યો છે.

## **૬. સ**∓ગ્રદષ્ટિ−આત્મપરિણુતિવાળું જ્ઞાન.

જ્ઞાનથી થતી પ્રવૃત્તિના પરિષ્ણામના ખ્યાલ જેમાં છે એવું હેય અને ઉપાદેય તત્ત્વના વિવેકવાળું પણ તેમાં પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ રહિત જ્ઞાન આત્મપરિણતિવાળું કહેવાય છે. આ જ્ઞાન અત્યંત દુર્ભેંદ્ય રાગ, દ્વેષ અને મિચ્યાત્વની ગ્રન્થિના લોદ થયે સમ્યગ્દર્શિને હોય છે.

# **૭. તૃષ્ણાનાે** ક્ષય.

આત્મસ્વરૂપના અવલં ખન સિવાય તૃષ્ણાના ક્ષય થતા નથી.

<sup>×</sup> જ્યારે સમભાવના પરિપાક થઇ જાય છે ત્યારે વિષયોમાં થતી ઇષ્ટાનિષ્ટતાનું ગ્રાન નાશ પામી જાય છે.

#### ખાર

# ૮. સમતાની પરાકાષ્ઠા અને સામ<sup>થ્</sup>ય<sup>ર</sup>યાેગ.

એક આત્મા નિત્ય છે અને તે બીજા આત્માઓથી સદા લિજા તે છે જ પણ તે પોતાના જ્ઞાનાદિ ગુણાથી પણ અલિજ છે, ફૂટસ્થ છે. આવા સ્વરૂપે થતા આત્મા અંગેના ચિંતનથી જેનું મન આત્મસ્મરણતાવાળું બન્યું હાય તેની સમતા સાચેજ પરાકાશને પામેલી છે. શાસ્ત્રની પ્રવૃત્તિ તે માત્ર દિશાસૂચન કરી દે, આંગળી ચીંધીને રસ્તો અતાવી દે તેથી આગળ તે ન વધે. પછી સિહિપદ તો સમતાના સ્વાનુલવરૂપ સામર્થ્યાં જ પ્રાપ્ત કરી આપે.

## ૯. મન:શુદ્ધિ– એ જ સામ્યાવસ્થા.

साम्यावस्था જ वास्तिविड रीते मनः शुद्धि છે. सामायिडने।
પણ આ અર્થ છે. સાધુજીવન એક પ્રકારનું સામાયિક જ છે.
તો પણ તેમાં સામ્યની વિશેષ સાધનાની અપેક્ષા રહે છે. આ કારણે ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશાવિજયજી કહે છે કે' अनुत्तरं साम्यमुपैति योगी ' યાગીજન (શ્રમણ-સાધુ) વિશેષ સામ્યના અનુભવ કરે છે.

### ૧૦. માનસિક સમાધિ.

વિષમતાના અનેક હેતુ છે. સુખ-દુ:ખ, માનાપમાન, સંચાગ-વિચાગ વગેરે વગેરે. જ્યાં સુધી આ પ્રમાણે દ્રન્દ્રના માપદ'ડ રખાય ત્યાં સુધી જાત જાતના નાનામાટા વિશ્રહા શ્વાના જ. આ માપદ'ડ ખદલાય ત્યારે માનસિક સમાધિ રહે છે.

## ૧૧. સમતા–પુરુષાર્થનું પ્રતીક.

સૃષ્ટિનું સ્વરૂપ દ્રન્દ્રાત્મક છે. લામ-અલામ, સુખ-દુ:ખ, માન-અપમાન, જીવન-મૃત્યુ વગેરે વિરાધી દ્રન્દ્રો જીવનમાં આપણી સામે ખડા થાય છે, તેથીજ યાગીઓને તે દ્રન્દ્રોમાં સમવૃત્તિ રાખવાના ઉપદેશ કરવામાં આવે છે. લામમાં હર્ષ કે અલામમાં ખેદ વિષમતાનું પ્રતીક છે. સમતા આત્માનંદ છે. આના અર્થ એ નથી કે સમતા રાખવાથી મનુષ્ય પ્રવૃત્તિ-શૂન્ય થઇ જાય છે. સમતા તા પુરુષાર્થની પ્રતીક છે. ખાદ્ય-નિવૃત્તિના અર્થ છે અન્ત:પ્રવૃત્તિ.

### ૧૨. સમતા અને સમતાલ ધાસ.

સાધારણ રીતે એવી માન્યતા છે કે મન ચંચલ છે. તેમાં વિદ્યેપ થાય છે, તેમાં અશુદ્ધિ ભરાઇ જાય છે. પણ વિદ્યેપ ત્યાં થાય છે કે જ્યાં ઇન્દ્રિય, મન અને પવનની વિષમતા હાય છે. તેની સમતા થાય તો વિદ્યેપ તેની મેળે શમી જાય છે. સમતાની સ્થાપનાના માધ્યમ સમતાલ ધાસ પણ છે. જેટલી માત્રામાં એક ધાસ લેવાય તેટલી માત્રામાં છીજો અને ત્રીજો ધાસ લેવાય તો તે સમતાલ ધાસ છે. સમસ્વર અને સમલયમાં તન્મયતાની સાથે શક્તિ પણ વિકસિત થાય છે.+ અજપાજપ તેનું સાધન છે.

<sup>+</sup> બૌદ્ધ સંપ્રદાય જેને આનાપાનસતિ કહે છે, તે અજપા સાધનનું એક અંગ જણાય છે. તેના શ્રીછુદ્દે અંતરંગ ભક્તોમાં પ્રચાર કર્યો હતો.

<sup>—</sup> ભારતીય સંસ્કૃતિ ઔર સાધના, પ્રથમ ખંડ. પૃ. ૩૪૨

#### ચૌદ

## ૧૩, મનાેગુસિની ત્રણુ ભૂમિકા.

વૃત્તિએ છે પ્રકારની હોય છે. સત્ અને અસત્ અસત્થી સત્ તરફ જવું તે પહેલું પદક અને અસત્ને ક્ષીણ કરવું એ બીજી પદક છે. અસત્માં મન ચંચલ રહે છે, સત્માં શાન્ત; અને અસત્ને ક્ષીણ કર્યા પછી અતિમાત્ર શાન્ત થઇ જાય છે. આ આખી પ્રક્રિયાને મનાગુપ્તિ કહે છે. મનાગુપ્તિથી ગુપ્ત કરેલા મનની ત્રણ અવસ્થા છે. (૧) કલ્પનાવિમુક્ત (૨) સમત્વપ્રતિષ્ઠિત અને (૩) આત્મરમણતાસંપન્ન.

કલ્પનાવિસુક્ત મનને એક સાથે ખાલી કરી શકાતું નથી. એટલે તેને અસત્ કલ્પનાએાની જાળથી મુક્ત કરવાને સત્ કલ્પનાએાનું આલંખન આપવું જોઇએ. સાધના તંત્રમાં યંત્ર, મંત્ર, બીજ, ન્યાસ વગેરે સેંકડા ઉપાયાની પરંપરા આ માટે દર્શાવવામાં આવી છે

સમત્વ પ્રતિષ્ઠિત વૃત્તિઓ દાળી રાખીએ તો રહેતી નથી. તે કાંઇ નિમિત્ત મળતાં ઉત્તેજિત થઇ ઉભરાય છે. તેની ઉત્તેજનાનું માટામાં માટું નિમિત્ત વિષમતા છે. જયારે જયારે મનમાં વિષમતાના ભાવ જાગે ત્યારે ત્યારે તે ચંચલ અને વિક્ષિપ્ત થઇ જાય છે. અમુક વ્યક્તિએ મારું સન્માન કર્યું અને અમુકે અપમાન—આવી સન્માન કે અપમાનની સમૃતિ થતાં જ મન ચંચલ થઇ જાય છે. પરંતુ જેનું મન સન્માન કે અપમાન અન્ને માંથી કાંઇ બ્રહ્મ્ ન કરે અને જે અન્નેને આત્માની બાહ્ય- વસ્તુ સમજે, તેનું મન સમતામાં પ્રતિષ્ઠિત થયું ગણાય. આ

#### પ કર

પ્રમાણે રાગ, દ્વેષજનિત અનેક વિષમતાએ છે. તેને જે મન ગ્રહણ ન કરે તે સમત્વપ્રતિષ્ઠિત કહેવાય.

આત્મરમણતા સંપન્ન આ ગુપ્તમનની ત્રીજી અવશ્થા છે. આમાં ચેતના સિવાય કાેઇ બાદ્ય આલંબન હાેતું નથી, મન આત્મામાં વિલીન થઇ જાય છે. તે કષાયથી મુક્ત થઇને શુદ્ધો-પયાગ-શુદ્ધ ચેતનામાં પરિભાત થઇ જાય છે. એમ પણ કહી શકાય કે આવી વ્યક્તિને શુદ્ધ ચેતના સિવાય બીજા કશાનું ય અરિતલ રહેતું નથી.

## ૧૪. આત્માનું નિગૂહતત્ત્વ–પરમસામ્ય.

આત્માનું જે નિગૃહતત્ત્વ કે જે પરથી પણ પર છે તે આ સમતા જ છે. માટે અધ્યાત્મ બાધની કૃપાથી સમતાને પ્રાપ્ત કરવામાં જ પરિપૂર્ણ યત્ન કરવા જોઇએ.

# ૧૫. સામ્ય-સમતા-શમ એ તત્ત્વ છે.

શમ અથવા ઉપશમ ખરેખર શ્રમણ ધર્મનું તાત્તિવક રહેસ્ય છે. કહ્યું છે કેઃ-

# उवसमसारं खुसामण्णं ॥

કશ્પસુત્ર વ્યા. ૯

આ પ્રકારે સામ્યશતક અથવા સમતાશતક એ શ્રમણ ધર્મની યશાગાથા છે. તે અનેક વિચાર-રત્નાથી ખચિત-ભરેલા છે.

## આલાર દરા<sup>૧</sup>ન--

નમરકારમહામ ત્રાપાસક, પરમપ્જય શ્રી ભદ્ર કરવિજયછ ગશ્ચિવરની સતત પ્રેરણાથી આ શ્ર'થયુગલનું સ'પાદન અમે પાર

### સાળ

હતાયું છે. આમાં અનેક સૂચના પૂજ્ય શ્રીપંન્યાસછ તરફથી મળ્યાં છે અને તેઓ શ્રીની ઘણા સમયથી નાદુરસ્ત તળીયત હોવા છતાં આ ગંધનું કાર્ય જ્યારે જ્યારે તેમની પાસે ધર્યું છે, ત્યારે વિના સંકારે અને વિના વિલંબે તેમણે તપાસી આપ્યું છે. આથી અમે તેએ શ્રીના અનેક પ્રકારે ઋણી છીએ અને તેમના અંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનીએ છીએ.

અહીં પ્રાસંગિક જે વિચાર-રત્ના રજૂ કર્યાં છે, તે લગ્ય આત્માઓને કલ્યાણકર નીવડા એ જ અલિલાયા.

ઇરલા, વીલેપારલે<sup>ડ</sup> મુંબઇ, પદ્મ (A.S.) પાર્શ્વજન્મકલ્યાણકદિન વિ. સ<sup>.</sup>. ૨૦૨૮ તા ૧૨–૧૨–૭૧

લી૦ સેવક, અમૃતલાલ કા**લીદાસ દેાશી** પ્રમુખ, જૈ. સા. વિ. મ'ડળ



# પ્રકાશકીય

પરમ પૂજ્ય પંન્યાસજ શ્રીભદ્રં કરિવજયજ ગણિવરે આજથી પાંચેક વર્ષો પૂર્વે સૂચન કર્યું કે 'શ્રી વિજયસિંહસૂરિ-કૃત સામ્યશતક એ નાનકડા પણ અપ્રાપ્ય ગ્રંથ છે. ગ્રંથના વિષય અતિશય સુંદર છે અને તેતું પુનમું દ્રણ થવું જરૂરી છે. "

અમે આ પુસ્તિકા મેળવવા માટે ઘણા પ્રયત્ન કર્યા. પરંતુ અમને તે પ્રાપ્ત થઈ નહીં ત્યારે, અમે આ વાત પૂર્વ પંન્યાન સજી મહારાજશ્રીને જણાવતાં તેમણે મુનિ શ્રીઅભયસાગરજી પાસેથી પ્રસ્તુત ગ્રંથની મુદ્રિત પુસ્તિકા મંગાવી અમને આપી.

प्रस्तुत पुस्तिका कैन धर्म विद्या प्रसारक्ष्यण, पाली-ताणा तरक्षी १६ પેજ રેમી સાઇઝમાં વિ. સં. १८६३ (सन् १८०७)માં ગુજરાતી ભાષાંતર સાથે પ્રકાશિત થયેલ હતી. અને જે ૧૧૪ પાના પ્રમાણ હતી. અમે આ પુસ્તિકા જોઇ અને અમને લાગ્યું કે આ ગ્રંથ કરી છપાવવા જેવા છે. પરંતુ તે પૂર્વ ભાષાંતર નવેસરથી કરવું જરૂરી લાગવાથી અમે નવે-સરથી ભાષાંતર કર્યું.

દરમ્યાન પૂર્વ પંન્યાસ અનહારાજ તરફથી સૂચન થયું કે ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય ઉપાધ્યાય શ્રીયશાવિજય છ કૃત સમતાશતક પણ આ ગ્રંથના ભેગું જ છપાવવા જેવું છે. કારણ કે, તે સમતાશતક, સામ્યશતકના ભાવને લઇને જ રચેલા ગ્રંથ છે. અમે તે ગ્રંથ, કે જે ગુજ ર સાહિત્યસંગ્રહ ભાગ-૧લામાં

#### અહાર

મુદ્રિત થયેલ હતા તેના અનુવાદ કરી, તેની પ્રેસ કાેપી કરાવી અને સામ્યશતકના કયા કયા શ્લાકાે સાથે સમતાશતકના કયા કયા ક્લાકા સાથે સમતાશતકના કયા કયા હતા હતા હતા સાથે અભ્યાસ કરોે તેની યાદી તૈયાર કરી. (આ યાદી આ જ ગ્રંથમાં પૃ ૭૭-૭૯ ઉપર આપેલ છે) અને ત્યારબાદ ઉત્તય ગ્રંથા સાથે જ છપાવવા નિર્ણય કરોે.

#### પાઠલેદા–

સામ્યશતકની કાઈ હસ્તલિખિત પ્રત અમે મેળવી શકયા નહીં તેથી તેના પાઠલેદા લીધા વિના જે સ્થિતિમાં મુદ્રિત ગ્રંથ હતા તે મુજબ જ અમે તેને છપાવ્યો છે.

સમતાશતકની બે હસ્તિલિખિત પ્રતિએ અમે મેળવી શકયા તેથી તે બન્નેને આંખ સામે રાખીને પાઠલેદા લીધા અને જે પાઠા અમારી દર્ષિથી શુદ્ધ લાગ્યા તેને મૂળ ગ્રંથમાં સ્થાન આપી બાકીના પાઠાને પાદનાંધમાં ઉદ્ધ કિત કર્યા.

#### भुद्रधु--

આ ગ્રંથના મુદ્રશ્ના એ પ્રયાસો થયાનું જાણવામાં છે. પ્રથમ પ્રયાસ, જૈન ધર્મ વિદ્યા પ્રસારક વર્ગ તરફથી સન ૧૯૦૭માં થયા કે જેના ઉલ્લેખ આગળ કરી ગયા છીએ તે, અને બીજો પ્રયાસ એ. એમ. એન્ડ કા. મુંબઇ તરફથી સન ૧૯૧૮માં થયાનું જિનરત્નકાષમાં નાંધાયું છે. (આ બીજા પ્રયાસવાળી પુશ્તિકા અમારા જોવામાં આવી નથી.) આ સિવાયનો કાઇ અન્ય પ્રયાસ મુદ્રશ્ અંગે થયાનું અમારા ખ્યાલમાં નથી.

#### રચયિતા—

ં સામ્યશતકના કર્તા ચાંદ્રકુલીન આચાર્ય શ્રીઅભયદેવ-

### ઓગણીસ

સૂરિના શિષ્યના શિષ્ય આચાર્ય શ્રીવિજયસિંહસૂરિ છે. તેમના સત્તાકાલ ખારમી શતાગ્દીના ઉત્તરાર્ધ તેમ જ તેરમી શતાગ્દીના પૂર્વાર્ધ છે. તેમની પાટ પરંપરા આ પ્રમાણે છે. (પ્રસ્તુત અભયદેવસૂરિતે નવાંગીવૃત્તિકાર અભયદેવસૂરિથી જીદા છે)

આચાય શ્રીવીરસૂરિ, તેમના આ. શ્રીવર્ધ માનસૂરિ તેમના આ. શ્રીરામસૂરિ, તેમના આ. શ્રીચંદ્રસૂરિ, તેમના આ. શ્રીદેવસૂરિ, તેમના આ. શ્રીઅલયદેવસૂરિ, તેમના આ. શ્રીધનેશ્વરસૂરિ, તેમના આ. શ્રીવિજયસિંહસૂરિ.

### રચનાએા—

આ. શ્રીવિજયસિંહસૂરિએ નિમ્નાક્ત રચનાએ કર્યાનું નેંધાયું છે (૧) સામ્યશતક (૨) સુજનભાવના (૩) જં ખૂદીવસમાસની વિનેયજનહિતા વૃત્તિ. ઉપરાંત કવિવર શ્રીઆસહ કૃત વિવેકમં જરીને શુદ્ધ કરવાનું કાર્ય પથ એમણે જ કર્યું છે.\*

#### વિષય—

ગ્રંથના વિષય સમભાવ આત્મામાં કેળવવા તે છે. રાગ અને દ્વેષના પ્રસંગામાં પૂર્ણ માધ્યસ્થ્ય, વિષયાની હૈયતા, રાગા-દિકના કડુક ફલા વગેરેનું વર્ણન એ મુખ્ય છે. ગ્રંથ ૧૦૬ શ્લાક પ્રમાણ, સરસ, પ્રવાહીશૈલીમાં, અનુષ્ડુભ્ છંદમાં રચાયેલા છે. શ્લાક ૧૦૫ તથા ૧૦૬ શાદ્ધ લિક્કિડિત છંદમાં છે.

#### સમતાશતક—

આ ગ્રંથના રચયિતા ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય મહેા-

<sup>\*</sup> જુઓ જૈનપર પરાના ઇતિહાસ લાગ-ર, પ્-પ.

#### ધી સ

પાંધ્યાય શ્રી યશાવિજયજી છે, તેમના પરિચય આપવાની કાઈ જરૂરત નથી. તેમણે સામ્યશતકના ગુજરાતી ભાષામાં પધરૂપે ઉદ્ધાર કરી સમતાશતક રચ્યું છે અને તે સુનિ હેમવિજયજીના માટે રચ્યાનું પાતે જ જણાવે છે. તેમણે સામ્યશતકના કયા શ્લાક સામે સમતાશતકના કયા દ્રહા રચ્યા છે તેનું કાષ્ટક અમે આ ગ્રંથમાં જ પરિશિષ્ટ-૧ માં આપેલ છે. વાચકાને તે ત્યાંથી જોવા ભલામણ છે.

આ ગ્રંથના સ્વાધ્યાય કરનારા મહાનુભાવાને તે તે શ્લાક શાેધવામાં અનુક્ળતા રહે તે માટે શ્લાેકાની વર્ણક્રમે સૂચી પણ અમે પરિશિષ્ટ-૨માં આપેલ છે.

આ ઉભયમંથાને, તેના અનુવાદ સાથે અહીં પ્રકાશિત કરવા પાછળ એક જ ઉદાત્ત આશય છે કે પૂર્વાચાર્યો પ્રણીત આ મંથાના વાચનથી ભવ્યાતમાં એ ક્ષાયાના દુઃખદાયીપણાને સમજ, તેનાથી દ્વર રહેવા માટે સજાગ અને અને પ્રાન્તે કષાયાની કહિષતતા ટાળી, સમસાવની આત્મામાં પ્રતિષ્ઠા કરી, શાશ્વતસુખના સ્વામી અને.

પ્રસ્તુત ગ્રંથના સંપાદનમાં તથા અનુત્રાદ કરવામાં અમારાથી શ્રીજિનાજ્ઞા વિરુદ્ધ કંઇ પણ લખાયું હૈાય તેા તેના મિચ્છામિ દુક્કડે દઇએ છીએ.

ૈાષ સુદ ૫, છુધવાર વિ. સ<sup>\*</sup>. ૨∘૨૮ તા. ૨**૨-**૧૨**-**૧૯૭૧ લીં∘ સેવક, **સુબાેધચંદ્ર નાનાલાલ શાહ** મંત્રી,જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ श्री विकथसिं ७ सूरिविरियत

साम्यशत्र (सानुवाह)

તથા

ન્યાયવિશારદ, ન્યાયાચાર્ય, મહેાપાધ્યાય

શ્રી યશાેવિજયજી વિરચિત—

समताशतङ (सार्थ)

# श्रीविजयसिंहस्रिविरचितम्

### साम्यशतकम्

ं ( अनुष्टुप् )

अहङ्कारादिरहितं निश्छबसमताऽऽम्पदम् । आद्यमप्युत्तमं कश्चित् पुरुषं प्रणिदघ्महे ॥ १ ॥

# શ્રીવિજયસિંહસૂરિવિરચિત સામ્યશતક**ને**।

## અનુવાદ

- જે ક્રાઇ પુરુષ (ચાગીપુંગવ)—
- (૧) અહંકારાદિ (દાષા) થી રહિત હાય,
- (ર) નિવ્યોજ સમતાનું નિવાસસ્થાન હાય,
- (૩) સવેથી પ્રથમ (હાવા છતાં) સર્વથી શ્રેષ્ઠ હાય, તેમનું અમે (ગ્રાંથના આરંભમાં) ધ્યાન કરીએ છીએ. ા ૧ા

#उन्मनीभूयमास्थाय निर्मायसमतावशात्× । जयन्ति योगिनः शश्वदङ्गीकृतशिवश्रियः ॥ २ ॥

નિષ્પ્રપંચ-સહજ-અકૃત્રિમ સમત્વના કારણે ઉત્મનીભાવને પ્રાપ્ત કરીને જેમણે સદાકાલ માટે માક્ષલક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરી છે એવા ચાગીપુંગવા જયવંતા વતે છે. ॥ ૨ ॥

\* ઉત્મની માવના પર્યાયા નીચે મુજબ પ્રાપ્ત થાય છે:-

राजयोगः समाधिश्च, उन्मनी च मनोन्मनी ।

प ६ ७ ८
अमरत्वं लयस्तत्त्वं, श्रून्याश्चर्यं परं पदम् ॥ ३ ॥

९० १२ १३
अमनस्कं तथाऽद्वेतं, निरालम्बं निरजनम् ।
जीवन्मुक्तिश्च सहजा, तुर्या चेत्येकवाचकाः ॥ ४ ॥
— ६४थागप्रदीपिश, यत्थं ६पदेश.

ત્રમમતાના પર્યાયા નીચે મુજબ પ્રાપ્ત થાય છે:--

माध्यस्थ्यं समतोपेक्षा वैराग्यं साम्यमस्प्रहा ।

७ वैतृष्ण्यं परमा शान्तिरित्येकोऽर्थोऽभिभीयते ।। ५०॥ १३९ ।।

—तत्रानुशासन, सतुर्थं अध्याय, श्ली. ५०

औदासीन्यक्रमस्थेन भोगिनां योगिनामयम् । आनन्दः कोऽपि जयतात् कैवल्यप्रतिहस्तकः ॥३॥

ઔદાસીન્યના ક્રમથી \* ઉત્પન્ન થયેલ સમતારસને ભાગવતા યાેગાઓના આ અપૂર્વ કાેટિના આનંદ જયવંત વર્તા કે જે કૈવલ્યના સાક્ષીભૂત છે. ાા ૩ાા

તે નિર્મલતા તા કયાય ચતુષ્ટયના દરેકના જે ચાર ચાર પ્રકારા• અન'તાનુખ'ધી, અપ્રત્યાખ્યાની, પ્રત્યાખ્યાની અને સંજવલન–તેના ક્ષયના ક્રમથી થાય છે. તેથી આત્માની શુદ્ધિ કરનારું સામ્ય વધુ ને વધુ શુદ્ધ થાય છે.

સામ્યશુદ્ધિના ક્રમ વડે સમ્યક્ત્વ, જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપ, વીય° અતે ઉપયાપ–એ છ કે જે જીવમાત્રના ગુણા છે, તેમાં થતી વિશુ-દ્ધિથી અત્માને તે પરમાત્માને વધુ અને વધુ રપષ્ટ થતા જાય છે.

ને માહના સર્વાં ક્ષયથી સામ્ય સર્વાં શુદ્ધ થતાં જ સંયોગી ક્રેવલીરૂપ સર્વ શુદ્ધાત્માને આ પરમાતમાં સર્વ રીતે રપષ્ટ થાય છે.

—યાગસાર, પ્રથમ પ્રસ્તાવ, શ્લા. **૪–**૭

સ્થીદાસીન્યક્રમ નીચે પ્રમાણે છે:—

વ્યાત્મામાં સામ્ય વહે નિમ'લતા થતાંની સાથે જ પરમાત્મે સ્વરૂપના સ્પષ્ટ પ્રતિભાસ થાય છે.

साम्यपीयृषपाथोधिस्नाननिर्वाणचेतसाम् । योगिनामात्मसंवेद्यमहिमा जयतास्त्रयः ॥ ४ ॥

સામ્યરૂપી અમૃતના સમુદ્રમાં સ્તાન કરવાથી જેમનાં ચિત્ત શાન્ત થઇ ગયાં છે એવા યાગીએા (જ) પાતે જેના મહિ-માતું સંવેદન કરી શકે છે, તેવા લય જય પામા. ૪.

आस्तामयं लयः श्रेयान् कलासु सकलास्त्रवि । निष्कले किल योगेऽपि स एव ब्रह्मसंविदे ॥ ५ ।

આ લય સઘળીય કલાએામાં કલ્યાલુકારી (શ્રેષ્ઠ) છે એ વાત તા બાજુએ રાખીએ પણ નિષ્કલ ચાગમાં (ઉન્મના અવસ્થામાં ) પણ તે લય જ પ્રદ્યજ્ઞાન માટે શાય છે. પ

नित्यानन्दसुधारक्षमेरमनस्ककलाऽमला । अमृतस्यादिमं बीज-मनपाया जयत्यसौ ॥ ६ ॥

સદાન દરૂપી ચન્દ્રની નિર્મળ એવી અમનસ્કકલા (ચિંતાના અભાવથી જાણે મન નાશ પામ્યું હાય તેવી અવસ્થા) તે અમૃતનું પ્રથમ બીજ છે અને તેના કદી નાશ થતા નથી. અથવા તા,

અમૃતનું પ્રથમ બીજ અને જેના કહી નાશ થતા નથી એવી સદાન દર્યી ચન્દ્રમાની નિર્મલ એવી આ અમનસ્ક કલા જય પામે છે. ૬. यः कश्चित्तु लयः साम्ये मनागाविरभून्मम । तमाग्रु वचसां पात्रं विधातुं यतते मतिः ॥ ७॥

મને સમલાવમાં જે કંઇ થાડા પણ લય પ્રગટ થયા તે લયને જલદીથી વચનમાં મૂકવા મારી ખુદ્ધિ પ્રયત્ન કરે છે. ૭.

> अधाङ्गस्यापि योगस्य रहस्यमिद्ग्रुच्यते । यदंग विषयासङ्गत्यागान्माध्यस्थ्यसेवनम् ॥ ८॥

(હે મુનિ!) આઠ અંગવાળા એવા પણ ચાેગનું રહેસ્ય આ જ છે કે વિષયાની આસક્તિ સંપૂર્ણપણે ત્યજીને સર્વત્ર મધ્યસ્થતાનું સેવન કરનું ૮.

# रागद्वेषपरित्यागाद्विषयेष्वेषु वर्तनम् । औदासीन्यमिति प्राहुरमृताय रसाञ्जनम् ॥ ९ ॥

આ પાંચે ય ઇન્દ્રિયાના વિષયામાં રાગ અને દ્રેષના ત્યાગ કરીને પ્રવૃત્તિ કરવી તે ઔદાસીન્ય કહેવાય છે અને તે ઔદા-સીન્ય, અમૃત–મેાક્ષ માટે રસાંજનરૂપ ઔષધિ છે.\* ૯.

तस्यानघमहो बीजं निर्ममत्वं स्मरन्ति यत् । तद्योगी विद्धीताञ्च तत्राद्रपरं मनः ॥ १०॥

અહા ! તે ઔદાસીન્યનું અવ'ધ્યળીજ નિર્મમતા છે તેથી યાગીએ શીઘ તેમાં જ આદરવાળું ચિત્ત રાખનું જોઈએ. ૧૦.

मोहाच्छादितनेत्राणामात्मरूपमपश्यताम् । दिव्यांजनशलाकेव समता दोपनाशकृत् ॥ १९॥ —-अष्यात्मसार, अधिकार ५, ५. २०४

<sup>\*</sup> દારૂ હળદરનાે કાઢા કરી તેમાંથી રસાંજન અથવા રસવેતી ખનાવવામાં આવે છે. તે નેત્રવિકાર તથા ત્રણદાષના નાશ કરે છે. —આય'ભિષક્ પૃ. ૨૬૩

સરખાવા---

विद्याय विषयग्राममात्माराममना भवन् । निर्ममत्वसुखास्वादान्मोदते योगिपुङ्गयः ॥ ११ ॥

વિષયાના સમૂહને છાેડીને આત્મામાં રમણ કરતું છે મન જેનું એવા યાેગીપુંગવ મમતાના અભાવરૂપી સુખના આસ્વા દથી આનંદ અનુભવે છે. ૧૧.

> येऽनिशं समतामुद्रां विषयेषु नियुअते । करणैश्वर्यधुर्यास्ते योगिनो हि नियोगिनः ॥ १२ ॥

જેઓ ઢંમેશાં વિષયામાં સમભાવરૂપી મુદ્રાને યાજે છે તે ઇન્દ્રિયાનું સ્વામીપહ્યું કરવામાં આગેવાન યાગીઓ જ ખરેખરા અધિકારીઓ છે. ૧૨.

ममत्त्रवासना नित्यसुखनिर्वासनानकः । निर्ममत्वं तु कैवल्यदर्शनप्रतिभूः परम् ॥१३॥

મમતાની વાસના તે નિત્યસુખને દેશવટા દેનારા-રવાના કરનારા-પટંઢ છે. પરંતુ મમતાના ત્યાગ તા કેવલદર્શનના સાક્ષી છે. ૧૩. भुब्यभिष्वंग एवायं तृष्णाज्वरभरावहः । निर्ममत्वौषधं तत्र विनियुक्षीत योगवित् ॥ १४ ॥

દુનિયામાં આ ગાઢ રાગ (મમતા) જ તૃષ્ણારૂપી જવરના સમૂહને લાવનાર છે અને તેથી ચાગીપુરુષે તેને વિષે નિર્મમતારૂપી ઔષધના પ્રયાગ કરવા જોઇએ. ૧૪.

पर्यवस्यति सर्वस्य तारतम्यमहो ! क्वचित् । निर्ममत्वमतः साघु कैवल्योपिर निष्ठितम् ॥ १५ ॥ सर्व वस्तुक्यानु तारतभ्य क्यांक्र ने क्यांक्र ते। विराम पामे क छे पण्च क्याश्चर्यनी वात छे के सुंहर क्येवुं निर्भाभत्व ते। क्वेवसज्ञानथी पण्च ७पर रहेबुं छे. (क्वेवस्य वणते पण्च क्रायम रहे छे, माटे ते क श्रेष्ठ छे.) १५.

ममत्वविषमूर्छीलमान्तरं तत्त्रग्रुच्चकैः । तद्वैराग्यसुधासेकाच्चेतयन्ते हि योगिनः ॥ १६ ॥

મમત્વરૂપી વિષશી અત્યંત સૃચ્છિત અની ગયેલા આંતર (આત્મ) તત્ત્રને ચાગીઓ વૈસગ્યરૂપી સુધાના સિંચનથી સચૈતન-જીવ'ત કરે છે. ૧૬. विरागो विषयेष्वेषु परद्यभेवकानने । समूलकापं-कषित-ममता-विह्यहरूवगः ॥ १७ ॥

આ વિષયામાં વિરાગ તે સંસારરૂપી વનના હચ્છેદ કર-નારા એવા હલ્બણ (કઠાર) તીક્ષ્ણ કુઢાડા છે કે જે મમતા-રૂપી વિદ્વિને મૂળ સાથે ઉખાડી નાંખે છે. ૧૭.

श्वरीरकेऽपि दुःखाय मोहमाधाय तत्पराः । क्लिक्यन्ते जन्तवो हन्त! दुस्तरा भववासना ॥१८॥

શરીરમાં પણ માેહ રાખીને દુઃખ માટે તત્પર થયેલા પ્રાણીએા ક્લેશ પામે છે. ખરેખર! ખેદની વાત છે કે સ'સા-રની વાસના દુસ્તર (દુઃખે કરીને પાર પમાય તેવી) છે. ૧૮.

अहो ! मोहस्य माहात्म्यं विद्वतस्वपि विजृम्भते । अहङ्कारभवात्तेषां यदन्धङ्करणं श्रुतम् ॥ १९ ॥

અહા ! માહતું માહાત્મ્ય જ્ઞાનીઓમાં પણ રકુરાયમાન થાય છે-વિસ્તાર પામે છે. અહંકારની ઉત્પત્તિથી તેમને જ્ઞાન (પણ) અંધ કરનારું બને છે. ૧૯. श्रुतस्य व्यपदेशेन विवर्त्तस्तमसामसौ । अन्तः सन्तमसः स्फातिर्थस्मिन्नुदयमियुषि ॥ २० ॥

જે (જ્ઞાન) ઉદય પામતાં આત્મામાં અધકારના વિસ્તાર થાય તે વાસ્તવિક જ્ઞાન નથી પણ જ્ઞાનના બહાને અધકારના સમૂહ છે. ૨૦.

केषाश्चित्कल्पते मोहाद् व्यावभाषीकृते श्रुतम् । पयोऽषि खल्ज मन्दानां सन्निपाताय जायते ॥ २१ ॥

અતિશય બિમારને દ્વધ પણ સિંતપાત માટે થાય તેમ માહના ચાેગે કેટલાકને ખરેખર! જ્ઞાન પણ વિશેષ પ્રકારે વિવાદ કરવા માટે જ થાય છે. ૨૧.

ममत्वपङ्कं निःशङ्कं परिमार्ग्डं समन्ततः । वैराग्यवारिलहरीपरीरम्भपरो भव ॥ २२ ॥

મમતવરૂપી પંકનું સંપૂર્ણ પણે પરિમાર્જન કરવા-સાફ કરી નાખવા માટે તું નિઃશ'કપણે વૈરાગ્યરૂપી લહરીઓના આશ્લેષ કરવા તત્પર અન. ૨૨. रागीरगविषज्वालावलीढदग्धचेतनः । न किञ्चिचेतति स्पष्टं विवेकविकलः पुमान् ॥२३॥

રાગરૂપી સર્પના ઝેરની જ્વાલાએ જેની ચેતનાને સંપૂર્ણ-પણે આળી નાંખી છે એવા પુરુષ વિવેકવિકલ થાય છે અને તે કંઇજ સમજી શકતાે નથી. ૨૩.

> तद्विवेकसुधाम्भोधौ स्नायं स्नायमनामयः । विनयस्य स्वयं रागभुजंगममहाविषम् ॥ २४ ॥

તેથી વિવેકરૂપી અમૃતના સમુદ્રમાં સ્નાન કરી કરીને નિરાગી બની તું પાતે જ રાગરૂપી સર્પના મહાવિષને ફર કર. ૨૪.

> बहिरन्तर्वस्तुतन्वं प्रथयन्तमनश्वरम् । विवेकमेकं कलयेत्तात्तीयीकं विलोचनम् ॥ २५ ॥

विवेडनी अधुना અકારની અને અંદરની વસ્તુઓના તત્ત્વને દર્શાવનાર અને કદી નાશ નર્ક્કિ યામનાર એવા એક ત્રીજા લાચન તરીકે કરવી જોઇએ. ૨૫. उद्दामक्रममाबिभ्रद् द्वेषदन्तावली वलात् । धर्माराममयं भिन्दिचयम्यो जितकर्मभिः ॥ २६ ॥

જેમણે કર્મોને જીત્યા છે તેવા પુરુષાએ ઉદ્ધતપણે પગલાં ભરતા અને ધર્મ રૂપી બગીચાને વેરલુછેરણ કરતા આ દ્રેષરૂપી હાથીને બળથી કબજે રાખવા જોઇએ. ૨૬.

सैष द्वेषशिखी ज्वालाजटालस्तापयन्मनः । निर्वाप्यः प्रशमोदामुब्करावर्त्तसेकतः ॥ २७ ॥

જ્વાલાએાથી વ્યાપ્ત અને મનને તપાવતા આ દેષ ફપી અગ્નિને સમરૂપી હગ્ર પુષ્કરાવત (મેઘ)ના સિંચનથી બુઝાવી નાખવા જોઇએ. ૨૭

वक्या वेक्येव कस्य स्याद्वासना भवसंभवा । विद्वांसोऽपि वशे यस्याः कृत्रिमैः किलकिंचितै ॥२८॥

અનાવટી હાવલાવાથી વિદ્રાના પણ જેને વશ થઈ જાય છે એવી સંસારની વાસના વેશ્યાની માફક કાેને વશ થાય ? ૨૮. यावजागर्ति सम्मोहहेतुः संसाखासना । निर्ममत्वकृते तावत् कुतस्त्या जन्मिनां रुचिः ॥२९॥

જ્યાં સુધી પ્રાણીઓને માહના હેતુમૂત સ'સારની વાસના જાગતી હોય છે ત્યાં સુધી નિમ મતા માટેની રૂચિ કયાંથી પ્રગટે? ૨૯.

> दोषत्रयमयः सैष संस्कारी विषमज्वरः । मेदुरीभूयते येन कषायक्वाथयोगतः ॥ ३० ॥

તે આ વાસનાના સંસ્કાર ત્રિદેષથી વ્યાપ્ત વિષમ જ્વર છે જે કષાયરૂપી ક્વાથના ચાેગે (તેના પાનથી) પરિપુષ્ટ થાય છે–વૃદ્ધિ પામે છે. ૩૦.

> तत्कषायानिमांश्छेतुमीश्वरीमविनश्वरीम् । पावनां वासनामेनामात्मसात्कुरुत द्रुतम् ॥ ३१ ॥

તેથી આ કષાયાને છેદી નાખવા માટે સમર્થ અને કદી નાશ ન પામનારી આ પવિત્ર વાસનાને (પછીના શ્લાેકમાં દર્શાવાનારી) જલદી પાતાને આધીન કરાે. ૩૧. स्पष्टं दुष्टज्वरः क्रोधश्चेतन्यं दलयन्नयम् ।

सुनिग्राद्यः प्रयुज्याशु सिद्धौषिषिममां क्षमाम् ॥३२॥

ગતનાને વિલુપ્ત કરતા આ ક્રોધ તા સ્પષ્ટપણે દુષ્ટ જવર છે. તેને ક્ષમારૂપી સિદ્ધ ઐાષધિના પ્રયાગ દ્રારા જલદી કખજે કરવા જોઇએ. ૩૨.

आत्मनः सततस्मेरसदानन्दमयं वपुः । स्फुरल्ळ्कानिलस्फातिः (स्फुरदुल्कानलस्फातिः) कोपोऽयं ग्लपयत्यहो ॥ ३३ ॥

આશ્ચર્યની વાત છે કે આ ક્રોધ કે જે પ્રજ્વલિત જ્વાલા-એાના સમૂહથી સ્કુરાયમાન છે તે નિર'તર વિકસિત (વિકાસ પામેલ) અને સદા આનંદરૂપ દેહને ગાળી નાંખે છે. ૩૩.

व्यवस्थाप्य सम्प्रन्मीलदहिंसाविक्षमण्डपे । निर्वापय तदात्मानं क्षमाश्रीचंदनद्रवैः ॥ ३४॥

તેથી આત્માને, વિકાસ પામતી (પ્રકુદ્ધિત એવી) અહિંસા-રૂપી વદ્ધિના મંડપમાં સ્થાપન કરીને ક્ષમારૂપી ચંદનના રસાથી તું શાન્તિ પમાડ. ૩૪. क्रोधयोधः कथङ्कार-महङ्कारं करोत्ययम् । लीलयेव पराजिग्ये क्षमया रामयापि च (यः) ॥३५॥

આ ક્રોધરૂપી સુલટ કે જેને સ્ત્રી એવી પણ ક્ષમાએ લીલા પૂર્વંક જ પરાજિત કરી દીધા છે તે કેવી રીતે અહંકાર–અલિ-માન કરતા હશે ? ૩૫.

भर्तुः शमस्य ललितैर्बिभ्रती श्रीतिसम्यदम् । नित्यं पतिव्रतावृत्तं श्लान्तिरेषा निषेवते ॥ ३६ ॥

પાતાના હાવભાવાથી પાતાના શમરૂપી પતિની પ્રીતિરૂપી સંપત્તિને ધારણ કરતી એવી આ ક્ષમા હંમેશાં પતિવ્રતાના આચારને સેવે છે. ૩૬.

कारणानुगतं कार्यमिति निश्चिनु मानस! । निरायासा सुखं स्ते यिनःक्लेशमसौ क्षमा ॥३०॥

ું હે મન ! 'કારણને અનુર્પ કાર્ય હાય છે ' એ વાતના તું નિશ્ચય રાખ. તેથી આ અનાયાસ–કષ્ટ વિનાની ક્ષમા ક્<mark>લેશ</mark> વગરના સુખને ઉત્પન્ન ક**રે છે (એ**મ જાણ,) ૩૭. अर्त्ववर्गावेशैलाग्रश्रृङ्गादुद्धस्कन्धरः । पश्यन्नहंयुराश्रयं, गुरूनपि न पश्यति ।। ३८ ॥

માટા ગવ'-અહંકારરૂપી પવ'તના ઉ'ચા શિખર પરથી હ'ચી ડાેક કરીને જેતા અહંકારી પુર્ધ આશ્ચર્યની વાત છે કે ગુરુજનાને પણ જોઇ શકતા નથી, ૩૮.

उच्चैस्तरमहङ्कारनगात्सङ्गमसौ श्रितः । युक्तमेव गुरून्मानी मन्यते यल्लघीयसः ॥ ३९ ॥

અતિશય ઉંચા અહંકારરૂપી પવેલના ખાળામાં રહેલા આ માની પુરુષ ગુરુઓને પણ જે લઘુ-તુચ્છ માને છે તે યુક્ત જ છે \* ૩૯.

तिरयन्तुज्ज्वलालोकमभ्युचतिशराः पुरः । निरुणद्धि सुखाधानं, मानो विषमपर्वतः ॥ ४० ॥

માન એ સન્મુખ રહેલા ઉજ્જવલ પ્રકાશને હાંકતા, અતિશય ઉંચા શિખરવાળા વિકટ પર્વત છે કે જે સુખના આગમનને રાકે છે. ૪૦.

<sup>\*</sup> કારણ કે માની પુરુષ પર્વતના શિખર ઉપર ચઢેલાે છે જ્યારે ગુરુજના તે પર્વતની નીચે રહેલા છે એટલે પર્વત ઉપર રહેલાને નીચે રહેલા માણુસા લધુ સ્વરૂપમાં દેખાય તે વાસ્તવિક જ છે.

मृदुत्वभिदुरोद्योगादेनं मानमहीधरम् । भिन्ता विधेह्नि हे स्वान्त ! प्रगुणां सुखवर्तिनीम् ॥४१॥

હે ચિત્ત ! તું આ માનરૂપી પર્વંતને નમ્રતારૂપી વજાના ઉપયોગથી લેદીને સરલ એવા સુખના માર્ગ બનાવ ૪૧.

चित्रमम्भोजिनी(दल)कोमलं किल मार्दवम् । वज्रसारमहङ्कारपर्वतं सर्वतः स्यति ॥ ४२ ॥

કમલિની (ના પત્ર) જેવી કાેેેમલ મૃદુતા-નમૃતા વજ જેવા અહુંકારરૂપી પર્વતને ચારે તરફથી તાેડી નાખે છે, આ ખરે ખર આશ્ચર છે! ૪૨.

अस्मिन् संसारकान्तारे, स्मेरमायालतागृहे । अश्रान्तं शेरते हन्त !, पुमांसो हृतचेतसः ॥ ४३ ॥

જેમનું ચિત્ત હણાઈ ગયું છે એવા પ્રાણીએ આ સંસારરૂપી જંગલમાં (રહેલી) વિકસિત એવી માયારૂપી લગાના ઘરમાં નિરાંતે સૂઇ રહે છે, તે ખેદની વાત છે. ૪૩. मायावछीवितानोऽयं, रुद्धब्रह्माण्डमण्डपः । विधत्ते कामपिच्छायां, पुंसां सन्तापदीपनीम् ॥ ४४॥

જેણે પ્રક્ષાંડરૂપી મંડપને ઢાંકી દીધા છે એવા આ માયારૂપી વિલ્લિના ચંદરવા કાઇ એવા પ્રકારની છાયા કરે છે કે જે પ્રાણીઓના સંતાપને હત્તેજિત કરે છે. ૪૪.

स्त्रयन्ती गतिं जिह्मां, मार्दवं विश्रती बहिः। अजस्रं सर्पिणीवेयं, माया दन्दक्यते जगत् ॥ ४५॥

છ વક્રમતિને ધારજી કરતી અને બહારથી કૈામલતાને દર્શાત્રતી સાપણની માફક આ મત્યા નિરંતર જગતને ડસ્યા કરે છે. ૪૫,

प्रणिधाय ततश्रेतस्तिनिरोधविधित्सया । ऋजुतां जाङ्गुलीमेतां, शीतांशुमहसं रमरेत् ॥ ४६॥

તેથી તેના નિરાધ કરવાની-તેને રાકવાની ઇચ્છાથી ચિત્તને સ્થિર રાખીને ચન્દ્રસમાન કાન્તિવાળી આ સરળતારૂપી જાંગુલી વિદ્યાનું સ્મરણ કરવું જોઇએ. ૪૬.

लोभद्रुममवष्टभ्य, तृष्णाविह्यरुदित्वरी । आयासकुसुमस्फीता, दुःखैरेषा फलेग्रहिः ॥ ४७ ॥

પ્રયાસરૂપી-ખેદરૂપી પુષ્પેત્થી વૃદ્ધિ પામેલી અને હઃખા વડે ક્લદાયક અનેલી આ તૃષ્ણારૂપી વેલડી લેત્સરૂપી વૃક્ષના આશ્રય લઇને ઉપર વધતી જાય છે. ૪૭.

आशाः कु(क)वलयन्तुच्चैस्तमो यमांसलयन्नम् । लोभः पुमर्थहंसानां, प्रावृषेण्यघनाघनः ॥ ४८॥

દિશાઓને અતિશય શ્રસિત કરતા અને અંધકારને પુષ્ટ કરતા આ લાભ, પુરુષાર્થક્પી હંસેર માટે, તેમને લગાડી મૂકવા માટે વર્ષાઋતુના ઘનઘાર મેઘ જેવા છે. ૪૮.

क्षमाभृदप्रियः साधुवृत्तलक्ष्मीविनाकृतः । मर्यादामदयं लुम्पन् , लोभोऽम्बुधिरयं नवः ॥ ४९॥

આ દ્રાલરૂપી સમુદ્ર કાઈ નવી જાતના સમુદ્ર છે. તે ક્ષમાધારીઓને (મુનિઓને) અપ્રિય છે- બીજે પક્ષે પર્વતાને અપ્રિય છે, સુંદર આચારરૂપી લક્ષ્મી વિતાના છે અને નિર્દ-યરીતે મર્યાદાના દ્રાપ કરનારા છે. ( સામાન્યતયા સમુદ્ર પર્વતાને પ્રિય હાય છે, લક્ષ્મીસહિત હાય છે અને મર્યાદાયુક્ત હાય છે. ૪૯. लवणोदन्वतो यः स्यादगाधबोधने विभुः। अलम्भविष्णुः सोऽप्यस्य, नैव वैभवसंविदे ॥ ५०॥

જે (મનુષ્ય) લવણસમુદ્રની ગંભીરતા જાણવા સમર્થ છે તે પણ આના ( લેભ સમુદ્રના ) વૈભવને જાણવામાટે સમર્થ નથી ૫૦.

समन्तात्तस्य शोषाय स्वस्थीकृतजलाशयम्। इमं मानससन्तोषमगस्तिं श्रय सत्वरम् ॥ ५१ ॥

તે લેાભરૂપી સમુદ્રનું સંપૂર્ણ પણે શાષણ કરવા માટે સ્વસ્થ કરી નાખ્યા છે જડ આશયાને જેણે એવા આ મનઃસંતાષરૂપી અગસ્તિના તું સત્વર આશ્રય કર. ૫૧.

यस्मै समीहसे स्वान्त !, वैभवं भवसम्भवम् । अनीहयैव तद्वश्यमवश्यं श्रय तं (तत्) सुखम् ॥५२॥

હે હુદય! જે સુખ માટે સાંસારિક વૈભવને તું ઈચ્છી રહ્યો છે તે સુખ સ્પૃકાના અભાવથી જ આધીન **થનાર છે** માટે તું અવશ્ય ( તે સંતાષ સુખના ) આશ્રય કર. **પર**. अजितेरिन्द्रियरेष, कषायविजयः कुतः । तदेतानि जयेद्योगी, वैराग्यस्थेमकर्मभिः ॥५३॥

જ્યાં સુધી ઇન્દ્રિયા જિતાય નહીં ત્યાં સુધી આ કષાયના વિજય કથાંથી થાય ? તેથી ચાેગી પુરુષે વૈરાગ્યને સ્થિર કરનારી ક્રિયાઓ દ્વારા (વૈરાગ્ય, સ્થિરતા આદિ ક્રિયાઓ દ્વારા ) આ ઇન્દ્રિયાને જીતવી જોઇએ. પર્સ

एतानि सौमनस्यस्य, द्विषन्ति महतामपि । स्वार्थसम्पत्तिनिष्ठानि, स्पर्धन्ते हन्त ! दुर्जनैः ॥ ५४॥

સ્વાર્થ સાધવામાં તત્પર આ ઇન્દ્રિયા મહાન પુરુષાના પણ સૌમનસ્યના દ્રેષ કરે છે અને ખેદની વાત છે કે દુર્જના સાથે સ્પર્ધા કરે છે. પજ

यद्वामी पिश्चनाः कुर्युरनार्य( रनर्थ )मिह जन्मनि । इन्द्रियाणि तु दुर्वृत्तान्यसुत्रापि प्रकुर्वते ॥ ५५ ॥

અથવા તાે આ પિશુના (ચાડીયાએા ) આ જન્મમાં જ અનર્થ કરે છે જ્યારે દુષ્ટ આચરણવાળી ઇન્દ્રિયા તાે પરલાેકમાં પણ અનર્થ કરે છે. ૫૫. भोगिना दिग्विषाः स्पष्टं, दशा स्पृष्टं दहन्त्यहे।!। स्मृत्यापि विषयाः पापा, दन्दह्यन्ते च देहिनः॥५६॥

દેષ્ટિવિષ સર્પા સ્પષ્ટ રીતે પાતે જેને દેષ્ટિથી સ્પર્શ કરે છે તેને બાળે છે. જ્યારે આશ્ચર્યની વાત છે કે પાપી એવા વિષયા સ્મરણથી પણ (તેમનું સ્મરણ કરવા માત્રથી) પ્રાણી-ઓને વારંવાર બાળે છે. પદ

विषयेष्विन्द्रियग्रामश्रेष्टमाने।ऽसमञ्जसम् । नेतव्यो वश्यतां प्राप्य, साम्यमुद्रां महीयसीम् ॥५७॥

વિષયામાં અયોગ્ય રીતે ચેષ્ટા કરતા ઇન્દ્રિયાના સમૂહને અતિશય મેપ્ટી એવી સામ્યરૂપી મુદ્રા પ્રાપ્ત કરીને વશ કરવા એઇએ પછ.

यदामनन्ति विषयान् , विषसत्रह्मचारिणः । तदलीकममी यस्मादिहामुत्रापि दुःखदाः ॥ ५८॥

વિષયોને વિષ સરખા જે કહેવાય છે તે ખાંડું છે. કારણ કે, આ વિષયા આ લાક અને પરલાકમાં પણ દુ:ખ આપ નાર છે. (જ્યારે વિષ તા માત્ર આ લાકમાં જ દુ:ખ આપે છે.) પડ

यदात्मन्येव निःक्लेशं, नेदीयोऽकृत्रिमं सुखम् । अमीभिः स्वार्थलाम्पट्यादिन्द्रियैस्तद्विवाध्यते ॥५९॥

જે સુખ આત્મામાં જ છે, નજીક છે, કલેશ વિનાનું <mark>છે,</mark> સ્વાભાવિક છે તે સુખને આ ઇન્દ્રિયા પાતે સ્વાર્થલંપટ હાેવાથી રાકે છે. ૫૯.

अन्तरङ्गद्विषत्सैन्यनासीरैर्वीरक्तअरैः । क्षणादक्षेः श्रुतवलं, लीलयैव विलुप्यते ॥ ६० ॥

અ'તર'ગ શત્રુઓના સૈન્યની માખરે ચાલનાર, વીરામાં શ્રેષ્ઠ એવા ઇન્દ્રિયારૂપી સુલટા વડે શ્રુતનું અલ લીલા**પૂર્**ક ક્ષ**ણ**વારમાં નષ્ટ કરી નાખવામાં આવે છે. ૬૦

स्वैरचारीन्द्रियाश्वीयविशृङ्खलपदकमैः । विसृत्वरेण रजसा, तत्त्वदर्शिर्वेलीयते ॥६१॥

ઇચ્છાતુસાર ચાલતા ઇન્દ્રિયારૂપી અશ્વોના આડાઅવળા પગલાંથી ફેલાતી રજવડે તત્ત્રરૂપી દેષ્ટિ લુપ્ત થાય છે. ૬૧. इन्द्रियाण्येव पञ्चेषुर्विधाय किल सायकान् । जगत्त्रयजयी दत्ते, पदं वक्षसि विद्विषाम् ॥ ६२॥

ત્રણેય જગતને જીતનાર કામદેવ ખરેખર ઇન્દ્રિયાને જ બાણુ બનાવીને શત્રુઓની છાતી પર પગ મૂકે છે. **દર**.

वीरपश्चतयीमेताम्ररीकृत्य मनोभवः । उपैति सुभटश्रेणीसंख्यारेखां न पूरणीम् ॥ ६३॥

કામદેવને, આ પાંચ વીરાને અંગીકાર કર્યા પછી બીજ પૂરક સુલટાની શ્રેણીની સંખ્યાની પર પરાની જરૂરત રહેતી નથી. ૬૩.

अहो ! सङ्कल्पजन्मायं, विधाता नृतनः किल । क्लेशजं दुःखमप्येतद्वत्ते यस्तु सुखाख्यया ॥ ६४॥

આશ્રધ'ની વાત છે કે આ કામદેવ ખરેખર! કાઈ નવા જ પ્રકારના વિધાતા છે. કારણ કે, જે કલેશથી ઉત્પન્ન થતા દુઃખને પણ સુખના નામથી એાળખાવે છે. ૬૪. विषमेषुरयं धूर्त्तचक्रशकत्वमहिति । दुःखं सुखतयाऽदर्शि, येन विश्वप्रतारिणा ॥ ६५ ॥

આ કામદેવ ધૂતોના સમૂહમાં ઈન્દ્ર સમાન છે. કારણ કે, દુનિયાને ઠગનારા જેણે દુઃખને (પણ) સુખ તરીકે દર્શાવ્યું છે. ૬૫.

यस्य साम्राज्यचिन्तायां, प्रधानं हन्त ! योषितः । सोऽपि सङ्कल्पभूः स्वस्य, कथं स्थेमानमीहते ॥ ६६॥

એંદની વાત છે કે, પાતાના સામ્રાજ્યની ચિન્તામાં પ્રધાન તરીકે જેને સ્ત્રીઓ છે એવા પણ કામદેવ પાતાની સ્થિરતા કેવી રીતે–કથા પ્રકારે ઇચ્છતા હશે ? ૬૬.

दर्शयन्ति स्वलवैस्तथ्यमपि तात्त्रिकम् । या इन्द्रजालिकप्रष्ठास्ताः कि विश्रम्भभाजनम् ॥६७॥

જેઓ થાેડા શખ્દાથી અવાસ્તિવિકને પણ વાસ્તિવિક તરીકે દર્શાવે છે તે ઈન્દ્રજાલિકામાં મુખ્ય એવી સ્ત્રીઓ શું વિશ્વાસ પાત્ર ગણાય ક રહ.

#### निजलालाविलं लीढे, यथा श्वा शुष्ककीकसम् । स्ववासनारसाज्जन्तुर्वस्तुभिः प्रीयते तथा ॥ ६८ ॥

જેમ ક્તરા પાતાની લાળથી વ્યાપ્ત એવા સુકા હાડકાને ચાટે છે (અને તેમાં સુખ માને છે) તેમ પ્રાણી પાતાની વાસનાના રસથી-વાસનાના કારણે વસ્તુઓ વડે ખૂશ થાય છે. ૬૮

विधाय कायसंस्कारमुदारघुसृणादिभिः । आत्मानमात्मनैवाहो !, वश्चयन्ते जडाश्चयाः ॥ ६९॥

જડણ દિવાળા પુરુષા, ઉત્તમ એવા કૈસર આદિ દ્રવ્યાથી પાતાની કાયાના સંસ્કાર કરીને, આશ્ચર્યની વાત છે કે પાતાની જાતે જ પાતાને કંગે છે. ૧૯.

र्मान्तं विजित्य दुर्दान्तिमिन्द्रियाणि सुखं जयेत्। तत्तु तत्त्वविचारेण, जेतव्यमिति मे मितः ॥ ७०॥

દુઃખે કરીને વશ કરી શકાય તેવા મનને પ્રથમ જીતવા થીજ પછી ઇન્દ્રિયા સુખથી જીતી શકાય છે અને તે મનને તત્ત્વના વિચારથી જીતલું જોઇએ એમ મને લાગે છે. હું. सश्चरिष्णुरसौ स्वैरं, विषयग्रामसीमसु । स्वान्तदन्ती वशं याति, वीतकर्मानुशासनात् ॥ ७१ ॥

વિષયરૂપી ગામના સીમાડાએામાં ઇચ્છાનુસાર કરવાના સ્વભાવવાળા આ મનરુપી હાથી, જેમના કર્મો ચાલ્યા ગયા છે એવા, વીતરાગ ભગવંતના અનુશાસનથી વશ થાય છે. ૭૧.

मनःपवनयोरैक्यं, मिथ्या योगविदो विदुः। बम्भ्रमीति यतः स्वैरमतीत्य पवनं मनः ॥ ७२ ॥

ચાગના જાણુકારા મન અને પવન એક છે એવું જે કહે તે ખાટું છે કારણ કે મન, પવનનું ઉલ્લંઘન કરીને ઇચ્છાનુ સાર પરિભ્રમણ કરે છે. ૭૨.

चक्षुष्यद्वेष्यतां भावेष्त्रिंद्रियः स्त्रार्थतः कृताम् । आत्मन् स्वस्याभिमन्त्रानः, कथं नु मतिमान् भवान् ? ॥७३॥

હે આત્મન્ ! જગતના સર્વ પદાર્થીમાં ઇન્દ્રિયાએ સ્વાર્થથી કરેલી રમ્યતા–રાગબુદ્ધિ અને દ્વેષ્યતા–દ્વેષ્યુદ્ધિને પાતાની માનતા તું કેવી રીતે યુદ્ધિમાન ગણાય ? ૭૩. अवधन्से यथा मृह !, ललनाललिते मनः मैत्र्यादिषु तथा घेहि, विघेहि हितमात्मनः ॥ ७४ ॥

હે મૂઢ આત્મન્! જેવી રીતે તું સ્ત્રીઓના વિક્ષાસમાં મનને એકાગ્ર કરે છે તેવી રીતે મૈત્રી આદિ ભાવનાઓમાં તેને સ્થાપન કર અને પાતાનું હિત કર. ૭૪.

आत्मन्येव हि नेदिष्ठे, निरायासे सुखे सति । किं ताम्यसि बहिमूढ, सतृष्णायामिवैणकः ॥ ७५॥

ં હે મૃઢ આત્મન્! આયાસ વિનાનું સુખ આત્મામાં જ નજીક હેાવા છતાં જેમ હરણ મુગતૃષ્ણા પાછળ દુઃખી થાય તેમ તું શા માટે બહાર (તેને મેળવવા) દુઃખી થાય છે ? ૭૫.

> प्रियाप्रियव्यवहृतिर्वस्तुने। वासनावज्ञात् । अङ्गजत्वे सुतः प्रेयान् , यूकालिक्षमसम्मतम् ॥ ७६ ॥

દાેઈપણ વસ્તુ પ્રત્યે પ્રિય કે અપ્રિયના વ્યવહાર તે કેવળ આપણા મનની વાસનાના કારણે જ છે. શરીરથી ઉત્પન્ન થયેલ પુત્ર પ્રિય લાગે છે જ્યારે તે જ શરીરથી ઉત્પન્ન થયેલ જૂ, લીખ વગેરે અપ્રિય લાગે છે. હદ્દ.

इदं कृत्रिमकप्रकल्पं सङ्कल्पजं सुखम् । रज्जयत्यज्जसा मुग्धान(ना)न्तरज्ञानदुःस्थितान् ॥७७॥

આ સંકલ્પથી ઉત્પન્ન થયેલું સુખ અનાવટી કપૂરના જેલું છે કે જે આન્તરિક જ્ઞાન વિના દુઃખી અનેલા મૂહ-લાેળા લાેફાેને તત્કાળ રાજી કરે છે. ૭૭.

ममत्वं माम ! भावेषु, वासनाता न वस्तुतः । औरसादपरत्रापि, पुत्रवात्सल्यमीक्ष्यते ॥ ७८ ॥

વત્સ! જગતના પદ ર્થોમાં મમત્ત્ર તે કૈવલ વાસનાથી જ છે પણ વસ્તુના ચાેગે નથી. પાતાના ઔરસ પુત્ર–સગા પુત્રથી અન્ય સ્થળામાં પણ કાર્યવશાત્ પુત્રવાત્સલ્ય દેખાય છે. ૭૮.

वासनावेशवशतो, ममता न तु वास्तवी। गवाश्वादिनि विक्रीते, विलीनेयं क्रते। इन्यथा।। ७९॥

મમતા કૈવળ વાસનાના આવેશના લીધે જ છે પરંતુ વાસ્તિવિક નથી. જો તેમ ન હાય તા ગાય, ઘાડા વગેરે વેચી દીધા ખાદ એ મમતા કૈમ ચાલી જાય છે? ૭૯. विश्वं विश्वमिदं यत्र, मायामयमुदाहृतम् । अवकाशोऽपि शोकस्य, कुतस्तत्र विवेकिनाम् ॥८०॥

જયાં આ સમગ્ર વિશ્વ જ માયામય કહેવાયું છે ત્યાં વિવે-ફ્રીએાને શાકના અવકાશ પણ ક્યાંથી હાય ? ૮૦.

धिगविद्यामिमां मोहमयीं विश्वविसृत्वरीम् । यस्याः सङ्कल्पितेऽप्यर्थे, तत्त्वबुद्धिर्विजृम्भते ॥ ८१॥

વિશ્વમાં પ્રસરતી, માહમય આ અવિદાને વિક્કાર **થાએ.** કારણ કે, જેનાથી -જે અવિદાથી સંકલ્પિત કરેલા-કલ્પિત એવા પણ અર્થમાં આત્માને તત્ત્વયુદ્ધિ પ્રગઢ થાય છે. ૮૧,

अनादिवासनाजालमाशातन्तुभिरुंभितम् । , निशातसाम्यशस्त्रण, निक्रन्तति महामतिः ॥ ८२ ॥

મહાણહિમાન પુરુષ, આશારૂપી ત'તુએાથી ભરેલી-ગૂ'થેલી, અનાદિ કાળની વાસનાએારૂપી જાળને તીક્ષ્યુ એવા સમતારૂપી શસવડે કાપી નાખે છે. ૮૨.

अनादिमायारजनीं, जननीं तमसां बलात्। स्वज्ञानभास्वदालोकादन्तं नयति योगवित्।। ८३।।

ચાેગી પુરુષ, અધકારને ઉત્પન્ન કરનારી, અનાદિકાલની માયારૂપી રાત્રિના પાતાના જ્ઞાનરૂપી સૂર્યના પ્રકાશવડે અળ પૂર્વક નાશ કરે છે. ૮૩.

अध्यात्मोपनिषद्गीज-मौदासीन्यममन्दयन् । न किञ्चिदपि यः पश्येत्स पश्येत्तत्वमात्मनः ॥ ८४ ॥

અધ્યાતમના રહસ્યના બીજબૂત ઉદાસીનતાને મન્દ ન થવા દેતા જે આત્મા બીજાં કંઇપણ ન જુએ તે આત્મ-તત્ત્વને જોઇ શકે છે. ૮૪.

निःसङ्गतां पुरस्कृत्य, यः साम्यमवलम्बते । परमानन्दजीवातौ, यागेऽस्य क्रमते मतिः ॥ ८५ ॥

જે આત્મા નિ:સંગપણાને આગળ કરીને સમભાવનું આલ'બન કરે છે તેની બુદ્ધિ પરમ આનંદને જીવાડનાર ઓષધ સમાન યાગમાં પ્રવેશ કરે છે. ૮૫.

दम्भजादपि निःसङ्गाञ्जवेयुरिह सम्पदः । निश्छद्यनः पुनस्तस्मात् किं दवीयः ? परं पदम् ॥८६॥

આ લાેકમાં દ'ભપૂર્વ'કના નિઃસ'ગપણાથી પણ સમ્પત્તિએ। પ્રાપ્ત થાય છે તાે પછી દ'ભરહિત નિઃસ'ગપણું કરવામાં આવે તાે પરમપદ શું દ્વર રહે ? ૮૬.

सङ्गावेशात्रिवृत्तानां माभून्मोक्षो वशंवदः । यत्किश्चन पुनः सौरूयं निर्वक्तुं तन्न शक्यते ॥८०॥

સંગના આવેશથી નિવૃત્ત થયેલા જીવાને કદાચ માક્ષ વશ ન થાય તાે પણ જે કંઇ સુખ પ્રાપ્ત થાય છે તે કહી શકાતું નથી. ૮૭.

स्फुरचृष्णालताग्रन्थिविषयावत्तेदुस्तरः । क्लेशकल्लोलहेलाभिभैरवो भवसागरः ॥८८॥

સકુરાયમાન છે તૃષ્ણારૂપી લતાની ગાંઠા જેમાં એવા, વિષયાના આવત્તો શી દુ:ખે કરીને તરાય એવા, તથા કલેશા-રૂપી કલ્લાલાની ક્રીડાએ થી ભયંકર એવા આ સંસારરૂપી સમુદ્ર છે. ૮૮.

#### विदलद्धन्धकर्माणमद्भुतां समतातरीम् । आरुद्य तरसा योगिन्! तस्य पारीणतां श्रय।।८९।।

હે ચાગી! જેણે અધના હેતુભૂત કમોને દળી નાખ્યા છે એવી અદ્ભૂત સમતારૂપી નૌકા પર ચઢીને શીધ તે ભવસમુ-દ્રના પારને પામ ૮૯.

श्रीर्णपर्णाशनप्रायेर्यन्मुनिस्तप्यते तपः । औदासीन्यं विना विद्धि तद् भस्मनि हुतोपमम् ॥९०॥

ખરી પહેલા સૂકા પાંદડાના ભાજન જેવા ભાજના વડે મુનિ જે તપ તપે છે તે તપ પણ ઉદાસીનતા ભાવ આવ્યા વિના રાખમાં ઘી હાેમવા જેવું છે. ૯૦.

येनैव तपसा प्राणी मुच्यते भवसन्ततेः । तदेव कस्यचिन्मोहाद् भवेद् भवनिवन्धनम् ॥९१॥

જે તપથી પ્રાણી સંસારની પરંપરાથી મુક્ત થાય છે, તે જ તપ માહના ચારો કાઇક જીવને સંસારનું કારણ થાય છે. ૯૧.

#### सन्तोषः सम्भवत्येष विषयोपष्ठवं विना । तेन निर्विषयं कश्चिदानन्दं जनयत्ययम् ॥९२॥

આ સંતાષ વિષયાના ઉપદ્રવા ન હાય ત્યારે ઉત્પન્ન થાય છે તેથી તે નિર્વિષય-વિષયા જેમાં ન હાય તેવા-એવા કાઇક અલીકિક આનન્દ્રને જન્મ આપે છે. હર.

### वशीभवन्ति सुन्दर्थः पुंसां व्यक्तमनीहया । यत्परब्रह्मसंवित्तिर्निरीहं श्लिष्यति स्वयम् ॥९३॥

સુંદર સ્ત્રીઓ પુરુષાને જયારે તેની સ્પૃહા ન હાય ત્યારે વશ થાય છે, એ વાત સાવ સ્પષ્ટ છે, કારણ કે પરખ્રદ્ધા સંવિત્તિ (પરખ્રદ્ધાનું જ્ઞાન) રૂપી સ્ત્રી આશ'સા વિનાના પુરુષને પાતાની મેળે જ સેટે છે. ૯૩.

#### स्रते सुमनसां कश्चिदामोदं समतालता । यद्वशादाष्त्रयुः सख्यसीरमं नित्यवैरिणः ॥९४॥

સમતારૂપી લતા પાતાના પુષ્પામાંથી કાઇ તેવા પ્રકારની સુગ'ધી પેદા કરે છે કે જેના ચાગે નિત્ય વૈર ધારણ કરનારા છવા પણ મૈત્રીરૂપી સુગ'ધીને પ્રાપ્ત કરે છે. ૯૪.

# साम्यब्रह्मास्त्रमादाय विजयन्तां ग्रुग्रक्षवः । मायाविनीमिमां मोहरक्षोराजपताकिनीम् ॥९५॥

મુમુક્ષુ આત્માએ સામ્યરૂપી પ્રદ્માસને ધારણ કરીને, માયાવી એવી આ માહરૂપી રાક્ષસરાજની સેનાને જીવી લા. ૯૫.

#### मा मुहः कविसङ्कल्पकल्पितामृतलिप्सया । निरामयपदप्राप्त्ये सेवस्व समतासुधाम् ॥९६॥

કવિએાએ મનના સંકલ્પથી કલ્પેલા અમૃતને મેળવવાની ઇચ્છામાં માહ ન પામ. પરંતુ. માક્ષપદની પ્રાપ્તિ માટે સમતા રૂપી અમૃતનું તું સેવન કર. ૯૬.

योगग्रन्थमहाम्भोधिममवथ्य मनोमथा । साम्यामृतं समासाद्य सद्यः प्राप्तुहि निर्वृत्तिम् ॥९७॥

(હે આત્મન્!) મનરૂપી સ્વૈયાથી યાેગગનથારૂપી મહાસાગ રને મથીને, સામ્યરૂપી અમૃતને પ્રાપ્ત કરી શીઘ મુક્તિને પ્રાપ્ત કર. ૯૭. मैत्र्यादिवासनामोदसुरभीकृतदिङ्गुखम् । पुमांसं ध्रुवमायान्ति सिद्धिभृङ्गाङ्गनाः स्वयम् ॥९८॥

સિહિર્પી લમરીઓ મૈત્રી આદિ ગુણાની વાસનાર્પી સુગં-ધથી જેણે સઘળી દિશાઓને વાસિત કરી છે, એવા પુરુષની સમીપે સ્વયં અવશ્ય આવે છે. ૯૮.

औदासीन्योल्लसन्मैत्रीपवित्रं वीतसम्भ्रमम् । कोपादिव विम्रुश्चन्ति स्वयं कर्माणि पुरुषम् ॥९९॥

ઉદાસીનતા ભાવથી ઉદ્યાસ પામતી મૈત્રી વડે પવિત્ર અનેલા, સંભ્રમથી રહિત એવા પુરુષને કમી જાણે કે તેના પર ગુસ્સાે આવ્યા ન હાય તે રીતે પાતે જ ત્યજી દે છે. ૯૯.

> योगश्रद्धालवो ये तु नित्यकर्मण्युदासते । प्रथमे मुग्धबुद्धीनामुभयभ्रंशिनो हि ते ॥१००॥

ચેાગના શ્રદ્ધાળુ એવા જે પુરુષા પાતાના, નિત્ય કૃત્યામાં ઉદાસ બને છે તેઓ સુગ્ધ ખુદ્ધિવાળાઓમાં પ્રથમ છે અને તે ઉસય બ્રષ્ટ થનારા છે. ૧૦૦.

<sup>\*</sup> અહીં માત્રામેળ ુસચવાયા નથી. છઠ્ઠી અક્ષર ગુરુ નથી.

प्रातिहार्यमियं धत्ते निवृत्तिर्निर्वृतिश्रियः । य एव रोचतेऽमुर्ध्ये तां स एव हि पश्यति ॥१०१॥

આ નિવૃત્તિ તે માક્ષલફમીના દ્રારપાળપણાને ભજે છે. તેને (નિવૃત્તિને) જે રૂચે છે તે જ તેને-માક્ષલક્ષ્મીને જોઇ શકે છે.૧૦૧.

अहो ! वणिक्कला कापि मनसोऽस्य महीयसी । निवृत्तितुलया येन तुलितं दीयते सुखम् ॥१०२॥ અાશ્વર્ય છે કે, આ મનની વિશ્વકૃકલા કેવી મહાન છે ! કારણ કે તે નિવૃત્તિરૂપી ત્રાજવાથી તાેલી તાેલીને સુખ આપે છે. ૧૦૨.

साम् दिन्यौषधिस्थेममहिम्ना निहतक्रियम् । कल्याणमयतां धत्ते मनो हि बहु पारदम् ॥१०३॥

સાગ્યરૂપી દિવ્ય ઐાષધિની સ્થિરતાના માહાત્મ્યથી જેની ક્રિયા (ચંચલતારૂપી ક્રિયા) હણાઇ ગઇ છે એવા મનરૂપી પારા સંપૂર્ણ-સુવર્ણમયપણાને ધારણ કરે છે. ૧૦૩.

भूयांसि यानि शास्त्राणि यानि सन्ति महात्मनाम् । इदं साम्यशतं किञ्चित् तेषामञ्चलमञ्चतु ॥१०४॥ आ साभ्यशतः भढापुरुषाः स्थेतां घषां अधां के शास्त्राः छेते शास्त्राना स्थेत सागने प्राप्त हरा. १०४०

#### ( शार्दूछिवकोडितम्)

क्लेशावेशमपास्य निर्भरतरं ध्यातोऽपि यश्चेतसा । सत्कल्याणमयत्वमाशु तनुते योगीन्द्रमुद्राभृताम् ॥ सोऽयं सिद्धरसः स्फुटं समरसो भावो मया व्याकृतः । श्रीमानद्भुतवैभवः सुमनसामानन्दजीवातवे ॥१०५॥

કતેશના આવેશના ત્યાગ કરીને, સંપૂર્ણ રીતે ચિત્તવડે ધ્યાન કરાયેલા (એવા) પણ જે યાગીન્દ્રોની મુદ્રાને ધારણ કરનારા આત્માઓને સુંદર કલ્યાણમયતા તુરત જ સમપે છે, તે આ શાભાવાળા અને અદ્દ્રભૂત વૈભવવાળા સિદ્ધરસ જેવા સમરસભાવ, મેં સજ્જનાના આનંદને જીવાડવા માટે સ્પષ્ટ રીતે કહ્યો છે. ૧૦૫.

श्रीमचन्द्रकुलाम्बुजैकतरणेः सत्तर्कविद्यावटी (टवी),
सिंहस्याभयदेवसूरिसुगुरोरध्यात्मसंविज्जुषः ।
शिष्यांशेन किमप्यकारि विजयप्राज्येन सिंहेन यत्रव्यं साम्यशतं तदस्तु सुदृदामुज्ञागरुकं हृदि ॥१०६॥
श्रीभान् એલું જે ચન્દ્રકુલ, ते ३५० इभल माटे એક सूर्यं समान, सुंहर तक्वंविद्याश्चर्या अरुष्यमां सिंख समान, अध्यात्माननुं सेवन करनार, सुगुरु, श्रीअक्षयदेवसूरिना शिष्यदेश विજयसिंखे के आ नलुं साम्यशतक जनाव्युं, ते सुदृद्य
पुरुषाना हृहयभां उलगर-हशा पेहा करनार्श्याओः १०६.

## ન્યાયવિશારદ, ન્યાયાચાય<sup>¢</sup> ઉપાધ્યાયશ્રી યશાવિજયજી વિરચિત

# સ મતા શત ક (સાર્થ)

#### કાલા

સમતા ગંગા મગનતા, ઉદાસીનતા જાત; ચિદાનંદ જયવંત હાે, કેવલ ભાનુ પ્રભાત. ૧\*

સમતારૂપી ગંગામાં મગ્ન રહેવાપણારૂપી ઉદાસીનતાથી ઉત્પન્ન થયેલ આત્મિક આનંદ કે જે કેવળજ્ઞાનરૂપી સૂર્યના €દય પૂર્વે'ના પ્રભાત જેવાે છે તે જયવ'ત વતાેં. ૧

<sup>\*</sup> દાહા છંદની આ દરેક કડી નીચે તેના અર્થ આપવામાં આવ્યા છે.

तेमक पाहांतरा के लेवामां आव्या छे ते इडी नीचे पाइ-નાંધમાં આપવામાં આવ્યા છે.

સકલ કલામે' સાર લય, રહેા દૂર થિતિ એહ; અકલ યાગમે'' ભી સકલ, લય દે' થ્રહ્મ વિદેહ \* ૨

સઘળીય કલાઓમાં જો કાઇ સાર હાય તે તે લય છે. એ વાત તા બાજુએ રાખા પણ અકલ (નિષ્કલ) ચાગમાં પણ તે સંપૂર્ક લય પ્રદ્યજ્ઞાન આપે છે કે જે આત્માને વિદેહ-દેહમુક્ત કરનાર છે. ૨÷

. ચિદાન'દ વિધુકી ક્લા, અમૃતબીજ અનપાય; જાને કેવલ અનુભવી, કિનહી કહી ન જાય. 3

આત્મિક આનંદરૂપી ચન્દ્રમાની કલા એ અમૃતનું (માક્ષનું) બીજ છે, તે કલા કદી નાશ પામતી નથી અને તે કલાના જે આનંદ છે તે તા કેવલ અનુસવી જ જાણે છે. તે કાઇની આગળ કહી અતાવાતી નથી. ૩

૧ મિ. J. \* સંકેત J=જામનગર હરજી જૈનશાળાની પ્રત ૨ દિહ. J. M.=મુદ્રિત '' સામ્યશનક તથા સમાધિ શતક"

<sup>÷</sup> સકલ અને નિષ્કલ યાગાની સમજૂતિ આ પ્રમાણે છે:-

જે યાેગ પ્રક્રિયામાં શબ્દ ઉચ્ચારણવડે સમાપત્તિ સધાય તે 'સકલ યાેગ' કહેવાય; અને જે પ્રક્રિયા કેવળ ભાવનાને આશ્રિત હાેય અને તેના વડે જો સમાપત્તિ સધાય તાે તે 'નિષ્કલ યાેગ' કહેવાય છે.

<sup>3</sup> My J.

તા લી આશ્રવ તાપકે, ઉપશમ કરન નિદાન; અરુષત હું તાકે વચન, અમૃત બિંદુ અનુમાન જ

તા પણ આશ્રવના તાપનું ઉપશમન કરવામાં કારણુભૂત, અમૃતના છાંટણા સમા (અનુસવના) વચનાને હું વર્ષાવું છું. ૪

ઉદાસીનતા પરિનયન, ગ્યાં(ગ્યા)ન ધ્યાં(ધ્યા)ન રંગરાેલં; અષ્ટ અંગ મુનિ! ચાેગકાે, એહી અમૃત નિચાેલ. પ

હે મુનિ! ઉદાસીનલાવની આત્મામાં પરિભ્રુતિ અને જ્ઞાન-ધ્યાનમાં એકતાનતા આ બે વસ્તુ અષ્ટ અંગવાળા ચાગના અમૃતભૂત નિચાેડ છે. પ

અનાસ'ગમતિ વિષયમે'<sup>૪</sup>, રાગદ્વેષકાે છેદ; સહજભાવમે' લીનતા, ઉદાસીનતા ભેદ **૬** 

વિષયામાં અનાસક્તાબુદ્ધિ, રાગદ્વેષને છેદવાના ઉદ્યમ, સહજ સ્વભાવમાં લયલીનપહું આ બધા ઉદાસીનતાના જ ભેદ છે. દ

તાકા કારન અમમતા, તામે<sup>.૫</sup> મન વિસરામ; કરે<sup>૬</sup> સાધુ આનંદઘન, હાેવત આતમરામ. ૭

તે ઉદાસીનતા લાવવામાં કારણબૂત નિર્મ મપણું છે. તેમાં, આનંદઘન (આનંદમાં મસ્ત) મુનિ પાતાના મનની વિશ્વાન્તિ કરે છે જેથી આત્મામાં રમણ કરતા થાય છે. હ

૪° મિ° J. પ તામિ. J. ક કરે. J.

્રમમતા થિર સુખ શાકિની, નિરમમતા સુખ મૂલ; - મમતા શિવ પ્રતિકૂલ હૈ,° નિરમમતા અનુકૂલ ૮

મમતા એ સ્થિર સુખના નાશ કરવા માટે શાકિની તુલ્ય છે જ્યારે નિર્મમતા એ (સ્થિર) સુખનું મૂલ છે. મમતા તે માક્ષમાર્ગથી પ્રતિકૂલ છે, જ્યારે નિર્મમતા તે અનુકૂલ છે. ૮

મમતા વિષ મૂછિત લયે, અંતર ગ ગુન વૃંદ; જાગે ભાવિ વિરાગતા, લગત અમૃતકે બિંદ. ૯

મમતારૂપી વિષથી મૂર્છિત થયેલા આન્તરિક ગુણાના સમૂહા વિરાગભાવરૂપી અમૃતના બિન્દ્રુઓ તેના પર પડતાં જ જાગી ઉઠે છે. ૯

ૃપર(રિ)નતિ વિષય વિરાગતા, ભવતરુ<sup>૧૧</sup> મૂલકુઠાર; તા આગે<sup>૧૧</sup> કથુ<sup>૧૩</sup> કરિ રહે, મમતા બેલિ પ્રચાર. ૧૦

વિષયાના વિરાગની આત્મામાં પરિશ્વૃતિ તે સંસારરૂપી વૃક્ષના મૂલમાં કુઢાડા છે. તે કુઢાડા આગળ (કે જ્યાં માટા માટા વૃક્ષા ઉખડી જાય ત્યાં) મમતારૂપી વેલડીના ફેલાવા કેવી રીતે રહી શકે? ૧૦

હ હૈં. J. ૮ મૂર્રાહ્ત, J. ૯ ભઍ. J. ૧૦ જાગિ. J. વિ૧ તર્. M. ૧૨ આગે J. ૧૩ કિઉ J.

હહા ! માહકી વાસના, ખુધકુ<sup>૧૪</sup> <mark>લી પ્ર</mark>તિફ્લ; 🥕 યા કેવલ શુતઅ'ધતા, અહ'ફારકો **મૂલ**. ૧૧ 🗀

એદની વાત છે, કે માહની વાસના પ'ડિતજનને પણ પ્રતિકૃલ માર્ગે લઇ જાય છે. માહના ચાગે જ્ઞાન પણ તેમને અધ કરે છે અને અહ'કાર વધારનારું થાય છે. ૧૧

માહ તિમિર મનમે'' જિગ' (ગે), યાકે ઉદય અછેહ; અ'ધકાર પરિનામ હૈ, શ્રુતકે નામે'' તેહ. ૧૨

જેના ઉદય થતાં મનમાં મેહરૂપી અ'ધકાર જાગે તે શ્રુત નથી પણ શ્રુતના નામે અ'ધકારના પરિશ્રામ છે. ૧૨\*

૧૪ છુધ્ધકું. J. ૧૫ મનમિં. J. ૧૬ નામિ. J.

\* સરખાવા:-

तज्ज्ञानमेव न भवति यस्मिन्नुदिते विभाति रागगणः । तमसः कुतोऽस्ति शक्तिर्दिनकरिकरणाप्रतः स्थातुम् ॥१॥

જે ઉદય પામતાં રાગના સમૂદ ખીલી ઉઠે તે દ્યાન જ હોઇ શકતું નથી. સૂર્યના કિરણા પ્રકાશી ઉઠે અને અધકાર રહે એ ખની શકે ખર્<sup>\*</sup>? ક**રે<sup>૧૭</sup> મૂ**ઢમતિ પુરુષકું, શ્રુત લી મદ લય રાેષ. ં <sub>જચું ૧૮</sub> રાેગીકું ખીર ઘૃત, સંનિપાતકાે પાેષ. ૧૩

જેમ રાગી માણુમને ખીર અને ઘી સંનિપાત વધારવા માટે શાય છે તેમ મૂઢ છુદ્ધિવાળા પુરુષને શ્રુત (જ્ઞાન) પણ મક, ભય અને રાષની વૃદ્ધિ કરનારું થાય છે. ૧૩

્ટાલે<sup>૧૯</sup> દાહ ત્રુષા હરે,<sup>૨૦</sup> ગાલે<sup>૨૧</sup> મમતા પંકઃ ં લહરી<sup>૨૨</sup> ભાવ વિરાગકી, તાકા ભજો નિસંકઃ ૧૪

વિરાગ લાવ (રૂપી જલ) ની લહેર (કોધ રૂપી) દાહને ટાળે છે, (વિષયરૂપી) તૃષાને દ્વર કરે છે અને મમતારૂપી કાદવને સાફ કરે છે. તેથી શ'કારહિતપણે તેનું સેવન કરા. ૧૪

રાગભુજ'ગમ વિષ હરન, ધારા મંત્ર વિવેક; ભવવન મૂલ ઉછેદકું, વિલસે<sup>રક</sup> યાકી ટેક. ૧૫

રાગરૂપી સપેનું વિષ દૂર કરવા માટે વિવેકરૂપી મંત્રને મનમાં ધારા. એ વિવેક સંસારરૂપી વનનું મૂલ છેદી નાખવા માટે સમર્થ છે. ૧૫

૧૭ કરિ. J. ૧૮ જિલં. J. ૧૯ ટાલિ J. ૨૦ હરિં J. ૨૧ ગાલિ J. ૨૨ લહરિ M. ૨૩. વિલાસિ. J.

રવિ<sup>ર૪</sup> દૂર્જો તીજો<sup>રપ</sup> નયન, અ'તર લાવ પ્રકાસ. રવ કરા ધ'ધ સવિ<sup>ર૭</sup> પરિહરી, એક વિવેક અલ્યાસ ૧૬

આંતરિક લાવેલને પ્રકાશિત કરનાર બીજા સૂર્ય જેવા અને ત્રીજા નેત્ર જેવા એક વિવેકજ છે, માટે બધી જ પ્રવૃત્તિઓના ત્યાગ કરી, એક વિવેકને મેળવવાના જ અલ્યાસ કરા. ૧૬

પ્રશમ<sup>ર</sup> પુષ્કરાવત<sup>્</sup>કે, વરસત<sup>રહ</sup> હરષ વિશાલ; દ્રેષ હુતાશ<sup>8</sup>ે અુઝાઇઇ, ચિંતા જાલ જટાલ. ૧૭

ચિન્તાએ રૂપી જવાલાએ ાથી વ્યાપ્ત એવા દ્વેષરૂપી અગિને પ્રશમરૂપી પુષ્કરાવર્ત મેઘની વૃષ્ટિથી વિશાલ હવે પૂર્વ ક પ્રશાવવા જોઇએ ૧૭

કિનકે વશ ભવવાસના, હેાવૈ<sup>ક</sup> વેશા ધૂત; મુનિ ભી<sup>૩૨</sup> જિનકે ખશ ભયે, હાવિ ભાવિ અવધૂત. ૧૮

અવધૂત એવા મુનિએ પણ જેના હાવસાવથી વશ થઇ જાય છે એવી, ધૂર્ત વેશ્યા જેવી સવની વાસના-સંસારની વાસના-કોને વશ થાય ધ ૧૮

ર૪ સ્વી M. ૨૫ ત્રોજો M. ૨૬ પ્રગાસ J. ૨૭ સવ્ય. M. ૨૮ પ્રથમ M. ૨૯ વરષનિ J. ૩૦ હુતાસ M. ૩૧ હોવિ. J. ૩૨ ભિ. J.

જળહું લવકી વાસના, જાગે<sup>ટક</sup> માહ નિદાન તળહું રુચે<sup>૩૪</sup> ન લાેકકું, નિરમમ લાવ પ્રધાન ૧૯

ે માહના હેતુબૂત ભવની વાસના જ્યાં સુધી હાય ત્યાં સુધી શ્રેષ્ઠ એવા નિર્મમ ભાવ—મમતાના ત્યાગરૂપી ભાવ-લાેકને રુચતા નથી. ૧૯

વિષમ<sup>૩૫</sup> તાપ <mark>લવ વાસના, ત્રિવિધ દેાષકો જોર;</mark> મગટે<sup>૩૬</sup> યાકી પ્રબલતા, કવાથ ક્ષાએ<sup>૩૭</sup> ઘાર. ૨૦

ભવની વાસના તે વિષમ જ્વર છે. જેમાં ત્રિદેષનું જોર હોય છે અને તેમાં દેાર એવા ક્યાયાના ક્વાય ભળતાં તે પ્રબલ ખને છે. ૨૦

તાતે<sup>'³૮</sup> દુષ્ટ કષાય કે, છેદ<sup>૩૯</sup> હેત નિજ ચિત્ત;<sup>૪૦</sup> ધરા એહ શુભવાસના, સહજ ભાવમે<sup>'૪૧</sup> મિત્ત<sup>૪૨</sup>. ૨૧

એ મિત્ર! તેથી દુષ્ટ કષાયાના છેદ માટે પાતાના ચિત્તમાં આ શુભ વાસના, સહજ ભાવે ધારણ કરાે. ૨૧

<sup>ા</sup> કઢ જાગિ. J. ક૪ રુચિ. J. ૩૫ વિષય. M. ૩૬ પ્રકાટિ. J. ૩૭ ક્ષ્ય ઇ. J. ૩૮ તાતિ . J. ૩૯ છે દે. M. ૪૦ ચિત્તિ. J. ૪૧ ભાવમિ . J. ૪૨ મિત્તિ. J.

સિદ્ધ ઔષધી ઇક ખિમા,<sup>૪</sup> તાકો કરા પ્રયાગ; જ્યુ<sup>.૪૪</sup> મિહિ જાયે<sup>૪૫</sup> માહ ઘર, વિષમ ક્રોધ જ્વર રાેગ. રર

આ માટે સિદ્ધ ઔષધિ કાઇપગ્ર હોય તા તે એક ક્ષમા છે. તેના તમે પ્રયાગ કરા; જેથી માહના ઘર જેવા, વિષમ, કોધ જ્વર નામના રાગ ચાલ્યા જાય. ૨૨

ચેતનકો<sup>૪૧</sup> કોમલ લલિત, ચિદાનંદમય દેહ; સૂક ભૂક જીર<sup>૪૭</sup> જાત હૈ, ક્રોધ લૂકતિ' તેહ. ૨૩

આ આત્માના કામલ, સુંદર અને ચિદાન દરૂપ દેહ કાંધને લીધે શુષ્ક અને જજેરિત થઇ જાય છે. ૨૩

ક્ષમાસાર<sup>૪૮</sup> ચ'દન રસે<sup>૪૯</sup>, સી'ચા ચિત્ત પવિત્ત<sup>૫૦</sup>; દયાવેલ મ'ડેપ તલે<sup>૫૧</sup>, રહાે લહાે સુખ મિત્ત. ર૪

હે મિત્ર! પવિત્ર એવી દયારૂપી વેલડીના મંડપ તળે રહીને ક્ષમારૂપી શ્રેષ્ઠ ચંદનના રસથી ચિત્તને સિંચન કરા અને સુખને પામા. ૨૪

૪૩ ક્ષમા. M. ૪૪ જિઉં. J. ૪૫ જાઈ. J. ૪૬ ચેતનકું. M ૪૯ દૂરિ. J. ૪૮ વિષક્ષાર. J. ૪૯ દસૈ J. ૫૦ સિંચો હૃદય પવિત્ત. J. ૫૧ તલિં. J.

્<mark>યાકો ભાજે શમ<sup>પર</sup>વધૂ, ખિમા<sup>પ</sup>ે સહજમેં જોર ં**ક્રોધ જોધ<sup>પ૪</sup> કિ**ઉં કરિ કરિ, સા અપના બલ સાર, ૨૫</mark>

જેને શમરૂપી પતિની પત્ની ક્ષમારૂપી સ્ત્રી સહજમાં જોરપૂર્વક પછા છે નાખે છે તે કાેધરૂપી ચાહો પાતાના અલની જાહેરાત શું જોઇને કરતા હશે ? ૨૫

🐞 **દેત ખેદ વર**જિત ખિમા<sup>પપ</sup>, ખેદ રહિત સુખરાજ; 🤇 ઇનમે' નહિ<sup>પર</sup> સ'દેહ કછુ, કારન સરિખા કાજ. ૨૬

ક્ષમા ખેદ વિનાની છે (એટલે કે તેને ધારણ કરવામાં કશું કષ્ટ નથી પડતું). તેથી તે ખેદ વિનાના સુખને ઉત્પન્ન કરે છે એ વાતમાં કશા જ સંદેહ નથી. કારણ કે, કારણને અનુસાર કાર્ય હાય છે. ૨૬

પર**બત<sup>પ૭</sup> ગરબ શિખર ચડેયાે<sup>પ૮</sup>, ગુરુકું ભી લઘુ રૂપ;** કહિ તિહાં<sup>પ૯</sup> અચરજ કિશ્યાે ? કથન ગ્યાંન અનુરૂપ, ર૭

ગવ રૂપી પર્વતના શિખર પર ચહેલા પ્રાણી ગુરુઓને પણ લઘુ સ્વરૂપે કહે-(ગણાવે) તેમાં શું અચરજ છે ? કારણ કે કથન જ્ઞાનને અનુરૂપ હાય છે. ૨૭

પર સમ J. પર ક્ષમા. M પક યોધ. M. પપ વિજિત ક્ષમા. M. પદ કલે તહાં. M. પટ ચઢા. J. પ૯ કલે તહાં. M.

આઠ શિખર ગિરિરાજકે, ઠામે<sup>.૧૦</sup> વિમલાલાક; તા પ્રકાશ સુખ કર્યું લહે ? વિષમ માન વશ લાક. ૨૮

માનરૂપી ગિરિરાજના આઠ શિખર જ્ઞાનના નિર્મળ પ્રકાશને રાકે છે. તેથી વિષમ એવા માનને વશ એવા લાેક પ્રકાશનું સુખ કેવી રીતે પામે ? અર્થાત્ન પામે. ૨૮

માન મહીધર છેદ તું, કર(રિ) મૃદુતા પવિઘાત; જ્યું સુખ મારગ સરલતા, હેાવિ ચિત્ત વિખ્યાત. રક

નમૃતારૂપી વજના ઘાત કરી તું માનરૂપી મહીધરને છેદી નાખ, જેથી સરલતારૂપી સુખના માર્ગ તારા ચિત્તમાં પ્રતિષ્ઠા પામે-સ્થિર થાય. ૨૯

્મદુતા કામલ કમલથે <sup>૧૧</sup>, વજસાર અહ'કાર; છેદત હે<sup>૧૨</sup> ઇક પલકમે<sup>૧૨૩</sup>, અચરજ એહ અપાર. ૩૦

નમૃતા તે કમ<u>લથીય કે</u>ામલ છે અને અહંકાર વજ જેવા કઠિન છે. છતાંય, તે નમૃતા એક પલકારામાં અહંકારને છેઢી નાખે છે. આ મહા આશ્ચર્ય છે. ૩૦

૬૦ ઠામે. J. ૧૧ કમલ ચે. J. ૧૨ હૈ J. ૧૩ પલક મૈ'. J.

**વિકસિત માયા બેલિ ઘર<sup>૧૪</sup>, ભવ અટવી કે બીચ<sup>૧૫</sup>;** સાેવત **હે** નિત<sup>૧૧</sup> મૂઢ નર, નયન ગ્યાન કે મીચ<sup>૧૭</sup>. ૩૧

ભવ અટવીની વચમાં જ્યાં વિકસિત એવી માયારૂપી વેલ-ડીનું ઘર છે ત્યાં મૂઢ પુરુષ પાતાના જ્ઞાનરૂપી નયનાને મીંચીને હુંમેશ સૂઇ જાય છે. ૩૧

કાૈમલતા બાહિર ધરત, કરત વક્રગતિ ચાર; માયા સાપિણિ જગ ડસે<sup>૧૮</sup>, ગ્રસે<sup>૧૯</sup> સકલ ગુનસાર, ૩૨

અહાર કામલતાને ધારણ કરતી અને વકગતિને આચરતી માયારૂપી સાપણ જગતને ડસે છે અને તેમના સકલ ગુણાના સારને ગ્રસે છે. ૩૨

તાકે નિગ્રહ કરતકું, કરાે જા<sup>૭૦</sup> ચિત્ત<sup>૭૧</sup> વિચાર; સમરાે ઋજીતા જ'ગુલી, પાઠસિદ્ધ નિરધાર. ૩૩

તે ( સર્પિણી ) નાે નિગ્રહ કરવા માટે જે ચિત્તમાં વિચાર કરતા હાે તાે પાઠ કરવા માત્રથી નિઃશ'કરીતે સિદ્ધ થનારી તે ઋજુતારૂપી જાંગુલી વિદ્યાનું શ્મરણ કરાે. ૩૩

ફ ક ધરિ. J. ૧૫ બીચિ J. ૧૧ હૈ નિતુ. J. ૧૭ મીચિ. J. ૧૮ ડિસ. J. ૧૯ ગ્રસી. J. ૭૦ જયું. M. ૭૧ ચિત્તિ. J.

્લાલ મહાતરુ સિર<sup>૭૧</sup> ચઢી, બઢી જી<sup>૭૩</sup> તિસના વેલિ; ખેદ કુસુમ વિકસિત **બ**ઇ, ફ્લે દુઃખ રિઉ<sup>૭૪</sup> મેલિ. ૩૪

લેાલરૂપી મહાન વૃક્ષના મસ્તક પર ચઢી તૃષ્ણારૂપી વેલડી વૃદ્ધિ પામે છે. તે ખેદરૂપી પુષ્પાથી વિકસિત થાય છે અને દુઃખાથી તે સદા કળે છે-એટલે દુઃખારૂપી ક્લાને તે સદાકાલ- ખારમાસ આપે છે. ૩૪

લાેન મેઘ ઉન્નત ભયે, પાપ પંક બહુ હાેત; ધરમ હંસ રતિ નહુ લહૈ, રહે ન ગ્યાંન ઉદ્દઘોત. ૩૫

હેાલરૂપી મેઘ ઉન્નત થતાં–આકાશમાં ચડી આવતાં પાપ-રૂપી કીચડ ઘણા થાય છે. તે સમયે ધમ'રૂપી હંસ રતિ– આન'દ પામતા નથી અને જ્ઞાનના ઉદ્યોત પણ રહેતા નથી. ૩૫

આગર સબહી દેાષકો, ગુન ધનકા બડચાર; દેયસન બેલિકા કંદ હૈ, લાેભ પાસ ચિહુ એાર ૩૬

લાલ અધા જ દાષાની ખાણ, ગુણરૂપી ધનના માટા ચાર અને કબ્ટાર્પી વેલડીના કંદ છે. આ લાભના પાશ-ફાંસા ચારે તરફ ફેલાયેલ છે. ૩૬

હર શાર. M. હર જયું. M. હજ રિવા. M.

કાેલ સથ ભૂરમનકાે, જે નર પાવઇ<sup>૭૫</sup> પાર; સાે લી લાેલસમુદ્દકાે, લહે<sup>૭૬</sup> ન મધ્યપ્રચાર. ૩૭

જે કાઈ મનુષ્ય સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રના પાર પામે છે. તે પણ લાલરૂપી સમુદ્રના મધ્યભાગને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. ૩૭

મનસ`તાષ અગસ્તિકું, તાકે શાષ નિમિત્ત; નિતુ સેવા જિનિ<sup>૭૭</sup> સાે કિયા<sup>૭૮</sup>,

નિજ જલ અંજલિ મિત્ત. ૩૮

તેના-તે લાભ સમુદ્રના શાષણ માટે જેણે સમુદ્રને પાતાના હું થની અંજલિ માત્ર કર્યો છે એવા મન સંતાષરૂપી અગસ્તિને નિત્ય સેવેા ૩૮

યાકી લાલચિ તું ફિરે<sup>૭૯</sup>, ચિત! ઇત ઉત ડમડાેેલ<sup>૮૦</sup> તા લાલચિ મિડિ જાત ઘડ, પ્રકૃદિ સુખ રંગરાેલ. ૩૯;

હૈ ચિત્ત! જેની લાલચે તું આમતેમ ડામાડાળ થઇને ક્રેકેછે તે લાલચ (અંતરમાંથી) મડી જતાં-નષ્ડ થતાં અંત-રમાં રંગરાલ સુખ પ્રગટે છે. ૩૯

હમ માવે. M. હફ લહે J. ૭૭ જીન. M. હટ કિલે. J. હહ તૂં ફીરી. J. ૮૦ ચિત્તે તું ડમદાલ M.

ધન માનત ગિરિમૃત્તિકા, ફિરત **મૃ**ઢ દૂરધ્યાન; અખય ખજાના પ્યાંનકા, લખે<sup>ડ</sup>ે ન સુખ નિદાન. ૪૦

મૃઢ પુરુષ પહાડની માટીને ધન માનીને **હૃષ્યોનમાં ક્યો** કરે છે પણ જે સુખનું કારણ છેતે જ્ઞાનના અક્ષય ખજાના (જે પાતાની પાસે છે) તેને તે એાળખતા નથી. ૪૦

હાત ન વિજય ક્ષાયકાે, બિનુ ઇન્દ્રિય વશિલ્ય કીન; તાતૈ ઇન્દ્રીલ્ય વશ કરે, સાધુ સહજ ગુણુલીનલ્ય. ૪૧

ઇન્દ્રિયાને વશ કર્યા વિના ક્ષાયાના વિજય થતા નથી તેથી સહજ ગુણામાં લીન બનેલા સાધુ પુરુષે ઇન્દ્રિયાને વશ કરવી એઇએ. ૪૧

આપિ કાજિ<sup>૮૫</sup> પરસુખ હરે, ધરે ન કાેસ્સું<sup>૮૬</sup> પ્રીતિ; ઇન્દ્રિય દુરજન પરિ દહૈ, વહૈ ન ધમ<sup>°</sup> ન નીતિ. ૪૨

પાતાના સ્વાર્થ માટે પારકાનું સુખ હરનાર અને કાઇથી પણ પ્રેમ ન રાખનાર એવી ઇન્દ્રિયા કુજનની માફક પ્રાણી એાને બાળે છે અને ધર્મ કે નીતિને ધારણ કરતી જ નથી. ૪૨

૮૧ લિસ. J. ૮૨ વશ. M. ૮૩ ઇન્દ્રિય. M. ૮૪ સહિત યુલ એન. J. ૮૫ આપ કાજ. M. ૮૬ કેટસું M.

અથવા દુરજન થૈં બુરે, ઇહ પરલવ દુઃખકાર; ઇન્દ્રિય દુરજન દેતુ હૈ, ઇહ લવિ દુઃખ ઇક્વાર. ૪૩

અથવા તા ઇન્દ્રિયા દુજનાથી પણ ખરામ છે કારણ કે તે આ ભવ અને પરભવમાં દુઃખ આપે છે જ્યારે દુજના તા આ ભવમાં એક જ વાર દુઃખ આપે છે. ૪૩

નયન ફરસ જનુ તનુ લગેં, દહિ<sup>૮૭</sup> દ્રષ્ટિવિષ સાપ; તિનસું ભી પાપી વિષે<sup>૮૮</sup>, સુમરે કરિ<sup>૮૯</sup> સંતાપ. ૪૪

પાતાના નેત્રાના-દર્શિના સ્પર્શ પ્રાણીના શરીરને લાગે ત્યારે જ દર્શિવિષ સર્પ તેને આળે છે જ્યારે તેનાથી પણ પાપી એવા વિષયા સ્મરણ કરવા માત્રથી સંતાપ કરાવે છે-આળે છે. ૪૪

ઇચ્છાચારીલ્° વિષયમેં, ફિસ્તેં ઇન્દ્રિય શ્રામ; અશ કીજે પગમેં ધરી, યંત્ર ગ્યાન પરિણામ, ૪૫

વિષયોમાં સ્વેચ્છાથી કરતા ઇન્દ્રિયાના સમૂહને જ્ઞાન પરિણામરૂપી યંત્ર પગમાં ધારણ કરીને વશ કરવા જોઇએ. ૪૫  $\frac{1}{20}$  દહે.  $\frac{1}{10}$   $\frac{1}$   $\frac{1}{10}$   $\frac{1}{10}$   $\frac{1}{10}$   $\frac{1}{10}$   $\frac{1}{10}$   $\frac{1}{$ 

ઉતમારગગામી અબસ, ઇન્દ્રિય ચપલ તુરંગ; એ'સી<sup>૯૧</sup> તરગ અરણ્યમેં, લિઇ જાઇ નિજ સંગ. ૪૬

હન્માગે ચાલનારા અને કાળમાં ન રહેનારા ઇન્દ્રિયારૂપી ચપલ અધો પ્રાણીને ખે'ચીને (પાતાના સંગથી) નરકરૂપી અરહ્યમાં-જંગલમાં લઇ જાય છે. ૪૬

જે નજીક હૈ શ્રમ રહિત, આપહી (હિ) મેં સુખ રાજ; બાધત હૈ તાર્કું કરન, આપ અરથ કે કાજ. ૪૭

જે સુખ નજીક છે, જેને મેળવવામાં કરોા શ્રમ નથી પડતા, જે પાતાના આત્મામાં જ છે, તે સુખને કેવળ પાતાના ક્વાર્થને માટે ઇન્દ્રિયા રાકે છે. ૪૭

અ'તર'ગ રિપુ કેટક **લ**ટ, સેનાની<sup>૯૨</sup> ખલવ'ત; ઇન્દ્રિય ખિતુમૈ<sup>૯૩</sup>હરત હૈ, શ્રુતખલ અતુલ અન**ંત.** ૪૮

અંતરંગ દુરમનાના સુભટામાં ખલવાન એવા ઇન્દ્રિય સેનાપતિ ક્ષણુવારમાં અતુલ અને અનંત એવા પણ શ્રુતના સૈન્યને ભગાડી મૂકે છે. ૪૮

૯૧ ખઇ'ચી J. ૯૨ સેનાનિ. M. ૯૩ ક્ષણુમેં. M.

અનિયત ચંચલ કરણ હય, પદમવાહ રજપૂર; આશાછાદક કરતું હે, તત્ત્વદેષ્ટિ બલ દૂર<sup>૯૪</sup>. ૪૯

કાળમાં નહીં રહેનારા, ચપલ, ઇન્દ્રિયારૂપી અધોનાં પગલાં પડવાત્રી ઉડેલ રજના સમૂહ કે જે દિશાઓને ઢાંકી દે છે તે બલપૂર્વક તત્ત્વદેષ્ટિને દૂર કરે છે. ૪૯

ૃપંચ બાણ ઇન્દ્રિય કરી, કામ સુલદ જગ છતિ; સબકે સિરિ<sup>૯૫</sup> પગ દેતુ હે, ગણે<sup>૯૬</sup>ન કોસું લી તે. પ૰

કામ સુલટ પાંચ ઇન્દ્રિયાને પાંચ બાણ બનાવીને જગતને જીતી લઈ સર્વના મસ્તક પર પગ મૂકે છે અને કાેઈથી લય રાખતા નથી. પ૦

વીર પંચ ઇન્દ્રિય લહી, કામ નૃપતિ બલવ'ત; કરે<sup>લ્લ</sup> ન સંખ્યા પૂરણી, સુલટ શ્રેણિકી તંત. પ૧

અલવ'ત એવા કામ નૃપતિ પાંચ ઇન્દ્રિયારૂપી વીરાને મેળવ્યા પછી બીજા સુભટાની શ્રેણીની પર'પરાવડે સંખ્યા પૂરવણી કરતા નથી. પ૧

૯૪ દુર. M. ૯૫ શાર. M. ૯૬ ગણિ. J. ૯૭ કરિ. J.

દુઃખ સબહિ<sup>૯૮</sup> સુખ વિષયકો, કરમ વ્યાધિ પ્રતિકાર; તાકુ' મનમથ સુખ કહે<sup>૯૯</sup>, ધૂરત જગ<sup>૧૦૦</sup> દુઃખકાર. **પર** 

વિષયનાં સર્વ સુખા તે દુ:ખ છે, કર્મ રૂપી વ્યાધિના પ્રતીકાર સમા છે, તેને કામદેવ સુખ તરીકે મનાવે છે, ખરેખર! જગતને દુ:ખ આપનારા તે ધૂર્વ છે. પર

ઠંગે કામકે સુખ ગિનેં, પાઈ વિષયકે લીખ; સહજ રાજ પાવત નહીં<sup>૧૦૧</sup>, લગી ન સદ્દ્યુરૂ સીખ<sup>૧૦૧</sup>. પડ

વિષયાની લીખ પ્રાપ્ત કરીને તેને સુખ મનાવતા કામ ક્ષાેકાને ઠળે છે, છતાં મૂર્ખ મનુષ્યા પાતાના આંતરિક રાજ્યને પ્રાપ્ત કરતા નથી અને તેમને સદ્દગુરુની શિખામણ પણ ક્ષાગતી નથી. પર

અપ્રમાદ પવિ દંડિથિ<sup>૧૦૩</sup>, કરી<sup>૧૦૪</sup> માહ ચક્રચૂર<sup>૧૦</sup>૦૦ જ્ઞાની આતમપદ લહે, ચિદાનંદ ભરપૂર, પ૪

ज्ञानी પુરુષ પ્રમાદત્યાગરૂપી વજાદ ડથી માહને ચકચૂર કરી નાખી જ્ઞાન અને આનંદથી ભરપૂર એવા આત્મપદને (માક્ષને) પ્રાપ્ત કરે છે. પ૪

૯૮ સળહી. J. ૯૯ કહિ. J. ૧૦૦ ધૂત જગત. M. ૧૦૧ નહિ M. ૧૦૨ શાખ. M. ૧૦૩ દંડથે M. ૧૦૪ કરે. J. ૧૦૫ ચકસુર. M.

યાકે<sup>૧૦૬</sup> રાજ વિચારમૈં, અબલા એક પ્રધાન; સાે ચાહત હૈ જ્ઞાનજય, કૈસે<sup>૧૦૭</sup> કામ અયાન. પપ

જેને પાતાના રાજ્યની વિચારણામાં સ્ત્રી જ માત્ર પ્રધાન છે તે અજ્ઞાની એવા કામદેવ કેવી રીતે જ્ઞાન ઉપર જય મેળવવા ઇચ્છતા હશે ? પપ

<mark>ઉરભ્રાન્તિ મિટિ જાત હૈ, પ્રગટત</mark> ગ્યાંન ઉદ્દઘોત; ગ્યાનીકું સિ વિષયભ્રમ, દિસા<sup>૧૦૮</sup> માહ સમ હાેત. પદ

(વટેમાગુ ને) દિશાના ભ્રમ થાય ત્યારે જેમ ઉલટી દિશા સાચી લાગે છે, તે પ્રમાણે જ જ્ઞાનીને વિષયના ભ્રમ થતાં થાય છે. પરંતુ જ્યારે જ્ઞાનના પ્રકાશ પ્રગટે છે ત્યારે હૃદયની ભ્રાંતિનું નિવારસ્થુ થાય છે. પર

દાખે<sup>૧૦૯</sup> આપ વિલાસ કરિ, જૂઢે કું ભી સાચ; ઇન્દ્રજાલ પરિ<sup>૧૧૦</sup> કામિની, તાસુ તૂ<sup>: ૧૧૧</sup> મત રાચ. ૫૭

ઇન્દ્રજાલની માફક પાતાના વિલાસાથી જે જૂઠાને પછ્ય સાચું કરી ખતાવે છે તે કામિનીમાં તું રાચ નહિં.

૧૦૬ જાકે. M. ૧૦૭ કેસિ. J. ૧૦૮ દિશા. M. ૧૦૯ ટાપિ. J. ૧૧૦ પરે. M. ૧૧૧ તું. M.

ૃહસિત ફૂલ પહલવ અધર, કુચ ફ્લ કઠિન વિશાલ<sup>૧૧૨</sup>; પ્રિયા દેખી મતિ રાચિ તૂ<sup>.૧૧૩</sup>,યા વિષ વેલિ<sup>૧૧૪</sup> રસાલ. **પ**૮

સ્ત્રીનું હાસ્ય તે ફૂલ છે, તેના અધર તે પાંદડાં છે, તેના વિશાલ અને કડણ સ્તના તે ફળ છે, એમ માનીને સ્ત્રીને દેખીને તું તેમાં આનંદ ન માન, કારણ કે આ રસવાળી વિષની વેલડી છે. પડ

ચરમ મહિત હૈં કામિની, ભાજન **મૂત્ર<sup>૧૧૫</sup> પુરીષ;** કામ કીટ આકુલ સદા, પરિહર<sup>૧૧૬</sup> સુનિ ગુરુ સીખ<sup>૧૧૭</sup>. **પ**લ્

કામિની એ ચામડાથી મહેલું મૂત્ર અને વિષ્ટાનું ભાજન છે અને તે કામરૂપી કીડાથી સદા ભરેલું છે. ગુરુની શિખામણ સાંભળી તું તેના પરિહાર કર. પલ

વિષે<sup>૧૧૮</sup> ત્યજિ<sup>૧૧૯</sup> સૌ સબ ત્યજિ<sup>૧૨૦</sup>, પાતક <sup>૧૨૧</sup> દેષ વિતાન; જલધિ તરત નવિ કચું<sup>૧૨૨</sup> તરેઇ, તહિની ગંગ સમાન. ૬૦

પાપા અને દાષાના વિસ્તાર કરનારા વિષ**યાને જે ત્યજે** છે તે અધું જ ત્યજી શકે છે. જે માણુમ સમુદ્રને ત**રી જાય** તે ગંગા જેવી નદીએાને કેમ ન તરે ? ૬૦

૧૧૨ બિરલ. J. ૧૧૩ મત રાચ તું M. ૧૧૪ વેલી. M. ૧૧૫ મૃત. M. ૧૧૫ A. પુરીષ. M. ૧૧૬ પરિહરી. J. ૧૧૭ શાખ M. ૧૧૮ વિષય. M. ૧૧૯ તજે. M. ૧૨૦ તજે. M. ૧૨૧ પાતિક. M. ૧૨૨ નવિ કલે. J.

ચાટે નિજલાલામિલિન, શુષ્ક અસ્થિ<sup>૧૨૩</sup> જયું ધાન; તેસે<sup>૧૧૨૪</sup> રાચે વિષયમેં,

જડે નિજ રુચિ<sup>૧૨૫</sup> અનુમાન, ૬૧

જેમ ધાન પાતાની લાળથી વ્યાપ્ત શુષ્ક હાડકાને ચાટે છે અને તેમાં રાચે છે તેમ જડ પ્રાણી પાતાની રુચિના અનુમાનથી વિષયોમાં રાચે છે. ૬૧

ભૂષન બહુત<sup>૧૨૬</sup> બનાવતૈ, ચ'દન ચરચત **દે**હ; વ'ચત આપ હી આપકું, જહધરિ<sup>૧૨૭</sup> પુદગલ નેહ. **૧૨** 

જડ પ્રાણીઓ પુદ્દગલ પર-શરીરપર સ્તેહ ધારણ કરીને ઘણા ઘણા આભૂષણા ખનાવે છે, ચંદ્રનથી દેહને સજાવે છે અને તેમ કરી પાતાની જાતે જ પાતાને ઠગે છે. દર

દુરદમ<sup>૧૨૮</sup> મન<sup>ફે</sup> જય કિએ, ઇન્દ્રિય જય<sup>૧૨૯</sup> સુખ હેાત; તાતે મનજય કરણુકું, કરાે વિચાર ઉદ્દ્યાત ૬૩

પ્રથમ દુર્દં મ એવા મનના જય કરવાથી જ ઇન્દ્રિયાના જય સુખે કરી શકાય છે માટે મનના જય કરવા માટે વિચા-રાના ઉદ્ઘોત કરા–સુંદર વિચાર કરાે. ૬૩

૧૨૩ હાડ M. ૧૨૪ તિસિ. J. ૧૨૫ રૂચી. M. ૧૨૬ વ્યલું, M. ૧૨૦ ધરી. M. ૧૨૮ દૂર્દમ. M. ૧૨૯ જગ. M.

વિષયગ્રામકી સીમમે<sup>.૧૩૦</sup>, ઇચ્છાચારિ **ચરંત;** જિન આના અંકુશ કરી, મન ગજ બસ કરુ<sup>૧૩૧</sup> સંત. ૬૪

હે સ'તા ! વિષયાેરૂપી ગામના સીમાડામાં ઇચ્છાનુસારે ક્રતા મનરૂપી હાથીને શ્રીજિનની આજ્ઞારૂપી અ'કુશથી વશ કરાે. ૬૪

એક લાવ મન પૈાંનકાે, જીઠ<sup>૧કર</sup> ક**હે** ગ્રાંથકાર; યાતે' પવનહિતે<sup>.૧૩૩</sup> અધિક, હાેત ચિત્તકાે ચાર, ૬૫

મન અને પવનનું એકત્વ છે એવું જે ગંથકારા કહે છે તે જાઠું કહે છે કારણ કે ચિત્તના ચાર-તેની ગતિ-પવનથી પણ અધિક છે. ૬૫

જામે' રાચે<sup>૧૩૪</sup> તાહિમેં, બિરચૈ (તે) કરિ<sup>૧૩૫</sup> ચિત ચાર; ઇષ્ટ અનિષ્ટ ન વિષયકો, યું નિહયે<sup>.૧૩૬</sup> નિરધાર. ૬૬

જેમાં મન રાચે છે તેમાં જ મન વિરક્ત થાય છે તેથી વિષયા ઇષ્ટ કે અનિષ્ટ નથી પરંતુ ચિત્તની ભાવના ઇષ્ટ અનિષ્ટ છે એ તું નિશ્ચથપૂર્વ માન. ૬૬

૧૩૦ સીમમિં J. ૧૩૧ કરા M. ૧૩૨ જાદુ. J. ૧૩૩ પવનહોતે. J. ૧૩૪ પામિ રાચિ. J. ૧૩૫ કરી. M. ૧૩૬ નિશ્ચય M.

કેવલ તામે' કરમકો, રાગ દ્રેષ તે<sup>૧૩૭</sup> બ'ધ; પરમે'<sup>૧૩૮</sup> નિજ અભિમાન<sup>૧૩૯</sup>ધરિ

કાહિ ફિરત હૈ<sup>૧૪૦</sup> અ'ધ. ૧૭

માત્ર તે વિષયોમાં રાગ અને દ્વેષ તે કર્માં અંધના કારણ છે. માટે હે અંધ! પર વસ્તુએામાં આ પાતાની છે એલું અભિમાન ધારણ કરી શા માટે કરે છે? ૬૭

જઇસૈ<sup>૧૪૧</sup> લલના લિલતમે<sup>૧,૪૧</sup>,

ભાવ ધરતુ (ત) હૈ સાર; તઇસૈ<sup>૧૪૩</sup> મૈત્રી પ્રમુખમેં,

ચિત ધરિ કરિ<sup>૧૪૪</sup> સુવિચાર. **૧૮** 

જેમ તું સ્ત્રીએાના વિલાસમાં સુંદર ભાવને ધરે છે તેમ સારી રીતે વિચાર કરી મૈત્રી વગેરે ભાવનાએામાં ચિત્તને ધારણ કર. է૮

બાહિર બહુરિ<sup>૧૪૫</sup> કહા ફિરે,

આ પહિમે<sup>.૧૪૬</sup> હિત દેખિ<sup>૧૪૭</sup>; મૃગતૃષ્ણાસમ વિષયકો, સુખ સબ જાનિ ઉવેખિ<sup>૧૪૮</sup>. ૬૬

હે આવરા! અહાર શું કરે છે? આત્મામાં જ તારું હિત છે, તે જો. વિષયાના સઘળા સુખા મૃગતૃષ્યા સમાન છે, એમ જાણી તેની હપેક્ષા કર. ૬૯

૧૩૭ દ્વેષકા J. ૧૩૮ પરમા. J. ૧૩૯ ધરી. M. ૧૪૦ કયા ફિરત હો. M. ૧૪૧ જૈસે. M. ૧૪૨ લક્ષી મેં. M. ૧૪૩ તૈસે. M. ૧૪૪ કરી. M. ૧૪૫ બહારિ. M. ૧૪૬ આપહી મેં. J. ૧૪૭ દેખી J. ૧૪૮ ઉવેખી. J.

પ્રિય અપ્રિય વ્યવહાર નિજ, રુચિ<sup>૧૪૯</sup> રસ સાચા નાહિ; અંગ જ વક્ષભ સુત ભયા, યૂકાદિક<sup>૧૫૦</sup> નહિ કાંહિ. ૭૦

અમુક વસ્તુ પ્રિય હાવી કે અપ્રિય હાવી એ પેતાની રુચિના રસ છે, વાસ્તવિક રીતે સાચા નથી. નહિંતર અંગથી પેતા થયેલા પુત્ર વહાલા લાગે છે પણ જૂ વગેરે કેમ પ્રિય નથી લાગતા ? ૭૦

હેાવત સુખ નૃપ ર'કકું, નાેેેબત સુનત સમાન; ઇક ભાેગે<sup>૧૫</sup> ઇક નાહિ<sup>૧૫૨</sup>સાે, બહેરાે<sup>૧૫૩</sup> ચિત અલિમાંન. ૭૧

રાજા અને ર'કને નાંખત સાંભળતાં સરખું જ સુખ થાય છે. પરંતુ એક તે સુખને ભાગવે છે એટલે કે પાતાને તેના ભાકતા માને છે, જ્યારે બીજો તેમ નથી માનતા. બન્નેને સુખ થતું હોવા છતાં એકના ચિત્તમાં અભિમાન વધે છે (તે જ વધારાનું છે) બીજામાં નહિ. ૭૧

ભવકાે સુખ સ'કલ્પલવ,કૃત્રિમ જિસ્ચાે<sup>૧૫૪</sup> (જિસાે) કપૂર; ર'જત હૈ જન સુગધકું, વરજિત<sup>્રુપ</sup> ગ્યાંન અંકુર. ૭૨

સંસારના સુખા મનની માન્યતાથી જ પેદા થાય છે. તે વાસ્તવિક સુખ નથી. જેમ બનાવટી કપૂરથી લાેળા માણસાે રાજી થાય છે, તેમ આવા સંસારના સુખાેથી, જેમના મનમાં જ્ઞાનના અંકુરા પ્રગટ્યા નથી તેવા મનુષ્યા જ રાજી ઘાય છે. ઉર

૧૪૯ રૂચિ. M. ૧૫૦ યુકાદિ. J ૧૫૧ ભાગી. J. ૧૫૨ નાકી. J. ૧૫૩ ખાંદિઉ. J. ૧૫૪ જસો. M. ૧૫૫ વર્જત. M.

ગુન મમકારન બસ્તુકાે, સાે વાસના નિમિત્ત; માંને સુતમે' સુત અધિક, દાેરત હે' હિત ચિત્ત. ૭૩

वस्तुमां ममत्वर्धी शुष् के छे ते डेवण वासनाना निमित्ते क छे, पिता पाताना सर्व पुत्रामां सवाथे। पुत्र तेने क माने छे डे के पातानुं द्वित डरनारी प्रवृत्तिमां चित्तने हारे. ७३

મન કૃત મમતા જૂઠ હે, નહી વસ્તુ પરજાય; નહિ<sup>૧૫૬</sup> તેા બસ્તુ બિકાઇથે,

કચું<sup>૧૫૭</sup> મમતા મિટિ જાય. ૭૪

મમતા કૈવળ મનની માની લીધેલી છે અને તે ખાટી છે. તે વસ્તુના યાગે ઉત્પન્ન થયેલી નથી. નહીં તે જ્યારે વસ્તુ વેચી દેવામાં આવે છે ત્યારે તે મમતા કૈમ મટી જાય છે ? ૭૪

જન જનકી રુચિ ભિન્ન હૈ, ભાેજન કૂર કપૂર; ભાગવ'તકું જો રુચઇ<sup>૧૫૮</sup>, કરભ કરે<sup>૧૫૯</sup> સાે દૂર. હપ

પ્રત્યેક વ્યક્તિની રુચિ જુદી જુદી હોય છે, ફૂર અને કપૂરનાં ભાજન કે જે ભાગ્યવાનને રૂચે છે, તેને ઉંટ આઘા મૂકે છે–તેને તે ગમતાં નથી. ૭૫

વ્યક્ નહી. M. ૧૫૭ કિઉં. J. ૧૫૮ રૂચે. M. ૧૫૯ કરિ. J.

કરલ હસે નૃપ ભાેગકું, હસૈ કરલકું <mark>ભૂપ;</mark> ઉદાસીનતા બિનુ નહીં, દાેઉકુ<sup>•પદ</sup> રતિ<sup>પદ</sup>ે રૂપ. ૭૬

રાજાના લાગાને લાંટ હસે છે અને રાજા લાંટને હસે છે. જો અનેને પાતપાતાના લાગામાં ઉદાસીનતા પ્રગટે તા અનેને મુખ થાય. (અને લાજન પ્રીતિના કારણ થાય.) હદ

પરમે<sup>૧૬૧</sup> રાશે<sup>૧૬૩</sup> પરસચિ, નિજરુચિ<sup>૧૬૪</sup> નિજગુનમાંહિ;

ખેલે<sup>૧૧૫</sup> પ્રભુ આનંદઘન, ધરિ (રી) સમતા ગલ<sup>૧૧૧</sup> બાંહિ. ૭૭

પરમાં રુચિવાળા આત્મા પરમાં રાચે છે અને નિજ આત્મામાં રુચિવાળા જવ નિજગુણામાં-પાતાના ગુણામાં રાચે છે. આન'દ્વમય એવા આત્મા સમતારૂપી સ્ત્રીના ગળે હાથ રાખીને સદાકાળ ખેલ્યા કરે છે. ૭૭

માયામય જગકાે કહ્યો<sup>૧૬૭</sup>, જિહાં સબહી વિસ્તાર; ગ્યાનીકું હાેબત કહાં, તહાં શાેક કાે ચાર. ૭૮

જ્યાં જગતના સઘળાય વિસ્તાર માયામય કહેવામાં આવ્યા છે ત્યાં જ્ઞાનીને શાકના પ્રયાર કેવી રીતે થાય ? ૭૮

૧૬૦ દેાનું કે M ૧૬૧ રતી M. ૧૬૨ પરિમ J. ૧૬૩ રાચિ J. ૧૬૪  $^{\circ}$  કેપ M. ૧૬૫ ખેલિ J. ૧૬૬ ગલિ M. ૧૬૭ કહી  $^{\circ}$  J.

સાેચત નાંહિ<sup>૧૬૮</sup> અનિત્યમતિ<sup>૧૬૯</sup>, હાેવત માલ મલાન; ભાંડે ભી સાેચત ભગે, ધરત નિત્ય અભિમાંન. ૭૬

જે મનુષ્યા જગતના સર્વ પદાર્થીને અનિત્ય માને છે, તેઓ પાતાના સઘળા માલ ખલાસ થઇ જાય તા ય શાેક કરતા નથી જ્યારે દરેક વસ્તુમાં નિત્યપણાનું અભિમાન ધર નારા, માટીનું ભાંડું-વાસણ ભાંગી જાય તાેય, શાેક કરે છે. ૭૯

કૂંઢ વાસના ગઠિત હ<sup>૧૭૦</sup>, આસા (શા) ત'તુ વિતાન; છેદે તાકું શુભમતી, કર<sup>૧૭૧</sup> ધરિ બાેધ કૃપાંન. ૮૦

આશારૂપી ત'તુઓના વિસ્તારથી ફૂટવાસના (રૂપી જાલ) ગૂંચેલી છે. શુદ્ધ ભુદ્ધિવાળા પુરુષ હાથમાં જ્ઞાનરૂપી કટારી લઇને તેને છેદી નાખે છે. ૮૦

જનની માેહ અંધારકિ, માયા રજની ક્ર્ર; ગ્યાંન ભાંન આલાેકતિં, તાકું '<sup>૭૨</sup> કીજે<sup>૧૭૩</sup> દૂર. ૮૧

ક્રૂર એવી માયારૂપી રાત્રિ કે જે મેં હરુપી અધકારને ઉત્પન્ન કરનારી છે, તેને જ્ઞાનરૂપી સૂર્યના પ્રકાશથી દ્વર કરવી બેઈએ. ૮૧

૧૬૮ નહિ. M. ૧૬૯ મતી. M. ૧૭૦ હવ. J. ૧૭૧ કરિ J. ૧૭૨ લાનુ આલાકતે તાકા. M. ૧૭૩ ક્ષાજી. J.

ઉદાસીનતા મગન હુઇ, અધ્યાતન રસ ક્ર્પ; દેખે નહિ<sup>૧૭૪</sup> ક્ષ્યુ એાર જબ,તબ દેખે<sup>૧૭૫</sup>નિજ રૂપ. ૮૨

અધ્યાત્મરૂપી રસના કૂવા જેવી ઉદાસીનતામાં મગ્ન અનેલ આત્મા, જ્યારે બીજીં કંઈપણ ન જીએ ત્યારે પાતાના રૂપને જુએ છે. ૮ર

આગે <sup>૧૭૧</sup>કરી નિસ'ગતા, સમતા સેવત જેહુ; રમે પરમ આનંદરસ, સત્યયાગમા<sup>૧૭૭</sup> તેકુ. ૮૩

નિ: સંગણાવને આગળ કરી જે સમતાને સેવે છે તે પરમ આનંદના રસ સમાન યાગમાં સાચે સાચ રમે છે. ૮૩

દ'લહી જનિત અસંગતા, ઇહ લવકે સુખ દેત; દ'લરહિત નિસ્સ'ગતા<sup>રેહ</sup>, કૌન<sup>ેહ</sup> દૂર સુખ **દે**ત. ૮૪

દ'ભપૂર્વ'કની નિઃસંગતા પણ આ ભાવના સુખ આપે છે તા પછી દંભ વિનાની નિઃસંગતા માટે કર્યું સુખ દ્વર છે ? ૮૪

મત હાે સંગનિવૃત્તકું, ત્રેમપરમ ગતિ પાઇ; તાકાે સમતા રંગ પુનિ, કિનહી કહ્યાં ન જઇ<sup>૧૮૦</sup>. ૮૫

સંગથી નિવૃત્ત થયેલાને કદાચ સુખદાયક પરમ ગતિની પ્રાપ્તિ ન થાએ। પણ તેને જે સમતાના રંગ છે (તે સમતાના રંગનું સુખ છે) તે કાેઇથી કહ્યો જાય તેમ નથી. ૮૫

૧૭૪ નહી. J. ૧૭૫ દેખિ. J. ૧૭૬ આગિ. J. ૧૭૭ સત્યયોગમે. M. ૧૭૮ નિસ્સંગતે. J. ૧૭૯ ફાન. M ૧૮૦ જાય. M. તિસના વિદ્રુમ વિલ્લઘન, વિષય ઘુમર<sup>૧૮૧</sup> બહુ જોર; ભીમ<sup>૧૮૨</sup> ભય'કર ખેદ જલ, ભવસાયર ચિહુ એાર. ૮૬

તૃષ્ણાઓ રૂપી પરવાળાંઓની વિદ્યાઓ જેમાં ફેલાયેલી છે એવા, વિષયાની ઘૂમરીઓનું જેમાં ખહુ જોર છે એવા અને અતિ લય કર ખેદરૂપી જલ જેમાં છે એવા આ સાંસારરૂપી સમુદ્ર ચારે તરફ ફેલાયેલા છે. ૮૬

ચાહે<sup>૧૮૩</sup> તાકા પાર તાે, સજ કરિ<sup>૧૮૪</sup> સમતા નાઉ; શીલ અ'ગ દઢ પાટિએ<sup>૧૮૫</sup> સહસ અઢાર<sup>૧૮૬</sup> બનાઉ. ૮૭

કૂઆશ'લ<sup>૧૮૭</sup> શુલ ચાેગ પરિ<sup>૧૮૮</sup>, બઇઠિ માલિસ્<sup>૧૮૯</sup> ગ્યાન; અધ્યાતમ સહિ બલિ ચલૈ<sup>૧૯૦</sup>,સ'યમ પવન **પ્ર**માન. ૮૮

જો તે ભવસમુદ્રના પાર પામવા તું ચાહતા હાય તા જેમાં અહાર હજાર શીલના અંગારૂપી પાટિયાં છે; શુભ ચાગરૂપી કૃથાથ'લ છે, જ્યાં જ્ઞાનરૂપી માલમ-સુકાની બેઠા છે અને જે અધ્યાત્મરૂપી સહના અલથી સંચમરૂપી પવનના ચાગે ચાલે છે, તે સમતારૂપી નીકાને સજ્જ કર. ૮૭-૮૮

૧૮૧ ઘૂમર. J. ૧૮૨ જીમ. J. ૧૮૩ ચાહિ. J. ૧૮૪ કર. M. ૧૮૫ પાટીએ. M. ૧૮૬ અઠાર. J. ૧૮૭ ફૂવાયાં લ. M. ૧૮૮ પરી. M. ૧૮૯ ભેડે માલીમ. M. ૧૯૦ સહ પક્ષે ચલે. M.

યાેગી જે બહુ<sup>૧૯૧</sup>તપ કરે<sup>૧૯૨</sup>, ખાઇ ઝુરે તરુપાત;<sup>૧૯૩</sup> ઉદાસીનતા વિનુ લસમ, હુતિમે<sup>૧૯૪</sup>સાેલી <sup>૧૯૫</sup> જાત. ૮૯

યે ગીએ કે જે ઘણા તપ કરે છે, પડી ગયેલા વૃક્ષના પત્રે તે ખાય છે તેમના તે તપ પણ ઉદાસીનતા ભાવ વિનાના હાય તા ભરમમાં આહુતિના સમાન છે. ૮૯

છૂિંદ લવકે જાલથે<sup>૧૯૬</sup>, જિમ નહિ તપ કર<sup>૧૯૭</sup> લાેક; સા ભી માહે કાહુકું, દેત જનમકા શાક. ૯૦

જે તપ કર્યા વિના ભવ જાલથી કાૈઇની મુક્તિ થતી નથી તે તપ પણ માેહથી કાૈઇકને જન્મ મરણના શાેકનું કાર**ણ** થાય છે. ૯૦

વિષય<sup>૧૯૮</sup> ઉપદ્રવ સબ મિટે<sup>૧૯૯</sup>, હાેવત સુખ સ'તાેષ; તાતે વિષયાતીત હૈ<sup>૨૦૦</sup>, દેત શાન્ત રસ પાેષ. લ્૧

વિષયાના સર્વ ઉપદ્રવાે મટી જાય ત્યારે સંતાેષનું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે તેથી તે સુખ વિષયાતીત છે અને શાન્તરસની પ્રાપ્તિ કરાવનારું છે. ૯૧

૧૯૧ જમહુ. M. ૧૯૨ કરિ. J. ૧૯૩ જીરે તરૂપાત. M. ૧૯૪ હુતિમે. M. ૧૯૫ ભિ. M. ૧૯૬ જાલથે. M. ૧૬૭ કરી. M. ૧૯૮ વિવે. J. ૧૯૯ મિટયો. M. ૨૦૦ વે J.

બિનુ લાલચિ<sup>ર૦૧</sup> બશ હાેત હૈ,

વશા **ખાત એહ<sup>ર</sup>ે સાચ;** યાતે કરઇ<sup>ર૦૩</sup> નિરીહ કેં, આગૈ<sup>૨૦૪</sup> સમ રતિ નાચ. ૯૨

લાલચ ન હાય ત્યારે સ્ત્રી વશ થાય છે, એ વાત સાચી છે. કારણ કે, નિરીહ–નિ:સ્પૃહ પુરુષની આગળ જ સમસાવમાં રતિરૂપી સ્ત્રી નૃત્ય કરે છે. ૯૨

દિઇ<sup>ર૦૫</sup> પરિમલ સમતા લતા, વચન અગાેચર સાર; નિત્ત બિઇર**લી** જિહાં વસે,

લહિ<sup>૨૦૬</sup>પ્રેમ સ(સ)હકાર, ૯૩

સમતારુપી લતા વચનને અગેાચર તથા સારભૂત એવી સુગ'ધી પ્રગટાવે છે કે જેના ચાેગે નિત્ય વૈરવાળા જીવાે પણ પરસ્પર પ્રેમ ધારણુ કરીને સાથે વસે છે. ૯૩

સેના રાખસ માહકી, જીપિ' સુખિ<sup>'રેં૦૭</sup> પ્રબુદ્ધ; થ્રક્ષળાનીક<sup>રે૦૮</sup> (થ્રક્ષળાન ઇક) લેઇકિ<sup>'રે૦૯</sup>, સમતા અંતર શુદ્ધ. ૯૪

જેનું હુદય સમતાના ચાેગે શુદ્ધ થયેલું છે એવા પ્રખુદ્ધ આત્મા માહરૂપી રાક્ષસની સેનાને સમતારૂપી એક પ્રદ્મળાથુ લઇને સુખપૂર્વક જીતે છે. ૯૪

ર૦૧ ખિન લાલચ. M. ૨૦૨ પર. M. ૨૦૩ કરે. M. ૨૦૪ અાગે. M. ૨૦૫ દે M. ૨૦૬ નિત્ય ખીહીરી ભી જ્યાં વસે લહતું. M. ૨૦૭ જીપે સુખે. M. ૨૦૮ શ્રહ્મ માનિકઇ. M. ૨૦૯ લેઇઢ. M.

કવિ મુખ કલપિત અમૃતકે, રસમેં મૂઝત કાહિ<sup>ર૧૦</sup>; ભેજો એક સમતા સુધા, રતિ ધરિશિવ પદ માહિ<sup>'૨૧૧</sup>. ૯૫

કવિના મુખથી કલ્પિત અમૃતના રસમાં શું મુંઝાવ છે**ા** ? શિવપદમાં રિત ધા**રણ કરીને એક સમ**તારૂપી અમૃતને સેવાે. **૯૫** 

ચાેગગ્ર'થ જલનિધિ મથાે, મન કરી મેરુ<sup>ર૧૨</sup> મથાન; સમતા અમરત<sup>૨૧૩</sup> પાઇ<sup>ફે૨૧૪</sup>,

હૈા અનુલૌ રસુ જાન. ૯૬

ચાગલ થેરૂપી સમુદ્રને મનરૂપી મેરુના રવૈયા કરી મથા, જેથી સમતારૂપી અમૃતને પ્રાપ્ત કરીને અનુભવરૂપી રસના જાલુકાર થાએા. ૯૬

ઉદાસીન મતિ<sup>રવપ</sup> પુરૂષ જો, સમતાનિધિ શુભ<sup>ર૧૬</sup> વેષ; છારત તાકુ' ક્રોધ<sup>ર૧૭</sup> કિધુ<sup>ર૧૮</sup>, આપહી કર્મ અશેષ. ૯૭

જે પુરુષ ઉદાસીન ખુહિવાળા છે, સમતાના નિધિ છે, શુમ દેખાવવાળા છે તેને સઘળાં કર્મા પાતાની મેળે જ, જાણે કે તેના પર કાેધ આવ્યા ન હાેય તેમ, છાેડી દે છે. ૯૭

૨૧૦ કાંહી M. ૨૧૧ માંહી. M. ૨૧૨ કરી મેર. M. ૨૧૩ અમૃત. M. ૨૧૪ પાષ્ટિક. J. ૨૧૫ મતી M. ૨૧૬ સુભ. M. ૧૧૭ ક્રોધિ. M. ૨૧૮ કિલ્લું. J.

શુદ્ધ <mark>યાેગ શ્ર</mark>દ્ધાન ધરી, નિત્ય કરમકાે ત્યાગ; પ્રથમ કરિ<sup>ર૧૯</sup> જો મૂઢ સાે, ઉલય ભ્રષ્ટ નિરલાગ. ૯૮

કૈવળ ચાેગ ઉપર જ શુદ્ધ શ્રદ્ધા ધારશ કરી જે નિત્યક-માૈના ત્યાગ કરે છે તે નિર્ભાગી મૂઢામાં પ્રથમ છે અને ઉભય ભ્રષ્ટ થનાર છે. ૯૮

ક્રિયા **મૂ**ઢ જૂઠી<sup>૨૨૦</sup> ક્રિયા, કર ન થાપે<sup>૨૨૧</sup> ગ્યાન; ક્રિયા ભ્રષ્ટ ઈક ગ્યાન મત<sup>૨૨૨</sup>, છેદે ક્રિયા અજાન. ૯૯

ક્રિયા પાછળ મૂઢ અનેલા આત્મા ફાેગટ ક્રિયા કરે છે પણ તે જ્ઞાનને આત્મામાં સ્થાપન કરતા નથી.

ખીજો ક્રિયાભ્રષ્ટ છે તે જ્ઞાનને જ માને છે અને અજાણ એવા તે ક્રિયાના છેદ કરે છે. ૯૯

તે દાનું થે દૂરિ શિવ, જો નિજ ખલ<sup>રર ક</sup> અનુસાર; મારગ રુચિ<sup>રર૪</sup> મારગ રહિ<sup>:૨૨૫</sup>, સાે શિવ સાધ્ર**ણ**હાર. ૧૦૦

આ બંનેય આત્માથી મેહ્ય દ્વર છે પણ જે પાતાની શક્તિ અનુસારે માર્ગમાં રુચિ રાખી શુદ્ધ માર્ગમાં રહે છે તે જ માક્ષને સાધનારા છે. ૧૦૦

રે૧૯ કરે. M. ૨૨૦ જા્ઠી J. ૨૨૧ કરિન થાપિ. J. ૨૨૨ મતી M. ૨૨૩ બલા, J. ૨૨૪ માગ રૂચી. M. ૨૨૫ ગલે. M.

નિવૃત્તિ લલનાકાે<sup>રર</sup> સહજ, અચરજકારી કાેઇ;<sup>રર૭</sup> જો નર<sup>રર૮</sup> યાકું રુચત<sup>રર૯</sup> હૈ, યાકું દેખે<sup>ર૩૦</sup> સાેઇ. ૧૦૧

નિવૃત્તિરૂપી સ્ત્રીના સ્વભાવ કાેઇ આશ્ચર્યકારી છે. જે મતુષ્ય તેને રુચે છે તે નરજ તેને (શિવને) દેખી શકે છે. ૧૦૧

મન પારદ મુરછિત લયો, સમતા ઔષધિ આઇ; સહિજ (સહસ) વેધિ<sup>ર૩૧</sup> રસ પરમગુન, સાવન સિક્કિ કમાઇ. ૧૦૨

સમતારૂપી ઔષધિ જ્યારે આવી ત્યારે મનરૂપી પારા મૂર્છિત થયા અને સહજ વેધ સહસ્ર વેધી રસ ઉત્પન્ન થયા જેના પરિણામે પરમ ગુણારૂપી સુવર્ણની કમાણી થઇ. ૧૦૨

બહુત ગ્ર**ંથ નય દેખિકે, મહાપુરુષ કૃત સાર;** વિજયસિ'હસૂરિ<sup>૧૩૨</sup> કિએા, સમતા શતકા હાર. ૧૦૩

રરક લલનાકું. M. ૨૨૭ અચરિજકારી ક્રેાઉ. M. ૨૨૮ નહિ. J. ૨૨૯ ફચત, M. ૨૩૦ દેખિ. J. ૨૩૧ વેધ. M. ૨૩૨ ખિજે. J.

લાવત યાકાે<sup>ર ૩૩</sup> તત્ત્વ મન, હા સમતા રસ લીન; જે જે<sup>ડું ૨૩૪</sup> પ્રકટે<sup>૨૩૫</sup> તુઝ સહજ સુખ,

અનુલો<sup>ર૩૬</sup> ગમ્ય અહીન. ૧૦૪

ઘણા બ્રાંથાને જોઇને મહાપુરુષકૃત બ્રાંથાના સારભૂત આ સમતાશતકના હાર શ્રી વિજયસિંહસૂરિએ કર્યો છે. જેનું તત્ત્વ મનમાં ભાવતા સમતારસમાં લીન થાવ. જેથી તમને એવું સ્વાભાવિક સુખ પ્રગટ થાય કે જે માત્ર અનુભવગમ્ય જ હાય અને જેના કહી નાશ ન થાય. ૧૦૩-૧૦૪

કવિ જસવિજય સુસીખ એ,<sup>રક્રુ</sup> આપ આપકું દેત; સામ્યશતક ઉદ્ધારકરિ<sup>રક્રુ</sup>, હેમવિજય સુનિ હેત. ૧૦૫

કવિ જશવિજય આ સુંદર શિખામણુ પાતે પાતાને જ આપે છે અને કહે છે કે હેમવિજય નામના મુનિ માટે મે' આ સામ્યશતકના ઉદ્ધાર કર્યો છે. ૧૦૫



ર ૩૩ જાકું. M. ૨૩૪ જિલે. J. ૨૩૫ પ્રગટે. M. ૨૩૬ અનુ-ભાવ. M. ૨૩૭ યશવિજયમું શિખએ. M. ૨૩૮ કરી M.

परिशिष्टम् [१]

## સાસ્યશતકના કયા કયા શ્લેાકા સાથે સમતાશતકના કયા કયા ફૂઢા સાસ્ય ધરાવે છે તેની યાદીઃ—

| साभ्यशत ५        | સમતાશતક     | स्रोभ्यशतक    | સમતાશતક       |
|------------------|-------------|---------------|---------------|
| શ્લોક સંખ્યા     | દુડા સંખ્યા | શ્લાક સંખ્યા  | દૂહા સંખ્યા   |
| ٩                |             | २०            | 92            |
| ર                | dental      | <b>ર</b> .૧   | 9.3           |
| 7. <b>3</b>      | ٩           | २२            | ૧૪            |
| . <b>४</b>       |             | 23            | ૧૫            |
| પ                | ્ર          | <b>૨૪–૨</b> ૫ | . १ ६         |
| : · <b>\$</b>    | 3           | <b>. 38</b>   | S <del></del> |
| 9                | 8           | ২৩            | ુ ૧૭          |
| 4                | . ાપ        | २८            | 96            |
| 6                | <b>ę</b>    | રહ-           | 96            |
| 90-99            | -9          | 30            | २०            |
| 92-93            | ۷           | 39            | ર.૧           |
| <b>૧</b> ૪–૧૫–૧૬ | E           | 32            | २२            |
| 90               | ૧૦          | 33            | २३            |
| 96               | <del></del> | 38            | 28            |
| 96               | . 99        | ૩૫            | રપ            |

| સામ્યશતક        | સમતાશતક       | સામ્યશતક        | સમતાશતક    |
|-----------------|---------------|-----------------|------------|
| શ્લેહ સંખ્યા    | हुढ़ा संभ्या  | શ્લાક સંખ્યા    | हुदा संभ्य |
| 5 ¢             |               | ૫૭              | ૪૫         |
| 30              | २६            |                 | ४६         |
| 3८              |               | ય૮              |            |
| <b>૩</b> ૯      | २७            | ૫૯              | ४७         |
| 80              | २८            | <b></b>         | ४८         |
| ૪૧              | २७            | ६१              | 86         |
| ४२              | 30            | ६२              | ૫૦         |
| . <b>83</b>     | ૩૧            | ··· <b>\$</b> 3 | ય૧         |
| . <b>88</b>     | William .     | ६४              | યર         |
| ુ૪૫             | <b>32</b>     | ६५              | :પ3        |
| ४६              | 53            |                 | ૫૪         |
| <b>∴</b> &@     | · - 38        | <b> </b>        | યપ         |
| <b>&amp;</b> -C | <b>૩૫-</b> ૩૬ |                 | 44         |
| <b>୪୯</b>       |               | ६७              | યહ         |
| ુપુ૦            | ' ૩૭          |                 | ય૮         |
| ુપ૧             | 36            |                 | ય૯         |
| ્પાર            | 36            |                 | ६०         |
| -               | ४०            | <b>६८</b>       | ६१         |
| ્યું ૩          | ४१            | ₹€              | ६२         |
| ૫૪              | ४२            | ७०              | <b>£3</b>  |
| ્યુપ            | 83            | ુ હ             | 48         |
| ુ પ્રદ્         | ४४            | ७२              | ६५         |

| સામ્યશતક      | સંમતાશતક              | સામ્યશતક      | સમતાશતક     |
|---------------|-----------------------|---------------|-------------|
| શ્લાક મુ'ખ્યા | દૂહા સંખ્યા           | શ્લાક સંખ્યા  | દૂહા સંખ્યા |
| ७३            | e \$-\$\$             | ૯૧            | ¢0          |
| ७४            | \$6                   | <b>૯</b> ૨    | ૯૧          |
| ૭૫            | *                     | <b>&amp;3</b> | ૯૨          |
| ७६            | 90                    | ૯૪            |             |
|               | <b>৩</b> <del>१</del> | હ્ય           | ૯૪          |
| <b>©</b> .0   | ७२                    | ८६            | ૯૫          |
| <b>9</b> <    | ७३                    | ৬৩            | ८६          |
| <b>૭</b> ૯    | ৩४                    | 66            |             |
|               | ૭૫                    | ૯૯            | ৬৩          |
|               | ७६                    | 900           | 66          |
|               | ૭૭                    |               | ee          |
| ۷٥            | ७८-७ <del>८</del>     |               | 900         |
| ्८१           |                       | ૧૦૧           | १०१         |
| ંડર           | <0                    | १०२           |             |
| <b>63</b>     | ८१                    | 903           | 902         |
| <b>८</b> ४    | ८२                    | ૧૦૪           | -           |
| 4             | ٤3                    | ૧૦૫           |             |
| < 4           | 68                    | 9०६           |             |
| ۷)            | ૮૫                    |               | १०३         |
| 44            | ८६                    |               | १०४         |
| ८६            | 29-62                 | _             | ૧૦૫         |
| 60            | ८६                    |               |             |
|               |                       | 43.           |             |

## परिशिष्टम् [२] साम्यशतकपद्यानां वर्णक्रमेण सूची

| पद्मप्रारम्भ:           |     | पद्यक्रमाक: |
|-------------------------|-----|-------------|
| अखर्वगर्वशैलाग्र        |     | 38          |
| अजितैरिन्द्रियैरेष      |     | ५३          |
| अध्यातमोपनिषद्वीज       |     | 58          |
| अनादिमायारजनीं          |     | ८३          |
| अनादिगसनाजाल            |     | ८२          |
| अन्तरङ्गद्विषत्सैन्य    |     | ६०          |
| अवधत्से यथा मूढ!        | . j | ૭૪          |
| अष्टाङ्गस्यापि योगस्य   |     | 3           |
| अस्मिन् संसारकान्तारे   |     | ४३          |
| अहङ्कारादिरहितं         |     | 8           |
| अहो ! मोहस्य माहात्म्यं |     | १९          |
| अहो ! वणिकला कापि       |     | १०१         |
| अहो ! संकल्पजन्माऽयं    |     | ६४          |
| आत्मनः सततस्मेर         |     | ३३          |
| आत्मन्येव हि नेदिष्ठे   |     | ७५          |
| आशाः कु(क)त्रलयनुचै     |     | ४८          |
|                         |     |             |

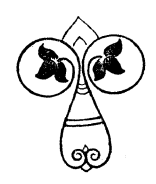
| पद्यवारम्भ:               | पद्यक्रमांक: |
|---------------------------|--------------|
| आस्तामयं लयः श्रेयान्     | ષ            |
| इदं कुत्रिमकपूर           | 99           |
| इन्द्रियाण्येव पश्चेषु    | ६२           |
| उचेस्तरमहङ्कार            | ३९           |
| उद्दामक्रमम।विश्रद्       | २६           |
| <b>उ</b> न्मनीभृयमास्थाय  | २            |
| एतानि सौमनस्यस्य          | ५४           |
| औदासीन्यक्रमस्थेन         | ३            |
| औदासीन्योछसन्मैत्री       | ९९           |
| कारणानुगतं कार्य          | · <b>३७</b>  |
| केषाश्चित्कल्पते मोहाद्   | <b>२</b> १   |
| क्रोघयोघः कथङ्कार         | ३५           |
| क्लेशावेशमपास्य निर्भरतरं | १०५          |
| क्षमाभृद्घियः साधु        | ४९           |
| चक्षुष्यद्वेष्यतां भावे   | ७३           |
| चित्रमम्भोजिनीदल          | ४२           |
| तत्कषायानिमांश्च्छेतु     | 38           |
| तद्विवेकसुधाम्भोधौ        | २४           |
| तस्यानघमहो ! वीजं         | 80           |
| तिरयञ्जञ्ज्वलालोक         | 80           |

| पद्यप्रारम्भ:               |     | पद्यक्रमां क: |
|-----------------------------|-----|---------------|
| दम्भजादपि निःसङ्गा          | • 0 | ८६            |
| दर्शयन्ति खलवै              |     | ६७            |
| दोषत्रयमयः सैष              |     | ३०            |
| <b>थिगविद्यामिमां मोह</b>   |     | < ?           |
| निजलालाविलं लीढे            |     | ६८            |
| नित्यानन्दसुधारक्षे         |     | ξ             |
| निःसङ्गतां पुरस्कृत्य       | 1   | ८५            |
| पर्यवस्यति सर्वस्य          |     | १५            |
| प्रणिधाय ततश्चेत            |     | ४६            |
| प्रातिहार्यमियं धत्ते       |     | १०१           |
| <b>त्रियात्रिय</b> व्यवहृति |     | ७६            |
| बहिरन्तर्वस्तुतत्त्वं       |     | २५            |
| भर्तुः शमस्य ललितै          |     | ३६            |
| भुव्यभिष्वंग एवायं          |     | \$8           |
| भूयांसि यानि शास्त्राणि     |     | १०४           |
| भोगिनो दृग्विषाः स्पष्टं    |     | ५६            |
| मनः पवनयोरैक्यं             |     | ७२            |
| ममत्वपङ्कं निःशङ्कं         |     | २२            |
| ममत्ववासना नित्य            |     | १३            |
| ममत्वविषम्छील               |     | १६            |

| पद्मशारम्भः             |   | पद्यक्रमांक: |
|-------------------------|---|--------------|
| ममत्वं माम ! भावेषु     |   | 30           |
| मा मुहः कविसंकल्प       |   | ९६           |
| मायावल्ली वितानोऽयं     |   | 88           |
| मृदुत्वभिदुरोद्योगा     |   | 88           |
| मैत्र्यादिवासनामोद<br>- |   | ९८           |
| यदात्मन्येव निः क्लेशं  |   | ५९           |
| यदामनन्ति विषयान्       | · | 46           |
| यद्वामी पिशुनाः कुर्यु  |   | थ्य          |
| यसमै समीहसे स्वान्त!    |   | ५२           |
| यस्य साम्राज्यचिन्तायां |   | ६६           |
| यावजागर्ति सम्मोह       |   | २९           |
| येऽनिशं समतामुद्रां     |   | १२           |
| येनैव तपसा प्राणी       |   | 9,8          |
| योगग्रन्थमहाम्भोधि      |   | ९७           |
| योगश्रद्धालवो ये तु     |   | 800          |
| यः कश्चित् लयः साम्ये   |   | 9            |
| रागद्वेषपरित्यागा       |   | ९            |
| रागोरगविपज्वाला         |   | २३           |
| लवणोदन्वतो यः स्या      |   | 40           |
| लोभद्रुममवष्टभ्य        |   | 80           |

| पद्यप्रारम्भ:                | पद्यक्रमांक: |
|------------------------------|--------------|
| वशीभवन्ति सुन्दर्यः          | . ९३         |
| वक्या वेक्येव कस्य स्याद्    | २८           |
| वाशनावेशवशतो                 | ७९           |
| विदलद्वंधकर्माण              | ८९           |
| विघाय कायसंस्कार             | ६९           |
| विरागो विषयेष्वेषु           | १७           |
| विश्वं विश्वमिदं यत्र        | 60           |
| वि <b>पमेपु</b> रयं धृती     | ६५           |
| विषयेष्वि न्द्रियग्राम       | ५७           |
| विद्याय विषयग्राम            | ११           |
| वीरपंचतयीमेता                | ६३           |
| व्यवस्थाप्य सम्रन्मील        | ३४           |
| शरीरकेऽपि दुःखाय             | १८           |
| <b>ञ्चीर्णपर्णाशन</b> प्राये | ९०           |
| श्रीमचान्द्रकुलाम्बुजैकतरणेः | १०६          |
| श्रुतस्य व्ययदेशेन           | २०           |
| सङ्गावेशात्रिष्टत्तानां      | ७১           |
| सश्चरिष्णुरसौ स्वैरं         | ७१           |
| सन्तोषः संभवत्येष            | ९२           |
| समन्तात्तस्य शाषाय           | ५१           |

| पद्यप्रारम्भ:                  | पद्यक्रमांक: |
|--------------------------------|--------------|
| साम्यदिव्यौषधिस्थेम            | १०३          |
| साम्यपीयृषपाथेाघि              | 8            |
| साम्यत्रह्मास्त्रमादाय         | ९५           |
| स्रते सुमनसां कश्चि            | 98           |
| <b>स्</b> त्रयन्ती गति जिह्यां | ४५           |
| सैष द्वेषशिखी ज्वाला           | २०           |
| स्पष्टं दुष्टज्वरः क्रोध       | ३२           |
| स्फुरचुष्णालताग्रन्थि          | 22           |
| स्वान्ते विजित्य दुर्दान्त     | 90           |
| स्वैरचारीन्द्रियाश्वीय         | ६९           |



| યુષ્ઠ       | પ'ક્તિ | અશુદ્ધ     | શુદ્ધ      |
|-------------|--------|------------|------------|
| 8           | ૧૫     | યરમાત્માને | પરમાત્મા   |
| ૧૧          | ર      | °िमयुषि    | °मीयुषि    |
| 99          | ৩      | पयोऽषि     | पयोऽपि     |
| ঀড়         | ٩      | °दुद्धर°   | °दुद्धर°   |
| ૨૦          | ę      | यमांस°     | मांस°      |
| ૨૧          | ૧૫     | અવશ્ય      | અવશ્ય તેના |
| 35          | 90     | °ममवध्य    | °मवमध्य    |
| ४७          | ۷      | અગિને      | અગ્નિને    |
| <b>\$</b> 3 | ૧૧     | નિહયે      | નિહંચે'    |



# જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળનાં પ્રકાશના



#### \* (૧) પ્રતિક્રમણુની પવિત્રતા—

પ્રતિક્રમણ સ્ત્રોના રચયિતા, તેની આવશ્યકતા, પ્રતિક્રમણની ચારિત્ર ઉપર અસર વગેરે વિષયાની વિશદ મીમાંસા કરી અનેક શંકાઓના શાસ્ત્રીય સમાધાન આમાં આપવામાં આવ્યા છે. વિ. સં. ૨૦૦૭ મૂલ્ય રા ૦-૬૨

## (ર) પ્રતિક્રમણ સૂત્ર પ્રણાધડીકા ભા. ૧ લા--

પ્રતિક્રમણ સૂત્રોના અષ્ટાંગ વિવરભુને સમાવતા આ પુસ્તકના ત્રણ ભાગા પૈકી આ પ્રથમ ભાગમાં નવકાર મંત્રથી આરંભી અરિદંત ચેદ્યાળં સુધીનાં સૂત્રા સામેલ કરવામાં આવ્યાં છે, કાયાત્સળે ઉપર પુષ્કળ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યાં છે, પૂજાની પરિભાષા સમજાવાઇ છે, આલંખન યાગનું રહસ્ય દર્શાવાયું છે. આ ભાગના પાંચેય પરિશિષ્ટા કરી કરીને વાંચવા જેવાં છે. વિ. સં. ૨૦૦૭ મૂલ્ય રૂા. પ-૦૦

\* (3) પ્રતિક્રમણ સૂત્ર પ્રણાધ દીકા લા. २ को — આ બીજા ભાગમાં 'मगवानहं' થી આર'લી मरहेसर

<sup>\*</sup> આ નિશાનીવાળા ગ્રન્થા અપ્રાપ્ય છે.

સુધીનાં સૂત્રા સમાવિષ્ટ કરાયાં છે. પંચાચાર અને શ્રાવકધર્મ ઉપર પુષ્કળ પ્રકાશ પાથરેલ છે.

લઘુશાન્તિ ઉપર ૧૦૦ પૃષ્ઠ જેટલું વિવેચન કરી તેના પ**દે** પદનું <mark>રહસ્ય સમજાવી તેમાં રહેલા મ</mark>ંત્રાના અર્થ નું ઉદ્ઘાટન કરાયું **છે.** વિ. સ**ં. ૨૦**૦૮ મૂલ્ય રૂા. ૫–૦૦

## (૪) પ્રતિક્રમણ સૂત્ર પ્રયોધટીકા લા. ૩ જો—

' मन्नह जिणाणं' થી આર'લી પ્રતિક્રમગુના અવશિષ્ટ સવે સૂત્રાે આમાં દાખલ કરવામાં આવ્યાં છે. ઉપરાંત અનેક મહત્વના વિષયાે આમાં ચર્ચવામાં આવ્યા છે. અજિતશાન્તિ સ્તવ ઉપર અદ્દસુત પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યાે છે.

પ્રાચીનમાં પ્રાચીન પ્રતિશ્રાના આધારે संतिकरं સ્તવના પાઠ સુધારીને મૂકવામાં આવ્યા છે. પાંચેય પ્રતિક્રમણની વિધિ તથા હેતુઓ સ્તવનાદિ સંશ્રહ તથા અનેક પરિશિષ્ટો સમુચિત રીતે અપાયા છે. ૨૪૦૦ પૃષ્ઠ પ્રમાણ આ ૩ ગ્રંથા એક યાદગાર કૃતિ સમા છે. વિ. સં. ૨૦૦૯ મૂલ્ય રૂા. ૫-૦૦

\* (પ) પંચ મતિક્રમણ સૂત્ર ( પ્રબાધડીકાનુસારી ) ગુજરાતી આવૃત્તિ—

પાંચેય પ્રતિક્રમણના સૂત્રોના પ્રત્યેક શબ્દોના અર્થ, સમુદાયાર્થ, અર્થ રહેશ્ય, સૂત્રપરિચય, વિધિએા તથા અત્ય સર્વ ઉપયોગી વિષયાને સમાવતું શુદ્ધ પ્રકાશન છે. ૬૪૦ પાનાના દળદાર શ્રંથ, વિ. સં. ૨૦૧૦ મૂલ્ય ર્શા. ૨-૦૦

#### (१) **પંચ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર તથા નવરમરણ. (**આવૃત્તિ ખીજી) હીન્દ્રી આવૃત્તિ—

પાંચેય પ્રતિક્રમણના સૂત્રોના શખ્દાર્થ, અર્થસંકલના, સૂત્ર પરિચય, વિધિઓ, ઉપયાગી વિષયા, નવસ્મરણા, ચૈત્યવંદના તથા રતુતિએા વગેરેના સમાવેશ કરતું આ સવાંગ શુદ્ધ પ્રકા-શન છે. વિ. સં. ૨૦૨૫ મૂલ્ય રા. ૫-૦૦

### \* (૭) સચિત્ર સા**ર્થ સામાયિક ચૈત્યવંદન.** (અાવૃત્તિ બીજી)—

સામાયિક તથા ચૈત્યવંદનના સૂત્રોનું વિશિષ્ટરીતે, સરળ, આળભાગ્ય ભાષામાં વિવેચન કરી, જરૂરી ચિત્રા દ્વારા તેની સમ-આતી આપવામાં આવી છે. વિ. સં. ૨૦૨૪. મુક્ય રૂા. ૧–૨૫ (૮) ચાગમદીપ.

લગલગ દોહસા શ્લાક પ્રમાણુ આ પ્રાચીન ગ્રંથ ચાેગ જેવા ગહુન વિષય ઉપર ગંભીર પ્રકાશ પાડે છે. આમાં પ્રાચીન ગુજરાતી બાલાવબાે**ધ** તથા અર્થ સમજૂતી દ્વારા વિશિષ્ટ વિવેચન છે. વિ. સં. ૨૦૧૭ મૂલ્ય રૂા. ૧–૫૦

#### (૯) ધ્યાન વિચાર (સચિત્ર)

આ નાનકડા ગ્રંથ ધ્યાન અંગેના તદ્દન અપરિચિત ર૪ પ્રકારા દર્શાવી, જૈન દર્શને ધ્યાનના વિષયમાં જે વિશદ ચિતન દર્શાવ્યું છે, જે ગૂઢ રહસ્યા દાખવ્યાં છે તેને પ્રકટ કરે છે. ધ્યાનના વિષય પર આવા પ્રકાશ પાથરનાર કાઇ ગ્રંથ આજ સુધી પ્રાપ્ત થયેલ નથી. વિ. સં. ૨૦૧૭ મૂલ્ય-સ્વાધ્યાય

#### (૧૦) તત્ત્વાનુશાસન. (ગુજરાતી અનુવાદ સહિત)—

ધ્યાનના પ્રત્યેક અલ્યાસી માટે આનું વાચન અત્યંત જરૂરી છે. ધ્યાનના વિષયની સંપૂર્ણ છણાવટ કરતા આ ગ્રંથમાં વ્યવહાર ધ્યાન, નિશ્ચય ધ્યાન વગેરેનું સુંદર વર્ણન છે. વિ. સં. ૨૦૧૭ મૂલ્ય રા. ૧–૦૦

#### \* (૧૧) નમસ્કાર સ્વાધ્યાય, (મચિત્ર) [પ્રાકૃત વિભાગ]—

શ્રીપ'ચમ'ગલ મહાશ્રુતસ્કન્ધ અર્થાત્ શ્રી નવકાર મહા-મ'ત્રની યથાર્થ સ્વરૂપમાં વ્યવસ્થિત સમજ આપતાં અનેક પ્રાકૃત સ્તેત્ત્રો, ય'ત્રો, મ'ત્રેા તથા ચિત્રાના આમાં અનાખા સ'ગ્રહ છે.

નમસ્કાર વિષયક પ્રાચીન શ્રેષ્ઠ સાહિત્યના, ગુજરાતી અનુ-વાદ સાથેના આ અભૂતપૂર્વ સંગ્રહ છે વિ. સં. ૨૦૧૭ મૂલ્ય રૂા. ૨૦-૦૦

#### (૧૨) ઋકષિમાં ઢલ સ્તવયંત્રાલેખન

મન્ત્ર વિજ્ઞાનમાં સિદ્ધ, ચૌદમી શતાબ્દિના સમર્થ માંત્રિક, આચાર્થશ્રી સિંહિતિલકસૂરિની આ કૃતિ છે, આમાં ઋષિમ ડલ-ય'ત્રનું આલેખત કરવાની વિધિ સરળતાથી સમજાવવામાં આવી છે. ૧૧ પરિશિષ્ટો તથા સરળ ગુજરાતી અનુવાદ સાથેના આ થ્ર'થ સાધકાને અતિ ઉપયાગી છે.

વિ. સ્રં. ૨૦૧૭

भूस्य हा. ३-००

(૧૩) ઋકિયમ દેલ યન્ત્ર. (ત્રિરંગી આર્ટ પેપર ઉપર)— આગાર્ય શ્રી સિંહતિલકસૂરિએ નિર્દિષ્ટ કરેલ આગ્નાય અનુસાર દારતામાં આવેલ ઋષિમંડલ યંત્રને ત્ર**ણ** રંગામાં સુંદર રીતે આર્ટ પે**પર ઉપ**ર છાપવામાં આવેલ છે. વિ. સ**ં**. ૨૦૧૭ મૂલ્ય રૂા. ૧–૦૦

(૧૪) નમસ્કાર સ્વાધ્યાય. (સચિત્ર) [સંસ્કૃત વિભાગ]

શ્રી નવકાર મહામાંત્ર અંગેના ૪૩ પ્રાચીન સંસ્કૃત સ્તાત્રો તથા સંદર્ભોને આ મહાકાય ગંથમાં સમાવિષ્ટ કરાયા છે.

શ્રી નવકાર મહામંત્રની વિશેષતાએ જાણવા ઇચ્છતા અભ્યાસીએ તથા આરાધકા માટે આ ગ્રંથ અતિ ઉપયોગી છે. વિ. સં. ૨૦૧૯ મૂલ્ય રૂા. ૧૫-૦૦

\* (14) A comparative study of the jaina theories of reality and knowledge.

By-Y. J. Padmarajiah

જૈન દર્શનની અન્ય દર્શના સાથે તુલના કરી તેના પર વિશદ વિવેચન કરતા આ નિળ'ધ (થીસીસ) પર ઓક્સફર્ડ યુનિવર્સિટી દ્વારા લેખકને M. A. D. Phil ની પદ્વી એના-યત થયેલ છે. અતિ ઉપયાગી આ ગ્રન્થની સેંકડા પ્રતિએા પરદેશમાં ગયેલ છે. ઇ. સ. ૧૯૬૩. મૂલ્ય રૂા. ૧૫-૦૦

#### (૧૬) સર્વસિદ્ધાન્તપ્રવેશક

છ એ ભારતીય દર્શનાનું ટૂંક પણ સચાટ વિવેચન કરતા આ ગ્રંથ અગ્યારમી શતાબ્દીમાં જૈન સુનિએ રચેલ છે, જે દર્શનાનું જ્ઞાન મેળવવાના ઇચ્છુકા માટે આળપાથી જેવા છે. વિ. સં. ૨૦૨૦ મૂલ્ય રૂા. ૧–૦૦

#### (૧૭) જિનસ્નાત્રવિધિ તથા આહેંદભિષેકવિધિ

(૧) લગલગ એક હજાર વર્ષો પૂર્વે થયેલા આચાયંશ્રી જવદેવસૂરિની પ્રાકૃત કૃતિ સમુદ્રસૂરિની સંસ્કૃત પંજિકા સાથે તયા (૨) વાદિવેતાલ આચાર્યશ્રી શાન્તિસૂરિની સંસ્કૃત કૃતિ, શીલાચાર્ય કૃત સંસ્કૃત પંજિકા સાથે.

આ ઉભય ગ્રંથા ગુજરાતી અનુવાદ, વિરતૃત પ્રસ્તાવના, ઉપયોગી અનેક પરિશિષ્ટો સાથે સંપાદિત કરાયા છે. વિ. સં. ૨૦૨૧ મૂલ્ય રૂા ૭-૦૦

#### \* (૧૮) લાેગરસ સુત્ર સ્વાધ્યાય

ચાવીસેય અહેંત્ ભગવંતાના વંદન માટેના આ લાગરસ સૂત્ર અંગે અત્યાર સુધીના પ્રાચીન લાંધામાં પ્રાપ્ત થતા સાહિત્યનું આમાં સર્વાતામુખી વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. ઉપરાંત પ્રશ્નોત્તરા, પ્રકીર્લુ વિચારા, આવશ્યક સઘળી માહિતી, સ્તાત્રા, યન્ત્રા, કલ્પ વગેરે વિવિધ સામગ્રીયી સભર આ ગ્રન્થ સ્વાધ્યાય રસિકા માટે અતિ આદરશીય અન્યા છે.

વિ. **સ**ં. **૨**૦૨૩

મૂલ્ય રૂા. ૨-૦૦

### (૧૯) યાેગસાર

લગલગ ૫૦૦ વર્ષો પૂર્વે જૈન મુનિવર રચેલ આ ગ્રંથમાં ધર્મના ટ્રેક સાર દર્શાવવામાં આવ્યા છે. ગુજરાતી અનુવાદ સાથેની આ પુસ્તિકા અતિ ઉપયાગી છે.

વિ. સં. २०२૩

મૂલ્ય રૂા. ૨-૦૦

# (२०) Praman-Naya-Tattvalokalamkar with english translation

અગ્યારમી શતાળ્દીના મહાસમર્થ દિગ્ગજ વાદી આચાર્ય શ્રી વાદિદેવસૂરિએ રચેલ જૈન દર્શનના પ્રમાણ, નય, નિક્ષેપ વગેરેનું વિવેચન કરતા આ મહાન ગ્રંથરાજમાં જૈન દર્શનનું અતિ સ્પષ્ટ વિવેચન છે. સંરકૃત ગ્રંથનું અંગ્રેજી લાધામાં આ પ્રથમ વારજ રૂપાન્તર છે. સન ૧૯૬૭. મૂલ્ય રૂા. ૨૦-૦૦

### (૨૧) યાેગશાસ્ત્ર અષ્ટમ પ્રકાશનું સવિસ્તર વિવરણ, (વિભાગ ૧ લાે)

કલિકાલસર્વંત્ર આચાર્ય શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ વિરચિત યાગ-શાસ્ત્રના આઠમા પ્રકાશના ૧ થી ૧૭ શ્લાકામાં દર્શાવેલી પદસ્થ ધ્યાનની પ્રક્રિયાનું આમાં સુંદર વિવેચન છે, કુંડલિની માટે પ્રાપ્ત થતા જૈન પાંઠા એકત્ર કરી રજૂ કરાયા છે, ધ્યાનની એક સળંગ પ્રક્રિયા દર્શાવાઈ છે.

ધ્યાન અને ચાેગના અલ્યાસીએા માટે આ એક મનનીય ગ્રાંથ છે. વિ. સં. ૨૦૨૫ મૂલ્ય રૂા. ૧૫-૦૦

#### (૨૨) સૂરિમ ત્રકેલ્પસસુચ્ચય. (પ્રથમ ભાગ)

અનેક પૂર્વાયાર્યા રચિત સૂરિમંત્ર અંગેના વિવિધ સાહિ-ત્યને સમાત્રતા આ ગ્રથમાં સૂરિમંત્રના પાંચ કલ્પાને પાઠાં-તરા આદિથી શુંદ કરી મુદ્રિત કરવામાં આવ્યા છે. જે પૈકી ત્રશ્રુ કલ્પા તા પ્રથમવાર જ પ્રકાશિત થાય છે.

સૂરિમ'ત્ર અંગે આ એક આકર ગ્રંથ છે. વિ. સં. ૨૦૨૫. લ્ય રૂા. ૨૦–૦૦ (२३) ઉवसञ्गाहर स्तेत्र स्वाध्याय. [सचित्र-सयंत्र]

શ્રુત કેવલી, આચાર્ય, શ્રી લદ્ર બાહુરવામી પ્રણીત, મહા-પ્રાલાવિક શ્રી ઉવસગ્ગહર' સ્તાત્રનું સર્વ તામુખી વિવરણ આ ગ્રન્થમાં સર્વ પ્રથમ જ ઉપલબ્ધ થાય છે. સ્તાત્રની ગાથા-ઓના વિવિધ અર્થો, સ્તાત્ર સાથે સંખહ અનેક જરૂરી વિષયા, ગાથાઓનું વાસ્તવિક પરિમાણ, પરિશિષ્ટો, સ્તાત્રો, ૨૧ રંગીન યંત્રો, બહુરંગી ચિત્રા વગેરે વિપુલ સામગ્રીથી સમૃહ આ ગ્રંથ પ્રત્યેક સાધક તથા અભ્યાસી માટે અતિ આવશ્યક છે. વિ. સં. ૨૦૨૭ મૂલ્ય રા. ૧૦-૦૦

- (૨૪) સામ્યશતક (સાનુવાદ) તથા સમતાશતક (સાર્થ) હવે પછી પ્રકાશિત થનારા થન્થા.
- (iu) Siddhasena's Nyayavatara and other works.
  Rs. 15-00
- (૨૬) પંચપરમેષ્ઠિ મંત્રરાજધ્યાનમાલા અથવા અતુ-ભવલીલા તથા અધ્યાત્મસારમાલા.

इा. १५-००

