# બારમી સદીના મહર્ષિશ્રીમદ્ ચંદ્રસૂરીશ્વર પ્રશિત પ્રાકૃતભાષા સંકલિત સંગ્રહણવિશ્વર ત્વનમ્

सावनि याथी

## સુપ્રસિદ્ધ અપરનામ શ્રીબૃહત્સંગ્રહણી સૂત્ર

ગુજરાતી ભાષાંતર, વિવિધરંગી ૭૫ ચિત્રો સાથે



જૈન ખગોળ–ભૂગોળ સહ વિરાટ વિશ્વનો વ્યાપક પરિચય આપતો પ્રિય અને આકર્ષક ગ્રન્થ

अनुवर्ध । पर मुल्य मुनियी यसानिक तल

વર્તવાનમાં માલ પંચય માહિત્ય બાદનન આ માર્ગ ત્રીયતાં દ્વતાં રેલ્ક !

वादिका शिकज्ञम्मवी निषाणाद काताडी यंग णिविंडायात डिनमञ्जनामा। शियसा १२ चीरार्थनामकलसाख्यायकव र्रास्त्र शिग्ध नाष्ट्री महित्त चढ्राणिक माध्रमण्डल्हा नाथनः पद्धादिविषण्डी व्यमामा किम पिवि



यादञ्चत लितवत्तायतर्वाणः श्रीवर्हमानासिः वसायपरिवर्हितश्वद्वायाः पार्वयत्तति स्रथि धायागितां च्विजायद्व इद्याद्व वे धारणश्रीम यद्वे शास्त्रान्मक एवक्य प्रयुक्तायाणां माङ् मना विभावज्ञ वी संवित्तया णां मामितव्य विभ

Jain Education International

THIN IS

STATISTICS.

(ब)यर) अधित्वा

EINK'

For Personal & Private Use On

બારમી સદી ના તાડપત્ર ની એક www.jainelibrahy.org

// ૩ઁગ અર્દ નમઃ // શ્રીમન્ મુક્તિકમલ જૈન મોઠનમાળા પુષ્પ-૪૭ પ્રવચનપ્રભાવકસિદ્ધાંતમઠોદધિ શ્રીમદ્ શ્રીચંદ્રચૂરિ પુંગવપ્રણીત – પ્રાકૃતભાષા-સંસ્કૃતછાથા સંકલિત

સંગ્રહણીરલ્ન

सुप्रसिद्ध नाम

॥ બૃહત્સંગ્રહણી સૂત્ર ॥ **ગુજરાતી અનુવાદ સહિત** 

( જેમાં મૂલગાથા, છાયા, ગાથાર્થ, શબ્દાર્થ, વિસ્તરાર્થ, પાંચ પરિશિષ્ટો, મન્થમાંઆપેલાં રંગબેરંગી કુલ ૭૫ ચિત્રો, સંખ્યાબંદ્ય ચંત્રો, ઢગલાબંદ્ય દિપ્પક્ષીઓ, આકૃતિઓ, પ્રાંતે મૂલ ગાથાઓ સંક્ષિપ્ત અર્થસદ, સુવિસ્તૃત ઉપોદ્ધાત તેમજ અત્યન્ત ઉપયોગી ચર્ચા-વિચારડાા દર્શાવતાં તૈજ્ઞાનિક લેખો આદિની સંકલના કરવામાંઆવી છે. ) આ મન્થમાં જૈન ખમોલ-ભૂમોળ અંગે જૈન શાસ્ત્રો શું કહે છે તેના સુંદર, પ્રિય અને મહત્વની જાડાકારી

#### :અનુવાદક:

પૂજ્યપાદ સમર્થવક્તા આચાર્ચ મહારાજ ૧૦૦૮ <mark>શ્રીમદ વિજય મોદનસૂરીશ્વર</mark>જી મહારાજશ્રીન પટ્ટધર પૂ. આચાર્ચશ્રી **વિજય પ્રતાપસૂરીશ્વરજી મદારાજ**ના શિષ્યરત્ન પં. <mark>શ્રી ઘર્મવિજયજી</mark> ગણિ શિષ્ય

#### મુનિશ્રી યશોવિજયજી

(વર્તમાનમાં આચાર્ચ શ્રી યશોદેવસૂરિજ)

આવતિ - ચૌથો

કિં. રૂા. ૨૦૧=૦૦

The second second

. સ. ૨૦૫૯

છે. સન૨૦૦૩



#### પ્રકાશક

## શ્રી મુક્તિકમલ જૈન મોઠનમાળા

ઠે. રાવપુરા, કોઠીપોળ, વડોદરા (ગુજરાત)



0000000

<mark>ર્</mark> જેન સાહિત્ય મંદિર 💥 તલાટી રોડ, પાલીતાણા-૩૬૪ ૨૭૦.

**# સુધોષા કાર્યાલય #** તલાટી ગેડ, પાલીતાણા-૩૬૪ ૨૭૦.

**# ડનુભાઈ એ. પારેખ #** C/o. <mark>વિક્રમ સેલ્સ એન્ડ સર્વીસ</mark> 330, નરશી નાથા સ્ટ્રીટ, મસ્જીદ બંદર, મુંબઈ - ૪૦૦ ૦૦૯. **ફોન** : ૩૪૨ ૩૨ ૮૨

#શ્રી કાંતિલાલ સુખલાલ # ૮/૦. કે સન્ટ ઓપ્ટીકલ કાં., સંદીપ મેન્શન, ભાંગવાડી, કાલબાદેવી સેડ, મુંબઈ - ૪૦૦ ૦૦૨. ફોન : ૨૦૮ ૬૫ ૭૯

ગુદ્ધક: સ્મૃતિ ઓફસેટ સોનગઢ-૩૬૪ સ્પ૦ *લેસર ટાઇપ સેટિંગ :* **અરિહંત કોમ્પ્યુટર ગ્રાફિક્સ** જૈન વિદ્યાર્થી ગૃહ કમ્પાઉન્ડ, સ્પોનગઢ-૩૬૪ ૨૫૦.

Jain Education International

00000

॥ ॐ अहँ नमः ॥ ॥ श्रीमन् मुक्तिकमल जैन मोहनमाला पुष्प-४७ ॥ प्रवचनप्रभावक सिध्दान्तमहोदधि श्रीमद्श्रीचन्द्रसूरिपुङ्गवप्रणीत प्राकृतभाषा-संस्कृत छायासंकलित



## ॥ बृहत्संग्रहणी सूत्र ॥

#### गुजराती अनुवादसह

(जिसमें मूल गाथा, छाया गाथार्थ, शब्दार्थ, विस्तरार्थ, पाँच परिशिष्ट, रंग-दो-रंगी कुल मिलाकर ७५ चित्र, संख्याबन्ध यन्त्र, विपुल संख्यामें टिप्पणी, आकृतियाँ, प्रान्ते मूल गाथासंक्षिप्त अर्थ सह, सुविस्तृत उपोद्घात तथा अत्यन्त उपयोगी चर्चा-विचारणात्मक वैज्ञानिक लेख आदिकी संकलना की है।) तथा इस ग्रंथ में जैन खगोल-भूगोळ के बारे में जैन शास्त्रो क्या कहते हैं इसकी सुंदर, प्रिय एवं महत्वपूर्ण समज

#### : अनुवादक :

पूज्यपाद समर्थवक्ताआचार्य महाराज १००८ श्रीमद् विजय मोहनसूरीश्वरजी महाराजके पहधर पू. आचार्य श्री विजय प्रतापसूरीश्वरजी महाराजके शिष्यरत्न पं. श्री धर्मविजयजी गणि शिष्य

> मुनिश्री यशोविजयजी (वर्तमानमें आचार्य श्री यशोदेवसूरिजी)

> > आवृत्ति-चौथी

कि. रू. २०१-००

वि.सं.२०५६

इ.सन्२००३



प्राप्तिस्थान-श्री मुक्तिकमलमोहन जैन 🗱 जैन साहित्यमन्दिर, पालीताना- ३६४ २७० ज्ञानमन्दिर 🗱 श्री मुक्तिकमल मोहन जैन ज्ञानमन्दिर रावपुरा, कोठीपोल, वडोदरा रावपुरा, पालीताना



किं. रु. २०१-००

नकत - १०००

#### आवृत्ति-चौथी

આ બૃહત્સંગ્રહણીરત્નનું અંગ્રેજી ભાષાંતર કરવું અશક્ય કે દુઃશક્ય છે. કેમકે આ જૈનધર્મનો ખાસ ગ્રંથ છે અને તેમાં સેંકડો શબ્દ પારિભાષિક છે. બીજા દેશના વિદ્વાન તે લોકોથી સર્વથા અજ્ઞાત છે. જૈનધર્મના તત્ત્વજ્ઞાનન ુંકે તેના પારિભાષિક શબ્દોનું લેશમાત્ર જ્ઞાન હોય નહીં એટલે અંગ્રેજી ભાષામાં જૈન પારિભાષિક શબ્દો યોજેલા મળે જ ક્યાંથી? એટલે અંગ્રેજી ડિક્ષ્નરીઓમાં પણ તે ક્યાંથી મળે? અંગ્રેજીમાં નવા શબ્દો તૈયાર કરવા હોય તો જૈનધર્મના વિદ્વાનો સાથે તેના અર્થને સમજી ચર્ચા-વિચારણા કરી પછી કંઈક આયોજન થઈ શકે ખરૂં! પણ તે કામ ઘણુંજ મુશ્કેલ છે. જૈનધર્મના ઊંડા રહસ્યોથી સભર શબ્દોના અર્થ કરવાનું કામ આજની પરિસ્થિતિમાં અશક્ય જેવું લાગે છે.

અમોએ અનુકૂળ શબ્દો મેળવવા જૈન વિદ્વાનોના લખેલાં અંગ્રેજી પુસ્તકો આપીને એક લેખકને સંગ્રહણીનું ભાષાંતર કરવાનુંકામ સં. ૨૦૪૧ આસપાસમાં સોંપ્યું. ૮-૧૦ ગાથાનું અંગ્રેજી પણ કર્યું. મેં અને મારા અન્ય સાથીએ વાંચ્યું પણ લાગ્યું કે મૂલ અર્થના ભાવને બરાબર સ્પર્શતું ન હતું. ઉલટું ગેરસમજ ઊભી થાય તેવું અને અપૂર્ણ હતું, એટલે અંગ્રેજી ભાષાંતર કરવાનું માંડી વાળ્યું. એક ઉપાય છે ખરો કે પારિભાષિક શબ્દો ન વાપરતાં તેમા ભાવ ને ચાલુ ભાષામાં રજૂ કરી વિષયો સમજાવી શકાય અને લખી પણ શકાય.

પરદેશના જૈન વિદ્યાર્થીઓને, વાચકોને અને અજૈન વાચકોને અંગ્રેજીમાં જૈનધર્મનું તત્ત્વજ્ઞાન, તેની ફિલોસોફી અને તેના આચાર-વિચારોને જાણવાની ભૂખ ખૂબ ઉઘડી છે. ત્યારે પરિસ્થિતિવશ મેં એ દિશામાં આગળ વધવાનું માંડી વાળ્યું. સં. ૨૦૪૯ –યશોદેવસરિ ડે અર્દ લમા



જેઓશ્રીતું જીવત સાગરસતું ગંભીર છે, જેઓશ્રીતી સુત્તેદ્યા અંત્રેક વિષયોત્તાંવિદ્યુત્સત્ત સંક્રસા પ્રવેશ કરવાવાળી છે. જેત્તની દાર્શતિક વિષયોત્ની વિક્રત્તા ઘડ્ડી જ પ્રશંસનીય છે. જેઓશ્રીતુંક્રમવિષયક સાહિત્યનું પ્રખર સુતિષ્ડ્રાતપડ્યું સુપ્ર સિદ્ધ છે, જેઓ વ્યાકરડા-ન્યાય-સાહિત્યાદિ શાસ્ત્રવિષયોતા સુજ્ઞાતા છે, આગત્મગ્રન્થોના સદલ્યાસી છે, જેઓ અંત્રેક ગ્રન્થ-ટીકા અંત્રે લેખોના કર્તા છે, અંત્રે જેઓનું

તત્વજ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં ઉચ્ચસ્થાન જૈન સમાજમાં જાણીતું છે.– જેઓશ્રીનું આત્મજીવન અહીતિશ સદ્ગુરુસેવામાંજ સુકેલું છે, જેમના વિનચ–વિવેક, ઔદાર્ચ, શાંતિપ્રિયતા, અને નિસ્પૃઠતાદિ સદ્ગુણો અન્યને પ્રેરપ્રાત્મક તેમજ બોઘપાઠ સમાન છે.–

જેઓશ્રી મારા પરમતારક છે, અને મારા ઉપરના જેમના મહાન ઉપકારો સદા અવિસ્મરપ્રીય છે, જેમની સત્કૃપાથી જ આ ગંથને દરેક રીતે મૂર્ત સ્વરૂપ મળી શકશું છે; તેઓશ્રીના આવા અનેક સદ્શુપ્રો અને ઉપકારોથી આકર્ષાઈ અંશે અંશે પપ્ર અનુપ્રી થવા બુહત્સંગ્રહપ્રી સૂત્ર નામનો આ ગ્રન્થ પરમ ગુરૂદેવ વિક્ષદ્વર્ય-

પૂ. પંન્યાસજી શ્રીમાન્ ધર્મવિજયજી મહારાજતા શુભ ચરણકમલમાં વિનીત અને નમ્રભાવે સાદર સમર્પણ કરી કૃતકૃત્ય થાઉં છું.

યશોવિજય (વિજય યશોદેવસૂરિ)

## સંપાદકીય

સંગ્રહ્શીની આ ત્રીજી આવૃત્તિ કોમ્પુટર પદ્ધતિએ તૈયાર કરવામાં આવી છે. અત્યારે વિ.સં. ૨૦૫૪ની સાલ ચાલે છે. વિ.સં.૧૯૮૮ ની સાલમાં મેં મારા હાથે કરેલાં ચિત્રો લીથો પ્રેસની પદ્ધતિએ તૈયાર કરાવ્યા હતા. ૫૫ તે વખતે લીથો પ્રેસનું કામ જોઈએ તેવું સંતોષકારક થતું ન હતું. એટલે ૫છી અમારા એક ચિત્રકાર પાસે અમોએ આ ચિત્રો વિ.સં. ૨૦૦૩ માં બહુ સુંદર રીતે પદ્ધતિસર નવા કરાવરાવ્યા.

પછી તે ચિત્રોનાં બ્લોકોનું કામ વિ.સં. ૨૦૧૭ માં મુંબઈમાં કરાવરાવ્યું એ બ્લોકોનું પ્રીન્ટ સંગ્રહ્ણીની બીજી આવૃત્તિમાં મુકવા માટે કરાવરાવ્યું.

ત્યાર પછી કોમ્પુટર ટાઈપથી સુંદર રીતે સંગ્રહશી તૈયાર થઈ ત્યારે સૌને એમ થયું કે ચિત્રોને ઓફસેટ પદ્ધતિથી થોડા નવા સ્વરૂપમાં છપાવાય તો સારૂં. એટલે આ ત્રીજી આવૃત્તિમાં સંપૂર્શ રીતે નહી પણ થોડી ઘણી રીતે ઓફસેટ પદ્ધતિએ થોડું ચિત્રોનું કામ કરાવ્યું છે. વાચકોને તે જરૂર ગમશે જ.

બીજી વાત ખાસ એ જણાવવાની કે લાખો-કરોડો કે અબજો માઈલની વસ્તુને એક નાનકડી સાઈઝમાં બતાવવી એ કોઈ રીતે જરા પણ શક્ય નથી જ. એમ છતાં વસ્તુનો કાંઈક સામાન્ય ખ્યાલ આપવા માટે નાની સાઈઝમાં ચિત્રો અહી આપવાનું કર્યું છે.

વિદ્યાર્થીઓને , સંગ્રહણીના પ્રશંસકોને થોડીઘણી પણ આછી ઝાંખી થાય એ માટે બાલચેષ્ટા જેવો પ્રયત્ન કર્યો છે.

આ જાતનાં પણ ચિત્રો આજ સુધીનાં સેંકડો વરસોમાં કોઈએ ક્યાં નથી. અમારા ક્ષયોપશમ પ્રમાણે પહેલી જ વાર ત્રણેય આવૃત્તિમાં પ્રગટ કર્યા છે.

આ ચિત્રોને કલરફુલ બનાવવામાં મુનિ શ્રી જયભદ્ર વિજયજીએ તથા ઉષા આર્ટના શ્રી અમીષ કાપડીયાએ પુરો સાથ અને સહકાર આપ્યો છે. તે બદલ તેમને ધન્યવાદ ઘટે છે.

ચિત્રાલેખનમાં જે કાઈ ક્ષતિઓ, ડીઝાયનની કે રંગની લાગે તો તે માટે અમને ક્ષમ્ય કરે.

સંપાદક-વિજય યશોદેવસૂરિ

# શ્રી શ્રીચન્દ્રસૂરિજ વિરચિત સંગ્રહ છીરિલ્લમ્



## અનુવાદકર્તા : બાલમુનિ શ્રી ચશોવિજચજી

(વર્તમાનમાં આ. શ્રી યશોદેવસૂરિજ)

અનુવાદ સંવત - ૧૯૮૮ થી ૯૦ અનુવાદ કર્તાની ઉંમર ૧૮ થી ૨૦

# ગ્રેન્થ પરિચય

સંઘપ્રિય કૃતિના કર્તા-શ્રી શ્રીચંદ્રસૂરિજી
ભાષા - પ્રાકૃત
મૂલગાથા - ૩૪૯
સન્મય - બારની સદી

## અનુવાદ પદદ્ધતિ

- ૧. મૂલગાથા
- **ર.** સંસ્કૃતછાયા
- 3. શાબ્દાર્થ
- ૪. ગાથાર્થ
- પ. વિશેષાર્થ
- 🛊 અનુવાદનાં પૃષ્ઠ 🛛 🧧 🕏
- 🔹 પાંચ પરિશિષ્ટોનાંપૃષ્ઠ -
- 🏶 ભૂગોળ-ખગોળ સહિત ત્રણેયલોકને લગતા-

#### ૭૫ ચિત્રો

uu

| 🐞 મૂલ ગાથા - સંક્ષિપ્ત  |       |
|-------------------------|-------|
| અર્થ સહ પૃષ્ઠ -         | чо    |
| 🏶 ચન્ત્રો - કોઠાઓ -     | 928   |
| 🗰 ટીપ્પણીઓ -            | ବ୍ରେଡ |
| 🏶 પ્રસ્તાવનાનાંપૃષ્ઠ -  | 30    |
| 🗰 विज्ञाननो सेज पृष्ठ - | 83    |
| કુલ પૃષ્ઠ -             | 903ર  |
| 20 00 11 00             |       |

# संग्रहड़ी ग्रन्थ अंगेनी तथा अन्य वियारडा।

#### લેખક: વિજય યશોદેવસૂરિ

જૈનધર્મમાંપદાર્થવિજ્ઞાન અને કર્મવિજ્ઞાન ઉપર વિપુલ સાદિત્ય સર્જાયું છે. આ સંગ્રહણી પ્રધાનપણે પદાર્થવિજ્ઞાનનો પરિચય આપતી અજોડ અને અનુપમ કૃતિ છે. ચૌદરાજલોક સ્વરૂપ અખિલ બ્રહ્માંડ અને તદ્વર્તી રહેલા અનેક પદાર્થોનો પરિચય આપતો આ ગ્રન્થ છે એટલે જૈન કે અજૈન કોઈપણ વ્યક્તિને જૈનધર્મનુંવિરાટ વિશ્વ કેવુંછે એનો સારો એવો ખ્યાલ અભ્યાસીઓને મનગમતી આ કૃતિથી મળી રહેશે.

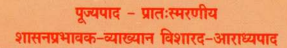
આ ગ્રન્થમાંઅનેક બાબતો એવી પણ છે કે જે જલદી ન સમજાય, જલદી સાચી ન લાગે. અનેક શંકા-કુશંકાઓ પણ ઉત્પન્ન કરે. આવી શંકાસ્પદ અનેક બાબતોની પ્રશ્નોત્તરી વરસો પઠેલાંબનાવી હતી પણ તત્કાલ હાથમાં ન આવવાથી આ ગ્રન્થમાંરજૂ થઈ શકી નથી.

સ્વર્ગ અને નરક અપ્રત્યક્ષ છે એટલે અપ્રત્યક્ષ બાબતો પ્રત્યે અનેક શંકાઓ અને જિજ્ઞાસાઓ ખડી થાય તે સ્વાભાવિક છે. પણ શાસ્ત્રો સીમિત છે, વાણી સીમિત છે, શબ્દો પણ સીમિત છે એટલે જેવું અને જેટલું ઠોય તેથી બદુ જ ઓછુંરજૂ થઈ શકે છે. બાકી વિરાટ વિશ્વ અનેક રહસ્યોથી ભરેલુંછે એનો તાગ લેવો શક્ય નથી.

બીજું આજની વૈજ્ઞાનિક ખગોળ-ભૂગોળ સાથે જૈન શાસ્ત્રીચ ખગોળ-ભૂગોળ સાથે તુલના કરવાની કોશિશ કરવી એ મગજને ખાલી કસરતકરવાજેવું થશે.

વિજ્ઞાન અને ટેકનોલોજના યુગમાં રેડિયો, ટેલિવિઝન, કોમ્પ્યુટર, રોબેટ, વિડિયો, ટેલિફ્રોન, એસ.ટી.ડી., ફ્રલેક્ષ - આવી આવી અનેક શોધોએ આશ્ચર્યજનક આવિષ્કારો સર્જ્યા છે ત્યારે એના આધારરૂપ પાયામાં જૈન કર્મવાદ, અણુવિજ્ઞાન વગેરેની થિઅરી કઈ કઈ છે? તે માટે જૈન-વૈજ્ઞાનિક ભેજાઓએ ખોજ કરવી જરૂરી છે.

વૈજ્ઞાનિક શોધો જ્યારે જૈનશાસ્ત્રનાંઅનેક તથ્યોને સાચા ઠેરવી રહી છે ત્યારે જૈનશાસ્ત્રનાં બીજાં અનેક તથ્યોને પૂરવાર કરી આપવા માટે પણ જૈન વૈજ્ઞાનિકો ઊભા થવા જોઈએ!



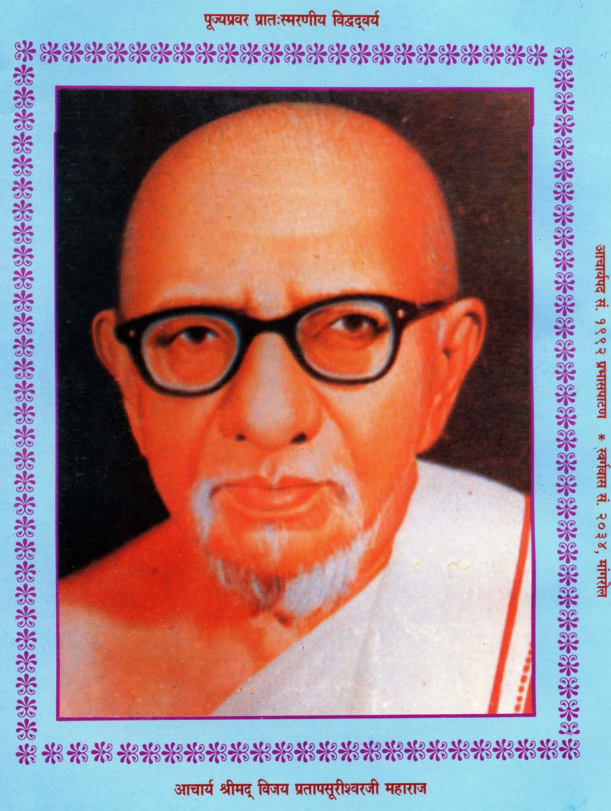


न्यासपद सं. १९७३ राजनगर

ाचायपद स. १९८० राजनग

जन्म सं. १९३५ सिद्धक्षेत्र-पालीताना \* दीक्षा सं. १९५७ महेसाणा

जैनाचार्य श्री १००८ श्री विजय मोहनसूरीश्वरजी महाराज (स्वर्गवास सं. २००१ डभोई)



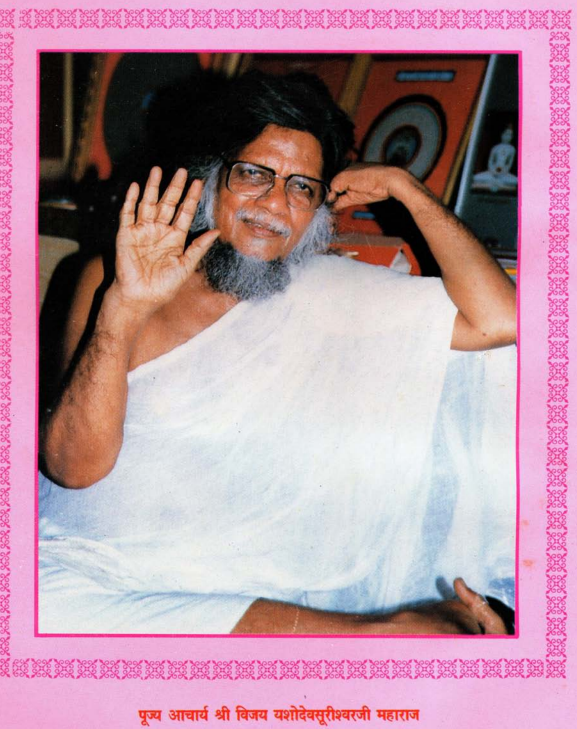
#### परमपूज्य युगदिवाकर



## आचार्य श्री विजय धर्मसूरीश्वरजी महाराज

Jain Education International

#### श्री बृहत्संग्रहणीसूत्रग्रन्थना अनुवादक साहित्यकलारत्न



(भूतपूर्व मुनिश्री यशोविजयजी)

जन्म सं. १९७२ दर्भावती (डभोई) \* दीक्षा सं. १९८६ कवंबगिरि

## 

નોંધ :-- જૈન પરિભાષામાં જૈનશાસ પ્રમાણે દેશ્ય-અદેશ્ય વિરાટ વિશ્વને 'લોક' શબ્દથી, અને તે માપમાં ચૌદરાજ પ્રમાણ હોવાથી ''ચૌદરાજ લોક'' આ શબ્દોથી ઓળખાવવામાં આવ્યું છે. આ વિરાટ વિશ્વ-લોકમાં જે જીવો છે તે ચાર ગતિ-ચાર વિભાગમાં વિભક્ત થએલા છે. 'વિભાગ' શબ્દને શાસીય શબ્દમાં 'ગતિ' અર્થમાં સમજવો. ગતિઓ-નરક, મનુષ્ય, તિર્થય અને દેવ આ ચાર છે, અને ઊધ્વક્રિરે રહેલા વિરાટ લોકને અન્તિમ છેડે 'મોક્ષ' સ્થાન આવેલું છે. જ્યાં લોક-વિશ્વની સમાપિત થાય છે.

આ સંગ્રહક્ષી ગ્રન્થમાં મુખ્યત્વે ચાર ગતિ અંગે અને મોક્ષ અંગે જરૂરી એવું વર્ક્ષન કરવામાં આવ્યું છે, એમાં સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલલોકનો સમાવેશ આવી જાય છે. ટૂંકમાં કહીએ તો જૈન વિશ્વ અને જૈન તત્ત્વજ્ઞાન અને તેના વિવિધ પદાર્થો, સ્થાનોનું જાક્ષપક્ષું મેળવવા માટે આ ગ્રન્થ ખૂબ જ મહત્ત્વનો અને ઉપયોગી છે.

જૈનસંઘમાં અતિ પ્રચલિત પાઠય પુસ્તક તરીકે ગણાતાં, સુપ્રસિદ્ધ એવા આ સંગ્રહણી ગ્રન્થના ભાષાંતરની અનુક્રમણિકા આપવામાં આવે છે.

**મુલાસે** મારા ઘક્યા વિદ્વાન મિત્રોના અને આજના શિક્ષિત લોકોના અને મારા અનુભવની વાત છે કે હાલમાં મોટાભાગના લોકો પ્રન્થપરિચય, પ્રન્થની અનુક્રમક્ષિકા અને પ્રન્થની પ્રસ્તાવના પ્રથમ જુએ છે, અને એ દ્વારા પ્રન્થ પ્રત્યેની શ્રદ્ધા કેળવે છે. આ ખ્યાલ મને હોવાથી આ વખતે અનુક્રમક્ષિકા દ્વારા વાચકોને પ્રન્થના પદાર્થો-વિષયોનો શીધ ખ્યાલ મળે એટલે વચ્ચે વચ્ચે લેખનની નવીનતા દાખલ કરીને અનુક્રમક્ષિકાને ઉપયોગી અને આકર્ષક બનાવી છે. આ વિષયના રસિયાને તે ગમશે પક્ષ સંભવ છે કે કેટલાકને અનુક્રમક્ષિકામાંનો મારો આ ઉમેરો ન પક્ષ ગમે, વેવલાવેડા જેવો પક્ષ લાગે, પક્ષ એ તો સહુના સમજના ગજ જુદા હોઈ શકે છે, પક્ષ બુદ્ધિમાન સુજ્ઞો આજના ઝડપી યુગના અનુસંધાનમાં મારા આ પ્રયત્નને શ્રદ્ધા છે કે જરૂર આવકારશે.

| વિષયનિર્દેશ                                                                                                                                                                          | ગાવા સંખ્યા     | પુષ્ઠ સંખ્યા        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|---------------------|
| – પ્રંથ માટે આવશ્યક અનુબંધચતુષ્ટયમાં પ્રથમ મંગલ                                                                                                                                      | ×               | 9 - 8               |
| અનુબન્ધ એટલે મંગલાચરક્ષ, એ નિમિત્તે નવકારમંત્રનો મહિમા,<br>મંગલના પ્રકારો આદિ                                                                                                        | ×               | 8-6                 |
| –ગ્રન્થનો પ્રારંભ-ગાથા પહેલી, મંગલ અર્થ અને પંચ-<br>પરમેષ્ઠીઓના સ્વરૂપની ઝાંખી                                                                                                       | 2 <u>9</u><br>2 | 6 - 99              |
| —આ ગ્રન્થનું બંધારસ નવદ્વારો ઉપર છે. ગ્રન્થકાર ચારે ગતિની<br>વ્યાખ્યાઓ નવદ્વારો કે પ્રકારો દ્વારા કરવાના છે. તેથી નવદ્વારોના<br>નામોનો ઉલ્લેખ અને બાકી રહેલા ત્રસ અનુબન્ધની વ્યાખ્યા | 8 2             | 99 - 9 <del>3</del> |

٩

#### [?]

#### સ્થિતિદ્વાર

| વિષયનિર્દેશ                                        | ગાથા સંખ્યા        | પુષ્ઠ સંખ્યા |
|----------------------------------------------------|--------------------|--------------|
| देवाधिकार                                          |                    | -            |
| – સ્થિતિ એટલે આયુષ્યની વ્યાખ્યા                    | <u>۹</u>           | 98           |
| પ્રથમ ચાર ગતિ પૈકી પ્રથમ દેવગતિ સંબંધી દેવ-દેવીઓના | કરોડો વર્ષના અપાર- | લાંબા આઉખાની |

વાત કરે છે.

#### 🐮 દેવલોકની પ્રથમ ભવનપતિનિકાય 🛞

--પ્રથમ અધોલોક એટલે પાતાલમાં આવેલી ભવનપતિનિકાયનાં દેવ- <sup>૧</sup>/<sub>૨</sub>-૪ ૧૪ - ૧૭ દેવીઓનાં આયુષ્યનું વર્જ્ઞન

નીધ —ભારતીય કાલમાન મુજબ આ દેશમાં વિપલ, પળ, ક્ષણ, મુહૂત, ઘડીનાં માનો હતાં, અને આજે છે. વિશ્વની ધરતી ઉપર બ્રીટીશ સામ્રાજ્ય સ્થપાવું ત્યારથી પ્રતિસંકન્ડ, સેકન્ડ, મીનીટ, કલાકનાં માન દાખલ થયાં, આજે સેકન્ડ મીનીટનાં માન સર્વત્ર પ્રસિદ્ધ છે, પછ્ય જૈનવિજ્ઞાનગણિતે સેકન્ડનો અનેક અબજોમો ભાગ માપ્યો છે અને તે માનને માટે 'સમય' એવો જૈન પારિભાષિક શબ્દ યોજ્યો છે. એક સમય એટલે સેકન્ડનો અસંખ્યાતમો ભાગ. સંખ્યાવાયક ખર્વ નિખર્વ શબ્દોથી ગલાતી સંખ્યા પૂર્ણ થાય પછી અસંખ્યાતની સંખ્યા શરૂ થાય છે. જો કે આજના વૈજ્ઞાનિકોએ ઇલેકટ્રોનિક વગેરે સાધનો દારા એક સેકન્ડનો અનેક કરોડમો ભાગ માપી બતાવ્યો છે. ઇલેક્ટ્રોનિક અને વીજાણુ સાધનોએ ૧ ઈચનો ૧૦ કરોડથી વધુ સૂક્ષ્મ ભાગ માપ્યો છે અને જાતે દિવસે વધુ સૂક્ષ્મ યંત્રો શોધાતાં સમયને માપી તો નહીં શકે પક્ષ **સમય**ની સૂક્ષ્મતાની ઝાંખી કરાવીને જૈન વિજ્ઞાનની **સમય**. શબ્દની યથાર્થતાને જરૂર પૂરવાર કરી દેશે, આ માટે માત્ર સમયની જ રાહ જોવાની રહી.

समय એ કાળનું અન્તિમમાં અન્તિમ માન છે, હવે એમાં બે ભાગ પાડવાની જગ્યા નથી હોતી. હવે અહીંયા समयની વ્યાખ્યા, કાળ શું પદાર્થ છે તે અને समयથી લઇને ★શીર્ષપ્રહેલિકા સુધીની ગણનાપાત્ર સંખ્યા અને ત્યારપછી પલ્યોપમ સાગરોપમ છેવટે જૈન વિજ્ઞાનમાં કાળનો પ્રારંભ समय શબ્દથી થાય છે એમ એનો અન્તિમ છેડો पुद्दगलपरावर्तन નામના માને પૂર્ણ થાય છે. અહીંયા લખાણમાં એની પણ વાત કરશે. એ દરમિયાન આવલિકા વગેરે માપની વ્યાખ્યા બતાવશે.

| વિષયનિર્દેશ                                                                                                                                         | ગાથા સંખ્યા | પુષ્ઠ સંખ્યા    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------|
| પલ્યોપમ સાગરોપમનું સવિસ્તૃત સ્વરૂપ                                                                                                                  |             |                 |
| – કાળ–વખત શું છે તેની વ્યાખ્યા સાથે સમયની વ્યાખ્યા                                                                                                  | ×           | <b>1</b> 9 - 24 |
| – આ 'સમય' માનથી લઇને શીર્ષપ્રહેલિકા સુધીનાં કાળ પ્રમાક્ષોનું<br>જૈન કાળની બીજે ભાગ્યેજ જાણવા જોવા મળે તેવી સંખ્યાઓને<br>દર્શાવતું આશ્વર્યજનક કોષ્ટક | ×           | २२ - २५         |
| –'સમય' પછીથી આવે આવલિકા, પછી શ્વાસોચ્છવાસ, પછી પ્રાણ,                                                                                               |             | 29 - 24         |

★ શીર્ષપ્રહેલિકા અંકોમાં પ્રથમ પ૪ આંકડા લખાય પછી ૧૪૦ મીંડા ચઢાવી દેવા એટલે તેટલી સંખ્યા આવે. વાચના ભેદના કારણે ૭૦ અંક ૧૮૦ મીંડા મળીને ૨૫૦ ની સંખ્યા પણ બતાવી છે.

| [3]                                                                                                                                                                                                                |             |              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--------------|
| વિષયનિર્દેશ                                                                                                                                                                                                        | ગાથા સંખ્યા | યુષ્ઠ સંખ્યા |
| સ્તોક, લવ, ઘડી, મુહૂર્ત, દિવસ, મહિનો, વર્ષ, યુગ આ દરેક<br>કાળમાનની વ્યાખ્યા યુગ પછીથી ઠેઠ શીર્ષપ્રહેલિકા સુધીની જંગી<br>સંખ્યાઓ, તે પછી પલ્યોપમ, સાગરોપમ અને ઠેઠ પુદ્દગલપરાવર્ત<br>સુધીના મહાકાય જેવા કાળનું વર્શન | ×           | २१ - २५      |
| – પલ્યોપમ માટે પ્રથમ પલ્ય કુવામાં ભરવાના વાળના દષ્ટાંતથી<br>પ્રારંભ                                                                                                                                                | ×           | २४-२७        |
| જી પલ્યોપમ સાગરોપમનું સ્વરૂપ જી                                                                                                                                                                                    |             |              |
| અહીંથી છ પ્રકારનાં પલ્પોપમ અને છ પ્રકારનાં સાગરોપમનું<br>વર્જાન શરૂ, અવસર્પિક્રી નામના (ઉતરતા) કાળનું સ્વરૂપ વર્જાવતાં<br>તેનાં છ આરાઓનું સ્વરૂપ. [આરો એટલે વિભાગ.]                                                | ×           | <i>૨૭-૩૮</i> |
| –પ્રથમ ૧૦ પ્રકારનાં દેવતાધિષ્ઠિત કલ્પવૃક્ષો, સ્રી-પુરુષની કલાઓ,<br>તીર્થકર આદિ ૬૩ શલાકા આદિ પુરુષો કયારે જન્મે તે અને<br>પ્રલયકાળ વગેરે અનેક હકીકતો                                                                | ×           | <i>3२-3८</i> |
| –અવસર્પિક્રી પછી આવતા ઉત્સર્પિક્રી (ચઢતા) નામના કાળના છ<br>આરાઓનું સ્વરૂપ                                                                                                                                          | ×           | 36-80        |
| –પડતો સમય અને ચઢતો સમય બંને મલીને એક કાલચક્ર થાય<br>છે, એમાં પડતો કાળ અને ચઢતો કાળ એટલે અવસર્પિછી કાળ,<br>ઉત્સર્પિલી કાળ. બંને કાળના ભેગાં થવાથી સર્જાતા જૈન ગઊત<br>મુજબના कालचक्रની (એટલે મહાકાળની) વ્યાખ્યા      | ×           | 3८-४०        |
| –'પુદ્દગલપરાવત' આ નામના અકલ્પનીય એવા અન્તિમ કોટિના<br>મહ્યતિમહાકાળની વ્યાખ્યા પ્રસંગે આઠ પ્રકારનાં પુદ્દગલપરાવર્તોની                                                                                               | ×           | 80-83        |

## [વિશિષ્ટ પ્રકારના જૈનકાળમાનની સમાપ્તિ થઈ]

| *                                                                                                      |                    |                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|----------------|
| પહેલો દેવગતિ અધિકાર                                                                                    |                    |                |
| –દેવની બીજી વ્યંતર અને ત્રીજી જ્યોતિય, આ બંને નિકાયનાં<br>દેવ-દેવીઓનાં આયુષ્ય                          | ¥, Ę, G            | 88-89          |
| –ચોથી વૈમાનિક ( વિમાનવાસી ) દેવોનાં પ્રકારો અને તે નિકાયનાં<br>દેવોનાં આયુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય સ્થિતિ | ८-८ <mark>२</mark> | ૪૭-૫૨          |
| – એ જ દેવોની જયન્ય સ્થિતિ<br>– વૈમાનિક દેવીઓની જયન્ય-ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ                             | 6-802<br>88-82     | 4२-4४<br>4४-49 |
|                                                                                                        |                    |                |

સમજ

#### [8]

|                                                                                                                |             | _              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------------|
| વિષયનિર્દશ                                                                                                     | ગાથા સંખ્યા | પૃષ્ઠ સંખ્યા   |
| જ સ્થિતિદારમાં જ બીજી પ્રકીર્ણક હ                                                                              | કીકતી 🏶     |                |
| -દરેક દેવલોકના ઇન્દ્રોની અગ્રમહિષીઓની સંખ્યા                                                                   | 83          | 49-46          |
| -વૈમાનિક કલ્પના જુદા જુદા દેવલોકમાં પ્રતર સંખ્યા (પ્રતર-એટલે<br>મજલાઓ-માળાઓ) કેટલી તે                          | 28          | 4८-६०          |
| · હવે તે જીદા જીદા પ્રતરો-મજલાઓમાં રહેતા દેવ-દેવીઓનાં જપ-ય-<br>ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય જાણવાનું કરણ–ઉપાય શો ?          | 24-25       | <i>६०-६६</i>   |
| – બાર દેવલોકના ઇન્દ્રોનાં નિવાસ સ્થળો                                                                          | 99          | <i>६९-६७</i>   |
| – દેવલોકમાં વર્તતા લોકપાલોનાં નામ અને આયુષ્ય                                                                   | 96          | <i>६७-६८</i>   |
| \star પહેલું સ્થિતિદાર સમાપ્ત થયુ                                                                              | í*          |                |
| *                                                                                                              |             |                |
| દ્વિતીય ભવનદાર (રહેવાનાં મુકામો-                                                                               | ખાવાસો)     |                |
| 🕸 દેવની પહેલી ભવનપતિનિકાયનું                                                                                   |             |                |
| આપક્ષી ધરતીની નીચે-અધોલોકમાં વસતા ભવનપતિ દેવોની દશ<br>નિકાયો (–વિભાગો) નાં નામો                                | 96          | <i>₹Ŀ-90</i>   |
| દશે નિકાયોનાં વીશ ઇન્દ્રો (મુખ્ય માલિકો)નાં નામ અને પ્રાસંગિક<br>તે દેવની સામાન્ય તાકાત કેટલી જબરજસ્ત છે તે    | 20-22       | 90-93          |
| દેવોનાં સર્વોપરિ માલિક ગણાતા ઇન્દ્રોનાં ભવનો-મુકામોની કુલ<br>સંખ્યા અને તેનું સ્થાન                            | २उ-२६       | 93 <b>-9</b> 9 |
| વિભાગવાર કર્યા દેવ કોણ છે ? તે ઓળખી શકવા માટે મુગટમાં<br>રહેલાં ઓળખ ચિહ્નો કર્યા છે તે કહે છે                  | રહ          | <u>99-97</u>   |
| દશે નિકાયવર્તી દેવોનાં શરીરનો અને તેમનાં વસ્ત્રોનો વર્જ્સ-રંગ<br>કર્યો ?                                       | ₹८-२૯       | 92-20          |
| ઇન્દ્રોના પરિવારમાં 'સામાનિક' શબ્દથી ઓળખાતા દેવો તથા<br>ઇન્દ્રનું ધ્યાન રાખનારા 'આત્મરક્ષક' દળના દેવોની સંખ્યા | 30          | 60-63          |
| <i>.</i>                                                                                                       | _           |                |

#### \* બીજા વ્યત્તર નિકાયના દેવોનો અધિકાર \* (ભવનપતિના થોડા અધિકાર સાથે)

**નોંધ** :— ધરતી ઉપર આવીને સુખઃદુખ આપનારાં કેટલાક જે દેવ-દેવીઓ છે તે મુખ્યત્વે વ્યત્તર નિકાયના વિશેષ હોય છે. કેમકે વ્યત્તર દેવો અને મનુષ્યજીત વચ્ચે વિશેષ અંતર નથી હોતું. એ દેવો ભવસ્વભાવે મનુષ્યની વસ્તીમાં કુતુહલવૃત્તિથી, મનમોજથી આવીને વસવાનું ઠીક ઠીક પસંદ કરતા હોય છે તેથી જ તે 'વ્યંતર' કહેવાય છે. ભૂત વળગે છે. ઝંડ વળગે છે, મેલડીઓ, આમ ભૂત, પ્રેત, ડાકક્ષ સક્ષસ વગેરે જે વળગે છે-મનુષ્યના શરીરમાં પ્રવેશ કરે છે, ઘરવાસ કરે છે તે દેવ-દેવીઓ પ્રાયઃ વ્યત્તરનિકાયનાં હોય છે.

२४ तीर्थंडरना यक्ष-यक्षिशीओ ते व्यन्तरनी यक्ष नामनी निडायना ४ छोय छे.

| વિષયનિર્દેશ                                                                                                                                                                                                | ગાથા સંખ્યા | પુષ્ઠ સંખ્યા    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------|
| – વ્યત્તરનાં નગરોનું વર્શન અને સ્થળ                                                                                                                                                                        | 31          | 68-64           |
| – વ્યત્તરોનાં નગરોવર્તી ભવનો અને ભવનપતિનાં ભવનો અને તેના<br>આકારોનું વર્જાન                                                                                                                                | 32          | 64-65           |
| – વ્યત્તરદેવોનાં દેવાંગના સાથેના વિલાસીસુખના વર્જાનનો નિર્દેશ માત્ર                                                                                                                                        | 33          | 65              |
| – વ્યત્તરીનાં નગરો કેવાં કેવાં મીટાં હીય છે તે                                                                                                                                                             | 33          | 65-69           |
| – પિશાચ, ભૂત, પ્રેત, રાક્ષસ, કિન્નર, ગંધર્વ ઇત્યાદિ દેવો (જમીનના<br>ભૂગર્ભમાં અતિ દૂર રહેલી) વ્યત્તર નિકાયનાં હોય છે. એનાં<br>નામો શું છે તે                                                               | 38-34       | <i>८७-८७</i>    |
| – આઠ નિકાયનાં અધિપતિ ગણાતા ૧૬ ઇન્દ્રોનાં નામો                                                                                                                                                              | 35-39       | 66-60           |
| – અલગ અલગ નિકાયનાં વ્યત્તરોને ઓળખવા માટે વિમાનની<br>ધ્વજામાં કયા ચિહ્નો હોય છે?                                                                                                                            | 36          | 69              |
| – વ્યત્તરોનાં શરીરનો વર્ક્ષ કેવો છે?                                                                                                                                                                       | 30          | 69-62           |
| વાક્રવ્યન્તરોનું વર્જ્ઞન સાથે સ્પષ્ટ રીતે પહેલીજવાર વાચકોને<br>ચૌદરાજલોકનું સમભૂતલા નામનું ધ્રુવલેવલ સ્થાન જાક્ષવા મળશે                                                                                    |             |                 |
| - વ્યત્તરના પેટાભેદ ગણાતા આઠ જાતના વાછાવ્યત્તરોનાં નામો                                                                                                                                                    | 80-89       | 62-69           |
| – વિજ્ઞાને નક્કી કરેલાં સી-લેવલ-દરિયાઇ ધ્રુવમાપની જેમ જૈનવિજ્ઞાનમાં<br>ભૂગોળ-ખગોળનું, લેવલ 'સમભૂતલા' શબ્દથી ઓળખાતું લેવલ<br>છે તે આ પૃથ્વીમાં કઇ જગ્યાએ છે ? તેનું શાસ્ત્રીય પુરાવાઓ<br>સાથે વિસ્તૃત વર્લન | 80-89       | <u> </u>        |
| – वाध्रव्यन्तरना ८ विભाञना १९ ઇन्द्रीनां नामो                                                                                                                                                              | 82-83       | 69-66           |
| – વ્યત્તર-જ્યોતિષ આ બંને નિકાયના ઇન્દ્રોની તેમજ તેના સામાનિક<br>તથા આત્મરક્ષક દેવોની સંખ્યા                                                                                                                | 88          | <u> CL-CC</u>   |
| 🏶 દેવોનો પ્રાસંગિક પ્રકાર્શક અધિકા                                                                                                                                                                         | 2 <b>\$</b> |                 |
| – ચારે નિકાયનાં દેવોનાં કાર્ય અને કક્ષાને અનુલક્ષીને શાસનવ્યવસ્થા<br>વગેરે માટે પાડેલા ૧૦ વિભાગોનાં નામ અને તેનું વર્સન                                                                                    | ४५          | 66-902          |
| – પોતાના દેવલોકની સુરક્ષા-વ્યવસ્થા માટે સાત પ્રકારની સેના<br>(-લશ્કર) કઈ કઈ છે તે                                                                                                                          | 85          | <i>१०२-१०</i> ३ |

**વિષયનિર્દેશ ગાથા સંખ્યા પૃષ્ઠ સંખ્યા** – દરેક ઈન્દ્રના સલાહકાર તરીકે નિયુક્ત થએલા (આજના સંસદ ૪૭-૪૮ ૧૦૩-૧૦૪ સભ્યો જેવા) ૩૩-ત્રાયસ્થિંશક દેવોનું વર્જાન – ભવનપતિ-વ્યત્તર નિકાયાશ્રયી લઘુપરિશિષ્ટ' નં. ૧–૨ × ૧૦૫-૧૦૬

[ 8 ]

#### 🔹 દેવલોકની ત્રીજી જ્યોતિષી નિકાય 🏶

**નોંધ-** ધરતીના દેવોની વાત પૂર્ણ થઇ. હવે આપસી ઉપર વર્તતા આકાશમાં રહેલા રોજ દેખાતા સૂર્ય-ચન્દ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તાસનાં દેવો<sup>૧</sup> તેમનાં વિમાનો વગેરેને લગતું વર્જાન.

| વિષયનિર્દેશ                                                                                                                                                                                                                               | ગાથા સંખ્યા | પૃષ્ઠ સંખ્યા     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------------|
| <i>– આકાશમાં દેખાતું જ્યોતિષચક જૈત શાસમાન્ય ખર્ચાળના હિતાબે</i><br>'સમભૂતલા પૃથ્વી' લેવલથી (ન્બિન્દુથી) તારા, <sup>ર</sup> સૂર્ય, ચન્દ, નક્ષત્ર,<br>શ્રહ્યે વગેરે કેટલાં દૂર છે તે જૈનપરિભાષાના માપ મુજબ જજ્ઞાવેછે                        | 8C          | 9 <i>09-906</i>  |
| – આકાશમાં દેખાતું તારા, સૂર્ય, ચન્દ્ર, ત્રહ, નક્ષત્રયુક્ત એવું<br>જ્યોતિષચક જૈન ખગોળની માન્યતા પ્રમાલે 'સમભૂતલા પૃથ્વી'<br>લેવલ (નબિન્દુ) થી આકાશમાં ઉંચે કેટલે દૂરથી શરૂ થાય છે ?<br>અને તે પછી કેટલી ઉંચાઇએ તે પૂર્લ થાય છે તેનું વર્શન | 80          | <i>१०७-१०८</i>   |
| – સ્વાતિ અને અભિજિત નક્ષત્રની ચારગતિની વ્યવસ્થા                                                                                                                                                                                           | 40          | 906              |
| – તારા, સૂર્ય, ચન્દ્ર આદિ પાંચ પ્રકારના જ્યોતિષી દેવોનાં વિમાનોનો<br>ક્રમ કેવી રીતે છે ? અને પરસ્પર એકબીજાથી કેટલે અંતરે દૂર<br>રહીને કરે છે તે                                                                                           | 49          | <i>१०८-११०</i> . |
| <b>નોંધ</b> –જ્વોતિષી દેવો બે પ્રકારે છે, ચર અને સ્થિર. મનુખ્યલોકમાં<br>ચર છે અને તેથી બહાર લોકાન્ત સુધી સ્થિર છે.                                                                                                                        |             |                  |
| – મેરુ પર્વતથી ચર-ગતિમાન જ્યોતિષચક્ર કેટલું દૂર રહીને કરે<br>અને સ્થિર જ્યોતિષચક્ર ચૌદરાજ લોકના મધ્યભાગના અંતિમ<br>છેડાથી અંદર કેટલે દૂર રહીને કરે છે તે                                                                                  | <i>५२</i>   | ? <i>?0</i> -??? |
| - જ્યોતિષી વિમાનોની આકૃતિ કેવી છે? અને તે શેનાં બનેલાં છે તે                                                                                                                                                                              | 43-48       | 111-113          |
| – જ્યોતિષીઓનાં વિમાનોનું માપ કેટલું ?                                                                                                                                                                                                     | 44          | 228              |
| – મનુષ્ય જાતિને ઉત્પન્ન થવાનું ક્ષેત્ર કયું અને કેટલું ?                                                                                                                                                                                  | 45          | 994-996          |
| – મનુષ્યક્ષેત્રમાં ચર-ફરતા જ્યોતિષી વિષાનો છે જ્યારે મનુષ્યક્ષેત્ર<br>બહાર સ્થિર છે, તો આ સ્થિર વિષાનોનું પ્રમાલ કેટલું ?                                                                                                                 | 45          | 994-996          |

૧. આજનું વિજ્ઞાન વિમાનો અને તેમાં દેવો રહે છે તે વાત માનતું નથી. જો કે આજે તે પ્રયોગશીલ અવસ્થામાં છે. પણ એક દિવસ આવશે કે તેઓ આકાશી પ્રહોમાં જીવન છે, વસતી છે અને જે છે તે માનવી કરતાં બુદ્ધિ-શક્તિ બધામાં વધુ ચઢીયાતાં છે એમ પૂરૂં સ્વીકારશે.

ર. આજના વિજ્ઞાન સાથે જૈન વિજ્ઞાનની વાત મેળ ખાતી નથી.

2

| વિષયનિર્દેશ                                                                                                                                  | ગાથા સંખ્યા                                  | પુષ્ઠ સંખ્યા    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------|
| – મનુષ્યોનાં જન્મ મરસ (૪૫ લાખ યોજનના) મનુષ્યક્ષેત્રમાં જ<br>થાય તેથી બીજે કયાંય નહિ તે વાત                                                   | 45                                           | 294-996         |
| અઢીદ્વીપ પ્રમાણ મનુષ્યક્ષેત્રમાં અવશ્ય કયા ભાવો પ્રવર્તે છે અને<br>અઢીદ્વીપની બહાર કઇ કઇ બીનાઓ-બાબતો કદી બનતી નથી<br>તેની વિગતો              | <i>4                                    </i> | 994 99 <i>८</i> |
| – ચર જ્યોતિષી વિમાનોની ગતિમાં કેવી તરતમતા છે તે અને<br>પશુનું રૂપ ધારણ કરી વિમાનને ઉપાડી વહન કરનારા આભિયોગિક<br>દેવો કેવાં રૂપો કરે છે વગેરે | <i>49-42</i>                                 | <u>११८-१२०</u>  |
| – એક ચન્દ્રને પ્રહાદિકનો પરિવાર કેટલો છે ?                                                                                                   | 46                                           | 929-922         |
| – તારાઓની સંખ્યા નિશ્ચિત ક્ષેત્રમાં કઇ રીતે સમાઇ શકે ?                                                                                       | ξO                                           | 122-123         |
| – સહુ પ્રહ કોક્ષ છે ? તેનો વર્ક્ષ અને તેની ગતિ શું ? તે ચન્દ્રમાની<br>સાથે કરે છે ?                                                          | Ę ?                                          | 858-856         |
| – રાહુના પ્રકારી, રાહુના કારણે જ તિથિઓ, શુકુલપક્ષ અને કૃષ્યપક્ષનું<br>સર્જન તથા ત્રહણ થાય છે વગેરે બાબતોનું વર્શન                            | <i>६१</i>                                    | 828-826         |
| – જંબૂતીપના આકાશમાં એક તારાથી બીજા તારા વચ્ચેનું અંતર<br>કેટલું ?                                                                            | हर                                           | 926-926         |
| –જંબૂદ્ધીયમાં આવેલા મેરુપર્વતની નજીકના નિષધ અને નીલવંત<br>નામના જંગી પર્વતો આગળના આકાશમાં ફરતા તારાઓ વચ્ચે<br>અંતર કેટલું છે ?               | ĘĴ                                           | <i>१२८-१30</i>  |
| – વચમાં પર્વતના શિખરોનો વ્યાઘાત થતાં અને નિવ્યધાિત રહેતાં<br>તારાઓ વચ્ચે જથન્ય-ઉત્કૃષ્ટ અંતર કેટલું હોય છે ?                                 | <i>६४</i>                                    | <i>130</i>      |
| – મનુષ્યલોક (ક્ષેત્ર)ની બહાર સ્થિર રહેલાં ચન્દ્રો અને સૂર્યો વચ્ચે<br>પરસ્પર અંતર કેટલું ?                                                   | ĘŲ                                           | 939-932         |
| – મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર ચન્દ્રથી ચંદ્રનું સૂર્યથી સૂર્યનું અંતર કેટલું ?                                                                        | 55-50                                        | 132-133         |

101

#### ★ ત્રીજી જ્યોતિષી નિકાયનો અધિકાર પૂર્ણ થયો ★

**નોંધ** :- આપશ્રી વિદ્યમાન દુનિયા સમુદ્ર આગળ બિન્દુ જેટલી જ છે. જૈન ભૂગોળ તો કહે છે કે આ ધરતી ઉપર આ દુનિયાની બહાર દૂર દૂર ઘશાં ઘશાં દેશો, નદીઓ, પહાડો, દીપ-સમુદ્રો છે, અને તે અસંખ્ય જેવી વિરાટ સંખ્યામાં છે. તે બધાં ગોળાકારે છે પગ્ન આજે તેનો કેમ કશો અક્ષસાર મળતો નથી. આજની ભૂગોળ આગળ આ વાત સાવ જ ખોટી અને કાલ્પનિક લાગે ત્યારે અસંખ્ય દીપ-સમુદ્રની વાત કઈ રીતે શ્રદ્ધેય બને ? પજ્ઞ આ વાતની અહીં ચર્ચા કે જવાબને અવકાશ નથી. અહીં તો માત્ર અનુક્રમશિકાના વાચકને માત્ર ઈસારો કરવા પૂરતી જ વાત લખી છે.

#### [<]

#### 🏶 પ્રાસંગિક દ્વીપ-સમુદ્રાષિકાર 🏶

| વિષયનિર્દેશ                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ગાથા સંખ્યા   | પુષ્ઠ સંખ્યા   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|----------------|
| મધ્યલોક, તિચ્છલોક કે મત્ર્ય-મનુષ્યલોકથી ઓળખાતી ધરતી<br>ઉપર દ્વીપ-સમુદ્રોની સંખ્યા કેટલી છે તે, તે દ્વીપો કેવા આકારે<br>છે ? કેવી રીતે છે ? વળી સર્વ દ્વીપ-સમુદ્રોના ઉન્દ્રીય મધ્યબિન્દુ<br>સ્થાને રહેલા પ્રથમ જંબૂદ્વીપને કરતાં વીંટળાએલા છે અને તે<br>સાથે જંબૂદ્વીપનું પ્રમાક્ષ પક્ષ કહે છે | <i>₹८-६</i> ८ | <i>138-135</i> |
| – દ્વીપોનાં નામો શું છે તે, અને તે નામો શાથી પડયા છે વગેરે<br>બાબતો                                                                                                                                                                                                                           | 90            | 135-180        |

#### 🔹 श्री नंहीसरदीपनुं ४३री वर्शन 🏶

**નોંધ** -- જંબૂઢીપ પછી અસંખ્ય એટલે અબજોના અબજો ઢીપ-સમુદ્રો છે પણ એમાં માત્ર એક નંદી શ્વરદ્વીપ સર્વોત્તમ અને સર્વોચ્ચ કોટિનું સ્થાન ધરાવે છે. અનાદિકાળથી સહુથી વધુ સુગૃહીત નામધેય અને સન્માન્પ આ ઢીપ રહ્યો છે.

પ્રશ્ન થાય કે કારણ શું ?

ઉત્તર – જ્યારે જ્યારે તીર્થકરદેવના જન્માદિ કલ્યાક્ષકોના પ્રસંગો આવે ત્યારે ઇન્દ્રાદિક દેવો કલ્યાક્ષક ઉજવવા આ ધરતી ઉપર આવે ત્યારે જંગી વિરાટ વિમાનોમાં બેસીને આવે છે. એ વિમાનો અઢીદ્વીપ કરતાં મોટાં છે એટલે સીધા જંબૂદ્વીપમાં ઉતરી જ ન શકે એટલે આકાશમાંથી સીધા જ નંદીશ્વર જાય છે, અને ત્યાંથી નાનાં નવા વિમાનને બનાવીને પછી અઢીદ્વીપ-જંબૂદ્વીપમાં આવે છે, માટે નંદીશ્વર વિખ્યાત દ્વીપ છે. વળી બાવન જિનાલયોથી મંડિત છે. ત્યાં ઈન્દ્રો-દેવો ભક્તિ ઉત્સવો પછા ઉજવે છે. દેવોનું આ ખાસ તીર્થ છે.

| વિષયનિર્દેશ                                                                                          | गाधा संप्या       | પૃષ્ઠ સંખ્યા   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|----------------|
| – નંદીશ્વરદ્વીપ સંબંધી કિંચિત્ વર્જાન                                                                | 90                | 936-980        |
| – કર્યા સમુદ્ર કર્યા દ્વીપને વીંટીને રહ્યો છે ?                                                      | 91                | 980-989        |
| દ્વીપ-સમુદ્રોનાં અન્ય નામો કયા છે તે અને તેની ગણત્રી વ્યવસ્થા<br>અને નામકરણ અંગેની વિશેષતાઓનું દર્શન | <i>७२-७५</i>      | 181-185        |
| – અસંખ્ય સમુદ્રોનાં જલના સ્વાદની વ્યવસ્થા અને મોટાં માછલાઓનું<br>પ્રમાણ તથા તેમનું સ્થાન             | GE-GG             | <i>१४६-१४८</i> |
| – દ્વીપ સમુદ્રાધિકારે પરિશિષ્ટ નં ૩- તેમાં બતાવેલું ભરતી ઓટનું<br>કારક્ષ વગેરે                       | ×                 | 286-242        |
| [સર્વદ્વીપ-સમુદ્રાશ્રયી ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યાં લાવવાનું કરશ-ઉ                                        | પાય તથા નલત્રગ્રહ | ાનું સ્વરૂપ]   |
|                                                                                                      |                   |                |

– ચન્દ્ર, સૂર્ય સંખ્યા જાણવાની ત્રિગુણકરણ ઘટના અને એ ત્રિગુણકરણ ૭૮-૭૯ ૧૫૩-૧૫૮ કેમ ઘટાવવું તે સંબંધી વર્જાન

| વિષયનિર્દેશ                                                                    | ગાથા સંખ્યા | પૃષ્ઠ સંખ્યા |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------------|--------------|
| – મનુષ્યક્ષેત્રમાં ચન્દ્ર-સૂર્યની શ્રેક્ષિ-પંકિતનું સ્વરૂપ                     | 60          | 146-146      |
| – મનુષ્યક્ષેત્રમાં નક્ષત્રપંક્તિનું વર્ક્ષન                                    | 69          | 150-151      |
| – નક્ષત્ર વિચારનું લઘુપરિશિષ્ટ-નં ૪                                            | ×           | 152-154      |
| – નક્ષત્રનાં નામ, તેનું ક્ષેત્ર તેમજ તેના મંડલોની વિવિધ વિચારક્યા              | ×           | 152-254      |
| પ્રેસનાં સાધનો દ્વારા મુશ્કેલીથી ગોઠવેલી<br>૨૮ નથત્રોની આકૃતિઓનો નકશો          | ×           | १६६-१६८      |
| – મનુષ્યક્ષેત્રે ગ્રહની પંક્તિ અને ધ્રુવના તારાનું સ્વરૂપ                      | 62          | 156-999      |
| –મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર સદા સ્થિર રહેલી ચન્દ્ર-સૂર્યની શ્રેણિઓપંક્તિઓનું<br>સ્વરૂપ | <u> </u>    | 292-263      |

[e]

– જુદા જુદા વિદ્વાનોના મતાંતરો ૮૩-૮૫ ૧૭૧-૧૮૩

નોંધ ⊢ જો કે આ સંગ્રહક્ષી ગ્રન્થમાં તો બુદ્ધિની અમુક કક્ષા અને વયની અમુક મયદાને અનુલક્ષીને સૂર્ય-ચન્દ્રના પરિભ્રમક્ષ અંગે મયદિત વર્જાન કર્યું છે, પજ્ઞ મને થયું કે વિશેષ બુદ્ધિમાનો અને પુખ્તવયના જિજ્ઞાસુઓ માટે સૂર્ય-ચન્દ્ર વગેરે અંગે વિસ્તારથી વિષયો રજૂ કરવામાં આવે તો તે લોકોને ઘક્ષો લાભ થાય. તે બધા કયાંથી અને ક્યારે મોટા સંદર્ભગ્રન્થો મેળવશે અને જોશે એટલે મેં સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ, ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિ વગેરે આગમગ્રન્થો, જ્યોતિષ કરંડક, લોકપ્રકાશ, મંડલ પ્રકરક્ષ વગેરે પ્રકરક્ષ ગ્રન્થોમાં જે વિસ્તૃત વર્જ્ષન આપ્યું છે તે જોઇને વિસ્તૃત વર્જ્ષન સરલ ભાષામાં અભ્યાસીઓ માટે અહીં આપ્યું છે.

આ મંડલો સમજવા માટે પાયાના જ્ઞાન તરીકે જંબૂદ્ધીપથી લઇ અઢીદ્ધીપ સુધીનું જ્ઞાન મેળવવું ખૂબ જ જરૂરી હોવાથી પ્રથમ અઢીદ્ધીપનો અતિસંક્ષેપમાં અધિકાર જજ્ઞાવીને પછી મુખ્ય સૂર્ય-ચન્દ્રના મંડલોનો મહત્ત્વનો અધિકાર વિસ્તારથી શરૂ થશે.

#### 🕸 ચન્દ્ર-સૂર્યનાં મંડલોનો અધિકાર 🏶

| વિષયનિર્દેશ                                                                       | ગાથા સંખ્યા                                         | પૃષ્ઠ સંખ્યા |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--------------|
| – સૂર્ય-ચન્દ્રના વર્તુલાકારે ગતિ કરતા તેનાં કેટલાં મંડલો (-વર્તુલાકાર<br>૫૩ છે તે | 1) 65-60                                            | 968-965      |
| - પ્રથમ જંબૂદ્વીપથી લઇ અઢીદ્વીપ સુધીનો અધિકાર                                     | ૧૮૬ પેજથી ૨૪૮ પેજ સુધી<br>ગાથાઓ નથી ઠક્ત વિવેચન છે. |              |
| પ્રથમ સૂર્ય-ચન્દ્રનાં મંડલો અંગે સંયુક્ત નિરૂપલ                                   | ર                                                   | ю            |
| - મંડલ એટલે શું ? સૂર્ય-ચન્દ્ર કેવી રીતે ગતિ કરે છે ?                             | × 20                                                | 00-209       |
| - સૂર્ય-ચંદ્રના મંડલો વચ્ચેનો તકાવત                                               | × 20                                                | 29           |
| // સૂર્યમંડલાધિકારઃ                                                               | //                                                  |              |

🕸 પ્રથમ સૂર્ય-મંડલનો અધિકાર 🏶

| વિષયનિર્દેશ                                                                       | પુષ્ઠ સંખ્યા |
|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ૧. સૂર્યનાં મંડલોનું ચારક્ષેત્રપ્રમાલ                                             | 202          |
| – સૂર્યમંડલનું ચારક્ષેત્રપ્રમાસ લાવવાનો બીજો ઉપાય                                 | 203          |
| ૨. સૂર્યમંડલનું બે યોજનનું અંતરપ્રમાક્ષ લાવવાની રીત                               | 203          |
| – સૂર્યમંડલોનું અંતરનિઃસારણ લાવવાની અન્ય રીતિ                                     | 208          |
| 3. સૂર્યમંડલ સંખ્યા અને તેની વ્યવસ્થા                                             | 208-206      |
| – તે તે ક્ષેત્રોમાં ઉદયાસ્તવિપયસિનો હેતુ                                          | 206-290      |
| – મેરુની અપેક્ષાએ મંડલ-અબાધાનિરૂપશ                                                | 290          |
| – મેરુને આશ્રયી ઓઘથી અબાધા-૧                                                      | 290          |
| – મેરુને આશ્રયીને પ્રત્યેક મંડલ સંબંધી અબાધા-ર                                    | 299          |
| – હવે બંને સૂર્યોની પ્રતિમંડલે પરસ્પર અબાધા અને વ્યવસ્થા                          | 299-293      |
| – એક બીજા મંડલ વચ્ચેની અત્તરપ્રરુપક્ષ                                             | 293          |
| ૧. મંડલચાર-અર્ધમંડલસંસ્થિતિ                                                       | 293-298      |
| – દલિક્ષાયન-ઉત્તરાયક્ષ પ્રસંગે સૂર્યની મંડલોમાં ગતિ                               | 298-298      |
| – ભરત, ઐરવત તેમજ મહાવિદેહમાં સૂર્યોદય                                             | 225          |
| ર. પ્રતિવર્ષે સૂર્યમંડલોની ગતિ અને સંખ્યાપ્રરુપક્ષા                               | 299          |
| – हक्षिस्रायन-ઉत्तरायसनुं स्व३५                                                   | 299-296      |
| <b>૩</b> . સંવત્સરના પ્રત્યેક રાત્રિ-દિવસોની પ્રમાલ પ્રરુપલા                      | 220-229      |
| ૧. વિદેહ્યદિક્ષેત્રમાં ત્રક્ષ મુહૂર્ત અંગે વિચારક્ષા                              | 229-223      |
| र. हिवस तेम४ सत्रिनुं अरख                                                         | 223-228      |
| ૩. રાત્રિ તેમજ દિવસના કાળ સંબંધી સમાધાન                                           | 558-556      |
| ૪. ભરતક્ષેત્રમાં સૂર્યોદયની ગતિ                                                   | 228-226      |
| પ. ભરતક્ષેત્રના જુદા જુદા દેશોમાં સૂર્યોદવાદિ સમયનાં વિપયસિ-કેરકારના હેતુઓ        | 226-226      |
| ૬. વર્તમાનમાં વિદ્યમાન પશ્ચિમના દેશોનો સમાવેશ કર્યા કરવો ?                        | 226-230      |
| ૭. અમેરિકાદિ પાશ્વાત્પક્ષેત્રને શું મહાવિદેહક્ષેત્ર માની શકાય ?                   | 230-232      |
| ૪. ચાર-ગતિની પ્રરૂપજ્ઞા (પ્રતિમંડલમાં ક્ષેત્ર વિભાગાનુસાર રાત્રિ-દિવસ પ્રરુપક્ષા) | 232          |
| – પ્રકાશ્યક્ષેત્રની આકૃતિ સંબંધી વિચાર                                            | 232          |
| – આતપક્ષેત્રની લંબાઇ તથા વિસ્તાર                                                  | 232-233      |
| – આતપક્ષેત્રનો પહોળાઇ-વિસ્તાર                                                     | 233          |
| – અંધકારક્ષેત્રાકૃતિ વિચાર                                                        | 233-238      |
| – સર્વબાહ્યમંડલ પ્રરુપશ્ચા                                                        | 238          |
|                                                                                   |              |

| [ 99 ]                                                                                              |     |              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------------|
| વિષયનિર્દેશ                                                                                         |     | યુષ્ઠ સંખ્યા |
| <b>પ</b> . પ્રતિમંડલમાં પરિક્ષેપ-પારીધે પ્રરુપણા                                                    |     | २ ३५         |
| ૬. પ્રતિમંડલમાં મુહૂર્તગતિમાન-પ્રરુપજ્ઞા                                                            |     | 234-235      |
| 9. પ્રતિમંડલમાં દષ્ટિપથપ્રાપ્તિ પ્રરુપજા                                                            |     | 235-236      |
| 🖈 અહીં સૂર્યમંડલનો અધિકાર પૂર્લ થય                                                                  | û 🖈 |              |
| ।। चन्द्रमण्डलाधिकारः ।।                                                                            |     |              |
| હવે ચન્દ્રનાં મંડલોનું વર્શન કરે છે.<br><b>જ્ર <i>બીજો ચન્દ્રમંડલનો અધિકાર</i> જ્ર</b>              |     |              |
| – સૂર્યમંડલથી ચન્દ્રમંડલનું ભિન્નપછું                                                               |     | 236          |
| ૧. ચન્દ્રનાં મંડલોર્નુ ચારક્ષેત્રપ્રમાક્ષ                                                           |     | 236-280      |
| – ચારક્ષેત્રનો બીજો ઉપાય                                                                            |     | 580-588      |
| ૨. ચન્દ્રમંડલોની અત્તર-નિસ્સારક્ષ રીતિ                                                              |     | २४२          |
| – અત્તરપ્રમાક્ષપ્રાધ્નિ-અન્ય રીતે                                                                   |     | 282-283      |
| ૩. મેરુથી ચન્દ્રમંડલ-અબાધા પ્રરુપક્ષા                                                               |     | 588          |
| – મેરુને આશ્રિત ઓધથી અબાધાનું નિરૂપક્ષ-૧                                                            |     | 588          |
| – મેરુને આશ્રિત પ્રતિમંડલની અબાધા-ર                                                                 |     | 288          |
| – ચન્દ્ર-ચન્દ્ર વચ્ચે પ્રતિમંડલની પરસ્પર અબાધા અને વ્યવસ્થા                                         |     | २४४-२४६      |
| ૧. ચન્દ્રમંડલોની પરિધિપ્રરુપક્ષા                                                                    |     | 288          |
| ૨. ચન્દ્રની મુહૂર્તગતિ                                                                              |     | २४६          |
| 3. ચન્દ્રની દષ્ટિપથપ્રાપ્તિ                                                                         |     | 289          |
| ૪. ચન્દ્રનાં સાધારક્ષાસાધારક્ષ મંડલો                                                                |     | 2819         |
| – જંબૂઠીપવર્તી સમગ્ર સમય (અઢીદીપ) ક્ષેત્રે સૂર્ય-ચન્દ્ર મંડલાવિકાર                                  |     | 289-282      |
| – પ્રત્યેક દ્વીપ-સમુદ્રાશ્વયી ગ્રહ-નક્ષત્રાદિ પ્રમાલ-કરલ                                            | 69  | 286-240      |
| – ૨૮ નક્ષત્રી તથા ૮૮ પ્રહોના નામો                                                                   | 69  | 286-240      |
| – પ્રથમ સ્વયં પ્રકાશમાન સૂર્ય (ગ્રહ) વિમાન અંગેની ૮૦ બાબતોની<br>તારવક્ષી                            | ×   | 249-248      |
| – સ્વયં પ્રકાશમાન ચંદ્ર (પ્રહ) વિમાન અંગેની માહિતીની નોંધો<br>તથા ત્રહ, નક્ષત્ર અંગેની કુલ ૬૧ નોંધો | ×   | २५४-२५६      |
| – જ્યોતિષીનિકાયાશ્રયી લઘુપરિશિષ્ટ-નં પ                                                              | ×   | 249          |

#### [ 92 ]

#### ઊર્ધ્વ આકાશમાં વિમાનોમાં રહેનારા વૈમાનિકથી ઓળખાતા દેવોની ચોથી વૈમાનિકનિકાયનો અધિકાર

| વિષયનિર્દેશ                                                                                       | ગાવા સંખ્યા | યુષ્ઠ સંખ્યા     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------------|
| – પ્રત્યેક કલ્પે વિમાન સંખ્યા કેટલી ?                                                             | ୯୧-୯૩       | 246-246          |
| – સમગ્ર નિકાયની વિમાન સંખ્યા કેટલી ?                                                              | 68          | 246-250          |
| – પ્રત્યેક કલ્પે વિમાન સંખ્યા જાક્ષવાનું કરક્ષ-ગક્ષિત ઉપાય                                        | 64          | 250              |
| – તે કલ્પનાં વિમાનો કયા આકારે અને કેવા ક્રમે છે?                                                  | ८६-७७       | 259-252          |
| – વિમાનોના દ્વાર-દરવાજાઓ કેટલા ?                                                                  | CC          | २६२-२९३          |
| – આવલિકાગત તથા પુષ્પાવકીર્શ એટલે પંક્તિબદ્ધ અને પંક્તિ<br>વગરનાં છૂટા છૂટા વિમાનોનું પરસ્પર અત્તર | ĊĊ          | २९उ              |
| – કયા કયા દ્વીપ સમુદ્ર ઉપર પંક્તિગત કર્યુ વિમાન આવે છે તે                                         | 100-101     | 253-258          |
| – વિમાનનાં ગંધ, સ્પર્શાદિક કેવાં હોય ?                                                            | 202         | २६४-२६४          |
| – આવલિકાગત વિમાનના સ્વામિત્વની વહેંચલી                                                            | 103-104     | २६५-२६७          |
| – આવલિકાગત વિમાનની પ્રાકારન્કિલ્લાની વ્યવસ્થા                                                     | 105-109     | 259-256          |
| – કોઇપજ્ઞ કલ્પે બંને પ્રકારની વિમાનસંખ્યા જાજ્યવાનું કરજ્ઞ                                        | 206         | २ <i>६७</i> -२७२ |
| – સમગ્ર નિકાયાશ્રયી વિમાનસંખ્યા પ્રાપ્તિ રીતિ                                                     | "           | 292              |
| – પ્રતિપ્રતરે વિમાનસંખ્યાનું પ્રમાક્ષ                                                             | "           | 202              |
| – પ્રતિપ્રતરે ત્રિકોક્યાદિ વિમાનસંખ્યા જાસનાનો ઉપાય                                               | 906-990     | 203-205          |
| - ઇષ્ટપ્રતરમાં ત્રિકોસાદિ સંખ્યાના ઉપાયો                                                          | "           | 200              |
| – સમગ્ર નિકાયમાં ત્રિકોક્ષાદિ વિમાનસંખ્યા                                                         | "           | 200              |
| – વૈમાનિક દેવોને ઓળખવા માટેનાં ચિહ્નો કર્યા છે?                                                   | 999         | 296-296          |
| – વૈષાનિક ઇન્દ્રોના સામાનિક-આત્મરક્ષકદેવ સંખ્યા કેટલી ?                                           | 992         | 296-260          |
| – વૈમાનિક કલ્પો કયા કયા કોના કોના આધારે છે?                                                       | 893         | 260-269          |
| – તે વિમાનોનાં પૃથ્વીપિંડની જાડાઇ તથા વિમાનની ઊંચાઇ કેટલી ?                                       | 228-225     | 262-263          |
| – તે વિમાનોનાં રંગ કેવા છે?                                                                       | 229.        | 268              |
| – કર્કસંક્રાત્તિના પ્રથમ દિવસે સૂર્યોદય-સૂર્યાસ્તનું અંતર                                         | 896         | 268-264          |
| – તે પ્રમાસને ત્રિગુલ, પંચગુલ, સપ્તગુલ તથા નવગુલ કરવાનું પ્રમાલ                                   | 196-122     | 268-269          |
| – વૈમાનિક વિમાનોને દેવો ચંડાદિક ગતિથી માપી શકે કે નહિ ?                                           | १२उ-१२४     | 269-266          |
| – કેવી રીતે કરતાં, કઇ ગતિને કેટલી ગુશી કરતાં વિમાનના<br>વિષ્કંભાદિનો પાર પમાય ?                   | १२५-१२६     | <i>₹८૯-₹</i> ૯१  |

| વિષયનિર્દેશ                                                            | ગાથા સંખ્યા | યુષ્ઠ સંખ્યા   |
|------------------------------------------------------------------------|-------------|----------------|
| – જૈનપરિભાષામાં આવતા એકરાજના માપ-માનને જાજ્ઞવાની રીત-<br>વ્યવસ્થા      | 820         | २८१-२८२        |
| – પહેલાં અને <i>છેલ્લાં પ્રતરના ઇન્દ્રક વિમાનનું પ્રમા</i> ણ           | 226         | २८२-२८३        |
| – ૬૨ ઈન્દ્રોનાં ૬૨ ઈન્દ્રક વિમાનોનાં નામો                              | 120-134     | २८उ-२८६        |
| – આવલિકાગત ૬૨ વિમાનોનાં નામની વ્યવસ્થા                                 | ,,          | २७३-२७६        |
| ૪૫ લાખ અને એક લાખ પોજનના પ્રમાણવાળા વિરાટ વિશ્વમાં<br>કઇ કઇ વસ્તુ છે ? | १उ६         | २८६            |
| – ચૌદરાજ=જૈનવિશ્વની માપ-માન વગેરેની વ્યવસ્થા                           | 830         | <i>२७६-२७८</i> |
| 🏶 ત્રીર્જુ અવગાહના-શરીર પ્રમાણક                                        | લાર 🏶       |                |
| – ચારે નિકાયના દેવોનું ભવાશ્રયી દેહમાન કેટલું ?                        | 136         | 266            |
| – વૈમાનિક દેવોનું શરીરપ્રમાક્ષ જાક્ષવાનું કરણ-ગશિત                     | 136-181     | 266-302        |
| – वैमानिङ हैवोनां ઉत्तर वैडियनुं मान                                   | 282         | 302-308        |
| – ભવધારશીય અને ઉત્તરવૈક્રિયનું (નવું બનાવે તેનું) જઘન્યમાન 👘           | 283         | 308-305        |
| \star ત્રીજું અવગાહના દ્વાર સમાપ્ત                                     | थयुं 🖈      |                |

[ 93 ].

#### \*

#### 🕸 ચોથું ઉપપાતવિરહ, પાંચમું ચ્યવનવિરહ, છઠ્ઠં ઉપપાતસંખ્યા, સાતમું ચ્યવનસંખ્યાદ્વાર – यारे निडायना हेवोनो ઉपपात विरेड 988 300 – ચારે નિકાયાશ્રયી ચ્યવનવિરહ તથા ઉપપાત-ચ્યવનની સંખ્યા 184-186 309-311 🟶 આઠમું ગતિદ્વાર 🏶 – અધ્યવસાયની-મનના પરિસામની વ્યાખ્યા 28€ 392-398 – જીવના ઇષ્ટ અને અનિષ્ટ સંયોગોનું પરિષાય 313-318 " – કયા કયા અને કઇ કઇ સ્થિતિવાળા જીવો દેવલોકમાં આવે તે 940-949 398-395 – અસુરો (-પાતાલવાસીઓ) ની અધ્યવસાયાશ્રયી ગતિ કહે છે 398-396 942 – વ્યત્તરગતિ કયારે પ્રાપ્ત થાય ? 243 396-396 - જ્યોતિષી અને વૈમાનિકના અચ્યુત દેવલોક સુધી કોસ જાય ? 396-329 248 - ग्रैवेयडमां डोझ ઉत्पन्न थाय ते 244 328-322 – 'સત્ર' કોર્સ કહેવાય તેની વ્યાખ્યા 845 322-324 – सर्वार्थसिद्धे तथा सौधर्भ विमानमां अधन्यथी डोस ઉत्पन्न थाय ? 249-946 324-325

[ 98 ]

**નોંધ :-** જૈન ગ્રન્થોમાં તે તે કાલાશ્રયી વિવિધ જાતના શરીરના બંધારણો હોવાનું બતાવ્યું છે. તે શરીરની રચના કેટલા પ્રકારે હોય છે, કેવી રીતે હોય છે તે જણાવે છે. આ બંધારણ બધાયને જ હોય તેવું ન સમજવું.

| વિષયનિર્દેશ                                                                       | ગાથા સંખ્યા          | પૃષ્ઠ સંખ્યા    |
|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------------|-----------------|
| – છ સંઘયણ (શરીરની અસ્થિ રચના વિશેષ)નું સ્વરુપ                                     | 946-950              | ३२६-३२७         |
| – કયા જીવને કેટલાં સંઘયક્ષ હોય ?                                                  | 858                  | 320             |
| – સંઘયશ્રાશ્રયી ઉધ્વ ગતિનું નિયમન                                                 | 152                  | 330             |
| – छ संस्थाननुं स्वरूप तथा व्यवस्था                                                | 153-154              | <i>330-33</i> 2 |
| & નવમું આગતિદ્વાર &                                                               |                      |                 |
| 🕸 આગતિ ઉપરાંત બીજી જાણવા યોગ્ય ઉપયોગ                                              | યી અનેક હકીકતો થ     | *               |
| – દેવો મરીને કર્યા કર્યા જન્મ લે છે તે                                            | 255-259              | <i>333-338</i>  |
| – દેવોને દેવાંગના સાથેના વિષય-સંભોગ અવસ્થાનું નિયમન કોર્ણ<br>કેવું હોય ?          | 956                  | <i>338-339</i>  |
| – વિષયસુખ કેવું તુચ્છ છે ?                                                        | 850                  | 339-332         |
| – દેવીઓની ઉત્પત્તિ અને તેસીનું ઉપરના દેવલોકમાં જવું આવવું<br>કયાં સુધી હોય ?      | 890                  | 3 <b>3</b> 6    |
| કિલ્બિષિક દેવોના પ્રકાર અને તેના નિવાસસ્થાનો                                      | 191                  | <i>33C-38</i> 9 |
| – અપરિગ્રહીતા દેવીઓનાં વિમાનો અને આયુષ્યમાન                                       | 192-194              | 381-383         |
| –ચારે નિકાયાશ્રયી છ લેશ્યાની ઘટના                                                 | 205-205 <del>2</del> | 383-384         |
| – લેશ્યા એટલે શું ?                                                               | ","                  | ૩૪૪-૩૪૫         |
| – વૈમાનિક દેવોના શરીરનો રંગ (વર્ષ) કેવો હોય ?                                     | <i>299</i>           | ૩૪૫             |
| – દેવોના આહાર તથા શ્વાસોશ્વાસ લેવાની વ્યવસ્થા-મર્યાદા શું છે ?                    | 996                  | 385-389         |
| – ઘાસોઘાસની ગણત્રી વ્યવસ્થા                                                       | 196-100-             | 389-386         |
| – દેવોના શ્વાસોશ્વાસ તથા આહ્યરનું કાળપ્રમાજ્ઞ                                     | 169-962              | 382-349         |
| – ત્રક્ષ પ્રકારના આહારનું સ્વરુપ                                                  | 123                  | 341-343         |
| કોને કયો આહાર છે ? તે                                                             | 268                  | 343-344         |
| – સચિત્ત, અચિત્તાદિ તેમજ આભોગ અનાભોગ આહારના પ્રકારો,<br>તેમાં કોને કર્યો હોય તે ? | 964                  | उपह             |
| – કવા જીવો કવો આહાર ગ્રહક્ષ કરે ?                                                 | 965                  | 345-346         |
| – નસ્ક, મનુષ્ય, તિર્વચોના આહારનું પ્રમાક્ષ                                        | 869                  | 346-350         |
| – અનાહારક જીવો કયા ? એને અનાહારકપશું કયારે ?                                      | 966                  | 350-352         |

| વિષયનિર્દેશ                                   | ગાથા સંખ્યા           | पृष्ठ संज्या    |
|-----------------------------------------------|-----------------------|-----------------|
| -ઋજુ અને વક્રાગતિનું સ્વરૂપ                   | 266                   | -<br>350-359    |
| -દેવોનાં ભવપત્યવિક દેહની સંપત્તિ-મહત્તા       | 126-969               | उहर-उहर         |
| -દેવોની ઉપપાત સમયની સ્થિતિ                    | "                     | · 358-354       |
| -દેવો કયા કારણે મનુષ્યલોકમાં આવે છે ?         | 862                   | 354-355         |
| –મનુષ્યલોકમાં કયા કારછે નથી આવતા ?            | <i><b>१</b>८३-१८४</i> | 355-350         |
| -ચારે ગતિના જીવોના અવધિજ્ઞાનનો આકાર           | 964-966               | 35८-392         |
| -ક્યા દેવોને કેટલું અવધિજ્ઞાન-પરોક્ષજ્ઞાન હોય | ? "                   | 399-392         |
| –કયા દેવને કઇ દિશાએ વધારે હોય તે              | 200                   | 303             |
| •ન્ચોથી વૈમાનિક નિકાયાશ્રયી પરિશિષ્ટ-૬        | ×                     | 394-399         |
| -ચારે નિકાયના દેવોના ૧૯૮ ભેદ કેવી રીતે        | <i>⊌?</i> ×           | 300             |
| –हेवो संબंधी संक्षिप्त समञ्चय                 | ×                     | <b>396-39</b> C |
| ઋ બીજો                                        | નરકગતિ અધિકાર 🕸       |                 |

[ 94 ]

નોંધ :- સાત નરકો આપલી ધરતીની નીચે પાતાલલોકમાં આવેલી છે, તે અસંખ્ય યોજન સુધી લંબાએલી છે. એક નરકથી બીજી નરક અલગ છે. પહેલી નરકને છોડીને બાકીની બધી નરકો ચારે બાજુએથી આકાશમાં-અવકાશમાં જ છે, મહા-ઘોર પાપ કરનારા જીવો નરકમાં જન્મ લે છે. દેવલોકમાં સુખનું પ્રાધાન્ય છે. પક્ષ નરકમાં ઉત્પન્ન થએલા જીવોને સંપૂર્ણ દુઃખ જ ભોગવવાનું સ્થાન છે. તેનો અધિકાર અહીંથી શરૂ થાય છે.

#### 🐐 प्रथम स्थिति-आयुष्य वर्छानदार 🏶

| વિષયનિર્દેશ                                                             | गाथा संખ्या | पुष्ठ संज्या |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------|--------------|
| – સાતે નરકની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય સ્થિતિ કેટલી ?                             | 201         | 369          |
| – તે પ્રત્યેકની જઘન્યસ્થિતિ જાણવાનો ઉપાય અને મધ્યમસ્થિતિ કહે<br>છે      | 202         | 369-362      |
| – પ્રથમ નારકીના દરેક પ્રતરમાં રહેલ નારક જીવોની ઉત્કૃષ્ટ,<br>જપન્યસ્થિતિ | - 203-208   | 3८२-3८3      |
| – સાતે નરકના પ્રત્યેક પ્રતરે સ્થિતિ જાણવાનું કરશ-ગણિત                   | २०५         | 368-365      |
| – साते नरङवती त्रस प्रકारनी वेहना                                       | 205         | 368-369      |
| – દશ પ્રકારનો દુઃખમય અશુભ પુદ્દગલ પરિસામ                                | 209         | 369-366      |
| – નરકમાં શીત-ઉષ્સાદિક દશ પ્રકારની કાતિલ વેદના                           | 206-6       | 3८૯-3૯१      |
| – અન્પોન્પકૃત એટલે નારક-નારકો વચ્ચે વેદના કેવી કેવી હોય ?               | "           | 369-363      |
| – નારકોને ભોગવવી પડતી પરમાધામી વેદના                                    | "           | 3&3-3&8      |

| વિષયનિર્દેશ                                                                        | ગાથા સંખ્યા          | પુષ્ક સંખ્યા    |
|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|-----------------|
| -નારક જીવીને પ્રાપ્ત થતું અચિત્ત્ય દુઃખ                                            | 206 - 206            | ૩૯૫             |
| & નરકનું બીજું ભવનદાર \$                                                           |                      |                 |
| – સાતે નારકીનાં ગોત્રનાં નામ તથા તેની સાન્વર્થકતા                                  | 280                  | 36-5-36-9       |
| – સાતે નારકીનાં મુખ્ય નામ તથા સાતેના સંસ્થાનનો આકાર                                | 288                  | 369             |
| – સાતે નરકની જાડાઇ કેટલી ?                                                         | 292-293              | ૩૯૭-૩૯૯         |
| – લોકમાં રહેલી એ નરકપૃથ્વી અલોકને સ્પર્શ કે નહિ ?                                  | 283                  | 360             |
| – દરેક નારકીની ચારેય બાજીએ કરતા નારકીના આધારરૂપ રહેલા<br>ઘનોદવિ આદિનાં માન         | 218-219              | 366- <b>809</b> |
| – પ્રત્યેક નરકવર્તી નરકાવાસાઓ કેટલા ?                                              | 296                  | 808-805         |
| – પ્રતિનરક પ્રતર સંખ્યા                                                            | २१८                  | ४०२             |
| – કેન્દ્રીય ૪૯ ઇન્દ્રક નરકાવાસાઓનાં નામ                                            | 220-226              | 808-805         |
| – સાતમી નરકના અપ્રતિષ્ઠાન નામના નરકાવાસનું સ્વરુપ                                  | 230                  | ४०६             |
| – પ્રથમ પ્રતરે દિશા-વિદિશાગત પંકિતઓ તથા તેમાં આવાસ સંખ્યા                          | 231                  | ४०६-४०७         |
| – બીજાં પ્રતરથી માંડીને તેનો સંખ્યા જાલવાનો નિયમ                                   | २उ२                  | 809-806         |
| – પ્રતિપ્રતરે આઠે પંકિતની ભેળી સંખ્યા લાવવાનું કરસ-ઉપાય                            | ૨૩૩-૨૩૩ <del>૧</del> | 806-806         |
| – ભૂમિ તથા મુખની સંખ્યાનું કરક્ષ તથા વ્યવસ્થા                                      | 238                  | 890-899         |
| પ્રાસંગિક આવાસોનું સ્વરૂપ-પરિશિષ્ટ નં-૭                                            | ×                    | 885-883         |
| – આવલિકા-પુષ્પાવકીર્સ નરકાવાસાઓનું વિશેષ વર્સન                                     | ×                    | 885-883         |
| – આવલિકાગત નરકાવાસાઓનાં નામોની ઓળખાજા                                              | ×                    | 823-828         |
| આવલિકાગત તેમજ પુષ્પાવકીર્સ નરકાવાસાઓની કુલ સંખ્યા                                  | 234                  | 898             |
| – પ્રત્યેક નારકીમાં વૃત્તાદિનરકાવાસાઓનું યન્ત્ર                                    | ×                    | 894-896         |
| – નરકાવાસાઓનું માપ તથા સ્થાન                                                       | 235-230              | 896-830         |
| – નરકાવાસાઓનું પ્રમાસ અને તે પૃથ્વીપિંડમાં કર્યા સ્થળે હોય ?                       | <i>२<i>३८</i></i>    | 820-821         |
| – પ્રત્યેક પ્રતરો વચ્ચે રહેલું અંતર જાક્ષવાનું કરક્ષ-ગક્ષિત                        | २३८                  | 858-855         |
| – એ કરજ્ઞ-ગજિત દ્વારા પ્રતિનરકે પ્રાપ્ત થતું પ્રતર અંતર                            | 280-283              | 822-823         |
| & ત્રીજું શરીર-અવગાહનાદ્વાર &                                                      |                      |                 |
| – રત્નપ્રભા નારકીના દેહની ભવધારક્ષીય અવગાહના-પ્રથમ નરકના<br>પ્રત્યેક પ્રતરે દેહમાન | 288-284              | ४२५-४२६         |

[ 98 ]

|                                     | <i>[</i> 10 <i>]</i>                    |                             |                  |
|-------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------|------------------|
| વિષયનિર્દેશ                         |                                         | ગાથા સંખ્યા                 | પૃષ્ઠ સંખ્યા     |
| – શેષ નારકીનું ઉત્કૃષ્ટ દેહમા       | ન જાણવાનો ઉપાય                          | 288-286                     | ४२६-४२८          |
| – બીજું બનાવવામાં આવતું ઉ           | ત્તરવૈક્રિય દેહનું જધન્યોત્કૃષ્ટ દેહમાન | 286                         | 826-830          |
| – साते नरङना 'प्रत्येङ प्रतरे'      | નારકીઓનાં દેહમાનનું ઉત્કૃષ્ટ યન્ત્ર     | ×                           | 876              |
| * •                                 | યોયું ઉપપાત અને પાંચમું ચ્યવન બિ        | रेरखदार क्ष                 |                  |
| – એક સમયમાં નારકોના ઉપ              | પ્પાત તેમજ ચ્યવન સંબંધી સમજગ્ર          | २ <i>५०-२५०<del>५</del></i> | ४उ१              |
| – નારકોનો ઉપપાત તથા ચ્ય             | વન આ બંનેનો વિરહકાળ કેટલો ?             | <i>n</i>                    | "                |
| <b>*</b> 8                          | ર્જુ ઉપપાત, સાતમું ચ્યવન નામનું         | संज्यादार 🏶                 | ४उ२              |
| <b>નોંધ</b> ઃ-મનુષ્યમાં જન્મ-મૃત્યુ | શબ્દો છે, તેનો જ ખ્યાલ આપતા             |                             |                  |
| દેવલોક માટે ઉપપાત અને               |                                         |                             |                  |
| – નારકોની ઉપપાત તથા ચ્ય             | वन संખ्या                               | 2403                        | ४३२              |
|                                     | 🛠 આઠમું ગતિદ્વાર 🕸                      |                             |                  |
| – કવા કવા જીવો નરકે જાય             | 2 d                                     | 249                         | ४३२-४३३          |
| – કેવા જીવો નરકગતિનો બંધ            | st?                                     | 242                         | ४३३-४३५          |
| – નારકને સુખ કયારે પક્ષ હ           | १५ ७३?                                  | "                           | 838              |
| – અધ્યવસાયની વિચિત્રતાથી            | તે તે નરકગતિનું નિયમન                   | 243                         | ४३५-४३६          |
| – નરકથી આવેલા પુનઃ નરક              | ગતિએ જવાવાળા જીવો કોસ હોય ?             | 248                         | ४उ६              |
| – કયા નારક જીવને કર્યુ સંઘ          | પણ અને લેશ્યા હોય ?                     | २ ५ ५-२ ५६                  | ¥ <b>3</b> 9-¥31 |
| – દેવ તથા નારકોની ભાવલેન            | શ્યા                                    | 240                         | 836-880          |
|                                     | 🕸 નવમું આગતિદ્વાર 🕸                     |                             |                  |
| – નારકજીવોની આગતિ, મર               | ીને કયાં જન્મ લે, કઇ લબ્ધિ પ્રાપ્ત      | 246                         | ४४१-४४२          |
| थाय ?                               |                                         |                             |                  |
| – નારકોને અવધિજ્ઞાનનું કેટલુ        | ં ક્ષેત્ર પ્રમાસ હોય ?                  | २ ५८-                       | ४४२-४४३          |
| – નરકગતિ અધિકારમાં આટ               | લ્યું પરિશિષ્ટ                          | ×                           | ४४४-४४६          |
| – નરકગતિ-ભૂમિની સાબિતી              |                                         | ×                           | ४४५-४४६          |
|                                     | 🔹 ત્રીજો મનુષ્યગતિ અધિકાર               | *                           |                  |
|                                     |                                         |                             |                  |

[ 90 ]

મનુષ્ય અને તિર્થચને વિષે શાશ્વત ગૃહ-ભવનોના અભાવે તેમનું ભવનદાર ન હોવાથી આઠ દાર હોય છે.

3

## [ 96 ]

## 🕸 પ્રથમ સ્થિતિદાર તથા બીજું અવગાહનાદાર 🏶

| વિષયનિર્દેશ                                                                             | ગાથા સંખ્યા          | પુષ્ઠ સંખ્યા |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------|
| – સંપૂર્ચ્છિમ (સ્વયં ઉત્પન્ન થનારા) તથા ગર્ભજ મનુષ્યોની આયુષ્ય-<br>સ્થિતિ તથા દેહપ્રમાસ | 250                  | 88८-849      |
| 🕸 ત્રીર્જુ ચોલું ઉપપાત-ચ્યવન વિરહ તથા પાંચમું                                           | ં છઠ્ઠું સંખ્યાતાર 🛪 | 5            |
| – ઉપપાત, ચ્યવનવિરહ તથા સંખ્યા અને ગતિદ્વાર વિચાર                                        | २ ६ १                | ૪૫૧-૪૫૨      |
| 🏶 સાતમું ગતિદ્વાર 🏶                                                                     |                      |              |
| આ દારમાં ચકવર્તી આદિનું વર્ષન જણાવશે                                                    |                      |              |
| – મનુષ્યગતિમાં આવીને કોલ ઉત્પન્ન થાય ?                                                  | 252-253              | ૪૫૨-૪૫૩      |
| – ચક્રવર્તી તેમજ વાસુદેવોનાં રત્નો તરીકે કોણ ઉપજે ?                                     | २६४                  | 843-848      |
| – ચક્રવર્તીના ચૌદ રત્નોનું પ્રમાલ અને ઉત્પત્તિ                                          | २६५-२६६              | ४५४-४५५      |
| – તે ચૌદ રત્નો કર્યા ઉત્પન્ન થાય છે અને તેનો શું ઉપયોગ હોય<br>છે તે                     | २६७                  | ४५६-४६०      |
| – ચક્રીની નવનિધિની વ્યાખ્યા અને તેની ઉત્પત્તિ                                           | 256                  | 881-883      |
| – જંબૂદીપમાં સમકાળે જયન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટથી કેટલાં રત્નો હોય ?                             | २६८                  | ४९३-४९४      |
| – વાસુદેવનાં સાત રત્નોનાં નામ તથા વર્ષન                                                 | 200                  | ४६४-४६५      |
| & આઠમું આગતિદ્વાર &                                                                     |                      |              |
| પ્રાસંગિક મોક્ષસ્થાન અને તેને લગતું વર્લન                                               |                      |              |
| – મનુષ્યો મરીને કયાં ઉત્પન્ન થાય છે તે                                                  | 299                  | ४९५-४९७      |
| – કયા લિંગે અને કયા વેદે કેટલા મોક્ષે જાય ? અને વેદનું સ્વરૂપ                           | 202                  | 889-890      |
| – ભિન્ન ભિન્ન અવગાહના તથા સ્થાનાશ્રથી સિદ્ધ થનારા જીવોની<br>સંખ્યા કેટલી ?              | 203                  | 800-802      |
| – ત્રણે લોકમાંથી કેટલી સંખ્યા એક સમયે સિદ્ધ-મોક્ષ પામે ?                                | <i>२७३<u>१</u></i>   | 892          |
| – ચારે ગતિ આશ્રયી એક સમયે સિદ્ધની સંખ્યાનો વિચાર                                        | 298-294              | 892-893      |
| – વેદને આશ્રયીને એક સમયે કેટલા સિદ્ધ થાય ?                                              | ૨૭૬-૨૭૬ -            | 898-895      |
| – નવભાંગા દ્વારા સિદ્ધ થતી સંખ્યા                                                       | ,, X                 | ४७६          |
| – સિદ્ધગતિ આશ્રયી ઉપપાતવિરહ તથા ચ્યવન અભાવ                                              | 200                  | ४७६          |
| – મર્યાદિત સંખ્યાએ કેટલા સમય વાવત્ જીવો સિદ્ધ થાય                                       | 296-296              | 895-899      |
| – મોક્ષ પામેલા જીવો જ્યાં આગળ હોય છે તે સિદ્ધશિલાનું માન<br>તથા સિદ્ધોની સ્થિતિ કહે છે  | 260                  | 896          |

| વિષયનિર્દેશ                                                | ગાથા સંખ્યા | પુષ્ક સંખ્યા             |  |
|------------------------------------------------------------|-------------|--------------------------|--|
| – તે સિદ્ધાર્થાની જાડાઇ કેટલી ?                            | 269         | -<br>896-890             |  |
| – સિદ્ધના જીવોની ઉત્કૃષ્ટ તથા મધ્યમ અવગાહના                | 262         | 890-869                  |  |
| - સિદ્ધના જીવોની જઇન્ય અવગાહના                             | 263         | 869                      |  |
| ★ અહીંયા મનુષ્ય અધિકાર પૂર્શ                               | થયો ★       |                          |  |
| – મનુષ્યગતિ અંગેનું પરિશિષ્ટ-૯                             | ×           | 863-868                  |  |
| – સિદ્ધો, તેમનું સ્થાન અને પરિસ્થિતિ અંગેનું પરિશિષ્ટ-૧૦   | ×           | ४८५-४७१                  |  |
| 🕸 ચોથો તિર્યંચગતિનો અધિકાર                                 | 2 24/3      |                          |  |
| – પ્રથમ તિર્વચજીવ્વો કોશે કહેવાય ? તેની સંક્ષિપ્ત ઓળખાસ    | ×           | ちじろ・ちじょ                  |  |
| – પરિશિષ્ટ-૧૧                                              | ×           | ,, ,,                    |  |
| 🏶 તિર્યંચ જીવોનું પ્રથમ સ્થિતિદ્વ                          | 2 #         |                          |  |
| – પૃથ્વીકાયથી લઇ પંચેન્દ્રિય સુધીના તિર્યચોનું આયુષ્યમાન   | 268         | きじえーすいゆ                  |  |
| - પૃથ્વીકાયમાં રહેલી વિશેષતા                               | २८४         | 86-9                     |  |
| - પંચેન્દ્રિય તિર્વચના આ <b>યુખ્યમાં</b> રહેલી વિશેષતા     | २८६         | 8 <del>&amp;9-</del> 8&L |  |
| - 'પૂર્વ'થી ઓળખાતી સંખ્યાનું માન કેટલું ?                  | 269         | 866                      |  |
| - સંમૂચ્છિમ તિર્થચપંચેન્દ્રિય સ્થલચરાદિકની (ભૂમિચર) સ્થિતિ | 266         | <u> </u>                 |  |
| - ચાર સ્થાવર જીવોની ઉત્કૃષ્ટ કાયસ્થિતિ                     | 266         | 866-400                  |  |
| - વનસ્પતિકાયની ઉત્કૃષ્ટ કાયસ્થિતિ                          | 260         | 400-403                  |  |
| – અસાંવ્યવહ્યારિક અને સાંવ્યવહ્યારિક એટલે શું ?            | ,,          | 409-403                  |  |
| – વિકલેન્દ્રિયની તથા પંચેન્દ્રિયની કાયસ્થિતિ               | **          | 408-405                  |  |
| - દેવ-નારકની કાર્યસ્થિતિ હોતી નથી તે વાત                   | 260         | 408-405                  |  |
| – જવન્યથી ભવસ્થિતિ તથા કાપસ્થિતિ                           | 2002        | 405                      |  |
| 🕸 તિર્ધંચોનું બીજું અવગાહના દ્વાર 🅸                        |             |                          |  |
| – ઓઘથી એકેન્દ્રિયાદિક તિર્યચોની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના           | 269-262     | 405-409                  |  |
| - એકેન્દ્રિયને વિષે વિશેષ સ્પષ્ટ કરી કહે છે                | 263-268     | <del>~</del> 409-406     |  |
| - પદ્મદ્રહ અને વનસ્પતિનું માન કઇ રીતે ઘટી શકે ?            | २७५         | 406-406                  |  |
| - બેઇન્ડિયથી લઇ તિર્પય પંચેન્ડિય જીવોની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના   | ૨૯૬-૨૯૭     | 490-499                  |  |
| - બેઇન્દ્રિયાદિ તેમજ સંમૂર્ચિંગ્મ ગર્ભજનું દેહમાન          | 79          | 490-499                  |  |
| - ખેચરની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના તથા સર્વની જપન્ય અવગાહના         | 2692        | 499                      |  |

| [ <del>[</del> ]                                                         | _                            |                 |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------|-----------------|--|--|
| વિષયનિર્દેશ                                                              | ગાથા સંખ્યા                  | પૃષ્ઠ સંખ્યા    |  |  |
| 🕸 ત્રીજું-ચોથું ઉપપાત-ચ્યવનવિરહ પાંચમું-છટ્ટું ઉપપાત-ચ્યવન સંખ્યાદ્વાર 🕸 |                              |                 |  |  |
| – તિર્વચોનો ઉપપાત-ચ્યવનવિરહ તથા તેના ઉપપાત ચ્યવનની સંખ્યા                | <i>२८८-२८८<mark>९</mark></i> | 499-492         |  |  |
| – એકેન્દ્રિયમાં ઉપપાત-ચ્યવનવિરહ નથી તે                                   | 266-300                      | 492-493         |  |  |
| – નિગોદના ગોળાઓનું સ્વરૂપ                                                | 301                          | 493-494         |  |  |
| – અસાંવ્યવહારિક જીવો કેટલા છે? તેનું માન                                 | 302                          | 494             |  |  |
| – પ્રત્યેક વનસ્પતિ અનંતકાય કયારે હોય ?                                   | 303                          | <i>५१६</i>      |  |  |
| – ક્રવ એકેન્દ્રિયપછું કયા કારછે પામે ?                                   | 308                          | 495-499         |  |  |
| ં ઋ સાતમું ગતિદ્વાર ઋ                                                    |                              |                 |  |  |
| – તિર્વચમાં આવીને કોણ ઉત્પન્ન થાય તે                                     | 304-4-                       | 499-496         |  |  |
| જ આઠમું આગતિદ્વાર જ                                                      |                              |                 |  |  |
| – તિર્વચો મરીને કવાં જાય ? અને કઇ લબ્ધિ-શકિતને મેળવે તે                  | 305-309                      | 496-430         |  |  |
| – તિર્યય-મનુષ્યને કેટલી લેશ્યાઓ હોય તે                                   | 306                          | 450-458         |  |  |
| – લેશ્યાના પરિષ્ટ્રામ કયારે પરાવર્તનને પામે તે                           | 300                          | 429             |  |  |
| – અન્તિમ સમયે કઇ લેશ્યાઓ કેમ પરિષ્રામે તે                                | 390                          | 428-422         |  |  |
| – તિર્યય તથા મનુષ્યોની લેશ્યાનસ્થિતિકાળ                                  | 399                          | 422-423         |  |  |
| ★ ચારે ગતિનું વર્જાન સ્વતંત્ર સમાપ્ત                                     | . થયું ★                     |                 |  |  |
| – ચારે ગતિના જીવો આશ્રયી સર્વ સામાન્ય વર્જાન                             | 382                          | ४२३-५२६         |  |  |
| – તિર્વચ જીવોનું આઠ દારનું યંત્ર                                         | ×                            | . 428-424       |  |  |
| 🕸 હવે ચારે ગતિમાં લાગુ પડતી સર્વ સામાન્ય હકીકતો 🏶                        |                              |                 |  |  |
| – ચારેગતિ આશ્રયી કોને કર્યો વેદ હોય તે                                   | 313                          | 425             |  |  |
| – આત્માંગુલ, ઉત્સેધાંગુલ, પ્રમાક્ષાંગુલની વ્યાખ્યા                       | 398                          | ५२६-५२८         |  |  |
| – અંગુલના પ્રકારો અને માપપદ્ધતિ                                          | 23                           | 420-426         |  |  |
| – સૂક્ષ્મ પરમાધુની વ્યાખ્યા                                              | 394                          | 426-430         |  |  |
| – ઉત્સેધાંગુલની વિસ્તાર વ્યાખ્યા                                         | 315-319                      | 430-432         |  |  |
| – પ્રમાણાંગુલનું શંકા સમાધાન પૂર્વક વિસ્તારથી વર્ષન                      | 396                          | ५३२-५३६         |  |  |
| - અંગુલ અંગેની ચર્ચા-સમાધાન                                              | 396                          | <b>4</b> 33-435 |  |  |
| – ચારેગતિ આશ્રયી જીવોની યોનિ એટલે ઉત્પત્તિ સ્થાનની સંખ્યા                | 396-320                      | 430-436         |  |  |
| – યોનિની વ્યાખ્યા તથા કુલકોટીનું વર્સન                                   | 328-322                      | <i>436-43</i> C |  |  |
| – યોનિના ઉત્પન્ન થવાના સ્થાનોનાં સંવૃત્તાદિક ભેઠો                        | <i>૩૨૩</i> ે                 | 436-480         |  |  |
|                                                                          |                              |                 |  |  |

## [ 20 ]

| [ 29 ]                                                                                |             |                  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------------|--|
| વિષયનિર્દેશ                                                                           | ગાથા સંખ્યા | પુષ્ક સંખ્યા     |  |
| – આભ્યન્તર વોનિનું વિવિધ સ્વરુપ                                                       | 323         | 436-480          |  |
| – યોનિના સચિત્તોદિક ભેઠો                                                              | 328         | ५४०-५४२          |  |
| – યોનિ સંબંધી વિવિધ સમજ્ઞ                                                             | ,,          | 480-489          |  |
| – યોનિના શીતાદિક સ્પર્શ, પ્રકાર અને તેના અધિકારી                                      | **          | 489-482          |  |
| – મનુષ્યની યોનિના ઉત્પન્ન સ્થાનના ભેઠો                                                | 324         | ५४२-५४३          |  |
| - બાહ્યયોનિનું स्वरुप                                                                 | "           | 483              |  |
| – આયુષ્યમીમાંસા અને તેના સાત પ્રકારો                                                  | उरह         | ५४४-५४५          |  |
| - દ્રવ્ય અને કાળ આયુષ્યની સમજણ                                                        | उरह         | 484-486          |  |
| - પરભવાયુષ્યનો બંધકાળ                                                                 | 329-326     | 482-449          |  |
| – આયુષ્યનો અબાધાકાળ તેમજ અંતસંમયની વ્યાખ્યા                                           | 326         | ५५१-५५२          |  |
| – બંને ગતિમાં પરભવાયુષ્યનો ઉદય અને આહાર કયારે ?                                       | 330         | ५५२-५५३          |  |
| – પરભવાયુષ્યમાં આહારક તથા અનાહારકપશું                                                 | "           | 444              |  |
| - એક, દિ અને ત્રિવકા કેવી રીતે ?                                                      | "           | 448-446          |  |
| – વકાગતિમાં આહાર અને અનાહારપશું                                                       | 339         | ५५८-५६०          |  |
| – અપવર્તન એટલે શું ? આયુષ્યમાં તેનું કાર્ય શું ?                                      | 332-333     | 480-482          |  |
| – પાંચમાં અનપવર્તન સાયુષ્યની વ્યાખ્યા                                                 | 338         | ५६२-५६३          |  |
| – અપવર્તનીય અને અનપવર્તનીય આયુષ્યવાળા કયા જીવો ?                                      | 334         | <i>५६४</i>       |  |
| છકું ઉપક્રમ અને સાતમું અનુપક્રમ દ્વાર                                                 | <i>33</i> 5 | 488-484          |  |
| – ઉપક્રમના સાત પ્રકારોનું સ્વરુપ                                                      | 339         | ५६६-५६७          |  |
| – બંધાએલું આયુષ્ય કયા સાત કારક્ષોથી ખંડિત થાય છે તે                                   |             | 459-493          |  |
| – આયુષ્યની ઘટના સાથે સંબંધ ધરાવતી જે બાબતો અગાઉ કહી<br>તેની પુનઃ તારવક્ષી અહીં આપી છે | ×           | 493              |  |
| - 44(Va 2 8 ?                                                                         | 336         | 4 <b>98-49</b> 5 |  |
| – પર્યાપ્તિઓનું સ્વરુપ અને છ પર્યાપ્તિઓ                                               | "           | 495-499          |  |
| - છ પયાપ્તિઓની વ્યાખ્યા                                                               | ,,          | 499-420          |  |
| – મનઃપયાપ્તિ અને તેની જીવો વચ્ચે વહેંચક્ષી                                            | 336         | 460-462          |  |
| – લબ્ધિ અને કરક્ષ પર્યાપ્ત અપર્યાપ્તની વ્યાખ્યા                                       |             | 462-468          |  |
| – પર્યાપ્તિ સંબંધી વિશેષ સ્વરૂપ                                                       | **          | 468-466          |  |
| – ત્રન્થાન્તર્ગત બતાવેલા પર્યાપ્તિના વિભિન્ન અર્થો                                    | 33C         | 466-466          |  |

| વિષયનિર્દેશ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ગાવા સંખ્યા | પુષ્ઠ સંખ્યા            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-------------------------|
| – પયાપ્તિ સંબંધી ઘણું મનનીય પરિશિષ્ટ નં–૧૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ×           | ५७०-५८३                 |
| – हश प्रકारना प्रासोनुं स्व३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 380         | 468-513                 |
| - દશ પ્રાક્ષ એટલે-(પાંચ ઇન્દ્રિય, મન વગેરે ત્રક્ષ બળ, શ્વાસોશ્વાસ<br>અને આયુષ્ય)                                                                                                                                                                                                                                                                      | "           | n II                    |
| – સોળ પ્રકારની સંજ્ય-વ્યાખ્યા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 389-382     | <i>६१३-६१६</i>          |
| —આ સંગ્રહણીના રચયિતા કોલ ? અને ગ્રન્થ રચવાનું પ્રયોજન શું ?                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 383         | <b>६१६-</b> ६२0         |
| –વધારાનો સંક્ષિપ્ત વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | "           | <i>"</i> "              |
| –ચોવીશ દ્વાર-દંડકોનું સુવિસ્તૃત વર્ષન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 388-384     | ₹29- <i>₹</i> <b>८१</b> |
| – વિશ્વમાં જીવો કેટલા પ્રકારનાં શરીરોને ધારણ કરે છે? એ<br>શરીરોનું પ્રમાણ શું છે? જીવોમાં હાડકાંની રચના કેવી રીતે છે?                                                                                                                                                                                                                                 | 388-384     | <i>६२१-६८१</i>          |
| સરાસપુ પ્રવાસ શુ છે? જીવાવા હાઉકાવા સ્વયા ક્વા સા છે?<br>જીવોની વિવિધ પ્રકારની સંજ્ઞાઓ, ઇચ્છાઓ, જીવોના શરીરની<br>રચનાના પ્રકારો, કષાય વગેરે કેટલા પ્રકારના ? લેશ્યા એટલે<br>આધ્યાત્મિક પરિણામ કેટલા પ્રકારે છે ? ઇન્દ્રિયો અને તેના પ્રકારો<br>કોર્ણ્ને કેટલી હોય ? તે, જીવ તથા અજીવની સપુદ્ધાત એટલે કે                                               | "           | "                       |
| વિશિષ્ટ પ્રકારનો આત્મજન્ય થતો એક અજબનો પ્રયોગ,<br>સમ્યગ્રૂદષ્ટિ, મિથ્યાદષ્ટિ વગેરેનું દર્શન, જ્ઞાન–યોગ, ઉપયોગની<br>વ્યાખ્યા, તેની ઘટના, કોઇપક્ષ ગતિમાં એક સાથે કેટલા જીવો<br>ઉત્પન્ન થાય અને એક સાથે કેટલા મરે તે, કયા જીવોનું કેટલું<br>આયુખ્ય ? પર્યાપ્તિ એટલે કે જીવન જીવવાની શક્તિઓ કઇ ?<br>જીવોને અવકાશ-આકાશમાંથી આહારનું પ્રહાલ કઇ કઇ દિશામાંથી | "           | "                       |
| જીપાન અપકારા-પ્લાકાશનાપા બાહ્યરપુ પ્રહેશ કેઈ કેઈ દેવેલ થયે<br>હોય છે તે, સંજ્ઞી એટલે કે મનવાળા જીવોનો વિચાર, કયા જીવો<br>મરીને કયાં કયાં જાય અને કયાં કયાં આવે છે તે, એટલે કે<br>ગતિ-આગતિ, વેદ એટલે સ્વીને પુરુષ પ્રત્યે પુરુષને સ્વી પ્રત્યે<br>ભોગની-મિલનની ઇચ્છા-ઝંખના થવામાં કયું કયું કારક્ષ છે ? તે<br>બધી બાબતોનો વિસ્તાર                      | ,,          | 37                      |
| – પ્રભાતમાં ઉઠીને ભાવવાની અઢાર ભાવનાઓ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | उ४६         | ६८१-६८३                 |
| – કેટલી આવલિકાઓનું એક મુહૂર્ત થાય ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 389         | <i><b>६८३-</b>६८५</i>   |
| – એક મુહૂર્તમાં ક્ષુલ્લક ભવ કેટલા તે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 386         | ६८५                     |
| – શ્રન્થકતાની ઓળખ અને શ્રન્થનામ તરીકે કરેલો 'સંગ્રહક્ષીરત્ન'નો<br>ઉલ્લેખ                                                                                                                                                                                                                                                                              | 380         | <i><b>१७२-</b>१७४</i>   |
| ુલ્લખ<br>–જૈન ગક્ષિતનાં માપોના આધારે ઇંચ અને માઇલોની ગક્ષતરી શું ઇ                                                                                                                                                                                                                                                                                    | र भ         | ६७५-६७६                 |
| –શાસીય માપોનાં ઈચ, માઇલ કોના કેટલાં છે તે                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ×           | ह८६                     |

## [ २३ ]

## બૃહત્સંગ્રહણી સૂત્ર ગ્રન્થનાં પાંચ પરિશિષ્ટો

| વિષયનિર્દેશ                                                                                       | પુષ્કસંખ્યા       |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--|
| પરિશિષ્ટ સંખ્યા-૧                                                                                 |                   |  |
| – ચૌદરાજલોક અને તેની વ્યવસ્થાનું વિસ્તૃત વર્લન                                                    | <i><b>६८८</b></i> |  |
| – એક રાજની વ્યાખ્યા                                                                               | 901               |  |
| – ચૌદરાજલોક માટેનું ઉદાહરસ                                                                        | 002-003           |  |
| – ચૌદરાજલોકની આકૃતિનો પરિચય                                                                       | 903-908           |  |
| – લોકનું સ્વયંસિદ્ધ અને શાશ્વતાદિપછું                                                             | 904               |  |
| – ચૌદરાજલોકવર્તી પંચાસ્તિકાય                                                                      | 904-993           |  |
| – ખાસ જાણવા જેવી હકીકત                                                                            | 993               |  |
| – લોક હાનિવૃદ્ધિ ક્રમ                                                                             | 913-918           |  |
| – ત્રક્ષે લોકને ધારક્ષ કરનારી ત્રસનાડી                                                            | 994               |  |
| – પ્રતિ ૨૭જીસ્થાને ખંડુક સંખ્યા વિચારલા                                                           | 994-996           |  |
| – મધ્યલોકનું સ્થાન સમજવા માટે રૂચક સ્થાન                                                          | 996-920           |  |
| – અધોલોકે, તિચ્છાલોકે, ઉર્ધ્વલોકે શું શું વસ્તુ છે ? તે                                           | 920-929           |  |
| – લોક મહત્તા સૂચક દેશંત                                                                           | 929               |  |
| પરિશિષ્ટ સંખ્યા - ૨                                                                               |                   |  |
| – સંખ્યાત, અસંખ્યાત, અનંતનું સવિસ્તર સ્વરૂપ                                                       | ૭૨૨               |  |
| - સંખ્ય, અસંખ્ય, તથા અનંતનું સ્વરુપ                                                               | ७२उ               |  |
| – સંખ્યાત સ્વરૂપ વિચાર                                                                            | े ७२३-७२७         |  |
| – અસંખ્યાતી સંખ્યાના ભેદોનું સ્વરુપ                                                               | 0 <i>20-02</i> C  |  |
| – કર્મગ્રંથાશ્રયી સંખ્યાતાદિ સંખ્યાનું નિરુપછ્ઞ                                                   | <u>  926-933</u>  |  |
| પરિશિષ્ટ સંખ્યા - ૩                                                                               |                   |  |
| – <i>તીર્થકર-ચક્રવર્તી-વાસુદેવ-પ્રતિવાસુદેવ-બલદેવાદિ</i><br>ત્રેસઠ શલાકા પુરુષોનો સંક્ષિપ્ત પરિચય | <i></i> G38       |  |

| – २४ तीर्थंडरोनुं वर्सन                                                  | 0.214 0.214 |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------|
| – સાર્વભૌમ-ચક્રવર્તીઓનું સ્વરુપ                                          | 938-936     |
| -                                                                        | ७३૯-७४३     |
| – નવ વાસુદેવ, નવ બલદેવનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ                               | 983-988     |
| – પ્રતિવાસુદેવ, નારદ તથા મહાદેવનું સ્વરૂપ                                | ૭૪૪-૭૪૫     |
| પરિશિષ્ટ સંખ્યા - ૪                                                      |             |
| – તમસ્કાય-અપૂકાયનું વિવેચન                                               | ७४६         |
| – તમસ્કાયનું સ્થાન, સંસ્થાન તથા પ્રમાક્ષ                                 | 989         |
| – તમસ્કાયનો વિસ્તાર, દેખાવ તથા ભિન્ન ભિન્ન નામો                          | 989-986     |
| પરિશિષ્ટ સંખ્યા - પ                                                      |             |
| – અષ્ટકૃષ્ક્ષ રાજીની વ્યાખ્યા                                            | 986         |
| – અષ્ટ કૃષ્લરાજીનું સ્વરુપ                                               | 980         |
| – વિદિશાગત, દિશાગત વિમાનો                                                | 940         |
| – લોકાંતિક દેવનો શાશ્વત આચાર શું છે તે                                   | 940-949     |
| * * *                                                                    |             |
| - સંગ્રહણીરત્ન ગ્રન્થના ચિત્રો અંગેની મારી કથા                           | 942-948     |
| બૃહત સંગ્રહણી ગ્રંથની ૭૫ ચિત્રોની અનુક્રમશિકા                            | 944-949     |
| – મુનિશ્રી યશોવિજયજીએ ૧૮ વર્ષની ઉંમરે ત્રલ અક્ષરમાં સંપૂર્ણ દંડકની ગાયાઓ |             |
| લખેલી તેનો બ્લોક                                                         | 946         |
| – ૧ થી ૭૫ ચિત્રોના બ્લોકો                                                | 9-94        |
| – સંગ્રહસીરત્નની મૂલ ગાથાઓ સંક્ષિપ્ત અર્થ સહ                             | 9-40        |
| – સંત્રહક્ષી ગાથાઓની અકારાદિક્રમ સૂચિ                                    | 49-46       |
| - *ભાષાંતર કરનાર મુનિશ્રી યશોવિજયજીએ સંસ્કૃતમાં લખેલી પ્રશસ્તિ           | <i>₹0</i>   |
|                                                                          |             |



★ મુનિજીએ જ્યારે આ સંગ્રહણીનું ભાષાંતર કર્યું તે વખતે સાધુ સંસ્થામાં ગુજરાતી ભેગું કથાંક કથાંક , સંસ્કૃત ભાષાનો ઉપયોગ કરવાની એક શોખીન ચાલ હતી. ખેમાં મહત્ત્વ ગણાતું એટલે પ્રશસ્તિ સંસ્કૃત ભાષામાં લખી હતી.

# *[ રય ]* ૧૨૪ યન્ત્રોની અનુક્રમણિકા

**નોંધ:-** પ્રન્થના લાંબાં લાંબાં લખાક્ષો ઓછા સમયમાં જલદી સમજાઇ જાય એ માટે, આપકો ત્યાં પ્રન્થક્ષેત્રે, યન્ત્રો એટલે કોષ્ટકો (કોઠાઓ) બનાવવાની વરસો જૂની પ્રથા ચાલી આવે છે. એ પ્રથાને માન આપીને આજથી બાવન વરસ ઉપર જ્યારે ભાષાંતર કર્યું ત્યારે સાથે સાથે મેં આ કોષ્ટકો તૈયાર કર્યાં ત્યારે તે વખતની ઉમરમાં હોંશ-ઉત્સાહ એવા હતાં કે બહુ લાંબું વિચારવા માટે મન એટલું કેળવાયેલું ન હતું. એટલે જ્યાં યંત્ર-કોષ્ટક બનાવવાની ખાસ જરૂર ન હતી, ત્યાં પક્ષ નાના નાના યંત્ર-કોઠાઓ બનાવી નાંખેલાં.

તે વખતે માત્ર આ યન્ત્રોની જ સ્વતંત્ર-જુદી ચોપડી છપાવવી હતી, પક્ષ તે બની ન શક્યું. અહીંયા એ યન્ત્રોની અનુક્રમશિકા આપી છે.

| યંત્ર સંખ્ય | । यन्त्र विषय-प्रકार                                                                           | કપા પાને છે ?    |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| 9           | ભવનપતિનિકાયના દેવ-દેવીઓનાં જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યનું યંત્ર                                      | 99               |
| ş           | સમયથી લઇ પુદ્દગલ-પરાવર્ત સુધીની કાળ-સંખ્યાનું આકર્ષક કોષ્ટક                                    | 22-24            |
| з           | વ્યંતરનિકાયના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિનું પંત્ર                                            | 84               |
| 8           | જ્યોતિષી નિકાયગત દેવ-દેવીઓનાં જધન્ય-ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યનું યન્ત્ર                                  | 86               |
| ų           | વૈમાનિકનિકાયમાં જઘન્ય-ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિનું યંત્ર                                           | 44               |
| ξ           | સૌધર્મ-ઇશાન દેવલોકસ્થિત પરિગૃહીતા અપરિગૃહીતા દેવીઓનું જઘન્ય-ઉત્કૃષ્ટ<br>આયુષ્યસ્થિતિનું યન્ત્ર | 49               |
| 9           | વૈષ્યાનિકનિકાયનાં પ્રતરીની સંખ્યાનું યંત્ર                                                     | <i><b>ξ</b>0</i> |
| 6           | સૌધર્મ-ઇશાનકલ્પનાં પ્રત્યેક પ્રતરે જવન્યોત્કૃષ્ટ આયુષ્યનું યંત્ર                               | <i>६उ</i>        |
| Ċ           | સનત્કુમાર તથા માહેન્દ્ર કલ્પનાં પ્રત્યેક પ્રતરમાં જવન્ય-ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યનું યંત્ર               | . ६४             |
| 10-11       | બ્રહ્મકલ્પે, લાંતકે આયુષ્યનું યંત્ર                                                            | ह४               |
| 12-99       | મહાશુક્રે, સહસ્વારે, આનતે, પ્રાક્ષતે, આરશે, અચ્યુતે આયુષ્યનું યંત્ર                            | <i>Ę Ų</i>       |
| 96-96       | नवग्रैवेयर्ड अने अनुत्तरे आयुष्यनुं यंत्र                                                      | ĘĘ               |
| 20          | ભવનપતિ નિકાયના વીશ ઇન્દ્રોનાં નામનું યન્ત્ર                                                    | છર               |
| 29          | ભવનપતિની પ્રત્યેક નિકાયની ભવનસંખ્યાનું યંત્ર                                                   | 94               |
| 22          | ભવનપતિ દેવોનાં ચિંહનો તથા દેહ-વસ્ત્રના વર્ક્ષનું યન્ત્ર                                        | 60               |
| 23          | ભવનપતિના ઇન્દ્રોના સામાનિક તથા આત્મરક્ષક દેવોની સંખ્યાનું યન્ત્ર                               | 63               |
| 28          | વ્યન્તર નિકાયનાં ૧૬ ઇન્દ્રોનાં નામનું યંત્ર                                                    | 60               |
| २५          | વ્યન્તર નિકાયોને વિષે ચિક્ર તથા દેહવર્ષનું યંત્ર                                               | ૯૨               |
| 25          | પ્રત્યેક વ્યત્તરેન્દ્રાશ્રયી સામાનિક તથા આત્મરક્ષક દેવોની સંખ્યાનું યંત્ર                      | 66               |
| 20          | જ્યોતિષી નિકાયના ઇન્દ્રાશ્રયી સામાનિક-આત્મરક્ષક દેવોની સંખ્યાનું યંત્ર                         | ĢE               |

۲

## [ २१ ]

| यंत्र संघ   | ય યન્ત્ર વિષય-પ્રકાર                                                                 | કર્યા પાને છે ? |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| ₹८          | ભવનપતિ (તથા પ્રાસંગિક ચારે) નિકાયમાં ઇન્દ્ર વગેરે દશ પ્રકારના દેવોનું<br>યંત્ર       | 909             |
| 20          | જ્યોતિષી નિકાયનું સ્થાન, તથા જ્યોતિષચક્રની ઉચાઇ પ્રમાણનું યંત્ર                      | 990             |
| 30          | મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર સ્થિરજ્યોતિષીનાં વિમાનોનું પ્રમાક્ષ                               | 116             |
| 31          | મનુષ્યક્ષેત્રવર્તી ચરજ્યોતિષીની સંખ્યા તથા વિમાનોનું પ્રમાક્ષ વગેરેનું યન્ત્ર        | 855             |
| 32          | મેરુ તથા નિષધાદિપર્વત વ્યાઘાતે તથા વ્યાઘાત વિના તારા-નક્ષત્રોનું અંતર-યંત્ર          | 939             |
| <i>33</i> . | મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર ચન્દ્રથી સૂર્યનું પરસ્પર તથા અંદરોઅંદર અંતરપ્રમાક્ષ               | 932             |
| 38          | તિચ્છલોકવર્તી ક્રમશઃ દ્વીપ-સમુદ્ર સ્થાપના યંત્ર                                      | 288-984         |
| 34          | સર્વસમુદ્રાશ્રયી જલસ્વાદ તથા મત્સ્ય પ્રમાણનું યંત્ર                                  | 986             |
| 35          | આ સંગ્રહાશી ગ્રન્થકારના મતે કેટલાક દ્વીપ-સમુદ્રવર્તી-ચન્દ્ર-સૂર્ય-સંખ્યા યંત્ર       | 946             |
| 30          | ૨૮ નક્ષત્રોની આકૃતિ વગેરે વિષયો સંબંધી યંત્ર                                         | 955-956         |
| 36 .        | મનુષ્યક્ષેત્રવર્તી ચન્દ્રાદિ પંકિતઓનું યંત્ર                                         | 299             |
| 30          | બત્રીશ વિજયોનાં નામો                                                                 | <i>१୯3</i>      |
| 80          | છ મહાપર્વત તથા દ્રહ્યમાલ પંત્ર                                                       | 968             |
| 89          | કુલગિરિનું યન્ત્ર                                                                    | 965             |
| 82          | સાત (9) મહાક્ષેત્રોનું યંત્ર                                                         | 169             |
| 83          | મનુષ્યક્ષેત્રમાં શ્રહ-નક્ષત્ર-તારા સંખ્યાનું યંત્ર                                   | 240             |
| 88          | વૈમાનિકનિકાયમાં પ્રતિકલ્પમાં વિમાન સંખ્યાનું યંત્ર                                   | २५७             |
| ४५          | તે તે દ્વીપ-સમુદ્રમાં પ્રતિષ્ઠિત વિમાન સંખ્યાવબોધક યંત્ર                             | 284             |
| 85          | વૈમાનિકનિકાયાશ્વર્યા આવલિકાગત તથા પુષ્પાવકીર્જાવિમાન સંખ્યાનું યંત્ર                 | 200             |
| 89          | વૈમાનિક નિકાયમાં મુખ ભૂમિ સંખ્યા યંત્ર                                               | 209-202         |
| 86-49       | પ્રત્યેક પ્રતરમાં આવલિકાગતન્ત્રિકોણાદિ વિમાનસંખ્યાદર્શકયંત્ર                         | 294-295         |
| 42          | પ્રતિકલ્પ ત્રિકોસાદિ વિમાન સંખ્યા યંત્ર                                              | 296             |
| 46          | વૈમાનિકનિકાયમાં બાર દેવલોકનાં 2્રિલ-સામાનિક-આત્મરક્ષક દેવ સંખ્યા યંત્ર               | 269             |
| <i>Ę0</i>   | વૈમાનિકનિકાયમાં વિમાન-પૃથ્વીપિંડ તથા ઊંચાઇ પ્રમાજ્ય સાથે વિમાનાધાર-વજ્ઞાદિક<br>યંત્ર | 264             |
| Ę 9         | ઊધ્વ દેવલોકમાં આયુષ્યાનુસારે દેહપ્રમાણનું યંત્ર                                      | 304             |
| ĘZ          | ચારે નિકાયના દેવોનું શરીરપ્રમાસ યંત્ર                                                | 30F             |
| <i>इउ</i>   | દેવલોકમાં પ્રત્યેક કલ્પમાં ઉત્કૃષ્ટ 'ઉપપાત-ચ્યવનવિરહ' કાળ સંબંધી યંત્ર               | 311             |

## [ 20 ]

| સંખ્યા યન્ત્ર વિષય-પ્રકાર                                                                                | डया पाने छे ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ચારે ગત્યાશ્રયી સામાન્ય-ઉત્કૃષ્ટ ચ્યવનવિરહ કાળનું યંત્ર                                                  | 311                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| દેવલોકમાં જયન્યોત્કૃષ્ટ ઉપપાત-ચ્યવન સંખ્યા યંત્ર                                                         | 399                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| દેવગતિમાં કયા કયા જીવો આવીને ઉપજે? તેનું પંત્ર                                                           | 320                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| કયા જીવને કેટલાં સંઘયકા હોય ? તેનું પંત્ર                                                                | 330                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| સંઘયશાશ્રયી ગતિ તથા સંઘયક્ષ-સંસ્થાન નામનું પંત્ર                                                         | 331                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| કયા જીવને કહ્યું સંસ્થાન હોય ? તેનું યંત્ર                                                               | 332                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| આગતિ દ્વારે ચારે નિકાયના દેવોનું યંત્ર                                                                   | 338                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| કયા કયા દેવને કેવી રીતે દેવીઓ સાથે ઉપભોગ છે તેનું યંત્ર                                                  | 330                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| વૈમાનિકમાં કિલ્બિષિકોનું ઉત્પત્તિસ્થાન, આયુષ્યનું યંત્ર                                                  | 389                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| દેવી આયુષ્યમાને દેવભોગ્ય યંત્ર                                                                           | 383                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ચારે નિકાયમાં લેશ્યા અને વૈમાનિકમાં દેહવર્જા સ્થાપનાનું યંત્ર                                            | 384                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| સંક્ષિપ્ત કાલમાન અને શ્વાસોશ્વાસ સંખ્યાનું યંત્ર                                                         | 380                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ચતુર્નિકાયમાં શ્વાસોશ્વાસ-આહાર અંતરમાન યંત્ર                                                             | 342                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ચારે ગતિમાં આહારક-અનાહારક વ્યવસ્થા વિષયક યંત્ર                                                           | 346                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ચારેગતિને વિષે અવધિક્ષેત્રનો આકાર અને દિશાઆશ્રધી અલ્પબહુત્ત્વ વ્યવસ્થા<br>પંત્ર                          | ઉભઉ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ચારે નિકાયમાં અવધિજ્ઞાનનું જઘન્ય-ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ યંત્ર                                                   | 398                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| સાતે નારકીની જપન્યોત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું યંત્ર                                                               | 362                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| રત્નપ્રભા નરકમાં પ્રતિપતરે જઘન્યોત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિનું યંત્ર                                           | 364                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| શકરાપ્રભાષાં પ્રતિપતરે જઘન્યોત્કૃષ્ટ આવુષ્યનું વંત્ર                                                     | 364                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ૮૪ વાલુકાપ્રભામાં, પંકપ્રભામાં જપન્યોત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિનું યંત્ર                                       | 365                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ૮૭ ધૂમપ્રભા, તમઃપ્રભા તથા તમસ્તમઃપ્રભા આયુષ્યનું યંત્ર                                                   | 36 E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| સાતે નરકમાં પૃથ્વીનાં નામ-ગોત્ર-પ્રતર-નરકાવાસની સંખ્યા તથા પૃથ્વીપિંડ-<br>ઘનોદધ્યાદિવલયોનું પરિમાલ યંત્ર | 803                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| પ્રત્યેક નરકાશ્રયી (તથા એકત્ર) આવલિક-પુષ્પાવકીર્ણ આવાસ સંખ્યાનું યંત્ર                                   | 899                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| પ્રત્યેક નરકાશ્રયી વૃત્ત-ત્રિકોણ-ચોરસ નરકાવાસાઓની સંખ્યાનું યંત્ર                                        | 898                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| પ્રત્યેક નારકીમાં વૃત્તાદિ નરકાવાસાઓનું યંત્ર, પ્રથમ રત્નપ્રભા નરકને વિષે                                | 894                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| બીજી નરકમાં વૃત્તાદિ સંખ્યા યંત્ર                                                                        | ४१६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                          | ચારે ગત્યાશ્રથી સામાન્ય-ઉત્કૃષ્ટ અવનવિરહ કાળતું યંત્ર<br>દેવલોકમાં જપ-વોત્કૃષ્ટ ઉપપાત-સ્વવન સંખ્યા યંત<br>દેવવોતમાં કથા જવો આવીને ઉપજે ? તેનું યંત<br>કયા જીવને કેટલાં સંઘયક્ષ હોય ? તેનું યંત<br>સંધયક્ષાશ્રથી ગતિ તથા સંઘયક્ષ-સંસ્થાન નામનું પંત<br>કયા જીવને કયું સંસ્થાન હોય ? તેનું યંત<br>આગતિ તારે ચારે નિકાયના દેવોનું યંત<br>કયા જીવને કયું સંસ્થાન હોય ? તેનું યંત<br>આગતિ તારે ચારે નિકાયના દેવોનું યંત<br>કયા કયા દેવને કેવી રીતે દેવીઓ સાથે ઉપભોગ છે તેનું યંત<br>વૈમાનિકમાં કિલ્બિપિકોનું ઉત્પત્તિસ્થાન, આયુષ્યનું વંત<br>દેવી આયુષ્યમાને દેવભોગ્ય યંત્ર<br>ચારે નિકાયમાં લેશ્યા અને વૈમાનિકમાં દેહવર્જ્ર સ્થાપનાનું યંત<br>સંધિપ્ત કાલમાન અને શ્વાસોશ્વાસ સંખ્યાનું યંત્ર<br>ચારે ગતિમાં આહારક-અનાહારક વ્યવસ્થા વિષયક યંત્ર<br>ચારે ગતિમાં આહારક-અનાહારક વ્યવસ્થા વિષયક યંત્ર<br>ચારેગતિને વિષે અવધિક્ષાનનું જપન્ય-ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાક્ષ યંત્ર<br>સાતે નારકીની જપ-યોત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું વંત્ર<br>રત્વપ્રભા નરકમાં પ્રતિપ્રતરે જપન્યોત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિનું વંત્ર<br>શર્કરાપ્રભામાં પ્રતિપ્રતરે જપન્યોત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિનું વંત્ર<br>શર્કરાપ્રભામાં પ્રતિપ્રતરે જપન્યોત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિનું વંત્ર<br>સત્વે નરકમાં પ્રશ્વીમાં નામ-ચોત્ર-પ્રતર-નરકાવાસની સંખ્યા તથા પૃથ્વીપિંડ-<br>ઘનોદધ્યાદિવત્યોનું પરિપાક્ષ વંત્ર<br>પ્રત્વેક નરકાશ્રથી (તથા એકત્ર) આવલિક-પુષ્પાવકીર્કા આવાસ સંખ્યાનું વંત્ર<br>પત્યેક નરકાશ્રથી વૃત્ત-ત્રિકોણ-ચોરસ નરકાવાસાઓની સંખ્યાનુ વંત્ર<br>પત્યેક નરકાશ્વથી વૃત્ત-ત્રિકોણ-ચોરસ નરકાવાસાઓની સંખ્યાનુ વંત્ર |

[ 26 ]

| यंत्र संज्य | ય યન્ત્ર વિષય-પ્રકાર                                                                                 | કયા પાને છે ?                  |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| ヒヨーヒち       | તીજી-ચોથી નરકમાં વૃત્તાદિ સંખ્યા યંત્ર                                                               | 829                            |
| ૯૫-૯૬       | પાંચમી, છકી અને સાતમી નરકમાં વૃત્તાદિ નરકાવાસાઓની સંખ્યાનું યંત્ર                                    | 892                            |
| ୯୫          | દરેક પૃથ્વીવર્તી પ્રતરોનું પરસ્પર અત્તર                                                              | ४२४                            |
| 66-908      | સાતે નરકના પ્રત્યેક પ્રતરે નારકીઓના દેહમાનનું ઉત્કૃષ્ટ યંત્ર                                         | 826                            |
| <i>१0</i> 4 | સાતે નરકને વિષે ઉપપાતવિરહ-ચ્યવનવિરહ-ઉપપાતસંખ્યા-ચ્યવનસંખ્યા અને<br>તેમના ગતિદ્વાર સંબંધી યંત્ર       | 839                            |
| 905         | સાતે નસ્કવર્તીની લેશ્યા, અનન્તર ભવે થતી લબ્ધિપ્રાપ્તિ તથા તેમનું અવધિજ્ઞાનનું<br>ક્ષેત્ર વિષયક યંત્ર | 883                            |
| 209         | ચક્રીનાં ચૌદ રત્નોની દીર્ધતા-ઉત્પત્તિસ્થાન-ઉપયોગ વિષયક યંત્ર                                         | 882                            |
| 206         | નવનિધિનાં નામો અને તદ્વવિષય પ્રદર્શક યંત્ર                                                           | ४९४                            |
| 900         | મનુષ્યગતિ આશ્રયી અષ્ટદાર વ્યવસ્થા પ્રદર્શક યંત્ર                                                     | ४९७                            |
| 990         | નરક વગેરે ગતિથી આવેલા જીવોની એક જ સમયે ઓઘથી અને વિશેષથી<br>સિદ્ધ સંખ્યાનું યંત્ર                     | 898                            |
| 999         | নবদোঁস ধঁর                                                                                           | 89Ę                            |
| 992         | સિદ્ધસ્थાનાશ્રધી યંત્ર                                                                               | 862                            |
| 993         | ચારેગતિના જીવોનું કાયસ્થિતિ પ્રદર્શક યંત્ર                                                           | 404                            |
| 898         | તિર્યચજીવોના આઠ દ્વારનું યંત્ર                                                                       | ५२४-५२५                        |
| 994.        | પરમાસુથી આરંભી અંગુલ-યોજન સુધીનાં પ્રમાણનું યંત્ર                                                    | 43E                            |
| 225         | ચારેગતિ આશ્રયી વેદ-વોનિ-કુલકોટી સંખ્યા તથા વોનિભેદો અને પ્રકારોનું યંત્ર                             | 448-444                        |
| 119         | ઋજુ-વક્રાગતિમાં પરભવાયુષ્યના ઉદય સમયમાં આહારક અને અનાહારક<br>સમયનિર્જ્ઞાયનું યંત્ર                   | 444                            |
| 996         | ઋજુ-વક્રાગતિમાં આહારમાન યંત્ર                                                                        | ६८६                            |
| 990         | પર્યાપ્ત-અપર્યાપ્ત ભેદ વ્યવસ્થા યંત્ર                                                                | ६८६                            |
| 820         | પાંચ શરીરોને વિષે અનેક વિષય સ્થાપના પ્રદર્શક યંત્ર                                                   | <i>₹८</i> 9                    |
| 858         | ષડ્લેશ્યા વક્ષાદિ વિષયક યંત્ર                                                                        | <i><b><i>६८८</i></b></i>       |
| 922         | સપ્તસમુદ્ધાતમાં સપ્તવિષય સ્થાપના યંત્ર                                                               | 566                            |
| 823         | પાંચે ઇન્દ્રિયોને વિષે ભિન્ન ભિન્ન વિષયોનું સ્થાપના યંત્ર                                            | <i><b><i><b>६८</b></i></b></i> |
| 928         | ચોવીશ દંડકમાં ૨૪ દ્વારોની સ્થાપનાનું વિસ્તૃત યંત્ર                                                   | ६७०-६७१                        |

\*

## [ २૯ ]

## 

**જી**વનજંગલનો વનરાજ તો તે જ કહેવાય ! કે, જે સુરમ્ય ઘટાઓમાં પરિભ્રમણ કરી જંગલની જડીબુટ્ટી શોધે, શોધી સેવન કરી શારીરિક સૌન્દર્ય સંપાદન કરે. જડીબુટ્ટી મળી અને સાચવી, સેવન કરી તો પછી ભાવારોગ્ય સૌભાગ્યના સૌષ્ઠવ માટે પ્રશ્ન જ કયાંથી ઉદ્દભવે ?

**જ**ગત જ્યોતિર્ધરોના જીવન ઘડતર પણ મહર્ષિઓની જીવનરેખા સમી જડીબુટ્ટીઓથી જ ઘડાએલ છે. જિજ્ઞાસુ જો એ જડીબુટ્ટી શોધે, અચાનક ભાગ્યપૂર્શિમા થકી મળતાં, રગે રગે તેનું સેવન કરે તો જરૂર તે પણ એક જ્યોતિર્ધર જ થાય.

જે સૂરીશ્વરજીનાં જીવન રસાયણે અનેક આત્માઓને પ્રભુવીર વિનીત બનાવ્યા, જેનાં વિજયી જીવનપલટ પ્રસંગોએ, વિલાસીઓને વૈરાગ્યવેતા બનાવ્યા, જેની ધર્મરંગી મધુર વાક્ મોરલીએ **જે ઝાદંવીર, જે ઝાદંવીર**ના જ સ્વાસોશ્વાસથી, ભક્તભાવિકોને જીવનપર્યંત મંત્રમુગ્ધ કર્યાં. જેની જૈનાગમ ઓતપ્રોત અમીદેષ્ટિએ નૃપમંડળ, રાજમંડળ, શ્રીમંત, બુદ્ધિવંત અનેક ધર્માનુરાગી આબાલ વૃદ્ધવૃંદને પરમમહાવીરદેવપ્રણીત ધર્મસિદ્ધાંતોમાં હિમગિરિવત્ સ્થિર કર્યા, તે સૂરીશ્વરજીની જીવન જડીબુદી પ્રતિ કોને મોહ ન હોય ? કોણ તે સંગ્રહ કરવા ઉલ્લસિત ન હોય ? તે જીવન જડીબુદી તે આચાર્ય શ્રી વિજય મોહનસૂરીશ્વરજીનાં જીવનાભ્રમંડળે અલૌકિક જીવન પ્રસંગ તારકોથી ગુંથાએલ જીવનચંદ્રક જડીબુદી.

જૈન તીર્થાધિરાજ પાદલિપ્તપુર (પાલીતાજ્ઞા)ની શીતલ છાયામાં સંવત ૧૯૩૫ના વૈશાખ શુકલ ત્રયોદશીના શુભ સમયે જન્મધારી, બુદ્ધિસિંહજી જૈન પાઠશાળામાં કમળકુંજ બાળઅભ્યાસક **મોતીચંદભાઇ** સં. ૧૯૮૦ના માઘ દશમીના સુવર્જ઼ પ્રભાતે, વીરધર્મશાસ્ત્રોમાં બુદ્ધિ-સિંહનું જ બિરૂદ ધારજ઼ કરી, પરમોત્કૃષ્ટ જૈનાચાર્યપદે વિરાજ઼, વિજય મોહનસૂરિજીએ, પોતાનાં જન્મદાતા પિતાશ્રી મૂળચંદભાઇને તેમજ માતુશ્રી જડાવબાઇને પુજ઼યવંત માતાપિતા તરીકે યશઃઉજ્જવલિત કર્યા. મુક્તિપુરી સિદ્ધક્ષેત્રના શ્રી ગોડીપાર્શ્વનાથજ઼ મંદિરના જ પરમાજ્ઞુ પોષિત વીરબાળ **મોતીચંદભાઇ**એ પોતાના જીવનનાં લગભગ બાવીસમાં વર્ષના પ્રવેશ સમયે અખંડ પ્રતાપી શ્રીમાન્ (ગુરુ શ્રી મૂળચંદજ઼) **મુક્તિવિજયજીગદ્યી**ના પટધર શાંતમૂર્તિ બાલબ્રહ્મચારી શ્રીમદ્ **વિજયકમલસૂરીચરજ** જેવા ધર્મધુરંધર નાવિકને પોતાની જીવનદોરી સોંપી, ઉમંગભેર પોતાનું જીવનનાવ જૈનધર્મ સાગરે ઝુકાવી સંવત ૧૯૫૭ના માઘકૃષ્ણ દશમીના શુભદિવસે કેવળ મોક્ષપ્રાપ્તિ અર્થે દીક્ષા અંગીકાર કરી.

**યુ**વાવરથામાં આલેખાયેલા જૈન પાઠશાળાના અભ્યાસક તેમજ ધર્માજ્ઞાનાભ્યાસ બાળવૃદ્ધના અધ્યાપક, સાધુન્સાધ્વી સમુદાયના ધાર્મિક તેમજ સંસ્કૃતના પ્રધાનશિક્ષક હવે આત્મશિક્ષકનો આદર્શ સિદ્ધ કરવા પરાકાષ્ઠાની કસોટીએ ચઢ્યા. મોતીચંદભાઇ પુનિત વિજયવર્ગમાં મુનિશ્રી **મોહનવિજયજી** તરીકે સંબોધાયા.

**વી**ર ધર્મની ગળથુંથી સૂરીશ્વરનાં રગેરગોનાં રક્તમાં બાલ્યાવસ્થાથી જ એટલે અંશે તો વ્યાપક થઇ ગઇ હતી કે, સાંસારિક ગૃહાવસ્થાનો પ્રેમવેગ પણ અંતે નેત્ર પલકારામાં જ કેવળ શુષ્ક રણવત્ નીવડયો. સંયમરણક્ષેત્રે ઝુકેલા મુનિરાજે અહર્નિશ જ્ઞાનાભ્યાસમાં મશગુલ બની એક એક વ્યાકરણ, ન્યાય, સાહિત્ય,

#### સિદ્ધાંત, કર્મગ્રંથ, દ્રવ્યાનુયોગ આદિ વિષયોમાં નિષ્ણાત થઇ જૈનાગમ વિશારદ તરીકેની જૈન આલમમાં અજોડ ખ્યાતિ મેળવી.

**ઓ**ગણસાઠ વર્ષની પ્રૌઢાવસ્થામાં પક્ષ સૂરીશ્વરજીની જ્ઞાનાવસ્થામાં તરવરતી યુવાવસ્થા સમયની ધગશ, ગીતાર્થ ગુરુવર્યની દિવ્ય અમાપ શક્તિનું દર્શન દર્શનાબિલાષીઓને આશ્ચર્યચકિત !!! બનાવે છે.

જિનાજ્ઞાગર્ભિત શાસ્ત્રજ્ઞાન ભંડારની સાથે સૂરીશ્વરજીની લોહચુંબક સમી અદ્વિતીય પ્રખર દેશના શક્તિથી, તત્કાળ શ્રોતાવર્ગમાં પ્રેરાતી વિજળીક શક્તિનો ચમત્કાર, સ્વાનુભવ દ્વારા જ થાય છે.

**જ્ઞા**તા શક્તિ તો પુષ્ઠયવંતો પ્રાપ્ત કરી શકે, પરંતુ જ્ઞાતા અને અમોઘ જ્ઞાનદાતા શક્તિનો ગંગાયમુના સંયોગ તો કોઇક (શ્રી મોહનસૂરીશ્વરજી જેવા) મહર્ષિના પરમપુષ્ટયવંત ભાગ્ય લલાટે જ યોજાએલો હોય.

**સૂ**રી સરજીની ધર્મરંગી નોબતોને **રાજર્ષિ** બિરૂદથી અલંકૃત કરવા કાજે મુખ્ય મંત્રી શ્રી **માનસિંહજી** સહિત, ધ્રાંગધા નરેશ શ્રી **ઘનશ્યામસિંહજી** જૈન ગુરુમંદિરે (ઉપાશ્રયે) પધાર્યા, એ સૂરી સરજીની વિશ્વવિખ્યાત તત્ત્વજ્ઞાનની સુધાસરિતામાં સ્નાન કરી ગોહિલવાડમાં ગોહિલ રાજમંડળ પતિતપાવન થયું. સૂરી સરજીની વૈસવિખ્યાત દુંદુભિનાદના પૂજન ડભોઇ તાલુકાના ઠાકોર શ્રી **મોટાબાવા** તથા **મોતીસિંહજી** સહિત ૫૦૦ ક્ષત્રિયોએ કર્યા, કે જેઓએ યાવત્ જીવનપર્યંત શિકાર, માંસ, દારૂ, વ્યસનાદિ ત્યાગના વ્રત સૂરી સરજીની સાક્ષીએ ઉચ્ચરી, વ્રતપાલનની ભીષ્મપ્રતિજ્ઞા લીધી. સૂરી સરજીની વાક્વાજ્ઞીના સૂરે સુરત જીલ્લાના આ. **કલેકટર** મી. **માસ્તરના** હૃદયમાં, તેમજ **ઉનાના** અધિકારી મંડળના અંતરમાં, જૈનદર્શનના તાત્ત્વિક સિદ્ધાંતોનો તનમનાટ મચાવી મુગ્ધ કર્યા.

**ચ**ચસ્પિદ વિષયોમાં--દેવદ્રવ્ય, દીક્ષા, લાલન-શિવજી પ્રકરણાદિ વિવાદગ્રસ્ત વિષયોમાં અનેક આગમિક શાસ્ત્રાધારો ખડા કરી જૈન સમાજમાં સૂરીશ્વરજીએ તેમની લાક્ષણિક ચાકચિક્વવૃત્તિથી સામા વિરોધી પક્ષનાં હૃદયો હરી લીધાં હતાં.

**જૈ**નાગમોના અખંડ અભ્યાસીઓની નાનકડી નામાવલીમાં એ પ્રથમ પંક્તિમાં સન્માનાએલાં સૂરીશ્વરજીની દૈવિક દેશનાશક્તિ સમીપ, અદ્યાપિ ભારતવર્ષી જૈનોનાં શિર ઉમંગભેર ઝુકે છે. ધર્મરસિક પુષ્ટયાત્માઓને તો સૂરીશ્વરજીનાં પ્રતિબિંબના પડછાયાનો વિયોગ પશ અસહ્ય થઇ પડે છે. એ તો અનુભવસિદ્ધ ઉક્તિ છે.

**જી**વનની વૃદ્ધિંગત અવસ્થામાં પણ સૂરીશ્વરજીનો શાસ્ત્રજ્ઞાનાભ્યાસનો વિદ્યુત વેગ પંડિતોને પણ પ્રેરણારૂપ છે.

જૈનાગમના નિષ્ણાત (એવા) આરિસાભવનમાં બિરાજતાં સૂરીશ્વરજીની જિનાજ્ઞારાધક ચારિત્ર પરાયણતાના ચમત્કારથી અંજાઇ, સ્વગસ્થ ગુરુદેવ બાલબ્રહ્મચારી આચાર્ય શ્રી **વિજયકમલસૂરીશ્વરજીએ** પૂ. મુનિરાજ મોહનવિજયજીને સંવત ૧૯૭૩ના માઘ સુદ ૬ના દિને **પંન્યાસપદ**થી વિભૂષિત કર્યા. જોતજોતામાં પંન્યાસજીની શાસનરક્ષક સ્તંભ તરીકેની યોગ્યતા નિહાળી, માત્ર સાત વર્ષના અંતરે જ, તપોગચ્છાધિપતિ અખંડ બાલબ્રહ્મચારી શાસનસમ્રાટ શ્રી **વિજયનેમિસૂરીશ્વરજી** મહારાજશ્રીએ સં. ૧૯૮૦ના માઘ વદિ દશમીના માંગલિક પ્રસંગે પંન્યાસજી શ્રી **મોહનવિજયજી** ગણિને રાજનગરમાં સર્વોત્કૃષ્ટ **આચાર્યપદથી** અલંકૃત કર્યા.

**સૂ**ર્યચન્દ્રસમા બાલબ્રહ્મચારી શાસન જ્યોતિર્ધર આચાર્ય મહર્ષિઓની દિવ્યાશિષથી ઝગમગતાં સૂરીશ્વરજીનાં વૈરાગ્યમંદિરની ઉત્કૃષ્ટ ચારિત્ર પ્રભાથી રંગાએલ વિનીત શિષ્ય સમુદાયના દર્શનથી ભાવિકજનોનાં અંતર તત્પળે હર્ષોન્માદમાં પ્રવેશે છે. **ગુ**રુઝ્છ્શ મુક્તિ અર્થે શિષ્યસમુદાયની ગુરુભક્તિ, દૈનિક ક્રિયાનુષ્ઠાનશુદ્ધિ, વિનયાદિક ગુણ નિમગ્નતા કાયરોને પણ શૂરવીર ધર્મસુભટો બનાવે છે. ધર્મ સુભટોના સંઘમાં પણ શિખરરૂપ સાચા સુભટનું દિગ્દર્શન કરવું હોય ! તો સૂરીશ્વરજીના વિનીત શિષ્ય પંન્યાસ શ્રી **ધર્મવિજયજી** આદિ આબાલ શિષ્યવૃંદના બારીકાઇથી દર્શન કરો, એ જ શિષ્યરત્નોમાં સ્વયં ચક્ષુદ્ધારા જ જોઇ શકાશે કે એમાં તો અવનવા ગુણ રંગોની ટશરો જ ભાસે છે અને તે જ શિષ્યરત્નોના ચક્રમંડલના શિરછત્રરૂપ ગુરુદેવ આચાર્યશ્રી **વિજયપ્રતાપસૂરીશ્વરજી** અને તેઓશ્રીના ગુરુવર્ય તે આપણા **પૂજ્ય શ્રી મોહનસૂરીશ્વરજી મહારાજ** !!!

**વિ**ક્રમ સંવત ૧૯૭૭નું સૂરીશ્વરજીનું મુંબઇ નગરી મધ્યેનું ચાતુર્માસ સમયનું વસંતવર્શન તો કોઇ મહાકવિ જ કરી શકે ! ચતુરંગી સેનાની નગરીમાં સૂરીશ્વરજીની કલ્પવૃક્ષ છાયામાં સાતક્ષેત્ર પોષણાદિ અનેક ધાર્મિક લાભો યોજાયા. ચૌદપૂર્વ, પીસ્તાલીશ આગમ, અક્ષયનિધિ, મહામંગલકારી શ્રી ઉપધાનતપની ગગનભેદી (કર્મભેદી) ધર્મિક્રિયાઓ આરંભાઇ. મુંબઇ ભાયખલાની જમીન સંરક્ષણાર્થે **રૂપિયા ચાલીશ લાખનો** શિરપાવ ચતુરંગી સંઘને અર્પણ થયો. એકાએક વચનો ઉભર્યા એ જ ચતુરંગી મહારાજને સંગઠિત સ્વામિવાત્સલ્ય (નવકારશી)ના તે ઘડી પર્યંત સેવેલાં સ્વપ્નોનો સાક્ષાત્કાર થયો.

**એ**ક સમયનો મોહમરત મુંબઇ નગરીનો જૈન સમુદાય વૈરાગ્યમય વીર સિદ્ધાંતવાદી મહાવતધારી શ્રાવક શ્રાવિકાના જન્મસિદ્ધક્કોની યોગ્યતાવાળો થયો.

**જ**યાં જ્યાં સૂરીશ્વરજીનાં પાદાંકૂરો સ્કૂર્યાં ત્યાં ત્યાં ઉપરોક્ત કલ્પવૃક્ષનાં ફળો ફલિત સંચિત થયાં.

એ ફળોનું રસ પૂર્ણાસ્વાદન પાલીતાશા, તલાજા, મહુવા, ધાંગધા, મહેસાશા, વિજાપુર, બોટાદ, ખંભાત, છાશી, વેરાવળ, માંગરોળ, પોરબંદર, અમદાવાદ, વડોદરા, સુરત, બારડોલી, બુહારી, માંડવી, નવસારી, જૂનાગઢ, રાજકોટ ઇત્યાદિ ધર્મક્ષેત્રના સંઘોએ કર્યું. તેઓને તો હવે ચક્રવાક સમ સૂરીશ્વર સમાગમની તૃષાનું અહર્નિશ રટણ થયા કરે છે.

**એ** મહાત્માના સમાગમના સ્વાતિનક્ષત્રની અજ્ઞમોલી પળનો લાભ રાજનગર નાગજીભૂધરની પોળ શ્રીસંઘના પ્રયાસથી અમદાવાદના નગરજનોએ સં. ૧૯૭૯ના ચાતુર્માસમાં લીધો. ચાતુર્માસ અર્થેનો સૂરીશ્વરજીનો નગર પ્રવેશ જેટલો ભવ્ય ગૌરવ ભર્યો હતો તેનાથીએ અધિક સ્વર્ગીય દેશ્યની રચના તો ચાતુર્માસ પૂર્ણાહુતિ પછી ગુરુવર્યના આચાર્ય પદારોપણ મહોત્સવ પ્રસંગે રાજનગરના નાગરિકોએ શ્રીસંધે કરી. સૂરીશ્વરજી પ્રત્યે મમતાભરી હાર્દિક ગુરુભક્તિનું આબેહૂબ તે ચિત્રપટ હતું.

**શ્રી** આચાર્ય પદાર્પણ નિમિત્તના મહોત્સવ પ્રસંગે અષ્ટાપદજી, સમવસરણ, મેરુપર્વત, તાલધ્વજગિરિ, પાવાપુરી તીર્થોની સુંદર રચના, શાન્તિસ્નાત્ર સમયનો ઉત્સાહ, જૈનપુરીની જાહોજલાલીને જ્વલંત કરતો અપૂર્વ વરઘોડો, ઇન્દ્રમંડપ સમો ભગુભાઇના વંડામાનો મહામંડપ દર્શનાર્થે પ્રચંડ માનવમેદનીની ઉમંગભેર ભરતી, પદવી પ્રદાન પ્રસંગે અમદાવાદ તેમજ દેશદેશાદિકથી હજારોની સંખ્યામાં પધારેલું અગ્રગણ્ય નેતાઓનું મહામંડળ, પૂર્ણ ભાવનાયુક્ત આંગી રચના, પૂજા, પ્રભાવનાદિક રંગોથી રંગાએલું સર્વરંગી દેશ્ય રાજનગરનાં આંગણે સો બસો વર્ષના સમયમાં સૌ કોઇએ પ્રથમ જ નિહાળ્યું.

**તિ**ષ્ણાતોની નિપુણતાનાં પૂજન જિજ્ઞાસુઓ માટે ચિરકાળ પયંત હોય, પણ સ્વયં નિષ્ણાતની આત્મવત્ થી પણ અધિક પૂજનની તમન્ના તો પોતાને વરાયેલ વિદ્યા પરત્વે જ હોય.

જિનાજ્ઞાપરાયણ શાસ્ત્રવિશારદ સૂરીશ્વરજીની અનુપમ જ્ઞાનભક્તિની ઉર્મિઓને માર્તંડ ઓપ આજેય

મેઘધનુષ્ય ત્રિરંગી **વટપુર** (વડોદરા), **પાદલિપ્તપુર** (પાલીતાણા) અને **ધ્રાંગધા જૈન સાહિત્ય** જ્ઞાનમંદિરો અર્પી રહ્યાં છે.

**વિ**શ્વવિખ્યાત વિદ્યાવિશારદ વડોદરા નરેશ શ્રીમંત સરકાર **સયાજીરાવ ગાયકવાડ** સૂરીશ્વરજીનાં ઉપદેશથી સ્થાપિત વડોદરાના સરસ્વતીમંદિરે પધાર્યા. સરસ્વતીવાસિત રાજધાનીમાં સૂરીશ્વરજી હસ્તક, મહામૂલ્ય-જૈનધર્મ ગ્રંથમંડિત શાસ્ત્ર શારદાનાં ઉત્કૃષ્ટ પૂજન નિહાળી મહારાજા ગાયકવાડ હર્ષગભિંત થઇ, સૂરીશ્વરજીને આત્મવંદન ક્રીધાં.

**ધાંગધા નરેશે** સૂરીશ્વરજીના શુભોપદેશથી જ્ઞાનમંદિરની સ્થાપના સમયે ઉદ્ઘાટન ક્રિયા કરવાપૂર્વક મંદિરોપયોગી કેટલીક ભેટ કરી, અને વડોદરાના જ્ઞાનમંદિરે તો અનેક જૈન આચાર્ય મહારાજાઓ અનેક વખત પધારી સંખ્યાબંધ ભવ્યાત્માઓને પ્રભુવીરનાં વચનામૃતોનું પાન કરાવ્યું.

**પા**લીતાણાની પવિત્ર ભૂમિમાં તેઓશ્રીના જ અમોઘ ઉપદેશથી ચાલુ સાલમાં જ તૈયાર થયેલ આલિશાન અને ભવ્ય **'જેન સાહિત્ય મંદિર'** તેઓશ્રીની અનુપમ સાહિત્યવત્સલતાનો સરિયામ પૂરાવો છે.

**એ** સાહિત્ય મંદિરના દર્શનીય ભાગમાં, હરકોઇ પ્રેક્ષકોને ઘડીભર આંજી નાંખે તેવાં, અવનવા કલાત્મક અને આકર્ષક દેશ્યોની વૈવિધ્યતાભરી ગોઠવણો પાછળ વપરાએલી દીર્ઘદષ્ટિ અને ખર્ચાએલી બુદ્ધિમત્તા માટેનાં. સન્માન, પૂ. વિદ્વદ્વર્ય શ્રી ધર્મવિજયજી તથા કલારસિક મુનિપ્રવર શ્રી યશોવિજયજી મહારાજાદિને ઘટે છે.

**પા**લીતાણા નરેશ તથા સમગ્ર રાજમંડળે જૈન સાહિત્યમંદિરની ઉદ્ઘાટન ક્રિયા પ્રસંગે પધારી પૂજ્ય આચાર્યશ્રીજીના અનુપમ દેશનામૃતનું ખૂબ જ પાન કર્યું , અને ત્યારે સાહિત્યમંદિરની વ્યવસ્થા અને ભવ્યતા નિહાળી પ્રશંસાનાં પંચરંગી પુષ્પો વરસાવ્યાં, એ ચિરસ્મરણીય પ્રસંગ સુવર્ણાક્ષરે કોતરાઇ રહેશે.

**પૂ**જ્ય આચાર્યશ્રીજીનો લાક્ષણિક અને કદાવર દેહ તેમની પદપ્રતિષ્ઠામાં ભારે ઓપ ચઢાવી રહ્યો છે; સાથે સાથે તેમનું ગંભીર અને ઔદાર્યભર્યું અનોખું વ્યક્તિત્વ સુવર્ણ અને સુગંધના સંયોગની યાદી આપનાર સાથે અન્યને દીવાદાંડી સમાન પ્રેરણાત્મક છે.

**પ્ર**ભુ મહાવીરદેવ પ્રશીત જૈન જ્ઞાનરૂપ વિદ્યાવાડીને સૂરીશ્વરજીની સ્વયં પ્રેરિત શ્રીમદ્ મુક્તિ-કમલ-જૈન-મોહનમાળાના નવજીવન પુષ્પોથી વિકસાવવા શિષ્ય સમુદાય સહિત સ્વયં આત્મશક્તિ ઝરણાં પૂરવેગે સ્કૂરાવી રહ્યાં છે.

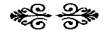
**સૂ**રીશ્વરજીની જિનાજ્ઞાગર્ભિત લોહચુંબક શક્તિથી લગભગ સવાસો જેટલા ભવ્યાત્માઓને મુક્તિમાર્ગમાં મુગ્ધ કરી, પંચપરમેષ્ઠીમંત્રના પંચમપદે આરૂઢ કર્યા છે.

**વીરધર્મભરત** ભૂમિના લલાટે **પ્રતાપી સૂરીશ્વરજીનું યશોચંદ્રક** અખંડ સૌભાગ્યવંતુ રહે કે જેના જન્મદાતા **મૂળચંદ**ભાઇ હોય અને મુક્તિદાતા પૂ. શ્રીમદ્દ **મૂળચંદજી** ગણીજી મહારાજ જેવા મહર્ષિ **કમળકુંજ** હોય

**મા**રા પૂજ્ય પિતાજી સહકુટુંબ અને મને ધર્મરસાયણથી આત્મધર્મપોષક એ પૂજ્યપ્રવર સૂરીશ્વરજી મહારાજને મારી સદા વંદનાવલિ.

વડોદરા

નંદસૂનુ--નગીન શાહ





★ બીજી આવૃત્તિમાં છપાએલું આ નિવેદન સુધારાવધારા સાથે પુનઃ ઉદ્ધૃત કર્યું છે.

**આ શ્રી ચન્દ્રીયા સંગ્રહણી રત્ન** ગ્રન્થનું અધ્યયન અત્યારે સવિશેષ પ્રચારને પામ્યું છે. ખાસ કરીને શ્રમણવર્ગમાં તેનો અધિક કેલાવો થયેલ છે. આમ છતાં અદ્યાવધિ આવા મહત્ત્વ અને ગૌરવભર્યા વિશિષ્ટોપયોગી ગ્રન્થ ઉપર એક સરળ, સ્પષ્ટાર્થક, સુબોધ અને સુવિસ્તૃત ભાષાનુવાદની ખામી ચાલી આવતી હતી, એ ખામીને યથાશક્તિ દૂર કરવાની એક પુષ્ટયપળે મને સદ્ભાવના થઇ.

**તે** અગાઉ મારા પરમ ઉપકારી, પ્રાતઃસ્મરશીય, વિશિષ્ટ કોટિના અજોડ પ્રવચનકાર આરાધ્યપાદ આચાર્ય શ્રીમદ્દ વિજય **મોહનસૂરીયરજી** મહારાજશ્રીની આ સંગ્રહશી કંઠસ્થ કરવાની અનન્ય પ્રેરશાએ તે ગ્રન્થ પરત્વે બહુમાન પેદા કરાવ્યું હતું.

ત્યારબાદ મેં તેના ભાષાંતરનું સામાન્ય અવલોકન કરવા ચાલુ બુક મંગાવી, તેમાં આવતા વિવિધ વિષયોને અંગે અંતરમાં ખૂબ જ આહ્લાદ થયો, પણ કોઇ પ્રકાશનમાં પુસ્તકની કદુપતા, અસુંદર ભાષા અને અર્થની દષ્ટિએ ઘણી અશુદ્ધિઓ, વ્યવસ્થા વિનાનું આંતરિક મુદ્રણકાર્ય, વળી બીજા અન્ય પ્રકાશનમાં સુવિસ્તૃત વિવેચનની ખામી, ઇત્યાદિ કારશે તે ભાષાંતરો બધા અસન્તોષપ્રદ-અણગમતા જણાયા, તેમાં વળી યન્ત્ર-ચિત્રોની પણ નહીં ચલાવી શકાય તેવી ક્ષતિઓ આ બધી બાબતોએ મારા હૃદયમાં જન્મેલી ભાષાંતર કરવાની સદ્ભાવનાને વધુ વેગવંતી બનાવવાનું કાર્ય કર્યું.

**હું** સજ્જ તો થયો પણ મારી શિશુવય, વિશાળ વાંચન, અને હજુ શાસ્ત્રીય અભ્યાસની ન્યૂનતા વગેરે કારણે હું સ્વયં સંકુચિત તો થતો જ હતો, તેમાં વળી પૂજ્ય આચાર્યશ્રીજી તરકથી તે વિચારમાં સહર્ષ ટેકો ન મલ્યો, એમાં કારણ મારા તરકથી લખાએલું પુસ્તક સર્વગ્રાહ્ય અને આદર્શભૂત નીવડે એ જોવાની મારા પ્રત્યેની શુભ લાગણી સિવાય બીજું કઈ જ ન હતું, અને તેઓશ્રીનું આ મન્તવ્ય વિશાળ અને દીર્ઘદેષ્ટિભર્યું હતું. મને પણ થયું કે ખરેખર ! હું એક સાહસ કરી રહ્યો છું. વળી પૂરી શક્તિ અને સામથ્યં બહારનું કાર્ય એ ઘણીવાર નિષ્કળ થવાને જ સર્જાયું હોય છે. છતાં મારી ભાવનાને વધુ દબાવી રાખવા હું અસમર્થ હતો. તેમાં વળી પૂજ્ય આચાર્ય શ્રી **વિજય પ્રતાપસ્**રી**યરજી** મહારાજે, પોતાના ઉદાત્ત સ્વભાવ પ્રમાણે હું નાહિંમત ન થઇ જાઉં એટલે પ્રોત્સાહન આપ્યું. દાદાગુરુશ્રી-મોટાસાહેબને કળથી સમજાવી દીધા, એટલે મેં સં. ૧૯૮૬ મહુવામાં આ કાર્ય આરંભ્યું. <sup>4</sup> ભાષાંતર થયું. અવકાશે કેટલાંક યન્ત્ર-ચિત્રો પણ સામાન્ય રીતે આલેખ્યા, ત્યારબાદ પાછો ચાલુ વિદ્યાધ્યયન ક્રમ શરૂ થયો.

ત્યારપછીના વિહારાદિકના પ્રતિકૂળ સંયોગે સં. ૧૯૮૮ થી ૧૯૮૯ સુધીમાં એ કાર્ય આગળ ધપાવવા અને થએલા કાર્યને પરિમાર્જન કરવાનો સમય જ ન મલ્યો. તે પછી ૧૯૯૦માં વેરાવળથી મુનિ સંમેલન પ્રસંગે રાજનગર-અમદાવાદ જવું પડ્યું. દીર્ઘ અને સતત ઉગ્ર વિહારાદિકને કારણે અમદાવાદ પહોંચતા મારે લાંબી માંદગીના દુઃખદ ભોગ થવું પડ્યું. એમ છતાં પણ મારૂં અંતર તો આદરેલ કાર્ય આગળ ધપાવવા સતત તલસતું હતું. દ્વદયમાં એ જ ભાવના ગુંજારવ કરી રહી હતી, પણ તબિયતના કારણે ચિકિત્સકો તરકથી શ્રમ લેવાનો મનાઇ હુકમ થવા છતાં મેં તો ખાનગી રીતે જુદા જુદા શાસ્ત્રીય ગ્રન્થોનું સંગ્રહણીના

### [ 38 ]

વિષયને લગતી નોંધો કરવાપૂર્વક અવલોકન અને એની સાથે સાથે જ યથોચિત લેખનકાર્ય પણ મંદ વેગે આદર્યું. પુનઃ સંગ્રહશીને લગતા વિષયોનું સુવિસ્તૃત જાશપશું મેળવવા તથા મત-મતાંતરોનું એકીકરણ કરવા ઘણાં આગમોના ટીકા-ગ્રન્થો તથા અન્ય અનેક ગ્રન્થોનું અવલોકન તથા દષ્ટિપાત કરી ગયો. સાથે સંગ્રહણી ગ્રન્થને લગતાં સ્થાનો, મત-મતાંતરો વગેરેની સંક્ષિપ્ત નોંધો કરવાનું પણ ન ચૂક્યો.

ત્યારબાદ મેં પ્રથમનું લખેલું જૂનું ભાષાંતર ખોલ્યું ત્યારે તે મારા વધતા જતા શાસ્ત્રીય અભ્યાસ આગળ અધૂરૂં અને ખામીભર્યું લાગ્યું. દાદાગુરુજીની દીર્ઘદેષ્ટિ તે અવસરે ખરે જ યાદ આવી. થોડું ભાષાંતર રદ કરી નવેસરથી જ ભાષાંતર કરવું શરૂ કર્યું. વર્ષમાં ચોમાસા વગેરેનો અર્ધ ભાગ વિદ્યાભ્યાસમાં જાય, શેષ અર્ધો ભાગ રહ્યો તે ખાસ કરીને વિહારાદિકમાં વીતાવવામાં જાય, તેમાં કથારેક સમય મળે ત્યારે અવલોકન કરવા માટે જરૂરી અન્ય ગ્રન્થોનું આનુકૂલ્ય પાછું ન મળે અને મારી ભાવના સુવિસ્તૃત અન્વેષણપૂર્વક ભાષાંતર કરવાની શીઘેચ્છા, પક્ષ તે બર ન આવે એ સ્વાભાવિક હતું ! છતાં મારો દઢ સંકલ્પ હતો કે આદરેલ કાર્ય પૂર્ણ તો અવશ્ય કરવું જ. મારી એ માનસિક અટલ પ્રતિજ્ઞાના પ્રતાપે, શરીરના તથા બીજા પ્રતિકૂળ સંયોગો છતાં ૧૯૯૨ની સાલમાં સદ્દગુરુદેવ કૃપાએ એ ભાષાંતર પૂર્ણ કરવા સમર્થ બન્યો. મારા પરમતારક, કરુણાવત્સલ, મારા પ્રત્યે અતિસદ્ભાવ, આદર ધરાવનાર મારા ગુરુદેવને આખું ભાષાંતર બતાવી દીધું. ઘટતા સુધારા-વધારા જરૂરી હતા તે સૂચવ્યા, કર્યા, પછી તે છાપવા આપ્યું. સં. ૧૯૯૭માં ભાવનગર મહોદય પ્રિન્ટીંગ પ્રેસમાં પૂર્ણ કર્યું. ત્યારપછી ચિત્રોનાં પ્રિન્ટમાં જ એક વર્ષ વીત્યું, આમ થતાં પુસ્તક પ્રકાશન સં. ૧૯૯૫માં થવા પામ્યું.

ભાષાંતરનું કાર્ય ઘણું કપરૂં છે. તે તેના અનુભવીઓ જ સમજી શકે, શબ્દ કાઠિન્ય ન થાય, ભાષાસૌષ્ઠવ જળવાય, અશુદ્ધિ થવા ન દેવાય, શાસ્ત્રીય બાધ ન પહોંચાડાય અને અનેક ગ્રન્થોનું અન્વેષ્ણ દ્વારા જરૂરી ઉપયોગી પદાર્થોના તે તે વિષયોને ભાષાંતરમાં મૂકાય, ત્યારે તે રુચિકર અને લોકભોગ્ય થાય.

**સા**માન્ય લોકદષ્ટિ ભાષાંતર એટલે 'ઠીક હવે' એમ ભલે સમજતા હોય પણ એ તો ખોટી સમજ છે, કલ્પિત કે સ્વેચ્છાપૂર્વકના લખાણને ભલે એવું માને કે તેમ સમજે, પણ શાસ્ત્રીય પ્રણાલિકાને નિરાબાધ રાખી કરવાનું કાર્ય થોડું કપરૂં છે.

**આ** ભાષાંતરમાં ઘણી ઘણી હકીકતો ગ્રન્થાન્તરથી ઉપયોગી જાણી ભાષાંતર કરીને આપવામાં આવી છે. મારી ઇચ્છા તો હજુ અસંખ્ય-અનંત-ચૌદરાજલોક તમસ્કાયાદિ વ્યાખ્યા તથા બૃહદ્મંડલાદિક યંત્રો આ ગ્રન્થમાં નાંખવાની હતી. વિષંયો તૈયાર પણ કરી રાખેલા પણ ગ્રન્થની વધુ પડતી જાહાઇ થાય તો ગ્રન્થસૌષ્ઠવ ઘટે અને રૂચિકર ન થાય એટલે એ વિષયોને તો જતા કર્યા પણ દેવાધિકાર પછીનું અને ખાસ કરીને પાછલા ભાગનું ભાષાંતર થોડું ટૂંકાવ્યું, નવી ટીપ્પણીઓ પણ આપવી બંધ કરી, આમ છતાંય આ ગ્રન્થનું પ્રમાણ લગભગ ૧૦૫ ફર્મા જેટલું દળદાર થઇ ગયું. ઘણીવાર વિદ્યાર્થીઓને લાંબો ગ્રન્થ અકળામણ કરે છે પણ સાચી પરિસ્થિતિ સમજ્યા બાદ તેઓ મને ઉપાલંભપાત્ર નહીં ગણે.

**આ** કાર્યમાં મને ઉરના ઊંડા શુભાશીર્વાદ આપનાર, પરમ વાત્સલ્યની વર્ષા કરનાર, ગીતાર્થવર્ય પ્રવચન પ્રભાવક પૂજ્ય આચાર્ય શ્રીમદ્ વિજય **મોહનસૂરીશ્વરજી મહારાજ** તથા તેઓશ્રીના પટ્ટધર વિનેયરત્ન સુવિહિત સદ્ગુણનિધિ આચાર્ય શ્રીમદ્ વિજય **પ્રતાપસૂરીશ્વરજી મહારાજ** તથા વિદ્વદ્વર્ય મારા પરમતારક ગુરુવર્ય પૂજ્ય **શ્રી ધર્મવિજયજી મહારાજ**, આ સહુનો ન્દ્રૂમસ્તકે પરમાભાર માની તેઓશ્રીની કૃપાદેષ્ટિ અને મદદથી આ કાર્યમાં ફત્તેહમંદ થયો તે બદલ ભાવભવાં હેયે કોટીશઃ વંદન કરૂં છું. **હ**વે છેલ્લામાં છેલ્લો અને મોટામાં મોટો ઉપકાર તો મારે માનવો જોઇએ મારા જીવનોદ્ધારક પરમગુરુદેવ વિદ્રદ્વર્ય સદ્ગુણશાલી **પૂજ્ય પંન્યાસજી શ્રી ધર્મવિજયજી મહારાજશ્રીનો**, જેઓશ્રીએ સારાએ પુસ્તકનું સાદ્યન્ત સંશોધન કરી, પોતાનો સમય અને શક્તિનો ભોગ આપી સહાય કરી અને જેઓએ પ્રથમથી જ આ પુસ્તક સર્વાંગ સુંદર અને આદર્શભૂંત તેમજ સર્વોપયોગી બને તે જોવાની ઉદાત્ત ભાવના પ્રદર્શિત કરી છે, અને જેઓએ ભાષાંતર દરમિયાન થયેલ શંકાઓના સમાધાન પણ આપ્યા છે. સ્થળે સ્થળે કિંમતી સૂચનાઓ પણ કરી છે, વિવિધ રીતે સહાયક થવા દ્વારા મારા ઉપર જે અસીમ અને અમાપ ઉપકાર કર્યો છે, તેથી તો ખરેખર મને તેઓએ મ્હોટા ઋણના ભારતળે મૂકયો છે, તેઓશ્રીની જો મદદ ન હોત તો આ કાર્યને પહોંચી શકવા હું ખરેખર અશક્ત બન્યો હોત !

**પ**કા આવા જ્ઞાની ઉપકારીઓનાં ઋશ કોઇનાથી મુક્ત કર્યા થયાં છે ખરાં ? તો પછી તેઓશ્રીના ઉપકારનો બદલો હું શબ્દોમાં અને બીજી રીતે પણ કેવી રીતે વાળી જ શકું ?

**છ**તાં સહુની જેમ અલ્પાંશે ઋશમુક્ત થવા માટે જ આ સૌંદર્યસમ્પન્ન અને દળદાર ગ્રન્થ તેઓશ્રીજીના જ શુભ કરકમળમાં સહર્ષ અર્પણ કરી કૃતકૃત્ય થવાની મોંઘેરી તક લઉં છું.

**પૂ**જ્ય ગુરુદેવોની કૃપાથી આ મહાન સૂત્ર ગ્રન્થના ભાષાંતરનું સદ્ભાગ્ય મને સાંપડ્યું. તેઓશ્રીની અમૂલ્ય સૂચનાઓ, આપેલાં સમાધાનો દ્વારા અભ્યાસીઓને દરેક રીતે સુગમ થાય તેવું વ્યવસ્થિત ભાષાંતર થઇ શક્યું, યથામતિ અને યથાશક્તિ શાસ્ત્રીય અને મુદ્રજ્ઞ સંબંધી શુદ્ધિ જાળવવા પ્રયત્ન સેવવા છતાં કંઇપજ્ઞ સ્ખલનાઓ દષ્ટિગોચર થાય તો સુધારી લેવા કે જણાવવા સજ્જન વાચકોને મારૂં સાદર નિવેદન છે.

**અ**ન્તે મારા પરમારાધ્ય, સહાયક, સર્વવિઘ્નવિનાશક, અખંડપ્રભાવક, અર્ધ પદ્માસને બિરાજમાન દર્ભાવતી (ડભોઇ) મંડન શ્રી લોઢણ પાર્શ્વનાથ ભગવાનનું તથા શ્રી સરસ્વતીદેવી તથા સમગ્ર ઇષ્ટદેવ-ગુરુવૃંદનું સ્મરણ કરી--શરણ સ્વીકારી આ મારૂં નમ્ર નિવેદન સમાપ્ત કરૂં છું.

**‡**લિતમાં આ ગ્રન્થનું અધ્યયન ખૂબ વૃદ્ધિવાળું થાઓ અને ત્રશે લોકનું સ્વરુપ અને માહિતી મેળવી, પ્રેરણા લઇ મુક્તિમાર્ગના પરમોપાસક બનવા ઉજમાળ થાઓ એ જ અંતિમ અભ્યર્થના ! ! !

પ્રથમ મુદ્રજ્ઞ સં. ૧૯૯૫, દ્વિતીય મુદ્રજ્ઞ સં. ૨૦૪૪, તૃતીય મુદ્રજ્ઞ સં. ૨૦૫૩ લે., અનુવાદક-**'યશોવિજય'** 

#### 🏶 વાચકો ! ખાસ વાંચો 🏶

આ સંગ્રહશીના પુસ્તકમાં સમુદ્રના તળિયે કેવાં કેવાં રમશીય, ચિત્ર-વિચિત્ર, જાતજાતનાં વૃક્ષો ઉગેલાં હોય છે, ત્યાં કેવી વિવિધરંગી આશ્ચર્ય ઉપજાવે તેવી માછલીઓ ફરતી હોય છે, સમુદ્રના તળિયેથી આગાધ પાશીને પસાર કરીને માછલીઓ કેવી રીતે ઉપર ચઢતી હોય છે, તે કુદકા કેવા મારે છે ? કુદકા મારીને કેવી રીતે બહાર આવે છે તેનાં તથા વિવિધ શાર્ક અને વ્હેલ માછલીઓના તથા એક જુઓ અને એક ભૂલો તેવી અનેક પ્રકારની માછલીઓના તેમજ ચિત્ર-વિચિત્ર પક્ષીઓના, તે ઉપરાંત એક મોંઢાથી લઇ અનેક મોંઢાની માછલીઓ, સર્પો વગેરેના ફોટાઓ છાપવાનો ખૂબ જ વિચાર હતો પરંતુ ખેદ છે કે મારી આ તીવ્ર ઇચ્છા પૂરી કરી શકયો નહીં. વાચકો આ અગાધ, અજ્ઞટ સમુદ્રની રહસ્યમયી દુનિયાની ઓછી જાણીતી જીવસૃષ્ટિથી વંચિત રહેશે તેનો મને ખૂબ ખેદ છે.

## [ 38 ]

**પ્ર**કાશકનું નિવેદ**ન** 

[પહેલી, બીજી આવૃત્તિમાં જે છપાયું હતું તે જ ફરી અહીં છાપ્યું છે]

શ્રીમાન્ મુક્તિકમલજૈનમોહનમાળા તરફથી આજસુધીમાં દ્રવ્યાનુયોગ, ચરણકરણાનુયોગ, ગણિતાનુયોગ અને ધર્મકથાનુયોગ સંબંધી નાનાં મોટાં સંખ્યાબંધ પુસ્તકોનું પ્રકાશન થયું છે, અને તે પ્રત્યેક પ્રસંગે ગ્રન્થ પ્રકાશક તરીકે મેં અલ્પાધિક આનંદ અનુભવ્યો છે, તો પણ **સંગ્રહષ્રીરત્ન** અપરનામ **બૃહત્સંગ્રહન્ની** અથવા ત્રૈલોક્ચદીપિકા નામના આ સુવિશાલ-સચિત્ર ગ્રન્થ સન્દર્ભનું પ્રકાશન કરતાં મને જે આનંદ થાય છે તે અક્ષરાતીત છે-અવર્જ્ઞનીય છે. પ્રકરણાદિ વિષયોના અભ્યાસીઓ કેટલોય સમય થયાં જે ગ્રન્થના પ્રકાશનની એકધારી પ્રતીક્ષા કરી રહ્યા હતા તેવા પઠન-પાઠનના ક્રમમાં પ્રથમ કક્ષાએ ગણાતા અત્યંત ઉપયોગી આ ગ્રન્થનું સુવિસ્તૃત અનુવાદ સેંકડો યંત્રો અને સંખ્યાબંધ રંગીન ચિત્રો સાથે લગભગ ૧૦૦ ફોર્મ-૮૦૦ પૃષ્ઠ જેવા મોટા પ્રમાણમાં પ્રકાશન કરવું એ ગ્રન્થમાલા માટે, તેમજ પ્રકાશક તરીકે મારા માટે પણ એક ગૌરવનો વિષય ગણાય.

શ્રી **મુક્તિકમલજૈનમોહનગ્રન્થમાલાના** પ્રેરક-જન્મદાતા શાસનપ્રભાવક, સમર્થ વ્યાખ્યાનકાર, પરમગીતાર્થ પૂજ્ય પ્રાતઃસ્મરણીય આચાર્ય મહારાજ ૧૦૦૮ શ્રીમાન્ વિજય મોહનસૂરીશ્વરજી મહારાજ છે. તેઓશ્રીની સત્પ્રેરણાથી તેમજ તેઓશ્રીના અનન્ય પટ્ટાલંકાર પૂ. આચાર્ય શ્રીમદ્ **વિજયપ્રતાયસૂરીશ્વરજી** મ. તથા પૂ. શ્રી **ધર્મવિજયજી** મહારાજાદિના લાગણીભર્યા સહકારથી અમો આજ સુધીમાં વિવિધ સાહિત્યનો નાનકડો રસથાળ જૈનસમાજ પાસે રજૂ કરી શક્યા છીએ, એ સાહિત્ય રસથાળની વિવિધ વાનગીઓમાંથી શ્રીઉપદેશપદ મહાગ્રન્થ (મૂલકાર-શ્રીમાન્ હરિભદ્રસૂરિ, પ્રમાણ ૧૪૦૦૦ શ્લોક) પ્રતિમા શતક, સટીક કર્મગ્રન્થ ૧ થી ૪, વિપાકશ્રુત, ઉપદેશસાર, અભિધાનચિંતામણી (હેમકોશ), ક્ષેત્રસમાસ-જૈનભૂગોળ, પંચમ કર્મગ્રન્થ ૧ થી ૪, વિપાકશ્રુત, ઉપદેશસાર, અભિધાનચિંતામણી (હેમકોશ), ક્ષેત્રસમાસ-જૈનભૂગોળ, પંચમ કર્મગ્રન્થ ૧ થી ૪, વિપાકશ્રુત, ઉપદેશસાર, અભિધાનચિંતામણી (હેમકોશ), ક્ષેત્રસમાસ-જૈનભૂગોળ, પંચમ કર્મગ્રન્થ ૧ થી ૪, વિપાકશ્રુત, ઉપદેશસાર, અભિધાનચિંતામણી (હેમકોશ), ક્ષેત્રસમાસ-જૈનભૂગોળ, પંચમ કર્મગ્રન્થ ૧ થી ૪, વિપાકશ્રુત, ઉપદેશસાર, અભિધાનચિંતામણી (હેમકોશ), ક્ષેત્રસમાસ-જૈનભૂગોળ, પંચમ કર્મગ્રન્થ ૧ વાનગીઓએ વિદ્વત્સમાજનું આ ગ્રન્થમાળા પ્રત્યે ખૂબ આકર્ષણમાં ખૂબ જ વૃદ્ધિ કરશે એમ ગ્રન્થાન્તર્ગત વાનગીઓએ વિદ્વત્સમાજનું આ ગ્રન્થમાળા પ્રત્યે ખૂબ જ વિશદતા અને લખાણનો સાક્ષાત્કાર થાય તેવાં પહેલીજવાર પ્રગટ થતાં વિવિધ રંગીન ચિત્રોની અસાધારણ ઉપયોગિતા, સુંદરતા જોતાં અમને કહ્યા સિવાય ચાલતું નથી, તો પણ અમારા કથનની યથાર્થ પરીક્ષા અને સફળતા અભ્યાસકોને આધીન હોઇ આ બાબતમાં વધુ લેખન કરવું તે જરૂરી નથી.

સંગ્રહણીસૂત્રનું પઠન-પાઠન ચતુર્વિધસંઘમાં ઘણું જ પ્રચલિત છે, એમ એ સંગ્રહણીગ્રન્થ ઉપરના અનેક પ્રાચીન-અવીચીન હસ્તલિખિત-મુદ્રિત સાહિત્યથી સાબિત થાય છે. આગમસિદ્ધાન્તોની જાણકારી માટે આ ગ્રન્થ ઘણો ઉપયોગી છે એમ અમારે કહેવું પડશે. આ બાબતમાં સવિસ્તર સમજણ પ્રસ્તાવનામાં અનુવાદક પૂજ્ય મુનિશ્રી યશોવિજયજી મહારાજ કરવાના હોવાથી અહીં લખવાની જરૂર નથી.

સંગ્રહણી ગ્રન્થના જૂની ઢબનાં સંક્ષેપ અર્થવાળા અને વિશેષ યન્ત્રો-ચિત્રો વિનાનાં બે ચાર જાતનાં ભાષાંતરો મુદ્રિત થયાં છે, છતાં તે સહુને ઢાંકી દે તેવું, લગભગ ૧૦૫ ફોર્મ જેટલા દળદાર ગ્રન્થનું વિસ્તૃત ભાષાંતરવાળું, વ્યવસ્થિત ઢબપૂર્વકનું, નવીન પદ્ધતિનું મુદ્રણકાર્ય, અનુવાદની સરળતા, સુસ્પણાર્થતા અને સુવિસ્તૃતતા તેમજ ૧૦૩ જેટલાં યન્ત્રો અને પચરંગી લગભગ ૭૦ ચિત્રો-આકૃતિઓ વગેરે અજોડ સામગ્રીથી આ ગ્રન્થનું પ્રકાશન અનોખું જ તરી આવશે એ નિઃશંક છે. આ જાતનું પ્રકાશન પહેલીજવાર થાય છે. એથી જ અમારી હાર્દિક ઉર્મિઓ કહે છે કે અભ્યાસીવગીને અસાધારણ આલંબનભૂત થવા સાથે મહાન આનંદદાતા થઇ પડશે.

ઐતિહાસિક અન્વેષણ કરતી અને તે યુગનું તાદેશ ચિતાર રજૂ કરતી અને નવયુગની નવીન પ્રેરણા આપતી, નાની વયમાં લખાએલી, આ ગ્રન્થની સુંદર અને સુવિસ્તૃત પ્રસ્તાવના પણ 'અનુવાદક'શ્રીએ પોતે જ લખી હોવાથી આ ગ્રન્થાનુવાદનો સાઘન્ત શ્રમ તેઓને જ ફાળે જાય છે.

આ ગ્રન્થનો અનુવાદ, તેમાં આવતાં પ્રાસંગિક યંત્રો અને રંગીન ચિત્રો એ બધું સાહિત્ય સંગીન પદ્ધતિએ તૈયાર કરનાર પ. શાસનમાન્ય આચાર્ય મહારાજ શ્રીમાનુ વિજય મોહનસુરીશ્વરજી મહારાજના પટાલંકાર પૂ. આચાર્ય શ્રીમદ્ વિજય પ્રતાપસૂરીશ્વરજી મહારાજના શિષ્યરત્ન પંન્યાસજી શ્રી ધર્મવિજયજી મહારાજના શિષ્ય પ્રવર બાળયોગી મુનિવર્ય શ્રીમાન્ યશોવિજયજી મહારાજ છે. તેઓશ્રીએ દર્ભાવતી-ડભોઇ નગરને સ્વજન્મથી પવિત્ર કરેલ છે, જૈન જેવા ઉચ્ચકુલ અને વિશાળ-શ્રીમંત કુટુંબમાં પુન્યોદયથી જન્મની પ્રાપ્તિ છતાં કોઇ અશુભોદયે બાલ્યવયમાં જ માતા-પિતાનો વિયોગ થતાં વડીલભાઇ શ્રીયુત્ નગીનદાસ નાથાલાલ કે જેઓ જૈનસંઘમાં અગ્રગણ્ય વ્યક્તિ ગણાય છે તેમની છત્રછાયામાં વદ્ધિ પામ્યા. ક્રમશઃ ધાર્મિક--વ્યવહારિક અભ્યાસમાં જોડાયા અને એ અનુવાદક સંગીતકલામાં પગ્ન નિપુગ્ન બન્યા. સંવત ૧૯૮૪માં પૂ. આ. મ. શ્રી વિજય મોહનસૂરીશ્વરજી મહારાજનું ચાતુર્માસ દભવિતી-ડભોઇમાં થતાં પૂ. આચાયદેવનો, પૂ. પ્રતાપવિજયજી મ. તથા પ્. ધર્મવિજયજી મહારાજનો પુન્યસંસર્ગ અને વૈરાગ્યમય સદુબોધે તેમના હૃદયમાં સંયમાભિલાષ પેદા થયો. હામ, દામ અને ઠામથી પહોંચતું કુટુંબ, કુટુંબ ધર્મિષ્ઠ અને શ્રદ્ધાળુ પણ દીક્ષા માટે જલદી સંમતિ મળે એ શક્ય ન હતું. છ મહિના સુધી ગુરુનિશ્રામાં અભ્યાસ, વૈરાગ્યમય સંસ્કારો મેળવ્યા પછી પોષ મહિનામાં ગુરુદેવ વિહાર કરી ગયા. પછી પોતાના મોટાભાઇને દીક્ષાની સંમતિ આપવા વિનંતિ કરતા રહ્યા. ગુરુદેવોએ વિહાર કરી વડોદરા કોઠીપોળ સ્થિરતા કરી હતી. કુટુંબને નરમ પાડવા સત્તર વખત નાસભાગ,કરી વડોદરા જતા આવતા રહ્યા. સંસારના મોજશોખ બધા ત્યજી દીધા. સંસારી કપડામાં પણ સાધુ જેવું જીવન જીવવા માંડ્યું, સવાર-સાંજ પ્રતિક્રમણ, બે કલાક પૂજામાં અને ચાર થી છ સામાયિક, તેમાં વાંચન અને જાપ એ પ્રમાણે આરાધના ચાલુ રાખી હતી. છેવટે છ વિગઇના પણ ત્યાગ કરવા પડ્યા પણ રજા ન જ મળી. છએક મહિના થવા આવ્યા. ચોમાસા પહેલાં કોઇપણ રીતે દીક્ષા લેવી હતી. રાજીખુશીથી મળે તેમ ન હતી એટલે ખાનગી રીતે સંમતિ મેળવીને છાણી જઇને દીક્ષા લીધી. પાછળથી કુટુંબ ફરી બેઠું. કોઇપણ હિસાબે છોકરાને ઘેર લાવવો એટલે કોર્ટે ચઢ્યા, વોરંટ કઢાવ્યું. વડોદરા ભદ્રની કોર્ટમાં ત્રણ દિવસ કેસ ચાલ્યો. હજારો માણસોનાં ટોળેટોળાં ઉભરાતા હતા. ૧૩ વર્ષનો છોકરો વાલીની રજા સિવાય કોઇ કામ કરી શકે નહિ એ કાયદા નીચે મનિજીને એમના ભાઇને સોંપી દેવામાં આવ્યા. પછી બીજે દિવસે ડભોઇ પહોંચી ગયા કલ્પના ન હતી કે આવી પરિસ્થિતિ ઊભી થશે. પછી છ મહિના ઘરમાં રહીને ગુરુદેવો વડોદરાથી વિહાર કરી પાલીતાણા જતાં ભાલમાં ગુરુદેવને ભેગા થઇ ગયા. પાલીતાણા પહોંચ્યા. ગુરુદેવ સાથે એકાદ વર્ષ રહ્યા. છેવટે પંદર વરસ જેવી નાની વયમાં અભેદ્ય ભાવનાના પ્રતાપે તીથધિરાજ શ્રીશત્રુંજય ગિરિરાજના ૧૦૮ શિખરો પૈકી સજીવન શિખર તરીકે જગમશહર થયેલા શ્રી કદંબગિરિરાજની પાવનકારી શીતલ છાયામાં સંવત ૧૯૮૭ના વર્ષની અક્ષયતૃતીયાના મંગલદિવસે સંયમાભિલાષા સફળ થઇ, અને ત્યારથી તેઓ **મુનિશ્રી યશોવિજયજી** તરીકે પ્રસિદ્ધ થયા.

## [ 36 ]

બાલ્યવય, કુશાગ્રબુદ્ધિ, અધ્યયન રુચિ, ગુરુદેવોની કૃપા એ બધાય અનુકૂલ સંજોગોએ અલ્પ સમયમાં જ તેઓને સાધુ સમાચારી ઉપરાંત વ્યાકરણ, કાવ્ય, કોષ, જીવવિચારાદિ પ્રકરણો, બૃહત્સંગ્રહણી, છ કર્મગ્રન્થ પ્રમુખ વિષયોમાં નિષ્ણાત બનાવ્યા. દરમિયાન બૃહત્સંગ્રહણીના અભ્યાસ પ્રસંગે જ એ અતિ ઉપયોગી ગ્રન્થના સુવિસ્તૃત અનુવાદ માટે રૂચિ જાગૃત થઇ. દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા બાદ પ્રથમ ચાતુર્માસ મહુવામાં જ થયું અને ત્યાં જ એ ગ્રન્થાનુવાદની રૂચિના શુભ મંગલાચરણ કર્યા, પરંતુ ચાલુ સતત અભ્યાસ, વચ્ચે વચ્ચે શારીરિક પ્રતિકૂળતાઓ તેમજ ગુરુદેવ તરકથી પન્નવર્ણાદિ આગમગ્રન્થો અને લોકપ્રકાશદિ વધુ ગ્રન્થોનું અવલોકન કર્યા બાદ અનુવાદ કરવાના હિતકારી આગ્રહથી કાર્યમાં વિલંબ કરાવ્યો. છતાં ૧૯૯૧ની સાલમાં મુદ્રણ કાર્ય શરૂ થયું. બે વર્ષમાં મુદ્રણ કાર્યની સમાપ્તિ લગભગ થઇ તો પણ ચિત્રોને તૈયાર કરાવવામાં કેટલાક અનિવાર્ય સંજોગોને અંગે ઘણો જ વિલંબ થયો. છેવટે ભાવનગર નિવાસી શ્રીયુત્ ગુલાબચંદ દેવચંદના સહકારથી એ કાર્ય પૂર્ણ થતાં, આ વિશાળ અને તત્ત્વજ્ઞાનભર્યો ગ્રન્થ પ્રજ્ઞાશીલ શ્રુતઅભ્યાસીઓ અને વિદ્વત્ સમાજ પાસે અમે રજૂ કરી શક્યા છીએ, તે બદલ પ્રથમ નંબરે અનુવાદક મહારાજશ્રીનો જેટલો ઉપકાર માનીએ તેટલો ઓછો છે, તેઓશ્રીના ચરણારવિંદમાં કોટીશઃ વંદનાપૂર્વક તેમને અમારી નમ્ર વિજ્ઞપ્તિ છે કે હજુ પણ આવા ઉત્તમોત્તમ અભ્યાસોપયોગી અનુવાદ ગ્રન્થો તૈયાર કરી જૈનસમાજને સદાય લાભ આપતા રહે.

આ ગ્રન્થના મુદ્રક મહોદય પ્રેસના માલિક શ્રીયુત્ **ગુલાબચંદ** લલ્લુભાઇ કે જેઓએ ઘણી જ કાળજીપૂર્વક ગ્રન્થમુદ્રણમાં ધ્યાન આપેલ છે, અને મુદ્રણકળાના સૌન્દર્યમાં સારો વિકાસ સાધ્યો છે તેમનો આભાર માનવામાં આવે છે. પૂ. મુનિજીની એક વિશિષ્ટ દષ્ટિ છે. કલાત્મક સૂઝ ઘણી હોવાથી ગુલાબચંદભાઇએ પણ પૂ. મુનિજીની ઇચ્છા-માર્ગદર્શનને માન આપી અતિ સુંદર મુદ્રણ કરી આપ્યું છે. કોટાઓ પણ મુનિજીની ઇચ્છા મુજબ છાપ્યા છે, અને વધુમાં સામેથી માગણી કરીને આ ગ્રન્થ મંગાવી ગ્રન્થને સૂક્ષ્મ દષ્ટિએ સાઘંત તપાસી યોગ્ય સૂચનાઓ અને ક્ષતિઓ જણાવનાર વિદ્રાન સુશ્રાવક શ્રીમાન્ કુંવરજીભાઇ આણંદજીનો આભાર માનવાનું પણ અમારાથી ભૂલાતું નથી.

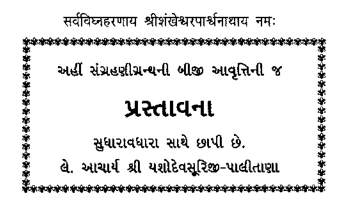
છેવટે ગ્રન્થમાળાના જન્મદાતા પૂ. આચાર્યશ્રીનો. અનન્યભાવે ઉપયોગી પુસ્તકોના પ્રકાશનમાં સહકાર આપનાર પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજયપ્રતાપસૂરીશ્વરજીનો, ગ્રન્થના સંશોધનાદિ કાર્યમાં સંપૂર્ણ સહાયક પં. મહારાજ શ્રી ધર્મવિજયજી મહારાજનો, આ ગ્રન્થના અનુવાદક મુનિરાજ શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ આદિનો અને ગ્રન્થ તૈયાર થતાં અભ્યાસરૂપે પ્રથમ મંગલ કરનાર બાલમુનિ શ્રી જયાનંદવિજયજી મહારાજાદિ ગુરુદેવોનો ઉપકાર માનવા સાથે પાદપંકજમાં વંદન કરી જૈન શ્રીસંઘ તથા અન્ય જનતા આ સંગ્રહશીરત્ન (અપરનામ ત્રૈલોક્યદીપિકા કે બૃહત્ સંગ્રહશી) ગ્રન્થના અધ્યયન અધ્યાપન દારા યાને પરંપરાએ ત્રૈલોક્યદીપકસમા અક્ષય અનંત લોકાલોક વ્યાપી કેવળજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરે એ જ હૃદયેચ્છા !!!

> નિવેદક મોહન પ્રતાપી નંદ-ચરશોપાસક લાલચંદ

અક્ષય તૃતીયા, સં. ૧૯૯૫ વડોદરા



[ 36 ]



**નોંધઃ-**પહેલી આવૃત્તિમાં ૧૯પાનાંની પ્રસ્તાવના લખી હતી, એ પ્રસ્તાવના કેન્સલ કરી બીજી આવૃત્તિમાં નવેસરથી સં. ૨૦૪૪માં પ્રસ્તાવના લખી હતી, તે સુધારાવધારા સાથે ત્રીજી આવૃત્તિમાં છાપી છે. સં. ૨૦૫૩

> मेघाच्छन्नो यथा चन्द्रो न राजति नभस्तले । उपोद्घातं विना शास्त्रं न राजति तथाविधम् ।।९।। એક પ્રાચીન પથ

**નોંધઃ**-એ આપ્તોક્તિ અનુસાર કોઇપણ પુસ્તક ગમે તેટલું મહત્ત્વનું કે ગૌરવભર્યું હોય પણ તેના ઉપર સચોટ પ્રકાશ ફેંકતો, ગ્રન્થ વિષયોનો તલસ્પર્શી પરામર્શ કરતો અને ગ્રન્થના સારભૂત નવનીત દર્શાવતો એક સુંદર અને સુવિસ્તૃત ઉપોદ્દ્યાત કે પ્રસ્તાવના જો ન હોય તો તે પુસ્તક જોઇએ તેવું શોભતું નથી, વાચકોને સંતોષ આપતું નથી. તેમાંય અત્યારે તો ઉપોદ્ધાત કે પ્રસ્તાવના વિશદ છણાવટ અને વિગતો પૂર્ણ હોય તેટલું ગ્રંથગૌરવ વધે. હું પણ તે નિયમને માન આપીને યથામતિ થોડી લાંબી પ્રસ્તાવના લખું છું.

આ ગ્રન્થની પહેલી આવૃત્તિમાં જે પ્રસ્તાવના છાપી હતી તે એક તો ૨૧ વર્ષની સાવ નાની ઉમ્મરે લખેલી, એ વખતની ઉમ્મર, અભ્યાસ તેમજ સંજોગ અને પરિસ્થિતિ આ બધાને અનુલક્ષીને લખેલી હતી. નવું લખવાના ટાઇમના અભાવે અને માત્ર પ્રસ્તાવનાના લીધે પ્રકાશન અટકી ન પડે એટલે બીજી આવૃત્તિમાં જૂની જ પ્રસ્તાવના છાપી દેવી આવો વિચાર કરેલો, પરન્તુ છેલ્લે પ્રસ્તાવના ઉપર નજર કરતાં લાગ્યું કે આ પ્રસ્તાવનાની (૪૮ વર્ષ પહેલાંની) હવે વિશેષ અગત્યતા નથી રહી એટલે ફરી નવી જ લખવી. સાથે એમ નક્કી કર્યુ કે પ્રસ્તાવના અને સાથે ગ્રન્થનો પરિચય વગેરે આપતાં પહેલાં તે અંગેની થોડી ભૂમિકા પણ લખવી.

–પાયાની વાત–

જૈનધર્મના અને જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના આઘ પ્રકાશક વીતરાગ, સર્વજ્ઞ એવા તીર્થંકરો હોય છે. તેઓશ્રીના આપેલા જ્ઞાનને તેમના આદ્ય ગણધરશિષ્યો ગ્રહશ કરે છે, અને તે પછી એ જ્ઞાન ઉપરથી જ શાસ્ત્રો રચે છે, પછી એ શાસ્ત્રો દ્વારા તીર્થંકરદેવના જ્ઞાનનો જુદી જુદી રીતે વિસ્તાર થતો રહે છે. સમ્યગ્દષ્ટિને પામેલા જીવો, તેઓશ્રીની વાણીને યથાર્થ-સર્વથા સત્ય માનીને સ્વીકારે છે.

**પ્રશ્ન** ઃ--તીર્થંકરો જે જ્ઞાન આપે અથવા જે કંઇ કહે તે બધું સાચું જ, વિશ્વસનીય અને શ્રદ્ધેય જ હોય છે એવું કહેવામાં આવે છે તેમાં પ્રમાણ શું ?

ઉત્તર :-પ્રમાણમાં તીર્થંકરોનો વિકાસ ક્રમ, સાધના અને સિદ્ધિ.

## [ 80 ]

જૈન તીર્થકરો પોતાના અંતિમ ભવમાં તીર્થકરરૂપે ત્યારે જ જાહેર થાય છે કે રાગ-દ્રેષનો ક્ષય કરી વીતરાગ અવસ્થા પ્રાપ્ત કરી કેવલજ્ઞાન, કેવલદર્શન એટલે ત્રિકાલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી લીધું હોય. ત્રિકાલજ્ઞાનનો અર્થ એ કે દશ્ય-અદશ્ય અખિલ બ્રહ્માંડને તેમાં રહેલા દ્રવ્યો-પદાર્થો, તે પદાર્થોના પર્યાયો, વિવિધ અવસ્થાઓ, પદાર્થોના ગુણો વગેરેને સંપૂર્ણ આત્મપ્રત્યક્ષ જોવા ને જાણવા. આથી જ્ઞાનના બળે સમગ્ર વિશ્વનું યથાર્થ દર્શન તેઓ કરી શકે છે. આ શક્તિ પ્રાપ્ત થયા પછી જ તેઓ જાહેર પ્રવચનો આપે છે. જેથી તેમના પ્રવચનમાં અસત્યનો અંશ આવવાની જરાપણ શક્યતા હોતી નથી, અને આથી વિશ્વને હેયોપાદેયનું સાચું જ્ઞાન મળે છે. તીર્થકરો સત્યવાદી જ હોય છે. અસત્ય બોલવાનું તેમને કોઇ કારણ જ હોતું નથી.

## માનવજાત ત્રણ કારણોથી જુઠું બોલે છે—

માનવજાત ત્રણ કારણોથી જુઠું બોલે છે. કાં રાગથી, કાં દ્વેષથી, કાં અજ્ઞાનથી. આ ત્રણેય કર્મો આત્મામાંથી સર્વથા નષ્ટ થઇ જાય પછી કારણનો નાશ થતાં તેના કાર્યરૂપ અસત્ય પણ નષ્ટ થઇ જાય છે. આવી રાગ-દ્વેષ વિનાની જે વ્યક્તિ હોય તેને જ વીતરાગ કહેવાય છે. આપ્ત કહેવાય છે. આપ્ત એટલે યથાર્થવક્તા. વ્યક્તિ વિશ્વસનીય હોય તેના વચન ઉપર જરૂર વિશ્વાસ બેસે છે. યથાર્થ વચન જેઓને રાગ-દ્વેષ ન હોય તેવા વીતરાગ પુરુષો જ બોંલી શકે છે. **પુરુષવિધાસે વચનવિધાસઃ!** એ ન્યાયે.

ઉપરની વાત કહેવાનું કારણ એ છે કે આ સંગ્રહણી ગ્રન્થનો સંબંધ તીર્થકરદેવની વાણી જોડે જોડાયેલો છે. ત્યારે તીર્થકર કેવા હોય છે તેનો ખ્યાલ આપવા ઉપરોક્ત સામાન્ય ઇશારાપૂરતી ભૂમિકા જણાવી છે.

#### 'સંગ્રહણીરત્ન' નામ શાચી?

પ્રસ્તુત ગ્રન્થને લોકો મોટીસંઘયણી, કે સંગ્રહણીના નામથી જાણે છે પણ તેનું એક સ્વતંત્ર નામ 'સંગ્રહણીરત્ન' છે. આ સંગ્રહણીની રચના બારમી શતાબ્દીમાં ★શ્રીચન્દ્ર નામના મુનીશ્વરે કરી છે. સંગ્રહણીનો અર્થ એ કે આગમશાસ્ત્રમાં રહેલા વિવિધ પદાર્થોનો જેમાં સંચય-સંગ્રહ કરાયો હોય તે.

વાત એવી છે કે જે સાધુ-સાધ્વીઓ (ગમે તે કારણે) આગમ વાંચનના અધિકારી ન હોય તેઓને આગમનું થોડું ઘણું જ્ઞાન કોઇપણ સીતે ઉપલબ્ધ થાય તો સારૂં ! આવી હિતબુદ્ધિથી પન્નવણા આદિ આગમ ★શાસ્ત્રોમાંથી કેટલાક પદાર્થીને તારવીને તેની નવી ગાથાઓ રચી જેથી તે ભણવાથી દોષ ન લાગે અને તેથી તેની જ્ઞાનમાત્રામાં વધારો થઇ શકે.

જૈનસંઘમાં સંગ્રહણી ગ્રન્થની રચના કરનાર તરીકે બે આચાર્યો જાણીતા છે. એક તો સાતમી શતાબ્દીમાં થયેલા શ્રીજિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણજી અને બીજા બારમી શતાબ્દીમાં થયેલા શ્રીચન્દ્રમહર્ષિ જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણની સંગ્રહણીનું ગાથામાન ૨૭૦ આસપાસનું હતું પણ વિદ્યાર્થીઓએ નવી નવી ગાથા

★ જુઓ संघयणित्यणं 🛛 11 ગાથા ૩૪૯. આ પ્રક્ષેપ ગાથા છે.

★ સંગ્રહશી ગ્રન્થમાં જે વિષયો આપ્યા છે તે અનેક જાતના છે. આ બધા વિષયો જુદા જુદા આગમોમાંથી લઇને આપ્યા છે. એ આગમોની યાદી અહીં આપતો નથી. આ વિષયને લગતા આ સંગ્રહશીની રચના પછી ઘણાં વરસો બાદ ચૌદરાજલોકના વિષયને લગતા અનેક ગ્રન્થો નિર્માણ થયા છે. એ બધાયની યાદી અહીં આપતો નથી. તેમજ ભૂગોળ ખગોળને લગતું વૈદિક, બૌદ્ધ સાહિત્ય પણ છે. વૈદિકોમાં વિષ્ણુપુરાણ આદિ પુરાણો અને અન્ય ગ્રન્થો છે. બૌદ્ધોમાં અભિધમ્મકોશ આદિ છે પણ તે નામોની યાદી અહીં આપતો નથી. જૈનજ્યોતિષ અને થોડોક ગણિતનો વિષય છે એટલે લૌકિક, લોકોત્તર ગણિત, વગેરે ગણિતના અનેક પ્રકારો જૈન, વૈદિક, બૌદ્ધ સંસ્કૃતિ આ અંગે કેવી કેવી સમજ આપે છે તે પણ અહીં આપવું જરૂરી નથી. ઉમેરીને સેંકડો વરસોમાં તેને ૪૦૦-૫૦૦ ગાથા સુધી પહોંચાડી દીધું. એ પ્રમાણ નવી નવી ગાથાઓનો ઉમેરો, અન્ય ગ્રન્થોની ગાથાઓને પ્રક્ષેપ કરવાથી વધ્યો હતો. ૫૦૦ વરસ પછી જન્મેલા શ્રી ચંદ્રમહર્ષિને થયું કે ઓછી ગાથાવાળી સંગ્રહણી બનાવવી જોઈએ એટલે એમણે ઓછી બુદ્ધિવાળા માટે ઉપકાર કરવાની બુદ્ધિથી અર્થગંભીર ૨૭૩ ગાથા પ્રમાણ સંગ્રહણીની રચના નવી કરી. જેમાં અર્થ ઘણો રહે અને શબ્દો ઓછા વાપરવા પડે એવી ગાથાઓની નવી રચના કરી અને પ્રાચીન સંગ્રહણીથી આ જુદી છે એવો ખ્યાલ રહે એ ખાતર તેમણે તેની સાથે 'રત્ન' શબ્દ જોડીને 'સંગ્રહણીરત્ન' એવું નામકરણ કર્યું છે.

જો કે આ મુદ્ધિત સંગ્રહણીમાં ૨૭૩ નહીં પણ વધારાની ગાથાઓ સાથે ૩૪૯ ગાથા અનુવાદ સાથે છાપી છે. તેનું કારણ એક તો આ ગાથાવાળી સંગ્રહણી છપાએલી હતી અને અમે ઘણા સાધુ-સાધ્વીજીઓ એ જ ભણતા હતા તેથી તે છપાવવી પડી છે. જો કે હાલમાં જિનભદ્રીયા સંગ્રહણી કરતાં શ્રીચન્દ્રમહર્ષિની સંગ્રહણી વધુ પ્રમાણમાં ભણાય છે.

જૈન તત્ત્વજ્ઞાનમાં સમય-કાળની વિશિષ્ટ ફિલસૂફી એટલે પ્રરૂપણા છે, જે તમને આ ધરતી ઉપરના કોઈ ધર્મશાસ્ત્ર દ્વારા પ્રાયઃ જોવા-જાણવા નાંહે મળે. વિજ્ઞાન દ્વારા પણ નહિ જાણી શકાય. સંગ્રહણીના વિદ્યાર્થીઓ તથા અભ્યાસીઓને કાળનું સ્વરૂપ જાણવું અનિવાર્ય રીતે જરૂરી હોવાથી બીજા જૈનધર્મના ગ્રન્થોના આધારે સમયથી લઇને અંતિમ સંખ્યાત સંખ્યા સુધી, તેથી આગળ વધીને ઠેઠ પલ્યોપમ યાવત્ સાગરોપમ સુધીનું જાણવા જેવું સ્વરુપ ૧૪માં પાનાંથી લઇને ૪૩માં પાનાં સુધી આપવામાં આવ્યું છે અને વચ્ચે વચ્ચે આનુષંગિક બાબતો પણ લખવામાં આવી છે. વળી અસંખ્ય કોટાનુકોટી યોજન દૂર ઊધ્વક્રિશમાં ચૌદરાજને અંતે બ્રહ્માંડનો જ્યાં અંત આવે છે ત્યાં જૈનધર્મની દષ્ટિએ મોક્ષનું સ્થાન સિદ્ધશિલાના પ્રતીકરૂપે આવેલું છે. ત્યાં અનંતા જીવો દેહરૂપે નહિ પણ જીવતાં જ્યોતિ સ્વરુપે છતાં સંપૂર્ણ દેષ્ટા તરીકે રહેલા છે. જૈનધર્મમાં જીવનો મોક્ષ ત્યારે જ થાય છે કે, જીવ સારાં નરસાં તમામ કર્મોનો ક્ષય કરી સદાને માટે વિદેહી બની પોતાના આત્માને સંપૂર્ણ કર્મરહિત કરી નાંખે ત્યારે. જીવ એક પલકારામાં અવશ્ય મોક્ષે ચાલ્યો જાય છે અને જૈનધર્મની દષ્ટિએ મોક્ષે ગયેલા આત્માઓને કદી જન્મ લેવા આ સંસારમાં પુનઃ આવવાનું હોતું નથી. સંસારના તમામ દુઃખોનો અંત આવે એ માટે આત્મા મોક્ષની સાધના કરે છે, પછી એને સંસારમાં ખેંચી લાવે એવું કોઈ કર્મ-કારણ વિદ્યમાન રહેતું નથી.

એ મોક્ષસ્થાનથી એટલે ઉધ્વક્તિશથી નીચે ઉતરતાં અજ્ઞટ આકાશમાં જ ઉત્તમ કોટિના વિવિધ પ્રકારના દેવોનાં સ્થાનો અને તેના અસંખ્ય વિમાનો હોય છે. તે પછી નીચે આવતાં સૂર્ય-ચન્દ્ર વગેરેનો જ્યોતિષલોક આવે છે. એથી નીચે ઉતરતાં અત્યારનો મનુષ્યલોક જે ધરતી ઉપર આપણે બેઠાં છીએ એ સ્થાન આવે છે. આ ઘરતીના કેન્દ્રમાં મેરુપર્વત રહેલો છે, જે લાખો માઇલ દૂર છે જેને આપણે જોઇ શકતા નથી. આપણે જે રહીએ છીએ એ ઘરતીની નીચે હજારો માઇલ નીચે જઇએ ત્યારે નીચે વર્તતી સાત નરક-પૃથ્વી પૈકીની પહેલી નરક પૃથ્વી આવે છે. તે પછી અબજોના અબજો માઇલ સુધી અવકાશમાં બીજી છ નરક પૃથ્વીઓ રહેલી છે. ભયંકર પાપો કરનારા જીવોને ત્યાં ઉત્પન્ન થયા પછી જીવને અપાર દુઃખના અનુભવ કરવા પડે છે. એ સ્થાન તરીકે નરકના સ્થાનની જે પ્રસિદ્ધિ છે તે આપણી ઘરતીની નીચે જ આવેલી છે. જેનું વર્ણન આ ગ્રન્થમાં આપેલું છે.

આ સંસાર ચારગતિમાં સંકળાએલો છે. ૧. દેવગતિ ૨. મનુષ્યગતિ ૩. તિર્યંચગાંતે અને ૪. નરકગતિ. આપણી ધરતીની ઉપર રહેલા આકાશમાં અબજોના અબજો માઇલ સુધીના વિસ્તારમાં બે પ્રકારના દેવો વસેલા છે. ૧. વૈમાનિક ૨. જ્યોતિષ, અને બીજા બે પ્રકારના દેવો એટલે ભવનપતિ તથા વ્યન્તર આ બંને પ્રકારના દેવો આપણી ધરતીની ઘણા નીચે પહેલી નરકની પૃથ્વીની અંદર, ઉપરના ભાગે વચમાં રહેલા

٩,

છે. દેવોને આપણે પ્રત્યક્ષ જોઇ શકતા નથી. મંત્રસાધના દ્વારા કે સામેથી દેવની કૃપા થાય તો જ તેનું દર્શન થઇ શકે છે. આકાશના દેવો ઘણી ઉંચી કક્ષાના હોય છે અને એમની શક્તિ-તાકાત બધી રીતે નીચેના દેવો કરતાં અનેક ગણી વધારે હોય છે, કેમકે તેવું પુણ્ય બાંધીને જન્મ્યા છે માટે. તીર્થકરદેવને મેરુપર્વત ઉપર અભિષેક કરવા ભગવાનને ખોળામાં લઇને પ્રારંભમાં જે ઇન્દ્ર બેસે છે તે ઉપરનો સૌધર્મઇન્દ્ર હોય છે. ચોવીશ તીર્થકરના યક્ષ-યક્ષિણીઓ તથા ભૂત, પ્રેત, પિશાચ. રાક્ષસ, કિન્નર, ગાંધર્વ વગેરે જાતજાતનાં સારાં, હલકાં બધી જાતનાં દેવ-દેવીઓ જેઓ મનુષ્યલોકમાં આવીને સારાં-નરસાં ફળો આપે છે, તે બધા દેવ-દેવીઓ આપણી ઘરતી નીચે આવેલી (પ્રાય:) વ્યન્તર નિકાયનાં હોય છે.

જ્યોતિષીદેવોનાં વર્ણન પ્રસંગે રાત્રિ-દિવસ કેમ થાય છે. તેનું કાળમાન સૂર્ય, ચન્દ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારાને લગતું વર્ણન કરશે. જે આજની વૈજ્ઞાનિક માન્યતા સાથે જરાપણ મેળ ખાય તેમ નથી.

દેવગતિ પછી આ ગ્રન્થમાં મનુષ્યગતિનું વર્જાન કરશે જેમાં પ્રાસંગિક ગ્રન્થાન્તરથી જંબૂદીપ સહિત અઢીદ્વીપનું પણ થોડું વિસ્તારથી વર્જાન કરશે.

મનુષ્યલોકના વર્શન પ્રસંગે જંબૂદ્ધીપને ફરતા એક પછી એક અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્રો આ ધરતી ઉપર અબજો માઇલ સુધી કેવી રીતે રહેલા છે તેનો આછો ખ્યાલ આપશે.

આ સંગ્રહણીમાં મહત્ત્વનો વિભાગ જો કોઇ હોય તો સૂર્ય-ચન્દ્રનો અધિકાર છે. જો કે સંગ્રહણીમાં તો આને લગતી ગાથાઓ ૧૦-૧૨ જ છે, પરન્તુ સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ, ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, લોકપ્રકાશ વગેરે ગ્રન્થો દ્વારા મેં સૂર્ય-ચંદ્રના મંડળો, તેની તમામ જાતની વ્યવસ્થાનું વર્શન ખૂબ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. આ વિભાગ જ સહુથી વધુ પેજ (૧૦૦ પાનાં) રોકે છે. પહેલી આવૃત્તિમાં આ વિભાગ માટે ઘણા આચાર્યો તેમજ જંબૂદીપ અને ખગોળ શાસ્ત્રના અથાગ અભ્યાસી ધર્મરનેહી મુનિરાજ શ્રી અભયસાગરજી વગેરે સાધુઓ, મુનિરાજો તરફથી ઘણા અભિનંદન મલ્યા હતા.

ત્યારપછી સાતે સાત નરક અને તેમાં રહેતા નારકીઓનું વિસ્તારથી વર્જાન છે. તિર્યંચગતિમાં એકેન્દ્રિયથી લઇને પંચેન્દ્રિય સુધીના વિવિધ પ્રકારનું તથા નિગોદના જીવોનું, શરીર, આયુષ્ય, પ્રકારો વગેરેનું વર્જીન વિસ્તારથી કરવામાં આવ્યું છે.

ચક્રવર્તીનું, સિદ્ધશિલાનું, વાસુદેવનું વર્શન, ઉત્સેધાંગુલની, પ્રમાશાંગુલની વ્યાખ્યા, આયુષ્યના પ્રકારો, પયાપ્તિના પ્રકારો, વિવિધ પ્રકારનાં શરીરો વગેરેનું સ્વરૂપ, આમ નાની મોટી ઘણી ઘણી વ્યાખ્યાઓને સંગ્રહણીમાં ગુંથી દેવામાં આવી છે. વધુ માટે આ પછી આપેલો ગ્રન્થ પરિચય વાંચો.

## મૂલ પ્રન્થની શરૂઆત ક્યાંથી ?

આ ગ્રન્થના પ્રારંભમાં મેં થોડી મંગલાચરણની ચર્ચા ગ્રન્થાન્તરથી કરી. તે પછી આઠમા પૃષ્ઠથી પહેલી ગાથા શરૂ થાય છે. આ ગાથાના અર્થમાં જૈનધર્મની દેષ્ટિએ સમય-કાળનું સ્વરુપ કેવું જાણવા જેવું છે. તે કેટલું બધું ઉપયોગી છે ? સમયથી લઇ પુદ્ગલ પરાવર્તનનું સંક્ષિપ્ત સ્વરુપ ગ્રન્થાન્તરથી ઉપયોગી વિગતો પ્રમાણભૂત ટીપ્પણીઓ સાથે આપ્યું છે.

★ પહેલી આવૃત્તિમાં સંક્ષિપ્ત અર્થ સાથે સંગ્રહણીની ૩૪૯ ગાથાઓ છાપી હતી. બીજી આવૃત્તિમાં સંગ્રહણીનું કદ ઘણું વધી જવાથી તે વિભાગ ૨દ કર્યો હતો પણ ત્રીજી આવૃત્તિમાં સંક્ષિપ્ત અર્થ સાથે સંગ્રહણીની ૩૪૯ ગાથાઓ છાપી છે.

★ મૂલ અને ભાષાંતરનો શબ્દકોષ છપાવવા વિચાર હતો, તે પગ્ન સમયના અભાવે રદ કરેલ છે.

★ હિન્દી ભાષી પ્રાંતોની ફરિયાદ હતી કે ગુજરાતી સાધુઓ હિન્દીમાં પુસ્તકો છપાવતા નથી. તેથી અમો જૈન તત્ત્વજ્ઞાનથી વંચિત રહીએ છીએ. આ વાતને ધ્યાનમાં રાખી ગુજરાતી અનુવાદનું હિન્દી કરાવી તેની પ્રથમાવૃત્તિ પ્રકાશિત કરાવી છે.

★ આ પુસ્તકની આવૃત્તિ અંગ્રેજી ભાષામાં કરવી છે પણ અંગ્રેજીમાં જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના શબ્દો ન હોવાથી ભાષાંતર કેમ કરી શકાય ? એ પ્રશ્ન છે એટલે એ પ્રયાસ હાલ સ્થગિત રાખ્યો છે. આ અતિપરિશ્રમ સાધ્ય કાર્ય છે. અંગ્રેજીમાં ધૂની લગાવીને કામ કરનારા કથાં છે ?

★ દિગમ્બર સંપ્રદાયમાં સંગ્રહણીની જેમ तिलोयपण्णत्ती વગેરે ગ્રન્થો છે. જે ભાષાંતર સાથે પ્રગટ થએલા છે.

પહેલી આવૃત્તિનું પ્રકાશન અનંતા આત્માઓને મોક્ષ પ્રાપ્તિમાં કારણરૂપ શત્રુંજય મહાતીર્થની પવિત્ર ભૂમિ ઉપર અને તીર્થાધિરાજ સુદેદીપ્યમાન મુખમુદ્રાવાળી ભગવાન શ્રી ઋષભદેવની તેજસ્વી અને પ્રભાવક છત્રછાયામાં વિ. સં. ૧૯૯૫માં પાલીતાણામાં ચંપાનિવાસની ધર્મશાળામાં થવા પામ્યું હતું. જોગાનુજોગ બીજી આવૃત્તિનું પ્રકાશન પણ આ જ પવિત્ર ભૂમિ ઉપર થવાનો યોગ બન્યો હતો અને ત્રીજી આવૃત્તિનું પ્રકાશન પણ એ જ ભૂમિ ઉપર થશે એ પણ એક સુભગ સંયોગ છે.

તીર્થાધિરાજની અમોઘ કૃપા અને કલિકાલમાં કલ્પદુમ જેવા પુરિસાદાનીય ભગવાનશ્રી પાર્શ્વનાથ તથા જાગૃતજ્યોતિ મા ભગવતી શ્રી પદ્માવતીજી તથા મારા ત્રણેય તારક પરમ ઉપકારક ગુરુદેવો આ બધાયની કૃપા વર્ષાના કારણે ભલે ઘણું મોડું મોડું પણ પ્રકાશન થવા પામ્યું તે બદલ સહુને ભાવપૂર્વક નતમસ્તકે નમસ્કાર કરું છું.

અમારા સમુદાયના ધર્મશાસનપ્રભાવક શતાવધાની આ. શ્રી જયાનંદસૂરિજી આદિ મુનિરાજો જેઓ એક યા બીજી રીતે સહાયક બન્યા હશે તેઓ પણ ધન્યવાદાર્હ છે.

ભાષાંતરમાં શાસ્ત્રના કે ગ્રન્થકારના આશય વિરુદ્ધ અજાણતાં કે પ્રેસદોષથી કંઇ લખાઇ ગયું હોય તો જ્ઞાનીઓ પાસે ક્ષમા માગું છું.

સહુ કોઇ આ ગ્રન્થનું અધ્યયન કરી સમ્યગ્ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રના જ્ઞાનનો પ્રકાશ પ્રાપ્ત કરો એ જ શુભકામના !

### આ આવૃત્તિમાં ખાસ ખાસ વિશેષતા શું છે?

૧. આ આવૃત્તિની અનુક્રમણિકા વિશિષ્ટ પ્રકારે તૈયાર કરવામાં આવી છે. આ જાતની વિશેષતા બીજે ક્યાંય તમને (પ્રાયઃ) જોવા નહીં મળે. સામાન્ય રીતે વાચકોને અનુક્રમણિકાનું કોઇ મહત્ત્વ નથી હોતું પણ આ અનુક્રમણિકા જોશો તો તમને જરૂર ગમશે. ઘણીવાર સરળ, સ્પષ્ટ અનુક્રમણિકા ગ્રન્થ ભણવા માટે પ્રેરણાત્મક બની જાય છે.

૨. આ આવૃત્તિ છપાઇ ગયા બાદ ચારેક વર્ષ પછી સૂર્ય, ચન્દ્રનાં મંડળો અને ગ્રહો વગેરેની ૧૬૪ આઇટમોની યાદી નવી ઉમેરવામાં આવી હતી. તે ગ્રન્થના પૃષ્ઠ નંબર ૨૮૦ પછી તેના પાનાં જોડવામાં આવ્યાં હતા, પણ ત્રીજી આવૃત્તિમાં પૃષ્ઠ નંબર જુદા આપ્યાં નથી. પરંતુ ૨૫૧ થી ૨૫૬ સુધીના પાનામાં ૧૬૪ આઈટમો આપી છે. આ છ પાનાંની નોંધ અભ્યાસીઓને પહેલીજવાર જોવા મળશે. ખગોળના અભ્યાસીઓને ઘણી રીતે ઉપયોગી થશે એવી શ્રદ્ધા છે.

3. ગ્રન્થના અન્તમાં ૩૪૪-૩૪૫ આ બંને ગાથાનું વિવેચન પુસ્તકનું કદ વધી જાય અને વિદ્યાર્થીઓને

## [ 88 ]

બહુ લાંબું ભાષાંતર ભારે પડશે એ હેતુથી પહેલી આવૃત્તિમાં ભાષાંતર મયાદિત રાખ્યું હતું પણ આ બીજી આવૃત્તિમાં એ આખો વિભાગ ફરીથી અને વિસ્તારથી આપ્યો છે.

બીજી આવૃત્તિની જ લગભગ આ નકલ છે એટલે બીજી નવીનતા નથી.

## આત્માર્થી મુનિરાજશ્રી અભયસાગરજી જોડેની વાતચીત

\*

જૈનસંઘના તેજસ્વી વિદ્વાન મનિપ્રવરશ્રી અભયસાગરજી, જેઓ સં. ૨૦૦૦ ની આસપાસ માલવા ઉદેપુરમાં ચોમાસું હતા ત્યારે તેઓ ભૂગોળ ખગોળને લગતાં પ્રશ્નો મને પૂછીને ખુલાસા માગતા હતા. સં. ૧૯૯૭માં શ્રી ચંદ્રમુનીશ્વરજીની મોટી સંગ્રહણીના ભાષાંતરની ૬૦ થી વધુ ચિત્રો સાથેની બુક પ્રકાશિત થઇ ત્યુરે તેમને તે મંગાવીને જોઇ, અમારી સંસ્થા તરકથી બહાર પડેલા ક્ષેત્રસમાસ ગ્રન્થની પુજ્ય ગુરુદેવે લખેલી પ્રસ્તાવના અને સંગ્રહણીની પ્રસ્તાવના પણ તેમને વાંચી, ભૂગોળ ખગોળના વિષયમાં મુનિજીનો અભ્યાસ ઉત્તમ હતો એટલે એમને થયું કે જૈનશાસ્ત્રો અને આજના વિજ્ઞાન વચ્ચે કેટલું મોટું અંતર પડ્યું છે! તેમને મનોમન જૈન ભૂગોળના ક્ષેત્રમાં ઝુકાવવાનો નિર્જાય કરી ધીમે ધીમે પોતાનું વાંચન ચિંતન એ દિશામાં વધારતા ગયા. વચમાં વચમાં કેટલાક પ્રશ્નોના સમાધાન માટે મને પ્રશ્નો પણ પૂછતા હતા. વરસો બાદ પાલીતાણામાં જંબુદ્ધીપ બનાવવાનું નક્કી કર્યું ત્યારે તેમની સંસ્થાના ટ્રસ્ટીઓ મારો અંગત મત જાણવા મુંબઇ આવ્યા હતા એમાં મારા જાણીતા સુશ્રાવક દિલ્હીવાળાથી ઓળખાતા કપડવંજના વતની શ્રી રમણભાઇ પણ હતા, તેઓએ અભયસાગરજી મ. પાલીતાજ્ઞામાં શું કરવા માગે છે તેની બધી વાત કરતાં મને કહ્યું કે તુલનાત્મક દષ્ટિએ જૈન માન્યતા અને વિજ્ઞાનની માન્યતા વચ્ચે શું તફાવત છે એ રચના કરીને રચનાત્મક રીતે બતાવવાની ઇચ્છા રાખે છે તો તેમ કરવું યોગ્ય છે ખરૂં ? ત્યારે મેં એમને કહ્યું કે તુલનાત્મક દષ્ટિએ પ્રયાસ હાલમાં ન કરવો જોઇએ. કારણ કે વિજ્ઞાનની વાત એવી છે કે જેમ જેમ શોધ થતી જશે તેમ તમે જૂની માન્યતાઓ બદલાતી જશે, ત્યારે જૂની માન્યતાઓ પ્રમાણે જો કરીએ તો કરેલું બધું ખોટું ઠરે અને તૈયાર કરેલી બધી વસ્તુઓ નકામી થઇ પડે. વળી એ પણ કહ્યું કે "**ભૂભૌગોલિક વરસ"** શરૂ થવાનું છે. ભૂગોળને લગતું વ્યાપક અને ઊંડું સંશોધન સાતથી દશ વરસ માટે શરૂ થવાનું જાણ્યું છે. એ વખતે આજ સુધી ભૂગોળને લગતી કેટલીક માન્યતાઓ ચાલે છે તેમાં કેટલાક ફેરફારો થઇ જવા માટે ફક્ત સંભવ છે. જૈન પ્રન્થો શું કહે છે તે બતાવવામાં કશો વાંધો નથી પક્ષ હું તો સાપેક્ષ દષ્ટિએ એવી પક્ષ સલાહ આપું કે વેધશાળામાં તેઓ એક મહિનો વૈજ્ઞાનિકો જોડે રહે અને ગ્રહોની વિથીઓ, પરિભ્રમણ વગેરે બધું જૂએ, એનો અનુભવ કરે પછી આગળ વધે. અલબત્ત એમાં સાધુધર્મની મર્યાદા વિચારવાની રહે. એ લોકોને મારી વાત ગળે ઉતરી, તેમને ઠીક લાગ્યું, અને ટ્રસ્ટીઓએ વિદાય લીધી.

ત્યારપછી ત્રણેક વરસ બાદ મેં અભયસાગરજી મ.ને મારા ચિંતનમાં ઉઠેલા બે પ્રશ્નો પૂછયા. એ પ્રશ્નો ભાગ્યેજ કોઇને ઉઠયા હશે. મારા પ્રશ્નોથી મહારાજશ્રીને ઘણી નવાઇ લાગી. કેમકે તેમને પણ આ બાબતનો જરા પણ ખ્યાલ ન હતો.

બે પ્રશ્નમાંથી પહેલો પ્રશ્ન એ હતો કે-દરેક મહિનાની પૂનમના દિવસે પશ્ચિમમાં ચંદ્રમાનું દર્શન થયા પછી રાતના બાર વાગ્યા સુધી તો ચંદ્રમામાં રહેલ ચિદ્ધ જેને હરણનું ચિદ્ધ કહેવામાં આવે છે, તે સવળું જ હોય છે, સવળું એટલે કે આપશી સામે બેઠું હોય તેવું, એટલે શીંગડા ઉંચા અને પગ નીચે વાળેલા, પણ બાર વાગ્યા પછી એ જ ચન્દ્ર ધીમે ધીમે ઉલટવા માંડે છે એટલે મૃગનું ચિદ્ધ પણ ખસતું ખસતું ઊંધું થવા લાગે છે. સવારે પાંચ વાગે તમે જુઓ તો હરણના પગ ઉંચા અને માથું તેમજ શરીરનો ભાગ નીચે આમ આખું હરણ ઉલટાઇ જાય છે. પાંચ જ કલાકની અંદર આ ઘટના કેવી રીતે બને છે એનો હું તાગ કાઢી શક્યો નહિ એટલે મેં એ પ્રશ્ન મુનિશ્રી અભયસાગરજીને પૂછયો હતો. પ્રથમ તો મારો સવાલ સાચો છે કે કેમ ? તેનો જવાબ આપવામાં વરસ દોઢ વરસનો સમય વીત્યો. ત્યારપછી મને લખ્યું કે જાપાનથી ટેલીસ્કોપ આવવાનો છે, તે આવ્યા પછી નિરીક્ષણ કરીને જણાવીશ. ટેલીસ્કોપ આવવામાં બીજા બે વરસ ગયા, છેવટે નિરીક્ષણને અન્તે મારો સવાલ સાચો છે એટલું એમને જણાવ્યું અને આ બાબનમાં વિચાર કરીને પછી જણાવીશ એમ લખ્યું.

એમની સામે મારો બીજો પ્રશ્ન એ હતો કે--પૃથ્વીને મુનિશ્રી અભયસાગરજી સહિત આપણો સાધુ સમાજ થાળી જેવી ગોળ અને ★ચપટી માને છે. આ એક અધૂરી સમજ છે અને ગતાનુગતિએ પછી સહુ 'લોલે લોલ' કરે છે. પૃથ્વીને ચપટી માની લઇએ તો બીજી ઘણી મુશ્કેલીઓ ઊભી થાય તેમ છે. આ વાત પણ મેં એમને કહી હતી ત્યારે તેઓ પાલીતાણામાં હતા. અવરનવર જવાબ માટે ટકોર કરતો પણ મૌન રહેતા. કયારેક કચારેક તેઓ મારે ત્યાં સુવા અથવા રોકાવવા માટે પણ પધારતા ત્યારે તેમને યાદ આપતો. છેવટે મેં એમને એમ પણ કહ્યું કે તમને ૧૭ વરસથી બે પ્રશ્ન પૂછેલા છે, આપની પાસે જો તેનું સમાધાન ન હોય તો જરાએ ચિંતા કરવા જેવું નથી. આપણા જ્ઞાન, સાધનોની મર્યાદા છે. એટલે ગહન, કૂટ અને અદશ્ય પદાર્થોનું સમાધાન મેળવવું કોઇને માટે પણ કપરૂં છે માટે ઉકેલ ન જડયો હોય તો તેમાં જરાપણ સંકોચ રાખવાની જરૂર નથી, આપણે છત્તરથ છીએ.

સં. ૨૦૩૫માં પ્રાયઃ કલ્યાણભુવનમાં ચોમાસું હતા. મોતીસુખીયામાં વ્યાખ્યાન રાખતા હતા. તેઓએ મને આવીને કહ્યું કે આવતીકાલે સભામાં આપને જરૂર આવવાનું છે. બીજે દિવસે તેમને જાહેર સભામાં ઊભા થઇને ભૂગોળને લગતી કેટલીક વાતો કરી અને તેમાં રાજગૃહી વગેરે નગરીઓ ઉત્તરઘુવ પાસે હતી એમ તેમને કહ્યું. એમની કેટલીક ધારણાઓ સાથે હું જરાપણ સહમત ન હતો. તેમને મેં પૂછ્યું કયો આધાર તમને મલ્યો છે ? ત્યારે કવિ દીપવિજયજી મહારાજની પૂજાનું નામ આપ્યું. મેં કહ્યું એથી પ્રબળ આધાર મલ્યો છે ખરો ? ત્યારે તેઓએ કહ્યું કે તપાસમાં છું. બાકી આ વિષયના અભ્યાસીઓએ ઊંડો અભ્યાસ કરી શોધ કરવી જરૂરી છે.

ત્યારપછી પર્યુષણ પછી ભારતના તીર્થોની મૌખિક યાત્રાનો પૂર્ણાહુતિનો છેલ્લો દિવસ હતો. છેલ્લે મહાવિદેહના શાશ્વતા તીર્થોની વંદના રાખી હતી. યાત્રાનો છેલ્લો દિવસ મોટા સમારોહ સાથે ઉજવાય એટલે પબ્લિકને પણ આમંત્રણ આપ્યું હતું. શ્રી સીમંધરસ્વામીજીનું વિશાળકાય જંગી સુંદર ઓઇલ પેઇન્ટ ચિત્ર આગમમંદિરની બાજુમાં જંબૂદીપની જગ્યામાં લટકાવ્યું હતું. સભામાં પૂ. આ. શ્રી હેમસાગરસૂરિજી મહારાજનું નેતૃત્વ હતું. ૬૦થી વધુ સાધુઓ અને લગભગ ૩૦૦ સાધ્વીજીઓ અને ૧૫૦૦ થી ૨૦૦૦ યાત્રિકો હતા. મને હાજરી આપવા માટે ખૂબ આગ્રહ કરેલ એટલે હું પણ હાજર હતો. શરૂઆતમાં વિદ્વાન મુનિરાજે ઊભા થઇને સભા બોલાવવાનો હેતુ જણાવીને પછી તેમને તરત જ જણાવ્યું કે **'ભૂગોળ ખગોળના ક્ષેત્રમાં દાખલ થવામાં જો કોઇ પણ નિમિત્ત બન્યું હોય તો અત્રે પધારેલા પૂજ્ય આચાર્ય શ્રી યશોદેવસૂરિજીનું સંગ્રહણીનું પુસ્તક અને તેની તથા ક્ષેત્રસમાસની પ્રસ્તાવના છે. આ પ્રમાણે તેઓએ કૃતજ્ઞતા વ્યક્ત કરી પોતાની ઉદાત્ત ગુણદર્ષ્ટિનું દર્શન કરાવ્યું હતું.** 

મેં સૂચવેલી બાબતો ઉપર વિદ્વાન વાચકો પરામર્શ કરે અને સમાધાન શોધી કાઢે માટે ઉપરની વિગતો આપી છે. \*

<sup>★ &#</sup>x27;દિગંબરીયગ્રંથ' તિલોયપન્નતી વચમાં ઉન્નત જણાવે છે. તેથી પાછળથી એમને વચમાં ઊંચી હોવાનો સ્વીકાર કર્યો હતો.

### [88]

### સંગ્રહશીની હસ્તલિખિત પ્રતો કયા સૈકાની મળે છે?

શ્રીચન્દ્રમનીશ્વરની હાજરી દરમિયાન લખાએલી બારમા સૈકાની એક પણ પ્રતિ મળી નથી. ત્યારપછીના ૨૦૦ વર્ષ દરમિયાનમાં લખાએલી પ્રતિ મારી નજરે ચઢી નથી એટલે બારમાંથી પંદરમા સૈકા સુધીની પ્રત જોવામાં આવી નથી. સં. ૧૪૫૩માં ૬-૭ ઇંચ પહોળા અને પંદરેક ફૂટ લાંબાં કપડાં ઉપર બંને બાજુએ સંગ્રહણીનાં રંગબેરંગી ચિત્રો દોરેલું ઓળીયું (જોષી ટીપણું રાખે છે તેના જેવું) મારી પાસે છે. જેમાં સંગ્રહણી મૂલની સાથે તેનો સંક્ષિપ્ત અર્થ લખ્યો છે.

૧૬૯૩ની સાલની સુવર્શ મિશ્રિત સ્યાહીવાળી મોગલ કલમથી ચીતરેલી દિલ્હીમાં લખાએલી કાગળની પ્રતિ મળી છે. પ્રાયઃ આ પ્રત પુરાતન ચિત્રકલા અને મંત્રશાસ્ત્રો વગેરેને પ્રકાશમાં લાવવા ભગીરથ પ્રયત્ન કરનાર ધર્મસ્નેહી શ્રી સારાભાઇ નવાબની છે. જૈન ભંડારોમાંની સંગ્રહણીની સચિત્ર પ્રતિઓની સર્વે કરવી હતી. થોડી કરી પણ પછી કાર્ય ન થયું. ભંડારોમાં ચિત્ર વિનાની પોથીઓ તો મોટી સંખ્યામાં છે પણ સચિત્ર પ્રતિઓ સોન્દોઢસો હોવી જોઇએ. હજુ વ્યક્તિગત સંગ્રહોમાં, ખાનગી સંગ્રહોમાં, તાળાબંધી સંગ્રહોમાં અને જાહેર સંગ્રહોમાં સંગ્રહણીની સચિત્ર પ્રતિઓ મલી આવે ખરી!

ж

## આર્ટપેપર ઉપર સંગ્રહણી અને તેનાં ચિત્રો સાથેનું અતિભવ્ય ઉપયોગી વોલ્યુમ તૈયાર ન થઈ શક્યું તે વાત

આજથી ૨૫ વર્ષ ઉપર મુંબઇમાં હતો ત્યારે એક પરદેશના પુસ્તક પ્રકાશકે, તે પછી મુંબઇના એક પુસ્તક પ્રકાશકે કલ્પસૂત્રની સચિત્ર પ્રતિઓ ઉપર ઠીક ઠીક સાહિત્ય પ્રકાશન કર્યું છે. તે પ્રમાણે સંગ્રહણી ગ્રન્થ ઉપર તેના રંગીન ચિત્રો સાથે એક શ્રેષ્ઠ વોલ્યુમ પ્રગટ કરવા ભાવના પ્રદર્શિત કરી હતી. મારી પણ થોડી ઇચ્છા હતી કે સંગ્રહણી ઉપર વ્યાપક રીતે પ્રકાશ પાડવાનો કોઇ પ્રયાસ નથી થયો તો મારે સેવા આપવી. આ માટે અનેક ભંડોરની સંગ્રહશી પ્રતો મંગાવવી પડે. ફોટાઓ લેવરાવવા, તે પ્રતિઓનો પરિચય લખવો અને સંગ્રહણી ગ્રન્થનો પરિચય તૈયાર કરવો. તૈયારી પણ કરી, પરન્ત બીજાં કામો વચ્ચે આ કાર્યને ન્યાય આપી શક્યો નહિ. દશ વરસ ઉપર અત્રે પાલીતાણાથી અમારા ધર્મમિત્ર ભાઇશ્રી સારાભાઇએ પણ ખૂબ કહ્યું , મારા કામમાં પોતાની બનતી સેવા આપવા પણ કહ્યું પરન્તુ શક્ય ન બન્યું. હવે તો ભવિષ્યમાં

કોઈ વિરલ વ્યક્તિ આ કામ કરવા જરૂર કટિબદ્ધ થાય તો સંગ્રહણીની મોટી સેવા કરી ગણાશે.

## સંગ્રહણી ગ્રન્થ વિષય પરિચય

આ ★ત્રૈલોક્ચદીપિકા અપરનામ બૃહત્ સંગ્રહણી કે સંગ્રહણીરત્ન જેના ઉપર આ અનુવાદ કરવાનું સાહસ ખેડયું છે તેની ગાથાઓ ૩૪૯ છે.

આ ભાષાંતર ટીકાના શબ્દે શબ્દના જ અર્થસંગ્રહ તરીકે જેમ નથી તેમ આ ગ્રન્થનું ભાષાંતર ૩૪૯ ગાથામાં જ આવતા વિષયોનું છે એવું પણ નથી, કિન્તુ આ ગ્રન્થનો અનુવાદ ૩૪૯ ગાથાના અર્થ ઉપરાંત અનેક અન્ય ગ્રન્થોમાં મલતા ઉપયોગી વિષયોને દષ્ટિપથમાં રાખીને કર્યો હોવાથી કેટલુંક વર્ણન નવીન જ ઉમેરવામાં આવ્યું છે. જ્યારે કેટલેક સ્થળે અંદરની જ વાતોને ચર્ચા દ્વારા સુવિસ્તૃત સ્વરુપ આપવામાં આવ્યું છે. આમ ઘણા ઉપયોગી વિષયો, અધિકારો અને પરિશિષ્ટોનો પણ સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે. અભ્યાસીવર્ગની સરલતા

★ સં. ૧૭૬૬ની અને ૧૮૭૮ની હસ્તપ્રતિઓમાં આ નામ લખેલું છે. સં. ૧૮૧૧ની પ્રતિમાં સંગ્રહશીરત્ન પશ લખેલું હતું.

સુગમતા માટે સ્થળે સ્થળે હેડીંગો, જુદા જુદા અનેક યંત્રો, આકૃતિઓ, પૃથક્ પૃથક્ પેરિપ્રાફી સહિત વિષયોની વિભાગવાર ક્રમબદ્ધ વ્યાખ્યાઓ વગેરે આપવામાં આવ્યું છે, જેથી આ પ્રન્થ સહુ કોઇને રૂચિકર થશે.

આ ગ્રન્થમાં ચૌદરાજલોક (અખિલ બ્રહ્માંડ)માં ચારે ગતિવર્તી રહેલા એકેન્દ્રિયથી લઇને પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવોનું વિવિધ પ્રકારે વર્ણન કરવાનું અનુકૂળ રહે એટલા માટે પહેલી જ ગાથામાં **ઠિई મવળો૦** આ પંક્તિ દ્વારા કહેવાના નવ દ્વારો નક્કી કર્યા, જે આ પ્રમાશે છે-

- ૧. સ્થિતિ-તે તે ભવમાં વર્તતા તે તે જીવોનું જઘન્ય તેમજ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યપ્રમાશ.
- ૨. भवन-દેવ-નારકી જીવોને ઉત્પન્ન થવાનાં સ્થાનો.
- अवगाहना--જીવોનું જઘન્ય તેમજ ઉત્કૃષ્ટ શરીર પ્રમાણ.
- ૪. **उपपात विरह**--એક જીવ ઉત્પન્ન થયા બાદ બીજો જીવ કયારે ઉત્પન્ન થાય તે સંબંધી જઘન્ય તેમજ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય અંતર.
- પ. **च્यवनविरह--**એક જીવનું (મૃત્યુ) ચ્યવન થયા બાદ બીજો જીવ કયારે ચ્યવે (મૃત્યુ પામે) તે સંબંધી જઘન્યોત્કૃષ્ટ અંતર.
- ૬. **उपपात संख्या**-દેવાદિ ગતિમાં એક સમયમાં એક સાથે કેટલા જીવો ઉત્પન્ન થાય તે.
- 9. **च્यवन संख्या**-દેવાદિ ગતિમાંથી એક સમયે કેટલા જીવો એક સાથે ચ્યવે (મૃત્યુ પામે) તે.
- गति-કયો જીવ મૃત્યુ પામીને કઇ ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય તે.
- ૯. आगति-દેવાદિ ગતિઓમાં કઇ કઇ ગતિમાંથી જીવો આવે તે.

આ નવે દ્વારો ચારે ગતિને લાગુ પાડશે. એ દ્વારા ચૌદરાજલોકની પરિસ્થિતિનો આછો ખ્યાલ બંધાશે. નવ દ્વારની વ્યાખ્યા તો બધાની કરશે જ. ત્યારબાદ બીજા ઘણાં વિશિષ્ટ વર્ણનો કરશે. વિદ્યાર્થીઓને વધુ જ્ઞાન થાય તે માટે અન્ય ગ્રન્થમાંથી આપેલી કેટલીક વિગતો જાણવા મળશે.

ચારે ગતિ આશ્રયી વિચારીએ તો એ નવ દારો દેવ અને નરકગતિને સંગત હોવાથી બંનેનાં મળીને ૧૮ દારો અને શેષ મનુષ્ય-તિર્યંચગતિમાં શાક્ષતા ભવનોના અભાવે ભવનદાર સિવાયનાં આઠ આઠ દારો ઘટતાં હોવાથી બંનેનાં મળીને ૧૬ દારો, ચારે ગતિનાં (૧૮+૧૬) મલીને કુલ ૩૪ દારોની વ્યાખ્યા આ પ્રન્થમાં દર્શાવેલી છે. તેમજ પ્રસંગે પ્રસંગે સંગત અને જરૂરી એવો અન્ય વિષય પણ આપવો ગ્રન્થકાર ચૂક્યા નથી. તે સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે--

#### પ્રથમ ચાર ગતિની વાત--

**૧. દેવગતિ**- પ્રથમ આ અધિકારના નવે દ્વારોની વ્યાખ્યા કરશે. એમાં નવ દ્વારો ઉપરાંત પ્રાસંગિક દેવોની કાયા. ચિદ્ધ, વસ્ત્રાદિક વર્ણ, અષ્ટરૂચક અને સમભૂતલા સ્થાન નિર્ણયની ચર્ચા, મનુષ્ય ક્ષેત્ર વર્ણન, અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રોની વ્યાખ્યા, પ્રાસંગિક અઢીદ્વીપના આકારાદિની સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યા, મંડલાધિકાર, દક્ષિણાયન-ઉત્તરાયણ કેમ થાય છે, લાંબા-ટૂંકા રાત્રિ-દિવસો થવાનું કારણ, જુદા જુદા દેશો આશ્રયી રાત્રિ-દિવસના ઉદ્યાસ્તમાં રહેતા તજ્ઞવતનો સમન્વય ઇત્યાદિ તથા અન્તે ઊધ્વકાિશવર્તી વૈમાનિક નિકાયનું સુવિસ્તૃત સ્વરુપ આદિ પણ આપવામાં આવેલ છે.

તેમજ બીજાં દ્વારોની વ્યાખ્યાના પ્રસંગોમાં સંઘયજ્ઞ-સંસ્થાનનું, અપરિંગૃહીતા દેવીઓનું , કિલ્બિષિકોનું, લેશ્યાઓનું, આહાર-શ્વાસોચ્છ્વાસમાન ઘટના, ત્રજ્ઞ પ્રકારના આહારનું , દેવોની ઉત્પત્તિથી માંડીને સર્વક્રમ વ્યવસ્થા તેમજ તેઓનું અવધિજ્ઞાન ક્ષેત્ર કયા આકારે છે ઇત્યાદિ સ્વરુપ આપવામાં આવ્યું છે. **૨. તરકગતિ**-- આ અધિકારમાં ઉક્ત નવે દ્વારોની વ્યાખ્યા, તત્પ્રસંગે તેમની વેદનાના પ્રકારો, તેમનાં દુઃખોનાં પરિપાકો, તેમનો આકાર વ્યવસ્થા, નરક વિસ્તાર, ઘનોદધ્યાદિની વ્યવસ્થા, નરકાવાસાઓનું સ્થાન તથા આકૃતિ સ્વરુપ અને લેશ્યાનું સ્વરુપ વગેરે દર્શવિલ છે.

**૩. મનુષ્યગતિ** – આ અધિકારમાં ભવન વિના આઠ દ્વારોની વ્યાખ્યા દરમિયાન ચક્રવર્તી વાસુદેવનું સ્વરુપ તથા તેમના રત્નોની સુવિસ્તૃત વ્યાખ્યા, લિંગ-વેદાશ્રયી ગતિ, એકસમય સિદ્ધિસંખ્યા તથા સિદ્ધશિલા તેમજ સિદ્ધના જીવોનું વર્શન તથા પ્રાસંગિક સિદ્ધના જીવોનો પરિચયાદિ આપવામાં આવેલ છે.

**૪. તિર્યંચગતિ** આ અધિકારમાં પ્રથમ ગ્રન્થાન્તરથી તિર્યંચ જીવોનો સંક્ષિપ્ત પરિચય દર્શાવી ભવન વિના આઠે દ્વારોની વ્યાખ્યા, તત્પ્રસંગમાં તેમની કાયસ્થિતિ સંબંધી સુંદર વર્ણન, ભવસ્થિતિનું સ્વરુપ તથા નિગોદ, લેશ્યાદિકનું વર્ણન પજ્ઞ આપવામાં આવેલું છે.

ત્યારબાદ ચારે ગત્યાશ્રયી સામાન્ય અધિકારમાં ત્રશે પ્રકારના અંગુલની, કુલકોટી, યોનિ ભેદોની, આયુષ્યના વિવિધ પ્રકારોની, અબાધાકાળ, ઋજુ-વકાગતિ, આહારી--અનાહારી, છ પ્રકારની પયાપ્તિ તથા દશ પ્રકારના પ્રાશો વગેરેની સુવિસ્તૃત વ્યાખ્યાઓ, બાદ ૧૬ પ્રકારની સંજ્ઞાઓ, ગ્રન્થકાર અને ગ્રન્થ રચવાનું પ્રયોજન તેમજ ૨૪ દંડકોની વિસ્તૃત વ્યાખ્યા વગેરે દર્શાવેલું છે.

ત્યારબાદ પ્રક્ષિપ્ત ગાથા દ્વારા ૧૮ ભાવરાશિ તથા ગ્રન્થકાર અને ગ્રન્થકારના ગુરુઓનો પરિચય આપી ગ્રન્થની સમાપ્તિ કરી છે. \*\*\*\*\*\*

ગ્રન્થ પરિચયનું ઉડતું અવલોકન કરાવ્યું. હવે ભાષાંતર માટે શું પદ્ધતિ સ્વીકારેલી છે તે જોઇએ.

અનુવાદનો પરિચય

આ સંગ્રહણીની દરેક ગાથાનો અનુવાદ પાંચ વિભાગે કર્યો છે.

પાંચ ભાગ કેવી રીતે ?–

તો ૧. સંગ્રહશીની મૂલ ગાયા, તે પછી ૨. ગાયા પ્રાકૃતમાં હોવાથી પ્રાકૃતભાષાના અજ્ઞજાજ્ઞ વાચકોને મૂલગાયાનો બોધ થાય એ માટે મૂલગાયાની સંસ્કૃત છાયા, તે પછી ૩. વિદ્યાર્થીઓને પ્રાકૃત શબ્દોના અર્થનું જ્ઞાન થાય એટલા માટે તેના શબ્દના અર્થો, તે પછી ૪. માત્ર ગાથાનો જ મૂલ અર્થ, ટૂંકા ગાથાર્થથી અર્થનો વિશેષ ખ્યાલ ન આવે એટલે છેલ્લે ૫. વિશેષાર્થ આપ્યો છે. આમ મૂલ ગાથા સહ પાંચ વિભાગ દ્વારા અનુવાદ કરવામાં આવ્યો છે. ગાથાનો વિશેષાર્થ માત્ર ગાથાના ભાવને લક્ષ્યમાં રાખીને લખવામાં નથી આવ્યો પરંતુ જુદા જુદા ગ્રન્થોના આધારે જ્યાં જ્યાં વિષયનો વિસ્તાર કરવાનો હતો ત્યાં યથોચિત રીતે કર્યો છે.

## કોઠાઓ-ચન્ત્રો અંગે)

યન્ત્રો એટલે જે ગાથાઓ હોય તેની જે વાત, તેને કોઠા-યન્ત્રો દ્વારા ડાયરીની જેમ રજૂ કરવી તે. આ પદ્ધતિ વિષયની જલદી જાણકારી માટે તથા યાદ રાખવા માટે સારૂં સાધન ગણાય છે. કોઠાઓ-યન્ત્રો કરવાની પ્રથા સેંકડો વરસ જૂની છે અને તેથી અમોએ પહેલી આવૃત્તિમાં વધુમાં વધુ સંખ્યામાં યન્ત્રો બનાવી છાપ્યાં હતાં. કેટલાંક યન્ત્રો માટે ખૂબ જ પરિશ્રમ કરવો પડયો હતો.

વર્તમાનકાળમાં મને એવું લાગ્યું છે કે હવે પરિસ્થિતિ-રુચિ બદલાઇ છે. વાચકો માટે યન્ત્રોની ઉપયોગિતા ઘટી ગઇ છે, એટલે ન આપવા એવું વિચારેલું પણ પછી થયું કે એમ કરવું ઉચિત નહીં રહે. એટલે આ વખતે તો તે છાપવા એટલે અહીં છાપ્યાં છે. બીજી આવૃત્તિમાં લગભગ ૧૨૭ યન્ત્રો છે. આટલી મોટી યન્ત્રસંખ્યા પાઠય પુસ્તકમાં ભાગ્યેજ જોવા મળે.

## [ 86 ]

## હવે સંગ્રહશી ગ્રન્થના કર્તા સાથે સંબંધ ધરાવતી બાબતો તથા તેઓશ્રીની ગુરુ પરંપરા જોઇએ ગ્રન્થકર્તાના દાદાગુરુ શ્રી અભયદેવસૂરિજી

સંગ્રહણીના રચયિતા શ્રી ચન્દ્રમહર્ષિના ગુરુ **હેમચન્દ્રસૂરિજી** હતા. એમના ગુરુ શ્રી <sup>1</sup>અભયદેવસૂરિજી હતા. તેઓ પ્રશ્નવાહનકુલની મધ્યમ શાખામાં સ્થપાએલા હર્ષપુરીય ગચ્છના અગ્રણી પુરુષ હતા. આ શાખાનો સંબંધ તે ગચ્છવાળા, શ્રુતકેવલી સ્થૂલભદ્રસ્વામી સુધીનો જણાવે છે. અતિત્યાગી વૈરાગી શ્રી અભયદેવસૂરિજી વધારે પડતા મલીનવસ્ત્ર પહેરતા હતા, તેથી રાજા કર્ણદેવે તેમણે મલધારી ગુરુદેવ કહ્યા. ત્યારથી હર્ષપુરીય ગચ્છ <sup>1</sup>'મલધારિ ગચ્છ' તરીકે ઓળખાતો થયો. જૂનાગઢના રાજવી ખેંગારે જેમનું બહુમાન કર્યુ હતું. તેઓશ્રીએ રાજા કર્ણ, સિદ્ધરાજ જયસિંહ તથા અન્ય રાજવીઓ દારા જીવદયા, અહિંસાના ઘણાં કાર્યો કરાવ્યાં હતાં. અનેક દેરાસરોની અંજનશલાકા-પ્રતિષ્ઠાઓ પણ કરાવી હતી. વળી તેમના ઉપદેશથી શાર્કભરીના રાજા પૃથ્વીરાજ પાસે રણથંભોલમાં જિનાલય ઉપર સુવર્ણકળશ ચઢાવરાવ્યો હતો.

## તેમની પાટે શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી

તેમની પાટ ઉપર શ્રી <sup>3</sup>હેમચંદ્રસૂરિજી થયા. તેઓ સંસારીપશામાં પ્રદ્યુમ્ન રાજાના દીવાન હતા. સૂરિજી એક સમર્થ વિદ્રાન હતા. વાદી શ્રી દેવસૂરિજી અને દિગમ્બરાચાર્ય વાદી કુમુદચંદ્રસૂરિજી જોડે જ્યારે વાદવિવાદ થયો ત્યારે મધ્યસ્થી તરીકે શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજીને નીમવામાં આવ્યા હતા. એ વાદ-વિવાદમાં દિગમ્બરોનો સખત પરાજય થયેલો અને શરતાનુસારે તેઓને ગુજરાત છોડીને બીજા પ્રદેશમાં જતું રહેવું પડયું હતું. શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજીએ વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય જેવા મહાન ગ્રન્થ ઉપર ૨૮૦૦૦ શ્લોક પ્રમાણ ટીકા રચી છે. પાંચમા કર્મગ્રન્થની વૃત્તિ. અનુયોગદ્રાર સૂત્રની ટીકા, સં. ૧૫૭૧ માં જીવસમાસ વિવરણ, ભવભાવના ટીકા, પુષ્પમાળા પ્રકરણ, નંદીસૂત્ર ટીપ્પણ વગેરેની રચનાઓ કરી છે. કહેવાય છે કે તેઓશ્રીએ બધા થઇને એક લાખ શ્લોક પ્રમાણ ગ્રન્થરચના કરી છે. પાટણ નરેશ સિદ્ધરાજના રાજમહેલમાં રાજાને પ્રતિબોધ કરવા અવરનવર જતા હતા. સિદ્ધરાજ દ્વારા જિનમંદિરી ઉપર સોનાના કળશો ચઢાવરાવ્યા. જીવદયાના ઘણાં કાર્યો કરાવ્યાં હતાં. ગુજરાતમાંથી સંઘ કાઢીને શત્રુજયની યાત્રાએ આવ્યા અને તેઓ પાલીતાણામાં કાળધર્મ પામ્યા હતા. આ આચાર્ય બારમી સદીમાં જન્મ્યા હતા.

#### શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજીની પાટે તેમના શિષ્ય આ સંગ્રહ્નણીગ્રન્થના રચયિતા શ્રી ચન્દ્રમહર્ષિ અને બારમી સદી

શ્રી ચન્દ્રમહર્ષિનો સમય બારમી શતાબ્દીનો છે. તેઓ બહુશ્રુત વિદ્વાન હતા. તેમણે ધોળકા નગરમાં ધોળશા શેઠની વિનંતિથી શ્રી મુનિસુવ્રતસ્વામીના ચરિત્રની રચના કરી હતી. આવશ્યક વૃત્તિ ઉપર, પ્રદેશ વ્યાખ્યા ઉપર તેમને ટીકા લખી છે. તેમને ક્ષેત્રસમાસ ઉપર ટીકા, ન્યાયપ્રવેશ ટીપ્પણ, નિરયાવલિકા વૃત્તિ, નંદી ટીપ્પણ વગેરેની રચનાઓ કરી છે. ક્ષેત્રસમાસ અને સંગ્રહણીની રચના સહુથી પહેલાં શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણજીએ કરી છે. ત્યારપછી એ જ બંને ગ્રન્થની રચના શ્રી ચન્દ્રમહર્ષિએ પોતાની રીતે કરી છે.

શ્રી ચન્દ્રમહર્ષિના સમકાલીન આચાર્યો અનેક થયા છે. એમાં બબે રાજાઓને પ્રતિબોધ કરનાર જેમના વિરાટ્ વ્યક્તિત્વનું અને સર્જનની પ્રતિભાનું માપ કાઢી શકાય તેમ નથી એવા અનોખા પ્રકારના મહાન જ્યોતિર્ધર મહર્ષિ કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી તેમના સમકાલીન હતા. પછી સમર્થ ટીકાકાર શ્રી

. . કલિકાલ સર્વજ્ઞથી અન્ય સમજવા.

૧. નવાંગી ટીકાકારથી આ જુદા સમજવા. ૨. સાચો શબ્દ મલધારિ છે પણ મલ્લધારિ નહીં.

## [ 40 ]

મલયગ્રિજી, વાદી દેવસૂરિજી, સમર્થ આગમવાદી વર્ધમાનસૂરિજી, ખરતરગચ્છીય સુપ્રસિદ્ધ દાદા જિનદત્તસૂરિજી, જિનવલ્લભસૂરિજી, ધર્મઘોષસૂરિજી વગેરે અનેક સમર્થ વિદ્વાનો ગ્રન્થકર્તાઓ, રાજપ્રતિબોધકો વિદ્યમાન હતા. અજૈન અખાજમાં શ્રીમ્પન્ શંકરાઆર્યજી જેવા સમર્થવાદી-વિદ્રાન પણ ત્યારે વિદ્યમાન હતા. યથાર્થ રીતે કહીએ તો એ યુગ બધી રીતે એક સોનેરી યુગ હતો.

#### સંગ્રહણીના ટીકાકાર

શ્રી ચન્દ્રીયા સંગ્રહણીના ટીકાકાર તેઓશ્રીના જ શિષ્ય શ્રી દેવભદ્રસૂરિ છે. ટીકા સરળ અને પ્રસાદપૂર્ણ કરી છે.

ગ્રન્થ વિષય પરિચય પૂર્ણ થયો.

## સંગ્રહણીની હસ્તલિખિત સચિત્ર પ્રતો અને મારાં ચિત્રો અંગે જરૂરી જાણવા જેવું

મારી લગભગ ૨૨ વર્ષની ઉમ્મરે આજથી પચાસેક વર્ષ ઉપર એટલે લગભગ સં. ૧૯૯૩ ની આસપાસ સંગ્રહશીની હસ્તલિખિત પ્રતો જોવા મળી હતી. મોગલ જમાનાની લખાએલી પ્રતના ચિત્રો થોડાં સારાં હતાં. બાકીની પ્રતનાં ચિત્રો સામાન્ય કક્ષાનાં હતાં. જૈન જ્ઞાનભંડારોમાં સંગ્રહશીની સચિત્ર પ્રતો ૧૦૦-૧૨૫થી વધુ નહિ હોય અને ચિત્ર વિનાની પ્રતોનું પ્રમાણ અંદાજે ૨૫૦-૩૦૦ હશે ખરૂં. મેં સંગ્રહશીની સચિત્ર ત્રીસેક પ્રતિઓ જોઇ હશે. ચિત્રોનું પ્રમાણ પચીસેકથી લઇને ૪૦-૪૫ આસપાસનું હોય છે. સંગ્રહશીની લત્તમ સારા ચિત્રોવાળી ૮-૧૦ પ્રતિઓને છોડીને બાકીની સચિત્ર બધી પ્રતિઓનાં ચિત્રો સામાન્ય ચિત્રકારોએ દોર્યા હોય એવાં ગ્રામીશકલાનાં હતાં. આ ચિત્રો લગભગ આંખને ન ગમે એવાં, વળી પ્રમાણભાન વિનાનાં, ગાથાનો અર્થ કંઇ હોય અને ચિત્ર જુદી રીતે જ બનાવ્યું હોય, કેટલાંક ચિત્રો મોં માથા વિનાનાં, વિચિત્ર રીતે ચીતરેલાં જોઇને કયારેક અત્યન્ત ખેદ થાય, અને કહેવાનું મન થાય કે શું કામ આવા ચિત્રો ચીતરાવ્યાં હશે, એમ કેમ બન્યું હશે ? જૂના વખતમાં આપણે ત્યાં ચિત્રકલાના મહત્ત્વના પ્રસ્પેકટીવ કે પ્રપોશન વગેરૈ સિદ્ધાન્તોનું જ્ઞાન લગભગ ન હતું. લાઇટ-શેડનું જ્ઞાન ઓછું હતું એટલે જે વસ્તુ જેવી બતાવવી હોય તેવી બતાવી શકતા ન હતા.

કહેવાની વાત એ કે ચિત્રો બનાવવા માટે પ્રાચીન ચિત્રોનો આધાર લેવાની વાત હતી જ નહિ. મેં મારા ચિત્રો મારી ચિંતનાત્મક બુદ્ધિનો ઊંડો ઉપયોગ કરી બનાવ્યાં હતાં. હા, જ્યાં જરૂર પડી ત્યાં મારા ગુરુદેવ કે મારા વિદ્યાગુરુ ચંદુલાલ માસ્તરની સલાહ લેતો. બાકી પ્રતોમાંથી તો અનુકરજ્ઞ કરવા જેવું કે લેવા જેવું લગભગ કશું જ નથી. આ બીજી આવૃત્તિમાં મૂકેલાં મારાં ચિત્રો મેં મારી કલ્પનાશક્તિ, બુદ્ધિ અને બીજા ઘજ્ઞા અનુભવોથી કરાવ્યાં છે.

આ બીજી આવૃત્તિમાં જે ચિત્રો મૂકવામાં આવ્યાં છે તે સં. ૨૦૦૩માં જાણીતા ડભોઇના કુશળ ચિત્રકાર રમણલાલને વડોદરા કોઠીપોળના જૈન જ્ઞાનમંદિરમાં રાખીને મારા ક્ષયોપશમ પ્રમાણે ખૂબ ખૂબ ચિંતન, મનન અને મંથન કરીને સેંકડો વરસના ઇતિહાસમાં થવા ન પામ્યાં હોય એવાં ચિત્રો તૈયાર કરાવ્યાં હતાં. એ વખતે સંગ્રહણીની પહેલી આવૃત્તિની બુકો ખપી જવા આવી હતી. સં. ૧૯૯૫માં પ્રસિદ્ધ થયેલી સંગ્રહણી સં. ૨૦૦૫ આસપાસમાં વેચાઇ ગઇ. બીજી છપાવ્યા વિના ચાલે તેવું ન હતું. હંમેશા ચિત્રો કરવાનું કામ ઘણો સમય માગી લે તેવું અને કપરું હોવાથી એ કામ મેં મુદ્રણ પહેલાં જ કરાવી લીધું. આ ચિત્રોની ડિઝાઇનના બ્લોકો મુંબઇમાં સં. ૨૦૧૫માં કરાવી લીધા હતા. કેમકે એ જ સાલમાં પુસ્તક બહાર પાડી શકશું એવી પૂરી ધારશા હતી પરંતુ ભાવનગરનો મહોદય પ્રેસ એકાએક વેચાઇ જતાં ફર્મા ગોડાઉનમાંથી પાછા મેળવવામાં ખૂબ સમય ગયો. પછી ઘણાં ઘણાં અંતરાયો નડતા રહ્યા.

મુંબઇમાં મારાં નવાં ચિત્રો જોવા માટે તેરાપંથી સમાજના ઘણા સંતો આવી ગયા. પાલીતાણામાં તપાગચ્છના વિવિધ સમુદાયના કેટલાક સાધુઓ પણ જોઇ ગયા. તેરાપંથીના સાધુઓ તો મારા ચિત્રોની ડિઝાઇન જોઇને ભારે મુગ્ધ બની ગયા. તેઓએ કહ્યું કે આવું કામ અમોએ કદી જોયું નથી. હજારો વરસના ઇતિહાસમાં ભૂગોળ ખગોળને લગતાં આવાં ચિત્રો પ્રથમ જ જોઇએ છીએ. અમે તો સાંભળીએ છીએ કે આપ જાહેર જીવનમાં ખૂબ વ્યસ્ત રહો છો. બીજાં ઘણાં કામોમાં રોકાણ હોય છે ત્યારે આપ કયારે આ કામ કરી શક્યા હશો. ત્યારે મેં કહ્યું કે આ કામ તો સં. ૨૦૦૬ની આસપાસમાં પંદર વર્ષ પહેલાં થયેલું, ત્યારે તો તેઓને પાર વિનાની નવાઇ લાગી.

સંગ્રહશીની પ્રથમાવૃત્તિનાં ચિત્રો સંવત ૧૯૯૦માં અમેરીકન ડૉ. નોર્મન બ્રાઉન, તથા સ્ટેલા ક્રીમલીસ તથા બીજા વિદ્વાનોએ માગેલાં, તેમને મેં આપ્યાં હતાં, કેમકે તેઓ સંગ્રહશીમૂલનું સંશોધન અને અભ્યાસ કરતા હતા, અને તેનું પ્રકાશન કરવા માગતા હતા.

**ખુલાસો**--ભૂગોળ ખગોળના અભ્યાસી અમેરિકા રહેતા જૈન ભાઇશ્રી નિરંજનભાઇએ એક પુસ્તિકા બહાર પાડી છે, જેમાં મારી સંગ્રહણીનાં થોડાં ચિત્રો છાપ્યાં છે. ભાઇશ્રી નિરંજને બ્લેક હોલની જે કલ્પના કરી અને તે સ્થાન અષ્ટકૃષ્ણરાજીનું છે એવું જે ઘટાવે છે પણ તે અનેક કારણોસર બંધબેસતું નથી.

## પાલીતાશામાં તલાટી પાસે આવેલા જંબૂઢીપમાં અમારા બે ગ્રન્થોનાં ચિત્રોની નકલ કરીને મૂકેલાં ચિત્રો

જંબૂદ્ધીય, જેના પ્રેરક વિદ્વાન મુનિપ્રવર શ્રી અભયસાગરજી છે. જેઓ પ્રાયઃ સં. ૨૦૦૩ આસપાસમાં અમદાવાદ મુકામે સુતરીયા કુટુંબના ઉપાશ્રયમાં રહ્યા હતા ત્યારે જૈન ભૂગોળને લગતો પ્રન્થ ક્ષેત્રસમાસ અને ખગોળ તેમજ ત્રણેય લોકની વિગતોને રજૂ કરતો મારો અનુવાદિત ગ્રન્થ 'સંગ્રહણીરત્ન' અર્થાત્ મોટી સંગ્રહણી આ બે ગ્રન્થોની માગણી કરેલી તેથી હું જાતે આપી આવ્યો હતો.

આ ગ્રન્થો વાંચ્યા પછી જ તેમણે ભૂગોળ ખગોળના ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કર્યો હતો અને આજે પશ જંબૂદ્વીપની રચનામાં ભીંતો ઉપર, દેરીઓ ઉપર લગાવેલા પતરાં ઉપર કલર કામથી જે ચિત્રો મૂક્યાં છે તે લગભગ મોટાભાગનાં આ બંને ગ્રન્થોમાં આપેલાં ચિત્રો ઉપરથી પૂરેપૂરી નકલ કરીને જ મૂકયાં છે.

દુઃખદ આશ્ચર્ય એ છે કે આ ચિત્રો ઉપરના બે ગ્રન્થોમાં છાપેલાં ચિત્રો ઉપરથી સંપૂર્ણ નકલ કરીને જ્યારે મૂકવામાં આવ્યાં છે ત્યારે ત્યાં આગળ તેની જાણ કરતું એક બોર્ડ મૂકવામાં આવ્યું હોત તો મૂલપુસ્તકો વાંચવા માટે વાચકો પ્રેરાત અને આજકાલ કેટલાક લેખકો. સાહિત્યકારો અને પ્રકાશકો મૂલવ્યક્તિનું કે મૂલગ્રન્થનું નામ લખવાની કે આભાર માનવાની નૈતિક જવાબદારીની ઉપેક્ષા કરતા હોય છે તે અપરાધમાંથી તેઓ મુક્ત રહી શકત.



#### [ 42 ]

## અભ્યાસીઓને ખાસ જાણવા જેવી થોડીક વાતો

**પ્રશ્ન**— આ સંગ્રહણી રત્ન કે સંગ્રહણી સૂત્રથી ઓળખાતા આ પુસ્તકને શું ખગોળ-ભૂગોળથી ઓળખાવાય ખરૂં ?

ઉત્તર— આમ તો આ ગ્રન્થ અનેક વિષયનો છે. પ્રારંભમાં ભૂગોળ અને ખગોળનું વર્ણન કરતી ગાથાઓ જરૂર આપી છે પણ જરૂર પૂરતી જ ગાથાઓ છે. પરન્તુ મેં પ્રસંગ આવ્યો ત્યારે લોકપ્રકાશ, ક્ષેત્રસમાસ આદિ અનેક ગ્રન્થો દ્વારા ટૂંકી ટૂંકી નોંધ સાથે અઢીદ્વીપનું વર્ણન આપ્યું છે. એ પ્રમાણે સૂર્ય-ચન્દ્ર આદિ જ્યોતિષચક્રનો પ્રેસંગ આવ્યો ત્યારે સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ તથા લોકપ્રકાશાદિ ગ્રન્થો દ્વારા વિસ્તૃત વિવેચન આમાં ઉમેર્યું છે. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે મૂલગ્રન્થમાં ભૂગોળ અને ખગોળનો વિષય અતિ અલ્પ છે ત્યારે જૈનખગોળ એવું સ્વતંત્ર નામ કેમ આપી શકાય ? છતાં સાપેક્ષ દંષ્ટિએ ખગોળના રસિક વિદ્યાર્થીઓને આકર્ષવા માટે તથા અન્ય કારણસર જૈનખગોળ તરીકે નામ અપવાદે આપી શકાય.

એમાં એક કારણ એ પણ છે કે આપણે ત્યાં વર્તમાનમાં ક્ષેત્રસમાસ અને બૃહત્ સંગ્રહણી જાણે એક જ વૃક્ષની બે શાખા જેવા લાગે છે. ક્ષેત્રસમાસને તો આપણે અધિકારપૂર્વક જૈનભૂગોળ જરૂર કહી શકીએ અને આજે કહીએ પણ છીએ. એને જ્યારે જૈનભૂગોળ કહીએ ત્યારે સામો માણસ તરત પ્રશ્ન કરે કે તો જૈન ખગોળનો ગ્રન્થ કયો ? તો ભૂગોળની સામે ધરવા માટે અપેક્ષાએ મોટી સંગ્રહણીનું જ નામ આપવું પડે.

પ્રશ્ન--- જૈનગ્રન્થોની અંદર ભૂગોળની જે વાતો લખી છે તે વાતો કઇ છે?

**ઉત્તર**— આજે સ્કૂલ અને કોલેજોમાં આ વિશ્વની ધરતી ઉપર આપશી આંખ સામે જે ભૂગોળ પથરાયેલી પડી છે તે બાબતમાં ધર્મશાસ્ત્રકાગેએ કશું કહ્યું નથી. તે માટે તેમને લખવાની જરૂર પણ ન હતી.

એનું શું કારણ ?

અત્યારે વિદ્યમાન વિશ્વમાં પદાર્થો-વસ્તુઓ બે પ્રકારે છે. ૧. શાશ્વત અને ૨. અશાશ્વત. શાશ્વત એટલે અનાદિકાળથી જે પદાર્થો જેવડા અને જેવા હોય તે અનંતકાળ સુધી તેવડા અને તેવા જ રહે. દેખીતી રીતે કોઇ વિશેષ ફેરફાર ન દેખાય તેને શાશ્વત પદાર્થો કહેવાય, અને જે પદાર્થો ઓછાવત્તા થાય. જાતે દિવસે ખતમ થઇ જાય, નામનિશાન પણ ન રહે તેવા પદાર્થો અશાશ્વતા કહેવાય. શાસ્ત્રકારો અશાશ્વતા પદાર્થોનું પ્રાયઃ કરીને વર્ણન કરતા <sup>૧</sup>નથી. કારણ કે જે કાળે વર્ણન કર્યું હોય ભવિષ્યમાં એ ચીજ એ રીતે ન રહે તો શાસ્ત્રો અસત્ય ઠરે, શાસ્ત્ર ઉપરથી વિશ્વાસ ઉઠી જાય અને શાસ્ત્રકારો જુદ્ધ પડે એટલે સામાન્ય રીતે વિનાશી પદાર્થોનું વર્ણન તેઓ કરતા નથી. ભૂગોળ એવી ચીજ છે કે સ્થળ હોય ત્યાં જળ થાય અને જળ હોય ત્યાં સ્થળ થાય, અને એ થવાનું કારણ ધરતીકંપ, જળ પ્રકોપ, અગ્નિ, ઉપદવ અને વાયુના વાવાઝોડાનાં મહાન ઉપદ્રવો હોય છે. આ સંજોગોમાં જૈનભૂગોળનો આજની ભૂગોળ સાથે સંબંધ જ કયાં રહ્યો ? પછી એની સાથે તુલના કરવાનો વિચાર જ કર્યા રહ્યો ? તમને એક જ દાખલો આપું-

વિશ્વ કે વિશ્વના ભાવો સતત પરાવર્તનશીલ છે. વીતેલા હજારો યુગોમાં પરાવર્તનની કરોડો બાબત બની ગઇ હશે પણ અહીં તો શાસ્ત્રનાં પાને લખાયેલો એક જ દાખલો મળે છે તે રજૂ કરૂં. હું જે વાત લખું છું તેનો ખ્યાલ બહુ ઓછી વ્યક્તિઓના ધ્યાનમાં હશે. તમોએ સંગ્રહશી અને ક્ષેત્રસમાસ વગેરે ગ્રન્થો દ્વારા જંબૂદ્ધીપની ભૂગોળ સારી રીતે જાણી લીધી હશે. જૈનશાસ્ત્રમાં જંબૂદ્ધીપના ભરતક્ષેત્રમાં દરિયો છે એવું કદી જાણ્યું કે વાચ્યું નહિ હોય અને દરિયો છે કે નહિ તેની કદાચ શંકા પણ થઇ નહીં હોય. વિદ્યાર્થીને

૧. વર્ણન કર્યું હશે તો અપવાદે અને જરૂર પૂરતું.

પ્રશ્ન પૂછશું તો એમ જ કહેશે કે અમે કઇ જાણતા નથી, તો આપણી ધરતી ઉપર અનાદિકાળથી દરિયો નહોતો. જો એ વાત સર્વથા સાચી જ હોય તો તે આવ્યો કયાંથી ? ત્યારે આ અંગેનો ઉલ્લેખ માત્ર એક 'શત્રુંજય માહાત્મ્ય' ગ્રન્થમાં નોંધાયેલો જોવા મળે છે.

શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનના વખતમાં નિયમ મુજબ જંબૂદ્વીપને કરતો લવણસમુદ્રનો દરિયો હતો જ પણ જંબૂદ્વીપના કિલ્લાના તોતીંગ દરવાજાને તોડીને લવણસમુદ્રનો પ્રવાહ જંબૂદ્વીપમાં પ્રવેશ કરી શકે તેમ ન હોવાથી દરિયાનું અસ્તિત્ત્વ જંબૂદ્વીપમાં હોય જ કયાંથી ?

પણ બીજા શ્રી અજીતનાથજી તીર્થંકરના સમયમાં સગરચક્રવર્તી થયા. સૌરાષ્ટ્રમાં આવેલા શત્રુંજયતીર્થનું રક્ષણ કરવા માટે સમુદ્રદેવનું આરાધન કરી પ્રત્યક્ષ કર્યા અને દેવને આજ્ઞા કરી, એ દેવે લવણસમુદ્રની એક નહેરને જંબૂની જગતી--કિલ્લા નીચેથી જંબૂદ્ધીપમાં દાખલ કરી ત્યારે નહેરના પાણીનો જબરજસ્ત પ્રવાહ ભરતક્ષેત્રમાં એવો ફરી વળ્યો કે ભરતક્ષેત્રની ભૂગોળ વ્યવસ્થાને ઘણી જ હાનિ પહોંચી.

બીજી બાજુ ભારતની ઉત્તરમાં તે વખતના તીર્થરૂપ અષ્ટાપદ પર્વત પાસે પણ દરિયો હતો એ વાત ત્રિશષ્ટિશલાકા ગ્રન્થમાં આવે છે. હિમાલયની જગ્યાએ જ દરિયો હતો એમ વૈજ્ઞાનિકો કહે છે. આથી ભૌગોલિક પરાવર્તનો કેવાં થતાં હોય છે તેનો ખ્યાલ આવશે. ત્રિશષ્ટિ બારમી સદીનો ગ્રન્થ છે.

## \* આજના વૈજ્ઞાનિકોની બીજી વાત કહું

અહીં કહેવાતી વાત પણ ૯૯ ટકા લોકો જાણતા નથી હોતા. જાણવાની જરૂરિયાત પણ શું હોય ? દુનિયામાં હોય એટલું બધું જ જાણવું જરૂરી છે એવું થોડું છે. ભૂગોળના રસિકો હોય તેને રસ હોય, બીજાને શું રસ હોય ? વૈજ્ઞાનિકોએ આ ધરતી ઉપરના બધા ખંડોનો ખૂબ ઊંડો અભ્યાસ કર્યો. પહાડો, ખડકો, નદીઓ, જંગલો તેમજ બીજા અનેક સ્થળે જાતજાતના પ્રયોગો કરીને માહિતીઓના ઢગલા ભેગા કર્યા. પછી તેની તારવણી કરી અને એક નકશો બહાર પાડયો. તે નકશામાં એમને એશિયા, આફ્રિકા, યુરોપ ખંડને જોડેલા બતાવ્યા. એ નકશાને તેમને '**ગૌડવાના★ પ્રદેશ'** એવું નામ આપ્યું આ નકશો જોઇએ તો હિન્દુસ્તાનમાંથી પગપાળા તમે લંડન, યુરોપ, રશિયા બધે જઇ શકો, એનો અર્થ એ થયો કે આ બધા ખંડો વચ્ચે દરિયો હતો નહિ. ભારતના નકશામાં જે સૌરાષ્ટ્ર છે, એનો ભાગ જે બહાર નીકળેલો છે, એટલો જ ભાગ બરાબર તેની સામી દિશામાં રહેલા આફ્રિકા ખંડમાં ખાડાવાળો છે એટલે એ સૂચવે છે કે આફ્રિકાની ધરતી ભારતથી ખસીને ગયેલી છે. વૈજ્ઞાનિકો કહે છે કે દરેક દેશો રોજેરોજ જરા જરા સરકી રહ્યાં છે તે રીતે આફ્રિકા પણ ભારત સાથેના જોડાણથી ગમે તે કારણે ઘરતીને ધક્કો લાગવાથી ભારતથી આફ્રિકાનો વિભાગ જુદો થઇ ગયો છે.

વાચકોએ એક વાત ધ્યાનમાં રાખવી જોઇએ કે વૈજ્ઞાનિકો હંમેશા મોટાભાગે વૈજ્ઞાનિક સાધનોથી-અનુમાનોથી ઘણા નિર્ણયો લે છે અને લોકોને જણાવે છે. જો કે બધા ખંડો ભેગાં હતા તે વાત તો આપણને મનગમતી છે. એનાં ફોટા 'નેશનલ જ્યોગ્રોફી' વગેરે પત્રોમાં અને બીજે પ્રગટ થએલા છે.

હું ભૂલતો ન હોઉં અને મારી સ્મૃતિ બરાબર હોય તો આજથી ૫૦ વર્ષ ઉપર જૈનસંઘમાં એક એવી હવા ફેલાઇ હતી કે વૈજ્ઞાનિકોએ વર્તમાન પેઢીની શાસ્ત્ર ઉપરથી શ્રદ્ધા ઉઠી જાય એટલા માટે તેઓએ પૃથ્વીને આકાશમાં પોતાની ધરી ઉપર ગોળ ફરતી અને સૂર્ય-ચન્દ્રને સ્થિર કહ્યાં છે. વૈજ્ઞાનિકો ખ્રિસ્તી હોવાથી

<sup>★</sup> દક્ષિણ ધ્રુવ વિસ્તારમાં બરકના જંગી પહાડો નીચે અને બીજો શોધ કરતાં વૈજ્ઞાનિકોએ જાહેર કર્યું કે બે કરોડ વર્ષ પહેલાં ભારત, દક્ષિણ આફ્રિકા, ઓસ્ટ્રેલિયા, દક્ષિણ અમેરિકા વગેરે પ્રદેશો વિશાળ ભૂભાગથી જોડાએલા હતા અને તે પ્રદેશને વૈજ્ઞાનિકોએ 'ગોડવાના મહાખંડ' નામ આપ્યું હતું.

## [ 48 ]

બીજાના ધર્મની માન્યતાને જુકી પાડવા અને શાસ્ત્ર પ્રત્યેની શ્રદ્ધા ડગમગી જાય માટે ખોટું પ્રચારવામાં આવે છે. મારી સમજ મુજબ આ માન્યતાને વહેતી મૂકવામાં અને પ્રચારવામાં મુખ્ય ફાળો આપણા એક ધર્મશ્રદ્ધાળુ પંડિતજીનો હતો. પંડિતજી કહેતા કે કિસ્થિયન લોકોનું , આપણો ધર્મ, આપણી સંસ્કૃતિ, અને આપણાં શાસ્ત્રો સામે એક ભયંકર કાવતરૂં છે. પંડિતજીએ કેલાવેલી આ વાત બીલકુલ ગલત હતી. પૃથ્વી ગોળ છે એ એની ધરી ઉપર ફરે છે અને સૂર્ય-ચન્દ્ર સ્થિર છે એ માન્યતા તો (પ્રાયઃ) ઇ.સ.ની પાંચમી સદીમાં થએલા ખગોળશાસ્ત્રના પ્રથમ પંકિતના વૈજ્ઞાનિક ગણાતા એવા આર્યભટ્ટે એમના રચેલા ગ્રન્થમાં લખી છે. આર્યભટ્ટની પરંપરામાં એમની માન્યતાને વરેલા જેટલા શિષ્યો થયા તેઓએ આ માન્યતાને ખૂબ પ્રચારી હતી. કેટલાંક વરસો ગયા બાદ આર્યભટ્ટનું ખંડન કરનારો વર્ગ પણ આ દેશમાં જ ઊભો થયો. તેમને આર્યભટ્ટની માન્યતાઓનું બરાબર ખંડન કર્યું. સહુ એક વાત બરાબર ધ્યાનમાં રાખો કે **પૃથ્વી ગેળ છે અને ફરે છે એ માન્યતા પશ્ચિમની જ છે એવું નથી પણ ખરી રીતે ભારતની જ પુરાજ્ઞી માન્યતા છે.** હિન્દુ, બૌદ્ધ અને જૈન ત્રણેયની શાસ્ત્ર માન્યતા વિરુદ્ધ માન્યતા ધરાવનાર વ્યક્તિ આપશા દેશની જ વ્યક્તિ હતી. પશ્ચિમની માન્યતા તો સેંકડો વરસ બાદ પંદરમી શતાબ્દીમાં ગેલેલીઓએ જાહેર કરી હતી. અરે ! ખુદ એમના મહાન ધર્મગ્રન્થ બાઇબલમાં પણ આપશી જ માન્યતા લખી છે અને આથી ખ્રિસ્તી વિજ્ઞાનીઓ પોતાનું જ ધર્મશાસ્ત્ર ખોટું પડશે તે શું તેઓ નહોતા સમજતા ? પણ આ તો એક શોધની બાબત હતી. માત્ર જૈને જ નહિ પણ વૈદિક અને બૌદ્ધો પજા પૃથ્વીને સ્થિર અને સૂર્ય-ચન્દ્ર ચર માને છે, એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું ઘરે.

આ સંગ્રહશીમાં પરિશિષ્ટરૂપે ત્રશેય ધર્મની અને વૈજ્ઞાનિકોની માન્યતાનું તૈયાર કરેલું વિસ્તૃત ચર્ચા કરતું લખાણ આપવું હતું, પરંતુ ગ્રન્થનું કદ વધતું જતું હોવાથી બંધ રાખ્યું છે. સમય યારી આપશે તો ભૂગોળ ખગોળ ઉપર તટસ્થ રીતે, તાર્કિક એક લેખમાળા લખવાનું મન છે, તે વખતે તેમાં શેષ રહેલી વિગતો રજૂ કરીશ.

પ્રશ્ન :-- જૈન શાસ્ત્રોમાં વર્તમાન ભૂગોળ માટે કોઇપણ જાતનો ઉલ્લેખ છે ખરો ?

ઉત્તર :— આ માટેનો ઇસારા પૂરતો એક ઉલ્લેખ આચારાંગ નામના આગમસૂત્રની શીલાંકાચાર્ય કૃત ટીકા, પ્રકાશક આગમોદય સમિતિ, પૃષ્ઠ ૨૬૫-૨૬૬, સૂત્ર ૧૯૯, ત્યાં મતાંતર આપતાં ટીકાકારે લખ્યું છે કે—"મૂ**गોलः केषांचित् मतेन-नित्यं चलन्नेवाऽस्ते, आदित्यस्तु व्यवस्थित एव''** ભૂગોળ-પૃથ્વી હંમેશા કરતી છે અને આદિત્ય-સૂર્ય વ્યવસ્થિત-સ્થિર છે. આટલી જ નોંધ મળે છે, પણ પૃથ્વી સ્થિર છે એ વાત સાચી છે કે પૃથ્વી કરે છે તે વાત સાચી છે ? એ અંગે કશો નિર્ણય તો આપ્યો નથી પણ કંઇપણ ચર્ચા કરી નથી. ભૂગોળ વિષયમાં આ એક જ ઉલ્લેખ અત્યન્ત મહત્ત્વનો છે. સાતિશય જ્ઞાનીઓ થઇ ગયા, દેવતા પ્રસન્ન એવા આચાર્યો પણ થઇ ગયા પરંતુ આ બાબતમાં જવાબ કેમ મેળવ્યો નહિ હોય ? પરિણામે સેંકડો વરસોથી આપણી મુંઝવણ ઊભી રહી છે, અને ઉગતી યુવાન પેઢીની શ્રદ્ધાને નબળી પાડી રહી છે.

નવાઇની વાત એ છે કે શીલાંકાચાર્યજીએ પૃથ્વીને અન્ય મતે ગોળ જજ્ઞાવી અટકી ગયા. જરાપણ નુકતેચીની ન કરી. શું એમની સામે પજ્ઞ એવાં કારણો હશે કે સ્પષ્ટ કંઇ લખી શકયા નહીં.

પ્રસ્તાવનાના પ૧માં પેઇજ ઉપર ખુલાસો આ નામના મથાળા નીચે નિરંજનભાઇએ એક અંગ્રેજીમાં પુસ્તિકા બહાર પાડી એવી જે વાત લખી છે તે પુસ્તકનું નામ SUPER BLACK HOLE છે, અને ગુજરાતીમાં જે અનુવાદ બહાર પડયો છે તેનું નામ શ્યામ-ગર્ત અવકાશી તમસ્કાય પ્રદેશ રાખ્યું છે. તેના કવર પેઇજ ઉપર ભારતીય જૈનધર્મની પ્રાગ્ ઐતિહાસિક શોધ એમ છાપ્યું છે. બંને આવૃત્તિઓમાં સંગ્રહશી ગ્રન્થમાં છાપેલાં મારાં કેટલાંક ચિત્રો પણ તેમાં છાપીને મૂક્યાં છે.

## [ 44 ]

## સંગ્રહણી વગેરે ગ્રન્થો સમજવા માટે પાયાની કેટલીક વાતો સમજી લેવી જરૂરી હોઈ તેની વિગતો અહીં આપી છે

પાલીતાશા, સાહિત્યમંદિર

તા. ૧-૧-૮૯

**નોંધ** :– આ વિભાગમાં ઘણી બાબતો સમાવી શકાય છે, પણ એમ કરવા જતાં ઘણાં પાનાં વધી જાય અને પાઠય ગ્રન્થનું કદ મયાંદાથી બહાર જાય તે પણ ઠીક નહીં એટલે અહીં છૂટી છવાઇ થોડી થોડી બાબતો વાચકોના ધ્યાન પર મૂકું છું. ભૂગોળ-ખગોળ બાબતમાં એક જુદી પુસ્તિકા લખવા વિચાર છે, જેથી વ્યાપક અને વિસ્તૃત જાણકારી આપી શકાય.

સંગ્રહણી ભણનારાઓ માટે પ્રથમ પાયાની કેટલીક બાબતો જાણવી જરૂરી છે. અહીંયા બીજા ગ્રન્થમાં કહેલી ત્રણેક બાબતો રજૂ કરીશ. જૈનધર્મના ત્રિકાલજ્ઞાની સર્વજ્ઞ તીર્થકરોએ પોતાના જ્ઞાનની સગી આંખોથી નિહાળેલા દશ્ય અદશ એવા (અન્તમાં ચિત્રરૂપે આપેલા) વિશ્વના આકારને વાચકો ઊંડાણથી લક્ષ્યપૂર્વક બે મિનિટ જોઇ લો, પછી આંખ મીંચીને તેની ધારણા કરી લો, જેથી મોટામાં મોટી એક પ્રાથમિક જરૂરી જાણકારી તમે મેળવી શકશો. તે પછી આ સંગ્રહણીની થોડી જે વાતો જાણવાની છે તે સમજવામાં સરલતા થશે અને આનંદ આવશે.

આ ચિત્ર ચૌદરાજલોકરૂપ જૈન વિશ્વનું છે. આ વિશ્વ નીચેથી ઉપર સુધી કે ઉપરથી નીચે સુધી જૈનધર્મની પરિભાષામાં ચૌદરાજ ઊધ્વ-ઊંચું છે, બાજુનું ચિત્ર એક પુરુષ બે પગ પહોળાં કરીને કેડે હાથ દઇ ટટ્ટાર રીતે સીધો ઊભો હોય એવા પ્રકારે લાગશે. ટોચના ભાગને માથું, તેની નીચે વચમાં પેટ અને તેની નીચે પગ આ રીતે કલ્પના સમાયેલી છે. વિશ્વ ચૌદરાજ પ્રમાણ ઊંચું છે પણ પહોળાઇમાં વિવિધ સ્થળે ભિન્ન ભિન્ન માપવાળું છે. ઠેઠ નીચે પગના ભાગે સાતમી નારકીના તળીયા નીચે (ઊંચાઇથી અડધા ભાગે એટલે) સાતરાજની લંબાઇ પહોળાઇ છે. બરાબર મધ્યમાં કમ્મર પાસે માત્ર એક રાજની છે, જ્યાં મનુષ્યલોક પથરાયેલો છે. તેથી ઉપર વધીએ તો કોણી પાસે પાંચ રાજ, અને તેથી આગળ વધીને લોકની ટોચે પહોંચીએ તો એક રાજ પ્રમાણ લંબાઇ પહોળાઇ છે.

ચૌદરાજના માયની વાત કરી તે માત્ર સન્મુખની ન સમજવી, પણ ચારે બાજીએ સરખી હોય છે. લોક **સંવદિય लોગ્રો** (લો. ના. ૨૮)ના આધારે ગોળાકારે છે.

એક રાજ એટલે કેટલું માપ સમજવું ? તો એક રાજ એટલે અસંખ્ય અબજોના અબજો માઇલો સમજવા. કલ્પના કરો કે એ સંખ્યા ચૌદરાજે કયાં પહોંચે ?

આ વિશ્વ બે વિભાગમાં વિભક્ત છે. તેના એક ભાગને લોક કહેવામાં આવે છે અને બીજા ભાગને અલોક કહેવામાં આવે છે. એ લોક આકાશમાં અદ્ધર રહેલો છે. આપણે જે ધરતી ઉપર રહીએ છીએ તે ધરતી ચૌદરાજલોકના મધ્યભાગે છે. અડધો ભાગ (આપણી સમભૂતલા પૃથ્વીથી) ઉપર છે અને અડધો ભાગ નીચે રહેલી સાતે નરકોના અન્તે છે. લોકમાં રહેલા આકાશ-અવકાશને લોકાકાશ કહેવાય છે અને તેથી લોકની બહારના આકાશ-અવકાશને અલોકાકાશથી ઓળખાવાય છે. લોકના આકારની લંબાઇ બધે એક સરખી છે નહિ, જે ચિત્ર ઉપરથી તમે સમજી શકો છો. ઉપરના ભાગે એક રાજ લંબાઇ પહોળાઇ જાણવી. બરાબર એક રાજ લાંબી પહોળી ચોરસ પોલી ભુંગળીની કલ્પના કરો અને એ ભુંગળીને પેરેલલ એટલે સીધી લાઇનથી શરૂ કરી એ લાઇનને સીધા સાતમા તળીયા સુધી લઇ જાવ. મનુષ્યલોક પાસે આ ભુંગળીના બે છેડા બરાબર લોકના કિનારે અડેલા દેખાશે. (જે પુસ્તકમાં ચિત્ર દ્વારા બતાવ્યું છે) ચૌદરાજ લાંબી અને એક રાજ પહોળી જગ્યામાં એકેન્દ્રિયથી લઇ પંચેન્દ્રિય સુધીના-ટૂંકમાં કહીએ તો વિશ્વના તમામ જીવોનો વસવાટ તેમાં રહેલો છે. ચિત્ર સપાટ બનાવેલું છે પરન્તુ સાચી રીતે ચૌદરાજલોક સમચોરસ છે. આ લોકને કરતું વિરાટ્ નહિ વિરાટ્થી અનેકગણું વિરાટ્ એવું આકાશ-અવકાશ રહેલું છે, જેને અફાટ, અપાર અને અનંત પણ કહી શકાય. લોકની બહાર રહેલા આ આકાશને શાસ્ત્રકારોએ અલોક શબ્દથી ઓળખાવેલું છે. લોકથી ભિન્ન તે અલોક. જેની અંદર અસંખ્ય ચૌદરાજલોક સમાઈ જાય એવું આ અતિ વિરાટ્ આકાશ છે. આ આકાશ કેવળ પોલું-ખાલી છે ત્યાં એક પણ જીવ નથી એટલે ત્યાં જીવન નથી માત્ર શૂન્યાવકાશ છે. લોકના છેડા ઉપર ઊભો રહેલો કોઇ જીવ તદ્દન જોડાજોડ રહેલા એવા અલોકની અંદર આંગળી પણ લંબાવી શકતો નથી.

તેનું કારણ શું ?

તો જૈનધર્મમાં સંસારને ષડ્દ્રવ્યરૂપ કહેલો છે. ૧. ધર્માસ્તિકાય ૨. અધર્માસ્તિકાય ૩. આકાશાસ્તિકાય ૪. પુદ્દગલાસ્તિકાય ૫. જીવ અને ૬. કાળ. આ છએ દ્રવ્યોથી આ ચૌદરાજલોક ભરેલો છે. આ છએ દ્રવ્યો શાશ્વતા છે. આ છ પદાર્થોમાંથી કયારેય એક પણ ઘટતો નથી અને તેમાં નવો કોઈ ઉમેરાતો નથી. અનાદિ અનંતકાલ સુધી જેવા છે તેવા જ રહે છે, જડ ચેતન પદાર્થો માટે છ દ્રવ્યો પર્યાપ્ત છે. આ લોક અનાદિકાળથી જેવો છે તેવો જ અનંતકાળ સુધી રહેવાવાળો છે. માત્ર ત્રિકાલજ્ઞાનીઓ જ પોતાના જ્ઞાન ચક્ષુથી તેને જોઈ શકે છે. લોક સદાને માટે સ્થિર અને શાશ્વત છે. છ દ્રવ્ય પૈકીના પહેલા અને બીજા એટલે ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય આ બે દ્રવ્યો સમગ્ર લોકમાં વ્યાપીને રહેલાં છે.

શાશ્વતા એવા ★ધમસ્તિકાય અને અધમસ્તિકાય આ બંને અદશ્ય દ્રવ્યોની કોઇ ઉપયોગિતા ખરી ?

આ બંને દ્રવ્યોની ઉપયોગિતા અસાધારજ્ઞ છે. સમગ્ર વિશ્વ-બ્રહ્માંડમાં રહેલા તમામ જડ અને ચેતન પદાર્થોને ગતિ આપનાર અને એ પદાર્થોને સ્થિતિ-સ્થિર રાખનાર આ બંને દ્રવ્યો હોવાથી તેની અસાધારજ્ઞ ઉપયોગિતા છે.

આ વિશ્વમાં જીવોના હલનચલનમાં, તમામ ઘરો, કારખાનાંઓ, જંગલો, વનોમાં. હલનચલનની તમામ પ્રકારની જે જે ક્રિયાઓ અવિરત થાય છે અને એથી વિશ્વના જે પદાર્થો ગતિમાન રહે છે તેમાં કારણ કોઇપણ હોય તો ઘર્માસ્તિકાય નામનું અદેશ્ય દ્રવ્ય-પદાર્થ છે. આ દ્રવ્ય માત્ર લોકમાં જ છે. અલોકમાં છ દ્રવ્યમાંથી આકાશ સિવાય એક પણ દ્રવ્ય નથી. ધર્માસ્તિકાયના સ્પર્શની સહાય વિના કોઇપણ પદાર્થ અલોકમાં એક તસુ માત્ર જઇ શકતો નથી. આ જ્યાં છે ત્યાં જ ગતિ વહેવાર થઇ શકે છે.

એ પ્રમાણે ધમાસ્તિકાયથી વિપરીત અધમાસ્તિકાયનું છે. એ પણ સમગ્ર લોકવ્યાપી દ્રવ્ય-પદાર્થ છે. જો અધમાસ્તિકાય નામનું દ્રવ્ય ન જ હોય અને માત્ર ધમાસ્તિકાય નામનું જ દ્રવ્ય હોય તો પરિણામ એ આવે કે જગત સતત દોડતું જ રહ્યા કરે. જડ કે ચેતન કોઇપણ પદાર્થ કોઇ ઠેકાણે સ્થિર જ ન રહી શકે, પરિણામે મહાન અનર્થ અને અવ્યવસ્થા સર્જાઇ જાય. ત્યારે ગતિમાન થએલા પદાર્થોને સ્થિર રહેવું હોય, ઊભા રહેવું હોય, બેસવું હોય કે ગમે તે રીતે રહેવું હોય, તે માટે અધમાસ્તિકાયના દ્રવ્યની અવશ્ય જરૂર પડે છે. તાત્પર્ય એ કે ધર્માસ્તિકાય ગતિસહાયક દ્રવ્ય છે અને અધમાસ્તિકાય સ્થિતિસહાયક દ્રવ્ય છે. જો એકલો અધમાસ્તિકાય હોય તો જગતના પદાર્થી સ્થિર ન રહી શકે. વિરાટ વિશ્વની ગતિ-સ્થિતિ ક્રિયા માટે ધર્મ, અધર્મ બંને અસ્તિકાયોની અનિવાર્ય જરૂર છે. આ બંને મહાન શક્તિઓ સર્વત્ર અનાદિકાળથી જ રહેલી છે. આ બંને દ્રવ્યો-શક્તિઓ અલોકમાં નથી તેથી પાણીની સહાય વિના જેમ માછલું તરી ના શકે તે પ્રમાણે

★ આ રહસ્યમય અકળ વૈજ્ઞાનિક બાબત છે. વૈજ્ઞાનિકોએ આ રહસ્ય ખાસ જાણવું જરૂરી છે.

#### [ 40 ]

અલોકમાં તે દ્રવ્યોની સહાય ન હોવાથી ત્યાં આકાશ સિવાય જડ ચેતન કોઇપણ પદાર્થોનું અસ્તિત્વ નથી, ખાલી આકાશ આકાશ જ છે.

આઇન્સ્ટાઇન નામના મહાન વૈજ્ઞાનિકના પરિચયમાં આવેલા શ્રીમંત અને વિદ્વાન એક બંગાળી શ્રાવક, જેઓ મુંબઇમાં રહેતા હતા તેઓ મને મળેલા અને કહેતા હતા કે હું અમેરિકામાં આઇન્સ્ટાઇનને મળેલો અને તેઓએ મને કહ્યું કે આ જગતની ગતિ--સ્થિતિ પાછળ કોઇ શક્તિઓ કામ કરી રહી છે, અને હું તેની શોધ કરૂં છું. ત્યારે તે શ્રાવકે કહેલું કે અમારા શાસ્ત્રમાં એનું નામ ધમીસ્તિકાય અને અધમાસ્તિકાય છે.

અલોક લોકને કરતો રહેલો છે. સમુદ્રની આગળ જેવું (વહેવારે) બિન્દુ--ટીપુંનું સ્થાન છે. વિરાટ અલોકમાં ચૌદરાજનું સ્થાન પણ એવા બિન્દુ જેવું જ છે. લોક અને અલોક અનાદિકાળથી આકાશમાં જ રહેલા છે. સર્વજ્ઞ તીર્થંકરોએ પ્રતિપાદન કરેલી લોકાલોકની આ બધી વાતો દુનિયા ઉપરના ઇતર ધર્મોના કે બીજા કોઇ વૈજ્ઞાનિક ગ્રન્થોમાં કદી નહીં મળે.

હવે આપણી વર્તમાન દુનિયા તો બિન્દુના બિન્દુ જેટલી છે. વર્તમાન દુનિયાની ચારે દિશામાં ઘુમી રહેલા વૈજ્ઞાનિક કૃત્રિમ ઉપગ્રહો અને વિમાનો તેને અનુકૂળ હવામાન હોય છે ત્યાં સુધી જ તેઓ જઇ શકે છે, તેથી આગળ જઇ શકતા નથી, એવું વૈજ્ઞાનિકો કહે છે એટલે વૈજ્ઞાનિકો કદાચ એમ માનતા હોય કે દુનિયા દેખાય છે આટલી જ છે પણ એવું નથી. જો કે આજે તો કેટલાક વૈજ્ઞાનિકો ઉત્તર તરફ ઉત્તર ધુવથી આગળ જીવન છે એટલે ધરતી છે એવું વિચારી રહ્યા છે ખરા!

ચૌદરાજલોકમાં કઇ વસ્તુ કયાં છે તે ચિત્રથી સમજાશે. જૈન ગ્રન્થો અપરાવર્તિત શાસતા પદાર્થોની વિગતો રજૂ કરે છે પણ પરાવર્તિત કે અશાસતા પદાર્થોની નથી કરતા. જેથી આજનું વિધાન ભવિષ્યમાં ખોટું ના પડે. આપણે ત્યાં ત્રણ લોકની પ્રસિદ્ધિ છે. ૧. સ્વર્ગ ૨. મૃત્યુ અને ૩. પાતાલ. અડધા સ્વર્ગના દેવોનું સ્થાન ઊધ્ર્વ આકાશમાં અને અડધાનું આપણી આ ધરતીની નીચે છે. આ એક ભારે રહસ્યમય ઘટના છે. ધરતીના અડધા દેવોનો આટલે બધે દૂર વસવાટ કેમ ? આવો તર્ક સુજ્ઞ વ્યક્તિઓને સ્વાભાવિક રીતે જ થાય. મારી દેષ્ટિએ એનો ખુલાસો અમુક રીતે આપી શકાય પણ ગ્રન્થનું કદ વધી જવાના કારણે અહીં રજૂ કરતો નથી. ચૌદરાજ લાંબી અને એકરાજ પહોળી સમચોરસ કાલ્પનિક ત્રસનાડીમાં બાકીની જંગી રહેતી ખાલી જગ્યા એકેન્દ્રિય જીવોથી વ્યાપ્ત છે. અને આ ત્રસનાડીની બહાર બાકીની રહેલી લોકાકાશની જગ્યામાં ફક્ત માત્ર સક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવો જ છે.

અખિલ બ્રહ્માંડરૂપ વિશ્વ અકલ, અગમ્ય, રહસ્યમય છે. એનું વ્યાપક અને વિરાટ સ્વરૂપ ન સમજી શકાય તેવું છે. ત્રિકાલજ્ઞાની તીર્થકરોથી પણ વિરાટ વિશ્વના પદાર્થો અને એની ત્રૈકાલિક અવસ્થાઓ-પર્યાયોનું વર્ણન કરવું ત્રણેય કાળમાં અશક્ય છે. પોતાના જ્ઞાનમાં તેમણે વિશ્વ જે રૂપે જોયું–ભાસ્યું, તેના અલ્પાંશ માત્રનું વર્ણન કરી શકયા છે. છતાં ઘરતી ઉપરના માનવીઓને ચૌદરાજલોક રૂપી વિશ્વની અલ્પ અને સ્થૂલ ઝાંખી કરાવવા માટે વિશ્વની વ્યવસ્થાનું સ્થૂલ રીતે વિભાજન કરીને લોકોને તાત્ત્વિક વાતો સમજાવવાનું કાર્ય સરલ કરી દીધું છે.

આપશી દષ્ટિએ દશ્ય અદશ્ય એવા વિશ્વના જીવોનો પોતાના પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનથી જાણીને વિરાટ એવું અસંખ્ય બાબતોનું વર્ગીકરણ કરીને એમને માત્ર ચાર વિભાગ એટલે ચાર ગતિમાં વહેંચી નાંખ્યા ત્યારે તે બાબત કેટલી સુખદ, સરલ અને આનંદજનક બની ગઇ.

ચાર ગતિના જીવોનું જે વર્શન કર્યું છે તે બધું તમને આ ગ્રન્થમાં જાણવા મળશે.

અહીં ભૂમિકારૂપે લોકાલોકના સ્વરુપની આછી ઝાંખી કરાવી.

ċ

### [ 42 ]

હવે ચાર ગતિની વાત સંગ્રહશીમાં આપી છે, તે ચાર ગતિનાં નામ આ પ્રમાશે છે. ૧. દેવગતિ ૨. મનુષ્યગતિ ૩. તિર્યચગતિ અને ૪. નરકગતિ.

દેવગતિમાં દેવો રહે છે, મનુષ્યગતિમાં મનુષ્યો, તિર્યંચગતિમાં પશુ-પક્ષી અને ક્ષુદ્ર જંતુઓની વિરાટ દુનિયા અને નરકગતિમાં સતત દુઃખમાં રીબાતા નારકીઓ વસે છે.

દેવગતિમાં રહેનારા દેવો માટે એમ કહેવાય છે કે તેઓ દર્શન આપે ત્યારે મનુષ્યની જેવા જ દેખાય છે. ફરક એટલો જ કે બધા દેવો તેજસ્વી શરીરવાળા હોય છે. મનુષ્યનું શરીર ઔદારિક શબ્દથી ઓળખાતા પુદ્દગલોનું બનેલું છે. જેથી એ પુદ્દગલો હાડકાં, માંસ, લોહી, મેદ, મજ્જા, રસ અને શુક્ર આ સાતે ધાતુઓનું નિર્માણ કરી શકે છે. મનુષ્યનું શરીર બાલ્યાવસ્થા, યુવાવસ્થા અને વૃદ્ધાવસ્થાવાળું બની શકે છે અને સાત ધાતુઓ અનેક પ્રકારના રોગો શરીરમાં ઊભા કરે છે. પરન્તુ પ્રત્યક્ષ નહીં દેખાતા એવા દેવોનાં શરીરો વિશ્વમાં વ્યાપક રીતે સર્વત્ર પશરાએલી અદેશ્ય વૈક્રિય વર્ગણાના ગ્રહણ કરાએલા પુદ્દગલોથી બનેલાં હોય છે, એટલે આ પુદ્દગલોથી શરીરમાં સાત ધાતુઓનું નિર્માણ થઇ શકતું નથી. તેઓને માથા ઉપર વાળ, દાઢી, મૂછ, નખ, રોમ હોતા નથી, પેશાબ, ઝાડો, પરસેવો થતો નથી. વળી કક્ત એક જ યુવાવસ્થાવાળા છે. આ દેવોને માતાના ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થવાનું હોતું નથી. મનુષ્ય જન્મમાં જે દુઃખો, પીડાઓ, ત્રાસ, તકલીજ્ઞે છે એ પ્રાયઃ દેવલોકમાં નથી. સુખ અને વૈભવ ભોગવવાનો આ જન્મ છે. આંખો સદાને માટે ખુલ્લી હોય છે. આંખનો પલકારો મારવાનો હોતો નથી. શ્વાસ સુગંધીદાર હોય છે. દેવલોકમાં જતાંની સાથે ઉત્પન્ન થવાની વસ્ત્રાચ્છાદિત શય્યામાં જન્મ લેવા જાય છે અને ઝડપથી તે શય્યામાં યુવાન અવસ્થાવાળા બની જાય છે. દેવલોકમાં વર્તતી જીવનભર કરમાય નહીં એવી માળા તેઓના કંઠમાં હોય છે. ફૂલોની એ માળા જીવનભર કરમાતી નથી. જ્યનભર નેરોગી એવા દેવો મોટાભાગે જમીનથી ચાર અંગુલ ઉંચા ચાલે છે અને તેઓ વિશિષ્ટ કોટિનું પરોક્ષ જ્ઞાન (અવધિજ્ઞાન) ધરાવનારા હોય છે. માનવજાતથી લાખ ગુણા સુખી અખૂટ ઝદ્ધ–સિદ્ધિથી ભરપૂર જીવન જીવનારા છે.

આકાશમાં રહેલા દેવો નીચેના દેવો કરતાં ઘણા ઉચ્ચ કોટિના છે, અને તેઓ વિમાનનો વૈભવ ધરાવનારા છે. આ ઘરતી ઉપર તથા નીચે ભૂત, પ્રેત, પિશાચ, ડાકિણી, શાકિણી હલકી કક્ષાના દેવો તથા ચક્રેશ્વરી, પદ્માવતી, અંબિકા, ઘંટાકર્ણ વગેરે ઉંચી જાતના પણ દેવો છે અને ત્યાં લાખો દેવ-દેવીઓ છે. દેવોને જન્મતાંની સાથે વૈક્રિય શરીર સાથે <sup>4</sup>વૈક્રિય શક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે, અને એ શક્તિ દ્વારા કુંથુઆ જીવથી પણ નાનું અને જરૂર પડે તો લાખો યોજન જેવડું વિરાટ સ્વરૂપ પણ કરી શકે છે. સુખ અને દુઃખ આપવાની પણ દેવોમાં તાકાત હોય છે. દેવો દર્શન આપે ત્યારે તેઓ મનુષ્ય જેવા પણ અત્યન્ત ઝળહળતા શરીરવાળા હોય છે. સાત ધાતુ વગરના વૈક્રિય પુદ્દગલોના બનેલા શરીર અને એની વિશેષતાઓની ઘટના ઘણી અજાયબીભરી છે.

દેવની વાત પછી મનુષ્ય અને તિર્યંચો આવે જે જાણીતા છે. પછી નારકો આવે, એ આ ધરતી નીચે અવકાશમાં ઘનોદધિ, ઘનવાત આદિના આધારે રહેલી સાત નરકોમાં રહે છે. સામાન્ય જનતાને એક નવી માહિતી આપવા ખાતર ઉપરની બાબત થોડી થોડી જણાવી છે.

હવે જૈનધર્મની બીજી ટૂંકી વાતો પણ જાશી લેવી જરૂરી છે.

\*

૧. પોતાના એક શરીરના અસંખ્ય શરીરો બનાવી શકે છે. કરોડો ગાંઉ જેવડા વર્તુલને ૨૧ વખત પ્રદક્ષિણા ફક્ત ૩ (ત્રણ) સેકન્ડમાં આપી શકે છે.

### [46]

#### 🕸 ભેગાભેગી બીજી ખાસ જાશી લેવા જેવી વાત પણ જાશી લઇએ 🕸

અમારા પ્રિય વાચકો તમો જૈનધર્મની પાયાની ટૂંકી ટૂંકી અને જાહી જાહી વાતો થોહી થોહી જાણી લેશો તો તમારી દંષ્ટિનું ફ્લક થોહું વિસ્તૃત થશે અને શાસ્ત્રોની કે સંગ્રહણીની કેટલીક વાતોને સમજવામાં પણ બળ મળશે.

અત્યારે જૈન સિદ્ધાન્તની જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની ચાર બાબતોને રજૂ કરૂં છું.

જૈનો ૧. આત્મા ૨. કર્મ ૩. પરલોક અને ૪. મોક્ષ આ ચારને માને છે.

**આત્મા**— આત્મા એક શા સત --સનાતન દ્રવ્ય છે. તે અસંખ્ય પ્રદેશ (-પરમાણુઓ) થી યુક્ત છે. તે જડ નથી પણ ચૈતન્યમય છે. સંપૂર્ણ જ્ઞાનમય છે પણ અનાદિકાળથી કર્મને પરાધીન હોવાથી તૈજસ અને કાર્મણ આ બે જાતના શરીરથી યુક્ત છે, એટલે આત્માનો મૂલભૂત સ્વભાવ શુદ્ધ, અશરીરી, નિર્મળ અને સંપૂર્ણ રીતે જ્ઞાનમય-ચૈતન્યમય છે પણ એ જ્ઞાનના પ્રકાશ ઉપર મિથ્યા બુદ્ધિ, અજ્ઞાન, અસંયમ, કષાયભાવો, પ્રમાદ, મોહ, માયા, મમતા વગેરે દૂષણો અને પ્રદૂષણોને કારણે પ્રથમ તો આત્મામાં રહેલા જ્ઞાનના મહાન જ્ઞાનપ્રકાશ ઉપર અનેક હિમાલયો જેવડા આવરણો ચઢી જવાથી તેનો જ્ઞાનપ્રકાશ ઢંકાઇ જાય છે. શરીરધારી હોવાથી તેની સ્વાભાવિક શક્તિઓ અને સ્વાતંત્ર્ય વગેરે ખતમ થઇ ગયું છે.

આ આત્મા અખંડ દ્રવ્ય છે. કોઇ પૂછે કે આત્મા કેવડો છે ? તો આપણી એક આંગળીની પહોળાઇના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલો છે. પોતે કરેલા પુશ્ય-પાપના કર્મબંધના કારણે તે તે ગતિની યોનિમાં સરકતો રહીને વિવિધ શરીરો દ્વારા ભિન્ન ભિન્ન આકૃતિવાળો થતો રહે છે. સર્વજ્ઞ સિવાય આત્માને કોઇ જોઇ શકતું નથી. પરન્તુ એના ચૈતન્ય કે એની કિયાઓથી એનું અસ્તિત્વ છે એવો પ્રાયઃ સહુને અનુભવ થાય છે. નાસ્તિકો ભલે આત્માને ન માને પણ તે છે ને છે જ. આત્માની ટૂંકમાં ઓળખાણ કર્યા પછી કર્મની વાત ટૂંકમાં સમજીએ.

**કર્મ**— કર્મનો અર્થ અહીંયા ઉદ્યમ, પુરુષાર્થ કે કિયા નથી કરવાનો. કર્મ એ પણ એક પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે. આ કર્મોના પ્રકારો અસંખ્ય હોય છે, પરન્તુ તેનું વર્ગીકરણ કરીને ફક્ત આઠ પ્રકારનાં કર્મ નક્કી કર્યા છે. એનું વર્ણન સંગ્રહણીમાં પાછળના ભાગમાં નમૂના રૂપે આપ્યું છે. આ કર્મ એક પ્રકારના સૂક્ષ્મ પુદ્દગલ પરમાણુઓ રૂપે છે. વિશિષ્ટ જ્ઞાની સિવાય એ પુદ્દગલને કોઈ જોઈ શકતું નથી. આ કર્મના અણુ-પરમાણુઓ કે એના જથ્થાઓ-સ્કંધો ચૌદરાજલોકરૂપ આકાશમાં સર્વત્ર ઠાંસી ઠાંસીને ભર્યા છે. વિશ્વમાં રહેલા આ પરમાણુઓમાં સુખ દુઃખ આપવાની સ્વયં શક્તિિ નથી, પરન્તુ કોઈપણ જીવ સારા-નરસા વિચારો કરતો રહ્યો હોય તે વખતે શરીરની અંદર રહેલો આત્મા અદેશ્ય રીતે આજુબાજુમાં વર્તતા પુદ્દગલ પરમાણુઓન આકર્ષે છે-ખેંચે છે, અને આત્માના પ્રદેશોની સાથે તેનું જોડાણ થાય છે. એ જોડાણની સાથે સાથે એ કર્મ પરમાણુઓમાં સુખદુઃખ આપવાની શક્તિ પેદા થાય છે, અને બંધાએલાં કર્મો તે તે કાળે ઉદયમાં આવે ત્યારે જીવને સુખદુઃખનો અનુભવ કરાવે છે.

**પરલોક**— જૈનો પરલોકને પણ માને છે. મનુષ્યની દષ્ટિએ પરલોક એટલે બીજું સ્થાન, એટલે કે દેવગતિ, નરકગતિ, તિર્યચગતિ એ ત્રણે ગતિઓ. સાપેક્ષ દષ્ટિએ મનુષ્ય અને તિર્યંચ એને પણ પરલોક કહી શકાય. કેટલાક દર્શનકારો આત્માને માનતા નથી, કર્મને માનતા નથી અને પરલોકને પણ માનતા નથી. પણ ભારતીય જૈન, વૈદિક અને બુદ્ધ ત્રણેય ધર્મો પરલોકને માને છે. પરલોક છે છે અને છે જ. એક ગતિમાંથી બીજી ગતિમાં જો જવાનું ન હોય તો સારાં નરસાં કર્મોનો ભોગવટો મર્યા પછી કર્યા જઇને કરે? છેલ્લાં ઘણાં વરસોથી જાતિસ્મરણ એટલે ગયા જન્મની ઘટનાઓના સેંકડો દાખલાઓ અખબારોમાં

છપાતા રહ્યા છે એ જ પરલોકની સાબિતી આપે છે. એક જન્મ છોડી બીજો એવો જ જન્મ લેવો તેને પણ પરલોક કહેવાય.

**મોક્ષ**— મોક્ષ એટલે અશરીરી–શરીર વિનાના જ્યોતિરૂપ અનેક આત્માઓનું નિવાસસ્થાન. સકલ કર્મનો ક્ષય કરીને આત્મા સિદ્ધશિલાએ પહોંચી જાય છે પછી સંસારમાં પાછા આવવા માટેનું કોઇ કર્મ એના આત્મામાં બાકી રહેતું નથી એટલે એને કરી જન્મ મરણ કરવા આવવાનું હોતું નથી. સર્વ દુઃખોનો ક્ષય કરીને ત્યાં અનિર્વચનીય આધ્યાત્મિક સુખનો શાશ્વત કાળ સુધી અનુભવ કરે છે.

## 🕸 હવે ત્રીજી બાબત પણ જાણી લઇએ 🏶

વર્તમાનમાં જૈન અભ્યાસીઓને જૈનધર્મના જ્ઞાન માટે પ્રારંભમાં મંદિર અને ઉપાશ્રયમાં ઉપયોગી સૂત્રો પ્રાર્થનાઓ-વિધિઓ શીખવાડાય છે. જેને પંચ પ્રતિક્રમણ નવસ્મરણ આદિ કહેવાય છે. ત્યારપછી વિશ્વમાં વર્તતા એક ઇન્દ્રિયવાળા જીવોથી લઇ પાંચ ઇન્દ્રિય સુધીના જીવોનું જ્ઞાન થાય એ માટે જીવવિચાર નામનું પુસ્તક ભણાવાય છે. તે પછી જૈનધર્મની ઇમારતના પાયારૂપ-ચાવીરૂપ નવતત્ત્વથી ઓળખાતો તાત્ત્વિક ગ્રન્થ ભણે છે. જેમાં જીવ, અજીવ, પુષ્ટ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, બંધ, નિર્જરા અને મોક્ષ, આ નવ તત્ત્વોનું જ્ઞાન મેળવે છે. પછી દંડક, સંગ્રહણી, ત્રણ ભાષ્ય વગેરે શીખીને સંગ્રહણી ગ્રન્થ ભણે છે. આ એક સામાન્ય પરંપરા-રિવાજ છે.

આ લેખમાં બે સંકેત કર્યા. હવે ત્રીજી જાણવા જેવી વાતનો સંકેત કરૂં, જેથી જૈન તત્ત્વજ્ઞાન અને જૈન શાસ્ત્રની મહાનતા--પ્રામાણિકતા કેટલી બધી છે તેની ઝાંખી થાય. જૈનધર્મના પ્રારંભમાં ભણવામાં આવતા 'નવતત્ત્વ' નામના પ્રકરણ ગ્રન્થમાં એક ગાથા-શ્લોક આપ્યો છે-

## ''सद्दंधयारउज्जोअपभाछाया तवेहि य । वण्णगंधरसाफासा पुग्गलाणं तु लक्खणं ॥''

જૈન તત્ત્વજ્ઞાન યથાર્થ અને સર્વજ્ઞમૂલક છે તેની પૂર્ણ પ્રતીતિ કરાવનારી અને વૈજ્ઞાનિક દષ્ટિને રજૂ કરતી આ ગાથા છે.

દરેક વસ્તુ-પદાર્થને ઓળખવા માટે તેનાં લક્ષણો નક્કી કરેલાં હોય છે. આ આત્મા છે તે શાથી કહેવાય ? આ પુદ્દગલ છે તે શાથી કહેવાય ? તો તેનાં જ્ઞાનીઓએ કહેલાં લક્ષણો જાણીએ તો તેનાથી નક્કી થઇ શકે અને તેથી જે વસ્તુ જે રૂપે છે, તેનો તે જ રીતે બોધ-જ્ઞાન થાય.

એટલે શિષ્યે પ્રશ્ન કર્યો કે અમારે 'પુદ્દગલ' કોને કહેવાય ? તે સમજવું છે તો તેનું લક્ષણ બતાવો. એટલે આ ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં જણાવ્યું કે જે પદાર્થને પાંચ પ્રકારના રંગમાંથી કોઇને કોઇ એક રંગ હોય, બે પ્રકારના ગંધમાંથી કોઇ એક ગંધ હોય, છ પ્રકારના રસ-સ્વાદમાંથી કોઇ એક રસ-સ્વાદ હોય અને કઠોર કોમળ વગેરે આઠ પ્રકારના સ્પર્શમાંથી કોઇ એક સ્પર્શ હોય તેને પુદ્ગલ કહેવાય.

ઉપરનાં ચાર લક્ષણો જેને ઘટે તે પુદ્ગલ કહેવાય.

ઉપરની ગાથામાં વ્યાપક રીતે રહેલાં પુદ્દગલો કેયા કયા પ્રકારનાં છે તે માટે શબ્દ, અંધકાર વગેરે નામો આપ્યાં છે.

**ગાથા અર્થ**— શબ્દ-ધ્વનિ, અંધકાર, ઉદ્યોત, પ્રભા, છાયા, આતપ-નડકો, આ છ વસ્તુઓ પુદ્દગલ સ્વરુપ છે. પુદ્દગલ એટલે દ્રવ્ય-પદાર્થ છે, એ નિર્વિવાદ જણાવ્યું. પદાર્થ હોવાથી તેના સ્કંધો-જથ્થાઓ પરમાણુઓ એક ઠેકા**ણેથી બી**જે ઠેકાણે ગમનાગમન કરી શકે છે. બીજાં કેટલાંક અર્જૈન ધર્મશાસ્ત્રો શબ્દને આકાશનો ગુજ્ઞ માનતાં હતાં પજ્ઞ ફોનોગ્રાફ શોધાયું અને તેમાં શબ્દો પકડાયા અને સ્થાયી થયા ત્યારે સત્ય સમજાયું. એ રીતે જ તેઓ અંધકારને પ્રકાશનો અભાવ કહેતા હતા. જ્યારે જૈનદર્શન અંધકારને પ્રકાશના અભાવરૂપ નહીં પજ્ઞ સ્વતંત્ર દ્રવ્યરૂપ માનતું હતું એટલે જ झન્સના વૈજ્ઞાનિક ઓલીવરલોજે જાહેર કરેલું કે હું અત્યારે એવા પ્રયોગો કરૂં છું કે જો તેમાં સંપૂર્ણ સફળ થઇશ તો ધોળા દિવસે આખી દુનિયાને અંધકારમાં ડુબાડી દઇશ. આ ત્યારે જ બને કે જ્યારે તે વસ્તુ-પદાર્થ ચીજ હોય. છાયા એટલે સમગ્ર વસ્તુનું પ્રતિબિંબ. જડ કે ચેતન નાની કે મોટી કોઇપજ્ઞ વસ્તુમાંથી છાયાનાં સાદા કે રંગીન તરંગો-મોજાંઓ સતત નીકળતાં જ હોય છે. તરંગો હોવાથી તેને પકડી શકાય છે એટલે જ રેડિયો, ટેલિવિઝન શક્ય બન્યાં. આ બધાં એકથી વધુ પરમાણુઓનાં બનેલાં સ્કંધો--જથ્થાઓરૂપે હોય છે. શબ્દ પુદ્દગલ છે અને તે એક સ્થળેથી બીજે સ્થળે જઇ આવી શકે છે. તેનો અનાદિ-અનંતકાળ સુધી જી્વંત રહેનારો શાશ્વત દાખલો આપું.

જૈનધર્મમાં દરેક મહાકાળમાં ચોવીશ-ચોવીશ તીર્થકરો થાય છે અને દરેક તીર્થકરના જન્મ, દીક્ષા વગેરે પ્રસંગોની ઉજવણી દેવોને કરવાની હોવાથી ઇન્દ્ર મહારાજા દેવોને આમંત્રણ આપે છે ત્યારે વિમાનો કરોડો-અબજો માઇલ દૂર દૂર રહેલાં હોય છે. અસંખ્ય વિમાનોને ખબર શી રીતે આપવાં ? એટલે ઇન્દ્રનાં મુખ્ય વિમાનમાં શાશ્વતી 'સુઘોષા' નામની મહાઘંટા છે. એ ઘંટા ઇન્દ્ર પ્રથમ તેના અધિકારી હરિણૈગમેપી દેવ પાસે વગડાવે અને પછી સંદેશો પ્રસારિત કરાવે. હરિણૈગમેપી જોરથી મહાઘંટા વગાડે છે. સૌધર્મના મહાવિમાનમાં અવાજ શરૂ થતાંની સાથે જ લાખો-કરોડો માઇલ દૂર દૂર રહેલાં અસંખ્ય વિમાનોની અસંખ્ય ઘંટાઓ એક સાથે જ વાગવા માંડે છે. દેવોને આ રિવાજની ખબર હોય જ છે એટલે બધા સાવધાન થઇ જાય છે. શાંત થઇ જાવ, સાંભળો, સાંભળો, તે પછી ઇન્દ્રે આપેલો સંદેશો ઘંટા પાસે ઊભા રહી દેવ બોલે છે કે—'જગતનાં જીવોનું કલ્યાણ કરવા તીર્થકર પરમાત્માનો જન્મ થયો છે એની ઉજવણી કરવા હું મેરુપર્વત ઉપર જાઉં છું, જેને ભક્તિનો લાભ લેવો હોય તે જલદી આવજો.' આ સંદેશો અસંખ્યે દેવ-દેવીઓ સાંભળે છે.

હવે અહીં સમજવાનું એ છે કે એક વિમાનથી બીજાં વિમાન વચ્ચે નથી દોરડું કે તાર, ફક્ત ખાલી અવકાશ જ છે, છતાં ઘંટાના મહાનાદ પાસે ઊભા રહીને બોલાતો સંદેશો સહુ સાંભળે છે. રેડિયોની શોધ તો આ સૈકામાં થઇ પણ શાસ્ત્રમાં તો આ બાબત અનાદિકાળથી પડેલી જ છે. જ્યારે વિજ્ઞાને વિદ્યુત્ શક્તિ વગેરે અનેક સાધનો દ્વારા આજે શાસ્ત્રોક્ત પુરાણી વાતને સાચી કરાવી આપી છે.

એક ધ્યાન રાખવું કે અંધકાર અને પ્રકાશ, ધ્વનિ અને પ્રભા, છાયા આ તમામનાં પુદ્દગલો એક જ સ્થાનમાં એકબીજામાં મિશ્રગ્ન થઇને રહી શકે છે. કેમકે પુદ્દગલોનો તેવાં પ્રકારનો સ્વભાવ હોય છે. જેમ પ્રકાશ ત્યાં જ અંધકાર હોય છે પગ્ન પ્રકાશ આવે એટલે તેનાં તેજમાં<sup>★</sup> અંધારૂં દેખાય નહિ, એ જાય એટલે દેખાય જ. માત્ર એક ટાંચગ્રીની ટોચ જેટલી જગ્યા ઉપર વિશ્વભરનાં જડ-ચેતનના ધ્વનિ-શબ્દો, અવાજો, અંધકાર, છાયા, પ્રકાશ વગેરેનાં અસંખ્ય પુદ્દગલ પરમાણ્રુઓ હોય છે એમ જૈનતત્ત્વજ્ઞાનનું વિજ્ઞાન કહે છે.

## 🕸 ચોથી બાબત જાણીએ 🕸

સાથે સાથે અન્તમાં સમગ્ર વિશ્વમાં સર્વત્ર ઠાંસીઠાંસીને ભરેલા એવા દુનિયાના વૈજ્ઞાનિકો અને વિદ્વાનોથી પ્રાયઃ અજ્ઞાત છતાં વૈજ્ઞાનિક વાચકો માટે જાણવો જરૂરી એવા સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ જીવોનો પણ પરિચય આપી દઉં. સાયન્સમાં અતિસૂક્ષ્મ જીવના પ્રકારમાં વાયરસ પ્રકારના જીવોની શોધ થઇ છે. એ જીવો સામાન્ય સુક્ષ્મદર્શક યન્ત્રમાં નહિ પણ નવાં શોધાએલાં યન્ત્રમાં જોઇ શકાય છે. આવા વાયરસથી પણ સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ

★ આ અંગે મતાંતર છે. તે તત્ત્વાર્થ ટીકાથી જાણી લેવું.

જીવો આ સંસારમાં છે, જેને કોઇ યન્ત્ર કે માનવચક્ષુ જોઇ શકે તેમ નથી. આવા જીવોને શાસમાં **'નિગોદ'** નામ આપ્યું છે અને તે જીવો સમગ્ર બ્રહ્માંડમાં યત્ર, તત્ર, સર્વત્ર ઠાંસીઠાંસીને ભર્યા છે.

ત્રશેયકાળમાં જ્યારે જ્યારે પ્રશ્ન થશે કે આ સંસારમાં નાનામાં નાનું શરીર ધારણ કરનારો જીવ કોણ ? તો ત્રશેયકાળમાં તેનો એક જ જવાબ હશે કે નિગોદનો જીવ.

હવે આ નિગોદીયા જીવોનો અત્યલ્પ પરિચય આપું, જેથી આ મહાસંસારમાં જીવોને, કેવાં કેવાં કર્મને આધીન થઇને કેવાં કેવાં શરીર ધારણ કરવાં પડે છે તેનો ખ્યાલ મળે. જૈન તીર્થકરોએ પોતાના નિરાવરણજ્ઞાનથી જે કહ્યું છે તેના આધારે કહીએ તો માપની દષ્ટિએ છેલ્લામાં છેલ્લી કક્ષાના એક અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગનું સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ શરીરવાળા નિગોદશરીરો તમામ જીવોએ અસંખ્યવાર ગ્રહણ કર્યાં છે.

જુદી જુદી પ્રજાનું આદિસ્થાન જેમ ઇતિહાસમાં નોંધવામાં આવે છે તેમ સંસારી જીવોનું આદિસ્થાન કયાં એવો પ્રશ્ન થાય ત્યારે તેનો જવાબ છે અનાદિ નિગોદ.

**પ્રશ્ન**— સંસારમાં એક ઇન્દ્રિયથી માંડીને પાંચ ઇન્દ્રિયો સુધીના પાંચ પ્રકારના અનંતા જીવો જે છે તેમાં નિગોદ જીવોનો સમાવેશ શેમાં સમજવો ?

**ઉત્તર**— માત્ર એકેન્દ્રિય પ્રકારમાં જ. એકેન્દ્રિય એટલે માત્ર એક શરીરને જ ધારશ કરનારા (બાકીની ચાર ઇન્દ્રિયો વિનાના) પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિ. આ પાંચ પ્રકારો પૈકી છેલ્લો પ્રકાર વનસ્પતિનો છે. એ વનસ્પતિને જૈનશાસ્ત્રોએ **'વનસ્પતિકાય'** તરીકે સંબોધી છે. કાય અર્થાત્ શરીર. નિગોદના જીવોનો સમાવેશ આ વનસ્પતિકાય (વનસ્પતિ શરીર)માં જ થાય છે.

### 🕸 હવે નિગોદના સ્વરુપની બીજી થોડી ઝાંખી કરી લઇએ 🏶

નિગોદ એટલે અનંતાજીવોનું ભેઞા મળીને મેળવેલું સર્વસાધારણ એક શરીર. માત્ર વનસ્પતિકાયમાં આ એક અતિવિચિત્રતા આપણને જાણવા મળે છે. આ જાણપણું કેવળજ્ઞાની તીર્થંકરોના જ્ઞાન દારા જ થઇ શકે છે. એક શરીરમાં રહેનાસ નિગોદના અનંતા જીવો એક સાથે જ ઉત્પન્ન થાય છે. તમામ જીવો પોતાના શરીરની રચના સ્વાસોશ્વાસ ગ્રહણ, તત્શરીર પ્રાયોગ્ય આહારનું ગ્રહણ અને વિસર્જન બધું એક સાથે જ સમકાળે જ કરે છે. કેવી આ મહાદુ:ખદ અવસ્થા !

એક શરીરમાં અનંતા જીવો શી રીતે રહે ? એ પ્રશ્ન થાય. તો જેમ એક ઓરડાના દીપકના તેજમાં અન્ય સેંકડો દીપકનું તેજ શમાઇ જાય છે તેમ દ્રવ્યો-પુદ્ગલના સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ સ્વભાવ-પરિણામની વિચિત્રતા એવી છે કે તે જીવો એકબીજામાં સંક્રમીને રહી શકે છે. વાચકોને જાણીને આશ્ચર્ય થશે કે આવા સૂક્ષ્મ જીવોની વેદના કેવી હોય ? શાસ્ત્રમાં તેનો જવાબ છે કે સાતમી નરકમાં રહેલા નારક જીવને જે વેદના હોય છે તેનાથી અનંતગણી વેદના તેમને હોય છે. એક શાસોશ્વાસકાળમાં તો સત્તર વખત તેનાં જન્મ-મરણ થાય છે. આપણે સહુએ આ નિગોદનો આસ્વાદ અસંખ્યવાર લીધો છે, પણ હવે ફરી ત્યાં જવું ન પડે માટે આતમજાગૃતિ રાખીએ !

પ્રશ્ન— આપણી નજર સામે સાધારણ વનસ્પતિવાળી વસ્તુઓ કઇ કઇ છે?

ઉત્તર— આમ તો અનેકાનેક વસ્તુઓ છે પણ અહીંયા સુપ્રસિદ્ધ એવાં જાણવા જરૂરી થોડાં નામ જણાવું. તમામ જાતનાં કંદમૂળ, સેવાલ, લીલ-ફૂલ, ફૂગી, બિલાડીના ટોપ, લીલી હળદર, ગાજર, લીલું આદુ વગેરે વગેરે વસ્તુઓ માત્ર સોયના અગ્રભાગ ઉપર રહેલી હોય તો તેમાં પણ અનંતા જીવો હોય છે. આ બધા જીવોની હિંસાથી બચવું એ ધર્માત્માઓનું પરમ કર્તવ્ય છે.

## [ 83 ]

હજુ જૈન તાત્ત્વિક વિજ્ઞાનની બીજી મુખ્ય મુખ્ય આઠ-દશ બાબતો પણ જાણવા જેવી છે પણ લેખ લંબાવવો નથી એટલે તે બાબતો જતી કરી છે.

બ્રહ્માંડ અપાર, અમાપ, અફાટ અને અગાઘ રહસ્યોથી ભરેલું છે જેને પૂરૂં જાણવાનું જ્ઞાનીઓ માટે પણ અગમ્ય છે. અહીંયા ફક્ત જાણવા જેવી ચાર વાતો સંક્ષેપમાં જણાવી.

મહા સુદિ-૧૩, વિ. સં. ૨૦૪૭, તા. ૨૮-૧-૯૧

--યશોદેવસૂરિ

\*

🤇 નવી આવૃત્તિ અંગે સંસ્થાનું પૂરક નિવેદન 🔿

૧૭-૧૮ જેવી નાની ઉંમરમાં આવા બૃહદ્ગ્રંથનું સુવિસ્તૃત અને રોચક ચિત્રો સાથેનું ભાષાંતર કરવાનું જે સાહસ મુનિજીએ કર્યું તેની ભૂમિકા શું હતી તે અહીં રજૂ કરી છે

જૈનસમાજમાં સંગ્રહણી નામના અતિ વિખ્યાત ગ્રન્થની રચના બારમી સદીના મહાન આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્ ચંદ્રસૂરિજીએ, જે સાધુ-સાધ્વીઓ અને ગૃહસ્થો-સંસારીઓ આગમશાસ્ત્રોનું અર્ધ્યયન ન કરી શકે અથવા તીવ બુદ્ધિ ન હોવાને લીધે સંક્ષિપ્ત રીતે જૈન તત્ત્વજ્ઞાન અને વિરાટ વિશ્વનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું હોય તો એક જ ગ્રન્થથી સારા પ્રમાણમાં કરી શકે, તેમજ અનેકાનેક વિષયોની માહિતી પ્રાપ્ત થાય, એવી ઉપકારક બુદ્ધિથી આગમમાંથી ઉપયોગી વિષયોને પસંદ કરીને, પ્રાકૃતભાષાની નવી ગાથાઓ બનાવીને આ ગ્રન્થની રચના કરી છે. આ ગ્રન્થ જૈનસંઘમાં એટલો પ્રિય થઇ ચૂકયો હતો કે તેનું અધ્યયન સેંકડો વરસોથી હજારો વ્યક્તિ કરતી આવી છે. એ જ કારણે તેની પ્રતો સારી સંખ્યામાં જૈનજ્ઞાનભંડારોમાં મળી આવે છે, અને તેની સચિત્ર પ્રતો ચૌદમી સદીથી માંડીને વીસમી સદી સુધીની સારી સંખ્યામાં પ્રાપ્ત થાય છે.

વિશિષ્ટ પ્રકારની એટલે કે ભારતીય અને ઇરાનીકલાના મિશ્રણથી નવો જન્મ પામેલી ચિત્રકલા વડે રચિત ચિત્રોવાળો મૂર્ઘન્ય ગ્રંથ જૈનસમાજમાં પ્રથમ કલ્પસૂત્ર છે. તેની સુવર્ણાક્ષરી, રૌપ્યાક્ષરી બહુમૂલ્ય કૃતિઓ જૈન ભંડારોમાં સારી સંખ્યામાં વિદ્યમાન છે. આવી જ સચિત્ર પ્રતો મોટા, મહત્ત્વના જૈનભંડારોમાં બીજા ક્રમે આવતી હોય તો તે સંગ્રહશીની છે, પણ તેમાં રૂપકામનાં ચિત્રો બહુ ઓછાં હોય છે પણ બીજાં વિષયોનાં ઘણાં હોય છે. આ આકૃતિઓના અણજાશ અજૈન લેખકો મંત્ર, તંત્ર સમજે છે જે ખોટું છે. મોટાભાગની પ્રતિઓ મધ્યમકક્ષાના આર્ટની હોય છે. સોનાના, ચાંદીના વરખ શાહીથી અલંકૃત કેટલાંક ચિત્રોવાળી આકર્ષક પ્રતિ અમારા પુસ્તક સંગ્રહમાં છે.

આ સંગ્રહણીની ભંડારોમાં માત્ર સંક્ષિપ્ત શબ્દાર્થવાળી પ્રતો (ટબા) થોડી ઘણી પ્રાપ્ય છે. પરંતુ વિસ્તૃત ભાષાંતરવાળી એક પણ પ્રત મળેલ નથી. આ યુગના છેલ્લાં ૧૦૦ વરસમાં વિસ્તૃત ભાષાંતરવાળું એક પણ પુસ્તક છપાયું ન હતું તેથી મુનિજીને ખૂબ જ દુઃખ થયું અને સ્વપરના લાભાર્થે એક મહાન ગ્રન્થના અનુવાદનું ભગીરથ કાર્ય કરવાનો મહાન નિર્ણય કર્યો. ગુરુ આદેશ લઇને અનુવાદ કર્યો. આ અનુવાદ કયારે કર્યો ? તે સમયે તેમની કેટલી ઉંમર હતી ? કયારે છપાયો ? આ બધી ઘટના રોમહર્ષક અને પ્રેરક છે તેથી તેની ઝલક જોઇએ, જેથી ૧૬-૧૭ વરસની ઉંમરમાં તેમને કરેલા એક અકલ્પનીય સાહસનો પરિચય થશે, તેની અનુમોદના થશે અને યુવાન વાચકોને ખાસ પ્રેરજ્ઞા મળશે.

## [ 88 ]

મુનિજીએ પાલીતાણામાં સં. ૧૯૮૬માં ૧૪ વરસની ઉંમરે સંસારીપણામાં પ્રથમ સંગ્રહણીની ૩૪૯ ગાથા કંઠસ્થ કરી, તે પછી સંગ્રહણી ગ્રન્થનું અધ્યયન પૂ. ગુરુદેવ ધર્મવિજયજી મહારાજ પાસે કર્યું. તે પછી તેનું ભાષાંતર દીક્ષા ગ્રહણના પ્રથમ વર્ષમાં જ અર્થાત્ સેવત ૧૯૮૭માં જ્યારે ઉંમર માત્ર ૧૫ વરસની હતી ત્યારે મહુવા (સૌરાષ્ટ્ર)માં શરૂ કર્યું, ૧૫ વરસ સુધી થોડું થોડું લખતા રહ્યા, ત્યારબાદ વિહારના કારણે બે વર્ષ બંધ રહ્યું, વળી પાછું શરૂ કર્યું અને વિ. સં. ૧૯૯૧ના અંતમાં દર્ભાવતી ડભોઇ મંડન પરમપ્રભાવક શ્રી લોઢણપાર્શ્વનાય ભગવાન વગેરે ઇષ્ટ દેવો અને ડભોઇમાં જ સ્વર્ગવાસી બનેલા ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ તથા પૂજ્ય ગુરુદેવો, ભગવતીજી મા પદ્માવતી તથા સરસ્વતીજી વગેરેની કૃપા-સહાયથી પૂરું કર્યું. કટકે કટકે ભાષાંતર કરતાં ૧૯ વરસની ઉંમરે પૂર્ણ કર્યું, લેખકના સમર્થ વિદ્વાન ગુરુદેવ તત્ત્વજ્ઞ પૂજ્ય મુનિશ્રી ધર્મવિજયજી મહારાજે સમગ્ર લખાલનું સંશોધન કર્યું અને જરૂરી સુધારા કર્યાં. પૂજ્યપ્રવર ઉપાધ્યાયજી શ્રી પ્રતાપવિજયજી મહારાજે પક્ષ સિંહાવલોકન કરી સૂચનો કર્યા. પૂજ્ય દાદાગુરુજીએ નજર નાંખી, ત્રણેય ગુરુદેવોએ આશીર્વાદપૂર્વક ખૂબ જ પ્રસન્નતા દર્શાવી. પછી સં. ૧૯૯૩માં ભાવનગરના નવા જ શરૂ થએલા સુપ્રસિદ્ધ 'મહોદય' પ્રેસમાં છાપવા માટે ધર્માત્મા શ્રી ગુલાબચંદભાઇને પ્રેસકોપી આપી. મુદ્રણ કાર્ય તીવ ગતિએ શરૂ થયું. પ્રૂફો મુનિજી અને બંને ગુરુમહારાજો પંશ જોતા હતા. કિલષ્ટ મુદ્રણ હોવા છતાં પણ પ્રેસે આ કાર્યને પોતાનું જે માનીને ખૂબ જ લગનીથી આ દળદાર ગ્રંથ સં. ૧૯૯૫માં પૂરો છાપી આપ્યો. પછી ઉત્તમ બાઇન્ડીંગ, સુંદર ગેટઅપ, શ્રેષ્ઠ કાગળો વગેરેથી સર્વાંગસુંદર ૮૦૦ પાનાંનો પ્રસ્તુત ગ્રન્થ તીર્થક્ષેત્ર પાલીતાણામાં ચંપાનિવાસ ધર્મશાળામાં રહેલા પૂજ્ય ગુરુદેવોના નેતૃત્વમાં સાનન્દ પ્રકાશિત થયો. તે વખતે ઉદ્ઘાટન સમારંભ કરવાની ખાસ પ્રથા ન હતી. આ ગ્રન્થ મુનિર્જીને વૈવિધ્યનો શોખ એટલે લેઝર પેપર, ચારે રંગના આર્ટ પેપર, એન્ટિક વગેરે પેપર ઉપર પણ છાપ્યો હતો. વિવિધ કાગળોની નકલો આજે પણ વિદ્યમાન છે. જ્યારે સાહિત્યમંદિરમાં આ ગ્રન્થ પ્રકાશિત થયો ત્યારે અનુવાદક મુનિજીની ઉંમર માત્ર ૨૨ વર્ષની જ હતી.

આ ભાષાંતરમાં ભૂગોળ, ખગોળ અને ચૌદરાજના સ્થાનવર્તી એક કલરથી માંડી ચાર કલરનાં ૬૪ ચિત્રો હતાં. આ ચિત્રો પજ્ઞ મુનિજીએ ખુદ પોતાના હાથે કરેલાં છે. આટલી નાની ઉંમરમાં ભૂગોળ, ખગોળ વગેરે વિષયોને લગતાં ચિત્રોની કલ્પના સાકાર કરવી, હાથથી ચીતરવાં એ ખૂબ જ મુશ્કેલ કાર્ય હતું છતાં તેઓશ્રીએ તે કાર્ય પાર પાડ્યું. તે પછી બીજી આવૃત્તિ માટે ડભોઇના કુશળ ચિત્રકાર શ્રી રમણિક શાહ પાસે નવાં ચિત્રો તૈયાર કરાવ્યાં.

મુનિજીને ચિત્રકલાનો રસ ખરો પણ સ્કૂલમાં ભણતા ત્યારે તો ચિત્રકામમાં પિરિયડ ભરતા જ ન હતા પણ ગતજન્મનો સંસ્કાર એટલે સ્વયં સૂઝથી ચિત્રોનું કામ પાર પાડેલું હતું. આ ચિત્રોમાં જે કલરચિત્રો છે તે રંગીન પેન્સિલથી બનાવ્યાં હતાં પણ રંગથી નહિ. તે વખતે બજારમાં રંગો મળવાની અનુકૂળતા ઓછી હતી.

૧૨ વરસની ઉંમરથી જ વણશીખ્યા ગતજન્મના કલાના થોડા સંસ્કાર સ્વાભાવિક હતા અને ચિત્રો--નકશાઓ બનાવવામાં કુશળ કલારસિક પોતાના વિદાન ગુરુદેવ વગેરેનો પૂરો સાથ સહકાર હતો, એ કારણે પોતાની સૂઝ-બૂઝ આવડત અનુસાર ચિત્રો પણ બનાવ્યાં. જૈનસમાજના ઇતિહાસમાં પ્રથમવાર આવાં ચિત્રો બન્યાં એમ કહીએ તો ખોટું નથી. ૧૫ થી ૧૯ વરસ સુધીની નાની ઉંમરમાં ૩૪૯ ગાથાવાળા મહાન સુપ્રસિદ્ધ ગ્રન્થનું ભાષાંતર, અભૂતપૂર્વ ૭૦ ચિત્રો, અનેક યન્ત્રો તથા પાંચ પ્રકારે મુદ્રણ તેમજ તત્ત્વજ્ઞાનના ગણિતાનુયોગપ્રધાન વિષયનું નાની ઉંમરે બહુ જ અલ્પ સમયમાં દુર્બળ શરીર છતાં ઉત્કટ પરિશ્રમ કરીને ભાષાંતર કરવું એ એક સાધારણ બાબત નથી. પરંતુ ગતજન્મની જ્ઞાનસાધના, શાસનદેવ અને ગુરુકૃપાથી મળેલ વિચક્ષણ-વિશિષ્ટ બુદ્ધિવૈભવ, સર્વાંગી સૂઝથી અતિપરિશ્રમસાધ્ય, ભવ્ય કાર્ય પૂર્ણ થયું , નહીંતર દુર્બળ મુનિજી આવું કાર્ય કેવી રીતે કરી શકતે ? ભાષાંતર કરવા માટે મુનિજીને ૧૯૯૦ની સાલમાં ૧૦૦ થી અધિક અજૈન–જૈન ગ્રન્થોનું અવલોકન કરવું પડયું હતું.

ગ્રન્થનું સુંદર અને આકર્ષક મુદ્રશ, શ્રેષ્ઠ કાગળ અને સરળ તથા સંસ્કારી ગુજરાતી ભાષા, વિવિધ પદાર્થો–વિષયોનું વિસ્તૃત વિવેચન તથા હજારો વરસમાં પહેલીજવાર બનેલાં રંગ-બેરંગી ચિત્રો વગેરે જોઇને જૈનસમાજના આચાર્યો, વિદ્વાન મુનિવરો, પૂ. સાધુ-સાધ્વીઓ અને વિદ્વાન ગૃહસ્થો સહુ કોઇ આટલી નાની ઉંમરના મુનિજીનું આશ્વર્યકારક સાહસ જોઇને ત્યારે ભારે મુગ્ધ થયા હતા. મુનિજી ઉપર પ્રશંસાનાં પુષ્પો વેર્યા હતાં અને મુનિજી ઉપર અભિનંદનની ભારે વર્ષા થઇ હતી.

વિ. સં. ૧૯૯૯માં ૫. પૂ. આગમપ્રભાકર મુનિશ્રી પુષ્ટ્યવિજયજી મ. પાલીતાણા પધારેલા, તેઓ સાહિત્યમંદિરમાં ઉતર્યા હતા અને પૂ. ગુરુદેવો-પૂ. આ. શ્રી વિજય મોહનસૂરીશ્વરજી મ. સા. સપરિવાર પણ પાલીતાણા સાહિત્યમંદિરમાં બિરાજમાન હતા. પૂ. આગમપ્રભાકરશ્રી સંગ્રહણીનું પુસ્તક બહાર પડ્યા પછી બહુ સારી રીતે અવલોકન કરી ગએલા, એમને આ પુસ્તક આંખમાં ખૂબ વસી ગએલું. લેખક યશોવિજયજી મહારાજ પણ પોતાના ગુરુદેવો સાથે સાહિત્યમંદિરમાં બિરાજમાન હતા. તેઓશ્રીની આગળ આગમપ્રભાકરશ્રીજીએ સંગ્રહણી ગ્રંથની ઘણી પ્રશંસા કરી. બાહ્ય અને અભ્યન્તર બંને દેષ્ટિએ ઘણો ઊંચો અભિપ્રાય આપ્યો. એક વખતે પૂ. પુષ્ટયવિજયજી મહારાજે સાહિત્યમંદિરમાં બિરાજતા પોતાના આજ્ઞાવર્તી તથા પરિચિત સાધુ-સાધ્વીઓને વરસીતપનાં પારણાં પ્રસંગે કોઇ સારૂં પુસ્તક ભેટ આપવાની ઇચ્છા થઇ ત્યારે તેમણે કહ્યું કે—પુસ્તકો તો ઘણી જાતનાં છે પણ 'લેનારને લાગે કે અમને કોઈ ઉમદા ભેટ મળી છે' એવું જો ઇચ્છતા હોય તો યશોવિજયજીના સંગ્રહણીનું પુસ્તક ભેટ આપો. આ પુસ્તક બધી રીતે ઉત્તમ છે. સહુ સંમત થયા અને સાહિત્યમંદિર પાસેથી ૧૦૦ પુસ્તકો ખરીદી તપર્સ્વી સાધુ-સાધ્વીઓને ભેટ આપ્યા.

ભાવનગરના સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન કુંવરજીભાઇ જેઓ વરસોથી સાધું-સાધ્વીઓને ભજ્ઞાવતા હતા. તેઓએ લખ્યું હતું કે '૪૦ વરસથી જે શંકાઓનું સમાધાન મને નહોતું થતું તે મુનિજીના ભાષાંતરથી થયું,' આ પ્રમાણે લખીને ઘણા ધન્યવાદ આપ્યા હતા. ભાવનગરથી ખાસ પાલીતાણા આવી મુનિજીને શાબાશી આપી અને કર્મગ્રન્થ વગેરેનું ભાષાંતર આવી જ રીતે કરી દેશો તો મોટો ઉપકાર થશે વગેરે ભાવના વ્યક્ત કરી હતી. ૮-૧૦ દૈનિક-સાપ્તાહિક પત્રોએ પણ ગ્રન્થ વિષે વિસ્તૃત અભિપ્રાય છાપીને અતિશય પ્રશંસા કરી હતી. આ અભિપ્રાયો આ પુસ્તકના પ્રારંભના ભાગમાં છાપ્યા છે.

બીજી આવૃત્તિમાં ગાથાના અને ભાષાંતરના 'વિશેષ' શબ્દોનો શબ્દકોષ પાઠ્યપુસ્તક હોવાના કારણે તથા અન્ય કારણોસર આપ્યો નથી.

વળી વૈદિક (હિન્દુ), બૌદ્ધ અને દેશના અન્ય ધર્મગ્રન્થોમાં અને પરદેશના દર્શનકારોની ભૂગોળ, ખગોળ અંગે શું માન્યતાઓ છે તે વાચકોને વિવિધ જાણકારી મળે એ માટે ૩૦ પાનાંનું મેટર તૈયાર કર્યું હતું પણ ગ્રન્થનું કદ વધી ગયું હોવાથી તે વિષય અહીં આપ્યો નથી. વિહારમાં સાધુ-સાધ્વીજીઓ સંગ્રહણીનું પુનરાવર્તન કરી શકે અને ઓછા સમયમાં વૈચિક (ત્રણેય લોકના) પદાર્થોનું જ્ઞાન સરળતાથી થાય તે માટે પ્રથમાવૃત્તિમાં માત્ર ગાથાર્થ સાથેની બધી ગાથાઓ આપી હતી અને એ વખતે તેની છાપેલી નાનકડી પુસ્તિકા ખૂબ જ લોકપ્રિય બની હતી પરંતુ બીજી આવૃત્તિમાં ગાથા સાથે ગાથાર્થ આપવામાં આવ્યો ન હતો.

🛠 ચૈતન્યની શક્તિ કેવી છે તેનો કંઇક સ્વાદ માણી શકાય માટે નીચેનું ઉદાહરણ આપ્યું છે 🛠

વૈજ્ઞાનિકો વિજ્ઞાનની આંખથી એટલે યાન્ત્રિક આંખોથી વધુમાં વધુ તેઓ સો અબજ માઇલો સુધી દૂરનું જોઇ શકવા કદાચ સમર્થ થઇ શકે પરંતુ જૈનધર્મમાં એકરાજ પ્રમાણ કહ્યું છે. તે તેટલા દૂર રહેલા આકાશને જોવા માટે કયારેય સમર્થ નહીં થઇ શકે. કારણ એ છે કે એકરાજ એ અસંખ્ય એવા અબજો માઇલ પ્રમાણનું છે.

ચૌદરાજ પ્રમાણ અને લોકપ્રસિદ્ધ ભાષામાં બ્રહ્માંડ એટલે કે દશ્ય-અદશ્ય અખિલવિશ્વની ખૂબી તો જુઓ, આવા ચૌદરાજલોક પ્રમાણ આકાશને તળિયેથી ટોચ સુધી પહોંચી જવું હોય તો અર્થાત્ મોક્ષે પહોંચવું હોય તો એક શક્તિ એવી છે કે જે આંખના એક પલકારાના અસંખ્યાતમાના એકભાગમાં પહોંચી જાય છે. આ શક્તિ કઈ ? આ શક્તિ બીજી કોઇ નથી પણ આત્માની પોતાની ચૈતન્યશક્તિ જ. જો કે આત્મા તળિયાથી લઇને સાતરાજ સુધીના ક્ષેત્રમાંથી મોક્ષ માટે પ્રયાણ કરવાનો અર્થાત્ ગતિ કરવાનો અધિકારી છે. કેમકે મોક્ષ મનુષ્યલોકમાંથી અને તેમાંય મનુષ્યલોકની અતિમયીદિત જગ્યામાંથી જ જઇ શકે છે પણ એટલાય મનુષ્યલોકથી સાતરાજ મોક્ષ દૂર છે. જીવ સંસારનો પૂર્ણ અન્ત જયારે કરે છે ત્યારે છેલ્લી ક્ષણે કાયમને માટે સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મ બંને શરીરનો સંબંધ છોડી દે છે. જ્યારે તે અશરીરી બને છે એ જ ક્ષણે તે અસંખ્ય કોટાનુકોટી માઇલો સુધી એટલે એક સેકન્ડના અનેક અબજોના એકભાગના સમયમાં મોક્ષે પહોંચી જાય છે. આટલી ગહન અકલ્પનીય, અદ્ભુત, કયાંય જાણવા-વાંચવા ન મળે તેવી વાત તીર્થકરોના કેવળજ્ઞાને આપણને જણાવી છે. સર્વજ્ઞથી જ દષ્ટ વાત અસર્વજ્ઞો કદી જાણી શકે નહિ એટલે આ વાત ધરતી ઉપરના કોઇ ગ્રન્થ કે પુસ્તકમાં તમને નહીં મળે, એ ફક્ત સર્વજ્ઞોપદિષ્ટ જૈન આગમાદિ શાસ્ત્રોમાં જ મળશે.

આ અનાદિકાળના મોહમાયામાં પડેલો આત્મા બાહ્ય દેષ્ટિના આવિષ્કારો અને ચમત્કારો જોઇને મુગ્ધ બની જાય તે સ્વાભાવિક છે પણ સહુ કોઇ આત્માની અનંત-અગાધ શક્તિને જાણે, સમજે અને અંતિમ ભવમાં તેનો સાક્ષાત્કાર કરવા શીઘ ભાગ્યશાળી બને એ જ એક શુભકામના !

ж

### જાણવા જેવી એક અગત્યની વાત

## 🏶 મનુષ્યના શરીરથી એક અન્ય શરીરની વાત 🏶

આ સંગ્રહણીનો ગ્રંથ અનેક વિષયોની ખાણ જેવો છે એટલે તેનો અભ્યાસ કર્યા પછી, વાંચન કર્યા પછી વાચકોના મનમાં અનેક પ્રશ્નો ઉઠે છે. અહીં અત્યારે બુદ્ધિમાન વાચકો માટે એક નાનકડો વિચાર રજૂ કર્યો છે.

વિશ્વમાં ઘશાં ધર્મો, ઘશાં સમાજો અને ઘશી વ્યક્તિઓ એવી પણ છે કે જે પ્રત્યક્ષ દેખાતી વસ્તુમાં જ વિશ્વાસ કરે છે. જેમકે–મનુષ્યો, પશુ–પક્ષીઓ, પ્રાણીઓ અને જંતુઓ. એ બધાં નજરે દેખાય છે તેથી તેનો તે સહસા સ્વીકાર કરે છે પણ દેવો અને પાતાલમાં રહેલાં નારકો દેખાતા નથી તેથી તેના ઉપર વિશ્વાસ કરતાં નથી.

જૈનોએ અખિલ બ્રહ્માંડમાં ચાર ગતિનું અસ્તિત્વ સ્વીકાર્યું છે. ૧. મનુષ્યગતિ ૨. તિર્યચગતિ (પશુ–પક્ષી–પ્રાષ્ટ્રીઓ વગેરે) ૩. દેવગતિ (સ્વર્ગ વગેરે) અને ૪. નરકગતિ.

અહીં અતિ સંક્ષેપમાં વૈજ્ઞાનિકો, બુદ્ધિમાનો માટે એક નવા શરીરના અસ્તિત્વ તરફ ધ્યાન દોરૂં છું. આ વિશ્વમાં અર્થાત્ અખિલ બ્રહ્માંડમાં ઉપર-નીચે કે ચારેય બાજુ વિશ્વ જાતજાતનાં પુદ્દગલ પરમાજ્ઞુઓથી ભરાઈ ગયું છે, છવાઈ ગયું છે તેમાં ઔદાસ્કિ અને વૈક્રિય પુદ્દગલો આ બંને પુદ્દગલોનું સ્થાન દેખીતી રીતે ઘણું મોટું છે.

## [ 80 ]

આપશે દેવો અને નારકો માટે થોડું જાશવા જેવું છે. મનુષ્ય અને તિયંચ ગતિ સિવાયની બે ગતિ કયાં છે એમ પ્રશ્ન થાય તો જૈન શાસ્ત્રો કહે છે કે દેવની દુનિયા વિશાળ છે. ઉપર આકાશ અને નીચે ધરતી એમ બે ઠેકાણે છે, અને નારકો ફક્ત પાતાલમાં-ધરતીમાં જ છે. મનુષ્ય અને પશુ-પક્ષી વગેરેનાં શરીરો ઔદારિક પ્રકારનાં છે, એટલે એ જાતનાં પુદ્દગલોમાંથી નિષ્મન્ન થાય છે. જ્યારે દેવોનાં શરીર વિશ્વમાં વર્તતા જૈનધર્મની પરિભાષામાં વૈક્રિય વર્ગણા નામનાં પુદ્દગલોથી બનેલાં હોય છે.

નારકોનાં શરીરો આપણને જોવા મળે તેમ નથી કારણકે નારકો પાતાલમાં તેની ધરતી ઉપર જન્મ લે છે અને સેંકડો હજારો વર્ષનાં આયુષ્યો પૂર્ણ કરીને મરે છે. એ પ્રમાણે દેવોનાં શરીરો પણ આપણે જોઈ શકતાં નથી, વિશિષ્ટ પ્રકારનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય તે જીવો દેવોને જોઈ શકે છે. આપશે ત્યાં જેવા મનુષ્યના આકાર હોય છે તેવા આકારે દેવોને ચીતરવામાં આવે છે. આ પ્રથા હજારો વરસોથી ચાલી આવે છે. વૈજ્ઞાનિકોને વૈક્રિય શરીરનો ખ્યાલ આવ્યો નથી. વૈક્રિય શરીર વિષે જાણવા મલ્યું હશે પણ શરીરને પ્રત્યક્ષ જોયા સિવાય વિશેષ શું કહી શકે ?

વૈક્રિય શરીરનું સ્વરૂપ કેવું છે ? મનુષ્યના શરીરથી કેવી રીતે જુદુ પડે છે તેનો કશો ખ્યાલ તેમને નથી. શાસ્ત્રોમાં અને આ બૃહત્ સંગ્રહણીની ગાથા ૧૮૧ થી ૧૯૧નો અર્થ વાંચતા જણાશે કે મનુષ્યોને જે સાત ધાતુઓ હોય છે તે દેવોને હોતી નથી. મનુષ્યોનાં શરીરમાં રસ, રૂધિર, માંસ, મેદ (ચરબી), અસ્થિ (હાડકાં), મજ્જા, શુક્ર (વીયં), તથા નખ, વાળ હોય છે. તે દેવોનાં શરીરમાં હોતાં નથી. એમ છતાં શાસ્ત્રમાં દેવોને શરીરની આકૃતિથી અતિ સુંદર, પ્રકાશમાન, સુગંધી માસોમાસવાળાં અને પ્રસ્વેદ--પરસેવા વગેરેથી રહિત વર્ણવ્યાં છે. સાત ધાતુઓનો અભાવ હોવાથી દેવોને ક્યારેય માંદગી હોતી નથી. કોઈપણ જાતનાં દર્દી થતાં નથી. દેવોને મનુષ્પોની જેમ કવલથી-કોળિયાથી આહાર કરવાનો હોતો નથી એટલે તેમને રસોઈ માટે અગ્નિની જરૂર પડતી નથી. છતાં તે વૈક્રિય શરીરી દેવો સેંકડો વરસોનાં આયુષ્યવાળા નહીં પણ લાખો-કરોડો--અબજો વરસનાં આયુષ્યવાળાં હોય છે. જે કાંઈ ઇચ્છા થાય તે મનના વિચારોથી પૂર્ણ થઈ જાય છે.

આ લખીને જજ્ઞાવવા એ માંગું છું કે વૈજ્ઞાનિકોને વૈક્રિય શરીર ઉપર પૂરો અભ્યાસ કરવા માટે ક્યારેય તક મળવાની નથી.

ઉપરોક્ત લેખ લખવાનું કારણ આ અખિલ બ્રહ્માંડમાં આપણાં શરીરથી ભિન્ન રીતે વૈક્રિય નામનું શરીર છે, એ જાહેરપ્રજાનું લક્ષ્ય ખેંચવાનું છે. અમને પોતાને પણ ક્યાંયથી યથાર્થ હકીકત જાણવા મળી નથી એટલે વૈક્રિય શરીર અંગે વિશેષ શું લખી શકાય ?

સંગ્રહશીગ્રન્થના વિષય ઉપરથી અભ્યાસી વાચકોના મનમાં અનેક પ્રશ્નો છે તે સ્વાભાવિક છે. કેટલાંક પ્રશ્નો ઊભા કરીને તેનાં ઉત્તરો આપવાનો વિચાર મારો હતો પરંતુ તબીયતની વિષમ પરિસ્થિતિમાં હવે તે શક્ય નથી. અભ્યાસી પાસે જઈને શંકાનું સમાધાન કરી શકાશે. જેન સાહિત્યમંદિર, પાલીતજ્ઞા



## ભૂગોળ-ખગોળમાં ખાસ વિશિષ્ટ રસ ધરાવતા વાચકોને !

અહીં દીર્ઘ પ્રસ્તાવના પૂરી કરી અને હવે વૈજ્ઞાનિક દેષ્ટિએ ભૂગોળ-ખગોળની શું પરિસ્થિતિ છે અને જૈન ભૂગોળ-ખગોળની શું પરિસ્થિતિ છે, તે માટે ખાસ વાંચવા-જાણવા જેવા જરૂરી લેખો અહીં છાપ્યા છે તે જુઓ.

## [ 56 ]

# ત્રીજી આવૃત્તિ અંગે કંઈક

પરમપૂજ્ય આચાર્ય શ્રી વિજય યશોદેવસૂરિજી મહારાજે દીક્ષા ગ્રહજ્ઞ કર્યા બાદ ૧૮ વર્ષની નાની ઉમ્મરે બૃહત્ સંગ્રહજ્ઞી ગ્રન્થનો વિસ્તારથી અનુવાદ કર્યો હતો. તે ગ્રન્થનો પ્રચાર ચતુર્વિધ સંઘમાં સારો થવા પામ્યો અને તેની બીજી આવૃત્તિનું પ્રકાશન વિ. સં. ૨૦૪૯માં થયું અને વિ. સં. ૨૦૫૩ના પ્રારંભમાં પૂર્ણ થઇ. આ પાઠયપુસ્તક હોવાથી તેની માંગ ચાલુ જ છે અને ભાવિમાં પણ રહેવાની અને ત્યારે ન મળે તો શં ?

માટે જૈનસંઘના અભ્યાસીઓના હિતમાં પૂજ્યશ્રીની પ્રેરણાથી ભારે ખર્ચે એક પુષ્ટયવાન જ્ઞાનપ્રેમી આત્માના સહકારથી ત્રીજી આવૃત્તિ ઓક્સેટ પદ્ધતિએ પ્રકાશિત થઇ રહી છે. છેલ્લા બે વર્ષમાં તેની માંગ પણ સારા પ્રમાણમાં ચાલુ છે પણ ત્રીજી આવૃત્તિની સંખ્યા મયીદિત છે. ઓફ્સેટ પધ્ધતિમાં કમ્પોઝ, ટાઇપ, કાગળ, છાપકામ વગેરેનું આકર્ષણ સુંદર હોવાથી અભ્યાસીઓને આ આવૃત્તિનું પ્રકાશન સંતોષકારક અને ગમે તેવું બન્યું છે.

ત્રીજી આવૃત્તિનું છાપકામ શરૂ થતા પહેલાં નાદુરસ્ત તબિયતના કારણે મુંબઈ--વાલકેશ્વર બિરાજમાન પરમ પૂજ્ય યુગદષ્ટા આચાર્યશ્રી **વિજય યશોદેવસૂરીલરજી** મહારાજના શુભાશીર્વાદ પ્રાપ્ત થતાં આ કાર્યનો પ્રારંભ કર્યો અને તેઓશ્રીનું સતત માર્ગદર્શન મળતું રહ્યું, જેથી આ પ્રકાશન આકર્ષક અને સુંદર થવા પામ્યું છે.

આ પુસ્તકની ત્રીજી આવૃત્તિમાં પૂ, પં. મુનિશ્રી વાચસ્પતિવિજયજી મ., પૂ, મુનિશ્રી જયભદ્રવિજયજી તથા આ પુસ્તકના પ્રૂફો જોવા વગેરેની તમામ જવાબદારી સંભાળી રહેલા પૂ, સાધ્વીજી શ્રી પુનિતયશાશ્રીજી અને તેમના ગુરૂણીજી પૂ, સાધ્વીજી શ્રી પુષ્પયશાશ્રીજીને પણ ખૂબ ધન્યવાદ ઘટે છે. આ પુસ્તકનું છાપકામ કરી આપનાર ધર્માત્મા શ્રી જ્ઞાનચંદજીના સુપુત્ર શ્રી નીરજ તથા નિલય તથા પાલીતાજ્ઞાથી સોનગઢ દરરોજ પ્રૂફો લાવવા-લઈ જવાનું કાર્ય કરનાર ધર્માત્મા શ્રી રોહિતભાઈ તેમજ અનેક રીતે સહકાર આપનારા મહાનુભાવોનો પજ્ઞ આભાર માનીએ છીએ.

હવે આવું ખર્ચાળ પ્રકાશન ભાવિમાં થવું દુશકય બનશે એમ લાગવાથી ભાવિ વિદ્યાર્થીઓના હિતને લક્ષ્યમાં રાખીને ત્રીજી આવૃત્તિનું પ્રકાશન કર્યું છે.

--પ્રકાશકો

## [ &e ]

## પ. પૂ. સાહિત્યસપ્રાટ, સાહિત્યક્લારત્ન, રાષ્ટ્રસંત ધર્મ-સંસ્કૃતિ અને કલાના સંવર્ધક, જીવનક્લાધર, સમર્થ સમાજસેવી, આ સંગ્રહશી ગ્રન્થના ભાષાંતરકાર, સાધુવર આચાર્ય શ્રી વિજય યશોદેવસૂરીશ્વરજી મ. સા. ની સંક્ષિપ્ત યશોગાથા

ગુજરાતની રત્નભૂમિએ પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં એવી મહાન વિભૂતિઓ જન્માવી છે કે જેમણે પોતાનાં કાર્યક્ષેત્રે વિશ્વના તખ્તા સુધી વિસ્તાર્યા હોય, જેમનાં કીર્તિકળશો યાવચ્ચંદ્ર દિવાકરી ઝળહળી રહ્યાં હોય, જેમની સિદ્ધિઓ સ્થળકાળથી પણ અમર બની ગઇ હોય એવા ધર્મશૂર અને કર્મશૂર મહામનાઓથી ગુર્જરીમાતાનું કીર્તિમંદિર શોભી રહ્યું છે, એવા ગૌરવવંતા કીર્તિમંદિરનો એક સુવર્ણ કળશ છે પૂજ્યપાદ આચાર્ય શ્રી વિજય **યશોદેવસૂરીશ્વરજી મહારાજ.** આ મહાન વિભૂતિ માત્ર જૈન શાસનના ઇતિહાસમાં જ નહીં પરંતુ ગુજરાતના ગૌરવવંતા ઇતિહાસમાં નોંધપાત્ર સીમા ચિહ્ન છે. એ મહાન ત્યાગી, જ્ઞાની, સંત. તપસ્વી અને પ્રભાવક સાધુ છે તેમજ સાહિત્ય અને કલાના પ્રખર અને પરમ ઉપાસક પણ છે. પૂજ્યશ્રીનું બહુવિધ ક્ષેત્રોમાં અમૂલ્ય અને અવિસ્મરશીય પ્રદાન છે અને એ તેઓશ્રીની ભવ્ય યશગાથા સમાન છે.

તેમનો જન્મ ઐતિહાસિક નગરી દભવિતી (ડભોઇ)માં વિ. સં. ૧૯૭૨ના પોષ સુદિ બીજના તા. ૭-૧-૧૯૧૬ના દિવસે થયો હતો. પિતાનું નામ નાથાલાલ વીરચંદ અને માતાનું નામ રાધિકાબાઇ હતું. તેમનું સંસારી નામ જીવણલાલ હતું. તેઓ જ્ઞાતિએ વીશા શ્રીમાળી હતા. જીવણલાલે જન્મ પહેલાં જ પિતાની શીળી છાયા ગુમાવી અને પાંચ વર્ષની ઉમ્મરે માતાનો વાત્સલ્ય ભર્યો ખોળો ગુમાવ્યો. તેમનો ઉછેર મોટાભાઇ નગીનભાઈએ કર્યો. પાંચ વર્ષની વયે ધાર્મિક પાઠશાળામાં અભ્યાસ શરૂ કર્યો. નવ-દશ વર્ષની વયે ધર્મશિક્ષણ ઉપરાંત સંગીત કલામાં પણ વિશેષ અભિરૂચિ જન્મવાથી સંગીતશાળામાં પણ જવા લાગ્યા. ભારતરત્ન કૈયાજખાનના ભાષ્ટ્રેજ શ્રી ગુલામ રસૂલખાં પાસે સંગીતનો અભ્યાસ કર્યો. હારમોનિયમ, ફીડલ, સિતાર, સારંગી, બંસરી, તબલાં વગેરે વાઘો અને સાલીસથી વધુ રાગ-રાગિણીઓ નોટેશન સાથે બાર વરસની નાની ઉંમરમાં શીખીને સંગીતકળામાં વિશારદ બન્યા. સંગીતની પરીક્ષાઓ પણ પસાર કરી. ઉપાધ્યાય શ્રી સકલચંદ્રજી મહારાજ કૃત સત્તરભેદી પૂજાઓ સંગીતની ઉચ્ચક્ષાની ક્લિપ્ટ ૩૫ રાગ-સાગિણીઓમાં અવતારીને શીખી લીધી. સુંદર અને મધુર કંઠ તો ઇશ્વરદત્ત હતો જ, એમાં શાસ્ત્રીયતાનો ઉમેરો થતાં જીવણભાઇ ધાર્મિક ઉત્સવોમાં અતિ પ્રિય બની ગયા. તેમને નૃત્યકલા પ્રત્યે પણ ઘણું આકર્ષણ હતું. ટૂંક સમયમાં એમાં પણ કુશળતા પ્રાપ્ત કરી હતી અને જન સમુદાયમાં તેનું પ્રદર્શન કરી લોકોને મંત્રમુગ્ધ કર્યા હતા.

જીવણલાલમાં ધર્મ અને કલાના વિશેષ અભ્યાસથી ઉત્તમ સંસ્કારોનો આવિર્ભાવ થયો હતો. એમાં જ્ઞાની અને તપસ્વી સાધુઓનો સમાગમ થવા લાગ્યો. સં. ૧૯૮૪માં પૂ. આ. શ્રી વિજય મોહનસૂરીશ્વરજી મહારાજ, પૂ. ઉપાધ્યાય શ્રી પ્રતાપવિજયજી મહારાજ, મુનિવર્ય શ્રી ધર્મવિજયજી મહારાજ વગેરે સાધુ સમુદાયનું ડભોઇમાં ચાતુમાંસ હતું. તેઓશ્રીના સમાગમમાં જીવણલાલને વૈરાગ્યની ભાવના જાગી. સં. ૧૯૮૫ના પોષ માસમાં પૂ. ગુરુદેવો વિહાર કરીને વડોદરા પધાર્યા. તે વખતે પાંચ મહિનામાં સત્તર વખત જીવણલાલ ડભોઇથી વડોદરા આવ્યા. મોટાભાઇની સંમતિ મળે તેમ ન હતી. અંતે ગુરુદેવો વડોદરાથી છાણી પહોંચ્યા, ત્યારે જીવણલાલ ખાનગી રીતે છાણી પહોંચ્યા, અને અષાઢ સુદી ૧૦ના દિવસે થોડા માણસોની ઉપસ્થિતિમાં દીક્ષા અંગીકાર કરી. તે સમયે તેમનું નામ મુનિશ્રી જિનેન્દ્રવિજયજી રાખવામાં આવ્યું હતું. ડભોઇ આ વાતની

## [ 00 ]

જાજ્ઞ થતાં મામલો કોર્ટમાં પહોંચ્યો. બાર વર્ષના બાળકને વાલીની સંમતિ વિના દીક્ષા આપવી એ ગુનો છે એમ ફેંસલો આવ્યો અને મુનિરાજને મોટાભાઇ નગીનભાઇને હવાલે કરવામાં આવ્યા. પરંતુ જીવજ્ઞલાલની ભાવનામાં જરાય ઓટ આવી નહીં. છ મહિના ઘેર રહીને વળી ભાગ્યા. પૂ. ગુરુદેવને ખંભાતમાં મળ્યા. ત્યાંથી ગુરુદેવ સાથે વિહાર કરીને પાલીતાજ્ઞા આવ્યા અને સંસારીપજ્ઞામાં ગુરુદેવ સાથે રજ્ઞશી દેવરાજની ધર્મશાળામાં ચોમાસું રહ્યા. પૂ. ગુરુદેવ પાસે ધાર્મિક અભ્યાસ શરૂ કર્યો. ત્રણ દિવસમાં ૩૫૦ ગાથાનું પક્ષ્મીસૂત્ર કંઠસ્થ કર્યું. દશ દિવસમાં મોટી સંગ્રહણીની ૩૪૮ ગાથા કંઠસ્થ કરી. હજુ દીક્ષા માટે અનુકૂળતા મળતી ન હતી.

અન્તે સં. ૧૯૮૭ના વૈશાખ સુદિ ત્રીજ અક્ષયતૃતીયાના મંગલ દિવસે શત્રુંજય ગિરિરાજ ઉપર દાદાના દર્શન કરી, રોહીશાળે ઉતરી ઘોડાગાડી દ્વારા કદમ્બગિરિ પહોંચ્યા. ગુરુદેવ શ્રી ધર્મવિજયજી મહારાજ પણ કદમ્બગિરિ પહોંચ્યા. તીર્થની તળેટીમાં વાવ પાસે આજુ બાજુના ગામના આગેવાન શ્રાવકોની હાજરીમાં મુનિશ્રી ધર્મવિજયજી મહારાજે બંને વડીલ ગુરુદેવોના આશીર્વાદ સાથે જીવણભાઇને ભાગવતી દીક્ષા આપી અને પૂ. આ. શ્રી વિજય મોહનસૂરીસરજી મહારાજના પટ્ટશિષ્ય ઉપાધ્યાય શ્રી પ્રતાપવિજયજી મહારાજના શિષ્ય મુનિશ્રી ધર્મવિજયજી માહારાજના શિષ્ય મુનિશ્રી યશોવિજયજી નામે જાહેર કર્યા. આમ તેઓશ્રીને બીજી વાર દીક્ષા લેવી પડી પણ પંદર વર્ષની કુમળી વયે બીજી વાર દીક્ષા લેવા સુધીના અડગ નિશ્વયનો અંતે વિજય થયો એ નોંધપાત્ર ઘટના છે.

દીક્ષા ગ્રહણ કરીને પૂજ્યશ્રી પૂ, ગુરુદેવની નિશ્રામાં શાસ્ત્રાભ્યાસ અને કિયાઓમાં નિપુણતા પ્રાપ્ત કરવા લાગ્યા. પ્રકરણ ગ્રન્થો, આગમ, વ્યાકરણ, ન્યાય, સાહિત્ય આદિ સર્વ ક્ષેત્રોમાં અપૂર્વ સંપ્રાપ્તિ કરીને વિદ્વાન તરીકે પંકાવા લાગ્યા. અવિરામ અને અવિરત પુરુષાર્થ વિજયશ્રીને વરાવે છે. મુનિશ્રી યશોવિજયજીમાં અપૂર્વ પ્રતિભા તો હતી જ, એમાં અપ્રતિમ સાધના-આરાધનાનો ઉમેરો થયો. પરિણામે પૂજયશ્રીમાં સર્જનાત્મક અને ચિંતનાત્મક શક્તિઓ વિકસવા માંડી. થોડા સમયમાં જ સાહિત્યક્ષેત્રે કુમકુમ પગલીઓ પાડી દીધી. સંગ્રહણીસૂત્ર જેવા સુપ્રસિદ્ધ મહાન અને દળદાર ગ્રન્થનો અનુવાદ આપીને પોતાની વિદ્વત્તાનો પુરાવો આપ્યો. દીક્ષા લીધી તેના ત્રીજા વરસે યુવાનોના આગ્રહથી વેરાવળમાં જાહેર વ્યાખ્યાન કર્યું હતું. અને તે વ્યાખ્યાન મુદ્ધિત કરીને ભારતભરમાં મોકલવામાં આવ્યું હતું જે ખૂબ આદરને પાત્ર થયું હતું.

આગળ જતાં પૂજ્યશ્રી જૈન સાહિત્ય ઉપરાંત શિલ્પ, જ્યોતિષ. સ્થાપત્ય, ઇતિહાસ, મંત્ર શાસ્ત્ર, યોગ આદિના ઉત્કૃષ્ટ અભ્યાસી બન્યા. તેઓશ્રીની વિદ્વત્તા સર્વતોમુખી બની રહી અને અનેક જૈન-જૈનેતર વિદ્વાનો, કલાકારો, કાર્યકર્તાઓ, રાજકારશીઓમાં આદરણીય અને આકર્ષણનું કેન્દ્ર બની ગયા. દીક્ષા લીધા પછી સાત વર્ષે એટલે કે માત્ર બાવીશ વર્ષની ઉમ્મરે તેઓશ્રીની વિદ્વત્તાથી પ્રભાવિત થઇ પાલીતાણાના ઠાકોર સાહેબ શ્રી બહાદુરસિંહજી તથા દીવાન શ્રી માનસિંહજીએ પૂજ્યશ્રીને હવામહેલમાં પગલાં કરવા નિમંત્ર્યા હતા. ત્યારપછી સં. ૧૯૯૪માં રાજકોટના ચાતુમસિ દરમિયાન ગોંડલ યુવરાજ, બીલખા નરેશ, જેતપુર–સાયલાના રાજવી, થાણા–દેવળીના દરબાર, રાજકોટ નરેશ વીરાવાળા વગેરેએ પૂ. મુનિજીના દર્શન કરી, વાતચીત કરી વાસક્ષેપ લીધો હતો. ગોંડલના મહારાજા સર ભગવતસિંહજીએ પોતાની કોશ–કચેરીનું નિરીક્ષણ કરવા નિમંત્રણ આપ્યું હતું. કોશની વ્યાપક પ્રવૃત્તિમાં જૈનધર્મ વિધેની માહિતી ઉમેરવાની વિનંતી કરતા 'ભાગવત–ગોમંડળ' માટે મુનિશ્રીએ લખેલા ૮૦૦ પાનાં અને ચિતરેલાં ૬૦ ચિત્રો તાત્કાલિક ઉપલબ્ધ કરી આપ્યાં હતાં. આ સમયે મુનિશ્રીની વય માત્ર બાવીશ વર્ષની હતી. ત્યારપછી વડોદરા નરેશ શ્રી પ્રતાપસિંહરાવ ગાયકવાડના

## [ 69 ]

મહારાશી શાન્તાબાઇ પરિવાર સાથે કોઠીપોળમાં નંદીશ્વરદ્વીપની રચનાના દર્શનાર્થે આવ્યા હતા અને મુનિશ્રીના દર્શન કરી આશીર્વાદ લીધા હતા. વડોદરાનું રાજકુટુંબ જૈનમંદિરમાં પધાર્યાનો આ પહેલો પ્રસંગ હતો.

## 🕸 આશીર્વાદ માટે પધારેલ મહાનુભાવો 🏶

રાજાશાહી પછી લોકશાહી આવી, અશુભ કર્મના ઉદયે સ્વાસ્થ્ય નાની ઉમ્મરથી જ અસ્વસ્થ રહેતું હોવાથી મુનિશ્રીનું વિહાર ક્ષેત્ર ગુજરાત-મહારાષ્ટ્ર પૂરતુ સીમિત રહ્યું. તે દરમિયાન અનેક રાજકીય નેતાઓ પૂજ્યશ્રીના દર્શને આવી ગયા છે. ભૂતપૂર્વ રાષ્ટ્રપતિ શ્રી વી. વી. ગીરી, ભૂતપૂર્વ વડાપ્રધાનો શ્રી મોરારજીભાઇ દેસાઇ, શ્રી ગુલઝારીલાલ નંદા, શ્રી વી. પી. સિંઘ, શ્રી ચંદ્રશેખર, ગુજરાતના ભૂતપૂર્વ રાજ્યપાલ શ્રી આર. કે. ત્રિવેદી, ગુજરાતના ભૂતપૂર્વ મંત્રીઓ સર્વશ્રી બાબુભાઇ જશભાઇ પટેલ, શ્રી હિતેન્દ્ર દેસાઇ, શ્રી છબીલદાસ મહેતા, શ્રી ચીમનભાઇ પટેલ, શ્રી માધવસિંહ સોલંકી, તેમજ શ્રી નરહરી અમીન, શ્રી દલસુખભાઇ ગોધાશી, શ્રી શશીકાંત લાખાશી, શ્રી પોપટલાલ વ્યાસ, શ્રી શક્તિસિંહ ગોહિલ, શ્રી રતુભાઇ અદાશી, શ્રી રસીકભાઇ પરીખ, શ્રી નવલભાઇ શાહ, શ્રી જસવંત મહેતા, શ્રી કાંતિલાલ ધીયા, શ્રી વિજયકુમાર ત્રિવેદી, શ્રી મકરંદ દેસાઇ, શ્રી દલસુખભાઇ પટેલ તેમજ મહારાષ્ટ્રના ભૂતપૂર્વ રાજયપાલ શ્રી પ્રકાશજી, ભૂતપૂર્વ મુખ્ય પ્રધાન શ્રી યશવંતરાવ ચૌહાશ, શ્રી શંકરરાવ ચૌહાણ, શ્રી વાનખેડે, શ્રી કન્નવરમ, શ્રી મધુકર દેસાઇ, એસ કે પાટીલ, મધ્ય પ્રદેશના મુખ્યમંત્રીશ્રી સંકરરાવ ચૌહાણ, શ્રી વાનખેડે, શ્રી કન્નવરમ, શ્રી મધુકર દેસાઇ, એસ કે પાટીલ, મધ્ય પ્રદેશના મુખ્યમંત્રીશ્રી સંદરલાલ પટવા, તેમજ સરોજીની મહિધી, સુશીલાબેન નાયર, વિજયસિંહજી નાહર તેમજ હાલના મહારાષ્ટ્રના મુખ્યપ્રધાન અને શિવસેનાના આગેવાન શ્રી મનોહર જોષી પણ તેમના રાજકીય શેત્રે મંડાણ થયા ત્યારે આજથી ૨૦ વર્ષ પહેલાં પૂજ્યશ્રીના દર્શનાર્થે બધારેલ હતા. આ ઉપરાંત અનેક અન્ય રાજકીય પુરુષો પૂજ્યશ્રીના દર્શન તથા આશીવાદ માટે પધારેલ અને ધર્મ તથા રાષ્ટ્રની ચરીઓ કરી હતી.

વળી મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાયના કેટલાક આચાર્યો તથા મુનિવર્યો પણ પૂજયશ્રી પ્રત્યે સારો આદરભાવ ધરાવે છે. ભૂતકાળમાં પૂ. શાસનસપ્રાટ શ્રી વિજય નેમિસ્ડીશ્વરજી મહારાજ તથા આગમોદ્વારક શ્રી સાગરાનંદસુરીશ્વરજી મહારાજનું સાંનિધ્ય તો પૂજયશ્રીએ ઘણો સમય ભોગવ્યું હતું. આગમમંદિરના આયોજનમાં પૂજ્યશ્રી નિકટના માર્ગદર્શક રહ્યા હતા. પૂ. શાસનસમ્રાટના શિષ્ય સમુદાયમાં પણ પૂજ્યશ્રીનું આદરભર્યું સ્થાન હતું. મુનિ યશોવિજયજીમાં સંઘભાવના. ઉદાત્તતા, આત્મીયતા, મધુરતા અને વિશાળતા અપૂર્વ છે, તેથી સર્વ આચાર્યો અને સાધુ મહારાજો પૂજ્યશ્રીને પ્રેમથી અને નિખાલસતાથી મળે છે. પૂ. આ. શ્રી વિજય રામચંદ્રસુરીશ્વરજી મહારાજ, સ્વ. પૂ. આ. શ્રી લબ્ધિસુરીશ્વરજી મ. સા., પૂ. આ. શ્રી દેવેન્દ્રસાગરસરીશ્વરજી મ. સા., પૂ. આ. શ્રી વલ્લભસૂરીશ્વરજી મ. સા., આગમપ્રભાકર શ્રી પુષ્ટ્યવિજયજી મહારાજ, પૂ. આ. શ્રી ભદ્રંકરસૂરીશ્વરજી મ., આ. શ્રી રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી ડહેલાવાલા, પૂ. આ. શ્રી મેરૂપ્રભસૂરીશ્વરજી, પૂ. આ. શ્રી ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી, મુનિપવર શ્રી જંબુવિજયજી મહારાજ ઉપરાંત સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના વિદ્વાન આચાર્ય શ્રી આનંદઋષિજી, શ્રી પુષ્કરમુનિજી, શ્રી દેવેન્દ્રમુનિજી, તેરાપંથી સંપ્રદાયના પ્રધાન આચાર્યશ્રી તુલસીજી, શ્રી નથમલજી, શ્રી રાકેશમુનિજી તેમજ અચલગચ્છ, પાયચંદગચ્છ, ત્રિસ્તુતિકગચ્છના આચાર્યો-પદસ્થો આદિ પુજ્યશ્રીના સંપર્કમાં આવી તેઓશ્રી પ્રત્યે આદરભાવ રાખે છે. ખ્યાતનામ આચાર્ય શ્રી સુશીલમુનિજી વરસોથી પુજ્યશ્રી પ્રત્યે હાર્દિક અનુરાગ ધરાવે છે. પ્રખર વકતા શ્રી ચિત્રભાનુજી પણ પુજ્યશ્રીને મળતા રહ્યા છે. પુજ્યશ્રીએ જૈનેતર સમાજમાં પણ ખૂબ જ ચાહના પ્રાપ્ત કરેલ છે, અનેક ધાર્મિક સામાજીક અગ્રણીઓ પૈકી હિન્દુ ધર્મના પ્રથમ પંક્તિના વિદ્વાન સંન્યાસી શ્રી»અખંડાનંદ સરસ્વતીજી તથા સુપ્રસિદ્ધ શ્રી દીક્ષિતજી મહારાજ, શ્રી મોરારી બાપુ, તેમજ દેશભરના અનેક રાજ્યોની યુનિવર્સિટીના ચાન્સલેસરો, દાદા ભગવાન, આચાર્ય

## [ 02 ]

રજનીશજી તેમજ અત્યંત નિકટતા અને આત્મીયતાને વરેલા તાંત્રિકવર્ય શ્રી ચંદ્રાસ્વામી, શ્રી મહામંડળેશ્વર તેમજ અનેક નામી અનામી ધર્માત્માઓ સાથે ચર્ચા-વિચારણા અને મુલાકાત થયેલ છે.

સાક્ષરોમાં કાકા સાહેબ કાલેલકર, રમણલાલ વ. દેસાઇ, જયભિખ્ખુ, મનુભાઇ પંચોલી, ભોગીલાલ સાંડેસરા, મોહનલાલ ધામી, અગરચંદજી નાહટા, ભંવરલાલજી નાહટા, ડૉ. રમણલાલ સી. શાહ વગેરે અનેક મહાનુભાવોએ પૂજ્યશ્રી સાથે ભિન્ન ભિન્ન વિષયે ચર્ચા--વિચારણા કરી છે.

એ જ રીતે જૈન સમાજના વિવિધ ફિરકાના આગેવાનો શેઠ શ્રી કસ્તુરભાઇ લાલભાઇ, શ્રી શાહુ શાંતિપ્રસાદજી, શાહુ શ્રેયાંસપ્રસાદજી, ચીમનભાઇ ચકુભાઇ, ખીમચંદભાઈ વોરા, દુર્લભજી ખેતાણી, રતિભાઇ ચંદેરીયા (લંડન-સ્થિત), શ્રેશિકભાઇ, દીપચંદભાઇ ગાર્ડી, શ્રી હરખચંદજી નાહટા વગેરે અવરનવર મળીને શાસન કાર્યોમાં માર્ગદર્શન પ્રાપ્ત કરતાં રહ્યાં હતા અને કરે છે.

પૂજ્યશ્રી સંગીત, નૃત્ય, શિલ્પ, સાહિત્ય આદિ કળાઓમાં ઊંડી સૂઝ ધરાવે છે તેથી અનેક કલાકારો પૂજ્યશ્રીના સંપર્કમા આવતા રહે છે. અને માર્ગદર્શન તેમજ આશીવદિ પ્રાપ્ત કરતા રહે છે. એવા મહાનુભાવોમાં કલ્યાજ્ઞજી આશંદજી, મહેન્દ્ર કપુર, મન્નાડે, મુકેશ, પુરુષોત્તમ ઉપાધ્યાય, દેવેન્દ્રવિજય પંડિત, શાંતિલાલ શાહ, અવિનાશ વ્યાસ, માસ્તર વસંત, પિનાકીન શાહ, વાણી જયરામ, કૌમુદી મુનશી, હંસા દવે, કમલેશકુમારી; મનુભાઇ ગઢવી, કૈલાસ પંડિત, મનહર ઉધાસ, પંકજ ઉધાસ આદિ ગણાવી શકાય. 'જૈન સંસ્કૃતિ કલાકેન્દ્ર' તરફથી ધાર્મિક ગીત–સંગીતની રેકોર્ડઝ તૈયાર કરવામાં આ સમાગમો થયા છે. પ્રસિદ્ધ ગાયક અને ગીતકાર પ્રદીપજી, શોક–સામ્રાજ્ઞી મીનાકુમારી અને પદ્મશ્રી નરગીસ આદિએ પૂજ્યશ્રીની મુલાકાતો લઇને આનંદ વ્યક્ત કર્યો છે. શિલ્પ અને સ્થાપત્યકલાના જ્ઞાતાઓ પણ પૂજ્યશ્રીના સંપર્કમાં રહ્યા છે. પ્રભાશંકરભાઇ, નર્મદાશંકરભાઇ, અમૃતભાઇ, નંદલાલભાઇ વગેરે પૂજ્યશ્રી સાથે સારો પરિચય ધરાવે છે.

**અષ્ટગ્રહયુતિ અને જનસંપર્ક** : વિશાળ જન સંપર્કને પરિષ્ટામે પૂજ્યશ્રી અનેક મહોત્સવો સહેલાઇથી ઉજવી શકયા છે. અનેક મહાન કાર્યો સરળતાથી સાધી શકયા છે. અષ્ટગ્રહયુતિ વખતે મુંબઇ મહાનગરમાં વિશ્વશાંતિ જૈન આરાધના સત્રનો દશ દિવસનો ભવ્ય સમારોહ થયો. એ વખતે નીકળેલા વરઘોડામાં એક લાખ લોકોએ ભાગ લીધો હતો. આખા મુંબઇ શહેર પર મંત્રિત જળની વર્ષા હેલીકોપ્ટર વડે કરવામાં આવી હતી.

રાષ્ટ્રની સેવાનું અદ્વિતીય કાર્ય : રૂા. ૧૭ લાખનું સોનું રાષ્ટ્રને અર્પજ્ઞ : રાષ્ટ્રને સુવર્ણ પુરું પાડવાની હાકલ પડતાં, પૂજ્યશ્રીના આયોજનને લીધે ત્રજ્ઞ દિવસમાં ૧૭ લાખનું સોનું એકઠું થયું હતું અને ગૃહપ્રધાન શ્રી ગુલઝારીલાલ નંદાને આઝાદ મેદાનમાં લાખો માજ્ઞસોની મેદની વચ્ચે અર્પજ્ઞ કરાયું હતું. એક જૈન સાધુ માટે રાષ્ટ્રીય ભાવનાથી પ્રેરિત આ પગલું ઇતિહાસની અભૂતપૂર્વ ઘટના હતી. ભારત સરકાર આનાથી ખૂબ જ પ્રભાવિત થઇ હતી અને મુનિશ્રીને રાષ્ટ્રીય કક્ષાની પદવી આપવા માટે વિનંતિ કરી હતી. પરંતુ નિઃસ્પૃહી મુનિવરે તે સ્વીકારવાનો સ્પષ્ટ ઇન્કાર કર્યો હતો. તે પછી બીજા પાંચ લાખના સુવર્ણનો અર્પજ્ઞવિધિ લાલબહાદુર શાસ્ત્રીજી હસ્તક થવાનો હતો, પરંતુ લોકલાડીલા શાસ્ત્રીજીનું રશિયામાં અકાળ અવસાન થવાથી આ સમારંભ બંધ રહ્યો હતો. પાંચસો વર્ષના ઇતિહાસમાં જૈન સાધુમાં આવી રાષ્ટ્રીયતાનો આ વિરલ પ્રસંગ હતો.

તેઓશ્રીની આગવી પ્રતિભાને લીધે ઘણી સંસ્થાઓની સ્થાપના થઇ. ધર્મ, સંસ્કૃતિ, કલા અને સાહિત્યનાં ક્ષેત્રોમાં આ સંસ્થાઓ દ્વારા લાખો લોકોને પ્રેરણા મળી છે. પૂજ્યશ્રીની નિશ્રામાં ૩૩ વર્ષ પહેલાં જેનધર્મના જ્યોતિર્ધર મહામહોપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજના જીવન અને કાર્યોનાં ગુણાનુવાદ માટે **'યશોવિજયજી સારસ્વત સત્ર'** નામના અભૂતપૂર્વ, અજોડ અને અકલ્પનીય અતિભવ્ય જ્ઞાનોત્સવનું ડભોઇ ખાતે આયોજન કરવામાં આવ્યું હતું. આ પ્રસંગે તેમનાં પુસ્તકો પ્રકાશિત કરવા માટે 'યશોભારતી જૈન પ્રકાશન' નામની સંસ્થા સ્થાપવામાં આવી હતી. પૂજ્યશ્રીના અથાગ પ્રયત્નથી સંશોધિત અને સંપાદન કરેલા ઉપાધ્યાયજીના અપ્રાપ્ય એવા ૨૫ થી વધુ ગ્રન્થો સુલભ બન્યા છે.

જૈન સંસ્કૃતિના રક્ષણ સંવર્ધન માટે વાલકેશ્વરમાં 'જૈન સંસ્કૃતિ કલાકેન્દ્ર' ની સ્થાપના કરવામાં આવી. આ સંસ્થાને નવકારમંત્ર, પ્રાચીન સજઝાય, પદો આદિની રેકર્ડ્ઝ તૈયાર કરાવી ઘેર ઘેર જૈનધર્મની મધુર ભક્તિ સૂરાવલિ પહોંચાડી છે. 'જૈન ચિત્રકલા નિદર્શન' નામની સંસ્થાએ અઢી લાખના ખર્ચે ચાર રંગનું ૩પ ચિત્રોનું ભગવાન મહાવીરનું ચિત્રસંપુટ પ્રગટ કર્યું છે છેલ્લા દસકાથી ભગવાન મહાવીરની શાસ્ત્રીય કથાઓને ચિત્રોમાં અંકિત કરવાનો ભગીરથ પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે, અને આ માટે સિદ્ધહસ્ત ચિત્રકાર શ્રી ગોકુલદાસ કાપડિયાને અને રમણીકલાલ શાહને માર્ગદર્શન આપી રહ્યા હતા. આ અદ્દભુત સચિત્ર ગ્રન્થનું ભવ્ય પ્રકાશન તા. ૧૬-૪-૧૯૭૪ના રોજ થયું હતું. સુરતની મહાવીર હોસ્પીટલમાં પણ પૂજ્યશ્રીની પ્રેરણાથી ચિત્રો મૂકવામાં આવ્યાં. ૨૫૦૦ વર્ષનાં ઇતિહાસમાં ભગવાન મહાવીરનાં જીવનને મૂર્તરૂપ આપતાં ચિત્રો સૌ પ્રથમવાર જનતાને માણવા મળ્યા તેથી લોકોમાં અત્યન્ત આનંદ વ્યાપી ગયો. ભારતના મુખ્ય શહેરોમાં અને યુરોપ તથા અમેરિકાના જૈન મંદિરોમાં પણ આ ચિત્રોની અનુકૃતિઓ થઇ છે.

પૂજ્યશ્રીએ ભગવાન મહાવીરની ૨૫૦૦મી નિર્વાશ તિથિ ઉજવવામાં ભારત સરકારની રાષ્ટ્રીય સમિતિમાં સક્રિય ભાગ લીધો હતો અને 'જૈન ધ્વજ' અને 'જૈન પ્રતીક'નું આયોજન કર્યું હતું.

તેઓશ્રીએ જીવનમાં પદવીનો હંમેશા ઇન્કાર કર્યો છે. ભારત સરકારની ઇચ્છાનો તો ઇન્કાર કર્યો હતો, પરંતુ સકલ જૈન સમાજે **'સાહિત્યકલારત્ન'**ની પદવી આપવાની જાહેરાત કરી તેનો પણ નમ્રતાથી ઇન્કાર કર્યો. પૂજ્યશ્રીને કલાઓનું અદ્ભુત જ્ઞાન હોવા છતાં, નિઃસ્પૃહી અને નિરહંકારી વ્યક્તિત્વ એ જ એમના જીવનની મહાન સિદ્ધિ ગણાવી શકાય.

ધાર્મિક કાર્યોમાં પણ તેઓશ્રીની નિશ્રામાં અભૂતપૂર્વ સમારોહ થતા રહ્યા છે. સં. ૨૦૩૩ના મુંબઇથી શતુંજયનો છ'રી પાલિત સંઘ ૭૦૦ યાત્રિકો સાથે ૭૩ દિવસે પાલીતાણા પહોંચ્યો હતો. સં. ૨૦૩૪માં પાલીતાણાથી ગિરનારજીનો છ'રી પાલિત પદયાત્રા સંઘ નીકળ્યો હતો, જેમાં ૧૦૦૦ યાત્રિકો જોડાયા હતા, જે અન્તે ૨૫૦૦ની સંખ્યામાં યાત્રિકો થયા હતા અને જૂનાગઢ પહોંચતા ૨૪ દિવસ થયા હતા.

સં. ૨૦૩૩ અને ૨૦૩૪ના ચાતુમાંસ પાલીતાણામાં કર્યા હતા. સં. ૨૦૩૩ના ભાદરવા વદિ ૧૦ને દિવસે પાલીતાણાના યુવાન ભાવિક ધર્માત્મા શ્રી નંદલાલ દેવલુક સંપાદિત ૧૮૦૦ પાનાંનો દળદોર ગ્રંથ 'વિશ્વની અસ્મિતા' તે સમયના મુખ્યમંત્રી શ્રી બાબુભાઇ જશભાઇ પટેલના વરદ હસ્તે ઉદ્ઘાટિત કરવામાં પૂજ્યશ્રીનું માર્ગદર્શન પ્રાપ્ત થયું હતું.

'યુગદિવાકર' આ. શ્રી વિજય ધર્મસૂરીશ્વરજી મહારાજની પ્રેરણાથી પાલીતાણામાં શ્રમણીવિહાર અને શતુંજય હોસ્પીટલના કાર્યો થયાં છે, તેમાં પૂજ્યશ્રીનો સંપૂર્ણ સહયોગ સાંપડી રહ્યો છે.

બ્રહ્મતેજથી પ્રકાશિત વદન, જ્ઞાન અને કલાથી અંકિત સૌમ્ય દ્રષ્ટિ, ગંભીર અને મધુરવાણી, વિનયયુક્ત વ્યવહાર, સંયમ સૌરભથી મહેંકતું ચારિત્ર, અવિરામ અને અવિરત શાસન પ્રભાવનાથી શોભતા જીવનને લીધે પૂજ્યશ્રી ભારતના જ નહિ, પરંતુ વિશ્વ આખાના સર્વોત્કૃષ્ટ સાધુવર તરીકે ખ્યાત છે. સમગ્ર જૈન ઇતિહાસમાં **ન भूતો ન भविष्यતિ** એવો પ્રસંગ તેઓશ્રીના જીવનમાં જ બન્યો છે. આવો અનન્ય પ્રભાવ પાથરનાર

## [ 68 ]

આચાર્યશ્રીને આજે પણ પૂરા આદર સાથે પૂજનારાની સંખ્યા ઓછી નથી. ઇ. સન્. ૧૯૮૯ના વર્ષમાં એક ભક્તે ૫૮ લાખ રૂપિયા ગુરુચરણે ધર્યાનો અદ્ભુત બનાવ બન્યો,

**પૂજ્યશ્રીને આચાર્યપદપ્રદાન :** તા. ૪-૧૨-૧૯૭૮ને સોમવારનો દિવસ વિશ્વના ઇતિહાસમાં ખાસ કરી જૈન સમાજની ગૌરવગાથામાં સુવર્ણ અક્ષરે ટંકાઇ ગયો. જીવનમાં કોઇપણ પદવીનો હંમેશા ઇન્કાર કરી દૂર રહેનાર પૂજ્યશ્રીને ભગવાન મહાવીરસ્વામીની ૨૫૦૦મા નિર્વાણ મહોત્સવ પ્રસંગે રાષ્ટ્રીય પદ આપવાની હિલચાલ થયેલ, ૧૭ લાખનું સોનું દેશને ચરશે ધરતા રાષ્ટ્રને છાજે તેવી રીતે સન્માન અને પદવીની તેમજ અન્ય અનેક વખતે પદવી આપવાની વાતને નકારી કાઢનાર તેમજ ઇ. સન્. ૧૯૬૧માં પ્રવર્તક પદવીને ઇન્કાર કરનાર પૂજ્યશ્રીએ દાદાગુરુ પ્રતાપસૂરીશ્વરજીની અંતિમ ઇચ્છા તેમજ યુગદિવાકર આચાર્યશ્રી વિજય ધર્મસૂરીશ્વરજી મહારાજે માંદગીમાં આપેલ આજ્ઞાને શિરોમાન્ય કરી, આચાર્ય પદવી સ્વીકારવા અનુમતિ આપી. તા. ૪-૧૨-૭૮ના રોજ પાલીતાણામાં ગુજરાત સરકારના ૧૭ લાખના ખર્ચે તે વખતના વડાપ્રધાન શ્રીયુત્ મોરારજીભાઇના હસ્તે જાતે કાંતેલ ખાદીના કપડા (શાલ) ઓઢાડી આચાર્યપદ સમારોહ ઉજવાયો હતો. જે એક અદ્વિતીય, અજોડ અને અદ્વભૂત જૈનસમાજના ગૌરવસમો પ્રસંગ હતો.

આવા જૈન સમાજ અને ધર્મના મહાન ઉપકારી પૂજ્યશ્રીને આજથી એક વર્ષ પહેલા અષાઢ સુદી ૧૪ના રોજ અચાનક ગંભીર માંદગી આવી પડતા મુંબઇ હોસ્પીટલમાં દાખલ કરવા પડયા, પરંતુ યશનામી ડોકટરોની સુયોગ્ય ટ્રીટમેન્ટ, જૈન સમાજના આબાલ, યુવાન, વૃધ્ધો દરેકની દ્દયપૂર્વકની પૂજ્યશ્રી પ્રત્યેની લાગણી, ભાવના અને પ્રાર્થના તથા ધર્મમાં અતૂટ શ્રદ્ધાના કારણે આ ગંભીર માંદગીમાંથી બહાર આવ્યા.

તેઓશ્રીને પોષ સુદ-૨, સં. ૨૦૫૧ના રોજ ૮૦માં જન્મદિનના પ્રવેશ પ્રસંગે શાનદાર રીતે જન્મદિનની ઉજવણી સાથે સાહિત્યસમ્રાટની પદવીથી નમાજવામાં આવેલ.

તેમની રાષ્ટ્રભક્તિ અને રાષ્ટ્ર ભાવના અદ્વિતીય હતી. એક સંત કે સાધુ થઇ પોતાના આત્માનું જ કલ્યાણ કરવા સાથે સમગ્ર રાષ્ટ્રનું હિત તેમના હૈયે વસેલ. આ ભાવનાને મૂર્તિમંત કરવા તાજેતરમાં તા. ૨૭-૫-૯૫ના રોજ અ. ભા. સમગ્ર જૈન ચાતુમર્સિ સૂચી પ્રકાશન પરિષદના ઉપક્રમે યોજેલ જૈન એકતા સન્માન સમારોહ પ્રસંગે જૈનોના ચારેય ફિરકાઓ તરકથી પૂજ્યશ્રીને **''રાષ્ટ્ર સંત''**ની વિશિષ્ટ પદવીથી સન્માનિત જાહેર કરવામાં આવેલ. પરંતુ તેઓશ્રી આવા સન્માન સમારંભમાં કે જાહેરમાં ન આવે તેથી મુંબઇ જૈન પત્રકાર સંઘના ઉપક્રમે જૈનોના ચારેય ફિરકાઓના પ્રતિનિધિઓની ઉપસ્થિતિ સાથે તા. ૩૦-૫-૧૯૯૫ના રોજ મુંબઇના મેયર શ્રી આર. ટી. કદમની હાજરીમાં દાનવીર અને જૈન અગ્રણી શ્રીયુત દીપચંદભાઇ ગાર્ડીના વરદહસ્તે ''રાષ્ટ્ર સંત''નું બિરુદવાળું સન્માનપત્ર અર્પણ કરવામાં આવેલ. આ પ્રસંગે મુંબઇ જૈન પત્રકાર સંઘના પ્રમુખશ્રી નટવરલાલ એસ. શાહે પ્રાસંગિક પ્રવચનમાં પૂજ્યશ્રીની દીર્ઘકાળ પર્યન્તની રાષ્ટ્રસેવા અને ભાવનાને બિરદાવેલ. આ પ્રસંગે મુંબઇ જૈન પત્રકાર સંઘના માનદ મંત્રીઓ શ્રી દિનેશ વીરચંદ શાહ, શ્રી જયંતિલાલ એમ. શાહ, યુવા કાર્યકર્તાશ્રી પ્રશાંત ઝવેરી, જૈન અગ્રણીઓ શ્રી વસનજી લખમશી શાહ, શ્રી સી. એન. સંઘવી, શ્રી દામજીભાઇ એંકરવાલા શ્રી સી. જે. શાહ, શ્રી ભદેશ શાહ, શ્રી જ્યંત સી. શાહ વગેરે અનેક ઉપસ્થિત હતા.

આવા યુગપુરુષ, જૈનધર્મના તારક, પૂજ્ય યશોદેવસૂરીશ્વરજી મ. સા. પોતાના જીવનનો અમૂલ્ય ફાળો રાષ્ટ્ર, સમાજ અને ધર્મની પ્રગતિમાં આપી રહ્યા છે. તેમને અમારા કોટિ કોટિ વંદન.



# વિજ્ઞાન-સાયન્સને લગતી જૈન અભ્યાસીઓ માટે ખાસ જાણવા જેવી, થોડાક જરૂરી વિષયો અને વિગતોની નાનકડી ઋ લેખમાળા ઋ

૧. આ લેખમાળા ચતુર્વિધસંઘના ચારેય અંગના વિદ્યાર્થીઓ જરૂર વાંચે, જેથી તેમને ઘણો પ્રકાશ મળશે અને નવા નવા ખ્યાલો આવશે.

\*

ર. સમયના અભાવે હું વિજ્ઞાનનો પૂરતો અભ્યાસી થઇ શક્યો નથી છતાં લખવાનો તીવ્ર વેગ આવ્યો એટલે લખી નાંખ્યું છે. સંભવ છે કે ક્યાંક ક્યાંક હકીકતદોષ કે ક્ષતિ રહી પજ્ઞ હોય તો તે વાચકો સુધારી લે અને મને જજ્ઞાવે.

—યશોદેવસૂરિ

પાલીતાષ્ઠા સાહિત્યમંદિર તા. ૨-૫-૯૧

\*\*\*\*\*\*\*

## Jain Education International

## 

જૈન ભૂગોળ-ખગોળ તથા વૈજ્ઞાનિકોની ભૂગોળ-ખગોળ અંગે વિવિધ માહિતીઓ રજૂ કરતા અને વિજ્ઞાન વગેરેની અન્ય વિગતોની જાણકારી આપતા ઉપયોગી લેખો

(બીજી આવૃત્તિમાંથી ઉદ્ધૃત)

ભૂમિકા—સંગ્રહણીનું પ્રકાશન કરવાની આખરી તૈયારી ચાલતી હતી, ત્યાં એક વિચાર આવ્યો કે આપણા જૈન સાધુ-સાધ્વીજીઓને તથા કેટલાક શિક્ષિત શિક્ષકવર્ગમાં જૈન ભૂગોળ-ખગોળની બાબતમાં 'વિજ્ઞાન' ખરેખર શું કહે છે તે વિષયમાં જોઇએ તેવી જાણકારી હોતી નથી અને તેઓ વિજ્ઞાનની સાથે તુલના કે સુમેળ કરવા જાય, તો તેનો મેળ ક્યાંથી બેસે ?

વળી વિજ્ઞાનની કેટલીક જરૂરી પ્રાથમિક બાબતોનું જાણપણું થાય, વિજ્ઞાનના અકલ્પનીય આવિષ્કારો જાણીને જડ-પુદ્દગલનાં વૈશ્વિક ગહન રહસ્યો કેવાં કેવાં છે, પંચભૂત વગેરેનાં પુદ્દગલોની અને તેની પરાવર્તન અવસ્થાઓની કેવી કેવી અદ્ભુત-આશ્ચર્યજનક ઘટનાઓ છે, તેની કંઇક ઝાંખી થાય એ માટે મેં ભૂગોળ-ખગોળના જુદા જુદા વિષય ઉપર વાચકોને જરૂર ઉપયોગી થાય તેવા લેખો લખ્યા, તે બૃહત સંગ્રહશી ગ્રન્થની આ બીજી આવૃત્તિમાં ખાસ પ્રગટ કરીએ છીએ.

વિશ્વ અમાપ, અપરિમિત અને અત્યન્ત ગહન રહસ્યોથી ભરેલું છે. એમાં રહેલી સર્જનાત્મક કૃતિઓ તથા રચનાઓ પ્રત્યેક અજ્ઞુમાં કે કૃતિઓમાં ક્ષણે ક્ષણે પરાવર્તન પામે એ એક અજબગજબની રહસ્યમય બાબત છે. એના અતળ ઊંડાણનો તાગ કોઇથી લઇ શકાય તેમ નથી. વળી પૌદ્દગલિક પદાર્થની ચિત્રવિચિત્ર ચમત્કારિક લીલાઓ જાણવા મળે એ માટે આ લેખો લખ્યા છે.

બહુ ખેદની વાત એ છે કે હું આ બધા લેખો કટકે કટકે લખી શકયો, લખ્યા પછી લેખો બરાબર ચેક કરી શક્યો નહિ એટલે આ લેખોમાં કોઇ કોઇ વિષયો કે બાબતો બેવડાઇ ગયેલ હશે, વળી એકધારૂં લખાયું નથી એટલે એક્સરખું સંકલન અને વ્યવસ્થા જાળવી શકાશી નથી તે માટે દિલગીર છું.

⊛ ભવિષ્યમાં સમય મળે વિજ્ઞાન અને જૈનધર્મની વૈજ્ઞાનિક બાબતો સાથે આજના જ વિજ્ઞાનનો ક્યાં ક્યાં અને કેવી કેવી રીતે મેળ ખાય છે તે દર્શાવવા સાથે આજના વૈજ્ઞાનિકોએ પુદ્દગલ વિજ્ઞાન ઉપર કરેલી શોધો માટે લખવા વિચાર છે.

પાલીતાણા, ઇ. સન્ ૧૯૯૦

—યશોદેવસરિ

## 

[ 00 ]

## વૈજ્ઞાનિકોની માન્યતાવાળી પૃથ્વી અને જૈનશાસ્ત્રોની માન્યતાવાળી પૃથ્વી તેમજ તેને સ્પર્શતી બીજી કેટલીક બાબતો વિષે બંને પક્ષો શું કહે છે તેની ટૂંકમાં સ્થૂલ સ્થૂલ બાબતો જજ્ઞાવી છે.

**નોંધ**:— વિજ્ઞાન જે પૃથ્વીની વાત કરે છે તે જ પૃથ્વીની વાત જૈનશાસ્ત્રો કરે છે પશ બંનેની માન્યતા વચ્ચે આકાશ-પાતાળ જેટલું અંતર છે. વૈજ્ઞાનિકો પૃથ્વીને આકાશમાં અદ્ધર રહેલી. વળી તે ફરતી અને લગભગ દડા જેવી નહિ પણ હવે જમરૂખ કે નાસપતી આકાર જેવી <sup>૧</sup>ગોળ માને છે. જ્યારે જૈનશાસ્ત્રની ભૂગોળ એ પૃથ્વીની સાથે કરોડો માઇલની બીજી લાંબી પૃથ્વી જોડાયેલી છે એમ કહે છે. (જેનું નામ પહેલી નરક છે), અને એ પૃથ્વી પૂરી થયા પછી આકાશ-અવકાશ જરૂર આવે છે. જોડાયેલી સંયુક્ત પૃથ્વી આકાશમાં છે એમ જરૂર કહી શકાય. આથી એક વાત નિશ્ચિત સમજી લેવી કે જૈનોની પૃથ્વી બીજી પૃથ્વી સાથે જોડાયેલી છે. અને પૃથ્વી ફરતી નહિ પણ સ્થિર માને છે. જૈનો પૃથ્વીને ગોળ માનતા નથી. તે કેવી રીતે માને છે તે અંગે આ વિષયથી અણજાણ એવા સહુ માટે અને વિશેષ તો જૈન વિદ્યાર્થીઓને વાસ્તવિક પરિસ્થિતિની જાણ કરવા અહીં પ્રથમ લેખમાં જરૂરી વિગતો નીચે આપી છે.

### 🕸 અહીંથી મૂળ લેખ શરૂ થાય છે 🕸

વૈજ્ઞાનિકો જે પૃથ્વીની વાત કરે છે તે જ પૃથ્વીની વાત આપણે કરવાની છે, પણ બંને વચ્ચે જે ફરક છે તે ફરક આપણને ધ્યાનમાં રહે એ માટે અહીં જરૂરી વિગતો જણાવું છું. જો કે પૃથ્વી અને તેને સ્પર્શતી બાબતોમાં જૈન ભૂગોળ અને વિજ્ઞાન વચ્ચે એટલું બધું અંતર છે કે આપણી સાથે કશો મેળ ખાય તેમ નથી, એટલે એ અંગે કશું લખવાનું છે નહિ. અહીં તો ફક્ત વિજ્ઞાનની ભૂગોળનો જરૂરી ખ્યાલ આપી જૈનમાન્યતા શું છે તે જણાવી દઉં જેથી અભ્યાસીઓને ખૂબ જ સંતોષ થશે.

જૈનધર્મની દષ્ટિએ પૃથ્વી ગોળ નથી, તે પોતાની ધરી ઉપર ઘૂમતી નથી અને આકાશમાં ફરતી નથી પણ તે આકાશમાં સ્થિર રહેલી છે. જે પૃથ્વીને આકાશમાં માનીએ છીએ તે આકાશમાં જરૂર છે પણ પૃથ્વીની સાથે એક બીજી પૃથ્વી જોડાયેલી છે એમ આપણે માનીએ છીએ. પહેલી પૃથ્વી અને બીજી પૃથ્વી

૧. પૃથ્વી ચારેબાજુથી દડા જેવી ગોળ છે, તે વાત પશ્ચિમના વૈજ્ઞાનિકો ૫૦૦ વરસથી નિશ્ચિતપણે કહેતા રહ્યા હતા પણ આજથી ત્રીસેક વરસ પહેલાં વૈજ્ઞાનિકોએ સુધારો જાહેર કર્યો કે પૃથ્વી ઉપરના ભાગે સાવ ગોળ નથી, પરંતુ ઉપરનો થોડો ભાગ ઊંચો છે તેથી તે જમરૂખ જેવી છે. આમ વરસોથી સ્થાપિત થયેલો મત કેરવવામાં કારણ બન્યું નવું શોધાયેલું રોકેટ. રોકેટ જે સ્થળેથી છોડાય છે અને જે સ્થળેથી પસાર થાય છે એનું માપ અને ગણતરી વિશ્વનાં અનેક દેશોનાં યન્ત્રો નોંધતા હોય છે. અમેરિકાથી છૂટેલા રોકેટને પૃથ્વીના ઉપરના ભાગમાં થઇને નીચે ઉતરતા રોકેટની ગતિ માટે જેટલી ક્ષણો નિશ્વિત કરી હતી તેના કરતાં રોકેટ કંઇક વધારે ટાઇમ લીધો. તે પછી તે અંગે વિચારણા. સંશોધન કરતાં અંકે થયું કે રોકેટ થોડું ઊંચું ચઢીને નીચે ઉતર્યુ છે, એટલે નક્કી કર્યુ કે પૃથ્વી ઉપરથી સાવ ગોળ નથી પણ અણિયાળી છે.

\*\*\*\***\***\***\***\***\***\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## [ 06 ]

### પ્રથમ ઉત્તરધુવ અને દક્ષિણધૂવ વૈજ્ઞાનિકોએ ક્યાં આગળ માન્યા છે તે જોઇએ

જે પૃથ્વી આકાશમાં ગોળાકારે કરે છે તે પૃથ્વીના ઉપરના ભાગે બરાબર કેન્દ્રમાં **ઉત્તરધ્રવ**નું સ્થાન આવેલું છે. વળી એ જ દડા જેવી માનેલી પૃથ્વીના તદ્દન નીચલા ભાગે કેન્દ્રમાં **દક્ષિણધ્રવ**નું સ્થાન છે. ઉપરનું ઉત્તરધ્રુવનું સ્થાન જ્યાં પૂરૂં થાય છે ત્યાં પૃથ્વીની સમાપ્તિ થઇ જાય છે અને નીચેનું દક્ષિણધ્રુવનું સ્થાન જ્યાં પુરૂં થાય છે ત્યાં ત્યાંની પૃથ્વી સમાપ્ત થઇ જાય છે. આથી વૈજ્ઞાનિકો નિશ્વિતપણે માને છે કે ઉત્તરધ્રુવ પછી અને દક્ષિણધ્રુવ નીચે અને પૃથ્વીની બીજી બંને બાજુ એમ ચારે બાજુએ કરોડો-અબજો માઇલ સુધી અવકાશ-આકાશ જ છે. જેમ અત્યારે આપણે આકાશમાં બનાવટી દડા જેવો જંગી ગોળો લટકાવીએ એ રીતે જ આકાશમાં લટકતી કરતી પૃથ્વી રહેલી છે. આથી બંને ધ્રુવો પછી ઉપર નીચે વધારાની ધરતી લઇને આ પૃથ્વી કરતી નથી એ વાત તદ્દન સ્પષ્ટ થઇ જાય છે. જૈન વિજ્ઞાનમાં ધ્રુવની વાત નથી.

### હવે એની સામે જૈનશાસ્રોનું વિજ્ઞાન શું કહે છે તે આપશે જાણી લઇએ

જૈનશાસની ભૂગોળ નિર્વિવાદપણે એમ કહે છે કે વૈજ્ઞાનિકોની પ્રસ્તુત વાત તદ્દન ખોટી છે. ઉત્તરધ્રુવ આગળ ભલે પૃથ્વીની સમાપ્તિ માની છે પણ જૈનધર્મની દષ્ટિએ ઉત્તરધ્રુવથી આગળ અડધું ઉત્તર ભારત, તે પછી વૈતાઢય પર્વતથી લઇને મહાવિદેહક્ષેત્ર અને તે પછી ઐરવતક્ષેત્ર વગેરે એટલે લગભગ ૪૦૦ લાખ યોજન (૪ ગાઉનો એક યોજન માનીએ તો ૧૬૦૦ લાખ ગાઉ) લાંબી ગોળાકારે વિરાટ ધરતી પથરાએલી છે. આ વાત જૈનધર્મે માનેલા એક લાખ જંબૂદ્ધીપને અનુસરીને છે. જેમ ઉત્તરધ્રુવ પછી ૧૬૦૦ લાખ ગાઉ જેટલી લાંબી ઘરતી છે તેમ દક્ષિણધ્રુવ પછી પણ સેંકડો ગાઉ-માઇલની ધરતી વિદ્યામાન છે. દક્ષિણધ્રુવનું જે સ્થાન વૈજ્ઞાનિકોએ માન્યું છે તે જૈનધર્મની દષ્ટિએ ત્યાં આગળ પૃથ્વીની સમાપ્તિ નથી પણ ત્યાંથી સેંકડોના સેંકડો માઇલ સુધી પૃથ્વી પથરાએલી છે, અને તે પૃથ્વી પૂરી થયા પછી તરત જ જંબૂદ્ધીપને કરતો મોટો કિલ્લો આવે છે. એ કિલ્લાની ધરતી પૂરી થાય ત્યારે એક લાખ યોજન (ખરેખર તો ૪૦૦ લાખ યોજન) ના જંબૂદ્ધીપની મર્યાદા પૂરી થાય છે. ઉત્તરધ્રુવ તરકની ઉત્તરદિશાની ધરતી અબજોના અબજો માઇલની દરિયાઇ ધરતી છે. જ્યારે વૈજ્ઞાનિકોએ માનેલા દક્ષિણધ્રુવનું સ્થાન દક્ષિણ જંબૂદ્ધીપના છેડા ઉપર છે, એટલે પણ શેષ ધરતી ઉત્તરધ્રુવની ધરતીની અપેક્ષાએ બહુ ઓછી છે. આથી સમજી શકાશે કે જૈન ભૂગોળમાં ઉત્તરધ્રુવ કે દક્ષિણધ્રુવના સ્થાનની વાત જ આવતી નથી. જૈનધર્મની ભૂગોળની દષ્ટિએ ઉત્તરધ્રુવ કે દક્ષિણધ્રુવનું સ્થાન એ પૃથ્વીનો છેડો નથી, આ વાત વાચકોએ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવી ઘટે. જૈનોએ તો ૪૦૦ ગાઉના યોજનના હિસાબે ૪૦૦ લાખ યોજનના જંગો વિસ્તારવાળો ગોળાકારે જંબૂદ્ધીપ માનેલો છે. એ જંબૂદ્ધીપના ઉત્તર અને બીજી બાજી વાદ્વિણ્વના દક્ષિણના છેડા

### [ ७૯ ]

## 

### નીચેની વિગતો લોકો દારા તથા વૈજ્ઞાનિકો દારા જાહેરપત્રમાં રજૂ થએલી છે

**નોંધ**—જો કે આપશી ભૂગોળની પરિસ્થિતિના વિષય સાથે સીધી રીતે નીચે જણાવાતી વાતોનો સંબંધ નથી, પરંતુ આડકતરી રીતે નીચેના વિષયોને જાણવાની કોઇપણ વિદ્યાર્થી માટે અનિવાર્ય જરૂર છે.

### 🕸 દક્ષિણધુવનો પરિચય 🕸

અહીંયા દક્ષિણઘ્રુવ શું છે, ત્યાંની પરિસ્થિતિ શું છે, છ-છ મહિના સુધી આ ધરતી ઉપર દિવસ જ હોય છે રાત્રિ પડતી નથી અને છ-છ મહિના સુધી રાત્રિ જ હોય છે, સૂર્ય દેખાતો નથી. તો એ ધરતી કઇ કઇ છે ? કેવડી છે ? એ ધરતી ઉપર વસવાટ છે કે કેમ ? ત્યાં જઇ શકાય છે ખરૂં ? એ બધી બાબતોની થોડી ઝાંખી કરી લઇએ.

"ધરતી કૈપોના કારણે તથા કોઇ આકાશી ઘટનાના કારણે દક્ષિણધ્રુવની ધરતી બરફથી ઢંકાઇ ગઇ ન હતી તથા નિર્જન થઇ ગઇ ન હતી ત્યારે હજારો વર્ષ પહેલાં તે ધરતી વસ્તીથી કેવી ગાજતી હશે ? જ્યારે આજે આ ધરતી વિકસળ અને વેસન થઇ ગઇ છે. વારંવાર થએલા ભયંકર ધરતી કંપો, ઉલ્કાપાતો, વાવાઝોડાંઓ અને જાતજાતનાં હવામાનો વગેરેનાં કારણે સમગ્ર ધરતીના વિવિધ વિભાગો ઉપર કેવાં કેવાં પરિવર્તનો થયાં છે અને વિવિધ સ્થળોની કેવી ધરમૂળથી કાયાપલટ થઇ જાય છે. નગરો, શહેરો અને નદીઓ વગેરે હતું ન હતું કેવું થઇ જાય છે. જળ ત્યાં સ્થળ, સ્થળ ત્યાં જળ થઇ જાય છે. હિમાલય જેવા પહાડો ધરતી કંપા કારણે આખા ને આખા ધરતીમાં ઊતરી જાય છે. ધરતીમાં ઊતરી જઇને ધરતી કેવી સપાટ થઇ જાય છે, અને લાખો વરસ પછી (સાત પોઇન્ટથી વધુ પોઇન્ટ સુધીનો ધરતી કંપ થતાં) જમીનમાં ગરકાવ થઇ ગએલા જંગી પહાડો પાછાં કેવી રીતે બહાર આવી જાય છે. નવી-નવી નદીઓના જન્મ કેવી રીતે થાય છે તેની રોમાંચક આનંદજનક વિગતો જાણવા જેવી છે.

#### અષ્ટાપદ પર્વત ક્યાં ?

આપણો અષ્ટાપદ પર્વત કયાં ? જૈનસમાજમાં આ સળગતો પ્રશ્ન છે. ઝાષભદેવ હિન્દુઓના પણ એક અવતારી ભગવાન છે એટલે શિવ-ભાગવત પુરાણોમાં એમની છૂટી-છવાઇ વાતો લખી છે. એમાં બે જગ્યાએ

૧. આપસા શાંતિસ્નાત્ર વગેરે અનુષ્ઠાનોમાં 'અસ્મિન્ જંબૂદીપે ભરતક્ષેત્રે દક્ષિણાઇભરતે' જે બોલાય છે તે આ જ ભરતક્ષેત્ર છે.

૨. જૈનસમાજમાં કોઇ કોઇ વર્ગ યોજન ૩૬૦૦ માઇલનો ગણે છે.

## [ 00 ]

જૈનધર્મનાં તત્ત્વજ્ઞાનની દેષ્ટિએ પૃથ્વી ઉપરના પૌદ્ગલિક પદાર્થોની થોડી વાત સમજીએ

જૈનધર્મની દષ્ટિએ <sup>4</sup>સચેતન. અચેતન પુદ્દગલ પરમાણુઓથી બનેલું આ ભૌતિક સમગ્ર વિશ્વ ક્ષણે ક્ષણે (સમયે સમયે) પરાવર્તન પામતું જ રહે છે. જીવ કે અજીવ તમામ પદાર્થો પલટાયા જ કરે છે. આનું કારણ પુદ્દગલોનો પોતાનો જ (અઘુવ પરિણામ) પરિવર્તનશીલ સ્વભાવ હોવાથી પુદ્દગલોની પોતાની સ્વયંભૂ ક્રિયા અવિરત ચાલતી જ હોય છે. એને બીજા કોઈ નિમિત્તની જરૂર રહેતી નથી. સવારના બાર વાગ્યા ઉપર એક મિનિટે જે પુદ્દગલ પરમાણુઓથી શરીર બંધાએલું છે, તે બધાં જૂનાં પુદ્દગલો નીકળીને તેની જગ્યાએ નવાં પુદ્દગલો ગોઠવાઇ જાય છે. આ પરાવર્તન એટલી ઝડપે થતું રહે છે કે તમે તમારી આંખથી જોઇ-જાણી શકતા નથી, આ એક અતિ આશ્ચર્યજનક અને જૈન તત્ત્વજ્ઞાન સિવાય ક્યાંયથી પણ જાણવા ન મળે તેવી, તેમ સાથે સાથો સામાન્ય વાચકોને જલદી ગળે ન ઊતરે તેવી પ્રાકૃતિક પ્રક્રિયા છે. જો કે વ્યક્તિને પરાવર્તન જેવું કશું દેખાતું નથી હોતું પણ પરાવર્તન અકલ્પનીય રીતે થતું જ રહે છે તે હકીકત છે. પરિવર્તનશીલતાનો વિચાર અન્ય ધર્મોમાં પણ દર્શાવ્યો છે.

વિશ્વર્તી પદાર્થીની આ પરિવર્તનની અજબ-ગજબની પ્રક્રિયાના કારણે એક વખતની ધરતી જ્યાં હજારો ધરો, પહાડો, નદીઓ અને કરોડો લોકોની વસ્તીથી ગાજતી હતી. કરોડો લોકો આનંદથી પોતાનું જીવન જીવતાં હતાં એ ધરતી ઉપર કુદરતીપ્રકોપજન્ય તથા બીજી ત્રીજી શું શું ઘટનાઓ ઘટી હશે તે તો આપણે જાણતા નથી, પરંતુ વિજ્ઞાનની દષ્ટિએ કુદરતે ઊભી થએલી આફ્રતોના કારણે ભારતની દક્ષિણ દિશામાં સેંકડો માઇલનો વિસ્તાર નાશ પામ્યો અને ત્યાં બરફીલું પ્રચણ્ડ વાતાવરણ એવું ઊભું થયું કે જેના કારણે ચારેક હજાર માઇલનો આખો દક્ષિણ વિભાગ પથ્થર જેવા જબરજસ્ત બરફોની જાડી એવી ચાદરોથી એકધારો છવાઇ ગયો. આ ઉપરથી પરિવર્તનની ભયાનકતા અને કુદરતની અદ્ભુત લીલાનો ખ્યાલ આવશે અને તમો ઘણું વિચારતા થઇ જશો.

વૈજ્ઞાનિકો દ્વારા નજરે જોવાયેલું દક્ષિણધ્રુવનું વર્શન નીચે આપું છું તે વાંચો.

### 🕸 દક્ષિગ્રધ્રવની વૈજ્ઞાનિકોએ જાતે જોઇને જણાવેલી વિગતો જોઇએ 🏶

વૈજ્ઞાનિકોએ <sup>ર</sup>દક્ષિણઘુવની ધરતીને **'મહાદ્વીપ'** નામ આપ્યું છે પણ તેનું જગપ્રસિદ્ધ અંગ્રેજી નામ **એન્ટાર્કટિકા** (Antarctica) છે. આ દક્ષિણઘુવની જાણકારી સેંકડો વર્ષ સુધી કોઇએ મેળવી નહીં. એ વખતે ત્યાં જવા માટેનાં સાધનો પણ ન હતાં. સાધન વિના જવું એ તો જીવનું જોખમ હતું એટલે કોઇએ

ર. ભારતીઓએ દક્ષિણધુવના ભારતીય મથકને ગંગાની યાદમાં દક્ષિણગંગોત્રી નામ આપ્યું છે.

#### \*\*\*\*\*

૧. સચેતન પદાર્થોના પરાવર્તનનો અર્થ એ જીવોની કાયાને અનુલક્ષીને સમજવો.

## 

www.jainelibrary.org

સાહસ કર્યું નહિ હોય, છતાં ધરતી ઉપર એક સાહસિક જન્મ્યો અને તેને ૧૦૦ વરસ ઉપર દક્ષિણધુવનો પ્રદેશ કેવો છે તે જોવાનું મન થયું. માનવીની નવું નવું જાણવાની જિજ્ઞાસા, શોધ અને સાહસિકવૃત્તિ અદમ્ય છે એટલે તેણે અકલ્પનીય સાહસ ખેડયું પણ તે પછી તો મોટા મોટા તમામ દેશોના વૈજ્ઞાનિકો કુદરતની જંગી આકતો વચ્ચે સંશોધન માટે પોતપોતાનાં વસવાટો બાંધીને બેઠા છે, દક્ષિણધૂવની ધરતીની નીચે રહેલી ખાણો વગેરેનાં આકર્ષણના કારણે કરોડો-અબજો રૂપિયાના ખર્ચે ત્યાં જબરજસ્ત સંશોધનો ચાલી રહ્યાં છે. દક્ષિણધ્રુવમાં લગભગ બ-બે હજાર ફૂટ એટલે અડધો માઇલ જેટલા બરફના જાડા થર પથરાએલા છે. કિનારાઓ ઉપર જબરજસ્ત એક-એક માઇલ કે તેથી વધુ માપનાં બરફના પહાડો ત્યાં રહેલા છે. જગતની પૃથ્વી ઉપર જેટલો બરફ છે તે પૈકી ૯૦ ટકાથી વધુ બરફ બંને ધ્રુવો ઉપર છે. હજારો માઇલની ૯૦ ટકા જમીન બરફથી છવાએલી છે. દક્ષિણધ્રુવ ઉપર દર વર્ષે ભયંકર બરફની વર્ષા સતત અવિરત થયા જ કરે છે. કુદરતનાં રહસ્યો અજબ-ગજબનાં છે, એને મહાજ્ઞાની (કેવળજ્ઞાની) સિવાય કોઇ જોઈ-જાણી શકે નહિ. દક્ષિણધ્રુવની જાણ કોઇને ન હતી. આટલો મોટો ખંડ ૧૯મી સદી સુધી અજ્ઞાત રહ્યો હતો. દક્ષિણધ્રુવમાં દુર્ગમ, વિકરાળ અને ભયંકર લાગે એવો, આકાશમાં રંગબેરંગી વિવિધ આકારવાળા સર્જાતાં વાદળોથી નયનરમ્ય આ ખંડ છે. આશ્વર્ય થશે કે દક્ષિણધ્રુવ ભારતથી પાંચ ગણો મોટો છે. ઓસ્ટ્રેલિયા ખંડથી પણ દક્ષિણઘુવ મોટો છે અને ત્યાં સર્વત્ર હજારો-લાખો ફટની બરફોની ચાદરોથી આંખો ખંડ ઢંકાએલો છે. ચારે બાજુ જ્યાં જુઓ ત્યાં સફેદ બરફ સિવાય કશું, જ ન દેખાય, ૫ગ મૂકાય નહિ, વાહન ચાલે નહિ, હવે તો એના માટે બરકને કાપીને સરકતી જતી એવી ખાસ બનાવેલી સ્ટીમરો મારકત જઇ શકાય છે. ત્યાંની ઠંડી કે ત્યાંના સુસવાટા દૂર દૂર રહેલાંઓથી પણ સહન થઇ શકતા નથી. આવી પ્રાકૃતિક પરિસ્થિતિ જોવાનું મન કોણે ન થાય ? ચાર હજાર માઇલના પથરાએલા પ્રગાઢ બરફના કારણે ત્યાં વ્હેલ માછલી, પેંગ્વીન પક્ષીઓ વગેરે સિવાય ખાસ કોઇ જીવજંત, કે વનસ્પતિને સ્થાન નથી. હા, ફક્ત તેના કિનારાના ભાગ ઉપર ધરતીના થોડા જીવો અને થોડાં ઝડડ-પાન જોવાં મળે છે. ત્યાં લાખો પક્ષીઓ રહે છે.

છ મહિનાની સત અને છ મહિનાનો દિવસ જ્યાં થાય છે તે આ મહાદ્રીપના દક્ષિણઘુવ ઉપર તેમજ ઉત્તરઘુવના વિભાગો ઉપર થાય છે. અરે ! સત્રે ઊગીને બે-ત્રણ કલાકમાં આથમી પણ જાય છે. એવું પણ ત્યાં ચાલે છે. જૈન ભૂગોળની દષ્ટિએ આનું કોઇ સચોટ કારણ શોધી શકાયું નથી અને સમાધાન મેળવવું અશક્ય ન કહેતાં ઘણું જ દુઃશક્ય કહું તે ઠીક છે. દક્ષિણઘુવમાં બરફ ઉપર માત્ર કૂતરાઓથી ચાલતી સ્લેજગાડી પ્રવાસ માટે કામમાં આવે છે.

### 🕸 હવે ઉત્તરધુવનો પરિચય કરી લઇએ 🏶

આપણી દેખાતી પૃથ્વીના ઉપરના ભાગે ટોચે આ સ્થાન છે. આ ઉત્તરઘ્રુવને પણ 'આર્કટીક' નામથી ઓળખવામાં આવે છે. દક્ષિણઘ્રુવમાં સઘન બરકમય ધરતીના કારણે સજીવ સૃષ્ટિ રહી શકે નહિ એટલે ત્યાં પહેલેથી જ વસવાટ જેવું હતું જ નહિ પણ ઉત્તરઘ્રુવમાં થોડાક જ માણસો અને પશુઓનો વસવાટ રહ્યો છે. ઉત્તરઘ્રુવના કેન્દ્રને ફરતો ઉત્તરઘ્રુવ મહાસાગર છે. એસ્કિમો જાતના લોકો ત્યાંની પરિસ્થિતિને અનુકૂળ ઘર બાંધીને વસવાટ કરે છે. ત્યાં કૂતરાંઓ, પેંગ્વીન પ્રાણીઓ એવાં થોડાં પશુ-પ્રાણીઓની વસ્તી હોય છે. જ્યારે બરફ પડે છે ત્યારે તાપમાન શૂન્ય નીચે પહોંચી જાય છે. બરફ પડવાની રાતો ઘણી લાંબી હોય છે. કેમકે અહીં મહિનાઓ સુધી સૂર્ય ઊગતો નથી છતાં આકાશમાં એક પ્રકારનો પ્રકાશ ફેલાયેલો હોય છે. કથારેક

## [ 22 ]

છ મહિનાની રાતની અને છ મહિનાના દિવસની અસરો ઉત્તરધ્રુવની પાસેના સ્વીડન નોર્વે વગેરે ધ્રુવપ્રદેશ પાસેના પ્રદેશોમાં પણ વરતાય છે. ઉત્તરધ્રુવની નજીક આવેલા નોર્વે દેશના 'બોડો' ગામમાં જૂનની ત્રીજી તારીખથી છ મહિનાના દિવસનો પ્રારંભ થાય છે. ત્યાં સૂરજ અડધી રાતે પણ હોય છે. ધ્રુવપ્રદેશમાં રાત્રે રંગબેરંગી અદ્ભુત દેશ્યો દેખાય છે એવું જોનારે લખ્યું છે. છ મહિનાની રાત અને છ મહિનાના દિવસની ઘટના જૈન વાચકો માટે ભારે આશ્ચર્યજનક અને ઘણું ઊંડું સંશોધન માગે તેવી છે. એ સંશોધન નોર્વેના ઉત્તર ભાગમાં જાતે રહીને જ થઇ શકે ત્યારે તેનાં કારશો કદાચ શોધી શકાય. બાકી સૂર્યના ચારની જૈનદષ્ટિએ કારણ શોધી કાઢવાનું કામ ભારે પરિશ્રમ માંગી લે તેવું છે.

બીજી એક વાત ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે કે આપણા ભારતમાં સૂર્ય-ચંદ્ર માટેની આકાશી પરિભ્રમણની પરિસ્થિતિ જુદા જુદા સ્થળોનાં-દેશોના આધારે ફેરફારવાળી હોય છે. દરેક ઠેકાણે બાર વાગે એટલે સૂર્ય માથે જ દેખાય એવું નથી હોતું. મહારાષ્ટ્ર જેવા પ્રદેશમાં માથે ન દેખાતા સાઇડમાં જોવા મળે છે. પરદેશમાં કેટલાંક સ્થળે બીજના ચન્દ્રમાની લકીર ઊભી જોવા મળે છે. આવી બધી ઘણી ચિત્ર-વિચિત્ર આકાશી વિવિધતાઓ પ્રવર્તે છે. બધે એક જ જાતની પરિસ્થિતિ હોતી નથી. પ્રખર બુદ્ધિશાળીઓ દ્વારા સમગ્ર વિશ્વની પરિસ્થિતિનો આમૂલચૂલ અભ્યાસ જો કરવામાં આવે તો કયારેય વિચાર્યું ન હોય એવી બધી આશ્ચર્યજનક ઘટનાઓ, જાતજાતની વિષમતાઓ અને વિચિત્રતાઓ જાણવા મળે. એ બધું શાથી થાય છે એ સાચી રીતે નક્કી કરવાનું કામ આજના માનવીથી અશક્ય છે. અલબત્ત વિજ્ઞાનીઓ આનો ખુલાસો દૂરબીનો વગેરે દ્વારા પ્રાપ્ત માહિતીના આધારે જ થોડો ઘણો આપે છે.

સો વર્ષ પહેલાં ઉત્તરઘુવ અને દક્ષિણઘુવ વિશ્વની માનવજાતથી સાવ જ અજ્ઞાત અને અત્યન્ત ભયંકર તેમજ જોખમી પ્રદેશ હતો. ત્યાં જવાનો કોઇ વિચાર સુદ્ધાં કરી શકતું ન હતું. સમય જતાં સાહસિક વૈજ્ઞાનિકો જવા થનગનતા હતા પણ હજારો માઇલમાં પથરાએલા બરક ઉપર ચાલીને શી રીતે જવું ? એ એમની સામે બિહામણો-વિકરાળ પ્રશ્ન હતો. અત્યન્ત ભયાનક ઠંડી, વાતાવરણ પણ ભયંકર અને સંદેશાના આપ-લે કરવાનાં કોઇ સાધન નહીં. ઠંડીમાં ગરમી આપે એવાં હીટર કે ઇલેકટ્રીક સાધનો નહીં. ધીમે ધીમે એ સાધનો વિકસાવ્યાં અને પરિણામે જુદા જુદા દેશના વૈજ્ઞાનિકો સંશોધન માટે જતાં થયાં. પછી તો પ્લેનની સગવડ વધી અને જવાની અનેક સુવિધાઓ ખડી થતાં સાહસિકોના જૂથો બન્ને ઘ્રુવો ઉપર ઉતરી પડ્ય અને અજ્ઞાત જંગી સૃષ્ટિનો જગતને પરિચય આપ્યો.

"ઉત્તરઘુવના વિશાળ પ્રદેશ સાથે ઉત્તરની ધરતીના ત્રણ ખંડો અને સાત રાષ્ટ્રો સ્પર્શ કરે છે. વૈજ્ઞાનિકો ઉત્તરઘુવ પ્રદેશને **'મધરાતનો સુરજનો પ્રદેશ'** તરીકે ઓળખાવે છે. ઉનાળામાં ચોવીશે કલાક પ્રકાશ રહે છે ત્યારે રાત હોતી જ નથી. જ્યારે શિયાળામાં સૂરજ ડોકાતો જ નથી. ઉત્તરના કેટલાક ભાગોમાં તો મહિનાઓ સુધી સૂરજની કોર પણ દેખાતી નથી એમ છતાં ત્યાં સંપૂર્ણ અંધકાર નથી હોતો પણ ઝાંખો ઉજાશ હોય છે."

ઉત્તરધુવ અને દક્ષિણધુવના અને ત્યાંના સ્થાનના રંગીન-સાદા ફોટાઓ પ્રગટ થયેલા છે. આ વિષય ઉપર સ્વતંત્ર પુસ્તક લખવાનો જો સમય મળશે અને જો તે છપાશે ત્યારે ફોટા છપાવશું. \*

## [ 63 ]

### \*\*\*\*

ઉપર જણાવેલી વિગતો વાંચ્યા પછી ભૂગોળ-ખગોળના અભ્યાસીઓ સાધુ હોય કે શ્રાવક, તેમને જરૂર એમ થશે કે બંને માન્યતાઓ વચ્ચે આકાશ-પાતાળ જેટલું કે તેથી વધુ અંતર છે. જેમકે વિજ્ઞાને સૌરમંડળ બનાવીને સૂર્યને કેન્દ્રમાં રાખીને બાકીના બધા ગ્રહોને સૂર્યને પ્રદક્ષિજ્ઞા આપતા જણાવ્યા છે. બીજા ગ્રહોની માફ્ક પૃથ્વીને પણ ગ્રહ માનીને આકાશમાં ફરતી છે એમ કહ્યું, જ્યારે જૈનશાસ્ત્રોએ ચારસો લાખ યોજનના જંબૂદ્ધીપની માન્યતાને રજૂ કરી તેના કેન્દ્રમાં મેરુપર્વત માન્યો અને તમામ સૂર્ય, ચંદ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારા એ બધુંય જ્યોતિષચક્ર, સૂર્યને નહીં પણ મેરુને પ્રદક્ષિણા આપતું બતાવ્યું છે.

આ જ્યોતિષચક્ર જૈનમાન્યતા મુજબ મેરુની ચારે બાજુએ આકાશમાં ૫૧૦ યોજનમાં જ વિસ્તરેલું છે, જ્યારે વૈજ્ઞાનિકોનું, જ્યોતિષચક્ર આકાશમાં અબજોનાં <sup>૧</sup>અબજો માઇલ સુધી વિસ્તરેલું બતાવ્યું છે. એક ગ્રહથી બીજા ગ્રહના અંતર પણ લાખો-કરોડો માઇલનાં બતાવ્યાં છે. જૈનધર્મે આકાશમાં સુર્ય, ચંદ્ર, મંગળ, બુધ, ગુરુ, વગેરે જે ગ્રહો દેખાય છે તે સ્ફટિકરત્નનાં વિમાનો જ છે અને એ સ્ફટિકરત્ન પ્રકાશમાન હોવાથી આપશે તેને તેજસ્વી જોઇએ છીએ, અને એમાં દેવોનો વસવાટ છે. આ વિમાનો અનાદિકાળથી સ્વાભાવિક રીતે જ અવિરત ગતિ કરતાં જ હોય છે. જ્યારે વિજ્ઞાને આ ગ્રહોને એમનાં દૂરબીનોથી કે બીજાં સાધનોથી વિમાનો છે એવું સ્વીકાર્યું નથી. તેમણે તો ગ્રહોને અગ્નિ, પહાડો, પથ્થરો, કુંડો, ખાડાઓ વગેરેથી યુક્ત ગોળા જેવા જ માન્યા છે. જૈનોએ ગ્રહોને આકાશમાં એક ઉપર એક રહેલા માન્યા છે અને એકબીજા ગ્રહો વચ્ચે ફક્ત ૧૦ યોજનથી લઇને ૮૦ યોજનનું અંતર બતાવ્યું છે. જ્યારે વૈજ્ઞાનિકોએ એક ગ્રહથી બીજા ગ્રહ વચ્ચે લાખથી લઇને કરોડોનું અંતર અને મંગળ, ગુરુ જેવા ગ્રહો માટે કરોડો-અબજો માઇલનાં અંતર બતાવ્યાં છે. જૈનગ્રન્થોએ ગ્રહનાં વિમાનોને ઓછાં વ્યાસ-માપનાં બતાવ્યાં છે, જ્યારે વિજ્ઞાને સેંકડો માઇલ મોટાં બતાવ્યાં છે, એટલે આવી બધી ઘણી વાતો અત્યન્ત વિસંવાદી છે એટલે આપણે આપણી શ્રદ્ધા પ્રમાણે જૈનશાસ્ત્રોએ જે કહ્યું છે તે વાતોને કેન્દ્રમાં રાખીને જે વિચારવું ઘટે તે વિચારવું. વિજ્ઞાનની માન્યતાઓ કઇ સાચી અને કઇ ખોટી ? તેનો નિર્ણય શી રીતે કરી શકાય ? ખુદ વૈજ્ઞાનિકો પોતે પણ કહે છે કે આજનું અમારું સંશોધન આવતીકાલે ખોટું પડી શકે છે અને ફેરફાર પણ થઇ જાય. વિજ્ઞાન એ વિકસતું જ્ઞાન છે. તેનાં નિર્ણયો યન્ત્રો, ગણિત અને અનુમાનોનાં આધારે એટલે પરોક્ષ આંખે લેવાયા હોય છે, સ્વ આંખે પ્રત્યક્ષ જોઇને લેવાતા નથી. જેમકે પૃથ્વી સેંકડો વરસ સુધી દડા જેવી બરાબર ગોળ કહી. રોકેટ, ઉપગ્રહ, અવકાશયાનોનો યુગ શરૂ થતાં ઉત્તરઘુવ પાસે ગોળ નથી પણ નાસપતીની જેમ થોડી ઊંચી છે એમ એમણે જ જાહેર કર્યું એટલે ખગોળ વગેરે બાબતમાં ફેરફારોને જ્યાં પૂરો અવકાશ રહે છે. અલબત્ત બધી રીતનું પરીક્ષણ કરીને જે બાબતમાં ૧૦૦ ટકા સાચા નિર્ણયો લીધા હોય એમાં ફેરફારોને અવકાશ (પ્રાયઃ) ન હોઇ શકે. છતાં વાચકોએ દરેક બાબતો વિવેકપૂર્વક ગ્રહણ કરવી. વૈજ્ઞાનિકોની વાતો તેઓએ પ્રત્યક્ષ નહીં પણ દરબીન ગણિત વગેરે સાધનોનો સહારો લઇ નક્કી કરી છે, પ્રત્યક્ષ આંખે જોએલી વસ્તુ નથી. આપણે ત્યાં ધરતીમાં સાત (નરક) પૃથ્વીઓ જણાવી છે પણ તે નજરે કે સાધનથી જોઇ-જાણી શકાતી નથી એટલે વિજ્ઞાનની નજરમાં એ પૃથ્વીઓ ન જ આવે તે સ્વાભાવિક છે અને આકાશમાં જ્યોતિષચક્ર પૃથ્વીની નજીક હોવાથી અને ગ્રહો પ્રકાશમાન હોવાથી એમની નજરમાં એ દેખાયું અને એની પાછળ સતત લાગી રહ્યા. તેમજ

૧. વિજ્ઞાન વિકાસની સાથોસાથ અવકાશ સંશોધને ભારે વેગ પકડ્યો છે. ધીમે ધીમે બધા ગ્રહોની માહિતી મેળવવા અવકાશયાનો વહેતાં મૂક્યાં છે.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

### [ 68 ]

પ્રશ્ન—કોઇ પૂછે કે જૈન ભૂગોળનું પ્રમાણ-માપ શું ?

**ઉત્તર---**ભૂગોળ શબ્દથી ભૂ એટલે પૃથ્વી સાથે સંબંધ ધરાવતી વાત. એ દેષ્ટિએ વિચારીએ તો માત્ર મનુષ્યલોકની ધરતીનું ગ્રહશ કરાય તો એક રાજ એટલે અસંખ્ય કોટાનુકોટી અર્થાત્ અબજો માઇલનું પ્રમાશ ગશાય, અને આ અબજો માઇલમાં અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રોવાળી પૃથ્વી ગોળાકારે છે.

હવે આગળ વધીએ તો આપશી ધરતીની નીચે પાતાલમાં રહેલી સાત નરકો એ પણ સાત પૃથ્વીઓ છે, હકીકતમાં એ ધરતી જ છે. આકાશમાં પણ પૃથ્વી છે અને સિદ્ધશિલાને પૃથ્વી જ કહી છે.

પ્રશ્નકારનો પ્રશ્ન આ ધરતી ઉપરની ભૂગોળ પૂરતો છે જેથી એનો જવાબ માત્ર ઉપર કહ્યું તેમ મનુષ્પલોકના માપે સમજી લેવો. પણ જો ભૂગોળ શબ્દ ન વાપરીએ તો અલગ અલગ પૃથ્વીઓથી વર્તતું સમગ્ર વિશ્વ જેમાં સિદ્ધશિલા, દેવલોક, જ્યોતિષચક, મનુષ્પલોક, અધોલોક-પાતાલલોક અર્થાત્ સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલ ત્રણેયનો વિચાર કરીએ તો સમગ્ર વિશ્વ ચૌદરાજલોકરૂપ કહેવાય. એક રાજ એટલે અબજોના અબજો માઇલનો વિસ્તાર સમજવાનો એટલે આ વિશ્વ ઠેઠ નીચે પાતાળના તળિયાથી લઇને ઠેઠ ઉપર આકાશના છેડા સુધી પહોંચેલું છે. ચૌદરાજલોકરૂપ વિશ્વની આકાર કેવો હોય તેનું ચિત્ર આ સંગ્રહણી ગ્રન્થમાં આપ્યું છે તે જોઇ લેવું. ચૌદરાજલોકરૂપ વિશ્વની લંબાઇ-પહોળાઇ બધે ઠેકાણે એકસરખી નથી, ઓછીવત્તી છે.

આ પ્રમાજ્ઞે કેટલીક છૂટક છૂટક વિગતો પૂરી થઇ.

<u>e</u> 3

લેખાંક-૨

**નોંધ**—જ્યોતિષચક્ર એ આકાશી વસ્તુ છે. આ આકાશી બધી વસ્તુઓને જૈનશાસ્ત્ર કેવી કેવી રીતે સમજે છે, તેનો ટૂંકો જરૂરી ખ્યાલ નીચે આપ્યો છે. આકાશી બાબતમાં આજના વિજ્ઞાન સાથે આકાશ-પાતાલનું અંતર છે. લગભગ બધી જ બાબતમાં જૈનમાન્યતાથી વિરૂદ્ધ છે, એટલે તેની જોડે વિચારણા કે તુલના કરવાનો કશો અર્થ નથી.

\*

## [ 24 ]

## \*\*\*\*

—-સર્વજ્ઞપુરુષોકથિત જૈનશાસ્ત્રકારો જ્યોતિષચક્રને પાંચ વિભાગમાં વિભક્ત થએલું માને છે. જેનાં નામ અનુક્રમે સૂર્ય, ચન્દ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારા છે.

-—અસંખ્ય કોટાનુકોટી યોજન-માઇલોમાં પથરાએલા આકાશમાં પ્રત્યેક વસ્તુઓ અસંખ્ય અસંખ્ય સંખ્યામાં છે.

----એ પાંચે વસ્તુઓ સ્વતંત્ર છે, એકબીજાથી ભિન્ન છે. તે સદાય ચર--<sup>૧</sup>ગતિમાન જ હોય છે. અનાદિકાળથી જ સ્વતંત્ર છે અને અનંતકાળ સુધી તે રીતે જ રહેશે, તેમાં કશા ફેરફારો થવાના નથી. એ કદી ઉત્પન્ન થતા નથી તેમ કચારેય વિનાશ પામતા નથી. એ તો શાશ્વત પદાર્થો છે. પાંચેય જે દેખાય છે તે વિમાનો છે.

---એ પદાર્થો કોઇ કોઇની સાથે જોડાયેલા નથી તેમજ એકબીજામાંથી છૂટા પડીને અલગ થયા છે તેમ પણ નથી.

----વળી સદાકાળ એક જ નિશ્વિત માપવાળાં જ રહેવાનાં છે. કોઇપણ સંજોગમાં તેના માપમાં હાનિ-વૃદ્ધિ થવાની નથી.

—આકાશમાં દિવસે અતિસ્પષ્ટપણે આપણે જે તેજસ્વી પદાર્થ જોઇએ છીએ, તે સૂર્ય નામના દેવનું તેના જ નામથી ઓળખાતું સ્ફટિકરત્નનું બનેલું વિમાન જ છે અને તેની અંદર અનેક દેવ-દેવીઓનો નિવાસ છે. રાતના આકાશમાં શીતળ પ્રકાશ આપતા અનેક તેજસ્વી પદાર્થો આપણે સ્પષ્ટપણે જોઇએ છીએ. એ બધાય સ્ફટિક વિમાનો છે, અને તે ચંદ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારાઓનાં છે અને તેની અંદર તે દેવ-દેવીઓનો નિવાસ છે.

—આ પાંચેય પદાર્થો પોતપોતાના માર્ગની નિશ્વિત કરેલી આકાશી રેખાઓ ઉપર પ્રતિવર્ષે નિયમ મુજબ ગમનાગમન કરે છે, જેથી દિવસ, માસ, ઋતુઓ અને વર્ષના ભેદો ઉત્પન્ન થાય છે.

— જૈનદષ્ટિએ સૃષ્ટિ અસંખ્ય કોટાનુકોટી માઇલો પ્રમાશ છે. જેમાં પૃથ્વી, પાશી અને પ્રાશીઓનો સમાવેશ થાય છે. એમાં અસંખ્ય પૃથ્વીઓ છે અને અસંખ્ય સમુદ્રોનો પણ સમાવેશ છે. આ સૃષ્ટિનો જમીને જેટલો ભાગ રોક્યો છે તેથી અધિક ભાગ પાશી (સમુદ્રો) એ રોકેલો છે.

—આ સૂર્ય—ચંદ્ર વગેરે પાંચેય વસ્તુઓ સદાયે પરિભ્રમણ કરવાના સ્વભાવવાળી છે. તથાપિ (અઢીદ્રીપ તથા અઢીદ્રીપ બહારના આકાશમાં) તારા વગેરે અમુક વસ્તુઓ સ્થિર રહીને પણ પ્રકાશ આપવાવાળી છે.

—-જૈનશાસ્ત્રો મુખ્યપ્રધાન ગ્રહોની સંખ્યા ૮૮ની કહે છે. તેમાં નવ ગ્રહોને અગ્રસ્થાન આપે છે. તે સૂર્ય, ચંદ્ર, મંગળ, બુધ, ગુરુ, શુક્ર, શનિ, રવિ, રાહુ અને કેતુ છે. નક્ષત્રોની સંખ્યા ૨૮ની છે, અને તારાની સંખ્યા તો અબજોની છે.

—આપણી ભૂમિથી તદ્દન નજીકમાં નજીક પ્રથમ તારામંડલ આકાશમાં વ્યાપ્ત થએલું છે, એટલે આપણી આ (સમભૂતલા) પૃથ્વીથી ૭૯૦<sup>\*</sup> યોજન ઊંચે જઇએ ત્યારે તારાનાં તેજસ્વી વિમાનો આવી પહોંચે.

૧. ચરજ્યોતિષીનું સ્થાન અઢીદ્વીપમાં જ છે. તેની બહાર જ્યોતિષીઓ સદાકાળ સ્થિર જ હોય.

★ જુઓ આ સંગ્રહક્ષીગ્રન્થની ગાથા ૪૯ થી ૫૧.

## [ 28 ]

----પૃથ્વીની સહુથી નજીક ગ્રહ સૂર્ય, પછી ચંદ્ર, પછી ક્રમશઃ બુધ, શુક્ર, ગુરૂ, મંગળ અને શનિશ્વર છે. આપણી પૃથ્વીથી સૂર્ય ૮૦૦ યોજન દૂર, ચંદ્ર ૮૮૦, બુધ ૮૮૮, શુક્ર ૮૯૧, ગુરુ ૮૯૪, મંગળ ૮૯૭, શનિ ૯૦૦ યોજન દૂર છે. સમગ્ર જ્યોતિષચક્રમાં સહુથી છેલ્લો અને સહુથી ઊંચો શનિશ્વર છે.

—૨૮ નક્ષત્રોનું સ્થાન ચંદ્ર અને બુધ ગ્રહ વચ્ચે આવેલું છે, જે આપણી પૃથ્વીથી ૮૮૪ યોજન દૂર છે. નક્ષત્રોનાં મંડલો છે અને તે મેરુપર્વતને ફરતાં ગોળાકારે પરિભ્રમણ કરતાં હોય છે.

— સમગ્ર જ્યોતિષચક્રના પાંચે અંગો મેરુપર્વતને પ્રદક્ષિણા દેતા ગોળાકારે પોતાનો ચાર કરે છે અને ભિન્ન ભિન્ન કાળ મયાદાઓની સ્થિતિઓને પેદા કરે છે અને જગતના અનેક વ્યવહારોને પ્રવર્તાવે છે.

**અંગત નોંધ** :— જૈનશાસ્ત્રોમાં જ્યોતિષચક્ર બાબતમાં જે કંઇ થોડી ઘણી વિગતો મળે છે તેના આધારે થોડી સ્થૂલ સ્થૂલ માહિતી આપી છે. બાકી આકાશમાં કે સૂર્ય, ચંદ્ર આદિ ગ્રહી વગેરેમાં કેટલીક રહસ્યમય ઘટનાઓ અવરનવર સર્જાય છે કે કેમ ! એ બાબતો જૈનશાસ્ત્રોમાં લખી હોતી નથી અને પ્રાય: એવું લખવાની પ્રથા પણ નથી. જ્યારે બીજી બાજુ પરદેશના વૈજ્ઞાનિકો એમનાં વિરાટ દૂરબીનો દ્વારા સૂર્ય

વગેરે વસ્તુઓમાં સૂર્યમાં ધડાકા થાય છે, અવાજો થાય છે, જાતજાતની પરિસ્થિતિઓ સર્જાય છે તેમ અવરનવર જણાવતા હોય છે. જુદા જુદા ગ્રહોમાં પણ ચિત્રવિચિત્ર પરિસ્થિતિઓ સર્જાય છે એમ તેઓ કહે છે. જૈન અભ્યાસીઓ માટે આ બાબતો ચિંતન કરવા જેવી અને સંશોધન માગી લે તેવી છે.

\*\*\*

લેખાંક-૩

આ સંગ્રહણીગ્રંથમાં ભૂગોળ-ખગોળનો વિષય મહત્ત્વનું સ્થાન ધરાવે છે એટલે સંગ્રહશી ગ્રન્થના ભૂગોળ-ખગોળના વાચકોને જૈન ભૂગોળ-ખગોળ અને વૈજ્ઞાનિક ભૂગોળ-ખગોળ વચ્ચે આકાશ-પાતાળ જેટલું જે અંતર છે, તે અંતર શું છે ? કેવું છે ? ભારતની જૈન, હિન્દુ અને બૌદ્ધ ત્રણેય સમાજની જે માન્યતાઓ છે તેથી વિપરીત રીતે વૈજ્ઞાનિકોએ જે વર્ણન કર્યું છે તે બધું શું છે તેની વાચકોને કંઇક ઝાંખી થાય તેવી વિગત અહીં આપું છું. તે પહેલાં વૈજ્ઞાનિકોની આજે એટલે ઇ. સન્ ૧૯૯૦ અને વિક્રમ સં. ૨૦૪૬ સુધીમાં શું પરિસ્થિતિ છે તે થોડું જોઇએ. તે પહેલાં એક વાતનું સ્પષ્ટીકરણ વાચકોએ સમજી લેવું જોઇએ કે છેલ્લાં ૫૦૦ વર્ષથી ખગોળના ક્ષેત્રમાં વૈજ્ઞાનિકોએ પદાર્પલ કર્યું અને છેલ્લાં લગભગ ૨૦૦ વર્ષમાં ભૂગોળ-ખગોળનાં ક્ષેત્રમાં વધુ સંશોધનો થયાં. તેમાં આધુનિક રીતે નવી વેધશાળાઓની શરૂઆત થઇ. આકાશને જોવા માટે નવાં દૂરબીનો તૈયાર થયાં અને તે વેધશાળાઓમાં મૂકવામાં આવ્યાં. ત્યારપછી ખગોળના ક્ષેત્રમાં વૈજ્ઞાનિકોએ આકાશવર્તી સૂર્ય, ચંદ્ર, અનેક ગ્રહો, નક્ષત્ર, તારાઓ, આકાશગંગા વગેરે પદાર્થોની બાબતમાં ખૂબ ખૂબ

÷\$\$\$

## [ 20 ]

## પ્રથમ <sup>\*</sup>ગુરુત્વાકર્ષજ્ઞ એટલે શું ? તે સમજીએ

પથ્વી ઉપર ગરુત્વાકર્ષણનું જબરજસ્ત અદશ્ય વ્યાપક બળ જે રહેલું છે તે બળ દૂર ગએલી કોઇપણ વસ્તને નીચે ખેંચવામાં, નજીક લાવવામાં (લોહચુંબકની જેમ) ભારે તાકાત ધરાવે છે. જેમ એક દડો ઉપર ફેંકો એટલે ઉપર એની મેળે આગળ નહિ જાય, જેટલી તાકાત ફેંકનારે અજમાવી છે ત્યાં સુધી દૂર પહોંચ્યો. તે પછી તરત જ ગુરુત્વાકર્ષણના બળથી નીચે ખેંચાઇને ધરતી ઉપર આવે છે. વૈજ્ઞાનિકો અંતરીક્ષના ગ્રહોમાં પહોંચવા માટેનાં સ્વપ્નાં સેંકડો વરસથી સેવતાં હતાં, અને તેના માટે જાતજાતનાં વિચારો તેમજ અનેક જાતનું સંશોધન કર્યા જ કરતા હતા. અંતે તેમણે શોધી કાઢયું કે આકાશમાં ગુરુત્વાકર્ષણ જ્યાં સુધી રહેલું છે તે ગુરુત્વાકર્ષણની હદ ઓળંગીને જો કોઇ ચીજ આકર્ષણની બહાર નીકળી જાય તો અંતરીક્ષની દુનિયાને જોવા માટેના તમામ દરવાજા ખલ્લા થઇ જાય એટલે એમને વરસોથી ઘણા ઘણા પ્રયોગોને અન્તે એક જંગી રોકેટ (પેન્સિલ ઘાટનું ) બનાવ્યું, અને એ રોકેટને એટલી ઝડપથી આકાશમાં ચડાવી દેવું જોઇએ કે જે ગુરુત્વાકર્ષણને ભેદીને તે આગળ નીકળી જાય. રોકેટ ઉપર કશી અસર ન કરે એટલે એમને જાતજાતનાં યાન્ત્રિક સાધનોથી પરિપૂર્ણ શંકુ આકારનું લાંબું રોકેટ બનાવ્યું. વિદ્યુત શક્તિ ભરી દીધી. એ રોકેટને\* ધક્કો મારવા માટે લોખંડ વગેરેનાં મજબત જંગી સ્થંભો સીડી જેવાં યાન્ત્રિક સાધનો ઊભાં કર્યાં. એની ઉપર રોકેટને ચડાવ્યું પછી સ્વીચ દબાવીને રોકેટને છોડવામાં આવ્યું. એ રોકેટ જબરજસ્ત વિદ્યુતવેગી ગતિથી ગુરુત્વાકર્ષણને ભેદીને-આકાશ ચીરીને બહાર નીકળી ગયું અને અંતરીક્ષમાં પહોંચી ગયું. આ જોઇ-જાણીને એક વિરલ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કર્યાનો વૈજ્ઞાનિકોએ અસીમ આનંદ અનુભવ્યો. વૈજ્ઞાનિકોનાં અંતરીક્ષ સંશોધન માટે રોકેટની શોધ પાશેરામાં પૂછી જેવી હતી પણ એમને જે જાણવું હતું તે જાણી લીધું કે રોકેટ એવું શક્તિશાળી સાધન બન્યું છે કે તે ગુરુત્વાકર્ષણને ભેદીને અંતરીક્ષમાં પહોંચી શકે છે, એટલે વૈજ્ઞાનિકોને હવે આકાશની અંદર રહેલી હવા, વાયુ, આકાશમાંથી આવતાં જાતજાતનાં કિરણો, સૂર્યમંડળની પરિસ્થિતિ, ગુરુત્વાકર્ષણની બહારના અંતરીક્ષમાં મનુષ્ય કેવી રીતે રહી શકે, આવી અનેક

★ જૈન ગ્રન્થોમાં આ અંગેના સંકેતો છે કે કેમ ! તે જોવા મળ્યા નથી પજ્ઞ આ દેશના વૈજ્ઞાનિક આર્યભટે ધરતીને ગુરુત્વાકર્ષણ છે એ સિદ્ધાન્ત શોધી કાઢયો અને પુસ્તકસ્થ પણ કર્યો, જે વાત અહીં અપાતા લેખમાં અલગ છાપી છે તે જુઓ.

🔹 ★ રોકેટ કેમ બને છે, શેનું બને છે, એને જબરજસ્ત ધક્કો આપવા શું યોજના છે તે રોમાંચક છે.

#### **\*\*\*\***\*\*\*\*\*\*

## [ 22 ]

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* જાતનું સંશોધન કરવું જરૂરી હતું એટલે એ માટે તેમને અનેક જાતનાં સંશોધનોનાં સાધનોથી સજ્જ ઞોળાકાર સાધન વિકસાવ્યું. શરૂઆતના પ્રયોગો કરવા વૈજ્ઞાનિકોએ જે સાધન બનાવ્યું તેનું નામ યાન-અવકાશયાન રાખવામાં આવ્યું. સૌથી પહેલું સ્પુટનિક નામનું અવકાશયાન રશિયાએ છોડયું હતું. પછી રશિયાએ મહિનાઓથી તાલીમ આપેલી કૂતરીઓને અવકાશયાનમાં મોકલી. આકાશના હવામાનના વાતાવરણમાં ગુરુત્વાકર્ષણના અભાવે કૂતરીઓનાં તન-મન ઉપર શું અસર થાય છે તે બધાં માપવાનાં યન્ત્રો સ્પુટનિકમાં જ ગોઠવવામાં આવ્યાં હતાં અને ઉપર જે કંઇ ઘટનાઓ બનતી તેનાં છાયા પુદુગલોનાં ચિત્રો ધરતી ઉપર રશિયાની વિજ્ઞાનશાળાઓમાં ગોઠવેલાં સાધનોમાં હજારો માઇલ દૂરથી ઊતરતાં રહ્યાં હતાં. ત્યારપછી તો અમેરિકાએ પણ આ દિશામાં ધરખમ રીતે ગુકાવ્યું અને અમેરિકાએ રોકેટ અને અવકાશયાન બનાવ્યાં. અંતરીક્ષ ક્ષેત્રે બંને દેશો વચ્ચે હરિકાઇ વધી અને તાલીમ પામેલી અમેરિકાની બે વ્યક્તિઓને અને એ સ્પુટનિકને રોકેટ ઉપર બેસાડી દેવામાં આવ્યા અને નીચેથી રોકેટને એવો ધક્કો માર્યો કે અવકાશયાન સહિત રોકેટ અંતરીક્ષમાં પહોંચી ગયું અને અંદરની યાન્ત્રિક ગોઠવશ મુજબ અવકાશયાન આકાશમાં પહોંચ્યા પછી રોકેટ ઓટોમેટિક છૂટું પડી ગયું અને અવકાશયાન આકાશમાં ઘૂમતું થઇ ગયું. અમેરિકાએ પોતે બનાવેલાં અવકાશયાનમાં બેસાડી અને રોકેટને મોકલવાના ધક્કા દ્વારા રોકેટ સહિત અવકાશયાનને આકાશમાં ફેંકવામાં આવ્યું અને આકાશની અંદર પૃથ્વીને ફરતી સેંકડો પ્રદક્ષિણા દઇને એ અવકાશયાન ધરતી ઉપર સમુદ્ર ઉપર ચોક્કસ જગ્યાએ ઊતારવામાં આવ્યું અને અવકાશયાનમાં પ્રવાસ કરી આવેલા બંને યાત્રિકોને જહાજમાં બેસાડીને અમેરિકામાં લાવવામાં આવ્યા. ત્યારપછી ઘણાં યાનો–ઉપગ્રહો<sup>૧</sup> આકાશમાં ઘૂમતાં થયાં, એપોલો, વોયેજર વગેરે ઉડાડયાં.

આ શોધખોળથી ખગોળના વૈજ્ઞાનિકોમાં અસીમ ઉત્સાહનું મોજું ફરી વળ્યું. કેમકે હવે તેઓ ધાર્યા નિશાનો લઈ શકશે. રોકેટ અને અવકાશયાનનો વધુ ઇતિહાસ લખવા માટેનું આ સ્થાન નથી. મારે જે વાત કહેવી છે તેના અનુસંધાન પૂરતી ઉપરની વાત લખવી પડી છે.

વૈજ્ઞાનિકોના હાથમાં હવે અંતરીક્ષમાં ચેતન કે જડ ગમે તે વસ્તુ લઇ જવા માટેના દ્રાર ખુલ્લાં થઇ ગયાં. પૃથ્વી ઉપરના દૂરબીનથી અંતરીક્ષને સ્પષ્ટ જોવામાં આકાશમાં કેટલીક મુશ્કેલીઓ થયા કરતી એટલે વૈજ્ઞાનિકોએ નક્કી કર્યું કે હવે વેધશાળાને આકાશમાં જ લઇ જવાય તો આકાશી દૂરબીનથી ખગોળનાં ઘશાં સત્યો જાણી શકાય. હવે અવકાશયાનનું સાધન તૈયાર હતું પણ અવકાશયાનમાં કામ કરી શકે તેવું દૂરબીન જો તૈયાર થાય તો અંતરીક્ષમાં દૂર દૂર ઊંડે જોઇને વિશ્વનાં અજ્ઞાત રહસ્યોને શોધી શકાય, એટલે અમેરિકાની સ્પેસ સટલ ડિસ્કવરીએ આ સાલના (ઇ. સન્ ૧૯૪૫) એપ્રિલ મહિનામાં હબલ નામના દૂરબીનને સ્પેસ સટલ દ્રારા આકાશમાં ચડાવી દીધું અને આ સંશોધનાત્મક ક્રાંતિકારી દૂરબીનને પૃથ્વીમંડળના વાયુમંડળની અંતરીક્ષમાં તેની કક્ષામાં તરતું મૂકાયું. આ દૂરબીન વિશ્વના તાગ કાઢશે અને નવાં નવાં રહસ્યો શોધી કાઢશે એમ વૈજ્ઞાનિકો જણાવે છે. આ હબલ દૂરબીન કેવાં ક્રાંતિકારી પરિણામો લાવશે તેના માટે વૈજ્ઞાનિકોએ જે તર્કો કર્યા છે, જે કલ્પનાઓ કરી છે, તે નીચે મુજબ જણાવી છે.

૧. આજસુધીનાં વિશ્વ અંગેના વિચારોમાં જડમૂળથી ફેરફાર કરશે. ૨. તારાઓને ગ્રહમાળાઓ છે

૧. વિશ્વનો માત્ર પાંચ રાષ્ટ્રો પોતાનાં રોકેટો દ્વારા ઉપગ્રહો ચઢાવે છે. એમાં ભારતે પક્ષ નંબર નોંધાવ્યો અને રોહિણીને આકાશમાં ફેંકયું, તે ઉપગ્રહ બની ગયું. ત્યારપછી ભારતે એપલ. આર્યભટ્ટ, ભાસ્કર નામનાં ઉપગ્રહી ચઢાવ્યાં.

#### \*\*\*\*\*\*

### [ 26 ]

વૈજ્ઞાનિકોને સૂર્યમંડળની રચનાની કેટલીક ગૂંચવશ છે તે હજુ પૂરેપૂરી સમજાણી નથી અને તેથી આકાશવર્તી મંદાકિનીઓની રચના અને ગૂંચવશ ખગોળ વૈજ્ઞાનિકોને મૂંઝવી રહી છે. વિશ્વને પોતાનું જન્મ-મરશનું ચક્ર છે કે નહિ, બીજે ક્યાંય જીવન છે કે નહિ, વિશ્વ કેટલું મોટું છે તે હવે ચોકસાઇભરી રીતે આ દૂરબીન શોધી કાઢશે.

ઉપરની વિગતોમાં આપણા માટે બે બાબતો ખાસ મહત્ત્વની છે. જૈન ખગોળ-વિજ્ઞાન એમ કહે છે કે આ પૃથ્વીનું અસ્તિત્વ તો અનાદિકાળથી અનંતકાળ સુધી રહેવાનું જ છે. સમગ્ર પૃથ્વીનો કોઈ દિવસ સંપૂર્ણ વિનાશ થતો નથી, પરંતુ પૃથ્વી ઉપર રહેલી જડ અને ચેતન વસ્તુઓ એટલે કે પ્રાણીઓ, પૃથ્વીઓ, જળાશયો, પહાડો વગેરેનો યોગ્ય સમયે રૂપિયે બાર—તેર આની પ્રમાણમાં વિનાશ સર્જાય છે, જેને જૈન વિજ્ઞાનીઓએ પ્રલયકાળ કહ્યો છે. જૈન વિજ્ઞાનીઓએ અમુક અબજો વર્ષનાં અન્તે પૃથ્વી ઉપર પ્રલયકાળો અવશ્ય આવે જ છે અને આખી ધરતીનો વિનાશ સર્જાય છે એમ જણાવ્યું છે. બહુ જ મયાદિત સંખ્યામાં માણસો-પ્રાણીઓ જીવતાં રહે, બાકી સમગ્ર ધરતી ઉપરનું ચૈતન્યજીવન એટલે કે મનુષ્યો, પશુઓ, પ્રાણીઓ, વનસ્પતિઓ, નદીઓ વગેરે લગભગ નાશ પામી જશે. ફક્ત ગંગા નદીનો એક નીક જેવો નાનકડો અવાહ વહેતો રહેશે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ બધો નાશ કોણ કરશે ? શી રીતે થશે ? એ માટે જૈનશાસમાં એવું જણાવ્યું છે કે પ્રલયકાળના દિવસો જ્યારે આવી પહોંચશે ત્યારે કુદરતીસ્વભાવે જ અનાદિકાળના સ્થાપિત શાસ્ત્રકથિત નિયમ મુજબ ૪૯ દિવસ સુધી ક્ષાર, અગ્નિ, વિષ વગેરે સાત જાતની પ્રતિકૂલ વૃષ્ટિઓ સાત સાત દિવસ સુધી વરસશે અને તે આ ધરતી ઉપરની વિદ્યમાન તમામ વસ્તુઓને ખતમ કરી નાંખશે. જે લોકો જીવતા હશે તે નદીતટની ગુફાઓમાં વસવા ચાલ્યા જશે અને તેઓ ગંગાના પાણીમાં ઉત્પન્ન થતાં મત્સ્યો-માછલાં વગેરે ખાઈને પોતાનો નિર્વાહ કરતા રહેશે. આ પ્રલયકાળની મર્યાદા લાખો-કરોડો વરસોની હોય છે. તે કાળ વીત્યા પછી અનાદિકાળના જગતના નિયમ મુજબ ફરી આ ધરતી ઉપર ધરતીને નવું સર્જન આપવા માટે અને ધરતી ઉપર નવી જીવસૃષ્ટિ અને જીવન ઊભું કરવા માટે કુદરતે જ જાતજાતની અનુકૂળ વૃષ્ટિઓ વરસવા માંડશે, તેમજ કરોડો વરસથી સર્વથા રસ-કસહીન થયેલી શુષ્ક ધરતીને ફરી અનાજ ઉત્પાદન યોગ્ય આર્દ્ર બનાવશે અને બાકીની જીવસૃષ્ટિ પણ ધીમે ધીમે ઉત્પન્ન થવા માંડશે. હજારો વર્ષ પછી પ્રલયકાળ પહેલાં વિશ્વ જે રીતે ધબકતું હતું તે રીતે પાછું ધબકતું-વિદ્યમાન થઇ જશે એટલે પુનઃ સૃષ્ટિનું નવસર્જન થશે.

આ પ્રમાણે \*સંહાર અને સર્જનની પ્રક્રિયા પૃથ્વી ઉપર રહેલી છે એમ જૈનો ચોક્કસ માને છે. વૈજ્ઞાનિકો જો હબલ દૂરબીનથી અનાદિકાળથી વિશ્વ જેવું છે તેવું જ આજે છે અને ભવિષ્યમાં પણ રહેશે તેવું શોધી કાઢશે તો જૈનધર્મની માન્યતાને મોટો ટેકો મળશે.

્વાચકો એ પશ ખાસ ધ્યાન રાખે કે વૈજ્ઞાનિકોએ જે કંઇ શોધ્યું છે. જાશ્યું છે તે ફ્રક્ત દૂરબીનની ★ અન્ય ધર્મની માન્યતાઓ ભિન્ન ભિન્ન છે.

## [ 00 ]

આ ઉપરથી આપશે સમજવાનું એ છે કે જૈનધર્મની માન્યતાથી વિપરીત માન્યતાઓ બધી જ સાચી છે એવું માનવું જરૂરી નથી. એમની ઘણી માન્યતાઓ સાથે અનુમાન અને કલ્પનાઓ ઘણી જોડાયેલી છે. કદાચ એક દિવસ એવો પણ આવે કે જૈનધર્મની ભૂગોળ અને ખગોળની માન્યતાઓ મહત્ત્વની અને મુખ્ય મુખ્ય બાબતો જે છે તે સાચી છે એવું પુરવાર થાય તો નવાઇ નહીં.

એક વાત સમજી લેવી જોઇએ કે જૈન તીર્થંકરોએ જે કહ્યું તેનો જૈનાગમોમાં મોટાભાગે સંગ્રહ કરવામાં આવ્યો છે. જૈન તીર્થંકરોએ દૂરબીનથી જણાવ્યું નથી પણ તેમગ્ને જે કેવળજ્ઞાન થયું હતું, જેને ત્રિકાલજ્ઞાન કહેવાય છે એ જ્ઞાનચક્ષુથી ત્રણેયકાળની વિશ્વની વ્યવસ્થા, સમગ્ર બ્રહ્માંડની વ્યવસ્થા, જૈન ભૂગોળ-ખગોળની શું સ્થિતિ છે તે બધી નજરોનજર જોઇ છે અને પછી સ્થૂલ સ્થૂલ જરૂરી બાબતો જણાવી છે. જો વિજ્ઞાનની માન્યતા સ્વીકારીએ તો તેને તો જંબૂદ્ધીપ સાથે કશું સગપણ જ નથી રહેતું. એ ન રહે એટલે મહાવિદેહ, મેરુપર્વત બધી બાબતો ઉડી જાય. વિજ્ઞાનકથિત પૃથ્વી તો આકાશમાં અદ્ધર ઘૂમે છે. પરિજ્ઞામે અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રોનું, પહેલી નરક વગેરે બધાનું અસ્તિત્વ જ ખતમ થઇ જાય, તે આપણે ચલાવી શકીએ તેમ નથી. તીર્થકરોની વાણી અસત્ય, ભ્રમણાત્મક કે અધૂરી હોય તે સ્વીકારી શકીએ તેમ નથી. અલબત્ત ભૂગોળ અંગે વિશેષ જાણકારીની જરૂર નથી હોતી, કેમકે આ ધરતી ઉપરની ભૂગોળ અશાશ્વત છે પરંતુ ખગોળ એ શાશ્વત ચીજ છે. ખગોળ બાબતમાં જૈનધર્મે જેટલું જણાવ્યું છે તેની આગળ આજના વિજ્ઞાને સૂર્યમંડળ આકાશી ગ્રહોથી વધુ કશું જ જણાવ્યું નથી. જ્યારે જૈનખગોળકારોએ તો ગ્રહોથી ઉપર અસંખ્ય વિમાનો, દેવોની મહાતિમહાસૃષ્ટિ વગેરે વર્ણવ્યુ છે.

\*



ગુરુત્વાકર્ષશ શક્તિ અને પૃથ્વી અંગેની માન્યતાનું સહુથી પહેલું (એટલે કે ઇ. સન્ ૪૭૫ની આસપાસમાં) કથન કરનારા વૈજ્ઞાનિકો ભારતના છે

**નોંધ**— જૈનગ્રન્થોમાં ગુરુત્વાકર્ષશની વાત જોવા મળી નથી એમ છતાં ગુરુત્વાકર્ષશની વાત પરદેશના વૈજ્ઞાનિકે પ્રથમ જાહેર કરી છે. આવું કેટલાક સમજે છે તે વાત બરાબર નથી. આ શોધ ભારતના જ વૈજ્ઞાનિકે સેંકડો વરસ ઉપર કહેલી છે. પૃથ્વી <del>ક</del>રે છે અને તે ગોળ છે. તે વાત સહુથી પહેલી ભારતના વૈજ્ઞાનિકે કરી છે તે અને બીજી બાબતો આ લેખમાં લખી છે. **\*** 

#### **\*\*\***\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## [ 69 ]

#### 

પૃથ્વી ગોળ છે અને પૃથ્વીમાં આકર્ષણશક્તિ છે. આ બંને બાબતો **ન્યૂટન<sup>૧</sup> અને ગેલેલિયોએ** કહી છે તેમ નથી, પરંતુ હજાર વર્ષ પહેલાં ભાસ્કરાચાર્ય નામના ભારતીય વૈજ્ઞાનિકે **સિદ્ધાન્તશિરોમણિ** ગ્રંથમાં જણાવેલી છે.

પૃથ્વીમાં આકર્ષશશક્તિ છે અને તે પોતાની આસપાસના પદાર્થોને ખેંચ્યા કરે છે. પૃથ્વીની નજીકમાં આકર્ષશશક્તિ વધુ છે પણ દૂર દૂર જતાં તે શક્તિ ઘટતી જાય છે.

કોઇ સ્થાન ઉપરથી હલકી કે ભારે વસ્તુ પૃથ્વી ઉપર છોડવામાં આવે તો તે બંને એકસાથે સમાનકાળમાં પૃથ્વી ઉપર પડે છે પણ એવું નથી બનતું કે ભારે વસ્તુ પહેલાં પડે અને હલકી પછી પડે. આથી એમ કહેવાય છે કે ગ્રહો અને પૃથ્વી <sup>ર</sup>આકર્ષાશક્તિના પ્રભાવથી જ પોતપોતાની મર્યાદા જાળવીને પરિભ્રમણ કરે છે. આથી કેટલીક વ્યક્તિઓની સમજમાં એવું છે કે ઉપરોક્ત માન્યતા પરદેશના વૈજ્ઞાનિકોએ શોધી કાઢી છે અને એમને જ બતાવી છે પણ તેવું નથી. આ દેશના પ્રખર વૈજ્ઞાનિકોએ વરસો પહેલાં આ વાત જણાવી છે.

આર્યભદ્ર પ્રથમનો જન્મ સમય ઇ. સન્ ૪૭૫ છે. તેના બનાવેલા આર્યભદ્રીય ગ્રંથમાં પૃથ્વી ચલ અને પૃથ્વીની પરિધિ ૪૯૬૭ યોજન બતાવી છે. એ ગ્રંથમાં કાળના બે ભાગ પાડયા છે. પૂર્વભાગને ઉત્સર્પિશી અને ઉત્તરભાગને અવસર્પિશી નામ આપ્યું છે, અને પ્રત્યેકના છ ભેદ કહ્યા છે. આર્યભદ્રે કાળના જે બે ભાગ પાડયા તે જૈનધર્મની કાળગણનાને બરાબર અનુસરતા છે. જૈનધર્મે પણ એક કાળચક્રના બે વિભાગ પાડયા છે. પ્રથમ ભાગને ઉત્સર્પિશી અને બીજા ભાગને અવસર્પિશી નામ આપ્યું છે. કાળનાં આ નામો અને વિગત જૈનધર્મની માન્યતા સાથે ખૂબ જ સામ્ય ધરાવે છે, તેનું શું કારણ છે તે શોધનો વિષય છે. છતાં લાગે છે કે પ્રાચીનકાળમાં વિદ્વાનો વચ્ચે જ્ઞાન-વિજ્ઞાનની આદાન-પ્રદાનની અથવા એક બીજા ધર્મના ગ્રંથો વાંચવાની પ્રથા ચાલુ હતી.

ભારતમાં પહેલા \*આયંભટ પછી ઇ. સન્ ૫૫૮માં બ્રહ્મગુપ્ત નામના વિદ્વાન થયા. જેઓએ ૩૦ વર્ષની ઉમ્મરે બ્રહ્મકૂટ સિદ્ધાન્ત નામના ગ્રંથની રચના કરી છે. તેમાં તેમને પૃથ્વીને સ્થિર જણાવી આર્યભટ્ટની માન્યતાનું જોરદાર રીતે ખંડન કર્યું છે અને પૃથ્વી ચલ છે એ સિદ્ધાન્તની જોરશોરથી દલીલો કરીને ટીકા કરી છે.

ત્યારપછી ભાસ્કરાચાર્ય નામના ભારતીય જ્યોતિષ વૈજ્ઞાનિકે પણ પૃથ્વી સ્થિર કહી છે. જેમ અગ્નિમાં ઉષ્ણતા અને જળમાં શીતલતા સ્વાભાવિક છે તેમ પૃથ્વીમાં સ્થિરતા (અચલપણું) એ પણ સ્વાભાવિક છે એમ જણાવ્યું છે. વળી ભાસ્કરાચાર્યે પૃથ્વીને (દડા જેવી નહીં પણ) કદમ્બ પુષ્પના જેવા આકારવાળી કહી છે અને તેની ઉપર ગામ, નગરો વસેલાં છે એમ જણાવ્યું છે.

\*\*\*

- ૧. સત્તરમી સદીમાં ન્યૂટનના ગુરુત્વાકર્ષણના અને ગતિના નિયમોનો વ્યવસ્થિત જન્મ થઈ ગયો હતો.
- ૨. જાપાનના બે વૈજ્ઞાનિકોએ ૧૯૯૦માં ગુરુત્વાકર્ષશના નિયમો સાચા છે કે કેમ ? એવો પ્રશ્ન કર્યો છે.
- ★ આર્યભદ ઘણા થયા છે તેથી.

## 

### 🕸 જૈનધર્મની અને વિજ્ઞાનની જાણવા જેવી બાબતો 🅸

આ ગ્રંથ અનેક વિષયોના સંગ્રહરૂપ હોવાથી એનું 'સંગ્રહણી' નામ આપ્યું છે, અને એ સંગ્રહમાં સમગ્ર જૈનવિશ્વની વ્યવસ્થાની અતિઅલ્પ ઝાંખી કરાવી છે, એટલે કે સમગ્ર જૈનલોક-વિશ્વ ઠેઠ બ્રહ્યાંડની ટોચે આવીને સિદ્ધશિલાથી લઇને ઠેઠ નીચે ઊતરતાં ૨૨ દેવલોક, તે પછી જ્યોતિષચક, તે પછી મનુષ્યલોક અને તે પછી પાતાલલોક, આ બધાં સ્થાનોની મુખ્ય મુખ્ય બાબતોનું સ્થૂલ-સ્થૂલ વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. મનુષ્ય, દેવ, તિર્યંચ અને નરક આ ચાર પ્રકારની વસ્તીથી ચૌદરાજલોક ભરેલો છે, જેમાં પશુ-પ્રાણીની સૃષ્ટિ પણ ભેગી આવી જાય છે, તથા નાની-મોટી બીજી અનેક બાબતોનો ખ્યાલ આપવામાં આવ્યો છે. જો કે આ બધું વર્ણન અતિ અતિસંક્ષેપમાં કરવામાં આવ્યું છે. જૈનદર્શન વિશ્વની ભૌતિક બાબતોની વિશેષ વાત કરે નહિ, કેમકે જાતે દિવસે વૈજ્ઞાનિકો દ્વારા તેમાંથી આરંભ-સમારંભ અને હિંસાનો જન્મ થવાનો. આ રીતે આ સંગ્રહણી ગ્રન્થ સમગ્ર વિશ્વ અને વિશ્વવર્તી પદાર્થોની ઝાંખી કરાવે છે.

વિજ્ઞાનની આંખ સામે પૃથ્વી અને ચમકતા સૂર્ય આદિ પ્રહો હતા એટલે તે અંગે તેઓએ ખૂબ ખૂબ સંશોધન કર્યું પરંતુ જૈન ખગોળની દષ્ટિએ જ્યોતિષચક્રથી અબજોના અબજો માઇલ દૂર ઊંચે શરૂ થતાં દેવલોકનાં અસંખ્ય જે વિમાનો છે, તે અંગે કોઇ જાણકારી તેઓ મેળવી શક્યા નથી. જેમ આકાશ ઉપરથી ઊંચે ઊધ્વંલોક તરફ વિજ્ઞાન આગળ વધી ન શક્યું, તેમ અધોલોક એટલે પાતાલમાં સાત નરકો રહેલી છે તે અંગે કંઇપણ માહિતી મેળવી શક્યું નહીં, પણ તેઓ છેલ્લાં ૩૦-૪૦ વર્ષથી આકાશમાંથી આવતા રેડિયોમાં ઝીલાતા શબ્દ સંદેશાઓ દ્વારા સંદેહ કરે છે કે બીજા ગ્રહોમાં વસ્તી હોય, કેમકે ત્યાંથી ન સમજાય તેવી ભાષાના સંદેશાઓ અહીંના યંત્રમાં ઝીલાયા કરે છે, પણ ભાષા સમજાતી નથી. જે લોકો ઉપર વસે છે તે અહીંના મનુષ્ય કરતા વધુ બુદ્ધિશાળી અને વધુ સુખી છે, એવી કલ્પના પણ કરે છે, પણ અવકાશયાનો તૈયાર થયાં એટલે વૈજ્ઞાનિકોએ આકાશી ગ્રહો ગુરુ, શનિ વગેરેના અભ્યાસાર્થે રવાના કર્યું. ગ્રહો શેનાં બનેલાં છે, વસ્તી છે કે નહિ તે માટે અમેરિકાએ આ યાનો રવાના કર્યા. તેને મોકલેલા સંદેશા-ફોટાઓ દ્વારા નક્કી કર્યું કે ઉપલબ્ધ ગ્રહો ઉપર જીવન નથી. આ યાનોએ યન્ત્રો દ્વારા નવાં ચંદ્રો શોધી કાઢ્યાં. વોયેજર<sup>4</sup> નામનું યાન તો ઇ. સન્ ૧૯૦૭માં રવાના કર્યુ. આ વોયેજરની ગતિ કલાકનાં **૪૫૨૫૫** માઇલની હતી. ત્રણ વરસથી આકાશમાં ગતિ કરતું જ રહ્યું છે. ૧ અબજ ૩૦ કરોડ માઇલનું અંતર વટાવી ઇ. સન્ ૧૯૮૯૯માં શનિ ગ્રહ ઉપર પહોંચ્યું હશે. વિજ્ઞાને પૃથ્વીથી ગ્રહો એટલા બધા દૂર બતાવ્યા છે કે તમો આશ્વર્ય પામી જાવ !

જૈનોએ એક લાખ<sup>\*</sup> યોજનનો જંબૂદ્ધીપ છે એમ જણાવ્યું છે. એ જંબૂદ્ધીપના કેન્દ્રમાં એક લાખ યોજને મેરુપર્વત છે તેમજ તેમાં સંખ્યાબંધ પહાડો, પર્વતો, નદીઓ અને વિવિધ નગરો, શહેરો અને ક્ષેત્રો છે. વૈજ્ઞાનિકશક્તિ મુખ્યત્વે યાન્ત્રિક છે અને તેથી તે મર્યાદિત છે એટલે આ બધાનો યત્ કિંચિત ખ્યાલ ન આવે તે સ્વાભાવિક છે. આપણી વર્તમાન દુનિયા આ જંબૂદ્ધીપના ઠેઠ છેડે આવેલા ભરતક્ષેત્રના દક્ષિક્ષ

૧, નેષ્થ્યૂનગ્રહની માહિતી મેળવવા માટે અમેરિકાએ માનવ વગરનું આ યાન ૧૩ વરસ ઉપર છોડ્યું છે. પાંચ અબજ કિલોમીટરનો પ્રવાસ કરી ચૂક્યું છે.

★ પ્રમાશાંગુલે માપીએ તો ૪૦૦ લાખ યોજન થાય.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

### [ 63 ]

**\*\*\*\*\*** વિભાગમાં આવેલી છે, અને દક્ષિણ વિભાગ જ્યાં પૂરો થાય છે ત્યાં છેડે જ જંબૂદ્ધીપનો ૧૨ યોજન ઊંચો જંગી કિલ્લો આવેલો છે. દક્ષિણ ભારતમાંથી મહાવિદેહ પહોંચવા માટે ઉત્તરદિશામાં પ્રયાશ કરવું પડે. એ ઉત્તરદિશામાં જઇએ તો વચ્ચે વચ્ચે મોટાં મોટાં પહાડો, ક્ષેત્રો છે અને દ્વીપના સેન્ટરમાં મહાવિદેહક્ષેત્ર, મેરુપર્વત વગેરે વસ્તુ-સ્થાનો જોવાં મળે.

હવે અહીં પ્રશ્ન એમ થાય કે અનેક અવકાશયાનો, જંગી ઉપગ્રહો અને રોકેટો વગેરેનાં જંગી પ્રયોગો ચાલુ રહ્યા છે છતાં પણ તેઓ વર્તમાનદશ્ય પૃથ્વીથી ઉત્તરમાં કંઇક આગળ છે એવો અણસાર પશ મેળવી શક્યા કેમ નથી ? તે વિચારમાં મૂકે તેવી બાબત છે. મુશ્કેલી એ છે કે વિજ્ઞાને આપણે જે પૃથ્વી ઉપર રહીએ છીએ તે દેશ્ય પૃથ્વીને આકાશમાં ગોળાકારરૂપે અદ્ધર છે એમ સ્વીકાર્યું છે, એટલે પૃથ્વીનાં દક્ષિણ અને ઉત્તર ભાગના બે છેડા પૃથ્વીની સાથે જ સંલગ્ન છે અને આ સંજોગોમાં આ પૃથ્વી સાથે અદેશ્ય એવી પૃથ્વીના જોડાણનો આપણે વિચાર જ કરવાનો કર્યા રહ્યો ?

પૃથ્વીને દડા જેવી ગોળ માની, ગોળો માન્યો, આકાશવર્તી (બે રીતે) ફરતી માની. એ ગોળાની ચારેબાજીએ ખાલી આકાશ-આકાશ જ છે. આ પૃથ્વી જોડે ઉપર નીચે બીજી મોટી કોઇ વસ્તુનો સંબંધ નથી. સ્વાભાવિક રીતે વળી એમણે તેનું માપ પણ નક્કી કરી નાંખ્યું એટલે ઉત્તર, દક્ષિણ, પૂર્વ, પશ્ચિમ ચારે દિશામાં જૈનધર્મની દષ્ટિએ જંગી વિરાટ ધરતીનું જોડાણ હોવા છતાં વૈજ્ઞાનિકોને તો આ વાતનું સ્વપ્ન પણ ક્યાંથી આવે ? દક્ષિણમાં જંબૂદ્રીપનો કિલ્લો અને કિલ્લા પછી લાખો યોજનનો લવણસમુદ્ર છે. જે આપણી ઘરતી સાથે જ જોડાએલો-છે પણ વૈજ્ઞાનિકોએ કલ્પેલી જે પૃથ્વી છે તે પૃથ્વીના દક્ષિણનો છેડો જેને દક્ષિણધુવ કહેવાય છે, ત્યાં આગળ હજારો ફૂટની ઊંચાઇમાં બરક પથરાએલો છે અને ત્યાં આગળ વૈજ્ઞાનિક પૃથ્વીનો ગોળો સમાપ્ત થાય છે, એટલે આકાશમાં અદ્ધર ઘૂમતા પૃથ્વીના ગોળા સાથે જંબૂદ્ધીપના કિલ્લા વગેરે સાથે વિચારવાની કે સરખાવવાની વાત જ ક્યાં રહી !

આપશે ત્યાં થોડી ઘણી ભૂગોળ વિષયની અભ્યાસી વ્યક્તિઓ છે. તેઓ તરફથી એવું કહેવામાં આવે છે કે ઉત્તરધુવથી આગળ ઉત્તર તરફ વિમાનો ગયાં હતાં પશ ત્યાં એટલો બધો ઘોર અંધકાર, હવાની વિષમ પરિસ્થિતિ અને અતિ ઠંડી એ બધું એવું હોય છે કે વિમાનો એ દિશામાં આગળ વધી શકતા નથી. આ વાતો કરનારા કોઇ આધારે કહે છે કે કલ્પનાથી તે ખબર નથી.

\*

હવે આ બાબત સામે વિજ્ઞાને માન્ય કરેલી પૃથ્વીની પરિસ્થિતિનો થોડો ખ્યાલ આપું.

પૃથ્વીને ગોળારૂપે કલ્પેલી છે. ગોળાકાર પૃથ્વીને બે ઘ્રુવ છે. એટલે કે બે નિશ્ચિત સ્થાનો છે. પૃથ્વીના ઉપરના છેડાનો બિલકુલ ઉત્તરમધ્યભાગ ઉત્તરઘ્રુવરૂપે છે અને તે જ રીતે પૃથ્વીનો દક્ષિણમધ્યભાગ દક્ષિણધ્રુવરૂપે છે. દક્ષિણધ્રુવ સેંકડો વરસથી બરફથી છવાઇ ગએલો છે. તે જ પ્રમાણે ઉત્તરઘ્રુવ દક્ષિણધ્રુવની જેમ બરફના થરથી છવાઇ ગએલો છે. એક-એક માઇલથી વધુ પ્રમાણમાં જાડા બરફના થરો છે. બંને ઘ્રુવોમાં બરફના જંગી પહાડો પણ તરતા હોય છે. વિદ્યમાન પૃથ્વીના છેડે ઉત્તરઘ્રુવના સ્થાન પછી વર્તમાન (આપણે જે જોઇએ-જાણીએ છીએ તે) દુનિયાનું સ્થાન સમાપ્ત થઇ જાય છે.

## [ 68 ]

## **\*\*\*\*** આકાશ-અવકાશ જ હોય છે. અવકાશયાનો, ઉપગ્રહો વગેરે ઉત્તરધુવ ઉપરથી જ પસાર થતાં હોય છે, એટલે ઉત્તરધુવ પછી આપણે ત્યાં જે વૈતાઢય વગેરે પર્વતોની વાતો કહી છે તે આપણી શાસ્ત્ર માન્યતા સાથે વિજ્ઞાનની માન્યતા મેળ ખાતી નથી. લાખો માઇલ આકાશમાં ઉડતાં યાનો, ઉપગ્રહો દ્વારા ઉપગ્રહોએ ઉત્તરમાં (વૈતાઢય આદિ) પર્વતો-ક્ષેત્રો આદિ હોવાનું જણાવ્યું નથી. ગોળ પૃથ્વીનો ઉત્તરભાગ પૂરો થઇ ગયા પછી ધરતીનો કોઈ ભાગ આગળ છે જ નહિ, ચારે બાજુ આકાશ જ છે. જેમણે પૃથ્વીને આકાશમાં લટકતા ગોળાની માફક રહેલી માની હોય તેને બીજી ધરતી હોય જ ક્યાંથી ? આકાશ જ હોય.

આટલી વાત અહીં પૂરી કરી પૃથ્વી અંગે બીજી થોડી વાત જાણીએ.

**પ્રશ્ન** આટલો બધો બરફ બંને ધ્રુવોમાં ક્યાંથી પથરાઇ ગયો હશે ? ક્યારે પથરાયો હશે ? આવા અનેક પ્રશ્નો પણ આપણા મનમાં ઊભા થાય.

જો કે ઉત્તરધ્રુવ સમુદ્રરૂપે છે, ધરતીરૂપે નહીં. ઉપરની સપાટી બરફ બનીને તરતી રહે છે એમ કહે છે જ્યારે દક્ષિણધ્રુવને ખંડ કહે છે. ખંડ એટલે ધરતી.

**ઉત્તર**—આ બરફની જમાવટ કયારથી થઇ તેની ચોક્કસ મર્યાદાની ખબર નથી પણ વૈજ્ઞાનિકો એમ ચોક્કસ કહે છે કે લાખો-કરોડો વર્ષ ઉપર અત્યારે જ્યાં બરફ છે ત્યાં શહેરો, ગામો અને જંગલો વગેરે હતાં, પરંતુ પૃથ્વી અને આકાશની આબોહવા અને ભેજમાન વગેરે કારણે બરફની જમાવટ થવા પામી છે.

દક્ષિણધ્રુવમાં તમામ રાષ્ટ્રનાં વૈજ્ઞાનિકો છેલ્લાં ૧૦૦ વર્ષથી ભયંકર ઠંડીમાં ધરતીની અંદર શું છે તેના અનેક પ્રયોગો કરી રહ્યા છે. એ સંશોધનમાં એમને માલમ પડયું કે પ્રાચીનકાળમાં વનસ્પતિ અને જીવસૃષ્ટિ હતી અને સુવર્ણ આદિ અનેક ધાતુઓની કિંમતી ખાશો અને અનર્ગલ તેલ, કોલસા વગેરે ઘણું બધું આ ધરતીમાં રહ્યું છે. એ લાલચે વૈજ્ઞાનિકો સંશોધન માટે દક્ષિણધ્રુવ પાછળ લાગ્યા છે, એટલા ઉત્તરધ્રુવ તરફ લાગ્યા જાણ્યું નથી. આ પરિસ્થિતિમાં જૈન વિજ્ઞાને જણાવેલી મનુષ્યલોકવર્તી એકને ફરતા એક, એ રીતે વલયાકારે રહેલા અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રોની વાત વૈજ્ઞાનિકો ક્યાંથી સ્વીકારે ?

ભગવાન મહાવીરને થયે ૨૫૦૦ વરસ થયાં. તે વખતે આ ધરતીની શું સ્થિતિ હતી તે જાણવા માટે આપણે ત્યાં કોઇ સાધન ઉપલબ્ધ નથી. અધ્યાત્મપ્રધાન જૈનધર્મમાં ભૌતિક કે ઐતિહાસિક બાબતોની અગત્ય ખાસ ન હોવાથી આ ક્ષેત્ર અણસ્પર્શ્યું હતું એટલે શાસ્ત્રોમાં ભૂગોળ-ખગોળની વાતો થોડી અને સ્થૂલ સ્થૂલ જ મળે છે, જે હોય તે. ભગવાન મહાવીરના સમયમાં આ બંને ધ્રુવો બરફની ચાદરથી અત્યારે જેવા છવાઇ ગયા છે, તેવા તે વખતે હતા કે નહિ ? તેનો જવાબ એક જ અપાય કે જૈનશાસ્ત્રોએ પૃથ્વીને સ્થિર માની છે. વળી તેને ગોળ કહી નથી. વિજ્ઞાન જેમ આકાશી ગોળો માને છે તેમ માનતા નથી, એટલે વિજ્ઞાનની માન્યતાઓ સામે મેળ કે તુલના કરવાનું સ્થાન જ નથી. પ્રાચીનકાળમાં આ પૃથ્વીને કેવા આકારની માનતા હતા ? તેનો અલ્પ ઇશારો આ સંગ્રહણીની પ્રસ્તાવનામાં પઉમાં પાનાંમાં કર્યો છે. કરોડો વર્ષ પહેલાં આ પૃથ્વી ઉપર જે ભયંકર \*ઉથલપાથલ થઇ તે અકલ્પનીય હતી. એ ઉથલપાથલ પછી સમગ્ર પૃથ્વીના ભૂસ્તરોનું સંશોધન કરીને ભૂસ્તરવિજ્ઞાનીઓએ પૃથ્વીનો જે નકશો તૈયાર કર્યો છે તે દેશ-પરદેશની ભૂગોળને લગતો તથા અન્ય માસિકો

★ ઋષભદેવ ભગવાને અબજોનાં અબજો વર્ષ પૂર્વે અયોધ્યામાં રાજ્ય કર્યું. તે વખતે અયોધ્યા જે સ્થાને હતી તે જ સ્થાને આજે છે ખરી ? અનેક દેશો, નગરીઓ પ્રત્યે પણ આવા સવાલો ઉઠે પણ તેનો જવાબ જ્ઞાનીગમ્ય છે.

#### \*\*\*\*

## [ 64 ]

\*\*\*\*\*\*\* તેમજ પુસ્તકોમાં છપાઇ ગયો છે. ભૂસ્તરશાસ્ત્રીઓએ પ્રચંડ અને વ્યાપક સંશોધનને અન્તે જણાવ્યું છે કે ધરતી ઉપર થએલી ભગીરથ ઉથલપાથલ પહેલાં દુનિયાના મોટાભાગના ખંડો, એક બીજાને અડીને રહેલા અને અખંડ હતા અર્થાત્ ઉત્તર અમેરિકા, દક્ષિણ અમેરિકા, આફ્રિકા, દક્ષિણધ્રુવ ખંડ, ઓસ્ટ્રેલિયા, યુરોપ, ભરતખંડ અને ગ્રીનલેન્ડ એ બધા એકબીજા સાથે જોડાયેલા હતા, વચ્ચે વચ્ચે કથાંક કયાંક નાના નાના સમુદ્રો પણ હતા. આપણા ભરતખંડની દક્ષિણે દક્ષિણધૂવ ખંડ અને ઓસ્ટ્રેલિયા હતા. જો કે આજે તો તે બંને હજારો માઇલ દૂર ચાલ્યા ગયા છે. (વચ્ચે સમુદ્રનાં જળ ઘૂસી ગયાં) એ વખતે વચ્ચે વચ્ચે જે સમુદ્રો છે તે ત્યારે ન હતા પણ ત્યાં ઘરતી હતી અને પાંચેય ખંડોમાં પગેથી ચાલીને જવાતું હતું, ભૂતકાળના આ ખંડને વૈજ્ઞાનિકોએ **'ગોંડવાના★ મહાખંડ'** એવું નવું નામ આપ્યું, કાલાંતરે આ ગોંડવાના ખંડમાં પણ અનેક સ્થળે ધરતીકંપો થયા, એટલે ધરતીમાં રહેલા પ્રવાહી લાવારસ ઉપર આ ખંડો સરકતા સરકતા એકબીજાથી છેટા જવા લાગ્યા. પરિણામે ગોંડવાના આ મહાખંડમાં ભંગાણ પડ્યું. જળ ત્યાં સ્થળ અને સ્થળ ત્યાં જળ વહેતાં થયાં. દેશોની આડાશ જ્યાં જ્યાં દૂર થઇ અને ખાલી જગ્યા થઇ ત્યાં ત્યાં સમુદ્રનાં પાણી ઘૂસી ગયાં અને કાયમ માટે તે જળ સ્થિર થઇ ગયાં. ભારત અને આફ્રિકા ખંડ દૂર દૂર થતા ગયા. બંને વચ્ચે જગ્યા ખાલી પડી ગઇ અને ત્યાં સમુદ્રનાં પાણી પ્રવેશી ગયાં. વૈજ્ઞાનિકો પોતાની ધારજાા સાચી છે તેના પુરાવામાં નકશામાં ભારતમાં સૌરાષ્ટ્રનો આકાર અને એની સામે આફ્રિકા દેશની ધરતીનો સૌરાષ્ટ્રના આકાર જેવો કપાએલા ભાગ તરફ ધ્યાન ખેંચે છે. સૌરાષ્ટ્ર જેવો જ ખંડિત ભાગ આફ્રિકાના કિનારે નજરે પડે છે.

વળી ઉપરની વાતના અનુસંધાનમાં આપશા પ્રસ્તુત મહાખંડમાં કેવી કેવી ઉથલપાથલો થઇ, કેવાં કેવાં પરિવર્તનો આવ્યાં, કેવી કેવી અકલ્પનીય કુદરતી આપત્તિઓ અને આક્રતોથી કેવી રહસ્યમય ઘટનાઓ બની તે જાણવા નીચે વિસ્તૃત ઉપલબ્ધ અખબારી નોંધ ટાંકી છે તે વાંચો.

નીચેની પ્રસ્તુત નોંધ સાંયોગિક પુરાવાઓ અને અનુમાનો દ્વારા લેવાએલા નિર્ણયથી નિશ્ચિત કરેલી છે, માટે તે બધી જ સાચી છે તેવું સર્વથા સ્વીકારી લેવાની જરૂર નથી. ફ્રક્ત ધરતીના ભૂતકાળનું સમગ્ર ચિત્ર તમારા ખ્યાલમાં આવે અને તમારી સમજનું ફ્લક વિસ્તૃત બને એ ખાતર આપી છે. ધરતીનો ઇતિહાસ પણ કેવો હોય છે તે વાંચી વાચકો સાશ્ચર્ય અનુભવશે.

#### \*

#### **સૂચના**—પ્રસ્તુત નોંધ નીચે મુજબ છે.

"આજથી આશરે ૩૫ કરોડ વર્ષ પૂર્વે ખંડો એકબીજાથી દૂર ખસી ગયા હતા. પરંતુ ગોંડવાના ખંડ, દક્ષિણ પૂર્વમાં ન્યૂઝીલેન્ડ અને ઓસ્ટ્રેલિયાથી માંડીને હિન્દી મહાસાગર વિંધ્યાચલથી દક્ષિણનો ભરતખંડ, દક્ષિણ અરબસ્તાન, સહારાની દક્ષિણનો આફ્રિકા અને દક્ષિણ અમેરિકાના પૂર્વભાગને આવરી લેતો હતો. બંગાળનો ઉપસાગર અને અરબીસમુદ્ર પણ એ ખંડમાં સમાઈ જતા હતા.

તે પછી વધુ ઉથલપાથલો થઇ. આપણા દેશની જ વાત કરીએ તો સાઠ કરોડથી સો કરોડ વર્ષ પહેલાં કચ્છથી મેઘાલય સુધી રેખા દોરો તો તેની ઉત્તરે સમુદ્ર હતો, એટલું જ નહીં પણ આંધપ્રદેશ, મધ્યપ્રદેશ, મહારાષ્ટ્ર અને કર્ણાટકના કેટલાક ભાગ સમુદ્રમાં ડૂબેલા હતા. સાઠ કરોડ વર્ષ પહેલાં આ સમુદ્ર

★ ગોંડ નામની આદિવાસી પ્રજા ઉપરથી આ નામ પાડવામાં આવ્યું હતું.

# [ 68 ]

૨૨ કરોડથી ૨૮ કરોડ વર્ષ પહેલાં ભરતખંડના ટુકડા થઇ ગયા હતા. કચ્છ, સૌરાષ્ટ્ર, ઉત્તર ગુજરાત વગેરે સમુદ્રમાં હતા અને આ સમુદ્ર ભરતખંડના બે ટુકડા કરીને આસામમાં જતો હતો. આપશે એમ કહી શકીએ કે આસામમાં અને ગુજરાતમાં તેલ બનાવનાર જીવો અને વનસ્પતિ આ સમયે કામે લાગી ગયાં હતાં. ૧૮ કરોડથી ૧૨૨<sup>4</sup> કરોડ વર્ષ પહેલાં કચ્છ, સૌરાષ્ટ્ર અને ગુજરાત સમુદ્રમાંથી બહાર આવી ગયાં હતાં, પરંતુ ૧૩<sup>4</sup> કરોડથી ૧૮ કરોડ વર્ષ પહેલાં તેઓ ફરીથી ડૂબી ગયા હતા. આ બધા સમય દરમિયાન ટાપુ તરીકે લેંકાનું અલગ અસ્તિત્વ ન હતું, તે દક્ષિણ ભારત સાથે જોડાયેલ હતો.

સાત કરોડથી ૧.૩<sup>4</sup> કરોડ વર્ષ પહેલાં ભરતખંડમાં ફરીથી પ્રચંડ ઉત્પાતો થયા. આજે હિમાલય છે ત્યાં સમુદ્રમાંથી જ્વાળામુંખીઓ ભભુકતાં હતાં. સૌરાષ્ટ્રમાં જ્યાં ત્યાં ધરતીમાં તિરાડો પડી હતી અને તેમાંથી લાવારસ વહેતો હતો, પરંતુ પૂર્વ સૌરાષ્ટ્ર અને કચ્છ તેમજ તળ ગુજરાતનો ઘશો પ્રદેશ દરિયામાં ડૂર્બી ગયો હતો. લંકાનો ટાપુ ભારત સાથે સર્વ રીતે હજી જોડાયેલ હતો અને ગુજરાતના કાંઠાથી લંકા સુધી સમુદ્ર ન હતો. ઘરતીનો વિશાળ ખંડ આફ્રિકા ભાશી પથરાતો હતો. મહારાષ્ટ્ર (દખ્ખણ), વિંધ્યપ્રદેશ, છોટાનાગપુર (દક્ષિણ બિહાર) વગેરે પ્રદેશોની ધરતીમાં તિરાડો પડી હતી અને તેમાંથી લાવારસ વહેતો હતો. પાકિસ્તાન, કાશ્મીર, હિમાલય વગેરે બધા સમુદ્રમાં ડૂબેલા હતા. બંને બંગાળ અને આસામ પણ સમુદ્રમાં હતાં. આ યુગમાં પણ કુદરત તેલ બનાવવાની પ્રક્રિયા કરી રહી હતી.

આશરે છ કરોડ વર્ષ પુહેલાં વિંધ્યાચલની ઉત્તરના છીછરા ટીથીસ (ભૂમધ્ય) સમુદ્રમાંથી હિમાલય ઉંચકાયો. દક્ષિણના ભૂપૃષ્ઠના ઉત્તરમાં ગતિ થવાથી અને ઉત્તરના ભૂપૃષ્ઠ સાથે અથડાવવાથી ટીથીસનું તળિયું બેવડાઇને ઊંચકાઇ રહ્યું હતું. આ હિલચાલ દરમિયાન આજે નર્મદા અને તાપી છે ત્યાં પણ ભંગાણ પડ્યું, તેથી તેમાં પાણી વહેતું થયું અને એ રીતે નર્મદા અને તાપીનો જન્મ થયો.

ચાર કરોડથી સાત કરોડ વર્ષ પહેલાં ગુજરાતનું નામનિશાન ન હતું. મુંબઇથી કાશ્મીર સુધી સમુદ્ર ઘૂઘવતો હતો, બંગાળ અને આસામમાં પશ.

દોઢ કરોડથી ચાર કરોડ વર્ષ પહેલાં આ સમુદ્રો પીછેહઠ કરવા લાગ્યા. મધ્ય-સૌરાષ્ટ્ર સમુદ્રમાંથી ટાપુરૂપે બહાર આવ્યું. દક્ષિણ ભારત અને લંકા વચ્ચેની ધરતી સમુદ્રમાં ડૂબી ગઇ અને લંકા ટાપુ બન્યો. કચ્છ, સિંધ, પશ્ચિમ રાજસ્થાન અને બંગાળ હજી સમુદ્રમાં ડૂબેલા હતા.

બે લાખથી ૧૪૦ લાખ વર્ષ પહેલાં ભરતખંડ આજનો આકાર ધારણ કરી રહ્યો હતો. સિંધ, પંજાબ અને ઉત્તરપ્રદેશથી આસામ સુધી શિવાલિક મહાનદ નામનો મીઠો મહેરામણ હતો. લંકા અલગ થઇ જવાથી જ્યારે સાઇબિરિયામાંથી ચીન અને આસામના માર્ગે વાઘ આપણા દેશમાં આવ્યા ત્યારે દક્ષિણ ભારતમાં ઠેઠ સુધી ફેલાયા. પરંતુ વચ્ચે સમુદ્ર હોવાથી લંકા જઇ શક્યા નહિ. આથી આજે પણ લંકામાં વાઘ નથી દીપડા છે. સૌરાષ્ટ્ર બેટ હતો પણ ગુજરાતનો મોટોભાગ સમુદ્રમાં હતો. ભરતખંડનો ઘણો પૂર્વ કાંઠો સમુદ્રમાં ડૂબેલો હતો.

### [ 60 ]

ટીથીસ સમુદ્ર છીછરો હતો અને જીવસૃષ્ટિ તથા વનસ્પતિસૃષ્ટિના વિકાસ માટે આદર્શ હતો. હિમાલય અને તેની પશ્ચિમની પર્વતમાળાઓના ઊંચકાવાથી તેનો લોપ થયો, પરંતુ આ પ્રક્રિયા તો થોડાંક કરોડ વર્ષ ચાલી, જ્યારે તેનો લોપ થયો ત્યારે તેનાં તળિયાનાં પેટાળમાં દટાઇ ગયેલી સૃષ્ટિ તેલ અને ગેસમાં ફેરવાઇ ગઇ હતી અને ફેરવાઇ રહી હતી. બ્રહ્મદેશ અને આસામથી ઇરાન અને આરબ દેશો સુધી આ તેલ અને ગેસ સમૃદ્ધ ક્ષેત્રો ધરતી સાથે સમુદ્રમાંથી બહાર આવ્યાં અથવા છીછરા સમુદ્રમાં રહ્યાં. આજે ઇરાની અખાતમાં અને કાસ્પિયન સમુદ્રમાં તેલનાં કૂવા ખોદાય છે તે આ ટીથીસ સમુદ્રની ભેટ છે.

આમ ઇન્ડોનેશિયને અને બ્રહ્મદેશથી શરૂ થતો તેલ ક્ષેત્રોનો પટ આસામમાં છે. કારણકે આસામ કરોડો વર્ષ સુધી સમુદ્રમાં રહેલો, પણ મેઘાલયમાં નથી. કારણકે તે અગ્નિકૃત ખડકોનો બનેલ છે. ત્રિપુરામાં ગેસ નીકળ્યો છે અને બંગાળમાં પણ તેલ નીકળવાની આશા છે. એવી રીતે કાશ્મીરમાં પણ આશા છે અને પશ્ચિમ રાજસ્થાનમાં ગેસ હોવાનું જણાય છે.

આપણને તેલ અને ગેસ મળે તે માટે કુદરતે કરોડો વર્ષ સુધી કેવી ઉથલપાથલ કરી છે?

ઉપર જણાવ્યું તેમ પરાવર્તનો થતાં જ રહે છે." (લેખકની વાત પૂરી થઇ)

આજે કોઇ એમ કહે કે આટલો મોટો હિમાલય<sup>\*</sup> આ ધરતી ઉપર હતો જ નહિ, તો તે વાત તમારા માનવામાં આવે ખરી ?

પ્રથમ દષ્ટિએ તો આ વાત કોઇ પજ્ઞ ના માને પરંતુ મહાન વૈજ્ઞાનિકોએ, ઇતિહાસકારોએ સંશોધન કરીને જાહેર કર્યું છે કે, દોઢ કરોડ વર્ષ પહેલાં હિમાલયની જગ્યાએ તેની આસપાસ ઉત્તરપ્રદેશમાં છીછરો 'ટીથીસ' સમુદ્ર હતો, ત્યાં જોરદાર ઘરતીકંપ થયો, ઘરતી ફાટી અને એમાંથી હિમાલય ધડાક લઇને બહાર નીકળી આવ્યો. શરૂઆતમાં થોડો બહાર નીકળ્યો પછી વારંવાર ઘરતીકંપ થવાના પરિણામે તે ધીમે ધીમે બહાર નીકળતો ગયો અને ઊંચો નીકળતો ગયો તેમજ સ્થિર થયો. ત્યાં રહેલાં સમુદ્રનાં જળ ધરતીમાં ઊતરી ગયાં કે ઘરતી બહાર ફેલાઇ ગયાં. આજના હિમાલયની ઉત્પત્તિ આ રીતે માનવામાં આવી છે. હિમાલય અને હિમાલયની આસપાસમાંથી સમુદ્રનાં જીવજંતુઓના અવશેષો આજે પજ્ઞ મળે છે.

અમારી પાસે ઘણા સંન્યાસીઓ, વેપારીઓ નાના નાના પથ્થરના શંખો લઇને વેચવા આવે છે. આ શંખો નવી જાતના જોયા. તે માટે પૂછપરછ કરી ત્યારે જાણ્યું કે આ શંખો બીજા પથ્થરની સાથે જોડાયેલા હોવાથી તેને કાપીને જુદા પાડવામાં આવે છે, એટલે આ શંખોની ધાર કાપેલી જ રહે છે એમ સંન્યાસીઓનું

★ તે રીતે શતુંજય ધરતીમાં ગરકાવ થતો જાય છે. આ પર્વતનો તળ વિસ્તાર આદિકાળમાં ૫૦ યોજનનો અને ઊંચાઇ ૮ યોજન હતી, અને આ અવસર્પિષ્ઠીમાં પાંચમા આરાના અંતે સાત હાથનો રહેશે.

## [ 66 ]

ઉત્તરપ્રદેશના ઉપરના વિભાગમાં સમુદ્ર હતો. તેનો એક પુરાવો શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યજી કૃત ત્રિષષ્ટિશલાકા માં આદીશ્વર ચરિત્રમાં નોંધાયેલો મળે છે. કરોડો વર્ષ પછીની વાત શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યજીએ કોઈ ગ્રન્થના આધારે જ નોંધી હશે. સેંકડો અબજોનાં અબજો વરસોમાં આ વિશાળ ધરતી ઉપર શું શું આક્તો ઉતરી હશે અને કેવાં કેવાં પ્રલયો થયાં હશે તેની તો કલ્પના જ કરવાની રહી! સર્જન-વિસર્જનની, વિકાશ-વિનાશની, ઉન્નતિ-અવનતિની પ્રક્રિયા બધાં ક્ષેત્રોમાં અનાદિકાળથી થતી જ રહે છે. જૈનતત્ત્વજ્ઞાને વિશ્વને અવિરત પરાવર્તનશીલ જણાવ્યું છે તેનું રહસ્ય આ જ છે.

\*\*\*

લેખાંક-૬

જૈન, બૌદ્ધ અને વૈદિક (હિન્દુ) ભૂગોળની બાબતમાં મતમતાંતરો ઘણા હોવા છતાં નામો અને સ્થાનથી કેટલીક બાબતોમાં તે પરસ્પર થોડુંક સામ્ય ઘરાવે છે, કોઇ કોઇ બાબતમાં બાઇબલ પણ સામ્ય બતાવે છે. એમ છતાં મોટાભાગે માન્યતાઓમાં સરવાળે એકબીજાથી ઘણાં દૂર છે એ હકીકત છે.

જૈનભૂગોળની માન્યતાઓને વિજ્ઞાનની માન્યતાઓ સામે સુમેળ તથા સમન્વય સાધવાનો પ્રયત્ન કરવો એ મગજની અર્થહીન કસરત કરવા જેવું અને સમયનો વ્યર્થ વ્યય કરવા જેવું મને લાગ્યું છે. કેમકે જૈનશાસ્ત્રમાં આ વિશ્વની ધરતી ઉપરની ભૂગોળની આકૃતિ-આકાર બાબતમાં કોઈ બાબતનો ઉલ્લેખ નથી. એનું કારણ એ પણ હોઈ શકે કે ભૂગોળ-ધરતી ક્યારેય પણ એકસરખી રહેતી નથી. અતિવૃષ્ટિ, ધરતીકંપો વગેરેનાં કારણે જળ ત્યાં સ્થળ અને સ્થળ ત્યાં જળ બની જાય છે. આજે પણ ધરતીકંપથી કેટલાંય શહેરો નાશ પામ્યાં, કેટલીય નદીઓ ધૂળ-પથ્થરોથી ભરાઇ ગઇ, સદાને માટે લુપ્ત થઇ ગઇ અને એનું વહેણ દૂર દૂરની ધરતી ઉપર ફૂટી નીકળ્યું. આવી પરિસ્થિતિ એટલે પરાવર્તનશીલ ભૂગોળની બાબતમાં જૈનાચાર્યોને લખવાનું કશું જ કારણ ન હતું. સહુ એમ કહે છે કે જે કાળે જેવી ભૂગોળ-ધરતી દેખાય તે પ્રમાણે તેવી ભૂગોળ સમજી લેવાની.

આ સંગ્રહલીનું પુસ્તક પાઠ્યપુસ્તક છે અને કદમાં ઘણું મોટું છે. પછી બીજી-ત્રીજી બાબતો વધારી પુસ્તકવજન વધારવું ઇષ્ટ નથી, છતાં અભ્યાસીઓને કેટલોક ખ્યાલ આપવા થોડી થોડી બીજી વાતો સંક્ષેપમાં લખવા સિવાય ચાલે તેમ નથી.

૬૦-૭૦ વર્ષથી જૈનસંઘના એક પંડિતજીએ કેટલાક લેખો લખેલા, તેમાં તેમણે લખેલું કે, પરદેશના ઇસુખ્રિસ્ત ધર્મના ખ્રિસ્તી વૈજ્ઞાનિકો જૈનધર્મની (તેમજ ભારતીય શાસ્ત્રોની) ભૂગોળ-ખગોળની માન્યતાઓને \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# [ ee ]

**\*\*\*\* \*\*\*** ખોટી બતાવીને જૈનોનાં શાસ્ત્રો ખોટાં છે એમ જાહેર કરીને જૈનશાસ્ત્રોની હાંસી ઉડાવવા માંગે છે પશ આ એમની ધારજ્ઞા સર્વથા સાચી ન હતી. ઇસુનો અને ઇસુના ધર્મનો મહિમા વધારવા તેઓ આપણી માન્યતાઓને ખોટી પાડી રહ્યા છે. એ વાત ત્યારે જ યથાર્થ લાગે કે ઇસુની માન્યતા બધી જ રીતે આપણાથી જુદી હોય. બાઇબલમાં ઇસુએ આ પૃથ્વીને સ્થિર કહી છે. વળી ગોળાકારે છે એમ કહ્યું નથી તો ઇસુના જ અનુયાયીઓ પોતાના જ ઇશ્વર ઇસુની માન્યતાઓ સામે અવાજ ઊઠાવે અને માન્યતા વિરુદ્ધ લખે તે કેમ બને ? પણ વિજ્ઞાન આંખે કે દૂરબીનથી દેખાતી પ્રત્યક્ષ વસ્તુને જ સાચું માને છે. એટલે વિજ્ઞાન વિજ્ઞાનની રીતે જ વાત કરે તે સ્વાભાવિક છે.

વળી આપશે ત્યાં થોડાં વરસો પહેલાં આપશા નાનકડા સમાજના થોડા અભ્યાસીઓના મનમાં જાહેરમાં લખાતાં લેખો અને પુસ્તકો દ્વારા એવી એક હવા ઊભી થઇ હતી કે પૃથ્વી ગોળ છે અને તે કરે છે અને આ માન્યતા પશ્ચિમના વૈજ્ઞાનિકોની છે. ભારતમાં ૨૦૦૦ વર્ષમાં કોઇએ પણ આવી માન્યતા જણાવી નથી એમ જ સમજતા હતા પરંતુ સમય જતાં ભારતના વૈજ્ઞાનિકોએ રચેલાં પુસ્તકો પ્રગટ થયાં અને તેનું વાંચન વધતાં એના અભ્યાસીઓને નવો ખ્યાલ મલ્યો કે આપણા વૈજ્ઞાનિક **આર્યભકે** તો પંદરસો વરસ પહેલાં જ પોતાના ગ્રન્થમાં જણાવ્યું છે કે **પૃથ્વી ગોળ** છે અને તે કરે છે. આથી એક વાતની અતિસ્પષ્ટતા થઇ ગઇ કે પૃથ્વી ગોળ છે અને સ્થિર નથી એટલે તે કરે છે તે માન્યતાનો (પ્રાચીનકાળમાં પશ્ચિમની આ માન્યતા હતી કે નહિ તે હું નક્કી કરી શક્યો નથી) જન્મ આપણા દેશના જ વૈજ્ઞાનિકે આપ્યો હતો. ત્યારપછી દશમી શતાબ્દીમાં આચારાંગ નામના જૈનશાસ્ત્રના ટીકાકાર પૂ, શીલાંક નામના આચાર્યશ્રીએ ટીકાની અંદર એ વખતે જનતામાં પ્રસરેલી-ચાલતી અન્યની માન્યતાની નોંધ લેતાં—"**મૂત્યોલઃ કેથૉવિત્ મતેન નિત્ત્યં વતનનેવાડસ્તે, આદિત્યસ્તુ વ્યવસ્થિત एવ**" પૃથ્વી ગોળ છે અને સૂર્ય સ્થિર છે એવો મત નોંધ્યો છે. જે વાત આ જ ગ્રન્થની પ્રસ્તાવનાના પડમાં પેજમાં જણાવી છે.

પૃથ્વી ગોળ છે. તે કરે છે અને સૂયાદિ ગ્રહો સ્થિર છે. આવો મત પણ પંદરમી શતાબ્દીમાં (સં. ૧૫૬૪-૧૬૪૨ સમય દરમિયાન) થયેલા અંગ્રેજ વૈજ્ઞાનિક ગેલેલિયોએ જાહેર કરેલો. તે પહેલાં ૬૦૦ વર્ષ ઉપર શીલાંકાચાર્યજીએ પ્રસ્તુત માન્યતા જણાવેલી. હવે આર્યભટ્ટની પહેલાં આવી માન્યતા હતી કે કેમ? હતી તો ક્યારે હતી ? એ વાંચવા કે જાણવા મલ્યું નથી.

શીલાંકાચાર્યજીએ તે વખતે પ્રચલિત બનેલી આર્યભટટની માન્યતાને ખ્યાલમાં રાખીને શું આ ઉલ્લેખ કર્યો હશે ?

શીલાંકાચાર્યજીએ બીજો મત રજૂ તો કર્યો પણ એ મત સાચો છે કે ખોટો એ અંગે તેઓશ્રીએ ત્યાં કશી નુકતેચીની (સંકેત) કરી નથી. આ બાબત જૈનશાસ્ત્રોની માન્યતાથી સર્વથા વિપરીત હોવા છતાં તેઓએ આ વાત વિચારણીય છે કે આ વાત ઉચિત નથી એવું પણ જણાવ્યું નથી. ત્યારે આપણા મનને પ્રશ્ર થાય કે આમ કેમ ?

જૈન જ્યોતિષચક આકાશમાં કેવી રીતે છે? તે.

જૈનશાસ્ત્રોની માન્યતા પ્રમાણે જ્યોતિષચક્ર આપણે અત્યારે જે ધરતી ઉપર રહ્યા છીએ, તે ધરતીની નીચે થોડાં માઇલ દૂર આકાશી પદાર્થોનું દૂરવર્તીપણું કેટલું તે નક્કી કરવા માટે શાસ્ત્રમાં 'સમભૂતલા પૃથ્વી'નું \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# [ 900 ]

જૈનગ્રન્થોની આ વાત અહીં એટલા માટે આપી કે હવે પછી હું વિજ્ઞાનની જરૂરી વાતો અહીં લખવાનો છું. તે વાતો જૈન માન્યતાથી કેટલી બધી જુદી પડે છે, અરે ! જરાતરા પશ મેળ ખાય તેમ નથી. તેનો સચોટ ખ્યાલ આવે, અને તેથી વાચકોને સમજાશે કે વિજ્ઞાનની માન્યતાઓને જૈન માન્યતા સાથે બંધબેસતી કરવાનો પ્રયત્ન કરવો તે પાણીનાં વલોણાં જેવું કે હવામાં બાચકા ભરવા જેવું લાગશે !

જૈનોનું જ્યોતિષચક્ર જંબૂદ્રીપના મધ્યમાં આવેલા મેરુપર્વતને પ્રદક્ષિણા આપતું છે. સમગ્ર જ્યોતિષમંડળનું પરિભ્રમણ મેરુપર્વતને કેન્દ્રમાં રાખીને જ ફરતું જણાવ્યું છે. જ્યારે વૈજ્ઞાનિકોએ કેન્દ્રમાં માત્ર સૂર્યને મધ્યબિન્દુ રાખી ગ્રહોનાં સ્થાન અને તેનાં અંતર વગેરે નક્કી કર્યા છે. સમગ્ર મંડળને સૂર્યમંડળ કે સૂર્યમૌલા કહે છે.

### 🕸 વિજ્ઞાન પૃથ્વીનો પરિચય શું આપે છે તે જોઇએ 🏶

પૃથ્વીની વાત શરૂ કરી છે કે વૈજ્ઞાનિકોની દષ્ટિએ પૃથ્વી શું છે ? વૈજ્ઞાનિકોએ જે પૃથ્વી માની છે તે આપશે રહીએ છીએ તે જ પૃથ્વી છે, પણ તેમણે તે પૃથ્વી આકાશવર્તી છે, વળી તે કરે છે અને વળી તે ગોળ છે એમ કહ્યું છે. આપણે પૃથ્વી સ્થિર છે, તે કરતી નથી એમ માનીએ છીએ. આકાશમાં રહેલી તો આપશે માનીએ છીએ પણ વર્તમાન પૃથ્વીની સાથે જોડાયેલી પ્રથમ નરક પૃથ્વી સાથે તે આકાશમાં છે અને તે સ્થિર છે. જૈનશાસ્ત્રોની દષ્ટિએ પૃથ્વીની આકૃતિ નિશ્વિત કરી શકાય તેમ છે જ નહીં. તેમાં બે કારણો છે.

પહેલું કારણ એ છે કે જંબૂદ્વીપનું ભરતક્ષેત્ર જેનાં દક્ષિણાર્ધ ભાગમાં આપણી આ પૃથ્વી આવેલી છે એ પૃથ્વી તો ઘણી જંગી અને વિશાળ છે. અબજો વર્ષ પહેલાં શ્રી આદિનાથ ભગવાનના કાળમાં સગર ચક્રવર્તી દક્ષિણાર્ધભરતમાં જંબૂદ્વીપને કરતા લવણસમુદ્રનાં જળ ભરતક્ષેત્રમાં ખેંચી લાવ્યાં. ત્યારથી પૃથ્વીની જે વ્યવસ્થા હતી તે બધી તે વખતથી જ છિન્નભિન્ન થઇ ગઇ હતી. અબજો વર્ષમાં ઘણી ઉથલપાથલો થઇ હશે. આપણા વર્તમાન દેશનું નામ ભારત છે, પણ જૈનશાસ્ત્રમાં જંબૂદ્વીપના દક્ષિણ છેડે ભારતવર્ષ નામનું એક અબજો માઈલનું ક્ષેત્ર બતાવ્યું છે. એ ભારતની વચ્ચે વૈતાઢય નામનો પર્વત આવ્યો હોવાથી બે ભાગ પડી ગયા છે. ઉપરનો ભાગ ઉત્તરભારત અને નીચેનો ભાગ દક્ષિણભારત તરીકે ઓળખાય છે. આજની દુનિયા દક્ષિણભારતમાં છે એમાં આપણો ભારતદેશ આવી જાય છે. પણ વિદ્યમાન દુનિયા દક્ષિણભારતમાં ચોક્કસ કઇ જગ્યાએ માનવી તે નક્કી કરી શક્યો નથી, પણ અંદાજે મધ્યભાગથી ડાબી બાજુ તરક વધુ છે એમ તારવર્ણી કરી છે. જૈનશાસ્ત્રોની દંષ્ટિએ પરાવર્તનશીલ અશાસ્ત મનાતી આ ધરતી પ્રમાણમાં બહુ

### [ 909 ]

બીજી બાજુ ધરતીકંપો, વાયુ, ગરમી અને ભેજનાં મોટાં ઉલ્કાપાતો વગેરેનાં કારણે ધરતી સદાકાળ એકસરખી રહેતી જ નથી એટલે ધરતીનું માપ સદાય અસ્થિર જ હોય છે ત્યારે જૈનશાસ્ત્રો ધરતી-ભૂગોળનું માપ શી રીતે જણાવે ?

પ્રાસંગિક કેટલીક વાતો કરીને પુનઃ વૈજ્ઞાનિકોએ પૃથ્વી કેવી માની છે તે વાત પૂરી કરીએ.

વૈજ્ઞાનિકોની માન્યતા ગોળાકાર એવી પૃથ્વી પોતાની ધરી ઉપર કરે છે. સાથે સાથે સૂર્યને પશ પ્રદક્ષિણા કરે છે. વૈજ્ઞાનિકોએ સૂર્યને પ્રધાનસ્થાન આપ્યું અને તેને કેન્દ્રીય બનાવી ગ્રહો અને ઉપગ્રહો સાથે સૌરમંડળની કલ્પના કરી છે. આ સૌરમંડળમાં વૈજ્ઞાનિકોએ અનુક્રમે 'બુધ, શુક, પૃથ્વી, મંગળ, ગુરુ. શનિ, યુરેનસ, નેપ્ગ્યુન, પ્લુટો અને પોસિડોન' એમ દશ ગ્રહો માન્યા છે. એમાં બુધ, ગુરુ, શુક, મંગળ, શનિ એ પૃથ્વી ઉપરથી નરી આંખે જોઇ શકાય છે. બાકીના શોધી કાઢેલા નવા ગ્રહો દૂરબીનથી જોઇ શકાય છે. બધા જ ગ્રહો લંબગોળાકારે સૂર્યને પ્રદક્ષિણા આપે છે. સૂર્યમંડળમાં બીજા ૩૪ ઉપગ્રહો છે અને તે ગ્રહોની આસપાસ કરે છે. આમ તો વૈજ્ઞાનિકોએ અસંખ્ય ગ્રહો માન્યા છે. જૈનોની દષ્ટિએ આશ્વયના વાત તો એ છે કે પૃથ્વીને વિજ્ઞાને સૂર્યમંડળના દશ ગ્રહો પૈકીનો એક ગ્રહ માન્યો છે. પૃથ્વી સૂર્ય કરતાં ૧૩ લાખ ગણી નાની છે અને તે સૂર્યથી ૧૫ લાખ કિલોમીટર દૂર છે. પૃથ્વીની સપાટીની આજુબાજુ લગભગ ૮૦૦ કિલોમીટરની ઊંચાઇ સુધી જીવન જીવવાં માટેનાં અનેક જાતનાં વાયુઓ રહેલાં છે. વૈજ્ઞાનિકોએ ચંદ્રને પૃથ્વીનો ઉપગ્રહ તરીકે ઓળખાવ્યો છે. પૃથ્વીથી સૌથી નજીક ચંદ્ર છે. પૃથ્વીથી ચંદ્રનું અંતર લગભગ ૩૮૫૦૦૦ કિલોમીટર છે. આ રીતે જૈન માન્યતાથી સર્વથા ભિન્ન એવી વૈજ્ઞાનિક માન્યતા મુજબ પૃથ્વીનો પરિચય પૂરો થયો.

\*\*\*

ઋ ભારતીય અને અભારતીય વૈજ્ઞાનિકો સમાન માન્યતાઓ ધરાવે છે \* પૃથ્વી સ્થિર છે અને સૂર્યાદિ ગ્રહો ચર છે એટલે કરે છે તથા પૃથ્વી કરે છે અને સૂર્યાદિ ગ્રહો સ્થિર છે. આ બંને પ્રકારની માન્યતા ભારતમાં અને ભારતની બહાર સેંકડો વરસોથી ચાલી આવે છે. આ બંને માન્યતાઓને ખગોળશાસ્ત્રીઓ પોતાના તર્ક અને દલીલોથી સાબિત કરી બતાવે છે.

એમાં જૈન ભૂગોળ-ખગોળશાસ્ત્રીઓ પૃથ્વીને સ્થિર અને સૂર્ય-ચંદ્ર ફરે છે એવો એક જ મત ધરાવે છે.

૧. આમ તો વિજ્ઞાનમાં કરોડો ગ્રહો અને ગ્રહોને પણ બે-ચાર કે તેથી વધુ ચંદ્રો છે. આ બધી વાતો જૈન ખગોળ સાથે જરાપક્ષ મેળ ખાતી નથી. જૈનશાસ્ત્રોમાં ભૂગોળ-ખગોળ અંગે વિશેષ વર્ણન નથી.

# [ 902 ]

# 

# લેખાંક-૭

જો કે સામાન્ય પ્રસિદ્ધિ એ છે કે ભૂગોળ-ખગોળના વિષયમાં છેલ્લાં પચાસેક વરસથી જૈન સમાજમાં જે કાંઇ ઉહાપોહ જાગ્યો છે તે પરદેશી વૈજ્ઞાનિકોનાં નિર્ણયો સામે જાગ્યો છે. પરંતુ હકીકતમાં જોઇએ તો એકંદરે જૈન, વૈદિક (હિન્દુ), બૌદ્ધ, ઇસ્લામ, ખ્રિસ્તી વગેરે ધર્મોએ પોતપોતાના ધર્મગ્રન્થોમાં ભૂગોળ-ખગોળને લગતી બાબતો જણાવી છે. એ બધા ધર્મગ્રન્થોમાં જે વિગતો આપી છે તે મતમતાંતરવાળી, વિસ્મયજનક અને કેટલીક બુદ્ધિથી ન સમજી શકાય તેવી છે.

આથી એક વાત એ ઉપસી આવે છે કે ભૂગોળ-ખગોળની બાબત ઉપર ધર્મનેતાઓને કંઇને કંઇ લખવાની અગત્ય સમજાણી હતી, ત્યારે જ ધર્મગ્રન્થોમાં તેને સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. એક જ દેશમાં ઉત્પન્ન થએલા ધર્મનેતાઓને એકબીજા વચ્ચે કશો મેળ ન ખાય એવી તેમજ રમૂજ પ્રેરે તેવી વિગતો કયા આધારે લખી હશે ? શી રીતે જાણી હશે ? તે તો જ્ઞાની જાણે, પણ સામાન્ય નિયમ મુજબ દરેક ધર્મશાસ્ત્રે પોતે જે લખ્યું તે સંપૂર્ણ સાચું જ છે તેવું નિશ્વિતપણે તેઓ માને છે. આ પરિસ્થિતિમાં કોણ સાચું અને કોણ ખોટું એ નક્કી કરવાનું કામ ઘણું જ મુશ્કેલીભર્યું ઉપરાંત અશક્ય પણ છે.

જૈનશાસ્ત્રોએ પણ ભૂગોળ-ખગોળની વાતો પોતાના અનેક ગ્રન્થોમાં છૂટી-છવાઇ લખી છે. જૈનધર્મ ત્યાગ, તપ અને આચારપ્રધાન હોવાથી ભૂગોળ–ખગોળના વિષય સાથે તેનો સીધો આધ્યાત્મિક સંબંધ નથી, છતાં આડક્તરી રીતે એ સંબંધ આધ્યાત્મિકચિંતન માટે ખૂબ જ જરૂરી લેખાયો છે.

પ્રશ્ન- જૈન શાસ્ત્રોની વાત સાચી છે ખરી?

ઉત્તર- જૈન શાસ્ત્રોએ બધી વાતોનું કથન કહેનાર વ્યક્તિ તરીકે સર્વજ્ઞને સ્વીકાર્યા છે. જૈનધર્મની સર્વજ્ઞવ્યક્તિ જન્મી ત્યારથી સીધી સર્વજ્ઞ નથી હોતી પણ ત્યાગ, તપ, સંયમ દારા જ્ઞાનની આડે આવેલાં આવરણભૂત કર્મોનો ક્ષય કરીને સંપૂર્ણ આવરણ ખસી જતાં, વીતરાગ અવસ્થા પ્રાપ્ત થતાંની સાથે તરત જ કેવળજ્ઞાનનો વિરાટ પ્રકાશ પ્રગટ થાય છે. તે પછી વિશ્વની, વિશ્વના પદાર્થોની ત્રણેયકાળની સમગ્ર વ્યવસ્થાને આત્મપ્રત્યક્ષ જુએ છે અને તે પછી જ તેમનાં જ્ઞાનમાં જે જોયું તે શક્ય એટલું જગત સમક્ષ જણાવતા રહે છે એટલે તેમનાં કથન ઉપર તેમના અનુયાયીઓ સંપૂર્ણ વિશ્વાસ કરે તે સ્વાભાવિક છે.

**પ્રશ્ન** તો શું શાસ્ત્રીય ભૂગોળ સાચી માનવી ? સાચી માનવી તો સંપૂર્ણ રીતે માનવી ? અને વૈજ્ઞાનિક ભૂગોળ માટે શું ? તો તેનો જવાબ અહીં મુલતવી રાખી આગળ જોઇએ.

ભૂગોળ-ખગોળની અમુક બાબતમાં ભારતીય-અભારતીય કેટલાંક શાસ્ત્રો લગભગ એક જ મતવાળાં રહ્યાં છે. એ તમામ શાસ્ત્રોમાં પૃથ્વી સ્થિર છે અને સૂર્ય ફરે છે આ વાત બધાએ એકસરખી કહી છે. પરદેશી ખ્રિસ્તી ધર્મગ્રન્થ બાઇબલમાં પણ એ જ વાત લખી છે. બધાય વૈજ્ઞાનિકો તે જાણે છે.

**પ્રશ્ન-** સેંકડો વર્ષથી આ માન્યતા ચાલી આવતી હતી. તે માન્યતાનું ખંડન કરીને પૃથ્વી ગોળ છે, સૂયાંદિ <del>ક</del>રે છે આ વાત કોણે ઊભી કરી અને શી રીતે કરી ?

**ઉત્તર-** પુસ્તકો અને અખબારી લેખો દ્વારા વાંચવા મલ્યું છે કે આ વાત સોળમી શતાબ્દીમાં પરદેશમાં જન્મેલા ગેલેલિયોએ પોતાના સંશોધનને અંતે જાહેર કરી. તેને જાહેરાત કર્યા પછી ક્રિગ્ચિયનસંઘની અંદર **\*\*\*\*\*\*\*\***\*\*\*\*\*\*

### [ 903 ]

#### પ્રશ્ન-ગેલેલિયો પહેલાં આ વાત પરદેશમાં બીજા કોઇએ કરેલી ખરી ?

ઉત્તર- ગેલેલિયો પહેલાં યુરોપ, અમેરિકામાં પ્રસ્તુત વાત કોઇએ કરી હતી કે કેમ ? તેની મને જાણ નથી, પણ 'આપણા જ ભારત દેશના બ્રાહ્મણ ખગોળશાસ્ત્રીએ લગભગ પાંચમા સૈકામાં જરૂર જાહેર કર્યું હતું કે પૃથ્વી ગોળ છે, તે કરે છે, સૂયીદિ સ્થિર છે વગેરે....' આથી એવું નક્કી થઇ શકે કે પૃથ્વી ગોળ છે, કરે છે અને સૂયીદિ સ્થિર છે. આ માન્યતા કદાચ ભારતમાં જ જન્મ પામી. આ માન્યતા આર્યભટ પહેલાં આ દેશમાં જન્મી હતી કે કેમ ? તે કહી શકું નહિ, પણ વિશ્વમાં માન્યતા તરીકે આર્યભટની માન્યતા જાણીતી છે. આથી એક વાત એ નક્કી થાય છે કે ઉપરોક્ત માન્યતા આપણા આયંદિશના વતનીની પણ હતી.

# પ્રશ્ન-આ માન્યતા ભારતના જ્યોતિષવિષયક વૈજ્ઞાનિકોએ સ્વીકારી હતી ખરી ?

**ઉત્તર-** આર્યભટ્ટની માન્યતાને પણ ટેકો આપતો વર્ગ તો હતો જ, પરંતુ તેમની માન્યતા ખોટી છે. પૃથ્વી સ્થિર છે, સૂર્ય-ચંદ્ર ફરે છે એ માન્યતાનું સમર્થન કરનારી એક મોટી પરંપરા આર્યભટ પાછળ ચાલુ રહી, વળી એનું ખંડન કરનારા પણ તે વખતે હતા એટલે આ દેશની અંદર આ બંને પ્રકારની માન્યતાઓ ખૂબ જોરશોરથી ફેલાઇ ગઇ હતી. જેમ પરદેશની અંદર બંને પ્રકારની માન્યતા ધરાવનારો વર્ગ હતો તેમ આપણા દેશમાં પણ બંને પ્રકારની માન્યતાઓ ધરાવનારા વિદ્વાનો હતા જ. આ વાત વાચકો બરાબર યાદ રાખે.

જૈનસમાજની આ વિષયની અભ્યાસી કોઇ કોઇ વ્યક્તિ એમ કહે છે કે આપણાં જૈનધર્મનાં શાસ્ત્રોને ખોટાં પાડવાં અને ખોટાં પડે તો જનતાને શાસ્ત્રો ઉપરની શ્રદ્ધા ઊઠી જાય. આ જાતની પરદેશી લોકોની ચાલબાજી છે. લોકોની શ્રદ્ધા ખતમ કરવા માટે ભૂગોળ-ખગોળ આ એક જ વિષય સફળ નીવડે એવો છે, એટલે પરદેશના વૈજ્ઞાનિકોએ પૃથ્વી અને સૂર્ય અંગેની ભારતની માન્યતા સામે પોતાની વિરોધી માન્યતા જોરશોરથી જાહેર કરી. એ જાહેરાત માટેના પુરાવામાં જબરજસ્ત દૂરબીનો અને અન્ય સાધનોની સગવડ ઊભી થઇ ચૂકી હતી એટલે તેમણે કહ્યું કે અમોએ તો વેધશાળાનાં દૂરબીનો દ્વારા અને જુદી જુદી ગણિત પદ્ધતિ દ્વારા ચોક્કસ નિર્ભય ઉપર આવ્યા છીએ કે પૃથ્વી ગોળ છે, ફરે છે અને સૂર્ય સ્થિર છે. પણ ભારતની પ્રજાએ આર્યભટને જોયા નથી, આર્યભટને થયે સેંકડો વરસ થયાં. કહે છે કે આર્યભટ વખતે દૂરબીન વગેરે કાંઇ હતું નહિ, તેનો જન્મ જ થયો ન હતો, જે જમાનામાં પૃથ્વી ગોળ છે અને ફરે છે આવી હવા જ ન હતી, તેવા યુગમાં આર્યભટ્ટે શી રીતે શોધી કાઢ્યું હશે ? શી રીતે નક્કી કર્યું હશે ? (કે પૃથ્વી ગોળ છે, ફરે છે અને સૂર્ય સ્થિર છે) આ ઘટના અસાધારણ આશ્ચર્ય ઉપજાવે તેવી છે. વગર વેધશાળાએ, વગર દૂરબીને એ જમાનામાં પુસ્તક વગેરેનાં સાવ ટાંચાં સાધનો હતાં, ત્યારે ગણિતપ્રધાન ઊંડું ચિન્તન-મનન વગેરેના બળથી કહ્યું હશે કે સંશોધનની દષ્ટિએ. જો કે જૈનદષ્ટિએ આર્યભટ્ટની વાત ખોટી છે એમ છતાં તેમણે જે કહ્યું તે ઘડીભર ઊંડું આશ્વર્ય જન્માવે તેવું છે. આથી સમજી શકાશે કે આપણે ત્યાં પણ ભટ્ટ વિજ્ઞાનની આ માન્યતા જોરશોરથી ફેલાયેલી હતી. આથી વાચકોને મારે એ કહેવાનું છે કે શાસ્ત્ર ઉપરની શ્રદ્ધા ઊઠી જાય માટે Ŷ\$\$\$\$\$<del>}}}}</del>

# [ 908 ]

ગેલેલિયોએ જ્યારે જાહેર કર્યું ત્યારે તેની નજરમાં આ ભારત ન હતું અને ભારતની પ્રજા પણ ન હતી. ભારતનાં શાસ્ત્રો પણ ન હતાં. ૫૦૦ (પાંચસો) વરસ પહેલાંની આ વાત છે. એ જમાનામાં અને એ જમાના પછી પણ સેંકડો વર્ષ સુધી એમની માન્યતા ભારત પહોંચે તે પણ શક્ય ન હતું, આ એક વાત.

બીજી વાત એ કે એ જમાનામાં જૈનધર્મ શું, હિન્દુ ધર્મ શું એવા કશા ખ્યાલો પહોંચ્યા ન હતા. વૈજ્ઞાનિકોના મન ઉપર આવા ખ્યાલો હોતા પણ નથી. જે લોકો ભારતીય શાસ્ત્રોને ખોટાં પાડવાં માટે જ ગેલેલિયોએ આ માન્યતા ઊભી કરી છે તેમ કહે છે. તો હું પુછું છું કે ગેલેલિયોએ પોતાનું જ ધર્મશાસ્ત્ર જેમાં ઇસુબ્રિસ્તની વાણી સંઘરાએલી છે, જેનું નામ બાઇબલ છે, એ **બાઇબલને** પણ ખોટું પાડયું તો તેનું શું ? બાઇબલની માન્યતા ભારતીય માન્યતા મુજબની જ છે. તો એ ક્રિચ્ચિયન વૈજ્ઞાનિકે પોતાનું ધર્મશાસ્ત્ર ખોટું પડશે એનો વિચાર કર્યા વિના પોતાનાં સંશોધનને મહત્ત્વ આપીને એ વાત જગજાહેર કરે ત્યારે માત્ર ભારતીય શાસ્ત્રોને ખોટાં પાડવાં માટે જ કર્યું છે તેવો આક્ષેપ શી રીતે કરી શકાય ? અને ઉપર કહ્યું તેમ બાઇબલની માન્યતાને ખોટી પાડી એટલે તો તેને મારી નાંખવામાં આવ્યો.

**પ્રશ્ન-** આર્યભટના સમયમાં આ માન્યતા જોરશોરથી પ્રસરી હશે ત્યારે આપણાં પોતાનાં શાસ્ત્રો ખોટી વાત કરે છે એવું માનતા જૈન લોકોની શ્રદ્ધા ધર્મશાસ્ત્રો ઉપરથી ઊઠી ગઇ હશે એવું ખરૂં ?

ઉત્તર-સમાજમાં હંમેશા જાતજાતની શ્રદ્ધાવાળા માણસો હોય જ છે. કાચી શ્રદ્ધાવાળા, અપરિપક્વ શ્રદ્ધાવાળા, ઉત્તમ શ્રદ્ધાવાળા, અલ્પ બુદ્ધિવાળા અને શ્રેષ્ઠ બુદ્ધિવાળા પજ્ઞ હોય છે. ઉત્તમ કક્ષાથી નીચી કક્ષાના લોકો થોડાઘજ્ઞા દોરવાઇ ગયા હોય એવું બને છતાં લોકોને પોતાના ઇશ્વર ઉપર, પોતાના ધર્મપ્રણેતા ઉપર એટલી બધી દઢ શ્રદ્ધા હોય છે કે એમણે લખેલી માન્યતા પ્રત્યે અપરિપક્વ માણસોનાં મનમાં કદાચ સંદેહ થાય કે આ સાચું કે ખોટું છતાં પોતાના ઇશ્વર પ્રત્યેની જામેલી શ્રદ્ધા અને માન્યતા છોડવા ભાગ્યેજ તૈયાર થાય છે. હા, અપવાદ હોઇ શકે છે.

**પ્રશ્ન-** આટલાં બધાં વરસો જૂની આર્યભટની માન્યતા હિન્દુઓથી ઉલટી હતી તો પછી હિન્દુઓએ અને જૈનોએ આ સામે વિરોધ ઊઠાવ્યો હશે ખરો ?

**ઉત્તર-** આ બાબતમાં વાંધો ઊઠાવ્યાના કોઇ પુરાવા જાણવા મળ્યા નથી, અને એ વખતે તો વિરોધ કરવા માટેની અનુકૂળતા પણ ન હતી. કેમકે વિરોધ કરવાનાં સાધનો ત્યારે ઉપલબ્ધ ન હતાં, ત્યારે વિરોધની પત્રિકા કે પુસ્તક કાઢવાં માટે કોઇ પ્રેસ ન હતો, છાપાં ન હતાં, ટપાલ ન હતી. એ જમાનામાં વિરોધ કરવો હોય તો રૂબરૂ મળીને શાસ્ત્રાર્થ કરાતો હતો અથવા તેની નકલો બીજાને પહોંચાડાતી હતી. એટલે વિરોધની સંખ્યા બહુ ટૂંકી રહેતી હતી. આમ છતાં બ્રહ્મગુપ્ત જેવા ખગોળ-ગણિતશાસ્ત્રીઓએ પોતાના પુસ્તકમાં આર્યભટ્ટની વાતનું ખંડન કર્યું હતું છતાં જીવનના અંતિમકાળમાં તેમણે આર્યભટ્ટનો મત સ્વીકાર્યો હોવાની વાત પણ મળે છે.

**પ્રશ્ન-** આર્યભટ્ટે જે મત પ્રવર્તાવ્યો એમાં જૈનગ્રન્થોમાં એ મતનો કોઇ ઉલ્લેખ કે કોઇ અભિપ્રાય નોંધાયો છે ખરો ?

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# [ 904 ]

#### 

ઉત્તર- આર્યભટ્ટે જે ગ્રન્થો લખ્યા તેના ઉપરથી બીજી હસ્તલિખિત નકલો લખીને પ્રચારાર્થે તે મોકલવામાં આવતી હશે. જૈનાચાર્યો પાદવિહારી હોવાથી બધે વિહાર કરતા હોય છે. વળી અન્ય મતમતાંતરોનું પણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરતાં હોય છે, અને પોતાને જરૂરી લાગે તે ધર્મના ગ્રન્થોનો સંગ્રહ કરતા હોય છે તેથી તે ગ્રન્થ દ્વારા એક હજાર વર્ષ પહેલાં આપણા સંઘમાં, સાધુ સંસ્થામાં આર્યભટ્ટના મતની સારી જાણ થયેલી હશે એટલે જૈનધર્મનાં આગમો પૈકીનું બીજું મહત્ત્વનું માનનીય આગમ જેનું નામ 'आचारાંગ' સૂત્ર છે, તે ગ્રન્થના ટીકાકાર શીલાંકાચાર્ય છે, જે એક સમર્થ વિદ્વાન ટીકાકાર હતા. તેમને<sup>૧</sup>આચારાંગની અર્થગંભીર ટીકા લખી છે. એ ટીકામાં એક સ્થળે પ્રસંગ આવતાં લોક કેવો છે ? ત્યારે એના જવાબમાં ત્યાં કોઈનો મત ટાંકતા લખ્યું છે કે-----''ભૂગોળ એટલે ગોળ એવી પૃથ્વી ફરતી છે અને સૂર્ય સ્થિર છે.'' સંભવ છે કે આ નોંધ આર્યભટ્ટના મતની હોય !

**પ્રશ્ન-** આજના જમાનામાં (પ્રાયઃ) એક પંડિતે અને એક મુનિરાજે ગેલેલિયોની પરદેશની માન્યતા સામે વિરોધ કર્યો અને પોતાની બધી શક્તિ અને તાકાત કામે લગાડી, જૈનશાસ્ત્રો પ્રત્યેની પોતાની અડગ શ્રદ્ધા હોવાના કારણે સખત વિરોધ કર્યો પણ મારો સવાલ એ છે કે હજારો વર્ષ વીત્યાં છતાં ગેલેલિયો જેવી જ માન્યતા ધરાવતા આર્યભટ્ટની માન્યતા સામે કોઇએ વિરોધ કેમ ન કર્યો ?

ઉત્તર-તેનું કારણ એ સમજાયું છે કે આર્યભટ્ટને કોઇ જાણતું નથી. આર્યભદ્રની માન્યતાઓ પણ આજે ખોરંભે પડી ગઇ છે એટલે. પરંતુ પરદેશી વૈજ્ઞાનિકોની માન્યતા આપણા દેશમાં શાસન કરી રહેલાં પરદેશી શાસકોએ ભૂગોળ-ખગોળનાં પુસ્તકોમાં આ માન્યતાઓ દાખલ કરી દીધી અને હજારો છોકરાંઓ ભણવા માંડયા એટલે અમારા મહાનુભાવોને ધરખમ ચિંતા થઇ કે ભૂગોળ-ખગોળની પરદેશી માન્યતા શીખીને આપણી જૈનધર્મની માન્યતા હાંસીને પાત્ર બનશે. આપણાં શાસ્ત્રો પ્રત્યે અશ્રદ્ધાળુ બની જશે એટલે પ્રસ્તુત મહાનુભાવોએ જૈનધર્મની સાચી માન્યતા રજૂ કરી. પરદેશી માન્યતાઓ ખોટી છે અને ભારતીય સંસ્કૃતિ કે આર્યસંસ્કૃતિને ધક્કો પહોંચાડવા માટેનો એમનો કૂટ અને માયાવી પ્રયત્ન છે એવું તેઓએ પોતાના તરકથી પ્રગટ થતાં લેખો અને પુસ્તકોમાં જણાવ્યું છે.

પ્રશ્ન- શું પરદેશીઓ આવું કરે ખરા ?

**ઉત્તર-** કરવું હોય તો ઘણું બધું કરી શકે છે. પજ્ઞ ગેલેલિયોની માન્યતા આપણી સામે હતી એ કહેવું ન્યાયી નથી. બાકી ભારતીય સંસ્કાર, સંસ્કૃતિ અને સિદ્ધાન્ત તેમજ શ્રદ્ધાનાં મૂળ એટલાં ઊંડાં છે કે હજારો વિરોધી પ્રયત્નોથી પજ્ઞ તે ખતમ થઇ શકે તેમ નથી.

**પ્રશ્ન**- શું પરદેશી માન્યતાઓ જાણીને આપણો જૈન વિદ્યાર્થીવર્ગ જૈનશાસ્ત્રો પ્રત્યેની શ્રદ્ધાર્થી વિચલિત થઇ જાય ખરો ?

**ઉત્તર-** આનો જવાબ ટૂંકાણથી આપી શકાય તેમ નથી અને વિસ્તારથી લખવાની અહીં જગ્યા નથી. બાકી આપણા વિદ્યાર્થીઓને ભૂગોળ-ખગોળમાં કેટલો રસ હોય છે તે સર્વે થાય ત્યારે ખબર પડે. પરીક્ષા પૂરતું ભણે છે, મોઢે કરે છે બાકી વિશેષ રસ નથી. સ્કૂલની અંદર ભૂગોળ-ખગોળનો સબજેક્ટ (Subject)

૧. જુઓ શીલાંકાચાર્યની ટીકા, ૧૯૯માં સૂત્રની ટીકા.

# [ 908 ]

**\*\*\*\*\*** એમના માટે મહત્ત્વનો નથી હોતો. છતાં અમુક ટકા નીકળે. બાકી હું પ્રશ્ન એ કરૂં કે આજના વિદ્યાર્થીઓ પરલોકને માને છે ખરા ? મોક્ષને માને છે ખરા ? દેવલોકને માને છે ખરા ? નરકને માને છે ખરા ? કર્મસત્તાને માને છે ખરા ? આજે તો આત્મા છે, તે શાશ્વત છે, પરલોક, મોક્ષ, દેવલોક, નરક અને કર્મસત્તા આવી બધી બાબતો ઉપર વિદ્યાર્થીઓને શ્રદ્ધા કેમ થાય એની ચિન્તા કરવાની વધુ અને ખૂબ જરૂર છે.

લેખાંક-૮

જૈનઘર્મમાં દેશ અને કાળના અંતિમમાં અંતિમ વિભાગો જણાવ્યા છે. તેમાં કાળનું સર્વ અંતિમ એટલે સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ માન **સમયનું** છે. સમય પછી તેનાથી પણ સૂક્ષ્મ કોઇ કાળ છે નહિ. એ પ્રમાણે દેશ એટલે કોઇપણ પદાર્થનું અંતિમ પ્રમાણ. ત્યારે પદાર્થનો અંતિમ અણુ જેના પછી બે ભાગ થઇ શકે તેવા ભાગને **પરમાણુ** કહેવાય છે. પરમાણુ પછી કોઇ પ્રમાણ બાકી રહેતું નથી. જૈનધર્મના તમામ તત્ત્વજ્ઞાનની ઇમારત પાયામાંથી લઇને ટોચ સુધીની બાબતોમાં સમય અને પરમાણુ વ્યાપક રીતે રહેલાં છે.

પ્રશ્ન-સમય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર- એ માટે શાસ્ત્રમાં દેષ્ટાન્ત આપ્યું છે કે તમે આંખ મીંચીને ઉઘાડો એમાં કેટલા સમય જાય ? ત્યારે સર્વજ્ઞ ભગવાને કહ્યું કે અસંખ્યાતા સમય જાય. અસંખ્યાતા એટલે લાખો, કરોડો, અબજો, ખર્વ, નિખર્વ એથી પણ અનેકગણી સંખ્યામાં આગળ વધો ત્યારે અસંખ્યાતા સમય આવે. અત્યન્ત સુકોમળ કમળનાં સો પાંદડાં જમીન ઉપર મૂકવામાં આવે અને એક મજબૂતમાં મજબૂત માણસ તીવ અણીદાર ભાલો લઇને તેને પાંદડામાં ઘોંચે. દેખીતી રીતે તો આટલું કરવામાં કદાચ ા સેકન્ડ થાય પરન્તુ સર્વજ્ઞની દેષ્ટિએ તો રુક્ત પહેલાં એક પાંદડાંથી બીજું પાંદડું ભેદાયું એટલા કાળમાં અસંખ્યાતા સમય ગયા. સો પાંદડાં ભેદાતાં સો ગુણા અસંખ્યાતા સમય જાય. હવે તમે વિચાર કરો કે અસંખ્યાતા સમયમાંથી એક સમયની તમે કલ્પના કરી શકો ખરા ? તે કદી શક્ય નથી.

એવી રીતે પરમાણુ એ દ્રવ્ય-પદાર્થનો છેલ્લામાં છેલ્લો ભાગ છે, જેને પરમઅણુ-છેલ્લામાં છેલ્લો નાનો ભાગ કહેવાય, પછી એનાં કદી બે ભાગ થઇ શકતાં નથી. આજની સેકન્ડ તો સમયનાં માપ કરતાં લાખોગણી મોટી છે. વૈજ્ઞાનિકોનો આજનો અણુ તે પરમાણુ કરતાં ઘણો જ મોટો છે. જૈનધર્મના અનંતાકાળથી થતાં સર્વજ્ઞ તીર્થકરોએ જ્ઞાનચક્ષુથી આ વાત જોઇ છે. આ કાંઇ દૂરબીનોથી કે કોમ્પ્યુટરોથી અખતરાં દ્વારા નક્કી થયેલી વાત નથી. આપણી પોતાની ચક્ષુ તો ચર્મચક્ષુ છે, અને આ વાત ચામડાંની ચક્ષુથી નક્કી થયેલી નથી.

જૈનધર્મની એક જ વાત કહું, જે સાંભળી તમે તાજુબ થઇ જશો. જે બુદ્ધિથી બેસે તેવી પશ નથી, છતાં સર્વજ્ઞોએ પોતાનાં જ્ઞાનથી જોયેલી છે એટલે નિર્વિવાદ સત્ય છે. એ વાત કઇ ? તો મનુષ્યલોકમાંથી એક જીવ સર્વકર્મનો ક્ષય કરીને દેહને ત્યજીને એનો આત્મા ચોક્કસ મોક્ષે પહોંચી જ જવાનો હોય ત્યારે તે \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# [ 900 ]

**\*+\*\*\*** આત્મા એક જ સમયમાં મોક્ષે પહોંચી જાય છે. મનુષ્યલોકથી મોક્ષ સેંકડો, અબજો માઇલ નહિ પણ અનેક અબજોના અબજો માઇલ દૂર છે. અસંખ્ય માઇલ કહીએ તો પણ ચાલે. આટલે દૂર રહેલું મોક્ષનું સ્થાન ઉપર જણાવ્યું તે માપવાળા સમયમાં પહોંચી જાય તો જડ પદાર્થ કરતા ચૈતન્ય એવા આત્માની કેવી અપ્રતિહત અને અકલ્પનીય ગતિ છે એનો પણ ખ્યાલ આવી જશે.

સમય અને પરમાશુની વાત સામાન્યરીતે મનમાં વસવસો ઊભો કરે પરંતુ આ બધી વસ્તુઓ અંતે સાચી છે, તેની ખાતરી આજની પ્રજાને થાય અને જૈનધર્મની સર્વજ્ઞમૂલક વાતો સાચી–તથ્ય છે એવું પુરવાર કરવા માટે વિજ્ઞાન ખરેખર ! આજે જૈનશાસ્ત્રોની મદદે આવી ટેકો આપી રહ્યું છે.

૧૯૮૯ની સાલમાં રશિયાના શાંતિના મહાદૂત જેવા અહિંસા અને વૈશ્વિક શાંતિના અજોડ હિમાયતી આજના પ્રધાનપુરુષ ગોર્બોચેવે પોતે જ એક સભામાં કોમ્પ્યુટરના સમાચાર જાહેર કરતાં કહ્યું કે રશિયાએ એક સેકન્ડમાં બાર કરોડ, પાંચ લાખ કાર્યો કરી શકે એવું કોમ્પ્યુટર વિકસાવ્યું છે અને હવે પછીનાં એક વર્ષને અન્તે એક સેકન્ડમાં એક અબજથી વધુ કાર્યો કરી શકે અને ઇ. સન્ ૧૯૯૫ની સાલ પહેલાં એક સેકન્ડમાં દશ અબજથી વધુ કાર્યો કરી શકે એવું સુપરકોમ્પ્યુટર વિકસાવશે. વિજ્ઞાન કયાં પહોંચશે ! ભૌતિક ક્ષેત્રમાં કેવા કેવા આવિષ્કારો અને ચમત્કારો સર્જશે તેની કલ્પના આવે એમ નથી.

ઉપરની જેમ વૈજ્ઞાનિકો એક ઈંચનો વીશ કરોડમો ભાગ ૧૯૮૯ ની સાલમાં માપી શક્યા છે. પ૦ વર્ષ પહેલાં એક ઈંચનો દશ હજારમો ભાગ માપી શક્યા હતા પણ ૫૦ વર્ષમાં વિજ્ઞાન અને ટેકનોલોજી તેમજ વર્તમાનમાં ભારે આશ્ચર્ય જન્માવે તેવાં કોમ્પ્યુટરોનાં સહકારથી એક ઈંચનો વીશ કરોડમો ભાગ માપી શકાયો છે. ફૂટપટ્ટી ઉપર તમે એક ઈંચ માપેલું જુઓ. એ એક ઈંચના તમે ૫૦૦ ભાગ પણ કલ્પી શકો તેમ નથી તો એક ઈંચનો વીશ કરોડમો ભાગ શી રીતે માનવીના ગળે ઉતરે ? આજે તેઓ વીશ કરોડમો ભાગ માપે છે પણ સમય જતાં એક ઈંચનો અબજમો ભાગ પણ માપી શકશે. આ વાત ૫૦ વર્ષ પહેલાં જો કોઈએ કરી હોત તો લોકો તેને પાગલ કહેત.

આપણા શરીરમાં રહેલો આત્મા શરીર વિના એકલો હોય ત્યારે તે કેટલો હોય આવો ભગવાનને પ્રશ્ન કર્યો ત્યારે ભગવાને કહ્યું કે અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલો. જરા વિચાર કરવા જેવી વાત છે. આપણા એક આંગળાની પહોળાઇમાં આપણે વધુમાં વધુ બસોથી ત્રણસો આંકા પાડી શકીએ પણ અહીં તો આગળ વધીને અસંખ્યાતમા ભાગની વાત છે. હજુ વિજ્ઞાન તો કરોડની વાત કરી રહ્યું છે જ્યારે જૈનધર્મે તો અબજોથી આગળ વધીને ઠેઠ અસંખ્યાતાની વાત કરી છે.

એક અંગુલ એટલે લગભગ ૦ ઈંચ અને ૦ ઈંચ જેટલા ભાગમાં અસંખ્યાતમો ભાગ કલ્પવાનો. કહો, તમો કલ્પી શકશો ખરા ?તમારૂં મગજ ક્ષણભર વિચાર કરતું બંધ જ થઇ જશે. આવાં ઘણાં દેષ્ટાન્તો આપી શકાય.



# [ 906 ]

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

લેખાંક-૯

સંસ્કૃતમાં સ્થળ વગેરેનું અંતર બતાવનાર ઘણા શબ્દો છે, એમાં ગાઉ વાચક જોશ શબ્દ છે. જૈનધર્મમાં પ્રમાણો માટે કોશ શબ્દનો પ્રયોગ બહુ ઓછો જોવા મળે છે, પણ યોજન શબ્દનો ઉપયોગ ઘણો થયો છે. આ આપણું ભારતીય માપ છે. બ્રિટિશ રાજ્યના આવ્યા પછી આપણે ત્યાં માઇલનું માપ શરૂ થયું. જો કે આજે આપણા દેશમાં ગાઉ શબ્દનો વપરાશ ગામડા પૂરતો રહ્યો છે. બાકી ગાઉનું સ્થાન માઇલ શબ્દ લીધું છે. એક ગાઉના કેટલા માઇલ થાય ? તો ૧ા માઇલ થાય. જો કે સૌરાષ્ટ્રના કેટલાક પ્રદેશોમાં કેટલાક લોકો ૧ ગાઉ બરાબર ૨ માઇલની ગણતરી મૂકે છે.

હવે આપણે તો મુખ્ય વાત કરવાની છે યોજનની.

યોજન એટલે શું ? અથવા યોજનના ગાઉ કરવા હોય તો કેટલા ગાઉ થાય ? અત્યારે વ્યવહારમાં પ્રસિદ્ધિ ૪ ગાઉના ૧ યોજનની છે. અને તે આપણા શાસ્ત્રીય સર્વસંમત માપ મુજબ ચાર હાથનો એક ધનુષ્ય કહેવાય. બે હજાર ધનુષ્યનો એક ગાઉ થાય. આપણી આ શાસ્ત્રીય ગણતરીના અનુસારે ૮૦૦૦ ધનુષ્યના અર્થાત્ ૪ ગાઉ થાય અને તેને જ યોજન કહેવાય.

હું નાનો હતો ત્યારે વિહારમાં ગુજરાતમાં પૂછીએ ત્યારે કેટલાક ૧ા માઇલનો ગાઉ કહે અને કાઠિયાવાડમાં પૂછીએ ત્યારે ૨ માઇલનો ગાઉ કહે. આપણા દેશમાં વજનનાં માપો અને અંતરનાં માપો જુદા જુદા પ્રદેશોને આશ્રીને ભિન્ન ભિન્ન ચાલતાં હતાં. લલિતવિસ્તરા ગ્રન્થમાં મગધદેશમાં ૧૦૦૦ ધનુષ્યનો ગાઉ ગણાતો હતો, જ્યારે વૈજ્યન્તીકોશમાં મગધમાં ૪૦૦૦ ધનુષ્યનો યોજન ગણાતો હતો. (કૌટિલ્ય અર્થશાસ્ત્રથી આ વાત જાણવા મળી શકે છે) હવે શાસ્ત્રમાં સર્વસામાન્ય અંતરો માપવા માટે ૪ ગાઉનો ૧ યોજન એ નિયમ નક્કી થએલો છે. પરંતુ શાસ્ત્રકારોને થયું કે જંગી પહાડો, પૃથ્વીઓ અને વિમાનો માટે નવું મોટું પ્રમાણ હોય તો જલદી ગણતરી થઇ જાય. એટલે શાસ્ત્રકારોએ જણાવ્યું કે પહાડો, પૃથ્વીઓ, વિમાનો અને બીજી કોઇ મોટી વસ્તુઓ હોય તેનાં શાસ્ત્રકારોએ જેટલાં યોજન બતાવ્યા હોય તેટલા યોજન ૪ ગાઉના નહિ સમજવા, પરંતુ નગણદવી વિમાળાई આ જ સંગ્રહશી ગ્રન્થમાં આપેલી ૩૧૪મી ગાથાના આધારે ૪૦૦ ગાઉનો ૧ યોજન ગણીને ગણતરી કરવી.

જૈનશાસમાં <sup>૧</sup>ઉત્સેધાંગુલ, આત્માંગુલ અને પ્રમાણાંગુલ ત્રણ જાતનાં પ્રમાણ કહ્યાં છે. એ ત્રણે જાતનાં પ્રમાણો પજ્ઞ થોડાં વિવાદાસ્પદ છે. આ માટે એક પૂર્વાચાર્યજીએ એ વિવાદ દૂર કરવા અંગુલસિત્તરી નામનો ગ્રન્થ લખ્યો છે.

ઉત્સેધાંગુલની બાબતમાં આપલે એક દાખલો લઇએ.

મેરુપર્વતની ઊંચાઇ એક લાખ યોજનની કહી અને ઉપર કહ્યું તે પ્રમાશે પ્રમાશોગુલના માપવાળા યોજન બતાવ્યા ત્યારે મેરુપર્વત ચારસો (૪૦૦) લાખ યોજન ઊંચો થયો. બુદ્ધિથી આ વાત શક્ય છે ખરી ?

૧. આ મુદ્રિત પુસ્તકમાં આના વર્શન માટે જુઓ પૃષ્ઠ ૫૨૭.

#### \*\***\*\*\***\*\*\*\*\*

# [906]

#### \*\*\*\*\*\*

જંબૂદ્ધીપનો કરતો કિલ્લો ૧૨ યોજન છે અને તે પ્રમાણાંગુલને બદલે ઉત્સેધાંગુલથી ચાર ગાઉના યોજનના માપે લઇએ તો પણ ૧૨×૪=૪૮ ગાઉ ઊંચો થયો. તેના માઇલ કરો તો કેટલા બધા થાય ? લવશસમુદ્રની ભરતીનું પાજ્ઞી અટકાવવા માટે કિલ્લાની જરૂરિયાત હતી. એ માટે ૫૦૦ ધનુષ્યની ઊંચાઇ ઘર્શી થઇ પડે તો પણ અધધ બોલી જવાય. આવી અનેક બાબતો કઇ રીતે બંધબેસતી કરવી તે વિચાર માગે છે.

યોજન કોણે ગજ્ઞવો ? એ પ્રશ્ન જૈનસમાજમાં સેંકડો વરસથી સળગતો રહ્યો છે. એક પૂર્વાચાર્યે તો એના ઉપર **અંગુલસિત્તરી** નામનો ખાસ ગ્રન્થ લખ્યો છે, એમાં માપની ચર્ચા કરી છે. એનો અર્થ એ થયો કે આપણે ત્યાં યોજનનું કોઇ નિશ્ચિત માપ નથી. આટલા બધા સાતિશયજ્ઞાની પૂર્વાચાર્યો થયા પણ જોરદાર અવધિજ્ઞાન ધરાવતા એવા કોઇ દેવ દ્વારા આનો ઉકેલ થવા પામ્યો નથી.

\*\*\*

લેખાંક-૧૦

આપશા જૈન ગ્રંથોમાં ગાઉ તથા યોજન વગેરે માપોની બાબતમાં મતમતાંતરો પ્રવર્તે છે. જૈનશાસ્ત્રો પ્રમાણ અંગે ૪૦૦ ગાઉનો એક યોજન કહે છે. કેટલાક ૧૬૦૦ ગાઉનો અને કેટલાક ૧૦ ગાઉનો યોજન ગણવાની વાત કરે છે. પ્રાચીનકાળમાં આ દેશમાં જુદા જુદા પ્રાંતોમાં વજન અને માપની ગણતરીમાં જુદા જુદા ધોરણો પ્રવર્તમાન હતા. આ સંજોગોમાં શાસ્ત્રમાં કહેલી ગણતરી સાથે કેટલીક બાબતોનો મેળ ખાતો નથી. જેમકે-તીર્થકરોના દીક્ષાના વરઘોડાની આગળ મહેન્દ્રધ્વજ ચાલે છે. તે મહેન્દ્રધ્વજ શાસ્ત્રકારોએ એક હજાર યોજન ઊંચો જણાવ્યો છે. સામાન્ય નિયમ એવો છે કે ઊંચાઇના પ્રમાણમાં જ પહોળાઇ હોવી જોઇએ નહીંતર તે ચીજનું સમતોલપણું (બેલેન્સ) જળવાય નહિ. તો હજાર યોજન ઊંચાઇ સામે કેટલા યોજનની

પહોળાઇ ગણવી જોઇએ એ પ્રશ્ન ઊભો થાય. એ તો સહુને ખ્યાલ હશે જ કે જૂના શહેરની ગલીઓ દશથી પંદર ફૂટ માંડ માંડ પહોળી રહેતી હતી તો આ મહેન્દ્રધ્વજ કલ્પનાથી ઓછામાં ઓછો દા યોજન પહોળો ગણો તો પણ આ ક્ષત્રિયકુંડ નગરની શેરીમાંથી શી રીતે પસાર થાય ? નિરાકરણ<sup>\*</sup> માંગે તેવી આ વાત છે. આમાં દૈવિક શક્તિને કારણ ગણીએ તો અશક્ય શક્ય બની શકે !

માપની એકવાક્યતા ન હોવાના કારશે ભૂગોળ-ખગોળના શ્રેષ્ઠ અભ્યાસી એક મુનિરાજે એક પૂજાના આધારે રાજગૃહી ઠેઠ ઉત્તરઘુવ પાસે હતી અને ભગવાન શ્રી મહાવીર ત્યાં વિચરતા હતા. એમના સાધુ-સાધ્વીઓ પશ એ તરફ વિચરતા હતા એવો વિચાર ધરાવતા હતા. થોડા સમય પછી મેં તેમને સવાલ પશ કર્યો હતો. કહેવાની વાત એ છે કે યોજનની ગણતરી નક્કી નહિ થાય ત્યાં સુધી ઘણી બધી બાબતોનો નિર્ણય થઇ શકે તેવું નથી. એમાંય ખાસ કરીને આકાશમાં રહેલા ગ્રહોની બાબતમાં તો નહીં જ. જમીન ઉપરના

★ આપણે તીર્થકરોને લગતી આશ્ચર્ય અને ચમત્કારપૂર્ણ બાબતમાં દૈવિકશક્તિ કે તીર્થકરોના અતિશય-પ્રભાવને જ કારણ માની સંતોષ લઇ શકીએ પણ સર્વસામાન્ય વાચકને આટલાથી સંતોષી શકાય નહીં.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# [ 990 ]

હમશાં જ છાપામાં સમાચાર આવ્યા છે કે નેપ્ચ્યુન પ્રહની માહિતી મેળવવા માટે આજથી ૧૩ વર્ષ ઉપર છોડાએલા માનવ વગરના 'વોયેજર' નામના યાને સાડાચાર અબજ કિલોમીટરનો પ્રવાસ ખેડયો છે. અબજો માઈલો દૂર દૂર ગ્રહની વાત વિજ્ઞાન જણાવતું હોય ત્યારે લાગે છે કે આકાશી પદાર્થની તુલના કે ભાંજગડમાં આપણે પડવું ઉચિત નથી.



# લેખાંક-૧૧

### 🕸 ગ્રહો વચ્ચેનું અંતર અને ગ્રહોનું માપ 🏶

 જૈનશાસ્ત્રોમાં ગ્રહનો ક્રમ છે તેથી જુદો જ ક્રમ વિજ્ઞાને માન્યો છે. જૈન ખગોળમાં ગ્રહોને વિમાનો માન્યા છે પણ તે વિજ્ઞાનની સરખામણીએ કદમાં સાવ નાના કહ્યા છે.

હવે વિજ્ઞાન શું કહે છે તે જોઇએ.

આકાશમાં સૂર્ય જે સ્થાને છે તે સ્થાનથી બુધનો ગ્રહ લગભગ છ કરોડ કિલોમીટર દૂર છે અને તેનો વ્યાસ ૪૮૬૮ કિલોમીટરનો છે. <sup>\*</sup>શુક્ર સૂર્યથી લગભગ ૧૧ કરોડ કિલોમીટર દૂર છે અને તેનો વ્યાસ સાડા બાર હજાર કિલોમીટરનો છે. મંગળ પૃથ્વી કરતાં જરાક નાનો છે. સૂર્યથી લગભગ ૨૨<sup>+</sup> કરોડથી વધુ કિલોમીટર દૂર છે અને તેનો વ્યાસ ૭૦૦૦ કિલોમીટરનો છે. ગુરુ સૂર્યથી લગભગ ૭૮ કરોડ કિલોમીટર દૂર છે, પૃથ્વીથી ઘણો મોટો છે. શનિ સૂર્યથી લગભગ ૧૪૩ કરોડ કિલોમીટર દૂર છે અને શનિ પૃથ્વીના વ્યાસથી મોટો છે. આ બધા ગ્રહોમાં કોઇપણ ગ્રહ ઉપર જીવન-પ્રાણી વસ્તી નથી. દરેક ગ્રહો સૂર્યને પ્રદક્ષિણા આપતા જણાવ્યા છે. વૈજ્ઞાનિકો સૂર્યને **તારા** શબ્દથી પણ ઓળખાવે છે. સૂર્ય પૃથ્વીથી ચૌદ કરોડ અઠયાસી

★ અમેરિકાએ ઇ. સન્ ૧૯૮૮માં શુક્ર ગ્રહ શું છે ? ત્યાંની પરિસ્થિતિ શું છે ? તેનો તાગ કાઢવા મેગેલાન નામનું અવકાશયાન રવાના કર્યું છે. અબજો માઇલનો પ્રવાસ કરીને ઇ. સન્ ૧૯૯૫માં રિઝલ્ટ આપવાનું છે. કહો જોઇએ. અંતરમાં જૈન ખગોળ સાથે જરાપણ મેળ ખાય તેમ છે ? આ યાન અત્યન્ત સૂક્ષ્મગ્રાહી રેડાર યન્ત્રરૂપે છે. ગ્રહો ઉપર યાનો મોકલવાનો અમેરિકાનો ઉદ્દેશ પૃથ્વી ઉપર જેવી માનવ વસ્તી અને જીવસૃષ્ટિ ત્યાં છે કે કેમ ! તે શોધી કાઢવાનો છે.

આ મેગેલાન નામનું યાન ૧૫ કરોડના ખર્ચે તૈયાર થયું છે. તે લગભગ ૬ મીટર ઊંચું અને ૪ મીટર પહોળું તેમજ ૩૪૫૪ કિલોગ્રામ વજનનું છે. તે આકાશમાં પરિભ્રમણ કરી રહ્યું છે. આ શુક્ર એક તેજસ્વી તારો છે. આપણા દેશમાં ખૂબ જ પ્રસિદ્ધ છે અને પરદેશમાં 'વિનસ' તરીકે ઓળખાય છે.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*

# [ 999 ]

#### 🕸 તારાઓ વિષે 🏶

૨. વૈજ્ઞાનિકોએ તારાને ત્રહો કરતાં ઘજ્ઞા મોટા અને સ્થિર માન્યા છે. ગ્રહો તારાઓ કરતાં ઘજ્ઞા નાના છે. ગ્રહો સ્વયં પ્રકાશિત નથી પજ્ઞ સૂર્યના પ્રકાશથી પ્રકાશ છે એમ જજ્ઞાવે છે.

મારા જૈન વાચકો ! તમો આગળ વાંચી આવ્યા તેથી સમજાયું હશે કે જૈનધર્મની ખગોળ વચ્ચે વિજ્ઞાનનો જરાપણ મેળ મળે તેમ નથી. વૈજ્ઞાનિકોએ આકાશી ખગોળને (આપણાથી તદન જુદી રીતે જ) દૂરબીનો, કોમ્પ્યુટરો અને અન્ય યાન્ત્રિક સાધનોથી જુદી જ રીતે જોયું છે અને વરસોથી જાહેર કરેલું છે. આ સંજોગોમાં આપણા જ્યોતિષચક સાથે અંશમાત્ર પણ મેળ ખાય તેમ નથી માટે જૈનોએ ખગોળ બાબતમાં પણ વિજ્ઞાન એક સ્વતંત્ર દર્શનરૂપે સમજી તેની સાથે તુલના કરવાનો કે સમજાવવાનો વ્યર્થ પ્રયત્ન કરવો જરૂરી નથી.

**૩.** ભૂગોળ-ખગોળની બાબત સાથે સંબંધ ધરાવનારા સાધુ મહારાજો તથા શિક્ષકો વગેરે એક મોટો ભય વ્યક્ત કર્યા કરે છે કે પરદેશની ભૂગોળ જાણીને આપણાં બાળકો-યુવાનોની શ્રદ્ધા આપણાં શાસ્ત્રો ઉપરથી ઊઠી જશે. અપેાગ્ર તે આ વાત થોડી ઠીક છે પણ આ ભય થોડો વધુ પડતો છે.

પહેલી વાત એ છે કે સ્કૂલમાં ભણતા જૈન વિદ્યાર્થીઓને અને ભણી લીધા પછી મોટા થયા હોય ત્યારે ભૂગોળનું જ્ઞાન બે-ચાર આની પણ હોતું નથી, પછી કયું સાચું અને કયું ખોટું એની તુલના કરવાનું સૂઝે જ ક્યાંથી ? શ્રદ્ધા ખસી જવાની બાબતમાં જોઈએ તો આજે સ્કૂલમાં ભણેલા હજારો સાધુ-સાધ્વીઓ છે. કોઇની શ્રદ્ધા ખસી ગઇ નથી. એનું બીજું કારણ મોટું એ છે કે જૈન પ્રજાને પોતાના ભગવાન મહાજ્ઞાની, સર્વજ્ઞ હતા તેની પૂરી શ્રદ્ધા છે. જૈન ભગવાન ખોટું બોલે નહીં તેની પણ પૂરી શ્રદ્ધા છે. જ્યારે વૈજ્ઞાનિકો તો ગૃહસ્થો છે. સંસારીઓ છે. પુસ્તકીયા કે દૂરબીન જ્ઞાનવાળાં છે અને અનુમાનોથી જે નક્કી કરેલું હોય તે કંઇ સાચું થોડું હોય ! આવી પણ સામાન્ય સમજ હોય પછી શ્રદ્ધા ઉઠી જવાનું સ્થાન જ ક્યાંથી હોય ! અપવાદે હોય તે જુદી વાત છે.

૪. વૈજ્ઞાનિકો પોતાનાં જંગી દૂરબીનો દ્વારા ગ્રહો માટે ૫૦-૧૦૦ કે વધુ વરસો પછી ગ્રહો અંગે બનનારી ઘટના બાબતમાં ચોક્કસ નિર્ણયો આપે છે. ૬૦-૭૦ વર્ષ પછી પણ હેલીનો ધૂમકેતુ કયારે પૃથ્વીની નજીક આવશે એની આગાહીઓ કરી છે અને તે સાચી પડી છે. પરદેશના અને આપણા દેશના વૈજ્ઞાનિકો પણ જે જે ગ્રહો પૃથ્વીની નજીક આવવાના હોય તેની જાહેરાત કરે છે. તે કઇ તારીખે આવશે, આકાશમાં કયા રંગનો દેખાશે તે પણ જણાવે છે. હમણાં જ આપણા બેંગલોરના વૈજ્ઞાનિકોએ છાપામાં જણાવ્યું કે નવેમ્બરની ૨૦મી તારીખે કરોડો માઇલ દૂર રહેલો મંગલનો ગ્રહ છે તે ગ્રહ પૃથ્વીથી માત્ર સાત કરોડ, ત્રીસ લાખ અને ત્રીસ હજાર માઇલના અંતરે હશે. આટલા બધા વિશાળ અંતરોની વાત જૈન-અજૈન કોઇ ગ્રન્થોમાં જણાવી નથી, એટલે આકાશી બાબતોમાં ધર્મશાસ્ત્રો સાથે મુલવણી કરવાનો કશો જ અર્થ નથી.

\*\*\*\*\*\*

# [ 992 ]

### 

**પ.** એક વિચાર એવો આવે છે કે એક બાજુ ખગોળની બાબતમાં બંને પક્ષે ઘણા મોટા મતભેદો પ્રવર્તે છે, છતાં ભારતીય જ્યોતિષશાસ્ત્ર અને વૈજ્ઞાનિક જ્યોતિષશાસ્ત્ર આ બંને દ્વારા કેટલીક આકાશી ગણતરી સો એ સો ટકા એકસરખી નીકળે છે. જેમકે--

્૧. દરિયાની રોજેરોજ જે ભરતી-ઓટ થાય છે તે કયા કયા ટાઇમે ભરતી અને કયા કયા ટાઇમે ઓટ થશે તેની નોધ વિજ્ઞાન અને ભારતના જ્યોતિષીના ગ્રન્થોમાં આવે છે અને મુંબઇ સમાચાર જેવા પત્રમાં રોજેરોજ આવે છે. પરંતુ બંને પક્ષની નોંધો એકદમ સરખી અને સાચી હોય છે.

ર. કયા દિવસે કઇ તિથિ હશે તે, ગ્રહણ કયા દિવસે, કયા ટાઇમે થશે, કેવું થશે, કયાં દેખાશે, કયાં નહિ દેખાય અને તેને લગતી બીજી વિગતો, આ બધી વાતો બંને પક્ષે બરાબર મળતી આવે છે. આ પણ એક નોંધ લેવા જેવી સુખદ બાબત છે એટલે આ બાબતમાં વૈજ્ઞાનિકો પણ આપણી સાથે જ છે.

૩. આ બાબતમાં ગણિત બંનેનું લગભગ સાચું પડે છે. તો તેનું સમાધાન શું ?

★ ભારતના સુપ્રસિદ્ધ વિજ્ઞાની જગદીશચંદ્ર બોઝે નિર્જીવ અને સજીવ પદાર્થો વચ્ચે વનસ્પતિસૃષ્ટિ મધ્યમકક્ષાએ અસ્તિત્વ ધરાવે છે. બંને વચ્ચેની રેખા અત્યંત પાતળી છે અને અભેઘ નથી. આ માન્યતાની આધારશિલા ઉપર તેઓએ વનસ્પતિની જીવંત પ્રક્રિયાઓનો અને તેમની સંવેદનાઓને વ્યાપક તેમજ ઊંડો અભ્યાસ કર્યો. તે પછી તેમજો પોતાની માન્યતાના આધારે ખાસ યન્ત્રો બનાવ્યાં અને પછી વનસ્પતિ ઉપર એ યંત્ર દ્વારા પ્રયોગો કરીને સિદ્ધ કર્યું કે વનસ્પતિસૃષ્ટિ માનવીની જેમ જ તમામ પ્રકારની લાગથી અને સંવેદનાઓ અનુભવે છે. વૃક્ષને કાપવા કુહાડીના ઘા કરો ત્યારે કુહાડીના ઘાથી મનુષ્યને જેવી પીડા થાય કે દુઃખ થાય તેવી જ પીડા અને તેવું જ દુઃખ વનસ્પતિને થાય છે. કોઇ માણસ દાતરડું લઇને ઝાડ કાપવા વૃક્ષ પાસે આવે ત્યારે વૃક્ષમાં તેનાં પાંદડાંઓમાં અદેશ્ય ભયની ધુજારીઓ, ચિંતા અને વેદના થાય છે. આથી જગદીશચંદ્રે નક્કી કર્યું કે વનસ્પતિમાં જીવ એટલે કે તે સજીવ વસ્તુ છે. પછી પરદેશમાં જઇને પોતાનાં યન્ત્રો દ્વારા વનસ્પતિ સજીવ છે એ જોરદાર રીતે સાબિત કરી આપ્યું અને સમય જતાં લગભગ દુનિયાભરના તમામ વૈજ્ઞાનિકોએ પહેલીજવાર વનસ્પતિમાં પણ જીવાત્મા છે તેનો સ્વીકાર કર્યો. જૈન ગ્રન્થોમાં તો વનસ્પતિમાં અપ્રગટપણે રહેલી સુખ, દુઃખ મોહ, રાગ, દ્વેય, હિંસા, કૂરતા, ભય, ચિંતા, કામેચ્છા આદિ અનેક સંજ્ઞાઓ હોવાનું સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે. સર્વજ્ઞ જૈન તીર્થકરાએ કહેલી બાબતો કેટલી બધી યથાર્થ છે તે આજના યાન્ગિક સાધનો અને વૈજ્ઞાનિક વિશ્લેપણો દ્વારા ઘણં બધું પરવાર થયું છે, થઇ રહયું છે અને થશે.

\*###X **K###**\*

# [ 113 ]

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# લેખાંક-૧૨

# 🕸 વિશાન અને વૈજ્ઞાનિકો અંગે અવનવું કંઇક જાણવા જેવું 🏶

સેંકડો વર્ષ પહેલાં ભૂગોળ-ખગોળની બાબતમાં વૈજ્ઞાનિકો વધુમાં વધુ ચોકસાઇભર્યું જ્ઞાન બહુ ઓછું ધરાવતા હતા. વિજ્ઞાનમાં રસ લેનારા પણ ત્યારે બહુ ન હતા. બુદ્ધિનો વિકાસ ત્યારે એટલો થયો ન હતો. આકાશ સંશોધન માટે વેધશાળાઓ ન હતી, તેમજ જોવાં માટે દૂરબીનો ન હતાં, ભૂગોળ પ્રવાસ કરનારા સાહસિકો અને અનુકૂળ સાધનો ખાસ ન હતાં, એટલે આ ક્ષેત્રમાં બહુ ઓછા વિજ્ઞાનના રસિકો પ્રવૃત્તિ કરતા હતા, પણ સમય જતાં ખગોળશાસ્ત્રીઓ અને સાહસિકો જન્મ્યા અને જતે દિવસે સંશોધનનાં દરવાજા ખૂલી જતાં વિજ્ઞાનનાં ક્ષેત્રો ખૂબ વિકસતાં અને વિસ્તરતાં રહ્યાં. તેમજ છેલ્લા સૈકાઓમાં સંશોધનને માટે અનિવાર્ય એવાં દૂરબીનો પણ તૈયાર થયાં. જેનાં પરિષ્ઠામે વિજ્ઞાને જંગી કૂચ કરી, દોટ મૂકી અને પછી હરણકાળ ભરી. પરિષ્ઠામે વિજ્ઞાન અને ટેકનોલોજી પુરબહારમાં ખીલી ઉઠયું. પૃથ્વી, પાશી, આંગન, વાયુ અને આકાશ વગેરે શું છે, એ ઉપર તલસ્પર્શી સંશોધન કર્યું. આ તત્ત્વો ઉપર સારો રાબૂ ધરાવ્યો. અનેક ક્ષેત્રોમાં ન કલ્પી શકાય એવી સિદ્ધિઓ પ્રાપ્ત કરી. ટેકનોલોજી ક્ષેત્રે અનેક ચમત્કારો સર્જ્યા, માનવબુદ્ધિને સ્તબ્ધ બનાવી દીધી અને દૂનિયાને દંગ કરી, દુનિયાને પણ સાંકડી બનાવી દીધી.

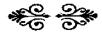
એક વખત વૈજ્ઞાનિકોને થયું કે એક વર્ષ સમર્થ દેશો બધા ભેગાં થઇને પૃથ્વીનાં અનેક રહસ્યોને બહાર લાવવા માટે નિર્ણય કરે અને જો બધા દેશોના વૈજ્ઞાનિકો કામે લાગી જાય તો પૃથ્વી સાથે સંબંધ ધરાવતી અનેક બાબતો-રહસ્યો બહાર આવે, જાણવા મળે. છેવટે ૭૦ રાષ્ટ્રોનો સહકાર મળ્યો, અને ઇ. સન્ ૧૯૫૭થી લઇ ઇ. સન્ ૧૯૫૮નાં સમયમાં એક વર્ષ સુધી અવિરત કાર્યો કરી નવાં રહસ્યો શોધવા માટે સહુએ ભેગાં મળીને આંતર્રાષ્ટ્રીય (International Geophysical Year) ભૂભૌતિક વર્ષ ઉજવવાની જાહેરાત કરી.

ઇ. સન્ ૧૯૫૭ના જૂલાઇથી લઇને ઇ. સન્ ૧૯૫૮ ના ડિસેમ્બર એટલે ૧૭ મહિના સુધી પૃથ્વીની ચારે દિશામાં અનેક સ્થાનો ઉપર જાતજાતનાં પ્રયોગો અને સંશોધનો આદર્યાં. એમાં ઘુવીય પ્રકાશ, પૃથ્વીની ચુંબકતા, કોસ્મિક કિરણ વગેરેનું સંશોધન થવા પામ્યું. વાયુમંડળનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે અને અંતરીક્ષના સંશોધનોમાં ઘનિષ્ઠ વાયુમંડળ અને ગુરુત્વાકર્ષણના નિયમોને ભેદવા માટે માનવનું મગજ સ્તબ્ધ થઇ જાય એવી જાતનાં માનવસર્જિત કૃત્રિમ ઉપગ્રહો ઊભાં કર્યાં, રોકેટો તૈયાર કર્યાં. પ્રથમ રશિયાએ દુનિયાના ઇતિહાસમાં અને પૃથ્વીના આકાશી ઇતિહાસમાં પહેલીજવાર ઉપગ્રહ સ્પુટનિકને અવકાશમાં ચઢાવીને વિશ્વને સ્તબ્ધ કરી દીધું. રોકેટ અને ઉપગ્રહો છોડવામાં આવ્યાં. દક્ષિણધુવ પ્રદેશનું અન્વેષણ તેમજ ભરતી-ઓટની ધારાઓની પરીક્ષા વગેરે અનેક બાબતોનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવામાં આવ્યું. માનવની બુદ્ધિ સ્થગિત થઇ જાય, જેની કલ્પના પણ ન આવે એવી એવી શોધો થવા પામી, તે પછી વિજ્ઞાનની તાકાત, શક્તિ વધી, તે પછી તેનાં નિર્ણયો પણ વધુ ચોકસાઇભર્યા અને વધુ વિશ્વસનીય ગણાવવા લાગ્યા.

ઇ. સન્ ૧૯૫૭ના ૪થી ઓકટોમ્બરે રશિયાએ માનવસર્જિત ઉપગ્રહ સ્પુટનિકને અવકાશમાં પ્રક્ષેપિત \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# [ 998 ]

બધા વૈજ્ઞાનિકો બધી જ બાબતમાં વિશ્વસનીય હોય છે એવું નથી હોતું એમને પણ વિરોધી દેશોથી કે પ્રજાઓથી ઘણું છુપાવવું પડે છે. વિજ્ઞાન એ વિકસતું જ્ઞાન છે એટલે ગઇકાલના નિર્ણયો પરિસ્થિતિવશ બદલાઇ પણ જાય એમ વૈજ્ઞાનિકો પોતે જ જાહેરમાં કહેતા જ રહ્યા છે. વિજ્ઞાનની બધી જ વાત સાચી છે કે બરાબર છે એમ એકાંતે ન સમજવું પણ વિવેકપૂર્વક સ્વીકાર કરવો.



લેખાંક-૧૩

## 🕸 જૈન સમાજના ભૂગોળ-ખગોળના અભ્યાસીઓએ વિચારવા જેવું 🏶

લગભગ ત્રીસેક વરસથી નીચે જણાવેલા પ્રશ્નોનું સમાધાન સ્વયં કરી શકયો નથી તેમજ ભૂગોળ-ખગોળના અભ્યાસી મુનિરાજો દ્વારા પણ થવા પામ્યું નથી.

વૈજ્ઞાનિકો પૃથ્વીને હવે દડા જેવી સાવ ગોળ નહીં પણ જમરૂખ જેવી માનવા લાગ્યા છે, જ્યારે આપણે-શાસ્ત્રો ગોળ માનતા નથી. આ એક મોટો વિસંવાદ છે.

૧. પૃથ્વીના ગોળા જેવા ફૂલાવેલા ફુગ્ગાની ઉપરની ટોચને જ્યારે હથેલીથી દબાવશો ત્યારે ફુગ્ગો જમીન ઉપર બેસી જશે એટલે નીચેનો ભાગ વધુ પહોળો થઇ જતાં બે છેડા વચ્ચેનું અંતર વધી જશે પણ ઉપરનો ભાગ અકબંધ રાખ્યો હોવાથી ઉપરના ભાગની વ્યવસ્થાને કશો બાધ આવતો નથી.

ઘણાં વરસો પહેલાં પૃથ્વીને ચપટન્સપાટ ચીતરવા માટે અક્ષાંશ-રેખાંશને કાગળ ઉપર જ્યારે ગોઠવ્યા ત્યારે પરિસ્થિતિ એ નિર્માણ થઇ કે પૃથ્વીના ઉપરનું જોડાણ તો સાબૂત રહ્યું પણ પૃથ્વીના દક્ષિણાર્ધ ભાગમાં એકબીજા વચ્ચેનું અંતર ઘણું દૂર થવા પામ્યું.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# [ 994 ]

#### 

આ વાતને જરા સ્પષ્ટતાથી સમજીએ.

અત્યારે વૈજ્ઞાનિકોએ નિર્માણ કરેલા પૃથ્વીના નકશામાં તેમજ પૃથ્વીના ગોળાકારે તૈયાર થએલા ગોળામાં પૃથ્વીના ઉત્તરાર્ધના દેચના ભાગે એક બાજુએ રશિયાનો છેડો, બીજી બાજુ અમેરિકાના ઉપરના ભાગમાં કેનેડા આવેલું છે અને એ કેનેડાની સાથે જોડાએલો અલાસ્કાનો જાણીતો પ્રદેશ છે. અલાસ્કાની ધરતીનો એક છેડો, બીજી બાજુ રશિયા ઉત્તરઘુવ મહાસાગરથી સ્પર્શાએલો છે. એ રશિયાના જમણા છેડે ઉત્તરઘુવવૃત્ત આ નામની ઘરતી છે અને આ ધરતીના છેડા ઉપર ઇએસ કરીને ગામ છે, એ ગામની નજીકનો છેડો, આ રીતે રશિયા અને કેનેડાના બંને બાજુના છેડા નજીક નજીક આવેલા છે. આ બંને દેશના બંને છેડાની વચ્ચે નાનકડી સામુદ્રધુની છે, જેને બેરીંગની સામુદ્રધુની કહેવામાં આવે છે. આ રીતે પૂર્વઓળાર્ધ અને પશ્ચિમગોળાર્ધનો ઉપરનો છેડો બંને સામસામે આવી જાય છે. પરંતુ જ્યારે ગોળાને ચપટ કરીએ ત્યારે દક્ષિણ ગોળાર્ધના ભાગોમાં રહેલા પ્રદેશો વચ્ચેનું અંતર એકદમ વધી જાય છે. ઓસ્ટ્રેલિયા અને ન્યૂઝીલેન્ડ વચ્ચેનું અંતર ઘણું વધી જવાથી ભૂગોળના વૈજ્ઞાનિકોએ વૈજ્ઞાનિક સાધન દ્વારા એક દેશથી બીજા દેશ વચ્ચે માપેલું દરિયાઇ અંતર તે ખોટું પડી જાય છે. એ ખોટું પડે એ ચાલી શકે નહિ. કેમકે સ્ટીમરોમાં અંતર માપવાનાં યન્ત્રો હોય છે અને દૂર દૂરની ઓફિસો અડધો અડધો કલાકે સ્ટીમરે કેટલું અંતર કાપ્યું તેના રિપોર્ટ પણ મેળવતી હોય છે. પૃથ્વીને વર્તુળાકારની ગણતરીએ નિશ્વિત કરેલું અંતર બંધબેસતું થાય છે તો સમાધાન શું?

૨. આજથી ૩૦-૩૫ વરસ ઉપર રાતના નવ વાગે અગાશીના છાપરા નીચે બેઠો હતો. પૂનમનો ચંદ્રમા ઊગ્યો હતો. લગભગ બાર વાગ્યા હતા અને મારી નજર ચંદ્રમા ઉપર હતી. ચંદ્રમા ઊગ્યો ત્યારથી પાંચ કલાક સુધી એકધારો ગતિમાન રહ્યો. એકધારો ગતિમાન એટલે કે ચંદ્રમામાં જે ચિદ્ધ દેખાય છે તે પ્રસિદ્ધ માન્યતા મુજબ હરણ કહીએ છીએ, તે હરણનાં શીંગડાં માથે દેખાય અને પગ<sup>4</sup> નીચે વાળેલા હોય. વરસોથી આપણે એ રીતે જોતા આવ્યા છીએ પણ પહેલીજવાર આજે મને નવો અનુભવ થઇ રહ્યો હતો. રાતના બાર પછી ધીમે ધીમે હરણે ઊલટાવાની શરૂઆત કરી. રાતના બાર પછી જ ઘટના બનતી હોય ત્યારે મુકામમાં સુતા હોય એટલે ખ્યાલ શી રીતે આવે એટલે પહેલી જ અનુભવ થઇ રહ્યો હતો. રાતના બાર પછી હીમે ધીમે હરણે ઊલટાવાની શરૂઆત કરી. રાતના બાર પછી જ ઘટના બનતી હોય ત્યારે મુકામમાં સુતા હોય એટલે ખ્યાલ શી રીતે આવે એટલે પહેલો જ અનુભવ થઇ રહ્યો હતો, તેથી મને વધુ રસ પડયો, એટલે હું સવાર સુધી જાગતો જ રહ્યો અને આ ચંદ્રમાના હરણની ચાલને જોતો જ રહ્યો. આ હરણ ધીમે ધીમે ઊલટાતું સવારે પાંચ વાગ્યા ત્યારે તો સાવ ઊલટાઇ ગયું હતું, પછી તો બીજા દિવસોમાં રાતના બે-ચાર વખત નિરીક્ષણ કર્યું અને વાત અંકે કરી.

ચંદ્ર વર્તુળાકારે પરિભ્રમણ કરતો હોય તો હરણને ઊલટું થવાનું કોઇ જ કારણ નથી દેખાતું અને એમાંય અત્યન્ત વિચારમાં મૂકી દે તેવી બાબત એ છે કે ઉદય થયા પછી રાતના બાર વાગ્યા સુધીમાં કશો જરાતરા પણ ફેરફાર ન થાય અને બાર વાગતાંની સાથે જ એટલે બાર વાગી ગયા પછી ધીમે ધીમે ચંદ્રમાંનું હરણ પ્રદક્ષિણા શરૂ કરતું કરતું સવારના પાંચ વાગે પૂરેપૂરૂં ફરી જાય છે, તેનું શું કારણ ? ચંદ્રમા ઊલટાઇ નથી જતો પણ ફરી જાય છે. તો આ બાર વાગ્યા પછી એવું શું કારણ આકાશમાં રોજ બને છે ? એવી શું પરિસ્થિતિ બને છે તે આ એક ન સમજી શકાય તેવી ઘટના છે. કોઇપણ વ્યક્તિ પૂનમની રાત્રે આ અનુભવ કરી શકે છે.

૧. જુદા જુદા પ્રદેશોમાં જુદી જુદી રીતે ચંદ્રમા જોવા મળે છે.

# [ 998 ]

#### \*\*\*\*\*\*\*

-કેટલોક સમય ગયા બાદ મહારાષ્ટ્રના એક ખેડૂત જેવા જૈન ભાઇ (અત્યારે નામ ભૂલી ગયો છું) જેઓ દિગમ્બર જૈન હતા, ભૂગોળ-ખગોળના ૩૦ વરસથી અભ્યાસી હતા. એ ભાઇ મારા પરિચયમાં હતા એટલે તેમણે મેં ઉપરોક્ત બાબત કાગળ લખી જણાવી,. ત્યારે તે પણ આશ્ચર્ય પામ્યા. મને લખ્યું કે આ વાતની જાણ મને પહેલીજવાર થાય છે. પછી તેઓએ કહ્યું કે વિચારવું પડશે. તેઓ ચિન્તન, મનન કરતા રહ્યા પરન્તુ સંતોષ થાય એ રીતે મને સમાધાન જણાવી ન શક્યા. હજુ હું આનું સમાધાન શોધી રહ્યો છું. ૧૮૦મી સદીમાં વિજ્ઞાન પ્રકાશની ગતિ માપવા સમર્થ બન્યું અને એક સેકન્ડમાં ૧૮૬૦૦૦ માઇલની

તેની ગતિ છે. આના આધારે પ્રકાશ વર્ષનું ગણિત અસ્તિત્વમાં આવ્યું.

\*\*\*

લેખાંક-૧૪

# જાણવા જેવી છૂટીછવાઇ જાતજાતની ટૂંકી ટૂંકી થોડી વિગતો \* લેસર કિરણ

**નોંધ**-ગમે તેટલે દૂર રહીને એકદમ ઝડપથી સહીસલામત રીતે દુશ્મનના આક્રમણને ખતમ કરી નાંખે તેની શોધ મોટાં રાષ્ટ્રો વરસોથી કરી રહ્યા હતા. ઘણાં અખતરાને અન્તે લેસર કિરણની શોધ હાથ ઉપર આવી. જે દૂરથી જ બધું બાળીને ખાખ કરી નાંખે અને છોડનાર સલામત રહી જાય, ફેંકનારનો વિજય ગણાય.

વૈજ્ઞાનિકોએ ગામાકિરણ, ક્ષ કિરણ (એક્ષરે) વગેરે કિરણો પેદા કર્યા છે. હવે લેસર નામના કિરણની શોધ છેલ્લાં પચાસેક વર્ષથી થઇ છે અને તમામ ક્ષેત્રોમાં તમો વિચારી ન શકો કે કલ્પી ન શકો એવા ચમત્કારિક લાભો સર્જવા માંડયા છે. આ કિરણનો ઉપયોગ અનેક રીતે થઇ રહ્યો છે. રક્ષણ અને ભક્ષણ. સર્જન અને સંહાર બંનેમાં થઇ રહ્યો છે. જોતજોતામાં આંખના મોતીયાને કાઢી શકે છે. અનેક દર્દી ઉપર. પદાર્થોના પરાવર્તનમાં અકલ્પનીય ચમત્કારો બતાવે જાય છે. લેસરના કિરણની તાકાતનો એક દાખલો જોઇએ.

પૂર્વ-પશ્ચિમ સામસામી દિશામાં રહેલા છતાં વિશ્વની ઉત્તરદિશામાં છેડા ઉપર બંને દેશો ભેગા થઇ જતાં રશિયા અને અમેરિકા બંને મહાસત્તાઓ લશ્કરી તાકાતમાં લગભગ સરખી તાકાત ધરાવે છે. અમેરિકાથી ૪૦૦૦ માઈલ દૂર રહેલ રશિયા પોતાના શસ્ત્ર ભંડારમાંથી કલાકના ૧૮ થી ૨૫ હજાર કિલોમીટરની ગતિથી પ્રચજીડ ઉષ્ણ કિરણો આકાશમાં જેવાં પ્રસારિત કરે કે તે ખબર અમેરિકા પોતાનું કટર દુશ્મન રશિયાની લશ્કરી હિલચાલની ચોવીશે કલાક આકાશમાં ધ્યાન રાખતાં યાન્ત્રિક સાધનોથી અમેરિકાને તરત જ ખબર આપી દે અને ખબર પડતાંની સાથે જ આકાશમાં ઘૂમતાં રશિયાના શસ્ત્રને જોતજોતામાં લેસર કિરણો ફેંકી આકાશમાં જ ખતમ કરી નાંખે. અમેરિકા સામે આવી જ કિરણો છોડવાની તાકાત રશિયા પાસે પણ છે.

# [ 990 ]

★ આલ્બર્ટ આઇન્સ્ટાઇને નવ ગ્રહ ઉપરાંત દશમો ગ્રહ પણ છે એવું પોતાના અનુમાન દ્વારા કહ્યું હતું. તે નક્કી કરવા થોડાં વરસો પહેલાં પાયોનિયરને મોકલવામાં આવ્યું હતું. પાયોનિયર અત્યારે તો આકાશમાં દશેક અબજ કિલોમીટર દૂર પહોંચી ગયું છે. કલાકના ૪૮૦૦૦ માઇલની ગતિએ તે ધસી રહ્યું છે.

★ જૈન વાચકો ! આ નાનકડી પાયોનિયરની વાત ઉપરથી સમજી શકાશે કે આકાશમાં એકબીજા પ્રહો વચ્ચે કલ્પી ન શકાય એવાં અંતરો પડયાં છે. આ સ્થિતિમાં જૈન ખગોળ સાથે શી રીતે સમન્વય થઇ શકે ? વિજ્ઞાન પ્રહોને અનેક ચંદ્રનો પરિવાર છે એમ માને છે, એટલે ચંદ્ર અનેક છે. ચંદ્રને પૃથ્વીથી છૂટો પડેલો ટુકડો માને છે.

★ રશિયાએ હમણાં ઘણું મોટું દૂરબીન બનાવ્યું. એની જોવાની શક્તિ એટલી બધી પાવરફૂલ છે કે આકાશમાં ૧૫૦૦૦ માઇલ ઊંચે એક સળગતી મીજ઼બત્તીને જોઇ શકે છે. એક જ સેકન્ડમાં લાખો બાબતો જણાવી શકતું કોમ્પ્યુટર બનાવ્યું છે.

★ કોમ્પ્યુટરની શોધ એ અજબગજબની શોધ છે. અનેક જાતનાં, અનેક વિષયનાં કોમ્પ્યુટર બની ગયાં છે. એક દિવસ એવો આવશે કે વિશ્વનો બધો વ્યવહાર કોમ્પ્યુટરો જ ચલાવશે. વિજ્ઞાન અને ટેકનોલોજી પંચભૂત તત્ત્વો દ્વારા દિન-પ્રતિદિન નવા નવા આવિષ્કારો અને ચમત્કારો સર્જી રહ્યા છે. કોમ્પ્યુટર મશીન સામે તમો ગુજરાતીમાં બોલો. તમારે તે ગુજરાતીનું તરત જ હિન્દી જોઇતું હોય તો બટન દબાવો એટલે અંદરથી એક સાથે મશીનની અંદર જ ભાષાંતર છપાઇને બહાર આવી જાય. પ્રાયઃ પાંચેક ભાષામાં ભાષાંતરો થઇ શકે છે. કેવી ગજબની આ રચના છે ! કોમ્પ્યુટરોની માહિતી, ચમત્કારો અહીં ટૂંકમાં લખવા બેસું તો ઘણાં પાનાં થઇ જાય જેથી મુલતવી રાખું છું.

#### જ અગ્નુ-પરમાણુ વિજ્ઞાન જ

★ પરમાણુ અને અશુની વાતો જૈન ગ્રન્થોમાં સારા પ્રમાણમાં જોવા મળે છે. પ્રથમ જર્મન વૈજ્ઞાનિકો અણુમાં શક્તિનો કેટલો અગાધ ભંડાર ભરેલો છે તેનો પ્રથમ ખ્યાલ બીજા વિશ્વયુદ્ધના અન્તે મેળવી ચૂકયા હતા. ત્યાં એકાએક લડાઇનો અંત આવ્યો અને જર્મન વૈજ્ઞાનિકોને વિજેતા બનેલા અમેરિકા અને રશિયા પોતપોતાના દેશમાં ઉપાડી ગયા. અમેરિકામાં પહોંચેલા જર્મન વૈજ્ઞાનિકોએ બાકી રહેલું અશુનું સંશોધન પૂરૂં કર્યુ અને તેમાંથી પ્રચંડ ગરમીના ભંડારસમા અશુબોમ્બનું સર્જન કર્યુ.

વૈજ્ઞાનિકોએ એક જ અશુમાં ઇલેકટ્રોન, પ્રોટોન અને ન્યુટ્રોનનાં અશુ-પરમાશુઓ કેવી રીતે રહ્યાં છે તેનું વિજ્ઞાને ભગીરથ સંશોધન કર્યું છે અને તેની કલ્પના ન આવે તેવી થિઅરી સર્જી છે. તેની ગતિ-શક્તિનાં માપ નીકળ્યાં છે અને આ અશુ સંશોધને તો વિજ્ઞાનના ઘશા દરવાજા ખોલી નાંખ્યા છે. આ તો ભૌતિક દષ્ટિએ અશુશક્તિની વાતનો ઇશારો કર્યો પણ તત્ત્વજ્ઞાનની દષ્ટિએ અશુ-પરમાશુ શું છે ? તેનાં બનેલાં સ્કંધો વગેરે શું છે ? તે ઉપર જૈન વિદ્વાનો સારો પ્રકાશ પાથરી શકે.

# [ 996 ]

#### 

અરે ! એક દેવ અબજો માઇલનું અંતર આંખના પલકારામાં કાપી શકે છે. આ ચૈતન્યની તાકાત છે. દેવોનાં શરીરો મનુષ્યોના શરીરથી તદ્દન ૃદાં જ વૈક્રિયથી ઓળખાતાં પુદ્દગલ પરમાણુનાં હોય છે અને અનેક ચમત્કારો સર્જી શકે છે.

અહીંયા વિજ્ઞાનની બહુ જ થોડી જાતજાતની ટૂંકી ટૂંકી વાતો આપી છે. વિજ્ઞાનની બાબતો હજુ ઘણી ઘણી જાણવા જેવી છે પણ ગ્રંથનું કદ મર્યાદા બહાર જતું રહે. આ માટે તો ખાળ-ભૂગોળ વગેરેનાં ચિત્રો સાથે સ્વતંત્ર પુસ્તક લખવાનો યોગ બને ત્યારે ઘણું બધું આપી શકાય અને વાચકોને તેમાંય ખાસ કરીને જૈન સાધુ-સાધ્વીજીઓને ભૌતિક રહસ્તો, પુદ્ગલ વગેરેની અગાધ તાકાતની જાણકારી કરી શકાય. અત્યારે વિજ્ઞાનની ઘણી ઘણી આશ્ચર્યકારક ઘટનાઓ લખવા કલમ થનગની રહી છે પણ હવે કલમને પરાણે મ્યાન કરવી રહી.

### વાચકોને જૈન માન્યતા અને વિજ્ઞાનની માન્યતા વચ્ચે કેવી ભિન્નતા છે તેનો તરત ખ્યાલ આવે માટે અહીં જરૂર પૂરતી થોડી વિગતો આપી છે.

**સૂચનાઃ**-અહીં બ્લેક એટલે મોટા ટાઇપનું લખાણ જૈનદર્શનની માન્યતાને જણાવે છે અને નાના ટાઇપનું લખાણ વિજ્ઞાનની માન્યતાને જણાવે છે.

- જૈન દર્શન આત્મા, કર્મ, પરલોક અને મોક્ષ આ ચારેયના શાશ્વત અસ્તિત્વને સ્વીકારે છે.
   ★ જ્યારે પરદેશના બધાં દર્શનો અને વૈજ્ઞાનિકો આ ચારેયના અસ્તિત્વને બરાબર સ્વીકારતા નથી.
- જૈન દર્શન દેવ-દેવીઓથી યુક્ત એવા દેવલોકને એટલે દેવોના વસવાટ સ્થાનને માને છે. એમાં બે પ્રકારના દેવોનું સ્થાન ધરતી-પાતાલમાં છે અને બે પ્રકારના દેવોનું સ્થાન આકાશમાં અસંખ્ય અબજો માઇલના વિસ્તારમાં રહેલું છે.

★ જ્યારે વૈજ્ઞાનિકો દેવલોકને જ માનતા નથી પછી આગળ વાત જ કયાં કરવાની રહી !

- જૈનો આ ધરતીની નીચે ભૂગર્ભમાં અબજોના અબજો માઇલના દીર્ધ અવકાશમાં સાત નરકપૃથ્વીઓ છે એવું માને છે.
   ★ જ્યારે પરદેશના અજૈન દર્શનો કે વૈજ્ઞાનિકો આ ધરતીની નીચે નરક જેવી વસ્તુ છે એવું માનતા જ નથી.
- ૪. આપશે એક લાખ યોજન (૪૦૦ લાખ યોજન) ના જંબૂદ્રીપને માનીએ છીએ અને આ કારશે જંબૂદ્રીપના કેન્દ્રમાં આવેલા મેરુપર્વત અને મહાવિદેહને પગ્ન માનીએ છીએ અને તેના છેડે આવેલા ભરતક્ષેત્રને પગ્ન માનીએ છીએ.

★ જ્યારે વિજ્ઞાનને ત્યાં જંબૂઢીય જેવી કોઇ માન્યતા નથી, એનું સ્વપ્નું પ® નથી એટલે મેરુપર્વત વગેરેની વાત જ કયાં કરવાની રહી !

# [ 996 ]

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

પ. આપશે અત્યારે જે ધરતી ઉપર રહ્યા છીએ એ ધરતીની નીચે હજારો માઇલ ગયા બાદ આપશી ધરતીને છેડે જ જોડાયેલી સાત નરકપૃથ્વી પૈકી પહેલી નરકપૃથ્વી રહેલી છે. આ જ પૃથ્વીમાં ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવો રહેલા છે.

★ જ્યારે વિજ્ઞાન આપલી ધરતીની જોડે જોડાયેલી કોઇ જંગી પૃથ્વી છે એવું સ્વીકારતું નથી એટલે નરકો જેવી સૃષ્ટિ નીચે છે એનું તો એને સ્વપ્નું પણ ના આવે.

દ. આપણે (જૈનો), વૈદિક હિન્દુ ગ્રન્થો, બૌદ્ધ ગ્રન્થો અને ઇસુપ્રિસ્તનું લખેલ બાઇબલ વગેરે પ્રાચીન બધા ધર્મો પૃથ્વી સ્થિર છે અને સૂર્ય-ચંદ્ર કરે છે એવું જણાવે છે.

★ જ્યારે વિજ્ઞાન પૃથ્વીને ફરતી અને ગોળાકારે માને છે અને સૂર્ય-ચંદ્ર વગેરે સ્થિર છે એમ માને છે.

૭. જૈન ખગોળ આકાશમાં દેખાતા સૂર્ય, ચંદ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારા જે દેખાય છે તે બધા જ સ્ફટિકરત્નનાં તેજસ્વી વિમાનો હોવાથી તેને જોઇએ છીએ અર્થાત્ જે દેખાય છે તે બધા સ્ફટિકરત્નનાં બનેલાં જંગી વિમાનો જ છે અને તેની અંદર અસંખ્ય દેવ-દેવીઓ આમોદ-પ્રમોદમાં જીવન વીતાવી રહ્યા છે. અનાદિથી અનંતકાળ સુધી આ વિમાનોનો ધર્મ ઘુમતા જ રહેવાનો છે એમ માને છે.

★ જ્યારે વિજ્ઞાન આકાશમાં દેખાતા ચમકતા સૂયદિ પ્રહ્યે વગેરેને વિમાનો છે એવું માનતા નથી. સૂર્યને અગ્નિનો ધગધગતો ગોળો માને છે. ચંદ્ર, મંગળ વગેરે ખડકો, પહાડો વગેરેના બનેલા છે એમ માને છે. ત્યાં કોઇ સજીવ વસ્તુ નથી, દેવ-દેવી, પ્રાણી, વનસ્પતિ કે નાનું-મોટું કોઇપણ જાતનું ચૈતન્ય જીવન નથી એમ માને છે.

૮. જૈનો ચંદ્ર સ્વયં પ્રકાશિત છે, ચંદ્રનું વિમાન સ્ફટિકરત્નનું બનેલું છે અને એ મહાન રત્નનો મહાન પ્રકાશ જ ધરતી ઉપર આવે છે એવું માને છે.

★ જ્યારે વિજ્ઞાન એ ચંદ્રને પૃથ્વીથી છૂટો પડેલો ટુકડો છે એમ માને છે. ચંદ્ર ખડકો, પથ્થરનો બનેલો છે એટલે તેઓ ચંદ્રને સ્વયં નિસ્તેજ માને છે.

ત્યારે ચંદ્રમાં પ્રકાશ દેખાય છે તેનું શું કારણ ? તેના કારણમાં કહે છે કે સૂર્યનું તેજ ચંદ્ર ઉપર પ્રતિબિંબિત થાય છે અને તેથી ચંદ્ર પ્રકાશિત થાય છે.

૯. આપણી આ ધરતીથી ઊંચે હજારો માઇલ દૂર જઇએ ત્યારે જ્યોતિષચક્ર આકાશમાં પથરાયેલું આવે છે. સેંકડો માઇલના ક્ષેત્રમાં રહેલા જ્યોતિષચક્રને વટાવીને આગળ જઇએ તો કરોડો માઇલ ગયા પછી સ્થિર એવા બાર દેવલોક પૈકીના પહેલા દેવલોકનાં વિમાનોની શરૂઆત થાય છે. પહેલા દેવલોકથી લઇ આ વિમાનો અબજોના અબજો માઇલ ઊંચા રહેલાં છે, અને તે એકબીજાથી ખૂબ જ દૂર દૂર હોય છે. બાર દેવલોક, તે પછી નવ પ્રૈવેયક દેવો અને તે પછી અનુત્તર વિમાન આમ રર પ્રકારના દેવોનો વસવાટ પૂરો થઇ જાય, તે પછી કક્ત અનુત્તરના મધ્યસ્થ વિમાનની જગ્યાથી બાર યોજન એટલે ૪૮ ગાઉ દૂર અનંત જ્યોતિરૂપ મોલનું સ્થાન રહેલું છે. તેની નીચે એ સ્થાનનું સૂચન કરતી ૪૫ લાખ યોજન લાંબી-પહોળી અને આઠ યોજન જાડી મહાન સિદ્ધશિલા આકાશમાં અદ્ભર રહેલી છે. (આટલી મોટી વિશાળ જંગી સિદ્ધશિલા આકાશમાં નિરાધાર રહી છે)

\*\*\*\*\*\*

# [ 920 ]

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

★ જ્યારે ઉપરોક્ત વિગતોનું જાણપશું આજના વિજ્ઞાનને જરાપણ થયું નથી. અબજો જ નહિ પશ અસંખ્યવાર અબજોના અબજો માઇલમાં ઊંચે ને ઊંચે આકાશ કે અવકાશ વિસ્તાર પામેલું છે, એ બાબતમાં વૈજ્ઞાનિકોને ખ્યાલ મલ્યો છે કે કેમ ! તે મને જાણવા મલ્યું નથી.

૧૦. જૈન જ્યોતિષચક આપજ્ઞી ધરતીથી ઊંચે ૭૯૦ યોજન ગયા પછી શરૂ થાય છે, અને ૧૧૦ યોજનમાં ગ્રહો, નક્ષત્ર, તારા બધું સમાપ્ત થાય છે.

★ જ્યારે વિજ્ઞાન એ પ્રમાણે માનતું નથી.

**૧૧.** જૈનો ગ્રહોને ઉપરાઉપરી રહેલા માને છે અને એક ગ્રહથી બીજા ગ્રહ વચ્ચે બહુ જ ઓછું માપ દર્શવે છે.

★ જ્યારે વિજ્ઞાન પ્રાયઃ ગ્રહોને ઉપરાઉપરી છે, એવું ઓછું માને છે અને એક ગ્રહથી બીજા ગ્રહ વચ્ચે લાખો, કરોડો, અબજો માઇલનું અંતર બતાવે છે.

૧૨. જૈનો સૂર્ય, ચંદ્ર વગેરેનું બનેલું જ્યોતિષચક્ર મેરુપર્વતને પ્રદક્ષિણા આપતું અવિરત ગતિ કર્યા કરે છે એમ માને છે.

★ જ્યારે વિજ્ઞાને આ બધાના કેન્દ્રમાં સૂર્ય માન્યો છે. સૂર્યને કેન્દ્રીય રાજા બનાવ્યો છે અને તમામ ગ્રહ ચર સૂર્યને ફરતા બતાવ્યા છે એમ માને છે. જેને વૈજ્ઞાનિકો સૂર્યમંડળ કે સૂર્યમાળા કહે છે.

### 🕸 ગુરુત્વાકર્ષજ્ઞની શેષ વાત 🕸

આ વિજ્ઞાનપૂર્તિના ૧૩માં પૃષ્ઠમાં ગુરુત્વાકર્ષણની વાત લખી છે. આ ગુરુત્વાકર્ષણની વાત આપણે ત્યાં જાણવા મળી નથી. આ વાત સાચી છે કે ખોટી તે વાત વિજ્ઞાનની દેષ્ટિએ પણ પ્રશ્નાર્થક બની છે.

જે લોકો ગુરુત્વાકર્ષણનો સિદ્ધાંત યુરોપના વૈજ્ઞાનિકો પૈકી ન્યૂટને શોધી કાઢ્યો છે એવું સમજે છે તેઓ ગુરુત્વાકર્ષણનો સિદ્ધાંત ખોટો છે એવું માને તે સ્વાભાવિક છે. વૈજ્ઞાનિકો પ્રત્યે નકરત અને અવિશ્વાસ ધરાવતા હોવાથી જણાવું કે ગુરુત્વાકર્ષણનો સિદ્ધાંત એટલે ચુંબકીય અસરની બાબત. પંદરસો વર્ષ ઉપર થએલા ભારતીય વૈજ્ઞાનિક ભાસ્કરાચાર્યે સિદ્ધાંત શિરોમણીના ગ્રન્થમાં ગોળાધ્યાયમાં આકૃષ્ટશक્તિશ્ચ મફીતથા થત્વ૦ વગેરે લખી ગુરુત્વાકર્ષણનો સિદ્ધાંત ૧૫૦૦ વર્ષ પહેલાં રજૂ કર્યો છે. (જે વાત ૧૩માં પૃષ્ઠમાં જણાવી છે.)

ભાસ્કરાચાર્યે ૧૫૦૦ વર્ષ પહેલાંના પ્રાચીનકાળમાં જ્યારે મહત્ત્વની કોઇ વૈજ્ઞાનિક શોધો યાન્ત્રિક સાધનોનાં અભાવે શોધી શકાતી ન હતી, એવા સમયે ભાસ્કરાચાર્યે કઇ શક્તિ દ્વારા પૃથ્વીમાં આકર્ષણ-ચુંબકીય શક્તિ છે એવું શોધી કાઢ્યું હશે ? તે ખૂબ જ આશ્ચર્યજનક બાબત છે. દુનિયાના કોઇ વૈજ્ઞાનિકે આ શોધ કરી નથી. સેંકડો વરસ બાદ આખી પૃથ્વી ચુંબકીય વાતાવરણ વચ્ચે ઘેરાયેલી છે. આ વાત ન્યૂટને શોધી કાઢી છે. ગુરુત્વાકર્ષણના સિધ્ધાન્તને આજે કેટલાય વૈજ્ઞાનિકોએ દલીલોપૂર્વક માનવાનો ઇન્કાર કર્યો છે. થોડાં વર્ષ ઉપર કર્ણાટકના હુબલી ખાતેના એક વૈજ્ઞાનિક નવીન કે. શાહે પણ આ નિયમને પડકાર્યો છે. અને ન્યુ યુનિવર્સલ લો (નવો વિશ્વ નિયમ) રજૂ કર્યો છે. નવીન શાહે જણાવ્યું છે કે ગુરુત્વાકર્ષણનો સિદ્ધાન્ત બધ જો લાગુ પડતો હોત તો વિશ્વ સંકોચાઇ જવું જોઇએ, એને બદલે વિશ્વ વિસ્તૃત બનતું હોય તેમ દેખાય છે. ૨૩ વર્ષ આકાશમાં નિરીક્ષણ કર્યા પછી એમને આ રજૂઆત કરી છે.

# [ 929 ] .

#### 

ઉપરથી ફેંકતા જે ચીજ નીચે આવે છે તેને ગુરુત્વાકર્યક્ષ સાથે કોઇ સંબંધ નથી. તે પ્રાકૃતિક બનતી ઘટના છે. વૈજ્ઞાનિકોની શોધખોળો પ્રત્યક્ષ અનુભવેલી નથી હોતી પશ યાન્ત્રિક આંખો અને ગણતરી દ્વારા નક્કી થતી હોય છે. એમાં ખોટી રજૂઆતો પશ થઇ જવાનો પૂરો સંભવ છે, અને એવું ઘણું બધું બન્યું છે.

### 🏶 મારી એક આશા-અપેક્ષા અને વિનંતિ 🏶

જૈન દર્શન-ધર્મના સિદ્ધાંતો, નિયમો સાથે વિજ્ઞાનની કેટલીક બાબતો બિલકુલ બંધબેસતી નથી. જ્યારે કેટલીક બાબતો ઓછેવત્તે અંશે નિકટવર્તી સામ્ય ધરાવતી હોવાથી અને તે અંગે વધુ વિચારણા કરવી જરૂરી લાગવાથી મારૂં લખાણ પ્રાયઃ વાંચન કે શ્રવણ માત્ર બની રહેશે એમ જાણવા છતાં મારા સ્વભાવ પ્રમાણે એક અંગત વિચાર રજૂ કરૂં છું.

જો કે છેલ્લાં દશ વર્ષ દરમિયાન હું સમર્થ, અગ્રણી આચાર્યપ્રવરો જેઓ પોતાના સુજ્ઞ શિષ્યો પાસે કંઇક કામ કરાવી શકે એવા આચાર્યમહારાજોને ખાસ વિનંતિ કરતો રહ્યો છું કે હું મારા પોતાનાં અનેક કામોમાં રોકાએલો છું. ઉંમરના કારણે પણ ઝાઝું કાર્ય કરવાની પરિસ્થિતિ રહી નથી. આ સંજોગોમાં હું પોતે જૈનધર્મની ભૂગોળ-ખગોળ સિવાયની કેટલીક માન્યતા સાથે વિજ્ઞાનનું નિકટપશું કેવું છે ? એ અંગે લખવાની તીવ્ર ઇચ્છા છતાં લખી શકું તેમ નથી માટે બુદ્ધિશાળી, ચતુર, હોશિયાર અને ટેકનીકલ સમજ ધરાવનારા જે કોઇ સાધુઓ હોય એવાં બે-ત્રણ સૂયોગ્ય સાધુઓને તે તે સંઘાડાના અગ્રણીઓ આ કામ માટે જો રોકે અને તેમને જોઇતાં પુસ્તકો, સામાયિકો, સાહિત્ય વગેરેની સગવડ પૂરી પાડવામાં આવે અને એમને જણાવવામાં આવે કે બે વરસમાં વિજ્ઞાનની બાબતોનું જૈન તત્ત્વજ્ઞાન સાથે કથાં કથાં નજીકપણું કે સામ્યપણું દેખાય છે તે શોધી કાઢે જેથી જૈનતત્ત્વજ્ઞાનની બાબતો સો ટકા સાચી છે એવી પ્રતીતિ લોકોને કરાવવામાં બળ મળે. વિજ્ઞાને એવી કઇ કઇ બાબતો શોધી છે એનો તેઓ સંગ્રહ કરે અને એ સંગ્રહને વિદ્યાન, અધિકારી સાધુઓ તથા ભારતીય કોઇપણ અધિકૃત વૈજ્ઞાનિક જોઇ જાય. તે પછી આપણા અભ્યાસી વિદ્વાનો ચકાસણી કરે અને પછી એ સંગ્રહને ગુજરાતી, હિન્દી અને અંગ્રેજી ત્રક્ષેયભાષામાં પ્રસિદ્ધિ આપે તો ભારતીય જૈનવિજ્ઞાન અને પાશ્વાત્ય વૈજ્ઞાનિકો વચ્ચે થોડું સેતુ (પુલ)નું કામ કરશે. જૈન-અજૈન પ્રજા ખૂબ આકર્યાશે. તેથી જાણકારી વધશે, પ્રચાર વધશે, જૈનધર્મના સિદ્ધાંતો પ્રત્યે માન અને ગૌરવ વધશે. જૈનતત્ત્વજ્ઞાન વાંચવાની ભાવના જાગશે. જો કે આજની વિષમ પરિસ્થિતિમાં ભૂગોળ-ખગોળના ગૃહસ્થવિદ્વાનો આ કામ જો કરી શકે તેમ હોય તો છૂટથી પૈસા ખરચી શકે તેવી સંસ્થા કે વ્યક્તિઓએ આ દિશામાં પ્રયત્ન કરી જોવો જરૂરી ખરો !

હું વિજ્ઞાની નથી. વિજ્ઞાનનો ઘણો જ સામાન્ય અભ્યાસી છું જેટલું જાષ્ટ્યું, વાંચ્યું તેની જરૂરી વાતોની નોંધ ૪૬ પાનાંમાં આપી છે. લખવામાં જાણે-અજાણે ખોટું વિધાન થઇ ગયું હોય, ખોટી રજૂઆતો થઇ ગઇ હોય તો ક્ષમાર્થી છું. વાચકો મને જાણ કરે તેવી વિનંતિ.

### યશોદેવસૂરિ

\*

#### \*\*\*\*

<sup>★</sup> આમ તો ૩૦-૪૦ વર્ષ દરમિયાન ભૂગોળ-ખગોળ અંગેની જે નોંધો કરી, વિજ્ઞાનને લગતા જરૂરી ગ્રન્થો જોયા તેના આધારે મારા વિચારોની બુક લખવાની ઇચ્છા બેઠી છે પણ હવે શક્યતા નથી.

#### 

# મુદ્રિત થએલા સંગ્રહશી ગ્રન્થ ઉપર વર્તમાન પત્રોએ આપેલા અભિપ્રાયો

।। सर्वविध्नहरणाय दर्भावतीमण्डन श्रीलोढणपार्श्वनाथाय नमः ।। ।। पूज्यपादव्याख्यानकोविदाचार्य १००८ श्रीमद्विजयमोहनसूरीश्वरेभ्यो नमोनमः ।।





બારમી સદીમાં થએલા પ્રકાશ્ડ વિદ્વાન શ્રીમદ્દ ચન્દ્રસૂરિપુરંદર વિરચિત, સાહિત્ય રસિક મુનિપ્રવર શ્રીમદ્દ યશોવિજયજી અનુવાદિત, સચિત્ર સયંત્રક શ્રી ત્રૈલોકય દીપિકા યાને શ્રી 'બુહત્ સંગ્રહશી સૂત્ર' અથવા જૈન ખગોળ નામના મહાન અને આદર્શભૂત ગ્રન્થ પરત્વે, અને તેની આભ્યન્તરિક મહત્તા, ઉપયોગિતા તેમજ બાહ્ય સર્વાંગ સૌન્દર્યતા માટે, પૂજનીય મહાન જૈનાચાર્યોએ, વંદનીય વિદ્વાન મુનિવરોએ, સંખ્યાબંધ સાહિત્ય ઉપાસકોએ, અનેક અભ્યાસીઓએ, અનેક પ્રોફેસરો-સાક્ષરોએ, પાશ્વિમાત્ત્ય વિદ્વાનોએ, તેમજ અનેક જાહેર સાહિત્ય સંસ્થાઓએ, જેની ભૂરિ ભૂરિ પ્રશંસા બહુમાનભર્યા શબ્દોમાં કરીને જે સંતોષ વ્યક્ત કર્યો છે તેની નોંધ અહીંઆ ન આપતા—

માત્ર સાર્વજનિક દષ્ટિએ વર્તમાનમાં જાહેર મતનો પડઘો પાડનાર તરીકે ગણાતાં સુપ્રસિદ્ધ સામાયિકો, વર્તમાનપત્રોએ, જે બહુમૂલ્ય ગ્રન્થ પ્રકાશનને વધાવી લઇને પ્રશંસનીય શબ્દોમાં એકી અવાજે જે ઉદ્દગારો ઉચ્ચાર્યા છે; તે પૈકી કેટલાક જાણીતા પત્રોમાંના પ્રકાશિત અભિપ્રાયોમાંથી જાણવા યોગ્ય કહિડકાઓ અહીં પ્રગટ કરી જાહેરનું અને ખગોળ-ભૂગોળના અભ્યાસીઓનું તે તરફ લક્ષ્ય ખેંચીએ છીએ. વાચકો, દરેક અભિપ્રાયો એકવાર જરૂર વાંચે!

સં. ૧૯૯૩ પાલીતાશા

પ્રકાશક ઃ~**લાલચંદ** 

\*

\*\*\*\*\*

### [ 923 ]

ભાવનગર નિવાસી શ્વતજ્ઞાનના ઊંડા અભ્યાસી સ્વ. શેઠ શ્રી કુંવરજી આણંદજીનો અભિપ્રાય તેમના ૪૫ વર્ષ જના પત્રમાંથી

નોંધ-વિ. સં. ૧૯૯૩માં પૂ. મુનિ શ્રી યશોવિજયજીએ લખેલા ભાષાંતરના કર્માઓ વાંચી ૫. પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજય મોહનસૂરીશ્વરજી મહારાજ ઉપર કુંવરજીભાઇએ લખેલા કાગળો પૈકી એક કાગળનો સાર.

ઘણી નાની ઉંમરમાં પુ. મુનિશ્રી યશોવિજયજી મહારાજે કરેલા ભાષાંતરના બધા ફર્માઓ આપશ્રીના આદેશથી મહોદય-પ્રેસે મને મોકલી આપ્યા છે. તેથી આનંદ થયો.

ભાવનગર નિવાસી સ્વ. શેઠ શ્રી કુંવરજી આણંદજીનો નોંધ-વિ. સં. ૧૯૯૩માં પૂ. મુનિ શ્રી આચાર્ય શ્રી વિજય મોહનસૂરીશ્વરજી મહારાજ ઉપ \* ધણી નાની ઉંમરમાં પૂ. મુનિશ્રી યશોવિ આદેશથી મહોદય-પ્રેસે મને મોકલી આપ્યા છે, લખાણ વાંચી ગયો, વાંચતા અનેક શં માટે લખી જણાવી અને તેઓશ્રીએ પણ તેના છ લાખાણ વાંચી ગયો, વાંચતા અનેક શંકાઓ ઉઠી, તે શંકાઓ મેં મુનિશ્રી યશોવિજયજીને સમાધાન માટે લખી જણાવી અને તેઓશ્રીએ પણ તેના ઘણા સંતોષકારક જવાબ આપ્યા તેથી મને ઘણો જ સંતોષ થયો.

આપે અને એમના ગુરુદેવે એમના જ્ઞાન વિકાસ પ્રત્યે જે ધ્યાન આપ્યું તેથી અને દ્રવ્યાનુયોગ અને ગણિતાનુયોગ ઉપર તથા પ્રાકૃત. સંસ્કૃત અને ગુજરાતી ભાષા ઉપર વિશાળ વ્યુત્પન્ન સ્કૂર્તિ જોઇ ઘણા આશ્ચર્ય સાથે આનંદ થાય છે. આવા મુનિશ્રી માટે આપ સહુ અને જૈનસંઘ જેટલું ગૌરવ લે તેટલું ઓછું છે. મારા વંદન પાઠવજો.

એક વાત ખાસ લખવી જોઇએ કે મેં ઘણું વાંચ્યું વિચાર્યું, અને છેલ્લાં કેટલાંએ વર્ષોથી પૂ સાધ-સાધ્વીજીઓને હું ભણાવું છું. મારા ભણવા અને ભણાવવા દરમિયાન કેટલીએ બાબતો પ્રત્યે મને ઘણી શંકાઓ થએલી, તે બાબતનું કચાંય સમાધાન વાંચવા ન મળ્યું, બીજા વિદ્વાનોને પૂછતાં સંતીષકારક જવાબ મળ્યો ન હતો, તેનાં ગળે ઉતરે તેવાં સમાધાનો મુનિશ્રીજીના ભાષાંતરમાંથી મળી આવ્યા તેથી મને અનેસે આનંદ થયો.

હવે મારા તરકથી વિનંતિ એટલી કે આ ભાષાંતર સુપાચ્ય છે. બધી રીતે આદર પાત્ર છે. ખૂબ જ વિશાળ કર્ય છે. ભાષા સરળ, સાદી અને સમજાવવાની શૈલી પણ ખૂબ જ સુંદર છે. તો હવે કર્મગ્રન્થો-પ્રકરશો-ભાષાંતરો આ પદ્ધતિએ જ જો થાય તો ભણનાર વર્ગ ઉપર મોટો ઉપકાર થશે. યોગ્ય લાગે તો મારી વાત તેમને જસાવજો. ચિત્રો તો બુક પ્રકાશિત થયે જોવા મળશે. ફરી મારાવતી મુનિરાજને ખૂબ ધન્યવાદ કહેજો.

#### લી **કુંવરજી આણંદજી**ની વંદના

જૈનધર્મનું તત્ત્વજ્ઞાન સંપાદન કરતાં પહેલાં આવશ્યક ક્રિયાના પાઠો પછી જીવવિચાર, નવતત્ત્વ, સંગ્રહણી, ક્ષેત્રસમાસ, કર્મગ્રંથ વગેરે પ્રકરણોના ગ્રંથોમાં પ્રથમ પ્રવેશ કરવો પડે છે. આજકાલ કેટલીક જૈન શાળાઓમાં તેવાં પ્રકરણો શીખવવામાં આવે છે કે જેનાં મૂળસૂત્રો, અવચૂરિ, ટીકા વગેરે માગધી અને પ્રાકૃત ભાષામાં હોવાથી અને કેટલાકનાં ગુજરાતી ભાષાંતરો સંક્ષિપ્તમાં થયેલ હોવાથી તે અલ્પ હોય છે, કે જેથી તેના વિસ્તૃત વિવેચનના અભાવે માત્ર શબ્દજ્ઞાન થવા જેટલું બને છે. વળી પ્રાકૃત સંસ્કૃતના અભ્યાસી માત્ર ગણ્યાગાંઠચા મુનિમહારાજાઓ હોવાથી તે તે પ્રકરણોની અનેક સંખ્યામાં ટીકાઓ હોવાથી તેનું જ્ઞાન સંપૂર્ણ લઇ શકાતું નથી.

ધાર્મિક શાળાઓમાં અભ્યાસ કરતા ગુજરાતી ભાષાનું જ જ્ઞાન ધરાવનાર બાળકો તેમજ મુનિમહારાજાઓ આવા પ્રકરણ અને તેના વિસ્તારપૂર્વક અર્થ સાથે તેવા ગ્રંથો પ્રગટ થતા નહિ હોવાથી, તેવા અભ્યાસીઓ અને જિજ્ઞાસુઓ સંપૂર્ણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. આ ખોટ પૂરી પાડવામાં આવા પ્રકરશોનું શુદ્ધ, સરળ

3/

#### REARING AREAR ( 928 /

અને સાદી ગુજરાતી ભાષામાં વિસ્તારપૂર્વક વિવેચનનું કાર્ય આ. શ્રી વિજયમોહનસૂરીશ્વરજી મહારાજ અને તેઓશ્રીના શિષ્ય-પ્રશિષ્યોએ ઉપાડી લઇ, તેવા અનેક ગ્રંથો લખી જૈનસમાજ ઉપર મહદૂ ઉપકાર કર્યો છે. તે પૈકીનો આ બહત સંગ્રહશીનો ગ્રંથ છે કે જેનું શુદ્ધ, વિદ્વત્તાપૂર્વક સુંદર ભાષાંતર કરી મૂળ સાથે પ્રગટ કરવામાં આવ્યો છે.

આવા ગહન પ્રકરણનું ભાષાંતર દ્રવ્યાનુયોગ અને ગણિતાનુયોગના તેમજ અનેક પ્રકરણોનું સંગીન શિક્ષણ મેળવી શકે તેવી રીતે વિવેચન ગુજરાતી ભાષામાં કરવું તે કાર્ય સહેલું નથી, ફક્ત સંગીન અભ્યાસીઓ કે વિદ્વાનો માટે જ તે સરલ છે.

આ ગ્રંથનું વિવેચન મુનિરાજ શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે કરેલું છે કે જેઓશ્રી આચાર્ય મહારાજ શ્રીમદ્ વિજયમોહનસૂરીશ્વરજી મહારાજના શિષ્ય આ. શ્રી વિજયપ્રતાપસૂરીશ્વરજી મહારાજના શિષ્ય પંન્યાસશ્રી ધર્મવિજયજી મહારાજના વિદ્વાન શિષ્યરત્ન છે. તેઓએ માત્ર સુમારે વીશ-પચ્ચીસ વર્ષ જેટલી લઘુ વયમાં ભાષાઓનું અને દ્વવ્યાનુયોગ તેમજ પ્રકરશોનું કેવું અને કેટલું સંગીન જ્ઞાન મેળવેલું છે તે આ ગ્રંથ મનનપૂર્વક વાંચનાર અને શિક્ષણ લેનાર સમજી શકે તેમ છે. શ્રીમાન્ વિજયમોહનસૂરીશ્વરજી મહારાજ વિદ્વાન છે અને તેઓશ્રીનો ઉત્તરોત્તર શિષ્યસમુદાય પક્ષ વિદ્વાન અને સતત અભ્યાસી છે.

આવી રીતે ઉત્તરોત્તર શિષ્ય-પ્રશિષ્ય કે તેના શિષ્યવર્ગમાં સંગીન ધાર્મિક જ્ઞાન ઉપાર્જન કરાવવું અને તૈયાર થયા પછી મળેલ જ્ઞાનરસને પુસ્તકો દ્વારા જૈન સમાજને પીરસવું-પાવું તે જૈન સમાજ માટે અત્યંત ઉપકારક છે.

આ ગ્રંથમાં મૂળ ગાથા-છાયા-ગાથાર્થ-શબ્દાર્થ-વિસ્તરાર્થ અને અનેક સ્થળે અભ્યાસીઓને સરળ પડે તેટલા માટે વિષયને લગતાં અનેક વિવિધરંગી ચિત્રો તથા સંખ્યાબંધ યંત્રો તેમજ વિયુલ સંખ્યામાં ટિપ્પક્ષીઓ. આકૃતિઓ અને છેવટે ભાવાર્થ સહિત મૂળ ગાથાઓ તેમજ સાદી ગુજરાતી ભાષામાં વિસ્તારપૂર્વક ઉપોદ્ધાત આપવામાં આવેલ છે.

જૈન ધર્મનું તત્ત્વજ્ઞાન કે પ્રકરણો આદિનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે મૂળ ગ્રંથોના અનુવાદો આવી રીતે સુંદર શૈલીમાં રચવા માટે અનુવાદક મુનિરાજશ્રીનો જૈન સમાજ ઉપર ઉપકારક પ્રયત્ન છે. અભ્યાસ કરવાના ગ્રંથોને પ્રસિદ્ધ કરવાની આ ઉત્તમશૈલી છે. અને તેવી જ રીતે બીજા અભ્યાસના ગ્રંથો પણ રચાવા જોઇએ.

હવે આપશે આ ગ્રંથમાં શું છે ? તે ઉપર આવીએ. આ ગ્રંથમાં મૂળ ગાથાઓ ૩૪૯, રંગબેરંગી ચિત્રો ૭૦ અને યંત્રો ૧૦૩ આપવામાં આવેલ છે. તેમજ વિવિધ રંગના કોટાઓ મૂકીને ગુરૂભક્તિ પશ સાથે દર્શાવી છે.

આ ગ્રંથનો ઉપોદઘાત ગ્રંથમાં અજવાળું પાડવાને માટે એક દીપક સમાન છે, જે ખાસ વાંચવા યોગ્ય અને મનનીય છે. તે ઉપોદ્ધાત વિદ્વત્તાપૂર્ણ સુંદર ગુજરાતી ભાષામાં લખાયેલ છે કે જેથી અનુવાદક મહારાજશ્રી એક સારા લેખક પણ કહી શકાય. સાથે વિષયાનુક્રમ અને ટિપ્પણીઓ પણ આપીને આ ગ્રંથને એક નમના૩૫ બનાવ્યો છે.

આ ગ્રંથનો વિષય મુખ્યત્વે કરીને દ્રવ્યાનુયોગ તેમજ ગણિતાનુયોગ છે અને તેમાં આવેલા વિષયો ખાસ કરીને જૈન ખગોળ પણ કહી શકાય. તેમાં ઉદ્દેશરૂપ ૩૬ દ્વારો આપવામાં આવેલા છે.

<u>夏夏夏夏夏夏夏夏夏夏夏夏</u>夏夏夏夏夏 આ ગ્રંથની વસ્ત જેમ સુંદર અને ઉત્તમ છે તેમ તેના પ્રકાશનનું કાર્ય એટલે સારા કાગળો, અનેક પ્રકારના ટાઇપો અને તેનું બાઇન્ડીંગ પક્ષ તેવું જ સુંદર બનાવી ગૃહો, જ્ઞાનભંડારો અને પુસ્તકાલયોના શંગાર૩૫ આ ગ્રંથ પ્રગટ કરવામાં આવ્યો છે.

はたしばたいであった

N

#### 

આની સમાલોચના ખરેખરી રીતે તો **મુનિરાજશ્રી યશોવિજયજી મહારાજ જેવા વિદાન** મુનિવરો કે પંડિતો જ કરી શકે, તેવો આ પ્રાથનો વિષય છે, અમે તો માત્ર અલ્પમતિથી પશ કંઈક સમાલોચના માટે લખ્યું છે.

વિદ્વાન મુનિરાજશ્રી યશોવિજયજી મહારાજના હાથે આ ગ્રંથની જે શૈલી છે તે જ પ્રમાણે આવા અભ્યાસના સુંદર ગ્રંથો તેઓ લખી જૈન સમાજ ઉપર વિશેષ ઉપકાર કરે તેવું અંતઃકરસથી ઇચ્છીએ છીએ.

[દીર્ઘજીની માસિક પત્ર **'જૈન આત્માનંદ પ્રકાશ'** ભાવનગર.]

એકાવન પૃષ્ઠ ઉપર ઉપોદ્ધાત પણ શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે વિદ્વત્તાપૂર્ણ લખેલ છે, આમાંથી ઘણું જાણવાનું મળે છે. વાયરલેસ, રેડિયો, ફોનોગ્રોફ, યંત્રોનો શાસ્ત્રીય દષ્ટિએ સમન્વય, જલ-વાયુનું એકીકરણ-પુથક્કરણ ફોટોગ્રાફ અને ટેલીવિઝન, આર્ય સંસ્કૃતિના વિકાસમાં જૈન પ્રજાનો झળો, જૈન સમાજનું નૂતન કર્તવ્ય વગેરે વિષયો આમાં ખૂબ વિચારવા જેવા છે. ખાસ કરીને પાશ્વાત્ય અને શાસ્ત્રીય માન્યતા સાથે વિસંવાદ તો ખૂબ ખૂબ વિચારવા યોગ્ય છે.

આ ગ્રન્થમાં ચિત્ર કલાને સુંદર સ્થાન મલ્યું છે.

**આ બુહત સંગ્રહણીની ૨ચના અજાયબીભરી કરી છે.** આ ઉપકારક મહાગ્રંથમાં એકસો સત્યાવીસ તો યંત્રો આપેલા છે, સિત્તેર જેટલાં આકર્ષક ચિત્રો પણ મૂકેલાં છે, એથી આ મહાગ્રન્થ સમજવામાં ભારે સરળતા થાય છે.

આ મહાગ્રન્થ જૈનબંધુઓ માટે ઘણો જ ઉપકારક છે, આમાંથી ઘણું જાણવાનું મળી આવે છે. આ ગ્રન્યનો વિશેષાર્થ લખવામાં શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે ભારે પરિશ્રમ ઉઠાવ્યો છે. શ્રી યશોવિજયજી મહારાજનું શાસીય શાન બેહદમાન ઉપજાવે છે. આ પ્રયત્ન હરેક રીતે સફળ થયો છે: એથી અમે લાગતા વળગતા તમામને અંતઃકરસપૂર્વક ધન્યવાદ આપીએ છીએ.

[દૈનિક પત્ર **'મુંબઇ સમાચાર'**માં પ્રગટ થએલા દોઢ કલમના અભિપ્રાયમાંથી જરૂરી ભાગ]



A CHARLEN A CHARLEN AND A C

**这是是是是这些是是是是是是** 

[ 928 ] MANANANANANANANANANANANANANANA

જૈન સાધુ સંતોની વિજ્ઞાનદેષ્ટિ

🕸 ખગોળ વિદ્યાનો અભ્યાસપૂર્શ ગ્રન્થ 🏶

જૈન દર્શનમાં જેટલું વૈજ્ઞાનિકતાનું તત્ત્વ છે તેટલું બીજા ભારતીય દર્શનોમાં નથી, અને એ વિજ્ઞાનપ્રેમ તેના સ્યાદ્વાદના સિદ્ધાન્તના પરિજ્ઞામરૂપ છે. આ પ્રકારનું એ દર્શન છે એટલે તો જીવનને સ્પર્શતાં કેટલાંયે વિજ્ઞાનોમાં સંશોધનકાર્ય કરવા જૈનાચાર્યો પ્રેરાયા છે. ખગોળના વિષય પરત્વે એવું મહત્ત્વનું કાર્ય સાતસોથી વધારે પૃષ્ઠનો આ મહાગ્રન્થ કરે છે.

★ ★ ★ હું આવા ગ્રન્થના પ્રકાશનને આવકાર આપું છું. શા માટે ? કારણકે આવા પ્રન્થો વિજ્ઞાનની પદ્ધતિઓની રજુઆત કરે છે; વિજ્ઞાને કયારે અને કેવી ભૂલો કરી છે તે બતાવે છે અને વિજ્ઞાનની શક્યતાઓનો ખ્યાલ આપી રહે છે.

અને એક બીજું પક્ષ આ આવકારનું કારણ છે. ખગોળ વિદ્યાનો આ ગ્રન્થ માત્ર એ વિજ્ઞાનનું જ નિરૂપણ કરી નથી અટકી જતો; તેનાથી ઘણું વધારે એ આપણને આપે છે. માત્ર વિજ્ઞાનનો એ ગ્રન્થ ન બની જતાં એ સાથે સાથે દર્શન, તત્ત્વજ્ઞાન અને નીતિ શાસનો ગ્રંથ પણ બની રહે છે.

**સંશોધન ગ્રંથ તરીકે તો આ ગ્રન્થનું મૂલ્ય અતિઘણું છે.** એમાં મૂળસૂત્રનો અનુવાદ જ માત્ર અપાયો નથી: એ અનુવાદ ઉપરાંત એ વિષય પરત્વે બીજાં જૈન ગ્રન્થોમાં જે નિરૂપક્ષ છે તેની નોંધ પણ તેમાં લેવામાં આવી છે, અને તેની ખગોળના પ્રશ્ન પરત્વે જૈન સિદ્ધાંતની જે જે માન્યતાઓ છે તેવી સળંગ સૂત્ર રજૂઆત આપણને મળી રહી છે.

9 રૂપિયામાં આવડા મોટાં કદનાં સાતસો આઠસો પાનાનાં **બહુમૂલ્ય પુસ્તકને** દેવનાગરી લિપિમાં આપીને શ્રી મુક્તિકમલ જૈન મોહનમાળાએ પ્રથમ કક્ષાની સાહિત્ય સેવા કરી છે. આ બહુમૂલ્ય અતિ કિંમતી પુસ્તક છે.

આ પુસ્તકમાં ગાથાઓનું વિસ્તૃત ભાષાંતર ઉપરાંત અન્ય પ્રંથોમાં મળતા ઉપયોગી વિષયોને ધ્યાનમાં રાખીને આ ગાયાઓનો અનુવાદ કરવામાં આવ્યો છે. તે સિવાય કેટલુંક નવીન વર્શન ઉમેરવામાં આવ્યું છે. કેટલેક સ્થળે ગાથાની અંદરની હકીકતને ચર્ચા દ્વારા વિસ્તૃતરૂપ આપવામાં આવ્યું છે.

**વિ**વિધ વિષયો દારા ૭૦ ચિત્રોવડે ૮૦૦ પાનાનાં આ મહાગ્રન્થને સમૃદ્ધ બનાવવામાં આવ્યો છે. ★ ★ 🖈 શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે આ એક ભવ્ય ગ્રન્થ તૈયાર કરેલો છે.

> દિનિક **'જન્મભૂમિ'** પત્ર કલમ કિતાબ વિભાગ -(સંપાદક સુપ્રસિદ્ધ શ્રી ઝવેરચંદ મેઘાશી) મુંબઇ.]

REREPERTENT

### 

૮૨૫ પાનાંનો આ દળદાર ગ્રંથ અમને અભિપ્રાય અર્થે મળ્યો છે; આ ગ્રંથ પાછળ અધાર જર અને જહેમત ખર્ચાયા હશે એમ આ ગ્રંથ જોતાં જ પ્રતીતિ થાય છે.

આ ગ્રંથમાં કોઈ હવાઇ કલ્પના નથી કે નથી એમાં ગલગલીયા થાય એવી કોઇ વેવલી વાર્તા, પરન્તુ એ પુસ્તકમાં જડ અને ચેતન વસ્તુઓનાં સ્વરૂપોને સ્પષ્ટ બતાવી આપતી વાનીઓ છે. ટૂંકમાં કહીએ ત્તો શાસ્ત્રીય તત્ત્વોની વાનીઓથી પીરસાયેલો એક મહાન રસથાળ છે.

એ પુસ્તકમાં ગાથાઓ માગધી મિશ્રીત છે, દરેકની સંસ્કૃત છાયા, ત્યારબાદ કઠિન શબ્દોના અર્થો. મૂલ ગાથાનો સંક્ષિપ્ત ભાવાર્થ, ફરી તે ઉપર તેનો વિસ્તૃત અર્થ, એમ સઘળું ગુજરાતી ભાષાંતર સરળ અને સમજભરી પદ્ધતિએ કરવામાં આવ્યું છે.

ખગોળશાસ્ત્રના આ ગ્રંથમાં અનેક મહત્ત્વની વાતો છે. એમાં મુખ્યત્વે કરીને નરક, દેવ, મનુષ્ય અને તિર્યંચ એ પ્રત્યેક ગતિના જીવાદિક પદાર્થોનું સ્થિતિ, આયુષ્ય, અવગાહના, ઉપપાતવિરહ, ચ્યવનવિરહ, ઉપપાત સંખ્યા, ચ્યવન સંખ્યા, ગતિ-આગતિ એ નવ દ્વારોના વિભાગદ્વારા વિસ્તૃત વર્શન કરવામાં આવ્યું છે.

અને પ્રસંગે પ્રસંગે રાત્રિ અને દિવસ દક્ષિણાયન અને ઉત્તરાયન કેમ થાય છે, સૂર્ય ચન્દ્ર કેમ કરે છે. દરેકે દરેક દેશમાં ઉદય અને અસ્તમાં થતા ફેરકારો અને વૃદ્ધિ-હાનિનાં કારણો, આજની દુનિયા કયાં અને કેટલી સમજવી ? તેમજ ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારા વગેરે ખગોળના એક એક વિષયને બહુ જ સ્પષ્ટ રીતે ચિત્રો સમેત ચર્ચવામાં આવ્યો છે.

એટલું જ નહિ પરંતુ એમાં સમયથી માંડી પુદુગલ પરાવર્તનનું સ્વરૂપ, અઢીદ્વીપાધિકાર, અસંખ્યદ્વીપ, સમુદ્રોની વ્યવસ્થા, ભરતી-ઓટનું કારણ, સમભૂતલ રૂચક ચર્ચા, તે તે જીવોને અંગે આહાર, શ્વાસોશ્વાસ, નિગોદ, કાયસ્થિતિ, ભવસ્થિતિ, પયાપ્તિ, પ્રાપ્ત, અનાહારકપણું, ઋજુ-વકાગતિ, નરકના દુઃખો, ચકવર્તીની વિજયયાત્રા, ચૌદ રત્નો, નવનિધિ, આયુષ્યના પ્રકારો વગેરેને પણ વિસ્તારથી આપવામાં આવ્યા છે.

એમાં પરિશિષ્ટ તેમજ શાસ્ત્રોક્ત પ્રમાણ અને ઢગલાબંધ ટિપ્પણો અને બીજા સેંકડો વિષયો અનેક ગ્રન્થોમાંથી તારવીને આપ્યા છે.

### સુંદર મુદ્રશ અને સરસ ગેટઅપ પુસ્તકના સુશોભિતપશામાં વધારો કરે છે.

આ ગ્રન્થમાં ૭૦ ચિત્રો આપવામાં આવ્યાં છે, તેમાં આકાશ, દેવલોક, મનુષ્યલોક અને નરક પથ્વીના જુદા જુદા વિભાગના ચિત્રો, જુદા જુદા નિવાસસ્થળો, જ્યોતિષચક્ર, તથા સર્ય ચન્દ્ર મંડળનાં સંખ્યાબંધ ચિત્રો તેમજ બીજાં અનેક વ્યવસ્થિત ઢબે ભાષાંતરકારે સ્કેલ 👰 ાવાસ્થત ઢબ ભાષાંતરકાર સ્કલ ત્રો જોતાં જ આ પુસ્તક પાછળ તો આ ભારે આશીર્વાદરૂપ થઇ યંત્રો એ પુસ્તકની ઉપયોગિતામાં સ્તક રજૂ કરવા બદલ પ્રકાશકોને [દૈનિક 'સંદેશ' પત્ર અમદાવાદ] મુજબ આલેખેલાં, અને મોટે ખર્ચે તૈયાર થએલાં હબહ ચિત્રો જોતાં જ આ પુસ્તક પાછળ લેવાયેલી જહેમતનો ખ્યાલ આવી જાય છે. વિદ્યાર્થીઆલમને તો આ ભારે આશીર્વાદરૂપ થઇ પડે તેવું છે.

આ પુસ્તકમાં વિવિધ ઢબે છપાયેલાં માહિતીપૂર્શ ૧૨૪ યંત્રો એ પુસ્તકની ઉપયોગિતામાં ખબ વધારો કરે છે.

જનતા સમક્ષ આવું સુંદર ગુજરાતી ભાષાંતરવાળું પુસ્તક રજૂ કરવા બદલ પ્રકાશકોને ધન્યવાદ ઘટે છે.

MARINANAANAANAANAANAANAANAANAA

#### $\geq$

આ ગ્રન્થમાં નવદ્વારો બાંધીને વ્યાખ્યા કરવાની સંદર અને વ્યવસ્થિત પ્રથા સ્વીકારી છે. ખગોળના ઉપર આ એક જૈન શાસીય ગ્રન્થ છે. અને તેથી તેની મહત્તા વધારે છે. ખગોળના અભ્યાસીઓ, તેમજ જ્યોતિષીઓને પણ આ વિષયમાં જૈનદષ્ટિબિંદુ જાણવાથી અવશ્ય લાભ થશે. **આવા શાસ્ત્રીય ગ્રન્થનો** અનુવાદ કરવાનું કામ અતિશ્રમ સાધ્ય છે. તેથી અનુવાદ કરનાર અને પ્રકાશક બન્નેને અભિનંદન ઘટે છે. અનુવાદકે વિસ્તૃત ઉપોદ્ધાત સાથે જોડ્યો છે. તેમાં એમસે ખગોળના વિષયની સારી ચર્ચા કરી છે.

જૈન દષ્ટિએ આ ગ્રંથમાં વિસ્તૃત વિચારણા કરવામાં આવી છે. [સચિત્ર સાપ્તાહિક પ્રસિદ્ધ **'ગુજરાતી'** પત્ર **મુંબઇ**]

યંત્રચિત્ર સમેતનો આ અનુવાદગ્રંથ છે. ખગોળનો વિષય એવો ગહન છે કે તેના અભ્યાસીઓ બહ થોડા હોય. અને તેનો અભ્યાસ કરી સમજીને પ્રંથ લખવા જેટલી નિષ્ણાતતા પ્રાપ્ત કરવી એ તો વિરલ અભ્યાસીને ફાળે જ જાય, એટલે આ અનુવાદ માત્ર વીશ વર્ષની વયના એક યુવાન મુનિએ કરેલો છે તે જોતાં એમની ધીરજ, અભ્યાસરતિ અને ચોક્કસાઇની પ્રશંસા જ કરવી જોઇએ.

🕏ન ખગોળ વૈદિક ખગોળથી અનેરૂં હોવા છતાં પાશ્વાત્ય ખગોળથી જૂદું જ છે. તેના નિર્ણયો આજના વિજ્ઞાનસિદ્ધ ખગોળથી ઘણા જ જુદા પડે છે. અનુવાદક એનો ખુલાસો આપે છે કે 'વિજ્ઞાનસિદ્ધતા એ કાંઇ અંતિમ નિર્જીય નથી. કારણ કે વિજ્ઞાન આગળ વધે છે અને નિર્જીયો બદલાય છે. પરંતુ જૈન નિર્જીયો સર્વજ્ઞના છે અને તે અચળ છે.' આ વિજ્ઞાનનો જમાનો આવી વાતોને શ્રદ્ધાની આંખે જોઇ શકે તેમ નથી, છતાં જૈન ખગોળ એટલે ઉપલકીઉં કપોળકલ્પિત શાસ્ત્ર નથી, પણ રજે રજનો હિસાબ ગક્ષીને કાળ અને સ્થળનાં સક્ષ્મ અજ્ઞુઓને માપી માપીને રચવામાં આવેલું એક વિસ્તૃત શાસ્ત્ર છે, એ આ ગ્રન્થ અને તેમાંની આકૃતિઓ જોતાં જણાઇ આવે છે. વૈજ્ઞાનિક ખગોળના પ્રશ્નોના જવાબો આ શાસ્ત્રકથિત ખગોળ ન આપે, તો પણ તે ઊંડા ઉતરવા જેવી, અભ્યાસ કરવા જેવી એક વસ્તુ છે. ફેકી દેવા જેવી કે ઉપલક દષ્ટિએ જોઈને નિર્જાય આપી દેવા જેવી વસ્તુ નથી, અલબત્ત, વિજ્ઞાનયુગ ચર્મચક્ષુથી જે બતાવે છે તે આ શાસ સર્વજ્ઞની ચક્ષુથી જોવાયેલું માન્ય રાખીને અને બને તેટલા પ્રમાણમાં ગણિતન્માપથી કરી આપીને જ વિરમે છે.

ગ્રન્થને તૈયાર કરવા પાછળ જેટલો અનુવાદકે અને ચિત્ર કરનારાઓએ શ્રમ લીધેલો છે. તેટલો જ પ્રકાશકે તેના રંગીન ચિત્રો-યંત્રો વગેરે છપાવીને પ્રસિદ્ધ કરવામાં શ્રમ લીધો છે. છૂટે હાથે ખર્ચ કરવામાં આવ્યો છે.

અનવાદકના શ્રમની કદર વસ્તતઃ અભ્યાસીઓ જ કરી શકે તેમ છે અને એવા અભ્યાસીઓ-આવા ગહન વિષયના અભ્યાસીઓ જૈનોમાં કે જૈનતરમાં કેટલા હશે તેની કલ્પના કરી શકાય તેમ છે. જેઓ આવા વિષયના રસિક હોય છે તે બહુધા પંડિતો જ હોય છે. RENERALIZERERERERERE

のための思知のないのであると

#### 1995 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1996 / 1

સામાન્ય વાચકના રસનો વિષય તે હોઇ શકતો નથી. એટલે એવા પંડિતો મૂળ સંસ્કૃત ગ્રંથો પણ વાંચી の思想に見たい。「思想」のには、思い શકે, પરન્તુ અનુવાદકના પ્રસિદ્ધિકરણની ઉપયોગિતાનું માપ તો અનુવાદ ઉપરથી જ જૈન ખગોળનો રસ અને અભ્યાસનો વિષય બનાવનારાઓ ઉપરથી નીકળી શકશે.

[જાશીતું સાપ્તાહિક **'પ્રજાબંધુ'** પત્ર-અમદાવાદ] સમીક્ષક સુપ્રસિદ્ધ લેખક ચુનીલાલ વર્ધમાન શાહ

શ્રીમદ્ ચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ રચિત આ ગ્રન્થ પૂજ્ય સાધુ-સમાજ અને જ્ઞાનપિયાસુ સમાજમાં એક અભ્યાસના ગ્રન્થ તરીકે પ્રચલિત છે.

દેવાદિ ચાર ગતિ આશ્રયી આયુષ્ય, શરીર પ્રમાશ વગેરે ૩૪ દ્વારોનું વિસ્તાર યુક્ત વર્શન મુખ્યત્વે આ ગ્રંથમાં કરવામાં આવેલ છે. એટલે ચારે ગતિની પૌદુગલિક અને ભૌગોલિક માહિતી આમાંથી મળી આવે છે, બીજી રીતે કહીએ તો જૈન-ભૂગોળ અને વિજ્ઞાનની દષ્ટિ આ ગ્રંથમાંથી મળી રહે છે.

સામાન્ય રીતે કથાનુયોગ તરફ જનતાને જેટલી રૂચિ હોય છે તેટલી રૂચિ આવા ગશિત તત્ત્વના ગ્રંથો તરફ હોતી નથી. એટલે આ ગ્રંથનું મહત્ત્વ બહુ જ ઓછા પ્રયાસમાં જનતા સમજે છે.

બીજી રીતે આ ગ્રંથના વિષયને આધુનિક દંષ્ટિએ સમજાવવામાં આવે તો આજની વૈજ્ઞાનિક શોધો સાથે સંબંધ ધરાવતા. અને એવી શોધોની પ્રેરણા જન્માવતા ઘણા મહત્વના તાત્ત્વિક સિદ્ધાન્તો આમાં રહેલ છે. ભૌગોલિક દષ્ટિએ પણ ઘણા જાણવા જેવા અને આજની ભૌગોલિક શોધખોળમાં નવી જ પ્રેરશા આપતા પ્રસંગો પક્ષ આમાં રહેલા છે. પણ તે જાણવા, વિચારવા અને તેનો યુગદષ્ટિએ ઉપયોગ કરવાની તક આપણે લઇ શક્યા નથી. તેનું કારણ આવા સાહિત્ય પરત્વેની આપણી ઉદાસીનતા, અને રોચક શૈલીનો અભાવ છે.

આ ઉદ્યસીનતા ટાળવા અને વસ્તુને વધુ રોચક, વધુ સરળ, તેમજ વધુ રસિક બનાવવા માટે ભાષાન્તરકારે સારો પ્રયાસ કર્યો છે. જ્યાં જ્યાં વિષયની ગહનતા જસાઇ છે ત્યાં ત્યાં આબેહૂબ ચિત્રો આપી વસ્તુ સરલ કરવામાં આવી છે. જ્યાં જ્યાં તત્ત્વોને આધુનિક વિજ્ઞાનની દષ્ટિએ કે ભૌગોલિક દષ્ટિએ ઘટાવવાં જેવું જણાયું છે ત્યાં ત્યાં સુયોગ્ય રીતે ઘટાવવામાં આવેલ છે, અને જરૂરી વિવેચન પણ સાથોસાથ કરવામાં આવેલ છે.

આ રીતે આ ગ્રન્થ તેના ચાલુ અભ્યાસકોને એક સરલ શિક્ષક રૂપ બન્યો છે, જ્યારે અન્ય વર્ગને જૈનદષ્ટિ જાણવા માટે એક ઉપયોગી સામગ્રીરૂપ બન્યો છે.

**લે**ખકે જણાવ્યું છે તેમ, એક વસ્તુ સમાજે વિચારવી જરૂરી છે કે, આપશ્રી પાસે એવું ઘણું સાહિત્ય પડયું છે કે જેના આધારે વિજ્ઞાનને નવો પ્રકાશ મળે, શોધકોને નવી દષ્ટિ મળે, પણ આવા સાહિત્યના ગવેષકોની આજે ખામી છે. આ ખામી દૂર કરવાનો ગંભીર વિચાર આપશે કર્યો નથી. વધુ નહિ તો આજના વિજ્ઞાન ક્ષેત્રના બે-ચાર અભ્યાસીઓને આપણા સાહિત્યનો તુલનાત્મક અભ્યાસ કરવા, અને તેનો યોગ્ય ઉપયોગ કરવા માટે બેસાડવામાં આવે તો નવી શોધખોળનો કેટલોક યશ જૈનસમાજને ફાળે નોંધાવી શકાય.

自己を見たたたを見たたたた એક વાત તરફ હજુ અમારે ધ્યાન ખેંચવું જોઇએ કે આવા સાહિત્યને સર્વ સામાન્ય બનાવવાની જરૂર છે. રૂઢ ભાષાથી આ પુસ્તકને પર રાખવાની દંષ્ટિ રાખવામાં આવેલ હશે. તેમજ સર્વ સામાન્ય ભાષાશૈલી રાખવાનો સંકેત પક્ષ હશે. પરંતુ હંમેશના વાતાવરણથી ટેવાએલી ભાષાનો રંગ કોઇ કોઇ સ્થળે આવી ગયો છે કે જે વસ્તુ સાધારણ સમાજને સમજવામાં જરા આકરી પડે. આવી અગવડ દૂર કરવામાં

REARINGERERERERERERERERERE

### 

આવે તો આવી અમૂલ્ય સાહિત્ય સેવાનો લાભ જનતા વધારે પ્રમાણમાં લઇ શકે એ નિઃશંક છે. પ્રાન્તે અનુવાદકના આ પ્રશંસનીય પ્રયાસને આવકારતા આખું ઉપયોગી સાહિત્ય સંસ્થા પ્રગટ કરતી રહે તેમ ઇચ્છીએ છીએ.

**સાપ્તાહિક 'જૈન'** પત્ર-ભાવનગરો

વિષયનું સ્પષ્ટીકરણ કરવા માટે ૧૨૭ યંત્રો, ને સિત્તેર ચિત્રો આપેલાં છે. લગભગ આઠસો પાનાંનો આવો દળદાર ને મનોહર રીતે છાપેલો ગ્રંથ પ્રગટ કરવા માટે અને માત્ર છ રૂપિયા જેટલી નજીવી કિંમતે આપવા માટે વાચકો અનુવાદક મુનિશ્રીના સદૈવ ઋશી રહેશે.

અપ્રકાશિત જૈન સાહિત્યનો ભંડાર વિશાળ છે. એમાંથી ભાષાંતરરૂપે પણ જો પ્રજાને એનો પરિચય કરાવવાનું કામ મુનિશ્રી ઉઠાવી લેશે તો તેઓશ્રીને 'જૈન દર્શન'ની સેવા બજાવવા ઉપરાંત ગુર્જર સાહિત્યની સેવા કરવાનું માન મળશે. અંતે આવો ઉપયોગી ગ્રન્થ, અનેક વરસોની મહેનત ઉઠાવ્યા પછી, પ્રગટ કરવા માટે મુનિપ્રવર શ્રીમદ્દ યશોવિજયજી મહારાજને ધન્યવાદ આપીએ છીએ, અને સમાલોચના માટે અમારાથી એ ગ્રંથનું વાંચન થયું એ માટે મુનિમહારાજના અમે આભારી છીએ. અંતે વાચકોને આ ગ્રંથ વાંચી જવાની ભલામશ કરીને વિરમીએ છીએ.

> પ્રિસિદ્ધ માસિક પત્ર **'ચિત્રમય જગત્'**-પુના ૧૫૦ લીટીના પ્રગટ થયેલા અભિપ્રાયમાંથી]

દ્રવ્યાનુયોગનો આ સુંદર ગ્રંથ છે. પ્રકરશના અભ્યાસીઓએ ખાસ અભ્યાસ કરવા યોગ્ય છે. અનુવાદકનો પ્રયાસ ખૂબ જ પ્રશંસાપાત્ર છે.

ખગોળનું સ્વરૂપ બતાવવા માટે બહુ જ ઉપયોગી છે. આવા ગ્રંથો વાંચ્યા સિવાય દ્રવ્યાનુયોગનું પ્રવેશ જ્ઞાન થઇ શક્તું નથી. તેથી અમે આ ગ્રન્થ સાદ્યંત વાંચવાની ભલામજ્ઞ કરીએ છીએ અને અનુવાદક મુનિરાજને અભિનંદન આપવા સાથે આવા અનેક ગ્રન્થો પ્રસિદ્ધ કરવાનું સૂચવીએ છીએ.

દીર્ઘજીવી માસિક **જૈન ધર્મ પ્રકાશ'** ભાવનગર]

૮૨૫ પૃષ્ઠ, ૭૦ ચિત્રો અને ૧૨૪ યન્ત્રોથી શોભતો દળદાર ગ્રંથ પ્રથમ નજરે તો અખૂટ પ્રશંસા આમંત્રી લે છે.

**પ**ચ્ચીસ વર્ષ પહેલાં આ સંગ્રહણીસૂત્ર મૂળગ્રંથ અને શ્રીમદ્દ દેવભદ્રસૂરિની વૃત્તિ સાથે દેવચંદ લાલભાઇ ગ્રન્થમાળામાં પ્રગટ થઇ ચૂકેલ છે, અને અનુવાદની એક યા બીજા સ્વરૂપમાં તેની બીજી બે ત્રણ 

#### 

આવૃત્તિઓ પશ બહાર પડી ચૂકી છે. આમ છતાં વિસ્તાર, વિવેચન, ભવ્યતા, ચિત્રો, સુંદરતા વગેરે ગણતરીએ અમે આ ગ્રન્થને આવકાર પાત્ર લેખીએ જ છીએ.

★ ★ ★ એકંદરે આ ગ્રંથ જૈન દષ્ટિએ ચારેગતિની પૌદ્ગલિક તેમજ ભૌગોલિક સ્થિતિ સમજવામાં ખૂબ જ ઉપયોગી થઇ પડે તેમ છે.

[જાશીતું માસિક ષત્ર-'**સુવાસ'** [વડોદરાના વિસ્તૃત અભિપ્રાયમાંથી]

જૈનધર્મનાં શાસ્ત્રીય તત્ત્વોને સરલતાથી રજૂ કરનાર ગુજરાતી ભાષામાં આવો પ્રંથ તૈયાર કરવા માટે સાહિત્ય અને ક્લાપ્રેમી મુનિ શ્રી યશોવિજ્યજી મહારાજને અમારા અભિનંદન. જેમને કંઇ જાણવાની જિજ્ઞાસા છે એવા સહુને રાત્રિ અને દિવસ, નક્ષત્ર અને તારા,

સૂર્ય અને ચંદ્ર એ સર્વ બાબતમાં બહુ જ સરલતાપૂર્વક સમજરા આપતો આ ગ્રંથ ગુજરાતીઓએ વધાવી લેવા જેવો છે.

\* \* \* \* \*

**ગુ**રુવર્યોના કલામય આકર્ષક ક્રીટાઓ, રંગીન ચિત્રો-યંત્રો આદિથી વિભૂષિત આ દળદાર પ્રંથ બાહ્ય દષ્ટિથી જોનાર પ્રેક્ષકોનું પક્ષ સહસા ધ્યાન ખેંચે તેવો અને પુસ્તકાલયોને દીપાવે તેવો છે.

⊺**≠ \* \* \* \* \*** 

તે તે પ્રકારના અભ્યાસીઓને ગ્રંથ ઉપયોગી થાય તે રીતે અનુવાદકે પરિશ્રમ કર્યો જણાય છે.

ત્રણે લોક સંબંધમાં જૈનોની શું માન્યતા છે ? એ સંબંધી બીજે ન મળી શકતું જાણવાનું આ ગ્રંથ દ્વારા મળી શકે તેમ છે તેથી જૈનો સિવાય અન્ય જિજ્ઞાસુ અધિકારીઓને પણ આ ગ્રંથ ઉપયોગી થઇ શકે તેવો છે.

આ ગુજરાતી ભાષાંતરકાર તરૂશ મુનિ અભિનવ યશોવિજયજી વડોદરા રાજ્યના વતની હોઈ ગુજરાતે ગૌરવ લેવા જેવું છે.

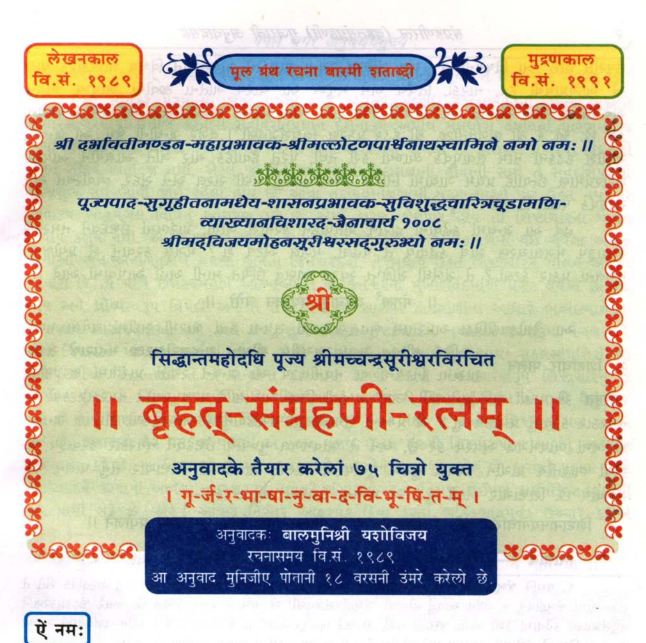
[માનીતું માસિક પત્ર-**'શારદા'** વડોદરા.]



REREPERENCERERE

**的资源资源资源资源资源资源** 

同意思に見た見見る



વીર સંવતની ૧૨મી ને વિક્રમ સંવતની છઠ્ઠી સદીમાં થયેલા, પુઝ્યપ્રવર ભાષ્યકાર ભગવાન 9. પ્રન્થમૂમિকા શ્રી જીવાભિગમસૂત્ર વગેરે આગમ ગ્રંથોમાંથી સારસાર ને ઉપયોગી વિષયનો સંગ્રહ કરી, ભવ્યજીવોના કલ્યાણાર્થે સંગ્રહણી નામના એક અતિઉપયોગી દ્રવ્યાનુયોગ-ગણિતાનુયોગપ્રધાન

સગ્રહ કરા, ભવ્યજીવાના કલ્યાણાય સગ્રહશા નામના એક આતઉપયાગા દ્રવ્યાનુયાગ-ગાણતાનુયાગપ્રધાન મહાન ગ્રંથની જે રચના કરેલી છે, તે સંગ્રહણીગ્રંથનું પ્રમાણ કંઈક મોટું-અર્થાત્ ૫૦૦ ગાથા

આ ગ્રંથ સંગ્રહશીરત્વ, શ્રી ચન્દ્રિયા, ત્રૈલોક્યદીપિકા, ખૂહત્સંગ્રહશી, મોટી સંગ્રહશી આમ વિવિધ નામે ઓળખાય છે.

ઉપરાંત હોઈ 'આ વિષયની હજુ પણ સંક્ષિપ્ત રચના થાય તો બાલજીવોને વિશેષ લાભકારક થાય' એ અભિપ્રાયથી દેવ, નારકી, તિર્યંચ અને મનુષ્ય આ ચારેય ગતિના જીવોના આયુષ્ય, ભવન, અવગાહના, ગતિ, આગતિ વગેરે વિષયો ઉપર ૨૭૩ ગાથા પ્રમાણ 'સંગ્રહણીરત્ન' આ નામે ગ્રન્થરચના કરી છે. જો કે શ્રી ભગવતીજી, શ્રી દંડક પ્રકરણ [લઘુસંગ્રહણી<sup>°</sup>] વગેરે ગ્રન્થોની જેમ, આ ગ્રન્થમાં ચોવીશ દંડકનાં નામ લેવાપૂર્વક વ્યાખ્યા કરી નથી, પરંતુ દેવાદિક ચાર ગતિ આશ્રયીને આયુષ્ય, શરીરપ્રમાણ ઇત્યાદિ પ્રથમ ગાથામાં નિર્દિષ્ટ કરેલાં દ્વારોનું, ઘણી સરલ અને સુંદર, વ્યવસ્થિત અને આકર્ષક પદ્ધતિથી વર્ણન કર્યુ છે.

હવે આ ગ્રન્થમાં કહેવાનાં દ્વારોનું પ્રતિપાદન કરનારી ગાથા, પ્રારંભમાં ઇષ્ટદેવને નમસ્કાર કરવારૂપ મંગલાચરણ સાથે કહેવાય તે પહેલાં, મંગલ એટલે શું ? મંગલ કરવાનું શું પ્રયોજન ? મંગલના પ્રકાર કેટલાં ? તે સંબંધી સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ જાણવું ઉચિત માની અહીં આપવામાં આવે છે.

## ॥ मंगल<sup>२</sup> करवानुं प्रयोजन वगेरे ॥

આ ત્રૈલોક્ચદીપિકા અપરનામ બૃહત્ સંગ્રહણી સૂત્રના કર્તા બારમી સદીમાં થયેલા પરમ-કારુશિક શ્રીમાન્ મલધારગચ્છીય **શ્રીમાન્ ચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે** સકલ-શાસ્ત્રના નિસ્યન્દ વા નવનીતરૂપ આ ગ્રન્થને રચતાં પ્રારંભમાં જ '**નમિ**ઝં **अरिहंत'** એ પદથી અરિહંતને અને 'आई' શબ્દથી સિદ્ધ—આચાર્યાદિ પરમપુરુષોને નમસ્કાર કર્યો છે. નમસ્કાર કરવાનું પ્રયોજન શું ? એ પ્રશ્નના સમાધાનમાં સમજવાનું કે આપ્તપુરુષો કોઈપણ ગ્રન્થના પ્રારંભમાં ભાવમંગલ અવશ્ય કરે છે, અને તે ભાવમંગલ મુખ્યત્વે ઇષ્ટદેવને નમસ્કાર કરવારૂપ છે. એથી ભારતીય પ્રાચીન પરંપરા મુજબ પૂર્વાપરથી ચાલ્યો આવતો જે શિષ્ટાચાર તેનું પાલન પણ સચવાય છે. શિષ્ટાચાર એટલે શું ? એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે—

#### शिष्टानामयमाचारो, यत्ते संत्यज्य दूषणम् । निरन्तरं प्रवर्तन्ते, शुभ एव प्रयोजने 🔢

ભાવાર્થ :--- ''શિષ્ટપુરુષોનો એ આચાર છે કે તેઓ દૂષણને તજીને સત્કાર્યમાં જ નિરંતર

૧. યદાપે જંબૂદ્ધીપસંગ્રહશીને વર્તામાનમાં લઘુસંગ્રહશી તરીકે ઓળખવામાં આવે છે, પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તે સંગ્રહણીમાં જંબૂદ્ધીપનું જ વર્શન આવતું હોવાથી 'જંબૂદ્ધીપસંગ્રહશી' એ નામ તે ગ્રંથનું ઉચિત છે. જ્યારે 'દંડકપ્રકરશ'ને લઘુસંગ્રહશી કહેવામાં કશી બાધા જણાતી નથી, કારણકે બૃહત્ સંગ્રહશીમાં જે વિષય વિશેષે કરીને વર્શવવામાં આવ્યો છે, તે જ વિષયને સંક્ષેપથી સુગમતા માટે ચોવીશ દંડકની અપેક્ષા રાખી તે ગ્રન્થમાં વર્શવ્યો છે. વધુમાં શ્રી દંડકપ્રકરશની ગાથામાં આવતું (સંચિત્તવરીઓ થ રૂમા' એ પદ પણ દંડકપ્રકરશને 'લઘુસંગ્રહશી' કહેવામાં વિશેષ પુષ્ટિ કરતું હોય તેમ સ્થપ્ર દેખાય છે. વળી શ્રી દંડકપ્રકરણના વૃત્તિકાર મહર્ષિ શ્રી **રૂપયંદ્રમુનિ**ના પ્રારંભના---

''प्रणम्य परया भक्त्या, जिनेन्द्रचरणाम्बुजं । लघुसंग्रहणीटीकां, करिष्येऽहं मुदा वराम् ॥१॥''

આ શ્લોકથી દંડકનું અસલ નામ 'લઘુસંગ્રહશ્રી' હતું તે સ્પષ્ટ થઈ જાય છે.

કેટલાક આચાર્યો આ પ્રકરશને 'શ્રીવિचારષટ્ત્રિંશિकા'ના નામથી પણ સંબોધે છે.

२. मंगलशब्दस्य कोऽर्थः- पूर्णतां मङ्गति ''गच्छति-गमयति वा'' (मङ्गेरलच्-सूत्रात्-पा० उ पञ्चमपादे चरमसूत्रम्)। मंगति दुरदृष्टमनेन अस्माद् वेति मंगलम् अथवा मङ्गं धर्मं लातीति मङ्गलम्, धर्मोपादानहेतुः अथवा मां गालयति पापादिति मङ्गलशब्दस्यार्थः॥ आ प्रभाश्चे भंजल शબ्दनी અनेક रीते सिद्धि थाय છे. પ્રવૃત્તિ કરે છે, અર્થાત્ 'દૂષગ્રને વર્જીને શુભ કાર્યમાં જ સર્વદા પ્રવૃત્તિ કરવી' તે શિષ્ટાચાર ગણાય છે."

શ્રી તીર્થંકર પરમાત્મા જેવા પુરુષો પણ અમૃતરસઝરણી, વૈરાગ્યવાહિની, ભવ્યાત્માઓને સંસારસાગરમાંથી ઉત્તીર્શ કરનારી સર્વવિરતિપ્રધાન દેશનારૂપ અમોઘ મેઘધારા વર્ષાવતાં પ્રારંભમાં જ 'નમો તિથ્થાસ્સ' પદોચ્ચારક્ષ કરે છે. આ પરમાત્માઓ સર્વજ્ઞપણું પામેલા છે, કોઈપણ પ્રકારનાં વિઘ્નોનો તેમને સંભવ હોતો જ નથી, એટલું જ નહિ પણ જેઓ ત્રિકાલજ્ઞાની હોવાની સાથે તે સર્વદર્શિપુરુષો શભાશભ સર્વ ભાવો જોઈ રહેલા હોય છે, આવા તદ્ભવમોક્ષગામી પરમાત્માઓ પણ ઉક્ત નમસ્કાર કરવારૂપ ભાવમંગલ વિધિનું આચરણ કરે છે, એમાં કારણ કોઈપણ હોય તો શિષ્ટાચારના પાલન સિવાય કશુંય નથી. આ શિષ્ટાચાર પાલન અનાદિસિદ્ધ છે, કારણકે અતીતકાળમાં થઈ ગયેલા અનંતા જ્ઞાનીઓ અને અનાગતકાળે થનારા અનંતા જિનેશ્વરદેવો, તે બધાય ઉક્ત શિષ્ટાચારનું પાલન અવશ્ય કરનારા છે, તો પછી છદ્મસ્થમહર્ષિ આત્માઓ તે જ જિનેશ્વરનાં મુખારવિંદમાંથી પ્રગટ થયેલી **ઉત્પાદ,** વ્યય અને ધ્રૌવ્યસ્વ૩૫ ત્રિપદી અને તે ઉપર રચાયેલ સારીએ દ્વાદશાંગીના આધારે ભવ્યાત્માઓના કલ્યાણાર્થે શાસ્ત્રરચનાઓ કરે, અને તેવાં શુભ કાર્યમાં ઇષ્ટદેવાદિને નમસ્કાર કરવારૂપ મંગલ કરે. એમાં વિચારોને અવકાશ પગ્ન શું હોય ? એથી જ આપણે જોઈ શકીશું કે પ્રાયઃ સકલસાધુશિરોમણિ શિષ્ટપુરુષોએ સિદ્ધાન્તાદિ તે તે ગ્રન્થોના પ્રારંભમાં ઠેકાણે ઠેકાણે મંગલાચરણરૂપ શિષ્ટાચારનું જે પાલન કર્યું છે તે એટલા જ માટે છે કે 'શિષ્ટાચારનું પાલન એ શિષ્ટપણું પ્રાપ્ત કરવાનો હેતુ છે.' કહ્યું છે કે ''शिष्टानां शिष्टत्वमायाति शिष्टमार्गानुपालनातु'' અને તેથી જ તેઓનું શિષ્ટપશું પશ્ચ ઝળકી ઊઠે છે. 'महाजनो येन गतः स पन्थाः' એ કથન મુજબ ઉત્તમ પુરુષો શિષ્ટપુરુષોના માર્ગનું આચરશ અવશ્યમેવ કરે છે. આ નિયમાનુસાર આ ગ્રન્થકર્તાએ પણ તેનું અનુકરણ કરેલું છે, કારણકે પુણ્યાત્માઓ ઇષ્ટદેવાદિને કરવામાં આવેલા નમસ્કારરૂપ નાવવડે સંસારસાગરનો [તેમજ કોઈપણ કાર્યનો] સહેલાઈથી પાર પામી શકે છે. અરે ! આપણે નિરંતર આવશ્યક ક્રિયા કરતાં ભક્તિભાવપૂર્વક ઉચ્ચાર કરીએ છીએ કે----

"इक्को वि नमुक्कारो, जिणवरवसहस्स वद्धमाणस्स । संसारसागराओ, तारेइ नरं व नारिं वा ॥"

ભાવાર્થ :— જિનેશ્વરોમાં વૃષભ સમાન એવા વર્દ્ધમાનસ્વામીને કરેલો એક પણ નમસ્કાર નર કે નારીને સંસારસમુદ્રમાંથી તારે છે, તો પછી સકલ અરિહંતાદિ દેવને કરેલો નમસ્કાર શું ફળ ન આપે ?

આથી જ નમસ્કાર કરનારા આત્માઓ વિઘ્નોની પરંપરાનો પાર પામે તે તો સહજ છે, કારણકે અરિહંતદેવને નમસ્કાર કરવારૂપ ભાવમંગલ તો ઇષ્ટકાર્યની સિદ્ધિને આપનારું છે, જે કથન સર્વમાન્ય ને સુપ્રસિદ્ધ છે, અને એથી જ તે મંગલ ગ્રન્થની આદિમાં મંગલરૂપે અવશ્ય કરાય છે. કહ્યું છે કે----

'मङ्गलं चैव शास्त्रादौ, वाच्यमिष्टार्थसिद्धये ।' अर्थ सुगम છे.

એ જ વાતને પુષ્ટ કરતાં ભગવાન જિનભદ્રગણી ક્ષમાશ્રમણ મહારાજા પણ લખે છે કે---ते मंगलमादीए मज्झे पज्जंतए य सत्यस्स । पढमं सत्यत्थाविग्घपारगमणाय निद्दिहं ॥ "તે મંગલ સૂત્રની આદિમાં, મધ્યમાં અને ગ્રન્થાન્તે પણ કરવું જોઈએ. સૂત્રાર્થની રચના નિર્વિઘ્નપણે પાર પડે તે હેતુ આદિ મંગલનો છે."

આ નમસ્કાર<sup>3</sup> કરવારૂપ શિષ્ટાચારના પાલન વિનાનું કરાતું કાર્ય ઇષ્ટસિદ્ધિને નથી આપી **ર. નમસ્कારનું પ્રયોजન** શકતું, માટે અસ્હિંતાદિ પંચપરમેષ્ઠીને નમસ્કાર કરવારૂપ મંગલાચરજ્ઞ સર્વત્ર કરવાનું શાસ્ત્રોમાં વારંવાર જજ્ઞાવ્યું છે, એથી એ તો સિદ્ધ જ થાય છે કે, કોઈપજ્ઞ ગ્રન્થના પ્રારંભથી તે પરિસમાપ્તિપર્યન્ત આવતાં વિઘ્નોને દૂર કરવા અર્થાત્ ગ્રન્થની નિર્વિધ્ન સમાપ્તિરૂપ કલની સિદ્ધિ માટે નમસ્કારરૂપ મંગલ ઋષિ–મહર્ષિ--યાવત્ પરમર્ષિ બધાયને યથાસંભવ અવશ્ય કરવું પડે છે, કારજ્ઞકે કલ્યાજ્ઞકારી કાર્યોમાં વિઘ્નો રહેલાં હોય છે. કહ્યું છે કે–-

श्रेयांसि बहुविघ्नानि, भवन्ति महतामपि । अश्रेयसि प्रवृत्तानां, क्वापि यान्ति विनायकाः !! ''કલ્યાણકારી કાર્યોમાં મહાત્મા પુરુષોને પણ વિઘ્નો આવે છે; જ્યારે અશુભ કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ કરનાર દરાત્માઓનાં વિઘ્નો ક્યાંય નષ્ટ થઈ જાય છે."

વળી નમસ્કારાત્મક મંગલ એ વિઘ્નોપશામક હોવા સાથે, શાસ્ત્રમાં શ્રદ્ધા–આદર–કર્મનિર્જરાની ઉત્પત્તિ અને પરંપરાએ યાવત્ મોક્ષપ્રાપ્તિ વગેરેમાં કારણભૂત છે.

આ પ્રમાણે ગ્રન્થ રચવો એ પણ એક ઉત્તમોત્તમ કલ્યાણકારી કાર્ય હોવાથી શ્રીમાન્ ગ્રન્થકાર મહર્ષિએ પ્રારંભમાં જ 'असिंहताइ' એ પદથી અરિહંતાદિ પંચપરમેષ્ઠીને નમસ્કાર કરવારૂપ મંગળનું આચરણ કર્યું છે, એમ આ ગ્રન્થકાર મહર્ષિએ કરેલ ભાવ નમસ્કારરૂપ 'भावमंगल' કરવાનું કારણ જણાવ્યું.

**શંકા** :--- તમોએ ઉપરની સર્વ વાત કહીને તાત્પર્ય એ દર્શાવ્યું કે--વિઘ્નોની શાન્તિને માટે ગ્રન્થના પ્રારંભમાં અવશ્ય મંગલ કરવું જોઈએ, એ વિધાનનો તો અમોએ સ્વીકાર કર્યો, પરંતુ અર્હત્, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સર્વસાધુને ઉદ્દેશીને કરવું જોઈએ તેનું શું કારણ ? અને તેઓને નમસ્કાર કરવાથી ફળની પ્રાપ્તિ પણ શી ?

 સમાધાન :--- અહંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સર્વસાધુ એ પંચપરમેષ્ઠી ગણાય છે.
 8. नगस्कार मन्त्र शा माटे मंगलरुप छे?
 વિશ્વની મહાપવિત્ર વ્યક્તિઓ આ પાંચ જ છે. વળી ગુણો ગુણી વિના રહી શકતા નથી માટે સારાએ જૈન સિદ્ધાન્તનું તત્ત્વ એ પાંચમાં સમાયેલું છે, એટલા માટે જ એ મહામંત્રરૂપ છે. જીવો ઇષ્ટસિદ્ધિને અર્થે ચહાય તેવા મંત્રો ભલે ગણે પરંતુ આ નવકારમંત્રથી અધિક કોઈ મંત્ર નથી. એ રીતે કહીએ તો અન્ય સ્તોત્ર, મન્ત્રતન્ત્રાદિ તો આ મન્ત્રના પ્રકારરૂપ છે. આ નવકારમન્ત્રનું મહાત્મ્ય જૈનશાસનમાં ઠાંસીઠાંસીને ભર્યું છે. આ મન્ત્ર સર્વોત્તમ અને સર્વશ્નષ્ઠ હોવાથી જ શ્રીભગવતીસૂત્ર જેવા મહાન ગ્રન્થના પ્રારંભમાં તેનો આદર કરાયો છે. વળી આ પરમેષ્ઠીમન્ત્ર ચૌદપૂર્વના સારરૂપ છે. જે માટે કહ્યું છે કે----

૩. કોઈ શંકા કરે કે-તમો મંગલ કરો છો તો રચાતા તે તે ગ્રન્થો શું અમંગળરૂપ છે ? તો ના. ગ્રન્થ સ્વયં મંગળરૂપ છતાં શિષ્ટાચારપાલન વગેરે અનેક કારણોથી મંગલ કરવાની આવશ્યકતા છે. આ સંબંધી વિશેષ વર્શન માટે વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય જોવું.

"जिणसासणस्स सारो, चउदसपुव्वाण जो समुद्धारो । जस्स मणे नवकारो, संसारो तस्स किं कृणइ ?।।"

**અર્થ :**---- "જિનશાસનનો સાર ચૌદપૂર્વમાંથી ઉદ્ધૃત [અથવા ૧૪ પૂર્વના ઉદ્ધારસ્વરૂપ] એવો નવકારમંત્ર જેના હૃદય-મંદિરમાં ગુંજારવ કરે છે, તેને સંસાર શું કરી શકે ?" અર્થાત્ કંઈ પણ કરવા સમર્થ નથી.

સંસારસાગરમાં ઝડપાએલો આત્મા આ નવકારમન્ત્રના ધ્યાનરૂપી નાવવડે ઉદ્ધાર પામે છે, એટલું જ નહિ પણ ગમે તેવા દુઃખી સંયોગમાંથી બચવા આ નવકારમન્ત્રનું સ્મરણ કોઈ અજબ પ્રકાશ પાડનાર થઈ પડે છે. ચૌદ પૂર્વધરો પણ અન્તકાળે પૂર્વના નવનીત સમાન નવકારમંત્રનું જ ધ્યાન કરે છે. આ મન્ત્રના પ્રભાવથી કંઈક આત્માઓ સંસારસાગરને તરી ગયા અને તરશે, કંઈક આત્માઓ તો સંસારના દુઃખદાયી પાશને આ મન્ત્રના સ્મરણદ્વારા છેદવા સાથે આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિરૂપ સંસારવ્યથાને નષ્ટ કરી સુખાનંદનો અનુભવ લેનારા નીવડ્યા છે. કંઈક આત્માઓ આ મન્ત્રના સ્મરણરૂપ પ્રબલ સાધનવડે આત્મસિદ્વિઓ પણ સાધી રહ્યા છે. આ મન્ત્ર ઉભય લોકે એટલે આ લોકે અને લોકાન્તરે [અન્ય જન્મોમાં] હિતકારી છે. કહ્યું છે કે----

> 'हरइ दुहं कुणइ सुहं, जणइ जसं सोसए भवसमुद्दं । इहलोए परलोए, सुहाण मूलं नमुक्कारो ॥१॥'

**અર્થ :** — દુઃખને હરે છે, સુખને આપે છે, યશને ઉત્પન્ન કરે છે, ભવસમુદ્રને શોષી નાંખે છે. વધુ શું કહીએ ? આ લોક ને પરલોકમાં સર્વ સુખનું મૂળ નવકારમન્ત્ર જ છે.

આ પંચપરમેષ્ઠી નવકારનું સ્મરણ ગૌણપણે બાહ્ય કાર્યસિદ્ધિમાં મન્ત્રરૂપે છે, પરંતુ મુખ્યતયા સંસારરૂપી વ્યાધિને મટાડવામાં મુખ્ય ઔષધરૂપ છે. જેમ ખેડૂત ધાન્યનો પાક તૈયાર કરવા અનેક પ્રકારનાં બીજો વાવી, વૃદ્ધિંગત કરવા જલસિંચન કરે છે, એથી તેને ધાન્યની પ્રાપ્તિ તો થાય છે, પણ સાથે સાથે ઘાસ વગેરેની પ્રાપ્તિ જેમ વિના પ્રયત્ને સહેજે મળે છે, તેને ઉત્પન્ન કરવા કંઈ જુદું બીજ વાવવાની જરૂર નથી રહેતી, તેમ મોક્ષ-સિદ્ધિને અર્થે સ્મરણ કરાતા આ મન્ત્રથી, બાહ્ય ઉપદ્રવો સહેજે દૂર થાય તેમાં કંઇ વિચારવા જેવું છે જ નહિ. પરંતુ શુદ્ધ ભાવથી ત્રિકરણયોગની એકાગ્રતાથી આસધેલો આ મહામંત્ર મુક્તિસુખનું તો અવશ્ય સાધન બને છે. આ મન્ત્ર કોઈ પણ કાર્યના પ્રારંભમાં વિશેષે ગણાય છે, આ મન્ત્ર સર્વકલ્યાણકારી હોવાથી જરૂર પડે કોઈપણ કાળે કે સ્થાને ગણવામાં મહાપુરુષોએ આજ્ઞા આપી છે. જેમ કે—

''भोयणसमये सयणे, विबोहणे पवेसणे भए वसणे। पंचनमुक्कारो खलु, समरिजा सव्वकालेऽपि॥''

**અર્થ :**— "ભોજન વખતે, શયન સમયે, જાગતાં, પ્રવેશતાં, ભયકાળે, વસવાટ કરતાં એમ સર્વકાળે આ પંચનમસ્કારરૂપ મંત્રને જરૂર યાદ કરવો."

વધુમાં આ નવકારમન્ત્રનો મહાન પ્રભાવ વર્ણવતાં એક મહર્ષિ લખે છે કે----

''अपुब्वो कप्पतरु चिंतामणी कामकुम्भकामगवी । जो ज्झायई सयलकालं सो पावइ सिवसुहं विउलं ॥१॥ नासेइ चोरसावय-विसहरजलजलणबंधणभयाइं । चिंतिज्ञंतोरक्खरसरणरायभयाइं भावेण ॥२॥''

**અર્થ :**— "આ મન્ત્ર અપૂર્વ કલ્પવૃક્ષ, ચિંતામણિ, કામકુમ્ભ, કામધેનુ સમાન છે. જે મનુષ્ય સદાકાલ તેનું ધ્યાન કરે છે તે અનંત શિવસુખને પ્રાપ્ત કરે છે. (૧) વળી તેનું સ્મરણ ચોર, સિંહ, સર્પ, જલ, અગ્નિ, બંધનનાં ભય વગેરે તથા રાક્ષસ, રણ, રાજ્યાદિ ભયોનો નાશ કરે છે. (૨)"

નવકારમન્ત્ર ઉપર ઘણું લખી શકાય તેમ છે. વળી નવકારમન્ત્રના પ્રભાવથી સર્પ પણ ફૂલની<sup>૪</sup> માળારૂપ થવાના અને તદુપરાંત બીજાં અનેક દષ્ટાંતો પણ પ્રસિદ્ધ છે પણ અહીં એ બધું અપ્રસ્તુત છે, માટે અન્ય ગ્રંથોથી જાણી લેવું.

આથી એટલું તો ચોક્કસ જ છે કે 'एसो मंगलनिलयो' વચનથી આ મન્ત્ર સકલ સિદ્ધિના દ્દ. સર્वविघ्नविदारक ए मन्त्र મૂળરૂપ સર્વોત્તમ છે અને સર્વમંગલોમાં શ્રેષ્ઠ છે એ સિદ્ધ થાય છે. આવા આવા અનેક કારણોથી આ પંચપરમેષ્ઠીમહામન્ત્રનો અનેક પરમર્ષિ– પુરુષોએ જેમ પ્રાયઃ પ્રત્યેક ગ્રંથના પ્રારંભમાં સ્વીકાર કરેલો છે તેમ આ ગ્રન્થના રચયિતા મહર્ષિ

છે. જે અગાઉ જાણી આવ્યા. પરંતુ દ્રવ્યમંગલથી એટલે કે કંઈ પણ ગોળ–કંસાર, દહીં આદિ વસ્તુથી કરેલાં લૌકિક મંગળોથી, ફ્લાનુમેયરૂપે ચિન્ત્વન કરાતી કાર્યસિદ્ધિમાં સંશય છે. ઘણીવાર પ્રત્યક્ષ

૪. કોઈ એક નગરમાં એક શ્રાવિકા છે. તેનો પતિ મિથ્યાદષ્ટિ છે. વર્તમાન પત્નીને પુત્ર ન હોવાથી તે અન્ય સ્ત્રીને લાવવાને ઇચ્છે છે, પરંતુ જ્યાં સુધી આ પત્ની હયાત છે, ત્યાં સુધી અન્ય સ્ત્રીની પ્રાપ્તિ દુર્લભ હોવાથી, પોતાની સ્ત્રીને મારવાનો ઉપાય ચિંતવે છે કે કેવી રીતે આને મારી નાંખું ? એક દિવસ કોઈક સ્થાનેથી કાળા સર્પને પકડાવી એક ઘડામાં તે સર્પને પૂરી તે ઘડાને ઘરના ખૂણામાં લાવીને મૂક્યો. ભોજન કર્યા બાદ પોતાની સ્ત્રીને કહ્યું કે—ખૂશામાં રહેલા ઘડામાંથી પુષ્પની માળા લાવ ! પતિના વચનને સાંભળીને અંધારામાં ફાંકાં મારતી અને ભય દૂર કરવાને મનમાં નવકારમન્ત્રનું સ્મરણ કરતી તે સ્ત્રી ચિંતવે છે કે 'અંધારામાં કોઈ ઝેરી જંતુ કરડતાં કદાચ મૃત્યુ થશે તો પણ નવકારમન્ત્રનું સ્મરણ કરતી તે સ્ત્રી ચિંતવે છે કે 'અંધારામાં કોઈ ઝેરી જંતુ કરડતાં કદાચ મૃત્યુ થશે તો પણ નવકારમન્ત્રના પ્રભાવથી મારી વૈમાનિકદેવગતિ થશે.' સ્ત્રીએ ચિંતવેલા નવકારમંત્રના પ્રભાવથી નજીકમાં રહેલ કોઈ દેવતાએ ઘડામાં રહેલ સર્પને સ્થાને પુષ્પમાળા સ્થાપન કરી દીધી. તે સ્ત્રીએ પણ ઘડામાંથી તે પુષ્પની માળા લઈને પોતાના સ્વામીને આપી. પતિને અત્યંત આશ્વર્ય થતાં જે ઘડામાં સર્પ મૂટેલ હતો તે જ ઘડામાંથી તે પુષ્પમાળાને લેવા સંબંધી તેમજ નવકારમંત્રના સ્પરણ સંબંધી વૃત્તાંત સ્ત્રી પસ્થી જાણીને પતિ સ્ત્રીના ચરજ્રમાં પડ્યો. અને પોતે ચિંતવેલ અશુભ વિચાર સંબંધી ક્ષમા માગવા લાગ્યો. પછી તે બન્નેનો સંસાર સુખી થયો. [**મવકારત્વયાવલી જાણોરવ્ય** આયુલો કરો છે દેવાય માટે લિયાર સંબંધી કપ્ર અવલોકવું.

પ. મંગલની ચઉભંગી પણ પડે છે, તે ગુરુગમથી સમજી લેવી.

અનુભવીએ છીએ કે ઇષ્ટસિદ્ધિને માટે પ્રયાશ કરનાર વ્યક્તિ દંહીં વગેરે સારાં સારાં માંગલિકરૂપે કથન કરાતાં દ્રવ્યોનું ભોજન કરીને પ્રયાશ કરવા છતાં, અતિશય આહારાદિના કારશે માર્ગમાં જ અજીર્ણાદિ વ્યાધિ થતાં ઇષ્ટકાર્યસિદ્ધિ થતી જોવાતી નથી.

અરે ! આપણે એક સામાન્ય દાખલો અપેક્ષા રાખી વિચારીએ. વાદી અને પ્રતિવાદી બંને વિજય મેળવવાની આશાએ સારાં સારાં દ્રવ્યમંગલો કરી ન્યાયાલયે જવા ८. सुभूम चक्रवर्त्ती છતાં વિજય કાં તો વાદીનો અને કાં તો પ્રતિવાદીનો. બેમાંથી થવાનો તો એકનો જ. એ શું બતાવે છે કે દ્રવ્યમંગલ કાર્યસિદ્ધિ કરે ખરું યા ન પણ કરે. ચક્રવર્ત્તી છ ખંડની સાધના અવશ્ય કરે અને એથી સાર્વભૌમપણું પ્રાપ્ત પણ થાય, આ છ ખંડની સાધના એ જ ચક્રવર્ત્તીની સાર્વભૌમપજ્ઞા સંબંધી ઉત્કષ્ટ મર્યાદા ! છતાં આ મર્યાદાનું ઉલ્લંઘન કરી અઢારમા અને ઓગણીસમા તીર્થકરના વચલા કાળમાં થયેલા **સુભૂમ** નામના ચક્રવર્ત્તી લોભથી સાતમો ખંડ સાધવા તૈયાર થયા. **ખરેખર લોભ એ સર્વ દુ:ખનું મૂળ છે!** લોભને પરવશ બનેલા સુભૂમે 'હાથે કરીને હૈયે ચાંપવા જેવું' ધાતકીખંડના ભરતખંડને સાધવાનું કાર્ય કરવા પહેલ કરી અને વિચાર કર્યો કે કોઈએ જ્યારે આવી રીતે હામ નથી ભીડી અને હું તૈયાર થયો છું માટે સારામાં સારા મંગલ કરવાપૂર્વક પ્રયાશ કરું અને કાર્યસિદ્ધિ કરું. આવી મનોગત વિચારશાની સ્ક્રૂરજ્ઞાથી સારામાં સારા માંગલિક પદાર્થોનો આહાર કર્યો, ત્યારબાદ ભાટ–ચારણો જયપતાકાનું સૂચન કરતાં બુલંદ અવાજે બિરદાવલી ગાવા લાગ્યા. અનેક મનોહર કાર્યસિદ્ધિનાં બીજસૂચક સૌભાગ્યવંતી સન્નારીઓએ તિલકાદિ સર્વ મંગલ કાર્યો પણ કર્યાં. ત્યાર પછી છ ખંડ સાધીને બીજા ધાતકીખંડના ભરતખંડને સાધવાને ઉત્સક થયો અને દેવાધિષ્ઠિત ચર્મરત્ન વડે લવશસમદ્ર તરવાનો હોવાથી રત્નના તલિયા ઉપર સમગ્ર સૈન્યને બેસાડી ચર્મરત્નરૂપી જહાજ જ્યાં ચાલવા માંડવું અને થોડે દૂર ગયા, તેવામાં એકાએક એ રત્નને ઉપાડનારા દેવોના અંતરમાં એવી દુર્બુદ્ધિ ઉત્પન્ન થઈ કે 'આ રત્નને બીજા ઘણા દેવો ઉપાડે છે ત્યારે હું ક્ષણવાર વિસામો લઈ લઉં' આવી બુદ્ધિ સમકાળે તે રત્નને ઉપાડનારા બધાય દેવોની થવાથી સહુ વિસામો લેવા ગયા અને તે જ વખતે ચક્રવર્ત્તીના અન્ય રત્નાદિકને અંગે તેની સેવામાં રહેનારા બીજા સોળ હજારને પણ તેવી જ ભાવના પ્રગટી. તેથી તે પણ ચર્મરત્નને છોડીને ચાલ્યા ગયા, જેથી નિરાધાર થયેલું ચર્મરત્ન સમુદ્રમાં ડૂબી ગયું ને તેની સાથે જ તેની પર બેઠેલ ચક્રવર્ત્તી સુભૂમ અને તેની સેના ડૂબી મરણશરણ થઈ. ચક્રી મરીને નરકગતિમાં ગયો.

લોભને વશ થયેલા આ ચક્રવર્તીએ વિના વિચારે પગલું ભર્યું અને કરેલ ભૂલનો દંડ ભોગવવો પડ્યો. ખરેખર લોભને થોભ નથી. લોભને પરવશ થયેલા કંઈક આત્માઓ ભૂતકાળમાં દારુણ દુઃખ–દુર્ગતિમાં ઝંપલાયા અને કંઈક આત્માઓ વર્તમાનમાં ઝંપલાઈ રહ્યા છે. જે માટે શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે---

'आकरः सर्वदोषाणां, गुणग्रसनराक्षसः । कन्दो व्यसनवल्लीनां, लोभः सर्वार्थबाधकः ॥'

"લોભ સર્વ દોષોની ખાશ, સદ્ગુશોને ખાઈ જવામાં રાક્ષસ, સપ્તવ્યસનરૂપ લતાનું મૂળ અને સર્વ સંપત્તિનો પ્રતિબંધક છે." લોભને પરવશ બનેલા સુભૂમની કાર્યસિદ્ધિ તો ન થઈ કિન્તુ સંખ્યાબંધ મંગલો કર્યા છતાં પાછો પણ ન આવી શક્યો, અને કાળમહારાજાના સબળ સપાટામાં ખેંચાઈ ગયો.

આથી કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે–દ્રવ્યમંગલમાં કાર્યસિદ્ધિનો સંશય છે, જ્યારે તથાપ્રકારનું ભાવમંગલ અવશ્ય કાર્યસિદ્ધિને કરનારું છે. આથી જ અમારા શિષ્ટપુરુષો કોઈ પણ કાર્યના પ્રારંભે ભાવમંગલ અવશ્ય કરે છે. તેથી ગ્રંથકાર ભગવાને પણ 'भावमंगलस्वरूप' 'भाव नमस्कार' કર્યો.

તે નમસ્કાર પણ દ્રવ્યથી ને ભાવથી બે પ્રકારે છે.

તે દ્રવ્યભાવનમસ્કારની ચઉભંગી અન્ય ગ્રંથોથી જાણવા યોગ્ય છે.

આ પ્રમાણે મંગલ કરવાનું પ્રયોજન જણાવવા સાથે દ્રવ્ય અને ભાવ એમ બે ભેદ જણાવવાપૂર્વક ભાવમંગલની મહત્તાનું દિગ્દર્શન કરાવીને, હવે મૂલ ગાથાનો પ્રારંભ કરાય છે.

नमिउं अरिहंताई, ठिइ<sup>9</sup>-<sup>२</sup>भवणोगाहणा<sup>३</sup> य पत्तेयं । सुर-नारयाणं वुच्छं, नर-तिरियाणं विणा भवणं ॥१॥ उववाय<sup>8</sup>-चवण<sup>४</sup>-विरहं, <sup>६</sup>संखं <sup>७</sup>इगसमइयं <sup>८</sup>गमागमणे<sup>६</sup> ॥<u>२</u>॥

સંસ્કૃત છાયા–

नत्वा अर्हदादीन्, स्थिति–भवनाऽवगाहनाश्च प्रत्येकं । सुरनारकाणां वक्ष्ये, नर–तिरश्चां विना भवनम् ॥९॥ उपपात–च्यवनविरहं, संख्यामेकसामयिकां गत्यागत्योः ॥<u>१</u>॥

શબ્દાર્થ :—

नमिउं=નમસ્કાર કરીને अरिहंताइं=અરિહંત વગેરેને ठिइ=સ्थिતિ भवण=ભવન-વિમાન जोगाहणा=શરીરનું પ્રમાણ य=અને पत्तेयं=પ્રત્યેક सुरनारयाणं=દેવ-નારકીનું वुच्छं=કહીશ नरतिरियाणं=भनुष्य ने तिथंथनुं विणा=सिवाय भवणं=स्पवन उववाय=ઉपपात, જन्म, ઉत्पत्ति चवण=व्यवन, मृत्यु विरहं=दिरહકाળ संखं=संખ्या इगसमइयं=એક સમય સંબંધी गमागमणे=ગતि-આગતિ

ભાવાર્થ :-

અરિહંતાદિ પંચપરમેષ્ઠિને નમસ્કાર કરીને દેવ, નારકી સંબંધી પ્રત્યેકની સ્થિતિ, ભવન અને અવગાહના, તેમજ મનુષ્ય તથા તિર્યંચની ભવન સિવાય માત્ર સ્થિતિ તથા અવગાહનાને કહીશું. વળી ઉપપાતવિરહ તેમજ ચ્યવનવિરહ, તથા એક સમયમાં કેટલા જીવો ચ્યવે, તેમજ એક સમયમાં કેટલા જીવો ઉપજે તે, અને ગતિ–આગતિદાર પણ કહીશું.

#### विशेषार्थः----

આર્યમહાપુરુષોની પ્રાચીન પદ્ધતિ પ્રમાશે આ સંગ્રહશીરત્ન સૂત્રના કર્તા પરમોપકારી પ્રાતઃસ્મરશીય **શ્રીમાન્ ચન્દ્રસૂરીચરજી** મહારાજા ગ્રંથના પ્રારંભમાં **નમિ**ઉં **ગ્રારે** તાર્દ્ર પદથી ઇષ્ટદેવને <sup>6</sup> ભાવનમસ્કારરૂપ–ભાવમંગળ કરવાપૂર્વક **સંગ્રહશી** સૂત્રનો પ્રારંભ કરે છે. રાગ, દ્વેષ અને મોહ નામના દુર્ધર શત્રુઓનો જેઓએ નિર્મૂલ નાશ કર્યો છે, અઢાર દૂષ્પ્રશથી જેઓ રહિત છે, <sup>9</sup> અશોકવૃક્ષાદિ અષ્ટ–મહાપ્રાતિહાર્યની શોભાથી જેઓ વિભૂષિત છે, ૩૪ અતિશય તેમજ વાણીના પાંત્રીશ ગુણોને જેઓ ધારણ કરે છે, કેવલજ્ઞાન [ત્રિકાલિકજ્ઞાન]ના બલ વડે જેઓએ લોક અને અલોકના સર્વભાવો હસ્તામલકવત્ યથાર્થરૂપે જોયેલા છે એવા '**અરિહંત** પરમાત્માને, તથા **ગાર્ફ** શબ્દથી જ્ઞાએ શાનવરણીયાદિ અષ્ટકર્મનો સંપૂર્ણ ક્ષય કરી, અનન્તજ્ઞાનાદિ મહાન <sup>6</sup>અષ્ટગુણો પ્રાપ્ત કરીને જેઓએ શાન્ધત– અવ્યાબાધ–અનંત મોક્ષસ્થાન પ્રાપ્ત કરેલું છે, હવે જેઓને <sup>60</sup>જન્મજરામરણનો અભાવ હોઈ, સંસારમાં પુનર્જન્મ કરવાપણું રહ્યું નથી એવા **સિદ્ધ** પરમાત્માઓને, તેમજ જ્ઞાનાચાર, દર્શનાચાર, ચારિત્રાચાર, તપાચાર અને વીર્યાચાર એ પાંચ પ્રકારના આચારને પાલનારા, એ પંચાચારનું પાલન કરવા માટે ભવ્ય બત્યાઓને ઉપદેશ આપનારા, તીર્થકરાદિ અતિશયવંત પુરુષોના અભાવમાં શાસનનાયક સમાન, ગચ્છની ધૂરાને વહન કરનારા, ટૂંકમાં આચાર્યપદના <sup>14</sup> ઉદ્દ ગુણે કરી બિરાજમાન એવા પૂજ્યપ્રવર <sup>12</sup> **આચાર્યદે**વ જેઓ <sup>13</sup> શાસનપ્રભાવકો ગણાય છે તેમને, તથા અગિયાર અંગ, બાર ઉપંગ વગેરે

૬. ભાવમંગળનું વિશેષ વર્શન આવશ્યકાદિક ઘણા ગ્રંથોમાં આપેલ છે માટે ત્યાંથી જોવું.

७. . . अशोकवृक्षः सुरपुष्पवृष्टि-दिव्यध्वनिश्चामरमासनं च ।

भामंडलं दुन्दुभिरातपत्रं, सत्प्रातिहार्याणि जिनेश्वराणाम् ॥१॥

૮. અરિહંત કોને કહેવાય ?

अरिहंति वंदण—नमंसणाणि, अरिहंति पूथ--सक्कारं । सिद्धिगमणं च अरहा, अरहंता तेण वुद्वंति ।।९।। अडुविहं पि य कम्मं, अरिमूअं होइ सयलजीवाणं । ते कम्ममरिहंता अरिहंता तेण वुद्वंति ।।२।।

ંશ્વી ભગવતી ટીકા]

#### ૯. સિદ્ધના આઠ ગુણો કર્યા ?

अथाष्ट सिद्धगुणाः-नाणं च दंसणं चिय, अव्वाबाहं तहेव संमत्तं।

अक्खयठिई-अरूवी, अगुरुलहू-वीरियं हवई॥१॥

 रोगमृत्युजराद्यर्तिहीना अपुनरुद्धवा, अभावाक्तर्महेतुनां दग्धे बीजे हि नाङ्कुरः ।।१।। लो० प्रo दग्धे बीजे यथाऽत्यन्तं, प्रादुर्भवति नाङ्कुरः । कर्मबीजे तथा दग्धे, नारोहति भवाङ्कुरः ।।१।।

[तं० भा० सम्बन्धकारिका]

૧૧. **આચાર્યના ૩૬ ગુણો**—

पविदिय संवरणो ५, तह नवविहबंभचेरगुत्तिधरो ६ । चउविहकसायमुक्को ४, इअ अद्वारस गुणेहिं संजुत्तो ९८ ॥९॥ पंचमहव्वयजुत्तो ५, पंचविहायार ५--पालणसमत्यो । पंचसमिओ ५ तिगुत्तो ३, छत्तीसगुणो गुरु मज्झ ॥२॥ १८--३६ આગમોના જ્ઞાતા, ભવ્યજનોને સૂત્રાર્થના ઉપદેશક, <sup>૧૪</sup>૨૫ ગુણે યુક્ત પાઠકપ્રવર <sup>૧૫</sup>**ઉપાધ્યાય**મહારાજાને. વળી સ્વપરકલ્યાણકસાધક, પંચમહાવ્રત અને છટ્ટા રાત્રિભોજન વ્રતના પાલક, છકાયજીવોના રક્ષક, અષ્ટ પ્રવચનમાતાપાલક, બાહ્યાભ્યંતર ગ્રંથિરહિત, પંચેન્દ્રિયનો નિગ્નહ કરનાર, પરિષહ–ઉપસગોને સહન

૧૨. આચાર્યનું લક્ષવ્ર એટલે શું ?—

सुत्तस्थविऊ लक्खणजुत्तो गच्छस्स मेढिभूओ अ । ग**णतत्तिविप्पमुको,** अत्थं वाएइ आयरिओ ॥१॥॥ पंचविहं आयारं आयरमाणा तहा पयासंता । आयारं दंसंता, आयरिया तेण वुद्धंति ॥२॥

#### ૧૩. આઠ પ્રભાવક કયા ?—

सम्मद्दंसणजुत्तो सहसामत्थे पमावगो होइ । सो पुण इत्य विसिड्रो, निद्दिड्रो अड्ठहा सुत्ते ॥१॥ <sup>9</sup>पावयणी, <sup>२</sup>धम्मकही, <sup>३</sup>वाई <sup>४</sup>नेमित्तओ <sup>५</sup>तवस्सी य । <sup>६</sup>विज्ञा <sup>७</sup>सिद्ध <sup>८</sup>य कई, अडेव पभावगा भणिया ॥२॥

૧૪. ઉપાધ્યાય શબ્દની વ્યુત્ત્પત્તિ-

उप–समीपमेत्य अधीयते छात्रा यस्मादिति उपाध्यायः [सम्य० सप्ततिः]

ઉપાધ્યાયનું લક્ષહા શું ?

बारसंगो जिणक्खाओ सज्झाओ कहिओ बुहे, तं उवइसंति जम्हा उवज्झाया तेण वुद्यंति ॥१॥

તેમના ૧૫ ગુરહે આ પ્રમાજો----

અગિવાર અંગ તથા બાર ઉપાંગને ભણે અને ભણાવે તે ઉપાધ્યાય કહેવાય.

**અગિયાર ૨** ક્લ</u> આચારાંગ, સૂત્રકૃતાંગ, સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ, ભગવતી, જ્ઞાતાધર્મકથાંગ, ઉપાસકદશાંગ, અન્તકદશાંગ, અનુત્તરોપખાતિકદશાંગ, પ્રશ્નવ્યાકરણ, વિપાકશ્રુત. જે નામો પાક્ષિકસૂત્રમાં પણ કહેવામાં આવ્યાં છે.

''आयारो, सु अगडो, ठाणं, समवाओ, विवाहपन्नत्ति, नायाधम्मकहाओ, उवासगदसाओ, अन्तगडदसाओ, अणुत्तरोववाइदसाओ, प हावागरणं, विवागसुञं।'

उक्तं च हैमकोषेऽपि—ः खाराङ्गं सूत्रकृतं स्थानाङ्गं समवाययुक्। पञ्चमं भगवत्यङ्गं ज्ञाताधर्मकथाऽपि च ।१। उपासकान्तकृदनुत्तरोपपातिकाद् दशाः । प्रश्नव्याकरणं चैव विपाकश्रुतमेव च ।।२।।

**બાર ઉપાર્ક** ઔપપાતિક, રાજપ્રશ્નીય, જીવાભિગમ, પ્રશાપનાજી, જંબૂદ્ધીપપ્રશપ્તિ, સૂર્યપ્રશપ્તિ, ચંદપ્રશપ્તિ, નિરિયાવલિકા, (કલ્પિઝ) કલ્પાવતંસિકા, પુષ્ઠિકા, પુષ્ઠ્રગ્રૂલિકા અને વૃષ્ઠિદશ્યા. તેને ભણે અને ભણાવે. સિદ્ધાંતરૂપ શરીરના અગિયાર અંગ અને ેના હસ્તપાદરૂપ બાર ઉપાંગ અમ સિદ્ધાંતરૂપ શરીર બનેલું છે. એ શરીરને અંગોપાંગરૂપી ઘણા ગ્રંથો છે. ૧૧ અંગ ૧૨ ઉપાંગ મળી ૨૩ ગુણો થયા અને 'ચરણસિત્તરી' 'કરણસિત્તરી' એમ ૨, ગુણ પુનઃ ઉમેરવાથી ૨૫ ગુણો ઉપાધ્ય: ભગવાનના જાણવા.

૧૫. ઉ**યાધ્યાયજીનું લક્ષણ શું ?** 

જેમ રાજ્યમાં રાજા પાસે જે સ્યાન મંત્રીનું છે તેવું જ સ્થાન આચાર્ય પાસે ઉપાધ્યાયજી પરમેષ્ઠીનું છે.

કરનારા, સંજમયોગના સાધક, જિનાજ્ઞાનો અખંડપાલક, <sup>૧૬</sup>ઇત્યાદિ સત્તાવીશ ગુણે યુક્ત **સાધુ** <sup>૧૭</sup>મહારાજાઓને, એમ ૧૦૮ <sup>૧૮</sup>ગુણે યુક્ત **પંચપરમેષ્ઠીં**ને ત્રિકરણશુદ્ધિથી નમસ્કાર કરીને संग्रहणीरल અપરનામ बृहत्त्संग्रहणी નામના આ ગ્રંથમાં વર્ણવવા યોગ્ય દ્વારોનું સંક્ષેપથી વિવરણ કરીશ.

ચૌદ રાજલોકવર્તી સદેહી સર્વ સંસારી જીવોનો દેવ, નારકી, તિર્યંચ અને મનુષ્ય એ ચાર વિભાગમાં સમાવેશ થઈ જાય છે.

દેવોમાં ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી, વૈમાનિક વગેરે ભેદો છે.

ધર્મા, વંશા, શેલા, અંજના, રિષ્ટા, મઘા અને માઘવતી એમ સાત નરકપૃથ્વીમાં સર્વ નારકી જીવોનો સમાવેશ છે.

જલચર, સ્થલચર, ખેચર, ઉરપરિસર્પ, ભૂજપરિસર્પ, એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, અસંજ્ઞી તિર્યચપંચેન્દ્રિય અને સંજ્ઞી તિર્યચપંચેન્દ્રિય એ સર્વ ભેદો તિર્યંચગતિના છે.

મનુષ્યો પણ કર્મભૂમિના, અકર્મભૂમિના, અંતર્દ્વીપના અને તે સંમૂચ્છિમ અને ગર્ભજ, એમ ભિન્ન ભિન્ન વિભાગોમાં વિભક્ત થયેલા છે. એ પ્રમાણે એ સર્વ જીવોનો સમાવેશ દેવ. નારક, મનુષ્ય અને તિર્યંચ એમ ચાર વિભાગમાં થતો હોવાથી એ ચાર વિભાગ [તેમજ તેમાંના પેટાભેદો] આશ્રયી કથા જીવની કેટલી આયુષ્ય સ્થિતિ ? કેટલી અવગાહના—શરીરપ્રમાણ વગેરે છે ? ઇત્યાદિ મુખ્ય ૯, અને પેટા ૩૪ દ્વારોની વ્યાખ્યા, 'થ' શબ્દથી બીજી પણ કેટલીક ઉપયોગી ને પ્રાસંગિક જાણવાલાયક વ્યાખ્યાઓ ગ્રન્થકાર કરવાના છે. તે આ પ્રમાણે ઃ--

## \* મુખ્ય નવ દ્વારો અને પેટા ૩૪ દ્વારો \*

૧ સ્થિતિ—તે તે ભવમાં વર્તતા જીવોનું જઘન્ય તેમજ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યપ્રમાશ.

ર भवन દેવ તથા નરક ગતિના જીવોને ઉત્પન્ન થવાનાં સ્થાનો.

૪ **૩૫૫૫તવિરદ**— એક જીવ ઉત્પન્ન થયા બાદ બીજો જીવ ક્યારે ઉત્પન્ન થાય ? તે સંબંધી જઘન્ય તેમજ ઉત્કૃષ્ટ અંતર.

#### ૧૬. સાધુ મહારાજના ૨૭ ગુણો કયા ?

<sup>६</sup>छव्वय <sup>६</sup>छकायरक्खा <sup>४</sup>पंचेंदिय <sup>9</sup>लोह<sup>9</sup>निम्गोह खंति, <sup>9</sup>भावविसुद्धी <sup>9</sup>पडिलेहणाइकरणे विसुद्धी अ ॥१॥ <sup>9</sup>संजमजोए जुत्तो<sup>9</sup>अकुसलमण-<sup>9</sup>वयण-<sup>9</sup>कायसंरोहो, <sup>9</sup>सीआईपीडसहणं च<sup>9</sup>मरणंतुवसग्गसहणं च ॥२॥

૧૭. સાધુનું લક્ષણ શું ?

निव्वाणसाहए जोए, जम्हा साहंति साहुणो । समा य सव्वभूएसु, तमहा ते मावसाहुणो ॥१॥ असहाए सहायत्तं, करेति मे संयमं करेंतस्स । एएण कारणेणं णमामि हं सव्वसाहूणं ॥२॥ १८. **पंथपरभेष्ठीना १०८ भुझो :**–

<sup>9२</sup>बारसगुण अरिहंता, सिद्धा <sup>६</sup>अडेव <sup>३६</sup>सूरिछत्तीसं । उवज्झाया <sup>२४</sup>पणवीसं, <sup>२७</sup>साहु सगवीस <sup>१०८</sup>अड्डसयं ॥११॥

પ **च्यवनविरह**— એક જીવનું મૃત્યુ [ચ્યવન] થયા બાદ બીજો જીવ કચારે ચ્યવે, [મૃત્યુ પામે] તે સંબંધી જઘન્યોત્કૃષ્ટ અંતર.

૬ **૩૫પાતસંख્યા**— દેવાદિક વિવક્ષિત ગતિમાં એક સમયમાં એક સાથે કેટલા જીવો ઉત્પન્ન થાય તે.

૭ **च્યવનસંख્યા** દિવાદિ ગતિમાંથી એક સમયે કેટલા જીવો એક સાથે ચ્યવે [મૃત્યુ પામે] . ત.

૮ गति---કઈ કઈ ગતિના જીવો, મૃત્યુ પામીને કચા કચા ગતિ-સ્થાનકોમાં જાય તે.

૯ આगતિ-દેવાદિક ગતિઓમાં કઈ કઈ ગતિમાંથી જીવો ઉત્પન્ન થવા આવે તે.

એ પ્રમાણે મુખ્ય નવ <sup>7</sup> રો થયાં. તે નવે દ્વારો દેવ, નરક, તિર્યંચ અને મનુષ્ય, એમ ચારે ગતિ આશ્રયી વર્ણવવાનાં હોવાથી, નવને ચારે ગુણતાં [૯×૪=૩૬] છત્રીશ દ્વારો થાય; પરંતુ મનુષ્ય અને તિર્યંચોને ઉત્પન્ન થવાનાં સ્થાનો જે છે તે ઉપપાતશય્યા અને નારકોના નરકાવાસાની જેમ શાશ્વતાં ન હોવાથી મનુષ્ય અને તિર્યંચ સંબંધી થવન દ્વારનું વિવેચન કરાશે નહિ, માટે એ બે [મનુષ્ય ભવન, તિર્યંચ ભવન] દ્વાર [૩૬માંથી] બાદ કરતાં એકંદર ચોત્રીશ દ્વારોની વ્યાખ્યા આ સંગ્રહણી ગ્રંથમાં કરાશે.

|          | ્ય     | ર   | 3     | γ     | પ     | w.     | 9      | ٤   | Ŀ    |
|----------|--------|-----|-------|-------|-------|--------|--------|-----|------|
| १ देव    | સ્થિતિ | ભવન | અવ-   | ઉપપાત | ચ્યવન | ઉપપાત  | ચ્યવન  | ગતિ | આગતિ |
|          |        |     | ગાહના | વિરહ  | વિરહ  | સંખ્યા | સંખ્યા |     |      |
| २ नारकी  | , ,    | ,,  | ,,    | ,,    | ,,    | 17     | ,,     | ,,  | "    |
| ३ तियंच  | ٩      | 0   | ર     | з     | x     | પ      | Ę      | ও   | ٢    |
| ४ मनुष्य | 17     | 0   | ,,    | ,,    | ,,    | ,,     | . 37   | ,,  | >7   |

એ ચોત્રીશે દ્વારોની સ્પષ્ટતા આ કોષ્ટકથી જલદી સમજાશે.

ભારતીય પરંપરા મુજબ દરેક ગ્રંથના પ્રારંભમાં મંગળ, વિષય, પ્રયોજન અને સંબંધ આ અનુબંધચતુષ્ટય કહેવાનો નિયમ છે. યદ્યપિ આ ગ્રંથકારે તે સ્પષ્ટ શબ્દોથી નથી કહ્યા છતાં આપણે બીજી રીતે વિચારી લઈએ.

ઉપર જણાવેલાં ૩૪ દ્વારોની વ્યાખ્યા એ આ ગ્રંથનો વિષય છે. અને એ ચોત્રીશ દ્વારોનું વર્ણન અને 'च' શબ્દથી પ્રાસંગિક દેવાદિકનાં વર્ણ, ચિક્ષ ઇત્યાદિ પ્રકીર્ણક વિષયો તે અભિધેય છે.

પ્રશ્ન :---- આ ગ્રંથરચનાનું પ્રયોજન શું ?

૧૯. અનંતર તથા પરંપર બંને પ્રયોજન શ્રોતાના યથાયોગ્ય ઘટાવવા.

ભવ્યાત્માઓને ઉપકાર કરવો એ છે. (અર્થાત્ શુભ કર્મનો આશ્રવ અને અશુભ કર્મની નિર્જરારૂપ,) અને પરમ્પરપ્રયોજનમાં મોક્ષની પ્રાપ્તિ છે. સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે કે :—

'सर्वज्ञोक्तोपदेशेन यः सत्त्वानामनुग्रहम् । करोति दुःखतप्तानां, स प्राप्नोत्यचिराच्छिवम् ॥' અર્થ :—– સંસારના ત્રિવિધ તાપથી તપેલા, દુઃખી થયેલા પ્રાણીઓને સર્વજ્ઞ ભગવંતે કહેલા ઉપદેશ દ્વારા જે ઉપકાર કરે છે તે શીઘ્ર મોક્ષસૂખને પામે છે.

હવે ગ્રંથનું શ્રવજ્ઞ કરનાર શ્રોતાને અનન્તરપ્રયોજન દેવાદિ જીવોનાં આયુષ્ય વગેરેનું જાજ્ઞપશું અને પરમ્પરપ્રયોજન મોક્ષની પ્રાપ્તિ છે. જે માટે કહ્યું છે કે :–

'सम्यगुभावपरिज्ञानादु, विरक्ता भवतो जनाः । क्रियासक्ता अविघ्नेन, गच्छन्ति परमां गतिम् ॥'

**અર્થ :**—– જે વસ્તુ જે પ્રમાશે હોય તે વસ્તુનું તે પ્રમાશે જાશપશું થવાથી વિરક્ત થયેલા, અને सम्यग् क्रियारत આત્માઓ નિરાબાધપશે પરમગતિ–મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે.

એ પ્રમાશે આ ગ્રંથના પ્રશેતા **શ્રી ચંદ્રસૂરિ મહારાજાએ** પશ સ્વ-પરપ્રયોજન આશ્રયી આ ગ્રન્થની રચના કરી છે.

**પ્રશ્ન :**— આ ગ્રંથરચના શ્રીમાન્ **ચંદ્રસૂરિ મહારાજાએ** સ્વબુદ્ધિ--ંકલ્પનાથી કરી છે કે ભગવંતની દ્વાદશાંગીના સંબંધથી કરી છે ?

ઉત્તર :— સંબંધ બે પ્રકારનો છે. उपाय-उपेय (उपायोपेय) અને गુरुपर्वक्रम, એમાં આ ગ્રન્થ તે 'उपाय' અને તેમાં રહેલું સર્વપ્રકારનું તત્ત્વજ્ઞાન-રહસ્ય તે 'उपेय' છે. બંનેના સહયોગથી 'उपायोपेय' સંબંધ સૂચવાય છે. બીજો गુરુપર્વक्रम તે અનંતજ્ઞાની **પરમાત્મા મહાવીરદેવે** દેવ, નારકી વગેરે જીવોનું આયુષ્ય, શરીરપ્રમાણ ઇત્યાદિ કેવી રીતે ? કેટલું હોય છે ? તે દેવ, મનુષ્યરૂપી બાર પર્ષદા સમક્ષ યોજનગામિની, સુધાસ્યન્દિની ધીર—ગંભીર વાણીદ્વારા અર્થરૂપે પ્રકાશ્યું, **શ્રી સુધર્માસ્વામી** વગેરે<sup>૨૦</sup>ગણધર ભગવંતોએ રો અર્થની દ્વાદશાંગીરૂપે સૂત્રરચના કરી. ત્યારપછી તેમની પરંપરામાં થયેલા શ્રીમાન્ **આર્યશ્યામ મહારાજા** વગેરે મહર્ષિઓએ એ અર્થનો **પ્રજ્ઞાપનાદિ** સૂત્ર—ગ્રન્થોમાં ઉદ્વાર કર્યો, અને તેમાંથી સારસાર વસ્તુઓ ગ્રહણ કરી. **શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ** મહારાજાએ **સંગ્રहणી<sup>૨°</sup> ગ્રં**થની રચના કરી. તે રચના વધુ ગાથા પ્રમાણના વિસ્તારવાળી હોવાથી બાળજીવોના બોધને અર્થે, તેમાંથી પણ સંક્ષેપ કરી **શ્રીમાન્ ચંદ્રસૂરિ** મહારાજાએ, આ અનુવાદ કરાતા સંગ્રહણીરત્ન ગ્રન્થની રચના કરેલી હોવાથી, આ ગ્રંથ પણ પરંપરાએ શ્રીભગવંતની દ્વાદશાંગીસ્વરૂપ સૂત્રરચના સાથે સંબંધ બતાવે છે. અર્થાત્ આ ગ્રંથ ભગવંતની દ્વાદશાંગીના આધારે રચાયેલો છે, પરંતુ સ્વમતિકલ્પનાથી રચાયેલ નથી, એમ સ્પષ્ટ થાય છે એટલે ગુરુપ<del>ર્વક્રમ-ગુ</del>રુની પરંપરારૂપ સંબંધ પણ આ ગ્રંથ રચવામાં બરાબર સચવાયેલો છે.

એ પ્રમાશે મંગલ, અભિધેય, પ્રયોજન અને સંબંધ એ **અનુબન્ધચતુષ્ટય** કે જે ગ્રંથના પ્રારંભમાં અવશ્ય કહેવું જોઈએ તેનું દિગ્દર્શન કરાવ્યું. [૧<sup>૧</sup><sub>7</sub>]

૨૧. અત્યારે પણ તે વિદ્યમાન છે.

२०. सूत्तं गणहररइयं.

**અગ્રતાળ**- જે પ્રમાશે 'ઉદ્દેશ હોય તે મુજબ જ નિર્દેશ' થઈ શકે એ ન્યાયને અનુસારે દેવોનાં સ્થિતિ પ્રમુખ દ્વારોની શરૂઆત કરતાં ગ્રન્થકાર ભગવાન્ પ્રથમ ચાર પ્રકારના <sup>૨૨</sup>દેવો પૈકી ભવનપતિ દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ અર્ધ ગાથાવડે વર્શવે છે :–

## दसवाससहस्साइं भवणवईणं जहन्नठिई ॥२॥

ં સંસ્કૃત છાયા :–

दशवर्षसहस्राणि, भवनपतीनां जघन्या स्थितिः ॥२॥

શબ્દાર્થ:--

| दस=६स          | મવणવईणં≕ભવનાયતિ દેવોની |
|----------------|------------------------|
| वास=दर्भ       | ગદન્ન=જઘન્ય-ઓછામાં ઓછી |
| સहस्साइं=હજારો | ઠિई≠સ્થિતિ             |

गावार्षः - ભવનપતિ દેવોની જઘન્ય આયુષ્યસ્થિતિ દશ હજાર વર્ષ પ્રમાશ હોય છે. ॥ રા

**વિશેષાર્થ :–** અસુરકુમારાદિક દશે પ્રકારના ભવનપતિ દેવોની તથા તેની દેવીઓની જઘન્ય આયુષ્યસ્થિતિ દસ હજાર વર્ષની હોય છે. એથી ન્યૂન આયુષ્યસ્થિતિ ભવનપતિનિકાયમાં હોતી નથી.

૨૨. પ્રશ્ન ઃ–દેવ એટલે શું ? કારક્ષ કે સિદ્ધાંતમાં દેવો પાંચ પ્રકારના કહેલા છે તો અત્ર તમે કથા દેવ સંબંધી વર્જ્ષન કરવા ઇચ્છો છો ?

ઉત્તર ઃ--જો કે સિદ્ધાંતમાં દ્રવ્યદેવ, નરદેવ, ધર્મદેવ, દેવાધિદેવ અને ભાવદેવ એમ પાંચ પ્રકારે દેવ કહ્યા છે તેમાં---

(૧) **દ્રવ્યદેવ**-એટલે શુભકર્મ કરવાદારા દેવગતિ સંબંધી આયુષ્યનો બંધ પાડી દીધો હોય તે મનુષ્ય અથવા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય.

(૨) **નરદેવ**–તે સાર્વભૌમ ચક્રવર્તી રાજા, જેને ચૌદ રત્ન, નવ નિધિ તેમજ છ ખંડનું સ્વામિત્વ પ્રાપ્ત થયેલ હોય છે. અન્ય મનુષ્યો કરતાં જે પૌદ્દગાલિક ઋદ્ધિમાં સર્વોત્તમ વર્તે છે.

(3) **ધર્મદેવ**—જેઓ શ્રીતારક જિનેશ્વર દેવના પુનિત પ્રવચનના અર્થને અનુસરનારા અને ઉત્તમ પ્રકારના શાસ્ત્રોક્ત આચારને પાળનારા આચાર્યમહારાજાદિ.

(૪) **દેવાધિદેવ**–તે તીર્થકરનામકર્મના ઉદયથી જેઓ પોતાની સુધાસમી વાલીથી ભવ્યાત્માઓ ઉપર અસીમ ઉપકાર કરે છે તેવા પરમપૂજ્ય–સર્વોત્તમ આત્માઓ.

(૫) **ભાવદેવ**—જેઓ નાના નાના પ્રકારની ક્રીડા કરવામાં લુબ્ધ છે અને દેવગતિ નામકર્મનો ઉદય તેમજ દેવાયુષ્યને વેદી રહેલા છે તે. પ્રથમના જે ચાર દેવ છે તે આપેક્ષિક દેવો છે, પરંતુ અહીં તો ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે ભાવદેવ જ લેવાના છે. અર્થાત્—

'दीव्यन्तीति देवाः, स्वच्छन्दचारित्वात् अनवरतक्रीडासक्तचेतसः क्षुत्पिपासादिभिर्नात्यन्तमाघ्राता इति । द्योतन्ते वा भास्वरशरीरत्वादस्थिमांसासृक्प्रबन्धरहितत्वात् सर्वाङ्गोपाङ्गसुन्दरत्वाच्च देवाः ।।

'જેઓ સ્વચ્છંદપણે નિરંતર ક્રીડામાં આસક્ત ચિત્તવાળા છે, ક્ષુધાતૃષા જેઓને ઘણી જ ઓછી લાગે છે, દેદીપ્યમાન અને હાડ–માંસ–રુધિરાદિ ધાતુઓથી રહિત વૈક્રિય શરીર હોવા સાથે જેઓ સર્વાંગસુંદર છે. તેઓને જ દેવ કહેવાય છે, અને અહીં તેવા દેવોની વ્યાખ્યાનું પ્રકરશ છે. પ્રથમ ભવનપતિ એટલે '**મવનવસનગ્નીભા इતિ મવનપતય**:' --અર્થાત્ ભવનોમાં વસનારા તે ભવનપતિ કહેવાય છે, જો કે અસુરકુમાર પ્રથમ નિકાયના દેવો <sup>રગ</sup>બહુલતાએ સ્વકાયમાન--પ્રમાગ્નવાળા પરમરમગ્નીય ચારે બાજુ ભિત્યાદી આવરણ વગરના ખુલ્લા મહામંડપો હોય છે તેમાં રહેનારા છે, ભવનોમાં તો કદાચિત્ નિવાસ કરે છે, અને બાકીની નાગકુમારાદિ નિકાયના દેવો પ્રાયઃ કરીને ભવનોમાં વિશેષે રહે છે અને કદાચિત્ આવાસોમાં હોય છે, તથાપિ સામાન્યતઃ મોટો ભાગ ભવનોમાં વસનારો હોવાથી તે ભવનપતિ દેવો તરીકે ઓળખાય છે. [૨]

**अवतरण :---** બે ગાથાથી ભવનપતિ દેવ-દેવીઓની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય-સ્થિતિ વર્જ્ઞવે છે--

चमर-बलि-सारमहिअं, तद्देवीणं तु तिन्नि चत्तारि । पलियाइं सह्वाइं, सेसाणं नव-निकायाणं ॥३॥ दाहिण दिवह-पलियं, उत्तरओ हुंति दुन्नि देसूणा । तद्देवी-मद्धपलियं, देसुणं आउमुकोसं ॥४॥

સંસ્કૃત છાયા :–

चमरबलिनोः सागरमधिकं, तद्देवीनां तु त्रीणि चत्वारि । पल्पानि सार्धानि, शेषाणां नव--निकायानाम् ॥३॥ दाक्षिणात्यानां द्वयर्द्धपल्पं, उत्तरतो भवतो द्वे देशोने । तद्देवीनामर्द्धपल्पं, देशोनमायुरुत्कृष्टम् ॥४॥

શબ્દાર્થ :-

चमर=ચમરેન્દ્ર बलि=બલીન્દ્ર સાगरम્⇒સાગરોપમ अहिअं=અધિક

૨૩. પ્રશ્ન ઃ--સ્વર્ગવાસી થયેલ કોઈ પણ જીવ મનુષ્યઅવતારે તરત અવતરી શકે ?

. ઉત્તર :--સ્વર્ગલોક અર્થાત્ દેવભૂમિમાં ગયેલા જીવને ઓછામાં ઓછું દસ હજાર વર્ષની આયુષ્યસ્થિતિ ભોગવવાનું સ્થાન ભવનપતિ તથા વ્યંતરનિકાયમાં છે. એટલી અથવા એથી વધારે (એટલે જેની જેટલી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ હોય તેટલી) સ્થિતિ ભોગવીને પછી થ્યવે, પરંતુ ઓછામાં ઓછી દસ હજાર વર્ષની જયન્યસ્થિતિ ભોગવ્યા વિના નિશ્વયથી મરે નહિ. આજકાલ 'અમુક આત્મા દેવલોક પામ્યો' એમ દુનિયા કહેવા તૈયાર થાય છે અને એ જ સ્વર્ગે ગયેલાઓનો જન્મ તુરતમાં જ અમુક સ્થાને અમુકને ત્યાં થયો ઇત્યાદિ ભવિષ્યાભિપ્રાયો સંબંધી ચર્ચાનો ઉહાપોહ વર્તમાનપત્રોમાં પણ છપાય છે. પરંતુ એ વાત ઉચિત નથી. જો તેઓનું 'સ્વર્ગગમન.' તે દેવલોક સ્થાન સમજીને કહેવાતું હોય તો તે દેવલોકમાં જનારા જીવને દેવશય્યામાં ઉત્પત્ન થયા બાદ ઓછામાં ઓછું દસ હજાર વર્ષ તો રહેવું જ પડે છે. તેવી ભવનપતિ કે વ્યંતરની જાતિમાં ઉત્પત્ન થયો હોય તો, મનુષ્યરૂપે તુરત ક્યાંથી જન્મી શકે ? હા, મનુષ્યલોકમાંથી જો તેણે પૂર્વે મનુષ્યગતિ યોગ્ય આયુષ્યાદિનો બન્ધ પાડેલ હોય તો મનુષ્યભવમાં કોઈ પણ સ્થાને તે જીવ ઉત્પત્ન થઈ શકે એ વાત સંભવિત ગણવી યોગ્ય છે, પરંતુ મનુષ્યભવમાંથી સ્વર્ગે ગયેલ આત્મા મૃત્યુ પામી તુરત (દશ હજાર વર્ષ અગાઉ) જ મનુષ્યરૂપે જન્મ લઈ શકે, એ વાત પરમતારક શ્રીસર્વજ્ઞભગવંતનો સિદ્ધાત માન્ય રાખતો નથી.

| ત <b>દ્દેવી</b> ण -તેમની ંવીઓનું | પ <b>ભિયં</b> ≕પલ્યોપમ        |
|----------------------------------|-------------------------------|
| તુ=તો, પશ                        | उत्तरओ=ઉત્તર                  |
| તિજ્ઞિ≔ત્રશ                      | <del>દુંતિ</del> ≕હોય છે      |
| वत्तारि=श्वार                    | <b>દુન્નિ</b> =્બે            |
| पलियाइं=પલ્યોપમ                  | देसूणा=કાંઈક ન્યૂન            |
| સફ્ટાइં≕અર્ધા સહિત               | तद्देवीम्≕તેમની દેવીઓનું      |
| सेसाणं=બાકીની                    | अद्धपलियં=અર્ધો પલ્યોપમ       |
| नव-निकायाणं≕નવ નિકાયનું          | <b>દેસૂ</b> णં=કાંંઈક ન્યૂન   |
| दाहिण=६क्षिश                     | આઉમ્≕આયુષ્ય                   |
| <b>દ્વિક્ટ≓દોઢ</b><br>           | उक्कोसं=ઉत् <del>दृ</del> ष्ट |

**ગાથાર્થ** :— ચમરેન્દ્ર અને બલીન્દ્રનું અનુક્રમે સાગરોપમ તેમજ સાગરોપમથી કાંઈક અધિક ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય. તે બંને ઇન્દ્રોની દેવીઓનું અનુક્રમે સાડાત્રણ પલ્યોપમ તથા સાડાચાર પલ્યોપમ, બાકી રહેલા નવ નિકાયોના દક્ષિણ દિશામાં રહેલા ભવનપતિ દેવોનું દોઢ પલ્યોપમ અને ઉત્તર દિશાના ભવનપતિ દેવોનું કાંઈક ન્યૂન બે પલ્યોપમ અને તેમની દેવીઓનું અનુક્રમે અર્ધો પલ્યોપમ તેમજ કાંઈક ન્યૂન એક પલ્યોપમ-પ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય છે. ॥૩-૪ા

**વિશેષાર્થ** :--- ભવનપતિ દેવો દશ પ્રકારના છે, જે વાત ૧૯મી ગાથા--પ્રસંગે ગ્રંથકાર કહેવાના છે. ભવનપતિની એ દશેય નિકાયને વિંષે, દક્ષિણ દિશા તરફનો અને ઉત્તર દિશા તરફનો, એમ એકેક નિકાયમાં બે બે વિભાગો જોડલે રહેલા છે. એ પ્રમાણે દશે નિકાયના મળી વીશ વિભાગો છે. પ્રત્યેક વિભાગના મધ્યે ઇન્દ્રનો એક એક નિવાસ છે. એમ વીશ વિભાગના મળી એકંદર વીશ ઇન્દ્રો ભવનપતિનિકાયના કહેલા છે. તેમાં પહેલા અસુરકુમાર નિકાયને વિષે દક્ષિણ દિશાના વિભાગમાં રહેનાર અસુરકુમાર દેવોના અધિપતિ ચમરેન્દ્રનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક સાગરોપમનું છે. એ જ અસુરકુમાર નિકાયની ઉત્તર દિશાના ઇન્દ્ર બલીન્દ્રનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક સાગરોપમથી કાંઈક વિશેષ છે. ચમરેન્દ્રની ઈદ્રાણીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય સાડાત્રણ<sup>૨૪</sup> પલ્યોપમનું છે, અને બલીન્દ્રની દેવીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય સાડાચાર પલ્યોપમનું છે.

એ પ્રમાશે પહેલા નિકાયના દક્ષિશેન્દ્ર તથા ઉત્તરેન્દ્રની આયુષ્ય સ્થિતિ કહી.

બાકીના નવ નિકાયના દક્ષિણેન્દ્રો તથા ઉત્તરેન્દ્રોની સ્થિતિ કહે છે.

દક્ષિણ દિશા તરફના નવે નિકાયના ધરણેન્દ્ર–પ્રમુખ નવે ઇન્દ્રોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય દોઢ પલ્યોપમનું જાણવું, એટલે તે પ્રત્યેક ઇન્દ્રોની આયુ–સ્થિતિ સમાન છે. એ પ્રમાણે ઉત્તર દિશા તરફના નવે નિકાયના ભૂતાનન્દેન્દ્ર–પ્રમુખ નવે ઇન્દ્રોની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય-સ્થિતિ દેશે એટલે કંઈક ઊણા બે પલ્યોપમની જાણવી. વળી દક્ષિણ દિશાના ધરણેન્દ્ર પ્રમુખ નવે ઇન્દ્રોની દેવીઓનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય

૨૪. દરેક નિકાયમાં પર્યાલોચન કરીશું તો દેવો કરતાં દેવીઓનું આયુષ્ય બહુ ઓછું જજ્ઞાશે. એનું કારજ્ઞ વિચારતા લાગે છે કે દેવલોક એ ભોગલોક છે, તેથી ઉત્કૃષ્ટાયુષી દેવોના જીવનકાળ દરમિયાન અનેક નવનવી દેવીઓના સંયોગ ને વૈષયિક સૂખોનાં ભોગવટા માટે તે આવશ્યક છે અને તે દ્વારા દેવો પૂર્વનાં પુષ્ટયનો ભોગવટો કરી નાંખે છે.

અર્ધા પલ્યોપમનું છે. ઉત્તર દિશા તરફના ભૂતાનન્દેન્દ્ર–પ્રમુખ નવે ઇન્દ્રોની ઇન્દ્રાણીઓનું આયુષ્ય દેશે ઊશા એક પલ્યોપમનું જાણવું.

એ પ્રમાશે તે તે નિકાયમાં વસનારા ઇન્દ્ર અને ઇન્દ્રાશી સિવાયના અન્ય ભવનપતિ દેવો, તથા તેમની દેવીઓનું જઘન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ઉપલક્ષણથી પૂર્વોક્ત કથનાનુસારે યથાયોગ્ય સમજી લેવું. [3-૪]

| निकाय                    | दिशाना देव-देवी             | जघन्य⊣आयुष्य | उत्कृष्ट आयुष्य        |  |  |  |
|--------------------------|-----------------------------|--------------|------------------------|--|--|--|
| અસુરકુમાર                | દક્ષિજ્ઞ દિશાના દેવનું      | દશ હજાર વર્ષ | ૧ સાગરોપમ              |  |  |  |
| n                        | દક્ષિણ દિશાની દેવીનું       | >>           | <b>૩</b> ા પલ્યોપમ     |  |  |  |
| અસુરકુમાર                | ઉત્તર દિશાના દેવનું         | >7           | ૧ સાગરોપમથી કાંઈક અધિક |  |  |  |
| 37                       | <b>ઉત્તર દિશાની દેવીનું</b> | ,,           | ૪ા પલ્યોપમ             |  |  |  |
| નાગકુમારાદિ<br>નવ નિકાયો | દક્ષિણ દિશાના દેવનું        | દશ હજાર વર્ષ | ૧‼ પલ્યોપમ             |  |  |  |
|                          | દક્ષિણ દિશાની દેવીનું       | • د          | ા પલ્યોપમ              |  |  |  |
|                          | ઉત્તર દિશાના દેવનું         | "            | દેશ ઊજ્ઞા બે પલ્યોપમ   |  |  |  |
|                          | ઉત્તર દિશાની દેવીનું        | 33           | દેશ ઊજ્ઞા એક પલ્યોપમ   |  |  |  |

### भवनपति निकायना देव-देवीओनां जघन्य-उत्कृष्ट आयुष्यनुं यंत्र

\*



નોંધ ઃ—આ ગ્રંથમાં ભવનપતિ વગેરે દેવોનાં આયુષ્ય પ્રસંગે તથા અન્ય પદાર્થોના વિવરક્ષ પ્રસંગે પલ્યોપમ, સાગરોપમ, ઉત્સર્પિક્ષી, અવસર્પિક્રી, પુદ્દગલ-પરાવર્ત વગેરે શબ્દોનો ઉલ્લેખ આવે છે; પરંતુ તેને સમજાવનારી મૂલ ગાથાઓ આ ચન્દ્રીયા સંગ્રહક્ષીમાં નથી.

જો કે સામાન્ય રીતે અસંખ્યાતા વર્ષનો એક પલ્યોપમ ને દશ કોડાકોડી પલ્યોપમનો એક સાગરોપમ થાય છે. પરંતુ અસંખ્ય સંખ્યા કેટલી મોટી છે ને પલ્યની ઉપમા દ્વારા ને સાગરની ઉપમા દ્વારા એ કાળ પ્રમાજ્ઞો કેવી રીતે લાવી શકાય છે તે સમજવું ખૂબ જ જરૂરી હોઈ ગ્રન્થાન્તરથી તેનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ અહીં આપવામાં આવે છે.

સર્વથી અલ્પ [જઘન્યમાં જઘન્ય] કાળ એક સમયનો છે જેને સર્વજ્ઞ ભગવંતો જ જાશી શકે છે અને એ જ અત્યન્ત સૂક્ષ્મકાળને 'સમય' કહેવાય છે. એક નિમેષ [આંખ મીંચીને ઉઘાડીએ તેટલો કાળ] માત્રમાં અસંખ્યાતા સમયો વ્યતીત થાય છે, એમ સર્વદર્શી પરમર્ષિ પુરુષોએ પ્રકાશ્યું છે. મહાનુભાવો ! વિચારો, એક નિમેષમાત્રમાં અસંખ્યાતા સમયો ચાલ્યા જાય તો સમયરૂપ કાળ કેટલો સૂક્ષ્મ હશે ? આ વાત સામાન્ય બુદ્ધિવાળાઓને આશ્વર્યનો ઉદ્ભવ કરનારી છે, પરંતુ વીતરાગ પરમાત્માઓનું વચન અન્યથા હોતું જ નથી.

''वीतरागा ही सर्वज्ञा मिथ्या न ब्रुवते क्वचित् । यस्मात्तस्माद्वचस्तेषां तथ्यं भूतार्थदर्शनम्।।''

**અર્થ :**---- 'રાગ-દ્વેષ રહિત સર્વજ્ઞ પરમાત્માઓ કદાપિ, અસત્ય પ્રતિપાદન કરવાનાં કારણોથી રહિત હોવાથી અસત્યનું પ્રતિપાદન કરતા જ નથી, માટે તેઓનું વચન <sup>૨૫</sup>યથાર્થ-સાચું છે.'

આ કાળ એ દ્રવ્ય છે તથાપિ પ્રદેશોના સમુદાયરૂપ ન હોવાથી તેને ધર્માસ્તિકાયની મારૂક <sup>૨૬</sup> અસ્તિકાય કહેલ નથી. વાસ્તવિક રીતે વિચારતાં આ કાળ ભેદોના અભાવવાળો છે એટલે કાળના ભેદો નથી, તો પણ નિશ્વય અને વ્યવહારરૂપે બે ભેદો શાસ્ત્રોમાં કહ્યા છે. ગત્યુપકારક ધર્માસ્તિકાય અને સ્થિત્યુપકારક અધર્માસ્તિકાયની માફક આ કાળ દ્રવ્ય પણ ઉપકારી છે. અને એ જ વાતને શ્રી તત્ત્વાર્થસૂત્રના પાંચમા અધ્યાયમાં 'વર્તના પરિળામ क्रियા परत्वापरत्वे च कालस्य' એ સૂત્ર ઉપર સમર્થ ટીકાકાર શ્રી સિદ્ધસેનગણિ મહારાજે સવિસ્તર વ્યાખ્યાથી સિદ્ધ કરી છે. જેનું સ્વરૂપ શરૂઆતના અભ્યાસી માટે અતિકઠિન હોવાથી અહીં આપ્યું નથી. જિજ્ઞાસુઓએ ત્યાંથી જોઈ લેવું. અહીં તો વ્યાવહારિક કાળ દર્શાવવાનું પ્રયોજન હોવાથી વ્યાવહારિક કાળનું સ્વરૂપ જ સંક્ષેપમાં અપાય છે.

વ્યાવહારિક કાળ એટલે શું ? કહ્યું છે કે--

'ज्योतिःशास्त्रे यस्य मानम्, उच्यते समयादिकम् । स व्यावहारिककालः, कालवेदिभिरामतः ।।'

આ વ્યાવહારિક કાળ <sup>૨૭</sup>સમયથી માંડીને શીર્ષપ્રહેલિકા (સંખ્ય), અસંખ્ય અને અનંત સુધી અથવા શીર્ષપ્રહેલિકાથી પલ્યોપમ, સાગરોપમ, ઉત્સર્પિણી, અવસર્પિણી, કાળચક્ર, પુદ્દગલપરાવર્તાદિ અનેક પ્રકારે છે.

આ વ્યાવહારિક કાળ મનુષ્યક્ષેત્રવર્તી તિચ્છો ૪૫૦૦૦૦૦-પીસ્તાલીસ લાખ યોજનપ્રમાણ અને ઉર્ધ્વધિઃ ૧૮૦૦ યોજનપ્રમાણ ક્ષેત્રમાં હોવાનું શાસ્ત્રોમાં પ્રતિપાદન કરેલ છે. વ્યાવહારિકકાળ સંબંધી

રપ. આજના વૈજ્ઞાનિકો એક મિનિટના કરોડોમાં ભાગનું જ્ઞાન ધરાવે તો, ક્ષણભર વિચાર કરીએ કે સામાન્ય માનવી જડ યંત્રની મદદ વડે મિનિટનો કરોડોમો ભાગ સમજી શકે તો ત્રિકાલદર્શી પુરુષો તેથી અતિ સૂક્ષ્મ સમયને જ્ઞાનથી કહે ને જાશે તેમાં લેશમાત્ર શંકાને સ્થાન જ શું હોય ?

२६. तस्मात् मानुषलोक-व्यापी इह कालोऽस्ति समय एक इह । एकत्वाद्य स कायो, न भवति कायो हि समुदायः ॥१॥

२७. 'समयाधाश्च कालस्य, विशेषाः सर्वसंभताः । जगठासिद्धाः संसिद्धाः, सिद्धान्तादिप्रमाणतः ॥१॥' 'लोगाणुभाव–जणिअं जोइस–चक्कं भणंति अरिहंता । सव्वे कालविसेसा, जस्स गइ विसेसनिष्फन्ना'॥ /श्र्यातिष्डरंऽङ/

'लोकानुभावतो ज्योतिष्वकं भ्रमति सर्वदा । नृक्षेत्रे तद्गतिभवः, कालो नानाविधः स्मृतः ॥' ''सूर्यादिक्रियया व्यक्तीकृतो नृक्षेत्रगोचरः । गोदोहादिक्रियानिर्व्यपेक्षोऽद्धाकाल उच्यते ॥' ''यावत्क्षेत्रं स्वकिरणैश्चरन्नुद्योतयेद्रियः । दिवसस्तावति क्षेत्रे परतो रजनी भवेत् ॥''

[લોકપ્રકાશ]

આ મર્યાદાનું કથન એટલા જ માટે છે કે જે ક્ષેત્રમાં સૂર્યચંદ્રાદિ જ્યોતિષ્યક ચર હોવા સાથે પોતાનાં દેદીપ્યમાન કિરજ્ઞો વડે પ્રકાશ આપે છે, તે ક્ષેત્રમાં વ્યાવહારિકની ગણત્રી કરવાની છે અને સમયાદિક સર્વકાળને કરનારો ચર સૂર્ય જ છે, એથી જ એને આદિત્ય કહેવાય છે. શ્રીભગવતીસૂત્રમાં પ્રશ્ન થયો છે કેન્સે केणड्रेणं भंते! एवं वुच्चई (सूरे) आइच्चे सूरे ? गोयमा! सूरादिया णं समयाइ वा आवलियाइ वा जाव उस्सप्पिणीइ वा अवसप्पिणीइ या से तेणड्रेणं जाव आइच्चे ।

(पंचमांग-श्रीलमवतीक श० १२, ७० ६)

**પ્રશ્ન** ÷— કાળનું ક્ષેત્ર ઉપર મુજબ જો મર્યાદિત છે તો દેવલોક વગેરે અન્ય સ્થાનોમાં દેવો વગેરેના આયુષ્યનું પ્રમાણ કઈ અપેક્ષાએ ગણવું ? કારણ કે તે સ્થાનોમાં વ્યાવહારિક કાળનો તો અભાવ હોય છે.

**ઉત્તર** :— દેવલોક વગેરે સ્થાનોમાં વર્તતા જીવોનાં આયુષ્ય વગેરેની ગણના ઉપર જણાવેલા મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં વર્તતા વ્યાવહારિક કાળથી જ કરવાનું છે. ત્યાં સૂર્ય-ચંદ્રના પરિભ્રમણના અભાવે સમય, આવલિ, મુહૂર્ત, દિવસ, માસ, વર્ષ વગેરે કાળની ઉત્પત્તિ નથી; પરંતુ અહીં વર્તતા વ્યાવહારિક કાળ વડે જ ત્યાંના જીવોનું આયુષ્ય વગેરે ગણવાનું શાસ્ત્રોમાં અનેક સ્થળે પ્રતિપાદન કરે છે.

દેવલોકમાં સૂર્ય-ચંદ્રાદિના અભાવે અંધકાર હોય તેવી શંકા કરવાની પણ જરૂર નથી, કારજીકે દેવોનાં દિવ્ય વિમાનોમાં રહેલાં મણિરત્નોની અદ્ભુત કાંતિ, સાથે દેવોનો પોતાનો પણ પુણ્યપ્રકર્ષ [ઉદ્યોતનામકર્મનો ઉદય] હોય છે કે ત્યાં સર્વદા ઉદ્યોત જ હોય છે. અહીં સાથે એટલું સમજવું આવશ્યક છે કે ઉપર જણાવેલાં મયાદિત ક્ષેત્રમાં જેમ વ્યાવહારિક કાળ હોય છે તે પ્રમાણે નૈશ્વયિક (વર્તના પરિણામ-સ્વરૂપ) કાળ તે મયાદિત ક્ષેત્રમાં તેમજ અન્યત્ર દેવલોક વગેરે સર્વ સ્થાનોમાં પણ હોય છે.

આ વ્યાવહારિક કાળ <sup>૨૮</sup>અતીત, અનાગત અને વર્તમાન ભેદ વડે ત્રણ પ્રકારનો છે. તેમાં અતીત અને અનાગતકાળ અનંતસમયાત્મક છે.

વર્તમાનકાળ એક સમયરૂપ જ છે, કારણકે કાળની વર્તના એક સમયરૂપ વ્યવહારવાળી છે. પ્રત્યેક દ્રવ્ય-પર્યાયોમાં રહેવાવાળી તથા એક સમય જેટલા જ કાળમાં સ્વસત્તાનો અનુભવ કરવાવાળી જે વર્તના તે ઉત્પન્ન થતા અને વિનાશ પામતા ભાવોના પ્રથમ સમય સંબંધીના સંવ્યવહારરૂપ છે. અને તે તંદુલ (ચોખા)ના વિકારવત્ અનુમાનથી સમજવા યોગ્ય છે. અર્થાત્ ઉત્પન્ન થતા અને વ્યય પામતા પદાર્થોનો પ્રથમ સમયનો વ્યવહાર એટલે કે જે કાળે પદાર્થની ઉત્પત્તિ થઈ તથા જે કાળે વિનાશભાવ થયો તે પ્રથમ સમય જ વર્તનાનો સંવ્યવહાર છે. એ વર્તના કાળ, સમય પ્રમાણ અતિ-સૂક્ષ્મ હોવાથી સર્વજ્ઞ પુરુષોથી જ ગ્રાહ્ય છે. જે માટે કહ્યું છે કે-

[કાલલોકપ્રકાશ, સર્ગ ૨૮]

 <sup>&#</sup>x27;'अवधीकृत्य समयं, वर्तमानं विवक्षितम् । भूतः समयराशिर्यः, कालोऽतीतः स उच्यते ॥''
 'अवधीकृत्य समयं वर्तमानं विवक्षितम् । भावी समयराशिर्यः, कालः स स्यादनागतः ॥'
 ''वर्तमानः पुनर्वर्त्तमानैकसमयात्मकः । असौ नैश्वयिकः सर्वोऽप्यन्यस्तु व्यावहारिकः ॥''

'बिसस्य बाला इव दह्यमाना, न लक्ष्यते विकृतिरिहाग्निपाते । तां वेदयन्ते मितसर्वभावाः, सुक्ष्मो हि कालोऽनुमितेन गम्यः ॥१॥'

**અર્થ** :— કમળ નાળના તંતુઓ અગ્નિ સંયોગે દહ્યમાન થવા છતાં આપણને જણાતા નથી, તેમજ તેના વિકારરૂપ જે રાખ તે પણ ચર્મચક્ષુથી દષ્ટિગોચર થઈ શકતી નથી, તથાપિ સર્વ ભાવોને જાણનારા સર્વજ્ઞ--પરમાત્માઓ તો તે વિકારાદિને જાણે છે. તે જ પ્રમાણે સૂક્ષ્મકાળને સર્વજ્ઞો તો જાણે જ છે પણ આપણા માટે તો તે અનુમાનથી જ જાણવા યોગ્ય છે.

એ સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ કાળનો ખ્યાંલ આપવા શાસ્ત્રમાં નીચે મુજબ દેણંતો આપ્યાં છે.

નિમેષ (આંખનો પલકારો) માત્ર થતાં જેટલો કાળ લાગે છે, તે કાળનો અસંખ્યાતમો ભાગ તેને સમય કહેવાય છે, અર્થાત્ એક આંખના પલકારામાં અસંખ્યાતા સમયો થાય છે.

તે ઉપર દષ્ટાંત આપેલું છે કે કોઈ <sup>૨૯</sup>તરુષ પુરુષે કોઈ પણ અતિજીર્થ વસ્ત્રને જોરશોરથી શીઘ્ર ફાડી નાંખ્યું, એ વખતે એ વસ્ત્રનાં એક તંતુથી બીજા તંતુને ફાડવામાં અસંખ્ય સમયો વીત્યા હોય છે. તો પછી કલ્પના કરો કે તે જીર્થ વસ્ત્રને આખું ફાટતાં તો કેટલા સમય વીતી જાય ?

અથવા બીજી રીતે વિચારીએ તો સેંકડો કમળનાં પત્રોને કોઈ બળવાન પુરુષ સ્વસામર્થ્ય વડે તીક્ષ્ણ ભાલો ઉપાડીને તે સોએ પાંદડાંને એક સાથે ભેદી નાંખે, તેમાં એ ભાલો એક પત્તાને ભેદી બીજા પર્ણમાં ગયો, તેટલામાં અસંખ્યાતા સમય ચાલ્યા જાય છે. ભેદનારને સ્થૂલદ્રષ્ટિથી એમ જ લાગે છે કે મેં એકીસાથે જ વસ્તુભેદ કર્યો, પરંતુ સૂક્ષ્મદ્રષ્ટિવાળા સર્વજ્ઞો અસંખ્યાતા સમય વ્યતીત થયા છે, એમ જ્ઞાનથી જાણે છે.

આવો સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ કાળ તે સમય છે.

પૂર્વે કહેલા વર્જાનવાળા સમયો ચોથા જઘન્યયુક્ત અસંખ્યાતાની સંખ્યા જેટલા થાય ત્યારે એક આવલિકા થાય છે. આવી ૨૫૬ આવલિકા જેટલું આયુષ્ય સૂક્ષ્મ–નિગોદાદિ જીવોનું હોય છે, એથી અલ્પ આયુષ્ય કોઈપણ જીવનું હોતું જ નથી. આ કારણથી ૨૫૬ આવલિકા જેટલો કાળ એક ક્ષુલ્લક–ભવરૂપે લેખાય છે. એક મુહૂર્તમાં એવા ૬૫૫૩૬ ક્ષુલ્લકભવો થાય, કારણકે એક મુહૂર્તમાં <sup>30</sup>૧,૬૭,૭૭,૨૧૬ આવલિકાઓ હોય છે.

૪૪૪૬<del>૨૪૫૮</del> આંવલિકા જેટલો કાળ તે એક પ્રાણ વા શ્વાસોચ્છ્વાસ કહેવાય છે. અહીંઓ

२८. ''जीर्णे पटे भिद्यमाने, तरुणेन बलीयसा । कालेन यावता तन्तुस्तुटत्येको जरातुरः ॥'' 'असंख्येयतमो भागो, यः स्यात्कालस्य तावतः । समये समयः सैष, कथितस्तत्त्वेवदिभिः ॥' 'तस्मिँस्तन्तौ यदेकस्मिन्पक्ष्माणि स्युरनेकशः । प्रतिपक्ष्म च संघाताः, क्षणच्छेद्या असंख्यशः ॥' 'तेषां क्रमात्छेदनेषु भवन्ति समयाः पृथक् । असंख्यैः समयैस्तत् स्यात्तन्तोरेकस्य भेदनम् ॥''

[લોકપ્રકાશ મર્ગ ૨૮]

'एवं पत्रशतोद्वेधे चक्षुरुन्मेष एव च । भाव्याश्चपुट्टिकायां चासंख्येयाः समया बुधैः ॥ [अक्षसोड.] उक्तं च–'एगा कोडी सतसही लक्खा सत्तहुत्तरी सहस्सा य । दोय सया सोलहिया आवलिया इग मुहुत्तम्मि ॥ 'समय' नामना कालयी लइ ठेठ शीर्षप्रहेलिका सुधीना कालनुं स्वरूप

શ્વાસોચ્છ્વાસ નીરોગી, સુખી અને યુવાવસ્થાને પામેલો હોય તેવા પુરુષનો લેવો, પરંતુ રોગી કે દુઃખી <sup>૩૧</sup>માણસનો શ્વાસોચ્છવાસ ન લેવો; કારણકે તેના શ્વાસોચ્છવાસ અનિયમિતપક્ષે ચાલતા હોય છે.

ઉચ્છ્વાસ તે ઊર્ધ્વગમનવાળો અને નીચે મૂકીએ તે અધોગમનશીલ <sup>૩૨</sup>નિઃશ્વાસ જાણવો. એ ઉચ્છવાસ અને નિઃશ્વાસ બન્ને મળીને પ્રાપ્ત [શ્વાસોચ્છવાસ] થાય છે. [આ એક શ્વાસોચ્છવાસમાં અથવા એક પ્રાશમાં ૧૭થી અધિક ૧૭<u>૧૩૯૫</u> ક્ષુલ્લકભવ થાય છે.] એવા સાત પ્રાશ જેટલા કાળને <sup>3393</sup> ૧ સ્તોક કહેવાય, એવા ૭ સ્તોકે [૪૯ પ્રાશે] ૧ <sup>33</sup>લવ થાય, એવા ૭૭ લવ થાય ત્યારે ૧ મુહૂર્ત થયું કહેવાય. આ મુહુર્તો <sup>૩૪</sup>ચંદ્રમુહુર્ત અને સુર્યમુહુર્ત એમ બે પ્રકારનાં છે. એ મુહૂર્તમાં એક સમય ઓછો હોય તે ઉત્કષ્ટ અન્તર્મુહૂર્ત કહેવાય. અને નાનામાં નાનું (જઘન્ય) અંતર્મુહૂર્ત ૨ થી ૯ સમયનું હોય છે, ૧૦ સમયથી લઈને ઉત્કૃષ્ટ અન્તર્મુહૂર્તમાં એક સમય ન્યૂન પર્યંત મધ્યમ અન્તર્મુહૂર્ત ગણાય છે. એથી આ 'અન્તર્મુહુર્ત અસંખ્ય પ્રકારે' છે એમ સિદ્ધાંતોમાં કહેલું છે તે બરાબર ઘટી શકે છે. ૩૦ મુહૂર્ત [૬૦ ઘડી]નો ૧ સૂર્ય-દિવસ થાય, આવા ૧૫ સૂર્ય-દિવસનો ૧ સૂર્યપક્ષ થાય છે અને ૧૫ ચાન્દ્ર-દિવસનો પણ ૧ ચાન્દ્ર-પક્ષ કહી શકાય છે, જેને વ્યવહારમાં 'પખવાડિયું' કહેવાય છે. એવાં બે પખવાડિયે ૧ માસ થાય, ૧૨ માસે ૧ સૂર્ય-સંવત્સર થાય, પાંચ સૂર્ય-સંવત્સરનો ૧ યુગ થાય, ૮૪ લાખ સૂર્યસંવત્સરે ૧ પૂર્વાંગ, ૮૪ લાખ પૂર્વાંગે ૧ પૂર્વ, ૮૪ લાખ પૂર્વે ૧ ત્રુટિતાંગ થાય, [આટલું આયુષ્ય શ્રી ઋષભદેવસ્વામીનું હતું.] ૮૪ લાખ ત્રુટિતાંગે-૧ ત્રુટિત, ૮૪ લાખ ત્રુટિતે ૧ અડડાંગ, એમ ચોરાશી લાખ ચોરાશી લાખે ગુણાકાર કરતાં શીર્ષપ્રહેલિકા આવે. જેમકે <sup>૩૫</sup>અડડાંગ, <sup>૩૬</sup>અડડ. અવવાંગ, અવવ, હુહુકાંગ, હુહુક, ઉત્પલાંગ, ઉત્પલ, પદ્માંગ, પદ્મ, નલિનાંગ, નલિન, અર્થનિપૂરાંગ, અર્થનિપૂર, અયુતાંગ, અયુત, પ્રયુતાંગ, પ્રયુત, નયુતાંગ, નયુત, ચૂલિકાંગ, ચૂલિકા, શીર્ષપ્રહેલિકાંગ અને શીર્ષપ્રહેલિકા. એ પ્રમાણે શીર્ષપ્રહેલિકા <sup>૩૭</sup>સુધીની સંખ્યા થઈ. ત્યારબાદ અસંખ્યાતા વર્ષનો એક પલ્યોપમ થાય છે, જેનું સ્વરૂપ કહેવાય છે,

३९. 'हडुस्स अणवगल्लम्स, निरुवकिडुस्स जंतुणो । एगे उसास नीसासे एस पाणुत्ति वुद्यई ।।

32. 'सोऽन्तर्मुख उच्छ्वासः' 'बहिर्मुखस्तु निःश्वासः' । [हैमकोष]

૩૩. કાળનું વિશેષ વર્ષન तंदुलवैचारिक, काललोक, जंबूद्वीपप्रज्ञप्ति, ज्योतिष्करंडक ઇત્યાદિ ગ્રંથોમાં વિસ્તારથી આપેલું છે. જિજ્ઞાસુઓએ ત્યાંથી જોવું.

૩૪. ચંદ્રમુહૂર્ત ષછી રાત્રિનાં મુહૂર્તોનાં નામો જુદા જુદા પ્રકારોવાળાં છે તે તથા સૂર્યાયન–દક્ષિણાયનાદિ પ્રકારોનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ 'काललोकप्रकाश'માંથી જોવું.

. अ. ''पुच्चतुडियाडडाववहुहूय, तह-उप्पत्ते य-पउमे य । अड्ठावीसुं च ठाणा, चउणउयं होइ ठाण-सयं।।''

૩૬. જ્યોતિષ્કરશ્ડકાદિ અન્ય ગ્રંથોમાં આ સંખ્યાનાં નામો જુદી રીતે કહેલાં છે.

૩૭. આજના પ્રચલિત ગણિતની પેઠે જૈનશાસ્ત્રમાં ૧૮ અંક સુધીની જ સંખ્યા કે તેનાં નામો નથી, પરંતુ ૧૯૪, અથવા મતાંતરે ૨૫૦ અંક સુધીની સંખ્યાઓ તેના નામો સાથે છે. એમાં એક મતે શીર્ષપ્રહેલિકાનો અંક, ૭૫૮૨૬૩૨૫૩૦૭૩૦૧૦૨૪૧૧૫૭૯૭૩૫૬૯૯૭૫૬૯૬૪૦૬૨૧૮૯૬૬૮૪૮૦૮૦૧૮૩૨૯૬, આ ૫૪ આંકડાઓ ઉપર ૧૪૦ મીંડાં જેટલો થાય છે, અર્થાત્ કુલ ૧૯૪ અંક-પ્રમાણ છે. આ પ્રમાણે માથુરીવાચના–પ્રસંગે અનુયોગદ્રારમાં કહેલ છે. શ્રીભગવતીજી, જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિ, સ્થાનાંગાંદ આગમ ગ્રંથોમાં આ જ અભિપ્રાય જજ્ઞાવેલ છે.

29

<sup>૩૮</sup>પલ્યોપમ છ પ્રકારે છે;–૧ ઉદ્ધારપલ્યોપમ, ૨ અદ્ધાપલ્યોપમ, ૩ ક્ષેત્રપલ્યોપમ, પ્રત્યેકના સૂક્ષ્મ અને બાદર એમ બે ભેદ છે. એકંદર છ ભેદ થયા. એ જ રીતિએ <sup>૩૯</sup>સાગરોપમના પજ્ઞ છ પ્રકાર સમજવા, જે વાત આગળ કહે છે.

समयथी लइ पुदुगल-परावर्त सुधीनी काळ-संख्यानूं कोष्ठक

|                        | <b>•</b> •              |            | 4      |      | - |                    |
|------------------------|-------------------------|------------|--------|------|---|--------------------|
| નિર્વિભાજ્ય કાળ પ્રમાશ | તે                      | •••        | •••    | •••  | ٩ | સમય                |
| ૯ સમયનું               |                         | •••        |        | •••  | ٩ | જઘન્ય અંતર્મુહૂર્ત |
| <sup>૪૦</sup> ચોથા     | <mark>ાાની સં</mark> ખ્ | યાપ્રમાજ્ઞ | સમયોની | •••• | ٩ | આવલિકા             |
| ૨૫૬ આવલિકાનો           |                         | •••        |        | •••  | ٩ | કુલ્લક ભવ          |

જ્યારે અન્ય જ્યોતિષ્કરશ્ડકાદિગ્રન્થોમાં તેથી પશ બૃહત્ સંખ્યા ગશાવી છે, એટલે ૭૦ અંકને ૧૮૦ શૂન્યો મૂકવાથી ૨૫૦ અંકપ્રમાણ સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય છે. જે આ રહી–૧૮૭૯૫૫૧૭૯૫૫૦૧૧૨૫૯૫૪૧૯૦૦૯૬૯૯૮૧૩૪૩ ૦૭૭૦૭૯૭૪૬૫૪૯૪૨૬૧૯૭૭૭૪૭૬૫૭૨૫૭૩૪૫૭૧૮૬૮૧૬ (કુલ ૭૦ અંકસંખ્યા) અને ઉપર ૧૮૦ શૂન્ય મૂકવાં, જેથી ૨૫૦ અંકસંખ્યા આવે છે. એ પ્રમાશે 'વલભી' (વલભીપુર નગરમાં થયેલી) વાચનામાં કહેવાયેલ છે.

આ સિવાય બીજાઓએ પક્ષ બીજી ઘણી જુદી જુદી રીતો બતાવી છે, તે માટે श्रीमहावीराचार्यकृत–गणित० संग्रह વગેરે જોવા ભલામણ છે.

. ૩૮. **પત્ત્ય**-એટલે વાંસની ચીપોથી બનેલો પ્યાલો, અથવા પલ્ય એટલે કૂવો. અથવા ખાડો પણ કહેવાય, તે ઉપમા વડે અપાતું પ્રમાણ તે 'पत्न्योपम--प्रमाण' કહેવાય.

૩૯. **सागरोपम** એટલે કે–જેમ સાગર (સમુદ્ર)નો પાર પામી નથી શકાતો, તેમ આ પ્રમાણનો પણ પાર પામી શકાતો નથી, જેથી સાગરની ઉપમાવાળો એવો કાળ તે सागरोपम काल કહેવાય.

૪૦. ચોથા જઘન્યયુક્ત અસંખ્યાતાની જે સંખ્યા છે તે સંખ્યાપ્રમાસ સમયો મળીને ૧ આવલિકા થાય છે. ૨૫૬ આવલિકાનો ૧ ક્ષુલ્લક–ભવ થાય, ૪૪૫૬<u>૨૪૫૮</u> આવલિકા–કાળે ૧ સ્તોક થાય, ૭ સ્તોકે ૧ લવ થાય, ૭૭ લવે એક મુહૂર્ત થાય. વળી એક મુહૂર્તમાં ૬૫૫૩૬ ક્ષુલ્લક ભવ પસ થાય. મુહૂર્તના ભેદો ઘસા હોવાથી ૩૭૭૩ ભવ પસ ઘટે છે.

[અસંખ્યાતા સમયોનું એક નિમેષ પ્રમાણ પણ થાય છે. અષ્ટાદશ નિમેષે એક કાષ્ઠા, ૨ કાષ્ઠાએ એક લવ, ૧૫ લવે ૧ કલા, ૨ કલાએ ૧ લેશ, ૧૫ લેશે ૧ ક્ષણ, ૬ ક્ષણે ૧ ઘટિકા (નાડિકા), ૨ ઘટિકાએ ૧ મુહૂર્ત.]

૩૦ મુહૂર્તે ૧ અહોરાત્ર, (દિવસ), ૧૫ અહોરાત્રે ૧ શુકલપક્ષ, તેવી જ રીતે બીજા ૧૫ અહોરાત્રનો ૧ કૃષ્ણપક્ષ, ૨ પક્ષો મળીને ૧ માસ થાય, ૨ માસ મળીને ૧ ઋતુ થાય, (બાર માસની બે માસની એક ઋતુ લેખે ૬ ઋતુ હોય છે, ૧ હેમંત, ૨ શિશિર, ૩ વસન્ત, ૪ ગ્રીષ્મ, ૫ વર્ષ, ૬ શરદ ઋતુ) ત્રણ ઋતુ મળીને ૧ અયન, ૨ અયને ૧ સંવત્સર, ૫ સંવત્સરે ૧ યુગ, ૨૦ યુગે ૧ શત (૧૦૦)વર્ષ, દશશત (૧૦૦)વર્ષે એક સહસ (૧૦૦૦) વર્ષ, શતસહસ વર્ષે એક લક્ષ વર્ષ, ૮૪ લાખ વર્ષે એક પૂર્વાંગ, ૭૦ લાખ કોડ ૫૬ હજાર કોડ વર્ષે ૧ પૂર્વ થાય, ૮૪ લાખ પૂર્વે ૧ ત્રુટિતાંગ થાય, આ ત્રુટિતાંગની સંખ્યાને ૮૪ લાખે ૨૫ વાર ગુણીએ ત્યારે શીર્ષપ્રહેલિકાનું પ્રમાણ આવીને ઊભું રહે. આ સર્વ અને તેની આગળનું પ્રમાણ ઉપરના ચાલુ વિવરણમાં જોવું.

अष्टादश निमेषाः स्युः काष्ठा-काष्ठाद्वयं लवः । कला तैः पञ्चदशभिर्लेशस्तद्द्वितयेन च ॥ क्षणस्तैः पञ्चदशभिः, क्षणैः षड्भिस्तु नाडिका । सा धारिका–धटिका च मुहूर्तस्तद्द्वयेन च ॥ त्रिंशता तैरहोरात्रः, .... पञ्चदशाहोरात्रः स्यात् पक्षः, स बहुलोऽसितस्त्र । पक्षौ मासः । द्वौ द्वौ मार्गादिकावृतुः ॥ शिशिराद्यैस्त्रिभिः त्रिभिः अयनम्, अयने द्वे वत्सरः

ડિમકોય] ત

૨૨૨૩<del>૧૨૨૯</del> આવલિકાનો ... ૧ ઉચ્છવાસ અથવા નિઃશ્વાસ ... ૪૪૪૬<u>૨૪૫૮</u> આવલિકાનો અથવા સાધિક ૧૭ ... ૧ પ્રાણ (શ્વાસોચ્છવાસ) ક્ષુલ્લક–ભવનો અથવા ઉચ્છુવાસ નિઃશ્વાસ મળીને ... ૧ સ્તોક ૭ પ્રાશનો ... ૭ સ્તોકે ... ... ૧લવ ૩૮॥ લવે (૨૪ મિનિટની જે ઘડી થાય છે તે) ... ૧ ઘડી ... ૧ (ચાંદ્ર)મુહ્ત થાય ૭૭ લવે અથવા ૨ ઘડીએ અથવા ૬૫૫૩૬ (એક સામાયિક વ્રત જેટલો ચ્કાળ) ક્ષુલ્લકભવે અથવા ૧૬૭૭૭૨૧૬ આવલિકાએ અથવા ૩૭૭૩ પ્રાણે ... ૧ ઉત્કુષ્ટ અંતર્મહૂર્ત થાય સમયોન ૨ ઘડીનું અન્ય રીતે કાલની વ્યાખ્યા નિર્વિભાજ્ય અસંખ્ય સમયનો ૧ નિમેષ ૧૮ નિમેષે ૧ કાષ્ઠા ર કાષ્ઠાએ ૧ લવ ૧૫ લવે ૧ કલા ર કલાએ ૧ લેશ ૧૫ લેશે ૧ ક્ષણ ૧ ઘટિકા દ ક્ષણની ૧ મહતે ૨ ઘટિકાએ ૧ દિવસ (અહોરાત્ર) ૩૦ મુહ્ર્તનો.... ૧ પક્ષ [પખવાડિયું] ૧૫ દિવસનો ૨ પક્ષે [૩૦ દિવસે] ૧ માસ ર માસે ૧ ૠતુ ૧ અયન ૬િ માસ] ૩ ૠતુએ [૧૮૩ દિવસે, વા ૬ માસે] ૨ અયને [૧૨ માસે] અથવા <sup>૪૧</sup>છ ૠતુએ ૧ વર્ષ ૫ (સૌર) વર્ષે ૧ યગ ૧ શત વર્ષ [૧૦૦] ૨૦ યુગે દશ શત વર્ષે ૧ સહસ્ત્ર વર્ષ ૧ લક્ષ વર્ષ શત સહસ્ત્ર વર્ષે अभाटे કહ્યું છે डे-'पाउस वासारतो सरओ हेमंत वसंत गिम्हा य । ૪૧.

एए खलू छप्पि उऊ, जिणवर-दिश मए सिझ ॥'

| ૧ પુર્વાંગ                           |
|--------------------------------------|
| -                                    |
| ૧ પૂર્વ                              |
| ૧ ત્રુટિતાંગ [પ્રથમ પ્રભુનું આયુષ્ય] |
| ૧ ત્રુટિત                            |
| ૧ અડડાંગ                             |
| ૧ અડડ                                |
| ૧ અવલાંગ                             |
| ૧ અવવ                                |
| ૧ હુહુકાંગ                           |
| ્ ૧ હુહુક                            |
| ૧ ઉત્પલાંગ                           |
| ૧ ઉત્પલ                              |
| ૧ પદ્માંગ                            |
| ૧ પદ્મ                               |
| ૧ નલિનાંગ                            |
| ૧ નલિન                               |
| ૧ અર્થનિપૂરાંગ                       |
| ૧ અર્થનિપૂર                          |
| ૧ અયુતાંગ                            |
| ૧ અયુત                               |
| ૧ પ્રયુતાંગ                          |
| ૧ પ્રયુત                             |
| ૧ નયુતાંગ                            |
| ૧ નયુત                               |
| ૧ ચૂલિકાંગ                           |
| ૧ ગ્રૂલિકા                           |
| ૧ શીર્ષપ્રહેલિકાંગ                   |
| ૧ શીર્ષ-પ્રહેલિકા (સંખ્યાતાં વર્ષ)   |
| ૧ પલ્યોપમ (છુ ભેદે)                  |
| ૧ સાગરોપમ (કુલ ૬ પ્રકારે)            |
| ૧ ઉત્સર્પિજ્ઞી અથવા તેટલા જ કાળની    |
| ૧ અવસર્પિશી (તે છ છ આરા પ્રમાશ)      |
|                                      |

78

## 🔠 बादर-उद्धार-पल्योपम 🤉 🛙

<sup>૪૨</sup>ઉત્સેધાંગુલના પ્રમાણવડે નિષ્પન્ન ૧ યોજન [ચાર ગાઉ] ઊંડો ઘનવૃત્ત કૂવો [લંબાઈ, પહોળાઈ અને ઊંડાઈ ત્રણેનું પ્રમાણ સમાન હોવાથી ઘનવૃત્ત કહેવાય છે] જેનો પરિધિ ૩<sup>4</sup> યોજન લગભગ થાય છે તે કૂવો સિદ્ધાંતોક્ત અભિપ્રાયે મહાવિદેહ–ક્ષેત્રવર્તી મેરુની સમીપે આવેલાં દેવકુરું અને <sup>૪૩</sup>ઉત્તરકુરુક્ષેત્રના યુગલિક મનુષ્યોનાં મુંડાવેલા <sup>૪૪</sup>મસ્તકનાં એકથી સાત દિવસના ઊગેલા <sup>૪૫</sup>વાલાગ્ર વડે ભરવો.

પ્રવચનસારોદ્ધાર તથા સંગ્રહણીવૃત્તિમાં તો મસ્તક મુંડાવ્યા બાદ એક, બે યાવત્ ઉત્કૃષ્ટથી સાત દિવસના ઊગેલાં વાલાગ્રો લેવાં એટલું જ માત્ર કથન કરેલું છે, એટલે કે અમુક ક્ષેત્રાશ્રયી લેવાનું સૂચવ્યું નથી.

ક્ષેત્રસમાસસ્વોપજ્ઞવૃત્તિના અભિપ્રાયે દેવકુરુ--ઉત્તરકુરુમાં ઉત્પન્ન થયેલાં [આ ક્ષેત્રવર્તી યુગલિકોના વાળ સૂક્ષ્મ છે માટે] સાત દિવસના <sup>૪૬</sup>ઘેટાનાં એક ઉત્સેધાંગુલ પ્રમાણ એક જ રોમનાં સાત વાર, આઠ આઠ ખંડ કરીએ ત્યારે ૧ ઉત્સેધાંગુલ માપના એક વાળનાં સર્વ મળીને ૨૦,૯૭,૧૫૨ રોમ—ખંડો થાય. આવા અતિસૂક્ષ્મ કરેલાં રોમ--ખંડો વડે આ પલ્યને ભરવો, ઇત્યાદિ સાંપ્રદાયિક [ગુરુ–પરંપરાનો] અર્થ છે.

આ પ્રમાશે એક ઉત્સેધાંગુલપ્રમાશ વાળના સાત સાત વાર આઠ આઠ ટુકડા કરીને, તે પલ્યને ખીચોખીચ ભરતાં, એક ઉત્સેધાંગુલપ્રમાશ જાડા પલ્યના તળિયાના ક્ષેત્રમાં ૨૦,૯૭,૧પર રોમખંડો સમાય. એકેક અંગુલના કરેલા રોમખંડોની રાશિને ચોવીશ અંગુલનો એક હાથ હોવાથી ૨૪, ગુશાં કરીએ તો એક હાથ જેટલી જગ્યામાં પ,૦૩,૩૧,૬૪૮ [૫ ક્રોડ, ૩ લાખ, ૩૧ હજાર છસો ને ૪૮] રોમખંડો સમાય, પુનઃ એને જ ચાર હાથનું ધનુષ્ય હોવાથી ચારગુશાં કરીએ તો ૨૦,૧૩,૨૬,૫૯૨ [વીશ ક્રોડ, ૧૩ લાખ, ૨૬ હજાર પાંચસો, ૯૨]રોમખંડો ૧ ધનુષ્ય પલ્યક્ષેત્રમાં સમાય, પુનઃ તેને જ ૨૦૦૦ દંડ [અથવા ધનુષ્ય]નો ગાઉ થતો હોવાથી ૨૦૦૦ ગુશા કરીએ ત્યારે

૪૨. આપશું ચાલુ માપ તે.

૪૩. આ અભિપ્રાય ક્ષેત્રસમાસ ને જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિની વૃત્તિનો છે. તેમજ જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમજ્ઞનો પણ એ જ અભિપ્રાય છે.

૪૪. યુગલિકોને મુંડાવાનું હોતું નથી પણ દેશાંત ખાતર જણાવ્યું છે.

૪૫. વાલાગ્ર એટલે વાળનો અગ્રજ ભાગ એમ નહીં પણ 'અમુક પ્રમાણ વાળ' લેવો એટલે વથી ૭ દિવસ સુધીનો વધેલો વાળ તે વાલાગ્ર.

૪૬. વિવક્ષિત એક રોમના પ્રથમ વાર ૮ ખંડ કર્યા, તેને બીજી વાર દરેક ૮ ખંડના આઠ આઠ વાર કટકા કર્યા ત્યારે ૬૪, ૬૪ ખંડમાં પ્રત્યેક ખંડના ત્રીજી વાર આઠ આઠ ખંડ કરીએ ત્યારે ૫૧૨, ચોથી વાર ૪૦૧૬, પાંચમી વાર ૩૨૭૬૮, છઠ્ઠી વાર ૨૬૨૧૯૪ અને સાતમી વાર કરીએ ત્યારે ૨૦૯૭૧૫૨ ખંડો, ૧ ઉત્સેધાંગુલ–પ્રમાણ એક વાળનાં થાય.

Χ.

૪,૦૨,૬૫,૩૧,૮૪૦૦૦ [૪ ખર્વ, ૨ અબજ, ૬૫ ક્રોડ, ૩૧ લાખ, ૮૪ હજાર] રોમ–રાશિ ૧ ગાઉ જેટલા પલ્યના ક્ષેત્રમાં સમાય. ચાર ગાઉનું એક યોજન હોવાથી ઉક્ત સંખ્યાને ચાર ગુણી કરીએ ત્યારે ૧,૬,૧૦,૬૧,૨૭,૩૬૦૦૦ [૧ નિખર્વ, ૬ ખર્વ, ૧૦ અબજ, ૬૧ ક્રોડ, ૨૭ લાખ, ૩૬ હજાર] રોમખંડો ફક્ત પલ્યની એક યોજન લાંબી શ્રેણીમાં સમાય જ્યારે બીજી કેટલીએ શ્રેણી ભરીએ ત્યારે તો ફકત કૂવાનું તળિયું જ ઢંકાય. તેથી તે સમગ્ર તળિયાને વાલાગ્રો વડે સંપૂર્ણ ભરવા માટે ૧૬૧૦૬૧૨૭૩૬૦૦૦ ની ઉક્ત સંખ્યાનો વર્ગ કરીએ એટલે કે પુનઃ તેટલી જ સંખ્યાએ ગુણીએ ત્યારે ૨૫૯૪૦૭૩૩૮૫૩૬૫૪૦૫૬૯૬ રોમખંડો વડે કેવળ તળિયું જ પથરાઈ રહે. આટલી વાળ-સંખ્યાએ એક જ પ્રતરરચના થઈ કહેવાય. પૂર્વોક્ત સંખ્યા-પ્રમાણ બીજા વાળનાં પ્રતરો (પડો) ભરીએ તો સમગ્ર કૂવો ભરાઈ રહે. આ ગણત્રી ઘનવૃત્ત કરવાની હતી, પરંતુ અત્ર ઘનचોરસ કુવાની થઈ. ત્યારે હવે એ રોમખંડને તેટલા જ રોમખંડ વડે પુનઃ ગુણીએ તો ૪૧૭૮૦૪૭૬૩૨૫ ८८१५८४२७७८४५४०२५६०००००००० आटला रोमजंड वडे घनचोरस धूवो लराय. घनवृत्त કૂવો ભરવા માટે આવેલ સંખ્યાને ૧૯ <sup>૪૭</sup>ગુણી કરી ૨૪ વડે ભાગીએ તો ૩૩ કોડ. ૭ લાખ, ૬૨ હજાર, ૧૦૪ કોડાકોડી કોડાકોડી, ૨૪ લાખ, ૬૫ હજાર, ૬૨૫ કોડાકોડી કોડી, ૪૨ લાખ, ૧૯ હજાર ૯૬૦ કોડાકોડી, ૯૭ લાખ, ૬૫ હજાર, ૬૦૦ ક્રોડ,<sup>૪૮</sup> (૩૩૦૭૬૨૧૦૪ કોડાકોડી કોડાકોડી ૨૪૬૫૬૨૫, કોડાકોડી કોડી, ૪૨૧૯૯૬૦ કોડાકોડી, ૯૭૫૩૬૦૦,૦૦૦૦૦૦) આટલી વાલાગ્રોની રાશિઓ વડે સંપૂર્લ કૂવો ભરાઈ રહે. આ વાળોને ખીચોખીચ ભરવાના, ને તે એવી રીતે નિબિડ ખીચોખીચ ભરવા કે તે વાલાગ્રને અગ્નિ બાળી શકે નહીં. પાણી પલાળી શકે નહીં અને ચક્રવર્તી જેવાની મહાસેના તે વાલાગ્ર ઉપર સ્પર્શ કરતી પસાર થઈ જાય. તો પણ તે વાલાગ્ર નમે નહીં (દબાય નહીં). આવી રીતે વાલાગ્રોથી નિબિડ ભરેલા કુવામાંથી એકેક સમયે એકેક વાલાગ્ર સમુદ્ધત કરવો અર્થાત, અપહરવો, એમ સમયે સમયે વાલાગ્ર અપહરતાં જેટલા કાળે તે પલ્ય સર્વથા વાલાગ્રથી રહિત થાય તેટલા કાળને **'बादर उद्धारपल्योपम'** કહેવાય.

કૂવા બહાર ઉદ્ધાર કરવાની મુખ્યતાથી આ નામ આપેલું છે, આ પલ્યોપમનું કાળમાન સંખ્યાતા સમય માત્ર છે, યતઃ એકેક સમયે વાલાગ્ર કાઢવાનો છે. વાલાગ્રોની સંખ્યા મર્યાદાવાળી છે અને એક નિમેષમાત્રમાં અસંખ્યાતા સમય થઈ જાય છે. આ નિમેષ—કાળ કરતાં પણ આ પલ્યોપમનો કાળ ઘણો અલ્પ છે. આ કાળ–પ્રમાણ જગતની કોઈપણ<sup>૪૯</sup> વસ્તુનો કાળ બતાવવામાં ઉપયોગી નથી. કેવળ આગળ કહેવાતો **સૂક્ષ્મ-उદ્ધાર પત્ન્યોષમ** સુખેથી જાણી શકાય માટે જ બાદર

ુ ૪૭. શતક કર્મગ્રંથ ટીકાને વિષે ચોરસનું વૃત્ત કરવા માટે આ વિષય ચાલતાં ૧૯ વડે ગુણી અને ૨૨ વડે ભાગવાનું જણાવેલ છે.

૪૮. જે માટે લોકપ્રકાશમાં કહ્યું છે કે-

"त्रित्रित्रेखाश्वरसाक्ष्याशावार्द्वयक्ष्यब्धिरसेन्द्रियाः । षट्द्विपञ्चचतुद्वर्येकां-कांकषट्खांकवाजिनः ।।१।।

पञ्च त्रीणि च षट् किञ्च नवखानि ततः परम् । आदितः पत्त्यरोमांशराशिसंख्यांकसंग्रहः ।।२॥''

४८. ४ भाटे અनुयोगद्वारमां ३६ां छे डे–''एएहिं वावहारिय–उद्धारपलिओवमसागरोवमेहिं कि पउ[ओ]यणं ? ''एएहिं वावहारिय-उत्द्रारपलिओवमसागरोवमेहिं णत्थि किंचिप्पओयणं, केवलं पन्नवणा पन्नविझइ''। [गा. १०७] ઉદ્ધાર પલ્યોપમનું સ્વરૂપ જણાવવામાં આવેલું છે.

આવા દશ કોડાકોડી बादर--उद्धार-पल्योपमे એક बादरउद्धारसागनेपम थाय છે.

### इति बादर-उद्धार-पल्योपम-स्वरूपम् ।।

### ॥ सूक्ष्मउद्धार पल्योपमम् ॥२॥

સૂક્ષ્મ--उद्धारपत्त्योपम--પૂર્વે બાદર ઉદ્ધાર પલ્યોપમના નિરૂપણમાં જે પ્રમાણે કૂવો ભરેલો છે તેવી જ રીતે અહીં ભરેલો સમજવો. હવે એ કૂવામાં પૂર્વે જે સૂક્ષ્મ વાલાગ્રો ભર્યાં હતાં, એમાંના પ્રત્યેક વાલાગ્રોનાં બુદ્ધિમાન્ પુરુષોએ બુદ્ધિની કલ્પનાથી અસંખ્ય અસંખ્ય ખંડો કલ્પવાં. દ્રવ્યપ્રમાણથી તે રોમખંડો કેવા હોય ? તો વિશુદ્ધ લોચનવાળો છઘરસ્થ જીવ જેવા સૂક્ષ્મ [આપેક્ષિક સૂક્ષ્મ] પુદ્દગલ--સ્કંધને જોઈ શકે છે તેના અસંખ્યાતમા ભાગ જેવડાં સૂક્ષ્મ આ વાલાગ્રો હોય છે, ક્ષેત્રથી આ વાલાગ્રનું પ્રમાણ જણાવતાં કહે છે કે સૂક્ષ્મસાધારણ વનસ્પતિકાય(નિગોદ)ના જીવનું શરીર જેટલા ક્ષેત્રમાં સમાઈને રહે, તે કરતાં અસંખ્યગુણ અધ્રિક ક્ષેત્રમાં આ રોમખંડો સમાઈ શકે છે.

વળી અન્ય બહુશ્રુત ભગવંતો કથન કરે છે કે–અસંખ્યાતમા ભાગ-પ્રમાશ જે વાલાગ્રો તે પર્યાપ્તા બાદર પૃથ્વીકાયના શરીરતુલ્ય હોય છે. આ સર્વે રોમખંડો પરસ્પર સમાન પ્રમાણવાળાં અને સર્વ અનંત--પ્રદેશાત્મક હોય છે.

આ પ્રમાણે પૂર્વની રીતિએ પૂર્વપ્રમાણવાળાં તે પલ્યને વિષે રહેલાં જે વાલાગ્રો જેનાં સૂક્ષ્મ ઉદ્ધાર પલ્યોપમનું પ્રમાણ કાઢવા માટે (પ્રત્યેક)ના અસંખ્ય અસંખ્ય ખંડો કલ્પેલાં છે, એ કલ્પેલાં વાલાગ્રોમાંથી, પ્રતિસમયે, એક એક વાલાગ્રને પલ્યમાંથી બહાર કાઢીએ, એમ કરતાં જેટલા કાળે તે પલ્ય વાલાગ્રોવડે નિઃશેષ થઈ જાય, તે કાળને સૂક્ષ્મ–उद्धार–पत्न्योपम કહેવાય છે. આ પલ્યોપમ સંખ્યાતા કોડ વર્ષ પ્રમાણનો છે.

આવા દશ કોડાકોડી સૂક્ષ્મ-ઉદ્ધાર-પલ્યોપમવડે એક સૂક્ષ્મ-उद्ધાર- સાગરોપમ થાય છે.

આ સૂક્ષ્મઉદ્ધાર પલ્યોપમ અને સૂક્ષ્મ-ઉદ્ધાર-સાગરોપમવડે તિચ્છલિકિવર્તી અસંખ્યાતા દ્વીપ--સમુદ્રોની સંખ્યાની સરખામણી થઈ શકે છે, કારણકે પચ્ચીશ કોડાકોડી [૨૫૦૦૦૦૦૦ ૦૦૦૦૦૦૦] સૂક્ષ્મ ઉદ્ધાર પલ્યોપમના જેટલા સમયો તેટલા જ દ્વીપસમુદ્રો છે, એટલે તો ૨૫ <sup>૫૦</sup>કોડાકોડી કૂવાઓમાં પૂર્વરીતિએ કરેલાં અસંખ્ય અસંખ્ય ખંડવાળા રોમખંડોની જેટલી સંખ્યા થાય તેટલા દ્વીપસમુદ્રો છે એટલે કે--સાગરોપમવડે <sup>૫૧</sup>અઢી સુક્ષ્મ ઉદ્ધાર સાગરોપમના જેટલા સમયો તેટલા દ્વીપસમુદ્રો છે.

## ।। इति सूक्ष्म-उद्धार-पल्योपमस्वरूपम् ॥

સૂક્ષ્મ વાલામો વડે ઉદ્ધાર કરતાં કાળ પ્રમાણ નીકળતું હોવાથી આ નામ સાન્વર્થ છે.

૫૦. કોડાકોડી એટલે કોઈ પણ મૂલ સંખ્યાને એક કોડે ગુણતાં જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તે સમજવી. જેમ ૧૦૦૦૦૦૦૦૦૦ દશ કોડને ૧૦૦૦૦૦૦૦ એક કોડે ગુણીએ તો ૧૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦ (દશ કોડાકોડી) સંખ્યા આવે, પરંતુ વર્ગ ગણિતની જેમ તેટલી સંખ્યાને તેટલાએ ગુણવા તેમ નહિ.

५९. 'एएहिं सुहमउद्धारपलिओवमसागरोवमेहिं दीवसमुद्दाणं उद्धारो घेष्पई ॥' सिद्धान्तेऽष्युक्तं- ''केवइया णं

#### ॥ बादर-अद्धापल्योपमम् ॥३॥

પૂર્વે बादर उद्धार पल्योपम વખતે જે માપના પલ્યમાં જે રીતે વાલાગ્રો ભર્યાં હતાં, તેવી જ રીતે અહીં પણ કલ્પના કરવી. તે વખતે એ પલ્યમાંથી પ્રથમ પ્રતિસમય–ઉદ્ધાર ક્રિયા કરી હતી, ત્યારે અહીં બાદર અદ્ધાપલ્યોપમ કાઢવા માટે, સો સો વર્ષે એક એક વાલાગ્ર માત્ર કાઢવો, એટલે કે સો વર્ષ થાય એટલે એક વાર એક વાલાગ્ર અપહરવો, બીજાં સો વર્ષ થાય ત્યારે એક બીજો વાલાગ્ર બહાર કાઢવો, આ પ્રમાણે ક્રિયા કરતાં જ્યારે તે પલ્ય વાલાગ્રોથી રહિત થાય ત્યારે बादर--अद्धा--पल्योपम થાય. આ પલ્યોપમ સંખ્યાતા ક્રોડ વર્ષ પ્રમાણ છે અને આનું નિરૂપણ આગળ કહેવાતાં સૂક્ષ્મઅद्धापल्योपम સમજવાને માટે જ છે.

આવા દશ કોડાકોડી સુક્ષ્મ અદ્ધાપલ્યોપમે એક सूक्ष्मअद्धासागरोपम થાય છે. અહીં 'અદ્ધા' એટલે સમયની સાથે સરખાવાતી કોળ.

## ॥ सूक्ष्म-अद्धापल्योपमम् ॥४॥

પૂર્વે સૂક્ષ્મ ઉદ્ધાર પલ્યોપમના પ્રસંગે પ્રત્યેક બાદર રોમખંડોના જેવી રીતે અસંખ્યાતા અસંખ્યાતા ખંડો કલ્પ્યાં હતા તે જ પ્રમાશે અહીં કલ્પવાં, (પલ્યપ્રમાશ પૂર્વવત્ સમજવું) કલ્પીને પ્રતિસમયે નહિ કાઢતાં સો સો વર્ષે એક એક વાલાગ્ર કાઢવો, કાઢતાં કાઢતાં જ્યારે તે કૂવો ખાલી થાય ત્યારે એક સૂક્ષ્મઅદ્ધાપત્ત્યોપમ થાય છે.

ં આવા દશ કોડાકોડી સૂક્ષ્મ અદ્ધા પલ્યોપમે એક સૂક્ષ્મઅહાસાगરોપમ થાય છે.

આ સૂક્ષ્મ-અદ્ધા-પલ્યોપમ અથવા સાગરોપમ વડે નરક વગેરે ચારે ગતિના જીવોની <sup>પર</sup>આયુઃસ્થિતિ [ભવસ્થિતિ] તથા જીવોની સ્વકાય--સ્થિતિઓ વગેરે મપાય છે.

### || बादर-क्षेत्र-पल्योपमम् ||५||

પૂર્વે જે માપના વાલાગ્રોને સાત વાર, આઠ આઠ ખંડ કરવા દ્વારા કૂવો ભરેલો છે તે જ પલ્યમાં રહેલા પ્રત્યેક રોમખંડોમાં, અસંખ્ય અસંખ્ય આકાશ-પ્રદેશો અંદર અને બહારથી પણ સ્પર્શીને રહેલા છે અને અસ્પર્શીને પણ રહેલા છે, તેમાં સ્પર્શીને રહેલા આકાશપ્રદેશો કરતાં નહિ સ્પર્શેલા આકાશપ્રદેશો અસંખ્યાતા છે, તે વાલાગ્રોથી સ્પૃષ્ટબદ્ધ આકાશપ્રદેશોને પ્રત્યેક સમયે એકેક બહાર કાઢીએ, કાઢતાં કાઢતાં સ્પર્શેલા સર્વ આકાશપ્રદેશો જ્યારે ખાલી થાય ત્યારે તેટલો કાળ बादर-ક્ષેત્ર-પત્ન્યોપમ કહેવાય. આ પલ્યોપમ અસંખ્ય કાળચક્ર પ્રમાણ છે.

આવા દશ કોડાકોડી બા૦ક્ષે૦પલ્યોપમે એક बादरक्षेत्रसागरोपम થાય છે. આ બાદર मंते! दीव-समुद्दा उद्धारेणं पन्नत्ता ? गोयमा ! जावइआणं अद्याइजाणं उद्धारसागरोवमाणं उद्धार समया, एवइयाणं दीवसमुद्दा उद्धारेणं पन्नत्त ! ॥'' अन्येऽप्याहु:---

''जावइओ उद्धारो, अड्वाइज़ाण सागराण भवे । तावइया खलु लोए, हवंति दीवा-समुद्दा य ।।'' *[प्र. सारो. द्वा. १५६]* ५२. % માટે કહ્યું છે કે-''एएहिं सुहुमअद्धापलिओवमसागरोवमेहिं नेरइयतिरिक्खजोणियमणुयदेवाणं आउयाइं माविज्रंति'' इति । પલ્યોપમ-સાગરોપમના કથનનું પ્રયોજન सूक्ष्मक्षेत्रपत्योपम સમજવા માટે જ છે.

# ।। सूक्ष्म-क्षेत्र-पल्योपमम् ।।६।।

સૂક્ષ્મબાદરક્ષેત્રપલ્યોપમ પ્રસંગે જેવા પ્રકારનાં વાલાગ્રોથી ઉક્ત—પ્રમાણ પલ્ય ભરેલ હતો તેવી જ રીતિએ ભરેલા પલ્યમાં પ્રત્યેક રોમખંડોની અંદર સ્પર્શેલા તથા નહિ સ્પર્શેલા આકાશપ્રદેશનું વિવરણ કરેલ હતું. ચાલુ પ્રસંગે એટલું વિશેષ સમજવું કે વાલાગ્રો એટલાં તો ખીચોખીચ ભરેલાં છે કે, પ્રચંડવાયુથી પણ ઊડી શકે નહિ, તો પણ અગાધ જ્ઞાનદંષ્ટિવાળા ત્રિકાલદર્શી પુરુષોએ યથાર્થ દેખ્યું ને તેથી યથાર્થ પ્રકાશ્યું છે. નિબિડ રીતિએ ભરેલાં અને અસંખ્યવાર ખંડિત કરી કલ્પેલાં એ વાલાગ્રોમાં પણ એક વાલાગ્રથી બીજો વાલાગ્ર, બીજાથી ત્રીજો, એમ સર્વના અંતરમાં અસંખ્યાત અસંખ્યાત આકાશપ્રદેશો રહેલા છે. એથી ખરી રીતે જોવા જઈએ તો સ્પૃષ્ટ કરતાં અસ્પૃષ્ટ આકાશપ્રદેશો ઘણા (અસંખ્યગુણા) મળી આવે, આ રીતિએ સ્પૃષ્ટાસ્પૃષ્ટ આકાશપ્રદેશો બે પ્રકારના થયા, એક સ્પર્શેલા અને બીજા નહિ સ્પર્શેલા, બન્ને પ્રકારના આકાશપ્રદેશોમાંથી પ્રતિસમયે સ્પૃષ્ટ અને અસ્પૃષ્ટ આકાશપ્રદેશને અપહરતાં જ્યારે તે પલ્ય જ્ઞાનીની દંષ્ટિએ સ્પૃષ્ટાસ્પૃષ્ટ બંને પ્રકારના આકાશપ્રદેશોથી નિઃશેષ થઈ જાય ત્યારે '**સૂક્ષ્મક્ષેત્રપત્વોપમ**' થાય છે.

જો કે અહીં વાલાગ્રોનાં અસંખ્યવાર ખંડ કરવાનું કંઈ પણ પ્રયોજન નથી કારણકે તે પ્રમાણે ખંડો કરવાથી પલ્યમાં વર્તતા આકાશપ્રદેશો વધવાના નથી, તેમ નહિ કરે તો કંઈ ઘટવાના નથી, પરંતુ પ્રવચનસારોદ્ધારવૃત્તિ વગેરે ગ્રંથોમાં જે કથનપદ્ધતિ સ્વીકારેલ છે, તેને જ હું પણ અનુસર્યો છું.

અહીં વાલાગ્ર ભરવાનું ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે તો કંઈ પણ પ્રયોજન નથી કારણકે આખા પલ્યમાં રહેલા સર્વ આકાશપ્રદેશોને એકંદરે તો કાઢવાના છે જ, છતાં વાલાગ્રોનાં અસંખ્યાતા ખંડ કરવા સાથે ભરવાનું શું કારણ ? એ શંકાના સમાધાનમાં સમજવાનું જે દષ્ટિવાદ નામના બારમા સૂત્રાંગમાં કેટલાંક દ્રવ્ય પ્રમાણો સ્પૃષ્ટ આકાશપ્રદેશોથી, કેટલાંએક માત્ર અસ્પૃષ્ટ આકાશપ્રદેશ-પ્રમાણથી અને કેટલાંએક સ્પૃષ્ટાસ્પૃષ્ટ આકાશપ્રદેશોથી એમ ત્રણ રીતિએ મપાતાં હોવાથી ત્રણે રીતિએ કાલનું માન સમજવા સારુ ઉક્ત <sup>પ3</sup>પ્રરૂપણા કરેલી છે.

\_\_\_\_\_્રપ્રશ્ન— એ પલ્યમાં રહેલાં વાલાગ્રો એવી રીતે નિબિડ ભરેલાં હોય છે કે ચક્રવર્તીનું સૈન્ય એકવાર કદાચ ચાલ્યું જાય તો પણ તે વાલાગ્રો જરા પણ દબાઈ શકે નહિ, ત્યારે એવા પલ્યમાં પણ અસ્પષ્ટ આકાશપ્રદેશો શું સંભવી શકે ?

ઉત્તર— હા ! પલ્યમાં રહેલા રોમખંડો ચ્હાય તેવા ખીચોખીચ ભરેલાં હોય તો પણ તે રોમખંડ વસ્તુ જ ઔદારિક વર્ગણાની હોવાથી એવી બાદર પરિણામવાળી છે કે જેનો સ્કંધ, એવા પ્રકારનો ઘન–પરિણામી હોઈ શકતો નથી કે જે સ્કંધ સ્વ-સ્થાનવર્તી આકાશપ્રદેશોમાં વ્યાવૃત્ત (વ્યાપ્ત) થઈ- જાય, તેથી દરેક વાલાગ્ર અનેક છિદ્રવાળો છે. તે છિદ્રોમાં પણ આકાશપ્રદેશને અસ્પૃષ્ટ હોય છે. કોઈપણ ઔદારિકાદિ શરીર સ્કંધના અવયવો સર્વથા નિચ્છિદ્રકો થતા નથી, એ કારણથી સ્પૃષ્ટ

પ૩. તે માટે જુઓ બૃહત્ સંગ્રહણી, અનુયોગદ્વારસૂત્ર, પંચમ--કર્મગ્રન્થ વૃત્તિ વગેરે.

કરતાં અસ્પૃષ્ટ આકાશપ્રદેશો અસંખ્યગુણ પશ સંભવી શકે છે. બીજું રોમખંડો જ્યારે બાદર પરિશામી છે ત્યારે આકાશપ્રદેશો તો અતિ સૂક્ષ્મપરિશામી અને અરૂપી છે. આથી બાદર પરિશામવાળી વસ્તુમાં અતિ સૂક્ષ્મપરિશામી અસ્પૃષ્ટ આકાશપ્રદેશો સંભવે તેમાં કોઈપણ પ્રકારનો વિસંવાદ છે જ નહિ.

એક બાહ્ય દાખલો લઇએ તો સમજી શકાશે, કે <sup>48</sup>કોળાવડે ભરેલી કોઠીમાં પરસ્પર પોલાશ રહેલું હોય છે અને તે પોલાશમાં ઘણાં બીજોરાનાં ફળો સમાઇ શકે છે, એ બીજોરાનાં વર્તતાં પોલાશમાં હરડે રહી શકે છે, હરડેનાં પોલાશ ભાગોમાં ચણીબોર રહી શકે છે, બોરનાં પોલાશમાં ચણા સમાઇ શકે છે, ચણાનાં આંતરામાં તલ, તેના આંતરામાં સરસવાદિ સૂક્ષ્મ-સૂક્ષ્મતર વસ્તુઓ સમાઇ શકે છે; તો પછી એક અતિ સૂક્ષ્મપરિણામી આકાશપ્રદેશો વાલાગ્રથી ભરેલા પ્યાલામાં અસ્પૃષ્ટપણે રહે તે કેમ ન સંભવી શકે ? બીજું ઉદાહરણ લઇએ;-સ્થૂલદ્ધ એ અત્યંત ઘન-નક્કરમાં નક્કર એવા સ્થંભમાં પણ સેંકડો ખીલીઓનો સમાવેશ ખુશીથી થઇ શકે, તો પછી આ પલ્યમાં અસ્પૃષ્ટ આકાશપ્રદેશોનો સદ્ભાવ કઈ રીતિએ ન સંભવી શકે ? અર્થાત્ સંભવે જ.

આવા દશ કોડાકોડી સૂક્ષ્મ ક્ષેત્ર–પલ્યોપમે **સૂક્ષ્મ ક્ષેત્ર સાગરોપમ** થાય છે. આ સૂક્ષ્મક્ષેત્રપલ્યોપમ તથા સાગરોપમ, બાદર ક્ષેત્રપલ્યોપમ–સાગરોપમથી અસંખ્યગુજ્ઞ પ્રમાજ્ઞવાળાં છે. આ સૂક્ષ્મક્ષેત્રપલ્યોપમ અને સાગરોપમ ત્રસાદિ એટલે હાલતા ચાલતા જીવોનું પરિમાજ્ઞ દર્શાવવામાં ઉપયોગી જજ્ઞાવ્યાં છે.

> ।। इति सूक्ष्मक्षेत्रपत्योपमस्वरूपम् ।। ।। ए प्रमाणे पत्न्योपम-सागरोपमनुं विवरण समाप्त थयुं ।।

આ પ્રમાશે સમયથી પ્રારંભી પલ્યોપમ તથા સાગરોપમ સુધીનું સ્વરૂપ જજ્ઞાવાયું. હવે સાગરોપમથી અધિક ગણાતો જે કાળ ઉત્સર્પિશી અને અવસર્પિશીરૂપ, તેને દર્શાવાય છે અને સાથે સાથે તેમાં વર્તતા ભાવોનું કિંચિત્ સ્વરૂપ પણ કહેવાય છે;–

## अवसर्पिणीस्वरूपम्

દશ કોડાકોડી સાગરોપમની એક અવસર્પિશી અને તેટલા જ કાળ પ્રમાણની એક ઉત્સર્પિશી થાય છે, એમ શાસ્ત્રકારોએ કહેલું છે.

આ અવસર્પિશી અને ઉત્સર્પિશી અનાદિ-સંસિદ્ધ એવા છ છ પ્રકારના આરાના [યુગના] ભેદથી પરિપૂર્ણ થાય છે. અવસર્પિશીના છ આરા ક્રમાત્ હીન--હીન ભાવવાળા હોય છે. આવી અવસર્પિશીઓ અને ઉત્સર્પિશીઓ ભૂતકાળમાં અનંતી વહી ગઇ અને ભવિષ્યમાં અનંતી પસાર થઇ જશે ! આ ઘટમાળ તથાવિઘ જગત સ્વભાવે ચાલુ જ છે.

५४. 'तत्य णं चोअए पण्णवगं एवं वयासी- अत्थि णं तस्स पल्लस्स आगास-पएसा जे णं तेहिं वालग्गेहिं अणाप्फुण्णा ? हंता अत्थि, जहा को दिइंतो ? से जहानामणाए कोट्ठए सिया कोहंडाणं भरिए तत्थ णं माउलिंगा पक्खित्ता ते वि भाया, तत्थ णं बिल्ला पक्खित्ता तेवि माया, तत्थ णं आमलगा पक्खित्ता तेवि माया, तत्त्थ णं बयरा पक्खित्ता तेवि माया, तत्थ णं चणगा पक्खित्ता ते वि माया, तत्थ णं तिला (मुग्गा) य पक्खित्ता ते वि माया, तत्त्थ णं गंगावालुआ पक्खित्ता सा वि माया, एवमेव एएणं दिइंतेणं अत्थि णं तस्स पल्लस्स आगासपएसा जे णं तेहिं वालग्गेहिं अणाप्फुण्णा' इति ।।

[अनुयोगदार सूत्र १४०]

એ અવસર્પિક્રી--ઉત્સર્પિક્રી પૈકી પ્રથમ અવસર્પિક્રીના છ<sup>૫૫</sup>આરાનું સ્વરૂપ દર્શાવાય છે.

 સુષમ સુષમ આરો — સુખ સુખ. જેમાં કેવલ સુખ જ વર્તતું હોય તે. આ આરો સૂક્ષ્મઅદ્ધા ૪ કોડાકોડી સાગરોપમ પ્રમાશ છે. આ આરાના પ્રારંભમાં મનુષ્યનું આયુષ્ય ૩ પલ્યોપમ અને શરીરની ઊંચાઇ ૩ ગાઉની હોય છે. આ આરાના મનુષ્યો ત્રીજે ત્રીજે દિવસે એક તુવરના દાશા પ્રમાશ કલ્પવૃક્ષનાં પત્ર-પુષ્પકળાદિનો આહાર કરે છે, અને તેટલા પ્રમાશ આહારના તથાવિધ <sup>પદ</sup>સત્ત્વથી તેઓને ત્રણ દિવસ સુધી ક્ષુધા લાગતી પણ નથી. આ આરામાં વર્તતા મનુષ્યોની પાંસળીઓ ૨૫૬ હોય છે. આ દિવસ સુધી ક્ષુધા લાગતી પણ નથી. આ આરામાં વર્તતા મનુષ્યોની પાંસળીઓ ૨૫૬ હોય છે. આ દિવસ અંધી ક્ષુધા લાગતી પણ નથી. આ આરામાં વર્તતા મનુષ્યોની પાંસળીઓ ૨૫૬ હોય છે. આ દિવસ બે તો પણ આ આરામાં દુઃખનો અભાવ છે. આ આરો ત્રણ કોડાકોડી (સૂ૦ અ૦) સાગરોપમનો છે. આ આરાના પ્રારંભમાં મનુષ્યનું આયુષ્ય ૨ પલ્યોપમ, શરીરની ઊંચાઇ ૨ ગાઉ અને પાંસળીઓ ૧૨૮ હોય છે. આ આરામાં ઉત્પન્ન થયેલા મનુષ્યોને બબે દિવસને આંતરે ખાવાની ઇચ્છા થાય છે; અને ઇચ્છાની સાથે બોર પ્રમાણ વસ્તુઓનો આહાર કરી તપ્તિને પામે છે.

**3. સુષમ-દુઃષમ-આરો**-- જેમાં સુખ અને દુઃખ બન્ને હોય તે. એટલે કે સુખ ઘશું અને દુઃખ થોડું હોય તેવો કાળ તે અવસર્પિશીનો ત્રીજો આરો સમજવો. આ આરાનો કાળ બે સાંગરોપમનો છે. આ આરાના પ્રારંભમાં ઉત્પન્ન થયેલા મનુષ્યોનું આયુષ્ય ૧ પલ્યોપમ, દેહની ઊંચાઇ ૧ ગાઉની અને પાંસળીઓની સંખ્યા ૬૪ હોય છે. આ મનુષ્યો બોરથી વિશેષ પ્રમાશવાળું જે આમળું તેટલા પ્રમાશનો આહાર એકેક દિવસને આંતરે ગ્રહશ કરે છે.

આ ત્રણે આરામાં અહિંસકવૃતિવાળાં ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચો (ચતુષ્પદો અને ખેચરો) અને મનુષ્યો યુગલધર્મી હોય છે. એટલે તથાવિધ કાળબળે જ સ્ત્રી—પુરુષ [નર—માદા] બન્ને જોડલે જ ઉત્પન્ન થાય, અને તે તે ક્ષેત્રયોગ્ય દિવસો વ્યતીત થયે, તે જ યુગલ પતિ—પત્નીરૂપે સર્વ વ્યવહાર કરે. તથાવિધ કાળપ્રભાવે યુગલિક મનુષ્યનો આ જ ધર્મ હોય છે, પરન્તુ કોઈ પણ બે પુરુષ કે બે સ્ત્રી અથવા એકલો પુરુષ કે એકલી સ્ત્રી ઉત્પન્ન ન થાય. આવી રીતે ઉત્પન્ન થયેલાં બાળક-બાળિકાનો પતિ—પત્ની તરીકેનો સંબંધ, કે પ્રેમ વિવાહ વિના પણ ટકી રહે છે તેથી જ તે 'યુગલિકધર્મી' કહેવાય છે. આ યુગલિકો વજાન્કષભનારાચસંઘયણના ધારક, સમચતુરસ્વસંસ્થાનવાળા હોય છે. અનેક પ્રકારનાં ધાન્યનો સદ્ભાવ છતાં તેને નહિ વાપરતાં દશ પ્રકારના કલ્પવૃક્ષથી પોતાના સર્વ વ્યવહારને ચલાવનારા હોય છે. આ યુગલિકક્ષેત્રની ભૂમિ ક્ષુદ્રજંતુઓના ઉપદ્રવથી તથા ગ્રહણાદિ સર્વ ઉલ્કાપાતોથી રહિત છે અને શરીરે તદન નીરોગી હોવા સાથે જુદાં જુદાં દશ પ્રકારનાં કલ્પવૃક્ષોથી સર્વ પ્રકારનો નિર્વાહ કરે છે.

એ કલ્પવૃક્ષનાં ૧ મત્તાંગ, ૨ ભૃતાંગ, ૩ તુટિતાંગ, ૪ જ્યોતિરંગ, ૫ દીપાંગ, ૬ ચિત્રાંગ,

५५. सुसम-सुसमा य सुसमा, सुसम-दुसमा य दुसम-सुसमा य ।

दुसमा य दुसम-दुसमा-वसप्पिणुक्षम्पेणुक्रमओ ।।९।। *[કાલસપ્તતિકા]* ૫૬. વર્તમાન યુદ્ધમાં પશ સૈનિકોને એવા પ્રકારનાં સત્ત્વવાળી ગોળીઓ આપવામાં આવે છે કે જેથી તેમને એક એક અઠવાડિયા સુધી ક્ષુધા લાગતી નથી તો પછી કુદરતી શક્તિનું શું પૂછવું ? ૭ ચિત્રરસાંગ, ૮ મશ્યંગ, ૯ ગૃહાકાર, ૧૦ અનગ્ન કલ્પવૃક્ષ.<sup>૫૭</sup>એ દશ નામો છે, તેનું કંઇક સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.

**૧ 'मत्तांग'<sup>પ૮</sup> એટલે આ કલ્પવૃક્ષ પાસે યાચના કરતાં તેનાં ફળો ને પુષ્પો અહીંના સ્વાદથી** અનેકગુગ્ર વિશેષ સ્વાદવાળી મદિરાને તથા આરોગ્ય–તુષ્ટિ–પુષ્ટિને કરનારા મધુરરસોને પૂરું પાડનાર.

**૨ 'મૃતાંગ'** સપ્ત ધાતુનાં તેમજ લાકડા વગેરે ઇચ્છિત પ્રકારનાં સર્વજાતનાં ભાજનો-વાસશોને પૂરા પાડનાર.

**૩ 'તૂર્યાંગ' [ટ્રૂટિતાંગ]** આ કલ્પવૃક્ષનાં ફળો, વીણા, સારંગી વગેરે સર્વજાતનાં વાજિંત્રોની ગરજ સારે છે.

**૪ 'દીપગ્નિહ્યાંગ'** જ્યાં જ્યોતિરંગનો પ્રકાશ ન પડતો હોય તે સ્થાનમાં દીપકની ગરજને સારનારાં દીપાંગ કલ્પવૃક્ષો પ્રકાશ આપી રહ્યાં છે.

**પ 'ज्योतिषिकांग'** પ્રકાશ કરનારાં આ કલ્પવૃક્ષો સર્વ પ્રકારનાં દેદીપ્યમાન તેજની ગરજ સારવાવાળાં હોય છે, તેમાં રાત્રિએ તો કોઈ મહાન તેજને દેનારાં હોવાથી ત્યાંના નિવાસીઓનો ગમનાગમન–વિહાર વગેરે સુખેથી થઈ શકે છે.

દ 'चित्रांग' કલ્પવૃક્ષો ચિત્ર-વિચિત્ર પુષ્પોની માળાઓને આપવામાં ઉપયોગી છે.

**૭ 'चित्ररसांग'** વિચિત્ર રસવંત ભોજનને આપનારા, વળી અનેક પ્રકારની મીઠાઈને આપનારાં છે. આ મીઠાઈનો સ્વાદ ચક્રવર્તી માટે બનતી મીઠાઈ જેવો હોય છે.

૮ 'મળ્યંગ' કલ્પવૃક્ષો મણિ વગેરે સર્વપ્રકારનાં આભૂષણોને આપનારાં છે.

૯ 'गेहाकार' કલ્પવક્ષો-વિવિધ આકારના ઇચ્છિત માળવાળાં ગૃહો માટે ઉપયોગી છે.

**૧૦ 'અનિયત્ત'** કલ્પવૃક્ષો-ખૂટતી કોઈ પશ પ્રકારની વસ્તુની પૂર્તિને કરનારાં અને સર્વપ્રકારનાં વસ્તાદિને આપનારાં હોય છે.

આ દશમાં કલ્પવૃક્ષનું '**अनग्न'** એવું પશ નામ છે અને તે વિવિધ પ્રકારનાં વસ્ત્ર વગેરે આપવાવડે સાન્વર્થ છે. અને તેથી યુગલિકોને અનગ્ન રહેવું પડતું નથી.

આ યુગલિકો પોતાનાં સંતાનોનો નિવહિ પહેલા આરામાં ૪૯, બીજા આરામાં ૬૪ અને ત્રીજા આરામાં ૭૯ દિવસ પર્યંત કરે છે. ત્યારબાદ તેઓને અપત્ય પરિપાલનની જરૂર નથી હોતી.

ત્રીજા આરાને અંતે દંડાદિ નીતિ પ્રવર્તક કુલકરોની ઉત્પત્તિ અને તે પછીના સમયમાં શ્રી ઋષભદેવનો જન્મ થાય છે.

પછ. આ દશ જાતિમાં પ્રતિજાતીય કલ્પવૃક્ષો પશ ઘશાં હોય છે. આ કલ્પવૃક્ષો દેવાધિષ્ઠિત નહિ પશ તથાપ્રકારના સ્વાભાવિક પ્રભાવયુક્ત હોય છે. આ સિવાય બીજી ઘક્ષી જાતિની ઉત્તમ વનસ્પતિઓ પશ હોય છે. પટ.–તેસિં मतंग–भिंगा, तुड़िअंगा–जोइ–दीव–चित्तंगा ! चित्तरसा–मणिअंगा, गेहागारा–अणिअयक्खा ॥' 'पाणं–भायण–पिच्छण, रवि–पह दीव–पह कुसुममाहारो । भूसण गिह वत्त्थासण, कप्पदुमा दसविहा दिंति ॥

[લઘુલેત્રસમાસ ગાથા ૯૬–૯૭]

જ્યારે યુગલિકોમાં કાળક્રમે મમત્વાદિ દોષો વિશેષ વધી પડે છે ત્યારે કુળની મર્યાદાને કરનારા જે વિશિષ્ટ પુરુષો ઉત્પન્ન થાય છે તેને કુળકર કહેવાય છે.

આ પુરુષો <sup>પલ્</sup>પરિભાષશાદિ ચાર પ્રકારની દંડનીતિ પ્રવતવિ છે. ત્રીજા આરાને અંતે શ્રીઝ્ઠષભદેવ પ્રથમ તીર્થકર તરીકે ઉત્પન્ન થયા. જેઓ ૮૪ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય પૂર્શ કરી તદ્દભવ મોક્ષગામી થયા. તીર્થકર શ્રી ઝઠષભદેવસ્વામીએ ૨૦ લાખ પૂર્વ કુમાર અવસ્થામાં ગાળ્યાં, ૬૩ લાખ પૂર્વ રાજ્ય અવસ્થામાં અને ૧ લાખ પૂર્વ શ્રમશ—સાધુપર્યાય પાળી, ત્રીજા આરાનાં ૮૯ પખવાડિયાં બાકી રહ્યાં ત્યારે તેઓ સિદ્ધિપદને પામ્યા. દેશવિરતિ, <sup>૬૦ ૬૧</sup>સર્વવિરતિની ઉત્પત્તિ ક્ષેત્રના કાળ-દોષે વિચ્છેદ પામેલી તે ચાલુ અવસર્પિશીમાં શ્રી ઝઠષભદેવ પ્રભુથી શરૂ થઈ. અવધિજ્ઞાન આદિની પણ ઉત્પત્તિ થઈ.<sup>૬૨</sup>

चउहा सामाईया-बहुहा, लेहाइ ववहारो ।।१।।' હકाર, મકાર, ધિક્કાર અને પછી શબ્દતાડન.

૬૦–૬૧. દેશથકી (અમુક અંશે) ત્યાગ તે દેશવિરતિ. અને સર્વાંશે પ્રાજ્ઞાતિપાત–મૃષાવાદ–અદત્તાદાન– મૈથુન–પરિગ્નહનાં પાપનું વિરમજ્ઞ–ત્યાગ તે સર્વવિરતિ. દેશવિરતિ પંચમગુજ્ઞઠાજો અને સર્વવિરતિ છઠા પ્રમત્તગુજ્ઞઠાજાથી હોય છે, દેશવિરતિવાળા શ્રાદ્ધો–ગૃહસ્થો હોય છે અને સર્વવિરતિવાળા સાધુપુરુષો હોય છે.

૬૨. 'અવધિ' તે રૂપી–્યદાર્થ વિષયક મર્યાદાવાળું જ્ઞાન. આદિ શબ્દથી મનઃપર્યવજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાનનું પસ ગ્રહજ્ઞ કરવું, 'મનઃપર્યવ'જ્ઞાન તે અઢીદીપવર્તી સંજ્ઞી--પંચેન્દ્રિય જીવોના મનોગત ભાવોને જજ્ઞાવનારું જ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન તે લોકાલોકવર્તી અતીત, અનાગત ને વર્તમાનનાં અનંત દ્રવ્યો અને પર્યાયોને જજ્ઞાવનારું જ્ઞાન.

६3-yowl-l ७२ selwi:---लिखितं<sup>?</sup> गणितं<sup>२</sup> गीतं<sup>३</sup> नृत्यं<sup>8</sup> वार्ध<sup>4</sup> च पठन<sup>६</sup>--शिक्षे<sup>७</sup> च । ज्योति<sup>६</sup>-शठन्दो<sup>६</sup>-

90 99 9२ 9३ 9३ 98 94 94 94 94 96 90 90 90 90 90 90 5 95 90 5 तर्जुलुति-व्याकरणनिरुक्ति काव्यानि ॥९॥ कात्यायनं निधण्डुर्गजतुरगारोहणं तयोः शिक्षा । शस्त्राऽभ्यासो रसमन्त्र– २९ २२ २३ २४ २५ २६ २७ २८ २६ ३० ३९ ३२ ३३ ३४ ३४ ३६ ३७ यन्त्रविषखन्यगच्यवादाश्च ॥२॥ प्राकृतसंस्कृतपैशाचिकाऽपभ्रंशाः स्मृतिः पुराणविधी । सिद्धांततर्क-वैद्यंऽऽगमसंहिते-३८ ३८ ४० ४१ ४२ ४३ ४४ ४६ ४६ ४७ ४८ ३८ ३८ ४० ४१ ४२ ४३ ४४ ४५ ४६ ४७ ४८ तहासाश्च ॥३॥ सामुद्रिकविज्ञानाऽऽचार्यकविद्या रसायनं कपटम् । विद्यानुवादो दर्शन-संस्कारौ धूर्त्तशम्बलकम् ॥४॥ ४६ ४० ४१ ४२ ४३ ४४ ४६ ४६ ४७ ४८ मणिकर्मतरुचिकित्सा, खेचर्यमरीकलेन्द्रजालं च । पातालसिद्धियन्त्रक-रसवत्यः सर्वकरणी च ॥५॥ प्रासादलक्षणं पण-४६ ६० ६१ ६२ ६३ ६४ ६४ ६६ ६७ ६८ ६७ ४७ मणिकर्मतरुचिकित्सा, खेचर्यमरीकलेन्द्रजालं च । पातालसिद्धियन्त्रक-रसवत्यः सर्वकरणी च ॥५॥ प्रासादलक्षणं पण-४६ ६० ६१ ६२ ६३ ६४ ६४ ६६ ६७ ६८ ६८ ७० दिन्नोपललेपचर्मकम्पणि । पत्रच्छेदनखच्छेद-पत्रपरीक्षा वशीकरणम् ॥६॥ काष्ठघटनदेशभाषा, गारुडयोगाङ्गधातुकर्माणि ।

६४.-अोओनी ચોસઠ કલાઓ આ પ્રમાણે :----'डोया नृत्यौचित्ये, चित्रं वादित्रमन्त्रतन्त्राश्च । घनवृष्टिफलाकृष्टी,

9 २

3

 ६ १०
 १९ १२ १३ १४ १५ १६ १७ १८ १६ २० संस्कृतजल्पः क्रियाकल्पः ।१। ज्ञानविज्ञानदम्भाबुस्तम्भा गीततालयोर्मानम् । आकारगोपनारामरोपणे काव्यशक्तिवक्रोक्तिः।२।। २१ २२ २३ २३ २४ २६ २७ २८ २६ २० २८ २६ ३० स्त्री-नरतक्षणे गजहयपरीक्षणे वास्तुसिद्धि-पटुबुद्धी । शकुनविचारो धर्माचारोऽञ्जनचूर्णयोर्योगाः ।।३।। गृहिधर्मसुप्रसादनकर्म ३१ ३२ ३३ ३४ ३४ ३६ ३७ ३० ३८ ३६ ३७ ३८ ३६ कनकसिद्धिवर्णिकावृद्धी । वाक्पाटवकरलाधवललितचरण-तेलसुरभिताकरणम् ॥४॥ भृत्योपचार गेहाचारौ, व्याकरणपर-४० ४६ ४६ ४६ ४६ ४६ ४६ ४६ ४८ ४६ ४८ ४८ ४६ विराकरणे । वीणानादवितण्डावादोऽङ्कुस्थितिजनाचाराः ।।५॥ कुम्भभ्रमसारिश्रमरलमणिभेदलिपिपरिच्छेदाः । वैद्यक्रिया કલા-કારીગરીઓ (શિલ્પો) આ કાળમાં પ્રથમ તે જ પ્રભુએ ગૃહસ્થાવસ્થામાં જગતને બતલાવી, આ અવસર્પિશી આશ્રયી સર્વપ્રકારનો પ્રથમ વ્યવહાર તેમણે જ પ્રગટ કર્યો, અને તેઓએ ઉત્તમ નૈતિક નિયમો અને આચરણો સર્વ જગત સમક્ષ પ્રવર્તાવ્યાં. હજારો પ્રકારના વ્યવહારો, સર્વપ્રકારનાં ગણિતો, કુંભકારની કળાઓ, મૂલ પંચપ્રકારનાં (ઉત્તરભેદે સો) શિલ્પો એટલે કે વગેરે વર્તમાનમાં જીવનોપયોગી વસ્તુઓ દેખીએ છીએ તે સર્વ તથા સર્વ પ્રકારની મૂલભાષા—<sup>૬પ્</sup>લિપિઓ પણ તેઓશ્રીથી (પુત્રી બ્રાહ્મી–સુંદરીથી) પ્રવર્તેલી જાણવી. અવસર્પિણીના ત્રીજા આરાના અંતે તીર્થકરદેવની ઉત્પત્તિનો પ્રારંભ થાય છે, આ ત્રીજા આરાના મનુષ્યો વજ્ર–ઋષભ—નારાચ–સંઘયણવાલા, સમચતુરસ– સંસ્થાનવાળા અને આ આરાના પ્રારંભમાં એક પલ્યોપમના આયુષ્યવાળા હોય છે. ત્રીજા આરાથી ચોથા આરામાં, ચોથા આરાથી પાંચમા આરામાં, પાંચમામાંથી છજ્રામાં અનુક્રમે <sup>૬દ</sup>સંઘયણ, સંસ્થાન, ઊંચાઇ વર્ણ–રસ–ગંધ–સ્પર્શ–હીન, હીનતર, હીનતમ સમજવા. જ્યારે રાગ–દ્વેષ કપાયોની ક્રમશઃ વૃદ્ધિ સમજવી. એથી તો અત્યારે પંચમકાળમાં આપણને છેલ્લું 'સેવાર્ત'–છેવદ્વં સંઘયણ (હાડકાંની સંધિનો બાંધો–વિશેષ) વર્તે છે, જેથી શરીરના ભાગને સ્વલ્પ ઉપદ્રવ થવાથી હાડકું ભાંગી જાય છે અને અનેક પ્રકારનાં તેલ વગેરેનાં સેવનદ્રારા મૂલસ્થિતિમાં લાવવા પ્રયત્ન સેવવો પડે છે. વળી કપાયોનો ઉદય પણ સવિશેષ જોવાય છે.

**४ दुःषमसुषम :**— આ ચોથા આરામાં દુઃખ વિશેષ, તે પછી સુખદુઃખની મિશ્રતા. આ આરો ૪૨૦૦૦ વર્ષ ન્યૂન ૧ કોડાકોડી <sup>૬૭</sup>સાગરોપમ પ્રમાણ છે. આ આરામાં ઉત્કૃષ્ટ આયુખ્ય <u>૨૦ ૬૧ ૬૨ ૬૨ ૬૨</u> ૬૨ ૬૨ ૬૨ क कामाविष्करण रन्धनं विकुरबन्धः ॥६॥ शालीखण्डनमुखमन्डने, कथाकथनकुसुमसुग्रथने ! वरवेषसर्वमाषा-विशेषवाणिज्य ६० ६१ ६२ ६२ भोज्यानि ७ अभिधानपरिज्ञानाऽऽभरण यथास्थान-विविधपरिधाने । अन्त्याक्षरिका प्रश्नप्रहेलिका स्त्रीकलाश्चतुःषष्टिः । ८। ६२ ६३ ६३ ६४ भोज्यानि ७ अभिधानपरिज्ञानाऽऽभरण यथास्थान-विविधपरिधाने । अन्त्याक्षरिका प्रश्नप्रहेलिका स्त्रीकलाश्चतुःषष्टिः । ८। ६५. –'हंसलिवी भूयलिवी, जक्खा तह रक्खसी अ बोधव्या । उड्डी जवणि तुरुक्षी, कीरी दविडी या सिंधविय ॥९॥ मालविणी नडि नागरि, लाडलिवी पारसी थ बोधव्या ! तह अ निमित्ती य लिवी चाणक्षी मूलदेवी थ ॥२॥' वर्तमान જગતમાં સાતસો ઉપરાંતની સંખ્યામાં મહत्त्वनी ભાષાઓ પ્રવર્તે છે તે, તેમજ જે નવીન નવીન લિપિઓ–ભાષાઓ નીકળે છે તે મૂલલિપિઓના અમુક અંશે અપભ્રંશરુપે હોવા સાથે તે તે દેશમાં નવીન પ્રવતવિલી પક્ષ હોય છે. આથી અમુક કાળમાં જ તે લિપિઓનું ચલશ હોય છે જ્યારે ઉપરોક્ત મૂળ સર્વભાષા ને લિપિઓ ન્યૂનાધિકતાવડે અવરનવર ચાલતી હોય છે.

६६.--'संघयणं संठाणं, उच्चत्तं आउअं च मणुआणं। अणुसमयं परिहायइ, ओसप्पिणी काल-दोसेण ।।११।।

कोह—मय—माय—लोहा, ओसन्नं वङ्कुए मणुआणं । कूडतूल—कूडमाणं, तेणाणुमाणेण सव्वंपि ।।२।।

[sigela-4-171].

६७.-'श्रे भाटे छैभडोषमां डखुं छे डे;---'तत्रैकान्तसुषमारश्चतस्रः कोटिकोट्यः । सागराणां सुषमा तु तिसस्तत्कोटिकोटयः ॥१॥ सुषमदुःषमा ते ढे दुःषमसुषमा पुनः । सैका सहस्वैर्वर्षाणां ढिचत्वारिंशतोनिता ॥२॥ अथ दुःषमैकविंशतिरब्दसहस्राणि तावति तु स्यात् । एकान्तदुःषमापि ह्येतत्संख्याः परेऽपि विपरीताः ॥३॥ प्रथमेऽरत्रये मर्त्त्यास्त्रिद्वयेकपल्यजीविताः । त्रिद्वयेकगव्यूतोच्छायास्त्रिद्वयेकदिनभोजनाः ॥४॥ फल्पद्रुफलसंतुष्टाश्चतुर्थे त्वरके नराः । पूर्वकोट्यायुषः पञ्चधनुःशतसमुच्छ्याः ॥५॥ पञ्चमे तु वर्षशतायुषः सप्तकरोच्छ्याः । षष्ठे पुनः षोडशाब्दायुषो हस्त समुच्छ्याः ॥६॥ एकान्त दुःखप्रचिता उत्सर्पिण्यामपीदृशाः । पश्चानुपूर्व्या विज्ञेया अरेषु किल षट्स्वपि ॥७॥'

્રાથમ તીર્થંકર સિવાયના <sup>૭૦</sup>શ્રી અજીતનાથ પ્રમુખ ૨૩ તીર્થંકરો આ ચોથા આરામાં જ મોક્ષે ગયા છે અને તે તે અવસર્પિણીમાં થનારા ૨૪ તીર્થંકરો પૈકી ત્રેવીશ તીર્થંકરોનું તો આ કાળમાં જ સિદ્ધિ ગમન હોય છે.

વળી પ્રથમ ચક્રવર્તી શ્રીભરતમહારાજા ત્રીજા આરામાં થયા છે અને બાકીના ૧૧ ચક્રવર્તી, ૯ વાસુદેવ, ૯ પ્રતિવાસુદેવ ૯ બલદેવ, એ સર્વે ચતુર્થ આરામાં ઉત્પન્ન થયા છે. એ સહુને **૬૩** શલાકા પુરુષો કહેવાય છે. આ શલાકાપુરુષો સિવાય જે નવ નારદ, અગિયાર રૂદ્ર વગેરે વિશિષ્ટ પુરુષ થયા છે તે પણ ચતુર્થ આરામાં થયા છે.

આ અવસર્પિશીમાં જ આ પ્રમાશે થયું છે એમ નહીં, પરંતુ જે પ્રમાશે આ અવસર્પિશીના ત્રીજા આરા અને ચોથા આરામાં જેટલા તીર્થંકરો, ચક્રવર્તીઓ વગેરે મહાન પુરુષો થયા છે, તેટલા જ પ્રત્યેક અવસર્પિશીમાં સમજવા.

પ-<sup>99</sup>दुःषम- જેમાં કેવળ દુઃખ હોય તે. આ દુઃષમ આરો ૨૧૦૦૦ વર્ષ પ્રમાણનો છે. આ ૬૮.-'पुव्वस्स उ परिमाणं सयरिं खलु वासकोडित्तक्खाओ। छप्पनं च सहस्सा बोघव्वा वासकोडीणं॥'

૬૯.—મરુદેવા માતાના સુપુત્ર ઋષભદેવસ્વામીજીએ દીક્ષા પ્રહણ કરી, ત્યારે તેઓના વિયોગે એક હજાર વર્ષ સુધી રડી રડીને માતાની આંખે પડલ આવ્યાં. એવામાં તે જ પ્રભુ ચાર ઘાતીકર્મ ખપાવી કેવલજ્ઞાન પામી, જે નગરમાં માતા રહે છે તે જ નગરની બહાર પધાર્યા. દેવોએ પ્રવયન માટે સમવસરણ-સિંહાસન રચ્યું. એ વખતે પૌત્રપ્રેરજ્ઞા થતાં મરુદેવા માતા પોતાના પુત્રની સમવસરણની ઋદ્ધિ જોવા વંદનાર્થે હાથીના સ્કંધ પર બેસી નગર બહાર આવ્યા, ત્યાં આવતાં જ પ્રભુના પ્રબળ અતિશયના પ્રભાવે અને તેના હર્ષાનંદે આંખના પડળ તરત જ ખસી ગયાં. પુત્રની સાક્ષાત્ ઋદ્ધિનું નિરીક્ષજ્ઞ કરતાં અત્યુત્તમ ભાવનાના યોગમાં જ અંતકૃત્ કેવળી થયાં અને ત્યાં જ મોક્ષગમન થયું. ખરેખર ભાવનાયોગનો મહિમા વર્ણવતાં કલિકાલસર્વજ્ઞ ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ યોગશાસ્ત્રમાં ઠીક જ કહે છે કે–

'पूर्वमप्राप्तधर्माऽपि परमानन्दनन्दिता। योगप्रभावतः प्राप मरुदेवा परं पदम्' ॥१॥।' ७०--'एतस्यामवसर्पिण्यामृषभोऽजितसंभवौ । अभिनन्दनः सुमतिस्ततः पद्मप्रभाभिधः ॥१॥ सुपार्श्वश्वन्द्रप्रभश्च सुविधिश्वाय शीतलः । श्रेयांसो वासुपूज्यश्च विमलोऽनन्ततीर्थकृत् ॥२॥ धर्मः शान्तिः कुन्युररो मल्लिश्च मुनिसुव्रतः । नभिर्नेभिः पार्श्वो वीरश्चतुर्विंशतिरर्हताम्' ॥३॥

આ જ પ્રમાણે ઉત્સર્પિશીમાં પણ ૨૪ તીર્થકરો થાય છે, આમ બંને કાળમાં અનાદિકાળથી તીર્થકરાદિ શલાકા પુરુષોની ઉત્પત્તિ ચાલી આવી છે અને ચાલશે, ફક્ત તે તે કાળના શલાકા પુરુષો જુદા જુદા નામોવાળાં હોય છે.

ં ૭૧.—આ કાળમાં વીરનિર્વાણથી અમુક વર્ષ પછી કલંકી નામનો રાજા થવાનો છે. જે મહાઅધર્મી, મહાપાપી, મહાઘાતકી અને સમગ્ર પૃથ્વીના નગર ગ્રામો સર્વને ઉખેડીને ફેંકી દેતો લોકોને હેરાન હેરાન કરશે, યાવત્ સાધુઓ પાસેથી પણ કર માંગશે, આ ત્રાસથી ત્રાસ પામેલા સાધુઓ તથા શ્રાવકો જ્યારે ઇન્દ્રમહારાજાનું આરાધન કરશે ત્યારે સંતુષ્ટ થયેલો ઇન્દ્ર આ પૃથ્વી ઉપર વૃદ્ધ બ્રાહ્મણના રૂપે આવી કલંકીને હણીને તેના પુત્ર દત્તને ગાદી સોંપશે. ત્યારપછી પુનઃ સર્વત્ર શાંતિ ફેલાશે.

કલંકી એક જ જન્મે છે કે અનેક, કલંકી થયો કે હવે થશે વગેરે બાબતમાં ઇતિહાસવિદો ભિન્ન ભિન્ન મતો ધરાવે છે; માટે વિશેષ ખુલાસો તદ્દવિદો પાસેથી મેળવી લેવો. આરાના પ્રારંભમાં મનુષ્યની ઊંચાઈ ઉત્કૃષ્ટ સાત હાથની છે અને ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય બહુલતાએ ૧૩૦<sup>9ર</sup>વર્ષનું હોય છે. ચોથા આરાના અંતે ઉત્પન્ન થયેલા શ્રી મહાવીરપરમાત્મા ચોથા આરાના ત્રણ વર્ષ અને સાડા આઠ મહિના બાકી રહ્યા ત્યારે ૭૨ વર્ષનું આયુષ્ય ભોગવી સિદ્ધિષદ પામ્યા. ત્યારપછી તેમની ત્રીજી પાટે શ્રીજંબૂસ્વામીજી થયા. તેઓના સિદ્ધિગમન પછી આ પંચમકાળમાં મનઃપર્યવજ્ઞાન, કેવળજ્ઞાન, <sup>93</sup>મોક્ષગમન ઇત્યાદિ ૧૦ વસ્તુનો વિચ્છેદ થયો.

અર્થાત્ તદ્દભવ મોક્ષગામીપશાનો અભાવ થયો છે. આ વિચ્છેદ ભરત, ઐરવત ક્ષેત્રાશ્રયી જાણવો, પરંતુ મહાવિદેહક્ષેત્રમાં કે જ્યાં હંમેશાં ચતુર્થ આરાના પ્રારંભના ભાવો વર્તે છે. ત્યાં મોક્ષમાર્ગ સદા--ચાલુ જ છે. જો કે આ કાળમાં આ ક્ષેત્રમાંથી સીધું મોક્ષગમન નથી, તથાપિ અહીંયા આત્મકલ્યાણાર્થે કે પુણ્યોપાર્જનાર્થે કરેલી સર્વ આચરણાઓનું ફલ આગામી ભવમાં થનારી સિદ્ધિપ્રાપ્તિમાં પ્રબલ કારણરૂપ બને છે. આ કાળના જીવો અલ્પાયુષી, પ્રમાદી, શિથિલાચારી, શરીરબળમાં નિર્બળ હોય છે. અનેક પ્રકારે અનીતિઓ-પ્રપંચાદિ પાપકર્મોને કરનારા અને મમત્વાદિભાવોમાં આસક્ત તેમજ ધર્માધર્મનો વિવેક નહિ રાખનારા હોય છે.

<sup>૭૪</sup>આ પાંચમા આરાને અંતે, ક્ષાર, અગ્નિ, વિષાદિની મુખ્ય પાંચ જાતની કુવૃષ્ટિઓ સાત

૭૨.–આ પંચમ આરામાં વિશેષે પાશ્વાત્ય દેશોમાં કવચિત્ ૨૦૦ વર્ષ સુધીનાં આયુષ્યો પજ્ઞ જાહેર થયેલાં સાંભળ્યાં છે. આથી ભડકવાની કંઈ જ જરૂર નથી; કારણકે, ઉક્ત ૧૩૦ વર્ષનું વચન છે તે પ્રાયઃ સમજવું, એટલે તેવા મનુષ્યો અલ્પ હોય અને કદાચિત્ કોઈક જીવ વિશેષે પૂર્વભવે તથાપ્રકારનું ઉત્તમોત્તમ જીવદયા–રક્ષાદિનું કાર્ય તન્મયપશે કર્યું હોય તો વધારે આયુષ્ય પણ સંભવી શકે છે. જે માટે યોગશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે–

''दीर्घमायुः परं रूपमारोग्यं श्लाघनीयता । अहिंसायाः फलं सर्वं किमन्यत्कामदैव सा'' ॥

વળી આપશે જો શ્રીવીરનિવાંણથી પાંચમી સદીના ઇતિહાસ તરક દષ્ટિપાત કરીશું તો જાણવામાં આવશે કે, જ્યારે ઇન્દ્ર મહારાજા, પંચમીની સંવત્સરી ચતુર્થીએ કરનારા શ્રીમાન્ કાલિકાચાર્ય મહારાજની પરીક્ષા નિમિત્તે મનુષ્યલોકમાં વૃદ્ધ બ્રાહ્મણનું રૂપ ધારણ કરી આચાર્ય ભગવંત સમીપે હાજર થયા હતા, ત્યારે તેઓના જ્ઞાનની પરીક્ષા માટે પોતાનો હસ્ત લંબાવી 'હે ગુરુદેવ ! મારું આયુષ્ય કેટલું વર્તે છે તે મારી રેખા તપાસીને કહો' એમ જ્યારે કહ્યું ત્યારે તેની વિજ્ઞપ્તિથી શ્રીકાલિકાચાર્ય મહારાજ આયુષ્ય રેખા જોતાં જોતાં ૩૦૦ વર્ષ સુધી પહોંચ્યા, ત્યાં સુધી તેઓએ શંકા પક્ષ ન કરી, કે આ મનુષ્ય છે કે અન્ય ? પક્ષ રેખામાં જ્યારે જ્ઞાનદષ્ટિએ ૩૦૦થી આગળ આયુષ્ય જોયું ત્યારે તેઓશ્રીએ શ્રુતના ઉપયોગથી કહ્યું કે, 'હે આત્મન્ ! તું મનુષ્ય નહીં પરંતુ સૌધમદિવલોકનો ખુદ ઇન્દ્ર છો.

આ ઉપરથી આપણે તો એ સાર લેવાનો છે કે ૩૦૦ વર્ષનું આયુષ્ય આ કાળમાં સંભળાય ત્યાં સુધીમાં કંઈ આશ્વર્ય પામવા જેવું નથી. વર્તમાનમાં પરદેશમાં એક માણસ ૨૫૦ વર્ષ જીવ્યો એવું લખાણ વર્તમાન છાપામાં બહાર પડ્યું હતું, વળી ગુજરાત-કાઠિયાવાડમાં ૧૫૦ વરસનાં મનુષ્યો વર્તમાનમાં પણ જીવતાં સાંભળ્યાં છે. દીર્ઘ આયુષ્યવાળા મનુષ્યોના ઉલ્લેખ ઘણીવાર સાંભળવા મળે છે; પરંતુ ૩૦૦ વર્ષથી ઉપરનાં આયુષ્યવાળા મનુષ્યની વાત હજુ જાણવા મળી નથી.

७उ.--ते **કઈ કઈ ? तो** १ २ ३ ्र्ये ४ (ु मणपरमोहि पुलाए, परिहारविसुद्धी उवसमे कप्रे। संजम–तिग–केवल–**'सिज्झणा'** य जंबुम्मि बुच्छिन्ना।"

૭૪. આ કાળમાં કાળપ્રભાવે તેમજ આપશી તેવા પ્રકારની સાધના–શક્તિના અભાવે દેવદર્શન દુર્લભ હોય છે. કવચિત્ સંભવિત પણ બને પરંતુ તેવી સાત્વિકતા ને શ્રદ્ધા કર્યા છે ? કે જેથી દેવોનું આકર્ષણ થઇ શકે. આ હુંડા

Jain Education International

સાત દિવસ<sup>અપ</sup> સુધી પડે છે, એથી વીજળીના ભયંકર ત્રાસો ઉત્પન્ન થાય છે અને ભયંકર વ્યાધિઓને ઉત્પન્ન કરનારી ઝેરી જલની વૃષ્ટિ પડે છે. તથા પૃથ્વી ઉપર રહેલી વસ્તુને ખેદાન મેદાન કરી નાંખનાર ભયંકરમાં ભયંકર વાયરાઓ વાય છે. અને એથી લોકો મહાત્રાસને પામતાં કરુણ સ્વરે આકંદ કરે છે. પૃથ્વી ઉપર રહેવા માટે કે પહેરવા માટે ગૃહ, વસ્ત્રાદિ કોઈ પણ વસ્તુઓ, જમીનમાંથી પેદા થતાં ધાન્ય—ફળો વગેરે પણ નષ્ટપ્રાયઃ થઈ જાય છે. વર્ળી સર્વ નદીઓનાં પાણી પણ સુકાઈ જાય છે. માત્ર શાસતી હોવાથી ગંગા અને સિંધુ નદીનો પ્રવાહ ગાડાના ચીલા પ્રમાણ વિસ્તારમાં અને ઊંડાઈમાં પગનું તળિયું ડૂબે તેટલો જ હોય છે. તે વખતે મનુષ્યો પોતાનું રક્ષણ કરવા ગંગા અને સિંધુ નદીઓના કાંઠાઓ ઉપર રહેલી ભેખડોમાં ગુફા જેવાં બીલોનાં સ્થાનો હોય છે ત્યાં જઈને રહે છે, અને ત્યાં દુઃખી અવસ્થામાં વસ્તાભાવે સ્વી—પુરુષની મર્યાદારહિત નગ્નપણે વિચરે છે. તથા ગંગા નદીના પ્રવાહમાં રહેલા મત્સ્યોનું ભક્ષણ કરીને જીવનનિર્વાહ કરે છે. તે વખતે ચંદ્ર પણ અત્યંત શીતલ કિરણોને અને સૂર્ય અતિ ઉષ્ણ કિરણોને ફેંકે છે.

આ સર્વ ભાવો પંચમ આરાના અંતે ક્રમે ક્રમે પ્રારંભાય છે. તેમજ ચતુર્વિધસંઘ, ગણ, ઇતર દર્શનોના સર્વ ધર્મો, રાજ્યનીતિ, બાદર અગ્નિ, રાંધવું વગેરે પાક (રસોઈ)-વ્યવહાર, ચારિત્રધર્મ સર્વ ક્રમે ક્રમે વિચ્છેદ પામે છે.

તથા ચરમ તીર્થપતિ શ્રી મહાવીરપ્રભુનું શાસન કે જે અવિચ્છિન્નપદ્યો ચાલ્યું આવે છે, જેના છેલ્લા સમયે પણ <sup>ઉદ</sup>**શ્રીદુ**પ્પસહસૂરિ, **ક**લ્ગુશ્રી સાધ્વી, **ના**ગિલનામા શ્રાવક અને સત્યશ્રી નામની શ્રાવિકા તે રૂપ ચતુર્વિધસંઘ જે વિદ્યમાન હશે તે શાસન અને ચતુર્વિધસંઘનો પણ આ પંચમ આરાના અંતિમ દિવસનો પ્રથમ પ્રહર પૂર્ણ થયે વિચ્છેદ થશે. અર્થાત્ પૂર્વાહ્નકાળે શ્રુતધર્મ, આચાર્ય, સંઘ અને જૈનધર્મનો વિચ્છેદ થશે; મધ્યાહ્ને વિમલવાહન રાજા, સુધર્મમંત્રી અને તેનો રાજ્યધર્મ વિચ્છેદ થશે અને સંધ્યાકાળે બાદર અગ્નિ વિચ્છેદ પામશે.

અત્યારે પાંચમા આરાનો પ્રારંભ છે જેને લગભગ ૨૫૦૦ વર્ષ થયાં છે, હજુ લગભગ ૧૮૫૦૦ વર્ષ બાકી છે. તે પૂરા થવાના કાળમાં ઉપરોક્ત બનાવો બનવા પામશે. હાલ તો ક્રમશઃ હ્રાસ દરેક ક્ષેત્રમાં થતો જશે.

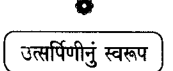
(<sup>૧, \*</sup> ) **૬. તુઃષમદુષમ :** જેમાં દુઃખ દુઃખ હોય, અર્થાત્ સુખનો બિલકુલ અભાવ હોય તે. આ આરો પણ ૨૧૦૦૦ વર્ષપ્રમાણનો છે. આ આરાના મનુષ્યોનું ઉત્કૃષ્ટ શરીરપ્રમાણ બે હાથનું, આયુષ્ય અવસર્ષિષ્ઠી કાળના વિશેષભાવો માટે 'ચંદ્રગુપ્ત' નૃપતિને આવેલાં ૧૬ સ્વપ્નો અને તેના ઉપર રચાયેલ સ્વપ્નપ્રબંધ 'વ્યવહાર-ચૂલિકા' માં તથા ઉપદેશપ્રાસાદમાં જાસવા જેવો છે.

૭૫. કલિકાલના કારણે વર્તમાનમાં પણ રુધિર,મત્સ્ય, પથ્થર તથા ચિત્ર–વિચિત્ર પંચવર્જ્ઞી મત્સ્યાદિનો વરસાદ ઘણે ઠેકાણે પડે છે. એમ અનેકશઃ વર્તમાનપત્રોમાં જાહેર થયેલું છે. કોઈ કોઈ અનાર્ય દેશોમાં આકાશમાંથી અગ્નિ વગેરે ચિત્ર–વિચિત્ર પદાર્થોની વૃષ્ટિ થયાના બનાવો પણ કથાં નથી સાંભળતા ?

७६. 'तह सम्गचुओ सूरी दुष्पसहो, साहुणी अ कम्गुसिरि । नाइलसहो--सही सच्चसिरि अंतिमो संघो ।।' 'सुअ--सूरि-संघ-धम्मो-पुव्वह्ने छिजिही अगणि सायं । निवविमलवाहणो सुह-म्मति नयधम्ममज्झह्ने ॥' [आवसप्ततिआ] પુરુષનું ૨૦ વર્ષનું અને સીનું ૧૬ વર્ષનું હોય છે. પંચમ આરાના છેડે કહેલા સર્વ દારુશ ઉપદ્રવો તેથી વિશેષ પ્રમાણમાં છકા આરામાં વર્તે છે. આ આરામાં સીઓ અત્યન્ત વિષયાસક્ત અને શીઘ યૌવનને પામનારી હોય છે. છકે વર્ષે ગર્ભને ધારણ કરનારી અને નાની ઉમ્મરમાંથી જ ઘણા બાળક–બાળિકાઓને દુઃખે કરીને જન્મ આપનારી હોય છે.

આમ આ બિચારા, નિષ્પુશીયા જીવો આ આરાનો કાળ દુઃખેથી-મહાકષ્ટે પૂર્ણ કરે છે.

॥ इति अवसर्पिणीषडारकस्वरूपम् ॥



પૂર્વે અવસર્પિશીના છ આરાનું સ્વરૂપ ટૂંકમાં દર્શાવ્યું, તેથી વિપરીત પશ્ચાનુપૂર્વીએ ઉત્સર્પિશીના છ આરાનું સ્વરૂપ દર્શાવાય છે.

૧. દુઃषम-દુઃषमआरो જેમાં દુઃખ ઘણું હોય તે. આ આરો ૨૧૦૦૦ વર્ષ પ્રમાણનો છે. અવસર્પિણીના છઠા આરાના પ્રારંભથી તે પર્યંત સુધી દરેક પદાર્થોના ભાવો ક્રમે ક્રમે હીન થતા જાય છે, જ્યારે ઉત્સર્પિણીના પ્રથમ આરામાં દિનપ્રતિદિન વર્ણ-ગન્ધાદિ--રસ--સ્પર્શ, આયુષ્ય, સંઘયણ, સંસ્થાનાદિમાં ક્રમે ક્રમે શુભપણાની વૃદ્ધિ થતી જાય છે.

આ આરો સર્વ પ્રકારના કાળભેદના આદ્ય સમયે જ પ્રારંભાય છે, એથી પ્રથમ ઉત્સર્પિક્રી, પછી અવસર્પિક્રી એવો ક્રમ વર્તે છે.

૨. દુ:षमआरો— આ આરામાં દુ:ખ હોય છે પરંતુ અતિશય દુ:ખનો અભાવ વર્તે છે. અવસપિંશીનો પાંચમો અને ઉત્સપિંશીનો બીજો આરો ઘશીખરી બાબતમાં સમાનતા ધરાવનારો છે. આ આરાના પ્રારંભમાં પુષ્करावર્તમहામેઘ <sup>99</sup> મૂશળધારાએ સાત દિવસ સુધી અખંડ વરસે છે, અને તેની શીતલતાથી પૃથ્વી ઉપર સર્વ આત્માઓને અત્યન્ત શાન્તિ પેદા થાય છે. ત્યારબાદ झीरमहામેઘ સાત દિવસ સુધી અખંડ વરસી જમીનમાં શુભ વર્શ—ગંધ—રસ—સ્પર્શાદિ પેદા કરે છે. ત્યારબાદ झीरमहामેઘ ધૃત્વમેઘ સાત દિવસ સુધી અખંડ વરસી જમીનમાં શુભ વર્શ—ગંધ—રસ—સ્પર્શાદિ પેદા કરે છે. ત્યારબાદ ઘૃત્તમેઘ સાત દિવસ વરસી પૃથ્વીમાં સ્નિગ્ધતા પેદા કરે છે. ત્યારબાદ अमૃત્તમેઘ પજ્ઞ તેટલા જ દિવસ ગાજવીજ સાથે વરસી ઔષધિઓના તેમજ વૃક્ષ—લતાના અંકુરોને ઉત્પન્ન કરે છે. ત્યારપછી रત્તમેઘ સુંદર રસવાળા જલની વૃષ્ટિને સાત દિવસ સુધી વરસાવીને વનસ્પતિઓમાં તિક્તાદિક પાંચ પ્રકારના રસોને ઉત્પન્ન કરે છે. આ પ્રમાજ્ઞે સંપૂર્થ ભરતક્ષેત્રમાં એકીસાથે વર્ષતા મેઘવડે અનેક જાતની વનસ્પતિઓ અનેક પ્રકારે સુંદર સુંદર રીતિએ ખીલી નીકળે છે ને પૃથ્વી રસકારથી ભરપૂર બની જાય છે. આ અનેક પ્રકારે સુંદર સુંદર રીતિએ ખીલી નીકળે છે ને પૃથ્વી રસકારથી ભરપૂર બની જાય છે. આ પ્રમાજો અત્યત્ત જો કે સર્વ વસ્તુનો વિનાશ કહ્યો છે પજ્ઞ બીજરૂપ અસ્તિત્વ તો સર્વનું હોય જ છે.] આ મેઘ વરસી રહ્યા બાદ સર્વ બીલવાસીજનો બીલ બહાર નીકળી અત્યન્ત હર્ષને પામતાં જાતજાતની સુંદર વનસ્પતિ વગેરેની લીલાઓને અનુભવતા પરસ્પર ભેગા થઈ "હવેથી

૭૭. સાંબેલાના જેવી વિષ્ક્રમ્ભવાળી ધારા.

આપણે દારુશ દુર્ગતિના હેતુરૂપ માંસાહારને વર્જીને વનસ્પત્યાદિકનો આહાર કરવો" ઇત્યાદિ વિવિધ નિયમો ઘડે છે. આ આરો અવસર્પિક્રીના પાંચમા આરા સમાન હોવાથી આયુષ્ય વધતાં ૧૩૦ વર્ષનું થાય છે. સંઘયક્ષ, સંસ્થાન, શરીરની ઊંચાઈ વગેરે સર્વ ક્રમે ક્રમે વૃદ્ધિવાળું થતું સમજવું.

**૩. દુઃષમ- સુષમગારો** જેમાં દુઃખ ઘણું, સુખ થોડું હોય તે. બીજા આરાના ૨૧૦૦૦ વર્ષ વીત્યા બાદ ત્રીજો આરો પ્રવર્તે છે. આ આરામાં આયુષ્ય વધતું વધતું ત્રીજા આરાને અંતે પૂર્વ કોડ વર્ષ પ્રમાણ અને મનુષ્યોની ઊંચાઈ ૫૦૦ ધનુષ્યની થાય છે. આ આરાના મનુષ્યોને તથાવિધ સામગ્રીને પામી સિદ્ધિગમન—મોક્ષપ્રાપ્ત કરવું હોય તો કરી શકવા માટેનો સિદ્ધિમાર્ગ ખુલ્લો હોય છે. આ આરો અવસર્પિણીના ચોથા આરા સમાન હોવાથી સર્વ ભાવો તે પ્રમાણે સમજવા. આ આરામાં સર્વ નીતિનું શિક્ષણ, શિલ્પકળાદિ સર્વ વ્યવહારોને જિનેશ્વરો પ્રવર્તાવતા નથી, પરંતુ લોકો તથાપ્રકારની વ્યુત્પન્નબુદ્ધિવાળા હોવાથી જ પૂર્વના ક્ષયોપશમે અને સાથે તે ક્ષેત્રના અધિષ્ઠાતાના તથાવિધ પ્રભાવે સર્વ અનુકૂળ વ્યવહારો પ્રવર્તમાન થાય છે. આથી જ 'અવસર્પિણીવત્ ઉત્સર્પિશીમાં સર્વ વ્યવહારો કુલકરો પ્રવર્તાવતા નથી' એવું જે શાસ્ત્રીય કથન છે તે યોગ્ય જ છે.

જો કે કુલકરો આ ઉત્સર્પિણીના ચોથા આરાના પ્રથમ વિભાગમાં ઉત્પન્ન થાય છે, પશ વ્યવહાર પ્રવર્તાવવાનું તે કાળમાં કુલકરોને પ્રયોજન રહેતું નથી, કારણકે સર્વ વ્યવહારો ત્રીજા આરામાંથી જ શરૂ થઈ ચૂકેલ: હોય છે. અહીંયા કેટલાક આચાર્યો ઉત્સર્પિણીના ચોથા આરામાં ૧૫ કુલકરોની ઉત્પત્તિ માને છે અને તેથી તે વખતે ધિક્કારાદિ ત્રણ દંડ નીતિ પ્રવર્તાવે છે એમ કહે છે. જો કુલકરની ઉત્પત્તિ માનવામાં ન આવે તો સંપૂર્ણ ઉત્સર્પિણી કુલકર રહિત થઈ જાય અને કુલકરની ઉત્પત્તિવાળી માત્ર અવસર્પિણી જ રહે! માટે કુલકરોની ઉત્પત્તિ માનવી અનુચિત નથી જ.

ઉત્સર્પિણીના ત્રીજા આરામાં પ્રથમ તીર્થંકર <sup>૭૮</sup>૫૧્રાનાભાદિ વગેરે ૨૩ <sup>૭૯</sup>તીર્થંકરોની ઉત્પત્તિ કહેલી છે.

અવસ્પીંજ્ઞીના જે છેલ્લા તીર્થકર તેના સરખા ઉત્સર્પિજ્ઞીના પહેલા તીર્થંકર હોય. એ પ્રમાશે શાસ્ત્રોમાં જેવી રીતે ક્રમ કહ્યો છે તેવી રીતે યથાસંભવ વિચારવો.

આ ઉત્સર્પિણીકાળમાં પણ ૨૪ તીર્થંકર, ૧૨ ચક્રવર્તી, ૯ વાસુદેવ, ૯ પ્રતિવાસુદેવ, ૯ બળદેવ, ૯ નારદ અને ૧૧ રૂદ્રો ઉત્પન્ન થાય છે. એમાં ૧૧ રૂદ્રો ને નવ નારદો સિવાયના ૬૩, <sup>૮૦</sup>શલાકા પુરુષો તરીકે ગણાય છે. એમાં ૨૩ તીર્થંકરો આ આરામાં જ ઉત્પન્ન થાય છે.

७८. उक्तं च---'गुणनवइ पक्खसेसे, इह वीरो निव्वुओ चउत्यारे ।

उस्सपिणीतइयारे, गए उ एवं पउमजम्मी ॥' [५० २०-३०]

૮૦. આ ગ્રંથમાં તો પ્રસંગ પૂરતું જ અવસર્પિશી–ઉત્સર્પિશીનું સ્વરુપ બતાવ્યું છે. સવિસ્તર સ્વરૂપ ગ્રંથાન્તરોથી જોઈ લેવું. ્રેસરખો સમજવો. આ આરામાં ત્રણ ભાગની કલ્પના કરવી. એમાં પહેલા વિભાગમાં રાજ્ધર્મ, ચારિત્ર, "અન્ય દર્શનીયોના સર્વ ધર્મો તથા બાદર અગ્નિ વિચ્છેદ પામશે. આ આરાના પ્રારંભનાં ૮૯ પખવાડિયાં વીત્યે ઉત્સર્પિણીના ૨૪મા તીર્થંકર તથા છેલ્લા ચક્રવર્તી ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યારપછીના બીજા અને ત્રીજા બન્ને ભાગમાં અવસર્પિણીમાં કહેલું છે તેમ યુગલિકધર્મની પ્રવૃત્તિ પુનઃ શરુ થાય છે.

**પ. સુષમગારો**– આ આરો અવસર્પિગ્રીના બીજા આરા સરખા ભાવોવાળો સમજવો. આ આરામાં કેવળ સુખ જ હોય છે.

**૬. સુષમસુષમ આરો** આ આરો જેમાં કેવળ ઘણું સુખ હોય તે. અવસર્પિણીના પ્રથમ આરા સરખો સર્વ રીતે વિચારવો, જેનું સ્વરૂપ અવસર્પિણીના વર્જાન પ્રસંગે કહેવાઈ ગયું છે. પાંચમા છજ્ઞ બન્ને આરામાં યુગલિક મનુષ્યો અને તિર્થંચોનું અસ્તિત્વ વિચારી લેવું.

એ પ્રમાશે ઉત્સર્પિશીના છ આરાનું સ્વરૂપ કહ્યું.

આ પ્રમાશે દશ કોડાકોડી સાગરોપમની અવસર્પિશી અને દશ કોડાકોડી સાગરોપમની ઉત્સર્પિશી મળી એક કાલચક<sup>૮૧</sup> થાય છે. જે માટે કહ્યું છે કે---

''कालो द्विविधोऽवसर्पिण्युत्सर्पिणीविभेदतः। सागरकोटिकोटीनां, विंशत्या स समाप्यते॥१॥ अवसर्पिण्यां षडरा उत्सर्पिण्यां त एव विपरीताः। एवं द्वादशभिररैर्विवर्तते कालचक्रमिदम्॥२॥'' [&ंम. अ. अ. २]



પૂર્વે અવસર્પિશી અને ઉત્સર્પિશીનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું. હવે તેથી વધતો કાળ 'પુદ્દગલપરાવત' નામનો છે. અને તે ચાર અથવા સૂક્ષ્મ–બાદર ભેદ્રે કરી આઠ પ્રકારનો છે, તેનું યત્કિંચિત્ સ્વરૂપ દર્શાવાય છે---

।। बादर-'द्रव्य'-पुद्गल-परावर्त्त ।। १।।

**પુद्**गलपरावर्त એટલ<mark>ે પુદ્દगलानां परावर्तः यस्मिन् कालविशेषे सः पुद्गलपरावर्तः । पुद्गलानां</mark> --એટલે ચૌદરાજ પ્રમાણ લોકવર્તી સમસ્ત પુદ્દગલોનુ<mark>ં-परावर्तः-</mark>એટલે ઔદારિકાદિ શરીરપણે ગ્રહણ કરી વર્જવારૂપ પરાવર્તન, **यस्मिन्-**જેમાં **सः**ન્તે **पुद्गलपरावर्तः<sup>૮૨</sup> કહેવાય છે. તેનાં<sup>૮૩</sup> દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ** 

८१. 'सुहुमद्धायरदसकोडाकोडी, छअराऽवसंप्पिणुसप्पिणी । ता दुन्नि कालचक्रं, वीसायरकोडिकोडीओ ।।१९।। [आवसप्ततिआ]

૮૨.-આ અર્થ જો કે કેવળ 'દ્રવ્યપુદ્દગલપરાવર્ત'ને અંગે જ લાગુ પડે છે તો પક્ષ ક્ષેત્રાદિ ભેદવાળા બાકીના ત્રક્ષેય અનન્તકાળ પ્રમાણમાં પદ્મ 'પુદ્દગલપરાવર્ત' શબ્દ રૂઢ થયેલો હોવાથી વાસ્તવિક રીતે ક્ષેત્રાદિભેદમાં તો ક્ષેત્રપરાવર્ત, કાળપરાવર્ત, ભાવપરાવર્ત, શબ્દનો પ્રયોગ હોવો જોઈએ, પરન્તુ તેમ ન કરતાં ક્ષેત્રપુદ્દગલપરાવર્ત, કાળપુદ્દગલપરાવર્ત અને ભાવપુદ્દગલપરાવર્ત એવો વ્યપદેશ કરાય છે. અને ભાવ એમ ચાર પ્રકારો છે. પુનઃ એ દરેકના સૂક્ષ્મ અને બાદર એવા બે–બે ભેદો છે. તેમાં દરેક પુદ્દગલપરાવર્ત સ્થૂલદષ્ટિએ અનંત ઉત્સર્પિશી–અવસર્પિશી પ્રમાણ હોય છે.

~સંસારરૂપી ભયંકર અટવીમાં ભ્રમણ કરતો કોઈ પશ આત્મા જ્યારે ચૌદરાજલોકવર્તી જે સર્વ પુદ્દગલો વર્તે છે તે સર્વ પુદ્દગલોને, અનંત જન્મ–મરણ કરવાવડે, સ્વ-સ્વયોગ્ય ઔદારિકાદિ શરીરપણે અનુક્રમે, ગ્રહણ કરીને મૂકે, તેમાં જેટલો કાળ લાગે તેને '**बादर-द्रव्य-पुद्गलपरावर्त्त'** કહેવાય.

[આ પુદ્દગલપરાવર્તમાં એક સમયે ઔદ્યરિકપણે જે પુદ્દગલો ગ્રહણ કર્યાં તે ઔદારિકની ગણત્રીમાં ગણવા. વૈક્રિયપણે ગ્રહ્યાં તે વૈક્રિયમાં, પુનઃ તૈજસકાર્મણનાં પ્રતિસમયે જે પુદ્દગલો ગ્રહણ કરાય તે તૈજસકાર્મણમાં ગણી લેવાં. આમાં નવીન–નવીન ગ્રહણ કરાતાં (अगृहीत) ઔદારિકાદિ પુદ્દગલોની ગણત્રી લેવાની છે, પણ ગૃहीतग्रहणની નહીં.]

#### ।। सूक्ष्म-'द्रव्य'-पुद्गल-परावर्त्त ।।२।।

ઉપર કહેલા બાદર પુદ્દગલપરાવર્તમાં ક્રમ વિના સર્વ પુદ્દગલ ગ્રહણ હતું, અને તે ગણતરીમાં લેવાતું હતું. પરંતુ આ બીજા ભેદમાં તો ઔદારિક, વૈક્રિય,<sup>C8</sup> તૈજસ, ભાષા, સાસોચ્છ્વાસ, મન અને કાર્મણ એ સાત <sup>Cપ</sup>વર્ગણામાંની કોઈ પણ એક વર્ગણાપણે, સર્વ પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે અને મૂકે, ત્યારે જ આ સૂક્ષ્મ દ્રવ્ય પુદ્દગલપરાવર્ત થઈ શકે, પરંતુ અમુક વખતે વિવક્ષિત વર્ગણાનાં પુદ્દગલોને ફરસી, બીજી વૈક્રિયાદિ ભિન્ન-ભિન્ન વર્ગણાવડે પુદ્દગલ ગ્રહણ કરવા લાગ્યો, વળી પુનઃ પ્રથમની [જે વિવક્ષિત હોય તે] વર્ગણાવડે પુદ્દગલ ગ્રહણ શરુ કર્યું. આ પ્રમાણે વચ્ચે વચ્ચે બીજી વર્ગણાનાં પુદ્દગલો ગ્રહણ કરે તો તે ગણત્રીમાં ન લેવાય અર્થાત્ તે ગણત્રી ખોટી ઠરે, પણ લોકાકાશવર્તી સર્વ પુદ્દગલ પરમાણુઓને વિવક્ષિત કોઈ પણ એક જ વર્ગણાપણે પરિણમાવીને મૂકે તેને<sup>C4</sup> 'સૂક્ષ્મદ્રવ્યપુદ્દગલપરાવર્ત' કહેવાય.

આ પ્રમાણે વૈક્રિય વર્ગણાવડે પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરીને મૂકે ત્યારે '**वैक्रिय-द्रव्य-पुद्**गलपरावर्त' કહેવાય. એમ જે જે વર્ગણાવડે લોકાકાશવર્તી પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરવાપૂર્વક મૂકે ત્યારે તે તે પ્રકારનો '**પુદ્દ્**गलपरावર્ત' કાળ થાય છે.

#### ।। बादर-क्षेत्र-पुदुगल-परावर्त ।।३।।

'ક્ષેત્ર'થી લોકાકાશ લેવાનું છે ને તેના પ્રદેશો શ્રેણીબદ્ધ અને અસંખ્ય છે, એટલે કે કોઈ

૮૩. જે માટે શતક કર્મગ્રન્થમાં કહ્યું છે કે-

''दव्वे खित्ते काले भावे, चउह दुह बायरो सुहुमो ।

होइ अणंतुस्सप्पिणीपरिमाणो पुग्गलपरहो ॥१॥''

૮૪. વૈક્રિય પછી આહારકવર્ગજ્ઞા ગ્રહણ કેમ ન કરી ? તો એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં સમજવાનું જે આહારક શરીર [એક જીવાશ્રયી] સમગ્ર ભવચક્રમાં ફક્ત ચાર જ વાર પ્રાપ્ત થાય છે (ત્યારબાદ તે જીવ મોક્ષે જનારો હોય છે,) તેથી આ વર્ગણાપક્ષે સર્વપુદ્ગલો ગ્રહણ જ થઈ શકતાં નથી, એથી તેનું ગ્રહણ કર્યું નથી.

૮૫. સાતે વર્ગણાઓનું અલ્પબહુત્ત્વ શતકકર્મગ્રંથાદિ વૃત્તિ દ્વારા જાણવું.

૮૬. અન્ય આચાર્યો સાત વગેશાથી પુદ્દગલપરાવર્ત નહીં ગણાવતાં ઔદારિક, વૈક્રિય, તૈજસ અને કાર્મણ એ ચાર જ વર્ગણાશ્રયી सूक्ष्मद्रव्यपुद्गलपरावर्तनું પ્રમાણ જણાવે છે. ડ. એક જીવવિશેષ, ચૌદરાજલોકના સર્વ આકાશપ્રદેશોને મૃત્યુકાળે, મૃત્યુવડે એવી રીતે સ્પર્શે કે તે એક આકાશપ્રદેશ ગણતરીમાં આવે પણ એટલું વિશેષ કે પ્રથમ જે આકાશપ્રદેશો ઉપર મૃત્યુ થયેલ હોય તેમાંના જ કોઈ આકાશપ્રદેશ ઉપર પુનઃ મૃત્યુ થાય તો તે આકાશપ્રદેશ ગણતરીમાં ન આવે. એમ ક્રમે કે ઉત્ક્રમે [ગમે તે સ્થાને] લોકનો કોઈ પણ આકાશપ્રદેશ મરણવડે સ્પર્શ્યા વિના ન રહે ત્યારે '**बादरक्षेत्रपुद्दगलपरावर्त**' થાય.

**પ્રશ્ન :**—– જીવની અવગાહના અસંખ્ય આકાશપ્રદેશપ્રમાણ છે તેથી જીવ મરણ–કાળે અસંખ્ય આકાશપ્રદેશોને સ્પર્શે છે તો પછી તમે એક આકાશપ્રદેશની સ્પર્શનાથી ગણત્રી કેવી રીતે ગણાવો છો ?

ઉત્તર :--- જો કે મરણકાલે અવગાહનાશ્રયી જીવ અસંખ્ય આકાશપ્રદેશોને સ્પર્શે છે, પરંતુ અહીં તો તેમાંનો કોઈ પણ એક જ આકાશપ્રદેશ ગણત્રીમાં લેવો, પણ સર્વ સ્પૃષ્ટપ્રદેશો ન ગણવા, અને વળી મરણકાલે સ્પર્શાયેલા આકાશપ્રદેશો પૈકી જે પૂર્વનો વિવક્ષિત સ્પૃષ્ટઆકાશપ્રદેશ તે અહીં ગણત્રીમાં ન લેતાં પૂર્વે અસ્પૃષ્ટ [કોઈ પણ મરણકાલે નહિ સ્પર્શાયેલ] એવો અપૂર્વ જ આકાશપ્રદેશ લેવો. એ પ્રમાણે પંચસંગ્રહનો મત છે.

**શતककર્મग्રंથवृत्ति** ના મતે તો મરણકાલની અવગાહના પ્રમાણ સર્વ પ્રદેશો ગણત્રીમાં લેવા એમ જણાવે છે, આથી કાળ અલ્પ થાય છે અને પ્રથમના મતે ઘણો કાળ થાય છે એમ યથાયોગ્ય સ્વતઃ વિચારી લેવું.

#### ।। सूक्ष्म 'क्षेत्र' पुद्गलपरावर्त'।।४।।

પૂર્વે બાદરક્ષેત્રપુદ્દગલપરાવર્તમાં તો, કોઈ પશ સ્થાનવર્તી નવીન નવીન જે આકાશપ્રદેશે જીવ મૃત્યુ પામતો, તે તે આકાશપ્રદેશ ગણત્રીમાં લેવાતો હતો, પરંતુ આમાં તો એક જીવ પ્રથમ જે આકાશપ્રદેશે મરણ પામી પુનઃ "કોઇ પણ સ્થાનના આકાશપ્રદેશો ઉપર મરણ પામે તે ગણત્રીમાં ન લેતાં" જ્યારે પ્રથમ મૃત્યુ પામેલ આકાશપ્રદેશની જોડેના જ (બીજા) આકાશપ્રદેશે મૃત્યુ પામે ત્યારે તે આકાશપ્રદેશ ગણત્રીમાં લેવાય, અર્થાત્ અનેક મરણોવડે દૂરદૂરના સ્પૃષ્ટઆકાશપ્રદેશોને ગણતરીમાં ન લેતાં, આકાશપ્રદેશોની પંક્તિમાં વર્તતા આકાશપ્રદેશો ઉપર પહેલા, બીજા, ત્રીજા એમ ક્રમશઃ આકાશપ્રદેશને મૃત્યુવડે સ્પર્શે એવી રીતે અનુક્રમે મરે, એમ આકાશપ્રદેશોને સ્પર્શતાં સમગ્ર આકાશપ્રદેશો જ્યારે ક્રમશઃ મરણવડે સ્પર્શાઈ જાય ત્યારે **સૂક્ષ્મક્ષેત્રપુદ્દગભપરાવર્ત** થાય.

#### ।। बादर-'काल'-पुद्गल-परावर्त।।५।।

કોઈ પણ એક જીવ ઉત્સર્પિણી અથવા અવસર્પિણીની શરુઆતના પ્રથમ સમયે મરણ પામ્યો, એ જ જીવ બીજીવાર દૂરના એટલે ૧૦૦મા સમયે મરણ પામ્યો, વળી પુનઃ તેથીએ દૂરના ૫૦૦મા સમયે મરણ પામ્યો, એમ અનુત્ક્રમે અસ્પૃષ્ટ (નહિ સ્પર્શાયેલા) અપૂર્વ સમયોમાં મરણ પામે, એમ એક કાળચક્રના (ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીના) સર્વ સમયો મરણવડે (ક્રમ વિના) સ્પર્શાઈ રહે ત્યારે **बादर-'काल'-पुद्गत्त-परावर्त्त** થાય.

#### पुद्गलपरावर्तनुं स्वरुप

#### ॥ सूक्ष्म--'काल'--पुद्गल-परावर्त ॥ ६॥

પૂર્વે અનુત્ક્રમે કાલચક્રના સમયોની સ્પર્શના વડે ગણત્રી લીધી. આ ભેદમાં તો ઉત્સર્પિશી અથવા અવસર્પિજ્ઞીના પ્રથમ સમયે એક જીવ મરણ પામ્યો, પુનઃ કેટલેક કાળે એ જ ઉત્સર્પિજ્ઞી અથવા અવસર્પિજ્ઞીના બીજા સમયે મરણ પામ્યો, ત્રીજી વાર કેટલેક કાળે ત્રીજા સમયે મરણ પામ્યો, એમ અહીં ત્રણ સમયો ગણત્રીમાં લેવાય. પરંતુ પહેલો, બીજો, ત્રીજો વગેરે સમય વર્જીને કાળચક્રના કોઈ પણ સમયોમાં જેટલીવાર મરણ પામ્યો, તે સર્વ ગણત્રીમાં ન લેવા. એક જીવાશ્રયી ઓછામાં ઓછો એક સમય ગણત્રીમાં લેતાં એક કાળચક્ર તો છેવટ થાય જ ! એમ કરતાં જ્યારે તે જીવ કાળચક્રના સમગ્ર સમયોને અનુક્રમે સ્પર્શી રહે ત્યારે '**મૂક્ષ્મ-कા**ल-**પુદ્દમત્વપરાવર્ત**' થાય.

#### ।। बादर-'भाव'-पुद्गल-परावर्त ।।७।।

સંયમના અસંખ્યાતા સ્થાનકોથી તીવ્ર મંદાદિભેદે **रसबंध**ના અધ્યવસાયસ્થાનકો અસંખ્યાતગુણા [અસંખ્ય લોકાકાશપ્રદેશપ્રમાણ] છે, એમાં પ્રત્યેક અધ્યવસાય–સ્થાનકે મરતો જ્યારે રસબંધના સર્વ અધ્યવસાયોને ક્રમ વિના મરણવડે જીવ સ્પર્શી રહે ત્યારે **'बादर-માવ-પુદ્દમભપાવર્ત'** થાય.

#### ॥ सूक्ष्म–'भाव'–पुद्गल-परावर्त ॥ ८॥

પૂર્વે ક્રમ વિના મરણસ્પર્શી અધ્યવસાયોની ગણત્રી કરવાપૂર્વક કાળ વક્તવ્યતા બતલાવી, પરંતુ સૂક્ષ્મ ભાવ--પુદ્દગલપરાવર્ત કાળમાં તો જે વખતે જીવ પ્રથમ સર્વમન્દ (સર્વજઘન્ય) અધ્યવસાયસ્થાનકે મરણ પામ્યો હતો, પુનઃ કાળાન્તરે તેથી અધિક કષાયાંશવાળાં બીજા અધ્યવસાયસ્થાનકે મરે. એમ કેટલેક કાળાંતરે તેથી અધિક કષાયાંશવાળાં ત્રીજે અધ્યવસાયે મરે. એમ ક્રમશઃ રસબંધનાં અધ્યવસાયસ્થાનકોને મરણવડે સ્પર્શે તે ગણત્રીમાં લેવા. (આઘા-પાછા અધ્યવસાયે મરે તે ગણત્રીમાં ન લેવા) એમ કરતાં સર્વ-અધ્યવસાયો ક્રમશઃ સ્પર્શી રહે ત્યારે '**મુક્ષ્મ-માવ-પુદ્દગલ-પરાવર્ત**' થાય.

આ પુદ્દગલપરાવર્તો અનંત <sup>૮૭</sup>ઉત્સર્પિક્ષી—અવસર્પિક્ષીપ્રમાણ સમજવા, પરંતુ અનંતમાં અનંત ભેદો હોવાથી બાદર પુદ્દગલપરાવર્ત્ત કરતાં સૂક્ષ્મ પુદ્દગલપરાવર્ત્ત અનંતગુણાદિક સમજવા. (અર્થાત્ બાદર-દ્રવ્ય-પુદ્દગલપરાવર્ત કરતાં સૂક્ષ્મ-દ્રવ્ય-પુદ્દગલપરાવર્તની અનંતી ઉત્સર્પિક્ષી અને અવસર્પિક્ષી પૂર્વ કરતાં અનન્તગુણી જાણવી).

ઉપર શું શું વસ્તુસ્વરૂપ કહી ગયા ? તેના સંગ્રહરૂપે ગાથા-

'उस्सप्पिणी अणंता ! पुग्गलपरियट्टओ मुणेयव्वो ।

#### 'समयावलि य मुहुत्ता, दिवसमहोरत्त-पक्ख-मासा य ।

संवच्छर-जुग-पलिया-सागर-ओसप्पि-परियङा ॥१॥।' 🏾 🛛 🛛 🖉

[अनुवादक]

આ પ્રમાશે સમયથી પ્રારંભીને પુદ્ગલ–પરાવર્ત સુધીના કાળનું ટૂંકમાં વિવેચન કર્યું.

🔢 इति समयादिकं पुद्गल-परावर्तान्तं कालस्वरूपम् समाप्तम् 川

૮૭.

तेऽणंताती अद्धा, अणागयद्धा अणंतगुणा ॥१॥।' /नवतत्त्व/.

**अवतरण :**– હવે વ્યંતર દેવ–દેવીઓની જઘન્ય તેમજ ઉત્કૃષ્ટ આયુઃસ્થિતિ કહેવાપૂર્વક જ્યોતિષી દેવદેવીઓનું જઘન્યોત્કૃષ્ટ આયુષ્ય વર્ષવિ છે;--

> वंतरयाण जहन्नं, दस-वास-सहस्स-पलियमुकोसं देवीणं पलिअद्धं, पलियं अहियं ससि--रवीणं 11911 लक्खेण सहस्सेण य. वासाण गहाण पलियमेएसिं । ठिइ अद्धं देवीणं, कमेण नक्खत्त-ताराणं 11811 पलिअद्धं चउभागो, चउ-अडभागाहिगा उ देवीणं । चउजुअले चउभागो, जहन्नमडभाग पंचमए ווטוו સંસ્કૃત છાયા :----व्यंतराणां जघन्यं, दश-वर्ष-सहस्त्रं पल्यमुत्कृष्टम् । देवीनां पल्यार्खं. पल्यमधिकं शशि-रवीणाम् ।।५।। लक्षेण सहस्त्रेण च. वर्षाणां ग्रहाणां पल्यमेतेषाम । स्थित्यर्द्धं देवीनां, क्रमेण नक्षत्र-ताराणाम् 11611 पल्यर्खं चतुर्भागश्चतुरष्टभागाधिकायुर्देवीनाम् । चतुर्युगले चतुर्भागो जघन्यमष्टमभागः पञ्चमके ॥७॥ શબ્દાર્થ :-वंतरयाण=व्यंतरोनुं દેવીળં=દેવીઓની क्रमेण=અનુક્રમે जहन्नं=જધન્ય पत्तियं=પલ્યોપમ नक्खत्त=નક્ષત્ર उक्कोसं≈ઉत्કષ્ટ તારાणં≕તારાઓનું પત્તિ સર્હ્વ અર્ધ પલ્યો પમ દેવીળ=દેવીઓનું चउभागો=પલ્યોપમનો ચોથો ભાગ <u> પત્તિ અદ્ધં=અર્ધ પલ્યો પ્રમ</u> પત્નિયં⇔પલ્યોપમ ચત=ચોથો अहियं=અધિક સુદ્ર=આઠમો માગાદિग⇒કાંઈક અધિક ભાગ ससि-रवीणं=ચંद्र-सर्थोनं लक्खेण=साजवડे આડ=આય્ષ્ય चउजुअले=शार युगલने विषे वासाण=वर्थोना चउभागो≕ચોથો ભાગ ગहાળ≔પ્રહોનું પત્નિયં=પલ્યોપમ ઝડમાग=આઠમો ભાગ **एएसिं**≕એ ચંદ્ર સૂર્ય ગ્રહો વગેરેની પંचમણ≓પાંચમા યુગલમાં સારં=અર્ધ

**ગાથાર્થ ઃ**---- વ્યંતર દેવો તથા દેવીઓનું જઘન્ય આયુષ્ય દશ હજાર વર્ષ પ્રમાણ છે અને

Jain Education International

વ્યંતરદેવોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય પલ્યોપમ પ્રમાણ છે, વ્યંતરદેવોની દેવીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય અર્ધ પલ્યોપમ જેટલું છે. ચંદ્રનું એક લાખ વર્ષ અધિક એક પલ્યોપમ અને સૂર્યનું એક હજાર વર્ષ અધિક એક પલ્યોપમ પ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય છે. ગ્રહોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યપ્રમાણ એક પલ્યોપમ છે. વળી ચંદ્ર, સૂર્ય અને ગ્રહોની દેવીઓનું તેમના કરતાં અર્ધું છે. નક્ષત્ર અને તારાનું અનુક્રમે, અર્ધો પલ્યોપમ તથા પલ્યોપમના ચોથા ભાગ પ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય છે અને તે બંનેની દેવીઓનું અનુક્રમે કંઈક અધિક પલ્યોપમનો ચોથો ભાગ, ર્કઈક અધિક પલ્યોપમનો આઠમો ભાગ પ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય છે. તેમજ ચાર યુગલને વિષે જઘન્ય આયુષ્ય પલ્યોપમનો ચોથો ભાગ છે અને પાંચમા યુગલમાં જઘન્ય આયુષ્યનું પ્રમાણ પલ્યોપમનો આઠમો ભાગ છે. ાપ—૬–૭ા

**વિગ્નેષાર્થ ઃ**— વ્યંતર નિકાયના દેવો તથા તેમની દેવીઓનું જઘન્ય આયુષ્ય ભવનપતિનિકાયવત્ દશ હજાર વર્ષનું હોય છે, જ્યારે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યોપમનું હોય છે. અને એ જ વ્યંતર દેવોની દેવીઓનું ઉત્કૃષ્ટ--આયુષ્ય <sup>૮૮</sup>અર્ધા પલ્યોપમનું છે.

**પ્રશ્ન :**---- વ્યંતરદેવો તથા દેવીઓની જઘન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય સ્થિતિ તો કહી, પણ મધ્યમસ્થિતિ કેટલી સમજવી ?

**ઉત્તર ઃ**---- જઘન્ય સ્થિતિ જે દશ હજાર વર્ષની કહી છે તેથી એક સમયાધિકથી પ્રારંભીને [એક પલ્યોપમપ્રમાણ] ઉત્કૃષ્ટ–આયુષ્ય સંપૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી યથાયોગ્ય જે વચલી સ્થિતિ તે મધ્યમ સ્થિતિ જાણવી.

જે જે ઠેકાશે મધ્યમ સ્થિતિ સમજવી હોય ત્યાં આ ખુલાસો સમજી લેવો.

| निकायोनां नाम              | 1 | दक्षिणेन्द्रोनुं उत्कृष्ट-आयुष्य |                                         |    | उत्तरेन्द्रोनुं .ं. उत्कृष्ट-आयुष्य |           |  |
|----------------------------|---|----------------------------------|-----------------------------------------|----|-------------------------------------|-----------|--|
| ૧ પિશાચ નિં૦               | ٩ | કાલેન્દ્રનું                     | ૧ પલ્યોપમ                               | e  | મહાકાલેન્દ્રનું                     | ૧ પલ્યોપમ |  |
| રભૂત નિ૦                   | ૨ | સ્વરૂપેન્દ્રનું                  | , ,,                                    | 10 | પ્રતિરૂપેન્દ્રનું                   | **        |  |
| ૩ યક્ષ નિ૦                 | з | પૂર્શભદ્રનું                     | 13                                      | 11 | મશિભદ્રેન્દ્રનું                    | 33        |  |
| ૪ રાક્ષસ નિ૦               | 8 | ભીમેન્દ્રનું                     | "                                       | ૧૨ | મહાભીમેન્દ્રનું                     | 25        |  |
| પ કિન્નર નિ⊳               | પ | કિન્નરેન્દ્રનું                  | 39                                      | 93 | કિંપુરુષેન્દ્રનું                   | 55        |  |
| ૬ કિંપુરુષ નિ <sub>૦</sub> | 5 | સત્યુરુષેન્દ્રનું                | 27                                      | 18 | મહાપુરુષેન્દ્રનું                   | 53        |  |
| ૭ મહોરગ નિ <sub>૦</sub>    | ૭ | અતિકાયેન્દ્રનું                  | 21                                      | ૧૫ | મહાકાયેન્દ્રનું                     | "         |  |
| ૮ ગન્ધર્વ નિ૦              | ٤ | ગીતરતીન્દ્રનું                   | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ٩૬ | ગીતયશેન્દ્રનું                      | **        |  |

#### 🖇 व्यंतरनिकायना देवोनी उत्कृष्ट आयुष्यस्थितिनुं यंत्र 🏶

૮૮. 'શ્રી દ્વી ઘૃતિ' વગેરે દેવીઓને કોઈ વ્યંતરનિકાયની માને છે, પરંતુ તેમ માનવું એ ઉચિત નથી, કારણકે તે દેવીઓનું આયુષ્ય એક પલ્યોપમપ્રમાણ હોવાથી તે દેવીઓને વ્યત્તરનિકાયની ન માનતાં ભવનપતિનિકાયની માનવી એ જ ઉચિત છે; કારણકે વ્યત્તરની દેવીઓનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય પણ અર્ધ–પલ્યોપમનું છે. આ યંત્રમાં જો કે વ્યન્તરેન્દ્રોનું આયુષ્ય કહ્યું છે, તો પશ તે તે નિકાયના વિમાનવાસી દેવોનું પશ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ઉપરોક્ત રીતે સમજી લેવું.

જ્યોતિષી નિકાયના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ \* જ્યોતિષી એટલે શું ? – દ્યોતનં ज्योतिः, तदेषामस्तीति ज्योतिष्काः

જ્યોતિ એટલે પ્રકાશ, તે પ્રકાશ જેઓને હોય અર્થાત્ પ્રકાશને કરનારા હોય તે જ્યોતિષી વિમાનો, તેમાં રહેનારા તે જ્યોતિષ્ક દેવો કહેવાય.

જ્યોતિષી દેવતાઓ બે પ્રકારના હોય છે, ચર અને સ્થિર.

તેમાં અઢીદ્વીપમાં રહેલાં ૧ ઉત્તરદિશાવર્તી ધ્રુવતારાચક્ર સિવાયનાં જ્યોતિષીનાં વિમાનો મેરુને પ્રદક્ષિણા આપતાં હોવાથી <sup>૮૯</sup>ચર છે એટલે જે કર્યા જ કરવાનાં સ્વભાવવાળાં તે ચર અને જે કાયમ એક સ્થાને જ રહે તે સ્થિર. અઢીદ્વીપ બહારનાં તે <sup>૯૦</sup>સ્થિર જ્યોતિષી કહેવાય છે અર્થાત્ સદાકાળને માટે તે એક સ્થાને જ રહીને નિયતક્ષેત્રમાં જ પ્રકાશ આપનાશં હોય છે પરંતુ અઢીદ્વીપમાં રહેલાં ચર ચંદ્ર–સૂયીદિનાં વિમાનોની જેમ કરતાં હોતાં નથી. હવે તે સર્વ (ચર અને સ્થિર) જ્યોતિષીમાંહેના ચંદ્રેન્દ્ર તથા ચુન્દ્ર–વિમાનવાસી દેવોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યોપમ અને એક લાખ વર્ષ અધિક હોય છે, તથા સૂર્યેન્દ્ર અને સૂર્ય–વિમાનવાસી દેવોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યોપમ અને એક લાખ વર્ષ અધિક હોય છે, તથા સૂર્યેન્દ્ર અને સૂર્ય–વિમાનવાસી દેવોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યોપમ અને એક લાખ વર્ષ અધિક હોય છે. નક્ષત્રના અહીનાં અધિપતિનું તથા ગ્રહ–વિમાનવાસી દેવોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યોપમના અર્ધ બેક પલ્યોપમનું હોય છે. નક્ષત્રના અધિપતિ તથા નક્ષત્ર–વિમાનવાસી દેવોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યોપમના અર્ધ બિાગનું હોય છે, અને તારાના અધિપતિ અને તારા વિમાનવાસી દેવોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યોપમના અર્ધ છે.

#### 🔹 જ્યોતિષી નિકાયની દેવીઓની ક્રમશઃ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ 🏶

પૂર્વે કહેલા ચન્દ્રેન્દ્ર તથા સૂર્યેન્દ્ર તથા ગ્રહાધિપતિ એ ત્રશે તેમજ એ સર્વ વિમાનવાસી દેવોની દેવીઓનું આયુષ્ય અનુક્રમે અર્ધ જાણવું અર્થાત્ ચંદ્રેન્દ્ર તથા ચંદ્ર--વિમાનવાસી દેવોની દેવીઓનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય અર્ધ પલ્યોપમ અને પચાસ હજાર વર્ષ ઉપર હોય છે.

સૂર્ય--વિમાનના સૂર્યેન્દ્ર તથા સૂર્ય--વિમાનવાસી દેવોની દેવીઓની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ અર્ધ પલ્યોપમ અને ઉપર પાંચસો વર્ષપ્રમાણ હોય છે.

તથા ગ્રહાધિપતિની દેવીનું તથા ગ્રહ--વિમાનવાસી દેવોની દેવીઓનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય અર્ધ પલ્યોપમનું હોય છે.

નક્ષત્રાધિપતિ તથા નક્ષત્રનાં વિમાનવાસી દેવોની દેવીઓનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યોપમનો ચોથો ભાગ અને તે ઉપર કાંઈક અધિક હોય છે.

અને તારાના અધિપતિ અને તારાના વિમાનવાસી દેવોની દેવીઓનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યોપમનો આઠમો ભાગ અને તે ઉપર કંઈક વિશેષ પ્રમાણ હોય છે.

૮૯. चरन्तीति चराः—જે ચરે–કર્યા કરે તે ચર કહેવાય.

८०. तिष्ठन्ति तच्छीलानि स्थिराणि ॥

એ પ્રમાશે જ્યોતિષી નિકાયના દેવોના પાંચે યુગલોની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય સ્થિતિ કહી. હવે– **\* જ્યોતિષી નિકાયના પાંચે યુગલની જઘન્ય સ્થિતિ \*** 

જ્યોતિષી દેવો પાંચ પ્રકારના છે, તેમાં ચંદ્ર અને સૂર્ય એ બે તો સ્વયં ઇન્દ્ર છે અને તેઓને ઇન્દ્ર યોગ્ય સર્વ રિદ્ધિ–સિદ્ધિ હોય છે. પોતાનાં નામ પ્રમાણે જ તેઓનાં વિમાનોની ઓળખાણો છે; બાકીનાં ત્રણે વિમાનમાં અધિપતિ હોય છે. એ બે ઇન્દ્ર તથા ત્રણ અધિપતિ એમ એ પાંચેનું જઘન્ય તથા મધ્યમ આયુષ્ય છે જ નહિ. તેમને વર્જીને તે પાંચ પૈકી (૧) પ્રથમ ચંદ્રના વિમાનવાસી દેવો અને તે દેવોની દેવીઓનું, (૨) સૂર્યના વિમાનવાસી દેવો અને તે દેવોની દેવીઓનું, (૩) ગ્રહના વિમાનવાસી દેવો અને તે દેવોની દેવીઓનું, (૪) નક્ષત્રના વિમાનવાસી દેવ અને તે દેવોની દેવીઓનું, એ પ્રમાણે એ ચારે યુગલનું જઘન્ય આયુષ્યપ્રમાણ એક પલ્યોપમનો ચોથો ભાગ હોય છે, અને પાંચમા તારાના વિમાનવાસી દેવ અને તે દેવોની દેવીઓનું જઘન્ય આયુષ્ય એક પલ્યોપમના આઠમા ભાગ જેટલું હોય છે.

એ પ્રમાશે જ્યોતિષી નિકાયના પાંચ યુગલની ઉત્કૃષ્ટ અને જઘન્ય સ્થિતિ કહી અને મધ્યમસ્થિતિ માટે તો પૂર્વે જે ખુલાસો કર્યો છે, તે પ્રમાશે સુજ્ઞજનોએ અહીંયા પણ સમજી લેવો.

સૂર્ય–ચન્દ્રની આયુષ્ય–સ્થિતિ મુજબ સામાનિકાદિ દેવોની આયુષ્યસ્થિતિ જાણવી. [૫–૬–૭] **अवतरण :** — પૂર્વે ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષ્રી એ ત્રણે નિકાયોની આયુષ્ય–સ્થિતિ વર્જાવી. હવે દોઢ ગાથા વડે ચોથી વૈમાનિક નિકાયના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય–સ્થિતિ વર્જાવે છે.

> दोसाहि–सत्तसाहिय, दस–चउदस–सत्तर–अयर जा सुको । इकिकमहियमित्तो, जा इगतीसुवरि गेविज्ञे ॥८॥ तित्तीसणुत्तरेसुं, सोहम्माइसु इमा टिई जिट्ठा ॥८<u>१</u>॥ संस्कृत छाथा ः–– द्वौ साधिक–सप्तसाधिक–दश–चतुर्दश–सप्तदशायराणि यावत् शुक्रः । एकैकमधिकमितो यावदेकत्रिंशदुपरिग्रैवेये ॥८॥ त्रयस्त्रिंशदनुत्तरेषु, सौधर्मादिषु इयं स्थितिर्ज्येष्ठा ॥८१२ शक्ष्टार्थ ः– दो=्

दो=બે सुक्रो=शुङ દેવલીક साहि=સાધિક इक्रिक=એક એક सत्त=સાત इत्तो=અહીંથી स.हिय=સાધિક इगतीस=એકત્રીશ चउदस=ચઉદ उवरि=ઉપરની सत्तर=સત્તર ગેવિज्रे=ગ્રૈવેયકમાં अयर=સાગરોપમ તિत्तीस=તેત્રીશ जा=યાવત્ સુધી णुत्तरेसु=અનુત્તર વિમાનોમાં સોहમ્માईસુ=સૌધમાંદિ દેવલોકમાં ફમા=આ પ્રમાણે

জিব্বা=ઉત્કષ્ટ

🕸 ज्योतिषी निकायगत देव-देवीओनां जघन्य-उत्कृष्ट आयुष्यनुं यंत्र 🏶

| ज्योतिषी नाम              | जघन्य आयुष्य                       | उत्कृष्ट आयुष्य            |
|---------------------------|------------------------------------|----------------------------|
| ચન્દ્ર–ઇન્દ્રનું          | નથી                                | ૧ પલ્યોપમ–ઉપર ૧ લાખ વર્ષ   |
| ચન્દ્રની ઇન્દ્રાષ્ટીનું   | ા પલ્યોપમ ( <del>'</del> પ₀)       | (તેથી અર્ધ)–૦ા પલ્યોષમ ઉપર |
|                           |                                    | ૫૦ હજાર વર્ષ               |
| ચન્દ્રની પ્રજા⊸દેવોનું    | 33                                 | ૧ પલ્યોપમ ઉપર ૧ લાખ વર્ષ   |
| ચન્દ્રની પ્રજા–દેવીનું    | **                                 | (તેથી અર્ધ)–૦ા પલ્યોપમ ઉપર |
|                           |                                    | ૫૦ હજાર વર્ષ               |
| સૂર્ય ઇન્દ્રનું           | નથી                                | ૧ પલ્યોપમ ઉપરાંત ૧૦૦૦ વર્ષ |
| સૂર્યની ઇન્દ્રાશીનું      | ા પલ્યોપમ                          | ા પલ્યોષમ ઉપર ૫૦૦ વર્ષ     |
| સૂર્યની પ્રજા–દેવનું      | 23                                 | ૧ પલ્યોપમ ઉપર ૧૦૦૦ વર્ષ    |
| સૂર્ય પ્રજા–દેવીનું       | *1                                 | ા પલ્યોપમ ઉપર ૫૦૦ વર્ષ     |
| ગ્રહ અધિપતિનું            | 1)                                 | ૧ પલ્યાપમ                  |
| ગ્રહાધિપતિની ઇન્દ્રાણીનું | 13                                 | ા! પલ્યોપમ                 |
| ગ્રહપ્રજા–દેવનું          | **                                 | ૧ પલ્યોપમ                  |
| ગ્રહપ્રજા–દેવીનું         | "                                  | ાપલ્યોપમ                   |
| નક્ષત્ર અધિપતિનું         | "                                  | ા પલ્યોપમ                  |
| નલત્રાધિપતિની દેવીનું     | 27                                 | ા પલ્યોપમ–સાધિક            |
| નક્ષત્ર દેવનું            | 23                                 | ા પલ્યોપમ                  |
| નક્ષત્ર દેવીનું           | 27                                 | ા પલ્યોપમ–સાધિક            |
| તારા અધિપતિનું            | પલ્યોપમનો આઠમો ભાગ                 | ા પલ્યોષમ                  |
| તારા અધિપતિની દેવીનું     | $\frac{\mathbf{e}}{\mathbf{c}}$ ,, | <u>૧</u> પલ્યોપમ–સાધિક ભાગ |
| તારા દેવનું               |                                    | ટ<br>ા પલ્યોપમ             |
| તારા દેવીનું              | 33                                 | <u>૧</u> પલ્યોપમ           |

गાથાર્થઃ ⊷ બે સાગરોપમ, સાધિક બે સાગરોપમ, સાત સાગરોપમ, સાધિક સાત સાગરોપમ, દશ સાગરોપમ, ચઉદ સાગરોપમ અને સત્તર સાગરોપમપ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ અનુક્રમે સૌધર્મદેવલોકથી શરૂ કરીને શૂક્ર દેવલોકપર્યંત જાણવી. અહીંથી એક એક દેવલોકે એકેક સાગરોપમપ્રમાણ આયુષ્યસ્થિતિમાં

5

**વિશેષાર્થ :**— ચોથી વૈમાનિક નિકાયના દેવો બે પ્રકારના છે. ૧ कल्पोपपन्न અને ૨ कल्पातीत. <sup>૯૧</sup>कल्पोपपन्न એ ૫દ બે શબ્દથી સંકલિત છે. એક कल्प અને બીજો उपपन्न, તેમાં 'कल्प' કહેતાં આચાર—સ્થિત--જીત—મર્યાદા અથવા સ્પષ્ટ અર્થમાં વ્યવસ્થા, અને उपपन्न એટલે યુક્ત—પ્રાપ્ત અર્થાત્ વ્યવસ્થાથી યુક્ત તે, એટલે કે ઇન્દ્ર, સામાનિક, આત્મરક્ષકાદિ દશે પ્રકારની વ્યવસ્થાઓ જેને વિષે રહેલી છે તે **'કલ્પોપપન્ન'** કહેવાય.

જેમ મનુષ્યલોકમાં રાજા અને પ્રજા અંગેની રાજકીય ને પ્રજાકીય સર્વ પ્રકારની આચાર– વ્યવસ્થાઓ હોય છે, લગભગ તેવી જ વ્યવસ્થાઓ દેવલોકમાં પણ રહેલી છે. અને તે દશે પ્રકારના દેવો પોતપોતાની ફરજો દ્વારા સમગ્ર દેવલોકનું તંત્ર ચલાવે છે.

એ દશ પ્રકારના દેવો કયા ? તે ૪૫મી ગાથામાં કહેવાશે.

આ કલ્પોપપન્ન દેવો સૌધર્માદિ દેવલોકથી લઈ બારમા અચ્યુત દેવલોક સુધીમાં હોય છે. એ બારે દેવલોકમાં પરસ્પર સ્વામીપણું, સેવકપણું, નાના--મોટાનો સર્વ પ્રકારનો વ્યવહાર ઇત્યાદિ સર્વ જાતિના સ્વામિ--સેવક વગેરે ભાવો--વ્યવહારો (મનુષ્યલોકમાં રાજા અને પ્રજા વચ્ચે હોય તેમ) હોય છે.

ર. <sup>૯૨</sup> कल्पातीत :--એ શબ્દ પણ 'कल्प' અને 'अतीत' એવા બે શબ્દોથી સંકલિત છે, તેમાં 'कल्प' કહેતાં કલ્વોપપન્ન શબ્દની વ્યાખ્યામાં કહેવાયેલા સર્વ પ્રકારના મર્યાદા વગેરે આચારો તેથી अतीत કહેતા રહિત તે <sup>૯૩</sup> कल्पातीत કહેવાય.

અર્થાત્ જ્યાં પરસ્પર સ્વામીસેવકભાવ જતો રહ્યો છે, જ્યાં પરસ્પર નાના–મોટાપજ્ઞાની મર્યાદા હોતી નથી, જેઓને જિનેશ્વરોના કલ્યાજ્ઞકાદિ પ્રસંગોમાં આવવાની મર્યાદા સાચવવાની નથી તેઓ **કલ્યાતીત** કહેવાય.

આ કલ્પાતીતપણું નવ પ્રૈવેયક અને પાંચ અનુત્તરમાં છે અર્થાત્ સર્વનું સમાનપણું [અહમિંદ્રપણું] છે.

દેવલોકમાં એક વ્યવસ્થા-વ્યવહારવાળા દેવ અને બીજા વ્યવસ્થા વિનાના દેવ.

આથી એ નિશ્ચિત થયું કે વૈમાનિક નિકાયમાં બે પ્રકારના દેવો છે.

જ્યાં અશાંતિ, ક્લેશ કે પરસ્પર સંઘર્ષણ વગેરે થવાની સંભાવના હોય ત્યાં સુલેહશાંતિની

८९. 'कल्पेन-आचारेण उपपन्ना उपेता इति कल्पोपपन्नाः ॥'

८२. ''कल्पमाचारमतीता उल्लङ्घिता इति कल्पातीताः ॥''

૯૩. આથી જ બાર દેવલોકોને कल्प [સૌધર્મ कल्प વગેરે] તરીકે સંબોધી શકીએ છીએ. પરંતુ ગ્રૈવેયક તથા અનુત્તરને કલ્પ વિશેષણ જોડતા નથી. સ્થાપના માટે તમામ વ્યવસ્થાની જરૂર ઊભી થાય છે ને ત્યાં તે પ્રમાણે વ્યવસ્થા હોય જ છે.

એટલે (ભવનપતિથી લઈ) વૈમાનિક નિકાયમાં બારે દેવલોકના દેવોને પરસ્પર મળવા-હળવાપશું તેમજ અન્યત્ર ગમનાગમન કરવાના પ્રસંગો રહેલા છે. વળી દેવાંગનાઓ સાથેના સ્નેહસંબંધો પશ રહેલા છે ને તેનાં આકર્ષણો પણ રહેલાં છે. આ રીતે જ્યાં પરસ્પરના સમાગમો હોય ત્યાં રાગદ્વેષ નિમિત્તક સંઘર્ષણો ઊભા થાય ને સંઘર્ષણમાંથી જ સંક્લેશોની ચક્રમક ઝરે ને યુદ્ધોની નોબતો પશ ગગડી ઊઠે. આવું બનવા ન પામે માટે તમામ વ્યવસ્થા હોવી જોઈએ, તેથી મનુષ્યલોકના રાજતંત્રની માફક ત્યાં પણ દશ પ્રકારની વ્યવસ્થા હોવાથી તેઓ કલ્પોપપન્ન કહેવાય છે. **कल्प** એટલે આચાર અને **ઉપપન્ન** એટલે યુક્ત, આચાર સહિત તે. બાર દેવલોકથી આગળ વૈમાનિક નિકાયના જ બીજા નવ પ્રૈવેયક અને અનુત્તર દેવલોકમાં એ વ્યવસ્થા નથી, કારણકે તે દેવોને પોતાનું સમગ્ર જીવન પોતાના જ વિમાનમાં પસાર કરવાનું હોય છે. વિમાનમાંથી કદી બહાર નીકળવાપણું જ હોતું નથી. એટલું જ નહીં, પરલોકથી આવીને જે શય્યામાં ઉત્પન્ન થયા હતા ત્યારે સૂતેલા જ હોય તેવા આકારે ઉત્પન્ન થયા હતા, ત્યારપછી કદી ઊઠવાપર્શું પણ નથી હોતું એવા એ મહાભાગી હોય છે અને તેને તેવી જરૂર પણ નથી હોતી.

ત્યાં સર્વ ક્લેશ ને સર્વોપાધિના મૂળરૂપ નથી દેવાંગનાઓ કે તેની સાથેના સ્નેહસંબંધો, તેમને ઉઠવું જ નથી એટલે નથી નોકર, ચાકર કે સલાહકાર સરખા દેવો.

એટલે બધાય દેવો પોતપોતાની શય્યામાં જ જીવન વ્યતીત કરે છે એટલે દેવીઓ તો છે જ નહીં અને દેવોને પરસ્પર મળવાપણું નથી એટલે કોઈનો સમાગમ નથી, એથી સંઘર્ષજ઼ નથી અને તેથી વ્યવસ્થાની જરૂર રહેતી નથી.

્ર પરમ કારુશિક સર્વજ્ઞ તીર્થંકર ભગવંતોના કલ્યાગ્રકાદિ પ્રસંગોમાં તેમને આવવાપશું નથી. ફક્ત જે સમ્યગ્દષ્ટિ દેવો હોય તેઓ શય્યામાં સૂતા સૂતા જ માત્ર બે હાથ ઊંચા કરી નમસ્કાર કરે છે.

અનુત્તરદેવોને તો વળી હાથ પણ ઊંચા કરવાપશું નથી.

જન્માંતરમાં કરેલી ચારિત્રની ઉત્તમકોટિની આરાધનાના પ્રતાપે જ આવી ઉત્તમકોટિની સ્થિતિને પામ્યા છે, કે જ્યાં આગળ પોતાના પર કોઈની માલિકી જ નહીં. તેમ નથી પોતે કોઈના માલિક. વળી ક્લેશ, કંકાશ, અશાંતિ નહિ. તમામ દેવો સમાન, સર્વ સ્વતંત્રપણે હોવાથી ત્યાં વ્યવસ્થાની જરૂર નથી.

અનુત્તરવાસી દેવો એક પડખાભર શય્યામાં વર્તતા દ્રવ્ય--ગુણ--પર્યાયના ચિંતનની ઊંડી વિચારણામાં સમય પસાર કરે છે. તેમાં (સર્વાર્થસિદ્ધના) ૩૩ સાગરોપમનાં આયુષ્યવાળા દેવો સાડા સોળ સાગરોપમ સુધી એક જ પડખે સૂઇ રહે. ત્યારબાદ એકવાર પડખું ફેરવે ને બાકીનું અર્ધુ આયુષ્ય પૂર્ણ કરે છે. આવી તો મહાપુન્યના પ્રતાપે અતિસુખરૂપ આયુષ્યના ભોગવટાની મહત્તા સાંપડી છે. તેમાં કારજ્ઞ કેવળ ઉત્તમકોટિની ચારિત્રની આરાધના છે.

હવે તે બંને પ્રકારના વૈમાનિક નિકાયના દેવોની પ્રથમ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ કહે છે,-

29

[અહીં જે આયુષ્ય કહેવાય છે તે દરેક દેવલોકના છેલ્લા પ્રતરમાં નિવાસ કરનારા દેવોનું જાણવું અને બાકીના પ્રતરોમાં વસનારાઓની સ્થિતિ તથા તે પ્રતરોનું સ્વરુપ આગળ કહેવામાં આવશે.]

#### 🕸 વૈમાનિક નિકાયના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય સ્થિતિ 🏶

પહેલા સૌધર્મ દેવલોકને વિષે સામાન્યથી ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ બે સાગરોપમની આયુષ્યસ્થિતિ છે. આ જે સ્થિતિ કહી તે સમુચ્ચયે કહી અને આ બે સાગરોપમની સ્થિતિ તે સૌધર્મ દેવલોકના છેલ્લા [તેરમા] પ્રતરની જાણવી.

બીજા ઇશાન દેવલોકે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ મુમુચ્ચયે બે સાગરોપમ અને એક પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ અધિક જાણવી. આ સ્થિતિ પણ સૌધર્મ દેવલોકની જેમ ઇશાન દેવલોકના છેલ્લા પ્રતરે હોય છે. એ પ્રમાણે ત્રીજા સનત્ કુમાર દેવલોકે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ સાત સાગરોપમ, ચોથા માહેન્દ્ર દેવલોકે સાત સાગરોપમ અને એક પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ અધિક, પાંચમા બ્રહ્ય દેવલોકના દેવતાનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય દશ સાગરોપમ, છજ્ઞા લાંતક દેવલોકે ચઉદ સાગરોપમ, સાતમા શુક્ર દેવલોકે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય સત્તર સાગરોપમ, આઠમા સહસ્થાર દેવલોકે અઢાર સાગરોપમ, નવમા આનત દેવલોકમાં ઓગણીશ સાગરોપમ, દશમા પ્રાણત દેવલોકમાં વીશ સાગરોપમ, અગિયારમા આરણ દેવલોકમાં એકવીશ સાગરોપમ અને બારમા અચ્યુત દેવલોકમાં બાવીશ સાગરોપમની આયુષ્યસ્થિતિ હોય છે.

**'પ્રેવેયક'** એટલે શું ? સમગ્ર ચૌદ રાજલોક **વૈજ્ઞાख** સંસ્થાને રહેલા પુરુષના આકારે છે. જેમ પુરુષોના ગળામાં, વક્ષસ્થલે, કટિએ ઇત્યાદિ સ્થાને આભૂષશો હોય છે, તેમ આ ચૌદરાજલોકરૂપી પુરુષનાં આભૂષણો કયાં છે ? તો જે વિમાનાદિ છે તે જ તેનાં આભૂષશોરૂપે છે, એમાં નવ પ્રૈવેયકનાં વિમાનો ચૌદ રાજલોકરૂપી પુરુષના ગળાના સ્થાને આભૂષશરૂપે વર્તતાં હોવાથી તેને પ્રૈવેયક તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. ગ્રૈવેયક <sup>લ્જ</sup>શબ્દની વ્યુત્પત્તિ પશ તે જ અર્થ પ્રગટ કરે છે.

એ નવ પ્રૈવેયકો ઊભા કરેલાં દંડની જેમ, ઉપરા-ઉપરી સ્થિત થઈને રહેલાં છે. અન્ય ગ્રન્થકારો એ નવનો ત્રણ વિભાગોથી પરિચય કરાવે છે. એમાં પહેલી ત્રણને 'અધસ્તન ત્રણ,' વચલી ત્રણને 'મધ્યમ ત્રણ' અને તે ઉપરની ત્રણને 'ઉપરિતન ત્રણ' એ રીતે ઓળખાવે છે.

તેમાં પહેલા ત્રિપુટીમાંના પહેલા (<sup>૯૫</sup>અધસ્તનઅધસ્તન) સુદર્શન ગ્રૈવેયકે ત્રેવીશ સાગરોપમ,

८४. **ग्रैवेयकास्तु**-लोकपुरुषस्य ग्रीवाभरणभूताः उपचाराल्लोक एव पुरुषस्तस्य ग्रीवेव ग्रीवा तस्यां भवा ग्रैवा ग्रैवेया ग्रैवेयका वा ॥ अथवा ग्रीवेव ग्रीवा, चतुर्दशरज्वात्मलोकपुरुषस्य त्रयोदश्या रज्ञोर्भायस्तन्निविष्टतया अतिम्राजिष्णुतया न तदाभरणभूता ग्रैवेयाः આ પ્રમાણે પણ વ્યુત્પત્તિ થાય છે.

૯૫. અન્ય સ્થાને અન્ય મહર્ષિઓ નવ પ્રૈવેયકનાં નામોની ઓળખાણ માગધી-પ્રાકૃત ભાષાના શબ્દીમાં આપે છે, જેમકે 9-हिड्रिમ, ર-हिड्रिम-मध्यम, રૂ-हिड्रिमउवरिम, ४-મધ્યમहिड्रिम, ५-मध्यममध्यम, ६-मध्यमउबंरिम, ७-उवरिमहिड्रिम, ૨-उवरिममध्यम, ६-उवरिमउवरिम. ફક્ત ભાષાને અંગે જુદી રીતે બોલાય છે, પણ મતાંતર ન સમજવું. આ નામો તે પ્રૈવેયકોનાં સ્થાન સૂચક છે. બીજા [અધસ્તન--મધ્યમ] સુપ્રતિષ્ઠ ગ્રૈવેયકે ચોવીશ સાગરોપમ, ત્રીજી [અધસ્તન-ઉર્ધ્વ] મનોરમ ગ્રૈવેયકમાં પચીશ સાગરોપમ.

બીજી ત્રિપુટીમાંના–ચોથા [મધ્યમાધસ્તન] સર્વભદ્ર પ્રૈવેયકે છવ્વીસ સાગરોપમ, પાંચમા [મધ્યમમધ્યમ] સુવિશાલ પ્રૈવેયકે સત્યાવીશ સાગરોપમ અને છઠા [મધ્યમોધ્વ] સૌમનસ પ્રૈવેયકે અઠાવીશ સાગરોપમ.

ત્રીજી ત્રિપુટીના પહેલા અર્થાત્ ક્રમથી સાતમા સુમનસ પ્રૈવેયકે ઓગણત્રીશ સાગરોપમ, આઠમા પ્રિયંકર પ્રૈવેયકે ત્રીશ સાગરોપમ અને નવમા આદિત્ય પ્રૈવેયકે એકત્રીશ સાગરોપમની ઉત્કૃષ્ટ-આયુષ્યસ્થિતિ હોય છે.

એ નવ ગ્રૈવેયકથી ઉપર રહેલાં પાંચ અનુત્તર દેવલોકમાંના (૧) વિજય (૨) વૈજયંત (૩) જયંત અને (૪) અપરાજિત એ ચારે વિમાનોમાં ૩૨ અને પાંચમા સર્વાર્થસિદ્ધ નામના વિમાનમાં દેવોની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ તેત્રીંશ સાગરોપમની જાણવી.

આ પ્રમાણે સૌધર્મ દેવલોકથી માંડીને પાંચે અનુત્તર વિમાન સુધીના દેવોની અર્થાત્ વૈમાનિક નિકાયના દેવોની ઉપર મુજબ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ કહી. [૮–૮<sup>+</sup>]

**अवतरण :–** પૂર્વ ગાથામાં વૈમાનિક દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી. હવે બે ગાથાવડે તે જ વૈમાનિક દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ કહેવાય છે.

> सोहम्मे ईसाणे, जहन-ठिइ पलियमहिअं च ॥६॥ दो--साहिसत्तदस चउ-दस, सत्तर अयराइं जा सहस्सारो । तप्परओ इक्तिकं, अहियं जाऽणुत्तरचउके ॥१०॥ इगतीस सागराइं, सब्दट्ठे पुण जहन-ठिइ नत्थि ॥१०<u>१</u>॥

संस्कृत छाथा :– सौधर्मे ईशाने, जघन्य–स्थितिपल्यमधिकं च ॥२॥ द्वौ—साधिकसप्तदशचतुर्दश—सप्तदशानि अयराणि यावत् सहस्त्रारम् । तत्परत एकैकमधिकं, यावदनुत्तरचतुष्के ॥१०॥ एकत्रिंशत्सागराणि, सर्वार्थे पुनर्जघन्या स्थितिर्नास्ति ॥१०<u>२</u>॥

શબ્દાર્થઃ--

सोहम्मे=સૌધર્મ દેવલોકમાં ईसाणे=ઇશાન દેવલોકમાં जहन्न-ठिई=જ્યન્ય સ્થિતિ अयराइं=સાગરોપમો जा सहस्सारो=સહસ્વાર દેવલોક સુધી तप्परओ=તે થકી આગળ जा णुत्तरचउक्के=અનુત્તરચતુષ્ક સુધી सव्वद्वे=સર્વાર્થસિદ્ધમાં पुण=વળી नस्यि=નથી **ગાવાર્થ** ઃ---- સૌધર્મ તથા ઇશાન દેવલોકમાં અનુક્રમે પલ્યોપમ<sup>૯૬</sup> તેમજ સાધિક પલ્યોપમપ્રમાણ જઘન્યસ્થિતિ છે. ત્યારબાદ સનત્કુમાર, માહેંદ્ર, બ્રહ્મલોક, લાન્તક, શુક્ર તથા સહસ્રાર દેવલોકમાં અનુક્રમે બે સાગરોપમ, સાધિક બે સાગરોપમ, સાત સાગરોપમ, દશ સાગરોપમ, ચઉદ સાગરોપમ તથા સત્તર સાગરોપમ--પ્રમાણ જઘન્ય સ્થિતિ કહી છે. ત્યારબાદ આનતાદિ ચાર દેવલોકમાં, નવ પ્રૈવેયકમાં તથા વિજય, વૈજયન્ત, જયન્ત અને અપરાજિત એ ચાર અનુત્તર વિમાનમાં અનુક્રમે એક એક સાગરોપમ અધિક જઘન્યસ્થિતિ છે. યાવત્ અનુત્તર દેવલોકનાં ચાર વિમાનમાં એકત્રીશ સાગરોપમપ્રાણ જઘન્યસ્થિતિ જાણવી.

**વિશેષાર્થ** :— વૈમાનિક નિકાયના પહેલા સૌધર્મ દેવલોકના <sup>૯૭</sup>દેવતાઓની જઘન્ય આયુષ્ય સ્થિતિ એક પલ્યોપમની છે, આ સ્થિતિ સૌધર્મ દેવલોકના તેરે પ્રતરમાં નિવાસ કરનારા સર્વ દેવોની જાણવી. ઇશાન દેવલોકના દેવતાઓની જઘન્ય આયુષ્યસ્થિતિ એક પલ્યોપમ અને એક પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ અધિક હોય છે. આ જઘન્ય સ્થિતિ સૌધર્મ દેવલોકની જેમ ઇશાન દેવલોકના <sup>૯૮</sup>સર્વ પ્રતરે સમજી લેવી. ત્રીજા સનત્કુમાર દેવલોકમાં જઘન્ય આયુષ્ય બે સાગરોપમનું, ચોથા માહેન્દ્ર સર્વ પ્રતરે સમજી લેવી. ત્રીજા સનત્કુમાર દેવલોકમાં જઘન્ય આયુષ્ય બે સાગરોપમનું, ચોથા માહેન્દ્ર સર્વ પ્રતરે જઘન્ય આયુષ્ય બે સાગરોપમથી કંઇક અધિક, પાંચમા બ્રહ્મ દેવલોકમાં જઘન્ય આયુષ્ય સાત સાગરોપમનું, છઠા લાંતક દેવલોકમાં જઘન્ય આયુષ્ય દશ સાગરોપમનું, સાતમા શુક્ર દેવલોક જઘન્ય આયુષ્ય ચઉદ સાગરોપમ, આઠમા સહસ્થાર દેવલોકે જઘન્ય આયુષ્ય સત્તર સાગરોપમ, નવમા આનત દેવલોક જઘન્ય આયુષ્ય અઢાર સાગરોપમ, દશમા પ્રાણત દેવલોકમાં જઘન્ય આયુષ્ય એગણીશ સાગરોપમ, અગિયાસમા આરણ દેવલોકમાં જઘન્ય આયુષ્ય વીશ સાગરોપમ, બારમા અચ્યુત દેવલોકમાં જઘન્ય આયુષ્ય ચહાર સાગરોપમ, ત્યારબાદ નવે પ્રૈવેયકે એકેક સાગરોપમની સંખ્યા વધારતા જવન્ય સિથતિ પહેલી પ્રૈવેયકમાં બાવીશ સાગરોપમ અને નવમી આદિત્ય પ્રૈવેયકે ત્રીશ સાગરોપમની જઘન્ય સ્થિતિ આવીને ઊભી રહેશે.

ત્યારબાદ પાંચ અનુત્તર વિમાનનું જઘન્યસ્થિતિનું પ્રમાશ કહે છે. તેમાં અનુત્તર એટલે શું ?

૯૬. સૌધર્મ–ઇશાનમાં જઘન્યસ્થિતિ પલ્યોપમ તથા અધિક પલ્યોપમ માત્ર કહી છે અને સનત્કુમારમાં તુરત જ બે સાગરોપમ જેવી મોટા પ્રમાણવાળી જઘન્ય સ્થિતિ કહી, તેથી જરા આશ્ચર્ય લાગે પણ જ્ઞાનીનું કથન યથાતથ્ય હોય છે.

૯૭. જઘન્યસ્થિતિ બધેય સરખી છે, પશ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિમાં તજ્ઞવત છે.

સૌધર્મ ઇન્દ્રનો નિવાસ છેલ્લા (તેરમા) પ્રતરે જ હોય છે, એથી પૂર્વે સમુચ્ચયપણે સૌધર્માદિ પ્રત્યેક દેવલોકાશ્રયી જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી છે તે અંતિમ પ્રતરે રહેનોરા ઇન્દ્ર તથા અન્ય સામાનિક આદિ દેવોની પણ તેટલી જ સમજવી. માત્ર તેમને આજ્ઞા-ઐશ્વર્યાદિપણું હોતું નથી.

પૂર્વે કહેલી સામુદ્ધયિક ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે દેરેક દેવલોકનાં અંતિમ પ્રતરની સમજવી, તે જ દેવલોકનાં અન્ય–અન્ય પ્રતરોમાં તો કેરફારવાળી હોય છે.

૯૮. અન્ય આચાર્યો દરેક પ્રતરની જઘન્યસ્થિતિ અન્ય રીતે પણ કહે છે, જે ૧૫–૧૬મી ગાથામાં કહેવાશે. ચાલુ ગાથામાં જે જઘન્ય સ્થિતિ કહે છે તે તે દેવલોકેના સમગ્ર પ્રતરાશ્રયી સમુચ્યયે કહી છે. તો જેના ઉત્તરે હવે કોઈ પણ જાતનું વિશિષ્ટ પૌદ્ગલિક સુખ નથી અર્થાત્ એ દેવલોકથી આગળ કોઈ પણ જાતના પૌદ્ગલિક સુખનો વધુ આસ્વાદ વર્તતો નથી. તેથી તે દેવલોક અનુત્તર દેવલોક તરીકે ઓળખાય છે.

તે <sup>૯૯</sup>અનુત્તર દેવલોકના વિજય, વૈજયંત, જયંત, અપરાજિત એ ચારે વિમાનને વિષે જઘન્ય આયુષ્યસ્થિતિ એકત્રીશ સાગરોપમની છે. પરંતુ પાંચમા સવર્થિસિદ્ધ નામના વિમાનને વિષે <sup>૧૦૦</sup>જઘન્ય આયુષ્યસ્થિતિ નથી, એ તે સ્થાનના વિશિષ્ટ પ્રભાવસૂચક છે.

સ્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવોને સિદ્ધાન્તકારોએ નિશ્વયથી એકાવતારી જણાવેલા છે. [૯--૧૦-<u>૧૦+</u>]

**अवतरण :**— હવે વૈમાનિક દેવીઓ કેટલી જાતની ? તથા તેની જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ આંયુષ્ય–સ્થિતિ કેટલી ? તે કહેવાય છે :–

> परिगहिआणियराण य, सीहम्मीसाण-देवीणं ॥१९१॥ पलियं अहियं च कमा, ठिई जहन्ना इओ य उक्कोसा ॥ पलियाइं सत्त-पन्नास, तह य नव पंचवन्ना य ॥१२॥

> > સંસ્કૃત છાયા ઃ--

परिगृहीतेतराणां च, सौधर्मेशानदेवीनाम् ॥१९॥ पल्पमधिकञ्च क्रमात्, स्थितिर्जधन्या इतश्चोत्कृष्टा । पल्पानि सप्त-पञ्चाशत्, तथा च नव पञ्च-पञ्चाशद्य, ॥१२॥

શબ્દાર્થ :--

| પરિગદિઆ=પરિગૃહીતા                   | इओ य≔અહીંથી વળી |
|-------------------------------------|-----------------|
| इयराणि≕અપરિગૃહીતા                   | पन्नास=प्र्यास  |
| સોहम્मीसाण≕સૌધર્મ તથા ઇશાન દેવલોકની | तह≕तेभर्क       |
| कमा=-अनुक्रमे                       | પંચવજ્ઞા=પંચાવન |

૯૯. અથવા અનુત્તર એટલે 'ઝવિદ્યમાનમુત્તરદ્દ્ વિમાનાદિ યેજાં તેડનુત્તરાઃ' એટલે કે વિદ્યમાન નથી અન્ય વિમાનાદિ જેના ઉત્તરે તે અનુત્તર. અથવા બાહ્યસુખની અપેક્ષાએ જેનાથી શ્રેષ્ઠ સ્થાન ચૌદરાજલોકમાં બીજું નથી. ચૌદરાજલોકમાં સંસારી જીવની અપેક્ષાએ સર્વોત્તમ આયુષ્યને ધારણ કરનાર સ્થાન તે જ છે ને ઊંચામાં ઊંચો દેવલોક પણ એ જ છે માટે અનુત્તર કહેવાય છે.

૧૦૦. પ્ર.–તત્ત્વાર્થસૂત્રના અ. ૪. સૂ. ૪૨નું, ભાખ્ય સર્વાથસિદ્ધના દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ ૩૨ સાગ.ની અને ઉત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગ.ની એમ બંને પ્રકારે કહે છે. અને એ વાત સિદ્ધાંતકાર<sub>.</sub>સાથે મળતી નથી, તેથી જ ટીકાકાર શ્રીસિદ્ધર્જ્જિએ પણ ત્યાં સવાલ ઉઠાવ્યો છે. સત્ય શું છે ? તે તો જ્ઞાનીગમ્ય છે.

બાકી સિદ્ધાન્તકાર તો સર્વાર્થસિદ્ધની અજયન્યોત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગ.ની એક જ સ્થિતિ કહે છે.

प्र.---'सव्वइसिद्धगदेवाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?

उ.—गोयमा ! अजहत्रमणुक्रोस तेत्तीसं सागरोवमाई ठिई पन्नता ।।

[यन्नवड्या सूत्र, पह ४. सू. १०२]

|        | ।। वैमानिकनिकायमां जधन्य-उत्कृष्ट आयुष्यस्थितिनुं यंत्र ।। |                            |                       |  |  |  |  |
|--------|------------------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------|--|--|--|--|
|        | देवलोकनां नाम                                              | जघन्य आयुष्य               | उत्कृष्ट आयुष्य       |  |  |  |  |
| ٩      | સૌધર્મ દેવલોકે                                             | ૧ પલ્યોપમ                  | ૨ સાગરોપમ             |  |  |  |  |
| ,<br>२ | ઇશાન "                                                     | ૧ પલ્યોપમ થી અધિક          | ર સાગરોપમ સાધિક       |  |  |  |  |
| з      | સનત્કુમાર "                                                | ર સાગરોપમં                 | ૭ સાગરોપમ             |  |  |  |  |
| ۲      | માહેન્દ્ર "                                                | ર સાગરોપમ સાધિક            | ૭ સાગરોપમ સાધિક       |  |  |  |  |
| પ      | બ્રહ્ય ,,                                                  | 9 "                        | ૧૦ સાગરોપમ            |  |  |  |  |
| ę.     | લાંતક ,,                                                   | 90 "                       | १४ "                  |  |  |  |  |
| 9      | शुक्त ,,                                                   | ٩४ "                       | ૧૭ "                  |  |  |  |  |
| ٤      | સહસ્રાર "                                                  | 19 "                       | ۹८ "                  |  |  |  |  |
| હ      | આનત ,,                                                     | ٩८ "                       | ٩૯ "                  |  |  |  |  |
| 10     | પ્રાજ્ઞત "                                                 | ۹૯ "                       | ૨૦ "                  |  |  |  |  |
| ٩٩     | આરજા ,,                                                    | ૨૦ સાગરોપમ સાધિક           | ૨૧ "                  |  |  |  |  |
| ૧૨     | અચ્યુત "                                                   | 29 "                       | ££ "                  |  |  |  |  |
| ٩      | સુદર્શન ગ્રૈવેયકે                                          | ૨૨ "                       | ર૩ "                  |  |  |  |  |
| ર      | સુપ્રતિબદ્ધ "                                              | ર૩ "                       | ૨૪ "                  |  |  |  |  |
| з      | મનોરમ "                                                    | ૨૪ "                       | રપ "                  |  |  |  |  |
| 8      | સર્વભદ્ર "                                                 | રપ "                       | २६ "                  |  |  |  |  |
| ય      | સુવિશાલ "                                                  | २६ "                       | ૨૭ "                  |  |  |  |  |
| ٤      | સુમનસ ,,                                                   | ૨૭ "                       | ۶८ "                  |  |  |  |  |
| 9      | સૌમનસ "                                                    | 26 "                       | ૨૯ "                  |  |  |  |  |
| 2      | પ્રિયંકર "                                                 | ૨૯ "                       | 30 "                  |  |  |  |  |
| e      | આદિત્ય "                                                   | зо "                       | ૩૧ ,,                 |  |  |  |  |
| ٩      | વિજય વિમાને                                                | ૩૧ "                       | ૩૨ મતાંતરે ૩૩ સાગરોપમ |  |  |  |  |
| ર      | વૈજયંત "                                                   | 31 "                       | ૩૨ "                  |  |  |  |  |
| з      | જયંત ,,                                                    | 39 "                       | ૩૨ "                  |  |  |  |  |
| 8      | અપરાજિત "                                                  | 31 "                       | ૩૨ "                  |  |  |  |  |
| ષ      | સર્વાર્થસિદ્ધ ,,                                           | – <b>નથી,</b> [મતાંતરે ૩૨] | 33 "                  |  |  |  |  |

वैमानिक देवोना जघन्य-उत्कृष्ट आयुष्यनुं यंत्र

22

**गાથાર્થ :**— સૌધર્મ તથા ઇશાન દેવલોકની પરિગૃહીતા તથા અપરિગૃહીતા દેવીઓનું જઘન્ય આયુષ્ય .અનુક્રમે પલ્યોપમ તેમજ સાધિક (કાંઈક અધિક) પલ્યોપમ પ્રમાશ જાશવું. તેઓનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય—સૌધર્મ દેવલોકની પરિગૃહીતા દેવીનું સાત પલ્યોપમ અને અપરિગૃહીતા દેવીનું પચાશ પલ્યોપમ પ્રમાશ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય જાશવું. ઇશાન દેવલોકની પરિગૃહીતા દેવીનું નવ પલ્યોપમ અને અપરિગૃહીતાઓનું પંચાવન પલ્યોપમ પ્રમાશ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય સમજવું ॥૧૧-૧૨॥

**વિશેષાર્થ** :- દેવગતિમાં દેવીઓની ઉત્પત્તિ ભવનપતિ નિકાયથી લઈને ઇશાન દેવલોક સુધી અર્થાત્ ભવનપતિ નિકાય, વ્યંતર નિકાય, જ્યોતિષ્ક નિકાય અને વૈમાનિક નિકાયમાં સૌધર્મ તથા ઇશાન એ બે <sup>૧૦૧</sup>દેવલોક સુધી જ હોય છે. સનત્કુમારથી આગલા આગલા દેવલોકને વિષે દેવીઓનું ઉપજવું હોતું નથી, કારણકે ઉપરની નિકાયના દેવો અલ્પવિષયી છે માટે ત્યાં દેવીઓની ઉત્પત્તિ નથી હોતી.

વૈમાનિક નિકાયના પ્રથમના બે દેવલોકમાં દેવીઓ બે પ્રકારની છે. એક **'પરિગૃહીતા'** અને બીજી **'અપરિગૃહીતા'.** પરિગૃહીતા તે <sup>૧૦૨</sup>કુલાંગના અર્થાત્ કુલીન પરશેલા સરખી–મર્યાદાશીલ જાણવી; અપરિગૃહીતા તે ગણિકા (વેશ્યા) સરખી સ્વેચ્છાચારિશી જાણવી.

તે દેવીઓની જઘન્ય આયુષ્યસ્થિતિ કહે છે.

સૌધર્મ દેવલોકને વિષે પરિગૃહીતા અને અપરિગૃહીતા દેવીઓની જઘન્ય આયુષ્યસ્થિતિ એક પલ્યોપમની છે અને ઈશાન દેવલોકને વિષે પરિગૃહીતા અને અપરિગૃહીતા દેવીઓની એક પલ્યોપમથી કંઈક અધિક સમજવી.

હવે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ કહે છે :--

સૌધર્મ દેવલોકને વિષે પરિગૃહીતા દેવીઓની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ સાત પલ્યોપમની, અને અપરિગૃહીતા દેવીઓની પચાસ પલ્યોપમની હોય છે. તથા બીજા ઈશાન દેવલોકને વિષે પરિગૃહીતા દેવીઓની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ નવ પલ્યોપમની અને અપરિગૃહીતા દેવીઓની પંચાવન પલ્યોપમની હોય છે.

એથી ઉપરના દેવલોકે દેવીઓની <sup>૧૦૩</sup>ઉત્પત્તિ નથી.

૧૦૧. એક ઇન્દ્રના ભવમાં ઇન્દ્રને પોતાને કેટલી દેવીઓ ઉત્પન્ન થઇને મરજ્ઞ પામે છે ? તે સંબંધમાં જજ્ઞાવ્યું છે કે—

दोकोडाकोडीओ, पंचासी कोड़ीलक्ख इगसयरी । कोडीसहस्स चउकोडी, सयाण अडवीस कोडीणं॥१॥ सत्तावत्रं लक्खा चउदस, सहस्सा य दुसय पंचासी । इय संखा देवीओ चयंति इंदरस जम्मॅमि ॥२॥

**અર્થ** :--એક ઈદ્રના ભવમાં બે ક્રોડાકોડ, પંચાશી લાખ ક્રોડ, એકોત્તેર હજાર ક્રોડ, ચારસો ક્રોડ, અટ્ટાવીસ ક્રોડ, સત્તાવન લાખ, ચઉદ હજાર ને બસો પંચાશી-(૨,૮૫,૭૧,૪,૨૮,૫૭,૧૪,૨૮૫) આટલી દેવીઓની સંખ્યા ઉત્પન્ન થઇને ચ્યવન--મૃત્યુ પામે છે.

૧૦૨. કુલાંગના સરખી, એટલે કે કુલનાં ભૂષણરૂપ. જેમ મનુષ્યલોકમાં જે સ્ત્રીઓ સ્વકીય જીવનને પવિત્ર રાખી, સ્વપતિમાં સંતોષ માનીને, કુલાચારની મર્યાદા પ્રમાણે વર્તમારી સુશીલ હોય તેને કુલાંગના કહેવાય છે, તેમ દેવલોકમાં પણ તે જ પ્રમાણે વર્તન રાખનારી દેવીઓ હોય છે તેને કુલાંગના કહેવાય છે.

૧૦૩. ત્રીજા સનત્કુમાર દેવલોકથી લઈ અચ્યુત દેવલોક સુધી અપરિગૃહીતા દેવીઓનું સંભોગાદિ કારણે જવું-

વિશેષમાં ભવનપતિથી લઈ વ્યન્તર, જ્યોતિષી, સૌધર્મ-ઇશાન નિકાયોમાં દેવો કરતાં દેવીઓ બત્રીશગુણી, બત્રીશ અધિક કહેલી છે. [૧૧-૧૨]

सौधर्म-ईशान देवलोकस्थित परिगृहीता-अपरिगृहीता देवीओनुं जघन्य-उत्कृष्ट आयुष्यस्थिति यंत्र

| देवलोक नाम                                        | देवीनी जाति | जघन्य आयुष्य    | उत्कृष्ट आयुष्य |  |  |
|---------------------------------------------------|-------------|-----------------|-----------------|--|--|
| ૧ સૌધર્મ દેવલોકે                                  | પરિગૃહીતા   | ૧ પલ્યોપમ       | ૭ પલ્યોપમ       |  |  |
| tt 11                                             | અપરિગૃહીતા  | **              | ૫૦ પલ્યોપમ      |  |  |
| ૨ ઈશાન દેવલોકે                                    | પરિગૃહીતા   | ૧ પલ્યોપમ સાધિક | ૯ પલ્યોપમ       |  |  |
| <b>\$</b> \$ <b>\$</b> \$                         | અપરિગૃહીતા  |                 | પપ પલ્યોપમ      |  |  |
| મધ્યમસ્થિતિ–જઘન્યોત્કૃષ્ટની વચલી યથાસંભવ વિચારવી. |             |                 |                 |  |  |

**अवतरण :**— દેવીઓના અધિકારમાં પ્રાસંગિક અસુરકુમારાદિ ઇન્દ્રોની અગ્રમહિષીની સંખ્યા કહે છે:--

# <sup>१०४</sup>पण-छ-च्चउ-चउ-अट्ठ **य, कमेण पत्तेयमग्गमहिसीओ ।** असुर--नागाइवंतर-जोइसकप्पदुगिंदाणं ॥१३॥

સંસ્કૃત છાયા ઃ–

पञ्च-षट्-चतस्रश्चतस्रोऽष्टौ च, क्रमेण प्रत्येकमग्रमहिष्यः ।

असुर—नागादिव्यन्तर—ज्योतिष्ककल्पद्विकेन्द्राणाम् 👘 ।।९३।।

શબ્દાર્થઃ--

| षण=પાંચ          | ઝग्गमहिसीओ=અગ્રમહિષીઓ                              |
|------------------|----------------------------------------------------|
| <del>0</del> =9  | નઃगાइ≕નાગકુમાર વગેરે                               |
| સુકુ≕આઠ          | जोइस=જ્યોતિષી                                      |
| पत्तेयं=प्रत्येક | <b>क</b> प्पदुर्गिंदाणं≕બે દેવલોક સુધીના ઇન્દ્રોની |
| _                |                                                    |

गायार्थ – વિશેષાર્થ પ્રમાણે. ॥૧૩॥

**વિશેષાર્ય :** જેમ મનુષ્યલોકમાં જે રાજાઓને અનેક રાશીઓ હોય છે ત્યારે તેમાં અમુક રાશીઓની મુખ્યતા હોય છે, અને એ પ્રધાનતાને અંગે જ તેને 'પટ્ટરાશી' તરીકે ઓળખાવાય છે. તેમ દેવલોકમાં પણ પ્રધાન પટ્ટરાશીને 'અગ્રમહિષી' [મુખ્યદેવી] શબ્દથી સંબોધીને ઓળખાવાય છે. આવવું થાય છે, કેટલાં આયુષ્યવાળી કયા કયા દેવલોકે જઈ દેવો સાથે કેવી રીતે વિષયાદિ સુખનો વ્યવહાર કરે છે ? તે આગળ ૧૬૮મી ગાથા પ્રસંગે કહેવાશે.

૧૦૪. આયુષ્ય–સ્થિતિદ્વારના પ્રકરણમાં આ ગાથા જરા અપ્રસ્તુત લાગે છે, પણ મૂલ ગ્રંથોમાં એ જ પ્રમાણે ચાલી આવી છે એટલે આપણે પણ સ્વીકારવી જ રહી.

С.

તેમાં ભવનપતિનિકાયોમાં પહેલી અસુરકુમાર નિકાયના દક્ષિણેન્દ્ર–ચમરેંદ્રને અને ઉત્તરેન્દ્ર– બલીન્દ્રને પ્રત્યેકને પાંચ પાંચ અગ્રમહિપીઓ હોય છે. બાકીની નાગકુમારાદિ નવે નિકાયના ધરણેન્દ્ર તથા ભૂતાનંદેન્દ્ર પ્રમુખ અઢાર ઇન્દ્રો છે, તે દરેક ઇન્દ્રને છ છ અગ્રમહિષીઓ હોય છે.

તથા આઠ પ્રકારના વ્યંતર, આઠ પ્રકારના વાશવ્યંતર-એમ વ્યંતરની સોળ નિકાયના ઉત્તરેન્દ્ર તથા દક્ષિણેન્દ્ર મળી કુલ બત્રીસ ઇન્દ્રો છે. તે પ્રત્યેકને ચાર ચાર અગ્રમહિષીઓ હોય છે.

ત્રીજા જ્યોતિષી દેવલોકના ચંદ્ર અને સૂર્ય એ બે ઇન્દ્રને પશ ચાર ચાર અગ્રમહિષીઓ હોય છે.

ં અને ચોથા વૈમાનિક દેવલોકમાંના સૌધર્મ દેવલોકના સૌધર્મેન્દ્રને અને બીજા ઇશાન દેવલોકના ઈશાનેંદ્રને આઠ આઠ અગ્રમહિષીઓ હોય છે.

ઉપરના સનત્કુમારાદિ દેવલોકને વિષે દેવીઓનું ઉપજવું હોતું નથી તેથી ત્યાં પરિગૃહીતા દેવી નથી પરંતુ તે તે દેવલોકના ઈંદ્રોને અથવા દેવોને જ્યારે વિષયસુખની ઇચ્છા ઉદ્ભવે છે ત્યારે તેમના ઉપભોગાર્થે સૌધર્મ અને ઇશાન દેવલોકની જ અપરિગૃહીતા દેવીઓ પ્રત્યક્ષ કે પરોક્ષ રીતે ઉપયોગી થાય છે.

પ્રથમના બે દેવલોકથી ઉપરના દેવલોકમાં દેવીઓની ઉત્પત્તિનો અભાવ હોવાથી અગ્રમહિષીઓનો સંભવ નથી. [૧૩]

**અવતરળ**– વૈમાનિક દેવોને દેવીઓની પ્રતિદેવલોકે યથાસંભવ આયુષ્યસ્થિતિ કહી. હવે પ્રતિદેવલોકનાં પ્રત્યેક પ્રતરોમાં જઘન્યોત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ બતાવવા માટે પ્રથમ કચા દેવલોકમાં કેટલાં પ્રતરો હોય ? તે વર્ણવે છે–

### दुसु तेरस दुसु बारस, छ प्पण चउ चउ दुगे दुगे य चउ । गेविज्ञ--णूत्तरे दस, बिसट्टि पयरा उवरि लोए ॥१४॥

સંસ્કૃત છાયા---

द्वयोस्त्रयोदश द्वयोर्द्वादश, षट्पञ्चचत्त्वारि चत्वारि द्विके द्विके च चत्त्वारि | ग्रैवेया–नुत्तरेषु दश, द्वाषष्टिः प्रतराण्युपरि लोके |।१४।।

શબ્દાર્થ–

| દુસુ≕બે દેવલોકમાં            | गेविञ्जणुत्तरे⇒્ગ્રैવેયક અને અનુત્તર વિમાનમાં |
|------------------------------|-----------------------------------------------|
| तेरस=तेर                     | <b>લિસ</b> ફિ≔બાસઠ                            |
| <u> વુ</u> સુ=બે (દેવલોક)માં | पयरा=प्रतरहे                                  |
| बारस=आर                      | <del>उवरि=</del> ઉપરઊર્ધ્વ                    |
| દુગે=બેમાં                   | જોણ=લોકમાં                                    |

**ગાથાર્થ**— સૌધર્મ તથા ઇશાનદેવલોકમાં તેર પ્રતરો છે. ત્યારપછીના ત્રીજા—ચોથા એ બે દેવલોકમાં બાર પ્રતરો છે. પાંચમા દેવલોકમાં છ પ્રતરો, છઢામાં પાંચ પ્રતરો, સાતમામાં ચાર પ્રતરો, આઠમામાં ચાર પ્રતરો, નવમા તથા દશમા દેવલોકમાં ચાર અને અગિયાર તથા બારમા દેવલોકમાં પણ ચાર પ્રતરો છે. ત્યારબાદ નવ પ્રૈવેયકનાં નવ અને અનુત્તર વિમાનનું એક મળીને એકંદર દશ પ્રતરો છે. એ પ્રમાણે ઊર્ધ્વલોકના દેવલોકમાં બાસઠ પ્રતરો છે. ॥૧૪॥

**વિશેષાર્થ** પ્રતર એટલે શું ? તો મનુષ્યલોકમાં વર્તતાં ઘરોમાં <sup>૧૦૫</sup>સો-સો ઉપર મજલા હોય છે. એ માળોની ગણત્રી કરાવનાર અથવા વિભાગ પાડનાર જે તલપ્રદેશ-વસ્તુ, તેને દેવલોકઆશ્રયી શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં 'પ્રતર' શબ્દથી સંબોધાય છે. પરંતુ વિશેષ એ છે કે--મનુષ્યલોકનાં મજલાઓ, પાટડાઓ વગેરે સામગ્રીના આલંબને રહેલા છે, જ્યારે દેવલોકમાં રહેલાં પ્રતરો-થરો--(પાથડાઓ) સ્વાભાવિક ૃરીતે વિના આલંબને જ રહેલાં છે.

×્રારંતુ એટલું વિશેષ સમજવાનું કે-દેવલોકનાં પ્રતરો જુદાં ને વિમાનો પશ્ચ જુદાં, (એટલે કે પાટડા ઉપર વિમાનો જુદાં) એમ બે જુદી જુદી વસ્તુ નથી કિન્તુ સમગ્ર કલ્પના વિમાનો નીચેથી સમસપાટીએ હોવાથી એ વિમાનના અધસ્તન તળિયાથી જ (વિમાનના કારણે જ) વિભાગ પડતા પાટડાઓ સમજવા. એવા પાટડા કે થરો આંતરે આંતરે તેરની સંખ્યામાં રહેલાં છે. તેમાં પ્રથમ સૌધર્મ તથા ઈશાનદેવલોકનાં મળી તેર પ્રતરો (તલપ્રદેશો) વલયાકારે છે, એટલે બંને દેવલોકો એકસરખી સપાટીમાં વિના વ્યાઘાતે જોડાયેલા છે અને તેથી તે સંપૂર્ણ વલયાકાર બને છે. આ દેવલોક પૂર્શેન્દુના આકારે હોવાથી કહેલાં તેર પ્રતરો વલયાકારે છે અને એ પણ ત્યારે જ લઈ શકાય કે જ્યારે બન્ને દેવલોકનાં પ્રતરો વલયાકારે છે અને એ પણ ત્યારે જ લઈ શકાય કે જ્યારે બન્ને દેવલોકનાં પ્રતરો તેર પ્રતરો વલયાકારે છે અને એ પણ ત્યારે જ લઈ શકાય કે જ્યારે બન્ને દેવલોકનાં પ્રતરો ભેગા ગણીએ તો, એટલે આ દેવલોક મહાવિદેહ લેત્રની ઊધ્લ દિશાએ સીધી સપાટીએ હોવાથી તે ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ પૂર્વ મહાવિદેહ તરફનો અને પશ્ચિમ મહાવિદેહ તરફનો, તેમજ મધ્યભાગથી અર્ધ અર્ધ વિભાગ કરીએ તો એક મેરુથી દક્ષિણ દિશાનો અને એક મેરુથી ઉત્તર દિશાનો અને બે વિભાગ પડે, એમાં દક્ષિણ વિભાગનાં અર્ધ વલયાકાર ખંડનાં તેર પ્રતરો સૌધર્મનાં અને ઉત્તર વિભાગનાં અર્ધ વલયાકાર ખંડનાં તેર પ્રતરો ઇશાને તેર પ્રતરો છે. અને વલયાકાર સંગ્રપારી હોવાથી અર્ધ વિભાગ પડે, એમાં દક્ષિણ વિભાગનાં અર્ધ વલયાકાર ખંડનાં તેર પ્રતરો સૌધર્મનાં અને ઉત્તર વિભાગનાં અર્ધ વલયાકાર ખંડનાં તેર પ્રતરો છે.

એ જ પ્રમાશે સનત્કુમાર અને માહેન્દ્ર દેવલોક માટે સમજવું, અર્થાત્ અહીં પશ બંને દેવલોકનાં મળી બાર પ્રતરો વલયાકારે લેવાનાં છે, એમાં દક્ષિણ વિભાગનાં બાર પ્રતરોનો માલિક સનત્કુમારેન્દ્ર અને ઉત્તર દિશાના બાર પ્રતરો માહેન્દ્રનાં સમજવાં.

પાંચમા બ્રહ્મ દેવલોકે ખંડ--વિભાગ નથી તેથી ત્યાં છ પ્રતરો વલયાકારે જાણવાં.

એ જ પ્રમાશે લાંતકે પાંચ, શુક્ર દેવલોકમાં ચાર પ્રતર અને સહસ્વારે ચાર પ્રતરો વલયાકારે સમજવાં. આનત અને પ્રાણત–દેવલોકમાં સૌધમંદિવલોકવત્ બંનેનાં મળી ચાર પ્રતરો વલયાકારે સમજવાં.

આરણ અને અચ્યુત એ બન્નેનાં મળી આનત પ્રાણતવત્ ચાર પ્રતરો વલયાકારે જાણવાં.

આ પ્રમાણે બાર દેવલોક સુધીમાં બાવન પ્રતરો થયાં.

૧૦૫. ભારતવર્ષમાં મુંબઈ વગેરે મોટા શહેરમાં સાત, આઠ, ને તેથી વધુ મજલાનાં મકાનો છે. પરદેશમાં મોટા મોટા દેશની રાજધાનીઓ લંડન, પેરીસ, મોસ્કો, બલીન, વોશિંગ્ટન વગેરેમાં તો ૫૦, ૭૫, ૮૦, ૧૦૦, ૧૨૫ મજલાની ગગનચુંબી ઇમારતો છે. ન્યૂયોર્ક શહેરમાં ન્યુ એમ્પાયરસ્ટેટ નામની બીલ્ડીંગ ૧૨૫ મજલાની આજે વિદ્યમાન છે. આગળ ચાલતાં પ્રત્યેક પ્રૈવેયકનું એક એક પ્રતર ગણતાં નવ પ્રૈવેયકનાં નવ પ્રતરો થાય અને પાંચ અનુત્તર દેવલોકનું એક જ પ્રતર એટલે એકંદર દશ પ્રતરો પૂર્વનાં બાવન પ્રતરોમાં ઉમેરતાં બાસઠ પ્રતરો વૈમાનિક દેવલોકનાં જાણવાં.

પ્રત્યેક દેવલોકનાં પ્રતરોનું પરસ્પર અંતર પ્રાયઃ દરેક કલ્પે સમાન છે. [અહીં પ્રાયઃ લખવાનું કારશ સૌધર્મ કરતાં ઇશાનકલ્પનાં વિમાનો ઊર્ઘ્વભાગે કિંચિદ્ ઊંચાં\* રહે છે માટે] પરંતુ ઉપર–ઉપરના દેવલોકોમાં પ્રતરોની સંખ્યા થોડી અને વિમાનોની ઊંચાઈ વધારે હોવાથી નીચેના દેવલોકના પ્રતર સંબંધી અંતરની અપેક્ષાએ ઉપરનાં દેવલોકનાં પ્રતરનું અંતર મોટું હોય છે. [૧૪]

| वैमानिक नि    | कायनाम  | प्रतर संख्या | वैमानिक     | नेकायनाम | प्र. संख्या |
|---------------|---------|--------------|-------------|----------|-------------|
| ૧ સૌધર્મ 🗎    | દેવલોકે | ૧૩           | ૮ સહગ્રાર   | દેવલોક   | 8           |
| ૨ ઈશાન ∫      |         |              | ૯ આનત 🗋     | **       | 8           |
| ૩ સનત્કુમાર)  | ,,      | ૧૨           | ૧૦ પ્રાણત 🦯 |          |             |
| ૪ માહેન્દ્ર 🚶 |         |              | ૧૧ આરણ ો    | 37       | 8           |
| પ બ્રહ્ય      | **      | ૬            | ૧૨ અચ્યુત 🦯 |          |             |
| ૬ લાંતક       | ,,      | પ            | ૯ ગ્રૈવેયક  | 21       | હ           |
| ૭ મહાશુક્ર    | 1)      | <u> </u>     | ૫ અનુત્તર   | *1       | 9           |

वैमानिकनिकायनां प्रतरोनी संख्यानुं यंत्र

**अवतरण**– સૌધર્મ તથા ઇશાન દેવલોકનાં પ્રતિ પ્રતરોમાં જઘન્ય તેમજ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય જાણવા માટે **'કરણ'** (ઉપાય) પ્રદર્શિત કરે છે :--

### सोहम्मुक्रोसठिई, नियपयरविहत्त इच्छसंगुणिआ । पयरुक्रोसठिइओ, सव्वत्थ जहन्नओ पत्तियं ॥१५॥

સંસ્કૃત છાયા--

सौधर्मोत्कृष्टस्थितिं, निजप्रतरैर्विभज्य इष्ट (प्रतर) संगुणिता । प्रतरोत्कृष्टस्थितिः, सर्वत्र जघन्यतः पल्यम् ॥९५॥

શબ્દાર્થ–

| निय=પોતાના           | पयरुक्कोस=प्रतरनी ઉत्કृष्ट |
|----------------------|----------------------------|
| विहत्त=વહેંચીએ       | <b>ઠિइઓ=સ્થિતિ</b> (આવે)   |
| इच्छ=ઇષ્ટ (પ્રતર)    | सव्वत्ध=सर्वत्र            |
| સંયુणिआ≕સાથે ગુષ્ડીએ | जहन्नओ≕જઘન્યથી             |

★ જૂઓ તત્ત્વાર્થસૂત્ર સિદ્ધસેનીયા તથા હરિભદ્રીયા ટીકા. ભગવતીજી સૂત્ર ૧૩૮–ટીકા. પીઠભાગથી ઇશાન કલ્પ ઉન્નત જણાવે છે. અને બીજી રીતે પણ પ્રથમ પ્રતર કરતાં વિશેષ છે. गावार्थ- સૌધર્મ દેવલોકવાસી દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને સૌધર્મ દેવલોકનાં પ્રતરની સંખ્યાવડે વહેંચી આપી જે પ્રતરનું આયુષ્ય કાઢવું હોય તે પ્રતરવડે પૂર્વોક્ત સંખ્યાને ગુણતાં ઇષ્ટપ્રતરની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય. જઘન્ય સ્થિતિ તો બધાય પ્રતરોમાં પલ્યોપમ પ્રમાણ છે. ા૧૫૫

**વિશેષાર્થ** હવે આયુષ્ય સ્થિતિની તેરે પ્રતરે વહેંચણી કરવાની હોવાથી, વૈમાનિક નિકાયના પ્રથમ સૌધર્મ દેવલોકને વિષે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ (તેરમા પ્રતરે) બે સાગરોપમની છે, તેને તેર પ્રતર વચ્ચે વહેંચી આપવી જોઈએ. તેથી એક સાગરોપમના તેર ભાગો કરીએ, ત્યારે બે સાગરોપમના છવ્લીશ ભાગો થાય. એ છવ્લીશ ભાગોને સૌધર્મકલ્પના તેર પ્રતરો સાથે વહેંચીએ એટલે સૌધર્મના પહેલા પ્રતરે એક સાગરોપમના તેરીઆ બે ભાગનું આયુષ્ય આવે, (એટલે બે સાગરોપમના કરેલા છવ્લીશ ભાગોમાંથી બે ભાગનું આયુષ્ય ઓછું થવાથી બાકી ચોવીશ ભાગનું રહ્યું.) તેવી જ રીતે બીજા પ્રતરનું આયુષ્ય કાઢવું હોય ત્યારે તેને તે સાથે ગુણીએ ત્યારે તેરીયા ચાર ભાગનું આયુષ્ય આવે. (પ્રથમના બાકી ૨૪ ભાગમાંથી બે ભાગ આયુષ્ય ઓછું થવાથી ૨૨ ભાગનું રહ્યું.) આવી રીતે દરેક પ્રતરે કાઢવું.

જેથી ત્રીજે પ્રતરે તેરીઆ ૬ ભાગ આવે. (પૂર્વના ૨૨ ભાગમાંથી ૨ બાદ જવાથી ૨૦ રહ્યા.) ચોથે તેરીઆ આઠ ભાગ, (૨૦માંથી ૨ બાદ જવાથી ૧૮ ભાગ રહ્યા.) પાંચમે પ્રતરે ગુણાકાર કરવાથી તેરીઆ દસ ભાગાયુષ્ય આવે, (૧૮માંથી બે બાદ જવાથી ૧૬ રહ્યા) છકે પ્રતરે તેરીયા બાર ભાગ, (૧૬માંથી ૨ બાદ જવાથી ૧૪ ભાગ રહ્યા)સાતમે તેરીયા ચૌદ ભાગનું આયુષ્ય આવે. આપણી રીતિ પ્રમાણે ૧ સાગરોપમના તેર ભાગ થાય એટલે પૂર્ણ સાગરોપમ ગણી લેવાનો, તેથી સાતમે પ્રતરે ૧ સાગરોપમ અને તેરીયા ૧ ભાગનું આયુષ્ય કહેવાય, (પૂર્વના ૧૪માંથી ૨ ભાગ બાદ જવાથી ૧૨ રહ્યા). આઠમે ૧ સાગરોપમ અને તેરીયા ત્રણ ભાગનું, (૧૨માંથી ૨ ભાગ બાદ જવાથી ૧૨ રહ્યા). આઠમે ૧ સાગરોપમ અને તેરીયા ત્રણ ભાગનું, (૧૨માંથી ૨ ભાગ બાદ ગયે ૧૦ ભાગ રહ્યા.) નવમે એક સાગરોપમ અને તેરીયા પાંચ ભાગાયુષ્ય આવે, (૧૦માંથી ૨ ભાગ બાદ ગયા ૮ ભાગ વહેંચવા રહ્યા.) દસમે ૧ સાગરોપમ અને તેરીયા સાત ભાગ આવે, (૮માંથી બે બાદ ગયા ૬ રહ્યા.) આગિયારમે ૧ સાગરોપમ અને તેરીયા ૯ ભાગનું (૬માંથી બે ભાગ ગયા ૪ રહ્યા.) બારમે ૧ સાગરોપમ અને તેરીયા ૧૧ ભાગનું, (૪ માંથી ૨ ભાગ ગયા તથા બે ભાગ જ વહેંચવા બાકી રહ્યા.) તેરમે પ્રતરે ૧ સાગરોપમ ૧૩ ભાગ, તેર ભાગે એક સાગરોપમ હોવાથી ૨ સાગરોપમ ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ અંતિમ પ્રતરે આવી. (અને બાકી વહેંચવા રાખેલા બે ભાગ પણ વહેંચાઈ ગયા.) આ પ્રમાણે સૌધર્મકલ્પના તેરે પ્રતરોમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દર્શાવી.

સૌધમંદિવલોકના સર્વ પ્રતરોમાં જધન્યસ્થિતિ ૧ પલ્યોપમની સમજવી.

આ પ્રમાણે ઇશાનદેવલોકની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું પ્રમાશ કાઢવું. ફ્રક્ત ફરક એટલો સમજવો કે ઇશાનનાં પહેલા પ્રતરે, સૌધર્મના પહેલા પ્રતરે જે સ્થિતિ વર્ણવી હોય તેથી કંઇક અધિકાંશ સમજવી. એમ સૌધર્મના જે પ્રતરે જેટલી સ્થિતિ તેથી 'અધિક' શબ્દ તે તે પ્રતર પ્રસંગે લગાડવો. આથી શું થશે કે ઇશાન દેવલોકના અંતિમ પ્રતરે બે સાગરોપમથી અધિક આયુષ્ય સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ધરાવનારા ઇન્દ્ર વગેરે દેવોની પ્રાપ્ત થશે. [૧૫]  **અવતરળ** હવે સનત્કુમારાદિ દેવલોકનાં પ્રતરોમાં જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ જાણવા માટે પણ **'કરણ'**-ઉપાય કહે છે;– રો ભ

### सुरकप्पठिईविसेसो, सगपयरविहत्तइच्छसंगुणिओ । हिट्ठिल्लठिईसहिओ, इच्छियपयरम्मि उक्कोसा ॥१६॥

સંસ્કૃત છાયા–

सुरकल्पस्थितिविशेषः, स्वकप्रतर–विभक्तेष्टसंगुणितः । अधस्तनीयस्थितिसहितः; इष्टप्रतरे उत्कृष्टः ॥१६॥

શબ્દાર્થ–

| सुरकण=કલ્પોપપન્ન દેવો    | દિટ્ટિल્ल=નીચેની    |
|--------------------------|---------------------|
| ઠિईविसेसो≕સ્થિતિવિશેષ    | सहिओ=સહિત           |
| સगपयर=પોતપોતાના પ્રતરવડે | इच्छिय-ઇष्ट         |
| વિદત્ત=ભાગ આપીને         | पयरंमि=प्रતરને વિષે |

**गાથાર્થ**— સનત્કુમાર વગેરે કલ્પોપપન્ન દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને, પોતપોતાના દેવલોક સંબંધી પ્રતરની સંખ્યાવડે ભાગ આપવો. જે સંખ્યા આવે તેને ઇષ્ટપ્રતરની સંખ્યાવડે ગુણવા, જે જવાબ આવે તે–તેમજ નીચેના પ્રતરની સ્થિતિ બન્ને મેળવવાથી ઇપ્ટપ્રતરમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પ્રાપ્ત થશે. ॥૧૬॥

**વિશેષાર્થ**----- પૂર્વગાથામાં સૌધર્મનાં તેરે પ્રતરમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બતાવીને હવે સનત્કુમાર દેવલોકના પ્રતરોમાં ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ જાણવાનું કરણ જણાવે છે–

સૌધર્મદેવલોકનાં તેરમા પ્રતરે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ બે સાગરોપમની આવેલી છે. હવે સનત્કુમાર દેવલોકનાં પહેલા પ્રતરની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ કાઢવાની છે. સનત્કુમારે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૭ સાગરોપમ છે અને સૌધર્મ દેવલોકના ૧૩મા પ્રતરે ૨ સાગરોપમની છે તેનો વિશ્લેષ–[બાદબાકી] કરવો એટલે સાત સાગરોપમમાંથી બે સાગરોપમ બાદ કરવા, એટલે પાંચ સાગરોપમ આવ્યા, તેને ૧૨ પ્રતરે ભાગ આપવા માટે ૧ સાગરોપમના ૧૨ ભાગ કરવાથી ૫ સાગ૦ ના ૬૦ ભાગ થયા, તે ૬૦ ભાગને પ્રત્યેક પ્રતરે સરખે ભાગે વહેંચી નાખતાં પ્રત્યેક પ્રતરે બારીયા પાંચ ભાગ (<sup>4</sup>/<sub>૧૨</sub>) આવે. હવે સૌધર્મના તેરમા પ્રતરે ૨ સાગરોપમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ આવી છે. તેમાં ઉક્ત રીતિએ સનત્કુમારના પહેલા પ્રતરમાં બારીયા પાંચ ભાગ ઉમેરવા એટલે ૨ સાગરોપમ અને બારીયા પાંચ ભાગ આવે, (૬૦ ભાગમાંથી પાંચ ભાગ જવાથી ૫૫ ભાગ આયુષ્ય બાકી રહ્યું) બીજે પ્રતરે ૨ સાગરોપમ અને બારીયા ૧૦ ભાગ આવ્યા, (૫૫ માંથી પાંચ ભાગ જવાથી ૫૦ રહ્યા,) ત્રીજે પ્રતરે ૨ સાગરોપમ અને બારીયા ૧૫ ભાગ આવ્યા, અહીં ૧૨ ભાગે ૧ સાગરોપમ થતો હોવાથી ત્રીજે પ્રતરે ૩ સાગરોપમ અને ૩ ભાગ કહી શકાય (૫૦માંથી પાંચ ભાગ ઓછા થવાથી ૪૫ ભાગ રહ્યા,) યોથે પ્રતરે ૩ સાગરોપમ ને <sup>4</sup>/<sub>9</sub> ભાગનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય જાણવું. (૪૫ માંથી પાંચ ગયા ૪૦ રહ્યા,) પાંચમે પ્રતરે ૩ સાગરોપમ <sup>9</sup>/<sub>9</sub> ભાગ અથવા ૪ સાગરોપમ અને ન<sup>4</sup>/<sub>9</sub> ભાગ પ્રમાશ આયુષ્ય જાણવું, (૪૦ માંથી પાંચ ગયા ૩૫ ભાગ રહ્યા,) છઠ્ઠે પ્રતરે ૪ સાગરોપમ  $\frac{\xi}{42}$  ભાગનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય જાણવું. (૩૫ માંથી ૫ જતાં ૩૦ રહ્યા,) સાતમે પ્રતરે ૪ સાગરોપમ અને  $\frac{99}{42}$  ભાગનું જાણવું. (૩૦માંથી ૫ ગયા ૨૫ રહ્યા). આઠમે પ્રતરે ૪ સાગરોપમ અને  $\frac{95}{92}$  ભાગનું એટલે પુનઃ પૂર્વના નિયમ મુજબ ૫ સાગરોપમ અને  $\frac{x}{92}$  ભાગ પ્રમાણ આયુષ્ય જાણવું. (૨૫ માંથી ૫ ગયા અને ૨૦ ભાગ વહેંચવા રહ્યા) નવમે પ્રતરે ૫ સાગરોપમ અને  $\frac{c}{42}$  ભાગનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય આવે (૨૦ માંથી પાંચ ઘટતાં ૧૫ ભાગ રહ્યા.) દસમે પ્રતરે ૫ સાગરોપમ ૧૪ ભાગનું અથવા ૬ સાગરોપમ અને  $\frac{2}{92}$  ભાગનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય જાણવું. (૧૫માંથી ૫ ગયા ૧૦ ભાગ રહ્યા) અગિયારમે પ્રતરે ૬ સાગરોપમ અને  $\frac{9}{42}$  ભાગનું આયુષ્ય જાણવું. (૧૦ માંથી ૫ ભાગ આયુષ્ય ઓછું કરતાં ૫ ભાગ રહ્યા,) બારમે પ્રતરે ૬ સાગરોપમ અને  $\frac{92}{12}$  ભાગ અથવા સંપૂર્ણ ૭ સાગરોપમની સ્થિતિ સનત્કુમારના અંતિમ પ્રતરે આવી.

આ જ પ્રમાણે આગલા દેવલોક માટે ઉપર પ્રમાણે વિશ્લેષ કરી પ્રતર સાથે ભાગ આપતાં ઇચ્છિત પ્રતરે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય. [૧૬]

### ।। सौधर्म-ईशानकल्पनां प्रत्येक प्रतरे जघन्योत्कृष्ट आयुष्यनुं यंत्र।।

| प्रतर | उत्कृष्ट स्थिति<br>सौधर्ममां-ईशानमां |             |            |           | स्थिति<br>-ईशानमां |
|-------|--------------------------------------|-------------|------------|-----------|--------------------|
|       | सागरो₀                               | त्तेरियाभाग |            |           |                    |
| ٩     | 0                                    | ર           | તે જ સાધિક | ૧ પલ્યોપમ | તે જ સાધિક         |
| ર     | 0                                    | ጸ           | "          | **        | 22                 |
| з     | 0                                    | Ę           | ,,         | **        | ,,                 |
| 8     | 0                                    | ۷           | "          | "         | **                 |
| પ     | 0                                    | ૧૦          | 11         | **        | "                  |
| ६     | o                                    | ૧૨          | "          | "         | **                 |
| 9     | ٩                                    | ٩           | ,,         | **        | *1                 |
| ٢     | ٩                                    | 3           | 17         | ,,        | ,,                 |
| ૯     | ٩                                    | પ           | <i>n</i>   | **        | ,,                 |
| ٩0    | ٩                                    | ৩           | *1         | ,,        | ,,<br>,,           |
| ૧૧    | ٩                                    | ૯           | "          | **        | 21                 |
| ૧૨    | ٩                                    | ૧૧          | ,,         | "         | ,,,                |
| ૧૩    | ર                                    | 0           | ,,         |           | ,,                 |

### संग्रहणीरत्न (वृहतूसंग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

|       | ॥ सनल् | कुमार                                         | र तथा माहे | हेन्द्र कल्पनां | प्रत्येक प्रत | ारमां ॥                      |
|-------|--------|-----------------------------------------------|------------|-----------------|---------------|------------------------------|
| प्रतर |        | उत्कृष्ट स्थिति—<br>सनत्कुमारमां—माहेन्द्रमां |            |                 |               | । स्थिति<br>मां—माहेन्द्रमां |
|       | सागरो० |                                               | बारीया भाग |                 |               |                              |
| ٩     | ૨      |                                               | પ          | તે જ સાધિક      | ર સાગરો૦      | તે જ સાધિક                   |
| ર     | ર      | _                                             | ૧૦         | "               | **            | *1                           |
| 3     | 3      |                                               | ૩          | \$7             | "             | **                           |
| 8     | 3      |                                               | ۲          | "               | 32            | 37                           |
| પ     | 8      | -                                             | ٩          | "               | **            | "                            |
| ٩     | 8      |                                               | Ę          | ,,              | **            | )7                           |
| 9     | 8      |                                               | ૧૧         | ,,              | "             | "                            |
| ٢     | પ      |                                               | ጸ          | 27              | <b>11</b>     | **                           |
| e     | પ      | -                                             | ૯          | ,,              | *1            | "                            |
| 10    | Ę      | <del></del>                                   | ૨          | **              | ,,            | "                            |
| ૧૧    | ૬      | _                                             | ও          | 27              | "             | "                            |
| ૧૨    | ৩      | _                                             | 0          |                 |               | ,,                           |

।। ब्रह्म देवलोकमां ।।

उत्कृष्ट स्थिति

З

o

З

0

З

0

सा० छड्डीया भाग

৩ –

۷ –

€ - 1

۹0 -

٢.

C

।। लांतक देवलोकमां ।।

| जघन्य | स्थिति         | प्रव | » उ    | त्कृष्ट स्थिति | जय                                      | न्य स्थिति |
|-------|----------------|------|--------|----------------|-----------------------------------------|------------|
|       |                |      | सागरो० | पांचीया        |                                         |            |
| ૭ ર   | <b>તાગરો</b> ૦ |      |        | भाग            |                                         |            |
| ,1    | "              | ٩    | 10 -   | ጽ              | ٩0                                      | સાગરો૦     |
| **    | **             | ૨    | 19 –   | 3              | ,,                                      | 11         |
| "     | "              | з    | ૧૨ –   | ૨              | ,,                                      | "          |
| "     | "              | 8    | ૧૩ –   | ٩              | "                                       | "          |
| 11    | **             | પ    | १४ –   | 0              | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |            |

#### Ę8

Яα

٩

₹

Э

۲

પ

ξ

| महाशुक्र देवलोकमां |                   |              |  |
|--------------------|-------------------|--------------|--|
| प्र०               | उत्कृष्ट स्थिति   | जधन्य स्थिति |  |
|                    | सागरो० चारीया भाग |              |  |
|                    |                   |              |  |
| ٩                  | ૧૪ – ૩            | ૧૪ સાગરો૦    |  |
| ર                  | ૧૫ – ૨            | "            |  |
| з                  | ૧૬ – ૧            |              |  |
|                    | ૧૭ – ૦            | n            |  |

| ।। सहस्रार देवलोकमां ।। |                         |                                         |  |  |
|-------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|--|--|
| प्रव                    | उत्कृष्ट स्थिति         | जघन्य स्थिति                            |  |  |
|                         | सागरो० चतुर्थांश<br>भाग |                                         |  |  |
| ٩                       | ૧૭ – ૧                  | ૧૭ સાગરો૦                               |  |  |
| ર                       | ૧૭ ૨                    | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |  |  |
| 3                       | ૧૭ – ૩                  | "                                       |  |  |
|                         | ۹८ – ۲۰                 | "                                       |  |  |

### ।। आनत देवलोकमां ।।

| प्र० | उत्कृष्ट स्थिति         | जघन्य स्थिति |
|------|-------------------------|--------------|
|      | सागरो० चतुर्थांश<br>भाग |              |
| ٩    | १८ – १                  | ૧૮ સાગરો૦    |
| ૨    | ૧૮ – ૨                  | "            |
| 3    | १ <u>८</u> - ३          | 11           |
|      | 16-0                    | 11           |

# <u>।। प्राणत देवलोकमां ।।</u>

| प्र० | उत्कृष्ट स्थिति         | जघन्य स्थिति |
|------|-------------------------|--------------|
|      | सागरो० चतुर्थांश<br>भाग |              |
| ٩    | ૧૯– ૧                   | ૧૯ સાગરો૦    |
| ર    | ૧૯ – ૨                  | **           |
| 3    | ૧૯ – ૩                  | "            |
| 8    | 20 - 05                 | ,,           |

### ।। आरण देवलोकमां।।

| प्र० | उत्कृष्ट स्थिति  | जघन्य स्थिति |
|------|------------------|--------------|
|      | सागरो० चतुर्थांश |              |
|      | भाग              | -<br>-       |
| ٩    | ૨૦ – ૧           | ૨૦ સાગરો૦    |
| ર    | ૨૦ – ૨           | **           |
| з    | २० –             | "            |
| 8    | २१ - ०           | 17           |

# <u>।। अच्युत देवलोकमां ।।</u>

| प्र० | उत्कृष्ट स्थिति         | जघन्य स्थिति |
|------|-------------------------|--------------|
|      | सागरो० चतुर्थांश<br>भाग |              |
| ٩    | ૨૧ ૧                    | ૨૧ સાગરો૦    |
| ૨    | ર૧ ૨                    | **           |
| з    | ૨૧ – ૩                  | "            |
| x    | 22 - 0                  | "            |

| ।। नवग्रैवेयकमां ।। |          |                |     |          |
|---------------------|----------|----------------|-----|----------|
| ्र                  | তক্ষেষ্ঠ | स्थिति         | जघन | य स्थिति |
| ą                   | ર૩       | સાગરો <b>૦</b> | રર  | સાગરો૦   |
| ર                   | ૨૪       | "              | ર૩  | ,,       |
| з                   | રપ       | **             | ૨૪  | · 11     |
| ४                   | २६       | "              | રપ  | "        |
| પ                   | ૨૭       | ,,             | રદ્ | "        |
| Ę                   | ૨૮       | 13             | ર૭  | **       |
| ও                   | રહ       | **             | 22  | 17       |
| ٢                   | ૩૦       | ,,             | રહ  | **       |
| e                   | ૩૧       | 11             | 30  | **       |

| ।। अनुत्तर देवलोकमा ।। |       |            |    |          |
|------------------------|-------|------------|----|----------|
|                        | उत्कृ | ष्ट स्थिति | जध | य स्थिति |
| ज.                     | ૩૨    | સાગરો૦     | ૩૧ | સાગરો૦   |
| <b>वि</b> .            | ૩૨    | **         | ૩૧ | **       |
| ज.                     | ૩૨    | **         | ૩૧ | **       |
| अ.                     | ૩૨    | **         | ૩૧ | **       |
| . स.                   | ૩૩    | "          | 0  | 11       |

. . . . .

[આ ગાથા ચન્દ્રીયા સંગ્રહણીમાં નથી તેથી 'પ્રક્ષેપક ગાથા' સમજવી.] अवतरण-- બાર દેવલોકના ઇન્દ્રોને રહેવાનાં સ્થળો બતાવે છે :--

# कप्पस्स अंतपयरे, नियकप्पवडिंसयाविमाणाओ । इंद निवासा तेसिं, चउद्दिसिं लोगपालाणं ॥१७७॥ [प्रक्षे. गा. सं. १]

સંસ્કૃત છાયા--

कल्पस्य अन्त्यप्रतरे. निजकल्पावतंसकविमानानि | इन्द्रनिवासास्तेषु, चतुर्दिक्षु लोकपालानाम् ॥१७७॥

શબ્દાર્થ–

| <del>कण्परस</del> ≕દેવલોકનાં | इंद≕ઇંદ્રોનાં                                                                 |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| અંતપવરે≕અન્તિમ પ્રતરમાં      | निवासा≕२હेઠाशो                                                                |
| ંનિય≕પોતાનાં (નામવાળાં)      | ત્તેસિં≕તેમાં                                                                 |
| कप्पवर्डिसया=seuladas        | <del>વ</del> ે <del>વ</del> ે વેલામાં વેલા વેલા વેલા વેલા વેલા વેલા વેલા વેલા |
| વિમાणાઓ≕વિમાનો               | ત્તોગપાलાળં≕લોકપાલોનાં                                                        |

गાયાર્થ- પ્રત્યેક દેવલોકના છેલ્લાં પ્રતરમાં પોતપોતાનાં નામવાળાં કલ્પાવતંસક વિમાનો હોય છે, તેમાં ઇન્દ્રનાં રહેઠાશો હોય છે, અને તેની ચારે બાજુ લોકપાલ દેવોનાં રહેઠાશો હોય છે. ાા૧૭ા **વિશેષાર્ય**—દેવલોકમાં પ્રતર સંબંધી જે વ્યવસ્થા છે તે વૈમાનિક નિકાયમાં જ છે,<sup>૧૦૬</sup> પરંત અન્ય નિકાયોમાં નથી.

૧૦૬. અન્ય નિકાયોમાં પ્રતરો ન હોય તે સહેજે સમજી શકાય તેમ છે કારણકે ભવનપતિ અને વ્યંતરોને

વૈમાનિક નિકાયના પ્રત્યેક દેવલોકમાં કેટલાં કેટલાં પ્રતરો હોય છે એ પૂર્વે જણાવ્યું.

એ કલ્પોપપન્ન દેવલોકના અંતિમ પ્રતરનાં અર્થાત્ જે દેવલોકનાં જે પ્રતરે ઈદ્રનિવાસ છે તે તે વિભાગનાં પ્રતરના દક્ષિણ વિભાગના મધ્યભાગને વિષે પોતપોતાનાં કલ્પનાં નામથી અંકિત એવા અવતંસક (વિમાનોમાં શ્રેષ્ઠ) નામનાં વિમાનો રહેલાં છે. તે પંક્તિગત નહીં પણ <u>પુષ્પાવકી</u>ર્શ તરીકે છે અને તે મધ્યના ઇન્દ્રકવિમાનથી અસંખ્ય યોજન દૂર અને પંક્તિગત વિમાનોના પ્રારંભથી પૂર્વે રહેલાં છે. જેમકે-સૌધર્મ દેવલોકના તેર પ્રતર, તે તેરમા પ્રતરનાં દક્ષિણ વિભાગમાં સૌધર્માવતંસક નામનું વિમાન છે અને તે વિમાનમાં રહેનારો ઇન્દ્ર સૌધર્મ છે. તે પ્રમાણે ઇશાન દેવલોકનાં અંતિમ પ્રતરનાં ઉત્તર વિભાગે ઇશાનાવતંસક નામનું વિમાન છે, તેમાં રહેનાર ઈદ્ર ઇશાનેન્દ્ર કહેવાય છે.

એ મુજબ સર્વત્ર આગળ આગળ સમજવું, તથાપિ નવમા તથા દશમા દેવલોક-(આનત, પ્રાણત)નો ઇંદ્ર એક છે. એ ઇંદ્ર પ્રાણત દેવલોકનાં ચોથા પ્રતરે પ્રાણતાવતંસક નામનું વિમાન છે તેમાં રહે છે. એ જ પ્રમાણે આરણ અને અચ્યુત માટે જાણવું.

આ પ્રમાશે તે સર્વ અવતંસક વિમાનોને વિષે ઈદ્રોનાં નિવાસો છે. અને તે અવતંસક વિમાનોની ચારે દિશાઓમાં સોમ વગેરે લોકપાલોનાં વિમાનો રહેલાં છે, એમ સર્વત્ર સમજી લેવું. [૧૭] (પ્ર. ગા. સં. ૧)

#### [પ્રક્ષેપગાથા સંખ્યા ૨]

**अवतरण**– ઇન્દ્ર તેમજ લોકપાલના નિવાસોનું સ્થાન જણાવીને હવે સૌધર્મેન્દ્રના ચાર લોકપાલોનું ઉત્કૃષ્ટાયુષ્ય કહે છે;–

### सोम—जमाणं सतिभाग, पलिय वरुणस्स दुन्नि देसूणा । वेसमणे दो पलिया, एस ठिई लोगपालाणं ॥९८॥ [प्रक्षे. गा. सं. २]

સંસ્કૃત છાયા–

सोम--यमयोः सत्रिभाग--पल्यः वरुणस्य द्वौ देशोनौ । वैश्रमणस्य द्वौ पल्यौ, एषा स्थितिर्लोकपालानाम् ॥१९८॥

શબ્દાર્થ–

| सोम=સોમ                     | देसूणा=કાંઈક ન્યૂન          |
|-----------------------------|-----------------------------|
| जमाणं=યમનું                 | वेसमणे=वैश्रभश              |
| सतिभाग=ત્રીજા ભાગ સહિત      | <b>દો પ</b> लिया=બે પલ્યોપમ |
| वरुणस्स=्व२ः शनुं           | एसा=આ                       |
| <u>દુ</u> न्नि=બે (પલ્યોપમ) | लोगपालाणं=લોકપાલોની         |

**ગાથાર્થ**– સોમ તથા યમ નામના લોકપાલની આયુષ્ય–સ્થિતિ ત્રીજા ભાગ સહિત એક પલ્યોપમ

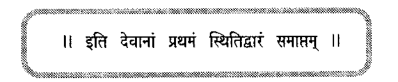
રહેવા માટે તો ભવનો તેમજ નગરો છે. અને તે સર્વ વિપ્રકીર્શ (વિખરાયેલાં) અર્થાત્ જુદાં જુદાં છે અને જ્યોતિષીનાં વિમાનો પગ્ન પૃથક્ પૃથક્ છે. (૧<sup>૧</sup>-) પ્રમાણ છે. વરુણ લોકપાલની સ્થિતિ કંઈક ન્યૂન બે પલ્યોપમ અને વૈશ્રમણ લોકપાલની બે પલ્યોપમની છે. એ પ્રમાણે લોકપાલ દેવોની સ્થિતિ જાણવી. ॥૧૮॥

**વિશેષાર્થ** સ્વસ્વ દેવલોકના ઇન્દ્રો પોતપોતાના દેવલોકના અંતિમ પ્રતરે દેવલોકના નામથી અંકિત અવતંસક વિમાનોને વિષે રહેલા છે અને તે વિમાનોની ચારે દિશાએ ઇન્દ્રોના રક્ષણાર્થે લોકપાલો હોય છે.

તેમાં પહેલા સૌધર્મ–દેવલોકના અંતિમ પ્રતરે રહેલાં, સૌધર્માવતંસક નામના વિમાનની પૂર્વદિશાનો લોકપાલ **સોમ** છે અને દક્ષિણદિશાનો લોકપાલ **યમ** છે, તે બન્નેનું ઉત્કૃષ્ટ--આયુષ્ય એક પલ્યોપમ અને એક પલ્યોપમના ત્રીજા ભાગ સહિત એટલે ૧<sup>+</sup>- પલ્યોપમનું હોય છે. પશ્ચિમદિશાનો લોકપાલ **વરુણ** છે, તેનું ઉત્કૃષ્ટ–આયુષ્ય દેશેઊણા બે પલ્યોપમનું છે અને ઉત્તરદિશાના **વૈશ્રમજ્ઞ** નામના લોકપાલનું ઉત્કૃષ્ટ--આયુષ્ય બે પલ્યોપમનું છે. એ પ્રમાણે સૌધર્મદેવલોકના લોકપાલોની સ્થિતિ વર્જ્ઞવી.<sup>૧૦૭</sup>

અન્ય નિકાયોમાં પગ્ન લોકપાલો હોય છે, તેઓની સ્થિતિ, તેનાં નામ, તે લોકપાલોની પર્ષદા, તેમનું ઐશ્વર્ય, તેમનું નિત્યકર્ત્તવ્ય વગેરે સ્વરૂપ અન્ય ગ્રંથોથી જાણવા યોગ્ય છે. [૧૮] (પ્ર. ગા. સં. ૨)

આ પ્રમાશે દેવોનું પ્રથમ 'સ્થિતિદ્વાર' સમાપ્ત થયું.



૧૦૭. જે જે દેવલોકે લોકપાલો છે ત્યાં ત્યાં આયુષ્યસ્થિતિ તથા તેઓનાં નામો ભિન્ન ભિન્ન હોય છે. દરેક લોકપાલોને ત્રજ્ઞ પ્રકારની પર્ષદા હોય છે, તેની માહિતી માટે જુઓ શ્રીजीवाभिगम તથા શ્રીત્તોकप્रकाशादि.



**अवतरण**– હવે દેવગતિને વિષે બીજું **'ભવનદ્વાર'** વર્ણવે છે, તેમાં પ્રથમ ભવનપતિનિકાયમાં કેટલા પ્રકારના દેવો હોય ? તે વર્ણવવા સાથે તેમાં ઇન્દ્ર કેટલા હોય ? તેનું નિરુપણ કરે છે;–

# <sup>१°८</sup>असुरा <sup>१</sup>नाग<sup>°</sup>-सुवन्ना,<sup>1</sup> विज्जू<sup>४</sup> अग्गी<sup>४</sup> य दीव<sup>६</sup> <sup>७</sup>उदही अ । दिसि<sup>८</sup>-पवण<sup>६</sup>-थणिय<sup>१°</sup> दसविह, भवणवई तेसु दु दु इंदा ॥१<del>६</del>॥

સંસ્કૃત છાયા--

<sup>9</sup>असुरा <sup>२</sup>नाग–सुपर्णौ<sup>३</sup>–<sup>४</sup>विद्युदग्निश्च<sup>४</sup> द्वीप<sup>६ ७</sup>उदधिश्च । <sup>र</sup>दिक्--पवन<sup>६</sup>--स्तनिता<sup>१°</sup> दशविधा भवनपतयस्तेषु द्वौ द्वाविन्द्रौ ॥१९६॥

શબ્દાર્થ---

| असुरा≕અસુઽકુમાર        | દિસિ≔દિશિકુમાર    |
|------------------------|-------------------|
| નાગ=નાગકુમાર           | પવળ≕વાયુકુમાર     |
| સુવન્ના≔-સુવર્શકુમાર   | થणिय≕સ્તનિતકુ માર |
| વેજીૂ=વિદ્યુત્ કુમાર   | दसविह≖દસ પ્રકારે  |
| अग्गी≕અગ્નિકુમાર       | भवणवई≕ભવનપતિ      |
| <b>દીવ</b> ≕દ્વીપકુમાર | तेसु=તેમાં        |
| હરફી≕ઉદધિકુમાર         | દુ દુ≕બે બે       |

गाथार्थ– વિશેષાર્થ પ્રમાણે. ॥૧૯॥

**વિશેષાર્થ** --- ગ્રંથકાર મહર્ષિએ પ્રથમ સ્થિતિ–દ્વારનો ઉદ્દેશ કરેલો તે પ્રમાણે તે દેવોની સ્થિતિ સંબંધી નિર્દેશ થઈ ચૂક્યો. હવે બીજું જે 'ભવનદ્વાર' શરૂ કરાય છે એમાં ભવનપતિ–નિકાયના દેવોનાં ભવન કહેવાને વાસ્તે, પ્રથમ તે ભવનની દશે નિકાયના દેવોનાં નામો તેના સામાન્ય વર્જીન સાથે જજ્ઞાવે છે.

૧ **'અસુરકુમાર'** આ દેવો સર્વાંગોપાંગે પરમ લાવણ્યવાળા, સુંદર, દેદીપ્યમાન મુકુટને ધારણ કરનારા, મોટી કાયાવાળા અને શ્યામકાંતિવાળા હોય છે.

૨ **'નાગકુમાર'** મસ્તક તથા મુખ ઉપર અધિક શોભાયુક્ત, મૃદુ ને લલિતગતિવાળા, શ્વેતવર્શીય હોય છે.

૩ **'સુવર્ણકુમાર'** ડોક તથા ઉદર વડે શોભાયમાન, કનક ગૌરવર્ણમય હોય છે.

૪ **'વિદ્યુત્ કુમાર'** સ્નિગ્ધ—અવયવો વડે સુશોભિત, જીતસ્વભાવી—જ્યોતિસ્વભાવી, તપેલા કનક (સુવર્ણ) વર્ષામય હોય છે.

૧૦૮. મેળવો–'असुरा नागास्तडिताः, सुपर्णका वह्नयोऽनिलाः स्तनिताः । उदधि–द्वीप–दिशो दश, भवनाधीशाः कुमारान्ताः ।।९।।' [હેમકોષ] પ **'અગ્નિકુમાર'** સર્વાંગોપાંગે માનોન્માન પ્રમાણવાળા, વિવિધ પ્રકારનાં આભૂષણોને ધારણ કરનારા, તપેલા સુવર્ણ સમાન વર્ણયુક્ત હોય છે.

૬ **'દ્વીપકુમાર'** સ્કન્ધ ને વક્ષસ્થલ, બાહુ ને અગ્ર હસ્તમાં વિશેષે કરીને શોભા સહિત, ઉત્તમ હેમપ્રભા સરખા વર્ણવાળા હોય છે.

૭ 'ઉદધિક્રમાર' ઉરુ ને કટિભાગને વિષે અધિક શોભાવાળા, શ્વેતવર્શી હોય છે.

૮ **'દિક્કુમાર'** જંઘા ને પગમાં અત્યંત શોભાવાળા, જાતિવંત સ્વર્જ્ણ સરખા ગૌરવર્ણી હોય છે.

૯ **'વાયુકુમાર'** સ્થિર–પુષ્ટ–સુંદર ને ગોળ ગાત્રોવાળા, ગંભીર ને નત ઉદરયુક્ત, નિર્મળ એવા પ્રિયંગુ વૃક્ષના જેવી શ્યામ કાંતિવાળા હોય છે. <sup>9્રાં</sup>

૧૦ **'સ્તનિતકુમાર'** સ્નિગ્ધાવયવી, મહાન—ગંભીર નાદવાળા, જાતિવંત સુવર્જ સરખી કાંતિવાળા ગૌર હોય છે.

આ ભવનવાસી દેવો હંમેશાં વિવિધ પ્રકારનાં આભરજ્ઞો અને શસ્ત્રો વડે અત્યંત શોભાયમાન હોય છે.

પ્રશ્ન- ભવનપતિના દશેય પ્રકારના દેવોને 'કુમાર' શબ્દથી કેમ સંબોધવામાં આવ્યા ?

**ઉત્તર** – લોકમાં મોજશોખમાં, અટકચાળાઓમાં, છેડતી કરવામાં, ક્રીડા કરવામાં જે આનંદ માને તેને કુમાર કે બાળક કહીએ છીએ.

એવાં બાળકો રસ્તે ચાલતાં જનાવરોને વિના વાંકે પથ્થર મારે, લાકડી મારે, કૂતરાના કાનો ચીમળે, બકરીના શીંગડા ને ઢોરનાં પુછડાંઓ સાથે ચેષ્ટાઓ પણ કરે એમ કુતુહલથી અનેક રીતે રમત–ગમતો, ખેલ, કૂદ કરી ખુશી થાય છે. તે પ્રમાણે આ દેવો પણ બાળ–કિશોરવય યોગ્ય ચેષ્ટા એટલે ખેલવું, કૂદવું સારાં સારાં વસ્ત્રાદિ પહેરવાં, વળી <sup>૧૦૯</sup>નારકીના જીવોને મારવા –ઝૂડવા, છેદન–ભેદન કરવું વગેરેમાં આનંદ માને છે.

કારણકે જન્માંતરના સંસ્કારો દેવગતિમાં સાથે જ લઈ આવ્યા છે. અરે ! એના પ્રભાવે તો આ સ્થાન પામ્યા છે.

**अवतरण**- પૂર્વોક્ત દશે નિકાયના દક્ષિણ-ઉત્તર વિભાગના ઇન્દ્રોનાં નામો કહે છે :-

### चमरे बली अ धरणे, भूयाणंदे य वेणुदेवे य । तत्तो य वेणुदाली, हरिकंते हरिस्सहे चेव ॥२०॥

૧૦૯. કોઈને શંકા થાય કે આ તો દેવતા જેવી અતિ સમજુપશાની અવસ્યા છતાં આવી બાળચેષ્ટા કેમ કરતા હશે તો રાજાનો કૂતરો હલકું ભોજન ન કરે પણ જાત કૂતરાની એટલે મોજડી તો કરડે, તે રીતે દેવત્વ મેળવ્યાં છતાં નરકના નિરાધાર, નિબલ, પરાધીન ને દુઃખી જીવો ઉપર સત્તા ને બલનો ક્રૂરતાથી ઉપયોગ કરી ક્રીડા–કુતુહલ દ્વારા મનને આનંદ મનાવે છે. अग्गिसिंह अग्गिमाणव, पुन्न विसिष्ठे तहेव जलकंते । जलपह तह अमियगई, मियवाहण दाहिणुत्तरओ ॥२९॥ वेलंबे य पभंजण, घोस महाघोस एसिमन्नयरो । <sup>99°</sup>जंबुद्दीवं छत्तं, मेरुं दंडं पहू काउं ॥२२॥ संस्कृत ७॥॥--चमरो बली च धरणो, भूतानन्दश्च वेणुदेवश्च । ततश्च वेणुदाली, हरिकान्तो हरिस्सहश्चैव ॥२०॥ अग्निशिखोऽग्निमानवः, पूर्णो विशिष्टस्तथैव जलकान्तः । जलप्रभस्तथाऽमितगतिः, मितवाहनो दक्षिणोत्तरतः ॥२९॥ वेलम्बश्च प्रभञ्जनो, घोषो महाघोषः एषामन्यतरः । जम्बूद्वीपं छत्रं मेरुं, दण्डं प्रभुः कर्त्तुम् ॥२२॥

શબ્દાર્થ–

अमियगई=અમિતગતિ ઇન્દ્ર धरणे=धरशेन्द्र मियवाहण=भितवाહनेन्द्र મયાળંદે=ભૂતાનન્દેન્દ્ર दाहिणूत्तरओ=दक्षिश्र तथा ઉत्तर दिशामां वेणुदेवे≕वेशुहेवेन्द्र <u> વેત્તં</u>बे=વેલંબેન્દ્ર તત્તો=ત્યાર પછી પમંजण≕પ્રભંજનેન્દ્ર वेणुदाली=वेध्रुधसीन्द्र ઘોષ=ઘોષેન્દ્ર हरिकंते=હરિકાંતેન્દ્ર महाघोष=મહાઘોષેન્દ્ર हरिस्सहे⇒હरिસ્સહેન્દ્ર ાર્ભો=એમાંથી चेव⇒નિશ્વયથી **अन्नयरो=કોઈ પ**શ ઝમ્મિસિદ=અગ્નિશિખેન્દ્ર जबुद्दीवं=જંબૂદ્દીયને अग्गिमाणव=अन्मिमानवेन्द्र હત્તં=છત્ર પુન્ન=પૂર્શેન્દ્ર મેઠ=મેરુને વિસિટ્રે=વિશિષ્ટેન્દ્ર दंडं=६ंऽ तहेव=्तेभक्ष પદ્ર્=સમર્થ जलकते=अલકાંતેન્દ્ર काउं=કરવા માટે जलपह≕જલપ્રભેન્દ્ર तह=તથા

गाथार्थ-- વિશેષાર્થ પ્રમાણે. ॥ ૨૦-૨૧-૨૨ ॥

૧૧૦. સરખાવો-'जंबुद्दीवं काऊण छत्तयं मंदरं च से दंडं । पभू अन्नयरो इंदो, एसो तेसिं बलविसेसो ॥ पभु अन्नयरो इंदो जंबुद्दीवं तु वामहत्स्पेण । छत्तं जहा घरिज़ा, अन्नयओ मंदरं घिर्त्तु ॥१॥' ભવનપતિના પ્રત્યેક ઇન્દ્રોની શક્તિઓ કેવી કેવી છે તેનું સામાન્ય જાણપશું મેળવવા માટે જુઓ ઉપરની ગાથાની સંગ્રહશી સૂત્રની ટીકા તથા દેવેન્દ્રસ્તવ. **વિશેષાર્થ** ભવનપતિની પ્રત્યેક નિકાયો દક્ષિણ તથા ઉત્તરવિભાગમાં વહેંચાયેલી છે, એટલે દશ દક્ષિણવિભાગ અને દશ ઉત્તરવિભાગ કુલ વીશ વિભાગ છે. પ્રત્યેક વિભાગમાં એકેક ઇન્દ્ર રહેલ હોય છે એટલે કુલ વીશ ઇન્દ્રો થયા.

તે ઇન્દ્રોનાં નામ જણાવતાં પ્રથમ અસુરકુમારનિકાયની દક્ષિણદિશાના વિભાગને વિષે **ચમરેન્દ્ર** અને ઉત્તરદિશાને વિષે **બલીન્દ્ર,** બીજી નાગકુમારનિકાયની દક્ષિણદિશાનો **ધરણેન્દ્ર** અને ઉત્તરદિશાનો **ભૂતાનંદેન્દ્ર.** વળી ત્રીજી સુવર્ણકુમાર નિકાયની દક્ષિણદિશાનો **વેણુદેવેન્દ્ર** અને ઉત્તરદિશાનો **વેણુદાલીન્દ્ર,** ચોથી વિદ્યુતકુમારનિકાયની દક્ષિણદિશાનો **હરિકાંતેન્દ્ર** અને ઉત્તરદિશાનો **હરિસ્સહેન્દ્ર,** પાંચમી અગ્નિકુમારનિકાયના દક્ષિણદિશાનો **અગ્નિશિખેન્દ્ર** અને ઉત્તર દિશાનો **અગ્નિમાનવેન્દ્ર,** છકી દ્વીપકુમારનિકાયના દક્ષિણવિભાગનો **પૂર્ણેન્દ્ર** અને ઉત્તરવિભાગનો **વિશિષ્ટેન્દ્ર,** તેમજ સાતમી ઉદ્યિકુમારનિકાયના દક્ષિણવિભાગનો **પૂર્ણેન્દ્ર** અને ઉત્તરવિભાગનો **જલાયભેન્દ્ર,** આઠમી દિશિકુમારનિકાયના દક્ષિણવિભાગનો **અમિતગતીન્દ્ર** અને ઉત્તર વિભાગને વિષે **અમિતવાહનેન્દ્ર,** નવમી ધવનકુમારનિકાયના દક્ષિણવિભાગનો **વેલંબેન્દ્ર,** અને ઉત્તર વિભાગને **પ્રભંજનેન્દ્ર,** દશમી સ્તનિતકુમારનિકાયને વિષે દક્ષિણવિભાગ **વેલંખેન્દ્ર,** અને ઉત્તર વિભાગને પ્રભંજનેન્દ્ર, દશમી સ્તનિતકુમારનિકાયને વિષે દક્ષિણવિભાગ **વેલંખેન્દ્ર,** અને ઉત્તર વિભાગને પ્રભંજનેન્દ્ર, દશમી સ્તનિતકુમારનિકાયને વિષે દક્ષિણવિભાગ **દ**ક્ષિણવિભાગ **વેલોયેન્દ્ર** અને ઉત્તર વિભાગને પ્રાણે કુલ વીશ હોવ કહ્યા.

ઉષ્ણાઝકતુમાં અથવા ચાતુર્માસમાં જેમ કોઈ માણસ હાથમાં દાંડો પકડીને પોતાના મસ્તકને છત્રવડે ઢાંકે છે. તેમ આ ઈદ્રમાંથી કોઈ પશ ઈદ્રની એક સાધારશ શક્તિમાં એક લાખ યોજન લાંબા અને પહોળા ગોળાકારે રહેલા એવા જંબૂદ્ધીપને છત્રાકાર કરવો હોય અને એક લાખ યોજન ઊંચો અને દસ હજાર યોજનના ઘેરાવાવાળા મહાન મેરુપર્વતનો દંડ કરીને છત્રીની જેમ મસ્તકે ધારશ કરવો હોય તો, તેટલું સામર્થ્ય તેઓમાં રહેલું છે. આવો મહાન પ્રયાસ કરે તો પણ તેને જરાએ થાક લાગતો નથી. જો કે આવું કાર્ય કરતા નથી અને કરશે પણ નહિ, પરંતુ આવી શક્તિઓ તેમનામાં રહેલી છે. આ તો તેમની સાધારણ શક્તિ પણ કેવું સામર્થ્ય ધરાવે છે તે કહ્યું.

સર્મ ! એક મહર્દ્ધિક દેવની શક્તિનું વર્શન કરતાં સિદ્ધાંતકારો જશાવે છે કે—એક મહર્દ્ધિકદેવ, એક લાખ યોજનનો જંબૂદ્ધીપ, જેનો પરિધિ (ઘેરાવો) <sup>\*\*\*</sup> ૩૧૬૨૨૭ યોજન ૩ ગાઉ ૧૨૮ ધન્દુષ ૧*૩ા અંગુલ ૫ યવ* ૧ યૂકા જેટલો છે, એવા વિશાળ જંબૂદ્ધીપને પણ એક માનવ ત્રણ ચપટી વગાડી રહે તેટલીવારમાં તો એકવીશ વાર પ્રદક્ષિણા આપી રહે. એટલું જ નહિ પણ એ ઇન્દ્રાદિક દેવોને સમગ્ર જંબૂદ્ધીપને વૈક્રિયશક્તિદ્વારા બાળકો અને બાળિકાઓથી જો ભરી દેવો હોય તો તે પણ શક્તિ—સામર્થ્ય ધરાવે છે; પરંતુ તેઓ તે શક્તિ<sup>\* ૧૨</sup> ફોરવતા નથી.

૧૧૧. ''परिही तिलक्ख सोलससहस्स दो य सय सत्तवीसहिया। कोसतिगद्वावीसं धणुसय तेरंगुलद्धहियं ।।१।।'' [लधु संअखर्ध]]

૧૧૨. ૧૯મી સદીમાં વૈજ્ઞાનિકોએ તેજની ગતિ માપી, ત્યારે એક સેકન્ડમાં ૧૮૬૦૦૦, માઇલની હતી. આપણી પૃથ્વીનો વ્યાસ ૨૫૦૦૦ માઇલનો છે, તેથી તેજનું એક જ કિરણ પોતાની દ્રશ્ય શક્તિથી પૃથ્વી આસપાસ રુરે તો એક સેકન્ડમાં સાતવાર પ્રદક્ષિણા આપે, આ કરતાંય વધુ ગતિવાળાં બનાવો સિદ્ધ થયા છે અને તે પણ જડ પદાર્થમાં, તો પછી ચૈતન્ય શક્તિની ગતિ માટે તો પૂછવું જ શું ?

69

આ સિવાય ભગવતીજી સૂત્રમાં [શ. ૧૪, ઉ. ૮]–**'अત્યિ ળં મંતે'** ઇત્યાદિ સૂત્રનાં વિવરણમાં પણ જણાવ્યું છે કે–એક દેવ એક પુરુષની પાંપણ ઉપર દિવ્ય, ને અતિ ઉત્તમ–બત્રીશબદ્ધ એવું નાટક વિકુર્વી શકે છે. કેટલી દિવ્ય શક્તિ ? તે વિચારો ! છતાં તે પુરુષને જરા પણ બાધા થાય નહિ, આવી આવી શક્તિવાળા તે દેવો છે.

આ કથનને પુષ્ટિ આપતો પ્રસંગ દશાર્શભદ્રરાજા વગેરેનાં દેષ્ટાંતોમાંથી પણ જાણી શકીએ છીએ.

પ્રત્યેક ઈદ્રની કઈ કઈ અને કેવી કેવી શક્તિઓ છે? એ સિદ્ધાન્તોમાંથી જાણી લેવું. ગ્રંથવિસ્તારને કારણે અહીં આપેલ નથી. [૨૦-૨૧-૨૨]

|    | निव      | कायनां न | ामो   |    | दक्षिणेन्द्र   |    | उत्तरेन्द्र     |
|----|----------|----------|-------|----|----------------|----|-----------------|
| ૧  | અસુર     | કુમાર    | નિકાય | ٩  | ચમરેન્દ્ર      | ૨  | બલીન્દ્ર        |
| ર  | નાગ      | "        | ,,    | з  | ધરણેન્દ્ર      | x  | ભૂતાનંદેન્દ્ર   |
| з  | સુવર્શ   | ,,       | ,,    | પ  | વેશુદેવેન્દ્ર  | Ę  | વેશુદાલીન્દ્ર   |
| 8  | વિદ્યુત્ | ,,       | **    | ৩  | હરિકાંતેન્દ્ર  | ٢  | હરિસ્સહેન્દ્ર   |
| પ  | અગ્નિ    | **       | ,,    | ૯  | અગ્નિશિખેન્દ્ર | ٩0 | અગ્નિમાનવેન્દ્ર |
| £  | દ્વીપ    | "        | **    | ૧૧ | પૂર્શેન્દ્ર    | ૧૨ | વિશિષ્ટેન્દ્ર   |
| ৩  | ઉદધિ     | "        | 17    | ૧૩ | જલકાંતેન્દ્ર   | 48 | જલપ્રભેન્દ્ર    |
| ٤  | દિશિ     | ,,       | **    | ૧૫ | અમિતગતીન્દ્ર   | ૧૬ | અમિતવાહનેન્દ્ર  |
| ૯  | પવન      | ,,       | "     | ૧૭ | વેલંબેન્દ્ર    | ٩८ | પ્રભંજનેન્દ્ર   |
| ૧૦ | સ્તનિત   | . 11     | 12    | ૧૯ | ઘોષેન્દ્ર      | 20 | મહાઘોયેન્દ્ર    |

### भवनपति निकायना वीश इन्द्रोनां नामनुं यंत्र

**अवताण** અસુરકુમારાદિ ભવનપતિદેવોનાં દક્ષિણ દિશામાં વર્તતાં ભવનોની સંખ્યા કહે છે.

# चउतीसा--चउचत्ता, अडुतीसा य चत्त-पंचण्हं ।

### पन्ना-चत्ता कमसो, लक्खा भवणाण दाहिणओ ॥२३॥

સંસ્કૃત છાયા--

चतुस्त्रिंशचतुश्चत्त्वारिंशदष्टात्रिंशच्च चत्त्वारिंशत् पञ्चानाम् । पञ्चाशत् चत्वारिंशत् क्रमशः, लक्षाणि भवनानां दक्षिणतः ॥२३॥

#### શબ્દાર્થ–

चउत्तीसा=ચોત્રીશ चउचत्ता=ચુમ્માલીશ अद्वतीसा=આડત્રીશ चत्त≕ચાલીશ पंचण्हं=પાંચ નિકાયના पन्ना=પચાસ

| कमसो=અनुर्ङभे<br>लक्खा=साज |          |      | મવणાण≕ભવનોનાં<br>दाहिणओ=દક્ષિશ દિશાના |  |  |
|----------------------------|----------|------|---------------------------------------|--|--|
| <b>ગાથાર્થ</b> – વિશેષાર્થ | પ્રમાશે. | ારગા |                                       |  |  |

**વિશેષાર્ય** પૂર્વે કહેલી દશેય નિકાયમાં દક્ષિણ તથા ઉત્તર-વિભાગમાં દેવોને રહેવા માટે ભવનો આવેલાં છે. જેમ એક રાજા અમુક નગરનો સ્વામી હોય છે, તેવી રીતે દરેક નિકાયોનાં ભવનોના સ્વામીઓ પણ હોય છે. તેમાં દક્ષિણ તરફના અસુરકુમારનાં તાબાનાં ભવનોની સંખ્યા ચોત્રીશ લાખ છે. નાગકુમાર નિકાયમાં ચુમ્માલીશ લાખ, ત્રીજી સુવર્ણકુમાર નિકાયમાં આડત્રીશ લાખ, ચોથી વિદ્યુત્ કુમાર નિકાય, પાંચમી અગ્નિકુમાર નિકાય, છક્કી દ્વીપકુમાર નિકાય અને સાતમી ઉદધિકુમાર નિકાય, અને આઠમી દિશિકુમાર નિકાયમાં પચાસ લાખ ભવનો પ્રત્યેકનાં ચાલીશ ચાલીશ લાખ ભવનો હોય છે. નવમી પવનકુમાર નિકાયમાં પચાસ લાખ ભવનો અને દસમી સ્તનિતકુમાર નિકાયમાં ચાલીશ લાખ ભવનો ચોલી લાખ ભવનો આવે લાખ ભવનો આવે છે.

એ પ્રમાશે ક્રમશઃ દક્ષિણ દિશાની નિકાયોનાં લાખો ભવનોની સંખ્યા કહી. [૨૩] **अवतरण**– હવે ઉત્તરદિશાનાં ભવનોની સંખ્યા વર્ણવે છે;–

## चउ-चउलक्ख-विहूणा, तावइया चेव उत्तर दिसाए । सब्वेवि सत्तकोडी, बावत्तरी हुंति लक्खा य ॥२४॥

સંસ્કૃત છાયા–

चतुश्चतुर्लक्षविहीनानि, तावन्ति चैव उत्तरदिशि ! सर्वेऽपि सप्तकोटयो–द्विसप्ततिर्भवन्ति लक्षाणि च ॥२४॥

શબ્દાર્થ-

| चेउ-चेउ=-ચાર ચાર      | । सत्तकोडी=સાતકોડ |
|-----------------------|-------------------|
| लक्ख-विहूणा==લાખ -યૂન | बावत्तरी=બહોંતેર  |
| तावइया≒ते2લ           | हुंति=થાય છે      |
| સવ્વેવિ=બધા           | लक्खा=લાખ         |
|                       | •                 |

गाथार्थ-- વિશેષાર્થ પ્રમાશે. ॥૨૪॥

**વિશેષાર્ય**-- પૂર્વે દક્ષિણ દિશાના નિકાયોનાં ભવનોની જે સંખ્યા કહી છે તે પ્રત્યેકમાંથી ચાર ચાર લાખ બાદ કરતાં જે જે નિકાયનાં જેટલાં જેટલાં ભવનો શેષ રહે તે સંખ્યા તેની ઉત્તરદિશાની નિકાયનાં ભવનોની નિશ્વયે જાણવી.

તે આ પ્રમાશે;–

ઉત્તરવિભાગની અસુરકુમાર નિકાયમાં ત્રીશ લાખ, નાગકુમારમાં ચાલીશ લાખ, સુવર્શકુમારમાં ચોત્રીશ લાખ, વિદ્યુત્ કુમાર, અગ્નિકુમાર, દ્વીપકુમાર, ઉદધિકુમાર ને દિશિકુમાર નિકાય એ પાંચે નિકાયમાં પ્રત્યેકનાં છત્રીશ છત્રીશ લાખ ભવનો હોય છે. નવમી પવનકુમાર નિકાયમાં છેતાલીશ

08

લાખ અને અંતિમ સ્તનિતકુમાર નિકાયમાં છત્રીશ લાખ ભવનો ઉત્તરવિભાગને વિષે હોય છે. એ પ્રમાજ્ઞે પૂર્વ ગાથામાં કહેલાં દક્ષિજ્ઞનિકાયનાં અને ચાલુ ગાથામાં કહેલાં ઉત્તરનિકાયનાં, એ બન્ને શ્રેજ્ઞીઓનાં સર્વ મળીને સાત ક્રોડ અને ઉપર બહોંતેર લાખ ભવનો હોય છે.

'શ્રીસકલતીર્થ'માં આપણે બોલીએ છીએ કે "સાત ક્રોડ ને બહોંતેર લાખ ભવનપતિમાં દેવળ ભાખ." [૨૪]

| नंबर | निकायनां नाम |       | नाम   | दक्षिणश्रेणि संख्या | उत्तरश्रेणि संख्या |
|------|--------------|-------|-------|---------------------|--------------------|
| ٩    | અસુર         | કુમાર | નિકાય | ૩૪ લાખ              | ૩૦ લાખ             |
| ર    | નાગ          | ,,    | ,,    | ૪૪ લાખ              | ૪૦ લાખ             |
| з    | સુવર્શ       | 11    | ,,    | ૩૮ લાખ              | ૩૪ લાખ             |
| Y    | વિદ્યુત્     | 37    | ,,    | ૪૦ લાખ              | ૩૬ લાખ             |
| પ    | અગ્નિ        | ,,    | 71    | ૪૦ લાખ              | ૩૬ લાખ             |
| Ę    | દ્વીપ        | ,,    | ,,    | ૪૦ લાખ              | ૩૬ લાખ             |
| 9    | ઉદચિ         | ,,    |       | ૪૦ લાખ              | ૩૬ લાખ             |
| 6    | દિશિ         | *1    | 77    | ૪૦ લાખ              | ૩૬ લાખ             |
| હ    | વાયુ         | ,,    | ,,    | ૫૦ લાખ              | ૪૬ લાખ             |
| 10   | સ્તનિત       | ,,    | ,,    | ૪૦ લાખ              | ૩૬ લાખ             |
|      |              |       |       | ૪૦૬ લાખ             | ૩૬૬ લાખ            |

### । भवनपतिनी प्रत्येक निकायनी भवनसंख्यानुं यंत्र ।

अवतरण- દક્ષિણ-ઉત્તરદિશાનાં દશે નિકાયનાં ભવનોની કુલ સંખ્યા કહે છે;-

चत्तारि य कोडीओ, लक्खा छच्चेव दाहिणे भवणा । तिण्णेव य कोडीओ, लक्खा छावडी उत्तरओ ॥२५॥ [प्र. गा. सं. ३] संस्कृत छाया— चतत्वश्च कोटयो, लक्षाणि षट् चैव दक्षिणस्यां भवनानि । तिस्वश्चैव च कोटयो, लक्षाणि षट्षष्टिरुत्तरत्तः ॥२५॥ ॥५६१र्थ— चत्तारि=श्वर कोडीओ=क्षेऽ लक्खा=द्याभ छच्चेव=छ दाहिणे=हक्षिश्व दिश्यमां

QУ

गाथार्थ- વિશેષાર્થ મુજબ. ॥૨૫॥

**વિશેષાર્થ**— પૂર્વગાથામાં દક્ષિણ-ઉત્તર ભવનોની કુલ સંખ્યા કહી પરંતુ દક્ષિણવિભાગની એકંદર કેટલી ? અને ઉત્તરવિભાગની કેટલી ? તે અલગ અલગ નથી જણાવી, તે માટે જણાવે છે કે– દક્ષિણવિભાગની દશે નિકાયોનાં મળીને કુલ ચાર ક્રોડ અને છ લાખ ભવનો થાય છે.

અને ઉત્તરવિભાગની દશે નિકાયનાં ભવનોનો કુલ સરવાળો કરીએ તો ત્રણ ક્રોડ અને છાસઠ લાખનો થાય છે.

ચાર ક્રોડ અને છ લાખ તેમજ ત્રશ ક્રોડ અને છાસઠ લાખ એ બંનેનો સરવાળી કરતાં સાત ક્રોડ અને બહોંતેર લાખની ભવન—સંખ્યા બરોબર મળી રહે છે. [૪,૦૬૦૦૦૦૦+૩,૬૬૦૦ ૦૦૦=૭૭૨૦૦૦૦૦]

**પ્રશ્ન**— ભવનપતિનિકાયમાં દરેક વખતે પ્રથમ દક્ષિણવિભાગ અને પછી ઉત્તરવિભાગ એમ ક્રમ કેમ રાખ્યો ?

**ઉત્તર**— ઉત્તરદિશામાં રહેલા દેવોની આયુષ્યાદિ સ્થિતિઓની વિશેષતા છે માટે અથવા તો ગ્રંથકારની વિવક્ષા એ જ પ્રમાણ છે. [૨૫] પ્રિ. ગા. સં. ૩]

अवतरण એ પૂર્વોક્ત ભવનો કયાં રહેલાં છે ? તે સ્થાનનું નિરૂપણ કરે છે.

# रयणाए हिट्रुवरिं,जोयणसहसं विमुत्तु ते भवणा । जंबुद्दीवसमा तह, संखमसंखिञ्जवित्थारा ॥२६॥

સંસ્કૃત છાયા----

रत्नप्रभायामधउपरि योजनसहस्रं विमुच्य तानि भवनानि । जंबूद्वीपसमानि तथा, संख्याऽसंख्येयविस्तराणि ।।२६।।

શબ્દાર્થ-----

| रयणाए=૨ત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં | जंबुद्दीव समा⇔४ंબूद्धीप सरખા            |
|---------------------------|-----------------------------------------|
| हिट्ठुवरिं≕નીચે તથા ઉપર   | तह=તથા                                  |
| जोयणसहसं=હજાર યોજન        | સંखमसंखिञ्ञ=સંખ્યાતા તથા અસંખ્યાતા યોજન |
| વિમુત્તુ=યૂકીને           | वित्यारा=विસ્તારવાળા                    |

**ગાથાર્થ**--- રત્નપ્રભાનારકીના પિંડમાંથી, ઉપર ને નીચેનાં હજાર--હજાર યોજન વર્જીને, બાકી રહેલા વચલા ગાળામાં, ભવનપતિનાં ભવનો આવેલાં છે. તે ભવનો જઘન્યથી જંબૂદ્ધીપ જેવડાં, મધ્યમ પ્રમાણથી સંખ્યયોજન વિસ્તારવાળાં અને ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણથી અસંખ્ય--યોજન વિસ્તારવાળાં હોય છે. ॥૨૬॥

**વિશેષાર્થ**— અધોલોકમાં રત્નપ્રભાદિ સાત પૃથ્વીઓ રહેલી છે. જેમાં ભવનપતિ, વ્યંતર, પરમાધામી દેવો તેમજ નરકાવાસાઓમાં ઉત્પન્ન થતા નારકો વગેરે વસ્તુઓનો સમાવેશ થાય છે.

તેમાં પ્રથમ રત્નપ્રભા પૃથ્વી છે અને રત્નપ્રભાપૃથ્વીના પિંડમાં જ ભવનપતિ અને વ્યંતરાદિ

દેવોનાં નિવાસસ્થાનો છે. એ રત્નપ્રભાપૃથ્વીનો પિંડ જાડાઈમાં એક લાખ અને એંશી હજાર યોજન હોય છે.

એ પ્રમાશમાંથી ઉપર અને હેઠે એક એક હજાર યોજન છોડીને બાકી રહેલાં એક<sup>૧૧૩</sup> લાખ અને અજ્ઞેતેર હજાર [૧૭૮૦૦૦] યોજનમાં તે ભવનપતિદેવોનાં ભવનો રહેલાં છે.

એટલે રત્નપ્રભાપૃથ્વીનાં એક લાખ અને એંશી હજાર યોજનમાં તેર પ્રતરો છે. એ પ્રતરો એટલે પાથડા ત્રણ ત્રણ હજાર યોજન ઊંચા (મધ્યમાં પોલાણવાળા) છે. એ પાથડાના પોલાણભાગની ભીંતીઓમાં નરકાવાસાઓ છે જેમાં નારક જીવો ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંથી મહાકષ્ટે બહાર નીકળી પોલાણવાળા ભાગમાં પડે છે. ત્યાં પરમાધામી દેવો વગેરે દ્વારા પીડા ભોગવે છે. એ તેર પાથડાના આંતરાં બાર અને તે બાર આંતરામાંથી ઉપર નીચેનું એક એક આંતરું છોડી બાકીના ૧૦ આંતરામાં ભવનપતિદેવો હોય છે, તેમાં એક પાટડાથી બીજા પાટડા સુધીના વિભાગમાં એ ભવનપતિદેવોનાં ભવનો આવેલાં છે. તેમાં નાનામાં નાનાં ભવનો એક લાખ યોજન પ્રમાણવાળાં (એટલે જંબૂદ્રીપ જેવડાં) છે, મધ્યમ ભવનો સંખ્યાતા કોટી યોજન પ્રમાણવાળાં અને સહુથી ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણવાળાં ભવનો આસંખ્યાતા યોજનનાં હોય છે. [૨૬]

**अवतरण**— અસુરકુમાર—નાગકુમારાદિ દેવોને ઓળખવા માટે, તેઓના મુકુટ વગેરે આભૂષશોમાં રહેલાં ચિત્નોનું નિરૂપશ કરે છે;–

चुडामणि--फणि--गरुडे, वज्जे तह कलस-सीह अस्से य ! गय-मयर-वद्धमाणे, असुराईणं मुणसु चिंधे ॥२७॥ સંસ્કૃત છાયા— चुडामणि-फणि-गरुडान्, वज्रं तथा कलश-सिंह-अश्वांश्च । गज-मकर-वर्धमानानि, असुरादीनां जानीहि चिह्नानि ॥२७॥ શબ્દાર્થ—--चुडामणि=ચુડામણિ अस्से य=અશ્વ તથા फणि=સર્પની કર્ણા गय=હાથી गरुडे=ગરुડ मयर=મગરમચ્છ वद्धमाणे=शरावसंपट वज्रे≕व% તદ્ર=વળી–તથા असुराईणं=અસુરકુમાર વગેરે દેવોનાં कलस=५०१ મणસ=જાક્ષો सीह≖સિંહ ઝિંઘે=ચિઢો गायार्थ- વિશેષાર્થ મુજબ. ॥૨૭॥

विशेषार्य— જેમ ઘણી વસ્તીવાળા એક મોટા શહેરમાં વસતા માણસોને, પોતપોતાનાં દેશનાં

૧૧૩. કેટલાક આચાર્યો રત્નપ્રભાષ્ટ્રધ્વીના પિંડપ્રમાણમાં રુચકથી નીચે નેવું હજાર યોજન ગયા બાદ ભવનપતિ દેવોનાં નિવાસ—સ્થાનો છે એમ કહે છે. શિરોવેષ્ટન એટલે પાઘડીથી આપશે જલદી ઓળખી શકીએ છીએ કે-આ ગુજરાતી, આ સુરતી, આ મારવાડી, આ મેવાડી, આ કાઠીયાવાડી; તે રીતે રાજકીયક્ષેત્રમાં તપાસીએ તો અમુક વિભાગના પોલીસોની ટોપી ઉપર અમુક જાતના બિલ્લાનું ચિદ્ધ, અમુક વિભાગવાળાઓ માટે અમુક નિશાનીઓ હોય છે. તે પ્રમાણે દેવલોકમાં પણ દેવો અસંખ્યાતા છે, એમાં કઈ નિકાયનો કોણ ? તે સહેલાઈથી ઓળખી શકાય તેને અંગે પ્રત્યેક નિકાયના દેવોનાં મુગુટાદિને વિષે ચિદ્ધ હોય છે.

પ્રથમ અસુરકુમારના મુગટને વિષે ચૂડામણિ એટલે મુગટમાં **રત્નમણિ**નું ચિદ્ધ હોય છે. બીજા નાગકુમારનાં આભૂષણને વિષે **કણિધર-સર્પ**નું ચિદ્ધ હોય છે, ત્રીજા સુવર્શકુમારનાં આભૂષણને વિષે **ગરુડ**નું ચિદ્ધ હોય છે, ચોથા વિદ્યુત કુમારના મુગટમાં **વજૂ** (શકાયુધ)નું ચિદ્ધ હોય છે, તે પ્રમાણે પાંચમા અગ્નિકુમારનાં આભૂષણમાં **પૂર્ણકળશ**નું ચિદ્ધ હોય છે, છઢા દ્વીપકુમારનાં આભૂષણમાં **સિંહ**નું ચિદ્ધ હોય છે, સાતમા ઉદધિકુમારનાં મુગટમાં **અશ્વ**નું ચિદ્ધ હોય છે, આઠમા દિશિકુમારના મુગટમાં **હાથી**નું ચિદ્ધ હોય છે, નવમા પવનકુમારનાં આભૂષણને વિષે **મગરમચ્છ**નું ચિદ્ધ હોય છે અને દશમા સ્તનિતકુમાર નિકાયના દેવોનાં મુગટમાં <sup>૧૧૪</sup>શરાવ-સંપુટ એટલે ઉપર નીચે સંપુટ એટલે જોડેલાં બે કોડીયાના આકારનું ચિદ્ધ હોય છે. એ પ્રમાણે દશે નિકાયો અલગ અલગ ઓળખાય એ માટે મુગુટાદિમાં ચિદ્ધો કહ્યાં.

કેટલાક ગ્રંથકારો મુગટમાં નહિ પણ દશે નિકાયના દેવોનાં આભૂષણમાં ચિહ્નો જણાવે છે. [૨૭] **अवतरण**— હવે ભવનપતિદેવોનાં શરીરનો વર્શ કહે છે :–

## असुरा काला नागु-दहि पंडुरा तह सुवन्न-दिसि-थणिया । कणगाभ विज्जु-सिहि-दीव, अरुण वाऊ पियंगुनिभा ॥२८॥

સંસ્કૃત છાયા—

असुराः कालाः नागो–दधयः पांडुराः सुपर्ण–दिक्–स्तनिताः । कनकाभाः विद्युच्छिखि–द्वीपा, अरुणाः वायवः (कुमाराः) प्रियङ्गुनिभाः ॥२८॥

શબ્દાર્થ—--

| काला=કૃષ્સવર્શના               | સિંहિ=અગ્નિકુમાર              |
|--------------------------------|-------------------------------|
| નાગુદદિ≕નાગકુમાર તથા ઉદધિકુમાર | अरुण=રક્તવર્શવાળા             |
| પંદુરા≕ગીર                     | વાઝ=વાયુકુમાર                 |
| कणगाम=સુવર્શની કાંતિ સરખા      | પિયંગુનિમા=પ્રિયંગુ વર્જ સરખા |
|                                |                               |

**ગાથાર્થ**-વિશેષાર્થ પ્રમાણે. મ૨૮૫

**વિશેષાર્થ**— કેટલીકવાર દેહના રંગ ઉપરથી પણ અમુક મનુષ્ય કઈ જાતિનો–કયા દેશનો છે ? તે આપેલે કહી શકીએ છીએ. જેમ અતિ ગૌરવર્ણથી બહુલતાએ યુરોપિયન–ગોરા લોકો, ઘઉં જેવા વર્ણથી ભારતીય માણસ, પીળા વર્ણથી ચાઈનીઝ, જાપાનીસ, અતિ કાળા વર્ણથી સીદી (આફ્રિકન)

૧૧૪. શસવનો અર્થ માટ્રીનું કોડીયું તથા રામપાતર થાય છે, તેનો સંપુટ એટલે બંનેને જોડવું તે, તેથી બનતો જે આકાર થાય તે, તેનું બીજું ના**મ 'વર્ધમાન'** છે. લોકો ઇત્યાદિ ઓળખાય છે, તેવી રીતે દેવલોકમાં પણ દેહ—વર્જાથી નિકાય કહેતાં જાતિ ઓળખાય છે. તે આ પ્રમાશે—--

ં અસુરકુમાર નિકાયનાં દેવોનાં શરીરો **શ્યામ** વર્ષાવાળાં હોય છે, નાગકુમાર–ઉદધિકુમાર એ બંનેનાં શરીરો **અતિ લેત** વર્ષીનાં છે.

તથા ત્રીજા સુવર્ણકુમાર, આઠમા દિશિકુમાર, દશમા સ્તનિતકુમાર એ ત્રશેનાં શરીરો **સુવર્ણ**ની કાંતિ સરખાં ગૌર–તેજસ્વી હોય છે, ચોથા વિદ્યુતકુમારો, પાંચમા અગ્નિકુમારો અને છકા દ્વીપકુમારોનાં શરીરો ઉદય પામતાં **ભા**લસૂર્યના જેવાં, અથવા ઉકળતા સુવર્શની કાન્તિ જેવાં કંઈક **રક્ત** વર્શનાં હોય છે.

અને નવમા વાયુકુમારના શરીરની કાંતિ <sup>૧૧૫</sup>પ્રિયંગુ</mark> વૃક્ષના વર્જા સરખી શ્યામ છે અથવા<sup>૧૧૬</sup>મયૂરની ડોકમાં વર્તતા રંગ જેવો પણ કહી શકાય છે, કારણકે તે પણ શ્યામ કહેવાય છે.

આ વર્શ સ્વાભાવિક ભવધારશીય શરીરને અંગે સમજવો. ઉત્તરવૈક્રિય શરીરની રચનામાં શરીરનો ગમે તેવો વર્શ કરી શકવા તેઓ સમર્થ હોય છે. [૨૮]

अवतरण- હવે અસુર-કુમારાદિ ભવનપતિદેવોનાં વસ્ત્રોનો વર્ણ કહે છેઃ-

# असुराण वत्थ रत्ता, नागुदही-विज्जु-दीव-सिहि नीला । दिसि-थणिय-सुवन्नाणं, धवला वाऊण संझरुई ॥२६॥

સંસ્કૃત છાયા—

असुराणां वस्त्राणि रक्तानि, नागोदधि--विद्युद्--द्वीप--शिखीनां नीलानि । दिक्-स्तनित-सुपर्णानां धवलानि, वायूनां संध्यारोचींषि ॥२९॥

શબ્દાર્થ—-

| वत्यन्यत्र         | धवला=ઉજ્જ્વલ-શ્વેત                 |
|--------------------|------------------------------------|
| रत्ता=૨ક્તવર્શનાં  | વાઝળ=વાયુકુમારના                   |
| નીला≕શ્યામવર્જાનાં | સંદ્રાર્સ્સ્इં≕સંધ્યાની શોભા જેવાં |

गाषार्थ— વિશેષાર્થ પ્રમાણે. ॥૨૯॥

૧૧૫. 'પ્રિયङ्गु'થી શ્યામ, લીલો અને ભૂરો ત્રણેય રંગ લેવાનું કોષ, ગ્રંથો, સ્તોત્રો, યન્ત્રપટો આદિના આધારે પ્રાપ્ત થાય છે. એ ચર્ચા લાંબી હોવાથી અહીંયા તો એટલું સમજવું કે શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણે સંગ્રહણી ગાથા ૪૬માં 'सामा तु प्रियङ्गुवन्ना' અને ચન્દ્રીયા ટીકાકાર શ્રી દેવભદ્રસૂરિજીની ગાથા ૨૫ની ટીકામાં 'वायवः प्रियङ्गुवत् श्यामा'ના કરેલા ઉલ્લેખથી અહીંયા શ્યામ અર્થ લેવો ઘટિત છે.

૧૧૬. 'मेचकः शिखिकण्ठाभः' (દુર્ગકોષ) મેચક એટલે શ્યામ વર્ણ, તે કોના જેવો તો મયૂરના કષ્ઠઠના વર્ણ જેવો. આ કથનથી મયૂરકષ્ઠને શ્યામ કહ્યો જ્યારે કોષાદિ અનેક ગ્રંથોમાં ભૂરો વર્ણ કહ્યો છે. હોય તે અમુક સંપ્રદાયના સાધુ, **રકત**વસ્રવાળા અમુક સંપ્રદાયના, **કાળા** ઝભાવાળા હોય તો તે ફકીરો વગેરે.

તે રીતે દેવોને પશ તેનાં વસ્ત્રો ઉપરથી ઓળખવાનો એક પ્રકાર છે. તેમાં પહેલા અસુરકુમારનાં વસ્ત્રો રક્તવર્ણનાં હોય છે.

બીજા નાગકુમારો, સાતમા ઉદધિકુમારો, ચોથા વિદ્યુત્કુમારો, છઠ્ઠા દ્વીપકુમારો અને પાંચમા અગ્નિકુમારો, એ પાંચેયનાં વસ્ત્રોનો વર્ણ શ્યામ હોય છે.

આઠમો દિશિકુમાર નિકાય, દશમો સ્તનિતકુમાર નિકાય અને ત્રીજો સુવર્ણકુમાર એ ત્રણેય નિકાયોના દેવોનાં વસ્ત્રો **ઉજ્જવલ** વર્ણવાળાં હોય છે, તેમજ નવમો વાયુકુમાર નિકાયના દેવોનાં વસ્ત્રોનો વર્ણ, સૂર્યાસ્ત થયા બાદ ખીલેલી વિવિધરંગી **સંધ્યા**ના જેવો રંગ હોય તેવો છે એટલે કે તેવા વર્ણનાં વસ્ત્રોનું પરિધાન કરે છે.

એ પ્રમાશે બહુલતાએ દેવોનાં ચિદ્ધ, શરીર, વસ્ત્ર, વર્ણ વગેરેનું વર્ણન કર્યું.

અહીં પણ આ વર્શ વ્યાખ્યા ભવધારણીય શરીરને અંગે પહેરાતાં વસ્ત્રોની અપેક્ષાએ સમજવી અને તે સામાન્યતયા સમજવી. કારણસર અથવા ઉત્તરવૈક્રિયમાં તેથી અન્ય વર્શનાં વસ્ત્રો પણ હોય. [૨૯]

| नाम              | मुकुटमां चिह्नो | देहवर्ण         | वस्त्र-वर्ण  |
|------------------|-----------------|-----------------|--------------|
| *11*1            | नुपुरम्स ।पला   | ५०-५-।          | બહ્ન-બુગ     |
| ૧ અસુર કુમારો    | ચૂડામશિનું      | શ્યામ વર્જ્સ    | રાતો         |
| ર નાગ કુમારો     | સર્પનું         | ગૌર વર્શ        | નીલો         |
| ૩ સુવર્શ કુમારો  | ગરડનું          | સુવર્શ વર્શ     | ઉજીવલ        |
| ૪ વિદ્યુત્કુમારો | વજૂનું          | રક્ત વર્જા      | નીલો         |
| પ અગ્નિ કુમારો   | કલશનું          |                 | **           |
| ૬ દ્વીપ કુમારો   | સિંહનું         | 27 27           |              |
| ૭ ઉદધિ કુમારો    | અશ્વનું         | ગૌર વર્શ        | **           |
| ૮ દિશિ કુમારો    | હાથીનું         | સુવર્જ્ઞ વર્જ્ઞ | ઉજીવલ        |
| ૯ પવન કુમારો     | મગરનું          | નીલ વર્શ        | સંધ્યાવર્જ્ઞ |
| ૧૦ સ્તનિત કુમારો | શરાવસંપુટનું    | સુવર્શ વર્શ     | ઉજીવલ        |

। भवनपति देवोनां चिह्नो तथा देह-वस्त्रना वर्णनुं यंत्र ।

**ઝવતરण**— હવે એ ભવનપતિ નિકાયના ઇન્દ્રોના સામાનિક દેવો તેમજ આત્મરક્ષક દેવોની સંખ્યા કહે છે;–

# चउसदि सहि असुरे, छच्च सहस्साइं धरणमाईणं । सामाणिया इमेसिं, चउग्गुणा आयरक्खा य ॥३०॥

| સંસ્કૃત છાયા—                                      |                              |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------|------------------------------|--|--|--|--|
| चतुःषष्टिः षष्टिरसुरे, षट् च सहस्राणि धरणादीनाम् । |                              |  |  |  |  |
| सामानिका एभ्यश्चतुर्गुणा आत्मरक्षकाश्च ॥३०॥        |                              |  |  |  |  |
| શબ્દાર્થ—                                          |                              |  |  |  |  |
| <b>च</b> उसडिु=ચોસઠ                                | धरणमाईणं=ધરક્ષેન્દ્ર વગેરેના |  |  |  |  |
| सडि़==સાઠ                                          | सामाणिया≕સામાનિક દેવો        |  |  |  |  |
| असुरे≕અસુરકુમાર નિકાયમાં                           | इमेसिं==એથી                  |  |  |  |  |
| छद्य=७                                             | चउग्गुणा≕ચાર ગુઙા            |  |  |  |  |

गાથાર્થ અસુરકુમાર નિકાયના, ચમરેન્દ્ર તથા બલીન્દ્ર બે ઈન્દ્રોને અનુક્રમે ૬૪ હજાર તથા ૬૦ હજાર સામાનિક દેવો છે. બાકીના ધરણેન્દ્ર વગેરે ઇન્દ્રોને છ-છ હજાર સામાનિક દેવો છે.

आयरक्खा=आत्मरक्षક देवो

અને સામાનિક દેવોની જે સંખ્યા કહી, તેના કરતાં ચારગુણી સંખ્યા આત્મરક્ષક દેવોની છે. 11301

विशेषार्थ — પ્રથમ सामानिङ એટલે શું ? इन्द्रेण सह समाने तुल्ये दुतिविभवादौ भवाः सामानिकाः અર્થાત ઇન્દ્રના સરખી કાંતિ–વૈભવાદિ–ઋદ્ધિસદ્ધિવાળા તે સામાનિક દેવો કહેવાય.

આ દેવોમાં ફક્ત ઇન્દ્રપશું એટલે તે દેવલોકનું અધિપતિપશું હોતું નથી, બાકી સર્વ ઋદ્ધિ ઇન્દ્ર સમાન હોય છે.

વળી इन्द्राणाममात्यपितगुरुपाध्यायमहत्तरवत् पूजनीयाः સ્વયં રાજા છતાં રાજાને જેમ મંત્રીશ્વર. પિતા, ગુરુવર્ગ–ઉપાધ્યાય (પાઠક) અને વડિલો પૂજનીય હોય છે, તે પ્રમાશે ઇન્દ્રને આ સામાનિક દેવો પજનીય (આદર આપવા યોગ્ય) હોય છે. ભલે ઇન્દ્ર મહારાજા આવો આદર રાખે છતાં તે દેવો તો ઇન્દ્રને સ્વામી તરીકે માનીને તેની આજ્ઞાનું પાલન કરે છે. સારાંશમાં ઇન્દ્રોને આ દેવો આદર આપવા યોગ્ય છે એમ જણાવી તેની મહત્તા બતાવી અને એમ છતાં આ દેવો તેને સ્વામીપણે જ માને છે એમ જણાવી પરસ્પર સ્વામી-સેવકભાવ પણ જણાવ્યો.

आत्मरक्षे એટલે શું ? इन्द्राणामात्मानं रक्षन्तीत्यात्मरक्षकाः ઇन्द्रना આત્મाની રक्षा કરે તે. અહીં આત્મ શબ્દથી ઇન્દ્રનું અંગ–શરીર સમજવું,

આત્મરક્ષક દેવો ધનુષ્યાદિ સર્વશસ્ત્રો ગ્રહણ કરી ઇન્દ્ર મહારાજાઓની રક્ષાને માટે સર્વદા સજ્જ રહે છે. જેમ રાજામહારાજાઓને ત્યાં અંગરક્ષકો (બોડીગાર્ડો–Body guard) શસ્ત્રસજ્જ બનીને પોતાના માલિકની, દત્તચિત્તવાળા થઈને સતત રક્ષા કર્યા કરે છે તેવી જ રીતે ઇન્દ્રના આત્માની રક્ષા માટે તે આત્મરક્ષક દેવો પણ, ઇન્દ્રમહારાજ સભામાં બેઠેલા હોય કે વિચરતા હોય, ગમે તે સ્થાને હોય, ત્યારે અનેક પ્રકારનાં શસ્ત્રાદિથી યુક્ત થઈને પોતાના સ્વામી ઇન્દ્રની રક્ષામાં સતત પરાયણ રહે છે. આયુધ બખ્તરથી સજ્જ બની ઇન્દ્ર મહારાજની એક સરખી રક્ષામાં જ તત્પર હોય છે. શત્રુદેવો તે અડીખમ આત્મરક્ષકોને દેખતાં જ ક્ષોભ--ત્રાસ પામી 19

सहस्साइं=હજાર

જાય છે અને તે દેવો પોતાનાં કર્તવ્યમાં પરાયજ્ઞ હોવાથી ઇન્દ્રના પ્રેમનું પજ્ઞ ભાજન હોય છે. ઉપરની હકીકત વાંચતા જ શંકાનો ઉદ્ભવ થાય કે ઇન્દ્ર જેવા સમર્થ અને દેવોમાં સર્વોત્તમ પુરુષને પજ્ઞ આત્મરક્ષકોની શી જરૂર હશે ? તેનું સમાધાન એ કે–મહાશક્તિ સામર્થ્યવંત ઇન્દ્રને રક્ષજ્ઞની કંઈ જ જરૂર નથી, કારજ્ઞકે શત્રુઓ તરફથી ઉપદ્રવોનો ખાસ સંભવ નથી, પરંતુ "ઇન્દ્ર એ દેવલોકનો સર્વસત્તાધીશ માલિક છે. વળી અમારો આ મહાન સ્વામી છે." સ્વામીપજ્ઞાની એ મર્યાદા, તેનું પરિપાલન અને સ્વામીની પ્રીતિનું સંપાદન કરવા સદા શસ્ત્રસજ્જ બનીને ખડાખહા હાજરાહજૂર રહે છે. વળી સેવક તરીકેનો ધર્મ (ફરજ) બજાવવો એ પજ્ઞ તેમનું કર્તવ્ય છે.

જેમ વર્તમાનમાં રાજા--મહારાજા કે સત્તાધીશો જેઓ પ્રબળ શક્તિસંપન્ન છતાં તેમની શ્રેષ્ઠતા અને મહત્તા પ્રદર્શિત કરવા, તેમનું ગૌરવ વધારવા અને સ્વામીપશાનું સૂચન કરવા જેમ મોટા મોટા શૂરવીર અંગરક્ષકો સાથે જ રહે છે તેમ અહીં પશ સમજવું.

### 🕸 સામાનિક તથા આત્મરક્ષકદેવોની સંખ્યા 🏶

ભવનપતિનિકાયોમાં પ્રથમ અસુરકુમાર નિકાયની દક્ષિણદિશાના ચમરેન્દ્રને ચોસઠ હજાર અને ઉત્તરદિશા નિવાસી બલીન્દ્રને સાઠ હજાર સામાનિક દેવોનો પરિવાર છે. બાકીની નવે નિકાયના ધરણેન્દ્રાદિ પ્રમુખ અઢારે ઇન્દ્રોમાં પ્રત્યેક ઇન્દ્રને છ છ હજાર સામાનિક દેવોનો પરિવાર વર્તે છે.

ઉપર જે જે ઇન્દ્રને સામાનિકદેવની જે સંખ્યા કહી છે તે સંખ્યાને ચારંગુણી કરતાં જે જે સંખ્યા આવે, તે તે સંખ્યા તે તે ઇન્દ્રના આત્મરક્ષક દેવોની સમજવી.

જેમકે ચમરેન્દ્રના સામાનિકદેવો ૬૪૦૦૦ છે એને ચારગુક્ષા કરીએ ત્યારે ૨૫૬૦૦૦ આત્મરક્ષકોની સંખ્યા આવે. આ પ્રમાશે સર્વત્ર વિચારવું.

આ પ્રમાશે ચાર નિકાય પૈકી પહેલી ભવનપતિનિકાયના દેવોની આયુષ્યસ્થિતિ, નિકાયોનાં નામ, ઇન્દ્રોનાં નામ, ભવન સંખ્યા, તેમનાં ચિક્ર, દેહવર્શ, વસ્રવર્શ, સામાનિક અને આત્મરક્ષકની સંખ્યા કહી.

હવે ગ્રન્થકાર ભવનપતિનિકાયની જેમ ક્રમપ્રાપ્ત બીજી વ્યંતરનિકાયનું વર્ણન શરૂ કરે છે. [30]

### भवनपतिना सामानिक आत्मरक्षक देवोनी संख्यानो यन्त्र

भवनपतिना इन्द्रोना सामानिक तथा आसरक्षक देवोनी संख्यानो यंत्र

| नाम                        | दक्षिणेन्द्र<br>नामो | सामा०<br>सं०  | आत्मव संव  | उत्तरेन्द्र<br>नामो | सामा०<br>सं० | आत्म०<br>सं०                            |
|----------------------------|----------------------|---------------|------------|---------------------|--------------|-----------------------------------------|
| ૧ અસુરકુમારનિકાય           | ચમરેન્દ્રને          | ૬૪ હજાર       | રલા. ૫૬ હ. | બલીંદ્રને           | ૬૦ હજાર      | ર લા.૪૦ હ.                              |
| ર નાગકુમારનિકાય            | ધરશેંદ્રને           | ૬ હજાર        | ૨૪ હજાર    | ભૂતાનન્દેંદ્રને     | ૬ હજાર       | ૨૪ હજાર                                 |
| ૩ સુવર્શકુમારનિકાય         | વેશુદેવેંદ્રને       | *1            | **         | વેશુદાલીંદને        |              | **                                      |
| ૪ વિદ્યુત્કુમારનિકાય       | હરિકાંતેન્દ્રને      | "             | **         | હરિસ્સહેંદ્રને      |              | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| ૫ અગ્નિકુમારનિકાય          | અગ્નિશિખેંદ્રને      | **            | . **       | અગ્નિમાનવેંદ્રને    |              | "                                       |
| ૬ દ્વીપકુમારનિકાય          | પૂર્ણોન્દ્રને        | *1            |            | વિશિષ્ટેંદ્રને      | 77           | **                                      |
| ૭ ઉદધિકુમારનિકાય           | જલકોતેંદ્રને         | ••            | 18         | જલપ્રભેંદ્રને       | *2           |                                         |
| ૮ દિશિકુમારનિકાય           | અમિતગતીંદ્રને        |               |            | અમિતવાહનેંદ્રને     | *            |                                         |
| ૯ પવનકુમારનિકાય            | વેશુદેવેંદ્રને       | **            | 11         | પ્રભંજનેંદ્રને      | **           |                                         |
| <u>૧૦ સ્તનિતકુમારનિકાય</u> | ઘોષેંદ્રને           |               |            | મહાઘોષેંદ્રને       | **           |                                         |
| ······                     | કુલ સંખ્યા           | <b>११८०००</b> | 895000     | કુલ સંખ્યા          | 118000       | 8450000                                 |

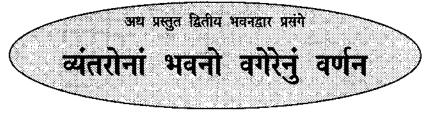
#### ઉપસંહાર----

इति भवनपतीनामा<sup>9</sup>युरा<sup>२</sup>ख्ये<sup>३</sup>न्द्रसंख्या–भवन<sup>४</sup>गणनवासो<sup>४ ६</sup>देहवर्णाङ्ख्<sup>७</sup>वर्णः । अपि च <sup>६</sup>समविभूतीनां तथा <sup>६</sup>आत्मरक्षा<sup>१०</sup>-प्रवणसुरवराणां वर्णनं चाभिरामम् ॥१॥ [अनुवादककृत-संग्रहश्लोक]

#### \*

ये स्त्रीशस्त्राक्षसूत्रादिरागाद्यंककलंकिताः । निग्रहानुग्रहपरास्ते देवाः स्युर्न मुक्तये । नाट्याट्टहाससङ्कीताद्युपलवविसंस्थूलाः । लभ्भयेयुः पदं शान्तं प्रपन्नान् प्राणिनः कथम् ?।। અર્થ-- જે દેવોની પાસે સ્ત્રીઓ હોય, જેઓ હાથમાં ચક્ર, ગદા, ત્રિશૂળ વગેરે શસ્ત્રો અને માળા ધારણ કરી રાગ-દ્વેષ આદિ દોષોથી કલંકિત થયેલા હોય, તેમજ ઉક્ત દોષથી નિગ્રહ અને અનુગ્રહ કરવામાં તત્પર રહેતા હોય તેઓની ઉપાસના કદી પણ મુક્તિ માટે થતી નથી. વળી જેઓ નાટ્ય, અટ્ટહાસ્ય. સંગીત વગેરે સાંસારિક ચેષ્ટાઓમાં મગ્ન બનેલા છે તેઓ પોતાના આશ્રિત ભક્તોને કેવી રીતે શાંતિપદ-મોક્ષ આપી શકે ? અર્થાતુ ન જ આપી

53



**अवतरण**---- હવે વ્યંતરદેવો સંબંધી વક્તવ્યનો પ્રારંભ કરતાં પ્રથમ વ્યંતરદેવનાં ભવનો (નગરો)નું સ્થાન કહે છે;--

## रयणाए पढमजोयण,-सहस्से हिट्ठवरि सय-सय विहूणे । वंतरयाणं रम्मा, भोमा नगरा असंखेआ ॥३९॥

સંસ્કૃત છાયા—

रला (रलप्रभा)याः प्रथमयोजन-सहस्रे अध उपरि शत-शतविहीने । व्यंतराणां रम्याणि, भौमानि नगराणि असंख्येयानि ॥३१॥

શબ્દાર્થ—

रयणाए=રત્નપ્રભા પૃથ્વીના પઢમजોયળસहસ્સે≕પ્રથમના (ઉપરના) હજાર યોજનમાં દિર્દુવરિ=ઉપર–નીચે सय–સય=સો સો विद्दणे=મૂકીને વંતરયાળં≕વ્યંતરદેવોનાં रम्मा=રમ્ય-સુંદર भोमा≕પૃથ્વીગત नगरा= નગરો-શહેરો असंखेजा=અસંખ્યાતા

**ગાથાર્થ**— રત્નપ્રભા નારકીમાં પ્રથમ એટલે ઉપરનાં હજાર યોજનમાં નીચે તથા ઉપર સો સો યોજન મૂકીને, શેષ રહેલા આઠસો યોજનમાં વ્યંતરદેવોનાં ભૂમિની અંદરવર્તી અસંખ્યાતાં સુંદર નગરો છે. II.39II

विशेषार्थ—"व्यंतर" એ શબ્દનો અર્થ શો ? ''विविधमंतरं वनान्तरादिकमाश्रयतया येषां ते व्यंतराः''—

અર્થાત્ જુદા જુદા પ્રકારનાં વન વગેરેનાં જે આંતરા, તે જ આંતરા જેઓને આશ્રયરૂપે છે એટલે કે તેવાં વન વગેરેના આંતરાઓને વિષે, વિશેષે કરીને જેઓ રહેનારા છે તેથી તે વ્યંતર કહેવાય છે. વ્યંતરો વનની અંદર તેમજ પર્વતો અને ગુફાઓ વગેરે સ્થળોમાં રહે છે, જે વાત લોકમાં પણ પ્રસિદ્ધ છે.

અથવા જો બીજો અર્થ લઈએ તો '**નરેમ્યો વિ**गતमन્तरં તે व्यंतरાः' અર્થાત્ 'મનુષ્યપણે વર્તતા ચક્રવર્તી વગેરેની સેવામાં, દેવ છતાં રહેવાપણું હોવાથી, મનુષ્ય અને દેવ સંબંધીનું જે અંતર, તે ગયું છે જેઓનું' એથી પણ વ્યંતરો કહેવાય છે. કારણકે દેવો હોવા છતાં મનુષ્યો સાથે ભળતા–હળતા–મળતા રહેનારા છે. ચૌદરાજલોકને વિષે ઊધ્વલોક, તિચ્છાલોક અને અધોલોક એમ ત્રજ્ઞ લોક આવેલા છે. ઊધ્વલોકમાં દેવ—નિવાસ વિશેષ છે, તિચ્છાલોકમાં મનુષ્ય તિર્યંચનો નિવાસ વિશેષ છે અને અધોલોકને વિષે નારક જીવો જેમાં રહેલા છે-તે રત્નપ્રભાદિ નરક-પૃથ્વીઓ આવેલી છે. તેમાં પહેલી રત્નપ્રભાનારકીના એક લાખ એંશી હજાર (૧.૮૦૦૦૦) યોજન જાડા પિંડ-પ્રમાણમાંથી ઉપર અને નીચે એક એક હજાર યોજન છોડીને, બાકી રહેલા એક લાખ અજ્ઞોતેર હજાર પૃથ્વીપિંડમાં ભવનપતિદેવોનાં ભવનો આવેલાં છે.

હવે એ ઉપર છોડેલા એક હજાર યોજનમાંથી જ પૂર્વની જેમ ઉભયસ્થાનેથી (નીચે ઉપરથી) સો સો યોજન છોડી દેવા એટલે બાકી રહેલા આઠસો યોજનમાં વ્યંતરદેવોના રત્નપ્રભાપૃથ્વીની અંદર રમશીય-સુંદર એવાં અસંખ્યાતાં નગરો આવેલાં છે.

ે વળી મનુષ્યક્ષેત્રની બહારનાં દ્વીપ–સમુદ્રોમાં આ જ વ્યંતરોની અસંખ્યાતી નગરીઓ આવેલી છે, જેનું સ્વરૂપ શ્રી જીવાભિગમાદિ શાસ્ત્રોથી જાણી લેવું.

બાળક મોટી ઉંમરનું થાય એટલે ભટકતું થાય અને જ્યાં સારું લાગે કે સારું દેખાય ત્યાં દોડશું જાય યા ત્યાં બેસી જાય. તેમ દેવતાની જાતિમાં પણ વ્યંતરો એવા દેવો છે કે જ્યાં ત્યાં ભટકવું ને સારું લાગ્યું ત્યાં ઘુસી જવું અગર ત્યાં પગ જમાવી દેવો. વૃક્ષો, બગીચા, ખાલી મુકામો, પહાડો–પર્વતો–કોતરો પર પોતાનું સ્થાન જમાવી દે છે. એટલું જ નહીં પણ મનુષ્યની વસ્તીમાં જંગલમાં સારી જગ્યા મળી કે પેસી જાય છે અને ઘણી વાર અન્યને ત્રાસ૩૫ પણ બની જાય છે. [૩૧]

**ઝવતરળ**— એ વ્યંતરોનાં નગરવર્તી ભવનોનો તેમજ ભવનપતિનાં ભવનોનો બાહ્ય તેમજ અંદરનો આકાર કેવો હોય ? તે જણાવે છે—

# बाहिं वट्टा अंतो, चउरंस अहो अ कण्णियायारा । भवण वईण तह वंतराण, इंद भवणा उ नायव्या ॥३२॥ <sub>[प्र. गा. सं. 8]</sub>

સંસ્કૃત છાયા—

बहिर्वृत्तानि अन्तश्चतुरस्त्राणि अधश्च कर्णिकाकाराणि । भवनपतीनां तथा व्यन्तराणां, इन्द्रभवनानि ज्ञातव्यानि ॥३२॥

શબ્દાર્થ-----

| बाहिं≕બહાર | अहो≕નીચે.                               |
|------------|-----------------------------------------|
| વझ≕ગોળ     | <b>कण्णियायारा=કર્શિકાના આકારવા</b> ળાં |
| અંતો≕અંદર  | इंदभवणाओ=ઇન્દ્રભવનો                     |
| चउरंस=थो२स | नायव्वा=अश्ववा                          |

```
गायार्थ :--- વિશેષાર્થ પ્રમાણે. ॥ ૩૨॥
```

**વિશેષાર્ય** તે વ્યંતરદેવોનાં ભવનો બહારના ભાગમાં ગોળાકારવાળાં હોય છે અને અંદરના ભાગમાં ચોખૂશાં હોય છે, તેમજ અધોભાગમાં કમલપુષ્પની કર્શિકાના આકારે રહેલાં છે. ઉપયુંક્ત આકૃતિવાળાં ભવનો તે ભવનપતિના ઇન્દ્રોનાં તેમજ વ્યંતરેન્દ્રોનાં જાણવાં. આ ભવનોને ફરતો કોટ અને ખાઈ હોય છે. તે નગરોને ભવ્ય દરવાજા હોય છે. કિંકરદેવો એનું સતત રક્ષણ કરે છે. [૩૨] (પ્ર. ગા. સં. ૪)

**अवतरण**— તે ભવનોમાં વ્યંતરદેવો કેવા આનંદમાં પોતાનો કાળ વ્યતીત કરે છે ? તે કહે છે;–

तहिं देवा वंतरिया, वरतरुणी-गीय-वाइय-रवेणं । निच्चं सुहिय-पमुइया, गयंपि कालं न याणंति ॥३३॥ [प्र. गा. सं. ५]

> संस्કृत छाथा— तत्र देवा व्यंतरा, वरतरुणी—गीत—वादित्ररवेण । नित्यं सुखित—प्रमुदिताः, गतमपि कालं न जानन्ति ॥३३॥

> > શબ્દાર્થ----

| તફિં≕ત્યાં           | । रवेणं=शબ्દ वડे      |
|----------------------|-----------------------|
| देवा=देवो            | निम्नं=नित्य          |
| वंतरिया=व्यंत से     | सुहिया≕सुખી           |
| वर=9त्तम.            | પમુइयા=પ્રમુદિત–આનંદી |
| तरुणी=યુવતી–દેવાંગના | गयंपि=ગયેલાને પક્ષ    |
| गीय=ગીત              | कालं≕કાળને            |
| વાइય=વાજિંત્ર        | न याणंति=નથી જાણતા    |
|                      |                       |

गायार्थ— વિશેષાર્થ મુજબ. ॥ ૩૩॥

**વિશેષાર્થ**— તે ભવનોમાં રહેલા વ્યંતર દેવો—સતત ચાલી રહેલા, અત્યંત સુંદર, તરુશ દેવાંગનાઓનાં અતિમધુર, કર્ણપ્રિય ને આહ્લાદક ગીતગાનોથી, તથા ભેરી, મૃદંગ, વીશા વગેરે અનેક જાતનાં મનોરંજન કરી ઉત્તેજિત કરનારાં દિવ્ય વાજિંત્રોનાં મધુરનાદથી, પ્રેમરસને પુષ્ટ કરનારાં, દિલને બહેલાવનારાં, વિવિધ પ્રકારનાં ઉત્તમ અને દિવ્ય નાટકોને લીધે, નિરંતર સુખમાં તલ્લીન અને આમોદ—પ્રમોદની સામગ્રીઓથી એટલા આનંદમાં નિમગ્ન રહે છે કે મારો કેટલો કાળ પસાર થયો, તેને પણ જાણતા નથી. જગતમાં પણ અત્યંત સુખી માણસોની આવી જ સ્થિતિ હોય છે. [૩૩] [પ્ર. ગા.સં. પ]

अवतरण -- તે નગરો કેવડાં મોટા હોય છે તે અડધી ગાથાથી જણાવે છે.

ते जंबुदीव-भारह-विदेहसम गुरु-जहन्न-मज्झिमगा ॥ ३ ३ <sup>9</sup> ॥ संस्कृत छाया---तानि जम्बूद्वीप-<sup>१९७</sup>भारत-विदेहत्तमानि गुरु-जघन्य-मध्यमकानि ॥ ३ ३ <mark>१</mark>॥

૧૧૭. भरतस्येदं भारतम् । આવી વ્યુત્પત્તિ સંગ્રહણી ટીકાકારે કરી છે.

શબ્દાર્થ-----

તે≕તે सम भारह=ભારતવર્ષ ગુરુ विदेह=મહાવિદેહ `मरि

सम≕સરખા ગુરુ=ઉત્કૃષ્ટથી मज्झिमगा=મધ્યમ

**ગાથાર્થ**---- વિશેષાર્થ મુજબ. ॥૩૩<sup>૧</sup>્મા

**વિશેષાર્થ**— જેમ મનુષ્યલોકમાં કેટલાંક શહેરો ૧૦૦ માઈલ એટલે ૪ ગાઉનું યોજન એ હિસાબે ૨૫ યોજન પ્રમાણનાં છે. ન્યૂયોર્ક, મોસ્કો, લંડન વગેરે શહેરો એંસી એંસી નેવું નેવું માઈલ ઉપરાંત વિસ્તારવાળા સંભળાય છે, તે રીતે અહીં દેવલોકમાં પણ દેવોનાં નગરોનું પ્રમાણ બતાવવામાં આવ્યું છે.

તેમાં વ્યંતરદેવોનાં મોટામાં મોટાં નગરોનું પ્રમાશ ઉત્કૃષ્ટથી જંબૂદ્ધીપ જેટલું એટલે કે એક લાખ યોજુન જેવડાં--મહાતિમહાપ્રમાશવાળાં છે. જ્યારે નાનાં નાનાં નગરો ભરતક્ષેત્ર જેવડાં એટલે કે પર૬<u><sup>૬ 5</sup></u>યોજન પ્રમાશનાં, અને મધ્યમ નગરો મહાવિદેહક્ષેત્ર સરખાં એટલે કે ૩૩૬૮૪<del>૪</del> યોજન પ્રમાશ છે. [૩૩<u>+</u>]

નોંધ⊸૧. અહીં એક યોજન એટલે ૪ ગાઉનું માપ નહીં પરંતુ ૧૦ ગાઉનો અથવા અન્ય મતે ૪૦૦ ગાઉનો એક યોજન એવું શાસ્ત્રીય માપ સમજવાનું છે.

ર–આપશે રહીએ છીએ તે પૃથ્વી નીચે એક અદ્ભુત સૃષ્ટિ રહેલી છે. તે અસંખ્ય કોટાનુકોટી યોજનપ્રમાણ છે, એટલે આવાં મોટાં અસંખ્ય નગરો હોય તેમાં નવાઈ નથી.

**अवतरण**— હવે વ્યંતરોના ભેદો બતાવે છે તેમજ તેના ઇન્દ્રોની સંખ્યા કહે છે.

वंतर पुण अडविहा, <sup>9</sup>पिसाय–भूया<sup>२</sup> तहा जक्खा<sup>३</sup> ॥३४॥ <sup>४</sup>रक्खस–किन्नर<sup>४</sup>–किंपुरिसा<sup>६</sup>, महोरगा<sup>७</sup> अडमा य गंधव्वा<sup>ऽ</sup> । द.हिण–उत्तरभेया, सोलस तेसिं [सुं] इमे इंदा ॥३५॥

સંસ્કૃત છાયા—

व्यंतराः पुनरष्टविधाः, पिशाच--भूतास्तथा यक्षाः ॥३४॥ राक्षस–किन्नर–किंपुरुषाः, महोरगा अष्टमाश्च गन्धर्वाः । दक्षिणोत्तरभेदात्, षोडश तेषु इमे इन्द्राः ॥३५॥

શબ્દાર્થ—

| अइવिहा=આઠ પ્રકારે  | महोरगा=મહીરગ   |
|--------------------|----------------|
| पिसाय≃પિશાચ        | अट्टमा=આઠમા    |
| મૂયા≔ભૂત           | गंधव्या≕ગંધર્વ |
| जक्खा=यक्ष)        | भेया=ભેદવડે    |
| रक्खस=- રાક્ષસ     | સોलસ=સોળ       |
| किंनर=કिंનર        | તૈસિં=તેઓના    |
| किंपुरिसा=કિंપુરુષ | इमे=આ          |

गावार्य- વિશેષાર્થ પ્રમાણે. ॥૩૪–૩૫॥

**વિશેષાર્ય** તે વ્યં<sub>ઈ</sub>રદેવો આઠ પ્રકારે છે. તેમનાં ૧ પિશાચ, ૨ ભૂત, ૩ યક્ષ, ૪ રાક્ષસ, ૫ કિન્નર, ૬ કિંપુરુષ, ૭ મહોરગ અને ૮ ગંધર્વ એ નામો છે.

એ આઠ પ્રકારની નિકાયોના દક્ષિશ—ઉત્તર ભેદવડે સોળ ઇન્દ્રો છે. જેનાં નામો આગળની ગાથામાં કહેવાશે.

એ આઠે પ્રકારના વ્યંતરોના પ્રતિભેદો કેટલા કેટલા છે ? તે તેમનાં વર્શન સાથે સંગ્રહશી ટીકાના આધારે જણાવાય છે.

૧. **\*પિશાચ નિકાય**ના દેવો પંદર પ્રકારનાં છે. ૧ કુષ્માંડ, ૨ પાટક, ૩ જોષ, ૪ આન્હિક, ૫ કાળ, ૬ મહાકાળ, ૭ ચોક્ષ, ૮ અચોક્ષ, ૯ તાલપિશાચ, ૧૦ મુખરપિશાચ, ૧૧ અધસ્તારક્ષ ૧૨ દેહ, ૧૩ મહાદેહ, ૧૪ તુષ્ણીક, અને ૧૫ વનપિશાચ.

આ દેવો સ્વાભાવિક રીતે જ અત્યંત રૂપવંત, સૌમ્યદર્શનવાળા, દેખનારને આનંદ ઉપજાવનારા, હસ્ત-કંઠાદિસ્થાને રત્નમય આભૂષણોને ધારણ કરનારા છે.

૨. **ભૂત નિકાય**ના દેવો નવ પ્રકારના છે. ૧ સ્વરૂપ, ૨ પ્રતિરૂપ, ૩ અતિરૂપ, ૪ ભૂતોત્તમ, ૫ સ્કંદિક, ૬ મહાસ્કંદિક, ૭ મહાવેગ, ૮ પ્રતિછન્ન અને ૯ આકાશગા.

આ દેવો સુંદર, ઉત્તમ, રૂપવંત, સૌમ્ય, સુન્દર મુખવાળા અને વિવિધ પ્રકારની રચના અને વિલેપનને કરનારા છે.

૩. **યક્ષ નિકાય**ના દેવો તેર પ્રકારના છે. ૧ પૂર્શભદ્ર, ૨ માશિભદ્ર, ૩ શ્વેતભદ્ર, ૪ હરિભદ્ર, ૫ સુમનોભદ્ર, ૬ વ્યતિપાકભદ્ર, ૭ સુભદ્ર, ૮ સર્વતોભદ્ર, ૯ મનુષ્યયક્ષ, ૧૦ ધનાધિપતિ, ૧૧ ધનાહાર, ૧૨ રૂપયક્ષ અને ૧૩ યક્ષોત્તમ.

આ દેવો સ્વભાવે ગંભીર, પ્રિયદર્શનવાળા, શરીરથી <sup>૧૧૮</sup>માનોન્માન પ્રમાણવાળા, જેઓનાં હસ્તપાદોનાં તળીયાં નખ, તાલુ, જીભ, હોઠ રાતા છે. મસ્તક ઉપર દેદીપ્યમાન મુકુટ તથા ચિત્ર–વિચિત્ર રત્નનાં આભૂષણોને ધારણ કરનારા જાણવા.

૪. **રાક્ષસ નિકાય**ના દેવો સાત પ્રકારના છે. ૧ ભીમ, ૨ મહાભીમ, ૩ વિઘ્ન, ૪ વિનાયક, ૫ જલરાક્ષસ, ૬ યક્ષરાક્ષસ અને ૭ બ્રહ્મરાક્ષસ.

આ વ્યંતરદેવો ભયંકર છે. ભયંકર રૂપને ધારજ્ઞ કરનારા હોવાથી જોનારને ભયંકર, લાંબા અને વિકરાળ લાગે એવા, રક્તવર્જ્ઞના હોઠને ધારજ્ઞ કરનારા, તેજસ્વી આભૂષજ્ઞોને પહેરનારા, તેમજ શરીરને જુદા જુદા પ્રકારના રંગો અને વિલેપનોથી શણગારનારા છે.

પ. **કિન્નર નિકાય**ના દેવો દશ પ્રકારના છે. ૧ કિન્નર, ૨ કિંપુરુષ, ૩ કિંપુરુષોત્તમ, ૪

★ પન્નવશાની ટીકામાં ૧૬ પ્રકારો બતાવ્યા છે.

૧૧૮. જલથી ભરેલા કુંડમાં પ્રવેશ કરતાં જેટલું જળ બહાર નીકળે અને તે જળને માપતાં 'દ્રોશ' પ્રમાશ થાય તો તે દેવ **માન** પ્રમાણનો ગણાય અને ત્રાજવાથી માપતાં અર્ધભાર થાય તો **ઉન્માન** પ્રાપ્ત ગણાય. હૃદયંગમ, ૫, રૂપશાલી, ૬ અનિંદિત, ૭ કિન્નરોત્તમ, ૮ મનોરમ, ૯ રતિપ્રિય અને ૧૦ રતિશ્રેષ્ઠ.

આ દેવો શાંત આકૃતિવાળા, અધિક સુન્દર મુખાકૃતિવાળા અને મસ્તક ઉપર ઝળહળતા મુગટને ધારણ કરનારા છે.

૬. **કિંપુરુષ નિકાય**ના દેવો–૧ પુરુષ, ૨ સત્પુરુષ,૩ મહાપુરુષ, ૪ પુરુષવૃષભ, ૫ પુરુષોત્તમ, ૬ અતિપુરુષ, ૭ મહાદેવ, ૮ મરુત્ ૯ મેરુપ્રભ અને ૧૦ યશસ્વત્ એમ દશ પ્રકારના છે.

આ દેવો પણ અધિક સુન્દર અને મનોહર મુખાકૃતિવાળા, જેઓના સાથળો અને ભુજાઓ અત્યંત શોભાયમાન, જેઓ વિવિધ પ્રકારનાં આભૂષણો અને વિચિત્ર પ્રકારની માળાઓ ને લેપને ધારણ કરનારા હોય છે.

૭. **મહોરગ નિકાય**ના દેવો પણ ૧ ભુજંગ, ૨ ભોગશાલી, ૩ મહાકાય, ૪ અંતિકાય, ૫ સ્કંધશાલી, ૬ મનોરમ, ૭ મહાવેગ, ૮ મહેષ્વક્ષ, ૯ મેરુકાંત અને ૧૦ ભારવંત એમ દશ પ્રકારના છે.

આ દેવો મહાવેગવાળા, મહાશરીરવાળા, સૌમ્યદર્શનવાળા, મહાકાય, વિસ્તૃત ને મજબૂત ડોક-સ્કંધોવાળા અને ચિત્રવિચિત્ર આભૂષણોથી વિભૂષિત છે.

૮**. ગંધર્વ નિકાય**ના દેવો ૧ હાહા, ૨ હૂહૂ, ૩ તુંબરુ, ૪ નારદ, ૫ ઋષિવાદક, ૬ ભૂતવાદક, ૭ કાદંબ, ૮ મહાકાદંબ, ૯ રૈવત, ૧૦ વિશ્વાવસુ, ૧૧ ગીતરતિ અને ૧૨ ગીતયશ એમ બાર પ્રકારના છે.

આ દેવો પણ પ્રિયદર્શનવાળા, સુંદર રૂપવાળા, ઉત્તમ લક્ષણયુક્ત સુંદર મુખવાળા, મસ્તકને વિષે મુકુટને પહેરનારા અને કંઠમાં હારને ધારણ કરનારા હોય છે. [૩૪–૩૫]

ચોવીશ તીર્થંકરના યક્ષ–યક્ષિણીઓ યક્ષનિકાયના હોવાથી વ્યંતર જાતિના હોય છે. તેમજ છપ્પન <sup>૧૧૯</sup>દિફ્કુમારિકાઓ અને સરસ્વતી (શ્રુતદેવી) તે પણ વ્યંતરનિકાયની કહેવાય છે.

**अवतरण**— આઠે પ્રકારની વ્યંતરનિકાયનાં ઇન્દ્રોનાં નામો કહે છે.

काले य महाकाले, सुरुव पडिरूव पुण्णभद्दे य । तह चेव माणिभद्दे, भीमे य तहा महाभीमे ॥३६॥ किन्नर किंपुरिसे सप्पुरिसा, महापुरिस तह य अइकाए । महकाय गीयरई, गीयजसे दुन्नि <sup>१२०</sup>दुन्नि कमा ॥३७॥

સંસ્કૃત છાયા—

कालश्च महाकालः, सुरूप--प्रतिरूप--पूर्णभद्राश्च । तथा चैव माणिभद्रः, भीमश्च तथा महाभीमः ॥३६॥ किन्नर--किंपुरुषाः, सत्पुरुषा महापुरुषस्तथा च अतिकायः । महाकाय--गीतरती, गीतयशा द्वौ द्वौ क्रमेण ॥३७॥

૧૧૯. આવશ્યકચૂર્સિમાં 'बहूहिं वाणमंतरेहिं'ના પાઠથી જણાય છે. [સ. પ્ર. ૪૩૭] ૧૨૦. दोन्नि दोन्नि इत्यपि पाठः ।

|                              | શબ્દાર્થ                   |    |
|------------------------------|----------------------------|----|
| काले=કाલ                     | किन्नर=डिग्नर              |    |
| महाकाल=મહાકાલ                | <b>તિં</b> પુરુષે≕કિંપુરુષ |    |
| સુરૂव=સુરૂપ                  | सप्पुरिसा=સત્પુરુષ         |    |
| પંકિરૂવ=પ્રતિરૂપ             | महापुरिस=મહાપુરુષ          | ٩t |
| પુ <b></b> જામદ્દે=પૂર્શભદ્ર | अइकाए=અતિકાય               |    |
| चेव=નિશ્ચયથી                 | महाकाय≕મહાકાય              |    |
| माणिभद्दे=માશિભદ્ર           | गीयरई=-ગીતરતિ              |    |
| भीमे=ભીમ                     | गीयजसे=ગીતયશ               |    |
| મहાभીમ=મહાભીમ                | દુન્નિ દુન્નિ=બબે          |    |
|                              |                            |    |

गाथार्थ— વિશેષાર્થ પ્રમાણે. ॥ ૩૬–૩૭॥

**વિશેષાર્થ**— પૂર્વે ભવનપતિની દશે નિકાયના દક્ષિણ –ઉત્તરભેદવડે જેમ વીશ ઇન્દ્રો કહેલા છે તેમ વ્યંતરોની આઠે નિકાયના દક્ષિણોત્તરભેદવડે સોલ ઇન્દ્રો કય. કયા છે તે જણાવે છે.

પહેલા પિશાચનિકાયની દક્ષિણદિશાના ઇન્દ્રનું નામ કાલ અને ઉત્તરદિશાને વિષે ન્ન્હાકાલ, બીજા ભૂતનિકાયની દક્ષિણદિશાને વિષે **સુરૂપ** અને ઉત્તરદિશાને વિષે પ્રતિરૂપ, ત્રીજા યક્ષનિકાયની દક્ષિણદિશાને વિષે પૂર્ણભદ્ર અને ઉત્તરદિશાને વિષે **માણિભદ્ર**, ચોથા રાક્ષસનિકાયની દક્ષિણ દિશાને વિષે ભીમ અને ઉત્તરદિશાને વિષે મહાભીમ, પાંચમા કિન્નરનિકાયની દક્ષિણદિશાને વિષે કિન્નર અને ઉત્તરદિશાને વિષે કિંપુરુષ, છઠ્ઠા કિંપુરુષનિકાયની દક્ષિણદિશાને વિષે સત્પુરુષ અને ઉત્તરદિશાને વિષે મહાપુરુષ, સાતમા મહોરગનિકાયની દક્ષિણદિશાને વિષે અતિકાય અને ઉત્તરદિશાને વિષે મહાકાય અને આઠમા ગાંધવનિકાયની દક્ષિણદિશાને વિષે <sup>૧૨૧</sup>ગીતરતિ અને ઉત્તરદિશાને વિષે ગીતયશ છે.

એ પ્રમાણે આઠ નિકાયના દક્ષિણોત્તરભેદવડે સોળ ઇન્દ્રો કહ્યા.

આ સોળે ઇન્દ્રો મહાપરાક્રમી, સંપૂર્ણસુખી, અતિઋદ્ધિવંત, સંપૂર્ણોત્સાહી અને અપૂર્વ સામથ્યાદિ યુક્ત છે. [૩૬–૩૭]

|   | निकाय         |    | दक्षिणेन्द्रो   |    | उत्तरेन्द्रो   |
|---|---------------|----|-----------------|----|----------------|
| ૧ | પિશાચનિકાય    | ą  | કાલેન્દ્ર       | ૨  | મહાકાલેન્દ્ર   |
| ર | ભૂતનિકાય      | 3  | સ્વરૂપેન્દ્ર    | 8  | પ્રતિરૂપેન્દ્ર |
| з | યક્ષનિકાય     | પ  | પૂર્શભદ્રેન્દ્ર | ٤  | માશિભદેન્દ્ર   |
| ४ | રાક્ષસનિકાય   | 9  | ભીમેન્દ્ર       | 6  | મહાભીમેન્દ્ર   |
| ų | કિન્નરનિકાય   | e  | કિન્નરેન્દ્ર    | ٩٥ | કિંપુરુષેન્દ્ર |
| ٤ | કિંપુરુષનિકાય | ૧૧ | સત્યુરુષેન્દ્ર  | ૧૨ | મહાપુરુષેન્દ્ર |
| 9 | મહોરગનિકાય    | ૧૩ | અતિકાયેન્દ્ર    | 98 | મહાકાલેન્દ્ર   |
| 2 | ગાંધર્વ નિકાય | ૧૫ | ગીતરતીન્દ્ર     | १९ | ગીતયશેન્દ્ર    |

🕸 व्यंतर निकायनां १६ इन्द्रोनां नामनुं यंत्र 🏶

૧૨૧–સરસ્વતી દેવી આ ઇન્દ્રની અગ્રમહિષી છે એમ ક્ષેત્રસમાસ તથા ભગવતીજીની ટીકામાં કહ્યું છે. [સે. ૫૦ ૨૩૬]

अवतरण- એ આઠે નિકાયના દેવોની ધ્વજાનાં ચિલો કહે છે;--- चिंधं कलंब-सुलसे, वड-खटंंगे असोग--चंपयए । नागे तुंबरु अ ज्झए, खटुंग विवज़िया रुक्खा ॥३८॥ સંસ્કૃત છાયા----चिह्नं <sup>9</sup>कदम्ब-<sup>२</sup>सलसी. <sup>३</sup>वट-<sup>४</sup>खट्राङ्कवशोक<sup>र</sup>-<sup>६</sup>चम्पककी । <sup>७</sup>नागस्तुम्बरुश्च<sup>६</sup> ध्वजे, खट्राङ्गविवर्जिता वृक्षाः ॥३८॥ શબ્દાર્થ— चंपयए≕ચંપકવક્ષ ત્તિઘં=ચિહ્ન नागे=નાગવૃક્ષ कलंब≕કદંબવક્ષ तुंबरु अ =>अने तुंक्षरु वृक्ष સુलસે=સુલસવક્ષ ज्झए=ધ્વજામાં वड=वटवृक्ष खट्टंगे=ખટ્રવાંગ, મહાતપસ્વી તાપસ खદ્યંગ∺ખટ્વાંગ विवज्जिया≔રહિત. સિવાય વિશેષના ઉપકરણનું ચિદ્ધ रुक्खा=वक्षो असोग=અશોકવક્ષ

```
ગાથાર્થ— વિશેષાર્થ પ્રમાણે. 113/11
```

**વિજ્ઞેષાર્ય** પૂર્વે સત્તરમી ગાથામાં ભવનપતિનિકાયના દેવોને ઓળખવા માટે જેમ મુકુટાદિમાં ચિહ્નો કહ્યાં હતાં, તેમ વ્યંતરનિકાયને ઓળખવા માટે સ્વસ્વ વિમાનોની ધ્વજામાં રહેલાં ચિદ્ભોને કહે છે.

પહેલા પિશાચનિકાયના દેવોની ધ્વજાને વિષે **કદંબ** નામના વૃક્ષનો જેવો આકાર હોય તેવા આકારનો આલેખ હોય છે. ૨. ભૂતનિકાયના દેવોની ધ્વજાને વિષે **સુલસ** નામના વૃક્ષવિશેષનું ચિદ્ધ હોય છે. ૩. યક્ષનિકાયના દેવોની ધ્વજાને વિષે **વટવૃક્ષ**નું, ચોથા રાક્ષસનિકાયના દેવોની ધ્વજાને વિષે તપસ્વી તાપસનું ઉપકરણ વિશેષ **ખટ્વાંગ**નું ચિદ્ધ, પાંચમા કિન્નરનિકાયના દેવોની ધ્વજાને વિષે **અશોક**વૃક્ષનું, છટ્ઠા કિંપુરુષનિકાયના દેવોની ધ્વજાને વિષે **ચંપક**વૃક્ષનું, સાતમા મહોરગનિકાયના દેવોની ધ્વજાને વિષે **નાગ**નામા વૃક્ષનું અને આઠમા ગાંધર્વનિકાયના દેવોની ધ્વજાને વિષે **તુંબરુ** નામના વૃક્ષનું ચિદ્ધ હોય છે.

ઉપર કહેલાં ચિદ્ધોમાં ફ્રક્ત એક ચોથા રાક્ષસ નિકાયનું ચિદ્ધ ખટ્વાંગ–ભિક્ષાપાત્ર વિશેષનો આકાર સિવાય બાકીના નિકાયોનાં ચિદ્ધો વિવિધ જાતિનાં વૃક્ષોનાં છે. [૩૮]

अवतरण- પ્રસ્તુત વ્યંતરદેવોનાં શરીરનો વર્શ કહે છે--

# जक्ख-पिसाय-महोरग-गंधव्वा साम किंनरा नीला । रक्खस-किंपुरुषा वि य, धवला भूया पुणो काला ॥३६॥

संस्કृत छाथा— यक्ष-पिशाच महोरग-गन्धर्वाः श्यामाः किन्नरा नीलाः । राक्षस-किंपुरुषापि च, धवला भूताः पुनः कालाः ॥३६॥ शબ्दार्थ-

સરલ છે. પ્રથમ કહેવાઈ પણ ગયો છે.

गावार्य- विशेषार्थवत्. ॥ ३८॥

**વિશેષાર્થ**- પૂર્વે ભવનપતિદેવોનાં વર્શન પ્રસંગે, જેમ તે દેવોનાં શરીરનો વર્શ કહેવામાં આવ્યો હતો તેમ વ્યંતરનિકાયના દેવોનાં શરીરનો વર્શ કેવો હોય છે તે કહે છે.-

પહેલા પિશાચનિકાયના દેવોનો, ત્રીજા યક્ષનિકાયના દેવોનો, સાતમા મહોરગ અને આઠમા ગાંધર્વ એ ચારે નિકાયના દેવોનો દેહવર્શ **શ્યામ** એટલે કૃષ્ણવર્શ સમજવો. પાંચમા કિન્નરોના દેહનો વર્જ્ર **શ્યામ**, તથાપિ કિંચિત્ નીલવર્શના આભાસ સહિત જાણવો. ચોથી રાક્ષસનિકાય અને છઠી કિંપુરુષનિકાયના દેવોનો દેહવર્<mark>શ ઉજીજવલ</mark> હોય છે અને બીજી ભૂતનિકાયના દેવોના દેહનો વર્જ્ર પણ **કૃષ્ણ** (શ્યામ) હોય છે. [૩૯]

#### व्यंतर निकायोने विषे चिह्न तथा देहवर्णनुं यंत्र

| निकाय नाम     | ध्वजचिह्न    | देहवर्ण     |
|---------------|--------------|-------------|
| ૧–પિશાચ નિકાય | કદંબ વૃક્ષ   | શ્યામ       |
| ૨ભૂત "        | સુલસ વૃક્ષ   | કૃષ્ણ       |
| ૩–યક્ષ "      | વટ વૃક્ષ     | શ્યામ       |
| ૪–રાક્ષસ "    | તાપસ પાત્ર   | ઉજીવલ       |
| ૫-કિંનર "     | અશોક વૃક્ષ   | શ્યામ (નીલ) |
| ૬–કિંપુરુષ "  | ચંપક વૃક્ષ   | ઉજ્જવલ      |
| ૭ મહોરગ "     | નાગ વૃક્ષ    | શ્યામ       |
| ૮–ગાંધર્વ "   | તુંબરુ વૃક્ષ | શ્યામ       |

🔹 व्यन्तरनिकाथान्तर्वर्ति-'वाण-व्यंतर' निकायनुं स्वरूप 🕸

**अवतरण**— હવે વાશવ્યંતરના આઠ ભેદો કહે છે, અને તેઓ જ્યાં છે તે સ્થાનનું નિરૂપશ કરે છે–

## अणपन्नी पणपन्नी, इसिवाई भूयवाइए चेव । कंदी य महाकंदी, कोहंडे चेव पयए य ॥४०॥

| इयपढम—जोयणसए, रयणाए अ<br>तेसु इह सोलसिंदा, 'रुयग'                                                 |                                        |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|--|--|
| સંસ્કૃત                                                                                           | છાયા—                                  |  |  |
| अणपन्नी पणपत्री, ऋषिवादी भूतवादी चैव ।<br>कन्दी च महाकन्दी, कोहण्डे चैव पतङ्गे (प्रयते) च ॥४०॥    |                                        |  |  |
| इह प्रथम-योजनशते, रत्नायामष्टौ व्यन्तरा अपरे ।<br>तेष्विह षोडशेन्द्रा, रुचकाधो दक्षिणोत्तरतः ॥४१॥ |                                        |  |  |
| શબ્દ                                                                                              | ાર્થ—                                  |  |  |
| अणपन्नी≕અષ્ઙપ-ની                                                                                  | पढमजोयणसए=પ્રથમના સો યોજનમાં           |  |  |
| पणपन्नी≕੫઼ఱฺ৸৵ની                                                                                  | रयणाए=૨ત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં              |  |  |
| इसिवाई=३भीवाधी                                                                                    | અદ્ર=આઠ                                |  |  |
| भूयवाइए=भूतवाही अवरे=- भीषा                                                                       |                                        |  |  |
| कंदी=डंधी                                                                                         | इह=આ                                   |  |  |
| महाकंदी=+હાકંદી                                                                                   | સોેભસિંવ=સોળ ઇન્દ્રો                   |  |  |
| कोहंडे=કोહंડ                                                                                      | <del>રુ</del> વગઝहો=રુચકપ્રદેશની નીચે  |  |  |
| αયए≕પતંગ                                                                                          | दाहिणुत्तरओ=દક્ષિગ્ન અને ઉત્તર દિશામાં |  |  |

**गाधार્ય**---- અણપન્ની, પણપન્ની, રૂષીવાદી, ભૂતવાદી, કંદિત, મહાકંદિત, કોહંડ અને પતંગ એ આઠ વાણવ્યંતરના ભેદો છે. તે આઠે વાણવ્યંતર નિકાય રુચકપ્રદેશની નીચે, રત્નપ્રભા પૃથ્વીના પ્રથમના<sup>૧૨૨</sup>સો યોજનમાં રહેલા છે અને તેમાં દક્ષિણ-ઉત્તર ભેદ વડે એકંદર સોળ ઇન્દ્રો છે. ૫૪૦ –૪૧૫

**વિશેષાર્થ**— પૂર્વે આઠ પ્રકારની વ્યંતરનિકાયોનું અલ્પ વર્ષન કર્યું. એ જ વ્યંતર જાતિમાં એક અવાન્તર (બીજા પ્રકારના) વ્યંતરો પણ છે અને તેથી તેઓ વાણવ્યંતર તરીકે ઓળખાય છે. વ્યંતરોના સ્થાનથી આ વાણવ્યંતર દેવોનું સ્થાન જુદું છે અને તેથી પ્રત્યેક નિકાયનાં નામો તથા સ્થાન વગેરેનું વર્ષન કરે છે.

'વાશ્રવ્યંતર' એટલે શું ?-<mark>વનાનામન્તરેષુ વિશેષેળ भवाः वाणव्यंतर</mark>ाः–વનો (જંગલો)ના મધ્યભાગોમાં વિશેષે કરીને થનારા (વસનારા) તે **વાશવ્યંતર** કહેવાય. તે આઠ પ્રકારના છે--

૧૨૨. યોગશાસ્ત્રકાર મહારાજા શ્રીમદ્દ હેમચંદ્રાચાર્ય યોગશાસ્ત્રમાં તથા શ્રીમાન્ જિનભદ્રગણિક્ષમાશ્રમણ મહારાજા સંગ્રહણી ગ્રંથમાં વાણવ્યંતરોનું સ્થાન ઉપરના છોડેલા સો સો યોજનમાંથી પુનઃ તેમાં જ ઉપર નીચે દશ દશ યોજન છોડીને બાકી રહેલા એંશી યોજનમાં જણાવે છે. આ ચન્દ્રીયાસંગ્રહણીનો પણ એ જ અભિપ્રાય છે, જ્યારે પ્રજ્ઞાપનાઉપાજ્ઞમાં શ્રી ગૌતમસ્ત્વામી મહારાજાએ કરેલા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ત્રિકાલજ્ઞાની પરમાત્મા મહાવીરદેવે એમ જણાવેલ છે કે, પ્રથમથી છોડાયેલા ઉપરના હજાર યોજનમાંહેથી જ ઉપર નીચે સો સો યોજન છોડી બાકીના આઠસો યોજનમાં વાણવ્યંતરો છે. આ સ્થળે ગીતાર્થ પુરુષો એવો પણ સમન્વય કરે છે કે, વ્યંતરોને પણ સિદ્ધાંતોમાં વાણવ્યંતર શબ્દથી કોઈ કોઈ સ્થળે વર્ણવ્યા છે. આ સમન્વયથી શાસ્ત્રીય વિરોધનો પરિહાર થાય છે. ૧ અશપન્ની નિકાય, ૨ પશપન્ની નિકાય, ૩ ઋષીવાદી નિકાય, ૪ ભૂતવાદી નિકાય, ૫ કંદિત નિકાય, ૬ મહાકંદિત નિકાય, ૭ કોહંડ નિકાય, ૮ પતંગ નિકાય.

અગાઉ વ્યંતરોનું સ્થાન બતલાવતાં જે સો સો યોજન છોડેલાં હતાં એમાં ફક્ત ઉપરની જ સો યોજન પૃથ્વીમાં જ દશ–દશ યોજન ઉપર ને નીચે છોડતાં મધ્યની એંશી યોજન પૃથ્વીમાં વાણવ્યંતર દેવો વસે છે, જેની નિકાયોનાં નામો ઉપર જણાવ્યાં છે.

એ આઠે નિકાયના દક્ષિણ–ઉત્તરભેદ વડે સોળ ઇન્દ્રો છે. એ નિકાયો **સમભૂતલા**ના રુચક સ્થાનેથી દક્ષિણ–ઉત્તરદિશામાં જાણવી<sub>ન</sub>

૧. **પ્રશ્ન— 'સમભૂતલા'** એટલે શું ?

ઉત્તર--- જેમ લૌકિક વ્યવહારમાં વિજ્ઞાનીઓએ પ્રાયઃ ઘણીખરી [પૃથ્વી--નદી--પર્વતાદિ] વસ્તુઓની ઊંચાઈ--નીચાઈનાં માપ માટે દરિયાની સપાટી નક્કી કરી છે એટલે કે તેનું 'સમભૂતલસ્થાન' કાવ્યનિક દષ્ટિથી દરિયાઈ સપાટી રાખ્યું છે, તેમ જૈનસિદ્ધાંતોમાં ઊધ્વલોકે, અધોલોકે અને તિચ્છલોકે રહેલી (પ્રાયઃ) શાશ્વતી જે જે વસ્તુનું જેટલું જેટલું ઊંચાઈ--નીચાઈનું પ્રમાણ દર્શાવ્યું છે તે બધુંએ સર્વજ્ઞોક્ત વચનાનુસાર આ સમભૂતલાની અપેક્ષાએ રાખવામાં આવ્યું છે.

૨. પ્રશ્ન આ સમભૂતલા પૃથ્વી ક્યાં આવી ? રુચકપ્રદેશો ક્યાં આવ્યા ? સમભૂતલા અને રુચક પ્રદેશો એ બન્ને એક જ સ્થાનવર્તી છે કે અન્ય અન્ય સ્થાન-સ્થિત છે ?

ઉત્તર— એક લાખ યોજનની લંબાઈ પહોળાઈવાળા જંબૂદ્ધીપના મધ્યભાગે આવેલા મહાવિદેહ–ક્ષેત્રમાં મન્દર–મેરુ નામનો પર્વત આવેલો છે. જેને ઈતર દર્શનકારો પજ્ઞ માને છે. તે ઊંચાઈમાં મૂળભાગ સાથે ૧ લાખ યોજનનો છે અને કંદથી લઈને ૯૯૦૦૦ યોજન બહાર છે. જેથી બાકીનાં એક હજાર યોજન મૂળમાં (રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં) પહોંચેલો છે. આ મેરુ કંદભાગે એટલે રત્નપ્રભાનો પિંડ પૂરો થાય ત્યાં દશ હજાર યોજનના ઘેરાવાવાળો છે, ત્યારપછી આગળ ક્રમે ક્રમે ઘટતો છે.

[જેનું કરશાદિ સવિસ્તર સ્વરૂપ શ્રીજંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિથી જાણવા યોગ્ય છે.]

પૂર્વે સમજી આવ્યા કે રત્નપ્રભા પૃથ્વીનો પિંડ ૧ લાખ ૮૦ હજાર યોજનનો છે. એમાં ઉર્ધ્વ—અધઃ એક હજાર યોજન છોડી, બાકીના વચલા ભાગમાં ભવનપતિ દેવો અને નારક જીવો રહે છે. પુનઃ છોડેલાં કેવળ ઉપરના જ હજાર યોજનમાંથી ઉપર—નીચે સો સો યોજન મૂકી દેતાં બાકીનાં ૮૦૦ યોજનમાં વ્યંતરો રહે છે.અને એ છોડેલા ઉપરના સો યોજન પૈકી પુનઃ ઉપર નીચેથી દશ દશ યોજન છોડીને બાકીના ૮૦ યોજન પૃથ્વીમાં પ્રસ્તુત વાણવ્યંતર દેવો વસે છે.

આથી **સંग્રहणી**માં જે '**રુઝગઝहો दાहिणुत्तरओ**' પદ દર્શાવ્યું તે યુક્ત છે; કારશકે છોડેલા એ ૧૦ યોજન, મેરુના કન્દથી વાશવ્યંતર સ્થાન સુધીના છે અને એ દશ યોજન ઉપરના ઊધ્વીભાગ મધ્યે રુચક સ્થાન આવેલું છે. અને ત્યારબાદ ૮૦ યોજનમાં વાશવ્યંતરો રહે છે. આ મેરુપર્વત રત્નપ્રભા પૃથ્વીના પિંડમાં ૧૦૦૦ યોજન ઊંડો ગયેલો છે એટલે ઠેઠ ઉપરથી (કન્દભાગથી) નીચે આવતાં વ્યંતર સ્થાન પૂર્ણ થયા બાદ, સો યોજનને અન્તે મેરુ પૂર્ણ થાય છે અને જેમ જેમ નીચે જાય તેમ તેમ તેનો પરિધિ પગ્ન વૃદ્ધિ પામતો જાય છે તે પગ્ન સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે.

હવે બીજા પ્રશ્નના સમાધાન પૂર્વે એ પણ નિર્શય કરી લેવો આવશ્યક છે કે સમભૂતલા સ્થાન એ જ રુચક સ્થાન છે કે અન્ય ? તો સમજવાનું કે સમભૂતલ અને રુચક સ્થાન એ એક જ વસ્તુ છે, પણ અન્ય અન્ય સ્થાનવાળી વસ્તુઓ નથી.

જે वात स्पष्टताधी श्री भगवतीजी, स्थानाङ्ग, नन्दीवृत्ति, नन्दीचूर्णि, जंबूद्वीपप्रज्ञप्ति, तत्त्वार्थवृत्ति, आवश्यक, विशेषावश्यक, लोकप्रकाश, क्षेत्रसमास, संग्रहणी, जीवाभिगम, पञ्चवणा, सूर्यप्रज्ञप्ति, चंद्रप्रज्ञप्ति, मंडलप्रकरणादि अने अस्त्र-<sup>९२३</sup>ग्रंथोमां समऋवी छे.

'समभूतता-रुचक' સ्थान કર્યા આવ્યું ?

નોંધઃ—સમભૂતલ એ જ રુચકસ્થાન છે તે, અને તે ધર્માના શુલ્લક પ્રતરે જ છે, તે બંને વાતનું કથન કરનારી સિદ્ધાંતોની મુખ્ય મુખ્ય સાક્ષીઓ અહીં આપવામાં આવે છે.

૧૨૩. **શ્રી મગવતીની** સૂત્રમાં શ્રી ગૌતમસ્વામીએ પૂછેલા ચન્દ્ર--સૂર્ય સંબંધી ઉત્તર પ્રસંગે ચરમ તીર્થપતિ શ્રી મહાવીરદેવે જજ્ઞાવ્યું છે કે---

9 गोयमा ! जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणेणं इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए **बहुसमरमणिज्ञाओ भूमिभागाओ** उहुं चंदिमसूरिय-गहाण-नक्खत्त-तारारुवाणं...इत्यादि [श्री ભગવતीसूत्र]

२ 'कहित्रं भंते तिरियलोगस्स आयाममझे पण्णत्ते ?'

''गोयमा ! जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स बहुमज्ञदेसभाए इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए **उवरिमहेट्टिल्लेसु खुइगपयरेसु** एत्थणं तिरियलोगस्स मज्झे अट्टपएसिए रुयए पण्णत्ते, जओ णं इमाओ दस दिसाओ हर्वति'' [श्रील्अवर्त्धभूत्र]

३ ''केवइयाणं भन्ते! जोइसिया वासा पन्नता? गोयमा! इमीसे रयणण्पभाए पुढवीए **बहुसमरमणिजाओ** भूमिभागाओ सत्तणउइं सए उट्टं उण्पइता''....इत्यादि [श्रीसमवायांअसूत्र]

४ 'ऊहिणं भन्ते ! जोइसिया देवा परिवसंति ? इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए **बहुसमरमणिज्ञाओ भूमिभागाओ** सत्तणउइं जोयणसए उड्डं उप्पइता'..... [श्रीपन्नवश्वासूत्र]

५ 'अस्या रत्नप्रमापृथिव्या **बहुसमरमणीयात् भूमिभागादूर्ध्वं** सप्तयोजनशतानि उल्लुत्य गत्वा अत्रान्तरे अधस्तनं ताराविमानं चारं चरतीत्यादि.' [श्रीसूर्यप्रशप्ति]

६ तत्र तिर्यग्लोकस्योध्र्वाधोऽपेक्षयाऽष्टादश्नयोजनशतप्रमाणस्य मध्यभागे द्वौ लघुक्षुल्लकप्रतरौ, तयोर्मध्यभागे जंबूद्वीपे रलप्रभाया **बहुसमे भूमिभागे मेरुमध्येऽष्टप्रादेशिको** रुचकः तत्र गोस्तनाकाराश्चत्वारउपरितनाः प्रदेशाश्चत्वाराधस्तनाः **एष एव रुचकः सर्वासां दिशां विदिशां वा प्रवर्तकः**, एतदेव च सकलतिर्यग्लोकमध्यम् [श्चीनन्दीसूत्र-टीडा]

૭ આ જ પ્રમાશે 'શ્રી નન્દીचૂર્ળ્ળી'માં પણ કથન છે.

૮ "'**स्यानाङ्गजी''**ના બીજા ભાગમાં પણ આ જ પ્રમાણે સમર્થન છે.

**६ િંગ્રોષાવગ્યकમા**ष્ય ઉપરની 'ગ્નિष्यहिता' ટીકામાં શ્રીમાન્ મલધારિ શ્રી હેમચન્દ્રસૂરિજીએ પણ ઉપર પ્રમાશે જ ઉલ્લેખ કરેલ છે. જિ માટે જુઓ ગાથા ૨૭૦૦ ઉપરની ટીકા]

9० 'रलप्रभाया उपरि **क्षुल्लकप्रतरव्वयौ** । मेर्वन्तः कन्दोर्ध्वभागे रुचकोष्टप्रदेशकः ॥१॥। तस्मिश्च लोकपुरुषकटीतटपटीयसि । मध्यभागे समभूमिज्ञापको रुचकोऽस्ति यः ॥२॥''

[श्रीवोडप्रडाश, क्षेत्र, बोड सर्ग १२]

સમભૂતલ—રુચકસ્થાન, એ મેરુના દશ હજાર યોજનના ઘેરાવાવાળા મેરુના કન્દના ઊર્ધ્વભાગે ધર્મા—રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં આવેલાં બે ક્ષુલ્લક પ્રતરો છે તેનો મધ્યભાગ છે.

આ પ્રતરો ચારે બાજુથી લોકાન્તને સ્પર્શીને રહ્યાં છે. આ પ્રતરો ચૌદરાજલોકવર્તી સર્વ પ્રતરો પૈકી લંબાઈ પહોળાઈમાં ક્ષુલ્લક એટલે નાના હોવાથી ક્ષુલ્લક પ્રતરો તરીકે ઓળખાય છે. આથી જ રુચકપ્રસ્તાર તે જ પ્રતરપ્રસ્તાર એમ પણ કહેવાય છે. આ બન્ને પ્રતરો સામસામા (ઉપર નીચે) રહેલા છે. તેમાં અધઃસ્થાનેથી ઉપર આવતાં જે ક્ષુલ્લક પ્રતર આવે, તેના ઉપરના ભાગે ચાર રુચક પ્રદેશો આવેલા છે અને તેની સન્મુખ રહેલા (ઊર્ધ્વના) બીજા ક્ષુલ્લક પ્રતરે (નીચેના ભાગે સંબદ્ધ.) ચાર રૂચકપ્રદેશો આવેલા છે. તે રુચકો સામસામી જોતાં જાણે પરસ્પર સ્પર્ધા કરતા રહ્યા ન હોય ? તેમ દેખાય છે. આ સ્થાન ધર્માપૃથ્વીમાં ગયેલા મેરુના કન્દના મધ્યભાગમાં સમજવું.

આ અષ્ટરુચકપ્રદેશોને જ્ઞાની પુરુષો **चોरसरुचक<sup>૧૨૪</sup> એ** નામથી સંબોધે છે.

આ પ્રદેશો ગોસ્તનાકારે છે. આ સ્થાનને રુચકસ્થાન તરીકે ઓળખો કે સમભૂતલ તરીકે કહો તે એક જ છે.

એક વાત સમજી રાખવી જોઈએ કે, કોઈ પણ ગ્રન્થમાં કોઈ પણ વસ્તુના નિર્દેશમાં'समभूभागात्' શબ્દ માત્ર કહ્યો હોય, તો તેમાં રુચકસ્થાન અન્તર્ગત આવી જાય છે અને જ્યાં रुचकात् એટલું માત્ર કહ્યું હોય તો તેથી સમભૂતલા સ્થાન પણ કહી શકાય છે, કારણકે સમભૂતલ અને રુચક એ એક જ સ્થાનવાચી શબ્દો છે.

આ પ્રમાણે સઘળા <sup>૧૨૫</sup>સિદ્ધાન્તો "ધર્માપૃથ્વીમાં જ (રત્નપ્રભામાં) ક્ષુલ્લકપ્રતર અને અષ્ટરુચક પ્રદેશો માનવા" એવું સૂચન કરે છે અને સાથે સાથે તે જ સમભૂતલ સ્થાન છે. તે જ દિશા અને વિદિશાનું પ્રભવસ્થાન છે તથા તે જ તિર્યગ્લોકનું મધ્ય છે, એટલે કે રુચકસ્થાન-સમભૂતલસ્થાન અને દિશાભુવ્સ્થાન એ ત્રણેનું સ્થાન એક જ છે એમ સ્પષ્ટપણે જણાવે છે. આ સમભૂતલ-રુચકસ્થાન તે જ તિચ્છાલોકનું મધ્ય છે, એટલું જ નહિ પણ મેરુપર્વતના વનખંડાદિની ઊંચાઈ વગેરે તથા अघોग्रामની શરૂઆત પણ આ રુચકથી જ પ્રારંભાયેલી છે અને ત્યાંથી જ એક હજાર યોજન ઊંડાપણું લેવાનું છે. मंडलप्रकरणમાં સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે કે-''समभूतलापेक्षया योजनसहस्रमधोग्रामाः''-श्रीलघुक्षेत्रसमास मूलમાં પણ એ જ વાતનું સમર્થન કરેલું છે.

99. मेरुमध्यस्थिताच्द्रप्रदेशात्मकरुचकसमानाद्भूतलाद्धाभ्यो दशोनयोजनशतेभ्य आरभ्योपरि दशोत्तरयोजनशते ज्योतिष्कास्तिष्ठन्तीति' [मंडलप्रકरश]

આવા જ ઉલ્લેખો શ્રી જીવાભિગમ, જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિ, તત્ત્વાર્થસૂત્ર ભાષ્ય–ટીકા, સંગ્રહણી–ટીકા, ક્ષેત્રસમાસ–ટીકા, લોકનાલિકા, જ્યોતિષ્કરશ્ડક, દેવેન્દ્રસ્તવ, આવશ્યકની ટીકાઓ વગેરે અનેક ગ્રન્થોમાં જણાવેલ છે.

१२४. यदाहु :--'रुचकेऽत्र प्रदेशानां यद्यतुष्कद्वयं स्थितम् । तत्समश्रेणिकं तद्य विज्ञेयं प्रतरद्वयम् ॥'

૧૨૫. તત્ત્વાર્થસૂત્ર અ૦ ૩, સૂ. ૬ની સિદ્ધસેનીય ટીકામાં સમતતાવ્ મૂમાગાર્....એ પંક્તિમાં રત્નપ્રભાવર્તી ક્યુલ્લક પ્રતરોની વાત કરી છે. પણ લાગે છે કે તે 'ઉપરિતન અધસ્તન' નામથી સૂચિત પ્રતરોની વાત છે; નહીં કે સર્વથી 'લઘુક્યુલ્લકપ્રતરો'ની વાત.

जोयणसयदसगंते. समधरणीओ अहो अहोगामा । बायालीससहस्सेहिं, गंतु मेरुस्स पच्छिमओ ||9|| जिर्थ सुगम છे.] આ <sup>૧૨૬</sup>અષ્ટરુચકસ્થાન તે જ **'સમમૃતતા-રુચકપૃથ્વી'** આ રુચકપ્રદેશોથી ઊધ્વ–અધો દિશા તથા વિદિશાઓની ઉત્પત્તિ છે, જે માટે આવશ્યક નિયુક્તિમાં કહ્યું છે કે :--'अड्रपएसो रूअगो. तिरियलोगस्स मज्झयारंमि । एस पभवो दिसाणं एसेव भवे अणुदिसाणं ॥१॥ [४०-४१] अवतरण— વાશવ્યતર દેવોના સોળ ઇન્દ્રોનાં નામ કહે છે. संनिहिए सामाणे, धाड विहाए इसी य इसिवाले । ईसर-महेसरे वि य, हवइ सुवत्थे विसाले य ॥४२॥ हासे हासर्र्ड वि य. सेए य भवे तहा महासेए । पयगे पयगवई वि य, सोलस इंदाण नामाइं ॥४३॥ [प्र. गा. सं. ६-७] સંસ્કૃત છાયા----सन्निहितस्सामानः, धाता विधाता ऋषिश्च ऋषिपालः । ईश्वर-महेश्वरावपि च. भवति सवस्त्रो विशालश्च ॥४२॥ हास्यो हास्यरतिरपि च. श्वेतश्च भवेत्तथा महाश्वेतः । पतङः पतङ्कपतिरपि च. षोडशेन्द्राणां नामानि ॥४३॥ શબ્દાર્થ----संनिहिए∺સંનિહિત हासे=હાસ્ય हासरई वि=वक्षी आस्थरति सामाणे=सामान સે⊽=શ્વેત હ્યાડ≃ધાતા भवे=હોય विहाए=विधाता इसी=ઋષિ तहां=તथા महासेए=મહાશ્વેત इसिवाले=ऋषिपाल પયશે=પતંગ र्डसर=ઈશ્વર महेसरे वि=भહेश्वर पयगवर्डवि=५तंअ५ति हवड≕હોય છે સોलસ=સોલ इंदाण=ઇન્દ્રોનાં सुवत्ये=सुवस्र विसाले=विशाલ નામારંં<del>=ન</del>ામો

૧૨૬. રુચકોની સ્થાપના કેવી રીતે છે?

રત્નપ્રભા પૃથ્વીના બંને લઘુક્ષુલ્લકપ્રતરોમાં ઊર્ધ્વ અને અધઃ સ્થાનવર્તી ગોસ્તનાકારે રહેલા અષ્ટરુચકપ્રદેશોનું સ્વતંત્ર સંસ્થાન કે પરસ્પર સંસ્થાન કઈ રીતે સમજવું ? શું નીચે ઃઃ આવા ચાર રુચકો સ્થાપી તેના ઉપર જ બીજા ઊર્ધ્વવર્તી ચાર રુચક સ્થાપવા કે બીજી રીતે ? તે વિચારાસ્પદ છે. તેથી અહીં સ્પષ્ટ નિર્ણય લખી શકાય તેમ નથી.

ч.

गायार्थ- વિશેષાર્થ મુજબ. ॥૪૨-૪૩॥

**વિશેષાર્થ**— વાશવ્યંતરોની આઠે નિકાયોના ઉત્તરભેદવડે સોળ ઇન્દ્રો છે. તેમાં પહેલા અણપન્ની નિકાયના દક્ષિશેન્દ્રનું નામ **સંનિહિતઇન્દ્ર** છે અને ઉત્તરેન્દ્રનું નામ **સામાન ઇન્દ્ર** છે, બીજા પશપન્ની નિકાયના દક્ષિશેન્દ્રનું નામ **ધાતા** અને ઉત્તરેન્દ્રનું **વિધાતા**, ત્રીજા **ૠધીવાદી** નિકાયના દક્ષિશેન્દ્રનું **ૠધિ** ઇન્દ્ર અને ઉત્તરેન્દ્રનું **ૠધિયાલઇન્દ્ર**, ચોથા ભૂતવાદી નિકાયનો દક્ષિશેન્દ્ર **ઇન્ઘરઇન્દ્ર** અને ઉત્તરદિશાનો મહેલરઇન્દ્ર, પાંચમા **કંદિત** નિકાયનો દક્ષિશેન્દ્ર **સુવત્સઇન્દ્ર** અને ઉત્તરદિશાનો **વિશાલઇન્દ્ર**, છઠા મહાકંદિત નિકાયનો દક્ષિશેન્દ્ર હાસ્ય અને ઉત્તરેન્દ્ર હાસ્યરતિ, સાતમા કોહંડ નિકાયનો દક્ષિશેન્દ્ર **વેત** અને ઉત્તરદિશામાં મહાવત ઇન્દ્ર અને આઠમા પતંગ નિકાયના દક્ષિશેન્દ્રનું નામ પતંગ અને ઉત્તર દિશામાં પતંગપતિ ઇન્દ્ર એમ સોલ ઇન્દ્રો જાણવા. [૪૨–૪૩] (પ્ર. ગા. સં. ૬–૭)

આ પ્રમાણે ભવનપતિના દશે નિ*કાયોના મળીને વીશ* ઇન્દ્રો તથા વ્યંતર અને વાણવ્યંતરના આઠ આઠ નિકાયના મળી સોળ નિકાયના બત્રીશ ઇન્દ્રો, જ્યોતિષીનિકાયના બે ઇન્દ્રો અને વૈમાનિકનિકાયના દશ ઇન્દ્રો એટલે કે ચારે નિકાયના થઈ કુલ **ચોસઠ** ઇન્દ્રો થયા.

આ ઇન્દ્રો અવશ્ય સમકિતવંત હોય છે અને પરમકારુશિક જગત્જંતુનું કલ્યાશ ઇચ્છનારા પરમતારક તીર્થંકર પરમાત્માઓના જન્મકલ્યાશકાદિ અવસરે કરાતી તે તે પ્રકારની ઉચિત ભક્તિિસેવામાં સદા તત્પર હોય છે.

#### II इति वाणव्यंतराधिकारः II

**अवतरण**— હવે વ્યંતરેન્દ્રોના તથા (સરખું વક્તવ્ય હોવાથી) ચન્દ્ર—સૂર્યના સામાનિક દેવો તથા આત્મરક્ષક દેવોની સંખ્યાનું નિરૂપણ્ડ કરે છે :–

### सामाणियाण चउरो, सहस्स सोलस य आयरक्खाणं । पत्तेयं सब्वेसिं, वंतरवइ-ससिरवीणं च ॥४४॥

સંસ્કૃત છાયા—

सामानिकानां चत्वारि, सहस्राणि षोडश च आत्मरक्षकाणाम् । प्रत्येकं सर्वेषां, व्यंतरपति–शशि–रवीणाश्च ॥४४॥

શબ્દાર્થ----

सच्चेसिं=सर्व नि.કायने विषे वंतरवइ=व्यंतरेन्द्रपति गाथार्थ— विशेषार्थ प्रभाखे. ॥४४४॥

**વિશેષાર્થ** પૂર્વે ભવનપતિદેવોના સામાનિક તથા આત્મરક્ષક દેવોની સંખ્યા કહી છે તે જ પ્રમાણે વ્યંતરની આ નિકાયના બત્રીશે ઇન્દ્રો તથા જ્યોતિષી નિકાયના સૂર્ય અને ચન્દ્ર (એ બે જ ઇન્દ્રપશે હોવાથી) એમ કુલ ચોત્રીશ ઇન્દ્રો થયા. તે પ્રત્યેક ઇન્દ્રને ચાર ચાર હજાર સામાનિક દેવો હોય છે અને સામાનિક દેવોથી ચારગુણા એટલે સોલ સોલ હજાર આત્મરક્ષક દેવો પ્રત્યેક ઇન્દ્રોને હોય છે તેમજ પૂર્વોક્ત કથનાનુસાર તેઓની સેવામાં તે દેવો નિમગ્ન હોય છે. [૪૪]

| निकाय नाम         | उत्तरेन्द्र | सामानिक  | आत्मरक्षक    | दक्षिणेन्द्र | सामानिक  | आलरक्षक  |
|-------------------|-------------|----------|--------------|--------------|----------|----------|
| ૧ પિશાચનિ૦        | કાલ         | 8000     | <b>१६०००</b> | મહાકાલ       | 8000     | 15000    |
| ર ભૂતનિ૦          | સ્વરૂપ      | ,        | .,           | પ્રતિરૂપ     |          | "        |
| ૩ <b>યક્ષનિ</b> ૦ | પૂર્જાભદ્ર  |          |              | મશિભદ        | PT       | , ,,     |
| ૪ રાક્ષસનિ૦       | ભીમ         | 71       |              | મહાભીમ       |          |          |
| ષ કિન્નરનિ૦       | કિન્નર      | ,,       |              | કિંપુરુષ     | 31       |          |
| ૬ કિંપુરુષનિ૦     | સત્યુરુષ    |          | *            | મહાપુરુષ     | **       |          |
| ૭ મહોરગનિ૦        | અતિકાય      |          |              | મહાકાય       |          |          |
| ૮ ગાંધલીને૦       | ગીતરતિ      | ચાર હજાર | સોળ હજાર     | ગીતયશ        | ચાર હજાર | સોળ હજાર |

| कल्पोपपन्न    | देवोना        | दश प्रकार  | अने | तेनं | स्वरूप |
|---------------|---------------|------------|-----|------|--------|
| 7/1 7/7 7 7 7 | <b>T TI H</b> | <b>***</b> |     | 12.2 | 14124  |

।। ज्योतिषी निकायना इन्द्राश्रयी सामानिक–आत्मरक्षक देवोनी संख्यानुं यन्त्र ।।

| ज्यो० नाम        | सामानिक संख्या | आत्मरक्षक संख्या |
|------------------|----------------|------------------|
| ૧ સૂર્યેન્દ્રને  | ચાર હજાર       | સોળ હજાર         |
| ર ચન્દ્રેન્દ્રને | ચાર હજાર       | સોળ હજાર         |

।। इति प्रस्तुत भवनद्वारे व्यंतराधिकारः समाप्तः ॥

#### Ø

\* प्रासङ्गिक प्रकीर्णक-अधिकार \*

[कल्पोपपन्न--देवोना दश प्रकारो अने तेनुं स्वरूप]

**अवतरण**— ગ્રન્થકાર ભવનપતિ તથા વ્યંતરનિકાયાશ્રયી દેવોના પ્રકારો, તેમની વ્યવસ્થાઓ તથા કલ્પસંબંધી વ્યવસ્થાઓ જણાવવાની ઇચ્છાથી, પ્રસ્તુત અધિકાર ચારે નિકાયમાં ઘટતો હોવાથી ચારે નિકાયાશ્રયી પ્રકીર્ણાધિકારનો પ્રારંભ કરતાં પ્રથમ કલ્પોપપન્ન દેવોના એકંદર પ્રકાર કેટલા ? તે જણાવે છે.

# इंद<sup>°</sup> सम<sup>रे</sup>ैतायतीसा, <sup>४</sup>परिस-तिया-रक्ख<sup>र</sup> <sup>६</sup>लोगपाला य । अणिय<sup>७</sup> पइण्णा<sup>र ६</sup>अभिओगा, किब्बिसं<sup>१°</sup> दस भवण वेमाणी ॥४५॥ <sub>[प्र. गा. सं.</sub> ८]

#### સંસ્કૃત છાયા----

इन्द्र—सम (सामानिक) त्रायस्त्रिंशाः, पर्षत्रिक—रक्ष—लोकपालाश्च । अनीक—प्रकीर्णा—भियोगाः, किल्बिषिका दश भवन—वैमानिकाः ॥४५॥

૧૨૭. વાશવ્યંતરોની સામાનિકાદિ સંખ્યા વ્યંતરેન્દ્રો મુજબ સમજવી.

```
શબ્દાર્થ---
```

इंद=ઈંદ્ર सम=ઇન્દ્રના સરખા-એટલે સામાનિકો तायतीसा=ત્રાયસ્થિશક દેવો परिस-तिया=त्रश પર્ષદાના દેવો रक्ख=આત્મરક્ષક દેવો लोगपाला=લોકપાલ દેવો अणिय=કટકના દેવો વइण्ण≃પ્રકીર્શ–પ્રજાસરખા દેવો अभिओगा≕આભિયોગિક દેવો किब्बिसं=કિલ્બિષિક દેવો वेमाणी=વૈમાનિક

गायार्थ— વિશેષાર્થ મુજબ. ॥૪૫॥

**વિશેષાર્થ**— મનુષ્યલોકમાં રાજા, જાગીરદાર મહામાત્ય, નગરશેઠ, પુરોહિત—રાજગોર, ફોજદાર, સભાસદો અને ચંડાલ વગેરે જુદી જુદી જાતની વ્યવસ્થા ને ફરજોને બજાવનારી વ્યક્તિઓ હોય છે, અને તેઓ દ્વારા રાજા અને પ્રજાની સર્વ વ્યવસ્થાઓ, સંરક્ષણ અને સર્વ વ્યવહારો સુલભ રીતે ચલાવી શકાય છે. તે પ્રમાણે દેવલોકમાં પણ ઇન્દ્ર, સામાનિક, ત્રાયસ્થિંશક, ત્રણ પર્ષદામાં બેસવા યોગ્ય અધિકારી દેવો, આત્મરક્ષક દેવો, લોકપાલ દેવો, સેનાના દેવો, પ્રકીર્ણ, આભિયોગિક અને કિલ્બિષિક એમ દશ પ્રકારના દેવોવડે ભવનપતિ, વૈમાનિકાદિ ચારે નિકાયના દેવલોકનું તંત્ર સુવ્યવસ્થિત રીતે ચાલી રહ્યું છે.

તે દરેક દેવો નીચે જગ્નાવેલાં પોતપોતાના અધિકૃત કર્તવ્યમાં સદા પરાયશ રહે છે.

તે દશે પ્રકારના દેવોની સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યા અને તેઓનું કર્ત્તવ્ય આ પ્રમાણે----

૧ **इन्द्र**— જે દેવલોકનું સ્વામિત્વ પોતાને પ્રાપ્ત થયેલું હોય છે ત્યાં વર્તતા સર્વ દેવો જેમને પોતાના સ્વામી તરીકે સ્વીકારે તે **'ઇન્દ્ર'** કહેવાય.

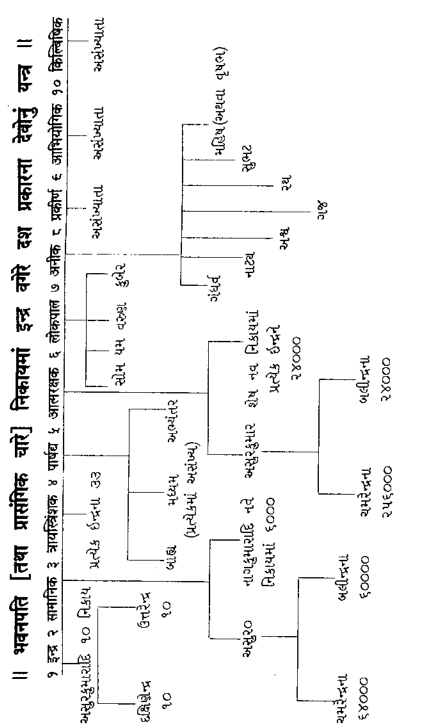
ર **સામાનિક** કાન્તિ વૈભવ વગેરે સર્વમાં ઇન્દ્રના સરખી ઋદ્ધિ જેઓને પ્રાપ્ત થયેલ હોય અને ઇન્દ્રોને પણ તે તે કાર્યોમાં સલાહ લેવા લાયક હોય તે **'સામાનિક'** કહેવાય. આ દેવો ઇન્દ્રસમાન રિદ્ધિવાલા હોય છે, તો પણ ઇન્દ્રોને પોતાના સ્વામી તરીકે માને છે. આ દેવો પોતાનાં વિમાનોમાં વસનારા હોય છે.

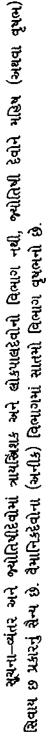
૩ **ત્રાયસ્વિંશक**--- (એક ઇન્દ્રની અપેક્ષાએ) જેઓની તેત્રીશની જ સંખ્યા હોય અને જેઓ ઇન્દ્રની માલિકીનાં વિમાનો, દેવો વગેરે સર્વની ચિંતા કરનારા હોવાથી મંત્રી સાથે શાંતિક-પૌષ્ટિક કર્મ, અને પુરોહિત-રાજગોરનું કામ પણ કરનારા હોય છે. તે તેત્રીશ જ હોવાથી **'ત્રાયસિંશક'** કહેવાય. આ દેવોનાં સ્વતંત્ર વિમાનો હોય છે.

૪ **પાર્થવા**— પર્ષદામાં બેસાડવા યોગ્ય ઇન્દ્રના મિત્ર સરખા દેવો તે **'પાર્થઘ'** કહેવાય.

આ પર્ષદા એટલે કે સભા ત્રણ પ્રકારની હોય છે. જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્તમ અથવા બાહ્ય, મધ્યમ ને આભ્યંતર. તેમાં બેસનારા દેવો તે પાર્ષદ્યા કહેવાય. જેમ રાજશાસનમાં પણ અત્યારે આમ સભા, ઉમરાવ સભા, અને પાર્લામેન્ટની વ્યવસ્થા છે તેમ.

૫ आत्मरक्षक--- જેઓ ઇન્દ્રોનું રક્ષણ કરનારા હોય અર્થાત્ ઇન્દ્રો સ્વયં શક્તિસંપન્ન હોવાપૂર્વક





પ્રાયઃ નિર્ભય હોય. છતાં આ આત્મરક્ષક દેવો પોતાના આચારનું પાલન કરવા માટે હંમેશા શસ્ત્ર, બખ્તર, વગેરેથી સજ્જ રહેવા સાથે ઇન્દ્રની પાસે હંમેશા ખડા ખડા--ઊભા રહે છે, જેને દેખતાં જ શત્રુઓ ત્રાસ પામે છે, તેને **આત્મરક્ષક** દેવો કહેવાય છે.

૬ **लोकपाल** ઇન્દ્રમહારાજાએ ફરમાવ્યા પ્રમાણે તે તે વિભાગનું રક્ષણ કરનારા અને ચોરી, જારી વગેરે ગુન્હા કરનારાઓને યથાયોગ્ય શિક્ષા કરનારા તે **'લોકપાલ'** કહેવાય. [જેને મનુષ્યલોકના 'સૂબા'ની ઉપમા આપી શકાય]

૭ **अનોक**— તે સૈન્ય, હાથી [ગજાનીક], ઘોડા [હયાનીક], રથ [રથાનીક], મંહિષ--પાડા [મહિષાનીક], પાયદલ [પદાત્યનીક], ગંધર્વ [ગન્ધવાનીક], નાટ્ય [નાટ્યાનીક] એ સાત પ્રકારનું સૈન્ય જરૂર પડે ત્યારે વૈક્રિય શક્તિદ્વારા રૂપો વિકુર્વીને સૈન્યનું કામ કરનારા તે **'સૈન્યના દેવો'** કહેવાય.

અહીં વૈમાનિકમાં અર્થાત્ સૌધર્મથી અચ્યુત દેવલોકમાં 'મહિષ'ના સ્થાને 'વૃષભ' સમજવો. એ દરેક સૈન્યના જુદા જુદા અધિપતિઓ હોઈ સાત અધિપતિઓ હોય છે. પ્રથમનાં પાંચ સૈન્ય સંગ્રામમાં ઉપયોગી છે અને ગંધર્વ તથા નાટ્ય એ બન્ને ઉપભોગનાં સાધનો છે.

૯ **आમિયોગિક** નોકર, ચાકર વગેરે યોગ્ય કામમાં જેઓને જોડવામાં આવે તે દાસ સરખા 'આભિયોગિક' દેવો છે.

૧૦ **कિન્बिषिक**— મનુષ્યલોકના ચાંડાલોની માફક અશુભ–નિન્ઘ કાર્ય કરનારા તે **'કિલ્ખિષિક'** દેવો કહેવાય.

ભવનપતિ અને વૈમાનિકમાં આ દશ પ્રકારના દેવો છે, જ્યારે વ્યંતર તથા જ્યોતિષીમાં ત્રાયસ્ત્રિંશક અને લોકપાલ દેવો સિવાયના આઠ પ્રકારના દેવો છે. અર્થાત્ પૂર્વે જણાવેલા દશ પ્રકાર પૈકી ત્રાયસ્ત્રિંશક અને લોકપાલ દેવો વ્યંતર અને જ્યોતિષીમાં નથી. ત્યાં તેવી વ્યવસ્થાની અપેક્ષા નથી. [૪૫] [પ્ર. ગા. સં. ૮]

अवतरण— સૈન્ય સંબંધી સાત પ્રકારના દેવોનાં નામ કહે છે.

| अणियाणि=सैन्यो–કટકો<br>सव्वइंदाणं=सर्व ઇन्द्रोनुं<br>वेमाणियाण=चैभानिકने | वसहा≕વૃષભ<br>महिसा=પાડા<br>अहोनिवासीणं=અધોનિવાસી ભવનપતિ વ્યંતરનું |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
|                                                                          |                                                                   |
| वेमाणियाण=वैभानिङने                                                      | I <del> </del>                                                    |

गायार्थ - વિશેષાર્થ મુજબ. 118૬॥

**વિશેષાર્ય** દેવલોકની ચાર નિકાય પૈકી ત્રણ નિકાયોમાં સાત પ્રકારનું કટક-સૈન્ય છે અને જ્યોતિષીને છ પ્રકારનું કટક છે, તેમાં પહેલો પ્રકાર ગંધર્વનો છે.

બીજા પ્રકારમાં નૃત્ય કરનારા દેવોનું સૈન્ય, ત્રીજા પ્રકારમાં અશ્વરૂપ સૈન્ય, ચોથા પ્રકારમાં ગજો (હાથીઓ)નું સૈન્ય, પાંચમું રથ સૈન્ય અને છદ્દું પાયદળ સૈન્ય; આ છ પ્રકારનું સૈન્ય તો જાશે સામાન્યથી સર્વ ઇન્દ્રોને હોય છે. તેમાં પજ્ઞ વૈમાનિકનિકાયવર્તી ઇન્દ્રોને સાત પ્રકારનું સૈન્ય હોવાથી તેમને સાતમું વૃષભનું સૈન્ય અધિક હોય છે અને અધોલોકવાસી ભવનપતિ તથા વ્યંતરેન્દ્રોનો સાતમો પ્રકાર મહિષ (પાંડા)ના સૈન્યનો છે. ફક્ત જ્યોતિષીના ઇન્દ્રોને છ પ્રકારનું સૈન્ય હોય છે.

શંકા ઇન્દ્ર મહારાજાને વળી સૈન્યની જરૂર શી ?

**સમાધાન**— જેમ રાજા સમર્થ હોય છતાં શત્રુના પરાભવમાં સૈન્યની સહાય હંમેશા જરૂરી છે, તેમ ઇન્દ્રમહારાજા ભલે સમર્થ હોય તથાપિ દેવલોકમાં દેવાંગનાદિનાં અપહરણને અંગે થતાં ભયંકર યુદ્ધોના પ્રસંગે આ સૈન્યની જરૂર પડે છે.

શંકા-દેવ ગમે તે પ્રકારના ચહાય તે રૂપ કરવા શક્તિમાન છે, પછી અમુક પ્રકાર રાખવાનું પ્રયોજનશું ?

**સમાધાન** એક રાજાના રાજ્યમાં ગંધવોં, નટો, ગજ–હાથી, અશ્વાદિ સર્વ હોય, પરંતુ લડાઈ પ્રસંગે તો રાજાના જે અશ્વ, ગજાદિ હોય એ જ ઉપયોગમાં લઈ શકાય છે. કંઈ શેઠિયાઓના કે અન્યના ઘોડા લડાઈમાં ઉપયોગી થતા નથી, માટે સૈન્યને અંગે સ્વતંત્ર દેવોની જરૂર અવશ્ય જોઈએ, અને તેથી શીઘ્ર ઉપયોગી પણ થઈ શકે. [૪૬] (પ્ર. ગા. સં. ૯)

**अवतरण**— પ્રત્યેક ઇન્દ્રને ત્રાયસ્ત્રિંશક વગેરે દેવોની કેટલી સંખ્યા હોય ? તેની પ્રરૂપશા કરે છે—

तित्तीस तायतीसा, परिसतिआ लोगपाल चत्तारि । अणियाणि सत्त सत्त य, अणियाहिव सव्वइंदाणं ॥४७॥ [प्र. गा. सं. १०] नवरं वंतर—जोइस,—इंदाण न हुंति लोगपालाओ । तायत्तीसभिहाणा, तियसा वि य तेसिं न हु हुंति ॥४८॥ [प्र. गा. सं. ११]

> संस्કृत छाथा— त्रयस्त्रिंशत् त्रायस्त्रिंशकाः, पर्षत्त्रिकः लोकपालाश्चत्त्वारः । अनीकानि सप्त सप्त च, अनीकाधिपाः सर्वेन्द्राणाम् ॥४७॥ नवरं व्यंतर--ज्योतिषेन्द्राणां, न भवन्ति लोकपालाः । त्रायस्त्रिंशाभिधानाः, त्रिदशा अपि च तेषां न भवन्ति ॥४८॥

#### શબ્દાર્થ—

तित्तीस≕તેત્રીશ तायतीसा≕ત્રાયસ્થિંશક દેવો परिस–तिआ≕ત્રક્ષ પર્ષદા अणियाणि=કટક, સૈન્યો सत्त सत्त=સાત સાત પ્રકારનું अणियाहिव=सैन्यના અધિપતિ सव्वइंदाणं=સર્વ ઇન્દ્રોને वंतर--जोइस=વ્યંતર તथા જ્યોતિષીના लोगपालाओ=લોકપાલ દેવો तायत्तीसमिहाणा=ત્રાયસિંશક નામના દેવો तियसा वि=દેવો પશ तेसिं=તેમને

**गાથાર્થ**— તેત્રીશ ત્રાયસ્ત્રિંશક દેવો, ત્રજ્ઞ ત્રજ્ઞ પર્ષદાઓ, ચાર ચાર લોકપાલ દેવો, સાત પ્રકારનું સૈન્ય, સાત સૈન્યના અધિપતિઓ એટલો પરિવાર સર્વ ઇન્દ્રોનો હોય, પરંતુ વ્યંતર તથા જ્યોતિષીના ઇન્દ્રોને લોકપાલ દેવો તેમજ ત્રાયસ્ત્રિંશક નામના દેવો હોતા નથી. ૫૪૭--૪૮૫

**વિશેષાર્થ---** પૂર્વે દેવોના પ્રકાર વર્શવ્યા હતા, પરંતુ સંખ્યાની વક્તવ્યતા કહી ન હતી, તે માટે હવે સંખ્યા કહે છે.

<sup>૧૨૮</sup>ત્રાયસ્ત્રિંશક નામના દેવો તેત્રીશ હોય છે, આ દેવોની સલાહ ઇન્દ્રમહારાજા પ્રસંગે પ્રસંગે લે છે.

દરેક દેવલોકને વિષે બાહ્ય, મધ્યમ અને અભ્યંતર એમ ત્રણ ત્રણ પર્ષદા એટલે કે સભાઓ હોય છે. આ પર્ષદાનાં નામો નિકાયવાર જુદાં જુદાં હોય છે. જે જે દેવસ્થાનમાં પર્ષદા છે તે તે પર્ષદા પૈકી પ્રત્યેક પર્ષદાના દેવો અને દેવીઓનું આયુષ્ય જુદું જુદું હોય છે.

પ્રત્યેક ઇન્દ્રોના આવાસની ચારે બાજુ લોકપાલો હોય છે, એ લોકપાલોને પશ પર્ષદા હોય છે, તે તે લોકપાલના વિમાનો નીચે જ તિચ્છલોકમાં પોતપોતાના નામની તેમની નગરીઓ પશ આવેલી છે. તેમનાંવિમાનોનું પ્રમાણ પંક્તિબદ્ધ વિમાનોથી અર્ધું હોય છે. વળી સામાનિક વગેરે દેવોનો પણ પરિવાર છે. આ લોકપાલોનાં નામ અન્ય નિકાયવર્તી જુદાં જુદાં હોય છે, આયુષ્ય પશ ભિન્ન ભિન્ન હોય છે તેવી જ રીતે પૂર્વે કહેલું તે તે સાત પ્રકારનું સૈન્ય દરેક ઇન્દ્રને હોય છે. અને પ્રત્યેક નિકાયના કટકના સાત સાત સેનાપતિઓ પણ હોય છે, તેનાં નિકાયવાર જુદાં જુદાં નામો છે.

આ પ્રમાણે ઉપર કહેલો પરિવાર સર્વ ઇન્દ્રોને સામાન્યથી કહ્યો.

उपसंहार—

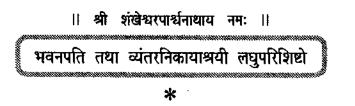
इति व्यन्तराणां सुराणां--सुरायु--र्नगर्यो वपुर्वस्त्रवर्णादिव्याख्या । अपि व्यंतरेन्द्रात्ससंरक्षकाणां, तथा सप्तसैन्याधिपानां च संख्या ॥११॥ [इति संग्रह\*लोकः]

।। इति प्रस्तुतभवनद्वारे प्रकीर्णकाधिकारः समाप्तः ॥

૧૨૮. આ દેવોનાં સ્વસ્વ સ્થાનાશ્રયી વર્તતાં **નામો** ત્રણે કાલમાં શાશ્વતાં (એકસરખાં) હોય છે. પર્ષદાનું વિસ્તારથી વર્ષન શ્રી જીવાભિગમાદિથી જાણવું.

१२८. सरणावो. तत्त्वार्थचतुर्थाध्याये--'ञायस्त्रिंशलोकपालवर्जा व्यंतरज्योतिष्काः' ।

Jain Education International



#### 🕸 प्रथम भवनपतिनिकायाश्रयी परिशिष्ट नं. ९ 🏶

 ભવનપતિના પ્રત્યેક ઇન્દ્રોની કેવા કેવા પ્રકારની શક્તિ છે ? તથા કઈ નિકાયના દેવોનો કયા કયા દ્વીપ સમુદ્રાશ્રયી ક્યાં ક્યાં નિવાસ છે ? તે માટે જુઓ संग्रहणीनी 'जंबुद्दीवं छत्तं'–ગાથાની લઘુટીકા તથા બૃહત્ ટીકા તથા देवेन्द्रस्तव, लोकप्रकाश, जीवाभिगमादि ग्रन्थो.

૨. ભવનપતિ દેવોનાં ભવનો (આવાસો) પંક્તિબદ્ધ ન સમજવાં પગ્ન વિપ્રકીર્શ-છૂટાં છૂટાં સમજવાં.

૩. ભવનપતિ દેવોનાં ચિદ્ધાદિકનું જે વર્શન કરેલ છે તે માટે કેટલાંક મતાંતરો વર્તે છે. જુઓ औपपातिक तथा प्रज्ञापनादि ગ્રન્થો.

૪. નરકના જીવોને તથાવિધ પીડા આપનારા, પંદર પ્રકારના પરમાધામી દેવો તે ભવનપતિ નિકાયાન્તર્ગત જ જાણવા.

પ. ચમરેન્દ્રાદિ ઇન્દ્રોને બાહ્ય, મધ્યમ, અભ્યંતર એમ ત્રષ્ઠા પ્રકારની પર્ષદા હોય છે, એમાં જો કોઈ દેવને અભ્યંતરસભામાં સંદેશો પહોંચાડવો હોય તો પ્રથમ બાહ્યસભામાં મોકલાવે, તેઓ મધ્યમસભામાં મોકલે અને મધ્યમસભાવાળા અભ્યંતરપર્ષદામાં મોકલી આપે અને તેઓ તેની યોગ્ય વ્યવસ્થા કરે, તેમજ અભ્યંતર સભામાં પાસ થયેલ કાર્ય મધ્યમસભાને અમલ કરવા સોંપાય, મધ્યમસભાવાળા બાહ્યસભાવાળાને (બાહ્યસભાસદોને) સોંપે, અને તે બાહ્યસભાના દેવો આજ્ઞાનુસાર અમલ કરે. એ પ્રમાણે દરેક દેવલોકમાં જણાવેલ પર્ષદાનો વ્યવહાર સમજી લેવો. એમાં જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા તથા ત્રણે પ્રકારની સંખ્યાવાળા દેવો હોય છે. અને આ ચમરેન્દ્રાદિની રાજધાનીનું વર્શન મગવતી આદિ યૂત્રમાં તથા ક્ષેત્રભોકપ્રક્રાશમાંથી જોવું. આ ચમરેન્દ્ર, દેવ–દેવીઓના પરિવારથી સમગ્ર જંબૂદ્વીપ તથા તિચ્છાં અસંખ્યાતા દ્વીપ સમુદ્રોને પણ ભરવા સમર્થ છે. અરે ! આ સામર્થ્ય તો તેના સામાનિક અથવા ત્રાયસ્થિક દેવોમાં પણ રહેલું છે. जાવ ય ગંલૂદીવો ગાવ ય વમરસ્થા વ્યત્સથી સ્વત્ર ગે હાવશ્ય અને સૌંદર્યયુક્ત દેવાંગનાઓ સાથે ભોગસુઓને ભોગવતાં આનંદમાં વિહરે છે.



🕸 द्वितीय व्यंतरनिकायाश्रयी परिशिष्ट नं. २ 🏶

૧. આ વ્યંતરોની પણ અસંખ્યાતી વિશાળ નગરીઓ અઢીદ્વીપ બહાર આવેલી છે. જેનું વિસ્તૃત વર્જ્ઞન જીવાભિગમાદિ આગમગ્રંથોથી જાણી લેવું.

ર. વ્યંતરોનાં નગરોની ચારે બાજુ વલયાકારે ફરતી રક્ષણાર્થે ઊંડી ખાઈ અને સુંદર કોટ શોભી રહેલ છે, તેના કોઠા ઉપર તોપો વગેરે ગોઠવેલ છે; મજબૂત કિલ્લા શત્રુઓથી દુષ્પ્રવેશ્ય હોય છે. આ નગરો ઝળહળતાં દેદીપ્યમાન અને મહાન રત્નમય તોરણોથી શોભતા દરવાજા યુક્ત છે અને દંડધારી દેવકિંકરો નગરનું રક્ષણ કરવામાં નિશદિન સજ્જ રહે છે. વળી આ નગરોમાં પંચરંગી પુષ્પોની મહાસુગંધથી અને અગરુ તથા કિંદરુ–દશાંગાદિ શ્રેષ્ઠ ધૂપાદિની સુવાસોથી સુગંધ સુગંધ પ્રસરી રહેલી હોય છે. આ દેવો અતિસ્વરૂપવંત, સ્વભાવે તથા દેખાવમાં સૌમ્ય, અંગોપાંગને વિષે રત્નમય અલંકારોથી વિભૂષિત, ગાંધર્વોનાં ગીતોમાં પ્રીતિવાળા અને કૌતુક જોવાની અતિઇચ્છા કરનારા હોય છે, આ દેવોને ક્રીડા, હાસ્ય, નૃત્યાદિ પર અત્યંત આસક્તિ હોવાથી અનવસ્થિતપણે જ્યાં ત્યાં ભટકથા કરે છે અને કૌતુકની ખાતર શરીરપ્રવેશ વગેરે કરવા દ્વારા અન્યને પીડા પણ પેદા કરે છે.

૩. મનુષ્યલોકમાં ભૂત, પિશાચ, રાક્ષસાદિ કહેવાય છે તે આ વ્યંતરનિકાયના તે તે નિકાયગત વ્યંતરો જ હોય છે. આ દેવો વિશેષે કરીને જીર્જ્ઞસ્થાનો (ગૃહમંદિરાદિ)માં નિર્જન સ્થાન થઈ જવાથી નિવાસ કરી રહે છે. એથી તે સ્થાનવર્તી નિવાસ કરનારા માજ્રસોને યા અન્યજનોને પૂર્વના રાગથી યા દ્વેષથી કેટલીકવાર મહાવ્યથા ઉત્પન્ન કરે છે. વળી આ લોકોમાં પ્રાયઃ ક્રીડા અને વિનોદાર્થે આવતાં તે દેવોનો વિશેષ વખત ક્રીડા, હાસ્યાદિમાં નિર્ગમન થઈ જવાથી પોતાનાં મૂળસ્થાનો પણ વિસરી જાય છે, જેથી જ્યાં ત્યાં જેના તેનામાં પ્રવેશ કરી રહે છે. આ દેવો સ્વેચ્છાચારી વિશેષ છે.

૪. પ્રત્યેક ઇન્દ્રને ત્રજ્ઞ પ્રકારની પર્ષદા હોય છે. ત્રજ્ઞેમાં જથન્ય–મધ્યમ–ઉત્કૃષ્ટ-આયુષ્ય સંખ્યાવાળા દેવ–દેવીઓ હોય છે. આ પર્ષદા–અગ્રમહિષી લોકપાલાદિ દેવોમાં પજ્ઞ પોતપોતાના પ્રમાજ્ઞાશ્રયી યથાયોગ્ય હોય છે.

પ. આપલી આ પૃથ્વીની નીચે એક અદ્ભુત જીવસૃષ્ટિ રહેલી છે. એ સૃષ્ટિમાં નરકગતિવર્તી નારકજીવો તથા ચાર પ્રકારના દેવોમાં ભવનપતિ અને વ્યંતર એ બે પ્રકારના દેવો તેમજ ભવનપતિના પેટા પ્રકાર તરીકે પરમાધામીઓ પણ નીચે જ આવેલા છે.

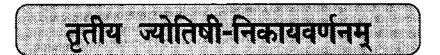
આજે જગતમાં મન્ત્રો અને યન્ત્રોની આરાધના અને ઉપાસનાઓ ચાલી રહી છે અને તેમાં સહાયક તરીકે જે જે દેવ--દેવીઓ થાય છે, તે મોટાભાગના તો આ બંને નિકાયોના હોય છે.

યક્ષ–યક્ષિજ્ઞીઓ, ઘંટાકર્શ, માગ્નિભદ્ર, ક્ષેત્રપાલ, ભૈરવ, સરસ્વતી, લક્ષ્મી, ચક્રેશ્વરી, પદ્માવતી, વિદ્યાદેવીઓ વગેરે ઉક્ત નિકાયના છે.

\*

90E

ज्योतिषी निकायनुं वर्णन



**अवतरण**— પૂર્વે ભવનપતિ તથા વ્યંતરનિકાયનું યથાયોગ્ય દિગ્દર્શન કરાવ્યું. હવે ત્રીજી જ્યોતિષીનિકાયનું સ્વરૂપ વર્શવાય છે. આ જ્યોતિષી દેવોનું સ્થાન ઊધ્વ, અધો અને તિર્યક્ એમ ત્રણે લોકના વિભાગથી વહેંચાયેલી ત્રસનાડીના તિર્યક્લોકમાં છે. આ તિર્યક્લોક ઊંચાઈમાં ૧૮૦૦ યોજન પ્રમાણ ગણાય છે અને તેની ગણત્રી સમભૂતલાથી અધઃસ્થાને ૯૦૦ યોજન અને એ જ સમભૂતલભાગથી ઊર્ધ્વસ્થાને ૯૦૦ યોજન એ પ્રમાણે કરાય છે. એથી જ જ્યોતિષી દેવો તિચ્છલોકવાસી કહેવાય છે----

હવે આ જ્યોતિષી દેવો કયાં અને અહીંથી કેટલા યોજન દૂર છે? તે દર્શાવવા માટે \_ગ્રુન્થકારમહર્ષિ **'સમમુત્તતાઝો'** એ ગાથાની રચના કરે છે.

> समभूतलाउ अट्ठहिं, दसूणजोयणसएहिं आरब्भ । उवरि दसूत्तरजोयण-सयंमि चिट्ठंति जोइसिया ॥४६॥

> > સંસ્કૃત છાયા—

समभूतलादष्टाभिः, दशोनयोजनशतेभ्य आरभ्य । उपरि दशोत्तरयोजनशते, तिष्ठन्ति ज्योतिष्काः ॥४६॥

શબ્દાર્થ—

| अइहिं≔આઠ        | <b>दसुत्तर</b> ≕દસ અધિક    |
|-----------------|----------------------------|
| दसूण≖દશ ન્યૂન   | <u></u>                    |
| સર્ણાફેં=સો     | <b>चિ</b> દ્વંતિ=રહેલા છે. |
| आरब्ग=श.३ ५२ीने | जोइस्ग्या=જ્યોતિષી દેવો    |
| उवरि=७५२        |                            |

**गावार्थ**— સમભૂતલાપૃથ્વીથી દશ ઓછા એવા આઠસો યોજન (સાતસો નેવું યોજન)થી શરૂ કરીને, ઉપર એક્સો દશ યોજન સુધીમાં જ્યોતિષી દેવો રહે છે. !!૪૯!!

विशेषार्थ— જ્યોતિષી એટલે 'अत्यन्तप्रकाशित्वाज्ज्योतिःशब्दाभिधेयानि विमानानि तेषु भवा ये देवास्ते ज्योतिष्काः' ॥

અત્યંત પ્રકાશ કરનારા હોવાથી 'જ્યોતિઃ' શબ્દ વડે કહેવા લાયક વિમાનો તે ज्योतिः કહેવાય અને તેમાં વસનારા (દેવો) તે ज्योतिष्काः।

આ દેવો અત્યન્ત જ્વલંત તેજવાળા, દેદીપ્યમાન કાન્તિવાળા, દિગ્મંડલને સ્વપ્રભાવડે ઉજ્વલ તેજોમય કરનારા હોય છે. પ્રથમ તેનું વર્શન કહેવાએલું છે. તેઓ મેરુના ગોળાકાર મધ્યભાગવર્તી, રત્નપ્રભાપૃથ્વીમાં રહેલી સમભૂતલાપૃથ્વીથી લઈને સાતસો નેવું (૭૯૦) યોજન જઈએ ત્યાં સુધી નથી, એ સાતસો નેવું યોજન છોડ્યા કે તૂર્ત જ જ્યોતિષી દેવોનું સ્થાન શરૂ થાય છે, એ શરૂઆતથી લઈને ઉપરના એક્સો દશ (૧૧૦) યોજનમાંહે (એટલે તિર્યક્લોકના અન્તભાગ સુધી) પાંચ પ્રકારના જ્યોતિષી દેવો વસે છે.

૭૯૦માં ૧૧૦ ઉમેરતાં ૯૦૦ યોજનપ્રમાશ તિર્યક્લોકનો ઊર્ધ્વભાગ સંપૂર્ણ આવી રહે. [૪૯] **अवतरण**— ઉપરની ગાથામાં જ્યોતિષીદેવોનો વસવાટ ૧૧૦ યોજન ક્ષેત્રમાં જશાવ્યો. હવે ૫૦મી ગાથાવડે સામાન્યતઃ સૂર્ય, ચન્દ્રનું સ્થાન બતાવી જે નક્ષત્રોની ગતિની વિશેષતા છે તે કહે છે, અને ત્યારપછી પવમી ગાથામાં પાંચેય જ્યોતિષીનું સ્થાન, તેનો ક્રમ અને પરસ્પર અંતર કહે છે.

तत्थ<sup>930</sup>रवी दसजोयण, असीइ तदुवरि ससी य रिक्खेसु । अह भरणि—साइ उवरि, बहि मूलोऽभिंतरे अभिई ॥५०॥ तार-रवि-चंद-रिक्खा, बुह-सुका जीव-मंगल-सणिया । सगसयनउय दस—असिइ, चउ चउ कमसो तिया चउसु ॥५१॥ [प्र. गा. सं. १२]

સંસ્કૃત છાયા----

तत्र रविर्दशयोजनानि, अशीतिस्तदुपरि शशी च रिक्षेषु । अधो भरणिः स्वातिरुपरि, बहिर्मूलोऽभ्यन्तरेऽभिजित् ॥५०॥ तारा–रवि–चन्द्र–रिक्षाणि, बुध-शुक्रौ जीव–मङ्गल–शनिश्चराः । सप्तशतनवतिर्दशाशीतिश्चतुश्चतुः, क्रमशस्त्रिस्तश्चतुर्षु ॥५१॥

શબ્દાર્થ—

दसजोयण≕દસ યોજન असीइ≕એંશી तदुवरि=તેના ઉપર रिक्खेसु=નક્ષત્રો जह=અધો-નીચે मरणि=ભરક્ષી साइ=સ્વાતિ बहि=બહાર मूल=મૂલ अभितरे=અંદર अमिई=અભિજિત

तार=તારા रिक्खा= નક્ષત્રો बुह=બુધ सुका=શુક जीव=ગુરુ-બૃહસ્પતિ मंगल=મંગલ सणिया=શ-િ सगसयनउय=સાતસો નેવું तिया=ત્રજ્ઞ ત્રણ યોજન चउसु=ચારને વિષે

**ગાથાર્થ** ત્યાં સમભૂતલા પૃથ્વીથી (૭૯૦) સાતસો નેવું યોજન ગયા પછી દશ યોજનને અંતરે સૂર્ય છે. ત્યાંથી એશી યોજન ઉપર ચન્દ્ર છે. અને ત્યારપછી નક્ષત્રો છે. તેમાં સર્વથી નીચે

૧૩૦. પચાસમી તથા એકાવનમી આ બંને ગાથામાં સૂયીદિનું સ્થાન ગ્રંથકારે બે વખત બતાવ્યું છે. બે વખત બતાવ્યું તો તેથી ગાથાના કર્તા એક જ હશે કે બેમાંથી એક પ્રક્ષેપ ગાથા હશે ? ભરશી અને સર્વથી ઉપર સ્વાતિનક્ષત્ર છે. સર્વ બાહ્ય ભાગમાં મૂલ અને સર્વાભ્યંતર ભાગે અભિજિત્ નક્ષત્ર છે.

સમભૂતલા પૃથ્વીથી ૭૯૦ (સાતસો નેવું) યોજને તારા, ત્યારબાદ દસ યોજનને અંતરે સૂર્ય, ત્યારબાદ એંશી યોજન ગયે ચન્દ્ર, ત્યાંથી ચાર યોજને નક્ષત્ર મંડલ, ત્યાંથી ચાર યોજને બુધ, ત્યાર પછી ત્રશ યોજન ઉલ્લંઘ્યા બાદ ગુરુ, ત્યારપછી ત્રશ યોજને મંગલ અને ત્યારબાદ ત્રશ યોજને શનિશ્વર છે. ॥૫૦–૫૧॥

**વિશેષાર્થ** એકાવનમી પ્રક્ષેપ ગાથા દ્વારા અન્ય આચાર્યો એમ કહે છે કે રત્નપ્રભાગત સમભૂતલા પૃથ્વીથી સાતસો નેવું યોજન પૂર્ણ થયે તરત જ કોટીનુકોટી તારાઓનું મંડલ–પ્રસ્તર આવેલું છે, ત્યાંથી દશ યોજન દૂર ઊંચે જઈએ (આઠસો યોજન પૂર્ણ થયે) ત્યાં <sup>૧૩૧</sup>સૂર્યેન્દ્ર આવેલો છે. ત્યાંથી આગળ એંશી યોજન દૂર જઈએ (૮૮૦ યોજન પૂર્ણ થયે) ત્યાં ચંદ્ર આવેલ છે, વળી ત્યાંથી ચાર યોજન ઊંચે અદ્વાવીસ પ્રકારનો નક્ષત્રગણ આવેલો છે.

એ નક્ષત્રોનો જે પરિભ્રમશ ક્રમ છે તેમાં ભરશીનક્ષત્ર સર્વ નક્ષત્રોથી અધઃસ્થાને ચરે છે, ત્યારે સ્વાતિનક્ષત્ર સર્વ નક્ષત્રોથી ઊધ્વસ્થાને (ઉપર) ચાલે છે. મૂલનક્ષત્ર અન્ય ૧૧ નક્ષત્રોની અપેક્ષાએ સર્વ નક્ષત્રોની દક્ષિશે બાહ્યમંડલે ચાલે છે અને અભિજિત્ નામનું નક્ષત્ર સર્વ નક્ષત્રોથી અંદરના ભાગે ઉત્તરમાં બાહ્યમંડલે ચાલે છે.

આ નક્ષત્રોના સ્થાનથી ચાર યોજન દૂર ઊંચે જતાં ગ્રહોની સંખ્યામાં મુખ્ય મુખ્ય ગણાતા ગ્રહો પૈકી પ્રથમ બુધગ્રહમંડલ આવે છે, ત્યાંથી ત્રણ યોજન દૂર ઊંચે શુક્રગ્રહમંડલ આવે છે, ત્યાંથી ત્રણ યોજન દૂર બૃહસ્પતિ–ગુરુગ્રહમંડલ છે અને ત્યાંથી પુનઃ ત્રણ યોજન ઊંચે <sup>૧૩૨</sup>મંગલગ્રહમંડળ છે અને ત્યાંથી ત્રણ યોજન ઊંચે <sup>૧૩૩</sup>શનિશ્વરગ્રહમંડળ આવેલ છે.

આ સંબંધમાં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી સહુથી નીચે ભરણી આદિ નક્ષત્રો, ત્યારબાદ સર્વથી ઊંચે સ્વાતિ આદિ નક્ષત્રો જસાવે છે.

1.3૧. ઇતર દર્શનકારો પ્રથમ ચંદ્ર માને છે અને પછી સૂર્ય માને છે એટલું જ નહીં પજ્ઞ 'સૂર્યનારાયલ' તરીકે મોટેભાગે ઘણાં અનુષ્ઠાનોમાં તેમને પૂજનીય તરીકે માન્ય કરવાનું વિશેષે રાખે છે. પ્રથમ ચંદ્ર અને પછી સૂર્ય, એ માન્યતા સંબંધી આગળ–જ્યોતિષી પરિશિષ્ટ'માં વિચાર કરશું.

૧૩૨. સમભૂતલાપેક્ષયા મંગળગ્રહ--પ્રમાજ્ઞાંગુલે યુક્ત એવા ૮૮૭ યોજન એટલે કે ચાર ગાઉનાં યોજનનાં માપે ૩૫૪૮૦ યોજન ઊંચો છે. છતાં એના અનભ્યાસી આજના પાક્ષાત્ય વૈજ્ઞાનિકો, તે મંગળસ્થાને પહોંચ્યાની વાતો કરે છે, એટલું જ નહીં પજ્ઞ મંગળગ્રહ કેવા આકારનો છે ? કેવા રંગનો છે ? તેના ઉપર શું શું વસ્તુઓ રહી છે ? અંદર શું શું ચર્યા છે તે બધું અમે દેખ્યું એમ કહે છે; વળી રોકેટ નામના હવાઇ યાન્ત્રિક સાધનદ્વારા મનુષ્યોને મોકલવાના પ્રયાસો વર્તમાનમાં ચાલી રહ્યા છે પરંતુ હજ્જારો માઈલ દૂર પહોંચે તેવી શક્યતા જરા પજ્ઞ લાગતી નથી.

૧૩૩. વ્યવહારમાં બુધ, શનિશ્ચરાદિ ગ્રહ છતાં જે શનિશ્વરનો તારો, ઇત્યાદિ 'તારા' શબ્દથી સંબોધાય છે તેનું કારજ્ઞ એમ જજ્ઞાય છે કે–તારાબહુલ વિમાનોમાં આવેલ ગ્રહવિમાનનો આકાર તાસવિમાનાકાર જેવો હોવાથી, તેમજ તે વિમાનની તેજસ્વી પ્રભાથી, દૂરથી દેખનારને તારાવત્ આભાસ થતો હોવાથી તેવું કહેવાનો રિવાજ પડી ગયો હોય તો તે સહજ છે. વધુમાં સોમ, મંગળાદિ ગ્રહોનાં નામ ઉપરથી કહેવાતા સોમવાર, મંગળવાર ઇત્યાદિ વારો પજ્ઞ પ્રસિદ્ધ `'યેલા છે. શ્રી ગંધહસ્તીજી મહારાજ પ્રથમ મંગલાદિગ્રહો સૂર્યની નીચે હોવાનું જણાવે છે. [૫૦–૫૧] (પ્ર. ગા. સં. ૧૨)

🏶 ज्योतिषी निकायनुं स्थान, तथा ज्योतिश्चक्रनी ऊंचाई प्रमाणनुं यंत्र 🏶

| समभूतला                                 | पृथ्वीथी | ୬୯୦ | યોજન | ઊંચું | –તારામંડલ           | થી | ٩0    | યોજન   | ઊંચો | સૂર્ય          |
|-----------------------------------------|----------|-----|------|-------|---------------------|----|-------|--------|------|----------------|
| , "                                     |          | 600 | યોજન | ઊંચે  | -સૂર્ય              | થી | 20    | "      | ,,   | ચન્દ્ર         |
| "                                       |          | 660 | "    | ,,    | -ચંદ્ર              | થી | ጽ     |        | "    | નક્ષત્રપરિમંડલ |
| л                                       |          | 658 | "    | ,,    | –નક્ષત્રમંડલ        | થી | እ     | **     | **   | બુધગ્રહાદિ     |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |          | 222 | "    | "     | –બુધાદિગ્રહો        | થી | З     | "      | "    | શુક્રગ્રહાદિ   |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |          | ८७१ | "    | "     | –શુક્રાદિગ્રહો      | થી | 3     | "      | ;;   | બૃહસ્પત્યાદિ   |
| "                                       |          | ८७४ | "    | ,,    | -બૃહસ્પત્યાદિ ગ્રહો | થી | 3     |        | . 11 | મંગલગ્રહાદિ    |
| "                                       |          | ৫৬৩ | **   | "     | –મંગલાદિગ્રહો       | થી | з     | "      | ,,   | શનિશ્વર        |
| "                                       |          | ୯୦୦ | "    | **    | –શનિશ્વરાદિગ્રહો    |    |       |        |      |                |
| L                                       | _        |     |      |       | આવેલાં છે.          |    | કુલ ' | ૧૧૦ યં | ોજન  | પૂર્જા થયાં.   |

**ડાવતરળ**— ચરજ્યોતિષીનાં વિમાનો, મનુષ્યક્ષેત્રમાં જંબૂદ્ધીપના મેરુપર્વતથી કેટલાં દૂર રહે ? તથા સ્થિર જ્યોતિશ્ચક્ર મનુષ્યલોકની બહાર અલોકાકાશની કેટલી અબાધાએ સ્થિર છે ? તે વર્ણવે છે—

# एकारसजोयणसय, इगवीसिकारसाहिया कमसो ।

मेरुअलोगाबाहं, जोइसचकं चरइ ठाइ ॥५२॥

સંસ્કૃત છાયા—

एकादशयोजनशतं, एकविंशति--एकादशसाधिकं क्रमशः । मेरु--अलोकाबाधं, ज्योतिश्चकं चरति तिष्ठति ॥५२॥

શબ્દાર્થ----

| एकारस==अगिया२        | મેરુ≔મેરુપર્વત          |
|----------------------|-------------------------|
| जोयणसय=યોજનના સેંકહો | अलोगाबाहं=અલોકની અબાધાએ |
| इगवीस=એકવીશ          | चक्कं                   |
| इक्कार-અગિયાર        | चरइ=\$रे છे             |
| साहिया=સાધિક         | ठाइ=ઊભું રહે છે         |

**વિશેષાર્ય** પૂર્વે કહી ગયા કે અઢીદ્વીપમાં ચરજ્યોતિષીઓ છે અને ત્યારપછી અઢીદ્વીપ બહાર સર્વત્ર સ્થિર જ્યોતિષીઓ રહેલા છે. એમાં અઢીદ્વીપવર્તી ચરજ્યોતિષી મેરુથી કેટલી અબાધા વર્જીને ચાલે છે ? (અર્થાત્ અબાધા કેટલી ?) તે પ્રશ્નના સમાધાનમાં સમજાવે છે કે—મેરુની ચારે બાજુ અગિયારસો એકવીસ (૧૧૨૧) યોજન ક્ષેત્રને છોડીને (તેટલું દૂર) ચરજ્યોતિષમંડળ મેરુપર્વતને પ્રદક્ષિણા આપતું ફરે છે.

હવે અલોકથી અંદર તિચ્છલિોકમાં કેટલી અબાધાએ સદાકાળ સ્પિર એવાં જ્યોતિષ્કવિમાનો હોય છે ? તો લોકનો છેડો અથવા તો અલોકની શરૂઆત એટલે લોકાન્તથી અથવા તો અલોકના આરંભથી અંદરની કોરેથી ચારે બાજુએ ફરતા અગિયારસો અગિયાર યોજન દૂર (૧૧૧૧) સ્થિર જ્યોતિષીઓ વર્તે છે. [૫૨]

**अवतरण**— જ્યોતિષીદેવોનાં વિમાનોની આકૃતિ કેવી હોય છે ? એ વિમાનો શેનાં બનેલાં હોય છે ? તેમજ સંખ્યામાં તે કેટલાં તે કહે છે ?

> अद्धकविद्वागारा, फलिहमया रम्मजोइसविमाणा । वंतरनगरेहिंतो, संखिज्रगुणा इमे हुंति ॥५३॥ ताइं विमाणाइं पुण, सव्वाइं हुंति फालिहमयाइं । दगफालिहमया पुण, लवणे जे जोइसविमाणा ॥५४॥ (प्र. गा. सं. १३]

> > સંસ્કૃત છાયા—

अर्द्धकपित्त्याकाराणि, स्फटिकमयानि रम्याणि ज्योतिष्कविमानानि । व्यंतर नगरेभ्यः, संख्यातगुणानि इमानि भवन्ति ॥५३॥ तानि विमानानि पुनः, सर्वाणि भवन्ति स्फटिकमयानि । (उ)दकस्फटिकमयानि पुनः, लवणे यानि ज्योतिष्कविमानानि ॥५४॥

શબ્દાર્થ----

| अद्धकविद्वागारा≕અર્ધકોઠાના આકારવાળા | ताइंते                        |
|-------------------------------------|-------------------------------|
| फलिहमया= <del>२३</del> ટિકરત્નમય    | सव्वाइं=सर्वे                 |
| रम्म=सुंहर                          | फालिहमयाइं=સ્ક્ટિકમય          |
| વંતરનયરેફિંતો=વ્યંતરનાં નગરો કરતાં  | दगफालिहमया=પાશીને કોડી નાંખે  |
| સંखિज्रगुणा=સંખ્યાતા ગુણ            | તેવાં ઉદકસ્ફટિક રત્નમય        |
| इमे=-आ                              | लवणे जे =લવશાસમુદ્રને વિષે જે |

**ગાથાર્થ**— જ્યોતિષીદેવોનાં વિમાનો અધીકોઠાના આકારવાળાં, સ્ફટિક રત્નમય તેમજ ઘશાં સુંદર હોય છે, વળી વ્યંતરદેવોનાં નગરોની અપેક્ષાએ આ જ્યોતિષીનાં વિમાનો સંખ્યગુશાં છે, તે જ્યોતિષીનાં વિમાનો બધાં સ્ફટિકરત્નમય છે.

તેમાં પણ જે વિમાનો લવણ સમુદ્ર ઉપર આવેલાં છે તે ઉદકરફટિકમય એટલે પાણીને પશ ફોડીને–ભેદીને પ્રકાશ આપી શકે તેવાં–ઉદકરફટિકરત્નનાં છે ॥પ૩–૫૪॥

#### संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

विशेषार्थ--- જ્યોતિષીદેવો અંદ્રકપિત્થાકારવાળાં વિમાનોમાં વસે છે.

**શંકા**— જ્યોતિષીનાં વિમાનો જ્યારે અર્ધા કોઠાના આકારવાળાં છે, તો જ્યારે મસ્તકે (મધ્યાલે) વર્તતાં હોય ત્યારે તે કોઠાનો ઉપરનો અર્ધભાગ જોઈ શકાતો ન હોવાથી નીચેનો ગોળભાગ વર્તુલાકારે દેખાય, આ વાતને તો માની લઈએ પરંતુ જ્યારે ઉદયાસ્તકાલે અથવા ચંદ્ર સૂર્યનું તિર્યક્ પરિભ્રમણ થાય ત્યારે વર્તુલાકાર ન ભાસતાં અર્ધકપિત્થાકાર જરૂર ઉપલબ્ય થવો જ જોઈએ, પરંતુ તેમ તો થતું નથી તો તેનું સમાધાન શું ?

**સમાધાન** ખરેખર ઉપરની આશંકા વ્યાજબી છે, પરંતુ જ્યોતિષીનાં પ્રાસાદો જે પીઠ ઉપર રહેલાં છે તે પીઠનો આકાર અર્ધા કોઠા સરખો છે પણ સમગ્ર પ્રાસાદનો આકાર અર્ધકોઠા જેવો નથી અને તેથી તે પીઠની લગભગ પ્રાસાદો એવી રીતે ચઢતી ઊતરતી રીતે રહેલા છે કે તે શિખરના ભાગો પણ લગભગ ગોળાકાર<sup>૧૩૪</sup> બની જાય છે એટલે (ચિત્ર જુઓ) અને તેથી દૂર હોવાના કારણે ઉદયાસ્તસમયે ગોળાકાર જ દેખાય છે.

આ સ્ફટિકરત્નમય વિમાનો અત્યંત તેજમય, ઝળહળતા પ્રકાશવાળાં રમશીય, ચક્ષુ તથા મનને અત્યંત આહ્લાદ આપનારાં અને પૂર્વે કહેલાં વ્યંતર નગરોની સંખ્યાથી સંખ્યાતગુશાં વધારે છે.

તે જ્યોતિષીનાં સર્વ વિમાનો સ્ફ્રટિકરત્નમય હોય છે. વળી લવશસમુદ્રમાં રહેલાં જ્યોતિષીઓનાં વિમાનો ઉદકસ્ફ્રટિકમય કહેવાય છે.

પ્રશ્ન-- લવણસમુદ્રમાં કહેવાનું અથવા ઉદક સ્ફટિકમય કહેવાનું તાત્પર્ય શું છે ?

ઉત્તર— જંબૂદ્વીપને ફરતો લવશસમુદ્ર છે અને તેને ફરતો ધાતકીખંડ હોવાથી લવશસમુદ્રનું જળ આ બાજુ જંબૂદ્વીપની જગતીને અને સામી બાજુ ધાતકીખંડની જગતીને એટલે બે દ્વીપની બંને જગતીને સ્પર્શીને રહ્યું છે, તેમાં જંબૂદ્વીપને સ્પર્શેલ જલવાળો કિનારો તે અભ્યંતર અને ધાતકીખંડને સ્પર્શી રહેલ કિનારો બાહ્ય ગણાય. ત્યાં જંબૂદ્વીપની જગતીને સ્પર્શેલા આ અભ્યંતર કિનારાથી ૯૫૦૦૦ યોજન સમુદ્રમાં દૂર જઈએ ત્યારે તે સ્થાને જગતીથી સમુદ્રની ભૂમિ અનુક્રમે નીચી નીચી ઊતરતી ઊતરતી ૧૦૦૦ યોજન ઊંડી થવા પામે છે. તેવી જ રીતે ધાતકીખંડની જગતીની બાજુથી જંબૂદ્વીપની જગતીની દિશા તરફ ૯૫૦૦૦ યોજન સમુદ્રમાં આવીએ ત્યારે તે સ્થાને પણ પૂર્વની માફક ૧૦૦૦ યોજન ઊંડાઈ થવા પામે છે; જો કે જંબૂદ્વીપની તથા ધાતકીખંડની જગતી પાસે અડતું જળ તો યોજનના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ ઊંડું હોય છે, પરંતુ આગળ જતાં જતાં ઊંડાઈ વધતી વધતી હોવાથી મધ્યના દશ હજાર યોજનમાં ૧૦૦૦ યોજન ઊંડાઈ હોય છે એટલે લવણસમુદ્રના બે લાખ યોજનના વિસ્તારમાંથી બન્ને બાજુના ૯૫૦૦૦ યોજન બાદ કરીએ ત્યારે અતિમધ્યભાગે ૧૦૦૦૦

૧૩૪. આ બાબતમાં શ્રીમાન ભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ મહારાજા વિશેષણવતીમાં શંકા કરી સમાધાન આપે છે કે;--

प्र० 'अद्धकविद्वागारा उदयत्यमणंमि किरु न दीसंति ? । ससिसूराण विमाणा तिरियक्खित्ते ठियाइं च ॥१॥ उ० उत्ताणकद्धविद्वागारं पीढं तदुवरिं च पासाओ । वद्यलेखेण तओ समवट्टं दूरमावाओ ॥२॥' लवणसमुद्रनी जलशिखा अने उदकस्फटिकमय विमानोनुं वर्णन

યોજન વિસ્તાર રહે અને તેટલા વિસ્તીર્જ્ઞ ભાગમાં ૧૦૦૦ યોજનની ઊંડાઈ ચારે બાજુએ એકસરખી રીતે હોય. [ચિત્ર જુઓ.]

હવે બન્ને બાજુએ જેમ ૯૫૦૦૦ યોજન ભૂમિ ઊતાર કહ્યો છે તેમ બન્ને બાજુની જગતીથી (અભ્યંતર તથા બાહ્ય કિનારેથી) ૯૫૦૦૦ યોજન સુધી જળની અનુક્રમે સમભૂમિની સપાટીથી ચઢતું ચઢતું જળ ૭૦૦ યોજન ઊંચું થવા પામે છે જેથી તે સ્થાને ૧૦૦૦ યોજન ઊંડાઈ અને ૭૦૦ યોજન ઉપરની જલવૃદ્ધિ થવાથી એકંદર ૧૭૦૦ યોજન પ્રમાણ ઊંચું <sup>૧૩૫</sup>જળ સમુદ્રના તળિયાની અપેક્ષાએ હોય છે.

લવાસમુદ્રમાં મધ્યના દશ હજાર યોજનના વિસ્તારમાં એક હજાર યોજનની જે ઊંડાઈ જણાવી તે જ દશ હજાર યોજનના વિસ્તારમાં સામાન્યતઃ જળની સપાટીથી સોળ હજાર (૧૬૦૦૦) યોજન ઊંચી જળશિખા ઊભી ચણેલ ભીંત અથવા ગઢના આકાર સરખી વધે છે. આ પ્રમાણે સમુદ્રના તળિયેથી લઈ ૧૭૦૦૦ યોજન ઊંચું જળ થયું, ઉપરથી લઈ ૧૬૦૦૦ યોજન શિખા થઈ, તે શિખા ઉક્ત રીતે નીચે અને ઉપર બન્ને સ્થાને ૧૦૦૦૦ યોજન પહોળી હોય છે, આ શિખાનું જળ પ્રતિદિન બે વખત બે ગાઉ ઊંચું ચઢે છે અને ઓટની માફક પુનઃ ઊતરતું જાય છે. એમ થવાનું કારણ લવાસમુદ્રમાં રહેલા પાતાલકલશાઓનો વાયુ છે.

પૂર્વે કહેલાં જ્યોતિષીનાં વિમાનો આ જળશિખામાં કરે છે.

અહીં શંકા થશે કે--જ્યારે શિખામાં <del>કરે</del> છે તો લવજ્ઞસમુદ્રની શિખા સમભૂતલાથી ૧૬૦૦૦ યોજન ઊંચી હોય છે અને જ્યોતિષીઓ સમભૂતલાથી ૭૯૦ યોજનથી ૯૦૦ યોજન સુધીમાં છે તો લવજ્રસમુદ્રગત શિખામાં રહેલાં વિમાનો શિખામાં કરતાં હોવાથી તેનું પાણીમાં કેવી રીતે ગમન થતું હશે ? એ શંકાના સમાધાનમાં સમજવું જોઈએ કે--લવજ્ઞસમુદ્રની શિખામાં કરતાં વિમાનો એક તો ઉદકસ્ફ્રટિક રત્નનાં છે, આ સ્ફ્રટિકરત્નનો સ્વભાવ પાણીને કાપવાનો છે જેથી તે ઉદકસ્ફ્રટિકમય વિમાનો શિખાના જળને ભેદતાં ભેદતાં, કંઈ પણ વ્યાઘાત વિના અસ્ખલિત ગતિએ જેમ અન્ય સ્ફ્રટિકરત્નમય વિમાનો ગમન કરે છે તેવી જ રીતિએ નિર્વિઘનપ્રે શિખામાં ગતિ કરે છે.

તો શું પાણીના સદાકાળ સ્પર્શથી સ્ફટિકરત્નને કંઈ બાધા પહોંચતી હશે ખરી ? અને તેમાં પાણી કોઈ કાળે ભરાઈ નુકશાન કરતું હશે કે કેમ ? તેના ખુલાસામાં તે રત્નના તેજને પાણીથી કોઈ પણ પ્રકારે હાનિ થતી નથી તેમજ કોઈપણ વખતે તેમાં <sup>૧૩૬</sup>પાણી પણ ભરાતું નથી. આ

૧૩૫. જળનો સહજ સ્વભાવ તો સમ–સપાટીમાં રહેવાનો છે, છતાં જળનો ચઢાવ કહી છો તે કેમ બેસે ? તે શંકાના સમાધાનમાં સમજવાનું છે કે–કુદરતી રીતે જ જળ તથાપ્રકારના ક્ષેત્રસ્વભાવે જ લવસસમુદ્રનું ક્રમશઃ ચઢતું હોય છે.

૧૩૬. આમાં દૈવીશક્તિ, તથાવિધ જગત સ્વભાવ તેમજ સ્ફટિકરત્નાદિકની વિશિષ્ટતાના યોગે કંઈ પણ વિચારવા જેવું રહેતું નથી. વર્તમાનયુગનો દાખલો વિચારીએ તો–પહેલા તથા બીજા વિશ્વયુદ્ધમાં Submarine (સબમરીન) નામથી ઓળખાતી યુદ્ધસ્ટીમર સમુદ્રના અગાધ જળમાં ડૂબકી મારી મારીને ઝડપથી સેંકડો માઈલ કાપી નાખે છે. જળમાં રહેવા છતાં તે સ્ટીમરોનાં દ્વારોમાં જલપ્રવેશ થતો નથી. હવા પ્રકાશ વગેરે સર્વ પ્રકારની અનુકૂળતા રહે છે તો પછી આ શાશ્વતાં વિમાનો માટે તો વિચારવા જેવું શું હોય ? વળી વોટરપ્રૂક વસ્તોને વરસાદની અસર કથાં થાય ?

993

ઉદકસ્ફટિકમય વિમાનો લવશસમુદ્રમાં જ છે અને તે ઊધ્વલેશ્યા (=પ્રકાશ) વિશેષવાળાં છે. [૫૩–૫૪] (પ્ર. ગા. સં. ૧૩)

## जोयणिगसद्विभागा, छप्पन्नऽडयाल गाउ-दु-इगद्वं । चंदाइविमाणाया-मवित्थडा अद्धमुचत्तं ॥५५॥

સંસ્કૃત છાયા—

योजनैकषष्टिभागाः, षट्पञ्चाशदष्टाचत्त्वारिंशत् गव्यूते द्वे एकमर्द्धम् । चन्द्रादिविमान्यायाम–विस्तराभ्यामर्द्धमुच्चत्वम् ॥४४४॥

શબ્દાર્થ—

| जोयणिगसट्टि=યોજનના એકસઠીયા | चंदाइ≕ચંદ્ર વગેરેના                    |
|----------------------------|----------------------------------------|
| भागा=ભાગ                   | વિમાणાयामवित्यडा≔વિમાનોની લંબાઈ પહોળાઈ |
| 8ष्यन=છપ્પન                | અહં≕અર્ધ                               |
| अडयाल=અડતાલીશ              | उद्मत्तं=ઊંચાઇ                         |
| इगર્દ્ર≔એક અને અર્ધ        |                                        |

**गावार्थ**— એક યોજનના એકસઠીયા છપ્પન ભાગ (<sup>૫૬</sup>), એક યોજનના એકસઠીયા અડતાળીશ ભાગ (<sup>૪૮</sup>), બે ગાઉ, એક ગાઉ, તેમજ અર્ધ ગાઉ પ્રમાશ અનુક્રમે ચંદ્ર, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તથા તારાનાં વિમાનોની લંબાઈ પહોળાઈ જાણ્લવી અને ઊંચાઈ તેનાથી અર્ધપ્રમાશ જાણવી. આ યોજન પ્રમાણાંગુલનો સમજવો. ાયપા

**વિશેષાર્થ** હવે તે જ્યોતિષીનાં વિમાનોનો આયામ--વિષ્કંભ અને ઊંચાઈનાં પ્રમાણોની વિશેષ ઋદ્ધિવંતના ક્રમ પ્રમાણે વ્યાખ્યા કરતાં એક યોજનના એકસઠ વિભાગ પાડીએ તેવા એકસઠ વિભાગો પૈકી પદ્દ ભાગ પ્રમાણ લાંબું ચંદ્રનું વિમાન છે. તેવી જ રીતે એક યોજનના એકસઠીયા અડતાલીશ ભાગ પ્રમાણ સૂર્યનું વિમાન લાંબું છે. ગ્રહોનાં વિમાનો બે ગાઉ લાંબાં ∕હોય છે. નક્ષત્રનાં એક ગાઉ પ્રમાણ અને પાંચમા તારાનાં વિમાનો અર્દ્ધગાઉ પ્રમાણ લાંબાં હોય છે. પહોળાઈ પણ જેટલી લંબાઈ કહી તેટલી જ સમજવી, આથી આ વિમાનો ચારે બાજુ સરખા પ્રમાણવાળાં થાય.

તે વિમાનો ઊંચાઈમાં પોતપોતાના આયામ તથા વિષ્કંભથી અર્ધ પ્રમાણવાળાં જાણવાં એટલે ચંદ્રનાં વિમાનો ઊંચાઈમાં એક યોજનના એકસઠીયા ૨૮ ભાગે (<sup>૨૮</sup>), સૂર્યવિમાનો ઊંચાઈમાં એક યોજનના એકસઠીયા ચોવીશ ભાગે (<sup>૨૪</sup>), પ્રહોનાં વિમાનો એક ગાઉં ઊંચાં, નક્ષત્રનું વિમાન અર્ધા ગાઉનું અને તારાનું એક ચતુર્થાંશ ગાઉં (<sup>૧</sup>) એટલે ા ગાઉ ઊંચું હોય છે. આ ત્રણે પ્રકારનું પ્રમાણ મનુષ્યક્ષેત્રમાં વર્તતા ચરજ્યોતિષીઓનું જાણવું.

એટલું વિશેષ સમજવું કે—અઢીદ્વીપની બહારનાં નક્ષત્રો ભિન્ન ભિન્ન આકારનાં અને તપનીય વર્જીનાં છે. [૫૫] **अवतरण** — મનુષ્યક્ષેત્રનું પ્રમાણ કહેવા સાથે મનુષ્યક્ષેત્રમાં જ્યોતિષીનાં વિમાનો ચર હોય છે તે બતાવવાપૂર્વક મનુષ્યક્ષેત્રથી બહાર જ્યોતિષીનાં વિમાનો સ્થિર છે તે અને તેનું પ્રમાણ કેટલું છે ? તે વર્જાવે છે;---

> पणयाललक्खजोयण, नरखेत्तं तत्थिमे सया भमिरा । नरखित्ताउ बहिं पुण, अद्धपमाणा ठिया निद्यं ॥५ू६॥

> > સંસ્કૃત છાયા—

पञ्चचत्त्वारिंशल्लक्षयोजनं, नरक्षेत्रं तत्रेमानि सदा भ्रमिणः । नरक्षेत्रात् बहिः पुनः, अर्द्धप्रमाणानि स्थितानि नित्यम् ॥५६॥

શબ્દાર્થ—

| पणयाललक्ख=पीस्ताक्षीश क्षाभ            | મમિરા≕ભ્રમણ કરવાવાળા (ચર)    |
|----------------------------------------|------------------------------|
| <b>ન</b> રखेत्तं <b>≖મનુષ્યક્ષેત્ર</b> | नरखित्ताउ=મનુષ્યક્ષેત્રથી    |
| तत्थिमे=તેમાં આ                        | o<br>દેયા <del>=સ્થિ</del> ર |

गायार्थ— પીસ્તાલીશ લાખ (૪૫૦૦૦૦૦) યોજન પ્રમાશ મનુષ્યક્ષેત્ર છે, તેમાં આ જ્યોતિષીનાં વિમાનો સદાકાળ પરિભ્રમશ કરવાવાળાં છે અને મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર જે જ્યોતિષીનાં વિમાનો છે તે પૂર્વોક્ત લંબાઈ, પહોળાઈ તેમજ ઊંચાઈની અપેક્ષાએ અર્ધ પ્રમાણવાળાં તેમજ સદાકાળ સ્થિર છે. ॥૫૬॥

**વિશેષાર્થ**— ગાથાર્થમાં પીસ્તાલીશ લાખ યોજનનું મનુષ્યક્ષેત્ર કહ્યું તે કેવી ગણત્રીએ છે ? તે અહીં બતાવાય છે.

માલપુડાના આકારે રહેલા એક લાખ યોજનપ્રમાણ જંબૂદ્વીપ પછી બે લાખ યોજનના વિસ્તારવાળો લવણસમુદ્ર છે, ત્યારબાદ તેથી બમણા એટલે ચાર લાખ યોજનના વિસ્તારનો ધાતકીઅંડ આવેલો છે અને ત્યારબાદ તેથી બમણા એટલે આઠ (૮) લાખ યોજનના વિસ્તારવાળો કાલોદધિસમુદ્ર છે, ત્યારબાદ તેથી બમણા એટલે સોળ (૧૬) લાખ યોજનના વિસ્તારવાળો પુષ્કરવરદ્વીપ આવેલો છે. આપણે તો મનુષ્યક્ષેત્રનું પ્રમાણ કહેવાનું હોવાથી--મનુષ્યક્ષેત્ર અર્ધપુષ્કરવરદ્વીપ સુધી છે જેથી આઠ (૮) લાખ યોજન પ્રમાણ અર્ધપુષ્કરવરદ્વીપ પર્યંત મનુષ્યક્ષેત્ર કહેવાય છે--અર્થાત્ જંબૂદ્વીપથી એક તરફ એકંદર ૨૨ લાખ યોજન અર્ધપુષ્કરવરદ્વીપ સુધીનાં થયાં, તેવી જ રીતે જંબૂદ્વીપથી બીજી બાજુનાં પણ અર્ધપુષ્કરવરદ્વીપ સુધી ૨૨ લાખ યોજન થયાં, બન્ને બાજુના ભેગા થઈ ૪૪ લાખ યોજન ક્ષેત્ર થયું, અને એક લાખ યોજનપ્રમાણ ક્ષેત્ર જંબૂદ્વીપનું, એમ સર્વ મળી કુલ ૪૫ લાખ યોજનનું મનુષ્યક્ષેત્ર છે. એ મનુષ્યક્ષેત્રને ફરતો અથવા પુષ્કરાર્ધ પૂરો થયો કે તરત જ તેને ફરતો માનુષોત્તર નામનો પર્વત અર્ધ યવાકારવાળો અથવા સિંહનિષાદી આકારવાળો મનુષ્યક્ષેત્રના (જાણે) રક્ષણ માટે કિલા સરખો હોય તેમ શોભે છે.

પ્રસંગાનુસાર માનુષોત્તર પર્વતનું યત્ કિંચિત્ સ્વરૂપ અહીં કહેવાય છે.

પ્રશ્ન— માનુષોત્તર એટલે શું ?

ઉત્તર— માનુષોત્તર એટલે જેની ઉત્તરે મનુષ્યો છે તેથી માનુષોત્તર કહેવાય છે, અથવા જે ક્ષેત્રની બહાર મનુષ્યોનાં જન્મ તથા મરણ ન થાય તે ક્ષેત્રની મર્યાદા બાંધનાર જે પર્વત તે માનુષોત્તર કહેવાય છે. આ પર્વતની પહોળાઈ પૂર્ણ થયા બાદ એટલે તે પર્વતની અંતિમ સીમાથી લઈ પ્રતિપક્ષી દિશામાં (સામી દિશામાં) તિચ્છલોકના અન્તભાગ સુધીમાં મધ્યના કોઈ પણ સ્થાનમાં મનુષ્યોની વસ્તી નથી, હોય તો માત્ર માનુષોત્તર પર્વતની અંદરના ક્ષેત્રને વિષે. જ્યારે વસ્તી જ નથી તો પછી મનુષ્યનાં જન્મ—મરણ તો ક્યાંથી જ સંભવે ? અસ્તુ.

**શંકા**— ભલે વસ્તીના અભાવે જન્મ--મરશ ન હોય પરંતુ અહીંથી કોઈ એક મનુષ્ય અઢીદ્રીપ બહાર કોઈ પણ કારણવશાત્ ગયેલ હોય અને ત્યાં જ તેનાં આયુષ્યની સમાપ્તિનો અવસર થવા આવ્યો હોય તો તેટલા ટૂંકા સમયમાં શું મૃત્યુ પામવાનો પ્રસંગ ઉપસ્થિત ન થાય ?

**સમ્પ્રધાન** સામાન્ય મનુષ્ય તો અહીંથી ત્યાં જવાનું સામર્થ્ય સ્વયં ધરાવી શકે નહિ, પરંતુ કોઈ દેવ, દાનવ તથાવિધ વૈર-વિરોધાદિના કારણે પોતાનું વૈર વાળવા માટે, તે મનુષ્યને પોતાના સ્થાનેથી ઉપાડી મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર મૂકે, કારણકે તેમ કરવાથી 'તે માણસ કોઈ પણ પ્રકારના સુખાશ્રયો વિના સૂર્યના પ્રચંડ તાપથી અથવા વિશેષ ઠડીથી ઊભો ઊભો શોષાઈ જઈ મૃત્યુને પામે અથવા બન્યવિધ પ્રાણધાતક ઉપદ્રવો થાય' આ પ્રકારની બુદ્ધિથી <sup>૧૩૭</sup>મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર તેઓ લઈ જાય તથાપિ લોકાનુભાવથી અને તથાવિધ ક્ષેત્રના પ્રભાવથી તે બહાર લઈ જનાર દેવને અથવા અન્ય કોઈ ગમનાગમન કરતા દેવ, દાનવ અથવા વિદ્યાધરાદિને દુઃખમાં રીબાતા એવા તે મનુષ્યને દેખી સન્મતિ સૂઝે અને આત્મામાં દયાનો પ્રાદુર્ભાવ થવાથી તેને પાછો મનુષ્યક્ષેત્રમાં મૂકી દે છે.

્યુન: શંકા— તમારું કહેવું ઠીક છે પરંતુ નંદીશ્વરાદિ દ્વીપે ગએલા વિદ્યાધરો વગેરે નરક્ષેત્ર બહાર પોતાની સ્ત્રીઓ સાથે સંભોગ કરે છે તો ત્યાં મનુષ્યનો ગર્ભરૂપે જન્મ શું ન થાય ? તેમજ મનુષ્યલોકની કોઈપણ સ્ત્રી કે જેની પ્રસૂતિ તરત થવાની હોય એવી સ્ત્રીનું કોઈ એક દેવ અપહરણ કરી નરક્ષેત્ર બહાર મૂકે, આવો પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય તો ત્યાં મનુષ્યનો જન્મ શું ન સંભવે ?

**સમાધાન**---- ભલે વિદ્યાધરો સ્વભાર્યા સાથે સંભોગવ્યવહાર કરે, પરંતુ ગર્ભધારણનો તો સંયોગ ક્ષેત્રપ્રભાવે પ્રાપ્ત જ ન થાય (અર્થાત્ ગર્ભ રહે જ નહિ.).

હવે સ્રીની પ્રસૂતિનો પ્રસંગ પ્રાયઃ બને નહીં, તો પણ કદાચ જન્મ થવાનો અવસર નજીક આવી જાય તો, તે લાવનાર દેવનું મન જ તથાવિધ ક્ષેત્રપ્રભાવે વિપર્યાસભાવને પામ્યા વિના રહી શકતું જ નથી. કદાચ તે નિષ્ઠુર–દ્રદયી દેવ તેશીને નરક્ષેત્રમાં લાવી ન મૂકે તો અન્ય કોઈ પણ દેવ યા વિદ્યાધર અકસ્માત્ આવી જ ચઢે અને તે ગર્ભવંતી સ્વીને ત્યાંથી ઉપાડી મનુષ્યક્ષેત્રમાં મૂકી દે છે. પરંતુ મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર જન્મ તો કોઈનો કદી થયો નથી, થતો નથી, તેમજ થશે પણ નહિ.

૧૩૭. અઢીદ્રીપમાં મનુષ્યક્ષેત્રો અમુક અમુક છે તેમાં પશ અમુક સમુદ્ર તથા વર્ષધરાદિ પર્વતો વગેરે સ્થાનમાં જન્મનો અભાવ છે. કોઈ વિદ્યાધરાદિના અપહરણથી અથવા સ્વયં ગયેલ હોય અને પાછો આવી શકવા અસમર્થ હોય તો અઢીદ્રીષવર્તી તે તે ક્ષેત્રોમાં તેવાઓનું મૃત્યુ તેમજ જન્મ કદાચ સંભવે.

**શંકા**— તો શું મરજ્ઞ કોઈ રીતે સંભવે ખરું ? એટલે કે અંતર્મુહૂર્તામાં જ જેનું આયુષ્ય સમાપ્ત થવાનું છે એવા કોઈ મનુષ્યનું કોઈ લબ્ધિધારી દેવ અપહરજ્ઞ કરે અને નરક્ષેત્ર બહાર મૂકે તો મરજ્ઞ સંભવે કે કેમ ?

**સમાધાન** મરશ કદાપિ કાલે ન જ થાય. પૂર્વની માફક અપહરશ કરનાર દેવનું ચિત્ત અવશ્ય ફરી જાય છે અને તેથી તે અથવા અન્ય કોઈ દેવાદિકના સહકારને પામી મનુષ્યક્ષેત્રમાં તરત જ આવે અને ત્યાં જ મૃત્યુને પામે, પરંતુ આ અઢીદ્રીપ બહાર કોઈ કાળે કોઈ પણ મનુષ્યનો <sup>૧૩૮</sup>જન્મ યા મરશ<sup>૧૩૯</sup> થયું નથી, થતું નથી અને થશે પણ નહિ, એમ સર્વજ્ઞપરમાત્માનું ત્રિકાલાબાધિત શાસન કથન કરે છે.

જો કે વિદ્યાધરો, જંઘાચારજ્ઞો તથા વિદ્યાચારજ્ઞમુનિવરો તેમજ અન્ય કોઈ લબ્ધિધારીઓ ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારના તપોનુષ્ઠાનથી પ્રાપ્ત કરેલી યથાયોગ્ય લબ્ધિદ્વારા નંદીશ્વરાદિ દ્વીપે પરમપવિત્ર શાશ્વતી જિનપ્રતિમાઓનાં દર્શનાર્થે ભક્તિસેવા કરવા જાય છે પરંતુ તેઓનાં પણ જન્મ--મરણ તો આ ક્ષેત્રમાં જ થાય છે. આવાં આવાં ઘણાં કારજ્ઞોથી અને તેની ઉત્તરદિશામાં જ મનુષ્યો વસતા હોવાથી તે પર્વતને **માનુષોત્તર** કહેવાય છે. જેમ મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર મનુષ્યોનાં જન્મ--મરણ નથી તે પ્રમાણે મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર આગળ કહેવાતા પદાર્થો--ભાવો પણ હોતા નથી.

જેમ અઢીદ્વીપમાં ગંગા, સિંધુ આદિ મહાનદીઓ શાશ્વતી<sup>૧૪૦</sup> વર્તે છે, તેવી શાશ્વતી નદીઓ, પદ્મદ્રહ આદિ શાશ્વતદ્રહો, સરોવરો, પુષ્કરાવતાદિ <sup>૧૪૧</sup>સ્વાભાવિક મેઘો, મેઘના અભાવે મેઘની સ્વાભાવિક

૧૩૮–૧૩૯. કક્ત મહર્ષિ પુરુષોનાં કથનાનુસાર એક જ અપેક્ષાએ–અર્થાત્ ઉપપાત અને સમુદ્દઘાતના પ્રસંગે–મનુષ્પક્ષેત્ર બહાર પણ જન્મ યા મરણ સિદ્ધ થાય છે એટલે કે કોઈ આત્મા મરણસમયે મારણાન્તિકસમુદ્દઘાત કરવા દ્વારા પોતાના ઘણા આત્મપ્રદેશોને ક્ષેત્ર બહાર, ઉત્પન્ન થવાના સ્થાને ફેંકે, એ વખતે ઘણા આત્મપ્રદેશો બહાર પ્રક્ષેપાય ત્યારે સમુદ્દઘાત અવસ્થામાં મનુષ્ય-આયુષ્ય તથા મનુષ્યગતિ ભોગવે છે અને ઇલિકાગતિ વડે આત્મપ્રદેશો ત્યાં કેંકાઈ જવાથી મનુષ્યનું મરણ મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર થયું એમ કહી શકાય છે. તેવી રીતે મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર વર્તતો કોઈ એક જીવ મૃત્યુ પામ્યો, હવે વકાગતિથી તેને મનુષ્યક્ષેત્રમાં મનુષ્યરૂપે સમુત્પન્ન થવું છે, પરંતુ વકાગતિ એક સમયથી વધારે સમયવાળી હોવાથી મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર બીજો સમય રહી, પછી એને જે ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થવું હોય ત્યાં થાય, આવો પ્રસંગ બને ત્યારે વકાગતિમાં પરભવનું આયુષ્ય (ઉત્પન્ન થવાની જે મનુષ્યગતિ તેનું જ) ગણત્રીમાં લેવાતું હોવાથી મનુષ્યગતિનો ઉદ્દભવ અઢીદ્વીપ બહાર સ્વીકૃત કરેલો છે.

૧૪૦. અશાશ્વતી નદીઓ હોવાનો નિષેધ સંભવે નહિ, તેમજ અશાશ્વતાં સરોવર આદિ જળાશયો સર્વથા ન હોય એમ પણ નહિ; પરંતુ શાસ્ત્રમાં જે નદી, સરોવર આદિનો નિષેધ છે તે અઢીદ્વીપમાં જે વ્યવસ્થાપૂર્વક શાશ્વત નદીઓ, સરોવરો આદિ કહ્યાં છે તેવાં (વનવેદિકા ઇત્પાદિ સહ) વ્યવસ્થાપૂર્વકનાં શાશ્વત નદી સરોવરો ન હોય અને જો સર્વથા નદી, સરોવરાદિનો અભાવ માનીએ તો દ્વીપનું સ્વરૂપ જ અવ્યવહારું થાય છે, એટલું જ નહિ પરંતુ ત્યાંના નિવાસી પશુપક્ષીઓ પાણી કથાં પીએ ? તેમજ સર્વથા જળાશયોના અભાવે દ્વીન્દ્રિયાદિ વિકલેન્દ્રિયો અને સમ્યૂચ્છિમ પંચેન્દ્રિયોનો પણ અભાવ થાય, માટે અશાશ્વતાં સરોવરો, પાણીનાં ઝરણાંઓ અને નાની નાની નદીઓ પણ હોય. તથા અસંખ્યાતમાં દ્વીપે ઉત્તરદિશામાં અરાંખ્ય યોજનનું माનસરોવર શાશ્વત છે, પરંતુ અલ્પ (ફક્ત એક જ) હોવાથી અવિવક્ષિત છે.

૧૪૧. અહીં 'સ્વાભાવિક' કહેવાનું કારણ એ કે અઢીદ્વીપની બહાર અસુરાદિ દેવોએ વિકુર્વેલ મેઘગર્જના અને

ગર્જનાઓ, વિજળીઓ, <sup>૧૪૨</sup>બાદરઅગ્નિ, તીર્થંકર, ચક્રવર્તી, વાસુદેવ, બળદેવ આદિ ઉત્તમપુરુષો તથા કોઈ પશ મનુષ્યનો જન્મ અથવા કોઈ પશ મનુષ્યનું મરશ, તેમજ <sup>૧૪૩</sup>સમય—આવલિકા—મુહૂર્ત-દિવસ— માસ—અયન--વર્ષ--યુગ--પલ્યોપમ--સાગરોપમ--અવસર્પિશી–ઉત્સર્પિશી આદિ સર્વ પ્રકારનો કાળ વગેરે પદાર્થી અઢીદ્વીપમાં જ છે, પરંતુ અઢીદ્વીપની બહાર હોતા નથી.

તદુપરાંત અઢીદ્વીપની બહાર ભરતાદિ સરખાં ક્ષેત્રો, વર્ષધર સરખા પર્વતો, ઘરો, ગામ, નગરો, ચતુર્વિધસંઘ, ખાશો, નિધિઓ, ચંદ-સૂર્યાદિ જ્યોતિષી વિમાનોનું ભ્રમણ, ગ્રહણો નથી. જેથી ચંદ્રસૂર્યના પરિવેષ (મંડલો) પણ નથી, ઇન્દ્રધનુષ, ગાંધર્વ નગરાદિ [આકાશમાં થતાં ઉત્પાતસૂચક ચિક્ષો] નથી, પરંતુ સમુદ્રમાં દ્વીપો છે, તેમજ કોઈ કોઈ દ્વીપ-સમુદ્રમાં શાશ્વતા પર્વતો પણ છે, પરંતુ અલ્ય હોવાથી અહીં વિવક્ષા કરી નથી, અને (અઢીદ્વીપ બહાર) દ્વીપો ઘણાં હોવાથી ગાથામાં દ્વીપોનો અભાવ કહેલ નથી. જે માટે લઘુક્ષેત્રસમાસમાં કહ્યું છે કે---

#### ''णइ-दह-घण-थणि-यागणि-जिणाइ, णरजम्म—मरणकालाई । पणयाललक्खजोयण—णरस्नित्तं मुत्तु णो पु(प)रओ ॥२५६॥''

આ પ્રમાશે ઉપર કહેલા ભાવોવાળા ૪૫ લાખ યોજનના મનુષ્યક્ષેત્રને વિષે રહેલા ચરજ્યોતિષી દેવોનાં વિમાનો નિરંતર જંબૂદ્વીપના મેરુને પ્રદક્ષિણા આપતાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે. [૫૬]

પૂર્વે અઢીદ્વીપવર્તી ચરજ્યોતિષીનાં વિમાનોનું જે પ્રમાશ કહ્યું છે તેથી સર્વ રીતે અર્ધ અર્ધ પ્રમાણવાળાં સ્થિરજ્યોતિષીનાં વિમાનો સમજવાં. તે આ પ્રમાણે–

|                                                      | <u> </u>                  |
|------------------------------------------------------|---------------------------|
| [लंबाई-पहोळाई]                                       | [ऊंचाई]                   |
| ૧ ચંદ્રવિમાન–એક યોજનના એક્સઠિયા અઠાવીસ ભાગનું        | <u>૧૪</u> ભાગ<br>૬૧       |
| ૨ સૂર્ય વિમાન–એક યોજનના એક્સઠિયા ચોવીશ ભાગનું        | <u>૧૨</u> ભાગ<br>૬૧       |
| ૩ ગ્રહવિમાન–એક ગાઉનું                                | બો ગાઉ                    |
| ૪ નક્ષત્રવિમાન–અર્ધા ગાઉનું                          | ા ગાઉ                     |
| પ તારાવિમાન– <mark>ક</mark> ૂ(પ૦૦ ધનુષ્ય) ગાઉ લાંબું | <u>૧</u> ગાઉ (૨૫૦ ધનુષ્ય) |

।। मनुष्यक्षेत्र बहार स्थिर ज्योतिषीनां विमानोनुं प्रमाण ।।

**अवतरण**— એ મનુષ્યક્ષેત્રમાં રહેલાં ચર જ્યોતિષી વિમાનોની ગતિ સંબંધી તરતમતા, તેમજ તે વિમાનોને વહન કરનાર દેવોની સંખ્યા, તથા વહન કરનારા દેવો કહ્યું રૂપ ધારણ કરે છે તે વર્ણવે છે :—

વિજળીઓ તથા વરસાદ એ સર્વ હોઈ શકે છે.

૧૪૨. 'બાદર' કહેવાનું કારણ એ કે સૂક્ષ્મઅગ્નિ તો ચૌદરાજલોકમાં સર્વત્ર વ્યાપ્ત હોવાથી અઢીદ્વીપની બહાર પક્ષ હોય છે.

૧૪૩. સમય, આવલિ આદિ વ્યાવહારિક કાળ ચંદ્ર--સૂર્યના ભ્રમજાથી છે અને ત્યાં ચંદ્ર--સૂર્યાદિ સર્વ જ્યોતિશ્ચક સ્થિર છે માટે વ્યાવહારિક કાળ નથી પરન્તુ વર્તના લક્ષજાવાળો નિશ્વપકાળ તો છે જ. ज्योतिषीना देवोनां विमानोने वहन करनार देवनी संख्या अने स्वरूप

ससि—रवि—गह—नक्खत्ता, ताराओ हुंति जहुत्तरं सिग्धा । विवरीया उ महद्विआ, विमाणवहगा कमेणेसिं ॥५७॥ सोलस-सोलस-अड-चउ, दो सुर सहस्सा पुरो य दाहिणओ । पच्छिम-उत्तर-सीहा, हत्थी-वसहा-हया कमसो ॥५८॥

संस्कृत छाथा— शशि-रवि-ग्रह-नक्षत्राणि, तारा भवन्ति ययोत्तरं शीघ्राः । विपरीतास्तु महर्द्धिका, विमानवाहकाः क्रमेणैषाम् ॥१९७॥ षोडश-षोडश-अष्ट-चत्वारि द्वौ सुर-सहस्त्राणि पुरश्च दक्षिणतः । पश्चिमोत्तरयोः सिंहा, हस्तिनो--वृषभा--हयाः क्रमशः ॥१९८॥

શબ્દાર્થ—

| जहुत्तरं=યથોત્તરઅનુક્રમે એક પછી એક 🛛 | सहस्सा≖હજાર             |
|--------------------------------------|-------------------------|
| सिग्धा=शीध्रગतिदाળા                  | पुरो य=પૂર્વ અને        |
| विवरीया=विपरीत                       | દાદિળાઓ−દક્ષિપા દિશામાં |
| महहिया=મહર્દ્ધિક                     | सीहा=सिंહ               |
| विमाणवहगा≔विभानने वर्छन કરનારા       | हत्यी=હાથી              |
| <b>ક્રમે</b> ળેસિં≕એઓના અનુક્રમે     | वसहा==qृष्भ             |
| सोलस=- સોળ                           | हया=धोउ                 |
| अड=આઠ                                |                         |

**गायार्थ**— ચંદ્ર—સૂર્ય—ગ્રહ—નક્ષત્ર અને તારાઓ એ અનુક્રમે એક પછી એક શીઘ્ર ગતિવાલા હોય છે, અને ઋદ્ધિની અપેક્ષાએ (અર્થાત્ મહર્દ્ધિકપગ્ને) વિપરીત હોય છે એટલે એક પછી એક અનુક્રમે અલ્પ ઋદ્ધિ યુક્ત હોય છે, તે પાંચે જ્યોતિષીદેવોનાં વિમાનોને વહન કરનારા દેવોની સંખ્યા અનુક્રમે સોળ હજાર, સોળ હજાર, આઠ હજાર, ચાર હજાર અને બે હજાર હોય છે. તેમજ પૂર્વ, દક્ષિણ, પશ્ચિમ અને ઉત્તરદિશામાં અનુક્રમે સિંહ, હાથી, વૃષભ અને અશ્વ (ધોડા)નાં રૂપને ધારણ કરવાવાળા દેવો હોય છે. ॥પ૭–૫૮ા

**વિશેષાર્ય** સર્વ જ્યોતિષીઓમાં ચંદ્ર અત્યન્ત મંદ ગતિવાળો છે, ચંદ્રથી સૂર્ય ત્વરિત ગતિવાળો છે, સૂર્ય કરતાં ગ્રહો ઉતાવળી ગતિવાળા છે, (એ ગ્રહમંડળમાં પરસ્પરમાં પણ બુધ નામનો ગ્રહ શીઘ ગતિવાળો, શુક્ર તેથી પણ વધારે ગતિવાળો, એમ મંગળ, બૃહસ્પતિ--ગુરુ, શનિશ્ચરાદિ ગ્રહો ક્રમશઃ શીઘ ગતિવાળા છે) ગ્રહથી નક્ષત્રો વિશેષે શીઘ ગતિવાળા છે, નક્ષત્રથી તારા વિશેષ શીઘ ગતિ કરનારા છે.

હવે મહર્દ્ધિકપણાનો ક્રમ ગતિથી વિપરીત રીતે જાણવો એટલે કે જેની ગતિ જેમ જેમ મન્દ હોય, તેમ તેમ મહર્દ્ધિકપણું વધારે હોય છે. ગતિનો ક્રમ ચન્દ્રથી માંડીને આગળ આગળ કહ્યો, તેવી રીતે અહીં મહર્દ્ધિકપણાનો ક્રમ પશ્ચાનુપૂર્વીએ લેવાનો હોવાથી તારાનો ગતિક્રમ અતિશીઘ હોવાથી તારા અલ્પ ઋદ્ધિવાળા છે, તેથી નક્ષત્ર વધારે ઋદ્ધિવંત, તેથી ગ્રહો વિશેષ ઋદ્ધિવાળા, તેથી સૂર્ય વધારે ઋદ્ધિશાલી છે અને તેથી ચંદ્ર વળી મહાઋદ્ધિવંત છે.

વ્યવહારમાં પગ્ન મહાનપુરુષો તેમજ રાજા-મહારાજાઓ અને મહાલક્ષ્મીવંતો મન્દ મન્દ ગમન કરનારા, શુભવિહાયોગતિવાળા પ્રાયઃ હોય છે, જ્યારે મધ્યમ અને અલ્પ ઋદ્ધિવાળા મોટેભાગે દોડધામ કરી ચાલનારા હોય છે.

#### વિમાનને વહન કરનારા દેવો કેવી રીતે હોય તે ક્રમશ: વર્જાવે છે

ચન્દ્ર-સૂર્યાદિ જ્યોતિષીદેવોનાં વિમાનો તથાપ્રકારના જગત્ સ્વભાવે જ સ્વયમેવ નિરાલંબપણે ફરે છે, તથાપિ ફક્ત આભિયોગિક (દાસ) દેવો તથાવિધ નામકર્મના ઉદયથી સ્વસમાનજાતિમાં અથવા તો પોતાથી હીનજાતિના દેવોમાં નિજ કીર્તિકળા પ્રકટ કરવા માટે અત્યન્ત પ્રમોદપણે ચન્દ્રાદિના વિમાનની નીચે સિંહાદિ રૂપને ધારણ કરીને વિમાનોને સતત વહન કરે છે.

આવું કાર્ય કરવા છતાં તેઓને જરાપણ દુઃખ થતું નથી કારણ કે તેઓ મનમાં ગૌરવ ધરાવે છે કે અમે દાસપણું કરીએ છીએ પણ તે કોનું ? સકલ લોકપ્રસિદ્ધ એવા ચન્દ્રસૂર્ય જેવા ઇન્દ્રોનું, અમો કંઈ જેવા તેવાના સેવકો નથી, એમ સ્વજાતિ અથવા અન્યને નિજ સમૃદ્ધિ દર્શનાર્થે સમસ્ત સ્વોચિતકાર્ય પ્રમુદિતપણ્ને કરે છે. જેમ આ લોકમાં પણ સ્વોપાર્જિત કર્મોદયથી દાસપણું અનુભવતો હોય પણ જો કોઈ સમૃદ્ધિવંતને ત્યાં હોય તો પોતાના દાસપણાનો ખેદ ન કરતાં ઉલટો રાજી થતો ગર્વિષ્ઠ થઈ સર્વ કાર્ય કરે છે તેમાં કારણ એક જ કે હું સેવક, પણ કોનો ? તો વિખ્યાત નાયકનો છું, જેથી અન્ય દાસજનો કરતાં તો હું વિશેષ સત્તાવાળો છું. વ્યવહારમાં પણ આપણે પ્રસંગે બોલીએ છીએ કે–'ભાઈ નોકર ખરો પણ રાજાનો.'

હવે તે વહન કરનારા દેવો કેવાં રૂપને ધારજ્ઞ કરનારા, કેટલા અને કઈ દિશામાં હોય ? તે કહે છે.

ચન્દ્રનાં વિમાનને વહન કરનારા સોળ હજાર (૧૬૦૦૦) દેવો છે તેમાં તે દેવો ચતુર્દિશામાં વહેંચાયેલા એટલે આપશી કલ્પનાથી પૂર્વદિશાનાં નાકે ૪૦૦૦ દેવો સિંહના રૂપને ધારણ કરે છે. દક્ષિણદિશામાં મોટા શરીરવાળા હાથીઓના રૂપને ધારણ કરનારા ૪૦૦૦ દેવો હોય છે. પશ્ચિમ દિશામાં વૃષભના રૂપને ધારણ કરનારા ૪૦૦૦ દેવો અને ઉત્તરદિશામાં અશ્વના રૂપને ધારણ કરનારા પણ ૪૦૦૦ દેવો છે.

આ પ્રમાણે સૂર્ય તેમજ ગ્રહવિમાનોને માટે પણ સમજવું. ફક્ત ગ્રહનાં વિમાનો માટે ચાર હજાર દેવોને બદલે બબે હજાર દેવો વહન કરનારા હોય. નક્ષત્રોનાં વિમાનને વિષે એક હજાર દેવો અને તારાના વિમાનને વિષે પાંચસો પાંચસો (૫૦૦) દેવો પ્રત્યેક દિશામાં, ઉપરોક્ત ક્રમે સિંહાદિ રૂપને ધારણ કરીને વિમાનને વહન કરવા છતાં પણ મત્તકામિનીની જેમ એટલે મદોન્મત્ત થયેલી સ્ત્રી જેમ ઘણાં આભૂષણો શરીર ઉપર ધારણ કરે તો પણ ભારને ભારરૂપ ન સમજતી ઊલટી પ્રમુદિત થાય છે તેમ આ દેવો વિમાનના ભારને ભારરૂપે ન સમજતાં આનંદપૂર્વક વહન કરે છે. [૫૭–૫૮] **अवतरण** એ સર્વ જ્યોતિષી દેવોમાં અતિસમૃદ્ધિવંત ચંદ્રમા છે, તેથી તેમનો પરિવાર વર્ણવે છે—

## गह अद्वासी नक्खत्त, अडवीसं तारकोडिकोडीणं । छासडिसहस्सनवसय,-पणसत्तरि एगससिसिन्नं ॥५६॥

संस्कृत छाथा— ग्रहा अराशीतिर्नक्षत्राणि, अष्टाविंशतिस्ताराकोटिकोटीनाम् । षट्षष्टिसहस्त्रनवशत-पञ्चसप्ततिरेकशशिसैन्यम् ॥१२६॥

શબ્દાર્થ—

| ઝडवीसं–અઠાવીશ       | ∣ <b>પ</b> णसत्तरि≕પંચોતેર |
|---------------------|----------------------------|
| कोडिकोडीणं=કોટાકોરી | एग⇒એક                      |
| છાસટ્ટિછાસઽ         | સિન્નં=સૈન્ય−પરિવાર        |
| નવસય=નવસો           |                            |

**गाधाર્ય**— અઠ્યાશી (૮૮) ગ્રહ, અક્રાવીશ (૨૮) નક્ષત્ર અને છાસઠ હજાર નવસો પંચોતેર (૬૬૯૭૫) કોડાકોડી તારાઓ—આટલો એક ચન્દ્રનો પરિવાર હોય છે. ॥૫૯॥

**વિશેષાર્થ** મંગળ, બુધ ઇત્યાદિ <sup>૧૪૪</sup>ગ્નહો અઠચાશી પ્રકારના છે. અભિજિત્ આદિ નક્ષત્રો<sup>૧૪૫</sup>અક્રાવીશ છે. અને તારાઓની સંખ્યા છાસઠ હજાર નવસો ને પંચોતેર (એટલા) કોડાકોડી એટલે છાસઠ હજાર કોડાકોડી નવસો ને પંચોતેર કોડાકોડી છે. આ સર્વ પરિવાર એક ચન્દ્રનો છે. ચન્દ્ર વધારે ઋદિશાળી હોવાથી આ પરિવાર તેમનો વર્ણવાયો છે.

સૂર્યનો પરિવાર ચન્દ્રની માફક જુદો કહ્યો નથી માટે જે ચન્દ્રનો પરિવાર તે જ સૂર્યનો પશ ગણાય. ચન્દ્ર સર્વરીતિએ મહર્દ્ધિક તેમજ વિશેષ ઋદ્ધિવંત છે, આકાશવર્તી નક્ષત્રાદિ પણ ચન્દ્રના પરિવારરૂપ ગણાય છે. સૂર્ય એ પણ ઇન્દ્ર હોવાથી તેનો બીજો સ્વતંત્ર પરિવાર હશે એવું સમજવું નહિ, કારણ કે 'આ પરિવાર ચન્દ્રનો જ છે' એવા કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે--નક્ષત્રાદિ જ્યોતિષીઓ

૧૪૪. **પ્રહોનાં નામો-અંગારક**–વિકાલક–લોહિત્યક–શ**નૈશર**–આધુનિક-પ્રાધુનિક-કક્ષ-કક્ષક-કક્ષક્રાક– કક્ષવિતાનક-કક્ષસંતાનક-**સોમ**–સહિત–અશ્વસેન–કાર્યોપગ-કર્બૂરક-અજકરક–દુદુમ્ભક- શંખ–શંખનાભ–શંખવર્શાભ-કંસ-કંસનાભ–કંસવર્શાભ-નીલ--નીલાવભાસ–રૂપી–રૂપ્યાવભાસ–ભસ્મ**–ભસ્મરાશ**-તિલ–તિલપુષ્પવર્શ--દક– દકવર્શ-- કાય– વંધ્ય-ઇન્દ્રાગિ–**ધૂમકેતુ**–હરિ--પિંગલક**–બુધ-શુક-બૃહસ્પતિ–રાલુ**-અગસ્તિ–માશવક–કામસ્પર્શ–ધુર– પ્રમુખ– વિકટ– વિસંધિકલ્પ–પ્રકલ્પ–જટાલ–અરુજ્ઞ-અગ્નિ--કાળ–મહાકાળ--સ્વસ્તિક–સૌવસ્તિક–વર્ધમાન--પ્રલંબ–નિત્યાલોક-નિત્યોઘોત– સ્વયંપ્રભ--અવભાસ--શ્રેયસ્કર-ક્ષેમંકર---આભંકર--પ્રભંકસ્અરજ–વિરજ–અશોક-વીતશોક–વિમળ–વિતત-વિવસ્થ– વિશાલ--શાલ-સુવ્રત-અનિવૃત્તિ–એકજટી–દ્વિજટી--કરકરિક–રાજા–અર્ગલ**-પુષ્પકેતુ** તથા ભાવકે**તુ** આ પ્રમાશે અઠચાશી ચહો છે.

૧૪૫. અભિજિત્–શ્રવશ–ધનિષ્ઠા–શતભિષક્–પૂર્વાભાદ્રપદા–રેવતી--ઉત્તરાભાદ્રપદા–અશ્વિની–ભરષ્ડી– કૃતિકા--રોહિશી–મૃગશીર્ષ--આદ્રાં–પુનર્વસુ–પુષ્ય–આશ્લેષા–મઘા–પૂર્વાફાલ્ગુની–ઉત્તરાકાલ્ગુની–હસ્ત–ચિત્રા–સ્વાતિ-વિશાખા– અનુરાધા–જ્યેષ્ઠા–મૂળ-- પૂર્વાષાઢા અને ઉત્તરાષાઢા.

5.

ઉપર સ્વામિપશાની આજ્ઞા ચન્દ્રની હોય છે. બાકી ઇન્દ્રો તો બન્ને<sup>૧૪૬</sup> છે. માત્ર પરિવારનું સ્વામિત્વ અને મહર્દ્ધિકપણામાં તજ્ઞવત છે.

**શંકા** ઇતર ગ્રન્થોમાં તેમજ જ્યોતિષ્કારો પ્રથમ અશ્વિનીથી લઈ પછી ભરણી ઇત્યાદિ ક્રમ ગણે છે અને જૈનાગમોમાં અભિજિત્ થી પ્રારંભી નક્ષત્રક્રમ દર્શાવાય છે તેનું કારણ શું ?

**સમાધાન**— કારશ એક જ છે કે અવસર્પિશી યુગ વગેરે મહાન કાળભેદોનો પલટો જ્યારે થાય ત્યારે તેના પ્રારંભ સમયે અભિજિત્ નક્ષત્રના યોગમાં જ ચન્દ્ર આવતો હોય છે.

**પુન: શંકા** — જ્યારે અભિજિત્થી માંડી ક્રમ દર્શાવો છો, તો તે નક્ષત્ર વ્યવહારમાં કેમ પ્રવર્તતું નથી ?

**સમાધાન** ચન્દ્રમાની સાથે આ અભિજિત્નક્ષત્રનો યોગ સ્વલ્પકાલ રહી ચંદ્રમા સઘ અન્ય નક્ષત્રમાં પ્રવેશ કરે છે જેથી સ્વલ્પકાલીન હોવાથી અવ્યવહાર્ય<sup>૧૪૭</sup> ગણ્યું છે. ગ્રહોનાં નામ ઉપરથી આપણા સાત વારના નામ પડેલા છે. જેમકે સૂર્ય કે રવિ ગ્રહ ઉપરથી રવિવાર, ચંદ્ર કે સોમ ગ્રહ ઉપરથી સોમ, મંગળથી મંગળ, બુધગ્રહથી બુધવાર, ગુરુથી ગુરુ, શુક્રથી શુક્ર, શનિ ઉપરથી શનિવાર. [૫૯]

| ज्यो०नां नामो   | आया०विष्कम्भ<br>प्रमाण      | ऊंचाई प्रभाण              | वि० वा-<br>हकसं० | गतिक्रम      | ऋद्धिक्रम    | जंबूद्वीप<br>संख्या |
|-----------------|-----------------------------|---------------------------|------------------|--------------|--------------|---------------------|
| ૧ ચન્દ્ર વિમાન  | ૧ યો૦ના ૬૧<br>ઠિયા પદ્દ ભાગ | ૧ યો૦ના ૬૧<br>ઠિયા ૨૮ ભાગ | ٩६०००            | મંદ          | અધિક<br>તેથી | ર                   |
| ર સૂર્ય વિમાન   | ૧ યો૦ના ૬૧<br>ઠિયા૪૮ ભાગ    | ૧ યો૦ના ૬૧<br>ઠિયા ૨૪ ભાગ | "                | અધિક<br>તેથી | અલ્પ<br>તેથી | ર                   |
| ૩ ગ્રહ વિમાન    | ર ગાઉ                       | ૧ ગાઉ                     | 2000             | અધિક         | અલ્પ         | ૧૭૬                 |
| ૪ નક્ષત્ર વિમાન | ૧ ગાઉ                       | ા ગાઉ                     | 8000             |              | "            | પદ                  |
| ૫ તારા વિમાન    | બા ગાઉ                      | બ ગાઉ                     | 3000             | 37           | >>           | ૧૩૩૯૫૦<br>કોડાકોડી  |

।। मनुष्यक्षेत्रवर्ती चरज्योतिषीनी संख्या तथा विमानोनुं प्रमाण वगेरेनुं यंत्र ।।

**अवतरण** — અગાઉની ગાથામાં કહેલા ચન્દ્રના પરિવારને સાંભળી શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે--મનુષ્યક્ષેત્ર તો પીસ્તાલીશ લાખ યોજન પ્રમાણ છે અને તારાની સંખ્યા તો તમે ઘણી કહો છો, તેટલા ક્ષેત્રમાં તે તારાઓનો સમાવેશ શી રીતે થાય ? શિષ્યની શંકાનું સમાધાન કરવા માટે શાસ્ત્રકાર મહારાજા ગાથા કહે છે--

૧૪૬. જેમ એક ક્ષેત્રના બે રાજા હોય, બન્નેને રાજ્યસુખનો ભોગવટો હોય તેથી રાજા તો બંને કહેવાય, પરંતુ પ્રજા ઉપર આજ્ઞ તો મોટો જે ઋદિવંત—પુષ્યશાળી હોય તેની જ વર્તતી હોય છે તેવી રીતે. ૧૪૭. આ માટે શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર મુદ્ધિત પત્ર સત્તાવીશમું જોવું, [સુરતવાળું]

## कोडाकोडी सन्नं तरंति मन्नंति खित्तथोवतया । केइ अन्ने उस्से-हंगुलमाणेण ताराणं ॥६०॥

संस्कृत छथा—– कोटाकोटिः संज्ञान्तरमिति मन्यन्ते क्षेत्रस्तोकतया | केचिदन्ये उत्सेधाङ्गुलमानेन ताराणाम् ।।६०।। शબ्दार्थ—–

कोडाकोडी=કોડાકોડ थोवतयाः-અલ્પપશાને લીધ सन्नंतरं=બીજી સંજ્ઞા उस्सेहंगुलनाणेण=ઉत्સેધાંગુલનાં પ્રમાણવડે मन्नंति=भाने છે

**गાથાર્થ**— કોઈક આચાર્ય કોડાકોડીને સંજ્ઞાંતર—નામાંતર કહે છે, કારણકે મનુષ્યક્ષેત્ર થોડું છે. વળી કોઈ આચાર્યો તારાઓનાં વિમાનોને ઉત્સેધાંગુલ વડે માપવાનું કહે છે. ॥૬૦॥

**વિશેષાર્થ** પૂર્વકૃત શંકાનું સમાધાન કરવા માટે ગ્રન્થકાર આચાર્યોના અભિપ્રાય દર્શાવી સમન્વય કરવાપૂર્વક સમાધાન કરે છે.

૧--કેટલાક આચાર્યભગવંતો એમ કહે છે કે--વર્તમાનમાં તો એક ક્રોડને (૧૦૦૦૦૦૦)ક્રોડે ગુણીએ એટલે કોડાકોડી થાય છે, પરંતુ ક્રોડની વર્તમાન પ્રસિદ્ધ સંખ્યાને ગ્રહજ્ઞ ન કરવી, પરંતુ જેમ વ્યવહારમાં વીશની સંખ્યાને પણ કોડી કહેવાય છે, તેમ અહીં પણ તેના જેવી કોઈ અલ્પસંખ્યાને કોડી ગણીએ અને તે પ્રમાજ્ઞવડે તાસનું કોડાકોડી સંખ્યાપશું ગ્રહશ કરીએ, તો આ જંબૂદ્ધીપમાં તેટલા તારા સુખપૂર્વક સમાઈ રહે.<sup>૧૪૮</sup>

ર--વળી અન્ય એક આચાર્ય એમ જશાવે છે કે--કોડાકોડીની પ્રસિદ્ધ ૧૪ શૂન્ય(મીંડા)વાળી જે સંખ્યા છે તે જ લેવી અને તારાનાં વિમાનોનું પ્રમાશ '**નगपुढवीविमाणाइ मिणसु पमाणंगुलेणं तુ**' ઇત્યાદિ પાઠ પ્રમાશ્રે પ્રમાશાંગુલે જે લેવાય છે, તે (પ્રમાશાંગુલ) વડે ન લેતાં ઉત્સેધાંગુલથી ગ્રહશ કરવું, જેથી જંબૂદ્ધીપનું હલ્ટ૦૫૬૯૪૧૫૦ યોજન ક્ષેત્રફળ છે તે પ્રમાશાંગુલના હિસાબે છે અને ઉત્સેધાંગુલથી પ્રમાશાંગુલ <sup>૧૪૯</sup>ચારસોગુશો (અથવા હજારગુશો) હોવાથી જંબૂદ્ધીપનું ઉપરોક્ત ક્ષેત્રફળ (તારાનાં ઉત્સેધાંગુલ વિમાનોથી) ૪૦૦ ગશું અથવા હજારગશું કરીએ તો તેટલા મોટા આકાશક્ષેત્રમાં પ્રસિદ્ધ એવી કોડાકોડીની સંખ્યાવાળા (૬૬૯૭૫ કોડાકોડી) તારાઓનાં વિમાનો સુખપૂર્વક સમાઈ રહે તેમાં કશી બાધા જશાતી નથી. [૬૦]

**अवतरण**— ચન્દ્રના પરિવારના વક્તવ્યપ્રસંગે પરિવારમાં રહેલા રાહુગ્રહ સંબંધી વર્ણન કરે છે.

૧૪૮. કોઈ આચાર્ય (જિનભદ્રગણિ લ૦) તારાની સંખ્યાને કોડાકોડી ન માનતાં કોડી જ માને છે અને સંશય ટાળે છે. तत्त्वं केवलीयम्यम्.

૧૪૯. ઉત્સેધાંગુલથી પ્રમાણાંગુલ ૨॥ ગુણો, ૪૦૦ ગુણો અને ૧૦૦૦ ગુણો મોટો છે, આથી ખાસ ધ્યાન રાખવું કે–જે ઠેકાણે જેવાં પ્રમાણ માટે જે યોગ્ય હોય તેટલા ગુણો ત્યાં ત્યાં ઘટાવવો.

## किण्हं राहुविमाणं, निच्चं चंदेण होइ अविरहियं । चउरंगुलमण्पत्तं, हिट्ठा चंदस्स तं चरइ ॥६१॥

संस्कृत छाया— कृष्णं राहुविमानं, नित्यं चन्द्रेण भवत्यविरहितम् । चतुरङ्गुलमप्राप्तं, अधश्चन्द्रस्य तत् चरति ॥६९॥ शબ्दार्थ—

किण्हं=કૃષ્ણવર્શનું चउर्[अं]गुलं=ચાર અંગુલ चंद्रेण=ચંદ્ર સાથે अप्पत्तं=અપ્રાપ્ત–દૂર अविरहियं=અવિરહિત–સતત हिट्ठा=નીચે

9 गायार्थ કૃષ્ણવર્જાનું રાહુનું વિમાન નિરંતર ચંદ્રની સાથે જ હોય છે એટલે તેનાથી દૂર થતું નથી એટલે કે ચાર આંગળ વેગળું રહ્યું થકું હંમેશા ચંદ્રની નીચે ચાલે છે. ॥૬૧॥

**વિશેષાર્થ** ગાથાર્થવત્ સુગમ છે, છતાં પ્રાસંગિક કંઈક કહેવાય છે. ચંદ્રમાની સાથે રાહુનો સંયોગ થતાં શી શી સ્થિતિઓ ઉત્પન્ન થાય છે તે જણાવાય છે.

સમગ્ર જંબૂદ્ધીપમાં, દિવસ અને રાત્રિ એવો વિભાગ ઉત્પન્ન કરનાર, બે સૂર્યનો પ્રકાશ છે. અને તિથિઓની વ્યવસ્થાને ઉત્પન્ન કરનાર, બે ચંદ્રનો પ્રકાશ છે. એમાં સૂર્યના બિંબની હાનિ–વૃદ્ધિ હંમેશા કંઈ થતી નથી જે આપશે પ્રત્યક્ષ અનુભવીએ છીએ, કારણકે તેને રાહુ જેવી રોજની કોઈ નડતર નથી. અલબત્ત, લાંબા વખતે આવે તે જુદી વાત છે.પરંતુ ચંદ્રના બિંબની થતી હાનિ--વૃદ્ધિ તો આપશે પ્રત્યક્ષ નિહાળી શકીએ છીએ; જેમકે બીજને દિવસે ફક્ત ધનુષ્યની પજ્ઞછના આકારે ચંદ્રમાનું બિંબ હોય છે અને ત્યારબાદ ક્રમેક્રમે વૃદ્ધિ પામતું શુદિ પૂર્શિમાએ સંપૂર્ણ ચંદ્રબિંબ દષ્ટિગોચર થતું જોઈએ છીએ. જો કે મૂલસ્વરૂપે તો ચંદ્રમા સદાયે અવસ્થિત સ્વભાવે જ છે, એમાં કંઈ પજ્ઞ વધઘટ થતી જ નથી, પરંતુ અમુક આવરજ્ઞના સંયોગોને પામીને જ હંમેશા વાસ્તવિક હાનિવૃદ્ધિ ઉત્પન્ન થયા કરે છે. એ હાનિવૃદ્ધિ કેવી રીતે અને શાથી થાય છે ? તથા કોજ્ઞ કરે છે ? વળી તેથી કેવી કેવી દિનમાનાદિની બાબતો ઉપસ્થિત થાય છે, વગેરે પ્રસંગ પામીને ગ્રન્થાન્તરથી કિંચિત્ વર્ણવાય છે.

ચન્દ્રના બિંબની શુકલપક્ષમાં ક્રમેક્રમે વૃદ્ધિ થવી અને કૃષ્ણપક્ષમાં ક્રમેક્રમે હાનિ થવી તેનું કારણ રાહુના વિમાનનું આવરણ અને અનાવરણ માત્ર જ છે.

એ રાહુ બે પ્રકારના છે ૧-નિત્યરાદુ અને ૨-પર્વરાદુ.

**પર્વશદ્દ** આ રાહુ કોઈ કોઈ વખતે એકાએક પોતાના વિમાનવડે ચન્દ્ર કે સૂર્યનાં વિમાનને ઢાંકી દે છે એટલે તે વખતે લોકોમાં ગ્રહશ થયું એમ કહેવાય છે. આ પર્વરાહુ જઘન્યથી છ માસે ચંદ્રને તથા સૂર્યને ગ્રહશ કરે છે. એટલે કે સ્વવિમાનની છાયા વડે ચંદ્ર સૂર્યના વિમાનનું આચ્છાદન કરે છે; અને ઉત્કુષ્ટથી તે જ પર્વસાહુ ચન્દ્રને <sup>૧૫૦</sup>બેંતાલીશ માસે અને સૂર્યને અડતાલીશ વર્ષે આચ્છાદિત કરે છે. **નિત્યાદુ** આ રાહુનું વિમાન કૃષ્ણવર્ણનું છે. તે વિમાન તથાપ્રકારે કુદરતી રીતે જ ચન્દ્રમાની સાથે જ અવિરહિત હોય છે. ચન્દ્રના વિમાનની નીચે નિરંતર ચાર અંગુલ દૂર રહી ચાલતાં ચન્દ્રમાનાં બિંબ (વિમાન)ને અમુક અમુક પ્રમાણમાં ધીમે ધીમે ક્રમશાઃ પ્રતિદિન આવરે છે તેથી કૃષ્ણપક્ષની ઉત્પત્તિ થાય છે અને પુનઃ પૂર્વે જેવી રીતે ચન્દ્રમાનાં બિંબને પ્રતિદિન જેટલા જેટલા પ્રમાણમાં ઢાંક્યું તે જ પ્રમાણે તેટલા તેટલા જ ભાગપ્રમાણ બિંબનાં આવરણવાળા ભાગને ક્રમંશાઃ છોડતું જાય છે, જેથી <sup>૧૫૧</sup>શૂકલપક્ષની ઉત્પત્તિ થએલી ગણાય છે.

ઉક્ત ગતિએ સદાકાળ ચન્દ્રવિમાનનું અને રાહુવિમાનનું પરિભ્રમક્ષ આ અઢીદ્વીપવર્તી ક્ષેત્રોમાં થયા કરે છે. અને એ કારકો જ ચન્દ્રમાનાં વિમાન સંબંધી તેજની હાનિ--વૃદ્ધિપજ્ઞાનો વાસ્તવિક આભાસ થાય છે. ચાંદ્રમાસ વગેરેનો પ્રભાવ પગ્ન એથી જ થએલો છે.

**દાનિવૃદ્ધિकारण** ચન્દ્રમાના વિમાનનાં બાસઠ ભાગ કલ્પીએ અને એ બાસઠ ભાગને પંદર તિથિઓ સાથે વહેંચતા એક તિથિ દીઠ ચાર ચાર ભાગ વહેંચાય, (બાકી બે ભાગ રહ્યા તે રાહુથી અવરાતા જ નથી જેથી તે પંદર તિથિના ભાગોની ગણત્રીથી બહાર સમજવા) એ ચાર ચાર ભાગપ્રમાણ ચન્દ્રમાનું વિમાન હંમેશા નિત્યરાહુના વિમાનથી ઢંકાતું જાય છે એટલે ૧૫ દિવસે (૧૫×૪≕૬૦) ૬૦ ભાગ અવરાય છે અને બાકી રહેલા બે ભાગ જેટલાં ચન્દ્ર વિમાનને રાહુનું વિમાન કદાપિ કાળે ઢાંકી શકતું જ નથી અને તેથી જ તે ભાગ ચન્દ્રમાની સોળમી કળા તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. જે માટે કહ્યું છે કે–''**ષોडગ્નોંડગ્નઃ कलા चિદ્ધમ્''** અથવા બીજી રીતિએ રાહુના વિમાનનાં પંદર ભાગ કલ્પીએ એટલે કે રાહુ પોતાના એકેક <sup>૧૫૨</sup>ભાગવડે નિરંતર ચન્દ્રવિમાનને આવરે તો પંદર દિવસે, વિમાનના પંદર ભાગ વડે પંદર તિથિઓ અવરાય તે આ પ્રમાણે–

**કૃष્णપક્ષવ્યવસ્થા** ચન્દ્રમાનાં વિમાનના પૂર્વે કલ્પેલા – (અનાવરણીય) એવા બે ભાગ છોડીને સાઠ ભાગો પૈકીના ચાર ચાર ભાગોને (અથવા તો <u>પ</u> ૧૫ ભાગો પૈકીના એક એક ભાગ વડે (<u>પ</u> ૧૫ ભાગો પૈકીના એક એક ભાગ વડે (<u>પ</u> ૧૫ ભાગો) કૃષ્ણપક્ષની પ્રતિપદાએ રાહુ આચ્છાદિત કરે છે. બીજને દિવસે તે જ રાહુ પોતાના બે ભાગોવડે (<u>પ</u>) ચન્દ્રવિમાનના આઠ ભાગને (<u>પ</u> ૧૫ ભાગને) આવરે છે. એમ પ્રત્યેક દિવસે ક્રમે ક્રમે ચન્દ્રમાનાં વિમાનના ચાર ચાર ભાગોને રાહુ પોતાના વિમાનના એક એક ભાગ વડે ઢાંકતો જાય છે એમ કરતાં કરતાં અમાવાસ્યાને દિવસે ચન્દ્રમાનાં સમગ્ર બિંબને (વિમાનના ૬૦ ભાગોને) રાહુ પોતાના પંદર ભાગો વડે આવરે છે ત્યારે જગત સર્વત્ર અંધકારથી છવાઈ જાય છે.

અમાવાસ્યાને દિવસે ચન્દ્રમાનું (૬૦ ભાગનું) સકલ બિંબ રાહુએ પોતાના વિમાનના પંદર

९५०. संसिसूराणं गहणं सङ्घतिवरिसाडयालवरिसेहिं । उक्कोसओ कमेणं, जहन्नओ मास छक्केणं ॥६॥ *[मंउलप्रडरक्ष]* 

१.५.९. उक्तं च--'राहुविअ पइदिआहं, ससिणो इक्रिक भाग मुज्झइं, आइअ चंदो बीआइ, दिणेसु पथडो हवइ तम्हा ।।१।। बावट्ठिं बावट्ठिं दिवसे उ सुक्रपक्खस्स । जं परिष्ठइ चंदो खवेइ तं चेव कालेण ।।२।।

૧૫૨. એકમ, બીજ, ત્રીજ, ઇત્યાદિ તિથિનો લોકવ્યવહાર ચાલે છે તે પણ એક ભાગવડે ઢાંકે ત્યારે એકમ, બે ભાગ વડે ઢાંકે તેથી બીજ, એમ રાહુના ચૌદ ભાગ વડે ઢંકાય ત્યારે ચૌદશ આ આશયથી જ છે. ભાગો દ્વારા ઢાંકી દીધું, જેથી જગતમાં અંધકાર ફેલાઈ ગયો; બાકી રહેલા બે ભાગ તો અનાવરણીય રહેતા હોવાથી એ ભાગો તિથિની ગણત્રીમાં ભેગા ગણવાના નથી. આ પ્રમાણે કૃષ્ણપક્ષ પૂરો થયો. **શુक्लपक्षव्यवस्या** હવે એ ઢાંકેલા ૬૦ ભાગો પૈકી શુકલપક્ષની પ્રતિપદાને દિવસે રાહુનું વિમાન (ચરસ્વભાવે) પાછું ખસતું જાય તો તે કેટલું ખસે ? તો પૂર્વવત્ એક દિવસે ચાર ભાગ જેટલું ખસીને ચન્દ્રમાના  $\frac{1}{24}$  ભાગને રાહુ પોતાના  $\frac{1}{24}$  ભાગવડે પ્રગટ કરે એ પ્રમાણે શુદિ બીજને દિવસે બીજા ચાર ભાગને પ્રગટ કરે (એટલે ૬૨ ભાગ આશ્રયીને તો બીજને દિવસે ૧૦ ભાગ જેટલું બિંબ પ્રગટ થાય) જેને આપણે ભાષામાં 'બીજ ઊગી' કહીએ છીએ, અને જેના ઉપર માસ વર્ષાદિનાં શુભાશુભફ્લાદિની ગજ્ઞત્રીઓ અંકાય છે. વળી બીજનો ચંદ્ર ક્રમશા વૃદ્ધિ પામવાવાળો હોવાથી, તેનું દર્શન સર્વ પ્રકારે વૃદ્ધિકારક ગણાય છે. આ પ્રમાણે કૃષ્ણપક્ષમાં તેવી જ રીતે તેટલા ભાગોને પ્રતિદિન પ્રગટ કરતો જાય, જેથી દિવસે દિવસે ચન્દ્રમાનું બિંબ વિશેષ વિશેષ ખુલ્લું થતું જાય અને તેજમાં પણ ક્રમશા વૃદ્ધિ થતી જાય, આ પ્રમાણે રાહુનું આવરજા ખસતું ખસતું શુદિ<sup>૧૫૩</sup> પૂર્ણિમાએ ચન્દ્રમાના સકલ બિંબથી દૂર થઈ જતું હોવાથી ચન્દ્રમાના ૬૨ ભાગરૂપ સંપૂર્ણ બિંબને આપણે પ્રત્યક્ષ જોઈ આનંદની કોઈ અનેરી ઊર્મિઓ અનુભવીએ છીએ.

[ચન્દ્રમાનો એ ચાર ભાગ પ્રમાશ અંશ રાહુ જેટલો કાળ આવરે અને તે જેટલો વખત લોકમાં પ્રગટ તરીકે રાખે તેટલા કાળને એક તિથિ કહેવાય, રાહુ જે ચાર ચાર ભાગને આવરતો જાય તે બધી તિથિઓ અનુક્રમે કૃષ્ણપક્ષની સમજવી અને તે જ રાહુ પુનઃ ઢાંકેલા ભાગો પૈકી ચાર ચાર ભાગોને નિત્ય પ્રકટ કરતો જાય ત્યારે તે પ્રતિપદ્ય વગેરે તિથિઓ શુકલપક્ષની સમજવી.]

અથવા ચન્દ્રવિમાનના <sup>૧૫૪</sup>સોળ ભાગ કરીએ તેમાં પ્રતિદિવસે રાહુ એકેક ભાગને આવરતો જાય ત્યારે એકેક ભાગ આવરે તે એક તિથિ એમ પંદર ભાગ અવરાઈ જાય ત્યારે અમાવાસ્યાનો દિવસ આવી રહે. સોળમો ભાગ તો જગતસ્વભાવે અવરાતો જ નથી. હવે તેવી રીતે શુક્લપક્ષે પાછો એકેક ભાગ મૂકાતો જાય એમ પણ કહેલું છે, અથવા તો જેટલા કાળમાં ચન્દ્રમાનો સોળમો ભાગ ઓછો થાય અથવા જેટલા કાળે તે વધે, તે કાળ પ્રમાણને એક તિથિપ્રમાણ કહેવાય. આવી ત્રીશ તિથિનો એક ચાંદ્રમાસ ગણાય છે. **इતિ તિથિપ્રમગ** 

**શંકા**---- અમાવાસ્યાને દિવસે રાહુ ચન્દ્રવિમાનને આવરે છે તેથી પૃથ્વી પર સર્વત્ર અંધકાર ૧૫૩. 'सयलो वि ससी दिसइ राहुविमुक्को अ पुण्णिमादिअहे । सूरत्यमणे उदओ, पुव्वे पुव्विल्लजुत्तीए ॥१॥ [मंउदप्र उस्प्र]

કોઈ શંકા કરે કે ચાર ચાર ભાગ ખુલ્લા કરવાને હિસાબે આઠ ભાગ પ્રગટ થાય ત્યારે તો શુદિ બીજ કહેવાય, પરંતુ ઘણીવાર પ્રતિપદ્દના દિવસે જ બીજનો ઉદય હોય છે તો તે માટે શું ? વળી બીજી તિથિઓની થતી વધઘટ તથા તિથિમાન અમુક ઘડી સુધીનાં આવે છે, તો પછી ચાર ચાર ભાગ પ્રમાણનો નિત્યાવરણ ક્રમ વગેરે કથન કેમ સંગત કરવું ? આના સમાધાન માટે જિજ્ઞાસુઓએ 'काललोकप્રकાજ્ઞ' વગેરે ગ્રન્થો જોવા. અહીં તો આટલો પક્ષ વિષય પ્રાસંગિક અભ્યાસકોને ઉપયોગી હોવાથી જ વર્જાવ્યો છે.

९५४. क्रुओ–'सोलसभागे काऊण, उडुवई हायएत्य पन्नरसं । तत्तियमित्ते भागे, पुणोवि परिवहुए जोण्हा ।/९।।

છવાઈ જાય છે એમ પૂર્વે કહ્યું, પરંતુ રાહુ કરતાં ચંદ્રનું વિમાન લગભગ બમશું હોવાથી બાકીના વિમાનભાગનું તેજ તો કોઈ પશ વિભાગમાં અવશ્ય પ્રગટ થવું જ જોઈએ.

**સમાધાન** રાહુનું વિમાન અર્ધા યોજનનું છે અને ચન્દ્રવિમાન <sup>પ્</sup>દ્ યોજન પ્રમાશ (લગભગ બમશું) છે. હવે રાહુનું વિમાન ચન્દ્રમાની નીચે જેટલા ભાગમાં રહ્યું હોય તેટલા ભાગ નીચે અંધકાર છવાય તે માટે કોઈનો પણ વિરોધ હોઈ શકે નહીં, પરંતુ બાકી રહેલાં ચન્દ્રવિમાનનો પ્રકાશ કેમ કોઈ પણ ક્ષેત્રે અનુભવાતો નથી ? એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં સમજવું જોઈએ કે, રાહુનું વિમાન ચન્દ્રવિમાનને સંપૂર્ણ ઢાંકી શકતું તો નથી પરંતુ 'જેમ દાવાનળથી ઉછળેલા ધૂમાડાના સમૂહવડે મહાવિસ્તારવાળું એવું આકાશમંડળ જેમ અંધકારથી છવાઈ જાય છે તેમ રાહુવિમાન શ્યામ હોવાથી અત્યંત શ્યામવર્ણના <sup>૧૫પ</sup>વિસ્તૃત કાન્તિસમૂહથી મહત્ પ્રમાણયુક્ત એવું પણ શશિમંડળ સમગ્ર આચ્છાદિત થઈ જાય છે. જેથી અહીં સર્વત્ર શ્યામકાન્તિ દેખાય છે.' એમ કેટલાક પ્રાજ્ઞ પુરુષો સમાધાન આપે છે.

બીજા વિબુધજનો એવું સમાધાન કરે છે કે ગ્રહનાં વિમાનનું ગવ્યૂત (અર્ધો યોજન) પ્રમાણ તે પ્રાયિક છે. ને પ્રાયઃ શબ્દ એ નિશ્વિત અર્થનો દર્શક નથી જેથી ગવ્યૂત પ્રમાણથી પણ રાહુગ્રહનું વિશેષ પ્રમાણ લઈએ એટલે ૧ યોજન લાંબું, પહોળું અને બત્રીશ ભાગ જેટલું જાડું લઈએ તો કોઈ પણ પ્રકારની પ્રાયઃ શબ્દની અપેક્ષાએ હરકત ઉપસ્થિત થતી નથી. ઉક્ત પ્રમાણ રાહુનાં વિમાનનું લેવાથી શશિમંડળ કરતાં પણ તેનું પ્રમાણ વધી જવાથી શશિમંડલને, સ્વવિમાનથી સુખેથી આચ્છાદિત કરે, તેમાં કોઈ પણ પ્રકારનો વિરોધ સંભવતો નથી. જિનભદ્રગણી મહારાજા સંગ્રહણીની ગાથામાં રાહુના વિમાનનું પ્રમાણ આપતાં એક યોજન આયામ--વિષ્કંભ અને તેથી ત્રિગુણ પરિધિ અને ૨૫૦ ધનુષ્યની જાડાઈ જણાવે છે.

#### ग्रहणसंबंधी किंचित् स्वरूप

ગ્રહણની ઉત્પત્તિ પર્વરાહુના જ સંયોગ ઉપર આધાર ધરાવે છે.

**વંદ્રग्रहण**---- પર્વરાહુ પોતાની ગતિ કરતાં કરતાં જ્યારે ચંદ્રમાની કાન્તિને આવરતો, યથોક્તકાળે ચન્દ્રની નીચે સંપૂર્ણ આવી જાય ત્યારે ચન્દ્રને યથાયોગ્ય ઢાંકે છે, ત્યારે લોકમાં ગ્રહણ થયું એમ કહેવાય છે.

**સૂર્યग्रहण** પૂર્વોક્ત રીતિએ પર્વરાહુ જ્યારે સૂર્યની લેશ્યાને યથોક્ત કાળે આચ્છાદિત કરે છે ત્યારે સૂર્યનો ઉપરાગ થવાથી સૂર્યગ્રહણ થાય છે. આ સૂર્યગ્રહણ જઘન્યથી છ માસે અને ઉત્કૃષ્ટથી અડતાલીશ વર્ષે થાય છે, એમ જૈનશાસ્ત્ર કહે છે.

ચન્દ્રગ્રહશ પૂર્શિમાએ થતું હોવાથી અને સૂર્યગ્રહશ અમાવાસ્યાએ થતું હોવાથી પર્વરાહુથી થતા આચ્છાદનમાં કોઈ પશ પ્રકારનો વિરોધ જણાતો નથી. જ્યારે ગ્રહશસંયોગ અમુક પ્રમાણમાં

૧૫૫. શ્રી ભગવતીસૂત્રના ટીકાકાર ગ્રહના વિમાનનું ગવ્યૂત પ્રમાશ પશ પ્રાયિક બતલાવે છે. અને બારમા શતકના પાંચમા ઉદ્દેશામાં રાહુનું વિમાન ચન્દ્રવિમાનથી લઘુ છે તેમ સૂચવે છે, એ સૂચવીને વિમાનથી નહિ પશ તે વિમાનની વિસ્તૃત શ્યામપ્રભાથી જ આચ્છાદન જણાવે છે. સત્ય સર્વજ્ઞગમ્ય.

અમુક રીતિએ હોય છે ત્યારે તેને 'ખગ્રાસ' [ખંડ–ગ્રહ] વગેરે નામો આપવામાં આવે છે.

**શંકા**— જંબૂદ્ધીપમાં જ્યારે ગ્રહણ થાય ત્યારે એક સાથે બંને સૂર્યોનું હોય કે નહિ ? હોય તો સમગ્ર ક્ષેત્રોના ચંદ્રાદિનું ગ્રહણ પણ એક સાથે થઈ શકે કે કેમ ?

**સમાધાન** જ્યારે આપશે અહીં ગ્રહશ થાય છે ત્યારે જંબૂદ્ધીપમાં તો શું પશ સમગ્ર મનુષ્યક્ષેત્રોમાં રહેલાં ૧૩૨ ચન્દ્રોનું અને ૧૩૨ સૂર્યોનું પશ ગ્રહશ એકી સાથે જ થાય છે, કારશ કે<sup>૧૫૬</sup>મનુષ્યક્ષેત્રમાં અમુક નક્ષત્રનો યોગ આવે છે ત્યારે ગ્રહશ થાય છે. આથી સકલ ચલિત ચન્દ્ર-સૂર્યનો એક જ નક્ષત્ર સાથેનો યોગ સર્વ ઠેકાશે સમશ્રેશીમાં વ્યવસ્થિત હોવાથી ચરજ્યોતિષીઓનો ચર ક્રમ વ્યવસ્થિત રીતિએ જ આવે છે તેથી સર્વનું ગ્રહશ પશ એકીસાથે થાય છે. આ ગ્રહશ કોઈપશ ક્ષેત્રને વિષે હોઈ શકે છે. આ ગ્રહશની શુભાશુભતા ઉપર લોકોમાં પશ સુખાસુખ વગેરે કેવું થશે ? તે સંબંધી ભવિષ્યનો ઘણો આધાર રખાય છે.

**શંકા** યુગલિકક્ષેત્રે ગ્રહણ થતું હોય અને ત્યાં અશુભ ગ્રહણ હોય ત્યારે શું શુભભાવવાળા ક્ષેત્રોમાં પણ અશુભપશું પ્રાપ્ત થાય ખરું ?

સમાધાન જો કે તે ક્ષેત્રોમાં ચન્દ્રાદિની ગતિ હોવાથી ગ્રહણનો સંભવ તો છે, પરંતુ તેઓના મહાન પુરૂષથી તથાપ્રકારે ક્ષેત્રપ્રભાવથી અથવા કેટલીકવાર ગ્રહણદર્શનના અભાવથી તેઓને કંઈ પશ ઉપદ્રવનું કારણ થતું નથી. આ પ્રમાણે શ્રી जीवाभिगमसूत्रમાં ખુલાસો આપ્યો છે. [૬૧]

**ુ. આવતરण** — જંબૂદ્ધીપને વિષે એક તારાથી બીજા તારાનું અંતર કેટલું હોય ?

## तारस्स य तारस्स य, जंबुद्दीवम्मि अंतरं गुरुयं । बारस जोयणसहसा, दुन्नि सया चेव बायाला ॥६२॥

સંસ્કૃત છાયા—

तारायाश्च तारायाश्च, जंबूद्वीपेऽन्तरं गुरुकम् । द्वादश योजनसहस्त्राणि, द्विशतानि चैव द्विचत्वारिंशत् ॥६२॥

શબ્દાર્થ—

| તારસ્સ≕તારાનું                 | <b>गुरुयं=</b> ઉત્ક્ષ્ટ     |
|--------------------------------|-----------------------------|
| <b>ગં</b> લુદ્દીવમિ=જંબૂદી૫માં | बारस जोयण–सहसा=आ२ હજાર યોજન |
| अंतरં=આંતરું                   | बायाला≔બંતાલીશ              |

**गावार्य**— જંબૂદ્ધીપને વિષે એક તારાવિમાનથી બીજા તારાવિમાન વચ્ચેનું અંતર બાર હજાર બસો ને બેંતાલીસ યોજનનું છે. ॥૬૨॥

**વિશેષાર્થ** જંબૂદ્ધીપના મેરુપર્વતનો સમભૂતલાપૃથ્વીના સ્થાને વ્યાસ (ઘેરાવો–જાડાઈ) દશ હજાર યોજનનો છે, ત્યાંથી ૭૯૦ યોજન ઊંચું તારામંડળ પથરાયેલું છે. તે સ્થાને પગ્ન મેરુના

૧૫૬. ચન્દ્ર, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારા સંબંધી થતો વિષયસિ ક્રમ, તિથિની વધઘટ, અધિક માસાદિનું કારસ વગેરે 'કાળલોકાદિ' ગ્રન્થોથી અથવા તે વિષયના જ્ઞાતાઓથી જાણી લેવું. વ્યાસમાં (જાડાઈમાં) <sup>૧૫૭</sup>ખાસ ફેર પડતો નથી. આથી ત્યાં આગળ મેરુપર્વતની એક દિશા સન્મુખ ૧૧૨૧ યોજન દૂર તારામંડળનું પરિભ્રમણ હોય છે તેવી જ રીતે તેની પ્રતિપક્ષી (સામેની) દિશામાં પણ મેરુથી ૧૧૨૧ યોજન દૂર તારામંડળ પરિભ્રમણ કરે છે. બન્ને બાજુનું ૧૧૨૧ યોજન અંતર અને વચલા મેરુની ૧૦૦૦૦ યોજનની પહોળાઈ એ ત્રણેનો સરવાળો કરીએ એટલે કે પૂર્વદિશાના તારાના સ્થાનથી પશ્ચિમદિશા સન્મુખ ૧૧૨૧ યોજન દૂર જઈએ ત્યારે મેરુ આવે, મેરુના પુનઃ ૧૦૦૦૦ યોજન વટાવીએ ત્યારબાદ ૧૧૨૧ યોજન બીજી બાજુએ (પશ્ચિમદિશા તરફ) જઈએ ત્યારે તારાઓનાં વિમાનો, આવે. આ પ્રમાણે મેરુનું અને મેરુના બંને બાજુનાં અંતર પ્રમાણનો સરવાળો કરતાં ૧૨૨૪૨ યોજન પ્રમાણ અંતર મેરુની અપેક્ષાએ (વ્યાઘાતભાવી) એક તારાથી બીજા તારા વચ્ચેનું જાણવું.<sup>૧૫૮</sup> [૬૨]

अवतरण---- નિષધ અને નીલવંત પર્વત વ્યાઘાતાશ્રયી અંતરને કહે છે.

## निसढो य नीलवंतो, चत्तारि सय उच्च पंचसय कूडा । अद्धं उवरिं रिक्खा, चरंति उभयऽटुबाहाए ॥६३॥ [प्र. गा. सं. १४]

સંસ્કૃત છોયા—

निषधश्च नीलवान्, चत्वारि शतानि उच्चानि पञ्चशतानि कूटानि । अर्द्धमुपरि ऋक्षाणि, चरन्ति उभयत्राऽष्टबाहायाम् ॥६३॥

શબ્દાર્થ—

| નિસઢો≕નિષધ પર્વત     | ડπ્ર≕ઊંચો                                 |
|----------------------|-------------------------------------------|
| નીलવંતો≂નીલવંત પર્વત | ૩મયટ્ર <del>≂</del> બન્ને બાજુએ આઠ યોજનની |
| चत्तारि सय=्या२२रो   | बाहाए===भाधाते                            |

**गायार्थ**— નિષધ અને નીલવંત પર્વતો ભૂમિથી ચારસો યોજન ઊંચા છે અને તેના ઉપર પાંચસો યોજન ઊંચાં નવ નવ શિખર--કૂટો છે. તે કૂટો ઉપરના ભાગમાં અઢીસો (૨૫૦) યોજન પહોળાં છે અને તે કૂટોથી આઠ આઠ યોજનની અબાધાએ નક્ષત્ર, તારાઓ વગેરે પરિભ્રમણ કરે છે. ॥૬૩॥

#### 🕸 નિષધ–નીલવંત આશ્રયી વ્યાઘાત નિર્વ્યાઘાત અંતર 🕸

**વિશેષાર્થ**— જંબૂદ્ધીપના મધ્યવર્તી રહેલાં મહાવિદેહક્ષેત્રની એક બાજુએ નિષધ પર્વત આવેલો છે અને તે જ ક્ષેત્રની બીજી બાજુએ મહાવિદેહને સ્પર્શી રહેલો, તેની સીમા કરનારો નીલવંત પર્વત આવેલો છે.

१५७. છતાં જેટલો ફેર ૫ડે છે તે જાણવા માટે जंबू०, प्रज्ञ०, क्षेत्रस०, लोकप्र० આદિ ગ્રંથો જોવા.

૧૫૮. એક તારાથી બીજા તારાવિમાન વચ્ચે આટલું અંતર છતાં અહીંથી આકાશમાં જોઈએ તો એક બીજા તદ્દન નજીક નજીક દેખાય છે તે કેમ ?

એ આપણો દંષ્ટિદોષ છે. દૂર રહેલી વસ્તુઓ સ્વરૂપે સ્વતઃ મોટી અંતરવાળી હોવા છતાં દૂરથી પાસે પાસે દેખાય છે. જેમ કોઈ એક ગામનાં વૃક્ષો કે મુકામો પરસ્પર દૂર હોવા છતાં દૂરથી તો જાશે એકબીજાને સ્પર્શીને જ રહ્યા ન હોય તેવાં જ લાગે છે. તો પછી ૭૯૦ યોજન દૂર રહેલી વસ્તુ પાસે પાસે દેખાય તેમાં શું આશ્વર્ય !

20.

આ બન્ને પર્વતો ભૂમિથી ૪૦૦ યોજન ઊંચા છે. એ ૪૦૦ યોજન ઊંચા બન્ને પર્વત ઉપર પુનઃ ૫૦૦ યોજનની ઊંચાઈવાળાં નવ નવ કૂટો (શિખરો) છેટે છેટે આવેલાં છે.

કુટ એટલે પર્વતના ઉપર ભાગે ઊંચો ગયેલો અને અલગ દેખાઈ આવતો ભાગ.

પરમ પુનિત શતુંજય પર્વત ઉપર, ઉપરના તળીયે પહોંચ્યા બાદ નવટૂંકની જે ટેકરી દેખાય છે, તે નીચે પહોળી અને ઉપર જતાં ટૂંકી થયેલી દેખાય છે તેવી જ રીતે, પશ આ ટેકરીઓ પ્રમાણમાં વધુ મોટી અને નીચેથી ઉપર જતાં દીપશિખાવત્ આકારવાળી થયેલી ટેકરીઓને કૂટો કહેવાય છે. આ કૂટો સહિત પર્વતની ઊંચાઈ ૯૦૦ યોજન થવાથી તારાના સ્થાનથી પશ ઊંચાઈમાં આ પર્વત વધારે ગયેલો છે. આ કૂટો ઉપરનાં–શિખર ભાગે ૨૫૦ યોજન પહોળાં છે. આ કૂટોની બન્ને તરફ આઠ આઠ યોજન દૂર નક્ષત્રનાં વિમાનો છે. [૬૩] (પ્ર. ગા. સં. ૧૪)

**अवतरण** – વ્યાઘાતે જઘન્ય અંતર કેટલું ? અને નિવ્યધાિતે જઘન્ય-ઉત્કૃષ્ટ અંતર કેટલું ?

## छावद्वा दुन्निसया, जहन्नमेयं तु होइ वाघाए । निब्बाघाए गुरु लहु, दो गाउय धणुसया पंच ॥६४॥

સંસ્કૃત છાયા—

षट्षष्टानि द्विशतानि, जघन्यमेतत्तु भवति व्याघाते । निर्व्याघाते गुरु—लघु, द्वे गव्यूते च धनुःशतानि पञ्च ॥६४॥

શબ્દાર્થ—

| છાવદ્વા≔ધ્રાસઠ | નિव्वाघाए∺નિર્યાધાતવડે           |
|----------------|----------------------------------|
| દુन्निसया=બસો  | ગુરુ–ત્તદુ=ઉત્કૃષ્ટ–જઘન્ય        |
| वाधाए=         | <b>ઘ</b> णुसया पंच=પાંચસો ધનુષ્ય |

**गावाર્થ**— વ્યાઘાતવડે જઘન્ય આંતરું (૨૫૦+૮+૮=૨૬૬) બસો છાસઠ યોજન પ્રમાણ થયું, નિવ્યાઘાતમાં ઉત્કૃષ્ટ અંતર બે ગાઉનું અને જઘન્ય અંતર પાંચસો ધનુષ્યનું હોય છે. ॥૬૪॥

**વિશેષાર્થ**— એક નક્ષત્ર વિમાનથી આઠ યોજન દૂર કૂટ અને એ કૂટની પહોળાઈ ૨૫૦ યોજન તે વીત્યા બાદ બીજી (સામે) બાજુનાં આઠ યોજન જઈએ ત્યારે નક્ષત્રનું વિમાન આવે. તેથી ત્રણેનો સરવાળો કરીએ તો ૨૬૬ યોજનનું એક નક્ષત્રથી બીજા નક્ષત્રનું નિષધ અને નીલવંત પર્વતની અપેક્ષાએ (વ્યાઘાતે) જઘન્ય અંતરમાન જાણવું.

તેવી જ રીતે તારાવિમાનનું અંતર પશ ૨૬૬ યોજનનું સમજી લેવું.

પર્વતાદિકના વ્યાઘાત વિના એક તારાથી અન્ય તારાનું તથા એક નક્ષત્રથી અન્ય નક્ષત્રનું ઉત્કષ્ટ અંતર બે ગાઉનું અને જઘન્ય અંતર લઈએ તો પાંચસો ધનુષ્ય પડે છે.

નક્ષત્રો તારાઓના સમુદાયથી જ બનેલાં હોય છે. [૬૪]

| ।। मेरु | तथा   | निषधादिपर्वतव्याघाते     | तथा  | व्याधात | विना   | तारानक्षत्रोनं                          | अंतर-यंत्र ॥ |
|---------|-------|--------------------------|------|---------|--------|-----------------------------------------|--------------|
| 9711    | 11941 | 1.1.4.MIR(4.4.4/141.41/1 | 1.41 |         | 1 1 11 | ALL | -111 - 111   |

| नाम                | मेरुव्याघाते | निषधादिव्या० | व्याघात विना | व्या०-विना ज० अं. |
|--------------------|--------------|--------------|--------------|-------------------|
| તારા–તારાનું       | ૧૨૨૪૨ યો૦    | ર૬૬ યો૦      | ર ગાઉ        | ૫૦૦ ધનુષ્ય        |
| નક્ષત્ર–નક્ષત્રનું | "            | 39 ·         | ,,           | <u>૧</u> ગાઉ<br>૪ |

**अवतरण**— એ પ્રમાણે તારા તથા નક્ષત્ર વચ્ચેનું વ્યાઘાતિક-નિવ્યાધાતિક જઘન્યોત્કૃષ્ટ અંતર કહીને, હવે મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર જાણે લટકાવેલ ઘંટાની માફક સ્થિર લટકતા ચંદ્ર–સૂર્યોનું પરસ્પર અંતર કહે છે.

## माणुसनगाउ बाहिं, चंदा सूरस्स सूर चंदस्स । जोयणसहस्सपन्ना-सऽणूणगा अंतरं दिइं ॥६५॥

સંસ્કૃત છાયા----

मानुषनगतो बहिः, चन्द्रात् सूर्यस्य सूर्याचन्द्रस्य ।

योजनसहस्त्रपञ्चाशद् अनूनमन्तरं दृष्टम् ॥६५॥

શબ્દાર્થ—

| माणुसनगाउ=भानुषोत्तर पर्वतथी | સંहस्सपन्नास≕પચાસ હજાર |  |
|------------------------------|------------------------|--|
| सूरस्स=सूर्यनुं              | (अ)णूणगा=अन्यूनसंपूर्श |  |
| સ્⊼≃સૂર્યથી                  | દિટ્રં=જોયેલું છે      |  |

**વિશેષાર્થ**— મનુષ્યક્ષેત્રની મયાદાને કરનારા, માનુષોત્તરપર્વતની બહાર રહેલા ચન્દ્ર, સૂર્ય અને તારા વગેરે સર્વ જ્યોતિષીઓનાં વિમાનો તથાવિધ જગત્ સ્વભાવે અચલ (સ્થિર) રહીને સદા પ્રકાશ આપે છે. આ સૂર્ય અને ચન્દ્રાદિનાં વિમાનોનું ચરાચરપણું ન હોવાથી પરસ્પર રાહુ આદિનો સંયોગ તેમને નથી. તેથી ગ્રહણની ઉત્પત્તિનો અભાવ હોવાથી કોઈ દિવસે તેના તેજમાં અને વર્ણમાં વિકૃતિ—ફેરફાર થતો નથી. તેથી સદાકાળ તે વિમાનો પૈકી સૂર્યવિમાનોનો પ્રકાશ અગ્નિના વર્ણ સરખો દેખાય છે, જ્યારે ચન્દ્રનો પ્રકાશ ઘણો જ ઉજ્જ્વલ હોય છે, અને ચર તથા સ્થિર તારા વગેરેનાં વિમાનો પાંચે પ્રકારનાં વર્ણવાળાં હોય છે.

આ પ્રમાશે મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર રહેલાં સ્થિર ચન્દ્ર–સૂર્યાદિ જ્યોતિષીનું પરસ્પર અંતર પચાસ હજાર (૫૦૦૦૦) યોજનનું છે, એમ શ્રી જિનેશ્વરદેવોએ કહ્યું છે.

ચર અને સ્થિર બન્ને પ્રકારનાં વિમાનો પૈકી સુંદર કમલગર્ભ સરખા, ગૌરવર્શીય, વિશિષ્ટ પ્રકારનાં વસ્તાભરણભૂષણોને ધારણ કરનારા ચન્દ્રમાના મુકુટના અગ્રભાગે, પ્રભામંડળ સ્થાનીય ચન્દ્રમરૂડલાકારનું ચિદ્ધ હોય છે, સૂર્યને સૂર્યમરૂડલાકારનું ચિદ્ધ, ગ્રહને ગ્રહમરૂડલાકારનું, નક્ષત્રને નક્ષત્રમષ્ડડલાકારનું અને તારાને તારામષ્ડડલાકારનું ચિદ્ધ હોય છે.

આ બધાં વિમાનો જ હોય છે. પરંતુ કેટલાક લોકો કહે છે કે 'પ્રત્યક્ષ દેખાતા સૂર્યાદિ પાંચે સ્વતઃ દેવસ્વરૂપ જ છે,' તો આ માન્યતા અજ્ઞાનના ઘરની છે. વળી ચન્દ્રનાં વિમાનની નીચે રહેલાં ચિત્રરૂપ મૃગચિદ્ધને પગ્ન લોકો અનેક પ્રકારની કલ્યના કરી અનેક રીતે ઓળખાવે છે.

પરંતુ પ્રત્યક્ષ દેખાતાં જે જ્યોતિષીઓ આકાશમાં જોઈએ છીએ તે તો, તે તે વિમાનો જ છે. તે તથાપ્રકારના કર્મોદયે તેજસ્વી હોવાથી આપણે દૂરથી જોઈ શકીએ છીએ. સૂર્ય ચન્દ્રાદિ દેવો અને તેમનો અન્ય દેવ--દેવી પરિવાર તો તે વિમાનોની અંદર રહેલો છે. સર્વજ્ઞ ભગવંતનું શાસન તો એ જ પ્રતિપાદન કરે છે કે, ચન્દ્રમાનાં વિમાનની પીઠિકા નીચે સ્ફ્ટિકમય <sup>૧૫૯</sup>મૃગનું જ ચિદ્ધ કોતરેલું છે, માટે આપણે પણ તે મૃગાકારને દેખીએ છીએ. ૫૬૫૫

मनुष्यक्षेत्र बहार चन्द्रथी सूर्यनुं परस्पर तथा अंदरोअंदर अंतरप्रमाण ।।

| नाम               | अंतरप्रमाण | नाम                | अंतरप्रमाण                    |
|-------------------|------------|--------------------|-------------------------------|
| ચન્દ્રથી સૂર્યનું | ૫૦૦૦૦ યો૦  | ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું | ૧ લાખ યો૦ <sup>૪૮</sup><br>૬૧ |
| સૂર્યથી ચન્દ્રનું | tt         | સૂર્યથી સૂર્યનું   | ૧ લાખ યો૦ <sup>પદ</sup><br>૬૧ |

**अवतरण**— મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર ચન્દ્રથી સૂર્યનું તેમજ સૂર્યથી ચન્દ્રનું અંતર કહ્યું, હવે ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું અંતર તેમજ સૂર્યથી સૂર્યનું અંતર પ્રદર્શિત કરે છે.

## ससि ससि रवि रवि साहिय—जोयणलक्खेण अंतरं होइ । रविअंतरिया ससिणो, ससिअंतरिया रवी दित्ता ॥६६॥

સંસ્કૃત છાયા----

शशिनः शशिनो रवे रवेस्साधिकयोजनलक्षमन्तरं भवति । रविः--अन्तरिताः शशिनः, शशि--अन्तरिता रवयो दीप्ताः ।।६६।।

શબ્દાર્થ—

| रविअंतरिया==સૂયાતરિત |  |
|----------------------|--|
| સસિणો≕ચન્દ્રો        |  |

સસિઅંતરિયા=ચન્દ્રાંતરિત दित्ता=પ્રકાશવંત

**गाधाર્થ**— એક ચન્દ્રથી બીજા ચન્દ્રનું તેમજ એક સૂર્યથી બીજા સૂર્યનું અંતર સાધિક લક્ષયોજન પ્રમાશ છે, ચન્દ્રો સૂર્યથી અંતરિત છે અને સૂર્યો ચન્દ્રથી અંતરિત છે. ॥૬૬॥

૧૫૯. એક બાબતનં સૂચન કરવું અસ્થાને નથી કે–પૂર્જ્ઞિમાના દિવસે સાંજે ચન્દ્રનો ઉદય થાય છે ત્યારે મૃગચિહ્ન સવળું દેખાય છે. વરતુ રાત વધતી જતાં મધ્યરાત્રિએ તે ચિદ્ધ અવળું થતાં પાછલી સવારે પૂર્જા ઉલટું એટલે પગ ઊંચે ને પીઠ નીચે દેખાય છે. આનું શું કારણ ? આથી ચંદ્રની ગતિ કેવી રીતે નક્કી કરવી ? આ બાબત વિચારણા માગે છે.

**વિશેષાર્થ** મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર એક ચન્દ્રથી બીજા ચન્દ્રનું પરસ્પર અંતર એક લાખ યોજન ઉપર એક યોજનના એકસઠીયા અડતાલીશ ભાગ જેટલું સાધિક છે; કારણ કે ત્યાં સ્થિર જ્યોતિષીઓ હોવાથી પચાસ હજાર યોજન પૂર્ણ થયે સૂર્યવિમાન અવશ્ય આવે, એટલે તે વિમાનની <sup>૪૮</sup> ભાગની પહોળાઈ અધિક ગણવાની હોય છે.

એ જ પ્રમાશે એક સૂર્યથી બીજા સૂર્યનું પશ પરસ્પર અંતર પ્રમાશ સાધિક લક્ષ યોજન છે અર્થાત્ એક સૂર્યથી બીજા સૂર્ય પાસે પહોંચતાં વચમાં (૫૦૦૦૦ યો. પૂર્શ થયે પૂર્વગાથાનુસાર) ચન્દ્રવિમાન આવે, ત્યારબાદ સૂર્યવિમાન આવે છે, આથી એક સૂર્યથી બીજા ચન્દ્ર પાસે જ પહોંચતાં પ્રથમ ૫૦૦૦૦ યોજન અંતર થાય. એ ચન્દ્રની <sup>પદ</sup> ભાગની પહોળાઈ વટાવ્યા બાદ પુનઃ ૫૦૦૦૦ યોજન પૂર્શ થાય ત્યારે સૂર્ય આવતો હોવાથી એક લાખ યોજન અધિક <sup>પદ્</sup>ર</sub> યોજનનું સજાતીય અંતર જાણવું. [૬૬]

अवतरण મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના ચન્દ્ર તથા સૂર્યના સ્વરૂપનું વર્જીન કરે છે.

## बहियाउ माणुसुत्तर, चंदा सूरा अवडि--उजोया । चंदा अभीइ--जुत्ता, सूरा पुण हुंति पुस्सेहिं ॥६७॥ [प्र. गा. सं. १५] संस्कृत छाया---बहिर्मानुषोत्तरात्, चन्द्राः सूर्या अवस्थितोद्योताः । चन्द्रा अभिजिद्यत्काः, सूर्याः पुनर्भवन्ति पुष्यैः ॥६७॥

શબ્દાર્થ—

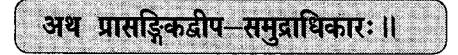
अवहिउज्ञोया=અવસ્થિત સ્થિર પ્રકાશયુક્ત અથવા जुत्ता=યુક્ત એક સ્થળે રહીને જ ઉદ્યોત કરવાવાળાં पुस्सेहिं=પુષ્ય નક્ષત્રવડે अभीइ=અભિજિત નક્ષત્ર

**ગાથાયં**—ં માનુષોત્તર પર્વતથી બહાર ચન્દ્રો તથા સૂર્યો અવસ્થિત સ્થિર પ્રકાશવાળા હોય છે અર્થાત્ એક સ્થળે સ્થિર રહીને પ્રકાશ આપે છે તેમજ ચન્દ્રો અભિજિત નક્ષત્રવડે યુક્ત હોય છે અને સૂર્યો પુષ્યનક્ષત્રવડે યુક્ત હોય છે. ‼૬૭॥

**વિશેષાર્થ**— ગાથાર્થવત્ સુગમ છે. ફક્ત 'નક્ષત્ર યુક્ત' એમ કહેવાનો આશય એ છે કે, મનુષ્યક્ષેત્રમાં તો ચરભાવ હોવાથી અઢાવીશ નક્ષત્રો પૈકી પ્રત્યેકનો યથા-વારે (યથા-દિને) ચન્દ્રાદિ સાથે સંયોગ થયા કરે, પરંતુ મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર તો જ્યોતિષીઓ સ્થિર હોવાથી તેઓ અનાદિસિદ્ધ એવા જે નક્ષત્રના યોગમાં પડ્યા હોય તે નક્ષત્રનો જ તેને સહયોગ સદાને માટે કહેવાય છે. (આ બન્ને નક્ષત્રો જ્યોતિષશાસ્ત્રમાં પણ શ્રેષ્ઠ ગણાય છે.) [૬૭] (પ્ર. ગા. સં. ૧૫)

इति ज्योतिषीनिकायाधिकारान्तर्वर्तिज्योतिषीणां विमानादिविषयव्याख्या समाप्ता ।।





ું **अवतरण** આ પ્રમાણે મનુષ્યક્ષેત્રબહિર્વર્તી ચન્દ્ર-સૂર્યાદિકનું કિંચિત્ સ્વરૂપ જણાવ્યા બાદ, આગળ પ્રતિદ્વીપે કેટલા સૂર્ય હોય? તે અને તે જાણવાનું કરણ તથા તે ચન્દ્ર-સૂર્ય-ગ્રહાદિની પંક્તિ વગેરેનું વર્જાન કરવાનું છે, તે પૂર્વે જો દ્વીપ-સમુદ્રના સ્થાન અને સંખ્યાદિ વર્જીન સમજી લેવામાં આવે તો આવતો વિષય સરલ થઈ પડે તે માટે ગ્રન્થકાર મહર્ષિ પ્રથમ દ્વીપ-સમુદ્રનું સંખ્યાપ્રમાણ અને વિસ્તારપ્રમાણ કેટલું છે ? તે યુક્તિ આપી નીચેની ગાથાઓથી સમજાવે છે.

પ્રથમ દ્વીપ-સમુદ્ર કેટલા અને કેવડા મોટા છે ? તેનું નિરૂપણ કરે છે.

उद्धारसागरदुगे, सह्ने समएहिँ तुल्ल दीवुदही । दुगुणादुगुणपवित्थर, वलयागारा पढमवज्रं ॥६८॥ पढमो जोयणलक्खं, वट्टो तं वेढिउं ठिया सेसा । पढमो जंबुद्दीवो, सयंभुरमणोदही चरमो ॥६६॥

સંસ્કૃત છાયા—

उद्धारसागरद्विके, सार्द्धे समयैस्तुल्या द्वीपोदधयः । द्विगुण–द्विगुणप्रविस्तारा, वलयाकाराः प्रथमवर्ज्ञाः ॥६८॥ प्रथमो योजनलक्षं, वृत्तो तं वेष्टयित्वा स्थिताः शेषाः । प्रथमो जम्ब्रुद्वीपो, स्वयम्भूरमणोदधिश्वरमः ॥६६॥

શબ્દાર્થ—

उद्धार=ઉદ્ધાર पवित्थर=વિસ્તારવાળા सागर=સાગરોપય पढमवज्रं=પ્રથમ વર્જીને दुगे=દ્વિક-બેના जोयणलक्खं=એક લાખ યોજન सहे=અર્ધ સહિત वहो=વર્તુલ--ગોળ समएहिं=સમયો થાયે तં=તેને तुल्ल=સરખા वेढिउं=વીંટીને दीवुदही=દ્વીપ--સમુદ્ધ લમજ્ઞા)

**ગાથાર્થ**— અઢી ઉદ્ધારસાગરોપમના સમયોની જેટલી સંખ્યા થાય તેટલી સંખ્યાવાળા દ્વીપ સમુદ્રો છે અને પૂર્વ પૂર્વ કરતાં પછી પછીના દ્વીપ—સમુદ્રો બમણા બમણા વિસ્તારવાળા છે તથા પ્રથમ દ્વીપને વર્જીને સમગ્ર દ્વીપ--સમુદ્રો વલયાકારે છે.

પ્રથમ (જંબૂદ્ધીપ) લાખ યોજન પ્રમાણવાળો છે, તથા તે વૃત્ત-ગોળાકારે છે અને બીજા બધા

દ્વીપ--સમુદ્રો તેને વીંટીને વલયાકારે રહેલા છે. તેમાં પહેલો જંબૂદ્ધીપ અને છેલ્લો સ્વયંભૂરમશ સમુદ્ર છે. ॥૬૮-૬૯॥

**વિશેષાર્થ**— પૂર્વે સૂક્ષ્મ—બાદર ભેદોવડે છ પ્રકારના પલ્યોપમ અને છ પ્રકારના સાગરોપમનું સવિસ્તર સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે.

તેવા અઢી ઉદ્વારસાગરોપમ જેટલા કાળમાં જેટલા સમયો થાય તેટલી દ્વીપ–સમુદ્રોની સંખ્યા જિનેશ્વરોએ કહી છે.

અથવા એક સૂક્ષ્મ ઉદ્વાર <sup>૧૬૦</sup>સાગરોપમનાં ૧૦ કોડાકોડી સૂક્ષ્મોદ્વાર પલ્યોપમ થાય છે, તેથી અઢી સૂક્ષ્મ ઉદ્વારસાગરોપમનાં ૨૫ કોડાકોડી સૂક્ષ્મ ઉદ્વારપલ્યોપમ થાય. આ ૨૫ કોડાકોડી પલ્યોપમમાં પૂર્વે જજ્ઞાવેલ કથનાનુસાર જેટલા વાલાગ્રો સમાય તેટલા <sup>૧૬૫</sup>દ્વીપ–સમુદ્રો (બન્ને મળી) છે.

#### દીપ–સમુદ્રોનું પ્રમાજ્ઞ ઃ—

તેલપુલ (માલપુડા)ના આકારે અથવા પૂર્ઊમાના ચન્દ્રાકારે સર્વ દ્વીપ—સમુદ્રાભ્યન્તરવર્તી રહેલા, પહેલા જંબૂદ્વીપને વર્જીને વલયાકારે રહેલા શેષ (સવી) દ્વીપ—સમુદ્રો પૂર્વ—પૂર્વથી દ્વિગુણ વિસ્તારવાળા છે. જેમકે—જંબૂદ્વીપ એક લાખ યોજનનો, ત્યારબાદ આવેલો લવણસમુદ્ર તેથી દ્વિગુણ બે લાખ યોજનનો, તેથી દ્વિગુણ ધાતકીખંડ ૪ લાખ યોજનનો એમ ઉત્તરોત્તર દ્વિગુણ દ્વિગુણ (બમણા) વિસ્તારવાળા સર્વ દ્વીપ—સમુદ્રો જાણવા.

#### સકલ દ્વીપ-સમુદ્રનો આકાર :—

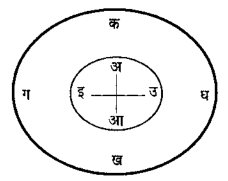
ઉત્સેધાંગુલ (આપશું જે ચાલુ અંગુલપ્રમાશ તે)થી પ્રમાશાંગુલ ચારસો ગુણો અથવા હજાર ગુણો મોટો છે એટલે ચારસો ઉત્સેધાંગુલનો એક પ્રમાશાંગુલ થાય, તે પ્રમાશાંગુલ વડે નિષ્પન્ન એક લાખ યોજન પ્રમાશવાળો પહેલો જંબૂદ્ધીપ આવેલો છે. આ જંબૂદ્ધીપ જૈનશાસ્ત્રની માન્યતા મુજબ વૃત્ત વિષ્કંભવાળો છે અર્થાત્ થાળી અથવા માલપુડા સરખો ગોળાકારવાળો છે, પરંતુ પાશ્ચાત્ય વૈજ્ઞાનિકની માન્યતાવત્ દડા જેવો કે નારંગી જેવો નથી. આ આકારને પ્રતરવૃત્ત કહેવાય છે. પ્રતરવૃત્ત વસ્તુની લંબાઈ અને પહોળાઈ પ્રમાશમાં એકસરખી થાય છે. આથી જ वृत्तिविष्कंभ (પ્રતરવૃત્ત)વાળી વસ્તુને મધ્ય બિન્દુથી ગમે તે દિશા અથવા વિદિશામાં (સામસામી) માપીએ તો પશ તેનું એકસરખું પ્રમાશ આવી રહેશે. સમપ્રતરવૃત્ત (સમગોળ) વસ્તુનો વ્યાસ (વિસ્તાર) સરખો હોય છે. આથી જંબૂદ્ધીપ પશ વિષમપ્રતરવૃત્તાદિ (લંબગોળ વા અર્ધોગોળ) નથી પશ સમપ્રતરવૃત્ત છે.

આ समप्रतरवृत्त એવા જંબૂદ્ધીપની ચારે બાજુ ફરતો પરિમંડળાકારે (ચૂડી સરખા આકારે) लवणसमुद्र આવેલો છે, એટલે ચૂડીમાં ચારે બાજુ કાંઠો અને વચ્ચે પોલાજ્ઞ ભાગ હોય તેવી રીતે જંબૂને ફરતો ચૂડી સરખા વલયાકારે લવણસમુદ્ર આવેલો છે. વચ્ચે પોલાજા હોય તેવા ગોળાકારને परिमंडल અથવા वल्लय કહેવાય છે. આ લવણસમુદ્ર પણ તેવા જ આકારે છે અને તેનો चक्रवालविष्कंम

૧૬૧. દ્વીપ એટલે શું ? જેની ચારે બાજુ પાણી હોય અને મધ્યમાં રહેઠાણ યોગ્ય ભૂમિ હોય તેને દ્વીપ કહેવાય છે.

૧૬૦. પલ્યોપમ-સાગરોપમનું વર્જાન પૃષ્ઠ ૧૭ થી ૩૦ સુધીમાં કહેવાયેલ છે.

એટલે વલયાકાર વસ્તુની એક દિશા (બાજુ) તરફની પહોળાઈ એટલે જંબૂદ્વીપની એકબાજુની જગતીથી લઈ ઠેઠ લવગ્નસમુદ્રની જગતી સુધી અથવા તો ધાતકીખંડથી શરૂઆતના ક્ષેત્ર સુધીની બે લાખ યોજન **વિષ્ક્રંમ** પ્રમાગ્ન થાય છે.



ત્યારપછી લવશસમુદ્રને ફરતો ધાતકીખંડ

વલયાકારે આવે છે. આ ખંડ ચાર લાખ યોજન વિષ્કંભવાળો છે. તેને પરિવેષ્ટિત મંડળાકારે આઠ લાખ યોજન પ્રમાણ વલય વિષ્કંભવાળો કાલોદધિ રહ્યો છે, અને તે કાલોદધિને ચારે બાજુ વીંટાઇને સોળ લાખ યોજન ચક્રવાલવિષ્કંભવાળો પુષ્કરદ્વીપ આવેલો છે. આ પ્રમાણે જંબૂદ્વીપને વીંટીને પરિમંડળાકારે પૂર્વ પૂર્વથી બમણા વિસ્તાર (વિષ્કંભ)વાળા દ્વીપ—સમુદ્રો છે, તેમાં જેને વિષે આપણે રહીએ છીએ તે સર્વથી પહેલો જંબૂદ્વીપ છે અને છેલ્લામાં છેલ્લો તિચ્છાલોકના અંતે સ્વયંભૂરમણ નામનો સમુદ્ર આવેલો છે. આ સમુદ્રની જગતી પૂર્ણ થઈ એટલે (આ જ સમુદ્રની પૂર્વદિશાની વેદિકાથી લઈ પશ્ચિમ વેદિકા પર્યંત એક રાજ પ્રમાણનો) તિચ્છાલોક સમાપ્ત થયો, ત્યારબાદ બન્ને બાજુએ અલોકાકાશ આવેલો છે. [૬૮--૬૯]

**अवतरण ઃ**— હવે કેટલાંક દ્વીપોનાં નામ કહે છે–(સાથે સાથે ગ્રન્થાન્તરથી તે તે દ્વીપોનું કિંચિત્ સ્વરૂપ પણ કહેવાય છે.)

## जंबू-धायइ-पुक्खर-वारुणि-खीर-घय-खोय-नंदिसरा । अरुण-रुणवाय-<sup>१६२</sup>कुंडल-संख-रूयग-भुयग-कुस-कुंचा ॥७०॥ संस्कृत छाया—

जम्बू–धातकी–पुष्कर–वारुणी–क्षीर–धृतेक्षु–नन्दीश्वराः । अरुणा–ऽरुणोपपात–कुण्डल–शङ्ख–रुचक–भुजग–कुश–क्रौञ्चाः ॥७०॥ शબ्दार्थ––

जंबू=જંબૂદ્ધીપ धायइ=ધાતકી ખંડ पुक्खर=पुष्કरवर द्वीप वारुणी=वारुश्री द्वीप

૧૬૨. અહીંયા 'अरुणरुणवाय' શબ્દની વ્યુત્યત્તિ ચન્દ્રીયા ટીકાકારે—'अरुण शब्दस्य उप–सामीप्पेन प्राकृपातः–पतनं नाम्नि यस्येति' આ પ્રમાશે કરી છે. તે હિસાબે તો अरुणोपपात એવું સ્વતંત્ર દ્વીપનામ નથી; જ્યારે ઠાજ્ઞાંગજીમાં એ નામ સ્વતંત્ર દ્વીપ તરીકે વર્જ્ઞવ્યું છે.

| खीर⇔ક્ષીર દ્વીપ                             | कुंडल=કुंડલ दीप  |
|---------------------------------------------|------------------|
| ધય≕ઘૃત દ્વીપ                                | સંख≕શંખ દ્વીપ    |
| <b>હોય</b> ≓ઇક્ષુ દીપ                       | रुवग=रुथ५ दीप    |
| नंदिसरा≕નંદી થર દીપ                         | भुयग=ભુજંગ દ્વીપ |
| अरुण=અરુષ દ્વીપ                             | कुंस=કુશ દ્વીપ   |
| રુणवાય≕અરુબ્ર શબ્દનું પૂર્વમાં છે પતન જેમાં | कुंचा≕डींथ द्वीप |
| એવા 'વર' આદિ શબ્દથી યુક્ત                   | · ·              |

गाधार्थ— અહીં મુલગાથામાં દ્વીપોનાં વિશેષનામ માત્રનો જ ઉલ્લેખ કર્યો છે, પરંતુ અર્થ વખતે યથાયોગ્ય તે નામ સાથે ક્રમશઃ **દ્વીપ, खण्ड** તથા वर શબ્દો યોજી લેવા. ॥૭૦॥

विशेषार्थ સર્વથી વચ્ચે, મધ્યમાં ને સહુથી પ્રથમ જંબુદ્ધીપ છે. એનું જંબુ નામ કેમ પડ્યું ? તે સંબંધમાં જણાવવાનું કે–સર્વદ્વીપસમુદ્રાભ્યન્તરવર્તી જંબદ્વીપના મધ્યભાગમાં આવેલાં ઉત્તરકુરુક્ષેત્રના પૂર્વાર્ધભાગમાં જાંબૂનદસુવર્શની જંબૂપીઠ આવેલી છે. એ પીઠ ઉપર બે યોજનનાં મૂળિયાં યુક્ત અને સાધિક અષ્ટ યોજન ઊંચું ગયેલું ત્રિકાલ શાસતું એવું **'સુદર્શન'** નામનું **જંખુવક્ષ** છે. એ વૃક્ષનાં મૂળ– કંદ--થડ--શાખા--વગેરે સર્વ અવયવો વિવિધ રત્નનાં અને તેથી જુદા જુદા પ્રકારનાં રંગબેરંગી વર્ણમય છે. આ જંબવક્ષની વચલી જે વિડિમાશાખા તે ઉપર એક જિનચૈત્ય આવેલું છે, તે સિવાય બાકીની જે ચાર શાખાઓ તે વૃક્ષમાં વિસ્તરેલી છે. તેમાં પૂર્વદિશાની શાખા ઉપર **'અનાદૃત'** દેવનું ભવન હોય છે. જ્યારે બાકીની ત્રણે દિશાની પ્રત્યેક શાખા ઉપર પ્રાસાદ હોય છે. તેમાં આ જંબુવક્ષની પૂર્વશાખાના મધ્યભાગે આ દ્વીપના અધિપતિનો નિવાસ હોવાથી આ દ્વીપનું 'જંબૂ' એવું શાશ્વત નામ કહેવાયેલું છે. તે અધિપતિને યોગ્ય ૫૦૦ ધનુષ્ય વિસ્તારવાળી અને ૨૫૦ ધનુષ્ય ઊંચી મણિપીઠિકા ઉપર વ્યન્તરનિકાયના <sup>૧૬૩</sup>અનાદત દેવની શય્યા વર્તે છે. આ શય્યામાં વર્તતો, અનેક સામાનિક, આત્મરક્ષક તથા દેવદેવીઓના પરિવારમાં વિચરતો, પૂર્વ પુષ્ટયથી પ્રાપ્ત થયેલાં સુખોને પુષ્ટયાત્મા અનાદતદેવ ભોગવે છે. આ જંબુવક્ષ જંબુદ્ધીપની વેદિકા પ્રમાણ એવી બાર વેદિકાઓથી વેષ્ટિત છે. આ વેદિકા પછી તે વક્ષને કરતાં અન્ય જંબૂ નામના વૃક્ષોનાં ત્રશ (અથવા કોઈ મતે બે) વલયો આવેલાં છે. 'આ પ્રમાણે જંબુદ્ધીપના અધિપતિનું સ્થાન જંબુવુમ<sup>્દર</sup> ઉપર હોવાથી આ દ્વીપનું 'જંબૂ' નામ ખરેખર ગુણવાચક છે.' કહેવાનો આશય એ છે કે-આવા પ્રકારનું દેવકુરુક્ષેત્રને વિષે 'શાલ્મલી' નામનું વક્ષ પશ આવેલું છે અને તેના ઉપર પશ અધિષ્ઠાયક દેવોનો નિવાસ તો છે, પરંતુ તે જંબૂદ્ધીપનો અધિપતિ દેવ નથી.

ર. **ધાતકોલંક**— ધાવડીની જાતના સુંદર પુષ્પથી સદા વિકસિત થયેલાં વૃક્ષોનાં ઘણાં વનખંડો હોવાથી તથા પૂર્વ અને પશ્ચિમદિશાનાં ખંડમાં **સુદર્શન** તથા **પ્રિયદર્શન** દેવનો નિવાસ **ધાતકી** નામના વૃક્ષ ઉપર હોવાથી આ દ્વીપનું **'ધાતકીખંડ'** એવું નામ સાન્વર્થ છે.

3. **પુષ્करહીય**— આ દ્વીપમાં તથાપ્રકારનાં અતિવિશાલ **'પદ્મ'** (૫૬૫–કમળ)નાં વનખંડો હોવાથી

વે૬૪. આનું વિશેષ સ્વરૂપ लोकप्रकाश સર્ગ ૧૭ તથા ક્ષેત્રસમાસાદિથી જાણવું.

૧૬૩. વર્તમાનનો 'અનાદેત' દેવ તે જંબૂસ્વામીના કાકાનો જીવ સમજવો.

તથા મહાપદ્મ દેવના નિવાસથી આ નામ પણ ગુણવાચક છે.

४. **વારુणीवरद्वीप----** (वारुणी=મદિરા वर=श्रेष्ठ) આ દ્વીપવર્તી વાવડીઓ વગેરેનું જલ ઉત્તમ **'મદિરા'** જેવું હોવાથી આ નામ પડ્યું છે.

પ. **ક્ષીરવરદ્વીપ**---- આ નામ દ્વીપની વાવડીઓ વગેરેનું જળ વિશેષે કરીને **'ક્ષીર-દૂધ'** જેવું હોવાથી સફલ લેખાય છે.

૬. **ઘૃતવરહીય**— આ દ્વીપની વાવડીઓ પશ વિશેષે **'ઘૃત'** સરખા સ્વાદવાળા જલયુક્ત હોવાથી ઉક્ત નામ કહેવાયું છે.

૭. **इक्षुवरढीप**— આ દ્વીપની વાવડીઓ **'ઇક્ષુ-શેલડી'** રસના સ્વાદવાળી વિશેષે હોવાથી દ્વીપનું આ નામ રાખવામાં આવેલ છે.

૮ નંદી ધરદીય- નંદી --- નામ 'વૃદ્ધિ-સમૃદ્ધ'--તે વડે શ્રેષ્ઠ હોવાથી આ નામ યોગ્ય છે.

।। श्री नंदीश्वरद्वीप संबंधी किंचित् वर्णन ।।

नंदी એટલે (સર્વ રીતે) વૃદ્ધિ તેમાં इश्वर:-શ્રેષ્ઠ, તે નંદીશ્વર કહેવાય છે.

પ્રથમ ૧ જંબૂદ્ધીપ, ૨ લવણસમુદ્ર, ૩ ધાતકીખંડ, ૪ કાલોદધિ, ૫ પુષ્કરદ્વીપ, ૬ પુષ્કરસમુદ્ર, ૭ વારુણીવરદ્વીપ, ૮ વારુણીવરસમુદ્ર, ૯ ક્ષીરવરદ્વીપ, ૧૦ ક્ષીરવરસમુદ્ર, ૧૧ ઘૃતવરદ્વીપ, ૧૨ ઘૃતવરસમુદ્ર, ૧૩ ઇક્ષુવરદ્વીપ, ૧૪ ઇક્ષુવરસમુદ્ર. આ પ્રમાણે સાત દ્વીપ અને સાત સમુદ્ર ઉલ્લંઘન કર્યા બાદ આઠમો '**નંદીશ્વરદ્વીપ'** આવે છે. આ દ્વીપમાં ચારે દિશાના મળીને બાવન (૫૨) જિનાલયો [તેમ જ આગળ આવતા કુંડલ તથા રુચક દ્વીપનાં ચાર ચાર મળી કુલ ૬૦ <sup>૧૬૫</sup>જિનાલયો મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર] આવેલાં છે.

આ દ્વીપ ૧૬૩૮૪૦૦૦૦૦ યોજન પહોળો છે. આ દ્વીપના મધ્યભાગની અપેક્ષાએ ચાર દિશામાં શ્યામવર્જ્ઞાના **चार अंजनगिरि** આવેલા છે, તે ૮૪૦૦૦ યોજન ઊંચા છે અને ચારે ઉપર એકેક જિનભવન છે. **इति अंजनगिरिचैत्यानि** ॥ /

આ અંજનગિરિની ચારે દિશા તરફ એક એક લાખ યોજનને અંતરે એકેક લાખ યોજન લાંબી પહોળી તેથી જ વિરાટ સ્વરૂપનું દિગ્દર્શન કરાવતી વાવડીઓ છે. એક અંજનગિરિની અપેક્ષાએ ચાર વાવડીઓ હોવાથી ચાર અંજનગિરિની અપેક્ષાએ ૧૬ વાવડીઓ થાય છે. આ વાવડીઓની ચારે દિશાએ ૫૦૦ યોજન દૂર જઈએ ત્યારે એક લાખ યોજન લાંબું એક વન આવે એટલે કે એક વાવડીને ચારે બાજુ ચાર વનો હોવાથી એક અંજનગિરિની ચાર દિશાએ રહેલ ચાર વાવડીનાં ૧૬ વનો થાય, અને ચાર ચાર અંજનગિરિની સોળ વાવડીઓનાં થઈ ૬૪ વનો થાય. આ વાવડીના મધ્યકૂપ ઉપર સ્કટિક રત્નમય ઉજ્જવલ વર્ષના ૬૪૦૦૦ યોજન ઊંચા, ૧૦૦૦ યોજન ઊંડા ગયેલા અને ધાન્યના પ્યાલાની માફક વર્તુલાકારે રહેલા '**દ**ધિમુखगिरि'ઓ આવેલા છે. એકંદર સોળ વાવડીઓ હોવાથી 'દધિમુખ' પર્વત પણ સોળ હોય છે અને પ્રત્યેક ઉપર એકેક શાશ્વત **ગિન્વૈત્ય** હોય છે. **ફતિ ૧૬ દધિમુહ્વવૈત્યાનિ!!** 

१९५८. 'बावन्ना नंदीसरम्मि चउ चउर कुंडले रुयगे' । [शाश्वत थैत्यस्तव]

આ અંજનગિરિની ચારે દિશામાં જે વાવડીઓ કહી તેમાં એક વાવડીથી બીજી વાવડીએ પહોંચતાં વચગાળાના ભાગે બે બે 'रतिकर' પર્વતો આવેલા છે. ૧૬ વાવડીઓનાં આંતરાના ૩૨ रतिकर થાય છે. પ્રત્યેક ઉપર એક એક શાશ્વત જિનચૈત્ય છે. **इति ३२ रतिकरशाश्वतजिनचैत्यानि**।

આ પ્રમાશે ४ अंजनगिरि, १६ दधिमुख, ३२ रतिकरचैत्यानि ।

એમ (બાવન) શાશ્વત જિનાલયો શાશ્વતી જિનપ્રતિમાઓથી સુશોભિત આવેલાં છે, જેનું વર્જ્ઞન સિદ્ધાંતમાં સુંદર રીતે આપવામાં આવેલું છે.

પ્રતિ સંવત્સરમાં આવતી શાસતી અજ્ઞાઈઓના મહામાંગલિક પ્રસંગે અથવા કલ્યાશકનો મહોત્સવ ઉજવવાનો હોય તે અવસરે સૌધર્મદેવલોકનો સ્વામી સૌધર્મેન્દ્ર સુધોષા ઘંટા દ્વારા સર્વ દેવોને ઉત્સવ પ્રસંગના સમાચાર જણાવી એકઠા કરે. પશ્ચાત્ એક લાખ યોજનનું 'પાलक' નામનું વિમાન વિકુર્વી આત્મકલ્યાણની આકાંક્ષા રાખનારા અનેક દેવ--દેવીઓ સહ પરિવરેલા ઇન્દ્રમહારાજા નંદીશ્વરદ્વીપે આવે છે. ત્યાં શાશ્વતચૈત્યોને વિષે બિરાજમાન પરમતારક શ્રી જિનેશ્વરદેવોની અનુપમ પ્રતિમાઓને તન–મન–ધનના અત્યાનંદથી–હૃદયોલ્લાસપૂર્વક અનેક પ્રકારની ભક્તિ–સેવા કરી પોતે તથા અન્ય પરિવાર ભાવના ભાવે છે કે--અવિરતિવંત--અત્યાગી એવા આપણને આવા અવસરો ખરેખર કોઈ પૂર્વના પુશ્ય પ્રતાપે જ પ્રાપ્ત થાય છે અને હજૂ પણ પ્રાપ્ત થાઓ, ઇત્યાદિક ભાવનાઓને ભાવી તે આત્માઓ કુતકુત્યતાને પામે છે. વ્રત-પચ્ચખ્બાણાદિની વિરતિ (નિયમ)ને તથાવિધ ભવપરત્વે જ નહિ પામનારા એવા દેવો જ્યારે ભક્તિભાવનાના આવા સુરમ્ય અને દુર્લભ અવસરને પામી તે જગદ્વંદ્ય પરમાત્માઓની ભક્તિમાં કશી ય કમીના રાખતા નથી, તો પછી આપણે પૂર્વના પુરૂષ પ્રતાપે ચૌદે ગુજીસ્થાનકોના અધિકારવાળા થયા છીએ, માટે હંમેશા ન બને તો પશ મુખ્ય મુખ્ય અવસરોના પ્રસંગોમાં અનેક પ્રકારનું ધર્માનુષ્ઠાન કરવામાં પુષ્ટયાત્માઓએ લેશમાત્ર કમીના રાખવી, એ ખરેખર મહાપુષ્ટયના પ્રતાપે પ્રાપ્ત થયેલી સર્વાનુકુલ સામગ્રીને, સદુપયોગ કર્યા વિના જ નિષ્ફળ બનાવવા સાથે સાથે ચિંતામણિરત્નતુલ્ય એવી આ માનવ જિંદગીને અજગલસ્તનવત્ નિર્શ્વક--બરબાદ કરવા સમાન છે.

૯. **अरुणद्वीप**— આ દ્વીપમાં સૂર્યના પ્રકાશ જેવાં રક્તકમળો વિપુલ પ્રમાશમાં છે તેથી, અને સર્વ વજૂરત્નમય પર્વતાદિની પ્રભાવડે રક્ત થવાથી આ નામ ગુણવાચક છે. ત્યારબાદ દસમો अरुणवर અરુણોપપાતદ્વીપ, અને અગિયારમો अरुणावरावभास નામનો દ્વીપ છે.

એ જ પ્રમાણે બારમા કુંડલ દ્વીપથી લઈને રુચક, ભૂજગ, કુશ, ક્રીંચ વગેરે દ્વીપો ત્રિપ્રત્યવતાર સમજવાના છે. જેમકે બારમો કુંડલદ્વીપ, તેરમો કુંડલવર, ચૌદમો કુષ્ટડલવરાવભાસ, ૧૫ રુચક, ૧૬ રુચકવર, ૧૭ રુચકવરાવભાસ અને ૧૮ ભૂજગ, ૧૯ ભૂજગવર અને ૨૦ ભૂજગવરાવભાસ, એ પ્રમાણે કુશ અને ક્રીંચને ત્રિપ્રત્યવતાર ઘટાવી લેવા.

એમાં એટલું વિશેષ સમજવાનું કે ૧૨મા કુંડલ દ્વીપના મધ્યભાગે માનુષોત્તરની જેમ વલયાકારે પડેલો '**ઝુંडलगिरि**' છે જેથી આ દ્વીપનું 'કુંડલ' નામ યોગ્ય છે. આ ગિરિના મધ્યભાગે ચારેદિશાવર્તી ૪-૪ (ચાર–ચાર) શાશ્વત જિનાલયો છે, જેમાં પરમતારક પરમાત્માની શાશ્વતી પ્રતિમાઓ શોભી રહી છે. આ જ પ્રમાશે માનુષોત્તરની જેમ ૧૩ મા '<del>રુચ**क**દ્વીપ</del>'ના અતિમધ્યભાગે ૮૪ હજાર યોજન ઊંચો **રુચकगिरિ** આવેલો છે, જેથી આ દ્વીપનું નામ પશ સફલ ગણાય છે. તેની ઉપર મધ્યભાગે ચારે દિશામાં ચાર શા*સ*ત જિનચૈત્યો છે.

આ પ્રમાશે સમગ્ર તિચ્છાલોકમાં '**માનુષોત્ત**ર-**कुंडल-रुचक'** એ ત્રશ જ પર્વતો વલયાકારે છે; બાકીના પર્વતો જૂદા જૂદા સંસ્થાનવાળા છે.

આ પ્રમાણે નંદીશ્વરદ્વીપનું વર્શન કહેવા સાથે મનુષ્યક્ષેત્ર બહારનાં જિનચૈત્યોની ટૂંકી વ્યવસ્થા દર્શાવી.

ઉપર કહ્યા તે ગુણોથી તે તે દ્વીપોનાં નામો સાન્વર્થ છે, અથવા તો દરેક દ્વીપ-સમુદ્રનાં નામો તે તે દ્વીપ--સમુદ્રોમાં નિવાસ કરનારા દેવોનાં નામો ઉપરથી પડ્યાં હોવાથી તે રીતે પણ અન્વર્થક છે.

રુચકદ્વીપથી આગળના ભુજગ, કુશ અને ક્રીંચવર ઇત્યાદિ સર્વ દ્વીપ–સમુદ્રો તે તે દેવનિવાસના નામથી જ પ્રાયઃ ગુણવાચક છે, એમ સર્વત્ર વિચારવું. [૭૦]

अवतरण— કયો સમુદ્ર કયા દ્વીપને વીંટીને રહેલો છે? તે કહે છે--

पढमे लवणो जलहि, बीए कालो य पुक्खराईसु । दीवेसु हुंति जलही, दीवसमाणेहिं नामेहिं ॥७१॥

સંસ્કૃત છાયા----

प्रथमे लवणो जलधिः, द्वितीये कालश्च पुष्करादिषु । द्वीपेष भवन्ति जलधयो–द्वीपसमानैर्नामभिः ॥७९॥

શબ્દાર્થ—

जलहि=-સમુદ્ર दीवेसु=દ્વીપોમાં कालो=કાલોદધિ दीवसमाणेहिं--દીપોનાં સરખાં पुक्खराईसु:=-५ुष्કરવર વગેરે દ્વીપોને વિષે

**गાથાર્થ**— પહેલા જંબૂદ્વીપને વીંટાઇને લવશસમુદ્ર રહેલો છે. બીજા ધાતકીખંડને વીંટાઈને કાલોદધિ રહેલ છે. ત્યારપછી પુષ્કરવર વગેરે દ્વીપોને વીંટાઈને તે તે દ્વીપનાં નામ સરખાં જ નામવાળા સમુદ્રો રહેલા છે. ॥૭૧॥

**વિજ્ઞેષાર્થ**— જંબૂદ્ધીપવેષ્ટિત પ્રથમ લવણસમુદ્ર આવેલો છે, ત્યારબાદ ધાતકીખંડને વીંટાઈને રહેલો કાલોદધિ સમુદ્ર છે, ત્યારપછીના સમુદ્રો જે જે દ્વીપને વીંટાએલા છે તે સર્વ તે તે દ્વીપનાં સમાન નામવાળા જ જાણવા. ફક્ત અઢીદ્વીપમાં રહેલા બે સમુદ્રોનો ક્રમ તેવો નથી અર્થાત્ ફેરફારવાળો છે. બાકી પુષ્કરદ્વીપને ફરતો પુષ્કરસમુદ્ર, વારુણીવરદ્વીપને ફરતો વારુણીવરસમુદ્ર એ પ્રમાણે અસંખ્યાતા સમુદ્રો દ્વીપસમાન નામવાળા છે. યાવત્ છેલ્લા સ્વયંભૂરમણ દ્વીપને વીંટાઈને રહેલો અન્તિમ સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર છે. **ત્તવળસમુદ્ર** આ સમુદ્રનું પાણી ક્ષારવડે યુક્ત અને તેથી ગળામાં લાગે તેવું તીક્ષ્ણ, કટુક, ભરતી-ઓટ વગેરેથી અથડાતાં મોજાંઓથી ડોળાયેલું, કાદવવાળું થયેલું, વળી તેમાં વસનારા પ્રાણીઓ સિવાય અન્યને પીવાલાયક નથી; કારણકે આ સમુદ્રનું જળ **'લવજ્ઞ-ખારું'** છે તેથી **'ત્તવળસમુદ્ર'**એ નામ પણ સાર્થક છે.

**कાलोदधि** — આ સમુદ્રનું પાશી કાળા અડદના રંગ જેવું **શ્યામ** હોવાથી તેમજ તેની પૂર્વ--પશ્ચિમ દિશામાં **કાલ-મહાકાલ** નામના દેવોનો નિવાસ હોવાથી આ સમુદ્રનું **कાलોदधિ** નામ પશ સાર્થક છે. ત્યારપછીના સમદ્રો તેની જોડેના દ્વીપોનાં સરખાં જ નામો પરથી ઓળખાતાં હોવાથી, સમુદ્રનાં

નામોની સફળતા પણ લગભગ દ્વીપની માફક સમજી લેવી. [૭૧]

**अवतरण**— દ્વીપ—સમુદ્રોનાં અમુક નામો કહ્યાં, બાકીનાં દ્વીપ—સમુદ્રોનાં નામ કેવાં છે તેનું નિરુપણ કરે છે—

> आभरण-वत्थ-गंधे, उप्पल-तिलए य पउम-निहि-रयणे । वासहर-दह-नईओ, विजया वक्खार-कण्पिंदा ॥७२॥ कुरु-मंदर-आवासा, कूडा नक्खत्त--चंद-सूरा य । अन्नेवि एवमाई, पसत्थवत्थूण जे नामा ॥७३॥ तन्नामा दीवुदही, तिपडोयाराय हुंति अरुणाई । जंबूलवणाईया, पत्तेयं ते असंखिजा ॥७४॥ ताणंतिम सूरवरा-वभासजलही परं तु इकिका । देवे<sup>°</sup> नागे <sup>३</sup>जक्खे, <sup>8</sup>भूये य <sup>१</sup>सयंभूरमणे य ॥७४॥ संस्कृत छाया---

आभरण-वस्त्र-गन्धा-उत्पल-तिलकौ च पद्म-निधि-रत्नानि ॥ वर्षधर-द्रह-नद्यः, विजया वक्षस्कार-कल्पेन्द्राः ॥७२॥ कुरु-मन्दरा-ऽऽवासाः, कूटानि नक्षत्र-चन्द्र-सूर्याश्च ॥ अन्यान्यपि एवमादीनि, प्रशस्तवस्तूनां यानि नामानि ॥७३॥ तन्नामानो द्वीपोदधयस्त्रिप्रत्यवतारा भवन्ति अरुणादयः ॥ जम्बूलवणादयः, प्रत्येकं तेऽसंख्याताः ॥७४॥ तेषामन्तिमः सुरवरावभासजलधिः परं तु एकैकः ॥ देवो नागो यक्षो-भूतश्च स्वयम्भूरमणश्च ॥७५॥ श्रद्ध्य--

L

आभरण=આભૂષણ

| तिलए=-तिसङ                               | तन्नामा≕તેનાં નામવાળા                 |
|------------------------------------------|---------------------------------------|
| पउम=્પદ્ય                                | દીવુદદી=દીપ-સમુદ્ <u>ય</u> ે          |
| નિહિ–નિધાન                               | तिपडोयायार=त्रिप्रत्यवतार             |
| रयणे=२त्न                                | अरुणाइं=અરુષ્ક્રદીપ વગેરે             |
| वासहर=वर्षध२                             | जंबूलवणाइया=જંબૂદ્ધીપ-લવશસમુદ્ધ વગેરે |
| विजया=विश्वय                             | ताण=તે ત્રિપ્રત્યવતાર વિષે            |
| वक्खार=वक्षસ્કાર                         | अंतिम=छेલ्લો.                         |
| कर्ष्पिंदा≔બાર કલ્પો અને તેના ઇન્દ્રો    | सुरवरावभास=सुरवरावભास                 |
| कुरु=દેવકુરુ, ઉત્તરકુરુ                  | इकिका=                                |
| મંदर=મેરુપર્વતનાં                        | <b>દેવે</b> =દેવદ્વીપ                 |
| આવાસા=તિચ્છલોકવર્તી ઇન્દ્રાદિકનાં નિવાસો | नागे≕નાગદ્વીપ                         |
| एवमाई≕એ પ્રમાશે અન્ય                     | जक्खे=યક્ષદ્રીપ                       |
| <b>પસત્ત્य=</b> પ્રશસ્ત–ઉત્તમ            | भूए≓ભૂતદીપ                            |
| વત્યૂण=વસ્તુઓ                            | सर्यभूरमणे=स्वयंलूरभश्च समुद्र        |
|                                          |                                       |

```
गावार्य- વિશેષાર્થ પ્રમાણે. ॥ ૭૨-૭૩-૭૪-૭૫ ॥
```

**વિશેષાર્થ**— જગતમાં જે જે પ્રશસ્ત વસ્તુઓનાં નામો તથા જે જે ઉત્તમ શાશ્વત પદાર્થો વગેરે છે તે સર્વ નામવાળા-દ્વીપ–સમુદ્રો છે એમ શ્રી જિનેશ્વરદેવનો સિદ્ધાંત બોલે છે.

સપ્તધાતુનાં નામો, રત્નોનાં નામો, તથા તેનાથી બનેલાં સર્વ અ.ભરશ—આભૂષશનાં નામો, જેવાં કે રત્નાવલી, કનકાવલી, વેઢ-વીંટી ઇત્યાદિ, **વ**સ્ત્ર-એટલે રેશમ, સૂતર-સર્વ પ્રકારની વસ્તની જાતિનાં નામો તથા તેથી બનતી સર્વ વસ્તુઓનાં નામો, વળી **મંઘ**-સર્વ પ્રકારનાં ધૂપ વગેરે ગંધ દ્રવ્યોનાં નામો, **उप्पल**-સર્વે પ્રકારનાં કુમુદાદિ વિવિધ કમળોનાં નામો, **તિलए**-તિલક નામના વૃક્ષનું નામ, **પઝમ**-પદ્મ એટલે શતપત્ર-પુંડરીકાદિ કમળ વિશેષનાં નામો, નિફ્રિ-તે નવ પ્રકારનાં વજૂ--નીલાદિસ્ત્નનિધિ તથા ચક્રીનાં નવનિધાનનાં નામો, **रयणે**-ચક્રવર્તી સંબંધી ચૌદ પ્રકારનાં સ્ત્નોનાં નામો, **वासहर**-હિમવંતાદિ સર્વ વર્ષધરપર્વતોનાં નામો, **રદ્રહ**-પદ્મદહાદિ સર્વદ્રહો તથા પદ્મસરોવરાદિ શાશ્વતાં સરોવરોનાં નામો, **નર્इओ**--ગંગા-સિન્ધુ પ્રમુખ સર્વ નદીઓનાં નામો, **વિजया**-કચ્છાદિ ૩૪ વિજયોનાં નામો, **वक्खार**-ચિત્રાદિ ૧૬ વક્ષસ્કાર પર્વતોનાં નામો, **कप્प**-સૌધર્માદિ ૧૨ કલ્પોનાં નામો, **રંવા**---શકાદિ સર્વ ઇન્દ્રોનાં નામો, **कુરુ**-દેવકુરુ તથા ઉત્તરકુરુ આદિ-ક્ષેત્રનાં નામો, **મંવર**-મેરુપર્વતનાં પર્યાયવાચક ૧૧ નામો, **आवાસ**-તિર્યગ્લોકે ભવનપતિ વગેરે પાતાલવાસી દેવોનાં આવાસોનાં નામો, **ફ્ર**દ્રા--હિમવંતાદિ પર્વતોનાં કૂટો તથા રૂષભક્રૂટોનાં નામો, **નक્खત્ત**-અશ્વિની--કૃતિકા વગેરે ૨૮ નક્ષત્રોનાં નામો, (ઉપલક્ષજ્ઞાથી ગ્રહોનાં નામો) **સંવા-સૂરા--ચં**દ્ર તથા સૂર્યનાં નામો, એ પૂર્વે કહેલ સર્વ નામોવાળાં તેમજ તે સિવાય જગતમાં જે કોઈ પ્રશસ્ત નામવાળા પદાર્થો છે, તે સર્વ નામવાળા દ્વીપ-સમુદ્રો છે.

## ત્રિપ્રત્યવતાર દ્વીપ-સમુદ્ર--વિચાર–

અમુક દ્વીપ–સમુદ્રને વર્જીને બાકીના સર્વ દ્વીપ–સમુદ્રો त्रिप्रत्यवतार છે એટલે 'च्चर' નામવાળો चरद्वीप, ત્યારબાદ તે જ નામ वर પદવડે યુક્ત તે બીજો 'चरवर' દ્વીપ, ત્યારબાદ वरावभास પદવડે યુક્ત તે ત્રીજો <sup>૧૬૬</sup>'**चरवरावभास' દ્વીપ**, આ પ્રમાણે દરેક દ્વીપ-સમુદ્રો છે, જેમ-**ગંखદ્વીપ** મૂલનામ, **ગંહાવરદ્વીપ** બીજું નામ અને **ગંહાવરાવમાસ** દ્વીપ એ ત્રીજું નામ એમ ત્રિપ્રત્યવતાર એટલે મૂલનામ કાયમ રાખી અન્ય વિશેષણો લગાડી ત્રણવાર તે નામને ઉતારવું તે. એ પ્રમાણે સમુદ્રો માટે પણ સમજવું. આવા ત્રિપ્રત્યવતાર દ્વીપ-સમુદ્રો દશમા **अरुण**-દ્વીપથી માંડીને છેલ્લા દેવાદિ પાંચ દ્વીપથી અવર્ધ, આવેલા **सुरवरावभासद्वीप** સુધી જાણવા.

તાત્પર્ય એ છે કે-ઉપરની ૭૨–૭૩ ગાથામાં કહેવા પ્રમાશે પ્રશસ્ત સર્વ વસ્તુઓનાં નામવાળા સર્વ દ્વીપો ઉપર જણાવ્યા મુજબ ત્રિપ્રત્યવતાર જાણવા, પરંતુ આ નિયમ દશમા અરુણદ્વીપથી શરૂ કરી સુરવરાવભાસ સમુદ્ર સુધી સમજવો. જેમ જંબૂદ્વીપ તથા લવણસમુદ્રો એ અસંખ્યાતા છે એટલે પહેલો જંબૂદ્વીપ છે તે જ નામવાળો ત્રિપ્રત્યવતાર યુક્ત જંબૂદ્વીપ અસંખ્યાતા દ્વીપ–સમુદ્રો વ્યતીત થયા બાદ આવે, એમ બીજો ત્રીજો વગેરે અસંખ્યાતા જંબૂ અસંખ્યાતા ધાતકી, અસંખ્યાતા પુષ્કરવર, અસંખ્યાતા ઘૃતવર આદિ સર્વે દ્વીપો માટે જાણવું.

પરંતુ એટલું વિશેષ સમજવું કે અસંખ્યાતા અન્ય નામવાળા અસંખ્ય દીપ–સમુદ્રો વ્યતીત થાય ત્યારે બીજો જંબૂ, બીજીવાર ધાતકી અને બીજો લવણ આવે, એટલે કે એ સરખા નામવાળા દ્વીપ અથવા સમુદ્રો સાથે સાથે જ હોતા નથી, પરંતુ અસંખ્યાત અસંખ્યાત દ્વીપ–સમુદ્રોના અંતરે રહેલા છે. એવી રીતે સર્વ <sup>૧૬૭</sup>દ્વીપાદિ માટે વિચારવું.

### દ્વીપસમુદ્રોની વ્યવસ્થામાં વિશેષતા-

શ્રી 'જીવસમાસ' વૃત્તિમાં તો એવું જણાવ્યું છે કે--રુચકદ્વીપ સુધીના દ્વીપ--સમુદ્રો તો ઉપર જે ક્રમ કહ્યો તે ક્રમ પ્રમાણે જ છે, પરંતુ ત્યારબાદ અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રો વ્યતીત થયે છતે **ભુજગદ્વીપ** આવે છે, ત્યારપછી અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રો વ્યતીત થયા બાદ **કુશદ્વીપ** આવે છે, ત્યારબાદ અસંખ્યાતા દ્વીપ--સમુદ્રોનું ઉલ્લંઘન થાય એટલે **કૌંચદ્વીપ** આવે છે, ત્યાર બાદ અસંખ્ય દ્વીપનું ઉલ્લંઘન થાય એટલે અનેક જાતનાં જે આભરણ--આભૂષણ છે તેમાંથી કોઈ પણ એક **આભૂષણ**ના નામવાળો દ્વીપ આવે છે, ત્યારબાદ અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રોનું ઉલ્લંઘન થતાં અનેક પ્રકારનાં વસ્તો પૈકી કોઈ એક **વસ**ના નામવાળો દ્વીપ આવે છે. એમ અસંખ્ય અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રોનું ઉલ્લંઘન થતાં અનેક પ્રકારનાં વસ્તો પૈકી કોઈ એક **વસ**ના નામવાળો દ્વીપ આવે છે. એમ અસંખ્ય અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રોનું ઉલ્લંઘન થતાં '**आમरणवत्यगંધે**' એ ગાથામાં જે જે નામો આપેલાં છે, તે તે નામવાળા અનેક પ્રકારોમાંથી અનુક્રમે કોઈ પણ એક દ્વીપ આવે છે. અહીં એ શંકા થશે કે-જ્યારે અસંખ્ય અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રોને આંતરે આભરણ-વસ્ટ-ગંધ વગેરે નામવાળા દ્વીપ--સમુદ્રો છે તો વચમાં જે અસંખ્ય અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રો છે તે કયા નામવાળા છે ? તે શંકાના સમાધાનમાં સમજવું જોઈએ કે--વચમાં વર્તતા તે તે અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રો શંખ-ધ્વજ--સ્વસ્તિક ઇત્યાદિ શુભ નામવાળા જ છે. અહીં તાત્પર્ય એટલું જ છે કે વચમાં અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રો ગમે તે નામવાળા હોય (તેનું અહીં પ્રયોજન નથી) પરંતુ અસંખ્ય અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રોને અંતરે '**સામરળ-વત્ત્વ-ગંધ**' ઇત્યાદિ ગાથામાં કહેલા નામવાળા દ્વીપો અનુક્રમે આવવા જોઈએ.

૧૬૬. 'चरावभास' એવું પણ નામ છે.

१६७. 'जम्बूद्वीपलवणादयः शुभनामानो द्वीपसमुद्राः [तत्त्वार्ध--अ० 3]

| ા तिच्ठलिंकवर्ती क्रमश: ढीप-समुद्र स्थापना ।           'જંબ્રહ્નીપ. ર લવधસમુદ્ર. 3 <sup>1</sup> ધાતડીખંડ. ૪ કાલોદવિસમુદ્ર. પ <sup>3</sup> પુષ્ઠરવડઢીપ.           मनुष्यक्षेत्र बहार-<br>सनुष्यक्षेत्र कहांग<br>मनुष्यक्षेत्र कहांग<br>' भूतवरद्वीप. ૧૨ થૃતવરસમુદ્ર. ૧૩ <sup>5</sup> ઇલુવરઢીપ. ૧૪ ઇકુવરસમુદ્ર. ૧૫ 'નંદી- ચર્ડાય.<br>' ધ્રતવરસમુદ્ર |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

Jain Education International

www.jainelibrary.org

|                                 | ×1000                 | મુલવરદ્વાપ.                                       | મુલવરસમુદ્ર.                                  | મુલવરાવભાસદ્વાપ.                                                                       | । भूखवरावलाससमुद्र.                                                                                                          |
|---------------------------------|-----------------------|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                 | लारसमेद.              | હારવરદ્વીપ.                                       | खरवरसमुद.                                     | હ્યરવરાવભાસદ્વીપ.                                                                      | क्षारवरावलाससमुद.                                                                                                            |
|                                 | ાંગાસમેલ.             | ગંગાવરદ્વીપ.                                      | ગંગાવરસમુદ્ર.                                 | ગંગાવરાવભાસદ્વીપ.                                                                      | ગંગાવરાવભાસસમુદ                                                                                                              |
| મેરુ ,                          | મેરુસમુદ્ર.           | મેરુવરદ્વીપ.                                      | મેરુવરસમુદ્ર.                                 | મેરુવરાવભાસદ્વીપ                                                                       | મેઝવરાવભાસસસમુદ્ર.                                                                                                           |
| જેલું .                         | જંબૂસમુદ              | જંબૂવરદ્વીપ.                                      | જંબૂવરસમુદ્ર.                                 | જંબૂવરાવભાસદ્વીપ.                                                                      | જંબૂવરાવભાસસમુદ.                                                                                                             |
|                                 | 1                     | I                                                 |                                               | Ι                                                                                      | Ι                                                                                                                            |
| 1                               | 1                     |                                                   | I                                             | I                                                                                      | I                                                                                                                            |
|                                 | । स<br>।              | - स्न - ह्य                                       | ਸ - ਮ<br>                                     | ।<br>भू - द्रो<br>।                                                                    |                                                                                                                              |
| <b>અસંख્યાતમો</b> – સૂર્યદ્વીપ. | સૂર્યસમુદ્ર, સૂર્યવ:  | રહીપ. સૂર્યવરસમુ <sub>ા</sub><br>દેવી હેવે સ્પ્રે | દ. સૂર્યવરાવભાસ્પ                             | દ્વીપ. સૂર્યસમુદ્ર, સૂર્યવરદ્વીપ. સૂર્યવરસમુદ્ર, સૂર્યવરાવભાસદ્વીપ. સૂર્યવરાવભાસમુદ્ર, | દ્વીપ. સૂર્યસમુદ્ર, સૂર્યવરદ્વીપ. સૂર્યવરસમુદ્ર, સૂર્યવરાવભાસદ્વીપ. સૂર્યવરાવભાસમુદ્ર,                                       |
|                                 |                       | इति त्रिप्रत्पवतार                                | इति त्रिप्रत्यवताराः द्वीपसमुद्राः समाप्ताः ॥ | मासाः ॥                                                                                | ·                                                                                                                            |
| हवे अहीं अंतिम प्रत्येक         | <b>५ नामवाला पांच</b> | प्रत्येक नामवाला पांच द्वीप⊷समुद्रो, ते आ;–       | आ;                                            |                                                                                        |                                                                                                                              |
| ૧ દેવદ્વીપ–દેવસ્                | ામુદ્ર, ૨ નાગદ્વીપ    | ા-નાગસમુદ. ૩                                      | યક્ષદ્વીપ—યક્ષસમુદ્ર                          | . ૪ ભૂતદ્વીપભૂતસમુ                                                                     | ૧ દેવદ્વીપ–દેવસમુદ્ર. ૨ નાગદ્વીપ–નાગસમુદ્ર. ૩ યક્ષદ્વીપ–યક્ષસમુદ્ર. ૪ ભૂતદ્વીપ–ભૂતસમૂદ્ર. <del>ઊંતિમ</del> ૫ સ્વયંભૂરમણદ્વીપ |
| અને સ્વયંભૂરમહાસમુદ્ર.          |                       |                                                   |                                               |                                                                                        |                                                                                                                              |
|                                 | ॥ इति                 | तिच्छलिकवर्ती                                     | ॥ इति तिच्र्कलोकवर्ती द्वीप–समुद्रस्थापना     | यन्त्रं समाप्तम् ॥                                                                     |                                                                                                                              |

વળી પ્રસ્તુત ગ્રન્થના હિસાબે 'રુચકઢીપ તેરમો આવે છે. જ્યારે શ્રી અનુયોગદ્વાર સૂત્રના હિસાબે 'રુચકઢીપ' અગિયારમો છે.

આ પ્રમાશે કહેલા ત્રિપ્રત્યવતાર દ્વીપ-સમુદ્રો તે સૂર્યવરાવભાસ સમુદ્ર સુધી જાજાવા, ત્યારપછી ૧ દેવદ્વીપ, ૨ નાગદ્વીપ, ૩ યક્ષદ્વીપ, ૪ ભૂતદ્વીપ, ૫ સ્વયંભૂરમણદ્વીપ. (અન્તરાલે તે જ નામોવાળા સમુદ્રો સમજી લેવા) આ પ્રમાશે <sup>૧૬૮</sup>પાંચ દ્વીપ–સમુદ્રો છે.

આ દ્વીપ–સમુદ્રો ત્રિપ્રત્યવતાર નથી, તેમજ આ નામવાળા દ્વીપ-સમુદ્રો અસંખ્યાતા પજ્ઞ નથી, એટલું જ નહિ પજ્ઞ અસંખ્યાતા દ્વીપ–સમુદ્રોમાં આ નામના બીજા દ્વીપ યા સમુદ્રો પજ્ઞ નથી, એની એ વિશેષતા છે. અંતિમ સ્વયંભૂરમજ્ઞદ્વીપ પછી તે નામવાળો સ્વયંભૂરમજ્ઞસમુદ્ર આવેલો છે. આ સમુદ્રની જગતી બાદ જેનો અંત નથી તેવો અલોક આવેલો છે.

આ પ્રમાશે સર્વ દ્વીપ--સમુદ્રનું સ્વરૂપ વર્શવ્યું. વિશેષ **'શ્રી દીવસાગરપન્નત્તી'** આદિથી જાણી લેવું, [૭૨--૭૩--૭૪--૭૫]

**ઝવતરળ**— હવે સકલ દ્વીપ–સમુદ્રાધિકારની પ્રશસ્તિએ પહોંચેલા ગ્રન્થકાર મહર્ષિ પ્રત્યેક સમુદ્રવર્તી જલ કેવા સ્વાદવાળું છે ? તથા તેમાં રહેલા મત્સ્યાદિકનું પ્રમાણ કેટલું છે ? તે કહે છે–

> वारुणिवर खीरवरो-घयवर लवणो य हुंति भिन्नरसा । कालो य पुक्खरोदहि, सयंभूरमणो य उदगरसा ॥७६॥ इक्खुरस सेसजलहि, लवणे कालोए चरिमि बहुमच्छा । पण-सग-दसजोयणसय-तणु कमा थोव सेसेसु ॥७७॥

> > સંસ્કૃત છાયા—

वारुणिवरः क्षीरवरो–घृतवरो लवणश्च भवन्ति भिन्नरसाः । कालश्च पुष्करोदधिः, स्वयंभूरमणश्चोदकरसाः ॥७६॥ इक्षुरसाः शेषजलधयः, लवणे कालोदे चरिमे बहुमत्स्याः ॥ पञ्च-सप्त-दशयोजनशत-तनवः क्रमेण स्तोकाः शेषेषु ॥७७॥

શબ્દાર્થ—

वारुणीवर=वारुश्वीवर समुद्र खीरवरो=क्षीरवर समुद्र धयवर=धृतवर समुद्र लवणो=क्षवश्व समुद्र भिन्नरसा=त्मिन्नरसवाणा कालो=क्षतीद्यि पुक्खरोदही=પુષ્કરવર સમુદ્ર सयंभूरमणो=સ્વયંભૂરમજ્ઞ સમુદ્ર उदगरसा=પાश्चीના સ્વાદવાળા इक्खुरस=ઇક્ષુરસના सेसजलहि=शेष સમુદ્રો चरिमि=છેલ્લામાં

९९८. 'देवे नागेे जक्खे, भूए य सयंभूरमणे य । इक्रिके चेव माणियव्वे, तिपङोआरया नत्थि ॥१॥' [हे*वेन्द्र० न२० ५०*] પળ-સग–दस जोवणसय≖પાંચ-સાત-દસ યોજનશત તળુ≂અલ્પ जन्मर्ज વિશેષ્ટ્રાઈન કે ઘર્ઠ કરવા कमा≕અનુક્રમવડે सेसेसुऱ्ऱशेષમાં

**વિશેષાર્થ**— પહેલો લવણસમુદ્ર, ચોથો વારુણીવર સમુદ્ર, પાંચમો ખીરવર અને છકો ઘૃતવર એટલાં સમુદ્રોનાં પાણી પોતપોતાનાં નામો પ્રમાણે ગુણવાળા—અર્થાત્ ભિન્ન ભિન્ન રસવાળા છે એટલે કે लवण=આરું એટલે ખારાપાણીવાળો તે લવણ સમુદ્ર. वारुणीवर=મદિરાશ્રેષ્ઠ એટલે કે શ્રેષ્ઠ મદિરા<sup>૧૬૯</sup> (દારૂ) સરખું જલ છે, જેમાં તે. खीरवर<sup>૧૭૦</sup> શ્રેષ્ઠ દૂધ સરખા સ્વાદવાળું પાણી જેમાં છે તે, અને ઘૃતવર તે ઉત્તમ <sup>૧૭૧</sup>ઘી સમાન સ્વાદવાળું જલ જેમાં હોય છે તે.

બીજો કાલોદધિ, ત્રીજો પુષ્કરવર અને ચરિમ એટલે છેલ્લો સ્વયંભૂરમજ્ઞ એ ત્રષ્ો સમુદ્રો કુદરતી<sup>૧૭૨</sup> પાજ્ઞી સરખા સ્વાદવાળા છે, અને બાકીના સમગ્ર (અસંખ્યાતા) સમુદ્રો <sup>૧૭૩</sup>इક્ષુ=્શેલડીના રસ સરખા આસ્વાદવાળા છે.

આ સર્વ સમુદ્રો પૈકી લવાશસમુદ્રમાં ઉત્સેધાંગુલનાં માનવડે ૫૦૦ યોજનના, બીજા કાલોદધિ સમુદ્રમાં ૭૦૦ યોજનના અને છેલ્લા સ્વયંભૂરમાશસમુદ્રમાં ૧૦૦૦ યોજનના ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણવાળા મત્સ્યો (મગરમચ્છો) વગેરે હોય છે. તે સિવાયના શેષ સમુદ્રોમાં ઉક્ત પ્રમાણથી ક્રમે ક્રમે અલ્પ અને ભિન્ન ભિન્ન પ્રમાણવાળા મત્સ્યાદિ હોય છે. ઉપર કહેલા ત્રણે સમુદ્રોમાં વિશેષે કરીને ઘણા મત્સ્યો હોય છે, જ્યારે અન્ય સમુદ્રોમાં અલ્પ હોય છે.

વિશેષમાં લવણસમુદ્રમાં સાત લાખ કુલકોટી મત્સ્યો હોય, કાલોદધિમાં નવ લાખ કુલકોટી અને સ્વયંભૂરમણસમુદ્રમાં સાડાબાર લાખ કુલકોટી મત્સ્યો હોય છે.

૧૬૯. ચંદ્રહાસાદિ ઉત્તમ મદિરાવાળું પરંતુ અહીંની જેમ ગંધાતા દુર્ગધી દારૂ સરખું નહિ.

૧૭૦. આ પાણી દૂધ સરખું છે પણ દૂધ સમાન નથી–દૂધ જેવું શ્વેત વર્ષે છે. ચાર શેર દૂધમાંથી ત્રણ શેર બાળીને શેર દૂધ રાખી તેમાં શર્કરા નાખી પીતાં જેવી મીઠાશ લભ્ય થાય તેવી મીઠાશવાળું આ પાણી છે. તથા ચક્રવર્તી જેવાની ગાયના દૂધથી પણ અધિક મીઠાશવાળું આ પાણી પીનારને લાગે છે. તથાપિ આ દૂધથી દૂધપાકાદિ ન થાય. આ સમુદ્રના ઉત્તમ પાણીને ઇન્દ્રાદિક દેવો પરમતારક દેવાધિદેવોનાં જન્મકલ્યાણક પ્રસંગે અભિષેકમાં વાપરે છે.

૧૭૧. આ પાજી ઘી સરખું એટલે ઘી નહિ પરંતુ તેના જેવા સ્વાદવાળું, કારજાકે ઘી જેવું હોય તો તો તેથી પૂરી વગેરે તળાય પરંતુ તેવું બનતું નથી.

૧૭૨. અતિશય નિર્મળ, સુંદર અને હલર્કુ (આહાર શીઘ્ર પચાવે તેવું) તેમજ અમૃત જેવી મીઠાશવાળું પાશી સમજવું.

૧૭૩. આ પાજી શેલડીના રસ સરખા સ્વાદવાળું, પરંતુ શેરડીનો રસ ન સમજવો. આ પાજી ચતુર્જાતક (તજ, ઇલાયચી, કેસર અને મરી) વસ્તુને, ચાર શેર શેલડીના રસમાં નાંખી ઉકાળતાં ત્રણ શેર બળવા દઈ એક શેર બાકી રાખીને પીવાથી, તેમાં જેવા પ્રકારની મીઠાશનો અનુભવ પ્રાપ્ત થાય, તેથી અધિક મીઠાશ આ સર્વ સમુદ્રોનાં જલની જાણવી.

#### संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

।। सर्वसमुद्राश्रयी जलस्वाद तथा मत्स्य प्रमाणनुं यंत्र ।।

|               | -         |                     | ·····                         |
|---------------|-----------|---------------------|-------------------------------|
| नाम जलस्वा    |           | जलस्वाद             | मत्स्यप्रमाण                  |
| लवण           | समुद्रनुं | લવશ (ખારું) પાશી છે | ૫૦૦ યોજન ઉત્કૃષ્ટ             |
| कालोदधि       | ,,        | મેઘજલવત્            | ૭૦૦ યો૦ ઉત્કૃષ્ટ              |
| पुष्करवर      | ,,        | **                  | નાના નાના પ્રમાણવાળા          |
| -<br>वारुणिवर | ,,        | મદિરા સમાન          | 23 22                         |
| क्षीरवर       | ,,        | દૂધ સમાન            | ** **                         |
| घृतवर         | *1        | ગાયના ધૃત સમાન      | 33 99                         |
| असंख्याता     | ,,        | સર્વ ઇક્ષુ રસ સમાન  | જુદી જુદી જાતના પ્રમાણવાળા    |
| स्वयंभूरमण    | ,,        | વરસાદના વારિવત્     | ૧૦૦૦ યોજન ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાશવાળા |

પ્રત્યેક દ્વીપ–સમુદ્રો વજૂમય જગતથી વીંટાએલા છે, જેમ નગરને કિલ્લો રક્ષણાર્થે હોય છે, તેમ આ જગતી મૂળમાં બાર યોજન, મધ્યભાગે આઠ યોજન અને શિખર ઉપર ચાર યોજન પહોળી હોય છે તથા એકંદર વજ્રરત્નથી શોભતી આ જગતી આઠ યોજન ઊંચી હોય છે.

આ જગતી ઉપર અનેક પ્રકારના વિવિધ વર્ષામય રત્નોથી સુશોભિત પદ્મવર નામની વેદિકા છે. આ વેદિકા બે ગાઉ ઊંચી અને ૫૦૦ ધનુષ્ય વિસ્તારવાળી છે. આ વેદિકાની બન્ને બાજુ ઉત્તમ પ્રકારનાં જુદી જુદી જાતનાં વૃક્ષોવાળાં, ઘણી જાતનાં દેખાવોવાળાં શ્રેષ્ઠ વનો આવેલાં છે. આ વનખંડોમાં વ્યંતર દેવ—દેવીઓ અનેક પ્રકારની ક્રીડાઓ કરે છે.

આ જગતીના મધ્યભાગે ચારે બાજુ ફરતું ઉક્ત વેદિકાના પ્રમાણવાળું ગવાક્ષકટક (ઝરૂખો) આવેલું છે. એ કટકમાં વ્યંતર દેવ--દેવીઓ સમુદ્રની લીલા--સુંદર લહેરોને અનુભવતાં, વિવિધ પ્રકારની હાસ્યાદિ ક્રીડાઓ કરતાં. અનેક જાતનાં સુખોને અનુભવે છે. [૭૬--૭૭]

।। इति प्रस्तुतद्वितीयभवनद्वारे प्रासङ्गिकद्वीपसमुद्राधिकारः समाप्तः ।।

## अन्तर्निमग्नः समता सुखाब्धी, बाह्ये सुखेनो रतिमेतियोगी । अटत्पऽव्यां क इवार्थलुब्धो, गृहे समुत्सर्पति कल्पवृक्षे ।।

ભાવાર્થ-- સમતા સુખરૂપ સાગરમાં નિમગ્ન થએલ યોગી બાહ્ય વસ્તુના સુખમાં રતિ ધારણ કરતો નથી. પોતાના ઘરમાં કલ્પવૃક્ષ ઉત્પન્ન થતાં કોણ બાહ્ય અટવી વગેરેમાં પરિભ્રમણ કરે, સમતાભાવ ઉત્પન્ન થતાં સર્વ ઋદ્ધિ ઘટમાં ભાસે છે માટે સમતા યોગનું વિશેષતઃ સેવન કરવું.

# द्वीप-समुद्राधिकारे तृतीयं लघु परिशिष्टम् नं. ३ ।।

# જૈન દષ્ટિએ ભરતી–ઓટનું કારણ–

તિચ્છલિકવર્તી અસંખ્યાતા દ્રીપ--સમુદ્રો પૈકી ફક્ત એક લવણસમુદ્રમાં જ ભરતી-ઓટનો પ્રસંગ વર્તે છે. આપણે એક લાખ યોજનના જંબૂદ્રીપમાં આવેલા નાનકડા ભરતક્ષેત્ર માત્રમાં રહીએ છીએ. આ ભરતક્ષેત્રની (ઉત્તર દિશા સિવાય) ત્રણે દિશાએ લવણસમુદ્ર આવેલો હોવાથી આ ભરતક્ષેત્રવર્તી માનવોને લવણસમુદ્રમાં થતા ભરતી--ઓટના પ્રસંગો વિશેષ પ્રકારે જોવામાં આવે છે. લવણસમુદ્ર જંબૂદ્રીપની ચારે બાજુએથી વીંટાઈને વલયાકારે રહેલો છે અને તેનો ચક્રવાલ એક બાજુનો (પહોળાઈ) વિષ્કંભ બે લાખ યોજન પ્રમાણ છે. આ સમુદ્રમાં એક હજાર યોજનના વિસ્તારવાળી અને સમભૂતલાની સમસપાટીથી સોળ હજાર યોજન અને સમુદ્રતલથી સત્તર હજાર યોજન ઊંચી જલવૃદ્ધિ થાય છે. એ જલવૃદ્ધિની નીચે ચારે દિશાઓમાં એક એક મોટા પાતાલકલશો આવેલા છે. આ કલશા મોટા ઘડાના આકાર સરખા અને વજૂરત્નના છે. આની ઠીંકરીની જાડાઈ એક હજાર યોજનની, દશ હજાર યોજન બુંધે-નીચે પહોળા અને તેટલા જ ઊધ્વરથાને પણ પહોળા એટલે કે દશ હજાર યોજનના પહોળા મુખવાળા, મધ્યભાગે પહોળાઈમાં એક લાખ યોજન ભૂમિમાં ગયેલા છે, જેથી સમભૂમિની સમસપાટીથી એક લાખ યોજન ઉપરાંત એક હજાર યોજન પ્રમાણ પૂર્ણ થયે નીચેનું કળશનું તળીયું આવે છે. અને ઉપરથી ચારે કળશાઓ સમસપાટીમાં રહેલા છે.

પૂર્વ દિશાના કળશનું નામ 'ઘडવામુख', દક્ષિણ દિશાનો 'केयूપ', પશ્ચિમ દિશાનો 'યૂપ' અને ઉત્તર દિશાનો 'ईશ્વર' આ પ્રમાણે મહાકલશો આવેલા છે. એક કળશથી બીજા કળશનું અંતર ૨૧૯૨૬૫ યોજનનું છે. અને તે દરેક અંતરની પહોળાઈ વિસ્તારમાં દશ હજાર યોજનની છે. એ વિસ્તારમાં લઘુ પાતાલકલશોની નવ પંક્તિઓ સમાય છે. (જે ચિત્રો જોવાથી વિશેષ ખ્યાલમાં આવશે) એ નવે પંક્તિના થઈ એક કળશના આંતરાનાં ૧૯૭૧ લઘુપાતાલકલશો છે, એમ ચારે કલશના આંતરાની નવે પંક્તિના કુલ ૭૮૮૪ લઘુપાતાલકલશો આવેલા છે. પ્રત્યેક કળશો ઉપર અર્ધો પલ્યોપમનાં આયુષ્યવાળા અધિપતિ દેવો હોય છે. આ લઘુપાતાલકલશો મોટા ચાર કલશોની અપેક્ષાએ પ્રમાણમાં તેનાથી સોમા ભાગે જાણવા. આ કલશો સચિત્ત પૃથ્વીના વજૂરત્નમય છે.

આ ચારે મહાપાતાલકલશો ઉપર અનુક્રમે એક પલ્યોપમનાં આયુષ્યવાળા કાલ--મહાકાલ--વેલંબ--પ્રભંજન એ ચારે દેવો અધિપતિ તરીકે હોય છે. આ ચારે મહાકલશોની એક લાખ યોજનની ઊંડાઈને ત્રણ ભાગે વહેંચતા ૩૩૩૩૩- ુું યોજન પ્રત્યેક ભાગમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં પ્રથમભાગના ૩૩૩૩૩૩- ુું ભાગમાં કેવલ વાયુ ભરેલો છે, મધ્યના ૩૩૩૩૩- ભાગમાં વાયુ અને જળ બન્ને હોય છે; અને ઉપરના ૩૩૩૩૩- ુું ભાગમાં કેવળ જળ હોય છે. (લઘુ કલશાઓમાં પણ આ જ ક્રમ સમજવો, પરંતુ પ્રમાણ ઓછું સમજવું.)

હવે નીચેના બંને ભાગમાં વાયુ રહેલો હોવાથી વાયુના સ્વભાવ મુજબ–કુદરતી રીતે જ તેમાં મોટા વાયરા વાય છે અને તે વાયુ અત્યન્ત ક્ષોભ પામે છે. ક્ષોભ પામે એટલે આજુબાજુ નીકળવાનો માર્ગ પણ જોઈએ અને માર્ગ તો છે નહિ, તેથી ઊંચો ઉછળે છે. (જેમ મનુષ્યોનાં ઉદરમાં રહેલો ચાસોચાસ–પ્રાણવાયુ સ્વાભાવિક ઊધ્વ થઈ ઉચ્છ્વાસરૂપે બહાર નીકળે છે તેમ.) બહાર નીકળવાને ઇચ્છતો એવો વાયુ નીચેથી ઉછળતો ઉછળતો ત્રીજા ભાગમાં રહેલા જળને અને પરંપરાએ કળશની ઉપરના જળને ઉછાળે છે, જેથી સમુદ્રગત ૧૬૦૦૦ યોજનની શિખારૂપે રહેલું ઊંચું જળ તે પણ શિખાના અંતથી ઉપર બે આઉ સુધી વૃદ્ધિ પામે છે. આ જળવૃદ્ધિ, કુદરતી રીતે તેમજ વેલંધર–નાગકુમાર દેવોના<sup>૧૭૪</sup> ત્રણે દિશાવર્તી પ્રયત્નથી ત્રણે બાજુએ

૧૭૪. આ જલવૃદ્ધિને અટકાવનારા નાગકુમાર નિકાયના ૧૭૪૦૦૦ દેવો હોય છે. શ્રીસંઘના પ્રબળ પુન્યોદયે

તેમજ સમુદ્રની બહારના પ્રચંડ વાયરાઓથી આગળ વધતી અટકે છે, કારણકે તે દેવો મોટા કડાણવડે આગળ વધતા પાણીને અટકાવે જાય છે. નહિ તો એ સમુદ્રવેલની વૃદ્ધિ અનેક નગરોને એક જ સપાટામાં જલમય બનાવી નાંખે. પરંતુ સમુદ્ર મર્યાદા છોડતો જ નથી, જેથી નગરાદિ સ્થળો વગેરે જલમય થઈ શકતા નથી એ એનો અનાદિસિદ્ધ સ્વભાવ છે. આ કલશાનો વાયુ જ્યારે શાન્ત થાય છે ત્યારે જલવૃદ્ધિ અને દૂરવર્તી ગયેલું છીછરૂં પાણી ક્રમે ક્રમે ઘટતું સ્વસ્થાન ઉપર આવી જાય છે. આ જલવૃદ્ધિ પ્રત્યેક દિવસમાં બે વાર થાય છે. તેમાં પણ અનુક્રમે અષ્ટમી—ચતુર્દશી અને પૂર્શિમા વગેરે દિવસોમાં તો તે વાયુ સ્વાભાવિક રીતે જ અત્યન્ત-વિશેષ ક્ષોભ પામે છે તેથી જલવૃદ્ધિ તે દિવસોમાં ઘણી જોરદાર હોય છે.

આ પ્રમાશે પાતાળકળશામાં રહેલા વાયુના ક્ષોભથી સોળ હજાર યોજન ઊંચી લવશસમુદ્રની જળશિખા ઉપર બે ગાઉ ઊંચી પાશીની વેલ વધવી અને તેના પરિશામે લવશસમુદ્રના દરેક વિભાગમાં તરંગો–મોજાંઓ સાથે પાશીનું જંબૂધાતકીની જગતી તરફ વધવું **મ**રતી કહેવાય છે અને તે શાંત થયે **ઓટ<sup>૧૭૫</sup> કહેવાય** છે.

પ્રશ્ન—લવણસમુદ્રમાં થતા ભરતી ઓટ સાથે અહીંના સમુદ્રનો શું સંબંધ છે ?

**ઉત્તર**—અહીંયા જે સમુદ્ર આપશે જોઈએ છીએ તેને આપશે એક અગાધ સમુદ્ર તરીકે આપશી સ્થૂલદપ્ટિથી કહી શકીએ, બાકી લવણસમુદ્રની અપેક્ષાએ દેખાતો આ સમુદ્ર એ તો એક ખાડી માત્ર છે. કારશકે આ સમુદ્ર એ લવણસમુદ્રની જ નહેરરૂપે આવેલો છે, એમ નીચેની બીના પુરવાર કરે છે.

જ્યારે અસંખ્ય વર્ષો ઉપર થયેલા સગર નામના ચક્રવર્તીએ સૌરાષ્ટ્ર (કાઠિયાવાડ)માં વર્તતા શ્રી શત્રુંજયપર્વત ઉપર રહેલાં મંશિરત્નમય જિનબિંબોનું–કલિકાલના જીવોની વધતી લોભવૃત્તિના કારણે–સક્ષષ્ઠ કરવા આ શાક્ષત અને મહાપવિત્ર પહાડની કરતો હું સમુદ્રને મૂકું ! જેથી આ રત્નમયબિંબોનું ભવિષ્યમાં લોભાસક્ત થનાસ પંચમકાળના જીવોથી રક્ષણ થાય, એ ભાવનાથી લવણસમુદ્રના અધિષ્ઠાયક **પુસ્થિત** દેવનું આરધન કરી, લવણસમુદ્રનાં જળને શત્રુંજયપર્વતની કરતું મૂકવા તે દેવને કરમાન કર્યું, આજ્ઞાને તાબે થયેલા દેવે જંબૂદ્રીપના પશ્ચિમદ્વારેથી લવણસમુદ્રનું જળ વાળ્યું, અને ઠેઠ હાલમાં શત્રુંજય–પાલીતાણા પાસે આવેલા તાલધ્વજ પર્વત (ગામ તલાજા) સુધી લાવ્યા, એવામાં ઇન્દ્રમહારાજાએ ભરતમાં વર્તતા ભાવોનું નિરીક્ષણ કરવા ઉપયોગ મૂક્યો, મૂકતાં આ અનિચ્છનીય બનાવને જોઈ તૂર્ત જ સ્વર્ગમાંથી પૃથ્વી ઉપર આવી તે ચક્રવર્તીને ઉદેશીને કહ્યું, કે હે સગર ! કલિકાળમાં થનારા જીવોને શ્રીસિદ્ધાચલતીર્થ એ આ સંસારસમુદ્રમાંથી છૂટવા માટે અણમોલ કારણ છે. જો કલિકાલના જીવો એ તીર્થના દર્શનને નહિ પામે તો તેઓને તરવાનું પ્રબળ સાધન કયું ? આ શત્રુંજય પર્વત તો અનંતા સિદ્ધજીવોનું સ્થાન હોવાથી તેની રજે ૨૪ પવિત્ર છે, આપશે પણ બોલીએ છીએ કે 'કાંકરે કાંકરે અનંતા સિદ્ધ્યા." આ પર્વતને સ્પર્શ કરનાર કોઈ પણ જીવમાત્રને અવશ્ય 'ભવ્ય' કહેલો છે. સર્વ પર્વતોમાં આ પહાડ પવિત્ર છે. આના વિમલાચલ, શત્રુંજય, સિદ્ધક્ષેત્ર ઇત્યાદિ અનેક નામો પડેલાં છે; માટે જો આ તીર્થ કરતો સમુદ્ર મૂકાશે તો આવા પ્રબળ આલંબન વિના કલિકાલના ભવ્યાત્માઓની શી દશા થશે !

આ પ્રમાણે તેની આગળ સર્વ માહાત્મ્ય વર્ણવતાં તરત જ તે સમુદ્રને શત્રુંજય ફરતો મૂકતાં અટકે છે, અને એથી અત્યારે પણ જોઈ શકીશું કે એ સમુદ્ર તલાજા સુધી આવેલો છે અને જાણે પાછો વળી ગયો જ અને તથાવિધ જગત્ સ્વભાવે જ જલવૃદ્ધિ વૃદ્ધિ પામતી અટકે છે.

૧૭૫. જો કેવળ ચન્દ્રકળાની હાનિ–વૃદ્ધિને અંગે જ ભરતી ઓટ થતા હોય તો ચન્દ્રકળાથી બિલકુલ રહિત અમાવાસ્યાની રાત્રિએ ભરતીનું પ્રમાશ કેમ વધારે હોય છે ? તેમજ અક્ષયતૃતીયા વગેરે ભરતીના દિવસોમાં ચન્દ્રકળાની વૃદ્ધિનું કારશ કથાં રહ્યું ? તથા દિવસે પશ ભરતી ઓટ થાય છે તો તે વખતે ચન્દ્રકળા તો દેખાતી જ નથી તો તેનું શું ? વગેરે વિચારણીય છે. હોય તેવો લાગે છે. ત્યાં આગળ સામો કિનારો પણ દેખાય છે. [વિશેષ માટે જુઓ જ્ઞત્રુંजयमाहाल्य સર્ग દ] આ આવેલ સમુદ્ર જે આપણે દેખીએ છીએ એના વિભાગો ઓળખી શકાય તે માટે તે તે સ્થાનોની અપેક્ષાએ જનતાએ અનેક નામો પાડ્યાં છે.

આ પ્રમાજ્ઞે આ દેશ્યમાન સમુદ્રનો સંબંધ લવશસમુદ્ર સાથે હોવાથી આવી મહાન જલવૃદ્ધિનું જળ બધેય અસર કરે એમાં વિચારવા જેવું રહેતું નથી.

આ પાતાલકળશાઓ અન્ય કોઈ સમુદ્રમાં નથી. જેથી લવણસમુદ્ર સિવાય અન્ય સમુદ્રોમાં ભરતી—ઓટ પણ નથી.

તિચ્છલોકવર્તી અસંખ્યાતા દ્રીપ-સમુદ્રો આવેલા છે. અન્ય દર્શનકારો સાત દ્રીપ (અને સાત) સમુદ્રો માને છે. તેમ માનવામાં શું કારણ બન્યું તે આગળ આવે છે, પરંતુ અહીં એટલું જણાવવું જરૂરી છે કે--સર્વજ્ઞ ભગવંતો કદાપિ અન્યથા બોલતા જ નથી. જેઓએ રાગદ્વેષનો નિર્મૂલ ક્ષય કર્યા પછી જ, જે વચનોચ્ચાર કર્યો હોય તે સર્વથા સત્ય જ હોય છે, કારણ કે અસત્ય બોલવાનાં કારણોનો તેઓએ સર્વથા ક્ષય કર્યો છે, તે સર્વજ્ઞ પ્રભુના વચનમાં સંશયને તો સ્થાન જ હોતું નથી. જેઓએ અલ્પબુદ્ધિ કે અલ્પજ્ઞાનથી જે જે વસ્તુને જેટલા રૂપમાં દેખી તેથી તેટલી કહી. તેથી તે વસ્તુ તેટલી જ છે એમ કેમ જ કહેવાય ?

# ।। सात द्वीपनुं मंतव्य ।।

આ સાત દ્વીપ---સમુદ્રની પ્રરૂપણા ભગવાન મહાવીર મહારાજાના સમકાલીન શિવનામા રાજર્ષિથી ચાલી આવતી જણાય છે. એ રાજર્ષિને ઉગ્ર તપસ્યા તપતાં અલ્પપ્રમાણનું વિભંગજ્ઞાન થયું. તે જ્ઞાનથી યાવત્ સાત દ્વીપ-સમુદ્રો દેખી શક્યા, આગળ જોવાની શક્તિ જેટલું જ્ઞાન નહિ હોવાથી ન દેખી શક્યા, તેથી તે રાજર્ષિએ 'સાત દ્વીપ-સમુદ્રો જ માત્ર લોકમાં છે.' એવી પ્રરૂપણા સર્વત્ર પ્રસરાવી. લોકો તો ગાડરિયા પ્રવાહ જેવા છે તેથી તે હકીકત વ્યાપક બની ગઈ. આ વાત ભગવાન મહાવીર મહારાજાએ જાણી અને સર્વજ્ઞ ભગવંતે તે વસ્તનો સત્યસ્ફોટ કર્યો. તે વાત કર્ણોપકર્ણ શિવરાજર્ષિએ પણ જાણી. તેઓએ પણ ભગવાન સમીપે આવીને <sup>૧૭૬</sup>પ્રશ્નો કર્યા. છેવટે તેમનું સમાધાન થયું અને પોતાને થએલ શંકાનું નિવારણ કરનાર પરમકારુણિક પરમાત્મા <sup>૧૭૭</sup>મહાવીરદેવ ઉપર પરમ ભક્તિ જાગી. ભાવના ભાવતાં તેમણે પણ તે વસ્તુ દેખી શકવાને સમર્થ એવું કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું જેથી સ્વશંકા દૂર થઈ, પરંતુ પૂર્વે પ્રસરેલી વાત પૂરજોશમાં ફેલાયેલી તે પ્રવાહ અત્યાર સુધી ચાલ્યો આવ્યો છે. આ વાતને માન્ય કરનારાઓ ઘડીભર વિચાર કરે કે જ્યારે એ રાજર્ષિને જ્યાં સુધી જ્ઞાન નહોતું થયું અને દ્વીપ–સમુદ્રની પ્રરૂપણા કરી ન હતી ત્યારે દ્વીપ–સમુદ્રને અંગે તેઓ શું માનતા હશે ? અરે ! હમણાંનો દાખલો વિચારીએ કે, જ્યારે કોલંબસે અમેરિકા શોધ્યો ન હતો, ત્યાં સુધી પૃથ્વી વિષે શું માન્યતા હતી ? જેમ જેમ સંશોધનકાર્યનો વિકાસ થતો ગયો તેમ તેમ તેઓ આગળ વધતા ગયા ને થોડાંક વર્ષો પહેલાં પાશ્વાત્યોએ અમેરિકાથી પણ<sup>૧૭૮</sup>આગળની ભૂમિનું શોધન કર્યું છે અને હજુ પણ સંશોધન કરી રહેલા છે. તેમ અહીં પણ જેટલે જેટલે અંશે જ્ઞાનશક્તિનો વિકાસ વૃદ્ધિ પામતો જાય તેટલે તેટલે અંશે અતીન્દ્રિય વસ્તુઓ પણ અવશ્ય આત્મસાક્ષાત્ થતી જાય, એથી વસ્તુનો અભાવ તો ન જ કહી શકાય.

૧૦૦. શિવરાજઋષિ વિપર્યય દેખતો રે, દીપસાગર સાત સાત રે.

૧૭૮, ન્યૂઝીલેન્ડ દેશ.

૧૭૬. જુઓ ભગવતીસૂત્ર શ. ૧૧, ઉ. ૯

વીરપસાયે દોષ વિભંગ ગયો રે, પ્રગટ્યો અવધિગુણ વિખ્યાત રે. [ज्ञानपंo देववंदन]

#### संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

અતીન્દ્રિય વસ્તુને જો શ્રદ્ધાગમ્ય ન ગણવામાં આવે અને તેની સામે યદ્ધાતદ્વા દલીલો રજૂ કરાય તો તે કેમ ચાલે ? નજરે ન દેખાતી એવી ઘણીય બાબતો જેમ બીજાના કહેવાથી માનીએ જ છીએ તેમ આપણને આત્મપ્રત્યક્ષ જ્ઞાન ન હોવાથી દરેક વસ્તુ આપણને આત્મપ્રત્યક્ષ થતી નથી તે વખતે જેમને આત્મપ્રત્યક્ષ થઇ હોય તેમના કહેવાથી આપણે તેને માન્ય રાખવી જ જોઈએ. અતીન્દ્રિય એવી વસ્તુઓ પણ શ્રદ્ધાથી કે યુક્તિથી માન્ય ન રાખીએ તો પરભવને વિષે પણ શંકા ઉત્પન્ન થશે, અને નાસ્તિકવાદીઓના મતમાં ઊભું રહેવું પડશે. જૈન સિદ્ધાંતકારોએ બાળજીવોના હિતાર્થે આશ્વર્યરૂપ એવા પદાર્થો પણ યુક્તિ—શ્રદ્ધાગમ્ય થાય તે માટે અનેકાનેક યુક્તિઓ આપી છે, પરંતુ જે પદાર્થો યુક્તિથી પણ ન સમજાવી શકાય એવા હોય ત્યાં 'શ્રદ્ધા' એ જ પ્રમાણ છે. એથી જ ક્ષેત્રસમાસના કર્તા જણાવે છે કે :—-

'सेसाण दीवाण तहोदहीणं विआरवित्त्यारमणोरपारम् । सया सुयाओ परिभावयंतु, सव्वंपि – सव्वन्नुमड्कचित्ता ।।१।।' –

**અર્થ**—'શેષ દ્વીપ-સમુદ્રોની બુદ્ધિથી પાર ન પામી શકાય તેવી અપાર વિચારણાના સર્વ સ્વરૂપને સર્વજ્ઞના મતમાં એકચિત્તવાળા થઈને શ્રુતના અનુસારે પરિભાવો (વિચારો).' આ કથનમાં ગંભીર ઉદ્દેશ સમાયેલો છે. મહર્ષિએ આપણને ટૂંકામાં સમજાવી દીધું છે કે–જો આગમપ્રમાણ યા સર્વજ્ઞપ્રમાણ વસ્તુઓ ઉપર શ્રદ્ધાપણું નહીં રાખીએ, તો તો સમગ્ર ચૌદરાજલોકનું સ્વરૂપ એવું આશ્વર્યકારક છે કે જે સ્વરૂપ કોઈપણ દર્શનમાં કોઈ પણ ઠેકાણે નથી, માત્ર જૈનદર્શનમાં જ છે; (કારણ કે એ સર્વજ્ઞ ભગવંતનું કથન છે.) પછી તો તે બધા સ્થાને શ્રદ્ધા જ ઊડી જશે, કારજ્ઞ કે જ્યાં યુક્તિઓ કામ કરતી ન હોય એવા અતીન્દ્રિય પદાર્થોને યુક્તિથી સમજાવાય ક્યાંથી ? વળી આપણી બુદ્ધિ કેટલી ? કૂપમંડૂક જેટલી અને જ્ઞાનીના જ્ઞાનની અગાધતા કેટલી ? ગામડાના ગામડીયાઓ લંડન, પેરિસ, ન્યૂયોર્ક જેવા શહેરોની મહાનતા ને સુરમ્યતાને ગ્રામ્યાપેક્ષાએ સમજી પણ શું શકે ? અતીન્દ્રિય પદાર્થોની શ્રદ્ધા માટે નંદીવૃત્તિમાં શ્રીમાન્ મલયગિરિજી મહારાજાએ પણ કહ્યું છે કે ઃ—

'समानविषया यस्माद्वाध्यबाधकसंस्थितिः । अतीन्द्रिये च संसारे, प्रमाणं न प्रवर्तते ।।१।।'

એ વચનને અનુસરી હે ભવ્યાત્માઓ ! તમે સર્વજ્ઞભાષિત વચનમાં શ્રદ્ધાવાળા થાઓ; જે શ્રદ્ધાને પામી, પરંપર કર્મક્ષય કરતાં કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી, સ્વતઃ સર્વજ્ઞપણું પ્રાપ્ત કરી, સર્વવસ્તુને આત્મસાક્ષાત્ જોનારા થઈ શકો.

વધુમાં આ અસંખ્યાતા દ્વીપ—સમુદ્રોની રત્નમય જગતીઓનું પ્રમાણ એકસરખું હોવાથી દેવોને અથવા તેવા વિશિષ્ટજ્ઞાનીઓને તે કેવું આશ્વર્યજનક લાગતું હશે !

इति द्वीप-समुद्राधिकारे तृतीयं लघुपरिशिष्टम् ।।



982

।। सर्वद्वीपसमुद्रायाश्रयी चन्द्र-सूर्यसंख्याकरण तथा अन्तर विचार ।।

**अવતરण**— પૂર્વે અસંખ્યાતા દ્વીપ–સમુદ્રનું વર્જાન કર્યા બાદ પુનઃ જ્યોતિષીનિકાયનો વિષય ગ્રહશ કરતાં પ્રથમ મનુષ્યક્ષેત્રમાં કેટલા ચન્દ્ર–સૂર્ય હોય ? તે બતાવવા પહેલાં અસંખ્ય દ્વીપ–સમુદ્રો પૈકી કયા દ્વીપ–સમુદ્રમાં કેટલા કેટલા ચન્દ્ર–સૂર્ય હોય ? તે માટે બે ગાથાવડે **'કરણ્ન'**-ઉપાય બતાવે છે.

આ બાબતમાં ત્રણ મતો પ્રવર્તે છે તેમાં ગ્રંથકાર મહર્ષિ પ્રથમ પોતાનો મત જણાવે છે---

# <sup>906</sup>दो ससि दो रवि पढमे, दुगुणा लवणम्मि धायईसंडे | बारस ससि बारस रवि, तष्पभिइ निदिट्ठ ससि—रविणो ॥७८॥ तिगुणा पुव्विल्लजुया, अणंतराणंतरॉमि खित्तम्मि ।

कालोए बायाला, बिसत्तरि पुक्खरद्धम्मि ॥७६॥

સંસ્કૃત છાયા-----

द्वी शशिनौ द्वी रवी प्रथमे, द्विगुणा लवणे धातकीखण्डे । द्वादश शशिनो द्वादश रवयस्तव्रभृतिनिर्दिष्टशशि--रवयः ॥७८॥ त्रिगुणाः पूर्वयुक्ता, अनन्तरेऽनन्तरे क्षेत्रे । कालोदे द्वाचत्त्वारिंशत्, द्विसप्ततिः पुष्करार्धे ॥७६॥

શબ્દાર્થઃ—

| लवणम्मि= धवश्वसमुद्रने विषे    | ∣ પુच्चिल्लजुया≔પૂર્વના ભેગા કરીએ         |
|--------------------------------|-------------------------------------------|
| ધાયईસંકેઃ-ધાતકીખંડમાં          | अणंतराणंतरम्मि=આગળ આગળનાં                 |
| તપ્પમિइ≕તે ધાતકીખંડ પછીથી લઈને | <b>હિત્તમ્મિ<del>-</del>ેક્ષેત્રો</b> માં |
| નિવિદ્ર–સૂચિતા                 | बिसत्तरी≕બહોંતેર                          |
| ससि-रविणो=सूर्ध-श्र-दो         | પુक્खरद्धम्मि≕પુષ્કરાધમાં                 |

**ગાવાર્ય**----- પહેલા જંબૂદ્ધીપને વિષે બે ચન્દ્ર અને બે સૂર્ય હોય, બીજા લવશાસમુદ્રમાં ચાર ચન્દ્ર તથા ચાર સૂર્ય, ધાતકીખંડમાં બાર ચન્દ્ર અને બાર સૂર્ય હોય. આ ધાતકીખંડના ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યાને ત્રજ્ઞ ગુજ્ઞી કરતાં જે સંખ્યા આવે તે સંખ્યામાં પહેલાના દ્વીપ--સમુદ્રોના ચન્દ્ર--સૂર્યોની સંખ્યાને (અર્થાત્ જંબૂ અને લવશના ત્મેગા થઈ છ છ ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યાને) ઉમેરતાં બેંતાલીશ ચન્દ્ર--સૂર્યો કાલોદધિસમુદ્રમાં છે. આ આવેલી સંખ્યાને ત્રિગુજ્ઞી કરી પૂર્વના દ્વીપ--સમુદ્રગત સૂર્ય ચન્દ્રોની સંખ્યાને ઉમેરતાં જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તેનું અર્ધ કરવાથી અર્ધ પુષ્કરવર દ્વીપે ૭૨--૭૨ની ચન્દ્ર--સૂર્યોની સંખ્યા આવે. 11૭૮--૭૯તા

૧૭૯. સરખાવો–'धायइसंडप्पभिइ, उद्दिंडा तिगुणिया भवे चन्दा । आइल्लचंदसहिया, ते हुंति अणंतरं परतो ॥११॥ आईद्याणंपि भवे, एसेव विही अणेण कायव्वो । दीवेसु समुद्देसु य, एमेव परंपरं जाण ॥२॥' **વિશેષાર્થ**— પહેલા જંબૂદ્ધીપને વિષે બે ચન્દ્ર અને બે સૂર્ય છે, તેમાં દિવસ રાત્રિને ઉત્પન્ન કરનારા બે સૂર્યો છે અને તિથિઓને ઉત્પન્ન કરનારા બે ચન્દ્રો છે. આ જંબૂદ્ધીપમાં જ્યોતિષીનાં વિમાનો ચન્દ્ર અને સૂર્ય સંબંધી જ છે તેમ નથી પરંતુ પ્રત્યેક ચન્દ્રના પરિવારરૂપ ૮૮ ગ્રહોનાં, ૨૮ નક્ષત્રોનાં અને ૬૬૯૭૫ કોડાકોડી તારાઓનાં વિમાનો પજ્ઞ છે અને તે રત્નપ્રભાગત સમભૂતલા પૃથ્વીથી ૭૯૦ યોજન ગયા બાદ શરૂ થાય છે અને ૧૧૦ યોજનમાં સમાપ્ત થાય છે. અઢીદ્વીપવર્તી મનુષ્યક્ષેત્રમાં કૃત્રિમ નહીં પરંતુ સ્વભાવસિદ્ધ આ જ્યોતિષી વિમાનો, અનાદિકાળથી અચળ એવા મેરુપવંતની ચારે બાજુએ પરિમંડલાકાર ગતિએ (વલયાકારે) પરિભ્રમજ્ઞ કરતાં, સ્વપ્રકાશ્ય ક્ષેત્રોમાં દિવસ અને રાત્રિઓના વિભાગોને કરે છે, એટલું જ નહીં પજ્ઞ અઢીદ્વીપરૂપ આ મનુષ્યક્ષેત્રમાં અનન્તસમયાત્મક જે કાળદ્રવ્ય, તે આ સૂર્ય–ચન્દ્રની પરિભ્રમજ્ઞરૂપ ક્રિયાથી જ વ્યક્ત થાય છે અને વર્તનાદિ અન્ય દ્રવ્યોના પરિજ્ઞામની અપેક્ષાથી રહિત જે અદ્વાકાળ તે આ મનુષ્યક્ષેત્રમાં જ વર્તે છે.<sup>૧૮૦</sup>

વળી સમગ્ર મનુષ્યક્ષેત્રમાં સમય—આવલિકા--મુહૂર્ત-દિવસ--માસ-સંવત્સરાદિ સર્વ કાળને કરનાર મુખ્યત્વે ચરસૂર્ય (ની ગતિક્રિયા) જ છે. અને તે ચર સૂર્યની ગતિથી ઉત્પન્ન થતા કાળની અપેક્ષા રાખી જ્ઞાની મહર્ષિઓએ મનુષ્યક્ષેત્રનું સમયક્ષેત્ર એવું બીજું નામ પણ આપેલું છે. વધુમાં એ સમય-આવલિકાદિ સર્વ વ્યાવહારિકકાળ આ મનુષ્યક્ષેત્રમાં જ છે. અઢીદ્વીપ બહારના દ્વીપ-સમુદ્રોમાં આ વ્યાવહારિક કાળ વર્તતો નથી. પરંતુ તે અઢીદ્વીપ બહારનાં ક્ષેત્રોમાં કોઈ પણ સ્થાને પંચાસ્તિકાયના પર્યાયરૂપ પારિણામિક કાળ (કાળાણુદ્રવ્ય) તો છે<sup>૧૮૧</sup> જ.

ઉપરના લખાણથી કદાચ કોઈને શંકા થવાનો સંભવ છે કે—જ્યારે વ્યાવહારિક કાળ અઢીદ્વીપ બહાર નથી તો તે અઢીદ્વીપ બહાર રહેનારા તિર્થચોનું તેમજ દેવ—નારકોનું આયુષ્ય વગેરે સ્થિતિકાળનું પ્રમાણ જે સિદ્ધાંતોમાં આવે છે તે પ્રમાણ કયા કાળની અપેક્ષાએ સમજવું ? આ શંકાના સમાધાનમાં સમજવાનું જે **'ચક્રકીલિકા'** ન્યાયથી સમયક્ષેત્રમાં રહેલ વ્યાવહારિક કાળ દ્રવ્યથી તે તે વસ્તુનો પારિશામિક કાળ ઘટાવી શકાય છે.

એ સમયાદિ કાળને કરનારા સૂર્યો પૈકી એક સૂર્ય મેરુની દક્ષિણદિશામાં હોય ત્યારે બીજો સૂર્ય ઉત્તરદિશામાં હોય. એક ચન્દ્ર મેરુની પૂર્વદિશામાં હોય ત્યારે બીજો પશ્વિમદિશામાં હોય. એમ તેઓની પરસ્પર પ્રતિપક્ષી દિશામાં ચારક્રિયા હોય છે. આ બે ચન્દ્ર અને બે સૂર્ય જંબૂદ્ધીપમાં રહેલાં ક્ષેત્રોને પ્રકાશિત કરે છે. એક ચન્દ્ર—સૂર્ય કેટલું ક્ષેત્ર પ્રકાશિત કરે ? તે તો આગળ પ્રસંગ ઉપર કહેવાશે.

લવજ્ઞસમુદ્ર જંબૂથી દ્વિગુજ્ઞ (૨ લાખ) પ્રમાણવાળો હોવાથી તેમાં ચન્દ્ર–સૂર્યની સંખ્યા પણ જંબૂના ચન્દ્ર–સૂર્યની સંખ્યાથી દ્વિગુજ્ઞ એટલે ચાર ચન્દ્ર અને ચાર સૂર્યની છે. ત્યારબાદ ધાતકીખંડનું ક્ષેત્ર તેથી પજ્ઞ દ્વિગુજ્ઞ (ચાર લાખ યોજન) છે. આ ધાતકીખંડમાં ચન્દ્ર–સૂર્યની સંખ્યા બાર–બારની છે.

۹८०. જુઓ–'सूरकिरियाविसिडो, गोदोहाइकिरियासु निरवेक्खो । अद्धाकालो भन्नइ, समयखेत्तम्मि समयाइ ।۱۹۱। [विशेश्रावश्यक ભાष्य]

१८१. शुओ-'समयावलिकापक्ष-भासर्स्तयनसञ्ज्ञकः । नृलोक एव कालस्य, वृत्तिर्नान्यत्र कुत्रचित् ॥१॥'

હવે કાલોદધિ સમુદ્રથી અન્તિમ સ્વયંભૂરમણ સુધીના દ્વીપ--સમુદ્રોમાં ચંદ્ર--સૂર્યની સંખ્યા જાણવાનું **'કરજ્ઞ'** બતાવે છે.

જે દ્વીપ--સમુદ્રોના ચન્દ્ર--સૂર્ય વગેરેની સંખ્યાનું પ્રમાણ કાઢવું હોય તેની પહેલાનો જે દ્વીપ અથવા સમુદ્ર હોય, તેમાં વર્તતી ચન્દ્ર કે સૂર્યોની સંખ્યાને ત્રણગુણી કરવી, અને જે દ્વીપની ચન્દ્ર અને સૂર્યની સંખ્યાને ત્રણગુણી કરી છે તેમાં તેની પહેલાના (જંબૂદ્વીપથી લઈને) બધાય દ્વીપ--સમુદ્રોના ચન્દ્ર--સૂર્યોની સંખ્યાને ઉમેરવી. એમ કરતાં જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તે સંખ્યા ઇષ્ટદ્વીપ કે ઇષ્ટસમુદ્રના ચન્દ્ર--સૂર્યોની જાણવી.

જેમ કે કાલોદધિસમુદ્રના ચન્દ્ર--સૂર્યોની સંખ્યા જાણવી હોય તો, ધાતકીખંડના બાર ચન્દ્ર--બાર સૂર્યની સંખ્યાને ત્રણગુણ્રી કરતાં (૧૨×૩=૩૬) છત્રીશ આવે, તેમાં જંબૂ અને લવણના મળીને છ ચન્દ્ર અને છ સૂર્યની સંખ્યાને ઉમેરતાં (૩૬+૬=૪૨) બેંતાલીશ ચન્દ્ર અને બેંતાલીશ સૂર્ય આઠ લાખ યોજનના વિસ્તારવાળા કાલોદધિ સમુદ્રમાં આવે.

તે જ પ્રમાશે અર્ધપુષ્કરવર દ્વીપ માટે પણ સમજવું.

તે આ પ્રમાણે;–કાલોદધિ સમુદ્રના–૪૨ ચન્દ્ર અને ૪૨ સૂર્યને <sup>૧૮૨</sup>ત્રણગુણા કરી પૂર્વના દ્રીપ–સમુદ્રોમાંના ૧૮ ચન્દ્ર અને ૧૮ સૂર્ય ઉમેરતાં સોળ લાખ યોજનના વિસ્તારવાળા પુષ્કરવરદ્વીપમાં ૧૪૪ ચન્દ્ર અને એટલી જ સૂર્યોની સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય. આપણને તો અત્યારે અર્ધપુષ્કરદ્વીપના ચન્દ્ર–સૂર્યની સંખ્યા ઇષ્ટ હોવાથી ૧૪૪નું અર્ધ કરતાં ૭૨ ચન્દ્ર અને ૭૨ સૂર્યની સંખ્યા <sup>૧૮૩</sup>પુષ્કરાર્ધમાં પ્રાપ્ત થાય.

આ **'કરજ઼'** વડે અસંખ્યદ્વીપ-સમુદ્ર પૈકી ગમે તે ઇષ્ટ દ્વીપ--સમુદ્રની ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યા સહેલાઈથી પ્રાપ્ત થઈ શકે છે.

મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના દ્વીપ-સમુદ્રોમાં વર્ત્તા ચન્દ્ર-સૂર્યોનું પરસ્પર અંતર સંગ્રહણીની ગાથા ૬૫--૬૬મી પ્રમાશે પચાસ હજાર યોજનનું હોવાથી તેમજ ક્ષેત્રવિસ્તાર વિશેષ પ્રમાણનો હોવાથી, ચન્દ્ર-સૂર્યોની સમશ્રેણી અથવા પરિરયશ્રેણી સંબંધી વ્યવસ્થા માટે કોઈ પણ પ્રકારનો નિર્ણય કરવો સુદુષ્કર જણાવવાથી પ્રતિ દ્વીપ--સમુદ્રમાં ચન્દ્ર-સૂર્યોની સંખ્યા જણાવનારું આ **'ત્રિગુજ્ઞીકરજ્ઞ'** મનુષ્યક્ષેત્રમાં જ સમજવું કે પ્રત્યેક દ્વીપ--સમુદ્રો માટે સમજવું ? એવા પ્રકારનો તર્ક કોઈ વિચારશીલ વ્યક્તિને થાય તે અસ્થાને નથી, તો પણ ટીકાકાર તરીકે ખ્યાતનામા શ્રીમલયગિરિમહર્ષિએ તેમજ ચન્દ્રીયા ટીકાકારે શ્રીસંગ્રહણીવૃત્તિમાં જગ્નાવેલા નિમ્ન પાઠથી 'ત્રિગુણ્રીકરજ્ઞ'ના વિષય માટે પૂર્વોક્ત તર્ક-વિચાર કરવો તે વાસ્તવિક લાગતું નથી. તે પાઠ આ પ્રમાણે--

'मूलसंग्रहण्यां क्षेत्रसमासे च सकलश्रुतजलधिना क्षमाश्रमणश्रीजिनभद्रगणिना सर्वद्वीपोदधिगत-

| ૧૮૨. | 'संसिरदिणो दो चउरो, बार दु चत्ता बिसत्तरि अ कमा। |              |
|------|--------------------------------------------------|--------------|
|      | जंबूलवणाइसु पंचसु गणेसु नायव्वा ॥१॥।'            | [મંડલપ્રકરણ] |
| ૧૮૩. | 'चउ चउ बारस बारस, लवणे तह धायइम्मि ससि सूरा ।    |              |
|      | परओ दहिदीवेसु, तिगुणा पुच्चिल्लसंजुत्ता ॥११॥'    | [લેત્રસમાસ]  |

चन्द्रार्कीभिधायकमिदमेव करणमभिहितं, यदि पुनर्मनुष्यक्षेत्राद्वहिश्चन्द्रादित्यसङ्ख्याऽन्यथा स्यात् तत आचार्यान्तरैरिव तत्प्रतिपत्तये करणान्तरमप्यभिहितं स्यात्, न चाभिहितं, ततो निश्चीयते सर्वद्वीपोदधिष्विदमेव करणमनुसर्त्तव्यमिति, केवलं मनुष्यक्षेत्राद्बहिश्चन्द्रार्काः कथं व्यवस्थिता इति चन्द्रप्रज्ञप्त्यादी नोक्तम् ?' इत्यादि।।

**અર્થ**---- "મૂલ સંગ્રહશી તથા લેત્રસમાસમાં સમગ્રશ્રુતમહોદધિ શ્રીજિનભદ્રગશી ક્ષમાશ્રમજાજીએ સર્વ દ્વીપ--સમુદ્રમાં ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યા જણાવનારું આ 'ત્રિગુણકરણ જ' કહેલું છે. જો મનુષ્યક્ષેત્રથી બહારના દ્વીપ--સમુદ્રોમાં ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યા બીજી રીતે હોત તો જેમ બીજા આચાર્યોએ કહ્યું છે તે પ્રમાણે તે સંખ્યાને જણાવનારું (ત્રિગુણકરણ સિવાય) બીજું કોઈ કરણ પણ કહ્યું હોત ? અને કહ્યું તો નથી: માટે નિશ્વય થાય છે કે સર્વ દ્વીપ--સમુદ્રોમાં ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યા જાણવા માટે આ ત્રિગુણકરણ જ સમજવાનું છે.

ફક્ત મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર ચન્દ્ર--સૂર્યોની વ્યવસ્થા કેવી રીતે છે ? તે ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ વગેરે ગ્રન્થોમાં કહ્યું નથી"

વળી શ્રીમાન્ મલયગિરિમહારાજાએ તેમજ ચન્દ્રીયા ટીકાકારમહર્ષિએ શ્રીચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ તેમજ જીવાભિગમ પ્રમુખ સૂત્રોના આધારે પૂર્વોક્ત ઉલ્લેખ કર્યો હોય તેમ સ્પષ્ટ સમજાય છે; કારશ કે શ્રી ગૌતમમહારાજાએ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને કરેલા પ્રશ્નોના તેઓશ્રી તરફથી મળેલા ઉત્તરમાં પુષ્કરવરદ્વીપમાં ૧૪૪–૧૪૪ ચન્દ્ર–સૂર્યની સંખ્યા જશાવેલી છે. આ વિષય શ્રી જીવાભિગમસૂત્રમાં સવિસ્તરપણે જશાવેલ છે. પૂર્વોક્ત ૧૪૪-૧૪૪ ચન્દ્ર–સૂર્યની સંખ્યા 'ત્રિગુશકરશ'થી ગણતરી કરવામાં આવે તો જ પ્રાપ્ત થાય છે. શ્રી ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિમાં જશાવ્યું છે જે 'चોઆતં चંદલયં चોઆતં વેધ સૂરિઆળ સયં ! પુરુखરવરાંમિ દીવે चરંતિ एए पभासेंता ॥१॥' અર્થાત્ પુષ્કરદ્વીપમાં ૧૪૪–૧૪૪ ચન્દ્ર–સૂર્ય હોય છે. શ્રી જ્યોતિષ્કરંડકમાં પશ કહ્યું છે કે—'ધાયइસંકપ્પમિર્ફ उદ્વિદ્વા તિમુખિઆ મવે ચંદ્યા ! આइल્लचંદસहિઆ તરૂ हुંતિ अणંતરં पરતો ॥૧॥ आइद्याणં પિ મવે एસેવ વિઠિ અणुणगો सव્વો ! વીવેસુ સમુદ્દેસુ ય ણ્વેવ પરંપરં जાण ॥૧॥' એટલે કે એમને પજ્ઞ સર્વ–દ્વીપ–સમુદ્રોમાં આ 'ત્રિગુશકરશ' જ માન્ય છે. વધુમાં શ્રી સંગ્રહશીગ્રન્થના પ્રાચીન ટીકાકાર શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી પક્ષ 'ણ્વં અળંતરાળંતરે खિત્તે પુક્ત્खરદીવે चોઆતં चંદલયં हबદ્દ' એ પંક્તિની સાક્ષીથી પુષ્કરવરદ્વીપમાં ૧૪૪–૧૪૪ ચન્દ્ર–સૂર્યનું ગ્રહાય જજ્ઞાવે છે.

આવા સિદ્ધાંતોના સ્પષ્ટ પાઠોથી અને તેના જ આધારે કરેલા ઉક્ત ઉલ્લેખોથી સિદ્ધ થાય છે કે ''મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર ચન્દ્ર–સૂર્યની વ્યવસ્થા કેવા પ્રકારની હોય ? તે વિષયને જ્ઞાનીગમ્ય જજ્ઞાવી આ **'ત્રિગુણકરજ્ઞ'** સર્વદ્વીપ–સમુદ્રોને લાગુ પડી શકે છે." વળી જે જે વિષયને અંગે જે જે કરણો આપવામાં આવે છે પ્રાયઃ તે તે વિષયને અંગે તે એકદેશીય હોતા નથી, કિંતુ સવદિશીય–સર્વવ્યાપક હોય છે.

હવે આ મનુષ્યક્ષેત્રમાં વર્તતા સૂર્ય--ચન્દ્રાદિ ચર જ્યોતિષી વિમાનોની વ્યવસ્થા સંબંધી વિચાર કરવો કંઈક ઉચિત લાગવાથી તે સંબંધી યત્,કિંચિત્ વક્તવ્ય અહીં રજૂ કરાય છે.

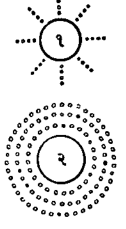
આ અઢીદ્વીપરૂપી મનુષ્યક્ષેત્રમાં ચર જ્યોતિષી વિમાનોનો વ્યવસ્થાક્રમ વિચારણા કરતાં

સમશ્રેણીએ લેવો વિશેષ ઉચિત સમજાય છે, કારપ્ત કે સિદ્ધાંતોમાં સ્થળે સ્થળે સમશ્રેણી ક્રમ જણાવેલ છે. જો કે કાલોદધિ--પુષ્કરાર્ધ વગેરે દ્વીપોમાં કહેલી ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યાને તે તે સમુદ્રના વલયવિષ્કંભ (પહોળાઈ)ની અપેક્ષાએ કેવી રીતે સંગત કરવી ? તે વિચારણીય છે, કારણ કે સિદ્ધાંતમાં પ્રાયઃ કોઈ પણ સ્થળે મનુષ્યક્ષેત્રવર્તી ચન્દ્ર--સૂર્યનું પરસ્પર <sup>૧૮૪</sup>અંતર કેટલા યોજન પ્રમાણ છે ? તે સ્પષ્ટ રીતે જણાવ્યું નથી. તેથી આ વિષયને અંગે શાસ્ત્રીય પ્રમાણ સિવાય વિશેષ ઉલ્લેખ કરવો અસ્થાને છે તો પણ બીજી રીતે સૂક્ષ્મદષ્ટિએ વિચાર કરતાં જ્યોતિષીવિમાનોનો વ્યવસ્થાક્રમ સમશ્રેણીએ ગણવો વિશેષ ઠીક લાગે છે, છતાં આ વિષયપરત્વે બહુશ્રુત મહર્ષિઓ કહે તે પ્રમાણ છે.

ગ્રન્થકાર મહર્ષિએ ઇષ્ટ દ્વીપ-સમુદ્રના સૂર્ય-ચન્દ્રોની સંખ્યા જાણવાનું જે 'કરણ' બતાવ્યું તે કરણ દ્વારા આપણે આગળ સ્પષ્ટ સમજી શક્યા છીએ કે મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના પુષ્કરાર્ધમાં ૭૨ ચન્દ્રો અને ૭૨ સૂર્યો છે. આ ૭૨ ચન્દ્ર અને ૭૨ સૂર્ય મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના પુષ્કરાર્ધમાં કેવી રીતે રહેલા છે તે સંબંધી અહીં વિચાર કરાય છે.

આ પુષ્કરાધનો વલયવિષ્કંભ આઠ લાખ યોજનનો છે, તેમાં માનુષોત્તરપર્વતથી પચાસ હજાર યોજન દૂર જતાં પ્રથમ ચન્દ્ર અને પ્રથમ સૂર્યની પંક્તિઓની શરુઆત થાય છે. અર્થાત્ માનુષોત્તરપર્વતથી ચારે બાજુએ ફરતા પચાસ હજાર યોજન દૂર જઈએ ત્યારે અમુક અમુક અંતરે ચન્દ્ર–સૂર્યો રહેલા

છે. મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના આ પુષ્કરાધમાં વર્તતા ૭૨ ચન્દ્રો અને ૭૨ સૂર્યો કઈ વ્યવસ્થાએ રહેલા છે તે સંબંધી કંઇ પણ ચોક્કસ નિર્ણય જાણી શકાયો નથી. 'મંडलप્રकरण, लोकप्रकाश, जंबूद्वीपप्रज्ञप्ति, सूर्यप्रज्ञप्ति અને આ ચાલુ બૃહત્ સંગ્રહણી' વગેરે ગ્રંથોમાં પણ સૂર્ય-ચન્દ્રોની વ્યવસ્થા સંબંધમાં સ્વયં કોઇ મત જણાવવામાં આવેલો નથી. યઘપિ દિગંબરીય મત તેમજ અન્ય મત દર્શાવેલો છે. જે આગળ ૮૩મી ગાથામાં આવવાનો છે પરંતુ તે મત પ્રમાણે સૂર્ય-ચન્દ્રની સંખ્યા આઠ પંક્તિએ ગણવાની સાથે પ્રથમ પંક્તિમાં જ (૧૪૫ મતાંતરે ૧૪૪ વગેરે ઘણા જુદા પ્રકારની આવે છે.) આ ૭૨ ચન્દ્ર અને ૭૨ સૂર્યોને મનુષ્યક્ષેત્રની પંક્તિઓની ચિત્ર નં. ૧ પ્રમાણે ગોઠવીએ તો પચાસ હજાર યોજનને અંતરે સૂર્યથી ચન્દ્ર હોવા જોઈએ, તે તો કોઈ રીતે વ્યવસ્થિતપણે રહી શકતા નથી. વળી ચિત્ર નં. ૨ પ્રમાણે પરિસ્યાકારે પંક્તિઓ ગોઠવીએ તો પશા તે તે સ્થાનોના પરિધિ વગેરે વિશેષ વિશેષ પ્રમાણવાળા થતા હોવાથી



પચાસ હજાર યોજનનું તેમજ સૂર્યથી સૂર્યનું અથવા ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું એક લાખ યોજનનું અંતર જે નિર્ણીત કરેલું છે તેની વ્યવસ્થા સાચવી શકાતી નથી. એ જોતાં ગ્રન્થકારના મત પ્રમાશે આ વ્યવસ્થા કેવા પ્રકારની હશે ? તે બહુશ્રુતગમ્ય છે. [૭૮–૭૯]

#### ।। इति चन्द्र-सूर्य-संख्याकरणं व्यवस्था च ।।

૧૮૪. અઢીદ્વીપમાં તે તે ક્ષેત્રનું માપ લઈ તે માપને તે તે દ્વીપગત ચન્દ્ર સૂર્યની સંખ્યાથી ભાગ આપીએ તો અંતર પ્રમાશ પ્રાપ્ત થાય કે કેમ ? તે વાત પરિશિષ્ટમાં વિચારાશે.

| आ | संग्रहणी ग्रं | थकारना मते | केटलाक द्वी | पसमुद्रवर्त्ती | चन्द्र-सूर्य-सं | ख्यायंत्रकम् | 11  |
|---|---------------|------------|-------------|----------------|-----------------|--------------|-----|
|   | नाम           | संख        | ऱ्या        | नाम            | संस             | ब्या         | ]   |
|   | જંબૂદીપ       | ર ચન્દ્ર   | ૨ સૂર્ય     | કાલોદધિ        | ૪૨ ચન્દ્ર       | ૪૨ સૂર્ય     | i – |
|   | લવશસમુદ્ર     | ४ थन्द्र   | ૪ સૂર્ય     | પુષ્કરવરદ્વીપ  | ૧૪૪ ચન્દ્ર      | ૧૪૪ સૂર્ય    |     |
|   | ધાતકીખંડ      | ૧૨ ચન્દ્ર  | ૧૨ સૂર્ય    | પુષ્કરવરસમુદ્ર | ૪૯૨ ચન્દ્ર      | ૪૯૨ સૂર્ય    |     |

**સૂચના :**—– આગળના અસંખ્યાતા દ્વીપ-સમુદ્રો માટે સંગ્રહશી ગ્રંથમાં આપેલો કરશ-ઉપાય જોઈ લેવો.

### मनुष्यक्षेत्रमां चन्द्र-सूर्यपंक्तिनुं स्वरूप

**ક્લવતરળ**— સર્વ દ્વીપ–સમુદ્રોમાં ચન્દ્રાદિત્ય સંખ્યા જાણવાનું કરણ આગળની ગાથામાં જણાવીને હવે એ ચંદ્ર--સૂર્યો મનુષ્યક્ષેત્રમાં કેવી રીતે રહેલા છે તે જણાવે છે–

# दो दो ससि--रविपंति, एगंतरिया छसद्विसंखाया ।

मेरुं पयाहिणंता, माणुसखित्ते परिभमंति ॥८०॥

સંસ્કૃત છાયા----

द्वे द्वे शशि–रविपङ्क्ती, एकान्तरिते षट्षष्टिसंख्याके ! मेरुं प्रदक्षिणयन्त्यौ, मनुष्यक्षेत्रे परिभ्राम्यतः<sup>9६६</sup> ॥६०॥

શબ્દાર્થ-----

| પંતિ=પંક્તિઓ            | मेरुं पयाहिणंता≕મેરુને પ્રદક્ષિષ્ટા દેતી |
|-------------------------|------------------------------------------|
| एगंतरिया≕એક એકને આંતરે  | माणुसखित्ते=भनुभ्यक्षेत्रमां             |
| છ્સફિસંखायા≠૭ાસઠ સંખ્યા | ) પરિમમંતિ=પરિભ્રમશ કરે છે               |

**गाधार्य**— છાસઠ છાસઠ ચન્દ્રની સંખ્યાવાળી અને છાસઠ છાસઠ સૂર્યની સંખ્યાવાળી બંને પંક્તિઓ મનુષ્યક્ષેત્રમાં મેરુને પ્રદક્ષિણા આપતી સદાકાળ પરિભ્રમણ કરે છે ॥૮૦॥

**વિશેષાર્થ**— આ મનુષ્યક્ષેત્રમાં સમશ્રેશીગત ૧૩૨ ચન્દ્ર અને ૧૩૨ સૂર્યોની સંખ્યા પ્રથમ બતાવી છે. હવે તે કેવી રીતે વ્યવસ્થિત છે ? તે જણાવવામાં આવે છે. જંબૂદ્ધીપના મધ્યભાગે રહેલા મેરુની દક્ષિણોત્તરદિશામાં રહેલી બંને સમશ્રેણીના સૂર્યો ૧૩૨ ગણવાના છે. અને એ જ મેરુપર્વતના પૂર્વ--પશ્ચિમ સમશ્રેણીના થઈ ૧૩૨ ચન્દ્રો લેવાના છે. એમાં મેરુની દક્ષિણદિશામાં એક સૂર્યપંક્તિ અને ઉત્તરદિશાની એક સૂર્યપંક્તિ કુલ બે સૂર્યપંક્તિઓ તેમજ મેરુની પશ્ચિમે એક ચન્દ્રપંક્તિ અને એક પૂર્વમાંની ચંદ્રપંક્તિ, એમ બે ચન્દ્રપંક્તિઓ હોય છે. આ ચન્દ્ર-સૂર્યની પ્રત્યેક પંક્તિના બંને બાજુએ વિભાગો થવામાં કારણ, વચ્ચે આવેલો મેરુપર્વત છે. પ્રત્યેક પંક્તિમાં છાસઠ ચન્દ્રો અને છાસઠ સૂર્યો હોય છે. તે આ પ્રમાણે--

જ્યારે જંબૂદ્વીપનો એક સૂર્ય મેરુના દક્ષિણ ભાગે હોય ત્યારે આ જ સૂર્યન સમશ્રેણીએ દક્ષિણદિશામાં લવણસમુદ્રના બે, ધાતકીખંડના છ, કાલોદધિના ૨૧, અને પુષ્કરાર્ધના ૩૬ એમ એકદરે છાસઠ સૂર્યો (દક્ષિણદિશામાં) હોય. જ્યારે જંબૂદ્વીપની દક્ષિણદિશામાં ૧ સૂર્ય હોય ત્યારે એક સૂર્ય ઉત્તરદિશામાં હોય, અને પ્રથમ કહ્યા પ્રમાણે લવણસમુદ્રના ૨, ધાતકીખંડના ૬, કાલોદધિના ૨૧, અને પુષ્કરાર્ધના ૩૬ સૂર્યો, બધા મળીને ૬૬ ઉત્તરદિશામાં સમશ્રેણીએ અહીં પણ સમજવા.

એ મુજબ ઉત્તર અને દક્ષિણદિશાના મળી ૧૩૨ સૂર્યો થાય.

વળી એ જ પ્રમાશે મેરુની પૂર્વપશ્ચિમદિશામાં ૬૬–૬૬ ચન્દ્રપંક્તિની વ્યવસ્થા પહા પૂર્વોક્ત રીતિએ બરાબર સમજી લેવી. અહીં એટલો ખ્યાલ રાખવો કે-સૂર્યપંક્તિ દક્ષિણોત્તરદિશામાં અને ચન્દ્રપંક્તિ પૂર્વપશ્ચિમદિશામાં કહેલી છે તે કાયમ માટે ત્યાં જ રહી પ્રકાશ કરે તેમ ન સમજવું; પરંતુ અઢીદ્વીપના ચન્દ્ર-સૂર્યાદિ જ્યોતિષી વિમાનો ચર હોવાથી જ્યારે પંક્તિગત સૂર્યો દક્ષિણોત્તરદિશામાં હોય ત્યારે પંક્તિગત ચન્દ્રો પૂર્વપશ્ચિમદિશામાં હોય અને સૂર્યો ફરતા ફરતા પૂર્વદિશામાં આવે ત્યારે ચંદ્રો કરતા કરતા દક્ષિણદિશામાં આવેલા હોય છે. એમ કુલ ૧૩૨ <sup>૧૮૬</sup>ચન્દ્ર અને ૧૩૨ સૂર્ય રાત્રિ દિવસના વિભાગ કરવાપૂર્વક મનુષ્યક્ષેત્રમાં હંમેશાં પરિભ્રમણ કરે છે. આ પંક્તિમાં રહેલા ચન્દ્ર-સૂર્યો કથારેય ક્ષણમાત્ર પણ સ્થિર રહેતા નથી, સતત પરિભ્રમણ કરતા અહોરાત્રને કરે છે; તેમજ સ્વપંક્તિમાંથી કોઈ એક પણ ચન્દ્ર-સૂર્ય આધોપાછો ખસતો નથી.

૬૬--૬૬ ચન્દ્ર--સૂર્યોની બે બે પંક્તિઓ જ આ મનુષ્યક્ષેત્રમાં મેરુને પ્રદક્ષિણા આપે છે. તે ઉપરાંત એક ચન્દ્રનો જે ૨૮ નક્ષત્ર, ૮૮ ગ્રહ<sup>૧૮૭</sup> અને ૬૬૯૭૫ કોડાકોડી તારાઓ જેટલો પરિવાર કહ્યો છે તે મુજબ એકસો ને બત્રીસે ચન્દ્રોનો પોતપોતાનો ઉક્ત પરિવાર પણ પરિભ્રમણ કરે છે, અર્થાત્ ૩૬૯૬ નક્ષત્રવિમાનો, ૧૧૬૧૬ <sup>૧૮૮</sup>ગ્રહપરિવાર અને ૮૮૪૦૭૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦ કોડાકોડી (ધ્રુવ તારા સિવાય) <sup>૧૮૯</sup>તારાનો પરિવાર મનુષ્યક્ષેત્રમાં સદાકાળ મેરુને પ્રદક્ષિણાવર્ત્ત મંડલવડે પરિભ્રમણ કરે છે તથા સ્વપ્રકાશ્યક્ષેત્રમાં પ્રકાશ કરે છે. અહીં એટલું વિશેષ સમજવું કે, ચન્દ્ર-સૂર્ય અને ગ્રહો પૃથક્ પૃથક્ મંડલે પરિભ્રમણ કરનાર હોવાથી અનવસ્થિત યોગે પરિભ્રમણ કરે છે. જ્યારે નક્ષત્રો અને તારાઓ સ્વસ્વમંડલમાં જ પરિભ્રમણ કરનારા હોવાથી તેઓનું પરિભ્રમણ અવસ્થિત યોગે છે. [૮૦]

### ।। इति चन्द्र--सूर्यपंक्तिस्वरूपम् ॥

#### 

१८७. अड़ासीतिं च गहा अड्डावीसं च हुंति नक्खता । एग ससीपरिवारो एतो ताराण वुच्छामि ।।१।।

छावडीं सहस्साइं णब चेव सयाइ पंच सतराई । एगससी परिवारी तारागण कोडिकोडीणं ॥२॥ [सू. प्र.]

For Personal & Private Use Only

- ९८८. एकारस य सहस्सा छप्पिय सोला महम्गहाणं तु । छन्चसया छण्णउया णक्खत्ता तिण्णि य सहस्सा ॥१॥
- ९८८. अट्ठासीई चत्ताइं सयसहस्साइं मणुयलोगम्मि । सत्त य सया अणूणा तारागणकोडिकोडीणं ॥ [सू. प्र.]

९८६. 'बत्तीसं चंदसयं बत्तीसं चेव सूरियाण सयं । सयले माणुसलोए चरंति एए पभासेंता ॥ [सू. प्र.]

#### 🏶 मनुष्यक्षेत्रमां नक्षत्रपंक्तिनुं स्वरूप 🏶

**अवतरण** પ્રથમની ગાથામાં મનુષ્યક્ષેત્રવર્તી ચન્દ્ર સૂર્યની પંક્તિઓ તેમજ પંક્તિગત ચન્દ્રસૂર્યની સંખ્યા અને તે ચન્દ્રસૂર્યની સમશ્રેશીમાં રહેવા સંબંધી વ્યવસ્થા જણાવી. હવે નક્ષત્રપંક્તિઓ કેવી રીતે વ્યવસ્થિત હોય તે જણાવાય છે;—

# छप्पन्नं पंतीओ, नक्खत्ताणं तु मणुयलोगम्मि । छावट्ठी छावट्ठी, होइ इकिकिआ पंती ॥८९॥ [प्र. गा सं. १६]

સંસ્કૃત છાયા----

षट्पञ्चाशत् पङ्क्त्यो, नक्षत्राणां तु मनुष्यलोके । षट्षष्टिः षट्षष्टिर्भवन्ति [नक्षत्राणि] एकैकस्यां पङ्क्तौ ॥८९॥ शक्तार्थ—

મणुयत्लोगम्मि=મનુષ્યલોકમાં । इक्रिक्रिआ=એક એક गा**वार्थ**----- વિશેષાર્થ પ્રમાણે. ॥૮૧॥

**વિશેષાર્થ** મનુષ્યક્ષેત્રમાં નક્ષત્રની છપ્પન પંક્તિઓ છે; અને તે પ્રત્યેક પંક્તિઓ મેરુથી ચારે દિશામાં માનુષોત્તરપર્વત સુધી સૂર્યકિરશોની માફક અથવા કદમ્બપુષ્પની વિકસ્વર પાંખડીઓ માફક ગયેલી છે. તે પ્રત્યેક પંક્તિમાં ૬૬--૬૬ નક્ષત્રો હોય છે. આ પંક્તિઓ ઊર્ધ્વલોકમાંથી જોતાં જંબૂદ્વીપના લગભગ અન્તભાગથી શરૂ થતી હોઈ જંબૂદ્વીપના મધ્યભાગે રહેલા મેરૂપર્વતરૂપી સૂર્યે પોતાની ઋદ્વિ પ્રગટ કરવા માટે જ જાશે માનુષોત્તરપર્વત સુધી પોતાના કિરશો ફેંકથા હોય ! તેવી રમશીય લાગે છે. પ્રારંભમાં આ પંક્તિઓ પરસ્પર અલ્પ અંતરવાળી-પાસે પાસે છે. અને આગળ આગળ એક પંક્તિથી બીજી પંક્તિનું અંતર વૃદ્વિ પામતું જાય છે.

આ અઢીદ્રીપવર્તી જે ૧૩૨ ચન્દ્ર અને ૧૩૨ સૂર્ય છે તેમાં બે ચન્દ્રનું અથવા બે સૂર્યનું એક **'પિટક'** કહેવાય છે. અહીં નક્ષત્રાદિ પરિવારનું સ્વામિપશું ચન્દ્રનું હોવાથી વિશેષ વ્યવહાર ચન્દ્રપિટક સાથે લેવાનો છે. મનુષ્પક્ષેત્રમાં ચન્દ્ર—સૂર્યની સંખ્યા ૧૩૨–૧૩૨ની હોવાથી તેમજ બે ચન્દ્ર—બે સૂર્યનું એક એક 'પિટક' થતું હોવાથી ૧૩૨ની સંખ્યાને બે વડે ભાગ આપતાં ૬૬ ચન્દ્રપિટક અને ૬૬ સૂર્યપિટક થાય. વળી એક ચન્દ્રથી બીજા ચન્દ્ર વચ્ચે બંને દિશાનાં મળીને ૫૬ નક્ષત્રો હોય, તે ૫૬ નક્ષત્રોનું પશ એક 'નક્ષત્રપિટક' કહેવાય. બે ચન્દ્રની અપેક્ષાએ એક નક્ષત્રપિટક થતું હોવાથી ૧૩૨ ચન્દ્રની અપેક્ષાએ ૬૬ નક્ષત્રપિટક થાય. જેમકે લવજ્ઞસમુદ્રમાં ચાર ચન્દ્ર હોવાથી બે ચન્દ્રપિટકની અપેક્ષાએ બે નક્ષત્રપિટક થયાં, કુલ નક્ષત્રસંખ્યા ૧૧૨ની થઈ, ધાતકીખંડમાં ૧૨ ચન્દ્ર હોવાથી છ ચન્દ્રપિટકની અપેક્ષાએ છ નક્ષત્રપિટક થયાં, કુલ નક્ષત્રસંખ્યા ૩૩૬, કાલોદધિ સમુદ્રમાં ૪૨ ચન્દ્ર હોવાથી એકવીશચન્દ્રપિટકની અપેક્ષાએ ૨૧ નક્ષત્રપિટક થયાં, કુલ નક્ષત્રસંખ્યા ૩૩૬ વ્યક્સ અપેટક થયાં કુલ નક્ષત્રસંખ્યા ૨૦૧૬ થઈ, એમ સર્વ મળી મનુષ્યક્ષેત્રમાં ૬૬ નક્ષત્રપિટકો હોય અને બધાં મળીને

 $\left( \right)$ 

ત્રણ હજાર છસો ને છન્નું (૩૬૯૬) નક્ષત્રો છે.

આ પદ્દ નક્ષત્રોમાંથી એક ચન્દ્રના પરિવારરૂપે ૨૮ નક્ષત્રો જંબૂદ્ધીપના દક્ષિણાર્ધ વલયમાં હોય છે અને ઉત્તરાર્ધમાં પણ તે જ નામવાળાં બીજાં ૨૮ નક્ષત્રો હોય છે. વળી એ નક્ષત્રોની પદ્ પંક્તિઓમાં દક્ષિણદિશામાં જ્યાં અભિજિત્ નક્ષત્ર હોય છે તેની સમશ્રેણીએ ૨ લવણસમુદ્રમાં, દ્ ધાતકીખંડમાં, ૨૧ કાલોદધિમાં અને ૩૬ પુષ્કરાર્ધમાં હોય છે. એ પ્રમાણે ઉત્તરદિશામાં રહેલ અભિજિત્ ની સમશ્રેણીએ લવણાદિના અભિજિત્ નક્ષત્રો પણ સ્વયં સમજી લેવાં. તાત્પર્ય એ છે કે, અભિજિત્ નક્ષત્રના પ્રારંભવાળી પંક્તિમાં સમશ્રેણીએ ઠેઠ માનુષોત્તર સુધી ૬૬ નક્ષત્રો અભિજિત્ જ હોય. અચિનીના પ્રારંભવાળી પંક્તિમાં સમશ્રેણીએ દદ અચિની નક્ષત્રો જ હોય. એક જ નામના નક્ષત્રોની એક દિશામાં કુલ સંખ્યા છાસઠ હોય, અને તે પ્રમાણે પ્રતિપક્ષી દિશામાં પણ એક જ નામવાળાં ૬૬ નક્ષત્રોની પંક્તિ હોય છે. આ સર્વ નક્ષત્રપંક્તિઓ પણ જંબૂદ્ધીપના જ મેરુપર્વતને પ્રદક્ષિણા આપી રહેલ છે.

ચન્દ્ર-સૂર્યનાં મંડળોની માફક આ નક્ષત્રોનાં પશ મંડળો છે, તે સંબંધી કિંચિત્ વર્જાન બાજુના પરિશિષ્ટમાં આપવામાં આવેલ છે. ત્યાંથી જાણી લેવું. [૮૧] [પ્ર. ગા. સં. ૧૬]

।। इति नक्षत्रपंक्तिस्वरूपम् ।।

नाणेण जाणइ भावे, दंसणेण य सद्दहे । चरित्तेण निगिण्हाई, तवेण परिसुज्झई ॥ અર્થ-- જ્ઞાનથી પદાર્થોને જાણી શકાય છે. ચારિત્રથી કર્મનો આશ્રવ રોકાય છે, તપથી આત્માની સંપૂર્ણ શુદ્ધિ થાય છે. જ્ઞાનના કેટલા ભેદ છે ? तत्थ पंचविहं नाणं, सुयं आभिणिबोहियं । ओहिनाणं तु तइयं, मणनाणं च केवलं ॥ અर्थ-- જ્ઞાન પાંચ પ્રકારનું છે. (૧) આભિનિબોધિક (૨) શ્રુત (૩) અવધિ (૪) મનઃપર્યવ અને (૫) કેવળ. જેનાથી વસ્તુ જ્ણાય-ઓળખાય કે સમજાય તે જ્ઞાન. श्रीस्थम्भनपार्श्वनाथाय नमोनमः ॥

## 🕸 नक्षत्रविचारे--चतुर्थं लघुपरिशिष्टम् 🏶

[અહીં અન્ય ગ્રન્થાન્તરથી 'નક્ષત્રમંડળો' સંબંધી ઉપયોગી વિવેચન સંક્ષેપથી આપવામાં આવે છે]

#### नक्षत्रमंडलोनी सङ्ख्या-

નક્ષત્રોનાં નામ ઉપરથી મહિનાઓનાં નામ પડ્યાં છે. કૃત્તિકા ઉપરથી કાર્ત્તિક, મૃગશીર્ષ ઉપરથી માગશર, પુષ્પથી પોષ, મઘાથી માઘ, ઉત્તરાક્ષલ્ગુનીથી કાગણ, ચિત્રાથી ચૈત્ર, વિશાખાથી વૈશાખ, જ્યેષ્ઠાથી જેઠ, પૂર્વાષાઢાથી અષાઢ, શ્રવણથી શ્રાવણ, પૂર્વાભાદ્રપદાથી ભાદરવો અને અસિનીથી આસોમાસ પડ્યું છે. દરેક મહિનાનું નક્ષત્ર તે મહિનામાં સાંજે ઊગે છે અને સવારે આથમે છે.

જૈન સિદ્ધાંતાનુસાર નક્ષત્રોની કુલ સંખ્યા અક્રાવીશ છે, તે આ પ્રમાણે–

૧ અભિજિત્, ૨ શ્રવજ્ઞ, ૩ ધનિષ્ઠા, ૪ શતતારા, ૫ પૂર્વાભાદ્રપદા, ૬ ઉત્તરાભાદ્રપદા, ૭ રેવતી, ૮ અશ્વિની, ૯ ભરજ્ઞી, ૧૦ કૃત્તિકા, ૧૧ રોહિજ્ઞી, ૧૨ મૃગશીર્ષ,૧૩ આર્દા, ૧૪ પુનર્વસુ, ૧૫ પુષ્ય, ૧૬ આશ્લેષા, ૧૭ મઘા, ૧૮ પૂર્વાફાલ્ગુની, ૧૯ ઉત્તરાફાલ્ગુની, ૨૦ હસ્ત, ૨૧ ચિત્રા, ૨૨ સ્વાતિ, ૨૩ વિશાખા, ૨૪ અનુરાધા, ૨૫ જ્યેષ્ઠા, ૨૬ મૂળ, ૨૭ પૂર્વાષાઢા, ૨૮ ઉત્તરાષાઢા.

જો કે લૌકિક ક્રમ તો પ્રથમ અસ્વિની પછી ભરણો–કૃત્તિકા--રોહિણી એવો છે, છતાં અહીં આપેલો ઉપરોક્ત ક્રમ જે સિદ્ધાંતમાં રાખવામાં આવ્યો છે તેનું કારણ એ છે કે યુગ વગેરેની આદિમાં ચન્દ્ર સાથે પ્રથમ નક્ષત્રનો યોગ 'અભિજિત્ 'નો જ હોય છે અને ત્યારબાદ અનુક્રમે અન્ય નક્ષત્રનો યોગ થતો હોવાથી અભિજિત્ થી માંડી ઉક્ત ક્રમ રાખવામાં આવ્યો છે. વધુમાં કૃત્તિકાદિ નક્ષત્રનો ક્રમ તો લોકમાં કેવળ શલાકાચકાદિક સ્થાનકોમાં જ ઉપયોગી છે.

**શંકા**—જ્યારે અભિજિત્ નક્ષત્રથી આરંભી નક્ષત્રક્રમનું મંડાણ કરો છો તો અન્ય નક્ષત્રોની જેમ અભિજિત્ નક્ષત્ર વ્યવહારમાં કેમ પ્રવર્તતું નથી ?

**સમાધાન**—ચન્દ્રમાની સાથે અભિજિત્ નક્ષત્રનો યોગ સ્વલ્પકાલીન છે; પછી ચન્દ્રમા તે નક્ષત્રને છોડી સઘઃ અન્ય નક્ષત્રમાં પ્રવેશ કરી જાય છે, માટે તે નક્ષત્ર અવ્યવહારુ છે.

અહીં એટલું વિશેષ સમજવું કે–જંબૂદ્ધીપમાં તો અભિજિત્ સિવાય ૨૭ નક્ષત્રો વ્યવહારમાં વર્તે છે, (પરંતુ ધાતકીખંડાદિમાં તેમ નથી) કેમકે અભિજિત્ નક્ષત્રનો ઉત્તરાષાઢાના ચોથા પાદમાં સમાવેશ થાય છે, અને લોકમાં તેથી પણ ઓછી અર્થાત્ વેધસત્તા આદિ જોવામાં ઉત્તરાષાઢા સાથે અભિજિત્ નક્ષત્રનો સહયોગ અંતિમપાદની જે ચાર ઘડી તેટલો જ કહેવાય છે.

ઉપર કહેલાં અકાવીશ નક્ષત્રોનાં મંડળો તો ફક્ત આઠ જ છે, અને એ આઠે મંડળોની પોતપોતાના નિયતમંડળમાં જ ગતિ છે. इति संख्याप्ररूपणा ॥

## 🕸 मण्डलक्षेत्र अने मेरु प्रति अबाधा 🏶

સૂર્યની પેઠે નક્ષત્રનાં મંડળોને અયનનો અભાવ હોવાથી અને તેથી તે નક્ષત્રમંડળો પોતપોતાનાં મંડળસ્થાનમાં જ ગમન કરતા હોવાથી આ નક્ષત્રમંડળો અવસ્થિત કહેવાય છે અને તેથી દરેક–પ્રતિનક્ષત્રાશ્રયી મંડળક્ષેત્ર સંભવતું નથી. જો દરેક નક્ષત્રોને સ્વસ્વમંડળ સ્થાન છોડીને અન્ય મંડળસ્થાનોમાં ગમન કરવાનું હોય તો તે મંડળક્ષેત્રની વાત સંભવિત હોઈ શકે પણ તેમ તો નથી જ એટલે તેનું ક્ષેત્ર પણ સંભવતું નથી. અક્રાવીશ નક્ષત્રોનાં સામુદાયિક આઠ મંડળો છે. એમાં બે મંડળો જંબૂદ્રીપમાં છે અને તે ચન્દ્ર-સૂર્ય મંડલવત્ ૧૮૦ યોજન મધ્યે છે. જ્યારે બાકીનાં છ નક્ષત્રનાં મંડળો લવણસમુદ્ર ઉપર છે અને તે પણ ચન્દ્ર-સૂર્યમંડળવત્ ૩૩૦ યોજન ક્ષેત્ર મધ્યે છે. પ્રત્યેક નક્ષત્રમંડળનો ચક્રવાલવિષ્કમ્ભ એક ગાઉનો અને જાડાઈ અર્ધા ગાઉની હોય છે. આ આયામ અને વિષ્કમ્ભ સંબંધી હકીકત પૂર્વે (जોયणिग...ગાથાના પ્રસંગે) આવી ગયેલી છે.

નક્ષત્રોનાં એકંદર આઠ મંડળ જણાવ્યાં છે અને તે મંડળો અવસ્થિતિયોગે જંબૂદ્ધીપના મેરુને દક્ષિણાવર્તે પ્રદક્ષિણા આપતાં ફરે છે; આ નક્ષત્રમંડળો ચન્દ્રમંડલના સ્થાનમાં પડે છે, એટલે કે જે ઠેકાણે ચન્દ્રમંડળ હોય છે તે સ્થાને જ પડે છે અર્થાત્ નક્ષત્રોનું સ્થાન ચન્દ્રથી ચાર યોજન ઊંચું હોવાથી તેટલા ઊચ્ચ સ્થાને જ (ચન્દ્રમાના મંડળની ઊર્ધ્વ સમશ્રેણીએ) પડે છે.

તે આ પ્રમાક્ષે-નક્ષત્રનું પ્રથમમંડળ ચન્દ્રમાના પ્રથમ સવબ્યિન્તર મંડળ સ્થાને ઉપર ભાગે હોય છે, જેથી સર્વથી પ્રથમ નક્ષત્રમંડળ મેરુથી ચન્દ્રમંડળવત્ ૪૪૮૨૦ યોજન દૂર હોય છે તે સહજ છે. બીજું નક્ષત્રમંડળ (બીજા ચન્દ્રમંડળને છોડીને) ત્રીજા ચંદ્રમંડળનાં સ્થાન ઉપર પડે છે. ત્રીજું નક્ષત્રમંડળ (ત્રીજા, ચોથા, પાંચમા ચન્દ્રમંડળને છોડીને) લવણસમુદ્રગત આવેલા છજ્ઞ ચન્દ્રમંડળનાં સ્થાન ઉપર પડે છે. ચોથું નક્ષત્રમંડળ સાતમા ચન્દ્રમંડળનો છોડીને) લવણસમુદ્રગત આવેલા છજ્ઞ ચન્દ્રમંડળનાં સ્થાન ઉપર પડે છે. ચોથું નક્ષત્રમંડળ સાતમા ચન્દ્રમંડળનો સ્થાન ઉપર, પાંચમું નક્ષત્રમંડળ આઠમા ચન્દ્રમંડળનાં સ્થાન ઉપર છદ્દું નક્ષત્રમંડળ (નવમા ચન્દ્રમંડળને વર્જીને) દશમા ચન્દ્રમંડળના સ્થાન ઉપર, સાતમું નક્ષત્રમંડળ અગિયારમા ચન્દ્રમંડળનાં સ્થાન ઉપર અને અંતિમ આઠમું નક્ષત્રમંડળ (૧૨–૧૩–૧૪ ચન્દ્રમંડળ વર્જીને) પંદરમા ચન્દ્રમંડળસ્થાને પડે છે. આથી શું થયું ? કે ૩-૪-પ–૯–૧૨–૧૩–૧૪ આ સાત ચન્દ્રમંડળસ્થાનો નક્ષત્રમંડળથી શૂન્ય હોય છે અને બાકી રહેલ આઠ ચન્દ્રમંડળસ્થાનો નક્ષત્રમંડળથી યુક્ત હોય છે.

વળી અંતિમ નક્ષત્રમંડલ લવણસમુદ્રગત ચન્દ્રના અંતિમમંડળ સ્થાને કહેલ હોવાથી ચન્દ્રમંડળવત્ આ અંતિમ સર્વબાહ્યનક્ષત્રમંડળ મેરુથી અબાધાએ ૪૫૩૩૦ યોજન દૂર છે, એ સિદ્ધ થાય છે. એથી ૪૫૩૩૦ યોજનમાંથી ૪૪૮૨૦ યોજન બાદ કરતાં નક્ષત્રમંડળોનું એકંદર ક્ષેત્ર જે ૫૧૦ યોજનપ્રમાણ કહ્યું છે તે પણ બરાબર આવી રહે છે.

#### इति क्षेत्रप्ररूपणा ॥

નક્ષત્રમંકજીના आयામ-વિષ્જમ્માદિ-હવે દરેક નક્ષત્રમંડળનો આયામ-વિષ્ક્રમ્ભ અને પરિધિ કેટલો હોય ? તો સૂર્ય અથવા ચન્દ્રનું સર્વાભ્યન્તરમંડળ જે સ્થાને હોય છે તે સ્થાને જ પ્રથમ નક્ષત્રમંડળ હોય છે; તેથી ચન્દ્ર-સૂર્યના સર્વાભ્યન્તરમંડળનો મેરુપર્વતના વ્યાઘાતે જેટલો વિસ્તાર પ્રથમ કહ્યો છે તે પ્રમાણે મેરુપર્વતના વ્યાઘાતે નક્ષત્રોના સર્વાભ્યન્તરમંડળનો વિસ્તાર, તેમજ સૂર્યના સર્વાભ્યન્તરમંડળના પરિધિની માફક નક્ષત્રોનાં સર્વાભ્યન્તરમંડળનો પરિધિ વગેરે વિચારવું, એ જ પ્રમાણે અર્થાત્ સૂર્યના સર્વબાહ્યમંડળનું જે પરિધિપ્રમાણ પ્રથમ જણાવેલ છે તે જ પ્રમાણે નક્ષત્રોનાં સર્વબાહ્યમંડળના પરિધિનું પ્રમાણ સમજવું, વિશેષમાં એટલો ખ્યાલ રાખવો કે સૂર્યના મંડળનો આયામ-વિષ્કમ્ભ <sup>૪૮</sup> યોજન વગેરે છે તે પ્રમાણે અર્હી નક્ષત્રમંડળનો આયામ-વિષ્કમ્ભ વગેરે નક્ષત્રોનાં વિમાનનું જે <sup>૧</sup>/<sub>8</sub> યોજન પ્રમાણે (એક ગાઉનું) કહેલું છે તે પ્રમાણે સમજવો.

પ્રથમ નક્ષત્રમંડળમાં અભિજિત્, શ્રવષ્ટા, ધનિષ્ઠા, શતતારા, પૂર્વાભાદ્રપદા, ઉત્તરાભાદ્રપદા, રેવતી, અશ્વિની, ભરશી, પૂર્વાફાલ્ગુની, ઉત્તરાફાલ્ગુની, અને સ્વાતિ એ બાર નક્ષત્રો આવેલાં છે. આ બાર નક્ષત્રો સર્વાભ્યંતર નક્ષત્રમંડળે એક બાજુ અર્ધમંડળ ભાગમાં ગમન કરે છે જ્યારે બીજા અર્ધમંડળ ભાગમાં તેની સામે તે જ નામનાં નક્ષત્રો અનુક્રમે ગમન કરે છે. સર્વાભ્યંતરમંડળ પછીના બીજા નક્ષત્રમંડળમાં હંમેશા પુનર્વસુ અને મઘાનો ચાર છે. ત્રીજામાં કૃત્તિકા, ચોથામાં ચિત્રા અને રોહિણી, પાંચમામાં વિશાખા, છઠામાં અનુરાધા, સાતમામાં જ્યેષ્ઠા અને આઠમામાં અર્થાત્ સર્વ બાહ્ય–અંતિમમંડળમાં આદ્રાં, મૃગશીર્ષ, પુષ્ય, આશ્લેષા, મૂળ, હસ્ત, પૂર્વાષાઢા, અને ઉત્તરાષાઢા એ આઠ નક્ષત્રોનું ગમન હોય છે.

એમાં એટલું વિશેષ જાણવું કે સર્વાભ્યંતરમંડળનાં ૧૨ નક્ષત્રો પૈકી અભિજિત્ નક્ષત્ર સર્વથી અંદર ચાલે છે, (એટલે સ્વમંડળની સીમાને છોડીને જંબૂદ્ધીપ તરફ રહેતું અંદર ભાગે ચાલે છે.) મૂલ નક્ષત્ર સર્વ નક્ષત્રોથી બહાર ચાલે છે. (એટલે સ્વમંડળ સ્થાનથી અભિજિતવત્ સીમા છોડીને લવણસમુદ્ર તરફ રહેતું ચાલે છે, તે) સ્વાંતિ નક્ષત્ર સર્વ નક્ષત્રોની જે સપાટી તેથી થોડું ઊંચે રહ્યું થકું ચાલે છે, અને ભરણી નક્ષત્ર સ્વમંડળ સ્થાનમાં અન્ય નક્ષત્રોની અપેક્ષાએ નીચે ચાલે છે. **इતિ आयाम–विष्कम्भાदि प्ररूपणा ॥** 

नक्षत्रोनुं परस्पर अंतर—મંડળવર્તી નક્ષત્રોનાં વિમાનનું પરસ્પર અંતર બે યોજનનું કહેલું છે, આ જ અભિપ્રાયને અનુસરતું કથન શ્રી शान्तिचन्द्रजी उपाध्यायकृत જંબૂ૦ પ્રજ્ઞપ્તિની વૃત્તિમાં છે તેમજ શ્રી ધર્મसागरगणिजी कृत टીકામાં પજ્ઞ એ જ અભિપ્રાય ટાંક્યો છે, પરંતુ પ્રથમ નક્ષત્રમંડળના મહાન ઘેરાવાની યોગ્ય પૂર્તિ કરવા નક્ષત્રોની કહેલ પ્રથમ મંડળ સંખ્યાના હિસાબે આવું બે યોજનનું વિમાન અંતર લેતાં નક્ષત્ર વિમાન રહિત મંડલક્ષેત્ર ઘણું ખાલી રહી જાય છે. અરે ! આગળ આગળના મંડળે જ્યાં બે બે કે એક એક નક્ષત્રો આવે છે ત્યાં શું કરવું ? એ પજ્ઞ વિચારણીય છે. इति नक्षत्रयोः परस्परमन्तरम् ॥

नक्षत्रमंडलोनी मुहूर्तगति--સર્વાભ્યન્તર મંડળે નક્ષત્રની મુહૂર્તગતિ પર૬૫<sup>૧૮૮૧૬૩</sup> યોજનની હોય છે. અને સર્વ બાહ્યમંડળે નક્ષત્રોની ગતિ પ૩૧૯<u>૧૬૩૬૫</u> યોજન હોય છે, તે પરિધિની વૃદ્ધિના હિસાબે સહજ સમજાય તેમ છે. શેષ ૬ મંડળોની ગતિ તે સ્થાનના ચન્દ્રમંડળના ઘેરાવા ઉપરથી સૂર્ય--ચન્દ્રમંડળની રીતિ અનુસાર વાચકોએ જરૂર જણાય ત્યારે કાઢી લેવી. इति नक्षत्राणां मुहूर्तगतिः ॥

**નક્ષત્રોની कुलादिकप्ररूप**णा–અકાવીસે નક્ષત્રોનો આકાર પ્રાયઃ જુદો જુદો અને પ્રત્યેકની વિમાનપરિવાર સંખ્યા પશ ભિન્ન ભિન્ન છે, જે બાજુના યંત્રમાં યથાશકથ રીતે બધું આપવામાં આવ્યું છે.

આ અક્રાવીશે નક્ષત્રો 'कुलसंज्ञक' 'उपकुलसंज्ञक' અને कुलोपकुलसंज्ञक' એમ ત્રશ પ્રકારનાં છે. એમાં <sup>૧</sup>અશ્વિની, <sup>૨</sup>પુષ્ય, <sup>૩</sup>મઘા, <sup>૪</sup>મૂલ, <sup>૫</sup>ઉત્તરાભાદ્રપદા, <sup>૬</sup>ઉત્તરાફ્રાલ્ગુની, <sup>૭</sup>ઉત્તરાષાઢા, 'વિશાખા, <sup>૯</sup>મૃગશીર્ષ, <sup>૧૦</sup>ચિત્રા, <sup>૧૧</sup>કૃત્તિકા, અને <sup>૧૨</sup>ધનિષ્ઠા આ બાર નક્ષત્રો **કુલસંશક** છે અને આ નક્ષત્રના યોગે જન્મેલો જીવ દાતાર તેમજ સંગ્રામાદિને વિષે જય પામનારો થાય છે.

બાકીમાંથી <sup>૧</sup>ભરશી, <sup>ર</sup>રોહિશી, <sup>3</sup>પૂર્વાભાદ્રપદા, <sup>૪</sup>પૂર્વાકાલ્ગુની, <sup>પ</sup>પૂર્વાથાઢા, <sup>૬</sup>હસ્ત, <sup>૭</sup>જ્યેષ્ઠા, <sup>૮</sup>પુનર્વસુ, <sup>૯</sup>આશ્લેષા, <sup>૧૦</sup>સ્વાતિ, <sup>૧૧</sup>રેવતી, <sup>૧૨</sup>શ્રવશ એ બાર નક્ષત્રો **કુલોપસંશક** છે, શેષ <sup>૧</sup>આદ્રાં, <sup>ર</sup>અભિજિત્, <sup>૩</sup>અનુરાધા, <sup>૪</sup>શતતારા એ ચાર **કુલોપકુલસંશક** છે. આ બંને પ્રકારના નક્ષત્રોમાં જીવ જન્મ પામેલ હોય તો તે જીવને પરાધીનતા આદિમાં પીડાવું પડે અને સંગ્રામાદિ કાર્યોમાં તેઓનો જય અનિશ્વિત હોય છે. **इति नક્ષ**ત્રાणાં **कुलादिकप्ररूपणा ॥** 

નક્ષત્રવિમાનના અશ્વસ્કંધ વગેરે રૂપ દ્વારા જે આકારો કહ્યા છે તે અનેક તારાઓના મિલનથી થયેલા આકારો છે. પ્રત્યેક તારાના વ્યક્તિગત આકારો તો જુદા જુદા હોય છે, પરંતુ તે સર્વ તારાઓનો અધિપતિ દેવ એક નક્ષત્રદેવ જ હોવાથી એક નક્ષત્ર કહેવાય છે. જેમકે શતતારક નક્ષત્ર ૧૦૦, તારાઓરૂપ વિમાનોનું છતાં તે સોએ વિમાનોનો અધિપતિ શતતારક નામકર્મોદયી એક જ નક્ષત્ર દેવ છે; માટે સમુદાયતારકોને એક . જ 'શતતારક' નક્ષત્ર ગણવામાં આવે છે. તદ્વત્ અસિની આદિમાં સમજી લેવું. તારાઓના સમૂહને નક્ષત્ર કહેવાય છે. **इति नક्षत्रव्याख्या ॥** 

વધુમાં અહીં એ પણ સમજવું કે જંબૂદ્રીપમાં જે દિવસે અશ્વિન્યાદિ કોઈ પણ નક્ષત્ર દક્ષિણાર્ધભાગમાં એક ચન્દ્રના પરિભોગ માટે હોય છે, તે જ દિવસે તે નક્ષત્રની સમશ્રેણીએ ઉત્તરાર્ધભાગે બીજા ચન્દ્રને તે જ નામનાં નક્ષત્રો પરિભોગને માટે થાય છે.

પ્રશ્ન:—નક્ષત્રબળ કચારે સારું હોય ?

**ઉત્તર**—દિવસના પૂર્વાર્ધ ભાગે તિથિ તથા નક્ષત્ર સંપૂર્ણ બળવાળું, ત્યારબાદ દુર્બલ ગણાય છે, રાત્રિએ કેવળ નક્ષત્ર બળવાન ગણાય અને દિવસના અપરાર્ધ ભાગમાં કેવળ તિથિ જ બળવાન ગણાય છે; માટે વ્યવહારસારમાં કહ્યું છે કે—

'तिथिर्धिष्ण्यं च पूर्वार्धे बलबहुर्बलं ततः । नक्षत्रं बलवद्रात्रौ, दिने बलवती तिथिः ।।१।।'

વધુમાં આ નક્ષત્રોનું પ્રયોજન 'પૌરુષી' પ્રતીતિ-પ્રહરનું જ્ઞાન થવા માટે છે.

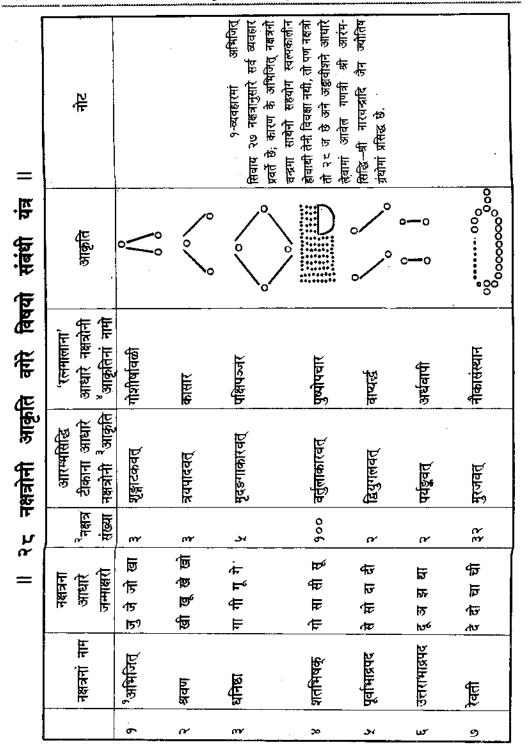
આ સિવાય નક્ષત્રની સવિશેષ મુડ્ત્રીગતિ, નક્ષત્રના મંડળોનો ચન્દ્રમાનાં મંડળો સાથે આવેશ, એ મંડળોનો દિશાઓ સાથે ચન્દ્રયોગ, એમના અધિષ્ઠાયક દેવતા, એમના તારા-વિમાનોની સંખ્યા, (તેઓની આકૃતિ) એ મંડળોનું ચન્દ્ર-સૂર્ય સાથે સંયોગકાળનું માન, એમનાં કુલાદિકનાં નામોની વિચારણા, એનો અમાવાસ્યા તથા પૂર્શિમા સાથેનો યોગ, પ્રતિમાસે અહોરાત્ર સંપૂર્ણ કરનારાં નક્ષત્રો કોણ કોણ છે તે પ્રહર વિચારણા, કયા કયા માસે કયું કયું નક્ષત્ર કેટલા કેટલા કાળ<u>ે</u> હોય ? ઇત્યાદિ સર્વ વ્યાખ્યા, સવિસ્તરપણે જંબૂદ્રીપપ્રશ્નાપ્તિ, સર્યપ્રશ્નમિત તથા લોકપ્રકાશ અને મંડળપ્રકરણાદિ ગ્રન્થોથી જાણી લેવું.

॥ इति नक्षत्रविचारे चतुर्थं लघुपरिशिष्टम् ॥

\*

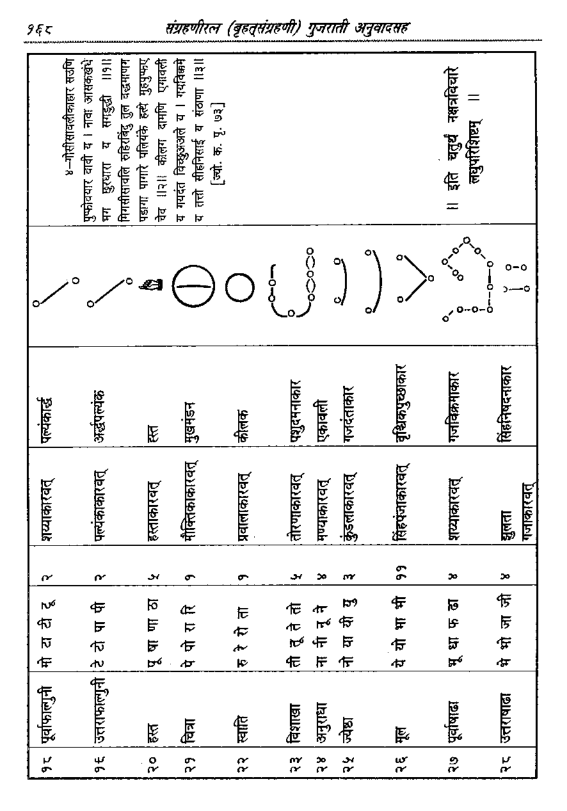
#### कुसग्गे जह ओस बिंदुए थोव चिट्ठइ लंबमाणए । एवं मणुयाणं जीवीयं, समयं गोयम मा पमायए ।।

**અર્થ--** કુશના અગ્રભાગ ઉપર પડેલું ઝાકળનું બિંદુ સૂર્યનાં કિસ્શો જ્યાં સુધી પડ્યાં નથી કે જ્યાં સુધી એને કોઈ હલાવતું નથી ત્યાં સુધી જ ટકે છે. જ્ઞાનીઓ કહે છે કે ઝાકળનું બિંદુ સ્થિર નથી તેમ માનવીનું જીવન પણ સ્થિર નથી. જીવન કથારે પડી જશે તે કહેવાય નહિ. માટે આવતીકાલની રાહ જોતાં બેસી ન રહેતા આજે જ કરવા યોગ્ય કરી લો. જો તમને વીતરાગના વચન ઉપર શ્રદ્ધા હશે તો તમે તમારા જીવનની ક્ષશિકતા સમજી આ મોઘી જિંદગીમાંથી આત્માનું સાચું ધન લઈ લેશો.



| २ <b>उक्तां च</b> -तिग तिग<br>पंच्यासयं, दुग दुग बत्तीस्ता तिगं तह<br>क्षेत्रं | ातगंच । रूप्पचगातगएकम, पचग<br>तिने छक्कमं चेव ॥१॥ सत्तन दुन<br>दुन पंचग एकेक्कन पंच चउतिनं चेव । | एक्कारसग चउक्क चउक्कक चंव तारग्ग<br>॥२॥ [ज्यो. क.]<br>डस्वक्तं चहयतद्वत्र <sup>र</sup> | मग <sup>€_1</sup> °क्षर <sup>79</sup> शकट <sup>77</sup> मगीशो<br><sup>9 से</sup> मणि <sup>9 श</sup> हंषु <sup>9 ±</sup> <sup>9 द</sup> वझाणाम् ।<br><sup>96</sup> गान्तर्ग <sup>9 ६</sup> गार्ग्व <sup>२ ©</sup> न्टन्त | भारतार रापन पद ल्प्त<br>२१मुदता रेप्रधालानाम् ॥191।<br>रेतेरेण <sup>२४</sup> मधिं <sup>२६</sup> कुण्डल<br>सिंहविक्रम <sup>२६ २७</sup> स्ट्रपन <sup>२६</sup> भाज- | ि <sup>9</sup> श्वद्वाटक<br><sup>4</sup> दियमलानाम | <sup>६</sup> ५पड्ड मुरजसदृशानि <sup>७</sup> भानि कथितानि<br>चाथिनादीनि ॥ |                |                   |                    |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|----------------|-------------------|--------------------|
| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                                        | °<br>°                                                                                           | 0,000                                                                                  | ∘                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                  | 0                                                  |                                                                          |                | <u></u>           | $\mathbf{\hat{s}}$ |
| अश्वरकंध                                                                       | भगाकार(योनि)वत् भग (योनिसंस्थान)                                                                 | क्षुर (अस्त्र)धारा                                                                     | शकटोडिसंस्थान                                                                                                                                                                                                           | मृगशिर                                                                                                                                                           | रुधिरबिन्दु                                        | तुला                                                                     | वर्धमानक       | पताका             | शालवृक्ष           |
| अभ्वमुखनत्                                                                     | भगाकार(योनि)वत्                                                                                  | क्षुर (अस्त्र)वत्                                                                      | शकटाकारवत्                                                                                                                                                                                                              | मृगमस्तकवत्                                                                                                                                                      | मण्याकारवत्                                        | गृहाकारवत्                                                               | शराकारवत्      | चक्रवत्           | प्राकाराकारवत्     |
| mr -                                                                           | w.                                                                                               | us.                                                                                    | <b>э</b> н,                                                                                                                                                                                                             | ar                                                                                                                                                               | ٩                                                  | ы                                                                        | en v           | w                 | ഉ                  |
| त्वा चो<br>त्वा न                                                              | त्ती तो<br>तो तो<br>ं                                                                            | आ ई ऊ ए                                                                                | ओ वा वी वू                                                                                                                                                                                                              | वे बो का क <u>ी</u>                                                                                                                                              | री<br>सिंह<br>सिंह                                 | के को हा ही                                                              | रु हे हो<br>डा | की दू दे दो<br>वि | मा मी मू मे        |
| अधिनी                                                                          | भरणी                                                                                             | कृत्तिका                                                                               | रोहिणी                                                                                                                                                                                                                  | मृगशीर्ष                                                                                                                                                         | आर्ड्रा                                            | पुनर्वसु                                                                 | ्रस्ट          | આશ્લોષા           | मया                |
| ч                                                                              | ųJ                                                                                               | 90                                                                                     | 66                                                                                                                                                                                                                      | 56                                                                                                                                                               | 6<br>10                                            | 86                                                                       | अ<br>ह         |                   | 9 <b>6</b>         |

980



### 🔹 अध ग्रहपंक्तिस्वरूपम् 🏶

**ઝવતરળ**— પૂર્વે નક્ષત્રપંક્તિની વ્યવસ્થા જણાવ્યા બાદ હવે અનુક્રમે પ્રાપ્ત ગ્રહપંક્તિની વ્યવસ્થાને જણાવનારી ગાથા ગ્રન્થકાર મહર્ષિ જણાવે છે–

> एवं<sup>9६०</sup> यहाइणोवि हु, नवरं धुवपासवत्तिणो तारा । तं चिय पयाहिणंता, तत्येव सया परिभमंति ॥८२॥

> > સંસ્કૃત છાયા—

एवं ग्रहादयोऽपि हु, नवरं ध्रुवपार्श्ववर्त्तिन्यस्ताराः । तं चैव प्रदक्षिणयन्त्यः, तत्रैव सदा परिभ्रमन्ति ॥९२॥

<u> ୧୦୫.</u>୩%----

गहाइणोवि हु=પ્રહ્યદિક પશ. पयाहिणंता=પ્રદક્ષિશ્વ આપતા पासवत्तिणो तारा=પાર્श्ववर्त्ती (નજીકના) તારાઓ परिभमंति=પરિભ્રમષ્ઠ કરે છે

**વિશેષાર્ય** પ્રથમની ગાથા પ્રમાશે સુગમ છે, તો પગ્ન પ્રાસંગિક કંઈક કહેવામાં આવે છે.

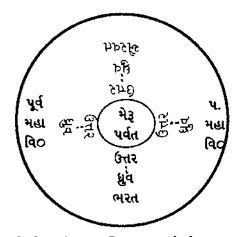
મનુષ્યક્ષેત્રમાં ગ્રહોની પંક્તિઓ ૧૭૬ છે, અને તે પ્રત્યેક પંક્તિઓ જંબૂદ્ધીપના પ્રાન્ત ભાગથી પ્રારંભાઈને માનુષોત્તર પર્વત સુધી પહોંચેલી છે, તથા તે પ્રત્યેક પંક્તિમાં ગ્રહસંખ્યા તો ૬૬ની જ છે. આ પંક્તિઓ પણ નક્ષત્રપંક્તિઓની માફક સૂર્યનાં કિરણો જેવી દેખાતી હોય તેમ ભાસે છે. એક ચન્દ્રના પરિવારમાં ૮૮ ગ્રહો હોવાથી જંબૂદ્ધીપના બે ચન્દ્રની અપેક્ષાએ ૧૭૬ ગ્રહો થાય છે. ૮૮ ગ્રહપંક્તિઓ દક્ષિણદિશામાં હોય છે અને ૮૮ ગ્રહપંક્તિઓ ઉત્તરદિશામાં હોય છે. વળી નક્ષત્રપંક્તિના વિવરણ પ્રસંગે નક્ષત્રપિટકની વ્યવસ્થા પ્રદર્શિત કરી હતી તે પ્રમાણે અહીં ગ્રહપિટકો પણ સમજી લેવાં. તેમજ જે પંક્તિના પ્રારંભમાં જે ગ્રહ હોય છે તે જ નામવાળા ગ્રહોની ૬૬ જેટલી સંખ્યા માનુષોત્તરપર્વત સુધી પહોંચેલી હોય છે. જંબૂદ્ધીપમાં બે ચન્દ્રના એક ચન્દ્રપિટકની અપેક્ષાએ એક ગ્રહપિટક (ગ્રહસંખ્યા ૧૭૬), લવણસમુદ્રમાં બે ચન્દ્રપિટકની અપેક્ષાએ બે ગ્રહપિટક (ગ્રહસંખ્યા–૩૫૨,) ધાતકીઅંડમાં છ ચન્દ્રપિટકની અપેક્ષાએ છ ગ્રહપિટક, (ગ્રહસંખ્યા ૧૦૫૬) કાલોદધિમાં ૪૨ ચન્દ્રના ૨૧ ચન્દ્રપિટકની અપેક્ષાએ ૨૧ ગ્રહપિટક (ગ્રહસંખ્યા ૩૬૯૬) અને અર્ધપુષ્કરના ૭૨ ચન્દ્રાશ્રથી ૩૬ ચન્દ્રપિટકની અપેક્ષાએ ૩૬ ગ્રહપિટક (ક્રલ ગ્રહસંખ્યા ૬૩૩૬) છે.

१८०. सरआवो—'छावत्तरगहाणं पंतिसयं होइ मणुयलोगम्मि ।

छावडीअ छावडीअ, होइ इक्रिक्रिआ पंती ।।୨।।' [સૂર્યપ્રશ્વપ્તિ]

એમ સર્વ મળી ૬૬ ગ્રહપિટકો તથા ૮૮૫૬૨૭૬ કુલ ગ્રહસંખ્યા મનુષ્યક્ષેત્રમાં હોય છે. અને તે સર્વ ગ્રહો મેરુપર્વતને પ્રદક્ષિણા આપતા સદાકાળ પરિભ્રમણ કરે છે.

ચન્દ્ર--સૂર્ય--ગ્રહ અને નક્ષત્રોનાં વિમાનોની પંક્તિઓ જંબૂદ્ધીપના મેરુને પ્રદક્ષિણા આપતી <sup>૧૯૧</sup>અનવસ્થિત યોગે અર્થાત્ એકબીજાથી જુદી જુદી રીતિએ પરિભ્રમણ કરે છે, જે વસ્તુસ્થિતિ આપણે ઉપર સમજી ગયા છીએ. તારાઓનાં વિમાનો માટે પણ તેમજ છે, તો પણ તેમાં એટલું



વિશેષ છે કે જે **'ધ્રુવ'**ના તારાઓ છે તે જગતના તથાવિધ સ્વભાવથી જ સદા સ્થિર છે. તે ઉપરાંત તેની નજીકમાં વર્તતા તારાઓનું મંડળ મેરુને પ્રદક્ષિણા ન આપતાં તે સ્થિર એવા 'ધ્રુવ'ના તારાને જ પ્રદક્ષિણા આપતું ત્યાં ને ત્યાં જ ફરે છે. આ ધ્રુવનો તારો આપણા ભરતક્ષેત્રની અપેક્ષાએ ઉત્તરદિશામાં છે. આવા ધ્રુવના તારાઓ એકંદર ચાર છે અને તે ચારેય ધ્રુવના તારાઓ તે તે ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ ઉત્તરદિશામાં જ રહેલા છે. અર્થાત્ ભરતક્ષેત્રની અપેક્ષાએ ઉત્તરદિશામાં જ રહેલા છે. અર્થાત્ ભરતક્ષેત્રની અપેક્ષાએ ઉત્તરદિશામાં જ રહેલા છે. અર્થાત્ ભરતક્ષેત્રની અપેક્ષાએ જેમ ધ્રુવ ઉત્તરદિશામાં છે તેમ બાકીના ત્રણ ધ્રુવતારાઓ ઐરવત, પૂર્વમહાવિદેહ અને પશ્ચિમમહાવિદેહની અપેક્ષાએ અનુક્રમે ઉત્તરદિશામાં જ છે. 'સ**ર્વેષામેવ વર્ષા**ળાં

**મેરુરુત્તરતઃ સ્થિતઃ'** એ વાકચથી જેમ પ્રત્યેક ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ મેરુપર્વત ઉત્તરદિશામાં જ છે તેમ આ ધ્રુવતારાઓ માટે પણ સમજવું. [જુઓ બાજુની આકૃતિ] આ ધ્રુવતારાઓ ઉપર જનસમુદાય અનેક પ્રકારનો આધાર રાખે છે. સમુદ્રમાં ચાલતાં વહાણો, સ્ટીમરો, હવાઈ વિમાનો વગેરેને દિશાના જાણપણામાં આ ધ્રુવનો તારો 'હોકાયંત્ર' આદિ દ્વારા ઘણો જ ઉપયોગી છે, વહાણ વગેરે ગમે તે દિશામાં જાય તો પણ તેમાં રહેલ હોકાયંત્રનો કાંટો સદાકાળ ઉત્તરધ્રુવ તરફ જ હોય છે, જેથી રાત્રિએ વહાણ કઈ દિશામાં જાય છે તે બરાબર ખ્યાલમાં આવી શકે છે.

પૂર્વે ગાથા પછમાં ચન્દ્ર-સૂયાંદિ જ્યોતિષી દેવોનો જે ગતિક્રમ બતાવવામાં આવ્યો છે તે સામાન્યતઃ જાણવો. અહીં વિશેષતા એટલી સમજવી કે, ચન્દ્રથી શીઘ્ર ગતિવાળા સૂર્યો છે, સૂર્યોથી શીઘ્ર ગતિવાળા (પછમી ગાથામાં કહ્યા મુજબ ગ્રહો નહિ પરંતુ) નક્ષત્રો છે, અને નક્ષત્રોથી શીઘ્ર ગતિવાળા અનવસ્થિત યોગે પરિભ્રમણ કરતા ગ્રહો સમજવા. વળી આ ગ્રહો વક્કાતિચાર—મન્દગતિવાળા હોવાથી તેઓની નિયમિત ગતિ નથી અને તેથી તેઓનું મુહૂલ્ગતિમાન—પરિભ્રમણકાળપ્રમાણ— મંડળવિષ્ક્રમ્ભાદિ માન વગેરે પ્રરૂપણા વિદ્યમાન શાસ્ત્રોમાં ઉપલબ્ધ હોય તેમ જણાતું નથી.

નક્ષત્રોની માફક તારાનાં પણ મંડળો છે, અને તે મંડલો પોતપોતાનાં નિયતમંડલમાં જ ચાર કરનારા હોવાથી સદા અવસ્થિત હોય છે. અહીં એવી શંકા કરવાની જરૂર નથી કે તારામંડળોની ૧૯૧. મંડળપ્રકરણમાં કહ્યું છે કે–'**તે मेरु परिअडंता, पयाहिणावत्तमंडला सब्वे ।** अणवडिअजोगेहिं, चंदा सूरा गहगणा य ॥१॥' ગતિ જ નથી, કારણ કે તારાઓ પણ જંબૂદ્ધીપવર્તી મેરુપર્વતને પ્રદક્ષિણા આપવાપૂર્વક પરિભ્રમણ કરે છે, ફક્ત સૂર્ય--ચન્દ્રનાં ઘણાં મંડળો હોવા સાથે સૂર્ય--ચન્દ્રનું ઉત્તરાયણ--દક્ષિણાયન જેમ થાય છે તેમ આ તારામંડળોનું થતું નથી. જે તારામંડળો દક્ષિણદિશામાં રહીને મેરુને પ્રદક્ષિણા આપે છે તે સદાકાળ તેવી જ રીતે આપે છે. કોઈ પણ વખતે તે તારાઓ ઉત્તરદિશામાં આવતા નથી. અને જે તારાઓ ઉત્તરમાં રહીને મેરુને પ્રદક્ષિણા આપે છે તે હંમેશા ઉત્તરમાં જ રહે છે; કોઈ વખતે પણ દક્ષિણદિશામાં જતા નથી.

આ તારામંડળોની સંખ્યા કેટલી છે તે તથા તે મંડળોનું વિષ્કમ્ભાદિપ્રમાણ વર્તમાનમાં ઉપલભ્ય ગ્રન્થોમાં જોવામાં આવતું નથી. [૮૨] ।। इतिग्रहपंक्तिस्वरूपम् ।।

| नाम              | जाति      | पंक्तिसंख्या | प्रत्येकपंक्तिगत<br>चन्द्र-सूर्यादि<br>संख्या | सर्वसंख्या           |
|------------------|-----------|--------------|-----------------------------------------------|----------------------|
| મનુષ્યક્ષેત્રમાં | ચન્દ્રની  | ર            | हह                                            | ૧૩૨ ્                |
| "                | સૂર્યની   | ર            | हद्                                           | ૧૩૨                  |
|                  | ગ્રહની    | ૧૭૬          | ६६                                            | 19696                |
|                  | નક્ષત્રની | યદ્દ ં       | 55                                            | ૩૬૯૬                 |
| 23               | તારાઓની   | પંક્તિઓ નથી  | પરંતુ વિપ્રકીર્શ<br>સંખ્યા૮૮૪૦૭૦૦<br>કોડાકોડી | કોડાકોરી<br>કોડાકોરી |

# ।। मनुष्यक्षेत्रवर्तिचन्द्रादिपंक्तिओनुं यन्त्र ॥

**સૂચના**— મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના દ્વીપ-સમુદ્રોમાં ચન્દ્ર-સૂર્યાદિની સંખ્યા જાણવા માટે ગાથા ૭૯–૮૦ના વિશેષાર્થમાં આપેલું કરણ જોવું.

# 2K

# मतांतरे मनुष्यक्षेत्र बहार चन्द्र-सूर्यपंक्तिनुं स्वरूप अ [अन्तर्गत पंक्तिव्यवस्था तथा मतान्तर निरुपणं]

<sup>1</sup> **કાવતરળ** ગ્રહની પંક્તિઓ સંબંધી વ્યવસ્થા તથા પ્રહો સંબંધી અન્ય વિચાર, પૂર્વ ગાથાના વિશેષાર્થમાં યથાયોગ્ય જણાવ્યો. ૭૮–૭૯મી ગાથામાં દ્વીપસમુદ્રાશ્રયી ચન્દ્ર–સૂર્ય સંખ્યા જાણવાનું જે કરણ જણાવ્યું છે તે સંગ્રહણી ગ્રન્થકારે જણાવ્યું હતું. તે ગાથાના વિશેષાર્થમાં તે સૂર્ય–ચંદ્રની સંખ્યા બાબતમાં–તેમજ પંક્તિ વિષયમાં અન્ય પ્રસિદ્ધ મત આગળ જણાવીશું એમ જણાવેલું તે જ મતનું નિરુપણ ક્ષેપક ગાથાઓથી કહેવાય છે. चउपालसयं<sup>96२</sup> पढमिल्लयाए, पंतीए चंद-सूराणं । तेण परं पंतीओ, चउरुत्तरियाए बुद्दीए ॥८३॥ [प्र.गा.] बावत्तरि<sup>96३</sup> चंदाणं, बाक्तरि सूरियाण पंतीए । पढमाए अंतरं पुण, चंदाचंदस्स लक्खदुगं ॥८४॥ [प्र.गा.] जो जावइ लक्खाइं, वित्त्थरओ सागरो य दीवो वा । तावइयाओ य तहिं, चंदासूराण पंतीओ ॥८५॥ [प्र. गा.] [प्र. गा. सं. १७-१८-१६]

#### સંસ્કૃત છાયા---

चतुश्चत्त्वारिंशत् शतं प्रथमायां, पङ्क्तौ चन्द्र--सूर्याणाम् । ततः परं पङ्कतयः, चतुरुत्तरया वृद्धया ॥८३॥ द्वासप्ततिश्चन्द्राणां, द्वासप्ततिः सूर्याणां पङ्क्तौ । प्रथमायामन्तरं पुनः चन्द्राच्चन्द्रस्य लक्षद्विकम् ॥८४॥ यो यावन्ति लक्षाणि, विस्तरतः सागरश्च द्वीपो वा । तावत्यश्च तस्मिन्, चन्द्र-सूर्याणां पङ्क्तयः ॥८४॥

શબ્દાર્થ----

| चउयालसयं=એકસો ચુમ્માલીશ        | <u>વુ</u> દ્દી⊽=વૃદ્ધિથી            |
|--------------------------------|-------------------------------------|
| पढमिल्लयाए=પ્રથમ પંકિતમાં      | जी जावइ लक्खाइं=જે જેટલા લાખ પ્રમાશ |
| તેળ પરં વંતીઓ=ત્યારબાદ પંક્તિઓ | वित्यरओ=વિસ્તારવાળો                 |
| चउरुत्तरियाए≓ઉત્તર ઉત્તર ચારની | तावइयाओ य तहिं=તેટલી સંખ્યા પ્રમાજ  |

**ાયાર્થ**— મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના પુષ્કરાર્ધની પ્રથમ પંક્તિમાં ૧૪૪ ચન્દ્ર—સૂર્ય સંખ્યા હોય છે અને તે પંક્તિથી આગળની પ્રત્યેક પંક્તિમાં ૪ ચન્દ્ર અને ૪ સૂર્યની વૃદ્ધિ કરવી. પ્રથમ પંક્તિમાં ૭૨ ચન્દ્ર અને ૭૨ સૂર્ય હોય, એ પ્રથમપંક્તિમાં ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું બે લાખ યોજનનું અંતર હોય છે. જે દ્વીપ અથવા જે સમુદ્ર જેટલા લાખ યોજન વિસ્તારવાળો હોય ત્યાં તેટલી સંખ્યાપ્રમાણ ચન્દ્ર—સૂર્યની પંક્તિઓ જાણવી. 11૮૩-૮૪-૮૫1

**વિશેષાર્થ---** અગાઉ ૭૮--૭૯ એ બન્ને ગાથાવડે ગ્રન્થકાર મહર્ષિએ મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર ચન્દ્ર--સૂર્ય વ્યવસ્થા અને તે અપેક્ષાએ ગ્રહાદિ સંખ્યા જાણવાનું 'કરણ' વગેરે હકીકત દર્શાવી છે.

હવે આ ચાલુ ત્રણ ગાથાવડે બીજા એક મતનું વિવરણ કરવા પહેલાં અહીં ઉપયોગી એવો

१८२-'बत्तीससयं चंदा, बत्तीससयं च सूरिया सययं । समसेणीए सव्वे, माणुसखित्ते परिभमंति ॥१॥ [भं. अ.]

૧૯૩–ગાથા ૮૩–૮૪–૮૫ દિગમ્બર સંપ્રદાયની હોય તેમ પણ શ્રુતવૃદ્ધોનું કથન છે.

અને આ ચન્દ્રીયા સંગ્રહશી ગ્રન્થની ટીકામાં જશાવેલો એક દિગમ્બર મત જોઈ લઈએ– \* [દ્વિતીય] दिगम्बरीयमतनिरूपण<sup>9 € 8</sup> \*

મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર કથા દીપ—સમુદ્રમાં કેટલી કેટલી ચન્દ્ર--સૂર્યની પંક્તિઓ હોય ? તે પંક્તિઓ કેવી રીતે વ્યવસ્થિત હોય ? તેમજ પ્રત્યેક પંક્તિમાં કેટલા કેટલા ચન્દ્ર તથા સૂર્ય હોય અને તે ચન્દ્ર–સૂર્યવિમાનોનું પરસ્પર અંતર કેટલું હોય ? તે 'દિગમ્બરાચાર્ય'નાં મત પ્રમાણે જણાવાય છે.

મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર ચન્દ્ર–સૂર્યની વ્યવસ્થા સંબંધમાં ત્રજ્ઞ મતો પ્રવર્તે છે. તેમાં એક મત ચાલુ ગ્રન્થકારનો, જે અગાઉ ૭૮–૭૯ ગાથા વડે કહેવાઇ ગયો છે. અત્યારે કહેવાતો દિગમ્બરીય મત તે બીજો અને ત્રીજો ૮૩–૮૪–૮૫ એ ત્રજ્ઞ ગાથાના વિવેચને વડે કહેવાશે.

મનુષ્યક્ષેત્ર બહારનું અર્ધપુષ્કરવર ક્ષેત્ર આઠ લાખ યોજનપ્રમાશ વલયવિષ્કમ્ભવાળું છે. તેમાં આ બીજાં (દિગમ્બરીય) મત પ્રમાશે આઠ પંક્તિઓ રહેલી છે. અહીં એટલું ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે અત્યારસુધી જે ચન્દ્ર–સૂર્ય–નક્ષત્રાદિની પંક્તિઓ સમશ્રેશીએ લેવામાં આવતી હતી તે પ્રમાશે ન લેતાં પરિરયાકારે (વર્તુલાકારે) લેવાની છે અને ગોળ કે માળાકારે રહેલી તે પ્રત્યેક પંક્તિઓ એક એક લાખ યોજનને અંતરે રહેલી છે. મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર પુષ્કરાધદ્વીપમાં વર્તતી આઠ પંક્તિઓ પૈકી પ્રથમ પંક્તિમાં ૧૪૫ ચન્દ્રો અને ૧૪૫ સૂર્યો આવેલા છે. આ માળાકારે રહેલ પંક્તિમાં ચન્દ્રથી સૂર્યનું અંતર સાધિક ૫૦૦૦૦–પચાસ હજાર યોજન છે અને ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું અથવા તો સૂર્યથી સૂર્યનું અંતર સાધિક ૧૦૦૦૦૦ (એક લાખ) યોજન છે.

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે જ્યારે આ પ્રથમ પંક્તિમાં ૧૪૫ ચન્દ્રો અને ૧૪૫ સૂર્યો છે એટલે કે બન્નેની એકંદર સંખ્યા ૨૯૦ની છે અને એક ચન્દ્રથી સૂર્યનું અંતર સાધિક પચાસ હજાર યોજનનું છે, તો ૧૪૫ ચન્દ્રો અને ૧૪૫ સૂર્યોને માળાકારે રહેવામાં કેટલું ક્ષેત્ર જોઈએ ? અથવા ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું અને સૂર્યથી સૂર્યનું અંતર સાધિક એક લાખ યોજન છે તો ૧૪૫ ચન્દ્રને અથવા ૧૪૫ સૂર્યને પરિસ્યાકારે ગોઠવવામાં કેટલું ક્ષેત્ર જોઈએ ? એ પ્રશ્નનો ઉત્તર એ છે કે તે માટે ૧૪૫૪૬૪૭૭-એક કોડ, પીસ્તાલીશ લાખ, છેંતાલીશ હજાર, ચારસો ને સીત્તોતેર યોજનપ્રમાણ ક્ષેત્ર જોઈએ. અર્થાત્ મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર પુષ્કરાર્ધમાં વર્તા્ ચન્દ્ર--સૂર્યની માળાકારે રહેલી પ્રથમ પંક્તિનો પરિધિ ૧૪૫૪૬૪૭૭ યોજન પ્રમાણ હોય.

હવે બીજી રીતે પ્રશ્ન થઈ શકે કે—એક ચંદ્રથી એક સૂર્યનું અંતર પચાસ હજાર યોજન છે તો ૧૪૫૪૬૪૭૬ યોજન પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં કેટલા ચન્દ્ર અથવા સૂર્યનો સમાવેશ થઈ શકે ? અથવા એક સૂર્યથી બીજા સૂર્યનું અને એક ચન્દ્રથી બીજા ચન્દ્રનું અંતર સાધિક એક લાખ યોજન છે તો

१८४. દिभम्भर संप्रधायना मतनी प्रक्षेपेक्षी 'कर्मप्रकृतिप्राभृत'नी के मूल गाथाओ ते आ रखी-चंदाओ सूरस्स ग, सूरा चंदस्स अंतरं होइ । पन्नाससहस्साइं, तु जोअणाइं, समहिआइं ॥१॥ पणयालसयं पढमि-स्लुयाइं पंतीए चंदसूराणं । तेण परं पंतीओ, छगसत्तमवुट्टिओ नेया ॥२॥ चंदाण सब्वसंखा, सत्तत्तीसाइं तेरससयाइं । पुक्खरवरदीविअरद्धे, सूराण वि तत्तिआ जाण ॥३॥ ૧૪૫૪૬૪૭૭ યોજન પ્રમાણ પરિધિ–ક્ષેત્રમાં કેટલા ચન્દ્ર અથવા સૂર્યનો સમાવેશ થઈ શકે ? આ બન્ને પ્રકારના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં '૧૪૫ ચન્દ્ર અથવા ૧૪૫ સૂર્યનો સમાવેશ થઈ શકે' એવો જવાબ આવશે. આ પ્રમાણે પ્રથમ પંક્તિમાં ૧૪૫ સૂર્યો અને ૧૪૫ ચન્દ્રો હોય છે.

હવે બાકી રહેલી સાત પંક્તિઓમાં સૂર્ય–ચન્દ્રની સંખ્યાનો વિચાર કરીએ.

બીજી પંક્તિ પ્રથમ પંક્તિથી એક લાખ યોજન દૂર જઈએ ત્યાં પરિસ્યાકારે રહેલી છે. તે સ્થાનનો પરિધિ ગણિતની રીતિએ પ્રથમ પંક્તિના પરિધિની અપેક્ષાએ ક્ષેત્રના વિષ્કમ્ભમાં વૃદ્ધિ થવાથી પ્રથમ પંક્તિના પરિધિની અપેક્ષાએ મોટો થાય છે.

એવો સામાન્ય નિયમ છે કે 'જે ક્ષેત્રનો જેટલો વિષ્ક્રમ્ભ હોય તેથી લગભગ ત્રિગુણ ઉપરાંત પરિષિ હોય.'

આ નિયમ મુજબ બીજી પંક્તિનો પરિધિ ૧૫૧૭૮૯૩૨ યોજનપ્રમાશ આવે છે. અને ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું અને ચન્દ્રથી સૂર્યનું તેમજ સૂર્યથી સૂર્યનું અને સૂર્યથી ચન્દ્રનું અંતર તો પ્રથમ પંક્તિમાં જણાવ્યું (એકબીજાને ૫૦ હજાર, પરસ્પર સાધિક લાખ યોજન) તેટલું જ છે. એથી (આ બીજી પંક્તિનો પરિધિ વિશેષ હોવાથી) આ પંક્તિમાં પ્રથમ પંક્તિની અપેક્ષાએ છ ચન્દ્ર તથા છ સૂર્ય વધારે હોય છે. અહીં વિચાર કરતાં સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે કે–પ્રથમ પંક્તિના પરિધિ કરતાં બીજી પંક્તિનો પરિધિ સાધિક છ લાખ યોજન વધારે છે. એટલે બન્ને બાજુએ લાખ-લાખ યોજન પ્રમાશ ક્ષેત્રવિષ્કમ્બ વધવાથી ૨ લાખ યોજન લેગ્ન વધે ત્યારે 'ત્રિગુશ' નિયમ પ્રમાશે તે સ્થાનનો પરિધિ ૬૩૨૪૫૫ યોજન, ૨ ગાઉ, ૫૪ ધનુષ્ય, ૨૭ અંગુલ થાય. એક ચન્દ્રથી સૂર્યનું અંતર પચાસ હજાર યોજન છે, એટલે તેટલા અધિક ક્ષેત્રમાં છ ચન્દ્ર અને છ સૂર્યની સંખ્યાની વૃદ્ધિ થઈ, અને તે પજ્ઞ વાસ્તવિક છે. અર્થાત્ પ્રથમ પંક્તિમાં જેમ ૧૪૫ ચન્દ્ર અને ૧૪૫ સૂર્ય છે તેમ બીજી પંક્તિમાં ૧૫૧ ચન્દ્ર અને ૧૫૧ સૂર્ય છે. ત્રીજી પંક્તિ બીજી પંક્તિથી એક લાખ યોજન દૂર છે. તેનો પરિધિ સાધિક ૧૫૮૧૧૩૮૭ યોજન પ્રમાગ્ન થાય છે, જેથી બીજી પંક્તિ કરતાં સાત ચન્દ્ર અને સાત સૂર્યની સંખ્યાનો વધારો થાય, એટલે ત્રીજી પંક્તિમાં ૧૫૮ ચન્દ્ર અને ૧૫૮ સૂર્ય હોય.

આ પ્રમાશે આગળની પંક્તિઓ માટે વિચારી લેવું.

એટલે કે બે પંક્તિમાં છ છ ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યા વધારવી અને ત્યાર બાદ એક પંક્તિમાં સૂર્ય-ચન્દ્રની સાત સંખ્યાને વધારવી. એ પ્રમાશે કરવાથી ચોથી પંક્તિમાં (ત્રીજી પંક્તિના ૧૫૮+૬=) ૧૬૪ ચન્દ્રો અને ૧૬૪ સૂર્યો આવશે. પાંચમી પંક્તિમાં (ચોથી પંક્તિના ૧૬૪+૬=) ૧૭૦ ચન્દ્રો અને ૧૭૦ સૂર્યો પ્રાપ્ત થશે. છકી પંક્તિમાં (પાંચમી પંક્તિના ૧૭૦+૭=) ૧૭૭ ચન્દ્રો અને ૧૭૭ સૂર્યો પ્રાપ્ત થશે. સાતમી પંક્તિમાં (છકી પંક્તિના ૧૭૭+૬=) ૧૮૩ ચન્દ્રો અને ૧૮૩ સૂર્યોની સંખ્યા આવશે, અને આઠમી પંક્તિમાં (સાતમી પંક્તિના ૧૮૩+૬=) ૧૮૯ ચન્દ્ર અને ૧૮૩ સૂર્યોની સંખ્યા પ્રાપ્ત થશે. આ પ્રમાશે આઠે પંક્તિના મળી કુલ ૧૩૩૭ ચન્દ્રો અને ૧૩૩૭ સૂર્યો (=કુલ સંખ્યા ૨૬૭૪) મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના અર્ધપુષ્કરવર દ્વીપમાં રહેલા છે. આ પ્રમાશે ઉક્ત દિગમ્બરીય મતાનુસારે મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર બાહ્યપુષ્કરાધવર્તી ચન્દ્ર-સૂર્યની પંક્તિવ્યવસ્થા દર્શાવી. હવે આગળ આગળના દ્વીપ--સમુદ્રોમાં યાવત્ લોકાન્ત સુધી સૂર્ય--ચન્દ્રની સંખ્યા કેટલી છે ? તે જગ્નાવાય છે.

# 🏶 मनुष्यक्षेत्रनी बहार समग्र द्वीप-समुद्रने विषे चन्द्रादित्यसंख्याविचार 🏶

ઉપર કહ્યા પ્રમાશે મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના અર્ધપુષ્કરદ્વીપમાં આઠમી પંક્તિ પૂર્શ થયા બાદ પચાસ હજાર યોજન ગયા પછી પુષ્કરવરદ્વીપ સમાપ્ત થાય છે. ત્યારબાદ પુષ્કરસમુદ્રમાં પચાસ હજાર યોજન જઈએ એટલે પ્રથમની માફક પરિસ્યાકારે (વલયાકારે) ચન્દ્ર–સૂર્યની પંક્તિનો પ્રારંભ થાય છે. બીજી ચન્દ્ર–સૂર્યની વલયાકારે રહેલી પંક્તિનું અંતર એક લાખ યોજન પ્રમાણ ઉપર કહેલું છે. તે આ રીતિએ બરાબર આવે છે. હવે એ પુષ્કરસમુદ્રમાં રહેલી પ્રથમ પંક્તિમાં કેટલા ચન્દ્ર–સૂર્યો હોય ? તે સંબંધમાં વિચાર કરતાં એવું જણાવેલું છે કે–પ્રથમ દ્વીપ અથવા સમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિમાં જેટલા સૂર્ય અને ચન્દ્રની સંખ્યા હોય તેથી બમણી સંખ્યા આગળના દ્વીપ અથવા સમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિમાં હોય. સમયક્ષેત્ર બહાર અર્ધપુષ્કરદ્વીપની પ્રથમ પંક્તિમાં ૧૪૫ ચન્દ્રો અને ૧૪૫ સૂર્યોની સંખ્યા હોવાથી પુષ્કરસમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિમાં ૨૯૦ <sup>૧૯૫</sup>ચન્દ્રો અને ૨૯૦ સૂર્યો હોય. એ પ્રમાશે પ્રત્યેક દ્વીપ–સમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિ માટે સમજવું. હવે આ પુષ્કરસમુદ્ર બત્રીશ લાખ યોજનનો પહોળો

૧૯૫. દ્વિતીય દિગમ્બર મતમાં જણાવ્યું છે કે ઇષ્ટ દીપ અથવા સમુદ્રની અંતિમ પંક્તિગત ચન્દ્રથી સૂર્યની સંખ્યા આવ્યા બાદ તે ઇષ્ટ દીપ અથવા સમુદ્રથી આગળના દીપ અથવા સમુદ્રમાં રહેલી પ્રથમ પંક્તિગત ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યા જાણવા માટે પ્રથમના દ્વીપ અથવા સમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિગત ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યાને દ્વિગ્રુણ કરવી, અને તેમ કરતાં (મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના પુષ્કરાઈની પ્રથમ પંક્તિમાં ૧૪૫ ચન્દ્ર અને ૧૪૫ સૂર્ય હોવાથી) પુષ્કરોદસમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિમાં ૨૯૦ ચન્દ્ર અને ૨૯૦ સૂર્ય સંખ્યા આવી, અહીં ખાસ વિચારશા ઊભી થાય છે; કારણકે દિગમ્બર મત પ્રમાણે આ પ્રથમ જ કહેવાયું છે કે જો પંક્તિગત ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યા જાણવી હોય તો તેનો પરિધિ કાઢ્યા બાદ તેમાં એક એક લાખ વોજનના અંતરે ચન્દ્ર અને એક એક લાખ યોજનના અંતરે સૂર્ય રહી શકે, એટલે કે ચન્દ્રથી સૂર્યનું અંતર પચાસ હજાર યોજન, અને ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું અથવા સૂર્યથી સૂર્યનું અંતર એક લાખ યોંજન રહે તે પ્રમાણે વ્યવસ્થા કરતાં જેટલી સંખ્યા આવે તેટલી વિવક્ષિત પંક્તિમાં ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યા જાશવી. હવે આપશે વિચાર કરશું તો આ મત પ્રમાશે આગળ આગળની પંક્તિઓમાં ક્રમશઃ છ-છ અને સાત ચન્દ્ર-સૂર્યની વૃદ્ધિ કરતાં મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર પુષ્કરાધમાં આઠમી પંક્તિમાં ૧૮૯ ચન્દ્ર અને ૧૮૯ સૂર્ય છે જ્યારે ઉપર કહેલ દિગુણ કરવાની પદ્ધતિએ પુષ્કરોદસમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિ (૧૪૫×૨=) ૨૯૦ ચન્દ્ર અને ૨૯૦ સૂર્યની સંખ્યા કહેવામાં આવે છે. બે લાખ યોજનનો વિષ્ક્રમ્ભ વધારે થવાથી પરિધિમાં વૃદ્ધિ થાય, અને તે હિસાબે છ છ અને સાત ચન્દ્ર-સૂર્યની ક્રમશઃ પૂર્વ સંખ્યામાં વૃદ્ધિ થાય તે બરાબર છે. પરંતુ મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના પુષ્કરાધની અંતિમ પંક્તિમાં ૧૮૯ ચન્દ્ર–સૂર્ય છે, અને દ્વિગુજ્ઞ કરવાની ઉપર જજ્ઞાવેલ પદ્ધતિએ પુષ્કરોદસમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિમાં ૨૯૦ ચન્દ્ર અને ૨૯૦ સૂર્ય આવે છે તો એક સાથે ૧૦૧ ચન્દ-સૂર્યની વૃદ્ધિ શી રીતે થઈ ? અથવા વૃદ્ધિ થઈ તો ચન્દ્રથી સૂર્યનું પચાસ હજારે યોજન અને ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું અથવા સૂર્યથી સૂર્યનું એક લાખ યોજનપ્રમાણ અંતર શી રીતે આવી શકે ? કારણકે તેટલા અંતરની તે વ્યવસ્થા પ્રમાણે તે પૃષ્કરોદસમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિનો પરિધિ ૬૩ લાખ યોજનપ્રમાણ વિષ્કમ્ભની અપેક્ષાએ લગભગ ૨૦૦૦૦૦૦૦ (બે ક્રોડ) જેટલો થવા જાય છે. તેટલા યોજનપ્રમાણ પરિધિમાં ૨૯૦ ચન્દ્ર અને ૨૯૦ સૂર્ય પચાસ પચાસ હજાર યોજનને અંતરે શી રીતે રહી શકે ? તે સંબંધી ખાસ વિચાર કરવાની જરૂર છે. ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યા ન્યૂન થાય તો જ તેટલા પરિધિમાં પચાસ હજાર યોજનના અંતરનું વ્યવસ્થિતપશું રહે. અથવા ચન્દ્ર–સૂર્યની સંખ્યા ૨૯૦ લેવામાં આવે તો પ્રત્યેક દીપ-સમુદ્રોમાં અંતરના વ્યવસ્થિતપશાનો નિયમ નહિ રહી શકે.

### संग्रहणीरत्न (बृहतूसंग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

હોવાથી લાખ લાખ યોજનને અંતરે રહેલી બાકીની ૩૧ પંક્તિઓમાં કેટલા કેટલા ચન્દ્રો અને સૂર્યો હોય ? તે અહીં કહેવાય છે. અગાઉ મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના પુષ્કરાર્ધમાં સૂર્ય--ચન્દ્રની સંખ્યા માટે જે વ્યવસ્થા બતાવી છે તે વ્યવસ્થા અહીં પણ સમજવાની છે, એટલે કે એક એક લાખ યોજનના આંતરે રહેલી પંક્તિઓનો જેટલો પરિધિ થાય અને તે પરિધિમાં સૂર્યથી ચન્દ્રનું પચાસ હજાર યોજન અંતર તેમજ સૂર્યથી સૂર્યનું અથવા ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું એક લાખ યોજનપ્રમાશ અંતર રહે તેવી વ્યવસ્થા કરતાં જેટલા સૂર્યો અથવા ચન્દ્રોનો સમાવેશ થઈ શકે તેટલા સૂર્ય–ચન્દ્રોની સંખ્યા જાણવી.આ પ્રમાણે કરતાં પ્રથમ પંક્તિગત સૂર્ય-ચન્દ્રોની સંખ્યાની અપેક્ષાએ બીજી પંક્તિમાં છ ચન્દ્રો અને છ સૂર્યોની સંખ્યાની વૃદ્ધિ થાય છે, અર્થાત્ પ્રથમ પંક્તિમાં ૨૯૦ ચન્દ્ર–સૂર્યો છે જ્યારે બીજી પંક્તિમાં ૨૯૬ ચન્દ્રો અને ૨૯૬ સુર્યો છે. ત્રીજી પંક્તિમાં સાત ચન્દ્રો અને સાત સૂર્યોની વૃદ્ધિ થવાથી ૩૦૩ ચન્દ્રો અને ૩૦૩ સર્યો છે. ચોથી પંક્તિમાં છ છ ચન્દ્રો-સૂર્યોની વૃદ્ધિ થતાં (૩૦૩+૬=) ૩૦૯ ચન્દ્રો અને ૩૦૯ સૂર્યો હોય, પાંચમી પંક્તિમાં પુનઃ છ છ ચન્દ્રો-સૂર્યોની વૃદ્ધિ થવાથી (૩૦૯+૬=)૩૧૫ ચન્દ્રો ૩૧૫ સુર્યો થાય. પુનઃ છઠ્ઠી પંક્તિમાં સાત સાત ચન્દ્ર–સૂર્યની વૃદ્ધિ થતાં (૩૧૫+૭=) ૩૨૨ ચન્દ્રો અને ૩૨૨ સૂર્યો હોય. ત્યારપછીની પંક્તિઓમાં પણ પ્રથમની માફક બે વખત છ છ ચન્દ્ર--સૂર્યોની અને એકવાર સાત ચન્દ્રો અને સાત સૂર્યોની વૃદ્ધિ કરતાં જવું. એમ કરતાં જ્યારે ઇષ્ટદ્રીપ અથવા સમુદ્રની છેલ્લી પંક્તિ આવ્યા બાદ આગળના દ્વીપ અથવા સમુદ્રમાં વર્તતી પ્રથમ પંક્તિગત ચન્દ્ર-સૂર્યોની સંખ્યા જાણવા માટે પૂર્વના દ્વીપ અથવા સમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિગત ચન્દ્ર-સૂર્યોની સંખ્યાને દ્વિગુણ કરતાં જે સંખ્યા આવે તે સંખ્યા તે દ્વીપ અથવા સમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિગત ચન્દ્ર–સૂર્યની જાણવી. ત્યારબાદ એકવાર છની વૃદ્ધિ, પછી એકવાર સાતની વૃદ્ધિ, ત્યારબાદ બે પંક્તિમાં છ છની વૃદ્ધિ અને એકવાર સાતની વૃદ્ધિ, એ પ્રમાણે યાવત્ ઇષ્ટ દ્વીપ અથવા સમુદ્રની અંતિમ પંક્તિ સુધી વિચારવું, એ પ્રમાણે પ્રત્યેક દ્વીપ-સમુદ્રમાં વર્તતી ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યા સ્વયં વિચારી લેવી.

#### ॥ इति दिगम्बरमतेन मनुष्यक्षेत्रबहिर्वर्तिचन्द्र-सूर्यपंक्तिव्यवस्था संख्याकरणं च ॥

[આ પ્રમાશે પ્રાસંગિક દિગમ્બરમતનું નિરુપશ કર્યું. હવે આ ગ્રન્થકાર મહર્ષિએ ૮૩--૮૪–૮૫ ગાથાવડે જે કોઈ એક પ્રસિદ્ધ આચાર્યનું મતાંતર જણાવેલું છે તે તૃતીય મતનું નિરુપશ કરવામાં આવે છે.]

# ।। तृतीयमतनिरुपण<sup>9९६</sup> ।।

મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર આઠ લાખ યોજનપ્રમાશ વલયવિષ્કમ્ભવાળા અર્ધપુષ્કરદ્વીપમાં વલયાકારે એક એક લાખ યોજનને અંતરે આઠ પંક્તિઓ રહેલી છે. પ્રથમ પંક્તિ માનુષોત્તરપર્વતથી ૫૦૦૦૦ (પચાસ હજાર) યોજન દૂર રહેલી છે. <sup>૧૯૭</sup>મનુષ્યક્ષેત્ર (પીસ્તાલીશ લક્ષ યોજનપ્રમાશ વિષ્કમ્ભવાળું હોઈ તે)નો પરિધિ ૧૪૨૩૦૨૪૯ યોજનપ્રમાશ છે. બન્ને બાજુનાં પચાસ પચાસ હજાર યોજનપ્રમાશ ક્ષેત્રની વૃદ્ધિ થવાથી પરિધિમાં વૃદ્ધિ થતાં પ્રથમ પંક્તિનો પરિધિ ૧૪૫૪૬૪૭૬ યોજન જેટલો થાય.

૧૯૬. આ મતને ત્રિલોકસાર' ગ્રન્થના કર્તા [દિગમ્બરાચાર્ય] સંમત છે.

१८७. 'एगा जोयणकोडी, लक्खा बायाल तीसइ सहस्सा । समयक्खितपरिरओ दो चेव सया अउणपन्ना ।।१।।

99Ę

એ પંક્તિમાં ૭૨ ચન્દ્રો અને ૭૨ સૂર્યો રહેલા છે. ચન્દ્ર-સૂર્ય બન્નેનો સરવાળો કરતાં(૭૨+૭૨=) ૧૪૪ થાય, એ ૧૪૪ની સંખ્યાવડે ૧૪૫૪૬૪૭૬ યોજનપ્રમાણ પરિધિને ભાગ આપતાં ચન્દ્રથી સૂર્યનું અંતર એક લાખ અને એક હજાર સત્તર યોજન અને ઉપર ઓગણત્રીસ ભાગ પ્રમાણ-(૧૦૧૦૧૭-૨૯) આવશે, અને એક ચન્દ્રથી બીજા ચન્દ્ર<del>નું </del>અંથવા એક સૂર્યથી બીજા સૂર્યનું ૨૦૨૦૩૪<sup>૨૯</sup> યોજનપ્રમાણ અંતર આવશે. 'जો जावइ लक्खाइ'......એ ગાથાને અનુસારે જે દીપ અથવા સમુદ્ર જેટલા લાખ યોજનપ્રમાણ વિષ્કમ્ભવાળો હોય તે દીપ-સમુદ્રમાં તેટલી ચન્દ્ર--સૂર્યોની પંક્તિઓ પરિસ્યાકારે વિચારવી. આ મનુષ્યક્ષેત્ર બહારનું પુષ્કરાધક્ષિત્ર આઠ લાખ યોજનપ્રમાણ વિષ્કમ્ભવાળું હોવાથી (પ્રત્યેક દ્વીપ-સમુદ્રમાં આદિ અને અંતનું ૫૦ હજાર યોજનક્ષેત્ર બાતલ રાખી) તેમાં વલયાકારે આઠ પંક્તિઓ એક એક લાખ યોજનને અંતરે રહેલી છે જે સહજ સમજાય તેવી સ્પષ્ટ વાત છે.

આગળ આગળના પ્રત્યેક દ્વીપસમુદ્રમાં, તે તે પંક્તિમાં રહેલી ચન્દ્ર—સૂર્યોની સંખ્યાને તો સુગમતાથી જાણી શકાય, પરંતુ સમગ્ર દ્વીપ અથવા સમુદ્રમાં વર્તતા બધા ચન્દ્રો તથા સૂર્યોની સંખ્યાને શી રીતે જાણવી ? તે માટે બાળજીવોને અતિશય ઉપયોગી એવું **'કરણ'** બતાવવામાં આવે છે, તે આ પ્રમાણે---

**હવાદરળ** જેમકે પુષ્કરસમુદ્રમાં આઠ પંક્તિઓ છે, તે આઠને 'ગચ્છ' કહેવાય. એ ગચ્છનો 'ઉત્તર' એટલે ચારવડે ગુણાકાર કરતાં (૮×૪=) ૩૨ આવે, તેમાંથી ચાર બાદ કરીએ એટલે (૩૨–૪=) ૨૮ આવે, એ અઢાવીસમાં પ્રથમ પંક્તિ સંબંધી ૧૪૪ ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યાનો પ્રક્ષેપ કર્યો એટલે આઠમી પંક્તિ સંબંધી ૧૭૨ ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યા પ્રાપ્ત થઈ. પુનઃ ૧૭૨માં ૧૪૪ પ્રથમ પંક્તિની સંખ્યા ઉમેરતાં (૧૭૨+૧૪૪=) ૩૧૬ થાય, તેને 'ગુચ્છ' જે આઠ તેનું અર્ધ જે ચાર્ર તે વડે ગુણવાથી (૩૧૬×૪=) ૧૨૬૪ સંખ્યા સમગ્ર પુષ્કરાધમાં વર્તતા સૂર્ય--ચન્દ્રોની પ્રાપ્ત થાય છે. એમાં ૬૩૨ ચન્દ્રો અને ૬૩૨ સૂર્યો જાણવા.

<del>2</del>3.

એ આઠે પંક્તિ પૈકી પ્રથમ પંક્તિમાં ૧૪૪ ચન્દ્ર--સૂર્યો (ચન્દ્ર ૭૨×૭૨ સૂર્ય) છે, બીજી પંક્તિમાં બે ચન્દ્રો તથા બે સૂર્યોની વૃદ્ધિ થતાં ૧૪૮ ચન્દ્ર--સૂર્યો હોય. ત્રીજીમાં ૧૫૨, ચોથીમાં ૧૫૬, પાંચમીમાં ૧૬૦, છક્રીમાં ૧૬૪, સાતમી પંક્તિમાં ૧૬૮, અને આઠમી પંક્તિમાં ૧૭૨ ચન્દ્ર--સૂર્યોની સંખ્યા હોય છે. આ પ્રમાશે પ્રત્યેક ઇષ્ટ દ્વીપ અથવા સમુદ્રમાં વર્તતા સર્વ ચન્દ્ર-સૂર્યોની સંખ્યા જાણી શકાય છે. 11 **इति तृतीयमतनिरुपणम्** 11

આ પ્રમાશે મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર પરિસ્યપંક્તિવડે સૂર્ય-ચન્દ્રની વ્યવસ્થા સંબંધી કથન કરનાર એક દિગમ્બરીય મત તેમજ બીજો પ્રસિદ્ધ આચાર્યનો મત દર્શાવવામાં આવ્યો. પરિસ્ય પંક્તિની માન્યતાવાળા આ બન્ને મતકારો વચ્ચે તે તે દ્વીપ-સમુદ્રમાં વર્તતી પરિસ્ય પંક્તિની સંખ્યા સિવાય સૂર્ય--ચન્દ્રાદિ સંખ્યા, સૂર્ય-ચન્દ્રનું અંતર ઇત્યાદિ સર્વ બાબતમાં પ્રાયઃ <sup>૧૯૮</sup>ભિન્નતા રહે છે. તે ઉપરાંત કેટલાક <sup>૧૯૯</sup>વિચારશીય સ્થળો પશ ઉપસ્થિત થાય છે. જેનો સવિશેષ ખ્યાલ નીચેની ૧૯૮–૧૯૯ નંબરની ટિપ્પશી વાંચવાથી આવી શકશે.

#### १८८. आशाम्बरीय अने प्रसिद्धमतकार वच्चे पडती भिन्नताओ-

૧–મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર 'જે દ્વીપ–સમુદ્ર જેટલા લાખ યોજનનો હોય ત્યાં ચન્દ્ર–સૂર્યની પંક્તિઓ હોય' આ કથન બન્નેને માન્ય છે.

ર-દિગમ્બરમત પ્રમાણે બાહ્ય પુષ્કરાધની પ્રથમ પંક્તિમાં ૧૪૫–૧૪૫ ચન્દ્ર-સૂર્યો કહેલા છે, જ્યારે પ્રસિદ્ધ મત પ્રમાણે એ જ પ્રથમ પંક્તિમાં ૭૨ ચન્દ્રો અને ૭૨ સૂર્યો કહેલા છે, અને એથી જ દિગમ્બર મતકારે સ્વોક્ત સંખ્યાને સંગત કરવા ચન્દ્ર-ચન્દ્રનું પરસ્પર અંતર સાધિક લાખ યોજનપ્રમાણ જણાવ્યું છે તે પ્રમાણે પ્રસિદ્ધ મતકારે સ્વોક્ત ૭૨--૭૨ ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યાને સંગત કરવા સાધિક બે લાખ યોજનનું અંતર કૃહ્યું છે. આગળની અન્ય પંક્તિઓ માટે યથાયોગ્ય સ્વયં વિચારી લેવું.

3--એ જ પુષ્કરાર્ધની બીજી પંક્તિથી લઈ પ્રત્યેક પંક્તિમાં પૂર્વપંક્તિગત ચન્દ્ર--સૂર્યોની એકંદર જે સંખ્યા હોય તેનાં કરતાં છ છ અથવા સાત સાતની વૃદ્ધિ કરવાનું જણાવ્યું અને તે અનુસારે આઠમી પંક્તિમાં ૧૮૯–૧૮૯ ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યા પ્રાપ્ત થઈ. જ્યારે આ પ્રસિદ્ધમતકારે આગળ આગળની પ્રત્યેક પંક્તિમાં પ્રથમની પંક્તિની અપેક્ષાએ (બે ચન્દ્ર અને બે સૂર્ય) ચારની સંખ્યાનો વધારો કરવા જણાવ્યું, જેથી છેલ્લી આઠમી પંક્તિમાં (૮૬+૮૬ ચન્દ્ર-સૂર્ય=) ૧૭૨--ચન્દ્ર--સૂર્યની સંખ્યા આવે છે.

૪—આ પ્રમાશે થતાં દિગંબર મતાનુસારે બાહ્યપુષ્કરાધની આઠે પંક્તિના ચન્દ્ર-સૂર્યોની ક્રમશઃ સંખ્યા કુલ ૧૩૩૭–૧૩૩૭ની આવે છે. જ્યારે પ્રસિદ્ધ મતકારના અભિપ્રાય પ્રમાશે બાહ્યપુષ્કરાધમાં કુલ ૬૩૨ ચન્દ્રો અને ૬૩૨ સૂર્યોની સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય છે.

પ--વળી દિગમ્બર મતકારે પુષ્કરવરસમુદ્રોની પ્રથમ પંક્તિમાં સૂર્ય--ચન્દ્રોની સંખ્યા પ્રાપ્ત કરવા માટે એવું જણાવ્યું કે પુષ્કરવરદ્વીપની પ્રથમ પંક્તિમાં ચન્દ્ર--સૂર્યોની જે સંખ્યા હોય તેને દ્વિગુણ કરવી, તેમ કરતાં પુષ્કરવરસમુદ્રમાં પ્રથમ પંક્તિગત ચંદ્ર--સૂર્યોની સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય. ત્યારબાદ પંક્તિઓમાં છ છ અથવા સાત સાતની વૃદ્ધિ કરવી, અને એ પ્રમાણે પ્રત્યેક દ્વીપ--સમુદ્રો માટે સમજવું. એટલે કે પ્રથમ પંક્તિ માટે આગલા દ્વીપ--સમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિથી દ્વિગુણપણું અને ત્યારબાદ છ છ સાત સાતની વૃદ્ધિ સમજવી. જ્યારે પ્રસિદ્ધ મતકારે પ્રત્યેક દ્વીપ--સમુદ્રોમાં પ્રથમ પંક્તિ માટે તેમજ આગળની પંક્તિઓ માટે ચાર ચારની વૃદ્ધિ કરવાનું જણાવ્યું.

**સૂચના**—'ત્રિગુણકરણ'નો જે સૈદ્ધાંતિક મત તે સ્વતંત્ર હોવાથી ઉક્ત બન્ને મતકારોની સાથે તેની સરખામણી કરવાની જરૂર નથી કારણકે તે 'ત્રિગુણકરણ' પ્રમાશે મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર ચન્દ્ર–સૂર્યની કોઈ પગ્ન પ્રકારની નિશ્વિત વ્યવસ્થા બતાવવામાં આવી નથી. मनुष्यक्षेत्र बहार सूर्य-चन्द्रनी पंक्ति संबंधमां मतांतरो

દિગંબરીયમત 'કર્મપ્રાભૃત' ગ્રન્થમાંથી ઉદ્ધરેલો છે, જ્યારે ૮૩–૮૪--૮૫ ગાથાવડે કહેવાયેલ પ્રસિદ્ધ આચાર્યનો મત કયા ગ્રન્થ ઉપરથી કહેવામાં આવેલો છે તેની માહિતી નહિ મળતી હોવાથી જ્ઞાનીંગમ્ય છે; તો પણ આ બન્ને મતકારો મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર સૂર્ય–ચન્દ્રની વ્યવસ્થા પરિરયાકારે જણાવે છે તે વાત તો ચોક્કસ છે.

મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર સૂર્ય--ચન્દ્રોની સંખ્યા તેમજ વ્યવસ્થા બાબતમાં જે બન્ને મતો ઉપર જણાવ્યા તે અપેક્ષાએ સૂર્યચન્દ્રની સંખ્યાના વિષયમાં બહુશ્રુત પુરુષો '**તિગુणા પુ**व्विल्लजुया' એ ગાથાવડે પ્રાપ્ત થતું જે ત્રિગુણકરણ તેને જ સર્વમાન્ય જણાવે છે. જે બાબત પ્રથમ કહેવાઈ ગઈ છે. આ ત્રિગુણકરણ પ્રમાશે પુષ્કરવરદ્વીપમાં પ્રાપ્ત થતી ૧૪૪–૧૪૪ ચન્દ્ર--સૂર્યોની સંખ્યાને કેવી રીતે વ્યવસ્થિત કરવી તે બાબત વિચાર કરવાની આવશ્યકતા છે. ૧૪૪–૧૪૪ ચન્દ્ર--સૂર્યોની સંખ્યા પૈકી મનુષ્યક્ષેત્રમાં આવેલા અભ્યંતરપુષ્કરાર્ધના ૭૨–૭૨ ચન્દ્ર--સૂર્યોની વ્યવસ્થા પ્રથમ જણાવેલ હોવાથી મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના પુષ્કરાર્ધમાં બાકીના ૭૨–૭૨ ચન્દ્ર--સૂર્યોની વ્યવસ્થા પ્રથમ જણાવેલ હોવાથી મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના પુષ્કરાર્ધમાં બાકીના ૭૨–૭૨ ચન્દ્ર--સૂર્યોને પૂર્વોક્ત બન્ને મતકારોનાં મન્તવ્ય પ્રમાણે પરિરયાકારે કે સૂચીશ્રેણીએ સમજવા ? એ પ્રશ્ન ઊભો રહે છે. યદ્યપિ પંક્તિની વ્યવસ્થા તો પરિરયાકારે તેમજ સમશ્રેણીએ એમ બન્ને પ્રકારે થઈ શકે છે, તો પણ ૭૨–૭૨ ચન્દ્ર-સૂર્યોની પરિરયાકારે વ્યવસ્થા કરવા જતાં સૂર્ય-ચન્દ્રનું તેમજ સૂર્ય-સૂર્યનું અને ચન્દ્ર-ચન્દ્રનું પચાસ હજાર યોજન તેમજ એક લાખ યોજનપ્રમાણ જે અંતર નિશ્વિત કરેલું છે, તે નિશ્વયમાં ભંગ થવાનો પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતો હોવાથી પરિસ્ય

९८८-आशाम्बरीय अने प्रसिद्धमतकारने अंगे चन्द्र-सूर्यनी अल्पविचारणा ॥

પ્રસિદ્ધ મતકારની અપેક્ષાએ એ વિચારવાનું છે કે જ્યારે ગાથા ૬૫મીમાં મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર નિશ્વયથી કોઈપણ પંક્તિરથાને ચન્દ્ર-સૂર્યનું પચાસ હજાર યોજનપ્રમાણ અંતર જણાવવામાં આવ્યું છે ત્યારે આ ૮૩-૮૪મી ગાથામાં ચન્દ્ર-સૂર્યનું પચાસ હજાર યોજન અંતર ન કહેતાં (મતાંતરે) ૧૦૧૦૧૭ યોજન <sup>૭</sup>/<sub>૩૬</sub> ભાગ (અથવા <sup>૨૯</sup>/<sub>૧૪</sub> ભાગ) પ્રમાણ અંતર પ્રાપ્ત થાય તેવી રીતે સૂર્ય-ચન્દ્રની વ્યવસ્થા જણાવેલ છે. વળી ગાથા ૬૬મીમાં ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું અને સૂર્યથી સૂર્યનું સાધિક એક લાખ યોજનપ્રમાણ અંતર કહ્યું છે જ્યારે આ ૮૩-૮૪ ગાથાઓના મત પ્રમાણે ૨૦૨૦૩૪<sup>-૯</sup> પોજનપ્રમાણ અંતર પ્રાપ્ત થાય છે અને તે પણ પ્રથમની પંક્તિઓ માટે જ. તેથી આગળ આગળની અન્ય પંક્તિઓમાં સૂર્ય-ચન્દ્રનું અંતર જાણવા માટે તો એવી વ્યવસ્થા જણાવી છે કે-તે તે પરિરય પંક્તિસ્થાને જેટલો પરિધિ આવે તે પરિયિને તે પંક્તિગત ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યાવડે ભાગ આપતાં જવાબમાં જે રાશિ આવે તેટલું ચન્દ્ર-સૂર્યનું અંતર સમજવું. આ પ્રમાણે દિગમ્બર મતકારે તો ગાથા ૬૫–૬૬માં કહ્યા પ્રમાણે પચાસ હજાર યોજન તેમજ સાધિક લાખ

યોજન અંતર જણાવેલું છે અર્થાત્ તે અંતર આ મતકારને માન્ય છે, પરંતુ આ માન્યતા તેમની પ્રથમ પંક્તિ માટે જ છે કે સર્વ પંક્તિ માટે છે ? બાહ્યપુષ્કરાધદ્વીપ માટે જ છે કે કોઈ પણ દ્વીપ-સમુદ્ર માટે છે ? એ તો બહુશ્રુત પુરુષો પાસેથી વિચારવાનું રહે છે. કારણકે જો પ્રથમ પંક્તિ માટે હોય તો અન્ય પંક્તિઓ માટે શું સમજવું ? વળી પુષ્કરાધદ્વીપ પછીના પુષ્કરસમુદ્ર વગેરે દ્વીપ-સમુદ્રોમાં તેઓના મત પ્રમાણે પ્રથમ પંક્તિમાં પૂર્વ દ્વીપ અથવા સમુદ્રની પ્રથમ પંક્તિની અપેક્ષાએ દ્વિગુણ (જેમ પુષ્કરસમુદ્રમાં ૨૯૦) સંખ્યા આવવાથી તેમજ તે પ્રથમ પંક્તિસ્થાને પરિધિનું અમુક પ્રમાણ હોવાથી પચાસ હજાર તેમજ લાખ યોજનનું અંતર શી રીતે સંગત થઈ શકે ? ઇત્યાદિ સર્વ વિચારણા ગીતાર્થ બહુશ્રુતોને આધીન છે. (આ અંગે ૧૨૯મી ટિપ્પર્ણી વાંચવાથી વિશેષ ખ્યાલ આવશે.)

**સૂચના**—ંત્રિગુણકરણ'ના મત પ્રમાણે તો ૫૦ હજાર યોજનનું અંતર તેમજ લાખ યોજનનું અંતર જે કહ્યું છે તે નિશ્વિત છે. પંક્તિવ્યવસ્થા સંબંધી જો કે અનિશ્વિતપણું છે તો પણ **'સૂર્યપ્રક્ષપિ**' વગેરે ગ્રન્થોના પાઠ પ્રમાણે મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર તે જ ઉક્ત અંતર સમજવાનું છે. પંક્તિની વ્યવસ્થા ઉચિત જણાતી નથી, જ્યારે સૂચીશ્રેષ્ઠીની વ્યવસ્થા માટે શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ પ્રમુખ ગ્રન્થોમાં સ્પષ્ટ પાઠો હોવાથી (સામાન્ય દોષ પ્રાપ્ત થતો હોવા છતાં પણ) સૂચીશ્રેષ્ઠીની વ્યવસ્થા જ માન્ય રાખવી ઉચિત લાગે છે. આ <sup>૨૦૦</sup>સૂચીશ્રેષ્ઠી–સમશ્રેષ્ઠીની વ્યવસ્થા પજ્ઞ બે ત્રણ પ્રકારે થઈ શકે

૨૦૦-त्रिगुणकरण प्रमाणे मनुष्यक्षेत्रबहार चन्द्र-सूर्यनी व्यवस्था संबंधी अल्पविचार ॥ પ્રથમ-મુખ્ય સૈદ્ધાન્તિક મત 'तिगुणा पुव्विलजुया'નો જે છે તે મતને અનુસારે બાહ્યપુષ્કરાર્ધમાં ૭૨ ચન્દ્ર અને ૭૨ સૂર્યની કુલ સંખ્યા કહી અર્થાત્ આઠ લાખ યોજન પ્રમાણ બાહ્યપુષ્કરાર્ધમાં ૭૨ ચન્દ્ર અને ૭૨ સૂર્ય જણાવ્યા.

દિગમ્બરીય મત પ્રમાશે તેમજ પ્રસિદ્ધમત પ્રમાશે તે જ બાહ્યપુષ્કરાધક્ષેત્ર (આઠ લાખ યોજનપ્રમાશ વિષ્કમ્ભમાંથી પ્રારંભના અને અંતના પચાસ પચાસ-હજાર યોજન બાદ કરતાં બાકી રહેલ સાત લાખ યોજનપ્રમાશ ક્ષેત્ર)માં લાખ લાખ યોજનને અંતરે પરિરયાકારે ચન્દ્ર-સૂર્યની આઠ પંક્તિઓ જણાવવામાં આવેલી છે, અને તે પ્રત્યેક પંક્તિમાં વર્તાતી તે તે ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યાને ઉક્ત અંતર પ્રમાશે સંગત કરી બતાવી છે, તે પ્રમાશે આ સિદ્ધાંતકારના 'ત્રિગુજ્ઞકરશ'ના મત પ્રમાશે પ્રાપ્ત થતી ચન્દ્ર-સૂર્યોની સંખ્યાને પરિરય-વલયાકારે સંગત કરવી વિચાર કરતાં ઉચિત લાગતી નથી; કારણકે પરિસ્યાકારે જો લેવામાં આવે તો લાખ લાખ યોજનને અંતરે આઠ પંક્તિઓ માનવી પડે. અને એ પ્રમાશે માનતાં ચન્દ્ર સૂર્યની એકંદર સંખ્યા જે ૧૪૪ની છે તેનો બાહ્યપુષ્કરાધમાં સમાવેશ કરવાનો હોવાથી પ્રત્યેક પરિરય પંક્તિમાં એકંદર ચન્દ્ર સૂર્યની સંખ્યા ૧૮ જેટલી અલ્પ પ્રાપ્ત થાય. એ ૧૮ ચન્દ્ર-સૂર્યોની સંખ્યાને પ્રથમ કહેલા ૧૪૫૪૬૪૭૬ યોજનપ્રમાશ પરિધિમાં પચાસ પચાસ હજાર યોજનના હિસાબે વિચારીએ તો પૂર્વોક્ત કહેલ પરિધિમાં ઘશું ક્ષેત્ર ખાલી રહી જાય. વળી આગળ આગળની પરિરય પંક્તિનો પરિધિ વિશેષ પ્રમાશવાળી હોવાથી તે પરિધિનું તો ઘશું ક્ષેત્ર ચન્દ્ર સૂર્ય વિનાનું રહે. માટે પરિરયાકારે પંક્તિઓ માનવી એ વિચારtઈએ યોગ્ય જશાતું નથી.

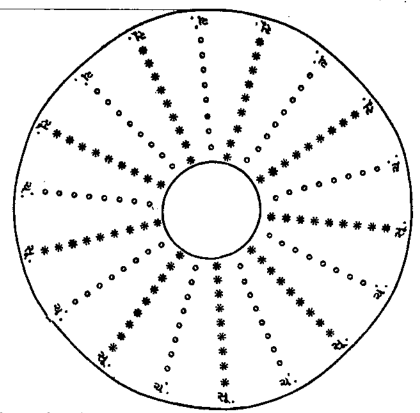
### હવે સચીશ્રેશીની વ્યવસ્થા માટે વિચાર કરીએ–

મનુષ્યક્ષેત્રમાં વર્તતી સૂચીશ્રેણી પ્રમાજ્ઞે રહેલી ચન્દ્ર-સૂર્યની પંક્તિની મારૂક. આ બાહ્યપુષ્કસર્ધમાં ૩૬–૩૬ સૂર્યોની બે અને ૩૬–૩૬ ચન્દ્રોની બે પંક્તિઓ પજ્ઞ ઘટી શકતી નથી; કારજ્ઞકે તે પ્રમાજ્ઞે કરવા જતાં આઠ લાખ યોજન પ્રમાજ્ઞ ક્ષેત્રમાં–૩૬ સૂર્યો અથવા ચન્દ્રોને સૂચીશ્રેણીએ ગોઠવતાં ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું, સૂર્યથી સૂર્યનું તેમજ ચન્દ્રથી સૂર્યનું શાસ્ત્રમાં જણાવેલ ઇષ્ટ અંતર પ્રાપ્ત થતું નથી તથા સૂર્યાન્તરિત ચન્દ્રો અને ચન્દ્રાન્તરિત સૂર્યો હોવા જોઈએ તે પજ્ઞ મળી શકતા નથી.

હવે બીજી રીતિએ સૂચીશ્રેશિની વ્યવસ્થા સંબંધી વિચારીએ---

જો કે આ પ્રમાજો વ્યવસ્થા કરતાં અમુક વિરોધ તો ઊભો જ રહેવાનો છે; તો પણ પ્રથમના બન્ને પક્ષોમાં જેટલા વિરોધો જોવાય છે, તેની અપેક્ષાએ તો આ વ્યવસ્થાપક્ષમાં એકાદ વિરોધનો જ ઉકેલ કરવાનો અવશિષ્ટ રહેતો હોવાથી આ પક્ષ કંઈક ઠીક લાગતો હોય તેમ સમજી શકાય છે, તો પજ્ઞ જ્યાં સુધી સિદ્ધાંતમાંથી કોઈ તેવો યથાર્થ નિર્જાય હસ્તગત ન થાય ત્યાં સુધી આવા વિવાદાસ્પદ સ્થળોમાં ભવભીરુ છદ્મસ્થો કોઈ પજ્ઞ નિર્જાય કેમ આપી શકે ? અહીં જે આકૃતિ બતાવવામાં આવેલ છે તેની વ્યવસ્થા આ પ્રમાજ્ઞે કરીએ તો કથંચિત્ ક્ષેત્રવિસ્તાર અને ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યાનું સંગતપણું થઈ શકશે.

આઠ લાખ યોજનપ્રમાણ બાહ્યપુષ્કરાર્ધમાં પ્રારંભના અને અંતના પચાસ-પચાસ હજાર યોજન વર્જીને બાકી રહેલા સાત લાખ યોજનપ્રમાણ ક્ષેત્રમાં સૂર્યના કિરણની મારુક ચારે દિશાવર્તી સાત લાખ યોજન લાંબી ચન્દ્ર-સૂર્યની નવ-નવ શ્રેશીઓ કલ્પવી, પ્રત્યેક શ્રેશીમાં આઠ ચન્દ્રો અથવા આઠ સૂર્યોને લાખ લાખ યોજનને અંતરે સ્થાપિત કરવા, એમ કરતાં છર ચન્દ્રો અને છર સૂર્યોની સંખ્યા પ્રાપ્ત થશે, ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું તેમજ સૂર્યથી સૂર્યનું એક લાખ યોજનપ્રમાણ અંતર ઘટી શકશે અને એક અપેક્ષાએ 'સૂર્યાન્તરિત ચન્દ્રો અને ચન્દ્રાન્તરિત સૂર્યો હોય' એ વચન પણ સફળ થઈ શકશે, ફક્ત 'चंदाओ सूरस्स य सूरा चंदस्स અંતર होइ। पन्नाससहस्साइं जोयणाइं अणूणाइं॥१॥' આ ગાથાના અર્થ પ્રમાણે ચન્દ્રથી સૂર્યનું અથવા સૂર્યથી ચન્દ્રનું જે પચાસ હજાર યોજન પ્રમાણ અંતર જણાવેલું છે તે અંતરને સંગત કેમ છે, તેમાથી અમુક પ્રકારની વ્યવસ્થા વિષે જ ઇષ્ટ હોય તેમ આજુબાજુના તે તે સાક્ષીભૂત પાઠો હોવાથી જરૂર કબૂલ કરવું પડે છે, જે ૨૦૦ નંબરની ટિપ્પણી વાંચવાથી વિશેષ ખ્યાલમાં આવી શકશે. અહીં શંકા થાય કે મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના દ્વીપ-સમુદ્રોમાં આટલા બધા ચંદ્ર--સૂર્યો છે, તો ત્યાં

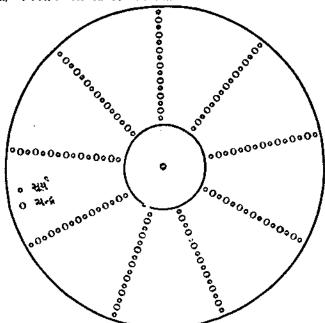


કરવું ? તે જ એક પ્રશ્ન ઊભો રહેશે. (કારણકે પ્રત્યેક પંક્તિ ચન્દ્ર–સૂર્યથી સમુદિત હોવાથી) અને તે પ્રશ્ન ઊભો રહે ત્યાં સુધી આ સૂચીશ્રેશીની વ્યવસ્થાને પણ આદર આપી શકાય નહિ.

અથવા પ્રારંભના અને અંતના પચાસ પચાસ હજાર યોજન બાદ કરીને બાકી રહેલ સાત લાખ યોજનપ્રમાશ લેત્રમાં ચન્દ્રની તેમજ સૂર્યની ઉપર પ્રમાશે જુદી જુદી પંક્તિઓ ન ગોઠવતાં ચન્દ્ર-સૂર્યની સમુદિત પંક્તિ રાખીએ, અર્થાત્ બાહ્ય પુષ્કરાર્ધમાં એકંદર નવ પંક્તિઓ કલ્પવી, તે નવ પંક્તિઓ પૈકી પ્રત્યેક પંક્તિમાં એક ચન્દ્ર એક સૂર્ય. એક ચન્દ્ર એક સૂર્ય એમ પચાસ –પચાસ હજાર યોજનને અંતરે અંતરે ઘટાડતાં સાત લાખ યોજન સુધી જતાં આઠ ચન્દ્ર અને સાત સૂર્યનો સાત લાખ યોજન લાંબી એક પંક્તિમાં સમાવેશ થાય છે. પ્રથમ ચન્દ્ર રાખવામાં આવેલ છે તેને બદલે પ્રથમ સૂર્ય રાખવામાં આવે તો આઠ સૂર્ય અને સાત ચન્દ્રનો એક પંક્તિમાં સમાવેશ થાય છે. આ પ્રમાશે કરતાં નવે પંક્તિઓમાં પ્રથમ ચન્દ્રની સ્થાપનાપેક્ષયા ચન્દ્રની ૭૨ સંખ્યાનો સમાવેશ થાય છે, પરંતુ સૂર્યની સંખ્યા જે ૭૨ની કહેલી છે તેમાંથી ૬૩નો સમાવેશ થાય છે જ્યારે નવ સૂર્યો બાકી રહી જાય છે. પંક્તિમાં પ્રથમ સૂર્ય રાખવામાં આવે તો ૭૨ સૂર્યોનો સમાવેશ થાય, પરંતુ નવ ચન્દ્રની સંખ્યા અવશેષ રહે છે. અર્થાત્ મલયગિરિ મહારાજ તેમજ ચન્દ્રીયા ટીકાકાર મહેર્ષિના અભિપ્રાય પ્રમાશે સૂચીશ્રેણિની વ્યવસ્થા જો કે ઘટી શકે છે, ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું, સૂર્યથી સૂર્યનું, તેમજ ચન્દ્રથી સૂર્યનું ઈષ્ટ અંતર પક્ષ આ વ્યવસ્થામાં પ્રાપ્ત થાય છે, છતાં પંક્તિમાં પ્રથમ ચન્દ્ર લેવી કે સૂર્ય ? એ શંકાનું વર્તતા જન્તુઓ તે, ચન્દ્ર-સૂર્યની શીતલતા તેમજ ઉષ્ણતા શી રીતે સહન કરી શકતા હશે ? તેના સમાધાનમાં જણાવ્યું છે કે-મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના ચન્દ્ર-સૂર્યો સ્વભાવથી જ અતિશીત તેમજ અતિઉષ્ણ પ્રકાશને આપનારા નથી, અર્થાત્ મનુષ્યક્ષેત્રના ચન્દ્ર-સૂર્યો જેમ વિશેષ પ્રમાણમાં શીત તેમજ ઉષ્ણ લેશ્યાવાળા હોય છે તેવી વિશિષ્ટ શીત-ઉષ્ણ લેશ્યાવાળા મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના ચન્દ્ર-સૂર્યો હોતા નથી. જે માટે શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિમાં જણાવ્યું છે કે---

'सुरंतरिया चंदा, चंदंतरिया य दिणयरा दित्ता । चित्तंतरलेसागा सुहलेसा मंदलेसा य ।।१।।'

ભાવાર્થ સુગમ છે. તત્ત્વાર્થસૂત્રની ટીકામાં પણ ઉપરનો જ અભિપ્રાય દર્શાવ્યો છે. [૮૩–૮૪–૮૫] સમાધાન બાકી રહી જવા ઉપરાંત ઉપર જણાવવા મુજબ નવ ચન્દ્ર અથવા નવ સૂર્યનો પંક્તિમાં ઇષ્ટ અંતર રાખવા જતાં સમાવેશ થતો નથી, એ વિરોધ ખડો રહે છે. એમ છતાં–



"चंदाओ सूरस्स य सूरा चंदस्स अंतरं होइ । पत्राससहस्साइं तु जोयणाइं अणूणाइं ॥१॥ सूरस्स य सूरस्स य ससिणो ससिणो य अंतरं होइ । बहियाउ माणुसनगस्स जोयणाणं सयसहस्सं॥२॥ सूरंतरिआ चंदा चंदंतरिआ य दिणयराऽऽदित्ता । चित्तंतरलेसागा सुहलेसा मंदलेसा य ॥३॥" આ સિદ્ધાંતની ત્રણ ગાથાના અનુસારે જણાવેલા—

'તતાઃ સમ્માવ્યતે સૂત્તીશ્રેખ્યા ન પરિત્યશ્રેખ્યા अન્યયા વા बहुश्रुતૈર્યથામમં પરિમાવનીયમ્' ઉભય ટીકાકાર મહર્ષિઓનાં આવાં વચનોથી છેલ્લા બન્ને પક્ષોમાં સૂચિશ્રેણીની વ્યવસ્થા તો ઘટી શકે છે. પરંતુ કોઈને કોઈ એકાદ વિરોધ આવીને ઊભો રહેતો હોવાથી–જ્યારે એક બાજુએથી કોઈ પણ પ્રકારનો ચોક્કસ નિર્ણય આપી શકાતો નથી. ત્યારે બીજી બાજુએથી શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ–ટીકાના નીચે જણાવેલા બન્ને પાઠથી શ્રી ટીકાકાર ભગવંતને આ છેલ્લો પક્ષ જ યથાર્થ માન્ય છે એ માન્યા વિના પણ ચાલે તેવું નથી. તે પાઠો આ પ્રમાણે–-- (५. ગા. सं. ૧૭–૧૮–૧૯) ।। इति प्रस्तुतद्वितीयभवनद्वारे तृतीयज्योतिषीनिकायाधिकारः, प्रासंगिकद्वीपसमुद्राधिकारः–तेषु चन्द्र, सूर्य–ग्रह–नक्षत्रपंक्तिसंख्याधिकारश्च समाप्तः ।।

"सूरस्स य सूरस्स य" इत्यादि, मानुषनगस्य-मानुषोत्तरपर्वतस्य बहिः सूर्यस्य सूर्यस्य परस्परं चन्द्रस्य चन्द्रस्य च परस्परमंतरं भवति योजनानां 'शतसहस्त्रं' लक्षम् तथाहि-चन्द्रान्तरिताः सूर्याः सूर्यान्तरिताश्चन्द्राः व्यवस्थिताः चन्द्रस्य च परस्परमन्तरं भवति योजनानां 'शतसहस्त्रं' लक्षम् तथाहि-चन्द्रान्तरिताः सूर्याः सूर्यान्तरिताश्चन्द्राः व्यवस्थिताः चन्द्रस्य च परस्परमन्तरं पञ्चाशत् योजनसहस्त्राणि (५००००), ततश्चन्द्रस्य सूर्यस्य च परस्परमन्तरं योजनानां लक्षं मवतीति। सम्प्रति बहिश्चन्द्रसूर्याणां पङ्काववस्थानमारु'सूरंतरिया' इत्यादि, नृलोकाद्धहिः पङ्कूत्या स्थिताः सूर्यान्तरिताश्चन्द्राश्चन्द्रान्तरिता दिनकरा दीप्ताः ×××××। कथंभूतास्ते चन्द्रसूर्याः इत्याह-'चित्रान्तरत्लेश्याकाः' चित्रमन्तरं लेश्या च-प्रकाशरूपा येषां ते तथा, तत्र चित्रमन्तरं चन्द्राणां सूर्यानतरित्वात् सूर्याणां च चन्द्रान्तरितत्वात् चित्रलेश्या चन्द्रमसां शीतरश्मित्वात् सूर्याणामुष्णरश्मित्वात् ॥'' [मुद्रित पत्र <u>२८१</u>].

''चन्द्रमसां सूर्याणां च प्रत्येकं लेश्या योजनशतसहस्त्रप्रमाणविस्ताराश्चन्द्रसूर्याणां च सूचीपङ्क्त्या व्यवस्थितानां परस्परमन्तरं पञ्चाशद्योजनसहस्त्राणि, ततश्चन्द्रप्रभासम्मिश्राः सूर्यप्रभासम्मिश्राश्चन्द्रप्रमाः'' [पत्र २८२].

ભાવાર્થ----"માનુષોત્તરપર્વતથી બહારના દીપ-સમુદ્રોમાં સૂર્યથી સૂર્યનું તેમજ ચન્દ્રથી ચન્દ્રનું પરસ્પર અંતર (સાધિક) એક લાખ યોજનપ્રમાણ છે. તે આ પ્રમાણે--સૂર્યો ચન્દ્રાન્તરિત અર્થાત્ ચન્દ્રના આંતરાવાળા છે. એટલે કે બે સૂર્યની વચ્ચે એક ચન્દ્ર છે અને ચન્દ્રો સૂર્યાન્તરિત છે. ચન્દ્રથી સૂર્યનું અંતર પચાસ હજાર યોજન પ્રમાણ છે. એથી સૂર્ય-સૂર્યનું ચન્દ્ર-ચન્દ્રનું પરસ્પર અંતર એક લાખ યોજન પ્રમાણ કહ્યું તે બરાબર છે.

હવે માનુષોત્તર પર્વત બહાર ચન્દ્ર–સૂર્યની પંક્તિ વ્યવસ્થા જણાવે છે–મનુષ્યક્ષેત્ર બહાર પંક્તિવડે રહેલા સૂર્યાન્તરિત ચન્દ્રો અને ચન્દ્રાન્તરિત તેજસ્વી સૂર્યો વિચિત્ર અંતરવાળા અને વિચિત્ર પ્રકાશવાળા છે, તેમાં વિચિત્ર અંતરવાળા એટલે બે ચન્દ્રોની વચ્ચે એક સૂર્યનું અંતર છે અને બે સૂર્યોની વચ્ચે એક ચન્દ્રનું અંતર છે તેવા ચન્દ્રસૂર્યો હોય છે, તેમજ વિચિત્ર પ્રકાશવાળા એટલે ચન્દ્રો શીતકિરશવાળા અને સૂર્યો ઉષ્ણકિરશવાળા છે."

ં "ચન્દ્ર–સૂર્ય પ્રત્યેકનો પ્રકાશ એક લાખ યોજન વિસ્તારવાળો છે, સૂચીશ્રેસીવડે વ્યવસ્થિત ચન્દ્ર–સૂર્યોનું અંતર પચાસ હજાર યોજન છે. તેથી ચન્દ્રપ્રભાથી મિશ્રિત સૂર્યપ્રભા છે અને સૂર્યપ્રભાથી મિશ્રિત ચન્દ્રપ્રભા છે."

વધુમાં મનુષ્યક્ષેત્ર બહારના વિમાનોપપન્ન જ્યોતિષી દેવોનાં વિમાનો, પાકી ઈંટ સરખા લંબચોરસ આકારના હોય છે. અને તે વિમાનોનું આતપક્ષેત્ર--પ્રકાશ્યક્ષેત્ર વિસ્તારથી (પહોળાઇમાં) એક લાખ યોજન પ્રમાણે છે, અને આયામ–લંબાઈથી અનેક લાખ યોજન પ્રમાણે છે.

વધુમાં એ પક્ષ વિચારવાનું રહે છે કે બાહ્યપુષ્કરાર્ધ માટે ૭૨ ચન્દ્ર, ૭૨ સૂર્યની સંખ્યાને સંગત કરવા માટે અન્યમતાશ્રયી એક વાર આદિ અને અંતના ૫૦ હજાર યોજન વર્જવામાં આવે છે. તે આ મતમાં ન વર્જીએ તો ૭૨ ચન્દ્ર તથા ૭૨ સૂર્યની સંખ્યા યથાર્થ સમાઈ રહે છે, પરંતુ આગળ પ્રતિદ્વીપ સમુદ્રના સંધિસ્થાનોમાં ચન્દ્ર–સૂર્યનો સહયોગ થઈ જશે અને તેથી ઉક્ત અંતરાદિ વ્યવસ્થાનો ભંગ થવા જાય છે, જો તે ભંગને બાજુએ રાખી પ્રતિદ્વીપ–સમુદ્રના આદિ અને અંતક્ષેત્ર સુધીમાં રહેલા ચન્દ્ર–સૂર્યની અંતર પ્રમાણાદિ વ્યવસ્થા તે તે ક્ષેત્રાશ્રયી જ વિચારીએ તો અંતરાદિ પ્રમાણનું નિયમિતપણું રહેવામાં પ્રાયઃ દોષ ઉત્પન્ન ન થાય: પરંતુ પ્રથમ તો ત્રિગુણ્રમતે આગળ આગળની આવતી બૃહત્ સંખ્યાનો સમાવેશ કેમ કરવો ? તે જ વિચારવાનું છે. વધુમાં પ્રસિદ્ધ મતકારની વલયપંક્તિ જેટલી બુદ્ધિ-યુક્તિગમ્ય અને નિયમિત રહે છે તેવું આમાં જળવાતું નથી. તત્ત્વ જ્ઞાની જાશે.

ચાલુ વિષયને અંગે શક્તિ પ્રમાણે જુદી જુદી રીતે વિચાર કરવો જરૂરી લાગવાથી ફક્ત આ વિષય પરત્વે ભિન્યભિન્ય પ્રકારથી વિચારો માત્ર જણાવેલા છે. તેમાં છેલ્લો પક્ષ શાસ્ત્રીય હોવાથી યોગ્ય જણાય છે. પ્રથમના ત્રજ્ઞ પક્ષો તો વિચાર પૂરતાં જ આપવામાં આવ્યા છે. છતાં એ વિચારોમાં પણ શાસ્ત્રીય વિરૂદ્ધપશું જણાય તો ત્રિવિધે ત્રિવિધે મિથ્યાદુષ્કૃત આપી આ વિષયને અંગે અહીં જ વિરામ પામીએ છીએ. આ બધી વિચારણાને સ્થાન બાહ્યપુષ્કરાર્ધ માટે તો મળી શક્યું, પણ આગળ આગળના દ્વીપસમુદ્રોમાં કેવી રીતે સંગત કરવું તે જ્ઞાનીગમ્ય.



હવે તે ચન્દ્ર--સૂર્યના મંડળો [પરિભ્રમણ] સંબંધી વર્શન શરૂ કરાય છે :---

તેમાં પાંચે જ્યોતિષી પૈકી ચન્દ્ર-સૂર્ય અને ગ્રહનાં ચારમંડળો છે. તેમજ તે ચન્દ્ર-સૂયાદિ, અનવસ્થિત મંડળવડે પરિભ્રમણ કરતાં મેરુને પ્રદક્ષિણા આપી રહ્યા છે. નક્ષત્ર તથા તારાઓનાં મંડળો છે, પણ તે ચર હોવા છતાં સ્વસ્વ મંડળોમાં--સ્થાનમાં જ ગતિ કરતા હોવાથી અવસ્થિત મંડળવાળાં છે. એ પાંચે પ્રકારનાં જ્યોતિષીઓનાં મંડળો પૈકી નક્ષત્રમંડળોનું કિંચિત્ વર્ણન નક્ષત્ર પરિશિષ્ટમાં આપ્યું છે, અને તારા તથા ગ્રહોનાં મંડળોનું વર્શન અપ્રાપ્ય હોવાથી તે સંબંધી ઉલ્લેખ ન કરતાં હવે ચન્દ્ર-સૂર્યમંડળો સંબંધી અધિકાર શરૂ કરવામાં આવે છે. આ અધિકાર સંક્ષિપ્ત અને વિસ્તારથી કહેવાશે.

प्रेषत्ररस चुलसीइ सयं, इह ससि--रविमंडलाइं तक्खित्तं ।
 जोयण पणसय दसहिअ, भागा अडयाल इगसट्ठा ॥८६॥
 ससि--रविणो लवणम्मि य, जोयण सय तिण्णि तीसअहियाइं ।
 असियं तु जोयणसयं, जंबूद्दीवम्मि पविसंति ॥८७॥
 तीसिगसद्वा चउरो, एगिगसद्वरस्स सत्तभइयस्स ।
 पणतीसं च दुजोयण, ससि--रविणो मंडलंतरयं ॥८८॥ [प्र. गा. सं. २०]
 पणसद्दी निसढम्मि य, तत्तियबाहा दुजोयणंतरिया ।
 एगुणवीसं च सयं, सूरस्स य मंडला लवणे ॥८६॥ [प्र. गा. सं. २९]
 मंडलदसगं लवणे, पणगं निसढम्मि होइ चंदस्स ।
 मंडलअंतरमाणं, जाणपमाणं पुरा कहियं ॥६०॥ [प्र. गा. सं. २२]
 पञ्चदश चतुरशीतशतं, इह शशि-रविमंडलानि तत्क्षेत्रम् ।

योजनानि पञ्चशतानि दशाधिकानि भागा (श्च) अष्टाचत्वारिंशत् एकषष्ठिकाः ॥८६॥

शशि-रव्योर्लवणे च, योजनानि शतानि त्रीणि त्रिंशदधिकानि । अशीतं तु (च) योजनशतं, जम्बूद्वीपे प्रविशन्ति ॥ ८७॥ त्रिंशदैकषष्ठिकाश्चत्वार (श्व), एकैकषष्ठिकस्य सप्तेन भक्तस्य । पञ्चत्रिंशद्य द्वे योजने (क्रमेण) शशि-रव्योर्मण्डलान्तरम् ॥ ८८॥ पञ्चषष्ठिर्निषधे च, त्रीणि बाहायां द्वियोजनान्तरितानि । एकोनविंशं च शतं, सूर्यस्य च मंडलानि लवणे ॥ ८६॥ मंडलदशकं लवणे, पञ्चकं निषधे च भवति चन्द्रस्य । मण्डलान्तरमानं, यानप्रमाणं (च) पुरा कथितम् ॥ ६०॥ शफ्दार्थ---

| पन्नरस=पंદर                          | <b>सत્त−મइय</b> स्स=સાત વડે ભાગેલ             |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------|
| વુलसीइ सयં≕એકસો ચોરાશી               | <b>પ</b> ળતીસં≃૫+૩૦=પાંત્રીશ                  |
| मंडलाई=भंડળો                         | મંडलंतरयं=મંડળોનું અંતર                       |
| तक्खित्तं=तेनुं, क्षेत्र             | पणसडी=પાંસઠ                                   |
| પण-સય-ઽસફિઝ=પાંચસો દસ યોજન           | નિસઢમ્મિ≕નિષધપર્વત ઉપર                        |
| इगसट्ठा≕એકસઠીયા                      | तत्तियबाहा=ત્રજ્ઞ બાહામાં                     |
| जोयण–सयतिष्णि=ત્રશ્વસો યોજન          | <b>ણ્</b> ગુणवીસં–સયં <del>–</del> એકસો ઓગશીશ |
| તીસ अहियाइं=ત્રીશ અધિક               | <b>मंड</b> लदसगं=મંડળો દશ                     |
| असीयं तु जोयणसयं=૧૮૦ યોજન            | पणगं=પાંચ                                     |
| <b>પ</b> विस्संति=પ્રવેશે છે         | जाण–पमाणं=યાન(વિમાન)પ્રમાણ                    |
| તી-સિંગસદ્રા=એકસઠીયા ત્રીસ ભાગ       | પુરા=પૂર્વ                                    |
| <b>ણગિ</b> યસદ્વસ્સ≓એક એવા એકસઠીયાના | कहिय= કહ્યું છે                               |

गाधार्य— આ જંબૂઢીપવર્તી ચન્દ્રનાં ૧૫ મંડળો છે, અને સૂર્યનાં ૧૮૪ મંડળો છે. તેમજ તે બન્નેનાં મંડળોનું ચારક્ષેત્ર (જંબૂ લવણનું થઈ) ૫૧૦ યોજન અને એક યોજનના એકસઠીયા અડતાલીશ ભાગ તેટલું અધિક છે. ॥૮૬॥ **इति प्रथमगाधार्थः ॥** 

આથી સૂર્યનું અને ચન્દ્રનું ૫૧૦ યોજન <sup>૪૯</sup> ભાગનું કુલ જે ચારક્ષેત્ર છે તેમાં ૩૩૦ યોજન લવશસમુદ્રમાં છે અને પાછાં ફરતાં આ બન્ને જ્યોતિષીવિમાનો જંબૂદ્ધીપમાં એકસો એંશી યોજન સુધી પ્રવેશ કરી અટકે છે. આ તેનું ચારક્ષેત્ર કહ્યું. ॥૮૭॥ **इતિ દિતીयगાથાર્થઃ** ॥

૩૫ યોજન અને એક યોજનના એકસઠ ભાગ કરીએ તેવા ત્રીશ ભાગ અને એકસઠીયા એક ભાગના સાત ભાગ કરીએ તેમાંથી ચાર ભાગ (૩૫ યોજન --<sup>૪</sup> ભાગ)નું પરસ્પર ચન્દ્રમંડળનું અંતર હોય છે, અને સૂર્યનાં મંડળોનું પરસ્પર અંતર બે યોજનનું છે. ॥૮૮॥ **इति तृतीयगाथार्थः ॥** [૫. ગા. સં. ૨૦]

વળી સૂર્યનાં ૧૮૪ મંડળો પૈકી ૬૫ મંડળો જંબૂદ્ધીપે છે, તેમાં ૬૨ નિષધપર્વત ઉપર પડે છે, જ્યારે ત્રણ મંડળો તે જ પર્વતની બાહામાં પડે છે, અને ૧૧૯ મંડળો લવણસમુદ્રમાં પડે છે. આ મંડળોનું પરસ્પર અન્તર બે યોજનનું છે. ॥૮૯॥ ॥ **इति चतुर्थगाथार्थः ॥** [૫. ગા. સં. ૨૧] ચન્દ્રનાં ૧૫ મંડળો પૈકી ૧૦ મંડળો લવશસમુદ્રમાં અને પાંચ મંડળો જંબૂદ્ધી૫માં નિષધપર્વત ઉપર છે, આ મંડળોનું પરસ્પર અંતરપ્રમાણ પૂર્વે કહેવાયેલું છે. ॥૯૦૫ **॥ इति पञ्चमगाथार्थः** ॥ [પ્ર. ગા. સં. ૨૨]

**વિશેષાર્ય** અહીંથી મંડલપ્રકરશનો અધિકાર શરૂ થાય છે. તેમાં પ્રથમ નિષધ અને નીલવંત પર્વતથી મંડળોનો પ્રારંભ ગણવામાં આવેલો છે, તેમજ પુષ્કરાદિ દ્વીપ સંબંધી પણ કિંચિત્ અધિકાર આવવાનો છે. આથી તે તે પર્વતો તથા દ્વીપના સ્થાનોની માહિતી આપવાનું ઉચિત સમજી પ્રાસંગિક અઢીદ્વીપનું કિંચિત્ સ્વરૂપ અહીં જણાવાય છે–

## प्रथम अढीद्वीपाधिकार

**ંગ્રૂઢીષનું વર્ગન** આપણે જે ક્ષેત્રમાં રહીએ છીએ તે જંબૂદ્વીપનાં સાત મહાક્ષેત્રો પૈકી **'ભરત ક્ષેત્ર'** નામનું એક મહાક્ષેત્ર છે. આ જંબૂદ્વીપ <sup>ર૦૧</sup>પ્રમાણાંગુલથી ૧ લાખ યોજનનો અને <sup>૨૦૨</sup>થાળી સરખા ગોળાકાર જેવો અથવા <sup>૨૦૩</sup>માલપુડાકાર જેવો છે અને તેનો <sup>૨૦૪</sup>પરિધિ અથવા તેની જગતીનું પ્રમાણ ૩૧૬૨૨૭ યોજન, ૩ ગાઉ, ૧૨૮ ધનુષ, ૧૩ા અંગુલ છે. ગણિતની રીતિએ કોઈ પણ વૃત્ત ક્ષેત્રના પરિધિનું પ્રમાણ પોતાના વિષ્કંભની અપેક્ષાએ ત્રિગુણાધિક હોય છે; અને તે <sup>૨૦૫</sup>વૃત્ત પદાર્થના <sup>૨૦૬</sup>વ્યાસનો <sup>૨૦૭</sup>વર્ગ કરી ૧૦ વડે ગુણી <sup>૨૦૮</sup>વર્ગમૂળ કાઢવાથી તે ક્ષેત્ર સંબંધી પરિધિનું વ્યાસ- ૧૦૦૦૦૦ પ્રમાણ આવે છે, જેમ કે;–જંબૂદ્વીપનો છે. વ્યાસનો વર્ગ કાઢવા માટે બંને સરખી સંખ્યાનો ગુણાકાર કર્યો (જેથી વર્ગ સંખ્યા પ્રાપ્ત થઈ.)

> જંબૂદ્ધીપના વ્યાસનો વર્ગ "દસ અબજ" પ્રમાણ થયો. તેને દસે ગુણતાં વર્ગમૂળ યોગ્ય <sup>૨૦૯</sup>ભાજ્ય ૨કમ સો અબજની આવી. હવે વર્ગમૂળ કાઢવા આંકડાઓને સમ–વિષમ. કરવા તે આ પ્રમાણે—

૨૦૧. આપણું જે અંગુલ તે ઉત્સેધાંગુલ કહેવાય અને તેવા ૪૦૦ (અથવા ૧૦૦) ઉત્સેધાંગુલે એક પ્રમાણાંગુલ થાય.

२०२. इणमो उ समुद्दिहो जंबुद्दीवो रहंगसंठाणो । विक्खभसयसहरसं जोयणाणं भवे एकं [ज्यो० करं०]

૨૦૩. તળાતો માલપુડો જોતાં વચલા માલપુડો જેવો જંબૂદ્વીપને કલ્પવો અને ચારે બાજુનું ઘી, તેની લવપ્સસમુદ્ર તરીકે કલ્પના કરવી.

૨૦૪. કોઈ પણ વૃત્ત (ગોળ) પદાર્થનો ઘેરાવો તે 'परिधि' કહેવાય.

૨૦૫. જે પદાર્થને કોઈ પક્ષ દિશાથી યા છેડેથી સામસામું માપીએ તો સર્વ ઠેકાશે એક જ માપ આવે તે વૃત્ત.

૨૦૬. વૃત્ત વસ્તુની સરખી લંબાઈ પહોળાઈના પ્રમાશને વિષ્ક્રમ્મ અથવા व्यास કહેવાય છે.

૨૦૭ બે સરખી સંખ્યાનો પરસ્પર ગુષ્ટાકાર તે 'વર્ગ.'

૨૦૮. કોઈ પક્ષ બે સંખ્યા કઈ બે સરખી સંખ્યાના ગુણાકાર જેટલી છે ? તેની મૂળ સંખ્યા શોધી કાઢવાની જે રીતિ તે वर्गमूळ (करणि) કહેવાય છે.

૨૦૯. જેનો ભાગાકાર કરવો હોય તે રકમ माज्य અને જે રકમવડે ભાજ્યને ભાગવી હોય તે રકમ भाजक અને જે જવાબ આવે તે मागाकार કહેવાય.

| ૧લો ભાજક = ૩) ૧૦૦૦૦૦૦૦૦                       | ૦૦ (૩ યોજન               |
|-----------------------------------------------|--------------------------|
| +3 C                                          | 1                        |
| ર જો ભાજક= ૬,૧ ૦૧,૦૦ (૧ યોજન                  | આવેલ જવાબનો આંક સરખી     |
| +૧ ૬૧                                         | રીતે મૂક્તાં ૩૧૬૨૨૭ યોજન |
| ૩ જો ભાજક≔ <del>૬</del> ૨,૬ ૩,૯૦૦ (૬ યોજન     | જેટલો આવ્યો.             |
| +૬ ૩૭૫૬                                       |                          |
| ૪થો ભાજક= ૬૩૨,૨ ૦૧૪૪,૦૦ (૨ યોજન               | इति परिधि।               |
| +૨ ૧૨૬૪૪                                      | इति पाराय ।              |
| ૫મો ભાજક= ૬૩૨૪,૨ ૦૧૭૫૬,૦૦ (૨ યોજન             |                          |
| +૨ ૧૨૬૪૮૪                                     |                          |
| ૬ક્રો ભાજક= ૬૩૨૪૪,૭ ૦૪૯૧૧૬૦૦ (૭ યોજન          |                          |
| +9 8859656                                    |                          |
| ૭મો ભાજક≃ ૬૩૨૪૫૪ ૪૮૪૪૭૧ શેષ વધ્યા             | 1                        |
| –ધુવ ભાજક                                     |                          |
| ૪૮૪૪૭૧ શેષ વધ્યા છે                           | તેને                     |
| ચાર ગાઉનો એક યોજન હોવાથી ૪ <u>વડે ગુણવા</u> × | 8                        |
| ધુવભાજક ૬૩૨૪૫૪) ૧૯૩૭૮૮૪ (૩ ગાઉ                | કે આવ્યા                 |
| ૧૮૯૭૩૬૨                                       |                          |
| ००४०५२२                                       |                          |
| બે હજાર ધનુષ્યનો (દંડનો) ૧ ગાઉ હોવાથી × ૨૦    | 00                       |
| ધ્રુવ ભાજક=૬૩૨૪૫૪) ૮૧૦૪૪૦૦૦ ( ૧૨              | ૧૮ ધનુષ્ય–               |
| ૬૩૨૪૫૪                                        |                          |
| १७७८८६०                                       |                          |
| <b>१२</b> ६४७०८                               |                          |
| ૦૫૧૪૯૫૨૦                                      |                          |
| ૫૦૫૯૬૩૨                                       |                          |
|                                               | યની શેષ સંખ્યા રહી       |
| ચાર હાથનો ૧ ધનુષ્ય હોવાથી <u>×૪</u>           |                          |
| ધ્રુવ ભાજક=૬૩૨૪૫૪) ૩૫૯૫૫૨ (૦                  | હાથ (ભાગ ન ચાલ્યો માટે)  |

950

| 000000                                           |
|--------------------------------------------------|
| ૩૫૯૫૫૨ હાથની શેષ સંખ્યા રહી                      |
| ૨૪ અંગુલનો ૧ હાથ હોવાથી ૨૪ વડે <u>ગુણવા ×૨</u> ૪ |
| 9836506                                          |
| ૭૧૯૧૦૪૦×                                         |
| ધ્રુવ ભાજક = ૬૩૨૪૫૪) ૮૬૨૯૨૪૮ (૧૩) અંગુલ આવ્યા    |
| ૬૩૨૪૫૪                                           |
| 2308902                                          |
| ૧૮૯૭૩૬૨                                          |
| ०४०७३४६                                          |
| ૩૧૬૨૨૭                                           |
| <br>૦૦૯૧૧૧૯ અંગુલ સંખ્યાના શેષ રહ્યા             |

અહીં આટલું ગણિત ઉપયોગનું હોવાથી આપ્યું છે. તેથી અધિક સૂક્ષ્મ પ્રમાણ યવ, જૂ--લિખાદિ કાઢવું હોય તો તે સ્વયં કાઢી લેવું.

ઉપર પ્રમાણે ગણિત કરતાં જંબૂદ્ધીપનો <sup>૨૧૦</sup>પરિધિ ૩૧૬૨૨૭ યોજન, ૩ ગાઉ, ૧૨૮ ધનુષ્ય, ૧૩૫ **અં**ગુલ પ્રમાણ આવ્યો.

એ ત્રિગુણાધિક પરિધિવાળો એક લાખ યોજનનો જંબૂદ્ધીપ, પૂર્વસમુદ્રથી પશ્ચિમસમુદ્ર સુધીની લંબાઈવૉળા સાત વર્ષધર (કુલગિરિ) પર્વતો, તેમજ તેનાં આંતરે રહેલાં સાત મહાક્ષેત્રો તથા તે ક્ષેત્રોમાં રહેલી મહાનદીઓ વગેરેથી સંપૂર્ણ છે.

આપણે જેમાં રહીએ છીએ તે ભરતક્ષેત્ર, અર્ધચન્દ્રાકાર સરખું મેરુથી દક્ષિણદિશામાં આવેલું, ત્રણે દિશાએ લવણસમુદ્રને સ્પર્શીને રહેલું, પર૬ યોજન ૬ કળા વિસ્તારવાળું અને ૧૪૪૭૧ <sup>પ</sup>્યોજન પૂર્વસમુદ્રથી પશ્ચિમસમુદ્ર સુધીની દીર્ઘ જીપાવાળું (લાંબું), તેમજ ઉત્સર્પિશી અવસર્પિશીના છ છ આરાના ભાવોથી વાસિત છે. દરેક ક્ષેત્રો તથા પર્વતો પૂર્વસમુદ્રથી પશ્ચિમસમુદ્ર સુધી લંબાયેલા સમજવા. માત્ર જંબૂદ્રીપના વિસ્તારાશ્રથી લંબાઈપ્રમાણમાં તજ્ઞવત પડશે. આ ભરતક્ષેત્રની સીમાએ રહેલ લઘુ-હિમવંત પર્વતના મધ્ય ભાગે ૧૦ યોજન ઊંડો, ૧૦૦૦ યોજન લાંબો, ૫૦૦ યોજન પહોળો, વેદિકા અને વનથી પરિવરેલો અને જેના મધ્યસ્થાને જુદા જુદા વૈડ્ર્યાદિ રત્નના વિભાગમાં વહેંચાયેલાં શ્રીદેવીના પ્રથમ રત્નકમળથી યુક્ત, વળી તે મૂળ કમળને ફરતાં બીજાં છ વલયોથી સુશોભિત એવો

२२०. 'जंबुद्दीव परिरओ, तिच्चि य सोलाणि सयसहस्साणि । दोयसया पडिपुण्णा सत्तावीसा समहिया य ॥१॥ तिण्णि य कोसा य तहा, अडावीसं च धणुसयं एक्कं । तेरसय अंगुलाइ, अद्धंगुलयं च सविसेसं ॥२॥' [श्र्योतियु-डरंउड] 'શ્રી'દેવીના નિવાસવાળો 'પદ્મ' નામનો દ્રહ આવેલો છે. એમાંથી નીકળતી ગંગા અને સિંધુ સ્વસ્વદિશા તરક, પર્વત ઉપર વહીને, ગંગા નદી ઉત્તરભરતાર્ધ તરફ ૧૪૦૦૦ નદીઓની સાથે મૈત્રી કરતી દક્ષિણસમુદ્રમાં મળી જાય છે. એ જ પ્રમાણે ૧૪૦૦૦ નદીઓ વડે પરિવરેલી બીજી સિન્ધુનદી પશ્ચિમ દિશાએ દીધવૈતાઢ્ય પર્વત નીચે થઈ, દક્ષિણભરતાર્ધ તરફ વહીને દક્ષિણસમુદ્રને મળી જાય છે.

આ શાશ્વતી ગંગા અને સિન્ધુ બન્ને નદીઓએ તેમજ ભરતક્ષેત્રના મધ્યમાં રહેલા દીઘંવૈતાઢ્ય પર્વતે એટલે કે બે નદી તથા પર્વતે મળીને આ ભરતક્ષેત્રના છ વિભાગો પાડ્યા છે. આપણે દક્ષિણ ભરતાર્ધના મધ્યખંડમાં રહીએ છીએ અને એશિયા, યુરોપ, આફ્રિકા, અમેરિકા, ઑસ્ટ્રેલિયા વગેરે વર્તમાન દુનિયાનો દક્ષિણભરતાર્ધમાં સમાવેશ થાય છે. આ જંબુદ્વીપ ભરતખંડના પ્રમાણ જેટલા ૧૯૦<sup>૨૧૧</sup>ખંડ પ્રમાણ હોવાથી આ ભરતક્ષેત્ર ૧ ખંડ પ્રમાણ છે. આ ક્ષેત્રના મધ્યમાં અયોધ્યા નગરી આવેલી છે. તેમજ ૬૩ <sup>૨૧૨</sup>શલાકાપુરુષો પણ આ ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થાય છે. આ ભરતખંડની ઉત્તરદિશાએ વૈતાઢ્ય ઓળંગી ત્યારપછીનું ભરતક્ષેત્ર વટાવ્યા બાદ ભરતથી દ્વિગુણ વિસ્તારવાળો (૧૦૫૨ યોજન ૧૨કળા પ્રમાણ), વેદિકા અને વનથી સુશાંભિત, પીત સુવર્ણમય, લંબચોરસાકારે જિનભવનાદિથી વાસિત, ૧૧ કટવાળો, સાધિક ૨૪૯૩૨ યોજન લાંબી જીવાવાળો, ૨ ખંડ પ્રમાણ, 'लघुहिमवंत' પર્વત આવેલો છે. આ પર્વત ઉપર આવેલા **પદ્મ**દ્રહમાં **'શ્રી'**દેવીનો નિવાસ છે. આ પર્વત ઉપર ચઢી, તેટલું જ બીજી બાજુએ ઉતરીએ ત્યારે તરત જ, પૂર્વના પર્વતથી દ્વિગુણ (૨૧૦૫ યોજન ૫ કળા) વિસ્તારયુક્ત અને ૩૮૬૭૪<sup>૧૫</sup> યોજન દીર્ઘ જીવાવાળું, ચાર ખંડ પ્રમાણ અવસર્પિણીના ત્રીજા આરાના પ્રારંભના ભાવવાળું **'हिमवंतक्षे**'્રે' આવેલું છે. આ ક્ષેત્રમાં પૂર્વે 'રોहિતા' અને પશ્ચિમે 'રોहિતાંજ્ઞા' નદી વહે છે. આ ક્ષેત્રના મધ્યમાં અથવા આ બે નદીઓનો જ્યાં નજીક સંયોગ થાય તે સ્થાને शब्दापाती નામનો વૃતવૈતાઢ્ય આવેલો છે આ ક્ષેત્ર સંપૂર્ણ થયા બાદ તરત જ પૂર્વક્ષેત્રથી દ્વિગુણ (૪૨૧૦ યોજન ૧૦ કળા) વિસ્તારવાળો, સાધિક પ૩૯૩૧ યોજન દીર્ઘજીવાવાળો, ૮ ખંડ પ્રમાણ, ૨૦૦ યોજન ઊંચો, પીતસૂવર્જીનો, ૮ કૂટ–શિખરવાળો, લંબચોરસ (પૂર્વેથી પશ્ચિમ સુધી ગયેલો) <sup>ે ૧૩</sup>વેદિકા અને વનથી સુશોભિત, '**महाहिमवंत'** નામનો પર્વત આવેલો છે. આ પર્વત ઉપર બે હજાર યોજન લાંબો, ૧ હજાર યોજન પહોળો, ૧૦ યોજન ઊંડો '**ફ્રી'**દેવીના નિવાસવાળો મहापद्म નામનો દ્રહ આવેલો છે. આ પર્વત ઉપર ચઢીને તેટલું જ નીચે ઉતરતાં તૂર્ત જ મહાહિમવંતની ઉત્તરે પૂર્વથી દ્વિગુણ (૮૪૨૧ યોજન ૧ કળા) વિસ્તારવાળું, ૭૩૯૦૧<mark>૭૧</mark> યોજન પૂર્વ-પશ્ચિમ દીર્ઘજીવાવાળુ, ૧૬ ખંડ પ્રમાણ, પૂર્વદિશામાં વહેતી हरिसलिला અને પશ્ચિમમાં વહેતી हरिकान्ता નદીથી યુક્ત, ક્ષેત્રમધ્ય રહેલા ગંધાપાતી નામના વૃત્તવૈતાઢ્યવાળું, અવસર્પિશીના બીજા આરાના પ્રારંભના ભાવો સરખું हरिवર્ષ નામનું <sup>૨૧૪</sup>યુગલિક ક્ષેત્ર આવેલું છે.

૨૧૧. णउयसयं खंडाणं, भरहपमाणेण भाइए लप्तखे । अहवा नउय सयं, गुणं भरहपमाणं हवइ लक्खं ॥ */જંબૂ. સંગ્રહક્રી/* ૨૧૨. શલાકાપુરુષોની ઉત્પત્તિ ઐરવત અને મહાવિદેહમાં પણ હોય છે અને ત્યાં તેઓ યથાયોગ્ય વિજયોને પક્ષ સાધે છે.

૨૧૩. દરેક વર્ષધરો વેદિકા વન સહિત સમજવા.

૨૧૪. આ છએ ક્ષેત્રોમાં રહેનારા યુગલિકો સ્વભાવે સરળ, ભોળા ને સર્વ રીતે સુખી તેમજ દિવ્યસ્વરૂપી હોય છે. અને એ છએ યુગલિક મહાક્ષેત્રોમાં जसि (શસ્ત્ર વ્યવહારાદિ), मसि (લેખન કળાદિ), कृषि (ખેડૂત વ્યાપારાદિ) આ ક્ષેત્ર સંપૂર્ણ થયા બાદ તૂર્ત જ મેરુથી દક્ષિણે (हरिवर्षोत्तरे) પૂર્વથી દ્વિગુણ ૧૬૮૪૨ યોજન--ર કળા વિસ્તારવાળો, સાધિક ૯૪૧૫૬ યોજન દીર્ઘ જીવાવાળો, ૪૦૦ યોજન ઊંચો, ૩૨ ખંડ પ્રમાણ, ૯ કૂટવાળો, તપનીય--રક્ત સુવર્ણનો, અને સૂર્ય--ચન્દ્ર મંડલોના આધારવાળો (અને તેથી જ આ ગ્રંથમાં આ અઢીદ્વીપનું વર્ણન કરવામાં સહાયક બનેલો) '**નિષધ'** નામનો પર્વત આવેલો છે. આ પર્વત ઉપર વ્યંતરનિકાયની 'ઘી' નામના દેવીના નિવાસવાળો, ૪૦૦૦ યોજન લાંબો, ૨૦૦૦ યોજન પહોળો, ૧૦ યોજન ઊંડો 'તિગિંછિદ્રદ્દ' આવેલો છે.

આ પર્વત ઉપર આ બાજુથી ચઢીને પેલી બાજુ ઉતરીએ કે તરત જ નિષધપર્વતથી દ્વિગુણ ૩૩૬૮૪ યોજન ૪ કળા વિસ્તીર્જ઼ અને મધ્યમાં ૧ લાખ યોજન દીર્ઘ, ૬૪ ખંડ પ્રમાશ, નિષધ અને નીલવંત વચ્ચેના ભાગમાં રહેલું **'મहाविदेहक्षेत्र'** આવેલું છે. આ ક્ષેત્રની મધ્યમાં એક લાખ યોજન ઊંચો, પીત સુવર્શમય, શાશ્વતો એવો મેરુપર્વત આવેલો છે. આ પર્વત નવ્વાશું હજાર (૯૯૦૦૦) યોજન જમીનની બહાર છે, જેથી જ્યોતિષીનિકાયના મધ્યભાગને પણ વટાવી આગળ ઊંચો ચાલ્યો ગયો છે, તેનું ૧૦૦૦ યોજન જેટલું મૂળ જમીનમાં ગયેલું છે, એથી તે રત્નપ્રભા પૃથ્વીના પહેલા કાંડના અંત સુધી પહોંચેલો છે, તેથી એ પર્વતનું હજાર યોજન પ્રમાણ જ્યાં પૂર્ણ (સમભૂતલ સ્થાને) થાય છે તે સર્વ ભાગને कंદ કહેવાય છે. એ કંદસ્થાને તેનો વિસ્તાર ૧૦૦૦૦ યોજનનો છે. અને ઉપર જતાં ઘટતો ઘટતો શિખરભાગે ૧૦૦૦ યોજન પહોળો રહે છે. તેથી આ પર્વત ઊંચા કરેલા 'ગોપુચ્છ' સરખો દેખાય છે. આ પર્વત ત્રણ વિભાગથી વહેંચાયેલો છે. એટલે કે--જમીનમાં ગયેલો હજાર યોજનથી હીન જે કાંડ (ભાગ) તે પ્રથમकाण्ड કહેવાય. આ કાંડ–કાંકરા, પથ્થર અને રત્નાદિથી બનેલો છે. હીન એવાં ૧ હજાર યોજનથી લઈને (રત્નપ્રભાગત સમભૂતલા રુચકથી) ૬૩ હજાર યોજન પ્રમાણ સ્ફટિકરત્ન-અંકરત્ન તથા રૂપું-સુવર્શ મિશ્રિત દ્વિતીયकાण્ड છે. એમાં સમભતલાથી ૫૦૦ યોજન પછી 'નંદનવન' આવેલું છે, નીચે કન્દભાગે 'મદ્રશાल' વન છે અને ૬૩ હજાર યોજન પૂર્શ થાય ત્યાં 'सोमनस' વન છે. આ સોમનસ વનથી શિખર સુધીનો ૩૬ હજાર યોજનનો ભાગ તે ત્રીजો कांड કહેવાય છે અને તે જાંબૂનદ [૨કત] સુવર્જ્ઞનો બનેલો છે.

આ ત્રીજા કાશ્ડ ઉપર 'પાંકુकवન' આવેલું છે. આ વનમધ્યે એક ચૂલિકા આવેલી છે. તે ૪૦ યોજન ઊંચી, મૂળમાં ૧૨ યોજન પહોળી, શિખરે ૪ યોજન પહોળી, વૈડૂર્ય રત્નની, શ્રીદેવીના ભવન સરખી વૃત્તાકાર અને ઉપર એક મોટા શાશ્વત ચૈત્યગૃહવાળી છે.

"हेमवयं हरिवासं देवकुरु तह य उत्तरकुरुवि । रम्मय एरण्णवयं इय छ ब्यूमिओ पंचगुणा ॥११॥ एया अकम्मभूमीओ तीस सया जुयलधम्मजयठाणं । दसविहकष्ममहद्दुमसमुत्यभोगा पसिद्धाओ ॥२॥

[प्रवयनसारोद्धार]

# मेरुपर्वतनुं अने अभिषेक शिलाओनुं वर्णन

ઊંચી, અષ્ટમીના ચન્દ્રાકાર સરખી, શ્વેતવર્શીય અર્જુનસુવર્શની ચાર અભિષેક શિલાઓ વર્તે છે. પ્રત્યેક શિલા વેદિકાસહિત વનવાળી છે. એમાં પૂર્વ દિશામાં 'पाण्डुकंबला', પશ્ચિમ દિશામાં 'रक्तकंबला', ઉત્તરમાં 'अतिरक्तकंबला અને દક્ષિણદિશામાં 'अतिपाण्डुकंबला' નામની શિલાઓ છે. એમાં પૂર્વ--પશ્ચિમની બે શિલાઓ ઉપર ૫૦૦ ધનુષ દીર્ઘ, ૨૫૦ ધનુષ વિસ્તીર્શ અને ૪ ધનુષ ઊંચાં એવાં બે બે સિંહાસનો છે, અને ઉત્તર તથા દક્ષિણવર્તી શિલાઓ ઉપર ઉક્ત પ્રમાણવાળું એકેક સિંહાસન છે.

એમાં પૂર્વ દિશાની શિલાના બે સિંહાસન ઉપર પૂર્વ મહાવિદેહની ૧૬ વિજયોમાં ઉત્પન્ન થતા જિનેશ્વરદેવોને, અનાદિકાળના તથાવિધ આચારવાળા સૌધર્મ ઇન્દ્ર પ્રભુને પોતાનું અહોભાગ્ય વિચારતાં પંચરૂપ કરી, પંચાભિગમ સાચવી, મેરુપર્વત ઉપર લઈ જાય છે. જ્યાં મહાન કળશાદિ સામગ્રીથી અનેક જાતિના ઠાઠમાઠથી યુક્ત, અનેક દેવદેવીઓથી પરિવરેલો મહાભાગ્યશાળી સૌધર્મેન્દ્ર પ્રભુને પોતાના જ ખોળામાં લે છે, તે વખતે મહાન અભિષેકાદિ ક્રિયાઓ થાય છે, અને તે દ્વારા ભક્તિવંત ઇન્દ્રો, દેવ--દેવીઓ "અમને આવો સોનેરી અવસર પ્રાપ્ત થયો, ધન્ય છે અમારા આત્માને કે આજે આવા પરમપવિત્ર ત્રિલોકનાથ પરમાત્માની ભક્તિનો મહદદ્દ સુયોગ પ્રાપ્ત થયો." ઇત્યાદિક અનુમોદનાઓને કરતા અનર્ગલ પુષ્ટયોપાર્જન કરી કૃતકૃત્ય બને છે. આ જ પ્રમાણે પશ્ચિમ મહાવિદેહની ૧૬ વિજયોમાં ઉત્પન્ન થતા જિનેશ્વરોનો પશ્ચિમ દિશાવર્તી શિલા ઉપર અને દક્ષિળ દિશાની શિલા ઉપરના સિંહાસન ઉપર ભરતક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલા પ્રભુઓનો તેમજ उત્તર દિશાની શિલા ઉપર ઐરવત ક્ષેત્રવર્તી પરમાત્માઓનો જન્માભિષેક થાય છે, આવા જ્યાં મહાનુભાવ પરમાત્માઓના જન્માભિષેક જેવાં કલ્યાજ્ઞક કાર્યો થઈ રહેલાં છે, એવો આ <sup>૨૧૫</sup>**મન્દર-મેરુ** પર્વત સદા અચળ અને જયવંતો વર્તે છે.

આ મેરુની દક્ષિણ તરફના નિષધપર્વતમાંથી નીકળેલા નિષધપર્વતના જ સંબંધવાળા બે ગजदंतगिरि અને ઉત્તર તરફના નીલવંત પર્વતમાંથી નીકળેલા બે ગજદંતગિરિ એમ કુલ ચાર ગજદંતગિરિઓ છે. તેઓ ગજના દંતૂશળાકારે અથવા રણશીંગડાકારવત્ થતા મેરુ પાસે પહોંચેલા છે, અને તેથી જ મેરુની ઉત્તરના તેમજ દક્ષિણ દિશાના બે બે ગજદંતગિરિઓના છેડાઓ પરસ્પર ભેગા મળવાથી અર્ધચન્દ્રાકાર સરખો આકાર થાય છે. આ બન્ને પર્વતની વચ્ચે મેરુની દક્ષિણ દિશાએ **દેવकुरુ** નામનું યુગલિક ક્ષેત્ર આવેલું છે, એવી રીતે ઉત્તરવર્તી બે ગજદંતોની વચ્ચે **ઉત્તરकુરુ** નામનું ક્ષેત્ર છે. બન્ને ક્ષેત્રોમાં સદાકાળ પ્રારંભના ભાવોયુક્ત પહેલો આરો વર્તે છે, તેમજ ૨૦૦ કંચનગિરિ તથા અન્ય પર્વતો, દશ દશ દ્રહો અને નદ્યાદિકથી યુક્ત છે. એમાં ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્રમાં જંબૂદ્રીપના અધિપતિ અનાદત દેવના નિવાસવાળું, જેનાવડે આ જંબૂદ્રીપ એવું નામ પ્રસિદ્ધ થયું છે તે શાશ્વત 'ગંજૂવૃક્ષ' આવેલું છે અને દેવકુરુમાં પણ જંબૂવૃક્ષના સરખું 'જ્ઞાત્મત્તી' વૃક્ષ આવેલું છે.

૨૧૫, આ પર્વતનો સ્વામી 'મન્દર' નામનો દેવ હોવાથી 'મન્દર' એવું નામ પડ્યું છે–આ નામ શાશ્વત સમજવું. મેરુપર્વતનાં ૧૬ પ્રકારનાં નામો છે, જે નીચે પ્રમાણે—

किंचायं <sup>9</sup>मन्दरो मेरुः<sup>२ ३</sup>सुदर्शनः <sup>४</sup>स्वयंप्रभः । <sup>५</sup>मनोरमो <sup>६</sup>गिरिराजो <sup>७</sup>रलोद्ययशिलोद्ययौ<sup>८</sup> ॥१॥ <sup>६</sup>लोकमध्यो <sup>90</sup>लोकनाभिः <sup>99</sup>सूर्यावर्तोऽस्तसंज्ञितः<sup>9२</sup> । <sup>9३</sup>दिगादिसूर्यावरणावतं<sup>98</sup>सकन<sup>9६</sup>गोत्तमाः<sup>9६</sup> ॥२॥ આ બધા નામો સાન્વર્થ છે.

આ મધ્યમેરુથી પૂર્વદિશામાં અને પશ્ચિમદિશામાં વિસ્તાર પામેલું તેથી જ પૂર્વમहाविदेह અને પશ્ચિમમहाविदेह એવી પ્રસિદ્ધ સંજ્ઞાવાળું <sup>૨૧૬</sup>મहाविदेहक्षेत्र આવેલું છે. આ ક્ષેત્રની બંને દિશાએ મધ્યભાગે સીતા તથા સીતોવા નદી વહે છે. જેથી પૂર્વ-પશ્ચિમ વિદેહ બે બે ભાગવાળા થવાથી મહાવિદેહના એકંદર ચાર વિભાગ પડ્યા છે, એમાં પૂર્વ પશ્ચિમ દિશાવર્તી એકેક ભાગ ઐરવત ક્ષેત્ર તરકનો અને એકેક ભરતક્ષેત્ર તરકની દિશાનો તેમજ એકેક વિભાગમાં કચ્છાદિ આઠ આઠ વિજયો હોવાથી ચાર વિભાગમાં ૩૨ વિજયો થાય છે. એ વિજયોની પહોળાઈ ૨૨૧૨<sup>૭</sup> યોજન છે, અને લંબાઈ ૧૬૫૯૨ - યોજન છે. વિજયોની પરસ્પર મર્યાદાને બતલાવનારા ૫૦૦ યોજન પહોળા, વિજય તુલ્ય લાંબા, બે બે વિજયોને ગોપવીને અશ્વસ્કંધાકારે રહેલા ચિત્રકૂટાદિ ૧૬ વક્ષસ્કારો આવેલા છે, એટલે પ્રત્યેક વિભાગે ચાર ચાર થયા. એ પ્રમાશે આ ક્ષેત્રમાં બે બે વિજયની વચમાં બે વક્ષસ્કારના અંતર વિસ્તારોની મધ્યમાં ૧૨૫ યોજન પહોળી ગ્રાહવત્યાદિ ૧૨ નદીઓ આવેલી છે. એટલે કે એકેક વિભાગે ત્રણ ત્રણ થઈને ૧૨ નદીઓ થાય છે. આ નદીઓ બીજી નદીઓની માફક ઓછાવત્તા પ્રમાણવાળી ન થતાં ઠેઠ સુધી એકસરખા પ્રમાણવાળી અને સર્વત્ર સમાન ઊંડાઈવાળી રહે છે. આ ક્ષેત્રની બન્ને દિશાએ મોટાં વનમુખો રહેલાં છે. ચક્રવર્તીને વિજય કરવા યોગ્ય જે વિજયક્ષેત્રો તેને વિષે ભરતક્ષેત્રવત્ ઉત્સર્પિક્રી અવસર્પિક્રીના છ છ આરા સંબંધી ભાવોનો અભાવ હોવાથી ત્યાં 'નોત્સર્વિળી' 'નોઝવસર્વિળી' (ચોથા આરા) જેવો કાળ છે. તેનું સ્વરૂપ પૂર્વે કહેલું છે, તે ચોથા આરાના કાળના પ્રારંભના ભાવવાળો સુખમય છે, તેથી જ તે ક્ષેત્રમાં સિદ્ધિગમન કાયમને માટે ખુલ્લું જ છે. કારણકે તે ક્ષેત્રમાં સિદ્ધિગમન યોગ્ય કાર્યવાહીની સઘળી સાનુકૂળતા સદાય વર્તે છે. જ્યારે આપણે ત્યાં તો તે તે સામગ્રીનું, તે તે કાળાશ્રયી પરાવર્તન થયા કરે છે; તેથી આપજો ત્યાં મોક્ષમાર્ગ સદાય ખુલ્લો રહેતો નથી. આ ક્ષેત્ર ચોથા આરા સરખું હોવાથી ત્યાં ૫૦૦ ધનુષપ્રમાણ ઊંચા અને પૂર્વક્રોડ વર્ષના આયુષ્યવાળા જીવો હોય છે. ઇત્યાદિ સ્વરૂપ ચોથા આરા પ્રમાશે વિચારવં.

આ મહાવિદેહક્ષેત્રની ૩૨ વિજયોનાં નામો આ પ્રમાણે છે.

એમાં **પુષ્कलावती** વિજયમાં <del>सीमंधरस्वामीजी, वत्सा</del>માં श्रीयुगमंधरस्वामीजी, नलिनावतीजीમાં श्री बाहुस्वामीजी અને ચોથી वप्रावतीમાં श्रीसुबाहुस्वामीजी એમ ચાર તીર્થંકરો અત્યારે પોતાના ઉપદેશ દ્વારા અનેક જીવોને કર્મસત્તાથી નિર્મુક્ત કરાવીને મોક્ષમહેલમાં મોકલતા થકા, મહાવિદેહક્ષેત્રમાં વિચરે છે. આ તીર્થંકરો વિહરમાનજિન તરીકે ઓળખાય છે અને તેમનો મહિમા પ્રસિદ્ધ છે. અત્યારે ભરતક્ષેત્રમાં તો પ્રભુનાં કલ્યાણકારી દર્શનનો સાક્ષાત્ અભાવ છે, જેથી વિહરમાનજિનોને ભાવપૂર્વક નમસ્કાર કરી આત્માનું સાફલ્ય માનવામાં આવે છે.

૨૧૬. મહાવિદેહક્ષેત્ર, ભરતક્ષેત્ર, ઐરવતક્ષેત્ર, એ ત્રણે ક્ષેત્રો કર્મભૂમિનાં કહેવાય છે, કારશકે ત્યાં असि, मसि, कृषिना વ્યાપારો ચાલુ છે અને એથી અજ્ઞાનાત્માઓને સર્વપ્રકારના સંસારવૃદ્ધિના કારજ્ઞભૂત બને છે. જ્યારે પુશ્યાત્માઓ માટે આ જ ભૂમિ પરંપરાએ અનંતસુખના સ્થાનરૂપ બને છે. આથી આ ભૂમિ સર્વ પ્રકારનાં અનુષ્ઠાનોને યોગ્ય તેમજ શલાકા પુરુષોની ઉત્પત્તિવાળી છે. એકંદર કર્મભૂમિ ૧૫ છે–૬ भरत, ૬ ऎरवत, ૬ महाविदेह, જે માટે કહ્યું છે કે– भरहाइं विदेहाइं एरव्वयाइं च पंच पत्तेयं ! भन्नंति कम्मभूमिओ धम्मजोगाउ पन्नरस ॥ १॥

| उत्तर दिशावर्ती | दक्षिणदिशावर्ती | दक्षिणदिशावर्ती | उत्तरदिशावर्ती |  |
|-----------------|-----------------|-----------------|----------------|--|
| ૧ કચ્છ          | ૯ વત્સ          | ૧૭ પદ્ય         | રપ વપ્ર        |  |
| ર સુકચ્છ        | ૧૦ સુવત્સ       | ૧૮ સુપદ્મ       | ર૬ સુવપ        |  |
| ૩ મહાકચ્છ       | ૧૧ મહાવત્સ      | ૧૯ મહાયદ્મ      | ૨૭ મહાવપ્ર     |  |
| ૪ કચ્છાવતી      | ૧૨ વત્સાવતી     | ૨૦ પદ્માવતી     | ૨૮ વપ્રાવતી    |  |
| ૫ આવર્ત         | ૧૩ રમ્ય         | ૨૧ શંખ          | ૨૯ વલ્ગુ       |  |
| ૬ મંગલાવર્ત     | ૧૪ ૨મ્યક્       | ૨૨ કુમુદ        | ૩૦ સુવલ્ગુ     |  |
| ૭ પુષ્કલાવર્ત   | ૧૫ ૨મશિક        | ૨૩ નલિન         | ૩૧ ગંધિલ       |  |
| ૮ પુષ્કલાવતી    | ૧૬ મંગલાવતી     | ૨૪ નલિનાવતી     | ૩૨ ગંધિલાવતી   |  |

# 📽 बत्रीश विजयोनां नामो 🏶

આ પ્રમાશે મહાવિદેહક્ષેત્ર સંબંધી સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ કહ્યું.

આ ક્ષેત્ર સંપૂર્ણ થયે તરત જ સર્વ રીતે નિષધપર્વત સરખો, માત્ર વર્જાવડે નીલો-વૈડ્રૂર્યરત્નનો 'नीलवंतपर्वत' આવેલો છે. આ પર્વતોપરિ ૪૦૦૦ યોજન લાંબો, ૨૦૦૦ યોજન વિસ્તીર્જ્ણ અને 'कीર્તિ' દેવીના નિવાસવાળો 'केसरि' નામનો द्रह આવેલો છે. આ પર્વત મંડળપ્રકરણનાં વર્જ઼ન પ્રસંગે ખાસ ઉપયોગી થવાનો છે. (જે વાચકો પ્રસંગ પામીને સ્વયં સમજી શકશે.)

આ પર્વતથી આગળ વધ્યા કે તરત જ હરિવર્ષ ક્ષેત્ર સરખી વ્યવસ્થાવાળું '**रम्यकક્ષેત્ર'** આવેલું છે. આ ક્ષેત્રમધ્યે બન્ને દિશામાં નरकान्ता અને નારીकान्ता નદી વહે છે. તથા આ ક્ષેત્રના મધ્યભાગમાં જ माल्यवंत નામનો વૃત્તવૈતાઢ્ય આવેલો છે. આ ક્ષેત્ર પૂર્ણ થયે તરત જ મહાહિમવંત પર્વત સરખી વ્યવસ્થાવાળો શ્વેત રૂપાનો **રુક્ષિ** પર્વત આવેલો છે. આ પર્વત ઉપર '**વૃદ્ધિ**' દેવીના નિવાસવાળો 'महापुंडरिकद्रह' આવેલો છે, તેનું પ્રમાશ મહાપઘદ્રહ સરખું સમજવું. પર્વત વીતાવ્યા બાદ हरिवर्ष क्षेत्र સરખી વ્યવસ્થાયુક્ત 'हिरण्यवंत' क्षेत्र આવેલું છે તેમાં પૂર્વે सुवर्णकूला અને પશ્चિમે रुप्यकूला નદી છે અને આ ક્ષેત્ર મધ્યે 'વિकटापाती' નામનો વૃત્તવૈતાઢ્ય આવેલો છે. આ ક્ષેત્ર પૂર્ણ થયા બાદ તરત જ હિમવંત સરખી વ્યવસ્થાવાળો शिखरी પર્વત આવેલો છે. આ પર્વત ઉપર 'लक्ष्मी' દેવીના નિવાસસ્થાનવાળો 'વુંકરીकદ્રह' પદ્મદહવત્, આવેલો છે. આ પર્વતથી આગળ વધતાં ભરતક્ષેત્ર સરખી સર્વ વ્યવસ્થા તથા સર્વ ભાવોવાળું ઐરવતક્ષેત્ર રહેલું છે. તે તે કાળમાં વર્તતા ભાવોમાં બન્ને ક્ષેત્રો પરસ્પર સમાન સ્થિતિ ધરાવનારા હોય છે. આ ક્ષેત્રના મધ્યભાગે **અયોધ્યા** નગરી છે. આ ક્ષેત્ર પણ રૂપ્યમય-દીર્ઘ વૈતાઢ્યથી તથા ગંગાસિંધુ જેવી रक्तા અને रक्तवती નદીથી ૬ વિભાગવાળું છે. આ ક્ષેત્ર સમાપ્ત થયે તરત જ આ ક્ષેત્રની ત્રણે દિશાએ સ્પર્શીને રહેલ પશ્ચિમલવણસમુદ્ર આવે છે. આ પ્રમાણે પૂર્વસમુદ્રના મધ્ય કિનારાથી નીકળી પશ્ચિમ સમુદ્રના કિનારે આવતા સુધીનાં સર્વક્ષેત્રનો વિસ્તાર ભેગો કરતાં એક લાખ યોજન પૂર્શ થાય છે, જેથી ત્યાં જંબૂદ્ધીપ ક્ષેત્ર પણ સમાપ્ત થાય છે. મહાવિદેહક્ષેત્રની બન્ને બાજુ રહેલાં ૬ ક્ષેત્રોને ૬ વર્ષધર પર્વતો પૈકી ત્રણ ત્રણ પર્વતો તથા ત્રણ 24

## संग्रहणीरत्न (बृहत्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

ત્રણ ક્ષેત્રો સરખાં પ્રમાણવાળાં અને વ્યવસ્થાવાળાં છે. અહીં એટલું સમજવું કે દક્ષિણોત્તરનાં સમાન વ્યવસ્થાવાળાં हैरण्यवंत અને हैमवंત એ બે ક્ષેત્રો યુગલિક મનુષ્ય તિર્યંચોનાં છે, અને એમાં રહેનારા યુગલિક મનુષ્યોનું શરીરપ્રમાણ ૧ ગાઉ, આયુષ્ય ૧ પલ્યોપમ<sup>ર૧૭</sup> એટલે ત્રીજા આરા સરખું હોય છે. તેમને એકાંતરે આમળા જેટલા આહારની ઇચ્છા થાય છે. ત્યાં સંતાનની પરિપાલના ૭૯ દિવસની હોય છે. આ પ્રમાણે અપત્યપાલના કર્યા બાદ તે યુગલિકો સ્વતંત્રવિહારી તેમજ ભોગને સમર્થ થાય છે. પછીથી તેઓનું પાલન કરનારા માતા–પિતાઓ અલ્પ મમત્વ ભાવવાળા હોવાથી તે અપત્યો ક્યાં રહે છે ? કેમ વર્તે છે ? તે સંબંધી ચિંતા કરતા નથી. આ પ્રમાણે રમ્યવરૂ અને हરિવર્ષ એ બે ક્ષેત્રોમાં યુગલિકોનું શરીરમાન ૨ ગાઉ, આયુષ્ય ૨ પલ્યોપમ, બે દિવસને આંતરે બોર જેટલા આહારની ઇચ્છા થાય અને ૬૪ દિવસ સંતાનની પરિપાલના હોય. દેવकુરુ અને उત્તરજીુરુ એ બન્ને યુગલિક ક્ષેત્રોમાં યુગલિકોનું શરીરપ્રમાણ ૩ ગાઉ, આયુષ્ય ૩ પલ્યોપમ, આરો પહેલો, ત્રણ દિવસે તુવેરના દાણા જેટલા આહારની ઇચ્છા અને ૪૯ દિવસ સંતાનપાલના સમજવી.

| पर्वतोनां नामो  | पर्वतनी<br>ऊंचाई प्रमाण | द्रहनुं नाम    | द्रहनी दशगुणी<br>दीर्घता | द्रहनो विस्तार<br>केटलो ? | द्रहनी ऊंडाई |
|-----------------|-------------------------|----------------|--------------------------|---------------------------|--------------|
| લઘુ હિમવંત      | ૧૦૦ યોજન                | પદ્મદ્રહ       | ૧૦૦૦ યોજન                | ૫૦૦ યોજન                  | ૧૦ યોજન      |
| શિખરી પર્વત     | ۹00 "                   | પુંડરીક દ્રહ   | 1000 "                   | ૫૦૦ "                     | ۹0 "         |
| મહાહિમવંત પર્વત | २०० "                   | મહાપદ્મદ્રહ    | 2000 "                   | 1000 "                    | ٩0 "         |
| રૂક્મી પર્વત    | ۰. ۵۵۶                  | મહાપુંડરીકદ્રહ | 2000 "                   | 1000 "                    | ٩0 "         |
| નિષધ પર્વત      | 800 "                   | તિગિંછિદ્રહ    | x000 "                   | 2000 "                    | ૧૦ "         |
| નીલવંત પર્વત    | x00 "                   | કેસરી દ્રહ     | x000 "                   | 2000 "                    | ۹0 "         |

🕸 छ महापर्वत तथा द्रहप्रमाण यन्त्र 🏶

હવે પર્વતના વિષયમાં એટલું વિશેષ સમજવું કે ભરતની ઉત્તરવર્તી જે हिमवंત અને ઐરવતના ઉત્તરવર્તી જે शिखरી—એ બન્ને પર્વતો પૂર્વ સમુદ્રથી પશ્ચિમસમુદ્ર સુધી લાંબા છે. એ પર્વતોના છેલ્લા ભાગે એકેક દિશાના મુખ તરફ પર્વતની બે બે દાઢાઓ છે અને તે રશશિંગડાકારે લવશસમુદ્રમાં ગયેલી છે. એમ બીજી દિશાએ પશ બે દાઢા સ્વદિશામાં લવશસમુદ્રમાં ગયેલી છે. એમ બે પર્વતની બન્ને દિશાની થઈ આઠ દાઢાઓ છે. એકેક દાઢા ઉપર સાત સાત અંતર્દ્વીપ છે, એટલે આઠ દાઢાના મળી પદ્દ અંતર્દ્વીપ<sup>રેષ્ટ</sup>થાય છે. આ અંતર્દ્વીપમાં યુગલિકો જ રહે છે, તેના શરીરની ઊંચાઈ ૮૦૦ ધનુષ્ય અને આયુષ્ય પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગે હોય છે. એકાંતરે આહારની ઇચ્છા તથા ૭૯ દિવસ અપત્યપાલના હોય છે.

૨૧૭. જે ક્ષેત્રોમાં જે જે આરો વર્તતો હોય, તે આરાના યુગલિકોનું સ્વરૂપ પૂર્વે પલ્યોપમ, સાગરોપમના વર્જાન પ્રસંગે કહેલું છે ત્યાંથી તે પ્રમાશે જોઈ લેવું.

२९८. विशेष वर्धन क्षेत्रसमास तथा जीवविचार बृहद्वृत्तिथी कोवुं.

આ અંતર્દ્વીપોને ગર્ભજમનુષ્યોનાં જે ૧૦૧ ક્ષેત્રો ગણાય છે તેની ગણત્રીમાં ગણવાના છે.

આ જંબૂદ્વીપ કે જેનું વર્શન ઉપર કરાયેલું તે દ્વીપ ૧૨ યોજન ઊંચી રત્નમય જગતીવડે વિંટાયેલો છે. આ જગતીને પૂર્વમાં <sup>૨૧૯</sup> विजय, પશ્ચિમમાં जयन्त, ઉત્તરમાં **अपरાગિત** અને દક્ષિણમાં वैजयन्त એમ ચાર દ્વારો છે, પ્રત્યેક દ્વાર ચાર યોજન પહોળું અને બન્ને બાજુએ પા (૦) ગાઉ પહોળી બારશાખોવાળું છે, એટલે દરેક દ્વાર જાા યોજન વિસ્તારવાળું હોવાથી ચાર દ્વારની પહોળાઈ ૧૮ યોજનની થાય છે. આ પહોળાઇ જંબૂદ્વીપના પરિધિમાંથી બાદ કરતાં જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તેને, પ્રત્યેક દ્વારનું અંતર કાઢવા ચારે ભાંગી નાંખીએ ત્યારે ૭૯૦૫૨ યોજન ૧—ગાઉ ૧૫૭૨ ધનુષ—ગ અંગુલ એક દ્વારથી બીજા દ્વારોનું પરસ્પર અંતર આવે. કોઈ પણ જગતીઓના દ્વારોની પહોળાઈ સર્વ સ્થાને સરખી હોય છે પણ આગળ આગળના દ્વીપ-સમુદ્રોનાં કારણે પરિધિ વધતો જાય, તેમ તેમ દ્વારોના અંતરમાનમાં વૃદ્ધિ થતી જાય અર્થાત્ દ્વારાન્તરોમાં તફાવત પડે. આ દ્વારો મણ્નિમય દેહલી (ઉંબર) અને રમ્યદ્વાર કપાટ આદિથી સુશોભિત છે. જેમ આ સૃષ્ટિ ઉપર ગૃહદ્વારોને ઉંબરા--ભોગળ હોય છે, તેમ આ દ્વારોને પણ ઉંબરો, બે બે કમાડ તથા કમાડને મજબૂત બંધ કરનાર ભોગળો પણ હોય છે.

જગતીનું કંઈક વર્જીન તો પૂર્વે કહેવાયું છે. इति जंबूद्वीपस्य अतिसंक्षिप्तवर्णनम् ॥

**દ્વિતીય लવणसમુદ્રવર્णનમ્**— આ જંબૂદ્વીપને ફરતો બે લાખ યોજનના વલયવિષ્કંભવાળો લવણસમુદ્ર છે. તેનો <sup>૨૨૦</sup>પરિધિ ૧૫**૧**૮૧૧૩૯ યોજનમાં કાંઈક ન્યૂન છે.

આ લવાશસમુદ્રમાં ચાર ચાર ચન્દ્ર ને સૂર્યો તથા ગૌતમદ્વીપ વગેરે દ્વીપો આવેલા છે. આ લવાશસમુદ્રમાં ભરતક્ષેત્રના પૂર્વભાગમાં વહેનારી ગંગાનદી જે સ્થાને મળે છે ત્યાં નદી અને સમુદ્રના સંગમસ્થાનથી ૧૨ યોજન દૂર માગધ નામના દેવની રાજધાનીથી પ્રસિદ્ધિ પામેલ માગધ નામનો દ્વીપ જેને **માગધતીર્થ<sup>224</sup>** તરીકે કહેવાય છે તે આવેલો છે. એવી રીતે ભરતની પશ્ચિમદિશાએ બીજી સિંધુનદીના સંગમસ્થાને ૧૨ યોજન દૂર પ્રભાસદેવની રાજધાનીવાળો દ્વીપ જે પ્ર**માસતીર્થ** કહેવાય છે તે આવેલ છે. આ બન્ને તીર્થના મધ્યભાગે તે બે તીર્થની જ સપાટીમાં (નદી–સમુદ્રના સંગમથી ૧૨ યોજન દૂર સમુદ્રમાં જ) વરદામ નામના દેવથી પ્રસિદ્ધ **વરવામ** તીર્થ આવેલું છે. આ જ પ્રમાણે ઝેરવતક્ષેત્રમાં રક્તવતીના સંગમસ્થાને ૧૨ યોજન દૂર સમુદ્રમાં **માગધતીર્થ તથા રક્તાના સંગમસ્થાનથી** ૧૨ યોજન દૂર પ્ર**માસતીર્થ** છે, તે બંનેની વચ્ચે પૂર્વવત્ સમુદ્રમાં **વરવામતીર્થ** આવેલું છે. ૩૪ વિજયોમાં ઉત્પન્ન થનાર ચક્રવર્તી જ્યારે છ ખંડનો દિગ્વિજય કરવા નીકળે છે ત્યારે પ્રથમ માગધતીર્થની સમીપમાં સમુદ્ર યા નદી કિનારે પોતાના સર્વસૈન્યને સ્થાપી અક્રમ તપ કરીને એકલો પોતે જ ચાર અશ્વવાળા રથમાં આરઢ થઈ રથનો મધ્યભાગ જ્યાં ડૂબે ત્યાં સુધી સમુદ્રમાં ઉતરીને રથ ઉપર ઊભા થઈ, સ્વનામાંકિત જે બાણ તેને માગધદેવની રાજધાનીમાં ફેંકે, તે બાણ ચક્રવર્તીની શક્તિથી ૧૨

૨૧૯. વિજયાદિ નામના અધિપતિદેવના નિવાસથી આ નામો પડેલાં છે.

२२०. ''पण्णरस सतसहस्सा, एक्कासीतं सयं चऊतालं । किंचिविसेसेणूणो, लवणोदहिणो परिक्खेवो ।।९।! २२९. ४०५११५मां ઉतरवा योग्य ढाળ पउतो क्रमे क्रमे नीचे नीचे गयेलो ठे लूमिलाग ते तीर्थ क्रदेवाय.

|                        | ı                                     |                          | =                               | ॥ (६) कुलगिरि                                | कुलगिरि             | यन्त्र      | =             | ,                           |                                                                   |                    |
|------------------------|---------------------------------------|--------------------------|---------------------------------|----------------------------------------------|---------------------|-------------|---------------|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------|--------------------|
| छ<br>कुलगिरिना<br>नामो | कपे स्थाने ?                          | केटला<br>खंड<br>प्रमाण ? | म्रत्                           | लंबाई                                        | पहोळाई              | अंचाई       | कूट<br>संख्या | ते उपर<br>कर्यु<br>सरोवर ?  | नदीओ कई नीकळे छे?                                                 | ऊंडाई              |
| લમુહિમવંત              | મેરુની દક્ષિધે<br>અને<br>ભરતની ઉત્તરે | ۰۲<br>۲                  | સુવર્શનો<br>(પીતવર્શ)           | પૂર્વ સમુદ્રથી<br>પશ્ચિમ સમુદ્ર<br>૨૪૯૩૨ યો૦ | ૧૦૫૨મો૦<br>૧૨ કલા   | ૧૦૦<br>યોજન | 99            | પદ્મતહ                      | પૂર્વે ગંગ્યા નદી<br>પશ્વિમે સિંધુ નદી<br>ઉત્તરે સેક્રિતાંશ્ય નદી | ર્મ<br>યોજન        |
| શિખરી                  | મેરુની ઉત્તરે<br>એરવતની દક્ષિધો       | 5                        | -                               | ÷ *                                          | 1                   | -           | 44            | પુંડરીક વહ                  | પૂર્વે રક્તા નદી<br>પશ્ચિમે રક્તવતી નદી<br>દક્ષિશે સુવર્ધકુલા નદી | ટપ<br>ધોજન         |
| મહાહિમવંત              | મેરુની દ <b>લિશે</b><br>હિમવંત અંતે   | v                        | *                               | પ૩૯૩૧ <u> ૬</u><br>હ્યેજન                    | ૪૨૧૦ ્યો૦<br>૧૦ કલા | ૨૦૦<br>ધોજન | 2             | મહાપવાદહ                    | દક્ષિણે રોહિતા નદી<br>ઉત્તરે હરિકાંતા નદી                         | પ <b>૦</b><br>યોજન |
| રૂક્મી                 | મેઝની ઉત્તરે<br>હિરષ્યવંત અંતે        | 2                        | <del>હ</del> ેતવર્ણીય<br>રૂપાનો | 11                                           | 2                   | R           | v             | મહાપુંડરીકદહ                | ઉત્તરે રુપ્યકૂલા નદી<br>દક્ષિષ્ટો નરકાંતા નદી                     | પ૦<br>યોજન         |
| નિષધ                   | મેરુની દક્ષિશે<br>હરિવર્ષ અંતે        | 32                       | તપનીય<br>રક્તમય<br>સુવર્શનો     | ૯૪૧૫૬<br>હ૪૧૫૬                               | ૧૬૮૪૨ યો.<br>૨ કલા  | ૪૦૦<br>યોજન | ა             | તિ <sup>(5</sup> ોછિદ્ર્સ્ડ | દક્ષિયે હરિમલિયા નદી<br>ઉત્તરે સીતોદ્ય નદી                        | 100<br>યોજન        |
| નીલવંત                 | મેરુની ઉત્તરે<br>રમ્પક અંતે           | સ્ટ                      | વૈડ્રૂર્ય રત્નનો<br>(નીલવર્ધ)   | â                                            | :                   | 2           | ນ             | કેસરીકલ                     | ઉત્તરે નારીકાંતા નદી<br>દક્ષિષ્ટો સીતા નદી                        | ૧૦૦<br>યોજન        |

संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

यन्त्र कुलगिरि

જ

| J | ain | Edu | cation | Inter | natio | nal |
|---|-----|-----|--------|-------|-------|-----|
|   |     |     |        |       |       |     |

|                            |                                                              | =                   | ॥ सात (७                 | (७) महाक्षेत्रोर्नु               | यन्त्र ॥                    |                                                |                                    |
|----------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------|--------------------------|-----------------------------------|-----------------------------|------------------------------------------------|------------------------------------|
| साल महाक्षेत्रोनां<br>नामो | लं वाई<br>वार्ड्                                             | पहोळाई              | केटला<br>खंड<br>प्रमाण ? | कपे स्थाने ?                      | मध्यगिरिनां नामो            | महानदीनां नामो                                 | कयो काळ ?                          |
| ભરતક્ષેત્ર                 | પૂર્વ સમુદ્રથી<br>પશ્ચિમ સમુદ્ર સુધી<br>૧૪૪૭૧ <u>્ય</u> યોજન | યો. કળા<br>૫૨૬–૬    |                          | મેરુની દક્ષિણે<br>સમુદ્ર સ્પર્ધા  | દીર્ઘ વૈતાઢ્ય               | પૂર્વ ગંગ્યા નદી<br>પશ્ચિમે સિન્ધુ નદી         | અવસ૦ ઉત્સર્પિશ્વીના<br>૬–૬ આરા હોય |
| એરવતક્ષેત્ર                | -                                                            | -                   | ٣                        | મેરુની ઉત્તર્રે<br>સમુદ્ર સ્પર્શી | 2                           | પૂર્વે રક્તા નદી<br>પશ્ચિમે રક્તવતી નદી        | *                                  |
| હિમવંતક્ષેત્ર              | ૩૭૬૭૪ <mark>૫</mark> ૫ થો.<br>પૂ સમુદ્રથી ૫. સમુદ્ર          | યો. કળા<br>૨૧૦૫–૫   | ×                        | ક્રિમવંત પર્વતની<br>ઉત્તરે        | શબ્દાંપાતી વૃત્ત<br>વૈતાઢચ  | પૂર્વે રોહિતા નદી<br>પશ્ચિમે રોહિતાંશા નદી     | અવસપિદ્યીના ત્રીજા<br>આરા સરખું    |
| હિરણ્યવંતક્ષેત્ર           | 2                                                            | 2                   | R                        | શિખરી પર્વતની<br>દક્ષિસે          | વિક્ટાપાતી વૃત્ત<br>વૈતાઢ્ય | પૂર્વે સુવર્ધદૂલા નદી<br>પશ્ચિમે રૂપ્યદૂલા નદી | :                                  |
| હારવર્ષક્ષેત્ર             | ૭૩૯૦૧ <mark>૧૭</mark> યોજન                                   | ધો. કળા<br>૮૪૨૧૧    | 38                       | મહાહિમવંત<br>પર્વતાની ઉત્તરે      | ગંધાપાતી વૃત્ત<br>વૈત્તાઢ્ય | પૂર્વે હરિસલિલા નદી<br>પશ્ચિમે હરિકાન્તા નદી   | અવસપિંઘીના બીજા<br>આરા સરખું       |
| રમ્પક્સેઝ                  | t                                                            | ÷                   | ዲዮ                       | રૂક્મી પર્વતની<br>દક્ષિયે         | માલ્યવેત વૃત્ત<br>વૈતાઢ્ય   | ષૂર્વે નરકાન્તા નદી<br>પશ્વિમે નારીકાન્તા નદી  | *                                  |
| મહાવિદહક્ષેત્ર             | (૧૦૦૦૦૦)<br>૧ લાખ યોજન                                       | યો. કળા<br>ગઉદ્દ૪-૪ | ٤۶                       | નિષધ તથા<br>નીલવંતની વચ્ચે        | મેરુ પર્વત                  | પૂર્વે સીત્તા નદી<br>પશ્ચિમે સીત્તોદા નદી      | અવર્સોપૈક્ષીના ચોથા<br>આરા સરખું   |

# सात महाक्षेत्रोनुं यन्त्र

9E0

યોજન દૂર જઈ માગધદેવની રાજસભામાં પડે, પડતાં જ ક્રોધથી કોપાયમાન થયેલો, પશ બાશ ઉપાડતાં તેના ઉપર ઉત્પન્ન થયેલા ચક્રવર્તીનું નામ વાંચી તરત જ શાંત થયેલો માગધદેવ અનેક પ્રકારનાં ભેટશાં સાથે બાશ લઈને ચક્રવર્તી સમીપે આવી, તેને નમસ્કાર કરી, પોતાની ભક્તિ બતલાવી "તમારી આજ્ઞા મારે શિરે છે" ઇત્યાદિ વચનો કહી, ચક્રવર્તીને તે બાશ પાછા આપે અને સત્કારમાં ભેટશું આપે: ચક્રવર્તી પશ તેનો આનંદથી સ્વીકાર કરી, તે દેવનો યથાયોગ્ય સત્કાર કરી, સ્વસ્થાને જવા માટે રજા આપે. એ જ પ્રમાશે પુનઃ વરદામ તથા પ્રભાસ તીર્થને સાધે છે. આ પ્રમાશે આ તીર્થો લવશસમુદ્રમાં આવેલાં છે. એ સિવાય ચાર મોટા પાતાલકલશાઓ, લઘુપાતાલકલશાઓ, વેલંધરપર્વતો, લવશસમુદ્રની જળશિખા વગેરે વર્શન કેટલુંક આગળ કહેવાયું છે. વિશેષ તો અન્ય પ્રંથોથી જોઈ લેવું. **इતિ लवणसમુદ્રસ્ય સંક્ષિપ્તવર્ળનમ્**ા

**તૃતીયઘાતकીસંકવર્णનમ્** આ લવશસમુદ્ર પછી ચાર લાખ યોજન પહોળો અને પર્યંતે ૪૧૧૦૯૬૧ યોજન <sup>૨૨૨</sup>પરિધિવાળો, ઈષુકાર પર્વતોથી પૂર્વ પશ્ચિમવડે બે વિભાગમાં વહેંચાયેલો, તેથી પૂર્વ પશ્ચિમ છ છ (કુલ–૧૨) **વર્ષઘર પ**ર્વતો તથા સાત સાત (૭+૭ કુલ ૧૪) **મहाક્ષેત્રોથી** વિસ્તૃત એવો ધાતકીખંડ આવેલો છે. આ ખંડમાં પૂર્વ પશ્ચિમમાં બે મેરુ આવેલા છે. આ મેરુ જંબૂદ્વીપના મેરુ કરતાં ન્યૂન પ્રમાણવાળા છે, બાકીની સર્વ વ્યવસ્થા જંબૂદ્વીપના મેરુ સરખી સમજવી, એટલું જ નહિ પણ દ્રહ–કુંડની ઊંડાઈ, મેરુ વિના સર્વ પર્વતોની ઊંચાઈ વગેરે સર્વ જંબૂદ્વીપ સરખું સમજવું. નદી–દ્વીપ–દ્રહ-કુંડ–વનમુખાદિ વિસ્તાર–નઘાદિની ઊંડાઈ–દ્રહોની લંબાઈ જંબૂદ્વીપથી દ્વિગુણ જાણવી. જેમ જંબૂદ્વીપમાં ભરત, મહાવિદેહાદિ જે ક્ષેત્રો–પર્વતાદિનાં નામો છે, તેવાં જ નામોવાળાં ક્ષેત્રાદિ અહીં વિચારી લેવાં. **इતિ ધાત્તઠીાંલંકવર્णનમ્**ા!

चतुर्थकालोदधिवर्णनम् — આ સમુદ્ર આઠ લાખ યોજન પહોળો અને ૯૧૭૦૬૦૫ યોજન પર્યન્તે પરિધિવાળી <sup>223</sup> છે. જેમ લવશસમુદ્રમાં ચન્દ્ર સૂર્યાદિ દ્વીપો છે તેમ અહીં પજ્ઞ સમજવા. લવશસમુદ્રની માફક પાતાલકલશોનો અભાવ સમજવો, તેથી ભરતી ઓટ પજ્ઞ થતા નથી, તેનું જળ પજ્ઞ ઉછાળા મારતું નથી, પજ્ઞ ધ્યાનસ્થ યોગી સરખું શાંત વર્તે છે. વળી જળ ચઢ ઉતર સ્વભાવ રહિત છે. इति कालोदधिवर्णनम् ॥

**પञ्चमपुष्करार्धदीपवर्णनम्** ત્યારબાદ ૧૬ લાખ યોજન પહોળો અને ત્રિગુશાધિક પરિધિવાળો પુષ્કરદ્વીપ આવેલો છે. હવે આપશે માત્ર અઢીદ્વીપ (સમયક્ષેત્ર)નું વર્શન કરતા હોવાથી માનુષોત્તરની અંદરનું જ ક્ષેત્ર લેવાનું હોવાથી ૮ લાખ પ્રમાણ વિષ્કભવાળો અને ૧૪૨૩૦૨૪૯ યોજન પરિધિવાળો અભ્યન્તરભાગનો અર્ધપુષ્કરદ્વીપ લેવાનો છે. આ પુષ્કરાર્ધમાં પણ બે મેરુ છે. ધાતકીખંડના પર્વત—ક્ષેત્રોની માફક અહીં પણ ૧૨ વર્ષધરો અને ૧૪ મહાક્ષેત્રો ચક્રાકારે સમજવા. અહીં પર્વત—ક્ષેત્રાદિનાં નામો જંબૂદ્વીપના પર્વતાદિનાં નામો સરખાં હોય છે. જેમ જંબૂવત્ ધાતકીનું સ્વરૂપ

२२२. धायईखंडपरिरओ ईतालदसुत्तरा सतसहस्सा । जवयसया एगट्ठा किंचि विसेसेण परिहीणा ।।१।।

२२३. 'एका णउई सतराइं सहस्सा परिरओ तस्स । अहिवाइं छच्च पचुतराइं कालोदधिवरस्स ॥१॥ कोडी बातालीसं सहस्स दुसंया य अउणपण्णासा । माणुसखेत्तपरिओ एमेव य पुक्खरद्धस्स ॥२॥ ટૂંકમાં સમજાવવામાં આવ્યું છે તેમ અહીં પણ ધાતકીખંડવત્ આ દ્વીપનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવ્યું, એટલું વિશેષ સમજવું કે ધાતકીખંડના સર્વ પદાર્થોથી આ દ્વીપની વસ્તુઓ પ્રાયઃ દ્વિગુણ-દ્વિગુણ પ્રમાણવાળી વિચારવી. **इति पुष्करार्धद्वीपवर्णन**म् ।।

**માનુષોત્તરપર્વતવર્णનમ્** આ પુષ્કરદ્વીપના મધ્યભાગે વલયાકારે એટલે કે કાલોદધિસમુદ્રની જગતીથી સંપૂર્ણ ૮ લાખ યોજન પર્યન્તે આ માનુષોત્તર પર્વત આવેલો છે. આથી આ માનુષોત્તરનો વિસ્તાર બાકીના ૮ લાખ યોજન પ્રમાણ પુષ્કરાધમાં સમજવા યોગ્ય છે, અને એ (માનુષોત્તર) વિસ્તાર ૧૦૨૨ યોજન હોવાથી ૧૬ લાખ પ્રમાણ પુષ્કરદ્વીપના (બાહ્યાધ) અર્ધભાગના ૮ લાખ યોજનના ક્ષેત્રવિસ્તારમાંથી ૧૦૨૨ યોજન ક્ષેત્ર માનુષોત્તર પર્વતે રોકેલ છે.

એ પ્રમાશે અભ્યન્તર પુષ્કરાધને વીંટાયેલો માનુષોત્તર જાશે અભ્યન્તર પુષ્કરાધદ્વીપનું અથવા મનુષ્યક્ષેત્રનું રક્ષણ કરવામાં જગતી સરખો હોય તેવો દેખાય છે.

<sup>૨૨૪</sup> સિંहનિષાવી આકારવાળા આ પર્વતનું પ્રમાણ લવણસમુદ્રમાં આવેલ વેલંધરપર્વત સમાન છે, એટલે ૧૭૨૧ યોજન ઊંચો, મૂળમાં ૧૦૨૨ યોજન પહોળો અને એક બાજુએ ઘટતો ઘટતો શિખરતલે ૪૨૪ યોજન પહોળો છે. આ પર્વત પણ જાંબૂનદ તપનીય સુવર્ણ સરખા રક્તવર્ણનો છે, માનુષોત્તર પર્વતની ઉપર ચારે દિશામાં સિદ્ધાયતન કૂટો આવેલ છે. **इતિ માનુષોત્તરપર્વતવર્णનમ્** II

આ પ્રમાણે જંબૂદ્ધીપનો ૧ મેરુ, ર--ધાતકીખંડના અને ૨ અર્ધપુષ્કરના થઈ--પ મેરુ, એ જ પ્રમાણે--૫ ભરત, ૫--ઐરવત, --૫ મહાવિદેહ, (૧૫ કર્મભૂમિ ક્ષેત્રો) ૫ હૈમવંત, ૫ હરિવર્ષ, ૫ દેવકુરુ, ૫-ઉત્તરકુરુ, ૫--રમ્યક, ૫--હેરણ્યવત્ એમ ૩૦ યુગલિક ક્ષેત્રો, (અકર્મભૂમિ ક્ષેત્રો) કર્મભૂમિ--અકર્મભૂમિ થઈ ૪૫ ક્ષેત્રો અને ૫૬ અંતર્દ્ધીપો એકંદર ૧૦૧ મનુષ્યક્ષેત્રો<sup>૨૨૫</sup> કહેવાય છે. આ પ્રમાણે મનુષ્યોનાં જન્મમરણ અઢીદ્વીપમાં થતા હોવાથી જ મનુષ્યક્ષેત્ર' તરીકે પ્રસિદ્ધ થયેલું અઢીદ્વીપ ક્ષેત્ર (૪૫ લાખ યોજન પ્રમાણ)નું કિંચિત્ સ્વરૂપ કહ્યું. **इતિ મનુષ્યક્ષેત્રસ્ય<sup>૨૨૬</sup> સંક્ષિપ્તવર્णનમ્** 11

૨૨૪. સિંફનિયાવી એટલે જેમ સિંહ અગલા બે પગ ઊભા રાખીને પાછલા બે પગ નીચે વાળી કુલાતળે દાબી સંકોચીને બેસે ત્યારે પશ્ચાત્ભાગે નીચો (ઢળતો) અને ક્રમે ક્રમે ઉપર જતા મુખસ્થાને અતિ ઊંચો થયેલો દેખાય, તેવા આકારનો જે પર્વત તે.

૨૨૫. અઢીદ્વીપમાં પણ ૧૦૧ મનુષ્યક્ષેત્રોમાં જન્મ તથા મરણ અવશ્ય બન્ને હોય પરંતુ વર્ષધરપર્વતો અને સમુદ્રોને વિષે પ્રાયઃ કરીને મનુષ્યોનો જન્મ સંભવતો નથી, હજુ મરણ કદાચ સંહરણ માત્રથી સંભવે.

૨૨૬. ઝઢીદ્વીપ बहार નદિ થનાસ પદ્માર્થી :---જંબૂદ્વીપમાં ગંગાદિ નદીઓની જેમ શાસત નદીઓ. પધ્યક્હાદિ શાસત દ્રહો. સરોવરો, પુષ્કરાવત્તાંદિ કુદરતી મેઘો, મેઘની સ્વાભાવિક ગર્જનાઓ, બાદર અગ્નિ, (સૂક્ષ્મ તો સર્વવ્યાપી છે) તીર્થકર ચકવર્ત્યાદિ ૬૩ શલાકા પુરુષો, મનુષ્યનું જન્મ તથા મરણ, સમય-આવલિકા-મુહૂર્ત-માસ-સંવત્સરથી લઇ ઉત્સર્પિક્યાદિ કાળ તથા જંબૂદ્વીપની જેમ વર્ષધરાદિ સરખા પર્વતો (કેટલેક સ્થાને શાસતા પર્વતો છે પરંતુ અલ્પ હોવાથી વિવક્ષિત જણાના નથી) ગ્રામ-નગરો-ચતુર્વિધ સંઘ તથા ખાપ્ર નિધિ-ચન્દ્ર-સૂર્યાદિનું પરિભ્રમણ તથા ક્ષેત્રપ્રભાવે જ-પ્રયોજનાભાવે ઇન્દ્રધનુષ્યાદિ આકાશોત્પાતસૂચક ચિદ્ધો આ સર્વ વસ્તુઓ અઢીદ્વીપ બહાર નથી.

> णइदहधणथणियागणि--जिणाइ णरजम्ममरणकालाई । भणयाललक्खजोयण–जरखित्त मुत्तुं णो यु(प)रओ ॥६॥ [लघुक्षेत्रसमास]

આ પ્રમાજ્ઞે અઢીદ્રીપનું કિંચિત્ સ્વરૂપ જજ્ઞાવ્યા બાદ તે અઢીદ્રીપને વિષે સૂર્ય તથા ચન્દ્રના મંડલો કેવી રીતે પડે છે તે સંબંધી વર્ષન કહેવાય છે.

# 🕸 सूर्य-चन्द्रमण्डल विषयनिरुपणम् 🏶

[મંडलाधिकारनी अवतरणिका—મંડલાધિકારમાં પ્રસંગ પ્રાપ્ત થવાથી અઢીદ્વીપનું સંક્ષિપ્ત વર્શન કર્યું. હવે ચન્દ્ર—સૂર્યનાં મંડલ સંબંધી અધિકાર શરૂ કરવામાં આવે છે. આ વિષય સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ—ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિ વગેરે સિદ્ધાંતોમાં સવિસ્તૃતપશે આપ્તમહાપુરુષોએ વર્શવ્યો છે: તેમજ બાલજીવોના બોધના અર્થે પૂર્વના પ્રાજ્ઞ મહર્ષિઓએ એ સિદ્ધાન્તગ્રંથોમાંથી એ વિષયનો ઉદ્ધાર કરી ક્ષેત્રસમાસ—બૃહત્ સંગ્રહણી—મંડલપ્રકરણ— લોકપ્રકાશ પ્રમુખ ગ્રંથોમાં સંસ્કૃત—પ્રાકૃતમાં વિશેષ સ્પષ્ટ કર્યો છે, તો પણ મંદબુદ્ધિવાળા જીવો આ વિષયને રુચિપૂર્વક વધુ સમજી શકે તે માટે શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ આદિ ગ્રંથોના આધારે ભાષામાં આ મંડલસંબંધી વિષયને કંઈક સ્ફુટ કરીને કહેવામાં આવે છે.

જો કે આ લખાણ વાચકોને કંઈક વિશેષ પડતું જણાશે, પરંતુ ગુર્જર ભાષામાં હજુ સુધી આ વિષય પરત્વે જોઈએ તેવી સ્પષ્ટતા પ્રાયઃ કોઈ અનુવાદગ્રંથમાં કિંવા સ્વતંત્ર પ્રંથમાં નહિ જોવાતી હોવાથી મંડલસંબંધી આ વિષયને સરલ કરવો જેથી અભ્યાસીઓની જ્ઞાનસમૃદ્ધિ વધે અને તદ્વિષયક રસ–પિપાસા તૃપ્ત થાય, એ ઇચ્છાથી આ વિવેચનનો વિસ્તાર સ્વ–પર લાભાર્થે કંઈક વધાર્યો છે અને એથી પ્રાયઃ મારું ચોક્કસ મંતવ્ય છે કે સ્વ–પરબુદ્ધિના વિકાસ માટે આ વિષય વાચકોને વિશેષ ઉપયોગી થશે. '**अનુવાવજ**']

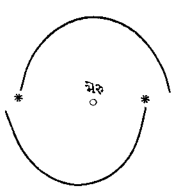
## 'મંડઢ' એટલે શું ?

ચન્દ્ર અને સૂર્ય મેરુપર્વતથી ઓછામાં ઓછી ૪૪૮૨૦, યોજનની અબાધાએ રહેવાપૂર્વક મેરુને પ્રદક્ષિણાના ક્રમથી સંપૂર્ણ ફરી રહે તે પ્રદક્ષિણાની પંક્તિને એક **'મંડળ'** કહેવાય છે.

આ ચન્દ્ર--સૂર્યનાં મંડળો ત્યાં ને ત્યાં જ રહેવાવાળાં કાયમી મંડળો જેવાં (સ્વતંત્ર) મંડળો નથી પરંતુ પ્રથમ ચન્દ્ર--સૂર્યનું જે સ્થાન જગ્નાવવામાં આવ્યું છે તેટલી (સમભૂતલથી સૂર્ય ૮૦૦, ચંદ્ર ૮૮૦ યોજન) ઊંચાઈએ રહ્યા થકા ચરસ્વભાવથી મેરુની ચારે બાજુ પ્રદક્ષિશા આપતાં પોતાના વિમાનની પહોળાઈ પ્રમાણ જેટલું ક્ષેત્ર રોકતા જાય અને કલ્પિત જે વલય પડે તે વલયને 'મંડળ' કહેવાય છે, અર્થાત્ ચન્દ્ર--સૂર્યનો મેરુને પ્રદક્ષિણા આપવાપૂર્વક ચાર કરવાનો ચક્રાકારે જે નિયત માર્ગ તે 'મંડળ' કહેવાય.

આ મંડળો ચન્દ્રનાં ૧૫ છે અને સૂર્યનાં ૧૮૪ છે. દક્ષિણાયન--ઉત્તરાયણના વિભાગો, દિવસ અને રાત્રિના સમયમાં ન્યૂનાધિકપણું, સૌરમાસ--ચાન્દ્રમાસાદિ વ્યવસ્થા વગેરે ઘટનાઓ આ સૂર્ય--ચન્દ્રનાં મંડળોના આધારે જ ઉત્પન્ન થાય છે.

અહીં આગળ જગ્નાવવાનું છે તે આધારે, બે સૂર્યોનાં પરિભ્રમણથી એક આખું મંડળ થાય છે. તેમજ કર્કસંક્રાન્તિના પ્રથમ દિવસે વાદી–પ્રતિવાદીની જેમ સામસામી સમશ્રેણીએ નિષધ અને નીલવંત પર્વત ઉપર, ઉદય પામેલા બન્ને સૂર્યો મેરુથી ૪૪૮૨૦ યોજન પ્રમાણ ઓછીમાં ઓછી અબાધાએ રહેલા છે.



ત્યાંથી પ્રથમ ક્ષણ-સમયથી જ ક્રમે ક્રમે અન્ય મંડળની कર્णकलા તરફ દષ્ટિ રાખતા કોઈ એક પ્રકારની ગતિવિશેષવડે કલા-કલામાત્ર ખસતા ખસતા (એટલે વધારે વધારે અબાધાને ક્રમશઃ કરતા) જતાં હોવાથી આ સૂર્ય-ચન્દ્રનાં મંડળો<sup>૨૨૭</sup> નિશ્વયથી સંપૂર્ણ ગોળાકાર જેવાં મંડળો નથી, પરંતુ મંડળ સરખાં હોવાથી મંડળ જેવાં દેખાય છે અને તેથી વ્યવહારથી તે મંડળ કહેવાય છે. [જૂઓ ૨૦૦માં પૃષ્ઠ ઉપર આપેલી આકૃતિ-]

વળી ભરતાદિ ક્ષેત્રોમાં જે ઉષ્ણ પ્રકાશ પડે છે તે સૂર્યનાં વિમાનનો છે, કારણકે સૂર્યનું વિમાન પૃથ્વીકાયમય છે અને તે પૃથ્વીકાયિક જીવોને પુદ્દગલવિપાકી આતપનામકર્મનો ઉદય હોય છે, તેથી સ્વપ્રકાશ્યક્ષેત્રમાં સૂર્યનાં તે પૃથ્વીકાયિક વિમાનનો ઉષ્ણ પ્રકાશ પડે છે.

કેટલાક અનભિજ્ઞજનો 'આ પ્રકાશ (વિમાનમાં વસતા) ખુદ સૂર્યદવનો છે' એવું માને છે. પરંતુ તેઓનું તે મન્તવ્ય વાસ્તવિક નથી. જો કે સૂર્યદવ છે તે વાત યથાર્થ છે કિંતુ તે તો પોતાના વિમાનમાં સ્વયોગ્ય દિવ્યઋદ્ધિને ભોગવતો થકો આનંદમાં કાળ નિર્ગમન કરે છે. આ ચર જ્યોતિષી વિમાનોનું સ્વસ્થાનાપેક્ષયા ઊધ્વંગમન તેમજ અધોગમન તથાવિધ જગત્ સ્વભાવથી હોતું જ નથી, ફક્ત સર્વાભ્યન્તરમંડલમાંથી સર્વબાહ્યમંડલે તેમજ સર્વબાહ્યમંડલેથી સવભ્યંતરમંડલે આવવા-જવારૂપ વર્તુલાકારે ગમન થાય છે, અને તે પ્રથમ જણાવ્યા પ્રમાણે જ્યોતિષીદેવોનાં વિમાનોનું જ થાય છે, અને તે વિમાનમાં દેવો સહજભાવે આનંદથી વિચરતા હોય તે વસ્તુ જુદી છે. પરંતુ વિમાનોનાં પરિભ્રમણની સાથે દેવોનું પણ પરિભ્રમણ હોય જ અથવા દેવો, વિમાનોનું જે ૫૧૦ યોજન પ્રમાણ ચારક્ષેત્ર હોય તેથી વિશેષ ક્ષેત્રમાં ન જ જઈ શકે તેવો નિયમ હોતો નથી. સ્વૈરવિહારી હોવાથી પોતાની મર્યાદા પ્રમાણે નંદીશ્વરાદિ દ્વીપો વગેરે સ્થાને યથેચ્છ જઈ શકે છે.

આ જ્યોતિષીનિકાયના દેવોને કેવું દિવ્ય સુખ હોય છે ? તે બાબત પંચમાંગ શ્રી ભગવતીસૂત્રમાંથી અથવા તો ટૂંકો ખ્યાલ આ જ ગ્રંથમાં આગળ આપવામાં આવનાર જ્યોતિષનિકાય–પરિશિષ્ટમાંથી જાણવી.

## चन्द्रमंडळ अने सूर्यमंडळमां तफावत-

ચન્દ્રનાં ૧૫ મંડળો છે જ્યારે સૂર્યનાં ૧૮૪ મંડળો છે. ચન્દ્રનાં ૧૫ મંડળો પૈકી પાંચ મંડળો જંબૂદ્ધીપમાં અને દશ મંડળો લવશાસમુદ્રમાં પડે છે. જ્યારે સૂર્યનાં ૧૮૪ મંડળો પૈકી ૬૫ મંડળો જંબૂદ્ધીપમાં છે અને ૧૧૯ મંડળો લવશાસમુદ્રમાં પડે છે. ચન્દ્રવિમાનની અપેક્ષાએ સૂર્યવિમાનની ગતિ શીઘ છે તેથી ચન્દ્રમંડળો કરતાં સૂર્યમંડળો નજીક નજીક પડે છે. ચન્દ્ર અને સૂર્યનું એકંદર મંડળક્ષેત્ર–ચારક્ષેત્ર ૫૧૦ યોજન <sup>૪૮</sup> ભાગ પ્રમાશનું છે, તેમાં ૧૮૦ યોજન પ્રમાશ ચારક્ષેત્ર જંબૂદ્ધીપમાં છે અને ૩૩૦<sup>૪૯</sup> યોજન ક્ષેત્ર લવશાસમુદ્રમાં હોય છે. સૂર્યમંડળોમાં દક્ષિશાયન અને ઉત્તરાયશના ખાસ મુખ્ય વિભાગો છે, ચન્દ્રમંડળોમાં તેવા બે વિભાગો છે, પરંતુ સૂર્યવત્ નથી: તેમજ વ્યવહારમાં

२२७. 'रविदुगभमणवसाओ, निष्फञ्जइ मंडलं इह एगं । तं पुण मंडलसरिसं, ति मंडलं वुच्चइ तहाहि !! 9।।
 गिरिनिसढनीलवंतेसु, उग्गयाणं रवीण कक्रांमि । पढमाउ चेव समया, ओसरणेणं जओ भमणं !! २।।
 तो नो निच्छयरूवं, निष्फजई मंडलं दिणयराणं । चंदाण वि एवं चिअ, निच्छयओ मंडलाभावो ।! ३।।
 रविबिंबे उ जियंगं तावजुयं आयवाउ न उ जलणे । जमुसिणफासस्स तर्हि लोहियवण्णस्स उदओत्ति ।! ४।।'

પણ આવતા નથી. ચન્દ્રમંડળો ૧૫ હોવાથી (પાંચ આંગુલીઓનાં આંતરાં જેમ ચાર તેમ) તેનાં આંતરાં—ગાળા ૧૪ છે, અને સૂર્યમંડળોની સંખ્યા ૧૮૪ હોવાથી તેનાં આંતરાં ૧૮૩ છે. ચન્દ્રમંડળના એક અંતરનું પ્રમાણ ૩૫<sup>30</sup> ર્કુ યોજન છે, જ્યારે સૂર્યમંડળના એક અંતરનું પ્રમાણ બે યોજન છે. ચન્દ્રનું મંડળ <sup>પદ</sup>્વ યોજન પ્રમાણ વિષ્કંભવાળું છે; જ્યારે સૂર્યમંડળ <sup>૪૮</sup> યોજનપ્રમાણ વિષ્કંભસમ્પન્ન છે. ઇત્યાદિ તફાવતો સ્વયં વિચારી લેવા યોગ્ય છે.

# प्रथम सूर्यमंडलोनो अधिकार

[જો કે ઋદ્ધિ વગેરેની અપેક્ષાએ જોતાં ચન્દ્ર વિશેષ મહર્દ્ધિક છે તેથી સામાન્ય ક્રમ પ્રમાણે તો ચન્દ્રમંડલોની વક્તવ્યતા પ્રથમ કહેવી જોઈએ, તથાપિ સમય--આવલિકા--મુહૂર્ત-દિવસ--પક્ષ–માસ– અયન--સંવત્સર ઇત્યાદિ કાળનું માન સૂર્યની ગતિને અવલંબીને રહેલું હોવાથી તેમજ સૂર્યમંડળોનો અધિકાર સવિસ્તર કહેવાનો હોવાથી પ્રથમ સૂર્યમંડળોનું સુવિસ્તૃત વર્ણન કરવામાં આવે છે.

એમાં પ્રથમ તેની ગતિ સંબંધી વર્ષન પાંચ દ્વારોથી કરાય છે. (૧) ચારક્ષેત્રપ્રમાણપ્રરૂપજ્ઞા (૨) અંતરક્ષેત્રપ્રમાણપ્રરૂપજ્ઞા (૩) સંખ્યાપ્રરૂપજ્ઞા (૪) અબાધાપ્રરૂપજ્ઞા. તે ત્રણ પ્રકારે. (૫) ચાર-ગતિપ્રરૂપજ્ઞા--તે સાત દ્વારે કરીને ક્રમશઃ કહેવાશે. એ પૈકી ચારક્ષેત્ર, અંતર અને સંખ્યા એ ત્રણ પ્રરૂપજ્ઞા તો આ ગ્રન્થમાં કરેલી છે જ.

# 9-सूर्यनां मंडलोनुं चारक्षेत्रप्रमाण :--

ચન્દ્ર-સૂર્યનાં મંડળોની સંખ્યામાં યદ્યપિ ઘણો તજ્ઞવત છે, તો પણ બન્નેનું ચારક્ષેત્ર તો ૫૧૦ યોજન <sup>૪૮</sup> ભાગ પ્રમાણ સરખું જ છે. એ સૂર્યનું ચારક્ષેત્ર કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય છે તે કહેવાય છે. તેમાં પ્રથમ એકંદર અંતરક્ષેત્ર કેટલું થાય ? તે બતાવે છે.

સૂર્યનાં મંડલો ૧૮૪ અને તેનાં આંતરાં ૧૮૩ છે. પ્રત્યેક સૂર્યમંડલનું અંતરપ્રમાશ બે યોજનનું હોવાથી સંપૂર્શ અંતરક્ષેત્ર [૧૮૩×૨=] ૩૬૬ યોજનનું આવ્યું. સૂર્યનાં મંડળો ૧૮૪ હોવાથી અને પ્રત્યેક મંડળનો વિસ્તાર એક યોજનના <sup>૪૮</sup> ભાગ પ્રમાશ પડતો હોવાથી સર્વ મંડલનો એકંદર વિસ્તાર લાવવા–

```
૧૮૪ મંડલો૦
<u>×૪૮</u>
૮૮૩૨ એકસઠીયા ભાગો આવ્યા. તેના યોજન કરવા માટે–
૬૧) ૮૮૩૨ (૧૪૪
<u>૬૧</u> પૂર્વે આવેલાં સૂર્યમંડલનાં અંતરક્ષેત્રનાં ૩૬૬ યોજનમાં
૨૭૩ આવેલ મંડળ ક્ષેત્રનાં યો૦ ૧૪૪–૪૮ ભાગ ઉમેરતાં
<u>૨૪૪</u>
૨૯૨ ૫૧૦ યો૦ ૪૮ ભાગ સૂર્યનું
૨૯૨ ચારક્ષેત્ર પ્રમાણ.
<u>૨૪૪</u>
૪૮ ભાગ
```

202

# सूर्यमंडलनुं चारक्षेत्रप्रमाण लाववानो बीजो उपाय---

સૂર્યવિમાનનો વિષ્કંભ <sup>૪૮</sup> ભાગનો હોવાથી અને સૂર્યનાં મંડળો ૧૮૪ હોવાથી તે ૧૮૪ મંડલસંખ્યાના એકસઠીયા ભાગ કાઢવા, એક મંડલનો વિસ્તાર એકસઠીયા ૪૮ ભાગ પ્રમાણનો હોવાથી તે ભાગને ૧૮૪ મંડલો સાથે ગુણવો, જે સંખ્યા આવે તેને એક બાજુ મૂકો.

હવે ૧૮૪ મંડલનાં ૧૮૩, આંતરાના એકસઠીયા ભાગ કાઢવા, તે માટે પ્રત્યેક અંતરનું પ્રમાણ જે બે યોજનનું છે, તેનો તે આંતરાની સાથે ગુણાકાર કરવો, એમ કરતાં આ અંતરક્ષેત્રના એકસઠીયા ભાગોની જેટલી સંખ્યા આવે તે સંખ્યામાં પ્રથમ કાઢેલા ૧૮૪, મંડલ સંબંધી વિષ્કંભના એકસઠીયા ભાગોની જે સંખ્યા તે પ્રક્ષેપી બન્નેનો સરવાળો કરવો, જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તે ભાગ-સંખ્યાના યોજન કરવા સારું તેને ૬૧ વડે ભાગી નાખવી, જેથી ૫૧૦ યોજન <sup>૪૮</sup> સૂર્યનું ચારક્ષેત્ર પ્રાપ્ત થશે----

```
તે આ પ્રમાશે :--
૧૮૪×૪૮=૮૮૩૨ ભાગ વિમાન વિસ્તારનાં;
૧૮૩×૨=૩૬૬ યોજન અંતરક્ષેત્ર વિસ્તારનાં;
×૬૧
```

# २--सूर्यमंडलनुं बे योजननुं अंतरप्रमाण लाववानी रीत-

પ્રથમ તો સૂર્યમંડળોનું ૫૧૦ યોજન <sup>૪૮</sup> ભાગ પ્રમાણનું જે ચારક્ષેત્ર તેના એકસઠીયા ભાગો કરી નાંખવા; ત્યારબાદ સૂર્યનાં મંડળોની ૧૮૪ની સંખ્યા સાથે પ્રતિમંડલના વિસ્તારનો એટલે કે એકસઠીયા ૪૮ ભાગ સાથે ગુણાકાર કરવો, ગુણતાં જે સંખ્યા આવી તે, ૫૧૦ યો૦ <sup>૪૮</sup> ચારક્ષેત્રના આવેલા એકસઠીયા ભાગોની સંખ્યામાંથી બાદ કરવી, જેથી શેષમાં ક્ષેત્રાંશ પ્રમાણ [૧૮૩ અંતરક્ષેત્ર પ્રમાણ] રહેશે. એ ક્ષેત્રાંશના આવેલા ભાગો સાથે, પ્રત્યેક મંડલનું [૨ યોજનનું] અંતર પ્રમાણ લાવવા ૧૮૩ વડે ભાગ ચલાવવો, ભાગ ચલાવતાં એકસઠીયા ભાગોની જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય, તેના પુનઃ યોજન કરવા સારું એકસઠે ભાગી નાંખવા. જેથી બે યોજન (પરસ્પર) સૂર્યમંડલનું અંતરપ્રમાણ પ્રાપ્ત થશે. જેમકે—

૫૧૦×૬૧=૩૧૧૧૦ ઉપરના ૪૮ અંશ ઉમેરતાં ૩૧૧૫૮ એકસઠીયા ભાગ પ્રમાજ ચારક્ષેત્ર

આવ્યું, ૧૮૪ મંડલ વિસ્તારના ભાગો કાઢવા ૧૮૪×૪૮=૮૮૩૨ આવ્યા, તે ચારક્ષેત્રની આવેલી ભાગસંખ્યા ૩૧૧૫૮ છે, તેમાંથી બાદ કરીએ ત્યારે ૨૨૩૨૬ ક્ષેત્રાંશ ભાગો બાકી રહ્યા, આંતરા ૧૮૩ હોવાથી અને પ્રત્યેકનું અંતર લાવવાનું હોવાથી ૨૨૩૨૬ને ૧૮૩ વડે ભાગતાં ૧૨૨ એકસઠીયા ભાગ આવ્યા, તેના યોજન કરવા ૬૧ વડે ભાગી નાંખીએ ત્યારે બે યોજન પ્રમાણ સૂર્યમંડલનું અંતરક્ષેત્ર પ્રાપ્ત થાય.

सूर्यमंडलोनुं अंतरनिःसारण लाववानी अन्य रीति--

સૂર્યનાં મંડળો ૧૮૪, અંતર ૧૮૩ છે તેમજ સૂર્યનું વિમાન <sup>૪૮</sup> યોજન પ્રમાશ છે :---હવે મંડલો ૧૮૪ હોવાથી

> <u>×૪૮</u> ૧૪૭૨ **પ્રત્યેક મંડલ વિસ્તાર સાથે ગુણ**તાં--

૭૩૬×

કુલ ૮૮૩૨ <mark>એકસઠીયા ભાગ ૧૮૪ મંડળના આવ્યા. તેના યોજન કરવા માટે ૬૧</mark> વડે ભાગતાં--

૬૧) ૮૮૩૨ (૧૪૪ યો૦

| ૬૧          | યો૦ એકસઠિયા                                          |
|-------------|------------------------------------------------------|
| ૨૭૩         | સૂર્યમંડલનું ચારક્ષેત્ર ૫૧૦–૪૮ ભાગ                   |
| ૨૪૪         | તેમાંથી સર્વ મંડળોનું ૧૪૪–૪૮ ભાગપ્રમાણ વિષ્કંભ-      |
| ૨૯૨         | ક્ષેત્ર આવ્યું, તે બાદ કરતાં <b>૩૬૬-૦</b> યો૦ આવ્યા. |
| <u> 288</u> | એકસઠિયા                                              |
| 86          | ભાગ શેષ વધ્યા                                        |

હવે ૧૮૪ મંડળનાં અંતર ૧૮૩ છે, ૧૮૩ અંતરનું ક્ષેત્ર ૩૬૬ યો૦, તો એક અંતરનું ક્ષેત્ર કેટલું ? એ પ્રમાણે ત્રિરાશી કરતાં=૨ યોજન પ્રમાણ અંતરક્ષેત્ર થાય, એવો જવાબ નીકળશે. इति अंतरक्षेत्रप्रमाणप्ररूपणा।।२।।

# ३--सूर्यमंडळसंख्या अने तेनी व्यवस्था----

સૂર્યનાં એકંદર ૧૮૪ મંડળો છે, તે પૈકી ૬૫ મંડળો જંબૂદ્ધીપમાં છે અને તે જંબૂદ્ધીપમાં ૧૮૦ યોજન અવગાહીને રહેલાં છે; પરંતુ તે ૬૫ મંડળોનું સામાન્યતઃ ચારક્ષેત્ર એકસો એંશી યોજનનું છે.

અહીંયા શંકા થશે કે ૬૫ મંડળોનાં ૬૪ આંતરાંનું પ્રમાશ અને ૬૫, મંડળનો વિમાનવિષ્કમ્ભ ભેગો કરીએ ત્યારે તો કુલ ક્ષેત્ર ૧૭૯ યોજન ૯ ભાગ પ્રાપ્ત થાય છે અને તમે તો જંબૂદ્ધીપમાં ૧૮૦ યોજન ક્ષેત્ર કહ્યું, તે કેમ ઘટે ? ્રીતે માટે અહીંયા પ્રથમ એ સમજવું જોઈએ કે ૬૫મું મંડળ પૂર્જ કયા સ્થાનમાં થાય છે ? તો જંબૂદ્ધીપની ચાર યોજન પહોળી એવી જે પર્યંત જગતી, તે જ્યારે <sup>પ્</sup>ર ત્યારે પૂર્જ થાય અને ત્યાં સુધીમાં તો ૧૭૯ યોજન <u>૯</u> ભાગ ક્ષેત્ર થાય છે.

હવે ૬૫મું મંડળ પૂર્શ થયે ૬૬માં મંડળે જંબૂદ્ધીપની જગતી ઉપર પ્રારંભ કર્યો અને તે જગતી ઉપર <sup>પર</sup> દ્વ</sub> ભાગ જેટલું ચારક્ષેત્ર ફરી (અહીં જંબૂદ્ધીપની જગતી પૂર્શ થઈ)ને જંબૂદ્ધીપની જગતીથી ૧ યો૦ <u>૯</u> ભાગ જેટલું દૂર લવણસમુદ્રે જાય ત્યારે ત્યાં ૬૬ મંડળો પૂર્શ થયાં કહેવાય. (૬૬માં મંડળનું જંબૂદ્ધીપની જગતીગત <sup>પર</sup> ભાગનું ક્ષેત્ર અને લવણસમુદ્રગત ૧ યો૦ <u>૯</u> ભાગનું ક્ષેત્ર મેળવતાં ૬૫માં મંડળથી લઈ ૬૬માં મંડળ વચ્ચેનું ૨ યોજન અંતરપ્રમાણ મળી રહેશે) હવે પૂર્વે ૬૫ મંડળોનું જંબૂદ્ધીપગત થતું જે ૧૭૯ યોજન <u>૯</u> ભાગ પ્રમાણ ચારક્ષેત્ર તેમાં ૬૬માં મંડળથી રોકાતું જંબૂદ્ધીપ (જગતી)ગત જે <u>પર</u> <sup>૨૨૮</sup>ભાગનું મંડળક્ષેત્ર ઉમેરતાં ૧૮૦ યોજન પૂર્શ થાય.

એ પ્રમાશે બાકીનાં ૧૧૯ સૂર્યમંડળો લવશસમુદ્રગત ૩૩૦ યોજન ઉપર ૪૮ ભાગ અંશ પ્રમાશ ક્ષેત્ર રોકીને રહેલાં છે. જંબૂદ્ધીપગત અને લવશ્વસમુદ્રવર્તી મંડળોની સંખ્યાનો અને તે બન્નેવર્તી ક્ષેત્રનો સરવાળો કરતાં ૧૮૪ મંડળનું ૫૧૦ યોજન ૪૮ ભાગપ્રમાશ ક્ષેત્ર બરાબર આવી રહે છે.

આ ચાલુ ગ્રન્થકારના અભિપ્રાયે જમ્બૂદ્ધીપવર્તી <sup>૨૨૯</sup>ભારતસૂર્યનાં જે ૬૫ મંડળો તે પૈકી ૬૨ <sup>૨૩૦</sup>મંડળો તો મેરુની એક પડખે–બાજુએ નિષધપર્વત ઉપર પડે છે અને બાકીનાં ત્રણ મંડળો

૨૨૮. દરેક દ્વીપ-સમુદ્રવર્તી આવેલ જગતીઓ--કિલ્લાઓનું ક્ષેત્રપ્રમાશ તે તે દ્વીપ-સમુદ્રનું જે જે વિસ્તાર-પ્રમાશ હોય તેમાં અંતર્ગત ગણવાનું હોવાથી અહીં પશ ૧૮૦ યોજનમાંહે ક્ષેત્રપ્રમાશ જંબૂજગતીક્ષેત્ર ભેળું ગણીને કહેલું છે. તેથી જ જંબૂતીપમાં ચાર યોજનનું જે જગતીપ્રમાણ તેને હરિવર્ષ તથા રમ્યફક્ષેત્રની લંબાઈમાં ભેગું ગણેલું છે.

[धुओ क्षेत्रस० गा० ९३]

૨૨૯. જે સૂર્ય સર્વાભ્યંતરે--દ્વિતીયમંડળે દક્ષિશાર્ધભાગે રહ્યો થકો ભરતક્ષેત્રમાં ઉદય પામી નૂતન સૂર્યસંવત્સરનો પ્રારંભ કરે તે 'भारतसूर्य' અને તે જ વખતે જે સૂર્ય સર્વાભ્યંતરનાં દ્વિતીયમંડળના ઉત્તરાર્ધભાગે રહી, ઐરવતાદિ ક્ષેત્રોમાં ઉદય પામી (પ્રકાશ કરતો) ત્યાં વર્ષારંભ કરનારો જે સૂર્ય તે 'ऐरक्तसूर्य' એમ સમજવું. આ કથન ઔપચારિક સમજવું. ૨૩૦. અહીયાં એ સમજવાનું છે કે બન્ને સંગ્રહશીની મૂળ ગાથાઓમાં ત્રશ અથવા બે મંડળો માટે 'बાहા'

એવો શબ્દ વાપર્યો છે. જ્યારે તે ગ્રંથની ટીકામાં તે બાહ્ય શબ્દના સ્પષ્ટાર્થ તરીકે 'દ્વે દ્વે દ્વે દ્વિર્ધजीवाकोट्यादौ' એ પ્રમાણે જીવાકોટી સ્થાનનો નિર્દેશ કર્યો છે; એથી વિચારશીલ વ્યક્તિને ભ્રમ થાય કે મૂળ ગાથાઓમાં રહેલા 'बाहા' શબ્દનો અર્થ 'બાહ્યસ્થાને' એવો ફલિતાર્થ ન કરતાં 'जीवाकोटी એવો કેમ કર્યો? આ માટે એવું સમજવું કે 'બાહા' શબ્દ સ્પષ્ટ સ્થાનવાચક નથી, વળી જીવાકોટી એ ઔપચારિક બાહાની પહોળાઈનો જ એક દેશભાગ છે (જે જીવા-બાહાની વ્યાખ્યાથી તથા ચિત્ર જોવાથી સ્પષ્ટ જણાઈ આવશે)એટલે કે પ્રસિદ્ધ એવી બાહ્યની લંબાઈ અને જગતીની પહોળાઈ (વિષ્કમ્ભ નહિ) તેનો દેશભાગ તે જીવાકોટી કહેવાય. કારણકે બાહા તે એક પ્રદેશ જાડી અને તે તે ક્ષેત્રાદિ જેટલી દીર્ઘ ગણી શકાય અને તેની...ત્રિકોણકાટખૂણ જેવી પહોળાઈ તે બાહાની ઔપચારિક પહોળાઈ ગણાય કે જેમાં જગતી અને હરિવર્ધક્ષેત્ર પણ છે અને એથી જ સિદ્ધાંતમાં આ વસ્તુના નિર્દેશપ્રસંગે મુખ્યત્વે जीवाकોટી શબ્દ જ ગ્રહણ કર્યો છે. આ કારણથી જ્યાં 'બાહા' શબ્દ આવે ત્યાં જીવાકોટી સ્થાનનું ગ્રહણ કરવામાં અન્ય અનુચિતપણું જણાતું નથી અને 'જવાકોટી' એવો શબ્દ જ્યાં આવે ત્યારે તો તે સ્પષ્ટ જ છે. અહીંયા એથી એમ ન સમજવું કે, બાહ્ય અને જીવાકોટી એ એક જ છે; પરંતુ ઉક્ત લખાણથી એ તો ચોક્કસ થયું કે બાહાથી જીવાકોટી શબ્દનું ગ્રહણ અનુચિત નથી. હવે પ્રથમ '**છવાકોટી**' તથા 'બાહા' શબ્દનો અર્થ સમજી લઈએ. जीवा—ધનુષ્યાકારે રહેલ જે ક્ષેત્ર તેની અંતિમ કામઠીરૂપ જે સીમા-હદ તેની લંબાઈરૂપ જે દોરી તે. જેમકે-ધનુષ્યાકારે રહેલ ભરતક્ષેત્ર જ્યાં (મેરુ તરફ) પૂર્ણ થયું ત્યાં પૂર્વ--પશ્ચિમ લંબાઈરૂપ જે મર્યાદા કરનાર દોરી તે **जीवा** કહેવાય, અને એ જીવાના પૂર્વ–પશ્ચિમગત જે ખૂણા તે **'કોટી'** કહેવાય. અર્થાત્ જીવાની કોટી તે **'છવાકોટી'** કહેવાય.

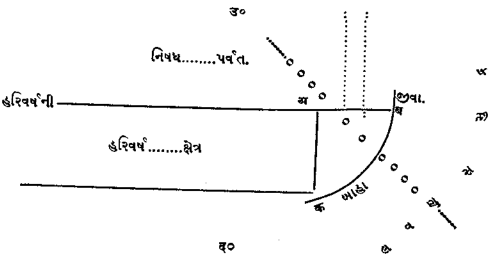
बाह्य=લઘુહિમવંત પર્વતની પૂર્વ–પશ્ચિમની જીવાથી મહાહિમવંત પર્વતની બન્ને દિશામાં રહેલું જે જીવાસ્થાન ત્યાં સુધી ક્રમે ક્રમે વૃદ્ધિવાળો થતો જે ક્ષેત્રપ્રદેશ અને તેથી થતો બાહારૂપ જે આકાર તે **'बाहा'** કહેવાય છે.

હવે તે સ્થાનના ત્રશ મતાંતરો છે, તેમાં પ્રથમ બેનો મત નિર્દેશ કરાય છે.

(૧) મલધારી શ્રીમદ્દ હેમચન્દ્રસૂરિકૃત આ ચાલુ સંગ્રહશીમાં તેમજ શ્રીમદ્દ મુનિચન્દ્રસૂરિકૃત મંડલપ્રકરષ્ઠમાં ૬૨ મંડલો નિષધ--નીલવંતે અને ૬૩–૬૪–૬૫ આ છેલ્લાં ત્રક્ષ મંડળો બાહ્યસ્થાને જણાવે છે.

(૨) શ્રીમદ્ જિનભદ્રગણિક્ષમા૦ કૃત સંગ્રહશીમાં ૬૪-૬૫ બે મંડળો બાહાસ્થાને સૂચવે છે.

**ઉક્ત બંને મતોનું સમાધાન**-બાહાસ્થાને પ્રથમમતે ત્રશ મંડળો અને બીજા મતે બે મંડળો ઉલ્લેખ્યા હોવાથી વક્તવ્યમાં સંખ્યાનું ભિન્નપણું જજ્ઞાય છે. છતાં તે સાપેક્ષિક કથન હોવાથી દોષરૂપ નથી. તથાપિ બાહાસ્થાને બે અથવા ત્રજ્ઞ મંડળો વાસ્તવિક છતાં તે સ્થાનનિર્જાય સ્પષ્ટ તો નથી જ. જ્યારે 'જીવાકોટી' શબ્દ બન્ને કથનને માટે અત્યંત સ્પષ્ટ અને સ્થાનસૂચક થાય છે. વધુમાં બાહાસ્થાનનાં ત્રજ્ઞ મંડળોનું વક્તવ્ય વિશેષ સ્પષ્ટ યુક્ત છે એટલું જ નહિ પજ્ઞ ત્રજ્ઞ મંડળો માટે તો બાહા-જીવાકોટી કે જગતી ત્રજ્ઞે શબ્દ ઉપયોગી થાય તેમ છે. જે નીચેની આકૃતિ જોવાથી સ્પષ્ટ જજ્ઞાઈ આવશે.



૬૪–૬૫માં મંડળો હરિ.ની જીવાકોટી ઉપર

આકૃતિ પરિચયઃ-એમાં ૬૩મું મંડલ નિષધ પર્યન્તે છે, જ્યાં ૬૪-૬૫મું મંડળ છે તે સ્થાનનું નામ હરિવર્ષની જીવાકોટી એટલે જીવા અને બાહ્ય એ બેની વચ્ચેનો ખૂણો, અને બાહ્ય તે લ-क જેટલી લાંબી છે, અને તે એક આકાશપ્રદેશ જાડી છે કે લ-ક જેટલી દીર્ઘ ગણી શકાય, 37-લ જેટલી બાહાની ઔપચારિક પહોળાઈ છે કે જેમાં જગતી અને હરિવર્ષક્ષેત્ર પણ છે. વધુમાં ચિત્રમાં મેરુથી પૂર્વ-પશ્ચિમમાં સવભ્યિન્તરમંડળની જે અબાધા છે તેથી કંઈક વધારે ઉત્તર-દક્ષિણમાં સમજવી. અગ્નિખૂર્ણ હરિવર્ષની બાહા ઉપર (અથવા જીવાકોટી ઉપર) પડે છે, અર્થાત્ આપણે તે ક્ષેત્રની બાહા ઉપર પસાર થતાં તે બે મંડળોને દેખી શકીએ છીએ.

૩. વળી શ્રીસમવાયાંગસૂત્રમાં ૬૩ મંડળો નિષધ નીલવંત ઉપર ખરાં, પશ બે મંડળો जगती ઉપર છે એવો શબ્દ વાપર્યો છે.

આ મતે ૬૪–૬૫ મંડળો ઉપર જજ્ઞાવેલ છે. આ બે મંડળો માટેનું જગતીસ્થાન વાસ્તવિક દષ્ટિએ તો સ્પષ્ટ જગતીસ્થાન નથી. જો જગતીસ્થાન દર્શાવવું હોય તો ૬૩–૬૪–૬૫ એ ત્રણ મંડળો માટે વાસ્તવિક છે. ગણિતની દષ્ટિએ બંધબેસતો મત આ ત્રણ મંડળો માટે આવી શકે છે, વધુમાં તેથી પણ 'જગતી' શબ્દની સાર્થકતા તો ૬૨–૬૩–૬૪–૬૫ એ ચાર મંડલોના કથનમાં છે જે નીચેના ઉલ્લેખથી સમજાશે.

સંપૂર્ણ જગતી તો બાર યોજનની ગણાય. એમાં દષ્ટજગતી વચ્ચેના ચારક્ષેત્રના ૧૭૩–૭૪–૭૫–૭૬, એ ચાર યોજનની ગણાય કારણકે મૂલભાગથી લઈ બન્ને બાજુએ ઉપર જતાં બન્ને બાજુથી જગતી મેરુવત્ ઘટતી ઘટતી ગોપુચ્છાકારવત્ થતી ઉપરિતન ભાગે ચાર યોજન પહોળી રહે છે અને આપક્ષને તો આ મધ્યભાગની ચાર યોજન જગતી દષ્ટિપથમાં આવતી હોવાથી **દષ્ટજગતી** કહેવાય.

સર્વાભ્યન્તરમંડલથી લઈ જંબૂજગતી પર્યન્ત ૧૮૦ યોજનનું ચારક્ષેત્ર દ્વીપમાં ગણવાનું સ્પષ્ટ છે. તેથી સર્વાભ્યન્તરમંડળથી લઈ ૧૭૩મા યોજનથી દષ્ટજગતી શરૂ થાય છે. (તેમાં વચલી દષ્ટજગતી પૂર્વે મૂલ જગતીના ચાર યોજનમાં) તે ૧૭૩થી દષ્ટજગતી સુધીના ચાર યોજનમધ્યે ગણિતના હિસાબે ૬૩મું મંડળ પૂર્શ ઉદયવાળું અને ૬૪મું મંડળ ૨૬ અંશ જેટલું ઉદય પામે છે. એ દષ્ટજગતીના પ્રારંભથી તે (એકંદર) જગતીના જ પર્યન્ત ભાગ (૧૭૩થી ૧૮૦ પોજન) સુધીમાં વિચારીએ તો પણ ૬૩–૬૪–૬૫ એ ત્રણે મંડળો જગતી ઉપર આવી શકે છે.

હવે સંપૂર્ણ જગતી આશ્રયી વિચાર કરતાં પ્રથમ સંપૂર્ણ જગતી ૧૬૯થી ૧૮૦ યોજન અર્થાત્ બાર યોજનની છે, [અને કોઈ પશ દ્વીપ-સમુદ્રનું જગતી ક્ષેત્રપ્રમાશ लघुक्षेत्रसमास મૂલમાં કહેલા 'णिअणिअ दीवोदहि मज्झगणिय મूलाहें' એ જગતીના વિશેષજ્ઞ પદથી તે તે દ્વીપ-સમુદ્રના કથિત પ્રમાણમાં અંતર્ગત ગણવાનું હોવાથી] સર્વા૦ મં૦ થી લઈ ૧૬૮ યો૦ પૂર્ણ થતાં ૬૧ મંડળો સંપૂર્ણપણે પૂર્ણ થાય છે; એ ૧૬૮ યોજન પૂર્ણ થયે વાસ્તવિક જગતીનો પ્રારંભ (મૂલ વિસ્તારે) થાય છે, તે મૂલ જગતીના પ્રારંભથી ૧૬૯–૧૭૨ સુધીના ચાર યોજનના જગતીક્ષેત્રમાં ૬૨મું મંડલ પૂર્ણ ઉદયને પામે અને ૬૩ મું મંડલ ૧ યોજન ૧૩ ભાગ જેટલું ઉદય પામી ૧૭૩માં યોજન થી આરંભાતી ૧૭૬ યોજન સુધીની દષ્ટજગતી ઉપર ૧ યોજન ૩૫ ભાગે દૂર ૬૩મું મંડળ પૂર્ણ થાય. બાકી રહેલા દષ્ટજગતી ક્ષેત્રમાં ૬૪મું મંડળ ર યોજન ૨૬ ભાગ જેટલું ઉદય પામી બાકી રહેલ અંતિમ ચાર યોજન પ્રમાણ–૧૭૭થી ૧૮૦ યોજન સુધીના જગતીક્ષેત્ર ઉપર એક યોજનના ૨૨ ભાગ વીત્યે ૬૪મું મંડળ પૂર્ણ થાય, ત્યારબાદ તે જ જગતી ઉપર ૬૫મું મંડળ સંપૂર્ણ (ર યોજન ૪૮ ભાગ) ઉદયવાળું હોય, આ ૬૫ મંડળો પૂર્ણ થયે જંબૂદ્વીપના ૬૫ મંડળોનું કહેલું ૧૭૯ યોજન ૯ અંશ જે ચારક્ષેત્ર તે યથાર્થ આવી રહે, અને બાકી રહેલ બાવન અંશ પ્રમાણ જગતી ઉપર લવજાસમુદ્રમાં પડતા ૬૬મા મંડલનું બાવન અંશ જેટલું ઉદયક્ષેત્ર સમજવું.

આથી શું થયું ? કે ૧૬૯ થી ૧૮૦ યોજનવર્તી ૧૨ યોજન પ્રમાણના જગતીક્ષેત્ર ઉપર ૬૨–૬૩–૬૪–૬૫ એ ચાર મંડળો સંપૂર્ણ ઉદયવાળાં હોય (૬૬મું બાવન અંશ ઉદયવાળું હોય.)

હવે અહીંયા વિચારવાનું એ છે કે-શાસ્ત્રકારે જગતી શબ્દથી ૧૭૭થી ૧૮૦ એ છેલ્લા ચાર યોજનનું જગતીક્ષેત્ર ગણ્યું હોય તેમ જણાય છેઃ કારણકે અંતિમ જગતીના સ્થાને ઊધ્વભાગે ૬૪મું મંડળ ૨૨ અંશ જેટલું ઉદય પામી સંપૂર્ણ ભ્રમણ કરી ૬૫માં મંડળનો સંપૂર્ણ ઉદય થઈ બાવન અંશ જેટલું ૬૬માનું ભ્રમણ ત્યાં હોય, એ હિસાબે ૬૩ મંડળ નિષધ નીલવંત ઉપર અને ૬૪-૬૫ એ બે મંડળો જ અંતિમજગતી સ્થાને હોય, તે કથન વાસ્તવિક છે; તો પણ ઉપરોક્ત કથન મુજબ વાસ્તવિક રીતે તો ૬૩–૬૪ મંડળ દષ્ટજગતી ઉપર છે. અને જ્યાં ૬૪–૬૫ મું છે ત્યાં તો વાસ્તવિક જગતીનો ઢાળ છે. જો કે તેથી જગતી ગણી શકીએ તો ગણાય, પરંતુ ૬૩-૬૪ મંડળ યોગ્ય એવી દષ્ટ-જગતીસ્થાનને છોડીને જગતીનો ઢાળ શા માટે ગણવો ? જો જગતીના ઢાળને પણ ગણવો હોય તો તો પછી ૧૬૯ થી તેવી રીતે (ક્ષેત્ર અપેક્ષાએ) મેરુના બીજા પડખે જોઈએ તો ઐરવત સૂર્યનાં બાસઠ<sup>૨૩૧</sup> મંડળો નીલવંત પર્વત ઉપર પડેલાં દેખાય અને ૩ મંડળો રમ્યક્ક્ષેત્રની બાહા–જીવાકોટી ઉપર પડેલાં દેખાય. (આ ચાલુ ગ્રન્થકારના મતે જાણવું.)

આ મંડળો આપશા ભરતક્ષેત્રની તથા ઐરવતક્ષેત્રની અપેક્ષાએ મેરુથી અગ્નિ તથા વાયવ્ય--કોશમાં દેખાય છે, પરંતુ પૂર્વ મહાવિદેહની<sup>232</sup> અપેક્ષાએ તેઓને નીલવંત પર્વત ઉપરના તે જ ૬૩ મંડળો મેરુથી ઇશાન ખૂશામાં દેખાય છે, અને પશ્ચિમ મહાવિદેહની અપેક્ષાએ નિષધપર્વત ઉપરનાં ૬૩ મંડળો મેરુથી નૈઋત્યકોશમાં દેખાય છે. जंबूद्दीवे णं भंते! दीवे सूरिआ उदिणपाईणमुगच्छ पाईणदाहिणमागच्छंति, पूर्वविदेहापेक्षयेदम् ॥१॥ पाईणदाहिणमुग्गच्छ दाहिणपडीणमागच्छंति, भरतक्षेत्रापेक्षयेदम् ॥२॥ दाहिणपडीणमुग्गच्छपडीणउदीणमागच्छंति, पश्चिमविदेहापेक्षयेदम् ॥३॥ पडीणउदीणमुग्गच्छउदीणपाईणमागच्छंति, ऐरवतापेक्षयेदम् ॥४॥ [सूर्य० प्र० प्रा० ૯–जंबू० प्रज्ञ०] આટલું વિવેચન ચાલુ ગાથાના અર્થને ઉદેશીને કર્યું.

[હવે અહીંથી અન્ય પ્રંથોમાં મંડળો સંબંધી જ્ઞાનસમૃદ્ધિ અતિપુષ્ટ બને, જિજ્ઞાસાવૃત્તિને તૃપ્ત કરે તેવો અધિકાર આવે છે. તે અધિકાર સ્પષ્ટતાથી અહીં આપવામાં આવે છે.]

# ते ते क्षेत्रोमां उदयास्तविपर्यासनो हेतु----

ભરતક્ષેત્રને છોડીને અન્ય અન્ય સર્વ ક્ષેત્રોમાં દિવસ અને રાત્રિના પ્રમાણના ફેરફારને અંગે, અને તેથી બીજા ઉત્પન્ન થતા અનેક વિપર્યાસોનાં કારણોને અંગે, પ્રત્યેક ક્ષેત્રાશ્રયી નિયમિતપણે ૧૮૦ યોજન સુધી ૧૨ યોજન જગતી ગણીને ૬૨–૬૩–૬૪–૬૫ એ ચાર મંડળો જગતી ઉપર કહીએ તો 'જગતી' શબ્દ સંપૂર્ણ સાર્થક થાય છે, અને જગતીના ત્રણે વિભાગના કથનમાં દોષ જ નહીં આવે; માંટે ૬૪–૬૫મું મંડળ ઢાળની અપેક્ષાએ જગતી ઉપર હોવા છતાં '૬૪–૬૫મું જગતી ઉપર' એમ કહેવું તે સંપૂર્ણ સાર્થક જણાતું નથી. પરંતુ ૬૪–૬૫મું 'જીવાકોટી વા બાહ્યસ્થાને' કહેવું, તે સ્થાનસ્પષ્ટતા માટે વિશેષ ઉચિત છે અને એટલા જ માટે તે સ્થાન હરિવર્ષ અથવા રમ્યક્ ક્ષેત્રની જીવાકોટીમાં ગણાઈ જતું હોવાથી તે **'જીવાકોટી'** સ્થાનનો ગ્રંથકાર મહર્ષિઓ નિર્દેશ કરે તેમાં અનુચિતપણું નથી.

ત્રણે મતો સંબંધી રીતસર વિવેચન કરી ગ્રન્થકારના કથનને સ્પષ્ટ કર્યું છે. તથાપિ ત્રણે મતમાં, અંતમાં જણાવ્યા મુજબ તે મંડળો માટે સ્થાનદર્શક કે સ્થાંનસૂચક અતિસ્પષ્ટ શબ્દ તો जीवाकोटી ગ્રહણ કરવો વિશેષ ઉચિત છે. આ ત્રણે મતો માટે વૃદ્ધવાદ છે; ગ્રન્થગૌરવના કારણે આ બાબતમાં વધુ ઉલ્લેખ ન કરતાં વિરમીએ છીએ. વધુ સ્પષ્ટતા જ્ઞાનીગમ્ય.

ર૩૧. મેરુની એક પડખેનાં કુલ ૬૫ મંડળો અને બીજા પડખેનાં કુલ ૬૫ મંડળો એમ બે વ્યાખ્યા કરી, એથી એમ ન સમજવું કે ૧૩૦ મંડળો લેવાનાં છે. મંડળો આખાં–સંપૂર્ણ તો પાંસઠ જ છે. પણ પ્રતિદિશાવર્તી વ્યક્તિને એક બાજુએથી સ્વદષ્ટદિશાગત અર્ધ અર્ધ મંડળો દષ્ટિગોચર થાય છે, કારણકે જોનાર વ્યક્તિને સંપૂર્ણ વલયાકાર મંડળ જોવાતું નથી, આથી તેઓ સ્વક્ષેત્રથી બન્ને બાજુનાં મંડળો બન્ને વિભાગમાં જોઈ શકે છે તેથી અહીં તે રીતે વ્યાખ્યા કરેલ છે.

૨૩૨. વિશેષમાં અહીં એટલું સમજવું કે પૂર્વવિદેહનાં લોકોની જે પશ્ચિમ દિશા તે ભારતીય લોકોની પૂર્વ દિશા, ભારતની જે પશ્ચિમ દિશા તે પશ્ચિમવિદેહની પૂર્વદિશા, પશ્ચિમવિદેહની પશ્ચિમદિશા તે ઐરવતની પૂર્વદિશા, ઐરવતની જે પશ્ચિમદિશા તે પૂર્વવિદેહની પૂર્વદિશા સમજવી. આ પ્રમાણે તે તે વર્ષધરાદિ યુગલિકક્ષેત્રોમાં પણ વિચારવું. ઉદયાસ્તાદિ કાળ વગેરેનું વર્શન કરવું તે તો અશક્ય છે. વળી સર્વ ઠેકાશે સૂર્યનો એક જ વખતે ઉદય કે એક જ વખતે અસ્ત હોય તેવું પશ નથી, પરંતુ સૂર્યની ગતિ જેમ જેમ કલા-કલા માત્ર આગળ વધતી જાય, તેમ તેમ આગળ આગળના તે તે ક્ષેત્રોમાં પ્રકાશ પડતો જાય. તદવસરે ઉદયપશું કહેવાય અને પશ્ચાત્ પશ્ચાત્ ક્રમે ક્રમે તે તે ક્ષેત્રોમાં સૂર્ય દૂર દૂર થતો જાય ત્યારે **અસ્તપણું** કહેવાય. સૂર્ય વાસ્તવિક રીતે ચોવીશે કલાક પ્રકાશમાનવાળો જ હોય છે. તેને કંઈ ઉદયાસ્તપશું હોતું નથી, પશ દૂર જવાથી તે અને તેનો પ્રકાશ નથી જજ્ઞાતો ત્યારે, **અસ્ત** શબ્દનો વ્યવહાર માત્ર કરાય છે અને જ્યારે બીજો સૂર્ય દેખીએ ત્યારે **ઉદય**નો વ્યવહાર કરાય છે.

**શંકા**---- જ્યારે આવી અનિયમિત વ્યવસ્થા જણાવી તો શું દરેક ક્ષેત્રાશ્રયી સૂર્યનો ઉદય અને અસ્ત અનિયમિત જ હોય ?

સમાધાન — હા, અનિયમિતપણું જ છે, જેમ જેમ સમભૂતલાથી ૮૦૦ યોજન ઊંચો એવો સૂર્ય સમયે સમયે જે જે ક્ષેત્રોથી આગળ આગળ વધતો જાય તે તે ક્ષેત્રોની પાછળના દૂર દૂરના ક્ષેત્રોમાં સૂર્યનો પ્રકાશ આગલા ક્ષેત્રમાં વધવાથી ત્યાં પ્રકાશનો અભાવ વધતો જાય અને અનુક્રમે તે તે ક્ષેત્રોમાં રાત્રિ આરંભાતી જાય, આથી સૂર્યના સર્વ સામુદાયિક ક્ષેત્રાશ્રયી ઉદય અને અસ્તનું અનિયમિતપશું જ છે, પણ જો સ્વસ્વ ક્ષેત્રાશ્રયી વિચારીએ તો તો ઉદય તથા અસ્ત લગભગ નિયમિત છે. કારણકે આપણે પશ જો ભરતક્ષેત્રના મધ્યભાગમાં ઊભા રહીને જોઈશું તો ભરતક્ષેત્રમાં આજે જે સમયે સૂર્ય ઉદયને પામ્યો અને જે સમયે અસ્ત પામ્યો, એ જ સૂર્યને હવે આવતીકાલે જોઈશું તો પણ ગઈ કાલના ઉદયાસ્તનો જે સમય હતો તે જ સમય આજના સૂર્યના ઊદયાસ્ત સમયે હોય, પણ આવું ક્યારે બને કે જ્યારે સૂર્ય અમુક મંડળોમાં હોય ત્યારે, અમુક દિવસોમાં એ પ્રમાણે લગભગ એક જ અવસરે ઉદય તથા એક જ અવસરે લગભગ અસ્ત થાય, પરંતુ ત્યારબાદ તે સૂર્ય જ્યારે અન્ય અન્ય મંડળોમાં જેમ જેમ પ્રવેશ કરતો જાય ત્યારે ક્રમે ક્રમે સૂર્યના ઉદય–અસ્તકાળમાં હંમેશા વધઘટ થયા કરે, એટલે કે જ્યારે જ્યારે સૂર્ય સર્વાભ્યન્તરમંડળે હોય ત્યારે દિવસનો ઉદય વહેલો થવા પામે અને અસ્ત પગ્ન મોડો થતો હોવાથી રાત્રિ ટૂંકી હોય શ્રિાવણમાસ પ્રાવૃટ્ટ ઋતુ] તથા જ્યારે સૂર્ય સર્વબાહ્યમંડળે હોય ત્યારે ઉદય મોડો અને અસ્ત વહેલો થાય તેમજ રાત્રિ મોટી હોય, [માઘમાસ હેમન્ત ઋતુ] ઉક્ત કારણથી રાત્રિ-દિવસનાં ઉદયાસ્તનું અનિયમિતપશું, તેમજ તેથી જ તે રાત્રિ ને દિવસો લાંબા–ટૂંકા અને ઓછાવત્તા મુહત પ્રમાણવાળા થાય છે. બાકી ઉદય અને અસ્ત સ્વસ્વ ક્ષેત્રાશ્રયી તો લગભગ નિયમિત હોય છે.

ઉપરોક્ત કારણથી એ તો ચોક્કસ થાય છે કે સૂર્ય જેમ જેમ આગળ--આગળ વધતો જાય અને તેથી જે જે ક્ષેત્રોમાં પ્રકાશ થતો જાય તે તે ક્ષેત્રોના લોકો ક્રમે ક્રમે, આપણે ત્યાં સૂર્યોદય થયો એવું ઉચ્ચારણ કરે, અને જ્યારે ક્રમે ક્રમે આગળ વધતો જાય ત્યારે તે જ ક્ષેત્રવર્તી લોકો પ્રકાશના અભાવે ક્રમે ક્રમે પુનઃ અસ્ત થયો તેવું ઉચ્ચારણ કરે, જે માટે પૂર્વ મહર્ષિઓએ કહ્યું છે કે :--जह जह समये समये पुरओ संचरइ भक्खरो गयणे । तह तह इओऽवि नियमा जायइ रयणी य भावत्यो ॥ १॥ एवं च सइ नराण उदय-त्त्यमणाइ होंतिऽनिययाइ । सयदेस[काल]मेए करसइ किंची वचदिरसइ नियमा॥ २॥ सइ चेव य निदिष्ठो भद्मद्रहत्तो कमेण सब्वेसि । केसिंचीदाणि पि य विसयपमाणे रवी जेसिं॥ ३॥

[इति भगवती श. ५, उ १ वृत्तौ]

.

આથી એકંદર જે બાજુ સૂર્યોદય દશ્ય થાય તે તે ક્ષેત્રોની અથવા જોનારની તે पूर्वदिशा અને તે ક્ષેત્રોમાં જે બાજુ સૂર્યાસ્ત દશ્ય થાય તે તેની પશ્चिमदिशा હોય—અર્થાત્ કોઈપણ માણસ ઉદય પામેલા સૂર્ય સામું ઊભો રહે ત્યારે તેની સન્મુખની દિશા તે पूर्व, તેની પીઠ પાછળ સીધી દિશા તે પશ્चિમ, તે જ માણસની ડાબી બાજુની દિશા તે उत्तर અને જમણા હાથ તરફની દિશા તે दक्षिण હોય, એ પ્રમાણે મૂલ ચાર દિશા છે અને તે ચાર દિશા પૈકી બે બે દિશા વચ્ચે જે ખુણીયા પડે તેને विदिशा અથવા कोण તરીકે ઓળખાય છે; એટલે પૂર્વ અને ઉત્તર વચ્ચેની ईशानदिशा, પશ્ચિમ અને ઉત્તર વચ્ચેની વાયવ્યદિશા, દક્ષિણ અને પશ્ચિમ વચ્ચેની ઊંગ્વનેવિશા, દક્ષિણ અને પશ્ચિમ વચ્ચેની નૈન્નત્વદિશા અને ઉપલક્ષણથી ઝર્થ્વ તથા अધોદિશા એમ કુલ દશ દિશા કહેવાય છે.

#### इति सूर्यमंडलसंख्या-तद्व्यवस्था प्ररूपणा च ।।

#### \*

## मेरुनी अपेक्षाए मंडल-अबाधानिरूपण;-

[અહીં મંડળોની ત્રજ્ઞ પ્રકારની અબાધા કહેવાની છે એમાં પ્રથમ મેરુની અપેક્ષાએ (સૂર્યમંડળોની) ઓથથી અબાધા--૧, મેરુની અપેક્ષાએ પ્રત્યેક મંડળની અબાઘા–૨, બંને સૂર્યના પરસ્પરના મંડળની અબાધા--૩, એમાં પ્રથમ 'ઓથથી' અબાધા કહેવાય છે.]

### मेरुने आश्रयी ओघथी अबाधा-9

આ જંબૂદ્ધીપવર્તી મેરુથી સવભ્યંતર મંડલ (અથવા પ્રથમ મંડલ અથવા તો સૂર્યમંડલ ક્ષેત્ર) 'ઓથથી' ૪૪૮૨૦ યોજન દૂર હોય છે. તે કેવી રીતે હોય ? તો સવભ્યિત્તર મંડળ, જંબૂદ્ધીપમાં—જંબૂદ્ધીપની જગતીથી અંદર ખસતું. જંબૂના મેરુ તરફ ૧૮૦ યોજન ક્ષેત્ર અવગાહીને રહેલું છે. આ ૧૮૦ યોજનની સંપૂર્ણ ક્ષેત્રપ્રાપ્તિ સવભ્યિત્તરમંડલમાં ઉત્પત્તિક્ષણે—પ્રથમ ક્ષણે પ્રાપ્ત થાય તે વખતની સમજવી. ચારે બાજુએ યથાર્થ ન સમજવી. તેથી એ દ્વીપના એક લાખ યોજનપ્રમાણ વિસ્તારમાંથી બન્ને બાજુના થઈ મંડળક્ષેત્રના ૧૮૦+૧૮૦==૩૬૦ યોજન બાદ કરતાં ૯૯૬૪૦ યોજન બાકી રહેશે. એમાંથી પણ <sup>૨૩૩</sup>મેરુનો દશ હજાર યોજન પ્રમાણનો વ્યાસ બાદ કરતાં ૮૯૬૪૦ યોજન અવશેષ રહે, ત્યારબાદ આ જ (૮૯૬૪૦) રાશિને અર્ધ કરવાથી મેરુ પર્વતની અપેક્ષાએ સવભ્યિત્તર મંડળ અથવા મંડળક્ષેત્રનું ઓઘથી અંતર ૪૪૮૨૦ યોજનપ્રમાણ જે જણાવ્યું તે આ પ્રમાણે કરતાં પ્રાપ્ત થાય છે. એથી અવર્ધિ તો મંડળ છે જ નહિ.

આથી એ વાત સ્પષ્ટ થાય છે કે–જ્યારે સર્વાભ્યન્તરમંડળનો (ઉત્તરાયજ્ઞને સમાપ્ત કરી દક્ષિણાયનનાં પહેલા મંડળને આરંભતો) ભારત સૂર્ય મેરુથી અગ્નિખૂણામાં નિષધ પર્વતે ૪૪૮૨૦

ર ૩૩. આ સ્થાને મેરુનો આટલો વ્યાસ યથાર્થ નથી તો પશ પૃથ્વીતળ-સમભૂતલા પાસે દશ હજાર યોજનનો જે વ્યાસ છે, તે વ્યાસ અહીં વ્યવહારનયથી સામાન્યતઃ લેવાય છે, અન્યથા '૧૧ યોજને એક યોજન બન્ને બાજુએ ઘટે અને નંદનવન સ્થાને તો બન્ને બાજુએ એકી સાથે હજાર યોજન ઘટે.' એ હિસાબે તો દશ હજાર યોજનમાંથી ૭૨<u>-</u> ઘટાડવો યોગ્ય છે.

યોજન દૂર રહ્યો હોય, ત્યારે તેની જ પ્રતિપક્ષી દિશા (વાયવ્ય)માં તિચ્છી સમશ્રેશીએ–નીલવંત પર્વતે ઐરવત ક્ષેત્રમાં વર્ષારંભ કરતો ઐરવત સૂર્ય પણ મેરુથી ૪૪૮૨૦ યોજન દૂર હોય છે.]

।। इति मेरुं प्रतीत्य मण्डलक्षेत्रस्य ओघतः अबाधा ॥

मेरुने आश्रयीने प्रत्येक मण्डल संबंधी अबाधा–२

પૂર્વે મેરુ અને સર્વાભ્યન્તરમંડળ વચ્ચેની અબાધા કહી. હવે મેરુથી પ્રત્યેક અથવા કોઈ પશ મંડળની અબાધા કેટલી હોય ? તે સમજવા માટે સર્વાભ્યન્તર—(પ્રથમ મંડળથી બીજા મંડળના અંતભાગ સુધીનું અન્તરાલ (અંતર) પ્રમાણ ૨ યો૦ અને <sup>૪૯</sup>/<sub>દવ</sub> ભાગ <sup>૨૩૪</sup>પ્રમાણ છે, તેથી આ અબાધા—સર્વાભ્યન્તર મંડળ અને મેરુની વચ્ચે પૂર્વે જે ૪૪૮૨૦ યોજન અબાધા આવી છે તેમાં પ્રક્ષેપવાથી મેરુથી બીજું મંડળ ૪૪૮૨૨ યોજન અને <sup>૪૯</sup>/<sub>દવ</sub> ભાગની અબાધાએ રહેલું છે એવો જવાબ આવશે. એ પ્રમાણે તૃતીય મંડળની અબાધા જાણવા માટે પણ બીજા મંડળથી ત્રીજા મંડળ વચ્ચેના ૨ યોજન <sup>૪૯</sup>/<sub>દવ</sub> ભાગપ્રમાણને પુનઃ બીજા મંડળની આવેલ ૪૪૮૨૨ યો૦ <sup>૪૯</sup>/<sub>દવ</sub> ભાગ અબાધામાં પ્રક્ષેપવાથી મેરુથી ત્રીજા મંડળની ૪૪૮૨૫ યોજન <sup>3૫</sup>/<sub>દવ</sub> ભાગ પ્રમાણ અબાધા આવશે. એ પ્રમાણે સર્વાભ્યન્તરમંડળથી માંડીને પ્રત્યેક મંડળોની ઉક્ત (૨ યો૦<sup>×૯</sup>) અંતર પ્રમાણ અબાધા પૂર્વે કાઢેલ મેરુ અને સર્વાભ્યન્તરમંડળ વચ્ચેની (૪૪૮૨૦) અબાધા પ્રમાણમાં વધારતાં જતાં (અને સાથે સાથે ઇચ્છિત મંડળની પણ અબાધા કાઢતાં કાઢતાં) જ્યારે સર્વબાહ્ય—અંતિમ મંડળ સુધી પહોંચીએ ત્યારે ત્યાં ૧૮૪મું અંતિમ મંડળ—મેરુથી સર્વબાહ્યમંડળ, પ્રથણ ક્ષણે, ૪૫૩૩૦ યોજન પ્રમાણ અબાધાએ રહેલું હોય છે.

એ વખતે ભારતસૂર્ય મેરુ પર્વતથી (૪૫૩૩૦ યોજન દૂર) અગ્નિખૂશે સમુદ્રમાં રહેલો હોય છે અને તેની જ વક્ર (ખૂશાથી ખૂશો) સમશ્રેશીએ મેરુથી વાયવ્યકોશમાં બીજો ઐરવતસૂર્ય (મેરુથી ૪૫૩૩૦ યોજન દૂર) રહેલો હોય છે.

[અહીંયા આવેલી ૪૫૩૩૦ યોજન અબાધા પ્રમાણમાંથી મેરુથી સર્વાભ્યન્તરમંડળ અબાધા પ્રમાણે જે ૪૪૮૨૦ યોજન બાદ કરતાં ૫૧૦ યોજનનું ચારક્ષેત્ર પ્રાપ્ત થાય અને તેમાં અંતિમમંડળનો<sup>૪૮</sup>ભાગ વિમાન વિષ્ક્રમ્ભ મેળવતાં ૫૧૦ <sup>૪૮</sup> હાવી શકે છે.]

### ।। इति मेरुं प्रतीत्य प्रतिमण्डलमबाधा ।।

### हवे बन्ने सूर्योनी प्रतिमण्डले परस्पर अबाधा अने व्यवस्था-

જ્યારે જંબૂદ્ધીપના બન્ને સૂર્યો સવભ્યિન્તર (પ્રથમ) મંડળે હોય એટલે કે–મેરુથી પૂર્વ અને<sup>૨૩૫</sup>પશ્ચિમે પ્રત્યેક સૂર્યો સામસામી દિશાએ પ્રથમમંડલ સ્થાનવર્તી ચરતા હોય ત્યારે (સમશ્રેશીએ)

૨૩૪. આ ૨ યોજન અને ૪૮ ભાગ ઉપર કહેવાનો આશય એ છે કે-સર્વાભ્યન્તરમંડળના અંતિમ ભાગથી લઈને બીજું મંડળ ૨ યોજન દૂર છે, અને બીજા મંડળનો એક યોજનના ૪૮ ભાગનો વિસ્તાર તે અબાધામાં ભેગો લેવાનો છે.

૨૩૫. જ્યારે સૂર્યવિમાનો ઉત્તર દક્ષિણમાં વર્તતા હોય ત્યારે કંઈક અધિક અંતરવાળા હોય છે; કારશકે તેઓ પૂર્વ–પશ્ચિમવર્તી સ્વસ્વમંડલસ્થાનેથી પ્રથમ ક્ષણે ગતિ કરે ત્યારે તેઓને 'કર્ણકીલિકા' પ્રકારની ગતિથી દૂર દૂર ખસતા તેઓનું પરસ્પર અંતર ૯૯૬૪૦ યોજન પ્રમાશ હોય છે. આ પ્રમાશ જંબૂદ્વીપના એક લાખ યોજન પ્રમાશ વિસ્તારમાંથી બંને બાજુના જંબૂદ્વીપ સંબંધી મંડળ ક્ષેત્રના ૧૮૦+૧૮૦=૩૬૦ યોજન બાદ કરતાં (પૂર્વોક્ત સંખ્યા પ્રમાશ) યથાર્થ આવી રહે છે. તે આ પ્રમાશે—

સવબ્યિન્તરમંડળે રહેલા બન્ને સૂર્યો જ્યારે બીજા મંડળમાં પ્રવેશ કરે છે ત્યારે તેઓનું પરસ્પર અંતર ૯૯૬૪૫ યોજન <sup>34</sup>્રુભાગ પ્રમાણ થાય છે કારણકે જ્યારે પૂર્વ દિશાનો એક સૂર્ય પ્રથમ મંડળથી બીજા મંડળમાં ગયો ત્યારે પ્રથમ મંડળની અપેક્ષાએ વિમાન-વિષ્ક્રમ્ભસહ ર યોજન <sup>૪૯</sup> સંશ પ્રમાણ ક્ષેત્રે દૂર વધ્યો, ત્યારે તેવી રીતે પશ્ચિમ દિશાવર્તી બીજી બાજુનો જે સૂર્ય તે પણ સર્વાભ્યન્તરમંડળથી સ્વદિશાએ બીજે મંડળે ગયો ત્યારે પ્રથમ મંડળની અપેક્ષાએ આ પણ ર યોજન ૪૮ ભાગ ક્ષેત્ર જેટલો દૂર ગયો; આ પ્રમાણે બન્ને બાજુના એ સૂર્યો પ્રથમ મંડળમાંથી બીજા મંડળમાં પ્રવેશ્યા, એથી દરેક મંડળે બન્ને બાજુનું અંતર–(૨, યોજન<sup>૪૯</sup> +૨ યોજન <sup>૪૯</sup> વસ્તાર સહ અંતરક્ષેત્ર પ્રમાણ) ૫ યોજન ૩૫ ભાગ પ્રમાણ અબાધાની વૃદ્ધિ (પૂર્વે કહેલી ૯૯૬૪૦ યોજનની અબાધામાં) થતી જાય.

આ પ્રમાશે બીજા મંડળથી લઈ પ્રત્યેક મંડળે પ યોજન અને ૩૫ ભાગ પ્રમાશ અબાધાની વૃદ્ધિ (૯૯૬૪૦ યોજન પ્રમાશમાં) કરતાં કરતાં અને એ પ્રમાશે સૂર્યના પરસ્પર અબાધા પ્રમાશને કાઢતાં કાઢતાં, જ્યારે (૧૮૪માં) સર્વબાહ્યમંડળે બન્ને સૂર્યો ફરતા ફરતા સામસામી દિશામાં આવેલા હોય ત્યારે એક સૂર્યથી બીજા સૂર્ય વચ્ચેનું-પરસ્પર અંતરક્ષેત્ર પ્રમાશ ૧ લાખ ૬૬૦ યોજન (૧૦૦૬૬૦) પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રમાશ મંડળક્ષેત્રની આદિથી માંડી ૧૮૪મું મંડળ ૫૧૦ યોજન દૂરવર્તી હોય છે ત્યારે સમજવું. તેવી જ રીતે બીજી બાજુએ પશ મંડળક્ષેત્રની આદિથી અંતિમ મંડળ ૫૧૦ યોજન દૂર હોય છે ત્યારે સમજવું, કારશકે છેલ્લું મંડળક્ષેત્ર પ્રમાશ જે ૪૮ અંશ તે ગણત્રીમાં ગણવાનું નહીં હોવાથી ૧૮૩ મંડળ-૧૮૩ અંતરવડે બન્ને બાજુનું થઈ ૧૦૨૦ યોજન ક્ષેત્ર પૂરાય, તેમાં મેરુની અપેક્ષાએ વ્યાઘાતિક સર્વાભ્યન્તરમંડળ અંતર જે ૯૯૬૪૦ યોજન તે પ્રક્ષેપતાં યથાર્થ ૧૦૦૬૬૦ યોજનપ્રમાશ આવી રહે છે.

"આ વખતે ભારતસૂર્ય મેરૂથી અગ્નિખૂર્શ મેરુથી ૪૫૩૩૦ યોજન દૂર સમુદ્રમાં સર્વ બાહ્યમંડળે હોય છે; જ્યારે બીજો ઐરવતસૂર્ય સમશ્રેશીએ મેરુથી વાયવ્યકોશમાં મેરુથી ૪૫૩૩૦ યોજન દૂર હોય છે.

આ પ્રમાણે તે જ મંડળસ્થાને જો ચન્દ્ર વર્તતો હોય તો ચન્દ્ર ચન્દ્રને પણ પરસ્પર અંતરપ્રમાણ ૧૦૦૬૬૦ યોજનનું બરાબર આવે."

આવી રીતે સર્વ બાહ્યમંડળે બન્ને બાજુએ રહેલા લવણસમુદ્રગત સૂર્યો જ્યારે પાછા ફરતાં અર્વાક્ (ઉપાન્ત્ય-૧૮૩માં) મંડળે પ્રવેશે ત્યારે પ્રતિમંડળે પાંચ યોજન અને ૩૫ ભાગ જેટલી અબાધાની ગમન કરવાનું હોય છે કે જેથી બીજે દિવસે તેમને અનન્તર મંડળની કોટી ઉપર બે યોજન દૂર પહોંચી જવાનું હોય છે. તેથી તેઓ ઉત્તર-દક્ષિણ દિશામાં આવે ત્યારે મેરુથી અંતર કંઈક વધારે રહે છે. જો તેવા પ્રકારની ગતિ કરતો ન હોય તો પછી જ્યાંથી-જે સ્થાનેથી નીકલ્યો ત્યાં જ પાછો ગોળાકારે ફરીને ઊભો રહે. પણ તેમ થતું જ નથી. હાનિ થાય, તેથી ૧૮૩માં મંડળે સૂર્ય સૂર્યને પરસ્પર અબાધા--અંતર (મેરુવ્યાઘાત સહ-૧૦૦૬૬૦ તેમાંથી બાદ ૫ યોજન ૩૫ ભાગ) ૧૦૦૬૫૪ યોજન અને ૨૬ ભાગ જેટલું હોય, આ પ્રમાણે જેમ જેમ સૂર્યો અંદરના મંડળોમાં પ્રવેશ કરતાં જાય તેમ તેમ પ્રતિમંડળે '૫ યોજન ૩૫ ભાગ' અબાધા ઘટાડતાં જતાં અને સ્વસ્વમંડળ યોગ્ય ઇચ્છિત મંડળ પ્રમાણને પ્રાપ્ત કરતાં થકાં જ્યારે બન્ને સૂર્યો પુનઃ સવભ્યિન્તરમંડળે પ્રવેશી સામસામી દિશાગત આવે ત્યારે બન્ને સૂર્યોની-પૂર્વોક્ત-૯૯૬૪૦ યોજન પ્રમાણ જે અબાધા દર્શાવી હતી તે પુનઃ બરાબર આવી રહે.

## II इति मण्डले---मण्डले सूर्ययोः परस्परमबाधानिरुपणम् II

### तस्मिन् समाप्ते च मण्डलाबाधा प्ररूपणाऽऽख्यं चतुर्थं द्वारं समाप्तम् ॥

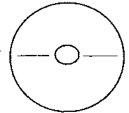
[एक बीजा मण्डल वद्येनी अन्तरप्ररूपणा-સૂર્યનાં મંડળોનું પરસ્પર અંતરપ્રમાશ બે યોજન છે. તેને યુક્તિપૂર્વક લાવવું હોય તો સૂર્યનાં વિમાન પ્રમાશ પાડતો જે સૂર્યમંડળના <sup>૪૯</sup> ભાગ પ્રમાશ વિસ્તાર તેને સર્વ મંડળોનું કુલ વિસ્તાર પ્રમાશ લાવવા સારું ૧૮૪એ ગુશીએ ત્યારે ૧૪૪ યોજન <sup>૪૯</sup> ભાગ કેવળ સૂર્યમંડળોનો કુલ વિસ્તાર આવે, આ વિસ્તારને સૂર્યમંડળના ૫૧૦ યોજન <sup>૪૯</sup> ભાગ પ્રમાશ ચારક્ષેત્રમાંથી બાદ કરતાં ૩૬૬ યોજન બાકી રહે, તે કેવળ અંતર ક્ષેત્રપ્રમાશ સૂર્યનાં ૧૮૩ મંડળોનું આવ્યું, પ્રત્યેક મંડળનું અંતર પ્રમાશ લાવવા સારું ૧૮૩ વડે ભાગ ચલાવીએ તો ૨ યોજન પ્રમાશ અંતર, પ્રત્યેક મંડળનું જે કહ્યું તે આવી રહેશે.]

[**સૂચના**-પૂર્વે જણાવ્યા પ્રમાણે પાંચ દાર પૈકી ચાર દારનું વર્ણન કર્યું. હવે પાંચમું ચર અથવા ગતિદાર પ્રરૂપણા કહેવાય છે. તે પ્રરૂપણા પ્રાજ્ઞપુરુષોના કથન મુજબ સાત દારથી કરાય છે. એમાં પ્રથમ સુગમતા માટે **સૂર્યોદય** વિધિ સહિત અધંમંડલ સંસ્થિતિ, ર–પ્રતિવર્ષ સૂર્યમંડળોની ગતિની સંખ્યા પ્રરૂપણા, ૩-સંવત્સરના પ્રત્યેક દિવસ તથા રાત્રિના પ્રમાણની પ્રરૂપણા, ૪-પ્રતિમંડળે ક્ષેત્ર વિભાગાનુસાર રાત્રિ-દિવસ પ્રરૂપણા, પ-પ્રતિમંડળોનો પરિક્ષેપ-પરિધિ, ૬-પ્રતિમંડળે સૂર્યનું પ્રતિમુહૂર્ત ગતિમાન અને ૭-પ્રતિમંડળે દેષ્ટિપથ પ્રાપ્તિપ્રરૂપણા કહેવાશે.]

## १-मंडळचार--अर्धमंडळसंस्थिति---

સર્વાભ્યન્તરમંડળે રહેલા સૂર્યો પૈકી એક સૂર્ય (भारतसूर्य) જ્યારે દક્ષિણ દિશામાં હોય છે ત્યારે બીજો (ऐरवतसूर्य)સૂર્ય ઉત્તર દિશામાં હોય છે. એ બન્ને સૂર્યો વિવક્ષિત મંડળમાં પ્રવેશ કરતાં તે તે મંડળને ચરતા ચરતા, પૂર્વાપર બન્ને સૂર્યો અર્ધ અર્ધ મંડળચારને કરતા, જે જે દિશાના સૂર્યને જે મંડળની જે દિશાની અર્ધ અર્ધ મંડળોની કોટિએ પહોંચવું હોય છે તે તે દિશાગત મંડળની કોટિને અનુલક્ષી પ્રત્યેક સૂર્યો વ્યવહારપૂર્વક સંચરતા વિશિષ્ટ પ્રકારની વિશિષ્ટ <sup>ર૩૬</sup>ગતિવડે, પોતપોતાને યોગ્ય

ર૩૬. અહીંયા ભેદઘાતવડે થતું સંક્રમણ એટલે કે વિવક્ષિત મંડળથી અનન્તર મંડલમાં સંક્રમણ કરવા ઇચ્છતા સૂર્યે જે સ્થાનેથી પ્રારંભ કર્યો તે સ્થાને જ આવી તે મંડલના અનન્તર મંડળ વચ્ચે રહેલું બે યોજનનું જે અંતરક્ષેત્ર તે ક્ષેત્રમધ્યે પાછો સીધો ચાલી (બાજુમાં આકૃતિમાં જણાવ્યા મુજબ) પછી બીજું મંડલ શરૂ કરે છે તેમ ન સમજવું, આ માન્યતા તો પરતીર્થિકની છે, અને એથી જ એમ લેતાં મોટો દોષ ઊભો થઈ જાય છે કે એક મંડળેથી બીજા મંડળે ભેદઘાત



અર્ધ અર્ધ મંડળમાં સંક્રમીને પ્રત્યેક અહોરાત્ર પર્યન્તે ૨ યોજન <sup>૪૯</sup> ભાગ ક્ષેત્ર વીતાવતા અને દિનમાનમાં પ્રત્યેક મંડળ સંક્રમતાં, <sup>૨</sup> મુહૂર્તભાગને ખપાવતાં થકાં, અન્ય અન્ય મંડળોમાં પ્રથમ ક્ષણે સંક્રમણ કરે છે. તે સૂર્યો દક્ષિણાયનમાં છ માસને અંતે સર્વબાહ્યમંડળે પહોંચે છે. અને જેવી રીતે સર્વાભ્યન્તરમંડળથી સર્વબાહ્યસ્થાને પહોંચ્યા હતા તેવી જ રીતે પુનઃ સર્વાભ્યન્તરમંડળે ઉત્તરાયણમાં છ માસે પાછા કરે છે. એમ તે બન્ને સૂર્યો એક સંવત્સરનો કાળ પૂર્ણ કરે છે.

તે આ પ્રમાશે—

એમાં સર્વબાહ્યમંડળેથી આવેલો ને સર્વાભ્યન્તરમંડળે દક્ષિણ પૂર્વદિશામાં વર્તતો સૂર્ય, પ્રથમ ક્ષણે પ્રવેશ કરતો થકો તે પ્રથમ ક્ષણથી ઉર્ધ્વ—આગળ આગળ ધીમે ધીમે સર્વાભ્યન્તરમંડળને ચરતો ચરતો તે સર્વાભ્યન્તરમંડળથી અનન્તર દ્વિતીય મંડલાભિમુખ ગમન કરતો થકો જ્યાં પહોંચવું છે તે મંડળની કોટિને અનુલક્ષી કોઈ એવા પ્રકારની (कર્णकीलिका) ગતિવિશેષ કરીને એવી રીતે મંડળ પરિભ્રમણ કરે છે કે જેથી એક અહોરાત્ર ચાર પર્યન્તે સર્વાભ્યન્તર મંડળથી નીકળેલો તે સૂર્ય જ્યારે સર્વાભ્યન્તરમંડળના પ્રથમ ક્ષણસ્થાનથી ૨ યોજન <sup>૪૯</sup> ભાગ દૂર ક્ષેત્રે પહોંચે ત્યારે દક્ષિણાર્ધના સર્વાભ્યન્તરમંડળથી સંક્રમી મેરૂથી વાયવ્યમાં આવેલાં ઉત્તર દિશાવર્તી આવેલાં દ્વિતીય અર્ધમંડળની સીમામાં આદિ પ્રદેશે આવે, અર્થાત્, બીજા મંડળની કોટી ઉપર પ્રથમ ક્ષણે આવી જાય. ત્યારબાદ તે સૂર્ય **તેવા પ્રકારની ગતિવિશેષ** કરીને પ્રથમ ક્ષણથી આગળ આગળ ધીમે ધીમે ગમન કરતો કરતો, દીપકની જેમ મેરુના ઉત્તર ભાગને પ્રકાશિત કરતો નૂતન વર્ષના અહોરાત્રાવસાને ૨ યોજન 🏪 ભાગ<sup>૨૩૭</sup> ક્ષેત્ર વ્યતિક્રમે અને દિનમાનમાં <sup>2</sup>લ્ભાગ મુહૂર્તની હાનિ કરતે થકે, તે સૂર્ય દક્ષિણાર્ધ મંડલને વટાવી પુનઃ દક્ષિણદિશાગત આવેલા ત્રીજા અર્ધમંડળની સીમામાં–કોટી ઉપર પ્રથમ ક્ષણે આવે. આ પ્રમાણે નિશ્વયથી ઉક્ત ઉપાય વડે તે તે મંડળના આદિ પ્રદેશમાં દાખલ થઈ પ્રથમ ક્ષણથી આગળ આગળ ધીમે ધીમે દરેક (દક્ષિણ પૂર્વગત મંડળોમાંથી ઉત્તર પશ્ચિમગત મંડળોમાં, ઉત્તર પશ્ચિમગત મંડળોમાંથી દક્ષિણપૂર્વગત મંડળોમાં) અર્ધ અર્ધ મંડળોમાં કોઈ એક એવા પ્રકારની વિશિષ્ટ ગતિના ગમન વડે કરીને સંક્રમણ–પરિભ્રમણ કરતો. ઉત્તરથી–દક્ષિણમાં અને દક્ષિણથી ઉત્તરમાં ગમનાગમન કરતો, પ્રતિ અહોરાત્રમાં ૨ યોજન ૪૮ ભાગ ક્ષેત્ર વીતાવતો, પ્રતિમંડળે તે તે ઉત્કષ્ટ દિનમાનમાંથી વડે એટલે સીધું ક્ષેત્રગમન કરવામાં જે કાળ જાય તેટલો કાળ આગળના મંડળમાં ચરવાને માટે ઓછો થાય અને તેથી બીજા મંડળનો એક અહોરાત્ર કાળ તે પણ પૂર્ણ ન થાય અને બીજું મંડલ પૂર્ણ ચરી ન શકવાથી સકલ જગત વિદિત નિયમિત રાત્રિ–દિવસમાનમાં વ્યાઘાત થવાથી અહોરાત્રોને અનિયત થવાના દોષનો પ્રસંગ આવી જશે માટે આ મત અયુક્ત છે અને ઉપર્યુક્ત મત યુક્ત છે કારલકે તેથી વિવક્ષિત સ્થાનથી સૂર્ય ગમન જ એવા પ્રકારનું કરતો કરતો મંડલ ચરે છે કે એક અહોરાત્ર પર્યંતે તે અપાન્તરાલ ક્ષેત્ર સહિત અનન્તર મંડલની કોટિએ એક અહોરાત્ર પર્યન્તે પહોંચી જાય છે.

ર૩૭. આ સંબંધમાં પરતીર્થિકોની વિપરીત ૧૧ પ્રતિપત્તિ છે. તેવી જ રીતે દિન-રાત્રિમાનમાં ૧૮. મુ૦ ગતિમાં ૩, તાપક્ષેત્ર વિષયમાં ૧૨, તેના સંસ્થાન વિષયમાં ૧૬, લેશ્યામાં ૨૦, મંડળપરિધિમાં ૩, મંડલસંસ્થાનમાં ૮, જમ્બૂ–અવગાહનામાં ૫ એમ જુદા જુદા વિષય ઉપર જુદી જુદી વિપરીત માન્યતાઓ છે તે અહીં ન આપતાં શ્રી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિથી જોઈ લેવા ભલામણ કરીએ છીએ.

298

રે ભાગની હાનિ કરતો, જ્યારે જઘન્યરાત્રિમાનમાં તેટલી જ વૃદ્ધિમાં નિમિત્તરૂપ થતો, એવો તે સૂર્ય દ્વ સંવભ્યિન્તરમંડળની અપેક્ષાએ ઉત્તરદિશાગત આવેલા ૧૮૫માં મંડળે બહિર્ભૂત સર્વબાહ્યમંડળે ઉત્તરાર્ધમંડળે પહોંચે છે.

એ જ પ્રમાશે સર્વબાહ્યમંડળેથી આવેલો ઉત્તર પશ્ચિમદિશાવર્તી સૂર્ય પશ જ્યારે સર્વાભ્યન્તરના ઉત્તરાર્ધ મંડળે પ્રથમ ક્ષશે આવી, પ્રથમ ક્ષણથી ઉધ્વં ધીમે ધીમે કોઈ એવા પ્રકારની ગતિવિશેષ વડે તે સર્વાભ્યન્તરમંડળનાં ઉત્તરાર્ધમંડળમાંથી સંક્રમી પૂર્વવત્ સર્વ વ્યવસ્થા કરતો દ્વિતીય દક્ષિણાર્ધ મંડળની કોટી ઉપર (નૂતન સંવત્સરના આરંભ સમયે) આવે છે. એ પ્રમાશે તે સૂર્ય ત્યાંથી–ઉત્તરપશ્ચિમગત મંડલોમાંથી દક્ષિણપૂર્વગત મંડલોમાં–દક્ષિણ પૂર્વગત મંડલોમાંથી ઉત્તરપશ્ચિમગત મંડલોમાં એક એક અહોરાત્ર પર્યન્તે  $\frac{2}{દ્વ}$  ભાગ દિનમાનની હાનિમાં કારણભૂત થતો, પ્રત્યેક મંડળે ૨ યોજન  $\frac{૪૮}{દ્વ}$  ભાગ ક્ષેત્ર વ્યતિકાન્ત કરતો થકો આગળ આગળના અર્ધ અર્ધ મંડળોની સીમામાં પ્રથમ ક્ષણે પ્રવેશ કરતો કરતો, ધીમે ધીમે તે મંડલોને સ્વચારથી ચરતો સર્વાભ્યન્તરમંડળની અપેક્ષાએ ૧૮૨ અહોરાત્રવડે દક્ષિણ તરફના ૧૮૨ સ્થાં સર્વબાહ્યમંડલે આવે છે.

આ પ્રમાર્શે સર્વાભ્યન્તરમંડળેથી સંક્રમીને આવેલા બન્ને સૂર્યો જ્યારે સર્વ બાહ્યમંડલે ઉત્તર–દક્ષિશ દિશામાં વર્તતા હોય છે ત્યારે દિનમાન જઘન્ય ૧૨ મુહૂર્તનું અને રાત્રિમાન ઉત્કૃષ્ટ અઢાર મુહૂર્તનું હોય છે.

એ જ પ્રમાશે સર્વબાહ્યમંડળે પ્રથમ ક્ષણે આવેલા દક્ષિણ તથા ઉત્તરદિશા સ્થાનવર્તી સૂર્યો પ્રથમ ક્ષણથી આગળ આગળ તથાવિધ ગતિવડે ધીમે ધીમે ગમન કરે છે એ પૈકી ઉત્તરદિશાગત સૂર્ય એક અહોરાત્ર પર્યન્તે બે યોજન ૪૮ ભાગ જેટલું ચરક્ષેત્ર વ્યતિક્રમે ત્યારે બાહ્યમંડળ સંક્રમી સર્વબાહ્યથી અવક્રિમંડળના દક્ષિણાર્ધ (દક્ષિણદિશાગત) મંડળે પ્રથમ ક્ષણે પ્રવેશે છે, તે જ વખતે જ્યારે બીજો દક્ષિણદિશાગત સૂર્ય એક અહોરાત્ર પર્યન્તે ૨ યોજન ૪૮ ભાગ જેટલું ક્ષેત્ર વ્યતિક્રમ થયા બાદ તે અર્વાક્ર મંડળના ઉત્તરાર્ધ મંડબે ઉત્તરાયણના પ્રથમ ક્ષણે વિવક્ષિત કોટી સ્થાને આવે છે. એમ દરેક મંડળોમાં જતાં અને આવતાં પ્રત્યેક મંડળ સ્થાનમાં બન્ને સૂર્યો પ્રથમ ક્ષણે એકી સાથે પ્રવેશે છે, અને યુગપત્ સંક્રમ્ કરે છે. આ અવક્ મંડળે સૂર્ય આવવાથી સર્વબાહ્યમંડળે પ્રાપ્ત થતા ૧૨ મુહૂર્ત દિનમાનમાં ઉત્તરાયણ હોવાથી દિવસ વૃદ્ધિંગત થવાનો છે માટે 🚑 મુહૂર્ત ભાગ દિનમાનમાં વૃદ્ધિ, જ્યારે તેટલી જ 🗧 ભાગ રાત્રિમાનમાંથી હાનિ થયેલી હોય છે. સર્વેબાહ્યથી અર્વાક્ મંડળે પ્રથમ ક્ષણે આવેલા તે સૂર્યો સ્વસ્વ દિશાગત અર્ધઅર્ધ મંડળોને પોતાની અનાદિસિદ્ધ એક પ્રકારની વિશિષ્ટ ગતિવડે પૂર્ણ કરતા, પૂર્વની જેમ, પણ વિપરીત ક્રમે કરીને ઉત્તરાર્ધ મંડળે રહેલો સૂર્ય દક્ષિણાર્ધમાં આદિ ક્ષણે પ્રવેશી, અને દક્ષિણાર્ધમંડળે રહેલ સૂર્ય ઉત્તરાર્ધ મંડળોના આદિ ક્ષણમાં પ્રવેશતો પ્રત્યેક અહોરાત્ર પર્યન્તે ૨ યોજન ૪૮ ભાગ ક્ષેત્ર વીંતાવતો થકો અને દિનમાનમાં 🚑 ભાગની વૃદ્ધિ અને રાત્રિમાનમાં <del>ર</del>ે ભાગની હાનિમાં નિમિત્તરૂપ થયો થકો, એમ અનુક્રમે પ્રત્યેક સૂર્યો અનન્તર અનન્તર મંડલાભિમુંખે ચરતા થકા અને તે તે મંડલોમાં, તે બન્ને આદિ ક્ષણે એકી સાથે સામસામી પ્રવેશ કરતા અને તે તે મંડલો ચરીને સંક્રમણ કરતા તે સૂર્યો સર્વાભ્યન્તર અવક્રિમંડળે

ઉત્તર--દક્ષિણ દિશામાં આવે. હવે એ ઉત્તરાધંમંડળમાં રહેલો સૂર્ય તે ઉત્તરદિશાગત મંડલને વિશિષ્ટ ગતિ વડે ચરી--સંક્રમણ કરીને મેરુથી દક્ષિણપૂર્વમાં આવેલા સવભ્યિન્તર મંડળે--દક્ષિણાધંમંડળે પ્રથમ ક્ષણે આવે છે. તે વખતે આ સૂર્ય નિષધપર્વતના સ્થાનથી આરંભાતા સવભ્યિન્તર મંડળના પ્રથમ ક્ષણે નીલવંત પર્વત ઉપર આવે છે, એ વખતે બન્ને સૂર્યોએ પ્રથમ ક્ષણે જે ક્ષેત્ર સ્પર્શ્યું તેની અપેક્ષાએ તે સર્વાભ્યન્તર **મંડળ** એમ કહેવાય છે. આ પ્રમાણે છ છ માસના દક્ષિણાયન--ઉત્તરાયણપૂર્વક એક સૂર્યસંવત્સર પૂર્ણ થાય છે.

્રુ,સર્વબાહ્યમંડળથી આવેલા આ બન્ને સૂર્યો જ્યારે અભ્યન્તરમંડળે પ્રથમ ક્ષણે એક દક્ષિણમાં અને એક ઉત્તરમાં આવેલા હોય છે ત્યારે દિનમાન ઉત્કૃષ્ટ ૧૮ મુહૂર્તનું અને રાત્રિમાન જઘન્ય ૧૨ મુહૂર્તનું હોય છે.

અહીંયા એટલું સમજવું કે--સર્વાભ્યન્તરમંડળે જે સૂર્ય દક્ષિણાર્ધમંડલમાં ચાર કરતો મેરુના દક્ષિણ ભાગમાં પ્રકાશતો હતો તે જ ભારતસૂર્ય સર્વબાહ્યમંડલથી અર્વાક્ર્મંડળે દક્ષિણાર્ધમંડળને સંક્રમી જ્યારે છેલ્લા સર્વબાહ્યમંડળે આદિ ક્ષણે ઉત્તરાર્ધમંડળે આવે છે ત્યારે (ઉત્તરદિશામાં) પ્રકાશતો હોય છે.

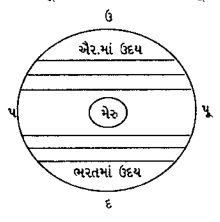
અને જે સૂર્ય સર્વાભ્યન્તરમંડળે ઉત્તરદિશાગત રહ્યો થકો મેરુના ઉત્તર ભાગને પ્રકાશતો હતો તે જ ઐરવત સૂર્ય સર્વબાહ્યમંડળે દક્ષિણાર્ધમંડળ--દક્ષિણદિશાગત પ્રકાશતો હોય છે.

એ પ્રમાણે તે બન્ને સૂર્યો પ્રથમ ક્ષણથી ક્રમશઃ ચરતા ચરતા સર્વાભ્યન્તરમંડળે પોતપોતાના પ્રારંભસ્થાને આવી જાય છે.

આ પ્રમાશે તેઓનો 'મંડળગતિચાર' અથવા 'અર્ધમંડલ' સંસ્થિતિચાર છે. **સૂર્યોદયવિધિ**–

'જંબૂદ્ધીપમાં રાત્રિ અને દિવસના વિભાગને પાડનાર બન્ને સૂર્યનો પ્રકાશ છે. એ બન્ને સૂર્યો

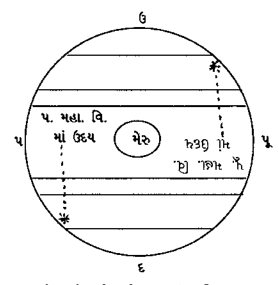
સર્વાભ્યન્તરમંડળે જ્યારે હોય છે ત્યારે ભરતાદિ ક્ષેત્રસ્થાનોમાં ઉદય પામતો 'ભારતસૂર્ય' તે દક્ષિણપૂર્વદિશામાં--શુદ્ધપૂર્વથી અર્વાક્ દક્ષિણ તરફ જંબૂની જગતીથી ૧૮૦ યોજન અંદર નિષધ પર્વતે ઉદયને પામે છે; ત્યારે તે જ સૂર્ય સ્થાનથી તિચ્છીં સમશ્રેશીએ ઉત્તર પશ્ચિમમાં તેવી જ રીતે નીલવંત પર્વત ઉપર પ્રથમ ક્ષણે ઐરવતાદિ ક્ષેત્રોને સ્વઉદયથી પ્રકાશિત કરતો જંબૂદ્વીપનો બીજો 'ऐरवतसूર્य પ્રકાશે છે.' એમાં દક્ષિણપૂર્વમાં નિષધ પર્વતે રહેલો भारतसूર્ય જ્યારે પ્રથમ ક્ષણથી આરંભી આગળ આગળ કર્ણકીલિકા ઢબની એક વિશિષ્ટ ગતિ વડે ભરત તરફ વધતો વધતો મેરુની દક્ષિણ દિશાએ આવેલા ભરતાદિ ક્ષેત્રોને સ્વમંડલ પરિભ્રમણ વડે



પ્રકાશે છે ત્યારે (ભારતસૂર્યે જે વખતે નિષધસ્થાને પ્રથમ ક્ષણથી આગળ વધવા માંડ્યું) તે જ વખતે આ બાજુ તિચ્છી સમશ્રેણીએ ઉત્તર--પૂર્વમાં નીલવંત ઉપર રહેલો ऐरवत्तसूર્य પણ પ્રથમ ક્ષણથી

79E

ઊર્ધ્વ-આ<sub>૦</sub> મંડળથી આગળ વિશિષ્ટ પ્રકારની સ્વમંડલગતિથી મુેરુની ઉત્તરે આવેલા તે ઐરવતાદિ ક્ષેત્રોને પ્રકાશિત કરતો જાય છે.



હવે જ્યારે ભરત તરફ વધી રહેલો તે ભારતસૂર્ય ભરતક્ષેત્રમાં આવી ત્યાં આગળ વધ્યો થકો દક્ષિણ–પશ્ચિમ દિશામાં આવતો થકો (દક્ષિણ–પશ્ચિમના મધ્યભાગ સમીપે) પશ્ચિમદિશા મધ્યવર્તી આવેલા પશ્ચિમ મહાવિદેહક્ષેત્રમાં ઉદયરૂપ થાય છે અને ત્યાંથી આગળ આગળ પ અનન્તરમંડળની કોટીને અનુલક્ષી આગળ વધવા માંડે ત્યારે તે સંપૂર્ણ પશ્ચિમ મહાવિદેહક્ષેત્રને પ્રકાશિત કરી નાંખે છે. એ જ પ્રમાશે જ્યારે નીલવંત પર્વત સ્થાનથી ગમન કરી રહેલો ઐરવતસૂર્ય ઐરવતક્ષેત્રમાં આવી આગળ વધ્યો થકો ઉત્તર–પૂર્વ દિશામાં આવતો થકો (ઉત્તર–પૂર્વમધ્ય સમીપે) પૂર્વવિદેહમાં ઉદયરૂપ

થાય છે અને ક્રમે ક્રમે અપરમંડલાભિમુખ આગળ આગળ ગમન કરતો સંપૂર્ણ મહાવિદેહક્ષેત્રને પ્રકાશિત કરી નાંખે છે ત્યારે સવબ્યિન્તરમંડળના બન્ને સૂર્યો પૈકી એક સૂર્ય સવબ્યિન્તરમંડળના દક્ષિણાર્ધને ચરી અનન્તર મંડળે ઉત્તરાર્ધ મંડળની કોટીના પ્રથમ ક્ષણે પહોંચેલા હોય છે એ જ પ્રમાણે તે જ વખતે બીજો સૂર્ય સવબ્યિન્તરના ઉત્તરાર્ધ મંડળને ચરી અનન્તરમંડળે દક્ષિણાર્ધમંડળની કોટી ઉપર પ્રથમ ક્ષણે પહોંચેલો હોય છે.

આ પ્રમાશે તેઓ પ્રથમ મંડળે ચરતા હોય ત્યારે સંપૂર્ણ પ્રમાશનો (૧૮ મુહૂર્તનો) દિવસ અને જઘન્ય પ્રમાશ (૧૨ મુહૂર્તની) રાત્રિ હોય છે. ત્યારપછીના મંડળે ઉક્તવત્ સૂર્યોદય વિધિ તથા દિનમાન પ્રતિમંડળે <del>ર</del>ે ભાગ ઘટાડતાં વિચારવું. इति सर्वाभ्यन्तरमंडले सूर्योदयविधिः ॥ इति प्रथमद्वार प्ररूपगा समाप्ता॥

# २-प्रतिवर्षे सूर्यमंडलोनी गति अने संख्याप्ररूपणा---

સર્વાભ્યન્તરમંડળે રહેલા સૂર્યો પૈકી એક સૂર્ય જ્યારે નિષધે એટલે ભરતની અપેક્ષાએ તે દક્ષિણ--પૂર્વમાં (મેરુ અપેક્ષાએ ઉત્તર-પૂર્વમાં) હોય ત્યારે તે સૂર્ય મેરુની દક્ષિણદિશાવર્તી ભરતાદિ ક્ષેત્રોને પ્રકાશિત કરે છે, અને બીજો સૂર્ય તેની સામે તિચ્છીં દિશામાં--નીલવંત પર્વત ઉપર હોય છે. તેમજ તે ઉત્તરપશ્ચિમ દિશામાં ગમન કરતો થકો મેરુના ઉત્તરદિશાવર્તી ઐરવતાદિક્ષેત્રોને પ્રકાશિત કરે છે. એ પ્રમાણે મહાવિદેહ માટે વિચારી લેવું. આ બન્ને સૂર્યો પોતપોતાનાં મંડળોની દિશા તરફ-સ્વસ્થાનથી મંડલનો પ્રારંભ કરે, અને પ્રત્યેક સૂર્ય સર્વાભ્યન્તરમંડળ ફરી રહેવા માટે બે અહોરાત્રમાં અર્ધુ અર્ધુ કરીને પૂરું કરે. આથી પ્રત્યેક સૂર્યને સમગ્ર સર્વાભ્યન્તરમંડળ ફરી રહેવા માટે બે અહોરાત્રનો કાળ **૨** 

થાય, પરંતુ પ્રત્યેક મંડળ બન્ને સૂર્યોને પૂર્ણ કરવાનું હોય છે તેથી પ્રત્યેક સૂર્યને અર્ધ અર્ધ મંડળ ચાર માટે પ્રાપ્ત થાય છે. (આથી જે જે દિશામાં સૂર્ય હોય તેજ્ઞે દિશાગત ક્ષેત્રે એક એક અહોરાત્ર કાળ અર્ધ અર્ધ મંડળ સૂર્ય ચરતો જાય તેમ તેમ પ્રાપ્ત થતો જાય.)

આ સર્વાભ્યન્તરમંડળનો પ્રથમ અહોરાત્ર તે ઉત્તરાયણનો અંતિમ અહોરાત્ર કહેવાય છે. આ પ્રમાણે બન્ને સૂર્યો બે અહોરાત્ર કાળવડે સવભ્યિન્તરમંડળને પૂર્ણ કરી જ્યારે બન્ને સૂર્યો બીજા મંડળમાં પ્રથમ ક્ષણે પ્રવેશ કરે ત્યારે તે મંડળ પણ પૂર્વવત્ (પ્રથમ મંડળવત્) પ્રત્યેક સૂર્યને અર્ધ અર્ધ ચાર માટે પ્રાપ્ત થાય અને બન્ને સૂર્યો તે મંડળને બે અહોરાત્ર કાળ થયે પૂર્ણ કરે, આ પ્રમાણે આ બીજા મંડળનો જે અહોરાત્ર તે <sup>૨૩૮</sup>શાસ્ત્રીય નૂતન–સંવત્સરનો પહેલો (શાસ્ત્રીય શ્રાવણ વદિ એકમ, આપણી ગુજરાતી અષાઢ વદિ એકમથી) અહોરાત્ર કહેવાય છે.

આથી જ જ્યારે સૂર્ય સર્વબાહ્યમંડળે આવી સર્વબાહ્યમંડળના બીજા (૧૮૩માં) મંડળમાં પ્રથમ ક્ષણે પ્રવેશ કરી જે અહોરાત્ર વડે એ મંડળ પૂર્ણ કરે તે અહોરાત્ર 'उत्तरायण'ના પ્રારંભકાળનો પ્રથમ અહોરાત્ર કહેવાય છે. જેમ દક્ષિણાયનનો પ્રારંભ સર્વાભ્યન્તર-પ્રથમમંડળ વર્જીને ગણાય છે તેમ ઉત્તરાયણનો પ્રારંભ પણ સર્વ બાહ્યમંડળ વર્જી-દ્વિવિય મંડળથી ગણાય છે, અને તે યોગ્ય જ છે, કારણકે સૂર્ય સર્વાભ્યન્તરમંડળના દ્વિવિય મંડળથી માંડી જ્યારે અંતિમ સર્વબાહ્યમંડળ (પ્રથમ વર્જીને ૧૮૩ મંડળ) ફરી રહે ત્યારે દક્ષિણાયનનો (સૂર્ય દક્ષિણદિશા તરફ રહેલા સર્વ બાહ્યમંડલ તરફ જતો હોવાથી) જે છ માસનો કાળ તે યથાર્થ પ્રાપ્ત થાય છે. એ જ પ્રમાણે સૂર્ય જ્યારે સર્વબાહ્યમંડળના દ્વિવિયમંડળથી આરંભીને જ્યારે સર્વાભ્યન્તરમંડળે પ્રથમ ક્ષણે આવી તે મંડળ ફરી રહે ત્યારે ઉત્તરાયણનો જે છ માસ કાળ તે યથાર્થ પૂર્ણ થાય છે.

અહીંયા એટલું વિશેષમાં સમજવું કે--પ્રતિવર્ષે બન્ને સૂર્યોનું સવભ્યિન્તરનું પ્રથમ મંડળ અને સર્વ બાહ્ય--તે અંતિમ મંડળ, એ બે મંડળો વર્જી બાકીનાં ૧૮૨ મંડળે (દક્ષિણાયન પ્રસંગે) જતાં અને (ઉત્તરાયજ્ઞ પ્રસંગે) આવતાં, એમ બે વાર જવું--આવવું થાય છે. જ્યારે સવભ્યિન્તર અને સર્વબાહ્યમંડળે સૂર્યોનું સારાએ સંવત્સરમાં એક જ વાર આવાગમન થાય છે. [કારજ્ઞ કે કલ્પના તરીકે વિચારતાં સર્વબાહ્યમંડળથી આગળ ફરવાને અન્ય મંડળ છે જ નહીં કે જેથી સૂર્યોને આગળનું મંડળ ફરીને સર્વબાહ્યમંડળે બીજીવાર આવવાનું બને, તેવી જ રીતે સર્વાભ્યન્તરમંડળથી અવક્કિ-અંદર પજ્ઞ મંડળક્ષેત્ર નથી જેથી સર્વાભ્યન્તરમંડળે પજ્ઞ બે વાર ફરવાનો અવસર પ્રાપ્ત થાય, એ વસ્તુ જ નથી ત્યાં પછી બે વારના આવાગમનની વિચારજ્ઞા અસ્થાને છે.]

્ર ૩૮. અત્યારે વ્યવહારમાં બેસતા વર્ષની પ્રારંભ કોઈ જગ્યાએ કાર્તિકમાસ તેમજ કોઈ જગ્યાએ ચૈત્રમાસની શુકલ પ્રતિપદ્યથી ગણાય છે. આ કાર્તિક માસથી વર્ષનો પ્રારંભ ગણવાની પ્રવૃત્તિ વિક્રમરાજાના સમયથી શરૂ થયેલી છે. જે રાજા પ્રજાને અનૃણી (દેવા રહિત) કરે તે રાજાનો જ સંવત્સર પ્રજાજનો ખુશી થઈને પ્રવર્તાવે એવી પ્રથા છે. વિક્રમે તેમ કર્યું હતું.

આ કાર્તિક માસથી શરૂ થતા વર્ષારંભના દિવસે સૂર્ય યુગમર્યાદા પ્રમાણે પહેલાં વર્ષે ૧૦૪ વા ૧૦૫ મંડળે, બીજા વર્ષે ૯૩મા. ત્રીજા વર્ષે ૮૧, ચોથા વર્ષે ૮૯ અને પાંચમા વર્ષે ૮૭મા મંડલે હોય; આ સ્થૂલ ગણિત હોવાથી કદાચિત્ ાા–૧ મંડલથી વધુ તજ્ઞાવતનો સંભવ ખરો. આ પ્રમાશે તે બન્ને સૂર્યોનો સર્વાભ્યન્તર અને સર્વબાહ્યમંડળનો થઈ બે અહોરાત્ર કાળ. અને વચ્ચેના ૧૮૨ મંડળે સૂર્યનું સંવત્સરમાં બે વાર આવવાનું થતું હોવાથી પ્રત્યેક મંડળાશ્રયી બે અહોરાત્ર કાળ થતો હોવાથી ૧૮૨ મંડળાશ્રયી ૩૬૪ દિવસ કાળ-તેમાં પૂર્વોક્ત બે મંડળનો બે અહોરાત્રિ કાળ પ્રક્ષેપતાં ૩૬૬ દિવસ કાળ એક સંવત્સરનો પ્રાપ્ત થાય.

ઉપરોક્ત કથનાનુસારે સૂર્યો દક્ષિણાભિમુખ ગમન કરતા સવભ્યિન્તરમંડળના દ્વિતીય મંડળથી લઈ સર્વબાક્ષમંડળના અંતિમ ૧૮૪મા મંડળે પહોંચે છે. અહીં સર્વબાહ્યમંડળ દક્ષિણે હોવાથી સૂર્યની દક્ષિણાભિમુખ ગતિને અંગે થતો છ માસ કાળ તે સર્વે **દક્ષિणायन**નો કહેવાય છે. આ દક્ષિણાયનનો આરંભ થવા માંડે ત્યારથી સૂર્ય સર્વબાહ્યમંડળ તરફ હોવાથી ક્રમે ક્રમે તે સૂર્યનો પ્રકાશ તે તે ક્ષેત્રોમાં ઘટતો જાય છે, આપણે તેના તેજની પણ મન્દતા જોઈએ છીએ, અર્થાત્ તેથી દિનમાન<sup>૨૩૯</sup> ટૂંકું થતું જાય છે, અને રાત્રિ <sup>૨૪૦</sup>લંબાતી જાય છે.

એ સૂર્યો જ્યારે સર્વબાહ્યમંડળમાંથી પુનઃ પાછા કરતા દ્વિતીય મંડળથી માંડી ઉત્તરાભિમુખ ગમન કરતા જંબૂદ્ધીપમાં પ્રવેશી સર્વબાહ્યમંડળની અપેક્ષાએ ઉત્તર દિશામાં રહેલા સર્વાભ્યન્તરે—પ્રથમ મંડળે આવે ત્યારે બીજા મંડળથી સર્વાભ્યન્તરમંડળ સુધીનાં ૧૮૩ મંડળોના પરિભ્રમણનો ૬ માસ પ્રમાણ કાળ તે 'उत्तरायण'નો કહેવાય છે, દક્ષિણાયન પૂર્શ થાય—એટલે અંતિમ મંડળ વર્જી દ્વિતીય મંડળે 'उत्तरायण'નો પ્રારંભ થાય, ત્યાંથી સૂર્ય સર્વાભ્યન્તરમંડળ તરફ વધતો હોવાથી પૂર્વે તે સૂર્યના પ્રકાશમાં દક્ષિણાયન પ્રસંગે હાનિ થતી હતી એને બદલે હવે ક્રમેક્રમે તેના તેજમાં વૃદ્ધિ થતી જાય અને પ્રકાશક્ષેત્ર વધારતો જાય તેથી તે તે ક્ષેત્રોમાં ક્રમેક્રમે દિનમાન વધતું જાય જ્યારે રાત્રિમાન ઘટતું જાય છે.

વધુમાં અહીંઆ એ પણ સમજવું કે સૌરમાસ-સૂર્યસંવત્સર-દક્ષિણાયન-અવસર્પિણી-ઉત્સર્પિણી-યુગ-પલ્યોપમ-સાગરોપમ ઇત્યાદિ સર્વ કાળભેદોને સમાપ્ત થવાનો પ્રસંગ કોઈપણ મંડળે જો આવતો હોય તો સર્વાભ્યન્તરમંડળે પૂર્શ થતાં જ-એટલે કેવળ દક્ષિણાયન અથવા કર્કસંક્રાંતિના પ્રથમ દિવસે આષાઢી પૂનમે આવે છે. અને વળી સર્વ પ્રકારના કાળભેદોનો પ્રારંભ સર્વાભ્યન્તરમંડળથી દ્વિતીય મંડળે એટલે દક્ષિણાયનના છ માસિક કાળના પ્રથમ દિવસના પ્રારંભ સાથે જ શ્રાવણ વદિ ૧ મે (ગુજરાતી) અષાઢ વદિ ૧ મે, અભિજિત નક્ષત્રયોગે પ્રાવૃટ્ ઋતુના આરંભમાં ભરત ઐરવતમાં દિવસની આદિમાં અને વિદેહક્ષેત્રમાં રાત્રિના પ્રારંભમાં યુગની શરૂઆત થાય છે.

એ પ્રમાશે સર્વ બાહ્યમંડળમાંથી આભ્યન્તર મંડલે આવતાં પ્રત્યેક સૂર્યને પ્રત્યેક મંડળે એકએક અહોરાત્રકાળ (સ્વસ્વ અર્ધ–અર્ધમંડળ ચરતા) થતો જાય છે. એ પ્રમાશે સર્વાભ્યન્તરમંડળથી સર્વબાહ્યમંડળે જનાર સૂર્યને પણ પ્રતિમંડળે એકએક અહોરાત્ર કાળ થાય છે. ઉત્તરાયણ–દક્ષિણાયનનો બધો (૧૮૩+૧૮૩)કાળ ભેગો કરતાં ૩૬૬ દિવસ પ્રમાણ થાય છે. જે દિવસો એક સંવત્સર પ્રમાણ છે. II **इति દ્વિતીયદાયપ્રસ્તપળા** II

૨૩૯–૨૪૦. આ વખતે દક્ષિણાયન હોવાથી પૂર્વ દિશામાં, પણ દરરોજ દક્ષિણ તરફ ખસતો ખસતો સૂર્ય દક્ષિણદિશા તરફ ઉદય પામતો પામતો દેખાય છે અને ઉત્તરાયણમાં પૂર્વદિશામાં; પણ ઉત્તર તરફ ખસતો ખસતો સૂર્ય ઉત્તર તરફ ઉદય પામતો હોય તેમ દેખાય છે.

# ३--संवत्सरना प्रत्येक रात्रि-दिवसोनी प्रमाण प्ररूपणा-

જ્યારે બન્ને સૂર્યો સર્વાભ્યન્તરમંડળે દક્ષિણના તથા ઉત્તરના અર્ધમંડળોમાં હોય ત્યારે દિનમાન ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ અઢાર મુહૂર્તપ્રમાણ હોય છે, કારણકે ઉત્તરાયણકાળ પોષ માસથી શરૂ થઈ આષાઢમાસે છ માસ કાળ પ્રમાણ પૂર્ણ થવા આવે ત્યારે તે કાળ અંતિમ હદે પહોંચ્યો હોય છે અને સર્વબાહ્યમંડળના દ્વિતીય મંડળથી આરંભાતા ઉત્તરાયણકાળમાં (સૂર્ય જેમ જેમ સર્વ બાહ્યમંડળોમાંથી સર્વાભ્યન્તરમંડળોમાં પ્રવેશ કરતો જાય તેમ તેમ) દિવસ ક્રમે ક્રમે વૃદ્ધિંગત થતો જાય છે.

્રેમ્અને આ સૂર્ય જ્યારે સર્વાભ્યન્તરમંડળે પ્રથમ ક્ષણે આવે ત્યારે ઉત્તરાયણની સમાપ્તિનાં અંતિમ મંડળે આવી પહોંચ્યો કહેવાય છે, તેથી તે અંતિમ મંડળે દિનમાન ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ અઢાર મુહૂર્ત પ્રમાણ હોય તે સહજ છે.

ત્યારબાદ સર્વાભ્યન્તરમંડળે આવી ચૂકેલા સૂર્યો દક્ષિણાયનનો આરંભ કરતા સર્વબાહ્યમંડળ સ્થાન તરફ જવાની ઇચ્છાથી જેમ જેમ અન્ય અન્ય મંડળમાં ગતિ કરતા જાય તેમ તેમ નિરંતર ક્રમશઃ દિવસ ટૂંકાતો જાય, એટલે જ્યારે તે બન્ને સૂર્યો સર્વાભ્યન્તરમંડળ ફરી નૂતનસંવત્સરને કરનાર દ્વિતીય મંડળમાં પ્રથમ ક્ષણે પ્રવેશ કરે ત્યારે એક જ મંડળ આશ્રયી, સૂર્યની ગતિ વૃદ્ધિમાં એક મુહૂર્તના 😳 ભાગ મુહૂર્તનું દિનમાન ઓછું થઈ જાય, જ્યારે બીજી બાજુ સર્વાભ્યન્તરમંડળ જે રાત્રિનું પ્રમાણ હતું તેમાં તેટલી જ <del>૨</del> ભાગ મુહૂર્તની પ્રથમ ક્ષણે વૃદ્ધિ થતી જાય [કારણકે અહોરાત્રનું સિદ્ધ ૨૪ કલાક–૩૦ મુહૂર્તનું જે પ્રમાણ તે તો યથાર્થ રહેવું જ જોઈએ], એ જ પ્રમાણે એ સૂર્ય જ્યારે નૂતન સૂર્ય સંવત્સરના બીજા અહોરાત્રમાં અથવા તો સવભ્યિન્તરમંડળની અપેક્ષાએ ત્રીજા મંડળમાં પ્રથમ ક્ષણે પ્રવેશ કરી જાય ત્યારે 🗧 ભાગ દિનમાન બીજા મંડળના દિનમાન પ્રમાણમાંથી પ્રથમ ક્ષણે ઘટે, [સર્વાભ્યન્તર<del>િકે</del> ભાગ મુહૂર્તે દિનમાન ઘટે] જ્યારે રાત્રિપ્રમાણમાં તેટલી જ વૃદ્ધિ થતી જાય. આ પ્રમાણે પ્રત્યેક મંડળે સર્વાભ્યન્તરમંડળના ૧૮ મુહૂર્ત પ્રમાણ દિનમાનમાંથી અથવા પૂર્વ પૂર્વ મંડળના દિનમાનમાંથી એક મુહૂર્તના એકસઠીયા બે ભાગ<del>⇒્ર</del>ભાગની પ્રથમ ક્ષણે હાનિ યતાં થતાં અને તે પ્રમાશે પૂર્વ પૂર્વનાં રાત્રિ પ્રમાશમાં પ્રથમ ક્ષશે તેટલી જ (<del>૨</del> ભાગ મુ૦ની) વૃદ્ધિ થતાં થતાં, બન્ને સૂર્યો જ્યારે જ્યારે તથાપ્રકારની એક ગતિવિશેષવડે અનન્તર અનન્તર મંડળોમાં ધીમે ધીમે આદિ પ્રદેશે થઈ, પ્રવેશ કરતાં સૂર્ય સંવત્સરમંડળની અપેક્ષાએ ૧૮૩માં મંડળમાં (સૂર્યસંવત્સર મંડળનો પ્રારંભ બીજા મંડળથી શરૂ થાય છે માટે સૂર્યસંવત્સરમંડળની અપેક્ષાએ ૧૮૪મું મંડળ તે ૧૮૩ મું ગણત્રીમાં આવે) અર્થાત્ સર્વબાહ્યમંડળમાં સર્વાભ્યન્તરમંડળનો દક્ષિણવર્તી સૂર્ય ઉત્તરમાં અને ઉત્તરવર્તી સૂર્ય દક્ષિણમાં આવે ત્યારે પૂર્વે સવભ્યિન્તરમંડળે જે ૧૮ મુહૂર્તનું દિનમાન હતું તેમાંથી એકંદર <sup>૩૬૬</sup> ભાગ મુહૂર્ત પ્રમાણ દિનમાન ઘટે.

તે ભાગોના મુહૂર્ત કાઢવા ૩૬૬ ભાગને એકસઠ વડે ભાગતાં કુલ ૬ મુહૂર્ત પ્રમાશ દિનમાન સવભ્યિન્તરમંડળના ૧૮ મુહૂર્ત પ્રમાણમાંથી ઘટી જવાથી ૧૨ મુહૂર્ત પ્રમાશે દિનમાન સર્વબાહ્યમંડળે સૂર્ય હોય ત્યારે હોય. એ પ્રમાશે પૂર્વોક્ત નિયમાનુસાર સવભ્યિન્તરમંડળનાં ૧૨ મુહૂર્ત રાત્રિ પ્રમાણમાં વધારો કરવાનો હોવાથી સૂર્ય સર્વબાહ્યમંડળે પહોંચે ત્યારે તેટલી જ ૬ મુહૂર્તપ્રમાશ વૃદ્ધિ સર્વાભ્યન્તર- મંડળના ૧૨ મુહૂર્ત રાત્રિમાનમાં કરવાથી ૧૮ મુહૂર્ત પ્રમાશ લાંબી રાત્રિ સૂર્ય સર્વબાહ્યમંડળે હોય ત્યારે હોય; આ પ્રમાશે દિનમાનમાં ન્યૂનતા અને રાત્રિમાનમાં વૃદ્ધિ 'દક્ષિણાયન' પ્રસંગે થઈ.

એ પ્રમાશે સર્વબાહ્યમંડળે પહોંચેલા સૂર્યો જ્યારે તે અંતિમ મંડળથી સંક્રમણ કરીને તેની પૂર્વેના-(સવબ્યિન્તર મંડળની અપેક્ષાએ) ૧૮૩માં મંડળમાં દક્ષિણવર્તી ઉત્તરાધમંડળમાં-ઉત્તરવર્તી દક્ષિણાધમંડળમાં પ્રવેશ કરે ત્યારે ઉત્તરાયણ આરંભાતી હોવાથી તેમજ દિવસ વૃદ્ધિંગત થવાનો હોવાથી (ન્યૂન થયેલા) દિનમાનમાં  $\frac{2}{24}$  મુહૂર્તાંશની વૃદ્ધિ સર્વબાહ્યમંડળગત જે દિનમાન હતું તેમાં કરતાં જવું અને તેટલા જ પ્રમાણ  $\frac{2}{24}$  મુહૂર્તાંશની સર્વબાહ્યમંડળના રાત્રિમાનમાં પ્રતિમંડળે ક્રમેક્રમે ઓછી કરતાં જવું, આ પ્રમાણે દિનમાન વધતું જાય અને રાત્રિ ટૂંકાતી જાય, એમ કરતાં કરતાં જ્યારે તે બન્ને સૂર્યો દક્ષિણાથી ઉત્તર અને ઉત્તરથી દક્ષિણાર્ધનાં મંડળોમાં પ્રથમક્ષણે પ્રવેશ કરતાં કરતાં જ્યારે તે બન્ને સૂર્યો દક્ષિણથી ઉત્તર અને ઉત્તરથી દક્ષિણાર્ધનાં મંડળોમાં પ્રથમક્ષણે પ્રવેશ કરતા કરતા ઉત્તરે રહેલા સર્વાભ્યન્તરમંડળે પ્રથમ ક્ષણે આવે, ત્યારે પૂર્વે ૧૮ મુહૂર્ત પ્રમાણનું જે દિનમાન અને ૧૨ મુહૂર્ત પ્રમાણનું રાત્રિમાન કહ્યું હતું તે યથાર્થ આવી રહે. આ પ્રમાણે ૧૮૩ અહોરાત્ર વડે પ્રથમ દક્ષિણાયન સમાપ્ત થયા બાદ તેટલા જ (૧૮૩) અહોરાત્ર વડે ઉત્તરાયણ સમાપ્ત થાય, એ બન્ને અયનનો (૬+૬ માસ કાળ વડે) એક સૂર્ય સંવત્સર પણ સમાપ્ત થાય.

અહીં એટલું વિશેષ સમજવું કે--જ્યારે સૂર્ય સર્વાભ્યન્તર મંડળે હોય ત્યારે મોટામાં મોટો <sup>૨૪૧</sup>૧૮ મુહૂર્તપ્રમાણ દિવસ હોય (શાસ્ત્રીય ગણ્નિતથી પહેલાં વર્ષે અષાઢી પૂનમે) અને સર્વબાહ્યમંડળે સૂર્ય હોય ત્યારે નાનામાં નાનો ૧૨ મુહૂર્તપ્રમાણ દિવસ થયેલો હોય. (શાસ્ત્રીય ગણિતથી પહેલાં વર્ષે માઘમાસનો છઠ્ઠો દિવસ.)

એ પ્રમાશે જ્યારે સૂર્ય સવભ્યિન્તરમંડળે હોય ત્યારે રાત્રિ ઓછામાં ઓછી <sup>૨૪૨</sup>૧૨ મુહૂર્તપ્રમાશ હોય (પહેલાં વર્ષે આપશી શાસ્ત્રીય આષાઢી પૂનમે) અને જ્યારે સર્વબાહ્યમંડળે હોય ત્યારે રાત્રિમાન વધારેમાં વધારે ૧૮ મુહૂર્તનું હોય (પહેલાં વર્ષે શાસ્ત્રીય માઘ વદિ છક્રે). આથી એ સિદ્ધ થયું કે–સમગ્ર સંવત્સરમાં મોટામાં મોટો એક જ દિવસ અને નાનામાં નાનો પશ એક જ દિવસ હોય, બાકીના કોઈ પશ મંડળે, રાત્રિમાન તથા દિનમાન વધઘટ પ્રમાશવાળું હોય.

# 🕸 विदेहादि क्षेत्रमां त्रण मुहुर्त अंगे विचारणा 🏶

જ્યારે મેરુપર્વતના દક્ષિણાર્ધભાગે (નિષધથી શરૂ થયેલો સૂર્ય સ્વચારિત અર્ધમંડલના મધ્યભાગે આવે ત્યારે) અને ઉત્તરભાગે–ઉત્તરાર્ધ એટલે નીલવંત પર્વતથી શરુ થતો સૂર્ય જ્યારે સ્વચારિત ઉત્તર

૨૪૧. સર્વાભ્યન્તર મંડળે સૂર્યની ગતિ પૂનમીયા મહિના પ્રમાણે અને જૈની પંચાંગ પ્રમાણે બીજા અષાઢ સુદિ પૂનમે, શ્રાવણ વદિ બારસે, શ્રાવણ શુદિ ૯ મીએ, શ્રાવણ વદિ છકે અને શ્રાવણ શુદિ ત્રીજે (એ જ નિયત-માસ તિથિઓમાં) હોય અને એ જ વખતે ૧૮ મુહૂર્ત પ્રમાણ દિવસ અને ૧૨ મુહૂર્તપ્રમાણ રાત્રિમાન હોય અને એ દિવસોમાં પ્રાવૃટ્ર ઋતુનો પ્રથમ દિવસ અને ૩૧મો દિવસ અથવા ૩૧મી તિથિ જ હોય, અને એ દિવસ કે તિથિ પ્રાયઃ પૂર્શ થયેલી હોય.

૨૪૨. ત્યારે હેમન્તઋતુ માઘમાસ પૂનમીયા મહિના તથા જૈની પંચાંગ પ્રમાશે માગસર વદિ ૬, માઘ શુદિ ૩, પોષ શુદિ ૧૫, માઘ વદિ ૧૨, માઘ શુદિ ૯ એ જ નિયત દિવસોમાં ૧૨ મુહૂર્ત દિનમાન હોય અને હેમન્તઋતુનો ૩૧મો દિવસ અથવા ૩૧મી તિથિ, યુગપ્રારંભની અપેક્ષાએ જાણવી. તરફ ચરવાનાં મંડળના મધ્યભાગે આવે ત્યારે અેમ બન્ને વિભાગોમાં ઐરવત અને ભરતક્ષેત્રે બન્ને સૂર્યો પરસ્પર સમશ્રેશીએ આવેલા હોય ત્યારે સૂર્યના અસ્તિત્વપશાને અંગે દિવસ વર્તતો હોય તે વખતે જાશે દિવસના તેજસ્વી દેદીપ્યમાન-ઉગ્ર સ્વરૂપથી રાત્રિ ભયભીત બની અન્ય ક્ષેત્રે ગઈ ન હોય ? તેમ સૂર્ય સર્વાભ્યન્તરમંડળે હોવાથી જઘન્ય-૧૨ મુહૂર્ત માનવાળી રાત્રિ પૂર્વ (પૂર્વ વિદેહમાં) અને પશ્ચિમ (પશ્ચિમવિદેહમાં) દિશામાં ગયેલી હોય છે.

હવે જ્યારે મેરુપર્વતની પૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશાને વિષે (બન્ને વિદેહમાં) સૂર્યો વર્તતા હોય અને તેથી ત્યાં દિવસનું અસ્તિત્વ હોય ત્યારે પૂર્વવત્ દક્ષિણ અને ઉત્તર દિશાગત જે (ભરત—ઐરવત) ક્ષેત્રો તેને વિષે પૂર્વીવેદેહમાં જેમ રાત્રિ કહી હતી તેમ અહીં પણ તેટલા જ માનવાળી (૧૨ મુહૂર્તની) જઘન્યરાત્રિ વર્તતી હોય છે.

આથી એ તો સ્પષ્ટ જ સમજવું કે--જે જે ક્ષેત્રોમાં જે જે કાળે (જે જે મંડળે) રાત્રિમાન ૧૨ મુહૂર્તનું હોય, ત્યાં તે જ ક્ષેત્રોમાં તે તે કાળે દિનમાન અવશ્ય ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણવાળું (૧૮ મુહૂર્ત) હોય; કારશકે સર્વથી જઘન્યમાં જઘન્ય રાત્રિમાન--૧૨ મુહૂર્ત સુધીનું હોય છે, અને સર્વથી ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ દિનમાન ૧૮ મુહૂર્ત સુધીનું હોઈ શકે છે.

આ કારણથી જ્યાં રાત્રિ સર્વથી લઘુતમ–જઘન્ય હોય ત્યારે તે તે ક્ષેત્રગત દિવસ સર્વોત્કૃષ્ટ પ્રમાણવાળો હોય જ. અને જે જે મંડળે--જે જે કાળે રાત્રિ અથવા દિવસનું પ્રમાણ (પૂર્વોક્ત દિવસ યા રાત્રિના જઘન્ય ૧૨ મુહૂર્ત્ત અને ઉત્કૃષ્ટ ૧૮ મુહૂર્ત્તનાં યથાર્થ પ્રમાણમાંથી) જે જે ક્ષેત્રોમાં જેટલા જેટલા અંશે વધઘટવાળું હોય, ત્યારે તે જ ક્ષેત્રોમાં તે કાળે રાત્રિ અથવા દિવસનું દિનમાન પણ વધઘટવાળું હોય.

આથી એટલું ચોક્કસ સમજી રાખવું કે કોઈ પણ ક્ષેત્રે—કોઈ પણ મંડળે—કોઈ પણ કાળે અહોરાત્ર પ્રમાણ તો ત્રીશ મુહૂર્તામું જ હોય છે. (જો કે ઇતરોમાં બ્રહ્મા અપેક્ષાએ જુદું છે) કોઈ પણ ક્ષેત્રમાં કોઈ પણ કાળે તે અહોરાત્ર કાળમાં કદી પણ ફેરફાર થયો નથી અને થશે પણ નહીં, રાત્રિ અથવા દિવસનું પ્રમાણ ભલે વધઘટવાળું થયા કરે પણ બન્નેના માનનો સરવાળો કરીએ ત્યારે ઉક્ત ત્રીશ મુહૂર્તાનું પ્રમાણ આવ્યા વિના નહિ જ રહે.

**શંકા**— ઉપર્યુક્ત લખાણ વાંચતાં કોઈક વાચકને શંકા થશે કે-જ્યારે તમોએ ભરત—ઐરવત ક્ષેત્રે સૂર્યનો પ્રકાશ ૧૮ મુહૂર્ત સુધી રહેલો હોય ત્યારે બન્ને પૂર્વ–પશ્ચિમવિદેહમાં માત્ર ૧૨ મુહૂર્ત પ્રમાણવાળી **(સૂર્યના પ્રકાશાભાવે)** રાત્રિ વર્તતી હોય, એ રાત્રિ પૂર્ણ થયે ત્યાં કયો કાળ હોય ? કારણકે એ બન્ને વિદેહગત રાત્રિમાન પૂર્ણ થયે, ત્યાં ન હોય સૂર્યનો પ્રકાશ કે ન હોય ત્યાં રાત્રિકાળ, કારણકે ત્યાં રાત્રિ ભલે વીતી ગઈ પણ હજુ ભરત, ઐરવત ક્ષેત્રે દિનમાન ૧૮ મુહૂર્તનું હોવાથી, પૂર્વાપર બન્ને વિદેહગત રાત્રિમાનની અપેક્ષાએ હજુ છ મુહૂર્તકાળ સુધી સૂર્યને ભરતક્ષેત્રમાં (અથવા ઐરવતક્ષેત્રમાં) પ્રકાશ આપવાનો છે અર્થાત્ ભરત—ઐરવતક્ષેત્રે ૬ મુહૂર્ત પ્રમાણ દિવસ બાકી છે, તો પછી પૂર્વ–પશ્ચિમ વિદેહમાં રાત્રિકાળ વીત્યે કયો કાળ હોય ?

સમાધાન--- આ પ્રશ્નના સમાધાનમાં સમજવું કે--ભરતક્ષેત્રે પ્રકાશ આપતો 'ભારતંસૂર્ય' ક્રમે

ક્રમે પશ્ચિમવિદેહની અન્તિમ હદ-કોટિ તરફ દર્ષ્ટિ રાખતો જ્યારે ભરતક્ષેત્રમાં પંદર મુહૂર્ત પ્રમાણ દિનમાન પૂર્ણ કરે--અર્થાત્ ભરતક્ષેત્રે ૩ મુહૂર્ત સુધી પ્રકાશ આપવો બાકી રહે-ત્યારે પૂર્વ બાજુએથી ખસતા અને પશ્ચિમગત દૂર દૂર ક્ષેત્રમાં આગળ આગળ તેજનો પ્રસાર કરતા ભારતસૂર્યના પ્રકાશે હજુ વિદેહક્ષેત્રમાં નહીં પણ વિદેહક્ષેત્રની નજીકના સ્થાન સુધી સ્પર્શના કરી હોય છે. જ્યારે આ બાજુ તે વખતે વિદેહમાં પણ શવિદેહક્ષેત્રની નજીકના સ્થાન સુધી સ્પર્શના કરી હોય છે. જ્યારે આ બાજુ તે વખતે વિદેહમાં પણ રાત્રિ પૂર્ણ થઈ નથી પણ પૂર્ણ થવાની કોટિ ઉપર આવી ચૂકી હોય છે. આ વખતે એ ભારતસૂર્ય ભરતક્ષેત્રગત સંપૂર્ણ પંદર મુહૂર્ત પૂર્ણ કરતો આગળ વધે કે તરત જ તેનો પ્રકાશ પણ તેટલો તેટલો દૂર દૂર આગળ આગળ સૈંકાતો જાય (અને પાછળ પાછળથી ખસતો જાય) કારણકે સૂર્યના પ્રકાશની પૂર્વ પશ્ચિમ-લંબાઈરૂપ પહોળાઈ જો કે દર સમયે પરાવર્તન સ્વભાવવાળી છે, પરંતુ બે પડખે તો સર્વદા સરખા પ્રમાણવાળી જ રહે છે. તેથી સૂર્ય જેમ જેમ ખસતો જાય તેમ તેમ જ્યાં જ્યાં તેજ પહોંચી શકે એવા આગળ આગળનાં જે ક્ષેત્રો ત્યાં ત્યાં પ્રકાશ કરતો જાય. આ નિયમાનુસાર અત્યાર સુધી પંદર મુહૂર્તકાળ પૂર્ણ થવા આવ્યો હતો ત્યારે સૂર્ય જે છેડે પ્રકાશ આપી રહ્યો હતો તેને બદલે પંદર મુહૂર્ત પૂર્ણ થયે હવે તેના તે જ સૂર્યના પ્રકાશે વિદેહમાં પ્રવેશ કર્યો; અર્થાત્ ભરતક્ષેત્રે ત્રણ મુહૂર્તનું દિનમાન બાકી રહ્યું ત્યારે ત્યાં સૂર્યોદય થઈ ચૂક્યો. આથી ભરતમાં અઢાર મુહૂર્ત દિનમાન પૈકી અંતિમ ત્રણ મુહૂર્ત સુધી દિવસ હોય ત્યારે ત્યાં સ્યાંન સૂર્યોદય કાળના પ્રારંભના (પ્રભાતના) ત્રણ મૃહૂર્ત હોય.

આથી શું થયું કે ભરત, ઐરવતક્ષેત્રના અસ્તસમય પૂર્વેનો ત્રશ મુહૂર્ત જે કાળ તે બન્ને દિશાગત વિદેહના સૂર્યોદયમાં કારણરૂપ હોવાથી તે જ કાળ ત્યાં ઉદયરૂપે સમજવો. આ મહાવિદેહમાં જ્યાં પ્રકાશનું પડવું થાય તે સ્થાન તે મહાવિદેહના મધ્યભાગની અપેક્ષાએ સમજવું, વિદેહની પહોળાઈની જે મધ્યભાગની સીમા તેના મધ્યભાગે એટલે વિદેહની પહોળાઈગત જે <sup>૨૪૩</sup>મધ્યપણું તે જ ગ્રહણ કરવાનું છે પણ લંબાઈની અપેક્ષાનું નહીં, જેમ ભરતક્ષેત્રમાં પણ દિનમાન—રાત્રિમાન તથા સૂર્યનું ઉદય-અસ્ત, અંતર, સ્થાન, પ્રમાણ વગેરે સર્વ પ્રમાણનું ગણવું અર્થાત્ તે તે સૂર્યના ઉદયાસ્ત સ્થાનને જોવાની અપેક્ષા ભરતક્ષેત્રના મધ્યભાગથી (અયોધ્યાથી) ગણવાની હોય છે. તેવી જ રીતિએ વિદેહમાં પણ સમજવાનું છે.

**શંકા** તમારે ઉપર્યુક્ત સમાધાન કરવાની આવશ્યકતા પડી, એના કરતાં અમે પૂછીએ છીએ કે જ્યારે મહાવિદેહક્ષેત્રમાં રાત્રિ હોય ત્યારે ચન્દ્રનું અસ્તિત્વ કેમ સ્વીકાર્યું નહિ ?ં શું **સૂર્યના પ્રકાશાભાવે જ** રાત્રિકાળ થાય છે અને ચન્દ્રના અસ્તિત્વને અંગે થતો નથી ?

**સમાધાન** દિવસ અથવા રાત્રિ કરવામાં ચન્દ્રને કોઈ પણ પ્રકારે લાગતું-વળગતું નથી, અર્થાત્ સૂર્યમંડળોથી થતી રાત્રિ-દિવસની સિદ્ધિમાં ચન્દ્રમંડળોનું સાહચર્ય અથવા પ્રયોજન કશું હોતું નથી; કારણકે ચન્દ્રમંડળોની અલ્પ સંખ્યા, મંડળોનું સવિશેષ અંતર, ચન્દ્રની મન્દગતિ, મુહૂર્તગતિ આદિમાં સર્વ પ્રકારે વિપર્યાસ વિચિત્ર પ્રકારે-વિપરીત રીતે થતો હોવાથી સૂર્યમંડળની ગતિ સાથે સાહચર્ય મળતું કથાંથી જ આવે ? કે જેથી તે ચન્દ્ર રાત્રિ યા દિવસને કરવામાં નિમિત્તરૂપ બને ?

૨૪૩. એટલે કે મહાવિદેહગત ઊભી પડેલી સીતા અથવા સીતોદા **♦ ૦ ♦** નદીની પહોળાઈનું મધ્યબિન્દુ ગણત્રીમાં લેવું કે વિજયોની રાજધાનીનો મધ્યભાગ ગણત્રીમાં લેવો ? તે સ્થાનથી સ્પષ્ટતા જાણવા મળી નથી તેથી યથાસંભવ મધ્યભાગ વિચારવો.

આથી ચન્દ્રના ઉદય અને અસ્ત ઉપર કંઈ રાત્રિના ઉદય અને અસ્તનો આધાર છે એમ તો છે જ નહીં. તેમજ રાત્રિના ઉદય–અસ્ત ઉપર ચન્દ્રના ઉદય–અસ્તનો આધાર છે એમ પણ નથી.

જો ચન્દ્રના ઉંદય અસ્તાશ્રયી રાત્રિકાળનું સંભવિતપશું સ્વીકારાતું હોત તો ભરત વગેરે ક્ષેત્રોમાં શુક્લપક્ષ અને કૃષ્ણપક્ષમાં પણ હંમેશને માટે સૂર્યાસ્ત થયા બાદ ચન્દ્રમાનું દર્શન અવશ્ય થાત જ, જ્યારે એ પ્રમાણે બનતું તો નથી, વધુમાં પ્રત્યેક તિથિએ ચન્દ્રનું દષ્ટિગોચર થવું તે સૂર્યાસ્ત બાદ અનુક્રમે વિલંબે વિલંબે થતું જાય છે. વળી ખરી રીતે વિચારીએ તો હંમેશા આખી રાત્રિ પૂર્ણ થતાં સુધી ચન્દ્રમાનું અસ્તિત્વ હોવું જ જોઈએ, છતાં તેમ ન થતાં અહીં તો શુક્લપક્ષમાં અમુક અમુક પ્રમાણ રાત્રિકાળ રહેવાવાળો સૂર્યોદય પછી ઓછેવત્તે કાળે પણ દષ્ટિગોચર થનારો અને તે તે તિથિએ અમુક અમુક કાળ રહેનારો આ ચન્દ્ર હોય છે; આથી શુક્લપક્ષમાં ચન્દ્ર આશ્રયી રાત્રિકાળ કેમ ન હોય ? વગેરે શંકા દૂર થાય છે.

કૃષ્ણપક્ષમાં તો પ્રત્યેક તિથિએ બ-બે ઘડી મોડું--મોડું ચન્દ્રદર્શન થતું હોઇ ચન્દ્રોદય સાથે રાત્રિનો સંબંધ ન હોય તે સ્પષ્ટ સમજાય તેવું છે.

આથી સૂર્યાસ્ત થયા બાદ (યથાયોગ્ય અવસરે તે તે દિવસોમાં) ચન્દ્રના ઉદયો હોય છે તેમ નથી, જો સૂર્યાસ્ત થયા બાદ ચન્દ્રના ઉદયો થતા જ હોત અને સ્વીકારાતા હોત તો સૂર્ય પ્રકાશ આપતો હોય ત્યારે દિવસે પગ્ન ચન્દ્રમાનાં બિંબની ઝાંખી દેખી શકીએ છીએ તે પગ્ન દેખી શકત નહીં.

આવા આવા ઘણાં કારણોથી રાત્રિકાળને કરવામાં ચન્દ્રોદય કારણ નથી, એથી જ ચન્દ્રમાના અસ્તિત્વવાળો કાળ તે જ રાત્રિકાળ એમ નહિ, કિન્તુ સૂર્યના પ્રકાશના અભાવવાળો કાળ તે રાત્રિકાળ કહેવાય છે. સૂર્ય સાથે ચન્દ્રમાનો કોઈ પ્રકારનો (ખાસ કરીને) સંબંધ ન ધરાવવામાં કારણભૂત ચન્દ્રમાનું પોતાનું જ, સૂર્યથી જુદી જ રીતે મંડળચારપણું છે. એ ચારને અંગે તો સૂર્ય અને ચન્દ્ર બન્નેનો જ્યારે રાશિ-નક્ષત્રનો સહયોગ સરખો હોય ત્યારે તે બન્ને <sup>૨૪૫</sup>'અ**નવાસ્યા'** તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

અને બીજે દિવસે તે ચન્દ્ર પુનઃ મન્દગત્યાદિના કારણે હંમેશાં એક એક મુહૂર્ત સૂર્યથી દૂર પાછળ પૂર્શિમા યાવત્ રહેતો જાય છે. આટલું પ્રાસ્તાવિક વક્તવ્ય જણાવ્યું. અસ્તુ, હવે ચાલુ વિષય ઉપર આવી જઈએ.

[પૂર્વે બન્ને વિરોધાશ્રયી શંકા ઉપસ્થિત થયેલ હતી તેવી રીતે જિજ્ઞાસુ ભરત--ઐરવત ક્ષેત્રાશ્રયી શંકા ઉપસ્થિત કરે છે.]

**શંકા**— હવે ભરત, ઐરવત ક્ષેત્રમાં જ્યારે રાત્રિ જઘન્ય ૧૨ મુહૂર્ત પ્રમાણવાળી હોય ત્યારે મહાવિદેહમાં દિવસ ઉત્કૃષ્ટ ૧૮ મુહૂર્ત પ્રમાણવાળો હોય, તો તે પ્રસંગે ભરત-ઐરવતક્ષેત્રમાં ૧૨ મુહૂર્ત પ્રમાણનો રાત્રિકાળ વીત્યે છતે કર્મો કાળ હોય ?

२४४. જુઓ— सूरेण समं उदओ, चंदस्स अमावसी दिणे होइ । तेसिं मंडलमिक्रिकं-रासिरिक्खं तहिकं च ॥१॥ २४५. આથી જ અમાવાસ્યાનું બીજું નામ 'सूर्येन्दुसंगमः' પડेલું છે, તેની अमा सह वसतोऽस्यां चन्द्राकौं इत्यमावस्या આ व्युत्पत्ति पछ ते જ અर्थने प्रગટ કરે છે. **સમાધાન** આ સંબંધમાં પૂર્વે કહવાયેલો ખુલાસો અહીં પણ સમજી લેવાનો છે, પરંતુ ત્યાંના ખુલાસાથી અહીં વિપરીત રીતે વિચારવાનું છે.

અર્થાત્–પૂર્વ-પશ્ચિમ વિદેહમાં સૂર્યાસ્તનાં ત્રણ મુહૂર્તો બાકી રહ્યાં હોય ત્યારે ભરત-ઐરવત ક્ષેત્રમાં સૂર્યોદય થઈ જાય, (અને ભરત-ઐરવત ક્ષેત્રમાં, સૂર્યાસ્તકાળનાં ત્રણ મુહૂર્ત બાકી હોય ત્યારે પૂર્વ-પશ્ચિમ વિદેહમાં સૂર્યોદય થઈ જાય) આ પ્રમાણે બન્ને રીતે બન્ને ક્ષેત્રો સંબંધી સમાધાન સમજવું.

આ પ્રમાણે બન્ને વિદેહગત ઉદયકાળનાં (રાત્રિના આરંભની પહેલાનાં) જે ત્રણ મુહૂર્ત તે જ ભરત-ઐરવત ક્ષેત્રનાં અસ્તકાળનાં ત્રણ મુહૂર્ત. ભરત-ઐરવત ક્ષેત્રનાં અસ્તકાળનાં જે ત્રણ મુહૂર્ત તે જ પૂર્વ–પશ્ચિમ વિદેહ ક્ષેત્રનાં ઉદયકાળનાં કારણરૂપ હોય.

આ પ્રમાણે જ્યારે દક્ષિણ અને ઉત્તર દિશાગત (ભરત-એરવત) ક્ષેત્રોમાં સૂર્યો પ્રભાત કરી રહ્યાં હોય તે પ્રભાતકાળનો ત્રણ મુહૂર્ત કાળ વીત્યે છતે, પૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશાગત જે વિદેહ ક્ષેત્રો, ત્યાં જઘન્ય રાત્રિનો પ્રારંભ હોય, એ પ્રમાણે જ્યારે ભરત-એરવત ક્ષેત્રમાં સૂર્યાસ્ત થવાનાં (બપોરના પછીનાં) ૩ મુહૂર્તો બાકી રહ્યાં હોય ત્યારે, બન્ને વિદેહગત ક્ષેત્રમાં પ્રભાત થયું હોય. આ ત્રણ મુહૂર્તો વીત્યા પછી તો ઉક્ત દિશાઓમાં સૂય સ્વગતિ અનુસારે ક્રમે ક્રમે દિવસની પૂર્ણાહુતિ કરતા રહે છે.

સાથે સાથે એ પણ જણાવવાની જરૂર રહે છે કે--જ્યારે <sup>૨૪૬</sup>૧૫ મુદ્ધૂર્ત દિનમાન અને પંદર મુદ્ધૂર્ત રાત્રિમાન હોય એટલે કે બન્ને માન સમાન પ્રમાણવાળાં હોય ત્યારે તો વિદેહક્ષેત્રનાં ત્રણ મુદ્ધૂર્તો સંબંધી કંઈ પણ વિચારણા કરવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી. પરંતુ આવા દિવસો વર્ષમાં બે જ વાર આવે છે, જ્યારે સૂર્ય સર્વાભ્યન્તરમંડળના બીજા મંડળથી--દક્ષિણાયનનો પ્રારંભ કરે (પહેલાં વર્ષ ુજરાતી આષાઢ વદ એકમે) ત્યારે <sup>2</sup>/<sub>4</sub> ભાગ મુદ્ધૂર્ત ન્યૂન એવું ૧૮ મુદ્ધૂર્તનું દિનમાન હોય અને ૧૨ <sup>2</sup>/<sub>4</sub> મુદ્ધૂર્ત રાત્રિમાન હોય. હવે એ દિતીય મંડળથી વધી સૂર્ય આગળ આગળના મંડળે જતો જાય તેમ તેમ દિનમાન ઘટે અને રાત્રિમાન વધે. એમ સૂર્યમંડળની ગતિ અનુસાર વધ-ઘટ થતાં જ્યારે સૂર્ય ૯૧ામમાં મંડળે આવે, ત્યારે તે ૧૮૪ મંડળોના મધ્યભાગે આવવાથી ત્રણ મુદ્ધૂર્ત દિનમાન સર્વાભ્યન્તરમંડળની અપેક્ષાએ ઘટ્યું, જ્યારે રાત્રિમાં તેટલી વૃદ્ધિ થઈ (આપણો તે વખતે પહેલે વર્ષે સામાન્યતઃ કારતક વદિ બીજ કે ત્રીજનો દિવસ હોય) ત્યારે એવે દિવસ (ઇગ્લીશમાં જેને Dolstice) આવે છે, કે જે દિવસનું દિનમાન ૧૫ મુદ્ધૂર્તનું યથાર્થ હોય અને રાત્રિમાન પણ યથાર્થ ૧૫ મુદ્ધૂર્તનું જ હોય. એટલે કે ૧૨, કલાકનું હોય. જે દિવસ ખ્રિસ્તી સન્ પ્રમાણે તા. ૨૧મી માર્ચનો ગણાય છે. સર્વાભ્યન્તરમંડળથી સૂર્ય જેમ જેમ સર્વબાદ્યમંડળોમાં પ્રવેશ કરતો જાય તેમ તેમ ભરતાદિ ક્ષેત્રોમાં દિનમાન (<sup>2</sup>/<sub>4</sub>ભાગ) ઘટતું જાય છે અને રાત્રિમાનમાં તેટલી જ વૃદ્ધિ થતી. જાય છે, એ પૂર્વોક્ત

ર૪૬. વ્યવહારાદિ કાર્યોમાં ૬૦ ઘડી ઉપયોગમાં લેવાય છે, વસ્તુતઃ તે પક્ષ એક જ છે. કારક્ષકે જ્યારે બે ઘડીનું ૧ મુહૂર્ત હોય, ત્યારે ૩૦ મુહૂર્ત પ્રમાણ અહોરાત્રની ૬૦ ઘડી યથાર્થ આવી રહે. આથી '૩૦ ઘડી દિનમાન અને ૩૦ ઘડી રાત્રિમાન' હોય ત્યારે–એવો પણ શબ્દપ્રયોગ વપરાય તે એક જ છે.

કલાકના હિસાબે '૧૨ કલાક રાત્રિમાન હોય' ત્યારે–એવો શબ્દપ્રયોગ પક્ષ વાપરી શકાય છે. કારક્ષકે ૨ા ઘડીનો કલાક હોવાથી ૩૦ ઘડી દિનમાને ૧૨ કલાક બરોબર દિનમાનના અને ૧૨ કલાક રાત્રિમાનના મળી ૨૪ કલાકનો એક અહોરાત્ર થાય, તેનાં મુદ્ધત્ત ૩૦ થાય છે. નિયમાનુસાર સૂર્યો પુનઃ ૯૧૫માં મંડળે આવે ત્યારે સમાન દિનમાન અને સમાન રાત્રિમાન કરનારા હોય છે, એ સૂર્યો ઘણે દૂર ગયેલા હોવાથી ભરતમાં ૧૫ મુહૂર્ત દિનમાન પ્રમાણ દિવસ પૂર્ણ થાય ત્યારે મહાવિદેહમાં રાત્રિમાન પણ સમાન પ્રમાણવાળું હોવાથી ત્યાં રાત્રિ આરંભાય, જ્યારે મહાવિદેહમાં રાત્રિ આરંભાય ત્યારે ભરત--ઐરવત ક્ષેત્રમાં સૂર્યોદયનો પ્રારંભ થાય, આ પ્રમાણે સરખા પ્રમાણનાં દિનમાન--રાત્રિમાન હોવા છતાં, મુહૂર્તની વધઘટ ન હોવાથી કોઈ પણ જાતની હરકત નડતી નથી.

ાએ જ સૂર્યો જ્યારે ૯૧ા મંડળથી આગળ વધતાં વધતાં સર્વબાહ્યમંડળના આદિ પ્રદેશે–પ્રથમ ક્ષણે પહોંચે ત્યારે, તદાશ્રયી પૂર્વોક્ત પ્રમાણવાળી ૧૮ મુહૂર્ત્ધામાજ્ઞની રાત્રિ અને ૧૨ મુહૂર્તનાં માનવાળું દિનમાન આવી રહે છે. એ પ્રમાણે જ્યારે સૂર્ય સર્વબાહ્યમંડળથી પાછું સંક્રમજ્ઞ કરીને (ઉત્તરાભિમુખ ગમન કરતો) અંદરના મંડળોમાં પ્રવેશી (<sup>ર</sup>્ભાગની) દિનમાન વૃદ્ધિ કરતો અને રાત્રિમાનમાં તેટલી જ હાનિ કરતો કરતો, પ્રતિમંડળો ચરતો જ્યારે ૯૧ાામાં મંડળે પુનઃ પાછો આવે ત્યારે–પુનઃ એ ઉત્તરાયણમાં ૧૫ મુહૂર્ત્તનું દિનમાન અને ૧૫ મુહૂર્ત રાત્રિમાન યથાર્થ હોય (ત્યારે આપણા પહેલા વર્ષની ચૈત્ર વદિ ૯ હોય) એમ કરતાં કરતાં સૂર્ય જ્યારે સ્વભ્યિન્સરમંડળે પ્રથમ ક્ષણે આવે ત્યારે પૂર્વોક્ત ૧૮ મુહૂર્ત્પ્રમાજ્ઞનું દિનમાન અને ૧૨ મુહૂર્ત્પ્રમાણનું <sup>૨૪૭</sup>રાત્રિમાન યથાર્થ હોય. એ પ્રમાણે એક સંવત્સર કાળ પૂર્ણ થાય.

આ પ્રમાશે એક અહોરાત્ર ૯૧ા મંડળે દક્ષિણાયનનું અને પુનઃ પાછો ફરતાં ૯૧ા મંડળે એક અહોરાત્ર ઉત્તરાયનનું એમ એક સંવત્સરમાં બે અહોરાત્ર અને ૧૦ અહોરાત્રો જુદી જુદી માસ–તિથિવાળા એક યુગમાં સમાન પ્રમાણવાળા હોય. આ બે દિવસ (–અહોરાત્રને) છોડીને સારાએ સંવત્સરમાં એવો એક પણ અહોરાત્ર નથી હોતો કે જે અહોરાત્ર દિનમાન અને રાત્રિમાનના સમાન પ્રમાણવાળો હોય અર્થાત્ કિંચિત્કિંચિત્ વધઘટ પ્રમાણવાળો તો હોય જ. બાકીનાં સર્વ મંડળોમાં <sup>૨૪૮</sup>રાત્રિમાન તથા દિનમાન યથાયોગ્ય વિચારવું.

હવે જ્યારે ભરતમાં ૧૩ મુહૂર્તનું દિનમાન હોય અને મહાવિદેહમાં ૧૬ કલોકેની રાત્રિ હોય ત્યારે શું સમજવું ? તો ભરતમાં (સૂયસ્તિ પૂર્વે) એક મુહૂર્તથી કિંચિદ્ ન્યૂન સૂર્યાશ્રયી દિવસ હોય ત્યારે વિદેહમાં સૂર્યોદય થાય ? આવી ચર્ચા પૂર્વે ભરતનાં ૧૮ મુહૂર્ત દિનમાન અને વિદેહના ૧૨ મુહૂર્તનાં રાત્રિમાન પ્રસંગે કરી છે તે પ્રમાણે અહીં વિચારી લેવી. જ્યારે જ્યારે દિનમાન અને રાત્રિમાનના અલ્પાધિક્વને અંગે એક બીજા ક્ષેત્રાશ્રયી સંશય જણાય ત્યારે પૂર્વોક્ત ચર્ચા ધ્યાનમાં લઈ જેટલો જેટલો જ્યાં જ્યાં દિન-રાત્રિમાનનો વિપર્યય થતો હોય તેના હિસાબે ગણત્રી કરીને સમન્વય યથાયોગ્ય કરી લેવો. અહીં અમે આ ચર્ચાનો વિશેષ સ્કોટ નથી કરતા.

બીજું અહીં ભરતક્ષેત્રમાં જે ૧૮ મુહૂર્ત્તપ્રમાશ દિવસ કહ્યો છે તે ભરતના કોઈ પશ વિભાગમાં વર્ત્તતા પ્રકાશની અપેક્ષાએ કહ્યો નથી, ભરતક્ષેત્રના કોઈ પશ વિભાગમાં વર્તતા પ્રકાશની અપેક્ષાએ

૨૪૮. પ્રત્યેક મંડળનું રાત્રિમાન–દિનમાન અહીં આપવા જતાં ઘણો વિસ્તાર થઈ જાય માટે પાઠકોએ સ્વયં કાઢી લેવું, અને તેઓ આટલો વિષય સમજ્યા બાદ જરૂર કાઢી પણ શકશે.

૨૪૭. સર્વાબ્યન્તરમંડળથી બાહ્યમંડળે જતાં દક્ષિણાયનમાં ૧૫ મુદ્રૂર્ત્તનો દિવસ અને ૧૫ મુદ્રૂર્તની રાત્રિ પહેલા વર્ષની કાર્તિક વદિ બીજે કે ત્રીજે હોય.

સમય સુધીના કાળની અપેક્ષાએ લેવાનાં છે. આગળ કહેવાતો ૧૫ મુહૂર્ત અથવા ૧૨ મુહૂર્તનો કાળ પણ આ રીતે જ સમજવાનો છે.

નિષધ પર્વત ઉપર જ્યારે સૂર્ય આવે ત્યારે ભરતક્ષેત્રના મધ્યભાગે રહેલી અયોધ્યા નગરીના અને તેની આજુબાજુની અમુક અમુક પ્રમાણ હદમાં રહેનારાને તે સૂર્યનું અઢાર મુહૂર્ત સુધી દેખવું થાય, ત્યારબાદ મેરુને સ્વભાવસિદ્ધ ગોળાકારે પ્રદક્ષિણા આપતો સૂર્ય જ્યારે નિષધથી ભરત તરફ વલયાકારે ખસ્યો અર્થાત્ આગળ વધ્યો એટલે પ્રથમ જે અયોધ્યાની હદમાં જ પ્રકાશ પડતો હતો તે હવે આગળના ક્ષેત્રમાં (મૂળસ્થાનેથી જેટલું ક્ષેત્ર સૂર્ય વલયાકારે આ બાજુ ખસ્યો તેટલો જ પ્રકાશ આ બાજુ વધ્યો) પ્રકાશ પડવા મંડ્યો.

તે સૂર્યે આગળ કયું ક્ષેત્ર પ્રકાશ્યું ?

ભરતક્ષેત્રની અપેક્ષાએ ભારત સૂર્ય નિષધે ઉદય પામ્યો હોય ત્યારે સૂર્યના તેજની લંબાઈ અયોધ્યા સુધી હોવાથી અયોધ્યાના પ્રદેશમાં રહેતા વતનીને તે સૂર્ય ઉદયરૂપે દેખાય, જ્યારે અયોધ્યાની અંતિમ હદે એટલે જ્યાં સુધી સૂર્યના પ્રકાશવાળું ક્ષેત્ર હોય છે, તે ક્ષેત્ર છોડીને ત્યાંથી આગળના આ બાજુના સમગ્ર ભાગમાં (ભારત સૂર્યાસ્ત સ્થાન સુધીના પાશ્વાત્યક્ષેત્રોમાં) સર્વત્ર અંધકાર હોય છે.

અહીં પ્રશ્નપૂર્વક સમાધાનની પદ્ધતિ એટલા માટે સ્વીકારી કે. આપણે અહીં સૂર્યોદય થાય છે ત્યારે કેટલાક પાસ્રાત્ય દેશોમાં અંધકાર હોય છે તથા અમુક જુદાં જુદાં ક્ષેત્રોમાં રાત્રિ અથવા દિવસના અમુક અમુક વાગ્યા હોય છે, આ પ્રમાણે આપણી અપેક્ષાના સૂર્યોદય અને સૂર્યાસ્ત, ત્યાંના કાળની અપેક્ષાએ ઘણા અંતરવાળા હોય છે. તેનાં કારણો ખ્યાલમાં લાવવા માટે છે.

આ પાશ્ચાત્ય દેશો મધ્યભરતથી(અયોધ્યાની) પશ્ચિમની દિશા તરફ–પશ્ચિમ સમુદ્ર તરફ રહેલા છે. અત્યારનો પાશ્વાત્ય વિભાગ તે અદેશ્ય દેશોની અપેક્ષાએ ઘણો થોડો કહી શકાય. અસ્તુ.

ત્યારે શું થયું ? પૂર્વ નિષધ ઉપર રહેલો ભારત સૂર્ય ભરતક્ષેત્રે (અયોધ્યામાં) જ્યારે ઉદય પામે ત્યારે સર્વ પાશ્વાત્ય દેશો-એટલે અત્યારના દેષ્ટિગોચર તથા અદષ્ટિગોચર સર્વ સ્થાને અંધકાર હોય કારણકે ભારતસૂર્ય હજું ભરતમાં (અયોધ્યામાં) ઉદય પામ્યો છે તેથી (અયોધ્યાથી) આગળ તો તે સૂર્યના તેજની લંબાઈ સમાપ્ત થવાથી આગળ પ્રકાશ આપી શકતો નથી, ઐરવત સૂર્ય તો ઐરવતક્ષેત્ર તરફ ઉદય પામેલો છે; એથી આ બાજુ પશ્વિમના અનાર્ય દેશો તરફ કોઈ પ્રકાશ આપવાની ઉદારતા કરી શકે તેમ નથી એટલે ભરતથી પશ્વિમ દિશા તરફનાં સમગ્ર ક્ષેત્રોમાં અને ઐરવત ક્ષેત્રાશ્વયી પશ્વિમ દિશા તરફના ક્ષેત્રોમાં એમ બન્ને દિશાગત ક્ષેત્રોમાં બન્ને સૂર્યોનાં તેજના અભાવે રાત્રિકાળ વર્તતો હોય છે.

આથી સ્પષ્ટ જહાશે કે ભરતમાં (અયોધ્યામાં) સૂર્યોદય હોય તે કાળે તે દેશોમાં સર્વત્ર અંધકાર હોવાથી પાશ્વાત્ય દેશોમાં સૂર્યોદય--સૂર્યાસ્તનું અંતર જે છે તે સ્વાભાવિક છે.

હવે ભરતમાં (અયોધ્યામાં) ઉદય પામતો સૂર્ય, જ્યારે તે વિકસિત મંડળસ્થાનના પ્રથમ

ક્ષણથી આગળ નિષધસ્થાનેથી ખસવા માંડ્યો એટલે અંધકાર ક્ષેત્રોની આદિનાં પ્રથમ-ક્ષેત્રોમાં (અયોધ્યાની હદ છોડી નજીકના ક્ષેત્રોમાં અર્થાત્ સૂર્ય જેમ જેમ નિષધથી જેટલો જેટલો ખસવા માંડે તેમ તેમ તેટલા પ્રમાણ ક્ષેત્રોમાં સ્વપ્રકાશની સ્પર્શના કરતો જાય) પ્રકાશ પડવો શરૂ થાય (પુનઃ હજુ તેથી આગળના પશ્ચિમગત સર્વ ક્ષેત્રોમાં અંધારું પડેલું છે જ) એમ ભારત સૂર્ય, તેથી પણ આગળ ભરતક્ષેત્ર તરફ આવતો જાય, ત્યારે જેટલું આગળ વધ્યો તેટલા પ્રમાણમાં અંધકારવાળાં ક્ષેત્રો પ્રકાશિત કરતો જાય.

એ પ્રમાણે સૂર્ય જેમ જેમ ભરત તરફ આવતો જાય તેમ તેમ પાશ્ચાત્ય વિભાગોમાં તે તે ક્ષેત્ર, ક્રમે ક્રમે પ્રકાશિત કરતો જાય. આ પ્રમાણે ભરતના સૂર્યોદય સમયે અમુક વિભાગમાં તદ્દન અંધકાર હોય, અથવા ભરતના સૂર્યોદય સમયે તે તે ક્ષેત્રોમાં દિવસના અથવા રાત્રિના અમુક અમુક વાગ્યા હોય છે તેનું કારણ અહીં ટૂંકમાં પ્રદર્શિત કરવામાં આવ્યું. આ ઉપરથી સવિશેષ સર્વ વિચાર વિદ્વાનો સ્વયં કરી લેશે.

### भरतक्षेत्रनां जुदां जुदां देशोमां सूर्योदयादि समयना विपर्यास हेतुओ----

વધુ સમજણ માટે ભરતના મધ્યવર્તી અયોધ્યામાં જે કાળે સૂર્યોદય થયો તે વખતે જ કોઈપણ વ્યક્તિ તરફથી અયોધ્યાની અમુક હદ છોડીને પશ્ચિમ દિશાગત પ્રથમના ક્ષેત્રોમાં તાર-ટેલીફોનાદિ કોઈપણ સાધન દ્વારા પૂછવામાં આવે કે તમારે ત્યાં સૂર્યોદય થયો છે કે નહિ ? તેના પ્રત્યુત્તરમાં જવાબ એ જ મળશે કે ના, હજુ થોડીક વાર છે, પ્રભાત શરૂ થઈ ચૂક્યું છે. આ પ્રશ્ન તો અયોધ્યાની હદની સમીપવર્તી દેશ માટેનો જ હોવાથી ઉપરોક્ત જવાબ મળે; કારણકે અયોધ્યામાં જ્યારે સુર્યોદય થયો એટલે આ દેશ તેની નજીક હોવાથી ત્યાં સૂર્યના તેજને પહોંચતા વાર પણ કેટલી હોય ?અર્થાત્ થોડીક જ. જો અયોધ્યામાં ઉદય થયા બાદ અમુક સમય થયે (સૂર્ય નિષધથી ખસવા માંડે ત્યારે) તે જ ક્ષેત્રોમાં પુનઃ પ્રશ્ન કરીએ કે હવે તમારે ત્યાં ઉદય થયો કે નહિ ? ત્યારે જવાબ મળશે કે હવે ઉદય થયો, (તમારે ત્યાં તે વખતે અમૂક સમય દિવસ ચઢેલો હોય) તેથી પણ જો દૂર દૂરના ક્ષેત્રોમાં ખબર પુછાવતા જઈએ ત્યારે એવા ખબર મળશે કે હજુ અમારે ત્યાં અમુક વાગ્યા હોવાથી અંધકાર છે, એમ ક્રમશઃ આગળ આગળના પશ્ચિમ તરફના દેશોમાં પુછાવીએ તો ભરતની અપેક્ષાએ થતો અમુક અમુક વખતનો વધતો જતો ફેરફાર એકત્ર કરીએ ત્યારે વિલાયત--ઈંગ્લેન્ડ પહોંચતાં ઉભય દેશના સ્ટાન્ડર્ડ સમયની અપેક્ષાએ લગભગ પા થી ૬, કલાકનું અંતર મળી આવે. એથી જ્યારે દિલ્હીમાં સવારના ૬ વાગ્યા હોય ત્યારે પશ્ચિમના દેશોમાં (૬-૫૫) સાહાપાંચ કલાક બાદ કરતાં રાતનો દોઢ વાગ્યો હોય; કારણકે પશ્ચિમ તરફ સ્થાનિક કાળ પાછળ પાછળ થતો જાય છે તેથી બાદ કરવાના હોય છે.

દાખલા તરીકે મુંબઈથી એક વ્યક્તિ પશ્ચિમ એટલે આફ્રિકા–યૂરોપ તરફ મુસાફરી કરવા સ્ટીમરમાં સાંજના સાત વાગે જાય છે ત્યારે સ્ટીમર મુંબઈનું બંદર છોડીને ૧૫ રેખાંશ ભૂમિ ઓળંગી જાય ત્યારે એક કલાક ઘડિયાળ પાછું મૂકાવે એટલે સ્ટીમર ચાલતી વખતે સાત હતા તે હવે ૧૫ રેખાંશની જગ્યાએ પહોંચતાં છ મુકાવે; કારણકે એક રેખાંશ જેટલી ભૂમિ પસાર થાય ત્યારે ચાર

२२८

મિનિટનો તજ્ઞવત પડતો હોય છે. એમ દર પંદર રેખાંશે કલાક કલાક ઘડિયાળ પાછું મુકાવે છે. એટલે જે વહાણ વિના અટક્યે એકધારી ગતિએ જાય તો વિલાયત પહોંચતા બપોરનો (લગભગ) દોઢ વાગ્યો હોય અને અમેરિકા—ન્યૂયોર્ક પહોંચે તો સવારના સાડાસાત વાગ્યા હોય એટલે ૧૧૫ કલાકનું લગભગ અંતર પડે.

હવે જો સ્ટીમર ભારતના પૂર્વ કિનારાથી પૂર્વ તરફ આગળ ને આગળ જાય તો એ તરફ પંદર રેખાંશે ઘડિયાળ એક એક કલાક આગળ મૂકાવસવે છે, કારણકે પૂર્વના દેશો તરફ સૂર્ય અગાઉથી ઉદય પામ્યો હોવાથી ત્યાં દિવસ ઘણો આગળ વધ્યો હોય છે. ત્યાં પણ એક રેખાંશે ચાર મિનિટ આગળ ઘડિયાળ મૂકવાની હોય છે.

અર્થાત્ પૂર્વ તરફ સાંજ કે રાત્રિ જેવું હોય ત્યારે પશ્ચિમ તરફ દિવસનો પ્રારંભ, તેમજ કોઈ કોઈ સ્થળે મધ્યાહન આદિ હોય.

એ જ પ્રમાણે જ્યારે વિલાયતથી ઉપડેલી સ્ટીમર મુંબઈ તરફ આવવા લાગી, ત્યારે ઘટીયન્ત્રના ક્રમમાં (વિપરીત) જે ઠેકાણે જતાં જેટલો ટાઇમ ઘટાડ્યો હતો, પુનઃ પાછા ફરતાં તે તે સ્થાને તેટલો વધારતા જવો જેથી પુનઃ મુંબઈ આવતાં મુંબઈ સ્ટાન્ડર્ડ ટાઇમ મળી રહેશે.

આ નોંધ શાસ્ત્રીય કથનને સંપૂર્ણ ટેકો આપે છે એ નિઃશંક વાત છે.

આ ઉપરથી ૧૮ મુહૂર્તનું દિનમાન વિવક્ષિત તે ક્ષેત્રોમાં સૂર્યોદયથી સૂર્યાસ્ત સુધી અસ્તિત્વ ધરાવતા પ્રકાશાશ્રયી લેવાનું છે.

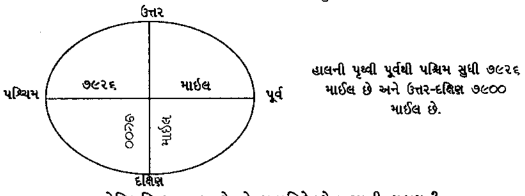
**શંકા**— અહીંયા જિજ્ઞાસુને કદાચ શંકા થાય કે સર્વાભ્યન્તરમંડલે ગતિ કરતો સૂર્ય જ્યારે નિષધપર્વત ઉપર આવે ત્યારે ભરતક્ષેત્રમાં થતો ઉદય કેટલો દૂરથી દેખાય ?

**સમાધાન** આના સમાધાનમાં સમજવું કે-નિષધ ઉપર સૂર્ય આવે ત્યારે કિરશોનો પ્રસાર બેટરીના પ્રકાશવત્ સૂર્વની સન્મુખ દિશામાં જ હોય છે એમ હોતું નથી, પરંતુ પ્રકાશ તો ચારે દિશામાં હોય છે, એમાં મેરુ તરફ ૪૪૮૨૦ યોજન, લવશસમુદ્રની દિશા તરફ ૩૩૩૩૩<sup>4</sup> યોજન (દ્વીપમાં ૧૮૦ યોજન) જ્યારે ઉત્તર તરફ-સિદ્ધશિલા, અર્ધચન્દ્ર કે તીરકામઠાકારે ભરતના માનવીને તે સૂર્ય ૪૭૨૬૩<sup>9</sup> યોજન દૂરથી દેખાય અને તે સૂર્ય સ્થાનની પાછલી દિશામાં ઐરવત તરફ પણ મંડલાકારે તેટલા જ પ્રમાણમાં કિરશોનો પ્રસાર હોય.

# ) 🕸 વર્તમાનના પાશ્ચાત્ય દેશોનો સમાવેશ કયાં કરવો ? 🏶

**પ્રશ્ન**---- વર્તમાનના એશિયા--યૂરોપ--આફ્રિકા--ઑસ્ટ્રેલિયાદિનો સમાવેશ જૈન દષ્ટિએ ગણાતાં જંબૂદ્વીપનાં (અથવા જંબૂદ્વીપના સાત ક્ષેત્રો પૈકી) એક ભરતક્ષેત્રવર્તી છ ખંડો પૈકી કયા ખંડોમાં થાય છે ?

**ઉત્તર** – વૈતાઢ્ય પર્વત તેમજ વૈતાઢ્ય પર્વતને ભેદી લવણસમુદ્રમાં મળનાર ગંગા તથા સિન્ધુથી ભરતક્ષેત્રના છ વિભાગો થયેલા છે. તે છ વિભાગો પૈકી નીચેના ત્રણ વિભાગમાં (દક્ષિણાર્ધ ભરતમાં) પાંચે દેશોનો સમાવેશ માનવો એ ઉચિત સમજાય છે, અને એ પ્રયાણે માનવામાં કોઈ વિરોધ આવતો હોય તેમ જણાતું નથી, કારણકે ભરતક્ષેત્રની પહોળાઈ પર૬ યોજન ૬ કળા છે અને નીચેના અડધા વિભાગમાં રહેલા ત્રણ ખંડની પહોળાઈ સમગ્ર પ્રમાણની અપેક્ષાએ અર્ધ પ્રમાણથી ન્યૂન પ્રમાણ છે, તો પણ પાશ્વાત્ય વિદ્વાનો દક્ષિણ ધ્રુવથી ઉત્તરધ્રુવનું જેટલા માઈલ પ્રમાણ અંતર માને છે તેના કરતાં જરૂર દક્ષિણાર્ધ ભરતના ત્રણ વિભાગનું પ્રમાણ વિશેષાધિક છે, કારણકે પૂર્વ સમુદ્રથી--પશ્ચિમ દ્વામુદ્રયર્યંત ભરતક્ષેત્રની લંબાઈ ૧૪૪૭૧<sup>-પ</sup> યોજન પ્રમાણ છે. જૈન ગણિત મુજબ ૪૦૦ ગાઉનો એક યોજન હોવાથી તેના માઈલની સંખ્યા પંહ૮૮૪૦૦ છે. જ્યારે સમગ્ર પૃથ્વીના એક છેડાથી બીજા છેડા પર્યંતની (પરિધિની) લંબાઈ લગભગ ૨૫૦૦૦ માઈલ પ્રમાણ મનાય છે. પૂર્વ-પશ્ચિમ વ્યાસ ૭૯૨૬ માઈલ અને ઉત્તર--દક્ષિણ વ્યાસ ૭૯૦૦ માઈલ પ્રમાણ છે. એ અપેક્ષાએ વર્તમાનમાં શોધાયેલા દેશોનો ભરતના નીચેના ત્રણ ખંડમાં સમાવેશ કરવો તેમાં કોઈ પણ બાધક હેતુ જણાતો નથી.



અમેરિકાદિ પાશ્ચાત્ય ક્ષેત્રને મહાવિદેહક્ષેત્ર માની શકાય ?

**પ્રશ્ન**— તમોએ જણાવ્યું કે પાશ્વાત્ય દેશોનો સમાવેશ દક્ષિણાર્ધ ભરતમાં ગણવો તો આપશે પણ દક્ષિણાર્ધ ભરતમાં છીએ છતાં જ્યારે જોધપુર—અમદાવાદની અપેક્ષાએ આ દેશમાં સૂર્યોદય થાય છે, તે અવસરે અમેરિકા વગેરે દૂર દેશમાં લગભગ સાંજનો ટાઇમ થયેલો હોય છે; એમ ત્યાંથી આવતા વાયરલેસ, ટેલીગ્રાફ આદિથી જણાવવામાં આવે છે એટલે અમેરિકાદિ દેશમાં થતું સૂર્યોદય તથા સૂર્યાસ્તનું. અંતર આ દેશની અપેક્ષાએ ૧૦ કલાકનું પડે છે. (અને તે શાથી પડે છે તે પૂર્વે જણાવાયું છે) એટલું જ નહિ પણ તે મુજબ ઈગ્લેન્ડ, જર્મની, વળી ખુદ હિંદુસ્તાનમાં પણ ચાર—ત્રણ—એક કલાકના અંતર અમુક અમુક દેશાશ્રથી પડે છે, એ વાત જૈન શાસ્ત્રોમાં નોંધવામાં પણ આવી છે. જ્યારે ભરતક્ષેત્રમાં દિન હોય ત્યારે મહાવિદેહક્ષેત્રમાં રાત્રિ હોય છે અને જ્યારે મહાવિદેહક્ષેત્રમાં રાત્રિ હોય ત્યારે ભરતક્ષેત્રમાં દિવસ હોય છે. એવા એકદેશીય સિદ્ધાન્તનું શ્રવણ કરી કોઈ અર્ધદગ્ધને એમ પણ કહેવાનું મન થાય કે અમેરિકામાં આ દેશની અપેક્ષાએ લગભગ ઉદય–અસ્તનો વિપરીત કમ હોઈ તે અમેરિકાને મહાવિદેહ કેમ કહી ન શકાય ? વળી શાસ્ત્રના રહસ્યને સમજનારાઓ તો મહાવિદેહમાં સદાકાળ ચતુર્થ આરો, ખુદ તીર્થકરનો સદ્ભાવ, મોક્ષગમનનો અવિરહ, તેમજ અહીંના મનુષ્યને ત્યાં જવાની શક્તિનો અભાવ વગેરે કારણોથી અમેરિકાને મહાવિદેહ કદી ન કહે. ત્યારે હવે ઉક્ત અંતર પડે છે, તેનું કારણ શું ?

ઉત્તર— પ્રથમ જણાવી ગયા તે પ્રમાણે ભરતક્ષેત્રની પૂર્વ સમુદ્રથી–પશ્ચિમ સમુદ્ર પર્યંત લંબાઈ ૧૪૪૭૧ <u>પ</u> યોજન પ્રમાણ છે, વર્તમાનમાં જાહેર તરીકે પ્રગટ થયેલા (એશિયાથી અમેરિકા સુધીના પાંચે ખંડો) પાશ્વાત્ય દેશોનો સમાવેશ પણ ભરતના દક્ષિણાઇ વિભાગમાં હોવાનું યુક્તિપૂર્વક આપણે જણાવી ગયા છીએ. ઉચ્ચસ્થાન ઉપર યંત્રપૂર્વક ગોઠવાએલ કરતો દીપક પ્રારંભમાં પોતાની નજીકનાં પ્રકાશયોગ્ય ક્ષેત્રમાં પ્રકાશ આપે છે, એ જ દીપક યંત્રના બલથી જેમ જેમ આગળ ખસતો જાય છે તેમ તેમ પ્રથમ પ્રકાશિત ક્ષેત્રના અમુક વિભાગમાં અંધકાર થવા સાથે આગળ આગળનાં ક્ષેત્રમાં પ્રકાશ આપે છે. તે જ પ્રમાણે નિષધપર્વત ઉપર ઉદય પામતો સૂર્ય પ્રારંભમાં પોતાનું જેટલું પ્રકાશ્ય ક્ષેત્ર છે તે ક્ષેત્રમાં આવતા નજીકના ભાગને પ્રકાશ આપે છે અર્થાત્ તે સ્થાનમાં રહેલા મનુષ્યોને સૂર્યનો પ્રકાશ મળવાથી સૂર્યોદય થવાનું ભાન થાય છે. મેરુની પ્રદક્ષિણાના ક્રમે ફરતો સૂર્ય જેમ જેમ આગળ આવે છે તેમ તેમ પાછળના ક્ષેત્રોમાં અંધકાર થવા સાથે ક્ષેત્ર સંબંધી આગળ આગળના વિભાગોમાં પ્રકાશ થતો જોવાથી તે વખતે સ્પોંદય થયો તેવો ખ્યાલ આવે છે. (જે વાત પૂર્વે કહેવાઈ ગઈ) અને એ જ કથનના હિસાબે ભરતક્ષેત્રના અર્ધ વિભાગમાં રહેલા પાંચે દેશોમાં સર્યોદય તેમજ સૂયસ્તિ ૧૨–૧૦–કે ૮ કલાક, કિંવા ક્રમશઃ કલાક કલાકનું અંતર પડે તેમાં કોઈપણ પ્રકારનો વિરોધ આવતો હોય તેમ જણાતું નથી. આ જ વસ્તુને વિશેષ વિચારીશું તો ચોક્કસ જણાઈ આવશે કે અમદાવાદ, મુંબઈ કે પાલીતાશાદિ કોઈપણ વિવક્ષિત એકસ્થાનાશ્રયી દિવસનું પ્રમાણ બાર કલાક, તેર કલાક, ચૌદ કલાક કે તેમાંય ન્યૂનાધિક પણ ભલે રહે પરંતુ દક્ષિણાઇ ભરતના પૂર્વ છેડા ઉપર જ્યારથી સૂર્યનો પ્રકાશ પડ્યો ત્યારથી ઠેઠ પશ્ચિમ સુધીના સૂર્યોસ્તના સમયકાળને ભેગો કરશું તો આઠ પ્રહર (અર્થાત્ ૨૪ કલાક) સુધી સમગ્ર ભરતક્ષેત્રના કોઈપણ વિભાગની અપેક્ષાએ ક્રમશ: સૂર્યના પ્રકાશનું અસ્તિત્વ હોય તેમાં કોઈપણ પ્રકારનો બાધક હેતુ દેખાતો નથી. પૂર્વનિષધની નજીક જગ્યાએથી સૂર્યનો ઉદય–દેખાવ થતો હોવાથી અને પશ્ચિમ નિષધની નજીક જાય ત્યારે અદશ્ય થતો હોવાથી તેનું પરિધિક્ષેત્ર લગભગ સવાલાખ યોજન પ્રમાણ થાય ને કલાકના પાંચ હજાર યોજનના હિસાબે સૂર્યગતિ ગણતાં ચોવીશે કલાક સૂર્ય સમગ્ર ભરતમાં દેખાય તેમાં હરકત નથી. **શ્રી મંડળ** પ્રકરભ<sup>ર૪૯</sup> વગેરે ગ્રન્થોમાં પણ એ જ કથનના નિશ્ચય માટે ભરતક્ષેત્રમાં આઠ પ્રહર સુધી સૂર્યનો પ્રકાશ હોવાનું જણાવવામાં આવે છે, તે પણ ઉપરની વાતને વધુ પુષ્ટિ આપે છે. એથી અમેરિકામાં અમુક સ્થળે આ ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ સૂર્યોદય લગભગ ૧૧ થી ૧૨ કલાક મોડો થાય છે, કારણકે સૂર્યને પોતાનો પ્રકાશ ત્યાં પહોંચાડતાં આપણી અપેક્ષાએ વિલંબ થાય છે. સૂર્ય પોતાનો પ્રકાશ વધારેમાં વધારે તિચ્છી શ્રેશીએ ભરત તરફ ૪૭૨૬૩ <del>૧</del> યોજન આપે છે. જ્યારે આ પાશ્વાત્ય

२४७. पढमपहराइकाला, जंबूदीवम्मि दोसु पासेसु । लब्भंति एग समयं, तहेव सव्वत्थ नरलोए ।।३५।।

(टीका) पढ० । प्रथमप्रहरादिका उदयकालादारभ्य रात्रेश्चतुर्घयामान्त्यंकालं यावन्मेरोः समन्तादहोरात्रस्य सर्वे कालाः समकालं जम्बूद्वीपे पृथक् पृथक् क्षेत्रे लभ्यन्ते । भाषना यथा भरते यदा यतः स्थानात् सूर्य उद्वेति तत्पाश्चात्यानां दूरतराणां लोकानामस्तकालः । उदयस्थानाधोवासिनां जनानां मध्याह्नः, एवं केषाञ्चित् प्रथमप्रहरः, केषाञ्चिद् द्वितीयप्रहरः, केषाञ्चित्तृत्तीयः प्रहरः, क्वचिन्मध्यरात्र; क्वचित्तन्ध्या, एवं विचारणयाSE प्रहरसम्बन्धीकालः समकं प्राप्यते । तथैव नरलोके सर्वत्र जम्बूद्वीपगतमेरोः समन्तात् सूर्यप्रमाणेनाष्टप्रहरकालसंभावनं चिन्त्यम् ॥ ભાवार्थ सुरुभ छे. ્દેશો તેથી દૂર--દૂર આવેલા છે. એટલે કે અહીં દિવસ હોય ત્યારે ત્યાં રાત્રિ હોય છે અને ત્યાં રાત્રિ હોય ત્યારે અહીં દિવસ હોય છે.

એ કારણથી **અમેરિકાને મહાવિદેહ કલ્પવાની મૂર્ખાઈ** કરવી તે વિચારશૂન્યતા છે. આ વિચારણાને વધુ ન લંબાવતાં અહીં જ સમાપ્ત કરીએ છીએ. इति तृतीयद्वारप्ररूपणा ।

# ४ चारप्ररूपणा [प्रतिमंडलमां क्षेत्रविभागानुसार रात्रि-दिवसप्ररूपणा]---

**સર્વામ્યંતર મંદ્રલ પ્રસ્તપण:**;— ચોથું 'ચારપ્રરૂપણા'નું દાર કહેવાય છે, એમાં પ્રથમ સર્વાભ્યન્તર-મંડળનાં ૩૧૫૦૮૯ યોજન ઘેરાવાના દશ વિભાગ કલ્પવા જેથી પ્રત્યેક વિભાગ ૩૧૫૦૮ા યોજન પરિધિ પ્રમાણનો હોય. એ દશ ભાગમાંથી ત્રણ ભાગને ઉત્કૃષ્ટ દિવસે એક સૂર્ય પ્રકાશિત કરે છે, જ્યારે બીજો સૂર્ય એની સન્મુખના તેટલા જ પ્રમાણના ત્રણ વિભાગને પ્રકાશિત કરે છે, તેથી સામસામા છ વિભાગમાં દિવસ હોય, બાકી વચ્ચે બે બે વિભાગ રહ્યા એમાં (કુલ ચાર વિભાગમાં) રાત્રિ હોય છે. આ પ્રમાણે ઉત્કૃષ્ટ દિવસે દશ વિભાગની વ્યવસ્થા સર્વાભ્યન્તરમંડળે થઈ.

હવે સર્વાભ્યન્તરમેડળે જઘન્ય દિવસ હોય ત્યારે બેઉ સૂર્યો સામસામી દિશાના બબે વિભાગને પ્રકાશિત કરે છે, તેથી ચાર વિભાગમાં દિવસ અને શેષ છ વિભાગમાં રાત્રિ હોય છે.

આ પ્રરૂપણા ૧૮ મુહૂર્ત દિનમાન હોય ત્યારે સમજવી. ત્યારપછીનાં પ્રતિમંડળે પ્રકાશક્ષેત્ર<sup>3</sup>/<sub>20</sub> ક્ષેત્રથી ઘટે અને જ્યારે તે પ્રમાણે <sup>3</sup>/<sub>10</sub> થી રાત્રિક્ષેત્ર વધતું જાય, એમ કરતાં સૂર્યો જ્યારે સર્વબાહ્યમંડળે આવે ત્યારે બન્ને સૂર્યો સર્વબાહ્યમંડળ પરિધિના <sup>¥</sup>/<sub>10</sub> ભાગને દિપ્ત લેશ્યાથી પ્રકાશિત કરે અને શેષ <sup>€</sup>/<sub>10</sub>ભાગને અંધકારથી વ્યાપ્ત કરે છે, એ પ્રમાણે સૂર્યો સર્વબાહ્યમંડળેથી પાછા સર્વાભ્યંતરમંડળે આવતાં પ્રકાશક્ષેત્રમાં ક્રમશઃ <sup>3</sup>/<sub>10</sub> ભાગથી વૃદ્ધિ કરે જ્યારે અંધકારક્ષેત્રમાં <sup>3</sup>/<sub>10</sub> ભાગની ન્યૂનતા કરે. જેથી ઉક્ત કથન મુજબ સર્વાભ્યન્તરમંડળે <sup>€</sup>/<sub>10</sub> ભાગ દિપ્ત લેશ્યા–તેજથી પ્રકાશિત હોય.

આ પ્રમાણે સૂર્યોનાં પ્રકાશક્ષેત્રના દશાંશની કલ્પના પુષ્કરાઇદ્વીપ સુધી વિચારવી.

#### प्रकाश्यक्षेत्रनीआकृत्ति संबंधी विचार;—

સવબ્યિંતરમંડળે રહેલા બન્ને સૂર્યોનાં આ આતપ–પ્રકાશક્ષેત્રની આકૃતિ ભમરડા જેવી, બેટરીમાંથી નીકળીને બહાર ફેલાવતા તેજ જેવી, અથવા ગાડાની ધુંસરી જેવી, તેમજ ઊધ્વીમુખાં નાળવાવાળાં પુષ્પના જેવી છે. આથી તે મેરુ તરફ અર્ધવલયાકાર જેવી રહે છે જ્યારે સમુદ્ર તરફ ગાડાની ઉંધીના મૂળ ભાગના આકાર જેવી થાય છે, આથી મેરુ તરફ સંકોચાયેલી અને સમુદ્ર તરફ વિસ્તૃત થોયેલી છે.

૨૫૦. એટલે કે પ્રત્યેક આકૃતિમાં સૂર્યાશ્રયી દિશા વિચારવી ઘટે છે અર્થાત્ તે તે આકૃતિમાં સૂર્યને મધ્યબિન્દુ ગણી ઉત્તર–દક્ષિણ લંબાઈ અને પૂર્વ પશ્ચિમગત સર્વત્ર (અવ્યવસ્થિતપણે) પહોળાઈ વિચારવાની છે, જે ચિત્ર જોવાથી સ્પષ્ટ જણાઈ આવશે. દિશામાં લંબાઈને રહેલી છે. પ્રત્યેક આકૃતિની શરૂઆત મેરૂના અન્તભાગથી શરૂ થઈ લવજ્ઞસમુદ્ર મધ્યે પૂર્ણતાને પામેલી હોવાથી તેની (મેરુથી માંડી લવજ્ઞસમુદ્રપર્યંતની) લંબાઈ ૭૮૩૩૩<sup>-4</sup> યોજન છે. આમાંથી કેવળ જંબુ--જગતી સુધીનું ક્ષેત્રપ્રમાણ ગણીએ તો ૪૫૦૦૦ યોજન થાય અને શૈષ ૩૩૩૩૩ યોજનપ્રમાણ લવણસમુદ્રમાં, પ્રત્યેક આકૃતિનું એક બાજુએ હોય.

આ પ્રમાણે જેઓના મતે સૂર્યોનો પ્રકાશ મેરુથી પ્રતિઘાત પામે છે તેમને મતે આ સમજવું. પરંતુ સૂર્યનો પ્રકાશ પ્રતિઘાત પામતો નથી, પરંતુ મેરુની મહાન ગુફાઓમાં પણ ફેલાય છે તેઓના મતે તો મેરુપર્વતથી અર્ધ વિસ્તારવાળી મેરુની મહાગુફાઓના પાંચ હજાર યોજન સહિત ૪૫ હજાર યોજન ભેળવીને ૮૩૩૩૩- ્રું યોજન તાપક્ષેત્ર પ્રમાણ કહેવું.

આ તાપક્ષેત્ર પૂર્વ પશ્ચિમ દિશામાં હોય ત્યારે તે જ પ્રમાશે લંબાઈ (પહોળાઈ)ની વ્યવસ્થા યથાયોગ્ય વિચારવી.

સઘળાય મંડળોમાં વિચારતાં તાપક્ષેત્રની લંબાઈ હંમેશા અવસ્થિત<sup>૨૫૧</sup> રહે છે કારશકે વિપર્યાસ તો પહોળાઈમાં જ પરિધિની વૃદ્ધિ અનુસાર અંદર–બહાર મંડળે આવતાં જતાં સૂર્યના પ્રકાશ–અંધકાર ક્ષેત્રમાં હોઈ શકે છે.

**આતપક્ષેત્રનો પદોઢાई-વિस્तार;**– આ તાપક્ષેત્રની આકૃતિ મેરુ પાસે અર્ધ વલયાકાર જેવી થતી હોવાથી તેની મેરુ પાસેની પહોળાઈ મેરુની પરિધિના ત્રણ દશાંશ (<u>૩</u>) એટલે૧૪૮૬ ૯ જેટલી હોય છે, ત્યાંથી માંડી ક્રમશઃ પહોળાઈમાં વિસ્તારવાળી થતી સમુદ્ર તરફ પહોળાઈ અન્તર્મંડળની (સર્વાભ્યન્તર) પરિધિના ત્રણ દશાંશ જેટલી (૯૪૫**ઉદ** યોજન<u>-</u> ભાગની) હોય છે.

આ તાપક્ષેત્રની બન્ને પ્રકારની પહોળાઈ (મેરુ તથા લવશસમુદ્ર તરફની) અનવસ્થિત—અનિશ્ચિત છે કારશકે દક્ષિશાયનમાં પ્રકાશક્ષેત્રમાં ક્રમે ક્રમે હંમેશાં <del>ર</del>્ દક્ષિશાયનની સમાપ્તિ ઉત્તરાયશનો આરંભ થતાં પુનઃ ઘટેલા તે જ તાપક્ષેત્રના વિસ્તારમાં પુનઃ ક્રમશઃ <del>ર્</del> ભાગે વૃદ્ધિ થતી આવે છે અને એથી મૂલ પ્રમાશ આવીને ઊભું રહે છે. આથી સૂર્ય જ્યારે સર્વબાહ્યમંડળે પહોંચે છે ત્યારે <del>ે</del> જેટલું ક્ષેત્ર ઘટાડે છે અને પાછો ફરી સર્વાભ્યન્તરમંડલે આવે ત્યારે પુનઃ <del>ે</del> વધારે છે. આ <del>ર્</del> કેટલું ક્ષેત્ર ગમનની હાનિ–વૃદ્ધિ ૬ મુહૂર્ત્તમાં ગમન કરી શકાય તેટલી જ હોય છે. કારશકે સાડીત્રીશ મંડળે એક સૂર્ય એક મુહૂર્ત્તમાં ગમન કરી શકાય તેટલું ક્ષેત્ર વધારે (ઘટાડે પણ) છે. **इતિ આતપક્ષેત્રાकૃતિવિचार:** 1

 **પંધकારક્ષેત્રાकૃતિવિचાર;** હવે બંને સૂર્યો જ્યારે સર્વથી અંદરના-[સર્વાભ્યન્તર] મંડળે હોય ત્યારે અન્ધપુરુષની જેમ પ્રકાશની પાછળ લાગેલા અંધકાર ક્ષેત્રની આકૃતિ પણ પૂર્વે કહ્યું તે રીતે ઊર્ધ્વમુખવાળાં પુષ્પનાં જેવી છે, એનું મેરુથી માંડી લવણસમુદ્ર પર્યન્તનું લંબાઈ પ્રમાણ આતપવત્ સમાન હોય છે. કારણ દિનપતિ-સૂર્ય અસ્ત પામે છે, ત્યારે (પ્રકાશવત્) મેરુની ગુફા આદિમાં

૨૫૧. પરંતુ એટલું વિશેષ સમજવું કે–જેમ સૂર્ય બહિમંડળે જતો જાય તેમ તાપક્ષેત્ર પ્રથમ મંડળની અપેક્ષાએ પ્રતિમંડળે ક્રમશઃ દૂર દૂર ખસતું અને લવસ તરક વધતું જાય, પરંતુ તાપક્ષેત્રની લંબાઈનું પ્રમાણ તો અવસ્થિત જ રહે. -

<sup>30</sup> 

પણ અંધકાર છવાઈ જતો હોવાથી આ અંધકાર ક્ષેત્રની આકૃતિ પ્રકાશક્ષેત્રવત્ સમજવી.

એ અંધકાર ક્ષેત્રની સર્વાભ્યન્તર પહોળાઈ મેરુની આગળ મેરુની પરિધિના <sup>ર</sup>્જેટલી અર્થાત્ ૬૩૨૪ <mark>૬</mark> જેટલી છે, અને લવ્હાસમુદ્ર તરફ અન્તર્મંડલની પરિધિના <sup>ર</sup>્જેટલી અર્થાત્ યોજનની હોય છે; કારણકે સર્વાભ્યન્તરમંડળે ઉત્કૃષ્ટ દિને અંધકારક્ષેત્ર ન્યૂન હોય છે.

આ પ્રમાશે સર્વાભ્યન્તરમંડળે ઉત્કૃષ્ટદિવસે કર્કસંક્રાંતિમાં સૂર્યના આતપ તથા અંધકારક્ષેત્રનું સ્વરૂપ કહ્યું. હવે સર્વબાહ્યમંડળને વિષે કહે છે.

सर्ववाझमंडलप्रस्पणा— હવે જ્યારે બન્ને સૂર્યો સર્વથી બહારનાં મંડળે આવે છે ત્યારે તાપક્ષેત્ર અને અંધકારક્ષેત્રના આકાર આદિનું સ્વરૂપ તો પૂર્વવત્ (તાપક્ષેત્ર પ્રસંગે કહ્યું તેમજ) સમજવું. ફક્ત સમુદ્ર તરફ પહોળાઈના પ્રમાણમાં ફેર પડે એટલે સૂર્ય સર્વબાહ્યમંડળે દૂર ગયો, તેથી સમુદ્ર તરફ આતપક્ષેત્રની પહોળાઈ સર્વબાહ્યમંડળ પરિધિના  $\frac{2}{90}$  જેટલી (૬૩૬૬૩ યોજન) અને ત્યાં જ અંધકારક્ષેત્રની પહોળાઈ (અંધકાર વ્યાસ) સર્વબાહ્યમંડળ પરિધિના  $\frac{3}{90}$  જેટલી (૯૫૪૯૪<sup>+</sup> યોજન) હોય છે એટલે કે સર્વાભ્યન્તરમંડળની અપેક્ષાએ તાપક્ષેત્ર  $\frac{4}{90}$  ન્યૂન, જ્યારે અંધકારક્ષેત્રમાં  $\frac{4}{90}$ ની વૃદ્ધિ થઈ. इति अंधकाराकृतिविचार: ।

બહારનાં અને અંદરનાં મંડળોમાં રહેલાં સૂર્યોનાં તાપક્ષેત્રને અનુસારે આતપ અને અંધકાર ક્ષેત્રની વૃદ્ધિ--હાનિ થાય છે, આથી જ્યારે સૂર્યો સવથી અંદરનાં મંડળે આવે ત્યારે નજીક અને તેથી જ તીવ તેજ–તાપવાળા થતા હોવાથી દિવસના પ્રમાણની વૃદ્ધિ (ગ્રીષ્મઋતુ અન્તે ૧૮ મુહૂત્ત) થાય છે. તે કારણે અહીં તીવ્ર તાપ લાગે છે અને તે જ કાળે અંધકાર ક્ષેત્રનું અલ્પત્વ હોવાથી રાત્રિમાન પણ અલ્પ હોય છે.

વળી બન્ને સૂર્યો જ્યારે સર્વબાહ્યમંડળમાં હોય ત્યારે તેઓ ઘશે દૂર હોવાથી મંદ તેજવાળા દેખાય છે, અને અહીં દિનમાન ટૂંકું થાય છે. જ્યારે અંધકાર ક્ષેત્રની વૃદ્ધિ અને તેથી રાત્રિમાન ઘશું વૃદ્ધિવાળું હોય છે, જ્યારે તાપક્ષેત્ર સ્વલ્પ હોય છે તે વખતે [હેમન્ત ઋતુમાં] જગતમાં હિમ (ઠંડી) પણ પડે છે.

વળી જે મંડળમાં તાપક્ષેત્રનો જેટલો વ્યાસ હોય તેથી અર્ધ પ્રમાણ પૂર્વ અને પશ્ચિમમાં સૂર્યનાં કિરણોનો પ્રસાર–ફેલાવો હોય અને તેટલે જ દૂરથી સૂર્ય તે મંડળે જોઈ શકાય, જેમકે સવભ્યિત્તર મંડળે સૂર્યો હોય ત્યારે એક સૂર્યાશ્રયી પૂર્વ–પશ્ચિમ કિરણ વિસ્તાર ૪૭૨૬૩<sup>૭</sup> યોજન હોય, ઉત્તર–દક્ષિણમાં–મેરુ તરફ ૪૪૮૨૦ યોજન, સમુદ્ર તરફ ૩૩૩૩૩<sup>4</sup>ુ યોજન અને દ્વીપમાં ૧૮૦ યોજન હોય છે.

એ પ્રમાશે સર્વબાહ્યમંડળે બન્ને સૂર્યો વિચરતા હોય ત્યારે પૂર્વ–પશ્ચિમ કિરશ વિસ્તાર ૩૧૮૩૧<sup>+</sup> યોજન મેરુ તરફ સમુદ્રમાં ૩૩૦ યોજન, દ્વીપની અંદર ૪૫ હજાર યોજન છે અને વળી લવશસમુદ્રમાં શિખા તરફ ૩૩૦૦૩<sup>+</sup> યોજન છે. **इતિ તિર્યक्किरणविस्तारः ।** 

÷

અને ઉર્ધ્વ કિરશવિસ્તાર ૧૦૦ યોજન અને અધો–નીચે વિસ્તાર ૧૮૦૦ યોજન છે; કારશકે સમભૂતલથી બન્ને સૂર્યો પ્રમાશાંગુલ વડે (૪૦૦, મતાંતરે ૧૬૦૦ ગાઉના યોજન પ્રમાશે) ૮૦૦ યોજન ઊંચા છે અને સમભૂતલથી પશ એક હજાર યોજન જેટલાં નીચાશમાં અધોગ્રામો આવેલા છે અને ત્યાં સુધી તે બન્ને સૂર્યોનાં તાપ–કિરશો પ્રસરે છે. આથી ૮૦૦ યોજન ઉપર અને ૧૦૦૦ યોજન નીચેના થઇ ૧૮૦૦ યોજનનો અધોવિસ્તાર થયો. **इતિ ऊર્ધ્વ–अधोकिरणविस्तार**: 11

આ પ્રમાશે ક્ષેત્ર વિભાગવડે દિવસ અને રાત્રિની પ્રરૂપશા ચોથા દ્વાર વડે કરવા સાથે, પ્રાસંગિક આતપ--અંધકારનાં આકારાદિકનું પશ સ્વરૂપ કહ્યું. इति चतु**र्થद्वारप्ररूपणा** ।।

# ५ प्रतिमंडळमां परिक्षेप--परिधि प्ररूपणा--

કોઈપણ મંડળે એક મુહૂર્તમાં સૂર્ય કેટલા યોજન ગતિ કરે તે જાણવા માટે પ્રથમ દરેક મંડળે પરિધિ કાઢવાની રીત જાણવી જોઈએ. એ માટે પ્રથમ બંને બાજુનું સંયુક્ત જંબૂદ્વીપગત ૩૬૦ યોજન જે ચરક્ષેત્ર તેને જંબૂદ્વીપનાં ૧ લાખ યોજનમાંથી બાદ કરીએ ત્યારે ૯૯૬૪૦ યોજન આવે. આ સંખ્યાને ત્રિગુણકરણ પદ્ધતિએ પરિધિ કાઢતાં ૩૧૫૦૮૯ યોજનનો પરિધિ સર્વાભ્યન્તરમંડળે આવે.

બાકી રહેલાં બીજા મંડળથી લઈને ૧૮૩ મંડળોમાં ઇષ્ટપરિધિ જાણવા પૂર્વે જે મંડળે પરિધિ જાણવો હોય તેની પૂર્વના મંડળ પરિધિ પ્રમાણમાં વ્યવહારનયથી ૧૮ યોજનની વૃદ્ધિ કરવી.

અઢારની વૃદ્ધિ કરવાનું સાન્વર્થપણું એટલા માટે છે કે કોઈ પશ વિવક્ષિત મંડળોથી કોઈ પશ અનન્તર મંડળોનું બન્ને બાજુનું થઈ ૫ યોજન, ૩૫ અંશ ક્ષેત્ર વધવાનું હોવાથી કેવળ એ વર્ધિત ક્ષેત્રનો પરિધિ કાઢીએ ત્યારે ત્રિગુણરીતિ પ્રમાણે ૧૭ યોજન ૩૮ અંશ આવે, પરંતુ સ્થૂલ–વ્યવહાર<sup>૨૫૨</sup> નયથી સુગમતા માટે પરિપૂર્શ ૧૮ યોજન વિવક્ષા રાખી હાલ કાર્ય કરવાનું છે.

આ નિયમ મુજબ સર્વાભ્યન્તર પરિધિમાં ૧૮ યોજન ક્ષેપવીએ ત્યારે (કિંચિદ્ન્યૂન) ૩૧૫૧૦૭ યોજનનો પરિધિ દ્વિતીય મંડળનો આવે, ત્રીજા મંડળે પણ તે જ પ્રમાણે ૧૮ યોજન ક્ષેપવતાં કંઈક ન્યૂન ૩૧૫૧૨૫ યોજન આવે.

આ પ્રમાણે ૧૮ યોજન ક્ષેપવતાં ઇચ્છિતમંડળે પરિધિ વિચારતાં, સર્વબાહ્યમંડળે પહોંચવું. ત્યારે તે મંડળે ૩૧૮૩૮પ્રિ<sup>3</sup>યોજન પરિધિ ૧૮ યોજનની વૃદ્ધિએ આવ્યો; નહીંતર વાસ્તવિક રીતે તો ૧૭ યોજન ૩૮ અંશ ઉમેરવાના છે અને એ હિસાબે યથાર્થ પરિધિ ૩૧૮૩૧૪ યોજન ૩૮ અંશ આવે, તથાપિ સુગમતા માટે ૩૧૮૩૧૫ યોજનની વિવક્ષા ગણિતજ્ઞોએ વિચારવી. इति परिधिनामकपञ्चमद्वारप्ररूपणा 1

# ६ प्रतिमंडळमां मुहूर्त्तयतिमान-प्ररूपण-

એક સૂર્ય કોઈ પણ એક મંડળ બે અહોરાત્રમાં સમાપ્ત કરે છે. (કારણકે કોઈ પણ સ્થાને પરિધિ વધવા માત્રથી એક અહોરાત્રનાં ૩૦ મુહૂર્ત સંબંધી માનમાં વિપર્યાસ થતો નથી પરંતુ ક્રમે ક્રમે પરિધિ વધવાથી ૬૦ મુહૂર્તમાં મંડળ પૂર્ણ કરવા સૂર્યની મુહૂર્ત ગતિ પૂર્વ પૂર્વ કરતાં વિશેષ

२५२. सत्तरस जोयणाइं, अट्टतीसं च एगसडिभागा । एयंति निच्छएणसंवहारेण, पुण अद्वारस जोयणाइं ॥

# संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

વૃદ્ધિવાળી થતી જાય છે) અને બે અહોરાત્રનાં મુહૂર્તો ૬૦ છે તેથી તે તે મંડલનાં પરિધિપ્રમાશને સાઠ વડે ભાગી નાંખીએ, ત્યારે એક મુહૂર્તની ગતિ સ્વતઃ નીકળી આવે છે, એ નિયમ પ્રમાશે સર્વાભ્યન્તરમંડળના ૩૧૫૦૮૯ યોજનના પરિધિને ૬૦ મુહૂર્તવડે ભાગતાં પ૨૫૧<sup>૨૯</sup> યોજનની ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે. બીજા મંડળના ૩૧૫૧૦૭ યોજન પરિધિને ૬૦ મુહૂર્ત વડે ભાગતાં પ૨૫૧<sup>૪૭</sup> આવે છે, એમ પ્રતિમંડલે વૃદ્ધિંગત થતા પરિધિ સાથે ૬૦ વડે ભાગ ચલાવી, મુહૂર્તગતિમાન પ્રાપ્ત કરતાં સર્વબાહ્યમંડળે જઈએ ત્યારે તે સર્વબાહ્ય મંડળનાં (વાસ્તવિક ૩૧૮૩૧૪ યોજન, ૩૮ અંશ, કિન્તુ વ્યવહારથી) ૩૧૮૩૧૫ યોજનનાં પરિધિપ્રમાશને ૬૦ વડે ભાગતાં પ૩૦૫<sup>૧૫</sup> યોજનની મુહૂર્તગતિ આવે છે. અને તે વખતે દક્ષિણાયનની સમાપ્તિ હોય છે.

ત્યારબાદ સર્વબાહ્યમંડળથી પાછા ફરતાં પરિધિની હાનિ થતી હોવાથી અને તેથી જ મુહૂર્ત ગતિની પણ ન્યૂનતા થતી હોવાથી અવીક્ મંડળે પ૩૦૪<sup>૫૭</sup> મુહૂર્ત ગતિમાન હોય. ત્યારપછી ક્રમશઃ ઉત્તરાયણમાં પાછો આવતાં પૂર્વવત્ મુહૂર્તગતિમાન વિચારી લેવું, અથવા બીજા મંડળની લઈ બીજી રીતે મુહૂર્તગતિમાન લાવવું હોય તો પૂર્વપૂર્વનાં પ્રત્યેક મંડળના પરિધિમાં ૧૮ યોજન વૃદ્ધિ થતી હોવાથી કેવળ ૧૮ યોજનની મુહૂર્તગતિ કાઢવા ૬૦ વડે ભાગવા, ૧૮નો ભાગ ચાલતો ન હોવાથી ૧૮×૬૦=૧૦૮૦ અંશ આવ્યા તેને ૬૦ મુહૂર્ત ભાગતાં <sup>૧૮</sup> પ્રમાણ મુહૂર્તગતિ પ્રતિમંડળે (પૂર્વપૂર્વના મંડળની મુહૂર્તગતિમાં) વૃદ્ધિવાળી થાય છે. **इતિ પ્રતિમુદૂર્તગતિમાનનામ** બાષ્ઠ વ્યષ્ઠત્તળા ા

# ७ प्रतिमंडळमां दृष्टिपथग्राप्तिग्ररूपणा-

કોઈપણ મંડળે દષ્ટિપથનું અંતર કાઢવા પ્રથમ એક દિવસે સૂર્ય કેટલું ક્ષેત્ર પ્રકાશિત કરે તે જાણવું જોઈએ, એ માટે વિવક્ષિત જે મંડળે દષ્ટિપથ કાઢવું હોય તે મંડળે સૂર્યનું જે મુહૂર્ત ગતિમાન હોય તેને એક બાજુએ મૂકો, વળી તે જ-ઇચ્છિતમંડળે જે દિનમાન વર્તતું હોય તે રકમનો મુહૂર્તગતિમાન સાથે ગુણાકાર કરો, જે માપ આવે તેટલા યોજનનું ક્ષેત્ર એક દિવસમાં પ્રકાશિત કરે. હવે અહીં એવો એક નિયમ છે કે-વિવક્ષિત જે મંડળે સૂર્ય જેટલું ક્ષેત્ર પ્રકાશિત

| કરે તેથી બરોબર અર્ધક્ષેત્ર પ્રમાશ દૂર ]        | પ૨૫૧                      | ૨૯ ભાગ                                   |
|------------------------------------------------|---------------------------|------------------------------------------|
| રહેલા મનુષ્યોને (જેમ કે સવબ્યિન્તરમંડળે        | ×૧૮                       | ×٩૮                                      |
| સૂર્યની મુહૂર્ત ગતિ પરપ૧ <del>૨૯</del> યોજન છે | 85005                     | ૨૩૨                                      |
| અને દિનમાન ૧૮ મુહ્ત વતે છે; બન્ને              | પરપ૧×                     | 26×                                      |
| રકમનો ગુજ્ઞાકાર કરવાથી) ૯૪૫૨૬ <mark>૪૨</mark>  | ૯૪૫૧૮યો૦                  | ૬૦ <u>)૫૨૨</u> (૮યો૦ <mark>કર</mark> ભાગ |
| યોજનનું તાપક્ષેત્ર અથવા ઉદય–અસ્તે              | $\zeta, \frac{xz}{\xi o}$ | 820                                      |
| વચ્ચેનું (મંડળશ્રેણીએ) અંતર કર્કસંક્રાંતિના    | હ૪૫૨૬ યો૦ <sup>૪:</sup>   |                                          |
| દિવસોએ પ્રાપ્ત થાય. હવે તેનું અર્ધ કરીએ        | 51                        | 0                                        |
| ત્યારે સર્યદષ્ટિગોચર થાય એટલે કોઈ              | સર્વાભ્યન્તઃ              | ર મુહૂર્ત ગતિ                            |

પજ્ઞ મંડળે સૂર્ય અર્ધા દિવસ વડે (૯ મુ૦) જેટલા ક્ષેત્રને પ્રકાશિત કરે છે, તેટલા ક્ષેત્રના લોકોને સૂર્ય તેટલા દૂરથી દષ્ટિગોચર થાય છે અને વળી તેટલે જ દૂરથી અસ્તપજ્ઞે દેખાય છે.

[૯×૫૨૫૧<u>૨૯</u>=૪૭૨૬૩<u>૨૧</u>] ૪૭૨૬૩<u>૨</u> યોજનનું દષ્ટિપથ અંતર સવભ્યિત્તરમંડળે હોય. સવભ્યિત્તરથી બીજા મંડળમાં દષ્ટિપથ અંતર ૪૭૧૭૯ યો૦ <u>૫૭</u> અને <u>૧૯</u> અર્થાત્ લગભગ ૪૭૧૭૯<u>૫૮</u> યોજન રહે છે. આથી સવભ્યિત્તરમંડળના દષ્ટિપથમાનમાંથી લગભગ ૮૪<u>૨૩</u> – <u>૪૨</u> યોજનની હાનિ થઈ. આ 'શોધ્યરાશિ'ની હાનિ પ્રાયઃ પ્રતિમંડળે કરવાની છે, (પરંતુ પ્રાયઃ શબ્દથી વિશેષ એ સમજવું કે આગળના મંડળોમાં ક્રમે કવચિત્ ૮૪–૮૫ યોજન, છેવટના મંડળોમાં કથાંક કવાંક વળી ૮૫; તેથી પક્ષ કિંચિત્ અધિક હાનિ કરવી) એ પ્રમાણે ત્રીજા મંડળમાં તે શોધ્યરાશિની હાનિ થતાં ૪૭૦૯<sup>૬33</sup> – ૨ ૨૧ તે ત્રીજા મંડળનું દષ્ટિપથ અંતર સમજવું, એમ ઉક્ત આમ્નાય પ્રમાણે પ્રતિમંડળે દષ્ટિપથ કાઢતાં સર્વાત્ત્યમંડળે ૩૧૮૩૧<sup>30</sup> યોજનનું દષ્ટિપથપ્રમાણ પ્રાપ્ત થશે.

સર્વબાહ્યથી પાછો કરતાં ગણિતના હિસાબે પૂર્વે દક્ષિણાયનમાં જે શોધ્યરાશિની હાનિ કરતા હતા તેને બદલે હવે ઉત્તરાયણમાં તે રાશિની પ્રતિમંડળે વૃદ્ધિ કરતાં જવી. (અહીં પણ વિપરીત ક્રમે સાધિક ૮૫–૮૪–૮૩<sup>૨૪</sup> યો૦ની રીતે સવભ્યિન્તર મંડળ પર્યંત સ્વયં વિચારી લેવું.) એ નિયમ મુજબ સર્વબાહ્યથી અવાક્ મંડળે ૩૧૯૧૬<sup>૩૯</sup>યોજનથી સૂર્ય દેખાય છે; એ દ્વિતીય મંડળના માનમાં ૮૫<sup>૯</sup><sub>૬૦</sub> – <sup>૨૪</sup> સ્<sup>50</sup> યોજન ઉમેરતાં ૩૨૦૦૧<sup>૪૯</sup> – <sup>23</sup> દ્<sup>50</sup> યોજન આવશે, એમ સર્વાભ્યન્તરમંડળ સુધી વિચારવું.

#### ।। इति द्रष्टिपथनामकसप्तमद्वारप्ररूपणा ।।

આ બન્ને સૂર્યો ઉદયાસ્ત સમયે હજારો યોજન દૂર છતાં એમનાં બિમ્બોનાં તેજનો પ્રતિધાત યતો હોવાથી સુખેથી જોઈ શકાય છે તેથી જાશે નજીકમાં હોય તેવા દેખાય છે, વળી મધ્યાહ્ને માત્ર ૮૦૦ યોજન દૂર છતાં તેમના વિસ્તરી રહેલાં તીવ્ર કિરણોને લઇને દુઃખે જોઈ શકાતા હોવાથી નજીક છતાં ઘણા દૂર હોય તેમ લાગે છે અને વળી દૂર હોવાથી જ બન્ને ઉદયાસ્તકાળે પૃથ્વીને અડી રહેલા હોય તેમ અને મધ્યાક્ષ સમયે આકાશના અગ્રભાગમાં રહેલાં હોય તેમ દેખાય છે.

અહીંયા કોઈને શંકા થાય કે--બન્ને સૂર્યો ઉદયાસ્ત સમયે હજારો યોજન (૪૭૨૬૩<mark>૨૧</mark> યો૦) દૂર છતાં જાણે આપલી નજીકમાં જ ઉદયને પામતા હોય તેમ કેમ દેખાય છે ? અને વળી મધ્યાહ્ને ઉપર આવતાં માત્ર ૮૦૦ યોજન જેટલાં જ ઊંચે છતાં બહુ દૂરસ્થ જેવા કેમ દેખાય છે ?

તે પ્રશ્નના ખુલાસામાં જણાવવાનું કે–ઉદય અને અસ્તકાળ વખતે સૂર્યો ઘણે (જોનારના સ્થાનની અપેક્ષાએ ૪૭૨૬૩<sup>૨૧</sup> યો૦) દૂર ગયેલા હોય છે, એ દૂરત્વને લઈને જ તેમનાં બિમ્બોનાં તેજનો પ્રતિઘાત થાય છે. તેથી જાણે તેઓ નજીકમાં હોય એવો ભાસ થાય છે. અને તેથી જ સૂખેથી જોઈ શકાય છે.

અને વળી મધ્યાદ્ધે (જોનારને થતી પ્રતીતિની અપેક્ષાએ) નજીક હોઈને તેઓનાં વિસ્તારવંત કિરશોનાં સામીપ્યને લઈને દુઃખેથી જોઈ શકાતા હોવાથી (નજીક હોવા છતાં) દૂર રહેલાં હોય તેમ દેખાય છે.

જેમ કોઈ એક દેદીપ્યમાન દીપક આપણી દષ્ટિ પાસે હોય છતાં તે દુઃખેથી જોઈ શકાય. પણ દૂર હોય તો તે જ દીપક સુખેથી જોઈ શકાય છે, તેવી રીતે અહીં સમજી લેવું. અને દૂર હોવાથી જ તેઓ બન્ને ઉદય-અસ્તકાળે<sup>૨૫૩</sup> પૃથ્વીને અડી રહેલા હોય એમ ભાસે છે, અને મધ્યાદ્ભે નજીક આવવાથી જ આકાશના અગ્રભાગમાં રહેલા ન હોય ? તેમ આપશી દષ્ટિમાં દેખાય છે.

આ પ્રમાશે યથામતિ સૂર્યમંડળ સંબંધી અધિકાર કહ્યો.

।। इति सूर्यमंडलाधिकारः ।।

।। अथ श्री चन्द्रमंडलाधिकारः प्रारभ्यते ।।

પૂર્વે સૂર્યમંડલાધિકારમાં સૂર્યમંડલોનો સર્વ આમ્નાય કહેવામાં આવ્યો. હવે ચન્દ્રમાનાં મંડળ સંબંધી જે અવસ્થિત આમ્નાય છે તેનો જ અધિકાર કહેવાય છે.

### सूर्यमंडळथी चन्द्रमंडळनुं भिन्नपणुं ।।

ચન્દ્ર તથા સૂર્યનાં મંડલોમાં મોટો તજ્ઞવત રહેલો છે. કારણકે સૂર્યનાં ૧૮૪ મંડળો છે અને તેમાં ૧૧૯ મંડળો લવણસમુદ્રમાં પડે છે અને ૬૫ જંબૂદ્ધીપંમાં પડે છે. જ્યારે ચન્દ્રનાં માત્ર ૧૫ મંડળો છે અને તેમાં ૧૦ મંડળો લવણસમુદ્રવર્તી અને ૫ મંડળો જંબૂદ્ધીપવર્તી છે. આથી તેઓનાં

૨૫૩. ઇતરો 'મત્સ્યપુરાળાદિ' ગ્રન્થોમાં–સૂર્ય–પશ્ચિમ સમુદ્ર તરક અસ્તાચલે અસ્ત થાય છે તે જ સ્થાને અધઃસ્થાને ઊતરી, પાતાલમાં પ્રવેશી, પાતાળમાં ને પાતાળમાં જ પુનઃ પાછું પૂર્વદિશા તરક ગમન કરી પૂર્વ સમુદ્રે ઉદય પામે છે. આ માન્યતા જૈનદંષ્ટિએ અસંગત છે.

કારણકે દરિના સ્વભાવથી અથવા દરિના દોષથી આપશે ચક્ષુવડે ૪૭૨૬૩ યોજન <del>ુ</del>ભાગ પ્રમાણથી વિશેષે દૂર ગયેલા સૂર્યને અથવા તેના પ્રકાશને જોઈ શકવાને અસમર્થ છીએ અને એ શક્તિના અભાવે સૂર્ય ન દેખવાથી સૂર્યાસ્ત થયો એમ કથન કરીએ છીએ, વસ્તુતઃ તે સૂર્યાસ્ત નથી પરંતુ આપશી દરિના તેજનું અસ્તપણું છે. કારલકે સૂર્ય આપણને જે સ્થાને અસ્ત સ્વરૂપે દેખાણો ત્યાંથી દૂર દૂર ક્ષેત્રોમાં તે જ સૂર્યનો પ્રકાશ તો જાય છે, એ કંઈ છુપાઈ જતો નથી.

જો આપશે કોઈ પક્ષ શક્તિદ્વારા કોઈ પણ વ્યક્તિિને સૂર્યાસ્ત સ્થાને મોકલીએ તો સૂર્ય ભરતની અપેક્ષાના અસ્તસ્થાનથી દૂર ગયેલો અને તેટલો જ ઊંચો હશે, અથવા રેડિયો અથવા ટેલીફોન દ્વારા જે વખતે અહીં સૂર્યાસ્ત થાય તે અવસરે અમેરિકા યા યૂરોપમાં પૂછાવીએ તો 'અમારે ત્યાં હજુ અમુક કલાક જ દિવસ ચઢ્યો છે' તેવા સ્પષ્ટ સમાચાર મળશે. કોઈ પણ વસ્તુ દૂરવર્તી થાય એથી દેખનારને ઘણી દૂર અને અધઃસ્થાને —ભૂભાગે સ્પર્શી ન હોય ? એવી દેખાય; દષ્ટિદોષના કારશે થતા <sup>\*</sup>વિભ્રમથી તે વાતને સત્યાંશપછે કુદરતના નિયમથી પણ વિરુદ્ધ (સૂર્ય જમીનમાં ઊતરી ગયો, સમુદ્રમાં પેસી ગયો–અસ્ત પામ્યો) ઘટાવવી તે તો પ્રાજ્ઞ અને વિચારશીલો માટે અનુચિત છે. જો દૂર દેખાતી વસ્તુમાં ઉક્ત કલ્પના કરશું તો તો સમુદ્રમાં પ્રયાણ કરી રહેલી સ્ટીમર જ્યારે ઘણી દૂરવર્તી થાય છે ત્યારે આપશે દેખી શકતા નથી તો તેથી શું તે સ્ટીમર સમુદ્રમાં પેસી ગઈ ? બૂડી ગઈ ? એમ માન્યતા કરાશે ખરી ? હરગીજ નહિ. વળી દૂર દેખાતાં વાદળાંઓ દૂરત્વના કારણે આપણી દષ્ટિ સ્વભાવે ભૂસ્પર્શ કરતા દેખીએ છીએ તો શું ઘણાં ઊંચાં એવાં વાદળાંઓ ભૂ–સાથે સ્પર્શેલાં હશે ખરાં ? અર્થાત્ નહીં જ, તો પછી આવા ઘણા દૂરને અંતરે રહેલા સૂર્ય માટે તેમ દેખાય અને તેથી તેવી કલ્પના કરવી એ તદન અયોગ્ય છે, સત્યાંશથી ઘણી જ દૂરવર્તી છે. અને યુક્તિથી પશ અસંગત છે.

★ જેમ કોઈ એક ગામના તાડ જેવાં ઊંચાં વૃક્ષોને (અથવા કોઈ માણસને) માત્ર બે ચાર ગાઉ દૂર જોઈએ છીએ છતાં તે વૃક્ષોનો કેવળ ઉપરનો જ ભાગ સહજ દેખાય છે અને જાણે તે જમીનને અડકથાં હોય તેમ ભાસ થાય છે, પરંતુ ત્યાં તો જે સ્થિતિમાં હોય છે તે જ સ્થિતિમાં જ હોય છે. તેમ અહીં પણ વિચારી લેવું જરૂરી છે. મંડળોનું પરસ્પર અન્તર–પરસ્પર આબાધાદિ સર્વ વિશેષે તજ્ઞવતવાળું છે. ચન્દ્રની ગતિ મન્દ હોવાથી ચન્દ્ર પોતાના મંડળ દૂર દૂરવર્તી અંતરે કરતો જાય છે. જ્યારે સૂર્ય શીઘ્રગતિવાળો હોવાથી પોતાના મંડળો સમીપવર્તી કરતો જાય છે તેથી તેની સંખ્યા પણ વધારે થવા જાય છે. ઉક્ત સ્વરૂપ વગેરે વિષયનો ખ્યાલ સૂર્યમંડળાધિકાર વાંચવાથી સ્વયં સમજી શકાય તેમ છે.

# 9 चन्द्रनां मंडलोनुं चारक्षेत्रप्रमाण-

ચન્દ્રનું ચારક્ષેત્ર સૂર્યનાં જેટલું જ એટલે ૫૧૦ યો૦ <sup>૪૮</sup> લાગ પ્રમાશનું છે. ફક્ત પ્રમાશ કાઢવાની પદ્ધતિ, મંડળ સંખ્યા અને અંતર પ્રમાણના તજ્ઞવતને અંગે, માત્ર આંકડાઓમાં ભિન્નતા પડશે.

હવે કેવી રીતે ચારક્ષેત્રમાન કાઢવું તે જણાવે છે.

ચન્દ્રના એક મંડળથી બીજા મંડળનું અંતર ૩૫ યોજન અને એક યોજનના એકસઠીયા ૩૦ ભાગ અને એકસક્રીયા એક ભાગના ૭ ભાગ કરીએ તેમાંના ચાર ભાગ (૩૫ યો૦ <u>૩૦</u> – રૂં) જેટલું છે. હવે ચન્દ્રનાં મંડળ ૬૫ છે, પરંતુ આપણે પ્રથમ તેઓનાં આંતરાનું પ્રમાણ કાઢવાનું હોવાથી પાંચ આંગલીના અથવા ઊભી ચહોલી પાંચ ભિત્તીનાં આંતરાં તો જેમ ચાર જ થાય તેમ આ ૧૫ મંડળોનાં આંતરાં ચૌદ થાય છે. આંતરાનું માપ કાઢવા ચૌદ સંખ્યાની સાથે મંડલાંતર પ્રમાણનો ગુણાકાર કરવો--

> ૧૪ અંતર ×૩૫ યોજન ૪૯૦ યોજન આવ્યા.

એક્સક્રિયા ૩૦ ભાગ ઉપર છે. તેથી તેના યોજન કરવા ૧૪ તેને ગુણ્યા

×૩૦ એકસક્રિયા ભાગ

૪૨૦ એકસંદ્રિયા ભાગો આવ્યા.

એક યોજનના એકસક્રિયા ૭ ભાગના ૪ ભાગ તેના યોજન લાવવા પ્રથમ

<u>×૧૪</u> ૫૬ સાતીયા ભાગો આવ્યા.

આ પદ્દ ભાગના એકસક્રિયા ભાગ પ્રમાશ લાવવા ૭)૫૬(૮ એક યો૦ના એકસક્રિયા ભાગ નીકળ્યા.

પૂર્વે આવેલા ૬૧ક્રિયા ૪૨૦ ભાગમાં

\_+૮ ઊમેરતાં \_\_\_\_\_ ૪૨૮ ભાગ એકસક્રિયા આવ્યા, તેના યોજન કાઢવા માટે ૬૧)૪૨૮(૭  $\underline{x29} = 9$  4).  $\frac{4}{\epsilon_9}$  4). ભાગ આવ્યા.

૦૦૧ અંશ શેષ

પૂર્વે આવેલા ૪૯૦ યોજનમાં

+૭<u>૧</u> ભાગ ઉમેરવાથી

૪૯૭<u></u> યોજન આટલું ૧૪ આંતરાનું ચન્દ્રમંડળ સ્પર્શના રહિત ભૂમિક્ષેત્ર પ્રમાણ આવ્યું. હવે ચન્દ્રમંડળો ઉક્ત ક્ષેત્રપ્રમાણમાં પંદરવાર પડે છે, આથી ૧૫ વાર વિમાન વિસ્તાર જેટલી જગ્યા એકંદર રોકાય છે ત્યારે એ વિમાનની અવગાહનાને અંગે કહેવાતાં મંડળોનું પ્રમાણ કાઢીએ.

ચન્દ્રનું વિમાન એક યોજનના એકસક્રિયા ૫૬ ભાગનું હોવાથી ૫૬×૧૫=૮૪૦ એટલા એકસક્રિયા ભાગો આવ્યા, તેના યોજન કાઢવા માટે ૬૧ વડે ૮૪૦ને ભાગ આપવો.

> ૬૧)૮૪૦(૧૩ યોજન <u>૬૧</u> ૨૩૦ <u>૧૮૩</u> ૪૭ ભાગ શેષ રહ્યા.

પૂર્વે આવેલા ચૌદ આંતરાઓનું પ્રમાણ ૪૯૭ યોજન અને એકસર્ટિયા એક અંશ તેમાં વિમાન વિષ્કમ્ભનાં <u>૧૩ યો. અને એકસર્ટિયા</u> ૪૭ ભાગ શેષ રહ્યા તે ભાગનું ચન્દ્રનું ચારક્ષેત્ર આવ્યું, ૫૧૦ યોજન અને----- <sup>૪૮</sup> ા। इति चन्द्रचारक्षेत्रम् ।।

# चारक्षेत्रनो बीजो उपाय--

ગણિતની અનેક રીતિ હોવાથી એક જ પ્રમાણ જુદી જુદી રીતિએ લાવી શકાય છે. પ્રથમ એકસફ્રિયા તેમજ સાતીયા ભાગોનાં યોજન કાઢીને ચારક્ષેત્રનું પ્રમાણ જણાવ્યું. હવે યોજનના સાતીયા ભાગો કાઢીને ચારક્ષેત્રનું પ્રમાણ જાણવાની બીજી રીત બતાવવામાં આવે છે.

ચન્દ્રમંડળોનું અંતર ૩૫ યો૦ <sup>30</sup> કે ભાગ હોવાથી પ્રથમ એ એક જ અંતર પ્રમાણના, સાતીયા ભાગો કરવા, ૩૦ એકસક્રિયા ભાગોને સાતે ગુણી ચાર ભાગ ઉપરનાં ઊમેરતાં ૨૧૪ સાતીયા ભાગ આવે. ૩૫ યોજનના એકસક્રિયા ભાગો બનાવવા સારું ૩૫×૬૧=૨૧૩૫ અંશો એકસક્રિયા આવ્યા, તે અંશોના ૬૧ક્રિયા સાતીયા (સાત) ભાગો કરવા માટે પુનઃ સાતે ગુણતાં ૧૪૯૪૫ ભાગો આવે, તેમાં પૂર્વેના ૨૧૪ સાતીયા ભાગો ઉમેરતાં કુલ ૧૫૧૫૯ એટલા સાતીયા ચૂર્શિભાગ–પ્રતિભાગો આવ્યા. આ એક જ મંડલાંતરના આવ્યા.

ચૌદ મંડળોનાં આંતરાં કાઢવા સારું <sup>૨૫૪</sup>તે ૧૫૧૫૯ ચૂર્ણિભાગોને ચૌદે ગુણવાથી કુલ ૨૧૨૨૨૬ પ્રતિભાગો આવ્યા.

| ૨૫૪. | ઉતરતી | ભાંજણી | પ્રમાશે | આ  | રીતે | કરવું– |
|------|-------|--------|---------|----|------|--------|
| યો૦  | (     | માગ    | પ્રતિ   | lo |      |        |
| ૩૫   |       | 30 –   | x       | એક | મંડળ | અંતર   |
| ×૬૧  |       |        |         |    |      |        |
| ઉપ   |       | -      |         |    |      |        |

હવે મંડળો પંદર હોવાથી ૧૫ મંડળ સંબંધી વિમાન વિસ્તારના પ્રતિભાગો કરવા માટે વિમાન અથવા મંડળની એક્સક્રિયા ૫૬ ભાગની પહોળાઈને સાતે ગુણીએ એટલે ૩૯૨ ભાગ આવે. તે પંદર વાર કાઢવાના હોવાથી ૩૯૨×૧૫=૫૮૮૦ પ્રતિભાગો વિમાન વિસ્તારના આવ્યા. પૂર્વનાં ચૌદ આંતરાનાં ૨૧૨૨૨૬ જે ચૂર્ઊિભાગો તેમાં આ પંદર મંડલ વિસ્તારના આવેલા કુલ ૫૮૮૦ પ્રતિભાગો ઊમેરતાં ૨૧૮૧૦૬ સર્વક્ષેત્રના સાતીયા ભાગો આવ્યા. તેના એક્સક્રિયા ભાગો કરવા માટે સાત વડે ભાગ આપતાં ૩૧૧૫૮ આવ્યા, તેના યોજન કરવા માટે એક્સઠે ભાગી નાંખતાં કુલ ચન્દ્રનું જે ૫૧૦ યોજન ૪૮ ભાગનું ચારક્ષેત્ર કહ્યું છે તે બરાબર આવી રહેશે. II इति चारक्षेत्रप्ररूपणा II91

૩૫ ૨૧૦× રવડાય ભાગ 30 ર૧૬૫ ભાગ хØ ૧૫૧૫૫ સાતીયા ભાગો +૪ ઉપરના ઉમેરતાં કલ ૧૫૧૫૯ સાતીયા ભાગ આવે ૧૫૧૫૯ એક આંતરાના ચૂર્ઊ વિભાગ તેની સાથે ×૧૪ મંડળની અંતર સંખ્યા વડે ગુણતાં ર૧૨૨૨૬ પ્રતિભાગ એક યોજનના પદ ભાગના મંડળ પ્રમાણને +૫૮૮૦ ઉમેર્યા ૨૧૮૧૦૬ **એકંદર પ્રતિભાગો આવ્યા** ×૭ ભાગ ૩૯૨ તેને ×૧૫ મંડળે ગુણ્યા **૫૮૮૦ પ્રતિભાગ** ૨૧૮૧૦૬ આ ભાગો સાતીયા હોવાથી ૭)૨૧૮૧૦૬(૩૧૧૫૮ એકસદ્રિયા ભાગો થયા. તેના યોજન કરવા માટે ૨૧ 006 ও ૬૧)૩૧૧૫૮(૫૧૦ 9.9 9 ૩૦૫ 0084 80 <u>૬૧</u> ૦૪૮ કુલ ૫૧૦ યોજન <mark>૪૮</mark> ભાગ ચારક્ષેત્ર આવ્યું ૩૫ પ૬ પ૬ 00 3l

# २ चन्द्रमंडलोनी अन्तर-निस्सारण रीति--

પ્રથમ ૫૧૦ યોજન <sup>૪૮</sup> ભાગનું જે ચારક્ષેત્ર તેના એકસટ્ટિયા ભાગો કરી જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તેમાંથી, ચન્દ્રનાં મંડલ ૧૫ હોવાથી પંદરવાર વિમાનવિસ્તારના એકસટ્ટિયા ભાગો કરી, પૂર્વોક્ત ચારક્ષેત્રપ્રમાણમાંથી બાદ કરતાં જે સંખ્યા શેષ રહે તે કેવળ અંતરક્ષેત્રની (ક્ષેત્રાંશ ગણત્રી) આવી સમજવી. એ અંતરક્ષેત્ર–ક્ષેત્રાંશ સંખ્યાને પ્રત્યેક મંડળનું અંતર કાઢવા ૧૪ વડે ભાગી પ્રાપ્ત થયેલ જે સંખ્યા તેના યોજન કરવાં, જેથી પ્રત્યેક મંડળનું અંતરપ્રમાણ પ્રાપ્ત થશે. તે આ પ્રમાણે–

પ૧૦ યો૦×૬૧=૩૧૧૧૦+૪૮ અંશ ઊમેરતાં ૩૧૧૫૮ એકસક્રિયા ભાગો આવ્યા.

હવે ૧૫ મંડલ વિસ્તારના કુલ ભાગો કરવા ૫૬×૧૫=૮૪૦ તે ૩૧૧૫૮ માંથી <u>— ૮૪૦</u> બાદ કરતાં

૩૦૩૧૮ ક્ષેત્રાંશ અંતર ક્ષેત્ર આવ્યું.

પ્રત્યેક મંડળનું અંતરપ્રમાણ લાવવા માટે

૧૪)૩૦૩૧૮(૨૧૬૫ ભાગ=૨૧૬૫<sup>૪</sup> ભાગ આવ્યા, <u>२८</u> £З <u>૧૪</u> ' ૯૧ 68 97 ୬୦ ૮ પ્રતિભાગો γ... યોજન કાઢવા માટે :-૬૧)૨૧૬૫(૩૫ યોજન <u> ૩</u>૩૫ ૩૫ યો૦ <u>૩૦</u> ભાંગ પ્રમાશ ૩૦૫ જવાબ આવ્યો ૩૦ યો૦ ભાગ  $3u - \frac{30}{53} \frac{8}{9}$  ભાગ (34 યોo  $30\frac{8}{9}$ )

# अन्तरप्रमाणप्राप्ति-अन्य रीते :--

પ્રથમ ૧૫ મંડળનો કુલ વિસ્તાર કાઢવા-એક મંડળનો એકસક્રિયા ૫૬ ભાગનો વિસ્તાર તો ૧૫ મંડળનો કેટલો ? ત્રિરાશિ કરતાં જવાબ (યોજન કાઢવાપૂર્વક) ૧૩ યો૦ <sup>૪૭</sup> ભાગ આવે, તે પૂર્વે કહેલા ૫૧૦ યો૦ <sup>૪૮</sup> યોજન સમસ્ત મંડળક્ષેત્રના વિસ્તારમાંથી બાદ કરતાં ૪૯૭<u>૧</u> યો૦, ચૌદ આંતરાનો (મંડળ રહિત કેવળ) કુલ વિસ્તાર આવે. હવે પ્રત્યેક મંડળનો વિસ્તાર લાવવા માટે ૪૯૭ <sup>૧</sup> યોજનની સંખ્યાને ૧૪ અંતર વડે ભાંગી નાંખતાં પૂર્ણ ૩૫ યોજન અને ૩૦<sup>૪</sup> એકસઢાંશ ભાગો આવે, તે આ પ્રમાશે--એક મંડળ વિસ્તારપ્રમાશ એકસઢિયા ૫૬ ભાગ તેને

| <u>×૧૫</u>                                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------|
| 560                                                                          |
| ųξ×                                                                          |
| યોજન કરવા                                                                    |
| ૬૧)૮૪૦(૧૩ યો૦ <mark>૪૭</mark> પંદર મંડળક્ષેત્ર વિસ્તાર.                      |
| <u>६१</u>                                                                    |
| 530                                                                          |
| <b>१८</b> ३                                                                  |
| 089                                                                          |
| યોજનભાગ                                                                      |
| તે ૫૧૦૪૮ માંથી                                                               |
| બ-૧૩ે-૪૭ બાદ કરતાં                                                           |
|                                                                              |
| ૪૯૭૧=૪૯૭ <del>૧</del> ભાગ ચૌદ અંતરનો કુલ વિસ્તાર, પ્રત્યેક અંતરપ્રમાણ લાવવા– |
| ૧૪)૪૯૭(૩૫ યોજન                                                               |
| <u>85</u>                                                                    |
| ୬୫                                                                           |
| 90                                                                           |
| ૦૭ યોજન શેષ. તેના એકસફ્રિયા ભાગો કરવા                                        |
| <u>×૬૧</u>                                                                   |
| ૪૨૭ ભાગ આવ્યા. એમાં પૂર્વનો ૧ એકસક્રિયા ભાગ આવેલ છે તે ઉમેરતાં–              |
| <u>+9</u>                                                                    |
| ૪૨૮ કુલ અંશ આવ્યા; તે પ્રત્યેક અંતરમાં વહેંચી લેવા માટે–                     |
| ૧૪)૪૨૮(૩૦ ભાગ એકસક્રિયા.                                                     |
| <u></u>                                                                      |
| ૦૦૮ શેષ                                                                      |
| યો૦ ભાગ-પ્રતિભાગ.                                                            |
| એટલે કુલ ૩૫- <u>૩૦ ૪</u> ભાગ એક અંતરક્ષેત્ર પ્રમાજ્ઞ આવ્યું.                 |
| इति अंतरक्षेत्रमाने द्वितीया प्ररूपणा ॥                                      |

પૂર્વે ચન્દ્રમંડળોનું કુલ ચારક્ષેત્ર તથા પ્રત્યેક ચન્દ્રમંડળનું અંતરક્ષેત્ર કાઢવાની રીતિ કહેવામાં આવી. હવે 'અબાધા' (વિષય) કહેવામાં આવે છે. સૂર્યમંડલવત્ ચન્દ્રમંડળોની પણ અબાધા ત્રણ પ્રકારની છે. એમાં પ્રથમ મેરુની અપેક્ષાએ ओघतः अबाधा, બીજી મેરુની અપેક્ષાએ प्રत्येक मंडल अबाधा, ત્રીજી પ્રતિમંડળે चन्द्र--चन्द्रनी परस्पर अबाधा એમ ત્રણ પ્રકારની છે. એમાં પ્રથમ 'ઓઘથી અબાધા' કહેવાય છે.

# ३-मेरुथी चन्द्रमंडल-अबाधा प्ररूपणा-

#### मेरुने आश्रित ओघथी अबाधानुं निरूपण–१

સૂર્યમંડળવત્ ચન્દ્રમંડળોનું અંતર મેરુપર્વતથી ચારે બાજુએ ઓઘથી ૪૪૮૨૦ યોજન દૂર હોય છે. એ સર્વ વ્યાખ્યા સૂર્યમંડળની ઓઘતઃ અબાધા પ્રસંગે કહી છે તે પ્રમાણે અહીં વિચારી લેવી. **इति ओघतोऽबाधा ।** 

#### मेरुने आश्रित प्रतिमंडलनी अबाधा--२

ઉપર જે અબાધા કહેવામાં આવી તે મેરુ અને સર્વાભ્યન્તરમંડળ વચ્ચેની કહી, કારશકે તે મંડળથી અર્વાક્ (મેરુ તરફ) હવે એકે મંડળ હોતું નથી. સવભ્યિન્તરમંડળ પછીનાં (અર્થાત્ બીજા) મંડળ સુધીમાં જતાં ૩૬ યોજન અને ૨૫<sup>ક</sup> ભાગ પ્રમાણ અંતરક્ષેત્ર વધે છે; કારશકે કેવળ અંતરક્ષેત્ર ૩૫ યો૦ ૩૦ ભાગ <sup>ક</sup> ભાગનું તેમાં પ્રથમ મંડળવિમાન વિસ્તાર અંતર્ગત લેવાનો હોવાથી ૫૬ ભાગ ઉક્ત અંતર પ્રમાણમાં ભેળવતાં ૩૬ યોજન એકસક્રિયા ૨૫ ભાગ અને ૪ સાતીયા પ્રતિભાગપ્રમાશ આવી રહેશે. તેથી મેરુથી બીજું મંડળ ૪૪૮૫૬ યોજન અને ૨૫<sup>ક</sup> ભાગ પ્રમાણ દૂર રહે. એમ પ્રથમ મંડળની અપેક્ષાએ આગળનાં અનન્તરપણે રહેલાં બીજાં મંડળોમાં ૩૬ યોજન અને ૨૫<sup>ક</sup> ભાગની વૃદ્ધિ કરતા જવી; તે પ્રમાણે પ્રતિમંડળે અબાધા કાઢતાં જ્યારે સર્વબાહ્યમંડળે જઈએ ત્યારે સર્વબાહ્યમંડળ અને મેરુ વચ્ચે ૪૫૩૨૯<sup>પૂ</sup> એકસફ્રાંશ જેટલું (મેરુથી બન્ને બાજુએ) અંતર ૫ડે છે. આ સર્વ વિચારશા સૂર્યમંડલોની અબાધા પ્રસંગે કહી છે. તે રીતે અહીં વિચારી લેવી. **इતિ મેરું** પ્ર**તીત્ય પ્રતિમण્डलમबાધાપ્રરूપणા** 11

# चन्द्र-चन्द्र वच्चे प्रतिमण्डलनी परस्पर अबाधा अने व्यवस्था-

જ્યારે જમ્બૂદ્ધીપવર્તી બન્ને ચન્દ્રો (સામસામા) સર્વાભ્યન્તરમંડળે હોય ત્યારે તે બન્ને વચ્ચેનું અંતરક્ષેત્ર પ્રમાણ સૂર્યોની પેઠે ૯૯૬૪૦ યોજનનું હોય છે. આ પ્રમાણ દ્વીપના એક લાખ યોજનના વિસ્તારમાંથી બન્ને બાજુનું જંબૂદ્ધીપગત મંડળક્ષેત્ર(૧૮૦+૧૮૦=૩૬૦ યોજન) બાદ કરતાં પ્રાપ્ત થાય છે, જે હકીકત પૂર્વે સૂર્યમંડળ પ્રસંગે કહેવાઈ ગઈ છે.

સર્વાભ્યન્તરમંડળની પછી જ્યારે બન્ને ચન્દ્રો બીજા મંડળમાં પ્રવેશે ત્યારે તેઓનું પરસ્પર અન્તર ૯૯૭૧૨ યો૦ ઉપર ૫૧<sup>ક</sup>ું એકસકાંશ ભાગ પ્રમાશ હોય છે, જે આ પ્રમાશે–

એક ચન્દ્ર—એક બાજુએ બીજા મંડળમાં ગયો ત્યારે સર્વાભ્યન્તર મંડળની અપેક્ષાએ (અંતરપ્રમાણ અને વિમાન વિષ્કમ્ભ સહ) ૩૨/ યો૦ અને ૨૫<sup>૪</sup> એકસંક્રિયા ભાગ પ્રમાણ દૂર ગયો. આ બાજુ

39

પણ બીજો ચંદ્ર બીજા મંડળે તેટલું જ દૂર ગયો છે, એટલે દરેક મંડળે બન્ને બાજુએ અનન્તર અનન્તર મંડળોમાં પ્રવેશ કરતા ચન્દ્રોની (મંડળો દૂર દૂર થતાં હોવાથી) બન્ને બાજુની થઈ <sup>૨૫૫</sup>૭૨ યો૦ અને ૫૧<sup>-</sup>ું ભાગ પ્રમાણ જેટલી અબાધાની વૃદ્ધિ થતી જાય છે. એ પ્રમાણે પ્રત્યેક મંડળે ૭૨ યો૦ ૫૧<sup>-</sup>ું ભાગની વૃદ્ધિ કરતાં જતાં અને પ્રતિમંડળે પરસ્પરની અબાધા વિચારતાં જતાં જ્યારે સર્વબાહ્યમંડળે (પંદરમા) જે અવસરે બન્ને ચન્દ્રો સામસામી દિશાવર્તી ફરતા હોય તે વખતે એક ચન્દ્રથી બીજા ચન્દ્રને ૧૦૦૬૫૯<sup>૪૫</sup> યોઠનનું અંતર પ્રમાણ હોય છે.

**શંકા**— સૂર્યમંડળ પ્રસંગે સર્વબાહ્યમંડલે વર્તતા સૂર્યોની પરસ્પર વ્યાઘાતિક અબાધા પૂર્શ ૧૦૦૬૬૦ યોજન થાય છે; અને બન્નેનું ચારક્ષેત્ર સમાન છે તો પછી ૧૬ અંશ જેટલો તજ્ઞવત પડવાનું કારજ્ઞ શું ?

**સમાધાન** ચન્દ્રમંડળનું ચારક્ષેત્ર ૫૧૦ યોજન ૪૮ ભાગ છે. એ ક્ષેત્રની શરૂઆત સવભ્યિત્તરમંડળની શરૂઆતથી થાય છે, તે પ્રમાણે આ ઉક્ત અબાધાપ્રમાણ પ્રાપ્ત કરવા માટે ચન્દ્રનું ૫૬ ભાગ વિસ્તારનું પ્રથમ મંડળક્ષેત્ર એ ક્ષેત્ર--મંડળની આદિ (જંબૂદીપ તરફ)થી લઈ (એટલે પ્રથમ મંડળ સહિત) અત્તિમ સર્વબાક્ષમંડળ ૫૦૯ યો૦ <sup>પરૂ</sup> ભાગ દૂરવર્તી હોય, જ્યારે સૂર્યમંડળ પૂર્ણ ૫૧૦ યો૦ દૂરવર્તી હોય-- આ બન્ને વચ્ચે એકંદર ૧૬ અંશ તજ્ઞવત પડ્યો તેમાં કારણ એ છે કે--સૂર્યમંડળ એકસફ્રિયા ૪૮ ભાગ વિસ્તારવાળું હોવાથી બન્ને બાજુનું ૫૧૦ યો૦ ૪૮ ભાગ જે ચારક્ષેત્ર તેમાંથી ઉપરના અડતાલીશ--અડતાલીશ અંશનો બન્ને બાજુનું ૫૧૦ યો૦ ૪૮ ભાગ જે ચારક્ષેત્ર તેમાંથી ઉપરના અડતાલીશ-અડતાલીશ અંશનો બન્ને બાજુનો અંતિમ મંડળનો વિસ્તાર બાદ થાય (કારણકે મંડળની પ્રાથમિક હદ લેવાની છે પરંતુ અંતિમ મંડળનો સમગ્ર વિસ્તાર ભેગો ગણવાનો નથી) એમ કરતાં બન્ને બાજુએ ૫૧૦ યોજનનું ક્ષેત્ર રહે, જ્યારે અહીંઆ ચન્દ્રમંડળ એકસફ્રિયા ૫૬ ભાગનું હોવાથી બન્ને બાજુએ સૂર્યમંડળ વિસ્તારની અપેક્ષાએ ચન્દ્રમંડળના આઠ આઠ અંશ વધે, એ અંશ પણ ૫૧૦ યો૦ના સૂર્યમંડળ ક્ષેત્રમાંથી ઓછા થતાં, સર્વબાક્ષમંડળે પ્રતિ બાજુએ, સર્વાભ્યિત્તર મંડળની અપેક્ષાએ ૫૦૯ યો૦<sup>પર</sup> થ્યે છે.

| ૨૫૫. યો. ભા. પ્રતિભાગ.                    | २ अन्य रीते मंडल अंतर प्राप्ति- |
|-------------------------------------------|---------------------------------|
| ૩૫૩૦–૪ એક બાજુનું અંતર                    | યો. ભા. પ્ર૦ ભા.                |
| <u> ૩૫–૩૦–૪ </u> અંતર ૫૦ સરવાળી કરતાં     | <u> 34–30–</u> 8                |
| 90-50-6                                   | +૫૬                             |
| <u>+૧૧૨ બંને બાજુ</u> ચન્દ્ર મંડળ         | <u> </u>                        |
| ૭૦-૧૭૨-૮ વિસ્તારના                        | +૧૯–૬૧                          |
| <u>+૧ સ</u> ાત પ્ર૦ ભાગનો એક ભાગ          |                                 |
| ૭૦–૧૭૩–૧ [ઉમેરતાં                         | × 2 × 2 × 2                     |
| +26922                                    | ૭૨–૫૦–૮                         |
| <del>ં ૭૨–૫૧- ૧</del> પરસ્પર અંતર પ્રમાજા | +૧                              |
| 9                                         |                                 |
|                                           | યો૦ એકસક્રિયા ભાગ–પ્રતિભાગ      |
|                                           | ૭૨ – ૫૧ – ૧ જવાબ                |

[૫૦૯<sup>૫૩</sup>+૫૦૯<sup>૫૩</sup>=] ૧૦૧૯<sup>૪૫</sup> ભાગ થાય. [આટલું ક્ષેત્ર ચૌદ મંડળ ક્ષેત્ર અને ચૌદ અંતરક્ષેત્ર વડે પૂરાય છે.] એ ક્ષેત્રમાં સર્વાભ્યન્તર મંડળનું પરસ્પર મેરુ વ્યાઘાતિક વચલું ક્ષેત્ર પ્રમાણ ૯૯૬૪૦ યોજનનું પ્રક્ષેપતાં [૧૦૧૯ યો. ૪૫ ભાગ+૯૯૬૪૦ યોજન=] ૧૦૦૬૫૯ યોજન ૪૫ ભાગનું સર્વ-બાહ્યમંડળે ચન્દ્ર–ચન્દ્રને જે અંતર કહ્યું તે યથાર્થ આવી રહે છે. આ પ્રમાણે ચન્દ્રમંડળની અધિકતાના કારણે જ ૧૬ અંશનો પડતો તફાવત જણાવાયો.

[બીજી રીતે વિચારીએ તો ચન્દ્રના પ્રત્યેક મંડલે થતું અંતરવૃદ્ધિ પ્રમાણ મંડળ તથા અંતર વિસ્તાર સહિત ૭૨ યો૦ ૫૧ ભાગને ૧ પ્રતિભાગ છે અને ચન્દ્રમંડળના અંતર ૧૪ છે તેથી તે અંતરવૃદ્ધિ પ્રમાણ સાથે ચૌદે ગુણતાં ૧૦૧૯ યો૦ ૪૫ ભાગ પ્રમાણક્ષેત્ર પ્રાપ્ત થશે, ઇત્યાદિક ગણિતશાસ્ત્રની અનેક રીતિઓ હોવાથી ગણિતજ્ઞ પુરુષો અંતરવૃદ્ધિથી મંડળક્ષેત્ર, મંડળવૃદ્ધિથી અંતરક્ષેત્ર ઇત્યાદિક કોઈ પણ પ્રમાણ, તે તે રીતિઓ દ્વારા સ્વતઃ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.]

# इति मण्डले मण्डले चन्द्रयोः परस्परमबाधाप्ररूपणा तत्समाप्ती च अबाधाप्ररूपणाऽऽख्यं द्वारं समाप्तम् ॥

**સૂચના**—હવે ચન્દ્રમંડળની ગતિને વિષે ચાર અનુયોગ દ્વારો કહેલાં છે. તે નીચે પ્રમાણે—

# 9 चन्द्रमंडळोनी परिधिप्ररूपणा—

ચન્દ્રના પ્રથમ મંડળનો પરિધિ સૂર્યમંડલવત્ જાશવો. કારશકે જે સ્થાને ચન્દ્રમંડળ પડે છે તે જ સ્થાને, ઊધ્વંભાગે (૮૦ યો૦ ઊંચે) ચન્દ્રમંડળ રહેલું છે.

અન્ય મંડળોના પરિધિ માટે પૂર્વ મંડળથી પશ્ચિમ મંડળની પહોળાઈમાં પૂર્વે જે ૭૨ યોજનની વૃદ્ધિ કહી છે તેનો જુદો જ પરિધિ કાઢતાં કિંચિદ્ અધિક ૨૩૧યો૦ આવશે. એ પરિધિ પ્રમાણ પૂર્વ પૂર્વનાં મંડળોમાં ઉમેરતાં અનન્તર—આગળ આગળનાં મંડળનું પરિધિ પ્રમાણ આવશે. આથી સર્વાભ્યન્તર મંડળના પરિધિમાં ૨૩ યોજન ઉમેરતાં બીજા મંડલનો ૩૧૫૩૧૯ યોજન, ત્રીજાનો <sup>૨૫૬</sup>૩૧૫૫૪૯ યોજન, એ પ્રમાણે કરતાં યાવત્ અંતિમ મંડળનો પરિધિ ૩૧૮૩૧૫ યોજન પ્રાપ્ત થાય.

# २ चन्द्रनी मुहूर्त्तगति-

સર્વાભ્યન્તરમંડળે સંક્રમગ્ન કરતા બન્ને ચન્દ્રોની મુહૂર્તગતિ સૂર્યમંડલવત્ પરિધિના હિસાબે કાઢતાં ૫૦૭૩-<sup>૭૭૪૪</sup> યો<sub>0</sub>ની હોય છે, કારગ્નકે એક ચન્દ્રમા એક અર્ધમંડળને ૧ અહોરાત્ર–૧ મુ<sub>0</sub> અને ઉપર <sup>૧૩</sup>૪૨૪ ૨૨૧ ભાગ મુહૂર્ત દરમિયાન પુરું કરે છે. ચન્દ્ર બીજો પગ્ન સ્વચારિત અર્ધમંડળ તેટલા જ કાળમાં પૂર્ણ કરતો હોવાથી તે એક મંડળને પૂર્ણ કરતાં ૨ અહોરાત્ર અને ૨<sup>-૨૩</sup> મુ<sub>0</sub> થાય છે. ચન્દ્ર વિમાનની મંદગતિને અંગે તે મંડળ ૬૨ મુહૂર્તથી અધિક સમયમાં પૂર્ણ કરે છે.

૨૫૬. ચૌદ વાર ૨૩૦×૧૪=૩૨૨૦ યોજન ઉમેરતાં ૩૧૮૩૦૯ યોજન આવવાથી ૬ યોજન તૂટે છે, તે ૨૩૦ યોજનનો દેશોન ભા યોજન ન વધારવાથી તૂટે છે માટે પર્યન્તે વા મધ્યે–પૂર્ણ અંકસ્થાને દેશોન ભા યોજનથી ઉપજતો અંક વધારવાથી યથાર્થ પરિધિ પ્રાપ્ત થશે.

# जंबूद्वीपवर्ती अढीद्वीपक्षेत्रे सूर्य-चन्द्रमंडलाधिकारः

સર્વાભ્યન્તરમંડળથી અનન્તર મંડલો માટે પૂર્વ પૂર્વનાં મુહૂર્ત ગતિમાનમાં પ્રતિમંડળે થતી સા૦ ૨૩૦ યોજનની પરિધિની વૃદ્ધિ હિસાબે ૩ યોજન ૯૬૫૫ ૧૭૭૨૫ ભાગ એટલે કિંચિત્ ન્યૂન ગાા યોજન જેટલી મુહૂર્તગતિની વૃદ્ધિ કરતાં ઇચ્છિતમંડળે મુહૂર્તગતિ કાઢતાં અંતિમ મંડળે જઈશું ત્યારે ત્યાં ૫૧૨૫ <u>૧૦</u>૭૨૫ યોજન મુહૂર્તગતિ આવે છે.

# ३ चन्द्रनी दृष्टिपथप्राप्ति--

સર્વાભ્યન્તરમંડળે બન્ને ચન્દ્રો ૪૭૨૬૩<sup>૭</sup> યોજનથી દષ્ટિગોચર થાય છે અને તે અંતિમમંડળે ૩૧૮૩૧ યોજનથી લોકોને દેખાય છે, બાકીનાં મંડળો માટે સ્વયં ઉલ્લેખ જોવામાં આવતો નથી; પરંતુ સૂર્યમંડલવત્ ઉપાય યોજવાથી આવી શકશે.

#### ४ चन्द्रनां साधारणासाधारणमंडलो----

૧–૩–૬–૭–૮–૧૦–૧૧-૧૫ આ આઠ મંડળોમાં ચન્દ્રને કદી પણ નક્ષત્રનો વિરહ હોતો નથી, કારણકે ત્યાં નક્ષત્રનો ચાર હંમેશા હોય છે. જે 'નક્ષત્ર પરિશિષ્ટ' પ્રસંગે કહેવાઈ ગયું છે. ૨–૪–૫–૯–૧૨–૧૩–૧૪ મંડળોમાં નક્ષત્રનો વિરહ જ હોય છે.

૧--૩--૧૧-૧૫ એ ચાર મંડળો સૂર્ય-ચન્દ્ર તથા નક્ષત્ર બધાને સામાન્ય છે. આ ચારેમાં રાજમાર્ગ ઉપર સર્વનું ગમન હોય તેમ સર્વેનું ગમન હોય છે. ૬--૭--૮--૯--૧૦ એ ચન્દ્ર મંડળોમાં જરા પણ ગમન નથી.

#### इति संक्षेपेण जंबूद्वीपगतचन्द्र-सूर्यमंडलाधिकारः समाप्तः ।।

# जंबूद्वीपवर्ती समग्रसमय (अढीद्वीप)क्षेत्रे सूर्य-चन्द्रमंडलाधिकारः ।।

લવણસમુદ્ર—ધાતકીખંડ—કાલોદધિસમુદ્ર અને પુષ્કરાર્ધગત સૂર્યોની વ્યવસ્થા જંબૂદ્રીપગત સૂર્યવત્ વિચારવી, કારણકે મનુષ્યક્ષેત્રમાં રહેલી મેરુની બન્ને બાજુવર્તી પંક્તિમાં રહેલા ૧૩૨<sup>૨૫૭</sup> સૂર્યોમાંથી કોઈ પશ સૂર્ય આધોપાછો થતો નથી, એધી જ જેટલા નરલોકે સૂર્યો તેટલા જ દિવસો અને તેટલી જ રાત્રિ હોય. કારણકે સર્વ સૂર્યોનું ગમન એકીસાથે સર્વત્ર હોય છે અને એથી જ પ્રત્યેક સૂર્યને સ્વસ્વમંડલપૂર્તિ ૬૦ મુહૂર્તમાં અવશ્ય કરવાની જ હોય છે. આ કારણથી અહીંયા એટલું વિશેષ સમજવું કે <sup>૨૫૮</sup>લવણસમુદ્રાદિવર્તી આગળ આગળના સૂર્યો પૂર્વ પૂર્વ સૂર્યગતિથી શીઘ શીઘતર ગતિ કરનારા હોય છે. કારણકે આગળ આગળ તે સૂર્યમંડળસ્થાનોનો પરિધિ વૃદ્ધિંગત થતો હોય છે અને તે તે સ્થાને કોઈ પણ સૂર્યને મંડલપૂર્તિ એકીસાથે કરવાની હોય છે. આથી જંબૂદ્રીપના મંડળવર્ષન

૨૫૭. અહીંયા એટલું વિશેષ સમજવું કે જે જે સૂર્ય જે–જે સ્થાને કરે છે તેની નીચે વર્તતા ક્ષેત્રના મનુષ્યો તે જ સૂર્યને જુએ છે.

૨૫૮. આ પ્રમાષ્ટ્રે અઢીદીષમાં ચન્દ્ર-સૂર્યોનું અંતર જણાવવામાં આવેલ નથી, પરંતુ અભ્ય૦-પુષ્કરાર્ધના ૮ લાખના ૩૬ ભાગ કરવાથી જેટલું ક્ષેત્ર આવે તેટલાં અંતરે સૂર્ય સ્થાપવા, તેમાં માનુષોત્તર તરકનું તેટલું અંતર ખાલી રાખવું. જંબૂ૦ તરફ પુષ્કરાર્ધના પ્રારંભથી સૂર્ય સ્થાપવા, માનુષો૦ પાસે અડતો સૂર્ય ન હોય. કાલોદધિ માટે ૮ લાખના ૨૨મા ભાગ જેટલા અંતરે સૂર્ય સ્થાપવા, પરંતુ પ્રારંભ-પર્યન્તે નહિ. ૨૧ સૂર્યો વચ્ચે જ સ્થાપવા એમ ધાતકી-લવજ્ઞાદિ માટે પજ્ઞ ઉક્ત રીતે વિચારી લેવું યોગ્ય લાગે છે. તત્ત્વજ્ઞાનીગમ્ય. પ્રસંગે કહેવામાં આવેલા ૧૮૪ મંડલસંખ્યા તથા ચારક્ષેત્રાદિથી લઈ દષ્ટિપથ સુધીની સર્વ વ્યવસ્થા જંબૂદ્વીપની રીતિ પ્રમાણે પણ તે તે ક્ષેત્રસ્થાનના પરિધિ આદિના વિસ્તારાનુસારે વિચારી લેવી. (ફક્ત ગણિતના અંકો મોટા આળશે.)

આ પ્રમાણે સૂર્ય તગા ચન્દ્રમંડળનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું. આ સિવાય પૌરુષી–છાયા આદિ સર્વ પ્રકારનું સવિસ્તર વર્જ્યન જાણવાની જિજ્ઞાસાવાળા મહાનુભાવોએ સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ--લોકપ્રકાશાદિ ગ્રન્થાન્તરથી જાણવા ખપી થવું.

।। समाप्तोऽयं सार्धद्वीपवर्ती सूर्य-चन्द्रमंडलाधिकारः ।।

# ।। प्रत्येक द्वीप-समुद्राश्रयी ग्रह-नक्षत्रादि प्रमाण-करण ।।

**अवतरण**—– મંડલસંબંધી સવિસ્તર વર્જ્ઞન કર્યું, પૂર્વે પ્રતિદ્વીષ–સમુદ્રાશ્રયી ચન્દ્ર–સૂર્યસંખ્યા કાઢવાનું કરણ બતાવ્યું હતું. હવે બાકી રહેલ ગ્રહ–નક્ષત્ર–તારાનું કોઈ પણ દ્વીપ-સમુદ્રાશ્રયી સંખ્યાનું પ્રમાણ કાઢવા માટે करण બતાવે છે.

# गह-रिक्ख-तारसंखं, जत्थेच्छसि नाउमुदहि-दीवे वा । तस्ससिहिएगरुसिणो, गुणसंखं होइ सव्वग्गं ॥ ६१॥

સંસ્કૃત છાયા----

ग्रह-ऋक्ष-तारसंख्यां, यत्रेच्छसि ज्ञातमुदधौ द्वीपे वा । तच्छशिभिरेकशशिनः, गुणसंख्यां भवति सर्वाग्रम् ॥६१॥

શબ્દાર્થ----

| રિक्ख=નક્ષત્ર                       | તસ્સસિहિ=ત્યાંના ચન્દ્રોની સાથે |
|-------------------------------------|---------------------------------|
| સંखં=સંખ્યાને                       | एगससिणो=એક ચન્દ્રનો [પરિવાર]    |
| जत्येच्छसि=જ્યાં તું ઇચ્છે          | <b>ગુ</b> णसंखं≕ગુક્ષસંખ્યાને   |
| नाउं=જાશવાને માટે                   | કોइ=થાય છે.                     |
| <b>૩</b> દ્યધિ-દીવે≔સમુદ્ર–દ્વીપમાં | सव्वग्गं=સર્વાગ [સરવાળો]        |

**गायार्थ**— જે દ્વીપ અથવા સમુદ્રે ગ્રહ–નક્ષત્ર–તારાઓની સમગ્ર સંખ્યાને જાણવા માટે તું જ્યારે ઇચ્છે ત્યારે, તે તે દ્વીપ–સમુદ્રવર્તી ચન્દ્રની સંખ્યા સાથે એક ચન્દ્રના પરિવારભૂત [૮૮ ગ્રહાદિ] સંખ્યાનો ગુણાકાર કરવાથી સર્વ સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય છે. લિવા

**વિશેષાર્થ** જેમ જંબૂદ્ધીપમાં બે ચન્દ્ર અને બે સૂર્ય છે, એક ચન્દ્રનો ગ્રહ પરિવાર ૮૮નો, નક્ષત્ર પરિવાર ૨૮, તારા પરિવાર ૬૬૯૭૫ કોડાકોડીનો છે. તે દ્વીપવર્તી બે <sup>૨૫૯</sup>ચન્દ્રની ઉક્ત તે તે સંખ્યાને ક્રમશઃ ગુષ્ડીએ તો (૨×૮૮=) ૧૭૬ ગ્રહ પરિવાર, [૨×૨૮=] ૫૬ નક્ષત્ર પરિવાર અને [૬૬૯૭૫×૨=] ૧૩૩૯૫૦ કોડાકોડી **[૧૩૩૯૫'**૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦] તારાનો પરિવાર આવે.

२५८. दो चंदा दो सूरा णक्खत्ता खलु हवंति छप्पन्ना । बावत्तरं गहसतं जंबूद्दीवे विचारीणं ।।१।। एगं च सय सहस्सं तित्तिसं खलु भवे सहस्साइं । णव य सता पण्णासा तारागणकोडिकोडीणं ।।२।।

તે પ્રમાશે લવશસમુદ્રમાં <sup>૨૬૦</sup>ચાર ચન્દ્રો હોવાથી [૪×૮૮=] ૩૫૨ ગ્રહો, ૧૧૨ નક્ષત્રો અને ૨૬૭૯૦૦ કોડાકોડી [૨**૬૭૯**૦૦'૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦ તારાનો પરિવાર થાય.

એ પ્રમાણે ધાતકીખંડમાં <sup>૨૬૧</sup>બાર ચન્દ્રો હોવાથી તેનો ૧૦૫૬ ગ્રહ પરિવાર, ૩૩૬ નક્ષત્રો અને ૮૦૩૭૦૦ કોડાકોડી [**૮૦૩૭**૦૦'૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦ તારા પરિવાર આવે છે.

તથા કાલોદધિમાં <sup>૨૬૨</sup>૪૨ ચન્દ્રો હોવાથી ૩૬૯૬ ગ્રહ, ૧૧૭૬ નક્ષત્ર અને ૨૮૧૨૯૫૦ કોડાકોડી **૨૮૧૨૯૫**૦'૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦ તારાનો પરિવાર છે.

અને પુષ્કરાર્ધવરદ્વીપમાં <sup>૨૬૩</sup>૭૨ ચન્દ્રો હોવાથી તેનો ૬૩૩૬ ગ્રહપરિવાર, ૨૦૧૬ નક્ષત્ર તથા ૪૮૨૨૨૦૦ કોડાકોડી [૪૮૨૨૨૦૦૦'૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦] તેટલો તારાનો પરિવાર છે. આ પ્રમાશે સર્વદ્વીપ–સમુદ્રવર્તી જ્યોતિષીની સંખ્યા લાવવા કરણ દાખવ્યાં. આ પ્રમાશે મનુષ્યક્ષેત્રમાં કુલ સૂર્યની <sup>૨૬૪</sup>સંખ્યા ૧૩૨ની, ચન્દ્ર સંખ્યા ૧૩૨, ગ્રહની ૧૧૬૧૬, નક્ષત્રની ૩૬૯૬ અને ૮૮૪૦૭૦૦૦, . ૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦ એટલી તારાઓની કુલ સંખ્યા છે. અને તે તારાઓ <sup>૨૬૫</sup>કલમ્બપુષ્પવત્ અધઃસ્થાને સંકીર્શ અને ઊર્ધ્વસ્થાને વિસ્તીર્ણ હોય છે. વળી તારાઓની ચર અને સ્થિર જ્યોતિષીની સંખ્યા મળીને પણ સંખ્યા <sup>૨૬૬</sup>અસંખ્યાતી જ છે. કારણકે જ્યોતિષી દેવો અસંખ્યાતા છે.

અહીંયા જે ગ્રહ–નક્ષત્રો કહ્યાં તેનાં નામો કહે છે.

वत्तारि चेव चंदा चत्तारि य सुरिया लवणतोये । बारस णक्खत्तसयं गहाण तिण्णेव बावण्णा ॥१९॥ ૨૬૦. दोचेव सतसहस्सा सत्तठ्ठिं खलु भवे सहस्साइं । णव य सता लवणजले तारागणकोडिकोडीणं ।।२।।

चउवीस ससि रविणो णक्खत्तसता य तिण्णि छत्तीसा । एगं च गहसहस्सं छप्पणं धायईसंडे ॥१।। ૨૬૧. अठ्ठेव सतसहस्सा तिण्णिसहस्साइं सत्तय सत्ताइं । धायइसंडे दीवे तारागणकोडिकोडीणं ॥२॥

बायालीसं चंदा बायालीसं च दिणकरा दित्ता । कालोदधिमि एते चर्रति संबद्धलेसागा ।।१।। ૨૬૨. णक्खत्ताणं सहस्सं एगमैव छावत्तरं च सतमण्णं । छद्य सया छण्णवड महम्गहा तिण्णि य सहस्सा ।।२।। अञ्चावीसं कालोदहिंमि बारस य सहस्साइं । णव य सया पण्णासा तारागणकोडिकोडीणं ॥३॥

बावत्तरिं च चंदा बावत्तरिमेव दिणकरा दित्ता । पुक्खरवरदीवट्टे चरति एते प्रमासंता ।।१।। ૨૬૩. तिण्णिय सत्ता छत्तीसा छद्य सहस्सा महम्गहाणं तु । णक्खत्ताणं तु भवे सोलाइं दुवे सहस्साइं ।।२।। अडयाल सय सहस्सा बावीसं खलू भवे सहस्साइं । दो य सतपुक्खरद्धे तारागणकोडिकोडीणं ।।३।।

सि. प्र. १९ प्राभत स. १००]

www.jainelibrary.org

बत्तीसं चंदसतं बत्तीसं चेव सूरियाण सतं । सयलं माणुसलोए चरति एते पभासता ॥ ૨૬૪. एकारसयसहस्सा छस्सिय सोला महग्गहाणं तु । छन्नसता छण्णउया णक्खत्ता तिण्णिय सहस्सा ॥ अष्टासीइं चत्ताइं सतसहस्साइं मणुयलोगंमि । सत्त य सता अणूणा तारागणकोडिकोडीणं ॥

एवतियं तारग्गं जं मणियं माणुसंमि लोगम्मि । चारं कलंबुयापुष्फसंठित्तं जोतिसं चरति ।। ૨૬૫.

एसो तारापिंडो सच्चसमासेण मणुयलोयम्भि । बहिता पुण ताराओ जिणेहिं भणिया असंखेझाओ ।। ૨૬૬. [सू० प्रझ० प्राभुत]

For Personal & Private Use Only

अभिई संवण घणिक्वा सयभिसया दोय हुंति भद्दवया । रेवइ अस्सिणि भरणि य कत्तिया रोहिणी चेव ।। ૨૬૭.

# संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

રેવતી, અશ્વિની, ભરશી, કૃતિકા, રોહિશી, મૃગશીર્ષ, આદ્રાં, પુનર્વસુ, પુષ્ય, આશ્લેષા, મઘા, પૂર્વાફાલ્ગુની, ઉત્તરાફાલ્ગુની, હસ્ત, ચિત્રા, સ્વાતિ, વિશાખા, અનુરાધા, જ્યેષ્ઠા, મૂળ, પૂર્વાષાઢા, ઉત્તરાષાઢા.

| द्वीपसमुद्र नाम    |    | चन्द्र संस | ब्या   | ग्रहपरिवार   | नक्षत्र परिवार | तारा परि | वार      |
|--------------------|----|------------|--------|--------------|----------------|----------|----------|
| જંબૂદ્ધીપના        | ર  | ચન્દ્રનો   | પરિવાર | ૧૭૬          | ય૬             | ૧૩૩૯૫    | કોડાકોડી |
| લવશસમુદ્રના        | ጸ  | **         | ,,     | ૩૫૨          | ૧૧૨            | २६७८००   | "        |
| ધાતકીખંડના         | ૧૨ | **         | "      | ૧૦૫૬         | ૩૩૬            | 203900   | 11       |
| કાલોદધિસમુદ્રના    | ४२ | *1         | "      | ૩૬૯૬         | ૧૧૭૬           | ૨૮૧૨૯૫૦  | "        |
| પુષ્કરાર્ધ દ્વીપના | ૭૨ | **         | ,,     | <b>£</b> 33£ | २०१६           | 82222000 |          |

# II मनुष्यक्षेत्रमां ग्रह-नक्षत्र-तारा संख्या यंत्रक ।)

એ જ પ્રમાવ્ને ગ્રહોનાં નામો---- <sup>૨૬૮</sup>અંગારક, વિકાલક, <sup>૨૬૯</sup>લોહિત્યક, શનૈશ્વર, આધુનિક, પ્રાધુનિક, કશ્વ, કશ્વક, કશ્વક્રિક, કશ્વવિતાનક, કશ્વસંતાનક, સોમ, સહિત, આશ્વાસેન, કાર્યોપગ, કર્બુટક, અજકરક, દુંદુભક, શંખ, શંખનાભ, શંખવર્શાભ, કંસ, કંસનાભ, કંસવર્જ્ઞાભ, નીલ, નીલાવભાસ, રૂપ્પી, રૂપ્યવભાસ, ભસ્મ, ભસ્મકરાશિ, તિલ, તિલપુષ્પવર્શ, દક, દકવર્શ, કાય, વંધ્ય, ઇન્દ્રાગ્નિ, ધૂમકેતુ, હરિ, પિંગલ, બુધ, શુક્ર, બૃહસ્પતિ, રાહુ, અગસ્તિ, માશવક, કામસ્પર્શ, ધુર, પ્રમુખ, વિકટ, વિસંધિકલ્પ, પ્રકલ્પ, જટાલ, અરૂશ, અગ્નિ, કાળ, મહાકાળ, સ્વસ્તિક, સૌવત્સિક, વર્ધમાનક, પ્રલંબક, નિત્યાલોક, નિત્યોદ્યોત, સ્વયંપ્રભ, અવભાસ, શ્રેયસ્કર, ખેમંકર, આભંકર, પ્રભંકર, અરજા, વિરજા, અશોક, વીતશોક, વિમલ, વિવર્ત, વિવત્સ, વિશાલ, શાલ, સુવ્રત, અનિવૃત્તિ, એકજટી, દ્વિજટી, કરિક, કર, રાજાર્ગલ, પુષ્પકેતુ, અને ભાવકેતુ, એ પ્રમાણે અક્રયાશી ગ્રહો છે. [૯૧]

#### इति प्रस्तुतभवनद्वारे तृतीयज्योतिषीनिकायवर्णनम् ।।

मिगसर अद्दाय पुणव्वसू य पुसो य तहऽसिलेसाय । मघ पुव्वफग्गुणी उत्तराहत्यो य वित्ताय । साई बिसाहा अणुराह चेव जेठ्ठा तहेव मूलो य । पुव्वुत्तरा असाढा य जाण नक्खत्तनामाणि ॥ २६८. इंगालए बियालये लोहियंके सणिच्छरे चेव । आहुणिए पाहुणिए कणगसनामावि पंचे व ॥ ७॥ सोमे सहिए अस्सामणे य कञ्जोवयणे य कव्वरण । अयकरदुदुंभए वि य संखंसनामावि तिन्नेव ॥ २॥ तिन्नेव कंसनामा नीले रूपी य हुंति चत्तारि । भासा तिल पुष्फवण्णे दमवण्णे कालबंधे य ॥ ३॥ इंदग्गी धूमकेउ हरि पिंगलए बुधे य सुक्के य । वहसइ राहु अगत्यी माणवए कामफासे य ॥ ३॥ इंदग्गी धूमकेउ हरि पिंगलए बुधे य सुक्के य । वहसइ राहु अगत्यी माणवए कामफासे य ॥ ३॥ सुरए पमुहे वियडे वि संधिकप्ये तहा पहले य । जडियालएण अरुणे अग्गिलकाले महाकालेया ॥ ६॥ सोखि य सोवत्यियए वद्धमाणम तहा पलंबे य । णिद्यालोए णिच्चुज्जोए सयपंभे चेव औभासे ॥ ६॥ सेयंकर खेमंकर आमंकर पमंकरे य बोद्धव्वे । अरए विरए य तहा असोग तह वीअसोगे य ॥ ७॥ विमले विततविवत्ये विसाल तह साल सुव्वए चेव । अणियट्टी एगजडी य होड बियट्टि य बोद्धव्वे ॥ ०॥ कर करिएरायग्गल बोद्धव्वे पुफ्फभावकेऊ य । अठ्ठासीइगहा खलु नायव्वा आणुपुर्व्वीए ॥ ६॥ 'विमक्षे' भ नाभ सूर्यप्रशप्तिनी मूल टीकामां नथी तेथी पाठांतर संल्पवे छे. तत्त्व ज्ञानी श्रान्ने.

૨૬૯. લોહિતાક્ષ–લોહિતાંક.

# प्रथम स्वयं प्रकाशमान सूर्य (<sup>9</sup>ग्रह) विमान अंगेनी ८० बाबतोनी ताखणी

**નોંધ**—જૈન ખગોળના નિયમ મુજબ જંબૂઢીપમાં કે આપણે ત્યાં બે સૂર્યો સામસામી ગતિ કરે છે અને બન્ને સૂર્યો ચોવીશે કલાક જંબૂઢીપના વિવિધ ક્ષેત્રોમાં પ્રકાશ આપતા હોય છે. આપણા ભરતક્ષેત્રમાં પ્રકાશની લંબાઈને મર્યાદા છે એટલે એક પ્રકાશ દૂર જાય અને બીજા સૂર્યનો પ્રકાશ જ્યાં સુધી આવી ન પહોંચે ત્યાં સુધીના વચગાળાના સમયમાં અંધકાર રહે છે. જેને આપણે રાત્રિ કહીએ છીએ. જંબૂઢીપમાં પ્રકાશ બે સૂર્યનો પડે છે અને તેથી ભરતક્ષેત્રમાં પ્રકાશ એકાંતરે બદલાએલો સૂર્ય આપતો હોય છે.

| ٩.  | સૂર્ય, ચન્દ્રનું પ્રથમ આભ્યન્તર મંડલ મેરુપર્વતથી દૂર કેટલું ?             | ૪૪૮૨૦ યો.               |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ર.  | સૂર્ય. ચન્દ્રનું સર્વ બાહ્ય મંડલ મેરુપર્વતથી દૂર કેટલું ?                 | ૪૫૩૩૦ યો.               |
| З.  | સૂર્ય, ચન્દ્ર અને નક્ષત્રનું સર્વ મંડલનું ક્ષેત્ર કેટલું?                 | પ૧૦ <mark>૪૮</mark> યો. |
| 8.  | જંબૂદ્રીપમાં સૂર્યમંડલક્ષેત્ર અને ચન્દ્રમંડલક્ષેત્રનો ચક્રવાલ વિષ્કમ્ભ–   | ૧૮૦ યો.                 |
| પ.  | પ્રત્યેકમંડલનો ચક્રવાલ વિષ્ક્રમ્ભ અને સૂર્યવિમાન વિષ્કંભ–                 | ૪૮/૬૧ યો.               |
| ξ.  | એક સૂર્યમંડલથી બીજા સૂર્યમંડલનું અંતર કેટલું ? તો–                        | ર યો.                   |
| ૭.  | પહેલા આભ્યન્તર મંડલનો વિષ્કમ્ભ તથા તે જ મંડલે એક સૂર્યથી બીજા             |                         |
|     | સૂર્ય વચ્ચે એક ચન્દ્રથી બીજા ચન્દ્ર વચ્ચેનું અંતર–                        | ૯૯૬૪૦ યો.               |
| ٢.  | સર્વબાહ્ય–છેલ્લા મંડલનો વિષ્કમ્ભ અને એ મંડલે વર્તતું સૂર્ય સૂર્ય વચ્ચેનું |                         |
|     | ચન્દ્ર ચન્દ્ર વચ્ચેનું અંતર                                               | ૧૦૦૬૬૦ યો.              |
| ٤.  | સર્વ પ્રથમ મંડલનો પરિધિ                                                   | ૩૧૫૦૮૯ યો.              |
| ૧૦. | સર્વબાહ્યમંડલનો પરિધિ                                                     | ૩૧૮૩૧૫ યો.              |
| ૧૧. | સૂર્યનાં કુલ મંડલો કેટલાં ?                                               | <b>૧૮૪</b>              |
| ૧૨. | જંબૂદ્વીપમાં કેટલા પડે ?                                                  | ૬૫                      |
| ૧૩. | લવશસમુદ્રમાં કેટલા પડે ?                                                  | ૧૧૯                     |
| ૧૪. | મેરુપર્વતનો વિષ્કમ્ભ કેટલો ?                                              | ૧૦૦૦૦ યો.               |
| ૧૫. | મેરુપર્વતનો પરિધિ–ધેરાવો કેટલો ?                                          | ૩૧૬૨૩ યો.               |
| ૧૬. | ૧૮૪ મંડલોમાં પ્રત્યેક મંડલ વચ્ચે અંતરવૃદ્ધિ કેટલી ?                       | २ <u>४८</u>             |
| ૧૭. | પ્રથમ મંડલથી લઈને સર્વ બાહ્યમંડલ સુધીમાં પ્રત્યેક મંડલે સૂર્ય સૂર્યની     | 51                      |

૧. જ્યોતિષ ચક્રમાં સીધી રીતે સૂર્યને ગ્રહ તરીકે સંબોધવાની આપશે ત્યાં પ્રથા નથી પજ્ઞ બીજી અપેક્ષાએ તેને ગ્રહથી ઓળખાવીએ પજ્ઞ છીએ. જેમકે શાન્તિસ્નાત્ર નામના અનુષ્ઠાનમાં નવગ્રહપૂજન કરવામાં આવે છે. એ નવગ્રહના પાટલામાં બીજા ગ્રહો સાથે સૂર્ય ચન્દ્રના આકારો પજ્ઞ હોય જ છે. છતાં સમુચ્ચયે એ પાટલાને 'ગ્રહનો પાટલો' આ શબ્દથી સંબોધીએ છીએ જ. આ પાટલામાં મંગળ, બુધ, ગુરુ, શુક્ર, શનિ પજ્ઞ બનાવેલા હોય છે. વહેવારમાં શુક્રને ગ્રહ નહીં પજ્ઞ 'શુક્રનો તારો' આમ શુક્ર ગ્રહ હોવા છતાં તારાથી વહેવાર કથાં નથી કરતા ? અને નવેયના બનેલા યુક્રને ગ્રહ તરીકે પ્રહ તરીકે પ્રહ તરીકે પ્રા છે. શુક્ર, શનિ પ્રજ્ઞ બનાવેલા હોય છે. વહેવારમાં શુક્રને ગ્રહ નહીં પજ્ઞ 'શુક્રનો તારો' આમ શુક્ર ગ્રહ હોવા છતાં તારાથી વહેવાર કથાં નથી કરતા ? અને નવેયના બનેલા પાટલાના પૂજનને 'નવગ્રહ પૂજન' તરીકે બોલીને બધાયને ગ્રહ તરીકે પ્રજ્ઞ ઉદ્દબોધન કરીએ જ છીએ.

|     | અંતરવૃદ્ધિ કેટલી ?                                                                                                                                               | પ <u> ૩૫</u> યો<br>૬૧                                       |        |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--------|
| ٩८. | સર્વાભ્યન્તર મંડલે સૂર્ય હોય ત્યારે દિવસ કેટલાં મુહૂર્તનો હોય ?                                                                                                  | ٩૮ بَانِوْرَاجَ                                             |        |
|     | [૧૮ મુહૂર્તનો દિવસ એટલે કર્ક સંક્રાન્તિનો પહેલો દિવસ]                                                                                                            |                                                             |        |
| ૧૯. | સર્વ બાહ્ય મંડલે સૂર્ય હોય ત્યારે દિવસ કેટલા મુહૂર્તનો હોય ?                                                                                                     | ૧૨ મુહૂર્તન                                                 | l      |
|     | [૧૨ મુહૂર્તનો દિવસ એટલે મકરસંક્રાંતિનો પ્રથમ દિવસ]                                                                                                               |                                                             |        |
| ૨૦. | સર્વાભ્યંતર મંડલમાંથી સૂર્ય સર્વ બાહ્યે જાય ત્યારે પ્રત્યેક મંડલે કેટલું<br>દિનમાન ઘટે ?                                                                         | <u>-૨</u> ભાગ<br>૬૧                                         | i      |
| ૨૧. | સર્વબાહ્યથી સર્વાભ્યન્તરે આવે ત્યારે દિનમાન વધતું જાય તો કેટલું ?                                                                                                | <u>- 2</u>                                                  | -      |
| ૨૨. | સર્વાભ્યન્તર મંડલે સૂર્ય ગતિ કરતો હોય (કર્ક સંક્રાન્તિના પહેલા દિવસે)<br>ત્યારે રાત્રિ કેટલા મુહૂર્તની ?                                                         | વઃ                                                          | ۔<br>ع |
| ૨૩. | સર્વબાહ્યમંડલે સૂર્ય ગતિ કરતો હોય ત્યારે રાત્રિ કેટલા મુહૂર્તની ? (આ રાત્રિ<br>એટલે મકરસંક્રાંતિનો દિવસ) અને રાત્રિની હાનિવૃદ્ધિનું પ્રમાણ<br>પ્રતિમંડલે કેટલું? | ૧૮                                                          | 6      |
|     | તાપ ક્ષેત્ર અને તમઃ– <sup>★</sup> અંધકાર ક્ષેત્રની નોંધ                                                                                                          |                                                             |        |
|     | (એમાં પ્રથમ સર્વાભ્યન્તર મંડલની વાત)                                                                                                                             |                                                             |        |
| ૨૪. | પ્રથમ મંડલે સૂર્ય હોય ત્યારે–એટલે કર્ક સંક્રાન્તિના પહેલા દિવસે મેરુને<br>સ્પર્શીને રહેલા તાપક્ષેત્રનો વર્તુલાકારે માપ વિસ્તાર કેટલો ?                           | ૯૪૮૬ <u>૯</u> યો                                            | L.     |
| ૨૫. | ્ર<br>પ્રથમ મંડલે એ જ દિવસે મેરુસ્પર્શીને રહેલ અંધકારનો વિષ્ક્રમ્ભ કેટલો ?                                                                                       | ્વ૦<br>૬૩૨૪ <u>૬</u> યો                                     |        |
|     | પ્રથમ મંડલે ગાંતિ કરતાં સૂર્યનો પ્રથમ મંડલે જ તાપવિષ્કંભ-                                                                                                        | $e^{x^{0}}_{e^{0}}$ $e^{x^{0}}_{e^{0}}$ $e^{x^{0}}_{e^{0}}$ | L.     |
|     | પ્રથમ મંડલે જ તમઃઅંધકાર વિષ્ક્રમ્ભ                                                                                                                               | ૬૩૦૧૭ <mark>૪૮</mark> યો                                    |        |
| ૨૮. | પ્રથમ મંડલે સૂર્ય હોય ત્યારે જંબૂદ્વીપના કિનારા પાસે તાપ વિષ્કંભ–                                                                                                | ૬૩૦૧૭ <u>૪ં૮</u> યો<br>૬૦<br>૯૪૮૬૮ <u>∎</u> યો              | Ļ.     |
| ૨૯. | પ્રથમ મંડલે સૂર્ય હોય ત્યારે જંબૂદ્રીપના કિનારા પાસે તમઃ વિસ્તાર                                                                                                 | ૬૩૨૪૫ <del></del> યો                                        |        |
|     | [હવે સર્વ બાહ્યમંડલની વાત]                                                                                                                                       |                                                             |        |
| зо. | બોહ્યમંડળ સ્થળે જ તાપ વિષ્કમ્ભ કેટલો ?                                                                                                                           | ૯૫૪૯૪ <mark>૧</mark> યો                                     | -      |
| ૩૧. | બાહ્યમંડળ સ્થળે જ તમઃ વિષ્ક્રમ્ભ કેટલો ?                                                                                                                         | ૬૩૬૬૩ યો                                                    |        |
| ૩૨. | સર્વ બાહ્યમંડલે સૂર્ય હોય ત્યારે પહેલાં મંડળે તાપમાન કેટલું ?                                                                                                    | ૬૩૦૧૭ <mark>૪૮</mark> યો                                    | •      |
| ૩૩. | સર્વ બાહ્યમંડલે સૂર્ય હોય ત્યારે મેરુને સ્પર્શીને તાપવિષ્કમ્ભ કેટલો હોય ?                                                                                        | ૬૩૨૪ <del>- ૬ૅ</del> યો                                     | ••     |
| ૩૪. | સર્વ બાહ્યમંડલે સૂર્ય કરતો હોય ત્યારે જંબૂદ્વીપના છેડે તાપ વિસ્તાર–                                                                                              | $\frac{\xi_{32}}{\xi_{32}} \frac{\xi_{0}}{\xi_{0}} $        |        |
| ૩૫. | કોઈ પણ મંડલે સૂર્ય ગતિ કરતો હોય ત્યારે પ્રકાશક્ષેત્રની લંબાઈ–                                                                                                    | ૭૮૩૩૩ <del>વ</del> ે યો                                     |        |
|     | ★ ઉદયાસ્તનું અંતર અને પ્રકાશક્ષેત્ર, તાપક્ષેત્ર પ્રમાણે જ સમજી લેવું.                                                                                            |                                                             |        |

282

|          | मंडलाधिकारनी पूरवणीरूपे अत्यन्त उपयोगी माहि                                    | ती २५३                                                                           |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| उ६.      | ફક્ત જંબૂદ્રીપમાં તે લંબાઈ કેટલી હોય છે ?                                      | ૪૫૦૦૦ યો.                                                                        |
| ૩૭.      | લવણસમુદ્ર તરફ પ્રકાશ ક્ષેત્રની લંબાઈ કેટલી ?                                   | ુ ૩૩૩૩૩ <del>૧</del> યો.                                                         |
| ૩૮.      | સર્વાભ્યન્તરમંડલમાં સૂર્યના કિરણનો ઉત્તર વિસ્તાર કેટલો ?                       | ૪૪૮૨૦ યો.                                                                        |
| ૩૯.      | સર્વાભ્યન્તરમંડલમાં સૂર્યના કિરણનો દક્ષિણ વિસ્તાર કેટલો ?                      | ૩૩૫૧૩ યો.                                                                        |
| Y0.      | સર્વ બાહ્ય મંડલ સ્થાને કિરક્ષોનો વિસ્તાર                                       | ૩૧૮૩૧ <del>૧</del> યો.                                                           |
| <u> </u> | આભ્યન્તર મંડલના પ્રથમ મંડલની પરિધિનો દશાંશભાગ કેટલો ?                          | ૩૧૫૦૮ <u> ૯</u> યો.                                                              |
| ૪૨.      | સર્વ બાહ્યમંડલે પરિધિનો દશાંશ ભાગ કેટલો ?                                      | ૩૧૮૩૧ $\frac{v}{v}$ યો.                                                          |
| ૪૩.      | સૂર્ય વિમાનોના કિરણની ઉપરના ભાગે લંબાઈ કેટલી ?                                 | ૧૦૦ યો.                                                                          |
| ४४.      | સૂર્ય વિમાનોના કિરજ્ઞની નીચેના ભાગે લંબાઈ કેટલી ?                              | ૧૮૦૦ યો.                                                                         |
| ૪૫.      | પ્રથમ મંડલે પ્રારંભના સ્થાને સૂર્યની મુહૂર્ત ગતિ કેટલી ?                       | પ૨૫૧ <del>૨૯</del> યો.<br>૬૦                                                     |
| ४६.      | સર્વ બાહ્ય એટલે સૂર્યના અંતિમ મંડલે મુહૂર્ત ગતિ–                               | પ૩૦૫ <u>૧ં૫</u> યો.                                                              |
| ૪૭.      | દરેક મંડલે દક્ષિશાયન કાળમાં પ્રતિમંડલે મુહૂર્તગતિની વૃદ્ધિ કેટલી ?             | <u>૧૮</u> યો.<br>૬૦                                                              |
| ४८.      | દરેક મંડલે ઉત્તરાયજ્ઞ કાળમાં પ્રતિમંડલે મુહૂર્તગતિની હાનિ કેટલી ?              | પ૩૦૫ <sup>૬૫</sup> થી.<br>૬૦<br>૧૭ <mark>૩૮</mark> થી.<br>૧૭ <mark>૩૮</mark> થી. |
| ४७.      | પહેલા મંડળે (કર્ક સંક્રાંતિ પ્રથમ દિવસ) ત્યારે ઉદય–અસ્ત વચ્ચેનું અંત           |                                                                                  |
| ય૦.      | સર્વ બાહ્યમંડલે મકરસંક્રાન્તિ દિવસે સૂર્યનું ઉદયાસ્ત અંતર                      | ૬૩૬∋ં ૩૧૮૩૧ <mark>૧</mark> યો.                                                   |
| પ૧.      | પ્રથમ મંડલે સૂર્ય કેટલો દૂરથી દેખી શકાય ?                                      | ૪૭૨૬૩ <mark>૨૧</mark> યો.                                                        |
| પર.      | સર્વ બાહ્યમંડલે દષ્ટિપથ પ્રમાણ–                                                | ૩૧૮૩૧ - યો.                                                                      |
| પ૩.      | સૂર્યના મંડલો ૧૮૪, પ્રતિ મંડલે સૂર્યવિમાન જે જગ્યા રોકે<br>તેનો સરવાળો કેટલો ? | ૧૪૪ <mark>૪૮</mark> થો.                                                          |
| પ૪.      | સૂર્યમંડલોનાં જે આંતરા (૧૮૩) તેનું ક્ષેત્ર–                                    | ૩૬૬ યો.                                                                          |
| પપ.      | ૧૮૪ મંડલના આંતરા કેટલાં ?                                                      | ૧૮૩ યો.                                                                          |
| પ૬.      | નક્ષત્ર ક્ષેત્રાંશને સૂર્ય એક અહોરાત્રિમાં કેટલું સ્પર્શે ?                    | ૧૫૦ યો.                                                                          |
|          | સૂર્યને એક મંડળ ફરીને પુરું કરતાં કેટલો સમય લાગે ?                             | ્ર⊮૩૦-મુ.                                                                        |
| ૫૮.      | સૂર્યનો નક્ષત્ર ભોગકાળ કેટલા દિવસનો ?                                          | (એક વરસ) ૩૬૬ દિવસ                                                                |
| પ૯.      | એક યુગ કેટલી અહોરાત્રિનો થાય ?                                                 | ٩८30                                                                             |
| ६०.      | એક યુગ કેટલા સૂર્યસંવત્સરનો થાય ?                                              | ų                                                                                |
|          | એક સૂર્યમાસની અહોરાત્રિઓ–                                                      | 30 <b>%</b>                                                                      |
| ૬૨.      | એક યુગમાં કેટલા સૂર્યમાસો થાય                                                  |                                                                                  |

૧. આ જ માપ દષ્ટિપથનું સમજવું.

| ૬૩.         | સૂર્યના ઉત્તરાયણ કે દક્ષિણાયનની અહોરાત્રિઓ કેટલી ?       | ૧૮૩                  |
|-------------|----------------------------------------------------------|----------------------|
| ૬૪.         | એક ઋતુમાસ કે કર્કમાસની અહોરાત્રિઓ–                       | 30                   |
| ૬૫.         | સૂર્ય એક મુહૂર્તમાં કેટલાં નક્ષત્ર ક્ષેત્રાંશને અતિક્રમે | પ                    |
| ६९.         | એક યુગના સૂર્યાયનો કેટલાં થાય ?                          | ૧૦                   |
| ૬૭.         | એક યુગમાં સૂર્યપર્વો (પક્ષ)–કેટલાં ?                     | ঀ૨০                  |
| <b>ξ</b> ζ. | એક સૂર્યમુહૂર્તમાં ચન્દ્રમુહૂર્તોનું પ્રમાણ શું ?        | ૧૩ <del>૨</del><br>૫ |
| ૬૯.         | સૂર્યાયનના આરંભ દિવસો ૧ યુગમાં કેટલા ?                   | ૧૦                   |
| ୬୦.         | એક યુગમાં સૂર્યને સર્વ નક્ષત્રોનો ભોગ કેટલીવાર–          | પાંચવાર              |
| ૭૧.         | ૨૯ નક્ષત્રમાં પહેલું સૂર્ય નક્ષત્ર કયું ?                | પુષ્ય                |

#### જંબૂદ્વીપ આશ્રીને

| ૭૨. | જંબૂદ્ધીપનો વિષ્કમ્ભ                                       | ૧ લાખ યો.                 |
|-----|------------------------------------------------------------|---------------------------|
| ૭૩. | જંબૂદ્ધીપનો પરિધિ–ઘેરાવો–                                  | સાધિક ૩૧૬૨૨૭ યો.          |
| ૭૪. | જંબૂદ્ધૈપની પરિધિનો દશાંશ ભાગ કેટલો થાય ?                  | ૩૧૬૨૨ <del>૭</del> યો.    |
| ૭૫. | જંબૂકિનારે તાપવિષ્કમ્ભ (સર્વ બાહ્યમંડલે)                   | ૬૩૨૪૫ <del>૬</del> યો.    |
| ૭૬. | જંબૂકિનારે તમઃ અંધકાર વિષ્કમ્ભ–                            | ૯૪૮૬૮ <del>.</del> રે યો. |
| ७७. | તેનો ઉત્તર દિશામાં કિરણનો ફેલાવો કેટલો ?                   | ૪૫૩૩૦ યો.                 |
| ૭૮. | સૂર્યના ગ્રહણનો જઘન્ય અંતર કાલ                             | ૬ મહિના                   |
| ૭૯. | સૂર્યના ગ્રહણનો ઉત્કૃષ્ટ અંતર કાલ–                         | ૪૯ વર્ષ                   |
| 20. | એક સૂર્ય એક યુગના કાલમાં પોતાના કેટલા મંડલાધને પૂર્ણ કરે ? | 1230                      |

## स्वयंप्रकाशमान चन्द्र [ग्रह] विमान अंगेनी माहितीनी नोंधो

#### 🕸 उपरांत ग्रह, नक्षत्रो अंगेनी ६१ नोंधो 🏶

**નોંધ**-આજનું વિજ્ઞાન, ચન્દ્ર સ્વયંપ્રકાશમાન છે એમ નથી માનતું, સૂર્યના પ્રકાશથી જ તે પ્રકાશિત થાય છે એમ માને છે. જૈનદર્શન તેને સ્વયં પ્રકાશમાન માને છે. પ્રકાશ તેના વિમાનનો--એટલે તેને રહેવાના ઘરનો છે. જંબૂદ્રીપમાં સૂર્યની જેમ જ બે ચન્દ્ર દ્વીપને કે ભરતક્ષેત્રને વારાફરતી એકાંતરે પ્રકાશિત કરે છે. આપણે એકાંતરે અલગ અલગ ચન્દ્રના પ્રકાશને જોઈએ છીએ. તે વાત બરાબર લક્ષ્યમાં રાખવી.

જો કે સૂર્ય અંગેની ઉપર નોંધેલી બાબતોમાં ચન્દ્રની થોડી વિગતો આવી ગઈ છે. પશ અહીં ફરીથી સ્વતંત્ર રીતે તે આપીને, સાથે અવશિષ્ટ ઘણી અન્ય હકીકતો અહીં આપીએ છીએ.

| ۹. | ચન્દ્રનું પ્રથમ આભ્યન્તર મંડલ મેરુ પર્વતથી દૂર કેટલું ?   | ૪૪૮૨૦ યો.               |
|----|-----------------------------------------------------------|-------------------------|
| ૨. | ચન્દ્રનું સર્વથી બાહ્ય એટલે અંતિમ ૧૫મું મંડલ કેટલું દૂર ? | ૪૫૩૩૦ યો.               |
| з. | ચન્દ્રનું સર્વમંડલક્ષેત્ર ચક્રવાલ વિષ્કમ્ભે કેટલું ?      | ૫૧૦ <mark>૪૮</mark> યો. |

248

|             | पंडलाधिकारनी पूरवणीरूपे अत्यन्त उपयोगी पाहिती                   | -                                            | २५५      |
|-------------|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|----------|
| γ.          | જંબૂદ્વીપની અંદર ચક્રવાલ વિષ્કમ્ભથી ચન્દ્ર મંડલનું ક્ષેત્ર–     | ٩८०                                          | યો.      |
| પ.          | લવજ્ઞસમુદ્રમાં ચક્રવાલ વિષ્કમ્ભ ક્ષેત્રમાન–                     | <u> ३३० ४८</u><br>६१                         | યો.      |
| ξ.          | સર્વથી પહેલા જ ચન્દ્રમંડલનો પરિધિ (ગોળ ઘેરાવો) કેટલો ?          | <b>૩૧૫૦૮૯</b>                                |          |
| ૭.          | પ્રત્યેક ચન્દ્રમંડલનું વિમાનથી સેકાયેલું ક્ષેત્ર કેટલું ?       | <u> ५६</u><br><b>क्रि</b>                    | યો.      |
| ۲.          | પહેલા ચન્દ્રમંડલનો પરિઘ.                                        | <b>૩૧૫૦૮૯</b>                                |          |
| ૯.          | પહેલાં ચન્દ્રમંડળનો વિષ્કમ્ભ                                    | ୯୯૬୪୦                                        | યો.      |
| ૧૦.         | પહેલાં ચન્દ્રમંડલે એક ચન્દ્રથી બીજા ચન્દ્રનું અંતર–             | <b>८८</b> ६४०                                | યો.      |
| ૧૧.         | સર્વબાહ્ય (એટલે છેલ્લા ૧૫ માં) મંડલે ચન્દ્ર ચન્દ્રને અંતર       | ૧૦૦૬ <b>૭</b> ૦                              |          |
| ૧૨.         |                                                                 | ુ૩૧૮૩૧૫                                      |          |
| ૧૩.         | પ્રત્યેક ચન્દ્રનું મંડલ પૂર્વના ચન્દ્રમંડલથી કેટલું દૂર હોય ?   | ૩૬ યો. ૨૫ <u>૪</u><br>%દા                    | યો. જ    |
| ૧૪.         | ચન્દ્રના પ્રત્યેક મંડલની અંતરવૃદ્ધિ કેટલી ?                     | 31 71                                        |          |
| ૧૫.         | ચન્દ્ર-ચન્દ્રને આંતર વૃદ્ધિ કેટલી ?                             | ૭૨ યો. ૫૧ <u>૧</u><br>%∢                     | યો.      |
| ૧૬.         | કર્કસંક્રાંતિના પ્રથમ દિવસે મેરુ પાસે ચન્દ્ર પ્રકાશનો વિષ્કમ્ભ– | ६उ२४ <u>६</u><br>१०                          | યો.      |
| ૧૭.         | કર્કસંક્રાંતિના આદ્ય દિવસે પહેલા મંડલની જગ્યાએ પ્રકાશ વિસ્તાર   | ९३०१७ <u>४८</u><br>६०                        | યો.      |
| ۹ <i>८.</i> | મકરસંક્રાંતિના પહેલા દિવસે પ્રથમ મંડલે પ્રકાશ વિષ્ક્રમ્ભ—       | ૯૪૫૨૬ <del>૪૨</del>                          |          |
| ૧૯.         | મકરસંક્રાંતિના પહેલા દિવસે સર્વબાહ્ય મંડલે પ્રકાશ               | ૯૫૪૯૪ <del>૧</del>                           | યો.      |
| ૨૦,         | કર્કસંક્રાંતિના પહેલા દિવસે જંબૂદ્વીપને છેડે પ્રકાશ વિષ્કમ્ભ–   | ્રદ્ર ૩૨૪૫ <u>૬</u>                          | યો.      |
| ૨૧.         | મકરસંક્રાંતિના પહેલા દિવસે જંબૂકિનારે પ્રકાશ વિષ્કમ્ભ–          | 40<br>40<br>40<br>40<br>40<br>40<br>40<br>40 | યો.      |
| ૨૨.         | ચન્દ્રપ્રકાશની સંપૂર્ણ લંબાઈ                                    | ૭૮૩૩૩                                        |          |
| ર૩.         | એમાં જંબૂદ્રીપમાં પ્રકાશની લંબાઈ–                               | ४५०००                                        | યો.      |
| ૨૪.         | લવજ્ઞ સમુદ્રમાં પ્રકાશની લંબાઈ–                                 | <u>३</u> ३३३३३ <u>४</u>                      | યો.      |
| ૨૫.         | એક ચન્દ્રનું વિમાન કેટલું ક્ષેત્ર રોકે ?                        | ૧૩ <u>૪૭</u><br>૬૧                           | યો.      |
| ૨૬.         | ચન્દ્રનાં કુલ મંડલો કેટલાં ?                                    |                                              | ૧પ       |
| ૨૭.         | એમાં જંબૂદ્ધીપમાં કેટલાં ?                                      |                                              | પ        |
| ૨૮.         | અને લવશ સમુદ્રમાં કેટલાં ?                                      |                                              | ૧૦       |
| ૨૯.         | ચન્દ્રનાં પંદર મંડલનાં આંતરાં કેટલાં ?                          |                                              | ૧૪       |
| ૩૦.         | એક આંતરાનું પ્રમાશ કેટલું ?                                     | ૩૫ <u>૩૦</u> ૪                               | <u>4</u> |
| ૩૧.         | ચન્દ્રની એક મુહૂર્તમાં ગતિ કેટલી ?                              | 4093 <u>-9</u> 9                             | <u>w</u> |
| ૩૨.         | સર્વબાહ્ય મંડલે તેની મુહૂર્તગતિ કેટલી ?                         | ્યાધક પ૧૨૫                                   | યો.      |
|             |                                                                 |                                              |          |

| ૩૩.         | કંઈક ન્યૂન ( <del>૩૧</del> ) એવું મંડલાર્ધ પૂર્ણ કરવા કેટલો સમય જોઈએ ? | ૧ અહોરાત્રિ                                                                                  |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | એક મંડલાર્ધ પૂર્ણ કરવા માટે કેટલાં મુદ્ધૂર્તો જોઈએ–                    | ૩૧ <u>૧</u> , ૧ <del>≰</del> ૧                                                               |
| ૩૫.         | સંપૂર્શ મંડલો કેટલા દિવસમાં પૂર્શ કરે–                                 | ૨ <del>.૩૧</del> દિવસ                                                                        |
| ૩૬.         | ચન્દ્રને એક મંડલ પુરું કરવામાં કેટલાં મુહૂર્તો થાય ?                   | 53<br>53<br>53                                                                               |
| 39.         | ચન્દ્રને અર્ધમંડલ પુરું કરવામાં કેટલાં મુહૂર્તો થાય ?                  | ४४२<br>६. <b>३</b> २२२<br>३२, २८ <u>८</u><br>३९ <mark>२३</mark><br>३९ <mark>२३</mark><br>४६२ |
| 3८.         | ચન્દ્રને સર્વમંડલોનો અડધો ભાગ પૂરો કરવા કેટલા દિવસો જોઈએ ?             | 39 <del>23</del>                                                                             |
|             | બીજી કેટલીક વિગતો                                                      | 042                                                                                          |
| ૩૯.         | નક્ષત્ર અને ચન્દ્ર બંનેની કયા મંડલોમાં સાથે ચાર ગાંતી હોય ? ૧, ૩,      | ૬, <del>૭</del> , ૮, ૧૦, ૧૧, ૧૫                                                              |
| . 80.       | કયા મંડલે એકલા ચન્દ્રનો જ ચાર હોય ?ં ૨, ૪                              | ૪, ૫, ૯, ૧૨, ૧૩, ૧૪                                                                          |
| ૪૧.         | નક્ષત્ર, સૂર્ય અને ચન્દ્ર ત્રણેયનો ચાર કયા મંડલે હોય ?                 | ૧, ૩, ૧૧, ૧૫                                                                                 |
| ૪૨.         | જે મંડલો સ્થાને સૂર્યનો બીલકુલ ચાર ન હોય તે કયા ?                      | ६, ७, ८, ૯, ૧૦                                                                               |
| ૪૩.         | એક તિથિ કેટલા મુહૂર્તની થાય ?                                          | ૨૯ <mark>૩૨</mark> મુ.ની                                                                     |
| 88.         | એક ચાન્દ્રમાસ કેટલી અહોરાત્રિનો હોય ?                                  | ૨૯ <mark>કેરે</mark> મુ.ની                                                                   |
| ૪૫.         | ચન્દ્ર ગ્રહણનો જઘન્ય અંતરકાલ કેટલા માસનો–                              | Ę                                                                                            |
| <b>४</b> ६. | ચન્દ્ર ગ્રહણનો ઉત્કૃષ્ટ અંતરકાલ કેટલા માસનો–                           | ४२                                                                                           |
| <u> </u>    | ચન્દ્રના બધાય નક્ષત્રોના ભોગ કાલના મુહૂર્તો કેટલા ?                    | ૯૧૯ <del>૨૭</del><br>૬૭                                                                      |
| ४८.         | ચન્દ્રના બધાય નક્ષત્રોના ભોગ કાલના દિવસો કેટલા ?                       | ૯૧૯ <mark>૨૭</mark><br>૬૭<br>૨૭ <mark>૨૧</mark><br>૬૭                                        |
| ૪૯.         | એક મુહૂર્તમાં ચન્દ્ર નક્ષત્રના કેટલા ક્ષેત્રાંશને અંતિક્રમે            | ୧.୨                                                                                          |
| чо.         | એક ચાંદ્રવર્ષના દિવસો કેટલા ?                                          | ઉપ૪ <mark>૧૨</mark>                                                                          |
| પ૧.         | એક ચાંદ્રાયનની અહોરાત્રિઓ કેટલી ?                                      |                                                                                              |
| પર.         | એક યુગમાં ચાંદાયણો કેટલા ?                                             | ૧૩૪                                                                                          |
| પ૩.         | એક યુગમાં ચન્દ્ર પોતાના કેટલા મંડલાધોને પૂર્ણ કરે–                     | ঀ७६८                                                                                         |
| ૫૪.         | એક યુગમાં ઋતુઓ કેટલી ?                                                 | 30                                                                                           |
|             | એક યુગના મુહૂર્તી કેટલા–                                               | ৸४৫০০                                                                                        |
|             | એક ઋતુના દિવસો કેટલા–                                                  | <b>६</b> ७                                                                                   |
|             | એક ઋતુ સંવત્સર કેટલા દિવસોનો–                                          | ઉદ્દ૭                                                                                        |
|             | એક અભિવર્ધિત વર્ષના ચાંદ્રમાસ કેટલાં ?                                 | 43<br>(S)(S) (                                                                               |
|             | ચન્દ્રભોગ્ય ૨૮ નક્ષત્રોમાંનું પહેલું નક્ષત્ર કયું ?                    | અભિજિત<br>૨. મો                                                                              |
| •           | પ્રહ વિમાનનો વિષ્ક્રમભ કેટલો ?<br>તથન વિપાનનો ત્યાપ દેટલો ?            | રયો.<br>૧ગાઉ                                                                                 |
| ૬૧.         | નક્ષત્ર વિમાનનો વ્યાસ કેટલો ? 🛛 🔭                                      | મ પાઇ                                                                                        |

२५६

#### संप्रति प्रगटप्रभावकश्रीअजाहरापार्श्वनाथाय नमः ॥

#### \*

#### ज्योतिषीनिकायाश्रयी पांचमुं लघुपरिशिष्ट--(५)

૧. જ્યારે જ્યોતિષ્ક ઇન્દ્રોને દેવાંગનાઓ સાથે દિવ્ય વિષયાદિ સુખોને ભોગવવાની ઇચ્છા થાય ત્યારે પોતાની સભા મધ્યે વૃત્તાકારે એક બૃહદ્દ સ્થાન વિકુર્વે (બનાવે) છે. તેવા ચકાકારવાળા સ્થાનની ઉપર સુંદર–રમણીય–મનોજ્ઞ અને દિવ્ય ભાગ રહેલો હોય છે. જે ઉપર તે દેવો એક મોટો સુંદર પ્રાસાદ બનાવે છે. જે ૫૦૦ યો૦ ઊંચો, ૨૫૦ યો૦ વિસ્તૃત, દિવ્યપ્રભાના પૂંજવડે વ્યાપ્ત હોય છે. તે પ્રાસાદનો ઉપરનો ભાગ ચિત્રવિચિત્ર પદ્મ–લતા–ચિત્રામણોથી અત્યંત સુંદર અને દર્શનીય હોય છે. તે મણિપિઠિકા ઉપર એક મોટી દેવશળ્યા વિષય બાગ ચિત્રવિચિત્ર પદ્મ–લતા–ચિત્રામણોથી અત્યંત સુંદર અને દર્શનીય હોય છે, મણિરત્નોના સ્પર્શવાળો છે. એ પ્રાસાદ ઉપર આઠ યોજન ઊંચી એક મણિપીઠિકા હોય છે. તે મણિપિઠિકા ઉપર એક મોટી દેવશળ્યા વિષયસુખાર્થે વિકુર્વે છે. જે શળ્યા અત્યંત સુકોમળ–દિવ્ય–ઉત્તમોત્તમ હોય છે.

જે શય્યામાં ઇન્દ્ર પોતપોતાના પરિવાર યુક્ત સ્વપટ્ટરાશીઓ સાથે ગાંધર્વ અને નાટ્યાનીક એ બે પ્રકારના અનીક યુક્ત આનંદ કરતો, નાટ્ય, ગીત, વાઘાદિક શબ્દોનાં મધુર નાદોવડે પ્રફુલ્લિત થતો, અગ્રમહિષી—તેમજ તેણીએ પ્રેમ–ભક્તિથી, ઇન્દ્રના સુખાર્થે વિકુર્વેલાં બીજાં હજારો પ્રતિરૂપો સાથે, ઇન્દ્ર પશ સ્વ–વેદોપશમન કરવા તેટલાં જ રુપોને વિકુર્વીને, તે દિવ્ય–સુમનોહર મનને અનુકૂલ એવી અત્યંત સુકોમળ દેવાંગનાઓ સાથે મનુષ્યની પેઠે સર્વાંગે યુક્ત થયો થકો, અંતે દેવાંગનાનાં શરીરોને બલ આપનારાં, કાન્તિને–કરનારાં વૈક્રિય જાતિનાં વીર્ય-પુદ્દગલોને પ્રક્ષેપતો થકો વિષ્યોપભોગથી નિવૃત્ત થાય છે.

આવી જ રીતે યથાયોગ્ય અન્ય નિકાયોમાં વિષયભોગ પ્રાસાદિકની વ્યવસ્થા વિચારવી.

૨. પૃષ્ઠ ૧૮૩ માં ચાલુ ટિપ્પર્શીમાં પાછળથી "વધુમાં એ પશ" એ પેરિપ્રા‡ લખવામાં આવ્યો છે. તેમાં અન્ય દ્વીપ---સમુદ્રોમાં આદિ અને અંતના ૫૦ હજાર યોજન વર્જવાનો જે નિયમ છે, તે નિયમને બાજુએ રાખીને વિચારણા ચલાવી છે પરંતુ તેમ ન વિચારવું કિન્તુ આદિ અને અન્તના ૫૦ હજાર યોજન વર્જીને બાકીના ક્ષેત્રમાં લાખ લાખ યોજનના અંતરે તે તે પંક્તિસંખ્યાને યથાયોગ્ય સંગત કરવી યુક્ત છે: જો તેમ ન વિચારીએ તો તે જ પેરિપ્રા‡ને અનુસારે તો સ્વયંભૂરમશ સમુદ્રના અન્તિમ ભાગે (૫૦ હજાર યોજન વર્જવાનું બાજુએ રાખ્યું હોવાથી) એક પંક્તિ માનવી જ પડે અને જો તેમ માનીએ તો તેનો પ્રકાશ કર્યા નાંખવો ? કારણકે સમુદ્રાન્તે અલોક શરૂ થાય છે, માટે તે વિચારણા યોગ્ય લાગતી નથી.

*ુ. આ બ્યોતિષ્ણકતા આધારે પ્રાપ્તીઓને શુભાશુભ પ્રવૃત્તિમાં સુખ–દુઃખનો અનુભવ થાય છે*. તે અનુકૂળ રાશિમાં આવ્યા હોય તો સુખ અને પ્રતિકૂળ થયા હોય તો દુઃખ–પીડાઓને આપે છે માટે નિઃસ્પૃહ નિર્ગ્રન્શોને પણ પ્રવજ્યાદિ શુભ કાર્યો સૂર્ય–ચન્દ્ર–ગ્રહ–નક્ષત્રાદિ બલ જોઈને કરવાનું જ્ઞાની મહર્ષિઓએ શાસ્ત્રમાં કહેલું છે.

૪. ટિપ્પણી ૨૪૧ (પૃ. ૨૨૧) સૂર્ય-ચન્દ્રમાં પહેલું કોણ હોઈ શકે ? તેનો આ પરિશિષ્ટમાં ખુલાસો આપવાનો હતો પરંતુ તે વિષય વધુ ચર્ચિત હોવાથી બીજા પણ કેટલાક વિષયો સમજાવવા પડે અને ગ્રન્થ–વિસ્તાર વધતો જાય અને તેથી અહીં ખુલાસો આપેલ નથી.

#### ।। समाप्तं पंचमं परिशिष्टं ।।

#### 🔢 चतुर्थ वैमानिकनिकायनुं वर्णन 🛛

**ઝવતરળ**— પૂર્વે સૂર્ય–ચન્દ્રાદિ જ્યોતિષીનિકાય સંબંધી સવિસ્તર વર્શન કરીને હવે બીજા 'ભવન' દ્વારમાં જ અવશિષ્ટ ચોથી વૈમાનિકનિકાય સંબંધી વર્શન શરુ કરતાં ગ્રન્થકાર મહારાજ પ્રથમ બે ગાથા વડે પ્રતિકલ્પની વિમાનસંખ્યાનું પ્રમાણ દશવિ છે.

> बत्तीसऽद्वावीसा बारस अड चउ विमाणलक्खाइं । पन्नास चत्त छ सहस्स, कमेण सोहम्ममाईसु ॥६२॥ दुसु सयचउ दुसु सयतिग–मिगारसहियं सयं तिगे हिट्ठा । मज्झे सत्तुत्तरसय–मुवरितिगे सयमुवरि पंच ॥६३॥

> > સંસ્કૃત છાયા----

द्वात्रिंशदष्टाविंशतिः द्वादशाष्ट चत्वारि विमानलक्षाणि । पञ्चाशद्यत्वारिंशत् षट्सहस्त्राणि, क्रमेण सौधमदिषु ॥६२॥ द्वयोरशतचतुष्टयं द्वयोरशतत्रिकं, एकादशसहितं शतं त्रिकेऽधस्तात् । मध्ये सप्तोत्तरशतमुपरित्रिके शतमुपरि पञ्च ॥६३॥

શબ્દાર્થ—

| વિમાणलक्खाइं∺વિમાન લાખો     | સયचડ=ચારસો                    |
|-----------------------------|-------------------------------|
| पन्नास=५२॥.स                | सयतिगं=શતત્રિક [ત્રણસો]       |
| વત્ત=ચાલીસ                  | इगारसहियं=અગિયાર સહિત         |
| B=€9                        | તિगेहिद्वा=ત્રિક હેઠલી        |
| સहस्स=હજારો                 | મज્झે≐મધ્યમે                  |
| સોદમ્માईસુ∽સૌધમાંદિકલ્પોમાં | સત્તુત્તરસયં≠સાત ઉત્તર-સો=૧૦૭ |
| <b>દુ</b> સુ=બે દેવલોકમાં   | उवरि तिगे= ઉપરની ત્રિકમાં     |
|                             |                               |

गावार्य— વિશેષાર્થવત્. ॥૯૨-૯૩॥

विशेषार्थ— પ્રથમ वैमानिक એટલે 'विशिष्टपुण्यैर्जन्तुभिर्मान्यन्ते–उपभुज्यन्त इति विमानानि, तेषु भवा वैमानिकाः ।' વિશિષ્ટ પુષ્ટયશાલી જીવો વડે જે ભોગવવા યોગ્ય છે તે વિમાનો કહેવાય અને તેમાં ઉત્પન્ન થયેલા તે વૈમાનિકો કહેવાય.

એ વૈમાનિકદેવનિકાય પૈકી પ્રથમ સૌધર્મ કલ્પમાં [વજ્રમય બનેલાં] ૩૨ લાખ વિમાનો છે, ઈશાનકલ્પે ૨૮ લાખ, સનત્કુમારકલ્પમાં ૧૨ લાખ, માહેન્દ્રે ૮ લાખ, બ્રહ્મકલ્પે ૪ લાખ, લાંતકકલ્પે ૫૦ હજાર, મહાશુક્રે ૪૦ હજાર, સહસ્રારે ૬ હજાર, આનતપ્રાણત બન્નેના થઈને ૪૦૦, આરણ–અચ્યુત બન્ને કલ્પે થઈ ૩૦૦, નવગ્રૈવેયકાશ્રયી પહેલી ત્રણે ગ્રૈવેયકે થઈ ૧૧૧, મધ્યમ ગ્રૈવૈયક ત્રિકે ૧૦૭ અને ઉપરિતન ગ્રૈવૈયક ત્રિકે ૧૦૦ અને તેથી ઉપર અનુત્તર કલ્પે પાંચ વિમાન સંખ્યા છે. વિશેષ એટલું સમજવું કે–ઉપર કહેલી સંખ્યા તે પુષ્પાવકીર્શ અને આવલિકાગત બન્નેની સંયુક્ત સમજવી.

તે તે કલ્પગત વિમાનો ઉપર તે તે નિકાયના ઇન્દ્રનું આધિપત્ય હોય છે.

પ્રત્યેક ત્રાયસ્ત્રિંશક અને સામ<u>ાનિ</u>કનું એક એક વિમાન હોય છે. ત્રાયસ્ત્રિંશક વિમાન કાંચનપ્રભરત્ન તેમજ કંચનમય ને સામાનિક વિમાનો શતકાન્તરત્નમય અને શતજ્વલરત્નમય હોય છે. [૯૨–૯૩]

| न् <u>रा</u> म <sup>अ</sup> | <sup>k</sup> वि. सं. | नाम * वि. सं.             | नाम * वि. सं.        |
|-----------------------------|----------------------|---------------------------|----------------------|
| સૌધર્મકલ્પે                 | ૩૨ લાખ               | <b>સહસ્રારે</b> ૬ હજાર    | સર્વભદ્રે            |
| ઈશાનકલ્પે                   | ૨૮ લાખ               | આનત ો                     | સુવિશાલે ૧૦૭         |
| સનત્કુ૦કલ્પે                | ૧૨ લાખ               | પ્રાજ્ઞત } ૪૦૦            | સુમનસે               |
| માહેન્દ્રકલ્પે              | ૮ લાખ                | આરજ્ઞ ]                   | સૌમનસે               |
| બ્રહ્યકલ્પે                 | ૪ લાખ                | <u>અચ્યુત</u> 300         | <b>પ્રિયંકરે</b> ૧૦૦ |
| લાંતકકલ્પે                  | ૫૦ હજાર              | સુદર્શનગ્રે૦              | આદિત્યે              |
| શુક્રકલ્પે                  | ૪૦ હજાર              | <b>સુપ્તભદ્રગ્રે૦</b> ૧૧૧ | અનુત્તર ) પ          |
|                             |                      | મનોરમગ્રે૦                | કલ્પે 👌 🖷            |

।। वैमानिकनिकायमां प्रतिकल्पमां विमानसंख्या यंत्र ।।

**अवतरण**— પૂર્વે વૈમાનિક નિકાયમાં પ્રત્યેક કલ્પમાં કુલ વિમાનસંખ્યા કહી, હવે તે સમગ્ર સંખ્યાનો કુલ ,સરવાળો વૈમાનિક નિકાયે કેટલો પ્રાપ્ત થાય છે તે તથા ઇન્દ્રકવિમાન સંખ્યા કહે છે.

## चुलसीइ लक्ख सत्ता—णवइ सहस्सा विमाण तेवीसं । सव्यग्गमुह्वलोगम्मि, इंदया बिसट्ठि पयरेसु ॥६४॥

સંસ્કૃત છાયા----

चतुरशीतिर्लक्षाणि सप्तनवतिः सहस्त्राणि विमानानां त्रयोविंशम् । सर्वाग्रमूर्ध्वलोके, इन्द्रकाः द्वाषष्टिः प्रतरेषु ॥६४॥

શબ્દાર્થ—

| चुलसीइलक्ख≕ચોરાશી લાખ       |
|-----------------------------|
| सत्ताणवइसहस्सा=सत्ताधु હજાર |
| तेवीसं=त्रेवीश              |
| સવ્વગ્યં⇔સરવાળો             |

उह्वलोगग्मि=ઉર્ધ્વલોકમાં इंदया=ઇન્દ્રક વિમાનો बिसडि़=આસઠ पयरेस्=પ્રતરોમાં

**गાયાર્થ** વૈમાનિકમાં [આવલીગત અને પુષ્પાવકીર્શ બન્ને વિમાનોની સમગ્ર સંખ્યાને એકઠી કરીએ ત્યારે] ૮૪૯૭૦૨૩ ની વિમાનસંખ્યા ઊધ્વલોકે પ્રાપ્ત થાય છે. **વિશેષાર્થ**— સુગમ છે. ફક્ત આ નિકાયમાં વિમાનસંખ્યા મર્યાદિત છે. અને ઇન્દ્રક વિમાનો સમગ્ર પ્રતરનાં મધ્યભાગે છે. [૯૪]

**अवतरण**— પૂર્વે સમગ્ર નિકાયાશ્રયી વિમાનસંખ્યા બતાવી. હવે પ્રત્યેક કલ્પે તે વિમાનો કેવી રીતે રહેલાં છે અને પ્રતિકલ્પે વિમાનસંખ્યા કેટલી હોય ? તે જાણવા 'યુક્તિ' બતાવે છે.

### चउदिसि चउपंतीओ, बासट्टिविमाणिया पढमपयरे । उवरि इक्तिकहीणा, अणुत्तरे जाव इक्तिकं ॥६५॥

સંસ્કૃત છાયા—

चतुर्दिक्षु चतुःपङ्क्त्यो, द्वाषष्टिविमानमयाः प्रथमप्रतरे । उपर्येकैकहीना, अनुत्तरे यावदेकैकम् ॥९४॥

**गाधाર્થ**— પ્રત્યેક કલ્પે ચારે દિશામાં ચાર પંક્તિઓ હોય છે. તેમાં પ્રથમ પ્રતરે બાસઠ–બાસઠ વિમાનની ચાર પંક્તિઓ છે. ત્યારબાદ ઉપર જતાં પ્રથમ પ્રતરથી એકેક વિમાન (ચારે પંક્તિમાંથી) હીન હીન કરતાં જવું તે અનુત્તરે યાવત્ એકેક રહે ત્યાં સુધી. ॥૯૫॥

**વિશેષાર્થ**— પૂર્વે ગાથા ચૌદમાં વૈમાનિક નિકાયે કુલ બાસઠ પ્રતરો છે તેમ જજ્ઞાવ્યું છે. તે પ્રત્યેક પ્રતરે ચારે દિશાવર્તી ચાર પંક્તિઓ આવેલી છે અને તે તે કલ્પે ચારે પંક્તિની શરૂઆતના સંગમસ્થાને એટલે કે પ્રતરના મધ્યભાગે ઇન્દ્રકવિમાનો આવેલાં છે.

વળી તે તે કલ્પગત પ્રત્યેક પંક્તિઓના આંતરામાં પુષ્પાવકીર્શ વિમાનો આવેલાં છે, તેમ આવલિકાગત વિમાનોનાં પરસ્પર અન્તરમાં પશ [પુષ્પા૦] વિમાનો આવેલાં છે.

એમાં पंक्तिगत વિમાનો શ્રેણીબદ્ધ હોવાથી आवलिकागत વિમાનોનાં નામથી ઓળખાય છે.

અને પંક્તિઓનાં આંતરામાં તથા વિમાનોનાં આંતરામાં રહેલાં વિમાનો તે, આવલિકાગત (પંક્તિબદ્ધ) નહિ પણ આડા–અવળાં યથેચ્છ સ્થાને 'વિખરાયેલાં પુષ્પની' મારૂક જુદા જુદા વર્તતાં હોવાથી **પુષ્પાવकીર્ण** તરીકે ઓળખાય છે. આવલિકાગત વિમાનોનો આકાર અમુક ક્રમે નિયત છે, જ્યારે પુષ્પાવકીર્શોના આકારો વિવિધ પ્રકારના છે. (જે વાત ગ્રન્થકાર આગળ કહેવાના છે.)

હવે એમાં સૌધર્મકલ્પે પ્રથમ પ્રતરે ચારે દિશામાં ચાર પંક્તિઓ આવેલી છે. પ્રત્યેક પંક્તિમાં બાસઠ—બાસઠ વિમાનો છે, બીજે પ્રતરે ઉક્ત કથન મુજબ પંક્તિના અંતિમ છેડેથી એક એક વિમાન હીન કરતાં પ્રત્યેક પંક્તિમાં એકસક વિમાનો રહે. ત્રીજે પ્રતરે તે પ્રમાણે કરતાં (ચાર પંક્તિમાંથી અંતિમ ભાગેથી એક એક હીન કરતાં) સાઠ સાઠ વિમાનો રહે, તે પ્રમાણે પ્રત્યેક પ્રતરે કરતાં કરતાં છેલ્લે ગ્રૈવેયકે બબ્બે વિમાનની શ્રેણી અને અંતિમ-સર્વાર્થસિદ્ધિ પ્રતરે એટલે અનુત્તરકલ્પે ચારે બાજુએ માત્ર એક એક વિમાન અવશિષ્ટ રહે. આ દિશાગત શ્રેણિ સદ્ભાવની વાત કહી. [૯૫]

**अवतरण**— પૂર્વે પ્રતિ પ્રતરે આવલિકાગત વિમાનસંખ્યા પ્રાપ્ત કરવાનો ક્રમ દર્શાવીને, હવે એ વિમાનો કેવા આકારે, કયા ક્રમે રહ્યાં છે વગેરે જ્યાવે છે. विमानोनो आकार अने क्रम

इंदयवट्टा पंतीसु, तो कमसो तंस चउरंसा वट्टा । विविहा पुष्फवकिण्णा, तयंतरे मुत्तु पुर्व्वदिसिं ॥६६॥ संस्કृत छाया— इन्द्रकाणि वृत्तानि पंक्तिषु, ततः क्रमशः व्यस्त्र–चतुरस्त्र–वृत्तानि ।

इन्द्रकाणि वृत्तानि पाक्तेषु, ततः क्रमेशः व्यस्त्र–चतुरस्त्र-वृत्तानि । विविधानि पुष्पावकीर्णानि, तदंतरे मुक्त्वा पूर्वदिशम् ॥९६॥

શબ્દાર્થ----

| इंदयवझ≓ઇન્દ્રકવિમાનો ગોળ | ] વજ્રા=ગોળ                      |
|--------------------------|----------------------------------|
| પંતીસુ≃પંક્તિઓને વિષે    | विविहा=विविध                     |
| તો=તેથી                  | પુષ્फवकिण्णा=પુષ્પાવકીર્ણ વિમાનો |
| તંસ=ત્રિકોશ              | તયંતરે=તે (પંક્તિના) આંતરામાં    |
| चउरंसा=थो््रश            | मुत्तु≕भूडीने                    |
| -                        | પુંच्चदिसिं=પૂર્વ દિશાને         |

**ગાયાર્થ**— પંક્તિઓને વિષે ઇન્દ્રક વિમાનો ગોળ છે. ત્યાંથી પંક્તિમાં પ્રથમ ત્રિકોણ, પછી ચોખૂણ, ને પછી ગોળ વિમાન એવો ક્રમ હોય છે. અને પુષ્પાવકીર્ણ વિમાનો વિવિધાકારવાળાં છે અને તે પુષ્પાવકીર્ણ વિમાનો પૂર્વદિશાની પંક્તિને વર્જી શેષ ત્રણે પંક્તિનાં આંતરામાં જાણવા. II૯૬II

**વિશેષાર્થ**— પ્રત્યેક કલ્પે પંક્તિઓના મધ્યભાગે રહેલાં ઇન્દ્રકવિમાનો **ગોળ** હોય છે. અને તે વિમાનથી ચારે બાજુ–પ્રત્યેક દિશાવર્તી ચારે પંક્તિઓ શરુ થાય છે એમાં પ્રત્યેક પંક્તિનું પહેલું વિમાન ત્રિકોણાકાર [શૃંગાટક] **સિંધોડા**ના આકારનું  $\Delta$  હોય છે.

ત્યારબાદ ચારે ય પંક્તિઓમાં ચોખૂશાકારવાળાં વિમાનો તે કસરત કરવાના અખાડાકાર સરખાં 🚺 હોય છે. કારણકે અખાડાનું અક્ષપાટક સંસ્થાન હોવાથી તે સમચોરસ આકારે હોય છે. ત્યારબાદ **ગોળા**કારવાળાં O [ચારે પંક્તિમાં] વિમાનો હોય છે. પુનઃ ચારે પંક્તિમાં ત્રિકોશ વિમાનો, ત્યારબાદ ચોખૂશ અને પછી ગોળ. પાછું ત્રિકોશાથી માંડી પ્રસ્તુત આકારક્રમ ૬૨મા વિમાન સુધી લઈ જવો; જેથી ચારે દિશાવર્તીની પંક્તિઓમાં બાસઠમી સંખ્યાનાં વિમાનો <u>ત્રિકો</u>શાકારવાળાં જ રહે. इતિ पंक्तिगતविमानकार !

તે સિવાયનાં પુષ્પાવકીર્જ વિમાનો તો સ્વસ્તિક—નન્દ્યાવર્ત, શ્રીવત્સ, ખડગ, કમળ, ચકાદિ વિચિત્ર સંસ્થાનોવાળાં પ્રત્યેક પ્રતરે હોય છે.

-તે પુષ્પાવકીર્ણ વિમાનો ચારે પંક્તિઓનાં જે ચાર આંતરા તે ચાર આંતરામાંથી પૂર્વ દિશાનાં અંતરને વર્જીને બાકીના ત્રણે આંતરાઓમાં રહેલાં હોય છે. મુખ્ય ઇન્દ્રકવિમાનની ચારે દિશામાં જે બાસઠ બાસઠ (અથવા ઉપરના પ્રતરોમાં ન્યૂન ન્યૂન) ત્રિકોણ, ચોખૂણ અને ગોળ એ પ્રમાણે અનુક્રમે જે પંક્તિગત વિમાનો છે અને એ પંક્તિગત વિમાનોનું જે અસંખ્ય અસંખ્ય યોજનનું અંતર છે તેમાં પુષ્પાવકીર્ણ વિમાનો હોય છે. વળી અવતંસકવિમાનો પણ ઇન્દ્રકવિમાન અને પંક્તિની શરૂઆતના વચગાળે હોય છે, તો પૂર્વ દિશાના અંતરને વર્જીને બાકીનાં ત્રણે ય પંક્તિગત વિમાનોનાં આંતરામાં પુષ્પાવકીર્શ વિમાનો અવશ્ય હોય છે. [૯૬]

**अवतरण**— પૂર્વ ગાથામાં જે ક્રમ કહ્યો, તે ક્રમ દરેક પ્રતરે સમાન છે કે વિપર્યાસવાળો છે ? તેના સમાધાનરૂપે આ ગાથા જણાવે છે કે—

> वहं वहस्सुवरिं, तंसं तंसस्स <sup>9</sup>उवरिमं होइ । चउरंसे चउरंसं, उहं तु विमाणसेढीओ ॥६७॥ [प्र. गा. सं. २४]

> > સંર્સ્કૃત છાયા—

वृत्तं वृत्तस्योपरि, त्र्यस्त्रं त्र्यस्त्रस्योपरि भवति ।

चतुरस्त्रे चतुरस्त्रमूर्ध्वं तु विमानश्रेणयः ॥६७॥

શબ્દાર્થ----

| તંસં તંસસ્સ=ત્રિકીશ ઉપર ત્રિકોશ | <b>. ૩૬ં=</b> ઊર્ધ્વલોકે   |
|---------------------------------|----------------------------|
| उवरिमं=७५२                      | વિમાणसेढीओ≔વિમાનની શ્રેશીઓ |

**गાधાર્થ**— પ્રથમ પ્રતરે જે સ્થાને વર્તુલ વિમાન છે તેની ઉપરના પ્રતરે સમશ્રેશીએ વર્તુલ જ હોય, ત્રિકોશ ઉપર ત્રિકોશ જ હોય અને ચોખૂશા ઉપર ચોખૂશ વિમાનો હોય, એ પ્રમાશે ઉર્ધ્વ વિમાનની શ્રેશીઓ આવેલી છે. ાા૯૭ા

**વિશેષાર્ય** કોઈ એક મનુષ્ય અથવા દેવ સૌધર્મના પ્રથમ પ્રતરે રહેલાં પંક્તિગત જે વિમાનો છે તેમાંથી ત્રિકોણ, ચોખૂણ અથવા ગોળ એ ત્રણેમાંથી કોઈ પણ વિમાનના મધ્યસ્થાનેથી ઊધ્વ ઊડવા માંડે તો સીધા સમશ્રેણીએ જતાં તે દેવે જો ત્રિકોણમાં ઊડવું શરુ કર્યું હોય તો, આગળના પ્રતરગત ત્રિકોણ વિમાનમાં જ આવીને ઊભો રહે, કારણકે પ્રથમ પ્રતરગત પંક્તિવિમાનો જે સ્થાને જે આકારવાળાં હોય તે જ સ્થાને ઊધ્વંભાગે ઉત્તરોત્તર પ્રતરમાં તે આકારવાળાં જ વિમાનો હોય.

ફક્ત એટલું વિશેષ કે, આવલિકાગત વિમાનોની સંખ્યામાં પ્રત્યેક પ્રતરે એક એકની ન્યૂનતા સમજવી. [૯૭] (પ્ર. ગા. સં. ૨૪)

अवतरण— હવે તે વિમાનો કેટલાં દ્વારવાળાં હોય ? તે કહે છે.

## सब्वे वट्टविमाणा, एगदुवारा हवंति नायव्वा<sup>\*</sup> । तिण्णि य तंसविमाणे, चत्तारि य हुंति चउरंसे ॥६८॥ [प्र.मा.सं.२५]

સંસ્કૃત છાયા----

सर्वाणि वृत्तविमानानि, एकद्वाराणि भवन्ति ज्ञातव्यानि । त्रीणि च त्र्यस्त्रविमाने, चत्वारि च भवन्ति चतुरस्त्रे ॥९८॥

9. उष्परिं 🎚 🛨 विण्णेया पाठां. 🖡

|                                           | શબ્દાર્થ |                                            |
|-------------------------------------------|----------|--------------------------------------------|
| एगटुवारा=એક દ્વારવાળાં<br>नायव्वा=જાહ્યવા | 1        | तिण्णि=ત્રશ્च દ્વારો<br>चत्तारि=ચાર દ્વારો |

**गाधार્થ**— સર્વ ગોળાકાર વિમાનોને એક જ દ્વાર હોય છે, ત્રિકોશ વિમાનોને ત્રશ દ્વારો હોય છે અને ચોખૂશ વિમાનોને ચાર દ્વારો હોય છે. ॥૯૮॥

**વિશેષાર્થ** સુગમ છે. માત્ર ગોળ વિમાનોના એક દ્વારની દિશા પૂર્વ સમજવી ઉચિત છે. ગોળ વિમાનને એક જ દ્વાર હોય છે તે વાત આવલિકાપ્રવિષ્ટ વૃત્તવિમાનની સંભવે છે. બાકીના માટે વધુ દ્વાર પગ્ન હોવાનો સંભવ ખરો. [૯૮] [પ્ર. ગા. સં. ૨૫]

अवतरण - હવે આવલિકાગત અને પુષ્પાવકીર્જ વિમાનોનું પરસ્પર અન્તર પ્રમાશ દર્શાવે છે.

## आवलियविमाणाणं, तु अंतरं नियमसो असंखिजं । संखिजमसंखिजं, भणियं पुष्फावकिण्णाणं ॥६६॥ [प्र. भा. स. २६]

સંસ્કૃત છાયા----

आवलिका [गत] विमानानामन्तरं तुः नियमशोऽसंख्यातम् ।

संख्यातमसंख्यातं, भणितं पुष्पावकीर्णानाम् ॥ee॥

શબ્દાર્થ—

आवलिय-विमाणाणं=आवલिકाગત विभानोनुं । भणियं=કહ્યું છે नियमसो=निश्चयथी । पुष्फावकिण्णाणं=पुष्पावडीर्झोनुं

**गાથાર્થ**— આવલિકાગત વિમાનોનું પરસ્પર અન્તર અસંખ્યાતા યોજનનું હોય છે. જ્યારે પુષ્પાવકીર્જા વિમાનોનું પરસ્પર અન્તરપ્રમાશ સંખ્યાતા યોજનનું તથા અસંખ્યાતા યોજનનું પશ હોય છે. ॥૯૯ા

विशेषार्थ--- સુગમ છે. [૯૯] [પ્ર. ગા. સં. ૨૬]

**अवतरण---** હવે ઉક્ત અન્તરવાળાં તે વિમાનો પૈકી કયા કયા દ્વીપ--સમુદ્ર ઉપર પહેલા પ્રતરની વિમાનપંક્તિનાં કયા કયા વિમાનો ઊર્ધ્વ ભાગે આવે છે તે કહે છે.

> एगं देवे दीवे, दुवे य नागोदहीसु बोद्धव्वे । चत्तारि जक्खदीवे, भूयसमुद्देसु अट्ठेव ॥१००॥ [प्र. गा. सं. २७] सोलससयंभूरमणे, दीवेसु पइठिया य सुरभवणा । इगतीसं च विमाणा, सयंभूरमणे समुद्दे य ॥१००॥ [प्र. गा. सं. २८] संस्कृत छाया— एकं देवे द्वीपे, द्वे च नागोदधी बोद्धव्ये । चत्त्वारि यक्षद्वीपे, भूतसमुद्रे अष्टैव ॥१००॥

**વિશેષાર્થ** પૂર્વે જણાવી ગયા કે સૌધર્મના પ્રથમ પ્રતરે મધ્યભાગે વર્તુલાકારે ઇન્દ્રકવિમાન આવેલું છે, અને તેની ચારે દિશાવર્તી બાસઠ બાસઠ વિમાનોથી યુક્ત ચારે પંક્તિની ચારે દિશામાં શ3આત થાય છે.

હવે એમાં વચલું જે ઇન્દ્રકવિમાન તે ગોળ અને ૪૫ લાખ યોજનનું હોવાથી અઢીદ્વીપ ઉપર રહેલું છે તેથી તે દ્વીપનાં ઢાંકણ સમાન છે. વળી પંક્તિગત વિમાનો પૈકી પ્રત્યેક પંક્તિનાં પહેલાં ત્રિકોણાકાર વિમાનો સ્વસ્વદિશાવર્તી અસંખ્યાતા દ્વીપસમુદ્ર વીત્યા બાદ આવતા દેવદ્વીપ ઉપર ચારે બાજુ આવેલાં છે. [અર્થાત્ પ્રત્યેક પંક્તિનો આરંભ ઇન્દ્રકવિમાનથી અસંખ્ય યોજન દૂરથી થાય છે.] ત્યાર પછી આવેલાં ચારે બાજુવર્તી વીંટાયેલા નાગસમુદ્ર ઉપર પ્રત્યેક દિશાવર્તી પ્રત્યેક પંક્તિનાં બે-બે (ગોળ અને ચોરસ) વિમાનો આવેલાં છે, તેવી જ રીતે યક્ષદ્વીપ ઉપર સમશ્રેણીએ ચારે દિશાવર્તી પંક્તિનાં ચાર ચાર વિમાનો આવેલાં છે, ભૂતસમુદ્ર ઉપર આઠ આઠ વિમાનો, સ્વયંભૂરમણદ્વીપ ઉપર સોળ સોળ વિમાનો અને સ્વયંભૂરમણસમુદ્રને વિષે ઊધ્વંભાગે ચારે દિશાવર્તી પ્રત્યેક પંક્તિગત અવશિષ્ટ એકત્રીશ-એકત્રીશ વિમાનો જગત્ સ્વભાવે ઊધ્વંભાગે પ્રતિષ્ઠિત રહેલાં છે.

અહીં કોઈ શંકા કરે કે--અઢીદ્વીપ પછી ઠેઠ દેવદ્વીપે પંક્તિવિમાનારંભ કહ્યો તો વચલા અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રો ઉપર શું કશુંએ ન હોય ? તો તે વચ્ચેનો પ્રદેશ આવલિકાગત વિમાન વિનાનો જ હોય. ત્યારપછી ૨--૪–૮–૧૬–૩૧ વિમાનો, તે તે દ્વીપો અસંખ્ય અસંખ્ય યોજનવાળા હોવાથી અને વળી અસંખ્યમાં પણ અસંખ્ય ભેદો હોવાથી પૂર્વપૂર્વથી બૃહત્--અસંખ્ય યોજન માનવાળાં હોવાથી ખુશીથી સમાઈ શકે છે.

દ્વિતીય પ્રતરે સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રવર્તી એક એક વિમાન ચારે બાજુએ હીન વિચારવું, એમ પશ્ચાત્ ક્રમથી એક એકની હીનતા અનુત્તર યાવત્ ભાવવી. [૧૦૦–૧૦૧] (ક્ષે. ગા. સં. ૨૭--૨૮)

अवतरण --- વિમાનના ગંધ-સ્પશક્ટિક કેવા હોય ? તે જણાવે છે.

# अचंतसुरहिगंधा, फासे नवणीयमउअसुहफासा । निच्चुजोआ रम्मा, सयंपहा ते विरायंति ॥१०२॥ [प्र. गा. सं. २६]

| े ।। ह                                  | ते ते  | द्वीपसमुद्रमां  | प्रतिषि | डेतविमानसंख्यावबोधक यन्त्र ॥             |  |
|-----------------------------------------|--------|-----------------|---------|------------------------------------------|--|
| प्रथमनां चारे                           | दिशावत | र्गी चार विमानो | पैकी    | प्रत्येक विमान देवद्वीपमां चारे बाजुए छे |  |
| ત્યાર પછીના                             | ,,     | બે બે           | 11      | નાગસમુદ્રમાં "                           |  |
| 37                                      | "      | ચાર ચાર         | **      | યલહીપમાં "                               |  |
| "                                       | "      | આઠ આઠ           | 11      | ભૂતસમુદ્રમાં "                           |  |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | "      | સોળ સોળ         | "       | સ્વયંભૂરમશદીપમાં "                       |  |
| "                                       |        | ૩૧–૩૧           | 11      | સ્વયંભૂરમશસમુદ્રમાં "                    |  |

સંસ્કૃત છાયા—

अत्यन्तसुरभिगन्धानि, स्पर्शे नवनीतमृदुसुखस्पर्शानि । नित्योद्योतानि रम्पाणि, स्वयंप्रभाणि तानि विराजन्ते ॥१०२॥

શબ્દાર્થ—

| अπ્રંત=અત્યન્ત          | સુहफासा=સુખકારી સ્પર્શવાળા |
|-------------------------|----------------------------|
| સુરદિગંઘા≔સુરભિગંધવાળાં | નિच્चુઝોआ=નિત્યોઘોત કરનારા |
| फાસે≔સ્પર્શમાં          | रम्मा=૨મષ્ડીય              |
| नवणीय≔નવનીત [માખણ સરખા] | સયંપहા=સ્વયંપ્રભાવાળા      |
| मउज=भृदु                | विरायंति=विरार्थ છे        |

**गायार्थ**— તે વિમાનો અત્યન્ત સુરભિગંધવાળાં અને સ્પર્શ કરતાં માખગ્રની જેમ મૃદુ–સુકોમળ, વળી સુખકારી સ્પર્શવાળાં, નિરંતર ઉદ્યોતને કરનારાં, રમણીય અને તથાવિધ જગત્સ્વભાવે સ્વયંપ્રભા–તેજવાળાં (ગગનમંડળમાં) શોભી રહ્યાં છે. ॥૧૦૨॥

**વિજ્ઞેષાર્થ** સુગમ છે. બાકી વિમાનનું વધુ વર્શન ગ્રન્થાન્તરથી જોવું. [૧૦૨] (પ્ર. ગા. સં. ૨૯]

**अवतरण**— હવે જે દેવલોકો સૌધર્મ–ઇશાનની જેમ જોડલે રહેલા છે ત્યાં કયા વિમાનોમાં, કઈ દિશાએ, કોનો, કેવી રીતે હક્ક રહેલો છે ? તે હકીકતને જણાવતાં પ્રથમ ઉત્તર –-દક્ષિણવર્ત્તી આવલિકાગત વિમાનોના સ્વામિત્વને જણાવનારી ગાથા કહે છે.

जे दक्खिणेण इंदा, दाहिणओ आवली मुणेयव्वा । जे पुण उत्तर इंदा, <sup>\*</sup>उत्तरओ आवली तेसिं ॥१०३॥ [प्र. गा. सं. ३०] संस्कृत छाया---ये दक्षिणस्येन्द्राः दक्षिणत आवली मुणितव्या ।

ये पुनरुत्तरस्येन्द्रा-उत्तरत आवली तेषाम् ॥१०३॥

★ पाठां० उत्तरावली मुणिय तेसिं

#### શબ્દાર્થ—

| ये=र्श्व                         | मुणेयव्वा=शास्त्रवी |
|----------------------------------|---------------------|
| दक्खिणेण इंदा≈દક્ષિષ્નના ઇન્દ્રો | जे पुण=જે વળી       |
| दाहिणओ आवली≠દક્ષિશ્રથી આવલી      | તેસિં=તેઓની         |

**गाथार्थ**— દક્ષિણ દિશામાં રહેલાં આવલિકાગત વિમાનો તે દક્ષિણેન્દ્રોનાં જાણવાં અને ઉત્તર દિશામાં રહેલાં આવલિકાગત વિમાનો તે ઉત્તરેન્દ્રોનાં જાણવાં. ॥૧૦૩॥

**વિશેષાર્ય** સુગમ છે. એટલું વિશેષ સમજવું કે--દરેક પ્રતરે વિમાનોની ચાર પંક્તિઓ છે. પ્રત્યેક પંક્તિ પૂર્વ--પશ્ચિમ, ઉત્તર--દક્ષિણ એમ ચારે દિશામાં વહેંચાયેલી હોય છે. એમાં જે પંક્તિ દક્ષિણદિશામાં ગએલી હોય તે **દક્ષિણેન્દ્રો, (સૌ**ધર્મ સનત્કુ૦)ની જ જાણવી. એવી જ રીતે ઉત્તર દિશામાં ગયેલી સીધી પંક્તિ તે દક્ષિણ દિશાગત-સમશ્રેણીએ રહેલા ઇશાનાદિ [ઇશાન--માહેન્દ્ર બે જ] ઉત્તરેન્દ્રોની સમજવી. [૧૦૩] (પ્ર. ગા. સં. ૩૦)

अवतरण — હવે બાકીનાં પૂર્વ-પશ્ચિમ દિશાનાં આવલિકાગત વિમાનોનું સ્વામિત્વ જણાવે છે.

# पुब्वेण पच्छिमेण य, सामण्णा आवली मुणेयव्वा । जे पुण वद्टविमाणा, मज्झिल्ला दाहिणिल्लाणं ॥१०४॥

. .

[प्र. गा. सं. ३१]

સંસ્કૃત છાયા—

पूर्वस्यां पश्चिमायाश्च, सामान्याऽऽवली मुणितव्या । यानि पुनर्वृत्तविमानानि, मध्यानि दाक्षिणात्यानाम् ॥१०४॥

શબ્દાર્થ—

| ુ પુલ્વેण=પૂર્વ દિશામાં 👔 | વદ્દવિમાणા=ગોળ વિમાનો         |
|---------------------------|-------------------------------|
| पच्छिमेण=પશ્ચિમ દિશામાં   | मज्झिल्ला=મધ્યનાં તે          |
| सामण्णा=-साभान्यतः        | दाहिणित्लाणं≕દક્ષિશેન્દ્રોનાં |

**गायार्थ**— પૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશાની પંક્તિ સામાન્યતઃ જાંશવી. એમાં પ્રતરમધ્યે વર્તતા ગોળ ઇન્દ્રક વિમાનો તે દક્ષિણેન્દ્રોનાં જ જાણવાં. ॥૧૦૪૫

**વિશેષાર્થ**— પૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશામાં ગએલી વિમાનની પંક્તિઓ સામાન્યથી જાજ્ઞવી, એટલે કે અર્ધા વિમાનો સૌધર્મેન્દ્રની માલિકીનાં અને અર્ધા ઇશાનેન્દ્રની માલિકીનાં સમજવાં. એમાં ય એટલું વિશેષ સમજવું કે–પ્રતરમધ્યવર્તી ગોળાકારે વર્તતાં તમામ ઇન્દ્રક વિમાનો <sup>૨૭૦</sup>દક્ષિણેન્દ્રોનાં જ સ્વામિત્વવાળાં અને વચલા ગોળ ઇન્દ્રકવિમાનો પજ્ઞ તેમની જ માલિકીનાં છે. એથી જ દક્ષિણેન્દ્રોનું વૈશિષ્ટ્ય છે. [૧૦૪] પ્ર. ગા. સં. ૩૧]

૨૭૦. આ આવલિકા અને પુષ્પાવકીકવિમાન વિષયની સાક્ષીરુપ ગાથાઓ અહીં અમે આપતા નથી, કારશકે देवेन्द्रनरकेन्द्र પ્રકરણની એ ગાથાઓ ચાલુ સંગ્રહશીની ટીકામાં છે જ. **अवतरण**— હવે પૂર્વ અને પશ્ચિમ પંક્તિની માલિકીમાં થોડીક વિશેષતા છે તે જણાવીને પૂર્વગાથાની વાતને સ્પષ્ટ કરે છે.

> पुच्चेण पच्छिमेण य, जे वट्टा ते वि दाहिणिल्लस्स । तंस चउरंसगा पुण, सामण्णा हुंति दुण्हंपि ॥१०५॥ [क्षे. गा. सं. ३२]

> > સંસ્કૃત છાયા----

पूर्वस्यां पश्चिमायां च, यानि वृत्तानि तान्यपि दाक्षिणात्यस्य । त्र्यस्त्र—चतुरस्त्राणि पुनः, सामान्यानि भवन्ति द्वयोरपि ॥१०५॥

શબ્દાર્થ—

| पुच्चेण पच्छिमेण=પૂર્વ અને પશ્चિમ દિશામાં | तंसचउरंसगा≃ત્રિકોશ ચોખૂશ                    |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------|
| तेऽवि≕ते ५अ                               | सामण्णा≔સામાન્યથી                           |
| दाहिणिल्लस्स=દक्षिश्च દિશામાં વર્તતા      | <u> </u> વુण્हંપિ <del>∞</del> બન્નેના પક્ષ |

**વિશેષાર્થ**— પૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશાની પંક્તિમાં રહેલાં ગોળ વિમાનોમાં તે તે કલ્પયુગલોવર્તી દક્ષિણેન્દ્રો જ અધિકારી છે, તેમાં <sup>૨૭૧</sup>ઉત્તરેન્દ્રોનો કશો હક્ક હોતો નથી. વળી તે જ બન્ને દિશાની પંક્તિમાં રહેલાં ત્રિકોણ—ચોખૂણ વિમાનોની જે સંખ્યા છે તેમાં વિમાનોની અડધી સંખ્યા દક્ષિણેન્દ્રના તાબાની અને અડધી ઉત્તરેન્દ્રના તાબાની છે. આ વ્યવસ્થા પ્રથમના બે જ કલ્પયુગલે (સૌ૦ ઇ૦ સનત્કુ૦ માહેન્દ્ર) છે; કારણકે બન્ને યુગલો પૈકી પ્રત્યેક યુગલમાં તે તે દિશામાં બન્ને ઇન્દ્રોનું સ્વામિપણું સંકલિત છે. એમાંય પુનઃ અમુક પંક્તિગત અમુક પ્રકારનાં વિમાનો ઉપર સ્વામિપણું અમુકનું જ હોય છે.

અને આનત–પ્રાણત, તથા આરણ-અચ્યુત એ કલ્પયુગલો જ છે, પરંતુ તત્રવર્તી સર્વ પ્રતરોમાં સ્વામિષણું તો એક જ ઇન્દ્રનું હોય છે જેથી ત્યાં કોઈ વિચારને અવકાશ નથી. [૧૦૫] (પ. ગા. સં. ૩૨)

अवतरण--- હવે ઉક્ત વિમાનોનાં રક્ષણાર્થે શું છે ? તે કહે છે.

## पागारपरिक्खित्ता, वट्टविमाणा हवंति सब्वे वि । चउरंसविमाणाणं, चउद्दिसिं वेइया होइ ॥१०६॥ (प्र. ण. सं. ३३]

૨૭૧. જેમ કોઈ રાજાની હદમાં બીજા કોઈ રાજાના તાબાના પણ ગ્રામ--નગરાદિ હોય છે; વળી કેટલાંએક એવાં ગ્રામ–નગરો પણ આવે કે તે ગામના અમુક ભાગના માલિક અમુક હોય અને અમુક વિભાગની સત્તા અન્યની હોય, તેમ અહીં વિચારવું.

સંસ્કૃત છાયા— प्राकारपरिक्षिप्तानि, वृत्तविमानानि भवन्ति सर्वाण्यपि । चतुरस्त्रविमानानां, चतुर्दिक्ष वेदिका भवति ॥१०६॥ શબ્દાર્થ— પાગારપરિक्खित्ता=પ્રાકાર–કિલ્લાથી વીંટાએલાં चउद्दिसि=ચારે દિશાઓમાં सव्वेबि=्सर्व પ્રકારે वेडया=वेदिકा चउरंसविमाणाणं=- थोजूश विभानीनी होइ≕હોય છે गાયાર્થ આવલિકાપ્રવિષ્ટ સર્વે વર્તુલ વિમાનો ચારે બાજુએ ગઢથી વીંટળાએલાં હોય છે. ચઉખુણા વિમાનોની ચારે બાજુએ વેદિકા હોય છે. ૫૧૦૬૫ **વિશેષાર્થ**— સગમ છે. એટલું વિશેષ કે--ગોળ વિમાનને જે ગઢ કહ્યો તે શીર્ષભાગે (છેડે)<sup>૨૭૨</sup>કાંગરાવાળો–સશોભિત દેખાવવાળો હોય છે. અને ચઉખૂણા વિમાનને જે વેદિકા કહી તે કાંગરા વિનાની સાદી <sup>૨૭૩</sup>ભીત્તીરૂપ સમજવી. તેથી તે ગઢને વેદિકા કહેવાય છે. [૧૦૬] (પ્ર. ગા. સં. ૩૩) अवतरण— હવે તે પ્રમાણે ત્રિકોણ વિમાનનું રક્ષણ કેવું છે? તે કહે છે. जत्तो वद्वविमाणा, तत्तो तंसस्स वेडया होड । पागारो बोद्धव्वो, अवसेसेसुं तु पासेसुं ॥१०७॥ [प्र. गा. सं. ३४] સંસ્કૃત છાયા— यतः वृत्तविमानानि, ततः त्र्यस्त्रस्य वेदिका भवति । प्राकारो बोद्धव्यो--ऽवशेषेषु त पार्श्वेषु ॥१०७॥ શબ્દાર્થ----**નો**હ્યુટ્વો=જાણવો जत्तो≔જ્યાં (જે દિશાએ] તત્તો=ત્યાં (તે બાજુર્અ] अवशेषेसूं=અવશિષ્ટ તંસસ્સ=ત્રિખૂશિયાની સ≔વળી પાસેસું=બાજુઓમાં पागारो=પ્રાકાર–ગઢ गावार्थ જે દિશાએ વર્તુલ વિમાનો છે તેની સન્મુખ ત્રિખૂણીયા વિમાનોને વેદિકા હોય છે. (કાંગરા રહિત ગઢ) અને બાકીની દિશાઓમાં કાંગરા સહિત ગઢ હોય છે. ૫૧૦૭૫ **વિશેષાર્થ** સુગમ છે. [૧૦૭] (પ્ર. ગા. સં. ૩૪) **અવતરण**— હવે કોઈ પણ કલ્પે આવલિકાગત વિમાનોની (તથા પુષ્પાવકીણી) સંખ્યા પ્રાપ્ત કરવા करण દશવિ છે.

૨૭૨. ઘણા જીર્ણ નગરના કિલ્લાઓ વિવિધ પ્રકારનાં કાંગરાંઓથી સહિત હોય છે, જે જગજાહેર છે.

૨૭૩. કાઠીયાવાડમાં મુકામોનાં રક્ષણાર્થે જ કરાય છે તેને ત્યાં 'વંડી' કહી સંબોધે છે જ્યારે ગુજરાતમાં 'ઢોરો' પણ કહે છે. એમ જૂદા જૂદા દેશ આશ્રયી વિવિધ રીતે ઓળખાય છે.

## पढमंतिमपयरावलि–विमाणमुहभूमि तस्समासद्धं । पयरगुणमिद्वकप्पे, सव्वग्गं पुप्फकित्रियरे ॥१०८॥

સંસ્કૃત છાયા----

प्रथमान्तिमप्रतरावली–विमानानि मुखं भुमिः तत्समासार्खं । पतरगुणमिष्टकल्पे, सर्वाग्रं पुष्पावकीर्णेतराणाम् ॥१०८॥

શબ્દાર્થ

| पढमंतिम=પ્રથમ અને અંતિમ    | અહેં=અર્ધ                              |
|----------------------------|----------------------------------------|
| પયરાવલિ≕પ્રતરની શ્રેષ્ટી   | पयरगुणं=प्रતસ્વડે ગુણવા                |
| મુદ્ર=મુખ                  | इडुकप्पे=ઇસ્છિતકલ્પે                   |
| મૂમિ=ભૂમિ                  | सव्वग्गं=સર્વ સરવાળો                   |
| तस्समासंचते બન્નેનો સરવાળો | i પુષ્फकिन्नियरे=-પુષ્પાવકીર્શો બાકીના |

**गावार्य** પહેલી પ્રતર શ્રેણીની વિમાનસંખ્યા તે **મુख** કહેવાય અને અંતિમ પ્રતરોની વિમાન સંખ્યા તે તેની **भૂમિ** કહેવાય. એ બન્ને સંખ્યાનો સરવાળો કરીને તેનું અર્ધ કરી નાંખવું, પછી તેનો ઇચ્છિત કલ્પના પ્રતરોની સંખ્યા સાથે ગુણાકાર કરવો જેથી સર્વ આવલિકાગત વિમાનસંખ્યા પ્રાપ્ત થશે અને બાકીની સંખ્યા તે ત્યાં પુષ્પાવકીર્ણ વિમાનોની જાણવી. ॥૧૦૮॥

**વિશેષાર્થ** આ ગાથા જે કરણ બતાવે છે તે ઇષ્ટ કલ્પાશ્રયી ઘટે છે તેમ ઉપલક્ષણથી સમગ્ર નિકાયાશ્રયી તથા પ્રતિપ્રતરાશ્રયી પણ વિમાનસંખ્યા લાવવા ઘટી શકે છે. કારણકે '**મૂख**' અને '**મૂમિ**' સંજ્ઞા સંખ્યા <sup>૨૭૪</sup>પ્રતિકલ્પે તેમજ સમુચ્ચયે (બાસઠ પ્રતરાશ્રયી) પણ ઘટે છે કારણકે કોઈ પણ પ્રકારનું વિમાનસંખ્યત્વ નિકાયસ્થાન, પ્રતિકલ્પસ્થાન અને પ્રતિપ્રતરસ્થાન ત્રણે આશ્રયી ઘટી શકે છે. એથી અહીંઆ પ્રથમ ઉક્ત કરણ-ઉદાહરણ દ્વારા ઇષ્ટકલ્પાશ્રયી ઘટાવે છે.

**इષ્ટકત્વમાં વિમાનસંख્યાપ્રાપ્તિનું – उदाहरण** જેમ સૌધર્મ--ઇશાનકલ્પગત પ્રથમ પ્રતરે ૨૪૯ વિમાનસંખ્યા તે, તે દેવલોકનું '**मुख**' કહેવાય અને સૌધર્મ--ઇશાન દેવલોકના અંતિમ પ્રતરની ૨૦૧ વિમાનસંખ્યા તે '**भૂમિ**' સંજ્ઞક કહેવાય છે. [૨૪૯+૨૦૧=] બન્નેનો સરવાળો કરતાં ૪૫૦ની સંખ્યા આવી. ઉક્ત કથન મુજબ તેનું અર્ધ કરતાં ૨૨૫ની સંખ્યા અવશિષ્ટ રહી, તેને સૌધર્મ--ઇશાનના (૧૩) તેર પ્રતર સાથે ગુશીએ એટલે [૨૨૫×૧૩=] ૨૯૨૫ની આવલિકાગત વિમાનોની સંખ્યા સૌધર્મ--ઇશાનના તેરે પ્રતરની થઈને આવી. આ સંખ્યાને પૂર્વોક્ત સૌધર્મ--ઇશાનગત જે ૬૦ લાખની વિમાનસંખ્યા તેમાંથી બાદ કરતાં [૬૦૦૦૦૦૦,-૨૯૨૫=] ૫૯૯૭૦૭૫ વિમાનસંખ્યા પુષ્પાવકીર્શોની પ્રથમ કલ્પયુગલે જાણવી.

એ પ્રમાશે આગળ સનત્કુમારાદિ કલ્પે પશ ઉક્ત કરશવડે ઇષ્ટ સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય છે, તે ગ્રન્થવિસ્તારના ભયથી અહીં ન જશાવતાં **યન્ત્ર** જોવાની જ ભલામજ્ઞ કરીએ છીએ.

।। इति इष्टकल्पे विमानसंख्याकरणम् ।।

२७४. કલ્પ એટલે શું ? सामर्थ्य वर्णनायां च, कल्पने छेदने तथा । औषम्ये **चाधिवासे** च, कल्पश्नब्दं विदुर्बुधाः ॥ **'अधिवास'** अर्थमां કલ्प शબ्द वपरायो છे.

11 वैमानिकनिकायाश्रयी आवलिकागत तथा पुष्पावकीर्णविमानसंख्या यन्त्र ।।

| मुख<br>संख्या    | भूमि<br>संख्या |   | समास<br>संख्या |   | अर्ध<br>संख्या |   | गुण्यप्र०<br>संख्या |   | आव०गत<br>संख्या | पुष्मा०<br>संख्या |   | कुलविमान<br>संख्या  |
|------------------|----------------|---|----------------|---|----------------|---|---------------------|---|-----------------|-------------------|---|---------------------|
| ૨૪૯ +            | ૨૦૧            | = | ૪૫૦            | _ | રરય            | × | ૧૩                  | = | ૨૯૨૫            | ૫૯૯૭૦૭૫           |   | ૬૦ લાખ*             |
| ૧૯૭ +            | ૧૫૩            | = | ૩૫૦            | - | ૧૭૫            | × | ૧૨                  | = | 2900            | 1669600           | = | ૨૦ લાખ <sup>×</sup> |
| ૧૪૯ +            | ૧૨૯            | = | ૨૭૮            | - | ૧૩૯            | × | ξı                  | = | ୵ଌ୪             | ૩૯૯૧૬૬            | = | 800000              |
| ૧૨૫ +            | 106            | = | ૨૩૪            | _ | ૧૧૭            | × | પ                   | = | ૫૮૫             | ૪૯૪૧૫             | = | 40000               |
| ૧૦૫ +            | ૯૩             | = | ૧૯૮            | - | ૯૯             | × | ጽ                   | = | ૩૯૬             | उ८६०४             | = | 80000               |
| ۲۶ +             | ଌଌ             | = | ૧૬૬            | - | 23             | × | Х.                  | = | ૩૩૨             | ૫૬૬૮              | = | 5000                |
| <del>9</del> 3 + | <b>६</b> १     | = | ૧૩૪            | - | ६७             | × | ጽ                   | = | ૨૬૮             | ૧૩૨               | = | 800                 |
| પુલ +            | ૪૫             | = | ૧૦૨            | _ | પ૧             | × | ጸ                   | Ħ | २०४             | ૯૬                | = | 300                 |
| ૪૧ +             | 33             | = | ৬४             |   | ૩૭             | × | з                   | = | ૧૧૧             | <b>*</b> o        | = | ૧૧૧                 |
| ૨૯ +             | ર૧             | = | ૫૦             | - | રપ             | × | Э                   | = | ૭૫              | <b>૩</b> ૨        | = | ૧૦૭                 |
| ૧૭ +             | ć              | = | ૨૬             | _ | ૧૩             | × | Э                   | = | ૩૯              | ૬૧                | = | 100                 |
| પ +              | o              | = | 0              | - | 0              | × | ૧(૦)                | = | પ               | નથી ૦             | = | પ                   |

| समग्रनिका०    | नि०श्रयी       | नि०            | नि०आश्रयी      | নি০             | नि०आश्रयी       | नि० आश्रयी        | समग्र वै०          |
|---------------|----------------|----------------|----------------|-----------------|-----------------|-------------------|--------------------|
| ૨૪૯           | પ              | રપ૪            | ૧૨૭            | ६२              | <u> </u>        | 2826986           | ८४९७०२३            |
| मुख<br>संख्या | भूमि<br>संख्या | समास<br>संख्या | अर्ध<br>संख्या | प्रतर<br>संख्या | आव०गत<br>संख्या | पुष्पा०<br>संख्या | निकायकुल<br>संख्या |

એ પ્રમાશે જે દેવલોકે 'મૂમિ' સંખ્યા કાઢવી હોય તે એક જ દેવલોકે જે પ્રતરસંખ્યા હોય પ્રતરસંખ્યા પ્રાપ્ત થતી હોય તે સર્વ સંખ્યાને તેમાંથી એક ઓછી કરતાં જે સંખ્યા રહે તેને ચારે ગુણવા, એમ કરતાં જે સંખ્યા આવે તે સંખ્યા તે દેવલોકની મુખસંખ્યામાંથી બાદ કરી નાંખવી એટલે તે કલ્પે भૂમિ સંખ્યા પ્રાપ્ત થશે.

★ બંનેની ભેગી. ×. બંને કલ્પની. +. ત્રેપન-ચોપન-પંચાવન ત્રજ્ઞ પ્રતરે પુષ્પાવકીર્જ્ઞ વિમાનો નથી. उ-सगपयरा रूवूणा, चउगुणिया सोहयां समुहाओ । जं तत्त्यसुद्धसेसं, इच्छियकपस्स सा भूमी ॥१॥ ૨૭૫.

જે દેવલોકે 'मुख' સંખ્યા કાઢવી હોય, તે

દેવલોકની નીચેના સમગ્ર દેવલોકોવર્તી જેટલી

ચારે<sup>૨૭૫</sup> ગુણી જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તેને પ્રથમ

પ્રતરની–૨૪૯ મુખસંખ્યામાંથી બાદ કરતાં જે

સંખ્યા અવશેષ રહે. તે સંખ્યા તે તે દેવલોકની

મુख સંખ્યા કહેવાય.

वैमानिक निकायमां मुख तथा भूमि संख्या

वैमानिकनिकायमां मुखसंख्या<sup>२७६</sup> **\*** वैमानिक निकायमां भूमिसंख्या<sup>२७७</sup> ŝ સૌધર્મ-ઇશાન યુગલે પ્રથમ પ્રતરે પ્ર૦ સં૦ મુખ સંખ્યા ૨૪૯ છે. સૌધર્મ ઇશાને-૧૩-૧=૧૨×૪=૪૮-૨૪૯ મૂ૦ પ્ર૦ સં૦ સનત કુ૦ માહેન્દ્ર યુ૦-૧૩×૪=૫૨--૨૪૯ २०१ भू० પર સનત્ક્વ૦ માહેન્દ્રે--૧૨-૧=૧૧×૪=૪૪--૧૯૭ १८७ मु० सं० <u> የ</u>እ બ્રહ્મકલ્પે પહોંચતાં-૨૫×૪=૧૦૦-૨૪૯ વપ ગામ૦ 100 બ્રહ્મદેવલોકે --૬--૧≠૫×૪=૨૦--૧૪૯ १४० मु० 20 લાંતકકલ્પે પહોંચતા-૩૧×૪=૧૨૪-૨૪૯ १२७ म० ૧૨૪ લાંતક કલ્યે –પ–૧=૪×૪≕૧૬–૧૨૫ <u>...</u> १२५ मू० सं० શુક્રકલ્પે પહોંચતાં-૩૬×૪≕૧૪૪-૨૪૯ १०८ भू० 988 શુક્ર કલ્પે –૪–૧=૩×૪=૧૨–૧૦૫ १०५ मु० संव ८उ भू० સહસ્રારકલ્પે પહોંચતા–૪૦×૪=૧૬૦–૨૪૯ १६० સહસ્રાર કલ્પે–૪–૧=૩×૪=૧૨–૮૯ 016 આનત-પ્રાશતે પહોંચતા-૪૪×૪=૧૭૬-૨૪૯ ৬৬ মৃ০ ૧૭૬ આ૦ પ્રાણત કલ્પે–૪–૧=૩×૪=૧૨–૭૩ 093 આરણ અચ્યુતે પહોંચતા–૪૮×૪=૧૯૨–૨૪૯ ૬૧ મ૦ ૧૯૨ આ૦ અચ્યુત કલ્પે ૪-૧=૩×૪=૧૨--૫૭ OUG ૧૨ અધસ્તન ગ્રે૦ ત્રિકે પહોંચતા-૫૨×૪=૨૦૮-૨૪૯ χu 202 અ૦પ્રૈ૦ ત્રિકે કલ્પે –૩–૧=૨×૪=૮-૪૧ 089 <u>उ</u>उ भू०

- २७६. दोण्णिसय अउणपण्णा, सत्ताणउयं सयं च बोद्धव्वं । अउणापण्णं च सयं, सयमेगं पण्णुवीसं च ।।१॥ पंचुत्तरसयमेगं, अउणाणउईयअहोई बोद्धव्वा । तेक्त्तरि सगवण्णा, ईयालीसा य हेड्डिमए ।।२॥ अउणतीसा य भवे, सत्तरस य पंच चेव आदीओ । कप्पेसु पत्यडाणं, – ॥
- २७७. एगहिया दोण्णिसया, तेवण्णसयं सयं च उणतीसं । तत्तो नवाहियसयं, तिणवइ सत्तत्तरी चेव ॥१॥ एगही पणयाला, तेत्तीसा एक्कवीस नव चेव । कप्पेसु पत्यडाणं, भूमीओ होति णायव्वा ॥२॥

-[देवे० नर० प्रक. गा. १५६-५७-५८; ९६०-६१]

209

```
મધ્યમ ગ્રૈ૦ ત્રિકે પહોંચતા - પપ×x=૨૨૦-૨૪૯મ૦ ગ્રૈ૦ ત્રિકે કલ્પે -3-૧=૨×x=૮-૨૯\frac{2૨0}{0૨૯}\frac{2}{0.9}ઉપરિતન ગ્રૈ૦ ત્રિકે પહોં૦-૫૮×x=૨૩૨-૨૪૯\frac{2}{0.9}\frac{232}{0.99}\frac{2}{0.99}અનુત્તરકલ્પે પહોંચતાં -૬૧×x=૨૪૪-૨૪૯\frac{2}{28x}\frac{28x}{004}\frac{2}{90}\frac{28x}{004}\frac{2}{90}\frac{2}{28x}\frac{2}{28}\frac{2}{28x}\frac{2}{20}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{200}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{200}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}\frac{2}{9}
```

#### २ समग्र निकायाश्रयी विमानसंख्या प्राप्ति रीति—

હવે સમગ્ર નિકાય સ્થાનાશ્રયી સમુચ્ચયે બન્ને પ્રકારનાં વિમાનોની સંખ્યાને પ્રાપ્ત કરવા બે રીતો જગ્નાવાય છે. તેમાં પ્રથમ અગાઉની ગાથાનુસારે બતાવાય છે.

સકલ વૈમાનિકાયાશ્રયી (અથવા ૬૨ પ્રતરની અપેક્ષાએ) પ્રથમ પ્રતરસંખ્યાને '**મુख**' સંજ્ઞક સમજવી. તે મુખસંખ્યા પ્રથમ પ્રથમ પ્રતરે ૨૪૯ની છે, અને સમગ્ર નિકાયાશ્રયી '**મૂમિ**' સંખ્યા (અંતિમ પ્રતરની) પાંચ છે, કારણકે મુખમાં આદિ પ્રતરસંખ્યાનું અને ભૂમિમાં અંતિમ પ્રતરસંખ્યાનું ગ્રહણ હોય છે. તેથી મુખ અને અંતિમપ્રતરવર્તી ભૂમિસંખ્યાનો સમાસ કરતાં (૨૪૯+૫=) ૨૫૪ની સંખ્યા આવે, તેનું અર્ધ કરતાં ૧૨૭ની સંખ્યા આવી. બાસઠે પ્રતરની કુલ સંખ્યા લાવવાની હોવાથી ૧૨૭×૬૨=૭૮૭૪ની સંખ્યા આવલિકાગત વિમાનની વૈમાનિક નિકાયે આવે. **इતિ સમય્રનિकાયે પ્રથમોપાયઃ** ।

બીજી રીતે અનુત્તરકલ્પના (૬૨મા) પ્રતરે ચારે બાજુ એક એક વિમાન છે તે પ્રતરથી માંડીને ચારે દિશાવર્તી એક એકની વૃદ્ધિવડે એક એક પ્રતિ પ્રતરે વધારતાં સૌધર્મકલ્પનાં અંતિમ (૬૨મા) પ્રતર સુધી પહોંચવું (અથવા ૬૨ પ્રતરે એક જ દિશાવર્તી વિમાનસંખ્યાનો સરવાળો કાઢવો) અર્થાત્ ૧--૨-૩-૪-૫-૬-૭-૮-૯-૧૦-૧૧-૧૨-૧૩-૧૪-૧૫-૧૬-૧૭-૧૮-૧૯-૨૦-૨૧-૨૨-૨૩-૨૪-૨૫--૨૬-૨૭-૨૮-૨૯-૩૦--૩૧-૩૨-૩૩-૩૪-૩૫-૩૬-૩૭-૩૮-૩૯--૪૦--૪૧-૪૨-

૪૩–૪૪–૪૫–૪૬–૪૭–૪૮–૪૯–૫૦--૫૧–૫૨–૫૩–૫૪–૫૫–૫૬–૫૭–૫૮–૫૯–૬૦–૬૧– ૬૨. આ બધી સંખ્યાની સંકલનાનો કુલ સરવાળો ૧૯૫૩ આવશે. ચારે દિશાગત પંક્તિઓ રહેલી છે અને તેથી ચારે બાજુ સંકલના કરવાની હોવાથી ૧૯૫૩×૪=૭૮૧૨ની કુલ પંક્તિગત વિમાનસંખ્યા આવી. એમાં બાસઠે પ્રતરનાં મધ્યવર્તી ૬૨ **ઇન્દ્રક** વિમાનો ભેળવતાં ૭૮૭૪ની આવલિકાપ્રવિષ્ટ વિમાનસંખ્યા આવે, બાકીની ૮૪૮૯૧૪૯ સંખ્યા પુષ્પાવકીર્શની આવે. બન્ને સંખ્યાને એકત્ર કરતાં ૮૪૯૭૦૨૩ની કુલ વિમાનસંખ્યા આવે.

इति समग्रनिकायविमान—संख्याप्रमाणम् 🛛 🛙

#### ३ प्रतिप्रतरे विमानसंख्यानुं प्रमाण--

હવે ત્રીજી રીતે પ્રતિપ્રતર સ્થાનાશ્રયી વિમાનસંખ્યા જાણવી હોય તો ઇષ્ટપ્રતરની એક જ

દિશાવર્તી વિમાનસંખ્યાને ચારે ગુણી જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તેમાં સ્વસ્થાનવર્તી ઇન્દ્ર વિમાન પ્રક્ષેપી દેવું જેથી ઇષ્ટપ્રતરે આવલિકાગત વિમાનસંખ્યા પ્રાપ્ત થશે.

પ્રતિપ્રતરાશ્રયી પુષ્પાવકીર્શ વિમાન જાણવાનું 'કરણ' કે તેની સંખ્યા વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ જોવામાં આવી નથી. [૧૦૮]

**अवतरण**— પૂર્વે આવલિકાગત સંખ્યા ત્રણ પ્રકારે અને પુષ્પાવકીર્ણની પ્રાપ્ત થતી બે બે સ્થાનની સંખ્યા જણાવી. હવે એ જ પ્રમાણે ઇષ્ટ પ્રતરે ઇષ્ટ કલ્પે ત્રિકોણ, ચોખૂણ અને વૃત્ત સંખ્યા જાણવાનું કરણ ગ્રન્થકાર કહે છે, ત્યાં સમગ્ર નિકાયાશ્રયી, ત્રિકોણાદિ સંખ્યાનો ઉપાય છે કે નહિ તે ઉપરથી કહેવાશે.

> इगदिसिपंतिविमाणा, तिविभत्ता तंस चउरंसा वट्टा । तंसेसु सेसमेगं, खिव सेस दुगस्स इक्तिकं ॥१०६॥ तंसेसु चउरंसेसु य, तो रासि तिगंपि चउगुणं काउ । वट्टेसु इंदयं खिव, पयरधणं मीलियं कप्पे ॥११०॥

> > સંસ્કૃત છાયા—

एकदिशि पङ्कितविमानानि, त्रिविभक्तानि त्र्यस्त्राणि चतुरस्त्राणि वृत्तानि । त्र्यस्त्रेसु शेषमेकं, क्षिप शेषद्विकस्य एकैकम् ॥१०६॥ त्र्यस्त्रेषु चतुरस्त्रेषु च, ततो राशित्रिकमपि चतुर्गुणं कृत्वा । वृत्ते इन्द्रकं क्षिप प्रतरघनं मीलितं कल्पे ॥११०॥

શબ્દાર્થ----

इगदिसिपंतिविमाणा=એક દિશાગત પંક્તિ વિમાનોને तिविभत्ता=ત્રણ ભાગે વહેંચતાં तंसेसु=ત્રિકોણમાં सेसमेगं=શેષ એક खिव=क्षेપવવું दुगस्स=દ્વિક શેષનું इक्किक्कं=એક એક

તો=તેથી રાસિતિયંપિ=રાશી ત્રણને પજ્ઞ चउगुणं काउ=ચારગુણી કરીને ઘટ્ટેસુ=વૃત્ત વિમાનમાં इंदयं खिव=ઇંદ્રક ક્ષેપવવું पयरधणं=પ્રતરઘન मीलियं=મેળવવાથી कપો=કલ્પમાં

**માથાર્થ** કોઈ પશ એક દિશાગત પંક્તિ વિમાનો ત્રિભાગે સરખાં વહેંચી નાંખવાં, વહેંચતાં જો એક સંખ્યા શેષ રહે તો તેને વહેંચતાં આવેલી સમાન ત્રિકોણ સંખ્યામાં ઉમેરવી, પણ જો બે સંખ્યા શેષ રહે તો એક ત્રિકોણમાં અને એક ચોખૂણમાં ઉમેરી દેવી. પછી તે પ્રત્યેક રાશિને ચારે ગુણી નાંખવી, વૃત્તરાશિ જે આવે તેમાં ઇન્દ્રકને ક્ષેપવવું કારણકે તે વૃત્ત છે. એ પ્રમાણે કરતાં ઇપ્ટપ્રતરની ત્રણે જાતિનાં વિમાનોની સંખ્યા આવશે, અને તે તે કલ્પના યથાયોગ્ય પ્રતરની ભિન્ન ભિન્ન સંખ્યાને એકત્ર મેળવવાથી ઇષ્ટકલ્પે ત્રિકોણાદિ વિમાનસંખ્યા આવશે. ૫૧૦૯–૧૧૦૫ **૩૫**  **વિશેષાર્ય** પૂર્વ ગાથામાં જેમ ત્રણ રીતે આવલિકાનાં સંખ્યાનો ઉપાય દર્શાવ્યો હતો તેમ અહીં પણ ત્રણ પ્રકારે એટલે ઇષ્ટ પ્રતરે--ઇષ્ટકલ્પે અને સમગ્ર નિકાયાશ્રયી ઉપાય બતલાવવાનો છે. તેમાં ઇષ્ટકલ્પ અને ઇષ્ટપ્રતરનો ઉપાય ગાથાર્થ દ્વારા કહેવાશે અને ઉપલક્ષણથી સમગ્ર નિકાયાશ્રયીનો ખુલાસો આગળ કહેવાશે. અહીં પ્રથમ ઇષ્ટ પ્રતરાશ્રયી ત્રિકોણ, ચોખૂણ અને વૃત્તસંખ્યા જાણવાનો ઉપાય કહેવાય છે.

#### 9 प्रत्येकप्रतरे त्रिकोणादिविमानसंख्याप्रमाण जाणवानो उपाय—

સૌધર્મ ઇશાન કલ્પનાં પ્રથમપ્રતરે ૬૨ વિમાનની આવલિકા છે, તેને ત્રણ વિભાગે કરતાં ૨૦ ત્રિકોણ, ૨૦ ચોખૂણ અને ૨૦ વૃત્ત આવે, એમ કરતાં બે સંખ્યા શેષ રહી તેમાંથી એક સંખ્યા ત્રિકોણમાં ઉમેરી અને એક ચોખૂણમાં ઉમેરી જેથી ૨૧ ત્રિ૦, ૨૧ ચો૦ ૨૦ વૃત્ત, ચારે બાજુની સંખ્યા લાવવાની હોવાથી પ્રત્યેક સંખ્યાને ચારે ગુણતાં (૨૧×૪=)૮૪ ત્રિ૦ (૨૧×૪=) ૮૪ ચોખૂણ અને (૨૦×૪=) ૮૦ વૃત્તની સંખ્યા આવે. પછી વૃત્તની ૮૦ સંખ્યામાં ગાથાના નિયમ પ્રમાણે એક સંખ્યા ઇન્દ્રક વિમાનની ઉમેરી દેવી જેથી ૮૧ વૃત્ત સંખ્યા આવી.

પ્રતરઘન પ્રાપ્ત કરવા માટે ત્રણે સંખ્યાને મેળવવાથી (૮૪+૮૪+૮૧) ૨૪૯ની આવલિકાગત વિમાનસંખ્યા (પ્રતરઘન) સૌધર્મ ઇશાન–યુગલના પ્રથમ પ્રતરની પણ આવી શકશે.

એ પ્રમાશે દરેક પ્રતરે આવલિકાગત સંખ્યા પશ સહેજે પ્રાપ્ત થશે. એ પ્રમાશે સર્વ પ્રતરે ત્રિકોણાદિ સંખ્યા પાઠકોએ સ્વયં કાઢી લેવી. અહીં સુગમતા માટે યન્ત્ર આપીએ છીએ.

આ યન્ત્ર દ્વારા પાઠકો ઇષ્ટ–પ્રત્યેક પ્રતરવર્તી તથા પ્રત્યેક કલ્પવર્તી ત્રિકોણ, ચોખૂણ અને વૃત્તની ભિન્ન ભિન્ન સંખ્યા જાણી શકશે. [તેમજ વળી પ્રસંગોપાત બતાવેલી પ્રતિ પ્રતરગત અને પ્રતિ કલ્પગત આવલિકા વિમાનસંખ્યા પણ જોઈ શકશે.]

હવે શેષ રહી સમગ્ર ર્નિકાયાશ્રયી ત્રિકોણ, ચોખૂણ અને વૃત્તની પૃથક્ પૃથક્ સંખ્યા તેમજ સમગ્ર નિકાયાશ્રયી આવલિક વિમાનસંખ્યા, તે હવે પછી આપવામાં આવતું યન્ત્ર જોવાથી જાણી શકાશે.

મનનો સંયંમ એ જ સર્વોત્તમ સંયમ છે.

कर्मेन्द्रियाणि संयम्य, य आस्ते मनसा स्मरन् ॥ इन्द्रियार्थान् चिमूठात्मा, मिथ्याचारः स उच्यते ॥

ભાવાર્શઃ--જે મુર્ખ મનુષ્ય લંગોટ વગેરે સાધનો દ્વારા કર્મેન્દ્રિયોનો બાહ્ય સંયમ રાખીને ઇન્દ્રિયોને અનુકૂલ વિષયોનું સતત ચિંતન કરે છે તે મિથ્યાચાર ગણાય છે. અનંતકાળના વિષયભોગના સંસ્કારો અંગે અનિચ્છાએ કોઈવાર વિકલ્પ આવી જાય તે જુદી વાત છે, પરંતુ ઇરાદાપૂર્વક રાત્રિ-દિવસ તે જ વિચારો અને તેના જ વાતાવરણના પોષણની પ્રવૃત્તિ કરનાર કોઈપણ રીતે સાચો સંયમી ગણાતો નથી.

|             |            | प्र | येक        | प्रत       | रमां  | आव    | लिका  | गत-त्रिकोग     | गादि | विम  | ानसंख     | यादर्श     | कि र        | पन्त्र । | ł  |
|-------------|------------|-----|------------|------------|-------|-------|-------|----------------|------|------|-----------|------------|-------------|----------|----|
|             | प्र        | Ϋ.  | त्रं       | चो.        | वृत्त | सर्व. | प्रतर |                | प्र  | ч.   | ন্নি.     | चो.        | वृत्त       | सर्व.    | я  |
| 2<br>2<br>2 | तर         | सं. | सं.        | सं.        | सं.   | . सं. | सं.   | <u>-</u><br>مر | तर   | सं.  | सं.       | सं.        | सं.         | सं.      | 1  |
| યુગલે       | ૧          | ૬૨  | 68         | ٢٢         | ८१    | ૨૪૯   | વ     | યુગલે          | ۹    | ४७   | 50        | ६४         | ૬૫          | ૧૯૭      |    |
| ~           | ૨          | ६१  | 28         | 60         | 22    | ૨૪૫   | ર     | హి             | ર    | 86   | ६४        | ६४         | ૬૫          | ૧૯૩      | •  |
|             | Э          | 50  | ٥٧         | 20         | 2٦    | ૨૪૧   | з     |                | З    | - ১৪ | ६४        | ६४         | ६१          | १८७      |    |
|             | x          | પ૯  | 60         | 60         | ତତ    | ૨૩૭   | 8     |                | ሄ    | ४६   | ६४        | <b>ξ</b> Ο | ૬૧          | ૧૮૫      | •  |
| ţ           | પ          | પટ  | 20         | ૭૬         | ଡ଼ଡ଼  | ૨૩૩   | પ     | ÷              | પ    | ૪૫   | <b>६०</b> | <b>ξ</b> Ο | ६१          | ૧૮૧      | •  |
| Ŀ           | Ę          | પ૭  | ઉદ્        | ૭૬         | ૭૭    | ૨૨૯   | Ę     | માહેન્દ્ર      | Ę    | 88   | 50        | <b>ξ</b> Ο | પ૭          | ૧૭૭      | ,  |
| ઇશાન        | ۹          | પ૬  | ઉદ         | ૭૬         | ૭૩    | રરપ   | ૭     | н<br>Н         | ૭    | 83   | ξO        | પ૬         | પ૭          | ૧૭૩      | ;  |
|             | ٤          | પપ  | ૭૬         | કર         | ૭૩    | ૨૨૧   | 6     |                | ۷    | ૪૨   | પ૬        | પ૬         | પ૭          | ૧૬૯      | :  |
| :           | Ŀ          | પ૪  | ૭૨         | કર         | ૭૩    | ૨૧૭   | 6     | אוז            | ૯    | ୪૧   | પ૬        | પ૬         | પ૩          | ૧૬૫      | :  |
| ف ا         | ٩٥         | પ૩  | ૭૨         | ૭૨         | 5C    | ૨૧૩   | ૧૦    | સનત્કુમાર      | ૧૦   | 80   | પ૬        | પર         | પ૩          | ૧૬૧      | :  |
| સૌધર્મ.     | ૧૧         | પર  | ૭૨         | 56         | 56    | ૨૦૯   | ૧૧    | ਨ              | ૧૧   | ૩૯   | પર        | પર         | પ૩          | ૧૫૭      | :  |
|             | ૧૨         | પ૧  | <b>ξ</b> ζ | ६८         | ૬૯    | ૨૦૫   | ૧૨    | m              | ૧૨   | 36   | પર        | પર         | <u> ४</u> ७ | ૧૫૨      | :  |
| ىي          | ૧૩         | ૫૦  | 50         | <b>٤</b> ૮ | ૬૫    | ૨૦૧   | ૧૩    |                | कुल  | પરર  | ★૭૧       | ૨–૬૯       | :૬–૬(       | ૯૨–૨૧    | 0. |
|             | कुल<br>सं० | 9   | 22*        | 666-6      | ૯૭૨   | ૯૬૫–૨ | લ્૨૫  |                |      |      |           |            |             |          |    |
|             | 40         |     |            |            | _     |       |       | 1              |      |      |           |            |             |          |    |

प्रत्येक प्रतरे आवलिकागत त्रिकोणादि विमानसंख्या यन्त्र

બારે પ્રતરની એક જ દિશાવર્તી પરરની કુલ સંખ્યાને ચારે ગુપ્રતાં ૨૦૮૮ થાય, તેમાં ૧૨ ઇન્દ્રક ભેળવતાં ૨૧૦૦ની આવલિક પ્રવિષ્ટ સંખ્યા આવે.

| ૬ લાંતક કલ્પે |    |       |       |       |       |    |  |  |  |  |
|---------------|----|-------|-------|-------|-------|----|--|--|--|--|
| ૧             | ૩૧ | 88    | ४०    | ૪૧    | ૧૨૫   | ૩૨ |  |  |  |  |
| 5             | 30 | 80    | ४०    | ૪૧    | ૧૨૧   | ૩૩ |  |  |  |  |
| 3             | ૨૯ | 80    | 80    | ૩૭    | ૧૧૭   | ૩૪ |  |  |  |  |
| x             | ૨૮ | 80    | ૩૬    | ૩૭    | ૧૧૩   | ૩૫ |  |  |  |  |
| પ             | ૨૭ | ૩૬    | ૩૬    | 39    | ૧૦૯   | ૩૬ |  |  |  |  |
| कुल           |    | ા૪૫★વ | 200-1 | ૯૨–૧૯ | :૩૫૮૫ | L  |  |  |  |  |

| ૧૪૫ની | સંખ્યાને | ચારે | ગુજ્રી | પ | ભેળવતાં | પ૮૫ | થાય. |
|-------|----------|------|--------|---|---------|-----|------|
|-------|----------|------|--------|---|---------|-----|------|

એક જ દિશાવર્તી તેરે પ્રતરની તેરે પંક્તિની ૭૨૮ ની કુલ સંખ્યાને ચારે પંક્તિની સંખ્યા લાવવાને માટે ચારે ગુષ્નતાં ૨૯૧૨ની આવલિક વિમાનસંખ્યા પ્રથમ યુગલે આવે. તેમાં તેરે પ્રતરના ૧૩ ઇન્દ્રક ઉમેરતાં ૨૯૨૫ થાય.

| ૫ બ્રહ્મ કલ્પે |                         |    |    |            |     |    |  |  |
|----------------|-------------------------|----|----|------------|-----|----|--|--|
| ٩              | 39                      | אל | 86 | ୪୯         | ૧૪૯ | ૨૬ |  |  |
| ર              | ૩૬                      | 86 | ሄረ | <b>४</b> ७ | ૧૪૫ | ર૭ |  |  |
| з              | 3પ                      | ४८ | ४८ | ૪૫         | ૧૪૧ | 25 |  |  |
| 8              | ૩૪                      | 86 | 88 | ૪૫         | ૧૩૭ | રહ |  |  |
| પ              | ૩૩                      | 88 | 88 | ૪૫         | ૧૩૩ | 30 |  |  |
| Ę              | ૩૨                      | 88 | 88 | ૪૧         | ૧૨૯ | ૩૧ |  |  |
| कुल            | कुल २०७+२८४-२७६-२७४-८३४ |    |    |            |     |    |  |  |

કુલ ૨૦૭ને ચારે ગુણી ૬ ઇન્દ્રક ભેળવતાં ૮૩૪ કુલ થાય.

704

प्रतर

सं.

৭४

૧૫ ٩૬

૧૭

26

٩૯

50

૨૧ રર

53

58 રપ

-2900

| ૭ મહાશુક્ર કલ્પે        |    |    |    |    |     |    |  |  |
|-------------------------|----|----|----|----|-----|----|--|--|
| ٩                       | ૨૬ | ૩૬ | ૩૬ | ૩૩ | ૧૦૫ | 39 |  |  |
| ર                       | ૨૫ | ૩૬ | ૩૨ | ૩૩ | ૧૦૧ | 32 |  |  |
| Э                       | ર૪ | ૩૨ | ૩૨ | ૩૩ | ૯૭  | ૩૯ |  |  |
| x                       | ર૩ | ૩૨ | ૩૨ | ૨૯ | હર  | YO |  |  |
| कुल ७८ 🛨 १३६१३२-१२८ ३८६ |    |    |    |    |     |    |  |  |

૯૮ની કુલ સંખ્યાને ચારે ગુણી ૪ ઈ. ઉમેરતાં ૩૯૬.

| ૮ સહસ્રાર કલ્પે |                          |    |    |    |            |    |  |
|-----------------|--------------------------|----|----|----|------------|----|--|
| ٩               | રર                       | ૩૨ | ૨૮ | રહ | <b>८</b> ७ | ૪૧ |  |
| ર               | ૨૧                       | ૨૮ | ૨૮ | રહ | ૮૫         | ४२ |  |
| 3               | ૨૦                       | ૨૮ | 26 | ૨૫ | ८१         | ૪૩ |  |
| ۲.              | ૧૯                       | ૨૮ | ૨૪ | રપ | ૭૭         | 88 |  |
| कुल             | कुल ८२ 🖈 ११६-१०८-१०८-३३२ |    |    |    |            |    |  |

૮૨ની સંખ્યાનેચારે ગુશી ૪ ઉમેરતાં ૩૩૨ આવે.

| ૯-૧૦ આનત પ્રાણત કલ્પે |    |    |     |    |    |    |  |  |  |
|-----------------------|----|----|-----|----|----|----|--|--|--|
| ٩                     | ٩८ | ૨૪ | ૨૪  | રપ | ૭૩ | ૪૫ |  |  |  |
| ર                     | ૧૭ | ૨૪ | ૨૪  | ૨૧ | ६७ | ४६ |  |  |  |
| з                     | ૧૬ | ૨૪ | ૨૦  | ૨૧ | ૬૫ | ୪୬ |  |  |  |
| ጽ                     | ૧૫ | ૨૦ | ્૨૦ | ૨૧ | ૬૧ | 86 |  |  |  |
| कुल ६६★ ७२-८८-२६८     |    |    |     |    |    |    |  |  |  |

૬૬ને ચારે ગુક્રી ૪ ઇન્દ્રક ઉમેરતાં ૨૬૮ આવે.

| ૧૧-૧૨ આરશ-અચ્યુતકલ્પે |                        |    |            |    |    |    |  |
|-----------------------|------------------------|----|------------|----|----|----|--|
| ૧                     | ঀ४                     | 50 | ૨૦         | ૧૭ | પ૭ | ૪૯ |  |
| ર                     | ૧૩                     | 50 | ૧૬         | ૧૭ | પ૩ | ય૦ |  |
| 3                     | ૧૨                     | ૧૬ | <b>٩</b> ६ | ૧૭ | পও | પ૧ |  |
| 8                     | ૧૧                     | ૧૬ | ૧૬         | ૧૩ | ૪૫ | પર |  |
| कुल                   | कुल ५० \star ७२६८६४२०४ |    |            |    |    |    |  |

૫૦ને ચારે ગુણી ૪ ઇન્દ્રક ઉમેરતાં ૨૦૪ આવે.

| ૯–નવ પ્રૈવેયક કલ્પે |                   |     |    |    |    |    |  |  |  |
|---------------------|-------------------|-----|----|----|----|----|--|--|--|
| ٩                   | 10                | ૧૬, | ૧૨ | ૧૩ | ૪૧ | પ૩ |  |  |  |
| ર                   | ૯                 | ૧૨  | ૧૨ | ૧૩ | 39 | પ૪ |  |  |  |
| Э                   | ٢                 | ૧૨  | ૧૨ | હ  | ૩૩ | પપ |  |  |  |
| 8                   | e .               | ૧૨  | ٢  | ૯  | ૨૯ | ૫૬ |  |  |  |
| પ                   | Ę                 | د   | ٤  | ૯  | ૨૫ | પ૭ |  |  |  |
| Ę                   | પ                 | ٤   | ٤  | પ  | ૨૧ | પ૮ |  |  |  |
| e                   | r                 | د   | ×  | પ  | ૧૭ | પ૯ |  |  |  |
| 6                   | ૩                 | 8   | 8  | ų  | ૧૩ | ६० |  |  |  |
| ٤                   | ૨                 | 8   | 8  | વ  | e  | ૬૧ |  |  |  |
| कृल                 | પ૪ ★ ૮૪–૭૨–૬૯–૨૨૫ |     |    |    |    |    |  |  |  |

૫૪ની કુલ સંખ્યાને ચારે ગુણી ૯ ઇન્દ્રક ઉમેરતાં **૨૨૫** આવે.

|                       |   | અન્ | <b>નુ</b> ત્તર | કલ્પે |   |    |
|-----------------------|---|-----|----------------|-------|---|----|
| વ                     | 1 | R   | 0              | ૧ ઇ૦  | ૫ | ૬૨ |
| कुल ५ 🖈 ४ – ० – ९ – ५ |   |     |                |       |   |    |

એક જ દિશાના એકને ચારે ગુણી ૧ ઇન્દ્રક ભેળવતાં પાંચ થાય. **इति इष्ट प्रतर**संख्या.

તા. ક. પ્રત્યેક પ્રતરે પુષ્પાવકીર્શ વિમાનસંખ્યા જાણવાનું કરણ ગ્રન્થકારે બતાવ્યું નથી; કારણકે વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ જોવાતું નથી.

| 70E |  |
|-----|--|
|-----|--|

## २. इष्टप्रतरमां त्रिकोणादि संख्याना उपायो–

હવે અહીં ગાથાનુસાર પ્રત્યેક કલ્પસ્થાનાશ્રયી ત્રિકોણાદિ વિમાનસંખ્યા જાણવાનો ઉપાય કહીએ છીએ.

સૌધર્મ–ઇશાન યુગલના તેરે પ્રતરમધ્યે પ્રત્યેક પ્રતરે એક જ દિશાવર્તી રહેલ તે તે વિમાન સંખ્યાને ત્રિભાગે વહેંચી નાંખવી, જેથી–

|              |                                                                                                                                                                                                |            |           |       |                    | त्रिकोण | चो.               | वृत्त            | হাষ |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------|-------|--------------------|---------|-------------------|------------------|-----|
| પ્રથમ        | પ્રતરે                                                                                                                                                                                         | ૬૨         | વિમાન     | છે    | જેથી               | 20      | ૨૦                | ૨૦               | ર   |
| બીજા         | 33                                                                                                                                                                                             | ६१         | ,,        | ,,    | **                 | ૨૦      | ૨૦                | ૨૦               | ٩   |
| ત્રીજા       | ,,                                                                                                                                                                                             | <b>ξ</b> Ο | "         | **    | ,,                 | २०      | ૨૦                | ૨૦               | 0   |
| ચોથા         | ,,                                                                                                                                                                                             | પ૯         | *1        | ,,    | **                 | ૧૯      | ૧૯                | ૧૯               | ૨   |
| પાંચમા       | **                                                                                                                                                                                             | ૫૮         | **        | ,,    | **                 | ૧૯      | ૧૯                | ૧૯               | ૧   |
| છક્રા        | ,,                                                                                                                                                                                             | ૫૭         | 73        | ,,    | 37                 | 46      | ૧૯                | ૧૯               | 0   |
| સાતમા        | ,,                                                                                                                                                                                             | પ૬         | *1        | **    | "                  | ٩८      | ٩८                | ٩८               | ૨   |
| આઠમા         | ,,                                                                                                                                                                                             | પપ         | ,,        | "     | **                 | ٩८      | ٩८                | ٩८               | ٩   |
| નવમા         | "                                                                                                                                                                                              | ૫૪         | ,,        | ,,    | 37                 | १८      | ٩८                | ٩८               | 0   |
| દસમા         | **                                                                                                                                                                                             | પ૩         | **        | ,,    | "                  | ૧૭      | ૧૭                | ૧૭               | ર   |
| અગિ <b>૦</b> | ,,                                                                                                                                                                                             | પર         | ,,        | "     | 71                 | ૧૭      | ૧૭                | ૧૭               | ٩   |
| બારમા        | ,,                                                                                                                                                                                             | પ૧         | "         | "     | "                  | ૧૭      | ૧૭                | ૧૭               | 0   |
| તેરમા        | **                                                                                                                                                                                             | ૫૦         | ,,        | **    | "                  | ૧૬      | १६                | ૧૬               | ર   |
|              | અહીં :                                                                                                                                                                                         | ર શેષ      | રહે એવ    | ી સં  | ખ્યા પાંચવાર છે    | 1       |                   | - ૨૩૮ ૧ૉ         | 5   |
| જેથી કુલ     | લ ૧૦                                                                                                                                                                                           | સંખ્યા     | થઈ છે     | તેમ   | ાંથી ઉક્ત કથન      |         | - +\              |                  |     |
| મુજબ પ       | ઝિકોશ                                                                                                                                                                                          | ામાં અ     | .ને પ ચોગ | ખૂશમ  | ાં ગઈ. એક શેષ      | 2       | - 583 -           |                  |     |
| ચારવાર       | છે તે                                                                                                                                                                                          | ત્રિકોણ    | ામાં જ ૧  | કાય - | એથી (૫+૪) ૯        |         | - ४४ -<br>- ૯७२ - |                  |     |
| ત્રિકોશમ     | ાં અને                                                                                                                                                                                         | પાંચ       | ચોખૂણમ    | ાં અ  | .ને ઇન્દ્રક સંખ્યા | - 339   |                   | - હવર<br>+૧૩ ઇન્ | દકો |
| વૃત્તમાં ઉ   | કંમેરી.                                                                                                                                                                                        |            |           |       |                    |         |                   |                  |     |
|              | વૃત્તમાં ઉમેરા. દ્વિત્તમાં ઉમેરા. દ્વિત્તમાં ઉમેરા. દ્વતિ સૌધર્મે करणोपायः । ૯૬૫ वृत्त<br>એ મુજબ અન્ય પ્રત્યેક કલ્પે કરતાં ઇષ્ટ <sup>૨૭૮</sup> સંખ્યા પ્રાપ્ત થશે. જે સંખ્યા યન્ત્રમાં આપવામાં |            |           |       |                    |         |                   |                  |     |

આવી છે.

#### इति इष्टकल्पे त्रिकोणादि विमानसंख्याना उपायो ॥

૨૭૮. અહીંયા કલ્પયુગલોને વિષે બીજી રીતે વૃત્તની ત્રક્ષ આવલિકા અને ત્રિકોશ ચોખૂશની બબ્બે આવલિકા ગશી એક જ દિશાવર્તી વૃત્તની કુલ સંખ્યાને ત્રશ આવલિકાએ ગુશી તે કલ્પવર્તી ઇન્દ્રક સંખ્યા ભેળવતાં કુલ વૃત્તસંખ્યા દક્ષિણેન્દ્રની આવે છે. વળી એક જ દિશાવર્તી ત્રિકોશ–ચોખૂશ વિમાનસંખ્યાને બે બે આવલિક પંક્તિઓ વડે ગુશતાં ઇષ્ટસંખ્યા પ્રાપ્ત થશે.

#### 

સમગ્ર નિકાયાશ્રયી ત્રિકોણાદિ સંખ્યા લાવવાનું પ્રબલ કરણ ધ્યાનમાં ન આવવાથી જણાવ્યું પણ નથી. સામાન્યથી પ્રત્યેક કલ્પની સંખ્યાઓનો સરવાળો કરતાં સમગ્ર નિકાયની ત્રિકોણાદિ સંખ્યા આવી શકે છે, જે યન્ત્રમાં પણ આપી છે. [૧૦૯–૧૧૦]

| कल्पनाम                 | त्रिकोण  | <b>.</b> | -      | कुल    | पुष्पा० | सर्व    |
|-------------------------|----------|----------|--------|--------|---------|---------|
|                         | सं०      | सं०      | सं0    | आ० सं० | सं०     | संख्या  |
| ૧ સૌધર્મકલ્પે           | ४७४      | 865      | ૭૨૭    | ૧૭૦૭   | ૩૧૯૮૨૯૩ | 3200000 |
| ૨ ઇશાનકલ્પે 💡           | <u> </u> | ४८६      | ૨૩૮    | 9292   | ૨૭૯૮૭૮૨ | 2200000 |
| બન્નેના મળીને           | 666      | ૯૭૨      | ૯૬૫    | ર૯૨૫   | ૫૯૯૭૦૭૫ | £000000 |
| ૩ સનત્કુમાર૦            | ૩૫૬      | 382      | પરર    | ૧૨૨૬   | ૧૧૯૮૭૭૪ | 1200000 |
| ૪ માહેન્દ્ર૦            | ૩૫૬      | ૩૪૮      | ૧૭૦    | ८७४    | ૭૯૯૧૨૬  | 200000  |
| ં બન્નેના મળીને         | ૭૧૨      | ૬૯૬      | ६७२    | 2900   | 1669600 | 2000000 |
| ૫ બ્રહ્મલોક૦            | 268      | ૨૭૬      | ૨૭૪    | 238    | ૩૯૯૧૬૬  | 800000  |
| ૬ લાંતક૦                | 2005     | ૧૯૨      | ૧૯૩    | ૫૮૫    | ૪૯૪૧૫   | 40000   |
| ૭ મહાશુક્ર૦             | ૧૩૬ -    | ૧૩૨      | १२८    | ૩૯૬    | उ८६०४   | 80000   |
| ૮ સહસ્રાર૦              | ૧૧૬      | 102      | 102    | ૩૩૨    | ય૬૬૮    | ६०००    |
| ૯–૧૦ આનત–પ્રાક્ષતે      | ૯૨       | 22       | 22     | २६८    | ૧૩૨     | 800     |
| ૧૧–૧૨ આરષ્ટ–અચ્યુતે     | ૭૨       | 56       | ६४     | 208    | ૯૬      | 300     |
| અધસ્તન ગ્રૈવેયકે        | 80       | ૩૬       | ૩૫     | ૧૧૧    | 0       | ૧૧૧     |
| મધ્યમ ગ્રૈવેયકે         | 22       | ૨૪       | ર૩     | ૭૫     | ૩૨      | ૧૦૭     |
| ઉપરિતન ગ્રૈવેયકે        | ૧૬       | ૧૨       | ૧૧     | ૩૯     | ૬૧      | 100     |
| અનુત્તરકલ્પે            | 8        | 0        | 3      | પ      | 0       | ત્ર     |
| બાસઠે પ્રતરે કુલ સંખ્યા | २६८८     | ર૬૦૪     | રપ ′ ર | ૭૮૭૪   | ૮૪૮૯૧૪૯ | 2869053 |

| ।। प्रतिकल्पे त्रिकोणादि | विमानसंख्या | यन्त्र | 11 |
|--------------------------|-------------|--------|----|
|--------------------------|-------------|--------|----|

**अवतरण**— હવે તે પ્રત્યેક કલ્પગત વિમાનોમાં રહેનારા દેવોને ઓળખવા માટે ચિક્ષો દર્શાવે

## कप्पेसु य मिय महिसो, वराह-सीहा य छगल-सालूरा । हय-गय-भुयंग-खग्गी-वसहा-विडिमाइं चिंधाई ॥१९३॥ [प्र. गा सं. ३५]

છે.

संस्कृत छाया— कल्पेषु च मृगः महिषो, वराह–सिंहौ च छगल–शालूरौ । हय–गज–भुजङ्ग–खङ्गि–वृषभ–विडिमानि चिह्नानि ॥१९९॥ शक्दार्थ—

| कप्पेसु=કલ્પોમાં      | हय=धोेे           |
|-----------------------|-------------------|
| मिय≕्मृગ              | गरा=ાજ-હાધી       |
| महिष=भહिष–પાડો        | મુર્વ∓=ભૂજંગ—સર્પ |
| वराह=व.राહ–ભૂંડ       | खग्गी≕ગેંડો       |
| सीहा=सिंહ             | વસहા≕વૃષભ–બળદ     |
| <b>છ</b> गल≕છાગ–બોકડો | विडिमाइं=भृગविशेष |
| सालूरा=દेડકો          | चिंघाइं=ચિંહો     |

गावार्य--- विशेषार्थवत्. ॥१११॥

**વિશેષાર્થ** પૂર્વે ભવનપત્યાદિ નિકાયોના જાણપણા માટે જેમ ચિદ્ધો દર્શાવ્યાં છે, તેની પેઠે વૈમાનિક નિકાયમાં પહેલા સોધર્મકલ્પના દેવોને ઓળખવા માટે તેઓનાં મુકુટને વિષે **મૂગ** (હરણ)નું ચિદ્ધ છે, બીજા ઇશાનકલ્પના દેવોને ઓળખવાને **પાડા**નું ચિદ્ધ, ત્રીજા કલ્પગત દેવોને **સૂઅર** (ભૂંડ)નું, ચોથે કલ્પે **સિંહ**નું, પાંચમે કલ્પે **બોકડા**નું, છટ્ટે કલ્પે **દેડકા**નું, સાતમે કલ્પે **ઘોડા**નું, આઠમે કલ્પે ગજ (હાથી)નું, નવમે કલ્પે **સર્પ**નું, દશમે કલ્પે <sup>૨૭૯</sup>ગેંડાનું, અગિયારમે કલ્પે **વૃષભ**નું અને બારમે કલ્પે એક જાતિવિશેષ મૂગ્યું, ચિદ્ધ હોય છે.

આ સર્વે ચિહ્નો રત્નમય મુકુટને વિષે હોવાથી તેના ઉપર મુકુટવર્તી રત્નોની કાંતિ પડવાથી અત્યંત શોભે છે.

પ્રશ્ન— બાર દેવલોકે ચિલો કહ્યાં તે પ્રમાશે નવ પ્રૈવેયક અને અનુત્તર કલ્પે કેમ ન કહ્યાં ?

ઉત્તર— તે દેવલોકવર્તી દેવોને સ્વસ્થાનથી બહાર જવાનું હોતું નથી, શક્તિ છે પણ પ્રયોજનાભાવે તથા કલ્પાતીત હોવાથી ગમનાગમન નથી, આથી તેઓ કોઈ પણ પ્રકારના વ્યવહારમાં વર્તતા ન હોવાથી તેઓને ઓળખવાનો પ્રસંગ હોતો જ નથી. તેથી ચિહ્નોની આવશ્યકતા પણ નથી. [૧૧૧] (પ્ર. ગા. સં. ૩૫)

**अवतरण**— ચિહ્નો દર્શાવીને પ્રત્યેક કલ્પગત ઈન્દ્રોની સામાનિક તથા આત્મરક્ષક દેવોની સંખ્યાને કહે છે.

## चुलसि असिइ बाक्तरि, सत्तरि सट्टी य पत्र चत्ताला ॥ तुल्लसुर तीस वीसा, दस सहस्सा आयरक्ख चउगुणिया ॥११२॥

૨૭૯. આ ગેંડો આપણે ત્યાં આસામના પ્રદેશમાં થાય છે. તેને એક શિંગડું હોય છે અને એથી આપણે ત્યાં ગ્રંથમાં ગેંડો એક શિંગડાવાળો કહ્યો છે, પણ આફ્રિકાના જંગલોમાં થતો ગેંડો બે શિંગડાવાળો છે. તે ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે અને શિંગડા દ્વારા જ પોતાની જાતનું રક્ષણ કરે છે. संस्કृत छाया— चतुरशीति--रशीति र्द्वासप्ततिः षष्टिश्च पञ्चाशच्चत्वारिंशत् ।

तुल्पसुराः त्रिंशद्विंशतिर्दश सहस्त्राणि, आत्मरक्षाश्चतुर्गुणिताः ॥११२॥

શબ્દાર્થ—

| વુलसી=ચોરાશી   | પજ્ઞ=પચાસ                   |
|----------------|-----------------------------|
| असिइ=એંશી      | चत्ताला=ચાલીશ               |
| बावत्तरि=भोते२ | તુल्लसुर=તુલ્યદેવો          |
| सत्तरि=સીત્તેર | <b>આચર</b> વેલાં આત્મરક્ષકો |
| सङ्घी=साठ      | चउगुणिया=ચારે ગુણવા યોગ્ય   |

विशेषार्थ— પૂર્વે ત્રણે નિકાયમાં જેમ સામાનિક તથા આત્મરક્ષકો કહેલા છે, તેની માફક વૈમાનિક નિકાયમાં પહેલા સૌધર્મકલ્પે ૧. સૌધર્મેન્દ્રના ચોરાશી હજાર સામાનિક દેવો (૮૪૦૦૦), ૨. ઇશાનેન્દ્રના એંશી હજાર દેવો (૮૦૦૦૦), ૩. સનત્કુમારેન્દ્રના બોંતેર હજાર (૭૨૦૦૦), ૪. માહેન્દ્રના સીત્તેર હજાર (૭૦૦૦૦), ૫. બ્રહ્મેન્દ્રના સાઠ હજાર (૬૦૦૦૦), ૬. લાંતકેન્દ્રના પચાસ હજાર (૫૦૦૦૦), ૭. મહાશુક્રેન્દ્રના ચાલીશ હજાર (૪૦૦૦૦), ૮. સહસ્રારેન્દ્રના ત્રીસ હજાર (૩૦૦૦૦), ૯. આનત–પ્રાણતે–પ્રાણતેન્દ્રના વીશ હજાર (૨૦૦૦૦), ૧૦. આરણ–અચ્યુતે–અચ્યુતેન્દ્રના દસ હજાર (૧૦૦૦૦), એ પ્રમાણે દસે ઇન્દ્રોના સામાનિક (ઇન્દ્ર સમાન ઋદ્ધિવાળા) દેવોની સંખ્યા કહી. इતિ સામાનિका: 1

જ્યારે પ્રત્યેક ઇન્દ્રને તેથી ચાર ગુણા કરીને **આત્મરક્ષકો** કહેવા.

એટલે સૌધર્મેન્દ્રોની ૮૪ હજારની સામાનિક સંખ્યાને ચારગુણી કરતાં તેના ૩ લાખ, ૩૬ હજાર (૩૩૬૦૦૦) આત્મરક્ષકો, ઇશાનેન્દ્રના ૩ લાખ, ૨૦ હજાર (૩૨૦૦૦૦), સનત્કુમારેન્દ્રના ૨ લાખ ૮૮ હજાર (૨૮૮૦૦૦), માહેન્દ્રના ૨ લાખ ૮૦ હજાર (૨૮૦૦૦૦), બ્રહ્મેન્દ્રના ૨ લાખ ૪૦ હજાર (૨૪૦૦૦૦), લાંતકેન્દ્રના ૨ લાખ (૨૦૦૦૦૦), મહાશુકેન્દ્રના ૧ લાખ ૬૦ હજાર (૧૬૦૦૦૦), સહસ્ત્રારેન્દ્રના ૧ લાખ ૨૦ હજાર (૧૨૦૦૦૦), આનત–પ્રાણતેન્દ્રના ૮૦ હજાર (૮૦૦૦૦), આરશ–અચ્યુતેન્દ્રના ૪૦ હજાર (૪૦૦૦૦) આત્મરક્ષકદેવો હોય છે. इતિ आत्मरक्षका: !!

નવ ગ્રૈવેયકે તથા અનુત્તરકલ્પે સર્વ અહમિન્દ્ર દેવો છે માટે ત્યાં કલ્પવ્યવહારાદિ સાચવવાના કાર્યાભાવે ત્યાં સામાનિક તથા આત્મરક્ષકાદિ દેવો નથી. [૧૧૨]

अवतरण--- હવે તે તે કલ્પો કોને કોને આધારે રહેલાં છે ? તે કહે છે.

## दुसु तिसु तिसु कप्पेसु, घणुदहि घणवाय तदुभयं च कमा । सुरभवण पइडाणं, आगासपइडिया उवरिं ॥११३॥

।। वैमानिक निकायमां बार देवलोकनां चिह्न-सामानिक-आत्मरक्षकदेव-संख्यायन्त्र ।।

| कल्पनाम       | चिह्न    | सामानिक<br>सं० | आत्मरक्षक<br>सं० | कल्पनाम     | चिह्न    | सामानिक<br>सं० | आत्म०<br>संख्या |
|---------------|----------|----------------|------------------|-------------|----------|----------------|-----------------|
| ૧ સૌધર્મક૦    | મૃગનું   | 28000          | 335000           | ૭ મહાશુક્રે | ઘોડાનું  | 80000          | १६००००          |
| ર ઇશાને૦      | પાડાનું  | 20000          | 320000           | ૮ સહસ્રારે  | ગજનું    | 30000          | 120000          |
| ૩ સનત્કુમારે  | સુઅરનું  | ૭૨૦૦૦          | 266000           | ૯ આનતે      | સર્પનું  | 1              |                 |
| ૪ માહેન્દ્રે  | સિંહનું  | ୦୦୦୦୦          | 220000           | ૧૦ પ્રાશતે  | ગેંડાનું | 30000          | ٥٥٥٥٥           |
| ૫ બ્રહ્મકલ્પે | બોકડાનું | \$0000         | 520000           | ૧૧ આરશે     | વૃષભનું  |                |                 |
| ૬ લાંતકે૦     | દેડકાનું | 20000          | 200000           | ૧૨ અચ્યુતે  | ~ ~      | 10000          | 80000           |

સંસ્કૃત છાયા—

द्वयोस्त्रिषु त्रिषु कल्पेषु, घनोदधौ घनवाते तदुभये च क्रमात् । सुरभवनानां प्रतिष्ठानं, आकाशप्रतिष्ठितान्युपरि ॥१९३॥

શબ્દાર્થ----

| <b>ઘ</b> ખુदहि=ચનોદધિ | सुरभवणपइइाणं=સુરભુવનોનું પ્રતિષ્ઠાન |
|-----------------------|-------------------------------------|
| घणवाय=धनवात           | आगासपइहिया=આકાશ પ્રતિષ્ઠિત          |
| તદુમયં=તે બન્નેનો     | <b></b>                             |

**વિશેષાર્થ ઘનોદદ્યિ-ધન**=કઠન–નક્કર उद**ધિ**=પાશી તે, કઠશ મજબૂતમાં મજબૂત થીજેલા ઘી જેવું જગત્ સ્વભાવે જામીને રહેલું જે પાશી તે અપુકાયના ભેદરૂપ હોવાથી સજીવ હોય છે.

**ઘનવાત** ઠાંસીઠાંસીને ભર્યા જેવો મજબૂતમાં મજબૂત ઘટ્ટ વાયુ તે વાયુકાયના ભેદરૂપ હોવાથી સજીવ છે.

आगાस--- અવકાશ આપવાના સ્વભાવવાળું એક અરૂપી દ્રવ્ય તે.

સૌધર્મ અને ઇશાન એ કલ્પયુગલ માત્ર **ઘનોદધિ**ના જ આધારે રહેલ છે, સનત્કુમાર--માહેન્દ્ર અને બ્રહ્મ એ ત્રષ્ટ્રો કલ્પો <sup>૨૮૦</sup>**ઘનવાત**ને આધારે છે, લાંતક–શુક્ર અને સહસ્ત્રાર એ ત્રષ્ટ્રો કલ્પ પ્રથમ **ઘનોદધિ** અને પછી <sup>૨૮૧</sup>**ઘનવાત** એ બન્નેના આધારે છે, અને ત્યારપછીના આનતાદિથી લઈ અનુત્તર

૨૮૧. ઘનોદધિને આધારે ઘનવાત અને ઘનવાતને આધારે ઘનોદધિ કેવી રીતે રહી શકે છે તે માટે એક દેષ્ટાંત ટાંકીએ છીએ, તે વિચારી મનને નિઃશંક બનાવવું.

૨૮૦. ઘનવાત સાથે તનવાતનું કથન જ્યાં આવતું હોય તો ત્યાં તે બન્ને વિચારવા, કારણકે તે વસ્તુ તો આકાશાધારે છે. અને આકાશ તો સ્વયં પ્રતિષ્ઠિત જ છે.

| સુધીનાં સમગ્ર કલ્પો કેવળ એક <b>આકાશાધારે</b> પ્રતિ<br>તનવાત). [૧૧૩] | ષ્ઠિત છે. ત્યાં નથી ઘનોદધિ કે ઘનવાત (કે    |  |  |
|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|--|--|
| <b>अवतरण</b> હવે પ્રત્યેક દેવલોકે વિમાનોનું જા                      | હાઈપણું તથા તેની ઊંચાઈનું પ્રમાશ જણાવે છે. |  |  |
| सत्तावीससयाइं, पुढवीपिंडो विमाण                                     | ाउचतं ।                                    |  |  |
| पंचसया कप्पदुगे, पढमे तत्तो                                         | य इकिकं ॥१९१४॥                             |  |  |
| हायइ पुढवीसु सयं, वहुइ भवणेसु                                       | <b>]</b> दु−दु–दुकप्पेसु ।                 |  |  |
| चउगे नवगे पणगे, तहेव जाऽ                                            | ज्णुत्तरेसु भवे ॥११५॥                      |  |  |
| इगवीससया पुढवी, विमाणमिकार                                          | सेव य सयाइं ।                              |  |  |
| बत्तीसजोयणसया, मिलिया सव्व                                          | त्थ नायव्वा ॥१९६॥                          |  |  |
| સંસ્કૃત છા                                                          | યા—-                                       |  |  |
| सप्तविंशतिशतानि, पृथिवीपिंडो विमा                                   | •                                          |  |  |
| 🕐 पञ्चशतानि कल्पद्विके, प्रथमे तत                                   | श्च एकैकम् ॥१९४॥                           |  |  |
| हीयते पृथिवीषु शतं, वर्धते भवनेषु द्वयोः द्वयोः द्वयोः कल्पयोः ।    |                                            |  |  |
| चतुष्के नवके पञ्चके, तथैव यावदनुत्तरेषु भवेत् ॥११५॥                 |                                            |  |  |
| एकविंशतिशतानि पृथिवी, विमानमेकादशैव च शतानि ।                       |                                            |  |  |
| द्वात्रिंशद्योजनशतानि, मिलितानि स                                   | ार्वत्र ज्ञातव्यानि ॥१९१६॥                 |  |  |
| શબ્દાર્થ—                                                           |                                            |  |  |
| સત્તાવીસ-સયાइં⇔સત્તાવીશ સો યોજન                                     | પંचसया≕પાંચસો યોજન                         |  |  |
| <b>પુ</b> ઢવીપિંકો≕પૃથ્વીપિંડ                                       | तत्तो=ત્યારપછીના                           |  |  |
| विमाण उत्तत्तं=विभाननुं ઉચ્ચપशुं                                    | इक्विकं=એકેક કલ્પે                         |  |  |

કોઈ એક માણસ ચામડાની મશકને પવન ભરી ફુલાવે, પછી તરત જ વાધરીની મજબૂત ગાંઠથી મશકનું મુખ ઉપરથી બાંધી દે, એ દડા જેવી ફુલેલી મશકના મધ્યભાગે પુનઃ વાધરીની આંટી મારી મજબૂત ગાંઠને .બાંધે, આ પ્રમાણે થવાથી હવે મશકમાં રહેલો વાયુ બે વિભાગમાં વહેંચાઈ ગયો, આથી તેનો આકાર ડમરૂક જેવો બની ગયો. આ પ્રમાણે કર્યા બાદ પ્રથમ જે મશકનું મુખ બાંધ્યું હતું તે મુખ હવે છોડી નાંખે જેથી વચ્ચેની ગાંઠ ઉપરના ભાગનો પવન બધો નીકળી જાય. હવે એ પવન નીકળવાથી ખાલી થએલ મશકના અધભાગને પાણી નાંખીને પુનઃ ભરી લે, ભર્યા બાદ તેનું મુખ પુનઃ બાંધી લે. હવે ઉપરનો ભાગ પાણીયુક્ત અને નીચેનો ભાગ વાયુયુક્ત રહ્યો. હવે મશકની વંચ્ચે જે ગાંઠ બાંધેલી છે તેને પણ હવે છોડી નાંખે એટલે નીચે વાયુ અને તેના આધારે પાણી રહેશે; નીચેના વાયુમાં જલ બીલકુલ પ્રવેશ નહીં કરે. પુનઃ ઊંધી વાળીએ તો જલાધારે--વાયુ વિચારી શકાય.

અથવા કોઈ એક પુરુષ ચામડાની મસકને પવન ભરીને ફુલાવે. પછી પોતાની કટીએ બાંધી અગાધ જળમાં પ્રવેશ કરે તો પણ તે પાણીના ઉપરના ભાગમાં જ રહી શકે છે, તો પછી આવી શાજ્યતી વસ્તુઓ તથાવિધ જગત્ સ્વભાવે રહે તેમાં શું વિચારવાનું હોય ?

| हायइ=-હીન થાય છે                 | ના≔જ્યાં સુધી                     |
|----------------------------------|-----------------------------------|
| <b>પુ</b> ઢવીસુ=પૃથ્વીચિંડો વિષે | अणुत्तरेसु मवे=अनुत्तरे धाय       |
| વંદ્ર ક્વેધ છે                   | इगवीससँया⇒એકવીશસો યોજન            |
| મવणેસુ=વિમાનોને વિષે             | बत्तीसजोवणसया≃બત્રીસો યોજન પ્રમાશ |
| <b>દુ</b>                        | मिलिया सव्वत्य=भणेसुं सर्वत्र     |
| तहेव=रो प्रभाशे                  |                                   |

**ગાયાર્થ**— પહેલાં બે દેવલોકને વિષે વિમાનના મૂળપ્રાસાદના શિખર સુધીનું પિંડપ્રમાણ સત્તાવીસો યોજનનું હોય છે. અને વિમાનની ઊંચાઈ પાંચસો યોજન હોય છે. ત્યારપછીના બે કલ્યે—પુનઃ બે કલ્યે—પુનઃ બે કલ્યે—પુનઃ બે કલ્યે—પુનઃ બે કલ્યે—પછી ચાર દેવલોકે—નવપ્રૈવેયક અને પાંચ અનુત્તરે જતાં ત્રીજા દેવલોકથી જ માંડી પૂર્વ પૂર્વ કલ્પના પૃથ્વીપિંડમાંથી સો સો યોજન ઘટાડતાં અને પૂર્વ પૂર્વ કલ્પની વિમાન ઊંચાઈમાં સો સો યોજન વધારતાં પ્રત્યેક કલ્પે તે તે પ્રમાણ દર્શાવતાં જવું. જેથી અનુત્તરે ૨૧૦૦ યોજન પૃથ્વીપિંડ પ્રમાણ અને ૧૧૦૦ યોજન ઊંચાઈ આવી રહેશે. પ્રત્યેક કલ્પગત વિમાનનું પૃથ્વીપિંડપ્રમાણ અને વિમાન ઊંચાઈ મેળવતાં ૩૨૦૦ યોજન આવે. ાા૧૧૪–૧૧૫–૧૧૬ા

**વિગ્નેષાર્થ** પૃથ્વીપિંડ એટલે વિમાનની ભૂમિનું જાડાપશું, જેમકે લોકમાં ઘણાં ગૃહો--મહેલો વગેરેને અમુક પ્રમાણની ઊંચી પીઠિકા (પ્લીન્થ) હોય છે અને પીઠિકા પ્રમાણ પૂર્ણ થયા બાદ મજલાની ગણત્રી ગણાય છે, પરંતુ મહેલની ભૂમિપીઠ સહિત મજલાનું પ્રમાણ ગણવાનો નિયમ નથી હોતો, તેમ અહીં પણ પૃથ્વીપિંડ અને વિમાનની ઊંચાઈ જુદી જ ગણાશે.

સૌધર્મ અને ઇશાન<sup>૨૮૨</sup> એ બે દેવલોકના વિમાનની પૃથ્વીનું ઊંચાઈ પ્રમાશ ૨૭૦૦ યોજન અને વિમાનની ઊંચાઈ ૫૦૦ યોજન હોય છે. (પૃથ્વીપિંડ સહિત વિમાનની ધ્વજા સુધીનું એકંદર વિમાન પ્રમાશ ૩૨૦૦ યોજન) સનત્કુમાર માહેન્દ્ર બે દેવલોકે ૨૬૦૦ યોજન, વિમાનની ઊંચાઈ ૬૦૦ યોજન, બ્રહ્મ અને લાંતકે ૨૫૦૦ યોજન પૃથ્વીપિંડ, ૭૦૦ યોજન વિમાન ઊંચાઈ, શુક્ર સહસ્ત્રારે ૨૪૦૦ યોજન પૃથ્વીપિંડ, ૮૦૦ યોજન વિમાન ઊંચાઈ. આનત—પ્રાણતે, આરણ અચ્યુતે ૨૩૦૦ યોજન પૃથ્વીપિંડ, ૯૦૦ યોજન વિમાન ઊંચાઈ. નવગ્નૈવેયકે ૨૨૦૦ યોજન પૃથ્વીપિંડ અને ૧૦૦૦ યોજન વિમાન ઊંચાઈ, અને પાંચ અનુત્તરે ૨૧૦૦ યોજન પૃથ્વીપિંડ પ્રમાણ અને વિમાન ઊંચાઈ ૧૧૦૦ યોજનની હોય છે.

પ્રત્યેક દેવલોકે વિમાનના પૃથ્વીપિંડનું અને વિમાનની ઊંચાઈ એ બન્નેનું પ્રમાણ એકત્ર કરતાં ૩૨૦૦ યોજન આવશે. આથી એકંદરે સમગ્ર વિમાનોનું પ્રમાણ તો સર્વ કલ્પે સમાન જ આવે.

આ યોજન પ્રમાશ આગળ આવવાની ''ન**गपुढवी विमाणाइं–મિणसु पमाणंगुले**ण तु'' એ ગાથાના વચનથી પ્રમાશાંગુલના પ્રમાશવડે સમજવું.

દરેક પૃથ્વીપિંડો વિચિત્ર પ્રકારના-ભિન્ન ભિન્ન રત્નમય હોય છે. [૧૧૪–૧૫–૧૬]

**अवतरण**— પૂર્વે પૃથ્વીપિંડ પ્રમાણ અને વિમાનની ઊંચાઈ દર્શાવી. હવે તે વૈમાનિકના પ્રત્યેક દેવલોકગત વિમાનો કેવાં વર્ણવાળાં હોય તે કહે છે.

૨૮૨. સૌધર્મકલ્પનાં વિમાનો કરતાં ઇશાન કલ્પનાં વિમાનો માપ અને ગુજ્ઞથી કંઈક ઊંચાં સમજવાં. એ પ્રમાશે અન્ય કલ્પયુગલે પશ સમજવું.

### पण-चउ-ति-दुवण्ण विमाण, सधय दुसु दुसु य जा सहस्सारो । उवरि सिय भवणवंतर-जोइसियाणं विविहवण्णा ॥११७॥

સંસ્કૃત છાયા----

पञ्च-चतुःत्रि-द्विवर्णानि विमानानि, सध्वजानि द्वयोर्द्वयोश्च यावत् सहस्त्रारम् । उपरि सितानि भवन—व्यंतर—ज्योतिष्काणां विविधवर्णानि ॥११९७॥

શબ્દાર્થ----

સ–ધय=ધ્વજા સહિત जा सहस्सारो=સહસાર સુધી उवरि=ઉપરનાં सिय=श्वेत जोइसियाणं=જ્યોતિષીનાં विविहवण्णा=વિવિધ વર્શવાળાં

विशेषार्थ – સૌધર્મ અને ઈશાન દેવલોકનાં વિમાનો <sup>૨૮૩</sup> श्याम, नीला, रक्त, पीत, श्वेत એ પાંચ વર્શનાં હોય છે. સનત્કુમાર, માહેન્દ્ર, દેવલોકનાં नील, रक्त, पीत, श्वेत એ ચાર વર્શવાળાં હોય છે. બ્રહ્મ અને લાંતકે रक्त (રાતા), पीत (પીળા), श्वेत (ધોળા) વર્શના હોય, શુક્ર અને સહસ્ત્રારે पीत અને શ્વેત બે જ વર્શવાળાં હોય છે. ત્યારપછીનાં આનતથી માંડી અનુત્તર સુધીનાં સર્વ વિમાનો કેવળ એક શ્વેત વર્શવાળાં જ હોય છે. એમાંય વળી આનતાદિચતુષ્ક કરતાં નવગ્નૈવેયક અને અનુત્તરનાં વિમાનો પરમશુકલ વર્શનાં છે.

અહીં ઉપલક્ષણથી ભવનપતિનાં ભવનો, વ્યન્તરનાં નગરો અને જ્યોતિષીનાં વિમાનો વિવિધ વર્શવાળાં અને ઉપર જે પંચવર્ણો કહ્યા તે વર્જાવાળાં તથા અન્ય વર્ણોવાળાં પણ સમજવાં. [૧૧૭]

**अवतरण**— પૂર્વે ચારે નિકાયનાં વિમાનોનો વર્ણ કહીને હવે વૈમાનિક નિકાયના પ્રત્યેક દે**લ્લો**કનાં વિમાનોની લંબાઈ, પહોળાઈ તથા અભ્યન્તર અને બાહ્ય પરિધિને કઈ ગતિએ ચાલવાથી માપી શકાય ? તે દર્શાવવામાં નિમિત્તભૂત પ્રથમ કર્કસંક્રાન્તિના દિવસે વર્તતું ઉદયાસ્તનું અંતર જણાવાય છે.

> रविणो उदयत्थंतर चउणवइसहस्स पणसय छवीसा । बायाल सट्टिभागा, कक्कडसंकंतिदियहम्मि ॥११९८॥

> > સંસ્કૃત છાયા—

रवेरूदयास्तान्तरं चतुर्नवतिसहस्त्राणि पञ्चशतानि षड्विंशतिः । द्वाचत्वारिंशत् षष्टिभागाः, कर्कसङ्क्रान्तिदिवसे ॥१९९८॥

२८३. पढमेसु पंचवण्णा, एक्वगहाणीउ जा सहस्सारो | दो दो कप्पा तुल्ला, तेण परं पोंडरीयाई ।। [दे. प्र.-डू. सं.] वैमानिकनिकाये विमान पृथ्वीपिंड उंचाइप्रमाणादिक यन्त्र

 वैमानिक निकायमां विमान–पृथ्वीपिंड तथा ऊंचाई प्रमाण साथे विमानाधार–वर्णादिक यन्त्र ।।

| कल्प नामो              | वि. पृथ्वी<br>पिंड | वि. ऊंचाई | एकंदर<br>ऊंचाई                        | विमानाधार<br>पदार्थ                     | विमानवर्ण             |
|------------------------|--------------------|-----------|---------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------|
|                        |                    | प्रमाण    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                         |                       |
| ૧સૌધર્મકલ્પે           | ૨૭૦૦ યો૦           | ૫૦૦ વો૦   | ૩૨૦૦ યો૦                              | ઘનોદધિ                                  | श्याम-नीला            |
|                        |                    |           |                                       |                                         | रक्त पीत श्वेत        |
| ર–ઇશાનકલ્પે            | "                  | ૫૦૦ યો૦   | 21                                    |                                         |                       |
| ૩-સનત્ક્રમારક૦         | ૨૬૦૦ યો૦           | ૬૦૦ યો૦   | ,,                                    | ધનવાત                                   | श्याम, रक्त,          |
|                        |                    |           |                                       |                                         | पीत, श्वेत            |
| ૪–માહેન્દ્રકલ્પે       | "                  | **        | 19                                    |                                         | 13                    |
| ૫–બ્રહ્યકલ્પે          | ૨૫૦૦ યો૦           | ૭૦૦ પો૦   |                                       | ઘનો૦ ને ઘનવાત                           | रक्त, पीत, श्वेत      |
| ૬લાંતકકલ્પે            |                    |           | **                                    |                                         |                       |
| ૭મહાશુક્રકલ્પે         | ૨૪૦૦ યો૦           | ૮૦૦ યો૦   |                                       |                                         | पीत <del>श्</del> वेत |
| ૮–સહસ્નારકલ્પે         |                    | **        |                                       |                                         | ,,                    |
| ૯–-આનતકલ્પે            | ૨૩૦૦ યો૦           | ૯૦૦ યો૦   | 17                                    | આકાશાધાર                                | श्चेत                 |
| ૧૦– પ્રાશતકલ્પે        | в                  | "         | **                                    | ۰,                                      | **                    |
| ૧૧આરશકલ્પે             | "                  | **        |                                       | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 73                    |
| ૧૨–અચ્યુતકલ્પે         | *                  | 71        | "                                     | 0                                       | **                    |
| ૯–ગ્રૈવેયકે            | ૨૨૦૦ યો૦           | ૧૦૦૦ યો૦  | "                                     | 79                                      | *3                    |
| <u>પ—પાંચ અનુત્તરે</u> | ૨૧૦૦ યો૦           | ૧૧૦૦ યો૦  | "                                     |                                         |                       |

શબ્દાર્થ—--

रविणो=-સૂર્યનું उदयत्यंतर==ઉદય અસ્તનું અંતર चउणवइसहस्स=-ચોરાણું હજાર पणसय=પાંચસો छवीसा=छवीश યોજન बायालसहिभागा=साठीया બેંતાલીશ ભાગો कक्कडसंकंति=કર્કસંક્રાન્તિના दियहम्मि=(પહેલા) દિવસે

गाथार्थ- विशेषार्थवत्. ॥११८॥

**વિશેષાર્થ**— કર્ક સંક્રાન્તિના દિવસે (એટલે સર્વાભ્યન્તર મંડલે સૂર્ય હોય ત્યારે) સૂર્યના ઉદયસ્થાન અને અસ્તસ્થાન વચ્ચેનું અંતર ૯૪૫૨૬ યો૦ અને એક યોજનના સાઠીયા ભાગ કરીએ તેમાંના ૪૨ ભાગ પ્રમાણ હોય છે. (૯૪૫૨૬ <sup>૪૨</sup> યોજન) આપણે જે સૂર્યને દેખીએ છીએ તે તો ૪૭૨૬૩ યો૦ <sup>૨૧</sup> ભાગ પ્રમાણ દૂરથી દેખીએ છીએ.

५६ां छे डे — सीआलीस सहस्सा दो य सया जोअणाण तेवडा । इगवीस सडिभागा कक्कडमाइंमि पिच्छ नरा ।।९।।

#### संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणीं) गुजराती अनुवादसह

તેમાં કારશ એ છે કે-ઉદય અને અસ્તના મધ્યભાગે આપશું ક્ષેત્ર આવેલ છે. [૧૧૮] **अवतरण**--- હવે તે ઉક્ત પ્રમાણને ત્રણ–પાંચ–સાત–નવગણું કરતાં કેટલું થાય તે કહેતાં પ્રથમ ત્રિગુણ તથા પંચગુણ પ્રમાણ દર્શાવતી બે ગાથાઓ કહે છે.

> एयम्मि पुणो गुणिए, ति-पंच सग-नवहिं होइ कममाणं । तिगुणम्मी दो लक्खा, तेसीई सहस्स पंचसया ॥११९६॥ असिइ छ सद्विभागा, जोयण चउलक्ख बिसत्तरिसहस्सा । छच्चसया तेत्तीसा, तीसकला पंचगुणियम्मि ॥१२०॥

> > સંસ્કૃત છાયા—ં

एतस्मिन् पुनर्गुणिते त्रि-पञ्च-सप्त-नवभिः भवति क्रमेण मानं । त्रिगुणिते द्वे लक्षे, त्र्यशीतिसहस्त्राणि पञ्चशतानि ॥११९६॥ अशीतिः षट् षष्ठिभागाः, योजनानां चतुर्लक्षाणि द्विसप्ततिसहस्त्राणि । षट् च शतानि त्रयस्त्रिंशत् त्रिंशत्कलाः पञ्चगुणिते ॥१२०॥

શબ્દાર્થ----

| एयम्मि=એ (પ્રમાશ)ને                      | असीइ≕એંશી                         |
|------------------------------------------|-----------------------------------|
| ગુષિણ=ગુક્ષીએ                            | સંદિવ્યાગા⇔સાઠ ભાગ                |
| ति पंच सग नवहिं=त्रश्रे-पांचे-साते-नववडे | चउलक्ख=ચાર લાખ                    |
| कममाणं=અનુક્રમે પ્રમાશ                   | बिसत्तरिसहस्सा=બોંતેર હજાર        |
| તિયુળમ્મિ=ત્રિગુક્ષ કર્યે છતે            | ત્તીસकलા≂(સાઠીયા) ત્રીસ કલો (ભાગ) |
| दो लक्खा=બે લાખ                          | પંचगુणियम्मि≔પાંચગણું કર્યે છતે   |
| तेसीइ सहस्स=ત્યાશી હજાર                  |                                   |

**गाधार્थ**— પૂર્વે જે ઉદયાસ્તનું ૯૪૫૨૬ યો૦ <sup>કર</sup> ભાગ પ્રમાશ કહ્યું તેને ત્રણગશું, પાંચગશું, સાતગશું અને નવગશું કરવાથી તે તે પ્રમાશ આવે છે. એમાં ઉદયાસ્ત પ્રમાશને ત્રિગુણ કરીએ ત્યારે ૨૮૩૫૮૦ યો૦ <sup>૬</sup> ભાગ પ્રમાશ આવે અને પંચગુશું કરીએ ત્યારે ૪૭૨૬૩૩ યો૦ <sup>30</sup> ભાગ પ્રમાશ આવે. ॥૧૧૯–૧૨૦૫

| <b>વિશેષાર્થ</b> તે. આ                                            | . પ્રમાશે;ત્રિગુણ પ્રમાશ            | પંચગુશ પ્રમા                                                      | .શ <b>'ચપલા'</b> ગતિનું                                 |
|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| <b>'ચંડા'</b> ગતિનું<br>૯૪૫૨૬– <u>૪૨</u>                          | ૪૨                                  | ૯૪૫૨૬<br>                                                         | ૪૨<br>×૫                                                |
| <u>×૩</u><br>૨૮૩૫૭૮<br>+૨ <u>૬</u><br>૨૮૩૫૮૦ <u>૬</u> ભાગ પ્રમાશ. | <u>×3</u><br>६०)१२६(२<br>१२०<br>००ई | ४७२९३०<br>+3 <u>३०</u><br>४७२९३३ <u>३०</u><br>४७२९३३ <u>३</u> ० ल | ૬૦)૨૧૦(૩<br><u>૧૮૦</u><br>૦૩૦<br>૫ગપ્રમાણ.<br>[૧૧૯–૧૨૦] |

**अवतरण**— હવે સપ્તગુણ તથા નવગુણ પ્રમાણ બતલાવે છે અને ચારે ગતિના નામપૂર્વક યથાસંખ્યપણું જજ્ઞાવે છે.

> सत्तगुणे छलक्खा, इगसडि सहस्स छसय छासीया । चउपन्न कला तह नव--गुणम्मि अडलक्ख सद्वाउ ॥१२१॥ सत्तसया चत्ताला, अद्वार कला य इय कमा चउरो । चंडा--चवला--जयणा, वेगा य तहा गइ चउरो ॥१२२॥

> > સંસ્કૃત છાયા—

सप्तगुणे (णिते) षल्लक्षाणि, एकषष्टिसहस्त्राणि षट्रशतानि षडशीतिः । चतुःपञ्चाशत् कलाः तथा नवगुणिते अष्टलक्षानि सार्द्धानि ॥१२१॥ सप्तशतानि चत्वारिंशत्, अष्टादशकलाश्चेति क्रमेण चतस्त्रः । चंडा चपला जवना, वेगा च तथा गतयश्चतस्त्रः ॥१२२॥

શબ્દાર્થ-----

| सत्तगुणे=સાતગણું કરતાં      | । अद्वारकला≠(સાઠીયા) અઢાર ક |
|-----------------------------|-----------------------------|
| इगसड्डि सहस्स≃એકસઠ હજાર     | इय=એ પ્રમાશે (યથાસંખ્યે)    |
| છસય છાસીયા=છસો છાસી         | चंडाચંડા                    |
| चउपन्नकला=(સાઠિયા) ચોપન ભાગ | चवला=ચવલા                   |
| नवगुणम्मि=નવગણું કરતાં છતાં | जयणा=જયશા                   |
| अडलक्ख सङ्घाउ=સાડા આઠ લાખ   | वेगा=वेગા                   |
| सत्तसया चत्ताला=સાતસો ચાલીશ | गइ चउरो≕ગति था२             |
|                             |                             |

**ગાથાર્થ**— તે ઉદયાસ્ત અંતરને સાત ગણું કરતાં ૬૬૧૬૮૬ યો૦ <u>૫૪</u> ભાગ પ્રમાણ આવે. અને તે જ પ્રમાણે નવગણું કરતાં ૮૫૦૭૪૦ યો૦ <u>૧૮</u> ભાગ પ્રમાણ આવે. તે ચારે પ્રમાણને અનુક્રમે ચંડા–ચવલા–જયણા અને વેગા સાથે (યથાસંખ્ય) યોજવું. ॥૧૨૧–૧૨૨॥

| <b>વિશેષાર્થ</b> — આ પ્રમાશે—                                                                                                                                                                                |                                                                 | નવગુજ઼પ્રમાણ <b>'વેગા'</b> ગતિનું                               |                                                                    |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--|
| સપ્તગુણ પ્રમાણ                                                                                                                                                                                               | શ <b>'જયગ્રા'</b> ગતિનું                                        | ૯૪૫૨૬– <mark>૪૨</mark><br>૬૦                                    | ૪૨                                                                 |  |
| $\begin{array}{c} \langle \xi V U \xi \xi - \frac{\xi \xi}{\xi 0} \\ \hline & \frac{\times 9}{\xi \xi \xi \xi \xi \xi \xi} \\ + \xi \xi$ | ૪૨<br><u>×૭</u><br>૬૦)૨૯૪(૪<br><u>૨૪૦</u><br>૦૫૪<br>ભાગ પ્રમાણ. | <u>×૯</u><br>૮૫૦૭૩૪<br>+૬ <u>૧૮</u><br>૨<br><u>૮૫૦૭૪૦૧૮</u> ભાગ | <u>×૯</u><br>૬૦)૩૭૮(૬<br><u>૩૬૦</u><br>૦૧૮<br>પ્રમાણ.<br>[૧૨૧–૧૨૨] |  |

**अवतरण**— અન્ય આચાર્ય વેગા ગતિને અન્ય જે નામે ઓળખાવે છે તે નામ દર્શાવીને ગ્રન્થકાર્ર મહર્ષિ ઉક્ત ગતિવડે ચાલતાં તે તે વિમાનોનો પાર પામી શકાય કે કેમ ? તે જ કહે છે.

કલા

इत्थ य गईं चउत्थिं जयणयरिं नाम केइ मन्नीते । एहिं कमेहिमिमाहिं गईहिं चउरो सुरा कमसो ॥१२३॥ विक्खंभं आयामं, परिहिं अब्भिंतरं च बाहिरियं । जुगवं मिणंति छमास, जाव न तहावि ते पारं ॥१२४॥ સંસ્કૃત છાયા— अत्र च गतिं चतुर्थीं, जवनतरी नाम केचित मन्यन्ते । एभिः क्रमैरेताभिर्गतिभिश्चत्वारः सुराः क्रमशः ॥१२३॥ विष्कम्भमायामं, परिधिमाभ्यन्तराञ्च बाह्याम् । युगपन्मिन्वन्ति षण्मासं यावन्न तथापि ते पारम् [यान्ति] ॥१२४॥ શબ્દાર્થ— इत्य=અહીંઆ પરિદિ=પરિધિને गई चउत्यिं=- थोथी गतिने अહિંમતરં=આભ્યન્તરને जयणयरिं नाम=यवनांतरी नामनी बाहिरियं=બાહ્યને केड मन्नंति=डेटલाક भाने છे जुगवं≔યુગપત્ (એક સાથે) एहिं कमेहिं=એ ક્રમ વડે મિળંતિ=માપે છે गर्डहिं=अतिथी छ मास जाव=49 માસ સુધી चउरो सुरा=ચાર દેવો तहावि=तो पश विक्खंभं= વિષ્કમ્ભને (પહોળાઈને) તે પારં⇒તેઓ પારને આયામં=આયામને (લંબાઈને) **વિશેષાર્થ** ઉક્ત ચારગતિના નામમાં ચોથી '**વે**गા' ગતિને અન્ય કોઈ આચાર્ય'**યવનાન્ત**રી' એ નામથી સંબોધે છે. અહીં એટલું ધ્યાનમાં રાખવાનું કે–જે ચાર ગતિઓ કહેવામાં આવી, અને *વ્રે € ( ( ૮ )* ૨<u>૨</u>૩૫૮૦<u>૬</u> વગેરે સંખ્યા કહેવામાં આવી, તેને અનુક્રમે યોજવી એટલે એક ડગલામાં ૨૮૩૫૦ દ લ્યોજન ભૂમિ ચાલવામાં આવે તો તે વેગ ચંડા ગતિનો ચાલવાનો કહેવાય, એ પ્રમાણે બાકીની ત્રેંકો ગતિ માટે સમજવું. હવે પૂર્વ ગાથામાં કહેલ ચંડા ગતિના ૨૮૩૫૮૦ યો૦ 🕂 ભાગ પ્રમાશનું ડગલું ભરવા વડે કોઈ એક દેવ વિમાનના <sup>૨૮૪</sup>વિસ્તારને માપવો શરૂ કરે, બીજો દેવે ચપલા ગતિના ૪૭૨૬૩૩ યો૦ <u>૬૦</u> પ્રમાશના ડગલાં ભરવા વડે વિમાનના **આયામ**નો પાર પામવા પ્રયાશ શરૂ કરે, ત્રીજો દેવ જયર્શા ગતિના ૬૬૧૬૮૬ યો૦ <del>૫૪</del> યોજન પ્રમાણ ડગલા ભરવાવડે વિમાનના અભ્યન્તર પરિધિને માપવો શરૂ કરે, અને ચોથો દેવ વેગા ગતિના ૮૫૦૭૪૦ યો૦<u>૧૮</u> યોજન પ્રમાણ ડગલું ભરવાવડે વિમાનના **બાહ્ય પરિધિ**નો પાર પામવા પ્રયાણ શરૂ કરે. આ ચારે દેવો ચારે ગતિવડે ચારે પ્રકારનાં વિમાનના પ્રમાણોને એક જ દિવસે. એક જ સમયે. એકી સાથે માપવા નીકળી પડે.

२८४. चंडाए विक्खंभी चवलाए तइ य होड़ आयामी । अब्भितर जयणाए बाहिपरिहीव वेगाए ।।१।।

755

નીકળીને ઉક્ત ચારે ગતિનાં પ્રમાણવડે ચાલતાં છ માસ વ્યતીત થઈ જાય, પણ તે વિમાનના ચારે પ્રકારના આયામ વિષ્ક્રમ્ભ વગેરે એકે પ્રકારનાં વિમાનપ્રમાણાન્તને પણ કોઈ પણ દેવ પામી શકે નહિ. [૧૨૩–૧૨૪]

**अवतरण**— કેવી રીતે કર્યે છતે, કઈ ગતિને કેટલી ગુણી કરવાથી વિમાનના વિષ્કમ્ભ વગેરેનો પાર પામે ?

> पावंति विमाणाणं, केसिंपि हु अहव तिगुणियाए<sup>\*</sup> । कम चउगे पत्तेयं, चंडाई गईउ जोइजा ॥१२५॥ तिगुणेण कप्प चउगे, पंचगुणेणं तु अट्ठसु मिणिजा । गेविजे सत्तगुणेण नवगुणेऽणुत्तरचउके ॥१२६॥ संस्कृत छाया—– प्राप्नुवन्ति विमानानां, केषाञ्चिदपि हु अथवा त्रिगुणितया । क्रमेण चतुष्के प्रत्येकं, चण्डादिगतीर्योजयेत् ॥१२६॥

त्रिगुणितया कल्पचतुष्के, पञ्चगुणितया तु अष्टसु मिनुयात् । ग्रैवेये सप्तगुणितया, नवगुणितयाऽनुत्तरचतुष्के ॥१२६॥

શબ્દાર્થ—

| પાવંતિ=પામે છે              | તિगુणेण⇒ત્રિગુષ, વડે                  |
|-----------------------------|---------------------------------------|
| विमाणाणं=विभानोनो           | कण्पचउगे=ચાર કલ્પે                    |
| केसिंपि=કેટલાક              | પંचगુणેणં≕પાંચે ગુષ્ઠાવડે             |
| अहव=અથવા                    | ઝદ્રસુુ⇒આઠ દેવલોકમાં                  |
| તિगુणियाए≔ત્રિગુષ્ડાદિક વડે | મિષિज્ञા=માપવી                        |
| चउगे≕ચારેમાં                | गेविज्रे=प्रैवेय ક                    |
| પત્તેયં=પ્રત્યેકને          | <b>સત્તગુળેળ=સા</b> તે ગુણવાવડે       |
| चंडाइ गइउ≕ચંડાદિક ગતિને     | नव गुणे=નવે ગુણવાવડે                  |
| जोइज्रा≃યોજવી               | अणुत्तरचउक्रे <b>=ॐनुत्तर</b> ચतुष्डे |

**ગાથાર્થ**— પ્રથમના ચાર દેવલોકગત કેટલાંએક વિમાનોને પાર પામવા સારું ચંડા—ચવલા—જયણા અને વેગા, એ પ્રત્યેક ગતિના૦ પૂર્વે કહેલા પ્રમાણથી પ્રત્યેક ગતિને ત્રિગુણી વેગવાળી કરીને ચાલવા માંડે તો તે પાર પામી શકે છે. ત્યારપછીના પાંચમાથી લઈને અચ્યુત દેવલોક સુધીના વિમાનોનો પાર પામવા પ્રત્યેક ગતિને પંચગુણી કરી તેટલા યોજનપ્રમાણ ગતિવડે ચાલવા માંડે તો પાર પામે છે. નવગ્રૈવેયકેનાં વિમાનોને સાતગુણી ગતિએ ચાલવા માંડે તો પાર પામે, અને અનુત્તરનાં ચાર વિમાનોના પાર પામવા નવગુણી ગતિ કરે ત્યારે પાર પામે છે. ૫૧૨૫-૧૨૬ા

\star तिगुणिआईए ।

**વિશેષાર્થ** પૂર્વે ગાથામાં જણાવ્યું કે—દેવો ઉક્ત ચારે ગતિના પ્રમાણવડે ચાલવા છતાં પણ વિમાનોનો પાર પામી શકતા નથી, ત્યારે હવે કેવી રીતે કરીએ તો પાર પામે ? તે માટે નીચે મુજબ સમજવું.

**૧. 'ચંડા'** ગતિના એક ડગલામાં થતા ૨૮૩૫૮૦ યોજન <sup>૬</sup> યોજન પ્રમાણને ત્રિગુણું કરીએ ત્યારે ૮૫૦૭૪૦ યોજન <sup>૬૮</sup> ભાગ પ્રમાણ પ્રાપ્ત થાય. તેટલા પ્રમાણવાળું ડગલું ભરતો થકો કોઈ એક દેવ પહેલા ચાર દેવલોકનાં વિમાનવિસ્તારને માપવા માંડે તો છેવટે ૬ માસે કેટલાંક વિમાનોનો પાર પામી શકે છે.

**૨. 'ચવલા'** ગતિના એક ડગલામાં થતા ૪૭૨૬૩૩ યોજન <sup>૩૦</sup> યોજન પ્રમાણને ત્રિગુણું કરતાં ૧૪૧૭૯૦ યોજન <sup>૩૦</sup> ભાગ પ્રમાણ થાય. કોઈ એક દેવ જો એક જ ડગલું આવા મહત્પ્રમાણવાળું દૂર દૂર મૂક્તો થકો પહેલાં ચાર દેવલોકગત વિમાનોની લંબાઈ માપવી શરૂ કરે તો કેટલાંક વિમાનોનો ૬ માસે પાર પામે છે.

**૩ 'જયણા'** ગતિના ૬૬૧૬૮૬ યોજન <sup>પ્</sup>ર યોજન પ્રમાણને ત્રિગુણું કરતાં ૧૯૮૫૦૬૦ યો૦ <sup>૪૨</sup> ભાગ થાય. આટલા પ્રમાણનું ડગલું ભરતો કોઈ એક દેવ પહેલા ચાર દેવલોકગત વિમાનોના આભ્યન્તર પરિધિ (ઘેરાવા)ને માપે તો ૬ માસે કેટલાંક વિમાનોને પૂર્ણ કરે.

**૪ 'વેગા'** ગતિના આવેલ ૮૫૦૭૪૦ યોજન <sup>૧</sup>૯ દુરુ યોજન <u>પેજ</u> ભાગ પ્રમાણ પ્રાપ્ત થાય. તે વડે કરીને ડગલું મૂકતો દેવ ચાર દેવલોકગત કેટલાંક વિમાનોનાં બાહ્ય પરિધિને ૬ માસે પૂર્ણ કરે.

ત્યારપછી પાંચમા કલ્પમાંથી લઈ અચ્યુત કલ્પ સુધીનાં કલ્પગત વિમાનોનો પાર પામવા ચંડા--ચવલાદિ પ્રત્યેક ગતિને પંચગુણી કરી વિમાનનો વિષ્કમ્ભ, આયામ, આભ્યન્તરપરિધિ તથા બાહ્ય પરિધિને યથાસંબ્યે પૂર્વવત્ ૬ માસ સુધી આવેલ પ્રમાણવડે માપવા માંડે તો કેટલાંક વિમાનોનો પાર પામે છે.

વળી નવગ્રેવેયકનાં વિમાનોનો પાર પામવા પૂર્વોક્ત ગતિમાનને સાતગુણું કરી ચાલવા માંડે તો પાર પામે છે.

વિજય--વિજયવંત--જયંત--અપરાજિત--એ ચાર અનુત્તરનાં વિમાનોનો પાર પામવા ઉક્ત ચંડાદિ ચારે ગતિનાં પ્રમાશને નવગુશું કરી ચારે પ્રકારના પરિધિને યથાસંખ્યગતિએ પૂર્વોક્ત રીતિએ ૬ માસ સુધી માપે તો કેટલાંક વિમાનોનો પાર પામે છે.

અહીંયા સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનની માપણી ન કહી તે એટલા માટે કે તે વિમાન તો મર્યાદિત એક લાખ યોજનનું જ છે, જેથી તેને કંઈ માપવાનું હોઈ શકે નહીં, એમ સર્વ ઇન્દ્રક વિમાનો માટે સમજવું.

આ મતમાં કેટલાક આચાર્યો અસંમત છે. તેઓશ્રી તો જગ્નાવે છે કે–પૂર્વોક્ત રીતિએ (ચંડાદિ ત્રિગુશ્રાદિક) કરવા છતાં છ માસ વ્યતીત થાય તો પગ્ન પાર પામી શકતા નથી. જે માટે કહ્યું છે કે– चत्तारिवि सकमेहिं, चंडाइ गईहिं जाति छम्पासं । तहवि नवि जंति पारं, केसिंचि सुरा विमाणाणं ।।१।।

**પ્રશ્ન**— જ્યારે આવા મહત્ મહત્ પ્રમાણવડે છ છ માસ સુધી ચાલવા છતાં તે વિમાનના પ્રમાણને પાર પામી શકતા નથી, તો સિદ્ધાંતોના કથનાનુસાર--પરમ પુનિત સર્વ જીવોને અભયદાન આપનારા જિનેશ્વરદેવો વગેરેના, ચ્યવન-જન્મ--દીક્ષા--કેવળજ્ઞાન અને મોક્ષ એ પંચ કલ્યાણક પ્રસંગે સંખ્યાબંધ દેવો પૃથ્વીતલ ઉપર આવી કલ્યાણકની મહાન કિયાઓને પતાવી પુનઃ એક બે પ્રહરમાં જ પાછા ચાલ્યા જાય છે. (રાત્રિએ આવી સવાર પડ્યે સ્વસ્થાને હાજર થઈ જાય છે.) એવો જે ઉલ્લેખ છે તે કેમ ઘટી શકશે ? કારણકે તે તે વિમાનો કરતાં મનુષ્યક્ષેત્રમાં આવવામાં કેઇકગણું અંતરપ્રમાણ રહ્યું છે ?

**ઉત્તર**— ઉપર જે ગતિનું વર્શન કરવામાં આવ્યું તેનું પ્રયોજન માત્ર અસંખ્યાતા યોજનનાં પ્રમાણોવાળાં વિમાનો કેવાં મહત્પ્રમાણ સૂચક છે, તેનું અસત્કલ્પના દ્વારા દેષ્ટાંત આપી સમજાવવાં પૂરતું જ છે. નહિ તો તે દેવો ક્યારે પણ માપવા નથી ગયા કે જવાના નથી, માત્ર જેમ પલ્યોપમની સ્થિતિના વર્શન પ્રસંગે કલ્પના દ્વારા કાળની સિદ્ધિ કરાય છે તેમ અહીં પણ એક જાતની અસત્ કલ્પના જ કરી છે કે આ પ્રમાણે પણ ચાલવા માંડે તો તેઓ વિમાનના અંતનો કયારે પાર પામે ? તો જણાવ્યું કે-છ માસે. ત્યારે આપણને સહેજે વિચાર આવે કે એ વિમાનો કેટલાં મોટાં હશે ? બાકી તો દેવો પોતાનાં વિમાનમાં જ કોઈકવાર ફરતા હશે. જો તેઓ ધારે તો જોતજોતામાં તે વિમાનનાં અન્તોને પામી શકે છે; કારણકે તેઓની શક્તિ અચિન્ત્ય છે, અત્યન્ત શીઘ્રતર ગતિવાળા અને સામર્થ્યયુક્ત છે. [૧૨૫–૧૨૬]

#### ।। इति वैमानिके विमानाधिकारः ।।

**अवतरण**— હવે તદ્વત્ પ્રાસંગિક ગતિની અસત્ કલ્પનાદ્વારા એક રાજનું પ્રમાણ દર્શાવે છે. પરંતુ આ દેષ્ટાંત ઘટમાન નથી. ગતિનો વેગ અને સમયની મર્યાદા જોતાં સંખ્યાતા યોજન જ મપાય તેમ છે. પછી અસંખ્યાતું રાજપ્રમાણ શી રીતે નીકળી શકશે ? એટલે આ ગાથા ઓથથી રાજમાપ મહત્તાસૂચક સમજવી. પ્રથમાવૃત્તિમાં આપી છે એટલે રદ નથી કરી.

> जोयणलक्खपमाणं, निमेसमित्तेण जाइ जे देवा । छम्मासेण य गमणं, एगं रज्जुं जिणा बिंति ॥१२७॥ [प्र.गा.सं. ३६] संस्કृत छाया---योजनलक्षप्रमाणं, निमेषमात्रेण यान्ति ये देवाः । षण्मासेन च गमनम्, एकां रज्जुं जिना ब्रुवन्ति ॥१२७॥ धल्दार्ध--पमाणं=प्रमाश निमेसमित्तेण=निभेषभात्रथी एगं रज्जुं=એક રાજ પ્રમાશ जाइ=જાય છે जिणा बिंति=જિનેશ્વરો બોલે છે

### 

**વિશેષાર્થ** કોઈ એક દેવ નિમેષમાત્રમાં જો એક લાખ યોજનનું પ્રયાણ કરે તો છ માસે એક રાજના માર્ગ–પ્રમાણનો પાર પામે, એમ શ્રી સર્વદર્શી જિનેશ્વરદેવો કહે છે.

રત્નસંચયાદિ ગ્રન્થોમાં એક રાજપ્રમાણનો ચિતાર રજૂ કરતાં જણાવ્યું છે કે—કોઈ એક મહર્દ્ધિક દેવ એક અતિશય તપાવેલા, એક હજાર મણ ભારવાળા લોહના નક્કર ગોળાને મનુષ્યલોકે પહોંચાડવાની ઇચ્છાથી ઉપરથી એકદમ પ્રબળ જોરથી ફેંકે, ત્યારે તે ગોળો ચંડાગતિના પ્રમાણથી ઘસડાતો ઘસડાતો, નીચે આવતો આવતો, છ માસ—છ દિવસ—છ પળ જેટલા કાળે એક રાજપ્રમાણ આકાશને વટાવે. આ દેષ્ટાંતથી 'રાજપ્રમાણ'ની મહત્તાની કલ્પના કરી લેવી. જેમ એક બાળક પૂછે કે દરિયો કેવોક મોટો હોય ? ત્યારે જેમ બે હાથ પહોળા કરી બતાવીએ છીએ કે 'આવડોક મોટો' દરિયાના અપાર માપને બે હાથમાં સમાવી બાળબુદ્ધિને સંતોષ અપાય છે, તે જ રીતે અહીં વ્યવહારથી ઉપરનાં દેષ્ટાંતો આપ્યાં છે, પણ વાસ્તવિક ન સમજવાં; કારણ કે તે રીતે તો સંખ્યાત યોજન જ થાય પરંતુ અસંખ્યાત થાય જ નહીં. [૧૨૭] [પ્ર. ગા. સં. ૩૬]

अवतरण--- આદિ ને અંતિમ પ્રતરવર્તી ઇન્દ્રક વિમાનનું પ્રમાણ કહે છે.

## पढमपयरम्मि पढमे, कप्पे उडुनाम इंदयविमाणं.। पणयाललक्खजोयण, लक्खं सव्युवरिसव्वद्वं ॥१२८॥

સંસ્કૃત છાયા—

प्रथमप्रतरे प्रथमे, कल्पे उडुनाम इन्द्रकविमानम् । चत्वारिंशद्लक्षयोजन-लक्षं सर्वोपरि सर्वार्थम् ॥१२८॥

### શબ્દાર્થ—સુગમ છે.

**गाधार્થ**— વૈમાનિક નિકાયના પ્રથમ સૌધર્મકલ્પે, તેના પ્રથમ પ્રતરે **'ઉંડુ'** એ નામક ઇન્દ્રક વિમાન પીસ્તાલીશ લાખ યોજનનું વૃત્ત એટલે ગોળ આકારે છે અને સર્વથી ઉપર–બાસઠમાં પ્રતરે અનુત્તરકલ્પમધ્યે, એક લાખ યોજનપ્રમાણનું વૃત્તાકારે સર્વાર્થ સિદ્ધ નામનું વિમાન આવેલું છે. ા૧૨૮ાા **વિશેષાર્થ**— સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવોને '**लवसत्तमीया**' તરીકે ઓળખવામાં આવે છે, કારણકે અબદ્ધાયુષ્ક ઉપશમ શ્રેણીએ ચઢેલા તે દેવોને પૂર્વભવમાં કરાતા તપ અથવા ધ્યાનમાં જો છઠ્ઠનો તપ તેમજ <sup>૨૮૫</sup>સપ્તલવ પ્રમાણ ધ્યાન અધિક થયું હોત તો તે તદ્દભવે સીધા મોક્ષે જ ચાલ્યા ગયા હોત પરંતુ તે પ્રમાણે ન થતાં ઉપશમશ્રેણીમાં જ કાળધર્મ પામીને શિવનગરે પહોંચવામાં વિસામારૂપ અનુત્તરમાં એકાવતારીપણે ઉત્પન્ન થાય છે. થોડુંક ઓછું ધ્યાન–તપ કરવાના પરિણામે

ત્યાંથી ચ્યવીને તેમને પુનઃ ગર્ભાવાસનું મહાન દુઃખ એક જ વાર સહન કરવું પડે છે, કારણકે ૨૮૫. જેની સાક્ષી उप–रला૦ની ''लवसत्तहत्तरीए'' 'सत्तलवाजइआउं तथा सव्वइसिद्धनाम' ગાથાઓ, તેમજ ભગવતીજીનાં 'तणुकेवइयं' ઇત્યાદિ સૂત્રો આપે છે. વળી પં. વીરવિજય કૃત ચોસઠ પ્રકારી પૂજા પૈકી ત્રીજા વેદનીયકર્મની પંચમ પૂજાના ભાષાકાવ્યમાં તે વાત સરસ રીતે વર્શવી છે. ત્યાંથી ચ્યવી, ઉત્તમ કુલે જન્મી, સંયમ સ્વીકારી તે જ ભવમાં મોક્ષે જાય છે. આ દેવો નિશ્ચયથી સમ્યગ્દરિ હોય છે. વળી ત્યાં તેમની ઉપપાત શય્યા ઉપર જે ચંદરવા આદિ હોય છે તેના ઉપર અનેક જાતના બત્રીસ બત્રીસ મણ સુધીના મહાન મોતીઓ જે લટકતા હોય છે તે બધા પવનના યોગથી પરસ્પશ્ અથડાય છે તેમાંથી અતિ મધુર ધ્વનિઓ--નાદો નીકળે છે. તે ધ્વનિ તેમને અનન્તગુણ આનંદ આપે છે. [૧૨૮]

अवतरण--- હવે સાત ગાથાઓથી બાસઠે ઇન્દ્રક વિમાનોનાં નામો કહે છે.

<sup>1</sup>उडू-<sup>1</sup>चंद-<sup>1</sup>रयय-<sup>8</sup>वग्ग-<sup>2</sup>वीरिय-<sup>६</sup>वरुणे--तहेव <sup>७</sup>आणंदे । <sup>र</sup>बंभे <sup>t</sup>कंचण—<sup>9°</sup>रूडलेरि], <sup>99</sup>वं(चं) चे <sup>9२</sup>अरुणे <sup>9३</sup>दिसे चेव ॥१२६॥ <sup>38</sup>वेरुलिय <sup>94</sup>रुयग—<sup>95</sup>रुडरे, <sup>90</sup>अंके <sup>97</sup>फलिहे तहेव <sup>96</sup>तवणिझे ۱ <sup>२°</sup>मेहे <sup>२१</sup>अग्ध—<sup>२२</sup>हलिहे. <sup>२३</sup>नलिणे तह <sup>२४</sup>लोहियक्खे य ॥१३०॥ <sup>२५</sup>वडरे <sup>२६</sup>अंजण्—<sup>२७</sup>वरमाल—<sup>\*</sup>अस्ट्रि<sup>२८</sup> तह य <sup>२६</sup>देव—सोमे<sup>३०</sup> अ <sup>+</sup>मंगल<sup>19</sup>—बलभद्दे<sup>२२</sup> अ, <sup>३३</sup>चक—<sup>३४</sup>गया—<sup>३५</sup>सोत्थि <sup>३६</sup>णंदियावत्ते ॥ १३९॥ <sup>३७</sup>आभंकरे—य गिद्धि<sup>३८</sup>, <sup>३६</sup>केऊ—<sup>४०</sup>गरुले य होइ बोद्धव्वे । बंभे<sup>89 8२</sup>बंभहिए पुण, <sup>8३</sup>बंभोत्तर-<sup>88</sup>लंतए चेव ॥१३२॥ <sup>४१</sup>महसुक-<sup>४६</sup>सहसारे, <sup>४७</sup>आणय तह <sup>४८</sup>पाणए य बोद्धव्वे । <sup>8€</sup>×पुण्फेऽलंकारे<sup>४°</sup> अ, <sup>४१</sup>आरणे(य) तहा <sup>४२</sup>अच्चुए चेव ॥१३३॥ <sup>१३</sup>सुदंसण—<sup>१४</sup>सुप्पडिबद्धे, <sup>११</sup>मणोरमे चेव होइ <sup>\*\*</sup>-पढमतिगे तत्तों य <sup>१६</sup>सव्वओभद्दे, <sup>१७</sup>विसाले य <sup>\*</sup>सुमणे<sup>१६</sup> चेव ॥१३४॥ <sup>४६</sup>सोमणसे <sup>६°</sup>पीडकरे, <sup>६१</sup>आइच्चे चेव होइ तइयतिगे । <sup>६२</sup>सव्य<u></u>ट्टसिद्धिनामे, सुरिंदया एव<sup>क</sup> बासट्ठि ॥१३५॥ [प्र. गा. सं. ३७–४३] સંસ્કૃત છાયા---

<sup>9</sup>उडु-<sup>२</sup>चन्द्र-<sup>३</sup>रजत-<sup>४</sup>वल्गु-<sup>४</sup>वीर्य-<sup>६</sup>वरुणानि तथैव <sup>७</sup>आन्नदः । <sup>६</sup>ब्रह्म <sup>६</sup>काञ्चन-<sup>90</sup>रुचिरे, <sup>99</sup>वञ्चोऽरुणो<sup>9२ 9३</sup>दिशश्चैव ॥१२६॥

★ रिड्डे देवे य सोममंगलणा बलभद्दे चक्कगया सोवल्यिय नंदयावत्ते । पाठां० ।

+ 'णंगल' –लाङ्गलः इति पाठां० ।

× पुष्फमलंकारे आभरणे, तह अच्चुए चेव ॥ 🕷 बोद्धव्वे ॥

🏶 विसालए सोमणे इय 🛮 🏘 एते 🖊

### संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

<sup>9</sup><sup>8</sup> बैडूर्य-<sup>9</sup><sup>k</sup>रुचक-<sup>9</sup><sup>k</sup> रुचिराणि, <sup>9</sup>'अङ्कः <sup>9</sup><sup>c</sup> स्फटिकः तथैव <sup>9</sup><sup>c</sup>तपनीयः । <sup>2°</sup> मेघो <sup>29</sup> Sर्ध्य <sup>22</sup> हारिद्रः, <sup>23</sup> नलिनस्तथा <sup>28</sup> लोहिताक्षश्च ॥9३०॥ <sup>2k</sup>वज्रो<sup>28</sup> Sञ्जनवर<sup>30</sup> मालाऽरिष्टस्तथा<sup>2c</sup> च <sup>3e</sup> देवः <sup>30</sup> सोमश्च । <sup>39</sup> मङ्गलो <sup>33</sup> बलभद्रश्च, <sup>33</sup> चक्रं-<sup>34</sup> गदा <sup>3k</sup>स्वस्तिकः <sup>3k</sup> नंदावर्त्तः ॥9३१॥ <sup>30</sup> आभङ्करश्च <sup>3c</sup> गृद्धिः <sup>3 é</sup> केतुगरुडश्च<sup>80</sup> भवति बोद्धव्यः । <sup>39</sup> ब्रह्मा <sup>82</sup> ब्रह्महितः पुनः, <sup>83</sup> ब्रह्मोत्तरः <sup>84</sup> लांतकश्चैव ॥9३२॥ <sup>84</sup> महाशुक्रसहस्त्रारैः <sup>84</sup>, <sup>90</sup> आणतस्तथा <sup>8 c</sup>प्राणतश्च बोद्धव्यः । <sup>84</sup> महाशुक्रसहस्त्रारैः <sup>84</sup>, <sup>90</sup> आणतस्तथा <sup>8 c</sup>प्राणतश्च बोद्धव्यः । <sup>84</sup> पुष्ट्रपलङ्कारस्थ<sup>40</sup> आरणः<sup>49</sup> (च) <sup>42</sup> तथाऽच्युतश्चैव ॥9३३॥ <sup>43</sup> सुदर्शनः <sup>48</sup> सुप्रतिबद्धः, <sup>44</sup> मनोरमश्चैव भवति प्रथमत्रिके । ततश्च सर्वतोभद्रः<sup>48</sup>, <sup>40</sup> विशालश्च <sup>4</sup> सुमनाश्चैव ॥9३४॥ <sup>46</sup> सौमनसः <sup>40</sup> प्रीतिकरः, <sup>49</sup> आदित्यश्चैव भवति तृतीयत्रिके । <sup>47</sup> सर्वार्थसिद्धिनामा, सुरेन्द्रकाः एव द्वाषष्टिः ॥9३४॥ श्रद्ध स्थिसिद्धिनामा, सुरेन्द्रकाः एव द्वाषष्टिः ॥9३४॥

गाधार्य- વિશેષાર્થવત્. ॥૧૨૯-૧૩૫॥

**વિશેષાર્થ**— ૬૨ પ્રતરનાં થઈ ૬૨ ઇન્દ્રકો છે. તે પ્રત્યેક ઇન્દ્રકોનાં અહીં નામો જણાવવામાં આવે છે. સૌધર્મના પ્રથમ પ્રતરે રહેલું ઇન્દ્રક વિમાનનું નામ ૧**-'ઉડુ'** છે. દ્વિતીયાદિક પ્રતરે અનુક્રમે ૨-ચન્દ્ર, ૩-**૨જત, ૪-વલ્ગુ, ૫-વીર્ય,૬-વરુણ, ૭-આનંદ, ૮-બ્રહ્મા, ૯-કાંચન, ૧૦-રુચિર, ૧૧-વંચ** (ચંચ), ૧૨**-અરુણ, ૧૩-દિશ, ૧૪-વૈડૂર્ય,૧૫-રુચક, ૧૬-રુચિર, ૧૭-અંક, ૧૮-સ્કટિક, ૧૯-ત૫નીય,** ૨૦-મેઘવિમાન, ૨૧-અઘ, ૨૨-હાસ્દ્રિ, ૨૩-નલિન, ૨૪-લોહિતાક્ષ, ૨૫-વજ્ર, ૨૬-અંજન, ૨૭-વરમાલ, ૨૮-અસ્પિ, ૨૯-દેવ,૩૦-સૌમ, ૩૧-મંગલ, <sup>૨૮૬</sup> ૩૨-બલભદ્ર, ૩૩-ચક્ર, ૩૪-ગદા. ૩૫-સ્વસ્તિક, ૩૬-નંદાવર્ત, ૩૭-આભંકર, ૩૮-ગૃદ્ધિ, ૩૯-કેતુ, ૪૦-ગરુડ, ૪૧-બ્રહ્મ, ૪૨-બ્રહ્મસિન, ૪૩-બ્રહ્મોત્તર, ૪૪-લાંતક.

[નોંધ--આમાં ૧લી ગાયામાં કહેલાં ૧૩ વિમાનો સૌધર્મ--ઇશાન દેવલોકનાં તેરે પ્રતરે યોજવાનાં છે. તેમજ ૧૪ થી ૨૫ સુધીનાં ૧૨ વિમાનો ત્રીજા--ચોથા દેવલોકનાં પ્રતરવર્તી જાણવા. ૨૬ થી ૩૧ સુધીના પાંચમા દેવલોકે, ૩૨ થી ૩૬ સુધીનાં છજ્ઞા દેવલોકે, ૩૭ થી ૪૦ સુધીનાં સાતમા દેવલોકે અને ૪૧ થી ૪૪ સુધીનાં વિમાનો આઠમા દેવલોકે જાણવાં.]

૪૫-**મહાશુક**, ૪૬**-સહસ્રાર**, ૪૭**-આનત**, ૪૮**-પ્રાણત**, ૪૯**-પુષ્પ,**૫૦-**અલંકાર,** ૫૧**-આરણ**, ૫૨-અચ્યુત, ૫૩-સુદર્શન, ૫૪-સુપ્રતિબદ્ધ, ૫૫**-મનોરમ**, ૫૬-**સર્વતોભદ્ધ,** ૫૭**-વિશાલ,** ૫૮**-સુમન**, ૫૯-સૌમનસ, ૬૦-પ્રીતિકર, ૬૧-આદિત્ય, ૬૨-સર્વાર્થસિદ્ધ, એ પ્રમાણે ૬૨ ઇન્દ્રક વિમાનો વૈમાનિક નિકાયમાં છે.

૨૮૬. આ બાબતમાં નામમાં કંઇક મતાંતરો છે. તે સંગ્રહશી ટીકાઓ તથા દેવેન્દ્ર—નરકેન્દ્ર પ્રકરસમાંથી જોઈ લેવાં. [**નોંધ**----૪૫ થી ૪૮ સુધીનાં વિમાનો નવમા--દશમા દેવલોકે, ૪૯ થી ૫૨ સુધીનાં આરણ--અચ્યુતે, ૫૩ થી ૬૧ સુધીનાં નવપ્રૈવેયકે અને ૬૨મું અનુત્તર દેવલોકે યોજવું. આ પ્રમાણે ઇન્દ્રક વિમાનોનાં નામો કહ્યાં]

હવે ચારે બાજુએ પંક્તિગત રહેલાં વિમાનોનાં નામો જણાવીએ છીએ, તેમાં **करण**ની વ્યાખ્યા કરીને ઉદાહરણપૂર્વક જણાવાય છે.

જે દેવલોકમાં ઇન્દ્રક વિમાનનું જે નામ હોય તે નામ સાથે '**પ્રમ**' શબ્દ જોડી તેને દેવલોકમાં પૂર્વ દિશાએ શરુ થતી પંક્તિનાં પ્રથમ વિમાનનું નામ યોજી લેવું, બીજા વિમાનથી માંડીને તો આગળ કહેવાતા માત્ર ૬૧ નામો અંત ભાગ સુધી કહેવાનાં છે.

પશ્ચિમદિશાગત ૬૨ પંક્તિઓનાં પ્રથમ વિમાનનું નામ જાણવા તે દેવલોકના ઇન્દ્રકવિમાનોનાં નામ સાથે '**શિષ્ટ'** શબ્દ જોડવો, જેથી તે તે દેવલોકે ઇચ્છિત પ્રારંભનાં વિમાનોનાં નામ સમજાય, આ જ પંક્તિના બીજાં વિમાનથી આગળ કહેવાતાં ૬૧ નામો સાથે ક્રમે ક્રમે '**શિષ્ટ**' શબ્દ લગાડતાં ૬૨માં વિમાન સુધી પહોંચવું.

દક્ષિણ દિશાઓની પંક્તિઓનાં પહેલા ત્રિકોણ વિમાનોનાં નામ જાણવા સારું તે તે દેવલોકનાં ઇન્દ્રકવિમાનોનાં નામ સાથે '**મધ્ય**' શબ્દ જોડવો. બીજા વિમાનથી લઈને ૬૨ સુધી નીચે કહેવાતાં નામો સાથે '**મધ્ય**' શબ્દ યોજવો.

ઉત્તર દિશાઓની પંક્તિઓનાં પહેલા ત્રિકોશ વિમાનોનાં નામ જાણવા તે તે દેવલોકનાં વિમાનોનાં નામ સાથે '**आવર્ત**' શબ્દ યોજવો. બીજાથી માંડી ઠેઠ પંક્તિના અંત સુધી નીચે કહેવાતાં ૬૧ નામો સાથે અનુક્રમે '**आवર્ત**' શબ્દ લગાડવો.

બીજાથી માંડીને ૬૨મા સુધી કહેવાનાં વિમાનોનાં નામો આ પ્રમાણે :--

ર—સ્વસ્તિક, ૩—શ્રીવત્સક, ૪–વર્ધમાનક, ૫–અંકુશ, ૬—ઝષ, ૭–યવ, ૮–છત્ર, ૯–વિમલ, ૧૦–કલશ, ૧૧–વૃષભ, ૧૨–સિંહ, ૧૩–સમ, ૧૪–સુરભિ, ૧૫–યશોધર, ૧૬–સર્વતોભદ્ર, ૧૭–વિમલ, ૧૮–સૌવત્સિક, ૧૯–સુભદ્ર, ૨૦–અરજ, ૨૧–વિરજ, ૨૨–સુપ્રભ, ૨૩–ઈદ્ર, ૨૪–મહેન્દ્ર, ૨૫–ઉપેન્દ્ર, ૨૬–કમલ, ૨૭–કુમુદ, ૨૮–નલિન, ૨૯–ઉત્પલ, ૩૦–૫દ્મ, ૩૧–પુંડરીક, ૩૨–સૌગન્ધિક, ૩૩–તિગિચ્છ, ૩૪–કેશર, ૩૫–ચમ્પક, ૩૬–અશોક, ૩૭–સોમ, ૩૮–શૂર, ૩૯–શુક્ર, ૪૦–નક્ષત્ર, ૪૧–ચન્દન, ૪૨–શશી, ૪૩–મલય, ૪૪–નન્દન, ૪૫, સૌમનસ, ૪૬–સાર, ૪૭–સમુદ્ર, ૪૮–શિવ, ૪૯–ધર્મ, ૫૦–વૈશ્રમણ, ૫૧–અમ્બર, ૫૨–કનક, ૫૩–લોહિતાક્ષ, ૫૪–નંદીશ્વર, ૫૫–અમોઘ, ૫૬–જલકાન્ત, ૫૭–સૂર્યકાન્ત, ૫૮–અવ્યાબાધ, ૫૯–દોગુન્દક, ૬૦–સિદ્ધાર્થ, ૬૧–કુંડલ, ૬૨–સોમ. આ પ્રમાણે સૌધર્મ દેવલોકે ચરિતાર્થપણું કરી બતાવ્યું.

પહેલાં ઇન્દ્રક વિમાનનું નામ (સૌધર્મના પ્રથમ પ્રતરે) '**उडु'** છે. એ વિમાનની પૂર્વદિશાની પંક્તિનાં પ્રથમ વિમાનનું નામ **उडुप्रમ'**, બીજાનું **સ્વસ્તિક્ષ**, ત્રીજાનું <mark>શ્રીવસ્તક</mark> એમ ૬૧ નામો પૂર્વદિશાની પંક્તિએ કહી દેવાં. બાકી રહી ત્રણ પંક્તિ, એમાં ઉક્ત કથન પ્રમાણે પશ્ચિમદિશાની પંક્તિનાં પ્રથમના ત્રિકોણ વિમાનનું નામ **उड़्रीश**, બીજા વિમાનનું **સ્वસ્તિકાશ**, ત્રીજાનું શ્રી**વસ્તશિષ્ટ, એ** પ્રમાણે ૬૧ નામોને 'शिष्ट' શબ્દ જોડી પંક્તિ સમાપ્ત કરવી. એ જ પ્રતરે દક્ષિણ દિશાની પંક્તિના પ્રથમ વિમાનનું નામ **उडुमध्य**, બીજાનું स्वस्तिकमध्य, ત્રીજાનું श्रीवत्समध्य એમ ૬૧ નામો મધ્ય શબ્દથી સંબોધી સમાપ્ત કરવાં. હવે રહી છેલ્લી ચોથી પંક્તિ, તે પંક્તિના પ્રથમ વિમાનનું નામ '**उडुआवर્ત'**, બીજાનું નામ स्वस्तिकआवर्त, ત્રીજાનું श्रीवत्सआवर्त એમ ૬૧ નામો 'आवर્त' શબ્દ સંબોધીને પૂર્ણ કરવાં. એ પ્રમાણે અન્યત્ર ઘટાવી લેવું.

પુષ્પાવકીર્જ વિમાનો કેવાં નામવાળાં હોય ? તો ઇપ્ટ વસ્તુઓનાં જેટલાં નામો હોય તે નામોવાળાં, સૌભ્યાગ્યવાળી વસ્તુઓનાં નામવાળાં, જે પરિશામ વિશેષાદિ વસ્તુઓનાં અને છેવટે ત્રજ્ઞે જગતમાં દ્રવ્યોનાં જે કોઈ નામો વર્ત્તે છે તે તમામ નામોવાળાં પુષ્પાવકીર્જ વિમાનો હોય છે. [૧૨૯–૧૩૫] (પ્ર. ગા. સં. ૩૭ થી ૪૩)

**અવતરળ** પૂર્વ ૧૨૯-૧૩૫ ગાથામાં ઇન્દ્રક પંક્તિગત અને પુષ્પાવકીર્શ વિમાનોનાં નામ દર્શાવ્યાં. હવે લોકમાં ૪૫ લાખ યોજન અને લાખ યોજનના પ્રમાણવાળી કઈ કઈ વસ્તુઓ શાયતી હોય છે ? તે જણાવે છે.

# पणयालीसं लक्खा, सीमंतय<sup>° ३</sup>माणुसं <sup>३</sup>उडु <sup>४</sup>सिवं च । <sup>१</sup>अपइट्टाणो <sup>३</sup>सब्बद्ट, <sup>३</sup>जंबूदीवो इमं लक्खं ॥१३६॥

[प्र. गा. सं. ४४]

संस्કृत छाया— पञ्चचत्वारिंशल्लक्षाणि, सीमन्तको मानुषमुडु शिवञ्च । अप्रतिष्ठानः सर्वार्थं, जंबूद्वीप इमानि लक्षम् ॥१३६॥ शબ्दार्थ स्रગभ छे.

**गાયાર્થ** આ ચૌદરાજલોકમાં પહેલી નરકના પ્રથમ પ્રતરમધ્યે આવેલો **સીમંત** નામનો ઇન્દ્રક નરકાવાસો **મનુષ્યક્ષેત્ર, ઉંડુ** નામનું વિમાન અને **સિદ્ધશિલા** આ ચારે વસ્તુઓ પીસ્તાલીશ લાખ યોજન પ્રમાણવાળી છે અને સાતમી નરકના અંતિમ પ્રતર મધ્યેનો **અપ્રતિષ્ઠિત** નરકાવાસો તથા **અનુત્તર** કલ્પમધ્યે રહેલ **સર્વાર્થસિદ્ધ** નામનું વિમાન અને **જંબૂદ્રીપ** આ ત્રણે વૃત્ત વસ્તુઓ એક લાખ યોજનનાં પ્રમાણવાળી છે. ાધ્વ૩૬॥

🐘 ॥ इत्यावलिकागतानां—पुष्पावकीर्णानां च विमानानां स्वरूपम् ॥

**અવતરળ** હવે ચૌદરાજની ગણત્રી કેવી રીતે ? તે અને પ્રત્યેકનું મર્યાદાસ્થાન કથાં ? તે કહે છે. તેમજ ગ્રન્થાંતરથી કંઈક વધુ સ્વરૂપ પણ કહીશું,

## अह भागा सगपुढवीसु, रज्जु इकिक तह य सोहम्मे । माहिंद लंत सहसारऽच्युय, गेविज्ञ लोगंते ॥१३७॥

संस्કृत छाया— अधो भागाः सप्तपृथिवीषु, रज्जुरेकैकं तथा च सौधर्म्मे । माहेन्द्रे लान्तके सहस्त्राराऽच्युते प्रैवेये लोकान्ते ॥१३७॥ शબ्दार्थ सुगम છे.

**गावार्थ**— અધોભાગે સાતે નરકપૃથ્વી એક એક રાજપ્રમાણ સમજવી, જેથી સાત નરક પૂરી થતાં સાત રાજ થાય. આ સ્થૂલ વ્યાખ્યા સમજવી, અને ત્યાંથી લઈ સૌધર્મયુગલે આઠમો રાજ, માહેન્દ્રે નવમો રાજ, લાંતકાન્તે દસ. સહસ્રારે અગિયાર, આરણ—અચ્યુતાન્તે બાર, નવગ્રૈવેયકાન્તે તેર અને ત્યાંથી લોકાન્તે ચૌદ રાજ પૂર્ણ થાય. '**रज़ुइक्रिक्र'** એ પદ દેહલીદીપક ન્યાયની જેમ બંને બાજુએ ઘટાવવાનું છે. ॥૧૩૭॥

**વિશેષાર્થ** આ લોક ચૌદ રાજપ્રમાણ છે. તેમાં પ્રથમ સાતમી નારકીના અંતિમ તળીયાથી (અધો લોકાન્તથી) લઈ, તે જ સાતમી નારકીના ઉપરના તલિયે પહોંચતાં **એક રજ્જૂ** પ્રમાણ બરાબર થાય, ત્યાંથી લઈ છઠ્ઠી નારકીના ઊધ્વ છેડે પહોંચતાં **બે રજ્જૂ**, પાંચમીને અંતે **ત્રણ રજ્જૂ**, ચોથીને અત્તે **ચાર રજ્જુ**, ત્રીજી નારકને અન્તે **પાંચ**, બીજીને અન્તે **છ** અને પહેલી નારકીના ઉપરિતન તલીયે પહોંચતાં **સાત રજ્જુ** થાય, (આ સ્થૂલ વ્યાખ્યા સમજવી.) ત્યાંથી આગળ ચાલી તિર્યક્લોક વટાવીને સૌધર્મ ઇશાન કલ્પે ઉપરિતન પ્રતરે જાતાં **આઠ**, સનત્કુમાર–માહેન્દ્ર યુગલે અન્તિમ પ્રતરે જાતાં **નવ**, બ્રહ્મકલ્પ વટાવી લાંતક કલ્પાન્તે **દસ**, મહાશુક કલ્પ વટાવી સહસ્થાર દેવલોકના અન્તે **અગિયાર**, આરણ અચ્યુતાન્તે **બાર**, પ્રૈવૈયકાન્તે **તેર**,<sup>ર૮૭</sup> અનુત્તર વટાવી સિદ્ધસ્થાનાન્તે પહોંચતાં **ચૌદ રજ્જુ** સંપૂર્ણ થાય છે. તે પૂર્ણ થતાં લોક પૂર્ણ થયો અને ત્યારબાદ અલોકની શરૂઆત થાય છે. આ પ્રમાણે ધર્માનારકીના ઉપરના ભાગ પર સાત અને હેઠળના ભાગે સાત એમ સમગ્ર મળી ચૌદ રાજ બરાબર થઈ રહે છે.

અધો, તિર્યક્ર અને ઊર્ધ્વ એ ત્રજ્ઞે સ્થાનો 'લોક' શબ્દ લગાડીને બોલાય છે, અધોભાગે અધિક સાત રાજ પૃથ્વી છે અને ઊર્ધ્વભાગે કંઈક ન્યૂન સાત રાજ પૃથ્વી છે. બન્ને મળીને ચૌદ રાજલોક સંપૂર્ણ થાય છે.

આ લોક **'વૈશાख'** સંસ્થાને એટલે બે હાથોને બન્ને કેડ ઉપર રાખી, બે પગ મોકળા રાખી ટગર ટગર ઊભો હોય તેવો પુરુષના સરખો છે, અથવા લાંબા કાળ સુધી ઊધ્વ દમ લેવાથી, વૃદ્ધાવસ્થાના યોગે જાશે ઘણો થાકીને પરિશ્રમની વિશ્રાન્તિને અર્થે નિઃશ્વાસ ઉતારી સહસા શાન્તિને ઇચ્છતો પુરુષ કટિભાગે હાથ દઈ, પગ મોકળા રાખી ઊભો હોય તેવી લોકાકૃતિ છે. ત્રીજી રીતે

૨૮૭. આ અભિપ્રાય આ૦ નિયુંક્તિ--ચૂર્શી તથા જિનભદ્રગણી ક્ષમાશ્રમણજી કૃત સંગ્રહણીનો છે. પરંતુ શ્રી યોગશાસના અભિપ્રાયે તો સમભૂતલ રુચકર્થી સૌધર્માન્તે દોઢ રજ્જુ, માહેન્દ્રાન્તે અઢી, બ્રહ્માન્તે ત્રણ, સહસ્રારે ચાર, અચ્યુતાન્તે પાંચ, ગ્રૈવેયકાન્તે છ, અને લોકાન્તે સાત. આવો જ અભિપ્રાય લોકનાલિકાનો સમજાય છે.

વળી શ્રી ભગવતીજી વગેરેમાં તો ધર્મા-રત્નપ્રભા પૃથ્વીની નીચે અસંખ્ય યોજને લોકમધ્ય છે એમ કહ્યું છે. તેના આધારે તો ત્યાં સાત રાજ પૂર્લ થાય એટલે ત્યાંથી ઊધ્વંની ગણના શરૂ થાય. આ લોક બાબતમાં ત્રણે લોકના મધ્ય ભાગનો નિર્શય કરવામાં કેટલોક પરામર્શ જરૂરી છે.

36

'<sup>૨૮૮</sup>ત્રિશરાવ સંપુટાકાર,' ચોથી રીતે વલોશું કરી રહેલ યુવાન સ્ત્રીનો જેવો આકાર હોય તેવા આકાર સાથે પણ સરખાવી શકાય છે.

આ લોક કોઈએ કર્યો નથી, સ્વયંસિદ્ધ-નિરાધાર અને સદાશાશ્વત છે, તેથી ઈતરદર્શનોની લોકોત્પાદક, પાલક અને સંહારકની જે પ્રરુપશા તે અસત્ય સ્વરૂપ છે.

આ લોક પંચાસ્તિકાય એટલે ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, જીવાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાયમય છે અને તે તે દ્રવ્યો સ્કંધ–દેશ–પ્રદેશ–પરમાશુથી ક્રમશઃ વ્યાપ્ત છે. તે તે દ્રવ્ય દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ, ગુશ આદિ ભાવોથી યુક્ત છે.

આ ચૌદરાજલોક મધ્યે ત્રસજીવોના પ્રાધાન્યવાળી, ચૌદ રાજ પ્રમાણ (૫૬ ખંડુક) લાંબી એક રાજ પહોળી ત્રસનાડી આવેલી છે. જેમાં એકેન્દ્રિયથી માંડી પંચેન્દ્રિય પર્યંત જીવોના અને તેથી ત્રણે લોકના સમાવેશવાળી છે. તેની બહારના લોકક્ષેત્રમાં કેવળ એકેન્દ્રિય જ જીવો છે.

સમગ્ર ચૌદરાજ લોકક્ષેત્રનું મધ્ય ધર્માપૃથ્વીનું વીંટાઈને રહેલું અસંખ્ય યોજન આકાશક્ષેત્ર વટાવ્યા બાદ આવે છે. અધોલોકનું મધ્ય ચોથી નરકનું અસંખ્ય યોજન આકાશ વીત્યે પ્રાપ્ત થાય છે. અને તિર્યક્ (મધ્ય) લોકનું મધ્ય અષ્ટરૂચકપ્રદેશ છે અને ઊધ્વલોકનું મધ્ય બ્રહ્મકલ્પના ત્રીજા રિષ્ટપ્રતરે કહેલું છે.

ઊર્ધ્વલોક સાત રજ્જુથી ન્યૂન મૃદંગાકારે, તિર્યક્લોક ૧૮૦૦ યોજન ડમરૂકના આકારે, અધોલોક સાત રજ્જુથી અધિક અધોમુખી કુંભીના આકારે છે.

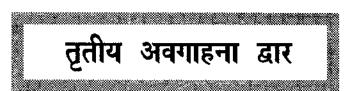
અધોલોકે નારકો, પરમાધામીઓ, ભવનપતિ દેવ–દેવીઓ વગેરેનાં સ્થાનો છે. તિચ્છાંલોકમાં વ્યન્તરો, મનુષ્યો, અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રો અને જ્યોતિષી દેવો આવેલા છે અને આ તિચ્છાંલોક મધ્યે મુક્તિપ્રાપ્તિનાં સાધનોનો યોગ સુલભ કહેલો છે. ઊર્ધ્વલોકે સદાનંદનિમગ્ન ઉત્તમકોટિનાં વૈમાનિક દેવો તથા તેમનાં વિમાનો આવેલાં છે, અને ત્યારબાદ સિદ્ધપરમાત્માથી વાસિત સિદ્ધશિલાગત સિદ્ધ પરમાત્માઓ આવેલા છે.

આ પ્રમાણે સંક્ષેપથી લોકસ્વરુપ કહ્યું. તદુપરાંત સવિસ્તર સ્વરુપ તથા ખંડુકવિચારશા સૂચી–પ્રતર ઘન--રજ્જુ આદિનું સ્વરુપ <sup>૨૮૯</sup>ગ્રન્થાંતરથી (ચિત્રમાંથી પણ) જોવું. [૧૩૭]



૨૮૮ એક શરાવ ઊંધું, તેની ઉપર એક ચત્તું અને તેની ઉપર એક ઊંધું શરાવ ગોઠવવાથી સંપૂર્ણ લોકનો આકાર થઈ શકે છે.

૨૮૯. પ્રથમાવૃત્તિમાં તૈયાર છતાં આપવું મુલતવી રાખેલું ચૌદ રાજલોક, નવલોકાન્તિક, તમસ્કાય આદિનું સ્વરુપ પરિશિષ્ટરૂપે પણ આ આવૃત્તિમાં આપવા વિચાર છે.



अवतरण — ચારે પ્રકારના દેવોનું બીજું ભવનદાર તથા તદાશ્રયી અન્ય વર્જ્ઞન જજ્ઞાવીને તે જ દેવોનું તૃતીય 'अवगाहना' દ્વાર શરૂ કરે છે, તેમાં પ્રાસંગિક અન્ય વર્જ્ઞન પજ્ઞ કરશે. આ ગાથામાં તો તેમનાં ભવધારણીય વૈક્રિય શરીરનું પ્રમાણ ક્યાં, કેટલું હોય ? તે કહે છે.

## भवण—वण जोइ—सोहम्मीसाणे सत्तहत्थ तणुमाणं । दु दु दु चउके गेवि-झऽणुत्तरे हाणि इक्किके ॥१३८॥

સંસ્કૃત છાયા----

भवन (पति) वन (चर) ज्योतिष्कसौधर्म्भशानेषु सप्तहस्तास्तनुमानम् । द्विक–द्विक–द्विक-चतुष्केषु ग्रैवेयानुत्तरेषु हानिरेकैके ॥१३२॥ शબ्दार्थ सुगभ છे.

गायार्थ— ભવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યોતિષી તથા વૈમાનિક નિકાયમાં પ્રથમના–સૌધર્મ–ઇશાન એ બે દેવલોકના દેવોનું દેહમાન સાત હાથનું, ત્યારબાદ ત્રણવાર બે બે દેવલોકના જોડલે, ત્યારબાદ કલ્પચતુષ્કે, પછી ગ્રૈવેયકે અને અનુત્તરે અનુક્રમે એક એક હાથની હાનિ કરવી. ॥૧૩૮॥

**વિશેષાર્થ** – વિશેષમાં સનત્કુમાર–માહેન્દ્ર દેવલોકમાં છ હાથનું, બ્રહ્મ–લાંતક બન્ને કલ્પે પાંચ હાથનું, શુક્ર–સહસ્વારે ચાર હાથનું, આનત–પ્રાણત–આરણ–અચ્યુત એ ચારે કલ્પે ત્રણ હાથનું, નવગ્રૈવેયકે બે હાથ અને અનુત્તરે એક <sup>૨૯૦</sup>હાથનું માત્ર શરીર હોય છે. જેમ જેમ ઉપર વધીએ તેમ તેમ–દેહમાન, નૂતન કર્મબંધન, કષાયભાવની પરિણતિ સર્વ ઘટતું ઘટતું હોય. જ્યારે આયુષ્યમાન, નિર્મળતા, પૌદ્દગલિક સુખાદિ ક્રમશઃ વધતું હોય. [૧૩૮]

**अवतरण**— પૂર્વે દેવોની સામાન્યતઃ સ્થિતિ જણાવી. હવે સાગરોપમની વૃદ્ધિવડે, પ્રત્યેક પ્રતરે દેવોની સ્થિતિ જણાવવા વિશ્લેષકરણને ઉપયોગી એવી આ ગાથાને ગ્રન્થકાર રચે છે. જેથી પુનરુક્તિ દોષ અસંભવિત છે.

## कप्पदुग दु—दु—दु—चउगे, नवगे पणगे य जिइठिइ अयरा । दो सत्त चउदऽठारस, बावीसिगतीसतित्तीसा ॥१३६॥

૨૯૦. આ માન ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા (૩૩ સાગરોપમ) સર્વાર્થસિદ્ધના દેવો માટે છે પરંતુ જેઓની વિજયાદિને વિષે જઘન્ય ૩૧ સાગરોપમ સ્થિતિ છે તેઓ માટે બે હાથનું, અને ૩૨ સા૦ ની મધ્યમ સ્થિતિ છે. તેઓનું શરીર એક હાથ અને એક હાથના અગિયારમા ભાગનું હોય છે. એમ દરેક કલ્પે–ગ્રૈવેયકે પણ વિવેક કરવાનો છે, સુગમતા માટે ગાથા ૧૪૨નો યન્ત્ર જોવો. संस्कृत छाथा—-कल्पहिक-हिक—हिक—चतुष्केषु, नवके पञ्चके च ज्येष्ठा स्थितिरतराणि । हे सप्त चतुर्दशाऽष्टादश, द्वाविंशतिरेकत्रिंशत् त्रयस्त्रिंशत् ॥१३६॥

શબ્દાર્થ—

| પળગે≕પાંચમા            | ∣             |
|------------------------|---------------|
| जिइठिइ=ઉત્ક્ષ્ટ સ્થિતિ | इगतीस=એકત્રીશ |

**ગાયાર્થ**— વૈમાનિકનિકાયના પ્રથમના બે કલ્પને વિષે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ બે સાગરોપમની છે. ત્યાર પછીના સનત્કુમાર---માહેન્દ્ર યુગલે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સાત સાગરોપમની, બ્રહ્મ અને લાંતકકલ્પે ચૌદ સાગરોપમની, શુક્ર–સહસ્તાર યુગલે અઢાર સાગરોપમની, આનત–પ્રાણત અને આરણ–અચ્યુત એ ચારે કલ્પે બાવીશ સાગરોપમની, નવગ્નેવેયકે એકત્રીશ સાગરોપમની અને <sup>૨૯૧</sup>પાંચ અનુત્તરે તેત્રીશ સાગરોપમની આયુષ્ય સ્થિતિ છે. ॥૧૩૯૯

विशेषार्य---- भाधार्थवत्. [१३८]

**ઝવતરળ**— ૧૩૮મી ગાથામાં પ્રત્યેક કલ્પગત દેવોનું સામાન્યતઃ શરીરપ્રમાણ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. જેમ સનત્કુમાર યુગલે ૬ હાથનું શરીરપ્રમાણ તે પ્રથમ પ્રતરવર્તી સાત સાગરોપમની સ્થિતિવાળા દેવોનું મુખ્યત્વે કહી શકાય, પરંતુ તે જ કલ્પે અન્ય પ્રતરવર્તી દેવો કે જેઓની ૩–૪–૫–૬ સાગરોપમની સ્થિતિ છે તેઓનું જણાવ્યું નથી. એમ સમગ્રકલ્પે કલ્પાશ્રયી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દર્શાવી છે; પરંતુ પ્રતિસાગરોપમની વૃદ્ધિએ પ્રત્યેક પ્રતરવર્તી દેવોનું શરીરપ્રમાણ કેટલું ન્યૂન થાય છે તે દર્શાવ્યું નથી. તેથી **કરણ** દ્વારા યથોક્ત સાગરોપમાયુષ્યની વૃદ્ધિના ક્રમથી આગળ આગળ હીન–હીનતર થતા શરીર અવગાહનાના યથોક્ત પ્રમાણને પ્રતિપાદન કરનારી બે ગાથાઓ કહેવાય છે.

> विवरे ताणिकूणे, इकारसगाउ पाडिए सेसा । हत्थिकारसभागा, अयरे अयरे समहियम्मि ॥१४०॥ चय पुव्वसरीराओ, कमेण एगुत्तराइ वुद्वीए । एवं ठिइविसेसा, सणंकुमाराईतणुमाणं ॥१४४॥ संस्कृत छाया— विवरो तस्मिन्नेकोने एकादशभ्यः पातिते शेषाः । हस्तैकादश भागा अतरेऽतरे समधिके ॥१४०॥ त्यज पूर्वशरीरात् क्रमेणैकोत्तरया वृद्ध्या ! एवं स्थितिविशेषात् सनत्कुमारादितनुमानम् ॥१४९॥

૨૯૧. અન્ય સ્થાને વિજયાદિ ચાર અનુત્તરે ઉ૦ સ્થિતિ ૩૨ સા૦ અને સર્વાર્થસિદ્ધે ૩૩ સા૦ની સ્થિતિ કહી છે જેની સાક્ષી તત્ત્વાર્થ ૪–૨, પ્રજ્ઞાપના, સમવાયાંગ આદિ ગ્રન્થો આપે છે. પરંતુ એ ૩૨ સા૦ સ્થિતિ સામાન્યતઃ એક એક સા૦ ની વૃદ્ધિના करण ક્રમે આવે છે, એટલે તેવી વિવક્ષા કરી હશે; બાકી ૩૩ સાગરોપમ યોગ્ય છે.

#### શબ્દાર્થ—

विवरे=વિશ્લેષ-બાદબાકી ताणिक्कूणे=તે એક ઊને इक्तारसगाउ=અभि्યારમાંથી पाडिए सेसा=પાડેલા બાકી हत्यिकारसभागा=હાથના અગિયાર ભાગો अयरे अयरे=સાગરોપમે સાગરોપમે समहियम्मि≕સમધિક છતે चय=ત્યાગકર–હાનિકર પુव्वसरीराओ=પૂર્વ શરીરના માનમાંથી एगुत्तराइबुद्धीए=એકોત્તર વૃદ્ધિ વડે एवं=એ પ્રમાણે ठिइविसेसा=સ્થિતિવિશેષથી

**ાાયાર્થ**--- ઉત્તરકલ્પગત અધિક સ્થિતિમાંથી પૂર્વકલ્પગત જે ઓછી સ્થિતિ તેને બાદ કરવારૂપ **વિશ્લેષ** (બાદબાકી) કરી, આવેલ સંખ્યામાંથી એકની સંખ્યા ઊછી કરવી, જે સંખ્યા આવે તે એક હાથના અગિયાર વિભાગો કલ્પી તેમાંથી બાદ કરતાં જે સંખ્યા શેષ રહે તેને પુનઃ પૂર્વ-પૂર્વકલ્પગત અંતિમ પ્રતરવર્તી યથોક્ત શરીરપ્રમાણમાંથી બાદ કરતાં જે હસ્ત--સંખ્યા અને અગિયારીયા ભાગોની સંખ્યા આવે તે; યથોત્તરકલ્પે પ્રારંભના પ્રતરે જેટલા સાગરોપમની સ્થિતિવાળા દેવો હોય તેઓનું શરીરપ્રમાણ આવે. પુનઃ તે જ પ્રતરથી આયુષ્યમાં એક એક સાગરોપમની વૃદ્ધિ કરતા જવી અને સાથે સાથે (ઉત્તરોત્તર દેહમાન ઘટવાનું હોવાથી) શેષ રહેલા અગિયારીયા ભાગોમાંથી એક એક ભાગ અનુક્રમે આગળ આગળ હીન કરતા જવો.

**વિશેષાર્થ**---- વિશેષાર્થમાં ગાથાર્થને વિશેષ સ્ફુટ ન કરતાં તે ગાથાર્થને દેષ્ટાંત સાથે જ ઘટાવી દેવામાં આવે છે, વધુમાં સૌધર્મ--ઇશાન કલ્પયુગલે આ વિશ્લેષકરણ (તેનાથી પૂર્વે કલ્પારંભ ન હોવાથી) અનાવશ્યક છે, જે સહેજે સમજી શકાય તેમ છે; માટે સનત્કુમાર–માહેન્દ્રાદિ યુગલે બતાવાય છે.

## સનત્કુમાર--માહેન્દ્ર યુગલકલ્પે કરણ યોજના;–

ઉત્તરકલ્પગત સ્થિતિ એટલે સનત્કુમાર--માહેન્દ્રયુગલવર્તી સાત સાગરોપમની જે અધિક સ્થિતિ, તેમાંથી પૂર્વકલ્પગત [તે સૌધર્મ--ઇશાનવર્તી બે સાગરોપમની] જે ન્યૂનસ્થિતિ, એ અધિક અને ન્યૂનસ્થિતિ એ બંને વચ્ચે વિશ્લેષ (બાદબાકી) કરતાં ૭બ--૨=૫ સાગરોપમની સંખ્યા આવી; તેમાંથી એકની સંખ્યા ઊાલી કરવાની હોવાથી એક ઊાલું કરતાં પાંચમાંથી એક જતાં ચાર સાગરોપમ રહ્યા.

[સૌધર્મ અને સનત્કુમાર યુગલ વચ્ચે માત્ર એક હાથનો ફેર પડે છે અર્થાત્ તેટલો ઘટાડો થાય છે. તે એક હાથના પ્રમાશને ઉત્તરકલ્પગત વહેંચી આપવાનો છે. આથી તે એક હાથના અમુક ભાગો કલ્પી, પૂર્વકલ્પગત જે આયુષ્યસ્થિતિ તેની સાથે વિશ્લેષ કર્યા બાદ આવેલ ભાગ-સંખ્યાને પૂર્વકલ્પગતના (સૌધર્મયુગલના) શરીરપ્રમાશમાંથી બાદ કરી, ઉત્તર (સનત્કુમાર) કલ્પગત અનુક્રમે પ્રતિસાગરોપમની વૃદ્ધિએ અને વળી અનુક્રમે તે ભાગોની હાનિ કરતાં જઈએ એટલે તે તે સાગરોપમની સ્થિતિવાળા દેવોનું ઈચ્છિત પ્રમાશ આવે છે.]

ઉપર કહ્યા મુજબ વહેંચણી કરવા યોગ્ય એક હાથ પ્રમાણની એવી અમુક ભાગ સંખ્યા

કલ્પવી કે જેથી સનત્કુમાર યુગલે પ્રારંભની ત્રણ સાગરોપમની સ્થિતિથી માંડીને સાત સાગરોપમ સુધીમાં (વિશ્લેષકરણ કર્યા બાદ) વહેંચાઈ જાય અને એમ કરતાં છેવટે સાત સાગરોપમની સ્થિતિએ પહોંચતાં દેવોનું છ હાથનું યથોક્ત દેહપ્રમાણ પણ આવી રહે.

હવે આ માટે ગ્રન્થકાર મહારાજા પોતે જ એક હાથના અગિયાર ભાગો કલ્યે છે, એ કલ્યેલા અગિયાર ભાગમાંથી પૂર્વે વિશ્લેષ કરતાં શેષ આવેલી ચાર સાગરોપમની સંખ્યા તેને બાદ કરીએ એટલે (સાગરોપમની સ્થિતિ અને ભાગો વચ્ચે વિશ્લેષ કરતાં) સાત ભાગ સંખ્યા આવે, તે <sup>9</sup> (સાત—અગિયારાંશ ભાગો સમજવા) અગિયારીયા સાત ભાગો સૌધર્મ–ઈશાન યુગલે પૂર્વગાથામાં કહેલા સાત હાથ પ્રમાણમાંથી ઘટાડવા, જેથી ૬ હાથ અને <sup>૪</sup>/<sub>૧</sub> (૬<sup>૪</sup>/<sub>૧</sub>) ભાગ શરીરપ્રમાણ સનત્કુમાર—માહેન્દ્ર યુગલે (પૂર્વ કલ્પમાં વર્તતી યથાયોગ્ય સાગરોપમની આયુષ્યસ્થિતિમાં એક એક સાગરોપમની વૃદ્ધિ કરીને અને એક એક ભાગ ઘટાડતા જઈને કહેવાનું હોવાથી) ત્રણ સાગરોપમની સ્થિતિવાળા દેવોનું દેહમાન આવે, એ પ્રમાણે પ્રતિ સાગરોપમની વૃદ્ધિ કરતાં અને પ્રતિભાગ સંખ્યા ઘટાડવાના નિયમાનુસાર-ચાર સાગરોપમની સ્થિતિવાળા દેવોનું દેહમાન ૬ હાથ અને <sup>3</sup>/<sub>1</sub> ભાગ આવે, પાંચ સાગરોપમની સ્થિતિવાળા દેવોનું ૬ હાથ <sup>2</sup>/<sub>૧</sub> ભાગનું, છ સાગરોપમની સ્થિતિવાળા દેવોનું ૬ હાથ <sup>1</sup>/<sub>૧૧</sub> ભાગનું અને સાત સાગરોપમની સ્થિતિવાળા સનત્કુમારેન્દ્ર–માહેન્દ્ર દેવોનું દેહમાન એક ભાગ ઘટાડી નાખતાં ૬ હાથનું યથાર્થ આવે.)'

### બ્રહ્મ–લાંતકે દેહમાન વિચાર–

બ્રહ્મ-લાંતકકલ્પની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ચૌદ સાગરોપમની છે અને તેની નીચેના સનત્કુમાર—માહેન્દ્ર યુગલની સ્થિતિ સાત સાગરોપમની છે, નિયમ મુજબ તેનો વિશ્લેષ કરતાં સાતની સંખ્યા શેષ રહી, તેમાંથી એક ઊગ્ની કરતાં ૬ સંખ્યા આવી, હવે એક હાથના અગિયાર ભાગો કરી તેમાંથી તે છ સંખ્યા બાદ કરતાં ૫ ભાગ સંખ્યા આવી, એ પાંચ ભાગ પૂર્વ કલ્પે અંતિમ પ્રતરવર્તી દેવના છ હાથના દેહમાનમાંથી બાદ કરતાં ૫ હાથ અને <sup>6</sup>/<sub>૧૧</sub> ભાગનું દેહમાન બ્રહ્મકલ્પે આઠ સાગરોપમની સ્થિતિવાળા દેવોનું, ૫ હાથ <sup>4</sup>/<sub>૧</sub> ભાગનું દેહમાન નવ સાગરોપમની સ્થિતિવાળાનું, ૫<sup>4</sup>/<sub>૧</sub> હાથ દસ સાગરોપમવાળાનું, ૫<sup>3</sup>/<sub>૧</sub> અગિયાર સાગરોપમવાળાનું, ૫<sup>-2</sup>/<sub>૧</sub> બાર સાગરોપમવાળાનું, ૧<sup>4</sup>/<sub>૧</sub> માન તેર સાગરોપમવાળાનું અને પાંચ હાથનું માન ચૌદ સાગરોપમની સ્થિતિવાળા દેવોનું જાણવું. [૧૪૦–૪૧.]

**अवतरण**— પૂર્વે વૈમાનિક નિકાયવર્તી દેવોનું ભવધારશીય શરીરપ્રમાશ કહ્યું, હવે તે દેવોનું ઉત્કૃષ્ટ શરીરમાન ઉત્તરવૈક્રિય અપેક્ષાએ કેટલું ? તે કહે છે.

## भवधारणिज एसा, उक्कोस विउब्वि जोयणा लक्खं । गेविज्र--ऽणुत्तरेसुं, उत्तरवेउब्विया नत्थी ॥१४२॥

સંસ્કૃત છાયા—

भवधारणीया एषा, उत्कर्षा, वैक्रिया योजनानि लक्षम् । ग्रैवेयानुत्तरेषु उत्तरवैक्रिया नास्ति ।।१४२।।

#### શબ્દાર્થ—

મવધારणિज્ર≔ભવધારશીય एसा=પૂર્વે કહેલી એ વિડવ્વિ==વૈકિય गेविज्रणुत्तरेसुं=श्रैदेयક અનુત્તરમાં उत्तरवेउव्विया=ઉत्तरवैક्रिय नत्यी=नथी

```
गायार्य----- વિશેષાર્થવત્. ॥૧૪૨॥
```

विशेषार्थ — એ પ્રમાણે દેવોનાં ભવધારણીય વૈક્રિય શરીરનું ઉત્કૃષ્ટમાન કહીને હવે દેહલીદીપક ન્યાયથી उक्कोस શબ્દથી તે દેવોનું ઉત્કૃષ્ટ ઉત્તરવૈક્રિયદેહમાન કેટલું હોય ? તે કહે છે.

ગ્રન્થકારે ગાથામાં જણાવ્યું કે—અમે ઉક્ત સ્થિતિ **ભવધારણીય** શરીરની કહી, તો એ ભવધારણીય એટલે શું ? તે સમજી લઈએ.

### ભવધારણીય શરીર

**સુરૈદેવાયુઃસમાપ્તિ યાવત્ સતતં ધાર્યતે અસૌ મવપર્યન્તં ધારળીયં વેતિ મવધારળીયમ્** ! પોતાનાં આયુષ્યની સમાપ્તિ સુધી દેવો સતત ધારણ કરી રાખે અથવા સમગ્ર ભવ સુધી જે રહેવાવાળું હોય તે ભવધારણીય કહેવાય. દેવોનાં ભવપ્રત્યયિક (ભવધારણીય) શરીર અને ઉત્તરવૈક્રિય શરીર વચ્ચે તજ્ઞવત રહેલો છે. જો કે પૂર્વભવમાં બાંધેલા વૈક્રિય શરીરનામકર્મના ઉદયથી તેઓને પ્રાપ્ત થયું હોય છે તેથી **ભવધારણીય વૈક્રિય શરીર** અવી રીતે સંબોધી શકાય છે, પરંતુ ઉત્તરવૈક્રિય માટે તેમ થતું નથી, તે શરીર તો ભવપરત્ત્વે પ્રાપ્ત થયેલું હોય છે. વળી ભવધારણીય વિક્રેય શરીર અને ઉત્તરવૈક્રિય માટે તેમ થતું નથી, તે શરીર તો ભવપરત્ત્વે પ્રાપ્ત થયેલું હોય છે. વળી ભવધારણીય વિશેષણ આપી શું સમજાવે છે કે આ શરીર જન્મકાળના હેતુરૂપ છે, વળી તે તે દેવના યથાયોગ્ય આયુષ્યકાળ પર્યન્ત રહેવાવાળું છે. વધુમાં દેવે રચેલાં વૈક્રિયવર્ગણાનાં પુદ્દગલોથી બનેલાં ઉત્તરવૈક્રિય શરીરનો મર્યાદિતકાળ પૂર્ણ થયે તરત જ પુનઃ મૂલ શરીરમાં દાખલ થઈ જવું પડે છે અને દેવોનાં ચ્યવનકાળ પર્યન્તે પણ એ જ શરીર હોય છે. આ પ્રમાણે ભવાશ્રથી મુખ્ય પ્રધાન જે શરીર તે ભવધારણીય શરીર કહેવાય.

આ શરીરની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહેવાઈ ગઈ છે. હવે ઉત્તરવૈક્રિયની વ્યાખ્યા સમજાવે છે.

## ઉત્તરવૈક્રિય શરીર-

**વૈक्रियमिति**—विशेषा--विविधा क्रिया सहजशरीरग्रहणोत्तरकालमाश्रित्य क्रियते इति उत्तरवैक्रियम्। સ્વાભાવિક—ભવધારણીય શરીર ગ્રહણ સિવાયના સમયમાં વિવિધ પ્રકારની કિયા—આકૃતિને કરવાવાળું હોય તેને **ઉત્તરવૈકિય** શરીર કહેવાય છે. દેવોને આ ઉત્તર વૈક્રિયશરીર લબ્ધ્પ્રિત્યયિક, તદ્દભવાશ્રયી પ્રાપ્ત શક્તિવાળું છે. પૂર્વે કરેલ વ્યુત્પત્તિ અનુસાર આ ઉત્તરવૈક્રિય શરીરની રચના અનેક પ્રકારે ઇચ્છાનુકૂલ થઈ શકે છે. એક હોઈ અનેક થાય છે,—અનેક હોઈ એક થાય છે, ભૂચર હોઈ ખેચર થાય છે, ખેચર થઈને ભૂચર પણ તરત થઈ શકે છે. નાનામાંથી મોટું—મોટામાંથી નાનું, ભારે હોઈ હલકું—હલકું હોઈ ભારે થાય, દશ્ય હોઈ અદશ્ય, અદશ્ય હોઈ દ્વય થાય છે, એમ હરકોઈ પ્રકારની અદ્ભુત, જાતજાતની વિવિધ અને વિચિત્ર ક્રિયાઓરૂપે—આકૃતિઓ કરવાવાળું આ શરીર હોય છે. અને તે વૈક્રિયવર્ગઊાનાં પુદ્દગલોથી જ થઈ શકે છે. ઉક્ત બન્ને શરીરો સ્વસ્વકાળ પૂર્ણ થયે વિસ્વસા પુદ્દગલવત્ વિલય પામવાનાં સ્વભાવવાળાં હોય છે. આ ઉત્તરવૈક્રિય શરીરની રચના ઉત્કૃષ્ટથી એક લાખ યોજન પ્રમાણની થઈ શકે છે. અને તે ઉત્તર વૈક્રિય શરીરની રચનાનો (તેનો કાળ) ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ કાળ ''दેવેસુ અદ્ધમાસો उक्कोसविउव्वणाकालो'' એ વચનથી અર્ધમાસનો છે. એ કાળ પૂર્ણ થયે પુનઃ એ ઉત્તરવૈક્રિય શરીરરચના પુનઃ વિસ્તરા પુદ્દગલવત્ સ્વતઃ વિલય પામી જાય છે અને તરત જ ભવધારણીય વૈક્રિયશરીર ધારણ કરી લેવું પડે છે. જો તે કાળપૂર્વે રચેલ ઉત્તરવૈક્રિય શરીરની અનાવશ્યકતા દેખાય અને સંહરી લેવું હોય તો ઉપયોગ (બુદ્ધિ) પૂર્વક સંહરી પણ શકાય છે.

આ ઉત્તરવૈક્રિય શરીરનું રચવું નવગ્રૈવેયક તેમજ સર્વોત્તમ એવા અનુત્તર વિમાનવાસી દેવોને હોતું નથી. વળી જેમ અન્ય દેવો જિનેશ્વર ભગવંતના કલ્યાણકાદિ પ્રસંગે અથવા અન્ય ગમનાગમનાદિ—પ્રસંગે ઉત્તરવૈક્રિય કરી મનુષ્યલોકમાં આવે છે, તેમ આ દેવોને તથાપ્રકારનો કલ્પ જ એવો છે કે તેઓને અહીં આવવાનું પ્રયોજન જ હોતું નથી, પરંતુ ત્યાં જ શય્યામાં પોઢ્યાથકા નમસ્કારાદિ કરવાપૂર્વક શુભ ભાવના ભાવે છે, તેથી અચિંતનીય શક્તિ છતાં <sup>૨૯૨</sup>પ્રયોજનાભાવે **ઉત્તરવૈક્રિયશરીરરચના નથી** એવો શબ્દપ્રયોગ કર્યો છે. વળી તેઓ વસ્ત્રાલંકાર રહિત છે. જન્મથી જ તેઓ અતિ સુંદર, દર્શનીય અને દશે દિશાઓને પ્રકાશિત કરનારા છે. વળી ત્યાં રહેલી ચૈત્ય પ્રતિમાઓને શય્યામાં રહ્યા રહ્યા સાધુની જેમ ભાવથી જ પૂજે છે. ત્યાં ગાયન--નાટકાદિ કંઈ જ હોતું નથી. [૧૪૨]

अवतरण — હવે એ ભવધારશીય તથા ઉત્તરવૈક્રિય શરીરનું જઘન્ય પ્રમાણ કહે છે.

## साहाविय वेउच्चिय, तणू जहन्ना कमेण पारंभे । अंगुलअसंखभागो, अंगुलसंखिजभागो य ॥१४३॥

સંસ્કૃત છાયા—

स्वाभाविक (उत्तर) वैक्रिया (च) तनुर्जघन्या क्रमेण प्रारंभे । अङ्गुलाऽसंख्यभागोऽङ्गुलसंख्येयभागश्च ॥१४३॥

શબ્દાર્થ સુગમ છે.

**गायार્थ**— સ્વાભાવિક તથા (ઉત્તર) વૈક્રિયશરીર પ્રારંભકાળે જઘન્યથી અનુક્રમે અંગુલના (અ) **ઝ્રો**સેખ્યાતમાં ભાગનું અને અંગુલના **ક્રિ**સંખ્યાતમાં ભાગનું હોય છે. ॥૧૪૩॥

૨૯૨. આથી જ પ્રૈવેયક તથા અનુત્તરવાસી દેવો સ્વવિમાનની શય્યામાં રહ્યા થકાં જ દ્રવ્યાનુયોગાદિ સંબંધી વિચારજ્ઞા–મનન કરતાં કોઈ કોઈ વિષયમાં શંકાગ્રસ્ત બને છે ત્યારે તે દેવો ત્યાં રહીને જ મનથી કેવલી ભગવંતને પ્રશ્ન કરે છે કે-હે ભગવન્ ! મારી આ શંકાનું સમાધાન શું ?

એ વખતે ત્રિકાળજ્ઞાની ભગવંતો કે જેઓ ત્રણે કાળના સર્વ ભાવોને એકી સાથે એક જ સમયમાં આત્મપ્રત્યક્ષ જોઈ-જાણી શકે છે તે ભગવંતો ઘાતીકર્મક્ષયથી ઉત્પન્ન થએલા કેવલજ્ઞાનના પરિબલવડે દેવોની તે શંકાઓને યુગપત્ જાણ્યા બાદ તેનું સમાધાન આપવા સારું દ્રવ્યમનર્થી મનોવર્ગણા યોગ્ય પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે. તત્કાળે નિર્મળ અવધિજ્ઞાનથી ઉપયોગવંત થયેલા તે દેવો, તે ભગવંતે ગ્રહણ કરેલા મનોવર્ગણાનાં દ્રવ્યોને જોઈને સ્વશંકાના સમાધાન માટે વિચાર કરે કે કેવળી ભગવંતે આવા પ્રકારના મનોદ્રવ્યને ગ્રહણ કરી પરિણમાવ્યા છે. માટે આપણી શંકાઓનાં સમાધાનો આ જ પ્રમાણે હોવાં જોઈએ એવું તેઓ સમજી જાય છે.

|        | <b>।। ऊर्ध्वदेव</b> ल | ोकमां ः | आयुष्यानुसारे देहप्रमा | णनुं यन | त्र ॥          |
|--------|-----------------------|---------|------------------------|---------|----------------|
| सागरो० | हाय-अगिया० भाग        | सागरो०  | हाथ-अगिया० भाग         | सागरो०  | हाथ-अगिया० भाग |
| ٩      | ૭ ૦                   | ૧૨      | ૫ ૨                    | ર૩ં     | ۲ ۲            |
| ર      | ୬ ୦                   | ૧૩      | મ ૧                    | ૨૪      | ર ૭            |
| з      | ξ X                   | ૧૪      | ч о                    | રપ      | ર ૬            |
| 8      | s 3                   | ૧૫      | Х З                    | ર૬      | ર પ            |
| પ      | ૬ ૨                   | ૧૬      | ۶ ۶                    | ૨૭      | ર ૪            |
| Ę      | £ <b>f</b>            | ૧૭      | ۶ ۹                    | 26      | <b>۲ 3</b>     |
| 9      | <b>٤</b> ٥            | ٩८      | ٥ ٢                    | ર૯      | રર             |
| 6      | પ ૬                   | ૧૯      | з з                    | 30      | ર૧             |
| 6      | મ મ                   | ૨૦      | ૩ ૨                    | ૩૧      | s o            |
| ٩0     | ૫ ૪                   | ર૧      | ૩ ૧                    | ૩૨      | ૧ ૧            |
| ૧૧     | પ ૩                   | રર      | З О                    | ૩૩      | ۹ ٥            |

भवधारणीय अने उत्तरवैक्रिय शरीरनुं जघन्य प्रमाण

- **વિશેષાર્ય** -- **સ્વાભાવિક** કહેતાં ભવધારણીય શરીર ભવનપત્યાદિક દેવોને સહજ પ્રાપ્ત થાય છે. અને તે સ્વદેવભવાયુષ્ય પર્યંત રહેવાવાળું છે.

એ જીવો પૂર્વભવના ચ્હાય તેવા પ્રમાણવાળા દેહને છોડીને જ્યારે તથાવિધ કર્મદ્વારા, પરભવમાં યથાયોગ્ય સ્થાને જ્યાં ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યાં ઉત્પન્ન થતાંની સાથે અપર્યાપ્તાવસ્થામાં (ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયે) તેમના ભવધારણીય શરીરની અવગાહના અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની હોય છે, કારણકે ત્યાં તે જીવો ઉત્પત્ત્તિસ્થાનમાં આવતાં પોતાના આત્માને અત્યંત સંકોચી (અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગનો કરી) કોલસામાં જેમ અગ્નિનો ક્રણ પડે તેમ અહીં ઉત્પત્ત્તિસ્થાનરૂપ કોલસામાં અગ્નિના ક્રણસ્થાનિક જીવો ઉત્પત્ત્ત્ન થાય છે, ઉત્પન્ન થયે તરત જ કોલસામાં પડેલા અગ્નિના ક્રણીયાવત્ તે જીવ પ્રથમ સમયથી માંડી અનુક્રમે વૃદ્ધિ પામતો જાય છે. વળી સાથે સાથે તે જીવો ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયથી જ સ્વસ્વયોગ્ય (આહારગ્રહણ, શરીરરચના, ઇન્દ્રિયરચના, સ્થાસોશ્વાસનિયમન, ભાષા– વાચાનિયમન અને મનોરચનારૂપ) પર્યાપ્તિઓ–શક્તિઓનો પ્રારંભ સમકાળે કરવા માંડે છે, અને એક અંતર્મુહૂર્તમાં સમાપ્ત કરે છે. આ નિયમ દરેક જીવો માટે સમજવાનો છે. તેથી જ જીવ તથાવિધ કર્મસામગ્રીદ્વારા દેવાયુષ્ય તથા દેવગત્યાદિનો બંધ પાડી જ્યારે પરભવે દેવગતિમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થાય ત્યારે ઉત્પત્તિપ્રાયોગ્ય દેવશય્યામાં ઉત્પત્ત્ન થતા તે જીવની ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયે, <sup>ર૯૭</sup>ભવધારણીય શરીરની અવગાહના અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની હોય છે; કોલસાંમાં પડેલા અગ્નિકણની જેમ ઉત્પત્તન થઈ પ્રાથમિક સંકોચ અવસ્થા છોડી અલ્પ સમયમાં વિકસિત–વૃદ્ધિગત થઈ જાય છે અને ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયથી સ્વયોગ્ય પર્યાપિતઓ પણ આરંભે છે.

રહવુ. દેવોનું ભવધારશીય શરીર એ વૈક્રિય છે તો પણ ભવધારશીય વિશેષણોથી યુક્ત હોવાથી સર્વ ભવધારશીયની વ્યાખ્યા-વિચારશામાં તેનો સમાવેશ યથાયોગ્ય કરવો. 36-

**વૈક્રિયશરીરાવગાદના** [અહીં વૈક્રિય શરીરથી દેવ-નારકોનું<sup>૨૯૪</sup> ભવપ્રત્યયિક ઉત્તરવૈક્રિય અને <sup>૨૯૫</sup>મનુષ્ય–તિર્યંચાદિનું મુખ્યત્વે તથાવિધ લબ્ધિપ્રત્યયિક વૈક્રિય ગર્શવાનું છે; તેથી ભવધારશીય વૈક્રિયનું ગ્રહશ ન સમજવું.]

દેવો જ્યારે કોઈ પણ પ્રકારના સ્વરુપે ઉત્તરદેહની રચના કરવાની શરૂઆત કરે ત્યારે તે ઉત્તરવૈક્રિય શરીરની અવગાહના પ્રથમ સમયે જ અંગુલના સંખ્યાતમા ભાગની હોય અને ત્યારપછી ક્રમશઃ વૃદ્ધિ પામે છે.

દેવો તથા નારકો જે જે સ્થાનાશ્રયી જે જે પ્રમાણવાળા થવાના હોય તે ઉત્પન્ન થયા બાદ અંતર્મહૂર્તમાં સ્વસ્થાનયોગ્ય પ્રમાણવાળા બની જાય છે.

**अपवाद**— પરંતુ વૈક્રિયલબ્ધિરહિત ઔદારિકશરીરી એવા ગર્ભજ મનુષ્ય તથા તિર્યચાદિને એ નિયમ લાગુ, પડતો નથી. એ જીવો તો યથાયોગ્ય કાળે ક્રમે ક્રમે સ્વયોગ્ય પ્રમાણવાળા બને છે.

જે જીવોએ ઉત્તરવૈક્રિય દેહની રચના જેટલા પ્રમાણયુક્ત કરવી શરૂ કરી હોય તે જીવો. અંતર્મુહૂર્તમાં જ તે ઇષ્ટ પ્રમાણવાળા થઈ જાય છે. [૧૪૩]

| देवजाति नाम          | Ŧ   | भव० उत्कृष्ट<br>मान | भव० जघन्य<br>मान                   | उत्तरवैक्रिय<br>उ० मान | उत्तरवैक्रिय                                   |
|----------------------|-----|---------------------|------------------------------------|------------------------|------------------------------------------------|
| ભવનપતિનું            |     | ত গ্রহ              | ગાન<br>અંગુલનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ્ય | ૧ લાખ યો૦              | <b>ંગઘન્ય માન</b><br>અંગુલના સંખ્યાતા<br>ભાગની |
| વ્યંતરનું            | ••• | л                   | "                                  | **                     | ••                                             |
| <b>જ્યોતિષીનું</b>   |     |                     |                                    | 39                     | **                                             |
| સૌધર્મ–ઇશાને         |     | "                   |                                    | * <sup>71</sup>        | 78                                             |
| સનત્કુમાર–માહેન્દ્રે | ••• | Ę                   |                                    | **                     |                                                |
| બ્રહ્મલાંતકે         |     | ્ય 🕹                |                                    | 11                     |                                                |
| શક–સહસારે            |     | X X                 |                                    | 17                     |                                                |
| આનત–પ્રાવ્નતે        |     | з                   |                                    |                        | "                                              |
| આરજ્ઞ–અચ્યુતે        |     | ૩                   | ,,                                 | **                     | 33                                             |
| નવગ્રૈવેયકે          |     | ર                   |                                    | પ્રયોજનાભાવે નથી       | ,,                                             |
| પાંચ અનુત્તરે        |     | ૧                   | 0                                  | 19                     | **                                             |

### चारे निकायना देवोनुं शरीरप्रमाणयन्त्र ॥

।। इति विबुधानां तृतायमवगाहनाद्वारं समाप्त ।।

૨૯૪. દેવની માફક નરકનાં બન્ને શરીરની વ્યાખ્યા વિચારી લેવી.

૨૯૫. એ પ્રમાશે વૈક્રિયલબ્ધિવંત ગર્ભજ મનુષ્યો તથા ગર્ભજ તિર્યંચો પણ લબ્ધિ કોરવતાં થકા 'વિષ્ણુક્રમારાદિવત્ ' વૈક્રિયશરીરની રચના કરે ત્યારે તેઓને પણ દેવવત્ અંગુલના સંખ્યાતમા ભાગની અવગાહના હોય.

વૈક્રિયલબ્ધિવંત વાયુકાય જીવોનું ઉત્તરવૈક્રિયશરીર પ્રારંભમાં કે પછી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગનું હોય છે. કારણકે વાયુકાય જીવોની જઘન્યોત્કષ્ટ શરીરઅવગાહના અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની જ છે.

चोथं 'उपपात-विरह' कालद्वार

**अवतरण**— ત્રીજા દ્વારને સમાપ્ત કરીને હવે '**उववायचवणविरहं'** એ પદવાળું ચતુર્થ દ્વાર શરૂ કરે છે અને તે ચાર ગાથાથી સમાપ્ત કરશે.

> सामन्नेणं चउविह—सुरेसु बारस मुहुत्त उक्कोसो । उववायविरहकालो, अह भवणाईसु पत्तेयं ॥१४४॥ संस्कृत छाया— सामान्येन चतुर्विध—सुरेसु द्वादश मुहूर्त्ता उक्तृष्टः । उपपात—विरहकालः, अय भवनादिषु प्रत्येकम् ॥१४४॥

> > શબ્દાર્થ—

| સામન્નેળં≕સામાન્યથી | उववाय=ઉપપ          | ત    |
|---------------------|--------------------|------|
| ચડવિદ=ચાર પ્રકારના  | पत्तेयं=प्रत्थेકने | વિષે |

गाथार्थ---- વિશેષાર્થવત્. ॥૧૪૪॥

**વિશેષાર્ય--** હવે ચોથું દ્વાર 'ઉપપાતવિરહ' એટલે શું ?

**उपपातविरह** = ઉત્પન્ન થવાનો વિયોગકાળ તે; અર્થાત્ દેવગતિની કોઈ પણ નિકાયમાં એક અથવા ઘણા દેવો ઉત્પન્ન થયા બાદ તે જ નિકાયમાં અન્ય કોઈ દેવ ઉત્પન્ન ન થાય તો કથાં સુધી ઉત્પન્ન ન થાય ? તે કાળનું અંતરપ્રમાજ્ઞ કહેવું તેને ઉપપાતવિરહ કહેવાય.

ભવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યોતિષી, વૈમાનિક એ ચારે નિકાયના દેવોનો સામાન્યતઃ (સમુચ્ચયે) ઉપપાત–વિરહ ઉત્કૃષ્ટથી બાર મુહૂર્તનો હોય છે, એ બાર મુહૂર્ત વ્યતીત થયે અન્ય કોઈ જીવ દેવગતિમાં અવશ્ય ઉત્પન્ન થાય જ છે. [૧૪૪]

**अक्तरण**— પૂર્વે સમુચ્ચયે સામાન્યથી ઉપપાત વિરહકાલ કહ્યો. હવે ત્રણ ગાથાથી પ્રત્યેક નિકાયાશ્રયી સ્પષ્ટ રીતે જણાવે છે.

> भवणवणजोइसोह म्मीसाणेसु मुहुत्त चउवीसं । तो नव दिण वीस मुहू, बारस दिण दस मुहुत्ता य ॥१४५॥ बावीस सह दियहा, पणयाल असीइ दिणसयं तत्तो । संखिजा दुसु मासा, दुसु वासा तिसु तिगेसु कमा ॥१४६॥

संग्रहणीरत्न (बृहत्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

## वासाण सया सहस्सा, लक्खा तह चउसु विजयमाईसु । पलियाऽसंखभागो, सब्बट्ठे संखभागो य ॥१४७॥

#### સંસ્કૃત છાયા—

भवन (पति) वन (चर) ज्योतिष्कसौधर्मेशानेषु मुहूर्ताश्चतुर्विंशतिः । ततो नव दिनानि विंशतिर्मुहूर्ताः, द्वादश दिनानि दश मुहूर्ताश्च ॥९४४॥ द्वाविंशतिस्सार्धदिवसाः, पञ्चचत्त्वारिंशदशीतिः दिनशतं ततः । संख्येया द्वयोर्मासाः, द्वयोर्वर्षाः त्रिषु त्रिकेषु क्रमात् ॥९४६॥ वर्षाणां शतानि सहस्त्राणि, लक्षाणि तथा चतुर्षु विजयादिषु । पल्याऽसंख्यमागः, सर्वार्थे संख्यभागश्च ॥९४७॥

*Ille[10*\_\_\_\_

चउवीसं=ચોવીશ तो=તेથી नवदिणवीसमुहू= नव દિવસને વીશ મુહૂર્ત बारसदिणदसमुहुत्ता=બાર દિવસ અને દશ મુહૂર્ત **गावार्थ**— વિશેષાર્થવત્ ॥૧૪૫–૧૪૭॥ बावीससह दियहा=સાડાબાવીશ દિવસ तिसुतिगेसु=ત્રપ્ર ત્રિકમાં वासाणसय=સંખ્યાતા વર્ષશત सत्वद्वे=સર્વાર્થ સિંહે

**વિશેષાય**— ભવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યોતિષી અને વૈમાનિક નિકાયના સૌધર્મ તથા ઇશાન એ બન્ને કલ્પે ઉપપાતવિરહકાલ ઉત્કૃષ્ટથી ચોવીશ મુહૂર્તનો પડે છે, ત્યારબાદ ઉક્ત નિકાયસ્થાનમાં એક અથવા ઘણા દેવો અવશ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યારબાદ સનત્કુમારકલ્પે નવ દિવસ અને ઉપર વીશ મુહૂર્તનો વિરહકાલ, માહેન્દ્રકલ્પે બાર દિવસ ઉપર દસ મુહૂર્ત, બ્રહ્મકલ્પે સાડા બાવીસ દિવસ, લાંતકકલ્પે પીસ્તાલીશ દિવસ, શુક્રકલ્પે એંશી દિવસ, સહસ્વાર કલ્પે સો દિવસ, <sup>૨૯૬</sup>આનત–પ્રાણતે સંખ્યાતા માસનો, <sup>૨૯૭</sup>આરણ–અચ્યુતે સંખ્યાતા વર્ષનો વિરહકાલ હોય.

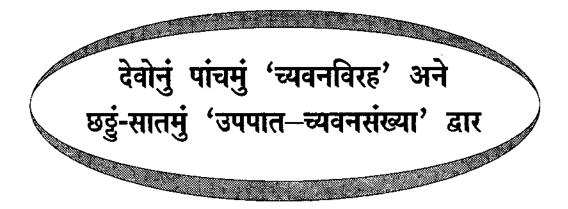
નવ ગ્રૈવેયકની પહેલીત્રિકમાં ઉત્કૃષ્ટ વિરહકાલ સંખ્યાતા વર્ષશત હોય [પરંતુ તે સહસ્ર વર્ષ અંદરનો જ સમજવો, અન્યથા સહસ્ર વર્ષ એવું જ વિધાન કરત.] મધ્યમત્રિકે સંખ્યાતા સહસ્રવર્ષ (લક્ષથી અવર્ધફ) અને ઉપરિતન ગ્રૈવેયકે સંખ્યાતા લક્ષ વર્ષનો (કોટિથી અવર્ધફ) વિરહ જાણવો.

અનુત્તરકલ્પે–વિજય, વિજયવંત જયંત અને અપરાજિત એ ચારે વિમાનને વિષે (અદ્ધા) પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલો વિરહકાળ પડે અને મધ્યવર્તી--સર્વોત્કૃષ્ટ પાંચમા સર્વાથીસિદ્ધ વિમાનને વિષે ઉત્કૃષ્ટ વિરહકાલ પલ્યોપમના સંખ્યાતમા ભાગનો જાણવો.

### આ પ્રમાણે **ઉત્કૃષ્ટથી ઉપપાત વિરહકાલ** દર્શાવ્યો. [૧૪૫—૧૪૭]

### ।। इति सुराणां चतुर्थमुपपातविरहकालद्वारं समाप्तम् ।।

૨૯૬–૨૯૭. પરંતુ એટલું વિશેષ સમજવું કે–આનત કરતાં પ્રાણતે સંખ્યાતા માસ કંઈક અધિકપણે જાણવાં. એ પ્રમાણે આરણ કરતાં અચ્યુતે સંખ્યાતા વર્ષ અધિકકાળ જાણવો.



**अवतरण**— હવે ગ્રન્થકાર એ ઉપપાત--વિરહકાલને જઘન્યથી દર્શાવતાં પુનઃ જઘન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટ ચ્યવનવિરહકાલને અતિદેશથી કહેવાપૂર્વક પાંચમું દ્વાર સમાપ્ત કરે છે.

અને પૂર્વાર્ધવત્ પશ્ચાર્ધ ગાથામાં સંखં इगसमइयं પદવાળું છઠ્ઠું, દ્વાર (એક સમયમાં એક સાથે કેટલા જીવ ચ્યવે ? અથવા કેટલા ઉત્પન્ન થાય ? તે) જઘન્યોત્કૃષ્ટપણે શરૂ કરી સમાપ્ત કરશે.

## सब्वेसिंपि जहन्नो, समओ एमेव चवणविरहोऽवि । इगदुतिसंखमसंखा, इगसमए हुंति य चवंति ॥१४८॥

સંસ્કૃત છાયા----

सर्वेषामपि जघन्यः समयः, एवमेव च्यवनविरहोऽपि । एको द्वौ त्रयः संख्याता, असंख्याता एकसमये भवन्ति च च्यवन्ते ॥१४८॥ शબ्दार्थ—

| सच्वेसिंपि=સર્વનો પશ | ł | एमेव=એ પ્રમાણે જ  |
|----------------------|---|-------------------|
| जहन्नो≕જઘન્ય         |   | इगदुति≔એક બે ત્રશ |
| समओ=સમય              |   | चवंति=थ्यवे છे    |

गायार्थ- विशेषार्थवत्. ॥१४८॥

**વિશેષાર્થ** સર્વનો એટલે ભવનપતિથી માંડી સર્વાથસિદ્ધ સુધીની ચારે નિકાયના દેવોનો **'જયન્યથી ઉપપાતવિરહ'** એક સમયનો હોય છે.

पञ्चमच्यवनगिरह-कालदार-- હવે ઉપપાતવિરહવત્ ચ્યવનવિરહકાળ કહે છે.

**च्यवनविरह** એટલે દેવગતિની ચારે નિકાયમાંથી કોઈ એક કે ઘણા દેવો ન ચ્યવે તો કેટલા કાળ સુધી ન ચ્યવે ? તે કાલનું નિયમન, તે ચ્યવનવિરહકાળ કહેવાય. આ ચ્યવનવિરહકાલ પજ્ઞ ઉપપાતવિરહકાળ દ્વારમાં જે જે નિકાયમાં યથાસંખ્ય જેટલો જેટલો જ્યાં જ્યાં કહેલ છે તે જ પ્રમાણે યથાસંભવ વિચારવો.

એટલે પ્રથમની [ભ૦ વ્ય૦ જ્યો૦] ત્રશે નિકાયમાં અને સોધર્મ--ઇશાન કલ્પે ચોવીશ મુહૂર્ત ઉત્કૃષ્ટચ્યવનવિરહ. સનત્કુમારે નવ દિવસ ને ૨૦ મુહૂર્ત, માહેન્દ્રે બાર દિવસને ૧૦ મુહૂર્ત, બ્રહ્મકલ્પે ૨૨૫ દિવસ. લોતકે ૪૫ દિવસ. શુકે ૮૦ દિવસ. સહસ્યારે ૧૦૦ દિવસ. આનત તથા પ્રાણતે સંખ્યાતા માસ. આરશ-અચ્યુતે સંખ્યાતા વર્ષ. પહેલી ગ્રૈવેયક ત્રિકે સંખ્યાતા શત વર્ષ, મધ્યમત્રિકે સંખ્યાતા સહસ્રવર્ષ, ઉપરિતનત્રિકે સંખ્યાતા લક્ષ વર્ષ. વિજયાદિ ચાર વિમાનને વિષે પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ અને સર્વાર્થસિદ્ધે પલ્યોપમનો સંખ્યાતમો ભાગ ચ્યવનવિરહકાળ હોય. इતિ उक्तृष्टच्यवनविरहकाल: !

જઘન્ય ચ્યવનવિરહકાલ એક સમયનો જાશવો. इति जघन्य विरहकालः ।

### II छठ्ठं,-सातमुं उपपात-च्यवन संख्याद्वार II

એ પ્રમાશે ઉપપાત તથા ચ્યવનવિરહકાળ કહ્યો, હવે એક સમયમાં જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટથી કેટલાક દેવો દેવગતિમાંથી એકી સાથે ચ્યવે, તે **ચ્યવનસંખ્યાદ્વાર.** અને એ એક જ સમયમાં અન્ય ગતિથી કેટલા જીવો દેવગતિમાં જઘન્યોત્કૃષ્ટ સંખ્યાએ ઉત્પન્ન થાય તે **ઉપપાત સંખ્યાદાર.** 

ચારે નિકાય પૈકી કોઈ પશ નિકાયમાં અથવા ચારે નિકાયમાં સામાન્યતઃ સમુચ્ચયે જઘન્યથી એક, બે, ત્રજ્ઞ એમ ઉત્કૃષ્ટથી યાવત્ સંખ્યાતા-અસંખ્યાતા પજ્ઞ ઉત્પન્ન થાય છે, તેમજ એક, બે, યાવત્ અસંખ્યાતા એક જ સમયમાં આવે પજ્ઞ છે.

અહીં એટલું વિશેષ સમજવું કે-ભવનપતિથી માંડી સહસ્વાર સુધીના દેવોને તો ઉક્ત નિયમ યોગ્ય છે. કારણકે સહસ્વાર સુધીમાં તો તિર્યંચોની પણ ગતિ છે અને તિર્યંચો અસંખ્યાતા છે તેથી યાવત્ અસંખ્યાતી ઉપપાતસંખ્યા યોગ્ય છે, તેમજ તેટલી સંખ્યાએ ચ્યવે છે. કારણકે તેઓની પૃથ્વી-અપ્-વનસ્પતિ-મનુષ્ય-તિર્યંચ એ પાંચે દંડકોમાં ગતિ હોય છે. વિશેષમાં સૌધર્મ-ઇશાન સુધીના પાંચે દંડકોમાં અને ત્રીજાથી આઠમા કલ્પ સુધીના દેવોની ગતિ મનુષ્ય-તિર્યંચ એ બે દંડકોમાં જ હોય છે.

દંડકોમાં જ હોય છે. હવે નવમા સહસ્વારે કલ્પથી લઈ સર્વાથસિદ્ધ સુધીના દેવોની ઉપપાત તથા વ્યવનસંખ્યા જઘન્યથી ૧–૨–૩ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી સંખ્યાતી જ હોય છે; કારણકે સહસ્વારથી-સર્વાથસિદ્ધ સુધીમાં તથાવિધ શુભ અધ્યવસાયવાળા ગર્ભજ મનુષ્યો જ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે અને તેઓની સંખ્યા સંખ્યાતી જ છે અને ચ્યવનસંખ્યા પણ્ન સંખ્યાતી જ હોય છે, કારણકે તે કલ્પગત દેવો મરીને ગર્ભજ મનુષ્યમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે અને તે ગર્ભજ મનુષ્યોની સંખ્યાતી સંખ્યા છે. [૧૪૮]

।। इति देवानां चतुर्थं पञ्चमं च षष्ठं सप्तमं च द्वारं समाप्तम् ।।

## देवलोकमां प्रतिकल्पे उत्कृष्ट उपपातं व्यवनविरहकाल सम्बन्धी यन्त्र

| 🔹 देवलोकमां !                          | प्रत्येक कल्पमां              | उत्कृष्ट 'उपपात—च्य                      | वनविरह' काल                                 | संबंधी 🗧        | यन्त्र क्ष     |
|----------------------------------------|-------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------------|-----------------|----------------|
| निकाय-कल्पनाम                          | उ० विरहमान                    | कल्प नाम                                 | उ० विरहमान                                  | जध०<br>विरह     | च्य०<br>वि०    |
| ભવનપતિ વ્યન્તરમાં<br>જ્યોતિષી નિકાયમાં | ૨૪ મુહૂર્ત<br>"               | સહસ્રાર કલ્પે<br>આનત–પ્રાજ્ઞતે           | ૩ માસ ૧૦ દિ૦<br>સંખ્યાતામાસ                 | જાસવો           | સમજવો.         |
| સૌધર્મઇશાનમાં                          | *<br>*                        | આરશ–અચ્યુતે                              | સંખ્યાલા વર્ષ                               | સમયનો           | યથાસંભવ :      |
| સનત્કુમાર કલ્પે<br>માહેન્દ્ર કલ્પે     | ૯ દિ૦ ૨૦ મુ૦<br>૧૨ દિ૦ ૧૦ મુ૦ | પ્રૈ. પ્રથમત્રિકે<br>પ્રૈ. દ્વિતીયત્રિકે | સંખ્યા૦ વર્ષ શત<br>સં૦ હજાર વર્ષ            | સુર             | - ,            |
| બ્રહ્ય કલ્પે                           | ૨૨૫ દિવસ                      | ત્રૈ. તૃતીયત્રિકે                        | સં૦ લાખ વર્ષ<br>અદ્ભા૦ પલ્યો૦               | મ્ય વિરહકાળ     | . ઉપર-વિસ્હવત્ |
| લાંતક કલ્પે<br>શુક્ર કલ્પે             | ૪૫ દિવસ<br>૮૦ દિવસ            | અનુત્તર ચાર વિમાને<br>સર્વાર્થસિદ્ધે     | અસંખ્યા૦ ભાગ<br>અસંખ્યા૦ ભાગ<br>સંખ્યા૦ ભાગ | સર્વત્ર જ્રધન્ય | ચ્યવન-વિરહ     |

## 🕸 चारे गत्याश्रयी सामान्य—उत्कृष्ट च्यवनविरहकालनुं यन्त्र 🏶

| नाम                       | ज० वि० | उ० वि०         | ચ્યવનવિરહ |
|---------------------------|--------|----------------|-----------|
| ગર્ભજ નર તિર્યંચનો        | ૧ સમય  | ૧૨ મુહૂત્ત     | ચ્યાલ-    |
| દેવતા, નારકીનો            |        | v              | સામાન્ય   |
| સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યનો      | 13     | ૨૪ મુહૂર્ત     |           |
| વિકલેન્દ્રિયનો            | "      | અંતર્મુહૂર્ત્ત | સિમાસ     |
| સંમૂર્ચિંગ્મતિર્યંચાદિકનો |        | **             | તે જ      |

🕸 देवलोकमां जघन्योत्कृष्ट उपपात-च्यवन संख्या यन्त्र 🏶

| नाम                  | ज० उप० च्य० संख्या  | उ० उप० च्य० संख्या  |
|----------------------|---------------------|---------------------|
| ભવન૦ સહસ્રાર યાવત્   | એક, બે, ત્રજ્ઞ સુધી | સંખ્ય અસંખ્ય યાવત્  |
| સહ૦ થી અનુત્તર યાવત્ |                     | સંખ્યાતા ઉપજે-ચ્યવે |

\*

399



**अवतरण**— સાતમું દ્વાર સમાપ્ત કરીને હવે દેવલોકમાં કઈ ગતિઓમાંથી મૃત્યુ પામેલા જીવો ઉત્પન્ન થાય છે ? તે 'गमं' પદવાળું આઠમું **ગતિકાર** કહે છે.

> नरपंचिंदियतिरिया—णुष्पत्ती सुरभवे पञ्चत्ताणं । अज्झवसायविसेसा, तेसिं गइतारतम्मं तु ॥१४६॥

संस्कृत छाया—--नरपञ्चेन्द्रियतिरश्चामुत्पत्तिः सुरभवे पर्याप्तानाम् । अध्यवसायविशेषात्तेषां गतितारतम्यं तु ॥१४६॥

શબ્દાર્થ-----

| उप्पत्ती≕ઉत्पत्ति   | विसेसा≔दिशेषधी            |
|---------------------|---------------------------|
| પગ્રत्ताणं≕૫યધ્તાની | तेसिं=તેઓનું              |
| अज्झवसाय=અધ્યવસાય   | गइतारतम्पं=ગતિનું તારતમ્ય |

**गाधाર્ય** પર્યાપ્તા પંચેન્દ્રિય મનુષ્યો અને તિર્યંચોની દેવલોકમાં અધ્યવસાયની વિશેષતાથી ઉત્પત્તિ થાય છે અને પુનઃ અધ્યવસાયની વિશેષતાથી એ નિયમમાં તારતમ્ય પણ પડે છે. ॥૧૪૯૫

**વિશેષાર્થ** દેવલોકમાં કયા કયા જીવો ઉત્પન્ન થાય છે ? કયા કયા કારણથી થાય છે ? આ વાત ઉપરોક્ત ગાથામાં કહેવામાં આવી છે. અને સાથે સાથે તે દેવલોકમાં પજ્ઞ સ્થાન, વૈભવ, આયુષ્યાદિકની ન્યૂનાધિકતા પજ્ઞ અધ્યવસાયોની વિચિત્રતાને જ આભારી છે, એ વાત પજ્ઞ જજ્ઞાવી દીધી છે.

અહીં એક વાત સ્પષ્ટ સમજવી કે–દેવલોકની અંદર માત્ર પર્યાપ્તા ગર્ભજ મનુષ્યો અને સંમૂ, ગર્ભજ તિર્થયો એ બે જ જાતિના જીવો ઉત્પન્ન થઈ શકે છે, પરંતુ તે સિવાયના બાકીના નારકો–એર્કેન્દ્રિયો-વિકલેન્દ્રિયો કે અપર્યાપ્તા પંચેન્દ્રિય તિર્થંચ મનુષ્યો ઉત્પન્ન થતા નથી; કારણકે દેવભવપ્રાપ્તિ પ્રાયોગ્ય નિર્મલ પરિજ્ઞામો તેમને આવતા નથી.

આ ઉપરથી એક બીજું રહસ્ય સ્પષ્ટ થઈ જાય છે કે–દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થવાનાં સ્થાનો અસંખ્ય છે જ્યારે તેના ઉત્પન્ન થનારા ઉમેદવારો માત્ર બે જ જાતિના જીવો છે. ઉત્પન્ન થવાનાં સ્થાનો અસંખ્ય છે ને ઉત્પન્ન થનારાની સંખ્યા ઓછી–ગણત્રીની છે. આથી નિશ્વિત થાય છે કે જીવને દેવલોકની પ્રાપ્તિ એ દુર્લભ નહીં પણ સુલભ છે. જ્યારે માનવભવની પ્રાપ્તિ એ સુલભ નહીં પણ દુર્લભ છે, કારણકે માનવજાતની સંખ્યા મયીદિત એટલે સંખ્યાતી (૨૯ અંકસંખ્યા જેટલી; જેમકે ૨×૨=૪, ૪×૨=૮, ૮×૨=૧૬–આ પ્રમાણે ૯૬ વખત ગુણાકાર કરતા જે સંખ્યા આવે તેટલી) છે જ્યારે ઉત્પન્ન થનારા ઉમેદવારો તમામ ગતિ-જાતિના છે. જેનાં સ્થાન ઓછાં હોય અને ઉમેદવારો અસાધારણ હોય ત્યારે તે સ્થાન મેળવવું કેટલું મુશ્કેલ ? તે સમજી શકાય તેવું છે; માટે જ આગમમાં 'दुल्लहे खलु माणुसे भवे' ઇત્યાદિ જે વચનો ઉચ્ચારાયાં છે, તેની યથાર્થતા સિદ્ધ થાય છે. આ વાત તો પ્રાસંગિક કહી. હવે મૂલ વાત પર આવીએ.

✓દેવગતિની પ્રાપ્તિમાં હેતુ શું ? તો ગાથામાં જણાવ્યા મુજબ 'अध्यवसाय' વિશેષ.

અધ્યવસાય એટલે શું ? તો માનસિક પરિશામ–વ્યાપાર વિશેષ તે. અર્થાત્ માનસિક વિચાર તેનું જ નામ અધ્યવસાય. આ અધ્યવસાય ત્રણ પ્રકારનો છે. 9 अ**શુદ્ધ, ૨ શુદ્ધ, ૨ अત્યન્ત શુદ્ધ**.

આત્મા અશુદ્ધમાંથી શુદ્ધ વિચારમાં ને શુદ્ધમાંથી અતિશુદ્ધ વિચારવાળો બને છે તેથી તે પ્રમાશે ક્રમ દર્શાવ્યો છે.

અશુદ્ધ પરિશામ—નરકાદિ દુર્ગતિનાં કારશરૂપ, શુદ્ધ પરિશામ દેવાદિક સુગતિનાં કારશરૂપ અને અત્યન્ત શુદ્ધ પરિશામ તે મુક્તિસુખ–મોક્ષનાં કારશરૂ૫ છે.

### માનસિક વિચારોની બે પ્રકારની સ્થિતિ-

સામાન્ય રીતે માનસિક વિચારોની જે વિભિન્નતાઓ પ્રતિક્ષણે ઊભી થાય છે તેને બે વર્ગમાં જ વહેંચી નાંખવામાં આવી છે. એક **रાग અને** બીજો **દેષ**.

આથી પ્રથમના બે ભેદમાંથી ચાર ભેદ સર્જાશે. એટલે કે **શુદ્ધरા**ग અને **શુદ્ધદ્વેષ. अशुद्धरा**ग અને **अशुद्ध દેષ**, જેને પ્રચલિત પરિભાષામાં બોલીએ તો प्रशस्तराग–द्वेष અને अप्रशस्त राग-द्वेष કહેવાય.

મનની આ ભિન્નભિન્ન વિચારધારાઓને ઉત્પન્ન થવામાં ઇષ્ટ--અનિષ્ટ વસ્તુનો સંયોગ--વિયોગ મુખ્ય ભાગ ભજવે છે. જેમાંથી શુભાશુભ કાષાયિક પરિજ્ઞામો ઉદ્ભવે છે.

### ઇપ્ટ વસ્તુના સંયોગ અંગે–

૧. અર્થાત્ જ્યારે જીવને જડ કે ચૈતન્યાદિ ઇષ્ટ વસ્તુનો સંયોગ ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે પ્રથમ તો તે અત્યન્ત પ્રસન્ન થાય છે. અને એ પ્રસન્નતાનો અતિરેક તે તે પદાર્થમાં તન્મય થતો તીવ-તીવતર-તીવતર કોટિએ પહોંચી જાય છે. પછી ઈષ્ટની વિશેષ પ્રાપ્તિ, રક્ષણ ને ઉપભોગમાં મનને તદાકાર બનાવે છે. આ ઇષ્ટસાધન રાગની આસક્તિ બે પ્રકારનાં સાધનો વિષે થાય છે. એક સંસારનાં સાધનો પરત્વે અને બીજી મુક્તિનાં સાધનો વિષે. સંસારનાં સાધનો વિષે થાય ત્યારે તે અપ્રશસ્ત કોટિની અને મુક્તિનાં કે આત્માનાં સાધનો વિષે હોય છે ત્યારે તે પ્રશસ્ત કોટિની કહેવાય છે. જેમકે કુદેવ, કુગુરુ અને કુધર્મ પરત્વે કરાતો રાગ તે અપ્રશસ્ત કહેવાય છે.

પ્રશસ્ત રાગ તે <sup>\*</sup>શુદ્ધ–શુભ છે. અને જો તેના મૂલ અર્થમાં બરાબર હોય તો, તે દ્વારા જીવ શુભ–પુષ્ય પ્રકૃતિઓના બંધ કરીને દેવાદિક શુભ ગતિ વગેરેની શ્રેષ્ઠતાને પ્રાપ્ત કરે છે.

★ અહીં શુદ્ધ અને શુભ એ એક જ અર્થવાચક લેવાના છે. અન્યથા એની તાત્ત્વિક વ્યાખ્યામાં બેય ભિન્નાર્થક વાચક છે. અપ્રશસ્ત રાગ તે અશુદ્ધ–અશુભ છે. તેના મૂલ અર્થમાં તે ઘટમાન હોય ત્યારે જીવ તેથી અશુભ પાપ પ્રકૃતિઓનો બંધ કરીને ઉદયકાળે નરકાદિ અશુભ ગતિઓને મેળવે છે.

ઉપર જેમ ઇષ્ટસંયોગ વિષે કહ્યું તેવું જ અનિષ્ટસંયોગ માટે સમજવાનું છે.

### અનિષ્ટ વસ્તુના સંયોગ અંગે–

૨. એટલે કે જ્યારે જીવને અનિષ્ટ વસ્તુના સંયોગો મળે છે ત્યારે ચિત્તમાં અપ્રસન્નતા ઉત્પન્ન થાય છે, તેમાંથી ખેદ જન્મે છે. તેમાંથી રોષ, ક્રોધ--કલહ બધાં જ મલિન તત્ત્વો જન્મ પામે છે. હૈયું દ્વેષબુદ્ધિનો આકાર લે છે. માનસ વિરોધી બને છે. મૈત્રીભાવના અને ક્ષમાના આદર્શો વિલય થાય` છે. મન દ્વેષબુદ્ધિમાં ઘેરાતું ઘેરાતું, અતિ દુઃખી થાય છે ને આત્માને સંતાપ અને આક્રન્દની કોટિએ ધકેલી દે છે. પરિણામે કેટલીકવાર ન બનવાની ઘટનાઓની દુષ્ટ અને ભયંકર પરંપરાઓ સર્જાય છે.

આ દ્વેષ ભાવના સત્ અને અસત્, યા સંસાર કે મુક્તિનાં સાધનો પરત્વે થાય છે. જેને ઉપર કહ્યું તેમ અપ્રશસ્ત અને પ્રશસ્ત બે નામથી ઓળખીશું.

શુદ્ધ દેવ, ગુરુ અને ધર્મ તત્ત્વોની રક્ષા–પ્રચાર ખાતર અનિવાર્ય કારશે દ્વેષ કરવો તો તે પ્રશસ્તકોટિનો અને કુદેવ, કુગુરુ અને કુધર્મનાં તત્ત્વો ખાતર કરવો પડતો દ્વેષ તે અપ્રશસ્તકોટિનો ગણાય છે.

પ્રશસ્ત કોટિનો દ્વેષ અલ્પ કર્મબંધના કારણરૂપ હોવા છતાં વિશેષ પ્રકારે પુન્યબંધને કરાવતો હોઈ તેથી શુભફળની પ્રાપ્તિ અને અપ્રશસ્ત દ્વેષ તેથી વિપરીત ફળને આપતો હોઈ વિપરીત ફળની પ્રાપ્તિ કરાવે છે.

આ પ્રમાશે ઇષ્ટાનિષ્ટ વસ્તુના સંયોગ–વિયોગથી શુભાશુભ રાગ–દ્વેષ અધ્યવસાયો અને તેના મંદ, તીવ્ર, તીવ્રતર–તમાદિક અનેક પ્રકારોથી જીવના સુખદુઃખ, સદ્દગતિ કે દુર્ગતિનો આધાર રહેલો છે. અધ્યવસાયની જનેતા મન છે તેથી સંસારમાં એ બધાં માટે બંધારશીય ચક્ર કોઈ પણ હોય તો મન જ છે; માટે જ આપ્ત પુરુષોએ કહ્યું છે કે '**મન एव मનુષ્યાणાં कारणં बंध–મોક્ષયોઃ'** 

દેવગતિ પ્રાયોગ્ય અધ્યવસાયો જો આગળ વધીને અતિ વિશુદ્ધતર—તમ દશાએ પહોંચી જાય તો કેવલજ્ઞાન, કેવલદર્શન (સંપૂર્ણ જ્ઞાન) પ્રાપ્ત કરી, સંસારનું પરિભ્રમણ દૂર કરી, મુક્તિ સુખને મેળવી, સર્વ દુઃખનો અંત કરી શકે છે. [૧૪૯]

**अवतरण**— ચાલુ દ્વારમાં હવે કયા કયા અને કઈ કઈ સ્થિતિવાળા જીવો કયે દેવલોકે જાય છે ? તે કહે છે.

## नरतिरि असंखजीवी, सब्वे नियमेण जंति देवेसु । नियआउअसमहीणा-उएसु ईसाणअंतेसु ॥१५०॥

संस्કृत छाथा----नरास्तिर्यञ्चोऽसंख्यातजीविनः, सर्वे नियमेन यान्ति देवेषु । निजायुष्कसमहीना--युष्केषु ईशानान्तेषु ॥१९४०॥ શબ્દાર્થ----

असंखजीवी=અસંખ્યવર્ષાયુષી જીવો नियमेण=નિયમથી जंति=જાય છે नियआउअ=નિજાયુષ્ય समहीणाउएसु=સરખા અથવા હીનાયુષ્યમાં ईसाणअंतेसु=ઇશાન અંતમાં

**गाधाર્થ**— અસંખ્યવર્ષના આયુષ્યવાળા મનુષ્યો તથા તિર્થયો સર્વે નિયમા-નિશ્વે દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. અને તે પણ નિજાયુષ્ય સમાન અથવા તો હીન સ્થિતિપણે ઇશાનાન્ત કલ્પ સુધી જ ઉત્પન્ન થાય છે. ॥૧૫૦૫

**વિશેષાર્ય** અસંખ્યાત વર્ષના દીર્ઘાયુષ્યવાળા મનુષ્યો અને તિર્યંચો તે યુગલિકો જ હોય છે અને તેઓ દેવગતિમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ બાકીની નરકાદિ ત્રશે ગતિ અને મોક્ષમાં ઉત્પન્ન થતા નથી. વળી દેવગતિમાં પણ તેઓ પોતાની યુગલિક અવસ્થામાં જેટલી આયુષ્યસ્થિતિ હોય તે તુલ્ય સ્થિતિ—આયુષ્યવાળા અથવા તો હીનાયુષ્યવાળા દેવપણે (તેવે સ્થાને) ઉત્પન્ન થાય છે અને તેથી તેઓની વધારેમાં વધારે ગતિ ઇશાનદેવલોક સુધી જ હોય છે; કારણકે નિજાયુષ્ય પ્રમાણને અનુકૂળ સ્થિતિ વધારેમાં વધારે ઇશાનકલ્ય સુધી હોય છે, અને આગળનાં કલ્યોમાં જઘન્યથી પણ બે સાગરોપમની સ્થિતિથી જ શરૂઆત થાય છે, જ્યારે યુગલિકો તો ઉત્કૃષ્ટથી પણ ત્રણ પલ્યોપમની જ સ્થિતિવાળા છે.

અને તેથી પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગથી અસંખ્ય વર્ષના આયુષ્યવાળા ખેચર તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો અને અન્તર્દ્ધાપવર્તી (દાઢાઓ ઉપર વસતા) યુગલિક તિર્યંચ તથા મનુષ્યો તો ભવનપતિ અને વ્યન્તર એ બે નિકાયમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ જ્યોતિષી કે સૌધર્મ–ઇશાને નહિ; કારણકે જ્યોતિષીમાં તો જઘન્યથી પણ જઘન્યસ્થિતિ પલ્યોપમના આઠમા ભાગની અને વૈમાનિકમાં સૌધર્મ પલ્યોપમની કહી છે, જ્યારે ઉક્ત યુગલિક જીવોની સ્થિતિ પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગની છે તેથી તેને તુલ્ય વા હીન સ્થિતિપણું ત્યાં મળી શકતું નથી. હવે શેષ એક પલ્યોપમના આયુષ્યવાળા યુગલિકો (તે હૈમવંત કે હેરણ્યવંત ક્ષેત્રના) બે પલ્યોપમ આયુષ્યવાળા (તે હરિવર્ષ–સ્મ્યક્ષેત્રના) ત્રણ પલ્યોપમ આયુષ્યવાળા (તે દેવકુરુ–ઉત્તરકુરુક્ષેત્રના તથા સુષમસુષમાદિ આરામાં યથાયોગ્ય અસંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળા ભરત ઐરવત ક્ષેત્રવર્તી યુગલિક મનુષ્ય અને તિર્યંચો) ભવનપતિથી માંડી યથાસમ્ભવ ઇશાન યાવત્ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. કારણકે નિજાયુષ્યતુલ્ય સ્થિતિ સ્થાન ત્યાં સુધી છે. તેથી ઉપરના કલ્પે સર્વથા નિષેધ સમજી લેવો. [૧૫૦]

## जंति समुच्छिमतिरिया, भवणवणेसु न जोइमाईसुं । जं तेसिं उववाओ, पलिआऽसंखंसआऊसु ॥१५१॥

સંસ્કૃત છાયા—

यान्ति सम्पूच्छिंमतिर्यञ्चो, भवन (पति) वने (चरे) षु न ज्योतिष्कादिषु । यत्तेषामुपपातो, पल्याऽसंख्यांशाऽऽयुष्षु ॥१९५१॥

શબ્દાર્થ સુગમ છે–

गायार्थ---- विशेषार्थवत्. ॥१५१॥

**વિશેષાર્થ** સંમૂચ્છિમતિર્યંચો ભવનપતિ તથા વ્યન્તરનિકાયને વિષે ઉત્પન્ન થાય છે; પરંતુ જ્યોતિષ્કાદિ (સૌધર્મ-ઇશાન) નિકાયમાં ઉત્પન્ન થતા નથી; કારણકે તેઓનું ઉપજવું પલ્યોપમના અસંખ્યાતમાભાગ આયુષ્યવાળા દેવોમાં હોય છે. સંમૂચ્છિમ તિર્યંચની આથી આગળ ગતિ જ નથી. [૧૫૧]

### \* अष्टमगतिद्वारे प्रकीर्णकाधिकारः \*

**ઝવતરળ**— પૂર્વે ગતિ–સ્થિતિ આધારે તે તે જીવોની સ્થિતિ કહી. હવે અધ્યવસાયાશ્રયી થતી ગતિ જણાવે છે.

## बालतवे पडिबद्धा, उक्कडरोसा तवेण गारविया । वेरेण य पडिबद्धा, मरिउ असुरेसु जायंति ॥१५२॥

સંસ્કૃત છાયા—

बालतपसि प्रतिबद्धा, उत्कटरोषास्तपसा गौरविताः । वैरेण च प्रतिबद्धा, मृत्वाऽसुरेषु जायन्ते ॥१५२॥

શબ્દાર્થ----

| <b>વા</b> लतवे≕બાલત∖૫માં          | चेरेण≕वै२थी        |
|-----------------------------------|--------------------|
| पडिबद्धा=्प्रतिअद्ध               | मरिउ=મૃત્યુ પામીને |
| उक्कडरोसा=ઉત્કૃષ્ટ રોષવાળા        | असुरेसु=અસુરોમાં   |
| तवेण गारवियां न्त. भर्थी गौरववाणा | जायंति=જાય છે      |

गायार्थ----- વિશેષાર્થવત્. ॥૧૫૨॥

**વિશેષાર્થ** - **વાલતવે** = બાલ (અજ્ઞાન) જે તપ, અર્થાત્ બાલ વિશેષણ આપી શું સમજાવે છે કે બાલકની બાલ્યાવસ્થા શૂન્ય છે તેમ આ તપ પણ અજ્ઞાનપણે કરાતો હોવાથી શૂન્ય ગણાય છે. એ બાલતપ જિનેશ્વર ભગવંતના માર્ગથી વિપરીત, તત્ત્વાતત્ત્વ, પેયાપેય, ભક્ષ્યાભક્ષ્યના ભાન રહિત કરાય છે, એ મિથ્યા તપ કહેવાય છે; કારણકે તે તપ સમ્યક્ત્વ (સાચા શ્રદ્ધાન) રહિત હોય છે, એ તપથી આત્મા કદાચ સામાન્ય લાભ ભલે મેળવી જાય પણ અંતે આત્માને હાનિકારક હોવાથી નિષ્ફળ છે. જે તપમાં નથી હોતું ઇન્દ્રિયદમન, નથી હોતો વર્શ-ગંધ-રસ-સ્પર્શાદિ વિષયોનો ત્યાગ, નથી હોતું અધ્યાત્મ, નથી હોતી સકામ નિર્જરા, ઉલટું પુષ્ટિકારી અન્ન લેવું, ઇન્દ્રિયને સ્વેચ્છાએ પોષવી, વિષયવાસનાઓનું વધુ સેવન, હિંસામય પ્રવૃત્તિવાળા એવા<sup>રલ્ડ</sup>પંચા<sup>દિ</sup> આદિ તપો એ બાળતપ છે; તત્ત્વથી જીવહિંસાના હેતુરપ છે તથાપિ તેના ધર્મશાસ્ત્રાનુસાર બાહ્યદેષ્ટિએ કિંચિત્ આત્મદમનને કરનારા તપરૂપ અનુષ્ઠાન હોવાથી સામાન્ય લાભને મળતાં તેઓ દ્રીપાયનઋષિની જેમ અસુરકુમારાદિ ભવનપતિનિકાયમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

૨૯૮. સાચો પંચાગ્નિ તપ કોને કહેવાય ?

चतुर्णा ज्वलतां मध्ये यो नरः सूर्यपञ्चमः । तपस्तपति कौन्तेय! न सत्पञ्चतपः स्मृतम् ॥१॥ पञ्चानामिन्द्रियाग्नीनां, विषयेन्धनचारिणाम् । तेषां तिष्ठति यो मध्ये, तद् वै पञ्चतपः स्मृतम् ॥२॥ [म. भा.] માટે સારીએ આલમમાં સુપ્રસિદ્ધ જૈનધર્મના તપ વિજ્ઞાનને સમજીને કલ્યાશાભિલાષી આત્માએ તેનો જ આદર કરવો.

**उकडरोसा=** ઉત્કટ રોષને ધારશ કરતો તપ કરે, તેને પણ અસુરગતિ પ્રાપ્ત થાય છે.

કોઈ એક આત્મા ભલે સાથે સાથે સ્વશાસ્ત્રાનુસાર પણ તપ–ધર્માનુષ્ઠાનને કરતો હોય, અહિંસક, અસત્યનો ત્યાગી, સ્ત્રીસંગરહિત, નિષ્પરિગ્રહી ને સદ્દગુણી હોય, કષાયહીન હોય, માયાળુ, શાંતસ્વભાવી હોય તો, જીવ શુભ પુણ્યોત્પન્ન ઉત્તમ અધ્યવસાયોથી વૈમાનિક દેવના આયુષ્યનો બન્ધ કરે છે, એટલું જ નહીં પણ તેથીએ વધુ વિશુદ્ધતર–તમ દશામાં દાખલ થઈ મોક્ષલક્ષ્મીનો માલિક પણ થઈ શકે છે.

પરંતુ તથાવિધ અજ્ઞાનથી તે તે ધર્માનુષ્ઠાનો કરતાં કોધાદિક કપાયોની પરિશતિ એવી વર્તતી હોય કે નિમિત્ત મળે કે ન મળે, પશ જ્યાં ત્યાં કોધ—ગુસ્સો-આવેશ કરતો હોય, ધર્મસ્થાનોમાં પશ ટંટા-તોશન કરતો હોય, ન કરવાનાં કાર્યો કરતો હોય—આવા મલિનપ્રસંગે જો આયુષ્યનો બન્ધ પડી જાય, તો પશ અમુક સદ્ગુશ–ધર્મના સેવનથી અસુરકુમારાદિ ભવનપતિમાં ઉપજે છે. જો રોષવૃત્તિરહિત ધર્માનુષ્ઠાન આચરતા હોય તો પ્રાશી તેથી અધિક સદ્ગતિ મેળવે છે. માટે રોષવૃત્તિને દૂર કરવી જરૂરી છે.

<sup>૨૯૯</sup>કલેશથી વાસિત મન એનું જ નામ સંસાર, તેથી રહિત મન તેનું નામ મોક્ષ છે.<sup>૩૦૦</sup>ઘણાં પ્રકારનાં સુખ અને દુઃખનાં ફળોને યોગ્ય એવાં કર્મક્ષેત્રને જે ખોદી નાંખે છે અથવા આત્માના સ્વરૂપને જે કલુષિત કરે છે તે કષાય કહેવાય છે. સંસારના મૂલ કારણ કષાયો જ છે, માટે કોધ, માન, માયા, લોભ આ ચાર કષાયોથી મુક્ત થવા અનુક્રમે તેના પ્રતિપક્ષી તરીકે ક્ષમા, નમ્રતા, સરલતા અને સંતોષ વૃત્તિઓને અંતરમાં ખૂબ કેળવવી.

त्तवेण गारविया- તપથી મારવવાળા એટલે અહંકાર કરનારા.

કોઈ પણ પ્રાણી તીવ્ર પાપવૃત્તિથી બંધાએલાં નિબિડ–ચીકણાં કર્મોને પણ (તપસા નિર્जस च) તપોનુષ્ઠાનદ્વારા અવશ્ય નષ્ટ કરી નાંખે છે. એ તપ જો અહંકાર રહિત હોય તો તે ઉત્તમ ગતિને મેળવી શકે છે. પરંતુ તે અનશનાદિક તપ કરતાં અહંકાર આવી જાય કે અમે તપસી છીએ, માસ જેવો તપ કરનાર, સહન કરનાર છે કોઈ ? ઈત્યાદિ અહંકારનો મદ ભેગો ભળેલો હોય ને પરભવાયુષ્ટાનો બન્ધ પડે તો ભવનપતિનો પડે છે અર્થાત્ ઉદય આવનાં ત્યાં ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં પણ ઊંચ–નીચપણાનો આધાર ભાવનાની વિશુદ્ધિ ઉપર હોય છે, માટે પ્રાણીઓએ ઉત્તમ ગતિ મેળવવા <sup>309</sup> અક્રોધપણે ક્ષમાભાવપૂર્વક મદ રહિત તપ કરવો: નહીંતર પછી જૈનેતરના ઉપવાસ **'ફરાળીયા'** થયા તેમ આપણા ઉપવાસ **'વરાળીયા'** બની જશે.

| ૨૯૯. | કલેશે વાસિત મન સંસાર, કલેશ રહિત મન તે ભવપાર. [ઉપા૦ યશોવિજયજી]      |
|------|--------------------------------------------------------------------|
| 300. | सुह–दुक्ख बहु सहियं, कम्मखेत्तं कसंति जं जम्हा ।                   |
|      | कलुसंति जं च जीवं, तेण कसाइ त्ति वुद्यंति ।। [पन्नवणा सूत्र पद १३] |
| 301. | તપ ગુશ ઓપે રે રોપે ધર્મને, નવિ ગોપે જિન આશ,                        |

આશ્રવ લોપે રે **નવિ કોપે કદા,** પંચમ તપસી તે જાણ. [ઉપા૦ શ્રી યશોવિજયજી]

**વેરેण ય પાંકવદ્વા** વૈરવડે પ્રતિબદ્ધ—આસક્ત થયેલા, તે કોઈ જીવ ઉત્તમ તપધર્મને સેવતો હોય, મહાન ઋષિ—ત્યાગી હોય, પરંતુ જો વૈરભાવથી આસક્ત હોય કે ક્યારે દુશ્મનની ખબર લઉં ? આવા જીવો <sup>302</sup>પરભવાયુષ્યનો બન્ધ કરે તો મલિનભાવનાના યોગે ભવનપતિ નિકાયમાં ઉપજે છે; કારણકે વૈર વાળવું એ બૂરી ચીજ છે, એથી મન હંમેશા મલિન રહે છે. વૈર વાળી શકે યા ન વાળી શકે તો પણ તે અશુભ ભાવનાના યોગે ઉક્ત ગતિ તો મેળવે છે. તે ત્યાં જાય છે ત્યાં પણ જન્માન્તરના વિરોધી સંસ્કારોથી વૈરી પ્રત્યે વૈર વાળવાની પુનઃ વૃત્તિ જાગે છે. આ રીતે વૈરપરંપરાનું વિષચક્ર ફર્યા જ કરે છે અને અનેક કદાર્થનાને પામે છે. પુનઃ પુનઃ કર્મબંધ દ્વારા સંસારમાં પરિભ્રમશો કર્યા જ કરે છે, માટે પ્રાણીએ કદી વૈરાસક્ત ન બનવું અને સમભાવવૃત્તિ કેળવવી. વૈરની પરંપરા ખૂબ જ લાંબી ચાલે છે. સમરાદિત્ય વગેરેના દષ્ટાંતો તેના સાક્ષીરૂપે છે માઢે વૈરોપશમન તરત જ કરી મનને શાંત કરી દેવું એ જૈનધર્મ પામ્યાનું ફળ છે.

એ પ્રમાશે ઉક્ત અનિષ્ટભાવનાના યોગે પ્રાશી પોતાની ઉત્તમ આરાધનાને પશ દૂષિત બનાવી, ઉત્પન્ન થતા જઘન્યકોટિના સુઅધ્યવસાયદ્વારા અસુરોને વિષે ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. [૧૫૨]

**अवतरण**— હવે વ્યન્તરપણે કયા કારણથી જીવ ઉત્પન્ન થાય ? તે કહે છે.

## रञ्जुग्गह-विसभक्खण–जल-जलणपवेस–तण्ह-छुहदुहओ । गिरिसिरपडणाउ मया, सुहभावा हुंति वंतरिया ॥१५३॥

૩૦૨. એટલું વિશેષ સમજવું કે કોઈ પણ જીવનું આગામી ગતિસ્થાનનું નિર્માણ પરભવાયુષ્ય બન્ધકાલે ઉત્પન્ન થતી શુભાશુભ ભાવના—અધ્યવસાય ઉપર આધાર રાખે છે. હવે સ્વભવ આયુષ્ય પ્રમાણમાં જીવને આયુર્બન્ધના મુખ્યત્વે ચાર સમયો [પ્રસંગો] આવે છે. પ્રથમ સોપક્રમી જીવનું જેટલું આયુષ્ય હોય તેના ત્રીજા ભાગે,બીજો પ્રસંગ નવમા ભાગે, ત્રીજો સત્તાવીશમાં ભાગે અને છેવટે ચોથો નિજાયુષ્ય પૂર્શ થવા આડું અંતર્મુહૂર્ત બાકી રહે ત્યારે; અર્થાત્ ત્રીજા ભાગે પરભવાયુષ્ય બન્ધ જીવે ન કર્યો હોય તો નવમે કરે, ત્યાં ન કર્યો હોય તો ૨૭ મે, છેવટે અંતર્મુહૂર્ત બાકી રહે પરભવા-યુષ્ય બન્ધ જરૂર કરે જ. એ આયુષ્યબન્ધના કાળ પ્રસંગે જીવના જેવા પ્રકારના શુભાશુભ અધ્યવસાય હોય. તદનુસાર શુભાશુભ ગતિનો બન્ધ કરે છે. શુભ અધ્યવસાય શુભ ગતિને, અશુભઅધ્યવસાય અશુભ ગતિને આપે છે. તે ગતિમાં પજ્ઞ ઊંચ-નીચ સંપત્તિની પ્રાપ્તિ એ અધ્યવસાયની જેટલી જેટલી વિશુદ્ધિ હોય તે તે ઉપર આધાર રાખે છે, પછી ભલે તે જીવોએ દારૂક્ષ પાપાચરક્ષો સેવ્યાં હોય; પરંતુ આયુર્બન્ધકાલે પૂર્વ પુશ્યથી, તથાવિધ શુભાલંબનથી પૂર્વકૃત પાપને પશ્વાતાપ—આલોચના ગ્રહક્ષ ઇત્યાદિ કર્યું હોય અને શુભ અધ્યવસાયો ચાલતા હોય તો જીવ ચિલાતીપુત્ર. દઢપ્રહારી તામલી તાપસાદિની જેમ શભ અધ્યવસાયને પામી સમ્યગુદ્ધિપ્રધુ પ્રાપ્ત કરી શુભગતિમાં ઉત્યન્ન થઈ શકે છે.

બીજું એ પણ પાંદ રાખવું કે જો જીવે આયુષ્યના ચાર ભાગો પૈકી કોઈ પક્ષ ભાગે શુભ ગતિ અને શુભ આયુષ્યનો બન્ધ કર્યો હોય, એ બન્ધ પૂર્વે કે અનન્તર અશુભ આચરણાઓ થઈ હોય, પરંતુ તેને શુભ ગતિના આયુષ્યનો બન્ધ કર્યો હોવાથી તેને શુભ સ્થાને જવાનું હોવાથી પૂર્વના સંસ્કારોથી શુભ ભાવના 'જેવી ગતિ તેવી મતિ' આ ન્યાયે આવી જ જાય છે પણ જો આયુર્બન્ધ 'જેવી મતિ તેવી ગતિ' ના ન્યાયે અશુભ ગતિનો કર્યો હોય અને બન્ધકાળપૂર્વ--અનન્તર શુભ કાર્યો કર્યા હોય તો પણ અશુભસ્થાનમાં જવું હોવાથી અશુભ અધ્યવસાયો પ્રાયઃ પ્રાપ્ત થઈ જાય છે. ટૂંકમાં જીવની જેવી આરાધના તેવી તેની માનસિક સ્થિતિ છે. આરાધના શુભ હોય તો સુંદર સંસ્કાર-ભાવનાથી વાસિત હોય છે અને અશુભ આરાધના અશુભ હોય તો અસુંદર સંસ્કાર ભાવનાથી વાસિત બને છે. संस्કृत छाया— रज्जुग्रह-विषभक्षण-जल-ज्वलनप्रवेश-तृष्णा-क्षुधादुःखतः । गिरिशिरःपतनात् मृताः, शुभभावा भवन्ति व्यन्तराः ॥१५३॥ शબ्दार्थ—

| रज्ञुगगह=દારડાના કાંસાથી             | તण્ह છુંहદુંદું કંઝોં=તૃષા તથા ક્ષુધાના દુઃખથી |
|--------------------------------------|------------------------------------------------|
| વિષમન્खण=વિષભક્ષણથી                  | , गिरिसिरपडणાउ=ગિરિશિખર પરથી પડવાથી            |
| जल-जलणपवेस=પાણી કે અગ્નિમાં પ્રવેશથી | સુह्રમાવા≕શુભભાવવાળા                           |

गायार्य- વિશેષાર્થવત્. ॥૧૫૩॥

**વિશેષાર્થ**— આ ગાથામાં કહેલી આચરણા સ્વયં પાપરૂપ હોવાથી તેનું ખરું ફળ નરકાદિ કુગતિ હોઈ શકે, પરંતુ આયુષ્યબંધ પહેલાં, ગાથામાં કહેલાં આચરણો કરતાં સ્વભાગ્યથી, શુભ નિમિત્તદ્વારા નરકાદિ ગતિ યોગ્ય સંકિલષ્ટ-આર્ત્ત–રૌદ્ર પરિણામ તજીને તથાપ્રકારની કંઇક શુભ ભાવના આવી જાય તો જીવ અનિષ્ટ કાર્ય કરતો પણ શુભ ભાવનાના યોગે **શૂલપાણિ** યક્ષ વગેરે માફક વ્યન્તરની શુભગતિ પ્રાપ્ત કરે છે.

**રज્जुगग**, દોરડાવડે જીવનો ઘાત કરવો, કોઈ પણ પ્રકારના આંતરિક કે બાહ્ય દુઃખથી કંટાળી ફાંસો ખાઈને મરવું તે. આવા દાખલા વર્તમાનના વિષમ સમયમાં દુઃખ-કલેશથી કંટાળેલા માનવોમાં વધુ જોવાય છે.

**વિસમક્खળ**– કોઈ પણ આફત–દુઃખને કારણે વિષ ભક્ષશ કર્યું હોય પરંતુ શુભ ભાવનાના યોગે વ્યત્તરમાં જાય છે. આવા પ્રસંગો મોટેભાગે શ્રેષ્ઠ અને સુખી વર્ગમાં બને છે.

**जल जलणपवेस**– જાણતાં કે અજાણતાં જલમાં કે અગ્નિમાં પ્રવેશ કરી મરતાં, શુભ ભાવના પામતો જીવ **કુમારનંદી**વત્ વ્યન્તરમાં ઉપજે છે. આવા દાખલા મધ્યમવર્ગમાં વધુ મળી આવે છે.

**તખ્દ– છુદદુદ્દજો**– તૃષા અથવા ક્ષુધાના દુઃખથી પીડાતો પોતાના પ્રાણત્યાગ કાળે શુભભાવનાના યોગે મરે તે. આવું દીન વર્ગમાં વધુ હોય છે.

**गिरिसिरपडणाउ**— કોઈ મહાન દુઃખથી પીડાતો સાહસિક જીવ દુઃખથી કંટાળેલ હોવાથી પર્વતના શિખર ઉપરથી પડતું મૂકે તે. અને ઉક્ત કાર્ય કરનારાઓ ભૈરવજવ જેવા પર્વતીય સ્થાનો ઉપરથી ખીણમાં પડતું મૂકનારા **મયા સુहभावા**—મરતાં શુભ ભાવનાના યોગે જ શૂલપાશિયક્ષવત્ (નરાકાદિગતિ યોગ્ય અતિ આર્ત્તશૈદ્ધાયાનનો અભાવ હોય તો) **हुंति वंतरिया**—વ્યન્તરો થાય છે.

શુભ ભાવનાના અભાવે તો સ્વસ્વ અધ્યવસાયાનુસાર તે તે કુગતિમાં ઉપજે છે. [૧૫૩] **अवतरण**— હવે જ્યોતિષી તથા વૈમાનિક નિકાયમાં કોણ ઉત્પન્ન થવા યોગ્ય હોય ?

## तावस जा जोइसिया, चरग-परिवाय बंभलोगो जा । जा सहसारो पंचिंदि-तिरिअ जा अच्चुओ सहा ॥१५४॥

संस्कृत छाथा----तापसा यावज्योतिष्कान्, चरकपरिव्राजका ब्रह्मलोकं यावत् । यावत्सहस्त्रारं पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चो यावदच्युतं श्राद्धाः ॥१५४॥ शબ्दार्थ सुगभ छे–

गावार्थ---- વિશેષાર્થવત્. ॥૧૫૪॥

**વિશેષાર્થ**— तावस जा जोइसिया—વનમાં રહી અનન્તકાય સ્વરુપ કન્દમૂલાદિ, તે ભોંયની અંદર ઉપજનારા બટાકા—રીંગણા—શકરીઆ—આદુ-દ્વસણ—ડુંગળી—ગાજર આદિનું ભક્ષણ કરનારા, અજ્ઞાની તાપસો મરીને ભવનપતિથી માંડી યાવત્ જ્યોતિષી સુધીમાં ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. અહીંયા ઉત્પન્ન થવામાં હેતુ ઉપરની ગાથામાં કહ્યો તે જ જાણવો.

કન્દમૂલભક્ષી જીવોની ગતિમાં હીનતા જરૂર થાય છે એમ આ ગાથા પુષ્ટિ આપે છે. કોઈને શંકા થશે કે એનું શું કારણ ? તો વસ્તુ એવી છે કે--કન્દમૂલભક્ષણમાં અનંતાનંત એકેન્દ્રિય જીવોની હિંસા રહેલી છે. આપણા શરીરમાં એક જ જીવ છે તેથી જીવ સ્વતંત્રપણે શરીરદ્વારા કિયા કરી શકે છે. જ્યારે કન્દમૂલની કોઈ પણ જાતના અતિ સૂક્ષ્મ ભાગમાં પણ અનંતા જીવો હોય છે. તેમજ તેઓ વચ્ચે એક જ શરીર હોય છે. શરીર એક અને તે એકના જ માલિકો અનંતા; આવી વિચિત્રતા ને પરાધીનતા ત્યાં છે. એક સોયના અગ્ર ભાગ જેટલા બટાટાના અંશમાં અનંત જીવો છે તો સંપૂર્ણ બટાટામાં કેટલા હશે ? તેનો ખ્યાલ કરજો. જ્ઞાનીઓ તો વીતરાગ-સર્વજ્ઞ હતા. તેથી તેઓએ તો પદાર્થોને જ્ઞાનથી તટસ્થભાવે પ્રત્યક્ષ જોયા બાદ જગતના કલ્યાણ માટે ઓછામાં ઓછા પાપમાર્ગનું પણ પ્રકાશન કરીને જગતને સન્માર્ગે ચઢાવવાનો સત્ પ્રયત્ન કર્યો છે. બીજી વાત એ કે એક સોયના અગ્ર ભાગ ઉપર લાખો જંતુઓ રહી શકે છે એમ આજનું જડ વિજ્ઞાન કહે છે તો ચૈતન્ય વિજ્ઞાની ભગવાન જ્ઞાનદેષ્ટિથી આત્મ પ્રત્યક્ષ (વગર પ્રયોગે) સોયના અગ્ર ભાગ ઉપર અનંતા જીવોનું અસ્તિત્વ જોઈ શકે એમાં શંકાને કોઈ જ સ્થાન નથી. ત્યારે કંદમૂલાદિના ભક્ષણથી અનંત જીવોનું ભક્ષ્ણ-હિંસા થાય છે માટે તેમની ગતિમાં કાપ મૂકાય છે.

જો કે આ તાપસ અને આગળ કહેવાતા જીવો તપસ્યાદિક ધર્મને પાપ કર્મ રહિત સેવે તો તેઓ તેથીએ આગળ ઉપજી શકે છે; પરંતુ તેઓને વાસ્તવિક ભેદજ્ઞાન ન હોવાનાં કારણે તપ--ધર્મ કરતાં પણ પાપસેવન તો કરે જ છે. પરંતુ એક તપશ્ચર્યારૂપ કાયકલેશ વગેરે અનેક બાહ્ય કપ્ટો સહન કરવાથી તેનાં ફળરૂપે જ્યોતિષી નિકાયમાં ઉપજી શકે છે, એમ સર્વત્ર સમજવું.

चरग–परिवायबंभलोगो जा--ચરક તે સ્વધર્મ નિયમાનુસાર, ચાર પાંચ જજ્ઞા ભેગા થઈને ભિક્ષાટન કરે–ચરે તે, અને परिवाय--પરિવાજક તે કપિલમતના સંતો તે. આ ચરક--પરિવાજક બન્ને યાવત્ બ્રહ્મલોક સુધી ઉત્પન્ન થઈ શકે છે.

जा सहसारो पंचिंदितिरिअ–પર્યાપ્તા ગર્ભજ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો હાથી વગેરે તે સહસ્વાર સુધી ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. આ કથન સંબલ–કંબલની માફક જે તિર્યંચો કોઈ નિમિત્તથી વા જાતિસ્મરણથી સમ્યક્ત્વ (સાચા તત્ત્વની શ્રદ્ધા) અને દેશવિરતિને પામ્યા હોય તેઓ માટે સમજવું; ઉક્ત જીવો કરતાં આ તિર્યંચો છતાં વધુ લાભને મેળવે તેમાં કારશ સમ્યક્ત્વ અને દેશવિરતિની પ્રાપ્તિ એ એક જ છે. જ્યારે ઉક્ત જીવો ત્યાગ–તપરૂપ ધર્મ અમુક પ્રકારે કરે. પરંતુ તે અજ્ઞાનપણ્ને અને જિનેશ્વરના માર્ગથી વિપરીતપણે થતું હોવાથી એકવાર થોડું ઘણું ફળ આપીને છેવટે ધૂળ ઉપર લીંપણની માફક નિષ્કળ થાય છે.

जा अद्युओ सह्वा–શ્રાવક ઉત્કૃષ્ટથી મરીને યાવત્ અચ્યુત દેવલોકે ઉત્પન્ન થાય, પણ તે દેશવિરતિવંત–સંયમી શુભ ભાવનાના યોગે શુભ આયુષ્ય બંધ કરી મરનારો હોય તે જ.

અહીં એટલું વિશેષ સમજવાનું કે-તિર્પંચની દેશવિરતિથી શ્રાવકની દેશવિરતિ મનુષ્યભવને અંગે વધુ નિર્મલ, ઉત્તમપ્રકારની પ્રાપ્ત કરી શકતો હોવાથી તે ગતિના લાભને વધુ મેળવે છે. [૧૫૪]

अवतरण— પ્રસ્તુત પ્રકરણને આગળ ચલાવતાં મિથ્યાદષ્ટિ કોને કહેવાય તે કહે છે.

जइलिंग मिच्छदिडी, गेवेजा जाव जंति उक्कोसं । पयमवि असद्दहंतो, सुत्तुतं मिच्छदिडी उ ॥१५५॥

સંસ્કૃત છાયા----

यतिलिङ्गिनो मिथ्यादृष्टयो, ग्रैवेयकान् यावद्यान्ति उत्कृष्टम् । पदमप्यश्रद्दधानः, सूत्रोक्तं मिथ्यादृष्टिस्तु ॥१५५॥

શબ્દાર્થ—

| जइलिंग=યद्धिंગી            | ∣ पयमवि=પદેને પક્ષ                                     |
|----------------------------|--------------------------------------------------------|
| મિચ્છવિટ્ટિ=મિથ્યાદષ્ટિઓ   | असद्दहंतो=અસદ્દહશા કરતો                                |
| गेवेजा जाव≕्ग्रैवेयક यावत् | <u>સુ</u> त्तुत्तं <del>–</del> સૂત્રનાં કહેલાં વચનોને |

**વિશેષાર્થ**— લિંગ સાધુનું હોય અર્થાત્ રજોહરશાદિ સાધુવેષ આદિ ધારશ કર્યું હોય પશ મિથ્યાદેષ્ટિ હોય તે, ઉત્કૃષ્ટથી નવ પ્રૈવેયક સુધી ઉત્પન્ન થાય છે.

કોઈ જીવ જિનેશ્વર ભગવંતની અથવા કોઈ પ્રભાવિક--લબ્ધિધારી યતિની ઋદ્ધિ-સિદ્ધિ દેવ-દાનવ ને માનવોથી થતા પૂજા--સત્કારાદિને જોઈને, તે પોતાના મનમાં વિચાર કરે કે હું પણ જો આવું યતિપણું લઉં તો મારો પણ પૂજા--સત્કાર થશે, એમ કેવળ ઐહિક સુખની ઈચ્છાએ (નહીં કે મુક્તિની) કંચન-કામિનીના ત્યાગી એવા તે યતિની જેમ જ યતિપણું ધારણ કરે, અને સાધુ થયા પછી એવા પ્રકારનું ઉત્કૃષ્ટ કોટિનું સંયમ પાળે કે માખીની પાંખને પણ કિલામના થવા ન દે એવી સૂક્ષ્મ રીતે જીવરક્ષાદિ ક્રિયાઓ કરે; જો કે તે બધુંએ શ્રદ્ધા રહિત એટલે પ્રશમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકમ્પા આસ્તિક્ચના ગુણોથી પણ વિકલ હોવા છતાં બાહ્ય દશવિધ ચક્રવાલ સમાચારીની ક્રિયાનું ઉત્કૃષ્ટપણે યથાર્થ આરાધન કરતો હોવાથી કેવળ તે જ ક્રિયાના બળે [અંગારમર્દકાચાર્યવત્] ઉત્કૃષ્ટથી નવ ગ્રૈવેયક સુધી ઉત્પન્ન થઈ શકે છે.

જ૧

ક્રિયામાર્ગની જેઓ અવગણના કરે છે તેઓ મિથ્યા પણ ક્રિયા કેટલી ઉચ્ચગતિ પ્રાપ્ત કરાવી શકે છે તેનો ઊંડો વિચાર કરે અને મિથ્યા ક્રિયા આ ફલ આપે તો સમ્યક્ક્રિયા કેવાં ફળો આપે તે પણ વિચારે.

मिच्छदिट्टि- મિથ્યાદષ્ટિ પણ નવ ગ્રૈવૈયક સુધી ઉત્પન્ન થઈ શકે છે.

**મિથ્યાદેષ્ટિ** એટલે શું ? તો મિથ્યાત્વ મોહનીય નામના એક પ્રકારના સત્—સાચી દષ્ટિને આચ્છાદિત કરનારા કર્મવિશેષના ઉદયથી જીવની દષ્ટિ—વિચારણા—શ્રદ્ધા મિથ્યા એટલે અવળી થઈ જાય છે ત્યારે તેને 'મિથ્યાદપ્ટિ' કહેવાય છે, જેમ ધતૂરાનાં બીજ ખાનારો મનુષ્ય સફેદ વસ્તુને જેમ પીળી દેખે છે, તેવી જ રીતે મોહનીય કર્મથી આચ્છાદિત દષ્ટિવાળો મનુષ્ય જેનામાં દેવનાં યથાર્થ લક્ષણ ન હોય, તેનામાં દેવત્વબુદ્ધિ કરે છે. જેનામાં ગુરુના સાચા લક્ષણ ન હોય તેને ગુરુ તરીકે સ્વીકારે છે, જેનામાં ધર્મના વાસ્તવિક લક્ષણો ઘટતાં ન હોય તેવા ધર્મને ધર્મ તરીકે સ્વીકારે છે. આ વ્યવહારથી મિથ્યાદષ્ટિની સ્થૂલ વ્યાખ્યા છે.

આનો સામાન્ય ફલિતાર્થ એ થયો કે—શ્રી સર્વજ્ઞ-વીતરાગ દેવકથિત જીવ--અજીવ--પુણ્ય-પાપાદિ તત્ત્વોને યથાતથ્યપણે તથા સંપૂર્ણપણે ન સ્વીકારે, એટલે કે ન્યૂનાધિકપણે સ્વીકારે તે મિથ્યાદષ્ટિ છે. વીતરાગનાં બધાય તત્ત્વો સ્વીકારે પણ પ્રસ્તુત ગાથામાં કહ્યા મુજબ સૂત્રોક્ત એકાદ પદ કે બાબતનો પણ જો અસ્વીકાર કરે તો તે ય મિથ્યાદષ્ટિ છે.

**વિશેષ નોંધ**— ઘણીવાર ઘણા આત્માઓ પોતાની અલ્પજ્ઞતાનો વિચાર કરતા નથી અને સર્વજ્ઞનાં વચનો કોઈવાર ન સમજાય, તેની ગહન વિચારણા, અથવા તેમના તત્વજ્ઞાનનાં ગૂઢ રહસ્યો સ્વબુદ્ધિથી ગ્રાહ્ય ન બને એટલે આત્મા ઘણીવાર તેમનાં યથાતથ્ય—સત્ય વચનોમાં શંકિત બની જાય છે ને આગળ વધીને આ વસ્તુ સર્વજ્ઞે કહી છે પણ તે સત્ નથી આવી શ્રદ્ધા કરી બેસે છે. પરિણામે એ આત્મા સર્વજ્ઞના જ્ઞાનનો પ્રત્યનીક બની જાય છે. એક સર્વજ્ઞના જ્ઞાનમાં શંકા એટલે અનંતા સર્વજ્ઞોની આશાતના, કારણકે સર્વજ્ઞોની અર્થ પ્રરૂપણા સમાન હોય છે. આથી મહાનુભાવોએ આજની બુદ્ધિ અનંતાંશ પણ નથી તેથી કોઈ વસ્તુ સ્વલ્યબુદ્ધિના કારણે ન બેસે તો સમજવા કોશિષ કરવી—પ્રયત્નશીલ રહેવું. સમ્યગ્**દ**ષ્ટિ ખીલવવા પ્રયાસ કરવો પણ 'અસત્ છે' એમ કદી માની લેવું નહિ. [૧૫૫]

**अवतरण**— પૂર્વ ગાથામાં સૂત્રવચનની અસદહશા ન કરવા જણાવ્યું તો સૂત્ર એટલે શું ? તે કોનાં રચેલાં હોય તો તે પ્રમાણભૂત ગણાય ? તે જણાવે છે.

## सुत्तं गणहररइयं, तहेव पत्तेयबुद्धरइयं च । सुयकेवलिणा रइयं, अभिन्नदसपुव्विणा रइयं ॥१५६॥

સંસ્કૃત છાયા----

सूत्रं गणधररचितं, तथैव प्रत्येकबुद्धरचितं च । श्रुतकेवलिना रचितं, अभिन्नदसपूर्विणा रचितम् ॥१५६॥ શબ્દાર્થ—

| सुत्तं=-भूत्र       | फ्त्तेयबुद्ध रइयं=प्रत्येક બુદ્ધરચિત |
|---------------------|--------------------------------------|
| गणहररइयं=ગક્ષધરરચિત | सुयकेवलिणा=श्रुत्र.डेवसीव.े          |
| તहेવ=તે પ્રમાષ્ટે   | अभिन्नदस=સંપૂર્ણ દશપૂર્વી            |

**गाधार्थ**— ગણધર ભગવંત રચિત, પ્રત્યેકબુદ્ધ રચિત, શ્રુતકેવલી રચિત અને સંપૂર્ણ દશપૂર્વી રચિત જે શાસ્ત્ર–ગ્રન્થો હોય તે सूत्र કહેવાય છે. ॥૧૫૬॥

विशेषार्थ— गणहर એટલે ગણધર. ગણધર કોને કહેવાય અને તે કોણ હોઈ શકે ? તે માટે થોડુંક સમજી લઈએ.

દરેક યુગમાં તે તે કાળે તીર્થંકર થનારી ૨૪ વ્યક્તિઓ જન્મ લે છે. દરેક તીર્થંકર આત્માઓ પરભવમાંથી મનુષ્યલોકમાં અવતાર ધારણ કરે છે ત્યારે ત્રણ જ્ઞાન સહિત હોય છે એટલે કે આપશાથી એક જ્ઞાન વધુ હોય છે. જન્મ બાદ સ્વયંસંબુદ્ધ હોવાથી યથાયોગ્ય સમયે સંસારનાં ભોગકર્મનો ક્ષય થતાં ગૃહસ્થાશ્રમમાં સંયમ—ચારિત્ર પાલન અશક્ય હોવાથી તે અવસ્થાનો ત્યાગ કરી, સર્વ પાપના ત્યાગ૩૫ પંચમહાવ્રતાદિના નિયમ સ્વ૩૫ ચારિત્રને અંગીકાર કરે છે. વિશ્વના કલ્યાણ માટે ગ્રહણ કરેલા ચારિત્રને ઉગ્રકોટેની અહિંસા–તપ–સંયમની આરાધના દ્વારા નિર્મલ બનાવતા જાય છે. એ આરાધનામાં ઉપસ્થિત થતાં અનેક વિઘ્નો, ઉપદ્રવોને સમભાવે સહન કરે છે. અન્તર્મુખ બની સ્વભાવરમણતાને કરતાં, કિલષ્ટ કર્મોનો ક્ષય કરે છે. પરિણામે સંપૂર્ણ જ્ઞાની ને સંપૂર્ણ ચારિત્રવાન બને છે. તે જ વખતે તેઓના પ્રભાવે દેવલોકના દેવો વિરચિત-સમવસરશ (પ્રવચનયોગ્ય સભાસ્થાન) ગૃહમાં બિરાજમાન થઈ, દેવ, મનુષ્યો અને પશુપક્ષીઓની સમક્ષ પ્રથમ પ્રવચન કરે છે. આ પ્રથમ પ્રવચન પૂર્ણ થતાં ભગવંતના પ્રધાન નવદીક્ષિત શિષ્યો જેઓ સમર્થ બુદ્ધિનિધાન હોય છે, તેઓને ગણધરનામકર્મનો ઉદય થતાં ગણધરપદ સ્થાપનાનો સમય આવતાં ગણધર થનાર વ્યક્તિ પ્રથમ ગુરુસ્થાનીય તીર્થકર પરમાત્માને વિનયપૂર્વક પ્રદક્ષિણા આપી, પ્રભુ સન્મુખ હાથ જોડી ઊભા રહે છે. ઇન્દ્રમહારાજ સુગંધી વાસચૂર્ણનો થાળ ઝાલી ઊભા રહે છે. ભગવંત ઊભા થઈને ગણધર ભગવંતો ઉપર વાસક્ષેપ કરીને ગણધરપદે તેઓને સ્થાપે છે. ગણધરપદ પ્રાપ્ત થતાં જ તેઓમાં અપૂર્વ શક્તિઓનો પ્રવાહ વહેવા માંડે છે. વિશ્વના સતત કલ્યાણ માટે શાસ્ત્રરચના કરવાની હોવાથી ગણધરો શાસ્ત્રરચનાની તૈયારી કરે છે ને તે જ વખતે ભગવંતને સવિનય પ્રથમ પ્રદક્ષિણા આપી પ્રશ્ન કરે કે-કરુણાવત્સલ ભગવન્ ! આપ સંપૂર્ણ જ્ઞાની બન્યા છો. અખિલ વિશ્વના સંપૂર્ણ ચરાચર ભાવોને હસ્તામલકવત્ જોઈ રહ્યા છો, વિશ્વના સંપૂર્ણ પદાર્થો ને તેના ભાવોને આપ સાક્ષાત, જોઈ શક્યા છો તો ભગવંત હું પ્રશ્ન પૂછું છું કે–આ વિશ્વમાં किं तत्त्वं ? ભગવાન તેનો પ્રત્યુત્તર આપે કે **उपन्नेइ वा**--'અર્થાત્ પદાર્થો ઉત્પન્ન થાય છે.' આટલું જ બોલે. કરીથી પૂર્વવત્ વિધિ કરી, સન્મુખ ઊભા રહી પ્રશ્ન પૂછે કે-ભગવન્ ! किं तत्त्वं ? ભગવંત જવાબ આપે કે 'विगमेइ वा' પદાર્થો વિલયને પામે છે. એ જ પ્રમાણે ત્રીજીવાર પ્રશ્ન પૂછે કે-ભગવંત ! किं तत्त्वं ? જવાબ મળે કે 'धुवेइ वा' અર્થાત્ પદાર્થો ધ્રીવ્ય કહેતાં સ્થિર છે. ભગવંત આ ત્રિપદી ગણધરોને અર્પણ કરે છે. નિખિલ પદાર્થના બીજરૂપ પ્રત્યુત્તરજ્ઞાનને મેળવીને ગણધરો તેના પર ગંભીર અને ગહન વિચારણા તરત જ કરે છે અને અગાધ જ્ઞાનનો પ્રાદ્ધભાવ થતાં બીજબુદ્ધિના ધણી તેઓ તે જ વખતે અંતર્મુહૂર્ત=૪૮ મિનિટમાં જ બાર <sup>૩૦૩</sup>અંગ સૂત્રોની રચના કરે છે. દરેક ગણધરો એ રીતે વિધિ કરી, ત્રિપદી પામી, પોતે સ્વતંત્રપણે દ્વાદશાંગી રચે છે. તેથી દરેકની દ્વાદશાંગી સ્વતંત્ર હોય છે; પણ તે શબ્દથી સમજવી; અર્થથી તો સહુની રચના સમાન જ હોય છે, જેથી એકવાક્યતા ટકી રહે છે. આ દ્વાદશાંગી તે જ ગણધરગુમ્ફિત સૂત્રો.

્રતેને **आगમ** શાસ્ત્રોથી પણ ઓળખવામાં આવે છે. આગમશાસ્ત્રોના બે ભેદ કરવામાં આવેલા છે. એક અર્થાગમ અને બીજો સૂત્રાગમ (કે શબ્દાગમ). તીર્થંકરો આગમનો ઉપદેશ કરે છે તેથી તે સ્વયં અર્થાગમના કર્તા બને છે. ને તેથી જ અર્થથી તીર્થંકરોને <sup>308</sup>આગમ આત્માગમ છે, ને તે અર્થાગમ ગણધરોને તીર્થંકરદ્વારા સાક્ષાત્ મળતો હોવાથી ગણધરની અપેક્ષાએ તે અનન્તરાગમ છે. પણ અર્થાગમના આધારે જ ગણધરો સૂત્રરચના કરતા હોવાથી સૂત્રાગમ કે શબ્દાગમના કર્તા ગણધરો જ ગણાય છે ને તેથી ગણધરગુમ્ફિત આગમો તે જ સૂત્રો કહેવાય છે.

આગમના અર્થનો ઉપદેશ તીર્થંકરોએ આપ્યો પશ તેને સૂત્રરૂપે કે ગ્રન્થબદ્ધ કરવાનું માન ગણધરોના ફાળે જાય છે, એટલે સામાન્ય ભાષામાં આગમો તીર્થંકરો રચિત કહીએ છીએ. તેને બદલે તીર્થંકરભાષિત કહીએ અને ગણધરવિરચિત કહીએ તે જ બરાબર છે. આગમોનું અર્થમૂળ ભલે તીર્થંકરોના ઉપદેશમાં હોય પણ તેથી કંઈ ગ્રન્થ રચયિતા બની જતા નથી. આટલી પ્રાસંગિક ઉપયોગી હકીકત જણાવી.

प्रत्येक बुद्ध— સંસારની પ્રત્યેક—કોઈ પણ વસ્તુથી પ્રતિબુદ્ધ થયા હોય તે. એટલે જેઓ તીર્થંકર પરમાત્મા કે સદ્ગુરુ આદિના ઉપદેશરૂપ નિમિત્ત વિના-સંધ્યાસમયનાં વાદળાનાં રંગો જેમ બદલાયા કરે છે તેમ સંસારની પૌદ્દગલિક બધી વસ્તુઓ પણ પ્રતિક્ષણે પરાવર્તનશીલ છે, આજે જે વસ્તુ પ્રિય ને સારી લાગે છે તે જ વસ્તુ ક્ષણવાર પછી અપ્રિય ને અસાર પણ બની જાય છે; માટે કથાં કથાં રાગ-દ્વેષ કરવા ! આવું કોઈ વૈરાગ્યજનક નિમિત્ત મળતાં ચારિત્રવાન બન્યા હોય તે. આવા લઘુકર્મી આત્માઓએ બનાવેલા ગ્રન્થો તે પણ સૂત્રો કહેવાય. જેમ નમિરાજર્ષિ આદિએ બનાવેલ નમિ अध्ययन વગેરે અધ્યયનો.

**શ્રુતकेवली** બારમા અંગના ચોથા વિભાગગત ગણાતા ચૌદપૂર્વરૂપ શ્રુત--શાસ્ત્રજ્ઞાનના જે સંપૂર્શ જ્ઞાતા હોય તે. જેઓ કેવલી=સર્વજ્ઞ ન હોવા છતાં પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનનો ભલે અભાવ છે, પણ ચૌદપૂર્વનું જ્ઞાન એવું વિશાળ છે કે તે જ્ઞાન દ્વારા કેવળી જેવી અર્થ વ્યાખ્યા કરવાને સમર્થ હોવાથી શ્રુતકેવલી કહેવાય છે.

આ ચૌદપૂર્વીઓએ રચેલાં શાસ્ત્રો<sup>૩૦૫</sup> તે પણ સૂત્રો જ કહેવાય છે. ભગવાન મહાવીરના

૩૦૩. દ્વાદશાંગ સિવાયનું આંગમશ્રુત તે અંગબાહ્ય કહેવાય છે. તેના કર્તા સ્થવિરો કે ગણધરો તે માટે ચૂર્શિ–ભાષ્ય ટીકાકારોમાં મતભેદ પ્રવર્તે છે.

૩૦૪. अत्यं मासइ अरिहा, सूत्रं गंयंति गणहरा निउणं । सासणस्सहियद्वाए, तओ सुत्तं पवत्तई ॥१॥ ૩૦૫. **ચૌદપૂર્વી એટલે શું ?** શ્રી તીર્થંકર ભગવંતોએ અર્થરૂપે કહેલી અને બીજબુદ્ધિનિધાન લબ્ધિસંપન્ન શ્રીગણધરમહારાજાઓએ સૂત્રરૂપે રચેલી જે શ્રીદ્વાદશાંગી તે પૈકીના બારમા દેષ્ટિવાદ નામનાં અંગના પરિકર્મ, સૂત્ર, શાસનમાં શય્યંભવસૂરિ, ભદ્રબાહુસ્વામી, સ્થૂલભદ્રસ્વામી ચૌદપૂર્વધરો થયા છે. તેમના રચેલા દશવૈકાલિક પ્રમુખ ગ્રન્થો તેમજ નિર્યુક્તિ વગેરે શાસ્ત્રો તે સૂત્રરૂપે ગણાય છે.

**સંપૂર્ણ દશપૂર્વી** તે આર્ય વજ્રસ્વામી, આર્ય મહાગિરિ પ્રમુખના રચેલા ગ્રન્થો તે સૂત્રો કહેવાય. કારણકે સંપૂર્ણ દશપૂર્વી નિયમા સમ્યગ્દષ્ટિ હોય છે. તેથી કિંચિત્ પણ ન્યૂન દશપૂર્વી હોય તો તેના રચેલા ગ્રન્થો સૂત્ર તરીકે ગણાતા નથી. કારણકે તેમાં મિથ્યાદષ્ટિ અને સમ્યગ્દષ્ટિ બન્ને પ્રકારના જીવો હોય છે, જેથી તેને માટે નિયમ હોઈ ન શકે; કેમકે મિથ્યાદષ્ટિ પદાર્થની ખોટી વ્યાખ્યાઓ પણ કરી નાંખે છે-તેથી તેના કથનને નિશ્વે કલ્યાણકારી કહી શકાય નહિ.

આથી શું થયું કે તેનાં જ સૂત્ર–વચનો માન્ય કરાય કે જેના રચનારા અગાધ બુદ્ધિના માલિક અને સંપૂર્ણ વિકસિત દષ્ટિવાળા હોય. ને ત્યારે જ તેમનાં વચનો ગંભીર અને રહસ્યપૂર્ણ હોય છે અને તે જ વિશ્વોપકારક બની શકે છે [૧૫૬]

**अवतरण**— હવે છવ્નસ્થયતિનો તથા શ્રાવકનો ઉત્કૃષ્ટ તથા જઘન્ય ઉપપાત કહે છે.

# छउमत्थसंजयाणं, उववाउकोसओ उ सव्वद्वे । तेसिं सहाणं पि य, जहन्नओ होइ सोहम्मे ॥१५७॥ लंतम्मि चउदपुव्विस्स, तावसाईण वंतरेसु तहा । एसो उववायविही, नियनियकिरियठियाण सब्वोऽवि ॥१५८॥

સંસ્કૃત છાયા—

छद्मस्थसंयतानां, उपपात उत्कृष्टतस्सर्वार्थे । तेषां श्राद्धानामपि च, जघन्यतो भवति सौधर्मे ॥११५७॥ लांतके चतुर्दशपूर्विणः--तापरादीनां व्यन्तरेषु तथा । एष उपपातविधिः, निजनिजक्रियास्थितानां सर्वोऽपि ॥११५८॥

શબ્દાર્થ-----

छउमत्यसंजयाणं= ७९५२थ. यतिनुं तावसाइण=ता ५२१.१६नुं सह्वाणंपि=श्रावडोनुं पश नियनियकिरियठियाण=निष्ठ निष्ठ ક्रियामां स्थित

**ગાયાર્ય** છવ્વસ્થ યતિનો ઉપપાત ઉત્કૃષ્ટથી સવર્થિસિદ્ધમાં હોય છે, યતિનો તથા શ્રાવકનો

પૂર્વાનુયોગ, પૂર્વગત અને ચૂલિકા એવા પાંચ વિભાગો છે. તેમાં પૂર્વગત નામનો જે ચતુર્થ વિભાગ છે. તેમાં ચૌદે પૂર્વનો સમાવેશ ધાય છે. પ્રથમ પૂર્વ એક હાથી જેટલા મશીના ઢગલાથી લખી શકાય તેવડું છે, બીજું પૂર્વ બે હાથી પ્રમાણ, ત્રીજું પૂર્વ ચાર હાથી પ્રમાણ, ચોથું પૂર્વ આઠ હાથી પ્રમાણ, એમ ઉત્તરોત્તર પૂર્વો દ્વિગુણ દ્વિગુણ હાથી પ્રમાણ મશીના ઢગલાથી લખી શકાય તેવડાં છે, એવું પૂર્વાચાર્યોએ નિર્દિષ્ટ કરેલું છે. એવાં ચૌદપૂર્વરૂપ શ્રુતને સૂત્ર તેમજ અર્થ દારા જે મહર્ષિઓ જાણે છે, તેઓને ચૌદપૂર્વી કિંવા 'શ્રુતકેવલી' કહેવાય છે. અતીત—અનાગત અસંખ્યભવનું સ્વરૂપ કહેવાની અસાધારણ શક્તિ પણ તેઓમાં હોય છે. એ સર્વ શ્રુતકેવલી ભગવંતો સૂત્રની અપેક્ષાએ સરખા છતાં અર્થની અપેક્ષાએ પટ્સ્યાનપતિત છે. **વિશેષાર્થ** - યતિ કહેતાં સાધુ, એ બે પ્રકારના હોઈ શકે છે. એક તો સંપૂર્ણ જ્ઞાનવાળા **કેવલી** યતિ, બીજા અપૂર્ણ જ્ઞાનવાળા તે મતિ-શ્રુત-અવધિ-મનઃપર્યવને યથાસંભવ ધારણ કરનારા છ**દ્મસ્થ** યતિ. એમાં કેવલી યતિ તદ્દભવ મોક્ષગામી જ હોય છે એટલે તેઓના ઉપપાતની વિચારણા અસ્થાને છે, કારણકે મોક્ષે ગયા પછી તેમનું પુનરાગમન કદી હોતું જ નથી.

બીજા તે કેવલીથી ન્યૂન જ્ઞાનવાળા છવાસ્થસંયમી અર્થાત્ --ગાથામાં **છવાસ્થ** શબ્દ છે. ત્યારે છવાસ્થ કોને કહેવાય ? **છાવયતિ આત્મનો યથાવસ્થિતં રૂપમિતિ છવા**, આત્માના સાચા સ્વરૂપને ઢાંકે તે છવા. તો તે છવા=ઢાંકનાર કોણ ? તો **જ્ઞાનાવરणાવિ ઘાતિકર્મचતુષ્ટયં**-જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય અને અંતરાય આ ચાર ઘાતી કર્મો છે. તેથી આવૃત્ત થયેલા યતિઓ. આ છવાસ્થો જે **ચૌદ પૂર્વધરો** તેમજ અન્ય મુનિઓ હોય છે તેઓ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રમાં રક્ત રહી, શુભભાવે મૃત્યુ પામે તો ઉત્કૃષ્ટથી ત્રિલોકતિલકસમાન એવા ઉત્તમ સવર્થિસિદ્ધ વિમાનને વિષે ઉત્પન્ન થાય છે.

હવે જેઓએ ઉત્કૃષ્ટપણે ચારિત્રનું આરાધન ન કરતાં જઘન્યપણે જ કરેલું હોય એવા યતિઓ, જઘન્યથી સૌધર્મ કલ્પે; છેવટે બે થી નવ પલ્યોપમની સ્થિતિવાળા દેવપણે જરૂર ઉત્પન્ન થાય છે.

એ પ્રમાણે જઘન્ય શ્રાવકપશું પાળનારા શ્રાવક પણ છેવટે સૌધર્મ કલ્પે પલ્યોપમની સ્થિતિવાળા દેવપણે ઉત્પન્ન થાય છે.

આ ગતિની વ્યવસ્થા સાધુ–શ્રાવક સ્વઆચારમાં અનુરક્ત હોય તેમને ઉદેશીને જ સમજવી, પણ સ્વાચારથી તદ્દન ભ્રષ્ટ હોય, કેવલ પૂજાવાની ખાતર વેષ પહેરતો હોય, અને શાસનનો ઉક્રાહ કરનારો હોય તેવાઓની ગતિ તો તેઓના કર્માનુસાર સમજી લેવી. ભલે બંહારથી દેખાવમાં ગમે તેવો હોય. [૧૫૭]

બીજી ગાથામાં જઘન્ય ઉપપાતનું કથન કરતાં પ્રથમ ગાથામાં છઘસ્થયતિમાં ચૌદ પૂર્વધર પણ ગણાવ્યા અને તેનો ઉત્કૃષ્ટ ઉપપાત સર્વાથસિદ્ધે કહ્યો; હવે છઘસ્થયતિ પૈકી માત્ર એ ચૌદપૂર્વધરનો જઘન્યઉપપાત લાંતક સુધી હોય છે. પરંતુ તેથી નીચે હોતો નથી જ. અને તાપસાદિ--(આદિ શબ્દથી ચરક પરિવાજકાદિ) જેમનો પૂર્વે ઉત્કૃષ્ટ ઉપપાત આવી ગ્યો છે તેમનો જઘન્ય ઉપપાત વ્યન્તરમાં હોય છે. મતાંતરે ભવનપતિમાં કહ્યો છે. ઉક્ત ગાથાઓમાં કહેલો સર્વ ઉપપાતવિધિ પણ નિજ નિજ ક્રિયામાં સ્થિત હોય તેમને માટે જ સમજવો. પરંતુ જેઓ સ્વ-સ્વ ધર્મના આચારથી પણ હીન ક્રિયા–ધર્મને સેવે છે તેઓને માટે તો સ્વસ્વકાર્યાનુસાર સમજવો, જે વાત ઉપર કહી જ છે. [૧૫૮] **ઝવતરળ**-- એ પ્રમાણે અધ્યવસાય તેમજ આચારાશ્રયી ઉપપાત વિધિ કહીને સંઘયણ દ્વારા ઉપપાત કહેવાનો હોવાથી પ્રથમ છ સંઘયણનું વર્ણન કરે છે.

## <sup>9</sup>वज्ञरिसहनारायं, पढमं बीअं च<sup>े</sup>रिसहनारायं । <sup>9</sup>नारायमद्धनारायं<sup>8</sup>, कीलिया<sup>४</sup> तह य<sup>६</sup>छेवट्टं ॥९५६॥

11

| ।। दवगा                                                                    | तमा कया कया जाव             | ा आवान उपज ? त                                                                           | नु यन्त्र ॥                                                       |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| जातिनाम                                                                    |                             |                                                                                          |                                                                   |
| ૫૦ ગ૦ મનુષ્ય તિર્યય<br>અસં૦ મનુષ્ય તિર્યયનું<br>સંપૂર્ચિંગ્મ તિર્યયનું, ભ૦ | ભ૦થી ઇશાન સુધી,             | દોરડાનો ફાંસો ખાનાર<br>વિષભક્ષી જલ-અગ્નિ<br>પ્રવેશી, ભૂખ-તૃષાથી<br>દુઃખી, ગિરિપાત કરનારા | શુભભાવે મરીને<br>વ્યન્તરમાં જાય છે.                               |
| બાલ તપસ્વી, ઉત્કૃષ્ટ<br>રોષી, તપથી અહંકારી<br>વૈરાસક્ત                     |                             | ચરક-પરિવ્રાજક<br>ગ૦ ૫૦ પંચેન્દ્રિય તિર્થં                                                | ભ૦થી બ્રહ્મકલ્પ યાવત્<br>જઘ૦થી વ્યન્તરમાં<br>યો સહસ્રાર કલ્પ યાવત |
| તાપસ-ભવ૦થી જ્યો૦<br>જઘન્યથી વ્યન્તરઃ                                       | • /                         | શ્રાવક-ઉત્કૃષ્ટ અચ્યુતાન્ત ્<br>જઘ૦ સૌધર્મ                                               | •                                                                 |
| છદ્મસ્થયતિ-<br>ચૌદપૂર્વી-                                                  | સર્વાર્થસિદ્ધ<br>જઘ૦ લાંતકે | યતિલિંગી મિથ્યાદંષ્ટિ - ન<br>જ                                                           | ાવ પ્રે૦ યાવત્<br>ભન્ય વ્યન્તરમાં                                 |

## एए छ संघयणा, रिसहो पट्टो य कोलिया वज्रं । उभओ मक्कडबंधो, नाराओ होइ विन्नेओ ॥१६०॥

સંસ્કૃત છાયા—

वज्रर्षभनाराचं प्रथमं, द्वितीयं च ऋषभनाराचम् । नाराचमर्द्धनाराचं, कीलिका तथा च सेवार्त्तम् [छेदस्पृष्टम्] ॥१५६॥ एतानि षट् संहननानि, ऋषभः पट्टश्च कीलिका वज्रम् । उभयतो मर्क्वटबन्धो, नाराचो भवति विज्ञेयः ॥१६०॥

શબ્દાર્થ-----

| वज्जरिसहनारायं=व%्र%षભનારાચ | ł | रिसहो=ઋષભ          |
|-----------------------------|---|--------------------|
| रिसहनारायं=ઋષભનારાચ         |   | પ <b>કો</b> =પાટો  |
| नारायं=નારાચ                |   | कीलिआ=ખીલી         |
| अद्धनारायं≕અર્ધનારાચ        |   | वज्रं≔वञ्र         |
| कीलिआ=डिલીકા                |   | ડમઓ=ઉભય બાજુ       |
| છેવ <u></u> દું=ઇેવકું      |   | मक्कडबंधो=મર્કટબંધ |
| एए=એ                        |   | નારાઓ≕નારાચ        |
| છસ્સંઘયणા≕છ સંઘયશો          |   | વિન્નેઓ=જાશવું     |

**માથાર્ય**— પહેલું વજીઋષભનારાચ, બીજું ઋષભનારાચ, ત્રીજું નારાચ, ચોથું અર્ધનારાચ, પાંચમું કીલિકા, છઠ્ઠં છેદસ્પૃષ્ટ–છેવઠ્ઠં એ પ્રમાક્ષે છ સંઘયણો છે. એમાં વજીઋષભનારાચનો અર્થ [ગાથામાં જ] કરતાં જણાવે છે કે વજૂ–કીલિકા (એટલે ખીલી) ઋષભ એટલે પાટો અને નારાચ એટલે ઉભય–બન્ને બાજુ મર્કટબંધ હોય તેને પ્રથમ સંઘયણ જાણવું. ॥૧૫૯–૧૬૦॥

विशेषार्थ સંઘયશ અથવા સંહનન એ બંન્ને શબ્દો એકાર્થકવાચી છે. સંહનન એટલે संहन्यन्ते संहतिविशेषं प्राप्यन्ते शरीरास्थ्यवयवा यैस्तानि संहननानि અર્थाત્ જે વડે શરીરનાં અવયવો, તેમજ હાડકાઓ વિશેષ મજબૂત થાય તે જાતનું બંધારશ તેને સંહનન—સંઘયશ કહેવાય. (સંઘયશ પ્રાકૃત શબ્દ છે.) અથવા संघयणमहिनिचओ એ પદથી 'અસ્થિનો સમૂહ—બંધારશ વિશેષ' તે સંઘયશ કહેવાય છે, બીજા મતે સંહનન એટલે 'શક્તિવિશેષ' એવો પણ અર્થ કરે છે. અથવા ઉત્તરોત્તર દઢ–દઢતર શરીરનું બંધારશ તે. એ સંઘયશો છ પ્રકારનાં છે.

૧. वज्रऋषभनाराच₀–वज्र એટલે ખીલી, ऋषभ એટલે પાટો અને नाराच કહેતા મર્કટબન્ધ, આ ત્રણે બંધારણો જેમાં હોય તે.

આ સંઘયણ મહાન પુરુષોને હોય છે અને તે 'શરીરના સંધિસ્થાનોમાં હોય છે. ત્યાં પ્રથમ મર્કટબંધ એટલે સામસામા હાડના ભાગો એક <sup>૩૦૬</sup>બીજા ઉપર આંટી મારીને વળગેલા હોય (<sup>૩૦૭</sup>વાનરના બચ્ચાવત્) અને તે અસ્થિના મર્કટબંધ ઉપર મધ્યભાગે ઉપર નીચે ફરતો હાડકાનો પાટો વીંટાએલો હોય છે, અને પુનઃ તે જ પાટાની ઉપર મધ્યભાગે હાડકાની બનેલી એક મજબૂત ખીલી આખાએ પાટાને ભેદી, ઉપરના મર્કટબંધને ભેદી, નીચે પાટો તથા મર્કટબંધને ભેદીને બહાર નીકળેલી હોય છે અર્થાત્ આરપાર નીકળેલી હોય છે. તેને પહેલું **વજીૠધભનારાચ** સંઘયણ કહેવાય છે.

આ સંઘયજ્ઞ એટલું તો મજબૂત હોય છે કે તેવી હાડની સંધિ ઉપર ચ્હાય તેટલા ઉપદ્રવો-પ્રહારો થાય છતાં અસ્થિભંગ થતો નથી, એ ભાગ <sup>૩૦૮</sup>સંધિથી જુદો પડતો નથી. અર્થાત્ આ ઘણું જ મજબૂતમાં મજબૂત હાડકાનું બંધારણ છે.

૨. **ૠષમનારાચ**-આ સંઘયણમાં માત્ર વજૂ શબ્દ નથી એથી મર્કટબંધ, તે ઉપર પાટો એ બે હોય પણ એક<sup>૩૦૯</sup>ખીલી ન હોય તે.

**૩. નારાચ**—આમાં માત્ર મર્કટબંધ એકલો જ હોય છે.

[અનુક્રમે એક એક બંધારણ ઘટતું જાય છે. અને તેથી જ ઉત્તરોત્તરનાં સંઘયણોમાં બલહાનિ થતી સમજવી.]

૪. **अર્ધનારાચ** આમાં મર્કટબંધ ખરો પણ **અર્ધ** વિશેષણથી અર્ધો મર્કટબંધ એટલે એક હાડનો છેડો સીધો અને બુઠો હોય. તેના ઉપર બીજો સામો હાડનો છેડો, તે સીધા હાડ ઉપર આંટી મારીને

૩૦૬. મલ્લકુસ્તી કરનારા દાવપેચ ખેલતાં જેમ સામસામા બાહુને પકડે છે તેની માફક.

૩૦૭. મર્કટ એટલે વાનર, અર્થાત્ વાનરનું બચ્ચું પોતાની માના પેટે જેમ ચોંટી પડે છે અને ત્યારબાદ વાનર ગમે તેટલું કૂદાકુદ કરે છે છતાં તે બચ્ચું છૂટું પડતું **નથી** તેવી જાતનો બંધ મર્કટબંધ કહેવાય.

૩૦૮. જેમ એક સુથાર બે લાક્ડાને ઉપરાઉપરી જોડે તો તે ઢીલા થઈ જાય પણ દોઢ કરીને સંસ મારીને બેસાડે, પછી લોખંડની પટીથી ચારે બાજુ પકડ લે ને પછી પટી સંસને ભેદી નાંખે તેવી ્રીતે મજબૂત ચાર ઈંચનો દેશી ખીલો કોઈ રીતે છૂટું ન પડે તે રીતે મારે, એથી પણ વધુ પકડવાળું આ બંધારણ સમજવું. રહેલો હોય, એ આંટી લગાવેલા હાડની બીજી બાજુ હાડની ખીલી આરપાર નીકળેલી હોય છે.

પ. **कोलिका**-બન્ને અસ્થિ-હાડ આંટી<sup>૩૧૦</sup> માર્યા વિના પરસ્પર સીધા જોડાએલા હોય અને બન્ને હાડને વટાવીને આરપાર હાડની ખીલી નીકળેલી હોય તે.

૬. **છેવદું**—આ સંઘયજ્ઞ અંતિમ કોટિનું છે, આનાં હાડની સંધિના સ્થાને સામસામા જે છેડાઓ તે પૈકી એક હાડની ખોભણમાં બીજા હાડનો બુટ્ટો છેડો સહેજ અંદર સ્પર્શ કરીને રહેલો હોય છે. આને ભાષામાં છેવસ્પૃષ્ટ (તે હાડના પર્યંત ભાગ વડે સ્પર્શિત) કહેવાય છે. તેમ આને <sup>314</sup> 'સેવાર્ત'થી પણ ઓળખાવાય છે. એટલે સેવા તેથી આર્ત=પીડાતું. સહજના નિમિત્તમાત્રથી આ હાડનું બંધારણ તૂટી પડે છે જેને હાડકું ભાંગ્યું--ઉતરી ગયું કહેવાય છે અને તેથી તૈલાદિકના મર્દનથી સેવાતાં પાછું ખોભણમાં ચઢી જાય છે; એટલે પીડાયા છતાં સેવા કરવાથી સ્વસ્થાનને પ્રાપ્ત થતું અસ્થિ બંધારણ તે. વર્તમાનકાળમાં જીવને આ અંતિમ સંઘયણ વર્તે છે. [૧૫૯–૧૬૦]

अवतरण -- એ છ સંઘયણો પૈકી કયા જીવને કેટલાં સંઘયણ હોય ? તે કહે છે.

#### छ गब्भतिरिनराणं, समुच्छिमपणिंदिविगल छेवद्वं । सुरनेरइया एगिं-दिया य सब्वे असंघयणा ॥१६१॥

સંસ્કૃત છાયા—

षड् गर्भजतिर्यङ्नराणां, सम्पूर्छिम–पञ्चेन्द्रिय–विकलानां सेवार्त्तम् । सुर–नैरयिका एकेन्द्रियाश्च सर्वे असंहननाः ॥१६१॥

**શબ્દાર્થ --- ગાથાર્થ** વિશેષાર્થવત્, સુગમ છે. 11૧૬૧1

**વિશેષાર્થ** ગર્ભધારણદ્વારા ઉત્પન્ન થતાં ગર્ભજતિર્યંચ તથા મનુષ્યોમાં જુદા જુદા જીવની અપેક્ષાએ છ સંઘયણો મળી શકે છે. સંપૂર્ચિંછમ પંચેન્દ્રિય તે સંપૂર્ચિંછમ પંચેન્દ્રિય <sup>392</sup>મનુષ્યો તથા તિર્યંચો અને વિકલેન્દ્રિય તે બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિયને એક છેલ્લું છેવદ્દું સેવાર્ત્ત સંઘયણ હોય છે. દેવો-નારકો અને એકેન્દ્રિયો સર્વે સંઘયણરહિત હોય છે, અર્થાત્ તેઓને અસ્થિરચનાત્મકપણું હોતું નથી, પરંતુ દેવોની ચક્રવત્યાદિથી પણ અત્યન્ત મોટી શક્તિ હોવાથી તેઓને ઔપચારિક વજ્રઋષભનારાચ સંઘયણવાળા કહેવાય છે; કારણકે ઉત્કૃષ્ટશક્તિવિષયક સમાનતા જરૂર ધરાવે છે. તેવી રીતે એકેન્દ્રિયને અલ્પશક્તિને કારણે ઔપચારિક સેવાર્ત્ત સંઘયણવાળા પણ કહેવાં છે કારણકે

૩૦૯. તેને કોઈક **'વજૂનારાચ'** પશ કહે છે એટલે ખીલી ખરી પશ પાટો નહીં. તેને બીજું સંઘયણ કહે છે. ૩૧૦. આંટી વિનાના એટલે બે લાકડા ઉપરાઉપરી રાખીને ભલે ખીલી મારી હોય છતાં કોઈ વખતે ઉપર નીચેના લાકડાને ફરી જવાનો યા શિથિલ થવાનો પ્રસંગ બને ખરો.

૩૧૧. અથવા વૃદ્ધાવસ્યામાં તૈલની સેવા અવારનવાર માગ્યા કરે, ઘડીકમાં ઘુંટજ્ઞ જલાઈ જાય, ઘડીકમાં કાંડા દુઃખવા આવે, ઘડીકમાં બીજા સાંધા દુઃખવા આવે, તૈલની માલીશ કરે કે પાછા તે કામ આપતા થાય–દિગમ્બરીય ગ્રન્થોમાં આ સંઘયજ્ઞનો નામભેદ છે.

૩૧૨. મતાંતરે કોઈક છએ ઘટાવે છે.

~ `

#### संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

અલ્પશક્તિનો વિષય અલ્પબળવાળા સેવાર્ત્ત સંઘયગ્ર સાથે ઘટાવી શકાય છે. [૧૬૧]

।। कया जीवने केटलां संघयण होय? तेनुं यन्त्र ।।

| ગર્ભજમનુષ્ય               | ૬         | વિકલેન્દ્રિય | સેવાર્ત્ત   |
|---------------------------|-----------|--------------|-------------|
| ગર્ભજતિર્યંચ              | **        | દેવતાને      | સંઘયજ્ઞ નથી |
| સ૦પં૦ તિર્યંચ             | સેવાર્ત્ત | નારકીને      | 27          |
| સ <sub>ં</sub> પં૦ મનુષ્ય |           | એકેન્દ્રિયને | <u> </u>    |

अवतरण--- હવે સંઘયણાશ્રયી ઊર્ધ્વગતિનું નિયમન બતાવે છે.

## छेवट्ठेण उ गम्मइ, चउरो जा कप्प कीलिआईसु । चउसु दुदुकप्पवुही, पढमेणं जाव सिद्धीवि ॥१६२॥

સંસ્કૃત છાયા—

सेवार्त्तेन तु गम्यते, चत्वारो यावत्कल्पाः कीलिकादिषु । चतुर्षु द्विद्विकल्पवृद्धिः, प्रथमेन यावत् सिद्धिरपि ।।१६२।।

શબ્દાર્થ—-

| ડ=વિશેષે                  |        |   | जाव=યાવત્                |
|---------------------------|--------|---|--------------------------|
| गम्मइ=श्रय છે             |        | I | સિદ્ધીવિ=સિદ્ધિ−મોક્ષ પણ |
| <b>แขนซ์</b> ดี ยิ่งเข้ออ | 119601 |   |                          |

**વિશેષાર્ય** અંતિમ છેવટા સંઘયણવાળા જીવો વધારેમાં વધારે ખવનપતિથી માંડી સૌધમાંદિ પ્રથમના<sup>ઉપઉ</sup>ચાર કલ્પો સુધીમાં જ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. કીલિકા સંઘયણવાળા જીવો બ્રહ્મ યાવત્ અને લાંતક સુધીમાં જ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. અર્દ્ધનારાચ સંઘયણવાળા શુક્ર તથા સહસ્થાર દેવલોક સુધીમાં, નારાચ સંઘયણવાળા આનત-પ્રાણત સુધીમાં, ઋષભનારાચવાળા આરણ-અચ્યુત યાવત્ અને વજાઋષભનારાચ સંઘયણવાળા ગમે તે ગતિમાં, યાવત્ સિદ્ધિસ્થાને પણ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે; કારણકે તે સંઘયણવાળા તો તદ્ભવે યોગ્યતાને પામી તેને લાયક પણ બની શકે છે. [૧૬૨]

अवतरण--- સંઘયણો પણ અમુક સંસ્થાનને અનુલક્ષી છે, તેથી 'સંસ્થાન'નું વર્જાન કરે છે.

# समचउरंसे निग्गोह, साइ वामणय खुज्ज हुंडे य । जीवाण छ संठाणा, सव्वत्थ सलक्खणं पढमं ॥१६३॥ 'नाहीइ उवरि बीअं, तइअमहो पिठ्ठि—-उअरउरवज्रं । सिर--गीव--पाणि--पाए, सुलक्खणं तं चउत्थं तु ॥१६४॥

૩૧૩. એથી જ વર્તમાનકાળમાં હુંડક સંસ્થાન હોવાથી જીવોનું વધુમાં વધુ ચાર દેવલોક સુધી ઉપજવું થાય

છે.

| ।। संघयणा    | श्रयी        | गतियन्त्र 1।    |
|--------------|--------------|-----------------|
| છેવકાસં૦વાલા | ભ <b>્ધા</b> | ચોથા કલ્પ યાવત્ |
| કીલિકાવાલા   | ભ <b>્થી</b> | લાંતકાન્ત       |
| અર્ધનારાચ    | ભ૦થી         | સહસ્રારાન્ત     |
| નારાચ        | ભ૦થી         | પ્રાશતાન્ત      |
| ૠષભનારાચ     | ભવ્થી        | અચ્યુતાન્ત      |
| વજ્રૠ૦નારાચ  | ભ૦થી         | સિદ્ધશિલાન્ત    |

સત્તવ્खणં=-લક્ષણવાળું

પઢમં=પહેલું

| ।। संघयण – संस्थान–नामयन्त्र ।। |           |  |  |
|---------------------------------|-----------|--|--|
| ૧ વજત્રક્ષ્યભનારાચ              | સમચતુરસ્ર |  |  |
| ર ૠષભનારાચ                      | ન્યગ્રોધ  |  |  |
| ૩ નારાચ                         | સાદિ      |  |  |
| ૪ અર્ધનારાચ                     | વામન      |  |  |
| પ કીલિકા                        | દુબ્જ     |  |  |
| ૬ છેવટ્ઠુ                       | હુંડક     |  |  |

विवरीअं पंचमगं. सब्बत्थ अलक्खणं भवे छट्टं । गब्भयनरतिरिअ छहा, सुरासमा-हुंडया सेसा 19541 સંસ્કૃત છાયા— समचतुरस्त्रं न्यग्रोधं, सादि वामनश्च कुब्नं हुंडं च । जीवानां षट् संस्थानानि, सर्वत्र सलक्षणं प्रथमम् ॥१६३॥ नाभेरूपरि द्वितीयं, तृतीयमधः पृष्ठोदरोरोवर्जम् । शिरो-ग्रीवा-पाणि-पादे, सुलक्षणं तच्चतुर्थं तु ॥१६४॥ विपरीतं पञ्चमकं, सर्वत्रालक्षणं भवेत् षष्ठम् । गर्भजनरतिर्यञ्चः षोढा, सुरा समाः [समचतुरस्त्राः] हुंडकाः शेषाः ॥१६५॥ શબ્દાર્થ— નાઠીર્ડ=નાભિની समचउरंस=समयतूरख निग्गोह= न्यओध उवरि=ઉપર (સુલક્ષણું) सार्ड=साहि લીઝં=બીજં तइयमहो=ત્રીજું અધો (સુલક્ષણું) वामन≔વામન पिद्रि उयर=पीठ ઉદર ব্ৰুব্ন=ধ্ৰুপ্প हुंडे=હुंડક उरवज्झं=छाती वर्छने जीव!ण=જીવોનાં विवरीअं=विपरीत (तेथी) **છ સં**ठाणा=છ સંસ્થાનો પંચમયં=પાંચમું સવ્વત્ય⇒સર્વથા अलक्खणं=क्क्षश विनानुं

**ગાથાર્થ**— સમચતુરસ્ત્ર, ન્યગ્રોધ, સાદિ, વામન, કુબ્જ અને હુંડક એ જીવના છ સંસ્થાનો છે. સર્વથા સુલક્ષણવાળું પહેલું, નાભિથી ઉપર લક્ષણવાળું બીજું, નાભિથી નીચેનું લક્ષણવાળું ત્રીજું, પીઠ–ઉદર–ઉર વર્જીને શિર–ગ્રીવા–હાથ–પગ લક્ષણોવાળા હોય તે ચોથું, તેથી વિપરીત પાંચમું અને સર્વથા લક્ષણ રહિત છદ્દું હોય છે. ગર્ભજનર–તિર્યંચો છ સંસ્થાનવાળા, દેવો સમચતુરસ્ત્ર અને શેષે જીવો હંડક સંસ્થાનવાળા જાણવા. 11૧૬૩–૬૫11

भवे=હોય છે

સમા≕સરખા–સમચત્રરસ

**વિશેષાર્ય** સંતિષ્ઠન્તે પ્રાणિનોડનેન આकારવિશેષેળેતિ સંસ્થાનં, જે આકારવિશેષથી પ્રાષ્ટીઓ સારી રીતે રહી શકે છે તેને સંસ્થાન કહેવાય છે, એ સંસ્થાનો સમચતુરસ્ર, ન્યગ્રોધ, સાદિ, વામન, કુબ્જ, હુંડક એ ભેદે છ પ્રકારનાં છે.

9 समचतुरस्व- જેનાં અંગો સુલક્ષણોપેત હોય તે સમચતુરસ્ત્ર સંસ્થાની કહેવાય, અથવા પદ્માસને (તથા પર્યકાસને) બેઠેલા પુરુષના ચારે ખૂણાવિભાગો સરખા માનવાળા થાય તે એટલે જમણા ઘુંટણથી ડાબા ખભા સુધી, ડાબા ઢીંચણથી જમણા ખભા સુધી, બે પગની વચ્ચે (કાંડાથી લઈ)થી નાસિકા સુધી, અને ડાબા ઢીંચણથી જમણા ઢીંચણ સુધી (એ ચારે ભાગો દરેક બાજુ સરખા માનવાળા હોવા જોઈએ).

**૨ ન્યવ્રોથ**– એ વડવૃક્ષનું નામ છે, એથી જે શરીર નાભિથી ઉપર બધી બાજુથી સુલક્ષણવાળું શોભતું અને નીચે વડવૃક્ષની જેમ લક્ષણરહિત હોય તે ન્યગ્રોધપરિમંડલ સંસ્થાન.

**ર सादિ**— ન્યગ્રોધથી વિપરીત એટલે નાભિ સહિત નીચેનાં અંગો સારાં લક્ષણવાળાં અને નાભિથી ઉપરનાં અંગો કુલક્ષણા--બેડોળ હોય (શાલ્મલી વૃક્ષવત્) તે.

**४ वामन**-- પાછળની પીઠ--પૃષ્ટ, ઉદર અને છાતી એ ત્રણને વર્જીને બાકીનાં શિર, કંઠ, હાથ પગ, અંગો યથાર્થ લક્ષણયુક્ત હોય તે.

**૬ कुब्ब**– વામનથી ઉલટું એટલે શિર, કંઠ, હાથ, પગ એ લક્ષશહીન હોય અને શેષ અવયવો લક્ષણવાળા હોય તે.

**દ, हુંडक**– જેનાં સર્વ અવયવો લક્ષણરહિત હોય તે, એ છએ સંસ્થાનો ગર્ભજ મનુષ્ય તથા તિર્યચોમાં (જુદા જુદા જીવની અપેક્ષાએ) હોઈ શકે છે, દેવો હંમેશા <sup>૩૧૪</sup>ભવધારણીય અપેક્ષાએ સમચતુરસ્ત્ર સંસ્થાનવાળા (ચારે બાજુએ સમાન વિસ્તારવાળા સુલક્ષણા) હોય છે, શેષ રહેલા નારકો <sup>૩૧૫</sup>એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, સંમૂર્ચ્છિમ પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય <sup>૩૧૬</sup>તિર્યંચો સર્વે હુંડક સંસ્થાનવાળા જાણવા. [૧૬૩–૬૫]

#### II कया जीवने कयुं संस्थान होय? तेनुं यन्त्र II

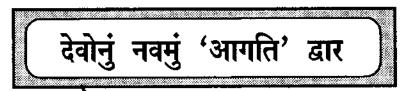
| जाति नाम      | सं. सं. | नाम          | सं. सं. |
|---------------|---------|--------------|---------|
| ગર્ભજ મનુષ્ય  | Ę       | વિકલેન્દ્રિય | હુંડક   |
| ગર્ભજ તિર્યંચ | Ę       | નારકીને      | 19      |
| દેવોને        | પહેલું  | એકેન્દ્રિયને | **      |

।। इति देवानामष्टमं गतिद्वारम् !!

૩૧૪. પરંતુ ઉત્તરવૈક્રિયની અપેક્ષાએ છએ સંસ્થાન થઈ શકે છે.

૩૧૫. એકેન્દ્રિયમાં પૃથ્વી, અપ્, તેઉ, વાયુના મસુરચન્દ, પરપોટા, સુઈ, પતાકાદિ આકારો હુંડકના ભેદ તરીકે ગણી શકાય છે.

૩૧૬. કર્મગ્રન્થકારો છ સંસ્થાન કહે છે.



**अवतरण**— પૂર્વે ગતિદ્વાર કહીને હવે બે ગાથા વડે દેવોનું નવમું **आगतिद्वार**—તે દેવો સ્વસ્થાનથી ચ્યવીને કથાં આવે છે (અથવા કથાં જાય છે ?) તે કહે છે.

**गાથાર્થ**— સામાન્યથી દેવતાઓ સંખ્યાતા વર્ષનાં આયુષ્યવાળાં, ગર્ભજ, પર્યાપ્તા એવા મનુષ્ય–તિર્યંચોને વિષે અને પર્યાપ્તા બાદર એવા પૃથ્વીકાય, અપ્કાય અને પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયમાં જાય છે. ॥૧૬૬॥

તેમાં પણ સનત્કુમારથી આરંભીને સહસ્ત્રાર દેવલોક સુધીના દેવો એકેન્દ્રિયોને વિષે જતા નથી, વળી આનતપ્રમુખ ઉપરિતન કલ્પના દેવો ચ્યવીને નિશ્વયથી મનુષ્યોને વિષે જ જાય છે. ા૧૬૭૫

विशेषार्थ— ગાથાર્થવત્ સુગમ છે, દેવો મરીને કર્યા કર્યા જાય ? તેનું જે નિયમન તેને आगतिद्वार કહે છે. વધુમાં દેવો સૂક્ષ્મ પૃથ્વી, પાણી, સૂક્ષ્મબાદર સાધારણ વનસ્પતિ, અપર્યાપ્ત બાદરપૃથ્વી, અપ્કાય, પ્રત્યેકવનસ્પતિમાં, અગ્નિ, વાયુ, વિકલેન્દ્રિય, અસંખ્યઆયુષ્યવાળા અને સંમૂર્ચ્છિમ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ–મનુષ્યમાં તથા દેવ અને નરકમાં ઉપજતા નથી. સનત્કુમારથી આગળ આગળના દેવોની પુષ્ટયાઇ વધતી હોવાથી ક્રમશઃ તે તે દેવો ચ્યવીને નીચ ગતિમાં જતા નથી. [૧૬૬–૧૬૭]

।।आगतिद्वारे चारे निकायना देवोनुं यन्त्र ॥

| ભવનપતિ–વ્યન્તર–જ્યોતિષી<br>સૌધર્મ ઇશાનવર્તી દેવો | પર્યાપ્ત ગર્ભજ મનુષ્ય–તિયઁચ, પર્યાપ્ત બાદર<br>પૃથ્વી-અપ્-પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં જાય છે |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| સનત્લુમારથી સહસ્રાર સુધીના દેવો                  | સંખ્યાતા આયુષ્યવાળા પર્યાપ્ત ગર્ભજ<br>મનુષ્ય–તિર્યંચમાં જ જાય                       |
| આનતાદિથી લઈ અનુત્તર સુધીના દેવો                  | નિર્શ્વય સંખ્યાતા આયુષ્યવાળાં ગર્ભજ<br>મનુષ્યમાં જ જાય                              |

ा। इति नवमागतिद्वारम् ।।

🔢 वैमानिकनिकाय अंगेनो प्रकीर्णकाधिकार 🛙

**अवतरण** પ્રસ્તુત આગતિદ્વારમાં પ્રકીર્જાકાધિકાર કહેવાય છે. તેમાં પ્રથમ દેવોની ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારનાં મૈથુન સંબંધી વિષયસુખની વ્યાખ્યા કરતાં જે દેવોનો જે પ્રમાશે દેવી સાથે ઉપભોગ છે, તેને કહે છે.

### दो कष्प कायसेवी, दो दो दो फरिसरूवसदेहिं । चउरो मणेणुवरिमा, अप्पवियारा अणंतसुहा ॥१६८॥

સંસ્કૃત છાયા—

द्वौ कल्पौ कायसेविनौ, द्वौ द्वौ द्वौ स्पर्श--रूप---शब्दैः । चत्वारो मनसा उपरितना, अप्रवीचारा अनन्तसुखाः ॥१६८॥

શબ્દાર્થ—

| दो कण्प=બે દેવલોક (યાવત્)        | । उवरिमा=ઉપરના કલ્પગત દેવો             |
|----------------------------------|----------------------------------------|
| कायसेवी=કાયાથી સેવન કરનારા       | अप्पदियारा≕અપ્રવિચારી (એટલે વિષયસેવનથી |
| फरिसरूवसद्देहिं–સ્પર્શ-૨૫-શબ્દથી | રહિત)                                  |
| મળેળ=મન્દ્વડે                    | अणंतसुहा=અનંત સુખવાળા                  |

**વિશેષાર્ય**---- વિષયસેવન પાંચ પ્રકારે થાય છે. સંપૂર્ણ કાયસેવી, સ્પર્શસેવી, રૂપસેવી, શબ્દસેવી અને કેટલાક મનઃસેવી છે. તમામ દેવો વિષયનું સેવન કરે છે તેમ નથી, કેટલાક દેવો અવિષયી પણ છે. તેમાં પણ કેટલાક ઉપર જણાવેલા એક કે એકથી વધુ પ્રકારોનું સેવન કરવાવાળા પણ હોય છે. મોહદશાનો સંકલેશ જેમ જેમ ઓછો તેમ તેમ તદ્દવિષયક ઇચ્છામાં ઘટાડો. મોહદશાની અત્યન્ત ઉપશાન્ત સ્થિતિ તેટલી જ ચિત્તસ્વસ્થતા ને શાંતિ, એટલે ત્યાં ભોગેચ્છાનો અત્યન્ત અભાવ હોય છે, એ વાત ઉપરની ગાથામાં કહી છે. તેનો વિશેષ અર્થ નીચે મુજબ છે.

અહીં '**દો જપ્પ'** એ શબ્દ મર્યાદાસૂચક હોવાથી ભવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યોતિષી અને સૌધર્મ-ઇશાનકલ્પ સુધીના સઘળા દેવો કાયપ્રવિચારક છે. પ્રવિચાર એટલે વિષયસેવના એટલે કે સંકિલષ્ટ પુરુષવેદ ઉદયકર્મના પ્રભાવથી મનુષ્યની પેઠે ઇન્દ્રાદિક દેવો મૈથુનસુખમાં પ્રકર્ષપગ્ને લીન થયા થકા, સર્વ અંગથી–કાયાના સ્પર્શથી ઉત્પન્ન થતા સુખને–પ્રીતિને મેળવે છે. જેમ મનુષ્યો સ્ત્રી સાથે સર્વાંગ દ્વારા વિષયસુખને ભોગવે છે, તે જ રીતે પ્રસ્તુત દેવો કાયસેવી હોવાથી ઉત્તમોત્તમ શુંગાર હાવ–ભાવને ધારક્ષ કરતી દેવીઓ સાથે ભોગસુખમાં તલ્લીન બને છે. આ દેવો જ્યારે જ્યારે પોતાના મનમાં જે જે દેવીઓ સાથે ઉપભોગની ઇચ્છા કરે કે તરત જ તે તે દેવીઓ તેઓની ઇચ્છાને શ્રવણદ્વારા, જ્ઞાનદ્વારા કે તથાવિધ પ્રેમપુદ્દગલના પરસ્પર સંક્રમણદ્વારા જાશીને, તે દેવોના વિષયસુખની તપ્તિ કરવા દિવ્ય અને ઉદાર શંગારયુક્ત એવા મનોજ્ઞ, પ્રતિક્ષગ્ને પ્રેમોદ્રભવ કરનારા, અનેક ઉત્તરવૈક્રિય રૂપોને વિક્રવીંને દેવો સમીપે આવે છે. તે વખતે દેવો પણ રૂપો વિકુર્વીને શીઘ્ર અપ્સરાઓની સાથે સર્વાલંકારવિભૂષિત ઉત્તમ સભાગૃહમાં દિવ્યશય્યા ઉપર સંક્લિપ્ટ પુરુષવેદના ઉદયથી મનુષ્યની પેઠે સર્વાગયુક્ત કાયકલેશ–દમનપૂર્વક, પ્રત્યંગે આલિંગન કરીને મૈથુન સેવન કરે છે. તે વખતે દેવીના શરીરનાં પુદ્દગલો દેવશરીરને સ્પર્શીને, અને દેવના દેવીને સ્પર્શીને, એમ પરસ્પર સંક્રમશદ્વારા મનુષ્યના વિષયસૂખ કરતાં અનન્તગુણ સુખાનંદને પ્રાપ્ત કરે છે, જેથી તેઓ તૃપ્ત થાય છે અર્થાત્ કામાભિલાષથી નિવૃત્ત બને છે; કારણકે મનુષ્યવત્ દેવને પણ વૈક્રિયશરીરી દેવીની યોનિમાં વૈક્રિયસ્વરુપ શુક્ર (વીર્ય) પુદુગલોનો સંચાર થાય છે અને તેથી તેઓની તત્કાળ વેદોપશાન્તિ પણ થઈ જાય છે.

પરંતુ આ શુક્ર પુદ્દગલો વૈક્રિય હોવાથી વૈક્રિય યોનિમાં જતાં ગર્ભાધાનનાં <sup>૩૧૭</sup>હેતુરૂપ થતા નથી. પરંતુ દેવીના રૂપ--લાવણ્ય--કાંતિ--સૌંદર્ય-સૌભાગ્યાદિ ગુણને વધારે છે.

**સનત્કુમાર-માહેન્દ્ર** કલ્પના દેવો **સ્પર્શપ્રવિચારક**-એટલે તેઓને તથાવિધ કર્મના ઉદયથી કાયસેવન કરવાની ઇચ્છા થતી જ નથી, પરંતુ તેઓને વિષયવાસના જાગૃત થતાં વિષયાતુર બને છે ત્યારે નીચેના બે કલ્પની દેવીઓ તેમની ઇચ્છાને અને પોતાના તરફના આદરભાવને સમજીને તેમની પાસે પહોંચી જાય છે અને તરત જ તે દેવીઓના હસ્ત, ભુજા, વક્ષસ્થળ, જંઘા, બાહુ, કપોલ, વદન, ચુમ્બન આદિ ગાત્રના સંસ્પર્શમાત્રથી વિષયસુખના આનંદને મેળવે છે.

અહીં શંકા થાય કે–કાયપ્રવિચારમાં તો પરસ્પર શુક્ર પુદ્દગલ–સંક્રમણ પરસ્પર આલિંગનપૂર્વક સેવન હોવાથી બને; પરંતુ સ્પર્શ–રૂપ–શબ્દ–મનઃપ્રવિચારમાં શુક્રપુદ્દગલ સંક્રમણ હોય કે નહીં ? આ

૩૧૭. દેવોનું શરીર વૈક્રિય હોવાથી દેવ-દેવીના સંબંધમાં ગર્ભનો પ્રસંગ આવતો જ નથી. કોઈ જન્યાન્તરીય રાગાદિના કારણે મનુષ્યસ્ત્રી સાથે દેવનો સંબંધ થાય તો તે સંબંધ માત્રથી ગર્ભાધાન રહેવાનો સંભવ નથી: કારણકે વૈક્રિય શરીરમાં શુક્રપુદ્દગલોનો અભાવ છે. દિવ્ય શક્તિવિશેષથી ઔદારિક જાતિનાં શુક્રપુદ્દગલોનો પ્રવેશ થાય અને ગર્ભ રહે તે અન્ય બાબત છે.

શંકાના સમાધાનમાં જણાવવાનું કે-તે ક્રિયા અવશ્ય હોય; સ્પર્શાદિ વિષયમાં વૈક્રિય શુક્રપુદ્દગલોનું સંક્રમણ દિવ્યપ્રભાવથી જરૂર થાય છે.

બીજી શંકા એ ઉદ્ભવે છે કે-સૌધર્મ ને ઇશાનદેવોની તાબાની દેવાંગનાઓ શું ઉપરના કલ્પમાં રહેતાં દેવોના સ્પર્શાદિદ્વારા મૈથુનાભિલાષને સંતોષવા જઇ શકે ખરી ? આ શંકા સંબંધી જગ્રાવવાનું કે-પોતપોતાની તાબાની દેવાંગનાઓ ત્યાં જતી નથી. કારણકે તે **પરિગૃદીતા** કહેવાય છે. પણ મનુષ્યલોકની ગણિકાની જેવી દેવીઓ પ્રથમના બે દેવલોકમાં પણ હોય જ છે, જેને **अपरिगृहीता** કહેવાય છે અને તે દેવીઓ મૈથુનાભિલાષી દેવોની વિષયવાસનાને જ્ઞાનથી જાણીને પોતાના તરફ આકર્ષાએલા દેવો પ્રત્યે દોડી જાય છે. વિશેષ વ્યાખ્યા ૧૭૨ થી ૧૭૫ ગાથામાં કહેવાશે.

**બ્રહ્મ-લાંતક** કલ્પના દેવો **રૂપપ્રવિચારક** એટલે કે તેમને વિષયની ઇચ્છા થતાં ઉત્તમશૃંગારયુક્ત રૂપોને ઉત્તરવૈક્રિય શરીર બનાવવા દ્વારા વિકુર્વીને દેવીઓ તે અભિલાષી દેવોની પાસે આવે છે ત્યારે તે દેવો તે દેવીઓ સાથે પરસ્પર ક્રીડાયુક્ત તેના વદન, નેત્ર ઉપર એકસરખી દ્રષ્ટિ સ્થાપીને તેના ઉદરાદિ અંગોપાંગનું સારી રીતે નિરીક્ષણ કરતા, પરસ્પર પ્રેમ દર્શાવતા, વળી અનેક પ્રકારની ચેષ્ટાવાળી તે દેવીના સુંદર, મનોવેધક, કામોદ્વીપક મોહક રૂપને જોઈ દેવીના શરીરમાં શુક્રસંચય કરતા કામલાલસાની તૃપ્તિ અનુભવતા અત્યન્ત સુખને પ્રાપ્ત કરી, વેદોપશાન્તિને પામે છે.

**મહાશુક સહસ્તાર** કલ્પના દેવો **શબ્દપ્રવિચારક** એટલે તે દેવોને વિષયની ઇચ્છા થતાં પૂર્વોક્ત રીતે સુંદર વૈક્રિયરૂપ વિકુર્વીને ઇચ્છિત દેવીઓ પાસે આવીને **સર્વનાં મનને આનંદ આપનારાં**, અત્યન્ત મોહક અને કામોત્તેજક મધુર ગીત, હાસ્ય-વિકારયુક્ત વચનો બોલે છે. ઝાંઝર આદિ શબ્દપૂર્વક થતા નૃત્યથી પરસ્પર વાશીવિલાસના શબ્દ દ્વારા આ દેવો અત્યન્ત વિષયસુખની વાસનાતૃષ્તિ અનુભવે છે. તે વખતે દેવીના શરીરમાં દિવ્ય પ્રભાવથી શુક્ર<sup>૩૧૮</sup> સંક્રમણ થઈ જાય છે.

**આનત પ્રાણત આરજ્ઞ અચ્યુત** કલ્પના દેવો **મનઃપ્રવિચારી** એટલે મનથી-ચિંતન માત્રથી વિષયસુખની ઇચ્છાને તૃપ્તિ કરવાવાળા છે. તે દેવો સૌધર્મ–ઇશાનકલ્પવર્તી <sup>૩૧૯</sup>અદ્ભુત શૃંગારવાળી દેવીઓ સ્વસ્વસ્થાનમાં રહી થકી, પોતાના સુંદર સ્તનાદિ અવયવોને ઊંચા-નીચા હલાવતી, અંગભંગ કરતી, હાવ-ભાવ દર્શાવતી, પરમ સન્તોષજનક અભિનય કલા વગેરે કરતી, એવી તે દેવીઓને મનઃચક્ષથી જોઈને આનતાદિ પ્રમુખ દેવો તપ્ત થઈને પરમ વેદોપશાન્તિ મેળવે છે.

**પ્રશ્ન :**- જેમ દેવોને કામતૃપ્તિનો સંતોષ થાય તેમ તે વખતે દેવીઓને પગ્ન તેવો અનુભવ થાય ખરો ?

૩૧૮. આ હકીકત એક મહત્ત્વનું સૂચન કરી જાય છે કે વગર સ્પર્શે દૂરથી પણ શુક્રપુદ્દગલોનું સંક્રમણ સ્ત્રીશરીરમાં થાય છે. આયુર્વેદ અને આજનું વિજ્ઞાન આ વાતને ટેકો આપે છે.

૩૧૯. કારણકે ક્ષીણકામી અચ્યુતાન્ત દેવો દેવીનો સ્પર્શ કરતા નથી, આ નિયમ દેવી સંબંધ માટે જ સમજવો; પરંતુ તેઓ પૂર્વભવના સ્નેહવાળી મનુષ્ય સ્રી સાથે તો કદાચિત્ કર્મ–વિચિત્રતાથી લપટાઈ જાય.

ઉત્તર :- જ્યારે દેવો કાયાથી સર્વાંશે કે અંશે, તથા રૂપદર્શન, શબ્દાદિશ્રવણવડે વિષયોને ભોગવે છે ત્યારે દેવીઓને પણ તેવી જ તપ્તિ થાય છે. કાયાથી તો સ્પષ્ટ સમજાય પણ રૂપ-દર્શનાદિ સર્વ પ્રસંગે દેવીઓ દેવોના દિવ્યરૂપ, કાન્તિ અને પ્રેમ--સ્નેહોત્કર્ષથી કામાતૂર બને છે અને તે જ વખતે દિવ્યપ્રભાવથી દેવીની યોનિમાં શુક્રપુદ્દગલનું સંક્રમણ જરૂર થઈ જાય છે અને તેથી તે સમકાળે અવશ્ય તૃપ્તિવાળી બને છે. આ પુદ્ગલો વૈક્રિય હોવાથી અને તે વૈક્રિય શરીરમાં જ દાખલ થતા હોવાથી **ગર્ભાધાનના હેતુરૂપ** થતા નથી, પરંતુ તેણીને પંચેન્દ્રિયના પોષક થતા હોવાથી કાન્તિવર્ધક, મનોજ્ઞ, સુભગ ને સ્પૃહણીય બને છે. ત્યારબાદ **નવગ્રેવેયક, અનુત્તરવાસી** દેવો **અપ્રવિચારી** એટલે અત્યન્ત મન્દ પુરુષવેદના ઉદયવાળા હોવાથી તથા પ્રશમસુખમાં તલ્લીન હોવાથી કાયાથી સ્પર્શનાદિથી કોઈપણ રીતે યાવત્ મનથી પણ સ્ત્રીસુખ ભોગવવાની તેઓની ઇચ્છા થતી નથી. તેમ છતાં તેઓ વિષયી દેવોથી વધુ સંતુષ્ટ, વધુ શાંત અને વધુ આનંદમાં રહેનારા છે કારણકે જેમ જેમ કામેચ્છા પ્રબલ તેમ તેમ ચિત્તની અસ્વસ્થતા–અશાંતિ વધુ. જેમ ઇચ્છા ન્યૂન તેમ ચિત્તકલેશ ઓછો અને વિષયેચ્છાનો બીલકુલ અભાવનો આનંદ કોઈ અદુભુત હોય છે. અને એથી ત્યાં વિષયતપ્તિનાં સાધનો પશ ઓછાં છે. એથી નીચેના દેવલોકો કરતાં ઉપર ઉપરનાં દેવોનું સુખ અધિક ગણ્યુ છે. અહીં બીજી શંકા એ ઉદ્ભવશે કે-જે દેવો તદ્દન અપ્રવિચારી છે તેઓ બ્રહ્મચારી ગણાય ખરા ? આનો ખુલાસો એ છે કે–ના, કારણ કે જ્યાં સુધી એક વસ્તુનો હૃદયથી–ઇચ્છાપૂર્વકનો ત્યાગ ન હોય તો તે વસ્તુનો ભોગવટો થતો હોય યા ન થતો હોય તો પણ તે બ્રહ્મચારી ગણાય નહીં અને એનું ફળ પણ મળે નહિ, ત્યારે દેવોને તેમના દેવભવના કારણે જ વિરતિ–ત્યાગપરિણામ થતો જ નથી તેથી તેઓ બ્રહ્મચારી ક્યાંથી કહેવાય ? ન જ કહેવાય.

માટે પ્રત્યેક આત્માએ છેવટે વધુ નહિ તો બીનજરૂરી અનાવશ્યક પાપપ્રવૃત્તિઓનો ત્યાગ–નિયમ કરી બીનજરૂરી અવિરતિજન્ય પાપોથી બચવા પ્રયત્નશીલ રહેવું. [૧૬૮]

|                     | ·                   |                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |
|---------------------|---------------------|-----------------|-----------------------------------------|
| निकायनाम            | भोगविषय             | कल्पनाम         | भोग विषय प्रकार                         |
| ભવનપતિ વ્યન્તરો     | મનુષ્યવત્ કાયભોગી   | શુક્ર-સહસ્રારના | ગીતાદિક શબ્દસેવી                        |
| જ્યોતિષી દેવો       | **                  | આનત-પ્રાજ્ઞતના  | મનથી દેવી વિષયસેવી                      |
| સૌધર્મ–ઇશાનના       | **                  | આરશ-અચ્યુતના    | **                                      |
| સનત્કુ૦ માહેન્દ્રના | સ્તનાદિક-સ્પર્શસેવી | નવપ્રૈવેયકના    | અવિષયી અનંત સુખી                        |
| બ્રહ્મ-લાંતકના      | શંગારરૂપસેવી        | પાંચ અનુત્તરના  | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |

II कया कया देवने, केवी रीते देवीओ साथे उपभोग छे? तेनुं यन्त्र II

**अवतरण**— સમગ્રલોકના તથા ગતગાથામાં કહેલા દેવોના વિષયસુખોને અને વીતરાગ આત્માના સુખ વચ્ચેનું તારતમ્ય જણાવે છે.

## जं च कामसुहं लोए, जं च दिव्वं महासुहं । वीयरायसुहस्सेअ-णंतभागंपि नग्धई ॥१६६॥

**7**3

| સંસ્કૃત                                               | ા છાયા—                                   | -                                                                                                        |  |  |
|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| यद्य कामसुखं लोके, यद्य दिव                           | यद्य कामसुखं लोके, यद्य दिव्यं महासुखम् । |                                                                                                          |  |  |
| वीतरागसुखस्येदमनन्तभागमपि नार्धति ॥१९६६॥              |                                           |                                                                                                          |  |  |
| શબ્દાર્થ—                                             |                                           |                                                                                                          |  |  |
| जं=જે<br>कामसुहं=કામસુખ<br>लोए=લોકમાં<br>दिव्वं=દિવ્ય |                                           | महासुहं≕મહાસુખ<br>वीयरायसुहस्सेअ=વીતરાગ આત્માના સુખના<br>णंतमागंषि=અનંતમા ભાગને પજ્ઞ<br>नग्यई=નથી પામતું |  |  |

गावार्थ— વિશેષાર્થવત્ સ્પષ્ટ છે. ॥૧૬૯૫

**વિશેષાર્થ** સમગ્ર લોકને વિષે જે કામસુખો છે, અને જે દિવ્ય (દવલોકાદિ સંબંધી) મહાસુખો છે, તે સુખો મહાલોભરૂપ રાગ સર્વથા નષ્ટ થઈ ગયો હોય એવા વીતરાગ આત્માના પ્રશમ સુખના અનન્તમા ભાગે પણ આવતાં નથી, અર્થાત્ પૌદ્દગલિક સુખોથી વીતરાગત્વજન્ય સુખ, અનન્તગણું હોય છે. માયા-લોભરૂપ કહેવાનું કારણ એટલું જ કે તે રાગનાં ઘરનાં છે તેથી તે દ્વેષીભૂત ક્રોધ, માનનો પ્રથમ ક્ષય થયા બાદ ક્ષય પામે છે, અને તેથી જ 'વીતરાગ' કહેતાં વીતદ્વેષપણું અંતર્ગત સમાઈ જ જાય છે. પછીના ક્ષયમાં પૂર્વનો ક્ષય નિશ્વિત હોય જ છે.

પ્રશ્ન---- वीतराग શબ્દની વિશેષ વ્યાખ્યા સમજાવો.

ઉંત્તર— આત્માના આધ્યાત્મિક વિકાસક્રમ માટેની ચૌદ ભૂમિકાઓ જૈનદર્શનમાં બતાવેલી છે. એ ભૂમિકાઓને 'ગુણ્નસ્થાનક' શબ્દથી ઓળખાવાય છે. પહેલી ભૂમિકા અત્યન્ત નિકૃષ્ટ છે, જ્યારે ચૌદમી અત્યન્ત ઉચ્ચ છે. અત્યારે વર્તમાનમાં બહુલતાએ વિકાસશીલ આત્મા છ ભૂમિકા સુધી જ પહોંચી શકે છે. બહુ બહુ તો કદાચ સાતમી ભૂમિકાનો કવચિત્ કિંચિત્ લાભ મેળવી શકે; બાકી તેથી આગળનાં સોપાનો ઉપર જઈ શકતો નથી. કારશકે, વર્તમાનમાં આત્મા તેવી યોગ્યતા જ મેળવી શકતો નથી. હવે ભૂતકાલમાં કે ભવિષ્યમાં જે આત્મા વીતરાગ સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરનારો હોય છે તે સ્વપુરુષાર્થથી ઉત્કૃષ્ટ સંયમ--તપના બળે સાતમી ગુણભૂમિકાથી આગળ વધતો નવમી ભૂમિકાએ ચાર કષાયમાંથી પ્રથમ ક્રોધ, માનરૂપ-દ્વેષ કાષાયિક પરિણામોનો સર્વથા નાશ કરી, જ્યારે દશમી ભૂમિકાએ પહોંચે છે ત્યારે તે ભૂમિકાને અન્તે માયા, લોભસ્વરૂપ રાગ કાષાયિક પરિણામોનો (ક્ષપકશ્રેશી દ્વારા) સર્વથા નાશ કરે છે. બારમે ગુણસ્થાનકે સંપૂર્ણ વીતરાગ અવસ્થા પ્રાપ્ત થતાં શીઘ તે આત્માઓ સર્વજ્ઞત્વને અર્થાત્ કેવળજ્ઞાન–દર્શનને તેરમી ગુણસ્થાનક–ભૂમિકાએ પહોંચતાની સાથે જ પ્રાપ્ત કરે છે અને ચૌદમી ભૂમિકાએ પહોંચતાં નિર્વાણ–મોક્ષ સ્થિતિને પામે છે.

પ્રત્યેક આત્માઓ પ્રચંડ પુરુષાર્થ દ્વારાં મિથ્યાત્વ, અજ્ઞાન અને અવિરતિ આદિ દોષોનો ક્ષય કરી, તેરમી ઉચ્ચતર ભૂમિકાએ પહોંચી, કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી, વિશ્વનું કલ્યાણ કરવાદ્વારા ચૌદમી ઉચ્ચતમ ભૂમિકાએ આરૂઢ થઈ નિર્વાણપદ મેળવો ! સહુના જીવનનું અને આપણી સંસ્કૃતિનું એ જ અંતિમ ધ્યેય છે. [૧૬૯]

છે, તેથી તેનું ઉત્પત્તિસ્થાન પશ આવી જાય છે.

### उववाओ देवीणं, कप्पदुगं जा परो सहस्सारा । गमणाऽऽगमणं नत्थि, अच्चुअपरओ सुराणंपि ॥१७०॥

સંસ્કૃત છાયા----

उपपातो देवीनां, कल्पद्विकं यावत् परतः सहस्त्रारात् । गमनाऽऽगमनं नास्ति, अच्युतपरतः सुराणामपि ॥१७७०॥

શબ્દાર્થ—

| उववाओ=७५४९वुं गमणाऽऽ                       | ગમળં=જવું આવવું |
|--------------------------------------------|-----------------|
| દેવીળં=દેવીઓનું નસ્થિ≕નથ                   | ી અને           |
| कप्पदुगं=બે દેવલોકને વિષે अद्युअपर         | જો≔અચ્યુતથી ઉપર |
| जा परो सहस्सारा=ઉપર સહસ્રાર સુધી सुराणंपि= | -દેવોનું પજ્ઞ   |

गायार्थ- વિશેષાર્થવત્ ॥૧૭૦॥

विशेषार्थ---- હવે દેવીઓનં ઉપજવું ભવનપતિથી માંડી સૌધર્મ--ઇશાન એ બે દેવલોક સુધીમાં જ છે તેથી એ બધાએ દેવો દેવી સાથે સપ્રવિચારી (સવિષયી) કહેવાય, બે દેવલોકથી ઉપરના દેવલોકમાં તેમની ઉત્પત્તિ નથી, તેથી તે સઘળા દેવો પોતાની સ્વદેવીઓથી રહિત ગણાય છે પરંતુ આઠમા સહસ્રાર કલ્પ સુધી તો દેવીઓનું આવવું–જવું થતું હોવાથી (અને અચ્યુતાન્ત સુધી પ્રવિચારપશું, રહેલું હોવાથી) તે સઘળા દેવો સપ્રવિચારી-સવિષયી જાણવા.

સહસ્વારથી ઉપર દેવીઓનું ગમનાગમન નથી, ફક્ત અચ્યુતાન્ત સુધીમાં દેવોનું ગમનાગમન હોય છે. અને અચ્યુતાન્તથી ઉપર તો દેવોનું પણ ગમનાગમન નથી: નીચે રહેનારને વધુ ઉપર જવાની શક્તિ નથી, અને ઉપરનાને શક્તિ છતાં નીચે આવવાનું પ્રયોજન નથી; નવપ્રૈવેયક અને અનુત્તરવાસી દેવો અપ્રવિચારી છે. ત્યાં રહ્યાં થકા જિનેશ્વરના કલ્યાણક વગેરે પ્રસંગે નમસ્કાર કરે છે. પરંત (કલ્પાતીત) આચાર રહિત હોવાથી કલ્યાણક વગેરેના કોઈ પણ પ્રસંગમાં અહીં આવતા નથી; માત્ર અલ્પકષાયી ઉત્તમકોટિના તે દેવોને તાત્ત્વિકાદિ વિચારણામાં સંશય ઊભો થાય ત્યારે તેનું સમાધાન અવધિજ્ઞાન દ્વારા ભગવાને ગ્રહશ કરેલા (જવાબીરૂપ) મનોદ્રવ્યોને સાક્ષાત્ જોઈને 'આવાં દ્રવ્યોનો આકાર આ જ જવાબરૂપે છે' આવું સમજી સમાધાન મેળવી લે છે. તેથી અહીં આવવાનું કોઈ પ્રયોજન નથી, અને તેથી તેઓ આપશી અપેક્ષાએ અનન્ત સુખી છે. [૧૭૦]

**अवतरण**— દેવલોકવર્તી કિલ્બિષિક તથા આભિયોગિક દેવોનાં આયુષ્ય તથા સ્થાનકો બતાવે

## तिपलिअ तिसार तेरस,—सारा कप्पदुग-तइअ-लंत अहो । किब्बिसिअ न हुंतुवरिं, अच्चुअपरओऽभिओगाई ॥१७७१॥

છે.

સંસ્કૃત છાયા—

त्रिपल्यास्त्रिसागरास्त्रयोदश-सागराः कल्पद्विक—तृतीय—लान्तकस्याधः । किल्बिषिका न भवन्त्युपरि, अच्युतपरत आभियोगादिः ॥१७७१॥

શબ્દાર્થ—

ति–सार≔ત્રપ્ર સાગરોપમ तेरस सारा≕તેર સાગરોપમ तइअ=ત્રીજો કલ્પ लंत अहो=લાંતકની નીચે उवरिं=७५२ अद्युअपरजो=અચ્યુતથી ઉપર अभिजोगाई=આભિયોગ્યાદિ

**ગાથાર્થ**— પહેલા બે દેવલોકના અધઃસ્થાને ત્રણ પલ્યોપમના, ત્રીજા સનત્કુમારકલ્પની નીચે ત્રણ સાગરોપમના, અને છઠ્ઠા લાંતક કલ્પના અધોભાગે તેર સાગરોપમના આયુષ્યવાળા કિલ્ભિષિયા દેવો વસે છે. લાંતકથી ઉપરના કલ્પોમાં કિલ્બિષિયા દેવો નથી અને અચ્યુતથી ઉપર તો આભિયોગિકાદિક દેવો પણ નથી. ॥૧૭૧॥

**વિશેષાર્ય** કિલ્બિષિક દેવો અશુભ કર્મ કરનારા હોવાથી લગભગ <sup>૩૨૦</sup>ચંડાલ જેવા છે. આ ચંડાલ જેવું કાર્ય કરનારી દેવ જાતિ નીચકર્મના ઉદયથી દેવપણું પામવા છતાં નીચ કર્મ કરવાની અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે અને ઉત્તમ દેવોના સ્થાનથી પણ નીચે દૂર રહેવાના અધિકારને પામેલા છે. તેના ત્રણ પ્રકારો છે. તેમાં સૌધર્મ અને ઇશાનના અધોભાગે (એટલે જ્યોતિષી અને વૈમાનિક નિકાય વચ્ચે) ત્રણ પલ્યોપમના આયુષ્યવાળા કિલ્બિષિકો વસે છે. ત્રીજા સનત્કુમારના અધોભાગે ત્રણ સાગરોપમના આયુષ્યવાળા અને લાંતક કલ્પના અધોભાગે તેર સાગરોપમના આયુષ્યવાળા કિલ્બિષિકો વસે છે. આ દેવોના આ ત્રણ જ ઉત્પત્તિસ્થાનકો છે, તે અહંનુ ભગવંતની આશાતનાથી જમાલીની જેમ પૂર્વભવમાં દેવ-ગુરુ-ધર્મની નિન્દા કરવાથી, ધર્મનાં કાર્યો દેખી બળતરા કરવાથી ઉત્પન્ન કરેલાં અશુભ કર્મના ઉદયથી દેવલોકમાં નીચ કાર્યો કરનારા કિલ્બિપીયા દેવ તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે. અહીંયા તે તે કલ્પના અધોસ્થાનકે કિલ્બિષીયા છે. હવે એ ઝઘઃ શબ્દ પ્રથમ પ્રસ્તરવાચી નથી. કારણકે તે તે કલ્પના પ્રથમ પ્રસ્તરની સ્થિતિ સાથે, આ દેવોની ઉક્ત સ્થિતિનું મળતાપણું નથી. વળી અન્ય વિમાન મધ્યે તો તેઓની નીચ સ્થિતિને કારણે અસ્તિત્વ સંભવતું પણ નથી. અહીં અધઃ શબ્દ તત્સ્થાનકવાચી જાણવો. એટલે તે તે દેવલોકમાં ભેગા નહીં પણ નીચે–દૂર વસવાટ છે. આ કિલ્બિષિકોનું લાંતકથી ઉપર તો ઉપજવું જ થતું નથી. ફક્ત અચ્યુતાન્ત સુધી બીજા આભિયોગિક આદિ (આભિયોગિક એટલે દાસ-સેવક યોગ્ય કાર્ય બજાવનારા અને 'આદિ' શબ્દથી સામાનિકાદિ પ્રકીર્શક) દેવોનું ઉપજવું થાય છે. તેથી આગળ તો તેઓની

૩૨૦. દેવોમાં પણ હલકી જાતિના દેવો છે ને તે અસ્પૃશ્ય ગણાય છે. ત્યાં પણ અનાદિકાળથી સ્પર્શ્યાસ્પર્શ્યની વ્યવસ્થા છે, તો પછી મનુષ્યલોકમાં હોય તેમાં શું નવાઈ ? આવી સિદ્ધ વ્યવસ્થાનો સર્વાંશે નાશ કરવાના ભગીરથ પ્રયત્નો થઈ રહ્યા છે પણ તેવા પ્રયત્નમાં કાયમને માટે સફળતા નહીં સાંપડે. કર્મનો સિદ્ધાંત અચળ હોય છે. એક ખ્યાલ એ પણ વિચારવા જેવો છે કે અસ્પૃશ્ય દેવોનો વસવાટ દેવલોકમાં પણ સહુના ભેગો નથી પણ સ્વસ્થાનથી અલગ છે. તેમજ તે દેવલોકથી દૂર અને 30 ભાગે છે. પણ ઉત્પત્તિ નથી. કારણકે ગ્રૈવેયક—અનુત્તર દેવોનું અહમિન્દ્રપણું હોવાથી તેમને તેઓની કંઈ આવશ્યકતા પણ નથી તેથી ત્યાં નાના મોટાના ભેદોનું અસ્તિત્વ જ નથી; સહુ સમાનતા ભોગવે છે. [૧૭૧]

| ।। वैमानिकमां किल्बिषिकोनुं उत्पत्तिस्थानायुष्ययन्त्र | 11 |
|-------------------------------------------------------|----|
|-------------------------------------------------------|----|

| સૌધર્મ ઇશાનના તલીયે   | ત્રજ્ઞ પલ્યોપમાયુષી | કિલ્બિષીયા દેવો છે                      |
|-----------------------|---------------------|-----------------------------------------|
| સનત્કુમારકલ્પના તલીયે | ત્રજ્ઞ સાગરોપમાયુષી | "                                       |
| લાંતકકલ્પના તલીયે     | તેર સાગરોપમાયુષી    | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |

जાસિં=જેઓનું,

। एवं वहंति=એ પ્રમાણે વધે છે

| પન્નાસા≕પચાસ  | 1 | भवे≕હોય        |
|---------------|---|----------------|
| एएण=એ પ્રમાશે |   | પળપજ્ઞા≕પંચાવન |

**પાયાર્થ**— સૌધર્મદેવલોકને વિષે અપરિગ્રહીતા દેવીઓનાં છ લાખ વિમાનો છે. વળી એક પલ્યોપમની આદિથી સમય સમય અધિક કરતાં યાવત્ જેઓની દસ પલ્યોપમની (ત્યાં સુધીની ભિન્ન ભિન્ન આયુષ્યવાળી) સ્થિતિ હોય છે. તે દેવીઓ સનત્કુમાર દેવલોકે ઉપભોગાર્થે જાય છે. પરંતુ આગળના કલ્પો માટે તે જતી નથી. વળી એ જ પ્રમાણે દસ પલ્યોપમથી આરંભી સમયાદિકની વૃદ્ધિએ દસ દસ પલ્યોપમ પ્રક્ષેપી વિચારતાં એટલે યાવત્ ૨૦ પલ્યોપમના આયુષ્ય સુધીની દેવીઓ બ્રહ્મદેવલોકને ભોગયોગ્ય જાણવી. એ જ પ્રમાણે યાવત્ ૩૦ પલ્યોપમના આયુષ્ય સુધીની દેવીઓ શુક્ર દેવલોક ભોગ્ય, ચાલીશ પલ્યોપમના આયુષ્ય સુધીની દેવીઓ આનત દેવોને ભોગ્ય અને પ૦ પલ્યોપમાયુષી આરણ દેવભોગ્ય.

હવે ઇશાનકલ્પે અપરિગ્નહીતા દેવીઓનાં ચાર લાખ વિમાનો છે. એમાં જે દેવીઓની સાધિક પલ્યોપમાયુષ્યની સ્થિતિ છે તે તો ઇશાનદેવને જ ભોગ્ય છે. તેથી આગળ સમયાદિકની વૃદ્ધિથી યાવત્ પંદર પલ્યોપમાયુષ્યવાળી દેવીઓ માહેન્દ્રદેવભોગ્ય, ૨૫ પલ્યોપમવાળી લાંતકના, ૩૫ પલ્યોપમવાળી સહસ્રારના, ૪૫ પલ્યોપમવાળી પ્રાણતના, અને ૫૫ પલ્યોપમાયુષી અચ્યુત કલ્પના દેવોને જ ભોગ્ય હોય છે. [૧૭૨–૧૭૫]

**વિશેષાર્થ** અપરિગ્નહીતા એટલે પત્નીપજ્ઞાએ કરીને જેનું ગ્રહશ હોતું નથો તેવી. આ દેવીઓની ઉત્પત્તિ સૌધર્મ અને ઇશાન બન્ને કલ્પમાં જ છે. તેમાં સૌધર્મદેવલોકમાં અપરિગ્નહીતાદેવીનાં ઉત્પત્તિસ્થાનભૂત છ લાખ વિમાનો છે. એ વિમાનોને વિષે જે દેવીઓની પરિપૂર્શ એક પલ્યોપમની સ્થિતિ છે તે સૌધર્મ દેવોને જ ભોગ્ય જાશવી. જેઓની પલ્યોપમથી માંડી એક, બ, ત્રશ સંખ્યાતા અસંખ્યાતા સમયોવડે અધિક કરતાં પૂર્શ દસ પલ્યોપમ સ્થિતિ સુધીની સર્વ દેવીઓ સનત્કુમાર દેવોને ભોગ્ય જાશવી. તેથી આગળના આયુષ્યવાળા દેવોને તે ઇચ્છતી નથી. એ પ્રમાણે દશ પલ્યોપમમાં એક, બે સંખ્ય-અસંખ્ય સમયની વૃદ્ધિ કરતાં યાવત્ વીશ પલ્યોપમની સ્થિતિ સુધીની દેવીઓ બ્રહ્યકલ્પના દેવોના ભોગને યોગ્ય જાશવી. એ પ્રમાણે સમયાદિકની વૃદ્ધિવડે યાવત્ (૨૦ થી લઈ) ત્રીશ પલ્યોપમ સુધીના આયુષ્યવાળી દેવીઓ શુક્ર દેવોને ભોગ્ય જાશવી. એ પ્રમાણે ત્રીસથી માંડી ચાલીશ પલ્યોપમની સ્થિતિવાળી દેવીઓ (સ્વસ્થાને રહી થકી) આનત દેવલોકના દેવોને ભોગ્ય છે. એ જ પ્રમાણે (૪૦ પલ્યોપમથી) સમયાદિક વૃદ્ધિએ પચાસ પલ્યોપમ સુધીની દેવીઓ (સ્વસ્થાને રહી થકી) આરણકલ્પના દેવોને ભોગ્ય જાણવી. એ પ્રમાણે છ કલ્પનો સંબંધ કહ્યો.

હવે ઇશાન કલ્પમાં અપરિગ્રહીતા દેવીઓનાં ચાર લાખ વિમાનો છે. તે વિમાનોને વિષે જે દેવીઓની કિંચિત્ અધિક પલ્યોપમની સ્થિતિ છે તે ઇશાન કલ્પના દેવોને જ ભોગ્ય હોય છે. પૂર્વોક્ત ક્રમે સમયાદિકની વૃદ્ધિએ ધાવત્ પંદર પલ્યોપમની સ્થિતિ સુધીની સર્વ દેવીઓ માહેન્દ્ર દેવોને ભોગ્ય, સમયાદિકની વૃદ્ધિએ દસ દસ પલ્યોપમની વૃદ્ધિ કરતાં એટલે પૂર્વ સ્થિતિમાં દસની વૃદ્ધિ કરતાં પચીસ પલ્યોપમની સ્થિતિવાળી દેવીઓ લાંતક દેવ ભોગ્ય, પાંત્રીસ પલ્યોપમ સુધીની દેવી સહસ્થાર દેવ ભોગ્ય, પીસ્તાલીશ પલ્યોપમ સ્થિતિ સુધીની (સ્વસ્થાને રહી થકી) પ્રાણત દેવોને ભોગ્ય, પંચાવન પલ્યોપમ સ્થિતિ સુધીની અચ્યુત દેવોને ભોગ્ય જાણવી.

આ દેવીઓ વેશ્યા જેવી ગણાતી હોવાથી, વળી તે આગળ આગળના દેવોના ભોગને માટે જતી આવતી હોવાથી આ અપરિગ્રહીતા દેવીઓની જ વક્તવ્યતાનો સંભવ હોય છે, પરંતુ પરિગ્રહીતા (તે કુલાંગના)નો હોતો નથી. [૧૭૨--૧૭૫]

|                                     | ા પંચા આયુષ્યતાન        |                    |                       |
|-------------------------------------|-------------------------|--------------------|-----------------------|
| आयुष्यमानानुसारे यथायोग्यदेवभोग्य ः |                         | आयुष्यमानानुसारे   | यथायोग्यभोग्यत्वं     |
| ૧ પલ્યોપમાયુષી                      | સૌધર્મદેવોને ભોગ્ય      | સાધિક પલ્યોપમાયુષી | ઇશાનદેવોને સેવ્ય      |
| 10 "                                | સનત્કુ૦ દેવોને ભોગ્ય    | ૧૫ પલ્યોપમાયુષી    | માહેન્દ્રદેવોને સેવ્ય |
| ૨૦ "                                | બ્રહ્મકલ્પ દેવોને ભોગ્ય | રપ "               | લાંતકદેવોને સેવ્ય     |
| 30 "                                | શુક્રદેવોને ભોગ્ય       | ૩૫ ,,              | સહસ્રારદેવોને સેવ્ય   |
| ¥0 "                                | આનત દેવોને ભોગ્ય        | ૪૫ ,,              | પ્રાણતદેવોને સેવ્ય    |
| 40 <i>"</i>                         | આરશદેવોને ભોગ્ય         | પપ "               | અચ્યુત દેવોને સેવ્ય   |

🔢 देवी आयष्यमाने देवभोग्य यन्त्र ॥

II देवगतिना उपसंहारमां चतुर्निकायाश्रयी प्रकीर्णक-अधिकार II अक्तरण- હવે ષટ્લેશ્યાનાં નામ જણાવી ચાર દેવલોક પૈકી કયા દેવલોકે કઈ કઈ લેશ્યાઓ હોય તે દોઢ ગાયાથી જણાવે છે.

> 'किण्हा—'नीला—<sup>\*</sup>काऊ—<sup>४</sup>तेउ—पम्हा<sup>४</sup> य सुक्कलेसा<sup>६</sup> य । भवणवण पढम चउले—स जोइस कप्पदुगे तेऊ ॥१७६॥ कप्पतिय पम्हलेसा, लंताइसु सुककलेस हुंति सुरा ॥१७६<u>१</u>॥

> > સંસ્કૃત છાયા-—

कृष्णा नीला कापोती, तेजः पद्मा च शुक्ललेश्या च । भवन—वनेषु प्रथमाश्चतस्त्रो लेश्या ज्योतिष्के कल्पद्विके तेजः ॥१७७६॥ कल्पत्रिके पद्मलेश्या, लान्तकादिषु शुक्ललेश्या भवन्ति सुराः ॥१७७६<u>१</u>॥

શબ્દાર્થ—

किण्हा=કृष्ण सुक्कलेसा=शु अस से थ्या नीला=नीस उ=वणी काउ=आपोत भवण=भवन पति तेउ=तेश्रो वण=व्य-त्तर पम्हा=पश्च

गાયાર્થ— કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત, તેજો, પદ્મ અને શુકલ એ છ લેશ્યાઓ છે. એમાં ભવનપતિ

તથા વ્યન્તર દેવતાઓને પહેલી ચાર લેશ્યાઓ હોય છે. ત્રીજા જ્યોતિષીનિકાયમાં અને ચોથા વૈમાનિકનિકાયના પહેલા બે કલ્પોને વિષે એક તેજોલેશ્યાં હોય છે. ત્યારપછીના ત્રણકલ્પોમાં પદ્મલેશ્યા અને લાંતકાદિ ઉપરનાં સર્વકલ્પોના દેવો એક શુકલલેશ્યાવાળા જ હોય છે. મ૧૭૬–૧૭૬<sup>4</sup>મ

विशेषार्थ હેશ્યા એટલે શું ? लिश्यते श्रियते जीवः कर्मणा सहाभिरिति लेश्याः । જીવ જે વડે કર્મ સાથે જોડાય તે લેશ્યા કહેવાય. તેમાં પણ જે કૃષ્ણાદિ દ્રવ્યોના સાહચર્યથી આત્મામાં પરિણામ ઉત્પત્ન થાય તે દ્રવ્યો દ્રવ્યહેશ્યા તરીકે ગણાય છે અને ઉત્પત્ન થતાં પરિણામને ભાવલેશ્યા કહેવાય છે. કર્મના સ્થિતિબંધમાં જેમ કષાય મુખ્ય કારણ છે તેમ કર્મના રસબંધમાં લેશ્યા મુખ્ય કારણ છે.

ગાથાર્થમાં ભવનપતિ તથા વ્યન્તરનિકાયમાં ચારે લેશ્યાઓ જણાવી છે, પરંતુ તેમાં વર્તતા પરમાધામી દેવો તો એક કૃષ્ણલેશ્યાવાળા જ હોય છે.

જ્યોતીષી દેવોમાં જે **તેજો**લેશ્યા હોય તે કરતાં સૌધર્મમાંના દેવો વધુ વિશુદ્ધ, તેથી વળી ઈશાનની અધિક વિશુદ્ધિ સમજવી, સનત્કુમાર—માહેન્દ્ર-બ્લહ્ન કલ્પોના દેવો માત્ર **૫૧** લેશ્યાવાળા (પરંતુ ઉત્તરોત્તર વિશુદ્ધ), તેથી ઉપર લાંતકાદિ પ્રૈવેયક અને અનુત્તર વગેરે દેવો એક **પરમશુકલ** લેશ્યાવાળા (ઉત્તરોત્તર વિશુદ્ધિની વૃદ્ધિએ) જાણવા. એથી જ આ દેવોને વધુ નિર્મલ--ઉત્તમ કહેલા છે.

આ દ્રવ્યલેશ્યાની અપેક્ષાએ બહુલતાએ–સામાન્ય કથન છે, અન્યથા તો દરેક નિકાયમાં ભાવના પરાવર્તનને લીધે છએ ભાવલેશ્યાઓ તો હોય છે.

આ લેશ્યાના ભાવો <sup>૩૨૧</sup>ષટ્પુરુષ યુક્ત જંબૂવૃક્ષના દપ્ટાંતથી જાણવા યોગ્ય છે. પ્રત્યેક લેશ્યા જુદા જુદા વર્ણો અને રસોની ઉપમાવાળી છે. તેમાં પ્રથમની ત્રણ લેશ્યા અપ્રશસ્ત, મલિન, દુર્ગધયુક્ત છે. સ્પર્શથી સ્નિગ્ધોષ્ણ શીત--ઋક્ષ છે એથી તે કલેશ--કષાય કરાવી દુર્ગતિને આપનારી બને છે. જ્યારે છેલ્લી ત્રણ લેશ્યાઓ ઉત્તરોત્તર અત્યન્ત સુવાસિત, પ્રશસ્ત, નિર્મલ, શુભસ્પર્શી,

૩૨૧. કોઈ છ માણસો અટવીમાં જઈ ચઢવા, ત્યાં ભૂખ્યા થયા. એવામાં એક જાંબુનું ઝાડ દષ્ટિએ પડ્યું, એને જોઈને છમાંથી એક કહેવા લાગ્યો કે—આ આખા ઝાડને મૂળમાંથી જ કાપી નાંખીએ તો સુખેથી આપણે શ્રમ વિના જાંબુડા ખાઈએ, એ સાંભળીને બીજો કહે છે કે એમ નહિ, ઝાડને કાપવું એના કરતાં આપણને જાંબુડાનું કામ છે તો એની મોટી મોટી શાખાઓ માત્ર કાપીએ, ત્રીજો કહે છે મોટી ડાળો શા માટે ? નાની ડાળીથી કામ ચાલે તેમ છે માટે નાની ડાળો કાપીએ, ચોથો કહે છે બધી ડાળીઓનો શા માટે નાશ કરવો ? એનાં કરતાં જેમાં જાંબુ છે એ જ ડાળીઓ તોડીએ, પાંચમો કહે છે ફક્ત ફળોની જ ઇચ્છા છે તો એકલાં સારાં ફળો જ લઈએ, જ્યારે છજો કહે છે ભાઈ, આવા પાપના કુવિચારો કરી કષ્ટ કરવા કરતાં આ નીચે જ મઝાનાં ફળી પડ્યાં છે. ચાલો એને જ ખાઈએ.

આ દંષ્ટાંતમાં પ્રથમના વિચારો તે કૃષ્ણ લેશ્યાના, બીંજા વગેરેના અનુક્રમે નીલ, તેજો આદિ લેશ્યાના ભાવો જાણવા. પૂર્વપૂર્વ પુરુષની અપેક્ષાએ ઉત્તર ઉત્તર પુરુષોના પરિશામ શુભ–શુભતર અને શુભતમ દેખાય છે અને તેથી તેમાં સંકલેશની ન્યૂનતા અને સુક્રોમળતાની અધિકતા દેખાય છે.

લેશ્યાઓનું વિશેષ સ્વરૂપ પ્રજ્ઞાપના, આવશ્યક આદિ સૂત્રો, લોકપ્રકાશાદિક ગ્રન્થો, દિગમ્બરીય ગ્રન્થોમાં સર્વાથીસિદ્ધિ, ગોમ્મટસાર, ભૌદ્ધગ્રન્થ દીઘનિકાયાદિમાં છે. મહાભારત, પાતંજલ યોગદર્શનાદિમાં પણ તેની અમુક કલ્પના મળે છે. શાન્તિ અને સદ્ગતિને આપનારી. વળી કેટલીક વાર લેશ્યાઓ વૈડ્ર્યરત્ન કે રક્તવસ્ત્રની જેમ તદ્ર્ય થઈ જાય છે, દેવ અને નારકોની લેશ્યા ભવાન્ત સુધી અવસ્થિત છે. (તે ઉપરાંત ઉત્પન્ન થતા પહેલાનું અને ચ્યવન થયા પછીનું એમ બે અંતર્મુહૂર્ત અધિક સમજવા.) જો કે અન્ય દ્રવ્યના સંસર્ગથી અન્યરૂપે થાય, પરંતુ જેમ સ્ફટિકરત્ન અથવા દર્પણ સૂત્ર–દોરાનો સંસર્ગ કે જપા (જાસુદ) પુષ્પાદિકના સહયોગે પણ સ્વભાવને એટલે મૂલ રંગને કંઈ છોડતું નથી, તેમ દેવો તથા નારકોની મૂલ લેશ્યા કદી બદલાઈ જતી નથી. જ્યારે તિર્યંચ–મનુષ્યને અંતર્મુહૂર્તે (પણ) બદલાયા કરે છે. પ્રત્યેક લેશ્યાની જઘન્યોત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દેવ–નારકોના જઘન્યોત્કૃષ્ટ આયુષ્યાનુસારે હોવાથી તે મુજબ સ્વયં વિચારી લેવી. [૧૭૬–૧૭૬<sup>4</sup>]

**अवतरण**— પૂર્વે ચારે નિકાયાશ્રયી લેશ્યાસંખ્યા જણાવી, બાકી રહેલા વૈમાનિકનિકાયના દેવોના દેહનો વર્ણ અડધી ગાથાથી કહે છે.

#### कणगाभपउमकेसर-वण्णा दुसु तिसु उवरि धवला ॥१७७०॥

સંસ્કૃત છાયા—

कनकाभ पद्मकेसरवर्णा-द्वयोस्त्रिषूपरि धवलाः ॥१७७०॥

શબ્દાર્થ----

| कणगाभ=सुवर्धवर्धा     | વખ્ષા≔વર્ણવાળા   |  |
|-----------------------|------------------|--|
| पउमकेसर=૫६ (કમલ) કેસર | धवला=धवस (ઉજ્વલ) |  |

**गाथाર્થ**— પહેલા બે <sup>૩૨૨</sup>દેવલોકોમાં ૨ક્તસુવર્શની કાન્તિ–છાયાવાળા દેવો છે. ત્યારપછીના ત્રણ કલ્પે દેવોનાં શરીર કમલકેસરના વર્ણવાળા, અને ઉપરના સર્વે ઉજ્જવલ વર્ણવાળા છે ॥૧૭૭૫

**વિશેષાર્થ**— વિશેષ એટલું જ કે **કમલકેસર** એટલે કમળની વચલા ભાગની કેસરાનો જેવો વર્શ હોય તેવા ગૌરવર્શીય. લાંતકાદિથી ઉપર **ઉજ્વલ** વર્શવાળા જે કહ્યા, તેમાં એટલું વિશેષ સમજવું કે તે ઉત્તરોત્તર વધુને વધુ (શુકલ–શુકલતર–શુકલતમ) ઉજ્વલ વર્શવાળા જાણવા. [૧૭૭]

चारे निकायमां लेश्या अने वैमानिकमां देहवर्ण स्थापनानुं यन्त्र ।।

| निकाय नाम    | लेश्या नाम              | कल्प नाम                   | लेश्या | वै० देहवर्ण |
|--------------|-------------------------|----------------------------|--------|-------------|
| ભવનપતિને     | કૃષ્શ, નીલ, કાપોત, તેજો | <br>સૌધર્મ–ઇશાને           | તેજો   | રક્ત સુવર્ણ |
| પરમાધામીને   | એક કૃષ્ણ જ              | સનત્કુ૦ માહેન્દ્ર બ્રહ્મને | પદ્મ   | પદ્મ કેસર   |
| વ્યન્ત્તરોને | કૃષ્શ, નીલ, કાપોત, તેજો | લાંતકથી અચ્યુત સુધી        | શુક્લ  | ઉજ્વલવર્શ   |
| જ્યોતિષીને   | તેજો લેશ્યા             | શ્રૈવેયક અનુત્તરે          | શુકલ   | ઉજ્વલવર્શ   |

॥ उपसंहारप्रसंगे देवगतिमां चारनिकायाश्रयी आहारोच्छ्वासमान व्याख्या ॥

૩૨૨. જીવાભિગમસૂત્રની વ્યાખ્યાથી આ કથન વિચારતાં વિરુદ્ધ જતું નથી, કારણકે શ્રીમલયગિરિ મહારાજે સંગ્રહશી ટીકામાં એક બીજા વર્જાની સાથે સંમેલન કરી આપીને દોષ ટાલ્યો છે.

## दसवाससहस्साइं, जहन्नमाउं धरंति जे देवा । तेसिं चजत्थाहारो, सत्तहिं थोवेहिं जसासो ॥१७८८<sup>\*</sup>॥

સંસ્કૃત છાયા----

दशवर्षसहस्त्राणि, जघन्यमायुर्धरन्ति ये देवाः । तेषां चतुर्थाहारो, सप्तभिः स्तोकैरूश्वासः ॥१७७८॥

શબ્દાર્થ—

વસવાસસहસ્સારં≕દશ હજાર વર્ષનું जहन्न=જધન્ય आउ≕આયુષ્ય ઘરંતિ≃ધરે છે તેસિં=તેઓને

```
चउत्थाहारो≕ચોથ (ભક્ત) પછી આહાર
સત્તર્हિ=સાત
થોવેર્हि=સ્તોકે
उसासो=ઉચ્છ્વાસ
```

गायार्थ---- વિશેષાર્થવત્. ॥૧૭૮॥

विशेषार्य- ગ્રન્થકાર ચારે નિકાયના દેવોના આહાર તથા ઉચ્છ્વાસની અંતરમર્યાદાને કહે છે.

**શંકા** — અહીં શંકા થાય કે–શ્વાસોચ્છ્વાસમાન ન કહેતાં માત્ર '**उच्छ्वा**स' માન કહે છે એવો શબ્દપ્રયોંગ કેમ કર્યો ?

**સમાધાન** સમાધાનમાં સમજવાનું કે–નિઃશ્વાસ તો ઉચ્છ્વાસ અંતર્ગત આવી જ જવાનો છે, કારણકે નિઃશ્વાસ થયા વિના ઉચ્છ્વાસનું ગ્રહણ હોતું જ નથી. બીજું મહત્તા–મુખ્યતાએ ઉચ્છ્વાસ'ની જ હોય છે; નિઃશ્વાસની નહીં જ.

પ્રથમ આહારમર્યાદાને કહેતાં જણાવે છે કે-દશ હજાર વર્ષના જઘન્ય આયુષ્યને ધારણ કરનારા જે (ભવનપતિ) દેવો તેઓ ચતુર્થ ભક્ત (તે એક અહોરાત્રવાચક ગણાય છે, તેથી)—એકાંતરે આહારને ગ્રહણ કરે છે. તેઓ આપણી જેમ કવલાહારી ન હોવાથી આહારનો અભિલાષ થતાં જ ઉપસ્થિત થયેલી ઇચ્છાને અનુકૂલ, મનોજ્ઞ—સર્વેન્દ્રિયોને આહ્લાદક એવા આહારનાં પુદ્દગલોનું પરિણમન શુભકર્માનુભાવથી તેઓને થઈ જાય છે. (જેનું વધુ સ્વરૂપ આગલી ગાથામાં કહેવાશે) અને તૃપ્તિ પામતાં પરમાનન્દને અનુભવે છે. ત્યારબાદ તે સ્વક્રીડાદિ કાર્યમાં મગ્ન થઈ જાય છે.

વળી એ દેવો સાત સ્તોક કાળ પૂર્ણ થયે એક વખત ઉચ્છ્વાસ લે છે.

સ્તોક કચારે થાય? તો નીરોગી-સ્વસ્થ-સુખી-યુવાવસ્થાને પામેલો પુરુષ સાતવાર શ્વાસોશ્વાસ લઈને જ્યારે મૂકે ત્યારે એક સ્તોકકાલપ્રમાણ થયું કહેવાય. એવા સાત સ્તોકે (૪૯ શ્વાસો૦) આ

★ જિનભદ્દીયા સંગ્રહજ્ઞીમાં ભવનપતિ તથા વ્યન્તર માટે સ્વતંત્ર ગાથા નથી કહી, જેથી તેની ૨૧૫મી ગાથામાં ટીકાકારને ઉપરની હકીકત જણાવવી પડી છે. દેવો એકવાર શ્વાસોશ્વાસ લઈને મૂકે, ત્યારબાદ આનંદમાં નિરાબાધપષ્ટો વર્તતા પુનઃ એકાંતર થયે આહારગ્રહણ થાય અને મધ્યે સાત સ્તોક પૂર્ણ થયે ઉચ્છ્વાસ ગ્રહણ ચાલ્યા કરે છે.

નોંધ— 'નિસાસૂસાસ' શબ્દથી ટીકાકાર નિઃશ્વાસોશ્વાસ લેવાનું સૂચવે છે. અન્ય ગ્રન્થકારો પણ એ જ અર્થને સૂચવે છે, પણ જો શ્વાસોચ્છ્વાસથી છાતીના ધબકારાવાળા શ્વાસોચ્છ્વાસ લેવાના હોય તો પ્રસ્તુત ગણત્રીનો કોઈ જ મેળ મળતો નથી. કથન તદ્દન અસંગત બની જાય છે, કારણકે એક મુહૂર્ત એટલે ૪૮ મિનિટમાં ૩૭૭૩ શ્વાસોચ્છ્વાસ માન કહ્યું. એ હિસાબે એક મિનિટમાં ૭૮થી કંઈક અધિક સંખ્યા થાય છે. જ્યારે એક મિનિટમાં વધુમાં વધુ સશક્ત માણસ પંદર શ્વાસ લેતો હોય છે, જે પ્રત્યક્ષસિદ્ધ બાબત છે. અને એ સંખ્યા વધીને એક મિનિટની ૨૫...થાય તો માણસનું મૃત્યુ સર્જાય છે, એ પણ અનુભવસિદ્ધ ઘટના છે. એ જોતાં ગ્રન્થકારના કથનનો કોઈ જ મેળ બેસે નહીં ત્યારે તેમના આશયને સફળ કરવા શ્વાસોશ્વાસની પરિભાષાને જુદા જ અર્થમાં યા જુદી રીતે ઘટાવીએ તો યથાર્થ સંગતિ કરી શકીએ.

એથી અહીં શ્વાસોચ્છ્વાસ, 'છાતીના ધબકારા'ના અર્થમાં ન ઘટાવતાં 'હાથની નાડીના ધબકારા' અર્થમાં ઘટાવીએ તો ગણત્રી બરાબર બંધ બેસી જાય છે, છતાં આ બાબતમાં અભ્યાસીઓએ વધુ વિચારવું.

'શ્વાસોચ્છ્વાસ' સંજ્ઞા નાકી શબ્દવાચક સમજવી, અથવા તે શબ્દનો અર્થ લક્ષણાથી 'નાડી'માં ઘટાવવો ઉચિત છે. [૧૭૮]

**अवतरण**— હવે શ્વાસ–ઉચ્છ્વાસ કોના ગણવા ? તે કહેવાની સાથે, મનુષ્યના એક અહોરાત્રિગત લાસોશ્વાસનું માન સવા બે ગાથાથી જણાવે છે.

> आहिवाहिविमुकस्स, नीसासूसास एगगो । पाणु सत्त इमो थोवो, सोवि सत्तगुणो लवो ॥१७६॥ लवसत्तहत्तरीए, होइ मुहूत्तो इमम्मि ऊसासा । सगतीससयतिहुत्तर, तीसगुणा ते अहोरत्ते ॥१८०॥ लक्खं तेरससहस्सा, नउअसयं--१८०३

> > સંસ્કૃત છાયા----

आधिव्याधिविमुक्तस्य, निःश्वासोश्चास एकैकः । प्राणाः सप्त इमे स्तोकः, सोऽपि सप्तगुणो लवः ॥१७७६॥ लवसप्तसप्तत्या, भवति मुहूर्त्तः अस्मिन् उच्छ्वासाः । सप्तत्रिंशच्छतानि त्रिसप्तत्त्युत्तराणि, त्रिंशद्गुणितास्ते अहोरात्रे ॥१९८०॥ लक्षं त्रयोदश सहस्त्राणि, नवत्यधिकं शतम् ॥ [१९३१६०] ॥१९८०<u>१</u>॥

શબ્દાર્થ-----

| આફિ≔આધિ              | निसासूसास=निःश्वास-ઉश्वास |
|----------------------|---------------------------|
| વાફિ=વ્યાધિ          | एगगो=એક એક                |
| विमुक्रस्त=विभुक्तनो | । पाणु=-प्राश             |

सत्त इमो≕सात એવા योवोच्स्रतोક सत्तगुणो≕सातગુણો लवोःच्લવ लवसत्तहत्तरीएच्सव सत्योते२ मुहूत्तोच्म्भुडूर्त इमम्मिच्स्अमां ऊसासाः-શ્वाસોશ્વાસ सगतीससयतिहुत्तर=સાડત્રીશસો તહોંત્તેર तीसगुणा=ત્રીસગુશા કર્યે તે=તે (ઉચ્છ્વાસો) अहोरत्ते=અહોરાત્રમાં लक्खंतेरससहस्सा=એક લાખ તેર હજાર नउअसयं=એકસો નેવું

गा**धार्थ**— વિશેષાર્થવત્. ॥૧૭૯–૧૮૦<u>૧</u>॥

**વિશેષાર્થ** આધિ તે મનની પીડા. વ્યાધિ તે શરીરની પીડા. તે વડે વિમુક્ત. વધુમાં 'વિ' વિશેષણથી ચિન્તા, શ્રમ, ખેદ રહિત, સુખી એવા સમર્થ યુવાન પુરુષના એક એક નિઃશ્વાસ (શ્વાસ બહાર કાઢવો) પૂર્વકનો જે ઉચ્છ્વાસ (શ્વાસ લેવો તે) એટલે બન્ને મળીને એક શ્વાસોશ્વાસ થાય તે એક પ્રાણ તરીકે ઓળખાય છે. આ સાત પ્રાણે (અથવા શ્વાસોશ્વાસે) એક સ્તોક થાય, એવા સાત સ્તોકે (૪૯ શ્વાસો૦) એક લવ થાય. એવા સત્યોતેર લવે એક મુહૂર્ત (બે ઘડી--૪૮ મિનિટ) થાય, (આ એક મુહૂર્તામાં '**एगाकोडी**' ગાથાનુસારે ૧૬૭૭૭૨૧૬ આવલિકાઓ<sup> ૩૨૩</sup> થાય છે.)

એ પ્રમાશે સત્યોતેર લવમાં ૩૭૭૩ ઉચ્છ્વાસ સંખ્યા આવે, જે એક મુહૂર્તની આવી કહેવાય. એક અહોરાત્રની સંખ્યા લાવવા અહોરાત્રના ત્રીશ મુહૂર્તે ગુશવાથી [૩૭૭૩×૩૦] ૧૧૩૧૯૦ એટલી ઉચ્છ્વાસ સંખ્યા એક અહોરાત્રની આવી.

વધુમાં એક માસની કાઢવી હોય તો તે સંખ્યાને ત્રીશ અહોરાત્રે ગુણવાથી ૩૩૯૫૭૦૦ની સંખ્યા આવે. એક વર્ષની લાવવા માટે વર્ષના બાર માસે ગુણવાથી ૪૦૭૪૮૪૦૦ ની સંખ્યા આવે. સો વર્ષની લાવવા માટે સોએ ગુણતાં ૪૦૭૪૮૪૦૦૦૦ ની સંખ્યા આવે. એ પ્રમાણે વર્ષ હજારે–લક્ષે–કોટીએ ઉચ્છ્વાસની સંખ્યા કાઢવી. [૧૭૯—૧૮૦<sup>+</sup>]

**ઝવતરળ**— મનુષ્યાશ્રયી સાસોસાસનું પ્રમાણ દર્શાવી હવે તે કથન વૈમાનિક દેવોમાં સીધા અને સાદા (સાગરોપમની સંખ્યાના) ઉપાય દ્વારા ઘટાવે છે.

—अयरसंखया देवे । पक्खेहिं ऊसासो, वाससहस्सेहिं आहारो ॥१२८१॥ संस्કृत छाया— (यावत्) अतरसंख्या देवेषु (तावत्) पक्षैरूच्छवास सहस्त्रैराहारः ॥१९८१॥ शक्दार्थ— अयरसंखया=सागरीपमनी संખ्यावरे जसासो=ઊथ्छ्वास राष्ट्रस्ट्र्याहे—रेव्या अथार त

દેવે≕દેવમાં पक्खेहिं≕તેટલા પક્ષવડે ऊसासो=ઊચ્છ્વાસ वाससहस्सेहिं=ते2લા હજાર વર્ષ आहारो=આહાર

૩૨૩. આનું વધુ સ્વરૂપ આ જ ગ્રન્થના ૨૦માં પૃષ્ઠમાં આપવામાં આવેલ છે.

#### देवोना श्वासोधास तथा आहारनुं कालप्रमाण

38E

| ા લાવાલ પ્રાથમિક ભાગ ચાલા ચાલ લાખના હ              |                           |                                          |  |  |
|----------------------------------------------------|---------------------------|------------------------------------------|--|--|
| गणत्री                                             | जवाब                      | जवाबनी श्वासोश्वास संख्या                |  |  |
| આધિ–વ્યાધિથી મુક્ત માણસના<br>એક નિઃશ્વાસ–ઉચ્છ્વાસે | ૧ પ્રાજ                   | ૧ થાસોથાસ                                |  |  |
| તેવા સાત પ્રાશે                                    | ૧ સ્તોક                   | તેના ૭ શ્વાસોશ્વાસ                       |  |  |
| તેવા સાત સ્તોકે                                    | ૧ લવ                      | તેના ૪૯ વ્યાસોથાસ                        |  |  |
| તેવા સત્ત્પોત્તેર લવે                              | ૧ મુહૂર્ત .               | <sup>૩૨૪</sup> તેના ૩૭૭૩ <del>થા</del> સ |  |  |
| તેવા ત્રીશ મુહૂર્તે                                | ર અહોરાત્ર                | તેના ૧૧૩૧૯૦ શ્વાસ૦                       |  |  |
| તેવા પંદર અહોરાત્રે                                | ૧ પક્ષ                    | તેના ૧૬૯૭૮૫૦ શ્વાસ૦                      |  |  |
| તેવા બે પક્ષે                                      | ૧ માસ                     | તેના ૩૩૯૫૭૦૦ શ્વાસ૦                      |  |  |
| તેવા બાર માસે                                      | ૧ વર્ષ                    | 80986800                                 |  |  |
| તેવા અસંખ્ય વર્ષે                                  | ૧ પલ્યોપમ                 | અસંખ્ય                                   |  |  |
| તેવા દસ કોડાકોડી પલ્યોપમે                          | ૧ સાગરોપમ                 | અસંખ્યગુશ                                |  |  |
| તેવા દસ કોડાકોડી સાગરોપમે                          | ૧ ઉત્સર્પિશી અવસર્પિષ્ઠીએ | તેવી એક ઉત્સર્પિશી ને અવસર્પિશી          |  |  |
| તેવી એક ઉત્સર્પિક્રી ને અવસર્પિક્રી                | ૧ કાળચક્ર                 | 17 31 21                                 |  |  |
| અનન્તા કાળચક્રે                                    | ૧ પુદ્દગલપરાવત            | et 31 21                                 |  |  |

#### ।। संक्षिप्त कालमान अने श्वासोश्वास संख्यायन्त्र ।।

गायार्थ— વિશેષાર્થ મુજબ. ॥૧૮૧॥

**વિશેષાર્ય** અયર એટલે સાગરોપમ તેની સંખ્યાવડે દેવમાં ઉચ્છ્વાસ અને આહારનું નિયમન થાય છે. એટલે વૈમાનિક નિકાયમાં જે દેવોનું જેટલા સાગરોપમની સંખ્યાએ આયુષ્ય હોય તેટલી પક્ષ સંખ્યાએ ઉચ્છ્વાસ ગ્રહશ અને તેટલા હજાર વર્ષની સંખ્યાએ આહાર ગ્રહશ હોય છે.

અર્થાત્ જે દેવોનું એક સાગરોપમનું આયુષ્ય હોય તેઓને એક જ પક્ષે ઉચ્છ્વાસ ગ્રહશ અને એક હજાર વર્ષે જ આહાર અભિલાષ, બે સાગરોપમવાળાને બે પક્ષે ઉચ્છ્વાસ ગ્રહશ અને બે હજાર વર્ષે આહાર અભિલાષ, યાવત્ અનુત્તરે તેત્રીશ સાગરોપમની સ્થિતિ હોવાથી તત્રવર્તી દેવોને ૩૩ પક્ષે ઉશ્વાસ ગ્રહશ અને ૩૩ હજાર વર્ષે એક જ વાર આહારનો અભિલાષ થાય છે, અને તે મનોજ્ઞ આહાર પુદ્દગલોવડે તૃપ્ત ભાવને પામે છે. [૧૮૧]

**अवतरण**— સંપૂર્શ દશ હજાર અને સંપૂર્શ સાગરોપમથી માંડી ઉપરના દેવો માટે કહેવાઈ ગયું છે. પરંતુ દશ હજારથી ઉપર અને સાગરોપમથી ન્યૂન આયુષ્યવાળા દેવો માટે નથી કહેવાયું તેથી તે જ વાતથી ત્તે મુધ્યમ આયુષી દેવો માટે બાકીની નિકાયમાં ઘટાવે છે.

૩૨૪. સાસોચ્છ્વાસ એટલે છાતીના ધબકારા ગણીએ તો તો એક મિનિટના પંદરના હિસાબે ૧ મુહૂર્ત=૪૮ મિનિટમાં ૭૨૦ જ થાય.

# दसवाससहस्सुवरिं, समयाई जाव सागरं ऊणं । दिवसमुहूत्तपुहुत्ता, आहारूसास सेसाणं ॥१८२॥

संस्કृत छाया— दशवर्षसहस्त्रोपरि, समयादि यावत् सागरमूनम् । दिवस-मुहूर्त्तपृथक्त्वा—दाहारोच्छ्वासौशेषाणाम् ॥१९८२॥ शબ्दार्थ—सुगम छे.

**પૃથક્ત્વ**— આ સંખ્યાવાચક શબ્દ પારિભાષિક છે, તેનાથી જૈન આગમોના કથન મુજબ બેથી નવ સંખ્યાનું સૂચન થાય છે.

**વિશેષાર્થ**— ઉપર કહેલો ગાથાર્થ નીચે મુજબ સંગત કરવાનો છે, ગાથાનો સીધો અર્થ તો ઉપર ગાથાર્થમાં કહ્યો તે જ છે પણ તેટલો જ સ્વીકારવામાં આવે તો કંઈક ન્યૂન સાગરોપમવાળા માટે દિવસ પૃથક્ત્વે આહારમાન, અને મુહૂર્ત પૃથક્ત્વે ઉચ્છ્વાસમાન; અને પૂર્ણ સાગરોપમવાળા માટે એક હજાર વર્ષે આહાર અને એક પક્ષે ઉચ્છ્વાસ, આમેય કંઈક ન્યૂન સાગરોપમ અને પૂર્ણ સાગરોપમ વચ્ચે દેખાતી મર્યાદા અલ્પ, અને છતાં ય બંનેનું માન એકદમ કૂદકો મારી જાય—આટલો મોટો તફાવત એકાએક પડી જાય એ સહજ રીતે તો બુદ્ધિગમ્ય શી રીતે બને ?

ત્યારે સાર્વભૌમ ટીકાકાર શ્રી મલયગિરિજી મહારાજે નીચે મુજબ સંગતિ કરવા જણાવ્યું છે.

દશ હજાર વર્ષના જઘન્યાયુષી દેવો માટે ૧૭૮મી ગાથામાં જજ્ઞાવ્યું છે કે તેઓ એક અહોરાત્રિ વીતે (એકાંતરે) આહાર અને સાત સ્તોક વીત્યે ઉચ્છ્વાસ લે છે.

હવે દશ હજાર વર્ષથી આગળ સમય–મુહૂર્ત, દિવસ, માસ, વર્ષાદિની જેમ જેમ વૃદ્ધિ થતી જાય તેમ તેમ (તે તે દેવોને વિષે) ઉચ્છ્વાસ આહારમાનમાં (જે દિવસ–મુહૂર્ત પૃથક્ત્વ છે તેમાં) થોડો થોડો વધારો કરતા જવું.

એ વધારો કથાં સુધી કરવો ? તો કાળ આયુષ્યવૃદ્ધિ યુગપદ્દ આહાર–ઉચ્છ્વાસવૃદ્ધિ કરતાં કરતાં એક અર્થાત્ હજારો, લાખો, કરોડો, સંખ્ય અને અસંખ્યાતા વર્ષ–એટલે એક પલ્યોપમે પહોંચીએ તેમ સાથે સાથે એક અહોરાત્રમાં સમય મુહૂર્ત્તની વૃદ્ધિ કરતાં કરતાં ૨, ૪, ૫ એમ આહાર દિવસમાન અને સાત સ્તોકમાં પણ તે જ પ્રમાણે લવ, ઘટિકા, મુહૂર્તાદિકની વૃદ્ધિ કરવી. એથી શું થશે કે એક

૩૨૫. અહીં દશ હજાર વર્ષ ઉપર એક દિવસ, માસ, કે વર્ષાદિક આયુષ્યવાળા દેવને વિષે કંઈ તૂર્ત જ પૃથક્ત્વપણું પ્રાપ્ત થઈ જાય છે તેમ હોતું નથી; પણ ક્રમશઃ વધતું વધતું પલ્યોપમાદિક સ્થિતિએ પહોંચતાં પૃથક્ત્વપણું પ્રાપ્ત થાય છે.

પલ્યોપમની સ્થિતિવાળા દેવો માટે બેથી નવ દિવસનું આહાર ગ્રહણ અંતર અને બેથી નવ મુહૂર્તનું ઉચ્છ્વાસગ્રહણ અંતર બરાબર આવી રહે.

ભાવ એ નીકળ્યો કે—ગાથામાં જે માન કહેલું છે તે એક પલ્યોપમની સ્થિતિ ધરાવનાર દેવો માટે છે, તેથી ઉપરના માટે નહિ, ત્યારે ઉપરના માટે શું ?

તો ત્યારપછી ૨–૩–૪ વગેરે પલ્યોપમવાળા દેવો માટે દિવસ અને મુહૂર્ત પૃથક્ત્વ કાળમાં અંતર વધારતાં જવું. આથી શું થશે કે–સેંકડો–હજારો–લાખો–કરોડો પલ્યોપમોની એક બાજુ વૃદ્ધિ થશે તેમ તેમ યુગપત્ આહારમાનમાં દિવસોથી ખસીને માસે, વરસે, અને સેંકડો ઉપર જશે અને તે મુજબ જે ઉચ્છ્વાસકાળમાન મુહૂર્ત્તનું હતું તે ત્યાંથી વધીને પ્રહરો અને દિવસો ઉપર જશે.

એમ કરતાં જ્યારે ૧૦ કોડાકોડી પલ્યોપમનો એક સાગરોપમ હોવાથી, બરાબર પૂર્શ એક સાગરોપમે પહોંચીએ ત્યારે તે સ્થિતિવાળા દેવોનું પૂર્વે કહેલું એક હજાર વર્ષનું આહારગ્રહણમાન અને એક પખવાડિએ ઉચ્છ્વાસગ્રહશમાન અંતર બરાબર આવી રહે. [૧૮૨]

**अवतरण** પૂર્વે ૧૭૯–૮૦મી ગાથામાં 'શ્વાસોશ્વાસ'ની વ્યાખ્યા કરી હતી; પરંતુ આહારની વ્યાખ્યા કરી ન હતી. હવે તે 'આહાર' શું વસ્તુ છે અને તે કેટલા પ્રકારે છે ? તે કહે છે.

### सरिरेणोयाआहारो, तयाइ-फासेण लोमआहारो । पक्खेवाहारो पुण, कार्वलिओ होइ नायव्वो ॥१८३॥

સંસ્કૃત છાયા—

शरीरेणोजआहारः, त्वचादिस्पर्शेण लोमाहारः । प्रक्षेपाहारः पुनः, कावलिको भवति ज्ञातव्यः ॥१८२३॥

શબ્દાર્થ—

| स्परिरेण=शरीरथी              | 1 | लोमआहारो≍सोम આહાર        |
|------------------------------|---|--------------------------|
| ઓયાहાર=ઓજાહાર                |   | पक्खेवाहारो≔प्रक्षेप£હાર |
| તયાइ-फાसेण≕ત્વચાના સ્પર્શવડે | 1 | कावलिओ=કોળિયારૂપ         |

**गाधार्थ**— શરીરથી લેવાતો તે ઓજાહાર, ત્વચાના સ્પર્શદ્વારા લેવાતો તે લોમાહાર અને કોળિયારૂપ ગ્રહણ કરાતો આહાર તે પ્રક્ષેપાહાર જાણવો. ॥૧૮૩॥

**વિશેષાર્થ**— જીવના પ્રયત્નથી ઔદારિકાદિ શરીર માટે ઔદારિક પુદ્ગલોનું પાંચે પ્રકારનાં શરીર દ્વારા જે ગ્રહશ કરાય તે **आहा**र<sup>3ર૬</sup> કહેવાય.

ઉત્પત્તિક્ષણ પછી (ઔદારિકાદિની અપેક્ષાએ) પ્રતિક્ષણે નાશ પામવાના સ્વભાવવાળું, તે **ગ્રરીર** કહેવાય.

આ શરીરો ૧ ઔદારિક, ૨ વૈક્રિય, ૩ આહારક, ૪ તૈજસ, ૫ કાર્મણના ભેદથી પાંચ પ્રકારે છે. ૩૨૬. દિગમ્બરીય તત્ત્વાર્થરાજવાર્તિકમાં ઔદારિક, વૈક્રિય અને આહારક આ ત્રણ શરીરોને તથા આહાર અભિલાષ વગેરેના કારણરૂપ છ પર્યાપ્તિને યોગ્ય પુદ્દગલોનું ગ્રહણ તે આહાર એમ કહ્યું છે.

#### संग्रहणीरत्न (बृहतूसंग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

॥ चतुर्निकायमां श्वासोश्वास--आहार अंतरमान यन्त्र ॥

|                         |                    |          | · · · · · ·   |                                                                           |
|-------------------------|--------------------|----------|---------------|---------------------------------------------------------------------------|
| <u>देवलोक नाम</u>       | आयुष्यमान          | श्वा०मान | आहारमान       | शेषनिकाये श्वा०आहारमान                                                    |
| ૧ સૌધર્મે               | ૨ સાગરોપમ          | ર પક્ષે  | ર હજાર વર્ષે  |                                                                           |
| ર ઇશાને                 | ર સાધિક સા૦        |          | ર હજાર વર્ષે  | દશ હજાર વર્ષનાં જઘન્ય                                                     |
| ૩ સનત્કુમારે            | ૭ સાગરોપમ          | ૭ પક્ષે  | ૭ હજાર વર્ષે  | આયુષ્યવાળા ભવનપતિ વ્યન્તરોને એક                                           |
| ૪ માહેન્દ્રે            | ૭ સાધિક સા૦        | ૭ પક્ષે  | ૭ હજાર વર્ષે  | અહોરાત્રિએ આહારની ઇચ્છા થાય છે                                            |
| પ બ્રહ્મકલ્પે           | ૧૦ સાગરોપમ         | ૧૦ પક્ષે | ૧૦ હજાર વર્ષે | الا بدينغاندينغ عامد كالبد ببايد ألبوا                                    |
| ૬ લાંતકે                | ૧૪ સાગરોપમ         | ૧૪ પક્ષે | ૧૪ હજાર વર્ષે | in the trans the state with the                                           |
| ૭ શુક્રકલ્પે            | ૧૭ સાગરોપમ         | ૧૭ પક્ષે | ૧૭ હજાર વર્ષે | <b>.</b>                                                                  |
| ૮ સહસ્રારે              | ૧૮ સાગરોપમ         | ૧૮ પક્ષે | ૧૮ હજાર વર્ષે |                                                                           |
| ૯ આનતે                  | ૧૯ સાગરોપમ         | ૧૯ પક્ષે | ૧૯ હજાર વર્ષે | દશ હજાર વર્ષથી આગળ                                                        |
| ૧૦ પ્રાજ્ઞતે            | ૨૦ સાગરોપમ         | ૨૦ પક્ષે | ૨૦ હજાર વર્ષે | સમયાદિકની વૃદ્ધિએ અધિક વધતાં                                              |
| ૧૧ આરકો                 | ૨૧ સાગરોપમ         | ૨૧ પક્ષે | ૨૧ હજાર વર્ષે | યાવત્ એક પલ્યોપમનું આયુષ્ય હોય                                            |
| ૧૨ અચ્યુતે              | ૨૨ સાગરોપમ         | ૨૨ પક્ષે | રર હજાર વય    | તેને દિવસ પથકત્વે આહાર અને મહત્ત                                          |
| <b>१</b> सुदर्शनग्रैवे० | ૨૩ સાગરોપમ         | ર૩ પક્ષે | ર૩ હજાર વર્ષે | પૃથક્ત્વે ઉચ્છ્વાસ ગ્રહણ હોય. તેથી                                        |
| ૨ પ્રતિબદ્ધે            | ૨૪ સાગરોપમ         | ૨૪ પક્ષે | ૨૪ હજાર વર્ષે | આગળ વધતા આયુષ્યવાળા માટે દિવસ                                             |
| ૩ મનોરમે                | ૨૫ સાગરોપમ         | રપ પક્ષે | રમ હજાર વર્ષે | ગાગગ વસતા આયુપ્યવામાં તાટ દિવસ<br>પૃથક્ત્વ અને મુહુત્ત પૃથક્ત્વમાં ક્રમશઃ |
| ૪ સર્વતોભદ્રે           | ૨૬ સાગરોપમ         | ર૬ પક્ષે | ર૬ હજાર વર્ષે | - ,                                                                       |
| ૫ સુવિશાલે              | ૨૭ સાગરોપમ         | ર ૭૫ક્ષે | ૨૭ હજાર વર્ષે | ધીમે ધીમે વૃદ્ધિ કરતા જવી. એ વૃદ્ધિ<br>એની નીરે કરતી કે એક અઅરોખરે        |
| ૬ સુમનસે                | ૨૮ સાગરોપમ         | ૨૮ પક્ષે | ૨૮ હજાર વર્ષે | એવી રીતે કરવી કે એક સાગરોપમે                                              |
| ૭ સૌમનસે                | ૨૯ સાગરોપમ         | ૨૯ પક્ષે | ર૯ હજાર વર્ષે | પહોંચતાં એક હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છા                                         |
| ૮ પ્રીતિકરે             | ૩૦ સાગરોપમ         | ૩૦ પક્ષે |               | અને એક પક્ષે ઉચ્છ્વાસ ગ્રહણનો                                             |
| ૯ આદિત્યે               | ૩૧ સાગરોપમ         | ૩૧ પક્ષે | ૩૧ હજાર વર્ષે | કાળમાન આવી રહે. એક સાગરો૫મથી                                              |
| १ विजये                 | ૩૩ સાગરોપમ         | ૩૩ પક્ષે | ૩૩ હજાર વર્ષે | આગળ માટે કોષ્ટકમાં જણાવ્યું જ છે.                                         |
| ૨ વૈજયંતે               | ૩૩ સાગરોપમ         |          | ૩૩ હજાર વર્ષે |                                                                           |
| ૩ જયંતે                 | ૩૩ સાગરોપમ         |          | ૩૩ હજાર વર્ષે |                                                                           |
| ૪ અપરાજિતે              | ૩૩ સાગરોપમ         |          | ૩૩ હજાર વર્ષે |                                                                           |
| ૫ સર્વાર્થસિદ્ધે        | <u> ૩૩ સાગરોપમ</u> | ૩૩ પક્ષે | ૩૩ હજાર વર્ષે |                                                                           |

આહારગ્રહણ ओजस, लोम અને प्रक्षेप (કવળાહાર) એમ ત્રણ રીતે થાય છે.

**ઝોजस्–आहार**— ઓજસ્ શબ્દની વ્યાખ્યા ત્રણ રીતે કરવામાં આવી છે. (૧) ઓજસ્–એટલે <sup>૩૨૭</sup>ઉત્પત્તિપ્રદેશમાં રહેલા આહાર યોગ્ય પુદ્દગલો, (૨) તૈજસ શરીર અને (૩) તૈજસ શરીરવડે ગ્રહણ કરાતો આહાર.

उ२७. जोएण कम्मएणं, आहारेइ अणंतरं जीवो, तेण परं भीसेणं जाव सरीरस्स निष्फत्ती ।। तेएण वा कम्मएणं इति पाठां० [सूत्रकृतांश नि.] ટૂંકી વ્યાખ્યા એટલી જ કે ઉત્પન્ન થયા બાદ પ્રથમ જ <sup>૩૨૮</sup>ક્ષણે (એકેન્દ્રિય શરીર નથી માટે) કેવળ તૈજસ (–કાર્મણ) શરીરવડે ગ્રહશ કરાય તે ઓજાહાર.

જીવ કોઈ પણ ઉત્પત્તિસ્થાનમાં ઉત્પત્ત થવાના પ્રથમ સમયે (પાંચ પ્રકારના શરીરમાંથી માત્ર) તૈજસ—કાર્મણ આ બે જ શરીરવાળો હોય છે. ને ત્યારપછી બીજા સમયથી જે ભવમાં ઉત્પન્ન થયો છે તે ભવયોગ્ય શરીરની રચના શરૂ કરી દે છે ત્યારે ઔદારિક—વૈક્રિયાદિથી મિશ્રકાય યોગવાળો બને છે. અર્થાત્ મનુષ્ય કે તિર્યંચ તરીકે જન્મ લેનારને ઔદારિકમિશ્ર અને દેવ—નારક તરીકે જન્મનારને વૈક્રિયમિશ્રયોગ હોય.

આ બંને (તૈજસ–કાર્મશ) શરીરો જેને ઇન્દ્રિયો કે હાથપગાદિ અવયવો કંઈ જ નથી' તે ઉત્પત્તિ સમયે <sup>૩૨૯</sup>અંગુલના <sup>૩૩૦</sup>અસંખ્યાતમા ભાગ જેવડાં જ હોય છે. દેહધારી જીવ (પ્રાયઃ) પ્રત્યેક ક્ષણે સતત આહાર કરતો જ હોય છે, તેથી પૂર્વભવના શરીરને છોડીને ઋજુ કે વક્રાગતિવડે ઉત્પત્તિ પ્રદેશમાં જયાં ઉત્પન્ન થયો તે જ ક્ષણે (તૈ. કા.) બે શરીરો દ્વારા ઔદારિકાદિ શરીર યોગ્ય પુદ્ગલોનું જે આહરણ–ગ્રહ્ણ કરે તે **ઓજાહાર** કર્યો કહેવાય.

વળી આહાર અને તદ્દભવયોગ્ય શરીરાદિક પર્યાપ્તિઓનો આરંભ તો બીજા સમયથી થયેલો હોવાથી જીવ બીજા સમયમાં અમુક અંશે ઔદારિકાદિ શરીરપણું પ્રાપ્ત કરતો હોવાથી, બીજા સમયથી બીજી શરીરપર્યાપ્તિની નિષ્પત્તિ ન થાય એટલે કે અંતર્મુહૂર્તકાળ સુધીમાં જીવ ઔદારિકાદિ મિશ્ર (તૈજસ–કાર્મણ્રસહ ઔદારિક–વૈક્રિયાદિ) કાયયોગવડે સ્વશરીર યોગ્ય પુદ્દગલોનું ગ્રહણ કરે તે સર્વ **ઓજાહાર** જાણવો. આ ઓજાહાર શરીરપર્યાપ્તિ સુધી ચાલુ રહેતો હોવાથી એક અંતર્મુહૂર્ત કાળનો છે.

लोमाहार— ત્વચા—ચામહીના છિદ્ર દ્વારા ગ્રહણ કરાતો આહાર. આ આહાર શરીરપયાપ્તિ બાદ (અથવા સ્વયોગ્ય ૫યાપ્તિ બાદ) યાવજ્જીવ હોઈ શકે છે.

**પ્રક્ષેપાहાર**⊷ મુખમાં ભોજન વગેરેના કોળિયા <sup>૩૩૧</sup>મૂકવારૂપ આહાર તે. આનું બીજું નામ 'કવલાહાર' પણ છે. આ આહાર સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા બાદ હોઈ શકે છે. [૧૮૩]

**अवतरण** ત્રજ્ઞ પ્રકારના આહાર પૈકી કયો આહાર કઈ અવસ્થામાં હોય ? તે કહે છે.

### - ओयाहारा सब्वे, अपजत्त पजत्त लोमआहारो । सुरनिरयइगिंदि विणा, सेस भवत्था सपक्खेवा ॥१८४॥

૩૨૮. લોકપ્રકાશ સર્ગ ૩, શ્લોક ૨૫.

- ૩૩૦ દેહમુક્ત–અશરીરી આત્માના અસંખ્યાતમાન કરતાં (સશરીરી હોવાથી) આનું કંઈક મોટું સમજવું,
- ૩૩૧. કવળ 'પ્રક્ષેપ' પૂર્વક થતો હોવાથી પ્રક્ષેપ આહાર કહેવાય છે. જીભ વડે જે સ્થૂલ આહાર નંખાય તે પ્રક્ષેપ

જપ

૩૨૯. અંગુલની લંબાઈ-પહોળાઈ બેયનો અસંખ્યાતમો ભાગ લેવો કે કેમ ?

संस्कृत छाथा— ओज आहाराः सर्वे, अपर्याप्ताः पर्याप्तानां लोमाहारः । सुर—नारंकैकेन्द्रियैर्विना, शेषा भवस्था संप्रक्षेपाः ॥१८४॥

શબ્દાર્થ—-

सुरनिरयइगिंदिविणा=सुर--नरક--એકેન્દ્રિય વિના भवत्था=સંસારવર્તી જીવો सेस=શેષ सपक्खेवा=प्रक्षेપાહારી

**गाधाર્ય**— અપર્યાપ્તાવસ્થામાં સર્વ જીવો ઓજાહારી અને પર્યાપ્તાવસ્થામાં લોમાહારી હોય છે. દેવતા, નારકી અને એકેન્દ્રિય વિના બાકીના સર્વ જીવો પ્રક્ષેપાહારી હોય છે. ॥૧૮૪॥

**વિશેષાર્થ**— 'ઓજ' એટલે ઉત્પત્તિપ્રદેશમાં સ્વશરીર યોગ્ય પુદ્દગલોનો રહેલો સમુદાય, અથવા ઓજસ્–એટલે તૈજસ શરીર અને તે વડે ગ્રહશ કરાતો આહાર તે <sup>33ર</sup>ઓજ–આહાર.

આ **ઓજાહાર** એકેન્દ્રિય જીવોથી લઈને પંચેન્દ્રિય સુધીના સર્વ જીવોને <sup>333</sup>અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં હોય છે. અહીં અપર્યાપ્ત શબ્દથી શરીરપયાપ્તિ પૂર્શ થઈ ન હોય ત્યાં સુધીનું અપર્યાપ્તપશું લેવું, પરંતુ પહેલી જ આહારપયાપ્તિએ અપર્યાપ્તપશું ન લેવું, કારણ કે તે આહારપયાપ્તિ (એક સમયરૂપ છે અને તે) અગાઉની અપર્યાપ્ત અવસ્થા તે અનાહારક છે, કારણકે તે સમયે જીવ વિગ્રહગતિમાં (પશ) હોય છે. વળી સ્વયોગ્ય<sup>338</sup> સર્વપર્યાપ્તિએ અપર્યાપ્ત (અપૂર્શ)પશું પશ ન લેવું કારણકે શરીરપર્યાપ્તિ બાદ, જીવ કિંચિત્ અંગોપાંગયુક્ત અને સ્પર્શેન્દ્રિયની શક્તિવાળો થયેલો હોવાથી તે અંગ પ્રત્યંગોથી સંપૂર્ણપશે લોમાહારથી પુદ્દગલગ્રહણ યોગ્ય હોય છે. માટે જેઓ સ્વયોગ્ય સર્વ પર્યાપ્તિવડે અપર્યાપ્તા જીવો ઓજાહારી હોય છે એવું જે કહે છે તે અયુક્ત છે, એમ સંગ્રહશી ટીકાકાર કહે છે.

૩૩૨. જે નાક, આંખ અને કાનવડે ઉપલબ્ધ હોય ને ધાતુરૂપે પરિશમે તે ઓજસ્, જે કેવળ સ્પર્શેન્દ્રિય દ્વારા ઉપલબ્ધ ને ધાતુરૂપે પરિશત થાય તે લોમ. આ પ્રમાશે સૂત્રકૃતાંગ નિર્યુક્તિ ગાથા ૧૭૩ની વ્યાખ્યામાં મતાંતર જેવું દર્શાવ્યું છે.

૩૩૩. પર્યાપ્તિનું વધુ વર્સન આ ગ્રન્થના અંતમાં આવવાનું છે જ, તથાપિ સામાન્યતઃ પર્યાપ્તિ એટલે **છવની** આહારાદિક પુદ્દગલોને ગ્રહલ કરી શરીર વગેરેપક્ષે પરિભ્રમાવવાની શક્તિ અથવા જીવને જીવવા માટેની જીવનશક્તિઓ.

આ પર્યાપ્તિ આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, શ્વાસ્યેશ્વાસ, ભાષા અને મન, એ છ પ્રકારની છે. દરેક જીવો પૂર્વભવમાં પર્યાપ્તિનામકર્મના ઉદયથી યથાયોગ્ય પર્યાપ્તિનું નિયમન કરીને પૂર્વ શરીરને છોડી જ્યારે ઉત્પત્તિપ્રદેશમાં આવે કે ત્યાં, તૂર્ત જ આહારનાં પુદ્દગલો ગ્રહણ કરી આહારપર્યાપ્તિને પૂર્ણ કરે. ત્યારબાદ અંગોપાંગરૂપ શરીરના પિંડનું નિયમન કરવા શરીરપર્યાપ્તિ, ત્યારબાદ ક્રમશઃ છએ પર્યાપ્તિ–શક્તિને પ્રાપ્ત કરે એટલે તે પર્યાપ્ત થયો કહેવાય. આ કાર્ય તેને ઉત્પન્ન થયા બાદ એક અંતર્મુહૂર્તમાં જ કરવાનું હોય છે. દરેક જીવો છએ પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કરે જ એવું હોતું નથી. એકેન્દ્રિયાદિકને ૪-૫--૬ યથાયોગ્ય હોય છે. અપર્યાપ્ત જીવોમાં પણ દરેક જીવને આહાર, શરીર અને ઇન્દ્રિય એ ત્રણ પર્યાપ્તિ તો પૂર્ણ કરવી જ પડે છે.

પ્રથમની આહારપર્યાપ્તિ એક સમયની છે, બાકીની નાના--મોટા અંતર્મુહૂર્ત્ત પ્રમાણની છે. ત્રણ પર્યાપ્તિ સુધીની અથવા સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા પહેલાંની જીવની બધી અપર્યાપ્તાવસ્થા ગણાય છે અને પૂર્ણ થયા બાદ જ પર્યાપ્ત થયો કહેવાય છે.

. ૩૩૪. સૂત્રકૃતાંગવૃત્તિ પૃષ્ઠ ૩૪૩ માં केचिद्व्याचक्षते...વાળો પાઠ જુઓ.

**લોમાહાર** — શરીરપર્યાપ્તિ પૂર્ણ થતાં લોમાહાર ગ્રહજ્ઞ યોગ્ય અમુક અંશે શરીર--શક્તિ ખીલી હોય છે, તેથી તે શરીરપર્યાપ્તિએ પર્યાપ્ત થયા બાદ જીવો સ્પર્શેન્દ્રિય વડે જ લોમાહારનું ગ્રહજ્ઞ (જાજ્ઞતાં--અજાજ્ઞતાં) કરે છે. આ આહાર પર્યાપ્ત અવસ્થામાં થતો હોવાથી યાવજ્જીવપર્યન્ત સતત હોઈ શકે છે.

વળી આ લોમાહાર (રોમ--રુવાડાદ્વારા આહાર) શરીરપર્યાપ્તિએ પર્યાપ્તા અને મતાંતરે સ્વયોગ્ય સર્વ પર્યાપ્તિએ પર્યાપ્તા એકેન્દ્રિય, નારક તથા દેવોને હોય છે, બાકીનાં શરીર પર્યાપ્તિએ પર્યાપ્તા, સ્વયોગ્ય સર્વપર્યાપ્તિએ પર્યાપ્તા વિકલેન્દ્રિયો અને પંચેન્દ્રિય સર્વ જીવો લોમાહારી તથા પ્રક્ષેપાહારી બન્ને હોય છે. એમાં લોમાહાર સતત ચાલુ હોય અને પ્રક્ષેપાહાર એટલે કવલાહાર કદાચિત્ હોય અથવા ન પણ હોય (એટલે પ્રક્ષેપાહારનો ગ્રહણ કાલ પણ લોમાહારવત્ છે.)

ઉપર જણાવ્યા મુજબ લોમાહાર પર્યાપ્તાવસ્થામાં સઘળાએ જીવોને યાવજજીવપર્યન્ત સમયે સમયે ચાલુ જ હોય છે. જો ત્રણમાંથી એક પણ આહાર સતત ન હોય તો જીવને સમયે સમયે આહારી કહ્યા તે ન રહે, અને તેથી મધ્યે મધ્યે અનાહારકપણું આવી જાય; અને તે ઘટિત નથી.

**શંકા** કોઈને શંકા થાય કે–દેવ–નારકાદિકને સમયે સમયે લોમાહારી કહ્યા તો દેવાદિકના આહારનું જે વિશિષ્ટ અન્તર પૂર્વે રાખવામાં આવ્યું છે તે કેમ ઘટશે ?

**સમાધાન— મનોમક્ષી** દેવોનો સતત જે લોમાહાર તે સામાન્ય અનાભોગપણે જાણવો. જ્યારે તેઓને જે અમુક દિવસ કે પક્ષાન્તિક આહાર તે વિશિષ્ટ અને આભોગ (ઇચ્છા) પૂર્વક જાણવો (જે હવે પછીની ગાથામાં જ કહેવાશે). દેવો મહાન પુષ્ટ્યોદયથી મનથી કલ્પિત સ્વશરીરપુષ્ટિજનક, ઇષ્ટ આહારના શુભ પુદ્દગલોનું સમગ્ર સ્પર્શેન્દ્રિય—કાયાથી ગ્રહણ કરી શરીરપણે પરિશમાવે છે. જ્યારે નારકોને તેવી જ રીતે પણ મહાપાપના ઉદયથી અશુભ પુદ્દગલોનું ગ્રહણ—પરિણમન હોય છે. આ પ્રમાણે એકેન્દ્રિયાદિકને વિષે આભોગ—અનાભોગપણે સામાન્ય તથા વિશિષ્ટ આહાર ગ્રહણ વિચારી લેવું. આ પ્રમાણે દેવ—નારક-એકેન્દ્રિયો પ્રક્ષેપાહારી હોતા નથી.

**પ્રક્ષેપાહાર** દેવ-નારકી એકેન્દ્રિય જીવ વિના, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય, તિર્યય-મનુષ્ય એ સર્વ જીવોને ઇચ્છા થતાં પ્રક્ષેપાહાર (કવલ)નું ગ્રહજ્ઞ હોઈ શકે છે. આ નિયમ નિશ્વે ન સમજવો, પરંતુ કદાચિત્ હોય, કદાચિત્ ન પજ્ઞ હોય, એમ સંભાવના સમજવી; કારજ્ઞકે સર્વદા-સતત પ્રક્ષેપાહાર ચાલુ હોય એમ બનતું જ નથી.

અહીં દેવ, નારકી અને એકેન્દ્રિય જીવોનો નિષેધ એટલા માટે છે કે--આ પ્રક્ષેપ--કવલાહાર જેને મુખ હોય તેને અથવા ભવસ્વભાવે ઘટિત હોય તો સંભવે. એકેન્દ્રિયોને મુખ જ નથી ને દેવો અને નારકો વૈક્રિયશરીરી હોવાથી મુખ છતાં પરમપુન્યોદયે પામેલા ભવના કારણે મુખદ્રારા આહાર ગ્રહશ કરવાની ક્રિયાની ઉપાધિ હોતી જ નથી. આથી તે બધાય લોમાહારી જ છે. [૧૮૪]

अवतरण— હવે કઈ કઈ જાતનો આહાર, કયા કયા જીવ ગ્રહણ યોગ્ય છે ? તે જણાવે છે.

#### सचित्ताचित्तोभय-स्वो आहार सव्वतिरियाणं । सव्वनराणं च तहा, सुरनेरइयाण अचित्तो ॥१९८५॥ संस्कृत छाथा----सचित्ताऽचित्तोभय-रूप आहारः सर्व्वतिरश्चाम् । सर्वनराणाश्च तथा, सुरनारकाणामचित्तः ॥१९८५॥ शक्दार्थ----सचित्ताचित्तोभयरूवो=स्थित्त, अथित्त - आहार=आહ्य२ अने ७.भथ३५ (सथित्ताथित्त) अचित्तो=अथित

**गાથાર્થ**— સચિત્ત, અચિત્ત અને સચિત્તાચિત્ત (મિશ્ર) એમ ત્રશ પ્રકારનો આહાર છે. એમાં સર્વ તિર્થચો તથા સર્વ મનુષ્યોને ત્રશે પ્રકારનો આહાર હોય છે અને દેવતા તથા નારકીને અચિત્ત આહાર હોય છે. ॥૧૮૫॥

**વિશેષાર્ય**— આહાર ત્રણ પ્રકારનો છે. સચિત્ત, અચિત્ત, સચિત્તાચિત્ત. એમાં સચિત્ત તે સચેતન (જીવયુક્ત) આહાર, અચિત્ત—અચેતન (જીવરહિત), સચિત્તાચિત્ત તે–(જીવરહિત અને સહિત) <sup>33પ</sup>મિશ્રઆહાર.

એકેન્દ્રિયથી માંડી પંચેન્દ્રિય સુધીના સર્વ જાતિના તિર્યંચો તથા સર્વ મનુષ્યોને ઉક્ત ત્રશે પ્રકારનો આહાર હોય છે. એટલે કદાચિત્ તેઓ અચિત્ત, કદાચિત્ સચિત્ત, કદાચિત્ સચિત્તાચિત્ત આહારને કરે છે. પરંતુ દેવો અને નારકો જે આહારના પુદ્દગલો લે છે તે સર્વદા અચિત્ત જ હોય છે. [૧૮૫]

**अवतरण**— હવે તે તે અવસ્થામાં ગ્રહશ કરાતો જે જે આહાર તે દરેક વખતે જાશતાં કે અજાશતાં હોઈ શકે ખરો ?

### आभोगाऽणाभोगा, सब्वेसिं होई लोम आहारो । निरयाणं अमणुत्रो, परिणमइ सुराण स मणुण्णो ॥१८६॥

સંસ્કૃત છાયા—

आभोगोऽनाभोगः, सर्वेषां भवति लोमाहारः । नारकाणाममनोज्ञः, परिणमते सुराणां सः मनोज्ञः ॥१८६॥

શબ્દાર્થ—

આમોग≕જાણતાં–ઇરાદાપૂર્વક

अणाभोग=અજાણતાં

૩૩૫. ઉત્પત્તિસ્થાને પ્રથમ સમયે (મિશ્ર) સચિત્ત આહાર હોય છે. કારષ્ઠકે તે સ્થાન જીવરૂપ છે તેથી સચેતનપશું છે. તે સિવાય જીવોનો જીવયુક્ત કલકલાદિક મધ—માંસ—માખણ—વનસ્પત્યાદિક જે કંઇ વસ્તુનો આહાર તે સચિત્ત; તેમાંથી અમુક ફલકલાદિક વનસ્પતિદ્રવ્યો અમુક કાલે અમુક રીતે અચિત્ત થાય છે તે વખતે તેનું આહરણ તે અચિત્ત, અને જે ફલફલાદિકમાં સચિત્તપશું પૂર્ણ થયું નથી એટલે સંપૂર્ણ અચિત્તપશું થયું ન હોય અને વાપરવામાં આવે ત્યારે સચિત્તાચિત્ત આહાર વાપર્યો કહેવાય.

| સવ્વેસિં=સર્વને     | સ≕તે લોમાહાર       |
|---------------------|--------------------|
| अमणुन्नो=અમનોશ      | મખુળ્ળો≕મનોશ—સુંદર |
| પરિળમૂੜ=પરિશ્રમે છે | ·                  |

**गાયાર્થ**— સર્વ જીવોને લોમાહાર આભોગ એટલે જાણતાં અને અનાભોગ એટલે અજાણતાં બે રીતે પરિશમે છે, તેમાં આ આહાર નારકીને અમનોજ્ઞ—અપ્રિયપણે અને દેવોને મનોજ્ર—પ્રિયપણે પરિશમે છે. ॥૧૮૬॥

**વિજ્ઞેષાર્ય** આહાર ગ્રહણ બે પ્રકારે થાય છે. 'આભોગ' અને 'અનાભોગ' રીતે. આભોગ એટલે મારે આહાર કરવો એવી ઇચ્છા પ્રગટ થવાપૂર્વક ગ્રહણ તે; અને તેથી વિપરીત એટલે ઇચ્છા વિના જ સહજભાવે આહાર પુદ્દગલોનું ગ્રહણ થયા કરે તે. તે કેવી રીતે ?

જેમ વર્ષા કે શીત ઋતુમાં વારંવાર લઘુશંકાએ જવું પડે છે ને તેમાં અત્યન્ત મૂત્રાદિરૂપ દેખાતો પુદ્દગલરૂપ જે આહાર તે અનાભોગિક છે. સર્વ જીવોને અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં આહાર ગ્રહશ અનાભોગપશે જ હોય છે, કારણકે આહાર પર્યાપ્તિ પહેલી છે અને મનઃપર્યાપ્તિ છેલ્લી છઠ્ઠી છે. મનઃપર્યાપ્તિની પ્રાપ્તિ પછી જ 'ઇચ્છા' શક્તિ પ્રગટ થયેલી હોય છે ને તે પર્યાપ્તિ પર્યાપ્ત અવસ્થામાં જ હોય છે. તેથી અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં અનાભોગપશે જ ગ્રહશ કહ્યું તે સમુચિત જ છે.

#### લોમાહાર કોને કહેવાય ?

સર્વ જીવોનું લોમ—એટલે રૂંવાડાં દ્વારા થતું આહાર પ્રહજ્ઞ આભોગ અને અનાભોગ બંને રીતે થાય છે, કારજ્ઞ કે કોઈ વખતે ગ્રહજ્ઞ કરાતા આહારનું સંવેદન—જાજ્ઞપશું અનુભવાતું હોય છે ને ક્યારેક તેવો અનુભવ નથી પજ્ઞ થતો. જેમ મર્દન દ્વારા તૈલાદિકનું હવા વગેરેનું ગ્રહજ્ઞ ઇચ્છાપૂર્વકનું હોય છે. જ્યારે શીતોષ્ક્ષાદિ પુદ્ગલોનું ગ્રહજ્ઞ ઇચ્છા વિના સ્વાભાવિક રીતે પજ્ઞ થતું હોય છે.

#### અપવાદ

પરંતુ એટલું વિશેષ સમજવું કે-એકેન્દ્રિય જીવો-સંપૂર્ચ્છિમ પંચેન્દ્રિય મનુષ્યો જે (મનઃપર્યાપ્તિ વિનાની) ચાર જ પર્યાપ્તિઓવાળા હોય છે, તેથી તેઓનું આહાર ગ્રહશ અનાભોગ નિવર્તિત જ છે. કારશકે તે જીવો અતિશય અલ્પ અને અપટુ મનોદ્રવ્યની લબ્ધિવાળા છે અર્થાત્ તેમને સ્પષ્ટ મનોશક્તિ જ હોતી નથી કે જેથી તેનું આહારગ્રહશ સમજપૂર્વક સંભવિત બને.

આ લોમાહાર નારકોને પ્રતિકૂલ--અશુભ કર્મ ઉદયવશથી અમનોજ્ઞ એટલે અપ્રિયપણે પરિશમે છે. તેથી હંમેશા અતૃપ્ત જ રહે છે. આહારજન્ય (સુખ મળવાને બદલે ઉલટું) દુઃખ જ ઊભું થાય છે. જ્યારે દેવોને તથાવિધ શુભ કર્મોદયના કારણે તે આહાર મનોજ્ઞ-પ્રિય, રૂચિકર અને સુખરૂપે પરિશમે છે અને તેથી જ તેમને તૃપ્તિપૂર્વક પરમ સંતોષ પણ થાય છે.

આ કારણે દેવોને શાસ્ત્રમાં **'મનોભક્ષી'** તરીકે પણ ઓળખાવ્યા છે, કારણ કે તમામ દેવો તથાવિધ શક્તિથી મન વડે શરીરને પુષ્ટ કરે તેવા મનોભક્ષણરૂપ આહાર પુદ્ગલોને ગ્રહણ કરી તૃપ્ત થનારા હોય જ છે. ઓજ આહાર --- દેવી સિવાયના જીવોને અનાભોગિક.

**લોમ આહાર**— સર્વ જીવોને અનાભોગિક અને આભોગિક બેય પ્રકારે.

**પ્રક્ષેપ (કવલ) અને મનોભક્ષગ્નરૂપ આહાર**— બેઇન્દ્રિયથી લઈ પંચેન્દ્રિય સુધીના સર્વને આભોગિક જ હોય છે. જીવો અનાભોગિકપક્ષે આહાર ગ્રહશ જીવનપર્યંત અવિરતપક્ષે કરતા જ હોય છે, જ્યારે આભોગિક માટે તેવું નથી હોતું. [૧૮૬]

**अवतरण**— પૂર્વે દેવગતિ આશ્રયી આહારમાન કહ્યું. હવે આહારના પ્રકરણમાં જ રહેલી નરક, તિર્થય તથા મનુષ્યગતિ આશ્રયી આહારનું કાલમાન જણાવે છે.

### तह विगलनारयाणं, अंतमुहूत्ता स होइ उक्कोसो । पंचिंदितिरिनराणं, साहाविय छट्ठ अट्टमओ ॥१८८७॥

સંસ્કૃત છાયા—

तथा विकलनारकाणां, अन्तर्मुहूर्तात्स भवति उत्कृष्टः । पञ्चेन्द्रिय--तिर्यङ्नराणां, स्वाभाविकः षष्ठादष्टमात् ॥१९८७॥

શબ્દાર્થ—

| तह=तेभअ           | ં છદ્દ=છકથી -બે દિવસે |
|-------------------|-----------------------|
| साहाविय=સ્વાભાવિક | <u> </u>              |

**गावार्थ**— વિશેષાર્થવત્ સુગમ છે. ॥૧૮૭૫

**વિશેષાર્ય** બેઇન્દ્રિય—તેઇન્દ્રિય—ચઉરિન્દ્રિય એ વિકલેન્દ્રિય જીવો તથા નારકો આહારના સતત અભિલાષી હોવાથી એક વાર આહાર ગ્રહણ કર્યા પછી બીજીવાર તેઓને ઉત્કૃષ્ટથી એક અંતર્મુહૂર્તને આંતરે વિશિષ્ટ આહારની ઇચ્છા થાય, (બાકી સામાન્ય આહાર તો જીવ માત્રને સમયે સમયે ચાલુ છે.) પંચેન્દ્રિય તિર્થચને આહારેચ્છા સ્વાભાવિક<sup>334</sup> રીતે ઉત્કૃષ્ટ છદ્દ એટલે બે અહોરાત્રિ (૪૮ કલાક)ને આંતરે થાય, અને પંચેન્દ્રિય મનુષ્યને ત્રણ અહોરાત્રિને (૭૨ કલાકે) અન્તરે આહારેચ્છા થાય. પરંતુ આ ઉત્કૃષ્ટ આહાર અન્તર તે સુષમસુષમ કાલમાં ભરત—ઐરવત, દેવકુરુ ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્રવર્તી ત્રણ પલ્યોપમાયુષી મનુષ્ય—તિર્થયોનું જાણવું, પણ બીજાનું નહીં જાણવું. વળી છટ, અટ્ટમે જે આહારગ્રહણ કહ્યું તે સ્વાભાવિક રીતે એટલે જ્યારે તપ--રોગાદિનો અભાવ હોય તો જ સમજવું, પણ તપ—રોગાદિનો સંભવ હોય તો દિવસોના દિવસો સુધી આહારગ્રહણ હોતું નથી.

અત્યારના સામાન્ય તિર્થંચ મનુષ્યોને અંતર્મુહૂર્તે અથવા અનિયતપણે પણ આહારાભિલાષ થાય, પરંતુ તપ--રોગાદિ ન હોય તો; કારણકે તપાદિ કારણે તો છ છ માસ સુધી આહાર ગ્રહણ હોતું નથી.

૩૩૬. સ્વાભાવિકનો અર્થ સંગ્રહશી ટીકાકારે 'તપ--રીગાદિનું કારજા ન હોય ત્યારે' એવો કર્યો છે પરંતુ યુગલિક મનુષ્ય-તિયંચને તેવો તપ કે રોગનું કારજા હોતું તો નથી. તો તેઓનું આ લખાજા કથા પ્રબલ કારજાે હશે ? તે જ્ઞાનીગમ્ય.

| ॥ चारे गतिमां आहारक-अनाहारकव्यवस्थाविषयक यन्त्र ॥ | तेनो काळ<br>विवहारनये] | વધમાં વધ ચાર              | ક્ષમત્      |                      |                             | લ મ-૧-૯        | ત્રશ સમય    |                            | આત્મન્ત અલ્પ                     | ารีรูก                     |             |            |                    | સાદિ અનંતકાલ  | સુધી        |                   |               |
|---------------------------------------------------|------------------------|---------------------------|-------------|----------------------|-----------------------------|----------------|-------------|----------------------------|----------------------------------|----------------------------|-------------|------------|--------------------|---------------|-------------|-------------------|---------------|
|                                                   | अनाहारक<br>समय         | વિત્રહગતિને               | પામેલા જીવો |                      |                             | રેવલી          | સમુદ્ધાતમાં |                            | ૧૪મે ગુવાબલે<br>ક્રેઝેની વ્યવસાય | યવસાકરણના                  |             |            |                    | સિદ્ધસ્થાને   | વર્તતા જીવો |                   |               |
|                                                   | आहार<br>अंतर           | સતતાહારી                  |             | :                    | . 0                         | ૧ અંતમું૦      |             | 0                          | ર અહોરાત્ર                       | •                          |             | ૩ અહોરાત્ર | 0                  | પૂર્વ યન્ગ    | આપ્યા મુજબ  | 0                 | ૧ આંતમું૦     |
|                                                   | સનામોન                 |                           |             | دي                   | ىي                          | من             |             | ىي                         | . <del>.</del>                   | 9                          | <br>-       | ہ          | نع                 | ہے            |             | <u>ب</u> و        | ٩             |
|                                                   | ममिग्रह                | ×                         | _           | ×                    | ×                           | ۍ              |             | ×                          | سی                               | ;                          | <           | ہ          | ×                  | <del>ب</del>  |             | ×                 | 5             |
|                                                   | हर्सम                  | -                         |             |                      | <del>م</del> ه              | ىن             |             | ہ                          | <u>م</u>                         | e                          |             |            | ×                  |               |             | ×                 | ×             |
|                                                   | आझ्म                   | 64                        | •           | ىي                   | مح                          | <br>ب          |             | لم ا                       | دی                               |                            |             | ۳.         | میں                |               |             |                   | ىچ            |
|                                                   | मिनिम                  | -                         |             | دى                   | ىي                          | ہے ۔           |             |                            |                                  | •                          |             | ىي         | ×                  | ×             |             | ×                 | ×             |
|                                                   | <u> राझा</u> र्मक्षर   | ×                         |             | ×                    | ×                           | સ્વભવપર્યન્ત   |             | ×                          | ભવપર્યન્ત                        | ,                          | •           | ભવ પર્યન્ત | ×                  | ×             |             | ×                 | ×             |
|                                                   | <u> </u>               | ×                         |             | સ્વભવપર્યન્ત         | ×                           | ભવ પર્ધન્ત     |             | ×                          | ભવપર્યન્ત                        | ×                          | £           | भवपथन्त    | ×                  | ભવપર્ધન્ત     |             | ×                 | ભવ પર્યન્ત    |
|                                                   | मंशल्स                 | શરીર પર્યા.               | थावत्       | ×                    | ٩ ,,                        | ×              |             | ٩.                         | ×                                | -<br>                      |             | ×          | بە<br>ب            | ×             |             | بھ<br>ب           | ×             |
|                                                   | जातिनाम                | ૧ એકેન્દ્રિય અપર્યાપ્તાને |             | ,, પર્ધાપ્તાવસ્થામાં | ર વિકલેન્દ્રિય અપર્યાપ્તાને | ,, પર્ધાપ્તાને |             | ૩ પંચે૦ તિર્યંચ અપયોપ્તાને | ,, પર્ધાપ્તાને                   | ૪ પંચે૦ મનુષ્યઅપર્ધાત્તાને | ( '' '''''' | " યવાપ્તાન | પ દેવ અપર્ધાપ્તાને | ,, પ્યાપ્તિને | -           | ૬ નારક અપયોપ્તાને | " પર્ધાસ્તાને |

चारे गतिमां आहारक-अनाहारकव्यवस्थाविषयक यन्त्र

પૃથ્વીકાયાદિક એકેન્દ્રિયો સતત જ આહારાભિલાષી હોવાથી તેનું અંતર હોતું નથી જેથી ગ્રન્થકારે આ ગાથામાં કહ્યું નથી. [૧૮૭]

**अवतरण**— હવે અનાહારક જીવો કયા અને અનાહારકપશું કયા કયા જીવોને ક્યારે ક્યારે હોય ? તે કહે છે---

> विग्गहगइमावन्ना, केवलिणो समूहया अजोगी य । सिद्धा य अणाहारा, सेसा आहारगा जीवा ॥१८८॥

> > સંસ્કૃત છાયા—

विग्रहगतिमापन्नाः, केवलिनस्समुद्धता अयोगिनश्च । सिद्धाश्च अनाहाराः, शेषा आहारका जीवाः ॥१८८॥

શબ્દાર્થ—

| વિग્गहगइं≔વિગ્રહગતિમાં     | સમૂहया=સમુદ્ધાતવાળા        |  |
|----------------------------|----------------------------|--|
| આવજ્ઞા≕આવેલા~પ્રાપ્ત થયેલા | अजोगी=અયોગી ગુજ્રસ્થાનકમાં |  |
| <b>કે</b> વलિષ્યે=કેવલીઓ   | आहारगा=આહારક               |  |

गायार्थ - વિશેષાર્થ મુજબ. ॥૧૮૮॥

**વિશેષાર્થ** આહારક અને અનાહારકની વ્યવસ્થા માટે ગાથામાં **વિગ્ગहगई** શબ્દ વાપર્યો છે. તેથી વિગ્રહગતિ કોને કહેવાય ? અને તે ક્યારે હોઈ શકે છે ? અને તે સમજાય તો જ પ્રસ્તુત બાબત સ્પષ્ટ સમજાય તેમ હોવાથી તેનું થોડુંક સ્વરૂપ અહીં સમજીએ. જો કે આ જ ગ્રન્થની ગાથા ૩૨૯–૩૧માં વિશેષ વર્શન કરવું ઉચિત છે, છતાં પ્રસંગ હોવાથી અહીં જ થોડીક સ્પષ્ટતા કરી છે.

વિવક્ષિત ભવનું આયુષ્ય પૂર્શ કરી અન્ય ભવે (અથવા મુક્તિએ) પહોંચવા, અથવા એક શરીર છોડી ભવાંતરમાં બીજું શરીર ગ્રહણ કરવા સારું જીવ બે પ્રકારે પ્રસ્થાન-ગતિ કરે છે.

૧. 🗶 (સરલ) અને ૨ વકા (કુટિલ).

આ ગતિઓ એડ ભવથી બીજા ભવ વચ્ચેની હોવાથી તેને 'અંતરાલ' ગતિ પણ કહે છે. ૧ **ઋજૂગતિ**–આ ગતિ એક જ સમયની છે, તેનું બીજું નામ <sup>૩૩૭</sup>'**अविग्रहा**' પણ છે.

આ ગતિ વડે પરભવમાં જતો જીવ મૃત્યુ પામતાંની સાથે સીધી જ ગતિએ ઉત્પત્તિસ્થાને સીધો એક જ સમયમાં ઉત્પન્ન થઈ જાય છે. એક થી વધુ સમય કદી થતો નથી. તેનું કારણ એ છે કે—સંસારી જીવનો મૃત્યુસ્થાનનો જે શ્રેણીપ્રદેશ હોય તેના સમશ્રેણીએ જ (છ દિશામાંથી કોઈ પણ એક દિશાની) ઉત્પત્તિપ્રદેશ હોય તો સૂક્ષ્મ શરીરધારી જીવ વાંકોચૂંકો ન જતાં સીધો જ જન્મસ્થાને પહોંચતો હોવાથી વધુ સમયને અવકાશ જ નથી રહેતો.

્ર. **વકાગતિ**—આ ગતિ એકથી વધુ સમયવાળી છે. અને તેથી તે ए**कविग्रहा**-બે સમયવાળી,

૩૩૭. તત્ત્વાર્થભાષ્યમાં આ નામ છે.

ऋजू अने वक्रागतिनूं स्वरूप

દ્વિविग्रहा–ત્રશ સમયવાળી, त्रिविग्रहा–ચાર સમયવાળી અને<sup>334</sup>चतुर्विग्रहा–પાંચ સમયવાળી એમ ચાર પ્રકારની છે, આ જ ગતિનું '<sup>334</sup>विग्रहगति' એવું નામાન્તર છે.

વક્રઅતિ એવું નામ કેમ આપ્યું ? તેનું સમાધાન એ છે કે--જીવ એક દેહને છોડીને જ્યારે બીજા દેહને ગ્રહશ કરવા સારું પરભવ તરફ પ્રસ્થાન કરે છે ત્યારે સ્વોપાર્જિત કર્મવશથી તેને કુટિલ–વક્રગતિએ જવું પડે છે અર્થાત્ તે દ્વારા ત્યાં ઉત્પત્તિસ્થાને પહોંચે છે.

આમ સંસારી જીવોનું પરલોકગમન ઋજુ અને વકા બે ગતિ દ્વારા થાય છે. ઋજુની વાત તો ઉપર કહી છે. પણ વક્રગમન શા માટે કરવું પડે છે ? તેના સમાધાનમાં જણાવવાનું કે—વક્રગતિએ જનારા જીવનું મૃત્યુસ્થાન અને તેનું ઉત્પત્તિસ્થાન (ઋજુની જેમ) બંને જ્યારે સમશ્રેણીએ હોતું નથી પણ આડુંઅવળું વિશ્વેણીએ હોય છે, ત્યારે તે સીધો જઈ જ શકતો નથી તેમજ તે શ્રેણીભંગ કરીને તિચ્છોં પણ જઈ શકતો નથી. આ એક અટલ નિયમ છે, તેથી પ્રથમ સીધો જઈને પછી વળાંકો લઈને જ ઉત્પત્તિની શ્રેણીએ પહોંચી ઉત્પત્તિપ્રદેશે પહોંચવું પડે છે. આ વળાંકો લેવા એનું જ નામ बक्र ગતિ.

**ૠજુગતિ કોને હોય ?**— કર્મમુક્ત થઈ મોક્ષે જતા સર્વ જીવોને, તેમજ સંસારી જીવોને. એમાં મુક્તાત્માનું મુક્તિગમન હંમેશા ઊર્ધ્વ સમશ્રેશીએ જ થાય છે. આ અટલ નિયમ છે. આ ઉપરથી એ પણ રહસ્ય સ્પષ્ટ થાય છે કે–જીવની મૂલગતિ ઋજુ–સરલ જ છે, પણ કર્મવશવર્તી થઈને તેને વક્રાનો અનુભવ કરવો પડે છે.

**વકગતિ કોને હોય ?**---- માત્ર સંસારમાં જન્મ લેનારા જીવોને જ વકાગતિ હોય છે, મુક્તિ-ગામીઓને હોતી નથી.

તેમાં પણ ચાર પ્રકારની વિગ્રહગતિમાંથી એકવિગ્રહા ને દ્વિગ્રહા તો ત્રસ જીવો મરીને પુનઃ ત્રસ થનારા હોય તેને જ હોય છે; કારણકે ત્રસનાડીમાં મરીને ત્રસનાડીમાં જ ઉત્પન્ન થનારને વધુ વક્રાનો સંભવ જ નથી.

જે જીવો સ્થાવરો છે તેમને (ઋજુ સહિતની) પાંચેય ગતિ હોય છે, કારણકે તેમને ત્રસનાડીની બહાર પણ ઉત્પન્ન થવાનું હોય છે.

એક વક્રામાં ૧, બેમાં ૨, ત્રણમાં ૩, ચારમાં ૪ વળાંકો હોય છે.

અહીં શંકા થાય કે-આટલી બધી વકાની જરૂર ખરી ? જવાબમાં હા. વસ્તુસ્થિતિ એવી છે કે જીવ અને પુદ્દગલની ગતિ આકાશપ્રદેશની શ્રેલી-પંક્તિ અનુસાર જ થાય છે. તેની સ્વાભાવિક ગતિ જ છ દિશામાંથી કોઈ પણ દિશાની સમાનાન્તર દિશામાં જ હોય છે. તેનું સ્વાભાવિક ગમન અનુશ્રેણીપૂર્વક જ હોય છે, પણ વિશ્રેણીપૂર્વક કદી હોતું જ નથી. એથી જ તેમને જ્યારે અસમાનાન્તર અથવા વિષમશ્રેણી ઉપર પહોંચવું હોય છે ત્યારે અવશ્ય વળાંકો કરવા જ પડે છે અને તેમાં પૂર્વકૃત કર્મ જ કારણરૂપે ભાગ ભજવતું હોય છે. અને એ વળાંકો વખતે અનાહારકપણાની સ્થિતિ હોય છે.

### અનાહારકપણું ક્યારે ક્યારે હોય ?

આ પ્રમાશે વિગ્રહગતિને પ્રાપ્ત થએલા જીવોને પાંચ સમયની ચતુર્વિગ્રહા હોય ત્યારે ચાર વળાંકો હોવાથી ચાર સમય (વ્યવહાર નયે ૩) અનાહારી હોય છે. એમ બીજી વિગ્રહાગતિમાં ૩–૨–૧ (વ્યવહારનયે ૨–૧-૦) અનુક્રમે અનાહારીપણાના સમયો હોય છે.

ઋજુગતિથી ઉત્પન્ન થનારને અનાહારક બનવાનો અવકાશ જ નથી. તેનું વિશેષસ્વરૂપ ૩૨૯ થી ૩૩૧ ગાથાના વિવરણમાંથી સમજવું.

**કેવળજ્ઞાની**ઓ જ્યારે આઠ સમયનાં સમુદ્દ્યાત કરતા હોય ત્યારે (કેવળ કાર્મણ–કાયયોગમાં વર્તતા) તેના ૩, ૪, ૫ આ ત્રણ સમયે અનાહારક હોય છે.

**અયોગી**— ચૌદમા ગુણસ્થાનકે વર્તતા અયોગી કેવળીઓ જ્યારે શૈલેશીકરણ કરે ત્યારે તે અવસ્થામાં અંતર્મુહૂર્ત (અત્યલ્પ સમયોનું) કાળ સુધી અનાહારક હોય છે.

**સિદ્ધ**ના જીવો જેઓ સકલ કર્મ ક્ષય કરી મુક્તાવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે તેઓ સાદિ–અનંતકાળ સુધી અનાહારક જ હોય છે.

ઉપરના પ્રસંગો છોડીને સર્વે જીવો સર્વ પ્રસંગે આહારક હોય છે. અનાહારીપણું એ એકાન્ત સુખનું કારશ છે જ્યારે આહારીપશું એ દુઃખનું કારશ છે, માટે મુમુક્ષુઓએ અજ્ઞાહારીપદની પ્રાપ્તિ માટે ઉદ્યમશીલ બનવું. [૧૮૮]

अवतरण હવે દેવોની તથાવિધ ભવપ્રત્યયિક સંપત્તિ વર્ણવે છે.

केसडिमंसनहरोम रुहिरवसचम्ममुत्तपुरिसेहिं । रहिआ निम्मलदेहा, सुगंधिनीस्सास गयलेवा ॥१८६॥ अंतमुहुत्तेणं चिय, पज्रत्तातरुणपुरिससंकासा । सव्वंगभूसणधरा, अजरा निरुआ समा देवा ॥१६०॥ अणिमिसनयणा, मणक-ज्रसाहणा पुष्फदामअमिलाणा । चउरंगुलेण भूमिं, न छिबंति सुरा जिणा बिंति ॥१६१॥

સંસ્કૃત છાયા—

केशास्थिमांसनखरोम-रुधिरवसाचर्म्ममूत्रपुरीषैः । रहिता निर्म्मलदेहा, सुगन्धिनिःश्वासा गतलेपाः ॥१९८६॥ अन्तर्मुहूर्त्तेन चैव, पर्याप्ता तरुणपुरुषसंकाशाः । सर्वाङ्गभूषणधरा, अजरा नीरुजाः समा देवाः ॥१९६०॥ अनिमेषनयना, मनःकार्यसाधनाः पुष्पदामाम्लानाः [अम्लानपुष्पदामानः] चतुरङ्गूलेन भूमिं, न स्प्रशन्ति सुरा जिना ब्रुवते ॥१९६१॥ ગલ્દાઈ\_\_\_\_

| <1-0                                | 4 <b>~</b>                           |
|-------------------------------------|--------------------------------------|
| केस=डेश                             | चिय=निश्चे                           |
| ઝફિ=અસ્થિ=હાડકા                     | તરુणपुरिससंकासा≕તરુશ પુરુષ સરખા      |
| मंस≕માંસ                            | सव्वंगभूसणघरा=સવ1્रे આંભૂષશોને       |
| नह=-1ખ                              | ધારણ કરનારા                          |
| रोम=३ंवाटां                         | अजरा=જરાવસ્થા રહિત                   |
| रुहिर=->धि२                         | निरुया=રોગ રહિત                      |
| વસ=ચરબી                             | સમા∽સમચતુરસ સંસ્થાનવાળા              |
| વમ્મ≕ચામડી–ચર્મ                     | अणिमिसनयणा=અનિમેષ નયનવાળા            |
| मुत्त≕भूત્ર                         | મળकञ्चसाहणા=મનથી કાર્ય સાધનારા       |
| પુરિસેફિં≔વિષ્ઠા                    | પુષ્फदामअमिलाणा≔અમ્લાન પુષ્પમાળાવાળા |
| रहिआ=રહિત                           | चंउरंगुलेण≕ચાર અંગુલવડે              |
| निम्मलदेहा=નિર્મળ દેહવાળા           | ન છિવંતિ=સ્પર્શતા નથી                |
| સુગંધિનિસ્સાસ=સુગંધી નિઃશ્વાસવાળા 🚽 | जिणा <del>≕</del> જિનેૠરો            |
| गयलेवा=ગતલેપા                       | વિંતિ⇒બોલે છે                        |
| अंतमुहुत्तेणं=અંતર્મુહૂર્તમાં       |                                      |
|                                     |                                      |

गायार्थ---- વિશેષાર્થવત્. ॥૧૮૯--૧૯૧॥

विशेषार्थ સઘળા દેવો પૂર્વભવમાં સંચિત કરેલા શુભ કર્મોદયના પ્રભાવથી હંમેશા શરીરની આકૃતિમાં અતિશય સુંદર, શરીર–મસ્તક ઉપર કેશ, હાડકાં, માંસ, નખ, રુંવાટા, રુધિર, ચરબી, ચામડી, મૂત્ર, વિષ્ટા (ઝાડો), (સ્નાયુ) એટલી વસ્તુઓથી રહિત શરીરવાળા<sup>૩૪૦</sup> હોય છે. આવી કલપિત વસ્તુથી સર્વથા રહિત હોવાથી તેઓ નિર્મલ દેહવાળા–ઉજ્જ્વલ શરીરી પુદ્ગલોને ધારણ કરનારા, કર્પૂર, કસ્તુરી આદિ વિશિષ્ટ સુગંધી દ્રવ્યોથી યુક્ત સુગંધી શ્વાસોશ્વાસવાળા, જાત્યવંત સુવર્જ્ઞાની જેમ ગયો છે લેપ જેનો એવા, ૨જ પ્રસ્વેદાદિ ઉપલેપ રહિત હોય છે. પ્રવાલવત્ ૨ક્ત અધરવાળા, ચન્દ્ર જેવા ઉજ્જ્વલ વૈક્રિયભાવી દાંતવાળા હોય છે. વૈક્રિયભાવી વિશેષણ આપવાનું કારણ એ છે કે–કેશ–<sup>૩૪૧</sup>નખાદિનું અસ્તિત્વ ઔદારિકભાવી છે, જ્યારે દેવો તો વૈક્રિયશરીરી જ હોવાથી તે વસ્તુ સ્વાભાવિક રીતે તો હોતી નથી પરંતુ જરૂર પડે તો ઉત્તરવૈક્રિય તરીકે કેશ, નખાદિ સર્વ સ્વરૂપ કરી શકે છે. આથી સમજવાનું કે--જ્યારે દેવોને સપ્તધાતુ નથી તો શરીર શેના આધારે રહે છે ? જેમ ઔદારિક શરીરને બેસવું, ઉઠવું કે ફરવું કે તેની સ્થિતિ અસ્થિ, રુધિર, માંસાદિકની મદદને કારશે થાય છે, દેવોને તો તે નથી તો શું માંસના લોચા જેવું શરીર હશે ? તો સમજવાનું કે--દેવોને સંઘયશ નથી જેથી અસ્થિરચના નથી. ઉપરાંત ગાથામાં જણાવેલ અન્ય વસ્તઓ પણ નથી. કારણકે વૈક્રિયવર્ગણાના પુદ્ગલોથી દેવ શરીર બનેલું છે, જેથી ઔદારિકભાવી સપ્તધાતુઓ નથી પણ એનો અર્થ તેનું શરીર માંસના લોચા જેવું સમજવાનું નથી પણ જ્યાં જ્યાં કઠિનાઈ–કઠોરતા કે જૂજ કોમળતા જોઈએ ત્યાં ત્યાં તે પુદ્દગલો વધુ જથ્થામાં કે જથ્થામાં વ્યવસ્થિત ગોઠવાયેલા હોય છે.

૩૪૦. અર્થાત્ મનુષ્યજન્મનાં દુઃખ, ત્રાસ ને ભયરૂપ ગણાતી કોઈ પણ ચીજ તેમને હોતી નથી. ૩૪૧. ઉવવાઇસૂત્રમાં દંત, કેશાદિનું અસ્તિત્વ જણાવ્યું છે.

આથી દેવોનું શરીર અત્યન્ત સ્વચ્છ, તેજોમય–દશે દિશાને અત્યન્ત પ્રકાશિત કરનારું, કેવળ સર્વોત્તમ વર્શ, ગંધ, રસ, સ્પર્શથી ઉત્પન્ન થયેલા શુભ વૈક્રિય પુદ્ગલોના સમૂહથી બનેલું, સૌભાગ્યાદિ ગુણોપેત હોય છે. [૧૮૯]

દેવ–દેવીઓ દેવશય્યામાં ઉત્પન્ન થતા હોવાથી તેઓને મનુષ્યાદિવત્ યોનિમાં ઉત્પન્ન થવાનું કે ગર્ભદુઃખને સહન કરવાનું ઇત્યાદિ કંઈ પણ હોતું નથી, પરંતુ ઉત્પન્ન થવાના સ્થાને દેવદૃષ્ય વસ્ત્રથી આચ્છાદિત વિવત્તયોનિ રૂપ એક દેવશય્યા હોય છે. દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થનારા જીવો પર્વના મહાન પુરુયોદયથી એક ક્ષણમાત્રમાં **ઉપપાતસભા**ને વિષે દેવદ્રષ્ય વસ્ત્રની નીચે શય્યા ઉપર પ્રથમ સમયે અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગે ઉત્પન્ન થાય છે. ઉત્પન્ન થતાંની સાથે જ આહારાદિક પાંચ પર્યાપ્તિઓ એક જ અંતર્મુહૂર્તમાં સમાપ્ત કરવાપૂર્વક **પૂર્ણપર્યાપ્તિ**વાળા થાય છે, અને ઉત્પન્ન થવાની સાથે ભવસ્વાભાવિક અવધિ અથવા વિભંગજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરીને, યથાયોગ્ય ભોગયોગ્ય તરુવ અવસ્થાવાળા થઇ જાય છે. એથી દેવોને અન્યગતિના જીવની જેમ ગર્ભધારણ–કુક્ષિજન્મ–બાલ્યવૃદ્ધાદિ ભિન્ન અવસ્થાઓ હોતી નથી. તેઓ દેવશય્યામાં ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે સ્વાભાવિક સૂંદર રૂપવાળા વસ્ત્ર–આભૂષણ રહિત હોય છે; પરંતુ પછી હાજર રહેલા તેમને સત્કારનારા સામાનિકાદિ દેવ–દેવીઓ જય જય શબ્દપૂર્વક નમસ્કાર કરીને, જિનપૂજનથી થતા અનેક લાભોને સ્વામીના મનોગત અભિપ્રાયથી જણાવીને ઉપપાત સભાના પૂર્વદ્વારથી સર્વ આભિયોગિકાદિદેવો સ્વાભાવિક વિકુર્વેલા અનેક જાતનાં સમુદ્રોનાં જલ--ઔષધિથી ભરેલાં, ઉત્તમ રત્નોના મહાકલશો વડે દ્રહમાં લઈ જઈ સ્નાન કરાવે. પછી અભિષેક સભામાં સ્નાન કરાવે. ત્યારબાદ ઉત્સાહી દેવો **અલંકારસભા**માં વિધિપૂર્વક લઈ જઈ, સિંહાસને બેસાડી શરીર પર શીઘ્ર ઉત્તમ સુવર્શનાં દેવદ્રુપ્ય વસ્ત્રો, રત્નાવલી આદિ હાર, વીંટી, કુંડલ અંગ–કેયૂરાદિ સુશોભિત આભૂષણોને સર્વાંગે પહેરાવે છે. પછી વ્યવસાયસભામાં વિધિપૂર્વક (પ્રદક્ષિણાદિ) પૂર્વદ્વારથી લઈ જઈ ત્યાં પુસ્તકાદિ દર્શાવે છે. ઉત્પન્ન થયેલો દેવ તે પુસ્તકથી પોતાના યથાયોગ્ય અવસર સાચવવાના પ્રસંગો, પરંપરાગતના રીતરિવાજોથી માહિતગાર બની, નન્દન નામની વાવડીમાં પૂજાની ભક્તિ નિમિત્તે પુનઃ સ્નાનાદિક કરીને <sup>૩૪૨</sup>જિનપૂજાદિકનાં ઉત્તમ સર્વ કાર્યો ક્રમશઃ વિધિપૂર્વક કરી, પછી વિધિપૂર્વક **સુધર્મા સભા**માં આરૂઢ થઈ સ્વકાર્યમાં તથા દેવ-દેવીના વિષયાદિક સુખમાં તલ્લીન બને છે.

વળી તે દેવો સર્વાંગે–મસ્તકે, કંઠે, હસ્તે, કર્ણાદિ અવયવોને વિષે આભૂષજ્ઞોને ધારજ્ઞ કરનારા, **'અજરા'** એટલે જરાવસ્થા રહિત એટલે હંમેશા અવસ્થિત યૌવનવાળા, **'નિરૂઆ'** એટલે નીરોગી, ઉધરસ શ્વાસાદિ સર્વ વ્યાધિમુક્ત, **'સમા'** એટલે સમચતુરસ્ત્ર સંસ્થાનવાળા છે. [૧૯૦]

વળી સર્વે દેવો ભવસ્વભાવે જ લીલાયુક્ત સુંદર અનિમેષ નેત્રવાળા એટલે જેના નેત્રમાં કદાપિ પલકારાપશું કે બંધ કરવાપશું હોતું જ નથી, અપરિમિત સામર્થ્યથી 'મનથી જ સર્વ કાર્યને સાધનારા' અમ્લાનપુષ્પમાળા<sup> ૩૪૩</sup> એટલે કરમાયા વગરની (વિકસ્વર, સુગંધીદાર દેદીપ્યમાન) સદાએ

૩૪૨. આ નિયમો સમ્યગ્દષ્ટિ દેવો માટે સમજવા. મિથ્યાદષ્ટિદેવો તેના આરાધ્ય દેવાદિકનો વિધિ સાચવે છે. ૩૪૩. પ્રશ્ન—દેવોની કંઠવર્તી પુષ્પમાલા સચિત્ત હોય કે અચિત્ત ? ખીલેલી લાંબી કલ્પવૃક્ષની પુષ્પમાલાને ઉત્પન્ન થયા બાદ (અલંકાર સભામાં) ધારજ્ઞ કરનારા, વળી પૃથ્વી ઉપર આવે ત્યારે પૃથ્વીને સ્પર્શ ન કરતાં ચાર આંગળ ઊંચા રહેનારા, મહાન સંપત્તિ, સૌભાગ્ય, સુખને ધારજ્ઞ કરનારા, (અર્ધમાગધી ભાષા બોલનારા) દેવો છે એમ જિનેશ્વરો કહે છે. [૧૯૧]

अवतरण Eal કયા કારણને પામી મનુષ્યલોકમાં આવે ? તે કહે છે.

# पंचसु ज़िणकल्लाणे--सु, चेव महरिसितवाणुभावाओ । जम्मंतरनेहेण य, आगच्छंती सुरा इहइं ॥१६२॥

સંસ્કૃત છાયા—

पञ्चसु जिनकल्याणेषु चैव महर्षितपोऽनुभावतः । जन्मान्तरस्नेहेन च, आगच्छन्ति सुरा इह ॥१९६२॥

શબ્દાર્થ—

पंचसु जिणकल्लाणेसु=श्विनना પાંચે કલ્યાશકોમાં महरिसितवाणुमावाओ=મહર્ષિઓના તપના પ્રભાવથી जम्मंतरनेहेण=४न्मान्तरना स्नेહથી

ण=જન્માન્તરના સ્નેહથી **ગાથાર્થ**— જિનેશ્વરદેવોના પાંચે કલ્યાણકોમાં, મહાન ઋષિઓના તપના પ્રભાવથી આકર્ષાઈને,

आगच्छंति=आवे. છે

ડहરં=અહીંઆ

**વિશેષાર્થ** – તદ્ભવમાં તીર્થકર પરમાત્મારૂપે થનારી વ્યક્તિ જ્યારે દેવલોકાદિક ગતિમાંથી ભરતાદિક કર્મભૂમિને વિષે ચ્યવીને પ્રકર્ષ પુષ્ટયશાળી માતાની કુક્ષીમાં ગર્ભપણે ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે મહાનુભાવ પરમાત્માનો જીવ જગજ્જંતુના કલ્યાણાર્થે મનુષ્યલોકમાં ઉત્પન્ન થયો છે એવું દેવો અવધિજ્ઞાનથી જાણીને, તેઓશ્રીનાં **ચ્યવનનો કલ્યાણક** મહોત્સવ ઉજવે છે. પુષ્ટયાત્માના ગર્ભના પ્રભાવથી માતાને ગર્ભવેદના, ઉદરવૃદ્ધિ, જન્માદિક કાળે અશ્રુચિપણું આદિ કંઈ પણ હોતું નથી.

અનુક્રમે ગર્ભનો યથાયોગ્ય સમય થતાં તે પરમાત્માનો (અવધિજ્ઞાનપૂર્વક) જન્મ થાય છે, જે સમગ્ર વિશ્વને કલ્યાણકરૂપ હોવાથી નારકીને પણ ક્ષણવાર સુખના કારણરૂપ બને છે. જન્મ થવાથી સર્વત્ર આનંદ અને મંગલ વર્તાય છે. એ પ્રસંગે ઇન્દ્રાદિક દેવો સુઘોષાઘંટા દ્વારા સર્વ દેવોને ખબર આપે, સહુ

જો સચિત્ત હોય તો તે માલા કલ્પવૃક્ષની બનેલી હોવાથી એકેન્દ્રિય છે અને એકેન્દ્રિય જીવોનું આયુષ્ય દશ હજાર વર્ષનું છે તો દેવોના સાગરોપમ જેટલા આયુષ્ય સુધી તે સચિત્ત–સચેતનપક્ષે લીલી કેમ રહે ?

બીજું જો અચિત્ત માનીએ તો તે માળા દેવોના વ્યવનાન્તે કરમાવા માંડે છે એમ સિદ્ધાંતોમાં કહ્યું છે, તો અચિત્ત માળાને કરમાવાપણું કથાંથી હોય ?

ઉત્તર—શાસ્ત્રોમાં દેવોની માળા સચિત્ત હોય કે અચિત્ત તે બાબતમાં કોઈ ગ્રન્થમાં સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ જોવા–જાણવામાં આવેલો નથી તેથી ઘણા તર્ક–વિતર્કને સ્થાન મળે છે, તો પણ સચિત્ત અથવા અચિત્ત બન્ને રીતે માનવામાં કોઈ વિરોધ આવવાનો સંભવ નથી. સચિત્ત માનીએ તો જે અવસરે એક વિવક્ષિત જીવનું આયુષ્ય પૂર્ણ થાય એટલે તે સ્થાને તે જ અથવા બીજો જીવ તે માળામાં વનસ્પતિપશે ઉત્પન્ન થાય એટલે તે માળા અમ્લાન રહે, અને અચિત્ત માનીએ તો 'મ્લાન' એ પદનો અર્થ કાંતિ–તેજ પ્રથમાવસ્થા કરતાં ઓછા થાય એમ માનવું ઉચિત લાગે છે. તત્ત્વજ્ઞાનીગમ્ય. એકઠા થઈ વિમાન દ્વારા આ લોકમાં જન્મગૃહે આવી, વિદ્યાબલથી પ્રભુના પ્રતિબિંબને માતા પાસે રાખી, મૂળ શરીરને પોતે જ ગ્રહજ્ઞ કરી પોતાના જ પંચરૂપ કરવાપૂર્વક મેરૂપર્વત ઉપર જઈ, અભિષેકાદિ મહાક્રિયાઓ કરે છે. આ રીતે દેવ--દેવીઓ અનેક રીતે, ઘણા ઠાઠથી પ્રભુના જન્મકલ્યાજ્ઞકને ઉજવે છે.

અનુક્રમે વૃદ્ધિ પામતાં પ્રભુ ભોગાવલી કર્મક્ષય થતાં, શાશ્વત નિયમ મુજબ લોકાન્તિક દેવોની આચારપાલન પૂરતી જયજય શબ્દપૂર્વક તીર્થપ્રવર્તન કરવાની સૂચના થવાથી જગતને એક વરસ સુધી અઢળક ધનાદિકનું દાન આપી, દારિદ્રચ દૂર કરી, જ્યારે દીક્ષા લેવા તૈયાર થાય ત્યારે પણ દીક્ષાકલ્યાજ્ઞકના મહોત્સવ પ્રસંગને ઉજવવા સર્વ દેવો અહીં આવે છે.

એ પ્રમાણે દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા બાદ કેવળ જગજ્જંતુના કલ્યાણાર્થે, શુદ્ધ મુક્તિમાર્ગનો આદર્શ બતલાવવા ઉચ્ચતમ અહિંસા, ઉગ્રતપ–સંયમનું સેવન કરતાં, આવતાં અનેક ઉપદ્રવોને સમભાવે વેદતા ચાર ઘાતીકર્મોનો ક્ષય કરી, વીતરાગપણું પ્રાપ્ત કરીને તેરમે ગુણસ્થાનકે જ્યારે કેવલજ્ઞાની બને છે ત્યારે તે **કેવલજ્ઞાન કલ્યાણક**ના મહિમાને ઉજવવા દેવો અહીં આવે છે.

કેવળજ્ઞાની તીર્થંકર પોતાની પાંત્રીસ ગુજ્ઞયુક્ત બનેલી પ્રભાવિક વાશીથી વિશ્વના પ્રાશીઓને સાચો મુક્તિસુખનો માર્ગ બતલાવી, કેઇકનાં કલ્યાશ કરી–કગવી, તે જ દ્વારા પોતાનાં બાકી રહેલાં ચાર ભવોપગ્રાહી કર્મનો ક્ષય કરી નિરાબાધપક્ષે જ્યારે મોક્ષે જાય છે તે સમયે એ મહાનુભાવ પરમાત્માના **મોક્ષકલ્યાજ્ઞક**ને ઉજવવા દેવો અહીં આવે છે.

એમ દેવો ચ્યવન (ગર્ભ)--જન્મ--દીક્ષા--જ્ઞાન--મોક્ષ એ પાંચે કલ્યાજ્ઞક ઉજવવા આ મનુષ્યલોકમાં આવે છે.

એ સિવાય કોઈ મહર્ષિના મહાન તપના પ્રભાવથી આકર્ષાઈ તેનો મહિમા વધારવા અથવા વંદન-નમસ્કારાદિક કરવા, વળી જન્માંતરના સ્નેહાદિકને કારશે એટલે કે મનુષ્યાદિકની સ્ત્રી ઉપરના રાગથી, અથવા દ્વેષ્બુદ્ધિથી (સંગમાદિક આવ્યા હતા તેમ) વગેરે કારશે તેઓનું આ લોકમાં આવવું થાય છે.

એ પ્રમાણે વળી પૂર્વભવના સ્નેહથી બંધાએલા દેવો મિત્રના સુખને માટે અને અમિત્રના દુઃખને માટે નરકે પણ જાય છે. [૧૯૨]

अवतरण— હવે કયા કારણે મનુષ્યલોકમાં આવતા નથી ? તે કહે છે.

संकंतदिव्वपेमा, विसयपसत्ताऽसमत्तकत्तव्वा । अणहीणमणुअकञ्जा, नरभवमसुहं न इंति सुरा ॥१६३॥ चत्तारि पंचजोयण, सयाइं गंधो य मणुअलोगस्स । उहं वच्चइ जेणं, न उ देवा तेण आवंति ॥१६४॥

संस्કृत छाथा— सङ्कान्तदिव्यप्रेमाणो, विषयप्रसक्ताऽसमासकर्त्तव्याः । अनधीनमनुजकार्या, नरभवमशुभं न यान्ति सुराः ॥१६३॥

| चत्वारि पञ्चयोजनशतानि, गन्धश्च मनुजलोकस्य ।<br>उर्ध्वं व्रजति येन, न तु देवा तेन आयान्ति ॥१९६४॥                                                                                                     |                                                                                                                                                   |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| શબ્દાર્થ                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                   |  |
| संकतदिव्वपेमा=સંક્રાંત દિવ્યપ્રેમવાળા<br>विषयपसत्ता=વિષ્યમાં પ્રસક્ત<br>असमत्तकत्तव्वा=અપૂર્શ કાર્યવાળા<br>अणहीणमणुअकज्ञा=મનુષ્યને આધીન ન<br>હોવાથી<br>असुहं=અશુભ<br>गाथार्थ વિશેષાર્થવત્, ॥૧૯૩–૯૪॥ | न इंति=આવતા નથી<br>चत्तारिपंचजोयणसयाइं=ચારસો પાંચસો યોજન<br>मणुअलोगस्स=મનુષ્યલોકનો<br>उहुं वञ्चइ=ઊંચે જાય છે<br>तेण=તે કારણથી<br>न आवंति=આવતા નથી |  |

**વિશેષાર્થ**— જ્યારે દેવલોકમાં દેવો ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે દેવલોકવર્તી અત્યન્ત સુંદર દેવાંગનાઓને વિષે નવો જ--દિવ્ય પ્રેમ સંક્રાન્ત (પ્રવેશ ભાવવાળો) થાય છે. અતિમનોહર દેવીઓના સુંદર શબ્દ--રૂપ--રસ--ગંધ અને સ્પર્શના વિષયો અતિ સુખકર અને મનોજ્ઞ હોવાથી દેવો તેમાં અત્યન્ત આસક્ત થવાથી, વળી ઇચ્છામાત્રથી સ્વર્ગ સમ્બન્ધી અત્યન્ત સુંદર રૂપ--રસ--ગંધ--સ્પર્શ અને શબ્દોમાં ઉત્પન્ન થતાંની સાથે જ પ્રસક્ત થાય છે તેથી. એથી જ વળી નથી સમાપ્ત થયાં સ્વકર્તવ્યો જેનાં એટલે કે ત્યાં એવા વિષયાદિક સુખો છે કે સ્નાન કરીને તૈયાર થાય ત્યાં નાટકપ્રેક્ષણાદિનું મન થાય, એ પૂર્ણ ન થાય ત્યાં બીજાં અનેક સુખોમાં તલ્લીન થતા જાય, એથી તે <sup>388</sup>દવાંગનાદિને વિષે અપૂર્ણ કર્તવ્યવાળા હોવાથી, વળી મનુષ્યાધીન તેને કંઈ પણ કાર્ય હોતું જ નથી, કારણકે તેઓ અનુપમ સામર્થ્યવાળા હોવાથી સ્વયમેવ સ્વકાર્યને સાધનારા છે. આ કારણોથી અશુભ ગંધથી ભરેલા આ મનુષ્યલોકમાં દેવો આવતા નથી [૧૯૩]

અશુભગંધોપેતપશું શી રીતે ?

મનુષ્યલોકના મનુષ્ય, તિર્યચાદિના મૃતકલેવરોમાંથી મૂત્ર-પુરીષાદિમાંથી ઉત્પન્ન થતો અશુભ ગંધ જ્યારે (શ્રી અજીતનાથ ભગવાન આદિના સમયમાં મનુષ્યો ઘણા હોય ત્યારે મૃતકલેવરાદિનું પ્રમાણ વધુ જોરમાં હોય ત્યારે ગંધ પ્રમાણ પણ) વધારે થાય ત્યારે <sup>૩૪૫</sup>પાંચસો યોજન સુધી, નહીંતર ચારસો યોજન સુધી ઊંચે જાય છે. તેમજ તેની નીચે ચારે બાજુ દુર્ગંધી વાતાવરણ પણ સદા રહેતું

૩૪૪. કદાચિત્ તે દેવ પૂર્વજન્મના ઉપકારી કુટુમ્બ, ગુરુ આદિને મળવાને, તેને પોતાની સંપત્તિ દર્શાવવાને પણ ઇચ્છે, પરંતુ એવામાં તે દેવીઓ ઉત્પન્ન થયા બાદ તરત અહીં આવતા તે દેવોને અનેક પ્રકારનાં પ્રેમનાં મ્હેશાં મારી, શરમાવી, હાવભાવથી પુનઃ યેનકેન પ્રકારેશ પોતાનામાં દત્તચિત્તવાળા કરે છે અને ત્યારબાદ ત્યાં સુખમાં પડી જાય છે અને મનુષ્યલોકમાં આવવાનું વિસરી પજ્ઞ જાય છે.

૩૪૫. ઘ્રાશેન્દ્રિયનાં પુદ્દગલો ઊંચે નવ યોજન સુધી જ જાય છે પરંતુ અહીં જે પાંચસો યોજન પ્રમાશ કહ્યું તે માટે એમ સમજવું કે અહીંથી જે મૂલ ગન્ધનાં પુદ્દગલો ગયા તે અપાન્તરાળે ઊધ્વ રહેલા અન્ય પુદ્દગલોને પોતાના ગન્ધથી વાસિત કરી નાંખે; ત્યાં વાસિત થયેલાં એ પુદ્દગલો વળી ઉપર ઉપર જતાં અન્ય પુદ્દગલોને વાસિત કરે. આ પ્રમાશે અન્યાન્ય વાસિત પુદ્દગલોમાં તેટલા યોજન સુધી ગંધ જવાનો સંભવ સમજી લેવો.

ઉપદેશમતલા કર્લિકાટીકામાં તો ૮૦૦ થી ૧૦૦૦ યોજન સુધી ગંધનું જવું જણાવેલું છે.

હોવાથી દેવો આ મનુષ્યલોકમાં આવવાનું પસંદ કરતા નથી. તેઓ સ્વર્ગીય સુખના આનંદને છોડીને અહીં શા માટે આવે ?

ફક્ત ઉક્ત ગાથાઓમાં કહ્યા મુજબ કલ્યાણકાદિના વિશિષ્ટ પ્રસંગે સદાકાળથી ચાલ્યા આવતા નિયમાનુસાર પરમાત્માના પુણ્યના પ્રાગ્ભારથી–પ્રભાવથી જ આ લોકમાં દેવો આવે છે. [૧૯૪]

**अवतरण**---- વૈમાનિક નિકાયની સમાપ્તિ કરતાં દેવોને વિષે ભવપ્રત્યયિક અવધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર કોને કેટલું હોય ? તે કહે છે; તથા પ્રસંગવશ સાથોસાથ નારકી, દેવ, મનુષ્ય અને તિર્યંચના અવધિજ્ઞાનનું પજ્ઞ સંસ્થાન--આકાર કહે છે.

> दो <sup>३४६</sup>पढमकप्पढमं, दो दो दो बीअतइयगचउस्थिं । चउ उवरिम ओहीए, पासंति अ पंचमिं पुढविं ॥१६५॥ छट्ठिं छग्गेविज़ा, सत्तमिमियरे अणुत्तरसुरा उ । किंचूणलोगनालिं, असंखदीवुदहि तिरियं तु ॥१६६॥ बहुअयरं उवरिमगा, उद्वं संविमाणचूलियधयाई । उणद्धसागरे संख—जोयणा तप्परमसंखा ॥१६७॥ पणवीस जोयणलहू, नारय—भवण—वण जोइकप्पाणं । गेविज्ञणुत्तराण य, जहसंखं ओहिआगारा ॥१६८॥ तप्पागारे—पल्लग,--पडहग--झल्लरी मुईंग-पुफ-जवे । तिरियमणुएसु ओही, नाणाविहसंठिओ भणिओ ॥१६६॥

संस्कृत छाथा— द्वौ प्रथमकल्पौ प्रथमां, द्वौ द्वौ द्वौ द्वितीयां तृतीयकां चतुर्थीम् । चत्वार उपरितनाः, पश्यन्ति च पञ्चमां पृथवीम् ॥१९६४॥ षष्ठीं षड्ग्रैवेया, सप्तमीमितरेऽनुत्तरसुरास्तु । किञ्चिन्न्यूनलोकनालीं, असंख्यद्वीपोदधयस्तिर्यक् तु ॥१९६६॥ बहुतरकमुपरितना ऊर्ध्वं स्वविमानचूलिकाध्वजादि । उन्नेऽधें सागरे संख्य—योजनानि ततः परमसंख्येयानि ॥१९६७॥ पञ्चविंशतियोजनानि लघु, नारक—भवन-वन—ज्योतिष्कल्पानाम् । ग्रैवेयाऽनुतराणाञ्च यथासंख्यमवध्याकाराः ॥१९६८॥

385

३४६. दो कण्पपढमपुढवि-इति पाठांतरं ।

| तप्राकारः पल्लकपटहक-झल्लरी-मृदङ्ग-पुष्पयवाः । |                                         |  |  |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|--|--|
| तिर्यङ्ग मनुजेष्ववधिर्नानाविधसंस्थितो         | भणितः ॥१६६॥                             |  |  |
| શબ્દાર્થ–                                     | <u> </u>                                |  |  |
| दोपढमकप्प≃બે. પહેલાં કલ્પો                    | ' उणद्धसागरे=ઊના અર્ધ સાગરોપમ પ્રમાણમાં |  |  |
| बीअतइयगचउत्सिं=બીજી–ત્રીજી–ચોથી               | संखजोयणा=સંખ્યાતા યોજન                  |  |  |
| चउउवरिम=ચા૨ ઉપરના                             | तप्परं=તેથી અધિકાયુષ્યવાળા              |  |  |
| ओहिए⊶અવધિજ્ઞાનથી                              | असंखा=અસંખ્યાતા યોજન                    |  |  |
| पાસંતિ=પેખે છે                                | पणवीस⇒પચીશ                              |  |  |
| पंचर्मि पुढर्वीं=પાંચમી ન૨કપૃથ્વી સુધી        | लहु∺લધુ                                 |  |  |
| છર્કિ=છક્રી સુધી                              | जहसंखं=યથાસંખ્યપશે                      |  |  |
| છગેવિજ્ઞા≕છ પ્રૈવેયકના                        | ओहि=અવધિ                                |  |  |
| सत्तमिं=સાતમી સુધી                            | आगारा≕આકાર                              |  |  |
| इयरे≖ઇતર–૩ પ્રૈવેયકના                         | तप्पागारे≕તરાપાના આકારમાં               |  |  |
| अणुत्तरसुरा=અનુત્તરવાસી દેવો                  | पल्लग≕પાલાપ્યાલાના આકારે                |  |  |
| किंचूणलोगनालिं=ડિંચિદ્દ ઊશી લોકનાલિકાને       | पडढग=પટહ                                |  |  |
| असंखदीवुदहि=असंभ्यद्वीप-सभुद्र                | झल्लरि=ઝાલર                             |  |  |
| तिरियं=तिर्थः                                 | मुइग=મૃદંગ                              |  |  |
| बहुअयरं=अतिधशुं                               | पुष्फ=પુષ્પ                             |  |  |
| उवरिमगा=७५२-७५२ २હेલा દेवो                    | जवे=યવાકાર [યવનાલકાકાર]                 |  |  |
| सविमाणचूलियधयाइं=स्वविभाननी यूबिआवर्ति        | नाणाविह=નાનાવિધ                         |  |  |
| ધ્વજા સુધી                                    | સંઠિઓ=સંસ્થાન<br>મणિઓ=કહ્યું છે         |  |  |

**गायार्थ**----- પહેલા બે કલ્પના દેવતા અવધિજ્ઞાનથી પહેલી નરકપૃથ્વી સુધીનું ક્ષેત્ર (અધો) દેખે, ત્યારપછીના બે કલ્પના દેવો બીજી નરક સુધી, ત્યાર પછીના બે કલ્પના દેવો ત્રીજી નરક સુધી, તે પછીના બે કલ્પવાળા ચોથી નરક સુધી, ત્યાર પછીના ચાર કલ્પના પાંચમી નરક સુધીના ક્ષેત્રને જુવે છે. ॥૧૯૫૫

ત્યારપછી છ ગ્રૈવેયકના દેવો છક્રી નારકી સુધી, તે પછીની ઉપરની ત્રશ્ન ગ્રૈવેયકના સાતમી નારકપૃથ્વી સુધી, વળી અનુત્તરદેવો કંઇક ન્યૂન પ્રમાણ લોકનાલિકાને દેખે છે.

વળી સૌધર્માદિક તમામ દેવો તિચ્છું અસંખ્યાતા દ્વીપ-સમુદ્રોના ક્ષેત્રને જુવે છે. ॥૧૯૬॥ ફરક એટલો કે તેના તે જ ક્ષેત્રને ઉપર–ઉપરના કલ્પવાળા દેવો, તિચ્છું ક્રમશઃ નીચે નીચેના કલ્પવાળા દેવો કરતાં, વિશુદ્ધ–વિશુદ્ધતર અવધિજ્ઞાનના પ્રભાવે અધિક–અધિકતમ અને સર્વકલ્પગત દેવો ઊંચું તો પોતપોતાના વિમાનની ચૂલિકાની ધ્વજા સુધી જ દેખી શકે છે. વળી તેમાંય અર્ધ સાગરોપમથી ન્યૂન આયુષ્યવાળા તિચ્છું સંખ્યયોજન ક્ષેત્રને દેખે અને તેથી અધિકાયુષ્યવાળા દેવો અસંખ્ય યોજન સુધી દેખે. ॥૧૯૭॥

લઘુ આયુષ્યવાળા દેવો તિચ્છું ૨૫ યોજન સુધી દેખે. નારકીઓનો, ભવનપતિ, વ્યન્તર,

9.

જ્યોતિષી, બાર કલ્પ, ગ્રૈવેયક અને અનુત્તર દેવોનો યથાસંખ્યે કરીને અવધિજ્ઞાન–ક્ષેત્રનો આકાર નીચે પ્રમાણે. ॥૧૯૮॥

તરાપાનો, પાલા--પ્યાલાનો, પટહનો, ઝાલરનો, મૃદંગનો, પુષ્પચંગેરીનો અને યવ એટલે યવ નાલિકાકારનો હોય છે. તિર્થચો અને મનુષ્યોનું અવધિજ્ઞાન નાના નાના (જુદા–જુદા) પ્રકારના સંસ્થાનવાળું કહેલું છે. ॥૧૯૯ા

**વિશેષાર્થ** સિદ્ધાંતમાં મંતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યવ અને કેવલ એ પાંચ જ્ઞાનો કહેલાં છે. એ જ્ઞાનોમાં સર્વ જ્ઞાનનો સમાવેશ આવી જાય છે. એક એક જ્ઞાન ક્રમશઃ ચઢિયાતું છે. એમાં પ્રથમના બે જ્ઞાનો જીવમાત્રમાં ન્યૂનાધિકપણે હોય છે જ અને એટલી પણ જ્ઞાનચેતનાથી જ જીવ, જીવ તરીકે ઓળખાય છે; અન્યથા તે અજીવ જ કહેવાય. વળી અવધિ આદિ ત્રણ જ્ઞાનો વિશિષ્ટ ગુણની ભૂમિકાએ પહોંચવાથી પ્રાપ્ત થાય છે. એમાં છેલ્લું કેવલજ્ઞાન ચૌદરાજલોકના અને અલોકના સર્વ પદાર્થોને આત્મસાક્ષાત્ બતાવનાર છે. અસ્તુ. આપણને તો અત્યારે એક **અવધિજ્ઞાનનો** વિષય જરૂરી હોવાથી અન્ય ચર્ચા છોડી તેને જ સમજીએ.

અવધિ-જ્ઞાન=અવધિ એટલે મર્યાદાવાળું જ્ઞાન તે. મર્યાદા શેની ? રૂપી--અરૂપી એ બે પ્રકારના પદાર્થમાંથી માત્ર રૂપી જ પદાર્થનો આત્મસાક્ષાત્કાર કરાવનાર હોવાથી તે મર્યાદિત થયું. આ જ્ઞાન અનુગામી આદિ છ ભેદે અથવા અસંખ્ય અને અનન્ત ભેદે પ્રાપ્ત થાય છે. આ જ્ઞાનના માલિકને પોતાના સ્થાને બેઠા થકાં જે વસ્તુ જોવા ઇચ્છા થાય ત્યાં ઉપયોગ (ધ્યાન દેવું) મૂકવો પંડે છે. આ જ્ઞાન બહુ ભેદવાળું અને ક્ષેત્રથી મર્યાદિત ને ભિન્ન ભિન્ન રીતે ઉત્પન્ન થવાવાળું છે. આ જ્ઞાન ભવપ્રત્યયિક અને ગુણપ્રત્યયિક બે રીતે ઉત્પન્ન થાય છે. દેવોને આ જ્ઞાન ભવપ્રત્યયિક હોય છે કારણકે દેવભવમાં ઉત્પન્ન થતાં જ તેનો ઉદય થાય છે. આ ભવપ્રત્યયિક અવધિજ્ઞાનવાળા કથા દેવને કેવી રીતે ? કેટલા પ્રમાણમાં તે જ્ઞાન હોય છે ? તે કહે છે.

**હત્कૃષ્ટ अધોअવધિક્ષેત્ર**— હવે પ્રથમ ઉત્કૃષ્ટ વિષયને કહેવાનો હોવાથી ગ્રન્થકાર પ્રથમ વૈમાનિક નિકાયાશ્રયી અધઃક્ષેત્રમર્યાદાને જણાવે છે.

પ્રથમના સૌધર્મ અને ઇશાન<sup>3૪૭</sup> એ બે કલ્પના ઉત્કૃષ્ટાયુષી દેવો–દેવીઓ (તથા તેમના સામાનિકાદિ દેવો) પોતાના પ્રાપ્તજ્ઞાનથી નીચે, પહેલી રત્નપ્રભા નરકપૃથ્વીના અન્ત સુધીના સર્વ રૂપી પદાર્થોને જોવા શક્તિમાન છે. સનત્કુમાર–માહેન્દ્ર કલ્પના ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા ઇન્દ્રાદિક દેવો યાવત્ શર્કરાપ્રભાપૃથ્વીના અન્ત સુધી દેખે. બ્રહ્મ–લાંતક કલ્પના વાલુકાપ્રભાના અન્ત સુધી, શુક્ર–સહસ્રારના ચોથી પંકપ્રભાના અન્ત સુધી, આનત પ્રાણત–આરણ–અચ્યુત કલ્પના દેવો પાંચમી ધૂમપ્રભાના અન્ત સુધી દેખે. પરન્તુ એટલું વિશેષ સમજવું કે ઉત્તરોત્તર કલ્પના દેવો એક બીજાથી અધિક અધિક વિશુદ્ધતર–વિશુદ્ધતમપશે ક્રમશઃ પદાર્થોના બહુપર્યાયોને દેખે. [૧૯૫]

પ્રથમની છ ગ્રૈવેયકના દેવો છક્રી તમઃપ્રભા પૃથ્વી સુધી, ઉપરની ત્રણ ગ્રૈવેયકના સાતમી તમસ્તમપ્રભા સુધી, અને અનુત્તર કલ્પના દેવો (સ્વધ્વજાના અન્તથી ઉપર નહીં માટે) કંઈક ન્યૂન

૩૪૭. જ્યાં કલ્પયુગલ હોય ત્યાં એકથી બીજા કલ્પના દેવો તે જ ક્ષેત્રને વિશુદ્ધપગ્ને જોવે એમ સમજવું.

એવી લોકનાલિકા—એટલે કે પંચાસ્તિકાયથી પૂર્ણ ચૌદ રાજપ્રમાણ ક્ષેત્રને દેખે છે. ઉપરની ત્રણ ગ્રૈવેયક કરતાં આ દેવો સાતમી નરકઅધોવર્તી અલોકાકાશ સુધીના વિષયને પણ જાણે.

**હત્कૃષ્ટ તિર્યક્ अवधिक्षेत्र**---- સૌધર્મથી માંડી અનુત્તર સુધીના દેવો તિચ્છું અસંખ્યાતા દ્વીપ--સમુદ્ર સુધી (પશ ઉત્તરોત્તર એક બીજાથી અધિક અસંખ્ય યોજનપગ્ને) દેખે. એટલે અસંખ્યાતામાં અસંખ્ય ભેદો પડતા હોવાથી સૌધર્મ દેવો જે અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્ર દેખે તે કરતાં ઇશાન દેવલોકવાસી દેવો તેથી અધિક અસંખ્ય પ્રમાશ વધુ દ્વીપ-સમુદ્રોના ક્ષેત્રને દેખે. અથવા તે જ ક્ષેત્રને વધુ સ્પષ્ટ--તેમજ સવિશેષ દેખે. એમ બહુ, બહુતર--તમપગ્ને અધિક ઉત્તરોત્તર કલ્પના દેવોને અવધિજ્ઞાનના પ્રકાશમાં વિશુદ્ધ--તર--તમપગ્નાનો સદ્ભાવ હોવાથી તે રીતે જોવાને તે શક્તિવંત છે.

उत्कृष्ट ऊर्ध्वअवधिक्षेत्र— પ્રત્યેક કલ્પના સૌધમાદિક સર્વ દેવો ઊંચું તો ભવસ્વભાવે સ્વસ્વવિમાનની ધ્વજાના અન્ત સુધી જ દેખી શકે છે. તેથી ઊધ્વક્ષેત્ર જોવાને શક્તિમાન નથી. [૧૮૬--૯૭] इत्युत्कृष्टोवधिः ।!

**સર્વजयन्यअवधि** આ દેવોનો જઘન્ય અવધિવિષય અંગુલના અસંખ્યભાગનો (તે કોઈ એક સમ્યગ્દષ્ટિ અવધિજ્ઞાન સહિત ઉત્પન્ન થાય તે વખતે તેટલો હોય તે અપેક્ષાએ) જાણવો. આ અવધિવિષય પારભવિક સંબંધી કદાચિત્ પ્રાપ્ત થતો હોવાથી ગ્રન્થકારે મૂલ ગાથામાં કહેલો નથી.

इति वैमानिकानां जघन्योत्कृष्टमवधिक्षेत्रम् ।।

#### शेष त्रण निकाये अवधिक्षेत्रमान कहे छे

**હત્कૃષ્ડ-તિર્યગૃક્ષેત્રમ્** જે દેવોનું અર્ધા સાગરોપમથી ન્યૂન આયુષ્ય હોય એવા ભવનપતિની નવ નિકાય, વ્યન્તર, જ્યોતિષી--તેઓ સંખ્ય યોજનનું ક્ષેત્ર દેખે, એટલે તેટલા ક્ષેત્રના દ્રીપ--સમુદ્રોને દેખે, તેથી અધિક અધિક આયુષ્યવાળા ચમરેંદ્ર, બલીંદ્રાદિક અસુરો અસંખ્ય-અસંખ્ય યોજન અધિક-અધિકપણે દેખે. જેમ જેમ આયુષ્યની વૃદ્ધિ તેમ તેમ અસંખ્ય યોજનની પણ વૃદ્ધિ સમજવી.

**હત્કૃષ્ટ-ઝર્મ્વક્ષેત્ર** અમરેન્દ્ર ઉત્પન્ન થતાં જ સૌધર્મેન્દ્રને અવધિના બલથી જોઈ શક્યો હતો તેથી ભવનપતિઓ સૌધર્મકલ્પ યાવત્ ઊંચે જોઈ શકે છે. વ્યન્તર અને જ્યોતિષીઓ ઉત્કૃષ્ટથી અધિકપણે સંખ્યાતા યોજન સુધી ઊંચે જોઈ શકે છે.

**उत्कृष्ट–अधःक्षेत्र**— ભવનપતિઓ અસંખ્ય યોજન (ત્રીજી નરકાન્ત સુધી) અને વ્યન્તર– જ્યોતિષીઓ સંખ્યાતા યોજન સુધી જોઈ શકે છે.

**जघन्यावधिक्षेत्र** ભવનપતિઓમાં પ્રથમ નિકાયનો, ઊધ્વાદિ ત્રણે બાજુનો જઘન્ય અવધિક્ષેત્ર વિષય અસંખ્ય યોજન, શેષ નવ નિકાયનો સંખ્ય યોજન, તેમાં એ વળી જઘન્ય દશ હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળાનો નિશ્વે ૨૫ યોજન, વ્યન્તરનો સંખ્ય યોજન, દશ હજાર વર્ષાયુષી વ્યન્તરોનો ૨૫ યોજન, જ્યોતિષીનો સંખ્ય યોજનનો-એટલે સંખ્યાતા દ્વીપ-સમુદ્રનો પણ લઘુ કરતાં મોટું સંખ્યાતું એથી વધુ દ્વીપ-સમુદ્રનો જાણવો. [૧૯૮]

સાદું-સીધું તરવાનું ત્રિકોશાકાર-જલયાન સાધન.

**મવનપતિ**નો 'પલ્યાકારે' તે લાટ દેશમાં વપરાતું ધાન્ય માપવાનું પાલું–સાધન વિશેષ. જે ઊંચું *હોવા સાથે નીચેથી <sup>384</sup>વિસ્તારવાળું અને ઉપર ભાગે કંઈક સાંક*ાં હોય છે.

**વ્યન્તરદેવ**નો અવધિક્ષેત્રાકાર **પડહાકારે**, તે એક જાતનો લાંબો ઢોલ. જે ઉપર નીચે બંને ભાગે સરખા પ્રમાણનો, બન્ને બાજ ગોળ ચામડાથી મઢેલો દેશીવાદ્ય વગાડનારાઓ વગાડે છે તે.

**ુન્યોતિષ્ક**નો <sup>૩૪૯</sup>ઝલ્લ**યાંકારે**—બન્ને બાજુ વિસ્તીર્શ વલયાકારે ચામડાથી મઢેલી, વચ્ચે સાંકડી 'ઢક્કા' ના ઉપનામથી ઓળખાય છે તે. આથી મદારીઓ જે ડમરૂ વગાડે છે તે સમજાય છે, પશ નિશાળમાં રહેતી ચપટી કાંસાની ઘંટા ન સમજવી.

**कल્પોપપન્ન** (બાર દેવલોક)નો **'મૂઠંગાકારે'** આ પણ દેશી વાદ્ય છે. તે એક બાજુનું મુખ વિસ્તીર્ણ ગોળાકારે, બીજી બાજુ સંકીર્ણ પણ ગોળાકારે ચામડાથી મઢેલું મુખ હોય છે અને વચમાં તેની પીઠ ઊંચી હોય તે.

**નવપ્રૈવેયक**્નો આકાર **'પુષ્પયંગેરી'** ગુંથેલાં પુષ્પોથી શિખાપર્યંત ભરેલી ચંગેરી (પરિધિસહ છાબડી) તે.

**अनुत्तरदेवो**નું અવધિક્ષેત્ર **યવનાલક** અપરનામ **કન્યાચોલક**ના આકારે છે, એટલે કે કન્યાએ કંચુક સહિત પહેરેલ અધોવસ્ત્ર જેવા આકારે હોય તેવો આકાર તેમના અવધિક્ષેત્રનો પડે છે. આથી સાબિત એ થયું કે સ્ત્રીના મસ્તકનો ભાગ છૂટી ગયો, બાકી ગળાથી લઈ પગ સુધીનું વસ્ત્ર આમાં આવી ગયું, અને આ ઉપમા આપી છે તે બરાબર છે, કારણકે અનુત્તરના દેવો પુરુષાકૃતિ લોકના ભાલ મસ્તક સ્થાને છે. તે દેવો ત્યાંથી લઈને ઠેઠ સાતમી નરકના તળિયા સુધી જોઈ શકે છે. માત્ર શેષ રહ્યું તેની ઉપર રહેલું સિદ્ધક્ષેત્ર સ્થાન (જેમ ત્યાં મસ્તક બાકી રહ્યું તેમ) ત્યારે આ સમગ્ર ક્ષેત્રને ચૌદરાજલોકના ચિત્રમાં જોઈએ તો ઉપર કહ્યું તે દેષ્ટાંત બરાબર ઘટમાન થશે.

ઉપર જે આકારો બતાવ્યા છે તે ચૌદ રાજલોકનું ચિત્ર સન્મુખ રાખી ઘટાવવાથી બરાબર સમજી શકાશે; કારણકે ક્ષેત્રાકાર જોઈને જ ઉપમાઓ આપી છે. જો કે આ ઉપમાઓ બધી સંપૂર્શ રીતે ન ઘટે તે બનવાજોગ છે પણ લગભગ મળતી આવે ખરી.

આ પ્રમાશે દેવોના અવધિક્ષેત્રોના આકાર કહ્યા. શેષ તિર્યંચ તથા મનુષ્યના અવધિજ્ઞાનના ક્ષેત્રાકારો અનેક પ્રકારના અનિયત ભિન્નભિન્ન યથાયોગ્ય હોય છે એટલે કે ગોળાકાર અને સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રમાં અસંખ્યજાતના મત્સ્યાકારો છે તેવા નાનાવિધ આકાર--સંસ્થાનવાળા હોય છે. [૧૯૯]

**अवतरण**----- સંસ્થાનાદિ કહીને હવે કોને કઈ દિશાએ અવધિક્ષેત્ર વધારે હોય ? તે જણાવે

છે.

૩૪૯. અહીં કાંસાની ઝાલર ન સમજતાં, 'ડમરુકાકાર' સમજવો યોગ્ય છે.

૩૪૮. આ કથન ૫૦૦ ગાથાવાળી સંગ્રહશીના આધારે છે. બાકી અન્ય સ્થાનોમાં આ પ્યાલો નીચેથી વિસ્તીર્શ અને ઉપર સંકીર્શ એમ લખેલ છે.

# उहुं भवणवणाणं, ब्हुगो वेमाणियाणऽहो ओही । नारय—जोइसतिरियं, नरतिरियाणं अणेगविहो ॥२००॥

સંસ્કૃત છાયા----

ऊर्ध्वं भवन—वनानां, बहुको वैमानिकानामघोऽवधिः । नारक—ज्योतिष्कानां तिर्यग्, नरतिरश्चामनेकविधः ॥२००॥

શબ્દાર્થ—

| સ્ટં=ઊધ્વં `           |     |
|------------------------|-----|
| भवणवणाणं=ભવનપતિ-વ્યન્ત | રને |
| बहुगो=ध्धुं            |     |

अहो=અધો तिरियं=तिर्थ्ड अणेगविहो=અનેકવિધ

गायार्थ---- विशेषार्थवत्. ॥२००॥

**વિશેષાર્થ** ભવનપતિ તથા વ્યન્તર દેવોને અવધિજ્ઞાનક્ષેત્ર ઘશું ઊંચું હોય છે. (આ ઉત્સર્પિશીમાં ચમરેન્દ્રનું સૌધર્મ કલ્પે જવું પ્રસિદ્ધ છે) તિચ્છું અને નીચું અવધિક્ષેત્ર અલ્પ હોય છે.

વૈમાનિક નિકાયના દેવોનું અવધિક્ષેત્ર ઘણું નીચું હોય છે (કલ્યાણકાદિ પ્રસંગે અવધિધી તીર્થકરના જન્માદિક જોઈને આવવું પ્રસિદ્ધ છે.) તિચ્છું અલ્પ અને ઊંચું (સ્વવિમાન ધ્વજા પર્યન્ત હોવાથી) તેથી પગ્ન અલ્પ છે.

વળી નારકી અને જ્યોતિષી દેવોનું તિચ્છું ઘણું, જ્યારે ઊંચું અને નીચું અલ્પ હોય છે.

મનુષ્ય અને તિર્યંચનું ક્ષેત્ર અનેક પ્રકારનું એટલે કે ઊર્ધ્વ, અધો, તિર્યક્ નાનું–મોટું, વિવિધ સંસ્થાનાકારે જુદી જુદી રીતે હોય છે. [૨૦૦]

।। चारे गतिने विषे अवधिक्षेत्रनो आकार ने दिशाआश्रयी अल्पबहुत्व व्यवस्था यन्त्र ।।

| जातिनाम      | अवधिक्षेत्राकार     | ऊर्ध्व अल्पबहुत्व | अधोमान   | तिर्यग्मान |
|--------------|---------------------|-------------------|----------|------------|
| ભવનપતિનો     | પલ્યાકારે           | ઊર્ધ્વ વિશેષ      | અલ્પ     | અલ્પ       |
| વ્યન્તરનો    | પડહાકારે            | 73                | **       | **         |
| જ્યોતિષીનો   | ઝાલરના આકારે        | અલ્પ              |          | ઘણું       |
| બાર દેવલોકનો | મૃદંગાકારે          | **                | અધો ઘણું | અલ્પ       |
| નવગ્રૈવેયકનો | પુષ્યચંગેરીના આકારે | 73                | **       | 12         |
| અનુત્તરનો    | યવનાલકાકારે         | <b>9</b> 9        | **       | ))         |
| નારકીનો      | તરાપાકારે           | 13                | અલ્પ     | ઘણું       |
| મનુષ્યનો     | વિવિધાકારે          | અનેકવિધ           | અનેકવિધ  | અનેકવિધ    |
| તિર્યંચનો    | વિવિધાકારે          | "                 | 13       | **         |

॥ इति देवगत्याधिकारः ॥

# संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

| ।। चा               | ।। चारे निकायमां अवधिज्ञाननुं जघन्य–उत्कृष्टप्रमाण यन्त्र ।। |                             |                                     |                             |  |
|---------------------|--------------------------------------------------------------|-----------------------------|-------------------------------------|-----------------------------|--|
| देवनाम जाति         | ऊर्ध्वउत्कृष्ट<br>अवधिविषय                                   | अधःउत्कृष्ट<br>अवधिविषय     | तिर्यकुउत्कृष्ट<br>अवधिविषय         | त्रणे प्रकारनो<br>जधन्यअवधि |  |
| ૧ અસુરકુ-નિ૦નો      | ) સૌધર્માન્ત                                                 | ત્રીજી નરકાન્ત              | અસંખ્ય યોજન                         | ૨૫ યો <b>્</b> થી           |  |
| શેષ નવનિ૦નો         | , ,,                                                         | . 17                        | સંખ્ય યોજન                          | અધિક-તર–તમ                  |  |
| દશ હજારવર્ષાયુષી    | ) "                                                          | tt                          | **                                  | ૨૫ યોજન                     |  |
| ૨ વ્યન્તરોનો        | ્સિંખ્યાતા યોજન                                              | સંખ્યાતા યોજન               | સંખ્ય યોજન                          | સંખ્ય યો૦                   |  |
| દશ હજારીનો          | ∫ "                                                          | **                          | **                                  | ૨૫ યોજન                     |  |
| ૩ જ્યોતિષીનો        | <b>]</b> "                                                   | 33                          | tt                                  | સંખ્ય યો૦                   |  |
| ૧ સૌધર્મનો          | સ્વવિમાન ધ્વજા<br>સુધી                                       | પહેલી નરકાન્ત<br>તલિયા સુધી | અસંખ્ય યોજન                         | અંગુલના અસં૦<br>ભાગનો       |  |
| ર ઇશાનનો            | n (                                                          | 37                          | અધિક અસં૦ યો૦                       | **                          |  |
| ૩ સનત્કુમારનો       | <b>,</b> ,                                                   | બીજી નરકાન્ત                | તેથી અધિકઅસં૦<br>યોજન               |                             |  |
| ૪ માહેન્દ્રનો       | ] "                                                          | 39                          | 33                                  | **                          |  |
| ૫ બ્રહ્મલોકનો       | )<br>"                                                       | ત્રીજી નરકાન્ત              | ત્રીજા ચોથા કરતાં                   |                             |  |
| ૬ લાંતકનો           | ) "                                                          | 23                          | અધિક અસં૦ યો૦                       | **                          |  |
| ૭ મહાશુક્રનો        |                                                              | ચોથી નરકાન્ત                | પાંચમાં છકા કરતાં                   | 33                          |  |
| ૮ સહસ્રારનો         | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                      | **                          | અધિક અસં૦ યો૦                       | **                          |  |
| ૯ આનતનો             | ] "                                                          | પાંચમી નરકાન્ત              | સાતમા આઠમાંથી                       | 37                          |  |
| ૧૦ પ્રાશતનો         | J "                                                          | 73                          | અધિક અસં૦ યો૦                       | **                          |  |
| ૧૧ આરક્ષનો          | <b>, ,</b>                                                   | **                          | નવમા દશમાથી -                       | **                          |  |
| ૧૨ અચ્યુતનો         |                                                              | **                          | અધિક અસં૦ યો૦                       | **                          |  |
| ૧ પહેલી પ્રૈ૦ત્રિકે |                                                              | છઠી નરકાન્ત                 | અગ્યાર બારમાંથી                     | ,,,                         |  |
| ર બીજી પ્રૈ૦ત્રિકે  | n                                                            | "                           | અધિક અસં૦ યો૦                       | 33                          |  |
| ও সাঞ্চ মੈ০সিક      | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                      | સાતમી નરકાન્ત<br>તલીયું     | બન્ને ત્રિક કરતાં<br>એ અધિક અસં.યો. | 9                           |  |
| ૫ અનુત્તરે          | [કંઈક ન્યૂન                                                  | અધોલોકનાલિકા                | સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર                   | અંગુલના અસં૦                |  |
|                     | લોકનાલિકા]                                                   | પ્રાન્ત સુધી                | યાવત્                               | ભાગનો                       |  |

#### श्रीकलिकुण्डपार्श्वनाथ स्वामिने नमः

### 🏶 चोथी वैमानिकनिकायाश्रयी छट्टं परिशिष्ट (६) 🏶

### સ્વર્ગલોક છે ખરો ?

આજની સુધરેલી કહેવાતી. બુદ્ધિપ્રધાન હોવાનો દાવો કરતી માનવજાત જેટલું પ્રત્યક્ષ દેખાય કે પ્રયોગથી સિદ્ધ થાય તેના જ અસ્તિત્વને માનવા ટેવાયેલી છે. એમાં પશ્ચિમના શિક્ષણ—સંસ્કારોએ પણ ભાગ ભજવ્યો છે, પણ જેટલું પ્રત્યક્ષ દેખાય છે તેટલું જ સાચું અને બાકીનું બધું ખોટું, આવી માન્યતા તો, એવું માનનારને પણ અનેક પ્રસંગે બાધક થાય તેમ છે, એમ છતાં ખાસ કરીને ધાર્મિક બાબતોમાં આ માન્યતાને મહત્વનું સ્થાન આપે છે અને તેની આડ ઘરે છે. પણ ઊંડાણથી વિચાર કરવામાં આવશે તો આત્મહિતાહિતની બાબતમાં આ માન્યતા ખરેખર આત્મઘાતક જ દેખાશે.

ભારતીય–જૈન, વૈદિક અને બૌદ્ધ આ ત્રણેય પરંપરામાં પરલોકનું અસ્તિત્વ સ્વીકારાયેલું છે. તો શું ત્રણેય સંસ્કૃતિના પ્રણેતાઓ, વારસદારો અને વાહકો બધાય વિચારશૂન્ય હશે ? નહીં જ. આજની દુનિયાના ભેજાં જ બુદ્ધિશાળી છે ને ભૂતકાલના ન હતાં એમ કોઈ કહી શકશે ખરું ? હરગીજ નહીં. અસ્તૂ.

બીજી વાત તેઓ એ કરે છે કે-નરક અને સ્વર્ગ એ તો શાસ્ત્રો કે ધર્મગુરુઓએ ઊભી કરેલી કલ્પિત બાબતો છે. તેઓએ 'નરક' બતાવવા દ્વારા લોકો સમક્ષ મોટો હાઉ (ભયંકર ભય) ઊભો કર્યો છે અને સ્વર્ગ બતાવવાદારા મોટું પ્રલોભન બતાવ્યું છે. આ તો જનતાને ધર્મમાં ખેંચવા માટેની તેઓની એક ચાલ છે. બાકી વાસ્તવિક રીતે જોઈએ તો સ્વર્ગ કે નરક જેવી કોઈ ચીજ છે જ નહીં. જે છે તે આ બધું સગી આંખે દેખાય છે તે જ છે. તે સિવાયની બીજી સૃષ્ટિ જ નથી અને તેથી પરલોકની જે વાતો છે તે મિથ્યા છે.

પરંતુ આ ધર્મશાસ્ત્ર તત્ત્વજ્ઞાન કે વાસ્તવિક વિચારણાથી અનભિજ્ઞ તથા સંસારરસિકોની કલ્પનામાત્ર છે. સર્વજ્ઞોએ ચાર ગતિ બતાવી છે. ૧ મનુષ્ય, ૨ તિયંચ, ૩ દેવ, ૪ નારક. એમાં પ્રથમની બે પ્રત્યક્ષ છે અંને પછીની બે પરોક્ષ છે. પ્રથમની બે માટે 'આ લોક' શબ્દ વપરાય છે અને પછીની બે માટે 'પરલોક' શબ્દ વપરાય છે.

વિશ્વના પ્રાણીઓની તમામ પ્રવૃત્તિને અંતે એમને સુખ અને દુઃખ એ બેનો જ અનુભવ થતો નજરે પડે છે, અને એ સુખ–દુઃખના અસંખ્ય પ્રકારો પડી શકે, પણ તેને બે કે ત્રણ વિભાગમાં વહેંચીએ તો જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ અથવા જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ આ રીતે વહેંચાય. જઘન્ય સુખનું સ્થાન તિર્થંચોમાં, મધ્યમ મનુષ્યોમાં અને ઉત્કૃષ્ટ દેવલોકમાં રહેલું છે.

હવે ચારે ગતિના જીવો હંમેશા શુભાશુભ, પુષ્ય–પાપ, ધર્મ કે અધર્મ, સારી કે નરસી બંને પ્રકારની પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છે, તો તેનાં ફળો ભોગવવાનાં સ્થાનો પણ જોઈશે જ ને ! (અહીં નરકની સિદ્ધિની વાત નથી તેથી તેને છોડી દઈને માત્ર દેવલોકની સિદ્ધિ અંગે જ વિચાર કરીશું,)

એક જીવે જાયન્ય યા ઉત્કૃષ્ટ શુભ કે સુકૃત કર્મ કર્યું, તો તેનાં ફળો ભોગવવાનાં સ્થાનો અવશ્ય હોવાં જ જોઈએ, તો જયન્ય ફળ ભોગવવાનું સ્થળ મનુષ્ય તથા તિયંચ ગતિ છે અને પ્રકૃષ્ટ ફળ ભોગવવાનું સ્થળ દેવગતિ છે.

પ્રશ્ન--તો શું આ લોકમાં ચક્રવત્યાદિની સાહ્યબીને ભોગવનારા પ્રકૃષ્ટ સુખી ન કહેવાય કે જેથી

અદષ્ટ એવા સ્થાનની કલ્પના કરવા સુધી દોડવું પડે ?

ઉત્તર---ચક્રવર્તી આદિ મનુષ્યો ભલે સુખી છે પશ સર્વથા સુખી તો નથી જ. જ્યારે આપશે તો પ્રકૃષ્ટ પુણ્યનું કળ માત્ર સુખ જ હોય એવું સ્થળ જોઈએ છે. ત્યારે ચક્રવર્તી એવા નથી કે જ્યાં દુઃખો ન હોય. માનવજાત ઇપ્ટાનિષ્ટના વિયોગ, સંયોગ, જરાવસ્થા, રોગ-શોકાદિકથી કંઈને કંઈ દુઃખી હોય જ છે. આયુષ્પથી પશ કંગાળ સ્થિતિ ભોગવે છે. ત્યારે એવી યોનિ--જન્મ કે સ્થાન અવશ્ય હોવું જ જોઈએ કે જ્યાં કેવળ સુખ જ વર્તતું હોય, તેવું સ્થાન દેવયોનિ જ છે. જ્યાં નથી રોગ, પ્રાયઃ નથી પ્રતિકૂલ સંયોગો, જ્યાં અપાર સમૃદ્ધિ અને અખૂટ વૈભવો ભર્યા છે. નિત્ય યુવાવસ્થા ને પલ્યોપમ અને સાગરોપમકાળ જેવડાં દીર્ધ આયુષ્યો છે. માનવસુલભ તુચ્છતા અને પામરતાનો તો જ્યાં સર્વથા અભાવ છે અને જ્યાં પૌદ્દગલિક સુખની પરાકાષ્ઠા વર્તે છે.

જગતમાં જેમ એક પાઈ સુખી, બે પાઈ સુખી, એમ એક આની સુખી, બે આની સુખી એમ વધતાં વધતાં સોગુણા, હજારગુણા સુખી એમ પૌદ્દગલિક સુખની અંતિમ પરાકાષ્ઠાવાળા જીવો પણ હોવા જ જોઈએ. અને એ જ્યારે દષ્ટ દુનિયામાં ન દેખાતા હોય ત્યારે તેઓનું કોઈ સ્થળ તો માનવું જ પડશે, અને તેવું જે સ્થળ, તે જ **દેવલોક**.

વળી સૂર્ય, ચન્દ્ર તો પ્રત્યક્ષ દેખાય જ છે અને એ શું છે ? એ દેવનાં તેજસ્વી રત્નમય ગમનશીલ વિમાનો જ છે અને વિમાન છે તો તેનો વિમાની અવશ્ય હોય જ છે; ને જે વિમાની તે જ દેવ.

વળી કેટલાક તપસ્વીઓને તપોબળના પ્રભાવે દેવ પ્રત્યક્ષ થયાના ઘણા દાખલા સાંભળીએ છીએ, વિદ્યા મંત્ર-યંત્રના પ્રભાવથી પણ દેવ પ્રત્યક્ષ થયાના અને તે દ્વારા અનેક કાર્યસિદ્ધિઓ થયાના શતશઃ દાખલાઓ સંભળાય છે, ને વર્તમાનમાં પણ વિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન–ક્રિયાનાં બળથી દૈવિક સહાય અને સિદ્ધિઓ મેળવ્યાના તથા સ્વપ્નમાં દર્શન કે વાતચીત કર્યાના દાખલા પણ સાંભળીએ છીએ. વળી મનુષ્યોમાં ભૂત–પ્રેત–જીન-ઝંડના વળગાડવાળાઓ જોઈએ છે: તો તે શું છે ? તે દેવપ્રવેશ જ છે. અન્યથા જે વસ્તુનું મૂળ વ્યક્તિને જ્ઞાન નથી હોતું, એવી અજ્ઞાત વસ્તુઓ અને ગુપ્ત રહસ્યોને (વળગાડ બાદ) કયાંથી કહી શકે છે ? વળી તપ–જ્ઞાનાદિક ધર્મની ક્રિયાનું ઉત્કૃષ્ટ ફળ ભોગવવા માટે પણ આવી ગતિનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવું જ પડશે અને 'દેવ' એ ઘટ પદની જેમ વ્યુત્પત્તિમાન વિશુદ્ધ પદ છે માટે 'દેવ' જેવી વ્યક્તિઓ અદ્દષ્ટ લોકમાં હોવી જ જોઈએ.

ઉપરનાં બધાં કારણો વિચારનાર આસ્તિક વ્યક્તિઓને દેવગતિના અસ્તિત્વ વિષે કશી શંકા રહેશે નહિ.

\* \* \*

વૈમાનિકનિકાયવર્તી નવ લોકાન્તિક દેવો છે તે પાંચમા બ્રહ્મકલ્પવર્તી ત્રીજા રિષ્ટ નામના પ્રતરે આવેલી અષ્ટકૃષ્ણરાજીઓના મધ્ય મધ્ય ભાગે આવેલાં વિમાનોને વિષે વસે છે. તેઓને <sup>૩૫૦</sup>એકાવતારી કહેલા છે ને તેથી જ તેઓનું 'લોકાન્તિક' નામ પજ્ઞ સાન્વર્થક ગંજ્ઞાય છે. વળી વિષયવાસનારહિત હોવાથી તેમને 'દેવર્ષિ' શબ્દથી પજ્ઞ સંબોધાય છે. આ દેવોમાં નાના–મોટાનો વહેવાર ન હોવાથી સર્વ અહમિન્દ્ર છે. તેઓ તીર્થકરોના ગૃહત્યાગ કરવાના સમય અગાઉ આવી પ્રભુને વંદન કરી, ધર્મતીર્થપ્રવર્તન<sup>૩૫૧</sup> કરવાની વિનંતિ કરે છે, આ તેમનો શાશ્વતિક આચાર છે.

૩૫૦. મતાંતરે સાત-આઠ ભવ.

૩૫૧. બૌદ્ધોના વિનયપિટકમાં બુદ્ધને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ બાદ સહંપતિબ્રહ્મા આવીને લોકકલ્યાણાર્થે ઉપદેશ આપવાની પ્રાર્થના કરે છે એવું કહ્યું છે.

### ચારે નિકાયના દેવોને ૧૯૮ ભેઠ કેવી રીતે છે?

આમ તો દેવથી સમગ્ર દેવો લેવાય. વળી ચાર નિકાયાશ્રયી દેવોના ચાર જ ભેદો છે એમ પક્ષ કહેવાય. પક્ષ વિશદજ્ઞાન–અનુભવ થાય તે માટે શાસ્ત્રમાં જુદી જુદી દેષ્ટિથી દેવોના પ્રકારો બતાવ્યા છે તેથી ચારે નિકાયમાં અન્તર્ગત પ્રકારો બતાવવા સાથે ગણત્રી કરી બતાવાય છે.

|                  |                                                        |    | કુલ સંખ્યા.        |
|------------------|--------------------------------------------------------|----|--------------------|
| •                | ) તેની દશ નિકાયના                                      | ૧૦ | 2.01               |
| भवनपति           | ∫ અને ત્યાં વર્તી પરમાધાર્મિકના                        | ૧૫ | <b></b> ==૨૫       |
|                  | ) વ્યન્તરના                                            | ٢  |                    |
| व्यन्तर          | ∤ અને વાજ્ઞવ્યન્તરના                                   | ٢  | <b>≃ર</b> ૬        |
|                  | <sup>)</sup> અને <sup>૩૫૨</sup> તિર્યક્જાૃંભકથી ઓળખાતા | ٩0 |                    |
| ज्योतिषी         | ) ચર જ્યોતિષી                                          | પ  | <b></b>            |
| બ્લાલભા          | ∫ સ્થિર જ્યોતિષી                                       | પ  | -10                |
|                  | ં -કલ્યોપપન્ન-                                         |    |                    |
|                  | ૧૨ દેવલોકના                                            | ૧૨ |                    |
| American         | તદ્દવર્તિ કિલ્બિષિકના                                  | з  |                    |
| वैमानिक<br>निकाय | તદ્વર્તિ લોકાન્તિકના                                   | ૯  |                    |
| 1.1421.4         | -કલ્પાતીત-                                             |    |                    |
|                  | નવ પ્રૈવેયકના                                          | ć  |                    |
|                  | અનુત્તર દેવલોકના                                       | પ  | =32                |
|                  | ,                                                      |    | ના પ્રકાર ભેદ થયા. |

એ ૯૯ને સમયની અપેક્ષાએ વિચારીએ તો પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા બંને મળીને ૧૯૮ ભેદો થાય છે. ૩--આઠ કષ્ણરાજીઓનાં નામ–૧ કષ્ણરાજી. ૨ મેઘરાજી. ૩ મેઘા. ૪ માઘવતી. ૫ વાતપરિઘ. ૬ વાતપરિક્ષોભ.

૭ દેવ પરિધ અને ૮ દેવપરિક્ષોભ, આ આઠ નામો છે.

૪–વૈમાનિકમાં વિમાનો–અવસ્થિત=શાશ્વત, વૈક્રિય અને પારિયાનિક=અશાશ્વત. (મનુષ્યલોકમાં આવવા માટેનાં) એમ ત્રણ પ્રકારે હોય છે.

૫– સૌધર્મ-ઇશાનનાં વિમાનો કૃષ્ણ, નીલ, લોહિત, હારિદ્ર અને શુક્લ આ પાંચ વર્ણનાં, સનત્દુમાર–માહેન્દ્રનાં નીલ, લોહિત, હારિદ્ર અને શુક્લ એમ ચાર વર્ણનાં, બ્રહ્મ--લાંતકનાં કૃષ્ણ, નીલ, લોહિત એમ ત્રણ વર્ણનાં, મહાશુક્ર–સહસ્ત્રારનાં હારિદ્ર અને શુક્લ બે જ વર્ણનાં અને તે ઉપરનાં તમામ કલ્પોનાં માત્ર શ્વેત વર્ણનાં જ વિમાનો છે.

૬—સૌધર્માવતંસક અને ઇશાનાવતંસક વિમાનોનો વિષ્કંભ (લંબાઈ–પહોળાઈ) ૧૨॥ હજાર યોજન છે. ૩૫૨. આ દેવો તીર્થકરાદિ જેવા વિશિષ્ટ પુષ્યવાન આત્માઓના આવાસમાં ધન, ધાન્યાદિકની પૂર્તિ કરનારાં હોય છે. તેમનાં અન્નજાૃંભક, પાનજાૃંભક, વસ્ત્રજાૃંભક એમ ૧૦ પ્રકારો છે અને તેઓ જે જે વસ્તુને આપવાવાળા છે . તે તે નામથી જ ઓળખાય છે.

# चारे निकायाश्रयी लघुपरिशिष्ट—

૧. દેવોનો જન્મ, મનુષ્ય વગેરેનો જન્મ જેમ ગર્ભાવાસમાં રહીને થાય છે તેવી રીતે નથી હોતો પશ દેવલોકમાં દેવોનું જે જન્મસ્થાન છે જેને 'ઉપપાતસભા' એ નામથી શાસ્ત્રકારો સંબોધે છે. તે સભામાં વસથી ઢાંકેલી જુદી જુદી અનેક શય્યાઓ હોય છે ત્યાં દેવ ઉત્પન્ન થાય છે. મનુષ્યની જેમ તેને બાલ્યકાળ, કિશોરકાળ, પછી યુવાવસ્થા, પછી વૃદ્ધાવસ્થા એવી કોઈ જ અવસ્થાઓ ભોગવવાની નથી હોતી પશ ત્યાં તો ઉત્પન્ન થતાં એક અંતર્મુહૂર્તમાં જ બધી પયપિત પૂર્ણ કરી યુવા–તરુશ અવસ્થાવાળા બની જાય છે. આ અવસ્થા જીવન પર્યન્ત રહે છે. પછી પૂર્વોત્પન્ન દેવો તેમને સ્નાન કરાવવા માટે 'અભિષેકસભા'(સ્નાગાર)માં લઈ જાય છે. સ્નાનાદિક ક્રિયા પૂર્ણ થતાં તૂર્ત જ તેમને 'અલંકારસભા'માં લઈ જાય છે, ત્યાં દેવો સુંદર--દિવ્ય વસ્ત્રો અને ઉત્તમ શ્રેષ્ઠ અલંકાર પહેરે છે. આમ વસ્ત્રાલંકારથી સુશોભિત બનતાં ચોથી 'વ્યવસાય' સભામાં લઈ જવામાં આવે છે. જ્યાં વિશાળ પુસ્તક સંગ્રહ હોય છે. તેમની આગળ તે રજૂ કરવામાં આવે છે એટલે બતાવવામાં આવે છે. તે વાંચીને દેવલોકને યોગ્ય વિધિ--નિયમો, આચારપરંપરા અને સ્વકર્તવ્યો અને કરજોના જ્ઞાનથી દેવ સુમાહિતગાર બને છે. પછી કાર્યાકાર્યના નિર્ણયો નર્ક્ત કરે છે. વ્યવસાય સભામાંથી નન્દન વાવડીમાં જઈ સ્નાન કરી પવિત્ર બની, પ્રચૂર ભક્તિપૂર્વક જિનપૂજા કરે છે. ત્યારપછી છેવટે તે જ્યાં આગળ ભોગ–ઉપભોગની સેયર હોય છે તેવી 'સુધર્માસભા'માં જાય છે ને દેવલોક સંબંધી દિવ્યભોગોમાં રત બની પોતાનો સમય પસાર કરે છે.

ઉપર કહેલી પાંચ પ્રકારની <sup>૩૫૩</sup>સભાઓ અનેક દેવોની રાજધાનીઓમાં હોય છે. પરિષદો--દરેકને બાહ્ય, મધ્યમ અને આભ્યન્તર ભેદે ત્રણ ત્રજ્ઞ પ્રકારની હોય છે. તથા જુદા જુદા દેવોની આ ત્રિપર્ષદો જુદાં જુદાં નામથી અલંકૃત છે.

ર. ભવનપતિ તથા વૈમાનિકના ઇન્દ્રોને સ્વવિમાનરક્ષા માટે ચાર ચાર લોકપાલો હોય છે. તેઓ દેવના વિમાનની ચારે દિશામાં વર્તતા હોય છે. તેમાં વર્તતા લોકપાલોનાં નામો દરેકનાં ભિન્ન ભિન્ન શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રમાં કહ્યાં છે.

વ્યન્તર અને જ્યોતિષીમાં તો આ લોકપાલની જાતિ જ નથી એટલે ત્યાંના ઇન્દ્રોને લોકપાલો કયાંથી હોઈ જ શકે ?

૩. ભવનપતિથી લઈ ઇશાનેન્દ્ર સુધીના ઇન્દ્રોની તથા લોકપાલોની પટટાણીઓનાં તથા<sup>3૫૪</sup>૮૮ ગ્રહોનાં, અને ઇન્દ્રોના સેનાપતિઓનાં નામો શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રમાંથી જાણી લેવાં.

૪. દેવો પોતાના ચ્યવનને એટલે મૃત્યુને, છ માસ બાકી રહે ત્યારે નીચેના કારણોથી જાણે છે. મૃત્યુકાળ નજીક આવે ત્યારે 'યુવાવસ્થા' પલટાતી જાય છે તેથી બળ અને ક્રાંતિમાં હ્રાસ અનુભવે છે. કલ્પવૃક્ષો મ્લાન અને કંપિત થતાં, સ્વતેજોલેશ્યાહીન થતાં, કંઠની અમ્લાન પુષ્પમાલા મ્લાન--કરમાતાં, દૈન્ય ને તન્દ્રાનો આવિભવિ થતાં વારંવાર અરતિ થતાં નવીન દેવને દેખીને જે હર્ષ થતો તેને બદલે ખેદ થવા માંડતાં તેઓ શંકાશીલ બને છે અને અવધિજ્ઞાનના બળે સ્વાયુષ્યનો અન્તિમકાળ જાણે છે.

૩પ૩. અહીં સભા શબ્દ સ્થાનસૂચક છે પક્ષ પરિવારસૂચક નથી, તેથી સભા અને પરિષદ બંને ભિન્નાર્થક સમજવા. પરિષદથી પરિવાર સૂચિત છે.

૩૫૪. અઠ્યાશી ગ્રહોનાં નામોની મૌલિકતા માટે નિર્ણય થઈ શક્યો નર્ધ.

આ જાણીને તેઓ ભારે ઉદ્વેગ પામે છે. સતત ચિંતાતુર રહ્યા કરે છે. અહો ! શું આ લબ્ધિ, વિપુલ વૈભવ, અપાર સુખો, દિવ્યકામ--ભોગો છોડીને મરવું પડશે ? અરે ! માતાના ઉદરમાં માતાનું ઓજ અને પિતાનું વીર્ય, એ બન્ને મિશ્રિત આહાર કરવો પડશે ? અહો ! અશુચિ અને મહાત્રાસના સ્થાનરૂપ ગભાવાસમાં રહેવું પડશે ! આવી ચિંતા કરી કરીને ઝૂરે છે.

૫. દેવલોકમાં સુંદર દેવાંગનાઓના હરજ્ઞ કરવા વગેરે પ્રસંગે કોઈ કોઈ વખતે ભીષણ સંગ્રામો પણ ઉદ્દભવે અને ત્યારે પરસ્પર ખૂબ જ તાડના–તર્જના થાય છે; પરંતુ દેવો વૈક્રિય શરીરી હોવાથી (નિરુપક્રમાયુષી) તેઓનું મૃત્યુ થતું નથી પણ પીડાનો દુઃખદ અનુભવ તો જરૂર થાય જ છે.

૬. એક ઇન્દ્ર ચ્યવે--મરે અને તે સ્થાને બીજો તરત જો ઉત્પન્ન ન થાય તો ઇન્દ્ર સરખા સમૃદ્ધ ગણાતા સામાનિક જાતિના દેવો ત્યાંનું શાસન વ્યવસ્થિત રીતે ચલાવે છે.

૭. સમ્યગ્દષ્ટિ દેવો ઉત્તમ કુલમાં જન્મ લે છે અને મિથ્યાદષ્ટિ પ્રતિકૂલ પ્રવૃત્તિના કારણે નીચ કુલમાં જન્મ લે છે.

૮. વર્તમાનમાં—દેવ—દેવીઓની જે આરાધના થાય છે તે મોટા ભાગે ભવનપતિ, વ્યન્તર નિકાયના છે, યક્ષ—યક્ષિણીઓ, દિક્કુમારીઓ, વિદ્યાદેવીઓ, ડ્રીઁ-શ્રી આદિ ષટ્ દેવીઓ, સરસ્વતી, ઘંટાકર્ણ,—ક્ષેત્રપાલો બધા એ જ નિકાયના છે.

૯. વ્યન્તર ને ભવનપતિના ઇન્દ્રાદિક દેવ-દેવીઓની માલિકીની નગરીઓ આનંદપ્રમોદ કરવાનાં સ્થળો મનુષ્યક્ષેત્ર બહારનાં દ્વીપોને વિષે છે.

૧૦. વર્તમાન દેશ્ય પૃથ્વી નીચે બીજી એક અદ્ભુત સૃષ્ટિ રહેલી છે જ્યાં ભવનપતિ અને વ્યન્તર દેવો વગેરેનાં સ્થાનકો છે.

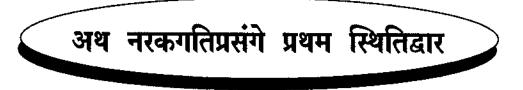
૧૧. દેવશય્યાની ઉપર જે દેવદૂષ્ય ચાદર અને તેની ઉપર રહેલાં અને નીચે રહેલા પુદ્દગલોને વૈક્રિયરૂપે પરિણમાવવા તેને દેવ સંબંધી **ઉપપાત જન્મ** કહેવાય છે.

૧૨. ઇન્દ્રો, ત્રાયસ્ત્રિંશકો, લોકપાલો, અગ્રમહિષીઓ એ પૂર્વભવમાં કોણ હતા, કેવાં સુકૃત કાર્યોથી તે સ્થાન પામ્યા. તેમની ઉત્પત્તિ. તેમની વિકૂર્વણા શક્તિઓ. તેમની પર્ષદા અને સભાનું વિશદવર્જ્ઞન, વિષયસુખોની માદકતા અને ભોગવટાની વ્યવસ્થા. તેમનાં વિમાનો અને પ્રાસાદોની રચના, તેનાં નામો, વિમાનોનું બાહ્યાભ્યન્તર સ્વરૂપ. કલ્યાણકોના પ્રસંગે કેવી રીતે આવે છે ? તેમજ તેઓની આંતરિક વ્યવસ્થા અને મર્યાદાઓ ઇત્યાદિ સ્વરૂપ આગમાદિક ગ્રન્થોથી જાણી લેવું.

समाप्तं षष्ठं परिशिष्टम् ॥







**अवतरण** એ પ્રમાશે ચારે નિકાયગત દેવોના સ્થિતિ, ભવન, અવગાહના, ઉપપાતવિરહ, ચ્યવનવિરહ, એકસમયઉપપાતસંખ્યા, એકસમયચ્યવનસંખ્યા, તેમની ગતિ, આગતિ એમ નવે દ્વારોનું વર્શન કર્યું, સાથે સાથે અન્ય પ્રકીર્શક સ્વરૂપ તથા ગ્રન્થાન્તરથી કંઈક વિશેષ સ્વરૂપ પણ જણાવ્યું. એ દેવાધિકારને સમાપ્ત કરીને હવે નરકગતિ સંબંધી **સ્થિતિ** પ્રમુખ નવે દ્વારોને પૂર્વોક્તક્રમે વર્શવતાં, દેવનિકાયની જેમ જ પ્રથમ દ્વારમાં પ્રત્યેક નરકગત વર્તતા નારકોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહે છે.

# इअ देवाणं भणियं, ठिइपमुहं नारयाण वुच्छामि । इग तिन्नि सत्त दस सत्तर, अयर बावीस--तित्तीसा ॥२०९॥ संस्कृत छाथा--इति देवानां भणितं, स्थितिप्रमुखं नारकाणां वक्ष्यामि । एक-त्रि-सप्त-दश सप्तदशाऽतराणि द्वाविंशतिस्त्रयस्त्रिंशत् ॥२०९॥ १७६१र्थ--इअ=એ प्रभाशे भणियं=કહ્યુं ठेइपमुहं=स्थितिप्रमुख प्राषार्थ-- दिशेषार्थवत. ॥२०९॥

**વિશેષાર્થ** અધીલોકે સાત નરકપૃથ્વી છે, જેનાં નામ—ગોત્રાદિ આગળ કહેવાશે. અહીંયાં તે પૃથ્વીઓમાં રહેલા નારકોનું આયુષ્યપ્રમાણ વર્જાવતાં ગ્રન્થકાર પહેલી રત્નપ્રભાપૃથ્વીના નારકોની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ એક સાગરોપમની જણાવે છે. બીજી શર્કરાપ્રભાપૃથ્વીના નારકોની ત્રણ સાગરોપમની, ત્રીજી વાલુકાપ્રભાને વિષે સાત સાગરોપમની, ચોથી પંકપ્રભામાં દસ સાગરોપમની, પાંચમી ધૂમપ્રભામાં સત્તર સાગરોપમની, છઠ્ઠી તમઃપ્રભામાં બાવીસ સાગરોપમની, અને સાતમી તમસ્તમઃપ્રભાને વિષે કાલ, મહાકાલ આદિ નરકાવાસમાં તેત્રીસ સાગરોપમની છે. [૨૦૧]

अवतरण----હવે તે પ્રત્યેકની જયન્યસ્થિતિ જાણવાનો ઉપાય ને મધ્યમસ્થિતિ કહે છે.

# सत्तसु पुढवीसु ठिई, जिद्वोवरिमा य हिद्रपुहवीए । होइ कमेण कणिद्वा, दसवाससहस्स पढमाए ॥२०२॥

સંસ્કૃત છાયા----

सप्तसु पृथ्वीषु स्थितिर्ज्येष्ठोपरिमा चाधः पृथिव्याम् । भवति क्रमेण कनिष्ठा, दशवर्षसहस्राणि प्रथमायाम् ॥२०२॥

#### શબ્દાર્થ—

जिद्वोवरिमा=ઉપરની ઉત્કૃષ્ટ हिट्टपुह्रवीए=-પીચેની પૃથ્વીમાં कमेण=ક્રમથી कणिट्टा=જधन्य दसवाससहरस=દश હજાર વર્ષ पढमाए=પહેલીમાં

गायार्थ---- विशेषार्थवत्. ॥२०२॥

**વિશેષાર્ય** ગત ગાથામાં સાત પૃથ્વીને વિષે ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ જણાવી. હવે જઘન્યસ્થિતિને વર્ણવતાં જણાવે છે કે--ઉપરની પૃથ્વીઓની જે ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ તે જ હેઠલી પૃથ્વીઓની અનુક્રમે જઘન્યસ્થિતિ બને છે. પરંતુ રત્નપ્રભાથી ઉપર એક પણ નરક ન હોવાથી આ નિયમ રત્નપ્રભામાં લાગુ પડતો નથી. તેથી ગ્રન્થકાર પોતે જ પહેલી રત્નપ્રભાપૃથ્વીના નારકોની જઘન્યસ્થિતિ દશ હજાર વર્ષની હોય છે એમ જણાવી દે છે. હવે શર્કરાપ્રભાની જઘન્યસ્થિતિ જાણવાની હોવાથી ઉપરની--રત્નપ્રભા પૃથ્વીની જે એક સાગરોપમની ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ તે નીચેની શર્કરાપ્રભા પૃથ્વીની એક સાગરોપમની જઘન્યસ્થિતિ થઈ.

એ જ પ્રમાશે અનુક્રમે શર્કરાપ્રભાની ત્રશ સાગરોપમની સ્થિતિ તે વાલુકાપ્રભાને વિષે જઘન્ય, પંકપ્રભાને વિષે સાત સાગરોપમ જઘન્ય, ધૂમપ્રભાની દસ સાગરોપમની, તમઃપ્રભાની સત્તર સાગરોપમની અને તમસ્તમઃપ્રભાની બાવીસ સાગરોપમની જઘન્યસ્થિતિ જાણવી.

मध्यमस्विति તમામ નરકોમાં જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ વચ્ચેની મધ્યમ સમજવી. [૨૦૨]

|                |                 | -    |            |        |
|----------------|-----------------|------|------------|--------|
| नारकीनाम       | उत्कृष्ट स्थिति |      | जघन्य      | स्थिति |
| ૧ ૨ત્નપ્રભા    | ૧ સાગરોપમ       |      | ૧૦૦૦, વર્ષ |        |
| ૨ શર્કરાપ્રભા  | 3               | **   | ૧ સા       | ગરોપમ  |
| ૩ વાલુકાપ્રભા  | ૭               | **   | 3          | **     |
| ૪ પંકપ્રભા     | ૧૦              | **   | 9          | **     |
| ૫ ધૂમપ્રભા     | ૧૭              | "    | 10         | "      |
| ૬ તમઃપ્રભા     | રર              | "    | ૧૭         | **     |
| ૭ તમસ્તમઃપ્રભા | ૩૩              | ,,,, | ૨૨         | ,,     |

## ।। साते नारकीनी जघन्योत्कृष्टस्थितिनुं यन्त्र ॥

સંસ્કૃત છાયા---नवतिः समानां सहस्राणि लक्षाणि, पूर्व्वाणां कोटिरतरदशभागः । एकैकभागवृद्धिः, यावदतरं त्रयोदशे प्रतरे ॥२०३॥ शબ्दार्थ---नवइसमसहस्स=नेवुं હજાર વર્ષ एगेगभागवुद्धी=એકએક ભાગની વૃદ્ધि लक्खा=(તેટલા જ) લાખ વર્ષની णा=યાવત્.-જ્યાં સુધી पुव्वाणं कोडि=પૂર્વ કોડ વર્ષની अयरं=સાગરોપમ अयरदसभागो=સાગરોપમના દસમા ભાગની तेरसे पयरे=તેરમા પ્રતરમાં

```
गायार्थ---- વિશેષાર્થવત્. ॥૨૦૩॥
```

**વિશેષાર્થ** રત્નપ્રભાદિક પૃથ્વીને વિષે જ [વૈમાનિક કલ્પવત્] ભિન્ન ભિન્ન પ્રતર સંખ્યા રહેલી છે, જે ગ્રન્થકારમહારાજા પોતે જ આગલ કહેવાના જ છે. એમાં પહેલી રત્નપ્રભા પૃથ્વીને વિષે તેર પ્રતરો છે, એમાં પ્રથમ પ્રતરવર્તી નારકોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ નેવું હજાર વર્ષની, બીજા પ્રતરે નેવું લાખ વર્ષની, ત્રીજા પ્રતરના નારકોની પૂર્વકોડ વર્ષની, ચોથા પ્રતરે એક સાગરોપમના દસ ભાગ કરીએ તેવા એક દશાંશ સાગરોપમની, પાંચમે બે દશાંશ સાગરોપમની, છઠે ત્રણ દશાંશ સાગરોપમની, સાતમે ચાર દશાંશની, આઠમે પાંચ દશાંશની, નવમે છ દશાંશની, દસમે સાત દશાંશ, અગિયારમે આઠ દશાંશ, બારમે નવ દશાંશ સાગરોપમની અને તેરમે પ્રતરે દશ દશાંશ એટલે (એક એક ભાગની વૃદ્ધિએ દશ ભાગ પૂર્ણ થતાં બરાબર) એક સાગરોપમની 'પૂર્ણ સ્થિતિ આવી રહે. [૨૦૩]

अवतरण--- હવે રત્નપ્રભાના તે જ પ્રતરોને વિષે જઘન્યસ્થિતિ વર્ણવે છે.

# इयजिट्ठ जहन्ना पुण, दसवाससहस्सलक्खपयरदुगे । सेसेसु उवरिजिट्ठा, अहो कणिट्ठा उ पड्पुढविं ॥२०४॥

સંસ્કૃત છાયા----

इयं ज्येष्ठा जघन्या पुनर्दश वर्षाणां सहस्राणि लक्षाणि प्रतरद्विके । शेषेषु उपरि (तना) ज्येष्ठा, अधः कनिष्ठा तु प्रतिपृथिवि ॥२०४॥ शर्क्दार्थ—स्वाभ છे.

गायार्थ- विशेषार्थवत्. ॥२०४॥

**વિશેષાર્થ**— એ પ્રમાણે ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ કહી. હવે એ જ પ્રતરોને વિષે જઘન્યસ્થિતિ વર્ણવતાં રત્નપ્રભા પૃથ્વીના પહેલા બે પ્રતરો પૈકી પ્રથમ પ્રતરને વિષે દશ હજાર વર્ષની સ્થિતિ અને દ્વિતીય પ્રતરે [તેને સોગુણા કરતાં] દશ લાખ વર્ષની હોય છે, શેષ પ્રતરોને વિષે તો ઉપરના પ્રતરની જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે નીચેની પ્રત્યેક પૃથ્વીને વિષે કનિષ્ઠા–જઘન્ય જાણવી. એ નિયમાનુસાર ત્રીજે પ્રતરે ૯૦ લાખ, ચોથે પૂર્વક્રોડ વર્ષની, પ મે <del>૧</del>, સાગરોપમ, છઠ્ઠે <del>૨</del>, સાતમે <del>૩</del>, આઠમે <del>૪</del>, નવમે<u>4</u>, દશમે <sup>૬</sup>, અગિયારમે <sup>૭</sup>, બારમે <sub>૧૦</sub>, તેરમે <sup>૯</sup>, તેરમે ૧૦ **अवतरण**— એ પ્રમાશે રત્નપ્રભાગત પ્રતરાશ્રયી જઘન્યોત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બતલાવીને બાકીની પૃથ્વીને વિષે સ્થિતિ પ્રમાશ જાણવા [વૈમાનિકવત્] **करण** કહે છે;—-

# उवरिखिइठिइविसेसो, सगपयरविहत्तइच्छसंगुणिओ । उवरिमखिइठिइसहिओ, इच्छिअपयरम्मि उक्कोसा ॥२०५॥

સંસ્કૃત છાયા----

उपरि (तन) क्षितिस्थितिविश्लेषः, स्वकप्रतरविभक्त इष्ट [प्रतर]संगुणितः । उपरितनक्षितिस्थितिसहितः, इष्टप्रतरे उत्कृष्टा [स्थितिः] ॥२०४॥

શબ્દાર્થ—

| <b>હવારિલિइ=</b> ઉપરની પૃથ્વીમાં | વિहત્ત=વહેંચીને [ગુક્ષીએ]           |
|----------------------------------|-------------------------------------|
| <b>ઠિ</b> ણવિસેસો=સ્થિતિવિશ્લેષ  | इच્છ-સંગુગિઓ=ઇચ્છિત પ્રતરની સંખ્યાએ |
| सगपयर=સ્વસંબંધી પ્રતર            | ગુષ્ટ્યે છતે                        |
|                                  | ं इच्छियपयरम्मि=ઇચ્છિત પ્રતરમાં     |

**માથાર્થ**— ઉપરની પૃથ્વીની સ્થિતિનો વિશ્લેષ કરીને [નીચેની ઈષ્ટપૃથ્વીની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિમાંથી બાદ કરતાં] જે શેષ રહે તેને, ઇચ્છિત પોતાના પ્રતરોની સંખ્યાવડે ભાગ આપતાં જે સંખ્યા આવે તેને, ઇષ્ટ પ્રતરની સંખ્યાવડે ગુણતા જે સંખ્યા આવે તે, તેની [જે ઇષ્ટ પૃથ્વીના પ્રતરોની સ્થિતિ કાઢતા હોય તેની] ઉપરની પૃથ્વીની જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે સહિત જોડતાં ઇચ્છિત પ્રતરે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય. ા૨૦૫ા

विशेषार्थ---- તે આ પ્રમાશે;----

રત્નપ્રભાને વિષે તેરે પ્રતરે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી, હવે બીજી શર્કરાપ્રભાના પ્રતરોને વિષે કાઢવાની હોવાથી વિશ્લેષ કરવા માટે શર્કરાપ્રભાની ઉત્કૃષ્ટ ત્રણ સાગરોપમની સ્થિતિમાંથી પહેલી રત્નપ્રભાની ઉત્કૃષ્ટ એક સા૦ની સ્થિતિનો વિશ્લેષ (બાદ) કરતાં શેષ બે સાગરોપમ રહ્યા. એ બે સાગરોપમને શર્કરાપ્રભાના અગિયાર પ્રતરે વહેંચવા માટે એક સાગરોપમના અગિયાર ભાગ કરતાં બે સાગરોપમના બાવીસ ભાગો આવ્યા એટલે તે પ્રત્યેક પ્રતરે વહેંચતા બબે ભાગો આવ્યા. હવે ઇષ્ટ પ્રથમ પ્રતરે સ્થિતિ કાઢવાની હોવાથી બે ભાગને એક પ્રતરે ગુણતાં બે જ ભાગ આવ્યા, તે ઉપરની રત્નપ્રભાન તેરમા પ્રતરની એક સાગરોપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સહિત જોડતાં એક સા૦ અને એક સા૦ના અગિયારીયા બે ભાગ (૧ સા૦ <sup>ર</sup>/<sub>૧૧</sub>)નું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય શર્કરાપ્રભાના પ્રથમ પ્રતરે આવ્યું. એ પ્રમાશે બીજા પ્રતરની સાથે ગુણતાં ૨×૨<sup>---¥</sup> તે એક સાગરોપમ સહિત કરતાં ૧<sup>¥</sup> સા૦ દ્વિતીય પ્રતરની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ. એ પ્રમાશે ત્રીજે પ્રતરે બે ભાગ વધારતાં (૧<sup>±</sup>) ૧ સા૦ <sup>‡</sup> <sup>1</sup></sub> ભાગ, ચોથે ૧<sup>-(-</sup> સા૦, પાંચમે ૧<sup>૧૦</sup>, છકે ૨ સા૦ <sup>4</sup> <sup>1</sup>, [કારશકે અગિયાર ભાગ પૂર્ણ થયે એક સાગરોપમ પૂર્ણ થાય છે] સાતમે ર<sup>-3</sup>, આઠમે ર<sup>4</sup>, નવમે ર<sup>9</sup>, દસમે ર<sup>(-</sup>, આગિયારમે ર<sup>41</sup> <sup>1</sup> એટલે બરાબર તજ્ઞ સાગરોપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ (શર્કરાપ્રભાના અગિયારમે પ્રતરે) આવી. એ જ પ્રમાશે અન્ય પૃથ્વીઓને વિષે આ કરણદ્વારા વિચારવું. વધુ સમજણ માટે યન્ત્ર જોવું.

આ પ્રમાશે પોતપોતાની આયુષ્યસ્થિતિ સુધી, નારક જીવો હંમેશા અવિરત <sup>૩૫૫</sup>દુઃખ–પીડાઓને અનુભવે છે. <sup>૩૫૬</sup>ક્ષણવાર પણ શાંતિનો અનુભવ કરતા નથી, માટે દરેક આત્માએ તેવી દુર્ગતિમાં ન જવું પડે માટે પાપની પ્રવૃત્તિઓ ન કરતાં સદાચારી-સંયમી ને નિષ્પાપ જીવન ગાળવા પ્રતિક્ષણે જાગૃત રહેવું, [૨૦૫]

| 11    | । रत्नप्रभाना प्रतिप्र<br>आयुष्यस्थितिनुं | ~                      |       | ।। शर्कराप्रभाना<br>आयुष्य स्थितिन् |                                                                        |
|-------|-------------------------------------------|------------------------|-------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| प्रतर | जघन्यस्थिति                               | उत्कृष्टस्थिति         | प्रतर | जघन्यस्थिति                         | उत्कृष्टस्थिति                                                         |
| ٩     | દસ હજાર વર્ષ                              | નેવું હજાર વર્ષ        | ૧     | ૧ સાગરોપમ                           | ૧ સા૦ <u>૨</u> ભાગ                                                     |
| ર     | દસ લાખ વર્ષ                               | નેવું લાખ વર્ષ         | 2     | ૧ સા૦ <del>૨</del> ભાગ              | ૧ સા૦ <del>ક</del> ે ભાગ                                               |
| з     | નેવું લાખ વર્ષ                            | પૂર્વ કોડ વર્ષ         | з     | ૧ સા૦ <del>૪</del> ભાગ              | ૧ સા૦ <del>૬</del> ભાગ                                                 |
| 8     | પૂર્વ ક્રોડ વર્ષ                          | <u>૧</u> સા૦           | 8     | ૧ સા૦ <del>દ</del> ્દ ભાગ           | ૧ સા૦ <mark>ટે</mark> ભાગ                                              |
| પ     | <u>૧</u> સાગરોપમ<br>૧૦                    | <u>t</u>               | પ     | ૧ સા૦ ટેં ભાગ                       | ૧ સા૦ <u>૧૦</u> ભાગ                                                    |
| ٤     | <u>ર</u> સાગરોપમ                          | <u>3</u><br>10 "       | Ę     | ૧ સા૦ <u>૧૦</u> ભાગ                 | ર સા૦ વે ભાગ                                                           |
| 9     | <del>ે</del> સાગરોપમ<br>૧૦                | $\frac{3}{10}$         | ૭     | ર સા૦ 🕂 ભાગ                         | ર સા૦ 😗 ભાગ                                                            |
| 2     | <u>ક</u> સાગરોપમ                          | <u>4</u><br>40 "       | 6     | ર સા૦ 🖁 ભાગ                         | ર સા $O\left(\frac{\dot{\mathbf{u}}}{\mathbf{v}\mathbf{v}}\right)$ ભાગ |
| e     | <del>"</del> સાગરોપમ                      | <u> </u>               | Ŀ     | ર સા૦ Ϋ ભાગ                         | ર સા૦ 🖁 ભાગ                                                            |
| 10    | <u>ક</u> સાગરોપમ                          | <u>9</u>               | 10    | ર સા૦ 👻 ભાગ                         | ર સા૦ હૈ ભાગ                                                           |
| 99    | <del>ઙ</del> સાગરોપમ                      | 10 "                   | ٩٩    | ર સા૦ હૈં ભાગ                       | ર સાંગ વેષે ઉસાંગ                                                      |
| ૧૨    | <u>૮</u> સાગરોપમ                          | <u>«</u> "             | L     | [                                   |                                                                        |
| ૧૩    | <u>હે</u><br>૧૦ સાગરોપમ                   | <u>૧૦</u> એક સા૦<br>૧૦ |       |                                     |                                                                        |

३५५. अच्छिनिमीलणमित्तं, नत्यि सुहं दुक्खमेव अणुबद्धं । नरए नेरइआणं, अहोनिसिं पश्चमाणाणं ॥ [क्ष्रिव्यःः]

૩૫૬. જો પૂર્વભવમાં અગ્નિસ્નાન અથવા શરીરછેદથી મધ્યમકોટિના સંક્લિષ્ટ પરિજ્ઞામથી મરેલો હોય તેવા જીવને નરકમાં ઉત્પન્ન થાય તે સમયે માત્ર શાતાનો અનુભવ થાય છે. અથવા કોઈ મિત્રદેવ આવીને કંઈક શાતાનો અનુભવ કરાવી જાય તો તે વખતે થોડોક કાળ, વા કલ્યાણક પ્રસંગે પણ કંઈક શાતા થાય છે, આવા કોઈ ક્ષિપ્રિક પ્રસંગ વિના સદા અશાતાનો જ અનુભવ કરે છે.

> उववाएण व सायं, नेरइओ देवकम्मुणा वावि । अज्झवसाणनिमित्तं, अहवा कम्माणुभावेणं ॥१॥ [श्रीचन्द्रीया टीका]

| ।। त्रीजी वालुकाप्रभानी स्थिति ।। |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |  |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--|
| प्रतर                             | जधन्यस्थिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | उत्कृष्टस्थिति                        |  |
| ٩                                 | ૩ સાગરોપમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ૩ સા૦ <sup>૪</sup> ભાગ                |  |
| ૨                                 | ૩ " <del>ઁ</del> ભાગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                       |  |
| 3                                 | З" <u>с</u> "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ····································· |  |
| 8                                 | Χ " <del>«</del> "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8 " <del>©</del> "                    |  |
| પ                                 | <u>ኛ " <del>ග</del> "</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ય <u>, ર</u> ,,                       |  |
| s,                                | મ, <u>ર</u> ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ¥ " <u>€</u> "                        |  |
| 9                                 | પ,, <u>૬</u> ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ε, " <mark>ε</mark> , "               |  |
| ٢                                 | <b>ε</b> , ,, <del>ε</del> , ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |  |
| e                                 | <b>૩ સાગરોપમ</b><br>૩ ,, <sup>¥</sup> બાગ<br>૩ ,, <sup>2</sup> બાગ<br>૩ ,, <sup>2</sup><br>3 ,, <sup>2</sup><br>3 ,, <sup>2</sup><br>4 ,, <sup>3</sup><br>4 , | ૬ " <u>૯</u> ૭ સા૦                    |  |

| चोथी पंकप्रभानी स्थिति |                                                                                             |                                                                                             |  |  |  |  |
|------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| प्रतर                  | जघन्यस्थिति                                                                                 | उत्कृष्टस्थिति                                                                              |  |  |  |  |
| ٩                      | ૭ સાગરોપમ                                                                                   | ૭ સા૦ <u>૩</u> ભાગ                                                                          |  |  |  |  |
| ર                      | ૭ સા૦ <del>૩</del> ભાગ                                                                      | ૭ સા૦ <sup>૬</sup> ભાગ                                                                      |  |  |  |  |
| 3                      | છ ,, <u>૬</u> ,,                                                                            | ८ ,, <sup>२</sup> ,,                                                                        |  |  |  |  |
| ۲                      | د " <del>٤</del> "                                                                          | ۲ ,, <del>۲ ,</del> ,,                                                                      |  |  |  |  |
| પ                      | ۲ ,, <del>4</del> ,,                                                                        | ૯                                                                                           |  |  |  |  |
| ٤                      | ۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳<br>۳ | <u>لا با</u> ۲                                                                              |  |  |  |  |
| 9                      | (C , <u>x</u> ,                                                                             | ७<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२<br>२ |  |  |  |  |

|       | पांचमी धूमप्रभा न        | रकनी स्थिति ।।           |       | ।। छड्डी तमःप्रभा न        | रकनी स्थिति ॥                              |
|-------|--------------------------|--------------------------|-------|----------------------------|--------------------------------------------|
| प्रतर | जघन्यस्थिति              | उत्कृष्टस्थिति           | प्रतर | जधन्यस्थति                 | उत्कृष्टस्थिति                             |
| ٩     | ૧૦ સાગરોપમ               | ૧૧ સા૦ <del>રે</del> ભાગ | ٩     | ૧૭ સા૦                     | ૧૮ <del>૨</del> સા૦<br>૨૦ <del>૧</del> સા૦ |
| ૨     | ૧૧ સા૦ <del>રે</del> ભાગ | ٩૨ " <del>×</del> "      | ૨     | ૧૮ સા૦ <del>ર</del> ે      | ૨૦ <del>વ</del> ે સા૦                      |
| э     | ۹२ " <sup>×</sup> "      | ۹४ " <mark>۹</mark> "    | з     | 3<br>२० <mark>१</mark> सा० | ૨૨ સા૦                                     |
| x     | १४ " <u>१</u> "          | ૧૫ ,, <del>ડે</del> ,,   |       | · · ·                      |                                            |
| પ     | ૧૫ ,, <del>૩</del> ,,    | ૧૭ સાગરોપમ               | ٩     | ૨૨ સા૦                     | ૩૩ સા૦                                     |

## 🔹 इति प्रथम स्थितिद्वारम् 🀲

**अवतरण**----- પૂર્વે નારકીનું પ્રથમ સ્થિતિદ્વાર વર્ણવ્યું. હવે બીજું ભવનદ્વાર કહેતાં પહેલાં નારકીની તથાવિધ વેદનાનું કંઈક સ્વરૂપ કહે છે, તેમાં પ્રથમ નરકક્ષેત્રગત વેદનાના ભયંકર પ્રકારો જજ્ઞાવે છે.

# सत्तसु खित्तजविअणा, अन्नोन्नकयावि पहरणेहिं विणा । पहरणकयाऽवि पंचसु, तिसु परमाहम्मिअकया वि ॥२०६॥

संस्कृत छाथा— सप्तसु क्षेत्रजवेदना, अन्योन्यकृताऽपि प्रहरणैर्विना । प्रहरणकृताऽपि पञ्चसु, तिसृषु परमाधार्मिककृताऽपि ॥२०६॥ शબ्दार्थ—

| खित्तजविअणा=क्षेत्रोत्पन्न वेદनाः        | । पहरणकया=शरूथी કરેલી            |
|------------------------------------------|----------------------------------|
| <b>ઝન્નોનન્નવા</b> વિ⇒અન્યોન્ય કરેલી પજા | पंचसु=પાંચમા (પાંચનું)           |
| पहरणेहिं विणा=શસ વિના                    | । परमाहम्मिअकया=५२भाधाभीनी કરેલી |

**વિશેષાર્થ** પૂર્વભવમાં કરેલાં અનેક દુષ્ટ અને ભયંકર પાપાચરશોથી ક્રૂરતાભરી ઘોર હિંસાઓ, ભયંકર જૂઠું બોલવું, નિર્દય, ચોરી, પરદારાગમન, લક્ષ્મી આદિ પદાર્થો ઉપરની અત્યન્ત મૂચ્છાંથી, અનેક પ્રાણીઓનો ઘાત કરવાથી તે તે આત્માઓ નરકગતિયોગ્ય આયુષ્યનો બન્ધ કરીને નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે, જેને 'નારકી' તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. અશુભગતિમાં ઉત્પન્ન થએલા આ જીવોને પૂર્વકર્મોદયના વશથી ત્રણ પ્રકારની વેદનાનો અનુભવ કરવાનો હોય છે.

૧ **'ક્ષેત્ર'**થી ઉત્પન્ન થયેલી વેદના, ૨ **'અન્યોન્ય'**થી [૫૨સ્પર] ઉત્પન્ન થતી વેદના ૩ સંક્રિલઝઅધ્યવસાયી પંદર **'પરમાધામી'** દેવકૃત વેદના.

એ ત્રજ્ઞમાં અન્યોન્યકૃત વેદનામાં પુનઃ બે ભેદ પડે છે ૧-**શરીરથી** પરસ્પર ઉત્પન્ન થતી, અને ૨**-શસ** દ્વારા પરસ્પર ઉત્પન્ન થતી વેદના.

એમાં ક્ષેત્રવેદના સાતે નરકોમાં છે અને અનુક્રમે નીચે નીચે અશુભ, અશુભતર, અશુભતમપશે હોય છે. અન્યોન્યકૃત વેદનામાંશરીરથી થતી અન્યોન્યકૃત વેદના <sup>૩૫૭</sup>સાતે પૃથ્વીને વિષે છે અને પ્રહરણકૃત વેદના પ્રથમની પાંચ નરકને વિષે છે, ત્રીજી પરમાધામીકૃતવેદના એ પહેલી ત્રણ નરકોમાં છે. [૨૦૬]

**अवतरण**— હવે પ્રથમ ક્ષેત્ર વેદનાને કહેતાં નારક જીવોને પોતાને જ નરકક્ષેત્રના સ્વભાવથી જ દશ પ્રકારનો દુઃખ આપનારો જે પુદ્રગલ પરિશામ હોય છે તે જણાવે છે.

ैबंघण ैगइ <sup>1</sup>संठाणा, <sup>४</sup>भेया <sup>४</sup>वन्ना य <sup>१</sup>गंध-रस<sup>७</sup>--फासा<sup>८</sup> । <sup>\*</sup>अगुरुलहु <sup>१°</sup>सद्द दसहा, असुहा वि य पुग्गला निरए ॥२०७॥

[प्र. गा. सं. ४५]

સંસ્કૃત છાયા—

बंधन--गति--संस्थानानि, भेदा वर्णाश्च गन्ध--रस-स्पर्शाः । अगुरुलघु--शब्दाभ्यां दशधा, अशुभा अपि च पुद्रला नरके ॥२०७॥

३५७. सत्तसु खेत्तसहावा अन्नोन्नोदीरिआय जा छड्ठी । तिसु आइमासु विअणा परमाहम्मि असुरकया य ॥१॥

આ ગાથા અન્યોન્યકૃત વેદના છઠી નરક સુધી જ જણાવે છે. તદાશય જ્ઞાનીગમ્ય.

શબ્દાર્થ-----

भेया≕ભેદ फासा≕સ્પર્શ अगुरुलहु=અગુરુલઘુ सद्द=શબ્દ दसहा≕દશ પ્રકારની असुहा≕અશુભ पुग्गला=પુદ્ગલો निरए=નરકમાં

गावार्य विशेषार्थवत्. ॥२०७॥

**વિશેષાર્થ**— 9. **હન્યન**— નારકોની બન્ધનાવસ્થા તથા તેમને પ્રત્યેક ક્ષણે થતું તે તે પ્રકારના આહારને યોગ્ય પુદ્દગલના સમ્બન્ધ—ગ્રહણરૂપ બન્ધન પરિણામ, એ જાણે જાજ્વલ્યમાન રીતે જલતા અગ્નિથી પણ અત્યન્ત દારૂણ હોય છે.

**૨. ગતિ**— તે નારકોની ગતિ રાસભ, ઊંટ વગેરેની કુગતિ જેવી અત્યન્ત દુઃખથી સહી શકાય એવી અને તે પણ તપાવેલા લોખંડ ઉપર પગ મૂકવા કરતાં પણ અત્યંત દુઃખદાયક છે.

**ર. સંસ્થાન**— તેઓનું શરીર એકદમ કુબ્જ--હુંડક સંસ્થાનવાળું, એથી પાંખો કાપેલા ઐંડજોત્પન્નપક્ષી જેવું વિરૂપ અને જોતાં જ ઉદ્દવેગ કરાવે તેવું હોય છે.

8. મેવ— કુડ્યાદિથી (કુંભી વિગેરેમાંથી) નારકીના શરીર-પુદ્દગલોનું છૂટાપણું તે શસ્ત્રની ધારાવડે કોઈ કાપે કે ખેંચે ને જે દુઃખ થાય એના કરતાં પક્ષ તે વિમોચન વધુ દુઃખદાયક છે.

**૬. વર્ષ**— એમનો વર્ષ અત્યન્ત નિકૃષ્ટ, અતિ ભીષણ, મલિન છે. કારણકે તેમને ઉત્પન્ન થવાના નરકાવાસાઓ દ્વાર–બારી, જાલિયાં વિનાના, સર્વદિશાથી ભયાનક, ચારે બાજુએથી સતત ગાઢ અંધકારમય, શ્લેષ્મ, મૂત્ર, વિષ્ટા, સ્રોત, મલ, રુધિર, વસા, મેદ અને પરુ વગેરે સરખા અશુભ પુદ્દગલોથી લેપાએલ ભૂતલ પ્રદેશવાળા અને સ્મશાનની જેમ માંસ, પૂતિ–કેશ, અસ્થિ, નખ, દાંત, ચામડી વગેરેના અશુચિ અને અપ્રિય પુદ્દગલો વડે આચ્છાદિત ભૂમિવાળા (નરકાવાસાઓ) હોય છે.

**૬. મંથ**— તેઓનો ગંધ–કોહી ગયેલાં કૂતરાં, શિયાળ, બિલાડી, નોળીઓ, સર્પ, ઉંદર, હસ્તી, અશ્વ, ગાય, વગેરેનાં મૃતકનાં કલેવરોનો જે દુર્ગધ હોય તેથી અધિક અશુભતર હોય છે.

**૬. स्पર્શ**— તેઓનો સ્પર્શ અગ્નિ, વીંછી, ક<u>ૌવચ</u>, ઓદિના સ્પર્શથી પણ અત્યન્ત રીદ્ર દુઃખાવહ છે. ત્યાં તે સાતે પૃથ્વીના સ્પર્શો અમનોજ્ઞ છે. વાયુ તથા વનસ્પતિઓના સ્પર્શો તેમને તો ત્રાસરૂપ જ હોય છે.

**૬. अगुरुलघु**— એઓનો પરિશામ અગુરુલઘુ હોવા છતાં પણ તીવ્ર દુઃખના આશ્રયભૂત અતીવ વ્યથાને કરે છે.

**૧૦. શન્દ**— નારકોના શબ્દો સતત પીડાતા, કચડાતા અને તેથી અત્યન્ત દુઃખદ આર્ક્રન્દ વડે વિલાપ કરતા હોવાથી કરુણા ઉપજાવે તેવા હોય છે.

આ પ્રમાણે દસ પ્રકારના અશુભ પુદ્ગલપરિશામો નારકીને વિષે અવશ્ય હોય છે. [૨૦૭] (પ્ર. ગા. સં. ૪૫) **ડાવતરण** પૂર્વે ક્ષેત્રગત સ્વાભાવિક ઉત્પન્ન થતા દુઃખદાયી પરિશામને જશાવીને હવે નારક જીવોને થતી અન્ય દસ પ્રકારની વેદનાનો અનુભવ કહે છે, તેમજ છઠી તથા સાતમી પૃથ્વીના નારકોને કેટલા રોગો હોય તે સંખ્યા કહે છે.

नरया दसविहवेयण, 'सीओसिण'-खुहा'-पिवास'-कंडूहिं<sup>५</sup> । <sup>६</sup>परवस्सं 'जरं 'दाहं, <sup>६</sup>भयं ''सोगं चेव वेयंति ॥२०८॥ पणकोडी अट्टसट्टी-लक्खा, नवनवइसहसपंचसया । चुलसी अहिया रोगा, छट्टी तह सत्तमी नरए ॥२०६॥ [प्र.गा.सं.४६-४७] संस्कृत छाया--नरका दशविधं वेदनं, शीतोष्णक्षुधापिपासाकण्डुभिः। पारवश्येन ज्वरेण दाहेन, भयेन शोकेन चैव वेदन्ते ॥२०८॥ पञ्चकोट्यः--अष्टषष्टि-लक्षाणि, नवनवतिसहस्त्राणि पञ्चशतानि । चतुरशीत्या अधिका रोगा, षष्ठे तथा सप्तमे नरके ॥२०९॥ स्रत्वहवेयण=६श्विध वेदन

| સીઝ⇒શીત             | दाहं=દાહ       |
|---------------------|----------------|
| उसिण=अश्व           | भयंसोगं=ભય,    |
| <b>હુ</b> हા=ક્ષુધા | વૈયંતિ=વેદે છે |
| पिवास=પિપાસા        | अहिया≕અધિક     |
| कंड्हिं=-५२वतथी     |                |

गावार्य----- विशेषार्थवत्. ॥२०८-२०८॥

**વિશેષાર્ય** ક્ષેત્રવેદનામાં બીજી દસ પ્રકારની વેદનાનો પણ અનુભવ નારકોને થાય છે તે કહે છે—

શોક

9. શીતવેદના---- પોષ અથવા મહા માસની રાત્રે, હિમાલયપર્વત ઉપર, સ્વચ્છ આકાશમાં, અગિન વિનાના અને વાયુની વ્યાધિવાળા નિર્વસ્ત દરિદ્રીને, સતત પવનના જોરથી હૃદય, હાથ, પગ, દાંત, હોઠ કંપતા હોય અને તેના પર શીત જળના છંટકાવથી તે માણસને જેવી શીત--ઠડી વેદના ઉત્પન્ન થાય, તે કરતાં પણ અનન્તગુણી શીતવેદના નરકાવાસગત નારકીના જીવોને હોય છે.

કદાચ જો એ નરકાવાસથી ઉપાડીને માઘમાસની રાત્રિએ પૂર્વે વર્શન કર્યું તેવા સ્થાને લાવીને મૂકે, તો તે નારકજીવ અનુપમ સુખને પ્રાપ્ત કરતો હોય તેમ નિદ્રાવશ થઈ જાય; એટલે તેણે નરકની મહાવ્યથાકારક શીતવેદના સહી હોય તેના પ્રમાણમાં આ વેદના તો તેને મહાસૂખકારક લાગે છે.

**૨. ઝज्ज्यवेदना** --- ઉનાળાના દિવસોમાં પ્રચંડ સૂર્યનો મધ્યાહ્ન તપતો હોય, આકાશમાં છાયાર્થે

વાદળું ન હોય, એ વખતે છત્રરહિત, અત્યન્ત પિત્તની વ્યાધિવાળા પુરુષને, ચોતરફ પ્રજ્વલી રહેલા અગ્નિના તાપ વચ્ચે જે પીડા ઉત્પન્ન થાય, એ કરતાં પગ્ન અનન્તગુણી ઉષ્ણવેદના નરકમાં વર્તતા નારકના જીવોને થાય છે. <sub>A</sub> &y

કદાચ જો એ વેદના સહતા નારકીઓને ત્યાંથી ઉપાડીને કિંશુંક સરખા લાલચોળ જલતા એવા ખદિરના (ખેરના) અંગારાના ઢગલા ઉપર મૂકવામાં આવે અને ફરી પાછું તે અંગારાઓને ખૂબ તપાવવા ફુંકવામાં આવે, તો પજ્ઞ એ જીવો [ચંદનથી લિપ્ત થએલા, મૃદુ પવન ખાવાથી અનુપમ સુખને વેદનારા પુરુષની જેમ] સુખ પામતા નિદ્રાવશ પજ્ઞ થઈ જાય છે. એટલે કે નરકની અનુપમેય ગરમીના અનુભવ આગળ, ખદિર અંગારા તો (મહાગરમીથી રીઢી થએલી કાયાને) ઠડા લાગે છે. વિચારો ! નારકજીવોને ભોગવવી પડતી એ ગરમી કેવી હશે ? નારકોનું નરકમાં માત્ર પોતાનું (નરકાવાસાઓનું) ઉત્પત્તિસ્થાન જ હિમ જેવું શીતળ હોય છે. બાકીની સમગ્ર ભૂમિ ખદિરના અંગારા કરતાં પજ્ઞ અત્યન્ત ઉષ્ગ્ર હોવાથી તેની તીવ્ર વેદના અનુભવવી પડે છે.

પ્રથમ રત્નપ્રભામાં ઉષ્શવેદના અતિતીવ્ર છે, તેથી અધિક ઉષ્શવેદના અતિતીવ્રતરપશે શર્કરાપ્રભામાં, તેથી અધિક અતિતીવ્રતમપશે વાલુકાપ્રભામાં છે. ચોથી પંકપ્રભામાં ઉપરિતન ભાગે વર્તતા થોડા નરકાવાસાઓમાં ઉષ્શવેદના અને નીચેના થોડા નરકાવાસાઓમાં શીતવેદનાનુભવ છે, પાંચમી ધૂમપ્રભામાં થોડા નરકાવાસાઓમાં શીતવેદના અને નીચે થોડામાં ઉષ્શવેદના. આ વેદના ચોથી પૃથ્વીની અપેક્ષાએ ઉત્તરોત્તર અનંતગુણી એટલે કે તીવ્ર-તીવ્રતર-તીવ્રતમપણે સમજવી-જાણવી. છઠી તમઃપ્રભામાં કેવલ મહાશીત વેદના જ, તે પણ પાંચમી કરતાં અતિતીવ્રતર જાણવી, તે કરતાં પણ સાતમી તમસ્તમા પૃથ્વીમાં મહાશીતવેદના છે તે તેથી પણ અતિતીવ્રતમ છે.

**ર. સુથા**---- ભૂખ તો પ્રતિક્ષણે જીવતીજાગતી જ બેઠી હોય છે. વળી એઓનો જઠરાગ્નિ એટલો બધો પ્રદીપ્ત હોય છે કે, વારંવાર નંખાતા, સૂકા કાષ્ઠોવડે પ્રજ્વલિત રહેતા અગ્નિની જેમ, અતિતીવ્ર ક્ષુધાગ્નિવડે સદા દહ્યમાન ઉદર--શરીરવાળા રહે છે. તેઓ સમગ્ર જગત્ વર્તી અન્ન-ઘૃતાદિ પુદ્દગલોનો આહાર કરે, તો પણ તેઓ તૃષ્તિ પામે જ નહિ, પણ ઉલટું અશુભકર્મના ઉદયથી અમનોજ્ઞ પુદ્દગલ ગ્રહણથી તેની ક્ષુધા વધતી જ જાય છે.

**૪. તૃષ્ણા**— એમની તરસ તો સદૈવ કંઠ, ઓષ્ઠ, તાળુ અને જિહ્વાદિકને શોષી નાંખનારી, સઘળાએ સમુદ્રના અગાધ જળનું પાન કરતાં પગ્ન શાન્ત ન થાય એવી હોય છે.

**૬. कंडू (खरज)**---- એઓની દુઃખદાયી ખરજની ચળ એવી હોય છે કે તેને કરવત કે છરીથી ખણવા છતાં પણ શાન્ત થાય નહિ.

**૬. પરવશતા**— એઓની પરાધીનતા આપશાથી અનન્તગુણી ત્રાસદાયક છે.

**છ. जर**— એટલે એઓનો જ્વર-તાવ અત્યન્ત ઉપ્ર, પશ આપજ્ઞાથી અનન્તગુણો દુઃખદાયક અને જીવિત પર્યન્ત રહેનારો છે.

**દ. દાદ-<del>દ</del>. શોજ-૧૦. મય**--- એટલે શરીરે દાહ, શોક-વિલાપ અને ભય એ ત્રષ્ટો વેદનાઓ આપણા કરતાં તેઓને અનન્તગુણી છે. વધુમાં એ (મિથ્યાદંષ્ટિ) નારકોને ભવસ્વભાવે પ્રાપ્ત થતું વિભંગજ્ઞાન પગ્ન મહાદુઃખકારક છે; કારણકે તે અશુભ જાતિનું હોવાથી તે જ્ઞાનદ્વારા ચારે બાજુથી આવતા, નિરંતર દુઃખના વૈરી–શસ્તાદિક હેતુભૂત સાધનો જુએ છે. હમગ્નાં આવશે ! આમ કરશે ! તેમ કરશે ! ઇત્યાદિ ભયથી તેઓ હંમેશાં કંપતા જ રહે છે.

આ પ્રમાણે અન્ય પ્રકારે દસ પ્રકારની ક્ષેત્રગત વેદના કહી. [૨૦૮] (પ્ર. ગા. સં. ૪૬-૪૭).

[હવે 'અન્યોન્યકૃત વેદના' અને પરમાધામીકૃત વેદનાનું સ્વરૂપ જો કે અહીં મૂલ ગાથાઓમાં નથી કહ્યું, તથાપિ ગ્રન્થાન્તરથી અહીં આપવામાં આવે છે.]

# अन्योन्यकृत वेदना—

## प्रथम अन्योन्यकृत प्रहरण-शस्त्र-वेदना—

નારકો બે પ્રકારના છે. એક સમ્યગ્દષ્ટિ અને બીજા મિથ્યાદષ્ટિ. જેઓ મિથ્યાદષ્ટિ છે તેઓની દષ્ટિ મિથ્યા હોવાથી તેમને ભેદજ્ઞાન અથવા સારાસારનું વિવેકજ્ઞાન હોતું નથી. દષ્ટિના વિપર્યાસને લીધે વસ્તુસ્વરૂપને જે રીતે જોવું--જાણવું જોઈએ તે રીતે ન જાજ્ઞતા-જોતાં, ઊલટું વિપરીત રીતે યા અવળી રીતે શ્રદ્ધે છે; ને તેથી તે દુઃખના મૂળ તરફ ન જોતાં વર્તમાનમાં દુઃખકર્તા સાધનો તરફ જ તેનું લક્ષ્ય હોય છે. તેથી દુઃખનાં નિમિત્તો કે પ્રસંગોમાં--સામી વ્યક્તિ કે વસ્તુ તરફ જ તીવ--તીવતર--તમ ક્રોધાદિક કષાયો કરે છે. તેમજ પુનઃ પુનઃ નવો કર્મબંધ ઉત્પન્ન કર્યે જાય છે. અસત્ અને અસાર દષ્ટિના પ્રતાપે કષાયોના કટુ વિપાકો કેવાં ભોગવવાં પડશે તે ભાન ભૂલાઈ ગયું હોય છે. તેમજ એકાંત દુઃખ આપનારા તરફ જ લક્ષ્યવાળો બન્યો હોવાથી પોતાના વિરોધી બળો કે જીવો તરફ એકાએક તાડન, તર્જનાદિકનાં તોફાનોમાં રચ્યો--પચ્યો રહે છે. સ્વદોષદષ્ટિનું દર્શન થતું નથી અને પછી બંને પક્ષે કદર્થના જ ભોગવવાની રહે છે.

આનું નામ છે જીવની સાનવૃત્તિ ! સાન એટલે કૂતરો--પથ્થરો ફેંકનાર કોણ છે ? તે ન જોતાં, પથ્થરને જ બચકા ભરવા મંડી પડે છે પરિણામે તેથી કંઈ જ વળતું નથી; ઊલટી મુખની પીડા વધે છે અને ત્યાં બીજા પથ્થરો પડવા મંડે છે. આમ દુઃખની પરંપરા ઊભી થાય છે.

જે સમ્યગ્રદ્દષ્ટિ નારકો છે, તેમની દષ્ટિ મિથ્યા મટીને સમ્યગ્ એટલે સત્ સાચી-સુંદર બની હોવાથી તેને ભેદજ્ઞાન-સાચો વિવેક થઈ ગયેલ હોય છે. પરિસ્થિતિ અને પ્રસંગોના યથાતથ્ય-સાચા સ્વરૂપને સારી રીતે સમજતો હોવાથી, તેનું સાધ્યબિન્દુ જાગૃત હોવાથી તે વર્તમાન દુઃખ કે તેનાં સાધનો તરફ અપ્રીતિ-અરુચિ, રોષ-ગુસ્સો નહિ કરે, પણ તે વિચારશે કે આવા પ્રતિકૂળ સંયોગો મને કેમ મળ્યા ? એકને અનુકૂળ સંયોગો ને બીજાને પ્રતિકૂલ તો આમાં કારણ શું ? આમ એનાં મૂળ તરફ નજર નાંખશે. જન્માંતરમાં મેં જ મારી અશુભ અનેકવિધ પાપપ્રવૃત્તિઓ દ્વારા વાવેલાં ઝેરી બીજોનાં જ આ મહાકટુફળો આવ્યાં છે. અન્યનો શો દોષ છે ? તે તો નિમિત્તમાત્ર છે. ઉપાદાન કારણ તો હું જ છું, માટે અત્યારે તારી જ અશુભ પ્રવૃત્તિઓના આ વિપાકોને શક્ય એટલા સમભાવે ભોગવી લે. જો એ રીતે તું સહનશીલતા ને સમભાવમાં ન રહેતાં વિષમભાવ ધરીને કોધ કરનાર, મારનાર, ગાળો દેનાર, ભયંકર હુમલાઓ કરનાર ઉપર પુનઃ પુનઃ ઉશ્કેરાઈ જઈશ, તેનો સામનો કરીશ તો તેવાં અતિ સંકિલષ્ટ પરિષ્નામો દ્વારા પુનઃ ઝેરનાં વાવેતરો વવાશે ને પુનઃ તેનાં નવાં ઝેરી ફળો પેદા થશે; તેમજ તેનો પુનઃ ભોગવટો તારે કરવો પડશે. આ રીતે દુઃખની પરંપરાનું વિષચક ભમ્યા જ કરશે. દુઃખની પરંપરાનો અન્ત નહીં આવે ને સાચી આત્મિક શાંતિ દૂર ને દૂર હડસેલાતી જશે, માટે ચેતન, તારો પોતાનો સ્વભાવધર્મ વિચાર, આવી વિચારણાથી સમ્યગ્દષ્ટિ પોતે સજાગ બને છે ને પરિષ્નામે ત્યાં આગળ મારન, કૂટન, ભેદન, છેદનમાં ઉચિત સંયમ રાખે છે, પાપપ્રવૃત્તિને હેય ગણતો હોવાથી પાપાચરણ થઈ જવા છતાં તેનો પશ્ચાત્તાપ રહે છે. આ બધી વિચારણા ત્યારે જ થઈ શકે કે મન મૂળલક્ષી બનેલું હોય.

આનું જ નામ છે **સિંદવૃત્તિ** એટલે પ્રવૃત્તિના મૂળ તરફ જોવું તે. સિંહના સ્વભાવ પ્રમાશે, તે શિકારીના વાગતા એવા બાશ તરફ નજર નહીં નાંખે, એ તો બાશ કઈ દિશામાંથી આવ્યું તે તરફ જ નજર નાંખી, ફાળ મારશે જેથી બીજાં બાશોના પ્રહારથી બચી જવાય.

આ કારણે સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા સમજણના ઘરમાં આવ્યો હોવાથી પોતે જ વધુ દુઃખ, કષ્ટ સહન કરે છે. વ્યવહારમાં બોલીએ છીએ. "ડાહ્યાને ચિંતા, મૂખનિ શું ? ભણેલાને બધી ઉપાધિ ! ન ભણેલાને શું ?" આ જ વાત અહીં લાગુ પડે છે અને તેથી જ મિથ્યાદષ્ટિ કરતાં સમ્યગ્દષ્ટિને ઊલટી વધુ માનસિક ચિંતા હોય છે જ્યારે મિથ્યાદષ્ટિને ચિંતા ઓછી હોય છે.

પરન્તુ સમ્યગ્દષ્ટિને બીજાએ આપેલાં દુઃખો સંબંધી તત્ત્વવિચારણા હોવાથી પોતે દુઃખ સહન કરી લે છે પણ બદલો વાળવા સામાને દુઃખ આપતો નથી તેથી તેને (મિથ્યાદષ્ટિ કરતાં) ઓછું દુઃખ ને ઓછો કર્મબંધ થાય છે જ્યારે મિથ્યાદષ્ટિને તેવી વિચારણા હોતી નથી તેથી ક્રોધ કરી સામાને મારી પોતે દુઃખી કરે છે. તેથી તે વધુ દુઃખી બને છે અને વધુ કર્મબંધ કરે છે.

પણ માનસિક દુઃખની અપેક્ષાએ સમ્યગ્દષ્ટિઓ વધુ દુઃખી છે. દુર્ગતિના કટુ વિપાકો જોઈને જન્માન્તરમાં કરેલી પાપપ્રવૃત્તિઓનો ભારે અફ્સોસ કરતા હોય છે.

જેમ કૂતરો ગ્રામાન્તરના અથવા અન્ય વિભાગના સાનને જોઈને અત્યન્ત ક્રોધાયમાન થતો ભસવા-લડવા માંડે છે અને પરસ્પર પગાદિકના પ્રહારો શરૂ થાય છે તેમ તે નારકો વિભંગજ્ઞાનના બલથી એકબીજાને જોઈ તીવ્ર ક્રોધવાળા થયા થકા, સાનની જેમ વૈક્રિયસમુદ્ધાતવડે મહાભયાનક રૂપોને વિકુર્વીને, પોતપોતાના નરકાવાસમાં ક્ષેત્રાનુભાવજનિત, પૃથ્વીપરિણામરૂપ લોહમય ત્રિશ્લ, શિલા, મુદ્દગર, ભાલા, તોમર, અસિપટ, ખડ્ગ, યષ્ટિ, પરશુ વગેરે વૈક્રિયજાતિનાં શસ્ત્રોથી તથા સ્વહસ્ત-પાદ-દંતદ્વારા પરસ્પર લડાઈઓ-પ્રહારો કરે છે; તેથી તે જીવો હણાયા થકા વિકૃત અંગોવાળા થઈને કસાઈખાનામાં પડેલા પાડાઓની સ્થિતિની જેમ ગાઢ વેદનાથી નિઃશ્વાસ લેતા, રુધિરના કીચડમાં આલોટતા મહાદ્વઃખ ભોગવે છે.

આ પ્રમાશે અન્યોન્યકૃત પ્રહરશવેદના સમજવી.

ઉપર કહેલી એ સર્વ વેદના મુખ્યત્વે **શસ્ત-પ્રહાર**કૃત હોવાથી તે પ્રથમની પાંચ નારકીમાં જ હોય છે.

362

## बीजी अन्योन्यकृत शरीरवेदना—

બાકીની છઠી તથા સાતમી નારકીમાં શરીરકૃત અન્યોન્યવેદના છે એટલે ત્યાં રહેતાં નારકીઓ પોતે, વજ્રમય મુખવાળા લાલ વર્જાના કુંથુઓ અને ગોમય કીડાઓ આદિને (શરીરસંબદ્ધ) વિકુર્વીને એક બીજાના શરીરને તેનાવડે કોતરાવતા અને શેરડીના કૃમીની જેમ શરીરને ચાલશી જેવું આરપાર કરતા, તેમજ શરીરની અંદર પ્રવેશતા પ્રવેશતા મહાગાઢ વેદનાઓને પરસ્પર ભોગવે છે.

આ પ્રમાશે અન્યોન્યકૃત વેઠના જણાવી.

हवे शरुनी त्रण नरकमां 'परमाधार्मिक' वेदना जणावे छे—

★ સંક્લિષ્ટ અધ્યવસાયવાળા પરમાધાર્મિક જાતિના દેવો પંદર પ્રકારના છે. <sup>3પ૮</sup>અમ્બ, અમ્બરિય, શ્યામ, શબલ, રુદ્ર, ઉપરુદ્ર, કાલ, મહાકાલ, અસિપત્ર, ધનુ, કુમ્ભી, વાલુક, વૈતરક્ષી, ખરસ્વર અને મહાઘોષ. એઓ સાન્વર્થ નામવાળા છે. તેઓ નરકાત્માઓને ઘોર દુઃખો ઉત્પન્ન કરી આયુષ્ય પૂર્ણ થયે મહાપાપકર્મને વશ થઈ અંડગોલિકપજ્ઞે ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓનાથી નારકોને કેવી વેદનાઓ વેદવી પડે છે તે કહે છે.

૩૫૮. પ્રથમ 'અમ્બ' નામના પરમાધામીઓ નારકોને ઊંચે ઉછાળી પછાડે, બીજો ભક્રીમાં પકાવી શકાય એવા ટુકડા કરે, ત્રીજો આંતરડા–હૃદયને ભેદે, ચોથો તેઓને કાપકૂપ કરે, પાંચમો ભાલામાં પરોવે, છકો અંગોપાંગને ભાંગી નાંખે, સાતમો તલવારની ધાર જેવા તીક્ષ્ણ પાંદડાનું વન બનાવી નારકોને તેમાં કેરવે, ૮મો ધનુષ્યમાંથી છોડેલા અર્ધચન્દ્રાકાર બાણોવડે વીંધે, ૯મો કુમ્ભીમાં પકાવે, ૧૦મો પોચા માંસના ટુકડાઓને ખાંડે, ૧૧મો કુંડમાં પકાવે, ૧૨મો ઉકળતાં રુધિર–પરુથી ભરેલી વૈતરણી નદી બનાવી તેમાં નાંખે, ૧૩મો કદમ્બપુષ્પ આદિના આકારવાળી વેલુમાં પકાવે, ૧૪મો દુઃખથી આમતેમ ભાગી જતા નારકોને મોટા હાકોટા–બૂમો મારીને, ગભરાવીને તેને રોકે અને ૧૫મો વજૂના કાંટાવાળા શાલ્મલીવૃક્ષ ઉપર ચઢાવીને તેને આલોટાવે છે. એ પ્રમાણે તેઓ નારકોને ફક્ત મોજની ખાતર દુઃખ આપી પોતે અનન્તા પાપકર્મોને સંચિત કરી, અત્યન્ત દુખમાં મૃત્યુ પામીને અંડગોલિકપણે ઉત્પન્ન થાય છે.

## પરમાધામીઓ મરીને અંડગોલિકપગ્ને ઉત્પન્ન થઈ કેવી રીતે પકડાય તે સંબંધી વર્જીન નીચે પ્રમાશે

જ્યાં સિન્ધુ નદી લવશસમુદ્રને મળે છે તે સ્થાનની દક્ષિણ બાજુ પંચાવન યોજન દૂર રહેલી જંબૂવેદિકાથી સાડાબાર યોજન દૂર એક ભયાનક સ્થળ છે, ત્યાં આગળ ગા યોજનની સમુદ્રની ઊંડાઈ છે અને ત્યાં આગળ ૪૭ અંધકારમય ગુફાઓ છે એની અંદર વજ્રઝ્કષભનારાચસંઘયણવાળા મહાપરાકમી, મઘ-માંસ અને સ્ત્રીઓના તો મહાલોલુપી એવા જલચર મનુષ્યો રહે છે. એમનો વર્જા અશુભ અને અપ્રિય તેમજ દ્રષ્ટિ ઘોર ભયાનક છે. તેઓ સાડાબાર હાથની કાયાવાળા અને સંખ્યાતા વર્ષાયુષી હોય છે.

આ સન્તાપદાયક સ્થાનથી ૩૧ યોજન દૂર સમુદ્ર મધ્યે અનેક મનુષ્યોની વસ્તીવાળો રત્નદીપ નામનો દીપ (અત્યારે ત્યાં જઈ શકાતું નથી) છે. ત્યાંના મનુષ્યો પાસે વજ્ર (કઠિન પત્થર)ની બનાવેલી મહાન ઘંટીઓ હોય છે, એ ઘંટીઓને એ માનવો મદ્ય--માંસવડે ખૂબ ખૂબ લીંપે છે અને એ ઘંટીના મધ્યમાં ખૂબ મદ્ય--માંસ ભરે છે ત્યારબાદ તે મનુષ્યો મદ્ય--માંસથી ભરેલાં તુંબડાઓથી વહાણો ભરીને સમુદ્રમાં જાય છે અને એ તુંબડાઓને સમુદ્રમાં નાંખી જલચર મનુષ્યોને ખૂબ લોભાવે છે. લુબ્ધ એવા જલમનુષ્યો એ તુંબડાને ખાતા ખાતા ક્રમશઃ તે ઘંટી પાસે આવતા લુબ્ધ થઈને તેમાં પડે છે, ત્યાં તેઓ અગ્નિમાં પકાવેલા માંસના તથા જીર્શ--મધુર મદ્યને બે-ત્રક્ષ દિવસ સુધી તો સુખપૂર્વક ખાતા રહે, એવામાં લાગ જોઈને રત્નદીપવાસી શસ્ત્રસ્જ સુભટો યન્ત્રથી ઘંટી ઉપરના પડને સંપૂટ કરી દઈને પછી તે ઘંટીઓને કોઈ વખત તપાવેલા લોઢાના રસનું પાન કરાવે છે, કદાચિત્ તપાવેલા ધગધગતા લોઢાના સ્થંભ સાથે બળાત્કારે આલિંગન કરાવે છે, કચારેક કાંટામય શાલ્મલિવૃક્ષ ઉપર ચઢાવી વિટંબના આપે છે, કચારેક લોઢાના ઘણવડે છુંદી નાંખે છે, કોઈ વખત વાંસલાને છરીવડે છેદીને તેમાં ક્ષારથી ભરેલું તપાવેલું ધગધગતું તેલ રેડે છે, કોઈ વખત લોઢાના ભાલા પર પરોવે છે, અગ્નિની ભક્રીમાં ભૂંજે છે, તલની જેમ ઘાણીમાં ઊંધે મસ્તકે પીલે છે, કરવતવડે છેદે છે. પોતાની વૈક્રિયશક્તિથી શ્યેનાદિ પશુ—પક્ષીના, સિંહ, વાઘ, દીપડા, શિયાળ, ગીધપક્ષી, કંકપક્ષી, ઘુવડાદિ અનેક પ્રકારની કદર્થનાઓ કરનારા જન્તુઓવડે પીડાવે છે. તપાવેલી રેતીમાં, અસિપત્ર જેવા તીક્ષ્ણ ધારવાળા વનમાં પ્રવેશ કરાવે છે. વૈતરણી નદીમાં ઉતારે છે. કુકડાઓની જેમ પરસ્પર લડાવી મારે છે. યુક્તિ-પ્રયુક્તિ કરી યુદ્ધ પણ કરાવે છે. વળી તે પરમાધામીઓ નારકોના નાક-કાન કાપવા, આંખો છેદવી, હાથ--પગ જ્ઞાડવા, છાતી બાળવી, કઢાઈમાં તળવું, તીક્ષ્ણ ત્રિશૂળથી ભેદવું, અગ્નિમુખા ભયંકર જાનવરો પાસે ભક્ષ્ય કરાવવાનું કાર્ય કર્ય છે.

વળી નારકોને તેઓ યમની કુહાડીથી પજ્ઞ અધિક તીક્ષ્ણ ધારવાળી તલવારથી છેદે છે. એઓ રુદન કરતા રહે ત્યાં તો ભૂખ્યા ડાંસ જેવા ઝેરી વીંછીઓથી ઘેરી લેવાય છે, એમના બન્ને હાથોને તલવારથી કાપીને બલહીન કરીને પછી તેના સમગ્ર શરીરને કરવતથી વેરવામાં આવે છે. વળી ધગધગતું સીસું પાઈ, શરીર બાળી નાંખી, કુંભી અને મૂષા એટલે ધાતુ ગાળવાની ભટ્ટીમાં પકાવે છે. આ નારકો બૂમો માર્યા કરે, છતાં જાજ્વલ્યમાન ખદિરના અગ્નિની જ્વાળામાં ભુંજવામાં આવે છે. વળી બળતા અંગારા જેવા વજૂના ભવનોમાં ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યાં જ વિકૃત હાથ મોંવાળા એઓ દીન સ્વરે રુદન કરી રહ્યા હોય છે ત્યાં પાછા તેને બાળવામાં આવે છે. એ બિચારા કર્મથી પરાધીન પડેલા દીનજીવો ચારે બાજુએ જોયા કરે છે, પજ્ઞ નથી એમને કોઈ સહાય કરતું કે નથી એને કોઈ રક્ષજ્ઞ આપતું. તીક્ષ્ણ તલવારો, ભાલાઓ, વિષમ કોદાળીઓ, ચક્ર, પરશુ, ત્રિશૂળ, મુદ્દગર, બાજ્ઞ, વાંસલા અને હથોડાવડે એમના તાલુ–મસ્તકને ચૂરી નાંખે છે, હાથ, કાન, નાક, હોઠને છેદે છે, હૃદય, પેટ, આંખો, આંતરડાઓને ભેદી નાંખે છે. આવાં આવાં દુઃખોને ભોગવતાં એ કર્મપટલાંધ, દીન નારકો પૃથ્વી ઉપર પડતા ઉઠતા આલોટયા કરે છે. **હા! હા! ખરેખર ત્યાં એમનું કોઈ રક્ષજ્ઞહાર નથી!!!** 

યુક્તિથી ચલાવવી શરૂ કરી ચોતરફથી તેઓને ઘેરી લે છે (કારણ કે એઓ મહાપરાક્રમી હોવાથી બહુ જ ધ્યાન રાખવું પડે છે)એ ઘંટી મહાન હોવાથી મહામુશ્કેલીથી **એક વર્ષ પર્યન્ત ફેરવ્યા કરે** તો પણ તે જલચરના હાડકાં લેશમાત્ર ભાગતા નથી, એવા ભયંકર દુઃખમાત્રને સહન કરતાં એક વર્ષાન્તે મૃત્યુ પામે છે અને મરીને એઓ નારકપણે ઉત્પન્ન થાય છે. (જેવું કરે તેવું પામે.)

પછી તેઓના ગુપ્તભાગમાં રહેલી અંડગોલીઓને લઈને રત્નો મેળવવાની ઇચ્છાવાળા તે પુરુષો ચમરી ગાયના પ્રચ્છના વાળથી તે અંડગોલિકાને ગૂંથીને બન્ને કાને લટકાવી સમુદ્રમાં પ્રવેશ કરે છે. એના પ્રભાવથી તેઓને કુલીરમત્સ્યાદિ મહામત્સ્યાદિ જંતુઓ હાનિ કરતા નથી તેમજ તેઓ સમુદ્રમાં ડૂબતા નથી અને જળમાં પણ ઉદ્યોતમાર્ગદર્શક થઈ પડે છે.

આ પ્રમાણે ઘોર કર્મ બાંધી અંડગોલિકપણે ઉત્પન્ન થઈ, આવી ભયાનક ઘંટીઓમાં પીલાઈ મહાન દુઃખોને અનુભવવા પડે છે. ત્યાં પણ મહાન કર્મ બાંધી સંસારમાં રખડતા જ ફર્યા કરે છે. એથીએ પક્ષ એ ક્રૂર દેવો તેઓને કુંભીમાં પકાવે છે ત્યારે એઓ ઉત્કૃષ્ટથી ૫૦૦ યોજન સુધી તેમને ઊંચે ઉછાળે છે, અથવા કારમી વેદનાથી સ્વયં પગ્ન ઉછળે છે. ઉપરથી પાછા પૃથ્વી ઉપર પડતાં જ એમને ભાલામાં પરોવી દે છે—અગર તો વજૂતુલ્ય કઠોર ચાંચોવાળા વૈક્રિય પક્ષીઓ તેને વળગીને જ્ઞાડી નાંખે છે, જ્ઞાડતાં શેષ રહે તેને વૈક્રિય શરીરીરૂપે વ્યાઘાદિ હિંસક જાનવરોથી નાશ કરી નાંખે છે.

આ પ્રમાણે નરકગતિના મહાન દુઃખો પ્રાપ્ત કરવા ન હોય તો પ્રત્યેક જીવે પોતાનું જીવન સુધારી, પાપાચરણો દૂર કરી, પ્રથમથી જ ચેતીને વીતરાગકથિત શુદ્ધમુક્તિદાયક માર્ગનું અવશ્ય પાલન કરવું.

**શંકા** આ પરમાધામી દેવો નારકોને દુઃખ આપે તેનું કારજ્ઞ શું ? અને એ દુઃખ આપવાથી તેઓને નવું કર્મબંધન થાય ખરું કે નહિ ?

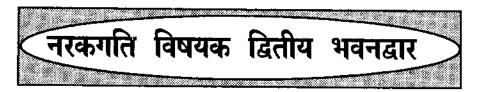
**સમાધાન** આ પરમાધામીઓ પૂર્વભવમાં ક્રૂરકર્મી, સંક્લિષ્ટ અધ્યવસાયવાળા, પાપકાર્યમાં જ આનંદ માનનારા હોઈને પંચાગ્નિરૂપ મિથ્યાકષ્ટવાળા જન્માન્તરના અજ્ઞાન કાયકષ્ટો, અજ્ઞાન તપ વગેરે ધર્મોના બળે આટલી આસુરી વિભૂતિને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યાં તેમનો બીજાને દુઃખ આપવાનો સ્વભાવ હોવાથી જ ઉક્ત વેદનાઓ કરે છે. જેમ અહીં મનુષ્યલોકમાં સાપ, કુકડા, વર્તક, લાવક વગેરે પક્ષીઓને હાથી, પાડા પરસ્પર વિરોધી તથા મુષ્ટિમલ્લોને યુદ્ધ કરતા થકા પરસ્પરને પ્રહાર કરતા જોઈને રાગ-દ્વેષથી પરાભવ પામેલા પાપાનુબન્ધી પુષ્ટયવાળા મનુષ્યોને બહુ આનંદ થાય છે તેમ તે પરમાધામીઓ પણ નરકના જીવોને એક બીજા ઉપર પડતા ને પ્રહાર કરતા જોઈને અત્યન્ત ખુશી થાય છે અને પ્રમોદના અતિરેકમાં તાલીઓ પાડીને ખડખડ અટ્ટહાસ્ય કરે છે, વસ્ત્ર ઉડાડે છે, પૃથ્વી ઉપર હાથ પછાડે છે, આવો આનંદ તો તેને દેવલોકના નાટકાદિ જોવામાં પણ થતો નથી. એવા એ દેવો અધમકોટિના આનંદમાં રાચવાવાળા છે.

જો કે નારકોને કરેલા પાપના ફ્લરૂપે તેઓ સર્વ દુઃખ દે છે, પરંતુ દુઃખ દઈને પોતાના 'આત્માને અત્યંત તલ્લીન કરી ખુશ કરે છે, રાચીમાચીને ખુંચ્યો રાખે છે અને મારીને અત્યંત આનંદ પામે છે, તેથી મહાપાપી નિર્દય એવા એ દેવો મહાકર્મ બાંધી અંડગોલિકાદિની જેમ દુષ્ટ સ્થાનોમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

### इति प्रकीर्णवर्णनं समाप्तम् ।।

હવે ગ્રન્થકાર કેવલ છઠ્ઠી તથા સાતમી નારકીના જીવોને સમયે સમયે કેટલા રોગો હોય છે ? તે લખતાં જણાવે છે કે પાંચ ક્રોડ, અડસઠ લાખ, નવ્વાણું હજાર, પાંચસો ને ચોરાસી, (<sup>3પલ</sup>પદ્દ૮૯૯૫૮૪) એટલા રોગોથી પરિવરેલા તેઓ મહાદુઃખ–વિટંબનાને પામે છે. [૨૦૯] (પ્ર. ગા. સં–૪૭)

૩૫૯. અત્યારની વૈજ્ઞાનિક દુનિયામાં દેખાતા—સંભળાતા ચિત્રવિચિત્ર અવનવા રોગો અગળ કંઈ આશ્ચર્ય જેવું નથી. 'જ્ઞરીરં રોगમંदिरમ્' આવું જે સૂત્ર કહ્યું છે તે બરાબર છે. રોગો બધાય વિદ્યમાન છે. ફક્ત નિમિત્તો મળતાં તેનો પ્રાદુર્ભાવ થાય છે. નરકમાં તમામ અશુભ નિમિત્તો ઉપસ્થિત થઈ ગયાં હોય છે એટલે ત્યાં દુઃખનું અંતિમ સામ્રાજ્ય વર્તતું હોવાથી આ બધું સંભવિત છે.



**अवतरण** પ્રથમ સ્થિતિદ્વારને કહી, હવે નરકગતિના અધિકારમાં દ્વિતીય ભવનદ્વાર શરૂ કરે છે. તેમાં પ્રથમ સાત નારકીનાં આગળ કહેવાતા નામોનાં ગોત્ર જણાવે છે. નારકીનાં નામોની પ્રસિદ્ધિ પણ તેનાં ગોત્રથી જ મુખ્ય છે.

> <sup>9</sup>रयणप्पह<sup>२</sup>सकरपह, <sup>1</sup>वालुअपह<sup>४</sup>पंकपह य<sup>५</sup>धूमपहा । <sup>६</sup>तमपहा <sup>७</sup>तमतमपहा, कमेण पुढवीण गोत्ताइं ॥२१०॥ संस्કृत छाया— रत्नप्रभा—शर्क्वराप्रभा—वालुकाप्रभा—पङ्कप्रभाश्च धूमप्रभा । तमःप्रभा तमस्तमःप्रभा, क्रमेण पृथ्वीनां गोत्राणि ॥२१०॥ शબ्दार्थ—ञ्चणम छे.

गाथार्य- વિશેષાર્થવત્. ॥૨૧૦૫

**વિશેષાર્થ**— દ્વિતીય ભવનદ્વાર શરૂ કરતાં નારકીનાં **ગોત્રો**<sup>૩૬૦</sup> કહે છે. પ્રથમ નારકીનું નામ– ૧ રત્નપ્રભા, ૨ શર્કરાપ્રભા, ૩ વાલુકાપ્રભા, ૪ પંકપ્રભા, ૫ ધૂમપ્રભા, ૬ તમઃપ્રભા, ૭ તમસ્તમઃપ્રભા. આ પ્રત્યેક નામો સાન્વય–સાન્વર્થ છે.

આ પ્રથમ પૃથ્વીમાં જે રત્નબાહુલ્ય કહ્યું તે પ્રથમ ખરકાંડના પહેલા રત્નકાંડની અપેક્ષાએ જાજ્યવું.

એટલે આ રત્નપ્રભા (પ્રથમ) પૃથ્વી ત્રણ વિભાગે વહેંચાએલી છે. પ્રથમ **ખરકાંડ** (ખર–કઠિન, કાંડ-વિભાગ) કઠિનભૂમિ ભાગવિશેષ, બીજો પંકબહુલકાંડ અને ત્રીજો અપ્બહુલકાંડ. પંક=કાદવ વિશેષ, અપ્=જલવિશેષવાળી તે.

એમાં પ્રથમનો ખરકાંડ સોળ વિભાગમાં વહેંચાયેલો છે. ૧ રત્નકાંડ, ૨ વજ, ૩ વૈડ્ર્ય, ૪ લોહિત, ૫ મસારગલ્લ, ૬ હંસગર્ભ, ૭ પુલક, ૮ સૌગન્ધિક, ૯ જ્યોતિરસ, ૧૦ અંજન, ૧૧ અંજનપુલક, ૧૨ રજત, ૧૩ જાતરૂપ, ૧૪ અંક, ૧૫ સ્ફ્રટિક, ૧૬ સ્પિટત્ન-આ રીતે દરેક નામો તે તે જાતના રત્નવિશેષ ભૂભાગથી ગર્ભિત હોવાથી સાન્વર્થક છે. પ્રત્યેક કાંડ એક હજાર યોજન જાડાઈમાં તથા ઊંચાઈમાં ૧૬૦૦૦ યોજન પ્રમાણ છે, આ પ્રમાણ પ્રથમના ખરકાંડનું છે, બીજો

उ६०. गावस्त्रायन्ते इति गोत्राणि ।

પંકબહુલકાંડ ૮૪૦૦૦ યોજન જાડાઈમાં છે, ત્રીજો અપ્–જલબહુલકાંડ ૮૦૦૦૦ યોજન જાડો છે. ત્રણેની સંખ્યાને એકત્ર કરતાં પ્રથમ ધર્મા (રત્નપ્રભા) પૃથ્વીનું ૧૮૦૦૦૦ યોજનનું જાડપશું જાણવું. આ કાંડોની વિચારણા આ પ્રથમ પૃથ્વીમાં જ છે. શેષ પૃથ્વીમાં નથી. ૨. શર્જरાપ્રમા–તે ઘણા કાંકરાનું બાહુલ્ય હોવાથી, ત્રીજી वालुका તે ઘણી રેતી હોવાથી સાન્વર્થક છે, ચોથી પંक=કાદવનો ભાગ વિશેષ હોવાથી, પાંચમી ઘૂમ=ધૂમાડો ઘણો હોવાથી, છઠી તમ:=અંધકાર મોટેભાગે હોવાથી, સાતમી તમस્તમ–અંધકાર, અંધકાર–માત્ર ગાઢ અંધકાર હોવાથી સાન્વર્થક છે. આ સાતેય ગોત્રો સાન્વર્થક છે. એ પ્રમાણે અનુક્રમે પ્રત્યેક પથ્વીનાં ગોત્ર અને આદિ શબ્દથી કાંડવ્યવસ્થા જણાવી. [૨૧૦]

अवतरण-- હવે તે પ્રત્યેક નારકીનાં મુખ્ય નામો તથા સંસ્થાન આકાર કહે છે.

<sup>9</sup>धम्मा <sup>२</sup>वंसा <sup>३</sup>सेला, <sup>४</sup>अंजण <sup>४</sup>रिडा <sup>६</sup>मघा य <sup>७</sup>माघवई । नामेहिं पुढवीओ, छत्ताइच्छत्तसंठाणा ॥२११॥

સંસ્કૃત છાયા—

धर्म्सा वंशा शैलाऽञ्जना रिष्टा मघा च माघवती । नामभिः पृथिव्यः, छत्रातिच्छत्रसंस्थानाः ॥२९९॥

શબ્દાર્થ સુગમ છે.

गायार्थ---- વિશેષાર્થવત્. ॥૨૧૧ા

**વિશેષાર્થ** આ નામો નિરન્વય એટલે અર્થ વિનાનાં છે, એમાં પ્રથમ પૃથ્વીનું નામ **ધર્મા,** ૨ **વંશા,** ૩ **શેલા,** ૪ **અંજના,** ૫ **રિષ્ટા,** ૬ **મધા** અને સાતમીનું **માઘવતી** પૃથ્વી. એ પ્રમાણે સાતે પૃથ્વીઓનાં નામો જાણવાં. આ નામો સાન્વર્થક નથી.

આ સાતે પૃથ્વીઓ '**છન્નાતિછન્ન'** એટલે પ્રથમ છત્ર જેમ નાનું (ત્યાં પાછું), તેની નીચેનું (આયામ–વિષ્કમ્ભે) મોટું, તેથી નીચેનું વળી તેથીએ અધિક વિસ્તારવાળું, એમ ક્રમશઃ મહાવિસ્તારવાળાં સાત છત્રો હોય તેની માફક આ સાતે પૃથ્વીઓનો આકાર રહેલો છે. એટલે પ્રથમ પૃથ્વી અલ્પ છત્રાકારે, બીજી તેથી અધિક છત્ર-વિસ્તારવાળી, એમ યાવત્ સાતમી મહાછત્ર વિસ્તારવાળી જાણવી. [૨૧૧]

> असीइ बत्तीसडवीस—वीस अद्वार सोल अड सहसा । लक्खुवरि पुढविपिंडो, घणुदहिघणवायतणुवाया ॥२१२॥ गयणं च पइद्वाणं, वीससहस्साइं घणुदहिपिंडो । घणतणुवायायासा, असंखजोयणजुआ पिंडे ॥२१३॥ संस्कृत छाया—

अशीतद्वात्रिंशदष्टाविंशतिर्विंशतिः अष्टादश षोडश अष्ट सहस्त्राणि । लक्षोपरि पृथिवीपिंडः, घनोदघि–घनवात~तनुवाताः ।।२१२।।

Jain Education International

**गाधार્થ**— ગાથામાં કહેલું '**लक्खुवरि**' પદ પ્રથમ લીટીમાં કહેલી સર્વ સંખ્યાઓની આગળ જોડવાનું છે અને પ્રથમ લીટીનું છેલ્લું **'सहसा'** પદ દરેક સંખ્યાના અંતમાં જોડવાનું છે, જેથી ક્રમશઃ પૃથ્વીપિંડ પ્રમાશ આવે. આથી પ્રથમ પૃથ્વીનું પિંડપ્રમાશ એક લાખ ઉપર એંશી હજાર યોજન, બીજીનું એક લાખ બત્રીસ હજાર, ત્રીજીનું પિંડપ્રમાશ એક લાખ અઢાવીશ હજાર, ચોથીનું એક લાખ વીશ હજાર, પાંચમીનું એક લાખ અઢાર હજાર, છઠીનું એક લાખ સોળ હજાર, સાતમીનું એક લાખ આઠ હજારનું પિંડપ્રમાશ જાણવું. ા૨૧૨ા

પિંકે=પિંડ

પ્રત્યેક પૃથ્વીપિંડ ઘનોદધિ—ઘનવાત—તનુવાત અને આકાશ એ ચારેથી પ્રતિષ્ઠિત (ચારે બાજુ) છે. તેમા ધનોદધિપિંડ (મધ્યે) વીશ હજાર યોજનનો અને ઘનવાત, તનુવાત અને આકાશ એ ત્રણે અસંખ્યયોજનયુક્ત પિંડવાળા છે. ॥૨૧૩॥

**વિશેષાર્થ** પહેલી રત્નપ્રભાપૃથ્વીનું પિંડબાહલ્ય—જાડપણું એક લાખ એંસી હજાર યોજનનું, બીજી શર્કરાપ્રભાનું એક લાખ ઉપર બત્રીશ હજાર યોજનનું, ત્રીજી વાલુકાપ્રભાનું એક લાખ અઢાવીશ હજાર યોજનનું, ચોથી પંકપ્રભાનું એક લાખ વીસ હજાર યોજનનું, પાંચમી ધૂમપ્રભાનું એક લાખ અઢાર હજાર યોજનનું, છઠ્ઠી તમઃપ્રભાનું એક લાખ સોળ હજાર યોજનનું અને સાતમી તમસ્તમઃપ્રભાનું એક લાખ આઠ હજાર યોજનનું જાણવું. આ બધું પૃથ્વીપ્રમાણ <sup>૩૬૧</sup>પ્રમાણાગુંલે જાણવું.

પ્રત્યેક પૃથ્વી ઘનોદધિ, ઘનવાત, તનુવાત, અને આકાશ એ ચારેના આધારે રહેલી છે, એટલે પ્રત્યેક પૃથ્વીનું બાહલ્ય પૂરું થતાં નીચે પ્રથમ ઘનોદધિ, પછી ઘનવાતાદિ, તે ક્રમશઃ ચક્રવાલ એટલે ચારે બાજુ ગોલાકારે પ્યાલામાં પ્યાલાઓની જેમ પ્રતિષ્ઠિત છે.

એમાં ઘનોદધિના પિંડની જાડાઈ વીશ હજાર યોજનની છે, ઘનવાતની અસંખ્ય યોજનની, તનુવાતની તેથી અધિક પ્રમાણવાળા અસંખ્ય યોજનની, અને આકાશની પણ તનુવાતથી પણ અધિક પ્રમાણ અસંખ્ય યોજનની છે.

અહીં ઘનોદધિ એટલે નક્કર (બરફ જેવું જામેલું) પાશી. આ પાશી તથાવિધ જગત્ત્વભાવે હાલતું ચાલતું નથી તેમજ તેમાં પૃથ્વીઓ કદાપિ ડૂબતી પશ નથી, એ તો સદા શાશ્વત છે. ઘનવાત એટલે નક્કર (ઘટ્ટ) વાયુ, તનુવાત-પાતળો વાયુ, ત્યારબાદ આકાશ એટલે કેવળ પોલાણ, તે તો

૩૬૧. આપણા ઉત્સેધાંગુલના માપથી ચારસોગણું અથવા હજારગણું મોટું માપ, જેની વ્યાખ્યા આગળ આપવામાં આવશે.

लक्खवरि=લાખ ઉપર

સર્વત્ર સર્વવ્યાપક રહેલું છે જ. એટલે શું થયું ? તે સંબંધી નીચેથી વિચારીએ તો પ્રથમ આકાશ, તેના ઉપર તનુવાત, તેના ઉપર ઘનવાત, તેના ઉપર ઘનોદધિ રહેલ છે અને તેના ઉપર નરકપૃથ્વી છે. [૨૧૨--૨૧૩]

अवतरण — એ પૃથ્વી અલોકને અડકે છે કે નહિ ? તે અર્ધ ગાથાથી કહે છે--

# ∭ेन फुसंति अलोगं चउ-दिसिंपि पुढवी उ वलयसंगहिआ ॥२१३<sub>२</sub>ै॥

સંસ્કૃત છાયા—

**વિશેષાર્થ**— પ્રત્યેક પૃથ્વીને ચારે બાજુએ ફરતા વલયાકારે ઘનોદધ્યાદિ રહેલા છે, તેઓ મધ્યભાગે અર્થાત્ તળિયાના મધ્યભાગે ગતગાથામાં કહેલા માનવાળા હોય છે. ત્યારબાદ પ્યાલાની માફક ઊધ્વભાગે જતાં ક્રમશઃ પ્રદેશ (પ્રમાણની) હાનિથી હીન—હીન માનવાળા થતાં સ્વસ્વપૃથ્વીના ઉપરના અન્તભાગે અત્યન્ત અલ્પ—પાતળા થઇને પણ ચારે બાજુએ વલયાકારે પોતાની પૃથ્વીઓને સારી રીતે ગ્રહીને (ઢાંકીને) રહેલા હોવાથી કોઈ પણ દિશામાં એકે પૃથ્વી અલોકને સ્પર્શ કરતી નથી.

આ ઘનોદધિ આદિ વલયમાનની ઊંચાઈનું સ્વરૂપ સ્વપૃથ્વીની ઊંચાઈના આધારે સર્વત્ર યથાયોગ્ય (યન્ત્રદ્વારા) વિચારવું. [૨૧૩<sup>૧</sup>]

**अवतरण**— પૂર્વે જે પિંડપ્રમાણ દર્શાવ્યું, તે અધોભાગે જાડાઈનું માન દર્શાવ્યું. હવે તે પ્રત્યેક પૃથ્વીની બન્ને બાજુએ તે તે પિંડો કેટલા વિસ્તારવાળા હોય ? તે વિષ્કમ્ભમાન જણાવે છે.

> रयणाए वलयाणं, छधपंचमजोअणं सहं ॥२१४॥ विक्खंभो घणउदही—घणतणुवायाण होइ जहसंखं ॥ सतिभागगाउअं, गाउअं च तह गाउअतिभागो ॥२१५॥ पढममहीवलएसुं, खिवेज एअं कमेण बीआए ॥ दुति चउ पंचच्छगुणं, तइआइसु तॉपि खिव कमसो ॥२१६॥ संस्कृत छाया—

रत्नाया वलयानां षड्--अर्धपञ्चमानि योजनं सार्धम् ॥२१४॥ विष्कम्भो धनोदधि--धन--तनुवातानां भवति यथासंख्यम् । सत्रिभागगव्यूतं गव्यूतं, च तथा गव्यूतत्रिभागः ॥२१४॥ प्रथममहीवलयेषु, क्षिपेदेतत् क्रमेण द्वितीयस्याः । द्वि--न्त्रि--चतुः पञ्च--षड्गुणं, तृतीयादिषु तदपि क्षिप क्रमशः ॥२१६॥

```
શબ્દાર્થ—
```

रयणाए≕સ્ત્યપ્રભામાં वलयाणं≔વલયોનું છ=છ अद्धपंचम=સાડાચાર सहं=અર્ધ સહિત એક विक्खंमो=વિષ્કંભ षणतणुवायाण=धनवात, તનુવાતના सतिमाग=એક ગાઉ અને તેના ત્રીજા ભાગસહ गाउजं=એક ગાઉ गाउ अतिमागो≕ગાઉનો ત્રીજો ભાગ खिवेज्र≔નાંખવો एयं=ઉપર જણાવેલ कमेण=કમે बीयाए=બીજી વગેરેમાં तइजाइसु=ત્રીજી આદિમાં तॉप=તેને પણ खिव=क्षेપવું कमसो=કમથી

**વિશેષાર્થ** રત્નપ્રભા પૃથ્વીના ઉપરના છેડા (અન્ત)ની સમશ્રેણીએ ચારે બાજુએ ફરતા ગોળાકારે રહેલા ઘનોદધિ, ઘનવાત અને તનુવાત વલયના વિષ્ક્રમ્ભને (પહોળાઈને) કહેતાં પ્રથમ ઘનોદધિની પહોળાઈ છ યોજનની, ઘનવાતની સાડા ચાર યોજનની અને તનુવાતની દોઢ યોજનની છે. એ ત્રણેયનો સાથે સરવાળો કરતાં ઉપરના ભાગથી બાર યોજન દૂર અલોક રહે.

્ર આ ઘનોદધિ, ઘનવાત વગેરે ગોળાકારે વર્તતી પૃથ્વીની ચારે બાજીએ ફરતા વીંટળાયેલા સમજવા. [૨૧૪]

હવે અન્ય પૃથ્વીઓના વિષ્કંભો જાણવાનો ઉપાય દર્શાવે છે.

પહેલી રત્નપ્રભા પૃથ્વીના ઘનોદધિના ઉક્તમાનમાં એક યોજનનો ત્રીજો ભાગ, ઘનવાતમાં એક ગાઉ અને તનુવાતમાં માત્ર એક ગાઉનો ત્રીજો ભાગ ઉમેરવાથી બીજી શર્કરાપ્રભાના અન્તવર્તી ઘનોદધિનો વિષ્ક્રમ્ભ ૬<sup>4</sup> યોજન, ઘનવાતનો જાા યોજન અને તનુવાતનો ૧<sup>9</sup> યોજન (એટલે એક યોજન અને એક યોજનના બારીયા સાત ભાગ) આથી ત્રણેય વિસ્તારનો સરવાળો કરતાં કુલ ૧૨ યોજન ૨<sup>4</sup> ગાઉ દૂર અલોક હોય છે.

શંકરાપ્રભામાં ઉમેરાએલું ઘનોદધિ આદિનું જે વિષ્કમ્ભમાન તે જ અનુક્રમે પુનઃ શર્કરાપ્રભાના માનમાં ઉમેરીએ તો ત્રીજી નારકવર્તી ઘનોદધ્યાદિનું પ્રમાશ આવે. એમ ક્રમશઃ બે, ત્રણ, ચાર, પાંચ, છગણું કરીને ઉમેરવાથી અથવા ઉત્તરોત્તર પૃથ્વીમાં એક જ માન ઉમેરવાથી તે તે પૃથ્વીનું ઘનોદધ્યાદિ વિષ્કમ્ભમાન આવે છે, તે આ પ્રમાણે–

વાલુકાપ્રભાના ઘનોદધિનું ૬<sup>-2</sup> યો<sub>૦</sub>, ઘનવાતનું ૫ યો૦, તનુવાતનું ૧<u>૮</u> યો<sub>૦</sub> તેથી અહીંઆ કુલ ૧૩ યો૦ ૧<sup>4</sup>- ગાઉ દૂર અલોક; પંકપ્રભાના ઘનોદધિનું ૭ યો૦, ઘનવાતનું ૫<sup>4</sup>- યો૦, તનુવાત ૧<sup>-3</sup> યોજન; અહીંયા કુલ ૧૪ યોજન દૂરથી અલોક શરૂઆત.

પાંચમી ધૂમપ્રભાનો ઘનોદધિ ૭<sup>મ</sup>ુ યો<sub>બ</sub> ઘનવાત ૫<sup>૧</sup>, યો<sub>બ</sub>, તનુવાત ૧<u>૧૦</u> યોજન કુલ ૧૪ યોજન ૨<sup>-</sup> ગાઉ દૂર અલોક.

છેટી તમઃપ્રભાનો ઘનોદધિ  $9\frac{2}{3}$ યો<sub>o</sub>, ઘનવાત પ $\frac{3}{8}$  યો<sub>o</sub>, તનુવાત  $9\frac{99}{92}$  યોજન. કુલ ૧૫

**ઝવતરण**— હવે ગ્રન્થકાર વિચાર કરે છે કે–પૂર્વે ગાથા ૨૧૨–૧૩માં ઘનોદધિ આદિનું પ્રમાશ વર્જાલ્યું અને પુનઃ ૨૧૫–૧૬માં પણ ઘનોદધિ આદિનું વર્જાન કર્યું, એથી પાઠકોને ભ્રમ થશે તો ? એમ વિચારી તે ભ્રમ નિવારવા નિમ્ન ગાથાની રચના કરે છે—

### मज्झे चिय पुढवि अहे, घणुदहिपमुहाण पिंडपरिमाणं । भणियं तओ कमेणं, हायइ जा वलयपरिमाणं ॥२१७॥

સંસ્કૃત છાયા—

मध्ये चैव पृथिव्या अधो–धनोदधिप्रमुखाणां पिंडपरिमाणम् । भणितं ततः क्रमेण, हीयते यावत् वलयपरिमाणम् ॥२१७॥

શબ્દાર્થ—

| મज્झે=મધ્યે | पमुहाण=⊄ગેરેનું |
|-------------|-----------------|
| चिय≕निश्चे  | તં સો=તેથી      |
| ઝફે=અધોભાગે | हायइ⇒ડીન થાય છે |

गावार्य- વિશેષાર્થવત્. ॥૨૧૭॥

**વિગ્નેષાર્થ** પૂર્વે ગાથા ૨૧૨–૧૩માં ઘનોદધિ <sup>૩૬૨</sup>પ્રમુખ સર્વપિંડોનું જે પરિમાગ્ન કહ્યું તે તો નરકના અધોભાગવર્તી પિંડોની મધ્યવર્તી જાડાઈનું કહ્યું છે, પરંતુ તેથી પુનઃ જે પરિમાગ્ન કહેવામાં આવ્યું, તે તો મધ્યપિંડની ૨૦ હજારની જાડાઈ જ્યાં હોય છે ત્યાંથી ક્રમશઃ બન્ને બાજુ પ્રમાગ્નમાં હાનિ થતાં થતાં યાવત્ વલયાન્ત આવે છે ત્યાં આગળના ઘનોદધ્યાદિનું છે. [૨૧૭]

अवतरण---- પ્રત્યેક નરકવર્તી નરાકાવાસાઓની સંખ્યાનું પરિમાણ જણાવે છે.

### तीस पणवीस पनरस, दस तिन्नि पणूणएग लक्खाइं । पंच य नरया कमसो, चुलसी लक्खाइं सत्तसुवि ॥२१८॥

સંસ્કૃત છાયા—

त्रिंशत् पञ्चविंशतिः पञ्चदश-दश त्रीणि-पञ्चन्यूनैकं लक्षाणि । पञ्च च नरकाः क्रमशश्चतुरशीतिलक्षाणि सप्तस्वपि ॥२१८॥

૩૬૨. કોઈને શંકા થાય કે–ઘનોદધિ. ઘનવાત, તનુવાતની હાનિ કરતા જવાનું કહ્યું અને વળી પરિમાજા ઉપર ત્રણેનું જ કહ્યું તો ત્યાં આકાશનું કેમ ન કહ્યું ?

તો આકાશદ્રવ્ય તો સર્વત્ર વ્યાપ્ત છે જ. જ્યાં ઘનોદધિ, ઘનવાતાદિ છે ત્યાં પણ તે તો છે જ, કારક્ષ કે અવકાશ આપવો એ જ તેનો સ્વભાવ છે. સર્વત્ર વ્યાપ્ત પદાર્થનું વાસ્તવિક માપ હોઈ શકતું નથી.

#### શબ્દાર્થ—સુગમ છે.

**વિશેષાર્થ** નારકીના જીવોને ઉપજવાના જે ભયંકર સ્થાનકો તે **નરકાવાસા** કહેવાય. [જેનું વિશેષ વર્જ્ઞન આગળ કહેવાશે]

પહેલી **ધર્મા**પૃથ્વીની નારકોને ઉપજવાના ત્રીસ લાખ નરકાવાસા છે, બીજી **વંશા** નારકમાં પચ્ચીસ લાખ, ત્રીજી **શૈલા**માં પંદર લાખ, ચોથી **અંજના**માં દસ લાખ, પાંચમી **રિષ્ટા**માં ત્રણ લાખ, છક્રી **મધા**માં પાંચ ઊજ્ઞા એક લાખ [૯૯૯૯૫] જ્યારે સાતમી **માઘવતી**માં માત્ર પાંચ નરકાવાસા છે.

સાતે પૃથ્વીના સઘળાએ નરકાવાસાઓનો એકંદર સરવાળો કરીએ તો ચોરાસી લાખ [૮૪૦૦૦૦]નો થાય છે. [૨૧૮]

**अवतरण**— હવે પ્રત્યેક નરકે કેટલા કેટલા પ્રતરોની સંખ્યા છે ? તે કહે છે.

#### तेरिकारस नव सग, पण तिन्निग पयर सव्विगुणवज्ञा । सीमंताई अपइ-द्वाणंता इंदया मज्झे ॥२१६॥

સંસ્કૃત છાયા—

त्रयोदशैकादश नव सप्त, पञ्च त्रीण्येकं प्रतराः सर्वे एकोनपञ्चाशत् । सीमंतकादयो अप्रति-छानान्ता इन्द्रका मध्ये ॥२१९॥

શબ્દાર્થ—

| સવ્વિ=સર્વે       | <b>ઝ</b> પ્ <b>ર</b> ફાળંતા=અપ્રતિષ્ઠાન સુધી |
|-------------------|----------------------------------------------|
| इगुणवन्ना=ઓગણપચાસ | इंदया=ઇन्द्रકો                               |
| સીમંતાई⇔સીમંતાદિ  | मज्झे=મધ્યે (છે)                             |

गावार्य--- विशेषार्थवत्. ॥२९८१

**વિશેષાર્ય** દેવલોકની જેમ સાતે નરકોને વિષે પશ પ્રતરો રહેલા છે. તેમાં પ્રથમ રત્નપ્રભા (ધર્મા) નરકપૃથ્વીને વિષે **તેર** પ્રતર, [ત્યારબાદ બબેની હાનિ કરતા જવું જેથી] બીજી શર્કરાપ્રભા (વંશા)ને વિષે **અગિયાર,** ત્રીજી વાલુકાપ્રભા (શેલા)ને વિષે **નવ,** ચોથી પંકપ્રભા (અંજના)ને વિષે **સાત,** પાંચમી ધૂમપ્રભા (રિષ્ટા)ને વિષે **પાંચ,** છક્રી તમઃપ્રભા (મઘા)ને વિષે **ત્રણ,** અને સાતમી તમસ્તમપ્રભા (માઘવતી) નરકપૃથ્વીને વિષે **એક** પ્રતર છે. સર્વ પ્રતરોનો સરવાળો કરતાં કુલ ઓગણપચાસ (૪૯) પ્રતરો નરકને વિષે છે.

પ્રત્યેક નરકના મધ્યભાગે ઇન્દ્રક નરકાવાસાઓ છે, તેમાં **સીમંત** નામનો નરકાવાસ આદિ પ્રતરના મધ્ય ભાગે છે જ્યારે **અપ્રતિષ્ઠાન** નરકાવાસ અન્તિમ પ્રતરના મધ્યે છે. [૨૧૯]

**अवतरण** — પૂર્વે ગાથામાં જશાવ્યું છે કે પ્રત્યેક પ્રતરના મધ્ય –મધ્ય ભાગે ઇન્દ્રક નરકાવાસાઓ છે તો તેનાં નામો કયાં કયા ? તે દસ ગાથાઓ દ્વારા જશાવે છે. साते नरकमां नाम-गोत्रादि वलयोनुं परिमाण यन्त्र

|               | ।। साते नरकमां पृथ्वीनां नाम-गोत्र-प्रतर-नरकावासनी संख्या तथा पृथ्वीपिंड-घनोदध्यादि वलयोनुं परिमाण यन्त्र | <del>ह</del> ्मां पृ | थ्वीनां न                                     | ाम-                | गोत्र–प्रतर                |                        | ासनी संर        | ब्या तथा        | पृथ्वीपिंइ     | <b>ऽ</b> घनोदध          | यादि वर                   | सयोनुं प                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | रिमाण र                                                                                   | म्ज ॥                 |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|-----------------------------------------------|--------------------|----------------------------|------------------------|-----------------|-----------------|----------------|-------------------------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
|               | नरकनाम                                                                                                    | मीत्र                | वेदना                                         | <b>प्र.</b><br>सं. | प्र. नरकावास<br>सं. संख्या | पृथ्वी<br>पिंडमान      | धनो०<br>मान     | धनवात           | तनुवात         | तनुवात आकाश घ०वलय घ०वलय | घ०वलय                     | धव्वलय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | तनु०<br>वलय                                                                               | 9<br>9                |
|               | ૧ રત્તપ્રભા                                                                                               | हा मा<br>हि          | ક્ષેત્રજા<br>અન્યોન્યાને<br>પરમા-<br>ધાર્મિકા | ନ୍ <u>ୟ</u>        | ૩૦ લાખ                     | ૧૮૦૦૦૦ ૨૦ હજાર<br>યોજન | ૨૦ હજાર<br>યોજન | અર્સખ્પ<br>ધોજન | અસંખ્ય<br>પોજન | અસંખ્ય<br>યોજન          | ૬ યોજન                    | କ୍ଷା ଝାଠ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | યો૦ <mark>1 <sup>દ</sup> યો</mark> ૦                                                      | ૧૨ યો૦                |
| - 17 <b>7</b> | ર શર્કરાપ્રભા                                                                                             | વંશા                 | :                                             | 18                 | રેપ લાખ                    | 132000                 | *               |                 | £              | :                       | <sup>६</sup> - यो         | $\epsilon_3^{\frac{1}{2}}$ $dio$ 811 $dio$ $\frac{9}{4^{\frac{9}{12}}}$ $dio$ $12\frac{3}{3}$ $dio$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ૧ <mark>.</mark> યો૦                                                                      | ૧૨ <mark>૨</mark> યો૦ |
|               | <b>3 จเยูรเ</b> มเห                                                                                       | શેલા                 | ñ                                             | ১                  | શ્વાખ                      | 426000                 | ŧ               | ħ               | £              | £                       | र <mark>-</mark> सो0 1    | ૫ યો૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | $u$ ຟo $\left  \frac{\zeta}{\sqrt{12}} \right $ ຟo $\left  \frac{1}{\sqrt{3}} \right $ ຟo | 13- 40                |
| .~~           | ૪ પંકપ્રભા                                                                                                | અંજના                | ક્ષેત્રજા<br>અન્યોન્યા                        | ອ                  | ૧૦ લાખ                     | 120000                 | £               | 1               | E              | =                       | ક યો૦                     | પ પોટ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ૧ <mark>-૯</mark> મો૦                                                                     | ૧૪ મો૦                |
| <u>ب</u>      | น ยู่นุมดแ                                                                                                | ાસ્ટ                 | 2                                             | ಶ                  | ઉ લોખ                      | 000711                 | ±               | 2               | I              | 1                       | ી પોર<br>હુર્વ પોર        | $\frac{\Phi^{L}}{3}$ the $\frac{\Psi^{L}}{4}$ the $\frac{\Psi^{L}}{4}$ the $\frac{\Psi^{L}}{4}$ the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ૧ <mark>૧૨</mark> યો૦                                                                     | १४ <u>-</u> थे०       |
| <b>W</b>      | ૬ તમઃપ્રભા                                                                                                | મલા                  | I                                             | m                  | CCCC4 115000               | 115,000                | 1               | 2               | 2              | <b>.</b>                | <mark>ु</mark> यो<br>3 यो | $\frac{\sigma^2}{3}$ dio $\left  \frac{1}{411} \right  \frac{1}{42} \left  \frac{1}{42} \right  \frac{1}{42} \left  \frac{1}{42}$ | <del>11</del> યો૦                                                                         | ૧૫ <mark>-</mark> યો૦ |
| 9             | <b>૭ તમસ્તમ:પ્રભા</b> મ્ધથતી                                                                              | મ્પ્યથતી             | ż                                             | ę,                 | 7                          | 100000                 | :               | Þ               | 2              | 1                       | ८ चोठ                     | ૬ પો૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ર પો૦                                                                                     | ૧૬ મે૦                |
|               |                                                                                                           |                      |                                               | ४७                 | ૮૪ લાખ                     |                        |                 |                 |                |                         |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                           |                       |
|               |                                                                                                           |                      | ,<br>,                                        |                    |                            |                        |                 |                 |                |                         |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                           |                       |

<sup>9</sup>सीमंतउत्थ पढमो, बीओ पुण रोरुअ<sup>२</sup> त्ति <sup>३६३</sup>नायव्वो । <sup>1</sup>भंतो उण त्य तडओ. चउत्थओ होड <sup>8</sup>उब्भंतो ॥२२०॥ <sup>१</sup>संभंतमसंभंतो<sup>६ ७</sup>विब्भंतो चेव सत्तमो निरओ । अडुमओ त्तत्तो पुण, नवमो सीओत्ति णायव्वो ॥२२९॥ <sup>°°</sup>वकंतमंऽवकंतो<sup>°°</sup>. <sup>°°</sup>विकंतो चेव <sup>°°</sup>रोरुओ निरओ । पढमाए पुढवीए, <sup>३६४</sup>तेरस निरइंदया एए ॥२२२॥ <sup>9</sup>थणिए <sup>२</sup>थणए य तहा. <sup>३</sup>मणए <sup>४</sup>वणए य होड नायव्वो । <sup>'</sup>घट्टे तह <sup>६</sup>संघट्टे, जिब्भे<sup>®</sup> अवजिब्भए<sup>८</sup> चेव ॥२२३॥ <sup>€</sup>लोले <sup>१°</sup>लोलावत्ते, तहेव <sup>११</sup>थणलोलुए य बोद्धव्वे । बीयाए पुढवीए, इकारस इंदया एए ॥२२४॥ <sup>°</sup>तत्तो <sup>२</sup>तविओ <sup>३</sup>तवणो. <sup>४</sup>तावणो <sup>३६५</sup>य पंचमो <sup>४</sup>निदाधो अ । **छड्डो पुण<sup>4</sup>पञ्चलिओ, <sup>6</sup>उज्जलिओ सत्तमो निरओ ॥२२५॥** <sup>र</sup>संजलिओ अट्रमओ. संपञ्जलिओ<sup>६</sup> य नवमओ भणिओ । तडआए पढवीए, एए नव होंति निरइंदा ॥२२६॥ 'आरे <sup>२</sup>तारे <sup>३</sup>मारे, <sup>४</sup>वच्चे <sup>५</sup>तमए य होइ नायव्वे । <sup>\*</sup>खाडखडे अ<sup>°</sup>खडखडे, इंदयनिरया चजत्थीए ॥२२७॥ <sup>9</sup>खाए <sup>3</sup>तमए य तहा, <sup>3</sup>झसे य <sup>8</sup>अंधे अ तह य <sup>\*</sup>तमिसे अ । एए पंचमपुढवीए, पंच निरइंदया हुंति ॥२२८॥ 'हिमव<sup>3</sup>द्दललल्ल<sup>3</sup>के<sup>३६६</sup>, तिन्नि य निरइंदया उ छडीए । एको य सत्तमाए, बोद्धव्वो <sup>३६७</sup>अप्पइट्टाणो 112251 [प्र. गा. सं. ४७ थी ५६]

સંસ્કૃત છાયા—

सीमन्तकोऽत्र प्रथमः, द्वितीयः पुना रोरुक इति ज्ञातव्यः । भ्रान्तः पुनरत्र तृतीयः, चतुर्थको भवति उद्धान्तः ॥२२०॥

अ६अ. पाठां०--नामेण । अ९४. इंदया एव बोधव्या । ३६४. पंचमो य निदिझे । अ९९. ललके । ३६७. अप्पइझणो य नामेण । सम्धान्तोऽसम्धान्ते-विभ्रान्तश्चैव सप्तमो नरकः । अष्टमकस्तप्तः पुनर्नवमः शीत इति ज्ञातव्यः ॥२२१॥ वक्रान्तोऽवक्रान्तः, विक्रान्तः चैव रोरुको नरकः । प्रथमायां प्रथिव्यां त्रयोदश नरकेन्द्रका एते ॥२२२॥ स्तनितः स्तनकथ तथा मनको वनकश्च भवति ज्ञातव्यः । घट्टस्तथा संघट्टो जिह्नोऽपजिह्नश्चैव ॥२२३॥ लोलो लोलावर्त्तस्तथैव स्तनलोलुपश्च बोद्धव्यः । द्वितीयायां पृथिव्यां एकादश इन्द्रका एते ॥२२४॥ तप्तस्तपितस्तपनः तापनश्च पञ्चमो निदाधश्च । षष्ठः पुनः प्रज्वलित--उजवलितः सप्तमो नरकः ॥२२५॥ सञ्जवलितोऽष्टमकः, संग्रज्वलितश्च नवमको नरकः । ततीयायां प्रशिव्यामेते नव भवन्ति नरकेन्द्राः ॥२२६॥ आरस्तारो मारो-वर्चस्तमकश्च भवति ज्ञातव्यः । खाडखडश्च खडखडः, इन्द्रकनरकाश्चतुर्थ्याम् ॥२२७॥ खादस्तमकश्च तथा, झषश्चाऽन्धकश्च तथा च तमिस्त्रश्च । एते पञ्चमपुथिव्यां, पञ्च नरकेन्द्रका भवन्ति ॥२२८॥ हिम–वार्दल–लल्लकास्त्रयश्च नरकेन्द्रका तु षष्ठयाम् । एकश्च सप्तम्यां, बोखव्योऽप्रतिष्ठानः ॥२२६॥ શબ્દાર્થ---ગાથાર્થવત સગમ છે.

**૫૫ થાય** - ૧. પહેલી નરકના પ્રથમ પ્રતર મધ્યે દિશા, વિદિશાગત નરકાવાસાઓની સર્વ પંક્તિઓની મધ્યે મુખ્ય **'સીમન્ત'** નામનો નરકાવાસ આવેલો છે, દ્વિતીય પ્રતરે **રોરુક** જાણવો, વળી ત્રીજે પ્રતરે **ભાન્ત**, ચોથે પ્રતરે **ઉદ્ભાન્ત**, પ્રાપ્ત થાય છે. પાંચમે પ્રતરે **સંભાન્ત**, છઠે પ્રતરે **અસંભાન્ત**, સાતમે પ્રતરે નિશ્વે **વિભાન્ત** નરકેન્દ્ર, આઠમે પ્રતરે **તપ્ત**, વળી નવમે પ્રતરે **શીત** જાણવો. દસમે પ્રતરે **વકાન્ત**, અગિયારમે પ્રતરે **અવકાન્ત**, બારમે પ્રતરે નિશ્વે **વિકાન્ત**, તેરમે પ્રતરે **રોરુક** આ પ્રમાણે પ્રથમ રત્નપ્રભાને વિષે અપ્રિય નામોવાળા આ તેર નરકેન્દ્રક આવાસો છે. [૨૨૦–૨૨૨]

૨. દ્વિતીય પૃથ્વીના પ્રતરો મધ્યે અનુક્રમે ૧ **સ્તનિત, ૨ સ્તનક, ૩ મનક, ૪ વનક,** ૫ **ઘટ, ૬ સંઘટ, ૭ જિહ્વ, ૮ અપજિહ્વ, ૯ લોલ, ૧૦ લોલાવર્ત** અને ૧૧ **સ્તનલોલુપ** જાણવો.

આ પ્રમાશે બીજી શર્કરાપ્રભા પૃથ્વીના અગિયારે પ્રતરો મધ્યે આ અગિયાર નરકેન્દ્રક આવાસો આવેલા છે. [૨૨૩–૨૨૪]

૩. તૃતીય પૃથ્વીના પ્રતરો મધ્યે અનુક્રમે ૧ **તપ્ત, ૨ તપિત, ૩ તપન, ૪ તાપન, ૫ નિદાઘ,** ૬ **પ્રજ્વલિત. ૭ ઉજ્વલિત, ૮ સંજ્ર્જ્વલિત**, ૯ **સંપ્રજ્ર્વલિત** નરકેન્દ્રક છે. આ પ્રમાશે ત્રીજી વાલુકાપ્રભા વિષે આ નવ નરકેન્દ્રાવાસો છે. [૨૨૫–૨૨૬]

૪. ચતુર્થી પૃથ્વીના પ્રતરો મધ્યે અનુક્રમે ૧ **આર**, ૨ **તાર,** ૩ **માર,** ૪ **વર્ચ્ય,** ૫ **તમક,** ૬ **ખાડખડ,** અને સાતમે **ખડખડ,** આ નરકેન્દ્રાવાસો ચોથી પંકપ્રભાને વિષે જાણવા. [૨૨૭]

પ. પાંચમી પૃથ્વીના પ્રતરો મધ્યે ક્રમશઃ ૧ **ખાદ,** ૨ **તમક,** ૩ **ઝધ,** ૪ **અન્ધક,** પ **મહાતમિસ્ર,** આ પ્રમાણે પાંચમી ધૂમપ્રભાને વિષે પાંચ નરકેન્દ્રો જાણવા. [૨૨૮]

૬. છટી પૃથ્વીના પ્રતરો મધ્યે અનુક્રમે ૧ હિમ, ૨ વાર્દલ, ૩ લલ્લક, આ પ્રમાપ્તે છટી તમઃપ્રભાને વિષે ત્રપ્ત ઇન્દ્રકાવાસો છે.

૭. સાતમી પૃથ્વીના પ્રતર મધ્યે એક <sup>૩૬૮</sup>**અપ્રતિષ્ઠાન** નરકેન્દ્રાવાસો જાણવો. [૨૨૯]

**अवतरण** ઇન્દ્રકનરકાવાસાઓનાં નામો કહીને હવે સાતમી નારકીના જે ચાર ઇન્દ્રકની ચારે દિશામાં નરકાવાસા કહ્યા છે તેનાં નામ અને દિશાવાસસ્થાન જણાવે છે.

> पुव्वेण होइ <sup>3</sup>कालो, अवरेण पइडिओ <sup>3</sup>महाकालो । <sup>\*</sup>रोरो दाहिण पासे, उत्तरपासे <sup>8</sup>महारोरो ॥२३०॥

> > [प्र. गा. सं. ५७]

संस्कृत छाथा— पूर्वस्यां भवति कालः, अपरस्यां प्रतिष्ठितो महाकालः । रीरो दक्षिणपार्श्वे उत्तरपार्श्वे महारीरः ।।२३०।। धબ्दार्थ— स्वभभ छे.

गायार्थ- विशेषार्थवत्. ॥२३०॥

**વિશેષાર્વ** આ સાતમી નારકીમાં આવલિકાગત કે પુષ્પાવકીર્શાદિકની વ્યવસ્થાદિ ન હોવાથી ગ્રન્થકાર પૃથક્ ગાથા દ્વારા પ્રથમ જ તેની ટૂંકી વ્યવસ્થા જણાવે છે.

સાતમી નારકના પ્રતરમધ્યે એક લાખ યોજનનો [જંબૂદ્ધીપ જેવડો] ગોળાકારે રહેલો **અપ્રતિષ્ઠાન** નામનો મુખ્ય ઇન્દ્રક નરકાવાસ છે, તેની ચારે દિશાએ એક એક [અંતિમ સર્વાધસિદ્ધે જેમ પાંચ છે તે જ પ્રમાશે અહીં અંતિમ નરકે] નરકાવાસો આવેલો છે. એમાં પૂર્વ દિશાવર્તી જે છે તેનું નામ 'काल', અપર=પશ્ચિમ દિશાવર્તીનું 'महाकाल', દક્ષિણદિશાવર્તીનું 'રૌરવ' અને ઉત્તર દિશાનો 'महारौरव' નામનો નરકાવાસ છે. [૨૩૦] (પ. ગા. સં.-૫૭)

**ડાવતરળ**— હવે પ્રત્યેક પ્રતરે ઉક્ત ઇન્દ્રક નરકાવાસાથી કેટલી કેટલી નરકાવાસાઓની પંક્તિઓ નીકળે છે ? તથા તે તે પંક્તિમાં કેટલી કેટલી નરકાવાસાઓની સંખ્યા છે ? તે જણાવતાં પ્રથમ પહેલા પ્રતરની સંખ્યાને જણાવે છે.

૩૬૮. અન્ય ગ્રન્થોમાં સાતે પૃથ્વીગત નરકેન્દ્રના નામોમાં તથા નામના ક્રમમાં કથાંક કથાંક તજ્ઞવત આવે છે.

तेहिंतो दिसि विदिसिं, विषिग्गया अट्ठ निरयआवलिया । पढमे पयरे दिसि, इगु—णवज्ञ विदिसासु अडयाला ॥२३१॥ संस्કृत छाया—– तेभ्यो दिक्षु विदिक्षु, विनिर्गता अष्ट नरकावलिकाः । प्रथमे प्रतरे दिक्षु, एकोनपञ्चाशत् विदिक्षु अष्टचत्वारिंशत् ॥२३१॥ धर्ण्दार्थ— तेहिंतो=ते ઇन्द्र नरडावासाथी दिसि=दिशामां विणिग्गया=नरेड पंडितओ इग्णचन्न=ओअष्ठापयास (४८)

**માથાર્ય** ત્યાંથી [ઇન્દ્રક નરકાવાસાઓથી] દિશાઓમાં અને વિદિશાઓમાં આઠ આઠ નરકપંક્તિઓ નીકળેલી છે. તેમાં પ્રથમ પ્રતરે દિશાગત ઓગણપચાસ અને વિદિશાગત અડતાલીશ નરકાવાસાઓ છે.

**વિશેષાર્ય** જેમ વૈમાનિક નિકાયના પ્રતરોમાં આવલિકાગત–પુષ્પાવકીર્જ્ઞોની વ્યવસ્થા વર્જાવી હતી તે પ્રમાશે અહીં પશ નરકાવાસાઓની વ્યવસ્થા રહેલી છે.

ગત ગાથામાં દરેક પ્રતરના મધ્યે એક એક ઇન્દ્રક નરકાવાસો હોય છે એમ જણાવ્યું. હવે તે મધ્યવર્તી ઇન્દ્રક નરકાવાસાથી ચારેય મૂળ દિશાની ચાર અને વિદિશાની ચાર એમ મળી કુલ આઠ નરકાવાસાઓની પંક્તિઓ વિશેષ પ્રકારે નીકળેલી છે. એમાં પ્રથમ પ્રતરમાં ચારે દિશાવર્તી પ્રત્યેક પંક્તિઓમાં ઓગણપચાસ નરકાવાસાઓ હોય છે, જ્યારે વિદિશામાં ફટાયેલી પંક્તિઓ અડતાલીશ નરકાવાસાઓથી યુક્ત છે. આ પ્રમાણે પ્રથમ પ્રતરે સમજવું. [૨૩૧]

# बीयाइसु पयरेसुं, इगइगहीणा उ हुंति पंतीओ । जा सत्तममहिपयरे, दिसि इकिको विदिसि नत्थि ॥२३२॥

સંસ્કૃત છાયા—

द्वितीयादिषु प्रतरेषु, एकैकहीनास्तु भवन्ति पङ्क्तयः । यावत्सप्तममहीप्रतरे, दिशि एकैको विदिशि नास्ति ॥२३२॥

શબ્દાર્થ-----

बीयाइसु=--બીજા વગેરેમાં सत्तममहिपयरे=सातभी પૃथ्वीना प्रतरभां पयरेसु=प्रतरोभां इक्तिको=-એક એક

**गावार्थ**— બીજા પ્રતરથી માંડીને અન્ય પ્રતરોમાં, એક એક નરકાવાસાથી હીન—ન્યૂન પંક્તિઓ હોય છે, જેથી એક એક હીન કરતાં યાવત્ સાતમી પૃથ્વીના પ્રતરને વિષે માત્ર દિશાગત એક એક નરકાવાસો રહે; જ્યારે વિદિશામાં એકેય હોય નહિ. ॥૨૩૨॥ **વિગ્નેષાર્થ** હવે દ્વિતીય પ્રતરથી માંડીને પ્રત્યેક પ્રતરે એક એક નરકાવાસો આઠે પંક્તિના અન્ત—અન્ત ભાગેથી હીન કરવાનો હોવાથી, પ્રથમ પ્રતરની દિશાગત સંખ્યામાંથી એકેક હીન કરતાં દ્વિતીય પ્રતરે દિશાગત પ્રત્યેક પંક્તિમાં અડતાલીશ—અડતાલીશ નરકાવાસાની સંખ્યા રહે, અને વિદિશામાંથી એકએક હીન કરતાં સુડતાલીશ-સુડતાલીશની સંખ્યા રહે. સાતે નરક આશ્રયી (પૂર્વાનુપૂર્વીએ) એ પ્રમાશે પ્રત્યેક પ્રતરે કરતાં યાવત્ સાતમી માઘવતી પૃથ્વીના પ્રતરે પહોંચતાં માત્ર ચારે દિશાવર્તી એકએક નરકાવાસ રહે, પરંતુ વિદિશાને વિષે એક પણ નરકાવાસ હોય નહીં; કારણકે પ્રથમ પ્રતરે જ દિશાગત સંખ્યા કરતાં વિદિશામાં એક ઓછો જ હતો જેથી અહીંયા વિદિશામાં પ્રાપ્ત ન થયો.

હવે પશ્ચાનુપૂર્વી અર્થાત્ તેથી વિપરીત ક્રમે વિચારતાં છેલ્લા પ્રતરમધ્યે અપ્રતિષ્ઠાન ઇન્દ્રક અને એકએક આવાસ ચારે બાજીએ છે. ત્યારપછી પ્રત્યેક પ્રતરે બે, પછી ત્રશ—ચાર—પાંચ—છ, એમ અનુક્રમે એકેક સંખ્યાએ વૃદ્ધિ કરતાં, અને ૪૮ માં પ્રતરથી વિદિશામાં પણ એક, બે, ત્રણ એમ સ્થાપતાં યાવત્ ત્યાં સુધી પહોંચવું કે પ્રથમ પ્રતરે દિશા–વિદિશામાં કહેલી ઉક્ત સંખ્યા આવી રહે. [૨૩૨]

अवतरण હવે પ્રત્યેક પ્રતરે અષ્ટપંક્તિની એકત્રિત સંખ્યા લાવવા સવા ગાથા દ્વારા 'करण' બતાવે છે, એ દ્વારા પ્રાપ્ત થનારી તે તે નરકવર્તી પ્રથમ પ્રતરસંખ્યા તે ભૂમિ અને અંતિમ પ્રતરસંખ્યા મુખ તરીકે ઓળખાશે.

> इट्टपयरेगदिसि संख, अडगुणा चउ विणा सइगसंखा । जह सीमंतयपयरे, एगुणनउया सया तिन्नि ॥२३३॥ अपइट्ठाणे पंच उ-२३३<sup>२</sup>।

> > સંસ્કૃત છાયા----

इष्ट्रतरैकदिशि संख्या, अष्टगुणा चतुर्विना स्वैकसंख्या । यथा सीमंतकप्रतरे, एकोननवतिः शतानि त्रीणि ॥२३३॥ अप्रतिष्ठाने पञ्च तु--२३३<del>%</del> ।

શબ્દાર્થ—

इड्डपयरे=ઇષ્ટપ્રતરે जह=્યશા, જેમ इगदिसि=એક દિશામાં एगुणनउया=એક ઉજ્ઞા નેવું સાથે सइगसंखा=ते એક સંખ્યા સહિત सयातिन्नि=ત્રજ્ઞસો

गावार्य ઇષ્ટપ્રતરની એક દિશાગત સંખ્યાને આઠગુણી કરીને તેમાંથી ચારની સંખ્યા ન્યૂન કરવી, અવશેષ સંખ્યાને એક (ઇન્દ્રક) સહિત કરીએ ત્યારે [ઇષ્ટપ્રતરસંખ્યા પ્રાપ્ત થાય.] જેમ સીમંતક નામના પ્રથમ પ્રતરે ૩૮૯ નરકાવાસની સંખ્યા અને અપ્રતિષ્ઠાન નામના અંતિમ પ્રતરે પાંચની સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય. ॥૨૩૩-ું॥

**વિગ્નેષાર્ય**— પૂર્વે વૈમાનિક નિકાયમાં જેમ પ્રતિપ્રતરાશ્રયી, સમગ્ર નિકાયાશ્રયી અને પ્રતિકલ્પાશ્રયી

એમ ત્રશે પ્રકારની સંખ્યા [ભિન્ન ભિન્ન રીતિઓ દ્વારા] કહેવામાં આવી હતી, પરંતુ તે (૧૦૮મી) એક જ ગાથા દ્વારા કહેવામાં આવી હતી, જ્યારે અહીં કહેવાતી નરકાવાસાની સંખ્યા ૨૩૩–૨૩૪ એ બે ગાથા વડે કહેવાશે. વળી વૈમાનિકનિકાયમાં તો 'સમગ્ર નિકાયાશ્રયી અને પ્રતિકલ્પાશ્રયી' એ બે જ પ્રકારની સંખ્યા ગ્રન્થકારે મૂલ ગાથામાં જણાવી હતી અને એથી ત્રીજી 'પ્રતિપ્રતરાશ્રયી' વિમાનસંખ્યા ઉપરથી કહેવામાં આવી હતી.

જ્યારે અહીં આ નરકાવાસાઓની પ્રતિ પ્રતર સંખ્યાને પજ્ઞ ગ્રન્થકાર પોતે જ મૂળગાથામાં કહેશે, કારણકે અહીં પ્રતિપ્રતર સંખ્યા જાણવી તે વિદિશાની પંક્તિઓ વધુ સંખ્યામાં હોવાથી કઠિન છે; એટલે અહીં **પ્રતિપ્રતરાશ્રયી, સમગ્રનરકાશ્રયી** અને **પ્રતિનરકાશ્રયી** એમ ત્રજ્ઞે પ્રકારે નરકાવાસ સંખ્યા કહે છે. તેમાં આ ગાથા 'પ્રતિપ્રતરાશ્રયી' સંખ્યાને કહે છે, તે આ પ્રમાજ્ઞે–

**इષ્ટનરલના इષ્ટપ્રતર માટે સંખ્યાપ્રાપ્તિનું उदाहરળ** જેમ રત્નપ્રભા પૃથ્વીના ઇષ્ટ પ્રથમ સીમંત પ્રતરે સંખ્યા કાઢવી છે, તેથી ત્યાં એક દિશાગત પંક્તિની નરકાવાસ સંખ્યા ૪૯ની છે, તેને આઠે ગુજ્ઞીએ ત્યારે ૩૯૨ આવે. [હવે વિદિશામાં દિશાની અપેક્ષાએ એક એક આવાસ ન્યૂન હોવાથી] ચારે વિદિશાની ચાર સંખ્યાને ન્યૂન કરતાં ૩૮૮ની દિશા–વિદિશાના નરકાવાસાની કુલ સંખ્યા આવી, તેમાં એક પ્રતરવર્તી કાઢતા હોવાથી તે જ પ્રતરની એક ઇન્દ્રકનરકાવાસ સંખ્યા મેળવવાથી ૩૮૯ની કુલ સંખ્યા ઈષ્ટ એવા પ્રથમ પ્રતરે આવી.

એ પ્રમાશે દ્વિતીયાદિ પ્રતરે કરતાં કરતાં (અને સંખ્યાને જાણતાં) જ્યારે **અપ્રતિષ્ઠાન નરકાવાસે** પહોંચીએ ત્યારે પાંચની કુલ સંખ્યા આવે; કારશકે ત્યાં એકએક દિશાવર્તી એકેક નરકાવાસ હોવાથી એકની સંખ્યાને કરશના નિયમાનુસાર આઠે ગુણતાં ૮ આવે, તેમાંથી વિદિશાના ચાર ન્યૂન કરતાં શેષ ચાર રહે; તેમાં ઇન્દ્રક નરકાવાસો મેળવતાં પાંચની કુલ પ્રતરસંખ્યા આવી રહે.

મધ્યના ૪૭ પ્રતરના આવલિકાગત નરકાવાસાની સંખ્યા જાણવા માટે યન્ત્ર જોવું. આવલિકાગત વર્જીને શેષ સંખ્યા જે રહે તે **પુષ્પાવકીર્જ્ઞ**ની પ્રતિપ્રતરે વિચારવી. પ્રત્યેક પ્રતરે પુષ્પાવકીર્જ્ઞાની સંખ્યા કેટલી હોય ? એ સંબંધમાં હકીકત ઉપલબ્ધ થતી નથી.

#### इति इष्टप्रतरे आवलिकागतावाससंख्याप्राप्त्युपायः ।

આ કરજ્ઞ પ્રમાજ્ઞે સમગ્ર નિકાયાશ્રયી વિચારતાં પ્રથમ પ્રતરવર્તી સંખ્યા તે **મુખ** અને અંતિમ (૪૯મા) પ્રતરવર્તી સંખ્યા તે **ભૂમિ** કહેવાય. અને પ્રત્યેક નરકાશ્રયી વિચારીએ તો ઇપ્ટનરકની પ્રથમ પ્રતર સંખ્યા તે **મુખ** અને તે જ નરકની અંતિમ પ્રતર સંખ્યા તે **ભૂમિ** કહેવાય.

આ સિવાય બીજા<sup>3૬૯</sup> અનેક ઉપાયો–કરણો છે, તે ગ્રન્થાન્તરથી જોવાં. [૨૩૩<del>૫</del>]

૩૬૯–૧–પ્રથમ તો પશ્ચાનુપૂર્વીએ (અંતિમ–૪૯મા પ્રતરથી ઉપર આવવું તે) પક્ષ આ જ કરણ પૂર્વાનુપૂર્વીના નિયમ મુજબ સંખ્યા જાણવા ઉપયોગી થાય છે.

૨–વળી એક દિશાની અને એક વિદિશાની થઈ બે પંક્તિગત સંખ્યાનો કુલ સરવાળો કરી, ચારવડે ગુણી એક ઇન્દ્રક ભેળવતાં પણ સર્વત્ર પ્રતરગત આવાસસંખ્યા પ્રાપ્ત થાય છે.

૩–વળી દ્વિતીય પ્રતરોને વિષે પ્રત્યેક પ્રતરની આવતી અંક–સંખ્યામાંથી એક ન્યૂન કરી પ્રાપ્ત થતી સંખ્યાને

#### संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

**ડાવતાળ** પૂર્વ ગાથામાં **પ્રત્યેક પ્રતરાશ્રયી** સંખ્યા જણાવીને હવે આ પોશી ગાથા, **સમગ્ર નરકાશ્રયી** અને **પ્રત્યેક નરકાશ્રયી** આવલિકાગત નરકાવાસ સંખ્યાને જાણવાનું **કરણ** બતાવે છે. તેમાં વૈમાનિકનિકાયવત્ અહીં પણ 'મુખ અને ભૂમિ' દ્વારા પ્રાપ્ત થતી બન્ને પ્રકારની સંખ્યા કહે છે.

### ----पढमो मुहमंतिमो हवइ भूमी । मुहभूमिसमासद्धं, पयरगुणं होइ सव्वधणं ॥२३४॥

संस्કृत छाया— प्रथमो मुखमन्तिमो भवति भूमिः । मुख–भूमिसमासार्धं, प्रतरगुणं भवति सर्वधनम् ॥२३४॥ शब्दार्थ—भूञभ छे.

**गावार्य**— પ્રથમ પ્રતરસંખ્યા તે **મુख** અને અંતિમ પ્રતરસંખ્યા તે **મૂમિ** કહેવાય. બન્ને સંખ્યાનો સરવાળો કરીને **અર્દ્ધ** કરવું, જે સંખ્યા આવે તેનો સર્વ પ્રતરસંખ્યા સાથે **ગુજ્ઞાકાર** કરવો જેથી સર્વ સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય છે. ॥૨૩૪॥

**વિશેષાર્થ** વૈમાનિકવત્ અહીં પશ આ એક જ ગાથા **સમગ્ર નરકાશ્રયીકરશ** બતાવે છે, તેમજ પ્રતિનરકાશ્રયી સંખ્યાકરશ પશ બતાવે છે; કારણ કે **મુખ** તથા **ભૂમિ**નું ગ્રહશ સાતે નરકાશ્રયી તેમજ પ્રત્યેક નરકાશ્રયી પશ ઘટે છે.

9-સમગ્ર નરकાશ્રયી आવાસોની સંख્યા काઢવાનું उदाहरण----પ્રથમ પ્રતરવર્તી કુલ ૩૮૯ નરકાવાસાઓનો સમુદાય [પશ્ચાનુપૂર્વીએ પ્રથમ પ્રતરનું મુખ હોવાથી] તે **મુख** સંજ્ઞક કહેવાય અને અંતિમ પ્રતર સ્થાનવર્તી ૫, નરકાવાસાઓનો કુલ સમુદાય [પશ્ચાનુપૂર્વીએ તેનું આદિપણું હોવાથી] તે भूमि સંજ્ઞક તરીકે ઓળખી શકાય છે.

એ મુખ અને ભૂમિનો સરવાળો કરતાં [૩૮૯+૫=] ૩૯૪ થાય, તેને ગાથાનુસારે અર્ધ કરતાં ૧૯૭ થાય. સર્વ પ્રતરોનાં આવલિકાગત આવાસોની કુલ સંખ્યા કાઢવાની હોવાથી તે સંખ્યાને ૪૯ પ્રતરો વડે ગુણતાં ૯૬૫૩ એટલી દિશા તથા વિદિશાવર્તી આવલિકાગત [આવલિકાપ્રવિષ્ટ] નરકાવાસાઓની સંખ્યા આવી, [કુલ ૮૪ લાખમાંથી ૯૬૫૩ બાદ કરતાં] ૮૩૯૦૩૪૭ શેષ રહી, તે સાતે નરકાશ્રથી પુષ્પાવકીર્ણની સંખ્યા જાણવી, જે હવે પછીની ગાથામાં કહેવાશે.

પ્રથમ પ્રતરની સંખ્યામાંથી બાદ કરતાં શેષ સંખ્યા રહે તે તે પ્રતરે પ્રાપ્ત થાય છે.

૪–વળી ચોથી રીતે પાંચ (૫)ની સંખ્યાને **'આદિ'** સંજ્ઞા, ૮ની સંખ્યાને **'ઉત્તર'** સંજ્ઞા અને ૪૯ની સંખ્યાને **'ગચ્છ'** સંજ્ઞાઓ આપીને પક્ષાત્ ગચ્છસંજ્ઞક અને ઉત્તરસંજ્ઞક સંખ્યાને ગુણીને આવેલ સંખ્યામાંથી આદિ સંજ્ઞકસંખ્યા હીન કરતાં [૪૯×૮=૩૯૨–૫=૩૮૯] અંતિમ ઘનસંખ્યા પ્રથમ પ્રતરે ૩૮૯ની પ્રાપ્ત થાય. આ પ્રમાષ્ટ્રે દ્વિતીયાદિ પ્રતરે યથાયોગ્ય ઉપાયો છે.

પ--વળી પાંચમી રીતે ઈષ્ટ પ્રતરની એકદિશિ સંખ્યાને આઠ ગુણી કરી, ત્રણ બાદ કરતાં જે શેષ સંખ્યા રહે તે સર્વત્ર આવલિકાગતની સંખ્યા સમજવી.

આ સિવાય અનેક કરણો હોય છે. વધુ માટે 'દેવેન્દ્રનરકેન્દ્ર પ્રકરણ જોવું.

આ પ્રમાશે સમુચ્ચયે કરણચરિતાર્થ થયું.

[<sup>390</sup>સમુચ્ચય માટે બીજો ઉપાય એ છે કે–૪૯ પ્રતરની એક જ બાજુની આવાસસંખ્યા (વૈમાનિક સમયવત્) એકઠી કરી ચારે ગુણીને ૪૯ ઇન્દ્રક આવાસો મેળવતાં ઉક્ત ૯૬૫૩ની સંખ્યા પણ આવશે.]

**૨- इષ્ટનરকાશ્રયી आવાસસંख્યાપ્રાપ્તિનું उदाहरण** હવે પ્રત્યેક નરકાશ્રયી કાઢવું હોય તો પ્રત્યેક નરકોમાં આદિમ પ્રતરની કુલ સંખ્યા તે **મુख** સંજ્ઞક અને અંતિમ પ્રતરવર્તી સંખ્યા તે **મૂ**મિ સંજ્ઞક કલ્પી લેવી, પછી ઉપર મુજબ સર્વ ગણિત કરવું જેથી ઈષ્ટ નરકે આવાસસંખ્યા પ્રાપ્ત થાય.

उदाहरण જેમ રત્નપ્રભામાં પ્રથમ પ્રતરે ૩૮૯ એ મુખ સંખ્યા અને રત્નપ્રભાની અંતિમ તેરમા પ્રતરની ૨૯૩ સંખ્યા તે ભૂમિ, આ બન્નેનો સમાસ સરવાળો કરતાં ૬૮૨, તેનું અર્ધ કરતાં ૩૪૧, તેને તેરે પ્રતરે ગુણતાં ૪૪૩૩ આવ્યા. આટલી આવલિકાગત સંખ્યા પ્રથમ નરકે જાણવી. આ સંખ્યા પ્રથમ નારકીની ગાથા ૨૧૭માં કહેલી ૩૦ લાખ નરકાવાસાઓની સંખ્યામાંથી બાદ કરતાં અવશિષ્ટ જે ૨૯૯૫૫૬૭ની સંખ્યા તે પુષ્પાવકીર્શોની જાણવી. [બન્નેને પુનઃ એકઠી કરતાં ૩૦ લાખ મળી રહેશે. એ પ્રમાશે સર્વ નરકે બન્ને પ્રકારની આવાસસંખ્યા વિચારવી] इति प्रतिनरकाश्रय्युदाहरणम् ।

[અન્ય રીતે લાવવું હોય તો પ્રત્યેક નરકની યથાયોગ્ય પ્રતર સંખ્યા તે સર્વ પ્રતરની એક જ બાજુની આવાસસંખ્યાને એકઠી કરી, ચારવડે ગુણ્રી સ્વનરકપ્રતરસંખ્યા જેટલા ઇન્દ્રકાવાસો પ્રક્ષેપતાં, પ્રત્યેક નરકે ઈપ્ટસંખ્યા પ્રાપ્ત થાય છે. સામાન્ય ગણિતની અનેક રીતિઓ છે.] [૨૩૪]

II प्रत्येक नरकाश्रयी [तथा एकत्र] आवलिक--पुष्पा० आवास संख्यानुं यन्त्र II

| नाम                  | मुख        | भूमि    | समास    | अर्छ    | प्रतर   | पंक्तिबद्ध | पुष्पावकीर्ण    | कुल संख्या     |
|----------------------|------------|---------|---------|---------|---------|------------|-----------------|----------------|
| સાતે નરકાશ્રયી       | ૩૮૯        | પ       | ૩૯૪     | ૧૯૭     | ૪૯      | ૯૬૫૩       | ୯૩୯୦૩୪୬         | ૮૪ લાખ         |
| ૧ રત્નપ્રભાને વિષે   | ૩૮૯        | ૨૯૩     | ६८२     | ૩૪૧     | ૧૩      | ૪૪૩૩       | ર૯૯૫૫૬૭         | ૩૦ લાખ         |
| ર શર્કરાપ્રભાને વિષે | ૨૮૫        | ૨૦૫     | 860     | ર૪૫     | ૧૧      | ર૬૯૫       | ૨૪૯૭૩૦૫         | રપ લાખ         |
| ૩ વાલુકાપ્રભાને વિષે | ૧૯૭        | ૧૩૩     | 330     | ૧૬૫     | ૯       | ૧૪૮૫       | ૧૪૯૮૫૧૫         | ૧૫ લાખ         |
| ૪ પંકપ્રભાને વિષે    | ૧૨૫        | ૭૭      | ૨૦૨     | ૧૦૧     | હ       | ୦୦୬        | ૯૯૯૨૯૩          | ૧૦ લાખ         |
| ૫ ધૂમપ્રભાને વિષે    | <u>ڊ</u> د | ૩૭      | ૧૦૬     | પ૩      | પ       | ર૬૫        | ૨૯૯૭૩૫          | ૩ લાખ          |
| ૬ તમઃપ્રભાને વિષે    | રહ         | ૧૩      | 85      | ૨૧      | з       | ६उ         | ૯૯૯૩૨           | ૯૯૯૯૫          |
| ૭ તમઃતમઃપ્રભાને વિષે | 0          | 0       | 0       | 0       | ٩       | પ          | 0               | પ              |
| સાતે નરકાશ્રયી મુખ અ | ને ભૂમિ    | સંખ્યાક | રશ [વૈમ | ાાનિકવત | ્] અહીં | આપ્યું નથી | પણ ગ્રન્થસંદર્ભ | ાંમાં જોવું. 🐪 |

૩૭૦. આ સિવાય નરકાવાસ સંખ્યાની પ્રાપ્તિનાં અન્ય કરશો પશ હોય છે, એમાં કેટલાંક દેવેન્દ્ર–નરકેન્દ્ર પ્રકરશમાં આપેલાં છે તે જોવાં.

#### ।। प्रासङ्गिक आवासोनुं स्वरूप–परिशिष्ट नं. ७ ।।

નોં**ઘ**—અહીં ગ્રન્થકારે વૃત્ત–ત્રિકોણાદિ આવાસસંખ્યા…પ્રાપ્તિકરણ અથવા આવલિકાપ્રવિષ્ટ અથવા પુષ્પાવકીર્જાનું વિમાનવત્ અંતર–દ્વાર સંખ્યા–સંસ્થાનાદિ વર્શન જણાવ્યું નથી, પરંતુ ઉપયોગી હોવાથી ગ્રન્થાન્તરથી નીચે મુજબ આપવામાં આવે છે.

**વૃત્ત, ત્રિकોण વગેરેનું પ્રતિપ્રતરે સંख્યાकरण—સાતે નરકે--**પ્રત્યેક પ્રતરે--વૃત્ત–ત્રિકોણ–ચોખૂણ નરકાવાસાઓની સંખ્યા જો જાણવી હોય તો વૈમાનિક નિકાયમાં જણાવેલું વૃત્તાદિકરણ યોજવું.

૧ એટલે કે અહીંયા દિશા તથા વિદિશામાં પજ્ઞ પંક્તિઓ હોવાથી એક દિશાની અને એક વિદિશાની એમ બે પંક્તિઓ લેવી. બન્નેની આવાસસંખ્યાને ત્રિભાગે વહેંચવી, વહેંચતા જો શેષ સંખ્યા એકની રહે તો ત્રિકોણમાં, બેની રહે તો એક ત્રિકોણ અને એક ચોખૂણમાં ઉમેરવી. પછી બન્ને પંક્તિવર્તી પૃથક્ પૃથક્ વૃત્ત-ત્રિકોણ-ચોખૂણ સંખ્યાને એકઠી કરી તે સંખ્યાનો સમાસ-સરવાળો કરી ચારે ગુણવી [અથવા દિશા-વિદિશાની સંખ્યા જુદી પ્રથમ કાઢવી હોય તો ચાર ચાર પંક્તિની ભિન્ન સંખ્યાને ચારે ગુણવી]. જેથી પ્રથમ પ્રતરે દિશા-વિદિશાની એકત્રિત થયેલી [અથવા દિશા-વિદિશાની પૃથક્ પૃથક્] વૃત્તાદિ આવાસસંખ્યા પ્રાપ્ત થાય છે.

જેમ રત્નપ્રભાની દિશાગત પંક્તિની ૪૯ની સંખ્યાને ત્રિભાગે વહેંચતાં ૧૬–૧૬–૧૬ અને શેષમાં (આવાસ) ૧ રહે, તે શેષને ત્રિકોણમાં ઉમેરવો, ત્યારે ૧૭–૧૬–૧૬.

હવે વિદિશાગત પંક્તિની કુલ ૪૮ની સંખ્યાને ત્રિભાગે વહેંચતાં ૧૬–૧૬–૧૬ આવી. તેમાં દિશાની પંક્તિની આવેલ સંખ્યાને ક્રમશઃ યથાસંખ્યપણે મેળવતાં ૩૩ ત્રિ૦, ૩૨ ચો૦, ૩૨ વૃત્તની સંખ્યા આવી. હવે ચારે પંક્તિની લાવવા ચારે ગુણતાં ક્રમશઃ ૧૩૨ સંખ્યા ત્રિકોણની, ૧૨૮ ચોખૂણની, અને ૧૨૮ વૃત્તની આવી. હવે વૃત્તની ૧૨૮ની સંખ્યામાં ઇન્દ્રકવૃત્ત હોવાથી ઉમેર્યું એટલે ૧૨૯ વૃત્તની સંખ્યા પ્રથમ પ્રતરે આવી. હવે ત્રણેને એકત્ર કરવામાં આવે તો ૩૮૯ની આવલિકાગત ઉક્તસંખ્યા આવી રહેશે. અન્ય પ્રતર માટે યન્ત્ર જોવું.

પ્રતિનરકસ્થાનાશ્રયી તથા સમગ્રનરકાશ્રયી ત્રિકોજ્ઞાદિ સંખ્યા લાવવાનું કરણ વૈમાનિકવત્ વિચારવું, અન્ય પણ કરણ છે. તે ગ્રન્થાતંરથી જોવું.

#### आदलिक पुष्पावकीर्ण नरकावासाओनुं विशेष वर्णन—

नरकावास अन्तर----આવલિકાદિ નરકાવાસાઓનું પરસ્પર અંતર (વૈમાનિકવત્) સંખ્ય-અસંખ્ય યોજનનું સંભવે છે.

प्राकारव्यवस्था—નરકાવાસાઓમાં ઉત્પન્ન થનારા નારકો પરાધીન છે. દુઃખ ભોગવવા આવેલા છે, ત્યાં કંઈ પણ શુભપણું કે લૂંટી જવાપણું હોતું નથી. જેથી તે નારકોને માટે પ્રાકારાદિની વ્યવસ્થા શા માટે સંભવે ? તેથી ત્યાં તે વ્યવસ્થા નથી.

**સ્વામિત્વમેદ**—ત્યાં કંઈ વૈમાનિકવત્, ત્રિકોણ, વૃત્ત, ચોખૂણમાં નરકાવાસાઓના માલિકીભેદ જેવું કંઈ જ નથી, તેમજ કોઈને કંઈ વહેંચણી કરવાનું હોતું નથી. ઉચ્ચ વસ્તુની માલિકી ધરાવનારા સહુ હોઈ શકે, પણ આવા અશુભ નરકાવાસાઓની આવલિકાઓમાં માલિક કોણ થાય ? કોઈ જ નહીં.

**उपरोपरिस्थान** વૈમાનિકનિકાયવત્ અહીં પણ વૃત્ત ઉપર વૃત્ત, ત્રિકોણ ઉપર ત્રિકોણ અને ચોખૂણ ઉપર ચોખૂણ નરકાવાસો સર્વત્ર આવે, એમ સમગ્ર પ્રતરમાં ક્રમશઃ વિચારવું.

स्पर्शादिक---નરકાવાસાઓ અશુભ, અત્યન્ત દુર્ગધથી ભરેલા, સ્પર્શ કરતા જ મહાહાનિ પહોંચાડનારા,

અરુચિ ઉપજાવનારા, અનેક મૃતકાદિની અતિનિન્ઘ અને દુર્ગધથી ભરેલા, ઉદ્યોતાદિ કંઈપણ ન હોવાથી અને સ્વયં અપ્રકાશિત હોવાથી મહાઘનઘોર અંધકારમય છે.

**પુષ્પાવકીર્ળાકાર** [સંસ્થાન]---પ્રત્યેક પંક્તિઓના આંતરાઓમાં વીખરાયેલાં-છૂટાં છૂટાં વેરેલાં (પુષ્પાવકીર્જ્ર) પુષ્પવત્ આવાસો રહેલાં છે. તેઓ લોહમય કોઠાના આકારે, દારુના પીઠાકારે, રાંધવાની લોઢીના આકારે, થાલી, તાપસાશ્રમ, મુરજવાઘ, નન્દીમૃદંગ, સુઘોષા ઘંટા, મર્દલ, ભાંડપટહ, ભેરી--ઢક્કા, ઝલ્લરી, કુસ્તુમ્બક ઈત્યાદિ ભિન્ન ભિન્ન આકારના છે. એને દેખતાં જ જોનારના શરીરે ધૂજ-કંપારી વછૂટે એવા એ ભયાનક છે. આ નરકાવાસાઓ અંદરથી ગોળ અને બહારથી ત્રિકોણ, નીચેથી ક્ષરપ્રશસ્ત્ર સરખા દેખાવવાળા છે.

**आवलिकाप्रविष्टावासाकार** આવલિકાગત નરકાવાસ મુખ્યત્વે મધ્ય નરકેન્દ્રના આવાસની ચારે દિશાની પંક્તિઓમાં પ્રથમ ત્રિકોણ, પછી ચોખૂણ, પછી વૃત્ત, પુનઃ ત્રિકોણ, ચોખૂણાદિ આ રીતના ક્રમથી ઠેઠ પંક્તિના અન્ત સુધી આવેલા છે; પરંતુ જો તે ત્રિકોણાદિ આવાસોનો પીઠનો ઉપરનો મધ્યભાગ ગ્રહણ કરીને જોઈએ તો તો તે આવલિકાગત નરકાવાસાઓ પુષ્પાવકીર્શ આકારવત્ અંદરથી ગોળ અને બહારથી ચોખૂણા (ચોખંડા) અને નીચેથી ઘાસ કાપવાના અર્ણદાર તીક્ષ્ણ શસ્ત્ર સરખા છે.

પ્રત્યેક પ્રતરવર્તી સર્વ નરકેન્દ્રાવાસાઓ ગોળ જ હોય છે, પરંતુ ત્રિકોશાદિક હોતા નથી.

#### आवलिकागत नरकावासाओनां नामोनी ओळखाण—

પ્રત્યેક નરકમાં યથાસંખ્ય ઉપર જણાવ્યા મુજબ પ્રતરો આવેલાં છે. પ્રત્યેક પ્રતર ત્રણ હજાર યોજન ઊંચા છે. પહોળાઈમાં અસંખ્ય યોજન લંબાયેલા છે. પ્રત્યેક પ્રતર મધ્યે ઈન્દ્રક નરકાવાસાઓ આવેલા છે. એ ઈન્દ્રક આવાસોથી ચારે બાજુએ (દિશામાં) અને ચાર વિદિશામાં (અંતિમ પ્રતરવર્જી વિદિશા) એમ આઠ પંક્તિઓ નરકાવાસાઓની નીકળેલી હોય છે (જેઓના આકારાદિકનું સ્વરૂપ પૂર્વે કહેવાઈ ગયું છે.)

રત્નપ્રભા પૃથ્વીવર્તી રહેલા મધ્યવર્તી 'સીમંતેન્દ્રક' આવાસની ચારે બાજુએ રહેલા, દિશાવર્તી આવાસોમાં પ્રથમ પૂર્વ દિશાના નરકાવાસનું નામ સીમન્તકપ્રભ, ઉત્તરમાંનું સીમન્તકમધ્ય, પશ્ચિમમાંનું સીમન્તાવર્ત, દક્ષિણમાંનું સીમન્તકાવશિષ્ટ છે. ત્યારબાદ પૂર્વ દિશામાં શરૂ થતી પંક્તિમાં રહેલા બીજાથી લઈને નરકાવાસાનાં નામો જણાવે છે. પહેલાનું નામ વિલય, ર વિલાત્મા, ૩ સ્તનિત, ૪ આઘાત, ૫ ઘાતક ૬ કલિ, ૭ કાલ, ૮ કર્ણિ, ૯ વિદ્યુત, ૧૦ અશનિ, ૧૧ ઇન્દ્રાશનિ, ૧૨ સર્પ, ૧૩ વિસર્પ, ૧૪ મૂચ્છિત, ૧૫ પ્રમૂચ્છિત, ૧૬ લોમહર્ષ, ૧૭ ખરપુરુષ, ૧૮ અગ્નિ, ૧૧ ઇન્દ્રાશનિ, ૧૨ સર્પ, ૧૩ વિસર્પ, ૧૪ મૂચ્છિત, ૧૫ પ્રમૂચ્છિત, ૧૬ લોમહર્ષ, ૧૭ ખરપુરુષ, ૧૮ અગ્નિ, ૧૯ વેપિતા, ૨૦ ઉદગ્ધ, ૨૧ વિદગ્ધ, ૨૨ ઉદ્દેશ્વનક, ૨૩ વિજલ, ૨૪ વિમુખ, ૨૫ વિચ્છવિ, ૨૬ વ્યધજ્ઞ, ૨૭ અવલાન, ૨૮ પ્રભ્રષ્ટ, ૨૯ રૂષ્ટ, ૩૦ વિરૂષ્ટ, ૩૧ નષ્ટ, ૩૨ વિગત, ૩૩ વિનય, ૩૪ મંડલ, ૩૫ જિદ્ધ, ૩૬ જ્વરક, ૩૭ પ્રજ્વરક, ૩૮ અપ્રતિષ્ઠિત, ૩૯ ખંડ, ૪૦ પ્રસ્ફટિત, ૪૧ પાપદંડ, ૪૨ પર્યટકપાચક, ૪૩ ઘાતક, ૪૪ સ્કુટિત, ૪૫ કાલ, ૪૬ ક્ષાર, ૪૭ લોલ, ૪૮ લોલપાક્ષ.

હવે ઉત્તરવર્તી પંક્તિના બીજાથી લઈને સર્વ નામો જાણવાં.

ઉક્ત નામોને 'मध्य' પદ લગાડવું જેમ विलयमध्य, विलात्मामध्य. વળી આ નામોમાં મધ્યआवર્ત શબ્દો તે તે નામને અન્તે અને નામની આદિમાં જોડવામાં આવે છે; પરંતુ ચાર ચાર આવાસને અંતરે मध्यविलय એમ મધ્ય શબ્દ આદિમાં પ્રથમ લગાડાય છે.

વળી પશ્ચિમવર્તી પંક્તિઓ માટે એ જ નામો સાથે आવર્ત પદ લગાડવું, એટલે વિભયાવર્ત, વિભાત્માવર્ત વગેરે. વળી મધ્ય આવર્ત વગેરે જે પદો લગાડવામાં આવે છે તે પ્રારંભમાં ઉપર જણાવ્યા મુજબ વિલયાદિ નામ પછી લગાડાય છે: પરંતુ ચાર ચાર આવાસને અંતરે તો 'मध्यविलय' એમ પ્રથમ લગાડવામાં આવે જ છે. ચોથી દક્ષિશદિશાવર્તી પંક્તિઓ માટે ઉક્ત નામોને अवशिष्ट ૫૬ લગાડવું એટલે 'વિलयावशिष्ट, વિભાત્માવશિષ્ટ' એ પ્રમાષ્ટ્રી પ્રત્યેક નરક પ્રસ્તરે યોજવું.

આવાસનો દેવ અશુભ છે, એનાં નામો પગ્ન એવાં જ અમંગળ અને અપ્રિય છે.

उत्पत्ति-वेदना-विचार---આ નરકાવાસાઓ ગોળ ગવાક્ષ જેવાં હોય છે, ત્યાં ઉત્પન્ન થઈને પુષ્ટ શરીરવાળા નારકો મહાકષ્ટપૂર્વક મોઢામાંથી (એટલે નરકાવાસાના દ્વારમાંથી) બહાર નીકળીને નીચે પડે છે, કારણકે ગવાક્ષ જેવા હોવાથી અંદરનો ભાગ વિસ્તીર્જ હોય છે પણ તેનું મોઢું અતિ સંકીર્જ હોય છે. એટલે કળશમાંથી દાખલ થયેલાને જેમ નાળચામાંથી નીકળવું પડે ત્યારે જેવું દુઃખ થાય તેના જેવું બને છે ને છેવટે પરમાધામી જોરથી ખેંચી કાઢતા રીબાતા નીકળે છે. એઓનો ઉત્પત્તિ દેશ (યોનિ) હિમાલય પર્વત સરખો એકદમ શીતલ છે. એ સિવાય સર્વ પ્રદેશની પૃથ્વી ખેરના અંગારા સરખી ધગધગતી ઉષ્ણ વેદનાવાળી છે, તેથી શીત યોનિમાં ઉત્પત્ન થતાં નારકોને એ ઉષ્ણક્ષેત્ર અગ્નિની પેઠે અધિક કષ્ટ આપે છે.

#### \* \* \*

**કાવતરण**— હવે એ કરણ દ્વારા પ્રાપ્ત થતી સમગ્ર નિકાયાશ્રયી આવલિકાગત અને પુષ્પાવકીર્જ્રાની સંખ્યાને ગ્રન્થકાર પોતે જ કહે છે—

# छन्नवइसय तिपन्ना, सत्तसु पुढवीसु आवलीनरया । सेस तिअसीइलक्खा, तिसय सियाला नवइसहसा ॥२३५॥

સંસ્કૃત છાયા—

षण्णवतिशतानि त्रिपञ्चाशतानि, सप्तसु पृथिवीषु आवलीनरकाः । शेषास्त्रयशीतिलक्षाणि, त्रिशतानि सप्तचत्वारिंशत् नवतिसहस्त्राणि ॥२३५॥ शબ्दार्थ—भ्रुभभ છे.

**યાથાર્થ**— ગત ગાથામાં કેટલાંક કરણ દ્વારા સાતે નરકની થઈ ૯૬૫૩ની આવલિકાગત નરકાવાસ સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય છે, જેથી ૮૪ લાખમાંથી ૯૬૫૩ની સંખ્યા બાદ જતાં ૮૩૯૦૩૪૭ની સંખ્યા પુષ્પાવકીર્શની પ્રાપ્ત થાય છે. ॥૨૩૫॥

विशेषार्य गाथार्थवत्. [२३५]

🔹 प्रत्येक नरकाश्रयी वृत्त-त्रिकोण-चोरस नरकावासाओनी संख्यानुं यन्त्र 🕸

| जातिनाम                             | पहेली नरक | बीजी | त्रीजी | चोथी  | पञ्चमी | ষষ্ঠী | संतमी    | सातेनी |
|-------------------------------------|-----------|------|--------|-------|--------|-------|----------|--------|
| વૃત્તસંખ્યા                         | ૧૪૫૩      | ૮૭૫  | ४७७    | રર૩   | ૭૭     | ૧૫    | ٩        | ૩૧૨૧   |
| ત્ર્યસ સંખ્યા                       | ૧૫૦૮      | ૯૨૪  | ૫૧૬    | રપર   | 100    | ૨૮    | 8        | ૩૩૩૨   |
| ચતુરસ્ર ,,                          | ૧૪૭૨      | 665  | ૪૯૨    | ર૩૨   | 22     | ૨૦    | 0        | 3200   |
| સાતે નરકની કુલ<br>પંક્તિબદ્ધ સંખ્યા | หางเง     | ર૬૯૫ | ૧૪૮૫   | ತಿ೦ತಿ | ર૬૫    | ૬૩    | <b>u</b> | ૯૬૫૩   |

| 3                  | ॥ प्रत्येक नारकीमां       | वृत्तादिनरकाव    | वृत्तादिनरकावासाओनुं यन्त्र ॥ प्रथम रत्नप्रमा | प्रथम रत्नप्रम  | त नरकने विषे   |                                        |
|--------------------|---------------------------|------------------|-----------------------------------------------|-----------------|----------------|----------------------------------------|
| १ प्रतरमां         | २ प्रतरमां                | ३ प्रतरमां       | ४ प्रतरमां                                    | ५ प्रतरमां      | ६ प्रतरमां     | ७ प्रतरमां                             |
| 28-28              | <del>ፅ</del> ደ~ንደ         | <u>አዓ</u> ይሄ     | ૪૬–૪૫                                         | <u> የ</u> ሄ–ንኒዩ | દર્શ-શ્ર       | દ્વ-દર                                 |
| ગો૦ તિ૦ ચો૦        | ગો૦ તિ૦ ચોં૦              | ગો૦ ત્રિ૦ ચો૦    | ગો૦ ત્રિ૦ ચો૦                                 | ગો૦ તિ૦ ચો૦     | ગો૦ સિ૦ ચો૦    | ગો૦ સિ૦ ચો૦                            |
| દિ૦ ૧૬–૧૭–૧૬       | ૧૬–૧૬–૧૬                  | <b>ዒ</b> ህ૧૬૧૬   | <b>ૈપ</b> −૧૬–૧ <b>પ</b>                      | રપ-૧૫-૧૫        | <b>Ւ</b> ՆԻՆՋՆ | <b>ጸ</b> ኈー <mark>ት</mark> ኄፆኄ         |
| વિળ ૧૬–૧૬–૧૬       | €ų <b>⊸૧૬</b> –૧૬         | ૧૫–૧૬–૧૫         | የ ህ-ባ ህ-ባ ዚ                                   | 18-11-11        | ૧૪–૧૫–૧૪       | \$ <b>L-\$L-</b> \$L                   |
| +3233-35           | 31–32–32                  | 30-32-31         | 30-31-30                                      | 26-30-30        | 26-30-26       | . २८–२९–२८                             |
| Я Я Я×             | \$ \$ \$×                 | X                | xx x x                                        | xx x x          | \$ \$ \$x      | ያ ያ ያ×                                 |
| ઇ૦ ૧૨૯–૧૩૨–૧૨૯     | ૧૨૫–૧૨૮–૧૨૮               | ૧૨૧–૧૨૮–૧૨૪      | 929–928–920                                   | 119-120-120     | 113-120-116    | 443-446-442                            |
| સહ≔કુલ <b>૩૮૯</b>  | =કુલ ૩૮૧                  | =કુલ <b>૩</b> ૭૩ | =કુલ ઉદ્ય                                     | =કુલ <b>ઉપઉ</b> | =ફેલ ઉ૪૯       | કુલ ઉ૪૧                                |
| <b>८ प्र</b> तरमां | ६ प्रतरमां                | १० प्रतरमां      | <b>99 प्रतरमां</b>                            | १२ प्रतरमां     | १३ प्रतरमां    |                                        |
| ૪૨૪૧               | 08-JY                     | 26-0X            | ୵୧ー୬୧                                         | 0E-7E           | ૩૭૩૬           | પહેલી નારકીના તેરે પ્રતરે              |
| ગો૦-સિ૦-ચો૦        | ગો૦-સિ૦-ચો૦               | ગો૦–ત્રિ૦–ચો૦    | ગો૦-સિ૦-ચો૦                                   | ગો૦-ત્રિ૦-ચો૦   | ગો૦-ત્રિ૦-ચો૦  | ગોળ-સિ૦-ચો૦                            |
| દિ૦ ૧૪–૧૪–૧૪       | <b>ՋЪ</b> — <b>ՋЪ</b> —ድЪ | 13-18-13         | 43-63-63                                      | 12-63-93        | 12-13-12       | <b>ዸ</b> ፅጰኔ୨୦ <b>ኪ</b> ነ <b>Ⴒ</b> ኪጰኄ |
| વિ૦ ૧૩–૧૪–૧૪       | ᢄᠳ᠆ᡘᢐ᠆᠊ᢄᡃ                 | 13-13-13         | ૧૨–૧૩–૧૩                                      | 12-13-12        | ૧૨–૧૨          | ત્રજ્ઞેય મળીને કુલ<br>***૩૩            |
| 72-72-62+          | የፋ26                      | ૨૬–૨૭–૨૬         | રપ-૨૬૨૬                                       | ૧૪–૨૬–૨૫        | શર~∿રટ         | 2<br>2<br>3                            |
| Я Я Я X            | ۶<br>۶<br>۶<br>×          | x X X X          | x<br>x<br>x<br>x<br>x<br>x                    | x               | ۶ ۶ ۶ ×        | શેષ પુષ્પાવકીર્શ                       |
| ઇ૦ ૧૦૯–૧૧૨–૧૧૨     | 201-511-401               | 101-701-101      | 201-107-101                                   | ୦୦୫–୫୦୫–୫୦      | es-100-es      |                                        |
| સહ=કુલ <b>ઉઉઉ</b>  | =કુલ ઉરપ                  | =કુલ 319         | =કુલ ૩૦૯                                      | =કુલ 301        | =કુલ ૨૯૩       | <b>हुं के वा</b> भ                     |

### प्रथम रत्नप्रभा नारकीनुं नरकावासाओनुं यन्त्र

Jain Education International

www.jainelibrary.org

| बीजी शर्कराप्रभामां ॥      | 9 प्रतरमां        | २ प्रलरमां      | ३ प्रतरमां                  | ४ प्रतरमां            | ५ प्रतरमां              | ६ प्रतरमां                      | ७ प्रतरमां     |
|----------------------------|-------------------|-----------------|-----------------------------|-----------------------|-------------------------|---------------------------------|----------------|
| દિશા-વિદિશાની સંખ્યા-તેના  | ગ્રદ—રા           | ર્શ-મર્ટ        | 9K-33                       | 33-32                 | 32-31                   | 31-30                           | ગ્રર–વદ        |
|                            | ગો. વિ. ચો.       | ખે. તિ. ચો.     | બો. તિ. ચો.                 | ઓ વિ. ચો.             | ગો. તિ. ચો.             | ગો વિ ચો                        | એ વિયો         |
| ત્રણ ભાગ કરવાથી 🤇 દિ.      | 12-12-12          | 11-12-12        | የዓ-ዓ2-የዓ                    | 11-11-11              | 10-11-11                | 10-11-10                        | 10-10-10       |
| Ъ.                         | 11-12-12          | 19-62-11        | 99-99-99                    | 90-99-69              | 10-11-10                | 10-10-10                        | <u>6-10-10</u> |
| બન્નેનો સરવાળો કરતાં +     | 23-25-25          | ૯૨-૧૨-૨૨        | 22-23-22                    | 21-22-22              | 20-22-21                | 20-21-20                        | 16-20-20       |
| ચારે ગુસતાં અને ×          | 8 J 8 ×           | x               | ×                           | XXXX                  | × K                     | хХ                              | %<br>× %       |
| -                          | ૯૨–૯૬–૯૬          | 22-32-22        | 22-23-22                    | 77-77-87              | 87-77-07                | 07-27-07                        | ୦୨-୦୨-୨୦       |
| એક ઇન્દ્રક ગોળમાં ભેળવતાં+ | +\$               | 4               | +1                          | +۹                    | +1                      | 4                               | <b>b</b> +     |
| પ્રતિપ્રતરે કુલ સંખ્યા     | ૬૩૯૬              | 202020          | 77-23-27                    | 77-77-h7              | 87-77-87                | 07-27-27                        | 07-07-66       |
|                            | કુલ ૨૮૫           | કુલ <b>૨૭૭</b>  | કુલ ૨૬૯                     | કુલ ૨૬૧               | કુલ ૨૫૩                 | કુલ ૨૪૫                         | કુલ ୧૩૭        |
| प्रतरखानानी ओळखाण          | <b>८</b> प्रतरमां | ६ प्रतरमां      | <b>३० प्र</b> तरमां         | <b>99 प्रतरमं</b>     | बीजी नरक-               |                                 | कुल सरवाळी     |
| દિશા–વિદિશાના નરકાવાસના    | १९–२८             | ୫୧~୨୫           | ર૭-૨૬                       | ર૬૨૫                  |                         |                                 |                |
| ત્રણ ભાગ કરવાથી            | ગો. તિ. ચો.       | ઓ. તિ. ચો.      | ગો વિ. થો.                  | ગે. તિ. ચો.           | બીજી નરક                | બીજી નરકમાં અગિયાર પ્રતરના થઈને | ારના થઈને      |
| સ્યં                       | 61020             | 8- <b>10-</b> 8 | シーシージ                       | シージーン                 |                         |                                 |                |
| Ę                          | 8-10-8            | 222             | 6-1C-1C                     | ノーピーヘ                 | <br>ግ                   | ગોળ. ત્રિકોલ. ચોરસ.             | K              |
| બન્નેનો સરવાળી કરતાં +     | 31-02-71          | 262626          | 26-26-68                    | 96-96-96              | ~                       | ર૭૫–૯૨૪–૮૯૬                     | J.             |
| ચારે ગુક્ષતાં અને ×        | ××                | ۶<br>×          | ₽×<br>×                     | хð                    |                         |                                 |                |
|                            | ୫୫-୯୦-୫୫          | ଌ୷୶ଽ୶           | <u> ২৪–-</u> ৪১–- <u></u> ३ | ᡷᠷ᠆ᢒᠧ᠆ᡷ᠌              | પંક્તિબદ્ધ ત્રશેનો      | પંક્તિબદ્ધ ત્રશેનો સરવાળો કરતાં | 2564           |
| એક ઇન્દ્રક ઉમેરતાં +       | <b>b</b> +        | <b>b</b> +      | <b>b</b> +                  | +1                    | પુખ્યાવક્ષેર્શ શેષ—     | I                               | 2869304        |
| પ્રતિપ્રતરે કુલ સંખ્યા     | 30-02-66          | ଽଚ–୬୫–୧୫        | ૨૭–૨૭–ગર્ગ                  | 23-50-ዞ3              | બન્ને મળીને કુલ નરકાવાસ | ા નરકાવાસ                       | રત લાખ         |
|                            | કુલ ૨૨૯           | દુલ ૨૨૧         | કુલ ૨૧૩                     | <b>%</b> 4 <b>304</b> |                         |                                 |                |

Jain Education International

~

त्रीजी वालुकाप्रभा-चोथी पंकप्रमा नरकवांसानुं यन्त्र

|                         |                   |                       | =                | त्रीजी वार्      | वालुकाप्रमा न     | नरकमां ॥    |                    |                              |                          |
|-------------------------|-------------------|-----------------------|------------------|------------------|-------------------|-------------|--------------------|------------------------------|--------------------------|
| 9 प्रतरमां              | २ प्रतरमां        | ३ प्रतरमां            | ४ प्रतरमां       | ५ प्रतरमां       | ६ प्रतरमां        | ७ प्रतरमं   | <b>र प्र</b> तरमां | ६ प्रतरमां                   | कुल सरवाळो               |
| રપ૨૪                    | ૨૪૨૩              | 23-22                 | ૨૨–૨૧            | 21-20            | ર૦-૧૯             | 16-16       | 61-21              | 39-01                        | આળ — પ્રગલ               |
| ખે વિ. ચો.              | ગો. વિ. ચો.       | ો. તિ. ચો.            | ગો વિ. ચો        | ો. તિ. ચો.       | ગો. સિ. ચો.       | ગો. સિ. ચો. | ગો. તિ. ચો.        | ગો. તિ. ચો.                  | વિક્રોપ્સ — પ૧૬          |
|                         | クーワーン             | 2-2-6                 | 9-7-9            | 6-6-6            | ଚ–ଚ-୬<br>୬        | ን-ይ-ን       | ₹−€∽€              | 4-5-6                        | ચોખૂશ — ૪૯૨              |
| 2-2-2                   | 2-2-8             | 9-7-9                 | 9-9-9            | 6-9-3            | ξ-θ-ξ             | 5-6-5       | 4-5-5              | <b>h</b> −3−h                |                          |
| ₹5-89-85                | ૧૫–૧૬–૧૬          | મક–કક–૪ક              | <b>ՋՆ</b> -ԻՐ-ՋԴ | 83-88-88         | 42-88-93          | 12-13-12    | 44-42-42           | 10-12-11                     | કુલ પં <b>ં સંં ૧૪૮૫</b> |
|                         | ×8                | хĶ                    | хX               | ۶×               | ××                | ×<br>X      | ۶x                 | ×8                           | NINDARI OTMA             |
| -१८-5X                  | ¥3-23-68 50-68-83 | ૦ક–૬ક–૬૦              | 14-60-46         | મર-મ€-મ૬         | <b>≥ኩ−</b> ንጾ−-2ጶ | 2ጸአኑ2ዩ      | 2ይ~2ይ~ይ            | rr-28-0r                     | કુલ ૧૫ લાખ               |
|                         | +9.               | +4                    | +9               | +9               | .+                | +8          | <b>-4</b>          | 14                           |                          |
| <u> </u>                | ᡷᢃ᠆ᢞᡷ᠆ᢄᡷ          | ં૦રૂ-૪૩–૭૫            | ᡷᡞ᠆᠍᠋᠆ᡷᡐ᠆᠋ᡘᠻ     | કેમ–કેમ≁દમ       | રત-૧૬-૫ર          | 285৮28      | 2ጿ2ጽኩዴ             | <u> የ</u> <u>8</u> - 28 - 28 |                          |
| કુલ ૧૯૭                 | કુલ ૧૮૯           | 101 15                | <u>ક</u> લ 103   | કુલ ૧૬૫          | <b>3</b> 4 149    | કુલ ૧૪૯     | 24 181             | <b>54.133</b>                |                          |
| चतुर्थ पंकप्रभामां      | ग्रभामां          | प्रतर 9               | प्रतर २          | प्रतर ३          | प्रतर ४           | प्रतार ४    | प्रतर ६            | प्रतर ७                      | कुल सरवाळी               |
| દિશા-વિદિશાના           |                   | ૧૬–૧૫                 | ર્શન-૧૬          | <b>61-81</b>     | 43-42             | 12-99       | 01-10              | 2<br>2<br>2<br>2             | ં ગોળ – ૨૨૩              |
| ત્રશ ભાગ કરવાથી         | ાથી               | ગો વિ થો              | ગો. વિ. ચો.      | ગો. તિ. ચો.      | ગો. તિ. ચો.       | ો. વિ. ચો.  | ગો. તિ. ચો.        | ગે. વિ. ચો.                  | વિક્રોણ – ૨૫૨            |
|                         | స్తు              | <b>μ</b> −ξ− <b>μ</b> | カーカーカ            | n-n-x            | ጸ-ኪ-Ջ             | ደ-ደ-ደ       | 3-2-5              | 3-8-3                        | ચોખૂસ - રહર              |
|                         | Ċ                 | n-n-n                 | <u>ኪ</u> ኪՋ      | <u></u>          | ጷ፞፞፝፝፝፝ዿ፞፞፞፝፝፝፝፝፝ | ¥-8-6       | G-X-9              | 66-6                         |                          |
| બન્નેનો સરવાળો કરી +    | ો કરી +           | 10-11-10              | 01-01-2          | 2-01-2           | 7-7-7             | 2-2-8       | 6-7-3              | 8-9-5                        | પંક્તિબદ્ધ ૭૦૭           |
| ચારે ગુપ્રતાં           | ×                 | ۶×                    | ۶x               | ۶x               | ×۶                | ×           | ×لا                | ۶X                           |                          |
|                         | L                 | 08-88-08              | 36-80-80         | <b>૩૨−૪૦</b> –૩૬ | 32-36-35          | 26-32-32    | \$8-35-26          | <u> </u>                     | પુષ્પાવકીર્શ             |
| એક ઇન્દ્રક ભેળવતાં      | વતાં              | +4                    | 4<br>+           |                  | 4                 | +4          | 4                  | ۲ <b>۹</b>                   | હલ્દરહર                  |
| પ્રતિપ્રતરે કુલ સંખ્યા- | -11-              | ૦૧–૧૧–૫૧              | ୦୫-୦୫-ନ୍ତ        | 33-80-36         | 33-36-35          | 26-32-32    | 51-35-5C           | 24-26-28                     | બન્ને મળીને              |
|                         |                   | કુલ ૧૨૫               | કુલ 110          | કુલ ૧૦૯          | કુલ ૧૦૧           | કુલ ૯૩      | કુલ ૮૫             | ફૈલ <b>99</b>                | हुल 10 <b>सा</b> भ       |
|                         |                   |                       |                  |                  | ĺ                 |             |                    |                              |                          |

#### 43.

www.jainelibrary.org

A

### तिसहस्सुचा सब्वे, संखमसंखिजवित्थडाऽऽयामा । पणयाल लक्ख सीमं-तओ अ लक्खं अपइठाणो ॥२३६॥

હવે તે નરકાવાસાઓનું પ્રમાણ જણાવે છે.

**अवतरण**— પૂર્વે આવલિકા તથા પુષ્પાવકીર્શ નરકાવાસાઓની ભિન્ન ભિન્ન વ્યવસ્થા જશાવીને

| छड्डी तमःप्रभा<br>नरकमां | प्रतर १       | प्रतर २       | प्रतर ३       | सरवाळो        | सप्तमनरकमां<br>प्रथम प्रतरे |
|--------------------------|---------------|---------------|---------------|---------------|-----------------------------|
| દિશા–વિદિશાના            | ¥3            | 3–2           | ૨–૧           | ગોળ ૧૫        | વ                           |
| ત્રશ ભાગ કરતાં           | ગો. ત્રિ. ચો. | ગો. ત્રિ. ચો. | ગો. ત્રિ. ચો. | ત્રિકોશ ૨૮    | પંક્તિબદ્ધ<br>કરિયાન વિવેગ  |
|                          | ૧૨૧           | ૧–૧–૧         | ૦-૧-૧         | ચોખૂશ ૨૦      | દિશિગત ત્રિકોશ<br>વિમાનો ૪  |
|                          | ૧૧૧           | ૦–૧–૧         | 0-9-0         |               | ઇન્દ્રક ૧                   |
| પુનઃ સરવાળો +            | ર૩-૨          | ૧–૨૨          | 0-2-9         | પંક્તિબદ્ધ ૬૩ |                             |
| ચારે ગુશતાં ×            | ×X            | ×X            | ×X            |               | કુલ પ                       |
|                          | ૮–૧૨-૮        | 8-6-6         | 0-2-8         | પુષ્પાવકીર્શ  | નરકાવાસા                    |
|                          | +૧            | . <b>+</b> ૧  | +૧            | ૯૯૯૩૨=        |                             |
| ઇન્દ્રક ભેળવતાં          | ૯–૧૨-૮        | 4-6-6         | ۹-८-४         |               | પુષ્પાવકીર્શ                |
| પ્રતિપ્રતર સંખ્યા        | કુલ ૨૯        | કુલ ૨૧        | કુલ ૧૩        | કુલ ૯૯૯૯૫     | નથી.                        |

| १ प्रतरे      | २ प्रतरे        | ३ प्रतरे       | ४ प्रतरे      | ५ प्रतरे      | कुलसंख्या                  |
|---------------|-----------------|----------------|---------------|---------------|----------------------------|
| ં ૯–૮         | <del>9</del> –ک | 9~٤            | ૬–૫           | પ–૪           | ગોળ – ૭૭                   |
| ગો. ત્રિ. ચો. | ગો ત્રિ.ચો.     | ગો. ત્રિ. ચો.  | ગો. ત્રિ. ચો. | ગો. ત્રિ. ચો. | ગિકોય – ૧૦૦                |
| 3-3-3         | ર-૩-૩           | ર–૩–૨          | ૨–૨–૨         | ૧૨૨           | ચોખૂશ - ૮૮                 |
| ર૩૩           | ર૩૨             | ર૨-૨           | ૧–૨—૨         | ૧૨૧           |                            |
| ૫–૬–૬         | ૪–૬–૫           | ૪૫૪            | 3-8-8         | ૨૪૩           | પંક્તિબદ્ધ કુલ <b>૨૬૫</b>  |
| ×X            | ×۲              | ×۶             | ×X            | ×X            | પુષ્પાવકીર્શ <b>૨૯૯૭૩૫</b> |
| ૨૦–૨૪–૨૪      | <b>१९–२४–२०</b> | ૧૬–૨૦–૧૬       | ૧૨૧૬–૧૬       | ૮–૧૬–૧૨       |                            |
| +9            | +૧              | +૧             | +9            | +٩            |                            |
| ૨૧-૨૪-૨૪      | ૧૭–૨૪–૨૦        | ૧૭–૨૦–૧૬       | ૧૩૧૬૧૬        | ૯–૧૬–૧૨       | કુલ સંખ્યા <b>૩ લાખ</b>    |
| કુલ <b>૬૯</b> | કુલ <b>૬૧</b>   | કુલ <b>પ</b> ૩ | કુલ <b>૪૫</b> | કુલ <b>૩૭</b> |                            |

#### संग्रहणीरल (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

।। पांचमी धूमप्रभा नरकमां प्रत्येक प्रतरमां वृत्तादिसंख्यानुं यन्त्र ।।

संस्कृत छाथा— त्रिसहस्त्रोद्धाः सर्वे, संख्याऽसंख्यविस्तृताऽऽयामाः । पञ्चचत्वारिंशल्लक्षो सीमंतकश्च लक्षमप्रतिष्ठानः ॥२३६॥ शक्दार्थ—

तिसहस्तुमा=ત્રક્ષ હજાર યોજન ઊંચા । वित्यज्ञाऽऽयामा=વિસ્તાર–લંબાઈએ गामार्थ વિશેષાર્થવત. ॥૨૩૬॥

**વિશેષાર્ય** સાતે નરકપૃથ્વીને વિષે વર્તતા સર્વ નરકાવાસાઓ [આવલિકાગત અને પુષ્પાવકીષ્ઠ] ત્રણ હજાર [3000] યોજનની **ઊંચાઈ**વાળા છે અને **પહોળાઈ** તથા **લંબાઈ**માં કોઈ સંખ્યયોજનના, કોઈ અસંખ્યયોજનના, એમ બન્ને પ્રકારના છે. જેમ પ્રથમ નરકપ્રતરવર્તી સીમન્ત નામનો ઇન્દ્રક નરકાવાસો [અઢીદ્વીપપ્રમાણ] પ્રમાણાગુંલે પીસ્તાલીશ લાખ યોજનનો વૃત્તાકારે રહેલો છે. અને સાતમી નારકીના મધ્યે રહેલો અપ્રતિષ્ઠાનનરકાવાસો પણ પ્રમાણાંગુલે [જંબૂદ્વીપ પ્રમાણ] એક લાખ યોજનનો વૃત્તાકારે રહેલો છે, અને તેને કરતા **મહાશેરવ, મહાકાલ, શૈરવ** અને **કાળ** આ ચારે નરકાવાસા અસંખ્ય યોજનના વિસ્તારવાળા છે. આ પ્રમાણે આવાસોનું સંખ્ય અસંખ્ય યોજન વિસ્તારપણું સમજવું. [૨૩૬]

**अवतरण**— નરકાવાસાનું ત્રણ હજાર યોજનનું ઊંચપણું કેવી રીતે તે, તેમજ તેની વ્યવસ્થા સમજાવે છે.

हिट्ठा घणो सहस्सं, उप्पिं <sup>३७१</sup>संकोयओ सहस्सं तु । मज्झे सहस्स झुसिरा, तिज्ञि सहस्सूसिआ निरया ॥२३७॥ [प्र. गा. सं. ४८]

સંસ્કૃત છાયા—

अधस्तात् धनं सहस्त्रं, उपरि संकोचतः सहस्त्रं तु ।

मध्ये सहस्त्रं शुषिराः, त्रीणि सहस्त्राण्युच्छिता नरकाः ॥२३७॥

શબ્દાર્થ-----

| हिद्धा घणो≔હેઠે નીચે ઘન—નક્કર ભાગવાળા      | मज्झे सहस्स झुसिरा=મધ્યે હજાર યોજન |
|--------------------------------------------|------------------------------------|
| <b>ડ</b> પ્પિં સંकोयओ=ઉપર ભાગે સંકુચિત થતા | પોલાસવાળા                          |
|                                            | નિરયા=ન૨ક-આવાસો                    |

**गाधाર્થ**— નીચેના ભાગે એક હજાર યોજનનો નક્કર ભાગ છે અને ઉપરનો ભાગ પશ એક હજાર યોજનનો નક્કર છે. માત્ર ઉપરનો ભાગ બહારથી દેખાવમાં ધીમે ધીમે ઉપર જતાં શિખરની જેમ સંકુચિત થતો હોય છે અને વચલો ભાગ એક હજાર યોજનનો છે તે ભાગ પોલો હોય છે, અને એ ભાગમાં જ નરકના જીવો વગેરે હોય છે. આ પ્રમાણે પ્રત્યેક નરકાવાસા ત્રણ હજાર યોજનના હોય છે. ॥૨૩૭॥

**उ७१. पाठां-संकुयसहस्समेगं** ।

**વિશેષાર્થ** મકાનને જેમ પ્લીન્થ હોય છે તેમ દરેક 'નરકાવાસ'ને પ્લીન્થ એટલે નક્કર ભાગ હોય છે. તે કેટલો હોય ? ગાથાર્થમાં કહ્યા મુજબ એક હજાર યોજનનો છે. ત્યારપછી નરકના જીવોને જ્યાં ત્રાસ, દુઃખ અને વેદનાઓનો પરમાધામી વગેરેથી અનુભવ થાય છે તે ભાગ આવે છે. તે ભાગ પજ્ઞ એક હજાર યોજનનો પોલો છે. પરમાધામીઓ નરકના જીવોને ૫૦૦ યોજન ઊંચે ઉછાળી ભયંકર તીક્ષ્ણ ભાલા ઉપર ઝીલે છે તે બધું આ જ હજાર યોજનના પોલા ભાગમાં જ બને છે, અને ત્યાર પછી એ નરકાવાસનો ઉપરનો ભાગ નીચેની જેમ જ પાછો તદ્દન પૃથ્વીકાયમય નક્કર

જ છે. ફ્રક્ત અહીં એટલું વિશેષ છે કે-ઉપરનો ભાગ છેવટે સંકોચ પામતો (મંદિરના શિખરની જેમ) હોય છે. આ ત્રણ હજાર યોજનના આવાસો રત્નપ્રભાના પ્રતરોમાં રહેલાં છે.

આ ત્રણ હજાર યોજનના નરકાવાસાઓમાંના વચલા એક હજાર યોજનના પોલા ભાગમાંની અંદરવર્તી ભીંતીઓમાં વજ્રમય અશુભ વૈક્રિય પુદુગલોને ગ્રહણ કરીને વૈક્રિય શરીર બાંધવા સાથે ઉત્પન્ન થાય

છે. ઉત્પત્તિસ્થાન મોટું હોય છે, પશ તેમાંથી બહાર નીકળવાનું છિદ્ર નાનું હોય છે. જેમ ઘડો, ગાડવો કે ગોખ વગેરેની જેમ અતિશય સાંકડા મુખવાળા અને મોટા પેટવાળા આવાસમાં ઉત્પન્ન થાય છે. પછી ત્યાંથી બહાર આવવા શીઘ્ર પ્રયત્ન કરે છે. મોઢું સાંકડું એટલે પરાણે પરાણે શરીર કાઢે છે પણ ત્યાં કચડાતા, ભીંસાતા નારકો મહાકઠિન નરકતલ ઉપર ધડીંગ કરતા પડે છે. આમ સ્વયં બહાર આવે છે. તેમજ કેટલીકવાર નારકો ઉત્પન્ન થયા બાદ તેમાંથી બહાર આવવા સારું નાના છિદ્રમાં મોઢું નાંખી બહારનો જે ભાગ પોલો છે તેને જુવે છે. ત્યાં તો હાજરાહજૂર રહેલા યમરાજ જેવા પરમાધામીઓ ચોટી કે બોચીથી પકડીને પરાણે ખેંચે છે, તો પણ કાયા મોટી અને નિર્ગમન દ્વાર નાનું એટલે શી રીતે ખેંચાઈ આવે ? એટલે પરમાધામીઓ તીક્ષ્ણ શસ્ત્રોથી ટુકડા કરી કરીને કાઢે છે. એ વખતે નારકો અસહ્ય વેદનાનો અનુભવ કરે છે. એમ કરી સમગ્ર કાયાને બહાર કાઢે છે, પણ વૈક્રિય શરીરી હોવાથી તે પુદ્દગલો પુનઃ એક થઈ જાય છે. અને કાયા મૂલસ્થિતિવત્ બની જાય છે. નરકાવાસાઓની બહાર આવ્યા પછી પણ તે બાપડા નારક જીવોને ક્ષણભર પણ શાંતિ કથાં છે ? પાછી પરમાધામીકૃત, ક્ષેત્રજન્ય કે અન્યોન્યકૃત વેદનાઓની પીડાઓ નારકજીવોને શરૂ થઈ જ જાય છે.

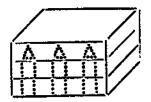
આ પ્રમાણે નરકાવાસાની ઊંચાઈ ઘટાવી. [૨૩૭] (પ્ર. ગા. સં. ૫૮)

**ઝવતરण**— નરકાવાસાન<sup>i</sup> પ્રમાણો દર્શાવીને હવે તે નરકાવાસા ઉક્ત પૃથ્વીપિંડસ્થાનમાં સર્વત્ર હોય કે અમુક ભાગમાં ન હોય ? તે સંબંધી કહે છે.

# छसु हिट्ठोवरि जोयणसहसं बावन्न सह चरमाए । पुढवीए नरयरहियं, नरया सेसम्मि सव्वासु ॥२३८॥

સંસ્કૃત છાયા—

षट्सु अधः उपरि, योजनसहस्त्रं द्वापञ्चाशत् सार्धं चरमे । पृथिव्यां नरकरहितं, नरकाः शेषासु सर्व्वासु ॥२३८॥



#### શબ્દાર્થ—

छसु हिट्ठोवरि=છ પૃથ્વીમાં હેઠે ઉપર बावन्न सहु=સાહીબાવન હજાર चरमाए पुढवीए=અन्ત પૃથ્વીમાં गा**यार्ष**— વિશેષાર્થવત્. ॥૨૩૮॥ नरयरहियं≕નારકો રહિત नरया≔નરકાવાસાઓ सेसंमि सव्वासु=શેષ સર્વમાં

**વિશેષાર્થ**— પ્રથમની રત્નપ્રભાદિ છ પૃથ્વીને વિષે દરેક પૃથ્વીના યથાયોગ્ય પિંડપ્રમાણમાંથી ઉપર અને નીચેની એક હજાર યોજન પૃથ્વીપિંડમાં નરકાવાસાઓ, નારકો કે પ્રતરો કંઈ હોતું નથી, એટલે ખાલી જ સઘન પૃથ્વીભાગ છે, બાકીના ૧૭૮૦૦૦ યોજનમાં સર્વભાગમાં નારકોત્પત્તિયોગ્ય નરકાવાસાઓ યથાયોગ્ય સ્થાને (તે તે પ્રસ્તરોમાં) આવેલા છે. [કારજ્ઞ કે તે પૃથ્વીના બાહલ્યાનુસારે પ્રતરનું અંતર રહેલું છે, માટે આગલી ગાથામાં જે જે પૃથ્વીગત પ્રતરોનું જે જે અંતર કહે, તેટલે તેટલે અંતરે નરકાવાસાસ્થાન પણ સમજી લેવાના છે] જ્યારે છેલ્લી પૃથ્વી માઘવતીને વિષે ઉપર અને નીચે બન્ને સ્થાનેથી સાડી બાવન હજાર યોજનનું ક્ષેત્ર છોડી દેવાનું છે, કારણ કે ત્યાં નરકાવાસા હોતા નથી, માત્ર શેષ ત્રણ હજાર યોજનમાં જ નરકાવાસાઓ છે, કારણ કે ત્યાં એક જ પ્રતર છે, તે પ્રતર ૩૦૦૦ યોજન ઊંચાઈમાં હોય છે, કેમકે ત્યાં નરકાવાસાઓની ઊંચાઈ જ તેટલી હોય છે. [૨૩૮]

अवतरण— હવે તે તે પૃથ્વીવર્તી પ્રસ્તરોનું અંતર જાજ્ઞવા માટે ઉપાય બતાવે છે.

### बिसहस्सूणा पुढवी, <sup>३७२</sup>तिसहसगुणिएहिं निअयपयरेहिं । ऊणा स्वूणणिअपयरभाइआ पत्थडंतरयं ॥२३६॥

સંસ્કૃત છાયા----

द्विसहस्त्रोना पृथिवी त्रिसहस्त्रगुणितैः निजकप्रतरैः ।

ऊना रूपोननिजप्रतरभक्ता प्रस्तटान्तरकम् ॥२३६॥

શબ્દાર્થ—

| बिसहस्सूणा≕બે હજાર યોજન ઊણી | रूवूणणिअपयर=એકરૂપ ઊગ્ન નિજ પ્રતર |
|-----------------------------|----------------------------------|
| નિअयपचरेहिं=નિજ પ્રતર સાથે  | સંખ્યા સાથે                      |
|                             | માइआ=ભાંગવી                      |

**गાથાર્થ**— પોતાના (ઇષ્ટ નરકના) પ્રતરની સંખ્યાવડે ત્રણ હજાર (પાટડા પ્રમાણ)ને ગુણીને જે સંખ્યા આવે તે બે હજાર ન્યૂન એવા તે તે પૃથ્વીપિંડમાંથી બાદ કરી જે સંખ્યા શેષ રહે તેને એકરૂપ ન્યૂન પ્રતરની સંખ્યાવડે (કારણકે પ્રતરની સંખ્યાથી આંતરા એક સંખ્યા ન્યૂન થાય) ભાંગતા પાટડાનું અંતર આવે છે. કારહતા

**વિશેષાર્થ** આ ગાથાનો **ઉપયોગ** છ પૃથ્વી સુધી ઘટી શકશે. કારણ કે સાતમી પૃથ્વીએ તો પ્રતર એક જ હોવાથી અંતર ક્યાંથી પેદા કરવું ? માટે છ પૃથ્વીને વિષે ક્રમશઃ કહેશે. અહીં પ્રથમ

**392. पाठां** सगा (निय) पयरेहिं, तिसहरसगुणिएहिं ।

રત્નપ્રભા પૃથ્વી માટે ઉદાહરજ્ઞ આપીને ઉપાય ઘટાવીએ છીએ.

उदाहरण— પ્રથમ રત્નપ્રભા પૃથ્વીનું પિંડબાહલ્ય એક લાખ એંશી હજાર યોજનનું છે, તે પિંડ પ્રમાશને ઉપરથી અને નીચેથી એક એક હજાર યોજન વડે ન્યૂન કરીએ ત્યારે ૧ લાખ ૭૮ હજારનો પિંડ રહે. હવે આ પૃથ્વીને વિષે પ્રતર સંખ્યા તેરની છે અને પ્રત્યેક પ્રતર ત્રશ—ત્રશ હજાર યોજન ઊંચા છે, માટે પ્રથમ કેવલ તેરે પ્રતરોએ જ રોકેલા ક્ષેત્રપ્રમાશને જુદું કાઢવા (૧૩×૩ હજાર) તેરને, ત્રશ હજારે ગુણતાં ૩૯ હજાર યોજનનું તો માત્ર પ્રતર ક્ષેત્ર જ આવ્યું; તેને ઉક્ત ૧ લાખ ૭૮ હજારના પિંડમાંથી બાદ કરતાં ૧ લાખ ૩૯ હજારનું પૃથ્વીક્ષેત્ર તેર પ્રતરના અંતર લાવવા માટે શેષ રહ્યું.

હવે [ચાર આંગળીના આંતરા ત્રશ જ થાય તેમ] તેર પ્રતરના આંતરા બાર હોવાથી ૧ લાખ ૩૯ હજાર યોજનના શેષ રહેલા અંતરક્ષેત્રને બારે ભાગ આપીએ એટલે ૧૧૫૮૩ યો૦ <sup>ક</sup>ુ યોજનનું પ્રત્યેક પ્રતરવર્તી અંતર નીકળી આવે છે, જે વાત આગલી ગાથા સ્પષ્ટ કરે છે. [૨૩૯] **अवतरण** હવે પૂર્વગાથામાં કહેલા ઉપાયદ્વારા પ્રાપ્ત થતા રત્નપ્રભાદિ પૃથ્વીગત પ્રતરોના અંતરમાનને ગ્રન્થકાર પોતે જ કહે છે.

> तेसीआ पंच सया, इकारस चेव जोयणसहस्सा । रयणाए पत्थडंतर—मेगो चिअ जोअणतिभागो ॥२४०॥ सत्ताणवइ सयाइं, बीयाए पत्थडंतरं होइ । पणसत्तरि तिन्नि सया, बारस सहसा य तइयाए ॥२४९॥ छावट्टसयं सोलस सहस्स पंकाए दो तिभागा य । अद्वाइज़सयाइं, पणवीस सहस्स धूमाए ॥२४२॥ बावन्न सह सहसा, तमण्पभापत्थडंतरं होइ । एगो चिअ पत्थडओ, अंतररहियो तमतमाए ॥२४३॥

#### સંસ્કૃત છાયા—

त्र्यशीतिः पञ्च शतानि एकादश चैव योजनसहस्त्राणि । रत्नायाः प्रस्तटान्तरमेकश्चैव योजनत्रिभागः ॥२४०॥ सप्तनवतिः शतानि द्वितीयायाः प्रस्तटान्तरं भवति । पञ्चसप्ततिः त्रीणि शतानि द्वादश सहस्त्राणि च तृतीयायाः ॥२४९॥ षट्षष्टं शतं षोडश सहस्त्राणि पङ्कायां द्वौ त्रिभागाश्च । अर्धततीयशतानि पञ्चविंशतिसहस्त्राणि धूमायाम् ॥२४२॥

#### नरकपृथ्वीना प्रतरोनुं अंतरमान

सार्ध द्वापञ्चाशत् सहस्त्राणि तमःप्रमाप्रस्तटान्तरं भवति । एकश्चैव प्रस्तटः अन्तररहितस्तमस्तमायाम् ॥२४३॥

શબ્દાર્થ—

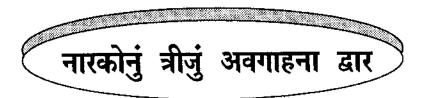
૭ અને સાતમી તમસ્તમાપ્રભા અંતરરહિત છે; કારજ્ઞ કે ત્યાં તો એક જ પ્રસ્તર છે. જેથી અંતર સંભવે જ ક્યાંથી ? [૨૪૩]

विशेषार्थ— સુગમ છે. વધુ માહિતી પાછળ આપેલ યન્ત્રદ્વારા પણ મળી શકશે. [૨૪૦–૨૪૩] (પ્ર. ગા. સં. ૫૯ થી ૬૨)



|                       | =                        | दरेक पृथ्वीवर्ती प्रस्तरोनुं | र्ती प्रस्तरोनुं | परस्पर                  | अन्तर ॥     |               |              |
|-----------------------|--------------------------|------------------------------|------------------|-------------------------|-------------|---------------|--------------|
| पृष्ट्वीओनां नामो     | ংল্যমা                   | शर्करात्रमा                  | वालुकाप्रभा      | पंकप्रमा                | នុំអ្នកអា   | तमःप्रभा      | तमस्तमःप्रभा |
| प्रतरसंख्या           | £6                       | 66                           | Ŧ                | ഉ                       | بر          | (1 <b>7</b> 7 | 6            |
| पृथ्वीपिंडमान         | 1,0000                   | 132000                       | 000723           | 120000                  | 000711      | 114000        | 000701       |
|                       |                          |                              |                  |                         |             | ļ             |              |
| बे हजारे न्यून करतां– | 000761                   | 000051                       | 125,000          | 11,000                  | 115,000     | 111000        | 105000       |
|                       |                          | 9                            |                  |                         |             | <br> <br>     |              |
| पृथ्वीगत मात्र सर्व   | 36000                    | 033000                       | 00065            | 21000                   | 14000       | 0003          | 3000         |
| प्रतरमान न्यून करतां- |                          |                              |                  |                         |             |               |              |
| प्रतरमाने न्यूनमान    | 136000                   | C0000                        | 00022            | 000fv7                  | 101000      | 104000        | 0            |
| एक संख्या न्यून प्रतर | લારે ભાંગતા              | દશે ભાંગતા                   | આઠે ભાંગતા       | છએ ભાંગતા<br>           | ચારે ભાંગતા | બેએ ભાંગતા    | પ્રતર નથી    |
| संख्याए भागता         | ૧૧૫૮૩ <mark>૧</mark> યો૦ | ୯୫୦୦ ୟାଠ                     | ૧૨૩૭૫ યો૦        | ૧૬૧૬૬ <sup>રે</sup> યો૦ | રપરપ૦ યો૦   | પરપ૦૦ યો૦     | ૫૧૫૦૦ મો૦    |
|                       |                          |                              |                  |                         |             |               |              |

# संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह



**अवतरण**— ભવનદ્વારને કહીને હવે ગ્રન્થકાર નારકોનું ભવધારણીય તથા ઉત્તરવૈક્રિયાદિ શરીરનું અવગાહનાસ્વરૂપ તૃતીયદ્વાર શરૂ કરે છે, એમાં પ્રથમ **ભવધારણીય** અવગાહના પ્રત્યેક નારકીમાં ઓઘથી–સમુચ્ચયે વર્ણવે છે.

# पउणद्वधणु छ अंगुल, रयणाए देहमाणमुक्कोसं । सेसासु दुगुण, दुगुणं, पणधणुसय जाव चरिमाए ॥२४४॥

સંસ્કૃત છાયા—

पादोनाष्टधनूंषि षडंगुलं, रत्नायां देहमानमुक्तृष्टम् । शेषासु द्विगुणं द्विगुणं, पञ्चधनुःशतं यावद्यरमायाम् ॥२४४॥ शબ्दार्थ—स्रूभभ छे.

**વિશેષાર્થ** ભવધારણીય શરીર કોને કહેવાય ? તેની વ્યાખ્યા તો અમે પૂર્વગાથા પ્રસંગે કરી છે. તથાપિ આભવપર્યન્ત રહેવાવાળું સ્વાભાવિક જે શરીર તે ભવધારણીય (વૈક્રિયશરીર) સમજવું. પહેલી રત્નપ્રભા નરકપૃથ્વીમાં નારકીઓનું ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન પોણાઆઠ ધનુષ્ય [૩૧ હાથ] અને ઉપર છ અંગુલનું હોય છે, અને શેષ શર્કરાપ્રભાદિને વિષે ક્રમશઃ દ્વિગુણ વૃદ્ધિ કરવાની હોવાથી તે વૃદ્ધિ કરતાં બીજી નરકમાં ૧પાા ધનુષ્ય ૧૨ હોયનું, ત્રીજી નરકના નારકોનું ભવધારણીય ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન ૩૧ ધનુષ્ય, ચોથી નરકમાં ૬૨ાા ધનુષ્ય, પાંચમીમાં ૧૨૫ ધનુષ્ય, છીટમાં ૨૫૦ ધનુષ્ય અને સાતમીમાં ૫૦૦ ધનુષ્યનું ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન છે. પશ્ચાનુપૂર્વીએ સાતમીથી વિચારવું હોય તો પણ અર્ધ-અર્ધ ન્યુન કરતાં કરતાં ઉપર જવું જેથી યથોક્તમાન આવે છે. [૨૪૪]

**34વતરળ**— એ પ્રમાશે ઓઘથી દર્શાવીને, પ્રત્યેક પૃથ્વીના પ્રત્યેક પ્રતરના દેહમાનને ઉત્કૃષ્ટથી જણાવવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રન્થકાર પ્રથમ રત્નપ્રભાના જ પ્રત્યેક પ્રતર માટે કથન કરે છે.

# रयणाए पढमपयरे, हत्थतियं देहमाणमणुपयरं । छप्पण्णंगुल सद्दा, वुद्दी जा तेरसे पुण्णं ॥२४५॥

પ૪.

संस्कृत छाया— रलायां प्रथमप्रतरे, हस्तत्रिकं देहमानमनुप्रतरम् । षट्पञ्चाशदङ्गुलानि सार्धानि वृद्धिर्यावत् त्रयोदशे पूर्णम् ॥२४५॥ शक्दार्थ-----

| हत्यतियं=त्रश्च હાથ | છવ્પળ્ળંગુત્તસફ્રા≕સાડા છપ્પન અંગુલ |
|---------------------|-------------------------------------|
| अणुपयरं≔પ્રતિપ્રતરે | वुद्वी=वृद्धि                       |

**વિશેષાર્થ** રત્નપ્રભાપૃથ્વીના તેર પ્રતર પૈકી પ્રથમ પ્રતરે ત્રશ હાથનું ઉત્કૃષ્ટ ભવધારશીય દેહમાન છે, ત્યારપછી દ્વિતીયાદિ પ્રતર માટે એ ત્રશ હાથમાં પદા! અંગુલની (બે હાથ–ટા! અંગુલ)ની ક્રમશઃ વૃદ્ધિ કરતા જવી જેથી બીજા પ્રતરે [૩ હાથ +ર+ટા! અંગુલ, ૫ હાથ–ટા! અંગુલ) ન ધનુષ્ય ૧ હાથ ટા! અંગુલનું, ત્રીજે વૃદ્ધિ કરતાં ૧ ધનુષ્ય, ૩ હાથ અને ૧૭ અંગુલ, ચોથે પ્રતરે ૨ ધનુ૦, ૨ હાથ, ૧ા! અં૦, પાંચમે ૩ ધનુ૦ ૧૦ અં૦, છક્ટે ૩ ધનુષ્ય, ૨ હાથ અને ૧૮ા! અં૦, સાતમે ૪ ધનુ૦, ૧ હાથ, ૩ અં૦, આઠમે ૪ ધનુ૦ ૩ હાથ ૧૧ા! અં૦, નવમે ૫ ધનુ૦ ૧ હાથ ૨૦ અં૦, દસમે ૬ ધનુ૦ ૪ા! અં૦, અગિયારમે ૬ ધનુ૦, બે હાથ અને ૧૩ અં૦, બારમે ૭ ધનુ૦ ૨૧ા! અં૦, અને અંતિમ તેરમે પ્રતરે ૭ ધનુષ્ય ૩ હાથ અને છ અંગુલનું પૂર્વોક્ત પ્રમાણ આવે. [૨૪૫]

**अवतरण**— હવે એ જ ઉત્કુષ્ટ દેહમાન શેષ શર્કરાદિ સાતે પૃથ્વીને વિષે કહે છે.

जं देहपमाण उवरि—माए पुढवीए अंतिमे पयरे । तं चिय हिट्टिम पुढवीए, पढमे पयरम्मि बोद्धव्वं ॥२४६॥ तं चेगूणगसगपयर—भइयं बीयाइपयरवुद्वि भवे । तिकर तिअंगुल कर सत्त, अंगुला सद्विगुणवीसं ॥२४७॥ पण धणु अंगुल वीसं, पणरस धणु दुन्नि हत्थ सद्वा य । बासद्वि धणुह सद्वा, पणपुढवीपयरवुद्वि इमा ॥२४८॥

संस्कृत छाथा— यद्देहप्रमाणमुपरितन्यां पृथिव्यामन्तिमे प्रतरे । तदेवाऽऽधस्तन्यां पृथिव्यां, प्रथमे प्रतरे बोखव्यम् ॥२४६॥ तद्वैकोनस्वकप्रतरैर्भक्तं द्वितीयादिप्रतरवृद्धिर्भवेत् । त्रिकरारूयङ्गुलानि करास्सप्त, अङ्गुलानि सार्खानि एकोनविंशतिः ॥२४७॥ पञ्च धनूंषि अङ्गुलानि विंशतिः पञ्चदशधनूंषि द्वी हस्तौ सार्ख्ये च । द्वाषष्टिधनूंषि सार्द्धनि, पञ्च प्रथिवीप्रतरवृद्धय इमाः ॥२४८॥

શબ્દાર્થ—

| बोद्धव्वं≕જાણવું જોઈએ        | तिकर=त्रश હાથ            |
|------------------------------|--------------------------|
| एगुणसगपयर=એક ઊગ્ના સ્વપ્રતરે | સદ્ટિંગુणવીસં=સાડી ઓગશીસ |
| મેફેર્ય≕ભાંગલું              | पणघणु=પાંચ ધનુષ્ય        |
| વુક્રિમવે≕વૃદ્ધિ થાય         | इमा=આ પ્રમાશે            |

गावार्थ— ઉપર ઉપરની પૃથ્વીના અંતિમ પ્રતરે જે દેહપ્રમાણ હોય તે જ નિશ્વે હેઠળ હેઠળની પૃથ્વીના પ્રથમ પ્રતરે જાણવું, ॥૨૪૬॥

આ શર્કરાદિક છએ પૃથ્વીના પ્રથમ પ્રતર માટે ઉપાય કહ્યો.

હવે શર્કરાદિક છએ પૃથ્વીઓના અન્ય પ્રતરો માટે એવું કરવું કે તે તે પૃથ્વીએ પ્રાપ્ત થતાં પ્રથમ પ્રતરવર્તી દેહમાનને પોતપોતાની પૃથ્વીમાં જે જે પ્રતરની સંખ્યા હોય તેને એક ન્યૂન કરીને ભાગ આપવો, ભાગ આપતાં જે આવે તે, તે તે પૃથ્વીના દ્વિતીયાદિ પ્રતરોમાં વૃદ્ધિકારક થાય, એમ કરતાં અનુક્રમે (શર્કરામાં વૃદ્ધિ અંક) ત્રણ હાથ અને ત્રણ અંગુલ, ત્રીજી માટે ૭ હાથ અને ૧૯૯ અંગુલ, ચોથી માટે ૫ ધનુષ્ય, ૨૦ અંગુલ, પાંચમી નરક માટે ૧૫ ધનુ૦–૨૫ હાથ, છકી નારકે વૃદ્ધિકારક અંક ૬૨૫ ધનુષ્ય. એ પ્રમાણે મધ્યની પાંચે નરકપૃથ્વી માટે આ વૃદ્ધિઅંક પ્રમાણે વૃદ્ધિ કરવી. ૫૨૪૭–૨૪૮૫

**વિશેષાર્ય**— પ્રથમ રત્નપ્રભાને વિષે દેહમાન તો ગત ગાથામાં જણાવ્યું, હવે ૨૪૬ ગાથાના અર્થાનુસાર ઉપરની રત્નપ્રભાના અંતિમ પ્રતરે ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન ૭ ધનુષ્ય ૩ હાથ અને ૬ અંગુલ તે નીચેની બીજી શર્કરાપ્રભાના પ્રથમ પ્રતરે હોય.

ર-ત્યારપછી તે જ નરકના દ્વિતીયાદિ પ્રતરોમાં જાણવા માટે પ્રથમ તેના અંગુલ કરી નાંખવા. ચાર હાથનો એક ધનુષ્ય હોવાથી સાત ધનુષ્યના ૨૮ હાથ થયા, તેમાં ત્રણ હાથ બીજા ઉમેર્યા એટલે ૩૧ હાથ-છ અંગુલ થયા. ૩૧ હાથના પણ અંગુલ કરી નાંખવા [૨૪ અંગુલનો એક હાથ હોવાથી], ચોવીશે ગુણ્યા એટલે ૭૪૪ અંગુલ ઉપરના શેષ ૬ ઉમેરતાં ૭૫૦ અંગુલ દેહમાન આવ્યું, એ દેહમાનને શર્કરાપ્રભાના ૧૧ પ્રતરો હોવાથી ગાથાર્થાનુસાર એક ન્યૂન કરી ભાગ આપવાનો હોવાથી ૧૦ પ્રતરે ભાગ આપતાં ૭૫ અંગુલ પ્રત્યેક પ્રતરે વૃદ્ધિ કરવા માટે ભાગે પડતા આવે. એટલે ૭૫ અંગુલના હાથ કરતાં **ત્રણ હાથ અને ત્રણ અંગુલનો વૃદ્ધિગંક આવ્યો**, એને પ્રથમના દેહમાનમાં ઉમેરવાથી ૮ ધનુષ્ય ૨ હાથ અને ૯ અંગુલનું દેહમાન શર્કરાપ્રભાના દ્વિતીય પ્રતરે આવે, પુનઃ એ વૃદ્ધિગંક તેમાં ઉમેરવાથી ત્રીજે પ્રતરે ૯ ધ૦ ૧ હાથ ૧૨ અંગ, ચોથે ૧૦ ધ૦ ૧૫ અંગ, પાંચમે ૧૦ ધનુ૦ ૩ હાથ ૧૮ અંગ, છક્ટે ૧૧ ધ૦ ૨ હાથ ૨૧ અંગ, સાતમે ૧૨ ધ૦ ૨ હાથ, આઠમે ૧૩ ધ૦ ૧ હાથ ૩ અંગ, નવમે ૧૪ ધ૦ ૬ અંગ, દસમે ૧૪ ધ૦ ૩ હાથ ૯ અંગ, અગિયારમે ૧૫ ધ૦ ૨ હાથ અને ૧૨ અંગુલનું ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન આવી રહે. [૨૪૬] 3-હવે શર્કરાપ્રભાના અંતિમ પ્રતરનું ૧૫ ધનુષ્ય ૨ હાથ અને ૧૨ અંગુલનું માન તે ત્રીજી વાલુકાપ્રભાના પ્રથમ પ્રતરે હોય, બીજા પ્રતર માટે તે માનના રત્નપ્રભાની જેમ અંગુલ કરી એક ન્યૂન આઠ પ્રતરે ભાગ આપવાથી ગાથામાં કહેલો સર્વપ્રતર માટેનો '૭ હાથ અને ૧૯ા અંગુલનો વૃદ્ધિઅંક' આવે, એ અંકને પ્રથમ પ્રતરના ઉક્ત માનમાં ઉમેરવાથી ત્રીજી નરકના બીજે પ્રતરે ૧૭ ધ૦ ૨ હાથ ૭ા અં૦નું ઉ. દેહમાન આવે. ત્રીજે તે વૃદ્ધિઅંક ઉમેરતાં ૧૯ ધ૦ ૨ હાથ ૩ અં૦નું, ચોથે ૨૧ ધ૦ ૧ હાથ ૨૨ા અં૦ નું, પાંચમે ૨૩ ધ૦ ૧ હાથ ૧૮ અં૦ નું, છકે ૨૫ ધ૦ ૧ હાથ ૧૩ા અં૦ નું, સાતમે ૨૭ ધ૦ ૧ હાથ ને ૯ અં૦ નું, આઠમે ૨૯ ધ૦ ૧ હાથ, ૪ા અં૦ નું, નવમે પ્રતરે ઉ૦ ભવ૦ માન ૩૧ ધનુષ્ય અને એક હાથનું આવી રહે. [૨૪૭]

૪--હવે વાલુકાના અંતિમ પ્રતરવર્તી જે દેહમાન તે જ ૩૧ ધનુ૦ ૧ હાથનું ચોથી પંકપ્રભાના પ્રથમ પ્રતરે જાણવું, તે માનને એક ન્યૂન પંકપ્રભાના ૬ પ્રતરે ભાગ આપતાં પ્રત્યેક પ્રસ્તરાશ્રયી 'પ ધનુષ્ય અને ૨૦ અંગુલનો વૃદ્ધિ અંક' નીકળી આવે, એ ૫ ધનુ૦ ૨૦ અંગુલની પ્રથમ પ્રતરના દેહમાનમાં વૃદ્ધિ કરતાં દ્વિતીય પ્રતરે ૩૬ ધ૦ ૧ હાથ ૨૦ અં૦ નું દેહમાન આવે, ત્રીજે ૪૧ ધ૦ ૨ હાથ ૧૬ અં૦, ચોથે ૪૬ ધ૦ ૩ હાથ ૧૨ અં૦, પાંચમે ૫૨ ધ૦ ૮ અં૦, છકે, ૫૭ ધ૦ ૧ હાથ ૪ અં૦, સાતમે પ્રસ્તરે ૬૨ ધનુષ્ય અને બે હાથનું જાણવું.

પ-ન્હવે એ ચોથીના અંતિમ પ્રતરનું માન તે પાંચમી ધૂમપ્રભાના પ્રથમ પ્રતરે ૬૨ ધનુ<sub>૦</sub> ૨ હાથનું હોય, અહીંયા પણ તે માનને એક ન્યૂન એવા આ પૃથ્વીના ચાર પ્રતરે ભાગ આપીએ ત્યારે પ્રત્યેક પ્રસ્તરાશ્રયી '૧૫ ધનુષ્ય અને ૨ા હાથનો વૃદ્ધિઅંક' આવે. એથી એ અંકમાનને પ્રથમ પ્રતરના માનમાં ઉમેરતાં બીજે પ્રતરે ૭૮ ધ૦–૦ાહાથ (એકવેંત)નું, ત્રીજે ૯૩ ધ૦ ૩ હાથ, ચોથે ૧૦૯ ધ૦ ૧ા હાથ અને પાંચમે પ્રતરે ૧૨૫ ધનુષ્યનું દેહમાન આવે.

૬—એ જ ૧૨૫ ઘ૦ દેહમાન નીચેની છટી તમઃપ્રભા પૃથ્વીના પ્રથમ પ્રતરે હોય. દ્વિતીયાદિ પ્રતરો માટે એ માનને એક ન્યૂન બે પ્રતર સંખ્યાએ ભાગ આપતાં '૬૨ા ઘ૦નો વૃદ્ધિ અંક' આવે, એને ૧૨૫ ઘનુષ્યમાં ઉમેરતાં તમઃપ્રભાના બીજા પ્રતરે ૧૮૭૫ ઘ<sub>૦</sub>નું અને ત્રીજા પ્રતરે ૨૫૦ ઘનુષ્યનું દેહમાન આવે.

૭--સાતમી પૃથ્વીમાં એક જ પ્રસ્તર હોવાથી ત્યાં કંઈ વહેંચણી કરવાની હોતી નથી માટે ત્યાં તો ૫૦૦ ધનુષ્યનું ઉત્કૃષ્ટ ભવધારણીય દેહમાન સમજવું. [૨૪૮]

# इअ साहाविय देहो, उत्तरवेउव्विओ य तहुगुणो । दुविहोऽवि जहन कमा, अंगुलअस्संखं संखंसो ॥२४६॥

875

|                      | साते नरकना 'प्रत्येक प्रतरे'        |           |         |          | <u>u</u>                                     | ३ वालु      | काप्रभागां            | 11       |
|----------------------|-------------------------------------|-----------|---------|----------|----------------------------------------------|-------------|-----------------------|----------|
|                      | नारकीओनां देहमाननुं उत्कृष्ट यन्त्र |           |         |          | प्रतर                                        | धनुष्यमान   | हस्तमान               | अंगुलमान |
| ।। ९ रत्नप्रभामां ।। |                                     |           | વ       | ૧૫       | ર                                            | ૧૨          |                       |          |
| -                    |                                     |           |         |          | ર                                            | ૧૭          | ર                     | ગા       |
|                      | प्रतर                               | धनुष्यमान | हस्तमान | अंगुलमान | 3                                            | ૧૯          | ૨                     | З        |
|                      | ٩                                   | 0         | 3       | 0        | 8                                            | ૨૧          | ٩                     | રશાં     |
|                      | ર                                   | ٩         | ૧       | Zil      | પ                                            | ર૩          | ٩                     | ٩८       |
|                      | з                                   | ૧         | 3       | ૧૭       | ٤.                                           | રપ          | ٩                     | ૧૩ા      |
|                      | 8                                   | ર         | ્ર      | ૧ા⊧      | و                                            | ૨૭          | ٩                     | ૯        |
|                      | ષ                                   | Э         | 0       | ٩0       | 6                                            | રહ          | ٩                     | RII      |
| j.                   | Ę                                   | ૩         | ર       | ૧૮૫      | د                                            | <u> ૩</u> ૧ | ٩                     | 0        |
|                      | •                                   | ¥         | ٩       | 3        | ।। ४ पंकप्रभामां ।।                          |             |                       |          |
|                      | ٤                                   | x         | З       | ૧૧ા      | વ                                            | ૩૧          | ۹ ا                   | 0        |
|                      | ૯                                   | પ         | ૧       | ૨૦       | ર                                            | ૩૬          | વ                     | ૨૦       |
|                      | 10                                  | £         | 0       | શા       | 3                                            | ४१          | ર                     | ૧૬       |
|                      | ૧૧                                  | ĸ         | ર       | ૧૩       | 8                                            | ४६          | 3                     | વર       |
|                      | ૧૨                                  | 9         | 0       | રવા      | પ                                            | પર          | 0                     | ٤        |
|                      | 13                                  | 9         | 3       | E,       | 5                                            | પ૭          | ٩                     | 8        |
|                      | ॥ २ शर्कराप्रभामां ॥                |           |         | <u> </u> | ६२                                           | ્ર          | <u> </u>              |          |
|                      |                                     |           |         |          | <u>                                     </u> | मप्रभामां 📗 | ·                     |          |
|                      | ٩                                   | ও         | 3       |          | ۹ ا                                          | ૬૨          | ર                     | 0        |
|                      | ર                                   | ٤         | ર       | Ŀ        | ર                                            | ୬୯          | 0                     | ૧૨       |
|                      | 3                                   | હ         | ٩       | ૧૨       | З                                            | ૯૩          | 3                     | 0        |
|                      | ጸ                                   | 10        | 0       | ૧૫       | K I                                          | 106         | ٩                     | ૧૨       |
|                      | પ                                   | ૧૦        | 3       | ٩८       | <u> </u>                                     | ૧૨૫         | 0                     | 0        |
|                      | ę,                                  | ૧૧        | ર       | ર૧       | ।। ६ तमःप्रभामां ॥                           |             |                       |          |
|                      | ও                                   | ૧૨        | ર       | 0        | ٩                                            | ૧૨૫         | 0                     | 0        |
|                      | ٢                                   | ૧૩        | 9       | 3        | ર                                            | ٩૮૭         | ર                     | 0        |
|                      | ¢                                   | ૧૪        | 0       | ૬        | 3                                            | રપ૦         | 0                     | <u> </u> |
|                      | ٩0                                  | 18        | 3       | હ        |                                              | ।। ७ तमर    | <u>त्तमः प्रभागां</u> | <u> </u> |
|                      | ૡૡ                                  | ૧૫        | ર       | ૧૨       | ٩                                            | 400         | 0                     | 0        |

# सातेय नरकना प्रत्येक प्रतरे नारकीओनां देहमाननुं यन्त्र

.

[ 87€

#### संस्कृत छाया— इति स्वाभाविको देह–उत्तरवैक्रियश्च तद्द्रिगुणः । द्विविधोऽपि जघन्यः क्रमेणाऽङ्गुलाऽसंख्यांशः संख्यांशः ॥२४६॥ शબ्दार्थ—ञ्चु२भ छे.

**गાથાર્થ**— એ પ્રમાણે સ્વાભાવિક—ભવધારણીય શરીરનું માન કહ્યું. હવે પ્રત્યેક નરકે ઉત્તરવૈક્રિયનું શરીરમાન જાણવા માટે તે તે નરકવર્તી જે જે ભવધારણીય માન કહ્યું છે તે તે માનને ત્યાં દ્વિગુણ— દ્વિગુણ કરવાથી તે જ પૃથ્વીના નારકોનું ઉત્તરવૈક્રિય દેહમાન આવે છે. અને બન્ને શરીરોનું પણ જઘન્યમાન અનુક્રમે અંગુલના અસંખ્ય તથા સંખ્યભાગનું હોય છે. આ જઘન્યમાન ઉત્પત્તિસમયનું જ સમજવું. ારજલા

**વિગ્નેષાર્થ**— ઉત્તરવૈક્રિય એટલે મૂલ વૈક્રિયશરીરથી, બીજાં વૈક્રિય શરીરોની રચના તે. (વધુ અર્થ પૂર્વે કહેવાયો છે) આ ઉત્તરવૈક્રિયની શક્તિ નારકોને તથાવિધ ભવસ્વભાવથી જ પ્રાપ્ત થાય છે, ભવધારશીયવૈક્રિય અને ઉત્તરવૈક્રિય બન્ને દેહો અસ્થિઆદિની રચના વિનાના, કેવલ વૈક્રિયપુદ્દગલોના બનેલા હોય છે. દેવોનું ઉત્તરવૈક્રિય જેમ શુભ—મનોગ્ન અને ઉત્તમ પુદ્દગલોનું બનેલું હોય છે, તેમ નારકોનું અશુભ—અમનોગ્ન અને અનુત્તમ પુદ્દગલોનું હોય છે. જો કે તે નારકો ઉત્તરવૈક્રિય રચના કરતાં, હું સુખદ ને શુભ વિકુર્વું એમ ઇચ્છે છે, પરંતુ તથાવિધ પ્રતિક્ર્લ કર્મોદયથી દુઃખદ ને અશુભ થઈને જ ઊભું રહે છે. રચેલા તે ઉત્તરવૈક્રિયને એ જ સ્થિતિમાં ટકાવી રાખવાનો કાલ ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુહૂર્તનો હોય છે.

પ્રથમ નરકે ઉત્તરવૈક્રિય માન ૧૫ ધનુષ્ય ૨ હાથ અને ૧૨ અંગુલનું, બીજી નરકે ૩૧ ધનુષ્ય ૧ હાથનું, ત્રીજી નરકે ૬૨ ધનુષ્ય ૨ હાથનું, ચોથીમાં ૧૨૫ ધનુષ્ય, પાંચમીમાં ૨૫૦ ધનુષ્યનું, છઠ્ઠીમાં ૫૦૦ ધનુષ્ય અને સાતમીમાં ૧૦૦૦ ધનુષ્યનું હોય છે.

સર્વ નારકોના ભવધારણીય શરીરની જઘન્યઅવગાહના અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની હોય છે. કારણકે ઉત્પત્તિસમયે તેટલી જ હોય છે. અને ઉત્તરવૈક્રિયની અંગુલના<sup>303</sup> સંખ્યાતમા ભાગની છે. આ અવગાહના ઉત્પત્તિસમયની જ સમજવી. પછી તો તે વૃદ્ધિ પામતી જાય છે. કેટલાક આચાર્ય ઉત્તરવૈક્રિયની જઘન્ય અવગાહના પણ અસંખ્યાતમાભાગની કહે છે તે બરાબર નથી. એમ શ્રી ચન્દ્રીયા ટીકામાં જણાવ્યું છે, કારણકે 'આગમ'થી વિરોધ આવે છે. [૨૪૯] II **इતિ अवगाहनાद्वार**म् II

830 1



**અવતરળ**— એ પ્રમાશે તૃતીય દ્વાર સમાપ્ત થયું. હવે દેવવત્ નારકોનું ચોથું **ઉપપાતવિરહ** અને પાંચમું **ચ્યવનવિરહ દ્વાર** કહે છે.

> सत्तसु चउवीस मुहू, सग पनर दिणेगदुचउछम्मासा । उववाय—चवणविरहो, ओहे बारस मुहूत्त गुरू ॥२५०॥ लहुओ दुहाऽवि समओ—२५०<u>२</u> ॥

> > સંસ્કૃત છાયા----

सप्तसु चतुर्विंशतिर्मुहूर्त्ताः, सप्त पञ्चदश दिनानि एक-द्वि-चतुः-षण्मासाः । उपपातच्यवनविरहः, ओघे द्वादश मुहूर्ताः गुरुः ॥२५०॥ लघुको द्विधाऽपि समयः ॥२५०-२॥

શબ્દાર્થ----ગાથાર્થ—-વિશેષાર્થવત્ સુગમ છે. ‼૨૫૦–ુૈ∥

**વિશેષાર્થ**— ઉપપાતવિરહ એટલે કે એક જીવ (નરકમાં) ઉત્પન્ન થયા બાદ બીજાને ઉત્પન્ન થવામાં કદાચિત્ અંતર પડે તો કેટલું પડે ? તે અને ચ્યવનવિરહ, તે એક જીવ ત્યાંથી ચ્યવ્યા (નીકલ્યા) પછી બીજો પુનઃ કેટલા સમય યાવત્ ન ચ્યવે તે. [વધુ સમજ્ણ દેવદ્વાર પ્રસંગે આપેલી છે.]

સાતે પૃથ્વીમાં અનુક્રમે ઉપપાતવિરહ તથા ચ્યવનવિરહ સરખો હોવાથી બન્ને દ્વારને જજ્ઞાવતાં પહેલી રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં એક જીવ ઉત્પન્ન થયા બાદ–બીજો જીવ ઉત્પન્ન થવામાં અથવા એક જીવ ચ્યવ્યા બાદ બીજો ચ્યવવામાં, ૨૪ મુહૂર્ત્તનું ઉત્કૃષ્ટથી વિરહ–અંતર પડે (ત્યારબાદ અવશ્ય કોઈ ઉત્પન્ન થાય અથવા ચ્યવે જ). એ પ્રમાશે બીજી નરકમાં ૭ દિવસનો, ત્રીજીમાં ૧૫ દિવસનો, ચોથીમાં ૧ માસનો, પાંચમીમાં ૨ માસનો, છક્રીમાં ૪ માસનો અને સાતમીમાં ૬ માસનો પડે, સ્વસ્વકાલ પૂર્ણ થયે તે તે પૃથ્વીમાં અવશ્ય અન્ય કોઈ જીવ ઉત્પન્ન થાય અથવા તો ચ્યવન પણ થાય.

વળી પ્રત્યેક નરકાશ્રયી જઘન્ય ઉપપાત–ચ્યવનવિરહ એક સમયનો પડે છે.

આ નરકોને વિષે સાતમી નરક સિવાય પ્રાયઃ નારકો સતત ઉત્પન્ન થાય છે, તેમજ સતત ચ્યવે છે. કોઈ વખતે જ પૂર્વોક્ત વિરહ–અંતર પડે છે.

તથાપિ ''**लहુઓ दુहा5વિ''** પદથી ઓઘે—સામાન્યથી [સાતે પૃથ્વી આશ્રયી] પણ સાતે નારકીમાં જઘન્ય વિરહમાન એક સમયનું પડે અને ઉત્કૃષ્ટથી ઓઘે---સામાન્યતઃ બાર મુહૂર્તનું પડે છે. [૨૫૦<del>'</del>]

#### इति चतुर्धं-पञ्चम उपपात--च्यवन-विरहद्वारम् ॥



ે **અવતરળ**— હવે છઠ્ઠું **'ઉપપાતસંખ્યા'** તથા સાતમું **'ચ્યવનસંખ્યા'** નામનું દ્વાર કહે છે.

### संखा पुण सुरसमा मुणेअव्वा ॥२५०२॥

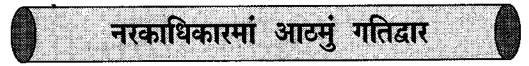
સંસ્કૃત છાયા----

संख्या पुनः सुरसमा ज्ञातव्या ॥२५०<u>२</u>॥ –

શબ્દાર્થ----ગાથાર્થ-વિશેષાર્થવત્ સુગમ છે. ‼૨૫૦<u>૧</u>ી

**વિગ્નેષાર્થ** નરકમાં ઉત્પન્ન થનારા તથા ચ્યવનારા જીવોની એક સમયમાં કેટલી સંખ્યા હોય ? તો અનુક્રમે ઉપપાત-ચ્યવનસંખ્યા દેવો સરખી જાણવી.

એટલે એક જ સમયમાં નારકો નરકમાં જઘન્યથી એક બે ત્રશ યાવત્ ઉત્કૃષ્ટ સંખ્ય, અસંખ્ય સુધી ઉત્પન્ન થઈ શકે છે અને એક બે યાવત્ સંખ્ય અસંખ્ય સુધીના ચ્યવી પણ શકે છે. દેવોમાં પશ આ પ્રમાશે જ કહેલ છે. [૨૫૦<u>૾</u>]



**अवतरण**— હવે આઠમું ગતિદ્વાર [કયા કયા જીવો નરકે જાય ? તે] કહે છે.

#### संखाउपजत्तपणिंदितिरिनरा जंति नरएसुं ॥२५१॥

સંસ્કૃત છાયા----

संख्यायुः पर्याप्तपञ्चेन्द्रियतिर्यङ्नरा यान्ति नरकेषु ॥२५१॥ શબ્દાર્થ—આથાર્થ—વિશેષાર્થવત્ સુગમ છે. ॥૨૫૧॥

**વિગ્નેષાર્થ**— સંખ્યાતા વર્ષના આયુષ્યવાળા પર્યાપ્તા પંચેન્દ્રિય તિર્પંચો તથા મનુષ્યો નરકને વિષે ઉત્પન્ન થાય છે. આથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે—અસંખ્ય વર્ષાયુષી યુગલિકોને અતિ ક્રૂર અધ્યવસાય થતા ન હોવાથી નરક યોગ્ય કર્મબંધ કરતા નથી, તેથી ત્યાં ઉત્પન્ન થતા નથી. તિર્થચોમાં પણ માત્ર પંચેન્દ્રિયો જ લીધા. એકેન્દ્રિયાદિ ચારનો નિષેધ થયો. પંચેન્દ્રિયોમાં પણ દેવ—નારકી નહિ કારણકે દેવ મરીને નરકમાં ન જાય અને નારકી મરીને પુનઃ નરકમાં ન જાય માટે. પરંતુ તથાવિધ રૌદ્રાદિક અતિક્રૂર અધ્યવસાયાદિકથી નરક આયુષ્યના બન્ધહેતુઓ ઉત્પન્ન થતાં, તે દ્વારા તેનું આયુષ્ય બાંધતાં ત્યાં જાય છે. વગર કારણે, વગર બંધે ઉત્પન્ન થતા નથી. આથી નરકગમનમાં મનોયોગની પ્રાધાન્યતા રહેલી છે. તે ઉપરાંત મહારંભી, મહાપરિગ્નહી જીવો પણ નરકે જાય છે. તેમાં અધ્યવસાયની જેમ જેમ મલિનતા તેમ તેમ નીચે--નીચેની નરકમાં જાય છે. એ જ વાત હવે પછીની ક્ષેપક ગાથા દ્વારા કહે છે. [૨૫૧]

अवतरण--- કયા જીવો નરકાયુષ્યને બાંધે છે--તે અધ્યવસાયાશ્રયી ગતિ કહે છે.

मिच्छदिट्टि महारंभ-परिग्गहो तिव्वकोह निस्सीलो । नरयाउअं निबंधइ, पावर्र्स्ड [मई] रुद्दपरिणामो ॥२५२॥ [प्र. गा. सं.-६३] संस्कृत छाया---मिथ्यादृष्टिर्महारम्भपरिग्रहः तीव्रक्रोधः निश्शीलः । नरकायुष्कं निबध्नाति, पापरुची रौद्रपरिणामः ॥२५२॥ धर्ष्दार्थ----

| મદા (મ=મહા આરખા    | ∣ ન∢વાહઝ≕નરકાયુષ્યન           |
|--------------------|-------------------------------|
| પરિगइ≕મહાપરિગ્રહી  | નિલંધર=બાંધે છે               |
| तिव्वकोहन्तीव डोधी | पावरुई=ધાપરુચિ                |
| નિસ્સીलો≔નિઃશીલ    | રુદ્દપરિળામોં∽રૌદ્ર પરિજ્ઞામી |
|                    |                               |

**વિશેષાર્થ—-મિથ્વાત્વી**— મિથ્યાદેષ્ટિ એટલે જિનેશ્વરકથિત તત્ત્વોની વિપરીત શ્રદ્ધા કરવાવાળો, શુદ્ધ માર્ગની અરુચિવાળો અને એ જ કારણે મહાપાપની પ્રવૃત્તિમાં આસક્ત રહેનારો અને અનેક અધર્મબહુલ પ્રવૃત્તિઓનો તે ઉપાસક હોય છે– <sup>૩૭૪</sup>ગોશાલાદિકની મા<del>ક્</del>રક.

**મहારંમી**— મહાયાપના આરંભ–સમારંભને કરનારો, અનેક જીવોની હાનિ જેમાં રહેલી હોય એવા દુષ્ટ–ભયંકર ધંધા–રોજગાર વગેરે કાર્યોને આરંભનારો–<sup>૩૭૫</sup>કાલસૌકરીકાદિ ચંડાલવત્.

**મहाપરિવ્રકી** — વિપુલ ધન–કંચન–સ્ત્રીઓ આદિના મહાન પરિગ્રહને રાખનારા. આમાં મમ્મજ્ઞશેઠ, વાસુદેવ, વસુદેવાદિ મંડલિક રાજા, <sup>૩૭૬</sup>સુભૂમ, બ્રહ્મદત્ત ચક્રવત્યાંદિક સમજી લેવા.

**તીવ્રकોધી** નિવિ-મહાન ક્રોધને કરનારા, વાત વાતમાં લડતા હોય તેવા દુર્વાસા જેવા અત્યન્ત કોધી પુરુષો તથા વ્યાઘ્ર–સર્પાદિક પશુઓ.

**નિઃशील**—કોઈ પણ જાતના વ્રત–નિયમો વિનાનો, ચારિત્રહીન તેમજ શિયલ ચારિત્ર-બ્રહ્મચર્યાદિકથી રહિત એટલે પરસ્તીલંપટાદિ હોય, અનેક પરનારીઓના પવિત્ર શિવલને લૂંટનારા હોય.

૩૭૪. ગોશાલો–પ્રભુ મહાવીરને મહાપીડા આપનારો, સ્વમત સ્થાપી પોતે ખોટો સર્વજ્ઞ બની ભગવાનને ઇન્દ્રજાલિક કહેનારો, જેની વાર્તા પ્રસિદ્ધ છે.

૩૭૫. આ મહાચંડાલ શ્રી મહાવીર પ્રભુના વખતમાં થયો છે, જે રોજના ૫૦૦ પાડાને મારતો હતો. મોટી મોટી મીલો અને કારખાનાઓ, જંગલના વેપારીઓ, મટનના વેપારીઓ–એ બધા મહારંભીની કોટિમાં ગણાય.

૩૭૬. સુભૂમ ચક્રવર્તી પરિગ્રહની પ્રમાણાતીત આસક્તિથી છ ખંડ ઉપરાંત સાતમો ખંડ સાધવા જતા મરીને સાતમી નરકે ઉત્પન્ન થયો છે, જે કથાનક પ્રસિદ્ધ છે.

ч.

વેશ્યા જેવી સ્ત્રીઓ તથા તેને ત્યાં ગમન કરનારા પુરુષાદિ પ્રમુખોનો આમાં સમાવેશ થઈ શકે.

**ષાપરુચિ** પાપની જ રુચિવાળો હોય, પુન્યના કાર્યોમાં જેને પ્રેમ જ થતો ન હોય, તે કાર્યોને દેખીને બળી મરતો હોય, જેને ધર્મનાં કાર્યો જોવા કે સાંભળવાં પણ ગમતાં ન હોય, જ્યાં ત્યાં પાપનાં જ કાર્યો કરતાં હોય ને તેવા નવરા બેઠા નખ્ખોદ વાળે એવા ઘણા હોય છે, એમાં ઉદાહરણની જરૂર નથી, ઢગલાબંધ જોવા મળે છે.

**ૌવ્રપરિળામી** રૌદ્ર એટલે મહાખરાબ પરિશામી. અંતરમાં હિંસાનુબંધી વગેરે રૌદ્રધ્યાન ચાલતું જ હોય. આમાં ગીરોલી-બિલાડી-તંદુલીય મત્સ્યાદિક પ્રાણીઓ તથા મનુષ્યો, જેમની આખો દિવસ અશુભ વિચારધારાઓ જ ચાલતી હોય, અનેકનું અહિત જ કરતા હોય, ઘોર પ્રાણીવધ તથા માંસાહારાદિકને કરનારા હોય તેવાઓને ગણાવી શકાય.

આવા જીવો અશુભપરિશતિના યોગે અતિક્રૂર--દુર્ધ્યાનમાં દાખલ થઈ, નરકાયુખ્યને બાંધે છે અને નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. દુઃખમાં ને દુઃખમાં રીબાઈ મરે છે. અહોનિશ દુઃખમાં ડૂબેલા નારકોને (અમુક કાળ સિવાય) નરકમાં એક નિમેષ માત્ર પશ સુખનો સમય નથી. દુઃખની પરંપરાઓની શ્રેશી ઉપરાઉપરી ચાલુ જ હોય છે.

#### ત્યારે સુખ ક્યારે હોય ?

<sup>1</sup>उववाएण व सायं, नेरइओ <sup>°</sup>देवकम्मुणा वावि । <sup>1</sup>अज्झवसाणनिमित्तं, अहवा <sup>४</sup>कम्माणुभावेणं ।।१।।

માત્ર કદાચિત્ નીચે જણાવતા જન્મકાલ વગેરે પ્રસંગે કંઈક સુખ થાય છે પણ તે સ્વલ્પ માત્ર અને સ્વલ્પકાળ ટકવાવાળું હોય છે.

જે જીવે પૂર્વભવમાં અગ્નિસ્નાન (બળી મરવું) કર્યું હોય અથવા તેનું કોઈએ ખૂન કર્યું હોય, છેદ કર્યો હોય એવા જીવો નરકાયુષ્ય બાંધીને કંઈક ઓછા સંકિલષ્ટ પરિણામરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. તેવા જીવોને ઉપપાત સમયે જન્માન્તરનું બાંધેલું અશાતાકર્મ ઉદયમાં આવતું નથી તેમજ તે વખતે ક્ષેત્રકૃત, પરમાધાર્મિકકૃત કે અન્યોન્યકૃત અશાતા પણ વિદ્યમાન નથી હોતી તેથી તે વખતે શાતાનો અનુભવ કરે છે.

બીજું કોઈ મિત્ર દેવની સહાયથી, જેમ નરકમાં દુઃખી થતા કૃષ્ણને દેવલોકમાં ગયેલા બલરામે જોઈને પૂર્વના પ્રેમને લઈને તેમની પીડા ઉપશમાવી હતી, એવી રીતે કોઈ મિત્રદેવ પીડા શમાવી શાતા સમર્પે, પણ એ પીડાની શાન્તિ અલ્પકાલીન જ હોય છે, વધુ સમય ટકતી નથી; કારણકે એક તો તે દેવો અતિ બીભત્સ ને અશુભ સ્થાનમાં વધુ સમય ટકતા નથી. એ શાતા પૂરી થતાં તત્રવર્તી પીડાઓનો પુનઃ પ્રાદુર્ભૂત થાય છે.

ત્રીજું કેટલાક હળુકર્મી નારકો તથાવિધ શુભ નિમિત્તને પામીને જ્યારે સમ્યક્ત્વને પામે છે ત્યારે તેઓને પૂર્વભવમાં ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વાદિ વિશિષ્ટ ગુણ સાથે લઈને આવ્યા હોય તેવાઓને જિનેશ્વરદેવ આદિ વિશિષ્ટ પુરુષોના ગુણની અનુમોદનાથી શુભ અધ્યવસાય થતાં, મહાનુભાવ જિનેશ્વરદેવના જન્મ, દીક્ષાદિક પાંચે કલ્યાબ્રકોના પ્રસંગે, અને શાતાકર્મના ઉદયથી પણ આ નારકો જાતિઅંધને ચક્ષુ મળતાં જેવું સુખ પ્રાપ્ત થાય, તેવું સુખ સ્વલ્પકાળ અનુભવે છે.

એટલું જ નહીં પણ વધુમાં કોઈ કોઈ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત ઉત્તમ જીવ કે જેશે તીર્થંકર નામકર્મ બાંધ્યું છે તે અધ્યવસાયની વિશુદ્ધિના કારશે ગમે ત્યાં રહીને પણ તીર્થંકર નામકર્મના દલિકોનો સંચય ચાલુ રાખે છે. ખરેખર આત્માની શુભાશુભ ભાવનાની જ બલિહારી છે. [૨૫૨] (પ્ર. ગા. સં-૬૩) **अवतरण**— જૂદા જૂદા જીવોની અધ્યવસાયની વિચિત્રતાથી થતી ગતિનું નિયમન બતાવે છે.

## 'असत्रि <sup>\*</sup>सरिसिव--<sup>\*</sup>पक्खी--<sup>\*</sup>सीह--<sup>4</sup>उरगित्थि<sup>\*</sup> जंति जा छद्दी । कमसो उक्कोसेण, सत्तमपुढवीं मणुअ--मच्छा ॥२५३॥

સંસ્કૃત છાયા—

असंज्ञि—सरीसृप—पक्षि—सिंहो—रग—स्त्रियः यान्ति यावच्छष्ठीम् । क्रमश उत्कर्षेण, सप्तमपृथवीं मनुज-मत्स्याः ॥२५३॥

શબ્દાર્થ----

| असत्रि=અસંશી                | <b>उरग=ઉરથી ગમન કરનારા</b> |
|-----------------------------|----------------------------|
| सरिसिव=સરીસૃપ (ભૂજપરિસર્પો) | इत्यि≕ઓ                    |
| पक्खी=uक्षी                 | ગંતિ=જાય છે                |
| सीह=सिंહ                    | मणुअमच्छा≕મનુષ્ય, મત્સ્ય   |

गायार्थ विशेषार्थवत्. ॥२५अ।

**વિશેષાર્ય** અસંજ્ઞિ (મન રહિત) સંમૂચ્છિમ (ગર્ભ ધારજ્ઞ કર્યા વિના ઉત્પન્ન થતા) પંચેન્દ્રિય <sup>399</sup>તિયૈંચો નરક યોગ્ય અધ્યવસાયને પ્રાપ્ત થઈ નરકે જાય તો ચોક્કસ પહેલી જ નરકે જાય, તેથી આગળની નરકમાં જતા નથી. તેમાંય ત્યાં તેઓ ઉત્કૃષ્ટથી પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગના આયુષ્યે અથવા જઘન્યથી દસ હજાર વર્ષના આયુષ્યે ઉત્પન્ન થાય છે. પહેલી નરકે અને વળી ન્યૂન આયુષ્યે ઉત્પન્ન થતા હોવાથી તેઓને પૂર્વભવમાં નરકાયુષ્યના બન્ધ વખતે વધુ ક્રૂર અધ્યવસાયો થતા નથી એટલે જ તેઓ અલ્પ દુઃખના સ્થાનકે ઉત્પન્ન થાય છે. આટલી વિશેષતા છે.

બીજા ગર્ભજ ભૂજપરિસર્પ તે ચંદન ઘો, પાટલા ઘો, નોલીયા પ્રમુખ જીવો ગર્ભાવાસમાં મૃત્યુને પામતાં કદાચ નરકે જો જાય તો યાવત્ બીજી નરક સુધી (એટલે કોઈ પહેલીમાં, કોઈ સંકિલષ્ટ અધ્યવસાયી બીજીમાં એમ બન્નેમાં) જઈ શકે છે.

ગીધ, સીંચાજ્ઞો વગેરે માંસાહારી ગર્ભજ પક્ષીઓ પહેલેથી લઈને યાવત્ ત્રણ નરક સુધી જઈ શકે છે.

સિંહ, ચિત્તા, વ્યાઘ્ર, ઈત્યાદિ હિંસક ગર્ભજ ચતુષ્પદો પહેલીથી લઈને યાવત્ ચોથી નરક સુધી જઈ શકે.

૩૭૭. સંમૂચ્છિમ મનુષ્યો તો અપર્યાપ્તાવસ્થામાં જ મૃત્યુ પામતા હોવાથી તેમને નરકગતિનો અભાવ હોવાથી 'जसन्नि' પદથી માત્ર તિ<sup>,1</sup>ગો જ અપેક્ષિત છે.

ઉરપરિસર્પો તે પેટે ચાલનાર દરેક જાતિના આસીવિષદષ્ટિવિષાદિક સર્પની ગર્ભજ જાતિઓ લેવી તે યાવત્ પાંચમી નરક સુધી જઈ શકે છે.

મહારંભી અને અત્યંત કામાતુર એવું ચક્રવર્તીનું સ્રીરત્ન વગેરે સીઓ પહેલીથી યાવત્ <sup>૩૭૮</sup>છકી નરક સુધી જ જાય છે.

મહાપાપને કરનારા, મહારંભ, મહાપરિગ્રહ યુક્ત ગર્ભજ મનુષ્યો અને ગર્ભજ એવા તંદુલમત્સ્યાદિક જલચર જીવો અતિ ક્રૂર–રૌદ્ર અધ્યવસાયને પ્રાપ્ત થતા ઉત્કૃષ્ટથી સાતમી નરક સુધી પણ જાય છે. આ પ્રમાણે ઉત્કૃષ્ટ ગતિ કહી.

જઘન્યથી તેઓ રત્નપ્રભાના પ્રથમ પ્રતરે ઉપજે છે, અને મધ્યમ ગતિ વિચારીએ તો જેઓને માટે જે જે નરકગતિનું નિયમન બતાવ્યું તેથી પૂર્વે અને રત્નપ્રભાના પ્રથમ પ્રતરથી આગળ કોઈ પશ પ્રતરે ઉપજે તે સમજવી. [૨૫૩]

### वाला दाढी पक्खी, जलयर नरयाऽऽगया उ अइकूरा । जंति पुणो नरएसुं, बाहुल्लेणं न उण नियमो ॥२५४॥

સંસ્કૃત છાયા—

व्याला दंष्ट्रिणः पक्षिणो—जलचरा नरकाऽऽगता तु अतिक्रूराः । यान्ति पुनर्नरकेषु, बाहुल्येन न पुनर्नियमः ॥२५४॥

શબ્દાર્થ—-

| वाला=सर्प वगेरे     | अइकूरा=અતિક્રૂર એવા      |
|---------------------|--------------------------|
| દાઢી≓દાઢવાલા        | पुणो=⊲.4ใ                |
| जलयर=જલચર           | बाहुल्लेणं==બહુલતાએ      |
| નરવાगવા=નરકથી આવેલા | न उण नियमोे≕વળી નિયમ નથી |

**વિશેષાર્થ**— ક્રોધથી ભરેલાં, અનેકની હાનિ કરનારા વ્યાલ કહેતાં સર્પ--અજગર વગેરે જીવો, દાઢવાળા તે વ્યાઘ-સિંહાદિક હિંસક જીવો, ગીધ--સમડી આદિ માંસાહારી પક્ષીઓ, મત્સ્યાદિ જલચર જીવો;--નરકગતિમાંથી આવેલા હોય તો પણ, પુનઃ હિંસક પ્રવૃત્તિથી વર્તતા અતિ ક્ર્ર અધ્યવસાયના યોગે નરકાયુષ્યનો બન્ધ કરી નરકમાં યથાયોગ્યપણે ઉત્પન્ન થાય છે; પરંતુ તેનો કોઈ ચોક્કસ નિયમ નથી. પણ મોટે ભાગે પુનઃ નરકમાં જાય છે. વળી કોઈ જીવ તથાવિધ જાતિસ્મરણાદિકના નિમિત્તને પામી સમ્યક્ત્વના લાભને પ્રાપ્ત કરી સદ્ગતિને પણ મેળવે છે. [૨૫૪]

૩૭૮. પાપિણી સ્ત્રી ચ્હાય તેટલાં કુકર્મો કરે પરંતુ જાતિસ્વભાવે પુરુષને જે સાતમી નારકી પ્રાયોગ્ય અધ્યવસાયો પ્રાપ્ત થાય છે તેવા તો તેણીને થતા જ નથી જેથી 'સ્ત્રી કરતાં પુરુષનું મન વધુ સંકિલષ્ટ બની શકે છે' એ સિદ્ધ થાય છે. कया नारक जीवने क्युं संघयण अने लेश्या होय?

II साते नरकने विषे उपपातविरह—च्यवनविरह—उपपातसंख्या—च्यवनसंख्या अने तेमना गतिद्वार सम्बन्धी यन्त्र II

| नरकनाम           | ज० उ०<br>विरह                                                                      | उत्कृष्ट उ०<br>च्य०वि० | ज०उ०उप०<br>च्य०सं०    | गतिद्वार—जाति—संघयणाश्रयी<br>गतिनुं नियमन                                           |  |  |  |  |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| ૧ રત્નપ્રભામાં   | ૧ સમય                                                                              | ૨૪ મુહૂર્ત             | જઘન્યથી એક બે         | અઝસંમુ <sub>ં</sub> પં <sub>ં</sub> પ૦–તિર્થચો પહેલી જ…<br>નરકે છેવકા સંઘયશવાળો આવે |  |  |  |  |
| ૨ શર્કરાપ્રભામાં | "                                                                                  | ૭ દિવસ                 | યાવત્ ઉત્કૃષ્ટથી      | ભૂજપરિસર્પોબે નરક સુધી"<br>—.છેવકા સંઘયણવાળો આવે                                    |  |  |  |  |
| ૩ વાલુકાપ્રભામાં | ,                                                                                  | ૧૫ દિવસ                | સંખ્યઅસંખ્ય           | પક્ષી–ખેચરો…ત્રજ્ઞ નરકસુધી…–કીલિકાસંઘયાશવાળો"                                       |  |  |  |  |
| ૪ પંકપ્રભામાં    | 13                                                                                 | ૧ માસ                  | ઉપપાત ચ્યવન<br>સંખ્યા | સિંહાદિ ચારપગાચાર નરક સુધી–અર્ધનારાચવાળો                                            |  |  |  |  |
| ૫ ધૂમપ્રભામાં    | ,,                                                                                 | ર માસ                  | હોઈ શકે છે            | ઉરપરિસર્પીપાંચ નરક સુધીનારાચવાળો                                                    |  |  |  |  |
| ૬ તમઃપ્રભામાં    | ,,                                                                                 | ૪ માસ                  | સાતે નરકમાં           | સ્ત્રી વગેરેછ નરક સુધી–ઋષભનારાચવાળો                                                 |  |  |  |  |
| ૭ તમસ્તમપ્રભામાં | ,,                                                                                 | ૬ માસ                  | [દેવવત્]              | મનુષ્ય–મચ્છોસાત નરક સુધી<br>–વજાઝષભનારાચવાળો                                        |  |  |  |  |
| સાતે નરકા        | સાતે નરકાશ્રધી 'ઓઘથી' ઉત્કૃષ્ટ ઉપપાત-ચ્યવનવિરહ ૧૨ મુહૂત્ત અને જઘન્યથી ૧ સમય જાણવો. |                        |                       |                                                                                     |  |  |  |  |

**अवतरण**— અધ્યવસાયાશ્રયી ગતિ કહીને હવે સંઘયણાશ્રયી ગતિને કહે છે તેમજ નરકમાં કેટલી લેશ્યા હોય ? તે પણ કહે છે.

## दोपढमपुढवीगमणं, छेवट्ठे कीलिआइसंघयणे । इकिक पुढविवुही, आइतिलेसा उ नरएसु ॥२५५॥

સંસ્કૃત છાયા—

द्वेप्रथमपृथिवीगमनं सेवार्त्ते, कीलिकादिसंहनने । एकैकपृथिवीवृद्धिः, आदित्रिलेश्यास्तु नरकेषु ॥२५५॥ शબ्दार्थ—पूर्वे આવી ગયો છે.

**गायार्थ**— છેવદું સંઘયણવાળાનું પહેલી બે પૃથ્વી સુધી ગમન હોય, પછીના કીલિકાદિ સંઘયણને વિષે એક એક પૃથ્વીની વૃદ્ધિ કરવી. પ્રથમની ત્રણ નરકમાં આદિની ત્રણ લેશ્યાઓ હોય છે. ॥૨૫૫॥

**વિશેષાર્ય** છેવટું અથવા તો સેવાર્ત્ત સંઘયણના બલવાળા જીવોનું પહેલી અને બીજી, એ બે<sup>૩૭૯</sup>નરકને વિષે ગમન હોઈ શકે છે. કીલિકા સંઘયણવાળાનું પહેલેથી લઈ ત્રીજી સુધી, અર્ધનારાચ સંઘયણવાળાનું યાવત્ ચોથી સુધી, નારાચ સંઘયણવાળા યાવત્ પાંચમી સુધી, ઋષભનારાચ સંઘયણવાળા

૩૭૯. વર્તમાનમાં છેવટા સંઘયશનું મન્દબળ હોવાથી અધ્યવસાયો પશ અતિ ક્રૂર ન થતાં મુખ્યત્વે મન્દાનુભાવવાળા હોવાથી વર્તમાનના જીવો વધુમાં વધુ બે નરક સુધી જાય છે.

## सुरनारयाण ताओ, दव्वलेसा अवडिआ भणिया । भावपरावत्तीए, पुण एसिं हुंति छल्लेसा ॥२५७॥

संस्कृत छाथा— सुरनारकाणां ताः, द्रव्यलेश्या अवस्थिता भणिताः । भावपरावृत्त्या पुनरेषा भवन्ति षड्लेश्याः ॥२५७॥

શબ્દાર્થ—

दव्वलेसाञ्द्रव्य લેશ્યા | भावपरावत्तीए=ભાવની પરાવૃત્તિથી

**ગાયાર્ય**— સુર અને નારકોની દ્રવ્ય લેશ્યા અવસ્થિત કહેલી છે, વળી ભાવના પરાવર્તનપશાથી તેઓને છ લેશ્યા કહેલી છે. [૨૫૭]

**વિગ્નેષાર્થ** પૂર્વગાથામાં પ્રથમ બે નારકીમાં કાપોતલેશ્યા, ત્રીજીમાં કાપોત તથા નીલલેશ્યા એમ યાવત્ સાતમી નારકીમાં કેવલ કૃષ્ણ લેશ્યા જણાવેલ છે. દેવોના વર્ણન પ્રસંગે પણ '**મवणवणपढमचउले** सजोइसकप्पदुगे तेऊ' ઈત્યાદિ ગાથાથી અમુક દેવોને અમુક લેશ્યાઓ હોય છે તેમ કહ્યું છે. દેવ અને નારકોને કહેલી લેશ્યાઓ અવસ્થિત છે, અર્થાત્ જે દેવોને તેમજ જે નારકજીવોને જે જે લેશ્યાઓ કહેલ છે, તે લેશ્યાઓ પોતાના ઉપપાત–જન્મથી આયુષ્ય સમાપ્તિ પર્યંત (તથા બે અન્તર્મુહૂર્ત અધિક) સુધી રહેવાવાળી હોય છે. તે લેશ્યામાં મનુષ્ય અને તિર્યચોની લેશ્યા માફક પરાવર્તન થતું નથી.

**શંકા**— જ્યારે દેવોને તેમજ નારકજીવોને ઉપર જણાવ્યા મુજબ અવસ્થિત લેશ્યાઓ હોય છે તો પછી સાતમી નરકમાં પણ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ કહેલી છે તે કેમ સંભવે ? કારણકે ઉપરના કથન મુજબ સાતમી નરકમાં વર્તતા નરકજીવોને સદાકાળ કૃષ્ણ લેશ્યા જ હોય છે અને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ તો તેજોલેશ્યા, પદ્મલેશ્યા અને શુકલલેશ્યા હોય તો જ સંભવી શકે છે. વળી દેવોમાં સંગમાદિક અધમ દેવોને સદાકાળ તેજોલેશ્યા હોવા છતાં જગજ્જંતુના તારણહાર પરમાત્મા મહાવીરદેવ સરખા સંસારોદધિનિર્યામકને છ છ મહિના સુધી ભયંકર ઉપસર્ગો કરવાના ફલરૂપે કૃષ્ણલેશ્યાના પરિણામ થયા તે પણ શી રીતે સંભવે ? કૃષ્ણલેશ્યા સિવાય પરમાત્માને ઉપદવ–ઉપસર્ગ કરવાના પરિણામ થાય જ નહિ.

**સમાધાન**— ઉપરની શંકા વાસ્તવિક છે અને તે શંકાના સમાધાન માટે જ આ '**सुरनारयाण** તાओ' ઈત્યાદિ પદવાળી ગાથાને રચવાની ગ્રન્થકાર મહર્ષિને જરૂરિયાત જણાઈ છે. આશય કહેવાનો એ છે કે-લેશ્યા બે પ્રકારની છે. એક દ્રવ્યલેશ્યા અને બીજી ભાવલેશ્યા. એમાં દેવોને તેજોલેશ્યા, પદ્મલેશ્યા અને શુકલલેશ્યા તેમજ નારકજીવોને કાપોત, નીલ અને કૃષ્ણલેશ્યા જે અવસ્થિતપણે રહેવાવાળી કહેલી છે તે દ્રવ્યલેશ્યાની અપેક્ષાએ કહેલ છે, પરંતુ ભાવલેશ્યાની અપેક્ષાએ નહિ. ભાવલેશ્યાની અપેક્ષાએ તો દેવોને અને નારકોને તે તે અવસ્થિત દ્રવ્યલેશ્યાઓની સાથે છએ ભાવલેશ્યાઓ હોઈ શકે છે.

**શંકા**---- દેવ, નારકોને પણ મનુષ્ય–તિર્યંચોની મારૂક ભાવલેશ્યાઓ છએ હોવાનું જણાવવામાં

યાવત્ છઠી સુધી અને વજ્ર ક્ષભનારાચ સંઘયશવાળા યાવત્ સાતમી નરક સુધી પગ્ન જાય છે.

ઉક્ત સંઘયણવાળા શુભ પ્રવૃત્તિ કરનારા હોય તો, શુભ અધ્યવસાયના યોગે ઉત્તરોત્તર દેવાદિક ઉત્તમ ગતિને પણ પ્રાપ્ત કરે અને પ્રથમ સંઘયણવાળા તો ઉત્કૃષ્ટ આરાધનાના યોગે મોક્ષે પણ ચાલ્યા જાય, જ્યારે તેઓ જ જો અશુભ પ્રવૃત્તિ કરે, તો ઉત્તરોત્તર અશુભસ્થાનને પ્રાપ્ત થતાં એ જ પ્રથમ સંઘયણવાળા ભવાંતરે સાતમી નરકે પણ જવાને યોગ્ય બને છે. આ તો સંઘયણદ્વારા નરકગતિ આશ્રયી ઉત્કૃષ્ટ ગતિ કહી.

હવે જઘન્યથી તો, બધાય સંઘયણવાળા, મન્દ અધ્યવસાયના યોગે રત્નપ્રભાના પ્રથમ પ્રતરે ઉત્પન્ન થાય અને મધ્યમ અધ્યવસાયવાળા જઘન્યથી આગળ અને ઉત્કૃષ્ટ ઉપપાતથી અર્વાફ (પહેલાં એટલે વચ્ચગાળે) ઉત્પન્ન થાય છે.

સાતે નરકને વિષે સમુચ્ચયે પ્રથમની કૃષ્ણ-નીલ–કાપોત એ ત્રણ અશુભ લેશ્યા હોય છે, કારણકે તે મહાદુર્ભાગી જીવો મહામલિન અધ્યવસાયવાળા હોય છે. [૨૫૫]

अवतरण— હવે એ ત્રણ લેશ્યા ક્યાં ? કોને ? કઈ કઈ લેશ્યાઓ હોય તે કહે છે.

## दुसु काऊ तइयाए, काऊ नीला य नील पंकाए । धूमाए नीलकिण्हा, दुसु किण्हा हुंति लेसा उ ॥२५६॥

संस्कृत છाथा द्वयोः कापोता तृतीयस्यां, कापोता नीला च नीला पङ्कायाम् । धूमायां नीलकृष्णे, द्वयोः कृष्णा भवति लेश्या तु ॥२५६॥ शબ्दार्थ आवी अयो छे.

गायार्य – વિશેષાર્થ મુજબ. ॥૨૫૬॥

**વિશેષાર્થ** લેશ્યા કોને કહેવાય ? તેનું વિશેષ સ્વરૂપ જો કે બહુ ગહન છે, તથાપિ કિંચિત્ સ્વરૂપ દેવદ્વારમાં આપ્યું છે તેથી અહીં વધુ લખવાનું મુલતવી રાખ્યું છે. પહેલી બે નરકને વિષે એક કાપોત લેશ્યા હોય પરંતુ પહેલીમાં જેટલી મલિનપણે હોય, તેથી પણ અધિક મલિન બીજી શર્કરાપ્રભાના જીવોમાં વર્તતી હોય, ત્રીજી વાલુકાપ્રભામાં કાપોત અને નીલ એ બે લેશ્યા હોય. [એમાં જેઓનું સાધિક ત્રણ પલ્યોપમનું આયુષ્ય છે તેને કાપોત અને તેથી અધિકવાળાઓને નીલ હોય છે.] ચોથી પંકપ્રભાપૃથ્વીમાં એક નીલ જ લેશ્યા હોય છે, પાંચમી ધૂમપ્રભાને વિષે નીલ અને કૃષ્ણ એ બે લેશ્યા હોય. [પરંતુ એ નરકમાં જેઓનું સાધિક દસ પલ્યોપમનું આયુષ્ય હોય તેને નીલ અને તેથી અધિકાયુષી જીવોને કૃષ્ણ લેશ્યા હોય છે.] અને છેલ્લી તમઃ અને તમસ્તમઃપ્રભા એ બન્ને નરકે એક કૃષ્ણ જ લેશ્યા હોય છે. પરંતુ પાંચમી કરતાં છકીની કૃષ્ણલેશ્યા અતિમલિન અને તે કરતાંય સાતમીમાં તો કેવળ તીવ્રતર સંક્લિષ્ટ–મલિન હોય છે. [૨૫૬]

**ઝવતરण**--- દેવ, નારકોને દ્રવ્ય લેશ્યાનું અવસ્થિતપશું છતાં ભાવલેશ્યાનું જે બદલાવવાપશું હોય છે તે આ ગાથાવડે ગ્રન્થકાર મહર્ષિ જણાવે છે :---- આવે છે. આમ ભાવલેશ્યામાં સમાનતા કહી તે રીતે તો મનુષ્ય–તિર્યંચોની દ્રવ્યલેશ્યાના સમયની જેમ, તેમની દ્રવ્યલેશ્યાનો કાળ અન્તર્મુહૂર્ત કેમ નહિ ?

**સમાધાન** મનુષ્ય, તિર્યંચોના દ્રવ્ય લેશ્યાના પરિષ્ઠામ તો, અન્ય લેશ્યા પરિષ્ઠામ ઉત્પન્ન થતાં, પૂર્વલેશ્યા પરિષ્ઠાામનું તેમાં તદ્દન રૂપાંતર થઈ જાય છે, તેવું દેવ, નારકમાં બનતું નથી, એટલે તેને અન્તર્મુહૂર્તનો કાળ કથાંથી હોઈ જ શકે ? તેમને તો સ્વભાવવર્તી લેશ્યામાં અન્ય ભાવલેશ્યાના પરિષ્ઠામ આવી જાય તો તે માત્ર સ્પષ્ટ અસ્પષ્ટ પ્રતિબિંબપષ્ટાને જ પ્રાપ્ત કરે છે, અને તેય લાંબો વખત ટકતું નથી, તેમજ જેટલો સમય ટક્યું હોય તે દરમિયાન અવસ્થિત લેશ્યાના મૂલ સ્વરૂપમાં કશો ફેરફાર કરતું નથી, એ જ વાત દેષ્ટાંતથી વધુ સમજાવે છે.

મનુષ્ય, તિર્યંચોને જે સમયે જે લેશ્યાઓ હોય છે તે સમયે તેવા આત્મપ્રયત્નથી તે વિદ્યમાન લેશ્યાના પુદ્દગલોને અન્ય લેશ્યાના પુદ્દગલો (દ્રવ્યો)નો સંબંધ થતાં વિદ્યમાન લેશ્યા પલટાઈ જાય છે, અર્થાત્ સફેદ વસ્તને લાલ રંગનો સંબંધ થતાં સફેદ વસ્ત્ર પોતાનું સફેદપશું છોડી દઈ, લાલ વસ્ત્રના સ્વરૂપમાં જેમ પલટો ખાઈ જાય છે તે પ્રમાણે વિદ્યમાન કૃષ્ણલેશ્યાના દ્રવ્યોને (આગન્તુક) તેજોલેશ્યાના દ્રવ્યોનો સંબંધ થતાં તેજોલેશ્યાના દ્રવ્યોનું પરિબલ વધારે હોવાથી કૃષ્ણલેશ્યાના દ્રવ્યો તેજોલેશ્યારૂપે પરિણમે છે અને એ પ્રમાણે કારણ સામગ્રીને પામીને મનુષ્ય, તિર્યંચોને અન્તર્મુહૂર્તે લેશ્યાઓનું પરાવર્તન થાય છે.

જ્યારે દેવોને લેશ્યાના વિષયમાં આ પ્રમાશે થતું નથી, અર્થાત્ દેવ, નારકોને જે અવસ્થિત વિદ્યમાન લેશ્યાઓ હોય છે તે લેશ્યા દ્રવ્યોને અન્ય લેશ્યા દ્રવ્યોનો સંબંધ થાય છે ખરો, પરંતુ મનુષ્ય, તિર્થયોના લેશ્યાદ્રવ્યોની માફક આ દેવ, નારકોના લેશ્યાદ્રવ્યો રંગેલા વસ્તની પેઠે એકાકારરૂપે પરિશમતાં નથી, પરંતુ એ આગન્તુક લેશ્યાદ્રવ્યોનો આકાર—પ્રતિબિંબ માત્ર વિદ્યમાન <sup>૩૮૦</sup>લેશ્યાદ્રવ્યો ઉપર પડે છે, એટલે કે સ્ફટિક સ્વયં નિર્મળ છતાં લાલ, પીળી, વસ્તાદિની ઉપાધિ વડે લાલ અથવા પીળું દેખાય છે, પરંતુ વસ્ત્ર અને સ્ફટિક બન્ને સ્વયં જુદા જ છે; અથવા નિર્મળ દર્પશમાં વસ્તુની વિકૃતિને અંગે વિકારવાળું પ્રતિબિમ્બ પડે છે, પણ વસ્તુતઃ તે વસ્તુ અને દર્પણ જુદા જ છે. એમ અહીં વિદ્યમાન લેશ્યાદ્રવ્યો ઉપર અન્ય (આગન્તુક) લેશ્યાદ્રવ્યોનો આકાર—પ્રતિબિમ્બ પડે છે, પરંતુ તાત્ત્વિક રીતે બન્ને જુદા છે. એને જ અર્થાત્ એ આકાર અથવા પ્રતિબિંબને જ દેવ, નારકોને અંગે ભાવલેશ્યાઓ ગણવાની છે. આ પ્રતિબિંબ અથવા માત્ર આકારસ્વરૂપ ભાવલેશ્યા જે અવસરે ઉત્પન્ન થાય છે, તે અવસરે નારકજીવોને કૃષ્ણાદિ દુષ્ટલેશ્યા વિદ્યમાન છતાં (પૂર્વોક્ત ભાવલેશ્યાથી તેજોલેશ્યાદિના સંભવવાળી) સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે. અને પ્રતિપક્ષી ઘટનામાં સંગમાદિને તેજોલેશ્યા અવસ્થિત હોવા છતાં, કૃષ્ણલેશ્યાના ફળરૂપે પ્રભુને ઉપસર્ગ કરવાના દુષ્ટ પરિશામ પણ થાય છે. આ ઉપરથી ભાવના પરાવર્તનથી પ્રતિબિંબસ્વરૂય ભાવલેશ્યાઓ આવવા છતાં, અવસ્થિત લેશ્યાઓના મૂલ સ્વરૂપમાં કશો ફેરફાર થતો નથી અને ઉપર જણાવ્યા મુજબ છએ ભાવલેશ્યાઓ માનવામાં પણ વિરોધ આવતો નથી. [૨૫૭]

૩૮૦. લેશ્યા શું છે ? તેની ઉત્પત્તિ શેમાંથી છે ? તેની વર્જાગંધાદિ ચતુષ્ક સાથે ઘટના, તેનું અલ્પબહુત્વ. તેની કાળ વ્યવસ્થા, તેનાં અધ્યવસાયસ્થાનકો વગેરે વર્જાન શ્રી ઉત્તરાધ્યયન. પન્નવશા, લોકપ્રકાશાદિક ગ્રન્થદ્વારા સમજવું.

## नरकगतिमां नवमुं आगतिद्वार

**अवतरण**— એ પ્રમાશે આઠમા ગતિદ્વારને કહીને, હવે નવમું આગતિદ્વાર એટલે નારકો સ્વઆયુષ્ય પૂર્ણ કરીને કયાં કયાં ઉત્પન્ન થાય છે ? અને ઉત્પન્ન થયા બાદ કર્યાથી નીકળેલાને કઈ કઈ લબ્ધિઓ પ્રાપ્ત થાય ? તે કહે છે.

निरउव्वट्टा गब्भे, पञ्चत्तसंखाउ लद्धि एएसिं । <sup>9</sup>चकी हरिजुअल<sup>3 ३</sup>अरिहा, जिण<sup>४</sup> जइ<sup>५</sup> दिस<sup>६</sup> सम्म<sup>७</sup> पुहविकमा ॥२५८॥

સંસ્કૃત છાયા—

नरकोद्धृता गर्भजेसु, पर्याप्तसंख्यायुषः लब्धिरेतेषाम् । चक्रि–हरियुगलाईज्जिन–यति--देश–सम्यग्दृष्टयो पृथिवीक्रमेण ॥२५८॥

શબ્દાર્થ-----

तिरउव्वद्यः નરકથી નીકળેલા गब्भे=ગર્ભજમાં पग्रत्तसंखाउः=પર્યાપ્તા-સંખ્યાયુષી लद्धि=લબ્ધિ एएसिं:=એઓને चक्की=ચકવર્તી हरिजुजल=હરિયુગલ [વાસુદેવ-બલદેવ] अरिहा=અસ્હિંત પરમાત્મા जिण=જિન-કેવલી जइ=યતિ दिस=દેશવિરતિ सम्म=સમ્યક્ત્વધારી पुहविकमा=પૃથ્વીના ક્રમે

गायार्य ---- વિશેષાર્થવત્. ॥૨૫૮॥

**વિશેષાર્ય** નરકગતિમાંથી નીકળેલા જીવો-અનન્તરભવે પર્યાપ્તા-સંખ્યાતાવર્ષાયુષી--ગર્ભજ (તિર્યંચ-મનુષ્ય)પશે જ ઉત્પન્ન થાય છે. એ સિવાય સંમૂચ્છિમ મનુષ્ય, એકેન્દ્રિય, વિકલેન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય, તિર્યંચ-મનુષ્ય દેવો નારકો લબ્ધિઅપર્યાપ્તામાં અને અસંખ્યવર્ષાયુષી યુગલિકમાં ઉત્પન્ન થતા નથી.

હવે જ્યારે એઓ, ગર્ભજ મનુષ્ય–તિર્યચપગ્ને ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તેઓને ઉત્પન્ન થયા બાદ, કઈ કઈ લબ્ધિ કોને કોને પ્રાપ્ત થાય છે ? તે કહે છે.

આ લોકમાં **ચક્રવર્તી**પણે જો નરકમાંથી આવીને ઉત્પન્ન થનારો જીવ હોય તો તે, તથાવિધ ભવસ્વભાવથી પહેલી જ નરકમાંથી નીકળેલો હોય છે, પણ બીજી કોઈ પણ નરકનો નહિ. આ વાત નરકની અપેક્ષાએ સમજવી.

**બલદેવ** અને **વાસુદેવ** (એ હરિ યુગલ) થનારા જીવો, જો નરકમાંથી નીકળીને થનારા હોય તો તે પહેલી અને બીજી એમ બે નરકમાંથી નીકળેલા હોય છે, પરંતુ શેષ નરકોમાંના નહીં.

**અરિહા** કહેતાં અરિહંત–તીર્થંકરો થનાર પ્રથમની ત્રણ નરકમાંથી જ નીકળેલ થાય છે. શેષમાંથી નહીં જ. **જિન** એટલે કેવળી<sup>૩૮૧</sup> થનારા જીવો, પ્રથમની ચારમાંથી જ નીકળેલા હોય તે થઈ શકે છે. શેષના નીકળેલા નહિ.

**યતિ** એટલે સર્વવિરતિ (સર્વથા ગૃહ--સંસાર મમતા પાપાદિકના ત્યાગરૂપ) ચારિત્રને ગ્રહણ કરનારા જીવો પહેલી પાંચ નરકમાંથી આવેલા હોય છે.

**દિસિ** એટલે દેશથી વિરતિ (સર્વથા ત્યાગ નહિ તે)ને--એટલે આંશિક ત્યાગને ધારણ કરનારા પ્રથમની છએ નરકના જીવો હોય છે, કારણકે છઠી નરકમાંથી આવેલા જીવો અનન્તર ભવે ક્વચિત્ મનુષ્યપશે ઉત્પન્ન થાય છે. જો કે ત્યાં અતિ મલિન અધ્યવસાયો થતા હોવાથી અશુભ કર્મબંધન વધુ હોય છે, જેથી એકાએક મનુષ્ય ભવપ્રાપ્તિ યોગ્ય અધ્યવસાયો આવતા નથી તો પણ કથારેક કોઈ કોઈ નરકાત્માને પ્રાપ્ત શુભ પરિણામો આવી જાય છે અને મનુષ્યાયુષ્યનો બંધ કરે છે. પણ બહુલતાએ તો તિર્યંચપશે જ ઉત્પન્ન થાય છે, તથાપિ તથાવિધ વિશુદ્ધિથી મનુષ્ય થાય તો પણ તથાવિધ પુન્યાઈની વિશુદ્ધિના અભાવે સર્વવિસ્તિપણું તો પામતા નથી પરંતુ દેશવિસ્તિપશાને પામી શકે છે. અને સમ્યક્ત્વ તો સાતેય નરકમાંથી આવેલા જીવોને પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. પરંતુ સાતમીમાંથી આવેલાને દેશવિરતિપશું પ્રાપ્ત થતું નથી. વળી તેઓ મનુષ્યપણું ન પામતાં નિશ્વયથી તિર્યંચયોનિમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે.

જો કે ગતભવમાં નરકાયુષ્ય બાંધવા દ્વારા અહીં નરકમાં ઉત્પન્ન થયા હોય છે, પરંતુ ગતભવમાં જ કરેલા પુષ્ટયના બીજા સંચયથી, નરકમાંથી નીકળીને તે તે જીવો ઉક્ત લબ્ધિઓ મેળવે છે, પરંતુ જેઓએ પૂર્વભવમાં કંઈ પણ મહાન સુકૃત્યો કર્યાં નથી, તપ-ત્યાગ-સંયમ સ્વરૂપ સદ્દવર્તન સેવ્યું નથી. ભગવદ્દભજન આદિ મંગલ પ્રવૃત્તિઓ કરી નથી, કેવળ ભયંકર પાપાચરણો સેવીને નરકમાં ' ઉત્પન્ન થયા હોય છે તેઓ તો અનન્તર ભવે ઉક્ત લબ્ધિઓને મેળવી જ શકતા નથી.

વળી જે અરિહા-તીર્થકર થાય છે તે પશ તીર્થકરભવની અપેક્ષાએ પૂર્વના ત્રીજા ભવે, વિંશતિસ્થાનકમાં બતાવેલા ઉત્તમ સ્થાન-પદોની સર્વોત્તમકોટિની આરાધના દ્વારા તીર્થકરનામકર્મ બાંધવા અગાઉ જો તેમને તેવી પ્રવૃત્તિદ્વારા તેઓના નરકાયુષ્યનો બંધ પાડી દીધો હોય તો તેમને નરકગતિમાં અવતાર લેવો પડે છે. અને ત્યાંનો કાળ પૂર્ણ કરીને અનન્તર ભવે જ (શ્રેશિકાદિકની જેમ) તીર્થકરનામકર્મની કરેલી નિકાચના, ત્રીજા અથવા તેમના છેલ્લા મનુષ્યના ભવમાં વિપાકોદયરૂપે ઉદયમાં આવે છે. આ નિયમ ન સમજવો, પજ્ઞ જેઓ બદ્ધનરકાયુષી થઈને પછી તીર્થકરનામકર્મ બાંધતા હોય તેમને માટે જ આ સમજવું. પજ્ઞ અબદ્ધાયુષી તો દેવ, મનુષ્યગતિમાં જ જાય છે. [૨૫૮]

## रयणाए ओही गाउअ, चत्तारद्धुट्ट गुरुलहु कमेणं । पइ पुढवी गाउअद्धं, हायइ जा सत्तमि इगद्धं ॥२५६॥

૩૮૧. પ્રશ્ન-તીર્થંકર અને કેવલીમાં શું ફરક છે ? ઉત્તર-તીર્થંકર ધર્મમાર્ગના આદ્ય પ્રવર્તકો ગણાય છે. શાસન પર આજ્ઞા તેમની જ વર્તતી હોય છે. જ્યારે કેવળી તે રીતે હોતા નથી. વળી તીર્થંકર રાજા છે એટલે અતિશયાદિકની વિશિષ્ટતાઓ છે. જ્યારે કેવલી એ પ્રજામાં છે, તેથી તે વિશેષતાઓ નથી, એમ છતાં પણ બન્નેના જ્ઞાનમાં તુલ્યતા જરૂર છે.

887

### 

**ગાયાર્થ**— રત્નપ્રભામાં [ઉત્કૃષ્ટથી] અવધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર ચાર ગાઉનું અને [જઘન્યથી] સાડા ત્રજ્ઞ ગાઉનું હોય છે, ત્યારબાદ પ્રત્યેક પૃથ્વીને વિષે બન્ને માનમાં અર્દ્ધ ગાઉની હીનતા કરતા જવું તે યાવત્ સાતમીમાં ઉત્કૃષ્ટથી એક ગાઉ અને જઘન્યથી અર્ધ ગાઉનું રહે. ૫૨૫૯૧

विशेषार्थ અવધિશાન શબ્દનો અર્થ અને તેની વ્યાખ્યા દેવદાર પ્રસંગે કહેવાઈ ગઈ છે. પ્રથમ રત્નપ્રભાના નારકોનું અવધિક્ષેત્ર ઉત્કૃષ્ટથી માત્ર ચાર ગાઉનું અને જઘન્યથી સાડાત્રણ ગાઉનું, બીજી નરકના નારકોનું ઉત્કૃષ્ટથી ગા ગાઉનું અને જઘન્યથી ૩ ગાઉનું, ચોથીમાં ઉત્કૃષ્ટથી ૩ ગાઉ અને જઘન્યથી રાા ગાઉનું, પાંચમીમાં ઉત્કૃષ્ટથી ૨ ગાઉ અને જઘન્યથી ૧૫ ગાઉ, છકીમાં ઉત્કૃષ્ટથી ૧૫ ગાઉ અને જઘન્યથી ૧ ગાઉ, સપ્તમીમાં ઉત્કૃષ્ટથી અવધિ–દશ્યક્ષેત્ર ૧ ગાઉ અને જઘન્યથી ભા ગાઉ અને જઘન્યથી ૧ ગાઉ, સપ્તમીમાં ઉત્કૃષ્ટથી અવધિ–દશ્યક્ષેત્ર ૧ ગાઉ અને જઘન્યથી ભા ગાઉનું હોય છે. નારક જીવોને આ 'અવધિજ્ઞાન' કહ્યું એમાં મિથ્યાદપ્ટિ નારકોને તો તે જ્ઞાન વિભંગ–વિપરીતપણે થતું હોવાથી તેઓનું એ જ્ઞાન તેમને જોવામાં દુઃખદાયી છે, કારણકે તેથી તેઓ પોતાને દુઃખ દેનારા પરમાધાર્મિક જીવોને તથા અશુભ પુદ્દગલોને પ્રથમથી જ સમીપમાં આવતા દેખ્યા કરે છે, તેથી તેઓ બિચારા સતત ચિંતા અને ભય વચ્ચે ભારે કદર્થનાને પામી રહ્યા છે. [૨૫૯] **इતિ નવમમાગતિદારમ્** 11

| नरकनामो              | लेश्या<br>कई ? | अनन्तरभवे मनुष्यतिर्यंचपणामां कई कई<br>लब्धि मेळवे ?          |    | ज०<br>अवधि |    | उ०<br>अवधि |  |
|----------------------|----------------|---------------------------------------------------------------|----|------------|----|------------|--|
| ૧ રત્નપ્રભાવાળાને    | કાપોત          | અરિહંત-ચક્રી-હરિ-બળદેવ-કેવળી-યતિ-<br>દેશવિરતિ-સમ્યક્ત્વ       | ગા | ગાઉ        | R  | ગાઉ        |  |
| ર શર્કરાપ્રભાવાળાને  | કાપોત          | માત્ર ચક્રીપશું બાદ કરીને શેષ ૭ લબ્ધિ મેળવી શકે               | Э  | ગાઉ        | ગા | ગાઉ        |  |
| ૩ વાલુકાપ્રભાવાળાને  | કાપોત-નીલ      | પુનઃ અહીં હરિ–બળદેવ [કુલ ૩] બાદ કરીને પાંચ કહેવી              | શા | ગાઉ        | з  | ગાઉ        |  |
| ૪ પંકપ્રભાવાળાને     | નીલ            | અહીં અરિહંતાદિક આદિની ચાર બાદ કરીને બાકીની ચાર<br>કહેવી       | ૨  | ગ્યઉ       | રા | ગાઉ        |  |
| ૫ ધૂમપ્રભાવાળાને     | નીલ–કૃષ્ણ      | અહીં આદિની પાંચ દૂર કરીને યતિ દેશવિરતિ સમ્યક્ત્વ<br>એ ૩ કહેવી | વા | ગાઉ        | ૨  | ગાઉ        |  |
| ૬ તમઃપ્રભાવાળાને     | કૃષ્ણ          | આદિની છ કાઢીને દેશવિરતિ, સમ્યક્ત્વ એ બે જ કહેવી               | ٩  | ગ્યઉ       | ૧ા | ગાઉ        |  |
| ૭ તમસ્તમ પ્રભાવાળાને | કૃષ્ણ          | અહીં એક સમ્યક્ત્વ જ અનન્તરભવે મેળવે                           | ØI | ગાઉ        | ٩  | ગાઉ        |  |

।। साते नरकवर्तिनी लेश्या, अनन्तर भवे थती लब्धिप्राप्ति तथा तेमनुं अवधिज्ञान क्षेत्रविषयक यन्त्र 🔢

www.jainelibrary.org

883

संग्रहणीरत्न (बृहत्त्ंसंग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

## श्री कलिकुण्डपार्श्वनाथस्वामिने नमः ।। भ नरकगति अधिकारमां आठमुं परिशिष्ट \*

નારકોની સિદ્ધિ----

**શંकા**----દેવો પ્રત્યક્ષ ન હોવા છતાં માનવજાતમાં તે અંગેના જોવાતા ચમત્કારોથી, તેમની સાથે સંબંધ ધરાવતા વિદ્યા--મન્ત્રોની સાધના દ્વારા ઇષ્ટકલસિદ્ધિ થતી હોવાથી અનુમાનથી અદષ્ટદેવોનું અસ્તિત્વ ભલે સ્વીકારીએ, પણ નરકગતિવર્તી નારકોની સિદ્ધિમાં તો એવું કોઈ અનુમાન જણાતું નથી અને પ્રત્યક્ષ તો દેખાતા જ નથી તો પછી તેઓની સત્તા કેમ મનાય ?

સમાઘાન--દેવો પાસે તો દૈવિક શક્તિ છે અને તેથી તેમની ઉપાસનાઓ થાય છે, જેથી તેઓ પોતાની દિવ્ય શક્તિનો ઉપયોગ ઉપાસક માટે કરે છે પણ નારક જીવો પાસે તો એવું કંઈ છે જ નહીં એટલે એની ઉપાસના નથી ને ઉપાસના દાસ જોવા મળતા ચમત્કારોનો પણ પ્રસંગ રહેતો નથી એટલે નરકના અસ્તિત્વ માટે દેવસિદ્ધિના જેવું અનુમાન ભલે થઈ શકતું નથી; એમ છતાં અનુમાન જરૂર છે. તે આ રીતે--જેમ વિશ્વમાં જઘન્ય--મધ્યમ પાપકર્મ ફળનાં ભોક્તાઓ જોવાય છે તેમ ઉત્કૃષ્ટ--પ્રકૃષ્ટ પાપફળના ભોક્તાઓ પણ હોવા જ જોઈએ. તો તે કોણ ? તો જેમ જઘન્ય, મધ્યમ કર્મફળના ભોક્તા તરીકે તીર્થકરો અને મનુષ્યો છે, તેમ ઉત્કૃષ્ટ કર્મફળના ભોક્તા તરીકે બીજા કોઈ જ નહીં, પણ નારકો જ છે.

शंका---શું તિર્યચ, મનુષ્યમાં અત્યન્ત દુઃખી જે હોય તે પ્રકૃષ્ટ પાપકર્મકળનો ભોક્તા ન ગણાય ?

**સમાઘાન**—જેમ સુખ તરીકેની પરાકાજા દેવોમાં છે તેમ દુઃખ તરીકેની પરાકાજા તિર્થચ, મનુષ્યમાં નથી જોવાતી, એટલું જ નહીં પણ સર્વથા દુઃખી હોય એવો કોઈ તિર્થચ, મનુષ્ય જોવાતો નથી તેથી પ્રકૃષ્ટ દુઃખના ભોક્તા તરીકે તિર્થચ, મનુષ્યથી ભિન્ન કોઈ જાતિ સ્વીકારવી જ જોઈએ અને તે જ આ નારકો.

વળી જેમ અત્યન્ત અલ્પાંશી દુઃખવાળી વ્યક્તિઓ આપણને જોવા મળે છે, મધ્યમ દુઃખોવાળા જીવો પણ આપશે જોઈએ છીએ તેમ સૌથી વધુમાં વધુ અન્તિમ પ્રકારનાં દુઃખો ભોગવનારાં પણ જરૂર હોવા જ જોઈએ અને તે છે નારકો, જે વાત આપણે ઉપર કરી ગયા.

આ પ્રમાશે અનુમાનથી નારકોનું અસ્તિત્વ સાબિત થાય છે.

शंका---શું આંખથી કે પ્રયોગથી સિદ્ધ થાય તેને જ પ્રત્યક્ષ કહેવાય ?

समाधान---આ ચરાચર વિશ્વમાં એક વસ્તુ પોતે ન જોઈ માટે તેને અપ્રત્યક્ષ માની બેસવી એ શું બુદ્ધિગમ્ય છે ખરૂં ? હરગીજ નહિ. લોકમાં સ્વપ્રત્યક્ષ સિવાય બીજું આપ્તપ્રત્યક્ષ પણ છે. આપ્ત એટલે વિશ્વસનીય વિશિષ્ટ જ્ઞાનીઓનું પ્રત્યક્ષ. આ આપ્તપ્રત્યક્ષ સ્વપ્રત્યક્ષ જેટલું જ આદરણીય ગણાય છે. જેમ સિંહ, અષ્ટાપદ, જિરાફ આદિ દૂર દૂરના જંગલનાં પ્રાણીઓનું પ્રત્યક્ષ દર્શન સહુ કોઈને કંઈ થતું નથી, છતાં તેઓ તેને અપ્રત્યક્ષ કહે તે યોગ્ય છે ખરૂં ? નહિ જ, થોડા પણ ડહાપણવાળો હશે તો પોતે નથી જોયું. તેટલા માત્રથી તેનો અભાવ છે એમ કદિ નહીં કહે. તે વિચારશે કે મેં નથી જોયું, પણ મારાથી મોટા આપ્તો છે તેઓએ જોઈને આપણને કહ્યું છે માટે તેનું અસ્તિત્વ જરૂર છે. વળી આ દેશના તેમજ પરદેશના ગામ, નગરો, નદી-સમુદ્રો વગેરે સ્થળો તેમજ બીજી અનેકાનેક બાબતો સૃષ્ટિ ઉપર વિદ્યમાન છતાં જેને આપશે આપશી સગી આંખે કદિ નથી જોઈ પણ બીજી વ્યક્તિઓએ પ્રત્યક્ષ કરી છે ને પછી આપણને તેની જાણ કરી છે, એમ સમજીને પણ આપણે તેનો સ્વીકાર શું નથી કરતા ? અમેરિકાનું ન્યૂયોર્ક શહેર સ્વપ્રત્યક્ષ નથી, છતાં તે જ છીએ, તો પછી આપશા આપ્તો જે સર્વજ્ઞો છે, જેમને નારકોને સ્વપ્રત્યક્ષ કર્યા જ છે, અને પછી જ આપણને જણાવ્યું છે માટે નારકોનું અસ્તિત્વ ચોક્કસ માનવું જ જોઈએ. વળી ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ તે જ પ્રત્યક્ષ કહેવાય આ પણ એક મિથ્યાલ્મ્મ છે. ખરી રીતે ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ એ તો ઉપચારથી જ પ્રત્યક્ષ કહેવાય. બાકી તત્ત્વદંષ્ટિએ તો તે પણ પરોક્ષ જ છે. આથી એ વાત નક્કી થઈ જાય છે કે અતીન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ તે જ વાસ્તવિક રીતે પ્રત્યક્ષ કહેવાય, કારણકે જેઓને વિશિષ્ટ જ્ઞાન લબ્ધિ મળી હોય છે તેઓને તો આ દેખાતી ઇન્દ્રિયોથી કંઈ જ પ્રત્યક્ષ કહેવાય, કારણકે જેઓને વિશિષ્ટ જ્ઞાન લબ્ધિ મળી હોય છે તેઓને તો આ દેખાતી ઇન્દ્રિયોથી કંઈ જ પ્રત્યક્ષ કરવાનું પ્રયોજન નથી રહેતું, તેઓ તો જ્ઞાન દ્વારા જ બધું આત્મપ્રત્યક્ષ કરી શકે છે. આથી જે જ્ઞાનપ્રાપ્તિમાં અન્ય નિમિત્તની અપેક્ષા રહે તે જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ કહેવાતું નથી એટલે જે જ્ઞાનમાં ઇન્દ્રિયોની મદદ નિમિત્તરૂપ બને તે જ્ઞાનને પ્રત્યક્ષ કંઈ રીતે કહેવાય ? ન જ કહેવાય. કેવળજ્ઞાનીને વિશ્વના ચરાચર સઘળાય પદાર્થો જ્ઞાનથી આત્મપ્રત્યક્ષ થાય છે. તેને જોવા માટે વચમાં ઇન્દ્રિયાદિ કોઈ નિમિત્તની મદદ લેવી પડતી નથી માટે જ અતીન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ તે જ સાચું પ્રત્યક્ષ છે અને તે અતીન્દ્રિય જ્ઞાનીઓથી જ સાધ્ય છે. આથી શું થયું કે ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ તે ત્વાત્ત્વિકર્યત્વક પ્રંત્યક્ષ નથી એમ નક્કી થાય છે. કેવળજ્ઞાનીએ જોયેલી અને ત્યારબાદ તેમણે પ્રરૂપેલી હકીકતોનો સંપૂર્ણ સત્યરૂપે સ્લીકાર કરવો જોઈએ તેનું શું કારણ્વ ?

તો કેવળજ્ઞાની તે જ હોઈ શકે છે કે જેઓ અસત્ય બોલવાનાં રાગ–દ્વેષ–મોહાદિ હેતુઓ નષ્ટ કરીને વીતરાગ-સર્વજ્ઞ બન્યા હોય. એટલે આવી વ્યક્તિ જ્ઞાનથી જે જુએ તે જ કહે, અન્યથા પ્રરૂપજ્ઞા કદી ન કરે. અને નરક અને નરકના જીવોનું પ્રતિપાદન તેઓએ જ કર્યું હોવાથી નારકો છે અને એ છે એટલે તેમને રહેવાના આધારરૂપે નરકસ્થાન પણ છે જ.--આ પ્રમાણે સામાન્ય ચર્ચાથી ઉભયની સિદ્ધિ કરી.

તર્કથી નરક સિદ્ધિ—બીજી રીતે બૌદ્ધિક કે તાર્કિક દંષ્ટિએ વિચાર કરીએ—

- (૧) આ માનવસૃષ્ટિ ઉપર એક માણસે એક વ્યક્તિનું ખૂન કર્યું તો તેને વિશ્વની કોઈ પણ રાજસત્તા વધુમાં વધુ સજા કરે તો એક જ વારની ગ્રંસીની કરે જ્યારે બીજી એક વ્યક્તિએ સંખ્યાબંધ ખૂનો કર્યા હોય તો તેને ય પણ એ જ એકવારની ગ્રંસીની સજા, તો બંનેના ગુન્હામાં પેસિફીક મહાસાગર જેવું વિશાળ અંતર છતાં સજા સરખી જ, એ ન્યાયી ગણાય ખરું ? હરગીજ નહિ.
- (૨) બીજા એક દુષ્ટ માજ્સ સેંકડો, હજારો બલ્કે લાખોના પાલક, પોષક, રક્ષક યાવત્ યોગ-ક્ષેમ કરનાર વ્યક્તિનું ખૂન કર્યું, તો શું તેને દેહાંતદંડની સજા કરવી તે પૂરતી ગણાય ખરી ?
- (3) ત્રીજા એક ભયંકર યુદ્ધખોર માશસે મહાવિશ્વયુદ્ધ જગાવ્યું, સમગ્ર દુનિયાને યાતના, દુઃખ, ત્રાસ અને આંસુની ભયંકર જ્વાલાઓમાં હડસેલી દીધી, લાખોના કરુશ સંહારો સરજાવ્યા, સમગ્ર વિશ્વને ત્રાહિ ત્રાહિ (ત્રાયસ્વ ત્રાયસ્વ) પોકાર કરાવ્યો પણ આખરે તેનો જ કરુશ અંજામ આવ્યો, પોતે જ પરાજિત બન્યો. કેદ કરીને તેને લશ્કરી અદાલત સમક્ષ ખડો કર્યો, તેના ગુના સામે ન્યાયાધીશ ચુકાદો આપે તો આપી આપીને શું આપવાનો ? એકવારની ફાંસી કે બીજું કંઈ ? તો આટલી સજા યોગ્ય છે ખરી ?
- (૪) અરે ! આ દુનિયામાં ઉઘાડી કે છૂપી, અનેક જીવોની હિંસાઓ કરવી, અસત્ય અને જુઠાજ઼ાં, ડીંગો મારવી, છેતરપીંડી, દગો–કપટ, પ્રપંચ, વિશ્વાસઘાત, ચોરીઓ કરવી, અબ્રહ્મ, પરસ્રી–વેશ્યાગમન કરવું, વિકારી નજરો કરવી, અતિ મોહ, મમત્વ અને મૂચ્છામાં આસક્તિ રાખવાં, અન્યને ત્રાસ આપવો, અનેક પાપાચરજ્ઞો કરવા, મહાઆરંભ–સમારંભોવાળા અઢળક પાપો આચરવાં આવાં અનેક પાપો–ગુન્હાઓ થયા જ કરે છે, જે કાયદાની દષ્ટિએ ગુના ગણાતા નથી તેને તો માનવજાત તરફથી શિક્ષા થાય કે ન પજ઼ થાય, કોઈ વાર તો પુરાવાના અભાવે ખૂની સાચો હોવા છતાં છૂટી જાય તો શું, તેઓને ગુનાની સજા કંઈ જ નહીં મળવાની ?

जवाब---ઉપરના ચારેય પ્રશ્નોનો જવાબ એક જ છે અને તે એ કે ગુનાના પ્રમાણમાં જો સજા ન થાય તો સજા ન્યાયી કેમ જ ગણાય ? અને ગુનેગારો હોવા છતાં સજા ન થાય તો તે પણ કેમ ચાલે ? ભલે રાજસત્તામાં ગમે તેમ બને પણ 'કર્મસત્તા' નામની એક અદશ્ય મહાસત્તા બેઠી છે કે જ્યાં આગળ પુન્ય-પાપ સહુનો અદલ ઇન્સારુ અવશ્ય તોળાવાનો જ છે. એમાંથી આ દુનિયાનો કોઈ જ માનવી છટકી શકે તેમ નથી. અસ્તુ.

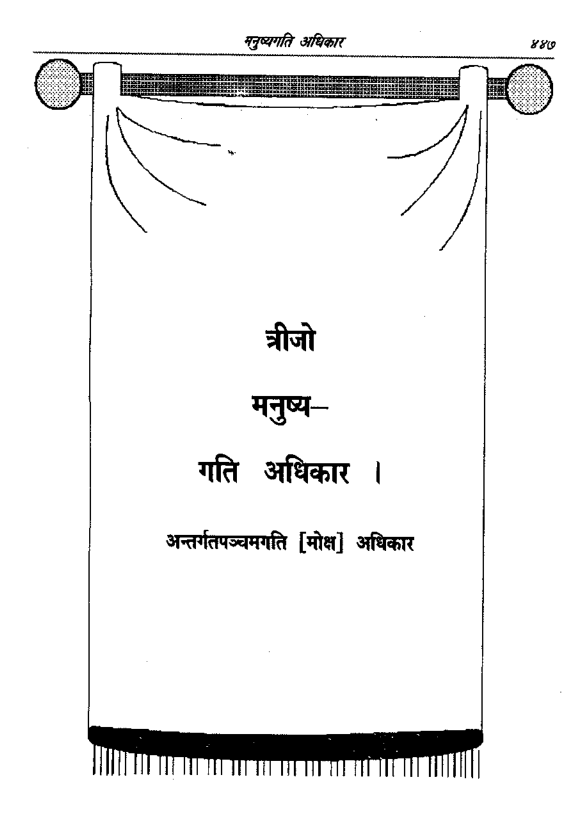
ત્યારે માનવજાત પાસે તો માત્ર છેલ્લામાં છેલ્લી કોટિની સજા જો કોઈ પક્ષ હોય તો દેહાંતદંડ કે કાંસીની જ. તેથી વધુ છે નહિ. એક વાર કાંસી થઈ પછીએ દેહનું ચૈતન્ય નષ્ટ થઈ જાય છે. અંદર રહેલો સજાને ભોગવનારો જીવ અન્ય યોનિમાં જન્મ લેવા દોડી જાય છે, કારણકે માનવ (અને પશુ) જાતનું શરીર ઔદારિક જાતના અણુઓનું બનેલું છે અને આ અણુઓ એક વખત ચૈતન્ય વિહીન બન્યા કે પછી તે દેહના અણુઓ ત્યાં ચૈતન્યવાળા બનતા નથી કે જેથી કરી પાછી કાંસીની સજા થઈ શકે. એ સ્થિતિ તો નરકના દેહની જ છે, માટે જ ત્યાં પૂરતી સજાઓને પાત્ર બની શકે છે. ત્યારે પુનઃ પ્રશ્ન એ થાય છે કે આવા ભયંકર પાપોની શિક્ષા છે જ નહીં ? એનો જવાબ એ છે કે-શિક્ષા છે. જરૂર છે. જો ન હોય તો આ સૃષ્ટિ ભયંકર પાપો અને ભયંકર માનવીઓથી ખદબદી જાય ને યાવત્ ઉજ્જડ બની જાય. ત્યારે શિક્ષા કથાં ને કેવી છે ? તો એનો જવાબ ભારતની સંસ્કૃતિના મોટાભાગનાં ધર્મશાસ્ત્રો એક જ આપે છે કે-શિક્ષાના ભોગવટા માટે એક સ્થાન જરૂર છે. ભલે તે દેશ્ય નજરથી અદશ્ય હોય, પક્ષ તે છે જ અને તે ભૂગર્ભ-પાતાળમાં જ છે, જે સ્થાનને 'ગરજ' શબ્દથી ઓળખાવાય છે. પાપી માક્ષરોનાં પાપોનો ભાર જ તેને સ્વયં ત્યાં ખેંચી જાય છે અર્થાત્ કર્મસત્તા તેઓને નરકની જેલોમાં સીધા જ હડરેલી દે છે. આવી જેલો એક નહીં પણ સાત છે. દરેક જેલની સગવડ-વ્યવસ્થા ભિલ્ન ભિન્ન છે. પ્રથમ નરક કરતાં બીજી ભયંકર, બીજી કરતાં ત્રીજી ભયંકર, ત્યાં વધુ દુઃખ, કષ્ટ, ત્રાસ, યાતનાઓ ભોગવવાની. આમ ઉત્તરેત્તર સાતે ય નરકો–જેલો વધુ ભયંકર ને ત્રાસદાયક છે. આ સાતેય નરકોને 'ભૂગર્ભ-જેલો' તરીકે ઓળખાવી શકાય.

પ્રથમની ત્રણ જેલોમાંની ઉત્પન્ન થવાની કોટડીઓ ભયંકર દુઃખદ વળી ત્યાં 'પરમાધામી અસુરો' જેલરો તરીકે હોય છે. તેઓ ભયંકર સ્વરૂપો ધારણ કરે છે. નરકના જીવોને અગાઉ જણાવ્યા પ્રમાણે કરેલા ગુનાઓની ભયંકર શિક્ષાઓ કરે છે. ક્ષણે ક્ષણે અપાઇ રહેલાં દુઃખો, ત્રાસ--વેદનાઓ, તેઓની ભયંકર ચીસો, અપાર યાતનાઓ સાંભળતાં કંપારી છૂટે તેવી છે. ભલે આ સૃષ્ટિ ઉપરના ભયંકર ગુનાઓને કદાચ કોઈ ન જાણે, ભલે તેની શિક્ષાઓ ન થાય, અથવા થાય તો ઓછી પણ થાય, ભલે અર્હી તેથી કદાચ, છૂટી શકાય પરંતુ ગુનાની પૂરતી શિક્ષા ભોગવવા આ ભૂગર્ભ જેલોમાં ગયા વિના કદિ ચાલવાનું નથી. કુદરતના ઘરનો ઈન્સાફ અટલ અને અદલ હોય છે. તે હિસાબ પૂરેપૂરો ચૂકતે કરે છે. ત્યાં વિનવણીઓ, આંસુઓ કે લાંચ-રૂશ્વત કશું જ ચાલતું નથી.

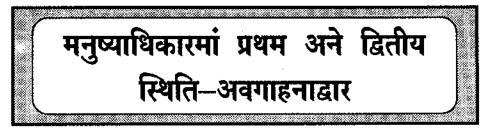
બાકીની ચાર નરક જેલોમાં પરમાધામીકૃત વેદના નથી પજ્ઞ પરસ્પર શસ્ત્રજન્ય, અન્યોન્ય ખૂનામરકી કરવારૂપ તથા સ્થાનજન્ય વેદનાઓ અકથ્ય અને અનન્ત છે. જે વર્જ્ઞન અગાઉ કહેવાઈ ગયું છે.

આ જેલની સજાની મર્યાદા હજારો–લાખો, કરોડો નહિ બલ્કે અબજો વરસોની છે.

માટે માનવજાત સ્વયં સુજ્ઞ બનીને પાપનાં ફળો અવશ્ય ભોગવવા જ પડે છે, એમ માનીને પાપમાર્ગેથી પાછી વળે ! મહા આરંભ-સમારંભોને એક નાનકડી જીંદગી ખાતર, વેંત જેવડો પેટનો ખાડો પૂરવા ખાતર છોડે ! અશુભ પ્રવૃત્તિઓને તજે યા સંયમ રાખે ! માનવ કે પશુની સજીવ સૃષ્ટિ ઉપર દયા રાખે, તેની દયા પાળે, સહુનું રક્ષણ કરે, સહુનું ભલું કરે, મૂચ્છાં-મમત્વના ભાવોને મયાદિત કરે અને ધર્મથી પરિપૂત જીવન જીવે, તો અતિદુ:ખદ નરકગતિનો ભોગ થવાનું ન બને.



www.jainelibrary.org



 **ક્યવતરण** એ પ્રમાણે લગભગ ૫૯ ગાથાવડે નરકગતિ અધિકારમાં નવે દ્વારોને કહીને હવે ત્રીજા મનુષ્યગતિ અધિકારમાં 'ભવન' વિના આઠ દ્વારોને કહે છે, તેમાં ગ્રન્થકાર પ્રથમ **'સ્થિતિ'** અને બીજું **'અવગાહના'** એ બે દ્વારોને કહે છે.

## गब्भनरतिपलिआऊ, तिगाउ उक्कोसतो जहन्नेणं । मुच्छिम दुहावि अंतमुहु, अंगुलाऽसंखभागतणू ॥२६०॥ संस्कृत छाया—

गर्भजनरस्त्रिपल्पायुस्त्रिगव्यूत उत्कर्षतो जघन्येन । [सं]भूच्छिमो द्विधाऽपि अन्तर्मुहूर्तमङ्गुलासंख्यभागतनुः ॥२६०॥ शब्दार्थ-श्वणभ छे.

**गાधाર્ય** ગર્ભજ મનુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ ત્રજ્ઞ પલ્યોપમની અને તેઓની દેહ સંબંધી અવગાહના ઉત્કૃષ્ટથી ત્રજ્ઞ ગાઉની હોય છે. તેઓનું જઘન્યથી અને સંમૂર્ચિછમ મનુષ્યોનું જઘન્ય તથા <sup>322</sup>ઉત્કૃષ્ટથી પજ્ઞ આયુષ્ય અંતર્મુહૂર્ત્તનું અને જઘન્યથી ગર્ભજ મનુષ્યની અવગાહના (ઉત્પત્તિકાલાશ્રયી) અને સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ અને જઘન્ય બન્ને જાતની અવગાહના અસંખ્યાતમા ભાગની છે. ॥૨૬૦૫

**વિશેષાર્થ** અહીંથી મનુષ્યગતિનો અધિકાર શરૂ થાય છે. એમાં મનુષ્યોના બે પ્રકાર છે. સંપૂર્ચિંછમ અને ગર્ભજ. આ બંને પંચેન્દ્રિય સમજવા. ફ્રક્ત સંપૂર્ચ્છિમને મન ન હોવાથી શાસ્ત્રની પારિભાષિક ભાષામાં 'અસંજ્ઞી' તરીકે ઓળખાય છે. જ્યારે ગર્ભજોને મન વર્તતું હોવાથી 'સંજ્ઞી' (પંચેન્દ્રિય) તરીકે ઓળખવામાં આવે છે.

#### સંમૂચ્છિમ જન્મ એટલે શું ?

એકંદર ત્રણ પ્રકારે જીવમાત્રના જન્મ થાય છે. ૧ સંમૂર્ચિંગમ. ૨ ગર્ભજ. ૩ ઉપપાત.

સંમૂચ્છિમ-ગર્ભની સામગ્રી વિના જ જેની ઉત્પત્તિ થાય તે. એટલે કે સ્રી-પુરુષના સંયોગ વિના જ ઉત્પત્તિસ્થાનમાં વર્તતા ઔદારિક પુદ્દગલોને શરીરરૂપે પરિષ્ઠામાવવા તેને (તે જીવો માટેનો) સંમૂચ્છિમ જન્મ કહેવાય.

૩૮૨. ગર્ભજનાં કરતાં આ અંતર્મુહૂર્ત અંગુલાસંખ્યભાગથી લઘુ જાણવું.

संयूच्छिंग अने गर्भज मनुष्यनुं स्वरूप

બીજી વ્યાખ્યા એવી પણ છે કે <sup>૩૮૩</sup>ત્રણે લોકમાં તમામ બાજુએથી દેહના અવયવોની રચના થાય તે સંમૂચ્છિમ જન્મ કહેવાય.

બે <sup>૩૮૪</sup>શરીરના સંબંધપશાથી આત્માનો જે પરિશામ તેને જ 'જન્મ' કહેવાય છે.

અહીં બાહ્ય અને આભ્યન્તર પુદ્દગલોનાં ઉપમદનથી જે જન્મ થાય તે સંમૂચ્છન જન્મ કહેવાય.

કાષ્ઠની ત્વચા, ફળ વગેરે પદાર્થોને વિષે ઉત્પન્ન થતા કૃમિ વગેરે જાતના જીવો છે તેઓ, તેહી જ કાષ્ઠ, ફળ વગેરેમાં વર્તતા પુદ્દગલોને શરીરરૂપે પરિષ્ઠામાવે તે **બાક્ષ પુદ્દગલના ઉપમર્દનરૂપ** જાણવો.

એવી રીતે જીવતી ગાય વગેરેના શરીરમાં ઉત્પન્ન થતા કૃમિ વગેરે જીવો, એહી જ જીવતી ગાય વગેરેના શરીરનાં અવયવોને ગ્રહશ કરી, પોતાના શરીરરૂપે પરિશ્વામને પ્રાપ્ત કરે, તે **આધ્યાત્મિક** પુદ્દગલના ઉપમર્દનરૂપ સંમૂચ્છન જન્મ સમજવો.

**ગર્ભજ જન્મ**— (પુરુષનું) શુક અને (સીનું) શોશિત બંનેના મિલનના આશ્રયરૂપ પ્રદેશને 'ગર્ભ' કહેવાય. અને તે સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થનાર જીવ 'ગર્ભજ' કહેવાય. એને જ જરા વધુ સ્પષ્ટ કરીએ. સી–પુરુષનો મિથુન સંયોગ થયા બાદ સ્રીની યોનિમાં કોઈ જીવાત્મા શીઘ ઉત્પન્ન થઈને, તુર્ત જ પ્રથમ ક્ષણે શુક્ર અને શોશિતને–માતાએ ગ્રહણ કરેલા આહારને આત્મસાત્ કરનાર અર્થાત્ સ્વશરીરરૂપે પરિણમન કરનાર તે 'ગર્ભજ' જીવ કહેવાય.

**ઉપપાતજન્મ**— પરસ્પરના મૈથુન સંયોગ વિના, તે તે ક્ષેત્ર–સ્થાન નિમિત્તને પામીને એકાએક અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગે ઉત્પન્ન થઈ, શીઘ્ર મૂલ શરીરાવગાહને ધારણ્ર કરવું તે.

આ જન્મ દેવ તથા નારકોને હોય છે. દેવો દેવશય્યામાં અને નારકો વજૂમય ભીંતને વિષે રહેલાં ભયંકર આવાસોમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

**શંકા**— સંમૂચ્છિમ અને ઉપપાત બંનેના જન્મમાં સ્વી—પુરુષના સંયોગની અપેક્ષા નથી, તો પછી બેયને જુદા જુદા શા માટે માનવા ? સંમૂચ્છનમાં જ સમાવેશ કરી દેવાય તો કેમ ?

**સમાધાન** જો કે શંકા વ્યાજબી છે પણ બંનેમાં ભિન્નતા એ છે કે-સંમૂચ્છન જન્મમાં ઔદારિક પુદ્દગલોનું અને ઉપપાતમાં વૈક્રિય પુદ્દગલોનું ગ્રહણ છે. બાકી ખરી રીતે તો ત્રણ પ્રકારને બદલે <sup>૩૮૫</sup>એક સંમૂચ્છન પ્રકાર માનીને બાકીના બે સંમૂચ્છનના જ વિશિષ્ટ સ્વરૂપો માનીએ તો તે અયોગ્ય નથી.

#### સંમૂર્ચ્છિમ જીવો કયા કયા ?

એકેન્દ્રિય, દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય--આ બધાય જીવો સંમૂર્ચ્છિમ જ હોય છે. પંચેન્દ્રિયના ચાર ભેદો પૈકી મનુષ્ય અને તિર્યંચોમાં પણ સંમૂર્ચ્છિમ પંચેન્દ્રિયો છે.

3८५. अपरे वर्णयन्ति, सम्मूच्छनमेवैकं सामान्यतो जन्म । तद्धि गर्भोपातताभ्यां विशेष्यत इति ।। [तत्त्वार्थ બृહद् वृत्ति]

૩૮૩. જુઓ તત્ત્વાર્ય રાજવાર્તિક. ૩૮૪. જુઓ તત્ત્વાર્થ બૃહદ્દવૃત્તિ.

#### સંમૂચ્છિમ મનુષ્યો ક્યાં ઉત્પન્ન થાય છે ?

અહીં ચાલુ ગાથામાં સંપૂચ્છિમ ને ગર્ભજ મનુષ્ય અંગેનો વિચાર ચાલતો હોવાથી સંપૂચ્છિમ મનુષ્યો કથાં ઉત્પન્ન થાય છે ? આના ઉત્તરમાં સમજવું કે—તેઓ અઢીદ્વીપ—સમુદ્રમાં વર્તતા પદ અન્તર્દ્વીપ, ૧૫ કર્મભૂમિ, અને ૩૦ અકર્મભૂમિનાં ૧૦૧ ક્ષેત્રોમાં વર્તતા ગર્ભજ મનુષ્યના જ વિષ્ટા, મૂત્ર (મૂતર), શ્લેષ્મ, કરૂ, વમન, પિત્ત, વીર્ય, રુધિર, મૃતકલેવર, સ્વી—પુરુષના મિથુન સંયોગમાં, શહેરની મોરી-ગટરોમાં તેમજ તમામ જાતનાં ઉચ્છિષ્ટ, અશુચિ અને અપવિત્ર—ગંદા સ્થાનોમાં ઔદારિક પુદ્દગલ સાથે તથાપ્રકારના જલ—વાયુનો સંયોગ મળતાં શીઘ્ર, અલ્પ અથવા સેંકડોથી લઈને લાખો, કરોડો ને અબજો યાવત્ અસંખ્ય તથા અનુત્રીપ્રમાણમાં ઉત્પન્ન થઈ જાય છે. ક્ષણભર પહેલાં કંઈ ન હોય ત્યાં હજ્જારો માખીઓ, મચ્છરો, માંકડો, તીડો તેમજ અન્ય જીવાતો એકાએક ઉભરાઈ જાય છે, તે સંપૂચ્છિમ જીવો હોવાના કારણે જ બને છે.

એકંદર ચૌદ અશુચિસ્થાનોમાં સંમૂચ્છિમ મનુષ્યોનાં જન્મ મરશ સતત થયા જ કરે છે. આ જીવો અસંજ્ઞી (મનરહિત) મિથ્યાદષ્ટિ અને અપર્યાપ્તા જ હોય છે. ગર્ભજ મનુષ્યોને આશ્રીને ઉત્પન્ન થતાં હોવાથી તેમનું ઉત્પત્તિક્ષેત્ર અઢીદ્વીપ–સમુદ્ર એટલે સંપૂર્ણ મનુષ્ય ક્ષેત્ર છે, જે અગાઉ કહેવાઈ ગયું છે.

#### ગર્ભજ મનુષ્યો----

'गર્મે जायन्ते इति गर्मजाः' ગર્ભમાં જે ઉત્પન્ન થાય તે ગર્ભજ કહેવાય. ગર્ભજ મનુષ્યો પશ, ૧૫ કર્મભૂમિ, ૩૦ અકર્મભૂમિ અને ૫૬ અન્તર્દ્ધીપમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓ અપર્યાપ્ત–પર્યાપ્ત બન્ને પ્રકારના હોવાથી તેના કુલ ૨૦૨ ભેદો છે.

કર્મભૂમિમાં ઉત્પન્ન થનારા મનુષ્યોના પુનઃ આર્ય—અનાર્ય એમ બે ભેદ પડે છે.

#### આર્યો—

ત્યાગ <sup>અટ૬</sup>કરવા લાયકનો ત્યાગ કરીને ઉપાદેય ગુણોને પામેલા હોય તે આર્યો કહેવાય. બીજી રીતે દુર્લભ માનવ જીવનને પ્રાપ્ત કરીને કર્તવ્યનું આચરશ અને અકર્તવ્યનું અનાચરશ કરીને પ્રાપ્ત માનવતાને સફળ કરવા પ્રયત્નશીલ હોય. વિભાવદશાને છોડીને સ્વભાવદશા સન્મુખ હોય તે પશ આર્ય કહેવાય છે. આ આર્યો જ્યાં રહેતા હોય તે દેશો પશ આર્ય કહેવાય છે. એ ભૂમિમાં ધર્મના તમામ સદ્સંસ્કારોની પ્રાપ્તિનાં સુંદર સાધનો અને યોગો વર્તતા હોય છે, જે દ્વારા મુક્તિની સાધના સાધ્ય કરી શકાય છે.

આ આર્યો મુખ્યત્વે બે પ્રકારના છે : ૧ ઋદ્વિપ્રાપ્ત ૨ અઋદ્વિપ્રાપ્ત. ઋદ્વિપ્રાપ્તમાં તીર્થંકરો, ચક્રી, વાસુદેવ, બળદેવ, પવિત્ર વિદ્યાવંતો ને લબ્ધિવંતોનો સમાવેશ થાય છે અને અૠદ્વિપ્રાપ્તો ક્ષેત્ર<sup>૩૮૭</sup>, જાતિ, કુલ, કર્મ, શિલ્પ, ભાષા આ આર્યો છ વિભાગે છે.

उ८६. आरात् सर्वधर्महेयधर्मेभ्यो यातः प्राप्तगुणैरित्यार्य्यः । [प्रश्वा. १, ५६ टी.अ]

'कर्त्तव्यमाचरन्कार्यमकर्तव्यमनाचरन् । तिष्ठति प्रकृताचारे, स वा आर्य्य इति स्मृतः ॥'

૩૮૭. આ બધા પ્રકારોનું વર્શન ગ્રન્થાન્તરથી જાણવું.

#### અનાર્યો-

<sup>૩૮૮</sup>તેથી વિપરીત લક્ષણવાળા તે અનાર્યો એટલે કે પાપી પ્રકૃતિવાળા, ઘોર કર્મોને કરવાવાળા, પાપની ધૃણા વિનાના અને પાપનો પશ્ચાતાપ નહીં કરનારા હોય છે. શક, યવન, બર્બર, શબર, ગૌડ, દ્રવિડ, ઔંધ, પારસ, મલય, માલવ, અરબ, હૂણ, રોમક, મરહક વગેરે અનેક જાતિઓની ગણના અનાર્યમાં કરેલી છે. આ પ્રમાણે ગર્ભજ મનુષ્યોની પ્રસંગવશ ઓળખાણ આપી.

આ મનુષ્યોનાં આયુષ્ય ને દેહમાન દેશ—કાળ પરત્વે ભિન્ન ભિન્ન હોય છે, પગ્ન અહીં આ ગાથામાં ત્રગ્ન પલ્યોપમ જેવડું વિશાળ આયુષ્ય અને ત્રગ્ન ગાઉના દેહમાનની જે વિશાળતા જગ્નાવી છે તે, તે તે દેશ—ક્ષેત્રવર્તી યુગલિકોની છે, પગ્ન આ યુગલિકો અવસર્પિશીના પહેલા અને ઉત્સર્પિશીના છેલ્લા આરા વખતે વિદ્યમાન હોય તે જ <sup>\*</sup>સમજવા.

બાકી સામાન્ય (યુગલિક ભાવવિનાના) મનુષ્યનું તો કોઈ કાળે વધુમાં વધુ પૂર્વકોડનું આયુષ્ય અને પાંચસો ધનુષ્યનું દેહમાન હોય છે.

જઘન્યથી તમામ મનુષ્યોનું અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગનું દેહમાન હોય છે.

ઉત્તરવૈક્રિયની રચના સંમૂચ્છિમોને હોતી જ નથી. ગર્ભજમનુષ્યને તે ઉત્કૃષ્ટ સાધિક લાખ યોજન અને જઘન્યથી અંગુલના ક્<u>વાસંખ્ય</u> ભાગની હોય છે.

મનુષ્યોનાં ભવનો—ગૃહો, અશાશ્વત—અનિયમિત હોવાથી તેઓની વક્તવ્યતા હોઈ શકે નહિ, માટે ભવનદ્રારનો નિષેધ કર્યો છે, અને તેથી આઠ જ દ્વારોની પ્રરૂપશા અહીં કહેવાશે. [૨૬૦]

## त्रीजुं ने चोथुं उपपात-च्यवनविरह तथा पांचमुं छडुं संख्याद्वार

**अवतरण**— હવે ત્રીજા અને ચોથા **ઉપપાત** તથા **ચ્યવનવિરહ** દ્વારને અને પાંચમા અને છકા ઉપપાત તથા ચ્યવન **સંખ્યાદારને** કહે છે.

## बारस मुहुत्त गब्भे, इयरे चउवीस विरह उक्कोसो । जम्ममरणेसु समओ, जहण्णसंखा सुरसमाणा ॥२६१॥

સંસ્કૃત છાયા—

द्वादश मुहूर्ता गर्भजे इतरे चतुर्विंशतिर्विरह उत्कृष्टः । जन्ममरणेषु समयो जधन्यसंख्या सुरसमाना ॥२६१॥

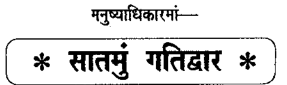
૩૮૮. पावा य चंडकम्मा अणारिया णिग्धिणा णिरनुतावी । \* દેવકુરુ-ઉત્તરકુરુના યુગલિકોનું આયુષ્ય કાયમ પલ્યોપમ હોય છે.

#### 

**વિશેષાર્થ** હવે ત્રીજું ઉપપાત-ચ્યવનવિરહ એટલે ગર્ભજમનુષ્યને ઉપપાત-ચ્યવન (જન્મમરણાશ્રયી) વિરહકાલ ઉત્કૃષ્ટથી બાર મુહૂર્ત્તનો પડે છે. એટલે એક જીવના ઉપપાત (જન્મ) કે ચ્યવન (મરજ્ઞ) પછી ઉક્ત અંતરે બીજો ઉપજે–જન્મે અથવા ચ્યવે--મરે. ઈતર–સમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યને ઉત્કૃષ્ટથી ચોવીસ મુહૂર્ત્તનો ઉપપાત તથા ચ્યવન વિરહકાળ પડે છે.

બન્નેને જઘન્યથી એક સમયનો ઉપપાત તથા ચ્યવનવિરહકાળ હોય છે. હવે બન્નેની ઉપપાત અને ચ્યવન સંખ્યા દેવસમાન–તે એક, બે યાવત્ ઉત્કૃષ્ટપશ્ને સંખ્ય–અસંખ્યની હોય છે. આ પ્રમાશે છ દ્વાર વર્શવ્યાં. [૨૬૧]

\*



**અવતરण---- હ**વે સાતમું **'ગતિદ્વાર'** તે મનુષ્યગતિમાં આવનારા જીવો કયા કયા ? તેને કહે

છે.

सत्तममहिनेरइए, तेऊ-वाऊ-असंखनरतिरिए । मुत्तूण सेसजीवा-उप्पञ्जंती नरभवंमि ॥२६२॥

સંસ્કૃત છાયા—

सप्तममहीनैरयिकान्, तेजोवाय्वसङ्खनरतिरश्चाः । मुक्त्वा शेषजीवा,--उत्पद्यन्ते नरभवे ॥२६२॥ शબ्दार्थ----आवी अयो છे.

**ગાયાર્થ**— સાતમી નરક પૃથ્વીના નારકો, તેઉ (અગ્નિ)કાયના, વાયુ (પવન)કાયના જીવો, અસંખ્ય વર્ષાયુષી (યુગલિક) મનુષ્ય–તિર્યંચો અનન્તરભવે મનુષ્યો થતા ન હોવાથી તેઓને છોડીને, શેષ સર્વ દંડકના જીવો [તે છ નારકના જીવો, દેવો, તિર્યંચો] મનુષ્યભવને વિષે ઉપજે છે. ાા૨૬૨ા

विशेषार्थ- સુગમ છે. [૨૬૨]

**ઝવતરળ** આ ગતિદ્વારમાં જ વિશેષ સ્ફોટ પાડતાં મનુષ્યલોકમાં થનારા અર્હન્--ચક્રવર્તી આદિ મહાપુરુષો કથાંથી ચ્યવીને આવનારા હોય છે? તે વિશેષતા બતાવે છે.

## सुरनेरइएहिं चिय, हवंति हरि-अरिह-चक्कि-बलदेवा । चउविह सुर चक्किबला, वेमाणिअ हुंति हरिअरिहा ॥२६३॥

સંસ્કૃત છાયા—

सुरनैरयिकेभ्य एव, भवन्ति हर्यर्हद्यक्रिबलदेवाः । चतुर्विधसुरेभ्यश्चक्रि बलदेवा, वैमानिकेभ्यो भवन्ति हर्यर्हन्तः ॥२६३॥ शબ्दार्थ आवी ગયો છે.

**गावार्थ**— વાસુદેવ, અરિહંત, ચક્રવર્તી, બલદેવ, મનુષ્યો નિશ્વયથી દેવ—નરકગતિમાંથી જ આવેલા હોય છે. એમાં ચક્રવર્તી અને બલદેવ છે તેઓ ચારે પ્રકારના દેવનિકાયમાંથી આવેલા અને વાસુદેવ તથા અરિહંત વૈમાનિક નિકાયમાંથી જ આવેલા હોય છે. ॥૨૬૩॥

**વિશેષાર્ય** ગાથામાં જણાવ્યું કે અસ્હિંતાદિક મહાપુરુષો અવશ્ય દેવ તથા નરકમાંથી આવેલા હોય છે, તેમાં કઈ નરકમાંથી કોણ કોણ થાય ? તે તો નરકગતિ અધિકારમાં કહ્યું છે. હવે દેવલોકના કયા કયા સ્થાનેથી આવેલા કોણ કોણ થાય છે ? તો–

ભવનપતિ-વ્યન્તર-જ્યોતિષી અને વૈમાનિક, આ ચારે નિકાયમાંથી ચ્યવેલા હોય તે બલદેવ કે ચક્રવર્તી (બે જ) થાય છે. જિનેશ્વર-અરિહંત થનાર, એક વૈમાનિક નિકાયમાંથી જ ચ્યવીને આવેલા હોય છે. અને એ જ પ્રમાશે વાસુદેવો પણ [ફક્ત અનુત્તર વર્જી] <sup>૩૮૯</sup>વૈમાનિક નિકાયમાંથી જ આવેલા હોય છે. પરંતુ તિર્યંચ--મનુષ્યમાંથી ચ્યવેલા જીવો અનુન્તરભવે ઉક્ત વિભૂતિઓ પામતા નથી. [૨૬૩] **अवतरण---** પૂર્વોક્ત વાત પુનઃ કહીને વાસુદેવો તથા <sup>૩૯૦</sup>ચક્રવત્યીદિકનાં મનુષ્યરત્નો પણ કચાંથી ચ્યવેલા [આવેલા] હોય ? તે કહેવા સાથે વિશેષ હકીકત કહે છે.

> हरिणो मणुस्सरयणाइं, हुंति नाणुत्तरेहिं देवेहिं । जहसंभवमुववाओ, हयगयएगिंदिरयणाणं ॥२६४॥

संस्कृत छाथा— हरेर्मनुष्यरत्नानि, भवन्ति नानुत्तरेभ्यो देवेभ्यः । ययासंभवमुपपात<del>ो हय</del>्गजैकेन्द्रियरत्नानाम् ॥२६४॥

શબ્દાર્થ----

| हरिणो-वासुधेवो          | जहसंघव≕યથાસંભવ                          |
|-------------------------|-----------------------------------------|
| मणुस्सरयणाइंभनुष्य२त्नो | हय—गय=હાથી ધોડાનો                       |
| <u> </u>                | <b>ણ્ગિંदिरयणા</b> णं=એકેન્દ્રિયરત્નોનો |

. **गાથાર્થ**— વાસુદેવોરૂપે અને ચક્રવર્તીના મનુષ્યરત્નોરૂપે અનુત્તર દેવો (ચ્યલીને) અવતરતા નથી અને શેષ હાથી, અન્ય અને એકેન્દ્રિય સાત રત્નોનો ઉપપાત યથાસંભવ જાણવો.॥૨૬૪॥

**વિશેષાર્ય** વાસુદેવો વૈમાનિકનિકાય તથા નરકમાંથી જ આવેલા હોય છે. જ્યારે વૈમાનિક નિકાયમાંથી નીકળેલો જીવ વાસુદેવ થાય તો અનુત્તર વિમાનના દેવોને વર્જીને શેષ ચાર વૈમાનિક

૩૮૯. પ્રજ્ઞાયનામાં નાગકુમાર નિકાયથી વાસુદેવ થયેલા જણાવે છે.

૩૯૦. મનુષ્યમાંથી નીકળેલા ચક્રવર્તી થાય છે એવું પજ્ઞ કથન આવશ્યક નિર્યુક્તિમાં છે.

નિકાયમાંથી આવેલો જાણવો. પ્રતિવાસુદેવની વાસુદેવવત્ ગતિ સમજવી.

ચક્રવર્તીને આગળ કહેવાતા મહાસુખ–સંપત્તિદાયક ઉત્તમોત્તમ ચૌદ રત્નો પૈકી ચક્રાદિક સાત રત્નો એકેંદ્રિય સ્વરૂપે હોય છે, જ્યારે બાકીનાં પુરોહિતાદિ સાત રત્નો પંચેન્દ્રિયરૂપે છે. એ સાત પંચેન્દ્રિયમાં પુનઃ હસ્તિ અને અશ્વ એ બે રત્નો તિર્યંચપણે હોય છે અને શેષ પાંચ રત્નો મનુષ્યપણે હોય છે.

એ પાંચ મનુષ્યરત્નોરૂપે, સાતમી નરકમાંથી નીકળેલા જીવો, તેઉવાઉકાયના જીવો અને અસંખ્ય વર્ષ આયુષી તિર્યંચ-મનુષ્યો (અનન્તરભવે) જન્મ લેતા નથી, કારણકે તેમને માટેની મનુષ્યભવ પ્રાપ્તિનો ૨૬૨ ગાથામાં જ નિષેધ કરાયો છે. તેથી તે વર્જીને શેષ દંડકોમાંથી પુરોહિતાદિ પાંચે પંચેન્દ્રિય મનુષ્યરત્નો [તથા મંડલિક રાજા પણ] રૂપે અવતરે છે. પરંતુ એટલું વિશેષ કે-જો વૈમાનિકમાંથી પાંચ મનુષ્યરત્નોરૂપે અવતરે તો અનુત્તરકલ્પ વર્જીને શેષ દેવલોકમાંથી જ સમજવા.

હવે પંચેન્દ્રિયમાં શેષ હસ્તિ-અશ્વ બે તિર્યંચ રત્નોનો યથાસંભવ ઉપપાત એટલે કે જે દંડકમાંથી નીકળેલા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો થતા હોય તે તે સ્થાનથી સમજવો, એટલે કે સાતે નરકથી, સંખ્ય વર્ષાયુષી નર–તિર્યંચ તથા ભવનપતિથી લઈ સહસ્તાર સુધીના દેવો તે રત્નરૂપે અવતરી શકે છે, કારણકે ત્યાં સુધીના દેવોની તિર્યંચને વિષે ગતિ પૂર્વે કહેવાયેલી છે.

વળી ચક્રાદિ શેષ સાત એકેન્દ્રિય રત્નોરૂપે, સંખ્યવર્ષાયુષી તિર્યંચ, નર અને ભવનપતિથી લઈ ઇશાનકલ્પ સુધીના દેવો નિશ્વે ઉત્પન્ન થઈ શકે છે, તેથી આગળના દેવો માટે તો ત્યાં ઉપજવાનો નિષેધ છે. [૨૬૪]

**अवतरण**--- હવે ચક્રવર્તીના **ચૌદ રત્નોનાં** નામ તથા પ્રત્યેકનું માન કહે છે.

वामपमाणं <sup>9</sup>चकं, <sup>3</sup>छत्तं <sup>3</sup>दंडं दुहत्थयं <sup>8</sup>चम्मं । बत्तीसंगुल <sup>4</sup>खग्गो <sup>६</sup>सुवण्णकागिणि चउरंगुलिया ॥२६५॥ चउरंगुलो दुअंगुल, पिहुलो य <sup>७</sup>मणी <sup>८</sup>पुरोहि-<sup>६</sup>गय-तुरया<sup>9</sup> । <sup>9</sup>\*सेणावइ <sup>93</sup>गाहावइ, <sup>93</sup>वहुइ <sup>98</sup>त्थी चक्रिरयणाइं ॥२६६॥

સંસ્કૃત છાયા—

वामप्रमाणं चक्रं, छत्रं दण्डो द्विहस्तकं चर्म । द्वात्रिंशदङ्गुलः खङ्गाः सुवर्णकाकिणी चतुरङ्गुलिका ॥२६५॥ चतुरङ्गुलो द्वयङ्गुलपृथुलश्च मणिः पुरोहितगजतुरगाः । सेनापतिर्गाथापतिर्वर्धकिः स्त्रीचक्रिरलानि ॥२६६॥

શબ્દાર્થ-----

वामपमाणंच्या ૫ પ્રમાસ चक्कच्यક छत्तंच्छत्र दंइं≓દંડ दुहत्ययं=બે હાથ चम्मं=ચર્મ बत्तीसंगुल≕બત્રીશ અંગુલ खग्गो≕ખડ્ગ सुवण्णकागिणि=સુવર્શનું કાકિષ્ઠી (રત્ન) चउरंगुलिया=ચાર અંગુલ चउरंगुले=ચાર અંગુલ–દીર્ઘ दुअंगुल=બે અંગુલ पिहुलो=પહોળું મળી=મર્શી પુરોहિ=પુરોહિત गयतुरया=હાથી ધોડો सेणावइ=સેનાપતિ गाहावइ=ગાથાપતિ वहुइ=વર્દ્ધકી-સુથાર ત્થી=સ્ત્રી

**વિશેષાર્થ**— દ્રવ્યદેવાદિ પાંચ પ્રકારના દેવમાં ચક્રવર્તી નરદેવ તરીકે ઓળખાય છે, જે રીતે દેવલોકમાં પ્રધાનસ્થાન ઇન્દ્રનું, તે રીતે સર્વ મનુષ્યોમાં ચક્રીનું સ્થાન સર્વોચ્ચ છે. અને તેથી જ તેમને દેવ શબ્દથી સંબોધ્યા છે. તેઓ છ ખંડના અધિપતિ બને છે, તે સિવાય ભરતના છએ ખંડના કોટાનુકોટી માનવોના રૂપનો સંચય તેનામાં હોય છે અર્થાત્ તે બધાય કરતાં સર્વોત્તમ રૂપવાન હોય છે. તેઓનાં શરીરો શ્રેષ્ઠ સુવર્જાવર્જ્યી સુકોમળ હોય છે. અન્ય ઘશી ઋદ્ધિ–સિદ્ધિઓ હોય છે. એ સર્વ ઋદ્ધિમાં પણ ચક્રાદિ ચૌદ રત્નોની પ્રધાનતા હોય છે. તે ચૌદ રત્નોનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.

૧. **ચક્ર**, ૨. **છત્ર** અને ૩. **દંડ** એ ત્રશે રત્નો <sup>૩૯૧</sup>વ્યામ–વામપ્રમાશ એટલે પ્રસારેલા ઉભય બાહુવાળા પુરુષના બે હાથની અંગુલીઓના બન્ને છેડા વચ્ચેના ભાગ [≕૪ હાથ] પ્રમાશ વિચારી લેવા. ૪. **ચર્મ** રત્ન કેવળ બે હાથ દીર્ઘ–લાંબું છે.

૫. **ખડ્ગ** રત્ન બત્રીશ અંગુલ દીર્ઘ, ૬. શ્રેષ્ઠ **સુવર્ણ કાકિલી** રત્ન ચાર અંગુલપ્રમાણ દીર્ઘ અને બે અંગુલ વિસ્તીર્ણ, ૭.**મક્ષિ**રત્ન ચાર અંગુલ દીર્ઘ અને બે અંગુલ વિસ્તીર્શ, મધ્યમાં વૃત્ત અને વિસ્તીર્શ, તેમજ છ ખુશાથી શોભતું છે.

આ સાતેય એકેન્દ્રિય રત્નોનું માપ ચક્રવર્તીના <sup>૩૯૨</sup>આત્માગુંલે એટલે તેના પોતાના અંગુલમાનથી જાણવું.

૮. પુરોહિતરત્ન, ૯. ગજરત્ન, ૧૦. અશ્વરત્ન, ૧૧. સેનાપતિરત્ન, ૧૨ ગાથાપતિરત્ન, ૧૩. વાર્દ્ધકીરત્ન, અને ૧૪. સ્ટ્રીરિત્ન. એ સાતે ય પંચેન્દ્રિય રત્નોનું માન, તત્કાલે વર્તતા પુરુષ, સ્ટ્રી અને તિર્યચનું જે માન ઉત્તમ અને પ્રશસ્ત ગણાતું હોય તે પ્રમાશે હોય છે. આ પ્રમાશે ચક્રવર્તીનાં ચૌદ રત્નોની વાત જાણવી.

અહીં બધાંય રત્નોનો વિસ્તાર, જાડાઈ અન્ય ગ્રન્થોથી ઉપલબ્ધ ન થવાથી મુખ્યતયા લંબાઈ જ જણાવી છે. [૨૬૫–૨૬૬]

उ८१. व्यामो बाह्येः सकरयोस्ततयोस्तिर्यगनन्तरम् इत्यमरः ।

૩૯૨. આ માન મધ્યમ લીધું છે. અન્યથા અન્યત્ર તો ૫૦ અંગુલ લાંબું, ૧૬ અંગુલ પહોળું અને અર્ધ અંગુલ જાડું કહેલું છે; અને જઘન્યમાન ૨૫ અંગુલનું કહેલું છે. આથી ઉક્તમાનને મધ્યમ ગજ્ઞવું યોગ્ય છે. અહીં જંબૂo પ્રo, અનુo દ્વાર, બૃo સંo વૃત્તિકારાદિ મજ્ઞિ–કાકિબ્રીને, પ્રમાશાંગુલ, આત્માંગુલ અને ઉત્સેધાંગુલથી માપવાનું કહે છે. અને પ્રવo સારોo આદિ ગ્રન્થો સાતે એકેન્દ્રિય રત્નોને આત્માંગુલથી માપવાનું કહે છે. તત્ત્વજ્ઞાનીગમ્ય. **अવતરण** હવે તે રત્નો કયા કયા સ્થાને ઉત્પન્ન થાય છે? તે કહે છે.

चउरो आउह-गेहे, भंडारे तिन्नि दुन्नि वेअहे । एगं रायगिहम्मि य, नियनयरे चेव चत्तारि ॥२६७॥ [प्र. गा. सं. ६४]

સંસ્કૃત છાયા----

चत्वारि आयुधगेहे, भाण्डागारे त्रीणि द्वे वैताढ्ये । एकं राजगृहे च, निजनगरे चैव चत्वारि ॥२६७॥

શબ્દાર્થ----

| <u> </u>          | ∣ एगं≕એક             |
|-------------------|----------------------|
| મંકારે≓ભંડારમાં   | रायगिइम्मि⇒રાજગૃહમાં |
| વેઝકુે=વૈતાઢ્યમાં | नियनयरे=-નિજનગરમાં   |

**गाથાર્થ**— ચાર રત્નો આયુધશાળામાં, ત્રજ્ઞ ભંડારમાં, બે વૈતાઢ્યમાં, એક રાજાના ગૃહે અને શેષ ચાર અવશ્ય નિજનગરમાં ઉત્પન્ન થનારા હોય છે. ॥૨૬૭॥

**વિશેષાર્ય - ૧ ચक્राल** - ચક્રવર્તીનો જન્મ ઉત્તમ જાતિ અને ગોત્રમાં, ઉત્તમ રાજભોગકુલમાં જ હોય છે. તેઓ સર્વાંગે સામુદ્રિક શાસ્ત્રમાં કહેલા ઉત્તમોત્તમ ૧૦૮ લક્ષણયુક્ત હોય છે. મહાન દેદીપ્યમાન પુષ્ટયના પૂંજરૂપ હોય છે. ચક્રવર્તી યોગ્યાવસ્થાને પામે છે ત્યારે રાજગાદી ઉપર આવે છે. આવ્યા બાદ યથાયોગ્યકાલે પોતાને મહાન ઉદયારંભ થવાનો યોગ્ય સમય થતાં પ્રથમ ચક્રાકારે વર્તતું. ઝળહળતું, મહાન, નાના પ્રકારના મશિ–મોતીઓની માળાઓ, ઘંટડીઓ અને પુષ્પમાળાઓથી અલંકત, ચક્રીને સદ્ય આધીન, સુર્ય જેવા દિવ્ય તેજથી દિશાઓને પ્રકાશમય કરનારું, હજાર દેવ-યક્ષોથી અધિષ્ઠિત એવું ચક્રરત્ન શસ્ત્રરૂપ હોવાથી પોતાના પૂર્વજોની આયુધ (શસ્ત્ર રાખવાની) શાળામાં ઉત્પન્ન થાય છે. સર્વ રત્નોમાં અને આયુધોમાં શ્રેષ્ઠ હોવાથી, તેમજ ચક્રવર્તીના પ્રાથમિક દિગ્રવિજયને કરાવનારું હોવાથી, સહુથી પ્રથમ આ ઉત્પન્ન થાય છે. સવયુધોમાં સર્વોત્તમ પ્રભાવવાળું અને દુર્જય, મહારિપુઓનો વિજય કરવામાં સદાય અમોઘ શક્તિવાળું આ રત્ન, ચક્રીથી શત્રુઓ ઉપર છોડાયા બાદ સેંકડો વર્ષે પણ તેને હણીને જ ચિક્રીના સ્વગોત્રીયને વજી ચક્રી પાસે આવનારું હોય છે. આ રત્ન <sup>૩૯૩</sup>પ્રાયઃ આયુધશાળામાં જ્યારે ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે હર્ષિત એવો શાળારક્ષક પોતે જ પ્રથમ ચક્રરત્નનો વંદનાદિકથી સત્કાર કરીને સ્વનૃપતિ જિ હજુ ભાવિ ચક્રીરૂપ છે તેમને] ને હર્ષાનંદથી હૃષ્ટ-પુષ્ટ તે સેવક રાજસભામાં ખબર આપે છે. ભાવિ ચક્રી અને વર્તમાનના મહાનૃપતિ તે વાત સાંભળતાં જ મહાઆનન્દને પામીને સાત-આઠ પગલાં ચક્રરત્ન સન્મુખ ચાલીને, સ્તુતિ-વંદનાદિક કરીને, ખબર આપનાર શાળારક્ષકને પ્રીતિદાનમાં, મુકુટને વર્જી પહેરેલાં સર્વાભૂષણો આપીને તેમજ આજીવિકા બાંધી

૩૯૩. પ્રાયઃ શબ્દ એટલા માટે છે કે ભાવિ ચક્રી સુભૂમને મારવા દાનશાળાના અસ્થિ પ્રસંગમાં જ્યારે પરશુરામે ફરસી મૂકી કે તરત જ તે ફરસી મહાપુન્યશાળી સુભૂમને કંઈ ન કરી શકી. એ વખતે રૂષ્ટ થયેલા સુભૂમના હાથમાં રહેલી અસ્થિયાળી તે જ વખતે સુભૂમનો વિજય કરવા જ સ્વયં ચક્રરૂષ બની ગઈ અને એ ચક્રથી તેણે પરશુરામને મરબ્રશરબ્ર કર્યો. આપીને રવાના કરે છે. પછી નગરની અઢારે પ્રજાને ખબર આપી, નગરશુદ્ધિઓ કરાવી વાજતેગાજતે પ્રજા સહિત નૃપતિ પુષ્પ—ચંદન, સુગંધી દ્રવ્યોની વિપુલ સામગ્રીપૂર્વક શાળામાં જઈ ચક્રરત્નની યથાર્થ વિનયપૂર્વક પૂજાદિક વિધિઓ કરે છે. પછી ચક્રરત્નનો મહિમા વિસ્તારવા અષ્ટાદ્મિકાદિ <sup>૩૯૪</sup>મહામહોત્સવો કરી, પ્રજાને દાન આપી, ઋશમુક્ત કરી આનંદાનંદ વર્તાવે છે. દેવાધિષ્ઠિત આ રત્ન, છ ખંડને જીતવા જતા ચક્રીને પ્રથમથી જ સ્વયં માર્ગદર્શક અને વિજેતા તરીકે ચક્રીની આગળ આગળ ચાલે છે અને ચક્રી તેની પછવાડે ચાલે અને જ્યારે ચાલે ત્યારે પ્રમાણાંગુલ એક યોજન ચાલીને ઊભું રહે છે.

દેવાધિષ્ઠિત આ રત્ન વામપ્રમાણ છતાં ચક્રીના હસ્તસ્પર્શના પ્રભાવ માત્રથી જ [ચર્મરત્નને ઢાંકવા] સાધિક બાર યોજન વિસ્તીર્ણ બનીને મેઘાદિકના ઉપદ્રવથી રક્ષણ કરવા સમર્થ થાય છે. જેમ ભરતચક્રી છ ખંડ જીતવા જતાં ઉત્તર ભરતાર્ધમાં યુદ્ધ કરતાં મ્લેચ્છ લોકોના આસાધિત મેઘકુમારદેવે ચક્રી સૈન્યને પીડા આપવા માટે જ્યારે સાત દિવસ વૃષ્ટિ કરી ત્યારે ચક્રીએ છત્ર અને ચર્મરત્નનો અદ્ભુત સંપૂટ બનાવી સમગ્ર સૈન્યનું રક્ષણ કર્યું હતું. આ રત્ન વૃષ્ટિ–તાપ–પવન–શીતાદિ દોષો હણનારું, શીતકાળે ગરમી અને ઉષ્ણકાળે શીતળતા આપનારું અને પૃથ્વીકાયમય હોય છે.

**ર. દંકારન** આયુધશાળામાં ઉત્પન્ન થનારું આ રત્ન, ચક્રીના ખભ્યા ઉપર રહે છે. ચક્રીનો આદેશ થતાં માર્ગમાં આવતી અનેક ઊંચી નીચી-વિષ્ધ ભૂમિ આદિ સર્વને દૂર કરી સપાટ-સરલ માર્ગને કરી આપનારું, શત્રુના ઉપદ્રવોને હણનારું, ઇચ્છિત મનોરથોનું પૂરક, દિવ્ય અને અપ્રતિહત હોય છે. અને જરૂર પડે યત્નપૂર્વક વાપરતાં [સગરચક્રીપુત્રવત્] એક હજાર યોજન ઊંડી અધોભૂમિમાં અદ્ભુત વેગથી પ્રવેશ કરી, જમીન ખોદી માર્ગ કરી આપનારું, ગુજ્ઞઓના દ્વાર ઉઘાડવામાં ઉપયોગી, વજનું બનેલું, તેમજ વચમાં તેજસ્વી રત્નોની પાંચ રેખા-પટ્ટાઓથી શોભતું હોય છે.

8. चर्मरत — ચામડાનું બનેલું આ રત્ન, ચક્રીના લક્ષ્મી ભંડારમાં ઉત્પન્ન થાય છે. આ રત્ન શ્રીવત્સાદિ આકારવાળું, અનેક પ્રકારનાં ચિત્રોથી ચિત્રિત, શત્રુથી દુર્ભેઘ, ચક્રવર્તીની સેના બેસી જાય તો પણ નમે નહીં એવું હોય છે. આ રત્નનો ઉપભોગ એ છે કે--જ્યારે ચક્રી છ ખંડ જીતવા જતાં સેનાપતિ રત્નને ગંગા-સિંધુના નિષ્કૂટો [પ્રદેશ] સાધવા મોકલે છે ત્યારે સેનાપતિ સમગ્ર ચક્રી સૈન્યને તેના ઉપર બેસાડી ગંગા-સિંધુ જેવી મહાનદીઓ વહાણની જેમ શીઘ તરી જાય છે. છતાં લેશમાત્ર નમતું નથી. વળી સમુદ્રાદિક તરવામાં પણ ઉપયોગી હોય છે. એથી જ વામપ્રમાણ છતાં ચક્રીના સ્પર્શમાત્રથી સાધિક ૧૨ યોજન વિસ્તીર્ણ થાય છે, જરૂર પડે ગૃહપતિ--મનુષ્ય રત્ને તે ચર્મરત્ન ઉપર

૩૯૪. તીર્થકરના જન્મની ખુશાલીમાં, તેમના પિતા જે રીતે કરે છે તે રીતે.

વાવેલા ધાન્ય–શાકાદિકને તરત જ ઉગાડનારું, શીઘ્ર પ્રયોજન હોય તો વાવેલા ધાન્ય–શાકાદિકને સાંજે ને સાંજે જ લણી લેવા યોગ્ય કરનારું અને વૈતાઢ્ય પર્વતની ઉત્તર દિશાએ વસેલા મ્લેચ્છ રાજાઓ સાથે યુદ્ધ થતાં, ચક્રીને પરાસ્ત કરવા મ્લેચ્છો પોતાથી આરાધિત કરાયેલા મેઘકુમાર અસુરો પાસે મેઘવૃષ્ટિ કરાવે છે તે પ્રસંગે એ વૃષ્ટિથી બચવા ઉપરના ભાગે ઢાંકજ્ઞ સમું છત્ર રત્ન અને નીચે <sup>૩૯૫</sup>ચર્મરત્ન વિસ્તારી તે ચર્મરત્ન ઉપર ચર્કીની મહાસેનાને સ્થાપી, ચારે બાજુથી સંપૂટ બનાવી દેવાય છે, પછી પ્રસ્તુત છત્ર રત્નની સાથે વચમાં મજિરત્ન બાંધવામાં આવે, જેથી ૧૨ યોજનના સંપૂટમાં સર્વત્ર સૂર્યવત્ પ્રકાશ પડે છે, જેથી સંપૂટમાં ગમનાગમન સુખરૂપ થઈ શકે છે. આમ એક વિરાટ તંબુ જેવો દેખાવ થઈ જાય છે.

**૬. શ્વરૂगरત્વ-**--- તલવાર જેવું આ રત્ન પણ **આયુધશાળા**માં ઉત્પન્ન થાય છે. યુદ્ધમાં અપ્રતિહત શક્તિવાળું છે. તીક્ષ્ણ ધારવાળું, શ્યામવર્ણનું, પર્વત--વજાદિક જેવી દુર્ભેદ્ય વસ્તુને, ચર કે સ્થિર જાતના પદાર્થને ભેદનારું, અદ્ભુત વૈડ્ડયાદિરત્નલતાથી શોભતું, સુગંધીમય તેજસ્વી હોય છે.

દ. काकिणीरत्न--- આ રત્ન ખડકોને પજ્ઞ ભેદી શકે તેવું ચક્રીના કોશ-લક્ષ્મીભંડારમાં ઉદ્ભવે છે. તે વિષહર, અષ્ટજાતિ સુવર્શોનું બનેલું છે., છ દિશાએ છ તલોવાળું તેથી જ પાસાની જેમ સમચતુરસ્ત્રાકાર, ૧૨ હાંસ ને ૮ કર્જ્સિવાળું, ૮--૭--૬ ઈત્યાદિ અનિયમિત તોલા ભાર સોનૈયા પ્રમાણનું, સોનીની એરજ્ઞ જેવું હોય છે. ચક્રી દિગ્વિજય કરવા જાય ત્યારે ઉત્તર ભારતમાં જવા આવવામાં આડા પડેલા વૈતાઢચ પર્વતની ગુજ્ઞઓમાં સૂર્ય-ચન્દ્રના પ્રકાશના પ્રવેશ વિનાની,ઘોર અંધકારમય ગુજ્ઞના માર્ગને સદાકાળ પ્રકાશમય કરવા મહાગુજ્ઞઓની પૂર્વ--પશ્ચિમ બન્ને બાજુની ભીંતો ઉપર વૃત્ત અથવા ગોમૂત્રાકારે આ કાકિણીરત્નની અજ્ઞીથી ૪૯ મંડળો આલેખવામાં આ રત્નનો ઉપયોગ થાય છે. આ રત્નથી ઓળખેલા (કોતરેલા) મંડળો દિવ્ય પ્રભાવથી પ્રકાશમય થયા થકાં ચકવર્તીની હયાતિ પર્યંત અવસ્થિત પ્રકાશ આપનારાં બને છે, જેથી લોકોને ગમનાગમનનો માર્ગ સુખરૂપ થાય છે. વળી ચક્રીના સ્કન્ધાવાર--છાવણીમાં રહ્યું થકું, તેના હસ્ત-સ્પર્શથી ૧૨ યોજન સુધી પ્રકાશ આપી રાત્રિને પણ દિવસ બનાવી દે છે. વધુમાં સર્વ તોલા [માપવાનાં કાટલા] ઉપરનો વજનમાનનો આલેખ કાકિણીથી કરવામાં આવે છે, ત્યારે જ તે પ્રમાણભૂત ગણાય છે.

**છ. મणिरत्न** આ પશ કોશાગારરૂપ **લક્ષ્મીભંડાર**માં ઉત્પન્ન થનારું, નિરુપમ કાન્તિયુક્ત, વિશ્વમાં અદ્ભુત, વૈડૂર્યમશિની જાતિમાં સર્વોત્તમ, સર્વપ્રિય, મધ્યમાં વૃત્ત અને ઉન્નત છ ખૂણાવાળું, દૂર સુધી પ્રકાશ દેનારું, શોભતું હોય છે. આનો ઉપયોગ જ્યારે સૈન્યરક્ષણ કરવા ચર્મરત્ન અને છત્રરત્નનો સંપૂટ બનાવવાનો હોય ત્યારે સંપૂટમાં ઉદ્યોત કરવા માટે છત્રરત્નના તુમ્બ સાથે બાંધવામાં આવે છે. અથવા તમિસ્તાગુજ્ઞામાં પ્રવેશ કરતી વખતે હસ્તિ ઉપર બેઠેલો ચક્રી, હસ્તિના દક્ષિણ કુંભસ્થલે દેવદુર્લભ એવા મશિરત્નને રાખીને પ્રકાશને ૧૨ યોજન સુધી પાથરતો, પોતાની આગળ

૩૯૫. આ રત્ન પૃથ્વીકાયમય છે. તો પણ તે ચર્મ-ચામડાના જેવા મજબૂત તલીયાવાળું અને જોનારને જાણે ચામડું જ પાથર્યું હોય તેવો આભાસ ઉત્પન્ન કરનારું હોવાથી તેનો चર્મ શબ્દથી વ્યપદેશ કરાય છે. બાકી સાચી રીતે ચામડું નથી, ચામડું એ તો પંચેન્દ્રિય જીવનું સંભવે, જ્યારે આ રત્નો એકેન્દ્રિય છે. એ જ પ્રમાણે દંડરત્ન માટે સમજવું. સાતેય રત્નો પાર્થિવ સ્વરૂપે સમજવાં.

અને બંને બાજુની <sup>૩૯૬</sup>ત્રણે દિશાને પ્રકાશમય બનાવતો ગુફા ઓળંગી શકે છે ને ઉત્તર ભારતની વિજયયાત્રામાં સફળતા મેળવે છે.

વળી તે રત્ન મસ્તકે તથા હાથે બાંધ્યું હોય તો, સર્વોપદ્રવ હરી, સુખ–સંપત્તિને આપનારું, સુરાસુર–મનુષ્ય તિર્યચાદિકના, સર્વ શત્રુઓના ઉપદ્રવોને હરનારું છે. મસ્તકાદિ અંગે બાંધીને સંગ્રામમાં પ્રવેશ કરનાર પુરુષ, શત્રુના શસ્ત્રથી અવધ્ય અને ભયમુક્ત બને છે. મતાંતરે હાથે બાંધતાં સદા તરુણાવસ્થા રહે છે. અને તેના નખ–કેશની વૃદ્ધિ પણ થતી નથી. **इતિ एकेन्द्रियरलानि ।** 

એ પ્રમાણે સાત એકેન્દ્રિય રત્નોની વ્યાખ્યા કરી, હવે સાત પંચેન્દ્રિય રત્નોને કહે છે.

**૬ પુરોદિતરત્વ**— ચક્રીને જરૂર પડે શાન્તિક—પૌષ્ટિક આદિ વિવિધ કર્માનુષ્ઠાનો કરાવી સફળતા અપાવનાર, મહાપવિત્ર, સંપૂર્ણ ગુણોપેત, ચૌદ વિદ્યામાં પારંગત, પ્રવેશ નિર્ગમનમાં મંગલકાર્યો કરાવનાર, કવિ–કુશળ ગોરનું કામ કરનાર.

**દ્દ. गजरत्न** આ ગજ મહાવેગી, સાત અંગવડે પ્રતિષ્ઠિત, ઐરાવશ ગજ જેવો પવિત્ર, સુલક્ષણો, મહાપરાક્રમી, અજેય એવા કિલ્લાદિકને પણ તોડી નાંખનારો હોય છે. ચક્રી આ હસ્તિ ઉપર બેસીને સદા વિજયયાત્રાને મેળવે છે. આ રત્ન દેવાધિષ્ઠિત હોય છે.

**૧૦. अश्वरत्न** ચક્રીનો આ ઘોડો મહાવેગી, સ્વભાવે જ સુંદર, આવર્તાદિ લક્ષણવાળો, સદા યૌવનવાળો, સ્તબ્ધકર્ણવાળો, લંબાઈમાં ૧૦૮ અંગુલ લાંબો, અને ૮૦ અંગુલ ઊંચો, કુચેષ્ટારહિત, અલ્પક્રોધી, શાસ્ત્રોક્ત સર્વ લક્ષણયુક્ત, કોઈ પણ જલાશયો, અગ્નિ કે ડુંગરોને વિના પરિશ્રમે ઉલ્લંઘનારો-મહાવેગવાળો, અજેય હોય છે.

૯–૧૦ આ બન્ને તિર્યચરત્નો **વૈતાઢયપર્વત**નીં તલાટીમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને છ ખંડની વિજયયાત્રામાં પરાજિત થયેલી વ્યક્તિ તે વખતે ચક્રીને ભેટણા તરીકે આપે છે.

**99. સેનાપતિરત્ન** આ હસ્ત્યાદિ સર્વ સેનાનો અગ્રણી, ચક્રીનો યુદ્ધ મંત્રી, યવનાદિક અનેક ભાષા--શાસ્ત્ર, તથા વિવિધ લિપિ--શિક્ષા--નીતિ, યુદ્ધ--યુક્તિ, ચક્રવ્યૂહાદિ વિષયોનો જાણ, સમયજ્ઞ, વિજય કરવાના ક્ષેત્રના જમીનાદિક માર્ગનો જ્ઞાતા, વફાદાર--પરમસ્વામિભક્ત, તેજસ્વી, પ્રજાપ્રિય, ચારિત્રવાન, પવિત્ર ગુણોથી સુલક્ષણો હોય છે, અને દિગ્વિજયમાં ચક્રી સાથે જ હોય છે. ચક્રીની આજ્ઞા થતાં ચક્રીની સહાય વિના જ ચર્મરત્નવડે ગંગા--સિન્ધુના અપર કાંઠે જઈને, મહાબલિષ્ઠ મ્લેચ્છ રાજાઓ સાથે, ભીષણ--ખૂનખાર યુદ્ધ કરી સર્વત્ર વિજય મેળવીને ચક્રીનું શાસન સ્થાપિત કરે છે.

9૨. गृह [ंगाथा] पतिरत्न અન્નાદિકના કોષ્ઠાગારનો અધિપતિ, ચક્રીના મહેલ-ગૃહના તથા સૈન્યના ભોજન, વસ્ત્ર, ફળફૂલ, જલાદિક આવશ્યક તમામ વસ્તુઓની ચિંતા કરનારો---પૂરી પાડનારો, સુલક્ષણ, રૂપવંત, દાનશૂર, સ્વામિભક્ત, પવિત્રતાદિ ગુણવાળો હોય છે. વળી દિગ્વિજયાદિ પ્રસંગે જરૂર પડે અનેક પ્રકારના ધાન્ય તથા શાકને ચર્મરત્ન ઉપર સવારે વાવીને સાંજે ઉગાડનાર હોય છે. [ચર્મરત્ન એ ધાન્યોત્પત્તિને યોગ્ય ક્ષેત્રતુલ્ય કામ આપનાર અને ગૃહપતિને કૃષિકાર તરીકે સમજવો] જેથી સૈન્યનો સુખપૂર્વક નિવહિ થાય છે.

૩૯૬. ત્રણ દિશામાં એટલા માટે કે પાછળ આવતા સૈન્યને માટે તો મંડલપ્રકાશ સહાય છે.

. વાર્ષकीरत्न એટલે મહાન સ્થપતિ-શિલ્પી, સમગ્ર સુથારમાં શ્રેષ્ઠ, ચકીના મહેલો, પ્રાસાદો, ગૃહો તથા સૈન્યને માટેનાં નિવાસસ્થાનો, ગામ, નગરોને તૈયાર કરી આપનાર, <sup>3૯૭</sup>પૌષધશાળાને એક જ મુહૂર્તમાં વાસ્તુશાસ્ત્રના નિયમ મુજબ, યથાર્થ રીતે વ્યવસ્થિત બનાવનાર હોય છે. બાંધકામ ખાતાનો અધિષ્ઠાતા આ પુરુષ હોય છે. વળી જ્યારે ચક્રી તમિસ્ત્રા-ખંડપ્રપાતગુફામાં જાય ત્યારે સમગ્ર સૈન્યને સુખે ઉતરવા સારું ઉન્મગ્ના તથા નિમગ્ના નામની મહાનદી વગેરે ઉપર <sup>3૯૮</sup>કાષ્ઠમય મહાન સેતુ-પૂલોને બાંધનાર.

**૧૪. स्वीरत्न** તે મહાન વિદ્યાધરો તથા અન્ય નૃપતિઓના ઉત્તમ ગૃહે ઉત્પન્ન થાય છે. તેનામાં છ ખંડની નારીઓના એકત્રિત તેજપુંજ જેટલું તેજ, દિવ્યરૂપાદિક હોય છે. સામુદ્રિક શાસ્ત્રમાં કલ્વેલા સંપૂર્ણ સ્ત્રીલક્ષણો યુક્ત, માનોન્માન પ્રમાણયુક્ત, મહાદેદીપ્યમાન અને સર્વાંગસુંદર હોય છે. સદા અવસ્થિત યૌવનવાળું, રોમનખ ન વધે તેવું, ભોક્તાના બલની વૃદ્ધિ કરનારું, દેવાંગના જેવું, સ્પર્શ કરતાં સર્વ રોગને હણનારું અને કામસુખના ધામસમું મહાઅદ્ભુત હોય છે. આ સ્ત્રી (રત્ન)ને ચક્રી મૂલ શરીરે ભોગવે તો પજ્ઞ કદાપિ ગર્ભોત્પત્તિ થતી નથી. ગર્ભાશયની ગરમીના કારણે ગર્ભ રહી શકતો જ નથી. ગરમીના ઉદાહરણમાં–કુરુમતી નામની સ્ત્રીરત્નનો સ્પર્શ થતાં લોહનું પૂતળું પજ્ઞ દ્વીભૂત થઈ ગયું, હતું તે દાખલો પ્રસિદ્ધ છે. **इતિ पંचેન્દ્રિયરત્નાને** !!

આ પ્રમાશે ૮–૧૧–૧૨–૧૩–૧૪ની સંખ્યાવાળાં સેનાપતિ આદિ પાંચ મનુષ્યરત્નો પોતપોતાના નગરને વિષે ઉત્પન્ન થાય છે અને તેઓ સ્વકાલિક ઉચિત દેહપ્રમાશવાળાં હોય છે.

આ પ્રમાશે આ સજીવ ચૌદરત્નો સદા શાસતા, દરેક ચક્રીને પ્રાપ્ત થનારા, પ્રત્યેક એક એક હજાર યક્ષોથી અધિષ્ઠિત હોય છે. એટલે તેના કાર્યની સહાયમાં તેટલા મદદગાર હોય છે. તેથી જ તે રત્નો સર્વત્ર વિજય અપાવનાર અને સર્વદા મહાસુખોને આપે છે પરંતુ પાપયોગે કદાચ તે દૂર ખસી જાય તો દેવપ્રભાવરહિત એવાં તે રત્નો [સુભૂમનો જેમ દેવે પકડેલું ચર્મરત્ન છોડી દેવાથી નાશ થયો હતો તેમ] હાનિકારક પણ બને છે. ચક્રવર્તી આ રત્નોને બહુમાનપૂર્વક સાચવે છે--રક્ષે છે-સેવે છે અને કારણ પડે યથેષ્ટ ઉપયોગમાં લે છે.<sup>૩૯૯</sup> જઘન્યથી જંબૂદ્ધીપમાં એકીસાથે ચાર ચક્રીઓ હોઈ શકે એ દષ્ટિએ તે વખતે ૪×૧૪=૫૬ રત્નો અને ઉત્કૃષ્ટકાળે મહાવિદેહના ૨૮ વિજયોમાં ૨૮, ભરત--ઐરવતના એક એક એમ ૩૦ ચક્રીઓ વર્તતા હોય, ત્યારે સમકાળે ૩૦×૧૪=૪૨૦ રત્નો હોઈ શકે છે. [૨૬૭] (પ. ગા. સં. ૬૪)

अवतरण હવે ચકીના નવ નિધિની હકીકત પ્રક્ષેપક ગાથાથી કહેવાય છે.

૩૯૮. આ કાર્ય વાર્ધકીરત્તનું છે એવું આવશ્યકચૂર્લિ જજ્ઞાવે છે. ૩૯૯. વધુ વર્લન જંબૂ૦ પ્રજ્ઞ૦ લોકપ્રકાશાદિકથી જાણવું.

૩૯૭. પૌર્ષ ઘત્તે इति પૌષઘ:-- જે ધર્મની પુષ્ટિ કરે તેવી કિયા. તે 'પૌષધ' તે ચાર પ્રકારનો હોય છે. તપ કરવો, શરીરસત્કાર ત્યાગ, બ્રહ્મચર્યપાલન અને પાપમય આચરણનો ત્યાગ, ટૂંકમાં જેમાં સાધુજીવનનો સ્વાદ અનુભવાય તે. જૈનો પર્વ દિવસોમાં ધર્મગુરુ પાસે જઈને આ આરાધના કરે છે.

नवनिधिनुं स्वरुप

| रत्ननाम    | दीर्घता        | ব্ৰু                        | उपयोग                            | रत्ननाम    | दीर्घता         | उद्भव            | उपयोग                               |
|------------|----------------|-----------------------------|----------------------------------|------------|-----------------|------------------|-------------------------------------|
| ૧ ચક્રરત્ન | વામ<br>પ્રમાજા | ચક્રીની<br>આયુધ-<br>શાલામાં | આકાશમાં ચાલતું<br>શત્રુ વિજયકારી | ૮ અશ્વરત્ન | ૧૦૮<br>અં૦      | વૈતાઢ્ય<br>તલાટી | યુદ્ધમાં વિજયદાતા                   |
| ર છત્રરત્ન |                | 97                          | વૃષ્ટિ–વાયુથી રક્ષક              | ૯ ગજરત્ન   | તત્કાલ<br>યોગ્ય | "                | મહાપરાક્રમી યુદ્ધમ<br>વિજયદાતા      |
| ૩ દંડરત્ન  | +7             | 13                          | ભૂમિસમકારક                       | ૧૦ પુરોહિત |                 | સ્વસ્વ<br>નગરે   | ગોરનું કામ કરનાર<br>શાન્તિકકર્મકૃત્ |
| ૪ ખડ્ગરત્ન | ૩૨ અં.         | **                          | પહાડાદિ ભેદક                     | ૧૧ સેનાયતિ | 13              |                  | યુદ્ધ સંચાલક ને<br>નિષ્કૂટ જીતનાર   |
| પ ચર્મરત્ન | રહાથ           | લક્ષ્મી<br>ભંડારમાં         | ધાન્ય વાવવામાં<br>ઉપયોગી         | ૧૨ ગૃહપતિ  |                 |                  | ભોજ્ય સામગ્રીકૃત                    |
| ૬ કાકિશી   | ૪ અં૦          | 11                          | મંડલ પ્રકાશકૃત્                  | ૧૩ વાર્ધકી | ,,              | 17               | પૂલ-ગૃહાદિકકૃત                      |
| ૭ મશિરત્ન  | ર અં૦          | 11                          | દિવ્ય પ્રકાશકૃત                  | ૧૪ સીરત્ન  | ы               | રાજ્યૃહે         | ચક્રીને ભોગ્ય                       |

**'णेसप्पे <sup>र</sup>पंडुए 'पिंगलए, <sup>१</sup>सव्वरयणमहापउमे<sup>र</sup> ।** <sup>६</sup>काले अ <sup>७</sup>महाकाले, <sup>र</sup>माणवगे तह <sup>६</sup>महासंखे ॥२६८॥ [प्र. गा. सं. ६५]

સંસ્કૃત છાયા—

नैसर्पः पण्डूकः पिङ्गलकः, सर्वरलमहापद्मी ।

कालश्च महाकालो--माणवकस्तथा महाशङ्खः ॥२६८॥

શબ્દાર્થ----

| णेसप्पे=નૈસર્પ | । सव्वरयण=सर्वरत्न |
|----------------|--------------------|
| पंडूए≕પંડુક    | महापउमे=મહાપધ      |
| पिंगलए≕પિંગલક  | माणवगे=માશવક       |

```
गायार्य----- विशेषार्थवत्. ॥२९८॥
```

**•** •

. .

a

20

n,

**વિશેષાર્થ** ચક્રવર્તીને ચૌદ રત્નો જેમ હોય છે તેવી રીતે નવ નિધાનો પણ પ્રાપ્ત થયેલા હોય છે. જે અવસરે ચક્રવર્તી ભરતક્ષેત્રનો વિજય કરતાં કરતાં ગંગાનદીના મુખ પાસે એટલે સમુદ્રમાં જ્યાં આગળ ગંગાનો સંગમ થાય છે, તે સ્થાને આવે, તે અવસરે ચક્રવર્તીના પ્રબલ પુષ્ટયથી ખેંચાયેલા દેવાધિષ્ઠિત દેવસંચાલિત નવે નિધાનો પાતાલમાર્ગે થઈને ચક્રવર્તીની <sup>૪૦૦</sup>રાજધાનીમાં આવે છે.

૪૦૦. જુઓ ત્રિષષ્ટિશલાકા પુરુષચરિત્ર.

इत्युचुस्ते वयं गङ्गमुखमागधवासिनः । आगतास्त्वं महामाग ! त्वद्भाग्येन वशीकृताः ।

۰.

આ નવે નિધાનો મોટી મંજૂષા--પેટી રૂપે હોય છે. તે દરેક મંજૂષા આઠ યોજન ઊંચી, નવ યોજન પહોળી અને બાર યોજન લાંબી હોય છે. પ્રત્યેક મંજૂષાની નીચે રથના પૈડાની પેઠે આઠ આઠ ચક્ર (પૈડા) હોય છે અને તેમનાં મુખ વૈડૂર્યમણિથી આચ્છાદિત હોય છે. તથા તેઓ સુવર્ણમય, રત્નોથી ભરપુર અને ચક્ર, ચન્દ્ર અને સૂર્યના લાંછનથી યુક્ત હોય છે.

ચક્રવર્તી જ્યારે છ ખંડ સાધતા ગંગા પાસે વિજય કરી આવે છે ત્યારે ગંગા પાસે રહેલાં આ નિધાનોને ચક્રી અક્રમ તપ દ્વારા આરાધે છે. તે નિધિઓના દેવો તાબે થયા બાદ, ચક્રીની સેવામાં સદા હાજર રહેવાના વચનો આપે છે. પછી ચક્રી જ્યારે તેઓનો સત્કાર કરી રાજધાની તરફ વળે છે ત્યારે તે નિધિઓ પાતાલમાર્ગે પરંતુ ચક્રની પાછળ પાછળ આવે છે. અને રાજધાની સમીપે આવ્યા બાદ તે નિધિઓ રાજધાનીની બહાર જ રહે છે; કારણ કે પ્રત્યેક નિધિ ચક્રીની નગરી જેવડા માનવાળા હોવાથી નગરમાં કથાંથી સમાઈ શકે ? એ પ્રમાણે ચક્રીની ગજ—અશ્વ—રથ--પદાતિ વગેરે સેના પણ નગર બહાર જ રહે છે.

નવનિધાનના જે જે નૈસપાદિ નામો છે તે તે નામવાળા મુખ્ય નાગકુમાર દેવો તે તે નિધાનના અધિષ્ઠાયક છે. તેઓ પલ્યોપમાયુષ્યવાળા છે.

અહીં <sup>૪૦૧</sup>કોઈ શાસ્ત્રકારોનું એવું કથન છે કે-એ નિધાનોમાં તે તે વસ્તુની પ્રાપ્તિને જજ્ઞાવનારા શાશ્વતા-દિવ્ય 'કલ્પગ્રન્થો' છે. તેમાં અખિલ વિશ્વનો સર્વ વિધિ લખેલો હોય છે. જ્યારે કોઈ શાસ્ત્રકારોનું એવું કથન છે કે-કલ્પગ્રન્થમાં જજ્ઞાવેલા સર્વ પદાર્થો જ દિવ્ય પ્રભાવથી એ પ્રત્યેક નિધાનોમાંથી [અથવા નિધિનાયકદ્વારા] સાક્ષાત્ પ્રાપ્ત થાય છે. આ નવ નિધાનો પૈકી કયા નિધાનમાં કઈ વસ્ત્તઓ (અથવા જે વિધિઓ જજ્ઞાવેલ) હોય છે, તે સંક્ષેપમાં નામ સાથે કહેવાય છે.

**૧. <sup>૪૦૨</sup>નેસર્પ નિધિ :**--- આ નિધિના કલ્પોમાં ખાશ-ગ્રામ-નગર-પત્તને, નિવેશને, મડેબક, દ્રોશમુખ, છાવેશી, હાટ--ગૃહાદિ સ્થાપનનો સમગ્ર વિધિવિષય જે અત્યારે વર્તમાન વસ્તુશાસ્ત્રમાં પશ દેખાય છે તે સંબંધી વિષયો [પુસ્તક વા સાક્ષાત્ વસ્તુ] આ પ્રથમ નિધિથી પ્રાપ્ત થાય છે અથવા તે તે સ્થાનોનું નિર્માશ થાય છે.

૨. પાંડુક નિધિ :— આ નિધિના કલ્પોમાં સોનૈયા વગેરેની ગણતરી, ધન-ધાન્ય વગેરેનું પ્રમાણ, તે ઉત્પન્ન કરવાની પદ્ધતિ, રૂ, ગોળ, ખાંડ વગેરે સર્વનું માન, ઉન્માન કરવાની સર્વ વ્યવસ્થા હોય છે. ધનધાન્યની ઉત્પત્તિ, બીજોત્પત્તિ તથા દરેક પ્રકારનું ગણિત પણ આ નિધિથી થઈ શકે છે.

**૩. પિંગલનિધિ :**— આ નિધિના કલ્પોમાં પુરુષો અને સ્ત્રીઓના તથા હાથી, ઘોડા

૪૦૧. વધુ માટે જંબૂદ્ધીય પ્રજ્ઞપ્તિ-સ્થાનાંગ-પ્રવચનસારોદ્ધારાદિ ગ્રન્થો જોવા.

૪૦૨. હૈમકોષમાં તો લોક પ્રચલિત આ પ્રમાશે નવ નિધિ દર્શાવ્યા છે. હિન્દુ ધર્મશાસ્ત્રમાં પશ આ જ રીતે દર્શાવ્યા છે.

भहापदाश्च पद्मश्च, शङ्खो भकरकच्छपौ । मुकुन्दकुन्दनीलाश्च, चर्चाश्च निधयो नव ।। [का. २, श्लोक १०७]

વગેરેના દાગીના–આભૂષણો ઈત્યાદિ આભરણ બનાવવા સંબંધી સર્વ વ્યવસ્થા આ તૃતીય નિધાનને આધીન છે.

**૪. સર્વરત્ન નિધિ :**— ચક્રવર્તીના સાત એકેન્દ્રિય રત્નો તેમજ સાત પંચેન્દ્રિય રત્નો એ સર્વ આ નિધિના પ્રભાવે ઉત્પન્ન થાય છે. આ નિધાનના પ્રભાવથી ચૌદ રત્નો ઘણા કાન્તિમય થાય છે એમ કેટલાક કહે છે.

**પ. મહાપદ્મ નિધિ** :— સર્વ પ્રકારનાં વસ્ત્રો વગેરેની ઉત્પત્તિ—રંગવા ધોવાની વ્યવસ્થાનું જ્ઞાન આ નિધિ દ્વારા થાય છે.

**૬. કાલ નિધિ :**---- અતીત, અનાગત અને વર્તમાન વિષયક સકલ જ્યોતિષ શાસ્ત્ર સંબંધી કાળ જ્ઞાન, કૃષિવાણિજ્યાદિ કર્મ તેમજ કુંભકાર, લુહાર, ચિત્રકાર, વણકર, નાપિત ઇત્યાદિ મૂલભેદ ૨૦ અને ઉત્તરભેદવાળા સો પ્રકારનાં શિલ્પો, વળી જગતના તીર્થંકર—ચર્કી—બલદેવ--વાસુદેવના વંશોનું શુભાશુભપણું આ કાલસંજ્ઞક નિધિદ્વારા થાય છે.

**૭. મહાકાલ નિધિ ઃ**— લોઢું તેમજ સોનું–રૂપું વગેરે ધાતુઓ અને તેની ખાજ્ઞો, વળી મજ્રિ–મોતી–પ્રવાલ–હીરા–માજ્ઞેક–ચન્દ્રકાન્તમજ્ઞિ વગેરે રત્નો એ સર્વ વસ્તુઓ આ નિધિવડે પ્રાપ્ત થાય છે અથવા તેની ઉત્પત્તિ આ નિધિમાં કહેલી છે.

**૮. માજ઼વક નિધિ ઃ**— લડવૈયાઓ તેઓને પહેરવાનાં બખ્તરો, હાથમાં ધારજ઼ કરવાનાં શસ્ત્રો, યુદ્ધની કળા, વ્યૂહરચના, સાત પ્રકારની દંડનીતિ, વગેરે સર્વ વિધિ આ નિધાન દ્વારા જાણી શકાય છે.

**૯. મહાશંખ નિધિ** ઃ— નાટક, વિવિઘ કાવ્યો, છંદો, ગઘ–પદ્યાત્મક ચંપૂ, સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અપલંશ અને સંકીર્લ આમ ચારે પ્રકારનાં કાવ્યો–ભાષાઓ આ નવમા નિધિવડે જણાય છે.

આ પ્રમાણે ચક્રીને પોતાના પરમ પુણ્યોદયે મનુષ્ય જાતિ અને માનવ સ્વભાવને ઉપયોગી તમામ સાધન-સામગ્રી આ નિધિઓ દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે. [૨૬૮] (ક્ષેપક ગાથા ૬૫)

. **अवतरण**— હવે એકંદર જંબૂદ્ધીપમાં સમકાળે ઉત્કૃષ્ટ તથા જઘન્યથી કેટલી રત્નસંખ્યા હોય ? તે કહે છે.

# जंबूदीवे चउरो, सयाइ वीसुत्तराइं उक्कोसं । रयणाइ जहण्णं पुण, हुंति विदेहंमि छप्पन्ना ॥२६६॥

[प्रक्षेपक गा. ६६]

संस्कृत छाथा— जम्बूद्वीपे चत्त्वारि शतानि विंशत्युत्तराणि उत्कृष्टम् । रलानि जघन्येन पुनर्विदेहे षट्पञ्चाशत् ॥२६६॥ शબ्दार्थ—भ्रूगभ छे. संग्रहणीरत्न - (बृहत्त् संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

।। नव निधिनां नामो अने तद्विषयप्रदर्शक यन्त्र ।। निधिनामो निधिगत शं शं छे? निधिनामो निधिगत शुं शुं छे? ગામ–નગર–ગૃહાદિ સ્થાપન ૬૩ શલાકા ૧ નૈસર્પનિધિ દ કાલનિધિ ચરિત્રો-જ્યોતિષ-શિલ્પાદિ ßß શાસનો વિધિ મશ્ચિ--રત્ન-પ્રવાલાદિ ધાત ધન-ધાન્ય-માનનો તથા ૭ મહાકાલનિધિ ૨ પાંડુકનિધિ ખાશોનો વિધિ ઉત્પત્તિનો વિધિ સર્વશસ્ત્રોત્પત્તિ–બખ્તર–નીતિનો સી પુરુષગજાશાદિ આભરશ ૮ માણવકનિધિ ૩ પિંગળનિધિ વિધિ વિધિ ચકાદિ ચૌદ રત્નોત્પત્તિનો ગાયન-નાટ્ય કાવ્ય ૯ શંખનિધિ ૪ સર્વરત્નનિધિ વાજિંત્રાદિકનો સર્વ વિધિ 00 અન્ય મતે તો તે વસ્તુઓ જ સાક્ષાત્ નિધિગત સમજવી. તસ્તોત્પત્તિ-રંગવાનો વિધિ પ મહાપદ્મ નિધિ પ્રત્યેક નિધિમાન–૧૨ યો૦ દીર્ઘ, ૯ યો૦ વિસ્તાર, બતાવવામાં આવ્યો છે. ૮ યો૦ ઊંચાઈનું જાશવું.

**गायार्थ**— જંબૂદ્ધીપમાં ઉત્કૃષ્ટથી ૪૨૦ અને જઘન્યથી પદ્દ રત્નો મહાવિદેહને વિષે હોય છે. ॥૨૬૯॥

**વિગ્નેષાર્થ**— ઉત્કૃષ્ટ પદે જંબૂદ્વીપમાં એકંદર ૩૦ ચક્રવર્તીઓ એકી સાથે હોઈ શકે છે, એટલે મહાવિદેહની બત્રીશ વિજયો પૈકી ૨૮ વિજયોમાં અક્રાવીસ કારણ કે બાકીની ચાર વિજયોમાં વાસુદેવોનો સંભવ છે અને એક ભરતક્ષેત્રમાં, એક ઐરવતક્ષેત્રમાં એમ કુલ ૩૦ ચક્રવર્તી થાય. એક એક ચક્રવર્તીને ૧૪ રત્નો હોવાથી ૩૦×૧૪=૪૨૦ કુલ રત્નો હોય છે. જ્યારે ભરત, ઐરવતમાં અને વિદેહની અન્ય અક્રાવીસ વિજયોમાં ચક્રવર્તી હોતા નથી, ત્યારે છેવટે માત્ર પુષ્કલાવતી, વત્સ, નલિનાવતી, વપ્ર, એ ચાર વિજયોની નગરીમાં જઘન્યથી ચાર ચક્રવર્તીઓ હોય છે. (ચારથી ન્યૂન ચક્રવર્તી જંબૂદ્વીપમાં હોતા નથી.) ત્યારે કુલ (૪×૧૪=) ૫૬ રત્નો જઘન્યથી જંબૂદ્વીપના મહાવિદેહને વિષે હોય છે. જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિમાં પણ આ જ વાત કહેલી છે. [૨૬૯] (પ્ર. ગા. સં. ૬૬)

अवतरण— હવે 'યુદ્ધ શૂરા' વાસુદેવોને કેટલાં શસ્ત્રો-રત્નો હોય ? તે કહે છે.

## ैचकं <sup>°</sup>धणुहं <sup>\*</sup>खग्गो, <sup>४</sup>मणी गया<sup>४</sup> तह य होई <sup>\*</sup>वणमाला । <sup>°</sup>संखो सत्त इमाइं, रयणाइं वासुदेवस्स ॥२७०॥

સંસ્કૃત છાયા---

चक्रं धनुः खड्गो मणिर्गदा तथा च भवति वनमाला । शङ्खः सप्त इमानि रलानि वासुदेवस्य ॥२७०॥ शબ्दार्थ, ગાથાર્થ---विशेभार्थवत् सुगम છे. ॥२७०॥

**વિશેષાર્થ**--- ૧ સુદર્શન**ચક્ર,** ૨ નંદકનામનું ખડ્ગ તથા ૩ મણિ એ ત્રણે રત્નોનું વર્ણન પૂર્વે

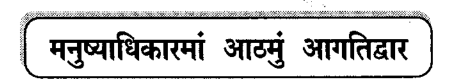
૨૬૭ ગાથામાં કહેવાયું છે તે મુજબ સમજી લેવું. માત્ર ચક્રને સુદર્શન નામથી ઓળખાય છે.

**૪ થણુર્ક**— ધનુષ્ય, તે <u>શાર્ક્રધ</u>નુષ્ય નામનું શસ્ત્ર સમજવું. તે ધનુષ્ય બીજા કોઈથી ઉપાડી ન શકાય એવું મહાભારે, અદ્ભુત શક્તિવાળું, જેના ટંકારવ માત્રથી શત્રુસૈન્ય ત્રાસીને પલાયન કરી જાય એવું હોય છે.

**ક યવા**----ગદા, આ ગદા ચક્રીના દંડ રત્ન જેવી મહાપ્રભાવવાળી, બીજા કોઈથી ઉપાડી ન શકાય એવી, અભિમાની વૈરીઓના ભુજાના મદને તોડી નાંખનારી અને બલિષ્ઠ હોય છે.

**દ વળમાलા**— એ નામની માળા વાસુદેવની છાતી ઉપર નિરંતર લટકેલી હોય જ છે. તે માળા કદી કરમાતી નથી. તે સર્વ ઋતુના પુષ્પોથી સુંદર તથા અત્યન્ત સુગંધિત હોય છે, તેમજ દેવસમર્પિત હોય છે.

**૭ શંલ**— પાંચજન્ય, આ શંખને વાસુદેવ સિવાય [તીર્થકર વર્જી] બીજો કોઈ જ વગાડી શકે નહિ. તેનો અવાજ થતાં શત્રુસૈન્ય ભયભીત બની ભાગી જાય છે. આ શંખનો અવાજ ૧૨ યોજન સુધી સંભળાય છે. આ પ્રમાણે સદાએ દેવાધિષ્ઠિત સાત રત્નો વાસુદેવને હોય છે અને બલદેવને<sup>૪૦૩</sup> ત્રણ રત્નો હોય છે, જેની હકીકત આગળ જુદી કહેવાશે. [૨૭૦]



**अवतरण** સાતમા ગતિદ્વારને પૂર્ણ કરીને, હવે આઠમું **આગતિદાર** કહે છે.

संखनरा<sup>808</sup> चउसु गइसु, जंति पंचसु वि पढमसंघयणे । इग दु ति जा अठ्ठसयं, इगसमए जंति ते सिद्धिं ॥२७१॥

સંસ્કૃત છાયા----

संख्यनराश्चतुसृषु, गतिषु, यान्ति पञ्चसु अपि प्रथमसंहननाः । एको ह्रौ त्रयो यावत् अष्टशतं एकसमये यान्ति ते सिद्धिम् ॥२७९॥ शश्दार्थ----

संखनरा≕સંખ્યવર્ષાયુષી નરો चउसु गइसु⇒ચારે ગતિમાં पंचसु वि =પાંચમાં પક્ષ

पढमसंघयणे=પ્રથમ સંઘયણમાં अद्रसयं=આઠ અધિક સો (૧૦૮) सिद्धि=સिद्धिने

૪૦૩. અહીંયા તીર્થકર-ચક્રી-વાસુદેવ--પ્રતિવાસુદેવ-બળદેવ [નારદ--રૂદ્ર] વગેરે ઉત્તમ પુરુષોનું ટૂંકુ સ્વરૂપ તથા તેમના જીવનની ટૂંકી નોંધ આપવી ગ્રન્થવિસ્તારને કારશે મુલત્વી રાખી છે.

૪૦૪. નર શબ્દ જાતિવાચક હોવાથી સી-પુરુષ-નપુંસક ત્રશેય લેવાના છે.

**ગાથાર્થ**— સંખ્યાતા વર્ષના આયુષ્યવાળા મનુષ્યો મરીને ચારે ગતિમાં જાય છે, પરંતુ એમાં જે પ્રથમ સંઘયણવાળા છે તે પાંચે ગતિમાં જાય છે.

તેઓ એક સમયમાં જ એક, બે, ત્રજ્ઞ યાવત્ એક સો આઠ સુધી સિદ્ધિપદને પામે છે. ૫૨૭૧૫ **વિશેષાર્થ** સંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળા પુરુષ-સ્ત્રી-નપુંસકવેદી મનુષ્યો, દેવ-નરક-તિર્યંચ અને (પુનઃ) મનુષ્ય એ ચારે ગતિમાં તે તે ગતિ યોગ્ય પરિશામને પ્રાપ્ત થતાં ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. [અસંખ્ય વર્ષાયુષ્યવાળા યુગલિકનો નિષેધ કર્યો] એ સંખ્ય વર્ષાયુષીમાં જેઓ પ્રથમ વજ્ર જ્ર બભનારાચ સંઘયજ્ઞવાળા છે, (અન્ય સંઘયજ્ઞનો નિષેધ થયો) તેઓ જ તદ્ભવે શુભ અધ્યવસાય પ્રાપ્ત થતાં ચાર ગતિ ઉપરાંત પાંચમી ગતિ એટલે મોક્ષ ગતિમાં પજ્ઞ જાય છે.

—એટલે જ્યારે જીવસંકિલષ્ટ અધ્યવસાયોવાળો, હિંસામાં આસક્ત, મહારંભી, મહાપરિગ્રહી, રૌદ્રપરિશામી આદિ પાપાચરણવાળો થાય ત્યારે નરકાયુખ્ય યોગ્ય કર્મોપાર્જન કરી નરકમાં જાય છે. —જ્યારે જીવ માયા–કપટ–છળમાં વધુ તત્પર હોય, નાનાં મોટાં વ્યસનોમાં રક્ત રહેતો હોય; બહુ ખા ખા કરનારો હોય તે મોટે ભાગે તિર્યંચગતિ યોગ્ય કર્મોપાદ્દાન કરીને તિર્યંચ ગતિમાં જાય છે.

----વળી માર્દવ--આર્જવાદિ સરલગુણો યુક્ત હોય, શલ્ય 🗱 હોય તે મનુષ્યગતિમાં આવે છે.

—તેમજ હિંસા, મૃષા, સ્તેય, મૈથુન, પરિગ્રહાદિ પાપોનો ત્યાગી, ગુણગ્રાહી, બાલતપાદિક કરનાર, દાનરુચિ, અલ્પકષાયી, આર્જવાદિ ગુણોવાળા જીવો પરિણામની વિશેષતાથી દેવગતિ યોગ્ય કર્મોપાર્જન કરી દેવગતિમાં જાય છે.

----અને જ્યારે પ્રશમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકમ્પા અને આસ્તિક્યની અભિવ્યક્તિરૂપ-પ્રગટતારૂપ-સમ્યક્ત્વ એટલે સત્શ્રદ્ધારૂપ પરિશામ, સમ્યગ્રજ્ઞાન પરિશામ અને પ્રાશાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈયુન અને પરિગ્રહ આ પાંચેય મહાપાપની નિવૃત્તિ--ત્યાગરૂપ ચારિત્ર પરિણામ ઉત્પન્ન થાય--એટલે કે સમ્યગૂ--શ્રદ્ધા--જ્ઞાન--ચારિત્રના સહયોગથી જીવને વિશિષ્ટ પ્રકારનો, સર્વોત્તમ નિર્મળ કોટિનો પરિણામ ઉત્પન્ન થાય ત્યારે વિશુદ્ધ કોટિની ઉગ્ર તપ-સંયમાદિની આરાધના દ્વારા જીવનમાં સર્વોત્તમ ચારિત્ર, સર્વોત્તમ જ્ઞાન–દર્શન અને સર્વોત્તમ શક્તિપ્રાપ્તિની આડે આવનારા જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય અને અંતરાય આ ચાર ઘાતીકર્મોનો ક્ષય કરીને શ્રેષ્ઠકોટિનો વીતરાગભાવ–ચારિત્ર, સર્વોત્તમ શક્તિ અને સંપૂર્ણ લોકાલોકને પ્રકાશિત કરનારું કેવળજ્ઞાન-દર્શન પ્રાપ્ત કરે છે. એ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી જઘન્યથી અંતર્મહત્ત (નાનાં મોટાં અનેક અન્તર્મહત્તો સમજવાં), ઉત્ક્રપ્ટથી કંઈક ન્યૂન પૂર્વ કોટિ વર્ષ પર્યન્ત કેવલીપણામાં જ રહી, બાકી રહેલા ભવોપગ્રાહી (વેદનીય, આયુષ્ય, નામ, ગોત્ર) ચાર કર્મોને યથાકાલે ખપાવીને, સકલકર્મથી મુક્ત થઈને, આત્મિક સુખમાં નિમગ્ન તે આત્માઓ ઋજુગતિથી એક જ સમયમાં મુક્તિસુખને પ્રાપ્ત કરે છે. એટલે કે ચૌદ રાજલોકને અન્તે આવેલી મુક્તાત્માઓને રહેવાના સ્થાનવર્તી જે સિદ્ધશિલા છે ત્યાં પહોંચી જાય છે. ત્યાં સાદિઅનંત સ્થિતિ પ્રમાણના અવ્યાબાધ, અનંત આત્મિક સુખનો ભોગવટો કરે છે. સંસારના કારણભૂત કર્મસત્તા નષ્ટ થવાથી, તેના કાર્યભૂત સંસારભ્રમણ દૂર થવાથી, ફરી આ વિશ્વમાં તેમને આવવાપણું કે અવતાર લેવાપણું કંઈ જ હોતં નથી.

આ જીવો એક જ સમયમાં એક, બે, ત્રણ એમ યાવત્ કોઈ કાળે એક સાથે ૧૦૮ સુધી મોક્ષે જઈ શકે છે. [૨૭૧]

|     | मनुष्यगति | आश्रयी | अष्ट | द्वार | व्यवस्थाप्रदर्शक      | यन्त्र |  |
|-----|-----------|--------|------|-------|-----------------------|--------|--|
| ••• |           |        |      |       | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 6 7 1  |  |

| आठे द्वारना नामो | ग० उत्कृष्टमान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ग० जघन्यमान     | स० उत्कृष्टमान  | स० जघन्यमान     |  |  |  |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-----------------|-----------------|--|--|--|
| ૧ સ્થિતિમાન      | ૩ પલ્યોપમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | અંતર્મુહૂર્તનું | અંતર્મુહૂર્તનું | અંતર્મુહૂર્તનું |  |  |  |
| ર દેહમાન         | ૩ ગાઉનું                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | અંગુલ અસંખ્યભાગ | અંગુલ અસંખ્યભાગ | અંગુલ અસંખ્યભાગ |  |  |  |
| ૩ ઉપપાતવિરહ      | ૧૨ મુહૂત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ૧ સમય           | ૨૪ મુહૂર્ત      | ૧ સમય           |  |  |  |
| ૪ ચ્યવનવિરહ      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | **              | <b>57</b> ·     |                 |  |  |  |
| ૫ ઉપપાતસંખ્યા    | યાવત્ અસંખ્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | એકબેત્રજ્ઞ      | યાવત્ અસંખ્ય    | એકબે-ત્રણ       |  |  |  |
| ૬ અવનસંખ્યા      | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ,,              | 37              | 19              |  |  |  |
| ૭ ગાંતિદ્વાર     | તેઉકાય, વાયુકાય એ દંડકને મૂકીને શેષ ૨૨ દંડકના જીવો મનુષ્યગતિમાં ઉપજી શકે છે,<br>પરંતુ એટલું વિશેષ કે સાત નારકીના એક જ દંડકમાંથી સાતમી નારકી બાદ કરવી, અને તે<br>પ્રમાશે પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય અને તિર્યયના દંડકમાંથી અસંખ્યવર્ષાયુષી યુગલિક મનુષ્ય-તિર્યય<br>બાદ કરવાં : હરિઅર્હન્–બલદેવ–વાસુદેવ અને ચર્કીના પાંચ મનુષ્ય રત્નો દેવ–નરકથી જ<br>આવેલાં હોય છે. હસ્તિ તથા અશ્વ રત્ન તિર્યય વર્જી ત્રણે ગતિમાંથી આવેલાં હોય અને સાત<br>એકેન્દ્રિય રત્નો ભવ૦ વૈમા૦થી આવેલા હોય. |                 |                 |                 |  |  |  |
|                  | તેઉકાય, વાયુકાય એ દંડકને મૂકીને શેષ ૨૨ દંડકના જીવો મનુષ્યગતિમાં ઉપજી શકે છે,<br>પરંતુ એટલું વિશેષ કે સાત નારકીના એક જ દંડકમાંથી સાતમી નારકી બાદ કરવી, અને તે<br>પ્રમાણે પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય અને તિર્યચના દંડકમાંથી અસંખ્યવર્ષાયુષી યુગલિક મનુષ્ય-તિર્યચ<br>બાદ કરવાં : હરિઅર્હન્–બલદેવ–વાસુદેવ અને ચક્રીના પાંચ મનુષ્ય રત્નો દેવ–નરકથી જ<br>આવેલાં હોય છે. હસ્તિ તથા અશ્વ રત્ન તિર્યંચ વર્જી ત્રણે ગતિમાંથી આવેલાં હોય અને સાત                                           |                 |                 |                 |  |  |  |

૮ આગતિદ્વાર સંખ્યવર્ષાયુપી મનુષ્યો ચારે ગતિમાં જઈ શકે છે અને તેમાંએ જે વજ્રૠષભનારાચસંઘયણથી યુક્ત હોય છે તે તો મોક્ષ સહિત પાંચે ગતિમાં જઘન્યથી એક, બે યાવત્ ઉત્કૃષ્ટથી એક સમયમાં ૧૦૮ જાય છે.

अवतरण--- હવે આગતિદ્વારે મનુષ્યોની વેદ-લિંગાશ્રયી ગતિની વિશેષતાને કહે છે.

## वीसित्थी दस नपुंसग, पुरिसहुद्रसयं तु एगसमएणं । सिज्झइ गिहि अन्न सलिंग, चउ दस अट्टाहिअसयं च ॥२७२॥

સંસ્કૃત છાયા—

विंशतिः स्त्रियः दश नपुंसकाः, पुरुषाणामध्शतं तु एकसमये । सिध्यन्ति गृहि–अन्य–स्वलिङ्गाश्चत्वारः दशअष्टाधिकशतं च ॥२७२॥

શબ્દાર્થ—

વીસિત્શી=વીસ સીઓ પુરિસइસવં=પુરુષો ૧૦૮ સિज्झइ=સિદ્ધ થાય છે गिहि=ગૃહિલિંગમાં ઝન્ન=અન્યલિંગમાં સ<del>लिङ्ग=સ્</del>વલિંગે ઝજ્રાદિઝસરાં=અષ્ટાધિક સો

गાयार्थ---- સીઓ ઉત્કૃષ્ટથી એક સમયમાં વીશ મોક્ષે જાય, નપુંસકો ઉત્કૃષ્ટ દસ અને પુરુષો

ઉત્કૃષ્ટથી એક જ સમયમાં એકસો ને આઠ મોક્ષે જાય છે. લિંગમાં– <sup>૪૦૫</sup>ગૃહસ્થ લિંગે એક સમયમાં ચાર, <sup>૪૦૬</sup>અન્યલિંગે (એટલે અન્ય ધર્મના તાપસાદિક લિંગમાં) દસ અને સ્વલિંગે (સ્વ=પોતાના સાધુ લિંગે) ઉત્કૃષ્ટ એક સમયમાં એક-સો ને આઠ મોક્ષે જાય છે. ૫૨૭૨૫

**વિશેષાર્ય** અહીં લિંગ અથવા વેદાશ્રયી ગતિ બતાવી છે. જો કે આમ તો વેદોનું અસ્તિત્વ સર્વત્ર છે પણ અહીં તો મનુષ્યજાતિ આશ્રયી વર્તતા ત્રિવેદનો પ્રસંગ છે એટલે તેની જ વાત અહીં સમજાવવાની છે.

પુરુષને પુરુષ જ, સ્ત્રીને સ્ત્રી જ અને નપુંસકને નપુંસક જ એમ કયા કારણે ઓળખીએ છીએ ? તો તેનું કારણ (કર્મગ્રન્થની ભાષામાં) **વેવ**, (સાહિત્યક ભાષામાં) **ત્રિङ्ग** અને લોકવાશીમાં जाति કહો તે જ છે. અહીં વેદ, લિંગ કે જાતિ એ સમાનાર્થક શબ્દો છે. આ વેદના દરેકના બબ્બે પ્રકારો છે. તે 9 દ્રव्यवेद અને **માવવે**દથી પડે છે.

्रंद्रव्यवेद---એટલે પૌદ્ગલિક આકૃતિ-આકાર, આ 'नामकर्म'ની વિવિધ પ્રકૃતિઓના ઉદયના ફળસ્વરૂપ પ્રાપ્ત થાય છે.

**માવવેદ**—એટલે ચિત્તમાં ઉત્પન્ન થતો માનસિક વિકાર—અભિલાષ તે મોહનીયકર્મના ઉદયના ફળસ્વરૂપ છે.

આ દ્રવ્યવેદ અને ભાવવેદ વચ્ચે સાધ્ય-સાધન અને પોષ્ય-પોષકનો સંબંધ રહેલો છે.

આ વેદના પુરુષવેદ, સ્રીવેદ અને નપુંસકવેદ આ ત્રશ પ્રકારો છે. સ્વસ્વ કર્માનુસાર નામકર્મની વિવિધ પ્રકૃતિઓના ઉદયથી પ્રાશી પુરુષાકૃતિ, સ્રીઆકૃતિ અને નપુંસકાકૃતિને પ્રાપ્ત કરે છે. એથી આ દ્રવ્યવેદ કહેવાય છે જેની ઓળખ બાહ્યવિંગ યા ચિદ્ધથી જ સહેલાઈથી થઈ જાય છે.

હવે **માવવેવ**— જેને તાત્વિક રીતે વેદ કહેવો છે, કારણકે અહીં ભાવનો અર્થ જ ઈચ્છા, અભિલાષ--વિકાર કરવાનો છે. આ વેદ મોહનીય કર્મના ઉદયના ફળરૂપે હોય છે, જે વાત ઉપર કહી પણ છે.

અહીં ભાવપુરુષ વેદના ઉદયથી જીવને સીના (વિષયોપભોગરૂપ) સંસર્ગસુખની ઇચ્છા થાય

૪૦૫. અન્ય દર્શનના તાપસાદિ વેષપશે પશ મોક્ષે જઈ શકે છે. કારણકે તેઓ સદ્ગુરુના યોગે વા તથાવિધ અન્ય જિનધર્મના અનુમોદનાાટેકનું આલંબન મળતાં સમ્યગ્ર્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્ર મેળવી–પ્રાપ્ત કરી ઉત્તરોત્તર શુભ ભાવનાના યોગે કેવળી થઈ મોક્ષે જાય છે. પરંતુ તાપસના ધર્મે કરીને તો નહીં જ, કારણ કે વેષલિંગ ગમે તે હોય પરંતુ જીવનમાં ધર્મ તો સમ્યગ્દર્શનાદિ મોક્ષે જવા માટેનો હોવો જ જોઈએ. વળી એ જ પ્રમાણે ભલે વેષ ગૃહસ્થનો હોય પરંતુ જન્માન્તરીય સંસ્કારોથી સ્વાભાવિક વૈરાગ્યને પામી, સમ્યક્યારિત્રને પ્રાપ્ત કરી અન્તકૃત્ કેવલી થઈ મોક્ષે જાય છે.

૪૦૬, વધુમાં ઉક્ત બન્ને લિંગમાં મોક્ષ કહ્યો તે, તેઓનું શેષ આયુષ્ય અન્તર્મુહૂર્ત બાકી રહ્યું હોય અને કેવલજ્ઞાન થાય અને મોક્ષે ચાલ્યા જાય તદાશ્રયી સમજવું, પરંતુ જો અંતર્મુહૂર્ત અધિકાયુષ્ય હોય તો જૈનસાધુનો યથાર્થ વેષ અવશ્ય સ્વીકારવો પડે છે અને પછા તેવા મોક્ષે જનારા સ્વલિંગસિદ્ધ કહેવાય છે, ગૃહસ્થ કેવલી તરીકેનો કૂર્માપુત્રનો એક જ અપવાદ છે, જેને કેવલજ્ઞાન થયા બાદ સકારજ્ઞ છ માસ થયાં છતાંય સાધુવેષ પ્રાપ્ત થયો નહીં, અને એથી આ એક જ અપવાદ આશ્રાર્યરૂપ કહેવાયો છે. છે. ભાવસ્ત્રવિદના ઉદયવાળા જીવને પુરુષના સંસર્ગસુખની ઇચ્છા-અભિલાય થાય છે, અને ભાવનપુંસકવેદના ઉદયથી સ્ત્રી–પુરુષ બન્નેના સંસર્ગસુખની કામના થાય છે. આ રીતે દ્રવ્ય અને ભાવ બંને પ્રકારના વેદનું સ્વરૂપ કહ્યું.

**વિકારમાં अल्पबहुत्व**— પુરુષવેદનો વિકાર સહુથી ઓછા સમય સુધી ટકે છે. સ્રીવેદનો વિકાર એનાથી વધારે સમય સ્થાયી રહે છે અને નપુંસકવેદનો વિકાર સ્રીવેદના વિકારથી પણ વધુ લાંબા સમય સુધી ટકે છે.

આ ત્રણેય ભાવ વેદની વિકાર સ્થિતિને શાસ્ત્રમાં ત્રણ ઉપમાઓથી સમજાવી છે. એટલે કે પુરુષવેદ તુણાગ્નિસમાન, સ્વીવેદ ગોમય–અગ્નિ સમાન અને નપુંસકવેદ નગરદાહ–અગ્નિ સમાન.

ત્ણાગિન--તૃણ એટલે ઘાસની આગ જેવો. જેમ ઘાસ ઝડપથી સળગી ઉઠે છે અને ઓલવાઈ-બુઝાઈ પણ જલદી જાય છે, તેવી જ રીતે પુરુષવેદવાળા પુરુષનો--અસિંસર્ગરૂપ વિકાર--પુરુષની પોતાની તથાપ્રકારની વિશિષ્ટ રચનાને લીધે સત્વર ઉત્થાન પામે છે અને એ વિકાર ઝડપથી શાંત પણ થઈ જાય છે, સ્ત્રીવેદનો વિકાર છાણાના અગ્નિ જેવો યા અંગારા જેવો છે, જે તેની વિશિષ્ટ અને ગહન શારીરિક રચનાના કારશે (સ્ત્રીને તે) જલદી પ્રગટ થતો નથી, તેમજ પ્રગટ થયા પછી (પુરુષ સંસર્ગ થવા છતાં પણ) જલદી શાંત પણ થતો નથી. અને નપુંસક વેદનો વિકાર તો નગરદાહ સમાન કે તપેલી<sup>૪૦૭</sup> ઈટના જેવો હોવાથી બહુ જ લાંબા કાળે શાંત થાય છે. નપુંસકને કામવિકાર પ્રગટ થતાં કેટલી વાર લાગે તે સંબંધી ઉલ્લેખ જોવામાં આવ્યો નથી તેથી મધ્યમ સમયન્ કલ્પવો ઠીક લાગે છે.

પુરુષમાં કઠોરભાવ મુખ્ય હોવાથી તેને કોમળતત્વનું આકર્ષશ રહ્યા કરે છે. સીમાં અતિમૃદુ–સુકોમળ<sup>ં</sup> ભાવનું પ્રાધાન્ય હોવાથી કઠોરત્વ (પુરુષ)ની અપેક્ષા રાખે છે. જ્યારે નપુંસકમાં બંને ભાવોનું મિશ્રશ, હોવાથી બંને તત્ત્વોના ભોગવટાની ઝંખના રહ્યા કરે છે.

ક્રમશઃ ત્રણેય વેદના લક્ષણો બતાવતી શ્રી સ્થાનાંગ તથા પન્નવણા સૂત્રની ટીકામાં આપેલી ગાથાઓ નીચે રજૂ કરૂં છું.

मेहनं खरता दाढ्यं शोण्डीर्यं <sup>४०८</sup>श्मश्च धृष्टता । स्त्रीकामितेति लिङ्गानि, सप्तपुंस्त्ये प्रचक्षते ॥१॥

**અર્થ**— પુરુષનું ગુપ્ત લિંગ⊸ચિક્ર કઠોરતા, દઢતા–મક્કમતા, પરાક્રમ, દાઢી, ધૃષ્ટતા અને સ્ત્રી સંસર્ગની કામના એ સાત પુરુષવેદના લક્ષજ્ઞો છે.

योनिर्मृदुत्वमस्यैर्यं मुग्धता क्लीबता<sup>४०€</sup> स्तनौ, पुंस्कामितेति लिङ्गानि सप्त<sup>४१०</sup> स्रीत्वे प्रचक्षते ॥२॥

૪૦૭. દિગમ્બરીય મતાનુસારે.

૪૦૮. નપુંસકો માત્ર વિચાર દારા જ સંતોષ માને છે. તેઓની સક્રિય રીતે ભોગવટો કરવાની કોઈ ગુંજાશ નથી હોતી. તેઓના શરીરની ઉત્તેજનાત્મક ગ્રન્થિઓ નિષ્ક્રિય જ હોય છે.

४०६. क्लीबता इति पाठः विशेषोचितः अन्येषु कोषेषु वान्तपाठदर्शनात्

क्लीवोऽपौरुषषण्ढयोः (अने० संग्रहे २) ५३२) આ સામર્थ्ય હીન-અવિક્રમ અર્થમાં વપરાયો છે.

४९०. स्तनकेशवती स्त्री स्याद्, रोमशः पुरुषः स्मृतः । उमयोरन्तरं यच्च, तदभावे नपुंसकम् ॥ (स्थानग्रंगवृत्ति)

**અર્થ**— ગુપ્તાંગ ચિન્હ—યોનિ, કોમળતા, ચપળતા, મુગ્ધતા, (ભોળપગ્ર), સામર્થ્યહીનતા, સ્તનનો સદ્ભાવ અને પુરુષ સંસર્ગની કામના આ સાત સ્ત્રીત્વનાં લક્ષણો છે.

स्तनादि--श्मश्रुकेशादिभावाऽभावसमन्वितम्, नपुसकं बुधाः प्राहुर्मोहानलसुदीपितम् ॥३॥

**અર્થ----** સ્તન વગેરે સ્ત્રીયોગ્ય ચિન્હો, પુરુષ યોગ્ય દાઢી-કેશ વગેરે ચિહ્નો હોય, અથવા ન પણ હોય એટલે કે પુરુષ–સ્ત્રી બંનેના સંમિશ્ર લક્ષણો (ઓછેવત્તે અંશે વિદ્યમાન) હોય અને કામનાનો મોહાગ્નિ અત્યન્ત પ્રદીપ્ત રહેતો હોય તેઓને સુશો નપુંસક<sup>૪૧૧</sup> તરીકે ઓળખાવે છે.

આ પ્રમાણે ત્રણેય <sup>૪૧૨</sup>વેદનાં લક્ષણો કહ્યાં.

આ વેદોનું ચારેય ગતિમાં યથાવિધ અસ્તિત્વ છે. એટલે કે દેવોમાં માત્ર પુરુષ-સી બે જ વેદ છે, નપુંસકવેદી ત્યાં કોઈ જ નથી. સાતે ય નરકો અને તમામ સંમૂચ્છિમ <sup>૪૧૩</sup>જીવો માત્ર એક નપુંસકવેદવાળા છે. બાકીની મનુષ્ય તથા તિર્થંચ બે ગતિના શેષ મનુષ્યો તથા તિર્યંચોમાં ત્રણે ય વેદો હોય છે. [૨૭૨]

अवतरण - ભિન્ન ભિન્ન શરીર અવગાહના તથા સ્થાનાશ્રયી સિદ્ધ થતી સંખ્યા જણાવે છે.

# गुरु लहु मज्झिम दो चउ, अद्रुसयं उहुऽहोतिरिअलोए । चउबावीसद्रुसयं, दु समुद्दे तिन्नि सेसजले ॥२७३॥

संस्कृत छाथा— गुरुलघुमध्यमाः द्वौ चत्वारः अष्टशत, मूर्ध्वाऽधस्तिर्यग्लोके । चत्वारः द्वाविंशत्यष्टशतं, द्वौ समुद्रे त्रयः शेषजले ॥२७३॥

શબ્દાર્થ—

| गुरु≕ઉत्કુષ્ટ | <b>૩૬ુ</b> ફો=ઊધ્વ, અધો        |
|---------------|--------------------------------|
| નંદુ-લધું     | સ <del>પુ</del> દ્દે=સમુદ્રમાં |
| मज्झिम=મધ્યમ  | સેસजलે≔શેષ જલસ્થાનકોમાં        |
|               |                                |

गावार्य- विशेषार्थवत्. ॥२७३॥

**વિશેષાર્ય** ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા તે; તે તે કાલે પાંચસો ધનુષ્યની ઊંચી કાયાવાળા જીવો, એક સમયમાં યુગપત્ બે જ સંખ્યાએ મોક્ષે જાય છે, પરંતુ તેથી વધુ જતા નથી. વળી જઘન્યથી બે હાથની અવગાહના સુધીના જીવો જ મુક્તિને યોગ્ય છે. બે હાથથી ન્યૂન દેહવાળા તદ્ભવે મુક્તિયોગ્ય થતા નથી, એથી તે જઘન્ય અવગાહનાવાળા જીવો એક સમયમાં વધુમાં વધુ ચાર સંખ્યા

४९९. महिला सहावो सरवन्न भेओ, मोहो महंतो महुया य वाणी ।

ससद्दयं मुत्तमफेणय च, एयाणि छ पंडगलक्खणाणि ॥ (रत्पसंथय)

૪૧૨. અન્ય ભેદો પણ છે તે લોકપ્રકાશ, વિશેષાવશ્યક ભાષ્યાદિકથી જાણવા.

૪૧૩. કેટલાક સંપૂર્ચિંગ્મ પંચેન્દ્રિયોને તો પુરુષ–સીચિક્રનો સદ્ભાવ કર્મગ્રન્થ તથા સપ્તતિકા ભાષ્યમાં કહ્યો

છે.

સુધી સિદ્ધ થઈ શકે છે, જ્યારે જઘન્ય બે હાથથી આગળ અને ૫૦૦ ધનુષ્યની અંદર (એટલે જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ વચ્ચે)ની મધ્યમ અવગાહનાવાળા ઉત્કૃષ્ટથી એક સમયમાં ૧૦૮ સિદ્ધ થઈ શકે છે.

**ઊર્ધ્વલોકથી** એક સમયમાં ઉત્કૃષ્ટા ચાર જ સિદ્ધ થાય છે. અહીં ઊર્ધ્વલોકથી દેવનિકાય ન સમજવી પરંતુ એક લાખ યોજન ઊંચા એવા મેરૂપર્વત ઉપર આવેલા નંદનવનમાંથી જનારા સમજવા, એટલે કોઈ લબ્ધિધારી વિદ્યાધરાદિ મુનિ, વૈક્રિયાદિ ગમનશક્તિ દ્વારા નંદનવન પર રહેલા શ્રી જિનચૈત્યાદિકને નમસ્કારાદિ કરવાના કારણે ગયેલા હોય અને એવામાં તેઓનું આયુષ્ય પૂર્ણ થવાનો પ્રસંગ સાંપડ્યો, એટલે તે મહાત્માઓ અનશનાદિક તપપૂર્વક--શુભ ધ્યાનારાધના કરવાપૂર્વક કેવલજ્ઞાન પામી, અષ્ટકર્મનો ક્ષય કરી મુક્તિપ્રાયોગ્ય બનીને કાળધર્મ કરે ત્યારે તેઓ ત્યાંથી સીધા જ મોક્ષે જાય છે, તે અપેક્ષાએ વિચારવું. અહીં ઊર્ધ્વલોકે ભેદ પાડી વિચારીએ તો પાંડુકવનાશ્રયી બે મોક્ષે જાય છે.

એ પ્રમાશે **અધોલોકે** એક સમયમાં ઉત્કૃષ્ટથી <sup>૪૧૪</sup>બાવીશ મોક્ષે જાય છે. અહીં પશ અધોલોક શબ્દથી નરક ન વિચારતાં 'અધોગ્રામ' સ્થાન સમજવું. એટલે કે મેરૂપર્વતની પશ્ચિમ દિશા તરફ સમભૂતલાથી ક્રમશઃ નીચે ઉતરતો ઉતરતો એક ભૂભાગ આવે છે. એ પૃથ્વી નીચી નીચી થતી ૪૨૦૦૦ યોજન જઈએ ત્યારે એક હજાર યોજન ઊંડી થાય છે અને તે ભૂમિભાગ મહાવિદેહક્ષેત્રમાં આવેલ છે જેને **कुबडी विजय** કહેવાય છે. ત્યાં તીર્થંકરાદિકનો સદ્ભાવ હોય છે અને તે વખતે તીર્થંકર વગેરેના આત્માઓ મોક્ષે જનારા હોય છે.

અને તિર્યગુલોકમાંથી ઉત્કૃષ્ટ એક સમયે ૧૦૮ મોક્ષે જાય છે.

તિર્યગ્લોકમાંથી સામાન્યતઃ ૧૦૮ એક સમયે મોક્ષે જાય એમ કહ્યું, પરંતુ દરેક સ્થાનેથી ૧૦૮ જાય એવું હોતું નથી. તિર્યગ્લોકમાં પણ કર્મભૂમિથી આવેલા, પુલ્લિંગ વૈમાનિક નિકાયથી આવેલા, મધ્યમ અવગાહનાવાળા, સાધુવેષ [જૈનમુનિવેષ-સ્વલિંગ]વાળા અને તે પણ પુરુષો જ હોવા જોઈએ, કાળથી ઉત્સર્પિણીનો ત્રીજો અને અવસર્પિણી હોય તો<sup>૪૧૫</sup>યોથો આરો અવશ્ય હોય; આ પ્રમાણે સંપૂર્ણ આઠ વિશેષણવાળા જ, ક્ષપિતકર્મવાળા થઈને એક સમયે ૧૦૮ મોક્ષે જાય છે.

૪૧૪. અહીંયા અધોલોકની સંખ્યામાં બીજા બે મત છે. સંગ્રહક્ષીનો એક મત ઉમેરીએ તો ત્રશ મત થાય. સંગ્રહણીથી બીજા જે બે મતો છે તે ૧ ઉત્તરાધ્યયનનો અને ૨ સિદ્ધપ્રાભૃતગ્રન્થનો, ઉત્તરાધ્યયનના જીવાજીવ વિભક્તિ અધ્યયનમાં 'वीसमहेतहेवेति' આ પાઠથી ૨૦, સંખ્યાનું ગ્રહક્ષ થાય છે જ્યારે સિદ્ધપ્રાભૃતમાં 'वीसपुहुत्तं अहोलोए'–एतत्टीका च विंशतेः पृथकृत्वं द्वे विंशती । અહીંયા પૃથકૃત્વનો અર્થ બે કર્યો એટલે બે વાર વીશ (એક બીજા વીશ) એટલે ૨૦+૨૦=૪૦ ની સંખ્યા આવી.

આ વાત શ્રી ચન્દ્રીયા ટીકાકારે તથા શ્રી મલયગિરિજી (સંગ્રહણીના) ટીકાકારે જણાવી છે. એમાં ચન્દ્રીયા ટીકાકાર શ્રી દેવભદ્રસૂરિજી કહે છે કે–આ સંગ્રહણી ગાથામાં चउबावीसइसयम् પદમાં चउद्दोवीससइसयम् આ પાઠ મૂકાય તો ઉપરના બંને મતોનું સમાધાન થઈ જાય, માત્ર એક શ્રી ઉત્તરાધ્યયનનો જ મત જુદો રહે. આમ બે જ મતાંતરો રહે.

૪૧૫. અવસર્પિક્ષીના ચોથા આરાને બદલે ત્રીજા આરામાં જ શ્રીઋષભદેવપ્રભુ ૧૦૮ જીવો સાથે મોક્ષે ગયા તે ઉલટું બન્યું તેથી જ તેને આશ્વર્ય તરીકે ગણવામાં આવ્યું છે. તિર્યગ્લોકમાં ભેદ પાડી વિચારીએ તો, કોઈ ઉત્તમ જીવ દેવાદિકના સંહરજ્ઞાદિકથી લવજ્ઞાદિક સમુદ્રમાં ફેંકાય અને તે જ વખતે જલમાં સ્પર્શ થવા અગાઉ અન્તસલે અતિ ઉત્કૃષ્ટનીર્યોલ્લાસ દ્વારા ઝડપથી ઘાતીકર્મોનો ક્ષય કરી અન્તકૃત્ કેવલી થઈ, જલમાં ડૂબતાં જ શેષ કર્મોનો ક્ષય કરી તરત જ મોક્ષે જાય તેવા, અથવા કોઈ કેવલી જીવને ભરતાદિક ક્ષેત્રમાંથી ઉપાડી, દુશ્મનદેવ સમુદ્રમાં ફેંકે અને એવામાં આયુષ્યનો અન્ત આવ્યો હોય અને જો મોક્ષે જાય એવા, આ બન્ને રીતે મોક્ષે જનારા જીવો એક સમયમાં બે જ જાય.

હવે શેષ જળાશયોમાંથી-તે ગંગાદિ નદીઓમાં તથા દ્રહાદિક જળસ્થાનોમાં સ્નાન વગેરે અર્થે ગયેલા જીવો, વહાશાદિકમાં બેઠેલા હોય તેવા જીવો કોઈ પણ વિશુદ્ધ અને ઉત્તમ નિમિત્તથી ત્યાં જ કેવળજ્ઞાન પામી મોક્ષે જાય તો એક જ સમયમાં ત્રણ (મતાંતરે ચાર) સિદ્ધ થાય છે. [૨૭૩]

**अવતરण**— પૂર્વોક્ત મનુષ્યો કઈ ગતિથી આવેલા એક સમયમાં કેટલા મોક્ષે જાય ? તે કહે છે અને વળી [વેદ—ગતિથી આવેલાના ભેદ વિના] પ્રથમ **ઓથથી**—સામાન્યથી ચારે ગતિ આશ્રયી જણાવે છે. ત્યારબાદ અઢી ગાથાપદથી વિશેષ સ્ફોટ પાડી જણાવશે.

# नरयतिरियागया दस, नरदेवगईओ वीस अद्रसयं ॥२७३३॥

#### સંસ્કૃત છાયા—

नरकतिर्यगागता दश, नरदेवगतितो विंशतिः अष्टशतम् ॥२७३ 📲

#### શબ્દાર્થ—

**વિશેષાર્થ** નરક અને તિર્યંચ ગતિથી નીકળીને મનુષ્ય થયેલા જીવો જો મોક્ષ જવાને યોગ્ય બની મોક્ષે જાય તો ઉત્કૃષ્ટા એક સમયમાં દસ જ જાય. મનુષ્યગતિથી મરીને પુનઃ મનુષ્યગતિ પામેલા એવા એક સમયે <sup>૪૧૬</sup>૨૦, દેવગતિમાંથી નીકળીને મનુષ્ય થયેલા એક સમયે ૧૦૮ મોક્ષે જાય. [૨૭૩<sup>°</sup>]

**્રુગ્રવતરળ**— હવે કોઈ પણ **વેઠ**ના નામ ગ્રહશ વિના જ નારકાદિ પ્રત્યેક ગતિમાંથી આવેલાની સામાન્ય-વિશેષથી થતી સિદ્ધિને કહે છે.

# दस रयणासकस्वालुयाउ, चउ पंकभूदगओ ॥२७४॥ छच्च वणस्सइ दस तिरि, तिरित्थि दस मणुअवीसनारीओ । असुराइवंतरा दस, पण तद्देवीओ पत्तेअं ॥२७५॥ जोइ दस देवी वीसं, विमाणि अद्वसय वीस देवीओ ॥२७५<sup>२</sup>॥

૪૧૬. સિદ્ધપ્રાભૃતમાં તો દેવગતિથી આવેલા વર્જીને શેષ ત્રણે ગતિથી આવેલા દસ દસ મોક્ષે જાય એમ કહ્યું છે. સત્ય બહુશ્રુતો અથવા કેવલી ભગવંતો જાણે. સંસ્કૃત છાયા----

दश रत्ना--शर्करा-वालुकातः, चत्वारः पङ्क--भू-दकतः ॥२७४॥ षट् च वनस्पतेर्दश तिर्यग्भ्यः तिर्यक्स्त्रिभ्यो दश मनुजेभ्यः विंशतिर्नारीभ्यः॥ असुरादि--व्यन्तरेभ्यो दश पञ्च तद्देवीभ्यः प्रत्येकम् ॥२७४॥ ज्योतिभ्यों दश देवीभ्यो विंशतिः वैमानिकेभ्योऽष्टशतं विंशतिर्देवीभ्यः ॥२७४-

શબ્દાર્થ—

| મૂ–દયજાો=પૃથ્વીપાસીથી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | તિરિત્યિ=તિયંચની ઝીથી |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| <b>5</b> 50 | તદ્દેવીઓ⇒તેની દેવીથી  |
| वणस्सइ=वनस्थतिथी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | विमाणि=વૈમાનિકથી      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                       |

गावार्य - વિશેષાર્થવત્. ॥૨૭૪–૨૭૫- ગ

**વિગ્નેષાર્થ**— હવે ગત ગાથામાં જેમ 'નરકગતિ' એવો સામાન્ય શબ્દ વાપર્યો તેથી સાતે નરકનું ગ્રહણ ન થઈ જાય માટે સર્વ ભ્રમને ટાળવા આ ગાથા જણાવે છે કે—'નરકશબ્દથી' પ્રથમની ચાર જ લેવી તેમાં રત્નપ્રભા, શર્કરાપ્રભા અને વાલુકાપ્રભા એ ત્રણ નરકથી આવેલા મનુષ્ય થઈને એક સમયે દસ સિદ્ધ થાય અને ચોથી પંકપ્રભાથી ચાર જીવો મોક્ષે જાય છે, પરંતુ ધૂમપ્રભાદિ છેલ્લી ત્રણ નરકથી આવેલાને અનન્તરભવે સર્વવિરતિનો ઉદય થતો ન હોવાથી તેમનો નિષેધ કર્યો છે.

હવે **તિર્યયગતિ**માં પણ પૃથ્વીકાય અને અપૂકાયમાંથી નીકળીને આવેલા એક સમયે ઉત્કૃષ્ટથી ચાર, તેઉ–વાઉકાય માટે તો અનન્તરભવે (૨૬૪ ગાથામાં) મનુષ્યપ્રાપ્તિનો નિષેધ જણાવેલો હોવાથી તેઓ સિદ્ધ થતા નથી, કારણકે સિદ્ધિગમન મનુષ્ય સિવાય અન્ય ગતિથી નથી. હવે વનસ્પતિકાયથી આવેલા ૬, અને (ત્રસકાયમાં) પંચેન્દ્રિય પુરુષ તિર્યચમાંથી કે સ્ત્રી તિર્યચમાંથી આવેલા મનુષ્ય થઈને ૧૦ જાય છે. [અહીં વિકલેન્દ્રિયથી આવેલા, માટે ભવસ્વભાવે જ સિદ્ધિપ્રાપ્તિ યોગ્ય સામગ્રી મળતી નથી, જે આગળ કહેવાશે.]

ત્રીજી **મનુષ્યગતિ**થી આવેલા પુનઃ મનુષ્ય થઈને ૨૦ જીવો એક સમયે મોક્ષે જાય. મનુષ્યની સીઓ પુનઃ મનુષ્યપશું પામી હોય તો તે પશ ૨૦ સંખ્યાએ સિદ્ધ થાય, આમાં કંઈ ખાસ ભેદ નથી.

ચોથી **દેવગતિ**માં વિશેષપશે ખાસ કહેતા જણાવે છે કે—અસુરકુમારાદિક ભવનપતિની દસે નિકાયથી અને વ્યન્તર નિકાયમાંથી નીકળીને આવેલા એક સમયે ૧૦ અને તે જ બન્ને નિકાયની દેવીઓ વ્યવી મનુષ્ય થઈ સિદ્ધ થાય તો ૫, જ્યોતિષી નિકાયથી આવેલાં ૧૦, અને તેની દેવીઓ આવેલી હોય તે ૨૦ અને ચોથી વૈમાનિક નિકાયથી આવેલા ઉત્કૃષ્ટા એક સમયે ૧૦૮, અને વેમાનિકની દેવીથી આવેલા માનવો થઈને એક જ સમયે ૨૦ સિદ્ધ થાય છે. [૨૭૫<sup>°</sup>/<sub>2</sub>]

#### संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

II नरक वगेरे गतिथी आवेला जीवोनी एक ज समये ओघ ने विशेषधी सिद्ध संख्यानुं यन्त्र II

| यति विभागनामो                            | ९ समय<br>सिद्धि | निर्०<br>समय | गति विभागनामो                   | ९ समय<br>सिद्धि | निर०<br>समय |
|------------------------------------------|-----------------|--------------|---------------------------------|-----------------|-------------|
| ૧ નરકગતિથી આવેલાની ઓઘે                   | ٩0              | 8            | મનુષ્યથી મનુષ્ય થયેલા           | ٩0              | 8           |
| પહેલી ત્રણ નરકથી આવેલા                   | <b>૧</b> ૦      | 8            | મનુષ્યજ્ઞી–સીથી આવેલા           | ૨૦              | 8           |
| ચોથી પંકપ્રભાથી આવેલા                    | 8               | ૨            | ૪ દેવગતિથી આવેલા ઓધે            | 102             | e           |
| શેષ ૫–૬–૭ એ ત્રજ્ઞ ન <b>્થી</b><br>આવેલા | મોક્ષ<br>નથી    | ×            | ૧ ભવનપતિની પ્રત્યેક નિકાયમાંથી  | ૧૦              | 8           |
| ર તિર્યંચગતિથી આવેલા ઓઘે                 | ٩0              | ጸ            | ભવ૦ પ્રત્યેક નિ૦ની દેવીથી આ૦    | 10 1            | 8           |
| પં <sub>૦</sub> તિર્યંચથી નીકળી આવેલા    | ૧૦              | 8            | ર વ્યન્તરની પ્રત્યેક નિ૦થી આ૦   | 10              | 8           |
| પં <sub>૦</sub> તિર્યચિજ્ઞી સીથી આવેલા   | ٩0              | 8            | વ્ય૦ પ્રત્યેક નિ૦ની દેવીથી આ૦   | પ               | ٤           |
| પૃથ્વીકાયથી નીકળી આવેલા                  | 8               | ર            | ૩ જ્યોતિષી નિકાયમાંથી આવેલા     | ૧૦              | 8           |
| અપ્કાયથી નીકળી આવેલા                     | 8               | ર            | જ્યોતિષી દેવીથી આવેલા           | 20              | 8           |
| વનસ્પતિકાયથી નીકળી આવેલા                 | Ę               | ર            | ૪ વૈમાનિક પ્રત્યેક કલ્પથી આવેલા | ૧૦૮             | ٢           |
| ૩ મનુષ્યગતિથી આવેલા ઓથે                  | ૨૦              | ጽ            | વૈમાનિક દેવીથી આવેલા            | 820             | ર           |

**अवतरण**— એ પ્રમાશે **નારકાદિ** गતિથી આવેલાઓની સામાન્ય–વિશેષથી સિદ્ધિ કહ્યા બાદ હવે **પુરુષાદિ વેવ**થી આવેલાઓની સમય સિદ્ધિ કહે છે.

# तह पुंवेएहिंतो, पुरिसा होऊण अट्ठसयं ॥२७६॥ सेसद्वभंगएसुं, दस दस सिज्झंति एगसमयम्मि ॥२७६<u>२</u>॥

સંસ્કૃત છાયા—

तथा पुरुषवेदेभ्यः, पुरुषा भूत्वा अष्टशतम् ॥२७६॥ शेषाष्टभंगकेषु दश दश सिध्यन्त्येकसमये ।२७६<u>१</u>।

શબ્દાર્થ—

तह≖તે પ્રમાશે पुंनेएहिंतो=પુરુષવેદથી આવેલા पुरिसा=પુરુષો

होऊण=થઈને सेसइमंगएसुं=શેષ આઠ ભાંગામાં एगसमयम्मि=એક સમયમાં

**गाषार्थ**--- તે પ્રમાણે પુરુષવેદથી ઉદ્ધરેલા પુરુષો થઈને એકસો ને આઠ મોક્ષે જાય અને શેષ આઠ ભાંગામાં દસ દસ એક સમયમાં સિદ્ધ થાય છે. ॥૨૭૬<sup>4</sup>॥ **વિશેષાર્ય** વેદ દ્વારા થતી સિદ્ધિસંખ્યાનો પ્રકાર બતાવતાં જણાવે છે કે-અહીંયા વેદ દ્વારા કુલ નવ ભાંગે સિદ્ધિસંખ્યા વિચારવાની છે એટલે કે પુરુષ વેદવાળા દેવો, મનુષ્યો અને તિર્યંચોમાંથી નીકળેલા જીવો (૧) કેટલાક પુરુષપણે જન્મે, (૨) કેટલાકો સ્ત્રીપણે અને (૩) કેટલાકો નપુંસકપણે જન્મે. આ પ્રમાણે ત્રણ ભાંગા. એ પ્રમાણે સ્ત્રી વેદવાળી દેવીઓ, મનુષ્યણીઓ (નારીઓ) અને તિર્યચિણીઓ મરીને (૪) કેટલાક પુરુષો, (૫) કેટલીક સ્ત્રીઓ અને (૬) કેટલાક નપુંસકો થાય. આમ બીજા ત્રણ ભાંગા. (કુલ છ થયા) એ પ્રમાણે <sup>૪૧૭</sup>નપુંસક એવા નારકો, મનુષ્યો અને તિર્યંચોમાંથી નીકળીને (૭) પુરુષ (૮) સ્ત્રી અને (૯) નપુંસકપણે જન્મે. આમ નવ ભાંગા થયા. આ નવ ભાંગાથી સિદ્ધિ કેવી રીતે હોઈ શકે તે સમજાવે છે.

**પ્રથમ ત્રિમંગે**— પુરુષવેદી દેવો મરીને પુરુષ-નરપજ્ઞે જન્મીને મોક્ષે જાય તો એક સમયમાં એક સાથે વધુમાં વધુ ૧૦૮ જીવો જઈ શકે. તે દેવો મનુષ્ય-સ્ત્રીપજ્ઞે જન્મીને મોક્ષે જાય તો એક સમયમાં દશ જાય અને તે દેવો જો નપુંસકપજ્ઞે જન્મીને મોક્ષે જાય તો પજ્ઞ દશ જ મોક્ષે જાય.

**દ્વિતીય त्रिमंगे**— સ્રીવેદી દેવીઓ મરીને પુરુષો થઈને મોક્ષે જાય તો દશ જ જાય અને તે જ દેવીઓ સ્ત્રી–નપુંસકપણે જન્મીને મોક્ષે જાય તો પણ દશ જ જાય.

**તૃતીય ત્રિમંગે** — એ જ પ્રમાશે નારકાદિ ગતિઓના નપુંસકો પુરુષ, સ્ત્રી કે નપુંસકપશે મોક્ષે જાય તો દશ જ જાય.

शंका— તમો અહીંયા દેવીથી આવેલા દશ જ સિદ્ધ થાય એમ કહો છો પણ ગત ગાથામાં તો 'વૈમાનિક, જ્યોતિષ્ક દેવીઓ અને મનુષ્ય-તિર્યંચની સ્ત્રીમાંથી આવેલા વીશ સિદ્ધ થાય' એમ કહી આવ્યા છો તો શું સમજવું ?

**સમાથાન** ઉપરના પ્રશ્નનું સમાધાન એ છે કે—આ ગાથામાં પ્રત્યેક ભાંગે અલગ અલગ વ્યાખ્યાન કહ્યું છે ને ગત ગાથામાં સમુચ્ચયે વ્યાખ્યાન કર્યું છે જેથી કશો વિરોધ નથી આવતો અર્થાત્ જેમ આ ગાથામાં કેવળ પુરુષો થઈને જાય તો કેટલા ? સ્ત્રી થઈને જાય તો કેટલા એમ અલગ અલગ રીતે કહ્યું છે. જ્યારે ગત ગાથાની વ્યાખ્યામાં તો દિસંયોગે--ત્રિસંયોગે મળીને મોક્ષે જાય તો વીશ જાય એમ કહ્યું છે. એટલે કે–પુરુષ-સ્ત્રી થઈને સિદ્ધ થાય, પુરુષ-સ્ત્રી--નપુંસક ત્રશેય ભેગા થઈને એક સમયમાં સિદ્ધ થાય તો વીશ થઈ શકે છે. આ વિશેષતા સમજવી. આ પદ્ધતિ પ્રમાણે સર્વ ભંગો વિચારવા. અહીં ગતિ--જાતિ--વેદાદિ આશ્રયી વાત કરી.

ગ્રન્થાન્તરથી ખાસ જાણવા યોગ્ય બાબત જણાવાય છે. તેમાં ક્ષેત્રાશ્રયી વિશેષ કહે છે. મેરુ-પર્વતના નંદનવનમાંથી જો મોક્ષે જાય તો એક સમયમાં ચાર, પાંડુકવનમાંથી જાય તો બે, મહાવિદેહની એક વિજયમાંથી જાય તો વીશ, પ્રત્યેક<sup>892</sup>અકર્મભૂમિમાંથી સંહરણ કરાયેલા મોક્ષે જાય તો દશ, પ્રત્યેક કર્મભૂમિમાંથી જાય તો ૧૦૮. કાલાશ્રયી વિશેષ કહેતાં શાસ્ત્રમાં જણાવ્યું છે કે-ઉત્સર્પિણીના

૪૧૮. આ મત સર્વને માન્ય છે તેથી પશ્ચિમવિદેહની છેલ્લી બે વિજયોમાં થઈને ચાલીશ મોક્ષે જાય.

૪૧૭. દેવલોકમાં નપુંસકવેદીઓ હોતા નથી તેથી તેનો નામોલ્લેખ કરવામાં આવ્યો નથી. અને નરકમાં કેવળ નપુંસકવેદ જ છે; બીજો સ્થાનપ્રભાવે વેદોદય હોતો જ નથી.

#### संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

ત્રીજા અને અવસર્પિગ્રીના ચોથા<sup>૪૧૯</sup> આરામાં ૧૦૮ મોક્ષે જાય અને અવસર્પિગ્રીના પાંચમા<sup>૪૨૦</sup>આરામાં વીશ મોક્ષે જાય અને બાકીના<sup>૪૨૧</sup> પહેલા, બીજા અને છઠ્ઠા આરામાં અને પ્રત્યેક ઉત્સર્પિગ્રી અને અવસર્પિગ્રીમાં સંહરણથી દશ મોક્ષે જાય. [૨૭૬<sup>૧</sup>]

नवभंग यन्त्र

| ૧ પુરુષથી પુરુષ થઈને  | 102 | ૪ સ્રીથી પુરુષ થઈને | ٩0 | ૭ નપુંસકથી નપુંસક થઈને | ٩0        |
|-----------------------|-----|---------------------|----|------------------------|-----------|
| ર પુરુષથી અની થઈને    |     |                     |    |                        | <b>10</b> |
| ૩ પુરુષથી નપુંસક થઈને | ٩٥  | ૬ સીથી નપુંસક થઈને  | ٩0 | ૯ નપુંસકથી પુરુષ થઈને  | ٩0        |

अवतरण— હવે સિદ્ધિગતિ આશ્રયી ઉપપાતવિરહકાળ તથા ચ્યવનાભાવને કહે છે.

# विरहो छमास गुरुओ, लहु समओ चवणमिह नत्थि ॥२७७॥

સંસ્કૃત છાયા—

विरहः षण्मासाः गुरुकः लघु समयश्च्यवनमिह नास्ति ॥२७७॥ . शબ्दार्थ—गाथार्थ भुगम छे. ॥२७७॥

**વિશેષાર્થ** સિદ્ધિગતિમાં જઘન્યવિરહ એક સમયનો જ પડે છે. સમય પૂર્શ થયે પુનઃ સમયે સમયે સંખ્યાબંધ જીવો મોક્ષે વહ્યાં કરે છે. હવે ઉત્કૃષ્ટ વિરહકાળ કેટલા સમયનો ? તે કહે છે કે છ માસનો; અર્થાત્ કોઈ કાળે કોઈ પણ જીવ મોક્ષે ન જાય એવો વિરહકાળ ઉત્કૃષ્ટથી છ માસનો પણ આવી જાય છે.

સિદ્ધિગતિમાં ગયેલા જીવોનો ચ્યવનવિરહ હોતો જ નથી, કારણકે તેઓ શાશ્વત–સાદિઅનંત સ્થિતિવાળા હોવાથી તેમનું ચ્યવન હોઈ શકતું નથી, વળી ચ્યવન–અવતરણના હેતુભૂત કર્મોને તે આત્માઓએ નિર્મૂળ કરી નાંખ્યાં છે.

दग्धे बीजे यथाऽत्यन्तं, प्रादुर्भवति नाङ्कुरः । कर्मबीजे तथा दग्धे, नारोहति भवाङ्कुरः ।

"જેમ બીજ અત્યન્ત બળી ગયે છતે તેમાંથી નવા અંકુરાઓ પ્રગટ થતા નથી તેમ કર્મરૂપી બીજ અત્યન્ત દગ્ધ્ંથતાં ભવરૂપી અંકુરા ઉત્પન્ન થતાં નથી." એથી કારણભૂત કર્મ નષ્ટ થતાં, તેના કાર્યરૂપ સંસાર સ્વતઃ નષ્ટ થાય જ છે. [૨૭૭]

૪૧૯. પરંતુ ચાલુ અવસર્પિક્ષીના (ચોથા આરામાં ન જતાં) ત્રીજા આરાને છેડે જ ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા ઋષભદેવ સહિત ૧૦૮ જીવો મોક્ષે ગયા તે નહીં થવા યોગ્ય ઘટના અનંતાકાળે થઈ તેથી તેને આશ્ચર્યરૂપે ગણી છે. ૪૨૦. ચોથા, પાંચમા આરામાં તીર્થ હોવાનું કહ્યું છે.

૪૨૧. મહાવિદેહમાં કેવલજ્ઞાન પામેલા કેવલીને જો ભરતાદિ ક્ષેત્રમાં કોઈ વૈરી દેવ લાવે, તો ત્યાંથી તે મોક્ષે જાય તે અપેક્ષાએ (આ ભરત-ઐરવતમાં) કોઈ પણ આરામાં મોક્ષ સમજવો.

अड सग छ पंच चउ तिन्नि, दुन्नि इक्रो य सिज्झमाणेसु । वत्तीसाइसु समया, निरंतरं अंतरं उवरिं ॥२७८॥ बत्तीसा अडयाला. सदि बावत्तरी य अवहीओ । चुलसीई छन्नउई, दुरहिअमद्वत्तरसयं च ॥२७६॥ સંસ્કૃત છાયા— अष्टी सप्त षट् पञ्च चत्त्वारस्त्रयो द्वी एकश्च सिध्यमानेषु । द्वत्रिंशदादिषु समया निरन्तरमन्तरमुपरि ॥२७८॥ द्वात्रिंशदष्टचत्वारिंशत् षष्टिर्द्वासप्ततिश्चावधितः । चतुरशीतिः षण्णवतिः द्वयधिकमष्टोत्तरशतञ्च ॥२७६॥

શબ્દાર્થ—

| अड–सग≕આઠ સાત              | ગંતરં હવરિં⇒અંતર ઉપર (આગળ) |
|---------------------------|----------------------------|
| તિન્નિ–દુન્નિ=ત્ર⊌ બે     | बावत्तरी=ओतेर              |
| સિज્झमाणेसु≔મોક્ષે જાય તો |                            |
| बत्तीसाईसु=બત્રીશ આદિમાં  | છન્નહાર્ફ≕છન્નુ            |
| निरंतरं                   | દુ(દિલ=બે અધિક             |

**વિશેષાર્ય** એક સમયમાં જ-એક, બે, ત્રણથી લઈને બત્રીશની સંખ્યા સુધીના જીવો નિરંતર સિદ્ધ થાય એટલે અંતર વિના સતત મોક્ષે જાય તો આઠ સમય સુધી જ જાય. ત્યારપછી નવમા સમયે કોઈ જીવ મોક્ષે ન જ જાય, એ એક સમયનું અંતર અવશ્ય પડે જ. ત્યારબાદ દસમા સમયથી ભલે પુનઃ બત્રીશ--બત્રીશ સિદ્ધ થતા જાય પરંતુ એ પ્રક્રિયા આઠ આઠ સમય સુધી જ ચાલુ રહે. પછી જઘન્યથી એક સમયનું અંતર અવશ્ય પડે જ.

બત્રીશ પછી તેત્રીશથી માંડીને અડતાલીશ સુધીના જીવો સમયે સમયે સિદ્ધ થતા જાય તો સાત સમય સુધી, પછી સમયાદિકનું અંતર પડે, ૪૯ થી આરંભી ૬૦ સુધીના (એટલે કોઈ સમયે ૪૯, બીજે સમયે ૫૦–૫૩–૫૯, કોઈ સમયે છેવટે ૬૦) જીવો સમયે સમયે સિદ્ધ થતા જાય તો છ સમય સુધી મોક્ષે જાય, પછી સમયાદિકનું અંતર અવશ્ય પડે, ૬૧ થી ૭૨ સુધીની સંખ્યા સિદ્ધ થતી જાય તો પાંચ સમય યાવત્, પુનઃ સમયાદિકનું અંતર, ૭૩થી લઈ ૮૪ સુધીની સંખ્યા ચાર સમય યાવત્ સતત સિદ્ધ થાય, પછી અંતર પડે, ૮૫ થી ૯૬ સુધીની સંખ્યા ત્રણ સમય યાવત્, પુનઃ અંતર, હેંબ્રેપી ૧૦૨ સુધીની સંખ્યા તે બે સમય યાવત્, પુનઃ અંતર પડે, અને ૧૦૩થી આરંભી ૧૦૮ સુધીની સંખ્યા સિદ્ધ થાય તો એક જ સમયમાં સિદ્ધ થાય. પછી બીજા જ સમયથી સમયાદિકનું અંતર અવશ્ય પડે જ. આઠ સમય સિદ્ધ પ્રકારમાં બીજા બે પ્રકારાન્તરો પણ છે. તે શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રવૃત્તિ અને સંગ્રહણીની મલયગિરિ ટીકાથી જાણી લેવા. [૨૭૮–૨૭૯]

• अवतरण— હવે એ જીવો સિદ્ધ તો થાય છે પશ એ સિદ્ધસ્થાન કેવું, કેટલું અને ક્યાં છે? તે પશ કહે છે; કારણકે સાંખ્યમતાનુયાયીઓ એમ માને છે કે '**मुक्ताः सर्वत्र तिष्ठन्ति, व्योगवत्** तापवर्जिताः' એટલે સંસારના તાપથી રહિત એવા મુક્તાત્માઓ આકાશની માફક સર્વત્ર રહે છે, તેથી તે એકાંગી મતનું નિરાકરણ કરવા મુક્તાત્માના વિશિષ્ટ ક્ષેત્રપ્રમાણને કહે છે.

> पणयाललक्खजोयण-विक्खंभा सिद्धसिल फलिहविमला । तदुवरिगजोअणंते, लोगंतो तत्थ सिद्धद्विई ॥२८०॥

> > સંસ્કૃત છાયા—

पञ्चचत्वारिंशल्लक्षयोजनविष्कम्भा सिद्धशिला स्फटिकविमला । तदुपर्येकयोजनान्ते लोकान्तस्तत्र सिद्धस्थितिः ॥२८०॥

શબ્દાર્થ—

| સિ <b>દ્ધસિલ</b> =સિદ્ધશિલા | जોઝणંતે=યોજનાન્તે                        |
|-----------------------------|------------------------------------------|
| फलिहविमला=સ્झ્ટિકવત્ વિમલ   | ભૌગંતો≕્યોકાન્ત                          |
| तदुवरिग=તેથી ઉપર એક         | । तत्त्य सिद्धठिई-न्त्यां સિદ્ધની સ્થિતિ |

**વિશેષાર્ય** વૈમાનિકનિકાયના અંતિમ અનુત્તરના મધ્યવર્તી સર્વાર્થસિદ્ધ નામના મહાવિમાનના શિખરની ટોચથી ઉપર બાર યોજન જઈએ ત્યાં જ ૪૫ લાખ યોજનના વિષ્કમ્ભવાળી, (વૃત્ત હોવાથી આયામ પણ તેટલો જ) સ્ફટિક સરખી નિર્મલ, ઇષત્પ્રાગ્ભારા નામની **સિદ્ધશિલા** આવેલી છે. એ શિલાથી ઉપર ઉત્સેધાંગુલ પ્રમાણવાળા એક યોજનના અન્તે લોકનો અન્ત આવે છે; ત્યાં સુધી સિદ્ધના જીવોની સ્થિતિ—અવગાહના છે.

વધુમાં આ જીવો લોકના અંતભાગે અડીને રહેલા છે, તે જીવોનું કદી પુનરાગમન થતું નથી. આ શિલા સિદ્ધભૂમિ, ઇષત્ પ્રાગ્ભારા, વગેરે બાર નામોથી ઓળખાતી શ્વેત સુવર્શમય ને કંઈક પીતવર્શ સંયુક્ત, ઊર્ધ્વ (ચત્તા) છત્રના આકારે સંસ્થિત, ઘીથી ભરેલા કટોરા સરખી, પ્રાણ–ભૂત-જીવ–સત્ત્વોને સુખ આપનારી અને હિમ–ગોક્ષીર જેવી ઉજ્જવળ છે. અન્ય આચાર્યો સવર્થિસિદ્ધ વિમાનથી બાર યોજન દૂર (સિદ્ધશિલા નહીં પણ) લોકનો અન્ત છે. એમ કહે છે. તત્ત્વકેવલી જાણે. #[૨૮૦]

अवतरण— તે સિદ્ધશિલાની જાડાઈ કેટલી ? તે કહે છે.

## बहुमज्झदेसभाए, अट्टेव य जोयणाइ बाहल्लं । चरिमंतेसु य तणुई, अंगुलसंखेज्जई भागं ॥२८९॥ [प्र. गा. सं. ३७] संस्कृत छाया----बहुमध्यदेशभागे अष्टैव च योजनानि बाहल्यम् । चरमान्तेषु च तनुका अङगुलसंख्येयभागा ॥२८९॥

શબ્દાર્થ-----

बहुमज्झदेसभाए=બરાબર મધ્ય દેશભાગે चरिमंतेसु=ચરમાન્તમાં बाहल्लं=બાહલ્ય--જાડાઇ तणुई=તનુક–પતલી

**ગાથાર્ય** આ સિદ્ધશિલા બરાબર વચ્ચોવચ્ચ, લંબાઈ--પહોળાઈમાં <sup>\*</sup>આઠ યોજન ઘેરાવા જેટલા ભાગમાં ઉપરથી નીચે સુધી આઠ યોજન જાડી છે. ત્યારપછી તે જાડાઈને સર્વદિશા-વિદિશાઓમાં એક એક પ્રદેશે (અને યોજનાન્તે અંગુલ પથકત્વપ્રમાણ) 2 21.

હીન કરતાં કરતાં યાવત્ શિલાના અંતિમ ભાગે પહોંચીએ ત્યારે અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલી પાતળી હોય, એટલે કે માખીની પાંખ કરતાં પશ્ચ વધુ પાતલી હોય છે. ॥૨૮૧॥

વિશેષાર્થ સુગમ છે. [૨૮૧] (પ્ર. ગા. સં. ૬૭)

अवतरण- સિદ્ધ થએલા જીવોની ઉત્કૃષ્ટ તથા મધ્યમ અવગાહના કહે છે.

<sup>333</sup>तित्रि सया तित्तीसा, धणुत्तिभागो य कोसछब्भागो । जं परमोगाहोऽयं, तो ते कोसस्स छब्भागो ॥२८२॥ [प्र. गा. सं. ६८]

સંસ્કૃત છાયા----

त्रीणि शतानि त्रयस्त्रिंशानि [धनूंषि] धनुस्त्रिभागश्च क्रोशषड्भागः । यत् परमोऽवगाहोऽयं ततस्तानि क्रोशस्य षड्भागः ॥२८२॥

શબ્દાર્થ—

| તિन्निसयातित्तीसा=ત્રશ્વસો તેત્રીસ | परमोगाहो≕ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના |
|------------------------------------|---------------------------|
| ઘणુતિમાગો⇔ધનુષ્યનો ત્રીજો ભાગ      | तो=ते                     |
| कोसछब्मागो=ગાઉનો છઠો ભાગ           | कोसस्स=गाઉनो              |

**गાથાર્થ**— ત્રણસો તેત્રીશ ધનુષ્ય અને એક ધનુષ્યનો ત્રીજો ભાગ, તે પ્રમાણ એક ગાઉના છકા ભાગરૂપ હોવાથી બીજા શબ્દમાં એક કોશના છકા ભાગની સિદ્ધોની ઉત્કષ્ટ અવગાહના છે. ॥૨૮૨॥

**વિશેષાર્થ**— સિદ્ધગતિમાં જનારા જીવો મનુષ્યભવમાં ઉત્કૃષ્ટથી ૫૦૦ <sup>૪૨૩</sup>ધનુષ્યની અવગાહનાવાળા (તેથી<sup>૪૨૪</sup> અધિક શરીરી નહિ) અને જઘન્યથી બે હાથની અવગાહનાવાળા (તેથી

★. બરાબર મધ્યભાગે લંબાઈ, પહોળાઈ, જાડાઈ–ઊંચાઈ આઠ યોજન છે. એ ખાસ ધ્યાન રાખવું. ચિત્ર બનાવનારને આ ખ્યાલ હોતો નથી, કરાવનારને પ્રાયઃ હોતો નથી જેથી ચિત્ર યથાર્થ થતું નથી.

૪૨૨. આ ગાયા સંગ્રહશી ટીકામાં આપી છે.

૪૨૩. કોઇ ઉત્કૃષ્ટથી ૫૨૫ ધનુષ્ય અવગાહના માને છે. કારણકે સિદ્ધપ્રાભૃતમાં પણ ઉ૦ અવગાહના સિદ્ધોની ૫૦૦ ધનુષ્ય પૃથક્ત્વે કહી છે, ત્યાં પૃથક્ત્વ શબ્દ બાહુલ્યવાથી હોવાથી અહીં ૨૫ ધનુષ્ય વધારે ગણે છે.

૪૨૪. **શંકા**—-૫૦૦ ધનુષ્યની જ કાયાવાળો મોક્ષે જાય તો પછી ૫૨૫ ધનુષ્યની કાયાવાળા મરુદેવા માતા કેમ મોક્ષે ગયા ?

. **સમાધાન**—ઉત્તમ સંસ્થાનવાળી સીઓ માટે સામાન્ય સ્થિતિ એવી હોય છે કે તે કાળને યોગ્ય સંસ્થાનવાળા

ન્યૂન શરીરી નહિ) તથા જઘન્યથી આગળ અને ઉત્કૃષ્ટથી અવીક્—અંદરના સર્વ મધ્યમ અવગાહનાવાળા જીવો કહેવાય છે. સામાન્ય એવો નિયમ છે કે—અત્તિમ સમયે મનુષ્યના મૂલશરીરની જે અવગાહના હોય તેના ત્રીજા ભાગે હીન અવગાહનાએ તે જીવો મોક્ષમાં ઉત્પન્ન થાય. તેથી ૫૦૦ ધનુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ કાયાવાળા જીવો ચૌદમે ગુણ્નસ્થાનકે—અયોગી અવસ્થામાં શૈલેશીકરણ વખતે, સૂક્ષ્મક્રિયાઅપ્રતિપાતી ધ્યાનના બલવડે પોતાનાં શરીરના મુખ–ઉદરાદિ સર્વ પોલાણ ભાગોને સ્વાત્મપ્રદેશોવડે પૂરે છે અને સર્વ આત્મપ્રદેશોને ભેગા કરવાપૂર્વક પ્રદેશઘન કરવાથી (જે શરીર વિસ્તૃત હતું તે તેના પોલાણ ભાગો પૂરાઈ જવાથી ત્રીજે ભાગે હીન થયું, કારણકે પ્રાયઃ સ્વશરીરમાં ત્રીજા ભાગનું પોલાણ હોય છે.) ૫૦૦ ધનુષ્યની કાયાનું માન ત્રીજે ભાગે હીન થતાં **૩૩૩ ધનુષ્ય અને એક ધનુષ્યનો ત્રીજો** ભાગ–અથવા એક ગાઉનો છજો ભાગ એટલું થયું, એ જ અવગાહનાએ એ જીવો લોકાન્તે આવેલા સિદ્ધસ્થાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી આ સિદ્ધસ્થાને પહોંચ્યા પછીની પરમ–ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના એક ગાઉના છજા ભાગ (૩૩૩<sup>+</sup> ધનુષ્ય)ની જાણવી. इતિ उत्कृष્ટાવગાहના !!

મધ્યમ અવગાહના, તે સાત હાથના શરીરવાળો આત્મા (જેમ પ્રભુ મહાવીર) સૂક્ષ્મધ્યાનબલથી પૂર્વોક્ત રીતે પ્રદેશઘન કરવાપૂર્વક ત્રીજે ભાગે હીન થતાં સિદ્ધમાં ઉત્પન્ન થાય ત્યારે ૪ <sup>૪૨૫</sup>**હાથ** અને ૧૬ અંગુલની હોય એમ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે. ખરી રીતે તો જઘન્યથી આગળ અને ઉત્કૃષ્ટથી અર્વાક્, તે સર્વ મધ્યમ અવગાહના જ કહેવાય છે. છતાં આગમમાં નિશ્વિતપશે (૪ હાથ–૧૬ અંગુલ) કહી છે તેથી એ રીતે અહીં કહી છે. इति मध्यमावगाहना ॥

આ સિદ્ધ થનારા જીવો મૃત્યુ સમયે સૂતેલ–બેઠેલ–ઉભેલ, ચત્તા–ઉધા કે ટૂંકમાં જે જે અવસ્થામાં રહીને કાળ કરે, તેવા જ <sup>૪૨૬</sup>સંસ્થાને, તે જ આકારે સિદ્ધસ્થાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે. વળી અંતિમ સમયે પોલાગ્ન પુરાવાથી અચોક્કસ આકૃતિવાળું પ્રદેશઘન થતું હોવાથી તે સંસ્થાનને (ઘટાકાશ

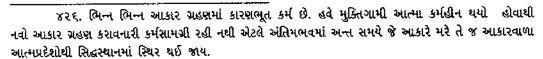
પુરુષથી કંઈક ન્યૂન પ્રમાણની હોય છે. એ હિસાબે જ્યારે મરુદેવાના પતિ નાભિકુલકર પરપ ધનુષ્યના હતા. ત્યારે મરુદેવા કંઈક ન્યૂન પ્રમાણ માનીએ ૫૦૦ ધનુષ્યના જ સાચી રીતે સમજવા જોઈએ. બીજો ખુલાસો ભાષ્યકારે એ કર્યો છે કે--મોક્ષે ગયા ત્યારે મરુદેવા હાથીના સ્કંધ ઉપર હતા તેથી કંઈક સંકોચાએલી કાયાવાળા હતાં એથી તે વખતે ૫૦૦ ધનુષ્ય જેટલી ઊંચાઈવાળા હતા. [ભાષ્યકારમત] સંગ્રહણીવૃત્તિ (શ્રીચન્દ્રીયાની ગાથા ૨૦૭)કારે તો સ્પષ્ટ અભિપ્રાય આપતાં જણાવ્યું છે કે 'આગમમાં જઘન્યમાન સાત હાથ અને ઉત્કૃષ્ટ ૫૦૦ ધનુષ્ય કહ્યું છે તે મોટે ભાગે તે પ્રમાણે હોય છે એમ સમજવું પણ એકાંત નિયમ ન સમજવો' એટલે કે જઘન્યમાં અંગુલ પૃથક્ત્વ અને ઉત્કૃષ્ટમાં ધનુષ પૃથક્ત્વ વડે ન્યૂનાધિક પણ હોઈ શકે છે. અને એ માટે 'સિદ્ધપ્રાભૃત'નું પ્રમાણ આપ્યું છે.

સિદ્ધપ્રાભૃતમાં–''...पंचेव धणुसयाइं, धणुहपुहुत्तेण अहिआइं'' एतत्स्वीकाव्याख्या च–पृथक्त्वश्नब्दो बहुत्ववाची, बहुत्वं चेह पञ्चविंशतिरूपं द्रष्टव्यमिति'' આથી એ સિદ્ધ થયું કે સિદ્ધપ્રાભૃતકારે પૃથક્ત્વનો અર્થ ૨૫ ધનુષ્ય અધિક કર્યો છે. આ રીતે ખુલાસા કર્યાં છે.

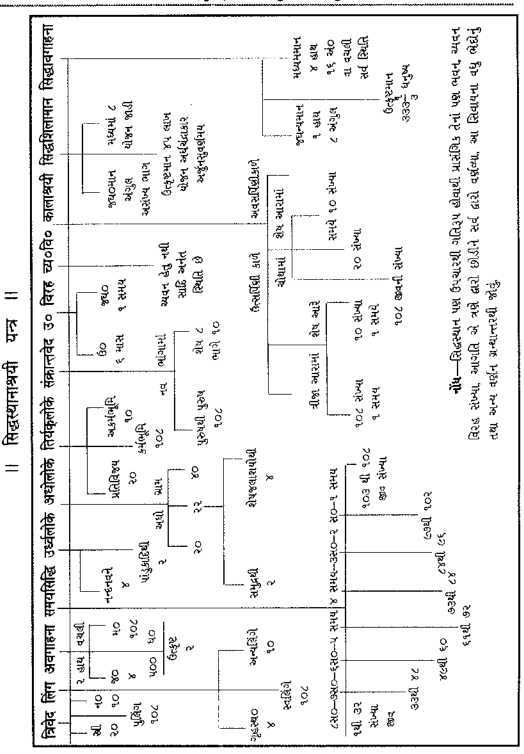
૪૨૫. આ અવગાહનાને મધ્યમ અવગાહના કહી તે ઉપલક્ષજ્ઞવાળી જાજ્ઞવી એટલે કે જયન્ય-ઉત્કૃષ્ટ વચ્ચેની તમામ અવગાહનાઓનું પ્રહજ્ઞ સમજી લેવું. અહીં શંકા ઉપસ્થિત થશે કે ઉપર નિશ્વિતપજ્ઞે મધ્યમ અવગાહનાનું પ્રમાજ્ઞ કેમ કહી શકાય ? તો ખુલાસો એ છે કે-તીર્થંકર જેવી વિશિષ્ટ વ્યક્તિને ઉદ્દેશીને મધ્યમ અવગાહના બતાવવાની ઈચ્છાથી આ પ્રસ્તાવ કરવો પડ્યો છે. પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તેમ ન સમજવું. અન્ય કેવલીઓની અનેક રીતે અવગાહના હોઈ શકે છે. सिद्धोनी जघन्य अवगाहना

**વિશેષાર્થ** બે <sup>૪૨૭</sup>હાથની કાયાવાળો સંસારી જીવ પૂર્વોક્ત ગાથામાં કહેલા નિયમ મુજબ શુષિર ભાગોને પૂરી પ્રદેશઘન કરે ત્યારે બે હાથનો ત્રીજો ભાગ હીન થતાં, શેષ ૧ હાથ અને ૮ અંગુલ અવગાહનાવાળો રહે અને પછી તરત સિદ્ધ થાય ત્યારે (તે જ અવગાહનાએ સિદ્ધાત્માઓ સિદ્ધસ્થાનમાં ઉત્પન્ન થતા હોવાથી) **૧ હાથ** અધિક **૮ અંગુલ** સિદ્ધોની જઘન્ય અવગાહના નિશ્વયથી હોય છે. [૨૮૩] (પ્ર. ગા. સં. ૬૯)

આ પ્રમાણે મનુષ્યજાતિ અંગેનો અધિકાર પૂર્ણ થયો અને એ પૂર્ણ થતાં સંગ્રહણીના આઠ દ્વારો પૂર્ણ થયાં.



૪૨૭. કૂર્માપુત્રવત્ અથવા સાત હાથના માનવાળા યન્ત્રપિલનથી સંકુચિત થયા હોય તેવાની.



#### सेरिसामंडन श्रीलोढण (सेरिसा) पार्श्वनायाय नमः ।

#### II मनुष्यगतिना अधिकार प्रसंगे परिशिष्ट सं-६ II

આ ગ્રન્થમાં દેવ. નરક, મનુષ્ય અને તિર્થય આ ચાર ગતિ અને પંચમગતિ મોક્ષનું અને તેને અંગે ઉપયોગી અનેક વિષયોનું વર્શન કરાયું છે, તેમાં સહુથી પ્રથમ ઊઘ્વ--અધોસ્થાને રહેલા દેવલોકનું વર્શન કર્યું, જેમાં પ્રાસંગિક ખગોળ સંબંધી હકીકત પણ જણાવી. ત્યારબાદ અધોવર્તી દેવલોકની સાથે જ શરૂ થયેલી નરકગતિનું વર્શન પણ કર્યું. હવે તિચ્છાલોકવર્તી રહેલી મનુષ્યગતિની કેટલીક હકીકતોનું સંક્ષિપ્ત વર્શન કરવાનું છે. મનુષ્યગતિમાંથી જ કોઈપણ જીવનું મુક્તિગમન થતું હોવાથી આ મનુષ્યગતિ વર્શન પ્રસંગમાં સાથે સાથે સિદ્ધશિલા અને મુક્તાત્મા સંબંધી હકીકતને પણ દશમા પરિશિષ્ટ દ્વારા કહેશે.

જો કે મનુષ્યગતિ સંબંધી હકીકત જીવવિચાર, દંડક પ્રકરણમાં આવી જ ગઈ છે અને આ ગ્રન્થનું અધ્યયન એ ગ્રન્થો ભણ્યા પછી જ (પ્રાયઃ) થતું હોઈ તે હકીકતને પુનઃ જણાવવાની બહુ અગત્ય નથી, પણ કદાચ કોઈ સીધે સીધી જ આ ગ્રન્થના અભ્યાસી થતી એવી જૈન--જૈનેતર વ્યક્તિઓ માટે તેનું પુનરાવલોકન કરવું સમુચિત માનીને ટૂંકી જરૂરી સમાલોચના કરી લઈએ.

પ્રથમ તો ચૌદરાજલોકપ્રમાણ ગણાતી વિરાટ દુનિયામાં સહુથી ઓછામાં ઓછું વસવાટ ક્ષેત્ર મનુષ્યોનું છે. અર્થાત્ તેઓ તિચ્છલોક ઉપર રહેલા અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્ર પૈકી માત્ર અઢીદ્વીપ ક્ષેત્રમાં જ રહેલા છે, જેની અંદર આપણે પણ રહીએ છીએ તે જંબૂદ્વીપ, (લવણસમુદ્ર પછીનો) બીજો ધાતકીખંડ દ્વીપ અને ત્યારપછી (કાલોદધિ સમુદ્ર પછી આવેલા પુષ્કરવરદ્વીપનો અર્ધભાગ હોવાથી) અર્ધપુષ્કરદ્વીપ--આ પ્રમાણે અઢીદ્વીપ જેટલી જ જગ્યા મનુષ્યોને રહેવાની છે. જંબૂદ્વીપ ૧ લાખ યોજનનો ને ત્યારપછીના એક એક સમુદ્ર-દ્વીપો દ્વિગુણ-દ્વિગુણ પ્રમાણવાળા છે.

આ અઢી દ્વીપમાં વસતા મનુષ્યો બે પ્રકારના છે. ૧ આર્ય અને ૨ મ્લેચ્છ. આર્યો કર્મભૂમિમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને અનાર્યો અકર્મભૂમિ અને અન્તર્દ્વીપમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

**कર્મપૂ**મિ—એટલે જ્યાં કર્મ કહેતાં કિયા–વ્યાપારો વર્તતા હોય, અસિ, મસી, કૃષિ એટલે શસ્ત્રો, વિદ્યા, કળા, શિલ્પ, ખેતી વગેરેની અનેક પ્રવૃત્તિઓ ચાલતી હોય, તેમજ જ્ઞાન અને ચારિત્રની જ્યાં ઉપાસનાઓ થતી હોય તે. આવી ભૂમિઓ કુલ પંદર છે. જેમાં પાંચ ભરત ક્ષેત્રો, પાંચ ઐરવત ક્ષેત્રો અને પાંચ મહાવિદેહ ક્ષેત્રોનો સમાવેશ છે. જંબૂદ્ધીપમાં એક ભરત, ઐરવત અને એક જ મહાવિદેહ છે. જ્યારે ધાતકીખંડ અને અર્ધપુષ્કર, આ દ્વીપો તો વલયાકાર હોવાથી બંને બાજુએ તે ક્ષેત્રોનું સ્થાન હોવાથી, એક જ નામના બંને બાજુના થઈને બબે ક્ષેત્રો રહેલાં છે.

**ઝાર્જનમ્મૂ**મિ—કોને કહેવાય ?—કર્મભૂમિથી વિપરીત એટલે જ્યાં અસિ. મસી, કૃષિ આદિ કોઈપણ પ્રકારની ક્રિયા કે વ્યાપારો સર્વથા નથી, વળી શ્રુત અને ચારિત્ર ધર્મની પણ પ્રાપ્તિ નથી, આવી ખૂબ આશ્ચર્ય પમાડે તેવી આ અકર્મભૂમિ હોય છે. આ ભૂમિમાં ઉત્પન્ન થનારાઓ યુગલિકો જ હોય છે. તેથી તે ભોગભૂમિ અથવા યુગલિક (જુગલીઆ) ક્ષેત્રો તરીકે ઓળખાય છે. યુગલિક એટલે યુગલપણે જે જન્મે, ને તત્ભૂમિયોગ્ય વહેવાર કરે તે. એ ભૂમિની સીઓ મૃત્યુ આડા છ માસ બાકી રહે ત્યારે એક જ વખત પ્રસૂતા બને છે, ને તે વખતે નર—નારીનું એક જ જોડલું પ્રસવે છે, ને તે જ મોટા થતાં પતિ--પત્ની બને છે. આ ભૂમિનો આવો જ પરાપૂર્વથી વહેવાર પ્રવર્તે છે. એ ભૂમિમાં દશ પ્રકારનાં કલ્પવૃક્ષો છે. અને તે વૃક્ષો જ યુગલિકોની ઈચ્છા મુજબ પહેરવા--ઓઢવા, ખાવા--પીવા, સુવા-બેસવા, પ્રકાશ-સંગીત આદિ ભોગ--ઉપભોગ માટેનાં તમામ સાધનો પૂરાં પાડે છે; જેથી તેઓ પરમ આનંદમાં સમય પસાર કરતા હોય છે. બીજો કોઈ ત્યાં ઉદ્યમ નથી. ત્યાં કલેશ–કંકાસ જેવું કશું જ નથી હોતું. બાહ્ય દેષ્ટિએ તેઓ બધી રીતે સુખી હોય છે. આ યુગલિક મનુષ્યને કર્મબંધ ઓછો થાય છે. યુગલિઆ મરીને દેવગતિમાં જ જાય છે.

**ત્રીશ અકર્મભૂમિ કઈ ?**–તો અઢીદીપવર્તી પાંચ હૈમવંત, પાંચ હરિવર્ષ અને પાંચ દેવકુરુ, પાંચ ઉત્તરકુરુ, પાંચ રમ્યક્, પાંચ હૈરશ્યવંત આ બધાં ક્ષેત્રો મળીને ત્રીશ થાય છે.

**છપ્પન અન્તર્દીપના મનુષ્યો**-જંબૂદીપના ભરતક્ષેત્રની ઉત્તરે આવેલા હિમવંત પર્વતના પૂર્વ-પશ્ચિમ છેડા લવસ સમુદ્રમાં લંબાએલા છે. દરેક છેડા દંતૂશળના આકારે ઉત્તર-દક્ષિણ તરફ લંબાઈને રહેલા છે જેને 'દાઢાઓ' કહેવામાં આવે છે. એવી જ રીતે ઐરવત ક્ષેત્રની દક્ષિણે શિખરી પર્વતના બંને છેડા સમુદ્રમાં ગયેલા છે ને તેના બંને છેડામાંથી બે બે દાઢાઓ નીકળી છે. આમ એક પર્વતની ચાર દાઢાના હિસાબે બે પર્વતની આઠ દાઢાઓ થઈ, દરેક દાઢા ઉપર સાત સાત અંતર્દીપો છે. આઠ દાઢાના મળીને પદ્દ અન્તર્દીપો થાય છે. તમામ દીપો વિષે અકર્મભૂમિની જેમ યુગલિઆ મનુષ્યો જ વસે છે.

આ પ્રમાણે કર્મભૂમિ ૧૫, અકર્મભૂમિ ૩૦, અન્તર્દ્ધીપ ૫૬ આ ત્રણેય મનુષ્યક્ષેત્રોનો સરવાળો ૧૦૧ થાય. આટલા ભેદ મનુષ્યના થયા. આ ક્ષેત્રોમાં જ મનુષ્યો ઉત્પન્ન થાય છે.

મનુષ્યો ગર્ભાજ અને સંમૂર્ચિંગમ એમ બે પ્રકારના હોય છે. પાછા ગર્ભાજ પયપ્તિા અને અપયપ્તિ બે પ્રકારે છે અને સંમૂર્ચિંગમ માત્ર અપયપ્તિા જ હોય છે. કારણકે તે અપયપ્તિા જ મરણ પામે છે. આથી ૧૦૧ ગર્ભાજ પર્યાપ્તા અને અપયપ્તિા મળીને ૨૦૨ ભેદો, અને સંમૂર્ચિંગમના ૧૦૧ ભેદો મળીને ૩૦૩ ભેદો થાય છે.

સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યો ગર્ભજ મનુષ્યનાં વિષ્ટા, મૂત્ર, બડખા, નાસિકાનો મેલ, વમન, પરુ, લોહી, વીર્ય આદિ ચૌદ અશુચિ સ્થાનકોમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

समाप्तं नवमं परिशिष्टम् ॥

धैर्यं यस्य पिता क्षमा च जननी शान्तिश्चिरे गेहिनी। सत्यं सूनुरयं दया च भगिनी भ्राता मनः संयमः॥ शय्या भूमितलं दिशोऽपि वसनं ज्ञानामृतं भोजनं। एते यस्य कुटुम्बिनो वद सखे कस्माद् भयं योगिनः॥ भावार्थ--धैर्य જેનો પિતા છે, ક્ષમા જેની માતા છે, ચિરશાંતિ જેની ગૃહિણી છે, સત્ય જેનો પુત્ર છે, દયા જેની બહેન છે, મનઃ સંયમ જેનો ભાઈ છે, ભૂમિતલ જેની શય્યા છે, દિશા જેનાં વસ્ત્રો છે અને જ્ઞાનામૃતનું ભોજન આરોગે છે. હે સખે! કહે કે આવા કુટુંબ વચ્ચે રહેનાર યોગીને ભય હોય જ ક્યાંથી ?

# ॥ पत्तनमंडन श्रीपंचासरापार्श्वनाथाय नमः ॥ \* सिद्धो, तेमनुं स्थान अने परिस्थिति अंगेनुं परिशिष्ट सं. १० \*

\*

જૈન શાસમાન્ય ચૌદરાજપ્રમાણ વિશ્વમાં અનંતાનંત જીવાત્માઓ છે. ચૈતન્ય સ્વરૂપે તેઓ સહુ સમાન છે. અનંતા જીવોને સુગમતા માટે શાસ્ત્રકારોએ બે વિભાગે વહેંચી નાંખ્યા છે. 9 સંસારી, ૨ સિદ્ધ. એમાં એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના દેવ, નરક, મનુષ્ય અને તિર્યંચ આ ચાર ગતિમાં વર્તતા જીવો 'સંસારી' કહેવાય છે. દ્રવ્યબંધ અને ભાવબંધથી થતું અન્ય જન્મોનું સંસરણ—ભ્રમણ બાકી હોવાથી તેઓને 'સંસારી' તરીકે ઓળખાવાય છે. આ જીવોના ૫૬૩ ભેદો છે, આ ભેદ—પ્રભેદોની ગણત્રી કેવી રીતે છે તે 'જીવવિચાર' નામના પ્રકરણ ગ્રન્થથી અભ્યાસીઓને જાણવા યોગ્ય છે.

બીજા પ્રકારમાં આવે છે 'સિદ્ધો.' જેમ સંસારી, એ પણ જીવો છે તે રીતે સિદ્ધો પણ જીવો જ છે. અહીં શંકા જરૂર થઈ શકે કે, સંસારી જીવોને તો ઈન્દ્રિયાદિ દશ પ્રાણો છે પણ સિદ્ધોને તો सिद्धाणं नल्यि देहो, न आउ कम्मं न पाणजोणिओ આ કથનાનુસારે તેને પ્રાણો છે જ નહિ તો પછી તેને જીવ કેમ કહેવાય ?

કારણકે જીવની વ્યાખ્યા **जीवति प्राणान् धारयतीति जीवः ।** જે પ્રાણોને ધારણ કરે તે જીવ. જ્યારે અહીં તો એકેય પ્રાણ નથી તો શું સમજવું ? આનું સમાધાન એ છે કે, 'પ્રાણને ધારણ કરે તે જીવ' એમાં પ્રાણ આગળ કંઈ પણ વિશેષણ મૂકવામાં નથી આવ્યું, એથી અહીં પ્રાણોથી બાહ્ય દશ પ્રાણો જ સમજવાના નથી પરંતુ પ્રાણ તો બે પ્રકારના છે : ૧દ્રવ્યપ્રાણ, ૨ માવપ્રાણ. પાંચ ઇન્દ્રિયના પાંચ પ્રાણો, મનઃપ્રાણ, વચનપ્રાણ, કાયપ્રાણ, ભાષાપ્રાણ અને શ્વાસોચ્છ્વાસપ્રાણ આ દશ દ્રવ્ય કે બાહ્ય પ્રાણો છે, અને જ્ઞાનપ્રાણ, દર્શનપ્રાણ અને ચારિત્રપ્રાણ આ ત્રણ ભાવપ્રાણ છે. કર્મસંગજન્ય દ્રવ્યપ્રાણો ભલે સિદ્ધોને નથી, પરંતુ કર્મસંગના અભાવે સંપૂર્ણપણે પ્રગટ થયેલા ભાવપ્રાણો તો જરૂર છે જ, ભાવપ્રાણ એ જ સાચું ચૈતન્ય છે. આમ સંસારી અને સિદ્ધો બન્ને પ્રાણ ધારણ કરનારા છે.

હવે સિદ્ધ અથવા મોક્ષ કચારે અને કેવી રીતે થાય અથવા મોક્ષ કોને કહેવાય ? તે માટે તેની પૂર્વભૂમિકા સમજવી જરૂરી છે.

જગતમાં જીવો અનંતા છે તેથી તે જીવોની કર્મ--પ્રવૃત્તિઓના પ્રકારો પણ અનંતા છે. એની અસરો અસંખ્યાતી છે, પરંતુ એ અસંખ્ય--અનંતની અનંત વ્યાખ્યાઓ કંઈ થોડી જ થઈ શકે ? એટલે એ તમામ પ્રવૃત્તિઓનું વર્ગીકરણ કરીને એ કર્મોને આઠ પ્રકારે વહેંચી નાંખવામાં આવ્યા છે.

૧-વિશેષ-જ્ઞાન-બોધગુણનું આવરણ કરે તે જ્ઞાનાવરણકર્મ, ર સામાન્યજ્ઞાન-બોધને આચ્છાદિત કરે તે દર્શનાવરણ, ૩ સુખ કે દુઃખનો અનુભવ કરાવનાર તે વેદનીય, ૪ આત્માને મોહ-મૂંઝવણ, વ્યથા, વિકલતાઓ ઊભી કરાવનાર તે મોહનીય, ૫ ભવધારણ સ્થિતિ-મર્યાદા ઊભી કરનાર તે આયુષ્ય, ૬ જુદી જુદી ગતિ, જાતિ, વિવિધ શરીર આદિનું નિર્માણ કરનાર તે નામકર્મ. ૭ ઉચ્ચ અને નીચનો વહેવાર ઉત્પન્ન કરનારું તે ગોત્રકર્મ. ૮ દેવા--લેવામાં, કે વસ્તુના ભોગવટામાં કે શક્તિના ઉપયોગમાં વિધ્ન કરનારું તે અંતરાયકર્મ.

આ અષ્ટકર્મ પૈકી જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, મોહનીય અને અંતરાય આ કર્મ ઘાતી છે, બાકીનાં ચાર અઘાતી છે. 'ઘાતી' એટલે આત્માના જ્ઞાન--દર્શન--ચારિત્રાદિક મૂલગુણોનો ઘાત કરે તે ઘાતી અને જે મૂલગુણોનો નાશ ન કરે તે 'અઘાતી'થી ઓળખાવાય છે. આઠેય કર્મોમાં રાજા, સેનાપતિ કે સરદારનું સ્થાન ધરાવનારું મોહનીય કર્મ છે. સંગ્રામમાં એનો પરાજય ન થાય ત્યાં સુધી બાકીનું લશ્કર જીતી શકાતું નથી. તેમ અહીંયા પણ કર્મશત્રુ સાથેના સંગ્રામમાં મોહમહારાજા કે સેનાપતિનો પરાજય ન થાય ત્યાં સુધી બાકીના સાતે કર્મોનું બળ ન તૂટે. સેનાપતિ મરાતાં કે શરણે થતાં, લશ્કર આપોઆપ નાસી જાય કે શરણે આવે, તેમ મોહસેનાપતિ જિતાતા બાકીનાં સાતેય કર્મો આપોઆપ જલદી જીતાઈ જાય છે. બીજી રીતે મોહનીયને શરીરની ધોરી નસની પણ ઉપમા આપી શકાય.

ઉપરની ભૂમિકા એટલા માટે કરી કે—અહીંઆ 'મોક્ષ' તત્ત્વ અને તેની પ્રાપ્તિ અંગે વાત કરવાની છે, એ મોક્ષપ્રાપ્તિ તેને જ થાય કે જેને કેવલજ્ઞાન–સર્વજ્ઞત્વ અને કેવલદર્શન-સર્વદર્શિત્વ મેળવ્યું હોય ! કારણકે પ્રાપ્તિ પહેલાં આ બેની જરૂર અનિવાર્ય મનાઈ છે. અને આ કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન ત્યારે થઈ શકે કે જ્યારે તેના પ્રતિબંધકસ્વરૂપ ચાર ઘાતીકર્મોનો નાશ થાય.

અહીં એક વસ્તુ સમજી લેવી જરૂરી છે કે આ વિશ્વમાં જૈનપરિભાષામાં 'કાર્મણ વર્ગણા'ના નામથી ઓળખાતા અનંતાનંત જડ પરમાણુઓ–પુદ્દગલો સર્વત્ર ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલા પડ્યાં છે. આ પરમાણુઓ આપણા દ્રશ્ય ચક્ષુથી અદ્રશ્ય હોય છે. આપણે જોઈ શક્તા નથી. પ્રત્યેક આત્મા ક્ષણે ક્ષણે ૧ મિથ્યાદર્શન (અસત્ વિચાર--શ્રદ્ધા). ૨ અવિરતિ--(અત્યાગ) ૩ પ્રમાદ, ૪ કષાય (ક્રોધ--માન--માયા--લોભ) અને ૫ યોગ, (મન--વચન--કાય) કર્મબંધના આ પાંચ હેતુઓ દ્વારા જ્યારે જ્યારે શુભ કે અશુભ પ્રવૃત્તિ કરે છે તે જ વખતે આત્મા ઉક્ત કાર્મણવર્ગણાના પુદ્દગલો પોતાના તરફ ખેંચે છે અને તે જ વખતે (તે અણુઓમાં કર્મપરિણામ ઊભો થાય છે.) તે પરમાણુઓનું આત્મપ્રદેશો સાથે જોડાણ થાય છે, જે વખતે જોડાણ થયું તે જ વખતે તે અણુઓમાં શુભાશુભ ફળ, તે આપવાની સમયમર્યાદા આદિ, સાથે સાથે જ નક્કી થઈ જાય છે. આ રીતે કર્મનો બંધ થાય છે.

જ્યારે તેથી પ્રતિપક્ષી સમ્યગૃદર્શન, વિરતિ (ત્યાગ), અપ્રમાદ, કષાયત્યાગ (ક્ષમા, નમ્રતા, સરલતા અને સંતોષ) ઇત્યાદિ હેતુઓથી કર્મબંધના હેતુઓનો અભાવ થવાથી નવીન કર્મબંધ થતો અટકે છે.

અહીં સાધક આત્મા માટેનો સાધનાક્રમ એવો છે કે, પ્રથમ તો તેને ક્ષણે ક્ષણે બંધાઈ રહેલાં કર્મોને અટકાવવાનું કાર્ય કરવું પડે છે. એ માટે ઉપર કહેલા પ્રતિપક્ષી ચારિત્રાદિક ગુણો દ્વારા કર્મનો સંવર--રોકાણ કરી દે. આથી નવાંને તો અટકાવ્યાં, હવે શું કરવું ? તો હવે સત્તામાં રહેલાં પૂર્વ-સંચિત અનંત કર્મો છે તેની તપ--સ્વાધ્યાય--ધ્યાનાદિક દ્વારા નિર્જરા કરી નાંખે છે. આ પ્રમાણે બંધાયેલા કર્મને ક્ષય કરવાની સામાન્ય સ્થૂલ પ્રક્રિયા સમજાવી.

એ રીતે જ સર્વજ્ઞ થનાર આત્મા આઠ કર્મ પૈકી ચાર ઘાતીકર્મોનો બંધ--હેતુઓનો અભાવ અને નિર્જરા આ બે પુરુષાર્થ દ્વારા સામાન્ય નહીં પણ આત્યન્તિક ક્ષય કરી નાંખે છે.

આ ચારમાં ઉપર કહી આવ્યા તેમ મોહ એ સૌથી વધારે બળવાન કર્મ છે. એથી સહુથી પ્રથમ તેનો સર્વથા વિનાશ થાય, ત્યાર પછી જ શેષ ઘાતીકર્મોનો નાશ શક્ય અને સુલભ બની જાય છે. એટલે સાધક પ્રથમ અધ્યવસાયોના ઊધ્વમાન વિશુદ્ધ પરિજ્ઞામથી, રાગ-દ્વેષાદિ સ્વરૂપ મોહ જોદ્ધાને સખત શિકસ્ત-હાર આપીને<sup>+</sup> પછીના અંતર્મુહૂર્તમાં જ બાકીનાં ત્રણ ઘાતીકર્મોનો ઝડપથી સર્વથા નાશ કરે છે. એટલે કે આત્મપ્રદેશમાંથી સદાયને માટે વિદાય લે છે. પ્રતિબંધકોનાં કારણો નષ્ટ થતાં તે તે કાર્યરૂપ આવરણો પજ્ઞ નષ્ટ થયાં અને તે જ વખતે વિશ્વના ત્રૈકાલિક સમસ્ત દ્રવ્યો-પદાર્થો અને તેના પર્યાયો-અવસ્થાઓને આત્મસાક્ષાત્ કરનાર અથવા પ્રકાશ પાડનાર અનંત એવા કેવલજ્ઞાન--કેવલદર્શન, બીજા શબ્દોમાં સર્વજ્ઞત્વ અને સર્વદર્શિત્વને પ્રાપ્ત કરે છે.

+. અહીં સુધી આત્મા માત્ર છવસ્થ વીતરાગદશાવાળો છે; હજુ સર્વજ્ઞ થયો નથી.

#### सिद्धगति अंगेनुं दसमुं परिशिष्ट

આટલી હદે પહોંચ્યા છતાં પણ હજુ જીવનો મોક્ષ નથી થયો, કારણકે આઠ પૈકી ચાર ઘાતીકર્મ નષ્ટ થયાં પણ વેદનીય, આયુ, નામ, ગોત્ર, આ ચાર કર્મોનો ઉદય ચાલું છે અને 'મોક્ષ' તો સંપૂર્ણ કર્મના ક્ષયને જ કહેવાય છે જેને આત્યન્તિક કર્મક્ષય કહેવો છે. સામાન્ય રીતે તો પ્રતિસમયે સમયે નવાં નવાં કર્મનો બંધ અને બદ્ધકર્મનો અનેકશઃ ક્ષય તો થયા જ કરે છે. પણ નવીન કર્મબંધને અટકાવ્યા વિના અનુદયમાન સત્તાગત પડેલાં પુરાણાં કર્મોનો સર્વથા ક્ષય. અશક્ય હોઈ, આત્યન્તિક ક્ષય માટેની યોગ્યતા હજુ ઊભી જ થઈ નથી અને મોક્ષપ્રાપ્તિ તો કૃત્સ્નકર્મ ક્ષય વિના શક્ય જ નથી. એટલે કે ઉદયમાન, અનુદયમાન કર્મની નિર્જરા અને નવા કર્મ બાંધવાની યોગ્યતાનો અભાવ થવો જોઈએ. અહીં સર્વજ્ઞત્વ અને વીતરાગત્વ બંને વર્તે છે એમ છતાં ચાર પંગુ અઘાતી કર્મો જેનાથી આત્મા દેહ દ્વારા અન્યાન્ય પ્રવૃત્તિઓ કરી શકે છે તે તો વિદ્યમાન છે તેથી તે કર્મોનો પણ આત્યન્તિક ક્ષય કરી નાંખે છે એટલે આઠેય કર્મો આત્મપ્રદેશોમાંથી સર્વથા ક્ષીણ થઈ જાય ત્યારે જ 'સંપૂર્ણ કર્મક્ષય' થયો કહેવાય. હવે પછી કોઈ કાળે નવું કર્મબંધન થવાનું નથી, કર્મ નથી એટલે સંસાર નથી, સંસાર નથી એટલે 'પુનરપિ जનનં પુનરપિ મરળં'ની ઘટમાળ પણ નથી.

જેમ બીજ બળી જતાં અંકુરો ઊગતો નથી તે રીતે કર્મબીજ બળી જતાં જન્માંકુર ઊગતો નથી, જેમ દગ્ધ કાષ્ટનો અગ્નિ ઉપાદાન કારણરૂપ કાષ્ઠસમૂહના અભાવે સ્વયમેવ નિર્વાણ પામે છે, તેવી રીતે સર્વ કર્મના ક્ષયથી કર્મરૂપ કાષ્ઠસમૂહના અભાવે તે આત્મા સ્વયમેવ નિર્વાણ (મુક્તિ) પામે છે.

સર્વ કર્મથી મુક્ત થતા આત્માનું અન્તિમ સમયનું કર્મ જે વખતે ક્ષય થાય, તે સાથે જ તે દેહમાંથી આત્મા નીકળી જાય છે. અન્તિમ પ્રસ્તુત શરીરનો ત્યાગ કરે છે. જે આકાશપ્રદેશ પર રહીને મૃત્યુ થયું તે પ્રદેશોની સમશ્રેણીએ જ સીધો જ ચૌદ રાજલોકના ઊધ્વભાગે અન્તિમ સ્થળે વર્તતી સિદ્ધશિલા ઉપર જ્યાં અનંતાનંત સિદ્ધાત્માઓ રહે છે ત્યાં ઉત્પન્ન થઈ જાય છે અને ત્યાં સદાય-અદ્યય-અચલ-અવ્યાબાધ અનંત સુખનો ભોક્તા બની જાય છે.

આત્મા ગતજન્મના મૃત્યુસ્થાનથી ઊર્ધ્વલોકાન્તે જ્યારે ગતિ કરે છે ત્યારે એકીસાથે એક જ સમયે ત્રશ કાર્ય થાય છે. ૧ શરીરનો વિયોગ, ૨ સિદ્ધ્યમાનગતિ અને ૩ લોકાન્તપ્રાપ્તિ. આ એક અસાધારણ ઘટના છે; ને તે ચિંતન માગી લે તેવી વૈજ્ઞાનિક રહસ્યપૂર્ણ છે.

ઔદારિક શરીરનો વિયોગ થતાં આત્મા વિદેહી–અદેહી બને છે, એથી અનાદિકાળના અનર્થકારક દેહસંગથી છૂટતાં સદાયને માટે દુઃખમુક્ત બને છે.

આ ઊધ્વંગતિને સિદ્ધચમાનગતિ કહેલ છે. આ ગતિ ઊધ્વ જ કેમ થાય ? તે માટે શા હેતુઓ છે તે દેષ્ટાંત સાથે શાસ્ત્રમાં આપ્યાં છે.

#### સિદ્ધચમાનગતિના ચાર હેતુઓ----

૧ પૂર્વપ્રયોગહેતુ, ૨ અસંગહેતુ ૩ બન્ધછેદહેતુ, ૪ ઊધ્વંગૌરવહેતુ.

9 પૂર્વપ્રયોગફેતુ-દ્રષ્ટાંત-પૂર્વબદ્ધ કર્મ છૂટી ગયા બાદ પણ, તે કર્મ છૂટતાં આવેલો વેગ-આવેશ; અથવા પછીના કાર્યમાં સહાયક થનારી પૂર્વની કિયા તે. અહીંઆ આ સમજવા કુંભકારના ચક્રનું દેષ્ટાંત ઉપયોગી છે. જેમ કુંભાર હાથમાં લાકડીથી ચાક-ચક્ર ફેરવે છે અને પછી તે લાકડી અને હાથ બંને ઉઠાવી લે છે. પણ આ પૂર્વ કિયા--પ્રયત્નથી જે વેગ આવેલ છે તેના બળથી ચાક જેમ સ્વતઃ ફરે છે, તેમ સર્વથા કર્મમુક્ત બનેલો જીવ પણ પૂર્વકર્મ-સંસ્કારજનિત આવેગને લીધે સ્વસ્વભાવાનુસાર ઊધ્વંગતિ જ કરે છે અને તે ગતિનું કાર્ય લોકાન્તે પહોંચતાં જ પુરું થાય છે. કારણકે તેથી આગળ અલોક છે, અને ત્યાં ધર્માસ્તિકાયના<sup>૪૨૮</sup>અભાવે જીવ કે પુદ્દગલ કોઈની ગતિ હોતી નથી. પ્રથમ હેતુ પૂર્વપ્રયોગ દપ્ટાંતથી<sup>૪૨૯</sup> સમજાવ્યો.

ર **अસંગદેતુ દ્રષ્ટાંત**—આમાં પ્રસિદ્ધ તુંબડાનું દેષ્ટાંત અપાય છે. જેમ ઘાસ—માટીના અનેક થરો–લેપો ચઢાવીને ભારે બનેલું, પાણીમાં ડુબાડેલું તુંબડું, લેપના ભારથી પાણીમાં જ તલીએ પડ્યું રહે છે પણ જ્યારે તેની ઉપરના માટીના થરો–લેપો પાણીના સંસર્ગથી જ્યારે સંપૂર્ણ રીતે ધોવાઈ–સાફ થઈ જાય ત્યારે તત્લણે જ તુંબડું પોતાની સપાટી ઉપર જ રહેવાના સ્વભાવથી જ પાણી ઉપર તરી આવે છે. આઠ પ્રકારની કર્મરૂપ માટીના થરો કે લેપોથી લેપાયેલો જીવ સંસારરૂપ જલમાં ડૂબેલો રહે છે, પરંતુ સમ્યગ્દર્શનાદિના રત્નત્રયીરૂપ જળના સંસર્ગથી પ્રતિબંધક કર્મરૂપી માટી દ્રવ્યનો સંગ દૂર થતાં ઊધ્વ ગતિ કરી જાય છે.

**ર વન્ઘછેદ हેતુ**—બંધનના છેદથી સમજાવાતું દેષ્ટાંત તે. જેમ એરંડના કોશ-સંપુટ (ફળી)માં રહેલું એરંડબીજ,<sup>૪૩૦</sup> આતાપના–શોષણાદિક હેતુથી, બન્ધ સંપુટનો ઉચ્છેદ થતાં જ ઊધ્વ ઉડી, શીઘ્ર બહાર નીકળીને દૂર પડે છે, તેમ અહિંસા, સંયમ, તપાદિકના ઉચ્ચ ધર્માચરણથી કર્મરૂપી બન્ધનો છેદ થતાં મુક્તિગામી આત્માની પણ તેવી જ રીતે સહસા ઊધ્વંગતિ જ થાય છે.

આ પ્રમાણે થતાં આત્મા પોતાના અસલ ઘરમાં જઈ પહોંચે છે અને પછી કદી ઘર બદલવાપણું રહેતું નથી અને ત્યાં અનંતકાળ સુધી, અનંત સુખોનો ભોગવટો કરે છે.

૪ ઝઘ્વંમૌરવ अथवा तथागति परिणाम हेतु—જીવ અને પુદ્દગલ આ બન્ને દ્રવ્યો સ્વાભાવિક રીતે જ ગતિશીલ છે. બંનેમાં તફાવત એટલો જ છે કે-જીવો ઊધ્વંગૌરવધર્મા (એટલે ઊંચે જવાના સ્વભાવવાળા) અને પુદ્દગલો સ્વભાવથી જ અધોગૌરવધર્મા (નીચે જવાના કે તિર્યક્ જવાના સ્વભાવવાળા) છે. જેમ પાષાણની અધોગતિ, વાયુની તિર્યક્ગતિ અને અગ્નિજવાલાની ઊધ્વંગતિ સ્વભાવથી જ સાહજિક છે તેમ આ જીવોની ઊધ્વંગતિ ત્વભાવથી જ છે. આમ છતાં એમનું ગતિવૈકૃત્ય એટલે કે કચારેક ગતિ ન કરવી, આડુંઅવળું-તિચ્છું પરિભ્રમણ જે બધું જોવાય છે તે પ્રતિબન્ધક કર્મદ્રવ્યના સંગને લીધે અને અન્યની પ્રેરણાને લીધે જ. તાત્પર્ય એ થયું કે-કર્મજન્ય ગતિ ઊધ્વં, અધો, તિર્યક્ ત્રણેય રીતે હોય છે અને કર્મરહિત મુક્તાત્માની માત્ર ઉધ્વંગતિ જ હોઈ શકે છે. બીજી નહીં જ. ત્યારે જીવનો ઊધ્વંગમનનો સાહજિક સ્વભાવ એ ચોથો હેતુ થયો.

ચારિત્રવાન એવા મુનિમહાત્માનો આત્મા મોક્ષે જતી વખતે <sup>૪૩૧</sup>સવાંગેથી નીકળે છે.

૪૨૮. આ કહેવાનું કારણ એ છે કે લોક પછી તેને કરતો અલોક છે અને એમાં જીવાજીવાદિ છ દ્રવ્યમાંથી માત્ર એક આકાશ દ્રવ્ય જ છે. શેષ પાંચમાંથી એકેય દ્રવ્ય નથી, એટલે ગતિ કે સ્થિતિસહાયક ધર્માસ્તિકાય કે અધર્માસ્તિકાયના અભાવે એક પ્રદેશ જેટલી પણ ગતિ અલોકમાં સંભવિત નથી. તદ્દન નિર્જીવ પ્રદેશ છે અને એ વિશ્વ-મુલક ચૌદરાજલોકથી અનંતગુણ છે.

૪૨૯. આ પૂર્વપ્રયોગમાં હિંડોળા (હીંચકા) અને બાશપ્રયોગનાં પજ્ઞ દષ્ટાંતો અપાય છે. હિંડોળાને હાથ કે પગથી પાછળ ઘકેલી દઇને પછી હાથ પગનો પ્રયત્ન બંધ થઈ જાય તો પજ્ઞ કરેલોં પૂર્વ પ્રયત્નના બળથી તે હીંચકો પાછો આગળ ઘસી જાય છે એ સૈતે અહીં સમજવું. ધનુધારી બાજ્ઞને ઇષ્ટસ્થાને પહોંચાડવા પ્રથમ પાછળ ખેંચવાનો પ્રયોગ કરીને પછી બાજ્ઞ છોડે છે, ત્યારે પાછળ ખેંચવાના પ્રયત્નને અવલંબીને આગળ લક્ષ્યસ્થાને પહોંચી જાય છે, તે રીતે ઘટાવવું.

૪૩૦. અહીં યન્ત્રબન્ધન, કાષ્ઠ અને પૈડાચ્છેદનું દેષ્ટાંત પણ ઘટાવે છે.

૪૩૧. મૃત્યુકાળે તમામ આત્મપ્રદેશો પગમાં જમા થઈ જાય અને છેવટે ત્યાંથી આત્મા નીકળે તો નરકમાં, સાથળેથી નીકળે તો તિર્યંચયોનિમાં, છાતીથી નીકળે તો મનુષ્યમાં, મસ્તકમાંથી નીકળે તો દેવગતિમાં જાય છે.

[स्थानांभ सूत्र. ५.]

દેહમાંથી આત્મા નીકળીને મોક્ષે જાય ત્યારે <sup>૪૩૨</sup>અસ્પૃશદ્ગતિએ અર્થાત્ વચલા કે આજુબાજુના કોઈ પણ આકાશપ્રદેશોને સ્પશ્યા વિના જ ઋજુગતિથી સીધો જ એક સમયમાં મોક્ષે જાય છે, કારણકે તો જ એક સમયમાં સિદ્ધિ ઘટી શકે.

જ્યાં એક સિદ્ધ છે ત્યાં જ અનંત સિદ્ધો છે.

સામાન્ય રીતે સિદ્ધને સંસ્થાન હોઈ શકતું નથી તો પક્ષ પૂર્વભવની અપેક્ષાએ ઔપાધિક આકારનો સ્થૂલથી વ્યપદેશ કરી શકાય છે. અરૂપી દ્રવ્ય હોવાથી વાસ્તવિક રીતે નહીં જ.

સિદ્ધ આત્માના અષ્ટકર્મ ક્ષય હોવાથી અષ્ટમહાગુણોની પ્રાપ્તિ થાય છે. એમાં ૧ જ્ઞાનાવરણીય કર્મક્ષયથી અનન્તજ્ઞાન. ૨ દર્શનાવરણીય કર્મક્ષયે અનન્તદર્શન. ૩ વેદનીય કર્મક્ષયે અનન્તસુખ. ૪ મોહનીય કર્મક્ષયે શુદ્ધ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ અને ક્ષાયિક ચારિત્ર. ૫ આયુષ્ય કર્મક્ષયે અક્ષયસ્થિતિ. ૬ નામકર્મક્ષયે અરૂપીપણું. ૭ ગોત્રકર્મક્ષયે અનન્ત અવગાહના. ૮ અંતરાયના કર્મક્ષયે અનન્તવીર્યશક્તિ.

સિદ્ધ થવા અગાઉની (છેલ્લા ભવની) અવસ્થાને ઉદ્દેશીને સિદ્ધના પંદર પ્રસિદ્ધ ભેદો છે, જે નવતત્ત્વપ્રકરણમાં આવી ગયા છે. ૧ જિનસિદ્ધ (તીર્થકરરૂપે સિદ્ધ થાય) ૨ અજિનસિદ્ધ (તીર્થકર પદ વિનાના) ૩ તીર્થસિદ્ધ (તીર્થસ્થાપના બાદ જનારા) ૪. અતીર્થસિદ્ધ (તીર્થસ્થાપના અગાઉ જનારા) ૫ ગૃહલિંગસિદ્ધ (ગૃહસ્થવેષે મોક્ષે જનારા) ૬ અન્યલિંગસિદ્ધ (<sup>૪૩૩</sup> સંન્યાસી, તાપસાદિ બાવાના વેષમાં રહીને મુક્તિ જનારા) ૭ સ્વલિંગસિદ્ધ (જૈનમુનિના વેષમાં જ જનારા) ૮ સ્ત્રીલિંગસિદ્ધ (સ્વીજાતિ તરીકેના ચિદ્ધવાળા દેહે મોક્ષે જનારા) ૯ પુરુષલિંગસિદ્ધ (પુરુષના વિદ્ધવાળા દેહે જનારા) ૧૦ નપુંસકલિંગસિદ્ધ (નપુંસક સૂચક દેહાકૃતિએ મોક્ષે જનારા) ૧૧ પ્રત્યેકબુદ્ધસિદ્ધ(ગુરુના ઉપદેશ વિના વૈરાગ્યનું કોઈ નિમિત્ત પામી સંજમ લઈ મોક્ષે જનારા) ૧૨ સ્વયંબુદ્ધસિદ્ધ (ગુરુ ઉપદેશ વિના પણ સ્વકર્મ પાતળાં પડતાં જ વૈરાગ્યોદ્ભવ થતાં દીક્ષા લઈ મોક્ષે જનારા) ૧૩ બુદ્ધબોધિત સિદ્ધ (ગુરુનો વૈરાગ્યોપદેશ પામી સંજમ લઈ મુક્તિ જનારા) ૧૪ એકસિદ્ધ (એક સમયમાં એક જ મોક્ષે જાય તે,) અને ૧૫ અનેકસિદ્ધ (એક સમયમાં અનેક મોક્ષે જાય તે) આ ભેદોને ટૂંકાવી પણ શકાય છે.

મનુષ્ય ગતિવાળો, પંચેન્દ્રિય. ત્રસ, ભવ્ય, સંજ્ઞી, યથાખ્યાત ચારિત્રી, ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વી, અનાહારી, કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શની હોય તે જ મોક્ષે જઈ શકે છે. અર્થાત્ કથિત માર્ગણામાંથી જ મોક્ષ થાય છે.

સમયે સમયે મુક્તિગમન ચાલુ જ હોવાથી સિદ્ધના જીવો અનન્તા છે. તે લોકના અસંખ્યાતમા એટલે પૂર્વે કહ્યું છે તેમ સિદ્ધશિલા ઉપર ૧ ગાઉના છઠા ભાગ જેટલા આકાશક્ષેત્રમાં રહે છે.

તે બધા આત્માઓ સમાન સપાટીએ ઉપરથી લોકાન્તને સ્પર્શીને રહ્યા છે, પજ્ઞ દરેકના આત્માના આત્મપ્રદેશો લંબાઈમાં સમાન રીતે ગોઠવાએલા નથી હોતા, પરંતુ ઊંચી નીચી અવગાહનાએ રહેલા હોય છે. તેથી ઉપરથી સરખા દેખાય પજ્ઞ નીચેના ભાગે સમાન લીટીએ ન હોય.

આ જીવો વિષમાવગાહી–સમાવગાહી હોવાથી જ્યોતિમાં જ્યોતિ મળી જાય તે રીતે પરસ્પર અન્તર વિના વ્યાપ્ય બનીને રહેલા છે., તેથી એક સિદ્ધ છે ત્યાં જ બીજા અનન્ત સિદ્ધો છે.

સિદ્ધ થયા પછી તેમને મૃત્યુ કે જન્મ, કશું જ હોતું નથી. શાશ્વતકાળ ત્યાં જ રહેવાવાળા છે, જે વાત અગાઉ કહેવાઈ ગઈ છે.

વળી સિદ્ધના જીવો અયોગી, અલેશી, અકષાયી, અવેદી છે.

૪૩૨. અહીં ઉવવાઈ, મહાભાષ્ય અને પંચસંગ્રહની વૃત્તિનાં મતાંતરો પગ્ન છે.

૪૩૩. ભાવચારિત્રની સ્પર્શના થએલા સમજવા.

#### સિદ્ધોનું સુખ કેટલું છે ?

સિદ્ધ પરમાત્માઓને જે સુખ છે તેવું સુખ દેવ કે મનુષ્યને કદાપિ હોતું જ નથી. દેવ, માનવનાં સુખો અપૂર્ણ, અશાશ્વત અને દુઃખમિશ્રિત છે જ્યારે મુક્તિનું સુખ સંપૂર્ણ, શાશ્વત અને દુઃખના મિશ્રણ વિનાનું અખંડ--નિર્ભેળ સુખ છે. એ સુખનું પ્રમાણ સમજાવવા માટે શાસ્ત્રમાં ઉદાહરણ આપ્યું છે કે–ત્રણે કાળમાં ઉત્પન્ન થયેલા ચારે નિકાયના દેવો જે સુખ ભોગવી ગયા તેનો, વર્તમાનમાં ભોગવે છે તેનો અને ભવિષ્યમાં ભોગવશે તેનો, સરવાળો કરીએ ત્યારે અનંત પ્રમાણનું સુખ થાય. આ અનંત સુખને ભેગું કરી અનંત વર્ગોવડે વર્ગિત--ગુણિત કર્યું હોય તો પણ મોક્ષસુખના પ્રમાણની તુલ્યતાને પામતું નથી.

આ સુખની અનિર્વચનીય અપૂર્વ મધુરતાને જ્ઞાનથી જાણવા છતાં તેઓ--જેમ મૂંગો માણસ ગોળ વગેરે મધુર પદાર્થની મીઠાશને કહી શકતો નથી તે રીતે--કહી શકતા નથી. જેમ કોઈ ગ્રામીણ્રજન, રાજવૈભવના સુખનો ભોગવટો કરે પછી પોતાના ગામમાં જાય ને કોઈ ભોગવેલું સુખ કેવું હતું ? એમ પૂછતાં ગામડામાં પ્રસ્તુત સુખની ઉપમા આપી શકાય તેવી વસ્તુના અભાવે કહેવાની ઇચ્છા છતાં ઉદાહરણ આપી સમજાવી શકે નહિ તેવું આ સુખનું છે. સિદ્ધ જેવું સુખ બીજે કોઈ સ્થળે છે નહિ એટલે પછી કોની ઉપમા આપી શકાય !

**પ્રગ્ન**---મોક્ષમાં કંચન, કામિની, વૈભવવિલાસ, ખાવાપીવા વગેરેનું કશું જ સુખ નથી, તો પછી ત્યાં અનંતું સુખ કહેવામાં આવે અને તે સુખને અસાધારક્ષ વિશેષજ્ઞોથી અલંકૃત કરવામાં આવે, તો શું તે કથન બરાબર હશે ખરું ?

उत्तर—હા, જ્ઞાનીઓનું કથન સંપૂર્ણ સાચું છે. સંસારના પૌદ્દગલિક–માયાવી સુખ તે તો ક્ષણિક, દુઃખમિશ્રિત અને નશ્વર છે. વળી સુખો તે તે કર્મોદયજન્ય છે. કર્મના ઉદયથી ભૂખ લાગે, કામ–ભોગોની ઇચ્છા થાય અને છેવટે તેનો ભોગવટો થાય. પરંતુ જેના તે કર્મ જ ક્ષય થઈ ગયાં હોય તેને સંસારના કામભોગોમાં શો આનંદ આવવાનો હતો ? અર્થાત્ કશો જ નહિં. સંસારના તમામ પઠાર્થો સી--પુત્ર, ધન, ઘર, અન્ન એ બધુંએ કથાં સુધી મીઠું લાગે છે ? જ્યાં સુધી તે અનુકૂળ રીતે રહે, સુખના કારણભૂત રહે ત્યાં સુધી પણ જ્યારે તે દુઃખોના કારણભૂત બને ત્યારે તે જ સુખો કટુ લાગે છે. ત્યારે શું થયું કે ઇન્દ્રિયજન્ય પૌદ્દગલિકભાવનાં સુખો એ સાચાં સુખો જ નથી. પરંતુ આત્મામાંથી ઉત્પન્ન થયેલું સમ્યગ્ર્જ્ઞાનાદિ રત્નત્રયીજન્ય સુખ એ જ સાચું સુખ છે. પૌદ્ગલિક સુખ પરપદાર્થજન્ય છે માટે જ તે સ્વાધીન સુખ નથી, આત્મિક સુખ રવજન્ય છે એટલે અંતરના આનંદમાંથી ઉત્પન્ન થનારું છે માટે સ્વાધીન સુખ છે, સિદ્ધાત્માઓને સ્વજ્ઞાનથી જોવું, સ્વદર્શનથી જાણવું, સ્વચારિત્રથી સ્વગુણમાં રમવું, એમાં જે અનંત આનંદ—સુખ થાય છે તેવું બીજા કોઈને હોતું નથી. અહીંઆ યોગીઓને કે જ્ઞાનપૂર્વક ત્યાગી જીવન જીવનારને કચારેક કચારેક આનંદની અદભત લહેરીઓ આવી જાય છે; તે વખતે તેને સમસ્ત દુનિયાનાં સુખો તદ્દન ફીક્કા, નિસ્તેજ લાગે છે. સાંસારિક સુખ ખરજ જેવાં છે. જેને ખરજ હોય અને તે ખણે, તેને જ ખણવાનું સુખ થાય. પણ જેને તે દર્દ જ નથી તેને ખરજજન્ય સુખ શું ? કંઈ જ નહીં. નાનું બાળક રૂપિયાનું મૂલ્ય સમજતો નથી હોતો એટલે લેવાનો ઇન્કાર કરી પતાસું જ પસંદ કરે છે એવું જ મુક્તિસુખ માટે છે. ભોગ--વિલાસમાં મોહાંધ બનેલાને પતાસાં જેવાં સંસારનાં સુખોનું જ મૂલ્ય હોય છે, પણ મહામૂલા મુક્તિસુખનાં મૂલ્ય નથી હોતાં.

#### મુક્તિનું સુખ કેવું છે ? તેને લગતું ઉદાહરણ---

મનુષ્ય અને દેવોમાં જે સુખ નથી તે સુખ સિદ્ધાત્માઓને છે. ત્રણેય કાલમાં ઉત્પન્ન થયેલું અનુત્તર

વિમાનવાસી દેવોએ ભૂતકાળમાં ભોગવેલું, વર્તમાનમાં ભોગવવાનું અને ભવિષ્યમાં ભોગમાં આવનારું આ ત્રશે કાળનું સુખને ભેગું કરીને અનંત વર્ગવડે વર્ગિત (અનન્તીવાર વર્ગ ગુણાકાર) કરીએ તો પણ મોક્ષસુખની તુલનાને ન પામી શકે.

આ સુખ કોઈપણ ઇન્દ્રિયથી ગ્રાહ્ય નથી, <sup>૪૩૪</sup>વચનગોચર નથી, મનોગ્રાહ્ય નથી, તર્કગ્રાહ્ય પણ નથી; પણ સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી એટલે સર્વજ્ઞથી ગ્રાહ્ય છે. તપ–ધ્યાનથી મહાસાધના કરનાર આનો સાક્ષાત્કાર કરી શકે છે.

બાકી આ સુખની મધુરતાને કેવળી ભગવાન જ્ઞાનથી જાણવા છતાં–ગોળને ખાનાર મૂંગો ગોળના સ્વાદને જાણવા છતાં તેની મીઠાશને કહી શકતો નથી તેમ–સ્વમુખે કહી શકતા નથી.

જેમ મન યથેપ્સિત અન્ન-પાશીનું ભોજન કર્યા બાદ પુરુષ પોતાને તૃપ્ત થયેલો સમજે છે તે જ રીતે સિદ્ધાત્માઓ સ્વાત્મગુણવડે તૃપ્ત થયા હોવાથી તેઓ કદી અતૃપ્ત હોતા જ નથી અને તેથી તેઓ સદા સુખી જ હોય છે.

વળી વસ્તુતઃ ત્રશેય જગતમાં મોક્ષની ઉપમા આપવા લાયક કોઈ જ દષ્ટાંત જ નથી. તે તો ઉપમાને અગોચર જ છે, તે ઉપર **उववाईसूત્રમાં એ**ક દષ્ટાંત પજ્ઞ આપ્યું છે.

એક જંગલમાં એક મ્લેચ્છ ભીલ્લ નિરાબાધપજ્ઞે રહે છે. એક વખત એ જ અટવીમાં, અવળી ચાલના ઘોડાના કારણે માર્ગભ્રષ્ટ થઈને નજીકનો એક રાજા ત્યાં આવી પહોંચ્યો. મ્લેચ્છ માણસે તેને જોયો. તેણે રાજાનો યથોચિત સત્કાર કર્યો અને ભૂલા પડેલા રાજાને માર્ગ બતાવીને તેના દેશને વિષે પહોંચાડી દીધો. હવે પેલો મ્લેચ્છ પાછો જવાની તૈયારી કરે છે પણ રાજાએ જોયું કે આ મારો ઉપકારી છે માટે એનું ખૂબ આતિથ્ય કરવું જોઈએ. રાજાએ તેને રહેવા માટે વિશાળ મહેલ આપ્યો. રાજાનો માનીતો એટલે પ્રજાનો પણ માનીતો બની ગયો.

આ ગરીબ મ્લેચ્છ જન ઊંચા મહેલની અગાસીમાં, મનહર બાગ–બગીચામાં સુંદર સ્ત્રીઓ વડે પરિવરેલો અનેક પ્રકારનાં વિષયસુખોને ભોગવે છે.

એવામાં વર્ષાઋતુ આવી પહોંચી, આકાશમાં મેઘના આડમ્બરો થયા, મૃદંગના જેવી મઘુર ગર્જનાઓ થવાથી મયૂરો કેકારવ કરતા નાચી ઉઠ્યા, આ જોઈને એને પોતાનો અરશ્યવાસ યાદ આવ્યો અને ત્યાં જવાની તીવ અભિલાષથી રાજાએ છેવટે રજા આપી, એટલે તે પોતાના અરશ્યવાસમાં આવી પહોંચ્યો.

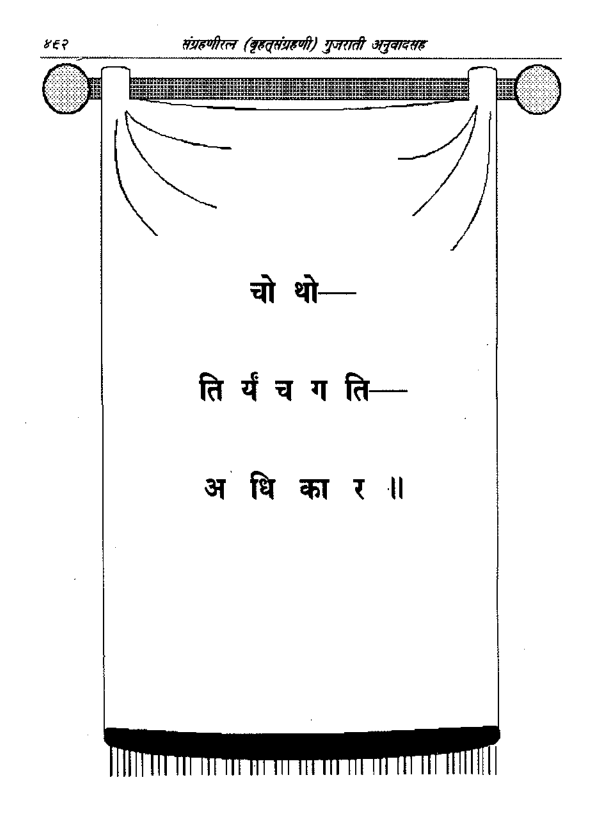
ત્યાં એમના કુટુંબીઓ, મિત્રોએ પૂછ્યું : ભાઈ, તમે જ્યાં રહી આવ્યા તે નંગર કેવું હતું ? ત્યાં કેવો આનંદ ભોગવ્યો ? પરંતુ જંગલમાં નગરની વસ્તુઓ સરખી વસ્તુઓના અભાવે, કહેવાની અત્યન્ત ઉત્કંઠા છતાં તે મ્લેચ્છ એક પણ વસ્તુને સમજાવી શક્યો નહીં.

આવી જ રીતે ઉપમાના અભાવે સિદ્ધ પરમાત્માનું સુખ કહી શકાતું નથી.

જુદા જુદા દર્શનકારોની મુક્તિ વિષેની માન્યતામાં કેરકાર ભલે હોય પણ એક વાતમાં સર્વ સંમત છે કે મુક્તિસુખ એ સદ્દ, ચિદ્દ, આનંદસ્વરૂપ્ર છે. આથી વધુ ચર્ચા અહીં અપ્રસ્તુત છે.

।। समाप्तं दशमं परिशिष्टम् ।।

૪૩૪. ભગવાને કહ્યું છે કે એ સુખ વાશી, બુદ્ધિ, માંતે, કોઈથી ગ્રાહ્ય નથી, તર્કની પક્ષ ગતિ નથી, એ દીર્ઘ, હુસ્વ, ગોળ કે ત્રિકોશ પજ્ઞ નથી, કૃષ્ણાદિ વર્શોરૂપ પક્ષ નથી. તે કોઈ જાતિ પજ્ઞ નથી અર્થાત્ એની ઉપમા આપવા-લાયક કોઈ પદાર્થ વિશ્વમાં છે જ નહિ.



तिर्यंच जीवोनी संक्षिप्त ओलखाण परिशिष्ट सं. ९९

।। प्रगट प्रभावक श्री अजाहरापार्श्वनायाय नमः ।।

।। तिर्यंच जीवोनी संक्षिप्त ओळखाण परिशिष्ट सं. १९॥

નોધ—અહીંથી ચોથી તિર્યંચગતિનો સંક્ષિપ્ત અધિકાર શરૂ થાય છે, તે પહેલાં તિર્યંચ જીવોનો પરિચય આપવો જોઈએ. યદ્યપિ શ્વેતાંબર સંઘમાં અધ્યયનનો વર્તમાન ક્રમ એવો છે કે પ્રથમ જીવવિચારાદિ પ્રકરશો ભક્ષીને પછી જ સંગ્રહજ્ઞી જેવા ઉપરના ગ્રંથો ભજ્ઞવામાં આવે છે, એથી લાભ એ થાય છે કે–પ્રસ્તુત પ્રકરશોમાં ચારે ગતિ અને મોક્ષ સંબંધી પ્રાથમિક, ઉપયોગી હકીકતો હોવાથી તેનું તેને અધ્યયન કરેલું હોય છે; અને પછી આ ગ્રન્થ ભજ્ઞતાં ખૂબ જ સરલતા અને આનંદ થાય છે. તેથી ઉપરના આ ગ્રન્થોમાં બધી બાબતનું પુનરાવર્તન હોતું નથી, એમ છતાં ભજ્ઞેલા, ન ભજ્ઞેલા સહુના લાભ માટે તિર્યંચ જીવોનો સંક્ષિપ્ત પરિચય આપું છું, જેથી સવિશેષ રસ, આનંદ અને સુલભતા વધવા પામે.

જગતવર્તી સંસારી જીવો બે પ્રકારના છે. એક स्यावर અને બીજા ત્રસ.

स्यावर-તાપાદિકથી પીડાયા થકા સ્વઇચ્છાપૂર્વક ગમનાગમન કરી ન શકે તે.

ત્રલ–ઇચ્છાપૂર્વક [તાપથી પીડાયા થકા છાયામાં અને ઠંડીથી પીડાયા થકા તાપમાં] ગમનાગમન કરનારા તે.

અહીંઆ જીવોનું મૂલસ્થાન અનાદિકાળથી 'નિગોદ' છે જે એકેન્દ્રિય જીવનો જ ભેદ છે. અને એમ એકેન્દ્રિયના ભવોનું પરિભ્રમણ કર્યા બાદ ત્રસસ્વરૂપ વિકલેન્દ્રિયના ભવમાં જીવો ક્રમશઃ આવે છે. પ્રથમ સ્થાવર-એકેન્દ્રિયના ભેદો કહેવાય છે.

સ્થાવર જીવો એકેન્દ્રિય કહેવાય છે, કારણ કે તેને એક જ ઇન્દ્રિય (સ્પર્શમાત્ર) હોય છે અને તે પૃથ્વીકાય, અપૂકાય, તેઉકાય, વાઉકાય અને વનસ્પતિકાયના ભેદથી પાંચ પ્રકારે છે. પુનઃ વનસ્પતિકાય, સાધારણ અને પ્રત્યેકથી બે ભેદવાળી છે. પુનઃ [પ્રત્યેક વનસ્પતિ ભેદ વર્જીને] પાંચે સ્થાવરોના सूक्ष्म અને बादर એમ બે ભેદ પડે છે, એટલે કુલ ૧૦ ભેદ થયા, અને પ્રત્યેક વનસ્પતિ તો બાદર જ હોવાથી તેનો માત્ર એક ભેદ ઉમેરતાં કુલ ૧૧ ભેદ સ્થાવર જીવોના છે. તેને પુનઃ પર્યાપ્ત—अપર્યાત્તા વિભાગે વિચારતાં કુલ બાવીશ ભેદો એકેન્દ્રિય-સ્થાવરોના થાય છે.

સૂશ્મ સ્થાવરો-એટલે અનંતા સૂશ્મ જીવોનો સમુદાય એકઠો થાય તો પગ્ન [સૂશ્મનામકર્મના ઉદયથી અત્યંત સૂશ્મપશું રહેતું હોવાથી] આપશ્રી ચર્મચશુથી દેખી ન શકાય તે. એ પાંચે પૃથિવ્યાદિ સૂશ્મ સ્થાવરો ચૌદ રાજલોકમાં કાજળની ડાબડીની પેઠે ઠાંસી ઠાંસીને અનંતાનંત ભર્યા છે, પૌદ્દગલિક પદાર્થોથી કોઈપગ્ન સ્થળ મુક્ત નથી, વળી તે જીવો માર્યા મરતા નથી, હશ્યા હગ્નાતા નથી. એમાં વળી સૂશ્મ સાધારગ્ન વનસ્પતિ તે સૂશ્મ નિગોદના નામથી પગ્ન ઓળખાય છે જિનું કંઈક સ્વરૂપ ૩૦૧મી ગાથામાં આવવાનું છે.] આ જીવો પગ્ન અનંતા છે. આ બધા સૂશ્મ જીવોની ભવઆયુષ્ય સ્થિતિ અંતર્મુહૂર્તની છે.

બાદર સ્થાવરો–એક અથવા અસંખ્ય–ઘણા ભેગા થાય ત્યારે ચર્મચક્ષુથી દેખી શકાય તે બાદર કહેવાય. બાદર સ્થાવરો પ્રત્યેક ભેદ સહિત પૃથ્વ્યાદિ છ પ્રકારે છે.

પ્રથમ બાદર પૃથ્વીકાયમાં-પૃથ્વીના બે ભેદ છે. એક કોમળ અને બીજો કર્કશ. તેમાં કોમળ પૃથ્વી તે સાત રંગવાળી હોવાથી સાત ભેદવાળી છે. કાળી, લીલી, પીળી, રાતી, વ્યેત, પાંડું વગેરે રંગની. નઘાદિકના પાજ્ઞીના પૂર ઉતરવાથી અત્યંત ભેજવાળા પ્રદેશની કોમળ-ચીકજ્ઞી-પંકરૂપ માટી તે કોમળ પૃથ્વી, જ્યારે કર્કશ પૃથ્વી ચાલીશ ભેદે છે.-તેમાં ૧૮ ભેદ સ્ફટિક, નીલમ, ચંદન, વૈડૂર્યાદિ મગ્નિરત્નોના અને શેધ

-

૨૨ ભેદ, નદી તટની માટી, મોટી-સૂશ્મ રેતી, નાના પથ્થરો, મોટી શિલા, ઉસ, લવણ, સુવર્શ-સોનું, રૂપું, સીસું, ત્રાંબું, લોહ, જસત, વજૂ [સપ્ત ધાતુઓ] હરતાળ, હિંગુલ, મનશીલ, પ્રવાલ, પારદ, સૌવીર, અંજન, અભ્રક્ષ્પડ, અભ્રક્ક્મિશ્રિત રેતી વગેરેના છે. આ સર્વે વસ્તુઓ પ્રથમ સજીવપજ્ઞે હોય છે, પરંતુ ઉત્પત્તિ સ્થાનથી જુદા પડ્યા બાદ અગ્નિ વગેરેના સંયોગે તેમજ હસ્તપાદાદિ સાધનોથી મર્દન થતાં નિર્જીવ બને છે, પછી તે પદાર્થોમાં હાનિ થાય પજ્ઞ વૃદ્ધિ થતી નથી.

બાદર અપ્કાય–વરસાદનું શુદ્ધ જળ, સ્વાભાવિક હિમ, બરફ, કરા, ઓસ, ધુમ્મસ, ઘનોદધિ, ઝાકળ, કુવા, સમુદ્ર આદિ સર્વ પ્રકારનું જળ તે.

બાદર તેઉકાય–ચાલુ શુદ્ધ અગ્નિ, વજૂનો અગ્નિ, જ્વાળાનો, સ્કુલિંગનો અંગાર, વિદ્યુત, ઉલ્કાપાત, તજાખા, કશિઆનો, સૂર્યકાન્તમજ઼િનો, છાશાદિકનો, કાજ-કોલસા વગેરે સર્વ જાતનો અગ્નિ તે.

બાદર વાઉકાય-દિશાવર્તી-ઊર્ધ્વ-અધો-તિર્યક વાયુ, ઝંઝાવાતનો, ગુંજારવ કરતો, ગોળાકારે ફરતો, ધનવાત તનુવાત વગેરે અનેક ભેદે.

બાદર વનસ્પતિકાય-તે પ્રત્યેક અને બાદર સાધારજ્ઞ. તેમાં એક શરીરમાં એક જ જીવવાળી તે પ્રત્યેક. વૃક્ષના ફળ, ફુલ, ત્વચા,, કાષ્ઠ, મૂળ, પત્ર, બીજ આદિમાં એક એક જીવ છે તેથી તે પ્રત્યેકના પ્રકારમાં ગજ્ઞાય છે. વળી આખાય વૃક્ષનો સર્વવ્યાપી અન્ય એક સ્વતંત્ર જીવ જુદો હોય છે. તે પ્રત્યેક વનસ્પતિનાં વૃક્ષ–ગુચ્છાદિક જાતિ વડે ૧૨ ભેદો છે. તેથી આગળ જ કહેવાતા સાધારજ્ઞ વનસ્પતિના ભેદને વર્જીને શેષ ધાન્યો, અનેકવિધ પુષ્પની જાતિઓનાં પુષ્પો–ફળો, પત્રો–લતાઓ– કમળો–શાકાદિક દ્રવ્યોવાળાં સર્વ જાતનાં વૃક્ષો તે બાદર પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં વિચારી લેવાં.

બાદર સાધારજ્ઞ વનસ્પતિકાય આ બાદર સાધારજ્ઞ વનસ્પતિના જીવોની ઉત્પત્તિ, ત્યારબાદ આહાર, શ્વાસોશ્વાસ ગ્રહજ્ઞ વગેરે ક્રિયાઓ સર્વ એકી સાથે જ હોય છે. આ અનંતકાય સ્વરૂપ બાદર વનસ્પતિ અનેક ભેદે છે. કંદ [આદુ, બટાકા, લસજ્ઞ, ડુંગળી તમામ પ્રકારની કંદની જાતો] પાંચેય રંગની ફૂગી, સેવાલ, બિલાડીના છત્રી આકારના ટોપ, આદુ, લીલી હળદર, ગાજર, મોથ, થેગ, પાલખું, કુશાં ફળો, થોર, ગુગળ, ગળો, સિંગોડા આદિ પ્રસિદ્ધ બત્રીશ અનંતકાયાદિ સર્વ પ્રકારે તેના ઘટિત લક્ષજ્ઞોવાળી જે જે હોય તે સમજી લેવી.

**લક્ષણ શું ?**--તો જેની નસો, સાંધા, ગાંઠો ગુપ્ત હોય, વળી જેના ભાંગવાથી સરખા સુંદર ભાગો થઈ જતા હોય, છેદાયા થકાં ફરીથી ઊગે તેવી હોય, વગેરે મુખ્ય છ લક્ષણે કરીને ઓળખાતી, અનેક પ્રકારોવાળી સાધારજ્ઞ વનસ્પતિ સમજવી.

વસ્તુતઃ સર્વ વનસ્પતિઓ ઊગતી વખતે તો સાધારશ સ્વરૂપે જ હોય છે. પછી અમુક વખત થયે કેટલીક પ્રત્યેક નામકર્મવાળી પ્રત્યેક સ્વરૂપે પરિવર્તન થાય છે અને સાધારશ નામકર્મના ઉદયવાળી કેટલીક સાધારશપશે રહે છે. **इति स्थाय जीक्याछ्या** ।

**ત્રત્ત્વીવો**–(એકેન્દ્રિય<sup>૪૩૫</sup> સિવાયના શેષ) બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય જીવો તે.

બેઇન્દ્રિયના ભેદોમાં–કુલિમાં (પેટ) તથા ગુદા દ્વારમાં થતાં કીડાઓ, કાષ્ઠમાં ઉત્પન્ન થનારાં કીડાઓ (લુણા), ગંડોળા, અલસીયાં, જલો, પૂરા, શંખ, શંખલા, કોડી, છીપલી ચંદનાદિ જીવો તે. જેને ચામડી અને જીહ્વા એ બે જ ઇન્દ્રિયો હોય તે બેઇન્દ્રિય.

૪૩૫. અપેક્ષાએ ગતિમાન હોવાથી તેઉં અને વાઉના જીવોને गતિત્રસ તરીકે પક્ષ બિરદાવ્યા છે.

તેઇન્દ્રિયો--સર્વ પ્રકારની કીડી, ધીમેલ, ઉધેઈ, લીંખ, જૂ, માંકડ, ગોકળગાય, ઈયળો, સાવા, કાનખજૂરા, છાશના--ધાન્યના કીડા, ચોરકીડા, પાંચે પ્રકારના કુંયુઆ વગેરે આ જીવોને શરીર, જિદ્ધા અને નાસિકા આ ત્રજ્ઞ ઇન્દ્રિયો હોય છે.

ચઉરિન્દ્રિયો–વીંછી, કરોલીયા, ભમરી, ભમરા, કંસારી, મચ્છર, તીડ, માખી, મધમાખી, પતંગીઆ, ડાંસ, મચ્છર, ખદ્યોત, વિવિધ રંગની પાંખોવાળા ક્રીડા-જીવો, ખડમાંકડી આ જીવોને શરીર, જિદ્ધા, નાસિકા અને આંખ એ ચાર ઇન્દ્રિયો હોય છે.

એકેન્દ્રિયથી લઈ ચઉરિન્દ્રિય સુધીના સર્વ જીવો સંયૂચ્છિમ જ (તે નર--માદાના સંયોગ વિના સ્વજાતિના મલ-લાળ, મૃતકાદિના સંયોગે-સ્પર્શથી ઉત્પન્ન થનારા) હોય છે, પરંતુ ગર્ભજ નથી હોતા.

પંચેન્દ્રિય–દેવ, નારકી, મનુષ્ય, અને તિર્યંચ એમ ચાર પ્રકાર છે. તેમાં દેવો ૧૯૮ ભેદે, નારકી ૭ ભેદે, મનુષ્ય ૩૦૩, તિર્યંચ ૪૮ ભેદે છે. પ્રથમના ત્રશનું વર્જ્ઞન કહેવાયું છે અને છેલ્લા તિર્યંચપંચેન્દ્રિયનું હવે કહેવાનું છે.

તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના મુખ્ય ત્રજ્ઞ ભેદ છે : જલચર, સ્થળચર અને ખેચર. ૧. 'જલચર' મુખ્યત્વે પાણીમાં રહીને જીવનારા તે–તેઓ મત્સ્ય, કાચબા, ગ્રાહ–મગર, શિશુમાર એમ મુખ્યત્વે પાંચ પ્રકારે છે.

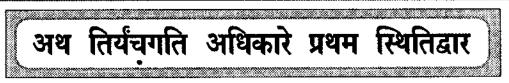
ર. 'સ્થલચર' તે જમીન ઉપર ચાલનારા; તેના ત્રણ ભેદ છે, ૧–ચતુષ્પદજીવો તે એક-બે ખરીવાળા, ન્હોરવાળા તે ગાય, ભેંસ, વાઘ, હાથી, સિંહ બીલ્લી આદિ ચાર પગવાળાં, ૨--ઉરપરિસર્પો તે પેટવડે ચાલનારા ફણાવાળા--ફણા રહિત સર્પો, આસાલીક, મહોરગ, અજગરાદિ, ૩-ભૂજપરિસર્પો તે ભૂજાથી ચાલનારા નોળીયા, ગરોળી, ખીસકોલી, કાકીડા, ચંદનઘો, પાટલાઘો આદિ.

૩. 'બેચર'-તે આકાશમાં ચાલનારા તે, તે બે પ્રકારે. રુંવાટાની પાંખવાળા અને ચામડાની પાંખવાળા રોમજ પક્ષી તે-હંસ, સારસ, બગલા, ઘુવડ, સમળી, પોપટ, કાગડા-ચકલાદિ. એ બધા રુંવાટાની પાંખોવાળા હોવાથી રોમજ પક્ષી કહેવાય અને ચર્મજ પક્ષી તે-વડવાગુળી, ચામાચીડીયાદિ ચામડાની પાંખવાળા હોવાથી ચર્મજ પક્ષી કહેવાય છે. વળી મનુષ્યલોકની બહાર બીડેલી તથા વિસ્તારેલી પાંખોવાળા સમુદ્દગક અને વિતતપક્ષી એમ ચાર પ્રકારના પક્ષી છે.

આ તિર્યંચ–પંચેન્દ્રિયવર્તી જલચરો, સ્થલચરો અને ખેચરો સર્વે સંપૂર્ચિંછમ અને ગર્ભજ એમ બે ભેદે છે.

એમ એકેન્દ્રિય જીવોના ૨૨ ભેદ, વિક્લેન્દ્રિયના પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તા થઈને ૬ ભેદ, કુલ ૨૮ થયા, તિર્પંચ પંચેન્દ્રિયમાં જલચરનો એક, સ્થલચર-ચતુષ્પદ, ઉરપરિસર્પ ને ભૂજપરિસર્પ એમ ૩ ભેદ, અને એક ખેચર, એમ કુલ પાંચ ભેદ (તેમાં સૂક્ષ્મ--બાદરપશું હોતું નથી) તે સંમૂચ્છિમ–ગર્ભજ બે ભેદે ગણતાં ૧૦ ભેદ થયા. તેનાથી પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તા થઇને ૨૦ ભેદો તિર્પંચ પંચેન્દ્રિય જીવોના જાણવા. પૂર્વના ૨૮+૨૦ ઉમેરતાં કુલ ૪૮ ભેદ તિર્પંચ જીવોના જાણવા.





**અવતરળ** જેમ મનુષ્યગતિમાં ભવન વિના આઠ દ્વાર કહ્યાં, તે મુજબ તિર્યંચગતિનાં પણ આઠ દ્વારોને કહેતાં પહેલાં **'સ્થિતિદાર'**ને સ્થૂલથી કહે છે.

# बावीस-सग-ति-दसवाससहसऽगणि तिदिण बेंदिआईसु । बारस वासुणुपण दिण, छ मास तिपलिअद्विई जिट्ठा ॥२८४॥

સંસ્કૃત છાયા–

द्वाविंशति---सप्त--त्रि--दशवर्षसहस्राणि अग्नेस्त्रीणि दिनानि द्वीन्द्रियादिषु । द्वादश वर्षाण्येकोनपञ्चाशदिनानि षण्मासाः त्रिपल्यानि स्थितिर्ज्येष्ठा ॥२८४॥

શબ્દાર્થ----

अगणि तिदिण=અગ્નિનું ત્રશ દિન | उणुपणदिण= न्यून પચાસ દિનની वास=વર્ષ छम्मास=छ મહિના

**गाधार્ય**— પૃથ્વીકાય જીવોની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ ૨૨ હજાર વર્ષની, અપ્કાયની ૭ હજાર વર્ષ, વાઉકાયની ૩ હજાર વર્ષ, વનસ્પતિકાયની <sup>૪૩૬</sup>૧૦ હજાર વર્ષની, અગ્નિકાયની ૩ અહોરાત્ર, બેઇન્દ્રિયની ૧૨ વર્ષ, તેઇન્દ્રિયની ૪૯ દિવસ, ચઉરિન્દ્રિય જીવોની ૬ માસ અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોની ૩ પલ્યોપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઓ જાણવી. ॥૨૮૪॥

विशेषार्थ- હવે ચતુર્થ તિર્યચગતિના અધિકારમાં આઠ દારોને કહે છે.

અહીંયા તિર્થયો પાંચ પ્રકારના છે. એક ઇન્દ્રિયવાળા, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય. એમાં એકેન્દ્રિયો પૃથ્વી, પાજી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિના ભેદથી પાંચ પ્રકારના છે, એટલે પાંચ ભેદ એકેન્દ્રિયના અને બેઇન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય સુધીના ચાર, કુલ નવ ભેદ્યે તિર્થચના છે. તેમાં આઠ ભેદો તો સંમૂર્ચિંગમપજ્ઞે જ છે. અને પંચેન્દ્રિયો ગર્ભજ અને સંમૂર્ચિંગમ બે પ્રકારે છે. અહીંયા ગર્ભજ અને સંમૂર્ચિંગમના ભેદની અપેક્ષા વિના જ સામાન્ય રીતે નવ પ્રકારના તિર્થચોની સ્થિતિ–આયુષ્યને કહે છે.

છૂટક-છૂટક સ્થિતિ આગળ કહેશે. અહીં જે સ્થિતિ કહી તે બાદર સ્થાવરોની સમજવી. વળી બાદર સાધારણ વનસ્પતિની સ્થિતિ અન્તર્મુહૂર્તની જાણવી. સૂક્ષ્મ સ્થાવરોની તો ઉત્કૃષ્ટ અંતર્મુહૂર્તની, જઘન્ય ક્ષુલ્લકભવની છે.

અહીંયા ગાથાર્થમાં જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી તે મોટે ભાગે નિરુપદ્રવ સ્થાનમાં વર્તતા જીવોની

**ઉત્તર-** એ વૃક્ષના જીવો ચાલુ આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં પુનઃ ત્યાં જ ઉત્પન્ન થાય અથવા અન્ય જીવો તે સ્થળે આવી ઉત્પન્ન થાય અને વૃક્ષ કાયમ સજીવ રહ્યા કરે.

866

સમજવી. કે જ્યાં તેમને આઘાત પ્રત્યાઘાતોના નિમિત્તો બનતાં ન હોય; બાકી મોટે ભાગે તો મધ્યમ કક્ષાના આઉખાવાળા જીવો જ વધુ સમજવા. [૨૮૪] अवतरण હવે પૃથ્વીકાયના ભેદોમાં સક્ષ્મ સ્થિતિને કહે છે. सण्हा य सुद्ध-वालुअ, मणोसिल सकरा य खरपुढवी । चउद-सोलस-ऽठारस-बावीससमसहसा डग-बार ||२८५|| સંસ્કૃત છાયા— श्लक्ष्णा च शुद्ध-वालुका-मनःशिला शर्करा च खरपृथिवी । एक-द्वादश-चतुर्दश-षोडशाऽर्ष्टादश-द्वाविंशतिसमासहस्राः ॥२८५॥ શબ્દાર્થ— સण्हा=શ્લક્ષ્ણ–કોમળ મળોસિल≔મનશિલ (પારો) સુદ્ધ=શુદ્ધ-ચાલુ ધૂળ જેવી ધૂળ सकरा≕शर्કर। वालुज=वेक्षु खरपढवी≔ખર--(મજબત શિલા3૫) પથ્વી गायार्थ- વિશેષાર્થવત્. ॥૨૮૫॥

**વિશેષાર્ય**— ગત ગાથામાં ઉપર જજ્ઞાવેલા ભેદમાં પૃથ્વીના કોમળ અને કર્કશ બે ભેદ પાડ્યા હતા; તેમાં સાત રંગવાળી મરુ આદિ સ્થળની મૃદુ-**કોમળ** પૃથ્વીની ઉત્કૃષ્ટ ભવસ્થિતિ એક હજાર વર્ષની છે. પૃથ્વીના ૪૦ ભેદો છે. તેમાં ગોશીર્ષચંદનાદિક જેવી શુદ્ધ--કુમાર સુકોમળ માટી તેની બાર હજાર વર્ષની, **વાલુકા** તે નદી પ્રમુખ રેતીની ચૌદ હજાર વર્ષની, મનઃશિલા અને પારાની સોળ હજાર વર્ષની, શર્કરા એટલે થોડી ગાંગડા--કાંકરા (સુરમાદિક)ની અઢાર હજાર વર્ષની, અને **ખર** એટલે શિલા પાષાણરૂપ કઠણ પૃથ્વી તેની ૨૨ હજાર વર્ષની હોય છે. શેષ ભેદો અંતર્ગત વિચારી લેવા. [૨૮૫]

**अवतरण**— પૂર્વે ત્રજ્ઞ પલ્યોપમની સ્થિતિ તે સામાન્યથી કહી છે, હવે પંચેન્દ્રિય તિર્યચોના ભેદમાં જે સ્થિતિવિશેષ છે તેને કહે છે.

# गब्भभुअजलयरोभय, गब्भोरग पुव्वकोडि उक्कोसा । गब्भचउप्पयपक्खिसु, तिपलिअपलिआअसंखंसो॥२८६॥

સંસ્કૃત છાયા----

गर्भजभुज—जलचरोभय—गर्भोरगाणां पूर्वकोटिरुत्कृष्टा । गर्भजचतुष्पद—पक्षिषु त्रिपल्यानि पल्याऽसंख्यांशः॥२८६॥

શબ્દાર્થ-

| गढ्म=ગર્ભજ           | । गढ्मोरग=ગભજ ઉરપરિસર્ધ          |
|----------------------|----------------------------------|
| મુઝ=ભૂજપરિસર્પ       | <u>યુ</u> व्वकोडि≠પૂર્વ કોડ વર્ષ |
| जलचर=જલચરની          | गढाचउप्पय=्रार्भि सतुष्पद        |
| <b>ઙમય≔</b> ઉભય રીતે | પक्खिसु≕૫ક્ષીઓમાં                |

#### 

**વિશેષાર્થ** ગર્ભજ ભૂજપરિસર્પ (ભૂજાથી ચાલવાવાળા) તે નોલિયા, ઉદર, ખીસકોલી, ગરોળી આદિની; તથા ગર્ભજ અને સંમૂચ્છિમ જલચરો તે મત્સ્ય, મગર-વ્હેલ, કાચબા તથા બીજા અનેક જીવોની, ગર્ભજ ઉરપરિસર્પ તે (પેટથી ચાલવાવાળા) અજગર, ઘો, સપાદિકની ક્રોડપૂર્વની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ છે. તથા ગર્ભજચતુષ્પદ તે ગાય, સિંહ, આદિની ઉત્કૃષ્ટ ૩ પલ્યોપમની, ગર્ભજ ખેચર-તે મોર, હંસ, ઘુવડ, કાગડા, ચકલાદિ પક્ષીઓની પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગની હોય છે.

અહીં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જેની કહી છે તે જીવો બધા જ તે સ્થિતિવાળા હોય એમ ન સમજવું. પશ તેથી ન્યૂન સ્થિતિવાળા પશ ઘશા હોય, વળી આ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અને આગળ કહેવાતા તિર્યચોની સ્થિતિ પ્રાય: નિરુપદ્રવ સ્થાનોમાં વર્તતા હોય તેઓની સમજવી. આવું નિરુપદ્રવ સ્થાન તો અઢીદ્વીપ બહારનું ગશાય. [૨૮૬]

**अवतरण** -- ગત ગાથામાં **પૂર્વકોટી** આયુષ્ય કહ્યું તો પૂર્વ કોને કહેવાય ?

# पुव्वस्स उ परिमाणं, सयरि खलु वासकोडिलक्खाओ । छण्पन्नं च सहस्सा, बोद्धव्वा वासकोडीणं ॥२८७॥

સંસ્કૃત છાયા—

पूर्वस्य तु परिमाणं, सप्ततिः खलु वर्षाणां कोटिलक्षाणि । षट्पञ्चाशञ्च सहस्त्राणि, बोद्धव्यानि वर्षकोटीनाम् ॥२८७॥ शબ्दार्थ-भ्रूणभ छे.

गावार्य - વિશેષાર્થ મુજબ ા૨૮૭ા

**વિશેષાર્થ** પૂર્વે પૃષ્ઠ ૨૨ થી ૨૪માં 'સમયથી' લઈ 'પુદ્દગલપરાવત' સુધીનું સ્વરૂપ અને કોષ્ટક આપવામાં આવ્યું છે. તે મુજબ ચોરાસી લાખ વર્ષનું એક 'પૂર્વાંગ' થાય, તે પૂર્વાંગ સાથે પૂર્વાંગ સંખ્યાને ગુણીએ (૮૪લાખને ૮૪ લાખે) ત્યારે પૂર્વનું પરિષ્ઠામ આવે. તેની વર્ષસંખ્યા સીત્તેર લાખકોડ, છપ્પન હજાર ક્રોડ વર્ષની [૭૦૫૬,૦૦,૦૦,૦૦૦,૦૦૦] જાણવી. [૨૮૭]

**अવતરण**— ગર્ભજની સ્થિતિ કહીને, હવે સંમૂચ્છિમ તિર્થય પંચેન્દ્રિય સ્થલચરાદિકની સ્થિતિને કહે છે.

# सम्मुच्छिपणिंदिअथलखहयरुरगभुअग जिठ्ठठिइ कमसो । वाससहस्सा चुलसी, बिसत्तरि तिपण्ण बायाला ॥२८८॥

સંસ્કૃત છાયા—

संमूच्छिंमपञ्चेन्द्रिय-स्थल-खेचरोरग-भुजगानां ज्येष्ठा स्थितिः क्रमशः । वर्षसहस्त्राणि चतुरशीतिर्द्वासप्ततिस्त्रिपञ्चाशत् द्वाचत्वारिंशत् ॥२८८॥

#### શબ્દાર્થ----

| સંમુच્છિમયળિંદિ=સંપૂર્ચિઝમ પંચેન્દ્રિય |  |
|----------------------------------------|--|
| થलखयर⇒સ્થળચર, ખેચર                     |  |
| उरग=ઉ૨૫રિસપ                            |  |

भूषग=ભૂજપરિસર્પ वाससहस्सा=વર્ષ હજાર तिपन्न=न्त्रेपन

**गायाર્થ**— તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં **સંમૂચ્છિમ** સ્થલચર ગાય--ભેંસ આદિ ચતુષ્પદ જીવોની અનુક્રમે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૮૪ હજાર વર્ષની, સંમૂચ્છિમ ખેચર--હંસ-મોર-ચકલાદિ પક્ષીઓની ૭૨ હજાર વર્ષની, સંમૂચ્છિમ (સ્થલચર) ઉરપરિસર્પ સપીદિકની પ૩ હજાર વર્ષની અને (સ્થલચર) સંમૂચ્છિમ ભૂજપરિસર્પની ૪૨ હજાર વર્ષની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ હોય છે. સર્વની જઘન્યસ્થિતિ આગળ કહેશે. ॥૨૮૮॥

**વિશેષાર્ય** સુગમ છે. [૨૮૮]

**ઝવતરળ** સર્વ તિર્યચોની ઉત્કૃષ્ટ ભવસ્થિતિ કહી. હવે તેઓની બન્ને સ્થિતિનું સામ્યપશું હોવાથી તેઓની ઉત્કૃષ્ટ **કાયસ્થિતિ** કહે છે.

## एसा पुढवाईणं, भवद्विई संपयं तु कायद्विई । चउएगिंदिसु नेया, ओसप्पिणिओ असंखेजा ॥२८६॥

સંસ્કૃત છાયા—

एषा पृथ्व्यादीनां भवस्थितिः, साम्प्रतं तु कायस्थितिः । चतुरिन्द्रियेषु ज्ञेयाः, अवसर्पिण्य असंख्येयाः ॥२८६॥

શબ્દાર્થ-----

| <u> </u>              | कायठिई=કાયસ્થિતિ                     |
|-----------------------|--------------------------------------|
| મું વર્ટિફ = ભવસ્થિતિ | ઓસપ્પિળિઓ=અવસર્પિશીઓ                 |
| संपर्य=સંપ્રતિ [હવે]  | <b>अ</b> સં <b>खेज्ञा=અસંખ્યા</b> તી |

**गावाર્ય** એ પ્રમાણે પૃથ્વી વગેરે જીવોની ભવસ્થિતિ કહી. હવે કાયસ્થિતિને કહેતાં ગ્રન્થકાર ચાર એકેન્દ્રિયોને વિષે અસંખ્યાતી ઉત્સર્પિશી અવસર્પિશીનું કાયસ્થિતિ--કાલપ્રમાણ કહે છે. અહીં 'ओसण्पिणिओ' એ પદ પરવાચી હોવાથી <sup>૪૩૭</sup>ઉપલક્ષણથી પૂર્વવાચી ઉત્સર્પિશીનું પણ ગ્રહ**ણ આવી** જ જાય છે. ॥૨૮૯॥

**વિશેષાર્ય કાયસ્થિતિ** એટલે શું ? પૃથ્વ્યાદિક કોઈ પણ જાતના જીવો પોતપોતાની જ પૃથ્વી વગેરે કાયા (સ્થાનમાં)માં મરીને, પાછાં જન્મીને, વળી પાછા મરીને, વળી તે જ સ્થાને પુનઃ જન્મીને એમ વારંવાર ઉત્પન્ન થયા કરે તો કેટલા કાળ સુધી ઉત્પન્ન થાય ? તેનું નિયમન તે.

અહીં એકેન્દ્રિય જીવોમાં એક વનસ્પતિકાયને વર્જીને શેષ પૃથ્વી, અપૂ, તેઉ અને વાઉકાયની ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્ય અવસર્પિછી તથા ઉત્સર્પિછી પ્રમાણ સ્વકાયસ્થિતિ છે. અહીં પૃથ્વ્યાદિક ચારની આ સ્થિતિ ગ્રન્થકારે ઓઘથી એટલે સામાન્યતઃ [સૂક્ષ્મબાદરની વિવક્ષા વિના] સમુચ્ચયે જણાવી, પરંતુ

૪૩૭. ભામા કહેતાં સ્ત્યભામાનું ગ્રહશ થાય છે તેમ.

વસ્તુતઃ એ કાલસ્થિતિ માન સૂક્ષ્મ પૃથ્વી-અપ્-તેઉ-વાઉ એ ચારની છે, પગ્ન બાદરની નથી, પગ્ન સૂક્ષ્મમાનની અંદર બાદરનો સમાવેશ થઈ જાય છે.

એથી પૃથક્ વિચારણામાં સૂક્ષ્મ<sup>૪૩૮</sup> પૃથ્વી-અપ્-તેઉ-વાઉની કાલથી અસંખ્ય ઉત્સર્પિશી અને અવસર્પિશી કાયસ્થિતિ અને ક્ષેત્રથી લોકાકાશ જેવડા અસંખ્ય લોકના અસંખ્ય આકાશોના પ્રદેશોમાંથી, પ્રત્યેક ક્ષણે એક એક આકાશપ્રદેશ અપહરતાં, તે પ્રદેશો હરી લેવામાં જેટલો કાળ જાય તેટલા સમયની છે. એ આકાશપ્રદેશો સંપૂર્ણ હરી લેતાં તેનો કાળ અસંખ્ય કાળચક્રો [પજ્ઞ સાદિસાંત] જેટલો થાય છે; કારણકે કાલ કરતાં ક્ષેત્ર વધુ સૂક્ષ્મ છે.

ચાર એકેન્દ્રિયોની ઓઘથી જે અસંખ્ય ઉત્સર્પિશ્રી અવસર્પિશ્રી સ્થિતિ કહી હતી તેમાં તેને સૂક્ષ્મ–બાદર રીતે પૃથક્ પાડીને, સૂક્ષ્મ પૃથ્વી વગેરે ચારની કાયસ્થિતિ તો કહી. હવે બાદર પૃથ્વી-અપ્-તેઉ અને વાઉકાય એ પ્રત્યેકની સીત્તેર કોટાનુકોટી સાગરોપમની [આ કાળચક્ર જેટલા કાળ જેટલી] છે. એ ચારે પૃથ્વી આદિ ચાર બાદરોની **ઓથ**થી પણ એટલી જ સ્થિતિ સમજવી. [સંખ્યાનું અલ્પત્વ હોવાથી] બાદરમાં ક્ષેત્રદ્વારા પૃથક્ ગણના હોતી નથી, એટલે બાદર પૃથ્વી વગેરેની કાયસ્થિતિ સૂક્ષ્મ કરતાં ન્યૂન હોય છે. [૨૮૯]

**ઝવતરળ**—– એકેન્દ્રિયમાં પૃથ્વ્યાદિ ચારની સ્થિતિ કહી. હવે શેષ વનસ્પતિકાયની કહેવા સાથે બેઈન્દ્રિયથી લઈ પંચેન્દ્રિય જીવોની કાયસ્થિતિ કહે છે.

## ताउ वणम्मि अणंता, संखिजा वाससहस विगलेसु । पंचिंदितिरिनरेसु, सत्तद्वभवा उ उकोसा ॥२६०॥

સંસ્કૃત છાયા—

तास्तु वनेऽनन्ताः संख्यातानि वर्षसहस्त्राणि विकलेषु । पञ्चेन्द्रियतिर्यङ्नरेषु, सप्ताष्टभवास्तु उत्कृष्टाः ॥२६०॥ शબ्दार्थ<del>य</del>भग छे.

**गાથાર્ય**— તે જ કાયસ્થિતિ પણ વનસ્પતિમાં અનંતી [ઉત્સર્પિશી અવસર્પિશી] સમજવી. વિકલેન્દ્રિયમાં સંખ્યાતા વર્ષ સહસ્રની અને પંચેન્દ્રિય તિર્થંચમાં ઉત્કૃષ્ટ સાતથી આઠ ભવની જાણવી. ॥૨૯૦॥

૪૩૮. પૃથ્વીકાયાદિ જીવોની પર્યાપ્તપશાની કાયસ્થિતિ આયુષ્યસ્થિતિ જેટલી હોય છે, તેથી તે જીવો પોતાની તે સંપૂર્ણ સ્થિતિનો ભોગવટો સ્વસ્થાનમાં જ આંતરે આંતરે ઉપજવાથી સાત આઠ ભવવડે કરે છે, કારણ કે તેના પર્યાપ્તા ભવો એટલા થાય છે. પછી નવમે ભવે તે જ યોનિમાં પર્યાપ્તપશું પ્રાપ્ત ન કરે પરંતુ સ્થાનાંતર થાય. એવી જ્યારે પૃથ્વીકાય એક ભવાશ્વયી ૨૨ હજાર વર્ષની કાયસ્થિતિ તો આઠ ભવની ૧૭૬ હજાર વર્ષની થાય. એ પ્રમાણે ૪ પર્યાપ્તા અપૂકાયની ૫૬ હજાર વર્ષ, આંગનકાયની ૨૪ દિવસ, વાયુકાયની ૨૪ હજાર વર્ષની થાય. એ પ્રમાણે ૪ પર્યાપ્તા અપૂકાયની ૫૬ હજાર વર્ષ, આંગનકાયની ૨૪ દિવસ, વાયુકાયની ૨૪ હજાર વર્ષ, વનસ્પતિકાયની ૮૦ હજાર વર્ષની છે. એમાં પણ લબ્ધિ અપર્યાપ્તપણાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અંતર્મુહૂર્તની હોય છે. આ સ્થિતિ વારંવાર અપર્યાપ્તાવસ્થામાં ભવાંતરમાં વારંવાર જાય અને તેના અંતર્મુહૂર્તના કેટલાક જન્મો થાય તેનો સરવાળો કરીએ તો ઉક્ત માન થાય.

**વિશેષાર્થ** એકેન્દ્રિયના પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય, વાઉકાય અને વનસ્પતિકાય એમ પાંચ ભેદો છે. એમાં પ્રથમના પૃથ્વી આદિ ચારે જીવો સૂક્ષ્મ અને બાદર એ બે જાતના છે. પુનઃ એ પાંચમી છેલ્લી વનસ્પતિકાયની બે જાતો છે, એક પ્રત્યેક વનસ્પતિ અને એક સાધારણ વનસ્પતિ. પ્રત્યેક વનસ્પતિ એક શરીરમાં એક જીવવાળી છે જ્યારે સાધારણ એ એક શરીરમાં અનંતા જીવોવાળી છે. આ સાધારણ વનસ્પતિના જીવોનું શરીર તેને જ બીજા શબ્દોમાં અનંતકાય અથવા નિગોદ તરીકે ઓળખાય છે. એમાં પ્રત્યેક વનસ્પતિ બાદર જ હોય છે જ્યારે સાધારણ વનસ્પતિ [અથવા નિગોદ] તે સૂક્ષ્મ [નિગોદ] અને બાદર [નિગોદ] એમ બે ભેદે છે.

### ગાથામાં કહેલી સાંવ્યવહારિકની કાયસ્થિતિ :—

અહીં ગ્રન્થકારે ગાથામાં જે અનંતી ઉત્સર્પિશ્રી–અવસર્પિશ્રીની સ્થિતિ જણાવી છે તે સામાન્યતઃ ઓઘથી પાંચમી વનસ્પતિકાયની [તે પ્રત્યેક–સાધારશ, સૂક્ષ્મ કે બાદરની વિવક્ષા વિના જ] બતાવી છે, તેમજ તે સાંવ્યવહારિક **નિગોદ જીવો** આશ્રયી બતાવી છે [કારણ કે પ્રાયઃ સર્વત્ર <sup>૪૩૯</sup> સાંવ્યવહારિકાશ્રયી જ વર્જાન આવે છે] અને એ જ સ્થિતિ સૂક્ષ્મ સાંવ્યવહારિકને ઘટે છે. એ જ સ્થિતિને ક્ષેત્ર સરખામશીથી ઘટાવીએ તો અનન્તા લોકાકાશના આકાશપ્રદેશ પ્રમાણ [એટલે પ્રતિસમયે એક એક આકાશપ્રદેશ અપહરતાં જેટલા કાળે તે નિર્મૂલ થાય તેટલો કાળ તે] અને તે અસંખ્ય પુદ્દગલપરાવર્તકાળ પ્રમાણ છે અને તે પુદ્દગલપરાવર્તનું અસંખ્યપણું એક આવલિકાના અસંખ્ય ભાગના સમયની સંખ્યા તુલ્ય છે.

અહીં કાલથી અનાદિઅનંત એટલે અનન્ત ઉત્સર્પિશી અવસર્પિશી, ક્ષેત્રથી અનન્તા લોકાકાશ પ્રદેશ-અસંખ્ય પુદ્દગલપરાવર્ત [જે આવલિકાના અસંખ્ય ભાગના સમય તુલ્ય છે] એ ચારેની વ્યાખ્યા તુલ્ય કાળને સૂચવનાર છે.

**અસાંવ્યવહારિક** એટલે શું ? એટલે જે જીવો અનાદિકાળથી સૂક્ષ્મ નિગોદમાં પડ્યા છે, કોઈ પણ સમયે તથાવિધ સામગ્રીના અભાવે બહાર નીકળી વ્યવહાર રાશિ—[તે સૂક્ષ્મ—બાદર પૃથ્વીકાયાદિપશે વિવિધ વ્યવહાર]માં આવ્યા નથી તે <sup>૪૪૦</sup> **અસાંવ્યવહારિક.** આ અસાંવ્યવહારિક જીવો બે પ્રકારના છે—એક તો અનાદિઅનંત સ્થિતિવાળા અને એક અનાદિસાન્ત સ્થિતિવાળા. અનાદિ અનંત સ્થિતિવાળા અસાંવ્યવહારિક જીવો કદાપિ વ્યવહારરાશિમાં આવ્યા નથી અને આવવાના પણ નથી. [અને તેની સ્થિતિ અનંત પુદ્દગલપરાવર્ત જેટલી છે] અને અનાદિસાન્ત કાયસ્થિતિવાળા અસાંવ્યવહારિક જીવો હજુ સુધી વ્યવહારરાશિમાં આવ્યા નથી પણ આવવાના છે. [તેની સ્થિતિ અનંત પુદ્દગલપરાવર્તની, પણ પૂર્વાપેક્ષયા ન્યૂન છે.] આ બન્ને પ્રકારના જીવો અનન્તા છે,

૪૩૯. આથી જ મરુદેવા માતા માટે વિરોધ ઊભો નહીં થાય, કારેશ કે તે તો અનાદિ [અસાંવ્ય૦] નિગોદથી આવેલા હતા. જ્યારે મૂલ ગાથામાં તો મયાદિત સમય બતાવે છે એટલે આદિ થઈ શકે તેમ છે અને જો એ કથન અસાંવ્યવહારિક (અવ્યવહારિક રાશિ)ને લાગુ પાડીએ તો મરુદેવા માતા માટે દોષ ઊભો થાય. તે ન થાય માટે ' સાંવ્યવહારિકની સમજવી.

४४०. अस्यि अणंता जीवा, जेहिं न पत्तो तसाइपरिणामो । ते वि अणंताणंताा निगोअवासं अणुवसंति ।। *[विशेषध्रवती]*  **સાંવ્યવહારિક** એટલે શું ? જે જીવો અનાદિ નિગોદમાંથી તથાવિધ સામગ્રીના યોગે પૃથ્વ્યાદિક [સૂક્ષ્મ કે બાદર]ના <sup>૪૪૧</sup>વ્યવહારમાં એક વખત પગ્ન આવેલા હોય તે સાંવ્યવહારિક. આ જીવો પગ્ન અનંતા છે અને તે સાદિસાન્ત સ્થિતિવાળા છે.

અસાંવ્યવહારિક નિગોદ **સૂક્ષ્મ જ** હોય છે કારણ કે ત્યાં વ્યવહારપશું હોતું નથી. જ્યારે સાંવ્યવહારિક નિગોદ **સૂક્ષ્મ અને બાદર** બન્ને હોય છે.

સૂક્ષ્મ નિગોદની કાયસ્થિતિ ત્રણ પ્રકારે છે. ૧ **અનાદિઅનંત,** ૨ **અનાદિસાન્ત, ૩ સાદિસાન્ત.** એમાં પ્રથમની બે સ્થિતિ અસાંવ્યવહારિક સૂક્ષ્મને ઘટે છે અને છેલ્લી સાંવ્યવહારિક સૂક્ષ્મ–બાદર બન્નેને ઘટે છે.

૧–એમાં **અનાદિઅનંત** કાયસ્થિતિ છે તે, અસાંવ્યવહારિક જીવો કે જેઓ અનાદિ સૂક્ષ્મ નિગોદથી નીકળ્યા નથી અને નીકળવાના પજ્ઞ નથી તેઓની છે. અને તે કાળથી અનંત ઉત્સર્પિણી–અવસર્પિણીપ્રમાણ છે અને તે અસંખ્ય નહીં પણ અનન્ત પુદ્દગલપરાવર્ત પ્રમાણ છે.

ર-અનાદિસાન્ત;-તે ભૂતકાળમાં જેઓ કચારે પણ સૂક્ષ્મ નિગોદથી બહાર આવ્યા નથી પરંતુ ભવિષ્યમાં આવનારા છે તેવા અસાંવ્યવહારિક નિગોદની અનાદિસાન્ત કાયસ્થિતિ છે. આ સ્થિતિ પણ અનન્ત પુદ્દગલપરાવર્ત જેટલી છે; કારણ કે ગયો કાળ તે તો અનન્તો છે અને ભવિષ્યમાં જો કે વ્યવહારમાં આવવાના છે તો પણ કેટલાકનો તો ભાવિકાળ હજુ પણ અનન્તો છે. પણ વિશેષ એ કે-અનાદિઅનન્ત સ્થિતિની અપેક્ષાએ ન્યૂન છે એટલે મયાદિત છે અને તેથી આ જીવો વર્તમાનમાં અસાંવ્યવહારિક ગણાય, તથાપિ ભાવિ સાંવ્યવહારિક તરીકે સંબોધી શકાય છે.

૩--સૂક્ષ્મ–બાદર **સાંવ્યવહારિકની** કાયસ્થિતિ-–

ત્રીજા પ્રકારમાં **સાદિસાન્તની** કાયસ્થિતિને કહે છે-તેમાં પ્રથમ જે જીવો સૂક્ષ્મનિગોદમાંથી નીંકળીને એક વખત પણ બાદર-પૃથ્વી વગેરેમાં ઉત્પન્ન થયા છે તે સાંવ્યવહારિકો કહેવાય છે. આ સાંવ્યવહારરાશિમાં આવ્યા બાદ, પુનઃ કર્મયોગે તે જીવો સૂક્ષ્મ નિગોદમાં ઉત્પન્ન થાય તો પશ તેઓ સાંવ્યવહારિક જ કહેવાય છે, પરંતુ આ પ્રમાશે સાંવ્યવહાર રાશિવાળા સૂક્ષ્મ નિગોદની કાયસ્થિતિમાં અને અનાદિ સૂક્ષ્મ નિગોદની કાયસ્થિતિમાં ઘણો જ તજ્ઞવત છે. પ્રથમ કહી ગયા તે પ્રમાશે અનાદિ (અસાંવ્યવહારિક) સૂક્ષ્મ નિગોદની કાયસ્થિતિમાં ઘણો જ તજ્ઞવત છે. પ્રથમ કહી ગયા તે પ્રમાશે અનાદિ (અસાંવ્યવહારિક) સૂક્ષ્મ નિગોદની કાયસ્થિતિ સાદિસાન્ત છે. એટલે અનાદિ સૂક્ષ્મ નિગોદમાંથી બાદરપૃથ્વી વગેરેમાં આવ્યા બાદ, પુનઃ સૂક્ષ્મનિગોદમાં જાય ત્યારે સૂક્ષ્મ નિગોદપણાની આદિ થઈ અને વધારેમાં વધારે અસંખ્યુ. ઉત્સર્પિજ્ઞી-અવસર્પિણી રહીને પછી અવશ્ય પુનઃ બાદરપૃથ્વીકાય વગેરેમાં આવે એટલે સૂ<sup>ક્ષ્મ</sup> નિગોદપણાનો અંત થાય, તે અપેક્ષાએ સાંવ્યવહારિક સૂક્ષ્મ નિગોદની કાયસ્થિતિ સાદિસાન્ત સમજવી.

જેટલા જીવો સાંવ્યવહારિક રાશિમાંથી મોક્ષે જાય તેટલા જ જીવો અસાંવ્યવહારિકમાંથી નીકળીને સાંવ્યવહારિક રાશિમાં ઉપજે અને તે સાંવ્યવહારિક કહેવાય. એ સાંવ્યવહારિક જીવો પ્રથમ

૪૪૧. આ પૃથ્વીકાય, આ અપૂકાય, ઇત્યાદિ વ્યવહાર જેનો કરી શકાય તે.

કહ્યા મુજબ સૂક્ષ્મ–બાદર બે ભેદે છે એટલે જ્યારે સૂક્ષ્મ નિગોદમાં [તે ચૌદરાજ લોકવર્તી અસંખ્ય ગોળામાં] વર્તતો હોય ત્યારે સાંવ્યવહારિક સૂક્ષ્મનિગોદીયો અને જ્યારેન્બ્રાદર નિગોદ [તે લીલ ફૂલ આદિ તત્પ્રાયોગ્ય વનસ્પતિ]માં હોય ત્યારે સાંવ્યવહારિક બાદરનિગોદીયો કહેવાય છે.

આ સાદિસાન્ત સાંવ્યવહારિક સૂક્ષ્મનિગોદની કાયસ્થિતિનું પ્રમાણ કેટલું છે ? તે કહે છે.

## સૂશ્મ સાંવ્યવહારિક નિગોદની સ્થિતિ---

સાંવ્યવહારિક સાદિસાન્ત સૂક્ષ્મ નિગોદની કાયસ્થિતિ કાલથી અસેપ્પ ઉત્સર્પિશી અવસ્થપિંશી, ક્ષેત્રથી અસંખ્ય લોકાકાશના આકાશપ્રદેશ પ્રમાણ, [અર્થાત્ તેમાંથી પ્રત્યેક ક્ષણે એક એક પ્રદેશ હરતાં જે સમય લાગે તે] તેનો સમય અસંખ્ય કાળચક્રો જેટલો થાય અને અસંખ્ય કાળચક્રના સમયો અંગુલીપ્રમાણ આકાશ શ્રેણીમાં રહેલા આકાશપ્રદેશ પ્રમાણ છે. અને તે પ્રદેશો ગણત્રીએ અસંખ્ય <sup>ત</sup> ઉત્સર્પિશી અવસર્પિણીના સમયો જેટલા છે, કારણ કે કાળ કરતાં પણ ક્ષેત્રને વધારે સૂક્ષ્મ ગણ્યું છે. આ સ્થિતિ કેવળ સાંવ્યવહારિક સૂક્ષ્મ નિગોદાશ્રયી જાણવી અને ઓઘથી સાંવ્યવહારિક નિગોદની [સૂક્ષ્મ–બાદર વિવક્ષા વિનાની] સ્થિતિ પ્રથમ કહેવાઈ ગઈ છે.

### બાદર સાંવ્યવહારિક નિગોદની સ્થિતિ—

હવે બાદર સાંવ્યવહારિક સાધારજ્ઞ નિગોદ [વનસ્પતિ]ની કાયસ્થિતિ કાલથી સીત્તેર કોટાકોટી સાગરોપમની છે. અલ્પસ્થિતિપણાથી ક્ષેત્રની સ્થિતિ ઘટતી નથી.

**બાદર પ્રત્યેક વનસ્પતિ**ની કાયસ્થિતિ ૭૦ કોટાનુકોટી સાગરોપમની છે. અહીં પશ ક્ષેત્રગણના નથી.

બાદર વનસ્પતિની એટલે બાદર પ્રુત્યેક અથવા બાદર સાધારણ વનસ્પતિના ભેદ વિના બન્નેની ભેગી એટલે કેવળ<sup>રે</sup> માર્કે વનસ્પતિની કાયસ્થિતિ વિચારીએ તો કાલથી અનન્ત ઉત્સર્પિશી અવસર્પિશી અને ક્ષેત્રથી અઢી પુદ્ગલપરાવર્ત જેટલી વધી જાય, કારણ કે બાદર પ્રત્યેકથી બાદર સાધારણમાં, બાદર સાધારણથી બાદરપ્રત્યેકમાં એમ વારંવાર જવા આવવાથી અઢી પુદ્ગલપરાવર્ત સુધી બાદર વનસ્પતિમાં ભમે, ત્યારપછી સ્થાનાંતર થાય.

### સર્વની ઓઘથી કાયસ્થિતિ—

સમગ્ર એકેન્દ્રિયપશાની જાતિ તરીકે ઓઘથી કાર્યાસ્થિતિ કાલથી અનંત ઉત્સર્પિશી અવસર્પિશી, ક્ષેત્રથી અસંખ્ય પુદ્ગલપરાવર્ત જેટલી અથવા આવલિકાના અસંખ્ય ભાગના સમયો જેટલી, સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાર્યાદિક ચારની ઓઘથી પશ અસંખ્ય ઉત્સર્પિશી અવસર્પિશી કાળ પ્રમાશ, બાદર પૃથ્વ્યાદિક ચારની ઓઘથી ૭૦ કોટાનુકોટી સાગરોપમ, બાદર પ્રત્યેકની ૭૦ કોટાનુકોટી સાગરોપમની, બાદર સાધારશ નિગોદની પશ ઓઘથી ૭૦ કોટાનુકોટી સાગરોપમની, સૂક્ષ્મ નિગોદમાં અનાદિઅનંત સ્થિતિવાળા અસાંવ્યવહારિક નિગોદની અનંતી અને અનન્ત પુદ્દગલપરાવર્ત તથા અનાદિસાન્ત સ્થિતિવાળા અસાંવ્યવહારિક નિગોદની કાયસ્થિતિ અનંતી ઉત્સર્પિશી અવસર્પિશી પશ છેવટ મયાદિત તો ખરી અને સાંવ્યવહારિક સાદિસાન્તસ્થિતિવાળા સૂક્ષ્મ નિગોદોની અસંખ્ય ઉત્સર્પિશી અવસર્પિશી અથવા

#### संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

અસંખ્ય પુદ્દગલપરાવત પ્રમાણ જાણવી; અને સાંવ્યવહારિક કેવલ નિગોદની અનંત ઉત્સર્પિશી અવસર્પિશી પ્રમાણ જાણવી. સર્વની જઘન્ય કાયસ્થિતિ અન્તર્મુહૂર્તની છે જે આગળ કહેવાશે.

આ બધી પૃથ્વ્યાદિકની સ્થિતિ પર્યાપ્ત–અપર્યાપ્તાની વિવક્ષા વિનાની સમજવી. પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તા પૃથક્ પૃથક્ સમજગ્ર ગઈ ગાથાની ટિપ્પગ્નીમાં આપી છે.

#### વિકલેન્દ્રિયની કાયસ્થિતિ----

બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય અને ચઉરિન્દ્રિય એ ત્રણેની સામટી ઓઘથી સ્થિતિ વિચારીએ તો સંખ્યાતા સહસ્ર વર્ષોની છે.હવે જો પ્રત્યેકની પૃથક્ પૃથક્ વિચારીએ તો પર્યાપ્તા બેઇન્દ્રિયની ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતા વર્ષની [સંખ્યાતા હજાર વર્ષ નહીં કારણ કે બેઇન્દ્રિયની ઉત્કૃષ્ટ, ભવસ્થિતિ જ ૧૨ વર્ષની છે અને જ્યારે લઘુમાન--પ્રમાણવાળા તેના અમુક ભવો સતત થાય તો સંખ્યાતા વર્ષોની જ] કાયસ્થિતિ છે. તેઇન્દ્રિયની સંખ્યાતા દિવસોની અને ચઉરિન્દ્રિય જીવોની સંખ્યાતા માસની [કારણકે પૂર્વોક્ત રીતે દિવસ--માસની ન્યૂન પ્રમાણવાળી ભવસ્થિતિ હોવાથી ભવસંખ્યા આશ્રયી] કાયસ્થિતિ વિચારવી.

#### પંચેન્દ્રિયની કાયસ્થિતિ----

પંચેન્દ્રિય તિર્થય તથા પંચેન્દ્રિય મનુષ્યોની પશ ઉત્કૃષ્ટ કાયસ્થિતિ સાત અથવા આઠ ભવની હોય છે. એ ભવોનાં વર્ષો કેટલાં થાય ? તો સાત આઠ ભવનો કાળ ભેગો કરીએ તો ત્રણ પલ્યોપમ અને [પૂર્વ કોટી પૃથક્ત્વથી અધિક] સાત પૂર્વકોટીવર્ષ, અધિક થાય એથી તેટલી કાયસ્થિતિ પશ કહેવાય. [કારણ કે સંખ્યાતા વર્ષના આયુષ્યવાળા ગર્ભજ મનુષ્ય તથા તિર્થયોને વિષે જીવ પૂર્વ કોટીના આયુષ્યમાને ઉત્કૃષ્ટ સાત વાર ઉત્પન્ન થાય અને આઠમી વખત ઉત્પન્ન થાય તો યુગલિકપણે જ ઉત્પન્ન થાય, ત્યારપછી અન્ય યોનિમાં ભવનું પરાવર્તન થાય, તેથી પૂર્વોક્ત કાયસ્થિતિ સંભવે.]

અને આઠમો ભવ કહ્યો તો તે આઠમો ભવ, સાત પછી થાય ખરો, પણ તે સંખ્યવર્ષનો નહીં પણ અવશ્ય **અસંખ્ય** વર્ષના આયુષ્યવાળા યુગલિક–મનુષ્ય અથવા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયનો; અને ત્યાં તેટલું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી નવમે ભવે દેવપણે અવશ્ય ઉત્પન્ન થાય. આથી આઠમા ભવની અસંખ્ય વર્ષાયુષ્યસ્થિતિ તે ત્રણ પલ્યોપમના માનવાળી જ હોવાથી ત્રણ પલ્યોપમ એ, અને તે પહેલાં પૂર્વકોટી વર્ષના માનવાળા સાત ભવો કરે, બંને સ્થિતિ ભેગી થતાં ત્રણ પલ્યોપમ અને સાત પૂર્વકોટી વર્ષની કાયસ્થિતિ આવી રહે.

સંમૂચ્છિમ પંચેન્દ્રિય તિર્થચોની ઉત્કૃષ્ટ કાયસ્થિતિ [પૂર્વકોટી પૃથક્ત્વ] સાત પૂર્વકોડ વર્ષની છે, કારજ્ઞ કે સંમૂચ્છિમ મરી મરીને પુનઃ પુનઃ સંમૂચ્છિમ તિર્થચમાં ઉત્પન્ન થાય તો પૂર્વકોટી પ્રમાશ કાયસ્થિતિવાળા યાવત્ સાત ભવો સુધી ઉત્પન્ન થાય. [પરંતુ જો આઠમો ભવ કરવો હોય તો ગર્ભજપણે અને અસંખ્ય વર્ષની સ્થિતિવાળા તિર્થચમાં કરે અને પછી દેવભવે જાય.]

સંમૂચ્છિમ પંચેન્દ્રિય મનુષ્યની અન્તર્મુહૂર્ત્તપૃથક્ત્વ [૨ થી નવ મુહૂર્ત]ની કાયસ્થિતિ છે.

#### દેવ--નારકની કાયસ્થિતિ નથી----

અહીં પ્રસંગ હોવાથી તિર્યંચ તથા મનુષ્યની પશ કાયસ્થિતિ કહી, પરંતુ દેવો અને નારકોને

408

|                 |             | ।। चारे गतिना जीवोनुं कायस्थितिप्रदर्शक यन्त्र | स्थितिप्रदर्शक यन्त्र | II                         |                               |
|-----------------|-------------|------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------|-------------------------------|
| तिर्यंच भेद     | पर्याता<br> | प्रत्येकाश्चयी                                 | ओघयी                  | पर्याप्तानी पृथक्          | सर्वनी ज॰                     |
|                 | अपर्याप्ता  | कालधी – क्षेत्रधी                              | कालधी क्षेत्रधी       |                            |                               |
| સૂક્ષ પૃથ્વીકાય | મિશ્વપક્ષે  | અસંખ્યઉ૦અ૦–અસંખ્યલોકાકાશ                       | અ૦ઉ૦અવ૦અ૦લોકા૦        | પ્રત્યેક પૃથ્વી મુજબ       | નાનાં                         |
| સુભાઆપુકાય      | R           | n n                                            | 11 II                 | R                          | । ਇ                           |
| સુશ્મતેઉકાય     | \$          | 8                                              | R                     | a                          | ন্ট্ৰন                        |
| સુભ્યવાસુકાય    | ŧ           |                                                |                       | ÷.                         | • <b>1</b> 3&                 |
| મુભ્સા૦વનસ્પતિ  | ĸ           | articowan articellause                         | પ્રત્યકવત્            | પ્રત્યકવર્ત                | [s]                           |
| બાદરપુથ્વીકાય   | 8           | ଓ୦ ୫୦୫ଥିଡ୍ୟାଦ୍ୟାହ୍ୟା ଏଥି                       | ૭૦ કો૦કોટી૦સાગરો૦     | સંગ્રમહાવર્ષ-જૈલાખઉદહાવર્ષ | ક[મ્લ-'                       |
| બાદઅપુકાય       | :           |                                                | *                     | ૫૬ હજારવર્ષ                | ሆንገ                           |
| બાદરતેઉકાય      |             |                                                | 8                     | ર૪ દિવસ                    | २ १२                          |
| બાદરવાનુકાય     | 8           | a<br>4                                         | R                     | ૨૪ હજારવર્ષ                | ર્ગઈ                          |
| બાદરસા૦વનસ્પતિ  | **          | e<br>1                                         | 44                    | AIO MANANA IN              | હુરુ                          |
| ୶୲୦ਸ਼୯୳ଽ୶୳୦     | *           |                                                | <b>£</b>              | ८० ७९१२वर्ष                | 98                            |
| બેઇન્દ્રિય      | £           | સંખ્યાતા સહસ્વર્ષ                              | સંખ્યાતા સહસ્વવર્ષ    | સંખ્યાતાવર્ષ               | זַ•זּ                         |
| તેઇન્દ્રિય      | *           | 2                                              | 2                     | સંખ્યતા દિવસ               |                               |
| ચહરિન્દ્રિય     | 8           | 2                                              |                       | સંખ્યાતા માસ               | յ <del>])</del><br>-n≻ւյր     |
| સંમુ૦તિપૈયપંચે૦ | 2           | સાતપૂર્વકોટી વર્ષ                              | ) એક હજાર સાગરોપમ     | ્રાય શાલ-                  |                               |
| ગ૦તિયંચપંચે૦    |             | ૩ પલ્પોયમ ૭ પૂર્વકોટી વર્ષ                     | ું સંખ્યાતા વર્ષ      | આગરોપમ                     | ા અ(ત                         |
| સ૦મનુષ્યની      | 2           | અન્તમુંહૂર્ત પૃથકૃત્વ                          | તેટલી જ               | ×                          | 181Ն 1<br>& 1}-               |
| ગ૦મનુષ્યની      |             | ૩ પલ્યોપમ ૭ પૂર્વકોટી                          |                       | ×                          | ፡ፖ <b>ቢ</b> ቱ<br>በትኂ]ኩː<br>—— |
| દેવ નરકની       | "           | કાયસ્થિતિ નથી અપેક્ષાએ ભવસ્થિતિ                | n                     | ×                          |                               |

F

તો કાયસ્થિતિ જ હોતી નથી; કારશ કે દેવ મરીને પુનઃ દેવ તરીકે કે નારકી મરીને પુનઃ નારક તરીકે અનન્તર ભવે ઉત્પન્ન થવાનું હોતું જ નથી. વચમાં અન્ય યોનિમાં અવશ્ય જવું પડે, માટે તેની ક્રાયસ્થિતિ કહી નથી. પરંતુ અપેક્ષાએ તેમની ભવસ્થિતિ એ જ એની કાયસ્થિતિ ઔપચારિક રીતે માત્ર બોલાય; વાસ્તવિક તો નહીં.

હવે પંચેન્દ્રિયમાં ને પંચેન્દ્રિયમાં જીવ [પંચેન્દ્રિયપગ્ને જ ચારે ગતિમાં] ભ્રમગ્ન કરે તો સાધિક હજાર સાગરોપમકાળની કાયસ્થિતિ થાય [પંચેન્દ્રિયની પર્યાપ્તપગ્નાની જ સ્થિતિ સાગરોપમ પૃથક્ત્વ થાય છે] અને બેઇન્દ્રિયાદિ સર્વ ત્રસજીવોમાં ભ્રમગ્ન કરે તો એકી સાથે યાવત, સંખ્યાતા વર્ષાધિક બે હજાર સાગરોપમની કાયસ્થિતિ થાય. ત્યારપછી ભવપરાવર્તન થાય જ. એ જીવોની પર્યાપ્ત—અપર્યાપ્ત આદિની સ્થિતિ ગ્રન્થાન્તરથી જાણવી. [૨૯૦]

अवतरण----હવે અર્ધગાશાવડે જઘન્યથી ભવઆયુષ્ય સ્થિતિ તથા કાયસ્થિતિ કહે છે.

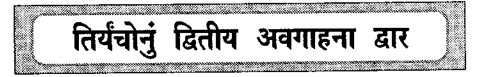
#### सव्वेसिंपि जहना, अंतमुहुत्तं भवे अ काए य ॥२६०३॥

संस्कृत छायाः— सर्वेषामपि जघन्या, अन्तर्मुहूर्त्तं भवे च काये च ॥ शબ्दार्थ-भुभभ छे.

गावार्य— પૂર્વોક્ત ગર્ભજ સંમૂચિંછમ--સૂક્ષ્મ કે બાદર સર્વ પૃથ્વીકાયાદિકથી માંડી સર્વ તિર્યંચ તથા મનુષ્યોની ભવસ્થિતિ [આયુષ્ય] જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્તની--[દેવ-નારકની ૧૦ હજાર વર્ષની] અને કાયસ્થિતિ પજ્ઞ [પર્યાપ્ત અપર્યાપ્તની ઓઘથી કે પૃથફ] જઘન્ય અંતર્મુહૂર્તની જ જાણવી, ત્યારબાદ જીવનું અનન્તરભવે પરાવર્તન થાય. ॥ ૨૯૦<mark>ન</mark>ે ॥

विशेषार्थ સુગમ છે. ॥ ૨૯૦<u>૧</u> ॥

\*



**ં અવતાળ**— કાયસ્થિતિપૂર્વક તિર્યંચોનું સ્થિતિદ્વાર કહીને હવે **અવગાહના** દ્વારને ઓઘ (સામાન્ય અથવા સમુચ્ચય] થી કહે છે.

> जोअणसहस्समहिअं, एगिंदिअदेहमुक्कोसं ॥२६१॥ बितिचउरिंदिसरीरं, बारसजोअणतिकोसचउकोसं । जोअणसहस पणिंदिअ, ओहे वोच्छं विसेसं तु ॥२६२॥

સંસ્કૃત છાયા—

योजनसहस्त्रोऽधिकं, एकेन्द्रियदेह उत्कृष्टः ॥२९९॥ द्वि-त्रि-चतुरिन्द्रियशरीरं, द्वादशयोजनत्रिकोशचतुःक्रोशम् ॥ योजनसहस्त्रं पंचेन्द्रियस्य, ओघे वक्ष्यामि विशेषं तु ॥२९२॥ शબ्दार्थ-स्वर्भ्यभ छे.

**गावार्य** એકેન્દ્રિયનું ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન કંઈક અધિક એવા હજાર યોજન, બેઇન્દ્રિય જીવોનું શરીર બાર યોજન, તેઇન્દ્રિયનું ત્રણ ગાઉ, ચઉરિન્દ્રિયનું ચાર કોશ (૧ યોજન), તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયનું હજાર યોજનથી કંઈક અધિક, આ સર્વ માન ઓથથી એટલે સમુચ્ચયે કહ્યું. વિશેષથી એટલે ભિન્ન ભિન્ન ભેદો પાડીને આગળ કહીશું !!૨૯૧--૨૯૨!!

**વિશેષાર્ય એકેન્દ્રિય** શબ્દથી મુખ્ય કોનું ગ્રહશ કરવું ? તે હવે પછીની ગાથામાં કહેવાના છે. અહીં તો સમુચ્ચયે એકેન્દ્રિયની સાધિક હજાર યોજનની અવગાહના કહેલ છે. એ પ્રમાણે યાવત્ પંચેન્દ્રિયની પણ અહીં ઓઘથી જ અવગાહના કહી છે, પરંતુ હવે પછીની ગાથામાં અવગાહનાને પૃથક્ પૃથક્ નામ ગ્રહણપૂર્વક ક્રમશઃ કહેશે [૨૯૧–૨૯૨]

अवतरण— હવે વિશેષથી અવગાહનાને કહેતાં પ્રથમ એકેન્દ્રિયને વિષે કહે છે–

अंगुलअसंखभागो, सुहुमनिगोओ असंखगुण वाउ । तो अगणि तओ आऊ, तत्तो सुहुमा भवे पुढवी ॥२६३॥ तो बायरवाउगणी, आऊ पुढवी निगोअ अणुकमसो । पत्तेअवणसरीरं, अहिअं जोयणसहस्सं तु ॥२६४॥

संस्कृत छाथा---अङ्गुलाऽसंख्यमागः, सूक्ष्मनिगोदोऽसंख्यगुणं वायुः । ततोऽग्निस्तत आपः, ततः सूक्ष्मा भवेत् पृथिवी ॥२६३॥ ततो बादरवायुरग्निरापः, पृथवी निगोदोऽनुक्रमशः । प्रत्येकवनशरीरमधिकं, योजनसहस्त्रं तु ॥२६४॥

શબ્દાર્થ—

| સુદુમનિગોઓ≕સૂક્ષ્મનિગોદ | तत्तो सुहुमा पुढवी≕तेथी सूक्ष्म पृथ्वीनुं |
|-------------------------|-------------------------------------------|
|                         | तो बायर वाउगणी=तेथी બાદર વાયુ અગ્નિ       |
| તો अगणि=તેથી અગિનનું    | आऊ-पुढवी-निगोअ=અપ્, પૃથ્વી, નિગોદ         |
| તઓ આઝ=તેથી અપ્કાયનું    | पत्तेञवणसरीरं=प्रत्येક વનસ્પતિનું શરીર    |

गावार्य- વિશેષાર્થવત્. ॥૨૯૩--૨૯૪

**વિશેષાર્થ**— અહીંઆ સ્થાવર પૈકી પૃથ્વી—અપ્—તેઉ—વાઉ—વનસ્પતિ એ પાંચ ભેદો છે. એમાં વનસ્પતિના બે ભેદ પડે છે. ૧ પ્રત્યેક અને ૨ સાધારણ. [તેમાં સાધારણનાં ત્રણ નામો છે. **નિગોદ**  કહો, **અનન્તકાય** કહો કે **સાધારજ્ઞ** કહો. ત્રપ્<mark>રેય</mark> સમાનાર્થક છે.] તેથી પૃથ્વ્યાદિ ચાર અને સાધારપ્ર વનસ્પતિ એ પાંચેના સૂક્ષ્મ અને બાદર એવા બે ભેદો છે, તેમાં સૂક્ષ્મ નિગોદ તે સાધારપ્ર વનસ્પતિ જાગ્રવી. જ્યારે પ્રત્યેક વનસ્પતિ કેવલ બાદર સ્વરૂપે જ છે; પગ્ન સૂક્ષ્મ નથી.

અહીંઆ પ્રથમ સૂક્ષ્મનિગોદ [સૂક્ષ્મ સાધારણ વનસ્પતિ]નું શરીર અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગપ્રમાણ, તેથી <sup>૪૪૨</sup>અસંખ્યાતગણું એક સૂક્ષ્મ વાયુકાય જીવનું, તેથી અસંખ્યાતગણું એક સૂક્ષ્મ અગ્નિકાયનું, તેથી અસંખ્યાતગણું મોટું સૂક્ષ્મ અપૂકાયનું, તેથી અસંખ્યાતગણું સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાયનું સમજવું, તેથી પણ અસંખ્યાતગણું એક બાદર વાયુકાયનું, તેથી અસંખ્યાતગણું એક બાદર અગ્નિનું, તેથી અસંખ્યાતગણું બાદર અપૂકાયનું, તેથી અસંખ્યાતગણું બાદર પૃથ્વીકાયનું, તેથી પણ અસંખ્યાતગણું મોટું અનુક્રમે બાદર નિગોદનું જાણવું. અહીં અસંખ્યાતાના અસંખ્યાતા ભેદ્યે હોવાથી ઉત્તરોત્તર અંગુલનો અસંખ્ય ભાગ, અસંખ્યાતગુણ મોટો વિચારવો.

અને પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયનું શરીર સાધિક હજાર યોજનનું હોય છે. આવી મોટી અવગાહના, ઊંડા જલાશયોની કમળ વગેરે વનસ્પતિમાં જ મળશે, પરંતુ પૃથ્વી ઉપર અન્ય કોઈ વૃક્ષરાજીની નહીં મળે.

આ પ્રમાગ્ને એકેન્દ્રિયની અવગાહના વર્ષવી.

આ જીવોના દેહમાનના અલ્પબહુત્વમાં ઉત્તરોત્તર અસંખ્યગુણ શરીર બતાવ્યું છે તો છેલ્લું બાદર નિગોદનું ઘશું મોટું થઈ જશે એમ ખરું ? તેનો ઉત્તર એ છે કે--ઉત્તરોત્તર અપેક્ષાએ ભલે મોટું હોય, પણ છેવટે તો અંગુલના અસંખ્યભાગનું જ હોય, સ્વસ્વશરીરસ્થાનમાં તમામ જીવો અંગુલના અસંખ્યેય ભાગ પ્રમાણ જ જાણવા. [૨૯૩–૯૪]

**अवतरण** અહીં શંકા થાય કે પૂર્વોક્ત જીવોના દેહમાન ઉત્સેધાંગુલથી કહ્યાં; જ્યારે સમુદ્ર અને પદ્મદહાદિ જલાશયોનાં માન તો પ્રમાશાંગુલ માનવાળાં [એટલે ઉત્સેધાંગુલથી ચારસોગણા મોટાં] છે; તો ઉત્સેધાંગુલના માનવાળાં વનસ્પત્યાદિકનાં હજાર યોજનનું માન પ્રમાશાંગુલે નિષ્પન્ન હજાર યોજન ઊંડા સમુદ્ર-દ્રહાદિકમાં કેમ ઘટશે ? કારણ કે દ્રહમાન તો, શરીરમાનથી ચારસોગણું ઊંડું થાય, તો પછી તેમાં હજાર યોજનથી વધુ માનવાળી વનસ્પતિકાયરૂપ વનસ્પતિનો સંભવ કેવી રીતે હોઈ શકે ? તેના સમાધાન માટે ગ્રન્થકાર જણાવે છે કે--

## उस्सेहंगुलजोअण सहस्समाणे जलासए नेयं । तं वल्लिपउमपमुहं—अओ परं पुढवीरूवं तु ॥२६५॥

૪૪૨. આ અભિપ્રાય શ્રી ચન્દ્રીયા સંગ્રહશીનો છે અને તેના દીકાકાર દેવભદ્રસૂરિજીએ તેના સમર્થનમાં ભગવતીજી શ૦ ૧૯, ઉ. ત્રીજાનો પાઠ પશ રજુ કર્યો છે. જ્યારે જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણજી ઉપરના વિધાનથી જુદા પડે છે. તેઓ તો તેઓશ્રીની સંગ્રહશીની वण्णंतसरीराणं एगं निलसरीरगं पमाणेणं (गा. ३११) આ ગાથાનો 'અનન્ત શરીરી સાધારણ વનસ્પતિકાયના જીવોનું જે શરીર પ્રમાણ તે જ પ્રમાણ વાયુકાયના શરીરનું એમ સ્પષ્ટ કહે છે. અને તેની દીકા કરતાં સાર્વભૌમ દીકાકાર શ્રી મલયગિરિજી 'यावत्य्रमाणं साधारणवनस्पतिशरीरं तावत्प्रमाणमेव वायुकायिकैकजीवशरीरमिति' આ પ્રમાણે નિશ્વયાત્મક રીતે સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા કરે છે.

| સંસ્કૃત છા                                        | યા                                       |  |  |  |
|---------------------------------------------------|------------------------------------------|--|--|--|
| उत्सेधाङ्गुलयोजनसहस्त्रमाने जलाश                  | ये ज्ञेयम् ।                             |  |  |  |
| तद् वल्लीपद्मप्रमुखं, अतः परं पृथ्वीरूपं तु ॥२६५॥ |                                          |  |  |  |
| શબ્દાર્થ                                          |                                          |  |  |  |
| उस्सेहंगुलजोअण=ઉત્સેધાંગુલ યોજન                   | वल्लिफ्उमपमुहं=बस्लि, वेल, अभूण वर्श्वरे |  |  |  |
| सहस्समाणे जलासए=હજાર યોજન માનવાળા                 | अओ परं≕આથી બીજાન <u>ે</u>                |  |  |  |
| જલાશયમાં                                          | પુઢવીરુવં=પૃથ્વી સ્વરૂપ                  |  |  |  |
| નેયં તં≔જાણવું તેને                               | 1                                        |  |  |  |

**गાवाર્ય**--- ઉત્સેધાંગુલથી હજાર યોજન માનવાળાં જલાશયોને વિષે તે વેલ, પદ્મ-કમળ પ્રમુખ [પ્રમુખ શબ્દથી તેવા વનસ્પતિરૂપ અન્ય કમલાદિક] જાજ્ઞવાં. એથી [અધિક માનવાળાં જ્યાં હોય તે] બીજા બધાં પૃથ્વીકાયરૂપ જાજ્ઞવાં. ॥ ૨૯૫॥

**વિશેષાર્થ** અહીં ઉત્સેધાંગુલ તે ક્રમશઃ ભેગા મુકેલા આઠ જવના વચલા ભાગની જેટલી લંબાઈ થાય તે. અને તે ઉત્સેધાંગુલને ચારસોગણું કરીએ ત્યારે એક જ પ્રમાણાંગુલ થાય. આ ઉત્સેધાંગુલે હજાર યોજન ઊંડાઈવાળા તે–સમુદ્ર, દ્રહાદિગત આવેલા <sup>૪૪૩</sup>ગોતીથીદિ જલાશયોમાં આ સાધિક હજાર યોજનપ્રમાણવાળા, પ્રત્યેક વનસ્પતિસ્વરૂપ લતા, કમલો વગેરે વિચારવા.

[પૂર્વ ગાથાના '**अहियં जોयणसहस्सं**' એ પદથી અધિકપશું કેટલું લેવું ? (તો હજાર યોજન જળની ઊંડાઈ અને) જળથી કમળ જેટલું ઊંચું રહે તેટલું.]

જ્યાં ઉત્સેધાંગુલથી નહીં પણ પ્રમાણાંગુલથી નિષ્પન્ન હજાર યોજન ઊંડા સમુદ્રાદિ સ્થાનકોમાં • કમળોનું અસ્તિત્વ હોય ત્યાં તે કમળો (પૃથ્વીકાયના જીવોથી) **પૃથ્વીકાય** સ્વરૂપ જ વિચારવા. આકાર તો સર્વ કમળ જેવો હોવા છતાં તે વનસ્પતિકાયરૂપે નથી હોતા અર્થાત્ તે પૃથ્વીકાયના જીવોનાં શરીરથી જ બનેલ હોય છે. જેમ પ્રમાણાંગુલ નિષ્પન્ન ૧૦ યોજન ઊંડા પદ્મદ્રહમાં શ્રીદેવીનું કમલ પૃથ્વીકાયસ્વરૂપ છે તેમ. કારણ કે શરીરનું માપ ઉત્સેધાંગુલે માપવાનું કહેલું છે.

સમુદ્રને વિષે ઉત્સેધાંગુલથી હજાર યોજન ઊંડાઈવાળા સ્થળમાં ગોતીથદિ [તે હજાર યોજન ઊંડાઈવાળા] સ્થાનકો પગ્ન આવેલાં છે. તત્રવર્તી કમલો **પૃથ્વીકાય** તથા **વનસ્પતિકાય** એમ બન્ને જાતિનાં વિચારવાં, તેથી આ શેષ ગોતીર્થાદિ સ્થાનકમાં પગ્ન પૂર્વોક્ત ગાથામાં કહેલો <sup>૪૪૪</sup>વલ્લી–પદ્મ પ્રમુખ પ્રત્યેક વનસ્પતિનો સાધિક હજાર યોજનનો અવગાહ વિચારવો, વળી અઢીદ્વીપ બહાર હજાર યોજન જેવડી મોટી મોટી લતાઓ પગ્ન છે. [૨૯૫]

**अवतरण** એકેન્દ્રિયની અવગાહનાને કહીને, હવે બેઇન્દ્રિયથી લઈ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય જીવોનાં નામગ્રહણપૂર્વક ક્રમશઃ દેહમાનને કહે છે.

૪૪૩. **ગોતીર્થ**-એટલે જલમાં રહેલો ઊંચો ઊંચો ચઢતો તલાવની જેમ ઢાળ પડતો (બેઠેલી ગાયના આકાર જેવો) ભાગ.

૪૪૪. जोयणसहस्समहिअं અને उस्सेहंगुलजो० ઇત્યાદિ 'વિશેષણવતી'ની ગાયાઓ સાક્ષી પૂરે છે.

## बारसजोअण संखो, तिकोस गुम्मी य जोयणं भमरो । मुच्छिमचउपयभुअगुरग, गाउअधणुजोअणपुहुत्तं ॥२६६॥

સંસ્કૃત છાયા—

द्वादशयोजनः शंखः, त्रिक्रोशो गुल्मी च योजनं भ्रमरः । मूर्छिमचतुष्पदभुजगोरगाणां, गव्यूतधनुर्योजनपृयक्त्वम् ॥२६६॥ शબ्दार्थ----

સંહ્યો≔શંખ ગુમ્મી=કાનખજૂરો મુच્छिम--સંમૂચ્છિમ धणुजोअणपुहत्तं--ધનુષ્ય--યોજનપૃથક્ત્વ

गावार्य---- विशेषार्थवत् ॥२८६॥

**વિશેષાર્થ**— અઢીદ્વીપ બહાર સ્વયંભૂરમશાદિ સમુદ્રને વિષે ઉત્પન્ન થતાં શંખ વગેરે જાતના બેઇન્દ્રિય જીવોનું ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન બાર યોજનનું, તેઇન્દ્રિય–કાનખજૂરા, મંકોડા આદિની લંબાઈ ત્રશ ગાઉની, ચઉરિંદ્રિય--ભમરા, વીંછી, માખી આદિનું દેહમાન એક યોજનનું હોય છે.

તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં સંમૂચ્છિમ ચતુષ્પદ [અઢીદ્વીપ બહાર જે હોય છે] તે હાથી વગેરેનું ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન ગાઉ પૃથક્ત્વ એટલે [બેથી નવ ગાઉ સુધીની સંખ્યા તે પૃથક્ત્વ કહેવાય છે] બેથી નવ ગાઉ સુધીનું, સંમૂચ્છિમ ભૂજપરિસર્પ તે નોલીયા વગેરેનું ધનુષ્ય <sup>૪૪૫</sup>પૃથક્ત્વ તે બેથી નવ ધનુષ્પ સુધી, અને સંમૂચ્છિમ ઉરપરિસર્પ તે સપાદિકનું યોજન પૃથક્ત્વ તે બેથી નવ યોજન સુધીમાં યથાયોગ્યપણે હોય છે. આવી બૃહત્ અવગાહનાવાળા <sup>૪૪૬</sup>જીવો પ્રાયઃ અઢીદ્વીપ બહાર જ્યાં મનુષ્યોની તો વસતી જ નથી, કેવલ તિર્યંચો જ ત્યાં હોય છે, પરંતુ મનુષ્યક્ષેત્રમાં તો, તે જીવો અલ્પ અવગાહનાવાળા હોય છે. [૨૯૬]

**ઝવતરण**— પ્રસ્તુત કથન સંમૂચિંછમ ગર્ભજમાં ઉતારે છે.

### गब्भचउप्पय छग्गाउआइं, भुअगा उ गाउअपुहत्तं । जोअणसहस्समुरगा, मच्छाउभए वि अ सहस्सं ॥२६७॥

સંસ્કૃત છાયા—

गर्भजचतुष्पदस्य षड्गव्यूतानि, भुजगानां तु गव्यूतषृथकृत्वम् । योजनसहस्त्रमुरगाणां, मत्त्यानामुभयानामपि च सहस्त्रम् ।।२९७।।

૪૪૫. કોઈ કોઈ ઠેકાશે [જીવવિચારાદિકની વૃત્તિમાં] 'उरगाभूयगा य जोयणपुहुत्तं' પાઠથી યોજન પૃથફત્વ જણાવે છે પણ તે ઘટિત લાગતું નથી.

૪૪૬. પ્રાયઃ કહેવાનું કારણ,–અન્તર્મુહૂર્તના આયુષ્યવાળા, જન્મ થતાં જ શીઘ્ર ૧૨ યોજન જેવડી કાયાવાળા થઈ તરત મરણ પામતાં, પૃથ્વીમાં ૧૨ યોજન જેવડો મોટો ખાડો પડે છે. ચક્રીની સેના–નગર પક્ષ સમાઈ જાય, આવી જાતિના આસાલિક સર્પો પણ જે બેઇન્દ્રિય (મતાંતરે તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય) જાતિના છે. તેવા મહાકાય પ્રાણીઓ ઉક્ત કથનથી અઢીદ્વીપમાં (કર્મભૂમિમાં જ) પક્ષ હોઈ શકે છે અને તે મિથ્યાદષ્ટિ તેમજ અન્તર્મુહૂર્તના આયુષ્યવાળા હોય છે.

#### શબ્દાર્થ—સુગમ છે.

**માથાર્ય** ગર્ભજ ચતુષ્પદ તે હાથી વગેરેનું [દેવકુરુ-ઉત્તરકુરુમાં] ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન છ ગાઉનું, ગર્ભજ ભૂજપરિસર્પો નોળિયાદિકનું ગવ્યૂતપૃથક્ત્વ [બેથી નવ ગાઉનું], સર્પ-અજગરાદિક ગર્ભજ ઉરપરિસર્પોનું એક હજાર યોજનનું છે. [અહીં સ્થલચર જીવોનું વર્ષાન પૂર્ણ થયું.] તથા જલચરમાં સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રવર્તી સંમૂચ્છિંમ તથા ગર્ભજ બન્ને જલચર મત્સ્યોનું પણ એક હજાર યોજનનું દેહમાન હોય છે. [અહીં જલચરો પણ પૂર્ણ થયા.] ॥૨૯૭॥

विशेषार्थ सुगम છे. [२८७]

अवतरण— તે જ ખેચરને વિષે કહીને સર્વનું જઘન્યમાન કહે છે.

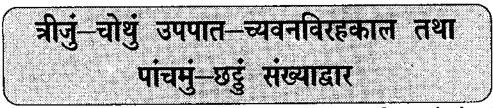
पक्खिदुगधणुपुहत्तं, सव्वाणंगुलअसंखभाग <sup>+</sup>लहू ॥२६७<u>२</u>॥

સંસ્કૃત છાયા----

पक्षिद्विकस्य धनुः पृथक्त्वं, सर्वेषामङ्गुलासंख्यभागो लघु ॥२६७<mark>३</mark>॥ शબ्दार्थ सगभ છे.

**गायार्थ**— ખેચરમાં હંસ, પોપટ, વડવાગુલી વગેરે પ્રકારના સંમૂચ્છિમ તથા ગર્ભજ પક્ષીઓનું ધનુષ્ય પૃથક્ત્વ [૨ થી ૯ ધ૦]નું દેહમાન છે. इति तिरश्चामुत्कृष्टवगाहना।।

**વિશેષાર્થ** વૈક્રિય શરીરની લબ્ધિવાળા તિર્યંચ જીવો બે છે. એક પર્યાપ્તબાદર વાયુકાય અને બીજા પર્યાપ્તા સંખ્યાતાવર્ષાયુપી ગર્ભજ પંચેન્દ્રિયો. એમાં તથાવિધ લબ્ધિપ્રત્યયિક વૈક્રિયશરીરી વાયુકાયની અવગાહના જઘન્યોત્કૃષ્ટ બન્નેય રીતે, અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની જ હોય છે. જ્યારે ઉક્ત પ્રકારના તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય જીવોની જઘન્ય અવગાહના અંગુલના સંખ્ય ભાગની છે, જ્યારે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના તો યોજનશતપૃથક્ત્વ [૨૦૦ થી ૯૦૦ યોજન સુધી]ની છે. इતિ जघन्यावगाहना ॥ [૨૯૭<sup>°</sup>]



**અવતરળ** — અવગાહના દ્વારને કહીને, ત્રીજા, ચોથા, ઉપપાત —ચ્યવનવિરહ દ્વારને કહેવાપૂર્વક, પાંચમા છજ્ઞા સંખ્યાદ્વારમાં ઉપપાત તથા ચ્યવનસંખ્યા જઘન્યથી કહે છે. એકેન્દ્રિયનું ઉપપાત અને ચ્યવન પ્રતિસમયે ચાલુ હોવાથી તેને આ બે દ્વારનો સંભવ નથી તેથી તેને છોડી બેઇન્દ્રિયાદિક જીવોને વિષે દ્વાર ઘટના કરે છે.

+ पाठां०–तणु।

# विरहो विगलासन्नीण, जम्ममरणेसु अंतमुहू ॥२६८॥ गब्भे मुहुत्त बारस, गुरुओ लहुओ समय संख सुरतुल्ला ॥२६८<sub>१</sub>॥

संस्कृत छाया---विरहो विकलाऽसंज्ञिनां, जन्ममरणेषु अन्तर्मुहूर्त्तम् ॥२६८॥ गर्भजे मुहूत्तानि द्वादश, गुरुको लघुः समयः संख्या सुरतुल्या ॥२६८<sup>१</sup> शબ्दार्थ--भुगम छे.

**गાથાર્થ**— વિકલેન્દ્રિય એટલે બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય અને ચઉરિન્દ્રિય જીવોનો તથા અસંજ્ઞીથી સંમૂર્ચિંગમ તિર્થંચ પંચેન્દ્રિયનો જન્મ—મરજ઼ વચ્ચેનો ઉપપાત તથા ચ્યવનવિરહકાળ ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુહૂર્ત્તનો જાણવો. ગર્ભજપંચેન્દ્રિય તિર્થંચનો ઉત્કૃષ્ટ ઉપપાત તથા ચ્યવનવિરહ બાર મુહૂર્ત્તનો જાણવો.

હવે ઉપપાત તથા ચ્યવન સંખ્યાને જણાવતાં શેષ બેઇન્દ્રિયાદિથી યાવત્ પંચેન્દ્રિય સુધીના સર્વ જીવોની એક સમયે ઉપપાત તથા ચ્યવન સંખ્યા દેવો તુલ્ય [તે એક, બે, ત્રણ યાવત્ સંખ્ય, અસંખ્ય] જાણવી. એકેન્દ્રિય જીવોની સંખ્યા આગળ કહે છે. ા૨૯૮-્ૈંગ

विशेषार्थ— અહીં સૂક્ષ્મ—બાદર એકેન્દ્રિય જીવોનો ઉપપાત અને ચ્યવન વિરહકાલ નથી. એથી જ ગ્રન્થકારે કહ્યો પણ નથી. તેનું કારણ એ છે કે—પૃથ્વ્યાદિક ચાર તથા [પરસ્થાન-સ્વસ્થાનાશ્રયી] નિગોદના જીવોની ઉત્પત્તિ અને મરણ સંખ્યા અસંખ્ય અને અનંતા પ્રમાણમાં પ્રતિસમયે હોય છે, જેથી વિરહકાલનું નિયમન જ ઘટતું નથી. એ જ ખુલાસો ગાથા ૩૦૦ના અર્થમાં ગ્રન્થકાર પોતે જ આપવાના છે. इति विरहकालमानम् ॥ [૨૯૮-૨૯૮<sup>5</sup>]

**अवतरण**----હવે એકેન્દ્રિયનો ઉપપાત--ચ્યવનવિરહ નથી, તેને જજ્ઞાવીને તે જીવોની ઉપપાત--ચ્યવન સંખ્યાને વિશેષ પ્રકારે જજ્ઞાવે છે.

## अणुसमयमसंखेज़ा, एगिंदिअ हुंति अ चवंति ॥२६६॥ वणकाइओ अणंता, एकेकाओ वि जं निगोआओ । निच्चमसंखो भागो, अणंतजीवो चयइ एइ ॥३००॥

સંસ્કૃત છાયા—

अनुसमयसंख्येया–एकेन्द्रिया भवन्ति च च्यवन्ते ॥२६६॥ वनकायिका अनन्ता–एकैकतोऽपि यत्रिगोदतः । नित्यमसंख्यो भागोऽनन्तजीवासकश्च्यवते एति ॥३००॥

શબ્દાર્થ—

अणुसमयं≔દરેક સમયે वणकाइओ≔વનસ્પતિકાયની निगोआओ≔નિગોદનો चयइ एइ≕ચ્યવે છે અને આવે છે

वणकाइआ==पनस्पतडापना गावार्थ--- विशेषार्थवत्. ॥२८८-300॥ **વિશેષાર્થ**— અહીં ગ્રન્થકારના '**ણગેંદિય**' શબ્દ વ્યવહારથી પાંચ પ્રકારના એકેન્દ્રિયમાંથી પ્રથમના ચારનું ગ્રહણ કરવું, જેથી પૃથ્વી, અપ્, તેઉ, વાઉકાયના જીવો, સામાન્યતઃ સમયે સમયે અસંખ્યાતા ઉપજે છે અને અસંખ્યાતા ચ્યવે છે; પરંતુ કથારેય પણ એક, બે કે સંખ્યાતાની સંખ્યા હોતી નથી. વનસ્પતિકાયના જીવો તો સદાએ સ્વસ્થાનની અપેક્ષાએ **અનન્તા** ઉત્પન્ન થાય છે અને અનન્તા ચ્યવે છે. [પરસ્થાનની અપેક્ષા લઈએ તો **અસંખ્ય** જીવોનું ઉપજવું–ચ્યવવું થાય છે. કારણ કે (સૂક્ષ્મ કે બાદર) નિગોદ વર્જીને શેષ ચારે નિકાય તથા ત્રસકાયના જીવોની સંખ્યા જ અસંખ્યાતી છે.]

હવે સ્વસ્થાનની અપેક્ષાએ અનન્તા કેમ ઉત્પન્ન થાય છે ? તેનું સમાધાન એ છે કે-એક એક નિગોદમાં વિવક્ષિત સમયે જે અનંત જીવો છે, તેમાંથી એક જ એટલે નિશ્ચિત કરેલા સમયે (સૂક્ષ્મ કે બાદર) નિગોદનો (અનંતજીવાત્મક) અસંખ્યાતમો ભાગ જ એક એક સમયમાં ચ્યવે છે. (મરણ પામે છે.) અને પુનઃ તે જ સમયે, અનંત જીવાત્મક એક અસંખ્યાતમો ભાગ પરભવમાંથી આવી ઉત્પન્ન થાય છે. [એક નિગોદમાં અનન્તા જીવો ચ્યવન-ઉત્પત્તિમાં પ્રાપ્ત થાય છે તો સર્વ નિગોદોની વાત કરીએ તો તો પૂછવું જ શું ?] એ પ્રમાણે પ્રતિસમય એકએક અસંખ્યાંશ ઘટતાં ઘટતાં વિવક્ષિત નિગોદના સર્વ જીવો માત્ર અન્તર્મુહૂર્ત્તમાં જ પરાવર્તન પામે છે, જેથી અન્તર્મુહૂર્ત વ્યતીત થતાં બીજે સમયે જોઈએ તો વિવક્ષિત નિગોદોમાં સર્વ જીવો નવા જ આવેલા હોય છે અને પૂર્વમાંનો એક પણ જીવ વિદ્યમાન હોય નહીં; એ રીતે જેમ એક નિગોદ અન્તર્મુહૂર્ત્ત માત્રમાં સર્વથા પરાવર્તન પામે તેમ જગતની દરેક નિગોદ પણ અન્તર્મુહૂર્ત્ત માત્રમાં પરાવર્તન પામે છે; એ પ્રમાણે સદાકાળ નિગોદો પ્રત્યેક અન્તર્મુહૂર્તે, સર્વથા નવી નવી ઉત્પન્ન થાય છે. પરંતુ તે નિગોદ કદી પણ જીવરહિત થતી નથી અને એથી જ આ જીવોનો જન્મ-મરણનો વિરહકાળ પણ હોતો નથી. [૨૮૯–૩૦૦]

अवतरण-----નિગોદ ગોળકરૂપ છે; તો તે ગોળાની સંખ્યા કેટલી ? વગેરે સ્વરૂપને કહે છે.

### गोला य असंखिजा, अस्संखनिगोअओ<sup>४४७</sup>हवइ गोलो । एकेकम्मि निगोए, अणंत जीवा मुणेयव्वा ॥३०१॥ संस्थृत छाया----

गोलाश्च असंख्येयाः, असंख्यनिगोदकः भवति गोलः । एकैकस्मित्रिगोदे, अनन्तजीवा ज्ञातव्याः ।।३०१।।

શબ્દાર્થ-સુગમ છે.

**गाषार्थ**— ગોલા અસંખ્યાતા છે, અસંખ્ય—અસંખ્ય નિગોદનો ગોલો એક થાય છે અને એકએક નિગોદમાં અનંતા જીવો જાણવા. ॥૩૦૧॥

**વિશેષાર્ય** સમગ્ર લોકાકાશમાં ગોળાઓ ભરેલા હોવાથી નિગોદના સર્વ ગોળા અસંખ્યાત છે. એક એક નિગોદના ગોળામાં નિગોદીયા જીવના સાધારણ શરીરો અસંખ્ય અસંખ્ય છે, [સમાવગાહી

४४७. पाठां० निगोयगोलओ भणिओ ।

#### संग्रहणीरत्न (बृहतूसंग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

અસંખ્ય નિગોદોનું નામ જ ગોળો છે] વળી એકએક નિગોદમાં જ્ઞાની મહર્ષિઓએ અનંત અનંત જીવ કહેલા છે, આ એકએક નિગોદાશ્રયી જીવો ત્રશેકાળના સિદ્ધના જીવોથી અનંતગુરા આજે છે અને અનંતકાળ ગયે પણ અનંતગુરા જ રહેવાના છે; જે માટે કહ્યું છે કે 'जइआइ होइ पुच्छा, जिणाणमग्गंमि उत्तरं तइया। इकस्सय निगोयस्स अणंतमागो अ सिद्धिगओ ॥१॥। સ્પષ્ટ છે. એથી જ કહ્યું છે કે—

''घटे न राशि निगोदकी, बढे न सिद्ध अनंत''

પુદ્દગલોથી સર્વ લોક જેમ વ્યાપ્ત છે તેમ જીવોથી પશ આ લોક સર્વત્ર વ્યાપ્ત છે અર્થાત્ નિગોદાદિ સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવો અંજનચૂર્શથી ભરેલી દાબડીની જેમ ઠાંસી ઠાંસીને લોકમાં સર્વત્ર રહેલા છે; તે સૂક્ષ્મજીવોનો મનુષ્યાદિ જીવોના હલનચલનથી, શસ્ત્રાદિકથી, અગ્નિથી પશ નાશ થતો નથી. આ જીવો કોઈપણ કાર્યમાં અનુપયોગી અને શસ્ત્રાદિકના ઘાતથી અવિનાશી, ચર્મચક્ષુથી અદશ્ય હોવાથી 'સૂક્ષ્મ' કહેવાય છે, તેથી વિપરીત લક્ષણવાળા જીવો તે 'બાદર' કહેવાય છે.

આ નિગોદના જીવો બે પ્રકારના છે. ૧ સાંવ્યવહારિક, ૨ અસાંવ્યવહારિક. જે જીવો અનાદિ સૂક્ષ્મ નિગોદથી એક વાર પણ નીકળીને શેષ સૂક્ષ્મ–બાદર પૃથ્વ્યાદિ જીવોમાં ઉત્પન્ન થતાં દંષ્ટિપથમાં આવે છે ત્યાં તે પૃથ્વ્યાદિ વિવિધ નામના વ્યવહાર (અનાદિકાળનું 'સૂક્ષ્મ નિગોદ' તરીકેનું સૂક્ષ્મપણું ટાળી અન્ય નામથી વ્યવહાર થવો તે)ના યોગથી **સાંવ્યવહારિક** ગણાય છે. વળી સાંવ્યવહારિક તરીકેની છાપને પામેલા જીવો દુર્ભાગ્યતાના યોગે પુનઃ નિગોદમાં જાય તો પણ એક વાર વ્યવહારમાં આવી ગયેલા હોવાથી, ત્યાં પણ તેનો વ્યવહાર સાંવ્યવહારિક તરીકે જ થાય છે.

અસાંવ્યવહારિક તે કહેવાય કે જે જીવો અનાદિકાલથી ગુફામાં જન્મ્યા અને ગુફામાં મૃત્યુ પામ્યાની પેઠે સૂક્ષ્મ નિગોદમાંને નિગોદમાં જ રહેલા છે, કદાપિ બહાર નીકળીને બાદરપણું કે ત્રસાદિકપણું પામ્યા નથી. [મતાંતરે કદાપિ સૂક્ષ્મ નિગોદ વર્જીને અન્ય પૃથ્વી આદિ સૂક્ષ્મ કે બાદરના વ્યવહારમાં નથી આવ્યા તે.]

જેટલા જીવો સાંવ્યવહારિક રાશિમાંથી મોક્ષે જાય, તેટલા જ જીવો અસાંવ્યવહારિક રાશિમાંથી નીકળીને સાંવ્યવહારિક રાશિમાં આવે છે. જેથી વ્યવહારરાશિ હંમેશા સરખી રહે, જ્યારે અસાંવ્યવહારિક રાશિ દર વખતે ઘટતી જાય, (પરંતુ કદાપિ અનંત મટીને અસંખ્ય ન જ થાય.) આ નિગોદમાં ભવ્ય તથા અભવ્ય જીવો સદાકાળ અનંત-અનંત જ હોય છે. એવાએ અનંત ભવ્ય જીવો છે કે જે સામગ્રીને પામવાના નથી અને મુક્તિએ જવાના પણ નથી.

**નિગોદ** એટલે **'અનંતા જીવોનું સાધારલ એક શરીર'** જે સ્તિબુકાકાર (પાણીના પરપોટા) સરખું છે. એક નિગોદ ગોળ છે માટે અસંખ્યની નિગોદો ગોલાકાર થાય છે.

આ નિગોદમાં વર્તતા જીવો સમકાળે ઉત્પન્ન થનારાં હોય છે, અનંતજીવોની શરીરરચના, ઉચ્છ્વાસ, નિઃશ્વાસ, આહારાદિ યોગ્ય પુદ્ગલોનું ગ્રહશ વિસર્જન વગેરે એકી સાથે જ સમકાળે હોય છે, અને એથી જ સાધારજ્ઞ (સરખી સ્થિતિવાળા) તરીકે ઓળખાય છે.

 ( આ સૂક્ષ્મ નિગોદ જીવો બાદર નિગોદથી અસંખ્યગુશ હોવાથી અનંતા છે, અનંતા જીવોનું ઔદારિક શરીર એક જ હોય છે (તૈજસ-કાર્મશ પ્રત્યેકનાં જુદાં જ હોય) અને તેનું દેહમાન અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગનું માત્ર છે, આટલી એક બારીક શરીરાવગાહનામાં અનંત જીવો શી રીતે સમાય ? એમ શંકા થાય, પરંતુ જેમ લોખંડના ગોળામાં અગ્નિ, એક ઓરડામાં વર્તતા દીપકના તેજમાં અન્ય સેંકડો દીપકનું તેજ, એક તોલા પારામાં ૧૦૦ તોલા સોનાનો ઔષધિબળથી સમાવેશ ઇત્યાદિ રૂપી પદાર્થનું અવગાહન (પ્રવેશ—સંક્રાન્ત) થાય છે, તેવી રીતે એક, બે યાવત્ અનંત જીવો પશ એકબીજામાં પ્રવેશ કરી-સંક્રમીને એક જ શરીરમાં સરખી અવગાહનાએ રહે, તેમાં દ્રવ્યોનાં પરિણામ-સ્વભાવની વિચિત્રતા જોતાં કશું જ આશ્ચર્ય નથી./એક શરીરમાં રહેલા અનંત નિગોદના જીવો અવ્યક્ત (અસ્પષ્ટ) વેદનાનો જે અનુભવ કરે છે તે સાતમી નરકપૃથ્વીથી પજ્ઞ અનંતગુણી દુઃખદાયક છે. ભલે પ્રગટપગ્ને વેદના નરકની છે પશ અપ્રગટપગ્ને તો આ જીવોની જ વેદના વધી જાય છે.

આ નિગોદની ૩૭ પ્રકારે વ્યાખ્યા થાય છે જે શ્રી લોકપ્રકાશ ગ્રન્થના ત્રીજા સર્ગથી જાણવી. આ નિગોદનું સંસ્થાન સામાન્યતઃ હુંડક છે, પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તો અનિયમિત આકારનું છે. નિગોદનું દેહમાન અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગનું છે. નિગોદના જીવો સંઘયણ રહિત છે.

બાદર નિગોદનું કિંચિત્ વધુ સ્વરૂપ જીવના ૫૬૩ ભેદના વર્શનમાંથી જોવું. નિગોદ ગોલક, ઉત્કૃષ્ટ ૫દ, જઘન્ય ૫દ તથા સમાવગાહી–વિષમાવગાહીપણું તથા અવગાહનાદિ સર્વ સ્વરૂપ નિગોદ છત્રીસી તથા આગમશાસ્ત્રોથી જોવું. [૩૦૧]

**अवतरण**— અસાંવ્યવહારિક જીવો કેટલા છે ? તેનું માન કહે છે.

अत्थि अणंता जीवा, जेहिं न पत्तो तसाइपरिणामो । उप्पञ्जंति चयंति य, पुणोवि तत्थेव तत्थेव ॥३०२॥

સંસ્કૃત છાયા----

सन्ति अनन्ता जीवा, यैर्न प्राप्तो त्रसादिपरिणामः। उत्पद्यन्ते च्यवन्ते च, पुनरपि तत्रैव तत्रैव ॥३०२॥

શબ્દાર્થ—

| अस्यि=छे                      | <b>उप्पज़ंति</b> =ઉપજે છે      |
|-------------------------------|--------------------------------|
| जेहिं≔જેઓ `                   | ,चयंति=्थ्यदे છે               |
| न पत्तो≕નથી પામ્યા            | પુणोवि≕કરી કરીને પણ            |
| તસાइપરિળામો=ત્રસાદિક પરિષ્ઠામ | તત્સોવ તત્સોવ≕ત્યાં ને ત્યાં જ |

**गायार्ય**— એવા અનંતા જીવો છે કે જે જીવો ત્રસાદિક લબ્ધિપરિશામને પામ્યા નથી કારશ કે તેઓ (અસાંવ્યવહારિક જીવો) ત્યાંને ત્યાં જ ફરીફરીને ઉપજે છે અને (વારંવાર) ચ્યવે છે. 11૩૦૨11

**વિશેષાર્ય** પૂર્વ ગાથામાં આનું સ્વરૂપ કહેવાયેલું છે કે જે જીવો કદાપિ સૂક્ષ્મ વનસ્પતિપશું વર્જીને **સૂક્ષ્મ** પૃથ્વીકાયાદિ, **બાદર** નિગોદ--પૃથ્વીકાયાદિપશું પામ્યા જ નથી, પરંતુ સૂક્ષ્મ નિગોદમાં જ પુનઃ પુનઃ જન્મ--મરશ કરે છે, તેવા અવ્યવહારરાશિવાળા અનંતાનંત છે. [૩૦૨]

अवतरण — હવે પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં અનંતકાયનો સંભવ કથારે હોય ?

सब्वोऽवि किसलओ खलु, उग्गममाणो अणंतओ भणिओ । सो चेव विवद्वंतो, होइ परित्तो अणंतो वा ॥३०३॥

સંસ્કૃત છાયા----

सर्वोऽपि किशलयः खलु, उद्गच्छनन्नन्तको (कायः) भणितः । स एव विवर्धमानो, भवति प्रत्येकोऽनन्तको वा ॥३०३॥

શબ્દાર્થ—

किसलओ=કिसલય उग्गममाणो=ઉદ્વગમન–ઉગતાં विवहंतो=वृद्धिंगत थता परित्तो=प्रत्येક

गावार्य— સર્વે પણ કિસલયો [પ્રારંભની ઉદ્દગમ અવસ્થા—કુણાં પાંદડાં વખતે] એટલે પ્રથમ ઉદ્દગમ અવસ્થાવાળી વનસ્પતિઓ ઉગતી વખતે નિશ્ચે અનંતકાય હોય છે, એમ શ્રી તીર્થકર તથા ગણધર ભગવંતોએ જણાવેલ છે અને ત્યાર બાદ વૃદ્ધિને પામતા તે જ વનસ્પતિ કિસલયો, પ્રત્યેક થવાના હોય તો પ્રત્યેક થાય અને સાધારણ વા અનંતકાય [બાદર નિગોદસ્વરૂપ] થવાના હોય તે અનંતકાય થાય. ॥૩૦૩॥

**વિશેષાર્થ** અહીંયા ભાવાર્થ એવો સમજવો કે--કોઈ બીજ ભૂમિમાં વાવ્યું હોય તો, મૃત્તિકા અને જળના સંયોગથી તે જ બીજનો જીવ મૃત્યુ પામી તેમાં જ પુનઃ ઉત્પન્ન થઈને અથવા તે જ બીજનો જીવ મરીને અન્ય સ્થાને જાય તો બીજો કોઈ <sup>૪૪૮</sup>પૃથ્વીકાયાદિકમાંથી મરણ પામેલો જીવ આ બીજમાં ઉત્પન્ન થઈ પ્રથમ તે બીજની વિકસ્વર અવસ્થા કરે અને વિકસ્વર અવસ્થા કરીને પોતે મૂલરૂપે પરિણમે અને પ્રથમ વિકસ્વર અવસ્થા થયા બાદ તેમાં તૂરત જ અનંત જીવો ઉત્પન્ન થઈને કિસલય અવસ્થા રચે છે. એ ઉત્પન્ન થયેલા અનન્ત જીવો ચ્યવી ગયા પછી, તે મૂળ સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થયેલો જીવ તે કિસલયમાં વ્યાપ્ત થઈ જાય છે.

પ્રત્યેક વનસ્પતિના આ કિસલયોનું અનંતકાયપણું (અવસ્થા) અન્તર્મુહૂર્ત ટકે છે. ત્યારબાદ તે કિસલયો પ્રત્યેક (એક એક શરીરમાં એક એક જીવવાળા) થાય છે, કારણકે નિગોદની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પણ અન્તર્મુહૂર્તની જ છે. જ્યારે પ્રત્યેક થાય ત્યારે અન્ય અનંત જીવો ચ્યવી જાય છે.

હજારો વનસ્પતિઓનાં જીવનો—અનેક ગૂઢ રહસ્યો, તેની અકળ સમસ્યાઓ અને અદ્ભુત વિચિત્રતાઓથી ભરેલાં છે. એનો અભ્યાસ કરવા માટે અનેક જીંદગીઓ આપવી પડે તેવું છે. માનવીની બુદ્ધિમાં ન સમજાય તેવાં રહસ્યો તેમાં જોવા મળે છે, પજ્ઞ માનવ સ્થૂલ બુદ્ધિવાળું પ્રાણી છે, તેનાથી સૂક્ષ્મ રહસ્યોનાં ભેદો થોડા જ ઉકેલાવાના હતા ? ત્યાં શ્રદ્ધાવાદનો જ સમાદર કરવો પડશે. [303]

अवतरण--- હવે એકેન્દ્રિયપશું જીવ કયા [કર્મના] કારણથી પ્રાપ્ત કરે ? તે કહે છે.

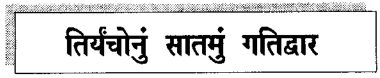
૪૪૮. પૃથ્વીકાયાદિકને સાધારજ્ઞ કે અનંતકાયપણું નથી; તેનું કારણ તેમાં અનંત જીવાત્મકપણું નથી તે છે. પરંતુ તેઓને પ્રત્યેક નામકર્મનો ઉદય હોવાથી પ્રત્યેક વનસ્પતિની જેમ દરેકને આગળ 'પ્રત્યેક' શબ્દ લગાડવામાં બાધ નથી.

| जया मोहोदओ तिव्वो, अन्न<br>पेलवं वेअणीयं तु, तया                                                         | 3                                                                                                                   |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| સંસ્કૃ                                                                                                   | ્ત છાયા—                                                                                                            |  |  |
| यदा मोहोदयस्तीव्रोऽज्ञानं सुमहाभयम् ॥<br>पेलवं [असारं] वेदनीयं तु, तदैकेन्द्रियत्त्वम् ॥३०४॥<br>शબ्दार्थ |                                                                                                                     |  |  |
| जया=જ્યારે<br>मोहोदओ≕મોહોદય<br>तिव्वो=्तीવ<br>अन्नाणं⇒અશાન                                               | ંસુમहब्मयં=સારી રીતે મહાભયવાળું<br>્રે તે વે અળીયં⇒અસાર વેદનીયને પામતો<br>તયા=ત્યારે<br>एगिंदिअत्तणं=એકેન્દ્રિયપશું |  |  |

**11થાર્ય** જ્યારે મોહોદય એટલે મૈથુનાભિલાષની અત્યન્ત ગાઢ-તીવ્રતા વર્તતી હોય, સારી રીતે અનાભોગરૂપ-મહાભયાનક [કારજ્ઞ કે અજ્ઞાન વસ્તુ સચેતન એવા જીવને પજ્ઞ મુંઝવી અચેતનરૂપ કરે છે. તે અજ્ઞાનથી કોજ્ઞ બીતું નથી ? અર્થાત્ સર્વ કોઈ બીએ છે] એવું અજ્ઞાન વર્તતું હોય, અસાર-અશાતારૂપ વેદનીય કર્મ ઉદયમાં આવ્યું હોય, ત્યારે જીવ મહાદુઃખદ્યથી એવું એકેન્દ્રિયપશું પ્રાપ્ત કરે છે; માટે મૈથુનાભિલાષ, અજ્ઞાનને દૂર કરવા માટે શીલ, સંયમ અને જ્ઞાનોપાસનામાં ઉદયમવંત બનવું. 1130811

विशेषार्थ - ગાथार्थवत् सुगम છे. [30४]

\*



**अवतरण**— ઉપપાત, અવન, વિરહકાલ તથા તેની સંખ્યાના દ્વારો એમ ચારે દ્વાર કહીને હવે કયા જીવો તિર્યંચમાં જાય ? તે **ગતિદાર** કહેવાય છે.

> तिरिएसु जंति संखाउ-तिरिनरा जा दुकप्पदेवा उ । पञ्जत्तसंखगब्भय-बादरभूदगपरित्तेसुं ॥३०५॥ तो सहसारंतसुरा, निरया य पञ्जत्तसंखगब्भेसु ॥३०५<sup>2</sup>॥ संस्कृत छाया--तिर्यक्षु यान्ति संख्यायुष्कतिर्यङ्नरा यावद् ढिकल्पदेवास्तु । पर्याप्तसंख्यगर्भजबादरभूदकप्रत्येकेषु ॥३०५॥ तत्तः सहस्त्रारान्तसुरा नरकाश्च पर्याप्तिसंख्यायुष्कगर्भजेषु ॥३०५<sup>2</sup>॥

#### શબ્દાર્થ–સુગમ છે.

**गाधाર્થ**— સંખ્યાતા વર્ષાયુષી તિર્યંચ તથા મનુષ્યો તિર્યંચમાં જાય છે અને યાવત્ બે કલ્પ સુધીના દેવો, પર્યાપ્ત સંખ્યાતાયુષી ગર્ભજ તિર્યંચ અને પર્યાપ્તા બાદર પૃથ્વીકાય, અપૂકાય અને પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં જાય છે. અને તેથી ઉપરના [સનત્કુમારથી લઈ] સહસ્રારાન્ત સુધીના દેવો અને સર્વ નારકો, પર્યાપ્તા સંખ્યાતાવર્ષાયુષી ગર્ભજ તિર્યંચમાં જાય છે. ॥૩૦૫<del>-</del>ૈ॥

**વિશેષાર્ચ** ગાયાના **તિર્યય** શબ્દથી સૂક્ષ્મ અને બાદર એકેન્દ્રિય-બેઇન્દ્રિય-તેઇન્દ્રિય-ચઉરેન્દ્રિયો અને સંખ્યાતાયુષી પંચેન્દ્રિય તિર્યંચો લેવા. તથા **મનુષ્યો**થી સંપૂર્ચ્છિમ તથા સંખ્યવર્ષાયુષી ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય મનુષ્યો; તે સર્વ સ્વભવમાંથી મરીને [નરક-દેવ-યુગલિકપશું વર્જીને] તિર્યંચમાં જાય છે. એટલે પર્યાપ્તા વા અપર્યાપ્તા એવા એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય તિર્યંચને વિષે જાય છે.

વળી ગાથામાંના 'યાવત્ બે કલ્પ' શબ્દથી ભવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યોતિષ્ક અને વૈમાનિક નિકાયના સૌધર્મ, ઇશાન બે કલ્પ સુધીના દેવો લેવાના છે. આ દેવો મરીને પર્યાપ્તા સંખ્યાતાવર્ષાયુષી ગર્ભજ તિર્થચમાં અને પર્યાપ્તા <sup>૪૪૯</sup>બાદર પૃથ્વીકાય, અપ્કાય અને પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં જઈ શકે છે. તેથી આગળના સનત્કુમારથી લઈને સહસ્રાર સુધીના દેવો અને સર્વ નારકો પર્યાપ્તા સંખ્યવર્ષાયુષી ગર્ભજ તિર્થચમાં જાય છે, તેથી ઉપરના કલ્પના દેવો મરીને તિર્થચમાં આવતા નથી. [૩૦૫<sup>4</sup>]

वोनु आठमुं आगतिद्वार

**अवतरण**— હવે તિર્યંચો સ્વભવથી ચ્યવીને ક્યાં જાય છે ? તે<sup>૪૫૦</sup>આ**ગતિદ્રાર** અને કઈ લબ્ધિ—શક્તિને મેળવે ? તે કહે છે.

### संखपणिंदिअतिरिआ, मरिउं चउसु वि गइसु जंति ॥३०६॥ थावर विगला नियमा, संखाउअ तिरिनरेसु गच्छंति । विगला लभेज विरइं, सम्मंपि न तेउवाउचुआ ॥३०७॥

૪૪૯. દેવો, નારકી અને અસંખ્ય આયુપી તિર્યંચ–મનુષ્યો, સૂક્ષ્મને વિષે ગમન કરતા નથી તેમ ત્યાંથી આવતા પશ્ચ નથી.

૪૫૦. સંગ્રહશી ગ્રન્થકારના ટીકાકારે–અન્યભવથી વિવક્ષિત ભવમાં આવે એને **ગતિ** કહી અને વિવક્ષિત ભવથી અન્ય ગતિમાં જાય તેને **આગતિ** કહી છે. અહીં વિવક્ષા ભેદ પ્રમાણ છે. બાકી અન્ય સ્થળે વિપરીત રીતે એટલે વિવક્ષિત ભવથી અન્યત્ર જાય તેને ગતિ અને અન્યભવથી તેમાં–વિવક્ષિત ભવમાં આવે તેને આગતિ કહી છે. संस्कृत छाथा– संख्यातायुष्कपञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चो मृत्वा चतसृष्वपि गतिषु यान्ति ॥३०६॥ स्थावरा विकलाश्च नियमात् संख्यायुष्कतिर्यङ्नरेषु गच्छन्ति ॥ विकला लभेरन् विरतिं सम्यक्त्वमपि न तेजोवायुध्युताः ॥३०७॥ शબ्दार्थ—

थावर=સ्થાવર गच्छंति=જાય છે **ત્તમે**ज્ર≕મેળવે

विरइं सम्मंपि=(सर्व) दिश्ति तथा सभ्यक्त्वने पश्च

गायार्थ – સંખ્યાતાયુષી પંચેન્દ્રિયતિર્યંચ જીવો મરીને ચારે ગતિને વિષે જાય છે. સ્થાવરો– વિકલેન્દ્રિયો મરીને નિશ્ચે સંખ્યાતવર્ષાયુષી તિર્યંચ અને મનુષ્યને વિષે જાય છે. ત્યાં વિકલેન્દ્રિયો [સર્વ] વિરતિને પ્રાપ્ત કરે અને તેઉ તથા વાયુકાયના જીવો ચ્યવીને સમ્યકૂત્વને પણ પામતા નથી. ॥૩૦૬–૩૦૭૫

**વિશેષાર્થ** સંખ્યાતાવર્ષાયુષી પંચેન્દ્રિયતિર્યંચ જીવો મરીને એક મોક્ષને છોડી શેષ<sup>૪૫૧</sup>દેવ-<sup>૪૫ર</sup>નરક-તિર્યંચ-મનુષ્ય એ ચારે ગતિમાં જાય છે. સ્થાવરોથી સૂક્ષ્મ-બાદર એકેન્દ્રિયો અને વિકલેન્દ્રિય તે-બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય અને ચઉરિન્દ્રિયો તે, સ્વભવથી ચ્યુત થઈને અનન્તરભવે નિશ્ચે એકેન્દ્રિયથી લઈ સંખ્યાત વર્ષાયુષી તિર્યંચપંચેન્દ્રિયમાં અને મનુષ્યમાં જ જાય છે, પરંતુ અસંખ્ય વર્ષાયુષી તિર્યંચ મનુષ્યમાં તથા દેવનારકીમાં જતા નથી અને ત્યાંથી આવતા પશ નથી.

એમાં જો વિકલેન્દ્રિયો મરીને અનન્તરભવે મનુષ્યપશું પામ્યા હોય તો ત્યાં સર્વવિરતિપશાને પામી શકે છે, પરંતુ સર્વવિરતિપશું<sup>૪૫૩</sup> પામીને તે જ ભવમાં સિદ્ધ થતા નથી. વળી તેઉ અને વાયુકાયના જીવો અનન્તર ભવે તથાવિધ ભવસ્વભાવે મનુષ્યપશે ઉત્પન્ન થતા નથી, પરંતુ શેષ

૪૫૧. સંમૂચ્છિમ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ નરકમાં જાય તો પહેલી નરક સુધી જ.

૪૫૨. સંખ્ય વર્ષાયુષી દેવલોકમાં યાવત્ આઠમા કલ્પ સુધી જાય, અને અસંખ્ય આયુષી ગર્ભજ તિર્યચ સ્વભવ તુલ્ય અથવા તેથી ન્યૂન સ્થિતિવાળું દેવત્વ પ્રાપ્ત કરે પણ અધિક સ્થિતિવાળું નહીં. વળી અસંખ્ય આયુષી ખેચર અને અન્તર્દ્ધાપોત્યન્ન પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ ભવનપતિ—વ્યન્તર સુધી જ જાય, કારક્ષ કે એથી આગળ તો પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગવાળી સ્થિતિ નથી, એથી અસંખ્યાયુષી ઇશાનથી આગળ જતા નથી. જે વાત દેવદ્વારમાં આવેલી ગાથા ઉપરથી સમજાય તેમ છે.

૪૫૩. **સમ્પક્ત્વ** એટલે શું ?–નિશ્ચય દષ્ટિએ સર્વજ્ઞભાષિત તત્ત્વો ઉપરનું યથાર્થ શ્રદ્ધાન, જડ--ચૈતન્યનો સાચો વિવેક કરનારી દષ્ટિ તે. વ્યવહાર દષ્ટિએ સુદેવ, સુગુરુ, સુધર્મનો સ્વીકાર અને કુદેવ, કુગુરુ, કુધર્મનો અસ્વીકાર તે.

અનાદિકાળથી મિથ્યાજ્ઞાન તીવ્રમોહ—અવિદ્યાના કારણે જીવને સદસત્ વસ્તુનો વિવેક જાગૃત હોતો નથી તેથી સત્**માં અસત્ અને અસત્**માં સત્ બુદ્ધિ ધારક્ષ કરી, તે પ્રમાણે સ્વીકારી, તદનુકૂલ આચરણ કરે છે. પરિણામે અસત્નો સ્વીકાર તેને અસત્ માર્ગે—અધોગતિએ લઈ જાય છે, અને એથી એનું સંસારચક કદી ભેદાતું નથી અને સંસારથી મુક્ત થઈ, મુક્તિની મંજિલે કદી પહોંચી શકતો નથી.

અનાદિકાળથી જીવનમાં ઊભી કરેલી રાગદ્વેષની તીવ્ર મોહપ્રંથિ કોઈ પુષ્પોદયે જો ભેદાય તો મિથ્યાબુદ્ધિ ટળે, અજ્ઞાન ઘટે અને સદ્દબુદ્ધિ પેદા થાય અને સદસ્ત્નનો સાચો વિવેક પ્રગટ થઈ જાય. આ પ્રગટ થાય પછી જ જીવનમાં એકડો મંડાય છે. ત્યાં સુધીની અનેક ભવની પ્રવૃત્તિ મીંડા તુલ્ય છે અર્થાત્ આત્મકલ્યાણ માટે નહીં કેવળ સંસારવર્ધક માટે જ થાય છે. તિર્યચમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે, અને ભારે કર્મના ઉદયથી ભવસ્વભાવે જ સમ્યક્ત્વના લાભથી પશ વંચિત જ રહે છે. વિકલેન્દ્રિય અને તેઉ, વાઉકાય સિવાય શેષ રહેલા સંમૂર્ચ્છિમ—ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય તિર્યચો તથા મનુષ્યો અને સૂક્ષ્મ બાદર પૃથ્વી—અપૂ—વનસ્પતિના જીવો તો અનન્તરભવે મનુષ્યપશું પામીને મુક્તિને પણ મેળવે છે. [૩૦૬–૩૦૭]

**ડાવતરण** એ પ્રમાણે આઠે દ્વાર સમાપ્ત કરીને, હવે તિર્યંચોની **લેશ્યાને** કહેતાં પૂર્વે મનુષ્યગતિ અધિકારમાં મનુષ્યાશ્રયી લેશ્યા નહીં કહેવાયેલી, લાઘવાર્થે તેને પણ, તિર્યંચોની વ્યાખ્યાના પ્રસંગે અહીં કહે છે.

## पुढवीदगपरित्तवणा,<sup>४५४</sup>बायरपञ्जत्त हुंति चउलेसा । गब्भयतिरिअनराणां, छल्लेसा तिन्नि सेसाणं ॥३०८॥

સંસ્કૃત છાયા—

पृथ्वीदकप्रत्येकृवना, बादरपर्याप्ता भवन्ति चतुर्लेश्याः । गर्भजतिर्यङ्गराणां षड्लेश्यास्तिस्त्रः शेषाणाम् ॥३०८॥

શબ્દાર્થ—

दग≠પાश्री वणा=વનસ્પતિ परित्त=प्रत्येક बायरपज्रत्त=બાદર પર્યાપ્તા

**ગાથાર્થ**— બાદરપર્યાપ્તા પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, અને પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયમાં પ્રથમની [કૃષ્ણ-નીલ–કાપોત અને તેજો એ] ચાર લેશ્યાઓ હોય છે. ગર્ભજ તિર્યંચ અને મનુષ્યોને છએ [કૃષ્ણ-નીલ-કાપોત-તેજો–પદ્મ અને શુકલ] લેશ્યાઓ હોય છે. અને શેષ બાદર પર્યાપ્ત તેજસ્કાય, વાયુકાય, સૂક્ષ્મ તથા અપર્યાપ્ત પૃથ્વ્યાદિ સ્થાવરો, સાધારણ વનસ્પતિ, અપર્યાપ્ત પ્રત્યેક, વિકલેન્દ્રિય, સંમૂર્ચ્છિમ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ તથા મનુષ્યોને પ્રથમની [કૃષ્ણ-ન્નીલ-કાપોત] ત્રણ લેશ્યાઓ હોય છે. ૫૩૦૮ા

માટે દરેક આત્માએ મિથ્યાત્વને દૂર કરી જિનપ્રશીત–તત્ત્વો પર યથાર્થ શ્રદ્ધા કરવી જેને આપશે સમ્યગ્¢ષ્ટિ કહીએ છીએ.

**દેશવિરતિ**-સમ્યકુત્વની પ્રાપ્તિ ચોથા ગુજ્રઠાજો થાય છે.

શ્રદ્ધાન થયા પછી પરમાત્માના સિદ્ધાંતોને શ્રવશ કર્યા બાદ અમુક અંશે પાપપ્રવૃત્તિનો ત્યાગ કરે ત્યારે સમજવું કે તે આત્માએ **દેશથી** એટલે અંશે **વિરતિ** કહેતાં ત્યાગ કર્યો કહેવાય છે.

આ ત્યાગ હિંસા, અસત્ય, ચોરી, પૈથુન, પરિગ્નહ ઇત્યાદિનો સમજવો. આ ચોથી સમ્પગ્દષ્ટિના ગુક્ષસ્થાનક પછીના પાંચમા ગુક્ષઠાક્ષે થાય છે.

**સર્વવિરતિ**—સર્વ એટલે સર્વથા—સંપૂર્ણ, વિરતિ કહેતાં ત્યાગ તે.

દેશવિરતિમાં આંશિક ત્યાગ હોય છે ને તે જ ગૃહસ્થાશ્રમીઓ માટે છે. જ્યારે જે આત્મા સંસારની મોહ માયાનો એટલે ઘર--કુટુંબ, કબીલો. દોલત તમામ પ્રકારનો ત્યાગ કરી સાધુ-મુનિ--શ્રમશ બની જાય છે ત્યારે તેને મન, વચન, કાયાથી સર્વથા હિંસા, અસત્ય, ચોરી, મૈથુન, પરિગ્નહ ઇત્યાદિ પાપોનો દ્રદયના ભાવથી, પ્રેમથી ત્યાગ કરવાનો હોય છે. આ ત્યાગ કરનારો સાધુ જ હોય છે અને તે આત્મા આ છકા ગુજ્ઞસ્થાનકવાળો ગણાય છે.

૪૫૪. અહીં 'बादर' એવું વિશેષણ સ્વરૂપદર્શક છે.

**વિશેષાર્થ**— લેશ્યા કોને કહેવાય ? એ વિષય આગળ દેવદ્વારમાં આવી ગયો છે. અહીંયા બાદર પર્યાપ્ત પૃથ્વ્યાદિને વિષે ચાર લેશ્યા કહી તો ચોથી તેજોલેશ્યાનો સંભવ કેવી રીતે હોય ? તેનું સમાધાન ગાથા ૩૧૦ના વિવરણમાંથી મળશે. તિર્યચ—મનુષ્યને છ લેશ્યા કહી છે, કારણ કે તે જીવો અનવસ્થિત પરાવર્તિત લેશ્યાવાળા છે, જે વાત ગાથા ૩૧૧ના વિવરણથી જ સમજાશે. [૩૦૮] **अवतरण**— હવે લેશ્યાના પરિણામ જીવને કઈ ગતિમાં કથારે પરાવર્તનને પામે ? તે **ઓધ**થી કહે છે.

#### अंतमुहुत्तम्मि गए, अंतमुहुत्तम्मि सेसए चेव ।

लेसाहिं परिणयाहिं, जीवा वच्चंति परलोयं ॥३०६॥ [प्रक्षेपड आथा ७०]

સંસ્કૃત છાયા----

अन्तर्मुहूर्ते गते अन्तर्मुहूर्त्ते शेषे चैव । लेश्याभिः परिणताभिः जीवा व्रजन्ति परलोकम् ॥३०६॥

શબ્દાર્થ—

| अंतमुहत्तंमि गए=અંતર્મુહૂર્ત ગયે | वच्चंति=જાય છે |
|----------------------------------|----------------|
| પરિणयाहिंપરિશ્વત થયેલા           | પરભોયં=પરલોકે  |

**गાયાર્થ**— અંતર્મુહૂર્ત ગયે છતે અને અંતર્મુહૂર્ત શેષ રહ્યે થકે, લેશ્યામાં પરિષ્ક્રમનભાવવાળાં થયા થકા જીવો પરલોકમાં જાય છે. ॥૩૦૯॥

**વિશેષાર્થ** સુગમ છે. બાકી આ સંબંધી વધુ સમજરા આગલી ગાથામાં જ કહે છે. [૩૦૯] (પ્ર. ગા. સં. ૭૦)

**अवतरण**— ઉક્ત ગાથાના બે પ્રકારના નિયમનમાં, કયા કયા જીવો હોઈ શકે છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે.

## तिरिनरआगामिभवल्लेसाए अइगए सुरा निरया । पुव्वभवलेससेसे, अंतमुहुत्ते मरणमिंति ॥३१०॥

સંસ્કૃત છાયા—

तिर्यङ्नरागामिभवलेश्यायामतिगतायां सुरा नरकाः । पूर्वभवलेश्यायाः शेषे, अन्तर्मुहूर्त्ते मरणं यान्ति ॥३१०॥ शબ्दार्थ----

શબ્દાચ----

आगांभिभवल्लेसाए=આગામી (આવતા) ભવની લેશ્યાના | पुच्वभवलेससेसे≔પૂર્વભવની લેશ્યા શેષ રહ્યે થકે उद्दगए=ગયે છતે મરणमिंति=મરશને (જીવ) પામે છે

**વિશેષાર્થ** તિર્થયો તથા મનુષ્યોને આગામી ભવની લેશ્યાના પરિશામનનો અન્તર્મુહૂર્ત કાળ

વ્યતિક્રમે અને દેવ, નારકોને પૂર્વભવની (અન્યભવ અપેક્ષાએ) એટલે સ્વભવની ચાલતી લેશ્યા, અન્તર્મુહૂર્ત શેષ રહ્યે થકે મરણને પામે છે.

એથી જ અહીંયા યાદ રાખવું જરૂરી છે કે–કોઈ પણ લેશ્યા નવીન પરિશ્રમે ત્યારે [નર– તિરિ--અપેક્ષાએ] તેના આદ્ય–પ્રથમ સમયમાં કોઈ પણ જીવનો પરભવમાં ઉપપાત થતો નથી, વળી કોઈ પણ લેશ્યા જે પરિશ્રમેલી ચાલતી હોય તેના ચરમસમયે પણ [દેવ–નારક અપેક્ષાએ] કોઈ પણ જીવનો પારભવિક ઉપપાત–જન્મ થતો નથી.

એટલે જ ગત ગાથામાં ગ્રન્થકારે જજ્ઞાવ્યું છે કે કોઈ પજ્ઞ નવીન લેશ્યાના પરિશમનનો [નર–તિરિ] અન્તર્મુહૂર્ત્તકાળ વ્યતિક્રમે અને વળી [દેવ-ન્નારકને સ્વભવની] પરિશમેલી લેશ્યાનો અન્તર્મુહૂર્ત્ત કાળ શેષ રહે ત્યારે જીવ પરલોકને પ્રાપ્ત કરે છે.

તાત્પર્ય એ થયું કે—આગામી ભવના આદ્ય સમયે જીવોને અન્ય લેશ્યાના પરિષ્ઠામ થતા નથી [કારપ્ત કે નર-તિરિને સ્વભવનું અન્તિમ અન્તર્મુહૂર્ત શેષ રહે ત્યાં જ ભવિષ્યમાં થવાવાળી ગતિને લાયક લેશ્યાનો વિપર્યાસ થાય છે અને પછી તે લેશ્યામાં જ ઉત્પન્ન થાય છે અને દેવ—નારકને સ્વભવની લેશ્યામાં જ ઉત્પન્ન થવાનું છે.] તેમજ પાશ્વાત્ય ભવના ચરમ સમયે પજ્ઞ તેથી જુદા લેશ્યા પરિષ્ઠાામ થતા નથી. એથી નિયમન એ થયું કે "જીવો જે લેશ્યામાં મરજ્ઞ પામે તે લેશ્યાએ જ આગામી ભવમાં ઉત્પન્ન થાય છે. એથી જ કહેવાય છે કે દેવ—નરકના ભવમાંથી લેશ્યા આગામી ભવમાં મૂકવા આવે છે અને તિર્યચ—મનુષ્યના ભવમાં લેશ્યા લેવા માટે આવે છે."

૩૦૮મી ગાથા બાદર પર્યાપ્તપૃથ્વ્યાદિકને જે ચોથી તેજોલેશ્યા પણ કહી તે આ નિયમના બળે જ, એટલે કે ભવનપતિથી લઈ ઈશાનાન્ત સુધીના તેજોલેશ્યાવાળા દેવો મરીને જ્યારે બાદર પર્યાપ્ત પૃથ્વી, અપૂ, તથા પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં ઉપજે ત્યારે એક અંતર્મુહૂર્ત જેટલી તેજોલેશ્યા સહિત ઉત્પન્ન થતા હોવાથી તેટલો કાળ ત્યાં તેજોલેશ્યાનો સંભવ છે; અપેક્ષાએ તેજો સહિત ચાર લેશ્યા કહી છે. [૩૧૦]

**સવતાળ** હવે તિર્યંચ તથા મનુષ્યની લેશ્યાનો સ્થિતિકાળ કહે છે.

### अंतमुहुत्तठिईओ, तिरिअनराणं हवंति लेसाओ । चरमा नराण पुण नव-वासूणा पुब्बकोडी वि ॥३११॥

સંસ્કૃત છાયા—

अन्तर्मुहूर्त्तस्थितिकास्तु तिर्यङ्नराणां भवन्ति लेश्याः । चरमा नराणां पुनर्नववर्षोना पूर्वकोटिरपि ॥३१९॥ शબ्दार्थ भुगभ છे.

**ગાથાર્થ** પૃથ્વીકાય આદિ તિર્યચોની અને સંમૂર્ચિંછમ તથા ગર્ભજ મનુષ્યોની યથાયોગ્ય જે લેશ્યાઓ હોય છે તે જઘન્યથી અને ઉત્કૃષ્ટથી અન્તર્મુહૂર્ત્તની સ્થિતિવાળી હોય છે; પરંતુ વિશેષ એ છે કે, મનુષ્યોની [ગર્ભજ મનુષ્ય] છેલ્લી લેશ્યાની અર્થાત્ શુક્લલેશ્યાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ નવ વર્ષ ન્યૂન [દેશોન નવ વર્ષ ન્યૂન] પૂર્વ કોડ વર્ષની હોય છે. 11 ૩૧૧ 11

**વિશેષાર્થ** અહીં મૂલ ગાથામાં 'નવવાસૂળા' નવ વર્ષ ન્યૂન એવું ૫દ છે પરંતુ એ ગાથાના ટીકાકારે તે શબ્દની વ્યાખ્યા કરતાં 'નવવાસૂળા' શબ્દથી એવો વિશેષ સ્પષ્ટાર્થ જણાવ્યો છે કે નવ વર્ષ ન્યૂન નહીં પણ કાંઈક <sup>૪૫૫</sup>ન્યૂન એવા નવ વર્ષ ન્યૂન પૂર્વક્રોડ વર્ષની સ્થિતિ શુક્લલેશ્યાની પણ છે અને એટલા પ્રમાણવાળી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ [પૂર્વક્રોડ વર્ષ ઉપરાન્તના આયુષ્યવાળાને સંયમપ્રાપ્તિનો અભાવ હોવાથી] પૂર્વ ક્રોડ વર્ષના આયુષ્યવાળા મનુષ્યે કંઈક અધિક આઠ વર્ષની વય થયા બાદ [<sup>૪૫૬</sup>સાધિક આઠ વર્ષની વયે] કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન કર્યુ હોય તેવા કેવલીની શુક્લલેશ્યા આશ્રયી [એ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ]<sup>૪૫૭</sup>જાણવી. એ સિવાયના શેષ મનુષ્યોની શુકલલેશ્યા તો ઉત્કૃષ્ટથી પણ અન્તર્મુહૂર્ત પ્રમાણવાળી જ છે. [૩૧૧]

**અવતરળ** ગતિઆગતિદ્વારને પૂર્શ કર્યું, તેથી જ તિર્યંચદ્વારની સમાપ્તિને જણાવતાં ગ્રન્થકાર પ્રથમ ચારે ગતિની નહીં કહેવાયેલી છુટક છુટક વ્યાખ્યાનો સંબંધ જોડે છે.

### तिरिआण वि ठिइपमुहं, भणिअमसेसं पि संपयं वोच्छं । अभिहिअदारब्भहिअं, चउगइजीवाणं सामन्नं ॥३१२॥

સંસ્કૃત છાયા :----

तिरश्चामपि स्थितिप्रमुखं भणितमशेषमपि साम्प्रतं वक्ष्ये । अभिहितदाराभ्यधिकं चतुर्गतिजीवानां सामान्यम् ॥३१२॥

#### શબ્દાર્થ----

| સંપર્ય=હમર્શા                    | चउगइजीवाणं=ચારે ગ∖તિના જીવોનું |
|----------------------------------|--------------------------------|
| અમિફિઅવારલ્મફિઝં=કહેલા દારોથી જે | सामन्नं≕સામાન્યતઃ              |
| અધિક તેને                        |                                |

૪૫૫. લોકપ્રકાશકારે દ્રવ્યલોકમાં 'નવવાસ્णા'નો અર્થ શ્રીઉત્તરાધ્યયન, પન્નવજ્ઞાની વૃત્તિનો આધાર લઈ નવ વર્ષ ન્યૂન પૂર્વકોડ એમ કર્યો અને તે જ સંગ્રહજ્ઞીની ગાથાની ટીકાનો અર્થ જુદો પાડી બે કથન એ ઊભા કર્યાં કે 'ન્યૂન એવા નવ વર્ષે ન્યૂન પૂર્વ ક્રોડ વર્ષ' અને 'કાંઈક અધિક આઠ વર્ષે ન્યૂન પૂર્વ ક્રોડ વર્ષ' એમ બે અને પ્રથમ જજ્ઞાવ્યું તે નવ વર્ષ ન્યૂન પૂર્વ ક્રોડ એમ ત્રજ્ઞ કથન જજ્ઞાવી બહુશ્રુત પાસે સમન્વય કરવા જજ્ઞાવ્યું છે.

૪૫૬. કિંચિદ્દ ન્યૂન નવ વર્ષ અથવા સાધિક આઠ વર્ષ એ બે વાક્યો લગભગ સમાન અર્થદર્શક સમજવા જોઈએ.

લોકપ્રકાશકારે ત્રણ કથનો ભિન્ન ભિન્ન બતાવ્યાં, તે મુજબ ગર્ભાષ્ટમ, જન્માષ્ટમ અને જન્માષ્ટકની દીક્ષા સિદ્ધ થશે, એથી ગર્ભાષ્ટમથી અનુત્રરનું જઘન્ય અંતર અને મોક્ષગમન માટેનું જઘન્યાયુષ્ય પદ્મ સારી રીતે મળી આવશે. ૪૫૭. શ્રીદ્રવ્યલોકપ્રકાશમાં કહ્યા પ્રમાણે ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રવૃત્તિ અને પ્રજ્ઞાપનાવૃત્તિમાં નવ વર્ષ ન્યૂન પૂર્વ કોડની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી છે, 'તે આઠ વર્ષની વયે દીક્ષા લીધા બાદ એક વર્ષના ચારિત્રપર્યાય વિના' કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન ન થાય' એ હેતુ દર્શાવીને કહી છે. અને જ્યાં એ હેતુની અપેક્ષા નથી ત્યાં સાધિક આઠ વર્ષે ચારિત્ર પામીને શીઘ ક્ષપક થઈ કેવળજ્ઞાન પામી શકે છે. એ અપેક્ષાએ દેશોના નવ વર્ષ અથવા સાધિક આઠ વર્ષ ન્યૂન પૂર્વ કોડ વર્ષ પ્રમાણની એ સ્થિતિ હોઈ શકે છે.

## संग्रहणीरत्न (बृहतूसंग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

॥ तिर्यंच जीवोना

|         | भेदनाम             | भवस्थिति        |                              | अवगाहना        |                |
|---------|--------------------|-----------------|------------------------------|----------------|----------------|
|         |                    | जघन्य           | उत्कृष्ट                     | जघन्य -        | - उत्कृष्ट     |
| એ       | સૂલ્મપૃથ્વીકાય     | ક્ષુલ્લકભવ      | અન્તર્મુહૂર્ત                | અંગુલાસંખ્યભાગ | અંગુલાસંખ્યભાગ |
|         | સૂક્ષ્મઅપૂકાય      | ક્ષુલ્લકભવ      | 97                           | ,,             | ,1             |
| કે      | સૂક્ષ્મતેઉકાય      | 39              | <b>79</b>                    | ,,             | "              |
|         | સૂશ્મવાયુકાય       | **              | "                            | **             | 77             |
|         | સૂશ્મસા૦વન૦        | "               | "                            | **             | "              |
|         | બાદરપૃથ્વીકાય      | અન્તર્મુહૂર્ત્ત | રર હ૦ વર્ષ                   | "              | "              |
| ન્દ્રિ  | બાદર અપ્કાય        | **              | ૭ હજાર વર્ષ                  | 32             | n              |
|         | બાદરતેઉકાય         | ы               | ત્રજ્ઞ દિવસ                  | tt             | H              |
|         | બાદરવાયુકાય        | "               | ત્રશ હ૦ વર્ષ                 | 19             | 11             |
| ય       | બારસાર્ભવનર        | **              | અન્તર્મુહૂર્ત                | 57             | 39             |
| *       | બા૦ પ્રત્યેકવન૦    | "               | દસ હ૦ વર્ષ.                  | **             | સાધિકસહસાયોજન  |
| વિ      | બેઇન્દ્રિય         |                 | ૧૨ વર્ષ                      | "              | ૧૨ યોજન        |
| કલે     | તેઇન્દ્રિય         | "               | ૪૯ દિવસ                      | 22             | ૩ ગાઉનું       |
| ન્દ્રિય | ચઉરિન્દ્રિય        |                 | છ માસ                        | \$7            | ૧ યોજન         |
| *       | સંમૂ <b>્</b> જલચર | 11              | પૂર્વકોડ વર્ષ                | 39             | ૧ હ૦ યોજન      |
|         | ગ૦જલચર             | ,,              | 11                           | 22             | **             |
| તિ      | સંમૂ૦્યતુષ્પદ      | ee              | <b>८४७० ব</b> র্থ            | 12             | ગાઉ પ્૦        |
| น้      | ગ૦ ચતુષ્પદ         | 52              | ૩ પલ્યોપમ                    | 32             | છ ગાઉનું       |
| ચ       | સંમૂ૦ઉરપરિ૦        | ,,              | પ૩ હ૦ વર્ષ                   | **             | પૃથક્ત         |
| પં      | ગ૦ઉરપરિ૦           |                 | પૂર્વક્રોડવર્ષ               | "              | ૧ હ૦ યો૦       |
| ચે      | સંમૂ૦ભૂજપરિ૦       | **              | ૪૨ હ૦ વર્ષ.                  | ,,             | ગાઉપૃથક્ત્વ    |
| ન્દ્રિ  | ગ૦ભૂજપરિ૦          | **              | પૂર્વકોડ વર્ષ                | , ,,           | રથી નાવગાઉ     |
| ય       | સંમૂ૦ ખેચર         | 27              | ૭૨ હ૦ વર્ષ.                  | 33             | ધનુઃપૃથક્ત્વ   |
|         | ગ૦ખેચર             | 39              | <i>પલ્<b>યો</b>૦અસં૦ભાગે</i> |                | રથી નવ ધનુઃ૦   |

### तिर्यंच जीवोनुं आठ द्वारनुं यंत्र

आठ द्वारनुं यन्त्र ॥

|             | ]                   |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                              |           |               |
|-------------|---------------------|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|---------------|
| उप॰ च्य०    | > वि∘               | उ॰ च्य॰ सं॰              | गति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | आगति                                                                                                                                                                                                                         | लेश्या    | स्थिति        |
| जघन्य -     | उत्कृष्ट            | <b>जध</b> ॰ - <b>उ</b> ॰ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                              |           |               |
| વિરહ નથી લિ | વેરહ નથી            | ૧થી લઈ                   | ון<br>איז איז                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | સર્વ                                                                                                                                                                                                                         | આદ્ય ત્રણ | અન્તર્મુહૂર્ત |
|             |                     | અસંખ્ય યાવત્             | સુધી<br>પર્યાં'<br>હેર્                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5                                                                                                                                                                                                                            |           |               |
| n           | "                   | 22                       | न हे थे<br>से जा ज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | เฟเน็ง                                                                                                                                                                                                                       | "         | **            |
| "           | "                   | "                        | ો પંચી<br>પર્યાપ્ટ<br>સુધી-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | સંખ્યાત                                                                                                                                                                                                                      | "         | "             |
| 17          | 'n                  | 71                       | લઈ <sup>.</sup><br>અને<br>ડેઆર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | हिन्द                                                                                                                                                                                                                        |           | **            |
| 11          | в                   | n                        | દ્વયથી<br>ંચમાં<br>હેસ્સ્                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 9 F.                                                                                                                                                                                                                         | "         | **            |
| 17          | "                   | અસંખ્યાનંત               | એર્કોન્<br>ડ તિય<br>ઉપરન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ા મરી<br>વિ                                                                                                                                                                                                                  | આઘ ૪      | ,,            |
| "           | "                   | 7 É                      | નુંખ્યો<br>ગાર્ભજ<br>તેથી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | લેન્દ્રિય<br>રે વિશ્                                                                                                                                                                                                         | "         | "             |
| "           |                     | **                       | મેં મુખ્ય<br>જ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ોનિક્<br>છે રં                                                                                                                                                                                                               | 3         | "             |
| "           | **                  | 13                       | आप<br>भवत्र<br>भी त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | સાન<br>જ્યન                                                                                                                                                                                                                  | "         | 17            |
| "           | "                   | **                       | तियः<br>तेमं संग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ્યુમ્પ<br>શર્મા                                                                                                                                                                                                              | 11        | **            |
| ૧ સમય       | "                   | n                        | ગાર્ભજ<br>માંખતા<br>નસ્પતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | નબી<br>નિયં                                                                                                                                                                                                                  | 8         | **            |
| 21          | ૧ મુ૦               | અસંખ્ય સુધી              | ⊥ सं<br>तिम्<br>डिक्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | જુવાં                                                                                                                                                                                                                        | 3         | "             |
|             | **                  | **                       | સંખ્યવર્ષાયુષીપર્યાત્તા અપર્યાત્તા એકેઝિયથી લઈ પંચેઝિય સુધીના સંગર્ભજાતિર્પંચો તથા મનુષ્યો એકેઝિયથી લઇને પંચેઝિય સુધીના<br>તિર્વચોમાં જાય છે અને ભવનપતિથી લઈ બે કલ્પ સુધીના દેવો તે પર્યાપ્તા સંખ્યવર્ષાયુષી ગર્ભજ તિર્યચમાં અને પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તા<br>સંખ્યાત વર્ષાયુષી એકેઝિયથી લઈ બાદર પૃથ્વી, અપૃ અને પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં જાય છે, તેથી ઉપરના સહસાર સુધીના દેવો અને<br>નારકો પર્યાપ્તા સંખ્યવર્ષાયુષી ગર્ભજ તિર્યથયે ઉત્પન્ન થાય છે. | સંખ્યવર્ષાયુષી પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ જીવો મરીને ચારે ગતિમાં જાય છે. વળી એકેન્દ્રિયો-વિકલેન્દ્રિયો મરીને નિશ્વે સંખ્યવર્ષાયુષી સર્ત<br>તિર્યચમનુખાને વિષે જાય છે. કક્ત તેઉ-વાઉ એક મનુષ્યમાં ન જતાં તિર્યચમાં જાય છે એ વિશેષ છે. | 22        | n             |
| "           | n                   | н                        | म हा है.<br>जुरु के जुरु क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | મતુષ્ય:<br>મનુષ્ય:                                                                                                                                                                                                           | 33        | в             |
| n           | "                   | 'n                       | रिन र र र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ર કે                                                                                                                                                                                                                         | **        |               |
| , ,, ,      | ૧૨ મુહુર્ત          | **                       | િલઈ<br>એ ક્રુ<br>પિસે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | મ<br>માઉ જ                                                                                                                                                                                                                   | Ę         | ,,            |
|             | ા અન્તર્મુ <b>૦</b> | "                        | 3.4.4.<br>6.6.<br>13.4.5.<br>13.4.5.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | મરી<br>તેઉન્વ                                                                                                                                                                                                                | э         | **            |
| 52          | ૧૨ મુ૦              | n                        | અક્ષે<br>હિંક દુ<br>હિંક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | જીવો<br>\$5ત                                                                                                                                                                                                                 | £         | **            |
|             | અન્તર્મુ૦           | 32                       | ્ પ્રિ<br>મલન્પ્પ<br>મલન્પ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ર્કે છે                                                                                                                                                                                                                      | ૩         | "             |
| n           | ૧૨ મુ૦              | "                        | આપ <sup>,</sup><br>આપ્રે<br>કેન્દ્રિક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | આત<br>આત્ર<br>કુંત                                                                                                                                                                                                           | Ę         |               |
|             | અન્તર્મુ૦           | 71                       | સંદર્શ છે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | स्त <u>्र</u><br>स्र                                                                                                                                                                                                         | з         | **            |
|             | ૧૨ મુ૦              | 22                       | મુખ્ય<br>જાય<br>જાય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | નું તુ<br>નું જ                                                                                                                                                                                                              | 5         | "             |
| и           | અન્તર્મુ૦           | 12                       | શ્વર્ષા?<br>આમાં આપાં<br>કો પર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | યત્વહે.                                                                                                                                                                                                                      | 3         | *1            |
| н           | ૧૨મુ૦               | 77                       | में से से से                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | રે સે હે                                                                                                                                                                                                                     | Ę         | 11            |

गાवाર્થ— તિર્યંચોનાં પણ સ્થિતિ પ્રમુખ આઠે દ્વારો કહ્યાં. હવે બાકી રહેલી વક્તવ્યતાને કહીશું. તેમાં કહેલા દ્વારોથી પ્રાસંગિક ઉપયોગી જે અધિક વર્શન, તેને ચાર ગતિના જીવો આશ્રયી સામાન્યથી કહીશું. ા ૩૧૨૫

**વિશેષાર્થ** સુગમ છે. [૩૧૨]

#### 🕸 अद्य सर्वसाधारण अधिकार 🕸

अवतरण---- હવે ચારે ગતિ આશ્રયી વેદની વ્યાખ્યાને કરતાં, કોને કોને કયો કયો વેદ હોય ? તે કહે છે.

### देवा असंखनरतिरि, इत्थीपुंवेअ गब्भनरतिरिआ । संखाउआ तिवेआ, नपुंसगा नारयाईआ ॥३१३॥

સંસ્કૃત છાયા—

देवा असंख्यायुष्कनरतिर्यञ्चः स्त्रीपुंवेदा गर्भजनरतिर्यञ्चः । संख्यायुष्कास्त्रिवेदा नपुंसका नारकादिकाः ॥३१३॥

#### શબ્દાર્થ સગમ છે.

गાથાર્થ---દેવો અને અસંખ્યવર્ષના આયુષ્યવાળા [યુગલિક] મનુષ્ય--તિર્યંચોમાં સ્વીવેદ અને પુરુષવેદ એમ બન્ને વેદો છે, વળી સંખ્યવર્ષના આયુષ્યવાળા ગર્ભજ મનુષ્ય અને તિર્થયો સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસકો એમ ત્રણ વેદવાળા હોય છે, તથા નારકો તેમજ 'આइ' શબ્દથી એકેન્દ્રિય, વિકલેન્દ્રિય, સંમૂચ્છિમ તિર્થચ, મનુષ્યો તે સર્વે એક નપુંસક વેદવાળા જ હોય છે. !!૩૧૩!!

**વિશેષાર્થ** વેદ, એ પુરુષને સી ને સીને પુરુષ સંબંધની અભિલાષારૂપ, દેહાકૃતિરૂપ અને નેપથ્યરૂપ [નાટકીયાની અપેક્ષાએ] એમ ત્રણ પ્રકારનો છે. બાકી વધુ વ્યાખ્યા દેવદ્વારમાં કહેલી છે. [૩૧૩] अवतरण પૂર્વે કહેલી વસ્તુઓ, દેહ, પૃથ્વીઓ, વિમાનાદિકનું માપ કયા કયા અંગુલ વડે કરીને મપાય છે ? તે કહે છે.

### आयंगुलेण वत्युं, सरीरमुस्सेहअंगुलेण तहा । नग्पुदविविमाणाई, मिणसु पमाणंगुलेण तु ॥३१४॥

સંસ્કૃત છાયા—

आत्माङ्गुलेन वस्तु, शरीरमुत्सेधाङ्गुलेन तथा । नगपृथ्वीविमानादीनि, मिमीष्व प्रमाणांगुलेन तु ॥३१४॥

#### શબ્દાર્થ

| आयंगुलेण=આત્માંગુલવડે       | नगपुढवीविमाणाई≕પર્વત, પૃથ્વી, વિમાનાદિ |
|-----------------------------|----------------------------------------|
| વત્યું≔વસ્તુ [કૂવા–તલાવાદિ] | મિળસુ=માધવું                           |
| उस्सेहअंगुलेण≕ઉત્સેધાંગુલથી | પમાળંગુત્તેण≕પ્રંમાશાંગુલથી            |

**गावार्य**— આત્માગુંલથી વસ્તુ [એટલે કૂપ—તલાવાદિ], ઉત્સેધાંગુલથી જીવોનાં શરીરો, અને પ્રમાશાંગુલથી પર્વત, પૃથ્વી, વિમાનાદિ મપાય છે. ॥૩૧૪॥

**વિગ્નેષાર્થ** પ્રથમ **આત્માંગુલ** એટલે શું ? તો આત્માંગુલનો શબ્દાર્થ--પોતાનું, અંગુલ તે. પોતાનું એટલે કોનું ? તો જે જે કાળે (તે તે સમયની અપેક્ષાએ) શાસ્ત્રમાન્ય ઊંચાઈથી જે જે પુરુષો પ્રમાશોપેત ગણાતા હોય, તેઓનું આત્મીય-પોતાનું જે અંગુલ તેને જ અહીં આત્માંગુલ સમજવું, અને તે ઉત્તમ પુરુષોના અંગુલના માપથી નિર્ણયભૂત થતી વસ્તુઓ આત્માંગુલના પ્રમાશવાળી ગણાય.

જેમ ભરત--સગરચક્રીના વારે ભરત તેમજ સગરના આત્માંગુલવડે આગળ કહેવાતી જે જે વસ્તુઓ મપાય તે, આત્માંગુલ<sup>૪૫૮</sup> પ્રમાણવાળી ગણાય; કારણ કે તે સમયે ઉચિત માનવાળા તેઓ ગણાય છે. એ પ્રમાણે શ્રીવીરભગવાનના સમયમાં તે કાલોચિત પરમાત્મા શ્રીમહાવીરદેવના આત્માંગુલ વડે તે તે વસ્તુ મપાય.

આ આત્માંગુલ તે તે કાલના પુરુષોના આત્મીય અંગુલાધીન હોવાથી, કાલાદિ ભેદ વડે અનવસ્થિત હોવાથી આ માપ અનિયત છે.

**આત્માંગુલ વડે કઈ કઈ વસ્તુ મપાય ?** આત્માંગુલ વડે વસ્તુ માપવાનું કહ્યું તે વસ્તુ ત્રણ પ્રકારે છે. (૧) ખાત (૨) ઉચ્છ્રિત અને (૩) ઉભય પ્રકારનું. એમાં **સાત=**એટલે ખોદીને તૈયાર થતાં કૂવા, ભોંયરા, તળાવ વગેરે. **उच्छित=**એટલે ઊંચાઈવાળા પદાર્થો તે ઘરો–પ્રાસાદાદિ ધવલગૃહો. **૩મય=**એટલે ખાત અને ઉચ્છ્રિત બંને જાતની વસ્તુ જેમાં હોય તે, તેવી વસ્તુમાં ભોંયરા સહિતનાં પ્રાસાદો, ગૃહો સમજવાં.

વધુ સ્પષ્ટતાથી કહીએ તો નગરો તથા જંગલનાં સર્વ જાતનાં જલાશયો, કૂવાઓ, જાતજાતની વાવડીઓ, સરોવરો, તળાવો, નદીઓ, સમુદ્રો, દ્રહો, ગુફાઓ, અશાશ્વતા પર્વતો, ખાઈઓ, વૃક્ષો, ઉદ્યાનો, ઉપવનો, નગરમાર્ગો, રાજભવનો, લોકગૃહો, દુકાનો, વાહનો, પશુઓ, શરીરાદિકનાં માનો ઇત્યાદિ વસ્તુઓ તે તે કાલમાં શ્રેષ્ઠ ગણાતા પુરુષનાં અંગુલથી મપાય તેનું માપ નિશ્ચિત થાય છે, એમ જ્જ્ઞાય છે.

પણ એટલો વિવેક સમજવો ઠીક લાગે છે કે, આત્માંગુલ વડે મપાતી વસ્તુઓ અશાશ્વતી અને પ્રમાણાંગુલે મપાતી વસ્તુઓ શાશ્વતી સમજવી. ઉપર બતાવેલી વસ્તુઓ આત્માંગુલથી એટલા માટે માપવાની છે કે, એ વસ્તુઓ તે તે કાલના લોકોના શરીસનુસારી માપ સાથે મેળ ખાતી જ હોવી જોઈએ. જો એમ ન કરે તો ઉત્સેધાંગુલ કે પ્રમાણાંગુલની ગણત્રીથી માપો દર્શાવાય તો તે માટે ગોટાળા કે ભ્રમો ઊભા થાય ને વહેવાર ચાલવો મુશ્કેલ થઈ પડે.

૪૫૮. જે કાળને વિષે જે પુરુષો પોતાના અંગુલ પ્રમાણથી ૧૦૮ અંગુલ ઊંચા હોય તેઓનું અંગુલ તે જ આત્માંગુલ કહેવાય. પરંતુ એથી ન્યૂનાધિકપ્રમાણવાળાં પુરુષોનું જે અંગુલ તે આત્માંગુલ નહીં પણ આત્માંગુલભાસ કહેવાય. એમ પ્રવચનસારોદ્ધારવૃત્તિ કહે છે. અને પ્રજ્ઞાપનાવૃત્તિકાર કહે છે કે જે કાળમાં જે મનુષ્યો હોય તેઓનાં સંગુલનું જે પ્રમાણ હોય તે અહીં આત્માંગુલ સમજવું. આ રીતે બન્ને વચ્ચે કરક રહે છે. કારણ કે પ્રવચનસારોદ્ધાર વૃત્તિકાર ૧૦૮ અંગુલની ઊંચાઈનું નિયમન કરે છે જ્યારે પ્રજ્ઞાપનાવૃત્તિકાર તેવું નિયમન કરતા નથી. તેથી જ તેઓ આ અંગુલને અનિયત ગણાવે છે. દાખલા તરીકે શ્રી ઋષભદેવભગવાનની હયાતીના કાળમાં ઉત્સેધાંગુલથી ૨૦૦ હાથ ઊંડો કૂવો હોય તો શું તે કૂવાને '૨૦૦ હાથનો આ કૂવો છે' એવી જાહેરાત કરવી ખરી ? તો ના, તે રીતે લખે તો લોકોના પોતાના હાથનો હિસાબ મન ઉપર સતત વર્તતો હોય એટલે આ ગણત્રી બોલવી ભ્રમોત્પાદક થઈ જાય, માટે તે તે વખતના લોકોના (પોતાના) આત્માંગુલવડે માપીને તે રીતે જ તેની જાહેરાત થઈ શકે. અને એ માટે અંગુલ કોનું પસંદ કરવું ? હરકોઈનું ? તો કહે ના, કારણ કે એક જ સમયના માણસોમાં પણ અંગુલની દીર્ઘતાનું અલ્પાંશે ન્યૂનાધિકપણું હોય છે, માટે તે કાલમાં સશક્ત, નિરોગી, અને લક્ષણોવડે જે પુરુષ શ્રેષ્ઠ ગણાતા હોય તેનું માપ લેવાનું. કારણ કે તે જ સાચું–બરાબર અંગુલ હોય છે. તેના આધારે જ અંગુલ, પાદ, વેતે, હાથ યાવત, યોજન સુધીનાં માપો પ્રવર્તતાં હોય છે. તે કાળે શ્રી ઋષભદેવસ્વામી કે ભરતચક્રવર્તી યુગશ્રેષ્ઠ પુરુષો તરીકે ગણાતા હતા, તેથી તેમનું અંગુલ ગ્રહણ કરાયું છે. એમનું અંગુલ એ જ પ્રમાણાંગુલ પણ નક્કી થયું છે, કારણ કે તે અંગુલ ઉત્સેધાંગુલથી ચારસોગુણું દીર્ઘ છે.

હવે આ યુગશ્રેષ્ઠ વ્યક્તિના અંગુલાનુસારી હાથના માપે ૨૦૦ ઉત્સેધાંગુલવાળો કૂવો કેટલા હાથનો ગશાય ? તો બરોબર ૧૨ હાથનો ગણાય. અને તે રીતે જ પ્રસિદ્ધિ કરાય. અને આ રીતનો વહેવાર જ અનુકૂળ, ઉચિત અને બંધબેસતો રહે અને એવો વહેવાર જ લોકમાન્ય બને.

૧. હવે ઉત્સેધાંગુલ કોને કહેવાય ?–ઉત્સેધ=એટલે (પરમાશુથી આરંભીને) ક્રમશઃ ઊર્ધ્વવૃદ્ધિ દ્વારા પ્રાપ્ત થતું અંગુલ તે. એ કેવી રીતે વૃદ્ધિ થતાં પ્રાપ્ત થાય છે; તે વાત હવે પછીની ૩૧૬ ને ૩૧૭મી ગાથામાં કહેશે.

**૨. ઉત્સેધાંગુલવડે કઈ વસ્તુ મપાય ?** દેવ વગેરે જીવોનાં શરીરોનું પ્રમાણ શાસ્ત્રમાં જે કહ્યું છે તે આ અંગુલના હિસાબે જ સમજવું.

**૩. પ્રમાણાંગુલ કોને કહેવાય ?** પ્રમાણાંગુલ શબ્દનો અર્થ શો ? યુગની આદિમાં થયેલ શ્રી ઋષભદેવ ભગવાન અથવા તો ભરતચક્રવર્તી જેમાં પ્રમાण ૨૫ છે અને તેથી તેમનું જે ઝંગુજ્ઞ તે પ્રમાણાંગુલ કહેવાય છે. આ અંગુલ કેવડું હોય ? તે માટે (ગાથા ૩૧૮ મુજબ) જણાવ્યું છે કે, ઉત્સેધાંગુલથી ચારસોગુણું લાંબું અને માત્ર અઢી ગુણું અથવા ૨૫ ઉત્સેધાંગુલ પહોળું, એને 'પ્રમાણાંગુલ' કહેવાય છે.

જિનભદ્રીયા સંગ્રહશી (ગાથા ૩૫૦) વગેરે સ્થળે ઉત્સેધાંગુલથી હજારગુશું પ્રમાશાંગુલ કહ્યું છે. પશ તેથી વિસંવાદ ન સમજવો. ત્યાં એ અપેક્ષા છે કે ૪૦૦ ગુણી લાંબી અને ૨ા ગુણી પહોળી ઉત્સેધાંગુલની શ્રેશીને ૨ા ને બદલે એક જ અંગુલ પહોળી રાખીને બાકીની ૧ા, અંગુલ રહેતી પહોળાઈને ૪૦૦ સાથે જોડી દેવામાં આવે તો ૪૦૦+૪૦૦+૨૦૦=૧૦૦૦ ઉત્સેધાંગુલ લાંબી ને એક ઉત્સેધાંગુલ પહોળી એવી સીધી શ્રેણી થાય. અથવા લંબાઈ અને વ્યાસને ગુણીએ ૪૦૦×૨ા તો પણ હજાર અંગુલ થાય. આ પ્રમાણાંગુલનું ક્ષેત્રફળ થયું.

૪૫૯. ભગવાન ઉત્સેધાંગુલથી ૫૦૦ ધનુષ્ય ઊંચા હતા અને આત્માંગુલવડે ૧૨૦ અંગુલ ઊંચા હતા. ૫૦૦ ધનુષ્યના અંગુલ ૪૮ હજાર થાય એને ૧૨૦ આત્માંગુલે ભાગીએ તો ૪૦૦ ઉત્સેધાંગુલનું ૧ ઋષભાંગુલ આવી જાય.

१२२

આ પ્રમાશાંગુલ વડે જે વસ્તુઓ માપવાની છે, તેમાં ત્રજ્ઞ પ્રકારનું પ્રમાશાંગુલ ઉપયોગમાં લેવાય છે. કેટલાક કહે છે કે પ્રમાશાંગુલની માત્ર દીર્ઘતા વડે જ પૃથ્વી, પર્વતો માપવા પજ્ઞ વિષ્કંભ-પહોળાઈ ભેગી ન લેવી એટલે સૂચી અંગુલથી જ માપવું. બીજા એમ કહે છે કે ના, એમ નહીં. પજ્ઞ પ્રમાશાંગુલના ક્ષેત્રફળવડે (એટલે હજાર ઉત્સેધાંગુલરૂપ) માપવું. જ્યારે ત્રીજો પક્ષ કહે છે કે દીર્ઘતા ન લેવી-ક્ષેત્રફળ ન લેવું. માત્ર વિષ્કંભ એટલે ૨૫ ઉત્સેધાંગુલ વિસ્તારવડે જ માપવું.

અહીં પ્રથમ પક્ષમાં પ્રમાજ્ઞાંગુલીય એક યોજનમાં ઉત્સેધાંગુલ પ્રમાણવાળાં ૪૦૦ યોજન, બીજા પક્ષમાં એક હજાર યોજન અને ત્રીજા પક્ષમાં <sup>૪૬૦</sup>રા! યોજન (એટલે દશ ગાઉ) આવે છે.

**પ્રમાણાંગુલથી કઈ વસ્તુઓ મપાય છે ?** મેરુ આદિ શાશ્વત પદાર્થો, ધર્માદિ નરક પૃથ્વીઓ, સૌધર્માવતંસકાદિ સર્વ વિમાનો અને ગાથામાં કહેલા 'આई' શબ્દથી અન્ય શાશ્વતા ભવન-નરકાવાસ દ્વીપ–સમુદ્રો વગેરે શાશ્વત પદાર્થો લઈ લેવા. પ્રમાણાંગુલથી અચલ અને **શાશ્વતા** ગણાતા પદાર્થો માપવાના છે તે ધ્યાનમાં રાખવું, [૩૧૪]

**अवतरण** ગત ગાથામાં કયા અંગુલથી કઈ વસ્તુ મપાય તેટલું જ કહ્યું હતું પશ એ ત્રણેય અંગુલ કોને કહેવાય એ બાબતમાં ગ્રન્થકારે કહ્યું ન હતું. (અલબત્ત, વિશેષાર્થમાં તે વાતનો ઇસારો કર્યો છે.) હવે ગાથા દ્વારા જ ઉત્સેધાદિ અંગુલની ગણત્રી પરમાણુથી શરૂ કરાય છે તેથી 'પરમાણુ' કોને કહેવાય ? તેની વ્યાખ્યા કરે છે.

#### सत्थेण सुतिक्खेण वि, छित्तुं भित्तुं व जं किर न सका । तं परमाणुं सिद्धा, वयंति आइ पमाणाणं ॥३१५॥

संस्कृत छाथा---शस्त्रेण सुतीक्ष्णेनापि, छेत्तुं भेत्तुं वा यं किल न शक्ताः । तं 'परमाणुं' सिद्धा, वदन्ति आदिं प्रमाणानाम् ॥३१४॥

શબ્દાર્થ---

| <sup>૪૬૧</sup> સત્વેण≕શસ્ત વડે                     | तं परमाणुंच्ते પરમાણુને |
|----------------------------------------------------|-------------------------|
| સુતિ <b>क્खે</b> ण વિ=સમ્યક્ રીતે તીક્ષ્પ્ર એવા પણ | સિદ્ધા=સિદ્ધ પુરુષો     |
| છિત્તું મિત્તું जં=જેને ભેદવા કે છેદવાને           | वयंति=वर्ट છे           |
| किर न सका= wरे (पुरुष) शक्तिमान नथी                | આइપમાળાળં=પ્રમાશોની આદિ |

गावार्य- विशेषार्थवत्. ॥ 3१५॥

**વિશેષાર્થ** ઉત્સેધાંગુલની વ્યાખ્યામાં કહેવામાં આવ્યું છે કે વૃદ્ધિ પામતું અંગુલ તે ઉત્સેધાંગુલ.

૪૬૦. અનુયોગ દ્વાર અને અંગુલસિત્તરીમાં ત્રીજા પક્ષને જ યોગ્ય ગક્ષ્યો છે અને આ માપ જઘન્ય હોવાથી પૃથ્વ્યાદિના માપમાં ઠીક અનુકૂળ રહે છે. તત્ત્વં તુ કેવલીગમ્યં.

૪૬૧. કવચિત્ અન્વય પ્રમાણે શબ્દાર્થક્રમ મૂક્યો છે.

આ ઉત્સેધાંગુલની વૃદ્ધિની શરૂઆત પરમાણુથી થાય છે. એ પરમાણુ બે પ્રકારનો છે, એક સૂક્ષ્મ પરમાણુ અને બીજો વ્યવહારિક પરમાણુ.

તેમાં સૂક્ષ્મ પરમાણુની વ્યાખ્યા જણાવતાં જ્ઞાની મહર્ષિઓ કહે છે કે સૂક્ષ્મ પરમાણુ એક આકાશપ્રદેશ જેટલા પ્રમાણવાળો, જે પ્રમાણના બે વિભાગો કેવલજ્ઞાની પજ્ઞ બુદ્ધિર્થા કરી શકે નહિ એવો અવિભાજ્ય, વળી અપ્રદેશી અને સર્વથી સૂક્ષ્મ છે. આવા સૂક્ષ્મ અનન્ત પરમાણુઓ એકઠા મળે ત્યારે [નિશ્ચયનયથી અનંત સૂક્ષ્મ પરમાણુઓનો બનેલો સૂક્ષ્મસ્કંધ થાય અને વ્યવહારનયથી] એક વ્યવહાર<sup>૪૬૨</sup> કે વ્યાવહારિક પરમાણુ બન્યો કહેવાય.

અતિ તીક્ષ્સ એવા ખડ્ગાદિ શસ્ત્રથી જે અશુને છેદવાને, છિદ્ર પાડવાને કે ભેદવાને માટે અર્થાત્ બે ભાગ કરવાને માટે કોઈ પશ શક્તિમાન નથી. તે અશુને પરમાશુ [ઘટાદિની અપેક્ષાએ સૂક્ષ્મઅશુ] કહેવાય, એમ સિદ્ધ-સર્વજ્ઞ પુરુષો પોતાના જ્ઞાનચક્ષુથી ખાત્રીપૂર્વક આપજ્ઞને કહે છે, અને તેને સર્વ પ્રમાશોનો આદિભૂત અંશ કહે છે.

સૂક્ષ્મપરમાજ્ઞુની અપેક્ષાએ વ્યવહારિક પરમાણુના પણ બુદ્ધિથી જ્ઞાનીઓ અનંતા ભાગો પાડે છે અને વ્યવહારિક પરમાજ્ઞુ પજ્ઞ અનંતપ્રદેશી હોય છે. [૩૧૫]

**अवतरण---** હવે પરમાશુથી શરૂઆત કરીને **ઉત્સેધાંગુલ**નું માપ બતાવે છે.

परमाणू तसरेणू, रहरेणू वालअग्ग लिक्खा य । जूअ जवो अट्टगुणो, कमेण उस्सेहअंगुलयं ॥३१६॥ अंगुलछकं पाओ, सो दुगुण विहत्थी सा दुगुण हत्थो । चउहत्थं धणु दुसहस, कोसो ते जोअणं चउरो ॥३१७॥

સંસ્કૃત છાયા----

परमाणुस्त्रसरेणू, रथरेणूर्वालाग्रो लिक्षा च ।

यूका यवोऽष्टगुणो क्रमेण उत्सेधाङ्गुलकम् ॥३१६॥

अङ्गुलषट्कं पादो स द्विगुणो वितस्तिः सा द्विगुणा हस्तः । चतुईस्ता धनुः, द्विसहस्त्राणि क्रोशः ते योजनं चत्वारः ॥३१७॥

શબ્દાર્થ—

परमाणू=५२भ અधु=५२भाशु तसरेणू=ત્રસ [હાલતોચાલતો] રેશુ रहरेणू=२थरेशु वालजग्ग=વાલાગ્ર लिक्खा=લીખ जूअ–जवो=%ू–યવ अहगुणो=આઠગુસા उस्सेहअंगुलयं=ઉત્સેધાંગુલ એક થાય अंगुलछक्कं पाओ≈છ (ઉત્સેધ) અંગુલે પગ सो दुगुण विहत्यी=ते દુગુસ થતાં વેંત

૪૬૨. અનંતા સૂક્ષ્મ પરમાણુ વિસ્તસા પરિશામથી સંઘાતવિશેષને જ્યારે પામે ત્યારે તેનો એક 'વ્યવહારિક પરમાણુ' બન્યો કહેવાય.

| સા દુગુળ દત્યો≕તે દુગુજ્ઞ થતાં હાથ | ! | दुसहस कोसो≕બે હજાર ધનુષ્યનો કોશ |
|------------------------------------|---|---------------------------------|
| चउहत्यं धणु=ચાર હાથનો ધનુષ્ય       | I | તે जોયળં चડરો-્તે ચાર કોશે યોજન |

गायार्थ----- વિશેષાર્થવત્ સુગમ છે. ॥ ૩૧૬– ૩૧૭૫

અહીં ગ્રન્થકારે ગાથાલાઘવની બુદ્ધિથી પરમાણુથી સીધું ત્રસરેણુનું પ્રમાશ કહ્યું, પશ પરમાણુ અને ત્રસરેશુ વચ્ચેના ઉત્શ્લક્ષ્ણશ્લક્ષિકાકા વગેરે પ્રમાશો નથી કહ્યાં, છતાં આપશે તો તે પશ ગ્રન્થાન્તરથી સમજી લઈએ.

**વિગ્નેવાર્ય** પૂર્વ ગાથામાં વહેવારિક પરમાણુનું સ્વરૂપ કહ્યું.

ગત ગાથામાં કહેલા એવા <sup>૪૬૩</sup>અનન્તવ્યવહારિક પરમાશુએ એક ઉત્શ્લંક્ષ્પ્રશ્લક્ષ્ણિશ્લક્ષ્ણિકા (આ પણ અત્યન્ત સૂક્ષ્મ પ્રમાણ) થાય, તેવી <sup>૪૬૪</sup>આઠ ઉત્શ્લક્ષ્પ્રશ્લક્ષ્ણિકાએ પુનઃ એક શ્લક્ષ્પ્રશ્લક્ષ્ણિકા થાય, આઠ શ્લક્ષ્ણશ્લક્ષ્પ્રિકાએ એક ઊધ્વરિણુ થાય, આઠ ઉધ્વરિષ્ઠુએ એક 'ત્રસરેણુ' થાય, આઠ <sup>૪૬૫</sup>ત્રસરેણુનો એક રથરેણુ થાય, આઠ રથરેણુ મલીને દેવકુરુ–ઉત્તરકુરુક્ષેત્રના જીવોનું એકવાલાગ્ર<sup>૪૬૬</sup> વાળના અગ્રભાગ જેવડું પ્રમાણ થાય, અને તે જ વાલાગ્રને આઠગુણો કરવાથી એક રમ્યક્ષ્ટ્રેત્રના યુગલિકનો વાલાગ્ર થાય, તેને આઠગુણો કરવાથી હૈમવન્ત્ત અને હૈરણ્યવન્ત ક્ષેત્રના યુગલિકનો વાલાગ્ર થાય છે, તેથી આઠગુણો જાડો પૂર્વવિદેહ અને પશ્ચિમવિદેહના મનુષ્યોનો વાલાગ્ર તથાવિધ <sup>૪૬૭</sup>ક્ષેત્રપ્રભાવે હોય છે, તેથી આઠગુણો જાડો વાલાગ્ર ભરત, ઐરવત ક્ષેત્રના મનુષ્યોનો હોય છે અને તેવા આઠ વાલાગ્ર ભેગા મળતાં એક <sup>૪૬૮</sup>લીંખનું માપ થાય છે. આઠ લીંખો મળીને એક જૂ (મસ્તકની જૂ) પ્રમાણ થાય છે, આઠ જૂની જાડાઈ મલીને એક યવ (જવ)ના મધ્યભાગની જાડાઈનું માપ આવે છે અને આઠ 'યવમધ્ય' મલીને એક <sup>૪૬૮</sup>ઉત્સે**ધાંગુલ** [આપણું એક અંગુલ] થાય છે.

૪૬૩. શ્રી મલયગિરિજી સંગ્રહશીની ટીકામાં આઠ વ્યવહારિક પરમાશુએ એક ઉત્શ્લક્ષ્ણશ્લક્ષિશકા કહે છે. તેઓશ્રીએ ક્યાંનું પ્રમાણ જોઈ લખ્યું હશે તે જ્ઞાનીગમ્ય છે. કારણ કે અન્ય આગમગ્રન્થોમાં બહુધા ઉપરોક્ત જ કથન જોવાય છે, તો પક્ષ આ ગાથાના **अદ્વગુ**णો આ શબ્દથી તેમનો પણ આઠ આઠગુણું કરવાનો ઉદ્દેશ હોય તો તે જ્ઞાનીગમ્ય.

૪૬૪. જીવસમાસના સૂત્રકાર, શરૂઆતથી જ અનંત પરમાશુ મળીને એક ઉત્શ્લક્ષ્પ્રશ્લક્ષિપ્રકા કહે છે. એ અનંત પરમાશુ વ્યવહારિક કે સૂક્ષ્મ લેવા તે સ્પષ્ટ કરતા નથી. વળી અનંત ઉત્શ્લક્ષ્પ્રશ્લક્ષ્પ્રિકા મળીને એક શ્લક્ષ્પ્રશ્લક્ષિકા કહે છે અને એ શ્લક્ષ્પ્રશ્લક્ષિકા તેને જ પાછો વ્યવહારિક પરમાશુ કહે છે. આમ બન્ને રીતે તેઓનું કથન ભિન્ન પડે છે. કેટલેક સ્થળે ઉત્શ્લક્ષ્પ ને શ્લક્ષ્પ્રશ્વક્ષિકા માપ ગણત્રીમાં જ નથી લીધું એ વિવક્ષાભેદો છે.

૪૬૫. મલયગિરિ સં. ટીકામાં આઠ ત્રસરેજુ કહ્યા પછી 'આઠ ત્રસરેજુએ એક વાલાગ્ર, આઠ વાલાગ્રે લીખ, એ રીતે વ્યાખ્યા કરી છે.

૪૬૬. આ વાલાગ્ર જન્માવસ્થાનો લેવો કે અન્યાવસ્થાનો ગણવો તેનો સ્પષ્ટ ખુલાસો મળતો નથી. પરંતુ પલ્યોપમાદિકની ગણત્રીમાં મસ્તક મુંડાવ્યા બાદ સાત દિવસ સુધીના વાલાગ્રનું ગ્રહણ કર્યું છે, તદનુસારે અહીં પણ વિચારવું ઉચિત જણાય છે.

૪૬૭. એક જ વાલાગ્રમાં સૂક્ષ્મતા અને સ્થૂલતાની ભિન્નતા તે ક્ષેત્ર અને તે તે કાળના પ્રભાવને આભારી છે. અનુક્રમે શુભ કાલની હાનિ થતાં કેશગત સ્થૂલતા વિશેષ વધે છે.

૪૬૮. આ અભિપ્રાય--સંગ્રહશી વૃત્તિ, પ્રવચનસારોદ્વાર વૃત્તિ, અનુયોગદ્વાર વગેરેનો છે. જ્યારે જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિના વૃત્તિકાર પૂર્વ–પશ્ચિમ વિદેહના આઠ વાલાગ્રે એક લીંખ થાય એમ કહે છે. આ વ્યાખ્યાથી સ્પષ્ટ થાય છે કે, અંગુલમાપ આપશી આંગળીની પહોળાઈનું જ સમજવાનું છે. વહેવારમાં પશ ચાર-છ આંગળ પ્રમાણ લુગડું ભરવાનું હોય છે ત્યારે આંગળીની પહોળાઈથી જ મપાય છે. આથી જેઓ ઉત્સેધાંગુલ ઊભી આંગળીના પહેલા વેઢા સુધી હોવાનું સમજે છે તે તેમનો ભ્રમ જ સૂચવે છે. અને અંગુલ ગણત્રી સાથે વેઢાનો કશો જ સંબંધ નથી અને એ માપ વહેવારુ પશ બની ન શકે, છતાં ઊભી આંગળી માપીને 'ઉત્સેધાંગુલ' નક્કી જ કરવું હોય તો આડા આઠ જવ મૂકીને તેની વચલી જાડાઈની શ્રેશીએ ખુશીથી કરી શકાય છે.

અહીં એક વાત ખાસ ધ્યાનમાં રાખવી કે 'પ્રમાશાંગુલ'ના માપમાં લંબાઈ સાથે પહોળાઈની ગશત્રી પશ બતાવી છે, જ્યારે ઉત્સેધાંગુલ અને આત્માંગુલમાં એ નથી બતાવી. એટલે આ બન્ને અંગુલો સૂચીશ્રેણીની જેમ, એક જ દીર્ઘ માપે સમજવાનાં અને તે રીતે જ માપવાનાં છે.

છ ઉત્સેધાંગુલે એક પાદ [પગનું માપ] થાય, બે પાદે એક વેંત, બે વેંતે [વિસસ્તિ] એક હાથ, ચાર હાથે એક ધનુષ્ય, બે હજાર ધનુષ્યે એક કોશ—ગાઉ, ચાર કોશે એક યોજન થાય છે. અત્યારે આ દેશમાં આ જ માપનો વહેવાર ચાલે છે.

પરમાશુની વ્યાખ્યા કહેવાઈ ગઈ છે. હવે ઉત્શ્લક્ષ્ણશ્લક્ષિગ્નકા, શ્લક્ષ્ણશ્લક્ષિગ્નકા તે પશ અત્યન્ત સૂક્ષ્મ થાય છે પરન્તુ પરમાશુની અપેક્ષાએ ઉત્તરોત્તર અધિક માનવાળું માપ કહેવાય. ત્યારબાદ **ઉદ્યરિણુ**–તે સ્વતઃ અથવા પર–વાયુ આદિના પ્રયોગે ઊર્ધ્વ, અધઃ અને તિર્યગ્ ગતિ કરતો અથવા જાળીયા, છાપરાનાં છિદ્રમાં સૂર્યનાં કિરણોમાં ઉડતી દેખાતી રજમાંનો એક કશ [રજકર્ણ] તે. **ત્રાવરેણુ**–તે પરપ્રયોગે એટલે કે નગરાદિકના વાયુપ્રયોગે ગતિ કરનારો રજકશ. **રથરેણુ**–રથ ચાલવાથી તેના પૈડાથી ઉડતી ધૂળનો રજકશ્વ તે. આ રજકર્શ કંઈક વધુ સ્થૂલ છે. [૩૧૬–૩૧૭]

**अवतरण**— ઉત્સેધાંગુલમાનને બતાવી, મૂલ ગાથાદ્વારા **પ્રમાણાંગુલની** વ્યાખ્યા કરે છે.

## चउसयगुणं पमाणं—गुलमुस्सेहंगुलाउ बोधव्वं । उस्सेहंगुल दुगुणं, वीरस्सायंगुलं भणियं ॥३१८॥

સંસ્કૃત છાયા—

चतुःशतगुणं प्रमाणांगुलमुत्सेधांगुलतो बोद्धव्यम् । उत्सेधाङ्गुलं द्विगुणं वीरस्यात्माङ्गुलं भणितम् ॥३१८॥

શબ્દાર્થ—

चउसयगुर्णं=ચારસોગુજ્ઞું । पमाणंगुलं=પ્રમાશાંગુલ

૪૬૯. અનુયોગદ્વારમાં–'પાદ' પછી અંગુલની સંખ્યાને દ્વિગુશ દ્વારા અન્ય માપો પણ દર્શાવ્યાં છે પક્ષ શૈલી-ભેદ છે. પક્ષ તત્ત્વથી તે એક જ છે. 'ભરતનાટ્ય'માં નીચે મુજબ પ્રકાર છે.

अणवः अष्टी रजः प्रोक्ती तान्यष्टी बाल उच्यते । वालास्त्वष्टी भवेल्लिक्षा यूकालिक्षाष्टकं भवेत् ।। यूकास्त्वष्टी यवः प्रोक्तः यवास्त्वष्टी तयाङ्गुलम् । अङ्गुलानि तया हस्तश्चतुर्विंशतिरुच्यते ।। [लरतनाटय, २,१४-१४]

| <del>उस्से</del> हंगुलाउ≖ઉત્સેધાંગુલથી | 1 | <u> </u>        |
|----------------------------------------|---|-----------------|
| उस्सेहंगुल दुगुणं=ઉત્સેધાંગુલથી દુગુણ  | I | મणિયં=કહ્યું છે |

**गाधाર્ય**— ઉત્સેધાંગુલથી ચારસોગુશું મોટું પ્રમાશાંગુલ જાશવું અને ઉત્સેધાંગુલથી દ્વિગુશ, ભગવાન મહાવીરનું એક અંગુલ કહ્યું છે. ॥૩૧૮॥

**વિશેષાર્ય** આ ગાથામાં ઉત્સેધાંગુલથી પ્રમાણાંગુલ ૪૦૦ ગુણું દીર્ઘ કહ્યું પણ પહોળું કેટલું તે જણાવ્યું નથી, તો (અન્ય ગ્રન્થાનુસારે) તેની પહોળાઈ રાા, ઉત્સેધાંગુલ સમજવી. એટલે ૪૦૦ ઉત્સેધાંગુલ લાંબું અને ૨ા ઉ૦ અંગુલ પહોળું હોય તેને પ્રમાણાંગુલ કહેવાય છે. આવું અંગુલ શ્રીઋષભદેવ ભગવાન અથવા ભરતચક્રવર્તીનું હતું, આથી એક બીજી વસ્તુ સિદ્ધ થઈ કે શ્રી ઋષભદેવ કે ભરતનું આત્માંગુલ તે જ પ્રમાણાંગુલ પણ થતું હતું. પણ આ મેળ એ જ કાળે મળતો આવે છે, પણ તે પછીના કાળ માટે નહીં. પછી તો આત્માંગુલ અને પ્રમાણાંગુલનો મેળ મળતો નથી હોતો. એથી આત્માંગુલ પ્રમાણ હંમેશા અનિયમિત હોય છે. જ્યારે પ્રમાણાંગુલ પ્રમાણ, તેની વ્યાખ્યા મુજબ હંમેશા નિયત જ છે.

★ અહીંથી અંગુલને અંગેની કેટલીક ચર્ચા ઉપયોગી હોઈ તે આપવામાં આવી છે.

1. પ્રથમ શંકા — ઉત્સેધાંગુલથી પ્રમાણાંગુલ હજારગુણું છે, અને એ હજારગુણું પ્રમાણાંગુલમાન, તે ભરતચકીના એક આત્માંગુલ બરાબર કહેવાય છે. આથી ભરતચકી શ્રી મહાવીરસ્વામીથી પાંચસોગુણા મોટા શરીરવાળા થશે. કારણ કે 'શ્રેષ્ઠ પુરુષો સ્વાત્માંગુલથી ૧૦૮ અંગુલ ઊંચા હોય છે' એ વચનથી ભરતચકી પણ આત્માંગુલે ૧૦૮ અંગુલ ઊંચા થયા. એ હજારગુણાં ઉત્સેધાંગુલે એક પ્રમાણાંગુલ--તે જ ભરતચકીનું સ્વાત્માંગુલ છે, જે વાત પૂર્વે કહી ગયા. તેથી ભરતચકીના એક સ્વાત્માંગુલ છે, જે વાત પૂર્વે કહી ગયા. તેથી ભરતચકીના એક સ્વાત્માંગુલના હજાર ઉત્સેધાંગુલ તો ૧૦૮ સ્વાત્માંગુલ છે, જે વાત પૂર્વે કહી ગયા. તેથી ભરતચકીના એક સ્વાત્માંગુલના હજાર ઉત્સેધાંગુલ તો ૧૦૮ સ્વાત્માંગુલ છે, જે વાત પૂર્વે કહી ગયા. તેથી ભરતચકીના એક સ્વાત્માંગુલના હજાર ઉત્સેધાંગુલ તો ૧૦૮ સ્વાત્માંગુલના ઉત્સેધાંગુલ કેટલા ? તો ત્રિરાશી ગણિતના હિસાબે ૧૦૮૦૦૦ – એક લાખ, અને આઠ હજાર એટલા ભરત--શરીરના ઉત્સેધાંગુલો આવ્યાં. હવે ભગવાન વર્ધમાનસ્વામી જેમને મતે ઉત્સેધાંગુલની જ અપેક્ષાએ ૨૧૬ અંગુલ અને આત્માંગુલ ૧૦૮] હતા તેમને મતે જ ૧૦૮૦૦૦ હજારને ભાગ આપતાં, મહાવીરની અપેક્ષાએ ભરતચકી પાંચસોગુણાં મોટા, અથવા તો ભરતની અપેક્ષાએ શ્રીમહાવીર પાંચસોમે અંશે નાના આવે છે. એ ૫૦૦ ગુણા મોટા કે તેટલે અંશે નાનો શ્રીવર્ધમાનપ્રભુનો દેહ કોઈને ઇષ્ટ નથી, કારણ કે મહાવીરની કાયાના માપની અપેક્ષાએ ભરત ૪૦૦ ગુણા જ મોટા અથવા તેથી શ્રીમહાવીર ચારસોમે અંશે નાના થવા જોઈએ; અને થાય છે ૫૦૦ ગુણા મોટા તેનું શું ? [આ ૫૦૦ ગુણાપ્રશાની પ્રથમ શંકા]

૨. બીજી શંકા --- હવે 'उस्सेहंगुलदुगुणं वीरस्सायंगुलं भणियं' એ ગાથાના ઉત્તરાર્ધચરશથી ઉત્સેધાંગુલથી દ્વિગુજ્ઞ તીર પરમાત્માનું સ્વાત્માંગુલ [પોતાનું અંગુલ] કહ્યું છે, તો અહીં ઉપરની શંકામાં શ્રી મહાવીર મહારાજાને ૧૦૮ અંગુલ ઊંચા કહ્યા તેમ કેમ ઘટશે ? કારજ્ઞ કે ઉક્ત ગાથાના અર્થાનુસારે ભગવાન સ્વાત્માંગુલે ૮૪ અને ઉત્સેધાંગુલથી ૧૬૮ અંગુલ થાય છે.

તે આ પ્રમાણે;---ભગવાન પોતે ઉત્સેધાંગુલથી પ્રાપ્ત થતી સાત હાથની [સ્વાત્માંગુલે ૩૫] કાયાવાળા હતા, હવે ૨૪ અંગુલનો એક હાથ થતો હોવાથી, સાત હાથના અંગુલ કાઢતાં [૭×૨૪=૧૬૮] અંગુલ આવ્યા. એવા બે ઉત્સેધાંગુલે એક વીરવિભુનું આત્માંગુલ થતું હોવાથી ૧૬૮ ઉત્સેધાંગુલને બેથી ભાગતા અર્થાત્ તેનું અર્ધ કરતાં ૮૪ સ્વાત્માંગુલ શ્રીવીરનું શરીર આવે છે. તો પછી ભગવાન સ્વાત્માંગુલે ૧૦૮ અંગુલ અને ઉત્સેધાંગુલે ૨૧૬ અંગુલ ઊંચા હતા એમ બીજાઓ કેમ કહે છે ? અને જો તેઓનું એ કથન યથાર્થ હોય તો વીરપ્રભુની સાત હાથની ઊંચાઈ કેવી રીતે મળશે ? કારશ કે 'દ્વિગુજ્ઞ ઉત્સેધાંગુલે વીરનું એક આત્માંગુલ' થતું હોવાથી ૧૦૮ આત્માંગુલના ઉત્સેધાંગુલ ૨૧૬ થશે. એના હાથ કરવા [૨૪ અંગુલનો એક હાથ હોવાથી] ૨૪ અંગુલે ભાંગતા નવ હાથ પ્રમાશ શ્રી વીરની કાયા થશે, અને એ કાયાપ્રમાણ યથોક્ત અંગુલથી વિસંવાદી હોવાથી કોઈને સમ્મત નથી. અને ૧૦૮ સ્વાત્માંગુલ લેવાથી '**उત્સેદંગુलદ્રગુણ**' ઇત્યાદિ કથન અસત્ય ઠરે છે, તો ૧૦૮ સ્વાત્માંગુલનું સમાધાન શું ? આ શંકા જેઓના મતે શ્રીમહાવીર ૧૦૮ અંગુલ ઊંચા છે એમ કહે છે તેઓની છે; કારશકે ૧૦૮ આત્માંગુલના કથનથી ગાથાનો નિયમ સચવાતો નથી.

**૩. તૃતીય શંકા**— વળી જેઓ શ્રીવીરને સ્વાત્માંગુલથી ૧૨૦ અંગુલ માને છે, તેમને મતે 'બે ઉત્સેધાંગુલે એક વીરાત્માંગુલ' એ નિયમ કેમ સચવાશે ?

આ પ્રમાણે ત્રણ શંકા ઊભી થઈ. એક તો વીરપ્રભુને ૧૦૮ આત્માંગુલીય મુજબ વીર-પ્રભુથી 'ભરતચક્રી ૫૦૦ ગુણા' થવા જાય છે તે, બીજી શ્રી વીરપ્રભુને સ્વાત્માંગુલે ૧૦૮ અંગુલ ઊંચા કહે છે તે, અને ત્રીજી પ્રભુ શ્રીવીરને ૧૨૦ આત્માંગુલે ઊંચા કહે છે તે.

અહીં શ્રી વીરને એક મતે ૧૦૮ આત્માંગુલ (૨૧૬ ઉ૦) કહ્યા, તેથી ખરી રીતે પ્રથમ '૫૦૦ ગુણા ભરત મોટા'ની શંકા થઈ, કારણ કે ૧૦૮ પ્રમાણ લેતાં '**उस्सेहंगुलदुगुणं**'એ નિયમ સચવાતો નથી. આપણે એ કથન પુષ્ટ કરવા નિયમ તો સાચવવો છે. અને જેઓ ૧૨૦ આત્માંગુલીય વીરને કહે છે તેમને મતે એક રીતે સમચોરસ ક્ષેત્રફળના હિસાબથી, અને ૮૪ આત્માંગુલ પ્રમાણ વીર કહેવાય છે તે આ બન્ને મતથી 'उस्सेहंगुल' કથન ઘટી શકે છે. ફક્ત ૧૦૮નું કથન જુદું પડે છે, તેથી તે જ વાત ઉપર હવે આવીએ.

**પ્રથમ શંકા નિરાસ** પૂર્વોક્ત શંકામાં એક હજાર ઉત્સેધાંગુલે એક પ્રમાશાંગુલ કહ્યું અને અંગુલ તે જ ભરતનું આત્માંગુલ કહ્યું તે તો જાશે યોગ્ય છે. પરંતુ ઉક્ત શંકામાં "શ્રેષ્ઠ પુરુષો સ્વાત્માંગુલે ૧૦૮ અંગુલ ઊંચા હોય છે' અને એ વચનાનુસારે ભરતચક્રીને પશ શ્રેષ્ઠ પુરુષમાં ગણી તેની ૧૦૮ આત્માંગુલ ઊંચાઈ માની વીરપ્રભુથી ૫૦૦ ગુણા કહ્યા." પરંતુ ત્યાં ભરતચક્રીને 'શ્રેષ્ઠ પુરુષ ગણી ૧૦૮ આત્માંગુલી' ગણત્રી સ્વીકારી કરી તે જ પ્રથમ ભૂલ છે, કારણકે 'અનુયોગસૂત્રકાર ચક્રી, વાસુદેવ અને તીર્થકરો સ્વાત્માંગુલે ૧૨૦ અંગુલ અને શેષ અધિક પ્રધાન પુરુષો ૧૦૮ અંગુલ ઊંચા હોય છે' એમ કહ્યું છે, હવે જ્યારે ભરતચક્રી સ્વાત્માંગુલે ૧૨૦ અંગુલ ઊંચા બન્યા, ત્યારે ૧૨૦ સ્વાત્માંગુલનો [૯૬ અંગુલનો એક ધનુષ્ય એવા હિસાબે] ભરતનો સ્વાત્માંગુલી એક ધનુષ્ય આવ્યો.

એથી આપણા ઉત્સેધાંગુલે ભરતચક્રી ૫૦૦ ધનુષ્ય ઊંચા થયા. હવે એક આત્માંગુલના ધનુષ્ય કાઢવા ત્રિરાશિ કરીએ, એથી ભરત આત્માંગુલીય સવા ધનુષ્યે ઉત્સેધાંગુલનાં ૫૦૦ ધનુષ્ય થાય તો (ભરતના જ) એક આત્માંગુલમાં કેટલા ધનુષ્ય થાય ? ત્રિરાશિ સ્થાપના ૧ા–૫૦૦–૧, આ રીતે થાય. પ્રથમનો રાશિ અંશસહિત [અપૂર્શ] છે, માટે ગુણ્ય ગુણકની રકમને સમાન કરવી પડશે, તેથી દરેકના હાથ કરી નાંખવા. એટલે સવા ધનુષ્યના [૧ા×૪] ભરતાંગુલીય પ હાથ અને મધ્યમરાશિના–૫૦૦×૪=૨૦૦૦ હાથ;--અન્ત્યરાશિના ૧×૪=૪ હાથ. હવે ત્રણે રકમની પુનઃ ત્રિરાશિ સ્થાપના કરવી=૫-૨૦૦૦–૪ તેમાં અન્ત્યના ૪ રાશિથી મધ્યના ૨૦૦૦ રાશિને ગુણતાં ૮૦૦૦ થાય, તેને પ્રથમના ૫ રાશિ વડે ભાંગતા ૧૬૦૦ હાથ, એક સ્વાત્માંગુલ [જેવા બૃહત] ધનુષ્યના આવ્યા, તે હાથની સંખ્યાના ઉત્સેધાંગુલીય ધનુષ્ય કરવા [ચાર હાથનો એક ધનુષ્ય હોવાથી] ચારે ભાંગતા ૪૦૦ ધનુષ્ય આવ્યા.

જવાબ એ નીકળ્યો કે--આત્માંગુલના એક ધનુષ્યમાં ઉત્સેધાંગુલના ૮૦૦ ધનુષ્યો સમાઈ જાય, એ નિયમાનુસાર આત્માંગુલના એક હાથ વડે ઉત્સેધાંગુલના ૪૦૦ હાથ, એક આત્માંગુલમાં ઉત્સેધાંગુલ ૪૦૦ અને એક આત્માંગુલીય યોજનમાં [આપણા] ૪૦૦ ઉત્સેધાંગુલીય યોજન સમાઇ જાય.

એ પ્રમાશે એક શ્રેશી પ્રમાશાંગુલ માપને વિષે ૪૦૦ ઉત્સેધાંગુલ થાય, એમ સાબિત થયું. અહીં વાચકોને કદાચ શંકાનો આવિભવિ થશે કે-પૂર્વે તો એક પ્રમાશાંગુલમાં ૧૦૦૦ ઉત્સેધાંગુલ કહ્યા હતા તેનું શું ? તેનું સમાધાન એ છે કે-એક હજાર ઉત્સેધાંગુલની જે ગણત્રી થાય છે તે તો ૪૦૦ ઉત્સેધાંગુલની પહોળાઈવાળી દીર્ઘશ્રેણીની અપેક્ષાએ એટલે કે એક પ્રમાશાંગુલના ૪૦૦ ઉત્સેધાંગુલ તે વિષ્કંભ સહિત ગણતાં એટલે ૪૦૦ અંગુલ દીર્ઘ અને ૨૫ અંગુલ જાડી એવી એક અંગુલપ્રમાશ વિસ્તારવાળી શ્રેશીની લંબાઈ [૪૦૦×૨૫] ૧૦૦૦ અંગુલની આવે એ દીર્ઘ શ્રેશીની અપેક્ષાએ કહ્યું છે; બાકી વાસ્તવિક '૪૦૦ ઉત્સેધાંગુલે એક પ્રમાશાંગુલ' હોય છે.

આ પ્રમાણે અપેક્ષાએ હજાર ઉત્સેધાંગુલે અથવા વિષ્કંભયુક્ત એવા પ્રમાશાંગુલે [૪૦૦ ઉ૦] શાશ્વત પૃથ્વી--પર્વત–વિમાનાદિક પ્રમાણો માપવાનાં કહ્યાં છે તે માપવાં. આ બાબતમાં મતાંતર છે તે ગાથા ૩૧૪ના વિશેષાર્થમાં જણાવેલ છે.

**બીજી શંકાનું સમાધાન** હવે ગ્રન્થકારે '**उस्सेहंगुलदुगुणं**' નિયમ બાંધ્યો છે એ નિયમથી ભગવાનની સાત હાથની કાયાના હિસાબે વીર ભગવાન સ્વાત્માંગુલે ૮૪ અંગુલ થાય છે તેમાં તો શંકાને સ્થાન નથી. પજ્ઞ જેમના મતે ભગવાન ૧૦૮ આત્માંગુલ [સ્વહસ્તે ૪ હાથ] ઊંચા છે તેઓ તો ગ્રન્થકારના '**उस्सेहंगुलं**' મતથી જુદા જ પડે છે, કારણ કે એમના મતે બે ઉત્સેધાંગુલે એક વીરાત્માંગુલ નહીં પજ્ઞ ત્રિરાશિના હિસાબે ૧<sup>પ</sup> ઉત્સેધાંગુલે એક વીરાત્માંગુલ થાય છે, માટે સ્પષ્ટ મતાંતર જ માનવું પડશે.

**ત્રીજી શંકાનું સમાધાન** જેઓના મતે ભગવાન ૧૨૦ સ્વાત્માંગુલ છે તેઓનો મત પશ દેખીતી રીતે જુદો જ પડે છે, પરંતુ સમચોરસ ક્ષેત્રફળના હિસાબે કાઢતાં '**उस्सेहंगुलदुगुणं'** નિયમ ચરિતાર્થ થાય છે. તે આ પ્રમાશે–

ભગવાન સ્વાત્માંગુલે ૧૨૦ અંગુલ છે તેને ૨૪ વડે ભાગતાં (૧૨૦ અંગુલના) પાંચ હાથ આવ્યા. તેને સમચતુરસ બાહા પ્રતિબાહારૂપ ક્ષેત્રગણિત વડે તેટલે જ (૫×૫=) ગુજ્ઞતાં ૨૫ થાય. હવે શ્રીમહાવીરનો દેહ સાત હાથ છે, તેનું ક્ષેત્રફળ [૭×૭] ૪૯ હાથ આવે. હાથ, પાની, એડીની કિંચિત્ વૃદ્ધિ કરવી જોઈએ તેથી ૫૦ હાથ થાય. એ પચાસનું અર્ધ કરતાં ૨૫ હાથ આવે, ૨૫નું ક્ષેત્રફળ ૫ હાથ આવવાથી પ્રથમ કહ્યા મુજબ ૧૨૦ આત્માંગુલ થવાથી બે ઉત્સેધાંગુલે એક વીર આત્માંગુલ પ્રાપ્ત થયું.

🕸 परमाणुश्री आरंभी अंगुल योजन सुधीनां प्रमाणनुं यन्त्र 🏶

| અનન્તસૂક્ષ્મ પરમાશુનો | ૧ વ્યવહાર પરમાણુ           | ૮ યૂકાથી                                          | ૧ યવમધ્ય                             |
|-----------------------|----------------------------|---------------------------------------------------|--------------------------------------|
| અનંતવ્ય૦ પરમાશુની     | ૧ ઉત્શ્લક્ષ્ણાશ્લક્ષિપ્રકા | ૮ યવમધ્યનો                                        | ૧ ઉત્સેધાંગુલ                        |
| ૮ ઉત્શ્લક્ષ્યશ્વભી    | ૧ શ્લક્ષ્ણશ્લક્ષિકાકા      | કુરુ ચુકાત્મક લાહ<br>૨૦૯૭૧૫૨ પ <del>રમાંશુએ</del> | <sup>ત્રા</sup> ્ર)<br>૧ ઉત્સેધાંગુલ |
| ૮ શ્લક્ષ્ણ્રશ્લ૦નો    | ૧ ઊધ્વરેશુ                 | ૪૦૦ ઉત્સે૦                                        | ૧ ઘમાસાંગુલ                          |
| ૮ ઊધ્વરેશુનો          | ૧ ત્રસરેશુ                 | ૨ ઉત્સે૦                                          | ૧ વીરાંગુલ                           |
| ૮ ત્રસરેજ્ઞુનો        | ૧ રથરેણુ                   | ૬ ઉત્સેધાંગુલે                                    | ૧ પાદ                                |
| ૮ રથરેશુનો            | ૧ કુરુયુગલિકવાલાગ          | ર પાદની                                           | ૧ વેંત                               |
| ૮ કુરુવાલાપ્રનો       | ૧ હરિ૦ રમ્યક્વાલાગ્ર       | ર વેંતનો                                          | ૧ હાથ                                |
| ૮ હ૦રમ્યક્વાલાપ્રનો   | ૧ હેમ૦હેર૦વાલાગ્ર          | ર હાથની                                           | કુક્ષી                               |
| ૮ હૈ૦હે૦વાલાગ્રનો     | ૧ પૂર્વાપરવિદેહવા૦         | ર કુક્ષી કે વામે અથવા ૪                           | <b>v v</b>                           |
| ૮ પૂર્વાપરવિદેહવા૦નો  | ૧ ભરતૈરાવતવાલાગ્ર          | હાથે વામે વા ૯૬, અંગુલે ∫ કે મુસલ નાલિકાદિ        |                                      |
| ૮ ભરતૈરાવતવા૦ની       | ૧ લીંખ                     | ૨૦૦૦ ધનુષ્પે                                      | ૧ગાઉ                                 |
| ૮ લીંખની              | ૧ યૂકા                     | ૪ ગ્યઉનો                                          | ૧ યોજન                               |

પરંતુ બાહાગણિત તે સમચતુરસ્ત્ર ક્ષેત્રફ્લની અપેક્ષાએ વિચારશું તો તો ભગવંતનું એક આત્માંગુલ તે ૧ ઉત્સેધાંગુલ અને બીજા ઉત્સેધાંગુલના પાંચિયા બે ભાગ એટલે ૧<sup>-2</sup> ઉત્સેધાંગુલ પ્રમાણનું થશે, કારણ કે ભગવંતને ઉત્સેધાંગુલથી ૧૬૮ અંગુલ તો કાયમ રાખવા છે જ, પરંતુ આત્માંગુલથી જે ૧૨૦ અંગુલ કહેવા છે તે માટે આત્માંગુલ ૧૨૦ અને ૧૬૮ ઉત્સેધાંગુલ વચ્ચે વહેંચણી કરવી પડશે એટલે ૧૨૦ આત્માંગુલના ૧૬૮ ઉત્સેધાંગુલ, તો એક આત્માંગુલના કેટલા ? એના જવાબમાં ૧<sup>-2</sup>, પ્રમાણ વીરાત્માંગુલ આવશે.

આ પ્રમાશે સમજવા યોગ્ય હકીકતો જણાવી, આની વધુ ચર્ચા અંગુલસિત્તરીથી સમજવી. [૩૧૮] **अवतरण**— હવે ચાર ગતિ આશ્રયી જીવોની **યોનિસંખ્યા** કહે છે.

For Personal & Private Use Only

पुढवाइसु पत्तेअं, सगवणपत्तेअणंत दस चउदस । विगले दु दु सुरनारयतिरि, चउ चउ चउदस नरेसु ॥३१६॥ जोणीण होंति लक्खा, सब्वे चुलसी इहेव घिष्पंति । समवण्णाइसमेआ, एगत्तेणेव सामन्ना ॥३२०॥

સંસ્કૃત છાયા—

पृथव्यादिषु प्रत्येकं, सप्तवनप्रत्येकानन्तयोर्दश चतुर्दश । विकले द्वे द्वे सुरनारकतिरश्चां चत्वारि चत्वारि चतुर्दश नरेषु ॥३१६॥ योनीनां भवन्ति लक्षाणि सर्वाणि चतुरशीतिरिहैवं गृह्यन्ते । समवर्णादिसमेता, एकत्वेनैव सामान्या ॥३२०॥

શબ્દાર્થ----

| जोणीण=યોનિના [ઉત્પત્તિ સ્થાન] | ઘિપ્પંતિ≕્રહજ્ઞ કરે છે           |
|-------------------------------|----------------------------------|
| होति लक्खा=હોય છે, લાખો       | સમવળ્ળાई સમેઝા⇒સરખા વર્શાદિયુક્ત |
| सव्वे चुलसी=સર્વ ચોરાશી       | एगत्तेणेव=એક સંખ્યા વડે જ        |
| इहेव=અહીંઆ આ પ્રમાણે          | સામજ્ઞા=સામાન્ય રીતે             |

**વિશેષાર્થ** અહીંઆ પ્રથમ જીવોની યોનિસંખ્યા કહીને પછી બીજી ગાથાના અર્થથી યોનિની વ્યાખ્યા કરે છે.

પૃથ્વ્યાદિમાં—એટલે પૃથ્વી, અપ્, તેઉ અને વાયુકાય એ પ્રત્યેકની સાત સાત લાખ પ્રમાશ યોનિસંખ્યા જ્ઞાનીપુરુષોએ જ્ઞાનચક્ષુથી જોઈને કહી છે. પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયની દશ લાખ યોનિ, અનન્ત [સાધારજ્ઞ] વનસ્પતિકાયની ચઉદ લાખ, વિકલેન્દ્રિય એટલે બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય અને ચઉરિન્દ્રિય એ પ્રત્યેકની બે--બે લાખ, દેવતા, નારકો અને પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ પ્રત્યેકની ચાર ચાર લાખ, મનુષ્યની ચૌદ લાખ યોનિસંખ્યા છે. સર્વ મળીને જીવાયોનિની સંખ્યા <sup>૪૭૦</sup>ચોરાસી લાખ થાય છે, જે પ્રસિદ્ધ છે.

<sup>૪૭૧</sup>**યોનિ** કોને કહેવાય ? તો તૈજસ અને કાર્મણ શરીરધારી જીવો જે સ્થાનમાં ઔદારિક, વૈક્રિય શરીરને યોગ્ય પુદ્ગલ સ્કંધો સાથે (તપ્તલોહવત્) જોડાય તેને 'યોનિ' કહેવાય છે. અથવા એક જન્મમાંથી મૃત્યુ પામીને બીજો જન્મ ધારણ કરવા બીજા જન્મને યોગ્ય દેહની રચના માટે ગ્રહણ કરેલાં પુદ્દગલો, સહવર્તી કાર્મણ શરીરની સાથે જ્યાં તપ્તલોહ–જલવત્ એકમેક બની જાય તેને પણ

૪૭૦. સંગ્રહણીની લઘુ ટીકામાં વ્યક્તિભેદ માટે અનંત શબ્દ વાપર્યો છે. તો ત્યાં જીવની વિવક્ષાએ સમજવો. શરીરની વિવક્ષાએ તો અસંખ્ય શબ્દનો જ પ્રયોગ થાય. એક જ પ્રકારના વર્ણવાળી કે ગંધવાળી જુદી જુદી યોનિ છે તે વ્યક્તિભેદે. દાખલા તરીકે એક સરખા રંગવાળા ૧૦૦ ઘોડા તે વ્યક્તિભેદે સો જ ગણાય.

૪૭૧. યોનિની સંખ્યાવાળી ગાથાઓ કહીને ૩૨૨<sup>૧</sup>થી લઈ ૩૨૫ની ગાથાઓનું સ્વરૂપ સમાપ્ત કરીને પછી આ ગાથાઓ ૨જૂ થઈ હોત તો ? યોનિ કહેવાય છે. યોનિ આધાર છે અને જન્મ આધેય છે.

જો કે વ્યક્તિભેદે તે યોનિઓ અસંખ્ય પ્રકારની થઈ જાય છે. કારણ કે સર્વ જીવોનાં<sup>૪૭૨</sup>શરીરની સંખ્યા તેટલી છે અને પ્રત્યેક વ્યક્તિગત ગણતાં વર્ણાદિ ભેદથી તેટલી થાય જ, પરંતુ અહીંઆ વ્યક્તિભેદે ગણત્રી ગણવાની નથી તેમજ તે રીતે ગણત્રી પણ અશક્ય છે, તેથી સમાન વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શવાળી સંખ્ય-અસંખ્ય જેટલી યોનિ હોય [તે પણ] તે તે સમાન વર્ણાદિવાળી સર્વ યોનિની એકત્ર એક જાતિ થઈ કહેવાય; જેમ સરખા રંગવાળા સેંકડો કે હજારો ઘોડાઓ પણ જાતિભેદે એક જ જાતિના ગણાય તેમ, અને એ પ્રમાશે કરીએ તો જ પ્રતિ જીવરાશિમાં લાખની સંખ્યાએ થતી યોનિની ગણત્રી મળી રહેશે. [૩૧૯–૩૨૦]

**અવતાળ** — યોનિ સંબંધી વ્યાખ્યા કહીને હવે કઈ જીવનિકાયમાં કેટલી **કુલકોટી** છે ? તે કહે

एगिंदिएसु पंचसु, बार सग ति सत्त अट्ठवीसा य । विअलेसु सत्त अड नव, जलखहचउपयउरगभुअगे ॥३२१॥ अद्धतेरस बारस, दस दस नवगं नरामरे नरए । बारस छवीस पणवीस, हुंति कुलकोडिलक्खाइं ॥३२२॥ इग कोडि सत्तनवई, लक्खा सहा कुलाण कोडीणं ॥३२२३॥

સંસ્કૃત છાયા—

एकेन्द्रियेषु पञ्चसु, द्वादश सप्त त्रीणि सप्त अष्टाविंशतिश्च । विकलेषु सप्त अष्ट नव, जलचर-खग-चतुष्पदोरग-भुजगेषु ॥३२९॥ अर्द्धत्रयोदश द्वादश, दश दश नवकं नरामरेषु नरके । द्वादश षड्विंशतिः पञ्चविंशतिः, भवन्ति कुलकोटिलक्षाणि ॥३२२॥ एककोटी सप्तनवतिलक्षाणि, सार्द्धानि कुलानां कोटीनाम् ॥॥३२२<sup>3</sup>ू॥ शબ्दार्थ-अत आधाओभां आवी अथो છे.

गावार्थ--- વિશેષાર્થવત્. ॥ ૩૨૧-- ૩૨૨-- 州

**વિશેષાર્થ— કુલકોટી** એટલે શું ?-તો જેઓની ઉત્પત્તિ યોનિમાં જ થાય તે કુલ કહેવાય.

અનેક પ્રકારનાં જીવોના એક જ યોનિમાં પશ બહુ કુલો ઉત્પન્ન થાય છે. દાખલા તરીકે એક જ છાણાના પિંડની અંદર કૃમી, વીંછી, કીડા વગેરે અનેક પ્રકારનાં ક્ષુદ્ર પ્રાશીઓનાં અનેક કુલો હોય છે.

તેમાં પૃથ્વીકાયની બાર લાખ કુલકોટી, અપુકાયની સાત લાખ, તેઉકાયની ત્રણલાખ, વાઉકાયની

૪૭૨. એક જ સરખા રંગવાળા ૧૦૦ ઘોડા પશ જાતિભેદે એક જ જાતિના ગશાય, તેમ જુદી જુદી અસંખ્ય યોનિઓ પશ સમાન વર્શાદિકની અપેક્ષાએ સંખ્યાથી એક જ યોનિ ગશાય છે.

છે.

સાત લાખ, વનસ્પતિકાયની અજ્ઞાવીસ લાખની છે. [અહીં સૂક્ષ્મ–બાદરની ભિન્ન ભિન્ન જણાવી નથી.] બેઇન્દ્રિયની સાત લાખ, તેઇન્દ્રિયની આઠ લાખ, ચઉરિન્દ્રિયની નવ લાખ છે, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય જીવ પૈકી જલચરજીવોની સાડાબાર લાખ, ખેચરોની બાર લાખ, ચતુષ્પદ જીવોની દશ લાખ, ઉરપરિસર્પની દશ લાખ અને ભૂજપરિસર્પની નવલાખ કુલકોટી છે.

તેમજ મનુષ્યની બાર લાખ, દેવતાની છવ્વીસ લાખ અને નારકીની પચ્ચીશ લાખ કુલકોટી છે. એકંદર<sup>૪૭3</sup> સર્વજીવોની કુલકોટીની સર્વસંખ્યા મળીને એક કોડ સાડી સત્તાણું લાખ [૧૯૭૫ લાખ] છે. [૩૨૧–૩૨૨<sup>4</sup>]

अवतरण હવે પૂર્વોક્ત [આભ્યંતર] યોનિના જ સંવૃતાદિ ભેદો કહેવાય છે.

#### संबुडजोणि सुरेगिंदिनारया, विअड विगल गब्भूभया ॥३२३॥

સંસ્કૃત છાયા–

संवृतयोनयः सुरैकेन्द्रियनारकाः, विवृता विकलाः गर्भजानामुभया ॥३२३॥

શબ્દાર્થ----

संवुडजोणि=સંવૃત યોનિ विअड विगल=विवृत વિકલેન્દ્રિયની सुरेगिंदिनारया=દेव-એકેન્દ્રિય નારકોની गट्यूभया==ગર્ભજની ઉભય

गाथार्थ— સંવૃતયોનિ દેવ-એકેન્દ્રિય નારક જીવોની અને વિવૃતયોનિ વિકલેન્દ્રિયની અને ગર્ભજ જીવોની ઉભય [સંવૃત--વિવૃત] યોનિ છે. ॥૩૨૩॥

**વિશેષાર્થ**— संवृत—એટલે સારી રીતે ઢાંકેલી. **વિવૃત**–ઉઘાડેલી અને **સંવૃત–વિવૃત** એટલે પૂર્વોક્ત બન્ને પ્રકારની અર્થાત્ મિશ્ર.

ચારે પ્રકારના દેવો એકેન્દ્રિયો તે પૃથ્વી–અપ્–તેઉ–વાયુ અને વનસ્પતિ તથા સાતેય નારકોની સંવૃત યોનિ છે.

**સંવૃતયોનિ કેવી રીતે ?**—દેવલોકમાં દેવો દિવ્ય શય્યાઓમાં ઉત્પન્ન થાય છે. એ શય્યાઓ દેવદૂષ્ય વસ્ત્રોથી આચ્છાદિત હોય છે. એ દેવશય્યા અને આચ્છાદિત દેવદૂષ્ય વસ્ત્ર, બન્નેના અંતરમાં દેવોનો ઉપપાત થતો હોવાથી તેઓ આચ્છાદિતપણે ઉત્પન્ન થાય છે, માટે તે સંવૃતયોનિ કહેવાય. એવી રીતે એકેન્દ્રિયોની સંવૃતયોનિ તો સ્પષ્ટ ઓળખાતી નથી, તેથી અસ્પષ્ટયોનિ પણ સંવૃત જ ગણાય છે. સાતેય નારકોની સંવૃતયોનિ તે ઉપરથી સારી રીતે ઢંકાયેલા ગવાક્ષની કલ્પનાથી સમજાય તેમ છે, કારણકે નારકો ગવાક્ષની અંદર જ (નરકાવાસામાં). ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી ઉપરથી આચ્છાદિત યોનિવાળા છે.

**વિવૃતયોનિ કેવી રીતે ?**—વિકલેન્દ્રિય એટલે બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય અને ચઉરિન્દ્રિય આ ત્રણની વિવૃતયોનિ છે. જલાશયાદિના સ્થાનોની પેઠે તે સ્પષ્ટ ઉઘાડી દેખાય જ છે.

૪૭૩. આ કુલકોટીની સંખ્યા બાબતમાં આચારાંગાદિ પ્રન્થોનું કથન ભિન્ન પડે છે. વળી લોકપ્રકાશમાં પજ્ઞ દેવતાની કુલ સંખ્યા બાર લાખ કહી છે, વગેરે સંખ્યા બાબતમાં મતાંતરો છે.

-કુલકોટીની ઉપર જણાવેલી વ્યાખ્યાથી વધુ સંતોષજનક વ્યાખ્યા જોવા મળતી નથી.

<sup>૪૭૪</sup> સંવૃત-વિવૃત કેવી રીતે ?-ઢાંકેલી અને પ્રગટ, અથવા સ્પષ્ટ-અસ્પષ્ટ રૂપે હોય જેને મિશ્રયોનિ પણ કહી શકાય. એ ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય તિર્થચ તથા મનુષ્યોની સંવૃત-વિવૃતયોનિ છે, જ્યારે એ જીવો ઉદરમાં ગર્ભપણે ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે ગર્ભ દેખાતો નથી, એથી ગર્ભ **સંવૃત** હોય છે; પરંતુ બહાર ઉદરવૃદ્ધિ આદિ દ્વારા અનુમાન થઈ શકે માટે તે **વિવૃત** છે. આ આભ્યન્તર યોનિઓ સમજવી. બાહ્ય લિંગાકાર યોનિસ્વરૂપ તો ગ્રન્થકાર આગળ કહેવાના છે. [૩૨૩]

**ઝવતરण**— હવે ચારે ગતિ પૈકી કઈ જીવાયોનિ **સચિત્ત, અચિત્ત** કે **મિશ્ર** તથા શીતોષ્શાદિપશે છે ? તે કહે છે. અહીંઆ કહેવાતું સ્વરૂપ આભ્યંતર યોનિનું સમજવું. બાહ્ય યોનિનું સ્વરૂપ ગાથા ૩૨૫માં કહેશે.

## अचित्तजोणि सुरनिरय, मीस गब्भे तिभेअ सेसाणं । सीउसिण निरय सुरगब्भ, मीसे तेउसिण सेस तिहा ॥३२४॥

સંસ્કૃત છાયા–

अचित्ता योनिः सुरनारकाणां, मिश्रा गर्भजानां त्रिभेदा शेषाणाम् । शीता उष्णाचि नारकाणां, सुरगर्भजानां मिश्रा, तेजसः उष्णा, शेषाणां त्रिधा ॥३२४॥

શબ્દાર્થ----

| अचित्तजोणि≕અચિત્ત યોનિ         | સીહસિण≕શીતોષ્ઽા            |
|--------------------------------|----------------------------|
| मीस गब्धे=ગર્ભમાં મિશ્ર        | તેડસિण⇒તેજસ્કાયની ઉપ્સ     |
| તિમેઝ સેસાળં≕ત્રઙ઼ાભેદો શેષમાં | सेस तिहाશેષ ત્રણે પ્રકારની |

**गावार्थ**— દેવો અને નારકોની અચિત્તયોનિ, ગર્ભજ જીવોની મિશ્રયોનિ, અને શેષ જીવોની સચિત્ત, અચિત્ત અને સચિત્તાચિત્ત આ ત્રણ ભેદે તથા પુનઃ મિશ્ર યોનિ, શીત યોનિ અને ઉષ્ણ યોનિ આમ ત્રણ પ્રકારો સ્પર્શની દષ્ટિએ છે. એમાં નારકો, દેવો અને ગર્ભજ જીવોની મિશ્ર [શીતોષ્ણ] તેઉકાયની ઉષ્ણ યોનિ અને શેષજીવોની શીત, ઉષ્ણ અને શીતોષ્ણ એમ ત્રણે પ્રકારની છે. ॥૩૨૪૫

**વિશેષાર્ય સચિત્તયોનિ** એટલે જીવના પ્રદેશોની સાથે એકમેક થઈ ગયેલા જીવંત આત્માના શરીરનો જે ભાગ, તેમાં જંતુઓ ઉત્પન્ન થાય ત્યારે તે સચિત્ત યોનિપ્રદેશ ગણાય. અથવા જીવપ્રદેશ સાથે સંબંધ ધરાવતી યોનિ તે સચિત્ત યોનિ.

**અચિત્તયોનિ**–જીવપ્રદેશથી સર્વથા રહિત સૂકા કાષ્ઠ જેવી અથવા જીવપ્રદેશ સાથે સંબંધ ન ધરાવતી યોનિ તે.

**પ્રશ્ન**— અહીંયા કોઈને શંકા થાય કે ત્રણેલોક સૂક્ષ્મ જંતુઓથી ખીચોખીચ ભરેલો છે, તો પછી અચિત્તયોનિ અજીવ]પણું કેમ સંભવે ? વળી અચિત્તયોનિ કદાચિત્ સચિત્તપણું પ્રાપ્ત કરે કે નહિ ?

ઉત્તર— અચિત્તયોનિ તથાવિધ સ્વભાવે સૂકા કાષ્ઠ જેવી હોવાથી જ સૂક્ષ્મ જંતુઓ સર્વત્ર

૪૭૪. ત્રીજી યોનિથી ઉત્પન્ન થયેલા જીવો અલ્પ, બીજીથી અસંખ્યગુણા તેથી અયોનિજ-એટલે સિદ્ધના જીવો અનન્તગુણા અને તેથી પ્રથમ યોનિ ઉત્પન્ન અનન્તગુણા છે. વ્યાપ્ત છતાં અચિત્તયોનિના ઉપપાત સ્થાનનાં પુદ્દગલો, તે સૂક્ષ્મ જીવપ્રદેશોથી અન્યોન્ય સંબંધવાળા થતાં નથી, તેથી અચિત્તયોનિને કચારે પણ સચિત્તપણું થતું નથી.

**મિશ્ર યોનિ [સચિત્તાચિત્ત] કેવી રીતે હોય ?:**—સચિત્ત અને અચિત્ત પુદ્દગલોના સંબંધવાળી થતી યોનિ તે. એટલે મનુષ્ય અને તિર્યચની યોનિમાં શુક્ર [વીર્ય] તથા શોણિત—રુધિર પુદ્દગલો રહેલાં હોય છે. તેમાંથી જે પુદ્દગલો આત્મા સાથે જોડાયેલાં છે તે સચિત્ત અને જે નથી જોડાયેલાં તે અચિત્ત [કારણ કે આત્મા સજીવ છે] આ સચિત્તાચિત્તનો સંબંધ જેમાં થતો હોય તેવી યોનિને મિશ્ર યોનિ કહેવાય.

કેટલાક આચાર્યો એમ કહે છે કે--રુધિર સચિત્ત છે અને વીર્ય અચિત્ત છે, કેટલાક મહર્ષિ રુધિરને પણ અચિત્ત કહે છે. અને યોનિગત આત્મપ્રદેશોને જ સચિત્ત કહે છે, અને એ પ્રમાણે મિશ્રયોનિપણું ઘટાવે છે.

પૂર્વે દેવ, નારકોની અચિત્તયોનિ અને ગર્ભજ નર, તિર્યચોની મિશ્રયોનિ કહી. હવે શેષ જીવોમાં સર્વ સંમૂર્ચિંગ્ગો એટલે કે એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય અને ચઉરિન્દ્રિય, સંમૂર્ચિંગ્ગ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચો, મનુષ્યો તેઓને સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર એમ ત્રજ્ઞે પ્રકારની છે. તે કેવી રીતે હોય ?

જીવતી ગાય વગેરે જીવોનાં શરીરમાં પડતા કૃમિ આદિ જંતુઓની સચિત્ત યોનિ. [જીવ સંબંધવાળી હોવાથી] અચિત્ત સૂકા લાકડામાં ઉત્પન્ન થતાં ઘુણાં આદિની અચિત્ત યોનિ. અર્ધસૂકાં [લીલું–સૂકું એવાં] લાકડાં તથા ગાય વગેરેના શરીરના ક્ષત-ઘા વગેરે સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થતાં, ઘુણાં તથા કૃમિ આદિ જંતુઓની મિશ્રયોનિ સમજવી. આ હકીકત સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે.

## યોનિના શીતાદિક સ્પર્શ પ્રકાર અને તેના અધિકારી

સ્પર્શની દેષ્ટિએ યોનિસ્થાનોનો વિચાર કરીએ તો યોનિ ત્રણ પ્રકારની છે. 9. शीत, २ उष्ण,

**ર શીતોષ્ળ.** એટલે જેનો સ્પર્શ કાં ઠડો લાગે, કાં ગરમ લાગે, કાં ઠંડો, ગરમ બંને પ્રકારનો અનુભવ કરાવે તે.

કયા પ્રકારની યોનિ ક્યાં છે ? અથવા તેના અધિકારી જીવો કયા છે ? તો પ્રથમની ત્રજ્ઞ નરક પૃથ્વીઓમાં નારકોનાં જે ઉપપાતક્ષેત્રો છે તે શીત યોનિવાળા છે. બાકીનાં ક્ષેત્રો ઉષ્ણસ્પર્શી છે. જેથી શીત યોનિ જ નારકોને ઉષ્ણક્ષેત્રમાં આવે ત્યારે ત્યાંની ઉષ્ણવેદનાનો કટુ અનુભવ થાય છે. જેમ યૂરોપ જેવા ઠડા પ્રદેશમાં ઉત્પન્ન થયેલા મનુષ્યને ઉષ્ણકટીબંધ જેવા દેશની ગરમી અસહ્ય લાગે તેમ. ચોથી પંકપ્રભાના ઉપરના ભાગમાં ઘણા ઉષ્ણ વેદનાવાળા નરકાવાસાઓની શીતયોનિ અને થોડા શીતવેદનાવાળા જીવોની ઉષ્ણયોનિ, આ પૃથ્વીમાં ઉપપાત ક્ષેત્રો સિવાયનાં સ્થળો બંને પ્રકારનાં (શીત–ઉષ્ણ) સ્પર્શવાળા હોવાથી બંને પ્રકારની વેદનાનો અનુભવ હોય છે. પાંચમી પૃથ્વીમાં ઘણા શીતવેદનાવાળા આવાસોની ઉષ્ણયોનિ, થોડા ઉષ્ણવેદનાવાળાં આવાસોની શીત, એટલે છઠ્ઠી તથા સાતમી આ બન્ને નરક પૃથ્વીઓમાં શીતવેદનાનો અનુભવ કરનારા નારકોની ઉષ્ણયોનિ છે અને આ શીત યોનિવાળા નારકોની વેદના અત્યન્ત દુઃસહ છે; અને ઉષ્ણયોનિની વેદનાનો અનુભવ કરનારા નારકોની શીતયોનિ છે. આ નારકો તીવ-અસદ્ય ઉષ્ણવેદનાનો અનુભવ કરે છે.

અહીંયા પ્રતિકૂલ કર્મોદયે યોનિના પ્રકારથી ઉલટો જ વેદનો ક્રમ સમજાવ્યો છે.

કેટલાક આચાર્યો આદ્યની ત્રશ પૃથ્વીમાં ઉષ્ણયોનિ, ચોથીમાં શીત અને ઉષ્ણ બે અને છેલ્લી ત્રણેમાં એક શીત યોનિ કહે છે. એ મતને ઉપેક્ષણીય ગણ્યો છે.

વળી તમામ દેવોની તથા ગર્ભજ તિર્યચપેચેન્દ્રિય અને મનુષ્યોની મિશ્ર એટલે<sup>૪૭૫</sup>શીતોષ્સરૂપ સ્વભાવવાળી યોનિ છે, કારણ કે તેમનાં ઉપપાતક્ષેત્રો તેવાં જ સ્પર્શવાળાં છે. તેઉકાયની કેવળ ઉષ્શયોનિ સ્પષ્ટ છે. શેષ પૃથ્વી, અપૂ, વાયુ, વનસ્પતિ, વિકલેન્દ્રિય, સંમૂર્ચિંછમ તિર્યચપંચેન્દ્રિય તથા મનુષ્યોની ત્રણે પ્રકારની છે એટલે તેમાં અમુક શીતયોનિ, અમુક ઉષ્ણ અને અમુક મિશ્રયોનિઓ છે. [૩૨૪]

 **કાવતરળ** હવે મનુષ્યની સીની યોનિનો બાહ્ય (ઉપરનો) આકાર ભિન્ન ભિન્ન જીવાશ્રયી કેવો કેવો હોય છે તે કહે છે

हयगब्भ संखवत्ता, जोणी कुम्मुन्नयाइ जायंति । अरिहहरिचकिरामा, वंसीपत्ताइ सेसनरा ॥३२५॥ संस्કृत छाया---हतगर्भा शङ्कावर्ता योनिः कूर्मोन्नतायां जायन्ते । अर्हद्--हरि--चक्रि--रामाः, वंशीपत्रायां शेषनराः ॥३२५॥ धर्षध्----हयगव्य==छत्यार्भा । संखवत्ता=शंभावर्त

૪૭૫. દિગમ્બર તત્ત્વાર્થ–રાજવાર્તિકના મતે કેટલાક દેવોની શીત અને કેટલાકની ઉપ્સ છે.

482

### बाह्य योनिनुं स्वरूप

कुम्मुन्नयाइ=કૂર્મોન્પતામાં अरिहहरि-चक्किरामा≕અરિહંત–વાસુદેવ– ચક્રવર્તી–બળદેવ વંસીત્તાइ≔વંશીપત્રામાં સેસનરા=શેષનરો–મનુષ્યો

**गावार्य**— શંખાવર્તા યોનિ તે હતગર્ભા છે. અરિહંત, ચક્રી, બળદેવ, વાસુદેવ, કૂર્મોન્નતામાં ઉત્પન્ન થાય છે અને અવશેષ નરો–મનુષ્યો વંશીપત્રામાં ઉત્પન્ન થાય છે. ॥ ૩૨૫॥

**વિશેષાર્ય**— મનુષ્યોની બાહ્યલિંગાકારરૂપ યોનિ ત્રણ પ્રકારે છે. ૧ શંખાવર્તાયોનિ, ૨ કૂર્મોન્નતા, અને ૩ વંશીપત્રા.

**શંખાવર્ત**—આ શંખ જેવી બ્રમીવાળી હોય છે. એટલે કે આ યોનિમાં શંખ જેવાં આવર્ત—આંટા હોવાથી શંખાવર્ત કહેવાય છે. આ યોનિ નિશ્ચે 'હતગર્ભા' હોય છે, એટલે આ યોનિમાં જીવ ઉત્પન્ન થાય છે અને દેહરચના પણ કરે છે, પણ છેવટે અંદરની અત્યંત ગરમીના કારણે શરીર નષ્ટ થઈ જાય છે અને જીવ બીજે ચાલ્યો જાય છે, જેને ગર્ભ હણાયો કહેવાય છે. કથારેય પણ તે ગર્ભ શરીરની સંપૂર્ણ રચના કરીને માતાના ગર્ભમાંથી બહાર આવી જન્મધારી બને તેવું બનતું જ નથી; કારણ કે શંખાવર્તયોનિવાળી સ્ત્રીઓ અત્યંત પ્રબળ કામાગ્નિવાળી હોવાથી એટલી બધી તેણીમાં ઉષ્ણતા રહે છે કે ઉત્પન્ન થયેલા ગર્ભના જીવનો વિનાશ જ થઈ જાય છે. આ યોનિ ચક્રવર્તીની મુખ્ય પટ્ટરાણીરૂપ સ્ત્રીરત્નને હોય છે. એથી જ કહેવાય છે કે બ્રહ્યદત્ત ચક્રીની <sup>૪૭૬</sup>કામાતુર થયેલી સ્ત્રીરત્ન કુરુમતીના હસ્તસ્પર્શથી લોખંડનું પૂતળું પણ દ્રવીભૂત થઈ ગયું અર્થાત ગળી ગયું.

**કૂર્મોન્નતા**—કાચબાના પીઠની જેમ ઉપસેલી—ઉન્નત ભાગવાળી યોનિ. આ યોનિમાં જ અરિહંત પરમાત્માઓ, વાસુદેવો, ચક્રવર્તીઓ અને બળદેવો [એટલે પ્રતિવાસુદેવને છોડીને બાકીના શલાકા પુરુષો] નિશ્ચે ઉત્પન્ન થાય છે.

**વંશીપત્રા**—જે યોનિ વાંસના જોડાયેલાં બે પત્ર સરખા આકારવાળી હોય તે. આ યોનિમાં શેષ સર્વ જાતના મનુષ્યો જ [તિર્યચો નહીં, કારણકે આ ત્રણે પ્રકારનું યોનિકથન મનુષ્યની સ્વીનું જ છે.] ઉત્પન્ન થાય છે, તિર્યચો તે પશુ પક્ષીઓની યોનિઓનો બાહ્યાકાર અનિયમિત છે, તેથી તે કહ્યો નથી. આ સ્વરૂપ મનુષ્યસ્રીની બાહ્યયોનિનું પણ કહ્યું,

એમ યોનિના સંવૃતાદિ ભેદો, આભ્યંતર યોનિના સચિત્તાચિત્તાદિ ભેદો અને બાહ્યયોનિના શંખાવતાદિ ભેદો--પ્રકારો દર્શાવ્યા.

આ સિવાય શુભયોનિ કઈ અને અશુભયોનિ કઈ? તે પગ્ન આગમગ્રન્થોમાં બતાવ્યું છે. શુભયોનિ કઈ કહેવાય અને અશુભયોનિ કોને કહેવાય તે વાચકો સ્વયં સમજી શકે તેમ છે; કારણ કે વ્યક્તિની ઉત્તમતા અને અધમતા જોઈને શુભાશુભપણાનો નિર્ણય સુખપૂર્વક કરી શકાય છે. [૩૨૫]

૪૭૬. કામાતુર થઈને સ્પર્શ કરે તો જ લોહ પૂતળાનું દ્વીભૂતપશું લેવું. કંઈ આખો દિવસ કાયમી એવી ઉષ્ણતા રહેતી નથી, નહીંતર સુવર્શ-રત્નનાં આભૂષણો પહેરે છે તે પહેરવાનો અસંભવ જ થઈ જાય. **ઝવતરળ** અહીંથી ગ્રન્થકાર બાર ગાથાઓ દ્વારા આયુષ્યની મીમાંસા રજૂ કરે છે. 'આયુષ્ય કે જીવન' એ એક એવી વસ્તુ છે કે જે સંસારના પ્રાણીમાત્રને પ્રિય છે. જીવવું કોને નથી ગમતું ? અર્થાત્ સહુને ગમે છે. મરવું કોઈનેય પ્રિય નથી, છતાં સહુને અપ્રિય એવા મૃત્યુને ભેટવું તો પડે જ છે. આ જીવન જે જીવાય છે તેમાં કારણ આયુષ્ય નામનું કર્મ છે. આ કર્મ જેવી જાતનું હોય તે રીતે જીવાય. ત્યારે આ કર્મ કેવી કેવી જાતનું કેવા પ્રકારનું છે ? તેનું વર્જ્યન સહુને જાણવું અગત્યનું હોઈ અહીંથી શરૂ કરાય છે. એમાં પ્રથમ ગાથામાં આયુષ્યમાં ઉત્પન્ન થતી સાત સ્થિતિઓને જૈન સિદ્ધાંતની શૈલી અને પરિભાષા દ્વારા વર્જ્યવે છે.

## आउस्स बंधकालो, अबाहकालो अ अंतसमओ य । अपवत्तऽणपवत्तणउवक्रमऽणुवकमा भणिया ॥३२६॥

સંસ્કૃત છાયા----

आयुषो बन्धकालोऽबाधाकालश्चान्तसमयश्च । अपवर्त्तनानपवर्तनोपक्रमानुपक्रमा भणिताः ॥३२६॥

શબ્દાર્થ—

| आउस्स बंधकालो=આયુષ્યનો બંધકાલ | अपवत्तणपवत्तण≔અપવર્તન અને અનપવર્તન |
|-------------------------------|------------------------------------|
| अबाहकालो=અબાધાકાળ             | उवक्रम=64£म                        |
| ઝંતસમઓ≕અંત સમય                | अणुवक्कम=અ <b>नु</b> ५ <b></b> £भ  |

**વિશેષાર્થ---- ૧-બંધકાલ;--**બંધકાલ એટલે બંધ યોગ્ય કાલ. હવે શંકા થાય કે બન્ધ શેનો ? તો જવાબમાં--પરભવાયુષ્યનો.

એક એવો નિયમ છે કે, દરેક આત્માઓને એક ગતિમાંથી બીજી ગતિમાં કોઈ પણ દેહ ધારણ કરવો હોય, પછી ચારે ગતિમાંના કોઈ પણ નામરૂપે હોય, તો તેનો, તેને ચાલુ ભવમાં જ નિર્ણય કરવો પડે છે. એ નિર્ણય ન થાય ત્યાં સુધી આ દેહમાંથી આત્મા છૂટી શકતો નથી. તાત્પર્ય એ કે, પરભવના આયુષ્યનો ચાલુ ભવમાં જ બંધ કરવો પડે છે. આ બન્ધ કથારે કરવો જોઈએ ? તેનો નિર્ણય કરવો તે બન્ધકાલ. આ નિર્ણય કાળ-સમય હવે પછીની જ ગાથામાં ગ્રન્થકાર જણાવશે.

પ્રસ્તુત ભવના ગતિમાન આયુષ્યમાં પ્રથમ બન્ધકાલ આવે છે. બન્ધકાળ વખતે તેની સાથે સાથે જ અબાધાકાળની મર્યાદા જીવ નક્કી કરી જ નાંખે છે તેથી બીજી વ્યાખ્યામાં અબાધાકાળ એટલે શં ? તો તે સંબંધી વિશેષ વ્યાખ્યા તો ગાથા ૩૨૯માં કરશે, પણ ટૂંકી વ્યાખ્યા એ કે----

**૨--અબાધાકાલ**---ચાલુ ભવમાં બન્ધકાલ વખતે જીવે પરભવના--જે ગતિમાં જે જાતિ--સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થવું હોય ત્યાંના આયુષ્યનો બન્ધ કર્યો, એ બન્ધ કર્યા પછી એ બહાયુષ્ય ઉદયમાં ન આવે અર્થાત્ જ્યાં સુધી નિશ્વિત કરેલા જન્મમાં ઉત્પન્ન ન થાય. એ (બન્ધ–ઉદય) બન્ને વચ્ચેનો જે ગાળો–કાળ જેટલો હોય, તેને અબાધાકાળ કહેવાય.

**૩ અંતસમય** અનુંભવાતું (દ્રવ્ય-કાલ) બન્ને પ્રકારનું ગતિમાન આયુષ્ય પૂર્ણતાને પામે તે. જેને 'મૃત્યુ' શબ્દથી પશ ઓળખાવાય છે.

ઉપરની ત્રણેય સ્થિતિનો અનુભવ જીવમાત્રને અવશ્ય કરવાનો જ હોય છે, તેથી ત્રણેયની વ્યાખ્યા સાથે કરી અને હવે પછીની ચાર સ્થિતિઓનો અનુભવ જીવમાત્રને માટે વૈકલ્પિક છે, એટલે તેનું વર્જ્ઞન પછી લીધું છે.

ચાર સ્થિતિમાં પ્રથમ સ્થિતિ (અપવર્તન) આયુષ્યનો ઘટાડો થાય તેને સૂચવે છે. બીજી સ્થિતિ (અનપવર્તન) તે ગમે તેવા પ્રતિકૂલ સંયોગોમાં પણ આયુષ્ય—સમયમર્યાદાનો જરા પણ હ્રાસ ન થાય તેને સૂચવે છે.

હવે આ ઘટાડો શાથી થાય છે અને શાથી નથી થતો ? તેનાં બે કારણો બતાવ્યાં છે. એકનું નામ उपक्रम આપ્યું છે અને બીજાનું अनुपक्रम નામ આપ્યું છે. ઉપક્રમ એ અપવર્તનનું કારણ છે, અને અનુપક્રમ એ અનપવર્તનનું કારણ છે. આમ અહીં કાર્યકારણભાવની વ્યવસ્થા સમજવી. અહીંઆ બંને કારણોની વ્યાખ્યા પણ જણાવે છે.

**૪. અપવર્તન**—લાંબા કાળ સુધી ક્રમશઃ વેદવા—ભોગવવા યોગ્ય, બાંધેલી આયુષ્યસ્થિતિને, તથાપ્રકારનાં ઉપદ્રવાદિ અનિષ્ટ નિમિત્તો મળતાં પરાવર્તન થાય એટલે કે દીર્ઘ સ્થિતિને લસ્વ—અલ્પસ્થિતિ કરી ભોગવી નાંખે તેવા આયુષ્યને અપવર્તન જાતિનું કહેવાય.

એક સિદ્ધાંત સમજી રાખવો કે જન્માંતરની બદ્ધ આયુષ્યસ્થિતિનો ઘટાડો સંભવિત છે; પશ તેમાં વધારો ત્રશે કાળમાં થઈ શકતો નથી. અર્થાત્ ૧૦૦ વરસનું આયુષ્ય બાંધીને જન્મેલો ૧૦૦ વરસ ઉપરાંત, એક કલાક શું, એક પળ પણ વધુ ન જીવે; ઉલટું ૧૦૦ વરસાયુષી પાંચ વરસમાં કે યાવત્ ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થતાં તરત જ મૃત્યુ પામી જાય એ સંભવિત છે.

**પ. અનપવર્તન**–અપવર્તનથી વિપરીત, જન્માન્તરથી પ્રસ્તુત ભવમાં ભોગ્યમાન જેટલું આયુષ્ય બાંધીને આવ્યો હોય તેટલું અવશ્ય ભોગવે જ અર્થાત્ જેમાં સ્થિતિનો જરા પણ હ્રાસ થયા સિવાય સંપૂર્ણપણે ભોગવી શકે તે.

**૬.--ઉપક્રમ**--આયુષ્યનું અપવર્તન---ફેરફાર=-બ્રૂસ કરનારાં કારણો.

**૭. અનુપક્રમ**----ઉપક્રમથી ઉલટું એટલે કે આયુષ્યનો હ્રાસ કરનારાં કારશોનો અભાવ, તે ઉપર આયુષ્યની સાથે સંબંધ ધરાવતી બાબતો જશાવી.

## આયુષ્યકર્મ વિચારણા

હવે આપણે આયુષ્ય અંગેની થોડીક સમીક્ષા વિચારીએ, એમાં પ્રથમ આયુષ્ય એટલે શું ? જેના વડે જીવ વિવક્ષિત કોઈ પણ ભવમાં, અથવા તે વિવક્ષિત ભવના દેહમાં અમુક કાળ પર્યંત રહી શકે તે શક્તિ--સાધનનું નામ **આયુષ્ય** અથવા જેના વડે જીવ પરભવમાં જઈ શકે તેનું

ż

નામ પણ **आયુષ્ય**. આપણા દેહમાં આપણો આત્મા જેટલો સમય રહી શકે, તે આ આયુષ્યશક્તિના બળે જ. ત્યારે આ શક્તિ શું છે ? એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં આ આયુષ્ય કોઈ દેશ્ય વિદ્યુતાદિ શક્તિ, પદાર્થ કે રસાયનાદિ નથી, પણ આ એક પ્રકારનું કર્મ જ છે. અને જૈનોએ કર્મવાદના પાયારૂપ માનેલા સ્થૂલ આઠ પ્રકારનાં કર્મો પૈકીનું આ આઠમું કર્મ છે, જેને **'આયુષ્યકર્મ'** એવા નામથી ઓળખાવાય છે. કર્મ થયું એટલે જૈન સિદ્ધાંત પ્રમાણે તે કર્મો એક પદાર્થરૂપે છે, જેમાં વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ, રહેલાં છે, પણ અત્યન્ત સૂક્ષ્મભાવને પામેલાં હોવાથી તે ચર્મચક્ષુથી દેશ્ય નથી થતાં, પણ જ્ઞાનદષ્ટિથી જ્ઞાનીઓ જરૂર જોઈ શકે છે. પદાર્થ થયો એટલે તે પુદ્ગલ–પરમાણુના સમૂહરૂપ છે. આ આયુષ્યના પુદ્દગલો જે આત્માએ જે જાતના જેટલાં ભેગાં કર્યાં હોય તે પ્રમાણે તેટલો વખત આ જીવ ખોળિયામાં રહી શકે છે. એ પુદ્દગલ–પરમાણુઓનો જીવ ભોગવટાદારા ક્ષય કરી નાંખે કે તુર્ત જ, તે જ ક્ષણે, આત્મા વર્તમાન દેહમાંથી નીકળી અન્ય જીવાયોનિમાં પ્રવેશ કરી જાય છે અને ત્યાં ઉત્પન્ન થઈ તદ્દભવયોગ્ય દેહની રચના કરે છે.

આથી તાત્પર્ય એ નીકળ્યું કે—આ આયુષ્યના પુદ્દગલો જીવને અમુક કાલ કે વરસો સુધી, દેહમાં ટકાવી રાખનાર છે. આ આયુષ્ય પુદ્દગલના સમૂહરૂપ છે. એના પર જ જીવન કે મરણનો આધાર હોય છે.

આ આયુષ્યના પુદ્દગલો સાથે કાળનો પશ સંબંધ છે એટલે કે એ પુદ્દગલો જે જન્માંતરથી જીવ બાંધીને લાવ્યો તે કેટલા વખતમાં ભોગવવાનાં હોય છે ? તે માટે કાલનું નિયમન પશ થાય છે. આથી જીવને ભવાંતરમાં જવું હોય ત્યારે, પુદ્દગલો અને કાળ બેનો ક્ષય કરવો પડે છે; માટે જ શાસ્ત્રીય શબ્દમાં આયુષ્યને બે ભેદો પાડીને સમજાવ્યું છે. (૧) દ્રવ્ય आયુષ્ય અને (૨) काल आયુષ્ય.

૧-દ્રવ્યો એટલે પુદ્ગલો તથાપ્રકારનાં કર્મ પુદ્દગલો દ્વારા જીવાય તે દ્રવ્યાયુષ્ય. તેલ વિના દીવો બળી શકતો નથી તેમ આ આયુષ્યકર્મનાં પુદ્દગલો વિના આત્મા (દેહમાં) જીવી શકતો જ નથી, આ પુદ્દગલો તે જ દ્રવ્યાયુષ્ય. આની મદદથી જ યથાયોગ્ય કાળ જીવી શકાય છે. પ્રત્યેક આત્મા વિવક્ષિત ભવમાં જે આયુષ્ય પુદ્દગલો ભોગવતો હોય છે તે માટે એક અટલ નિયમ સમજી લેવો કે ભૂતકાળના—ગતજન્મનાં બાંધેલાં કર્મો ઉદયમાં આવેલાં ભોગવે છે. અને વર્તમાન જન્મમાં બાંધેલાં કર્મો ઉદયમાં આવેલાં ભોગવે છે. અને વર્તમાન જન્મમાં બાંધેલાં આયુષ્ય પુદ્દગલો તેના ભાવિજન્મમાં ભોગવવાનાં હોય છે. આથી સમજવું કે આજે વર્તમાનમાં જે આયુષ્ય પુદ્દગલો તેના ભાવિજન્મમાં ભોગવવાનાં હોય છે. આથી સમજવું કે આજે વર્તમાનમાં જે આયુષ્ય પુદ્દગલો ભોગવતો હોય છે, તે પુદ્દગલો જન્માંતરના બાંધેલા જેટલા હોય તેટલાનો સંપૂર્ણ ક્ષય ન થાય ત્યાં સુધી જીવ કદી પણ વર્તમાન દેહમાંથી છૂટી શકતો જ નથી. પ્રત્યેક પરમાણ ભોગવાઈ જવો જ જોઈએ. તે પછી જ જીવનું મૃત્યુ થાય અને ગત્યન્તરમાં આતમા ચાલ્યો જાય. આ નિયમ દ્વયાયુષ્ય અંગે છે.

**ર**-હવે બીજો પ્રકાર **कાलાયુખ્ય**નો છે. દ્રવ્યાયુખ્યની જેવો આ આયુખ્ય માટે નિયમ નથી, એટલે કે જેટલું બાંધીને લાવ્યો હોય તે બધાય કાળનો અનુભવ કે ભોગવટો કરવો જ પડે અર્થાત્ તેટલા વરસ સુધી જીવવું જ જોઈએ એવું નથી, એમાં વિકલ્પ છે એટલે ભોગવવું પડે અથવા ન પણ પડે. આ કાલાયુખ્યને જરા વિસ્તારથી સમજીએ. દ્રવ્ય આયુષ્યની મદદથી જીવ--આત્મા (જઘન્ય અન્તર્મુહૂર્તથી લઈ ઉત્કૃષ્ટ સાગરોપમ સુધી) જીવી શકે છે અથવા તે તે દેહમાં ટકી શકે છે. એનું જ નામ **કાળ આયુષ્ય.** કાળ એટલે વખત. પછી તે સમયથી લઈ અંતર્મુહૂર્ત, ઘડી, પ્રહર, દિવસ, માસ, વરસ, ગમે તે સમજવો.

આ કાલાયુષ્યની વ્યાખ્યા દ્રવ્યાયુષ્યથી ભિન્ન છે. એટલે કે જીવ ગતજન્મમાં દ્રવ્યાયુષ્યના બન્ધ વખતે, કાળાયુષ્યનો બન્ધ પશ ભેગો કરી નાંખે છે. પશ જેમ દ્રવ્યાયુષ્યનું અપવર્તન થતું જ નથી ને તેથી તેનો પૂર્શ ક્ષય જ કરવો પડે છે પશ કાળાયુષ્યનો સંપૂર્શ ક્ષય કરવો જ પડે એવો એકાંત નિયમ નથી અર્થાત્ એમાં અપવર્તન એટલે કે હ્રાસ પશ થઈ જાય.

દાખલા તરીકે ગત જન્મમાં સો વરસની આઉખાની મર્યાદા નક્કી કરીને પછી અહીં વર્તમાનકાળમાં મનુષ્યરૂપે જન્મ્યા, તો તે જીવ સો વરસ સુધી જીવશે જ એવું નિશ્વિત ન કહી શકાય. વચમાં કોઈ ઉપદ્રવ કે અકસ્માત નડે તો અંતર્મુહૂર્તમાં જ મૃત્યુ પામી જાય. અને આજે ઘણાએ દાખલા જોઈએ છીએ જેને વ્યવહારમાં અકાળ મૃત્યુ તરીકે ઓળખાવાય છે.

આથી મથિતાર્થ એ નીકલ્યો કે, દ્રવ્ય આયુષ્યમાં અપવર્તન નથી. તે અનપવર્તનીય છે જયારે કાલાયુષ્યમાં વિકલ્પ હોવાથી તે અપવર્તન અને અનપવર્તન બંને પ્રકારે ભોગવાય છે.

∽**શંકા**– દ્રવ્યાયુષ્ય પુરું ભોગવાય તો તત્સહચારિ કાલાયુષ્ય ન ભોગવાય એમ કેમ બને ? આ વાત તો વિચિત્ર લાગે !

**સમાધાન**– આયુષ્યની સ્થિતિ કે લયમાં પ્રધાન કારશ આયુષ્યકર્મનાં પુદ્દગલો જ છે. પુદ્દગલો એ એવી વસ્તુ છે કે ધીમે ધીમે ભોગવાય અને શીઘ્રપશે પશ ભોગવી શકાય. એનો આધાર આત્માના મન્દ–તીવ્ર અધ્યવસાયો ઉપર છે.

ઉપર દાખલો ટાંક્યો તે મુજબ, એક જીવ સો વરસ સુધી ચાલી શકે તેટલા આયુષ્યનાં પુદ્દગલો બાંધી અવતર્યો ને પાંચ વરસની ઉમ્મર થતાં કોઈ ઉપદ્રવ કે અકસ્માત નડ્યો ને હાર્ટફેલ થયું અને પાંચમે વરસે જ મૃત્યુ પામ્યો; ત્યારે આ જીવે કાલાયુષ્ય પૂર્ણ ન કર્યું, કાળના ૯૫ વરસ પડતાં મૂક્યાં, પણ એવી રીતે ૯૫ વરસ ભોગવી શકાય તેટલાં પુદ્દગલો તે વખતે પડ્યા રહે ખરાં ? તો હરગીજ નહીં. આયુષ્યનો એક પણ પુદ્દગલ કે પરમાણુ બાકી રહે જ નહીં, સંપૂર્ણ ભોગવાઈ જ જાય છે; કારણ કે પ્રથમ જ કહી દીધું છે કે દ્રવ્યાયુષ્યનું અપવર્તન એટલે ફેરફાર થઈ શકે છે.

પણ એક ખ્યાલ નિશ્વિતરૂપે સમજી રાખવો ઘટે કે આયુષ્યમાં હાનિનો ફેરફાર શક્ય છે પણ વૃદ્ધિનો નહિ.

હવે કાલાયુષ્યમાં કોઈ ઉપદ્રવ કે અકસ્માત ન નડે તો તો સો વરસ પૂરાં કરીને જ મરશ પામે અને એ વખતે દ્રવ્યાયુષ્ય સો વરસ સુધી ભોગવાય અને કાલાયુષ્ય પશ્ન તેટલાં જ વરસો સુધી ભોગવાય, આ કાલાયુષ્યને અનપવર્તન કહેવાય.

**શંકા** આયુષ્યનાં પુદ્દગલોનો ક્ષય થયો અને સ્થિતિ સમયનો ક્ષય ન થયો તો સો વરસની સ્થિતિ સુધી ચાલે એટલાં પુદ્દગલોને જીવ પાંચ વરસમાં, અરે ! અંતર્મુહૂર્તમાં કેવી રીતે ભોગવી નાંખે ?

**સમાધાન** ઉપરની શંકાનું સમાધાન એ કે, જેમ એક કોડિયામાં તેલ પૂરેલું હોય, જ્યોતિ ધીમે ધીમે બળતી હોય તો, તે દીવો યથાસમયે બળી રહે પશ કોઈ માશ્રસ એ દીવાની વાટને સંકોરી જ્યોતિને મોટી કરે, તો તે જ દીવો ઝડપથી બળી જાય છે અને તેલનો સંપૂર્શ ક્ષય થઈ જાય છે. તે વખતે તેલ પૂરું વપરાવા છતાં દીવો જલદી બળી ગયો એમ બોલીએ છીએ. વળી બીજું દષ્ટાંત એ કે એક ૧૦૦ હાથ લાંબી દોરી સીધી સળંગ મૂકી છે. એ દોરીને કોઈ એક છેડેથી સળગાવે તો તે ધીમે ધીમે બળતી એના નિયમ મુજબ, યોગ્ય સમયે જ બળી જવા પામે. પશ એની એ જ ૧૦૦ હાથની દોરીને જો ગૂંચળું કરીને સળગાવવામાં આવે તો તો બહુ ઓછા સમયમાં સળગી ખતમ થાય.

ઉપરનાં <sup>૪૭૭</sup> દષ્ટાન્તો પ્રમાણે આયુષ્યમાં ઘટાવી લેવું જોઈએ કે-સો વરસનું અનપવર્તનીય આઉખું બાંધીને આવેલો જીવ સમયે સમયે ક્રમશઃ આયુષ્યનાં કર્મ પુદ્દગલોનો ક્ષય કરતો જાય અને વચમાં તે આયુષ્ય કર્મને કંઈ પણ ઉપક્રમો ન લાગે—અર્થાત્ અનુપક્રમ સ્થિતિ રહે—તો તો પૂરેપૂરા સો વરસે જ તે મરણ પામે. પણ જન્માંતરમાં ૧૦૦ વરસનું આઉખું બાંધતી વખતે સાથે એવા પ્રકારના શિથિલ મનોભાવો ભળ્યા કે જેથી તે આઉખું બાંધ્યું હતું તો સો વરસનું જ પણ શિથિલભાવનું બાંધ્યું તો તેવા જીવને (આગળ ગાથા ૩૩૭માં જણાવ્યા મુજબ) જુદા જુદા પ્રકારના ઉપદ્રવો, આઘાત, પ્રત્યાઘાતો લાગે કે સો વરસ સુધી ચાલે તેવાં આયુષ્યપુદ્દગલોને મોટા મોટા જથ્થામાં ઝડપથી ભોગવીને ક્ષય કરી નાંખે, તો થોડા વરસોમાં જ જીવનદીપક બુઝાઈ જાય, અરે ! ભયંકર કોટિનો રોગ. અકસ્માત, શસ્ત્રાદિકનો ઘાત કે ભય વગેરે થાય તો અંતર્મુહૂર્તમાં પણ જીવનજ્યોત ખતમ થઈ જાય, જેને વહેવારમાં અકાળમૃત્યુ કહેવાય છે.

આ પ્રમાણે આયુષ્ય અંગેની ભૂમિકા જણાવી. [૩૨૬]

**ગવતરળ** હવે એ સાતે આયુષ્યદ્વારોને ક્રમશઃ વિસ્તારથી વર્જીવે છે, તેમાં પ્રથમ **બંધકાળ** જે જીવોનો જેટલો હોય છે તેને ઘટાવે છે.

> बंधंति देव---नारयअसंखनरतिरि छमाससेसाऊ । परभवियाउ सेसा, निरुवक्कमतिभागसेसाऊ ॥३२७॥ सोवकमाउआ पुण, सेसतिभागे अहव नवमभागे । सत्तावीसइमे वा, अंतमुहुत्तंतिमे वा वि ॥३२८॥

સંસ્કૃત છાયા—

बघ्नन्ति देव—नारकाऽसंख्यनरतिर्यञ्चः षण्मासशेषायुषि । परमवायुः शेषा निरुपक्रमाः त्रिभागे शेषे आयुषः ॥३२७॥ सोपक्रमायुष्का पुनः शेषत्रिभागे अथवा नवमभागे । सप्तविंशतितमे वा अन्तर्मुहूर्त्तेऽन्तिमे वाऽपि ॥३२८॥

૪૭૭. અહીં ભીંજવેલા બે ધોતિયાનું તથા બાંધેલી અને છૂટી એવી ઘાંસની ગંજીનું પગ્ન દષ્ટાંત ઘટાવાય છે.

#### શબ્દાર્થ—

| લંઘંતિ=બાંધે છે               |
|-------------------------------|
| છમાસસેસાઝ=છમાસ શેષ આયુષ્ય રહે |
| પરમવિયાહ=પરભવાયુષ્ય           |

निरुवक्कम=निरुपश्चम सोवक्कमाउआ=सोपश्चमायुषी अहव=अथवा

**ગાથાર્થ**— (નિરુપક્રમાયુષી) દેવો—નારકો, અસંખ્યવર્ષાયુષી યુગલિક મનુષ્ય તથા તિર્યંચે (પોતાના ચાલતા ભવનું) છ<sup>૪૭૮</sup> માસ આયુષ્ય બાકી રહે ત્યારે પરભવનું આયુષ્ય બાંધે છે. વળી શેષ જીવોમાં નિરુપક્રમાયુષી નિશ્ચે, પોતાના આયુષ્યનો શેષ ત્રીજો ભાગ બાકી હોય ત્યારે, અને જેઓ સોપક્રમાયુષી છે તે પોતાના આયુષ્યના શેષ ત્રીજા ભાગે પરભવાયુષ્ય બાંધે છે; પણ નિશ્ચય નહીં. એથી જ સ્વઆયુષ્યના બાકીના નવમા ભાગે, સત્તાવીસમે ભાગે, (એમ ત્રીજે ત્રીજે ભાગે) છેવટે સ્વઆયુષ્યના અન્તિમ અન્તર્મુહૂર્તામાં પણ પરભવ સંબંધી આયુષ્ય જરૂર બાંધે છે ા૩૨૭–૩૨૮ા

**વિશેષાર્થ** ગત ગાથામાં આયુષ્યની સાથે સંબંધ ધરાવતી સાત બાબતો જણાવી અને સાથે સાથે ગ્રન્થાન્તરથી આયુષ્ય અંગેની મીમાંસા કરી. હવે સાત બાબત પૈકી પહેલી બાબત <del>વાં</del>ઘकાત્તની છે. પ્રસ્તુત ભવની અંદર પરભવના આયુષ્યનો બંધ ચારે ગતિ પૈકીના કયા જીવોને કયા વખતે થાય ? તે વાત આ યુગ્મ—બન્ને ગાથામાં કહે છે.

બંધકાલ સંબંધી થોડીક બીજી હકીકત સમજી લેવી જરૂરી છે. તે એ કે, અભ્યાસીએ એક સિદ્ધાંત સમજી રાખવો કે, કોઈ પણ જીવાત્માના પરભવમાં ઉત્પન્ન થવાના ભાવિસ્થાનનો સર્વાંગી નિર્ણય, તેના વર્તમાનભવમાં જ નિશ્ચિત થાય છે. અને એ નિર્ણય થયા બાદ જ વર્તમાન દેહ–ખોણિયું તજે છે. જ્યાં સુધી એ નિશ્ચય થયો ન હોય ત્યાં સુધી કોઈ પણ શક્તિ નથી, કે આ દેહમાંથી નીકળી શકે. કારણ કે જૈન સિદ્ધાંત પ્રમાણે જીવ (મુક્તિ ન થાય ત્યાં સુધી) સૂક્ષ્મ શરીરધારી તો હંમેશા રહે જ છે, પણ સ્થૂલ શરીરધારી પણ હંમેશાં હોય છે, માત્ર તજ્ઞવત એટલો કે એક ભવમાંથી બીજા ભવમાં જતાં ઉત્પન્ન થવાનું સ્થાન આડું અવળું હોય તો વધુમાં વધુ પાંચ સમય સ્થૂલ દેહ વિનાનો રહે છે; બાકી કોઈ ને કોઈ ગતિ–યોનિ યોગ્ય શરીરને <sup>૪૭૯</sup>મેળવી જ લે છે. અને એ મેળવવા માટે તેને પૂર્વભવમાં જ નિર્ણય કરવો પડે છે. શરીર, એ તો જીવે કર્મરાજા પાસેથી લીધેલું ભાડૂતી ઘર છે. એની મુદત પૂરી થયે ખાલી કરી દેવાનું છે પણ તે પહેલાં જૂનું ઘર બદલીને નવા ઘરમાં જવું છે, તે ઘરની બંધી અગાઉથી કરી જ લે છે, જેથી એક દેહ છોડ્યા પછી તરત જ બીજા દેહમાં જીવ પ્રવેશ કરી જાય છે.

અહીં જીવોનો બંધકાળ ત્રણ જાતનો છે. ૧.–છ માસ શેષ રહે ત્યારે. ૨.--અવશ્ય ત્રીજો ભાગ બાકી રહે ત્યારે અને ૩. ત્રીજે ભાગે.

ગાથામાં નિરુવक्कम=નિરુપક્રમ અને सोवक्कम=સોપક્રમ શબ્દ વાપર્યો છે. તેનો અર્થ ટુકમાં ગત

૪૭૯. કેટલાક ધર્મવાળાઓ મૃત્યુ પછી આત્મા આકાશમાં અહર રહે છે. અમુક વખત દેહ વિનાનો રહે છે વગેરે કથન કરે છે પક્ષ તે જૈનદર્શનસંમત નથી.

૪૭૮. આ વચન પ્રાયિક સમજવું, કારશકે ઠાશાંગ સૂત્રમાં અધ્યાય છકાની ટીકામાં છ માસ શેષે આયુષ્ય ન બાંધે તો ઘટાડતા યાવત્⁺છેલ્લા અન્તર્મુહૂર્તો પજ્ઞ બાંધે એમ કહ્યું છે.

ગાથામાં જ આવી ગયો છે. વિસ્તૃત અર્થ આગળ કહેશે. અહીં તેનો સંક્ષિપ્ત અર્થ એમ છે કે, निर्गतानि उपक्रमाणि यस्मात्-इति निरुपक्रमम् । જે આયુષ્ય ઉપક્રમોનું નિમિત્ત બનવાનું નથી તે નિરુપક્રમ આયુષ્ય. જેને ગતગાથામાં 'અનપવર્તન' શબ્દથી કહ્યું છે. બંને એકાર્થકવાચક છે, અને उपक्रमैः सह वर्तमानमायुः तत् सोपक्रमम् । અર્થાત્ ઉપક્રમોના આઘાત-પ્રત્યાઘાતોનો ભોગ થનારું તે. જેને ગત ગાથામાં 'અપવર્તન' શબ્દથી કહ્યું છે.

કેટલાંક ગતિ અને સ્થાનો જ એવાં છે કે, જ્યાં ઉત્પન્ન થનારા જીવનું આયુષ્ય નિરુપક્રમી અથવા અનપવર્તનીય જ હોય છે. એવા જીવો કયા ? તો દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થનારા તમામ પ્રકારના દેવો, નરકગતિમાં ઉત્પન્ન થનારા નારકો અને <sup>૪૮૦</sup>અસંખ્ય વર્ષાયુષી મનુષ્ય અને તિર્યંચો સમજવા. આ જીવોને ગમે તેવા ઉપદ્રવો કે સંકટો આવે તો પણ તેમનું અકાળે મૃત્યુ થાય જ નહીં. પીડાઓ થવી હોય તો થાય; પણ પ્રાણત્યાગ તો સંપૂર્ણ આયુષ્ય પૂરું થયે જ થાય છે.

આ ચારે પ્રકારના નિરુપક્રમી જીવોને માટે એક જ નિયમ કે તેમના બાંધેલા આયુષ્યના છ માસ બાકી રહે કે તરત જ–ત્યારે જ નારકો માટે પરભવાયુષ્યનો બન્ધ કરે; છતાં એક મત એવો પણ છે કે છ માસ એ<sup>¥74</sup>ઉત્કૃષ્ટપણે સમજવા. પણ ત્યારે બંધ ન કરે તો જઘન્યથી મૃત્યુ આહું અંતર્મુહૂર્ત બાકી રહે ત્યારે પણ તે કરે.

બીજા સંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળા એકેન્દ્રિયો, બેઇન્દ્રિયો, તેઇન્દ્રિયો, ચઉરિન્દ્રિયો, પંચેન્દ્રિયો જેઓ નિરુપક્રમાયુષવાળા છે, તેઓ પોતાના આયુષ્યનો ત્રીજો ભાગ શેષ રહે ત્યારે અવશ્ય પરભવાયુષ્યનો બંધ કરે છે. આ નિરુપક્રમાયુષીનો બંધકાળ કહ્યો.

એમાં સોપક્રમાયુષવાળા એકેન્દ્રિયો, બેઇન્દ્રિયો, તેઇન્દ્રિયો, ચઉરિન્દ્રિયો, પંચેન્દ્રિયો, પોતે પોતાના આયુષ્યનો ત્રીજો ભાગ <sup>૪૮૨</sup>બાકી રહે તે વખતે પરભવના આયુષ્યનો બંધ કરે છે. અથવા નવમો ભાગ (એટલે ત્રીજા ભાગના ત્રિભાગ) શેષ રહે ત્યારે બંધ કરે, તે વખતે બંધ ન કરે તો પાછો સત્તાવીશમો (એટલે ત્રિભાગ-ત્રિભાગ-ત્રિભાગ) ભાગ શેષ રહે ત્યારે અવશ્ય બંધ <sup>૪૮૩</sup>કરે.

સત્તાવીશમા ભાગે બંધ ન કરી શક્યો તો છેવટે મૃત્યુ વખતના--અન્તિમ અન્તર્મુહૂર્તમાં તો કરે ને કરે જ, કારશ હવે છેલ્લો બંધસમય એ જ છે.

કેટલાક આચાર્ય મતાંતરે એમ કહે છે કે સત્તાવીશમે ભાગે બંધ ન થાય તો પછી છેવટના ૪૮૦. કોઈ આચાર્ય યુગલિકને માટે પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ શેષ રહે ત્યારે પરભવાયુષ્યનો બન્ધ માને છે.

૪૮૧. પન્નવરાદિ સૂત્રમાં માત્ર 'ત્રીજે, નવમે ભાગે' પરભવાયુષ્ય બાંધે એવું કહ્યું છે, પગ્ન તેનો અર્થ તો ૯૯ વરસવાળો ૩૩મે વરસે બાંધે એમ પગ્ન થઈ જાય, પગ્ન તે ઇષ્ટ નથી માટે ત્રીજા ભાગે નહિ, પગ્ન ત્રીજો ભાગ શેષ રહે, એમ સમજવું. આ કથન સર્વને સંમત છે.

४८२. सिअत्तिमागे सिअत्तिभागे सिअत्तिभागत्तिभागतिभागे । [प्रश्वापना.]

શેષ ત્રિભાગે એટલે ૩. ૯. ૨૭, ૮૧, ૨૪૩, ૭૨૯, ૨૧૮૭. ઇત્યાદિ જે આંક ત્રણ ત્રણ ગુસી હોય, તે ૨કમરૂપ ભાગની કલ્પના, તેને ત્રિભાગકલ્પના કહે છે.

૪૮૩. જુઓ, ભગવતી શતક ૧૪, ઉ૦ ૧.

आयुष्यनी अबाधाकाल तेमज अंतसमयनी व्याख्या

અન્તર્મુહૂર્ત વખતે જ થાય એવું કંઈ નથી, પણ સત્તાવીશમા ભાગથી ક્રમશઃ ત્રિભાગે ત્રિભાગે બંધકાળ હોય છે જ.

હવે ત્રિભાગની ઘટના વિચારીએ;-જે જીવનું આયુષ્ય ૯૯ વર્ષનું હોય તો તે જીવને ત્રીજા ભાગે પરભવાયુષ્યનો બન્ધ પડે, તો તે કચારે ? તો સમજવું કે ૯૯ વરસના બે ભાગ બાદ કરીએ એટલે ૬૬ વરસ પૂરા થાય કે ૬૭માં વરસના પ્રારંભના દિવસોમાં કોઈ પણ ક્ષણે બંધ પડે. હવે એ વખતે બન્ધ ન પડ્યો તો બાકીનાં ૩૩ વરસ રહ્યા તેના નવમા ભાગે એટલે ૯૯ વરસમાં ૩ વરસ ૮ મહિના બાકી રહે ત્યારે, પરભવાયુષ્યનો બંધ પડે, ત્યારેય ન બાંધે તો પાછા ૩–૮ મહિનાના ૨૭મા ભાગે બાંધે.

ઉપર પરભવાયુષ્યના કાળનો જે સિદ્ધાંત કે મર્યાદા છે, તે સ્થૂલ અને સામાન્ય ધોરણ પૂરતી જણાવી છે. સર્વથા માટે એ નિયમ ન સમજવો તેમજ અફર જ છે એવું પણ ન સમજવું. [૩૨૭–૩૨૮] **अवतरण**— આ પ્રમાણે બંધકાળને કહીને **અબાધાકાળ** અને **અંતસમય, ત**થા પ્રસંગોપાત **ૠજુ** અને **વકા** ગતિ કેટલા સમયની હોય ? તેનું સ્વરૂપ પણ કહે છે.

## जइमे भागे बंधो, आउस्स भवे अबाहकालो सो । अंते उजुगइ इगसमय, वक चउपंचसमयंता ॥३२६॥

સંસ્કૃત છાયા----

यावति भागे बन्धः आयुषः भवेत् अबाधाकालः सः । अन्ते ऋजुगतिरेकसमया वक्रा चतुःपञ्चसमयान्ता ॥३२९॥

શબ્દાર્થ—--

| जइमे भागे=જેટલામે ભાગે                          | <b>ઝંતે                                    </b> |
|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| <b>વંધો</b> આ <b>उ</b> स्स भवे=બંધ આયુષ્યનો થાય | इगसमय=એક સમય                                    |
| अबाहकालो सो=અબાધાકાળને                          | चउपंचसमयंता=ચાર પાંચ સમય સુધીની                 |

**ગાથાર્ય** જેટલામે ભાગે આયુષ્યનો બંધ થયો હોય ત્યાંથી લઈ [તે પરભવાયુષ્ય ઉદયમાં ન આવે ત્યાં સુધીનો] અબાધાકાળ કહેવાય, અન્તસમય એટલે મરગ્નસમય, એ અન્તસમયે [પરભવ જતાં જીવને] એક સમયની ઋજૂગતિ અને ચાર–પાંચ સમયની વક્રાગતિ હોય છે. ॥૩૨૯॥

**વિશેષાર્થ** જે જીવોએ પોતાના આયુષ્યના છ માસ શેષ રહે અથવા સ્વાયુષ્યના ત્રિભાગે– સત્તાવીસમે કે કોઈ પણ ભાગે, પરભવાયુષ્યનો બંધ કર્યો હોય, તે પરભવાયુષ્યના બંધકાળથી માંડી, જ્યાંસુધી તે બદ્ધપરભવાયુષ્ય ઉદયમાં ન આવે ત્યાં સુધીનો અનુદય અવસ્થારૂપ–અપાન્તરાલકાલ (વચલો કાળ) તે, તે જીવના આયુષ્યનો **અબાધાકાળ** કહેવાય છે. જેમ કે, દેવ--નારકો કે યુગલિકો પોતાના આયુષ્યાન્તના છ માસ શેષ રહે ત્યારે જ પરભવાયુષ્યનો બંધ કરે છે. એ બંધકાળ પછી છ માસ વ્યતીત થયે મરણ પામતાં તે બદ્ધાયુષ્યનો ઉદય થાય છે. અહીં બંધકાલ અને ઉદયકાળ વચ્ચે છ માસનું જ સ્પષ્ટ જે અંતર પડ્યું તે જ, તે જીવો માટેનો અબાધાકાળ કહેવાય. તેવી રીતે અન્તિમ અન્તર્મુહૂર્તમાં પરભવાયુષ્ય બાંધે તો તેને અપાન્તરાલ કાળ અન્તર્મુહૂર્તનો જ હોવાથી તેટલો અબાધાકાળ ગણાય, એમ સર્વત્ર સમજી લેવું.

**અંતસમય**— ચાલુ ભવના આયુષ્યની સમાપ્તિ થવી, ને તે પછી તરત જ પરભવાયુષ્ય ઉદયમાં આવવું તે. તેને મૃત્યુ પણ કહી શકાય.

**ૠજુવકાગતિ**— જીવ અન્તસમયે આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને પરભવમાં જાય છે, ત્યારે જીવને એક સમયની ઋજુગતિ અને ચાર–પાંચ સમય સુધીની એટલે--એક વકા, દ્વિકા, ત્રિવકા અને ચતુર્વકા, આ બે–ત્રણ–ચાર અને પાંચ સમયવાળી વકાગતિઓ ઉદયમાં આવે છે.

અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગપ્રમાશનો અતિસૂક્ષ્મ માનવાળો સંસારી આત્મા તૈજસ–કાર્મપ્ર નામના સૂક્ષ્મ શરીરને ધારણ કરીને પરભવમાં ઉત્પન્ન થવાના સ્થળે બે ગતિથી પહોંચે છે. એક ઋજૂ અને બીજી **વકા.** 

ઋજુગતિ એક જ સમયની છે, કારણ કે જીવનું મૃત્યુસ્થાન અને ઉત્પત્તિસ્થાન બંને સમશ્રેણીએ અથવા સમાંતર લીંટીએ વ્યવસ્થિત હોય તો, મૃત્યુ સમય પછીના એક જ સમયમાં જીવ ઉત્પત્ન થઈ જાય છે. એને બીજો સમય લાગતો જ નથી. એથી જ આ ગતિનું ઋજુ એ નામ અન્વર્થક છે. ઋજુ એટલે સરલ-સીધી ગતિને સમશ્રેણીએ ન હોય પણ તિચ્છું-વિદિશામાં આડું-અવળું હોય તો જીવને (આકાશ પ્રદેશની શ્રેણીમાં) કાટખૂણો કરીને ધપવું પડે છે. આત્માની ગતિ હંમેશા સીધી જ દિશાગત હોય છે પણ તિચ્છીં કે ગમે તે રીતે જવાની નથી હોતી. એ તો પ્રથમ સીધો જઈ પછી વળાંક લે એટલે એના વળાંકોના કાટખૂણા જ થતા જાય છે. જેટલા વળાંક લેવા પડે તેટલા સમયો રસ્તામાં વધે છે. આવા વળાંકો સંસારી જીવોને (ચતુર્વિગ્રહામાં) વધુમાં વધુ ત્રણ અને કોઈ વખતે (પંચવિગ્રહાગતિમાં) ચાર થાય છે. [૩૨૯]

**સવતરળ**— પૂર્વોક્ત બન્ને ગતિના જ વિષયમાં **નિશ્વય** અને વ્યવહારથી પરભવાયુષ્યનો ઉદય અને પરભવ સંબંધી **આહાર** કશારે હોય ? તે સંબંધી કહેતાં ઋજુગતિમાં આહાર અને ઉદય તેમજ વકામાં માત્ર આયુષ્યનો ઉદયસમય કહે છે.

# उज्जुगइपढमसमए, परभविअं आउअं तहाऽऽहारो । बकाए बीअसमए, परभविआउं उदयमेइ ॥३३०॥

સંસ્કૃત છાયા—

गावार्य----- ઋજુગતિના પ્રથમ સમયે પરભવના આયુષ્યનો ઉદય તેમજ પ્રથમસમયે જ આહાર અને વકાગતિમાં દ્વિતીયસમયે પરભવાયુષ્યનો ઉદય હોય છે. ॥ 330॥

**વિશેષાર્થ**— ગાથા ૧૮૮માં ઋજુ અને વકાગતિ વિષે ઠીક ઠીક સમજ આપી છે, છતાં થોડીક

વધુ સ્પષ્ટતા સાથે કેટલીક નવી સમજ પણ જાણવી જરૂરી છે.

જીવ પુનર્જન્મ લેવા કે અપુનર્જન્મ (મોક્ષ) અવસ્થા મેળવવા જાય ત્યારે તેને બે ગતિ દ્વારા જવું પડે છે. એક ઋજુ અને બીજી વકા.

ઋજુગતિ તો તેના શબ્દના જ અર્થથી સમજાય છે કે તે સરલગતિ છે. મોક્ષે જનારો જીવ સર્વકર્મથી મુક્ત હોવાથી તેનું મૃત્યુ અને ઉત્પત્તિ બંને સ્થાન સીધી સમશ્રેશીએ જ હોય છે, જેથી તે મુક્તાત્મા એક જ સમયે સ્થૂલ કે સૂક્ષ્મ બંને પ્રકારના દેહનો ત્યાગ કરીને સીધો જ, એક જ સમયમાં પ્રાપ્ય સ્થાનપ્રદેશ ઉપર પહોંચી જાય છે, તેથી તેને એક જ સમયવાળી, ઇષ્ટ સ્થાને પહોંચાડનારી ઋજુગતિ જ હોય છે.

પશ સંસારી જીવો તો દેહધારી છે તેથી તેને ઋજુ ઉપરાંત વકાગતિ પગ્ન હોય છે તેથી વકાના પ્રકારો, તેનો કાળ, આ અંતરાલ ગતિમાં આહારની વ્યવસ્થા વગેરે બાબતો અહીં કહેવાય છે.

वक्रागति નામમાં જ વક શબ્દ પડ્યો છે, તેથી તેની વ્યાખ્યા પશ અટપટી જ છે. ગતગાથામાં કહ્યું તેમ જીવને વકાગતિએ ઉત્પન્ન થવાનું હોય તો તેને સ્વકર્મોદયે વળાંકો એટલે માર્ગમાં કાટખૂશો કરીને ધપવું પડે છે. આવા વળાંકો કે કાટખૂશાઓ વધુમાં વધુ ચાર સુધી કરવાના પ્રસંગો બને છે તેથી એક પણ વળાંક વધુ હોતો નથી, ચોથો વળાંક પૂર્શ થતાં સ્થૂલ દેહધારી બનવા પરજન્મ ધારણ કરી જ લે છે. આથી એ થયું કે જે સંસારી જીવને एकवक्रा गतिથી ઉત્પન્ન થવાનું સર્જાયું હોય તે એક વળાંક ખાઈને ઉત્પન્ન થઈ જાય. દ્વિવ્છાવાળાને બે વળાંક–કાટખૂશા કરવા પડે, त्रिवक्राવાળાને ત્રણ અને चतुर्वक्राવાળાને ચાર વળાંક થાય છે.

આ વકાઓમાં કેટલા સમય જાય તો દરેક વકામાં એક સંખ્યા વધારીને કહેવું, એટલે એકવકામાં બે સમય, દ્વિવકામાં ત્રણ, ત્રિવકામાં ચાર અને ચારવકામાં પાંચ સમય મૃત્યુથી ઉત્પન્ન થવા વચ્ચે થાય છે.

બે ગતિની જરૂર ખરી ? હા. ચેતન અને જડ કહો, અથવા જીવ અને પુદ્દગલ કહો, આ પદાર્થો ગતિશીલ છે. આ ગતિશીલ પદ્યર્થો સ્વાભાવિક રીતે જ ચોક્કસ નિયમપૂર્વક જ ગતિ કરનારા છે, અને એની સ્વાભાવિક ગતિ તો આકાશપ્રદેશની સમશ્રેજ્ઞીને અનુસારે જ થાય છે (જે આકાશપ્રદેશ શ્રેજ્ઞીને આપણે તો જોઈ શકતા જ નથી) અર્થાત્ દિશાઓની સમાનાન્તર થાય છે. એટલે કે પૂર્વ, પશ્ચિમ, ઉત્તર, દક્ષિણ, ઊધ્વ, અધો આ છમાંથી ગમે તે દિશામાં સમશ્રેજ્ઞીએ થાય છે. પણ દિશાથી વિદિશામાં કે વિદિશામાંથી દિશામાં સીધે સીધી નથી હોતી. એટલે વિશ્રેજ્ઞીંગમન થતું નથી. પણ બધા જીવો માટે સમશ્રેજ્ઞી ગતિ સંભવિત પણ નથી. એથી જે જીવો એ કર્મવશવર્તી છે તેમને તો વિશ્રેજ્ઞીએ પણ ગતિ કરવી ,પડે છે. જેને આપણે વકાગતિ કહેવી છે. ત્યારે વળાંક જ્યાં આવ્યો એટલે ગતિમાં એક સમયનો કાળ વધારે જવાનો જ એટલે જ ઉપર કહી આવ્યા કે એકવકાને એકુ સમય બે વકાને લે સમય જાય વગેરે.

• • •

ì

# संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

| ।। चारे गतिआश्रयी वेद-योनि-कुलकोटी संख्या तथा योनिभेदो अने प्रकारोनुं यन्त्र ।। |                       |              |           |          |             |                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|--------------|-----------|----------|-------------|-----------------------------------------|
|                                                                                 | चतुर्गतिभेद           | वेद          | योनिसं०   | कुलकोटी  | योनिभेद     | योनिस्पर्शपणुं                          |
| એ                                                                               | પૃથ્વીકાય             | નપુંસક       | ૭ લાખ     | ૧૨ લાખ   | સંવૃત       | શીત-ઉષ્શ-શીતોષ્સ                        |
| કે                                                                              | અપ્કાય                | **           | 99        | ૭ લાખ    | "           | "                                       |
| ન્દ્રિ                                                                          | તેઉકાય                | ,,           |           | ૩ લાખ    |             | ઉષ્ણ                                    |
| ય                                                                               | વાયુકાય               | "            |           | ૭ લાખ    | <b>37</b>   | શીત-ઉષ્શ-શીતોષ્સ                        |
|                                                                                 | સા <b>્</b> વનસ્પતિ   | "            | ૧૪ લાખ    | }        | 37          | "                                       |
| l l                                                                             | ુબાઝાત્યેક૦           | **           | ૧૦ લાખ    | }ર૮ લાખ  | 33          |                                         |
| a                                                                               | બેઇન્દ્રિય            | 37           | રલાખ      | ૭ લાખ    | tt          | 33                                      |
| કલે<br>ન્દ્રિય                                                                  | તેઇન્દ્રિય            | **           | 39        | ૮લાખ     |             | "                                       |
| 1.24                                                                            | ચઉરિન્દ્રિય           | **           | >>        | ૯લાખ     | **          | ,,                                      |
|                                                                                 | સંમૂ૦જલચર             | **           | ત્રિ      | ૧૨ા લાખ  | ,,          | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| તિ                                                                              | સંમૂ૦્યતુષ્પદ         | **           | ų .       | ૧૦ લાખ   | et .        | <b>"</b>                                |
| য                                                                               | સંમૂ૦ઉરપરિ૦           | 39           | ચ         | ૧૦ લાખ   | ,,,         | ,,,                                     |
| ચ                                                                               | સંમૂ <b>૦ભૂજપરિ</b> ૦ | 33           | પં૦       | ૧૮ લાખ   | **          | ,,                                      |
| પં                                                                              | સંમૂ૦ખેચર             | tt           | ના        | ૧૨ લાખ   | સંવૃત-વિવૃત | "                                       |
| ચ                                                                               | ગ૦જલચર                | સ્વી. પું.ન૦ | Ą         | ૧૨૫ લાખ  | **          | શીતોષ્કા                                |
| ન્દ્રિ                                                                          | ગ૦ચતુષ્પદ             | ત્રણે વેદ    | લ         | ૧૦ લાખ   | "           | 55                                      |
| ય                                                                               | ગ૦ઉરપરિ૦              | **           | x         | ૧૦ લાખ   | 37          |                                         |
| i i                                                                             | ગ૦ભૂજપરિ૦             | "            | લા        | ૯લાખ     | 17          | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
|                                                                                 | ગ૦ખેચર                | **           | ખ         | ૧૨ લાખ   | <b>77</b>   | "                                       |
|                                                                                 | देव                   | સ્રી૦પું૦૨   | ૪ લાખ     | ર૬ લાખ   | સંવૃત       | <b>11</b>                               |
|                                                                                 | \star नारक            | નપુંસક       | 13        | રપ લાખ   | "           | શીત-ઉષ્શ                                |
|                                                                                 | सं०मनुष्य             | 27           |           | 1        | વિવૃત       | શીત-ઉષ્શ-શીતોષ્જા                       |
|                                                                                 | ग०मनुष्य              | ત્રણે વેદ    | } ૧.૪ લાખ | ∫ ૧૨ લાખ | વિવૃત-સંવૃત | શીતોખ્સ                                 |

228

## परमवायुष्यमां आहारक तथा अनाहारकपणुं

|                           | Γ                                                                                          |                                          | 3                               |                 |                  |                |                    |                                                                     |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------|-----------------|------------------|----------------|--------------------|---------------------------------------------------------------------|
| योनिनुं जीवाजीवपणुं       |                                                                                            | দ                                        | में<br>जि                       | रू              | ಸ್               | ಸ್             | ಸ                  |                                                                     |
| સચિત્તઅચિત્ત–સચિત્તાચિત્ત |                                                                                            | अनाहारीपणुं<br>व्यवहारनये - निश्चयनये    | અનાહારીપણું નથી અનાહારીપણું નથી | ૧ સમય           | ર સમય            | ક સમય          | ૪ સમય              |                                                                     |
|                           |                                                                                            | अनाहारीपर्णु<br>रनये - निश्च             | л-<br>М-Ц                       | -               |                  | .,             |                    |                                                                     |
|                           |                                                                                            | न्ताहा<br>नदी                            | म्ह्य                           |                 | _                |                | ন্দ্র              | ·                                                                   |
| "                         |                                                                                            | वहार<br>वहार                             | S.                              | 0               | દ્વિતીયસમયે      | બીજેત્રીજે     | म<br>ज             |                                                                     |
| 29                        | त्व                                                                                        | র                                        | પહારી                           | Ũ               | Red 4            | બીજે           | ત્રીજે ચોરો પાંચમે | <b>7</b> 3                                                          |
|                           | <sub>अन्जु</sub> बक्रागतिमां परभवायुष्यना उदय समयमां आहारक अने अनाहारक समयनिर्णयनुं यन्त्र |                                          | - <del>,</del> ,                |                 |                  |                | <del>,</del>       | ★ આ વિષયની ગાથાઓ આવવા અગાઉ અહીં યન્ત આપ્યો, તે સગવડતાના કારક્ષે છે. |
|                           | यमि                                                                                        |                                          | ন                               | ಸ               | ন                | ন              | मुन्               | Ē                                                                   |
|                           | सम                                                                                         | आहारीपर्णु<br>व्यवहारनये - निश्चयनये     | પ્રથમસમયે                       | બીજે સમય        | ત્રીજાસમયે       | ચોધાસમયે       | પાંચમા સમયે        | <b>1</b><br><b>1</b><br><b>1</b><br><b>3</b><br><b>4</b>            |
|                           | हारक                                                                                       | म <u>ु</u> ख्न<br>मिश्च                  | 36                              | ġ               | ፍ                | (in            | Ę.                 | ŝ                                                                   |
| 13                        | अन्।                                                                                       | आहारीपर्णु<br>त्नये - निः                |                                 | ि<br>र          | ನ                | ನ              | দুয়               | ۍ<br>ټټ                                                             |
| "                         | अने                                                                                        | हार <del>न</del><br>हारन                 | ામયે                            | ਦੀ<br>ਨ         | જેસમ             | ઘેસમ           | ખે સ               | 고<br>문                                                              |
| "                         | रक                                                                                         | ह्यव                                     | પ્રથમસમયે                       | પહેલે-બીજે સમયે | ષહેલે–ત્રીજેસમયે | પહેલે-ચોધેસમયે | પહેલે-પાંચમે સમયે  | <u>بر</u>                                                           |
|                           | આહા                                                                                        | . <u>.</u>                               |                                 | 48              | પહે              | પહે            | પહેલે              | મહી                                                                 |
|                           | यमां                                                                                       |                                          |                                 |                 |                  |                |                    | 10 3                                                                |
|                           | सम                                                                                         | य<br>यन्दे                               | પ્રથમસમયમાં                     | =               |                  | =              | =                  | <b>%</b>                                                            |
| "                         | उदय                                                                                        | उदा<br>निश्च                             | પ્રથમ                           |                 |                  |                | 4                  | ાવવા                                                                |
| <b>"</b>                  | यना                                                                                        | ानुष्य<br>1 -                            |                                 |                 |                  |                |                    | بل<br>بل                                                            |
| સચિત્તાચિત્ત–[મિશ્ર]      | वा <u>त</u> ेल                                                                             | परभवायुष्य उदय<br>व्यवहारनये – निश्चयनये | ામગ                             | દ્યમાં          |                  |                |                    | ાથાર                                                                |
| "                         | परभः                                                                                       | य<br>व्यवा                               | પ્રથમસમયમા                      | દ્વિતીયસમયમાં   | :                | =              | r.                 | ،<br>ال                                                             |
| "                         | 定                                                                                          |                                          | ļ                               |                 |                  |                |                    | વેષય                                                                |
|                           | क्वागति                                                                                    |                                          | સમયની                           |                 |                  |                | <br>``             | 1                                                                   |
|                           | <u>सु</u> ब                                                                                |                                          | ;) <del>*</del>                 |                 |                  |                |                    | \<br>*                                                              |
| "                         | <b>7</b>                                                                                   | april 1                                  |                                 |                 |                  |                |                    |                                                                     |
| અચિત્ત                    |                                                                                            |                                          |                                 | , n             | <u>ه</u> د       | ····           | ¢ ⊅<br>            |                                                                     |
| 53                        |                                                                                            | <b>4</b>                                 |                                 |                 |                  |                |                    |                                                                     |
| સચિત્ત-અચિત્ત−[મિશ્ર]     |                                                                                            | गतिनाम                                   | ے ا                             |                 | \$               | •              |                    |                                                                     |
| સચિત્તાચિત્ત−[મિશ્ર]      |                                                                                            |                                          | -<br>Licks                      | 19 03 (8        | Ra ki            | 19 C           | add4i              | 7<br>72                                                             |

222

### વકાગતિ કેવી રીતે બને છે ?

ઊર્ધ્વલોકની કોઈ પગ્ન દિશામાંથી અધોલોકની ઊલટી દિશામાં, અધોલોકની દિશામાંથી ઊર્ધ્વલોકની વિરુદ્ધ દિશામાં અથવા વિદિશામાંથી દિશામાં કે દિશામાંથી વિદિશામાં કોઈ પગ્ન ભાગમાં ઉત્પન્ન થવા જવાનું હોય ત્યારે વળાંકો થાય છે ને તેથી વક્રાગતિ બને છે.

### એકવકા કેવી રીતે ?

એક જીવ ઊધ્વલોકમાં પૂર્વ દિશામાં મૃત્યુ પામ્યો, ઉત્પન્ન થવાનું સ્થાન અધોલોકમાં (ઊલટી) પશ્ચિમ દિશામાં છે, તો પ્રથમ પૂર્વમાંથી સીધે સીધો મૃત્યુપ્રદેશની સમશ્રેભ્રીએ અધોલોકમાં ઉતરી આવે, એ કથાં સુધી ઉતરે ? તો અધોલોકમાં પશ્ચિમદિશામાં જે શ્રેણીપ્રદેશ ઉપર ઉત્પન્ન થવું છે તે શ્રેણી પૂર્વમાં જ્યાં સુધી જતી હોય ત્યાં સુધી, અહીં સુધી તો સીધો આવ્યો. હવે અહીં પૂર્વમાંથી વળાંક ખાઈને, સીધી જ શ્રેણીએ પશ્ચિમ દિશામાં ઉત્પત્તિ સ્થાને પહોંચી જાય છે. અહીં ઉપરથી નીચે પશ્ચિમ દિશાના ઉત્પત્તિ સ્થાનનું અનુસંધાન કરનારી શ્રેણી (અથવા સમશ્રેણી સપાટી) સ્થાને આવ્યો તેનો એક સમય અને ત્યાંથી વળાંક ખાઈ ઉત્પત્તિ સ્થાને પહોંચ્યો તે બીજો સમય—આમ બે સમયવાળી **એકવિગ્નહા** વકા બને છે.

### દિવકા કેવી રીતે ?

આ ગતિ ત્રજ્ઞ સમયની છે. એક જીવ ત્રસનાડીગત ઊધ્વંલોકની વિદિશા—અગ્નિખૂણામાં મૃત્યુ પામ્યો, એને ઉત્પન્ન થવાનું સ્થાન અધોલોકની વિદિશા--વાયવ્ય ખૂણામાં છે. એટલે વિદિશામાંથી મૃત્યુ પામી વિદિશામાં જ ઉત્પન્ન થવાનું છે. જીવ સમશ્રેશીએ જ ગતિ કરવાવાળો છે. તે સિદ્ધાંત પ્રમાણે, અગ્નિ ખૂણામાં જે શ્રેણી ઉપર છે તે જ શ્રેણીના પ્રદેશોની લાઈનને સ્પર્શ કરતો સીધો પૂર્વ દિશામાં પ્રથમ સમયમાં આવી ગયો. બીજા સમયમાં વળાંક લઈને પૂર્વમાંથી સીધો જ નીચે અધોલોકની પશ્ચિમ દિશામાં, અગ્નિ દિશામાંના ઉત્પત્તિ સ્થાનની જે શ્રેણી તે જ શ્રેણી ઉપર આવ્યો અને ત્યાંથી ત્રીજા સમયે વળાંક--કાટખૂણો થઈને ત્રસનાડીની જ અગ્નિદિશાના ઉત્પત્તિ સ્થાને પહોંચી ગયો. આમ અગ્નિથી પૂર્વમાં એક સમય, પૂર્વથી પશ્ચિમમાં નીચે ઉતરતા એકવકા થઈ ને ત્યાં બીજો સમય થયો અને પશ્ચિમથી અગ્નિમાં જતાં બીજો વળાંક ને ત્રીજો સમય થયો. આ રીતે ત્રણ સમયની દ્વિકાગતિ સમજવી.

ત્રસનાડીવર્તી જે ત્રસજીવો મરીને પુનઃ ત્રસ થનારા છે તે જીવોને વકામાં એક વકા અને દ્વિકા આ બે જ ગતિ હોય છે. પછીની બે વકા હોતી જ નથી, કારણ કે ત્રસનાડીમાં મૃત્યુ પામેલા અને પુનઃ ત્રસનાડીમાં જન્મ લેનારા ત્રસ જીવોમાં વધુ વકા--વળાંકો કરવાનું હોતું જ નથી માટે એને ઋજુગતિ તો છે જ.

જે સ્થાવર જીવો છે, જે મરીને પુનઃ સ્થાવર થવાના હોય તેને ઋજુગતિ ઉપરાંત ચારેય વકાગતિ હોય છે. તેઓને તમામ ગતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. આ સ્થાવરોને ત્રિવકા અને ચતુર્વકા બે વધુ કહી તો કેવી કીતે ?

### ત્રિવકા કેવી રીતે ?

સ્થાવર જીવો તો ચૌદ રાજલોકમાં સર્વત્ર ઠાંસીઠાંસીને વ્યાપીને ભરેલા છે. તે ત્રસનાડીમાં

ય છે ને ત્રસનાડી બહાર છે. જ્યારે ત્રસજીવો તો માત્ર વચલી ત્રસનાડીના સ્થાનમાં જ હોય છે. આથી સ્થાવરોનું ક્ષેત્ર સર્વ વ્યાપક છે.

કોઈ સ્થાવર જીવનો સૂક્ષ્મ દેહધારી આત્મા ડાબી બાજુની ત્રસનાડીની બહાર અધોલોકની વિદિશામાં મૃત્યુ પામ્યો છે. અને એને ઉત્પન્ન થવું છે ત્રસનાડીની જમશી બાજુએ ઊધ્વંલોકની દિશામાં, ત્યારે તે પ્રથમ તો ત્રસનાડીની બહાર પ્રથમ સમયે વિદિશામાંથી દિશામાં ચાલે, બીજા સમયે (પ્રથમ કાટખૂણો કરીને) જમશી બાજુથી ત્રસનાડીની અંદર દાખલ થાય, ત્રીજા સમયે (બીજો કાટખૂણો કરીને) ત્રસનાડીની અંદર જ ઊંચે જાય અને ચોથા સમયે સીધો જ--ત્રીજા સમયે જ્યાં હતો ત્યાંથી જ--તે જ શ્રેશીએ (ડાબી બાજુએ) ત્રસનાડી બહાર નીકળી ઉત્પત્તિ સ્થાને જઈને ઊભો રહે. એ પ્રમાશે અધોલોકની દિશામાંથી ઊધ્વલોકની વિદિશામાં જવું હોય અથવા ઊધ્વમાંથી અધોમાં આવવું હોય તો આ જ ક્રમ સમજી લેવાનો.

આ પ્રમાશે દિશામાંથી વિદિશામાં કે વિદિશામાંથી દિશામાં જવા માટે સ્થાવરોની ચાર સમયની ત્રિવકા કહી.

#### ચતુર્વકા કેવી રીતે ?

ત્રિવકામાં દિશા–વિદિશાની વાત હતી. આમાં એટલું વધારવાનું કે આ ગતિ વિદિશામાંથી (દિશા નહિ પગ્ન) વિદિશામાં જ ઉત્પન્ન થનારા માટે હોય છે. ઉપરમાં વિદિશામાંથી ઊધ્વંલોકમાં ત્રસનાડી બહાર દિશામાં જઈને અટક્યો હતો. અહીં ત્રસનાડી બહાર વિદિશામાં જવાનું એક સ્ટેશન વધ્યું એટલે દિશામાંથી પાછો વિદિશાના ઉત્પત્તિ સ્ટેશને પહોંચે છે એટલે ત્યાં એક વળાંક વધે ને એક સમય પગ્ન વધે. આમ<sup>૪૮૪</sup>પાંચ સમયની ચતુર્વક્રા ગતિ થઈ. આ પ્રમાગ્ને વકાગતિનું સ્વરૂપ કહ્યું.

હવે મૂળ ગાથાનો અર્થ કહેવાય છે. આ ગાથા નિશ્વયનયથી અને વ્યવહારનયથી (અથવા સૂક્ષ્મદષ્ટિ કે સ્થૂલદષ્ટિથી), આ ગતિમાં પરભવના આયુષ્યનો ઉદય અને આહાર ક્યારે હોય તે જુજ્ઞાવે છે.

**ઋજુગતિમાં** તો જે સંસારી જીવો છે તેમને માટે તો પ્રથમ સમયે જ આયુષ્યોદય અને પ્રથમ સમયે જ આહાર કહ્યો. આથી આ બંને વાતમાં એક પણ સમયનું અંતર પડતું નથી, કારણ કે સમયાંતર થાય તો આહાર લેવો પડે પણ આ ગતિવાળાને તો એક જ સમયમાં ઉત્પન્ન થવાનું એટલે કે જે સમયે મૃત્યુ થયું તેના બીજા જ સમયે ઉત્પન્ન થઈ જાય. વળી પૂર્વભવના શરીર દ્વારા છેલ્લા સમયે આહાર ગ્રહણ કર્યો છે ને તે પછીના સમયે જ ઉત્પન્ન થતાં જ ત્યાં ઉત્પત્તિસ્થાનમાં યોગ્ય આહાર ગ્રહણ કરી લે છે, એટલે આ ગતિવાળા સંસારી જીવો સદાય આહારી જ હોય છે. આ વાત વ્યવહારનયે ઘટમાન છે.

નિશ્વયનયથી એટલે વધુ સૂક્ષ્મતા ને ચોકસાઈથી વિચારીએ તો પરભવના પ્રથમ સમયમાં જ પૂર્વ શરીરનો પરિશાટ–ત્યાગ થાય છે. જે સમયે સર્વાત્મપ્રદેશોવડે પૂર્વ શરીરનો પરિત્યાગ થાય તે

૪૮૪. આ પાંચ સમયવાળી વકા, ઘણા અલ્પ જીવાશ્રિત હોવાથી ઘણા સ્થળે આની વિવક્ષા કરવામાં આવતી નથી જ સમયે જીવની પરભવ ગતિ થાય છે અને તે જ આદ્યક્ષણે પરભવના આયુષ્યનો ઉદય થાય છે, એટલે શરીરાન્ત અને નૂતન શરીરપ્રાપ્તિનું કાર્ય એ જ સમયે યુગપત્ થાય છે.

### વકાગતિમાં આયુષ્ય ઉદય અને આહાર કથારે ?----

ઋજુગતિની વાત કરી, હવે વક્રગતિએ જતા જીવને પરભવાયુષ્યનો ઉદય ક્યારે હોય ? તો, દ્વિતીય સમયે હોય એમ ગાથાકાર કહે છે.

પરંતુ આ કથન સ્થૂલ **વ્યવહારનયથી** છે એટલે કે આ નયથી કથન કરનારા પૂર્વભવના અન્તસમયને (હજુ શરીરત્યાગનો જે સમય એક બાકી છે, જે વકામાં ગયો નથી તો પણ) વકાગતિનો પ્રારંભ થઈ ગયો હોવાથી અને વકાગતિના પરિણામાભિમુખ થયેલો હોવાથી તે અન્તસમયને જ કેટલાકો વ્યવહારથી વક્રગતિનો આદિ સમય ગણી લે છે અને તેથી જ તેઓના મતે ભવાન્તરના આઘ સમયે એટલે [પૂર્વભવના અન્ત સમયની અપેક્ષાએ] વકાગતિના બીજા સમયમાં [વસ્તુતઃ પ્રથમ સમય છે] પરભવાયુષ્યનો ઉદય છે એમ જે કહે છે તે તેઓ વ્યવહારનયથી-સ્થૂલદષ્ટિથી કહે છે, પરંતુ તે વાસ્તવિક સૂક્ષ્મદષ્ટિસ્વરૂપ નિશ્વયનયથી કહેતા નથી.

**નિશ્વયનયથી** વિચારીએ તો વક્રાના **પ્રથમ સમયે જ** પરભવાયુષ્યનો ઉદય કહેવાય, કારજ્ઞ કે ચાલુ જન્મના અન્તિમ સમયને કંઈ વક્રાનો પ્રથમ સમય નહિ કહેવાય. [બાકી વ્યવહાર નિશ્વયવાળા બંનેનો પરભવાયુષ્યના ઉદય–કથનનો સમય તો જે છે તે જ આવે છે. વિવક્ષા માત્ર જ સમજવાની છે.]

આત્મા અન્તસમયે ગતિની સન્મુખ બને છે. હજુ પૂર્વભવના અન્ત સમયમાં રહ્યો હોવાથી ત્યાં શરીરના પ્રદેશોનો સંઘાત—(ગ્રહણ) પરિશાટ (ત્યાગ) ચાલુ છે; જેથી એ અન્તસમય નિશ્વયથી હજુ પૂર્વભવનો જ છે પણ પરભવનો નથી, કારણ કે હજુ પૂર્વભવનું શરીર અન્ત સમયે પણ વિદ્યમાન છે, એ શરીરનો સર્વથા ત્યાગ ન થાય ત્યાં સુધી અપાંતરાલગતિનો ઉદય જ કથાંથી થવાનો હતો ? તેથી દેહત્યાગ તો પ્રસ્તુત ભવના અન્તિમ સમયાન્તે અને આગામી ભવના (કે વકાના) સ્પષ્ટ પ્રથમ સમયમાં જ થાય છે. વળી પૂર્વશરીરનો પુદ્ગલોનો સંઘાત કે પરિશાટ હોતો નથી, એ જ સમયે આયુષ્ય સાથે ગતિ પણ ઉદયમાં આવે છે, તેથી પરભવના આયુષ્યનો ઉદય વકાગતિમાં નિશ્વયનયથી આદ્યક્ષણે જ ગણાય છે. [૩૩૦]

**अवतरण** ગત ગાથામાં વકામાં આયુષ્યોદય કહ્યો પણ આહારસમય કહ્યો ન હતો તેથી આ ગાથામાં વધુ સમયવાળી વકાગતિમાં જીવ કેટલા સમય આહારી કે અનાહારી હોય ? તે બંને નયાશ્રયી કહે છે.

## इगदुतिचउवकासुं, दुगाइसमएसु परभवाहारो । दुगवकाइसु समया, इग दो तिन्नि अ अणाहारा ॥३३१॥

સંસ્કૃત છાયા—

एक–द्वि–त्रि–चतुर्वक्रासु द्वितीयादिसमयेषु परभवाहारः ॥ द्विवक्रादिषु समया एको द्वौ त्रयश्च अनाहाराः ॥३३९॥

225

શબ્દાર્થ-સુગમ છે.

गावार्थ— એક, બે, ત્રશ અને ચાર સમયની વક્રાગતિમાં દ્વિતીયાદિ સમયોમાં પરભવનો આહાર જાણવો, એટલે અનુક્રમે દ્વિક્રાગતિમાં એક સમય, ત્રિવક્રાગતિમાં બે સમય અને ચતુર્વક્રાગતિમાં ત્રણ સમય અનાહારક હોય છે. ॥૩૩૧॥

**વિશેષાર્ય** ગત ગાથામાં વકાનું સ્વરૂપ કહ્યું હતું. હવે આ ગાથામાં વકાગતિમાં જ વ્યવહાર અને નિશ્વય બંને નય દેષ્ટિથી આહાર અને અનાહારકનો સમય કહે છે.

**વ્યવહારનય**ની દષ્ટિથી દરેક વકામાં જીવ પહેલા સમયે અને છેલ્લા સમયે આહારક જ હોય છે. તાત્પર્ય એ નીકળ્યું કે, બેથી વધુ સમયવાળી વકામાં જ યથાયોગ્ય અનાહારકપણું મળે છે. અહીંઆ પ્રથમ એકવકાનો વિચાર કરીએ તો તે બે જ સમયની છે, તેથી વહેવારનયે તેના બંને સમયો આહારક જ થાય છે. એકે સમય અનાહારક નથી હોતો, કારણ કે જ્યારે શરીર છોડે છે તે સમયમાં જ ઔદારિકાદિ પુદ્દગલોનો લોમાહાર કરીને શરીર છોડીને પ્રથમ સમયે એક વકામાં દાખલ થયો ને તે જ વકાના બીજા સમયે તો ઉત્પત્તિપ્રદેશે પહોંચી પણ ગયો. જે સમયે પહોંચ્યો તે જ સમયે કાર્યણ કાયયોગવડે તદ્ભવયોગ્ય ઓજાહારસ્વરૂપ પરમાણુઓનો આહાર ગ્રહણ કરે છે.

આથી એક વકામાં બંને સમયો વ્યવહારનયથી આહારી સમજવા.

ં ત્રજ્ઞ સમયની દ્વિકા ગતિમાં એકવકાગતિવત્ વ્યવહારનયથી પ્રથમ સમય આહારી, બીજો સમય અનાહારી અને ત્રીજો સમય [પરભવ સંબંધી] આહારી. એકંદર બે સમય આહારક અને એક સમય અનાહારકપશાના સમજવા.

ત્રિવક્રાગતિના ચાર સમય પૈકી વ્યવહારનયથી પૂર્વવત્ પહેલો [પ્રસ્તુત ભવાશ્રયી] અને છેલ્લો [પરભવાશ્રયી] ચોથો સમય આહારી અને બીજો–ત્રીજો એ બે મધ્યના સમયો અનાહારી, એટલે અહીં બે સમય આહારક અને બે સમય અનાહારક.

ચતુર્વકાગતિના પાંચ સમય પૈકી વ્યવહારનયથી આદિ અને <mark>અં</mark>તિમ એ બે સમય આહારી અને વચલા <sup>૪૮૫</sup>ત્રજ્ઞ સમય અનાહારક જાજ્ઞવા.

આ વ્યવહારનયાશ્રયી કથનમાં વચલા સમયો અનાહારક અને પહેલા છેલ્લા સમયો આહારક છે. હવે નિશ્વયનયની અપેક્ષાએ જણાવે છે.

્રઉપરનું કથન બધું **વ્યવહારનય**થી ગાથાનુસારે કહ્યું, પજ્ઞ **નિશ્વયનય**થી વિચારીએ તો [એક વકાગતિમાં વ્યવહારનયથી બન્ને સમય આહારી જજ્ઞાવ્યા છતાં] એક સમય નિરાહારી મળશે, કારણ

૪૮૫. આ પાંચ સમયવાળી વક્રાગતિ જીવને ક્વચિત્ સંભવે છે, કારણ કે મૂલસૂત્રમાં ચાર સમયવાળી ગતિ સુધીનો ઉલ્લેખ છે પરંતુ ભગવતી, સ્થાનાંગવૃત્તિકાર વક્રગતિમાં અનાહારકની ચિંતા પ્રસંગમાં 'एको દ્વૌ વાડનાહારક: કહીને એકસમય બે સમય અનાહારકપણું જણાવે છે અને 'વા' શબ્દ ગ્રહણથી ત્રણ સમય પણ અનાહારક ગણે છે. અહીં પરભવ જતાં જીવને બળદની નાથ પ્રમાણે ઇષ્ટસ્થળે પહોંચાડવામાં ઉદયમાં આવતો આનુપૂર્વીનો ઉદય ઉત્કૃષ્ટ ચાર સમયનો કહ્યો છે. અને એ ચાર સમયનો ઉદય સહચારી પાંચ સમયની વક્રાગતિએ જાય તો જ સંભવે છે, માટે વિરોધ ન સમજવો.

કે જીવ પૂર્વ દેહમાંથી છૂટ્યો ત્યારે તે પરભવના પ્રથમ સમયમાં પૂર્વ શરીરની સાથે જીવનો સંબંધ રહ્યો ન હોવાથી, અને ગ્રહણ કરવાના પરભવના શરીરની હજુ પ્રાપ્તિ થઈ ન હોવાથી તે સમયે આહાર લેતો નથી અને બીજે સમયે પોતાનું ઉત્પત્તિસ્થાન પામીને આહાર કરે છે માટે એકવક્રાગતિમાં પણ એક સમય અણાહારી છે.

ત્યારબાદ દ્વિવકામાં નિશ્વયનયે ઉપર મુજબ બે સમય અશાહારી, ત્રિવકામાં ત્રશ સમય અનાહારક, અને ચતુર્વકામાં ચાર સમય અશાહારી હોય છે, કારશ કે સર્વ વકાગતિમાં અન્તિમ એક સમય આહાર સહિત હોય છે.

અહીં નિશ્વયનયાશ્રયી અન્તિમ સમયો આહારક તથા શેષ અનાહારક છે, તેથી વ્યવહારનયે ઉત્કુષ્ટથી ત્રણ સમય અને નિશ્વયનયે ઉત્કુષ્ટથી ચાર સમય અનાહારક તરીકે સમજવા. [૩૩૧]

अवतरण— હવે ચોથું અપવર્તન કોને કહેવાય અને આયુષ્યમાં તે શું કાર્ય કરે છે તે કહે છે.

बहुकालवेअणिज़ं, कम्मं अप्पेण जमिह कालेण । वेइज्रइ जुगवं चिअ, उइन्नसव्वप्पएसग्गं ॥३३२॥ अपवत्तणिज्ञमेयं आउं, अहवा असेसकम्मं पि । बंधसमएवि बद्धं, सिढिलं चिअ तं जहाजोग्गं ॥३३३॥

संस्કृत छाया— बहुकालवेद्यं, [वेदनीयं वा] कर्म्म अल्पेन यदिह कालेन । वेद्यते युगपच्चैव उदीर्णसर्वप्रदेशाग्रम् ॥३३२॥ अपवर्त्तनीयमेतत् आयुरथवा अशेषकर्म्मापि । बंधसमयेऽपि बद्धं शिथिलं चैव तद् यथायोग्यम् ॥३३३॥

શબ્દાર્થ----

<sup>४८६</sup> बहुकालवेअणिज्ञं=અહુકાલ વેદવા યોગ્ય कम्मं जं=જે કર્મ इह अप्पेण कालेण=અહીંયા અલ્પકાળવડે वेइज्जद्द=वेदे जुगवं चिज=યુગપત્ નિશ્વયર્થી उइन्नसव्वप्पएसग्गं=ઉદીર્શ સર્વ પ્રદેશાગ્રને अपवत्तणिञ्जं=અપવર્તન યોગ્ય एयं आउं=આ આયુષ્ય असेसकम्मं पि=શેષ કર્મો (માટે) પશ बंधसमएवि बद्धं=બંધ સમયે પશ બાંધ્યું सिढिलं चिय=શિથિલ નિશ્વયથી तं जहाजोगां=तेने યથાયોગ્ય

**વિશેષાર્ય** આ વિશ્વમાં તિર્યંચો કે મનુષ્યો ઘણા લાંબા કાળ સુધી વેદી-ભોગવી શકાય એવા દીર્ઘ સ્થિતિવાળા આયુષ્ય કર્મને કે તેના દલિકો (પ્રદેશ-પરમાણુઓ)ને પણ અપવર્તના નામના એક કરણ (પ્રયત્ન) વડે, ભવિષ્યમાં ક્રમશઃ ઉદયમાં આવવાવાળાં સત્તાગત રહેલાં આયુષ્ય પુદ્દગલોને

૪૮૬. અહીં અર્થાન્વયને અનુસારે શબ્દક્રમ ગોઠવ્યો છે.

એકી સાથે જ ઉદયમાં લાવી દઇને અલ્પ કાળની અંદર જ વેદી--ભોગવી નાંખે, એટલે કે અનુભવ કરીને ક્ષય કરી નાંખે છે. એટલે સો વરસ સુધી જીવી શકનારો અંતર્મુહૂર્તમાં પણ પ્રાણત્યાગ કરી શકે છે. આવા પ્રકારના, મૂલસ્થિતિમાંથી પરાવર્તન પામનારા આયુષ્યને **અપવર્તનીય આયુષ્ય** કહેવાય છે. ગયા ભવમાં બંધકાળે મન્દ અધ્યવસાય આવવાથી પ્રસ્તુત આયુષ્ય શિથિલબંધે બાંધેલું હતું. કોઈ વખતે પ્રતિકૂળ ઉપક્રમાદિ નિમિત્તો મળતાં જ દીર્ઘકાલીન સ્થિતિમાં ધક્કો વાગે ને અનુદિત આયુષ્ય પ્રદેશો આત્મપ્રયત્નવડે સપાટી ઉપર આવી જાય અને તેને જીવ ભારે વેગથી શીઘ ભોગવી નાંખે અને <sup>૪૮૭</sup>ભોગ પૂરો થતાં શરીરથી આત્મા છૂટો પડી ગત્યન્તરમાં જન્મ લેવા ચાલ્યો જાય.

કોઈ શંકા કરે કે દીર્ઘ સ્થિતિને ટૂંકી કરવાનું વિચિત્ર પરાવર્તન આ એક જ કર્મમાં બને છે કે બીજામાં પણ થાય છે ? તો આ અપવર્તના કરણ દરેક કર્મમાં થાય છે. અને સમસ્ત પ્રાણીઓમાં આવાં પરાવર્તનો બન્યા જ કરે છે; અને દીર્ઘકાળભોગ્ય કર્મોનો હ્રાસ કરી સ્વલ્પકાળભોગ્ય બનાવી દે છે.

**શંકા**— વિદ્યાર્થી, આયુષ્ય કમાદિકની અપવર્તનીય ઘટના જાણીને કહે છે કે તમારું આ કથન યથાર્થ નથી; કારણ કે આથી તો 'कृतनाश અને अकृतागम' નામનો દોષ ઊભો થાય છે, જ્યારે શાસ્ત્રવચન તો નિર્દોષ હોવું જોઈએ.

ત્યારે પ્રથમ તો આ દોષ શું છે ? તે સમજી લઈએ, સૈદ્ધાન્તિક અને દાર્શનિક ગ્રન્થોમાં આવા દોષનું નિરૂપગ્ર આવે છે. તેનો અર્થ એ છે કે; જે કાર્ય થાય તે સ્વયોગ્ય ફળ આપ્યા વિના જ જો નષ્ટ થઈ જાય તો कृतनाश (કરેલાનો નાશ) દોષ કહેવાય. અને જે કાર્ય કર્યું જ નથી, છતાં તે કાર્યનું જે ફળ હોય તે ભોગવવાનું બને, આ अकृतागम (અકરેલાનું આગમન) દોષ કહેવાય. અર્થાત્ કારગ્રછતે કાર્યનાશ અને કારગ્રઅછતે કાર્યોત્પત્તિ.

ઉક્ત દોષને ઘટાવતાં તે કહે છે કે; ગત જન્મમાં આયુષ્યકર્મ, જેટલી સ્થિતિનું બાંધ્યું હોય, તેટલી સ્થિતિનું ભોગવવું જ જોઈએ પણ અપવર્તનમાં તો હ્રાસ થતો હોવાથી ક્રમશઃ પૂર્ણ કાળ જેટલું ભોગવાતું નથી તેથી 'કૃતનાશ' બને છે. અને અપવર્તનમાં દીર્ઘકાલીન કર્મ પુદ્દગલોને સ્વલ્પકાળમાં જ ભોગવી નાંખવાની ક્રિયા થાય છે પણ તેટલા અલ્પકાળનું તો તે કર્મ બાંધ્યું નથી, તો પછી તે રીતે કેમ ક્રિયા સંભવી શકે ? આથી 'અકૃતાગમ' થાય છે.

**સમાધાન** આનું સમાધાન ઉપર આવી ગયું છે, છતાં ગ્રન્થકારનો જ જવાબ સમજીએ. તે ૩૨૮મી ગાથાના ઉત્તરાધમાં '**વંધસમ**ણ**5વિ बહ્યં સિદિ**ત્તં' આ જવાબ આપીને ઉક્ત દોષનો ઇન્કાર બતાવે છે. એનો અર્થ એ છે કે, ગત જન્મમાં આયુષ્ય બાંધ્યું ત્યારે તેના પરિશામ જ મન્દકોટિના હતા. તેથી ગ્રહશ કરાયેલા આયુષ્ય પુદ્દગલો મજબૂતપશે જથ્થાબંધ ગ્રહશ થયા નહિ જેથી તે નબળા રહ્યા અને તેથી પ્રબલ પ્રયત્નથી ભેદ્ય બની ગયા. આથી આયુષ્યકર્મબંધ શિથિલ જ બંધાયો હતો,

૪૮૭. અહીંયા બંધકાળની સ્થિતિ કરતાં ભોગકાળની સ્થિતિ ઘણી ઓછી હોય છે. સામાન્યકાળ કરતાં યુદ્ધકાળે, ભયંકર રોગચાળો ચાલતો હોય ત્યારે, આશ્ચર્યજનક અકાલ મૃત્યુના જે બનાવો બને છે, તે પ્રાયઃ અપવર્તનીય પ્રકારના આયુષ્યને આભારી છે.

આવા શિથિલબંધ ઉપર દેશ—કાળ એટલે કોઈ ક્ષેત્ર કે કોઈ કાળની અપેક્ષા પામીને, સ્નેહ ભયાદિજન્ય અધ્યવસાયાદિ ઉપક્રમો લાગે એટલે આયુષ્યની અવશ્ય અપવર્તના થઈ શકે છે. આથી શું થયું કે નવા જન્મમાં એકાએક શિથિલ બંધ નથી થયેલો, ગતજન્મમાં જ તેનો કારણ કાર્યભાવ થઈ ગયો છે એટલો ઉક્ત બન્ને દોષનો અસંભવ છે.

અપવર્તન અને અનપવર્તનમાંનો કરક અગાઉ બતાવ્યો છે છતાં પુનઃ દેષ્ટાંતથી વિચારીએ તો, સરખાં ભીંજવેલાં બે ધોતિયામાંથી એકને બરાબર ખુલ્લું કરીને સુકવ્યું ને બીજાનો લોચો જ રાખી મૂક્યો. ખુલ્લું કરેલું જલદી સુકાઈ જાય અને લોચો વાળેલું વિલંબે સુકાય. અહીં જલનું પ્રમાણ બેયમાં સમાન છે. શોષણ<sup>૪૮૮</sup> ક્રિયા સરખી જ—સમાન પરિસ્થિતિમાં જ ચાલે છે, છતાં સમયમાં ન્યૂનાધિકપણું કેમ થયું ? તો વસ્ત્ર વિસ્તાર અને સંકોચના તજ્ઞવતને લીધે જ. અહીં જીવ આયુષ્યકર્મના પુદ્દગલોને, અપવર્તન કે અનપવર્તનમાં સરખા જ ભોગવે છે. (સમાન પ્રમાણ હોય ત્યાં) માત્ર અપવર્તનમાં આત્મા એક સાથે ભોગવી ક્ષય કરે છે ને અનપવર્તનમાં ક્રમશઃ ભોગવાય છે.

આ અપવર્તનીય આયુષ્ય સોપક્રમી જ હોય છે એટલે આ આયુષ્યનો ક્ષય બાહ્ય ઉપક્રમોના. નિમિત્તથી જ થાય છે. જ્યારે અનપવર્તનીયમાં ઉપક્રમો નથી આવતા એમ નથી. આવે પણ ખરા, પણ ત્યાં તે ઉપક્રમો પોતાનું કશું જ બળ બતાવી શકતા નથી. જે વાત હવે પછીની જ ગાથામાં કહે છે. [૩૩૨–૩૩૩]

**अवतरण**— હવે પાંચમા અનપવર્તન આયુષ્યની વ્યાખ્યા કહે છે.

जं पुण गाढनिकायणबंधेणं पुव्वमेव किल बद्धं । तं होइ अणपवत्तणजोग्गं कमवेअणिज्ञफलं ॥३३४॥ संस्कृत छाया— यत् पुनर्गाढनिकाचनबन्धेन पूर्वमेव किल बद्धं ।

तद् भवति अनपवर्तनयोग्यं क्रमवेदनीयफलम् ॥३३४॥

શબ્દાર્થ—

ज पुण= 8े વળી गाढनिकायणबंधेणं=-ગાઢ નિકાયના બંધથી पुव्वमेव किल बद्ध=પ્રથમથી જ ખરેખર બાંધ્યું હોય

जोग्गं≕યોગ્ય कमवेअणिज्रफलं=ક્રમ વેદનીય ફળવાળું

गावार्थ- વિશેષાર્થ મુજબ. 1133४11

**વિશેષાર્ય** શિયિલ બંધવાળા અપવર્તનીય આયુષ્યની વાત કહી, હવે ગાઢબંધવાળા અને, એથી જ અનપવર્તનીય કહેવાતા આયુષ્યની વાત કરે છે.

૪૮૮. ઇલેક્ટ્રીકનો ચૂલો અને દેશી ચૂલા ઉપર સમાન પ્રમાશ પાલીની શોષણ ક્રિયાનું દેષ્ટાંત પણ ઘટાવી શકાય. આ ઉપર તો અનેક દેશાંતો મળી આવશે. આ જીવને ગતજન્મમાં આયુષ્યના બંધકાળે તથાપ્રકારના તીવ્રકોટિના પરિશામ આવી જાય તો તે વખતે જન્માન્તર માટે ગ્રહજ્ઞ કરાતા આયુષ્યના પુદ્દગલો મોટા પ્રમાણમાં ને મજબૂત જથ્થામાં પિંડિત કરીને ગ્રહજ્ઞ કરે છે એટલે એ આયુષ્યનો બંધ ઘણો જ ગાઢ–મજબૂત પડે છે, જેને નિકાચિત–નિરુપક્રમી અને આ ગાથાના શબ્દમુજબ અનપવર્તનીય બન્ધ કહેવાય છે. આવા આયુષ્યને કોઈ જ ઉપક્રમ લાગતો નથી, લાગે તો આયુષ્ય સ્થિતિનો એક સમય જેટલો પણ હ્રાસ કરવા શક્તિમાન બનતો નથી, આવું આયુષ્ય જીવને જન્માંતરમાં ઉદય આવે ત્યારે ક્રમે ક્રમે જ ભોગવાય છે, અર્થાત્ જેટલા વરસનું બાંધ્યું હોય તેટલા વરસ સુધી પૂરેપૂરું ભોગવીને સર્વાયુષ્યદલિકોનો ક્ષય કરીને પછી જ મૃત્યુ પામે છે. આમાં<sup>૪૮૯</sup>અપવર્તનને કોઈ સ્થાન નથી. આ આયુષ્યનો ભોગકાલ, બંધકાલની સ્થિતિમાં હ્રાસ નથી કરતો.

અહીં વાચકોએ ખ્યાલમાં રાખવું કે શુભ કર્મના સારા પરિષ્રામનો તીવ્ર આનંદ આવે અને તેવા કર્મનો અનપવર્તનીય બંધ પડે તો તેનો વાંધો નથી, પષ્ટા અશુભ કર્મ કરતાં તેનાં તીવ્ર પરિષ્રામ, ખોટી મસ્તી અને ઉચ્છ્રંખલ આનંદ આવી ગયો તો એ કર્મનો ગાઢ બંધ પડશે અને એના ઉદય વખતે જીવને તેનાં તીવ્ર કટુ ફળો અવશ્ય ભોગવવાં પડશે; જે રોતાંય નહીં છૂટે; માટે અશુભ–પાપ–હિંસા, ક્રોધ, માન, માયા, લોભ અને વિષયવાસનાઓની અનિષ્ટ–વિકારી પ્રવૃત્તિઓ કરવી પડતી હોય તો પષ્ટા તે વખતે તેમાં તલ્લીન બનવું નહીં; સંસારી પ્રવૃત્તિઓનો સર્વ વહેવાર અનાસક્તપષ્ટો કરવો.

અપવર્તનમાં, તીવ્ર આરંભ સમારંભની પ્રવૃત્તિથી કોઈ અશુભગતિનું આયુષ્ય નિકાચિતપજ્ઞે બંધાઈ ગયું, ને પછી તમો ગમે તેવી નિષ્પાપ પ્રવૃત્તિ કરો, સુકૃતનાં કાર્યો કરો પજ્ઞ નિકાચિત થયેલું આયુષ્ય એક વખત તો દુર્ગતિએ ઘસડી ગયા વિના રહેતું નથી જે માટે શ્રેજ્ઞિક આદિના દાખલાઓ પ્રસિદ્ધ છે.

શ્રેશિકથી ગર્ભવંતી મૃગલીના શિકારની ક્રૂર હિંસક પ્રવૃત્તિ કરીને જે વખતે આયુષ્યનો બંધકાળ આવ્યો ત્યારે નરકાયુષ્યનો નિકાચિત બંધ પાડી દીધો અને ત્યારપછી ખુદ તરણતારણહાર, ભુવનગુરુ, અહિંસા ને ક્ષમામૂર્તિ ભગવાન મહાવીરનો મહાપુણ્યયોગ થયો ને તેથી તીર્થંકર નામકર્મ પણ બાંધ્યું પણ મરીને તેને નરકે તો જવું જ પડ્યું. આપણો પણ બંધકાળ કથારે આવી જશે તે ક્ષણનું જ્ઞાન નથી માટે સદ્દગતિના અભિલાપીએ હંમેશા શુભભાવ, યાવત્ શુદ્ધભાવમાં તન્મય રહેવું. [૩૩૪]

૪૮૯. અહીં એક આપવાદિક બાબત શાસ્ત્રમાં નજરે પડે છે તે પણ કહેવી જોઈએ. વિશેષાર્થમાં કહ્યું કે અનપવર્તનીય આયુષ્ય હોય તેનો કદી હ્વાસ થતો નથી. પણ એક ઉલ્લેખ એવો મળે છે કે "અકર્મભૂમિના ત્રણ પલ્યોપમાયુષી યુગલિક તિર્થય—મનુષ્યો અંતર્મહૂર્તાકાળ પ્રમાણ આયુષ્યને છોડીને બાકીના અન્તર્મુહૂર્ત ન્યૂન ત્રણ પલ્યોપમ આયુષ્યની અપવર્તના—હ્વાસ કરે છે" જેથી શંકા થાય કે આ પ્રમાણે થવાથી તો સિદ્ધાન્ત ભંગ થાય છે. જો અનપવર્તન થાય તો તે આયુષ્યને નિરુપક્રમ કે નિકાચિત કેમ કહેવાય ? નિકાચિત હોય તો તેમ બનવું જ ન જોઈએ. આનું સમાધાન ટૂંકમાં એ જ કે આયુષ્યના નિકાચિત બંધ યોગ્ય અધ્યવસાયો પ્રત્યેક સ્થિતિના અનુક્રમે અસંખ્યગુણ અસંખ્યગુણા છે. એથી આ આયુષ્ય એક જ સરખું નહિ પણ અસંખ્ય ભેદવાળું છે તેથી કોઈ કોઈ આયુષ્ય અપવર્તનાને પણ પામી શકે છે.

## उत्तम—चरमसरीरा, सुरनेरइया असंखनरतिरिआ । हुंति निरुवक्कमाऊ दुहा वि सेसा मुणेअव्वा ॥३३५॥

संस्कृत छाया----उत्तमचरनशरीराः सुरनैरयिका असंख्यायुष्कनरतिर्यञ्चः । भवन्ति निरुपक्रमायुष्काः, द्विधाऽपि शेषा ज्ञातव्याः ॥३३५॥ शब्दार्थ----

**વિશેષાર્થ** ઉત્તમ શબ્દથી મનુષ્ય જાતિમાં ઉત્તમ–પ્રધાન ગણાતા પુરુષોને લેવાનાં હોવાથી, દરેક ઉત્સર્પિશી અને અવસર્પિશીકાળમાં અનાદિ નિયમ અનુસાર થનારા બાર ચક્રવર્તીઓ, નવ વાસુદેવો, નવ<sup>૪૯૦</sup>પ્રતિવાસુદેવો, નવ બલદેવો અને 'ચરમશરીરી' એટલે જેને શરીર ધારણ 'ચરમ' કહેતાં છેલ્લું જ છે, ફરીને તેને સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ એકેય દેહ ધારણ કરવાપગ્નું નથી રહ્યું, એટલે કે એ જ ભવમાં જેઓ મોક્ષે જવાવાળા છે તેવા આત્માઓ, જેમાં <sup>૪૯૧</sup>તીર્થકરો, ગણધરો, કેવલીઓ વગેરેનો સમાવેશ થાય છે, તે ઉપરાંત દેવગતિના સર્વ દેવો, નારકો, <sup>૪૯૨</sup>અસંખ્ય વર્ષના આયુષ્યવાળા યુગલિક મનુષ્ય–તિર્યંચો એ બધાય અનપવર્તનીય આયુષ્યવાળા છે.

બાકીના સર્વ મનુષ્ય–તિર્યંચ જીવો બન્ને પ્રકારના(અથવા ત્રશે પ્રકારના) એટલે નિરુપક્રમ અનપવર્તનીય, <sup>૪૯૩</sup>સોપક્રમ અપવર્તનીય (અને સોપક્રમ અનપવર્તનીય) આયુષ્યવાળા જાણવા. [૩૩૫]

**अवतरण**— હવે અપવર્તનીય અને અનપવર્તનીયનો હેતુભૂત **ઉપક્રમ** તથા **અનુપક્રમ** (અથવા નિરુપક્રમ) પ્રકાર અને તેની વ્યાખ્યાને કહે છે.

## जेणाउमुवक्रमिज्जइ, अप्पसमुत्थेण इयरगेणावि । सो अज्झवसाणाई, उवक्रमोऽणुवक्रमो इयरो ॥३३६॥

૪૯૦. કોઈ પ્રતિવાસુદેવનું શલાકાપુરુષમાં ગ્રહશ નથી કરતા, કોઈ ઉત્તમ શબ્દથી તીર્થકર, ગક્ષધર, વાસુદેવ, બલદેવ ગ્રહશ કરે છે.

૪૯૧. લોકપ્રકાશ સર્ગ–૩, શ્લોક ૯૦, ચરમશરીરી અને શલાકાપુરુષો આમ જુદો જુદો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

૪૯૨. તત્ત્વાર્થ બૃહદ્વૃત્તિમાં દેવો, તીર્થકરો અને નારકોને જ નિરુપક્રમાયુષી કહે છે. શેષને સોપક્રમી અને નિરુપક્રમી બન્નેય કહે છે. આથી ઉક્ત યુગલિકો સોપક્રમી થઈ જાય છે, પણ તે બહુધા ઇષ્ટ નથી. વળી કોઈ તો દેવ અને અસં૦ યુગલિકને અનપવર્તનીય નિરુપક્રમી કહે છે, જ્યારે ચરમશરીરીને જુદા પાડી તેને સોપક્રમી, નિરુપક્રમી અનપવર્તનીય આયુષી કહે છે અને શેષને ઉપરોક્તવત્ કહે છે. [જેનો પડઘો કર્મપ્રકૃતિ 'अद्धाजोगुक्कोसं' ગાથાની ટીકામાં પણ પડથો છે.]

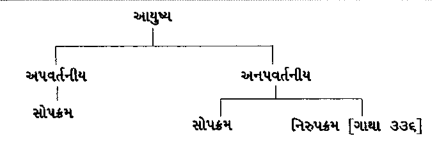
૪૯૩. જે અકાલ મૃત્યુ થાય છે તે કાલાયુષ્પથી જાણવું કારણ કે પ્રદેશાયુષ્ય તો સંપૂર્ણ ભોગવે જ છૂટકો થાય છે. संस्कृत छाथा— येनायुः उपक्रम्यते आत्पसमुत्थेन इतरकेणापि । सोऽध्यवसानादिरूपक्रमोऽनुपक्रम इतरः ॥३३६॥

શબ્દાર્થ-----

| जेणाउं=જે વડે આયુષ્ય                        | इयरगेणावि≕ઇતર વડે પશ         |
|---------------------------------------------|------------------------------|
| <b>उ</b> वक्रमिञ्ञइ≓ઉપક્રમ <sup>ે</sup> થાય | સો અज्झवसाणाई≕તે અધ્યવસાનાદિ |
| अप्पसमुत्येण=આત્માથી સારી રીતે              | अणुवक्रमो इयरो=अनुपडम ઇતર    |
| ઉત્પન્ન થયેલા                               |                              |

**વિશેષાર્થ** ઉપક્રમ અનુપક્રમની વ્યાખ્યા અગાઉથી જ વિશેષાર્થમાં જણાવી દીધી છે. પશ અહીં તો ગ્રન્થકારે પોતે જ ઉપક્રમ કોને કહેવાય તે ગાથાના પૂર્વાર્ધામાં બંને પ્રકારના હેતુઓ રજૂ કરીને સમજાવી છે. તે હેતુનો ઉત્તરાર્ધમાં ઉલ્લેખ પણ કરેલો છે અને સાથે સાથે ઉપક્રમથી વિપરીત એટલે જેમાં ઉપક્રમનો અભાવ છે તે અનુપક્રમ કે નિરુપક્રમ છે, તે પછ્ય જણાવ્યું છે, જે અર્થાપત્તિથી સ્વ્રાભાવિક રીતે સમજી શકાય તેવું છે.

અહીં એક બીજી વાત પણ સમજી લેવી જોઈએ કે અપવર્તનીય આયુષ્ય તો જાણે સોપકમી જ હોય, પરંતુ અનપવર્તનીય આયુષ્ય તો નિરુપક્રમી જ હોય, એવું આપણે જડબેસલાક રીતે સમજી આવ્યા છીએ, પણ એમાંય અપવાદ છે. સર્વથા એવું નથી. જેનો ઇસારો ગાથા ૩૩૪ની ટિપ્પણીમાં કર્યો છે; ને ત્યાં જણાવ્યું છે કે ક્વચિત્ ઉપક્રમ પણ લાગે છે. તે ઉપરાંત બીજું સમજવાનું એ છે કે આ આયુષ્યમાં ઉપક્રમ ઊભો ક્વચિત થાય. પ્રત્યક્ષ દેખાય પણ ખરો, પજ્ઞ તે નિશ્ચિત થયેલી આયુષ્યની દોરીને ટૂંકાવવાનું કાર્ય લેશ માત્ર નથી કરતો, પણ તે માત્ર ત્યાં નિમિત્ત કારણરૂપે જ હાજર થયેલો હોય છે. નહીં કે ઉપાદાનરૂપે કે આયુષ્યનો ક્ષય કરવારૂપે. અલબત્ત સ્થૂલજ્ઞાન કે દષ્ટિવાળાને એવો ભાસ થાય, પણ વાસ્તવમાં સૂક્ષ્મદષ્ટિવાળાને તેવો ભાસ નથી થતો. કારણ કે જેટલું આયુષ્ય હતું તે કુદરતી રીતે ક્રમશઃ જ ક્ષય થઈ રહ્યું હોય છે. એમાં બરાબર અન્તકાળે જ કોઈ ઉપક્રમ હાજર થઈ જાય ને છેલ્લું બે ચાર કલાકનું જે આયુષ્ય હોય તે ઉપક્રમની વેદના સાથે પૂર્શ ભોગવી નાંખે (પણ જરા પણ હ્રાસ ન જ થાય) અને દેશ્ય ઉપક્રમથી મૃત્યુ સર્જાયું એમ જોનાર કહે, પણ વાસ્તવિક તેવું નથી હોતું; ફક્ત તે તો સહયોગરૂપે જ રહે છે. આથી આયુષ્યના નીચે મુજબ પણ પ્રકારો પાડી શકાય.



अवतरण – તે ઉપક્રમ જીવને સાત પ્રકારે લાગે છે, તે કહે છે.

<sup>४६४</sup>अज्झवसाणनिमित्ते, आहारे वेयणा पराघाए । फासे आणापाणू, सत्तविहं <sup>४६४</sup>झिज्झए आउं ॥३३७॥

સંસ્કૃત છાયા—

अध्यवसाने निमित्ते, आहारे वेदनायां पराघाते । स्पर्शे आनप्राणे, सप्तविधं क्षीयते आयुः ॥३३७॥

શબ્દાર્થ—

| <b>ઝज્झवसाण=અધ્ય</b> વસાન           | ∣ फાસે=સ્પર્શમાં        |
|-------------------------------------|-------------------------|
| निमित्तेः=निभित्ते                  | આणાપાળૂ=ધાસોચ્છ્વાસમાં  |
| आहारे=આહાર                          | सत्तविहंसात रीते        |
| <b>વેયળા પ</b> રાઘાણ=વેદના પરાધાતથી | झिज्झए आउं≕આયુષ્ય ક્ષીશ |
|                                     |                         |

गावार्य સુગમ છે. ॥૩૩૭॥

**વિશેષાર્ય** અહીં સાત પ્રકારનાં ઉપક્રમોનાં નામો જજ્ઞાવે છે. જો કે વિશ્વમાં અનંતા ઉપક્રમો છે પણ અહીં અવાન્તર ભેદોને દૂર કરીને, એ બધાયનું વર્ગીકરણ કરીને, તેને સાત પ્રકારમાં જ સમાવી દે છે, અર્થાત્ અનંતાનું મૂળ આ સાત જ છે એમ સમજવું. એ સાત કયા ? તો--૧. અધ્યવસાન, ૨. નિમિત્ત, ૩. આહાર, ૪. વેદના, ૫. પરાઘાત, ૬. સ્પર્શ, અને ૭. આનપ્રાણ. હવે એ સાતેયની વિશેષ વ્યાખ્યા કરે છે.

૧—**अध्यवसान-उपक्रम** અધ્યવસાન કહો કે અધ્યવસાય કહો, બે એક જ અર્થના વાચક છે. **अधि-आत्मनि अवतिष्ठति इति**–જે <sup>૪૯૬</sup>આત્મામાં ઉત્પન્ન થાય તે.

દરેક (સંજ્ઞી) આત્માની અંદર 'મન' દ્રદય કે અંતઃકરજાથી ઓળખાતું એક એક પુદ્દગલ દ્રવ્ય રહેલું છે. જે દ્રવ્ય અત્યન્ત સૂક્ષ્મ પરમાણુઓનું બનેલું હોય છે. અને તે સમગ્ર દેહવ્યાપી છે, પરંતુ

૪૯૪. આ ગાથા આવશ્યકનિયુંક્તિની છે.

४८५. सिञ्जए, भिजए । इति पाठांतर

૪૯૬. જૈનો અને નૈયાયિકો અધ્યવસાયને આત્માનો ધર્મ માને છે પક્ષ સાંખ્યો બુદ્ધિનો ધર્મ માને છે.

દિગમ્બરોની માન્યતા મુજબ માત્ર હૃદયવ્યાપી નથી તેમજ નૈયાયિકોની માફ્રક અશુપ્રમાશ પણ નથી. આ 'મનોદ્રવ્ય' વિશ્વમાં એક એવી અદશ્ય, અદ્ભુત, અગમ્ય અને વિચિત્ર વસ્તુ છે કે અશુ, હાઈડ્રોજન કે કોબાલ્ટ બોમ્બને શોધનારા કે કૃત્રિમ ગ્રહોને બનાવનારા ભલભલા વૈજ્ઞાનિકો પણ આને જોઈ--જાશી શકે તેમ નથી તો પછી તેનું પૃથક્કરણ કરવાની તો વાત જ કથાં રહી ? એના અપ્રતિહત અને અકલ્પ્ય વેગને માપવાને-સમજવાને એક સર્વજ્ઞ સિવાય કોણ શક્તિમાન છે ? કોઈ જ નહીં.

આ મન-દદય મનુષ્ય ઉપરાંત (અમુક) પશુ-પક્ષીઓને પગ્ન મળેલું છે. તે પુદ્ગલ દ્રવ્ય હોવાથી પુદ્ગલના સંકોચ, વિકોચ સ્વભાવને કારણે નાના દેહમાં, મોટા દેહમાં, દેહ વ્યાપીને રહેલું છે. મન શરીરમાં અમુક જ જગ્યાએ રહેલું છે એવી માન્યતા બરાબર નથી. દાખલા તરીકે કોઈ કહે કે મન હૈયા--દ્રદયના ભાગમાં જામીને રહેલું છે તો તે વાત બરાબર નથી. દાખલા તરીકે કોઈ કહે કે મન હૈયા--દ્રદયના ભાગમાં જામીને રહેલું છે તો તે વાત બરાબર નથી. દાખલા તરીકે કોઈ કહે કે મન હૈયા--દ્રદયના ભાગમાં જામીને રહેલું છે તો તે વાત બરાબર નથી. દાખલા તરીકે કોઈ કહે કે મન હૈયા--દ્રદયના ભાગમાં જામીને રહેલું છે તો તે વાત બરાબર નથી. દાખલા તરીકે કોઈ કહે કે મન હૈયા--દ્રદયના ભાગમાં જામીને રહેલું છે તો તે વાત બરાબર નથી. દાખલા તરીકે કોઈ કહે કે મન હૈયા--દ્રદયના ભાગમાં શરીરના કોઈ પણ ભાગને કોઈ પણ ચીજનો સ્પર્શ થાય, ઉષ્ણ કે શીત પદાર્થનો થાય તો કંઈક સ્પર્શ થયો છે તેનું અથવા તે શીત કે ઉષ્ણ છે એનો કશો ખ્યાલ આવે જ નહિ. પગમાં કાંટો વાગે તો પણ કશો દુઃખનો અનુભવ થવો જોઈએ નહિ. જ્યારે સાચી પરિસ્થિતિ એ છે કે શરીરના કોઈ પણ ભાગમાં કોઈ પણ ચીજનો સ્પર્શ થાય કે ટાંકણી ભોંકાય તો તરત જ તેના સ્પર્શનો અને સાથે સાથે સ્પર્શજન્ય વેદનાનો જે અનુભવ થાય છે તે થાત જ નહિ. હા ! એટલું ખરૂં કે દરેક વસ્તુના મર્મસ્થાનો જરૂર હોય છે એ કારણે મનનું મર્મસ્થાન (મર્મ એટલે મુખ્ય--મહત્વનું) દ્રદયનો ભાગ છે એટલું જરૂર કહી શકાય છે.

એક વાત ધ્યાન રાખવી કે ૮૪ લાખ જીવાયોનિરૂપ સંસારમાં ૫૮ લાખ યોનિગત-જીવસંકુલમાં જન્મ લેતા અનંતા જીવોને તો મન જ નથી હોતું. ત્યારપછી જીવના વિકાસક્રમ મુજબ પંચેન્દ્રિય જીવોવાળી યોનિમાં મનની શરૂઆત થાય છે. એમાયે બે ભાગ છે. એક મનવાળા પંચેન્દ્રિય અને બીજા મન વિનાના. જેને તત્ત્વજ્ઞાનની પરિભાષામાં (મનવાળાને) સંજ્ઞી અને (મન વિનાનાને) અસંજ્ઞી તરીકે ઓળખાવાય છે.

### હવે ગાથાના મૂલ અર્થને જોઈએ

(૧) અધ્યવસાન— અધ્યવસાય=આત્મામાં કે મનમાં ઉત્પન્ન થતાં અસંખ્ય વિચારો પૈકી આયુષ્ય ક્ષયમાં ત્રણ પ્રકારના વિચારો મૃત્યુને નોંતરે છે. ત્રણ પ્રકારો આ રીતે છે : ૧. રાગદશામાંથી જે રાગ ઉત્પન્ન થયો હોય એ રાગ અનેક સંકલ્પ વિકલ્પો દ્વારા પુષ્ટ થાય છે અને જેના પ્રત્યે તમારો રાગ અથાગ, અવિહડ અને રોમેરોમ ઉત્પન્ન થયેલ હોય ત્યારે તે વ્યક્તિ કે વસ્તુ પ્રાપ્ત ન થાય, અનેક યુક્તિ, પ્રયુક્તિઓ, કાવાદાવા, લોભલાલચો અને અનેક રીતે મહેનત કરતાંય જ્યારે ન મળે ત્યારે, તે રાગવાળી વ્યક્તિ કે વસ્તુના અલાભે જીવ ઝુરી ઝુરીને એવો બની જાય કે છેવટે તેને જ્વર–તાવ આવે, તેનું શરીર ક્ષીણ થતું જાય, ક્ષય રોગ થાય કાં તેનું હાર્ટફેલ થતાં તે આયુષ્યની દોરીને ટૂંકાવી નાંખે છે.

એમાંએ બીજા બધા રાગ કરતાં વિજાતીય—સ્ત્રી--પુરુષ--વચ્ચેનો, રાગ કોઈ જુદી જ પરિસ્થિતિનું નિર્માશ કરનારો છે. માનવજીવનમાં સ્રી--પુરુષ વચ્ચેના રાગે, સેંકડો માણસોને આપઘાતો કરાવ્યા છે. એમાંય સ્ત્રી કરતાં પુરુષનું પ્રમાશ વધુ હોય છે. સ્ત્રી કરતાં પુરુષનું મન આવી બાબતમાં વધુ ઉર્મિશીલ, આવેશી, ઉતાવળીયું અને રાગ જાગે ત્યારે વિચાર અને વિવેકશૂન્ય બની જાય છે. પોતે કોશ છે તે દશાને, અને જે સ્થાનને કે જે સ્થિતિમાં છું ત્યાં તે શક્ય છે કે કેમ ? તેનું સાનભાન વિસરી જાય છે.

આ વિષયમાં એક ઘટના જોઈએ.

### (૧) રાગદશાથી જલદી થતાં મૃત્યુ વિષે એક દાખલો

જેમકે–કોઈ યુવાન પુરુષને કોઈ યુવતી ઉપર ખેંચાણ થતાં રાગ જન્મ્યો, પછી એ રાગમાં વાસનાની વિકૃતિ ભળી, અનાદિકાળજન્ય સંસ્કારને લઈને કામાગ્નિ પ્રજ્વલિત થયો. પાછા વળવાની કોઈ શક્યતા ન રહી, એટલે અગ્નિએ દાવાનળનું રૂપ લીધું. ઉંઘ, ભૂખ, તરસ, આનંદ બધું ખતમ થયું. પેલી સ્ત્રી કોઈ પણ સંજોગોમાં મળે તેમ ન હતી. છેવટે તેને યાદ કરી કરી, તેને અનુલક્ષીને જાતજાતના મનોરથોના મહેલો બાંધતો જ રહ્યો. એમાં એને નિષ્ફળતા મળવાથી એકદમ હતાશ થતાં મનથી ભાંગી ગયો, આવી વ્યક્તિ ટી. બી., ક્ષય, હાર્ટફેલ કે પછી આપઘાતને નોંતરે છે, અને બાંધેલી મૃત્યુની–આયુષ્યકર્મની મર્યાદાને ટૂંકાવી નાંખે છે. કામશાસ્ત્રાદિકમાં કામીજનની દશ દશાઓ<sup>૪૯૭</sup> બતાવી છે તેમાં પણ અન્તમાં મૃત્યુ જ નોંધ્યું છે.

એ રીતે કોઈ યુવતીને કોઈ યુવાન પ્રત્યે રાગ થઈ ગયો. આ દેશની નારી જાત માટે યુવાન મેળવવો એ તો અતિ અશક્ય બાબત હોય છે. પછી તે કામવિહ્વળ નારી કામાગ્નિમાં જલતી મૃત્યુને કિનારે પહોંચે છે. આ રીતે બંને દષ્ટાંતો ઘટાવી લેવા.

લોકો દ્વારા કે છાપાઓ દ્વારા તમો પ્રેમમાં નિષ્કળ જતાં કેટલાએ યુવાન-યુવતીઓના આપઘાતના કિસ્સાઓ વાંચો—સાંભળો છે. શાણા અને સમજુ જીવોએ તો શરૂઆતથી જ એ દિશા તરફ મનને દોડવા જ ન દેવું. કદાચ દોડી ગયું હોય તો મનની લગામને ખેંચીને પૂર્વવત્ જોરથી સ્થિર કરી દેવું અને સામી વ્યક્તિને એકદમ ભૂલી જવી, યાદ જ ન કરવી. એ તરફ પરાઙ્મુખ બની જવું. એ આ ઘટનાનો બોધપાઠ છે. ધર્મોપદેશ અને સદ્વિચારોનો સહારો લઈ શકાય. વિદ્યાર્થી અપેક્ષા રાખે કે એકાદ નાનો દાખલો આપોને ? તો વાંચો—--

### રાગ ઉપર પાણીની પરબવાળી સ્ત્રીનો બીજો દાખલો

કોઈ ઠેકાણે યુવાન પહેલ કરે તો ક્યાંક યુવતી પહેલ કરે. પણ અહીં જે દેષ્ટાંત નોંધું છું તે એકપક્ષીય એટલે એકતરફી જન્મેલી રાગદશાનું છે.

ઉનાળાની ઋતુમાં પ્રવાસ કરતો એક ફુટકડો, સુંદર, સશક્ત યુવાન માર્ગ ઉપર પાણીની

૪૯૭. चिंतइ दुट्ठु मिच्छइ, दीहं निसंसह तह जरे दाहे । भत्त अरोयण-मुर्च्छा-उम्माय-नयाणई मरणं ॥१॥ પ્રથમ રાગવાળી વ્યક્તિ માટે સતત ચિંતા-ધ્યાન, પછી રાગીને જોવાની ઇચ્છા, તે ન મળે એટલે દીર્ઘ નિસાસા, પછી તનમનના આ શ્રમમાંથી તાવનો પ્રારંભ થાય, પછી દાહ થાય, એટલે જઠરાગ્નિ મંદ પડે એટલે ભોજન પર અરૂચિ થાય, ખાવું ન ભાવે, પછી અશક્તિ આવે એટલે હીસ્ટોરિઆ-ચક્કર, મૂચ્છા જન્મે, પછી ઉન્માદ થાય. પછી શરીર ધીમે ધીમે ઘસાતા અન્તે મરશને શરશ બની જાય.

र्षद

પરબ હોવાથી પાજ્ઞી પીવા આવ્યો. આ પરબમાં પાજ્ઞી પીવડાવવાનું કામ એક સુંદર યુવાન સ્ત્રી કરતી હતી. આ સ્ત્રી યુવાનનું સૌંદર્ય વગેરે જોઈને તેના ઉપર મુગ્ધ—મોહવાળી બની ગઈ, તેની સામે તે તિચ્છીં દેષ્ટિએ જોતી જ રહી. નારી જાત કઈ રીતે પોતાના હૈયામાં જન્મેલી રાગની આગને જણાવી શકે. પેલો યુવાન પુરુષ સંસ્કારી, ખાનદાન હતો એટલે તેને તો નીચી આંખે પાજ્ઞી પી ચલતી પકડી. અજ્ઞજાજ્ઞાપણે પણ પેલી સ્ત્રીના હૈયાનું હરણ કરી ગયો. અહીંઆ આ યુવતી દૂર દૂર સુધી પેલા યુવાનને જોતી જ રહી. તેના હૈયામાં તો સ્નેહનો સાગર ઉમટી પડ્યો, તે તો અત્યન્ત રાગાસક્ત દશામાં અને વિરહ વ્યથાના ભારે પંજામાં સપડાઈ ગઈ. મન અને મસ્તકની સમતુલા ગુમાવતી ચાલી. એકદમ જમીન ઉપર પછડાઈ પડી. હાર્ટ ઉપર એકદમ દબાણ વધી ગયું, પેલા પુરુષમાં લયલીન બનેલી યુવતી આખરે મરણને શરશ બની. સ્ત્રી કામાતુર બની હોય કે ન બની હોય પણ બંને સ્થિતિમાં વાસના વિનાની રાગદશા પણ દશપ્રાણની મારક બની શકે છે.

(૨) स्तेह्रदशा ને લીધે પણ મૃત્યુ થાય છે એટલે કે જેમના પ્રત્યે જેને અત્યન્ત ન કલ્પી શકાય તેવો સ્નેહ હોય, એ સ્નેહમાં જોરદાર પ્રતિકૂળતા ઊભી થાય, તેમજ અતિ સ્નેહવાળી વ્યક્તિના મૃત્યુના અશુભ સમાચાર કાને પડે, એટલે સ્તેહીજન, આ સ્નેહમાં પડેલી તિરાડ કે મૃત્યુનો આઘાત સહન કરી શકે નહીં અને એકાએક હાર્ટ પર અન્તિમ કોટિનું દબાણ આવતાં લોહીની ગતિ છિન્નભિન્ન થઈ જતાં, હાર્ટની નસોમાંથી પસાર થતું રૂધિર—લોહી એક ક્ષણ માટે અટકી જાય કે તે જ ક્ષણે તે વ્યક્તિનું આયુષ્ય પૂર્ણ થઈ જાય છે. આમ સ્નેહદશાને કારણે વહેતો આયુષ્યનો પ્રવાહ ખતમ થઈ જાય છે. સ્ત્ર કે પ્રત્યુ છે તે અહીં રજૂ કરું છું.

## (૨) સ્નેહદશાના કારણે થતાં મૃત્યુ ઉપર એક દાખલો

ં એક પતિ–પત્ની વચ્ચે અત્યન્ત આત્મીયતા હતી. પત્ની ખૂબ જ પતિવ્રતા અને પ્રેમાળ હતી.

પતિને વેપાર અર્થે બહાર જવાનું થયું. ગામના ટીખલી યુવાનો આ બંને પતિ--પત્ની વચ્ચે કેવી ગાઢ મૈત્રી--પ્રેમ છે તે જાણતા હતાં. ટીખલી યુવાનોને થયું કે આજે પ્રવાસી પતિની પત્નીના પ્રેમની જરા પરીક્ષા અને મજાક કરીએ. પેલા પતિના મિત્રને ખબર પડી કે મારો મિત્ર આજે અમુક સમયે પાછો ઘરે આવે છે તે વાત તેને પેલા યુવાનોને કરી. એઓને ટીખલ--મજાક કરવાની જે ખ્વાહેશ હતી એને તક મળી. પગે ચાલીને આવતો પતિ ગામથી થોડે દૂર હતો ત્યારે પેલા જુવાનીઆ ઘરે દોડી જઈને પેલી સ્ત્રીને બરાબર વિશ્વાસ આવી જાય એ રીતે મોંઢાનો દેખાવ અને વાણીથી કરુણ શબ્દો વાપરીને કહે છે કે, 'તારો પતિ ગઈ કાલે ગામડામાં ગુજરી ગયો છે' તને ખબર આપવા અમે આવ્યા છીએ. આ વાત કાને પડતાંની સાથે જ નિરાધાર દશા અનુભવતી સ્ત્રી, અસાધારણ ઊંડા સ્નેહના કારણે પતિના વિયોગનો સખત આઘાત લાગતા મૂચ્છાં ખાઈને ઢળી પડી. તરત જ તેનું પ્રાણ-પંબેરૂં ઉડી ગયું, પેલા પ્રેમની પરીક્ષા કરવા આવેલાઓ તો પોતાની મજાકનું આવું ભયાનક પરિણામ જોઇને ભાગી ગયા. થોડી જ વારમાં એનો પતિ હરખભેર ઉત્સાહ-આનંદ સાથે ઘેર આવ્યો. ઘરમાં દાખલ થયો ત્યાં પત્નીને મૃત્યુ પામેલી જોઈ-જાણીને, સાર્થવાહ-પતિને પણ પત્ની ઉપર અનન્ય--અપાર હાર્દિક સ્નેહ પ્રેમ હતો એટલે પોતાની નજર સામેનું પત્નીનું મૃત્યુ ઝીરવી ન શક્યો, એને પણ સામો પ્રચંડ આઘાત લાગ્યો અને પતિને પણ હાર્ટફેલ ત્યાંને ત્યાં થઈ જતાં તે પણ ત્યાં જ ઢળી પડ્યો અને મૃત્યુને ભેટ્યો. પરસ્પરના ગાઢ સ્નેહ--પ્રેમના કારણે બંનેની જીવાદોરી એકાએક જે તૂટી ગઈ, તે આ મૃત્યુ સ્નેહ પરિશ્વામથી થયું કહેવાય. આવું બીજી અનેક બાબતોથી બની શકે.

**પ્રશ્ન** રાગ અને સ્નેહમાં શું તજ્ઞવત ? એવો પ્રશ્ન કદાચ થાય. તો એનો ઉત્તર બંને દેષ્ટાંતોથી સમજાય તેવો છે. છતાં સામાન્ય વ્યાખ્યા તેની એ છે કે અપરિચિત વ્યક્તિ ઉપર જે લાગણી થઈ આવે તે "રાગ" અને પરિચિત વ્યક્તિ ઉપર જે લાગણી તે "સ્નેહ". રાગ કે સ્નેહ દ્વિપક્ષીય કે ઉભયપક્ષીય પણ હોઈ શકે છે. સંસારમાં આવી ઘટનાઓ રોજબરોજ હજારો બનતી હોય છે.

#### (3) ભારે ભય-ડરથી પણ મૃત્યુ થાય છે તે ઉપર દેષ્ટાંત

કોઈ પજ્ઞ જાતનો, ભયંકર કોટિનો ભય ઊભો થતાં પજ્ઞ વ્યક્તિને હાર્ટફેલ થઈ જાય અને મૃત્યુ પામે. આ ઉપર દેષ્ટાંત જોઈએ—

હિન્દુ જનતા જેમને ભગવાન તરીકે પૂજે છે. આપશે ત્યાં પશ જેઓ ભાવિ ઉત્સર્પિશીમાં અમમ નામના તીર્થંકર થવાના છે તે શ્રીકૃષ્ણ જ્યારે વાસુદેવરૂપે ભગવાન શ્રી નેમિનાથજીના કાળમાં (ઇ. સ. પૂર્વે ત્રજ્ઞ હજાર વર્ષ ઉપર) હતા ત્યારે તેઓ જૈનધર્મી હતા અને (૨૨મા તીર્થંકર) શ્રી નેમિનાથ ભગવાનના ભક્ત—શ્રાવક હતા.

શ્રીકૃષ્ણ વાસુદેવના એક પુત્ર ગજસુકુમાર હતા. એમનું લગ્ન વાસુદેવે સોમિલ નામના બ્રાહ્મણની દીકરી જોડે કર્યું હતું. પાછળથી ભગવાનની દેશના-પ્રવચન સાંભળીને ગજસુકુમારને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થતાં દીક્ષા લીધી. દીક્ષા લીધા પછી તેઓ ઉત્કૃષ્ટકોટિના ત્યાગ તપમાં ચઢી ગયા. એકાંત જંગલમાં વિશુદ્ધ ધ્યાન વધુ નિરાબાધપણે થાય એ હેતુથી દ્વારિકા નગરીની બહાર જંગલમાં ધ્યાન કરવા ગયા. એની સોમિલને ખબર પડી. દીક્ષા લીધી ત્યારથી સોમિલને પોતાના જમાઈ ગજસુકુમાર ઉપર ઘણો જ રોષ થયો હતો. તેનો બદલો લેવા તક મળતી ન હતી. જમાઇ જંગલમાં એકલા ઊભા છે એ ખબર પડતાં, તક મલી ગઈ. સોમિલ પોતાના જમાઈને કુશળ રીતે મારી નાંખવા તેને લગતી સામગ્રી લઈને જંગલમાં પહોંચ્યો. ધ્યાનસ્થ ગજસુકુમાર મુનિના માથા ઉપર માટીની પાળ બાંધી, અને પછી તેમાં ખેરના અંગારા ભર્યા અને આગ પેટાવી દીધી. પણ રખે કોઈને ખબર પડી જાય તો ? એટલે તરત જ ઝડપથી શહેરમાં પાછો ફર્યો. દરવાજામાં દાખલ થયો ત્યાં જ સામેથી શ્રીકૃષ્ણજી ગજસુકુમારને વંદન કરવા જઈ રહયા હતા. સોમિલે જ્યાં કૃષ્ણને જોયા ત્યાં તેના મોતીયા મરી ગયા ! અરે બાપ ! હવે મારૂં આવી બનવાનું. એવો પ્રયંડ ભય પેદા થયો કે એ ભયના આઘાતથી સોમિલનું હાર્ટ ત્યાંને ત્યાં જ ફાટી ગયું-બેસી ગયું, અને મૃત્યુને ભેટથો.

આ રીતે કારમા-ભયંકર કૃત્યના પરિશામના ભયથી કેટલાયે મૃત્યુને ભેટે છે.

આ પ્રમાણે રાગ, સ્નેહ અને ભયથી થતાં મૃત્યુનું વર્ણન સમાપ્ત થતાં પહેલાં **અધ્યવસાન** નામના પ્રકારની વ્યાખ્યા પૂરી થઈ.

**૨. નિમિત્ત ઉપક્રમ** જીવના મૃત્યુમાં હજારો નિમિત્તો ભાગ ભજવે છે. નિમિત્તમાં તો સેંકડો બાબતોનો ઉલ્લેખ કરી શકાય. ટૂંકમાં જણાવીએ તો–વિષપાન, શરીર ઉપર લાગનારી બંદુકની ગોળી, ચાબુક, લાકડી, કુહાડી આદિ વિવિધ શસ્ત્રો--હથિયારોના પ્રહારો, બોમ્બમારો, વાવાઝોડું, જલની ભરતી--મોજાં, અગ્નિસ્નાન, ગળે ફાંસો, અચાનક પડી જવું, કોઈ વસ્તુનું અકસ્માત માથા કે શરીર ઉપર પડવું, સપદિક ઝેરી જીવોના ઉપદ્રવો, રેલ્વે વગેરેના અકસ્માતો, આવા અનેક કારસોથી જ્યારે અકસ્માત મૃત્યુ થાય ત્યારે તેમાં **'નિમિત્ત'** નામનો ઉપક્રમ કારણ ગણાય છે.

**૩. આહાર ઉપક્રમ**—દેહને ટકાવવાનો આધાર આહાર–ખોરાક છે. ખોરાકની બાબતમાં પ્રજામાં હજુ ઘણું અજ્ઞાન પ્રવર્તે છે. શરીરશાસ્ત્ર અને આહારશાસ્ત્રનું જરૂરી અનિવાર્ય એટલું પગ્ન જ્ઞાન ન હોવાના કારણે પ્રજા–લોકો જાતજાતના રોગોનો ભોગ બનતી રહી છે.

ખોરાકથી મૃત્યુ કઈ રીતે બને ? તો લાંબા વખત સુધી ખોરાક ન લેવાથી, અતિઅલ્પ ખોરાક કે વધુ પડતો ખોરાક લેવાથી શુષ્ક, અતિ સ્નિગ્ધ, કે અહિતકારી ભોજન લેવાથી આયુષ્ય ટૂંકાઈ જાય છે. લાંબા વખત સુધી આહાર ન લેવાથી આયુષ્ય ટૂંકાઈ જાય છે. એમાં એક વાત પાછી ધ્યાનમાં રાખવી કે આ નિયમ બધાયને માટે બધી વખતે લાગુ જ પડે છે એમ ન સમજવું, કેમકે આપશે ત્યાં છ છ મહિનાના ઉપવાસી છતાં આવું કશું બનવા પામ્યું નથી.

બહુ ઓછો ખોરાક લેવાથી શરીર કુશ-ક્ષીગ્ર થઈ જતાં જેમ મૃત્યુ થઈ જાય, તેમ વધુ પડતો ખોરાક લેવાથી પગ્ન મૃત્યુ થઈ જાય. આ માટે આપગ્ને ત્યાં રાજા સંપ્રતિના આગલા જ જન્મનો દાખલો ખૂબ જ જાગ્નીતો છે.

ખોરાકમાં પથ્ય શું અને અપથ્ય શું ? ઋતુકાળના ખોરાકો કયા ? આરોગ્યની જાળવશીના નિયમો કયા ? આ બાબતનું જેને જ્ઞાન હોય તેને આહાર સંબંધી ઉપક્રમ (પ્રાયઃ) નડે નહીં.

**૪. વેઠના ઉપક્રમ** શરીરમાં એકાએક ભયંકર રોગની વેઠના ઉત્પન્ન થતાં આયુષ્યને ધક્કો લાગે અને આયુષ્ય ભંગ થઈ જાય. આ વેઠનામાં શૂલ, ધનુર્વા જેવા રોગો ગણાવી શકાય.

**પ. પરાધાત ઉપક્રમ**—ભયંકર અપમાન વેઠવાનું આવ્યું, કોઈએ વધુ પડતું અનિષ્ટ કર્યું, અથવા કોઈ ઊંડા ખાડા–ખીગ્રમાં પડવાથી કે પર્વત ઉપરથી ઝંપાપાત થવાથી આઘાત, પછડાટ લાગી, આવા કારણોથી જે મૃત્યુ પામે તે.

**૬. સ્પર્શ ઉપક્રમ**—આમાં ઝેરી હવા, વિજળીના કરંટ, ભયંકર વિષનો સ્પર્શ, જેનું શરીર જ ઝેરમય હોય, અડવા માત્રથી જ શરીરનાં છિદ્રો દ્વારા ઝેર પ્રવેશી પ્રાજ્ઞનો વિનાશ કરી નાંખે તેમજ <sup>૪૯૮</sup>વિષકન્યાનો સ્પર્શ, આવા કારણોથી પ્રાજ્ઞનો વિનાશ થાય તે.

**૭. આજ્રપ્રાણ ઉપક્રમ**—આશપ્રાણ અથવા પ્રાણાપાન. પ્રાણ એટલે ઉચ્છવાસ અને અપાન એટલે નિઃશ્વાસ. તાત્પર્ય એ કે શ્વાસ લેવો અને મૂકવો તે શ્વાસોચ્છવાસ એ શરીરમાં ચેતના–જીવ છે કે મરી

૪૯૮. પ્રાચીનકાળમાં શત્રુરાજાને ખબર ન પડે એ રીતે મારી નાંખવા, આવી વિષકન્યાઓ તૈયાર કરવામાં આવતી. આ સ્ત્રીનું સમગ્ર શરીર કાતિલ ઝેરમય બની જાય એ માટે તેને નાની ઉમ્મરમાંથી જ શરીરમાં ખોરાક સાથે કે ઔષ્ધદ્રવ્ય સાથે જરા જરા ઝેરી દ્રવ્ય દાખલ કરવામાં આવે છે. લાંબાગાળે તેની સાતે ધાતુઓ ઝેરી બની જાય છે. આવી સ્ત્રી **વિષકન્યા** તરીકે ઓળખાય છે. પછી જ્યારે જરૂર પડે ત્યારે તે કન્યાને શત્રુ જોડે કપટથી સંબંધ જોડાવે અને વિષકન્યાના દેહનો સ્પર્શ થતાં રાજા મોતને ભેટે અને કોશે મૃત્યુ કર્યું તે પકડાય નહિ. ગયો છે ? તેની જાણ માટેનું આ અતિમહત્વનું સાધન છે. તે શરીરમાં રહેલો એક પ્રાણ જ છે.

આ શ્વાસોચ્છવાસથી મૃત્યુ ક્યારે થાય ? તો જ્યારે ઝેરી હવા શ્વાસોચ્છવાસ દ્વારા અંદર જાય ત્યારે તેનું ધીમે ધીમે મૃત્યુ સર્જાય. રાતના ઓરડામાં જ્ઞનસ સળગતું હોય અને પછી ઓરડો બંધ કરીને સૂઈ જાય તો જ્ઞાનસના ઘાસલેટના બળતણમાંથી નીકળતો મૃત્યુને નોંતરનારો કાર્બન ગેસ ભર-ઉંઘમાં શ્વાસોચ્છવાસ દ્વારા અંદર જતો રહે અને સવાર પડતાં જ જેટલાં સુતા હોય એ બધાંય (પ્રાય:) મૃત્યુને ભેટે. એવી રીતે એક જેલની અંદર પાંચ કેદીઓ રહી શકે એવી કોટડીમાં ૫૦ જણાને પૂરીને બારણાં બંધ કરી દેવાય, અને બહારનો પ્રાણવાયુ મળતો બંધ થાય તો બધાય મૃત્યુને ભેટે છે. (કલકત્તાની કાળી કોટડીનો દાખલો જાણીતો છે) તે ઉપરાંત દમ, શ્વાસના ભયંકર વ્યાધિઓનાં કારણે શ્વાસ રૂંધાઈ જતાં ભયંકર ગુંગળામણ—ગભરામણ થતાં ઝડપથી આયુષ્ય સમાપ્ત થઈ જાય છે.

ઉપરના મુખ્ય--મહત્વના સાત પ્રકારના ઉપક્રમો--ધક્કાઓ લાગવાથી ધીમે ધીમે ભોગવી શકાય એવા આયુષ્યના પુદ્દગલોને ઉપક્રમ વખતે જીવ તીવ્રાતિતીવ્ર ઝડપથી ભોગવી નાંખે છે. જીવન જીવવામાં ઉપાદાન કારણભૂત આયુષ્યકર્મનાં દલિયાં પૂરાં થઈ જાય પછી જીવ તે શરીરમાં એક સમય-ક્ષણ પણ ન રહે, દેહમાંથી નીકળીને પરલોકે સિધાવી જ જાય છે.

આ ઉપક્રમો અપવર્તનને યોગ્ય એવા આયુષ્યમાં ફેરફાર કરી શકે છે, પણ અનપવર્તનીય આયુષ્યમાં તો કશો ફેરફાર કરી શકતા નથી.

આમ તો વિવક્ષિત (મનુષ્ય-તિર્યંચના) કોઈ પણ ભવમાં જન્મે ત્યારથી જ જીવ આયુષ્યકર્મનાં દલિયાં--પુદ્દગલોને પ્રતિસમયે ખપાવતો જ જાય છે, એમાં જાતજાતના ઉપક્રમો લાગે, આઘાત--પ્રત્યાઘાતો લાગે, ત્યારે તો તેં આયુષ્ય પુદ્દગલોને જરૂરથી વધારે ખપાવી નાંખે છે, અને અતિ જોરદાર હોનારત કે ઉપક્રમો લાગે તો જોતજોતામાં આયુષ્યના પુદ્દગલોને ન કલ્પી શકાય એવા તીવવેગથી-કર્મની ઉદીરણાથી ઉદયમાં લાવી જીવ ભોગવી નાંખે, એટલે સમાપ્ત કરી નાંખે છે. જીવન જીવવા માટેનું આ અનિવાર્ય-ઉપાદાન સાધન ખલાસ થતાં તે પછી કેવી રીતે જીવી શકે ?

**પ્રશ્ન**---- કોઈ પણ પ્રકારનો ઉપક્રમ--ઉપદ્રવ થાય ત્યારે જો તત્કાલ ચાંપતા પગલાં લેવાય તો ઘણાંએ બચી જાય છે, તો ત્યાં શું સમજવું ?

**ઉત્તર**— આ પ્રશ્નના ખુલાસા માટે આ જ પુસ્તકની ગાથા ૩૩૬નો અર્થ જુઓ. જે જીવ સોપક્રમી અનપવર્તનીય આયુષ્ય બાંધીને આવ્યો હોય તેને ગમે તેટલા ઉપક્રમો ભલે લાગે પણ તેનું આયુષ્ય તૂટે નહિ. ઉપક્રમના ઉપાયો યોજવાથી સારૂં થાય અને વધુ જીવે તેથી આયુષ્ય વધી ગયું એવું ન સમજવું.

આ બધા ઉપક્રમો અપવર્તનીય સોપક્રમ પ્રકારના આયુષ્યનું જ અપવર્તન–હ્રાસ કરે છે. પશ અનપવર્તનીય નિરૂષક્રમ પ્રકારના બાંધેલા આયુષ્યનું કદી અપવર્તન કરી શકે નહિ.

૩૩૫મી ગાથામાં ચરમશરીરી વગેરે જે જે જીવોને નિરૂપક્રમી (ઉપક્રમની અસર થાય તેવા) આયુષ્યવાળા જણાવ્યા છે. ત્યાં થોડો સમજમાં વિવેક કરવાનો કે એ જીવોને ક્યારેક ઉપક્રમો લાગે, પીડા પણ આપે ખરા, પીડાથી મૃત્યુ પણ પામતા દેખાય. અહીં જીવની સામે ઉપક્રમની હાજરી જરૂર છે પણ અગાઉ જણાવ્યું છે તેમ, તે આયુષ્યનું અપવર્તન એટલે દીર્ઘાયુષને અલ્પાયુષી કરી શક્તો નથી. મૃત્યુ નિપજાવે તેવો ઉપક્રમ-ઘટના બને ત્યારે આ જીવો માટે એમ જ સમજવું કે સહજપણે ભોગવાતા આયુષ્યની પૂર્ણાહુતિ આવી પહોંચી હોય ત્યારે જ તેને મૃત્યુયોગ્ય ઉપક્રમ લાગે, કુદરતી રીતે જ પરસ્પર આવો યોગ બની આવે. હા, ઉપક્રમ નિમિત્ત રૂપે જરૂર દેખાય અને જાણે કે આ ઉપક્રમથી જ મરી ગયો એવું દેખાય પશ ખરૂં, પરંતુ હકીકતમાં ઉપર કહ્યું તેમ સમજવું. [૩૩૭]

આયુષ્યની ઘટના સાથે સંબંધ ધરાવતી જે બાબતો અગાઉ કહી આવ્યા તેની પુનઃ તારવણી અહીં આપી છે.

#### \*

**૧. બંધકાળ**— પરભવનું આયુષ્ય બાંધવાનો સમય ભોગવાતા આયુષ્યકાળમાં ક્યારે હોય છે તેનો નિર્જાય તે બંધકાળ.

> દેવો-નારકો અસંખ્યાતા વર્ષવાળા મનુષ્ય તિયંચો માટે નિયમ છે કે. ભોગવાતા આયુષ્યના છ મહિના બાકી રહે ત્યારે પરભવનું આયુષ્ય બાંધે. એકેન્દ્રિયો, વિકલેન્દ્રિયો અને અનપવર્તનીય આયુષ્યવાળા તિયંચ--મનુષ્યો પોતાના નક્કી થયેલા આયુષ્યના ત્રીજા ભાગે પરભવાયુષ્ય બાંધે, પણ અપવર્તનીય આયુષ્યવાળા તિર્થંચ-મનુષ્યો પોતાના નક્કી થયેલા આયુષ્યના ત્રીજા ભાગે પરભવાયુષ્ય બાંધે. એકેન્દ્રિયથી લઈને પંચેન્દ્રિયવાળા તિર્યંચો-મનુષ્યો છે તે પોતાના આયુષ્યના ત્રીજા ત્રીજા ભાગે બાંધે. જો પહેલા ત્રીજા ભાગે ન બાંધે તો તે પછીના ત્રીજા ત્રીજા ભાગે બાંધે એટલે કે નવમા ભાગે, સત્તાવીશમા ભાગે બાંધે. એ રીતે આગળ સમજી લેવું.

- અબાધાકાળ પરભવનું આયુષ્ય બાંધ્યા પછી એ બાંધેલું આયુષ્ય જ્યાં સુધી ઉદયમાં ન આવ્યું હોય તે બંધ ઉદય વચ્ચેનો અપાન્તરકાળ.
- **૩. અંતસમય** આયુષ્યની પૂર્ણાહુતિનો અન્તિમ (નિષ્ઠા) સમય તે.
- **૪. અપવર્તન** ઘજ્ઞા કાળે વેદવા--ભોગવવા યોગ્ય આયુષ્ય ઓછા કાળમાં ભોગવવા યોગ્ય બને તે. આ આયુષ્ય સોપક્રમ જ ભાવનું હોય છે.
- **પ. અનપવર્તન** જે આયુષ્ય કદી ટૂંકું ન બને. જેટલું બાંધ્યું હોય તેટલું પૂરું થાય જ તેવું આયુષ્ય.
- **૬. ઉપક્રમ** દીર્ઘ આયુષ્યને ગમે તે પ્રકારે ટૂંકું કરે તે. આવા ઉપક્રમો અનેક હોવા છતાં તેનું વર્ગીકરણ કરીને ઉપક્રમો સાતમાં સમાવેશ કરીને અહીં જણાવ્યા છે. આ ઉપક્રમોનું વર્ણન ઉપર થઈ ગયું છે.
- **૭. અનુપક્રમ** જે આયુષ્યને કદી ઉપક્રમ એટલે કે કોઈ પણ પ્રકારે ધક્કો હરકત ન પહોંચે અને પૂરેપૂરૂં ભોગવી શકાય તે. આમાં ક્યારેક ઉપક્રમનો પ્રસંગ બની જાય પણ તે હાજરી પૂરતો હોય. પરંતુ તે આયુષ્યની જીવાદોરીને કદી ટૂંકાવી શકતો નથી.

**ડાવતરળ** કોઈ પણ જીવને જીવન જીવવા માટે છ શક્તિઓની જરૂર પડે છે. જન્મતાંની સાથે જ ટૂંક જ સમયમાં પોતપોતાના કર્માનુસારે પોતપોતાને યોગ્ય શક્તિઓનો પ્રાદુર્ભાવ થઈ જાય છે. આ શક્તિ એ જ પર્યાપ્તિ. પર્યાપ્તિ કે શક્તિ એક જ અર્થના વાચક શબ્દો છે. હવે અહીં ગાથામાં છ પર્યાપ્તિઓનાં નામો જણાવીને કયા કયા જીવને પોતાના કર્માનુસાર કેટલી કેટલી પર્યાપ્તિઓ-જીવન શક્તિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. તે પણ કહેશે.

## आहार सरीरिंदिअ, पज़त्ती आणपाणभासमणे । चउ पंच पंच छण्पिअ, इग-विगला सन्निसन्नीणं ॥३३८॥

સંસ્કૃત છાયા—

आहार-शरीरेन्द्रियपर्याप्तिः प्राणापानभाषा मनांसि । चतस्त्रः पञ्च पञ्च षट् च एक-विकलासंज्ञिसंज्ञिनाम् ॥३३८॥

શબ્દાર્થ-----

| ં आहारसरीरिंदिअ=આહાર, શરીર ઇન્દ્રિય    | भासमणे=आधा-भन                          |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| પઝત્તી≔ષયાંપ્તિ                        | इंग-विगला=એક, (એકેન્દ્રિયને) વિકલ-એટલે |
| <b>ઝા</b> ળપાળ <del>=શા</del> સોચ્છવાસ | વિકલેન્દ્રિયને                         |
|                                        | असन्निसन्नी=અસંશિ−-સંશાને              |

**गावार्थ** ---- આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, શ્વાસોચ્છવાસ, ભાષા, અને મન આ નામની છ પર્યાપ્તિઓ છે. તેમાં એકેન્દ્રિયને ચાર, વિકલેન્દ્રિયને પાંચ, અસંશીપંચેન્દ્રિયને પાંચ અને સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયને છ હોય છે. ॥૩૩૮॥

**વિશેષાર્થ** – ગાથાનો વિશેષાર્થ અહીં વિસ્તારથી રજૂ કરૂં છું. કારણકે 'પયોપ્તિ' એ ખાસ મહત્વની સમજવા જેવી બાબત છે. તેને જો વિસ્તારથી ન સમજાવાય તો તેનું યથાર્થ રહસ્ય સમજી નહીં શકાય.

આ પર્યાપ્તિઓની વ્યાખ્યા શરૂ કરવા અગાઉ તેને અંગેની કેટલીક ભૂમિકા જો રજૂ કરૂં તો વિદ્યાર્થીઓ–વાચકોને વધુ રસ પડશે અને રહસ્ય વધુ સ્પષ્ટ થશે.

નામકર્મના ઉદયના કારશે ઔદારિકાદિ (ત્રશ) શરીર રૂપે પરિષ્ઠામેલા પુદ્દગલોમાંથી તે તે શરીરને યોગ્ય એવા મસ્તક, છાતી, પેટ, પીઠ, બે હાથ, અને બે જંઘા (૫ગ) એ આઠ અંગો, અને એ અંગોમાંથી નીકળતી તેના જ અવયવરૂપ આંગલીઓ, તથા નાક, કાન, વગેરે રૂપ ઉપાંગો, પુનઃ તેના જ અવયવરૂપ રોમરાજી, વાળ, પાંપણ, હાથ-પગની રેખાઓ વગેરે, <sup>૪૯૯</sup>અંગોપાંગો (અંગોપાંગ) રૂપ સ્પષ્ટ વિભાગો બને છે. અર્થાત્ તેવી પરિસ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે. વળી એ જ રીતે શ્વાસોશ્વાસને યોગ્ય એવું શ્વાસોચ્છવાસ નામનું નામકર્મ એ પર્યાપ્તિ નામકર્મના ઉદયે પ્રાપ્ત થાય. ભાષાપર્યાપ્તિ નામકર્મના કારશે ભાષાવર્ગશાના પુદ્દગલ ગ્રહણથી ભાષાયોગ્ય લબ્ધિ અને મનઃપર્યાપ્તિ નામકર્મના કારશે મનોવર્ગશાના પુદ્દગલોથી

૪૯૯. નામકર્મની અનુકૂલતા કે પ્રતિકૂલતા ઉપર અંગોપાંગની ન્યૂનાધિકતા, અનુકૂલતા કે પ્રતિકૂલતાનો આધાર હોય છે. મનોલબ્ધિ એટલે ચિંતન શક્તિ પ્રાપ્ત થાય. પણ એ ત્રપ્નેય શક્તિઓની ક્રિયા–વ્યાપાર કે વપરાશ તો, અનુક્રમે શ્વાસોચ્છ્વાસ, ભાષા અને મન પર્યાપ્તિના કારણે જ શક્ય બને છે.

આ પર્યાપ્તિઓ પર્યાપ્ત <sup>પ૦૦</sup>નામકર્મના ઉદયથી જીવને પ્રાપ્ત થાય છે.

પયાપ્તિઓનું સ્વરૂપ વધુ સારી રીતે સમજાય એ માટે કેટલીક બાબતો સ્થૂલરૂપે ટૂંકમાં જણાવી. પ્રાથમિક રીતે ઉપયોગી થોડી બીજી બાબતો પણ સમજી લઈએ.

ઊધ્વી, અધો અને તિર્યક્લોકથી યુક્ત ચૌદરાજલોક પ્રમાશ જેવડું મહાવિરાટ વિશ્વ ચર્મચક્ષુથી અદશ્ય તેમજ દશ્ય (ઇન્દ્રિય ગ્રાહ્ય અને અગ્રાહ્ય) એવા અશુ--પરમાણુઓ કે તેના સ્કંધો--સમૂહોથી સર્વત્ર વ્યાપ્ત છે, ખીચોખીચ ભરેલું છે. એ અશુ--પરમાણુઓ વગેરેને શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં પુદ્દગલો કે પુદ્દગલ સ્કંધોથી ઓળખાવાય છે.

આ પુદ્દગલો બે પ્રકારના છે. જે પુદ્દગલ સ્કંધો જીવોને આહાર, શરીર વગેરેના ઉપયોગમાં આવે તે ગ્રહણ પ્રાયોગ્ય વર્ગણાઓ તરીકે ઓળખાવાય છે. અને જે અશુ–પરમાણુઓથી સભર પુદ્દગલ સ્કંધો જીવોને આહાર–શરીર વગેરેના ઉપયોગમાં આવી શક્તા નથી તેને અગ્રહણ પ્રાયોગ્ય વર્ગણાઓ તરીકે ઓળખાવાય છે. ત્રિકાલજ્ઞ-સર્વજ્ઞોએ જ્ઞાનચક્ષુ દ્વારા જોયેલી ગ્રહણ પ્રાયોગ્ય પુદ્દગલ વર્ગણાઓ આઠ પ્રકારે જણાવેલી છે. તેનાં નામો આ પ્રમાણે છે–

#### આઠ પ્રકારની વર્ગશાઓ

**૧. ઔદારિ**કવર્ગલા ૨. વૈક્રિયવર્ગણા ૩. આહારકવર્ગણા ૪. તૈજસવર્ગણા ૫. શ્વાસોચ્છ્વાસવર્ગણા ૬. ભાષાવર્ગણા ૭. મનોવર્ગણા અને ૮. કાર્મણવર્ગણા.

આઠ પ્રકારનાં કાર્યો માટે આઠેય વર્ગશાઓની જરૂર પડે છે. ઔદારિક, વૈક્રિય આહારક, તૈજસ અને કાર્મજ્ઞ આ પાંચેય વર્ગશાના પુદ્દગલો પાંચ શરીરો માટે ઉપયોગી છે. સ્વાસોચ્છ્વાસ વર્ગશા શ્વાસ લેવા મૂકવાના કાર્યમાં અને વચન વહેવાર અથવા ભાષા બોલવાના કાર્ય માટે ભાષાવર્ગશા અને વિચાર કરવામાં મનોવર્ગશા ઉપયોગી છે.

ટૂંકમાં વિશ્વના તમામ જીવોની દેહ તથા ઇન્દ્રિયોની રચના શ્વાસોચ્છ્વાસની ક્રિયા, ભાષા–વચન વહેવાર અને વિચારો કરવા વગેરેમાં આ વર્ગણાઓ મહત્વનો–પ્રધાન ભાગ ભજવે છે.

ઔદારિક <sup>પ૦૧</sup>વર્ગભાનાં પુદ્ગલો છે તે, ઔદારિક શરીર અને તેને યોગ્ય અંગોપાંગ તેમજ ઇન્દ્રિયોની રચનામાં, વૈક્રિય વર્ગભાનાં પુદ્દગલો, વૈક્રિય શરીર અને તેને યોગ્ય ઇન્દ્રિયો વગેરેની રચનામાં, આહારક વર્ગભાનાં પુદ્દગલો, આહારક શરીર અને તેને યોગ્ય ઇન્દ્રિયો વગેરેની રચનામાં ઉપયોગી બને છે.

૫૦૧. વર્ગશા એટલે દશ્ય અદશ્ય વિશ્વમાં વિવિધ પ્રકારના વર્તતા પરમાજ્ઞુઓના બનેલા સ્કંધોના સમુદાયો.

૫૦૦. નામકર્મ એટલે શું ? નામકર્મ એ જ્ઞાનાવરશીય વગેરે આઠ પ્રકારના કર્મના પ્રકારો પૈકીનો એક પ્રકાર છે. આ નામકર્મના ૯૩ કે ૧૦૩ જે ભેદો છે, પર્યાપ્ત નામકર્મ પજ્ઞ તેમાંનો એક ભેદ છે. તે નામકર્મમાં હોવાથી આ વિશેષજ્ઞ વપરાય છે.

મનુષ્ય અને તિર્યંચગતિમાં ભવપ્રાયોગ્ય શરીર ઔદારિક છે અને દેવ તથા નરક ગતિમાં ભવપ્રાયોગ્ય શરીર વૈક્રિય છે. જ્યારે <sup>પ૦ર</sup>આહારક શરીર તો માત્ર ભાવચારિત્રવંત મનુષ્ય જ રચી શકે છે, એટલે કે ઉત્તમોત્તમ કોટિનો નિર્મળ સંયમી સાધુ જ રચી શકે છે. કોઈ સંસારી ગૃહસ્થોને આ શરીર ઉપલબ્ધ થતું જ નથી.

કેવળ તૈજસ અને કાર્મણ શરીરને સ્વતંત્ર <sup>પ૦૩</sup>અંગોપાંગ કે ઇન્દ્રિયો<sub>.</sub> નથી હોતી. પણ જે ઔદારિક, વૈક્રિય અને આહારક શરીર અંગે તેમજ ઇન્દ્રિયો અંગે પર્યાપ્તિઓ કરી છે તે જ પર્યાપ્તિઓ તૈજસ અને કાર્મણ શરીર અંગે ઔદારિક વગેરે સાથે સમજી લેવાની છે.

આટલી ભૂમિકા જણાવીને હવે પર્યાપ્તિનું સ્વરૂપ શરૂ કરે છે,

### પર્યાપ્તિ અંગેનું વિવેચન

જીવ એક ભવમાં મૃત્યુ પામે એટલે દેહનો ત્યાગ કરીને અન્ય ગતિમાં જન્મ લે છે. તે વખતે તેને ઉત્પન્ન થતાંની સાથે જ (પ્રથમ સમયથી જ) પોતાની જીવનયાત્રામાં ઉપયોગી થાય તેવી ઓછામાં ઓછી ચાર અને વધુમાં વધુ છ પ્રકારની શક્તિઓ મેળવી લેવી જ જોઈએ, જો આ શક્તિઓ કે સાધનો ન મેળવે તો જીવનનું અસ્તિત્વ પશ ન રહે. આ શક્તિઓની સહાયતા હોય, તો જ જીવન જીવવાનું શક્ય બને. દેહધારીઓ માટે જીંદગી સુધી જીવવા માટે શક્તિની અનિવાર્ય જરૂર હોય છે. ખૂબી તો એ છે કે આ શક્તિઓ જન્મ પછી એક અંતર્મુહૂર્ત (એક મુહૂર્ત એટલે ૪૮ મિનિટથી ઓછો કાળ)માં જીવ પ્રાપ્ત કરી લે છે.

આ શક્તિઓ વિવિધ પ્રકારના પુદ્દગલોના સમૂહમાંથી ઉત્પન્ન થતી હોવાથી વિવિધ પુદ્દગલોનો યથાયોગ્ય સંચય કરવા માંડે છે. આ <sup>પ૦૪</sup>પુદ્દગલોને અથવા તો તેનાથી ઉત્પન્ન થતી (આહારાદિની ક્રિયા કરી શકાય તેવી) શક્તિને પર્યાપ્તિ કહેવાય છે.

આ સંચય જીવ કરતો હોવાથી જીવ એ **કર્તા** છે. પુદ્દગલોપચય દ્વારા જે શક્તિ પેદા થઈ તે શક્તિ વડે જ જીવ આહાર ગ્રહણમાં અને શરીરાદિ કાર્યોના નિવર્તનમાં સમર્થ બને છે. આથી એ વાત સ્પષ્ટ થાય છે કે આ શક્તિ એ જ જીવનનું **કરણ** છે.

આ પર્યાપ્તિ કરશ વડે જ આહારાદિકનું સ્વસ્વ વિષયમાં પરિષ્રમન–શરીરનિવર્તન વગેરે ક્રિયા થાય છે.

આપણે જાણી આવ્યા કે પર્યાપ્તિઓ એ દેહધારી જીવોને, જીવન જીવવાની શક્તિને પ્રગટ

૫૦૨. આ શરીરનું વિશેષ વર્શન ૩૪૪મી ગાથાના વિવરસમાં જોવું.

૫૦૩. તૈજસ અને કાર્મલ આ બે શરીરો, સંસારી જીવોની ઔદારિક વગેરે શરીરાદિ કારણે જેવી આકૃતિ હોય છે તે આકૃતિને અનુસરે છે. કારણ કે આ શરીરો દૂધમાં સાકરની જેમ ભળેલા રહે છે. તેથી તેને સ્વતંત્ર અંગોપાંગનો સંભવ નથી. જ્યારે ઔદારિક, વૈક્રિય અને આહારક આ શરીરોની આકૃતિઓને જીવાત્મા અનુસરતો હોવાથી તેને અંગોપાંગ ઘટમાન છે અને તે અંગોપાંગ છટ્ટા 'નામકર્મ' નામની એક કર્મસત્તાના ઉદયથી હોય છે. તૈજસ કાર્મલ બંને શરીરો આપણાથી પ્રત્યક્ષ રીતે જોઈ શકાતા નથી. માત્ર અનુમાન ગ્રાહ્ય છે.

૫૦૪. પુદ્ગલ એટલે જેનામાં વર્સ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ હોય તેવા પરમાણુ, અણુ પ્રદેશો કે સ્કંધો.

કરવામાં કે જીવન જીવવામાં પ્રબળ કારણભૂત છે. અને જીવન જીવવા માટે તે અસાધારણ રીતે આવશ્યક અને અનિવાર્ય સાધનરૂપ છે.

પર્યાપ્તિની સરલ–સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા આ પ્રમાશે છે–

પર્યાપ્તિ એટલે શક્તિ-સામર્થ્ય વિશેષ. આ શક્તિ પુદ્દગલ દ્રવ્યના સંચયથી પ્રગટ થાય છે. હવે એને સ્પષ્ટતાથી સમજીએ.

જીવ ગમે તે યોનિમાં ઉત્પન્ન થાય ત્યારે ઉત્પત્તિ સ્થાને રહેલાં જે પુદ્દગલોને પહેલી જ વાર ગ્રહણ કરે તે પુદ્દગલોનું શાસત નિયમ મુજબ જીવ સમયે સમયે જે પુદ્દગલોનું ગ્રહણ કરતો રહે છે તેની સાથે જોડાણ થાય, આ જોડાણ થવાથી એક વિશિષ્ટ શક્તિ—કાર્યનું નિર્માણ થાય છે. આ શક્તિ જીવ જે જે પુદ્દગલોનું ગ્રહણ કરતો રહે, તે પુદ્દગલોને બે વિભાગમાં વહેંચી નાંખવાનું કાર્ય બરાબર બજાવે છે. એટલે ગૃહિત પુદ્દગલોમાંથી ખલ-મલાદિ પ્રકારને યોગ્ય પુદ્દગલો અલગ પાડી દે છે અને રસ પ્રાયોગ્ય હોય તેને તે રૂપે અલગ કરે છે. આવી પર્યાપ્તિઓ—શક્તિઓ છ છે. તે આ પ્રમાણે-—

### છ પર્યાપ્તિઓની વ્યાખ્યા

**૧. આદાર પર્યાપ્તિ**— ઉત્પત્તિ પ્રદેશે આવેલો જીવ જે શક્તિ વડે ઉત્પત્તિ સ્થાને રહેલા બાહ્ય (ઓજાહાર) આહારના પુદ્દગલોને ગ્રહશ કરે અને તે પુદ્દગલોને ખલ અને રસપજ્ઞે પરિષ્ઠામાવે તે શક્તિનું નામ આહાર<sup>૫૦૫</sup> પર્યાપ્તિ છે.

ખલ એટલે આહાર પરિણમન<sup>૫૦૬</sup> (પાચન)ની ક્રિયા દ્વારા આહારમાંથી મલ—મૂત્રાદિ રૂપે તૈયાર થયેલો અસારભૂત પુદ્ગલોનો સમૂહ અને રસ એટલે ખોરાકની પાચન ક્રિયામાંથી જ સાત ધાતુરૂપે પરિષ્ઠામે તેવા સારભૂત પુદ્ગલોનો જલ<sup>૫૦૭</sup> જેવો ખોરાકમાંથી નિષ્પન્ન થતો પ્રવાહી રસ. આ રસમાંથી જ રૂધિર (–લોહી), માંસ આદિ સાત ધાતુઓ બને છે અને આ કાર્ય હવે પછી જેની વ્યાખ્યા કરવાની છે તે શરીર પર્યાપ્તિ દ્વારા થાય છે.

ઉપરની વ્યાખ્યા વાસ્તવિક રીતે તો માત્ર ઔદારિક દેહની આહાર પર્યાપ્તિને જ લાગુ પડે

૫૦૫. જે ગતિમાં જીવે જે શરીર ધારણ કર્યું હોય, તે શરીરનો મૃત્યુ થયા બાદ વિયોગ અને વિનાશ થઈ જાય છે અને એ સ્થૂલ શરીરમાં રહેલો જીવ જ્યારે પરલોકમાં વિદાય લે છે ત્યારે તેની સાથે 'તૈજસ' અને 'કાર્મણ આ નામથી ઓળખાતા બે સૂક્ષ્મ શરીરો હોય જ છે. આ બે શરીરો તો અનાદિથી જીવની સાથે રહેલા જ છે, અને મોક્ષ ન થાય ત્યાં સુધી તે રહેવાવાળા છે. જન્મ સ્થાને જીવ આ બન્ને શરીરો સાથે ઉત્પન્ન થાય ત્યારે પ્રથમ જે આહારનું ગ્રહજ્ઞ થાય છે તે મુખ્યત્વે તૈજસ કાર્મણ કાયયોગ વડે થાય છે. આહાર પર્યાપ્તિ તે વખતે અવાત્તર કારણરૂપે હોય છે, પરંતુ આહાર પર્યાપ્તિનું પ્રધાન કાર્ય તો ઔદારિક નામકર્મ વડે ગ્રહજ્ઞ કરેલા આહારના પુદ્દગલોમાંથી ઉપર જણાવ્યું તેવી યોગ્યતાવાળો બનાવવો એ છે.

૫૦૬. આપશા શરીરમાં મુખાદિ દ્વારા જે ખોરાક જાય છે તે પ્રથમ હોજરીમાં જાય અને ત્યાં ગયા બાદ શારીરિક ક્રિયાઓ થાય તેથી તેમાં વિભાગ પડી જાય. એક ખલરૂપે એટલે મલ–મૂત્રરૂપે અને બીજો રસ રૂપે.

૫૦૭. પ્રથમ જલ પ્રવાહી રસ થાય તે રસ ધાતુની પ્રારંભિક અવસ્થા છે. આથી તે અપક્વ રસને રસધાતુ રૂપે ન સમજવો. તે તો તે પછી તૈયાર થાય છે. છે પણ વૈક્રિય<sup>પ૦૮</sup> કે આહારક દેહની આહાર પર્યાપ્તિને લાગુ પડતી નથી. કેમકે આ બે શરીરમાં વિષ્ઠા, મૂત્ર અને સાત ધાતુઓ હોતી જ નથી. આ ફક્ત ઔદારિક શરીરમાં જ હોય છે માટે એનો સર્વ સામાન્ય અર્થ આ પ્રમાણે થાય---

'પ્રહશ કરેલા આહારમાંથી શરીર રચી શકાય તેવી યોગ્યતાવાળા આહારને શરીર રચી શકાય તેવી યોગ્યતાવાળો કરે અને શરીર રચનામાં ઉપયોગી ન થઈ શકે તેવી અયોગ્યતાવાળા આહારને તેથી અલગ પાડી નાંખે' તેનું નામ 'આહાર પર્યાપ્તિ.'

આ રીતનો અર્થ ત્રણેય શરીરની આહાર પર્યાપ્તિમાં ઘટી જશે.

આ પર્યાપ્તિ એક જ સમયમાં પૂર્ણ થાય છે.

૨. શરીર पर્याप्ति— જીવ, પુદ્ગલ સમૂહમાંથી પ્રાપ્ત થયેલી જે શક્તિ વડે ઔદારિક, વૈક્રિય અને આહારક શરીરને યોગ્ય રસીભૂત–રસરૂપે બનેલા આહારના સૂક્ષ્મ પુદ્દગલોને સાત ધાતુરૂપે અથવા શરીરરૂપે યથાયોગ્યપણે પરિણમાવે છે તે આ શરીરશક્તિ (પર્યાપ્તિ)ના પ્રભાવે જ.

સાતધાતુથી શરીરની અંદર રહેલાં રસ, રૂધિર, માંસ, મેદ, અસ્થિ, મજ્જા અને શુક્ર (વીયી) આ સાત વસ્તુઓ સમજવી. રસ એટલે ખાધેલો ખોરાક હોજરીમાં જાય એટલે તેમાંથી પ્રથમ રસ બને–જાહ પ્રવાહીરૂપે બને, રસરૂપે બનેલા આહારમાંથી (સાતધાતુ પ્રાયોગ્ય એ પુદ્દગલોમાંથી) લોહી બને, લોહીમાંથી માંસ અને તેમાંથી મેદ (ચરબી) અને તેમાંથી અસ્થિ એટલે હાડકા બંધાય, પછી તેમાંથી મજ્જા બનવાનું કાર્ય શરૂ થાય અને છેવટે શુક્ર (વીય) નામની ધાતુનું નિર્માણ થાય છે. તાત્પર્ય એ કે ખાધેલા ખોરાકમાંથી જ પેલી પર્યાપ્તિ ઉપરોક્ત સાત ધાતુઓ–દ્રવ્યોને બનાવે છે. આ ઔદારિક દેહ સાત ધાતુઓથી બનેલો છે અને તેથી શરીરની ગતિ, પ્રગતિ, વૃદ્ધિ-પોષણ, રક્ષણાદિકમાં ઉપયોગી બને છે.

અહીં શરીર કાયયોગની પ્રવૃત્તિમાં સમર્થ થાય ત્યાં સુધીમાં શરીરની રચના થઈ જાય છે. આ રચના શરીર પયોપ્તિએ કરી. એક અન્તર્મુહૂર્ત સુધી શરીર પયોપ્તિએ શરીર રચના યોગ્ય પુદ્દગલોનું ગ્રહણ—સંચય કરવાથી શરીર-શક્તિ નિર્માણ થવા પામી. માત્ર શરીર બન્યું એટલે ઇન્દ્રિયો વિનાનો ઢાંચો—આકાર તૈયાર થયો.

**૩. इન્દ્રિય પર્યાપ્તિ** – શરીરપર્યાપ્તિ વખતે સાત ધાતુ રૂપે પરિશમેલા આહાર (કે સાત ધાતુરૂપ દ્રવ્યો)માંથી જે જીવને જેટલી ઇન્દ્રિયો મેળવવાની હોય તે તે ઇન્દ્રિયોને યોગ્ય પુદ્ગલો તરત જ ગ્રહશ કરી ઇન્દ્રિયોરૂપે પરિશમાવે એટલે ઇન્દ્રિયોની રચના બની જાય. પછી તે ઇન્દ્રિયો પોતપોતાના વિષયજ્ઞાનમાં સમર્થ બની જાય એટલે ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિની પરિસમાપ્તિ થઈ જાય. આ રચનામાં એક અન્તર્મુહૂર્ત કાળ જાય છે.

શરીર રચના સાથે સુસમ્બદ્ધ એવી આહાર, શરીર અને ઇન્દ્રિય આ ત્રણ પર્યાપ્તિઓનું વર્ણન સમાપ્ત થયું.

૫૦૮. રસ, રૂધિર, માંસ, મેદ, અસ્થિ, મજ્જા, (અસ્થિની અંદર રહેલો ચીકશો પદાર્થ) અને લીર્ય, આ સાતે ધાતુઓ તરીકે ઓળખાવેલ હોવાથી આ સાત ધાતુઓ કહેવાય છે. મૂલ વૈક્રિય શરીરમાં આ સાત ધાતુઓ નથી હોતી. ઉત્તર વૈક્રિયમાં અંન્તિમ ધાતુમાં વિકલ્પ સંભવી શકે. આહારક શરીર તો સાતેય ધાતુઓથી રહિત હોય છે. હવે પછીની ત્રશ પર્યાપ્તિઓ, શરીરથી બહાર રહેલા અને ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની વર્ગશાઓ જન્ય પુદ્દગલો દ્વારા તૈયાર થઈ શકે છે, જેને હવે સમજીએ,

**૪. ધાસોચ્છ્વાર્સ** વિશ્વમાં કેટલાક જીવો નાસિકા દ્વારા, જ્યારે કેટલાક જીવો પોતાના શરીરના રોમ-છિદ્રો દ્વારા પ્રાણવાયુ (oxygen)નું ગ્રહણ કરે છે. આ શ્વાસ-ઉચ્છ્વાસની ક્રિયા જીવ કઈ શક્તિ–બળથી કરી શકવા સમર્થ બને ? તો આઘ પ્રારંભ તો શ્વાસોચ્છવાસ પર્યાપ્તિ નામની ક્રિયા દ્વારા મેળવેલી શક્તિથી થાય છે. આ ક્રિયા માટે તેને આકાશ કે અવકાશમાં રહેલા એક પ્રકારના સૂક્ષ્મ પુદ્દગલોનું આલંબન (સહારો) લેવું પડે છે.

### હવે આ ક્રિયાની પ્રક્રિયા અને તેનો ક્રમ જોઈએ

અખિલ બ્રહ્માંડમાં સર્વત્ર એટલે અવકાશ અને સર્વ પદાર્થોની અંદર વિવિધ પ્રકારનાં અનંત પુદ્દગલ સ્કંધો અનાદિ અનંતકાળથી વિદ્યમાન છે. આ સ્કંધો આઠ પ્રકારની કર્મવર્ગણાઓનાં હોય છે. આ સંસારના સંચાલનના મૂળમાં આ વર્ગણાઓ—કર્મો જ છે. આ વર્ગણાઓમાં એક <sup>પ૦૯</sup> સાસોચ્છ્વાસ નામની સ્વતંત્ર વર્ગણા છે. જે વર્ગણા કે તેનાં પુદ્દગલ સ્કંધો સાસોચ્છ્વાસની ક્રિયા માટે જ સહાયક—ઉપયોગી છે. ઉત્પત્તિ સ્થાને આવેલા જીવને સાસોચ્છ્વાસની ક્રિયા વિના ચાલે નહિ, કેમકે જીવને જીવવા માટે શુદ્ધ પ્રાણવાયુની અવિરત જરૂર પડે છે. અને લઈને અશુદ્ધ બનેલા પ્રાણવાયુને પાછો બહાર કાઢવો પડે છે. આ ક્રિયા નાસિકા દ્વારા થાય છે, પણ આ ક્રિયામાં તાકાત પેલી સાસોચ્છવાસ પર્યાપ્તિ ઊભી કરે છે. એટલે જીવ-આત્મા તરત જ આ તાકાત મેળવવા આજુબાજુએ કે અવકાશ—આકાશમાં રહેલા સાસોચ્છ્વાસ પ્રાયોગ્ય દલિકો—સ્કંધોને ખેંચીને સાસોચ્છ્વાસની ક્રિયાર્પ પરિણમાવે, પછી સાસ—અવલંબન લે એટલે ગ્રહણ કરે—રોકે અને પછી પાછું તરત જ તેનું ઉચ્છવાસન કરે એટલે સાસનું વિસર્જન કરે—છોડી દે, એટલે ગ્રહણ કરેલા પુદ્દગલો પાછા આકાશ—અવકાશમાં દાખલ થઈ જાય, વળી પાછા લે—મૂકે, એમ ચાલ્યા કરે. અન્તર્મુહૂર્ત સુધીમાં જીવ આ ક્રિયા માટે સમર્થ બની જતાં આ ચોથી પર્યાપ્તિ પૂર્શ થઈ જાય.

કર્મપુદ્દગલો એ એવા સૂક્ષ્મ--સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ છે કે સર્વજ્ઞ-ત્રિકાળજ્ઞાની જીવ સિવાય કોઈ જીવ નરી આંખે જોઈ-જાણી શકતો નથી.

**પ.ં भાષા** — શ્વાસોચ્છ્વાસની જેમ, આઠ પ્રકારની વર્ગણાઓમાં એક ભાષાવર્ગણા છે. આ વર્ગણા ભાષા એટલે કે બોલવામાં ઉપયોગી દલિકો (અશુ–પરમાણુઓ) વાળી છે.

જીવને જ્યારે જ્યારે બોલવાની ઇચ્છા થાય ત્યારે ત્યારે, અખિલ બ્રહ્માંડમાં રહેલા ભાષા બોલવામાં (શબ્દાત્મક કે ધ્વન્યાત્મક) ઉપયોગી ભાષાવર્ગણાના પુદ્દગલોને ગ્રહજ્ઞ કરી ભાષા રૂપે

પ૦૯. ડોકટરો કે સાયન્સ કહે છે કે, આ કિયા તો કુદરતી છે. જ્યારે જૈન તત્ત્વજ્ઞાન કહે.છે-ના, કુદરતી જરાયે નથી. એની પાછળ તથાપ્રકારનું પૂર્વજન્મ સંચિત કર્મ જ કારપ્ત છે. એ કર્મ જેવું બાંધ્યું હોય તે રીતે ચાસોચ્છ્વાસની અનુકૂળતા–પ્રતિકૂળતા મલે છે.

વિશ્વના કે વિશ્વવર્તી પદાર્થોના સંચાલન પાછળ જૈન તત્ત્વજ્ઞાને બતાવેલી કર્મની અત્યન્ત સુવ્યવસ્થિત પ્રક્રિયા–થીયરી પડી છે. એના આધારે જ ગાંતે-સ્થિતિ કે પ્રગતિની ક્રિયાઓ થાય છે. પરિશમાવી, બોલવું હોય ત્યાં સુધી અવલંબન લઈ પછી (બોલવાનું બંધ થાય એટલે) તે પુદ્દગલોનું અવકાશમાં વિસર્જન કરી નાંખે અર્થાત્ તે પુદ્દગલ સ્કંધોને ત્યજી દે.

આ શક્તિ ઉત્પત્તિ વખતે જ જીવ એક અંતર્મુહૂર્તમાં જ પ્રાપ્ત કરી લે છે. પછી એ શક્તિને 'ભાષાપર્યાપ્તિ' આ નામથી સંબોધિત કરાય છે. આ શક્તિ મેળવી લીધી એટલે જીવ હંમેશાને માટે બોલવાની ક્રિયામાં સમર્થ થઈ ચૂક્યો. હવે જ્યારે જ્યારે બોલવાનું મન થાય કે તરત જ જીવ આકાશમાંથી પુદ્દગલો અકલ્પનીય ઝડપે ગ્રહણ કરી વાણીરૂપે પરિણમાવી વચનરૂપે છોડે. તે પછી તે પુદ્દગલોનું અકલ્પનીય સમયમાં આપોઆપ વિસર્જન થઈ જાય. ચેતન કે જડ દ્વારા ઉત્પન્ન થતા હરેક અવાજના પુદ્દગલો એક સેકન્ડના કરોડના ભાગમાં બ્રહ્માંડવ્યાપી બની જાય છે. તે તરત પાછા અવકાશમાં ભળી જાય.

**દ. મનઃપર્યાપ્તિ** વિચાર પણ એમને એમ નથી કરી શકાતો. એ માટે પણ એક પ્રકારની અગમ્ય શક્તિ-બળની જરૂર પડે છે, એ બળનો સહારો-મદદ મળે તો જ વ્યક્તિ વિચાર અને પછીની કક્ષાનું ચિંતન-મનન પણ કરી શકે.

આ માટેની શક્તિ–બળનું નામ મનપયાપ્તિ છે. આ વિચાર કરવા માટે જે પુદ્ગલોની જરૂર પડે છે તે ઉપરની જેમ આઠ વર્ગણા પૈકીની મનોવર્ગણાનાં દલિકો--સ્કંધો છે.

જીવ ઉત્ત્પત્તિ સમયે વિચારની તાકાત મેળવવા અન્તર્મુહૂર્ત સુધી અવકાશવર્તી મનોવગંજ્ઞાનાં પુદ્દગલોનું આહરણ—પ્રહણ કરતો રહે, આવશ્યક પુદ્દગલોનો સંચય થતાં તે પુદ્દગલોને વિચારના રૂપમાં બદલાવે—પરિષ્ટામાવે--સંસ્કારી કરે, પછી વિચાર કરવો હોય ત્યાં સુધી અવલંબન રૂપે રાખી પછી વિચારધારા પૂર્ણ થતાં તે સ્કંધોનું વિસર્જન કરે. આ ક્રિયા પૂર્ણ થઈ એટલે મનઃપર્યાપ્તિ પ્રાપ્ત થઈ ચૂકી. હવે જ્યારે જ્યારે વિચારોનું ગ્રહણ, પરિષ્ટામન અને વિસર્જન કરવું હોય ત્યારે ઉપરોક્ત પ્રક્રિયા થતી રહેવાની.

### હવે કયા જીવને કઈ પર્યાપ્તિ હોય?

એકેન્દ્રિય જીવોને આહાર–શરીર–ઇન્દ્રિય અને સાસોચ્છ્વાસ, એ પ્રથમની ચાર પર્યાપ્તિઓ હોય છે. વિકલેન્દ્રિય એટલે બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય અને ચઉરિન્દ્રિયને પાંચ પર્યાપ્તિ, અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયને [સંમૂ.] <sup>૫૧૦</sup>મનઃપર્યાપ્તિ સિવાયની એ જ પાંચ પર્યાપ્તિ અને સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય એટલે જેને મન છે તેવા [ગર્ભજ] જીવોને છએ પર્યાપ્તિઓ હોય છે.

### પર્યાપ્તિ અંગે વિશેષ વિચારશા

વિશેષ વિચારીએ તો લબ્ધિ અપર્યાપ્તા જીવને ત્રણ પર્યાપ્તિ હોય છે, એટલે સર્વ અપર્યાપ્તા સંમૂર્ચિંછમ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ તથા મનુષ્ય અને અપર્યાપ્તા એકેન્દ્રિય, વિકલેન્દ્રિયને પ્રથમની ત્રણ

૫૧૦. સંજ્ઞા કે મન એક પણ નહીં છતાં તેઓની આહ્યરાદિકની પ્રવૃત્તિ આહારસંજ્ઞાના કારણે સમજવી. અથવા અસંશીને પણ અલ્પ મનોદ્રવ્યોનું ગ્રહણ (ક્ષયોપશમરૂપ ભાવમન) છે અને તેથી તે ઇષ્ટકાર્યમાં પ્રવૃત્તિ અને અનિષ્ટમાં અપ્રવૃત્તિ કરે છે. પરંતુ એથી તેને મનઃપયાપ્તિ ન સમજવી.

પર્યાપ્તિઓ છે. લબ્ધિઅપર્યાપ્તા ગર્ભજ સંજ્ઞી તિર્યંચપંચેન્દ્રિય તથા મનુષ્યને પશ એ જ ત્રજ્ઞ પર્યાપ્તિઓ છે.

લબ્ધિ પર્યાપ્તા એકેન્દ્રિયને ચાર પર્યાપ્તિ, લબ્ધિ પર્યાપ્તા વિકલેન્દ્રિયને તથા અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય [તે સંમૂચ્છિમ તિર્થચ] ને પાંચ પર્યાપ્તિ છે. સંમૂચ્છિમ મનુષ્યો લબ્ધિ પર્યાપ્તા ન હોવાથી તેની વાત અહીં કરી નથી.

લબ્ધિપર્યાપ્તા મનુષ્ય, ગર્ભજ તિર્થચ, દેવો અને નારકીને છએ પર્યાપ્તિઓ હોય છે. કારશકે લબ્ધિપર્યાપ્તો તિર્થચ મનુષ્ય અપૂર્ણ પર્યાપ્તિએ મરે નહિ અને દેવ, નારકી લબ્ધિ અપર્યાપ્તા હોતા નથી, પણ લબ્ધિ પર્યાપ્તા જ હોય છે, માટે તેઓ ઇષ્ટ પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કરે જ.

## લબ્ધિ અને કરશ પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્તના ભેદો

પયાપ્તિ સમાપ્ત થવાના કાળને અંગે જીવના પશ પર્યાપ્ત અને અપયપ્તિ એવા બે ભેદ પડે છે. ત્યાં જે જીવ સ્વયોગ્ય [જેને જે હોય તે] પયાપ્તિઓ પૂર્શ કરીને મરક્ષ પામે તે જીવ પર્યાપ્તો કહેવાય અને દરિદ્વે કરેલા નિષ્ફળ મનોરથની જેમ જે જીવ સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિઓ પૂર્શ કર્યા વિના મરશ પામે, તો તે જીવ અપર્યાપ્તો કહેવાય, પર્યાપ્તપણું પ્રાપ્ત થવું તે પર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદયથી હોય છે અને અપર્યાપ્તપણું અપર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદયથી જીવને હોય છે. એમ જીવના પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા આ બે ભેદ મુખ્ય છે. અને આ ભેદમાં પુનઃ અવાન્તર ભેદો પણ છે અને એવા ભેદો ચાર છે. તે આ પ્રમાણે----

૧. લબ્ધિ અપર્યાપ્તાની વ્યાખ્યા — જે જીવ સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિઓ પૂર્જ કર્યા વિના જ મરશ પામે તે જીવો પૂર્વભવમાં બાંધેલા અપર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદયથી, જ્યારે લબ્ધિ અપર્યાપ્તો થાય ત્યારે એકેન્દ્રિયને પર્યાપ્તિ ચાર, છતાં ચાર પૂર્જ ન કરતાં ત્રણ પૂર્જ કરીને જ [ચાલતી ચોથીમાં] મરશ પામી જાય તેને લબ્ધિ અપર્યાપ્ત એકેન્દ્રિય કહેવાય. અહીં એટલું સમજવું જે <sup>પ૧૧</sup>ત્રણ પર્યાપ્તિઓ તો કોઈ પણ જીવ પૂર્જ કરે જ છે પણ ચોથી (એકે.ને) અથવા ચોથી, પાંચમી, (વિકલેન્દ્રિય, અસંજ્ઞી પંચે.ને) અથવા ચોથી, પાંચમી, છઠી એ ત્રણે પર્યાપ્તિઓ [સંજ્ઞી પંચે૦ને] અધૂરી જ રહી શકે છે.

૨. લબ્ધિ પર્યાપ્તાની વ્યાખ્યા જે જીવો સ્વસ્વયોગ્ય જે જે પર્યાપ્તિઓ હોય, તે પૂર્શ કરીને જ મરણ પામે તે જીવોને [પર્યાપ્તિ પૂર્શ કર્યા પછી કે પહેલાં પણ] લબ્ધિ પર્યાપ્તા કહેવાય. તેઓ પૂર્વભવબદ્ધ પર્યાપ્તિનામકર્મના ઉદયથી જ સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિ પૂર્શ કરી શકવા સમર્થ બને છે.

**૩. કરણ અપર્યાપ્તાની વ્યાખ્યા** જે જીવે સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કરી નથી, પરંતુ પૂર્ણ

પ૧૧. પ્રથમની ત્રણ પર્યાપ્તિ સર્વ જીવો અવશ્ય પૂર્ણ કરે અને શેષ પર્યાપ્તિ કરે વા ન કરે. તેનું કારણ એ છે કે જીવ ભવમાં વર્તતો હોય ત્યાંથી પરભવનું આયુષ્ય બાંધ્યા બાદ અંતર્મુહૂર્ત તે જ ભવમાં રહી પછી મરણ પામીને પરભવમાં ઉત્પન્ન થાય છે. કારણ કે પરભવાયુષ્ય પ્રસ્તુત ભવમાં જ બંધાય અને એથી જ તે પરભવનું સ્થાન અહીં નિયત કરીને જ જીવ મરણ પામે છે. હવે આયુષ્યનો બંધ ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ પૂર્ણ કર્યા પહેલા થતો જ નથી. આ કારણે પ્રથમની ત્રણે પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કર્યા બાદ ચોથી અધૂરી રહે ત્યારે (અન્તર્મુહૂર્ત સુધી આયુષ્યનો બંધ કરી તેનો અન્તર્મુહૂર્ત આબાધાકાળ ભોગવવા જેટલું જીવી) મરણ પામે. એટલે ચોથી પર્યાપ્તિ તો અધૂરી જ રહે છે, માટે. કરશે ખરો, પશ ત્યાં સુધી તે કરશ અપર્યાપ્તો કહેવાય, તાત્પર્ય એ કે ઉત્પત્તિ સ્થાને સમકાળે સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિઓની રચનાનો પ્રારંભ થયો છે તે જ્યાં સુધી સમાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી જીવ કરશ અપર્યાપ્તો કહેવાય છે.

પૂર્વોક્ત લબ્ધિ અપર્યાપ્ત–પર્યાપ્ત એ બંને જીવોને કરશ અપર્યાપ્તપશું હોય છે, એટલે લબ્ધિ અપર્યાપ્તા જીવો માટે વહેતાં એટલે મૃત્યુ અને ઉત્પત્તિ વચ્ચેના સમયે અને ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ પૂર્શ ન થાય ત્યાં સુધી તેઓ કરશ અપર્યાપ્તા કહેવાય છે.

એ પ્રમાણે લબ્ધિ પર્યાપ્તો જીવ એક ભવમાંથી બીજા ભવમાં રવાના થાય ત્યારથી લઈને છ પર્યાપ્તિની પૂર્ણ પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાં સુધી તે કરણ અપર્યાપ્તા કહેવાય છે.

એમાં લબ્ધિ પર્યાપ્તા જીવ તો પ્રથમ કરશ અપર્યાપ્તા હોઈ, પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ કરશે ત્યારે તે કરશપર્યાપ્તો થવાનો જ છે, જ્યારે લબ્ધિ અપર્યાપ્તાને તો કરશપર્યાપ્તા થવાપણું હોતું જ નથી.

**૪. કરજ્ઞ પર્યાપ્ત**— સમકાળે પ્રારંભેલી સ્વયોગ્ય સર્વ પર્યાપ્તિઓને પૂર્ણ કર્યા બાદ જીવ કરણ પર્યાપ્તો કહેવાય છે. તે જોતાં લબ્ધિપર્યાપ્તો જ કરણપર્યાપ્તો થઈ શકે છે.

## લબ્ધિ, કરણ, પર્યાપ્ત--અપર્યાપ્તની કાળ વિવક્ષા

\_ ૧. જીવનો લબ્ધિ અપર્યાપ્તાપજ્ઞાનો કાળ, ભવના પ્રથમ સમયથી [પૂર્વભવથી છૂટે તે સમયથી] ઉત્પત્તિસ્થાને આવી ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ પૂર્જા ન કરે ત્યાં સુધીનો એટલે કે સર્વ મળીને અન્તર્મુહૂર્તનો થાય, જેથી વાટે વહેતા એટલે કે મૃત્યુ અને ઉત્પત્તિ વચ્ચેના સમયમાં પજ્ઞ જીવ લબ્ધિઅપર્યાપ્ત હોય. આનો જઘન્યોત્કષ્ટકાળ અન્તર્મુહૂર્તનો છે.

ર. લબ્ધિપર્યાપ્તપજ્ઞાનો કાળ ઉત્પત્તિના સમયથી પૂર્વભવથી છૂટે ત્યારથી લઈને નૂતન જન્મના અન્ત્ય સમય સુધી એટલે જ્યાં સુધી જીવે ત્યાં સુધીનો છે. આમાં દેવ માટેનો ઉત્કૃષ્ટકાળ તેત્રીસ સાગરોપમનો અને મનુષ્ય માટેનો ત્રણ પલ્યોપમનો સમજવો. આથી વાટે વહેતો જીવ-એટલે મૃત્યુ અને ઉત્પત્તિ વચ્ચેના સમયનો જીવ પણ લબ્ધિપર્યાપ્તો કહેવાય. શાસ્ત્રમાં જ્યાં જ્યાં પર્યાપ્તા જીવો કહ્યા હોય તે લબ્ધિપર્યાપ્તા કહ્યા હોય ત્યાં પ્રાયઃ લબ્ધિઅપર્યાપ્તા જાણવા. કારણ કે કવચિત્ કરણઅપર્યાપ્તાની અપેક્ષા રાખીને પણ વિવક્ષા કરી છે તેથી સ્પષ્ટતા કરી છે. લબ્ધિપર્યાપ્તાનો ઉત્કૃષ્ટ કાળ વ્યાપક દષ્ટિએ સાગરોપમશતપૃથકૃત્વ કહ્યો છે. જ્યારે જઘન્ય અન્તર્મુહૂર્તનો છે.

૩. કરશઅપયપ્તિપશાનો કાળ ભવના પ્રથમ સમયથી લઈને સ્વયોગ્ય સર્વપયપ્તિઓ પૂર્શ ન કરે ત્યાં સુધી એટલે સર્વ મળીને અન્તર્મુહૂર્ત. વાટે વહેતો પર્યાપ્તો જીવ પશ કરજ્ઞઅપયપ્તિો ગણાય તે ધ્યાનમાં રાખવું.

૪. કરણપર્યાપ્તપજ્ઞાનો કાળ અન્તર્મુહૂર્ત ન્યૂન સ્વસ્વઆયુષ્ય પ્રમાણ સમજવો. કારણકે જીવ વિવક્ષિત ભવમાં આવ્યા પછી અન્તર્મુહૂર્ત બાદ પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ કરવાથી કરણપર્યાપ્તા થાય છે માટે લબ્ધિપર્યાપ્તાના આયુષ્યમાંથી પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કરવાના અન્તર્મુહૂર્ત કાળ સિવાયનો બાકીનો આખા ભવ સુધીનો કાળ [દેવને જેમ અન્તર્મુહૂર્ત ન્યૂન ૩૩ સાગરોપમ, મનુષ્યને અન્તર્મુહૂર્ત ન્યૂન ૩ પલ્યોપમ] તે કરણપર્યાપ્તાનો સમજવો.

| લબ્ધિઅપર્યાપ્ત | ભવના પ્રથમ સમયથી    | અન્તર્મુહૂર્ત સુધી.  |
|----------------|---------------------|----------------------|
| લબ્ધિપર્યાપ્ત  | ભવના પ્રથમ સમયથી    | સ્વઆયુષ્ય સુધી.      |
| કરશઅપર્યાપ્ત : | ભવના પ્રથમ સમયથી    | અન્તર્મુહૂર્ત યાવત્. |
| કરણપર્યાપ્ત    | અન્તર્મુહૂર્ત ન્યૂન | સ્વઆયુષ્ય પર્યંત.    |
| · · ·          |                     | ·                    |

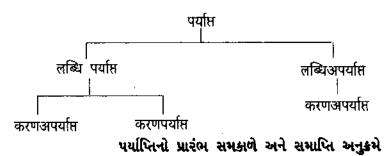
ચારેય પ્રકારોમાં સમકાળે એકી સાથે કેટલા સંભવી શકે ?

૧. જીવ લબ્ધિઅપર્યાપ્ત હોય તે વખતે જાશે લબ્ધિઅપર્યાપ્ત તો છે જ પશ તે વખતે કરશ અપર્યાપ્તપશું પશ ઘટી શકે છે. ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિએ પર્યાપ્તાની અપેક્ષાએ કરશપર્યાપ્તપશું પશ ઘટે.

૨. લબ્ધિપયપ્તિા વખતે લબ્ધિપયપ્તિ અને કરેણઅપર્યાપ્ત હોય. ક્ર**૨**ા છે<sup>નાં રત</sup>

૩. કરણઅપર્યાપ્તામાં કરણઅપર્યાપ્ત સાથે લબ્ધિઅપર્યાપ્તા અને લબ્ધિપર્યાપ્તા હોય.

૪ કરણપર્યાપ્તામાં કરણપર્યાપ્ત લબ્ધિપર્યાપ્તા પૂર્વવત્ અપેક્ષાએ લબ્ધિ અ૦ ૫૦ પણ હોય.



જીવ ઉત્પત્તિ સ્થાને આવ્યા બાદ સ્વયોગ્ય સર્વપયપ્તિનો પ્રારંભ [એકી સાથે] સમકાળે જ કરવા માંડે છે, પરંતુ તેની સમાપ્તિ અનુક્રમે કરે છે; કારજ્ઞ કે તૈજસ, કાર્મજ્ઞ શરીરના સહકારથી આત્માએ ઉત્પત્તિ સ્થાનમાં પ્રથમ સમયે, શુક્ર, રૂધિરાદિ જે જે પુદ્ગલો ગ્રહજ્ઞ કર્યા, તે દ્વારા, ગ્રહજ્ઞ કરેલ અને અન્ય ગ્રહજ્ઞ કરાઈ રહેલા અને હવેથી ગ્રહજ્ઞ થનારા પુદ્ગલોને પજ્ઞ, ખલરસપજ્ઞે જુદા પાડવાની શક્તિ પ્રાપ્ત થઈ ગઈ. એટલે આહારપયપ્તિની પરિસમાપ્તિ થઈ ખરી, પરન્તુ એ પ્રથમ ગ્રહજ્ઞ કરાયેલાં પુદ્દગલોએ શરીર વગેરેની રચના કંઈક અંશે પ્રાપ્ત કરી. પરન્તુ સંપૂર્ણ નહીં, એટલે પ્રથમ સમયગૃહીત પુદ્દગલોમાંથી કેટલાક ખલપજ્ઞે, કેટલાક રસપજ્ઞે [સાત ધાતુપજ્ઞે] કેટલાંક ઇન્દ્રિયપજ્ઞે, કેટલાંક શ્વાસ ઉચ્છ્વાસ કાર્યમાં, કેટલાક ભાષાના કાર્યમાં અને મનઃકાર્યમાં સહાયકપજ્ઞે પરિજ્ઞમેલાં છે અને તેટલાં અલ્પ અલ્પ પુદ્દગલો દ્વારા આત્માને તે તે કાર્યમાં કંઈક અંશે અંશે શક્તિ પ્રાપ્ત થઈ છે તે કારજ્ઞથી સર્વ પર્યાપ્તિઓ સમકાળે પ્રારંભાય એમ કહેવાય છે, પજ્ઞ દરેકની સમાપ્તિ તો અનુક્રમે જ થાય છે.

## પર્યાપ્તિઓ ક્રમશઃ સમાપ્ત કેમ થાય છે?

છએ પયાપ્તિઓનો સમકાળે પ્રારંભ છતાં પશ અનુક્રમે પૂર્જા થવાનું કારજ્ર આહારાદિક પયાપ્તિઓનાં પુદ્ગલો અનુક્રમે સૂક્ષ્મ--સૂક્ષ્મતર પરિશામવાળાં રચવાં પડે છે માટે, એટલે પહેલી આહારપયાપ્તિ સ્થૂલ, બીજી શરીરપયાપ્તિ તેથી સૂક્ષ્મ, એમ યાવત્ છઠી પયાપ્તિ આધિક અધિક

१८३

પુદ્દગલોપચયથી સૂક્ષ્મતર હોય છે અને અધિક અધિક પુદ્દગલ મેળવવામાં કાળ પશ અધિક લાગે છે. દાખલા તરીકે–જેમ શેર રૂ કાંતવા છએ કાંતનારીઓ સમકાળે કાંતવા માંડે, તો પશ જાહું સુતર કાંતનારી કોકહું વહેલું પૂર્ણ કરે અને તેથી સૂક્ષ્મ સૂક્ષ્મતર કાંતનારી ક્રમશઃ કોકહું વિલંબે વિલંબે પૂર્ણ કરે, તેમ પર્યાપ્તિઓની સમાપ્તિમાં સમજવાનું છે.

### ચારે ગતિ આશ્રયી પર્યાપ્તિક્રમ

ઔદારિક શરીરી મનુષ્ય અને તિર્યંચ આ બે ગતિના તમામ જીવોની પ્રથમ આહાર પયાપ્તિ એક સમયમાં જ પૂર્ણ થાય અને ત્યારબાદ અન્તર્મુહૂર્ત અન્તર્મુહૂર્ત કાળે અનુક્રમે શેષ શરીર--ઇન્દ્રિય આદિ પાંચે પયાપ્તિઓ પૂર્ણ થાય. બધાનો ભેગો કાળ પણ અન્તર્મુહૂર્ત થાય છે, કારણ કે અન્તર્મુહૂર્તના કાળના માપના અસંખ્ય પ્રકારો છે.

વૈક્રિય શરીરી એવા દેવો, નારકો, આહાર પર્યાપ્તિ પ્રથમ સમયે પૂર્ણ કરે, શરીર પર્યાપ્તિ એક અન્તર્મુહૂર્તે, અને શેષ ચાર અનુક્રમે એક એક સમયને અંતરે સમાપ્ત કરે.

અહીં સિદ્ધાંતમાં દેવને ભાષા અને મનની પર્યાપ્તિ સમકાળે એકી સાથે સમાપ્ત થવાનું જશાવ્યું છે, તે અપેક્ષાએ દેવને છ નહીં, પણ પાંચ પર્યાપ્તિઓ જણાવી છે. જીવો ઉત્તરવૈક્રિય શરીર કરે ત્યારે અને કોઈ ચૌદપૂર્વધર આહારક શરીર રચે ત્યારે પર્યાપ્તિનો ક્રમ દેવની પર્યાપ્તિની વ્યાખ્યા મુજબ સમજવો..

### ઉત્તરદેહ માટે પર્યાપ્તિની ભિન્ન રચના

કોઈ લબ્ધિવંત જીવ ઉત્પત્તિસ્થાને આવી પોતાના મૂળ શરીરની રચના સમયે સ્વયોગ્ય ચાર અથવા છ પયાપ્તિઓ જ સમાપ્ત કરે છે તે પયાપ્તિઓ વડે તે જીવ આખા ભવ પર્યંત પર્યાપ્તો ગણાય છે. પરંતુ વૈક્રિયાદિ લબ્ધિવાળો એ જીવ પ્રસ્તુત પર્યાપ્તાવસ્થામાં જો નૂતન શરીર એટલે વૈક્રિય શરીર બનાવે, ત્યારે તે શરીર યોગ્ય ચાર અથવા છ પર્યાપ્તિઓ જે રચવી પડે તે ફરીથી નવેસરથી જ રચે. ઉત્પત્તિ સમયે રચેલી પર્યાપ્તિઓ ઉત્તરશરીર માટે ઉપયોગી થતી નથી.

જે લબ્ધિ પર્યાપ્તા બાદર વાયુકાય જીવો પૈકી, કેટલાક વાયુકાય જીવો વૈક્રિય શરીર રચવાને સમર્થ છે, તેઓએ ઉત્પત્તિ સમયે ઔદ્યરિક શરીર સંબંધી જે ચાર પર્યાપ્તિઓ રચી હતી તે વિદ્યમાન છતાં બીજું નૂતન ઉત્તરવૈંક્રિય શરીર રચતી લખતે ફરી નવીન જ ચાર પર્યાપ્તિઓ રચવી પડે છે.

એ જ પ્રમાણે આહારક શરીરની લબ્ધિવાળો લબ્ધિવંત <sup>\*</sup>ચૌદપૂર્વધર મહાત્માને આહારક શરીર રચતાં ઉત્પત્તિ સમયની ઔદારિક સંબંધી છ પર્યાપ્તિઓ શરીર રચનામાં કામ લાગતી નથી. આ માટે તો તેમને આહારક દેહને યોગ્ય નવી છ પર્યાપ્તિઓ રચવી જ પડે છે.

તાત્પર્ય એ કે વૈક્રિયલબ્ધિવંત મનુષ્યોના મૂળદેહની છ પર્યાપ્તિઓ જુદી અને ઉત્તર વૈક્રિય દેહની છ પર્યાપ્તિઓ ભિન્ન હોય છે.

### પર્યાપ્તિ સંબંધી પુદ્ગલો કયા ગણવા ?

છએ પર્યાપ્તિના પુદ્ગલો ઔદારિક શરીરીને ઔદારિક વર્ગશાના, વૈક્રિય શરીરીને વૈક્રિય

★. આહારક શરીર ચૌદ પૂર્વધરની લબ્ધિવાળો જ રચી શકે છે.

### पयाप्ति संबंधी विशेष स्वरूप

વર્ગશાના અને આહારકને આહારક વર્ગશાના હોય છે. પ્રથમ સમયે ગ્રહશ કરાતા આહાર પર્યાપ્તિનાં પુદ્દગલોમાં ત્રણેય વર્ગશાઓમાંના હોય છે. આહારક શરીર અને મનઃપયાપ્તિના પુદ્દગલો શરીરમાં સર્વત્ર વ્યાપ્ત છે. ઉશ્વાસ—ભાષા પર્યાપ્તિના પુદ્દગલોનું સ્થાન અકથ્ય છે. ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિનું સ્થાન શરીરના નિયત કરેલા (શરીરની ઉપર અને અંદર) ભાગમાં છે. વિશેષમાં જીભ-જિદ્ધાઇન્દ્રિયના પુદ્દગલો બાહ્યાકારે દેખાતી જીભના સ્થાનવર્તી જ હોય છે, પણ સમગ્ર શરીરમાં નથી.

## છએ પર્યાપ્તિ પુદ્દગલ સ્વરૂપ છે તે

પયાપ્તિ એ પુદ્દગલ સ્વરૂપ છે, અને તે કર્તાત્માને કરશ—સાધનરૂપ છે. તથા તે કરશથી, સંસારી આત્માને આહાર ગ્રહશાદિ સામર્થ્ય—શક્તિ પેદા થાય છે અને તે કરશ—શક્તિ જે પુદ્દગલો દ્વારા રચાય છે તે આત્માએ ગ્રહશ કરેલા પુદ્દગલો જે તથાવિધ પરિષ્ઠતિવાળા છે [કાસ્શ કાર્યભાવથી] તેને જ પર્યાપ્ત શબ્દવડે બોલાય છે અને એ હેતુથી જ આ બધી જીવશક્તિઓ પુદ્દગલોજન્ય છે. કારશ કે જીવના સર્વ કંઈ પૌદ્દગલિક વ્યાપારો તે પુદ્દગલ સમૂહને અવલંબીને જ છે. જીવની જો કે સ્વયં શક્તિ અપાર અને અવાચ્ય છે, પરંતુ તે સિદ્ધાવસ્થામાં છે, જ્યારે સંસારીમાં તે શક્તિ પુદ્દગલ દ્વારા પ્રાપ્ત થતી હોવાથી તે પૌદ્દગલિક છે. 'દ્રવ્યનિમિતં દિ સંસારીખાં વીર્યમુપ્રવાયતે' આ પ્રમાણથી.

પ્રાજ્ઞનું કારણ પર્યાપ્તિ— પુનઃ આ પર્યાપ્તિઓની રચના થતાં તેમાંથી આગલી ગાથામાં કહેવાતા જીવના દશ પ્રાણો ઉત્પન્ન થાય છે, માટે કારણરૂપ એવી પર્યાપ્તિનું કાર્ય પ્રાણ જ છે. આ પ્રમાણે પર્યાપ્તિઓ અને તે સમ્બન્ધિત બાબતોનું વર્જ્ઞન પુરૂં થયું.

## પર્યાપ્તિના અનુસંધાનમાં કંઈક કહેવા જેવું

દશ્ય—અદશ્ય અખિલ (ચૌદરાજ લોકરૂપ) વિશ્વમાં બે પ્રકારના જીવો છે. એક સિદ્ધ અને બીજા સંસારી. સિદ્ધાત્મા આ સંસારથી (દેવ, મનુષ્ય, નરક, તિર્યંચ, ગતિરૂપ) સર્વથા મુક્ત થયા હોય છે. હવે તેઓ ફરીને પુનઃ જન્મ કચારેય લેતા નથી, એવા આત્માઓને સિદ્ધાત્માઓ કે મુક્તિગામી આત્માઓ કહેવાય છે.

આ જીવોનું સ્થાન કથાં છે ? એના સમાધાનમાં જણાવવાનું કે આ જીવો જે મોક્ષ પામી સિદ્ધ બની ગયા તેઓ આ બ્રહ્માંડમાં—ચૌદરાજ લોકમાં અસંખ્ય આકાશ વીંધીને ઊધ્વતિિઊધ્વ—ન કલ્પી શકાય તેટલું દૂર—સુદૂર જાવ (શાસ્ત્ર દંષ્ટિએ સાતરાજ દૂર) ત્યારે અખિલ વિશ્વના ટોચ ભાગે પથ્થરની બનેલી ૪૫ લાખ યોજનની ગોળાકાર વિરાટ શિલા આકાશમાં અદ્ધર રહેલી છે. તેની ઉપર અનંતાનંત, સદાને માટે વિદેહી—દેહરહિત અસંખ્ય પ્રદેશરૂપ પ્રમાણવાળા, વિવિધ આકારના, આત્માઓ અનંતકાળ સુધી એક જ સ્થાને રહેનારા બની રહે છે. ત્યાં પહોંચેલાઓને કથારેય કોઈ કાળે ત્યાંથી જન્મ લેવા આ સંસારમાં અવતરવાનું નથી હોતું. શરીર છે ત્યાં સુધી જ સંસાર છે. ત્યાં સુધી બધાય બંધનો અને દુઃખો છે. સંસાર છે એટલે કર્મો છે, કર્મો છે ત્યાં ચારેય ગતિઓ—સ્થાનો—દેવ, મનુષ્ય, નરક, તિર્યંચમાં પરિભ્રમણ છે. અને ત્યાં સુધી બંધનો અને વિવિધ દુઃખોની પ્રાપ્તિ છે. આત્મા સત્પ્રયત્નો સત્કર્મો દ્વારા જે ભવમાં—જન્મમાં કર્મનો સર્વથા અંત લાવી દે ત્યારે તે સીધો મોક્ષે પહોંચી જાય છે. અને સિદ્ધશિલા ઉપર, શિલાથી થોડે દૂર રહેલા આકાશવર્તી સ્થાનમાં જ્યાં અનંતાનંત આત્માઓ અનંતાકાળથી જ્યોતિમાં જ્યોતિ સમાય તે રીતે રહેલા છે એમાં તે સમાઈ જાય છે. છતાં પ્રત્યેક સિદ્ધાત્માને વ્યક્તિરૂપે તો સદાકાળ સ્વતંત્ર રૂપે જ સમજવો.

આપણે જોઈ આવ્યા કે જેઓ કર્મથી લિપ્ત છે. તેઓ ઊધ્વ, અધો અને તિર્યક્લોકમાં (ત્રસનાડીમાં) તથા તેની બહાર રખડપટ્ટી કર્યા કરે છે. શક્તિ બંને પ્રકારમાં છે. એકમાં ચૈતન્ય શક્તિનો પુંજ છે. બીજામાં પૌદ્દગલિક શક્તિ છે. આ શક્તિ પુદ્દગલ દ્રવ્યના સહારા કે નિમિત્તથી પ્રાપ્ત થાય છે.

સંસારી જીવ માત્ર તે સૂક્ષ્મ હોય કે સ્થૂલ, સ્થાવર હોય કે ત્રસ તે જ્યાં જ્યાં જન્મ લે ત્યાં ત્યાં, જીવન નિર્વાહ માટે, ભાવિ જીવન ટકાવવા, જીવનનાં આવશ્યક કાર્યો કરવા પુદ્દગલજન્ય શક્તિ-બળો પ્રાપ્ત કરવાની તેને અનિવાર્ય જરૂર પડે છે, અર્થાત્ તે તે જન્મને યોગ્ય શક્તિઓ જન્મતાંની સાથે જ મેળવવી પડે છે. એ પ્રાપ્ત ન કરે તો તે તે કાર્યો કદી કરી ન શકે, અને કશો વહેવાર ચલાવી ન શકે, એ શક્તિઓ મેળવવાનો પ્રારંભ પર્યાપ્તિઓ દ્વારા થાય છે. જેમકે-જીવ આહાર પર્યાપ્તિની શક્તિ ન મેળવે તો આહાર કરવાને સમર્થ ન બને, તે રીતે શરીર કે ઇન્દ્રિયો બનાવી ન શકે, સ્વાસોચ્છ્વાસ લઇ ન શકે, બોલી ન શકે, વિચાર ન કરી શકે. આ બધાં કાર્યો માટે જીવ જે જે બળો ઊભાં કરે તેનું જ બીજું નામ <sup>\*</sup>પર્યાપ્તિ.

આ પર્યાપ્તિરૂપ કરશ-સાધન વિશેષની મદદથી જીવ આ તાકાતો ઊભી કરવા સમર્થ બન્યો. આ શક્તિ–તાકાતો પુદ્ગલ દ્રવ્યના નિમિત્તથી જ પ્રગટે છે.

પર્યાપ્તિ એ એક પ્રકારનો કર્મનો જ પ્રકાર છે. કારણ વિના કાર્ય થતું નથી. જીવ કારણ તરીકે કર્મને જ માને છે. વાચકોએ આ મુદ્દો ખાસ ધ્યાનમાં રાખવો ઘટે.

### પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ થતાં કઈ કઈ શક્તિઓ પ્રાપ્ત થાય ?

ઉપર જજ્ઞાવ્યું કે તે તે પયોપ્તિઓ દ્વારા તે તે જાતના બળો મેળવે છે. તો તે કઈ કઈ શક્તિઓ મેળવે છે, અને એ શક્તિઓથી શું શું કાર્ય બજાવે છે તેને વિગતવાર જોઈએ.

૧. આહારપર્યાપ્તિ પૂર્શ થતાં આહાર ગ્રહશ કરવાની શક્તિ સાથે ગ્રહશ કરેલા આહારના પરિશમન સાથે તેને ખલ, (એટલે બીનજરૂરી મલમૂત્રાદિ ભાગ અને) રસ (એટલે જરૂરી ભાગ) રૂપે અલગ પાડવાની ક્રિયામાં જીવ સમર્થ બને છે.

ર. તે પછી તરત શરીર પર્યાપ્તિ પૂર્શ કરે એટલે શું થાય ? તેથી શરીરની વિવિધ ક્રિયાઓ, દેહને યોગ્ય અને પોષક એવા રોમરાજી દ્વારા ગ્રહશ કરાતા લોમાહારને અને મુખદ્વારા લેવાતા કવલ આહાર રૂપ પુદ્દગલોને શરીરરૂપે પરિણમાવવાની એટલે બનાવવાની ક્રિયામાં જીવ સમર્થ બની જાય છે. ૩. ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂર્શ થતાં પાંચેય ઇન્દ્રિયોના વિષય બોધમાં જીવ સમર્થ બને એટલે કે

★. રોજેરોજની અવિરત થતા શારીરિક ક્રિયાઓ માટે જે શક્તિઓની જરૂર પડે છે તેનું બીજું નામ પયાપ્તિ છે. બીજો અર્થ કારણમાં કાર્યોપચાર કરીને શક્તિને ઉત્પન્ન થવામાં કારણભૂત પુદ્દગલોપચય પણ પયાપ્તિ છે. તત્ત્વાર્થભાષ્યવૃત્તિની વ્યાખ્યા એ છે કે શક્તિમાં નિમિત્તભૂત પુદ્દગલોપચય સંબંધી કિયાની પરિસમાપ્તિ. આ રીતે, શક્તિ–સામર્થ્ય, શક્તિજનક પુદ્દગલો અને તે કિયાની પરિસમાપ્તિ આમ ત્રણ અર્થો ફ્લિત થાય છે. સ્પર્શ કેવા પ્રકારનો છે, તેનો સ્વાદ કેવો છે? તેની ગંધ કેવી છે? વિષય દર્શન કયું છે? અને શ્રવશ ધ્વનિ શેનો છે? આ પાંચે વિષયોનો જ્ઞાતા બની શકે છે.

૪. સાસોચ્છ્વાસ પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થતાં સાસો સાસ લેવાની (તત્પ્રાયોગ્ય પુદ્દગલોનું ગ્રહશ–પરિશમન અને વિસર્જન લેવા–મૂકવાની) ક્રિયામાં જીવ સમર્થ બને છે. અને તે થતાં જ સાસો સાસ 'પ્રાશ' નામના ભેદનું સર્જન થાય છે માટે જ પર્યાપ્તિને કારશરૂપે અને પ્રાશોને તેના કાર્યરૂપે ગણ્યા છે. જે વાત હવે પછીની ગાથામાં આવવાની જ છે.

પ. ભાષાપયપિત પૂર્ણ થતાં જીવને બોલવાનું સામર્થ્ય પ્રગટ થઈ જાય છે.

૬. મનઃપર્યાપ્તિ પૂર્શ થતાં વિચાર, ચિંતન, મનન, વગેરે મનના વ્યાપારો કરવાની શક્તિ પ્રાપ્ત કરી લે છે અને પરિશામે 'મનોબળ' નામનો (દશપ્રાશ પૈકીનો એક) પ્રાજ્ઞ જન્મ લે છે.

શરીરપર્યાપ્તિથી 'કાયબલ' નામનો પ્રાક્ષ, ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિથી પાંચ ઇન્દ્રિયરૂપ પાંચ પ્રાક્ષો, ભાષા પર્યાપ્તિથી 'વચનબળ'રૂપ પ્રાક્ષ અને મનઃપર્યાપ્તિથી 'મનોબળ'રૂપ પ્રાક્ષ પેદા થાય છે. 'આયુષ્ય' નામનો પ્રાક્ષ ઉત્પન્ન કરવા કોઈ શક્તિ પ્રાપ્ત કરવાની જરૂર ન હોવાથી કારજ્ઞરૂપે કોઈ નવી પર્યાપ્તિની અગત્ય રહેતી નથી. એમ છતાં આહાર પર્યાપ્તિ આયુષ્ય પ્રાજ્ઞને ટકાવવામાં પ્રધાન કારજ્ઞરૂપ હોવાથી તેને સહકારી કારજ્ઞ તરીકે ગણી. શકાય ખરી.

### તત્ત્વાર્થભાષ્યવૃત્તિના આધારે છ પર્યાપ્તિઓની વિશિષ્ટ સમજ

૧. એક ઘર બનાવવું હોય તો પ્રથમ ઇંટો, લાકડા, માટી, ચૂનો વગેરે સામગ્રી એક સાથે ભેગી કરાય છે. આ સામગ્રી બધી ઘરનાં દલિકો એટલે સાધનોરૂપે છે. આ સામગ્રીમાંથી કઈ કથાં વાપરવી તે ક્રમશઃ નક્કી કરાય છે.

એમ અહીંયા ઉત્પત્તિ સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થતો જીવ પ્રથમ સમયે તે તે યોગ્યતાવાળા વિવિધરીતે ઉપયોગી પુદ્દગલોનું સામાન્યરૂપે ગ્રહજ્ઞ કરે તેનું નામ આહાર પર્યાપ્તિ. આ પર્યાપ્તિ વખતે અનેક કાર્યોનો પ્રારંભ થાય છે.

૨. હવે જેમ પેલી ઘર માટે ભેગી કરેલી સામગ્રીમાંથી જે લાકડું હતું તેમાંથી આનો પાટડો, આનો થાંભલો, આની બારી બનશે એમ વિચારાય છે, તેમ પ્રથમ સમયે ગ્રહજા કરાએલાં પુદ્દગલોમાંથી અમુક પુદ્દગલો શરીરવર્ગજ્ઞા યોગ્ય હોવાથી તે પુદ્દગલો વડે શરીર બનતું હોવાથી જીવ શરીર બનતું બનાવવામાં સમર્થ બને છે. પરિજ્ઞામે તે વખતે ઘરની લંબાઈ, પહોળાઈ, ઊંચાઈ, જાહાઈ નક્કી થાય છે, તે રીતે અહીંયા શરીરનું સ્વરૂપ નક્કી થાય છે.

૩. તે પછી ઘરમાં દરવાજા કેટલા મૂકવા ? કથાં મૂકવા ? નિર્ગમનના દરવાજા કથાં મૂકવા તે નિર્ણય લેવાય છે. તેમ ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ દ્વારા પેસવા નીકળવા વગેરેના માર્ગો નક્કી થાય છે.

૪–૫ ઉચ્છવાસ ભાષામાં પણ તત્પ્રાયોગ્ય પુદ્ગલોનું ગમનાગમન હોય જ છે. તેથી તેની ઘટના ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ જોડે ઘટતી હોવાથી તે રીતે સમજી લેવું.

૬. મુકામ તૈયાર થયા પછી દીવાનખાનું, બેઠકરૂમ, સુવાનું, ભોજનનું સ્થાન કથાં રાખવું

વગેરે હિતાહિતની દષ્ટિએ વિચારીને જેમ નક્કી કરાય છે, તેમ પાંચ પયાપ્તિ રચીને પછી પોતાનું હિતાહિતની દષ્ટિએ કેમ ચાલવું ? કેમ બધો વહેવાર કરવો તે માટે વિચાર શક્તિરૂપ મનઃપયાપ્તિની જરૂર પડે છે.

આ પ્રમાણે પર્યાપ્તિઓની ઘર સાથે ઘટના કરી સમજણ આપી.

### શું મન પર્યાપ્તિરૂપે નથી ?

તત્વાર્થગ્રંથમાં મનઃપયાપ્તિને ઇન્દ્રિય પયાપ્તિમાં ગણી લઈને પાંચ પયાપ્તિઓ વર્ણવી છે. વહેવારમાં પજ્ઞ મનને છક્રી ઇન્દ્રિય તરીકે સંબોધાય છે. શંકા થાય કે મન તો અનિન્દ્રિય છે તો તે ઇન્દ્રિયમાં કેમ ગણાય ? એનો જવાબ એ છે કે ઇન્દ્રિયોની જેમ મન સાક્ષાત્ કોઈ વિષયનું ગ્રાહક નથી તેથી તેને સ્પષ્ટ રીતે ઇન્દ્રિય ન કહેવાય, પણ સુખાદિ વગેરેનો સાક્ષાત્ અનુભવ તે કરતું હોવાથી તે અપેક્ષાએ, અને વળી મન એ ઇન્દ્ર એટલે આત્મા અને તેનું લિંગ–લક્ષણ હોવાથી એ અર્થની દષ્ટિએ ઇન્દ્રિય કહી શકાય છે. એ દષ્ટિએ ઇન્દ્રિય પયાપ્તિમાં સમાવેશ કરી શકાય.

**આહાર પર્યાપ્તિની બીજી વ્યાખ્યા** તત્ત્વાર્થભાષ્યકારે કરેલી આહાર પર્યાપ્તિની વ્યાખ્યા જુદી રીતે છે. તે એમ જજ્ઞાવે છે કે શરીર, ઇન્દ્રિય, ભાષા, વગેરે બધી પર્યાપ્તિઓને યોગ્ય દલિક દ્રવ્યોને ગ્રહજ્ઞ કરવારૂપ ક્રિયાની સમાપ્તિ તે આહાર પર્યાપ્તિ.

**સહુનો પ્રારંભ સાથે, અન્ત સાથે નહીં**— છ પર્યાપ્તિઓમાં પ્રથમની ત્રણ પર્યાપ્તિઓ– શક્તિઓનું કાર્ય તો પ્રથમ સમયથી જ શરૂ થઈ જાય છે જ્યારે ઉચ્છવાસાદિ અન્તિમ ત્રણ પર્યાપ્તિઓનું કાર્ય તે તે વર્ગણાઓના ગ્રહણ, તે તે પુદ્દગલોની રચના બાદ થાય છે. પરંતુ ત્રણેયનો પ્રારંભ તો પ્રથમ સમયથી જ શરૂ થઈ જાય છે.

પ્રથમ સમયે સામાન્ય સ્વરૂપે ગ્રહશ કરાતા પુદ્દગલોમાંથી જીવ કેટલાંકને શરીર રૂપે ઉપયોગમાં લે, કેટલાંકને ઇન્દ્રિયોની રચનાના કામમાં વાપરે, કેટલાકને ઉચ્છ્વાસકરશ, ભાષાકરશ રૂપે અને કેટલાકને મનઃકરણ રૂપે ઉપયોગમાં લે છે. પુદ્દગલ ગ્રહશ વખતે છ રચના કે કાર્યો માટે ઉપયોગી પુદ્દગલોને ઉપયોગમાં લેતો જાય અને બીનઉપયોગી હોય તેને સાથે સાથે જ ત્યજતો જાય છે.

આમ છએ પર્યાપ્તિઓના પુદ્દગલોની રચનાનો પ્રારંભ તો પ્રથમ સમયથી શરૂ થાય છે, પશ સમાપ્તિ સાથે થતી નથી તે ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે. [૩૩૮]

**ઝવતરળ** આ ગાથા પયોપ્તિના અર્થરહસ્યનું પ્રતિપાદન કરે છે. જો કે આની પહેલાની ગાથાઓમાં પયોપ્તિ અંગે ખૂબ જ છણાવટ થઈ ગઈ છે. પણ તે ટીકા કે ગ્રન્થાન્તરથી ભાવ લઈને કરી. પણ સંગ્રહણીકર્તાને તો સંગ્રહણીની મૂલ ગાથા દ્વારા પર્યાપ્તિનો અર્થ કહેવો હતો, જે આ ગાથા પહેલા કહેવાયો જ ન હતો. તે અર્થ કંઈક વિશેષરૂપે મૂલ ગાથા દ્વારા જણાવે છે.

# आहारसरीरिंदिय, ऊसासवउमणोभिनिव्वत्ति । होइ जओ दलियाओ, करणं पड़ सा उ पज्जत्ती ॥३३६॥

संस्कृत छाथा— आहारशरीरेन्द्रियोश्वास--वचो-मनोऽभिनिर्वृत्तिः । भवति यतो दलिकतः, करणं प्रति सा तु पर्याप्तिः ।।३३६।। शબ्दार्थ— उसासवउमण=ઉश्वास, वयन, भन अभिनिव्वत्ति=पूर्श्व निष्पति वत्तियाओ=द्यिडोधी करणं पद्द सा उ=७२९१ प्रति ते ४

गावार्थ – દલિયા ૨૫ પુદ્ગલ સમૂહથી આહારાદિ છ કાર્યોની રચના થાય છે તે દલિકોનું પોતપોતાના વિષય ૨૫ જે પરિશમનું અને તે પરિશમન પ્રત્યે શક્તિરૂપ જે કરશ તે પર્યાપ્તિ, આમાં જીવ કર્તા, પુદ્દગલોપચયોત્પન્ન શક્તિ તે કરશ અને આહારાદિ પરિશમન તે ક્રિયા છે. આ ગાથા કિલપ્ટાર્થક છે. ॥૩૩૯॥

**વિશેષાર્થ** - ગાથાના અર્થથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે કર્તારૂપે **जीव** છે. પુદ્દગલોપચય શક્તિ તે જ **करण** છે, અને આહારાદિનું પરિણમન તે **क्रिया** છે.

## ગ્રન્થાન્તરગત બતાવેલા પર્યાપ્તિના વિભિન્ન અર્થો

૧--આહાર વગેરે પુદ્દગલોને ગ્રહશ કરવામાં અને તદ્દરૂપે પરિશામ પમાડવામાં પર્યાપ્તિ નામકર્મના ઉદયર્થી પુદ્દગલોપચય દ્વારા ઉત્પન્ન થયેલી જીવની જે શક્તિ તે.

૨–શક્તિના આલંબન–કારણરૂપ જે પુદ્દગલો તે.

૩-શક્તિની અને શક્તિના કારણભૂત પુદ્ગલસમૂહની નિષ્પત્તિ તે.

૪-તે તે શક્તિઓના કારણભૂત પુદ્દગલ સમૂહની ક્રિયાની પરિસમાપ્તિ.

આ પર્યાપ્તિ એટલે (અપેક્ષાએ) એક પ્રકારની આત્મશક્તિ. તે શક્તિ પુદ્દગલ સમૂહના આલંબનથી થાય છે. આત્મા વિવક્ષિત ભવમાં ઉત્પન્ન થયો કે કોલસામાં પ્રક્ષેપેલા અગ્નિની માફ્ક જીવ તરત જ પ્રતિસમયે આહાર અને શરીરાદિના નિર્માણને યોગ્ય પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરવા માંડે છે. અને પછી તે કાર્ય જીવન પર્યંત ચાલુ રહે છે. પણ એ આહારાદિ પુદ્દગલ સમૂહનાં ગ્રહણ દ્વારા પ્રત્યેક આત્માએ સાથે સાથે યથાયોગ્ય સમયમાં જ આવશ્યક અન્ય જે કાર્યો <sup>પ૧ર</sup>તેને પણ કરવા માટે છ પ્રકારની શક્તિઓ (અગ્નિ--પાવરો) તૈયાર કરી લે છે. અને એ છ શક્તિઓ દ્વારા જ છ ક્રિયાઓનું કાર્ય આજીવન તક શક્ય બને છે. આ છ જાતની શક્તિઓ (પાવરો) ઉત્પત્તિના એક જ અંતર્મુહૂર્તમાં તૈયાર કરી લે છે. જે જીંદગી સુધી કાર્ય આપ્યા જ કરે છે. [૩૩૯]

૫૧૨. પ્રતિ સમયે આહાર ગ્રહજા, યથાયોગ્ય ધાતુરૂપે શરીર રચના, ઇન્દ્રિયોની રચના, સાસોચ્છવાસ ગ્રહજા, વચનોચ્ચાર, મનન–વિચાર, જીવનનિર્વાહનાં આ છ આવશ્યક કાર્યો ગણાય છે. જુદા જુદા જીવો આશ્રયી આ કાર્યોમાં ન્યૂનાધિકપણું હોય છે.

# श्री भीडभंजनपार्श्वनाथाय नमः पर्याप्ति सम्बन्धी स्पष्ट तारवणी-परिशिष्ट नं. १२

**નોંધ** : પયાપ્તિના વિષયમાં ઘણું વિશદ વિવેચન અપાઈ ગયું છે. પરંતુ તેની તારવજ્ઞી કરીને સ્પષ્ટતાપૂર્વક અને સરલ કરીને અપાય તો આ વિષયને સમજવાનું વધુ સુગમ થઈ પડે, એટલે છૂટક છૂટક મુદ્દાઓ દ્વારા તે અહીં રજૂ કર્યું છે. પયાપ્તિ\* અને નામકર્મની પ્રકૃતિઓનો શો સંબંધ છે તે પણ સમજાશે.

\*

કોઈપશ જીવ એક ભવમાંથી અવી એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય યાવત્ સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયના ભવ પૈકી કોઈપશ ભવમાં ઉત્પન્ન થાય એટલે તરત તે તે ભવપ્રાયોગ્ય આહારપયાપ્તિ, શરીરપયાપ્તિ, ઇન્દ્રિયપયપ્તિ, શાસોચ્છ્વાસ-પયાપ્તિ, ભાષાપયાપ્તિ અને મનઃપયાપ્તિ આ છએ પયાપ્તિઓનો અથવા જે ભવમાં જેટલી પયાપ્તિઓ હોય તેટલી પયાપ્તિઓનો ઉત્પત્તિના પ્રથમ ક્ષણથી જ તે જીવને પ્રારંભ થાય છે. આત્મા ઉત્પત્તિસ્થાને જે ક્ષણે આવે છે તે જ ક્ષણથી કયા કયા પુદ્ગલોનું કેવાં કેવાં કારણે તેને ગ્રહણ થાય છે અને ગ્રહણ થયા બાદ એ પુદ્દગલોમાં કેવી કેવી-જીવન પર્યન્ત જેનાથી જીવી શકાય અને જીવનો કાર્ય વ્યવહાર ચાલી શકે એવી જીવનશક્તિઓ--પયાપ્તિઓ પ્રગટ થાય છે તે બાબતનો વ્યવસ્થિત ક્રમ આ પ્રમાણે છે.

આ ક્રમના નિરૂપણનો પ્રારંભ થાય તે પહેલાં કેટલીક મુદ્દામ હકીકતો જણાવવામાં આવે તો ક્રમનું નિરૂપણ સમજવામાં ઘણી સુલભતા થાય.

૧. કોઈપણ સંસારી જીવાત્મા કોઈપણ ગતિમાંથી વ્યવીને આયુષ્યકર્મ તેમજ ગતિકર્મના બંધને અનુસારે નિશ્ચિત થયેલ ઉત્પત્તિસ્થાને ઋજુગતિથી અથવા વક્રગતિથી જે ક્ષણે આવે છે તે ક્ષણે તે આત્માને કાર્મણ કાયયોગ અવશ્ય હોય છે. કોઈપણ પ્રકારનો યોગ જો ન જ હોય તો આત્મા અક્રિય ગણાય. અને અક્રિય આત્મા કોઈપણ પ્રકારનાં પુદ્દગલો ગ્રહણ કરે નહિ. કાર્મણ કાયયોગ અથવા ઔદારિક કાયયોગ વગેરે કોઈપણ કાયયોગ હોય તો જ આત્મપ્રદેશો ચલિત અવસ્થાવાળા હોય છે અને એવી ચલિત અવસ્થાના કારણે જ આત્મા શરીરાદિ યોગ્ય પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે.

 ૨. ઉત્પત્તિના પ્રથમ ક્ષણથી જ પ્રત્યેક જીવને તે તે ભવપ્રાયોગ્ય ઔદારિકશરીર⁺લબ્ધિ, (દેવ—નારકીને વૈક્રિયશરીરલબ્ધિ) ઇન્દ્રિયલબ્ધિ, શ્વાસોચ્ધ્ર્વાસલબ્ધિ, (બેઇન્દ્રિયથી અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય સુધી) ભાષાલબ્ધિ અને (સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયને) મનોલબ્ધિ હોવા સાથે એ લબ્ધિના કારણભૂત ઔદારિકશરીર નામકર્મ, વૈક્રિયશરીર નામકર્મ, શ્વાસોચ્ધ્ર્વાસ નામકર્મ, મતિજ્ઞાનાવરણ—શ્રુતજ્ઞાનાવરણનો ક્ષયોપશમ વિશેષપણે અવશ્ય હોય છે.

૩. આહારપર્યાપ્તિનું કાર્ય ગ્રહજ્ઞ કરાતાં શરીર યોગ્ય પુદ્દગલોને બલ અને રસના વિભાગમાં વહેંચવાનું છે. રસરૂપે વર્તતાં પુદ્દગલોને સાત ધાતુમય શરીરપણે પરિજ્ઞમાવવા, એ શરીરપર્યાપ્તિનું કાર્ય છે. સાત ધાતુરૂપે

+ યોગ્યતા.

<sup>★</sup> શરીરપયાપ્તિ, કાયયોગ, કાયબલ, શરીરનામકર્મએ ચારેય શું છે ? તેનો પરસ્પર શું સંબંધ છે ? કાર્યકારજ્ઞભાવ છે કે ભિન્ન ભિન્ન કાર્યના વાચક છે ? એ જ પ્રમાજ્ઞે શ્વાસોચ્છ્વાસ પયાપ્તિ, શ્વાસોચ્છ્વાસ પ્રાજ્ઞ અને શ્વાસોચ્છ્વાસ નામકર્મએ શું શું છે ? ઇત્યાદિ બાબતો પજ્ઞ સમજવી જરૂરી છે.

પરિશમેલાં પુદ્દગલોને તે તે વિષયો ગ્રહશ કરવામાં અને જાણવામાં અસાધારણ કારભ્રરૂપે વર્તતી અભ્યન્તર દ્રવ્યેન્દ્રિય (ઉપલક્ષણથી બાહ્ય દ્રવ્યેન્દ્રિય) રૂપે પરિશમાવવા એ ઇન્દ્રિયપયોપ્તિનું કાર્ય છે.

૪. આહારપયાપ્તિની અપેક્ષાએ શરીરપયાપ્તિનું કાર્ય સૂક્ષ્મ હોવાથી વધુ સમય માંગે છે. શરીરપયાપ્તિની અપેક્ષાએ ઇન્દ્રિયપયાપ્તિનું કાર્ય સૂક્ષ્મતર હોવાથી તેથી પણ વધુ સમય માંગે છે.

પ. આ ત્રશેય પર્યાપ્તિઓમાં ઔદારિક અથવા વૈક્રિય પુદ્દગલોનું (આહારક શરીર પ્રસંગે આહારક વર્ગણાના પુદ્દગલોનું) જ ગ્રહણ અને પરિણમન છે, પરંતુ પછીની ત્રણ પર્યાપ્તિઓની માફક પુદ્દગલો ભિન્ન ભિન્ન નથી.

૬. ઉચ્છ્વાસલબ્ધિ એટલે કે સાસોચ્છ્વાસની યોગ્યતા સંસારી સર્વ જીવોને અવશ્ય હોય છે અને તેમાં કારણભૂત સાસોચ્છ્વાસ નામકર્મ પણ સર્વ સંસારી જીવોને હોય છે, પરંતુ સાસોચ્છ્વાસની શક્તિ દરેક સંસારી જીવોમાં નથી હોતી. (સાસોચ્છ્વાસ) પર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદયવાળાને જ સાસોચ્છ્વાસની શક્તિ (અને કાર્યરૂપે પ્રવૃત્તિ) હોય છે. પણ (સાસોચ્છ્વાસ) અપર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદયવાળાને ઉચ્છ્વાસલબ્ધિ અને તેમાં કારણભૂત ઉચ્છ્વાસ નામકર્મ હોવા છતાં સાસોચ્છ્વાસની શક્તિનો અભાવ હોય છે.

૭. ભાષાલબ્ધિ અને મનોલબ્ધિ (વિચારલબ્ધિ) એમાં નામકર્મની તેમજ અન્ય અઘાતીકર્મની કોઈપગ્ન પ્રકૃતિ કારણ નથી, પશ જ્ઞાનાવરણ-દર્શનાવરણનો ક્ષયોપશમ એ ઉભયલબ્ધિમાં કારણ હોય, એમ માનતું વધારે ઉચિત લાગે છે. એ બન્ને પ્રકારની લબ્ધિઓ પૈકી ભાષાલબ્ધિ બેઇન્દ્રિયથી સંજ્ઞીપંચેન્દ્રિય સુધીના સર્વ જીવોમાં હોય છે અને મનોલબ્ધિ સંજ્ઞિપંચેન્દ્રિય જીવોમાં જ હોઈ શકે છે. એમ છતાં બેઈન્દ્રિય વગેરે જીવોમાં ભાષાપયપિત નામકર્મની અનુકૂલતા હોય અને સંજ્ઞીપંચેન્દ્રિય જીવોમાં મનઃપયપિત નામકર્મની અનુકૂળતા હોય તો જ ભાષક-બોલવાની શક્તિ અને વિચાર કરવાની શક્તિ પ્રગટ થાય છે. બોલવાની ભાષકશક્તિમાં ભાષાયોગ્ય પુદ્દગલોનું ગ્રહણ, પરિણમન, આલંબન અને વિચારશક્તિમાં મનોયોગ્ય પુદ્દગલોનું ગ્રહણ, પરિણમન, આલંબન અને વિચારશક્તિ માં મનોયોગ્ય પુદ્દગલોનું ગ્રહણ, પરિણમન, આલંબન અને વિચારશક્તિ છે.

૮. પ્રથમની આહાર, શરીર અને ઇન્દ્રિય એ ત્રણેય પર્યાપ્તિઓમાં પ્રહણ કરેલાં અને તે તે રૂપે પરિણમાવેલાં ઔદારિક વગેરે પુદ્દગલો ઔદારિક આદિ શરીર સાથે સંબદ્ધપર્ણ રહેતા હોવાથી એ ત્રણેય પર્યાપ્તિઓમાં પ્રહણ અને પરિણમન આ બે કિયાઓ હતી, પણ સ્વાસોચ્છ્વાસ, ભાષા અને મન આ ત્રણેય પર્યાપ્તિઓમાં પ્રહણ કરેલાં અને તે તે રૂપે પરિણમેલાં સ્વાસોચ્છ્વાસના, ભાષાના અને મનના પુદ્દગલોનો ઔદારિક આદિ શરીર સાથે વધુ સમય સંબંધ રહેતો નથી, પરંતુ નિઃસ્વાસરૂપે, વચનરૂપે અને વિચારરૂપે તે પુદ્દગલોનું વિસર્જન થતું હોવાથી અને વિસર્જનની કિયા આલંબનપૂર્વક જ થતી હોવાથી પછીની ત્રણ પર્યાપ્તિઓમાં પ્રહણ, પરિણમન, આલંબન અને વિસર્જન એમ ચાર ક્રિયાઓ અવશ્ય હોય છે.

૯. આહાર, શરીર અને ઇન્દ્રિયપયાપ્તિના કાર્યો કરતાં શ્વાસોચ્છ્વાસ, ભાષા અને મન એ ત્રણેય પયાપ્તિઓનું કાર્ય ઉત્તરોત્તર સૂક્ષ્મ, સૂક્ષ્મતર અને સૂક્ષ્મતમ હોવાથી પછી–પછીની પયાપ્તિઓ વધુ વધુ સમય માંગે છે.

૧૦. ઉપર જજ્ઞાવેલા કારશે જ ઉત્પત્તિના પ્રથમ ક્ષણથી જ તે તે ભવની અપેક્ષાએ વર્તતી છે. પાંચ અથવા ચાર--બધી પર્યાપ્તિનો આરંભ સમકાળે થાય છે; પરંતુ સમાપ્તિ અનુક્રમે થાય છે.

૧૧. આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, શ્વાસોચ્છ્વાસ, ભાષા અને મનની લબ્ધિ એ ભિન્ન વસ્તુ છે. જ્યારે આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય યાવત્ મનની શક્તિ અર્થાત્ પર્યાપ્તિ એ ભિન્ન વસ્તુ છે, અને લબ્ધિ તેમજ શક્તિના કારણરૂપે કર્મ પણ ભિન્ન ભિન્ન છે.

૧૨. નિગોદમાં વર્તતા ભવ્ય જીવને મોક્ષની લબ્ધિ અર્થાત્ મોક્ષની યોગ્યતા છે, પણ મોક્ષ મેળવવાની શક્તિ નથી. એ શક્તિ તો મનુષ્યપણું, સમ્યગૃદર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર વગેરે બાહ્ય અભ્યન્તર અનુકૂળતા મળે ત્યારે જ પ્રગટ થાય છે. તે જ પ્રમાણે શ્વાસોચ્છ્વાસ ભાષક--મનોલબ્ધિ તે જીવોમાં યથાયોગ્ય અવશ્ય હોય છે: પરંતુ એ લબ્ધિઓનું શક્તિરૂપે પ્રગટપણું તેને પયપિતનામકર્મની અનુકૂળતા હોય તો જ થાય છે. આટલા મુદાઓ ધ્યાનમાં લીધા બાદ હવે એ પયપિત સંબંધી ક્રમશઃ નિરૂપણ રજૂ થાય છે.

#### \*

ઉત્પત્તિસ્થાને પહોંચતાંની સાથે પ્રથમ ક્ષણે જ જીવ કાર્મણ કાયયોગની મદદથી ઔદારિક આદિ નામકર્મોદયના કારણે ઔદારિક વગેરે શરીરયોગ્ય પુદ્દગલોને તેમજ શ્વાસોચ્છ્વાસ યોગ્ય પુદ્દગલોને (અને બેઇન્દ્રિયથી અસંશિ પંચેન્દ્રિય સુધીનું ઉત્પત્તિસ્થાન હોય તો ભાષાયોગ્ય પુદ્દગલોને તથા સંશિપંચેન્દ્રિયનું ઉત્પત્તિસ્થાન હોય તો મનોવર્ગણાનાં પુદ્દગલોને) ગ્રહણ કરે છે.

પુદ્દગલો ગ્રહશ કરનાર **કર્તા** તરીકે જીવ છે, ગ્રહશ થનારાં ઔદારિકાદિ પુદ્દગલો એ **કર્મ** છે. કાર્મશ કાયયોગ એ **કરવ્ર** છે. ઔદારિક આદિ પ્રતિવિશિષ્ટ પુદ્દગલોનું જ ગ્રહશ થાય તેમાં ઔદારિક આદિ પ્રતિવિશિષ્ટ નામકર્મનો ઉદય એ કારણ છે. આ પુદ્દગલોનું આહરણ—ગ્રહણ કરવું તેને આહારપર્યાપ્તિ ગણવામાં આવે છે. ઉપરાંત ગ્રહશ કરેલાં તે તે પુદ્દગલોમાંથી નિઃસારભાગ દૂર કરવો અને સારભૂત વિભાગ જુદો પાડવો એનું નામ પણ આહારપર્યાપ્તિ છે. એ પુદ્દગલોના ઉપચયદારા જે જે શક્તિઓ ભવિષ્યમાં પ્રગટ કરવી છે, તે તે શક્તિઓ નિઃસાર પુદ્દગલોને દૂર કરી સારભૂત પુદ્દગલોમાંથી પ્રગટ કરવાની છે.

રોટલી કે રોટલો બનાવવો હોય ત્યારે આટો લીધા બાદ ચારણીથી ચાળીને થૂલી જેવો નિઃસાર ભાગ કાઢી નાંખી જે બારીક લોટ ચારણીમાંથી નીચે પડે છે તેની કણિક બંધાયા પછી ક્રમશઃ રોટલી બને છે. તેમ ઔદારિક યોગ્ય પુદ્ગલો હોય કે સાસોચ્છ્વાસ ભાષા કિંવા મનોયોગ્ય પુદ્ગલો હોય તે દરેક પ્રકારનાં ગ્રહશ કરાતાં પુદ્ગલોમાં અમુક ભાગ નિઃસારરૂપ અને અમુક ભાગ સારરૂપ હોય છે. તે બન્નેનો વિભાગ પાડવો એ કાર્ય પણ આહારપયીપ્તિનું છે. ફક્ત બીજી પયીપ્તિની અપેક્ષાએ આહારપયીપ્તિમાં એક વિશેષતા છે કે ઉત્પત્તિના જે-પ્રથમ ક્ષણે પુદ્ગલોનું ગ્રહણ થયું તે જ ક્ષણે એ આહારપયીપ્તિ નામની શક્તિએ ગ્રહણ થતાં પુદ્ગલોમાં સાર અને નિઃસાર (રસ અને ખલ) એવા બે વિભાગો પાડ્યા એટલું જ નહિ પરંતુ એ પ્રગટ થયેલ આહારપયીપ્તિરૂપ શક્તિએ ઉત્પત્તિના પ્રથમ ક્ષણથી જીવનના અંતિમ સમય સુધી પ્રત્યેક સમયે અથવા જયારે જયારે જરૂરિયાત જણાય ત્યારે ત્યારે તેને કાર્યયોગ્ય પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરવાનું અને સાથે સાથે તેમાં ખલ અને રસનું વિભાજન કરવાનું કાર્ય પણ ચાલુ રાખ્યું. આહારપયીપ્તિ નામની શક્તિ પ્રગટ થવાનો ક્ષણ ઉત્પત્તિનો પ્રથમ સમય અને તે શક્તિનું કાર્ય પ્રથમ ક્ષણથી લઈને જીવનના છેલ્લા સમય સુધી છે. આહારપયીપ્તિ એ કારણ છે અને જીવનપર્યત્ત ગ્રહણ થતાં પુદ્દગલોમાં ખલ અને રસનું વિભાજન એ કાર્ય છે. આ અપેક્ષાએ જ આહારપયીપ્તિ (ખલ અને રસને જુદા પાડવાની શક્તિ) પ્રગટ થવામાં એક સમયનો જ કાળ છે.

જે ક્ષણે આત્મા ઉત્પત્તિસ્થાને આવ્યો તે ક્ષણે ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે ઔદારિક આદિ પુદ્દગલો ગ્રહણ કરવાનું અને તેમાં ખલ અને રસનો વિભાગ પાડવાનું કાર્ય થયું. ઉત્પત્તિના પ્રથમ ક્ષણથી જ સારભાગ (રસ) રૂપે વિભક્ત થયેલાં ઔદારિક આદિ પુદ્દગલોને સાત ધાતુરૂપે અર્થાત્ શરીરરૂપે પરિણમાવવાનું કાર્ય પણ શરૂ

#### पयांसि सम्बन्धी परिशिष्ट नं. ९२

કર્યું, પશ પ્રહશ કરેલાં પુદ્દગલોમાં ખલ અને રસનો વિભાગ પાડવો તે કાર્યની અપેક્ષાએ રસીભૂત પુદ્દગલોને સાતધાતુરૂપે–શરીરપણે પરિષ્ઠામાવવાનું કાર્ય સૂક્ષ્મ હોવાથી એક બે સમયમાં એ પુદ્દગલોને સાતધાતુરૂપે પરિષ્ઠામાવવાની શક્તિ પ્રગટ ન થઈ પરંતુ અન્તર્મુહૂર્ત સુધી પ્રત્યેક સમયે શરીરપયાપ્તિનામકર્મના ઉદયની અસર એ રસીભૂત પુદ્દગલો ઉપર ચાલુ રહેવા પછી એ પુદ્દગલોમાં જ એક એવી શક્તિ પેદા થઈ કે ઉત્પત્તિના પ્રથમ ક્ષણથી અન્તર્મુહૂર્ત સુધી ગ્રહણ કરેલાં ઔદારિક આદિ પુદ્દગલોમાં આહાર પર્યાપ્તિએ જે સારભૂત ભાગ જુદો કર્યો હતો તેમાં તો સાતધાતુરૂપે પરિણમન થયું. પરંતુ હવે પછી જીવનપર્યન્ત ગ્રહણ થનારાં ઔદારિક આદિ પુદ્દગલોમાં આહારપર્યાપ્તિ દ્વારા ખલ અને રસરૂપે વિભાજન થયા બાદ સાતધાતુરૂપે તે પુદ્દગલોનું પરિણમન તે શક્તિ દ્વારા થયા કરે. આ શક્તિ તેનું નામ શરીરપયાપ્તિ.

શરીરપર્યાપ્તિરૂપ શક્તિ પ્રગટ કરવાનો કાળ ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયથી અન્તર્મુહૂર્ત સુધીનો છે અને પ્રગટ થયેલ શક્તિના ફળ સ્વરૂપે ગ્રહશ થતાં આહાર યોગ્ય પુદ્દગલોને સાતધાતુરૂપે પરિણમાવવાનું કાર્ય ઉત્પત્તિ બાદ અન્તર્મુહૂર્ત પછી જીવનપર્યન્ત છે.

એ જ પ્રમાશે ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિનામકર્મના ઉદયની અસર ઉત્પત્તિના પ્રથમ ક્ષણથી બે અન્તર્મુદ્ભૂત સુધી પહેલા ક્ષણથી ગ્રહણ થતાં અને ખલ–રસરૂપે જુદાં પડેલાં તેમજ સાતધાતુરૂપે પરિશમેલાં ઔદારિક પુદ્દગલો ઉપર એવી રીતે ચાલુ રહી કે અન્તર્મુહૂર્ત પૂર્ણ થાય એટલે સાતધાતુરૂપે પરિશમેલ અને હવે પછી જીવનપર્યન્ત સાતધાતુરૂપે પરિશમન પ્રાપ્ત કરનારાં પુદ્દગલોનું અભ્યન્તર દ્રવ્યેન્દ્રિયરૂપે પરિશમન થાય તેવી શક્તિ એ પુદ્દગલોમાં પ્રગટ થઈ. એ શક્તિનું નામ ઈન્દ્રિયપર્યાપ્તિ.

એ જ પ્રમાશે ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયથી ઉચ્છ્વાસલબ્ધિ સાથે ઉચ્છ્વાસનામકર્મોદયના કારશે શ્વાસોચ્છ્વાસ વર્ગશાનાં પુદ્દગલોનું ગ્રહણ તો ચાલુ જ હતું. સાથે સાથે ઉચ્છ્વાસ પયોપ્તિનામકર્મનો ઉદય પણ ચાલુ હતો. આહાર પયોપ્તિનો એક સમય, શરીરપયોપ્તિનું એક અન્તર્મુહૂર્ત અને ઇન્દ્રિયપયોપ્તિનું બીજું એક અન્તર્મુહૂર્ત પસાર થયા બાદ ત્રીજું એક અન્તર્મુહૂર્ત-આટલો કાળ પસાર થયો ત્યારે ઉચ્છ્વાસ-પયોપ્તિનામકર્મોદયના કારજો ગ્રહણ થયેલાં તેમજ હવે પછી થનારાં ઉચ્છ્વાસ વર્ગણાનાં પુદ્દગલોમાં ઉચ્છ્વાસરૂપે પરિશમન, બાદ અવલંબન લઈ, નિઃશ્વાસરૂપે વિસર્જન કરવાની જે શક્તિ પ્રગટ થઈ તેનું નામ શ્વાસોચ્છ્વાસ પર્યાપ્તિ.

પાંચમી ભાષાપયાપ્તિ અને છકી મનઃપયાપ્તિમાં આ પ્રમાશે જ વ્યવસ્થા સમજવાની છે. ફક્ત શરીરપયાપ્તિમાં એક અન્તર્મુહૂર્તનો કાળ, ઇન્દ્રિયપયાપ્તિનો ઉત્પત્તિના પ્રથમ ક્ષણથી બે અન્તર્મુહૂર્ત, શાસોચ્છ્વાસ-પયાપ્તિ માટે ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયથી ત્રજ્ઞ અન્તર્મુહૂર્ત. એમ ભાષાપયાપ્તિ માટે ચાર અન્તર્મુહૂર્ત અને મનઃપયાપ્તિ માટે ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયથી પાંચ અન્તર્મુહૂર્ત જાજ્ઞવાં.

આ પ્રમાણે 'પયોપ્તિઓ'ની વિશિષ્ટ સમજ પૂરી થાય છે.



**ઝવતરण**— પયાપ્તિની વ્યાખ્યા દર્શાવી. હવે એ પયાપ્તિઓમાંથી જ પ્રાણોની નિષ્પત્તિ થાય છે, એટલે પયાપ્તિ એ પ્રાણનું કારણ અને પ્રાણો એ કાર્ય છે. એથી આ ગાથામાં **પ્રાણો** કેટલા છે તે દર્શાવી, કોને કેટલા પ્રાણ છે ? તે જણાવે છે.

## पण इंदिअ ति बलूसा, आउ अ दस पाण चउ छ सग अह । इग दु ति चउरिंदीणं असन्नि सन्नीण नव दस य ॥३४०॥

સંસ્કૃત છાયા—

पञ्च इन्द्रियाणि त्रीणि बलान्युच्छवासआयुश्वदशप्राणाः चत्वारः षट् सप्तअष्टी । एकद्वित्रिचतुर्रीद्रेयाणां असंज्ञि—संज्ञिनां नव दश च ॥३४०॥

શબ્દાર્થ----

| પण इंदिअ=પાંચ ઇન્દ્રિયો      | આ ગાઉલ=આયુષ્ય   |
|------------------------------|-----------------|
| તિबलूसा≕ત્રણ બલ અને ઉચ્છ્વાસ | ું અસન્નિ=અસંશી |

**गાधाર્થ**— પાંચ ઇન્દ્રિયો, મન, વચન અને કાય આ ત્રશ બળો, ઉચ્છ્વાસ અને આયુષ્ય આ દશને પ્રાશો કહેવાય છે. એમાં એકેન્દ્રિયને ચાર, બેઇન્દ્રિયને છ, તેઇન્દ્રિયને સાત, ચઉરિન્દ્રિયને આઠ, અસંજ્ઞીપંચેન્દ્રિયને નવ અને સંજ્ઞીપંચેન્દ્રિયને દસે પ્રાશ હોય છે. ॥૩૪૦॥

विशेषार्थ આ ગાથા 'પ્રાણોને' જણાવનારી છે, એટલે પ્રથમ પ્રાણ એટલે શું ? તે સમજી લઈએ. 'प्र' ઉપસર્ગ પૂર્વક 'अण'-प्राणने ધાતુ ઉપરથી धञ् પ્રત્યય લાગતાં 'प्राण' શબ્દનું નિર્માણ થાય છે. અને प्राणिति जीवति अनेनेति प्राणः આ વ્યુત્પત્તિથી જેના વડે જીવાય તેને 'પ્રાણ' કહેવાય એવો સ્પષ્ટાર્થ નિષ્પન્ન થાય છે.

આ પ્રાશ એક જ પ્રકારે છે કે અનેક પ્રકારે ?

આ પ્રાણ બે પ્રકારે છે. ૧. દ્રવ્ય (પ્રાણ) અને ૨. भाव (પ્રાણ)

દ્રવ્ય પ્રાણ કોને કહેવાય ?

૧. જેના સંયોગમાં આ જીવે છે, એવી પ્રતીતિ થાય કે વહેવાર કરાય તે.

૨. અથવા જેનો વિયોગ થતાં 'આ મરી ગયો' એવી પ્રતીતિ કે વ્યવહાર થાય.

૩. અથવા આ જીવ છે પણ અજીવ નથી. આ જીવ છે પણ મરેલ નથી એવી પ્રતીતિ કરાવનારાં બાહ્ય લક્ષણો તે.

૪. જેના યોગે આત્માનો શરીર સાથેનો સંબંધ ટકી શકે, તેને અથવા તેના યોગને પ્રોણ કહેવાય. ઇત્યાદિ.

આવા દ્રવ્યપ્રાણોની સંખ્યા દશ છે. આ પ્રાણો જીવને જ હોય છે. જીવને છોડીને અન્ય કોઈમાં હોતા નથી. આ કારણે દ્રવ્ય પ્રાણોને જીવનાં બાહ્ય લક્ષણો તરીકે પણ ઓળખાવી શકાય. જીવનાં બાહ્ય લક્ષણો કયાં ? એના જવાબમાં દશ પ્રાણો, એમ કહી શકાય. ટૂંકમાં કોઈ પણ જીવના સંયોગ સંબંધથી રહેલાં દ્રવ્યપ્રાણ એ જ જીવનાં બાહ્યપ્રાણો કે બાહ્યલક્ષણો છે. આ કારણે પ્રાણને તેના બીજા પર્યાયવાચક શબ્દમાં 'જીવન' પણ કહી શકાય.

**માવપ્રાળ** જીવની સાથે તાદાત્મ્ય સંબંધી જ્ઞાનાદિ જે ગુણો રહ્યા છે તેને પણ પ્રાણો કહેવાય છે. અને તેને **માવ** વિશેષણ લગાડીને 'ભાવ પ્રાણો' તરીકે ઓળખાવાય છે. આ ભાવપ્રાણોથી જ જીવ જીવ તરીકે ઓળખાય છે પણ દ્રવ્યપ્રાણથી નહીં. દ્રવ્યથી જે ઓળખાય છે તે તો ઔપચારિક છે.

આ ભાવ પ્રાણો કયા ?

્શાન, દર્શન, ચારિત્ર અને વીર્ય આ ચાર આત્માના ભાવ પ્રાણો છે. આ પ્રાણો ન્યૂનાધિકપણે પ્રાણીમાત્રમાં હોય છે. <sup>પ૧૩</sup>જ્ઞાનાદિ ભાવપ્રાણની માત્રા અલ્પાંશે પણ, તદન અણવિકસિત એવા નિગોદાદિક સૂક્ષ્મતમ જીવોમાં હોય છે. જો એટલી માત્રા પણ ન માનીએ તો જીવ જેવી વસ્તુનું અસ્તિત્વ જ ન ટકે. અને એને અજીવ કહેવાનો વખત આવે, પણ એવું કદી બન્યું નથી અને બનવાનું નથી. અક્ષરના અનંતમા ભાગ જેટલી જ્ઞાનમાત્રાનો ઉઘાડ, સત્ પુરુષાર્થથી વધતો વધતો અનંતગુણ થઈ જાય અર્થાત્ અનંત જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને વીર્ય પ્રાપ્ત થાય, તો તેવા આત્માઓ સર્વજ્ઞ, વીતરાગ અથવા (અપેક્ષાએ) મુક્તાત્મા કહેવાય છે. અને ખરી રીતે જોઈએ તો સાચા પ્રાણો એ જ છે. દ્રવ્યપ્રાણો તો સંયોગાધીન છે, મૃત્યુ થતાંની સાથે જ (એક છોડીને બાકીના) વિયોગી બનનારા છે. અલબત્ત મોક્ષના લક્ષે **'શરીરમાવાં સજ્ઞુ ધર્મસાયનમ્ય'**<sup>પ૧૪</sup> આ શરીર ધર્મના સાધનરૂપે હોવાથી તેનું યોગ્ય રક્ષા–પાલન જરૂરી છે, પરંતુ ભાવપ્રાણને હાનિ ન પહોંચે તે રીતે જ. કારણ કે દ્રવ્યપ્રાણ કરતાં ભાવપ્રાણની કિંમત અસાધારણ છે. મોક્ષપ્રાપ્તિ વખતે આ ભાવપ્રાણોનો અનંત ઉઘાડ જ કામ આવવાનો છે. દ્રવ્યપ્રાણ તો સદાને માટે તજી દેવાના છે. કારણકે તે શારીરિક કે પૌદ્દગલિક ધર્મો છે અને મોક્ષમાં એનો અભાવ હોય છે. માટે જ સહુએ ભાવપ્રાણના વિકાસ અને રક્ષા માટે સતત સચિંતપણે પ્રયત્નશીલ રહેવું જોઈએ. આ પાઠ્યપ્રન્થમાં આટલો ઈસારો જ પર્યાપ્ત છે.

આ જ્ઞાનાદિ આભ્યન્તરપ્રાશોને જીવના આભ્યંતર લક્ષણ તરીકે ઓળખાવી શકાય.

સમગ્ર સંસારી જીવોને યથાયોગ્ય ઇન્દ્રિયાદિ દ્રવ્યપ્રાણ અને જ્ઞાનાદિ ભાવપ્રાણ જરૂર હોય છે. જ્યારે સિદ્ધના જીવોને માત્ર ભાવપ્રાણ જ હોય છે.

સંસારી જીવો આ દ્રવ્યપ્રાણના આધાર–બળથી જ તે તે જીવાયોનિનું જીવન જીવી શકે છે અને એથી જ પહેલાં જણાવ્યું છે કે પ્રાણો એ જ જીવન છે. જે જે જીવોને જે જે સંખ્યામાં પ્રાણો કહ્યા છે, તે પ્રાણો વિદ્યમાન હોય તો જ જીવ જીવતો રહે, અથવા 'જીવે છે' એમ કહેવાય. એ પ્રાણો સમયમર્યાદા કે અકસ્માત વગેરે કારણથી નાશ પામે એટલે જીવનું મૃત્યુ થયું કહેવાય. આ બધા ઉપરથી જીવન મરણની ટૂંકી વ્યાખ્યા 'તે તે ભવ સંબંધી દ્રવ્યપ્રાણોનો યોગ તે (આત્માનું) જીવન અને

૫૧૩. સમ્યગ્ કે મિથ્યાત્વ એવી અપેક્ષા અહીં નથી જણાવી.

૫૧૪. આજકાલ **'શરીરમાર્ઘ હાતુ મોગસાથનમ્'** આવો નાસ્તિકતાનો પોષક અનિચ્છનીય ઉલટો પ્રચાર શરૂ થયો છે, તે ઘણું દુઃખદ છે. આ આર્યપ્રજાને છાજતો નથી. વિવક્ષિત ભવના પ્રાણોનો વિયોગ તે<sup>પ૧૫</sup> મરશ.' યદ્યપિ આત્માનું જન્મ નથી અને મરશ પણ નથી. તે તો અજન્મા અને અમર છે, શાશ્વત છે. કોઈ વખતે કોઈ "આત્મા મરી ગયો" એવું વાકલ બોલી નાંખે છે. પણ એ સાચી પરિસ્થિતિના અજ્ઞાનને કારશે, કિંવા, સ્થૂળ વહેવારે બોલે છે, પણ એની પાછળનો ધ્વનિ તો, 'પ્રસ્તુત ભવપ્રાયોગ્ય પ્રાણોનો ત્યાગ કરી આત્મા <sup>૫૧૬</sup> પરલોકમાં ગયો' એ જ વ્યક્ત થતો હોય છે.

### ્ર દ્રવ્ય પ્રાજ્ઞો કેટલા છે ?

દ્રવ્યપ્રાશોની સંખ્યા દશની છે. તે આ પ્રમાશે–પાંચ ઇન્દ્રિયો, સ્પર્શન, રસન, ઘ્રાશ, ચક્ષુ અને કર્શ. ત્રશ બળો--મનબલ, વચનબલ અને કાયબલ. શ્વાસોચ્છ્વાસ અને આયુષ્ય. અહીં ક્રમશઃ તેનું વિસ્તૃત વર્શન અપાય છે. પ્રથમ પાંચ ઇન્દ્રિયોની વ્યાખ્યા અપાય છે.

જેમ વૈજ્ઞાનિકો યાંત્રિક સાધનો અને રસાયજ્ઞો દ્વારા એક એક પદાર્થનું સૂક્ષ્મ વિશ્લેષજ્ઞ કરે છે, અને પદાર્થના વિવિધ પાસાઓનો ખ્યાલ આપે છે. તે રીતે અર્હન્ તીર્થકર ભગવંતો તપ અને સંયમની સર્વોચ્ચ કોટિની સાધનાને અન્તે પ્રાપ્ત કરેલા, કેવળજ્ઞાન દ્વારા પ્રત્યેક દ્વયો--પદાર્થોને આત્મ પ્રત્યક્ષ કરે છે. ત્યારે સૂક્ષ્મ પરમાજીુથી લઈને અનેક પદાર્થોનું અદ્ભુત વિજ્ઞાન અને રહસ્ય તેમની વાણીમાં પ્રગટ થાય છે. તે શાસ્ત્રવાજ્ઞીમાંથી ઇન્દ્રિયો અંગેની ઉપલબ્ધ માહિતીમાંથી સર્વજ્ઞકથિત જરૂરી રસપ્રદ માહિતી અપાય છે. ઇન્દ્રિયો સાથે સંસારી પ્રાણીમાત્રનો અવિનાભાવિ સંબંધ છે. કેમકે જ્યાં જ્યાં ઇન્દ્રિયો ત્યાં ત્યાં જીવ છે.

**ઇન્દ્રિય એટલે શું ?** તો એ માટે પ્રથમ ઇન્દ્રિય શબ્દનો અર્થ સમજવો જોઈએ, **इदि**–કે **इदुपरमैश्वर्ये** આ ધાતુ ઉપરથી रक्त પ્રત્યય લગાડી <sup>પર9</sup>इन्द्रनातू इति' इन्द्रः<sup>૫૧૮</sup> અર્થાત્ સર્વ ઉપલબ્ધિ કે

૫૧૫. આત્માના દ્રવ્યપ્રાષ્ટ્રને નુકશાન પહોંચાડવું કે તેનો વિયોગ કરવો તેનું નામ હિંસા, દ્રવ્ય પ્રાષ્ટ્રોના રક્ષશ સાથે જીવનું રક્ષણ કરવું તેનું નામ અહિંસા. હિંસા અહિંસાની આવી વ્યાખ્યા કરાય છે અને તેમાં **'પ્રમત્તયોગાત્ પ્રાणव्યપરોપળં हिंसा, तद5 માવે5हिंसા'** આ સૂત્રની સાક્ષી અપાય છે. અલબત્ત અપેક્ષાએ આ વાત બરાબર છે પરંતુ આ સ્થૂલ વ્યાખ્યા છે. પણ સાચી વ્યાખ્યા એ છે કે માત્ર અન્ય જીવના દ્રવ્ય પ્રાણોને જ નહિ પણ પોતાના જ્ઞાનાદિ ભાવપ્રાણને હાનિ પહોંચાડવી તેનું નામ પણ હિંસા છે એટલું જ નહીં પણ પોતાના આત્માના સમ્યગ્ર્શાનાદિ ગુશોના વિકાસ માટે પુરુષાર્થ ન કરવો, પ્રમાદાધીન બની ઉપેક્ષા કે ઉદાસીનતા દાખવવી તે સાચી હિંસા છે. અને તેનો વિકાસ કે જતન કરવું તે સાચી અહિંસા છે. એથી જ **'પ્રાળવ્યપરોપળં૦'** ઉમાસ્વાતીય સૂત્રમાં પ્રાણ આગળ દ્રવ્ય કે ભાવ એવું કોઈ જ વિશેષણ નથી લગાડ્યું. તેથી પ્રાણથી દ્રવ્ય ઉપરાંત ભાવપ્રાણ લેવાના છે જ. મુખ્યને ગીજ્ઞ અને ગૌજ્ઞને મુખ્ય સમજાયું, મનાયું, પરિણામે ભાવપ્રાણ તરફની દરિ ગૌણ બની ગઈ. પરંતુ તેનો વિચાર, વિકાસ પ્રત્યેક આર્યો માટેનો સ્વાભાવિક ધર્મ લેખાવો જોઈએ.

૫૧૬. ઉપલબ્ધિ એટલે જાણવાની શક્તિ. કર્માવરશનો અભાવ થતાં આત્મા સર્વ વસ્તુને જાણી શકે છે.

૫૧૭. પરલોકમાં અપાન્તરાલ ગતિમાં માત્ર આયુષ્ય પ્રાપ્ત હોય છે. અને તે પ્રાપ્ત આગામી ભવનો સમજવો. આયુષ્યપ્રાપ્ત માટે પર્યાપ્તિની જરૂર નથી હોતી કારપ્ત કે તેને કોઈ શક્તિ–બળની જરૂર નથી હોતી. એક બીજા ભવના આયુષ્ય નામના પ્રાપ્ત પ્રાપ્ત વચ્ચે કોઈ અંતર પડતું નથી, એક પૂરો થતાં જ બીજો હાજર જ હોય છે. એ વિના સંસારી જીવની ગતિ જ અટકી પડે.

૫૧૮. ઉપયોગ એટલે આત્માને થતો વિવિધ પ્રકારના ભાવોનો અનુભવ.

સર્વ ઉપભોગના પરમૈશ્વર્યથી શોભે તે ઇન્દ્ર. તે કોશ ? તો દેવલોકના ઇન્દ્ર નહીં પશ યૌગિક અર્થથી 'આત્મા' જ લેવાનો છે. અને સાચી રીતે લોકોત્તર પરમૈશ્વર્યવાન્ એ જ છે. સર્વ પદાર્થોનું જાણપશું અને વિવિધ ભાવોના ઉપભોગનું ઐશ્વર્ય આત્માને જ હોય છે. **इन्द्रस्य लिङ्ग--चिक्रमिति इन्द्रियम्, इन्द्रन सृष्टमिन्द्रियम्,** આ વ્યુત્પત્તિથી **इन्द्र** એટલે આત્માએ સર્જેલ વસ્તુ તે <sup>૫૧૯</sup>ઇન્દ્રિય. ફલિતાર્થ એ કે આત્માને ઓળખાવનાર જે ચિદ્ધ અથવા જેનાથી આત્મા જેવી વસ્તુની સિદ્ધિ થાય તેને **ઇન્દ્રિય** કહેવાય.

ઇન્દ્રિયોથી આત્માની સાબિતી શી રીતે થાય ? તો ઇન્દ્રિયો-સ્પર્શન, રસન, ઘ્રાણ, ચક્ષુ અને કર્શ એ પાંચ છે. એમાં સ્પર્શન (ત્વચા કે ચામડી) દ્વારા, ગરમ કે ઠડા, કોમળ કે કઠોર, રસના દ્વારા ખાટા-ખારા, મીઠા-કડવા, ઘ્રાણ દ્વારા સુગંધ-દુર્ગંધ, ચક્ષુ દ્વારા રૂપ-રંગના અને કર્ણ દ્વારા શબ્દ કે અવાજના જે જે વિષયો તેને જાણનાર અને અનુભવ કરનાર આત્મા જ છે. ઇન્દ્રિયોના તે તે વિષયોનો અન્તિમ અનુભવ આત્મા જ કરે છે. યદ્યપિ આત્મા અપૂર્ણ સ્થિતિમાં હોવાથી તેને સીધે સીધો અનુભવ થતો નથી પણ ઇન્દ્રિયો દ્વારા થાય છે. પણ તે થાય છે આત્માને જ, નહીં કે ઇન્દ્રિયોને, અને જો ઇન્દ્રિયોને થાય છે એમ માનીએ તો--

 મૃત્યુ પછી મૃતકમાં પાંચે ઇન્દ્રિયો વિદ્યમાન છે, તો મૃતકને પજ્ઞ ઇન્દ્રિયજન્ય બોધ થવો જોઈએ, પણ તેવું જોવાતું નથી. તે વખતે એક પણ વિષયનો અનુભવ–અવબોધ થતો નથી. માટે વિષયોનો ભોક્તા કે દેષ્ટા કોઈ પણ હોય તો ચૈતન્યવાન એવો 'આત્મા જ' છે.

ર. વળી કોઈ વિશિષ્ટ આત્માને મોહાદિકનાં આવરજ્ઞો અમુક પ્રમાણમાં દૂર થતાં આત્મ પ્રત્યક્ષ અવધિ વગેરે જ્ઞાન પેદા થાય ત્યારે તે આત્મા ઇન્દ્રિયોની સહાય વિના જ વિષયોને જાણે છે, અનુભવે છે, માટે ઇન્દ્રિયો જ જાણે છે, તેમ કહેવું બરાબર નથી.

વળી એક સામાન્ય નિયમ એવો છે કે, જે માણસે જે વસ્તુ કે વિષયનો અનુભવ કર્યો હોય, ભવિષ્યમાં તે જ વસ્તુ કે વિષયનું સ્મરણ તે જ માણસ કરી શકે છે, પરંતુ ઇન્દ્રિયો નહીં જ. અને જો ઇન્દ્રિયો જ જાણે છે, એમ કહો તો—અમુક સમય બાદ ઇન્દ્રિયો નષ્ટ થતાંની સાથે જ ભૂતકાળમાં ઇન્દ્રિયજન્ય જે સ્મરણો ઊભાં થયાં હતાં તેનો પણ નાશ થઈ જવો જોઈએ પણ તે તો થતો નથી. માટે વિષયાવબોધ કરનાર ઇન્દ્રિયો નહીં પણ આત્મા જ છે અને એ જ યુક્તિયુક્ત અને સંગત છે.

આ ઇન્દ્રિય શાથી પ્રાપ્ત થાય છે ? જાતિનામકર્મ, અંગોપાંગ નામકર્મ અને નિમશ્નિનામકર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત થાય છે.

### પાંચ પ્રાણ રૂપ પાંચ ઇન્દ્રિયોના પ્રકારો

<sup>પર૦</sup>પાંચ ઇન્દ્રિયોનાં નામો (૧) ચામડી (૨) જીભ (૩) નાક (૪) આંખ અને (૫) કાન છે. ઇન્દ્રિયોના મુખ્ય બે ભેદ છે. (૧) દ્રવ્યેન્દ્રિય અને (૨) ભાવેન્દ્રિય.<sup>પ૨૧</sup>

૫૧૯. **इन्ड्रेणाऽपि दुर्जयं तत् इन्द्रियम् ।** ઇन्દ્ર એટલે આત્મા, આત્માવડે પ**શ** મુશ્કેલીથી જીતી શકાય તે. આવી પણ વ્યુત્પત્તિ થઈ શકે છે.

૫૨૦. અન્ય સ્થળે દશ ઇન્દ્રિયોનો ઉલ્લેખ આવે છે. પણ ત્યાં શાનેન્દ્રિય અને કર્મેન્દ્રિયોના હિસાબે તે ગણાવી છે. ઉપરોક્ત પાંચ એ જ્ઞાનેન્દ્રિયો છે, અને વાક્, હાથ, પગ, ગુદા, અને લિંગ આ ક્રિયાકારક હોવાથી ઈન્દ્રિયો તરીકે ગણી ભેદદર્શન કરાવ્યું છે.

### પ્રથમ દ્રવ્યેન્દ્રિયના ચાર પેટા પ્રકારો

દ્રવ્યેન્દ્રિયના પુનઃ બે ભેદ પડે છે. નિવૃત્તિ અને ઉપકરસ.

અર્થાત્ **નિવૃત્તિઇન્દ્રિય** અને **ઉપકરજ્ઞઇન્દ્રિય.** બંનેના પાછા બાહ્ય અને આભ્યંતર એટલે બાહ્ય નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિય અને આભ્યંતર નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિય. બાહ્ય ઉપકરશ અને આભ્યંતર ઉપકરશ ઇન્દ્રિય એવા પેટા ભેદો છે.

## ભાવેન્દ્રિયના બે પેટા પ્રકારો

પુનઃ ભાવેન્દ્રિયના બે પ્રકારો છે. લબ્ધિ અને ઉપયોગ અર્થાત્ (૧) લબ્ધિ ભાવેન્દ્રિય (૨) ઉપયોગ ભાવેન્દ્રિય. આ પ્રમાણે પ્રકારો બતાવીને, એની વ્યાખ્યા કરતાં પ્રથમ દ્રવ્યેન્દ્રિયના પ્રકારોનું સ્વરૂપ કહે છે. પ્રથમ દરેકનો ટૂંકો શબ્દાર્થ જોઈએ.

क्रव्येन्द्रिय જડ પુદ્દગલોની બનેલી હોય તે. નિવૃત્તિ એટલે આકૃતિ આકાર–૨ચના તે. **बाह્ય** એટલે બહારના દેશ્ય ભાગમાં વર્તતું. आभ्यंतर એટલે અંદરના ભાગમાં વર્તતું. उपकरण વિષય ગ્રહશ કરવામાં ઉપકાર કરનાર શક્તિ વિશેષ તે. આ શક્તિ **बाह्य** અને आभ्यंतर બે પ્રકારે છે.

## બે પ્રકારની નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિયો

બાહ્ય નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિય — નિર્માણ નામકર્મથી રચાયેલી અને અંગોપાંગ નામકર્મ વડે નિષ્કર્ભ થયેલી,<sup>પરર</sup> પુદ્દગલસ્કંધોથી દેખાતી, બાહ્યરચના વિશેષ તે. દરેક જીવોને તે તે ઇન્દ્રિયોના સ્થાને અથવા શરીરના અમુક સ્થાનમાં ઇન્દ્રિયસૂચક બાહ્ય આકૃતિ-રચના વિશેષ હોય તે. જેને જોઈને આ કાન છે, આ આંખ છે, એમ સમજી શકાય તે. જેમ કાનપાપડીથી કાનને, ઈંડાકાર જેવી આકૃતિથી આંખને, જમરૂખ જેવી આકૃતિથી નાકને ઓળખી લઈએ છે. પણ આ બાહ્ય નિવૃત્તિ બાહ્યરચના દરેક જીવોની સમાન નથી હોતી. મનુષ્યની બાહ્ય ઈન્દ્રિયોના આકારોમાં ન્યૂનાધિકપણે ભિન્નતા માલમ પડે છે. પશુપક્ષીઓ વગેરેના નાક, કાન વગેરેમાં ભિન્નતા હોય છે. માત્ર એક સ્પર્શન ઈન્દ્રિય માટે બાહ્યનિવૃત્તિની આવશ્યકતા સ્વીકારી નથી, આ બાહ્યનિવૃત્તિના ભિન્ન જીવાશ્રયી આકાર ભિન્ન હોવાથી, તેના આકારોનું નિયત વર્જાન અશક્ય હોવાથી તેના આકારો કહ્યા નથી. આગળ જે આકારો કહેવાશે તે આભ્યન્તર નિવૃત્તિ નિયતાકાર હોવાથી તેને અનુલક્ષીને જ કહેશે.

**આભ્યન્તર નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિય** ઇન્દ્રિયોના અંદરના ભાગની રચના. આ રચના દેખાતી ઇન્દ્રિયોના બાહ્ય આકારની અંદર, અથવા તો આકારની અંતર્ગત દેહના અવયવો રૂપ ભિન્ન ભિન્ન

પ૨૧. દ્રવ્યેન્દ્રિયો ન હોય તો 'આ એકેન્દ્રિય આ બેઇન્દ્રિય' એવો વહેવાર ન કરી શકાત. આ વહેવારમાં ભાવેન્દ્રિયને કારણ માનીએ તો તો લબ્ધિઇન્દ્રિય વડે દરેક જીવો પંચેન્દ્રિય હોય છે. અને પછી તો જગતના બધાય જીવોને પંચેન્દ્રિયો જ કહેવા પડત.

૫૨૨. પુદ્દગલ વિપાકી નિર્માણનામકર્મરૂપી સુથારે ગોઠવેલો અને અંગોપાંગનામકર્મવડે નિષ્પન્ન થયેલો, ઇન્દ્રિય એવા શબ્દથી ઓળખાતો, આત્મપ્રદેશોથી વ્યાપ્ત, કર્ણશપ્કુલિ (કાનપાપડી, ડોળા) ઇત્યાદિ આકાર વિશેષો તે બાહ્ય નિવૃત્તિ, અને ઉત્સેધાંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગપ્રમાણ શુદ્ધ આત્મપ્રદેશોની નિશ્વિત સ્થાને ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિયોના આકારે ગોઠવાયેલ જે રચના, તે આભ્યંતર નિવૃત્તિ. આ અર્થ આચારાંગ વૃત્તિકારનો છે.

( **\*\***)

આકારે ગોઠવાયેલા, વિષય ગ્રહણ કરવાની શક્તિવાળા; આપણી આંખથી અગોચર એવાં સ્વચ્છ <sup>પરચ</sup>પુદ્દગલોની બનેલી છે. અથવા તે તે આકારે ગોઠવાયેલા શુદ્ધ આત્મપ્રદેશો. જેમકે ચક્ષુમાં કીકી, કાનમાં કાનનો પડદો વગેરે. આ આભ્યંતરનિવૃત્તિ એ જ સાચી ઇન્દ્રિયો છે. વિષયગ્રહણ શક્તિ એનામાં હોય જ છે.

અહીંયા એક વાત સ્પષ્ટ સમજાવી કે, ઇન્દ્રિયોના બાહ્ય આકારો ભિન્નભિન્ન પ્રકારના હોઈ શકે છે, જેને બાહ્યનિવૃત્તિથી ઓળખાવાય છે. પરંતુ અંદરના ભાગે રહેલી, પુદ્દગલોની રચનારૂપે રહેલી, વાસ્તવિક પાંચે ઇન્દ્રિયોની રચના, તમામ જીવોમાં એકસરખી જ નિશ્વિત આકારોવાળી જ છે, પણ ભિન્ન ભિન્ન નથી. આગળ ઇન્દ્રિયોના આકારો જે કહેવાશે તે પણ આ આભ્યન્તરનિવૃત્તિના આધારે જ. અને એથી જ ચાર ઇન્દ્રિયોમાં બંને નિવૃત્તિઓ ઘટમાન બને છે, પણ સ્પર્શેન્દ્રિયમાં બે ભેદ જ ઘટે છે. ચારે ઇન્દ્રિયો દેહાવયવ રૂપે અને સ્પર્શેન્દ્રિય દેહાકાર સ્વરૂપે જ સમજવી.

બાહ્યનિવૃત્તિને તલવાર ગણીએ, તો સ્વચ્છપુદ્દગલના સમૂહરૂપે આભ્યન્તરનિવૃત્તિને તે જ ્તલવારની ધાર રૂપે સમજવી જોઈએ. વસ્તુતઃ તલવાર કે ધાર એકબીજાથી ભિન્ન નથી, છતાં કાર્ય કરવાની ઉપયોગિતા બંનેમાં ભિન્ન છે. એ દેષ્ટિએ આ ભેદો છે છતાં બંનેના સહયોગથી જ તલવારનું કાર્ય થાય છે. એ રીતે અહીંયા પણ બંનેના સહયોગથી જ વિષયજ્ઞાન થાય છે.

## બંને પ્રકારની ઉપકરશેન્દ્રિયો

વાસ્તવિક રીતે જોઈએ તો નિવૃત્તિ અને ઉપકરશમાં ખાસ તજ્ઞવત ન લાગે. પશ આભ્યન્તર નિવૃત્તિ તેને પુદ્દગલરૂપ ગણીએ તો આભ્યન્તર ઉપકરશને તે ઇન્દ્રિયોના પુદ્દગલમાં રહેલી શક્તિરૂપે સમજવી જોઈએ.

બંને પ્રકારની નિવૃત્તિને ઉપકાર કરે તેને ઉપકરશ ઇન્દ્રિયો કહેવાય. આ ઉપકરશેન્દ્રિયો એટલે ઇન્દ્રિયોના પોતાના વિષયોનો અર્થબોધ કરાવનારી એક પ્રકારની સહાયક કે ઉપકારકશક્તિ. આના પશ બાહ્ય આભ્યંતર બે ભેદ્યે છે.

**વાદ્રાડપकरण** એટલે ઇન્દ્રિયોના બાહ્ય આકારની સ્વસ્થ રચના અને **आभ्यन्तर उपकरण** એટલે આભ્યન્તર નિવૃત્તિના પુદ્દગલોમાં રહેલી જે શક્તિ વિશેષ તે. બાહ્યઉપકરશ એ આભ્યન્તર નિવૃત્તિની પુદ્દગલ રચનાને ઉપકારક છે. અને આભ્યન્તર ઉપકરશ એ આભ્યન્તર નિવૃત્તિની પુદ્દગલશક્તિને ઉપકારક છે. કદાચ આભ્યન્તરનિવૃત્તિ હોય, પણ એમાંથી વિષયબોધ કરાવનારી શક્તિ નષ્ટ થઈ ગઈ હોય તો આભ્યન્તર નિવૃત્તિની હાજરી છતાં વિષયબોધ થવા ન દે. આ બોધ કરાવવામાં પેલી શક્તિ ઉપકારક છે. તેથી તેને ઉપકરશેન્દ્રિય તરીકે સંબોધી છે, એટલે આભ્યન્તર ઉપકરશ વિના કેવળ નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિય બોધ કરાવવા સમર્થ નથી.

દાખલા તરીકે--નિવૃત્તિરૂપ ચક્ષુ ઇન્દ્રિય વિદ્યમાન હોય પદ્મ જો બાહ્યોપકરણ સ્વરૂપ બહારના ભાગમાં પથ્થર વગેરેના વાગવાથી, બહારના ભાગને નુકશાન પહોંચે તો આંખથી સરખું જોઈ ન

પર૩. આ અભિષ્રાય પન્નવજ્ઞા સૂત્રનો છે.

શકાય. તે રીતે બહારના આઘાત પ્રત્યાઘાતની અસર નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિય (જેને કીકીની અંદરનો આંખનો પડદો)ને નુકશાન પહોંચે, એટલે પુદ્ગલગત જે શક્તિ તે હશાઈ જતાં પડદો હોવા છતાં તે ઇન્દ્રિય<sup>પરક</sup> નિરૂપયોગી બની જાય છે. આ રીતે એ વાત સ્પષ્ટ થાય છે. આથી શું થયું કે પ્રત્યેક ઇન્દ્રિયોમાં સ્પર્શ--રસાદિ વિષયગ્રહણ ત્યારે જ કરી શકાય કે તે પુદ્ગલોમાં તે તે વિષય ગ્રહશ શક્તિનું અસ્તિત્વ હોય. આ રીતે ઉપકરશેન્દ્રિયની સાર્થકતા સમજવી. /

ભાવેન્દ્રિયનું વર્ણન

ભાવ=એટલે આત્મિક પરિશામ. ઇન્દ્રિય એટલે આત્મિક પરિશામ સ્વરૂપ ઇન્દ્રિય તે.

આ ભાવેન્દ્રિય બે પ્રકારે છે. (૧) લબ્ધિ અને (૨) ઉપયોગ. ૧. લબ્ધિ એટલે ઇન્દ્રિયોની શક્તિઓ. ૨. ઉપયોગ એટલે વિષય ગ્રહણ, અથવા વિષય વ્યાપાર. વિશેષ વ્યાખ્યા નીચે મુજબ છે.

**લબ્ધિ ભાવેન્દ્રિય**=તે તે ઇન્દ્રિયોના સ્પર્શ--રસાદિ વિષયોના જ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં અવરોધક (મતિજ્ઞાનાવરણાદિ) કર્મોનો (આત્માના પરિણામ રૂપે) જે ક્ષયોપશમ વિશેષ તે. અથવા જીવને ઇન્દ્રિયોદ્વારા તે તે વિષયોનો બોધ કરવાની જે <sup>પરપ</sup>શક્તિ તે.

**ઉપયોગભાવેન્દ્રિય**=પોતપોતાની જ્ઞાન-દર્શનાવરશીયના ક્ષયોપશમ રૂપ લબ્ધિ અનુસારે, તે તે વિષયોમાં આત્માનો જે જ્ઞાનપ્રવૃત્તિ રૂપ વ્યાપાર-ઉપયોગ <sup>પર ૬</sup>તે-અર્થાત્ આત્મા જે વખતે જે ઇન્દ્રિયના ઉપયોગમાં વર્તતો હોય, તે વખતે તે ઉપયોગ **ભાવેન્દ્રિય** કહેવાય. ટૂંકમાં કહીએ તો સ્પર્શાદિ વિષયોને જાશવાની ક્ષાયોપશમિક શક્તિ તે લબ્ધિ ઇન્દ્રિય અને વિષયજ્ઞાનમાં પ્રવૃત્તિ તે<sup>પર®</sup>ઉપયોગ ઇન્દ્રિય.



પ૨૪. આ રીતે નાસિકા એની આભ્યન્તર નિવૃત્તિ અખંડ છે, પશ જો નાકમાં શ્લેષ્મ કે મેલ જામ્યો હોય તો ગન્ધજ્ઞાન જલદી નથી થતું.

પરપ. આની બીજી રીતે પણ વ્યાખ્યાઓ થાય છે.

પર૬. ઉપયોગ એ આત્માનો પરિશામ વિશેષ છે અને તે જ્ઞાનદર્શન સ્વરૂપ છે.

પર૭. લબ્ધિ, નિવૃત્તિ અને ઉપકરકા ત્રકોય દ્વારા તે તે વિષયોનો સામાન્ય કે વિશિષ્ટ બોધ થાય તે પક્ષ ઉપયોગ ભાવેન્દ્રિય કહેવાય.

## અપેક્ષાએ સર્વ જીવો એકેન્દ્રિય તથા પંચેન્દ્રિય કેવી રીતે ?

સર્વ સંસારી જીવોને ઉપયોગ-ભાવેન્દ્રિય (એટલે વિષયાવબોધ વ્યાપાર) એક સમયે એક જ હોય છે, તે અપેક્ષાએ સર્વ સંસારી જીવો એકેન્દ્રિય કહેવાય. કારજ્ઞ કે પંચેન્દ્રિય જીવોમાં પાંચે ઇન્દ્રિયોનો ક્ષયોપશમ હોય, પાંચે દ્રવ્યેન્દ્રિયો વિદ્યમાન હોય અને પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયો <sup>પર્</sup>ઉપસ્થિત હોય છતાં ઉપયોગ તો એક સમયે એક જ ઇન્દ્રિયનો પ્રવર્તી શકે છે. પરંતુ એક સમયમાં બે ઇન્દ્રિયોનો ઉપયોગ કદિ ન હોઈ શકે. કેમકે જે સમયે ચક્ષુ ઇન્દ્રિયનો ઉપયોગ હોય ત્યારે બાકીની ચારનો ઉપયોગ ન જ હોય. જે ઇન્દ્રિયની સાથે જીવનું મન જોડાય, તે એક જ ઇન્દ્રિય પોતાનો વિષય ગ્રહજ્ઞ કરવાને પ્રવૃત્તિમાન થાય છે. આત્મા સાથે મન, મન સાથે ઇન્દ્રિય તરીકે પજ્ઞ સૂચવ્યા.

યદ્યપિ ઉપયોગની દષ્ટિએ એકેન્દ્રિય છે પરંતુ લબ્ધિ ઇન્દ્રિયની અપેક્ષાએ એક ઇન્દ્રિયથી લઈને પંચેન્દ્રિય સુધીના કોઈપણ જીવને એક સમયે પાંચે ઇન્દ્રિયની લબ્ધિ હોઈ શકે છે. કારણકે સર્વ સંસારી છદ્યસ્થ જીવોને મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષયોપશમરૂપ લબ્ધિ પાંચે ઇન્દ્રિયોની હોય છે, એટલે એ અપેક્ષાએ સર્વ સંસારીજીવોને પંચેન્દ્રિય તરીકે ઓળખાવી શકાય છે.

તો પછી બેઇન્દ્રિય તેઇન્દ્રિય વહેવાર કેમ થાય છે ? તો તે વહેવાર તો દ્રવ્યેન્દ્રિયની અપેક્ષાએ કરાય છે.

**શંકા**---- તમે એક જ સમયે એક જ ઉપયોગ કહ્યો, પશ એક દષ્ટાંત એવું છે કે જેમાં એક જ સમયે પાંચે ઇન્દ્રિયોનો ઉપયોગ કે જ્ઞાન હોય છે તેનું શું ? અને એ માટે એક દષ્ટાંત પશ મળે છે. જેમકે----

માથે વાળ ન હોય એવો કોઈ ટાલીયો માણસ, મધ્યાહ્વના સમયે, ઉઘાડા માથે અડવાશે પગે, સુગંધીદાર, કડક, મધુર અને સુંદર એવી લાંબી તલસાંકળી મુખમાં ખાતો ખાતો નદી ઉતરી રહ્યો હોય ત્યારે એકી વખતે પાંચે ઈન્દ્રિયોના વિષયોનો અનુભવ થઈ રહ્યો હોય છે. કેમકે બપોરના તડકાથી ઉઘાડા ટાલીઆ માથામાં ઉષ્ણસ્પર્શ અને ઉઘાડા પગે પાણીમાં ચાલતો હોવાથી શીતલ સ્પર્શનો અનુભવ થાય છે, આ સ્પર્શાનુભવ સ્પર્શેન્દ્રિયનો વિષય છે. તલસાંકળી ગળી—મધુર હોવાથી મધુરતાનો અનુભવ રસના જીહ્વાનો વિષયાનુભવ છે. તલસાંકળીમાં એલચી વગેરે સુગંધી દ્રવ્યો હોવાથી ઘાણેન્દ્રિયનો વિષયાનુભવ, તલસાંકળી લાંબી હોવાથી ખાતાં ખાતાં આંખથી તેના રૂપરંગને જોવાથી ચક્ષુઇન્દ્રિયનો વિષયાનુભવ અને કડક હોવાથી ખાતાં કચર કચર અવાજ થઈ રહ્યો છે તે શ્રોત્રેન્દ્રિયનો વિષયાનુભવ, આમ એકી સાથે પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયોનું અસ્તિત્વ છે. તો પછી કોઈ પૂછે કે પાંચેયનો ઉપયોગ કેમ ન હોય ?

સમાધાન— આ દેષ્ટાંત ઉપર ઉપરથી જોતાં બરાબર લાગે, પણ વસ્તૃતઃ પરિસ્થિતિ એમ નથી.

૫૨૮. પાંચે ઈન્દ્રિયોના વિષયો ભલે વિદ્યમાન હોય, પશ ત્યારે ઉપયોગ તો એક જ વિષયનો હોય છે, તો પછી કયા વિષયનો, કઈ ઈન્દ્રિયનો પ્રથમ ઉપયોગ હોય ? જવાબ એ કે, જીવનો અભિલાષ અથવા જે ઈન્દ્રિયના સયોપશ્રમની પ્રબળતા અથવા જે ઈન્દ્રિયના ઉત્તેજક સાધનોની જેવી પ્રબલતા તે ઈન્દ્રિયના વિષયનું જ્ઞાન પ્રથમ થાય. આપશા છાદ્યસ્થિક-અપૂર્ણ જ્ઞાનના કારણે, કે બુદ્ધિની પરિમિતતાને કારણે અનેક સમયોમાં થતું કાર્ય એક જ સમયમાં થયું એવો ભ્રમ થાય છે. અને હંમેશા ભ્રમજ્ઞાન એ અસત્ છે અને એથી એનો અનુભવ પણ અસત્ છે. હંમેશા ઈન્દ્રિયજન્યજ્ઞાન ક્રમિક જ હોઈ શકે છે. પણ આપણી ગ્રહણશક્તિની પામરતાના કારણે, 'સમય' માનના સૂક્ષ્મકાળને જોવાની કે જાણવાની શક્તિના અભાવે અનેક સમયમાં થતું કાર્ય સમકાળે કે એક જ સમયે થયું હોય એવો આભાસ થાય તે સ્વાભાવિક છે. દાખલા તરીકે સો કમલનાં પાંદડાંને કોઈ વીરપુરુષ ભાલાથી વીંધે, ત્યારે પ્રતિપત્ર વીંધવાની ક્રિયા ક્રમશઃ જ બની છે. દરેક પત્રનો ભેદન સમય જુદ્દો જ છે. એક પછી જ બીજું ભેદાય છે, એ નક્કર હકીકત છે. છતાં જોનારો સ્થૂલ નજરના કારણે એમ જ કહેશે કે, ના એકી સાથે જ, એક જ સમયમાં મેં ભેદી નાંખ્યાં. પણ આ અનુભવ ખોટો છે. ઉપયોગ જ્ઞાન એક સાથે એક જ ઇન્દ્રિયનું હોય છે. પાંચેયનું કદિ નથી હોતું.

## આભ્યન્તર નિવૃત્તિરૂપ પાંચે ઇન્દ્રિયોનાં સ્થાન, પ્રમાણ આકારાદિ

9 સ્થાન (૧) સ્પર્શેન્દ્રિય માત્ર ઉપરની દેખાતી ચામડી એ સ્પર્શઇન્દ્રિય છે એમ નથી. પરંતુ ચામડીના ભાગની સાથે જ ઓતપ્રોત થઈને રહેલું ચક્ષુથી જોઈ ન શકાય તેવું પુદ્ગલોનું બનેલું એક સાવ જ પતળું પડ છે, તે જ સ્પર્શ નામની ઇન્દ્રિય છે. આ ઇન્દ્રિય સમગ્ર શરીરના તમામ પ્રદેશોમાં વ્યાપીને રહેલી છે. બીજી ઇન્દ્રિયો જ્યાં જ્યાં છે ત્યાં પણ સ્પર્શ તો અવશ્ય હોય જ છે. વળી આ ઇન્દ્રિય અંદરના ભાગમાં, પણ ઉપરની જેમ વ્યાપીને સ્વશરીરાકારે રહેલી છે. અને એથી જ ઉપરની ચામડીને સ્પર્શન ઇન્દ્રિયના પ્રભાવે સ્પર્શાનુભવજન્ય શીતોષ્ણાદિનું જ્ઞાન થાય છે. તેમ ઠંડું જળ કે ગરમ ચા પીતાં અંદરના ભાગે પણ શીતોષ્ણાદિનો અનુભવ થાય છે.

**(૨) રસનેન્દ્રિય**--દેખાતી ઉપરની જીભ એ નથી. એ તો ઇન્દ્રિયને રહેવાનું સ્થાન-સાધન છે. ઇન્દ્રિય તો જીહ્વાની ઉપર અને નીચેના ભાગમાં જીભના પુદ્દગલ પ્રદેશ વચ્ચે ઓતપ્રોત થઈને રહી છે. પણ માત્ર જીભના વચલા ભાગમાં તે હોતી નથી.

(**૩) ધ્રામ્રેન્દ્રિય**–દેખાતી નાસિકા તે ઘ્રામ્રેન્દ્રિય નથી. પરંતુ તેની અંદરના પોલામ્રમાં, ઉપરના ભાગમાં નાસિકાના માપ પ્રમા**મ્રે રહેલી ઇન્દ્રિય તે જ ઘ્રા**મ્રેન્દ્રિય છે.

**(૪) ચક્ષુ ઇન્દ્રિય**—દેખાતી ચક્ષુ કે કીકી એ ઇન્દ્રિય નથી. પરંતુ તેની અંદર કીકીના માપ પ્રમાણે વ્યાપીને રહેલી જે વસ્તુ તે જ ઇન્દ્રિય છે.

(૫) શ્રોત્રેન્દ્રિય—કાનનો ઉપરનો ભાગ તે કંઈ કર્જા ઇન્દ્રિય નથી. પરંતુ કાનના અંદરના પડદામાં વ્યાપીને રહેલ પૌદ્દગલિક પદાર્થ તે શ્રોત્ર ઇન્દ્રિયરૂપે છે.

પાંચે ઇન્દ્રિયો અત્યંત સૂક્ષ્મ હોવાથી આપશી ચર્મચક્ષુથી જોઈ શકાતી નથી.

ર—**પ્રમાण-માપ**—કળશ ઉપર સોનાનો ચઢાવેલો ગીલેટ કેવો પતળો હોય છે. એમ આ પાંચેય ઇન્દ્રિયોનાં પૌદ્દગલિક પડ અત્યન્ત પતલા પરમાશુઓ (—સ્કંધો)ના બનેલા છે. તે બધાયની જાડાઈ એક અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની છે.

પહોળાઈ અને લંબાઈ બધાયની એકસરખી નથી. નાસિકા, નેત્ર અને કર્શ આ ત્રણ ઇન્દ્રિયોની

લંબાઈ–પહોળાઈ એક અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની છે. જીભની અંગુલ પૃથક્ત્વ એટલે કે બે થી નવ અંગુલની છે. અને સ્પર્શેન્દ્રિયની સ્વસ્વ દેહાકાર પ્રમાણ સમજવાની છે. સ્પર્શેન્દ્રિયનું માપ–પ્રમાણ ઉત્સેધાંગુલથી અને બાકીની ચારેયની લંબાઈ પહોળાઈનું માપ આત્માંગુલથી સમજવું તેમજ જાડાઈનું માપ ઉત્સેધાંગુલથી ગણવાનું છે.

**ર–आकार**----સ્પર્શેન્દ્રિયનો આકાર, જીવતા દેહોનો જેવો જેવો આકાર હોય, તેવો તેવો સમજવો. રસનેન્દ્રિયનો અસ્ત્ર કે ખુરપડા જેવો. ઘ્રાણ (નાસિકા) ઇન્દ્રિયનો અતિમુક્ત નામના પુષ્પ કે કાહલ નામના વાજિંત્ર જેવો. નેત્ર ઇન્દ્રિયનો મસુરની દાળના જેવો ગોળ અને શ્રોત્રેન્દ્રિયનો કદંબપુષ્પના જેવો છે.

**૪- इन्द्रियोना विषयो**— સ્પર્શ, રસ-સ્વાદ, ગંધ, વર્શ—રંગ અને શબ્દ. આ સ્પર્શાદિ એક એક ઇન્દ્રિયોના ઉત્તરોત્તર વિષયો છે. એકંદરે તાત્ત્વિક રીતે વિચારીએ તો આ વિષયો એકબીજાથી સર્વથા ભિન્ન નથી. તેમજ મૂલદ્રવ્યરૂપે નથી. એક જ દ્રવ્ય કે પદાર્થના જ જુદા જુદા અંશો છે અને એ કારજ્ઞે એ વિષયોનું અલગ અલગ સ્થાન પજ્ઞ નથી. એ બધાયનું તેના અંશોમાં સહઅસ્તિત્વ હોય જ છે. કારજ્ઞકે એક જ પદાર્થના એ બધા અવિભાજ્ય અંગો છે. છતાં એની ભિન્નતા કે અવસ્થાઓ ઇન્દ્રિયો દ્વારા સમજી શકાય છે.

કોઈ શંકા કરે કે જો પ્રત્યેક પદાર્થમાં તમામ વિષયો હોય છે, તો સ્પર્શેન્દ્રિયથી બધાયનું ગ્રાન કેમ થતું નથી ? એનો જવાબ એ છે કે, ક્ષાયોપશમિકભાવે વર્તતું ઇન્દ્રિયજ્ઞાન હંમેશા મર્યાદિત હોય છે. તેથી જે વખતે જેટલા વિષયો ઉત્કટ હોય તેટલાનો બોધ ઇન્દ્રિય કરી શકે. પણ અનુત્કટવિષયોનો ન કરી શકે. અને એ બોધ થવામાંય ઇન્દ્રિયોની પૂર્ણતા, પટુતા, શક્તિ, તે ઉપર પણ આધાર રહે છે. બાકી અમુક અમુક લબ્ધિઓ એવી છે કે જો તે પ્રાપ્ત થાય તો એક જ ઇન્દ્રિયથી પાંચેય વિષયોનો બોધ ગ્રહણ કરી શકાય છે. આ શાસ્ત્રીય કથન ઉપરોક્ત વાતને ટેકો આપે છે. આટલી ભૂમિકા કરીને તે તે ઇન્દ્રિયોનો વિષય સમજીએ.

સ્પર્શન ઇન્દ્રિયનો વિષય મૂર્ત એવા પૌદ્દગલિક પદાર્થમાં રહેલા સ્નિગ્ધ--રૂક્ષ, શીત-ઉષ્ણ, મુદુ-કર્કશ, ભારે--હલકા આ આઠ પ્રકારના સ્પર્શને જણાવવાનો છે. રસનાનો વિષય મૂર્ત પદાર્થમાં રહેલા તીખા, કડવા, મધુર (ગલ્યા), ખાટા અને ખારા આ પાંચે જાતના રસો-સ્વાદોને બતાવવાનો છે. કર્ણઇન્દ્રિયનો વિષય સુગંધ કે દુર્ગંધને જણાવવાનો અને આંખ ઇન્દ્રિયનો વિષય, મૂર્ત પદાર્થોમાં રહેલા કાળા, ભૂરા (કે લીલા) પીળા, રાતા, ધોળા, આ પાંચ જાતના રંગ કે વર્જાને બતાવવાનો છે. કર્જોન્દ્રિયનો વિષય સચિત્ત (સજીવ વસ્તુમાંથી નીકળેલો, જેમકે ઘોડાનો અવાજ), અચિત્ત (તે પથ્થરાદિક અજીવ દ્રવ્યોમાંથી નીકળતો-જેમકે--યંત્રોનો અવાજ) અને મિશ્ર (તે જીવ-અજીવ બંનેના સહયોગથી નીકળતા, જેમકે--બંસીવાદન) પ્રકારના શબ્દોને સાંભળવાનો છે. પાંચ ઇન્દ્રિયોના કુલ વિષયો ૨૩ છે.

**૧--વિષયग્રहण-ક્ષેત્રમર્યાદા** સ્પર્શ, રસન અને નાસિકા, આ ત્રણે ઇન્દ્રિયો સામાન્ય રીતે નવ યોજન (૩૬ ગાઉ) દૂર રહેલા પદાર્થોનું જ્ઞાન કરી શકે, એટલે કે તેટલે દૂર રહેલા પદાર્થોમાંથી આવેલા પુદ્દગલોનો સ્પર્શ ગ્રહણ કરી શકે, તેથી અધિક દૂર રહેલા પુદ્દગલોને સ્પર્શી શકે નહીં. ચક્ષુ એક લાખ યોજન દૂર રહેલા (નિસ્તેજ એવા પહાડ વગેરે) પદાર્થોને જોઈ શકે, કર્ણેન્દ્રિય બાર યોજન દૂર વાગતા શબ્દને સાંભળી શકે છે.

જઘન્યથી ચક્ષુઇન્દ્રિય અંગુલના સંખ્યાતમા ભાગે દૂર રહેલી વસ્તુને, અને બાકીની ચાર, અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગે રહેલા વિષયોનો અવબોધ કરી શકે છે.

જેમ દૂરથી મેઘગર્જનાનો અવાજ કર્શેન્દ્રિય સાંભળી શકે છે. વળી ચોમાસામાં પહેલી વૃષ્ટિ થતાં દૂરથી પૃથ્વીમાં રહેલો ગંધ ઘ્રાણથી ગ્રહણ કરી શકીએ છીએ તે જ રીતે ગંધમાં તીખાશ છે કે કડવાશ તેનો રસાનુભવ રસનેન્દ્રિય કરી શકે છે. અને સમુદ્ર, નદી આંદિ જલાશયોને સ્પર્શીને દૂર દૂરથી આવતા ઠંડા પવનથી શીતસ્પર્શનો અનુભવ સ્પર્શેન્દ્રિયને થાય છે.

**६—પ્રાપ્યાપ્રાપ્યપણું**—-ચક્ષુ અને મન, એ બંને પોતાને નહીં પ્રાપ્ત થયેલા એવા વિષયોને જાણે છે અને શેષ ઇન્દ્રિયો સ્વપ્રાપ્ત વિષયોને જ જાણે ચિંતવે છે.

સામાન્ય રીતે સહુથી સૂક્ષ્મ ઇન્દ્રિય ચક્ષુ અને સહુથી મોટી સ્પર્શ કહેવાય છે.

બીજી વાત એક વધુ સમજવી કે—એક ઇન્દ્રિયનું કામ સામાન્ય રીતે બીજી ઇન્દ્રિયથી થઈ શકતું નથી, પજ્ઞ તપશ્ચયદિ દ્વારા વિશિષ્ટ લબ્ધિ--શક્તિ પ્રાપ્ત કરી હોય એવા સંભિન્નશ્રોત લબ્ધિવાળા મુનિ એક જ ઇન્દ્રિયથી અનેક ઇન્દ્રિયનું કામ કરી શકે છે.

આ રીતે પાંચ ઇન્દ્રિયો અંગેનું વિવેચન અહીં પૂરૂં થાય છે.

### নিৰল-সন্থ এগ

ભૂમિકા — પ્રાણીઓમાં જે તાકાત હોય છે, તે આ ત્રણબળ પૈકીની હોય છે. અહીંયા ત્રણ બળથી મન, વચન અને કાયા, આ ત્રણનું બળ લેવાનું છે. વિશ્વમાં એવાં પણ મનુષ્યો અને તિર્યંચો છે કે જેને આ ત્રણેય બળો હોય છે. આમ તો ત્રણેય બળો ધરાવતા જીવો ચારેય ગતિમાં છે.

મનનું બળ મલ્યું હોય તો જીવ મનન, ચિંતન કે વિચાર, વચન વગેરે વચન બળની પ્રાપ્તિથી વાણી કે ઉચ્ચાર અને કાયાનું બળ મલ્યું હોય તો હલન ચલન કે વર્તન આદિનું બલ, આમ જીવ ત્રજ્ઞેય બલથી વિચાર, વાણી અને વર્તન કરવાની લબ્ધિ અથવા શક્તિ મેળવે છે. આ ત્રજ્ઞેય શક્તિ શરીરધારી જીવમાં જ રહેલી હોય છે. આમાં મનોબળની શક્તિથી જીવ જ્યારે મનન, ચિંતન કે વિચાર કરે ત્યારે તેને 'મનોયોગ'વાળો કહેવાય. એ પ્રમાજ્ઞે ઉચ્ચાર કરવાની શક્તિ કે લબ્ધિ તે વચનબલ. અને ઉચ્ચાર કરવો કે બોલવાનો વ્યાપાર કરવો તે 'વચનયોગ' કહેવાય. તે રીતે હાલવું ચાલવું ખાવું પીવું વગેરે કાયજન્ય વ્યાપારોની શક્તિ તેને કાયબલ કહ્યું, પજ્ઞ તેનો વ્યાપાર ચાલે ત્યારે 'કાયયોગ' કહેવાય. બલ એ શક્તિ છે, અને યોગ તે શક્તિનો વ્યાપાર છે, એટલે કે બલ કારજ્ઞરૂપે અને યોગ કાર્યરૂપે છે. બલ હોય ત્યાં યોગ હોય જ એવી વ્યાપ્તિ નથી, પજ્ઞ યોગ હોય ત્યાં બળ અવશ્ય હોય એ વ્યાપ્તિ ઘટી શકે છે. બળ હોય છતાં અન્ય કારજ્ઞોના અવરોધો ઊભા થાય તો બળ વ્યાપ્ત નથી થઈ શકતું.

આત્મામાં અનંત વીર્ય-શક્તિ કે સામર્થ્ય ભરેલું છે. આ શક્તિ સામર્થ્ય વીર્યાન્તરાય નામના

(અંતરાય નામનો ઘાતી કર્મનો ભેદ) અશુભ કર્મના ઉદયે દબાયેલું છે. એ કર્મનો જેટલો જેટલો ક્ષયોપશમ થતો જાય તેટલે તેટલે અંશે આત્માનું સામર્થ્ય પ્રગટ થતું જાય, અને તેનો સર્વથા વિનાશ થાય એટલે કે આત્મપ્રદેશોથી છૂટું પડી જાય ત્યારે આત્માની અનંત શક્તિ પ્રગટ થઈ જાય. પછી એવા આત્માઓ કેવલી અથવા સિદ્ધ કહેવાય છે અને પછી તેઓને અન્ય પૌદ્દગલિક શક્તિ–સહાયની કોઈ જ જરૂર નથી રહેતી.

પરંતુ જેઓ સંસારમાં હજુ છે, એવા આત્માઓનું સામર્થ્ય કર્મસત્તા દ્વારા ન્યૂનાધિકપણે દબાયેલું હોય છે, એવા આત્માઓ કર્મથી પરાધીન હોવાથી નબળા છે, પાંગળા છે અને નબળા મનના માનવીને ચાલવાની શક્તિ છતાં, ચાલવાને માટે લાકડી વગેરેના ટેકા કે ઓથની જરૂર રહે છે. એમ આત્મા અમુક કોટિએ ન પહોંચ્યો હોય ત્યાં સુધી પોતાની શક્તિ પ્રગટ કરવા માટે તેને મન, વચન, કાયાના પુદ્દગલોનું આલંબન લેવું પડે છે. એના ટેકા વિના તે કોઈ વ્યાપાર કે શક્તિનું પ્રવર્તન કરી શકતો નથી, એવો સામાન્ય સિદ્ધાંત છે. સંસારી જીવોના સર્વ વ્યાપારો પુદ્દગલોના આલંબનથી જ થઈ શકે છે.

આપશે જે વિચાર કરીએ છીએ તે કંઈ એમને એમ નથી કરી શકતા. આપશે જે બોલીએ છીએ તે પશ એમને એમ બોલી નથી શકતા. આપશે જે હાલીએ ચાલીએ બેસીએ કે ઉઠીએ એ બધી કિયાઓ પશ આત્મા સ્વયં નથી કરી શકતો. પશ એ બધાયની પાછળ આત્મા તેને લાયક પુદ્ગલ પરમાજ્રુઓના સ્કંધ—જથ્થાઓના ગ્રહણની એક ક્રિયા કરે છે. એ ગ્રહશ કરેલા પુદ્ગલોના ટેકા કે બળ દ્વારા ત્રક્ષેય બળની ક્રિયાઓનું યોગ--વ્યાપાર પ્રવર્તન થઈ શકે છે. અલબત્ત આ પુદ્દગલ ગ્રહણ પરિશ્વમનાદિ ક્રિયાઓને પ્રત્યક્ષ જોઈ શકવાની આપશી જ્ઞાન શક્તિના અભાવે જોઈ નથી શકતા પજ્ઞ જ્ઞાનીઓ તેને અવશ્ય જોઈ શકવાની આપશી જ્ઞાન શક્તિના અભાવે જોઈ નથી શકતા પજ્ઞ જ્ઞાનીઓ તેને અવશ્ય જોઈ શકે છે. વિશ્વ ઉપર કેટલાક પ્રાજ્ઞીઓ એવા છે કે જે શરીર સાથે બોલવાનું તથા વિચારવાનું બળ ધરાવે છે. જ્યારે કેટલાક શરીરબળ સાથે બોલવાનું બળ ધરાવતા નથી અને કેટલાક વિચારબળ પજ્ઞ ધરાવતા નથી. અસ્તુ !

(1) મનોબળ— ભૂત ભાવિનો યથોચિત વિચાર કરી શકે તેવી શક્તિ. હવે એ બળનો ઉપયોગ શી રીતે થાય છે તે જોઈએ. જ્યારે વિચાર, મનન કે ચિંતન કરવું હોય ત્યારે આત્મા, કાયયોગ (જેને જે શરીર હોય તે શરીરના સમગ્ર ભાગ)ના આલંબન પ્રયત્ન દ્વારા આકાશમાં રવાત્મ પ્રદેશોને અવગાહીને રહેલા, મનન ચિંતનમાં ઉપયોગી (શાસ્ત્રીય ભાષામાં મનોવર્ગાગા) પુદ્ગલ પરમાશુઓના સ્કંધો–જથ્થાઓને ખેંચે, પછી જેવો વિચાર કરવો હોય તેવા વિચારરૂપે તેને પરિશમાવે–ગોઠવે, એટલે તે પુદ્ગલોના આલંબન દ્વારા જીવ ઇષ્ટ વિચાર કરે, જેને મનોયોગ કહેવાય છે. હવે કરેલો એક વિચાર પૂર્ણ થયો કે તરત જ તે પુદ્દગલોને આત્મા કાયયોગ દ્વારા જ પુનઃ છોડી દે છે, અને બીજા વિચારો માટે પુનઃ પૂર્વોક્ત પ્રકારનાં નવાં પુદ્દગલોને પૂર્વોક્ત રીતે ગ્રહશ કરે છે. છોડી દીધેલા એ પુદ્દગલ પરમાશુઓ વહેલા મોડા પાછા વિશ્વના વાતાવરજ્ઞમાં ફેલાઈ જાય છે.

અહીંયા કાયયોગ દ્વારા પુદ્ગલ ગ્રહણ થાય છે અને મનોયોગ દ્વારા મનના પુદ્દગલોનું

પરિશમન, આલંબન, વ્યાપાર અને વિસર્જનની ક્રિયાઓ થાય છે. ત્રણેય બળ--યોગમાં પુદ્ગલગ્રહશ કાયયોગ દ્વારા જ હોય છે. પછી તે તે યોગો પોતાના કાર્ય માટે પોતાની રીતે તે પુદ્ગલોનો ઉપયોગ--પ્રક્રિયાઓ કરે છે.

આ મન બે પ્રકારનું છે. દ્રવ્ય અને **માવ**. ચિંતન-મનનની વિચારણા માટે ગ્રહણ કરાયેલા, અનુકૂળ (જેને વિચાર કરવો હોય તેને અનુરૂપ) આકાર રૂપે પરિણમેલા, મનોવર્ગણાનાં જે પુદ્દગલ દ્રવ્યો તેને દ્રવ્યમન કહેવાય છે. અને ગ્રહિત પુદ્દગલોની મદદથી જે વિચાર ઉત્પન્ન થયો અર્થાત્ જે મનોવિજ્ઞાન થયું તેને **માવમન** કહેવાય છે. દ્રવ્યમનના આલંબન વગર જીવ સ્પષ્ટ વિચાર નથી કરી શકતો. આવાં બંને પ્રકારનાં મનો, ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ-મનુષ્યોને હોય છે અને તેવા જીવોને શાસમાં 'સંજ્ઞી' તરીકે ઓળખાવ્યા છે.

મન વિનાના હોવાથી 'અસંજ્ઞી'થી ઓળખાતા એવા સંમૂચ્છિમ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચો અને મનુષ્યો, તેમજ એકેન્દ્રિયથી માંડીને ચઉરિન્દ્રિય સુધીના જીવો આ બધાયને દ્રવ્યમન હોતું નથી <sup>પર૯</sup> પણ અલ્પ એવું ભાવમન જરૂર હોય છે. મનઃપર્યાપ્તિ નામકર્મના ઉદયથી જીવ આ ક્રિયા કરવાની તાકાત ધરાવે છે.

તીર્થકર— સર્વજ્ઞોને માત્ર દ્રવ્ય મન જ હોય છે. હવે તેમને ભાવમનની આવશ્યકતા નથી હોતી; કારણકે ત્યારે તો તેઓ કૃતકૃત્ય થયા હોવાથી તેઓને અખિલ વિશ્વ ત્રૈકાલિક ભાવે આત્મપ્રત્યક્ષ થયેલું હોવાથી, હવે કંઈપજ્ઞ જાજ્ઞવા માટે તેને વિચાર કરવાપજ્યું રહ્યું જ નથી. વિચાર કરવામાં ઉપયોગી કર્મ નષ્ટ થઈ ગયું છે. ફક્ત બીજાને જવાબ આપવાનો હોય, ત્યારે જ 'દ્રવ્યમન'ને (મનોવર્ગજ્ઞાના પુદ્દગલોને) મોકલવાની આવશ્યકતા પડે છે. તત્પુરતું તેનું અસ્તિત્વ સ્વીકારેલું છે. વળી આ મન શરીરના અમુક ભાગમાં જ રહે છે એવું નથી, પરંતુ <sup>પ૩૦</sup>સમગ્ર શરીર વ્યાપી હોય છે, એટલું ખરું કે હૃદયભાગમાં તેનું પ્રમાજ્ઞ વધારે છે.

(ર) **વચનબળ**— વચન સંબંધી વ્યાપાર કરી શકાય તેવી શક્તિ. હવે શક્તિના બળથી જ જીવ વચનયોગ એટલે કે વચનનો વ્યાપાર કરી શકે છે. બળ અને યોગ બંનેના કારણ કાર્યભાવ દ્વારા ભાષા પ્રવર્તન થાય છે. વચનબળ કારણ છે, જ્યારે વચનયોગ એ (બળનું) કાર્ય છે. હવે એ વચનબળ કે વાણીનું બળ કેવી રીતે ઉપયોગી બને છે તે જોઈએ.

જીવને જ્યારે બોલવું હોય ત્યારે આકાશની અંદર રહેલા સ્વાત્મપ્રદેશાવગાહી, ભાષા બોલવામાં ઉપયોગી એવા ભાષાવર્ગભ્રાના પુદ્દગલ સ્કંધોને પોતાના કાય (શરીર) યોગ દાસ ગ્રહણ કરે અર્થાત્ ખેંચે, પછી જેવું બોલવું છે, તેવી વાણીરૂપે પરિણમાવે એટલે તે રીતે સંસ્કારીત કરે, પછી પરિભ્રત પુદ્દગલોના આલંબનથી વચનનો વ્યાપાર કરે—બોલે—વાણી ઉચ્ચારે (જેને વચનયોગ કહેવાય છે) અને ત્યારપછી સાથે સાથે ઉચ્ચારિત કે વ્યાપૃત થયેલા ભાષાના પુદ્દગલોનું વિસર્જન કરે.

પ૨૯. બળવત્તર કોટિનું--વિચાર સમર્થ--મન ભલે ન હોય. પગ્ન સૂક્ષ્મકોટિનું દ્રવ્યમન--એટલે કે અસ્પષ્ટ મનોવિજ્ઞાન--મૂચ્છિત માગ્નસની જેમ જરૂર હોય છે, એવું કોઈ કોઈ પ્રંથકારો માને છે.

૫૩૦. દિગમ્બરો માત્ર દ્રદયકમલ વ્યાપી, અને નૈયાયિકો માત્ર 'અણુ'પ્રમાશ અને અન્ય દર્શનો વિભિન્ન રીતે માને છે. પજ્ઞ <del>વ</del>ેતામ્બર માન્યતા ઉપર કહી તે છે. અહીંયા કાયયોગથી<sup>પ૩૧</sup> ભાષા વર્ગણાનાં પુદ્દગલોનું ગ્રહણ અને પરિણમન, તેમજ વચનબળથી ભાષા બોલવાનું અને વિસર્જનનું કાર્ય થાય છે. વચનબળ શ્રેષ્ઠ હોય તો તીવ્રોચ્ચાર, મંદ હોય તો મંદોચ્ચાર થાય. પણ આ સંભાષણ બળથી જ શકય બને છે. પહેલા સમયે પુદ્દગલગ્રહણ, બીજા સમયે પરિણમન અને ત્યાર બાદ અવલંબન લેવાપૂર્વક વિસર્જનનું કાર્ય થાય છે.

ભાષાનો વ્યાપાર કે બોલવાની પ્રવૃત્તિ જીવને જ હોય છે. અજીવને હોતી જ નથી. ૮૪ લાખ જીવાયોનિમાંથી ૫૨ લાખને તો ભાષાનો યોગ જ નથી, એ જીવોને માત્ર એક 'સ્પર્શ' ઇન્દ્રિય જ છે, રસના–જીહ્વા ઇન્દ્રિય જ નથી. બાકીના ૩૨ લાખમાંથી ૬ લાખ (બે, ત્રણ, અને ચાર ઇન્દ્રિયોવાળા)ની ભાષા અસ્પષ્ટ છે. શેષ ૨૬ લાખ (લગભગ)ની સ્પષ્ટ ભાષા હોઈ શકે છે. આ સ્પષ્ટ ભાષા પદ્મ ભાષાપર્યાપ્તિનામકર્મનો તેમજ અંગોપાંગનામકર્મનો સ્પષ્ટ ઉદય વર્તતો હોય તેને જ હોય છે. નહીંતર મનુષ્ય હોય, જીભ હોય છતાં મુંગો, બોબડો, તોતડો વગેરે પ્રકારની ખામીઓના કારણે બોલી ન શકે, સ્પષ્ટ વદી ન શકે, ન તો વ્યવસ્થિત સંભાષણ કરી શકે.

ભાષા બાબતમાં અન્ય થોડી વિચારજ્ઞા કરીએ.

ભાષાનો વહેવાર મુખ દ્વારા થાય છે. એમાં જોનારની દેષ્ટિએ તો સહાયક તરીકે મુખથી કંઠ સુધીના અવયવો દેખાય છે. કદાચ આપશે એમ સમજતા હોઈએ કે બોલવાની ક્રિયામાં માત્ર વર્શો, શબ્દો, અને મુખાદિ સ્થાનો જ સાધનરૂપે છે, અને બીજું નથી, તો તે વાત બરાબર નથી. પૂર્વોક્ત બંને વસ્તુઓ, ઉપરાંત, જેના વિના ભાષા બની જ ન શકે તે વસ્તુ તો છે ભાષા બોલવામાં ઉપયોગી, વિશ્વવ્યાપી એક પ્રકારના (ભાષાયોગ્ય) પુદ્દગલ પરમાણૂ–સ્કંધો.

જૈન સિદ્ધાન્તકારોએ સમગ્ર વિશ્વના સંચાલનમાં આઠ પ્રકારના પરમાણુઓ માનેલા છે. એ પરમાણુઓથી (એટલે તેના સ્કંધોથી) સમસ્ત વિશ્વ ભરેલું છે. અને એનાથી જ વિશ્વનું પ્રચ્છન્ન કે પ્રગટ રીતે સંચાલન થઈ રહ્યું છે. એ આઠ પ્રકારમાં એક 'ભાષા'માં ઉપયોગી થઈ શકે તેવા પરમાણુઓ છે. એ પરમાણુઓ અખિલ બ્રહ્માંડમાં (સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલ વગેરેમાં) સર્વત્ર છવાયેલાં છે.

કોઈ પણ જીવ જ્યારે શબ્દ બોલવા તૈયાર થાય એટલે તરત જ લોહચુંબક જેમ લોઢાને જ ખેંચે (બીજાને નહીં જ) તેમ તે પોતાના આત્મપ્રદેશોને અવગાહીને રહેલા પુદ્દગલોને અત્યન્ત ઝડપથી ગ્રહશ કરી લે છે. અને જેવું બોલવું હોય તેવા પ્રકારે (કાયયોગ દ્વારા) પરિશમાવે છે, અને પછી વચનયોગના બળથી ગૃહીત પુદ્દગલોના સહકારથી ભાષાનો ઉદ્દગમ થાય છે, અર્થાત્ ઉચ્ચાર કરે છે.

આથી તાત્પર્ય એ નીકળ્યું કે દરેક જીવોને બોલવા માટે ભાષાપુદ્દગલોની અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે. કાયયોગ દ્વારા પુદ્દગલગ્રહણ અને પરિણમન, તેમજ વચનયોગ દ્વારા ભાષાપુદ્દગલોનું વચનરૂપે નિર્ગમન સમજવું, જે વાત ઉપર કહેવાઈ ગઈ છે.

અહીંયા બોલનારો છે આત્મા, બોલવાનું સ્થાન છે શરીરવર્તીમુખ, બોલવાનું મુખ્ય સાધન (માધ્યમ) છે ભાષાવર્ગણાનાં પુદ્દગલો, બોલવાની શક્તિ કે વ્યાપાર કરાવનાર છે વચન યોગ, એ

५३९. 'गिण्हइ य काइएणं, निसिरइ तह वाइएणजोएणं' [आ. नि.]

વ્યાપારને વ્યક્ત કરવાનું સાધન વર્જ્ઞો—અક્ષરો છે. અહીંયા એ વાત પજ્ઞ સમજી લેવી કે પુદ્દગલ શબ્દની વાત જ્યાં આવી ત્યાં પુદ્દગલથી એક દ્રવ્ય પદાર્થ સમજવો અને એને વર્જા, ગંધ, રસ, સ્પર્શ, અર્થાત્ રંગ, ગંધ, સ્વાદ અને સ્પર્શ હોય છે. જૈનશાસ્ત્રોએ પુદ્દગલોથી ક્ષીર—નીરની જેમ સંમિશ્રિત ભાષાને દ્રવ્ય-પદાર્થ રૂપે માની છે. અને એ વાતની સાબિતી આજના વિજ્ઞાને સાક્ષાત્ કરાવી આપી છે. એ જ વાત ઉપર આવીએ.

ભાષા એ પુદ્દગલનો જ પિંડ છે, એ પિંડમાંથી ભાષાનું આવિષ્કરણ થાય છે. તેથી જ તે<sup>પઉર</sup> મૂર્ત--રૂપી કે આકારવાળો છે. જેવા શબ્દો એવા પુદ્દગલના આકારો, જે વસ્તુ પુદ્દગલ તરીકે હોય છે તેના અનેક સ્વભાવો હોય છે. જેમકે ગ્રહણ–વિસર્જન–ઉપઘાત, અધઃ, ઊર્ધ્વ, તિર્યક્ પ્રસરણ, વાયુ અને અગ્નિના સંયોગથી લસ્વ દીર્ધ પ્રસરણ, અલ્પાધિકપણે પ્રવર્તન, વગેરે વગેરે.

હવે જૈનશાસ્ત્રોએ શબ્દને પુદ્ગલ પદાર્થ માન્યો. પદાર્થ માન્યો એટલે કોઈ વસ્તુ–ચીજ બની. અને ત્યારે જ તે ફોનોગ્રૉફની રેકર્ડમાં, ટેપરેકર્ડમાં અને વીજળીના તારમાં, રેડીઓમાં, (મેગનેટ અને ઇલેકટ્રીકસીટી આદિની મદદથી) પકડી શકાણી અને બોલાએલા શબ્દોનું વરસો સુધી અસ્તિત્વ ટકી શકશું. અસ્તુ.

ભાષા અંગે જૈનદર્શન એમ કહે છે કે ભાષા જેવી નીકળે છે કે તરત જ તેના પુદ્ગલો ચાર જ સમયમાં (એક સેકન્ડના <sup>પગ્ગ</sup>અબજોના ભાગમાં) સમગ્રલોક–વિશ્વ કે બ્રહ્માંડમાં વ્યાપ્ત થઈ જાય છે.

પણ અહીંયા એ પ્રશ્નને અવકાશ મળે છે કે--જે શબ્દો લોકના એક છેડાથી બીજા છેડા સુધી (અબજોના અબજો માઈલો)માં ફેલાય છે. તે શું મૂલ પુદ્દગલો જ છે ? શાસ્ત્ર કહે છે કે ના. મૂલ પુદ્દગલોની ગતિ બાર યોજન (એટલે ૪૮ ગાઉ)થી વધુ હોતી નથી. પણ પછી પોતાની અવાજની ગતિની સમશ્રેશિમાં વર્તતા પુદ્દગલો પોતે જ વાસિત કરતા જાય એટલે પોતાના શબ્દસંસ્કારો આપતા જાય અને બહુધા તો તે વાસિત પુદ્દગલોના જ શબ્દો અન્યને સાંભળવા મળી શકે છે. રેડીઓ દ્વારા, હજારો માઈલ દૂરથી બોલાતા શબ્દો હજારો માઈલ દૂર, જે સંભળાય છે તે વાસિત કરેલા પુદ્દગલોદ્દભવ શબ્દો જ સંભળાતા હોય છે. હજારો માણસોના કે પશુઓના મુખમાંથી નીકળતા શબ્દોના પુદ્દગલો વિશ્વમાં સર્વત્ર જોતજોતામાં પ્રસરતા જ હોય છે, અગ્નિ અને વાયુ બંને પદાર્થો, તેને પકડીને ધ્વનિરૂપે ઇચ્છિત સ્થળે, ઇષ્ટ દિશામાં પ્રસારિત કરી શકે છે. આજના વૈજ્ઞાનિકોએ શબ્દો ધ્વનિમાં મોજાં રૂપે ફેંકાય છે, એ અનેક રીતે સ્પષ્ટ-સાબિત કરી આપ્યું છે. અરે ! આજે માત્ર શબ્દ જ નહિ, પણ તે

પ૩૨. ન્યાયશાસ્ત્ર શબ્દને આકાશના ગુણરૂપે માને છે. આકાશ અમૂર્ત—અરૂપી છે. એટલે એનો ગુણ પણ અમૂર્ત—અરૂપી છે, એમ પ્રતિપાદન કરે છે. જો એ વાત સાચી હોય તો, તે આકાશની મારૂક સર્વત્ર વ્યાપ્ત હોવો જોઈએ, પશ તેમ જોવા મળતું નથી. શબ્દ સર્વત્ર નથી. શ્રોત્રેન્દ્રિય ભીંત વગેરેથી ઉપધાત પામે છે. (રોકાય છે) અને પુદ્દગલના સ્વભાવો તેમાં જોવા મળે છે. એટલે તેને આકાશનો ગુણ માનવો અસત્ છે. વળી શબ્દ તો રૂપી જ છે. એટલે આકારવાળો છે અને રૂપીનો જન્મ અરૂપીમાંથી કદી ન હોઈ શકે. વળી શબ્દના પડઘાઓ પડે છે એ વાત પણ શબ્દ રૂપી છે તે સૂચિત કરે છે.

પ૩૩. શાસ્ત્રીય શબ્દોમાં–અબજોમો નહિ પશ્ચ અસંખ્યાતમો ભાગ.

ઉપરાંત <sup>પ૩૪</sup>અંધકાર, પ્રકાશ, પ્રભા, છાયા એ બધું જ દ્રવ્ય રૂપે છે અને તે પુદ્દગલ દ્રવ્ય તરીકે જ છે. અર્થાત્ બધા જ પદાર્થો છે, અને એ બધાયમાંથી મોજાં કે કિરણો નીકળતાં જ હોય છે.

ભાષા એ એક અદ્ભુત ચીજ છે. સમગ્ર જગતનો વ્યવહાર તેનાથી જ ચાલે છે. વર્જ્ઞો ન હોય તો શબ્દો ન બને, તે ન હોય તો વાણી ન બને. સારૂં કે નરસું કરવામાં મોટેભાગે ભાષા જ નિમિત્તરૂપે બને છે. માટે મળેલી બોલવાની શક્તિનો વિના કારણ દુર્વ્યય ન કરો, સારું બોલો, સત્ય બોલો, પથ્ય બોલો, પરિમિત બોલો, એઠે મોઢે ન બોલો. વાણી એ વશીકરણ છે માટે સ્વપરના હિતમાં તેનો ઉપયોગ કરો. ભાષા પર ઘણું લખી શકાય. પણ પાઠ્ય ગ્રન્થમાં આટલું, પર્યાપ્ત છે.

અંધકાર, પ્રભા કેવી રીતે પુદ્ગલ રૂપ છે ? તેના વિષે વિવેચનને અહીં સ્થાન નથી.

**ઝત્તા-ઝच્છ्વાત**—નવમા ઉચ્છ્વાસપ્રાણની વ્યાખ્યા કરે છે. આનું પુરું નામ 'સાસોચ્છ્વાસ' છે. પણ ગાથાછંદનો મેળ કરવા અથવા તો ઉચ્છ્વાસ એ ઉર્ધ્વગમનશીલ છે. સાસોચ્છ્વાસમાં લેવા—મૂકવાની બંને કિયાઓ અન્તર્ગત છતાં લેવાની કિયાનું પ્રાધાન્ય વિશેષ છે. માણસ જીવે છે કે નહિ ? એનો સ્પષ્ટ અને શીઘ ખ્યાલ એ બધુંએ ઉચ્છ્વાસને જ આભારી હોવાથી 'उત્તા' નો કરેલો ટૂંકો પ્રયોગ કંઈ ખોટો નથી. અને ઉચ્છ્વાસ લીધો એટલે મૂકવાનો તો છે જ એટલે ઉચ્છ્વાસ પછી નિઃશ્વાસ તો અર્થાપત્તિ ન્યાયથી સ્વયં આવી જ જાય છે.

<sup>શ</sup>ાસ અને ઉચ્છ્વાસની દેખાતી જે કિયા તેને જ પ્રાણ કહેવાય. એની પ્રક્રિયા એવી છે કે યાસોચ્છ્વાસ લેવામાં ઉપયોગી એવા (શ્વાસોચ્છ્વાસ વર્ગણામાંના) પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરવા, ગ્રહણ બાદ થ્વાસોચ્છ્વાસરૂપે પરિણામાવવા (કે અનુકૂલ કરવા) પછી જરા અવલંબન લઈને તે થ્વાસોચ્છ્વાસ લેવા મૂકવાનો વ્યાપાર કરવા દ્વારા વિસર્જન કરવા તેને પ્રાણ કહેવાય.

આ બધું શાથી બને છે ? તો આઠ કર્મો પૈકી નામકર્મમાં સાસોચ્છ્વાસ આ નામનું એક પેટા કર્મ છે. આ કર્મના ઉદયથી જીવોને ઉચ્છવાસની લબ્ધિ-શક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. આ ઉચ્છ્વાસ લબ્ધિ કે શક્તિથી જીવ સાસોચ્છ્વાસનાં પુદ્દગલોને ઉચ્છવાસપણે પરિણમાવી સાસોચ્છવાસ લઈને મૂકી શકે તેવા પ્રકારની યોગ્યતાવાળાં બનાવી શકે છે. હવે એ યોગ્યતા પ્રાપ્ત પુદ્દગલો કે શક્તિને ઉપયોગમાં લેવી છે. કારણ કે તેનો ઉપયોગ ઉચ્છવાસ નિઃસ્વાસરૂપે કરવાનો છે, ને આ વ્યાપાર અન્યબળ--શક્તિની સહાય વિના થતો નથી. આ માટે જીવને સાસોચ્છવાસ પર્યાપ્તિ--શક્તિની અનિવાર્ય જરૂર પડે છે. આમ લબ્ધિ અને પર્યાપ્તિ બંનેના સહયોગથી 'પ્રાણ' (સાસોચ્છ્વાસની ક્રિયા) ઉત્પન્ન થાય છે.

શ્વાસોચ્છવાસ લબ્ધિ ન હોય તો તેને શ્વાસોચ્છવાસ લેવાની શક્તિ કે યોગ્યતા ભલે હોય

પ૩૪. કેટલાક અંધકારને તેજનો અભાવ એનું નામ અંધકાર એમ કહે છે. કોઈ કોઈ એને વર્શ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ છે એવું માનતા પણ નથી. પણ જૈનદર્શને તેને સ્વતંત્ર પુદ્દગલ દ્રવ્યપદાર્થ માન્યો છે. ઓલીવરલોજ નામના વૈજ્ઞાનિકે પ્રયોગો દ્વારા નક્કી કરેલું કે અંધકાર એ દ્રવ્ય-ચીજ છે. જો આ પ્રયોગોમાં મોટા પાયા પર સફળતા મેળવીશ, ત્યારે ધોળા દિવસે પણ કોઈ પણ શહેરને હું અંધકારથી છાઈ દઈશ. આ ઉપરથી જૈન માન્યતાઓ સર્વજ્ઞકથિત જ છે તેની આથી વધુ પ્રતીતિ શું હોઈ શકે ?

પણ તેથી તેનો વ્યાપાર થઈ શકતો<sup>પ૩૫</sup> નથી. એ માટે પર્યાપ્તિનું બળ મળવું જ જોઈએ ત્યારે ધમણ ક્રિયાશીલ બની શકે.

જેમકે--એક સૈનિકે સ્વકર્મના પ્રતાપે, સ્વતઃ બાશ છોડવાની શક્તિ તો મેળવી છે. પરંતુ ધનુષ્યગ્રહણાદિ ક્રિયાનો સહારો ન લે તો શક્તિ છતાં શક્તિનો વ્યાપાર ન કરી શકે. એ પ્રમાશે યાસોચ્છવાસનામકર્મના પ્રતાપે થાસોચ્છવાસ લઈ શકાય તેવી લબ્ધિ--શક્તિ (થાસોશ્વાસ લબ્ધિ) મેળવી છે. પરંતુ થાસોચ્છવાસપયાપ્તિના સહકાર વિના થાસપ્રાશ (લેવા--મૂકવાની ક્રિયા) રચી ન શકાય, એ ભળતાં જ પ્રાશ પ્રગટ થાય છે. આમાં થાસોચ્છવાસનામકર્મ, લબ્ધિ, પયાપ્તિ અને પ્રાશ ચારેયના કાર્ય બતાવ્યાં. એમાં સામાન્યતઃ કર્મ, સાધન, લબ્ધિ--પયાપ્તિ એ બધું સહકારણરૂપે છે, અને પ્રાશ કાર્ય છે.

**શંકા**— શ્વાસોચ્છવાસનાં પુદ્દગલોને જીવ શું ઘ્રાણ–નાસિકા દ્વારા જ ગ્રહણ કરીને, નાસિકા દ્વારા જ છોડે છે ?

**સમાધાન**— ના, એવું નથી. એમાં વિકલ્પ છે. એક ઇન્દ્રિય, દ્વિઇન્દ્રિયવાળા જીવો જેઓને નાસિકા હોતી જ નથી, તેથી તેઓને આપણી માફક નાસિકા દ્વારા શ્વાસ લેવા મૂકવાનું ન હોવાથી અન્ય જોનારને બાહ્ય શ્વાસોચ્છવાસની કિયા પ્રત્યક્ષ દેખાતી નથી. પણ શ્વાસોચ્છવાસ પ્રાણ તેને જરૂર હોય છે. હવે છે તો કઈ રીતે ? તો સમજવું કે સમગ્ર શરીરના પ્રદેશો દ્વારા તેઓ શ્વાસોચ્છવાસનાં પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરી, સમગ્ર શરીરમાં જ તે પુદ્દગલોને શ્વાસોચ્છવાસરૂપે પરિણમાવી, અવલંબન લઈ સર્વ શરીર પ્રદેશથી વિસર્જન કરે છે. તાત્પર્ય એ થયું કે આ જીવો માત્ર નાસિકાથી જ નહિ પણ સર્વાત્મશરીર પ્રદેશદ્વારા શ્વાસોચ્છવાસ ગ્રહણ કરતા હોવાથી તેમને આભ્યન્તર શ્વાસોચ્છવાસ હોય છે.

જ્યારે નાસિકાવાળા જીવોને તો સ્પષ્ટ રીતે નાસિકાથી જ ગ્રહણ થાય છે. એ બહારથી દેખાય છે, તેથી તેને બાહ્ય શ્વાસોચ્છવાસ કહેવાય છે. પણ પ્રાણ રચવા માટે થતું પુદ્દગલોનું ગ્રહણ તો સર્વાત્મશરીર પ્રદેશ દ્વારા જ હોય છે. પણ આપણી સૂક્ષ્મ નજરથી તે, દેખાતા નથી. આને આભ્યન્તર શ્વાસોચ્છવાસ કહેવાય છે. એમને આ રીતે બંને પ્રકારના શ્વાસોચ્છવાસ ઘટાવાય છે.

અહીંઆ એક વાત ખ્યાલમાં રાખવી કે શ્વાસોચ્છવાસમાં પુદ્ગલોનું ગ્રહણ, પરિણમન અને વિસર્જન બધું એક જ કાયયોગ એટલે સમગ્ર શરીરથી જ થતું હોવાથી તે (શ્વાસોચ્છવાસ) નામનો અલગ યોગ ન માનતાં તેનો કાયયોગમાં જ સમાવેશ કર્યો છે.

કોઈ એમ માનતું હોય કે મનુષ્યાદિ જે શ્વાસ ગ્રહણ કરે છે તેમાં માત્ર નાસિકા સાધન

પઉપ. છલાંગ કે ઠેકડો મારવો હોય ત્યારે પ્રથમ કેડ દ્વારા શરીરને પાછળ ખેંચી જઈ, શરીર સંકોચન દ્વારા નવું બળ જાગૃત કરીને પછી જ જ્ઞળ મારીએ છીએ, સામાન્ય રીતે રેલગાડી પક્ષ પાછો ધક્કો લગાવીને પછી જ આગળ વધે છે. ધનુષ્ય પ્રક્ષેપ કરવું હોય ત્યારે તેને પ્રથમ કાન તરફ પાછું ખેંચી પછી જ છોડાય છે. તે રીતે સાસોચ્છવાસના પુદ્ગલોને પક્ષ તથાપ્રકારના પ્રયત્ન દ્વારા અવલંબન લઈને તે પુદ્ગલોને અવલંબન દ્વારા જ ઉત્પન્ન થયેલી વિસર્જન યોગ્ય શક્તિ દ્વારા સાસ મૂકવાની સાથે સાથે તે પુદ્દગલોનું વિસર્જન થઈ જાય છે. વિસર્જનને જો સાધ્ય ગણીએ તો અવલંબનને સાધન કહી શકાય. અને આયુનો સહકાર એ જ કારણ છે, તો તે વાત સર્વથા બરાબર નથી. આ પ્રાણમાં મુખ્ય હિસ્સો પુદ્દગલો જ ભજવે છે. પણ અલ્પજ્ઞો તેને <sup>પગદ</sup>્રપ્રત્યક્ષ ન જોઈ શકવાના કારણે અન્યથા બોલે તેથી તેની વાત કંઈ યથાર્થ નથી ઠરતી.

આ શ્વાસોચ્છવાસથી આ જીવતો છે કે મરેલો ? તેની પરીક્ષા પગ્ન આયુષ્યના અંતિમ ક્ષગ્ને કરાય છે. એ જલદી ચાલે તો આયુષ્યનાં દલીયાંનો જલદી ક્ષય મનાય છે અને માનવીનું મોત નજીક આણે છે.

સામાન્ય રીતે કહીએ તો જેનું શરીર સ્વસ્થ અને જેનો સંસાર શાંત અને સુખી, તેમનો શ્વાસોચ્છવાસ વ્યાપાર સ્થિર, દીર્ઘ અને નિરાબાધ હોય છે. જેમકે દેવો. તેઓ ખૂબ જ સ્વસ્થ અને સુખી છે. તો તેમાંનો (નાનામાં નાનો) દેવ ૯૬ મિનિટના અંતરે એકવાર શ્વાસ લે છે.

અને જેનું શરીર અસ્વસ્થ અને જેનો સંસાર અશાંત અને દુઃખી હોય તો તેનો શ્વાસ ચંચળ, ઝડપી અને કષ્ટપ્રદ હોય છે. જેમકે નરકના જીવો. તેઓની શ્વાસક્રિયા પ્રતિક્ષણે અતિશીઘ્ર ચાલતી હોય છે.

તાત્પર્ય એ કે સામાન્ય રીતે સુખી જીવોને શ્વાસની અનુકૂલતા અને દુઃખી જીવોને પ્રતિકૂલતા રહે છે.

**317** 3 આયુષ્ય. આ દસમો પ્રાણ છે. આ અંગેનું વિસ્તૃત વિવેચન તો આ જ ગ્રન્થના પૃષ્ઠ પઠપ થી પઠ૮ સુધીમાં આપ્યું છે. જેથી અહીંયા તો ટૂંકમાં જ અપાય છે. જીંદગી, જીવન, આઉખું, કે આયુષ્ય એ પ્રાણના જ પર્યાયો છે. આયુષ્ય એ એક પ્રકારના પુદ્દગલોના સમૂહરૂપ જ છે. એ પુદ્દગલોના આધારે તે કોઈ પણ એક દેહમાં શરીરધારી બનીને રહી શકે છે. કોઈ પણ પ્રાણીના જીવન દીપક ને જલતું રાખનાર આયુષ્ય કર્મનાં પુદ્દગલો જ છે. એથી જ તેને પ્રાણ તરીકે સંબોધેલ છે. એની રહેવાની કાલમર્યાદા, પુદ્દગલના જથ્થાનું પ્રમાણ એ બધું ગતજન્મના કર્મ ઉપર આધાર રાખે છે. એથી જ એના <sup>પ૩9</sup>દ્રવ્યાયુષ્ય અને કાલાયુષ્ય એવા બે ભેદ પડે છે. કાલાયુષ્યના અપવર્તનીય અને અનપવર્ત્તનીય એવા બે ભેદ છે. વળી અનપવર્ત્તનીયના સોપક્રમ અને નિરૂપક્રમ એવા બે ભેદ છે. અપવર્ત્તનીય આયુષ્ય સોપક્રમ જ હોય છે.

દ્રવ્યાયુષ્ય એટલે જેટલાં કર્મપુદ્દગલોને જીવ લઈને આવે તેટલાં પૂરાં કરીને જ મરે. આ એક નિશ્વિત વાત છે. પણ કાલાયુષ્યમાં એટલે અમુક વરસ જીવવાની મર્યાદામાં પરાવર્તન જરૂર થઈ શકે છે. તેથી જ અકાળે પણ જીવન દીપક બુઝાઈ જાય છે. તે વખતે પણ આયુષ્યના સર્વ પુદ્દગલો તો અવશ્ય ક્ષય પામે, પરંતુ એમાં સર્વકાલસ્થિતિનો ક્ષય થતો નથી. પણ તે સ્થિતિ ટંકાઈ શકે છે. એ સ્થિતિ સાત પ્રકારના ઉપક્રમોથી તૂટવાની શક્યતા છે. આયુષ્ય ઘટવાના અસંખ્ય નિમિત્તો ડગલે ને પગલે ઉભાં થતાં હોય છે. પણ વધવાનું કોઈ નિમિત્ત વિશ્વમાં અસ્તિત્વ ધરાવતું નથી. અને એનું કારણ એ જ છે કે આયુષ્ય ગયા ભવમાંથી નિયત થઈને પછી જ જીવ આગામી ભવનો દેહ ધારણ

પ૩૬. અતીન્દ્રિય જ્ઞાનના વિષયભૂત હોવાથી.

પ૩૭. અહીંથી થતા ભેદ–પ્રભેદો તથા આયુષ્યને લગતી અન્ય હકીકતો માટે જુઓ પૃષ્ઠ પ૪૫ થી ૫૪૮.

## संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसंह

કરે છે. એક ભવનું આયુષ્ય પુરું થયા પછી જ બીજા ભવનું ઉદયમાં આવે છે. એક દેહ છોડીને બીજો દેહ ધારણ કરતાં એકથી ચાર સમય સુધીનું સમયાંતર રહે છે. પણ નવા ભવનાં આયુષ્ય કર્મનો ઉદય તો તે વખતે ચાલુ થઈ ગયો હોય જ છે. પણ શરીરસંયોગ ઉત્પત્તિનાં પ્રથમ સમયથી જ પર્યાપ્તિ બનાવતાં શરૂ થઈ જાય છે. સમગ્ર સંસારમાં અન્ય પ્રાણોના અસ્તિત્વમાં વિરહ પડે પણ આયુષ્ય <sup>432</sup> પ્રાણનો વિરહ એક સમય પણ નથી પડતો. કારણ કે બીજા પ્રાણો તો ઉત્પત્તિ સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થયા પછી ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂરી કરે ત્યારે પ્રાપ્ત થાય છે. એટલે બીજા પ્રાણોને ઉત્પત્ન થવામાં અંતર્મુહૂર્તનો સમય જોઈએ છે. આયુષ્યપ્રાણ પૂરો થતાં બાકીના બધા જ પ્રાણો (મરણની સાથે) ખતમ થઈ જાય છે. આગામી ભવમાં પોતાના શુભાશુભ કર્મના હિસાબે જે જન્મમાં જેટલા પ્રાણ મળવાના હોય તે જન્મમાં તેટલા મેળવી લે છે. કયા જન્મમાં કયા જીવને કેટલા પ્રાણ હોય ? તે વાત કરીને ગાથાનો વિશેષાર્થ પૂરો કરાશે.

**કયા જીવને કેટલા પ્રાણ છે ?**—એકેન્દ્રિયોને પાંચ ઇન્દ્રિય પ્રાણોમાંથી માત્ર એક જ સ્પર્શન ઇન્દ્રિય, ત્રણ બલમાંથી કાયબલ, સ્વાસોચ્છવાસ અને આયુષ્ય આ ચાર જ પ્રાણ હોય છે. બેઇન્દ્રિય જીવોને એ જ ચાર ઉપરાંત રસના (જીભ) ઇન્દ્રિય અને વચનબલ વધારે હોવાથી છ, ત્રીન્દ્રિયોને એ જ છ, ઉપરાંત ઘ્રાણેન્દ્રિય (નાસિકા) અધિક હોવાથી સાત, ચઉરિન્દ્રિયને એ જ સાત, ઉપરાંત ચક્ષુઇન્દ્રિય એક વધવાથી આઠ, અસંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિયને આઠ ઉપરાંત એક શ્રોત્રેન્દ્રિય અધિક હોવાથી નવ અને સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયને મનોબલ અવશ્ય હોય છે માટે તેને દશેદશ પ્રાણ હોય છે.

જીવનો સામાન્યતઃ વિકાસક્રમઃ પશ એવો જ છે કે તે ધીમે ધીમે વધુ પ્રાશ મેળવતો આગળ \* વધે છે. પશ પ્રાશનો વિકાસક્રમ શરીરમાં નીચેથી ઉપર જતો હોય છે. શરીર પછી રસના જ, રસના પછી જ નાસિકા એ રીતે.

પુરુટ, એકેન્દ્રિય વગેરે જે જીવને જેટલા પ્રાણ હોય છે. તે પ્રાણોમાં આયુષ્ય સિવાય બીજા પ્રાણોનું એક ભવથી બીજા ભવ વચ્ચે અંતર પડે છે. પણ આયુષ્યનું જરા પણ અંતર પડતું નથી. પાંચ ઇન્દ્રિયો રૂપી એક ભવમાંથી બીજા ભવમાં ઉત્પત્તિસ્થાને પહોંચ્યા બાદ ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા બાદ ઇન્દ્રિયપ્રાણ તૈયાર થાય છે. શરીરપર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા બાદ શરીરબલ નામનો પ્રાણ તૈયાર થાય છે. સાસોચ્છવાસ પર્યાપ્તિ થયા બાદ સાસોચ્છવાસ પ્રાણ તૈયાર થાય છે. ભાષા પર્યાપ્તિ પૂર્કા થયા બાદ વચનબળ અને મનઃ પર્યાપ્તિ પૂર્કા થયા બાદ મનોબલ નામનો પ્રાજ્ઞ તૈયાર થાય છે. આ રીતે એક ભવ પૂર્ણ થયા બાદ બીજા ભવની શરૂઆતથી જ બધાય પ્રાણની હાજરી હોતી નથી. વચ્ચે અંતર્મહત્ત વગેરેનું આંતરું પડે છે. પરંતુ આયુષ્ય પ્રાણમાં એક સમયનું પણ અંતર પડતું નથી. એક ભવનું આયુષ્ય જે ક્ષણે સંપૂર્ણ ભોગવાઈ ગયું તેથી અનંતરક્ષણમાં આવતા ભવનાં આયુષ્યનો ભોગવટો શરૂ થઈ જાય છે. વકાગતિ વડે એક ભવમાંથી બીજા ભવમાં ઉત્પન્ન થનાર જીવને વાટેવહેતા (અપાન્તરાલગતિમાં) બીજા કોઈ પ્રાણ નથી હોતા પણ આયુષ્યપ્રાણ તો આગામી ભવના આયુષ્યના ભોગવટાની અપેક્ષાએ અવશ્ય હોય છે. મરણનો સમય નજીક આવે ત્યારે, ઇન્દ્રિયો, વચનબલ, મનોબલ વગેરે પ્રાણો ઘણીવાર ક્ષીણ થઈ જાય છે પરંતુ આયુષ્યનામનો પ્રાણ તો જીવનના છેલ્લા સમય સુધી અવશ્ય હોય છે. વિશ્વમાં કોઈપક્ષ સંસારી જીવ એવો નહીં મળે કે જેને આયુષ્ય પ્રાક્ષનો ભોગવટો ન વર્તતો હોય, ઇન્દ્રિયાદિ બીજા પ્રાજ્ઞો માટે તો ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે અંતર પડે છે. પશ આયુષ્ય પ્રાણનું અંતર એક સમય પજા પડતું નથી. બીજા પ્રાણ સિવાય જીવન ટકી શકે છે. પણ આયુષ્ય વિના જીવન ટકી શકતું નથી માટે બધાય દ્રવ્ય પ્રાણોમાં આયુષ્યપ્રાણ એ મુખ્ય છે. આ બધાય ઇન્દ્રિયાદિ દશ પ્રાણો જુદા જુદા કર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત થનારા હોવાથી દ્રવ્યપ્રાણ તરીકે ઓળખાય છે.

**E9**7

બીજી વાત એ ધ્યાનમાં રાખવી ઘટે કે મનોબલ અને મનોયોગ જુદી ચીજ છે. બલ એટલે શક્તિ અને યોગ એટલે વ્યાપાર, એવો અર્થ થાય છે. એટલે મનોયોગ ત્યારે કહેવાય કે જીવ વિચારો કરી શકે તેવું બલ કે શક્તિ મેળવેલી હોય. આ જે મનનશક્તિ તેને જ મનોબલ કહેવું છે. એટલે કે જો મનોબલને સાધન કહીએ તો મનોયોગને સાધ્ય કહી શકાય. આ રીતે ૩૪૦મી ગાથાનો સુવિસ્તૃત અર્થ પૂરો થયો. [૩૪૦]

**અવતરण** સ્થાનાંગ આદિ સૂત્રમાં પ્રારંભની આહારાદિ ચાર સંજ્ઞાઓ ભગવતીજી આદિમાં દશ અને આચારાંગ આદિમાં <sup>પ૩૯</sup>સોળ સંજ્ઞાઓ દર્શાવેલી છે. અહીંઆ બે ગાથા દ્વારા દશ અને સોળ સંજ્ઞાઓને કહે છે. એમાં પ્રથમ ચારે ગતિના પ્રાણીમાત્રમાં જોવા મલતી દશ સંજ્ઞાઓ (ચેષ્ટાઓ–ઇચ્છાઓ)ને કહે છે.

# <sup>४४°</sup>आहारे भय—मेहुण—परिग्गहा कोह माण माया य । लोभे ओहे लोगे दससण्णा हुंति सब्बेसिं ॥३४९॥ [प्रक्षेपक गाया ७९]

સંસ્કૃત છાયા----

आहारो भयमैथुनपरिग्रहाः क्रोधो मानं माया च । लोभः ओघः लोकः दशसंज्ञा भवन्ति सर्वेषाम् ॥३४९॥

શબ્દાર્થ—

| आहारे≕આહાર                  | માળ-માયા-સોમે≕માન, માયા, લોભ     |
|-----------------------------|----------------------------------|
| भयमेहुण≕ભય, મૈથુન           | ઓहે∽્लોેગે=સ્થૂલ કે સામાન્ય, લોક |
| परिग्गहा-कोह=પરિગ્રહ, ક્રોધ | दससण्णा=દર્શ સંજ્ઞાઓ             |

गायार्थ- વિશેષાર્થવત્. ॥ ૩૪૧ ॥

**વિગ્નેષાર્થ** સંજ્ઞા બે પ્રકારની છે. ૧. દ્રવ્યસંજ્ઞા<sup>પ૪૧</sup> અને ૨. ભાવસંજ્ઞા. પુનઃ ભાવસંજ્ઞા બે પ્રકારની છે. ૧. મતિજ્ઞાનાદિજ્ઞાનરૂપ અને ૨. અનુભવનરૂપ. અહીંઆ દ્રવ્યસંજ્ઞા કે જ્ઞાનરૂપસંજ્ઞાનો વિષય નથી. આ ગાથા તો અનુભવ રૂપે દેખાતી સંજ્ઞાઓને જજ્ઞાવે છે. આ સંજ્ઞાઓ સ્વસ્વકર્મોદયથી પ્રાજ્ઞીમાત્રને હોય છે. તે કુલ ૧૬ પ્રકારની છે. એમાં દશ તો પ્રાજ્ઞીમાત્રમાં હોય છે. પણ હવે પછીની ગાથામાં જજ્ઞાવેલી ૬ સંજ્ઞાઓ ત્રજ્ઞ ગતિમાં નથી હોતી, માત્ર મનુષ્યોને જ હોય છે, એટલે મનુષ્યોને ૧૬ સંજ્ઞાઓ ઘટમાન હોય છે.

અનુભવરૂપ સંશાઓની વ્યાખ્યા :— ૧. आहारसंज्ञा આહારના અભિલાષ રૂપ જે ચેષ્ટા તે. આ આહારેચ્છા જીવને વેદનીયકર્મના ઉદયથી થાય છે.

ર. भयसंज्ञा- જીવનમાં અનેકરીતે અનુભવાતો ત્રાસ તે. આ સંજ્ઞા ભયમોહનીયકર્મના ઉદયથી પ્રગટેછે.

५३८. आहारभयपरिग्गह......[આચા. સू.-१-नि. ગા. ३८-३८]

५४०. सरખાવી—आहारभयमैथुनानि, तथा क्रोधमानमायाश्च ।

लोभो लोक ओधसंज्ञा दश सर्वजीवानाम् ॥ (भ. श. ७, टी.ध.)

५४१. दव्वे सचित्ताइ भावेऽणुभवणजाणणा.....

- **ગ મૈથુનસંગ્રા** પુરુષને સી પ્રત્યે અને સીને પુરુષ પ્રત્યે, તેમજ પુરુષ-સી ઉભય પ્રત્યે કામાભિલાષની જે ઇચ્છાઓ જાગે તે.
- 8. પરિવ્રદસંજ્ઞા----પદાર્થ ઉપરની મૂચ્છ-મિમતા. આ લોભકષાયમોહનીયકર્મના ઉદયથી ઉદ્ભવે છે.
- 4. क्रोषसंज्ञा--- ચેતન કે જડ દ્રવ્યાદિ પરત્વે અપ્રીતિનો ભાવ ઉત્પન્ન કરે તે. ક્રોધ, ગુસ્સો, રોષાદિ થાય છે તે આ સંજ્ઞાને આભારી છે. આ ક્રોધ મોહનીયકર્મના ઉદયથી હોય છે.
- **६. मानसंज्ञा** ગર્વ, અભિમાન કે અક્કડતા આદિ આ સંજ્ઞાને પ્રતાપે ઉદ્ભવે છે. આ માન મોહનીય-કર્મના ઉદયથી જન્મ પામે છે.
- છ. માયાસંજ્ઞા માયા, કપટ, પ્રપંચ કરવાના પરિશામસ્વરૂપ છે. અને તે માયા મોહનીયકર્મના ઉદયથી ઉદ્ભવે છે.
- **૬. તોમસંજ્ઞા** પદાર્થી ઉપરની અત્યન્ત આસક્તિ, અને એના પ્રતાપે પદાર્થાદિ સંચયનો શોખ વધતો જાય. આ લોભ મોહનીયકર્મના ઉદયને કારણે હોય છે.
- **દ. ઝોપસંજ્ઞા** આ સંજ્ઞાના બે અર્થો જુદા જુદા ગ્રન્થકારો કરે છે. તે આ પ્રમાશે :---૧. \*મતિજ્ઞાનાવરજ્ઞ કર્મના સ્વલ્પક્ષયોપશમથી શબ્દ અને અર્થવિષયક સામાન્ય બોધ થવો તે. અને આ અર્થથી આ સંજ્ઞા **દર્શનોપયોય** રૂપ થઈ. ૨.--અથવા <sup>પ૪૨</sup>અવ્યક્ત ઉપયોગ સ્વરૂપ તે. જેને સહજભાવિની પણ કહી શકાય. અને આ સંજ્ઞાના કારણે જ લતાઓ પોતાની મેળે જ પોતાનો આશ્રય શોધીને ભીંત ઉપર કે વૃક્ષ ઉપર સ્વતઃ ચઢે છે. ઇત્યાદિ જે કાર્યો અમનસ્કોને થાય છે તે ઓઘસંજ્ઞાનાં જ સૂચક છે.
- 9૦. **તોકસંજ્ઞા** આ સંજ્ઞાના પણ બે અર્થો ગ્રંથકારો કરે છે.

 ★મતિજ્ઞાનાવરણીયકર્મના સ્વલ્પક્ષયોપશમથી શબ્દાર્થ વિષયક જે બોધ તે. અને આ અર્થથી આ સંજ્ઞા **ज्ञानोपयोग** રૂપ છે.

૨. બીજો અર્થ એ છે કે જનતાએ પોતપોતાની કલ્પનાઓથી નિશ્વિત કરેલા નિર્જ્ઞયોનો આદર કરવો તે. જેમકે "અપુત્રીયાની<sup>પ૪૩</sup>સદ્ગતિ થતી નથી. બ્રાક્ષણપુત્રો <sup>પ૪૪</sup>દેવતુલ્ય છે. કુતરાના <sup>પ૪૫</sup>યક્ષ–યમરાજા છે. કુતરાઓ યમરાજાને<sup>૫૪૬</sup> જૂએ છે. મયૂરોને

★ આ પ્રવचनसारोद्धार टीकाનો અભિપ્રાય છે.

૫૪૨. આ આચારાંગ નિ. ગાથા ૩૩ની વૃત્તિના અભિપ્રાયે.

- ૫૪૩. વૈદિકાદિ ઈતર ગ્રન્થોમાં એક સુપ્રસિદ્ધ વચન છે કે 'अपुत्रस्य गतिर्नास्ति मोक्षो नैव च नैव च' (મનુ સ્મૃતિ) અર્થાત્ અપુત્રીયાની ગતિ થતી નથી અને મોક્ષ તો નથી ને નથી જ. અર્થાત્ તેનો સ્વર્ગ--મોક્ષ થતો નથી.
  - પ૪૪. 'ब्राह्मणाः भूदेवाः' બ્રાહ્મણો પૃથ્વી ઉપરના દેવો છે.

પ૪૫. જમરાજા કુતરાનું રૂપ લઈને આવે છે અને જીવને પરલોકમાં લઈ જાય છે.

પ૪૬. અથવા બીજી એક સુપ્રસિદ્ધિ છે કે મૃત્યુ ક્ષણે મરનારને લેવા યમરાજા આવે છે. તેને કુતરાઓ જોઈ શકે છે. ને તેથી જ કુતરાઓ રડે છે. અને તેથી જ લોકો પણ રોતા કુતરાઓને અમંગલ માની ભગાડે છે.

E98

સ્વપાંખોના <sup>પ૪૭</sup>વાયુથી ગર્ભ રહે છે. કર્શ કાનમાંથી જન્મ્યો. અગસ્ત્ય ઋષિ સમગ્ર સમુદ્રનું પાન કરી ગયા." આવી આવી અનેક માન્યતાઓ--સંજ્ઞાઓને, જ્ઞાનાવરણીયના ક્ષયોપશમ અને મોહનીયના ઉદયવાળા લોકો ઊભી કરે છે અને પ્રચારે છે.

<sup>૫૪૮</sup>આ દશે સંજ્ઞાઓ સમ્યગ્**દ**ષ્ટિ અને મિથ્યાદેષ્ટિ બંને પ્રકારના જીવોને હોય છે અને ચારેય ગતિના જીવમાત્રમાં હોય છે.

ચારે ગતિ આશ્રયી મૌલિક ચાર (આહાર, ભય, મૈથુન, પરિગ્રહ) સંજ્ઞાઓના સ્વામીની સંખ્યાનો સ્થૂલ વિચાર કરીએ તો, નરકગતિમાં મૈથુનસંજ્ઞાવાળા જીવો અલ્પ, તિર્યચમાં પરિગ્રહસંજ્ઞાવાળા અલ્પ, મનુષ્યોમાં ભયસંજ્ઞાવાળા અલ્પ અને દેવોમાં આહારસંજ્ઞાવાળા અલ્પ છે.

કઈ સંજ્ઞાનું કયાં પ્રાધાન્ય ? એનો પણ સ્થૂલ વિચાર કરીએ તો, દેવોમાં લોભસંજ્ઞાનું પ્રાધાન્ય, મનુષ્યોમાં માનદશાનું, તિર્થચોમાં માયાનું અને નારકોમાં ક્રોધકષાયનું પ્રાધાન્ય છે.

વર્તમાનમાં પરિગ્રહસંજ્ઞાનું પ્રાબલ્ય વધુ દેખાય છે. અને આના જોરે અન્ય સંજ્ઞાઓનું પ્રાબલ્ય વધે છે. ચારે ય સંજ્ઞાઓ સંસારવર્ધક છે. એનાથી અનેક અનિષ્ટો, દુઃખ-ક્લેશો અને અશાંતિની આગો સળગે છે. આ ચારેય આગોને બુઝાવવી હોય ને સંસારનો નાશ કરવો હોય તો, તેના પ્રતિપક્ષી સ્વરૂપ **દાન, શીલ, તપ** અને ભાવ આ ચારેય ધર્મનું નિતાન્ત સેવન કરવું જોઈએ. દાનધર્મના સેવનથી પરિગ્રહ સંજ્ઞાનો નાશ, શીલથી મૈથુન-વાસના સંજ્ઞાનો, તપથી આહાર સંજ્ઞાનો અને ભાવથી મનની ચંચળતાનો ઘટાડો થાય છે. આમ ચારેય ભાવનાઓ અનાદિકાળથી ઊભી થયેલી બીમારીને દૂર કરવાનો રામબાજ્ઞ ઉપાય છે. સંસારવર્ધક આ ચારેય સંજ્ઞાઓને તોડવા, મોક્ષપ્રાપક ચારેય ધર્મનું

પ૪૭. બીજી માન્યતા એ પશ છે કે મયૂરના આંસુનું બિન્દુ મયૂરી ચાખે તો પશ્ચ તેને ગર્ભ રહે છે. ૫૪૮. શું એકેન્દ્રિય જીવોમાં દશ સંજ્ઞાઓ ઘટી શકે ખરી ?

૧. વૃક્ષોનું જલાહરપ્ત તે आहार संज्ञाને સૂચિત કરે છે. ૨. લજ્જાવંતી આદિ વનસ્પતિને સ્પર્શ કરવા જતાં ભપથી સંકોચાય છે તે मय संज्ञा. ૩. વેલડીઓ વૃક્ષને કરતી વીંટાય છે. તે પરિग्रह संज्ञा. ૪. સ્ત્રીનું આલિંગન કે તેનાં શ્રૃંગારિકવચનોથી કુરબક આદિ વૃક્ષનું ફળદુપ થવું, તેમ જ શ્રૃંગારસજ્જ સ્ત્રીને જોઈને કુવામાંના પૃથ્વીકાયિક પારો હર્ષાવેશમાં આવીને ઉછાળા મારે તે મૈથુન સંજ્ઞા. ૫. કોકનદ નામનો રકતકમલનો કંદ, કોઈ તેની નજીક જાય ત્યારે અપ્રગમાથી હુંકારો કરે તે क्रोघ संज्ञा. ૬. સોના સિદ્ધિ માટે વપરાતી રૂદન્તી નામની વેલ રસને જે ઝર્યા કરે છે, તે એમ જાહેર કરે છે કે 'હું જીવતી જાગતી આ સૃષ્ટિ ઉપર બેઠી છું, છતાં શા માટે આ જગત મારો ઉપયોગ કરીને દરિદ્રતા દૂર કરતું નથી.' આ માનસંજ્ઞા. ૭. વેલડીઓ–લતાઓ પોતાનાં જ ફળોને પત્રાદિકથી ઢાંકીને છુપાવી દે છે. આ જ માયા સંજ્ઞા. ૮. બિલ્લ–પલાશાદિ વૃક્ષો પોતાનાં મૂલિયાં પૃથ્વીમાં જે સ્થળે નિધાન હોય તેના ઉપર જ પાથરે છે. આ જોમ સંજ્ઞા. ૯. રાત્રિ પડતાં કમલાદિ પુષ્પો બીડાઈ જાય છે, સંકોચાય છે. આ જોઘ સંજ્ઞા છે. અહીં સ્થૂલ સંજ્ઞાઓ કહી પણ ક્ષુદ્રજંતુ, પક્ષી, પશુ ને યાવત, મનુષ્યનો પણ શિકાર કરતી હિંસક વનસ્પતિઓ પણ આ સૃષ્ટિ ઉપર વિદ્યમાન છે.

જુદા જુદા સંગીતના નાદથી પ્રસન્ન બનતી અનેક પ્રકારના આકારો, વિચિત્રતાઓ, જાતજાતની ખાસીયતો અને ચમત્કારોના સ્વભાવોવાળી હજારો વનસ્પતિઓ છે. આ વનસ્પતિનું પણ એક મહાવિજ્ઞાન છે. એનો અભ્યાસ કરનારને અનેક જીંદગીઓ ઓછી પડે. આરાધન કરવા સતત જાગૃત રહેવું એ માનવજીવનનું અનિવાર્ય કર્તવ્ય છે. [૩૪૧] (ક્ષેપક ગાથા ૭૧) **अवतरण**— દશ સંજ્ઞાઓ કહીને માત્ર મનુષ્યોમાં દશ ઉપરાંતની વધુ છ સંજ્ઞાઓને કહે છે.

# सुह—दुह मोहा सन्ना, वितिगिच्छा चउदसा मुणेयव्वा । सोए तह धम्मसन्ना, सोल सन्ना हवइ मणुएसु ॥३४२॥ [प्र. गा. सं. ७२]

સંસ્કૃત છાયા----

सुख–दुःखमोहाः संज्ञा विचिकित्सा चतुर्दशा मुणेतव्या । शोकस्तथा धर्मसंज्ञा, षोडशः संज्ञाः भवति मनुष्येषु ॥३४२॥

શબ્દાર્થ—

सुह-दुह-मोहा≕સુખ, દુઃખ, અજ્ઞાન-ઉલટી દષ્ટિ | सोए=શોક वितिगिच्छा=ચिત્તવિપ્લૂતિ-જૂગુપ્સા | धम्मसन्ना≔ધર્મ સંજ્ઞા

विशेषार्थ—

- (૧૧) 9. सुख---- શાતારૂપ સુખનો અનુભવ થાય તે. આ શાતાવેદનીયના ઉદયથી હોય છે.
- (૧૨) ૨. ુ: લ- અશાતારૂપ દુઃખનો અનુભવ તે. આ અશાતાવેદનીય કર્મોદયથી હોય છે.
- (૧૩) **३. मोह** આ મિથ્યાદર્શનરૂપ છે, એટલે કે સત્માં અસત્ અને અસત્માં સત્ની બુદ્ધિ થવી તે.
- (૧૪) **૪. વિचिकित्सा** --- ચિત્તની ચપળતા --વિદ્ધળતા કે ઉછાળા તે. આ મોહનીય અને જ્ઞાનાવરણીયકર્મના ઉદયથી ઉદ્ભવે છે.
- (૧૫) ૬. શોक- રૂદન, ખેદ, બેચેની અને વૈમનસ્યભાવને ઉત્પન્ન કરનાર તે.
- (૧૬) **૬. धर्मसंज्ञा** ધર્મસંજ્ઞા–ક્ષમા, મૃદુતા, સરલતા, સત્ય, તપ આદિ ધર્મોના આસેવનરૂપ છે. આ મોહનીયકર્મના ક્ષયોપશમથી ઉદયમાં આવે છે.

આ સંજ્ઞાઓ સ<sup>્</sup>ાગ્ કે મિથ્યા બંને દષ્ટિવાળા મનુષ્યોને સંભવી શકે છે. આ રીતે છ઼ સંજ્ઞાઓ પૂર્શ થઈ.

આ સિવાય પ્રકારાન્તરે જીવોમાં દીર્ઘકાલિકી, હેતુવાદિકી અને દષ્ટિવાદિકી આ ત્રણ સંજ્ઞાઓ પણ હોય છે. ૨૪ દંડકના દ્વારમાં આનું વર્ણન આવશે. [૩૪૨] (પ્ર. ગા. સં. ૭૨) /

# संखित्ता <sup>४४६</sup>संघयणी गुरुत्तर संघयणी मज्झओ एसा । <sup>४४°</sup>सिरिसिरिचंदमुणिंदेण णिम्मिया अत्तपढणत्था ॥३४३॥

संस्कृत छाया— संक्षिप्ता<sup>४४९</sup> संग्रहणी [-णि.] गुरुतरसंग्रहणीमध्यत एषा | श्रीश्रीचन्द्रमुनीन्द्रेण, निर्मिता आत्मपठनार्थम् ।।३४३॥

શબ્દાર્થ----

| સંखित्तા≕સંક્ષિપ્ત | एसा=आ                                         |
|--------------------|-----------------------------------------------|
| સંઘયणી≔સંગ્રહશી    | सिरिसिरिचंदमुणिंदेण=श्रीश्री चन्द्रभुनीन्द्रे |
| ગુરુત્તર≔ચ્છી મોટી | णिम्मिआ=નિર્માક્ષ કરી-બનાવી                   |
| મज્झओ=મધ્યથી       | अत्तपढणत्था≕આત્મ-પોતાના ભણવા માટે             |

विशेषार्थ— આઠમી સદીમાં થએલા મહાન ભાષ્યકાર ભગવાન શ્રી જિનભદ્રગણિક્ષમાશ્રમણ પૂજ્યે, પોતાના બુદ્ધિરૂપી રવૈયાવડે કરીને શ્રુત–શાસ્ત્ર રૂપ સાગરનું મંથન કરીને, અજ્ઞાન વિષથી મૂછિંત બનેલા ભવ્ય જીવોને, પુનર્જીવન આપવામાં અમૃતના સરખી એક संखित्तासंग्रहणी–સંક્ષિપ્ત સંગ્રહશી ઉદ્ધૃત કરી. એટલે કે જે આત્માઓ અધિકારની દષ્ટિએ, બુદ્ધિમાન્દ્યતાના કારણે કે સમયના અભાવે, મોટા શાસ્ત્રોનું અધ્યયન કરી શકે તેમ ન હતા, એ જીવોને પણ અખિલ વિશ્વની અંદર રહેલા પદાર્થોમાંથી યત્ કિંચિત્ પદાર્થોનો બોધ સુગમ રીતે થાય, તે માટે મહત્ત્વની ગાથાઓ આગમાદિક ગ્રન્થોમાંથી છૂટી પાડી, અથવા તો મહત્ત્વના વિષયોને સંક્ષિપ્ત રીતે ગાથાબદ્ધ કરીને સંગ્રહરૂપે નવીન ગાથાઓ તૈયાર થઈ જેને<sup>પપર</sup>'સંग्રहणી' (–કે <sup>પપલ</sup>સંગ્રहणि) શબ્દથી ઓળખાવામાં આવી.

૫૪૯. જિનભદીયા સંગ્રહશીમાં ક્ષમાશ્રમણે ગ્રન્થનું નામ नाणमणंतमणत्वं ता संगहणित्ति नामेणं ॥१॥ આ આઘ ગાથામાં જ સૂચિત કર્યું છે. જ્યારે શ્રી ચન્દ્રમહર્ષિએ 'સંગ્રહશી' નામ આ અન્તિમ ગાથામાં સૂચવ્યું છે.

૫૫૦. જિનભાદીયા સંગ્રહણીમાં ક્ષમાશ્રમશજીએ આદિ કે અંતમાં કયાંય પશ સ્વનામ સૂચવ્યું નથી. પણ ટીકાકાર શ્રી મલયગિરિજીએ યામकુરૂત 'સંગ્રहणી' जિન્નમદ્રગणિક્ષમાશ્રમળપૂज્યઃ આ ઉલ્લેખથી એના કર્તા ભાષ્યકાર ભ. શ્રી જિનભાદગણિજી છે, એવું સ્પષ્ટ થઈ જાય છે.

૫૫૧. કૃતિભેદનો ખ્યાલ રહે એ માટે જિનભદ્રીયા કૃતિને 'સંગ્રહણી' શ્રી ચન્દ્રમહર્ષિની કૃતિને 'સંક્ષિપ્ત-સંગ્રહણી' અને ૩૪૪-૪૫, આ બંને ગાથાઓને 'સંક્ષિપ્તતર સંગ્રહણી' તરીકે ઓળખીએ તો કંઈ અજુગતું નથી.

५५२. शास्त्रान्तरेषु प्रज्ञापनादिषु विस्तरेणाभिहिता अर्थाः संक्षिप्य गृह्यन्ते प्रतिपाद्यत्वेनाभिधीयन्तेऽस्यामिति [सं. गा. २७२ टीका].

પન્નવર્ણાદિ આગમાદિ શાસ્ત્રોમાં પ્રતિપાદિત કરેલા અર્થોને (શબ્દો દ્વારા) સંક્ષિપ્ત કરીને જેની અંદર પ્રતિપાદન કરાયા હોય તેવી રચનાને 'संग्रहणी' શબ્દથી ઓળખાવાય છે.

......आभिधीयन्ते यया ग्रन्थपद्धत्या सा [मलयगिरिकृत सं. टीका]

५५.३. प्रहेरणि [उ. ६३८] रित्यौणादिकेऽणि प्रत्यये संग्रहणिः इतोऽकृत्यर्थादिति [सि. २-४-३२] विकल्पेन डी. प्रत्यये च संग्रहणी.

۵

પ્રસ્તુત સંગ્રહશી શ્રી ચન્દ્રીયા ટીકાના ઉલ્લેખ અનુસાર <sup>૫૫૪</sup>સંક્ષિપ્ત એટલે અનુમાનત<sup>1</sup> ૨૭૩ <sup>૫૫૫</sup>ગાથા આસપાસ (૨૭૦ થી ૨૮૦ ?)ની હતી પરંતુ એની <sup>૫૫૬</sup>ઉપર મૂલ ટીકા એટલે કે પ્રથમ ટીકા જે રચાઈ એ ટીકામાં સાક્ષીભૂત કે ઉપયોગી જે ગાથાઓ આપેલી તેમાંથી અને અન્યાન્ય પ્રકરશાદિક ગ્રન્થોમાંથી કેટલીક ગાથાઓને ઉપાડીને અભ્યાસકોએ શ્રીજિનભદ્રીયા સંક્ષિપ્ત સંગ્રહશીની સાથે ઉમેરવા માંડી અને પછી કંઠસ્થ કરવા માંડી અને પછી સ્વાધ્યાય કરવા માટે કાગળનાં પાનાં ઉપર લખાવવા માંડી, પરિષ્ઠામે તે લિખિત પ્રતિઓમાં લગભગ ચારસો અને પાંચસો બંને માનવાળી સંગ્રહશીઓ <sup>૫૫૭</sup>જન્મ પામી, અને તેશે કાયમી સ્થાન લીધું, આજે બંને પ્રકારની સંખ્યાબંધ હસ્તપ્રતિઓ ઉપલબ્ધ થાય છે એ તેના પુરાવારૂપ છે.

५५४. इयं पूर्वं मगवता जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणेन.....उद्धृता.....संक्षिप्ता संग्रहणी.

૫૫૫. મૂલસંગ્રહશી ૨૭૦ થી ૨૮૦ લગભગ માનવાળી હતી એમાં પ્રમાશ શું ? તો સંગ્રહશી ટીકાકારે કરેલો ''નનુ यदि संक्षिप्तया प्रयोजनं तहिं मूलसंग्रहण्येवाऽस्तु किं पुनः प्रयासेन प्रायस्तस्या अप्येतावान्मात्रत्वात्'' આ ઉલ્લેખ.

અહીંઆ શ્રી ચન્દ્રીયા સંગ્રહશ્વીના ટીકાકાર શ્રી દેવભદ્રસૂરિજીએ જિનભદ્રીયા સંગ્રહશીને પ્રાયઃ શબ્દથી લગભગ ૨૭૫ આસપાસના ગાથામાનવાળી જણાવી. તે અરસાના સાર્વભૌમ ટીકાકાર શ્રી મલયગિરિજી, જેઓ જિનભદ્રીયા સંગ્રહશીના ટીકાકાર છે, તેમની મુદ્રિત થએલી, પં. શ્રી દાનવિજયજી સંશોધિત પ્રતિમાં જે ટીકા કરી છે તે ૩૬૭ ગાથાની છે. પણ એ જ પ્રતિમાં ટીકા પૂરી થતાં તુરત જ મૂલ ગાથાઓ છાપી છે, આ ગાથાઓ ૩૫૩ છાપી છે, અને ટીકા ૩૬૭ની છતાં મૂલ ૩૫૩ કેમ છાપી ? એના સમાધાન તરીકે સંસ્કૃતમાં ટિપ્પણ આપ્યું છે. તેમાં જણાવ્યું છે કે "કેટલીક પ્રતિઓ અમને ૫૦૦, ૫૭૫, ૪૦૦ થી કંઈક અધિક આમ જુદા જુદા પ્રમાણવાળી મળી તેથી લાગ્યું કે પ્રક્ષિપ્તતાનો કોઈ નિયમ જ નથી રહ્યો, એટલે મૂલ કર્તાએ પોતે જ ૩૫૩ ગાથા જ બનાવેલી હતી અને ૧૪ ગાથાઓ (૩૫૩+૧૪=૩૬૭) તો પ્રક્ષિપ્ત હતી. તેને અમે મૂલ સંગ્રહમાં ન છાપી" પણ સવાલ એ છે કે ટિપ્પણકાર પંન્યાસજીએ શા આધારે આ નક્કી કર્યું ? પણ માની લઈએ કે એમણે કોઈ પ્રબળ આધારે લખ્યું હશે, તો પછી બીજો પશ્ન એ થાય કે ટીકાકાર શ્રી દેવભદ્રજીએ લગભગ ૩૦૦ ગાથા એટલે અત્યારે મુદ્ધિત થયેલી ૨૭૫ ગાથાનો ઉલ્લેખ કેમ કર્યો હશે ?

વળી બીજી વાત એ પશ છે કે પ્રક્ષેપ ગાથા વડે તો પ્રમાશ શ્રી દેવભદ્રજીના કહેવા પ્રમાશે તો ૩૭૫ થી ૪૯૦ સુધીનું છે, તો તેટલું કહેવું જોઈએ, એને બદલે પં. શ્રી દાનવિજયજીએ ચૌદ ગાથાઓને જ પ્રક્ષિપ્ત કેમ કહી ? શું મલયગિરિજીએ ટીકામાં ૧૪ ગાથાઓને જ પ્રક્ષિપ્ત તરીકે ઓળખાવી હશે ? (હું એ નક્કી નથી કરી શક્યો.) બંને સંગ્રહલીકારોની મુદ્રિત ગાથાઓ ભિન્ન ભિન્ન સંખ્યાવાળી મળે છે. જેથી એક મોટી અરાજકતા સંગ્રહલી ગ્રન્થક્ષેત્રે સર્જાયેલી છે. એ અંગેના ચોક્કસ નિર્લયો લેવા માટે વિશિષ્ટ પ્રયત્ન અપેક્ષિત છે. શક્ય બનશે તો પ્રસ્તાવનામાં પરામર્શ કરીશ.

૫૫૬. મૂલટીકા (આઘ) કોની હતી ? તો શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીની, તેમાં પ્રમાણ શું ? તો શ્રી મલયગિરિવરે જિનભદ્રીયા (૩૬૭ ગાથાની) સંગ્રહણીની સ્વકૃતટીકામાં અને શ્રી દેવભદ્રસૂરિજીએ શ્રી ચન્દ્રીયાની ટીકામાં કરેલા ઉલ્લેખો. ૧.-अयेयं प्रक्षेपगायेति कथमवसीयते ? उच्यते, **मूलटीकाकारेण** हरिभद्रसूरिणा लेशतोऽअस्या असूचनात् [गा. ७३ टीका] ते સિવાય શ્રીહરિભદ્રસૂરિજીનો નામોલ્લેખ ૬, ૬૫, ૧૦૨, ૧૫૩, ૧૫૬, ૧૮૬, ૧૯૧, ૩૨૫ આ ગાથાઓની ટીકામાં પણ કરેલ છે.

२.-तथा च मूलटीकायां हरिमद्रसूरिः । [गाया २६६ टीका].

५५७. 'मूलटीकागताभिरन्यान्याभिश्च प्रक्षेपगाथाभिर्वृद्धि नीयमानाऽधुना यावत् किञ्चिझ्यूनचतुःशतीमाना पञ्चशतीमाना च गुरुतरा संजाता ।' બારમી સદીમાં જન્મેલા **શ્રીયન્દ્રમુનીશરે** જોયું કે 'વિદ્યાર્થીઓએ તો મૂલસંગ્રહશીને ખૂબ જ બઢાવી દીધી છે, અને તેથી કંઠસ્થ કરવામાં શ્રમ પણ વધુ પડે છે, વળી કંઈક અર્થહીન દીર્ઘતા દેખાય છે, માટે એનો પુનરુદ્ધાર કરવો એટલે કે સંક્ષિપ્ત બનાવવી" એટલે તેઓશ્રીએ શું કર્યું કે પ્રથમ લગભગ ૪૦૦, કે ૫૦૦ ગાથામાનવાળી સંગ્રહશીઓ જે હતી તેમાંથી, વળી તે વખતની વિદ્યમાન બે ટીકાઓમાં<sup>૫૫૮</sup> જે અર્થ હતો તેને જોઈ, વિચારી, તેમાંથી તારવણી કરી, વળી શબ્દોની વધુ છૂટ લઈને અર્થહીન ગાથાવિસ્તાર હતો—એટલે કે જે અર્થ બે ગાથાથી કહી શકાય તેને તેથી વધુ ગાથાઓથી વ્યક્ત કર્યો હોય-તેને ટૂંકાવી નાંખવાનું નક્કી કર્યું, વળી સામાન્ય બાબતોને જતી કરી, સાથે કંઈક નવીન હકીકતોને ઉમેરી, આ બધા પ્રયત્નોને અંતે ગંભીરાર્થક શબ્દો અને ભાષારચનાના કૌશલ્યદ્ધારા ૨૭૧ ગાથા પ્રમાણ આ શ્રી ચન્દ્રીયા સંગ્રહણીની રચના જન્મ પામી. તાત્પર્ય એ કે લગભગ ૪૦૦, ૫૦૦ ગાથાવાળી કૃતિઓના હિસાબે આમાં ૧૫૦, ૨૦૦ ગાથાનો ધરખમ ઘટાડો થવા પામ્યો.

**શંકા**— જો તમારે સંક્ષિપ્તનું જ પ્રયોજન હતું તો, મૂલસંગ્રહશી જે સ્વયં સંક્ષિપ્ત જ હતી, તો તેનાથી સ્વોદેશ સરી જાત; પછી આ પ્રયાસ શા માટે કર્યો ?

**સમાધાન** આનો જવાબ ટીકાકાર શ્રી દેવભદ્રસૂરિજી જેઓ પ્રસ્તુત સંગ્રહણીના જ ટી<u>કાકાર</u> છે અને આ સંગ્રહશીકાર મહર્ષિના શિષ્ય છે. તેઓ ૨૭૧મી ગાથા–ટીકામાં ખુલાસો કરે છે કે– "ગુરુશ્રીએ સ્વકૃત સંગ્રહણીમાં જેટલો અર્થ સંઘર્યો છે તેટલો અર્થ મૂલસંગ્રહણીમાં નથી જ, સંક્ષિપ્ત તરીકે સમાન છે પણ 'થોડા<sup>૫૫૯</sup>શબ્દો અને વધુ અર્થો', તે તેમાં નથી, એ આમાં છે, માટે અમારા કૃપાળુ ગુરુદેવનો પ્રયાસ સપ્રયોજન અને સફળ છે.

પુનઃ કોઈ તર્ક કરે કે આટલો બધો વધુ અર્થસંગ્રહ કરી વિશિષ્ટ શા માટે બનાવી ? તેનો જવાબ સંગ્રહશીકાર (ગુરુ) પોતે જ મૂલગાથામાં આપે છે કે, **'अત્તપઢળત્યા'**-[गાથા ૨૭૧] મારા પોતાના સ્વાધ્યાયાર્થે બનાવી.

ગ્રન્થનું નામ જે 'સંગ્રહશી' છે, એ શબ્દનો અર્થ એટલો જ કે જેમાં સંગ્રહ કરાયો હોય તે 'સંગ્રહશી.' આ અર્થ સદાને માટે અરૂર હોવાથી શ્રીચન્દ્રમહર્ષિના સમયમાં, ગાથામાનમાં જેટલી અરાજકતા ન હતી, તેથી અનેકગજ્ઞી વીસમી સદી સુધીમાં ભણનાર વર્ગે કરી નાંખી છે. જેને જેને આગમોમાં કે ટીકાઓમાં જે જે ગાથાઓ પોતપોતાની દષ્ટિએ કષ્ઠઠ કરવા યોગ્ય કે જાણવા યોગ્ય લાગી, તેઓએ પોતાની પ્રિયગાથાઓ મૂલકૃતિમાં ઉમેરીને ભજ્ઞવા માંડી, પછી તે લખાવા માંડી. વિદ્યાર્થીઓના મનને એમ પણ થયું હશે કે આ તો 'સંગ્રહ'કૃતિ કહેવાય એટલે યથેષ્ટ ઉમેરી કરી શકાય. પરિણામે આપજ્ઞને ભાતભાતના માનવાળી સંગ્રહણીની પ્રતિઓ જૈન જ્ઞાનભંડારોમાંથી ઉપલબ્ધ થાય છે.

બીજી દષ્ટિએ જોઈએ તો આવી અરાજકતા એ એક અતિમહત્ત્વનું સૂચન કરી જાય છે કે, આ ગ્રન્થનું અધ્યયન અધ્યાપન જૈનસંઘમાં કેટલી હદે રુચિકર બન્યું હશે ! આજના જ્ઞાનભંડારોમાં પ્રાયઃ સંગ્રહણીની સચિત્ર કે અચિત્ર પ્રતિઓ ઓછાવત્તા પ્રમાણમાં જે પ્રાપ્ત થાય છે તે એના વ્યાપક પ્રચારને આભારી છે.

૫૫૮. 'किञ्चित्तदुमयवृत्तिगतस्य' 'શ્રીચન્દ્રીયા ટીકાકાર (ગા. ૨૭૧)ના ઉલ્લેખથી તે વખતે બે ટીકાઓ હતી. એક તો હરિભદ્રસૂરિજીની અને બીજી કઈ લેવી ? શું ૧૧૩૯માં રચાયેલી શીલભદ્રીયા વૃત્તિ હોઈ શકે ખરી ?

૫૫૯. એક જ અર્થ માટે–શબ્દો, ક્રિયાપદો, વિશેષણો આદિનો છૂટથી ઉપયોગ કરવામાં આવે તો ગાથામાન વધી જાય. એ જ અર્થને સૂત્ર રચનાના નિયમ મુજબ જરૂરી શબ્દોથી સંક્ષેપમાં રજૂ થાય તો અર્થ લગભગ એ જ રહેવા છર્તા ગાથામાન ઘટાડી શકાય. આવો ઉલ્લેખ કરીને ખરેખર ! તેઓશ્રીએ એક જૈનશ્રમણમાં હોવી જોઈતી નિરાભિમાનતા અને સરલતાનો જ પરિચય કરાવ્યો છે. ઉત્તમ, ગુણજ્ઞ અને કુલીન આત્માઓ કદિ પણ પોતાના પરોપકારની કે કાર્યની વધાઈ ગાવા કરતાં સ્વોપકારને જ આગળ ઘરે છે. કારણ કે એ મહામતિમહર્ષિઓ સમજે છે કે સ્વોપકારમાં પરોપકાર આપોઆપ સમાએલો હોય જ છે. 'લઘુતામાં પ્રભુતા સમજવી'એ આનું નામ !

# શ્રી શ્રીચન્દ્રમહર્ષિના શિષ્યો વાસ્તવિક વાતને રજૂ કરે છે----

ખુદ સંગ્રહશીકારના શિષ્ય શ્રી દેવભદ્રસૂરિજી જેઓ સત્ય હકીકત જાશતા હતા, તેથી તેઓ પોતે જ આ જ સંગ્રહશીની ટીકામાં જશાવે છે કે "અમારા પૂજ્ય ગુરુદેવશ્રી, જેઓએ માનકષાયને સંપૂર્શ દળી નાંખ્યો હતો, તેથી ગંભીરમના અમારા તારક ગુરુદેવશ્રી ઉદ્ધતાઈ વ્યક્ત થાય તેવા શબ્દો વાપરવાનું કદિ પસંદ કરતા ન હતા. તેથી જ તેમશે **अत्तपढणत्या** એટલે કે 'પોતાના ભણવાને માટે' કરી, એમ જશાવ્યું, પશ ખરેખર હકીકત એ હતી કે-તેઓશ્રીનો આ સફળ પ્રયત્ન નવદીક્ષિતો, અને અલ્પબુદ્ધિધના આત્માઓ માટે જ હતો અને આ વાત અમો તેમના સહુ શિષ્યો સ્પષ્ટ અને સારી રીતે જાશીએ છીએ, અને મેં ટીકામાં આ વાત લખી ત્યારે મારા અન્ય સાથી મુનિવરોએ જશાવ્યું કે-'આવા મહામતિમાન, શ્રુતજ્ઞાનના ભંડારસમા અને કરુશાઢ્દયી ઋષિએ **अત્તપદળત્વા**-આત્માના ભણવા માટે આવું અત્યલ્ય લઘુતાસૂચક વાક્ય ઉચ્ચારવું ન હતું.'

આના જવાબમાં ટીકાકારે સ્વગુરુની લઘુતાને ન્યાય આપવા, પ્રસ્તુત ઉદ્ગારોને મૂલવતા જણાવ્યું કે "આ લઘુતા એ જ તેઓશ્રીની શ્રુતસંપત્તિ અને મહત્તાની સૂચક છે. કેવો સુંદર ખુલાસો !" વળી ટીકામાં એમ જણાવ્યું છે કે, સંક્ષિપ્તરચના, પરસ્પરશ્રુતનો અને સ્વ-પરશાસ્ત્રનો સ્વાધ્યાય અને અનુચિંતન કરનારા, તેમજ પોતપોતાના ગચ્છ અને શ્રીસંઘના કલ્યાણ આદિ વ્યાપારમાં અગ્રગણ્ય સેવા આપી રહેલા મહામુનિઓને શીઘ્રપાઠ અને અર્થચિંતન આદિ કરવામાં અવશ્ય અત્યન્ત ઉપકાર કરવાવાળી છે. અને આ ઉપકારબુદ્ધિની વાત અમારા ગુરુદેવે અમારા બધાયની સમક્ષ કહેલી છે. એટલે જ મેં ઉપરોક્ત ઉલ્લેખ કર્યો છે. જો મારી મતિકલ્પનાથી હું કરું તો હું ખુલ્લી રીતે ગુરુઆશાતનાનો જ ભાગી બનું.

આ રીતે ટીકાકારે સ્વગુરુદેવની ઉપકારશીલતા અને અનુગ્રહબુદ્ધિની રસિક હકીકત રજૂ કરી સ્વગુરુગૌરવ અને ભક્તિ દાખવી છે. ધન્ય હો ! આવી ગુરુ–શિષ્યોની બેલડીને ! આપજ્ઞાં તેઓને અનંત વંદન.

શ્રી ચન્દ્રીયા સંગ્રહજ્ઞી અહીંઆ પૂરી થાય છે. હવે પછીની ગાથાઓ પુનઃ પ્રક્ષેપ તરીકે આપી છે, અને અન્તિમ ગાથા તેમના કોઈ અનુરાગી વિદ્યાર્થીએ બનાવી હશે ! [૩૪૩]

> ॐ अर्हं नमः । श्रीधरणेन्द्रपद्मावतीपूजिताय-श्रीशंखेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ।

अवतरण આ 'શ્રીચન્દ્રીયા'સંગ્રહશી એ ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ જઘન્ય છે જ પણ એનાથી યે અત્યત સંક્ષિપ્ત સંગ્રહશી છે, જે બે જ ગાથાના માનવાળી અને પ્રખ્યાત છે, તથા જે માત્ર ૨૪ દ્વારોનાં નામ માત્રનો જ નિર્દેશ કરનારી છે. આ સુપ્રસિદ્ધ ગાથાઓ શ્રીચન્દ્રમહર્ષિકૃત નથી, આગમોક્ત છે. અહીંયા તેને ઉદ્ધૃત તરીકે સમજવી.

संखित्तयरी<sup>४६°</sup> उ इमा <sup>9</sup>सरीरमोगाहणा<sup>२</sup> य <sup>३</sup>संघयणा । <sup>४</sup>सना <sup>८</sup>संठाण <sup>६</sup>कसाय <sup>७</sup>लेस <sup>८</sup>इंदिअ दु <sup>६</sup>समुग्घाया<sup>9°</sup>॥३४४॥ <sup>99</sup>दिट्ठि<sup>१२</sup>दंसण<sup>9३</sup>नाणे <sup>98</sup>जोगुव<sup>9४</sup>ओगोववाय<sup>9६,9७</sup>चवण-<sup>95</sup>ठिई । <sup>96</sup>पञ्जत्ति <sup>२°</sup>किमाहारे <sup>२9</sup>सन्नि-<sup>२२</sup>गइ-<sup>२३</sup>आगइ-<sup>२४</sup>वेए ॥३४५॥

૫६०. જિનભદીયા સંગ્રહશીમાં ઉપરોક્ત ગાથાઓ (तझवतवाળી) નીચે મુજબ આપેલી છે ----सरीरोगाहणसंघयणसंठाणकसाय हुंति सण्णाओ । लेसिंदिअसमुग्याए सत्री वेए अ पछत्ति ।।३६६।। दिट्ठि-दंसण-नाणे जोगुवओगे तहा किमाहारे । उववाय-ठिइ-समुग्धाय-चवणं गईरागई चेव ।।३६६।।

આ ગાથામાં ૨૪ દ્વારો વડે સંક્ષિપ્ત સંગ્રહશી જે ક્રમે દર્શાવી છે તેથી જિનભદ્રીયા સંગ્રહણીની ગાથાઓમાં ક્રમનો તજ્ઞવત છે. ત્યાં જ્ઞારીરોગાहणसंघयणसंठाणकसायં......આ રીતે ક્રમ છે.

તે ઉપરાંત શ્રીચન્દ્રીયાકારે ગાથા ૨૭૨ (આપશી ચાલુ ગાથા ૩૪૪)ના **દુ સમુગ્ધાયા** ૫દની ટીકા કરતાં 'સમુદ્ધાત'નું દ્વાર એક નહિ પશ તેનાં બે દ્વારો સમજવાં એમ સૂચિત કર્યું છે. કારણકે સમુદ્ધાત બે પ્રકારના છે. માટે બંનેનું અલગ અલગ દ્વાર માનવું. અને એ વાત યોગ્ય છે એવી પ્રતીતિ તેઓથી પૂર્વકાલીન જિનભદ્રીયા સંગ્રહશીની થોડા કેરકારવાળી સંક્ષિપ્ત સંગ્રહશી ૨૫ ગાથાઓ જ આપે છે. ત્યાં ગાથા ૩૬૫માં **સમુગ્ધાણ** અને ગાથા ૩૬૬માં **સમુગ્ધાય** આમ બંને વખત **સમુદ્ધાત** પદ વાપરીને **સમુદ્ધાત**નાં દ્વારો બે ગણવાનાં છે. એમ સ્પષ્ટ મહોર–છા૫ મારી આપી છે. બંનેના ટીકાકારો પણ એ જ રીતે સંમત થયા છે. પણ વર્તમાનમાં જે પ્રકરશ 'દંડક' શબ્દથી પ્રસિદ્ધ છે તેના કર્તા ઉપરના મતથી જુદા પડ્યા છે. તે નીચેની હકીકતથી સ્પષ્ટ સમજાશે.

વર્તમાનમાં આપણે ત્યાં જીવવિચારાદિ પ્રસિદ્ધ ચાર પ્રકરણની અંદર એક દંડકનું પ્રકરણ આવે છે. અલબત્ત એનું અસલ નામ શું ! તે તો કર્તાઓ જાણે ! આદિ કે અન્તમાં ક્યાંય સૂચવ્યું નથી. પણ સત્તરમી સદીના ટીકાકાર શ્રી રૂપચંદ્રમુનિજી આનાં ત્રણ નામો સૂચવે છે. એક તો **लघुसंग्रहणી,** બીજું **વિचારષદ્ત્રિંશિकા** અને ત્રીજું **ષદ્તિંશિकા** પહેલું નામ ટીકાના મંગલાચરણમાં, બીજું છેલ્લી ૪૪મી ગાથાની ટીકામાં અને ત્રીજું ટીકાની પ્રશસ્તિમાં છે. છેલ્લાં બે નામો તો લગભગ સરખાં જ છે. એટલે 'લઘુસંગ્રહણી' અને 'વિચારષટ્ત્રિંશિકા' આ બે નામો મુખ્યત્વે છે. પણ વિચાર કરતાં એક જ નામ ટીકાકારને અભીષ્ટ હશે એમ સમજાય છે. એના કારણોમાં ઊતરવું અહીં પ્રસ્તુત નથી. અત્યારે પ્રસ્તુત છે નીચેની બાબત એટલે તે જોઈએ.

સંગ્રહશીસૂત્ર જેને આજકાલ સહુ 'બૃહત્ સંગ્રહશી' કે 'મોટી સંઘયશી' કે (સંગ્રહશી)થી ઓળખે છે. તેમાં સંક્ષિપ્તતર સંગ્રહશી તરીકે ઉપર જે બે ગાથા છાપી છે તે જ બે ગાથા, એ જ આનુપૂર્વીએ આ દંડક પ્રકરશના પ્રારંભમાં ગાથા ૨, ૩ તરીકે આપી છે. ગાથાનું સંપૂર્શ સામ્ય છતાં અર્થની દષ્ટિએ 'દંડક'ના કર્તા ખુદ પોતે સંગ્રહશી મૂલ અને ટીકાના આશયથી જુદા પડે છે. संस्कृत छाथा—-संक्षिप्ततरा तु इयं शरीरमवगाहना च संहननम् । संज्ञा संस्थानं कषायः लेश्या इन्द्रियं द्वौ समुद्धातौ ।।३४४।। दृष्टिदर्शनज्ञानानि योगोपयोगोपपात-च्यवन-स्थितयः । पर्यात्तिः किमाहारः संज्ञि-गति-आगति-चेदाः ।।३४४।।

શબ્દાર્થ—

| संखित्तयरी≔સંક્ષિપ્તતર            | जोगुवओगोववाय≕યોગ, ઉપયોગ, ઉપપાત |
|-----------------------------------|--------------------------------|
| <b>દુ સમુ</b> ग्धाया≔બે સમુદ્ધાતો | किमाहार=કર્યો આહાર             |
| વિફિ≓દષ્ટિ ∣                      | वेए==देध                       |

**गावार्व** ૧. શરીર, ૨. અવગાહના, ૩. સંઘયણ, ૪. સંજ્ઞા, ૫. સંસ્થાન, ૬. કષાય, ૭. લેશ્યા, ૮. ઇન્દ્રિય, ૯. જીવ સમુદ્ધાત, ૧૦. અજીવ સમુદ્ધાત, ૧૧. દષ્ટિ, ૧૨. દર્શન, ૧૩. જ્ઞાન, ૧૪. યોગ. ૧૫. ઉપયોગ, ૧૬. ઉપપાત સંખ્યા, ૧૭. ચ્યવન સંખ્યા, ૧૮. સ્થિતિ=આયુષ્ય મર્યાદા, ૧૯. પર્યાપ્તિ, ૨૦. કિમાહાર, ૨૧. સંજ્ઞી, ૨૨. ગતિ, ૨૩. આગતિ, ૨૪. વેદ. આ પ્રમાણે ૨૪ દ્વારની આ સંક્ષિપ્ત સંગ્રહશી છે. 11૩૪૪-૩૪૫1

**વિશેષાર્ય** આ બંને ગાથાઓ અમુક આગમગ્રન્થોમાં તેમજ તેના અંગભૂત ગ્રન્થોમાં પ્રસંગોપાત્ત જોવા મળે છે. આપણે ત્યાં વર્તમાનમાં પ્રારંભના પાઠ્યક્રમમાં પંચપ્રતિક્રમણ બાદ જીવવિચાર, નવતત્ત્વ અને દંડક પ્રકરણોનો અભ્યાસ કરાવાય છે, તે પૈકી દંડક પ્રકરણમાં આ જ ગાથાઓ (ઉદ્ધૃત કરીને) આપી છે.

સંગ્રહણીની બંને ગાથાઓ અને તેના ટીકાકારો પણ **સમુદ્ર્યાત** નું દ્વાર એક નહીં પણ બે ગણવાનું સૂચિત કરે છે. જ્યારે દંડક પ્રકરણના કર્તા ગજસાર મુનિજી બંને સમુદ્ર્યાતોનું દ્વાર એક જ ગણાવે છે. એનો પુરાવો દંડકની ૨૦મી ગાથા જ છે. આ ગાથામાં મત્યાદિ ત્રણેય અજ્ઞાનને ચોવીસે દંડકમાં ઉતાર્યા છે તે છે. જો ૨૪ દ્વારમાં તે દ્વારની ગણત્રી ન હોત તો દંડકમાં તેનો સ્વતંત્ર અવતાર કરત જ નહીં, પણ ગજસાર મુનિજીએ પ્રસ્તુત બે ગાથામાં ગજ્ઞાન દ્વાર શબ્દદ્વારા સૂચિત નથી કર્યું તો કયા આધારે તેમણે આવી પ્રરૂપણા કરી ? તો તેનો ખુલાસો તો આપણને ટીકાકારના ઉલ્લેખથી મળે છે. તેઓ ૨૪ દ્વારના સંગ્રહરૂપ ગાથાઓની ટીકા કરતાં—

ज्ञानसाहचर्यादत्राऽप्यनुक्तमपि त्रिषाऽज्ञानं.....। एतत्सूत्रे नोक्तं बहिर्गम्यम् । અને અજ્ઞાન લારની વ્યાખ્યા કરતાં ૨૦મી ગાથાની ટીકામાં જણાવે છે કે अय गायान्तर्मूतंत्रयोदशमद्वारं निरुप्यते । ज्ञानद्वारान्तो-ऽज्ञानद्वारमन्तर्भूतं तच्च प्रादुष्कृतम् ॥ ઇત્યાદિ. તેઓશ્રી પ્રાચીન પ્રરૂપણાથી કેમ જુદા પડ્યા ? 'લાગે છે કે આ પ્રરૂપણાને કોઈ પ્રાચીન આધાર જરૂર હોવો જોઈએ અને એ માટે આગમસ્થ થયેલી બંને ગાથાઓ ઉપરનું વિવરણ તપાસવું જરૂરી બને છે.

વળી ભાવનગરની પ્રસારક સભા તરફથી વિ. સં. ૧૯૯૧ની સાલમાં બહાર પડેલી ક્ષમાશ્રમજ્ઞ કૃત સંગ્રહજ્ઞીના અનુવાદવાળી પુસ્તિકામાં પાછળ આપેલા યંત્રસંગ્રહમાં ૩૬મું યંત્ર આપ્યું છે. ત્યાં પણ જ્ઞાન અને અજ્ઞાન એ બે દ્વાર દર્શાવ્યા છે, ને સમુદ્દ્વાતનું એક જ દ્વાર દર્શાવ્યું છે.

તેમજ આ ગ્રન્થની પ્રથમાવૃત્તિમાં મેં પશ ઝડપથી અનુવાદ પૂરો કરવાની ધૂન અને કરજમાં પૂરતું ધ્યાન ન આપવાના કારણે દંડક પ્રકરશના મતાનુસારી જ ૨૪ દારો જણાવ્યાં હતાં. પરંતુ આ વખતે એ ભૂલ સુધારી લેવામાં આવી છે. शरीरद्वारनुं वर्णन

<sup>૫૬૧</sup>૫ન્નવશાસૂત્ર—ટીકા અને <sup>૫૬૨</sup>લોકપ્રકાશ આદિ ગ્રન્થોમાં સંસારી જીવોનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ ૩૬-૩૭ દ્વારો વડે વર્શવ્યું છે.

જ્યારે અહીંઆ મૂલ ગાથામાં ૨૪ દ્વારો, તેના નામ લેવાપૂર્વક જજ્ઞાવ્યાં છે અને તે પ્રત્યેક દ્વાર ઉપર વિસ્તૃત વર્જ્ઞાન સંગ્રહણીના ટીકાકારોએ કર્યું છે. તે આધારે અને અન્ય ગ્રન્થોના આધારે પ્રસ્તુત દ્વારોની સમજ આપવામાં આવી છે.

આ દશ્ય અદશ્ય વિશ્વમાં સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ દશ્ય કે અદશ્ય કોટિના એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના અનંત જીવો છે. આ જીવોની જીવનસ્થિતિ અને જીવનનો વિકાસ કેવો હોય છે ? એ સમજવા માટે સંકળાયેલી અનેકાનેક બાબતોનું જ્ઞાન જરૂરી હોય છે. સંપૂર્ણ જ્ઞાનના અભાવે તમામ બાબતોને આપશે જાશવાને સમર્થ નથી. એટલે શાસ્ત્રકારોએ ગ્રાહ્ય અને જરૂરી બાબતોની જે નોંધો કરી તેને અહીં સમજાવવામાં આવે છે. એમાં સહુથી પહેલું શરીરદ્વાર કહેવાશે. કારણકે એ મુખ્ય વસ્તુ છે. શરીર વિના કોઈ સંસારી જીવ હોઈ જ શકતો નથી. વિશ્વમાં એવા દેહધારી જીવો અનંત છે. અને તે જીવો પાંચ પ્રકારનાં શરીરો વડે વહેંચાએલા છે. અને આઠ પ્રકારની ગ્રાહ્ય પુદ્દગલ વર્ગધ્રા પૈકીની પાંચ પ્રકારની વિભિન્ન વર્ગધાઓ દ્વારા આ પાંચ વિભિન્ન શરીરોનું નિર્માધ થાય છે.

 સરીર-[शरीर] દ્વાર-શરીર શબ્દની વ્યુત્પત્તિ વિચારીએ તો शीर्यते-विशीर्यते तच्छरीरं શીર્શ-વિશીર્શ એટલે કે વીખરાવાના અથવા વિનાશ થવાના સ્વભાવવાળું અથવા પૂરશ--ગલન સ્વભાવવાળું હોય તેને શરીર કહેવાય.

વાત પણ સાચી જ છે. કોઈપણ શરીર એ પુદ્ગલ એટલે કે <sup>પદચ</sup>પરમાણુઓના સમૂહનું બનેલું હોય છે. અને પુદ્ગલ પરમાણુઓનો સ્વભાવ છે કે તેઓ સદાય એક જ સ્થિતિમાં રહેતા નથી, એનો આંશિક કે સર્વથા સંયોગ--વિયોગ કે પૂરણ--ગલનાદિ થયા જ કરે છે. અને એના કારણે શરીરમાં સારાનરસાપણાની સ્થિતિઓ ઊભી થાય છે. એક સમયે તેનો સર્વથા અન્ત પજ્ઞ ઊભો થાય છે. એટલે ધારણ કરેલા શરીરના પરમાણુઓની રાખ પજ્ઞ થઈ જાય છે. આવા વિનાશી અને ઔદયિક ભાવથી (-કર્મોદયથી) પ્રાપ્ત થતા શરીરોની ભિન્ન ભિન્ન સ્થિતિ, સ્વભાવ તેમજ કર્તવ્યના કારણે પાંચ પ્રકારો જણાવ્યા છે. ૧. ઔદારિક ૨. વૈક્રિય ૩. આહારક ૪. તૈજસ ૫. કાર્મજ્ઞ.

(૧) ઔદારિક શરીર— उदाરે: पुद्गलैर्जातम्' ઉદાર પુદ્દગલો વડે બનેલું તે ઔદારિક. અહીંયા ઉદાર શબ્દ ઉત્તમ, સ્થૂલ અને પ્રધાન ત્રણેયનો વાચક છે. અર્થાત્ ઉત્તમ પુદ્દગલોનું બનેલું હોય તે. સ્થૂલ પુદ્દગલસ્કંધોનું (પરમાણુઓના જથ્થાઓનું) બનેલું હોય તે અથવા પાંચેય શરીરમાં જે પ્રધાન સ્થાન ભોગવે છે તે.

ધર્મસાધના અને મોક્ષની પ્રાપ્તિ, આપણા જેવા જ ઔદારિક શરીરની મદદથી જ થતી હોવાથી

५६९. पन्नवणा ठाणाईं बहुवत्तव्वं ठ्रिईं विसेसाय । [पन्नवणासूत्र गाथा ४ थी ७]

५६२. भेदास्थानानि पर्याप्तिः ।। [सर्ग ३, श्लोक २ थी ६]

૫૬૩. આમ તો પરમાણુઓ બધા સરખા જ હોય છે પરંતુ પરમાશુઓના સ્કંધો અને સ્કંધોની વર્ગણાઓ અને એમાંની પરમાણુઓની જે સંખ્યા તેના કારણે તેના કાર્યોમાં ભિન્નતા સર્જાય છે. તેને ઉત્તમ પુદ્દગલોવાળું કહ્યું. આ શરીરના પુદ્દગલસ્કંધો બીજા ચાર શરીરના પુદ્દગલસ્કંધોની અપેક્ષાએ મોટા હોવાથી 'સ્થૂલ' કહ્યું. અથવા ઔદારિક શરીરની અવગાહના અન્ય શરીરોની અપેક્ષાએ મોટી એટલે એક હજાર યોજનથી અધિક હોવાના કારણે પણ સ્થૂલ કહ્યું. અને તીર્થંકરો, ગણધરો, ચક્રવર્તી આદિ શરીરને જ ધારણ કરનારા હોવાથી, બધાય શરીરમાં પ્રધાન ગણાતું હોવાથી 'પ્રધાન' કહ્યું છે.

આ શરીર ચોક્કસ પ્રકારના (ઔદારિક વર્ગણાની જાતના) પુદ્દગલસ્કંધોથી રચી શકાય છે.

આ શરીર રસ, રૂધિર, માંસ, મેદ, અસ્થિ—હાડકાં, મજ્જા અને વીર્ય આ સાત ધાતુનું બનેલું હોય છે. પજ્ઞ દરેક જીવને સાતેસાત ધાતુ હોવી જ જોઈએ એવો નિયમ નથી. ન્યૂનાધિકપણે પશ હોઈ શકે છે. એનું કારજ઼ જીવના વિકાસની સ્થિતિ સાથે સંબંધ ધરાવે છે.

આ જુદા જુદા પ્રકારના વર્ણ—રંગ, ગંધ, રસ—સ્વાદ અને સ્પર્શોવાળું હોય છે અને શરીરધારી સૂક્ષ્મ નિગોદના જીવોથી લઈને તમામ મનુષ્યો અને તિર્યંચોને હોય છે. જે વાત આગળ કહેશે જ. આ શરીર સમગ્ર જન્મપર્યંતનું જ હોય છે. વચમાં નવું ઔદારિક બનાવી શકાતું નથી અને જૂનું ગમે ત્યારે તજી શકાતું નથી.

(૨) **વૈક્રિય શરીર—વિ-**क्रिया. વિ એટલે વિવિધ. क्रियા એટલે ક્રિયા. એ વિવિધ ક્રિયા જેમાં થઈ શકે તેનું નામ વૈક્રિય' કહેવાય. એટલે વિવિધ કે વિશિષ્ટ પ્રકારની રૂપ–ક્રિયાઓ કરવામાં જે સમર્થ હોય, તે શરીરને **વૈક્રિય** કહેવાય છે.

આ શરીરને આપણી જાડી ભાષામાં બહુરૂપી કે જાદુગરું શરીર કહી શકાય. કેમકે આ શરીર અમુક—ચોક્કસ પ્રકારના વૈક્રિય પુદ્દગલસ્કંધોનું બની શકે છે. આ વૈક્રિય સ્કંધો આ ઔદારિક જાતના સ્કંધોથી સૂક્ષ્મ હોય છે. અને આ સ્કંધોનો સ્વભાવ પારા જેવો છે. એ કારણે એક શરીરમાંથી અનેક શરીર બનાવી શકાય, એક સરખાં કે અસરખાં અસંખ્ય રૂપો બનાવી શકાય, અસંખ્ય રૂપોમાંથી એક બનાવી દેવાય. નાનામાં નાનું સોયના અગ્ર ભાગ જેટલું બનાવી શકાય અને મોટામાં મોટું હજારો ગાઉ જેવડું પણ બનાવી શકાય, પતળાનું જાડું, જાડાનું પતળું થાય, કોઈપણ અવસ્થાઓવાળું કોઈ પણ જાતિના રૂપોવાળું બનાવી શકાય, આકાશગામીમાંથી પૃથ્વીગામી બની જાય, પૃથ્વીગામીમાંથી આકાશગામી બની જાય, હલકાનું ભારે થાય, ભારેનું હલકું થાય, દશ્ય અદશ્યરૂપે બની જાય, એ રીતે યથોચિત મર્યાદા પ્રમાણે જે જે જાતનાં રૂપો-આકારો બનાવવા હોય તે બધું આ શરીરથી જ શક્ય છે. એવું એ વિચિત્ર પ્રકારનું અને અદ્ભુત કહી શકાય તેવું આ શરીર છે.

આ શરીર ઔદારિક શરીરગત રહેલી સાત ધાતુઓથી રહિત છે. એમને વૈક્રિય લબ્ધિથી શોભા માટે ઉત્પન્ન કરેલા કૃત્રિમ દન્ત, નખ, કેશાદિક હોઈ શકે છે. દેવોના વૈક્રિય શરીરમાં દાંત, નખ, કેશ અને અસ્થિ જેવો કઠણ ભાગ અવશ્ય હોય છે પણ તે ઔદારિક શરીરનાં દાંત, અસ્થિ વગેરેની માફ્ક અશુચિ ધરાવતા નથી હોતાં.

આ શરીર **મવપ્રત્વયિક** અને **लब्धिप्रत्ययिક** બે પ્રકારે હોય છે. સમગ્ર જન્માશ્રયી દેવલોકના દેવો અને નરકગતિના નારકજીવોને **મવપ્રત્યયિક્ર** વૈક્રિય હોય છે. અને **लब्धिप्रत्ययिक**—તે તપશ્ચર્યાદિક ગુશો દ્વારા મેળવેલું. આ લબ્ધિપ્રત્યયિક શરીર ગર્ભજ મનુષ્ય, તિર્યંચો અને કેટલાક બાદર પર્યાપ્તા વાયુકાયના જીવોને હોય છે. લબ્ધિ વડે ઉત્તરવૈક્રિય કરવું હોય ત્યારે અથવા ભવપ્રત્યયિક વૈક્રિય શરીરને ઉત્તરવૈક્રિય રચવું હોય ત્યારે વૈક્રિય સમુદ્દ્ધાત નામની એક વિશિષ્ટ ક્રિયા કરવી પડે છે. અને તે દ્વારા તત્પ્રાયોગ્ય પુદ્ગલ ગ્રહણ કરવું પડે છે, પછી જ શરીર રચી શકાય છે.

(3) આહારક શરીર—આ શરીર સમગ્ર ભવ પર્યંતનું નથી હોતું. વળી આ શરીરને મનુષ્યો જ જરૂર પડે ત્યારે બનાવી શકે છે. મનુષ્યોમાં બધા મનુષ્યો નહિ પગ્ન ચારિત્ર લઈને ચૌદ પૂર્વધર, તથા મનઃપર્યવ વગેરે જ્ઞાનને પ્રાપ્ત થયેલા, વગેરે યથાયોગ્ય લબ્ધિ—શક્તિ પ્રાપ્ત કરેલા હોય તેઓ જ કરી શકે છે. અને તેમાંય અમુક કારણ ઉપસ્થિત થાય ત્યારે જ. આટલું જરૂરી સ્પષ્ટીકરણ કરીને મૂળ વાત ઉપર આવીએ.

તથાવિધ લબ્ધિ--શક્તિધારી ચૌદ પૂર્વ જેવડા વિશાળ જ્ઞાનને પ્રાપ્ત થયેલા, શ્રુતકેવળીથી ઓળખાતા મુનિરાજો વગેરે વડે જે **आદ્દીયતે-ગૃદ્ધાતે** ગ્રહશ કરાય અથવા કેવલજ્ઞાની પાસે જીવાદિક સૂક્ષ્મ પદાર્થોના સંદેહોનું સમાધાન જે શરીર દ્વારા ગ્રહશ કરી શકાય, તેથી તેને આહારક શરીર કહેવાય છે.

આ શરીર કોણ ધારણ કરી શકે ? આના અધિકારીઓ તરીકે શ્રુતકેવલી (ચૌદ પૂર્વધરો) ભગવંતો તથા ચૌદ પૂર્વના અવગાહન તેમજ તપશ્ચર્યા વગેરે દ્વારા ઉત્પન્ન થયેલી આમર્ષોષધિ વગેરે લબ્ધિવાળા મુનિવરો, મનઃપર્યવજ્ઞાનીઓ તથા આહારક લબ્ધિવાળા જંઘાચારણ અને વિદ્યાચારણ વગેરે મુનિવરો છે.•

તેઓ શા માટે રચે છે ? તે બાબતમાં એવું જણાવ્યું છે કે, કોઈ વખતે દ્રવ્યાનુયોગાદિના તાત્ત્વિક ચિંતનમાં સંદેહ પડ્યો અને એ સંદેહનું સમાધાન સ્વયં થતું ન હોય, અને સમાધાનની આતુરતા અને આવશ્યકતા અસાધારણ હોય; ત્યારે તે સમાધાન મેળવવા માટે રચે છે. એ માટે તે વખતે પોતાને સેવા તપશ્ચર્ય દ્વારા આહારક શરીર રચી શકાય તેવી લબ્ધિ—શક્તિ કે ગુણ જે આત્મામાં ઉત્પન્ન થયેલ છે, તે શક્તિદ્વારા રચે છે. અર્થાત્ પોતાના મનથી પોતાનું વીર્ય જ્ઞેરવે છે. ઝડપથી આહારક શરીર રચી શકાય એવા જગતમાં વર્તતા પુદ્દગલસ્કંધોને (સમુદ્ધાત નામની આહારક એક વિશિષ્ટ કિયા વડે) ગ્રહણ કરી, પોતાના જ મુઠી વાળેલા એક હાથ પ્રમાણ જેવડું નાનું જ શરીર રચી કાઢે છે. પછી પોતાના આત્મબળથી એ 'આ' નૂતન શરીરને નજીકમાં વિચરતા કેવલી તીર્થકર કે કેવલી ભગવંત પાસે મોકલે છે. કેવલી તો કેવલજ્ઞાનના બળવડે આવેલા એ શરીરને જુએ છે ને આહારક શરીરી મુનિના સંદેહનું સમાધાન કેવલી ભગવંત બરાબર આપે છે. એ સમાધાન મળી જતાં તે શરીર પાછું આવી જાય છે અને ગ્રહણ કરેલાં આહારક શરીર પ્રાયોગ્ય પુદ્દગલ પરમાણુઓનું વિસર્જન કરી નાંખે છે. જેમ સમાધાન માટે શરીર ગ્રહણ કરે છે, તેમ જિનેશ્વરદેવના સમવસરણ્વની ઋદ્વિ જોવા માટે અથવા કોઈ જીવદયા વગેરેના મહાન લાભ માટે પણ આ શરીર રચે છે. આ શરીર વડે અંતર્મુહૂર્તમાં જ બધું કાર્ય આટોપી લેવાનું હોય છે.

આ શરીર અનુત્તર વિમાનના દેવોના મહાન શરીરથી પગ્ન અધિક મનોહર કાન્તિવાળું, સ્ફટિક ં રત્નના જેવું અતિ નિર્મળ અને સ્વચ્છ હોય છે.

96

આ આહારક શરીરની લબ્ધિ એક જીવને પોતાના સંસારકાળ દરમિયાન જુદા જુદા ભવની અપેક્ષાએ વધુમાં વધુ ચાર વાર પ્રાપ્ત થાય છે.

અહીં એક વાત ધ્યાનમાં રાખવી ઘટે કે ઉત્તરવૈક્રિય શરીર, ગુણપ્રત્યયિક વૈક્રિયશરીર અને આહારકશરીર રચવું હોય ત્યારે શરીર દ્વારા (વૈક્રિય અને આહારક) સમુદ્દ્વાત નામની આત્માની એક વિશિષ્ટ ક્રિયા થાય છે. એ ક્રિયા દ્વારા તે તે શરીરની વર્ગણાયોગ્ય પુદ્દગલોનું પોતાના આત્મપ્રદેશોથી અવગાહેલા ક્ષેત્રમાંથી ગ્રહણ કરે છે અને તેનાથી તે તે ઉત્તરશરીરો રચી શકે છે. એક જ વ્યક્તિ ભલે જુદાં જુદાં શરીરો રચે, પરંતુ મૂળ શરીરમાં રહેલા આત્મપ્રદેશોનો ઉત્તર શરીરના આત્મપ્રદેશો સાથેનો સંબંધ સાંકળની માફક અતૂટ રહે છે.

(૪) તેજસ શરીર— જગતમાં તૈજસની જાતના ઉષ્ણ પુદ્દગલસ્કંધો રહેલા છે. તેવી જ જાતના પુદ્દગલસ્કંધોનું બનેલું જે શરીર તેને તૈજસ શરીર કહેવાય છે. આ શરીર ઘણું જ સૂક્ષ્મ શરીર છે. જેમ ઉપરના ત્રણેય શરીરને ઇન્દ્રિયો હોય છે, તેમ આ શરીરને ઇન્દ્રિયો હોતી નથી. અમુક જાતનો વિશિષ્ટ આકાર છે એવું પણ નથી. સામાન્ય આકાર ભલે હોય. આ શરીર અતિ અવિકાસિત એવા સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ (નિગોદ) જીવથી માંડીને અતિવિકાસિત હરકોઈ સંસારી જીવમાં રહેલું છે. અને આપણી સામાન્ય છાદ્યસ્થિક દષ્ટિથી અગોચર છે. (પ્રાય:) આ શરીર અન્ય શરીર (ઔદ્યારિક, વૈક્રિય)ની સાથે જ રહેવાવાળું છે. તમામ જીવોને અનાદિકાળથી મોક્ષે જવાના અંતિમ સમય સુધી અવિરહપણે આત્માની સાથે ઓતપ્રોત થઈને રહેલું હોય છે. સ્વન્સ્વ શરીરથી વ્યાપ્ત થઈને તે રહી શકવાવાળું છે. જીવથી સાથે જન્મજન્માંતરમાં સાથે જ રહેવાવાળું છે. જો એ ન હોય તો જન્મતાંની સાથે જ જીવથી ગ્રહણ કરાતા આહારનું પાચન ન થાય અને શરીર બંધાય નહિ.

**આ શરીરનું કાર્ય શું છે ?** તે જોઈએ— આ શરીરના કારણે શરીરમાં ઉષ્ણતા રહે છે. આપણા શરીરમાં જે ગરમી હોય છે તે મુખ્યત્વે તો આના પ્રભાવે જ હોય છે. આયુર્વેદમાં 'જઠરાગ્નિ' તરીકે જે કહેવાય છે તે આ શરીરનો જ અગ્નિ છે. શરીરના આહારાદિકને પચાવવામાં આ જ શરીરની મદદ છે. આ શરીર નિગ્નહ અને અનુગ્રહ પણ કરવાવાળું છે. એટલે કે જીવને તપશ્ચર્યા વગેરે શુભ પ્રવૃત્તિ દારા તૈજસ લબ્ધિ કે શીત લબ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ હોય તો તૈજસ લબ્ધિના પ્રભાવે પોતાના શરીરની બહાર તૈજસ–ગરમીને બહાર કાઢે. એટલે કે તાવ આવે છે, તે તૈજસ શરીર જે જઠરના સ્થાનમાં વધુ પ્રમાણમાં રહેલું હોય છે તેની જ ગરમી સમગ્ર શરીરમાં ફેલાઈ જાય છે, ને શરીર ગરમ ગરમ બની જાય છે, ને તાવ આવ્યો કહેવાય છે. તેજોલેશ્યા દારા સર્વત્ર ગરમી ફેલાવીને અનુગ્રહબુદ્ધિથી હિમથી થતા ભયંકર નુકશાનને અટકાવી શકે છે અથવા વિદ્વેષ બુદ્ધિ જાગે તો (તેજસ સમુદ્ધાત દારા) શરીર બહાર કાઢેલા તૈજસ (અતિ ઉષ્ણ) પુદ્દગલસ્કંધો દારા સામાને ભસ્મ કરી નાંખે છે. આ શરીર કોઈ પણ વસ્તુને<sup>પ૬૪</sup> ભસ્મીભૂત કરી શકવાને સમર્થ હોય છે.

૫૬૪. ઋષિ લોકો શ્રાપ આપીને ભરમીભૂત કરતા, તે આ તૈજસ લબ્ધિના પ્રભાવે. આમ તૈજસ શરીર શ્રાપ ને અનુગ્રહમાં, ઉષ્ણ ને શીત લેશ્યામાં કારણભૂત છે. એટલા જ માટે તત્ત્વાર્થરાજવાર્તિકમાં તૈજસ શરીરના નિઃસરણાત્મક અને અનિઃસરણાત્મક એવા બે ભેદો બતાવ્યા છે. એક અંદર રહીને અને બીજું બહાર નીકળીને કાર્ય કરનારું છે.

ह२ह

અને આ લબ્ધિ જેને હોય તેને, તેથી વિપરીત શીતલબ્ધિ પજ્ઞ ભેગી જ હોય છે, એટલે અનુગ્રહ કે ઉપકાર બુદ્ધિથી સળગી રહેલી વસ્તુને ઠારી નાંખવા માટે, બળતાને શાંત કરવા માટે શીત પરમાજ્રુઓનાં કિરશો છોડીને સામાને શાંત કરે છે. પોતાના શરીરને બળતું બતાવવું હોય, તેજમય બતાવવું હોય તો તે રીતે પજ્ઞ ઉપયોગ કરી શકે છે, અને બરફથીએ અધિક ઠંડું બનાવવું હોય તો ય બનાવી શકે છે.

આમ બાળવાની અને ઠારવાની <sup>પ૬પ</sup>બન્ને ક્રિયાઓ કરવાની વિશિષ્ટ લબ્ધિ–શક્તિ આ શરીર ધરાવે છે.

(૫) **કાર્મભ્ન શરીર**—સંસારમાં આત્મા અને કર્મ આ બે વસ્તુ મુખ્ય છે. જેને પુરુષ અને પ્રકૃતિ કહે છે. આત્મા એ એક સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે. એનો પોતાનો મૂળ સ્વભાવ અનંત-જ્ઞાનમય-દર્શનમય-ચારિત્રમય છે. તે અરોગી, અકષાયી, અનામી અને અવિનાશી વગેરે છે. પરંતુ 'કર્મ' નામના દ્રવ્ય વડે અનાદિથી યુક્ત થવાથી તેનો મૂળ સ્વભાવ કે સ્વરૂપ દબાઈ ગયેલ છે.

કર્મ શું છે ? એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં કર્મ એ એક જાતના વિશ્વવ્યાપી કર્મયોગ્ય પુદ્દગલસ્કંધો છે. એ પુદ્દગલસ્કંધો પોતાની મેળે બીજાને નિગ્નહ કે અનુગ્નહ, સુખ કે દુઃખનું કરશ નથી બનતા, પરંતુ આત્મા જ્યારે શુભ કે અશુભ, સારા કે ખોટા, વિચાર--વાશી કે વર્તન દ્વારા પ્રવૃત્તિ કરે છે ત્યારે તે શરીરધારી આત્માની અવગાહનામાં રહેલા કર્મના સ્કંધો પોતે ખેંચાઈને જીવના આત્મપ્રદેશો સાથે જોડાઈ જાય છે. જોડાતાંની સાથે જ તે પુદ્દગલસ્કંધોમાં સુખદુઃખ વગેરે આપવાની એક જ શક્તિ-સ્વભાવ આવિર્ભાવ પામે છે. એ શક્તિના આવિર્ભાવ, સાથે સાથે એ શક્તિનો પ્રકાર, એની કાળમર્યાદા, એનો પ્રભાવ અને એનું પ્રમાણ પણ નક્કી થાય છે. હવે આત્મા સાથે ક્ષીરનીરની માફક ઓતપ્રોત થયેલાં કર્મો યથાયોગ્ય સમયે પરિપાક થતાં તે કર્મોની સુખદુઃખ આપવાની શક્તિઓ ખુલ્લી થાય છે. અને જીવને તેનો યથાયોગ્ય અનુભવ કરવો પડે છે. જ્યાં સુધી સંસારમાં પરિભ્રમણ છે ત્યાં સુધી તેનું અસ્તિત્વ પણ રહે જ છે.

જીવોના વિચારો, વચનો અને વર્તનો પશ અનંત પ્રકારનાં હોવાથી કર્મો પશ અનંત પ્રકારનાં છે પશ અનંત પ્રકારોને વ્યક્ત કરવા, સાંભળવા અને સમજવા એ અશક્ય હોવાથી સર્વજ્ઞ ભગવંતોએ તેનું વર્ગીકરશ કરી નાંખ્યું. તે કરીને તેનો ૧૫૮ પ્રકારમાં સમાવેશ કર્યો. પછી ૧૫૮નું પુનઃ વર્ગીકરશ કરીને તેનો આઠ પ્રકારમાં સંક્ષેપ કર્યો એટલે સામાન્ય રીતે મૂળ કર્મ આઠ અને તેની ઉત્તર પ્રકૃત્તિ (પ્રકારો) ૧૫૮ થાય છે. આ ૧૫૮ પ્રકારનાં કર્મો-પ્રદેશો કે પરમાશુઓનો જે સમૂહપિંડ તેને જ 'શરીર' શબ્દ જોડીને—'કાર્મજાશરીર' એવા નામથી શાસ્ત્રકારોએ ઓળખાવ્યું છે. એટલે કે આ શરીર કર્મના સમૂહરૂપ છે. આ શરીર પ્રત્યેક જીવાત્માઓના અસંખ્ય આત્મપ્રદેશો સાથે તૈજસ શરીરની જેમ જ અનાદિકાળથી જોડાએલું છે. અને મોક્ષપ્રાપ્તિના અન્તિમ સમય સુધી અવિરહપશે રહેવાવાળું છે. પશ એટલું વિશેષ સમજવું કે કર્મની ૧૫૮ની સંખ્યા ઠેઠ સુધી રહે છે, એવું નથી

૫૬૫. શીતલ એવા સમુદ્રમાંથી (વડવાનલ નામના) અગ્નિનો અને પાણીથી સભર વાદળામાંથી જેમ વીજળીનો ઉદ્ભવ થાય છે તેમ. હોતું. એમાં ફેરફાર થઈ શકે છે. નામકર્મમાંની કાર્મણશરીર નામકર્મની પ્રકૃતિ દ્વારા કાર્મણવર્ગણાઓનું ગ્રહણ–વિસર્જન થયા કરે છે.

આ કર્મશરીર કે કાર્મશશરીર એ તમામ શરીરોની અને ખુદ પોતાની ઉત્પત્તિમાં મૂળ<sup>મ૬૬</sup>કારશભૂત છે. અરે ! સમગ્ર સંસારને ઊભો કરનાર આ કાર્મજ્ઞ શરીર છે. કાર્મજ્ઞ શરીર પોતે સુખદુઃખ કંઈ જ ભોગવતું નથી. કર્મનો બંધ કે નિર્જરા તેને હોતી નથી. પોતે કર્મરૂપ છે છતાં કર્મ બાંધતું નથી, તેનાથી કર્મ ભોગવાતું નથી તેમજ ક્ષય પજ્ઞ થતું નથી. સુખદુઃખ બાકીનાં ચાર શરીરો વડે જ ભોગવાય છે.

તૈજસ કાર્મણ અંગે કંઈક---એક વાત અહીં ખાસ ધ્યાનમાં રાખવી ઘટે કે પ્રત્યેક આત્માઓ એક ગતિમાંથી બીજી ગતિમાં જાય ત્યારે--એટલે કે વર્તમાન દશ્ય શરીરનું મૃત્યુ થાય અને નવું શરીર ધારજ્ઞ થાય, એ વચ્ચેના અતિ સૂક્ષ્મકાળ દરમિયાન આત્મા સાથે બે શરીર એટલે કે તૈજસ અને કાર્મજ્ઞ જોડાએલાં હોય છે. અને પછી આ બંને શરીરોનું અસ્તિત્વ સમગ્ર વિવક્ષિત જન્મ દરમિયાન જ નહિ પજ્ઞ સમગ્ર સંસાર પર્યંત રહે છે. પજ્ઞ જીવને જન્મજન્માંતર કરાવનાર કે ભટકાવનાર શરીર એક માત્ર કાર્મજ્ઞ જ છે, તૈજસ નહીં. પજ્ઞ તૈજસ વિના કાર્મજ્ઞ એકલું કદી હોતું જ નથી એ વાત પજ્ઞ એટલી જ નિશ્વિત છે.

હવે કાર્મશ સાથે તૈજસ શરીર ઉષ્શતામાનવાળું હોવાથી ઇલેકટ્રીકસીટીની જેમ આત્માને ગતિ સહાયક બની શકે છે.

કોઈને શંકા થાય કે જીવ, મૃત્યુ વખતે બંને શરીરોની સાથે જ દેશ્ય શરીરમાંથી બહાર નીકળે છે અને જન્મ વખતે બંને શરીરો સાથે જ ઉત્પત્તિસ્થાને પ્રવેશ કરે છે તો પછી તે શરીરો આપણને દેખાતાં કેમ નથી ?

આનું સમાધાન એ છે કે----શરીરો એ પૌદ્દગલિક દ્રવ્યો છે. તેને આકારાદિ હોય છે, છતાં તે શરીરો એટલાં બધા સૂક્ષ્મ છે કે આપશી ચર્મચક્ષુથી ગ્રાહ્ય થતાં નથી; જોઈ શકાતાં નથી અને તેથી સાથે રહેલો આત્મા પણ દષ્ટિગોચર થઈ શકતો નથી. પરંતુ તેથી વસ્તુનું અસ્તિત્વ નથી એમ કદી ન સમજવું.

પ્રથમનાં ત્રજ્ઞ શરીરોની ગમનાગમનની મર્યાદા મર્યાદિત છે. જ્યારે છેલ્લાં બે શરીરો સમગ્ર લોકમાં ગમે ત્યાં જઈ આવી શકે છે.

તૈજસ—કાર્મગ્ન શરીરો અને આત્મા એટલા બધાં સૂક્ષ્મ માનવાળાં હોય છે કે ભીંતો, ઘરો, પહાડો કે પૃથ્વી આદિ કોઈનાથી પરાભવ કે પ્રતિઘાત પામતાં નથી. વાયુની જેમ ગમે ત્યાંથી તે પસાર થઈ શકે તેવો તેનો સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ પરિણામ છે. વળી પરભવમાં જઈને તરત જ આહાર ગ્રહશ કરે છે. એ આ શરીરનાં જ કારણે થાય છે.

ઔદારિક શરીરથી ઉત્તરોત્તર શરીરો સૂક્ષ્મ સૂક્ષ્મ હોય છે. એ શરીરયોગ્ય પુદ્દગલસ્કંધોમાં ઉત્તરોત્તર પરમાણુઓનો જથ્થો વધારે હોય છે. તેથી જ તેનો પરિશામ પશ ઉત્તરોત્તર સૂક્ષ્મ બનવા પામે છે.

પેદ્દ. કેટલાક આચાર્યો માત્ર એક કાર્મસને જ અનાદિકાળથી જીવ સાથે જોડાએલું કહે છે, અને તૈજસ તો લબ્ધિથી પ્રાપ્ત થાય છે એમ માને છે. પાંચેય શરીરો જુદી જુદી વર્ગશાથી બનેલાં હોવાથી દરેક શરીર અલગ અલગ વિશેષતાઓ ધરાવે છે. દરેક સ્વતંત્ર છે. પ્રથમના ત્રશ શરીરોને ઇન્દ્રિયાદિ અંગોપાંગો હોય છે. છેલ્લાં બે શરીરોને તે નથી હોતાં.

પાંચેય શરીરોનું વર્શન જસાવીને હવે પાંચેય શરીરો સાથે સંબંધ ધરાવતી અન્ય દશ બાબતોનું સ્વરૂપ કહેવાય છે.

9. कारण भेद—કોઈને શંકા થાય કે પાંચેય શરીરોની રચના અને કાર્યમાં ભિન્નતા શા માટે? તે બધાંય એક જ પ્રકારનાં એકસરખું કામ કરવાવાળા કેમ ન હોય ? આવી શંકાના સમાધાન માટે 'કારજ્ઞ' રજૂ કરવું જોઈએ. અહીંઆ એથી જ પ્રથમ કારજ્ઞકૃત ભેદ દર્શાવે છે.

યદ્યપિ પાંચેય શરીરો પુદ્દગલ પરમાણુનાં જ બનેલાં છે પરંતુ પરમાણુઓના સ્કંધો દ્વારા તૈયાર થતી વર્ગશા અને પરમાણુઓનું સંખ્યાપ્રમાશ આ બંને કારણે પરમાણુઓના સ્કંધોના કાર્યમાં ભિન્નતા પડે છે. પરમાણુઓના જાતિભેદથી કાર્યભેદ સર્જાય છે.

વિશ્વમાં વર્તતી ઔદારિકાદિ આઠ પ્રકારની ગ્રાહ્ય વર્ગજ્ઞામાંથી (અમુક અમુક પ્રકારનાં પુદ્દગલો) પાંચ શરીરો માટે ઉપયોગી, જુદી જુદી પાંચ વર્ગજ્ઞાઓમાંથી પાંચ શરીરો બને છે.

પાંચ શરીરો ક્રમશઃ સૂક્ષ્મસૂક્ષ્મ પરિણામી પુદ્દગલોથી બને છે. તેથી ઔદારિક શરીર ચારેય શરીરો કરતાં સ્થૂલ પુદ્દગલોનું હોય છે. તેનાથી વૈક્રિય શરીરનાં પુદ્દગલો સૂક્ષ્મ, એમ ઉત્તરોત્તર શરીરો ક્રમશઃ અધિકાધિક સૂક્ષ્મતર સૂક્ષ્મતમ પુદ્દગલનાં બનેલાં હોય છે. વળી આઠેય વર્ગણા, જેના પર સમસ્ત જગતનું મંડાણ છે એ આઠેય વર્ગણામાં પહેલી વર્ગણા પજ્ઞ ઔદારિક જ છે. એથી પજ્ઞ કલ્પી શકાય તેમ છે કે તે સ્થૂલ પુદ્દગલોની જ હોય અને આઠમાં છેલ્લી વર્ગણા કાર્મજ્ઞ નામની છે કે જેનાથી કાર્મજ્ઞ શરીર બને છે. તે સહુથી સૂક્ષ્મ વર્ગણા છે. પૃથ્વી, પાજ્ઞી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિ અને સૂક્ષ્મજંતુઓ, પશુ-પક્ષીઓ, મનુષ્યો વગેરેનાં શરીરો ઔદારિક એટલે (પ્રાયઃ) સ્થૂલ છે. એટલે તે (સ્કંધ બને ત્યારે) ચર્મચક્ષુથી ગ્રાહ્ય છે. બાકીના સૂક્ષ્મ સૂક્ષ્મતર હોવાથી આપજ્ઞાથી જોઈ શકાતા નથી.

અહીંઆ સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મ શબ્દ પારિભાષિક રૂપે સમજવાના છે. વર્ગભ્રાઓમાં પરમાણુઓનો જથ્થો જેમ જેમ વધતો જાય તેમ તેમ પરિષ્રામ સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ થતો જાય. સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મ પરિષ્રામ સમજવા બંનેના દાખલા જોઈએ.

એક વેંત લાંબી પહોળી સોનાની એક પેટી છે અને તેથી બેવડા માપની રના ગાભામાંથી બનાવેલી પેટી છે. છતાં વજનમાં વધારે સોનાની જ હોય અને બીજી સાવ હલકી હોય છે. એકમાં ક્ષેત્રપ્રમાણ ઓછું, પરંતુ પ્રદેશ—પરમાણુઓનો જથ્થો ઘણો વધુ અને તેની સઘનતા ઘણી. જ્યારે રૂની પેટીમાં ક્ષેત્રપ્રમાણ વધુ ખરું, પરંતુ પ્રદેશો ઓછા. સોનાના પુદ્ગલોમાં સૂક્ષ્મતા ઘણી છે. તેથી થોડી જગ્યામાં ઝાઝા સમાય છે અને તે વજનદાર બને છે, અર્થાત્ વસ્તુ ઓછી છતાં વજન વધુ. જ્યારે રૂમાં સૂક્ષ્મતા ઓછી છે. એટલે વસ્તુ ઘણી હોય છતાં વજન અલ્પ—હળવું લાગે. અહીંઆ ઔદારિક શરીર રૂના સ્થાને અને કાર્મણ સોનાના સ્થાને ઘટાવવું. પાંચેય શરીરો વચ્ચે પણ પરસ્પર સ્થૂલતા સૂક્ષ્મતા હોય છે. તે સ્વયં વિચારવી. ૨. પ્રદેશસંख્યાकૃત મેદ—-પાંચેયમાં સહુથી થોડા પ્રદેશો ઔદારિકના છે અને પછીના શરીરોમાં સંખ્યાની દેષ્ટિએ ક્રમશઃ વધતા જાય છે. પહેલું ઔદારિક શરીર અલ્પ પરમાશુવાળા પુદ્ગલસ્કંધોનું (અનન્ત હોવા છતાં અન્ય ચારની અપેક્ષાએ), તેના પ્રદેશોથી અસંખ્યગુણ પ્રદેશો વૈક્રિય શરીરમાં હોય, તેથી અસંખ્યગુણ પ્રદેશો આહારક શરીરના પુદ્ગલસ્કંધોમાં હોય. આહારકની સંખ્યાથી અનન્તગુણ પ્રદેશો તૈજસમાં અને તૈજસથી <sup>પદહ</sup> અનન્તગુણ પ્રદેશો કાર્મણ શરીરમાં હોય છે.

અહીં એક વાત આશ્ચર્યજનક એ છે કે ઉત્તરોત્તર શરીરનું આરંભક દ્રવ્ય પરિમાશ પૂર્વ પૂર્વ શરીરો કરતાં અધિક છે. એમ છતાં શરીરની સૂક્ષ્મતા ઉત્તરોત્તર વધતી જાય છે. આનું કારશ પરમાણુઓના પરિશામની વિચિત્રતા છે.

બીજી વાત એ પજ્ઞ સમજવી જરૂરી છે કે એક પરમાણુ એ સ્કંધ (દ્રવ્ય) નથી પજ્ઞ બે પરમાણુ ભેગા થયા પછી એ બંનેને 'સ્કંધ'થી ઓળખાવાય છે. બેથી લઈને ઠેઠ અસંખ્ય અને અનંત પરમાણુઓના અનંતાનંત સ્કંધો વિશ્વમાં હોય છે. તે તે શરીરને યોગ્ય અનંત વર્ગણાઓ છે. અને કોઈપણ એક વર્ગણામાં અનન્ત સ્કંધો હોય છે. અને એક એક સ્કંધમાં અનંત પરમાણુઓ હોય છે.

ર. સ્વામિકૃત મેદ—-પહેલું ઔદારિક શરીર સંમૂચ્છિમ, ગર્ભજ એવા સર્વ તિર્યંચો અને સર્વ મનુષ્યોને હોય છે. બીજું વૈક્રિય, દેવો તથા નારકના જીવોને, તેમજ કેટલાક લબ્ધ્ધપ્રાપ્ત વાયુકાયના (બાદરપર્યાપ્તા) જીવો તેમજ સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય—તિર્યંચ-મનુષ્યોને પજ્ઞ હોય છે. આહારકશરીર તે વિશિષ્ટ લબ્ધિવંત આહારક લબ્ધિધારી ચૌદપૂર્વધરોને હોય છે. તૈજસ અને કાર્મજા શરીરને ધારજા કરવાવાળા સર્વ સંસારી જીવો છે. એટલે આ શરીર ચારેય ગતિના તમામ જીવોને હોય જ છે. આ બે શરીરો અનાદિકાળથી જીવની સાથે છે. અને ગમે તે ગતિમાં જાય ત્યાં સાથે ને સાથે જ હોય છે. મોક્ષે ન જાય ત્યાં સુધી આ શરીરનો એક સમય પજ્ઞ વિરહ પડતો નથી. આત્મપ્રદેશો અને કાર્મજ્ઞશરીરના પ્રદેશો બન્ને ક્ષીરનીરની માફક પરસ્પર ઓતપ્રોત થઈને રહેલા હોય છે. વળી કોઈપજ્ઞ જીવ (શરીર પર્યાપ્તિ બાદ) ત્રજા શરીરથી ઓછા શરીરવાળો નથી કહેવાતો તેનું કારજા પજ્ઞ એ જ છે.

औદારિક શરીરી જીવો કયા કયા ? એવો તર્ક મનમાં ઉઠે ત્યારે આપશી સ્થૂલ દર્ષિ જીવતાં મનુષ્યો, પશુ–પક્ષીઓ સુધી જઈને થંભી જશે પશ દર્ષિને વિશાળ બનાવો અને લંબાવો તો તરત સમજાશે કે પાતાલ, પૃથ્વી અને સ્વર્ગ–આકાશમાં હાલતા, ચાલતા, ઉડતા કરોડો પ્રકારના જંતુઓ, પૃથ્વી, પાશી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિ આ બધાયે જીવો ઔદારિક શરીરી છે. માનવ જાતના વપરાશમાં આવતી તમામ ભોગોપભોગની વસ્તુઓ ઔદારિક જીવોનાં સપ્રાશ-નિષ્પ્રાશ કલેવરોની જ બનેલી હોય છે. બધી વસ્તુઓ પૃથ્વી, પાશી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિની જ હોય છે. કેટલાંક દ્રવ્યો સજીવ હોય છે અને વપરાય છે. કેટલાંક નિર્જીવ થતાં ઉપયોગમાં લેવાય છે. જેમકે રહેવાનાં મુકામો, ખાવા, પીવા, પહેરવા, ઓઢવાની ચીજો, તમામ જાતનાં વાહનો, શસ્ત્રો, ધાતુઓ, રત્નો કે પથ્થરાઓ, લાકડું બધું ઔદારિક છે. એકંદરે જોઈએ તો સમગ્ર વિશ્વ જંતુમય છે, અને 'जीवો जीवस्य जीवनम્' (અથવા 'મક્ષणम્') જીવનું જીવન જીવ જ છે, એ ન્યાયે બધું ચાલી રહ્યું છે. અહીંઆ ભેગા ભેગી

પદ૭. આ અનન્ત સંખ્યાના અનંત પ્રકારો પડે છે. પૂર્વથી પરનું અનન્તું અનન્તગુષ્ટ સમજવાનું.

એક જીવને એક સાથે કેટલાં શરીર હોય તે જશાવવું જરૂરી છે.

જીવ (મૃત્યુ પામીને) એક ભવના શરીરનો ત્યાગ કરી બીજા ભવનું શરીર ધારણ કરવા જાય ત્યારે, પ્રયાણ અને પ્રાપ્તિ વચ્ચેના અત્યલ્પ સમય દરમિયાન માત્ર (ઇન્દ્રિયાદિ અંગોપાંગ વિનાના) તૈજસ, કાર્મણ આ બે જ શરીરો હોય છે. આ શરીરો સાથે જ જીવનાં જન્મ મરણ હોય છે, એટલે ઉત્પન્ન થયા બાદ શરીરપયાપ્તિ પૂર્ણ થયા પછી સ્વભવ પ્રાયોગ્ય (ઔદારિક કે વૈક્રિય) શરીર રચાઈ ગયું એટલે મરણ પર્યન્ત ત્રણ શરીરવાળો અવશ્ય હોય. મનુષ્યો તિર્યંચોને અવિચ્છિન્નપણે ઔદારિક, તૈજસ, કાર્મણ અને દેવનારકોને પણ ત્રણ શરીર હોય છે. ફક્ત ત્યાં ઔદારિકની જગ્યાએ વૈક્રિય સમજી લેવું. સામાન્ય રીતે ઊધ્વ અને અધો એ બંને સ્થાનો એવાં છે કે જ્યાં વૈક્રિયશરીર મેળવી શકાય છે. જન્માન્તરનાં કર્મથી એવું શરીર મેળવવાના અધિકારી બનેલા જીવો જ ત્યાં ઉત્પન્ન થાય છે.

અહીંઆ એક વાત સ્પષ્ટ સમજવી કે કોઈ મુનિરાજ, તપશ્ચયદિ દ્વારા મેળવેલી લબ્ધિથી આહારક શરીર જ્યારે બનાવે ત્યારે ઔદારિક શરીરી મુનિને ચાર શરીરવાળો સમજવો. વૈક્રિય અને આહારક બંને શરીરો સમકાળે કદી રચી શકાતાં નથી, એટલે ઓછામાં ઓછા બે (મતાંતરે એક જ) અને વધુમાં વધુ જીવ <sup>૫૬૮</sup>ચાર શરીરધારી હોઈ શકે છે.

તૈજસ, કાર્મણ આ બન્ને શરીરો ભવ્ય જીવો (જેઓ મોક્ષે જનારા હોય તે)ને અનાદિ સાંત હોય છે. જ્યાં સુધી શરીર છે ત્યાં સુધી સંસાર છે. એ શરીરનો સંગ જ્યારે છૂટી જાય ત્યારે જ જીવનો મોક્ષ થાય છે. કારણ કે મોક્ષમાં કોઈપણ શરીર નથી. કર્મ છે ત્યાં શરીર છે. કર્મનો સમૂળગો નાશ થાય પછી કારણ જવાથી કાર્ય પણ નષ્ટ થઈ જાય છે. અભવ્ય જીવો કોઈપણ કાળે મોક્ષે જતા જ નથી તેથી તે જીવોને આ બંને શરીરો અનાદિ અનંતકાળના અને ભવ્ય જીવો(મોક્ષે જવાવાળા હોય તે)ને અનાદિ સાંત હોય છે.

ગર્ભજ જીવો પ્રથમ ગર્ભમાં આવે અને પછી જન્મ પામે. જ્યારે સંમૂચ્છિમ જીવોને ગર્ભ ધારશ કરવાનું ન હોવાથી પૃથ્વી, વાયુ, જલાદિના યોગોથી તેઓનો પ્રથમથી એકાએક જન્મ જ થઈ જાય છે.

8. વિષયकृत મેદ— અહીંઆ વિષય શબ્દનો અર્થ 'ક્ષેત્ર' લેવાનો છે. એટલે તે તે શરીરની દિશાની અપેક્ષા જાળવતી તે તે ક્ષેત્રાશયી ગતિ કહેતાં ઔદારિક શરીરની ઉત્કૃષ્ટગતિ લાખો યોજન દૂર આવેલા તેરમા રુચક દ્વીપના રુચક પર્વત સુધી હોય છે. કોઈ કોઈ ઔદારિક શરીરી મુનિઓ જેઓને તપશ્ચર્યાદિ દ્વારા જંઘાચારણ જેવી વિશિષ્ટ શક્તિઓ મેળવી હોય તેને આશ્રીને 'આ' ગતિ સમજવી અને વિદ્યાચારણ મુનિઓ–વિદ્યાધરો માટેની ગતિ આઠમા નંદીશ્વરદ્વીપ સુધીની સમજવી. ઊધ્વંગતે મેરુના પાંડુકવન સુધીની સમજવી.

વૈક્રિયશરીરી જીવોનું ગમનાગમન તિર્યક્ અસંખ્ય દ્વીપ--સમુદ્રો સુધી હોઈ શકે છે, અને ૫૬૮. આહારક શરીરી મુનિને વૈક્રિય શરીર રચવાની શક્તિ હોય છે. પણ એક સાથે બે બે લબ્ધિનો ઉપભોગ થઈ શકતો નથી. એટલે ચાર શરીર કહ્યાં, પજ્ઞ સત્તાની અપેક્ષાએ પાંચેય શરીર બનાવવાની શક્તિ હોય છે. ઊધ્વધિોગમન દેવો આશ્રયી ચોથી નરકપૃથ્વીથી અચ્યુત દેવલોક સુધીનું છે. આહારકશરીરી મહાવિદેહ ક્ષેત્ર સુધી અને કાર્મણનો ગતિવિષય સમગ્ર ચૌદ રાજલોકમાં હોય છે. કારણ કે જીવનું ઉત્પત્તિસ્થાન સર્વત્ર હોય છે. અને આ બે શરીરો સંસારી જીવની સાથે સંસાર હોય ત્યાં સુધી અવિનાભાવિપણે હોય છે. એ સિવાય સમુદ્દવાતની અપેક્ષાએ પણ વ્યાપીપણું લઈ શકાય છે.

**૬. પ્રયોजनकृत भेद**—(૧) ઔદારિક શરીરનું પ્રયોજન ધર્મ—અધર્મનું ઉપાર્જન, સુખ-દુઃખનો અનુભવ, કેવળજ્ઞાન કે મોક્ષાદિકની પ્રાપ્તિ છે. આ શરીરનાં આ કાર્યો-લાભો છે. આ લાભ જો પ્રાપ્ત થવાનો હોય તો આ શરીરવાળાને જ થાય.

(૨) એકમાંથી અનેક અને અનેકમાંથી એક, સૂક્ષ્મમાંથી સ્થૂલ અને સ્થૂલમાંથી સૂક્ષ્મ, આકાશમાર્ગે સ્વશરીરથી ગમનાગમન, શ્રીસંઘના કે અન્ય કોઈના પણ કાર્યમાં સહાય કરવી વગેરે વૈક્રિય શરીરનાં પ્રયોજનો છે.

(3) શાસ્ત્રના સૂક્ષ્મ અર્થનો બોધ પામવા કે તેમાં પડેલા સંશયનું સમાધાન લેવા, કે જિનેશ્વરદેવની સમવસરણાદિકની ઋદ્ધિ જોવી, વગેરે કાર્યમાં ઉપયોગી આહારક શરીર છે.

(૪) ભોજનને પચાવવાનું, તેજો અને શીત લેશ્યાને છોડવાનું અને જરૂર પડે તો કોઈને શ્રાપ કે અનુગ્રહ વરદાન આપવાનું કાર્ય તૈજસ શરીરના પ્રભાવે શક્ય બને છે.

(૫) મુખ્યત્વે અન્યાન્ય ભવમાં ગમન કરવાનું કાર્ય એ કાર્મણ શરીરનું ફ્લ છે. ટૂંકમાં કહીએ તો પાંચેય શરીરનું મુખ્ય પ્રયોજન <sup>૫૬૯</sup>ઉપભોગ છે.

દ. પ્રમાળकृत भेद—મનુષ્યો, પશુ, પક્ષી બેઇન્દ્રિય વગેરે ક્ષુદ્ર જંતુઓ, વનસ્પતિઓ વગેરેનું શરીર ઔદ્યારિક છે. હવે આ શરીર વધારેમાં વધારે કેટલું મોટું હોય ? તે માટે શાસ્ત્રો કહે છે કે કંઈક અધિક એવા એક હજાર યોજન. આ માન પ્રત્યેક વનસ્પતિને આશ્રીને કહ્યું છે. <sup>પ૭૦</sup>પ્રમાશાંગુલવડે એક હજાર યોજન ઊંડા સમુદ્રાદિ જલાશયોમાં, જે ભાગમાં ઉત્સેધાંગુલથી એક હજાર યોજનનું ઉંડાશ ,હોય ત્યાં ઉગતી કમળ વગેરે વનસ્પતિનું છે. અધિકતા જે કહી તે ફક્ત જળની સપાટીથી જેટલું ઉંચું રહે તેટલી સમજવી અને સ્વયંભૂરમશના મત્સ્યોનું શરીર પશ હજાર યોજનનું હોય છે.

વૈક્રિય શરીરની ઉંચાઈ એક લાખ યોજનથી કંઈક અધિક છે. આ માન દેવોને ઉત્તર વૈક્રિય અને મનુષ્યને લબ્ધિપ્રત્યયિક વૈક્રિય શરીરાશ્રયી સમજવું. આ વૈક્રિય શરીર દેવો અને મનુષ્યો બંને કરી શકે છે. માત્ર દેવો એ વખતે જમીનથી ચાર અંગુલ ઉંચા રહે છે. અને મનુષ્યો જમીનસ્પર્શી હોય છે. જેથી 'કંઈક અધિક'ની સફળતા મનુષ્યાશ્રયી સમજવી.

તૈયાર થયેલા આહારક શરીરની ઉંચાઈ એક હાથની જ હોય છે. તૈજસ અને કાર્મણનું માન ચૌદ રાજલોક પ્રમાણનું હોય છે. અને તે લોકની ચારેય બાજુ વ્યાપ્ત થઈને રહેલું સમજવું. આ પ્રમાણ કોઈ જીવ કેવલી સમુદ્ધાત કરે અને પોતાના આત્મપ્રદેશોને સમગ્ર લોકવ્યાપી બનાવે ત્યારે તે આત્મપ્રદેશો તૈજસ કાર્મણથી સંનદ્ધ હોય છે તેથી ઉક્ત માન ઘટમાન બને છે.

પ૬૯. તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં 'નિરુપમોगમન્યત્' સૂત્ર દ્વારા અમુક અપેક્ષાએ કાર્મજ્ઞને નિરુપભોગી કહ્યું છે.

પ૭૦. એક હાથની અપેક્ષાએ એક હજાર યોજનનું ક્ષેત્ર ૩૨ ક્રોડગણું થાય એટલે સંખ્યાતગુણ ક્ષેત્ર ગણાય.

૭. ઉાવગાદનાकૃત મેદ— અવગાહના એટલે કોઈપણ વસ્તુને આશ્રીને મપાતી બાબત. અહીંઆ તો માત્ર પાંચ શરીરો પોતાનું કેટલું આકાશક્ષેત્ર રોકે છે તે પૂરતી બાબત છે. વ્યાખ્યાની સરલતા માટે આહારક શરીરથી શરૂઆત કરે છે. આહારક શરીર સહુથી (પાંચ શરીરની અપેક્ષાએ) અલ્પ આકાશપ્રદેશોને અવગાહીને (રોકીને) રહેનારું છે. કારણ કે તેનું માન એક જ હાથનું છે. કારણ કે તેનું એ નિચ્ચિતમાન છે. તેથી સંખ્યાતગુણ આકાશપ્રદેશમાં ઔદારિક શરીર અવગાહીને રહે છે. કારણ કે તેનું માન એક જ હાથનું છે. કારણ કે તેનું એ નિચ્ચિતમાન છે. તેથી સંખ્યાતગુણ આકાશપ્રદેશમાં ઔદારિક શરીર અવગાહીને રહે છે. કારણ કે તેનું માન એક જ હાથનું છે. કારણ કે તેનું એ નિચ્ચિતમાન છે. તેથી સંખ્યાતગુણ આકાશપ્રદેશમાં ઔદારિક શરીર અવગાહીને રહે છે. કારણ કે ઔદારિક શરીર છેવટે એક હજાર યોજન માનવાળું છે. તેથી પણ સંખ્યાતગુણ ક્ષેત્રાવગાહ વૈક્રિયશરીરનો છે. કારણકે એક લાખ યોજન સુધી વિસ્તરી શકે છે. વૈક્રિયાવગાહ કરતાં અસંખ્યગુણ આકાશપ્રદેશાવગાહી તૈજસ—કાર્મણ આ બંને શરીરો છે. કેવલી સમુદ્ધાત વખતે તેટલું આકાશક્ષેત્ર રોકાતું હોવાથી તૈજસ—કાર્મણની અવગાહના મરણસમુદ્ધાતાદિના પ્રસંગે ગતિ-આગતિના નિયમ મુજબ ભિન્નભિન્ન માનની પણ છે. તે ગ્રન્થાન્તરથી જાણી લેવી.

E. अल्पबहुत्वकृत मेद— પાંચેયમાં આહારક શરીર સહુથી અલ્પ સંખ્યામાં છે. કારણકે તે ક્વચિત જ રચાતું હોય છે. જઘન્યથી તે એક કે બે હોય છે અને ઉત્કૃષ્ટથી કોઈ કાળે નવહજાર પણ હોય છે. તેથી અસંખ્યગુણાં વૈક્રિય શરીરો હોય છે. કારણકે તેના સ્વામીઓ દેવો નારકો અસંખ્ય છે માટે અને તેથી અસંખ્યગુણાં વૈક્રિય શરીરો હોય છે. કારણકે તેના સ્વામીઓ દેવો નારકો અસંખ્ય છે માટે અને તેથી <sup>પ૭૧</sup>અસંખ્યગુણા ઔદારિક શરીરો છે. યદ્યપિ સાધારણ વનસ્પતિના જીવો અનંત છે. અનંત હોવાથી ઔદારિક શરીર અનંતા કેમ નહિ? એવા પ્રશ્નનું સમાધાન એ છે કે અનંત જીવોનું શરીર પાછું એક હોય છે. એ અપેક્ષાએ સાધારણ વનસ્પતિના જીવો અનંત છતાં તેના શરીરો તો અસંખ્યાતા જ છે. વળી તિર્યચાને અનંતા કહીએ છીએ પણ બધાયના શરીરનો હિસાબ વિચારીએ તો ઉપર જણાવ્યા મુજબ અસંખ્યાતનો જ થાય છે. શાસ્ત્રોએ એ જ રીતે વિવક્ષા કરી છે. તેનાથી તૈજસ—કાર્મણ શરીરો અનન્તગુણા છે. કારણકે તે તમામ સંસારી જીવોમાં અવશ્ય જુદા જુદા હોય છે અને પરસ્પર સંખ્યાએ સમાન છે.

**૧૦. अन्तर (विरहकाल) कृत भेद**—ઔદારિક શરીરનો વિરહકાળ એક જીવને આશ્રીને વિચારીએ તો જઘન્યથી એક <sup>પ૭ર</sup>સમયનો અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુહૂર્તાધિક ૩૩ <sup>૫૭૩</sup>સાગરોપમનો.

પ૭૧. અસંખ્યાતના અસંખ્ય પ્રકારો છે.

૫૭૨. વર્તમાન ઔદારિક શરીરનું આયુષ્ય પૂર્ણ થયા બાદ ઋજુગતિથી તિર્થય કે મનુષ્યગતિમાં ઉત્પન્ન થનાર ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયે ઔદારિક શરીરયોગ્ય આહારનાં પુદ્દગલો ગ્રહણ કરે છે તે અપેક્ષાએ એ એક સમજવો. પણ શરીરપર્યાપ્તિ પૂર્ણ થવાની અપેક્ષાએ વિચારીએ તો અંતર્મુહૂર્ત સમજવું. વૈક્રિયનો જઘન્ય અન્તર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટ વનસ્પતિના <sup>પજ્ય</sup>કાયસ્થિતિમાન પ્રમાણે સમજવો. આહારક શરીરનો જઘન્ય અન્તર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટ <sup>પજ્પ</sup>અર્ધપુદ્દગલપરાવર્ત અને તૈજસ કાર્મણ માટે તો અન્તર જ નથી. આ એક જીવાશ્રયી ઘટના જણાવી. અનેક જીવોની અપેક્ષાએ વિચારીએ તો ચારેય શરીરમાંથી કોઈનો પણ વિરહકાળ હોતો જ નથી.

🚽 આ પ્રમાજો શરીરદ્વાર પૂર્ણ થયું.

**૨. अવगાहनા**— કયા જીવના, કયા કયા શરીરની ઉંચાઈ વગેરે માન, જઘન્યોત્કૃષ્ટ દેષ્ટિએ કેટલું હોય ? તે જણાવવું તે. આ બધું અવગાહના માન તો આ જ ગ્રન્થમાં તે તે સ્થળે કહેવાઈ ગયું છે. જેથી તેના પુનરાવર્તનની જરૂર નથી.

ર. સંઘયળ — એનો સંસ્કૃત પર્યાય સંहનનમ્ છે. એના બે અર્થ છે. <sup>૫૭૬</sup> અસ્થિનિચય' એટલે હાડકાંનો સંચય અર્થાત્ અમુક રીતે એકત્ર થવું અથવા રચનાવિશેષ તે. બીજો અર્થ<sup>૫૭૭</sup> શક્તિવિશેષ એટલે કે શરીરના પુદ્દગલોને જે મજબુત બનાવે તે. આ સંહનન છ પ્રકારે છે. આના વર્શન માટે જૂઓ ગાથા ૧૫૯-૬૦.

8. સંજ્ઞા— આહારાંદિ સંજ્ઞાઓના વર્ણન માટે જુઓ ગાથા ૩૪૧-૪૨નું વિવેચન.

**૬. સંસ્થાન**— સંસ્થાન એટલે શરીરનો <sup>૫૭૮</sup>આકારવિશેષ અર્થાત્ પુદ્દગલની અમુક પ્રકારની રચનાવિશેષ તે. આ સંસ્થાનો સમચતુરસ્નાદિ છ પ્રકારે છે. જેનું વર્ણન ગાથા ૧૬૩-૬૫ના વિવેચન પ્રસંગે કહેવાઈ ગયું છે.

સંસ્થાન અંગે જ્ઞાતવ્ય જે હકીકત અગાઉ નથી જણાવી તે અહીં અપાય છે.

સંસ્થાન એટલે આકાર. આ આકારો વિશ્વમાં અનેક પ્રકારના વર્તે છે. આ આકારો જીવ, અજીવ બંનેને હોય છે. શરીરધારી હોય તેને સામાન્યતઃ જીવ શબ્દથી, અને અશરીરીને આત્મા શબ્દથી ઓળખાવાની ચાલ છે. આત્માને તો જાશે કોઈ જ સંસ્થાન નથી તેથી તે **अનિત્યસંસ્થાન** વાળો કહેવાય છે. જીવના દેહધારી આકારો માટે શાસ્ત્રમાં પૃથ્વીના શરીર માટે મસૂરની દાળ, પાશી માટે પરપોટો, અગ્નિ માટે સોય કે તેનો સમૂહ, અને વાયુ માટે ધજા કહેલ છે. એ ઉપરાંત અંદરોઅંદર અનેક ચિત્રવિચિત્ર આકૃતિઓ પણ હોય છે. આ આકૃતિઓ પુદ્દગલરૂપ શરીરની જ હોય છે. બેઈન્દ્રિયથી માંડીને ચાર ઈન્દ્રિયવાળા જીવો માટે 'હુંડક' સંસ્થાન કહ્યું છે. જે શ્લાઘનીય અને રૂચિકર

૫૭૩. કોઈ ચારિત્રવંત જીવ ભવાન્તે વૈક્રિપ શરીર રચી, અન્તર્મુહૂર્ત જીવીને આયુષ્ય ક્ષય થઈ જતાં ઋજુગતિએ અનુત્તરમાં ઉત્પન્ન થાય તે આશ્રયી વિચારવો.

પ૭૪. આવલિકાના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલા પુદ્દગલપરાવર્ત તે, પુનઃ પુનઃ ત્યાં જ ઉત્પન્ન થાય એ દંષ્ટિએ. ૫૭૫. પુનઃ ચારિત્રપ્રાપ્તિ માટેનો કાળ તેટલો હોવાથી.

५७६-५७७. संधयणमट्ठिनिचओ । संहननम्⊸अस्थिनिचयः=शक्तिविशेष इत्यन्ये ।

[स्था० ६० ठा० ३. उ० ३] दृढीक्रियन्ते शरीरपुद्गता येन तत् ॥

**५७८. सदसल्लक्षणोपेतप्रतीकसन्निवेशजम्** ।

शुभाशुभाकाररूपं षोढा संस्थानमङ्गिनाम् ॥ [लो. प्र.]

નથી હોતું. આમાં અનેક આકારો મળી આવે છે. પંચેન્દ્રિય જીવોમાં મનુષ્યો, દેવો, નારકો, તિર્યંચો, તિર્યંચોમાં—પશુ, પક્ષી, જળચર, સ્થલચર, ઉરપરિસર્પ, ભૂજપરિસર્પ, ચારપગવાળાં વગેરેમાં જાતજાતનાં રૂપો, આકારો, ચિત્રવિચિત્ર અને અદ્ભુત લાગે તેવાં શરીરો હોય છે. એ બધાયનો સમાવેશ તો પૂર્વોક્ત સમચતુરસ્રાદિ છ સંસ્થાનોમાં કરાય છે.

### રૂપી એવા અજીવ પદાર્થોનાં પાંચ સંસ્થાનો

્૧. <sup>૫૭૯</sup>પરિમંડલ, ૨. વૃત્ત, ૩. ત્રિકોશ, ૪. ચતુષ્કોશ–ચોખૂશ, ૫. આયત–દીર્ઘ.

**પરિમંડલ**– તેને કહેવાય કે વચમાં પોલાશ હોય એવું ગોળ. જેમકે ચુડી--બંગડી. **વૃત્ત**-એટલે પોલાશ વિનાનો ગોળાકાર પ્રતરની જેમ નક્કર ગોળ. ઉદાહરશમાં કુંભારનું ચક્ર, જમવાની થાળી, રૂપિયો વગેરે. ત્રિકોશમાં શિંગોડું, ચારખૂશામાં બાજોઠ--કુંભી વગેરે અને આયતમાં દંડ, લાકડી વગેરે.

આ બધાએ આકારો ઘન અને પ્રતરથી બે ભેદવાળા છે. અને એમાં પરિમંડલને છોડીને બાકીના ચાર પુનઃ ઓજપ્રદેશથી અને યુગ્મપ્રદેશથી બબ્બે ભેદવાળા છે. ઓજપ્રદેશી સંસ્થાન તેને કહેવાય કે જે વિષમસંખ્યાવાળા (એટલે એકી) પ્રદેશોથી બનતું હોય. અને જે સમસંખ્યા (એટલે બેકી) પ્રદેશથી બનતું હોય તેને યુગ્મપ્રદેશી કહેવાય. જ્યારે પરિમંડલમાં તો <sup>પ૮૦</sup>પ્રતર અને <sup>૫૮૧</sup>ઘન બે જ વિભાગો છે. હવે એ બધાય પ્રકારને ક્રમશઃ સમજી લઈએ.

#### १--परिमंडल

**પ્રતરપરિમંડલ** નીશ પ્રદેશી વીશ પ્રદેશાવગાહી હોય છે. પૂર્વાદિ ચારે દિશાઓમાં ચાર ચાર અણુઓ સ્થાપવા અને વિદિશામાં એકેક અશુ સ્થાપવાથી આ આકાર બને છે. સહુથી આઘ-જઘન્યમાં જઘન્ય પ્રતર આ છે. એથી નાનું કદી હોતું જ નથી.

**ઘનપરિમંડલ**— આ ચાલીસ પ્રદેશી ચાલીસ પ્રદેશાવગાહી હોય છે. પૂર્વોક્ત વીશ પ્રદેશોની ઉપર વીશ પ્રદેશો મૂકવાથી તે ઘન બને છે. ઘનપરિમંડલનો આ આદ્ય આકાર છે.

#### २--वृत्त

**ઓજપ્રદેશ પ્રતરવૃત્ત**— આ સંસ્થાન પાંચ અશુથી નિષ્પન્ન, પાંચ આકાશપ્રદેશાવગાઢ છે. આ આકાર—એક અશુમધ્યમાં અને ચાર દિશામાં સંલગ્ન--જોડાયેલા ચાર સ્થાપવાથી નાનામાં નાનો પંચપ્રદેશી વૃત્તાકાર બને છે.

્ **યુગ્મપ્રદેશ પ્રતરવૃત્ત**— આ બાર પ્રદેશનું અને બાર પ્રદેશાવગાહી છે. ચાર આકાશપ્રદેશ ઉપર ચાર અણુઓ સ્થાપવા અને તેને ફરતા આઠ અણુઓ સ્થાપવા એટલે બાર પ્રદેશી પ્રતરાકાર બને.

ઓજપ્રદેશ ઘનવૃત્ત— પ્રતરની વાત પૂરી કરી ઘન સમજાવે છે. આ ઘન સપ્તપ્રદેશી

५७८. परिमंडले य वट्टे तंसे चउरंस आयए चेव, घुनवयरपढमवज्रं ओयवएसे य जुम्मे य ॥ [ઉत्तरा० नियुद्धित]

૫૮૦–૮૧. પ્રતર એટલે સપાટ અને ઘન એટલે નક્કર મોદકના જેવું.

સપ્તપ્રદેશાવગાહી છે. પૂર્વોક્ત પંચપ્રદેશી પ્રતરવૃત્તના મધ્યના અગ્નુની ઉપર અને નીચે એક એક અગ્નુ સ્થાપવાથી ૫+૨=૭ પ્રદેશી સંસ્થાન નિર્માણ થાય છે.

**યુગ્મપ્રદેશ ધનવૃત્ત** તે બત્રીશ પ્રદેશી અને બત્રીસાવગાર્હી છે. પૂર્વોક્ત બાર પ્રદેશી પ્રતરવૃત્ત બનાવ્યું તેના ઉપર બીજા બાર પ્રદેશો મૂકવા અને તે બધાયની મધ્યમાં ચાર અને તે બધાયની નીચે ચાર અણુઓ સ્થાપવા, જેથી ઘનવૃત્તાકાર બની જાય છે.

#### ३-न्यस्त्र

**ઓજપ્રદેશી પ્રતરત્ર્યસ્ય**---- આ ત્રિપ્રદેશી અને ત્રિપ્રદેશાવગાહી છે. તિચ્છી અંતરરહિત બે અજ્ઞુઓ મૂકો. પછી પહેલાની નીચે એક અજ્ઞુ મૂકો એટલે ત્રિપ્રદેશી સંસ્થાન બની જશે.

**યુગમપ્રદેશી પ્રતરત્ર્યસ**— આ છ પ્રદેશી, છ પ્રદેશાવગાહી છે. અંતર રહિત તિચ્છા ત્રણ અણુઓ સ્થાપવા. તેમાં પહેલા તિચ્છા અણુની ઉપર અને નીચે બબ્બે અણુઓ અને બીજા તિચ્છા અણુની નીચે એક જ અણુ સ્થાપવાથી ઇષ્ટાકાર સર્જાશે.

**ઓજપ્રદેશી ઘૃનત્ર્યસ**— આ ૩૫ પ્રદેશી તેટલા જ પ્રદેશાવગાહી સંસ્થાન છે. તે બનાવવા માટે પ્રથમ અંતરરહિત—સંલગ્ન એવા તિચ્છા પાંચ અશુઓ સ્થાપવા, તે દરેકની નીચે તિચ્છા જ ક્રમશઃ ચાર, ત્રણ, બે અને એક એવા પાંચ પ્રદેશો સ્થાપવા, એટલે પંદરપ્રદેશી પ્રતર થયું. હવે તેની ઉપર દરેક પંડિતના અન્ત્યાશુને છોડીને છ, તે જ રીતે ત્રણ અને એક મૂકવો. જેથી કુલ ૩૫ પ્રદેશાત્મક ઘનત્ર્યસ બની જશે.

**યુગમપ્રદેશી ઘનત્ર્યસ**— આ ચાર પ્રદેશ, ચાર પ્રદેશાવગાઢ છે. પ્રતર વખતે જે ત્રિપ્રદેશાત્મક ત્રિકોણપ્રતર બનાવ્યું હતું તે રીતે બનાવી, ઉપર અને નીચે એક એક અણુ સ્થાપવાથી ઘન બની જશે.

#### ४---चतुरस्त्र

**ઓજપ્રદેશી પ્રતરચતુરસ**---- આ સંસ્થાન નવપ્રદેશી નવપ્રદેશાવગાહી છે. તિચ્છી સંલગ્ન ત્રણ ત્રણ પ્રદેશાત્મક ત્રણ પંક્તિઓ સ્થાપવી એટલે નવપ્રદેશી આકૃતિ નિર્માણ થશે.

**યુગ્મપ્રદેશી પ્રતરચતુરસ્**— ચારપ્રદેશી, ચારપ્રદેશાવગાહી છે. તિચ્છાં બેબે પ્રદેશની બે પંક્તિ કરવાથી થાય છે.

**ઓજપ્રદેશી ઘનચતુરસ** — ૨૭ પ્રદેશી ૨૭ પ્રદેશાવગાહી છે. પૂર્વોક્ત પ્રતર ચતુરસ્ર વખતે સ્થાપેલા નવ પ્રદેશાત્મક પ્રતરની ઉપર અને નીચે નવ નવ અણુઓ સ્થાપવાથી થાય છે.

**યુગ્મપ્રદેશી ઘનચતુરસ**---- અષ્ટપ્રદેશી, અષ્ટપ્રદેશાવગાહી છે. ચારપ્રદેશના પ્રતર ચતુરસ્રની ઉપર અને નીચે ચાર અશ્રુઓ સ્થાપવાથી બને છે.

#### ५–आयत

આયતના **ઝોज** અને **યુग્મ** બે પ્રકારો તો છે. પણ તે બંનેના घન અને प्रतर ઉપરાંત આયત સંસ્થાનમાં श्रेणि પ્રકાર નિષ્પન્ન થાય છે. તેથી ત્રજ્ઞ ત્રણ પ્રકારે સ્થાપના બતાવે છે. **ઓજપ્રદેશી શ્રેણિઆયત**— ત્રિપ્રદેશી ત્રિપ્રદેશાવગાઢ છે. તિચ્છા અંતર રહિત ત્રણ પ્રદેશો મૂકવાંથી થાય છે.

**યુગ્મપ્રદેશી શ્રેક્ષિઆયત**— તિચ્છા સંલગ્ન બે અજ્ઞુઓ સ્થાપવાથી થાય છે.

**ઓજપ્રદેશી પ્રતરાયત**— પંદરપ્રદેશી, પંદરપ્રદેશાવગાઢ છે. પહેલાંની માફક પંક્તિ ત્રણમાં પાંચ પાંચ અણુઓ સ્થાપવા.

**યુગ્મપ્રદેશી પ્રતરાયત**— છ પ્રદેશ, છ પ્રદેશાવગાહી,. પ્રથમની માફક બે પંક્તિમાં ત્રણ ત્રણ અણુઓ સ્થાપવા.

**ઓજપ્રદેશી ઘનાયત**— ૪૫ પ્રદેશી ૪૫ પ્રદેશાવગાહી છે. પૂર્વોક્ત પંદરપ્રદેશનું પ્રતરાયત બનાવ્યું હતું તેવું જ બનાવીને તેની નીચે અને ઉપર તે જ રીતે પંદર પંદર અણુઓને સ્થાપવા.

**યુગ્મપ્રદેશી ઘનાયત**— બારપ્રદેશી, બારપ્રદેશાવગાહી. અહીંઆ પગ્ન પૂર્વોક્ત છ પ્રદેશના પ્રતરાયત ઉપર, તે જ રીતે બાર પ્રદેશો મૂકવાથી ઘન સર્જાઈ જશે.

આથી વધુ નાના આકારો અસંભવિત છે. અહીંઆ સહુથી નાનામાં નાની આકૃતિઓ ઉપર જણાવી છે. એથી વધતાં વધતાં ઉત્કૃષ્ટપણે સંખ્ય, અસંખ્ય યાવત્ અનંત પ્રદેશી આકારો બને છે. આ આકૃતિઓની યથાસંભવ ઝાંખી તેના ચિત્રો દ્વારા બતાવી શકાય ખરી. આ આકૃતિઓ ઉપરાંત પાંચ સંસ્થાનોના સંયોગોથી બીજાં અસંખ્ય સંસ્થાનો–આકારો કે આકૃતિઓ નિષ્પન્ન થઈ શકે છે.

### ६----<sup>४८२</sup>कसाय [कषाय]

એનો શબ્દાર્થ વિચારીએ તો **कष્**≕એટલે સંસાર અને **आય**≕એટલે લાભ. જેનાથી સંસારનો લાભ થાય તે કષાય. આ પ્રસિદ્ધ અર્થ છે.

કષાય ઉપર તો ઘણાં ઘણાં પાનાં લખી શકાય, પરંતુ અહીં તો સંક્ષિપ્તપણે જ ૨૪ દંડકની વ્યાખ્યા આપવાની હોવાથી મહત્ત્વનું મુદ્દામ સ્વરૂપ કહેવાશે. આ કષાયો કે જેના કારણે આ સંસારનું પરિભ્રમણ ચાલુ જ રહે છે. તેના મૂલ પ્રકાર ચાર છે. ૧. ક્રોધ, ૨. માન, ૩. માયા, ૪. લોભ.

અહીંઆ એક વસ્તુ ધ્યાનમાં લઈ લેવી જોઈએ કે સામાન્ય રીતે કેટલાકોને એવો ખોટો ખ્યાલ બંધાઈ ગયો હોય છે કે કષાય એટલે માત્ર રોષ, ગુસ્સો, દ્વેષ વગેરે, પણ એમ જ નથી. કષાય તત્ત્વમાં તો જીવના હજારો ભાવો સમાઈ જાય છે. જેમાં ક્રોધ ઉપરાંત બીજા ત્રણ માન, માયા અને લોભ અને તેના ઉપપ્રકારો સમાય છે. અને એટલે જ કષાયનો અર્થ વિશાળ કર્યો છે. હવે ચારેય પ્રકારોનો અર્થ વિચારીએ.

૫૮૨. 'કષાય' શબ્દની જુદી જુદી વ્યુત્પત્તિઓ જુદા જુદા આગમોની ટીકાઓમાં જોવા મળે છે. જેમકે—-कृषन्ति विलिखन्ति कर्मक्षेत्रं सुखदुःखफलयोग्यं कुर्वन्ति कत्नुषयन्ति वा जीवमिति अथवा कलुषयन्ति शुद्धस्वभावं सन्तं कर्ममलिनं कुर्वन्ति जीवमिति कषायाः । अथवा कल्पयन्ते बाध्यन्ते प्राणिनोऽनेनेति कषं कर्म भवो वा तदायो लाम एषां यतः । कष्यन्तैऽस्मिन्ग्राणी पुनः पुनरावृत्तिभावमनुभवति कषोपलकष्यमाणकनकवदिति । कषः संसारः तस्मिन्नासमन्तादयन्ते गच्छन्त्ये-भिरसुमन्त इति । यद्वा कषाया इव कषायाः ॥ वर्श्वरे. **ક્રોધ**--આ કષાય મૈત્રી, પ્રેમ, સ્નેહ, પ્રીતિનો નાશ કરે છે. અને જ્યારે ક્રોધ, ગુસ્સો કે રોષ આવે ત્યારે તેના ચિહ્નો શરીર ઉપર ઉપસી આવે છે. એટલે કે--મોઢું લાલ લાલ થઈ જાય, આંખોમાં ભયંકરતા ઊભી થાય. હોઠ ધ્રુજવા માંડે, શરીરમાં કંપ ઊભો થાય; અને પછી આગળ વધી કઠોર અને અસભ્ય શબ્દો વાશી દ્વારા વ્યક્ત થાય અને પછી વધતાં શરીરની ચેષ્ટા દ્વારા પણ વ્યક્ત થાય વગેરે. આ બધી લાગણીઓ આ ક્રોધ નામના કષાયકર્મથી ઉત્પન્ન થાય છે. કોઈ વ્યક્તિ ક્રોધ વખતે લેવાએલા પોતાના ફોટાને, તદ્દન શાંત થયા પછી જુએ તો ક્રોધ પોતાના ચહેરાને કેવો વિકૃત બનાવે છે! તેનો સાચો ખ્યાલ આવે.

**માન**-આ કષાયનો ઉદય વર્તતો હોય ત્યારે માની સ્વભાવના કારણે અન્યની કે અન્યના કાર્યની ઈર્ષા અને પોતાની મહત્તા, શ્રેષ્ઠતા કે ઉત્કર્ષ બતાવવાની ઇચ્છા હરદમ જાગૃત રહ્યા કરે છે. અને તેનું જોર વધે ત્યારે વાશી વર્તન દ્વારા પણ તે વ્યક્ત થાય છે. તેથી આવી વ્યક્તિ અભિમાની, ગર્વિષ્ઠ, અક્કડ, અહંકારી, ઉન્મત્ત, ઉદ્ધત, સ્વચ્છંદી વગેરે વિશેષણોને યોગ્ય બની જાય છે. આવી માનદશા ઉત્પન્ન કરનાર કર્મ, તેને માન કષાયકર્મ કહેવાય છે.

**માયા** —આ માયા કષાય કર્મ ઊભું થયું કે જીવ બીજાને ઠગવાનો જ ધંધો કરવાનો. આ માયા કુટિલતા, વક્રતા, પ્રપંચ, છળ, કપટ, સાચાંજુઠાં, અન્યને બનાવવાની કે ફસાવવાની વૃત્તિ વગેરે લાગણીઓ મનમાં ઉત્પન્ન કરે છે. લોકમાં આવી વ્યક્તિ 'માયાવી' તરીકે સંબોધાય છે. માયા કપાયકર્મના ઉદયે જીવથી આવું વર્તન થાય છે.

**લોભ--જડ** ચેતન પદાર્થોના સંગ્રહની કે તેના વર્ધનની પ્રવૃત્તિ, અન્ય પદાર્થોમાં તૃષ્ણા અને લોલુપતા, મમત્વભાવ, કોઈનું પડાવી લેવાની બુદ્ધિ "આ જા ફસા જા, ધર જા વિસર જા"ના ધંધા, અતિ આરંભોની પ્રવૃત્તિ, આ બધું કરાવનાર લોભ કષાય નામનું કર્મ છે. અપેક્ષાએ ચારેય કષાયમાં લોભ સર્વ કષાયોમાં મુખ્ય ભાગ ભજવનાર છે. કારણકે લોભ પ્રીતિ, વિનય અને મિત્રતા ત્રણેયને ખતમ કરી નાંખે છે. એથી જ તેને "પાપના બાપ" તરીકે ઓળખાવ્યો છે. સર્વ દોષોની ખાણ એ જ છે, અને એને સકલ અનર્થોનું મૂળ કહ્યો છે.

ચારે કષાયોને ઉદ્દેશીને આગમમાં કહ્યું છે કે—

कोहो पीइं पणासेइ, माणो विणयनासणो ।

माया मित्ताणि नासेइ, लोभो सव्वविणासणो ।। [દश्वैअधिङ]

ક્રોધ પ્રીતિનો સર્વથા નાશ કરે છે, માન વિનય (નમ્રતા)નો, માયા મિત્રતાનો (અથવા સરલતાનો) અને લોભ સર્વનો એટલે પ્રીતિ, વિનય, મિત્રતા બધાયનો વિનાશ નોંતરે છે. માટે શાસ્ત્રો કહે છે કે----

> कोहं माणं च मायं च, लोभं च पाववड्ढणं । वमे चतारि दोसाइं, इच्छंतो हियमण्पणो ।।

આત્માનું હિત ઇચ્છતો મનુષ્ય પાપવર્ધક એવા ક્રોધ, માન, માયા અને લોભરૂપ ચાર દોષોને વમી નાંખે, અને એનું વમન થવાથી જ આત્મા નિર્મળ બને છે. હવે એ દોષોને કેવી રીતે વમી શકાય ? એનો પણ ટૂંકો અને સરલ ઉપાય બતાવતાં ઉપકારી મહર્ષિઓ જણાવે છે કે----

> उवसमेण हणे कोहं, माणं मद्दवया जिणे । मायं च अञ्जवभावेणं, लोभं संतोसओ जिणे ।।

હે આત્મન્ ! ક્રોધનો ઉદય થતાંની સાથે જ ઉપશાન્ત બની, ક્ષમા રાખી. ક્રોધના ઉદયને વિફળ બનાવી દે, મૃદુતા નમ્રતા વડે કરીને માનરૂપી શત્રુને જીતી લે અને માયાકપટ કરવાની મનોવૃત્તિ જાગે ત્યારે સરલદ્દદયી બની માયાને જીતી લે અને લોભવૃત્તિ જાગે ત્યારે નિઃસ્પૃહ બની સંતોષવૃત્તિ કે અનાસક્ત ભાવને ધારણ કરી લોભ ઉપર વિજય મેળવી લે.

આ ચારે કષાયને **તા**ગ અને **દ્વેષ** આ બેમાં અન્તર્ગત કરાય છે. ક્રોધ અને માનનો દ્વેષમાં, માયા અને લોભનો રાગમાં સમાવેશ થાય છે. મતાંતરે માન, માયા અને લોભ ત્રણેયનો રાગમાં સમાવેશ કરે છે. આપણે તીર્થંકરને ટૂંકમાં રાગ–દ્વેષરહિત જે કહીએ તેનો અર્થ ચારે કષાયરહિત ભગવાન છે, એમ ફ્લિત થાય છે.

આ કષાયો ક્ષમા નમ્રતાદિ ગુણોરૂપ સમ્યક્ ચારિત્રમાર્ગનું આવરણ કરે છે. તેથી તે આગળ વધીને ક્રોધાદિકની લાગણીઓ ઉભી કરીને અસદ્વર્તન કરાવે છે. અને વધતો એવો ક્રોધ એવો છે કે તેની ઉગ્રતાની ટોચે પહોંચે તો નવાં કંર્મો બંધાવાની અનંત પરંપરાઓને ઊભી કરે છે. ક્રોધાદિ ચારેય કષાયની કમનસીબી એ છે કે ક્રોધ વખતે બંધાતું કર્મ ફરી ક્રોધ કરાવે તેવું બાંધે, એ બાંધેલું ફરી ઉદયમાં આવે એટલે ત્રીજીવાર એવું જ બાંધે, આમ અનંત પરંપરા સર્જાય છે. ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ આ ચારની તરતમભાવવાળી પેટા લાગણીઓ લાખો હોય છે. ઇર્ષા, અદેખાઈ, નિંદા વગેરે વગેરે.

આ કષ્યાયો મોહનીયકર્મજન્ય છે. આના ઉદયમાં નિજગુણરમણતા કે સ્વભાવદશામાં સ્થિરતા ન કરવા દે, અને તેથી તે આત્માના મૂલ સ્વભાવને પ્રગટ થવા ન દે. ઉલટું પરભાવમાં રમણતા ઉત્પન્ન કરાવે, પર વસ્તુઓને પોતાની મનાવાની ભૂલ કરાવે, આત્માથી પર ગણાતી વસ્તુઓમાં મોહ ઉત્પન્ન કરાવે અને આ મારો—મારી—મારં, એવો પરિણામ પેદા કરાવે છે.

અનંત જીવોની વિવિધ પ્રવૃત્તિઓના કારણે તેઓની ભાવનાઓ-વિચારોમાં અનંત તારતમ્યો પડે છે. અને તે કારણે તેના કષાયોના પરિણામમાં પણ તેટલી જ તરતમતાઓ ઊભી થાય છે. પરંતુ અનંત કક્ષાઓ વાણીથી કે લેખનથી વ્યક્ત કરવાનું અશક્ય હોઈ તે અનંતનું વર્ગીકરણ કરી નાંખીને શાસ્ત્રકારોએ મન્દ, તીવ્ર, તીવ્રતર, તીવ્રતમ ભેદે કષાયોના મૂલ ચાર ભેદોને પુનઃ ઉત્તર ચાર પ્રકારોમાં વહેંચી દીધા છે. અને તેને અર્થલક્ષી ચાર નામો આપવામાં આવ્યા છે. તે આ પ્રમાણે (૧) અનન્તાનુબંધી (૨) અપ્રત્યાખ્યાની (૩) પ્રત્યાખ્યાની અને (૪) સંજ્વલન. (૧) જે કારણથી ત્રણેય જગતમાં જીવો અનન્ત સંસારનો અનુબંધ કરે તે કારણથી તેને અનંતાનુબંધી કોધાદિ કહેવાય. આ કષાય સાચો વિવેક થવા દે નહીં (૨) સાચી સમજ હોવા છતાં પણ જે કષાયના ઉદયથી જીવ અલ્પ પણ ત્યાગ ન કરી શકે તેને અપ્રત્યાખ્યાની કૃષાય કહેવાય. આ કૃષાય સંસારના કામભોગમાં

### संग्रहणीरत्न (बृहतूसंग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

જીવને પ્રીતિ રખાવે. (૩) વળી જે કષાયના ઉદયથી જીવ સર્વાશે સાવઘ યોગ (અશુભ યોગ)નો ત્યાગ ન કરી શકે તેને પ્રત્યાખ્યાની કષાય કહેવાય છે. (૪) જે કષાયના ઉદયથી ત્યાગી વૈરાગી એવા મહાત્માઓને પણ ઇષ્ટની પ્રાપ્તિમાં આનંદ અને અનિષ્ટની પ્રાપ્તિમાં ખેદાદિક થવા પામે છે અને મનને કંઈક અશાંત બનાવી દે છે, તેથી તેને સંજ્વલન કષાય કહેવાય છે.

| વ | અનન્તાનુબંધી  |                    | ક્રોધ | ٩ | અપ્રત્યાખ્યાની |          | ક્રોધ |
|---|---------------|--------------------|-------|---|----------------|----------|-------|
| ર | **            | + <del>14, 4</del> | માન   | ૨ | "              |          | માન   |
| 3 | **            |                    | માયા  | з | ,,             |          | માયા  |
| እ | 11            |                    | લોભ   | 8 | 13             |          | લોભ   |
| ٩ | પ્રત્યાખ્યાની |                    | ક્રોધ | ٩ | સંજ્વલન        |          | ક્રોધ |
| ર | *1            |                    | માન   | ર | **             |          | માન   |
| 3 | 77            |                    | માયા  | з | 71             | <u> </u> | માયા  |
| ሄ | • >>          |                    | લોભ   | 8 | "              |          | લોભ   |

મૂળ કષાયના ૧૬ ભેદ થાય છે-તે આ પ્રમાશે

એટલે ક્રોધ ચાર પ્રકારનો. એમ માન વગેરે પશ ચારે જાતના હોય છે. હવે એમાંએ પુનઃ જીવભેદે કક્ષાઓ સર્જાય છે. એટલે એ ૧૬ કષાયો પુનઃ ચાર પ્રકારે વહેંચાય છે, એટલે ૧૬ કષાયોના<sup>પ૮૩</sup>૬૪ ભેદો થાય છે. આ ભેદોનું વર્જ્ષન પ્રન્થવિસ્તાર ભયે અહીં નથી જણાવ્યું.

**કષાયનો કાળ**—આ કષાયો ઉત્પન્ન થયા પછી એવાને એવા જ પરિશામમાં કયાં સુધી રહેતા હશે ? જિજ્ઞાસુના આ પ્રશ્નનો જવાબ શાસ્ત્રોએ આપ્યો છે. જ્ઞાનદપ્ટિથી અસંખ્ય જીવોના પરિશામોનું વિશ્લેષણ ને તેની મર્યાદાઓ જોઈ અને પછી જણાવ્યું કે સંજ્વલન કષાય ઉદયમાં આવ્યા પછી જો જલદી ન શમ્યો તો વધુમાં વધુ ૧૫ દિવસ સુધી ટકે. એ મુદત પૂરી થતાં કોઈપણ નિમિત્તે તે જરૂર ઉપશાંત થઈ જાય. પ્રત્યાખ્યાની પ્રકારનો કષાય વધુમાં વધુ ચાર માસ ટકે, અપ્રત્યાખ્યાની એક વર્ષ સુધી અને અનન્તાનુબંધી જિંદગી પર્યન્ત ટકે છે. અહીંયા એક વિવેકદપ્ટિ રાખીને સમજવાનું એ કે, તે તે કષાયની મર્યાદા પૂરી થતાં આત્મા શાંત થાય જ એવો નિશ્વિત નિયમ નથી. રાગઢેષની ઉગ્રતા વધી જાય તો ઉત્તરના—આગળના કષાયમાં જીવ ચાલ્યો જાય, જેમકે સંજ્વલનવાળો આત્મા

૫૮૩. ચોસઠ ભેદો પશ ખૂબ જ જરૂરી છે. જો એવા ચિત્રવિચિત્ર ભેદો ન સમજીએ તો કર્મતત્ત્વની વ્યવસ્થામાં ભંગાણ પડી જાય. જેમકે અનન્તાનુબંધીનો ઉદય હોય. તે જ આત્મા નરકાયુષ્ય બાંધી નરકમાં જાય. હવે કૃષ્ણવાસુદેવ ક્ષાયિકસમ્યગ્ર્દષ્ટિ હતા, અનન્તાનુબંધીના ક્ષયવાળા હતા, અને અપ્રત્યાખ્યાનીના ઉદયવાળા હતા. તો તે ત્રીજી નરકમાં કેમ ગયા ? આનું સમાધાન ૬૪ ભેદોમાંથી જ આપી શકાય છે. એટલે કે શ્રી કૃષ્ણવાસુદેવને જે અપ્રત્યાખ્યાની કષાય હતો, તે જ કષાય અન્ત વખતે ઉગ્ર બની અનન્તાનુબંધી જેવો બની ગયો હતો. શ્રેશિક માટે પણ એ જ રીતે વિચારવું. બાહુબલી મુનિમાં સંજ્વલન માન કપ્રાય પંદર દિવસને બદલે એક વરસ સુધી ટક્યો. ત્યાં પણ સંજ્વલનની ઉગ્રતા અપ્રત્યાખ્યાની કષાય જેવી હતી, એમ સમાધાન વિચારવું. પંદર દિવસે શાન્ત ન થાય તો પ્રત્યાખ્યાનીના ઉદયવાળો બની જતાં વાર ન લાગે. એમ ઉત્તરોત્તર વધવા માંડે તો અનન્તાનુબંધીમાં પણ ચાલ્યો જાય અને અનન્તાનુબંધીવાળો પરિણામની સુંદરતા વધે તો સંજ્વલનવાળો પણ બની જાય. આ પ્રમાણે કષાયની વાસના–પરિણામનું કાળમાન જણાવ્યું.

**કષાયોની દેષ્ટાન્ત સાથે ઘટના**---કષાયોની કાલમર્યાદા અથવા તેની મન્દતા, તીવ્રતાદિ સમજવા માટે જ્ઞાનીઓએ દેષ્ટાંતો શોધીને કષાયો સાથે સરખામણી કરીને જિજ્ઞાસુઓને તૃપ્તિ કરી આપી છે.

સંજ્વલનનો ક્રોધ જળની રેખા જેવો, પ્રત્યાખ્યાનીનો ક્રોધ ધૂળની રેખા જેવો, અપ્રત્યાખ્યાનીનો પૃથ્વીની ફ્રાટ જેવો અને અનન્તાનુબંધીનો પહાડની ફ્રાટ જેવો. આ દષ્ટાંતો તો એ સૂચવે છે કે, પાણીમાં આંગળીથી લીટી દોરી પાણીમાં ભેદ પાડવાનો પ્રયત્ન કરીએ. પણ એ ભેદ કેટલો વખત ટકે ? ક્ષણવાર જ. આંગલી આગળ વધતી જાય કે ભેદરેખા ભૂંસાઈને પુનઃ પાણીનો અભેદ થઈ જાય. હવે પછી ઉત્તરોત્તર ભેદરેખાનું અસ્તિત્વમાન વધતું દર્શાવનારા દષ્ટાંતો છે.

હવે સંજ્વલનનો માન નેતર જેવો, પ્રત્યાખ્યાનીને, લાકડાના થાંભલા જેવો, અપ્રત્યાખ્યાનીનો હાડકાના થાંભલા જેવો અને અનન્તાનુબંધીનો માન પત્થરના થાંભલા જેવો છે. અહીંઆ પહેલો નેતરનો પ્રકાર સૂચવે છે કે સાધુપુરુષોને માન આવ્યું હોય પણ તેને નમી જતાં વાર નથી લાગતી, કાષ્ઠના થાંભલાને તેથી વધુ વાર લાગે, એમ ઉત્તરોત્તર સમજવું. વહેવારમાં પણ માની માણસને 'અક્કડ થાંભલા જેવો છે' એવું બોલીએ છીએ. અહીં દાખલામાં થાંભલો જ લીધો છે.

સંજ્વલન માયા વાંસની છોલ કે છોઈ જેવી (બરૂની અંદર જે પતળા વક્ર તાંતણાઓ હોય છે તે), પ્રત્યાખ્યાનીની વાંકીચૂંકી ગોમૂત્ર–ગાયની મૂત્રધાર સરખી, અપ્રત્યાખ્યાનીની ઘેટાના શિંગડા સરખી અને અનન્તાનુબંધીની વાંસના મૂલ સરખી છે. અહીંઆ બરૂના તાંતણાનો વાળ જલદી સીધો થઈ જાય. પછી તો ઉત્તરોત્તર વધુ ને વધુ વક્ર હોવાથી વિલંબે સાધ્ય થાય.

સંજ્વલનનો લોભ હળદરના રંગ જેવો, પ્રત્યાખ્યાનીનો ગાડાની કીટ (કાજળ) જેવો, અપ્રત્યા-ખ્યાનીનો નગરની ખાળના કાદવ જેવો અને અનન્તાનુબંધીનો કીરમજી રંગ જેવો સરખાવ્યો છે. સંજ્વલનનો લોભ હળદર જેવો હોવાથી જલદી દૂર થાય. અહીં ઉત્તરોત્તર રંગો વધુ પાકા હોવાથી અતિશ્રમ સાધ્ય છે એમ સમજવું.

**કયા કષ્પાયથી કયો લાભ રોકાય ?**—<sup>૫૮૪</sup>સંજ્વલનનો ઉદય હોય ત્યાં સુધી યથાખ્યાત ચારિત્રનો ગુણ અથવા વીતરાગ અવસ્થા, પ્રત્યાખ્યાનીના ઉદયથી સર્વવિરતિ સર્વ સાવઘના ત્યાગરૂપ ચારિત્રપરિણામ, અપ્રત્યાખ્યાનીના ઉદયથી દેશવિરતિ એટલે આંશિક ત્યાગરૂપ ચારિત્રપરિણામ અને અનન્તાનુબંધીના ઉદયથી સમ્યગ્દર્શનરૂપ શ્રદ્ધાપરિણામ ઉદયમાં આવતા નથી.

**કયા કષાયથી કઈ ગતિ મળે ?**—સંજ્વલન કષાયવાળા (સાધુતાવાળા સાધુઓ વગેરે) મરીને દેવગતિ, પ્રત્યાખ્યાનીવાળા મનુષ્યગતિ, અપ્રત્યાખ્યાનીવાળા તિર્યંચગતિ અને અનન્તાનુબંધીવાળાને નરંકગતિ પ્રાપ્ત થાય છે.

:9

૫૮૪. સં=અલ્પ, જ્વલન=બાળનાર.

**આ કંષાયો શાથી જન્મે છે ?**---આ કષાયો મોહ, માયા, મમતા, આસક્તિ, અજ્ઞાનભાવના કારણે ભૂમિ, ઘર–બંગલા વગેરે, શરીર તથા ઉપધિ એટલે ધન ધાન્ય વસ્ત્રાદિ પરિગ્રહોમાંથી જન્મ પામે છે. એકેન્દ્રિયોને પણ કંષાયભાવ પ્રચ્છન્નપણે હોય છે.

**અલ્પબહુત્વ**—સર્વથી ઓછા કષાય વિનાના જીવો, તેથી અનન્તગુણા માનકષાયી જીવો, તેથી અધિક ક્રોધકષાયવાળા, તેથી અધિક માયાકષાયી અને તેથી અધિક લોભ કંષાયી જીવો છે.

આ ચાર કષાય સિવાય કષાયના સહચારી બીજા હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભય, જુગુપ્સા, શોક અને ત્રણ વેદ એ નવ નોકષાયો છે. જે પેલા મૂલ ચારને ઉદ્દીપન કરે છે. તાત્પર્ય એ કે–હસાવે, ખુશી કરે, નાખુશ રાખે, ભય, કંટાળો, કે ઘૃણા પેદા કરાવે અને શોકમય દશા રહ્યા કરે, તથા સીનો પુરુષસંગાભિલાષ અને વેદન, પુરુષનો, સીસંગાભિલાષ અને વેદન અને સી-પુરુષ બંને પ્રત્યેનો અભિલાષ અને વેદન, આ બધી લાગણીઓ અન્તે રાગદ્વેષને જ ઉત્પન્ન કરનારી છે.

**કંષાયોની ગુગ્નસ્થાનક મર્યાદા**–અનંતાનુબંધીનો ઉદય બીજા ગુગ્નઠાશા સુધી, બીજા કષાયનો ચોથા સુધી, ત્રીજાનો પાંચમા સુધી અને ચોથાનો દસમા સુધી હોય છે. પગ્ન સત્તામાં તો ચારે કંષાયો અગિયારમા ગુગ્નઠાગ્ના સુધી હોય છે.

અનન્તાનુબંધી ક્રોધના ઉદય વખતે બાકીના ત્રણેય કષાયો ઉદયમાં હોય જ છે. એમ માન, માયાના ઉદયના પ્રસંગમાં શેષનું અસ્તિત્વ સમજી લેવું. આ કષાયો વિષે હજુ ઘણું ઘણું જાણવા સમજવા જેવું છે. અહીંયા આ પાઠ્યગ્રન્થમાં કેટલું વિસ્તારી શકાય ?

આ કષાયો એ મોહનીય કર્મના છે. જીવને મોહદશા--વિકળતા ઉભી કરનારા વિભાગો છે. અને એમાંથી જ રાગ--દ્વેષનો જન્મ અને તેની પરંપરા ઉભી થાય છે અને એ પુનઃ સંસારપરંપરાને જન્મ આપે છે. એથી જ આઠે કર્મમાં મોહનીયને સેનાપતિ જેવું અથવા ધોરી નસ જેવું કહ્યું છે. શેષ સાતેય કર્મોનાં જોડાણ અને તેના કટુ વિપાકમાં આ મોહનીય કર્મની રાગ--દ્વેષની લાગણીઓ જ મુખ્ય---મહત્ત્વનો ભાગ ભજવે છે. એથી એનો નાશ થાય તો બાકીનાં બધા કર્મોનો ઝડપથી ક્ષય થાય છે. માટે આ કષાયો અને નવ નોકષાયોની લાગણીઓથી સતત બચતા રહેવું એ જ આ વિષય સમજ્યાનું વાસ્તવિક ફળ છે.

### ७-लेश्या [लेस्या]

લેશ્યા શું ચીજ છે. એ અંગે આગમોની ટીકાઓમાં અને અન્ય ગ્રન્થોમાં ઠીકઠીક લખાયું છે. એમ છતાં 'લેશ્યા' અંગેની કેટલીક સમજ ગૂઢાર્થક રહી છે. અહીંઆ તો ટૂંકમાં જ લેશ્યા અંગે જણાવવાનું છે. આલિંગન કે જોડાવાના અર્થમાં રહેલા 'શ્લિષ્' ધાતુ ઉપરથી ત્તેશ્યા શબ્દ બને છે. એથી જેના<sup>\*</sup> વડે જીવ કર્મ સાથે જોડાય--બંધાય તેનું નામ લેશ્યા. અથવા કૃષ્ણાદિ વિવિધરંગી દ્રવ્યોના સંબંધથી ઉત્પન્ન થતો આત્માનો શુભાશુભ પરિણામવિશેષ તેને લેશ્યા કહે છે.

જેમ સ્ફ્રટિક રત્નના મણકામાં જેવા રંગનો દોરો પરોવીએ તેવા રંગવાળું તે દેખાય, તેમ આત્મામાં જેવા જેવા પ્રકારનાં લેશ્યા દ્રવ્યો ઉત્પન્ન થાય, તેવા તેવા પ્રકારનો આત્મપરિણામ ઉદ્ભવે.

★ श्लिष्यते कर्मणा सह आत्मा अनयेति लेश्या 🛮

આ પરિષ્ટામ ઉત્પન્ન કરનાર પુદ્ગલ દ્રવ્યો જ છે. અને એથી લેશ્યા દ્રવ્ય અને ભાવથી બે પ્રકારની છે. દ્રવ્યલેશ્યા પુદ્દગલ સ્વરૂપ છે. અને તેથી વર્શ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શવાળી છે. દ્રવ્ય લેશ્યાના આલંબનથી જ જે આત્મપરિષ્ટ્રામ ઉત્પન્ન થાય તે ભાવ લેશ્યા છે. આ લેશ્યા અનન્તવર્ગણાવાળી, અનન્ત પ્રદેશવાળી છે. પણ આ વર્ગણા કર્યા<sup>+</sup> પ્રકારની છે તે જાણવા મળ્યું નથી. પરંતુ દ્રવ્યલેશ્યાના પુદ્દગલો યોગાન્તર્ગત છે અને યોગ છે ત્યાં સુધી તેનું અસ્તિત્વ પણ છે. આ લેશ્યાદ્રવ્યો કષાયોને ઉદ્દીપન કરવામાં મહત્ત્વનો ભાગ ભજવે છે.

વર્જાની પ્રધાનતાને અનુલક્ષીને સ્પષ્ટ સમજ પડે માટે વર્જા--રંગના છ પ્રકારોનાં નામ સાથે સંકલિત કરીને લેશ્યાની કક્ષાઓને છ પ્રકારમાં વહેંચી નાંખી છે. જેનાં નામો અનુક્રમે ૧. કૃષ્ણ, ૨. નીલ, ૩. કાપોત, ૪. તેજો, ૫. ૫૬ અને ૬. શુક્લ છે. આ લેશ્યાઓ છ પ્રકારના જીવના અધ્યવસાયોને બતાવે છે. એટલે આ લેશ્યાઓથી તે તે જીવની અધમતા ઉત્તમતાની કક્ષાઓ નક્કી થાય છે. શરૂઆતની લેશ્યા તદ્દન અશુદ્ધ અને અધમ છે. તે પછીની બે અશુદ્ધ હોવા છતાં પ્રારંભના ત્રજ્ઞાની અંદરોઅંદર દષ્ટિએ પૂર્વથી ઉત્તરની વિશેષતાવાળી છે અને પછીની ત્રણ તો શુભ હોવાથી ઉત્તરોત્તર વિકસતી ઉત્તરોત્તર શુદ્ધ, શુદ્ધતર-તમ પ્રકારની બનતી જાય છે અર્થાત્ ઉત્તરોત્તર તે શુભ પ્રકારની છે.

૧. વર્ण— કૃષ્સલેશ્યા અત્યન્ત કાળા રંગની. નીલલેશ્યા—પોપટના પીંછાના રંગ જેવી લીલા અથવા કબૂતર કે મયૂરના કંઠ જેવા <sup>પ૮૫</sup>ભૂરા રંગની. કાપોત—લાલ ને ભૂરો એ બે રંગના મિશ્રજ્ઞથી ઉત્પન્ન થતા કાબરા રંગની. તેજો–લાલચોળ ચજ્ઞોઠીના રંગ જેવી. પદ્મ લેશ્યા—ચંપાના ફૂલ જેવા પીળા રંગની અને શુકલ લેશ્યા—ઉજ્જ્વલ દૂધથી પજ્ઞ વધુ શ્વેતરંગ જેવી.

ર. **ગંધ**—પહેલી લેશ્યા અત્યન્ત દુર્ગંધવાળી, પછીની તેથી કંઈક ન્યૂન અને ત્રીજી તેથી પશ ન્યૂન. એમ છતાં એકંદરે ત્રણે દુર્ગંધવાળી છે. અને પછીની તેજોલેશ્યા સુગંધવાળી અને ઉત્તરોત્તરની અધિકાધિક સુવાસવાળી છે.

૩. ₹<del>स</del>—કૃષ્ણલેશ્યાનો સ્વાદ અત્યન્ત કડવો, નીલનો અત્યન્ત તીખો, કાપોતનો ખાટો, તેજોનો સુગંધીદાર સુંદરરંગી કેરીના રસના સ્વાદ જેવો, પદ્મનો દ્રાક્ષના રસ જેવો અને શુક્લલેશ્યાનો સાકર--ગોળ જેવો મધુર છે.

૪. **स્પર્શ**—પ્રથમની ત્રજ્ઞ લેશ્યાનો સ્પર્શ શીત અને રૂક્ષ છે જે ચિત્તને અપ્રસન્નકારક છે અને છેલ્લી ત્રજ્ઞનો સ્નિગ્ધ ઉષ્ણ છે જે ચિત્તને પરમસંતોષોત્પાદક છે.

છ લેશ્યામાં પ્રારંભની ત્રજ્ઞ લેશ્યાઓના વર્જ્યાદિ ચતુષ્ક અશુભ છે. પજ્ઞ ઉત્તરોત્તર અશુભતા ન્યૂન સમજવી. એ રીતે તેજો વગેરે છેલ્લી ત્રજ્ઞના વર્જ્યાદિ ચતુષ્ક ઉત્તરોત્તર શુભ, શુભતર–તમ પ્રકારના સમજવા. આ કારજ્ઞે પ્રારંભની ત્રજ્ઞ લેશ્યાઓ મલિન અને અપ્રશસ્ત છે અને અશુભ હોવાથી આત્માના શુભ અધ્યવસાય પરિજ્ઞામમાં અસહાયક છે. જ્યારે પછીની ત્રજ્ઞ નિર્મળ--પ્રશસ્ત છે અને

+ બાદરપરિશામી સ્કંધોવાળી હોવાથી ઔદારિક કે વૈકિય વર્ગશાના પ્રકારની સંભવિત છે.

૫૮૫. નીલ-શબ્દ પ્રાચીન કાળમાં ખાસ કરીને ભૂરા રંગના અર્થમાં વપરાતો હતો. ત્યાર પછી તેમાં વિકલ્પો ઉભા થવા પામ્યા છે. વળી નીલનો અર્થ લીલો અને શ્યામ પણ કરે છે. આત્માના શુભ અધ્યવસાય–પરિષામમાં સહાયક છે. પ્રથમની ત્રણ દુર્ગતિને આપનારી અને પછીની ત્રણ<sup>પ૮૬</sup>સદ્ગતિને આપનારી છે.

ચૌદમું ગુણસ્થાનક છોડીને તમામ ગુણસ્થાનકે સર્વ સંસારી જીવોને દ્રવ્ય અને ભાવ બંને લેશ્યાઓ હોય છે. પરંતુ એટલું વિશેષ કે દેવો અને નારકોની દ્રવ્ય લેશ્યા સદાકાળ એક જ હોય છે. પરંતુ આત્મપરિષ્ઠામરૂપ ભાવ લેશ્યાઓ <sup>પટ9</sup>છએ હોય છે. એથી તેમના પરિષ્ઠામો બદલાયા કરે છે. તથા સર્વજ્ઞ વર્જીને શેષ મનુષ્ય અને તિર્યંચોની શુક્લને છોડીને બાકીની દ્રવ્ય તથા ભાવ લેશ્યા જઘન્યોત્કૃષ્ટથી અન્તર્મુહૂર્તમાનવાળી છે. અને શુક્લ લેશ્યાની જઘન્ય સ્થિતિ અન્તર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટ નવ વર્ષ ન્યૂન પૂર્વક્રોડ વર્ષની છે.

૧. કૃષ્ણ લેશ્યાવાળા જીવો વૈર લેવામાં નિર્દય, અતિક્રોધી, કઠોર મનના, આત્મધર્મથી તદ્દન વિમુખ, મહારંભી અને ફૂર હોય છે.

ર. નીલ લેશ્યાના સ્વભાવવાળા જીવો માયા દંભમાં કુશળ, ચંચળસ્વભાવી, અતિવિષયી, અસત્યવાદી અને લાંચીયા હોય છે.

ં ૩. કાપોતવાળો પાપ જેવી વસ્તુને નહીં માનવાવાળો, મૂરખ અને ક્રોધી હોય છે.

૪. તેજોલેશ્યાવાળો સરલ,, દાનેશ્વરી, સદાચારી, ધર્મબુદ્ધિવાળો અને અક્રોધી હોય છે.

્પ. પદ્મલેશ્યાવાળો ધર્મિષ્ઠ, દયાવાન, સ્થિર સ્વભાવી, ગંભીર, તમામને દાન આપનારો, અતિકુશળ બુદ્ધિવાળો, મેઘાવી હોય છે.

૬. શુક્લલેશ્યાવાળો જીવ અતિધર્મિષ્ઠ, પાપરહિત પ્રવૃત્તિ કરવાવાળો, અત્યન્ત નિર્મલ મનવાળો હોય છે.

### tein-

છ લેશ્યાવાળા જીવોના આત્માની કક્ષાઓ સમજવા માટે આપશે ત્યાં જાંબુના ઝાડના દેષ્ટાંતની સુંદર ઘટના સમજાવેલી છે. (તેથી દરેક લેશ્યા કેવા અભિપ્રાય કે સ્વભાવવાળી હોય છે તેનો ખ્યાલ આવશે.) તે આ પ્રમાણે—

છ પ્રવાસીઓ ચાલતાં ચાલતાં જંગલમાં જઈ ચઢવા. શ્રમ ઘણો થયો હોવાથી ક્ષુધા અને તૃષાથી પીડાયા. દૂર નજર નાંખી ત્યાં તેઓએ સુંદર જાંબુના ઝુમખાઓથી ભરેલું એક જાંબુનું ઝાડ જોયું. આ છએ જણા ત્યાં પહોંચ્યા. જાંબુ ખાવાની ઇચ્છાથી જાંબુ લેવા વિચાર કરવા માંડ્યા. એક જારે પ્રશ્ન કર્યો કે બોલો ભાઈ, કાચા પાકા બધી જાતના જાંબુઓની લુમો લટકે છે. જાંબુનો પાર નથી. જ્યારે ખાનારા આપણે માત્ર છ જણા છીએ. શું કરશું ? એટલે છમાંથી એક જણ બોલી ઉઠ્યો-અરે ! યાર, લાંબો લાંબો વિચાર શું કરવાનો ? કુહાડા મારીને ઝાડને જ ઝટ દઈને નીચે પાડી

૫૮૬. સામાન્ય એવો નિયમ છે કે જે લેશ્યામાં જન્મ થવાનો હોય તે જ લેશ્યામાં ગતજન્મમાં મૃત્યુ થાયછે. 'जल्लेसाइं दव्वाइं परियाइत्ता कालं करेइ तल्लेसे (सो) उववञ्चइ ।'

૫૮૭. આથી સાતમી નરકના જીવોને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિ શકય બને છે.

નાંખીએ અને સ્વેચ્છાએ ખાઈએ ! તેથી અશસમજનું પ્રમાશ ઘણું હોવા છતાં પૂર્વની અપેક્ષાએ કંઈક વધુ સમજુ હતો. તેજો કહ્યું—ભાઈ ! એમ શા માટે ? થોડા જાંબુ ખાવા ખાતર સમગ્ર વૃક્ષનો મૂળમાંથી જ નાશ ! નહીં નહીં !! એના કરતાં ફળોવાળી જ મોટી મોટી શાખાઓ તોડી પાડીએ. પછી જોઈએ એટલા આરોગોને ! ત્યારે ત્રીજો એક બોલી ઉઠયો---ભાઈ, એમ શા માટે ? ફળોના ગુચ્છાવાળી નાની નાની શાખાઓ કર્યા ઓછી દેખાય છે કે નકામો મોટીઓનો વિનાશ કરવો ! વળી મોટી શાખાઓ ફરી કચારે ઉગશે ? માટે નાનીને જ તોડી પાડીએ. ત્યારે એમાંથી ચોથો બોલી ઊઠયો, અરે ભાઈ ! આ તમારા બધા વિચારો ઉતાવળીઆ છે. શાખાઓ શા માટે તોડવી ? કામ છે જાંબુઓનું, કંઈ શાખાઓનું નથી; માટે શાખાઓમાં ઝુમખાં હોય તે ઝુમખાંઓને જ તોડી પાડીએ. ત્યારે તેથી વધુ યોગ્ય બુદ્ધિશાળી હતો, તેણે કહ્યું કે----ભાઈ ! એવું શું કામ કરો છો ? ગુચ્છાઓને તોડવા કરતાં એક જણ ઉપર ચઢીને ફળોને જ તોડીને લાવે તો શું ખોટું ? ખાવાના છે જાંબુ, ઝૂમખાં નહિ. આમ નિર્ણય ઉપર આવ્યા ત્યાં છેલ્લો છઠો મૌન લઈને ઉભો હતો, જેને પહેલાના પાંચના વિચારો પસંદ નહોતા પડ્યા; તે અતિ ડાહ્યો અને ઉત્તમ બુદ્ધિવાળો પુરુષ બોલી ઉઠ્યો, જુઓ ભાઈ ! મારો અભિપ્રાય તમારા બધાયથી જુદો છે. તમને ગમે કે ન ગમે તે ન કહી શકું, પગ્ન જેને માનવ હૈયું મલ્યું હોય તો, તેણે થોડો માનવતાની દષ્ટિથી વિચાર કરવો જોઈએ અને કોઈ પણ કાર્યમાં પોતાની વિવેકબદ્ધિ દાખવવી જોઈએ ! તમને ભૂખ લાગી છે એ વાત સાચી છે, પગ્ન એ ભૂખને સંતોષવા કંઈ આંધળીયા ન કરાય, માનવતા એમ કરવા ના પાડે છે, આર્યસંસ્કૃતિ ઇન્ક્રાર કરે છે. માટે બીજાઓની હિંસા કરી, કષ્ટ આપી, દુઃખી કરીને ઉદર ભરણ ન કરવું જોઈએ. અને એ દષ્ટિએ કહું તો આ સજીવ ગણાતા ઝાડને તમારે કશો જ સ્પર્શ કરવા જરૂર જ નથી. જમીન ઉપર તો જરા જુઓ ! સેંકડો જાંબુઓ કેવા સુંદર ખાવાલાયક વેરાએલાં પડ્યા છે. તે ખાઈને તૃપ્ત થઈ શકશું ! નાહક સજીવ ગણાતા વૃક્ષનું છેદન ભેદન કરી તે જીવની હિંસા કર્યાનું પાપ શું કામ કરવું ? આ સિવાય શાસ્ત્રમાં છ ચોરનું બીજું પશ દેષ્ટાંત આવે છે.

### **└**~-इंदिय [इन्द्रिय]

આ દ્વારનું વર્ણન ૩૪૦મી ગાથાના વિવેચન પ્રસંગે સવિસ્તર કહેવાઈ ગયું છે. જેથી અહીં પુનરુક્તિની જરૂર નથી.

## €--9०---दुसमुग्धाय [डि-समुद्घात]

નવમું અને દસમું આ બંને દ્વારો સમુદ્ધાતનાં જ છે. નવમું દ્વાર **जीवसमुद्**घातનું અને દસમું **अजीवसमुद्**घातનું છે. એમાં પ્રથમ જીવસમુદ્ધાતની વ્યાખ્યા કરે છે.

**સમુદ્દ્**યાત શબ્દનો અર્થ એવો છે કે **સમ્** એટલે એકી સાથે ઘાત એટલે નાશ. અર્થાત્ આત્મા જે ક્રિયા દ્વારા એક સાથે પુષ્કળ કર્મનો ક્ષય કરી શકે તેવી જે ક્રિયા તેને સમુદ્દઘાત કહેવાય છે.

વાત એવી છે કે જીવ બાંધેલા કર્મોને ઉદયપ્રાપ્ત કરે ત્યારે ક્રમશઃ ભોગવાતાં હોય છે. પશ ક્રમશઃ ભોગવવાનું કર્મ એની કાળમર્યાદા પૂર્શ થયે ભોગવાઈ રહે, પરંતુ કોઈ વખતે એવી પરિસ્થિતિ ઉભી થાય છે કે ભોગવવાનું કર્મ જે અવશેષ હોય તેમાં કેટલાકની નિયત કાળમર્યાદાની અપેક્ષાને તોડીને કેટલાંક કર્મોને ટૂંકા જ સમયમાં ભોગવી નાંખવાં પડે છે અને એ સ્થિતિનું નિર્માપ્ત કરવા જીવ આગામી કેટલાંક કર્મોની ઉદ્યરક્ષાકરણવડે ઉદીરણા કરે એટલે આગામી કાળે કે ઘણા કાળે ભોગવાવા યોગ્ય એવાં કર્મોને ઉદયાવલિકા એટલે વર્તમાન સમયમાં ઉદયપ્રાપ્ત ભોગવાતાં કર્મ ભેગાં પ્રબળ આત્મપ્રયત્ન વડે શીઘ ભોગવીને આત્મપ્રદેશથી છૂટાં પાડી દે છે. આવો મહાપ્રયત્ન સ્વાભાવિક રીતે અથવા આત્મપ્રયત્નદ્વારા સાત પ્રસંગે થાય છે અને એથી સમુદ્ધાત સાત પ્રકારે છે. ૧. વેદના, ૨. કષાય, ૩. મરણ, ૪. વૈક્રિય, ૫. તૈજસ, ૬, આહારક અને ૭. કેવલી.

## जीवसमुद्र्घातो

૧. વેદના સમુદ્દ્યાત—ત્રીજા વેદનીય નામના કર્મમાં અશાતા વેદનીય કર્મથી (એટલે દુઃખ-અશાંતિથી) પીડાતો આત્મા, કોઈ વખતે અત્યન્ત આકુળ-વ્યાકુળ થાય, ત્યારે અનન્તાનન્ત સ્કન્ધોથી વીંટાએલા પોતાના આત્મપ્રદેશોને શરીર બહાર કાઢીને, તે પ્રદેશોવડે શરીરના મુખ, જઠરા, કર્ણાદિકના પોલાશોને, ખભાના ભાગોને (ખભાથી માથા સુધી) પૂરી દઈને સ્વશરીર જેટલા ક્ષેત્રમાં સઘનરીતે વ્યાપ્ત થઈને (સમચોરસ જેવો) અન્તર્મુહૂર્ત સુધી એ જ સ્થિતિમાં ટકી રહે, અને એ સમય દરમિયાન ઉદીરણાકરણ દ્વારા દીર્ઘકાળે ભોગવવા યોગ્ય કેટલાંક કર્મપુદ્દગલોને ઉદયમાં લાવી ક્ષય કરી નાંખે, તે તે કર્મક્ષય સાથે સાથે નવાં કર્મોનું ગ્રહણ થાય છે અને જીવપરત્વે નથી\* પણ થતું.

૨. કષાય સમુદ્દ્યાત—કષાયથી—રાગ કે દ્વેષની અતિ તીવતાથી આકુળ થયેલો આત્મા વેદના સમુદ્દ્યાત વખતે તે જ પ્રક્રિયા પ્રમાણે દીર્ઘકાળે ભોગવવા યોગ્ય કેટલાંક કષાય મોહનીય કર્મોને ચાલુ ઉદય ભેગાં જ ભોગવી નિર્જરી નાંખે છે. અહીંઆ ભાવિ કર્મોને વર્તમાનમાં જે ભોગવે, તેમ તે જાતનાં નવાં કર્મોને ગ્રહશ પણ કરે છે. ન ગ્રહશ કરે તો જીવનો મોક્ષ જ થઈ જાય. આ કષાય સમુદ્દ્યાતમાં ચાર પ્રકારનો સમુદ્દ્યાત થાય છે. ક્રોધ, માન, માયા અને લોભનો.

**૩. મરજ્ઞ સમુદ્દ્ધાત** —આ સમુદ્દ્ઘાત આયુષ્ય કર્મનો હોય છે. અને તે મરજ્ઞને આડું અંતર્મુહૂર્ત રહ્યું હોય ત્યારે જ થાય છે. મરજ્ઞાન્તથી વ્યાકુળ થયેલો આત્મા મરજ્ઞાન્ત આડું અંતર્મુહૂર્તાયુષ્ય બાકી રહે ત્યારે પોતાના જ આત્મપ્રદેશોવડે સ્વશરીરના પોલાજ્ઞ—આલી ભાગોને પૂરીને, સ્વશરીરની પહોળાઈ જેટલો સ્થૂલ અને લંબાઈમાં જઘન્યથી અંગુલાસંખ્ય ભાગ અને ઉત્કૃષ્ટથી એક જ દિશામાં સમશ્રેજ્ઞિએ ઉત્પત્તિસ્થાન સુધી, આત્મપ્રદેશો દ્વારા અસંખ્ય યોજન પ્રમાજ્ઞ વ્યાપ્ત થઈ જાય, અને આયુષ્યકર્મનાં ઘણાં પુદ્દગલોને શીઘ ખપાવી નાંખે તે. (અહીં નવાં પુદ્દગલોનું ગ્રહણ ન હોય)

**૪. વૈક્રિય સમુદ્દઘાત**— વૈક્રિયલબ્ધિવાળો જીવ, કર્મયુક્ત એવા પોતાના આત્મપ્રદેશોને શરીર બહાર કાઢી લંબાઈ—પહોળાઈમાં સ્વશરીરતુલ્ય, અને લંબાઈમાં સંખ્યાતા યોજન દીર્ઘ લંબાવી દંડાકારપગ્ને ફેલાવી જઈને પૂર્વોપાર્જિત વૈક્રિય નામકર્મના ઘણા પ્રદેશોને, ઉદીરણા દ્વારા ઉદયમાં લાવી, વિનાશ

૫૮૮. મરક્ષ સમુદ્દઘાત દરેક જીવો કરીને જ મરશ પામે છે એવું નથી. એથી મરશ અને મરણ સમુદ્દઘાત બે ભિન્ન વસ્તુ છે. વળી મરણ સમુદ્દઘાત ભગવતીજીના અભિપ્રાયે એક ભવમાં બે વખત થઈ શેંકે છે. પણ મરશ તો બીજા સમુદ્દઘાતમાં મૃત્યુ આહું અન્તર્મુહૂર્ત હોય ત્યારે જ થાય છે.

<sup>★</sup> જેમકે ખંધક અશગારાદિ જેવાઓ માટે.

કરવા સાથે, રચના કરવા ધારેલા નવા ઉત્તર વૈક્રિય શરીર યોગ્ય પુદ્ગલ સ્કંધોને ગ્રહશ કરી વૈક્રિય શરીર બનાવે તે. નવું વૈક્રિય શરીર બનાવવું હોય ત્યારે જીવને આવો પ્રયત્ન કરવો પડે છે. એ દ્વારા જ શરીર તૈયાર થાય છે.

**૫. તૈજસ સમુદ્ધાત**—તેજોલેશ્યાની લબ્ધિવાળો જીવ પોતાના આત્મપ્રદેશોને પ્રબળ પ્રયત્ન દ્વારા શરીર બહાર કાઢી, ઉત્કૃષ્ટથી સંખ્યાત યોજન દીર્ઘ અને સ્વદેહ પ્રમાણ લાંબો પહોળો દંડાકાર રચી, પૂર્વોપાર્જિત તૈજસ નામકર્મના પ્રદેશોને પ્રબલ ઉદીરણાકરણ વડે ઉદયમાં લાવી ક્ષય કરવા સાથે, નવા તૈજસ પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરી તેજોલેશ્યા અથવા શીતલેશ્યા મૂકે.

કોઈના ઉપર તેજો કે શીતલેશ્યા મૂકવી હોય ત્યારે આત્માને ઉક્ત પ્રક્રિયા--પ્રયત્ન કરવા પડે છે.

**દ. આહારક સમુદ્ધાત** આહારક લબ્ધિધારી ચૌદ પૂર્વધર મુનિ મહાત્મા, જિનેશ્વરદેવની સમવસરણની ઋદ્ધિ આદિ જોવા, કે કોઈ પ્રશ્નના સમાધાન માટે પોતાના આત્મપ્રદેશોને શરીર બહાર કાઢી, ઉત્કૃષ્ટથી સંખ્યાત યોજન દીર્ઘ અને સ્વદેહ પ્રમાણ જાડો દંડાકાર રચી પૂર્વોપાર્જિત આહારક નામકર્મના પુદ્દગલોને પ્રબલ ઉદીરણા દ્વારા શીઘ ઉદયમાં લાવી, નિર્જરા કરવા સાથે નવા આહારક શરીર યોગ્ય પુદ્દગલો ગ્રહણ કરી આહારક શરીર બનાવે.

**૭. કેવલી સમુદ્દ્યાત** આ સમુદ્દ્યાત જેમને કેવલજ્ઞાન (ત્રિકાળજ્ઞાન) પ્રાપ્ત થયું હોય તેઓ જ કરવાના અધિકારી છે. કેવલજ્ઞાનીએ આઠ કર્મ પૈકી ચાર ઘાતીકર્મ દૂર કર્યા છે, પણ વેદનીય, નામ, ગોત્ર અને આયુષ્ય આ ચાર અઘાતી કર્મોનો ઉદય હોય છે. એમાં આયુષ્યકર્મની સ્થિતિ કરતાં બાકીનાં ત્રણે કર્મોની સ્થિતિ જો વધુ હોય તો એવું બને કે આયુષ્ય પૂર્ણ થાય અને કર્મનો ભોગ રહી જાય. કર્મનો ભોગ રહી જાય તો કેવલી ભગવંતો અશરીરી બની મોક્ષે જાય નહીં, અને પાછું કેવલજ્ઞાનીને અન્ય જન્મ પ્રાપ્ત કરવાનો હોતો જ નથી, હોય તો જન્માંતરમાં કર્મ ભોગ કરી શકે પણ હવે ભવભ્રમણનો અંત થાય છે. આ બધાં કારણે ચારેયની સ્થિતિ એવી રીતે સરખી બની જવી જોઈએ કે આયુષ્યની પૂર્ણાહુતિની સાથે સાથે શેષ ત્રણ કર્મો સર્વથા નિર્જરી જાય અર્થાત્ ક્ષ્ય થઈ જાય. આવી સ્થિતિનું સર્જન સમુદ્દ્યાત જેવા આત્મપ્રયત્નથી જ શક્ય બને છે. આ <sup>મ૮૯</sup>ક્રિયા આઠ સમયની હોય છે. કેવલી ભગવાન ત્રણ કર્મોની દીર્ઘ–વિષમ સ્થિતિનો ક્ષય કરી સરખી બનાવવા પોતાના આત્મપ્રદેશોને શરીર બહાર કાઢીને, પ્રથમ સમયે ઊધ્વદિશા અને અધોદિશાના અન્ત સુધી અર્થાત્ ચૌદરાજ<sup>પ૯૦</sup>લોકપ્રમાણ લાંબો સ્વદેહ પ્રમાણ લાંબો–પહોળો આત્મપ્રદેશોનો દંડાકાર રચે.

બીજા સમયે પૂર્વથી પશ્ચિમ લોકાન્ત સુધી આત્મપ્રદેશોને વ્યાપ્ત કરે એટલે આત્મપ્રદેશોનો કપાટાકાર બની જાય. ત્રીજા સમયે આત્મપ્રદેશોને ઉત્તરદક્ષિણ લોકના છેડા સુધી લંબાવે. આ રીતે

૫૮૯. આંખ મીંચીને ઉઘાડીએ ત્યાં અસંખ્ય સમયો થાય છે.

૫૯૦. એક જ સમય એટલે સેકંડનો અસંખ્યાતમો ભાગ, એટલા કાળમાં સેંકડો એવા અબજો માઇલ ગતિ કરી શકે છે. ચૈતન્યની આ વિલક્ષણ અને વિરાટ તાકાત કયાં, અને તેની આગળ વામણી લાગતી આજના ઉપગ્રહો કે રોકેટોની તાકાત કયાં ! આત્મપ્રદેશો વ્યાપ્ત થતાં રવૈયાના જેવો આકાર બને.

આ રીતે આત્મપ્રદેશો વ્યાપ્ત થઈ ગયા બાદ ચોથા સમયે મન્થાન–રવૈયા વચ્ચે પરસ્પર જે અંતર રહ્યું છે અર્થાત્ હજુ આત્મપ્રદેશથી રહિત લોકાકાશ રહ્યું છે તે પૂરવા આંતરાને સ્વાત્મપ્રદેશોથી પૂરે. આટલું કરતાં કેવલજ્ઞાની ભગવંતના અસંખ્ય આત્મપ્રદેશો લોકાકાશના પ્રત્યેક પ્રદેશ ઉપર ચાર જ સમયમાં વ્યાપ્ત થઈ જતાં તેમનો આત્મા લોકવ્યાપી બની જાય છે. કારણકે એક આત્માના અને લોકના પ્રદેશો સમાન છે.

હવે પછીના પાંચથી આઠના ચાર સમયોમાં આત્મપ્રદેશોનો લોકવ્યાપી જે વિસ્તાર થયો હતો તેને પુનઃ સંકેલી લે છે. એટલે પાંચમા સમયે આંતરામાં પૂરેલા આત્મપ્રદેશોને પાછા ખેંચી લે, છકા સમયે મંથાનની (ઉ. દ.) બે પાંખોના આત્મપ્રદેશોને સંહરી લે, સાતમા સમયે પૂર્વ–પશ્ચિમના કપાટાકાર રચેલા પ્રદેશોને સંહરી લે અને આઠમા સમયે ઉધ્વધિો કરેલા દંડાકાર પ્રદેશોને સંહરી પોતાના આત્માને પુનઃ સંપૂર્ણ રીતે મૂલ દેહસ્થિત બનાવી દે છે.

અહીંઆ આ ક્રિયા દ્વારા ઉદીરજ્ઞાકરજ્ઞ કરવાની શક્યતા ન હોવાથી 'અપવર્તના' નામના કરણદ્વારા પૂર્વીક્ત ત્રજ્ઞ કર્મોની દીર્ઘસ્થિતિનો વિનાશ કરી જરૂર પૂરતી સ્થિતવાળાં બનાવે છે.

ભીનું લુગડું એમને એમ પડયું રહે તો પાશીને શોષાતાં કલાકો જાય. પશ જો તેને ઉકેલી પહોળું કરી દેવામાં આવે તો ઝડપથી પાશી–ભેજ શોષાઈ જાય છે. તે જ ઘટનાએ કેવલિસમુદ્દઘાતમાં આત્મપ્રદેશોને આખા લોકમાં વિસ્તારી દીધા, એટલે દીર્ઘકર્મો જલદી શોષાઈ જાય છે.

**સાતેયનો પ્રકીર્ણક અધિકાર :**—કેવલિસમુદ્દ્યાત આઠ સમયનો અને બાકીના છએ અન્તર્મુહૂર્ત-કાળમાનના છે. ૧, ૩, ૭માં આ ત્રક્ષેયમાં પૂર્વકર્મનો વિનાશ અને નવાં કર્મગ્રહણનો અભાવ છે. પરંતુ શરીર યોગ્ય પુદ્દગલોનું ગ્રહણ હોય છે. જ્યારે બીજામાં નવાં કર્મપુદ્દગલનું ગ્રહણ અધિક અને જૂનાનો વિનાશ અલ્પ અને ૪, ૫, ૬માં પૂર્વોપાર્જિતનો વિનાશ છે અને ત્યાં નવું કર્મગ્રહણ છે.

૧, ૨, ૩, સમુદ્ધાત અનાભોગિક છે. એટલે જાણી જોઈને ઇચ્છાપૂર્વક થતો નથી, પણ અતિવેદનાથી આત્મામાં એકાએક આવેગ આવી જાય છે ને સ્વાભાવિક થઈ જાય છે અને બાકીના ચાર આભોગિક એટલે સમજીને બુદ્ધિપૂર્વક જાણી જોઈને કરાય છે. આહારક અને કેવલી (અથવા જિન) આ બે સમુદ્ધાતને છોડીને બાકીના પાંચ અનેક જન્માશ્રયી જીવો અનંતીવાર કરે છે. અને આહારક વધુમાં વધુ ચાર અને કેવલીસમુદ્ધાત ભવચક્રમાં એક જ વાર થાય છે.

શરૂઆતનાં ત્રણ સમુદ્ધાતો દરેક વેદના કષાય કે મૃત્યુ પ્રસંગે હોય જ, એવો નિયમ નથી. એથી બધા જ જીવોને અનિવાર્ય થાય છે તેમ નથી.

#### अचित्तमहास्कन्धरूप-अजीवसमुद्र्धातः

અનન્ત પરમાણુઓનો બનેલો અનન્તપ્રદેશી કોઈ સ્કંધ તથાપ્રકારના વિસ્ત્રસા પરિશામ વડે (કે સ્વાભાવિક રીતે) કેવલીસમુદ્ધાતમાં દંડાકાર કપાટાકાર વગેરે જે રીતે કહ્યું છે તે રીતે જ ચાર સમયમાં સંપૂર્ણ લોકાકાશમાં વ્યાપ્ત થઈ જાય અને પછીના ચાર સમયમાં તે તે અવસ્થાઓ સંહરી લઈને, મૂલ અવસ્થાવાળો—અંગુલના અસંખ્યાત ભાગ પ્રમાશે થાય, તેને 'અજીવ સમુદ્ધાત' કહે છે. સંપૂર્ણ લોકાકાશમાં વ્યાપ્ત થવાની યોગ્યતાવાળા કે વ્યાપ્ત થયેલા પુદ્દગલસ્કંધો અનન્ત છે. અને તે બધા અચિત્તમહાસ્કંધથી ઓળખાય છે. અહીંઆ આ પ્રયત્ન જીવદ્રવ્યનો નથી પણ અજીવદ્રવ્યનો છે.

**99–दिडि [दृष्टि]** 

વિશ્વમાં મુખ્યત્વે પદાર્થો બે જાતના છે. जड અને चेतन. આ પદાર્થો કે તેના સ્વરૂપ પરત્વે દરેકને સરખી શ્રદ્ધા હોય કે થાય તેવું બનતું નથી. કોઈને કોઈ પદાર્થ પ્રત્યે સત્—સાચી શ્રદ્ધા થાય તો કોઈને તે જ પદાર્થ પ્રત્યે સત્થી વિપરીત કોટિની શ્રદ્ધા થાય. તો કેટલાક એવા પણ જીવો હોય કે જેઓને એ પદાર્થ પ્રત્યે ન સત્ દંષ્ટિ હોય ન અસત્ દંષ્ટિ હોય પણ સદસત્ દંષ્ટિનું મિશ્રણ હોય. યદ્યપિ જીવોની સમજણના પ્રકારો આમ તો હજ્જારો હોય છે. પરંતુ વર્ગીકરણ કરીને એ બધાયને ત્રણમાં જ સમાવિષ્ટ કરે છે.

આમ કેમ બને ? તો જીવોની જ્ઞાન-સમજની ભિન્ન ભિન્ન કક્ષાને કારણે બને છે. ભિન્ન કક્ષાના સર્જનમાં કારણ કોણ ? તો શુભાશુભ કર્મો.

ઉપરોક્ત ત્રણે કક્ષા ભેદને શાસ્ત્રીય શબ્દો આપીને વિશેષ પ્રકારે સમજાવે છે. અહીંઆ દષ્ટિ શબ્દ એક પ્રકારની માન્યતાના અર્થમાં સમજવાનો છે. જીવને અનાદિકાળથી મિથ્યાદષ્ટિ વરેલી હોય છે તેથી **મિથ્યા, સમ્યગ્** અને **મિશ્ર** આ ક્રમથી વિવેચન કરાય છે.

૧. મિથ્યાદંષ્ટિ–જે પદાર્થ જે રીતે હોય તેને તે રીતે જ સ્વીકારવો જોઈએ તો તે સત્ય સમજ કહેવાય, પરંતુ મિથ્યા–ખોટી દંષ્ટિનો ઉદય વર્તતો હોય ત્યારે મંદિરા પીધેલો માનવી જેમ માતાને પત્ની અને પત્નીને માતા તરીકે સમજી બેસે, તે રીતે ધર્મને અંધર્મ, અંધર્મને ધર્મ, સત્ને અસત્, અસત્ને સત્, હેયને ઉપાદેય અને ઉપાદેયને હેય તરીકે સ્વીકારે છે. આ દંષ્ટિ આત્માને આત્માનું ભાન થવા દેતી નથી. આત્માને આત્મવિમુખ રાખનારી છે.

આવી દષ્ટિ અનાદિકાળથી જીવમાં વર્તતી હોય છે. જીવની વિવેકદષ્ટિનો તે વિનાશ કરનારી છે. અને આત્માનું નિતાન્ત અહિત કરનારી છે. આ દષ્ટિ મિથ્યાત્વ મોહનીય નામના એક પ્રકારના કર્મોદયથી પ્રાપ્ત થાય છે. પરંતુ સત્ નિમિત્તો કે સાધનોથી તેનો અન્ત લાવી સત્ દષ્ટિ મેળવી શકાય છે. પણ બધાય જીવો અંત લાવે એવું બનતું નથી. જો બને તો સંસાર અનોખો બની જાય.

૨. સમ્યગ્રદેષ્ટિ—પદાર્થ પ્રત્યેની સાચી શ્રદ્ધા, સત્ને સત્ રૂપે અને અસત્ને અસત્ રૂપે જ માને તે. ધર્મને ધર્મ જ, અધર્મને અધર્મ જ માને, હેયને હેય અને ઉપાદેયને ઉપાદેય જ માને, આ આત્માને આત્મસન્મુખ કરનારી છે. એથી જ તે, સત્યથી પરિપૂત દષ્ટિ છે.

અનાદિકાળથી રાગદ્વેષની તીવ્ર ચીકાસથી મિથ્યાદષ્ટિ-બુદ્ધિવાળો આત્મા કોઈ વખતે કોઈ વિશિષ્ટ પ્રકારના આધ્યાત્મિક પ્રયત્ન દ્વારા મિથ્યાત્વ મોહનીયના કર્મોને અમુક સમય માટે ઉપશાન્ત કરે ત્યારે ઉપશમ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય, એટલે મિથ્યાત્વનો ઉપશમ વર્તતો હોય ત્યાં સુધી તેની વિવેકદષ્ટિ ટકે અને ફરી પાછો આત્મા નબળો બની જાય તો ફરી પાછી મિથ્યાદષ્ટિ ઉદયમાં આવી જાય, એ રીતે એ જ મિથ્યાત્વ મોહનીય કર્મોમાં અમુકનો ક્ષય અને અનુદિત કર્મનો ઉપશમ જ્યારે વર્તતો હોય ત્યારે જીવને ક્ષયોપશમ દષ્ટિવાળો કહેવાય અને મિથ્યાત્વ મોહનીય કર્મનો સત્તામાંથી

८२

સર્વથા ક્ષય થાય એટલે ક્ષયથી ઉત્પન્ન થતી દષ્ટિને ક્ષાયિક દષ્ટિ કહેવાય છે.

અહીંઆ ઉપરોક્ત ત્રણેય દંષ્ટિ પોતપોતાના ઉદયકાળે સમ્યગ્ (સમ્યગ્ર્દષ્ટિ) હોય છે. આમાં ઉપશમ ક્ષયોપશમ દંષ્ટિ એવી છે કે તે આવ્યા પછી ચાલી પણ જાય, પરંતુ ક્ષાયિક એક એવી દંષ્ટિ છે કે એ મળી ગયા પછી તે અનન્તકાળ સુધી ટકે છે. કારણ કે મોહનીય કર્મની મલીનતાનો સર્વથા વિનાશ થયો છે. જેથી તે જીવોને સત્ પદાર્થના શ્રદ્ધાનમાં અંશ માત્ર નબળાઈ નથી હોતી.

**૩. મિશ્રદ્રષ્ટિ—શુદ્ધ—અશુદ્ધ પ્રકારના મિથ્યાત્વમોહનીય (એટલે મિશ્રમોહનીય) કર્મના ઉદયવાળા** જીવો મિશ્રદ્રષ્ટિવાળા હોય છે. એટલે તે સમ્યગ્ધર્મ તરફ આકર્ષાય અને મિથ્યાધર્મ તરફ પશ આકર્ષાય. આ દ્રષ્ટિ આ ધર્મ સારો અને અન્ય ધર્મ પશ સારો આવો મિશ્રભાવ પેદા કરાવે છે. પરિશામે સર્વજ્ઞોક્ત તત્ત્વમાં રાગ પશ ન કરાવે તેમ દ્વેષ પશ ન કરાવે.

આ ત્રણેય દ્રષ્ટિઓ દર્શનમોહનીયના ઘરની જ છે. આ કર્મનાં દલીયાં તદ્દન મલીન અને તીવ્રરસવાળાં ઉદયમાં હોય ત્યારે મિથ્યાદ્રષ્ટિ એ જ દલીયાંમાંથી (જીવના કંઈક ઉંચા પરિણામ થતાં) અમુક દલીકો રીતસર શુદ્ધ બની જાય, અને તેનો ઉદય થાય ત્યારે મિશ્રદ્રષ્ટિ. અને એ દલીયાં અતિશુદ્ધ બની જાય, તેમજ તેનો ઉદય થાય ત્યારે સમ્યગૃદ્રષ્ટિ કહેવાય છે.

સંસારમાં મિશ્રદ્રષ્ટિવાળા જીવો અલ્પ, તેથી અનન્તગુણા સમ્યગ્દ્રષ્ટિ અને તેથી અનન્તગુણા મિથ્યાદ્રષ્ટિવાળા છે.

આ દ્રષ્ટિઓને સમજીને મિથ્યા અને મિથ્યાદ્રષ્ટિને ત્યાગો અને સમ્યગ્દ્રષ્ટિને પ્રાપ્ત કરો ! સમ્યગ્દ્રષ્ટિ વિનાના જ્ઞાન, ક્રિયા કે ચારિત્રની કંઈ જ કિંમત નથી. મોક્ષનું મૂલબીજ એ જ છે. સાચી દ્રષ્ટિ કે સાચી શ્રદ્ધાની હંમેશા પ્રાથમિક જરૂર હોય છે. અને આ વાતનો <sup>પંદ૧</sup>સહુકોઈ સ્વીકાર કરે છે. આ અંગે ઘણું ઘણું જાણવા જેવું છે તે ગ્રન્થાન્તરથી જરૂર જોવું.

શંકા – સમ્યગૃદર્શન અને સમ્યગૃદ્રષ્ટિ એ એક જ વસ્તુ છે કે ભિન્ન ?

**સમાધાન** આમ તો અપેક્ષાએ બંને લગભગ એક જ વસ્તુ હોવા છતાં થોડો ભેદ એમાં સ્વીકારેલો છે. કારણકે બંનેની કક્ષાઓ અને કારણોમાં ભેદ છે. સમ્યગ્દર્શની છદ્મસ્થો જ હોય, અને કેવલીઓ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જ હોય. કારણકે મોહનીય કર્મનાં દલીયાં ઉદયમાં હોય અને અપાય રૂપ મતિજ્ઞાન હોય તેને જ સમ્યગ્દર્શન સંભવે છે. પણ એ બંનેનો જેપ્ને સર્વથા વિનાશ કર્યો છે એવા કેવલીને સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જ સંભવે છે. આથી દર્શન કરતાં દ્રષ્ટિ અનેકગુણી મહાન છે. વળી સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્દ્રષ્ટિના કાળ અને ક્ષેત્ર વચ્ચે પદ્ય ઘણો તજ્ઞવત છે. વળી 'દર્શન' માં તો પૌદ્દગલિક અસર બેઠી હોય છે. જ્યારે 'દ્રષ્ટિ' માં સર્વથા અભાવ છે, અને સ્પષ્ટ આત્મિકગુણ રૂપે ઉદયમાન હોય છે.

૫૯૧. જૈન શાસ્ત્રોએ તો 'સમ્યગૃદર્શન' નામના ચૈતન્યગુણના ભારોભાર વખાણ કર્યા છે. અને તેને અત્યંત ભારે મહત્વ આપ્યું છે, પજ્ઞ મનુસ્મૃતિ જેવા અજૈન ગ્રન્થકારે પક્ષ જૈન માન્યતાનો જ પડઘો પાડતાં सम्यग्दर्शनसम्पन्नः कर्मभिर्न बध्यते । दर्शनेन विहीनस्तु संसारः प्रतिपद्यते ॥ (મનુ. અ. ૬) કહ્યું. અપેક્ષાએ તે બરાબર છે.

### १२. दंसण [दर्शन]

આ શબ્દના સમ્યક્ત્વ, શ્રદ્ધાન, ચારિત્ર, અભિપ્રાય, ઉપદેશ, સામાન્ય બોધગ્રહશ, નિરાકાર બોધ વગેરે અનેક અર્થો, શાસ્ત્રો, અને તેના અંગોપાંગોમાં બતાવ્યા છે. પરંતુ અહીંયા તો 'દર્શન' શબ્દ માત્ર સામાન્ય કે નિરાકાર બોધના અર્થમાં સમજવાનો છે.

વસ્તુમાત્ર સામાન્ય અને વિશેષ બંને પ્રકારના ધર્મ કે સ્વરૂપવાળી હોય છે. અથવા વસ્તુના બોધમાં તમને ખ્યાલ આવે યા ન આવે પણ બંને પ્રક્રિયાનો ઉપયોગ (સમયાન્તરે) થતો જ હોય છે.

**સામાન્ય ધર્મના**-સામાન્ય રૂપ, સામાન્ય બોધ, નિરાકાર દર્શન, નિર્વિકલ્પ દર્શન, સામાન્યાર્થગ્રહશ વગેરે પર્યાયવાચક શબ્દો છે. અને વિશેષ ધર્મના-વિશેષ સ્વરૂપ, વિશિષ્ટ બોધ, સાકારદર્શન, સવિકલ્પદર્શન, વિશેષાર્થગ્રહશ વગેરે પર્યાયવાચક શબ્દ્યે છે.

જો કે વાસ્તવિક રીતે ઉંડાજ્ઞથી વિચારીએ તો 'દર્શન' એ પણ એક પ્રકારનું જ્ઞાન જ છે. અને એથી જ્ઞાનના બે પ્રકાર પાડી શકાય છે. એક તો સાકારોપયોગ રૂપ જ્ઞાન અને બીજું નિરાકારોપયોગ રૂપ જ્ઞાન. આ બીજું જ્ઞાન તેને જ 'દર્શન' કહેવાય છે. વળી બીજી વાત એ પણ છે કે 'આ ઘટ છે' આટલું સામાન્યજ્ઞાન તત્ત્વથી તો <sup>પલ્ર</sup>સાકાર સ્વરૂપ હોવાથી જ્ઞાન જ છે. પણ આગળ થનારા વિશેષ જ્ઞાનોની અપેક્ષાએ સામાન્ય સ્વરૂપવાળું હોવાથી જ્ઞાનમાં દર્શનનો ઉપચાર કર્યો છે. આ દર્શન એ જ્ઞાનગુણરૂપે હોવા છતાં વિવિધ પ્રકારનો બોધ વગેરે કરાવવા માટે તેને જુદું પાડવામાં આવ્યું છે.

ઉદાહરણ જોઈએ-ઘટને જોતાં 'આ ઘટ છે' (પશ પટ નથી) આટલો જ જે બોધ તેને 'દર્શન' કહેવાય. આ પહેલી જ નજરે થતો બોધ કહેવાય. પછી ઘડાને અંગે જે આગળ વિચારશા કરે તો તે વિચારશા વિશેષ (વિશેષશો) રૂપે વિવિધ પર્યાયો રૂપે થતી હોવાથી તે જ્ઞાનની કક્ષામાં જાય. તે કેવી રીતે ? તો ઘડાને જોયા બાદ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવથી વિચારો ચાલે છે. એટલે ઘડો જોયા બાદ તે ઘડો શેનો બનેલો છે ? દ્રવ્યથી--માટીનો. તો માટી કઈ જાતની ? ધાતુ તો કયા પ્રકારની ? વગેરે વગેરે તે 'દ્રવ્ય'થી વિચારશા થઈ. ક્ષેત્રથી-આ ઘડો છે તે પાટણનો છે, અમદાવાદી છે કે કાશ્મીરી છે ? તે 'ક્ષેત્ર' (સ્થળ)થી વિચારશા થઈ. ક્ષેત્રથી-નો કઈ જાતની છે. અંગા છે, કઈ જાતનાં કે કયા વખતે બનેલો ? તે 'કાળ' વિચારશા થઈ અને હવે ભાવથી--ઘડો આકારથી કેવો છે, રંગથી કેવો છે, લાંબો છે, ટૂંકો છે, ગોળ છે, કે લંબગોળ છે ? વગેરે 'ભાવ' વિચારશા થઈ.

આ બધા વિશેષો (વિશેષગ્નો)નું જાણપજ્ઞું તેને જ્ઞાન કહેવાય છે. 'દર્શન' નો સ્પષ્ટાર્થ સમજાવવા માટે અહીંઆ જ્ઞાનને સમજાવ્યું.

આ દર્શનના ચાર ભેદો છે. ૧. ચક્ષુ, ૨. અચક્ષુ, ૩. અવધિ, અને ૪. કેવલ.

૧. ચક્ષુદર્શન એટલે નેત્રવાળા પ્રાજીીઓને ચક્ષુવડે પદાર્થનું જે નિરાકાર કે સામાન્ય દર્શન થાય તે.

પ૯૨. આમાં વ્યવહાર અને નિશ્વય નયની વિવિધ અપેક્ષાઓ છે. જે ગ્રન્થાન્તરથી જોવી.

૨. ચક્ષુ સિવાયની શેષ ચાર ઇન્દ્રિયો અને મન દ્વારા વસ્તુનો જે સામાન્ય બોધ તે અચક્ષુ દર્શન.

3. ઇન્દ્રિયો તથા મનની મદદ સિવાય રૂપી દ્રવ્યોનું સામાન્ય દર્શન તે અવધિ દર્શન.

૪. ત્રણેય કાળના પદાર્થોને સામાન્યભાવથી સર્વ પ્રકારે જોવું તે કેવલદર્શન.

એક વાત ધ્યાનમાં રાખવી કે છવ્રસ્થોને પ્રથમ દર્શનોત્પત્તિ અને પછી જ્ઞાનોત્પત્તિ હોય, પજ્ઞ કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થતાંની સાથે પ્રથમ સમયે જ <sup>પ૯૩</sup>જ્ઞાનોપયોગ પ્રગટ થાય છે, પછી દર્શનોપયોગ થાય છે, અને તે અનંતકાળ સુધી એ જ ક્રમે ટકી રહે છે. એટલે ત્યાં એકી સંખ્યાએ જ્ઞાન અને બેકી સંખ્યાએ દર્શન સમજી લેવું.

#### 9३. नाण-[ज्ञान]

આ 'જ્ઞાન' શબ્દની, આગમો, તેના ટીકાદિ અંગો અને કર્મગ્રન્થાદિક અનેક પ્રકરણોમાં જુદી જુદી રીતે વ્યાખ્યાઓ કે વ્યુત્પત્તિઓ દર્શાવી છે. પણ એમાં સરલ અને શીધ્રગ્રાહી વ્યાખ્યા રજૂ કરવી હોય તો તે એ છે કે જેના <sup>પલ્૪</sup>વડે પદાર્થનું જ્ઞાન અથવા બોધ થાય તેનું નામ જ્ઞાન.

આપણે જાણીએ છીએ કે અચેતન એવો જડ પદાર્થ પોતાનો કે જડ-ચેતન વસ્તુઓનો બોધ કરતો-કરાવતો નથી. કારણકે તેમાંથી આત્મા-ચૈતન્યનું અસ્તિત્વ જ નથી. અને જ્યાં ચૈતન્ય-આત્મા નથી ત્યાં જ્ઞાન નથી. જ્ઞાન એ આત્માનો પોતાનો સ્વાભાવિક ગુણ છે. અને તે ગુણ પાછો <sup>પલ્પ</sup> અવિનાભાવી છે. આ ગુણની આદિ નથી, તેમ અન્ત નથી. જો આત્માના આદિ-અન્ત હોય તો તેના આદિ--અન્ત પણ સંભવે એટલે તેનો આઘન્ત નથી. જ્ઞાન એ આત્માનો સહભાગી ગુણ હોવાના કારણે નૈયાયિકોની પ્રસિદ્ધ **યન્ન યત્ર ઘન્ન વદ્યા**. જ્ઞાન એ આત્માનો સહભાગી ગુણ હોવાના કારણે નૈયાયિકોની પ્રસિદ્ધ **યન્ન યત્ર ઘન્ન તન્ન વદ્યિ**: વ્યાપ્તિ જન્મી. એથી જ્યાં જ્યાં ધૂમાડો હોય ત્યાં ત્યાં અગ્નિનું અસ્તિત્વ હોય જ. એ ન્યાયે જ્યાં જ્યાં જાન, ત્યાં ત્યાં આત્માનું અસ્તિત્વ અવશ્ય હોય જ. પરંતુ અહીંઆ એક વિશેષ સમજવું કે-જ્યાં જ્યાં આગ્મ ત્યાં ત્યાં 'ધૂમ' એવી વ્યાપ્તિ કદી થતી નથી. પણ અહીંઆ તો જ્યાં જ્યાં આત્મા ત્યાં ત્યાં જ્ઞાન ઓવી વ્યાપ્તિ પણ જરૂર થાય છે. તેથી એક વિના બીજું કદી હોઈ ન શકે એમ નિશ્વિત થયું. નાનામાં નાના અતિ સૂક્ષ્મ નિગોદના જીવથી લઇને પૃથ્વી-પાણી-વનસ્પતિ, તેથી આગળ મોટામાં મોટા વિશાળકાય હાથી સુધીના બધાય જીવંત દેહોમાં શાનમાત્રાનું અસ્તિત્વ નિશ્વિત થયેલું છે. સ્રક એટલો છે કે તે માત્રા કોઈને ન્યૂન, તો કોઈને અધિક હોય છે. આમ ન્યૂનાધિકપણાના અનંત પ્રકારો પડે છે. આ બધા કારણે જીવનું લક્ષણ **વેતનાનજા**મો **जીવઃ** એવું બાંધ્યું. એટલે સહુથી અલ્પશરીરી અને તદ્દન અવિકસિત 'નિગોદ' નામથી ઓળખાતા જીવમાં એક અક્ષરના<sup>પબદ</sup> અનન્તમા ભાગ જેટલું પણ જ્ઞાન હોય ને હોય જ. તો જ તેને 'આ જીવ

૫૯૩. એટલે જ ભગવતીજી, નમુત્થુક્ષં વગેરેમાં सव्वन्नूणं-सव्वदरिसीणं આવો ક્રમ જોવા મળે છે. ૫૯૪. ज्ञायते परिच्छद्यते वस्त्वनेनेति ।

પ૯૫. એક વિના બીજું ન હોઈ શકે તે.

પ૯૬. આટલા અલ્પજ્ઞાનને કોઈ કર્મપુદ્ગલ દબાવી શકવા શક્તિમાન નથી. ક્લોરોક્ષેર્મ કે તેના ઇન્જેક્શનથી દરદીને બેભાન બનાવી દેવામાં આવે છે ત્યારે તેને કંઈ જ ભાન નથી હોતું, જાણે જડના જેવી શૂન્યાવસ્થા દેખાય છે. એમ છતાં અવ્યક્ત ચૈતન્ય નથી એમ કદી કહી નહીં શકાય. એ રીતે સમજવું. ज्ञानद्वारनुं विस्तृत वर्णन

છે' એવા વ્યપદેશથી ઓળખાવી શકાય. જો આવું નિકૃષ્ટ આત્યન્તિક કોટિનું પણ ચૈતન્ય ન માનીએ તો જીવ અને અજીવમાં કોઈ ભેદ જ ન રહે.

**પ્રશ્ન :**— જ્ઞાન એ આત્માનો પોતાનો ગુપ્ર છે. તો પછી તેમાં ન્યુનાધિકપગ્રાના ભેદો શા માટે પડવા જોઈએ ?

ઉત્તર :— જ્ઞાન વાસ્તવમાં એક જ રૂપે છે. ભેદ વિનાનું છે. પણ તે કચારે ? તો સંપૂર્ણ પેદા થયું હોય ત્યારે. પણ સંપૂર્ણ ન થવા દેવામાં કર્મસત્તા આડી આવીને વિવિધ ભેદો ઉભા કરે છે. સુવર્ણ અને સુવર્ણના પીતવર્ણની જેમ, જ્ઞાન જીવ સાથે અનાદિકાળથી ઓતપ્રોત રીતે આત્મામાં વ્યાપીને રહેલું છે. એમ સાથે સાથે કર્મો પણ અનાદિકાળથી લાગીને રહેલાં છે. આ પૈકી એક કર્મ (સૂક્ષ્મ છતાં દ્રવ્ય પદાર્થરૂપે છે) જેને શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં 'જ્ઞાનાવરણીય' એવું નામ અપાય છે. તે કર્મના વિવિધ અને વિચિત્ર પ્રકારના ઉદયના કારણે આ તરતમતાઓ ઉદ્ભવે છે. પ્રસ્તુત કર્મનો પ્રગાઢ ઉદય હોય તો જ્ઞાનમાત્રા અત્યન્ત અલ્પ, કર્મનો ઉદય અલ્પ હોય તો જ્ઞાનપ્રકાશ વિપુલ, અને કર્મનો સર્વથા વિલય થાય તો જ્ઞાનપ્રકાશ સંપૂર્ણપણે પ્રકાશમાન થાય છે.

જાણનાર (કે જોનાર) એ આત્મા નામનું ચૈતન્ય દ્રવ્ય છે. અને દરેકના દેહમાં દૂધ–ધીની જેમ વ્યાપીને રહેલું છે. આ આત્મા અસંખ્યપ્રદેશી છે. તેના પર હલકા, ભારે, અલ્પ કે અધિક કર્મોના થરો જામેલાં છે. જેના કારણે આત્માનો જ્ઞાનપ્રકાશ ન્યૂનાધિક રીતે તિરોહિત બનેલો છે. પદાર્થના બોધમાં સરલતા યા વિષમતાઓની વિચિત્ર સ્થિતિઓ, અથવા તો મૂર્ખતા કે વિદ્વતા વચ્ચેની કક્ષાઓ આ કર્મના કારણને જ આભારી છે.

પ્રશ્ન :--- આત્માનો જ્ઞાનપ્રકાશ કેટલો હોય ?

**ઉત્તર** :--- આત્મામાં સત્તારૂપે જ્ઞાનપ્રકાશ અનન્ત છે. પણ તે જ્ઞાનાવરણના વિધવિધ પ્રકારનાં કર્મોથી વિવિધ રીતે દબાયેલો છે. એ કર્મના થરો સંપૂર્ણ ઉખડી જાય કે આવરણના પડદાઓ સર્વથા ઉંચકાઈ જાય તો જ દબાયેલો કે છૂપાયેલો જ્ઞાનપ્રકાશ સંપૂર્ણ રીતે ઝળહળી ઉઠે અને ત્યારે આત્માને લોકાલોકના ત્રણેય કાળના સચરાચર જડ કે ચૈતન્ય પદાર્થો કે તેની ત્રૈકાલિક અનન્ત અવસ્થાઓ, આ બધાયનું ક્રમશઃ નહીં પણ એકી સાથે જ એક જ સમયે જાણપણું થઈ જાય. અને આવો જ્ઞાનપ્રકાશ એક વખત આત્મામાં પ્રગટ થઈ ગયા પછી તેમાં વધઘટ થવાપણું હોતું નથી, પછી તે કદી નષ્ટ થતો નથી. ઉત્પત્ત્ન થયા પછી તો તે અનન્તકાળ સુધી ટકી રહે છે. જૈન પરિભાષામાં આ પ્રકાશને ખાસ કરીને 'કેવલજ્ઞાન,' 'સર્વજ્ઞ' આદિ શબ્દોથી ઓળખાય છે. આ જ્ઞાન સાક્ષાત્ આત્મપ્રત્યક્ષ છે. વળી આ જ્ઞાનગુણને જૈનશાસ્ત્રોએ સ્વમાત્ર કે પરમાત્ર પ્રકાશક ન કહેતાં ઉભય એટલે સ્વપરપ્રકાશક કહ્યો છે. અને એથી જ તાર્કિક ભાષામાં જ્ઞાનને<sup>પલ્લ</sup> સ્વપરવ્યવસાયિ' તરીકે

५८७. प्रमाणं स्वपराभासि ज्ञानम् । न्याया०

- --- स्वार्थव्यवसायात्मिकं ज्ञानम् । थि२ं०
- -स्वपरव्यवसायि ज्ञानं प्रमाणम् । २त्न०

ઓળખાવ્યું છે. જે સ્વ અને પરને જાણવા સમર્થ છે. અને એવા જ જ્ઞાનને પ્રમાણભૂત ઠરાવ્યું છે. આવું જ જ્ઞાન પ્રવૃત્તિ–નિવૃત્તિમાં ઉપયોગી છે.

પ્રશ્ન :--- આજે કોઈ અનન્તજ્ઞાનપ્રકાશી અર્થાત્ કેવલી કે સર્વજ્ઞ છે ખરૂં ?

**ઉત્તર :**— ના, આ ભરતક્ષેત્રમાં આજથી ૨૪૨૭ વરસ ઉપર ભગવાન મહાવીરદેવની પટ્ટપરંપરામાં જંબૂસ્વામી નામના એક મહામુનિ થયા. તે છેલ્લા કેવલી-સર્વજ્ઞ હતા. ત્યારપછી આ કલિયુગની વિષમ એવી અશુભ પરિસ્થિતિ વધવા માંડી એટલે તથાપ્રકારની અત્યુચ્ચ નિર્મળતાની પ્રાપ્તિના અભાવે જ્ઞાનાવરજ્ઞીય કર્મનો સંપૂર્ણ રીતે ક્ષય કરવાની યોગ્યતા ન રહી.

પ્રશ્ન :--- આ જ્ઞાનપ્રકાશ પ્રગટ ન થાય ત્યાં સુધી જીવોમાં કયું જ્ઞાન હોય ?

ઉંત્તર :— પ્રત્યેક આત્મામાં કેવલજ્ઞાનનો અનન્તપ્રકાશ સત્તારૂપે તિરોભૂત થઈને પડેલો જ છે. અને પહેલાં જજ્ઞાવ્યું તેમ કર્મના પડદાઓના કારણે તે પ્રકાશ પ્રચ્છન્ન રહે છે. એ અનન્તપ્રકાશ ભલે ન પ્રગટ થાય, પણ તેથી ન્યૂન–તરતમ પ્રકાશ સર્વ જીવોને જરૂર હોય છે. દરેક જીવાશ્રયી વિચારીએ તો આત્મા ઉપર આવરણના પડદા જાડા પતલા અનેક પ્રકારના છે. પડદો જેમ બારીક તેમ પ્રકાશ તીવ હોય, તે જેમ જાડો થતો જાય તેમ તેમ પ્રકાશ ઓછો થતો જાય એટલે અંધકાર વધતો જાય, આ રીતે જીવના–જાણપણાની જ્ઞાનની કક્ષાઓ અનન્ત પડે.

પુનઃ આ અનન્ત કક્ષાઓમાં બે પ્રકારો પડે છે. ૧. પ્રત્યક્ષ અને ૨, પરોક્ષ. પાછા એ બે પ્રકારના જ્ઞાનની અસંખ્ય કક્ષાઓ પડે છે. પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનના અવધિ, મનઃપર્યવ અને કેવળ આ ત્રજ્ઞ પ્રકારો છે. એટલું વિશેષ સમજવું કે અવધિ, મનઃપર્યવ આંશિકરૂપે પ્રત્યક્ષ છે. જ્યારે કેવલ સંપૂર્ણ રીતે સાક્ષાત્ આત્મપ્રત્યક્ષ છે. એથી આ જ જ્ઞાનને પ્રમાશભૂત ગણવામાં આવ્યું છે. મતિ અને શ્રુત આ બંને <sup>પલ્લ</sup>પરોક્ષ જ્ઞાનો છે.

ઇન્દ્રિયોની મદદથી થતા જ્ઞાનને 'પરોક્ષ' અને તેની મદદ વિના, આત્મામાંથી જ સીધા પ્રગટ થતા જ્ઞાનને 'પ્રત્યક્ષ' શબ્દથી ઓળખાવાય છે.

તાત્ત્વિક રીતે પાંચ જ્ઞાનના બે પ્રકાર પડે છે. છાઘસ્થિક અને ક્ષાયિક. પ્રારંભના ચાર જ્ઞાનો 'છાઘસ્થિક' કહેવાય છે. અને છેલ્લું એક કેવળ 'ક્ષાયિક' કહેવાય છે. છાઘસ્થિક જ્ઞાનને કર્મશાસ્ત્રની ભાષામાં કહીએ તો તે 'ક્ષાયોપશમિક' જ્ઞાનો છે અને આ જ્ઞાનો કર્મના આવરજ્ઞવાળાં છે. કર્માવરજ્ઞ વિનાનું એક માત્ર ક્ષાયિક છે. અને ઉત્તરોત્તર આ જ્ઞાનો અધિકાયિક વિકાસ--પ્રકાશવાળાં છે.

મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યવ અને કેવલ આ પાંચ જ્ઞાનમાંથી પાંચમું કેવલજ્ઞાન આજથી ૨૪૨૭ વરસથી (જંબૂસ્વામી મોક્ષે જતાં) વિચ્છેદ થયું છે. આ કાળમાં હવે તે કોઈને થશે જ નહિ ચોથું મનઃપર્યવ પણ ૨૪૨૭ વરસથી વિચ્છેદ થયું છે. શેષ ત્રણ જ્ઞાનમાં અવધિ લગભગ વિચ્છેદ જેવું છે. છતાં તેનો થોડો પ્રકાશ જરૂર વિદ્યમાન છે. પણ કોઈક જ વ્યક્તિને કવચિત જ થતું જોવાય

૫૯૮. એમાં એ અપેક્ષાએ સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ ભેદ છે ખરો. પક્ષ તે ઇન્દ્રિયાદિ સાપેક્ષ છે. આત્મપ્રત્યક્ષ નથી. . છે. આજકાલ દૈવિક શક્તિ વિના <sup>પલ્લ</sup>દૂરના પદાર્થનું જેને જ્ઞાન થતું હોય છે, તે આવા જ્ઞાનબળથી સંભવિત હોય છે.

<sup>૬૦૦</sup>[**૧] મતિશાન**–ઇન્દ્રિય, અનિન્દ્રિય કે બંને સંયુક્તરૂપ નિમિત્તો દ્વારા ઉત્પન્ન થતું અને યોગ્ય પ્રદેશમાં રહેલા પદાર્થાદિકનો સ્વશક્તિ મુજબ, (અર્થરહિત) બોધ કરાવનારું જે જ્ઞાન, તેને મતિજ્ઞાન કહેવાય છે. શાસ્ત્રમાં આ જ્ઞાનને 'આભિનિબોધિક' શબ્દથી ઓળખાવ્યું છે.

મતિથી બુદ્ધિ, સ્મૃતિ પ્રત્યભિજ્ઞાન, ચિન્તા અનુમાનનું ગ્રહજ્ઞ થાય છે. બુદ્ધિ દ્વારા આપજ્ઞે સહુ હિતાહિતનો કે પ્રવૃત્તિનિવૃત્તિનો વિચાર વગેરે કરીએ છીએ, એમાં મન અને (ઓછીવત્તી) ઇન્દ્રિયો કારજ્ઞ હોય છે. આ જ્ઞાન આત્માને સીધે સીધું થતું નથી. પજ્ઞ વચમાં ઇન્દ્રિયો અને મનરૂપી દલાલની જરૂર પડે છે. જ્ઞાતા અને જ્ઞેય બંને વચ્ચે સંબંધ કરાવી આપનાર ઇન્દ્રિયાદિ છે. અને તે દ્વારા પદાર્થનો અવબોધ શક્ય બને છે. જેનાં મન અને ઇન્દ્રિયો નબળી હોય તો તે અસ્પષ્ટ અને અધૂરો ખ્યાલ કરી શકે છે.

વિષય સાથે મન અને ઇન્દ્રિયોનો સંબંધ થતાં જ મતિજ્ઞાન થઈ જાય છે અને એ વાત નિશ્વિત સમજી લેવી કે જેનું જ્યાં મતિજ્ઞાન થયું કે તરત જ તેનો વાચક શબ્દ નિર્માણ થઈ જતો હોવાથી તે વિષયનું અથવા 'કંઈક છે' એવું અક્ષરાનુસારી તે શ્રુતજ્ઞાન પણ હાજર થઈ જ જાય છે, એટલે મતિ અને શ્રુત બંને અન્યોન્ય કે પારસ્પરિક સંબંધવાળા જ્ઞાનો છે.

શાસ્ત્રનું 'जत्य मइनाणं तत्य सुयनाणं, जत्य सुयनाणं तत्य मइनाणं' વચન કહે છે કે જ્યાં જ્યાં મતિજ્ઞાન ત્યાં ત્યાં શ્રુતજ્ઞાન અને જ્યાં જ્યાં શ્રુતજ્ઞાન ત્યાં ત્યાં મતિજ્ઞાન, તે વાત પણ સુસંગત બની રહે છે. કારજ્ઞકે તે તે વિષયનું મતિજ્ઞાન પૂર્ણ થતાં તે તે વર્ણાત્મક શબ્દોની ઉત્પત્તિ થઈ જ જાય છે. અને આ શબ્દજ્ઞાન તે જ શ્રુતજ્ઞાન છે. વળી એ શ્રુતમાં પાછી મતિ કામ કરતી ચાલુ રહી, તો એમાંથી પાછું અનેક વિકલ્પોવાળું મતિજ્ઞાન થતું જાય. અને તે તે વિકલ્પો પૂર્ણ થતાં પાછા અનેક શ્રુતજ્ઞાનો પ્રગટ થતાં જાય. એટલે વાસ્તવિક શબ્દોમાં કહીએ તો મતિ, એ શ્રુતનું કારણ છે અને શ્રુત એ કાર્ય છે.

આ મતિજ્ઞાન ચાર અનન્તાનુબન્ધી કષાય અને દર્શનમોહનીયત્રિક મળીને 'દર્શનસપ્તક' કર્મનો ક્ષય, ઉપશમ અને ક્ષયોપશમ થવાથી જીવને અવગ્રહાદિકના પ્રકારરૂપ અપાયાત્મક–નિશ્વયાત્મક બોધરૂપે પ્રગટ થાય છે.

કોઈ પણ પદાર્થના મતિજ્ઞાનમાં, જ્ઞાતા એવા આત્માને ઇન્દ્રિય કે મન દ્વારા કોઈ વિષય કે કોઈ એક પદાર્થનો નિકટ કે દૂરવર્તી સંબંધ થતાં ઉત્તરોત્તર અવગ્રહ, ઇહા, અપાય, ધારણા નામની ચાર પ્રક્રિયાઓ અતિ અસાધારણ વેગથી પસાર થઈ જાય છે ત્યારે વિષય કે પદાર્થનું જ્ઞાન, ખ્યાલ કે બોધ જન્મે છે. આ ચાર ક્રિયાઓનાં નામ છેઃ અવગ્રહ, ઇહા, અપાય, અને ધારણા. એમાં

૫૯૯. દૈવિક શક્તિથી કે ઉપાસનાબળથી જાણપશું થાય તે ઉપરોક્ત કારણે નથી હોતું.

૬૦૦. આનો વિગ્રહ સીધો થતો નથી પક્ષ मतिश्च सा ज्ञानं च इति मतिज्ञानम् । પાંચેય નામોમાં આ રીતે કરવો. અવગ્રહના બે પ્રકાર છે. <sup>૬૦૧</sup>વ્યંજન અવગ્રહ અને અર્થ અવગ્રહ. આ બધાયને ટુંકમાં સમજી લઈએ.

વિષય કે પદાર્થનો ઇન્દ્રિય કે મન સાથે સંબંધ થતાં, આત્મામાં અવ્યક્ત જ્ઞાનોપયોગ શરૂ થઈ જાય છે; પણ તેનાથી તેને અતિ અવ્યક્ત—અસ્પષ્ટ બોધ (બેભાન સ્થિતિમાં રહેલા માણસને જેવો અનુભવ થાય તેવો) થાય છે. આને <sup>૬૦૨</sup> ત્યાંજન' અવગ્રહ કહેવાય છે. ત્યાંથી વિષય અને ઇન્દ્રિયોનો સંયોગ પુષ્ટ થતાં જ્ઞાનોપયોગ આગળ વધે ત્યારે 'કંઈક' છે એવો ખ્યાલ સ્પષ્ટ થાય, જેને અર્થ<sup>૬૦૩</sup>અવગ્રહ થયો કહેવાય.

'કંઈક છે, તો તે શું છે ?' તેની મથામજ્ઞ ચાલે ત્યારે તેને ઇહા કહેવાય. ત્યાંથી હવે મન નિર્જ્ઞય તરફ ધસતું રહે છે, અને છેવટે 'કંઈક'નો ચોક્કસ નિર્જ્ઞય કરી લે છે કે 'આ અમુકજ' છે. આવા નિર્જ્ઞયને અપાય (નિર્જ્ઞય) કહે છે. અને એ નિર્જ્ઞય બાદ મનવડે નિર્જ્ઞય કરેલા પ્રસ્તુત વિષય કે પદાર્થને ધારી રાખવો–યાદ રાખવો તેને<sup>૬૦૪</sup> ધારજ્ઞા કહે છે.

આ ધારજ્ઞાના સંસ્કારમાંથી પાછી અવિચ્યુતિ, વાસના અને સ્મૃતિ આ ત્રજ્ઞ ભેદો સર્જાય છે. કોઈ કોઈ ને ગત એક કે વધુ જન્મનું જે જ્ઞાન–જેને શાસ્ત્રીય શબ્દમાં जात्तिस्मरण (જન્મ સ્મરણ) જ્ઞાનથી ઓળખાવાય છે, તે–જે ઉત્પન્ન થાય છે, તે આ (ધારજ્ઞાભેદ ગત જજ્ઞાવેલા) સ્મૃતિ–મતિજ્ઞાનનો જ પ્રકાર છે. જેમાં વર્ષો જૂનો સ્મરજ્ઞાનો સંસ્કાર નિમિત્ત મળતાં કે સમય પાકતાં પ્રગટ થઈ જાય છે. અને પોતાનો પૂર્વભવ જુએ છે. આ જ્ઞાન અત્યારે મોટે ભાગે ચઢતી ઉમ્મરે થતું વધુ જોવા મળે છે. આ <sup>૬૦૫</sup> અનિન્દ્રિય એટલે મનોનિમિત્તક મતિજ્ઞાન છે.

આ મતિજ્ઞાનના અનન્ત પ્રકારો છે. આ પ્રકારોનું વર્ગીકરણ કરીને<sup>૬૦૬</sup> ૨૮માં જ સમાવી દીધા છે. તે આ પ્રમાણે : અર્થાવગ્રહ, ઇહા, અપાય, ધારણા. આ ચાર પ્રકારને પાંચ ઇન્દ્રિય અને છઠ્ઠું મન આ સાથે ગુણતાં ૨૪ થયાં અને વ્યંજનાવગ્રહ મન ચક્ષુનો થતો ન હોવાથી માત્ર ચાર ઇન્દ્રિયોનો જ થતો હોવાથી તેના ચાર ભેદ એટલે ૨૪+૪=૨૮<sup>૬૦૭</sup> ભેદ મતિના થઈ ગયા. વળી

૬૦૧--૬૦૨. મન અને ચક્ષુ અપ્રાપ્યકારી હોવાથી તેનો વ્યંજનાવગ્રહ થતો નથી, જો થતો હોત તો અગ્નિને જોતાં ચક્ષુ બળી જાત. તેથી આનો સીધો અર્થાવગ્રહ જ થાય છે.

૬૦૩. તદ્દન કોરા કોડીયા ઉપર ૯૯ ટીપાં પડે તે ચુસાઈ જાય અને ૧૦૦ મું ટીપું પડે ત્યારે તે ટકી જાય છે અને કોડીયું ભીંજાય છે. અહીંઆ ૯૯ ટીપાંને વ્યંજનાવગ્રહ સાથે સરખાવી શકાય અને ૧૦૦માં ટીપાંને અર્થાવગ્રહના સ્થાને સમજવું. ૯૯ ટીપાં એ 'સો' માં ટીપાંને મદદરૂપ જ હતાં: તો જ ૧૦૦મું ટીપું ટક્યું. આ સ્થૂલ વ્યાખ્યા છે. સુક્ષ્મ વ્યાખ્યા જરા બીજી રીતે છે.

૬૦૪. ૧. અવગ્રહ-Perception. ૨. ઇહા-Conception. ૩. અપાય-Judgment. ૪. ધારણા-Retention. ૬૦૫. અનિન્દ્રિય એ મનનો વાચક શબ્દ છે. દેહધારી આત્માને પ્રવૃત્તિનિવૃત્તિમાં ઇન્દ્રિયો અને મન બે ચીજ મુખ્ય છે. મન ઇન્દ્રિય નથી તેથી તેને ઉક્ત શબ્દથી નવાજ્યું છે.

૬૦૬. આ જ્ઞાનના ભેદોમાં ઘણી અપેક્ષાઓ હોવાથી ૨, ૪, ૨૮, ૧૬૮, ૩૩૬, ૩૪૦. આમ જુદા જુદા પ્રકારે છે. ૨૮ ભેદો જુદી જુદી રીતે પણ ધટાવાય છે.

૬૦૭. ભગવતીજી આદિમાં અપેક્ષા રાખીને ઉક્ત ૨૮ ભેદમાંથી છ પ્રકારનો અપાય અને છ પ્રકારની ધારણાનો મતિજ્ઞાન રૂપે અને ઇહા અવગ્રહમાં, શેષ ૧૬ ભેદને દર્શન તરીકે વિવક્ષા કરી છે. બુદ્ધિવૈશઘ માટે અને મતિજ્ઞાનની કેવી કેવી વિશેષતાઓ હોય છે. એની ઝાંખી કરાવવા માટે વાનગી રૂપે બીજા બાર પ્રકારો બતાવ્યા છે. ૧--૨ બહુ-અબહુ, ૩-૪ બહુવિધ-અબહુવિધ, ૫-૬ ક્ષિપ્ર-અક્ષિપ્ર, ૭-૮ નિશ્વિત-અનિશ્વિત, ૯-૧૦ સંદિગ્ઘ-અસંદિગ્ઘ, ૧૧-૧૨ ધ્રુવ-અધ્રુવ. આનું વિવરણ ગ્રંથાન્તરોથી જાણી લેવું. આ ભેદો ઉપરથી 'અવધાન' શું ચીજ હોય છે તેનો ખ્યાલ આવશે. અવધાન એ મુખ્યત્વે મતિજ્ઞાનનો જ પ્રકાર છે.

વિશ્વમાં જેટલી બુદ્ધિઓ કામ કરી રહી છે તે તમામનો ચાર પ્રકારની બુદ્ધિમાં સમાવેશ થાય છે. ૧. ઔત્પાતિકી, ૨. વૈનયિકી, ૩. કાર્મિકી, ૪. પારિશામિકી.

 ઔત્પાતિકી=નહીં જોયેલી, નહીં સાંભળેલી બાબત સામે આવે અને અગાઉ એને અંગે જરાપણ વિચાર ન કર્યો હોય છતાં, જોતાં કે સાંભળતાની સાથે જ ઉભયલોક અવિરુદ્ધ, તત્કાલ, એકદમ, ફ્લોપધાયક સાચો નિર્ણય કરી શકવાની ઝડપવાળી બુદ્ધિ તે.

ર. વૈનયિકી=ગુરુ, વડિલ, કે ગુણીજનનો વિનય કરવાથી પ્રાપ્ત થતી વિશિષ્ટ બુદ્ધિ તે.

૩. કાર્મિકી≕એટલે કંઈપણ શિલ્પ કે કર્મનું કામકાજ કરતાં તે કર્મમાં એવો અનુભવી કે નિષ્ણાત બની જાય કે અલ્પ મહેનતમાં સુંદર કાર્ય સફળ રીતે કરી બતાવે, અનેક કામમાં પ્રવીશતા મેળવે.

૪. પારિશામિકી= આ બુદ્ધિ ઉમ્મર જતાં, ઘડાતા અનુભવથી ઊંડી કલ્પના, ચિન્તન, અને મનન પછી એવી એક વેધક દ્રષ્ટિ આવી જાય કે અમુક--વિચાર, પ્રવૃત્તિ કે બાબતનું પરિશામ કે ફળ અમુક જ આવશે એમ સમજી જાય અને પછી હિતાહિતની પ્રવૃત્તિનિવૃત્તિમાં જોડાય તે.

આ ચારે બુદ્ધિઓ મતિજ્ઞાનના જ પ્રકાર રૂપે છે.

વ્યંજનાવગ્રહનું કાલમાન જધન્ય આવલિકાનો અસંખ્યાતમો ભાગ અને ઉત્કૃષ્ટથી સાસોચ્છવાસ પૃથક્ત્વ, અર્થાવગ્રહ નિશ્વયનયથી એક સમય અને વ્યવહારનયથી અન્તર્મુહૂર્ત, ઇહા—અપાયનો પ્રત્યેકનો કાળ અન્તર્મુહૂર્ત, અને ધારણાનો સંખ્યાતા—અસંખ્યાતા ભવ. આથી ધારણાનો સંસ્કાર સેંકડો હજારો વરસ સુધી ટકે છે તે સાબિત થાય છે અને આ વાતની પ્રતીતિ કેટલાક દષ્ટાંતો અને પ્રસંગોથી થતી જોવાય છે. આ મતિજ્ઞાન એક કે તેથી વધુ ઈન્દ્રિયોથી તેમજ મનથી અથવા મન અને ઈન્દ્રિયો બંનેના સંબંધથી થાય છે. માત્ર ઇન્દ્રિયનિમિત્તક મતિજ્ઞાન એ 'મન' ની પ્રાપ્તિ વગરના જન્મતા એકેન્દ્રિયથી માંડીને અસંજ્ઞી—પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવોને હોય છે. અને અનિન્દ્રિયનિમિત્તક એટલે જેમાં ઇન્દ્રિયોનો નહિ માત્ર મનનો જ વ્યાપાર થતો હોય તેવું જ્ઞાન 'સ્મૃતિ' નામના મંતિના પ્રકારને લાગુ પડે છે. વળી જેમાં મન કે ઇન્દ્રિયો બેમાંથી એકેયનો વ્યાપાર ન હોય છતાં વેલડીઓ ઝાડ ઉપર, ભીંત ઉપર કે વરંડા ઉપર ચઢે છે. આ અસ્પષ્ટ—ઓઘજ્ઞાન એ માત્ર મંતિજ્ઞાનવરણીય કર્મના સયોપશમને જ કારણે છે. વનસ્પતિસૃષ્ટિમાં મનુષ્ય જેવી લાગશીઓ કે ચિત્ર-વિચિત્ર ખાસિયતો જેવી કે-શરમાવવું, ગુસ્સે થવું, હસવું, બીજા જીવને મારવો, માન, માયા, લોભ, શ્રૃંગારિકભાવ વગેરે જોવા મળે છે. આ બધી ઓઘસંજ્ઞાઓ આ જ્ઞાનને જ આભારી છે. અને ઇન્દ્રિય અને અનિન્દ્રિય(મન) નિમિત્તક મંતિજ્ઞાન તે જાગૃત રહીને મનના ઉપયોગપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનારા આપજ્ઞને બધાયને હોય છે.

3

આત્માને ઇન્દ્રિયના વિષયો કે પદાર્થનું જે જ્ઞાન કે સમજ મળે છે તે બે પ્રકારે થાય છે. **૧. શુતનિશ્રિત. ૨. અશ્રુતનિશ્રિત**.

એક વખત અન્યોપદેશ કે શ્રુત-શાસ્ત્રગ્રન્થના અધ્યયન અધ્યાપનદ્ધારા પદાર્થ કે શબ્દોના વાચ્યવાચક ભાવના સંકેતનું જ્ઞાન થઈ ગયા બાદ, ફરી જ્યારે કોઈ પદાર્થ કે શબ્દનું હૃદયમાં કે બુદ્ધિમાં યથાર્થ મતિજ્ઞાન કરવામાં આવે ત્યારે તે મતિજ્ઞાન ભૂતકાલીન શ્રુતાનુસારિ, બીજા શબ્દોમાં શ્રુતપરિકર્મિત હોવાથી શ્રુતનિશ્રિત મતિ કહેવાય છે. જાણીતા અનેક પદાર્થ નજરે પડતાં યા તેના શબ્દો સાંભળતાં તેનાં રૂપ, ગુણાદિકનો જે શીધ ખ્યાલ આવી જાય છે તે એકવાર 'શ્રુતનિશ્રિત' બનેલી મતિના કારણે જ છે.

પરોપદેશ કે શાસ્ત્ર વગેરેના લેશમાત્ર અભ્યાસ વિના જન્માન્તરના સ્વાભાવિક રીતે થતાં મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના વિશિષ્ટ ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થતી યથાર્થ મતિને અશ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાન કહેવાય છે. અગાઉથી નહિ જોયેલા જાણેલા પદાર્થોને વિષે તત્કાલ બુદ્ધિ યથાર્થ રીતે કામ આપી દે તે. જેને કુદરતી બક્ષિસ તરીકે લોકો ઓળખાવે છે. ચારેય પ્રકારની જે બુદ્ધિઓ કહી આવ્યા તેનો સમાવેશ આમાં થાય છે.

[ર] શ્રુતથાન ઉપરના મથાળાના પૂર્વાધમાં વર્તતો 'શ્રુત' શબ્દ શેનાથી બન્યો ? એ નક્કી કરીએ તો તેનામાંથી ઉઠતા મુખ્ય અર્થનો ખ્યાલ આવે. આ શ્રુત 'શ્રુ' શ્રવજ્ઞે ધાતુ ઉપરથી બન્યો છે, તેથી તેની વ્યુત્પત્તિ **શ્રૂયતે તત્ શ્રુતમ્** સંભળાય તે શ્રુત. તો શું સંભળાય ? તો અક્ષર, શબ્દ, વાકલ કે કંઈપણ ધ્વનિ—અવાજ. એટલે એક વાત નક્કી થઈ કે શબ્દાદિ એ જ શ્રુત છે. આ શબ્દાદિનું શ્રવજ્ઞ કર્શેન્દ્રિય દ્વારા જ થાય છે, અને મનદ્વારા તે જાણે છે, સમજે છે. છેવટે તો સમજનારો અંદરનો આત્મા છે.

આથી એ સ્પષ્ટ થયું કે કર્ણેન્દ્રિય અને મનથી થનારો શ્રુત (શબ્દ) ગ્રન્થાનુસારી બોધ તે શ્રુતજ્ઞાન.

**શંકા**— તો પછી જેને કર્સ કે શ્રોત્રેન્દ્રિય ન હોય અને તેથી તે કંઈપણ સાંભળી શકતો ન હોય તો તેને શું શ્રુતજ્ઞાન ન લાધે ?

**સમાધાન** ઉપરોક્ત વ્યાખ્યા સર્વ સામાન્ય, પ્રાથમિક, અને સીધી છે. પણ એની બીજી વ્યાખ્યાઓ જાણવાથી ઉક્ત પ્રશ્નનું નિસકરણ થઈ જશે.

**વ્યાખ્યા બીજી** શ્રીત્ર અને નેત્રરૂપ નિમિત્તો વડે ઉત્પન્ન થતો શ્રુત—ગ્રન્થાનુસારી જે બોધ તે. આ વ્યાખ્યાથી બધિર ન હોય અને નેત્ર હોય તો શ્રુતજ્ઞાન થઈ શકે છે. એટલે નેત્રથી શાસ્ત્રાદિ ગ્રન્થો દ્વારા શ્રુતજ્ઞાન લાધે છે.

**વ્યાખ્યા ત્રીજી**—— શ્રુતજ્ઞાન બે પ્રકારનું છે. એક સ્વમતિ પ્રાપ્ત, અને બીજું પરોયદેશ પ્રાપ્ત. એટલે બાહ્યઇન્દ્રિયોની સહાય વિના જન્માન્તરના ક્ષયોપશમથી પણ મતિ સહ શ્રુત થઈ જાય છે.

**વ્યાખ્યા ચોથી----** 'શ્રુત' નો એક અર્થ શાસ્ત્રો થાય છે. તેથી શાસ્ત્રો એ પણ શ્રુતજ્ઞાન છે. અને એથી જ કાર્તિક સુદ પાંચમના દિવસે ધર્મશાસ્ત્ર--પોથીઓ પધરાવવા દ્વારા જ્ઞાન સ્થાપના--રચના કરવામાં આવે છે. અને આ કારણે આ પંચમીને જ્ઞાનપંચમી અને દિગમ્બરમાં તો 'શ્રુત'પંચમી શબ્દથી ઓળખાવવામાં આવે છે. એથી જ શ્રુતોપાસક, શ્રુતારાધના, શ્રુતભક્તિ, શ્રુતાલેખન વગેરે શબ્દો નિર્માણ થયા છે.

**વ્યાખ્યા પાંચમી**---- શ્રુત એનું સંસ્કૃત '**શ્રુત**મ્' થાય છે. એનો અર્થ સાંભળેલું એવો થાય છે. એથી સાંભળેલું જ્ઞાન પગ્ન 'શ્રુત' કહેવાય છે. એ કેવી રીતે ?

તો શાસ્ત્રો એટલે શબ્દોનો જથ્થો. આ શબ્દોનું નિર્માણ સાંભળવાથી જ થયું છે. તો પ્રશ્ન થાય કે કેવી રીતે ? તો તીર્થકર--અસ્હિંત--પરમાત્માએ કેવળજ્ઞાન (સર્વજ્ઞતા) પ્રાપ્ત કર્યા બાદ વિશ્વના સ્વરૂપને પ્રત્યક્ષ જોયું અને લોકહિતાર્થે તે સ્વરૂપ પહેલવહેલું શ્રોતા વચ્ચે પ્રતિપાદન કર્યું. એ વખતે તેઓશ્રીના મુખ્ય પટ્ટશિષ્યો તરફથી ગ્રહણ કરેલી ત્રિપદીના આદેશને અનુસારે સહુએ જે વિશાળ પ્રન્થરચના કરી જેને 'દ્રાદશાંગી' (બાર અંગ--શાસ્ત્રો) કહેવામાં આવે છે તે, તથા તે સિવાય ખુદ ભગવંતે જે દેશના--પ્રવચનો જીવનપર્યન્ત આપ્યા તે, તે ધારણ કરીને કણ્ઠારૂઢ કર્યાં તે, અને પછી પત્રારૂઢ થયાં તે, વળી તે શાસ્ત્રને કેન્દ્રમાં રાખીને તેના આધારે જે પ્રન્થો લખાયા, ને આજે લખાઈ રહ્યા હોય, અને જે ભવિષ્યમાં લખાશે તે; આ તમામ 'શ્રુત' કહેવાય. તેથી જ શ્રુત શબ્દ શાસ્ત્રનો એક પર્યાય જ બની ગયો છે અને એ અર્થમાં રૂઢ થઈ ગયો છે. શ્રુત, સૂત્ર, સિદ્ધાન્ત, પ્રવચન, આગમ એ <sup>૬૦૮</sup>બધા પર્યાયવાચક શબ્દો છે.

શંકા---- શું શબ્દો એ જ શ્રુતજ્ઞાન છે ?

**સમાધાન** સાચી રીતે જોઈએ તો શબ્દો એ સીધેસીધા શ્રુતજ્ઞાનરૂપે નથી. શ્રુતજ્ઞાન તો શબ્દના વાચ્યાર્થ જ્ઞાનને જ (અર્થજ્ઞાનને જ) કહેવામાં આવે છે. એમ છતાં પ્રસ્તુત વાચ્યાર્થનો વાચક શબ્દ જ હોય છે. તેથી શબ્દ પોતે વાચ્યાર્થરૂપ જે કાર્ય તેના કારજ્ઞરૂપે પડે છે. જો શબ્દ જ ન હોય તો જ્ઞાન શેનાથી કરવાનું રહે. આ કારજ્ઞથી શબ્દ કારજ્ઞરૂપ હોવા છતાં તેની મહત્તાને અંગે કારજ્ઞને કાર્યરૂપ (ઔપચારિક) માનીને આપજ્ઞે ત્યાં શબ્દને પજ્ઞ 'શ્રુતજ્ઞાન'ની છાપ મારી છે.

બાકી સીધી રીતે શબ્દ એ 'દ્રવ્યશ્રુત' છે. અને તે ઉપરથી ઉત્પન્ન થતો અર્થબોધરૂપ આત્મપરિશામ કે સાચી સમજ તે 'ભાવશ્રુત' છે. ફ્લિતાર્થ તારવીએ તો વાચ્ય–વાચક (શબ્દ અને અર્થના) સંબંધદ્વારા ઉત્પન્ન થતો બોધ તે શ્રુતજ્ઞાન છે.

એક શબ્દ સાંભળી મતિજ્ઞાન પ્રવર્ત્યું અને તે ઉપરથી તેના અર્થનું જ્ઞાન થયું અને તેથી યથાર્થ પદાર્થબોધ થયો તેને પશ<sup>૬૦૯</sup> શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય. ઉલટરીતે જોઈએ તો એક વાચ્ય પદાર્થને

६०८. <sup>9</sup>सुय <sup>२</sup>सुत्त <sup>३</sup>गंथ <sup>४</sup>सिद्ध <sup>५</sup>सासणे <sup>६</sup>आण<sup>७</sup>वयण उव<sup>-</sup>एसो ।

<sup>6</sup>पण्णावणामागम<sup>90</sup> इय एगठा पज्जवा सुत्ते। *[क्टुओ विशे આ સ્થા દશ બૃ. છે. વગેરે]* આમાં શાસના દશ પર્યાયવાચક નામો આપ્યાં છે.

૬૦૯. અહીંઆ શબ્દશ્રવણ તે મતિજ્ઞાન અને તેના ઉપરથી થતો પદાર્થબોધ તે શ્રુતજ્ઞાન. એવી રીતે ધૂમાડો દેખી જ્ઞાન થાય તે મતિજ્ઞાન, ધૂમાડા ઉપરથી અગ્નિનું અનુમાન થાય તે શ્રુતજ્ઞાન.

મતિજ્ઞાનથી જોએલા, જાણેલા કે વિચારેલા પદાર્થ-ભાવોના ભેદ-પ્રભેદોનું જ્ઞાન તે શ્રુતજ્ઞાન. આવી રીતે પણ વિચારી શકાય. જોતાં મતિજ્ઞાન થતાં, તેની સાથે જ તેના વાચક શબ્દનું જે જ્ઞાન થાય તે પણ શ્રુતજ્ઞાન છે. આમ વર્શ શબ્દો શ્રુતજ્ઞાનમાં મુખ્ય ભાગ ભજવે છે.

હજુ શ્રુતજ્ઞાનની છકી પ્રધાન વ્યાખ્યાને કહેવા શંકા સમાધાન કરે છે.

**શંકા**---- ઉપરોક્ત વ્યાખ્યાઓથી તો એવો આભાસ ઉભો થાય છે કે જાણે પ્રાણીમાત્રને શબ્દબોધ એક સરખો જ થતો હશે ! તો તે વાત બરાબર ગણાય ખરી ?

**સમાધાન** ના, એક સરખો બોધ કદી ન થાય. કેમ ન થાય ? તો એ માટે જે મૌલિક અને મુખ્ય કારણ ભાગ ભજવે છે તે જણાવે છે. આ કારણમાં જ છઠી વ્યાખ્યા સમાઈ જશે.

**છટી વ્યાખ્યા**— એક કર્મ જેનું નામ શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય છે. આ કર્મના ક્ષયોપશ્રમ (અમુક કર્મનો નાશ અને અમુકનો ઉપશમ) દ્વારા ઉત્પન્ન થતા શબ્દ-લિપિ આદિ દ્રવ્યશ્રુતને અનુસરનારો પદાર્થબોધ—આત્મવિચાર—પરિષ્નામ, તેને શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે.

આ વ્યાખ્યાથી જન્માન્તરના શુભાશુભ કર્મોદ્વારા આ જન્મમાં પ્રાપ્ત થતી કર્મસ્થિતિ અનુસારે બોધમાં ન્યૂનાધિકપજ્ઞાની અસંખ્ય તરતમતાઓ લાધે છે તે વાત સ્પષ્ટ થાય છે.

બીજી એક વાત સિદ્ધાન્તરૂપે સમજી રાખવી કે મતિ વિના શ્રુત કદી ઉત્પન્ન થતું જ નથી. '**મइपुव्वं सुयं' ગ્રુતંમતિપૂર્વ** વગેરે વચનથી મતિપૂર્વક જ શ્રુત હોય છે.

આ શ્રુતજ્ઞાન મનોનિમિત્તક છે. તેમ અન્ય ઇન્દ્રિય નિમિત્તક પણ છે. આ જ્ઞાન હિત--અહિતના ક્ષેત્રમાં પ્રવૃત્તિ–નિવૃત્તિ કરાવવામાં સમર્થ છે.

**શંકા**— મતિ અને શ્રુત, બંનેના કારણરૂપે જો (શ્રોત્ર ઇન્દ્રિયો અને મન જ) છે તો પછી બે જ્ઞાનની જરૂર શી છે ? એક જ રખાય તો ?

**સમાધાન** બન્ને વચ્ચે રહેલા તજ્ઞવત બંનેના અલગ અસ્તિત્વને ટેકો આપે છે. મતિજ્ઞાનનો વિષય પદ્યર્થના વર્તમાનકાળના સામાન્ય ભાવોને જણાવવાનો છે. જ્યારે શ્રુતજ્ઞાનનો વિષય ત્રૈકાલિક ત્રણેય કોલેના પદ્યર્થોને જણાવવાનો છે. તેનું વિષયક્ષેત્ર મતિથી ઘણું મોટું છે. વળી મતિજ્ઞાન જીવમાત્રને સર્વત્ર અવિરત વિદ્યમાન રહે છે તેથી શાશ્વત છે. જ્યારે શ્રુત<sup>૬૧૦</sup> અવિરત રહેતું નથી તેથી અશાશ્વત છે. વળી મતિ કરતાં વધુ સૂક્ષ્મ અર્થોનો અનેક પ્રકારે બોધ કરનારું છે. વળી આ જ્ઞાનનું સામર્થ્ય એવું મહાન છે કે શ્રુતના બળે પ્રસ્તુત જ્ઞાન વ્યક્તિમાં એવો અનોખો ક્ષયોપશમ પ્રગટાવે છે, કે સર્વજ્ઞ કે કેવલી ભગવાન પદાર્થની જેવી વ્યાખ્યા કરે તેવી જ વ્યાખ્યા કરવાનો (સર્વજ્ઞ ન હોવા છતાં)<sup>૬૧૧</sup> સમર્થ થાય છે. અને એવા મુનિઓ તે 'શ્રુતકેવલી' તરીકે ઓળખાવાય છે. 'કેવલી' આવું વિશેષજ્ઞ છાદ્યસ્થિક ચાર જ્ઞાન પૈકી માત્ર શ્રુતને જ પ્રાપ્ત થાય છે. આવા કારણોથી મતિ–શ્રુત બંને જ્ઞાનો વચ્ચેની ભિન્નતા સ્પષ્ટ થાય છે, અને તેથી તેનું <sup>૬૧૨</sup> અલગ અલગ હોવું જરૂરી છે.

૬૧૧. શ્રુતકેવલી પ્રવચન કરે ત્યારે કોઈ ન જાશી શકે કે આ સર્વજ્ઞ નથી. એવી તલસ્પર્શી વ્યાખ્યા પદાર્થની કરે છે.

Jain Education International

૬૧૦. આ સાપેક્ષ વચન છે. તેનો ભાવ ગુરુગમથી જાણી લેવો.

શ્રુતજ્ઞાનના અનંત<sup>૬૧૩</sup> પ્રકારો પડે છે. પણ એ બધાયનું <sub>પ્ર</sub>વર્ગીકરણ કરીને ચૌદ કે વીસ ભેદોમાં સમાવેશ કરાય છે. એ ઉપરથી અવાંતર પ્રકારો ચિત્ર-વિચિત્ર કેવા હોઈ શકે તેનો ખ્યાલ સ્વયં કરી લેવો.

શ્રુતજ્ઞાનનો વ્યાપક ખ્યાલ મંદ-ત્તીવ બુદ્ધિવાળાઓને મળે તો તેની વિવિધ કક્ષા અને સ્થાનનું જ્ઞાન પુષ્ટ થાય, તેથી તેના પ્રકારો અને તેનો અર્થ ગ્રન્થાન્તરથી જાણી લેવો. છતાં અહીંઆ શરૂઆતના શ્રુતજ્ઞાનના<sup>૬૧૪</sup> અક્ષર, અને અનક્ષર નામના જરૂરી બે ભેદનો અર્થ સમજાવી બાકીના પ્રકારોનાં નામ માત્ર જણાવાશે.

**૧. અક્ષરશ્રુત** — આ ત્રણ પ્રકારનું છે. ૧. સંજ્ઞાક્ષર. ૨. વ્યંજનાક્ષર. ૩. લબ્ધ્યક્ષર. સંજ્ઞાથી દુનિયાની તમામ લિપિઓ અથવા કોઈપણ લિપિના અક્ષરરૂપ આકારો સમજવા. આ આકારોમાં તે તે વર્જાની સંજ્ઞાનો સંકેત હોય છે, અને તેનાથી બોધ થાય છે. એટલે આકારો શ્રુતના સાધનરૂપ હોવાથી સંજ્ઞાક્ષર શ્રુત કહેવાય છે. અક્ષર અને પદાર્થને વાગ્યવાચક સંબંધ છે. શબ્દ વાચક કહેવાય. તેનું જ્ઞાન તે મતિજ્ઞાન અને તે નિમિત્તે થતું વાગ્યનું જ્ઞાન તે શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય.

**વ્યંજનાક્ષર---- ઝ** થી **ह** સુધીના અથવા જે જે ભાષામાં જે જે વર્જ્ઞો હોય, તે બધા મુખેથી ઉચ્ચાર કરવામાં ઉપયોગી હોવાથી તે વ્યંજનાક્ષર.

**લબ્ધ્યક્ષર**----<sup>૬૧૫</sup> અક્ષરનું જ્ઞાન તે. શબ્દ શ્રવણ વગેરે દ્વારા થતી અર્થપ્રતીતિની સાથે તે તે અર્થાનુરૂપ અક્ષર જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ તે. આમાં બીજાના ઉપદેશની જરૂર નથી હોતી.

બીજી રીતે ટૂંકમાં કહીએ તો-લખાતા અક્ષરો તે સંજ્ઞાક્ષર, બોલાતા અક્ષરો તે વ્યંજનાક્ષર અને મનમાં વિચારાતા કે આત્માના બોધરૂપ મનમાં થતી અવ્યક્ત અક્ષરરચના તે લબ્ધ્યક્ષર.

**૨. અનક્ષરશ્રુત**—શ્વાસોચ્છ્વાસની ક્રિયા, થૂંકવું, ઉધરસ, છીંક ખાવી, ચપટી-તાલી વગાડવી, સીસોટી મારવી વગેરે. અવાજવાળી ચેષ્ટાઓને તથા અન્ય મતે અવાજ વિનાની પગ્ન બોધક ક્રિયાઓ--માથું હલાવવા દ્વારા, હાથપગની ચેષ્ટાઓ દ્વારા, કે આંખના ઇસારાઓ દ્વારા બોધ કે સમજ પ્રાપ્ત થાય તે.

આ બંને ભેદમાં જ સમગ્ર શ્રુતના પ્રકારો સમાઇ શકે છે, છતાં અભ્યાસીઓની દષ્ટિ—સમજને વિશદ બનાવવા ચૌદ કે વીશ પ્રકારો પાડી બતાવ્યા છે. અહીં તો બાકીના ૧૨ અને પ્રકારાંતરે પાડેલા વીસ ભેદોની વ્યાખ્યા વિના નામ માત્ર જણાવાય છે.

૬૧૨. જો કે સન્મતિકારે અને ઉપા૦ શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે જ્ઞાનબિન્દુમાં શ્રુતજ્ઞાન એ એક પ્રકારનું મતિજ્ઞાન જ છે એમ પુરવાર કર્યું છે.

૬૧૩. શ્રુતના પ્રત્યેક અક્ષર અને તેનો સંયોગ વિચારીએ તો અનુનાસિક, અનનુનાસિક, હસ્વ, દીર્ઘ, પ્લુત, ઉદાત્તાદિ ભેદો દ્વારા અનંતા ભેદો પડે.

૬૧૪. તત્ત્વદેષ્ટિથી વિચારીએ તો 'શબ્દ' સાંભળીને તે હેયરૂપ હોય તો હેયરૂપે અને ઉપાદેયરૂપે હોય તો ઉપાદેયરૂપે અર્થગ્રહશ કરવું તે અક્ષરશ્રુત છે.

૬૧૫. આનો એક અર્થ-જેનો નાશ ન થાય તેવી 'ક્ષાયોપશમિક શક્તિ' પણ છે.

**શેષ બાર ભેદો**— ૩–૪, સંગ્રિ–અસંગ્રિ. ૫–૬, સમ્યક્–મિથ્યા. ૭–૮, સાદિ–અનાદિ. ૯–૧૦, સાન્ત–અનન્ત. ૧૧–૧૨, ગમિક–અગમિક. ૧૩–૧૪, અંગ–અનંગ.

**વીશ ભેદો**— ૧--૨, પર્યાય--પર્યાયસમાસ. ૩-૪, અક્ષર--અક્ષરસમાસ. ૫-૬, ૫દ--૫દ-સમાસ. ૭-૮, સંઘાત--સંઘાતસમાસ, ૯-૧૦, પ્રતિપત્તિ-પ્રતિપત્તિસમાસ. ૧૧-૧૨, અનુયોગ--અનુયોગ-સમાસ. ૧૩-૧૪, પ્રાભૃતપ્રાભૃત-પ્રાભૃતસાભૃતસમાસ. ૧૫--૧૬, પ્રાભૃત-પ્રાભૃતસમાસ. ૧૭-૧૮, વસ્તુ--વસ્તુસમાસ. ૧૯--૨૦, પૂર્વ-પૂર્વસમાસ.

મતિ અને શ્રુતની વ્યવહાર અને નિશ્ચયથી અન્ય વ્યાખ્યાઓ અનેક રીતે થાય છે. તે શાસ્ત્ર કે ગુરુગમથી જાજ્ઞી લેવી.

મતિ-શ્રુતવિનાનાને કેવલોત્યત્તિ થતી નથી.

[3] અવધિશાન--- 'અવધિ' શબ્દ શી રીતે બન્યો છે. અને તેની જુદી જુદી કેવી<sup>૬૧૬</sup> વ્યુત્પત્તિઓ થાય છે તે જોઈએ. જેથી મૂળ શબ્દનું રહસ્ય સમજાતાં તેના અર્થનો સ્પષ્ટ ખ્યાલ મળી જશે.

**અવધાનં અવધિઃ**— અવધાનનો અર્થ નિર્શય છે. તો નિર્શય શેનો ? તો રૂપી પદાર્થના સાક્ષાત્કારનો. કોર્જ્ઞે કરવાનો ? તો આત્માએ. ભાવાર્થ એ કે રૂપી પદાર્થનો આત્મસાક્ષાત્ રૂપ નિર્ણય અથવા સાક્ષાત્કરણરૂપ જે અર્થવ્યાપાર તેનું નામ અવધિજ્ઞાન.

**'આવ'**— અવ્યય પૂર્વક '**ધિ'** ધાતુ ઉપરથી પણ 'અવધિ' શબ્દ બને છે. ત્યાં 'અવ' અધો અર્થનું વાચક હોવાથી વસ્તુને નીચે નીચે વધુ ને વધુ વિસ્તૃત બતાવી શકે તે. (જો કે આ વ્યાખ્યા વૈમાનિક દેવોને આશ્રીને જ ઘટે તેમ છે. છતાં વૈમાનિકોના અવધિને વધુ મહત્વ આપવા ખાતર આ વ્યાખ્યા કરી હશે.)

**अवधि** — આ શબ્દ મર્યાદા અર્થમાં પજ્ઞ છે. ત્યાં વિશ્વવર્તી રૂપી અરૂપી દ્રવ્યો પૈકી માત્ર રૂપી દ્રવ્યોને જ જણાવી શકવાની મર્યાદાવાળું હોવાથી તેને 'અવધિ' શબ્દથી ઓળખાવ્યું છે.

આ જ્ઞાન અવધિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયોપશમથી જ થાય છે. આ જ્ઞાનનું શાસત અને દીર્ઘકાલીન અસ્તિત્વ દેવલોક અને નરકમાં છે. જ્યારે મનુષ્યોમાં બીજા નંબરે છે, અને ત્રીજા નંબરમાં કવચિત તિર્પંચો આવે છે. આ જ્ઞાન સમ્યગ્દષ્ટિ અને મિથ્યાદષ્ટિ બંનેને હોય છે. સમ્યગ્દષ્ટિને સદસત્બુદ્ધિ વિવેકપૂર્ણ હોય છે. તેથી તેના જ્ઞાનને 'અવધિ' શબ્દથી ઓળખાવાય છે. અને મિથ્યાદષ્ટિને ખોટી અજ્ઞાનબુદ્ધિના કારણે સદસત્નો <sup>૬૧૭</sup> વિવેક નથી હોતો, જેથી તેને પ્રસ્તુત પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન હોવા છતાં 'વિભંગ' શબ્દથી ઓળખાવાય છે.

આ જ્ઞાન ઇન્દ્રિય કે મનના નિમિત્ત વિના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, અને ભાવની મર્યાદાપૂર્વક રૂપી પદાર્થોને પ્રત્યક્ષ જજ્ઞાવવાવાળું છે.

૬૧૬. જુઓ–ઉત્તરા૦, સ્થા૦, સમ૦, પ્ર૦, સા૦, વગેરે.

૬૧૭. સત્માં અસત્ અને અસત્માં સત્ની બુદ્ધિ તે.

આ જ્ઞાન ભિન્નભિન્ન આત્માઓના ક્ષયોપશમની અનેક વિચિત્રતાઓના કારણે અનેક જાતની વિચિત્રતાઓવાળું પ્રાપ્ત થાય છે. તેના પ્રકારો અસંખ્ય છે, પશ અસંખ્યનું વર્જ્ઞન ન કરી શકાય માટે તેના સંક્ષેપમાં મુખ્ય પ્રકારો પાડીને પાછા તેના છ પેટા પ્રકારો વર્જ્ઞવશે.

પ્રથમ તેના બે પ્રકાર પાડે છે. ૧. <sup>૬૧૮</sup>ભવ પ્રત્યયિક અને ૨. ગુણ પ્રત્યયિક. જે ભવપ્રત્યયિક છે તે અમુક ભવ-સ્થલની (દેવ નારકના) પ્રાપ્તિના કારણે જ જન્મ લેતાંની સાથે જ અવશ્ય પ્રાપ્ત થઈ જાય તે. અને ગુણપ્રત્યયિક છે તે વિશિષ્ટ તપ-સંયમાદિ ગુણોની આરાધનાના પ્રભાવે પ્રાપ્ત થાય તે.

ભવપ્રત્યયિક માટે ઉદાહરણ આપવું હોય તો, પશુ–પક્ષીનું આપી શકાય. જેમ પશુઓ પોતાના ભવસ્વભાવે<sup>૬૧૯</sup> એકવાર પાણી પીવે, પક્ષીઓને આકાશમાં ઉડવામાં માત્ર તેનો જન્મ જેમ નિમિત્ત કારણ છે, તે રીતે દેવલોક અને નરક એવી યોનિ જન્મ કે ભવ છે કે ત્યાં જે વ્યક્તિ ઉત્પન્ન થાય, તેને ઉત્પન્ન થતાંની સાથે જ અવધિજ્ઞાનાવરણનો ક્ષયોપશમ થતાં અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થઈ જાય છે. અને પછી તેમાં કંઈ પણ હાનિ થતી ન હોવાથી મૃત્યુ પર્યંત એવું ને એવું ટકી રહે છે. દેવલોકના 'અવધિ' માં હાનિ, વૃદ્ધિ કે ક્ષયનો અભાવ હોવાથી તેમાં કોઈ પણ પ્રકારો નથી.

અવધિજ્ઞાનનો સંબંધ દેવગતિ સાથે અને એમાંય વૈમાનિક સાથે વિસ્તૃત અને મહત્ત્વનો હોવાના કારણે ઉપર બીજા નંબરની<sup>૬૨૦</sup> વ્યુત્પત્તિ તેને આશ્રીને બતાવવી પડી છે. નહીંતર અવધિનો સંબંધ ચારેય ગતિમાં છે.

**ગુન્નપ્રત્યયિક** અવધિના અસંખ્ય પ્રકારોને છ પ્રકારોમાં જ વિભક્ત કરી દેવામાં આવ્યા છે. ૧—૨ અનુગામી, અનનુગામી. ૩—૪ વર્ધમાન, હીયમાન. ૫—૬<sup>૬૨૧</sup> પ્રતિપાતિ, અપ્રતિપાતિ.

**૧. અનુગામી** અટલે પાછળ પાછળ અનુસરવાવાળું અર્થાત્ વ્યક્તિની સાથે જ રહેવાવાળું. જેને જેટલા ક્ષેત્રનું ઉત્પન્ન થયું હોય તે વ્યક્તિ ગમે ત્યાં જાય, તો તે જ્ઞાન સાથે જ આવે. જેમ માજ્ઞસની જોડે માજ્ઞસની આંખ કે હાથમાં રાખેલ જ્ઞનસનો દીવો સાથે જ આવે છે અને જ્યાં જ્યાં જઈએ ત્યાં ત્યાં પ્રકાશ આપે છે એ રીતે.

૨. અનનુગામી જે જીવની સાથે સાથે ન જાય તે. થાંભલાનો દીવો જે ક્ષેત્રમાં પ્રકાશ આપતો હોય તે જ ક્ષેત્રને જેમ પ્રકાશિત કરે, બીજાને નહિ; તેમ જે ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થયું હોય તે જ ક્ષેત્રમાં તે વ્યક્તિ હોય તો તે ક્ષેત્રગત પદાર્થોનું જ્ઞાન કરી શકે પણ બીજા સ્થળે જાય તો તે સાથે ન આવે, અને તેથી પદાર્થનો બોધ ન કરી શકે.

૬૧૮. ભવપ્રત્યયિક વાસ્તવિક રીતે તો ગુણપ્રત્યયિક જ હોય છે. કારશ કે ત્યાં પણ ક્ષયોપશમ હેતુ બેઠેલો છે અને જન્મતાં જ તે કારણ બને છે. એટલે દેવ નારકનો ભવ પણ ક્ષયોપશમમાં કારણરૂપે કહેવાય.

૬૧૯. પ્રાયઃ એમ જોવાયું છે.

६२०. अघो विस्तारीभावेन धावतीत्यवधिः ।

૬૨૧. નન્દીસૂત્ર અને તત્ત્વાર્થ ભાષ્યમાં ૫–૬ પ્રકારને અનવસ્થિત, અવસ્થિત એવું નામાંતર દર્શાવી કંઈક અર્થાન્તર પક્ષ બતાવ્યું છે. **૩. વર્ધમાન**— એટલે શરૂઆતમાં અંગુલાસંખ્યેય ભાગ એટલે અત્યન્ત સૂક્ષ્મ પ્રમાણમાં પ્રારંભ થાય, અને પરિશામની વિશુદ્ધિ વધતાં શુક્લ પક્ષની ચંદ્રની કલાની જેમ ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ થતાં ઠેઠ અલોકાકાશ સુધી પણ પહોંચી જાય તે.

**૪. હીયમાન**— દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ એમ ચારેય પ્રકારે વૃદ્ધિ પામેલ અવધિજ્ઞાન પરિષ્ટામની ક્રમિક મંદતાના કારણે કોડિયામાં દીવેલ ઓછું થતું જાય અને દીવડો ઝાંખો પડતો જાય (કૃષ્ટ્રાપક્ષની ચંદ્રકળાની જેમ) તેની જેમ ધીમે ધીમે જે જ્ઞાન ઘટતું જાય તે.

**પ. પ્રતિપાતિ**— જે જ્ઞાન અત્યન્ત સૂક્ષ્મપશે ઉત્પન્ન થઈને લોકાકાશ (અબજો માઈલો) પર્યન્ત પ્રકાશ પાડીને પ્રમાદાદિના પ્રતિકૂળ નિમિત્તો મળતાં શીધ્ર પ્રતિપાત એટલે પડવું થાય. પવનનો ઝપાટો લાગતાં દીવો શીધ્ર ઓલવાઈ જાય તે રીતે.

**દ. અપ્રતિપાતિ** — જે જ્ઞાન વધીને પ્રતિપાતિની જેમ લોકાકાશ પૂરતું જ નહિ પણ વધીને અલોકાકાશના ફક્ત એક આકાશ પ્રદેશનો વિષય બની શકે તે. જો કે અલોકમાં રૂપી પદાર્થ ન હોવાથી જોવાપણું કંઈ નથી પણ શક્તિની દષ્ટિએ આ વાત કહી છે. આ જ્ઞાન કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પર્યંત રહે છે.

આવા જ્ઞાનવાળાને નિર્મળતા વઘતાં શક્તિના પ્રાદુભાવની દષ્ટિએ અલોકમાં અસંખ્યલોકાકાશ જેટલા ક્ષેત્રનો વિષય જો બને તો, તે અવધિને 'પરમાવધિ' કહેવામાં આવે છે. અને આ જ્ઞાનવાળાને અંતર્મુહૂર્ત્તમાં અવશ્ય કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. અને આ જ્ઞાનવાળો પરમાણુને પણ પ્રત્યક્ષ જોઈ શકે છે.

પરમાવધિવાળો અવર્શ્ય પ્રતિપાતિ હોય પગ્ન અપ્રતિપાતિવાળાને પરમાવધિજ્ઞાન હોય જ એવો નિયમ નહીં.

[૪] <sup>૬૨૨</sup>મનઃપર્યવજ્ઞાન આ ચોથું જ્ઞાન છે. આ નામ બે શબ્દોથી બન્યું છે. મન અને પર્યવ. એમાં 'मન' કે 'મનુ'<sup>૬૨૩</sup> ધાતુ ઉપરથી 'મન' શબ્દ બને છે. એનો અર્થ મનન, ચિંતન, વિચાર, સંકલ્પ અર્થમાં વપરાય છે. આ મન અમુક આકારવાળા મનોદ્રવ્ય પુદ્દગલોનું બનેલું છે. <sup>૬૨૪</sup> પર્યવ'નો અર્થ સમગ્ર રીતે જાણવું થાય છે. અર્થાત્ જીવે ગ્રહણ કરેલા મનોવર્ગણાના દ્રવ્યોને સંપૂર્ણ રીતે જાણવું તેનું નામ 'મનઃપર્યવ' અને તે જ જ્ઞાન રૂપ હોવાથી મનઃપર્યવ જ્ઞાન કહેવાય છે. અથવા પર્યવ કે પર્યાયનો અર્થ અવસ્થા પણ થાય છે. મનના વિચારોની વિભિન્ન અવસ્થાઓને જેનાથી જાણી શકાય તે જ્ઞાનનું નામ મનઃપર્યવ છે.

આ જ્ઞાન પશ ઇન્દ્રિય કે મનના નિમિત્ત વિના જ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવની મર્યાદાપૂર્વક અન્ય પુરુષના મનમાં વિચારેલા રૂપી પદાર્થોને પ્રત્યક્ષ જણાવનારું છે.

૬૨૨. પર્યવ કે પર્યાય, ભિન્ન ભિન્ન ધાતુ ઉપરથી બનતાં છતાં એક જ અર્થના વાચક છે.

६२. 'मन' ज्ञाने 'मनु' बोधने ॥ मननं मन्यते वाऽनेनेति मनस्तेन मनः ॥

૬૨૪. पर्यव આમાં परि--अवन ઉપરથી पर्यवन બને છે. પછી પર્યવ બને છે. આમાં गत्यादि અર્થનો अव ધાતુ છે, અને 'पर्याय' શબ્દ 'अय' નામના દષ્ટડક ધાતુ અથવા इण ધાતુ ઉપરથી अयन બનીને परि ઉપસર્ગ જોડતાં બને છે. વધુ પ્રસિદ્ધિ મનઃપર્યવ શબ્દની છે. આ મન આ સંસારમાં બધાય જીવોને જેને 'મન' હોય તેવા જીવોને શાસ્ત્રમાં<sup>૬૨૫</sup> 'સંજ્ઞી' શબ્દથી સંબોધ્યા છે. જેને એ નથી તેને 'અસંજ્ઞી' થી ઓળખાવ્યા છે.

એકેન્દ્રિયથી માંડીને ચઉરિન્દ્રિય સુધીના <sup>૬૨૬</sup>સંમૂચ્છિમ જીવોને સર્વથા મન હોતું જ નથી. એટલે વિચાર કરવાનું બળ જ નથી. તેથી તે અસંજ્ઞીઓ કહેવાય છે. પછી આવે છે પંચેન્દ્રિય જીવો. પણ બધાય પંચેન્દ્રિયોને મન નથી હોતું. તે પ્રકારના પંચેન્દ્રિયો પૈકી <sup>૬૨૭</sup>સંમૂચ્છિમ <sup>૬૨૮</sup>પંચેન્દ્રિયો અસંજ્ઞી–મન વિનાના છે. દેવો, નારકો તથા ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય મનુષ્યોને મન હોય છે.

## હવે મન શું વસ્તુ છે? જેથી મનન વિચાર કરી શકાય છે?

મન બે પ્રકારનું છે. દ્રવ્ય અને ભાવ. દ્રવ્યમન પુદ્ગલરૂપ હોય છે. એટલે કે એક પદાર્થ સ્વરૂપ છે. જેને વર્શ, ગંધ, રસ, (સ્વાદ) અને સ્પર્શ હોય છે. આ મન પદાર્થ વિશ્વમાં વર્તતા મનનયોગ્ય અમુક પ્રકારના અશુઓથી બને છે. જે પ્રકારે શાસ્ત્રમાં 'મનોવર્ગણા' નામ આપ્યું છે. અને તે જાતના જ પરમાણુઓથી આ બને છે. અને બે પરમાશુની સંખ્યાથી લઈ અનંત સંખ્યાવાળા આ પરમાશુના સમૂહને 'સ્કંધો' કહેવાય છે. જેથી શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં આત્મા જેને ગ્રહણ કરે છે તેનું પૂરું નામ કહેવું હોય તો 'મનોવર્ગણાના સ્કંધો' કહેવાય.

ભાવમન એટલે શું ? તો મનના પુદ્દગલોને જીવ ગ્રહશ કરી તે તે વિચાર રૂપે પરિશમાવે તે. વિચારો અથવા શબ્દાદિ આકારો એ જ ભાવમન. અથવા વ્યક્તિએ કરેલા વિચાર તે. હવે જરા સ્પષ્ટતા અને સરલતાથી સમજીએ.

વિચાર કરનાર મુખ્ય તો આત્મા કે જીવ છે. એ આત્મા મન નામના પદાર્થની મદદથી કોઈપણ બાબતનો વિચાર કરવાને શક્તિમાન થાય છે. વિચાર આવતાં જ તે વિચારને અનુરૂપ ચર્મચક્ષુથી અદૃશ્ય 'મનોવર્ગણા' નામની જાતના (એક પ્રકારના અણુના બનેલા જથ્થાઓ)<sup>૬૨૯</sup> વિશ્વવ્યાપી પુદ્દગલોમાંથી સ્વદેહાવગાહ ક્ષેત્રમાંથી લોહચુંબક લોઢાને ખેંચે છે, તે રીતે જીવ ખેંચે છે, અર્થાત્ પ્રહણ કરે છે. તે સાથે સાથે કરવા માંડેલા વિચારને અનુકૂલ રૂપે પરિણમાવે છે. એટલે કે તે વિચાર જેવા અક્ષરો--શબ્દોથી લખી શકાય તેવા અક્ષર કે શબ્દાકાર રૂપે તે પુદ્દગલો ગોઠવાય છે. એ તૈયાર થયેલા પુદ્દગલના આલંબન--સહારાથી બરાબર યથાસ્થિત વિચારો કરી શકે છે. એક વિચાર પૂર્ણ

૬૨૫. ૨૧મા દ્વારમાં ત્રજ્ઞ સંજ્ઞાઓનું વર્શન કહેવાશે એમાં 'દીર્ઘકાલિકી સંજ્ઞા' ની વાત કરશે. આ 'સંજ્ઞા' જેને હોય તે 'સંજ્ઞી' કહેવાય છે.

૬૨૬. ચાર ગતિમાં જન્મ ત્રણ પ્રકારે બતાવ્યા છે. ૧. સમ્મૂર્છન, ૨. ગર્ભ, ૩. ઉપપાત. એમાં દેવો, નારકોને ઉપપાત, તિર્થય મનુષ્યોમાં ગર્ભ અને સમ્મુર્છન બંને ભેદો લાગુ પડે છે. એમાં સમ્મૂર્છન જન્મને ગર્ભધારજ્ઞાદિક હોતું નથી. આ જીવોને તો જન્મલાયક કારણ—સામગ્રી હવા—જળ, વિષ્ઠા—મલાદિનો સંયોગ થતાં એકદમ જન્મી જાય તે. એ કથા કથા તે કહેવાઈ ગયું છે.

૬૨. समन्ततः मूर्च्छनमिति । ચારે બાજુ ગમે ત્યાં શરીરોનું ઉત્પન્ન થવું તે.

૬૨૮. તિર્યંચ અને મનુષ્યો બંને લેવા.

૬૨૯. એ વર્ગશાના પુદ્દગલો ચૌદ રાજલોકમાં સર્વત્ર હોય છે. પણ વિચાર વખતે મન જે પુદ્દગલોને ખેંચે છે તે તો સ્વદેહાવગાઢ વર્ગશામાંથી જ ગ્રહશ કરે છે. થયો કે તેના માટે ગ્રહજ્ઞ કરીને સંસ્કારિત કરેલા પુદ્દગલોને તે તજી દે છે. અને એ પુદ્દગલો પાછા વાતાવરણમાં ભળી જાય છે. બીજો વિચાર કરવો હોય ત્યારે ફરી પાછા એ જ રીતે પુદ્દગલગ્રહજ્ઞ પરિશમનાદિની ક્રિયા કરવી પડે છે. અને આત્મા પ્રસ્તૂત મન દ્વારા વિચાર કરવા સમર્થ બને છે.

પુદ્દગલગ્રહશ, પરિશમન, આલંબન, વિસર્જન આદિ પ્રક્રિયા જન્મજાત મેળવેલા મનઃપર્યાપ્તિ (કાયયોગસહ) ના બળે થાય છે.

હવે પુદ્દગલના લખેલા અક્ષરોની જેમ કોઈ તથાપ્રકારના આકારોને જોઈને જે ભાવ સમજાય તેને ભાવમન કહેવાય છે. આ મનન વ્યાપાર રૂપ ભાવ મન તે મનઃપર્યવજ્ઞાની પ્રત્યક્ષ જોઈ--જાણી શકતા નથી. એનો અર્થ એટલો જ કે ભાવમન તો તે જ્ઞાન રૂપે છે. અને જ્ઞાન અમૂર્ત-અરૂપી છે અને તેનો સાક્ષાત્કાર છદ્મસ્થને થતો જ નથી, માત્ર કેવલીને જ થઈ શકે છે.

દ્રવ્યમન અને ભાવમનની વ્યાખ્યા પૂરી થઈ. હવે જે જ્ઞાનની વાત ચાલે છે તે 'મનઃપર્યવજ્ઞાન'નું કાર્ય કે ફળ શું છે ? તે જોઈએ.

ઉપર જાશી આવ્યા કે જીવો સ્વ સ્વ વિચારને માટે તે તે વિચારોને અનુરૂપ આકારમાં વિચિત્ર રીતે પ્રતિબિંબિત થયેલા ગૃહીત પુદ્દગલોને જોઈને તેઓ અમુક અમુક વિચારો કરી રહ્યા છે, તેની સાથે ભૂતકાળમાં તેજ્ઞે શું વિચાર્યું છે અને ભવિષ્યમાં તે શું વિચારશે ? એવું જે જ્ઞાનના બળ દ્વારા જોઈ અને જાશી શકે અને બીજાને કહી પજ્ઞ શકે એવું જે જ્ઞાન તેને મનઃપર્યવ જ્ઞાન કહેવાય.

એક સામાન્ય માણસ પણ બીજાના મુખ, આંખ વગેરેના ભાવ ઉપરથી તેના વિચારોને જેમ સમજી જાય છે, તેવી રીતે મનઃપર્યવજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરેલા મુનિઓ અક્ષરોની જેમ ગોઠવાયેલા મનના વિચાર સ્વરૂપ આકારોને જોઈને, કોણ શું શું વિચારો કરે છે તેને જાણી શકે છે.

આ જ્ઞાન મનુષ્યોમાં જ છે. બીજી ગતિમાં હોતું નથી. મનુષ્યમાં એ સાતમા ગુણસ્થાનક—અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનકે રહેલા ઋદ્ધિપ્રાપ્ત દીક્ષિત થયેલા નિરતિચારપણે અત્યન્ત ઉચ્ચચારિત્રનું પાલન કરનાર સુવિશુદ્ધપરિણામી મુનિઓને જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે.

આ જ્ઞાન બે પ્રકારનું છે.<sup>૬૩૦</sup> ૧. ઋજુમતિ. ૨. વિપુલમતિ. અંતરની શુદ્ધિ કંઈક ઓછી હોય તેને 'ઋજુમતિ મનઃપર્યવ' પ્રાપ્ત થાય અને વિશુદ્ધિ તેથી વધુ હોય તો 'વિપુલમતિ મનઃપર્યવ' પ્રાપ્ત થાય છે. ઋજુમતિ વિચારને અને તેની અવસ્થાઓને મર્યાદિત પ્રમાણમાં જાણે છે, જ્યારે વિપુલમતિ વિચારોને અને તેની કક્ષાઓને વિપુલ–વિસ્તૃત પ્રમાણમાં જાણે છે. આગળ એ જ વાત કહે છે.

**ૠજુમતિ**— ઋજુ નો અર્થ અહીં સરલ ન કરતાં સામાન્ય કરવાનો છે. અને મતિનો અર્થ મનન–ચિન્તન કે સંવેદન કરવાનો છે. એટલે સામાન્ય વિચારગ્રાહિશી શક્તિ તે. આ જ્ઞાનપ્રાપ્તમુનિ દ્રવ્યગત વર્તતા આકારોને જોઈને, અમુક માણસે–ઘડો ચિન્તવ્યો છે, તે અમુક રંગનો છે, અમુક પ્રકારનો ઇચ્છે છે કે વિચારે છે, એમ વસ્તુ અને વસ્તુની અલ્પ અવસ્થાઓ માત્રને જાણી શકે છે.

૬૩૦. સંજમ–ચારિત્રના પરિજ્ઞામની પ્રતિપાત અને અપ્રતિપાત અવસ્થાના કારણે બે ભેદ ૫ડે છે.

**વિપુલમતિ**— શબ્દથી જ અર્થ સ્પષ્ટ છે. વિસ્તૃત વિચારગ્રાહિષ્ઠી શક્તિ તે. વિપુલમતિ ઋજુ કરતાં ઘશું ચઢિયાતું છે. ઋજુમતિએ ઘડો અને તેની થોડી વિશેષતાઓને જે જાણી હોય, તે જ ઘડાને વિપુલમતિ તેના વિચારોની અનેક વિશેષતાઓ સાથે જાશે એટલે સામાએ ઘડાની ચિંતવશ–વિચારમાં જે જે વધુ વિચારણા ચલાવી હોય, જેમકે ઘડો કઈ જાતનો છે, કચાંનો છે, કોઈની માલિકીનો છે ખરો ? ખાલી છે કે ભરેલો ? કેટલો જૂનો છે ? ચિતરેલો છે કે નહિ ? વગેરે અનેક વિચારોને સ્પષ્ટ રીતે વધુ વ્યાપકતાથી જાણી શકે છે.

ઋજુમતિ કરતાં વિપુલમતિ વધુ નિર્મળ જ્ઞાન છે. આ ઋજુમતિ જ્ઞાન કેવલજ્ઞાન સુધી ટકી રહે તેવો નિયમ નથી, આવીને ચાલ્યું પણ જાય. જ્યારે વિપુલમતિનું અવસ્થાન કેવલજ્ઞાનના પૂર્વવર્તી સમય સુધી અવશ્ય હોય છે.

આ જાતનું જ્ઞાન ધરાવનારા, ઉત્તમ ઋદ્ધિવંત સાચા મુનિઓ જ હોય છે. અને તેઓ માત્ર મનુષ્યલોકવર્તી અને ફક્ત અઢીદ્વીપમાં રહેલા સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય અને તિર્યંચોના જ દ્રવ્ય મનને (મનોદ્રવ્ય દ્વારા) જાણી શકે છે. આ જ્ઞાનનો વિષય માત્ર મનના વિચારોને જાણવાનો જ છે. પણ તે જ્યારે જાણવાની ઇચ્છા કરે (ઉપયોગ મૂકે) ત્યારે જ જોઈ જાણી શકે છે. કેવલી જેમ સર્વથા આત્મ–પ્રત્યક્ષ નથી.

[4] કેવળશાન અહીંઆ કેવળનો અર્થ પરિપૂર્ણ, એક જ વગેરે થાય છે. આ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાંની સાથે જ પરિપૂર્ણ રીતે પ્રગટ થતું હોવાથી, અને વળી આ જ્ઞાનને શ્રુતાદિ બીજા કોઈ જ્ઞાન કે ઇન્દ્રિયાદિકની સહાયની અપેક્ષા રહી ન હોવાથી પૂર્ણ છે, અને પૂર્ણ હોવાને કારણે એક જ અને પરિપૂર્ણ બંને અર્થો ઘટમાન બને છે.

## કેવળશાનનું વિશેષ સ્વરૂપ

શરૂઆતના મત્યાદિ જ્ઞાનોને ધારણ કરનારો કોઈ પણ આત્મા જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર કે તપાદિકની નિર્મલ અને શ્રેષ્ઠ કોટિની આરાધના દ્વારા, આત્મિક વિશુદ્ધિમાં વધતો વીતરાગ અવસ્થાની પૂર્ણતા તરફ વધી રહેલો હોય, અને જ્યારે તે પરાકાષ્ઠાએ પહોંચે ત્યારે, આરાધનાના પ્રતાપે મોહાદિનો સર્વથા ક્ષય કરવાપૂર્વક જ્ઞાનાવરણીય કર્મના અવશેષ કર્મો કે આવરણોનો સર્વથા ક્ષય કરી નાંખે છે. એટલે વિશ્વના સર્વભાવો જાણવા માટેના કાર્યમાં હવે કંઈ પણ અવરોધ કે આવરણ વિદ્યમાન નથી હોતું. એ વખતે આવી વ્યક્તિને સંપૂર્ણજ્ઞાન પ્રગટ થતું હોવાથી તેને 'કેવલજ્ઞાન' કહેવાય છે. તે પ્રાપ્ત કરનાર વ્યક્તિ 'કેવલી' અથવા સુપ્રસિદ્ધ શબ્દમાં 'સર્વજ્ઞ' તરીકે ઓળખાય છે.

આત્મા અરૂપી છે એટલે રૂપ-આકૃતિ વિનાનો છે. અને તેવા એક આત્માના પ્રદેશો અસંખ્ય હોય છે. અને આ પ્રદેશો સાંકળના અંકોડાની મારૂક એક બીજાથી સંકળાયેલા હોય છે. એક બીજાથી તે કદી છૂટા પડતા નથી. આ તેની વિશેષતા છે. એમાં 'રૂચક' એવા સાંકેતિક શબ્દથી ઓળખાતા આત્માના આઠ રૂચક પ્રદેશો સિવાયના તમામ પ્રદેશો ઉપર, પ્રત્યેક આત્માએ પોતે જ પોતાની શુભાશુભ પ્રવૃત્તિ દ્વારા કાર્મણવર્ગણાના અનન્તાનંત સ્કંધોના થરોને જમાવ્યા છે. આ અત્યન્ત સૂક્ષ્મપરિશામી જામેલા સ્કંધોના પરિણામે પોતાના કેવળજ્ઞાનના પ્રકાશને ઢાંકી દીધો છે. આટલું આચ્છાદન છતાં ચાર<sup>૬૩૧</sup> જ્ઞાનનો પ્રકાશ ખુલ્લો રહે છે. પજ્ઞ કેવળજ્ઞાનને જો સાગર કહીએ તો (આ ભલે ચાર જ્ઞાન હોય તો પજ્ઞ) આ છાદ્મસ્થિક જ્ઞાનોને બિન્દુ (મુશ્કેલીથી) કહી શકીએ. આ જ્ઞાનાવરજ્ઞ—દર્શનાવરજ્ઞ કાર્મજ્ઞવર્ગજ્ઞાના થરો ઉપર કહ્યું તેમ, સર્વથા નષ્ટ થઈ જાય એટલે એક એક પ્રદેશમાંથી અનન્ત અનન્ત જ્ઞાન પ્રકાશ ઝળકી ઉઠે અને એના પ્રભાવે અખિલ વિશ્વમાં રહેલા રૂપી-અરૂપી દ્રવ્યો અને તેના ત્રજ્ઞેયકાળના સમસ્ત પર્યાયો-અવસ્થાઓનો સાક્ષાત્કાર (આત્મપ્રત્યક્ષ) એકી સાથે એક જ સમયે થાય છે. અને આ પ્રથમ સમયે થયેલો સાક્ષાત્કાર તે (અન્તિમ) ભવની પૂર્ણાહુતિ સુધી રહે છે એમ નથી; પછી તો તે કેવલજ્ઞાની આત્મા મોક્ષે જાય ત્યારે તે પ્રકાશ સાથે જ જાય છે અને અનન્ત કાળ સુધી તે ટકી રહે છે.

બીજ નષ્ટ થતાં જેમ અંકુરો પ્રગટ થતા નથી, તેમ આ બાધક કારશો કાયમને માટે નષ્ટ થતાં નિષ્પન્ન કાર્ય કાયમી બની રહે છે.

અહીંઆ જ્ઞાનપ્રાપ્તિના આઘ સમયે આત્માની અંદર તેના પ્રદેશોરૂપી અરીસામાં વિશ્વના રૂપી--અરૂપી દ્રવ્યો અને તેના ત્રૈકાલિક પર્યાયો--અવસ્થાઓના અનન્તાનન્ત પ્રતિબિંબો પડવાં છતાં-જેમ<sup>૬૩૨</sup> દર્પણમાં અનેક પ્રતિબિંબો પડવા છતાં દર્પણ કાચને જજ્ઞ પહોંચતી નથી, તે રીતે કેવલીને જાણવામાં કશી મુંઝવણ કે અવ્યવસ્થા થતી નથી. આ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા બાદ અખિલ વિશ્વવર્તી રૂપી કે અરૂપી કોઈ દ્રવ્યપર્યાય કે અંશ બાકી નથી રહેતો કે જેના ઉપર આ જ્ઞાન પ્રકાશ ન પાડી શકે, માટે જ આ જ્ઞાનને લોકાલોક--પ્રકાશક કહ્યું છે.

વિશ્વમાં જ્ઞેય પદાર્થો અનંત છે. તેને જાણવા માટેની જ્ઞાન માત્રાઓ (જ્ઞાનાંશો) પણ અનંત જ હોવી જોઈએ એટલે આ સમતુલા (Balance) જાળવવા આત્માના પ્રતિ પ્રદેશે અનન્ત જ્ઞાનાંશો પ્રકાશમાન થાય છે. એક પ્રદેશમાં જો અનન્ત જ્ઞાનાંશો હોય તો (આત્માના) અસંખ્ય પ્રદેશમાં કેટલા હશે તેની કલ્પના કરી લેવી. આથી જ કેવળજ્ઞાન અનન્તપદાર્થ પ્રકાશક હેવાથી તેને 'અનન્તું' કહ્યું છે, તે સાન્વર્થક છે. આના જેવું બીજું કોઈ જ જ્ઞાન નથી. તેથી તેને શાસ્ત્રમાં 'અસાધારણ્વ' વિશેષણથી નવાજ્યું છે. આવી અનેક ઉપમાઓ દ્વારા આ જ્ઞાનનો મહિમા શાસ્ત્રોમાં ગવાયો છે. આ જ્ઞાન આત્માની મૂલભૂત સાહજિક શક્તિરૂપે હોય છે. કોઈને એમ થાય કે આવું જ્ઞાન ધરાવનાર વ્યક્તિઓ હોઈ શકે ખરી ! જો હા, તો તેની ખાત્રી શી ?

એનો ટૂંકો જવાબ એટલે કે દુનિયામાં જે વસ્તુ અલ્પ પ્રમાણમાં હોય છે તો તેના પ્રમાણની અન્તિમ–ટોચ પણ હોય છે. જેમકે કુવાને પાણીનું નાનું સ્થાન માનીએ તો તેનો અન્તિમ છેડો કે ટોચ સાગર–દરિયો સ્પષ્ટ રીતે વિદ્યમાન છે. અથવા અલ્પ અવકાશ છે. તો તેનું અન્તિમ વિરાટ

૬૩૧. એનું તાત્પર્ય એ કે ચાર જ્ઞાનો ન્યૂનાધિકપક્ષે પ્રાપ્ત થવાની સત્તા બેઠેલી હોય છે.

૬૩૨. આ બાબતમાં અરીસાનું દર્શત પક્ષ, બીજું પૂર્શ અનુરૂપ દેશંત ન મળવાના કારકો ઉપચારથી સ્થૂલ વહેવારે સમજાવવા આપ્યું છે. તેથી આ એકદેશીય જેવું કહેવાય. નહીંતર અરીસો અને પ્રતિબિંબિત પદાર્થો બંને રૂપી છે. જ્યારે આત્મારૂપ અરીસો અરૂપી છે. અને પ્રતિબિંબિત પદાર્થો રૂપી–અરૂપી બંને છે. પડતાં પ્રતિબિંબોની ઘટના શબ્દથી કથ્ય નથી, છરવસ્થિક બુદ્ધિથી પણ ગમ્ય નથી. આ એક વિલક્ષણ અને અદ્ભુત બાબત છે. જેને તે જ્ઞાન હોય તે જ સમજી શકે. વિરાટને વિરાટ જ સમજી શકે, પણ આપણા જેવા વામણાઓ ન સમજી શકે એ ન્યાયે.

हहद

આકાશ છે અને તે પ્રત્યક્ષ છે. તે રીતે જો આપશે જ્ઞાનની અલ્પ સ્થિતિ<sup>૬૩૭</sup> સામાન્ય કક્ષાના પ્રાણ્ઞીમાં જોઈ શકીએ છીંએ તો પછી ઉત્તરોત્તર વધતાં જ્ઞાનાંશોવાળા જીવો પશ આ સૃષ્ટિ ઉપર જોવા મળે છે. ત્યારે માણસને ઘણીવાર તર્ક ઉઠે છે કે આવા આવા અગાધ અને મહાન ભેજાં (બુદ્ધિ) બાજો આ સૃષ્ટિ ઉપર દેખાય છે તો બુદ્ધિ હજુ કેટલી મોટી હશે ! કેટલી વિશાળ અને વિરાટ હશે ? (આવી થતી શંકા એ જ કેવલજ્ઞાનની સાબિતી માટે પર્યાપ્ત છે.) તો ઉત્તરોત્તર વધતી બુદ્ધિનું પર્યવસાન કોઈ જ્ઞાનની અંતિમ વિરાટ સ્થિતિમાં થવું જ જોઈએ. તો તેનું પર્યવસાન 'કેવલ' જ્ઞાનમાં થાય છે. જે જ્ઞાનની પૂર્ણ કે ચરમ અવસ્થા છે. જ્ઞાનની આ અન્તિમ સ્થિતિ છે. હવે વધુ જ્ઞાનની અલ્પાંશ પણ જગ્યા રહેતી નથી.

નિગોદના (સૂક્ષ્મ સાધારણ વનસ્પતિ) જીવનું જ્ઞાન એ જ્ઞાનની અત્યન્ત અલ્પાવસ્થા છે. અને કેવલજ્ઞાન એ જ્ઞાનની અંતિમ અવસ્થા છે. આ બંને વચ્ચેની જ્ઞાનની સ્થિતિઓ અનન્ત તર–તમતાવાળી સમજી લેવી.

આ જ્ઞાનના અસ્તિત્વની સિદ્ધિમાં બીજું સમાધાન એ કે–અનુમાન એક વાર પ્રત્યક્ષ થયેલી વસ્તુનું જ થાય છે. એટલે કે પરોક્ષ ગણાતા અનુમાનગમ્ય પદાર્થો માટે નિયમ છે કે તે પદાર્થો કોઈ એક વ્યક્તિએ તો પ્રત્યક્ષ રીતે જોયેલા હોય જ છે. આત્મા, કર્મ, પરલોક આદિ પદાર્થો કોઈ જેને ગમ્ય થયા હોય તે કેવલજ્ઞાનનાં બળ વડે જ થયા હોય છે. અને એવી વ્યક્તિઓ સર્વજ્ઞ જ હોઈ શકે છે, એમના દ્વારા જ જનતાને આ બધા નામો અને પદાર્થોનો ખ્યાલ મળે છે.

જ્યોતિષ શાસ્ત્રો– સંહિતાઓ કે તેના અંગરૂપ હસ્ત સામુદ્રિકાદિક જે ત્રણે કાળની યથોચિત ઘટનાઓને જજ્ઞાવે છે. એના સર્વોચ્ચ કોટિના જ્ઞાનો કે તેનાં મૂલ પ્રવક્તા જે હોય તેને સર્વજ્ઞ કહેવાય છે. આ કેવળજ્ઞાની પોતાની જ્ઞાનશક્તિથી અખંડ પ્રવચનો દ્વારા અન્ય આત્માઓને વિશ્વમાં પદાર્થોનું સ્વરૂપ, આ સંસારમાં ઉપાદેય શું છે ? હેય શું છે ? સંસાર કે મોક્ષ શું ચીજ છે ? આત્મા અને કર્મ શું વસ્તુ છે ? બન્ને વચ્ચે શો સંબંધ છે ? સુખદુઃખનાં કારણો શું છે ? વગેરે અસંખ્ય બાબતોની સ્પષ્ટ સમજ આપે છે. સંસારની અસારતાનો ખ્યાલ આપે છે અને તેના ઉપરના મોહ કે આસક્તિથી ભોગવવાં પડતાં દુઃખો, વૈરાગ્ય, અનાસક્ત ભાવ અને પાપની પ્રવૃત્તિથી દૂર રહેવાથી પ્રાપ્ત થતી શાંતિ અને સિદ્ધિ વગેરેનો બોધ સાંભળીને હજ્જારો આત્માઓ દીક્ષા અથવા તો ઉત્તમ શ્રાવકપણું (ગૃહસ્થધર્મ) સ્વીકારીને કલ્યાશ માર્ગની આરાધના કરે છે. આ પ્રમાણે પાંચે જ્ઞાનનું સ્વરૂપ પૂર્ણ થયું.

હવે ટૂંકમાં પાંચ જ્ઞાન અંગેની જાણવા જેવી કેટલીક હકીકતોનો ટૂંકમાં નિર્દેશ કરવો ઉચિત છે. કેટલાક મતિ અને શ્રુતને ભિન્ન માને છે. તો કોઈ શ્રુતને મતિમાં અન્તર્ગત ગણીને શ્રુતના અલગ વિભાગને માનતા નથી. વળી કોઈ મનઃપર્યવ જ્ઞાનને અવધિના જ એક પ્રકાર રૂપે ગણાવે છે. કેવલી વિશ્વમાં વર્તતા<sup>૬૩૪</sup> અભિલાપ્ય (કથન યોગ્ય) અને અનભિલાપ્ય ભાવો (કથનને અયોગ્ય) બંને પ્રકારના ભાવોને જાણે છે. પરંતુ કથન અભિલાપ્ય ભાવનું જ કરી શકે છે. અને

૬૩૩. સામાન્યકેક્ષથી લબ્ધિ અપર્યાપ્તા સૂક્ષ્મ સાધારણ વનસ્પતિનો જીવ લેવો.

૬૩૪. અભિલાપ્ય ભાવોથી અનભિલાપ્ય ભાવો અનન્તગુશા છે.

એમાંય અભિલાપ્ય ભાવોનો અનન્તમો જ ભાગ શ્રવણ કરાવી શકે. કારણકે કથન અક્ષરો દ્વારા થાય છે. અને અક્ષરોને કહેનાર ભાષા છે. અને ભાષા ક્રમવર્તી જ વ્યક્ત થાય છે. અને એની સામે આયુષ્ય પરિમિત હોય છે. જેથી કેવલી ભગવંત પાસેથી પણ આપણને અત્યલ્પ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. છતાં એ અત્યલ્પ આપણા માટે અસાધારણ છે.

જીવને એકી વખતે મતિની અથવા કેવલની અપેક્ષાએ એક, અથવા મતિ, શ્રુત બે અથવા ત્રણ કે ચાર જ્ઞાનો એકી સાથે હોઈ શકે છે. પણ ઉપયોગ તો એક સમયે એક જ જ્ઞાનનો હોય છે.

આ સિવાય પાંચેય જ્ઞાનનું પરસ્પર સાધર્મ્ય વૈધર્મ્ય તથા અન્ય સ્વરૂપ ગ્રન્થાન્તરથી જાણી લેવું,

'જ્ઞાન' એ સમગ્ર વિશ્વનાં પ્રાષ્ઠીઓના કાર્ય-કારણભાવમાં જે અવિનાભાવી સંબંધથી જોડાયેલું છે, અને જે સમ્યક્ કે મિથ્યાના કારણે સુખદુઃખમાં નિમિત્તરૂપ બને છે અને સમ્યક્ વિશ્વનાં સંચાલનમાં મુખ્ય ભાગ ભજવનારૂં છે. આ જ્ઞાન જેવી વસ્તુ ન હોત તો વિશ્વ કેવું હોત ! તેની તો કલ્પના જ કરવી રહી. પણ 'ન હોત' એવું બનવાનું નથી.

'દર્શન' ગુણ અને જ્ઞાનગુણ એક છે કે ભિન્ન ? તો અપેક્ષાએ એક છે અને અપેક્ષાએ ભિન્ન પણ છે. આ અંગે ઘણું વક્તવ્ય છે તે ગ્રન્થાન્તરથી જાણવું.

સમગ્ર વિશ્વમાં જ્ઞાન એ જ સાચો પ્રકાશ છે. એ જ જીવનનો સાચો ભોમિયો છે. એ જ સર્વ સુખ અને શાન્તિનું મૂળ છે. માટે જ્ઞાન અને તેના સાધનો અને જ્ઞાનીની<sup>૬૩૫</sup> આશાતના ટાળીએ. અને તે સાથે તેની પ્રચરૂડ<sup>૬૩૬</sup> આરાધના–ઉપાસના કરીએ કે કોઈ જન્મમાં આપણે પ્રસ્તુત પુરુષાર્થ જ્ઞાનના ભેઠ-પ્રભેદોથી રહિત એવા એક અભેદ સ્વરૂપ લેખાતા કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં પરિશ્રમે.

**૧૪. जોग [થોગ]**— યોગની વ્યાખ્યા કરતાં પહેલા 'યોગ' ના જુદા જુદા ગ્રન્થો શું અર્થો કરે છે તે જોઈએ.

| ٩  | યોગ         | એટલે | વ્યાપાર કર્મ ક્રિયા.                |
|----|-------------|------|-------------------------------------|
| ંર | ,<br>,,     | **   | અપ્રાપ્ત ઇષ્ટવસ્તુનો લાભ.           |
| 3  |             | "    | કર્મની અંદર કૌશલ્ય.                 |
| x  | "           | "    | મન, વચન, કાયયોગ્ય પ્રવર્તક દ્રવ્યો. |
| પ  | <b>39</b> · | **   | મન, વચન, કાયાનું પરિસ્પંદન કરાવનાર. |

૬૩૫. જ્ઞાનની આશાતના પ્રચણ્ડ પ્રમાણમાં વધી છે. વિજ્ઞાને જન્માવેલા સાધનો સગવડતાઓના પ્રતાપે જ્ઞાનની આશાતના સરલતાથી થઈ જાય એવી પરિસ્થિતિ નિર્માણ થઈ છે. છાપાઓ એ પણ જ્ઞાન જ છે. તેથી કપડાં, ખાવાની ચીજો, કે અન્ય સંસારનાં કામો માટે વપરાય નહિ, વિષ્ટા કરાય નહિ કે વિષ્ટા સાફ્ર કરાય નહિ. એ જ રીતે પુસ્તકોનો પક્ષ એવો જ દુરૂપયોગ થઈ રહ્યો છે. પણ આથી મહાન પાપ બંધાય છે. પણ કમનસીબી એ કે આથી પાપ થાય છે તે જ પ્રજા જાણતી ન હોય ત્યાં શું કરે, અરે ! જૈનો પણ જાણતા નથી. જાણે છે, તે પૂરો અમલ કરતા નથી. તો આનો પ્રચાર કરી પ્રજાને પાપથી બચાવવી જોઈએ.

૬૩૬. છતી શક્તિએ ન જાણવું તે પણ જ્ઞાનશક્તિનો ગુનો હોવાથી જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બંધાય છે.

**E**(90

| <br> | योगद्वारनुं विस्तृतं वर्णन |      |                                     |    |  |
|------|----------------------------|------|-------------------------------------|----|--|
| K,   | યોગ                        | એટલે | વીર્ય, ઉત્સાહ, સામર્થ્ય પરાક્રમાદિ. | .7 |  |
| eg _ | "                          | **   | આત્માનો અધ્યવસાય વિશેષ.             |    |  |
| ٢    | "                          | **   | મોક્ષની સાથે સંબંધ બંધાવી આપનારા.   |    |  |
| હે   | ы                          | **   | ચિત્તવૃત્તિ નિરોધ.                  |    |  |
| ٩0   | "                          | **   | માનસિક સ્થિરતા.                     |    |  |
| ૧૧   | **                         | **   | માનસિક બંધ.                         |    |  |
| . ૧૨ | **                         | **   | માનસિક વ્યાપાર.                     |    |  |
| ૧૩   | **                         | **   | મોક્ષપ્રાપક વ્યાપાર.                |    |  |
|      |                            |      |                                     |    |  |

આમ અનેક અર્થોમાં 'યોગ' શબ્દ વપરાયો છે. પણ અહીંઆ તો ખાસ કરીને ન ૧, ૪, ૫, ૬, અર્થો વિશેષ અભિપ્રેત છે. ઉપર શબ્દાર્થ કે ભાવાર્થ જણાવ્યા બાદ હવે તેની પૂર્ણ વ્યાખ્યાઓ જુદી જુદી અને કહેવા છતાં અહીં જરૂરી વ્યાખ્યાઓ અપાય છે.

**વ્યાખ્યાઓ**— ૧. જવા આવવાની ક્રિયા તે, અથવા એ ક્રિયામાં જે ઉપયોગી થાય, તેનું નામ યોગ.

> ૨. અથવા ચાલવા, બેસવા વગેરેની રોજની ક્રિયાઓ જીવો જેના વડે કરી શકે તેનું નામ યોગ.

> ૩. વીર્યાન્તરાય કર્મના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થયેલો જીવનો પરિશામ વિશેષ.

૪. આત્માનો પુદ્દગલના આલંબનવાળો વ્યાપાર.

પ. આત્મામાં વીર્ય–શક્તિ–તાકાતનું સ્પંદન.

આ યોગને પ્રથમ બે પ્રકારમાં વહેંચી લઈએ. એક દ્રવ્ય અને બીજો ભાવ. દ્રવ્યયોગ એટલે મન, વચન, કાયાના યોગ પ્રવર્ત્તક દ્રવ્યો તે. અથવા ત્રણેયને પરિસ્પંદન કરાવનારો. મન, વચન, કાયાનો બાહ્ય વ્યાપાર તે. ભાવયોગ એટલે બાહ્ય વ્યાપારમાં કારણભૂત જે અધ્યવસાય, વિચાર, પરિણામ તે. અથવા જીવના ઉત્સાહ, વીર્ય, પરાક્રમ વગેરે.

આત્મામાં ઉત્પન્ન થતી આ યોગ-વીર્યશક્તિ જેની જેની સાથે જોડાય ત્યારે તે શક્તિ તે નામથી યુક્ત થાય છે. ત્યારે આં શક્તિ કોની સાથે જોડાય છે ? તો મન, વચન અને કાયા, આ ત્રશે સાથે જોડાય છે. કારણકે પ્રસ્તુત શક્તિનો વપરાશ આ ત્રણ વસ્તુઓ જ કરનાર છે. એટલે કે આ શક્તિનો ઉપયોગ મન જ્યારે વિચાર માટે કરે ત્યારે તેને **મનોયોગ** નામથી બોલવા માટે ઉપયોગ કરે ત્યારે તેને **વચનયોગ**થી, અને શરીરની ક્રિયામાં જોડાય ત્યારે **કાયયોગ** એવા નામથી ઓળખાવાય છે. આ ત્રણેય ક્રિયાઓને કરનારો આત્મા જ છે. પણ તે પુદ્દગલ દ્રવ્યરૂપ કર્મને પરાધીન હોવાથી વૃદ્ધને ફરવા માટે લાકડીના ટેકાની જેમ આ યોગની સહાય હોય તો જ તે કાર્ય સમર્થ બને છે. અથવા ત્રણેય શક્તિઓ ત્યારે જ કામ આપે છે.

🛹 વસ્તુતઃ જોઈએ તો વાણીના દ્રવ્યો કે મનના દ્રવ્યોનું ગ્રહણ કાયયોગ દ્વારા જ થાય છે, અને

.7

તેથી કાયવ્યાપાર આ ત્રણેય ક્રિયામાં પ્રધાનતા ભોગવે છે. અને એ દ્વારા જ ગમનાદિ ક્રિયા તેમજ વાચિક, માનસિક વ્યાપારો સમર્થ બને છે, અને એ<sup>૬૩૭</sup> અપેક્ષાએ તો મન, વચન કાયા ત્રણેયને કાયયોગના જ પ્રકારો તરીકે ઓળખાવેલ છે.

જે વખતે આત્માનો કાયા-શરીર દ્વારા વ્યાપાર શરૂ થયો કે તરત જ શરીરના જે વ્યાપાર વડે પુદ્દગલોનું ગ્રહ્ણ થાય તે, વ્યાપારને 'કાયયોગ' કહેવાય. હવે જે શરીર વ્યાપાર વડે કરીને જે શબ્દપુદ્દગલોને બોલવા માટે બહાર કાઢે ત્યારે વચનયોગ અને જે શરીર વ્યાપાર વડે મનના પુદ્દગલોનું ચિંતન થાય ત્યારે 'મનોયોગ' બને.

હવે ત્રણેય યોગની વ્યવસ્થા સમજીએ.

૧. મનોયોગ—મનઃપર્યાપ્તિ નામકર્મના ઉદયથી સ્વકાયયોગવડે દ્રવ્યસ્વરૂપ મનોયોગ્ય વર્ગજ્ઞાને ગ્રહશ કરી, મનરૂપે પરિણમાવી, અવલંબન લઈને (તે દ્વારા ચિંતન–મનન કરીને) વિસર્જન કરવાનો જે વ્યાપાર તે.

ર. વચનયોગ----ભાષા પર્યાપ્તિ નામકર્મના ઉદયથી સ્વકાયયોગવડે, દ્રવ્યસ્વરૂપ ભાષા વર્ગણાનું ગ્રહણ કરી ભાષાપણે પરિણમાવી (જે કંઈ બોલવું હોય તે બોલીને) અવલંબીને વિસર્જન કરવાનો જે વ્યાપાર તે.

૩. કાયયોગ—શરીરની હલન-ચલનાદિ ક્રિયાઓનો જે વ્યાપાર તે.

હવે ત્રણેય યોગની વધુ સમજ મળે એ માટે એના પ્રકારો તેના ટૂંકા અર્થી સાથે જણાવે છે.

\prec ચાર પ્રકારનો મનોયોગ--- સત્ય, અસત્ય, મિશ્ર અને અસત્યમૃષા. (અથવા વ્યવહાર) 👘

૧. સત્ને સત્ર્પે અસત્ને અસત્ર્પે ચિંતવવું તે સત્ય મનોયોગ, ૨. સત્ને અસત્ અને અસત્ને સત્ર્રપે ચિંતવવું તે અસત્ મનોયોગ. ૩. સત્ વસ્તુને સદ્સત્ર્રપે એટલે કંઈક અંશે સત્ અને કંઈક અંશે અસત્, અથવા ક્યારેક સત્માં સત્ અને સત્માં અસત્ર્રપે વિચારવી તે મિશ્રમનોયોગ. ૪. જેમાં સત્–અસત્ જેવી વિચારશા કરવાપશું ન હોય એવી સર્વસામાન્ય વિચારશાને અસત્યામૃષ્ય કે વ્યવહાર મનોયોગ. ચોથા યોગમાં દેષ્ટાંત આપવું હોય તો–ઓ ભાઈ! તું અહીં આવ, તું જઈશ ખરો ? તું જજે! આમ પ્રશ્ન, આજ્ઞા, કે સંકેતવાચક ભાવોનું ચિંતવન જેમાં હોય તે.

**ચાર પ્રકારનો વચનયોગ**--- આ વચનયોગ, મનોયોગના ચાર પ્રકારો મુજબ જ સમજવો. પેલામાં ચિંતનરૂપે વાત હતી તે અહીંઆ બોલવારૂપે ઘટાવી લેવી. જેમકે---સત્ને સત્રૂપે અને અસત્ને અસત્રૂપે બોલવું ઇત્યાદિરૂપે.

**સાત પ્રકારનો કાયયોગ**— ૧. ઔદારિક ૨. ઔદારિક મિશ્ર, ૩-૪ વૈક્રિય–વૈક્રિયમિશ્ર, ૫-૬. આહારક–આહારકમિશ્ર, ૭. <sup>૬૩૮</sup>તૈજસ–કાર્મણ.

એક શરીર સાથે અન્ય શરીરનો વ્યાપાર ચાલતો હોય ત્યારે મિશ્રતા વર્તતી હોય છે. એ

૬૩૭. વ્યવહાર નયથી આ વાત છે. નિશ્વય નયથી તો ત્રણેય સ્વતંત્ર છે.

🦞 ૬૩૮. આ ભેદ અપેક્ષાએ 'કાર્મજાયોગ'થી પજ્ઞ ઓળખાય છે.

કયારે કયારે હોય છે ? તે ગ્રન્થાન્તરથી જાણવું.

આ ત્રણેય યોગો શુભાશુભ કર્મના બંધમાં પ્રબળ ભાગ ભજવનાર છે. એના ઉપર જ સુખદુઃખનો સદ્દગતિ દુર્ગતિનો યાવત્ મુક્તિનો આધાર રહેલો છે.

માટે જો સુખશાંતિ સદ્ગતિ અને મુક્તિ તરફ વધવું હોય તો પ્રસ્તુત ત્રણેય યોગોને શુભ માર્ગમાં પ્રવર્તાવવા સતત જાગૃતશીલ બનીએ જેથી નવું કર્મબંધન અટકશે અને જૂનું ક્ષય થતું જશે. પુષ્ટયબળ વધશે. સંવર અને નિર્જરાનો ઉદ્દગમ થશે અને અંતે ઇષ્ટ લક્ષ્યે પહોંચાશે. અને જો ત્રણેયને અશુભ માર્ગમાં પ્રવર્તાવશો તો ચિંતા, દુઃખ, વેદના, વ્યાધિ, અશાંતિ છેવટે દુર્ગતિ અને બંધનનાં દુઃખો તમારી સામે ખડેપગે હાજર થઈને સત્કાર કરશે !

મારા વહાલા વાચકો ! તમને કયો માર્ગ પસંદ છે ? તે તમારી જાત પાસેથી જ નક્કી કરી લો ! અને પછી એ માર્ગે પ્રયાશ કરવાનો પુરુષાર્થ કરો. **સુન્નેષુ किं बहुना** !

**૧૬. હવઓગ [હપયોગ]**— વસ્તુ સ્વરૂપના જાણપણામાં જે ઉપયોગી થાય, અથવા જેના વડે–પદાર્થનું સ્વરૂપ સમજાય, અથવા પદાર્થના જ્ઞાનમાં આત્મા જેનાથી જોડાય તે. આ બધી 'ઉપયોગ'ની વ્યાખ્યાઓ છે. વળી જ્ઞાન, સંવેદન, પ્રત્યય આદિ શબ્દો જ્ઞાનના પર્યાયો છે.

આ ઉપયોગ એ <sup>૬૩૯</sup>જીવનું જ <sup>૬૪૦</sup>લક્ષણ છે. અને એથી તે જીવ દ્રવ્યમાં જ હોય છે. જીવને છોડીને બીજા કોઈ દ્રવ્યમાં તે હોતું નથી. અને જીવ–ચેતનદ્રવ્ય જડદ્રવ્યથી બધી રીતે સર્વથા ભિન્ન દ્રવ્ય છે. એ જીવના ઉપયોગરૂપ અસાધારણ લક્ષણથી સિદ્ધ થાય છે.

આ ઉપયોગ બે પ્રકારનો છે. ૧. સાકારોપયોગ. ૨. અનાકારોપયોગ. વસ્તુના<sup>૬૪૧</sup>આકાર વગેરે વિશેષ સ્વરૂપ ઉપર ઉપયોગ વર્તતો હોય ત્યારે તે ઉપયોગને જ્ઞાન શબ્દ જોડીને. 'જ્ઞાનોપયોગ' કહેવાય અથવા 'સાકારોપયોગ' કહેવાય છે. અને જ્યારે તે વસ્તુના આકાર વિનાના સ્થૂલ–સામાન્ય ધર્મ તરફ હોય. ત્યારે તે 'દર્શન' સંજ્ઞાથી યુક્ત 'દર્શનોપયોગ' કહેવાય, જેને બીજા શબ્દોમાં 'નિરાકારોપયોગ' કહેવાય છે.

બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો જ્ઞાન સાકારોપયોગ સ્વરૂપ છે અને દર્શન નિરાકારોપયોગ સ્વરૂપ છે.

સાકારોપયોગરૂપ જ્ઞાન આઠ પ્રકારનું અને નિરાકારોપયોગરૂપ દર્શન ચાર ભેઠવાળું છે. જ્ઞાનના આઠ ભેદમાં મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યવ અને કેવળ આ પાંચ પ્રકાર છે. અને ત્રણ અજ્ઞાનમાં ૧. મતિ અજ્ઞાન, ૨. શ્રુત અજ્ઞાન, અને ત્રીજું (અવધિની જગ્યાએ અવધિ અજ્ઞાન બોલાતું નથી પણ) વિભંગજ્ઞાન. આમ આઠ પ્રકારો છે. આ ભેદોની સાથે અંતમાં 'ઉપયોગ' શબ્દ લગાવી દેવો

९३८. क्रुओ---'उपयोगो लक्षणम् । [त. અ. २.]

नाणं'च'दंसणं'चेव, चरित्तं च तवो तहा, वीरियं उवओगो'य एवं जीअस्स लक्खणं ॥ [नवतत्त्व भूल.]

૬૪૦. અનેક પદાર્થોમાંથી કોઈ એક અલગ પાડનાસ હેતુને 'લક્ષણ' કહેવાય.

૬૪૧. આકારથી અહીં માત્ર લંબાઈ, પહોળાઈ વગેરે અભિપ્રેત નથી. પણ જે પદાર્થ જે પ્રકારે હોય તે પદાર્થ તે પ્રકારે તેના જ્ઞાનમાં ભાસમાન થાય તે રીતે સમજવું. જેથી આઠ પ્રકાર જ્ઞાનોપયોગના સમજાય. દર્શનથી ચક્ષુ, અચક્ષુ, અવધિ અને કેવલ લેવાનું છે. દરેકની પાછળ 'ઉપયોગ' શબ્દ જોડી દેવાથી ચક્ષુઉપયોગ વગેરે શબ્દો તૈયાર થાય છે.

આ બારે પ્રકારોનું સ્વરૂપ ૧૧, ૧૨માં દ્વારમાં કહેવાઈ ગયું છે. સર્વ સામાન્ય સંસારી જીવો કર્માધીન હોવાથી તેનો ઉપયોગ અવિરત અને પૂર્શાશે વર્તતો નથી હોતો, પણ ત્રૂટક ત્રૂટક અને અલ્પાંશે હોય છે. જ્યારે તીર્થકરો--તીર્થકરોને, સર્વજ્ઞોને, અને સિદ્ધોને અપૂર્ણતા અને ખંડિતતાનાં પ્રતિબંધક કર્મરૂપ કારશોનો ક્ષય થવાથી તેમને અવિચ્છિન્ન અને સર્વાશે હોય છે.

**૧૬. उववाय [उपपात]**— શબ્દાર્થ તો એનો–ઉત્પન્ન થવું એટલો જ થાય, પણ ઉપલક્ષણથી તેની સંખ્યા અને વિરહની વાત પણ આ દ્વારમાં કહેવાની અભિપ્રેત છે. એટલે કઈ ગતિમાં, એક જ સમયે, (સમકાળે) કઈ ગતિના, કેટલા જીવ, સંખ્યાથી ઉત્પન્ન થાય અર્થાત્ જન્મ લે ?

અને કઈ ગતિમાં એક જીવ ઉત્પન્ન થયા બાદ બીજા જીવને ઉત્પન્ન થવામાં સમયનો કેટલો વિરહ પડે ? તે વિરહકાળ પ્રમાશ કહેવું તે.

૧૭. चवण [च्यवन] એનો શબ્દાર્થ છે, ખરી જવું, મૃત્યુ થવું તે. પણ ઉપપાતની જેમ આ દ્વાર પણ ઉપલક્ષણથી બે રીતે કહેવું અભિપ્રેત છે. એટલે કઈ ગતિમાંથી, સમકાળે એક જ સમયમાં, કેટલા જીવ ચ્યવે--મૃત્યુ પામે ? અને વિવક્ષિત કોઈપણ ગતિમાંથી એક જીવ મૃત્યુ પામ્યા બાદ, બીજા જીવને મૃત્યુ પામવામાં વચ્ચે કેટલો સમય પસાર થાય ? તે અંગે કાલ નિયમ દર્શાવવો તે ચ્યવન વિરહ કહેવાય.

**૧૬. ટિई [સ્થિતિ]**— એટલે આયુષ્ય મર્યાદા કથન. જીવોનાં જઘન્યોત્કૃષ્ટ આયુષ્યની વિવિધ કાલ મર્યાદા દર્શાવવી તે.

9€ पज्जति [पर्याप्ति]--- એટલે જીવન જીવવાની શક્તિ.

ઉપરના ૧૬ થી ૧૯, આ ચારેય દ્વારની વ્યાખ્યા આ ગ્રન્થમાં સારી રીતે કહેવાઈ ગઈ છે. જેથી તેની અહીં વિસ્તારથી પુનરુક્તિ કરવામાં નથી આવતી.

૨૦. किमाहारे [-किमाहारक:?] --- આ પ્રાકૃત શબ્દનું સંસ્કૃત રૂપાંતર <sup>૬૪૨</sup> किमाहारकः થાય છે. किमाहार માં બે શબ્દો છે. એમાં किम् નો અર્થ 'શું' અને પ્રાકૃત आहार નો અર્થ ખાનારો થાય છે. આખો અર્થ સંકલિત કરીએ તો તે પ્રશ્નાર્થક વાક્ય બની જાય છે. અર્થાત્ જીવ આહારક છે કે અનાહારક ? એક અર્થ આ થયો. હવે किमाहार શબ્દને <sup>૬૪૩</sup> સામાસિક માનીને બીજો અર્થ કરીએ તો જીવ કયા શરીર વડે આહાર કરે છે ? અને તેનો ત્રીજો અર્થ કયા જીવો <sup>૬૪૪</sup> કેટલી દિશામાંથી આવેલાં દ્રવ્યોનો આહાર કરે ? વગેરે વ્યાખ્યાઓ આ દ્વારમાં કહેવાની છે.

એમાં પહેલા અને બીજા અર્થની વ્યાખ્યા આ જ ગ્રન્થની ૩૩૧મી ગાથાના વિવેચનમાં (પૃષ્ઠ

<४२. 'किमाहारे' त्ति--आहारयतीत्याहारकः ततः किमाहारको अनाहारको वा जीवः?</p>

६४3. केन वा शरीरेणाहारोऽस्येति किमाहार इत्यपि । (संभ० टी.sı)

६४४. के जीवाः कतिभ्यो दिग्भ्यः आगतानि द्रव्याण्याहरन्तीति ।। क्रुओ छवासिअम, લોકપ્રકાશાદિ.

૫૫૮) કહેવાઈ ગઈ છે.

એટલે અહીંઆ ત્રીજા અર્થની વ્યાખ્યા અપાય છે. અલબત્ત આ વ્યાખ્યા સંગ્રહશીગ્રન્થના વાચકોને માટે આપવી એ કંઈ અત્યાવશ્યક ન હતું, એમ છતાં કિમાહારમાં તે ઘટમાન હોવાથી પ્રસંગવશ આપી છે. આ ત્રીજા અર્થને અનુસરીને આગમાદિ ગ્રન્થાન્તરોમાં આનું બીજું '**दિगाहा**र' એવું નામ પણ આપવામાં આવ્યું છે.

જૈન દર્શનનું વિશ્વ <sup>૬૪૫</sup> ચૌદ રાજલોક પ્રમાણ છે, એમાં દશ્ય વિશ્વ (વર્તમાન ભારત ક્ષેત્રવર્તી વર્તતું પાંચખંડ પ્રમાણ) તો સમુદ્ર આગળ બિન્દુ જેટલું નથી. ત્યારે અદશ્ય વિશ્વ-બ્રહ્માંડ કેવું વિરાટ હશે ? તેની તો કલ્પના જ કરવી રહી. અને એ સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ, સ્થિર કે અસ્થિર ગતિમાન કે અગતિમાન, અત્યન્ત અલ્પાયુષી કે અત્યન્ત દીધાંયુષી, આમ વિવિધ જાતના જીવોથી વ્યાપ્ત છે. તેનાથી ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલું છે. સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ, પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિરૂપે રહેલા જીવો તે, તથા સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલમાં વર્તતા દેવો, પૃથ્વી પર વર્તતા મનુષ્યો–પશુપક્ષી અને ક્ષુદ્ર જન્તુરૂપ તિર્થયો વગેરે અને પૃથ્વીના પેટાળમાં વર્તતા નારકો, આ બધી જીવસૃષ્ટિથી વિશ્વ ભરેલું છે. એમાંના કેટલાક પૃથ્વ્યાદિ સૂક્ષ્મ જીવો હવા–આકાશમાં પણ હોય છે. તે લોકોની વચ્ચે છે. તેમ લોકના છેડે, ધાર ઉપર, ખૂશા ખાંચામાં પણ હોય છે. લોકમાં સોયના અગ્રભાગના અબજોમો જેટલો ભાગ પણ એવો નથી કે જ્યાં સૂક્ષ્મ જીવો ન હોય!

ઉપરોક્ત તમામ જીવોનાં આહારના પ્રકારો વિચારીએ તો ત્રશ <sup>૬૪૬</sup>પ્રકારો મળી આવે છે. ઓજ, લોમ અને કવળ. એમાં અહીંઆ લોમાહારને અનુલક્ષીને બધો વિચાર છે. પહેલા બંને આહારો માટે ક્ષેત્ર ને કાળ મયાદિત છે. જ્યારે આના બંને અમયાદિત છે.

આ લોમાહારને પ્રત્યેક જીવમાત્ર પોતાની ત્વચા—ચામડીનાં છિદ્રો દ્વારા અવિરતપણે ગ્રહણ કરતો જ હોય છે. હવે પ્રશ્ન એ છે કે હવામાં કે આકાશમાં વર્તતા પુદ્દગલોનું જે ગ્રહણ થાય છે તે, અમુક દિશાથી હોય છે કે જુદી જુદી દિશાઓથી હોય છે, ગ્રહણદિશા સહુની સમાન કે ન્યૂનાધિક હોય છે ? તેનો જવાબ એ છે કે—-

આહાર્ય પુદ્દગલો માટે નિર્વ્યાધાતપશું હોય તો આહારગ્રહશ છએ દિશાર્થી થાય છે. વ્યાઘાત એટલે રૂકાવટ કરનાર. નિર્વ્યાધાત એટલે રૂકાવટ ન કરનાર. અહીં એવો પ્રશ્ન ઉદ્ભવે કે હવા કે આકાશવર્તી આહારને વળી કોઈ અટકાવનાર છે ખરૂં ? તેનો જવાબ છે હા, તો કેવી રીતે ? આપશા ચૌદરાજસ્વરૂપ અનંતવિશ્વનો આકાર, કેડે હાથ દઈ ટટાર પગ પહોળા કરી ઉભા રહેલા <sup>૬૪૭</sup>પુરુષાકાર જેવો છે. પગથી માથા સુધી ચારે બાજુએથી ચૌદરાજ પ્રમાણ છે. પહોળાઈમાં બધે ફેરફાર છે. આ ચૌદરાજને '**ત્તોक'** શબ્દથી ઓળખાવાય છે. અને એની ચારેબાજુએ ફરતો લોકથી અનંતગુશો અલોક

૬૪૫. એક રાજમાં અસંખ્ય યોજન=અબજો માઈલો થાય છે. 'રાજ' એ જૈનગણિતનો ક્ષેત્રનું માપ દર્શાવતો શબ્દ છે.

૬૪૬. આહારના વર્લન માટે જુઓ ગાથા ૧૮૩ થી ૧૮૫ નું ભાષાંતર.

૬૪૭. પુરુષાકાર ઉપમા સર્વદેશીય ન લેવી. નહીંતર લોક ચપટો થઈ જાય, પણ લોક તેવો નથી.

રહેલો છે. અલોક આગળ લોક બિન્દુ માત્ર છે. લોકમાં ત્રસ, સ્થાવર બધીએ જાતના જીવો છે; ટૂંકમાં છએ <sup>૬૪૮</sup>દ્રવ્યો છે. પણ અલોકમાં કોઈ પુદ્દગલદ્રવ્ય નથી માત્ર જડ આકાશ—અવકાશ પોલાણ છે.

હવે ચૌદરાજલોકના નિષ્કૂટ ભાગે—એટલે કે સાવ છેડે વિદિશામાં તીક્ષ્ણ વાલાગ્ર જેટલી જગ્યામાં કોઈ <sup>૬૪૯</sup>સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય (માત્ર શરીરધારી) જીવ, દાખલા તરીકે અગ્નિ ખૂણામાં રહ્યો હોય ત્યારે તેને ત્રણ જ દિશાઓમાંથી આહાર ગ્રહણ થતું હોય છે. કારણ કે પૂર્વ, દક્ષિણ અને<sup>૬૫૦</sup>અધોમાં અલોક છે. અલોકમાં આહાર પુદ્ગલો હોતા નથી, તેથી તે દિશા બંધ છે. શેષ પશ્ચિમ, ઉત્તર અને ઊર્ધ્વદિશામાંથી આહાર ગ્રહણ થાય. કારણકે ત્યાં લોક છે. (આ માટે જીઓ ★ચિત્ર નં. ૫૦)

બીજો કોઈ જીવ જરા પશ્ચિમ દિશા તરફ રહ્યો હોય, તેને પૂર્વ દિશા ખુલ્લી થઈ જતાં (અલોક દૂર જતાં) તે દિશામાંથી આહાર પ્રાપ્તિ શક્ય થતાં (ફક્ત અધો અને દક્ષિણ બે દિશાને છોડીને) ચાર દિશામાંથી આહાર મેળવી શકે છે. આ વાત ચૌદરાજલોકના ઊધ્વંભાગે અને અધોભાગે રહેલા અંતિમ પ્રતરને અનુલક્ષીને કહી. પણ અંદરના બીજા ત્રીજા પ્રતરે હોય, તો શું ? તો ત્યાં વર્તતો હોય ત્યારે તેને પાંચે દિશાઓનો આહાર મળે, કેમકે નીચેથી ઉપર કે ઉપરથી નીચે (ઉધ્વધિો બંને આશ્રયી) ગયો એટલે (પ્રતરનું વ્યવધાન આવતાં) ઊધ્વ કે અધો દિશા ખુલ્લી થઈ જતાં તે તે દિશાઓમાંથી આહારની દિશા વધે.

હવે ઉપરના પ્રતરોમાં વચ્ચે જીવો હોય તેને બધી દિશાઓમાં લોક જ હોવાથી છએ દિશાઓનો આહાર મળી શકે. ઉકળતા તેલમાં તળાઈ રહેલો પુડલો કે પૂરી અથવા જળમાં રહેલ વાદળી કટકો, છએ દિશાઓમાંથી તેલ અને જળ ગ્રહશ કરે છે તેમ.

ત્રસ જીવોને સર્વત્ર <sup>૬૫૧</sup>છએ દિશિનું આહાર ગ્રહશ હોય છે. કારશકે તેઓ ચૌદરાજલોકના મધ્યભાગ (ત્રસનાડી)માં છે. એટલે એ જગ્યાએ ફરતો લોકાકાશ છે. અને લોકાકાશમાં આહારયોગ્ય પુદ્દગલદ્રવ્યોનું સદાય અસ્તિત્વ છે. આ પ્રમાશે **किमाहार द्वार** પૂર્શ થયું.

અનંતપ્રદેશી, અસંખ્ય આકાશપ્રદેશાવગાહી, એક સમયથી માંડીને અસંખ્ય કાળ સુધી આહારપશે રહેનારા, વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શવાળાં, સ્વાત્મ પ્રદેશાવગાહી એવા પુદ્દગલોનો આહાર જીવો ગ્રહશ કરે છે.

**૨૧.** <sup>૬૬૧</sup>**સન્નિ** <sup>૬૬३</sup>**[संज्ञी]**—જેને સંજ્ઞા વર્તતી હોય તે 'સંજ્ઞી' કહેવાય. આ ૨૪ દ્વારની ગાથામાં **સન્ના અને સંજ્ઞી આવા બે શબ્દો બે દ્વારના સૂચક આપ્યા છે. એમાં પ્રથમના 'સન્ના' શબ્દ**થી

૬૪૮. છ દ્રવ્યોથી-જીવ, અજીવ, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, પુદ્ગલ અને કાળ સમજવા.

૬૪૯. પૃથ્વ્યાદિ પાંચ સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયો અને બાદરવાયુ પર્યાપ્તા કે અપર્યાપ્તા કોઈપશ લેવો.

૬૫૦. ઉત્તર, દક્ષિણ દિશા હોવા છતાં ઊર્ધ્વ-અધો દિશા પણ કલ્પી શકાય છે.

★ આ વસ્તુ ખરી રીતે ચિત્ર કરતાંય જ્ઞાની ગુરુગમથી પ્રત્યક્ષમાં વધુ સરલતાથી સમજી શકાય તેમ છે. ૬૫૧. ત્રક્ષ, ચાર કે પાંચ દિશાનો આહાર, લોકના પર્યન્ત ભાગે રહેલા જીવો માટે જ હોય છે.

૬૫૨. ગાથામાં 'सन्नિ' એવો ઉલ્લેખ કેમ કર્યો હશે તે વિચારશીય છે. કારણ કે બાકીના બધા દ્વારો તે તે

સંજ્ઞા લીધી છે, અને બીજો શબ્દ સંજ્ઞા નહિ પણ 'સંજ્ઞી' છે. એથી પ્રથમ શબ્દ માત્ર ગુણવાચક (-કે દર્શક) છે. અને બીજો–સંજ્ઞા જેનામાં હોય તેવી વ્યક્તિઓનો સૂચક છે.

અહીં કઈ સંજ્ઞાથી સંજ્ઞી સમજવા ? તો જવાબ એ છે કે જે વિચાર કરવાનું બળ ધરાવતી હોય તે. તો વિચાર કોણ કરી શકે ? તો જેને મન હોય તે. મન કોણે હોય ? તો પાંચેં ઇન્દ્રિયોવાળા જીવો હોય તેને. શું તે તમામ પંચેન્દ્રિયોને હોય ખરું ? તો ના. મનઃપયપ્તિવડે જેઓ પર્યાપ્તા હોય તેને હોય. તાત્પર્ય એ કે મનઃપર્યાપ્તિવડે પર્યાપ્તા એવા પંચેન્દ્રિયો 'સંજ્ઞી' કહેવાય છે. અને પૃથ્વીકાયથી લઈને સંમૂર્ચ્છિમ પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવોને 'અસંજ્ઞી' તરીકે ઓળખાવાય છે, કે જેઓને સ્પષ્ટ મન હોતું નથી.

**શંકા** શાસ્ત્રમાં તો આહાર, ભય મૈથુનાદિ દશ પ્રકારની સંજ્ઞા એકેન્દ્રિયાદિ જીવોને કહી છે, તો તમે તેને પણ સંજ્ઞી કેમ નથી કહેતા ?

**સમાધાન** આહારાદિ સંજ્ઞાઓ ભલે હોય પણ તે બધી સામાન્ય કીટિની છે. વળી મોહોદયથી ઉત્પન્ન થયેલી હોવાથી અમહત્વની છે, અશોભનરૂપ છે. વળી 'સો' રૂપિયાની મુડીવાળાને કંઈ ધનવાન ન કહેવાય, એમ સામાન્ય સંજ્ઞાઓથી યુક્તને કંઈ 'સંજ્ઞી' ન કહેવાય. માટે તેનું અહીં ગ્રહણ કરવાનું નથી. પરંતુ અહીં તો વિશિષ્ટ જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થયેલી, મનઃપયાપ્તિથી પર્યાપ્તા મનોજ્ઞાનવાળા જીવની જે સંજ્ઞા તે જ મહત્વની છે, તે જ સુંદર છે. તેથી તેનું જ અહીં ગ્રહણ વ્યાજબી છે.

તો મનવાળા જીવોને સંજ્ઞા કઈ હોય ? તો ત્રિકાલવિષ્યક દીર્ઘકાલિકી. શાસ્ત્રમાં જીવોને <sup>૬૫૪</sup>સંજ્ઞી—અસંજ્ઞી જે કહેવામાં આવે છે તે આ જ મહાન સંજ્ઞાને અનુલક્ષીને જ, નહીં કે આહારાદિ સામાન્ય સંજ્ઞાને લઈને.

હવે ગાથામાંનું મૂલ પદ સંજ્ઞી છે. તેને લક્ષીને અર્થ કરીએ તો સંજ્ઞી કેટલા પ્રકારના છે ? તે સમજાવું જોઈએ.

૧. <sup>૬૫૫</sup>દીર્ઘકાલિક્યુપદેશ<sup>૬૫૬</sup> ૨. હેતુવાદોપદેશ. અને ૩. દષ્ટિવાદોપદેશ. આ ત્રણ સંજ્ઞા વડે જે યુક્ત હોય તે <sup>૬૫૭</sup>'સંજ્ઞી' કહેવાય. પણ એક જ જીવમાં ત્રણેય સાથે હોવી જ જોઈએ એવો નિયમ ન બાંધવો.

વસ્તુ કે ગુણના નામોવાળા છે. નહીં કે તે વસ્તુ કે ગુણના નામવાળી વ્યક્તિના, એ જોતાં આમાં પગ્ન બીજીવાર 'सन्ना' શબ્દ વાપરી શકાત. આ અંગે વિચાર કરતાં એવું સમજાય છે કે એકવાર 'सन्ना' આવી ગયો છે એટલે બીજીવાર પાછો સમાન શબ્દ વાપરવાથી અર્થેક્ય ન સમજાઈ જાય. એવા કોઈ કારણથી, તેમજ સાચો સંજ્ઞી આ દીઘાદિ સંજ્ઞાવાળો જ હોય છે એવું જણાવવાના કોઈ હેતુથી ताच्छिल અર્થમાં संज्ञी શબ્દ વપરાયો હશે.

६५३. संज्ञाऽस्यातीति संज्ञी ।

૬૫૪. અન્ય ગ્રન્થોમાં સંજ્ઞી માટે 'સમનસ્ક' અને અસંજ્ઞી માટે 'અમનસ્ક' શબ્દ વપરાયો છે.

૬૫૫. દીર્ઘ વર્જીને માત્ર 'કાલિકી' શબ્દથી પણ ઓળખાવી છે. દીર્ઘકાલનું જેમાં સ્મરણ હોય તે.

૬૫૬. उपदेशः कथनम् ઉપદેશ શબ્દનો અર્થ કથન કરવો.

६५७. संज्ञानं संज्ञा, सम्यग्जानातीति संज्ञा ।

**૧. દીર્ધકાલિકી** — દીર્ઘકાલનું સ્મરગ્ન જેમાં હોય, એટલે કે જેમાં ઇહા, અપોહ, માર્ગગ્ના, ગવેષણા, ચિન્તા, વિમર્શ આદિ કરવાપૂર્વક વિચારણા કરવામાં આવે તે.

જેમકે પ્રથમ 'ઇહા' એટલે સદર્થની સમીક્ષા, પછી 'અપોહ' એટલે કરવાનો નિર્ણય, પછી 'માર્ગણા' એટલે અનુકૂળ સંયોગો શું છે ? તેનો વિચાર, પછી 'ગવેષણા' એટલે પ્રતિકૂલ ધર્મો શું શું છે ? તેની વિચારણા. પછી 'ચિન્તા' એટલે આ કેમ બન્યું ? હવે અત્યારે તેનું શું કરવું, અને ભવિષ્યમાં એને અંગે શું શું વિચારવું, વગેરે ત્રૈક્ષલિક પર્યાલોચન. આ પ્રસ્તુત સંજ્ઞાના ધર્મો છે.

ઉત્તરોત્તર ઉક્ત વિચારોના સોપાને ચઢ્યા બાદ હવે 'વિમર્શ' એટલે કે નિર્ણય કરે કે "આ વસ્તુ આમ જ હોઈ શકે, આ વસ્તુ ભૂતકાળમાં અમુક રીતે જ હતી, અને ભવિષ્યમાં તેનું આમ જ થશે" આ રીતે ચક્ષુવાળો મનુષ્ય દીવા વગેરેના પ્રકાશની સહાયથી પદાર્થનું જાણપણું સ્પષ્ટ રીતે મેળવી' શકે છે, તે પ્રમાણે આ વિમર્શ, મનોલબ્ધિ સમ્પન્ન એવા મનોદ્રવ્યના આલંબન વડે ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી પૂર્વાપર અનુસંધાન કરવા દ્વારા યથાવસ્થિત અર્થનિર્શય કરી શકે છે.

એની ટૂંકી વ્યાખ્યા એ કે---કોઈપણ વસ્તુના અતીત, વર્તમાન અને અનાગત ત્રણેય કાલ સંબંધી અર્થનો પોતાના ક્ષયોપશમ પ્રમાણે વિચાર કરનારી જે શક્તિ તેને 'દીર્ઘકાલિકી' સંજ્ઞા કહેવાય છે. ઉપર કહ્યું તે પ્રમાણે આ સંજ્ઞાવાળો જીવ વરસો પહેલાં અમુક કામ અમુક રીતે કર્યું, તેનું પરિણામ અમુક આવ્યું હતું. હવે આજે તે રીતે કરવાથી શું પરિણામ આવે, અને ભવિષ્યમાં તેથી શું પરિણામ આવે ? આ રીતે દીર્ઘ, લાંબો, ઉંડો, સાધક, બાધક સંયોગોનો ખ્યાલ કરવાપૂર્વક વિચાર કરવાની શક્તિ ધરાવતો હોય છે. આ સંજ્ઞીની વાત થઈ.

હવે જેઓ ઇહાથી માંડીને વિમર્શ સુધીની વિચારણાઓ કરવાને અશક્ત હોય તે 'અસંજ્ઞી' કહેવાય. સંમૂચ્છિમ પંચેન્દ્રિયથી લઈને પૃથ્વીકાય સુધીના જીવો એમાં આવી જાય છે. જો કે આ સંમૂચ્છિત પંચેન્દ્રિયોને મનોદ્રવ્યગ્રહણાભાવના કારણે સ્પષ્ટ દ્રવ્યમન ન હોવાથી અસંજ્ઞી કહ્યા, પણ સર્વથા સમજણ નથી હોતી એમ ન સમજવું. સ્વલ્પ—તર મનોલબ્ધિનું (ભાવમનનું) અસ્તિત્વ તો તેઓને પણ હોય છે તેથી ઉત્તરોત્તર અસ્કુટ એવા કંઈક અર્થને સમજે છે. એથી તેઓને માટે અવ્યક્ત અને અતીવ અલ્પતર—કંઈક ભાવમન સ્વીંકારવું જ રહ્યું. અને તેથી એકેન્દ્રિય વનસ્પત્યાદિમાં અવ્યક્તરૂપે (અસ્પષ્ટ રીતે) આહારાદિ દશ સંજ્ઞાઓ જોવાય છે. તે આ ભાવમનના કારણે છે.

શાસ્ત્રમાં 'સંજ્ઞી—અસંજ્ઞી' જીવો, વગેરે જે શબ્દો આવે છે, ત્યાં સામાન્ય કક્ષાની<sup>૬પટ</sup>આહારાદિ સંજ્ઞાવાળા જીવોનું ગ્રહણ નથી, પરંતુ વિશિષ્ટ પ્રકારની સૂઝ ધરાવતી માત્ર દીર્ઘકાલિકી સંજ્ઞાથી યુક્ત જીવો સમજવાના છે. આ વાત હંમેશને માટે બરાબર નોંધી રાખવી.

આ <sup>૬૫૯</sup>દીર્ઘકાલિકી સંજ્ઞા મનઃપયપિતિવાળા ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય એવા મનુષ્ય, તિર્યંચો, તથા

૬૫૯. આનું 'સંપ્રધારશ' સંજ્ઞા એવું બીજું નામ છે.

૬૫૮. આહારાદિ સંજ્ઞાઓ તો છે પક્ષ તે ઓઘરૂપ સામાન્ય પ્રકારની છે. અત્યલ્પ છે. મોહોદયજન્ય છે. તેથી તેનું ગ્રહજ્ઞ અહીં અનુચિત અને અસંગત છે. એટલે અહીં તો શુભ ગણાતી જ્ઞાનાવરજ્ઞકર્મના ક્ષયોપશમ જન્ય દીર્ઘકાલિકી આદિ સંજ્ઞાઓનું જ પ્રહજ્ઞ સમજવું.

દેવ અને નારકોને હોય છે.

૨. <sup>૧૬૦</sup> હેતુવાદોપદેશ— (હેતુવાદિકી) 'હેતુ'નો અર્થ કારપ્ર કે નિમિત્ત છે. અને એનું જેમાં કથન હોય તે હેતુવાદ અને તે વાદનો ઉપદેશ–પ્રરૂપપ્રા જેમાં હોય તે હેતુવાદિકી સંજ્ઞા કહેવાય. આ તેનો શબ્દાર્થ છે.

ભાવાર્થ એ કે–પોતાના દેહના પરિપાલન માટે જે બુદ્ધિપૂર્વક ઇષ્ટ પદાર્થમાં કે કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ અને અનિષ્ટપદાર્થ કે કાર્યથી નિવૃત્તિ કરે તે જીવો હેતુવાદિકી સંજ્ઞાવાળા કહેવાય.

આવા જીવો તડકો લાગે તો મનથી વિચારી તડકેથી છાંયે અને ઠંડી લાગે તો તેથી બચવા તડકે લાભ લેવા દોડી જાય છે. જો કે તેમની સુખદુઃખની વિચારશા પ્રાયઃ વર્તમાનકાળ પૂરતી જ હોવાથી ઘશીવાર એવું બને કે, વર્તમાન પ્રાપ્ત દુઃખથી કંટાળી તેની મુક્તિનો અને સુખની પ્રાપ્તિનો માર્ગ શોધે છે. પશ ભૂત ભાવિનો પરસ્પર સંકલિત વિચાર કરવાની વિશિષ્ટ બુદ્ધિના અભાવે ઘશીવાર સુખને માટે કરેલી પ્રવૃત્તિ દુઃખના માટે થઈ ઉભી રહે, ભૂતકાળના અનુભવો યાદ નથી રહેતા અને ભાવિ વિચારવાની તીવ્ર શક્તિ ન હોય, તડકેથી છાંયે જાય પશ છાયાવાળી જગ્યા બીજી રીતે વધુ કષ્ટદાયક થઈ પડશે તેનો ખ્યાલ ન આવે. કારણકે આ સંજ્ઞા વિશેષ કરીને વર્તમાન સમયનો ખ્યાલ આપનારી છે.

આ સંજ્ઞા બેઇન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના સમસ્ત સંમૂચ્છિંમ જીવોને હોય છે, અને આને પણ 'સંજ્ઞી' તો કહેવાશે જ.

બીજી એક વાત એ સમજી રાખો કે– આ સંજ્ઞા વડે 'અસંજ્ઞી' ગણાતા જીવો પણ છે. તે પૃથ્વ્યાદિ પાંચ એકેન્દ્રિયો છે. આ જીવો વિચારપૂર્વક ઇષ્ટાનિષ્ટ પ્રવૃત્તિ–નિવૃત્તિને નથી કરી શકતા. જો કે આહારાદિ સંજ્ઞાઓ હોવાથી આ જીવો માટે પણ 'સંજ્ઞી' વિશેષણ કેમ ન વાપરવું એવો તર્ક થઈ શકે, પણ ઉપર જાણી આવ્યા તેમ અત્યન્ત અવ્યક્ત રૂપ હોવાથી તેનું અહીં ગ્રહણ નથી.

**૩. દેષ્ટિવાદોપદેશ** (દંષ્ટિવાદોપદેશિકી) ---- પ્રથમ શબ્દાર્થ-ભાવાર્થ જોઈએ. દ્રષ્ટિ=દર્શન અને वाद=તેનું કથન, અર્થાત્ દંષ્ટિવાદના કથન--ઉપદેશની અપેક્ષાને જણાવનારી જે સંજ્ઞા તે.

બીજો અર્થ– સમ્યગ્દર્શનાદિ સંબંધી કથનની અપેક્ષાવાળી અથવા ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ શ્રુતજ્ઞાનની અપેક્ષાવાળી તે.

આ બધાયનો સંકલિત અર્થ એ કે--જે જીવ નિશ્ચિત સમ્યગ્**દષ્ટિ હોય તે, અને જે વિશિષ્ટ** શ્રુતજ્ઞાનના ક્ષયોપશમવાળા અને સાચી રીતે હિતાહિતમાં પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ કરવાવાળા હોય તેવા જીવો દષ્ટિવાદોપદેશિકી સંજ્ઞાવાળા કહેવાય.

૬૬૦. કોઈ કોઈ ગ્રંથમાં કોઈ અપેક્ષાએ પ્રથમ હેતુવાદોપદેશ, પછી દીર્ઘકાલિકી એવો ક્રમ છે. પરંતુ સિદ્ધાન્તકારોને આ ક્રમ માન્ય નથી. તેઓ એવું સમાધાન કરે છે કે શાસ્ત્ર–સિદ્ધાન્તમાં સંજ્ઞી અસંજ્ઞી જીવોનું ગ્રહશ થવું તે કંઈ બીજી–ત્રીજી સંજ્ઞાથી નહીં પણ પહેલી 'કાલિકી' સંજ્ઞાથી સંજ્ઞી હોય તેનું જ ગ્રહણ થાય છે. તેની પ્રતીતિ કરાવવા માટે ઉક્ત ક્રમ યોગ્ય છે.

આ સંજ્ઞા આમ તો સમ્યગ્ દર્શનની અપેક્ષાએ ચારેય ગતિમાં હોય છે. પરંતુ અહીંઆ મુખ્યત્વે વિશિષ્ટ શ્રુતજ્ઞાન અને વિશિષ્ટ ચારિત્રને અનુલક્ષીને કથન કરાતું હોવાથી મનુષ્યોને આશ્રીને જ આ સંજ્ઞા ઘટાવાય છે. મનુષ્યોમાં સમ્યગૃદર્શન વગેરે ગુણો હોય તેને જ આ સંજ્ઞા હોઈ શકે છે.

પ્રથમ સંજ્ઞા ત્રિકાલવિષયિકી, બીજી વર્તમાનવિષયિકી અને ત્રીજી મોક્ષમાર્ગાભિમુખી છે. ત્રીજી સંજ્ઞા એ સર્વોત્તમ પ્રકારની છે. માટે એ સંજ્ઞાનો આવિભવિ થાય તેવી ભાવના મનુષ્યે ભાવવી.

२२. गई [गति] – જવું તે. કયા જીવો ક્યાં ક્યાં ઉત્પન્ન થાય છે તે. આની વ્યાખ્યા આ ગ્રન્થના પ્રારંભમાં જ કહી દીધી છે.

**૨૨. આगર્ફ [आगति]**— કઈ કઈ ગતિઓમાંથી જીવો કઈ કઈ ગતિમાં આવે છે તે કહેવું તે. આની વ્યાખ્યા પણ અનુવાદમાં અગાઉ આવી ગઈ છે.

**૨૪. વેણ [વેદ]**--- આ પદના અનેક અર્થો છે. પણ અહીંઆ 'મૈથુનાભિલાષ' આ એક જ અર્થ અભિપ્રેત છે. આ અભિલાષ ત્રણ પ્રકારનો છે. અને તે પુરુષ (વેદ) સ્ત્રી (વેદ) અને નપુંસક (વેદ)થી જાણીતો છે.

**૧. પુરુષવેદ**— શ્લેષ્મના રોગીને ખટાશ તરફ સ્વાભાવિક આકર્ષણ રહ્યા કરે છે. તેમ, આ વેદકર્મના ઉદયથી પુરુષોને વિજાતીય ગણાતી સ્ત્રી પ્રત્યે દર્શન, સ્પર્શન અને સમાગમ આદિની ઇચ્છાઓ–વાસનાઓ જન્માવે તે.

આ જાતનો વેદોદય પુરુષોને હોય છે. આ વેદ ઘાસના અગ્નિ સરખો છે. એટલે કે કોઈ ઘાસને સળગાવે તો તે એકદમ સળગી જઈ, ભડકો થઈ ને તરત બુઝાઈ જાય છે. તેમ સ્ત્રી દર્શનથી શરૂ થતો વેદોદય સ્પર્શનાદિથી આગળ વધતો સ્ત્રી સાથે સમાગમ (મૈથુનક્રીડા) થઈ જતાં (પ્રાય:) તરત શમી જાય છે.

**૨. સ્ત્રી વેદ**---- પિત્તના પ્રકોયવાળાને મધુરદ્રવ્ય તરફ સ્વાભાવિક અભિલાષ થાય, તેમ આ વેદના ઉદયથી ઝીઓને વિજાતીય પુરુષ પ્રત્યે, દર્શન, સ્પર્શન અને યાવત્ સમાગમ સુધીની અભિલાષા–ઇચ્છા પ્રગટ થાય છે.

આ વેદોદય સ્ત્રીઓને હોય છે. આને છાશાના અગ્નિની ઉપમા આપવામાં આવી છે. એટલે છાશાનો અગ્નિ એક છેડેથી સળગીને પછી તે ધીમે ધીમે આગળ વધીને સમગ્ર છાશાને આવરી લે છે અને લાંબા વખત સુધી જલ્યા કરે છે તેમ પુરુષના દર્શનાદિકથી આ વેદાગ્નિ પ્રગટ થતાં સ્પર્શનાદિની આહૂતિથી વધીને ઠેઠ સમાગમ સુધી પહોંચીને તેથી નિવૃત્ત થવા છતાં<sup>૬૬૧</sup> ટકી રહે છે, અર્થાત્ શીઘ્ર ઉપશાન્ત થતો નથી.

**૩. નપુંસકવેદ**—– પિત્ત અને શ્લેષ્મના દ£ીંને મજ્જિક પ્રતિ જેમ સહજ રૂચિ–આકર્ષણ પ્રગટે છે, તેમ નપુંસકવેદ કર્મના ઉદયથી સ્ત્રી પુરુષ બંને પ્રત્યે મૈથુનાદિ સેવનની સ્વાભાવિક ઇચ્છા થાય છે.

૬૬૧. જાતીય વિજ્ઞાનવાદીઓ અને વૈજ્ઞાનિકો આ વિધાન સાથે સંમત નથી.

આ ઇચ્છા પ્રગટ થયા પછી એવી પ્રબળ બને છે કે જલદી શમતી નથી, લાંબા કાળના સેવન પછી તૃપ્ત થાય છે. અને તેથી આ વેદની ઇચ્છાને 'નગરની આગ'ની ઉપમા આપી છે.

નગરની આગ જોડાજોડ રહેલાં સળંગ વસવાટવાળા ઘરોને એક પછી એક સળગાવે જાય છે અને તે ઘણા લાંબાકાળે બુઝાય છે તેમ.

અહીંયા પ્રશ્ન થાય કે પુરુષ, સ્ત્રી, નપુંસકને ઓળખવા માટે ચિહ્નો (લિંગ) છે ખરાં ? હા છે.

**પુરુષલિંગ**---- શરીરમાં રહેલી સાત ધાતુઓ પૈકી 'શુક' (વીયી) ધાતુ અવશ્ય હોય, વળી દાઢી, મૂછ હોય. છાતીએ, પગે વાળ હોય, શરીરની કઠોરતા, તાકાતપણું, પરાક્રમ, નિડરતા, અક્ષોભપણું, ગંભીરતા, ધૈર્ય વગેરે હોય છે. અને સ્પષ્ટ મુત્રદ્વારવાળું પુરુષ ચિદ્ધ એટલે લિંગાકાર ગુપ્તેન્દ્રિય હોય તે. આને પુરુષ--નર કહેવાય.

**સીલિંગ**— સાત ધાતુઓ પૈકી શુકના સ્થાને 'રજ' હોય. યોનિ, શરીરની કોમળતા, દાઢી મૂછનો અભાવ, છાતી પગે પણ બહુધા વાળનો અભાવ, શારીરિક સુકોમળતા, નાજુકતા, શિથિલ મનોબળ, સંક્ષોભ, તુચ્છતા, ચંચળતા વગેરે ગુણો હોય. સાહજિક ચપળતા, સાહસ, માયા, કપટ, અકારણ અસત્ય બોલવાની કુટેવ, શારીરિક શણગાર અને ટાપટીપમાં વધુ પડતી આસક્તિ વગેરે. આને સ્ત્રી--નારી કહેવાય.

**નપુંસકલિંગ**— પુરુષ અને સ્ત્રીનાં ચિહ્નો કે લક્ષણોનું અસ્તિ--નાસ્તિપશું હોય, એટલે કે કેટલાંક લક્ષણો પુરુષના હોય અને કેટલાંક ન પણ હોય, એમ સ્ત્રીના કેટલાંક ચિદ્ધો કે લક્ષણો હોય અને કેટલાંક ન પણ હોય તે, અર્થાત્ મિશ્રતા હોય તે.

નપુંસકલિંગમાં અન્ય ભેદો છે, પશ અહીંઆ બે ભેદનું જ દિગૃદર્શન પર્યાપ્ત છે.

યોનિ–સ્તન હોય અને સાથે પુરુષનું ચિદ્ધ, મૂછ પશ હોય તો તે 'સ્ત્રી–નપુંસક' અને યોનિની જગ્યાએ પુરુષ ચિદ્ધ હોય, દાઢી મૂછ પશ હોય પશ સાથે સાથે સ્ત્રીનાં લક્ષણો તરીકે બાયલો સ્વભાવ, કેડે હાથ દઈ લટકાથી બોલવું ચાલવું, રસ્તે ચાલતા તાબોટા પાડવાપૂર્વક લહેકા કરવા, ટૂંકમાં સ્ત્રી-જીવનપ્રધાન આચરણોની બહુલતા હોય તે પુરુષ છતાં નપુંસક જેવો કહેવાય છે, અને તેથી તેને<sup>૬૬૨</sup> 'પુરુષ–નપુંસક' તરીકે ઓળખાવ્યો છે.

ત્રજ્ઞ વેદ સાથે ત્રજ્ઞ લિંગનો પજ્ઞ સંબંધ હોવાથી તેનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવ્યું. [૩૪૫]

### આ રીતે ચોવીસે દારોનું વર્શન સમાપ્ત થયું.

**अवतरण**— પ્રથમ '૩૪૩' ગાથા પૂર્શ થતાં ગ્રન્થ સમાપ્તિ તો થઈ ગઈ હતી. પછી ગ્રન્થકારે જ લઘુતર સંગ્રહશીની બે ગાથાઓ પશ જજ્ઞાવી હતી. તે પશ પૂર્શ થઈ. ૩૪૩ ગાથામાં ૭૨ ગાથા પ્રક્ષેપાત્મક હતી. આગમોક્ત સુપ્રસિદ્ધ લઘુતર સંગ્રહશી તરીકેની બે (૩૪૪–૩૪૫)

૬૬૨. નપુંસકો અનેક પ્રકારના હોય છે. જન્મે પુરુષ હોવા છતાં પાછળથી તે આ રૂપે બને છે. જન્મે આ હોવા છતાં પાછળથી પુરુષ બને છે. એ રીતે પાછળથી નપુંસક પણ બની શકે છે. ગાથાઓ વિસ્તારાર્થથી કહેવાઈ ગઈ છે. હવે કુલ ચાર ગાથાઓનો અર્થ કહેવાય છે. આ ગાથાઓ શ્રીચન્દ્રમહર્ષિના સંતાનોએ કે અન્ય કોઈએ ક્ષેપક તરીકે ઉમેરેલી છે. વળી અહીંઆ ગાથાઓ પ્રસ્તુત પણ નથી, પણ પહેલી આવૃત્તિમાં આપેલી હોવાથી પુનઃ આપું છું. એમાં આ ગાવામાં અઢાર ભાવરાશિઓનાં નામો જણાવે છે.

# ि तिरिआ<sup>®</sup> मणुआ<sup>® 8</sup>काया, तहाऽग्गबीआ<sup>®</sup> चउकागा चउरो । देवा नेरइया वा, अट्ठारस मावरासीओ ॥ ३४६ ॥ [प्र. गा. सं. ७३]

संस्कृत छाया—

तिर्यञ्चो मनुष्याः कायास्तथाऽग्रबीजाश्चतुष्ककाश्चत्वारः । देवा नैरयिका वा अष्टादश भावराशयः ॥ ३४६ ॥

શબ્દાર્થ સુગમ છે.

**गાથાર્થ**— ૧. તિર્યંચો ૨. મનુષ્યો ૩. કાય અને ૪. અગ્રબીજો, એના ચાર ચતુષ્કો સમજવા. તે નીચે પ્રમાશે—

૧. તિર્યંચ ચતુષ્ક્રમાં-બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય જીવો.

૨. મનુષ્ય ચતુષ્કમાં-કર્મભૂમિ, અકર્મભૂમિ, અંતર્દ્વીપ અને સંમૂર્ચિંગ્ગ્મ જાતિના.

૩. કાય ચતુષ્કમાં-પૃથ્વીકાય, અપૂકાય, તેજસ્ (-તેઉ) કાય, વાયુકાયનું ગ્રહશ કરવું,

૪. અગ્રબીજોમાં–મૂલબીજ, સ્કંધબીજ, અગ્રબીજ, અને પર્વબીજ. કુલ ૧૬ ભેદ થાય, અને દેવ તથા નરકના મળીને ૧૮ ભેદો ભાવરાશિના સમજવા. [૩૪૬]

**વિશેષાર્ય** અહીંઆ ગાથાના ક્રમથી અર્થક્રમ લખ્યો છે, પણ આત્મિક વિકાસની પ્રારંભિક દષ્ટિએ અગ્રબીજ, કાય, તિર્થચ, અને મનુષ્ય. આ રીતનો ક્રમ રખાય તો ખોટું નથી.

આ ભાવરાશિઓ શા માટે બનાવી ? તો અધ્યાત્મ ભાવના ભાવવા માટે તે બનાવી હોય એમ સમજાય છે.

### ભાવના કેવી રીતે ભાવવી ?

પ્રભાતમાં ઉઠી સ્વસ્થ બનીને ચિન્ત્વન કરવું કે હું કોશ છું ? જવાબમાં હું આત્મા છું. ક્યાંથી આવ્યો છું ? તો હું અદ્ધર અદ્ધર પેદા નથી થઈ ગયો, કે આકાશમાંથી અદ્ધર પેદા નથી થયો, પશ અન્ય કોઈ જન્મમાંથી હું આવ્યો છું. તો જ્યાં સુધી મુક્તદશા–મોક્ષ ન મળે ત્યાં સુધી મરીને અન્યાન્ય જન્મોમાં ચોરાસીના ફેરામાં ફરવાનો છું. ઇત્યાદિ.

પ્રથમ આ ત્રણ પ્રશ્નમાં ઉપરની ૧૮ ભાવરાશિઓ વિચારી જવાની છે. જેમકે, મારો આત્મા અનાદિકાળથી કથાં હતો ? તો આત્માના જીવનનું મૂલસ્થાન નિગોદ (સાધારણ વનસ્પતિકાય) જે અત્યન્ત અવિકસિત દશાવાળું, ત્યાં હતો અને ત્યાં અવ્યક્તપણે મહાદુઃખો ભોગવીને તથાભવ્યતાના યોગે બાદરનિગોદમાં આવ્યો અને ત્યાંથી પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં આવ્યો, ને ત્યાંથી **अग्रबीज** ચતુષ્કમાં ઉત્પન્ન થયો. ત્યાંથી વિશ્વભરની વનસ્પતિઓ રૂપે દેહો ધારણ કર્યા, એમ કરતાં કરતાં અકામ નિર્જરાના યોગે कायचतुष्क પૃથ્વી, પાશી, તેઉ, વાયુકાયના ભવોમાં પરિભ્રમણ કર્યું, ત્યાંથી વળી ઉંચે ચઢવાનો યોગ બનતાં ક્રમશઃ **તિર્યचचતુષ્ક** એટલે કે બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, સંજ્ઞી-અસંજ્ઞી તિર્યંચપંચેન્દ્રિય–તે પશ્ન–પક્ષી વગેરેના ભવો ધારશ કર્યા, પછી **મનુષ્યचતુષ્ક્ર**માં એટલે કે અકર્મભૂમિ, કર્મભૂમિ અને ૫૬ અંતર્દ્ધીપમાં મનુષ્યપશે જન્મો ગ્રહશ કર્યા; આટલું વિચાર્યા પછી પોતે મૂલ વાત ઉપર આવે કે, હાલમાં હું સંજ્ઞીપંચેન્દ્રિય મનુષ્ય તરીકે આ ભવમાં છું. અત્યારે મારામાં બુદ્ધિ, શક્તિ, વિવેક, સમજણ, બધું યથાયોગ્ય છે; તો પછી હવે મારાં શું શું કર્તવ્યો છે ? ઇત્યાદિ વિચારવું. આટલો ઉંચે આવ્યા પછી હવે મારે કેવી રીતે જીવન જીવી જાણવું જોઈએ, તે વિચારવું. શ્રીતીર્થકર દેવોએ જે પ્રમાશે જીવન જીવવાનું કહ્યું છે. એ રીતનું ત્યાગ, વૈરાગ્યમય જીવન જો નહીં જીવું તો મારૂં શું થશે ? આટલો ઉંચે ચઢ્યા પછી, આટલી વિકસિત દશા મલ્યા પછી, કરી પાછો જો તું નીચે પટકાઈ જઈશ, તો પુનઃ તદ્દન અગ્નવિકસિત દશાવાળા ભવમાં પાછો ચાલ્યો જઈશ. માટે ચેતન ! આરંભ, સમારંભો, પાપની પ્રવૃત્તિઓ છોડી દે! નિર્મળ ને પવિત્ર જીવન ગાળતાં શીખ! સર્વથા ચારિત્ર ન લઈ શકે તો દેશવિરતિ ચારિત્રનો સ્વીકાર કર. એટલો એક નિયમ કર કે ઓછામાં ઓછી હિંસાથી જીવન નિર્વાહ થઈ શકે તો વધુ હિંસા ન કરવી. અને ઓછામાં ઓછી જરૂરિયાતથી ચાલી શકે તો વધુ જરૂરિયાતો કદી ન રાખવી, આ બે, સામાન્ય નિયમો હશે તો પણ જીવન ખૂબ ઉન્નત, સુખ, શાન્તિમય, અને ધર્મમય બની જશે ! જીવનમાં અહિંસા, સંયમ અને તપનો પ્રકાશ ફેલાશે, પરિશામે ઉત્તરોત્તર અનેક માનસિક, વાચિક, કાયિક દુઃખો અને કલેશોનો અન્ત થતો જશે અને જીવન ધન્ય બની જશે. જીવનમુક્ત દશાના પંથે તું દોડતો થઈ જઈશ અને પરંપરાએ અનંતસૂખના સ્થાનરૂપ મુક્તિસુખનો અધિકારી બની જઈશ. [૩૪૬] (પ્ર. ગા. સં. ૭૩)

**अवतरण**— અહીં અપ્રસ્તુત ગાથા અપાય છે. આ ગાથા કેટલી આવલિકાઓથી એક મુહૂર્તકાળ માન થાય ? તે વાતને કહે છે.

# एगाकोडी सतसठी—लक्खा सत्तहत्तरी सहस्सा य । दोय सया सोलहिआ, आवलिया इगमुहुत्तम्मि ॥३४७॥

[म. गा. सं. ७४]

संस्कृत छाया—-

एकाकोटिः सप्तषष्ठिलक्षाणि, सप्तसप्ततिः सहस्त्राणि च । द्वे च शते षोडशाधिके, आवलिका एकस्मिन्मुहूर्ते ।!३४७।।

### શબ્દાર્થ સુગમ છે.

**गावार्थ**— એકક્રોડ સડસઠ લાખ સિત્યોતેર હજાર, બસોને સોળ [૧૬૭૭૭૨૧૬] આવલિકાઓ એક મુહૂર્તમાં થાય છે. અર્થાત્ તેટલી આવલિકાઓનું એક મુહૂર્ત કાળમાન થાય છે. II૩૪૭II

विशेषार्थ- ભારતીય અન્ય સંસકૃતિઓમાં કાળમાન વાચક मुहूर्त, घटी (ઘટી), पल, विपल,

આદિ શબ્દો છે. પાશ્ચિમાત્ય દેશોમાં કલાક, મિનિટ, સેકન્ડ, વગેરે શબ્દો છે. પરંતુ ભારતીય જૈનસંસ્કૃતિ એ સર્વજ્ઞમૂલક છે. એટલે એમાં એથી પણ અત્યન્ત સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ કાળમાન વાચક શબ્દો છે, અને એને માટે સૂક્ષ્મતમમાન માટે યોજાયેલો શબ્દ समय છે. આ समय પછી તરત જ आवलिका નામથી ઓળખાતું કાળમાન છે. તે પછી मुहूर्त માન આવે છે, આ માનનું કોષ્ટક આ ગ્રન્થના મુદ્રિત પૃષ્ઠ ૨૨ થી ૨૫ માં આપેલું છે.

અસંખ્ય સમયો જ્યારે [ચોથા જઘન્ય યુક્ત<sup>૬૬૩</sup> અસંખ્યાતાના જેટલા] ભેગા થાય ત્યારે એક આવલિકા બને, આવી ૧૬૭૭૭૨૧૬ આવલિકાઓ પસાર થાય ત્યારે મુહૂર્ત થાય. જેને વર્તમાનમાં પ્રચલિત ઈંગ્લીશ કાળમાન સાથે માપીએ તો ૪૮ મિનિટનું થાય. અર્થાત્ ૨૪ મિનિટની એક ઘડી, બે ઘડી અથવા તો ૪૮ મિનિટનું એક મુહૂર્ત થાય.

વાચકો ! કલ્પના કરો ! કે એક મિનિટની કેટલી બધી આવલિકાઓ થઈ ? તો લગભગ્ સાડાત્રશલાખ. કહો કેવાં સૂક્ષ્મ માનો સર્વજ્ઞકથિત જૈનદર્શનમાં દર્શાવ્યાં છે. ત્યારે **સમય** માન કેટલું સુક્ષ્મ હશે ! તે કલ્પનાથી વિચારી લેવું.

આજના વૈજ્ઞાનિકો એટમ ને સ્પુટનીક (કૃત્રિમ ઉપગ્રહો) રોકેટોની આશ્ચર્યજનક શોધો ભલે કરે પણ તીર્થકર-સર્વજ્ઞના ચૈતન્યવિજ્ઞાનને અને તેની અન્તિમ સૂક્ષ્મતાઓને કદી જ નહિ આંબી શકે; એ એક નિર્વિવાદ હકીકત છે. તેઓ અણુ જાણી અને જોઈ શક્યા હતા. આજના વૈજ્ઞાનિકો એ જ અણુશક્તિ દ્વારા એક સેકન્ડના અબજોમાં ભાગને પણ માપવા સમર્થ બન્યા. અને હજુ તેઓ આગળ ધપતા જાય છે. એમ છતાં અસર્વજ્ઞ=છદ્મસ્થ જ્ઞાનદષ્ટિ '**प**रमाणુ' ને શોધી શકશે નહિ. અરે ! '**समय'**ને માપી શકશે નહિ. કારણ કે 'પરમાશુ' એ છેલ્લામાં છેલ્લું પદાર્થમાન છે અને 'સમય' એ છેલ્લામાં છેલ્લું કાળમાન છે. (એક સેકન્ડના અસંખ્યાતમા ભાગે સમય માન આવે) અને આ બંને માનો–પ્રમાશો સર્વજ્ઞ સિવાય જોઈ શકવાને કોઈ સમર્થ નથી, આ જાણવામાં યાંત્રિકશક્તિનો સહકાર કદી સફળ થઈ શકે તેમ નથી જ.

પદાર્થ અને કાળના સૂક્ષ્મતા અને સ્થૂલપજ્ઞાના અન્તિમ રહસ્યને આજનું વિજ્ઞાન ભલે ન આંબી શકે, પજ્ઞ સાથે સાથે આજનું ભૌતિક વિજ્ઞાન જ સર્વજ્ઞકથિત સત્યોની મદદે ખૂબ જ આવી રહ્યું છે. શાસ્ત્રની કેટલીએ બાબતોને આજનો બુદ્ધિમાન વર્ગ, અલ્પશ્રદ્ધાળુ કે અશ્રદ્ધાળુ વર્ગ હસી કાઢતો, ઠેકડી ઉડાડતો, અશક્ય કહીને અસત્ ગણાવતો, પણ આજે સંખ્યાબંધ શાસ્ત્રીય કથનોને વિજ્ઞાન પુરવાર કરી રહ્યું છે. (એની યાદી ને તુલના પ્રસ્તાવનામાં કરવા ધારૂં છું.)

હજુ વિજ્ઞાન જેમ જેમ આગળ વધતું જશે તેમ તેમ નવા નવા ચમત્કારિક આવિષ્કારો જોવા મળશે, ને ત્યારે કાળ અને માપની સૂક્ષ્મ ગણત્રીઓ, અને કેટલાક સર્વજ્ઞકથિત સિદ્ધાન્તોની ત્રૈકાલિક સત્યતા પુરવાર થતી જશે. હમણાં જ 'અમેરિકન રીપોર્ટ'માં પ્રગટ થયું છે કે "અમેરિકામાં એક અણુઘડિયાળ તૈયાર થયું છે. એ ઘડિયાળ એક સેકન્ડમાં ૨૪ અબજ વખત 'ટકટક' અવાજ કરશે,

દ્દર. સંખ્ય, અસંખ્ય અને અનંત કાળ કોશે કહેવાય ? એનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ જાંજાવા માટે મારી લખેલી "બૃહત્સંગ્રહશી સૂત્રના પાંચ પરિશિષ્ટો" નામની પુસ્તિકા વાંચો. એક મિનિટમાં છ કરોડ ફોટાઓ પડે તેવો કેમેરો શોધાયો છે." વગેરે. જો આ જ વાત શાસ્ત્રના પાને લખી હોત તો આજનો માનવી હમ્બગ, અશક્ય વગેરે શબ્દોથી હસી નાંખત, પશ વૈજ્ઞાનિકોએ કહી છે, એટલે વિના શંકાએ તર્ક માનવા તૈયાર ! આપશા શાસ્ત્રમાં આંખ મીંચીને ઉઘાડીએ એટલા એક નિમેષ માત્રમાં (આંખનો એક જ પલકારો) અસંખ્ય સમયો પસાર થાય છે. થોડા સમય બાદ આજનું વિજ્ઞાન આ જ વાતને સબળ ટેકો આપનારી કોઈ જાહેરાત કરશે.

વહાલા વાચકો ! જડવિજ્ઞાન સેકંડના અબજોમા ભાગને શોધી શકતું હોય અને પદાર્થના એક ઈંચના દશ કરોડ કે તેથી પણ વધુ ભાગને માપી–બતાવી શકતું હોય તો પછી, આત્માનું જે ચૈતન્યવિજ્ઞાન પદાર્થના સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ પરમાણુને અને કાલના સમયને બતાવે એમાં શું આશ્વર્ય પામવાનું રહે છે ? [૩૪૭] (પ્ર. ગા. સં. ૭૪)

**अवतरण**— હવે પૂર્વોક્ત આવલિકાઓના કાળમાં અથવા એક મુહૂર્તકાળમાં જીવ વધુમાં વધુ કેટલા ભવો કરી શકે ? તે કહે છે.

## पणसठि सहस पणसय, छत्तीसा इगमुहुत्तखुइभवा ।

दोय सया छप्पन्ना, आवलिआ एगखुइभवा ॥३४८॥ [प्र. म. सं. ७४]

संस्कृत छाया----

## पञ्चषष्टिः सहस्त्राणि, पञ्च शतानि षट्त्रिंशत् एकमुहूर्तक्षुद्रभवाः ।

द्वे शते षट्पञ्चाशत्, आवलिका एकक्षुद्रभवे ॥३४८॥

### શબ્દાર્થ સુગમ છે.

**गावार्थ**—એક મુહૂર્તમાં અથવા ૧,૬૭,૭૭,૨૧૬ આવલિકાઓ જેટલા સમયમાં જીવ (નિગોદા-વસ્થામાં) ૬૫૫૩૬ ક્ષુદ્ર—નાના નાના ભવો કરે છે. આથી એક ક્ષુલ્લક ભવ ૨૫૬ આવલિકા પ્રમાણનો થયો. ॥૩૪૮॥

**વિગ્નેષાર્થ** ચાર ગતિ અને તેની ૮૪ લાખ જીવાયોનિમાં જેમ સાગરોપમ જેવડા બૃહદ્કાળ પ્રમાણના ભવો છે. તેમ વર્ષો, દિવસો, મુહૂર્તો કે ઘડી આદિ માનવાળા પણ ભવો છે. પરંતુ સહુથી સૂક્ષ્મ-ઓછામાં ઓછા માનવાળો ભવ કર્યો ? એમ જો કોઈ પૂછે તો તેનો જવાબ એક જ કે ૨૫૬ આવલિકાનો. અને એથી જ તેને ક્ષુલ્લક ભવથી ઓળખાવાય છે. એથી ઓછી આવલિકાનો ભવ કદી હોતો જ નથી. આ જીવનો નાનામાં નાનો સંસાર ૨૫૬ આવલિકાનો છે.

મહાનુભાવો ! સંસારની વિષમ વિચિત્રતા અને આયુષ્યની ક્ષણભંગુરતાનો વિચાર કરો ! આપણે પણ આવા ટૂંકા માનવાળા ભવોમાં અનંતીવાર જન્મ મરણ કરી ચૂક્યા છીએ. ફરી ત્યાંની મહાદુઃખદ મુસાફરીમાં પહોંચી ન જવાય માટે સહુએ આરંભ સમારંભો અને પાપાચરણો છોડી, પવિત્ર અહિંસામય ધર્માચરણમાં ખૂબ આગળ વધવા પ્રયત્નશીલ બનવું જોઈએ ? [૩૪૮] (પ્ર. ગા. સં. ૭૫)

## संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

| गतिप्रकार  | व्यवहारनये कालमान | निश्चयनये कालमान |
|------------|-------------------|------------------|
| **3        | ૧ સમય             | અનાહારીપશું નથી  |
| એક્વક્રા   | ર,,               | ૧ સમય            |
| દિવક્રા    | З"                | <b>૨</b> ,,      |
| ત્રિવક્રા  | ¥ "               | З"               |
| ચતુર્વક્રા | પ "               | Χ"               |

## ऋजु-वक्रागतिमां आहारमान यन्त्र ॥ [गाथा-३३०]

पर्याप्त-अपर्याप्तमेदव्यवस्था यन्त्र ॥ [गाथा-३३८]



| Ξ                       | पांच शरीरोने विषे                             | यांच शरीरोने विषे अनेक विषय स्थापना प्रदर्शक यन्त्र <b>।। [गा</b> था ३४४] | ना प्रदर्शक यन्त्र ॥                            | [गाद्या ३४४]                                   |                            |
|-------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------------------|----------------------------|
| घटाववानां द्वारो        | औदारिक शरीर                                   | वैक्रिय शरीर                                                              | आहारक शरीर                                      | तैजस शरीर                                      | कार्मण शरीर                |
| ૧ કારક્ષકૃત વિશેષ       | સ્થૂલ પુદ્ગલોનું                              | ઓદારિકથી સૂક્ષ્મ                                                          | વેક્રિયથી સૂક્ષ્મ                               | આહાળ્થી સૂક્ષ્મ                                | તૈજસધી સૂક્ષ્મ             |
| ર પ્રદેશસંખ્યાકૃત વિશેષ | અપિ અલ્પ                                      | ઔ.ઘી. અસંખ્યગુણ                                                           | વેટથી અસંખ્યગુલ                                 | આહાબ્ધી અનંતગુલ                                | તૈબ્ધી અનંતગુષા            |
| ૩ સ્વામિકૃત વિશેષ       | સર્વ તિર્યંચ, મનુષ્ય                          | દેવ-નારકો ગ૦તિરિનરો<br>બા૦ ૫૦ વાયુકાયને                                   | કોઈક ૧૪, પૂર્વધરને                              | સર્વ સંસારી જીવને                              | સર્વ સંસારી જીવને          |
| ૪ વિષયકૃત વિશેષ         | ઊર્લ્યોડુકલન, તિર્યક<br>રૂચકદ્વીપના રૂચકપલંતે | અસંખ્યદ્વીપ <del></del> સમુદ્ર                                            | મહાવિદેહ સુધી                                   | લોકાન્ત નિ પરભવ<br>જતો] સુધી                   | લોકાન્ત [વિગ્નહ<br>ગતિમાં] |
| ૫ પ્રયોજનકૃત વિશેષ      | ધર્માઘર્મ-મોક્ષપ્રાપ્તિ                       | એકઅનેક, સ્થૂલ બાદર<br>સંઘસહાયાદિક નિમિત્તક                                | સૂક્ષ્મસંશય છેદવા-<br>જિનૠદ્વિ દર્શનાદિ         | શ્રાપ-વરદાન-તેજો-<br>લેશ્યા અન્ન પાચન્યદિ      | અન્યભવમાં ગતિમાન           |
| ૬ પ્રમાકાકૃત ભેદ        | સાધિક ૧૦૦૦ યોજન                               | સાધિક એકલાખ યોજન                                                          | ૧ મુંડાહાથ                                      | સંપૂર્ણ લોકાકાશ                                | સંપૂર્ણ લોકાકાશ            |
| ૭ અવગાહનાકૃત ભેદ        | આહાબ્ધી સંખ્યગુઘ<br>પ્રદેશમાં                 | ઔદાબ્ધી સંખ્ય ગુણ<br>આકાશ પ્રદેશોમાં                                      | અસંખ્ય આકાશ<br>પ્રદેશોમાં                       | વૈક્રિયથી અસંખ્ય<br>ગુક્રા પ્રદેશોમાં          | તેજસ તુલ્યપ્રદેશ           |
| ૮ સ્થિતિકૃત બેદ         | જ્વન્ય અન્તમુંક્ર્ત                           | જ્ર૰ ૧૦૦૦ વર્ષ ઉન્<br>૩૩ સા૦ ઉ૦્વે૦ ચાર<br>અન્તમું૦ ઉન્ અર્ધમાસ           | ઉત્કૃષ્ટ અન્તમુંક્ષ્તિ<br>જ્વાન્ય અન્તમુંક્ષ્તિ | ભવ્યને—અનાદિ સ્પન્ત<br>અભવ્યને– અનાદિ<br>અનન્ત | તેજ્સ વ્યાખ્યા મુજબ        |
| ૯ અલ્પબદ્ધત્વ ભેદ       | વર્બ્ધી અસંખ્યગુરા                            | અસંખ્ય                                                                    | ဇဝဝဝ [ဒိ॰ કાળે]                                 | અનંત                                           | અનેત                       |
| ૧૦ અંતર-એક<br>છવાશ્વપી  | સાધિક ૩૩ સાગરોષમ                              | આવલિકાના અસંખ્ય<br>ભાગ પુદ્દગલ પરાવર્ત<br>સમય જેટલા                       | અર્ધ પુદ્ગલ પરાવત                               | અન્તર નથી                                      | અત્તર નથી                  |
| ૧૧ અનેક જીવાશ્રયી       | અન્તર નથી                                     | અન્તર પડે જ નહિ                                                           | જ૰ સમય, ઉ૦૬ માસ                                 | અંતર નથી                                       | અન્તર ન જ હોય              |

650

www.jainelibrary.org

|                                           |                 | e e                      | ે સા૦                          | આરુ                           | સારુ                          | ોપમ                         | Що                          |                 | केटली            | वार थाप ? | સર્વભવમાં                           | અનન્તવાર                    | અનન્તવાર                                     | ૧ભવમાંબેવાર                  | અનંતવાર                        | ભવચક્રમાં<br>૪ વાર              | સર્વભવમાં<br>એકવાર                                                                         |
|-------------------------------------------|-----------------|--------------------------|--------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-----------------------------|-----------------------------|-----------------|------------------|-----------|-------------------------------------|-----------------------------|----------------------------------------------|------------------------------|--------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                           | उत्कृष्ट स्थिति | ર અન્તમું૦ અધિક ૩૩ સાગરો | પલ્યોપમાસંખ્યેય ભાગાધિક ૧૦ સા૦ | પલ્યોપમાસંખ્યેય ભાગાધિક ૩ સા૦ | પલ્યોપમાસંખ્યેય ભાગાધિક ર સા૦ | લે અન્તમું૦ અધિક ૧૦ સાગરોપમ | બે અન્તમુંહૂર્ત અધિક ૩૩ સા૦ | 388]            | फल प्राप्ति      |           | વેદનીય કર્મની અતિનિર્જરા સર્વભવર્મા | કષ્પાયની અતિનિર્જરા         | આયુખની અતિ શીધ<br>નિર્જરા                    | વૈબ્કર્મ નિર્જરા, ગ્રહશ      | તે૦ કર્મનિર્જરા, ગ્રહશ         | આ૦ કર્માનિ૦ ગ્રહણ               | નામ-ગોત્ર-વેદનીય દંડ-કબાય-મંથન નામ ગોત્ર વેદનીય સ્થિતિ<br>નામકર્મથી લોકાકાર આયુઃ જેટલી થાય |
| π. ३४४]                                   | म               |                          | પલ્સ                           |                               | પંજ                           | જ                           | ۍ<br>۲                      | [गाथा.          | आकार             |           | દેહ દંધકાર                          | :                           | દંડ—કોશી—હળ<br>ગોમૂત્રિકા                    | ટાકારકડ                      | દીર્ઘ દશ્યકાર                  | આહાવ્દેહ નામકર્મ દીર્ઘ દઘ્ડાકાર | દંડ-કષાય-મંથન<br>લોકાકાર                                                                   |
| ।। षड्लेश्यावर्णादि विषयकयन्त्र ।। [गाथा. | जघन्यस्थिति     | અન્તર્મહૂર્લ             | =                              | :                             | R                             | \$                          | -                           | ा यन्त्र II     | कया कर्मथी ?     |           | વેદનીય                              | મોહનીય                      |                                              | ર નામકર્મ                    | ર નામકર્મ                      | ગ્દેહ નામકર્મ                   | નોત્ર⊸વેદનીય<br>ોધી                                                                        |
| १यकयन्त्र                                 | स्पर्श          | શીત-ઋક્ષ                 | ÷                              | =                             | સ્નિંગ્ધ–ઉષ્ણ                 | =                           | =                           | स्थापना         |                  |           | ય અશાતા                             | ા કેમાય                     | ાયુષ્ય                                       | ન વેબ્ધરી                    | ન તેવ્યરી                      |                                 | નામ -ગો <b>ગ</b><br>નામકર્મથી                                                              |
| ाणींदे विर                                |                 |                          | ب<br>ب                         | ોલો                           |                               | برہ<br>برہ                  | તમ                          | सप्तविषय        | व्याप्ति क्षेत्र |           | સ્વદેહ પ્રમાણ અશાતા વેદનીય          | સ્વદેહ પ્રમાજ્ઞ કથાય મોહનીય | દીર્લ-ઉત્પત્તિ આયુષ્ય<br><b>હે</b> ઝસુધી     | સંખ્યેય યોજન વૈ૦શરીર નામકર્મ | સંખ્યેય યોજન તેવ્યારીર નામકર્મ | મહાવિદેહ<br>સધી                 | સંપૂર્ણ<br>લોકાકાશ                                                                         |
| ्र<br>इलेश्याव                            | रस              | 5 <u>5</u> 5             | ાન્પુ                          | કષાયેલો                       | ઝસ                            | રમ્શ્રસ                     | મિષ્ટતમ                     | सप्तसमुद्घातमां | कालमान           | _         | અન્તર્મ૦                            |                             | 2                                            | *                            | 2                              | 2                               | ૮ સમય                                                                                      |
| II                                        | गंध             | દુરભિગંધ                 | ŧ                              | 2                             | સુરભિગંધ                      | :                           | 61                          | ॥ सत्तसम्       | स्वामि कोण       |           | બાકુળ જીવને                         | માપનાર્કળઆત્મા              | વેના સર્વજીવને<br>આધુ શેષ રહે                | ય રચનારને                    | કનાર જીવને                     | ચૌદ પૂર્વધરને                   | મ                                                                                          |
|                                           | वर्ण            | રુષ્ણ                    | નીલ                            | કબૂતર વર્ણ                    | રક્ત વર્ણ                     | પીત વર્ષ                    | શ્વેત વર્ણ                  | -               | 9 स्वा           |           | વેદનાથી બાર્                        | કખાયથી અતિ                  | અયોગીવિના સર્વજીવને<br>અન્તર્મુ૦ આપુ શેષ રહે | ઉત્તરવૈક્રિય ર               | તેજોલેશ્યા મૂકનાર છાવને        | લબ્ધિવંત ચૌ                     | સયોગી કેવલીને                                                                              |
|                                           | लेश्यानाम       | ૧ કૃષ્ણલેશ્યા કૃ         |                                | <b>૩ કાપોતલેશ્યા</b> ક        |                               | ૫ પદ્યહેશ્યા 🗸              | દ શુક્લવેશ્યા               |                 | समुद्धात नाम     | I         | ૧ વેદના સમુદ્ધાત વેદનાથી            | કેમાય ,,                    | મરણ "                                        | ૪ વૈક્રિય ,,                 | પ તેજસ "                       | લ આહારક ,,                      | ૭ કેવલી "                                                                                  |
|                                           |                 | <u>م</u>                 | س                              | ŋ                             | <u>مر</u>                     | 7                           | Ŵ                           |                 | ч<br>Ч           |           | مي                                  | بہ                          | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~       | >                            | 7                              | ψ                               | ø                                                                                          |

# संग्रहणीरत्न (बृहत्त्संग्रहणी) गुजराती अनुवादसह

.

655

| ॥ पांचे                                     | इन्द्रियोने विषे भिन्न        | भिन्न दिषयोर्नु             | स्यापना यन्त्र ॥ [गावा ३४४]   | 'ਜਾਬਾ ੩੪੪]                    |                                |
|---------------------------------------------|-------------------------------|-----------------------------|-------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|
| नव प्रकार                                   | 9. स्पर्धनेन्द्रिय            | २. रसनेन्द्रिय              | ३. घ्राणेन्द्रिय              | ४. चक्षुरिन्द्रिय             | ५. श्रोत्रेन्द्रिय             |
| ૧. દીર્ઘ પ્રમાસ                             | અંગુલનો<br>અસંખ્યાતમો ભાગ     | અંગુલન્તે<br>અસંખ્યાતમો ભાગ | અંગુલનો<br>અસંખ્યાતમો ભાગ     | અંગુલનો<br>અસંખ્યાતમો ભાગ     | અંગુલનો<br>અસંખ્યાતમો ભાગ      |
| ર. વિસ્તાર પ્રમાલ                           | સ્વદેહ પ્રમાણ                 | આત્માંગુલ પૃથક્ત્વ          | આત્માંગુલનો<br>અસંખ્યાતમો ભાગ | આત્માંગુલનો<br>અસંખ્યાતમો ભાગ | આત્માંગુલનો<br>અસંખ્યાતમો ભાગ  |
| ૩. ઉ૦ વિષય ગ્રહ્ણઅંતર                       | નવ યોજન<br>[આત્માંગુલે]       | નવ યોજન પૂર્વવર્ત્          | નવ યોજન પૂર્વવત્              | સાધિક ૧ લાખ<br>યોજન           | ૧૨ યોજન<br>આત્માંગુલથી]        |
| ૪. જ૦થી વ્રિષય ગ્રહ્ણઅંતર                   | અંગુલાસંખ્યભાગ                | અંગુલાસંખ્યભાગ              | અંગુલાસંખ્યભાગ                | અંગુલાસંખ્ય ભાગ               | અંગુલાસંખ્ય ભાગ                |
| ૫. પ્રાપ્યકારી કે આપયકારી                   | પ્રાયકારી                     | પ્રાપ્યકારી                 | પ્રાપ્સરી                     | પ્રાપ્તકારી                   | પ્રાપ્યકારી                    |
| <b>દ. બહ્મપ્ર⊵-મ્પ્રષ્ટ કે અમ્પ્ર</b> ષ્ટ ? | ર્ત્વાન્સ્ઝાન                 | બહસ્પૃષ્ટ                   | સન્મિક્ર                      | ર્વાત્સભ                      | ર્વોત્સ્                       |
| ૭. પ્રમાજ્ઞ અલ્પબહુત્વ                      | રસનેન્દ્રિયથી<br>અસંખ્ય ગુક્ષ | ઘારોન્દિયથી<br>અસંખ્ય ગુધા  | શ્રોતથી સંખ્યેયગુલા           | સર્વથી અલ્પાવગાહના            | ચક્ષુથી સંખ્યેયગુભ્ર           |
| ૮. કેટલા પ્રદેશવાળી છે ?                    | રસનેત્દિયથી<br>અસંખ્ય ગુણ     | ઘારો૦ અસંખ્યગુરા            | શ્રોતથી અસંખ્યેયગુણ           | અનંતપ્રદેશી                   | ચક્ષુથી સંખ્યેયગુ <del>ણ</del> |
| ૯. દ્રથોન્દ્રિય કેટલી છે ?                  | ę,                            | 9                           | C <sup>4</sup>                | م                             | e                              |

÷

62

| રક દ્વાતે<br>૧. પાંચ શરીરદ્વાર | •                    |         |         |        |        |         |             |                | ,         |                |            |       |         |       |                |
|--------------------------------|----------------------|---------|---------|--------|--------|---------|-------------|----------------|-----------|----------------|------------|-------|---------|-------|----------------|
| ,                              | नारकी                | भवन-    | पृथ्वी. | अप.    | अमि.   | वायु.   | वन-         | द्वीन्द्रिय    | जीन्द्रिय |                | पंचेंद्रिय | ਸਜੂਬ  | ब्यन्तर | मु    | वैम <u>ा</u> - |
| ,                              | 6                    | 믭       | ኖ       | 6      | 6      | σ       | स्मि<br>समि | 6              | e         | द्भिय          | तिर्यंच    | ዮ     | ¢       | तिषी  | निक            |
|                                |                      | 90      |         |        |        |         | ۍ           |                |           | ٩              | 5          |       |         | 6     | 6              |
| · · · · · ·                    | <mark>।</mark> ସ୍ଥିବ | n       | ņ       | ŋ      | ŋ      | ∞       | n           | ო              | ო         | m              | ×          | 7     | m       | ŋ     | m              |
|                                | ત.કા.]               |         |         |        |        |         |             |                |           |                |            |       |         |       |                |
| ર. અવગાહના                     | 400                  | ও ধ্যুথ | અંગુલ   | અંગુલ  | અંગુલ  | અંગુલ   | સાયો        | የን             | 3 ຈແຕ່    | ح              | 1000       | Glice | છ હાથ   | ઉ હાથ | ওঙ্ঝঘ          |
| 25-25                          | લનેલ                 |         | અસંબ    | અસં૦   | અસં૦   | અસં૦    | 1000        | યોજન           |           | યોજન           | યોજન       | સા૦   |         |       | ક્ષા           |
| ઉઠ્ઠ યેડિય                     | મુલઘી                | ૧લાખ    | රිංදීං  | ලංදීං  | රිංදීං | અંગુલ   | ઉભ્યુ૦      | નથી            | નથી       | નથી            | 003        | લાખ   | ૧લાખ    | ૧લાખ  | રલાખ           |
| આવા ઉત્કૃષ્ટ                   | ষ্ঠনিশ্ব             | પોજન    | નથી     | +tell  | નંથી   | અસં૦    | નથી         |                |           |                | ધોજન       | યોજન  | યોજન    | યોજન  | યોજન           |
| બંનેદહનું                      | અંગુલ                | અંગુવ   | અંગુલ   | સંગુલ  | સંગુલ  | અંગુલ   | સંગુલ       | અંગુલ          | સંગુહ     | સંગુલ          | અંગુલ      | અંગુલ | અંગુલ   | અંગુલ | અંગુલ          |
| %ধন্য অব                       | અસં૦                 | અસં૦    | અસંબ    | અસંબ   | અસંહ   | અસંહ    | અસંગ        | અસં૦           | અસંહ      | અસં૦           | અસંબ       | અસંહ  | અસં૦    | અસંહ  | અસંહ           |
| ૩. ૬ સંઘયલા                    | નથી                  | 0       | 0       | 0      | 0      | 0       | 0           | છેવકું         | છેવદું    | છેવ <u>ક</u>   | w          | v     | 0       | 0     | 0              |
| ૪. ૪ સંશ્વા                    | 8, 80                | 2<br>8  | 0       | 0      | 0      | 0       | 0           | £              | :         | =              | vr         | v     | 0       | 0     | 0              |
| ૫. ૬ સંસ્થાન                   | હુંપક                | સમગ્ર૦  | રૅસિમ   | પરપોટો | સોમ    | ধ্রিপ্ত | વિવિધ       | કુંહક          | હુંડક     | હુંડક          | w          | v     | સમચ૦    | સમ૦   | સમ૦            |
| ૬. ૪ કમાય                      | ~                    | >       | ≫       | ≻      | ۶      | ×       | ∞           | ۶              | ≫         | ×              | ×          | ×     | ∞       | ∞     | ×              |
| છ. ૬ લેશ્યા                    | ŋ                    | ~       | ×       | ∞      | ŋ      | ŋ       | ×           | m              | თ         | ŋ              | من         | J.V   | ∞       | e,    | m)             |
| ૮. પાઇન્દ્રિય                  | プ                    | 7       |         | e,     | ۍ      | ۍ       | سی          | יה             | ŋ         | ≫              | 7          | 7     | T,      | 7     | 7              |
| ૯. ઉજીવસમુદ્ધાત                | ×<br>با              | 7<br>   | ŋ       | ŋ      | ŋ      | ×       | ŋ           | ŋ              | ŋ         | 'n             | 7          | ໑     | ۲.      | 7     | 7              |
| 10. Mga "                      | ×                    | ×       | ×       | ×      | ×      | ×       | ×           | ×              | ×         | x              | ×          | x     | ×       | ×     | ×              |
| 11. 3 ÉR                       | <i>ი</i> ე           | ŋ       | ح       | œ۲     | ¢      | ىن      | ۳.          | ~              | N         | C <sup>2</sup> | ŋ          | ო     | ო       | n)    | ማ              |
| ૧૨. ૪ દર્શન                    | ო<br>                | m       | ىم      | ۵,     | сł     | ىن      | ہے۔         | e,             | ىي        | ъ              | m          | ×     | ŋ       | ŋ     | ŋ              |
| <b>१</b> .व. <b>५ १५</b> ।न    | m                    | m       | 0       | 0      | 0      | o       | 0           | n <sup>y</sup> | r         | ٣              | m          | æ     | ŋ       | ŋ     | ŋ              |
| ૧૪. ૧૫ યોગ                     | 19                   | 44      | e       | З      | n      | ų       | Ю           | ۶              | 8         | 8              | ૧૩         | ૧૫    | 11      | 99    | 99             |

| نې<br>م     | ૧૫. ૧૨ ઉપયોગ           | v              | 2                                                                                               | ry        | ŋ          | m                    | n                 | ŋ         | 7                             | ĥ         | 7                    | ৬                               | 5.9      | っ                                                                                                                     | っ        | ৬         |
|-------------|------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------------|----------------------|-------------------|-----------|-------------------------------|-----------|----------------------|---------------------------------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----------|
| <u>ر</u> د. | ૧૬. ઉપ૦ચ્યવનની         | સંખ્ય          | સંખ્ય                                                                                           | સંખ્ય     | સંખ્ય      | સંખ્ય                | સંખ્ય             | સંખ્ય     | સંખ્ય                         | સંખ્ય     | ਖ਼ਾਮ                 | સંખ્ય                           | સંખ્ય    | ਨਾ.<br>ਨਾ.ਮ                                                                                                           | સંખ્ય    | સંખ્ય     |
| ŝ           | ૧૭. સંખ્યા ઉત્કૃષ્ટ    | અસંખ્ય         | અસંખ્ય અસંખ્ય અસંખ્ય                                                                            | અસંખ્ય    | અસંખ્ય     | અસંખ્ય               | અસંખ્ય            | અનંત      | અસંખ્ય                        | અસંખ્ય    | અસંખ્ય અસંખ્ય અસંખ્ય | •                               | અસંખ્ય   | અસંખ્ય                                                                                                                | અસંખ્ય   | અસંખ્ય    |
|             | ઉપાળ આવ                | ૧૨             | 28                                                                                              | વિરહ      | 0          | 0                    | 0                 | 0         | ૧ મુહ્ત ૧ મુહ્ત ૧ મુહ્ત ૧૨    | ૧ મુહ્રત્ | भुधूर्त              | 32                              | 3        | 38                                                                                                                    | 28       | ج<br>ح    |
|             | વિશ્લ ઉત્કૃષ્ટ         | મહ્તુત         | મુહ્ત                                                                                           | નથી       |            |                      |                   |           |                               | •         | u                    | મુહ્ત                           | મુહ્ત    | મુહ્લ                                                                                                                 | મુહ્ત    | મુહ્લ     |
|             | ઉપપાતચ્ય૦ની            | e-2-1          | 9-2-3                                                                                           | 9-2-3     | e-2-9      | 6-2-3                | 6-2-3             | 9-2-9     | 9-2-3 9-2-3 9-2-3 9-2-3 9-2-3 | 9-2-3     | 6-2-3                | 1-2-3                           | 6-2-9    | e-2-1                                                                                                                 | 9-2-3    | 9-2-3     |
|             | જ્વન્ય સંખ્યા          |                |                                                                                                 |           |            |                      |                   |           |                               |           |                      |                                 |          |                                                                                                                       |          |           |
|             | ઉપ૦ આ૦નો               | ى              | ده                                                                                              | ىي        | er,        | ىي                   | ۍ                 | ٩         | ىئ                            | ۵,        | œ                    | مە                              | e,       | ف                                                                                                                     | س        | نۍ        |
|             | જ્ય૦ વિરહ              | સમય            | સમય                                                                                             | સમય       | સમય        | સમય                  | સમય               | સમય       | સમય                           | સમય       | સમય                  | સમય                             | સમય      | સમય                                                                                                                   | સમય      | મત્ત      |
| ړ.          | ૧૮. સ્થિતિ ઉત્કુષ્ટ    | 9<br>9<br>9    | સાધિક                                                                                           |           | 22000 9000 | ૩ અહો                | 3000              | 10000     | ૧૨ વર્ષ                       | کرد       | ૬ માસ                | က်                              | m        | ىن                                                                                                                    | æ        |           |
|             |                        | સાગરો-         | ૧ સા                                                                                            | म्<br>भूष | व<br>भू    | રાત્ર                | व<br>भू           | ধ         | વર્ષ દિવસ                     | દિવસ      | •                    | પલ્યો૦                          | પલ્યો૦   | પલ્યો૦                                                                                                                | પલ્યો૦   | સા૦       |
|             |                        | મંત્ર          |                                                                                                 |           |            |                      |                   |           |                               |           |                      |                                 |          |                                                                                                                       |          |           |
|             | સ્થિતિ જ્લન્ય          | 10000          | 10000                                                                                           | ₹न्त-     | અન્ત-      | ક્રમ-                | रू<br>इ           | रू<br>इ   | न्<br>ह                       | अन-       | -म-२                 | अन्त-                           | શ્રેન્ત- | 10000                                                                                                                 | ~ ا ~    |           |
|             |                        | વર્ષ           | वर्ष वर्ष                                                                                       | મુહ્ત     | મુહ્લ      | મુંહ્યુત             | મુહ્ત             | મુહ્ત     | મુહ્યત                        | મુહ્ત     | મુંહ્રત              | મુંદ્રત                         | મુહ્લ્   | द्                                                                                                                    | પહેંચો.  | પલ્મો.    |
| ې           | ૧૯. ૬ પર્યાપિત         | Ś              | v                                                                                               | ×         | ۶          | ×                    | ×                 | ∞         | ¥                             | z         | 7                    | s                               | w        | v                                                                                                                     | Ś        | v         |
| ð.          | ૨૦. કિમાહાર            | v              | v                                                                                               | א<br>ה    | ы<br>ы     | אַ<br>ה              | بە<br>بە          | а,<br>б,  | v                             | v         | w                    | v                               | ŝ        | ¢۰,                                                                                                                   | s.       | ŝ         |
|             |                        |                |                                                                                                 | ۍ<br>ح    | بر<br>بر   | ۍ<br>مر              | تر<br>تر:         | ئر.<br>ٹر |                               |           |                      |                                 |          |                                                                                                                       |          |           |
| ني<br>م     | ર૧. ૩ સંશા             | ૧દીર્ઘ૦        | ૧દીર્ઘ૦                                                                                         | નથી       | 0          | 0                    | 0                 | 0         | ૧હેતુ-                        | ૧હેતુ-    | ૧હેતુ-               | e,                              | ~        | ા દાઇ) ૧ દાઇ) ૧દાઇ-                                                                                                   | ૧ દીર્ઘ૦ | ૧દોર્ઘ-   |
|             |                        |                |                                                                                                 |           |            |                      |                   |           | વાદો૦                         | વાદો૦     | વાદો૦                |                                 |          |                                                                                                                       |          | કાલિકી    |
| ŝ           | રર. ગતિ                | ۍ<br>۲         | 7                                                                                               | 50        | 10         | ৩                    | ৩                 | ç         | 0                             | ç,        | ç                    | १२                              | ११       | 7                                                                                                                     | 7        | 7         |
| ຕ໌<br>ດ     | ૨૩. આંગતિ              | <del>ر</del> م | ~                                                                                               | 6<br>6    | 23         | 0,5                  | °°                | ት<br>የ    | <b>°</b>                      | ဝှ        | 10                   | રર                              | 55       | ۍ<br>م                                                                                                                | <b>م</b> | <u>رم</u> |
| ج<br>جلا    | ર૪. ૩ વેદ              | ٩              | ર                                                                                               | ہے        | ہے ا       | ىن                   | <del>م</del>      | ہے        | مع                            | ىت        | 6,                   | m                               | m        | ~                                                                                                                     | ~        | ~         |
| 1.          | ર૪ દંડકોનું અલ્યબહુત્વ | お ゼ かっ         | નેક પ્રકારે                                                                                     | છે. જેથી  | ો અહીં સ   | [ <b>ક્ષે</b> પ્તય-> | <b>મ્માં આ</b> પ્ | ો શકાય    | તે <b>કું નથી</b> ,           | યુલી પુ   | ष्ट्री अपू           | વનસ્મતિ                         | માં શાન- | અનેક પ્રકારે છે. જેથી અહીં સંજ્ઞિપ્તયન્ત્રમાં આપી શકાય તેવું નથી, વળી પૃથ્વી અપૂ વનસ્પતિમાં જ્ઞાનની, તેમજ નાટક-દેવમાં | નારક-દે  | વમાં      |
|             |                        | ě.             | દેષ્ટિવાદોટની સંજ્ઞાની સ્વલ્પતા વગેરે કારણોથી વિવસા રાખી નથી, પદ્મ વસ્તુતઃ અંશે અંશે પણ હોય છે. | સંશાની ર  | વલ્પતા વ   | ોરાક રોડા            | या दि             | ાસા રાખી  | નથી, પ                        | ष वस्तित  | : અંશે               | 2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2 | હોય છે.  |                                                                                                                       |          |           |

## चोवीश दंडकमां २४ द्वारोनी स्थापना

www.jainelibrary.org

**अवतरण** આ શ્રીચન્દ્રીયાના કર્તા સૂરિવરકૃત આ ગાથા નથી. પરંતુ તેઓશ્રીના ગચ્છની કે પરંપરાની અથવા તો તેઓશ્રી પ્રત્યે આદર-માન ધરાવનાર કોઈ વ્યક્તિએ બનાવીને જોડી દીધેલી છે. શ્રી ચન્દ્રમહર્ષિએ તો મૂલગાથા ૨૭૧માં જ માત્ર સ્વનામોલ્લેખ કરી લીધો છે, પરંતુ ત્યાં ગચ્છ કે ગુરુજીનું નામ જણાવ્યું ન હતું, એટલે તેનો નિર્દેશ કરવા ખાતર, અથવા ભવિષ્યમાં પ્રસ્તુત મહર્ષિ અન્ય કોઈ ગચ્છીય હશે, એવું કોઈ માની ન બેસે એ ઉદેશથી, આ નૂતનગાથા બનાવી જોડી દીધી હોય તો અસંભવિત નથી. છતાં જે હોય તે ખરૂં! આ ગાથા એક નવી જ વસ્તુનું પણ સૂચન કરી જાય છે. તે એ કે,—આ ગાથા રચનારે આ શ્રી ચન્દ્રીયાસંગ્રહણીને **'સંગ્રહણીરત્ન'** એવા નામથી ઓળખાવી છે.

## मलधारिहेमसूरीण सीसलेसेण विरइयं सम्मं । <u>संघयणिरयण</u>मेयं नंदउ जा वीरजिणतित्यं ॥३४६॥

સંસ્કૃત છાયા—

मलधारिहेमसूरीणां शिष्यलेशेन विरचितं सम्यक् । संग्रहणीरलमेतद् नन्दतु यावत् वीरजिनतीर्थम् ॥३४६॥ शબ्दार्थ सुगभ છे.

गावार्ष મલધારિંગચ્છના શ્રીહેમચન્દ્રસૂરીશ્વરજીના બાળશિષ્ય શ્રીચન્દ્રમહર્ષિએ શ્રેષ્ઠ પ્રકારે વિરચેલું આ संग्रहणीरत्न અર્થાત્ એ નામનો આ ગ્રન્થ, શ્રીશ્રમણભગવાન મહાવીરજિનનું તીર્થ જ્યાં સુધી વિદ્યમાન રહે ત્યાં સુધી વિદ્યમાન રહો ! ॥૩૪૯॥

**વિશેષાર્ચ** વિક્રમની બારમી શતાબ્દીમાં થએલા, મહારાજા કષ્ટદિવે આપેલા '**મलઘારિ'** બિરુદધારી, શ્રીહર્ષપુરીય ગચ્છના ભૂષણરૂપ શ્રીમદ્ <sup>૬૬૪</sup>અભયદેવસૂરિ મહારાજ (ત્રીજા)ના પટ્ટરત્ન શ્રીમદ્<sup>૬૬૫</sup>હેમચન્દ્રસૂરિજી અને તેઓશ્રીની પાટે આવેલા, તેઓશ્રીના જ શિષ્ય 'શ્રીચન્દ્ર' નામના મહર્ષિ થયા. જેમણે આ સુંદર અને શ્રેષ્ઠ એવું **'સંગ્રહણીરત્ન'** નિર્માણ કર્યું.

આ ગાથામાં **'સંग્રहणीरयण'** શબ્દ પ્રયોજ્યો છે. એથી આ ગ્રન્થને **'સંગ્રહણીરત્ન'** એવું નામાર્પણ કરવાની લાલચ આપણને પણ થઈ આવે તે સ્વાભાવિક છે અને અમુક રીતે યોગ્ય પણ છે. પરંતુ એવું સાહસ ત્યારે જ થઈ શકે કે મૂલકર્તાએ અથવા ટીકાકારે તેવું નામ જણાવ્યું હોય તો. તો હવે એ પ્રશ્ન કરી શકાય કે મૂલકર્તા કે ટીકાકારે તેવું નામ જણાવ્યું છે ખરૂં ? તો તેનો જવાબ છે ના. આ ગ્રન્થની જ અંતની મુદ્રિત ગાથામાં સ્વકૃતિને સ્પષ્ટ રીતે માત્ર <sup>૬૬૬</sup> **સંગ્રहणી** નામથી

૬૬૪. નવાંગી ટીકાકારથી ભિન્ન.

૬૬૫. કલિકાલસર્વજ્ઞથી ભિન્ન.

૬૬૬. અલબત્ત પંદરમાં સૈકાની કે તે પહેલાં અને પછીની સંગ્રહશીની મૂલગાથાની સંખ્યાબંધ હસ્તપ્રતિઓમાં સંગ્રહશીની ગાથાઓ જ્યાં પૂરી થઈ ત્યાં 'इति श्री चन्द्रसूरि विरचित संग्रहणीरल समाप्त' આવી કે આને લગભગ મળતી પંક્તિ લખીને સહુએ આ સંગ્રહશીને 'સંગ્રહશીરત્ન' એવા શબ્દથી ઓળખાવી છે અને અસલ ગાથામાન ૨૭૪નું જોવા મળ્યું છે. જ ઓળખાવી છે. ટીકાકારે પશ એ જ રીતે ઓળખાવી છે. એટલે આધાર વિના 'રત્ન' શબ્દ જોડવાના પ્રલોભનમાં તજ્ઞાવું મને ઉચિત નથી લાગ્યું.

વળી ક્ષેપક ગાથા બનાવનારે શ્રીચન્દ્રમહર્ષિની કૃતિ પ્રત્યેના આદરભાવથી લોકવર્તી પદ્યર્થોને રત્નની જેમ પ્રકાશ કરનારી હોવાથી, સ્વતંત્ર નામ આપી; ગર્ભિતરીતે આ કૃતિ 'રત્ન' જેવી તેજસ્વી અને કિંમતી છે એવા આર્થિક ઉદ્દેશથી અથવા તો <sup>૬૬૭</sup>જિનભદ્રીયાથી આને અલગ ઓળખાવી શકાય એવા કોઈ હેતુથી શું આ શબ્દ યોજ્યો હશે ખરો ?

આ સંગ્રહશીને બૃહત્ એવું વિશેષણ લગાડીને બૃહત્ સંગ્રહશી અથવા મોટી સંગ્રહશી એ નામથી પ્રસિદ્ધિ કેમ મળી ? એ માટે એક સંભવિત અનુમાન એ કરી શકાય, કે આ જ સંગ્રહશી ગ્રન્થની મૂલ ૨૭૨--૨૭૩ અને ચાલુ ૩૪૪ અને ૩૪૫મી માત્ર આ બે ગાથાઓને જ ટીકાકારોએ '**लघुसंग्रहणी**' શબ્દથી બિરદાવી એટલે પછી સેંકડો ગાથાઓના સંગ્રહવાળી સંપૂર્ણકૃતિને, અભ્યાસીઓએ બૃહદ્ વિશેષણ આપીને પ્રસિદ્ધિ આપી હોય !

વળી હસ્તલિખિત પ્રતિના અંતમાં "ત્રૈલૌક્યદીપિકા અથવા બૃહત્ સંગ્રહશી" આવું નામ પણ મળે છે, એટલે પહેલી આવૃત્તિ પ્રસંગે મેં પશ એ નામને જ પ્રસિદ્ધિ આપી હતી. જો કે તે વખતે આ બાબતમાં પાછલો ભાગ ઝડપથી પૂરો કરવાની ફરજ પડી હોઈ વિશેષ સંશોધન કે કોઈ વિચાર કરવાની તક જ લીધી ન હતી. વળી આ રચના ત્રણેય લોકના પદાર્થોનો પ્રકાશ કરનારી તો છે જ. એટલે નામની યથાર્થતા સમજી મેં પણ પ્રસ્તુત નામને ગ્રન્થના મુખ્ય નામ તરીકે છાપ્યું હતું.

વર્તમાનમાં પ્રચલિત **'દંડક'** નામના પ્રકરશને પણ તેના ટીકાકાર રૂપચંદ્ર મુનિજીએ દંડક પ્રકરણની ટીકા કરતાં કરેલા "**लघुसंग्रहणीटीकां, करिष्ये**S**દં મુદ્ય**." આ ઉલ્લેખથી દંડકપ્રકરશને લઘુસંગ્રહશી શંબ્દથી ઓળખાવતા લાગે છે. એમાં કારણ એ સંભવી શકે કે ભલે ગ્રન્થનું નામ 'દંડક' છે અને ચોવીશે દંડકની ગણત્રી માત્ર એક જ ગાથાથી પૂરી થાય છે. પણ ૨૪ દ્વારોવાળી સંગ્રહશીરૂપ ત્રીજી અને ચોથી આ બે ગાથાઓ જે છે; તે જ ગાથાઓના ૨૪ દંડકમાં થએલા અવતારે જ મુખ્ય ભાગ ભજવ્યો છે. અને બે ગાથાઓનું પ્રાધાન્ય ધ્યાનમાં રાખીને સમગ્રકૃતિને પૂર્વાચાર્યોએ પણ એ જ નામથી ઓળખાવી હોય એ સંભવિત છે. દંડકના ટીકાકાર પણ દંડકને 'લઘુસંગ્રહશી' નામ આપવા લલચાયા હોય તો તે અસ્વાભાવિક નથી.

આ પ્રમાશે અહીં **સંગ્રહશીરત્ન**, વહેવારમાં મોટી સંગ્રહશીથી ઓળખાતા અનેક વિષયોના ભંડાર જેવા આ રોચક, બોધક, મહાન ગ્રન્થનું ભાષાંતર પૂર્શ થયું.

અન્તમાં દેવ-ગુરુ કૃપાથી શરીરના ઘણા જ પ્રતિકૂલ સંજોગો વચ્ચે પણ પૂર્ણતાને પામેલો

૬૬૭. જો આ કૃતિનું સંग્રहणीरल એવું નામકરશ કરીએ તો જિનભવીયાથી સ્પષ્ટ રીતે અલગ ઓળખવાનું સરળ થાય ખરૂં. જો કે આજે તો બંનેય કૃતિઓ 'સંગ્રહશીસૂત્ર' અથવા 'બૃહત્સંગ્રહશી' કે મોટી સંઘયશી (–કે સંગ્રહશી) શબ્દ જ શ્રીસંઘમાં ઓળખાય છે. એટલે નામ સુધારવું કે કેમ તે વિચારાશે. સંગ્રહશીને 'સૂત્ર' તરીકે પક્ષ ઓળખવાની જોરદાર પ્રથા હોવાથી મેં પશ એ રીતે ઓળખાવી, પરંતુ 'પ્રકરશ' કહીએ તે વધુ ઉચિત છે. આ અનુવાદ, વાચકોના સમ્યગ્જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની પુષ્ટિ, વૃદ્ધિ અર્થે થાઓ ! સહુનું મંગલ અને કલ્યાજ્ઞ કરવામાં નિમિત્ત બનો ! એ એક જ અભ્યર્થના.

પ્રાન્તે મતિમંદતા, શીઘ્રતા, અનુપયોગ વગેરે કારણે શ્રીસર્વજ્ઞકથિત કથનથી કંઈપણ વિપરીત પ્રરૂપણા થઈ ગઈ હોય અને મુદ્રણની અશુદ્ધિઓ જે રહી ગઈ હોય તેની શ્રીસંઘ સમક્ષ ત્રિવિધે ત્રિવિધે ક્ષમાયાચના સાથે મિચ્છામિ દુક્કડં આપું છું અને મને ક્ષતિઓની જાણ કરવા વાચકોને વિનમ્ર વિનંતિ કરૂં છું. [૩૪૯] (પ્ર. ગા. સં. ૭૫)

(મૂલ ગાથા ૨૭૪-પ્રક્ષેપ ગાથા ૭૫. સંપૂર્ણ ગાથામાન = ૩૪૯)

મહાન સંગ્રહશી ગ્રન્થનું ભાષાંતર અહીં પૂર્ણ થયું.





વધારો—

## જૈન ગણિતના એક અંગુલના ઇચ અને એક યોજનના માઈલો કેટલા થાય ?

જૈનશાસ્ત્રોમાં ગણિતની એક સ્વતંત્ર પદ્ધતિ છે. એ માપના ખાસ પારિભાષિક શબ્દો પણ યોજાયા છે. એ પારિભાષિક ગણિત મુજબના અંગુલ કે યોજન વગેરે માપના ઇંચ, યોજન કેટલા થાય ? તેની સમજણ અહીં આપી છે. જો કે યોજન કોને કહેવો તેમાં ઘણા વિસંવાદો પ્રવર્તે છે.

**અવતરજ્ઞ**—વર્તમાન વિશ્વમાં પરદેશના વિદ્વાનો–તૈજ્ઞાનિકોએ છેલ્લાં સેંકડો વરસથી ભૌગોલિક અને ખૌગોલિક પદાર્થોની ઉંચાઈ–નીચાઈનું ધોરણ નક્કી કરવા દરિયાઈ એટલે સી–લેવલને ધ્રુવ બનાવ્યું. કારણ કે માપ કાઢવા માટે કોઈપણ એક સ્થાન નક્કી ન હોય તો ગણત્રીને કોની સાથે સાંકળવી ?

જેમ જાહેરમાં સી--લેવલ નક્કી કર્યું છે તેમ જૈન શાસ્ત્રકારોએ પોતાના ત્રૈલોક્ચવર્તી પદાર્થોના માપ માટે (પ્રાયઃ શાશ્વત) **સમભૂતલા** શબ્દથી ઓળખાતા સ્થાનને ઘુવ મધ્યબિન્દુ નક્કી કર્યું છે. આ સ્થાન આપણી આ ધરતીની નીચે છે જે માટે આ ગ્રન્થના પૃષ્ઠ ૯૪ થી ૯૭ જુઓ.

આ યુગમાં કુદકે ને ભુસકે હરણકાળ ભરી રહેલા વિજ્ઞાનના માપો સામે આપશી ગણત્રીની વટાવવાની તીવ્ર જિજ્ઞાસા અભ્યાસીઓને હોય એટલે અતિ જરૂરી નોંધો નીચે આપી છે.

જૈન ગણિતના હિસાબે ૪૦૦ ગાઉનો એક યોજન નક્કી થયો છે. આ યોજનના વર્તમાનની ગણિતની પરિભાષામાં માઈલો કરીએ તો સ્થૂલ ગણત્રી મુજબ લગભગ, ૩૬૦૦ આવે અને સૂક્ષ્મ ગણત્રી કરીએ તો ૩૬૩૬.૩૬ (થોડા વધુ) આવે. યોજનના માઈલો કરવા માટે ૩૬૦૦ કે ૩૬૩૬.૩૬ આ રકમોની સાથે ગુણાકાર કરવાથી ઇષ્ટસંખ્યા આવે છે.

### પ્રથમ જ્યોતિષચક્રનાં માપો, માઈલોના હિસાબો કેવી રીતે છે તે જોઈએ

વહેવારમાં ચાર ગાઉનો ૧ યોજન ગણાય છે, શાસ્ત્રીય વહેવારમાં ૪૦૦ ગાઉનો ૧ યોજન થાય છે. આવા એક યોજનના માઈલોની સૂક્ષ્મ ગણત્રી કરીએ તો ૩૬૩૬.૩૬ માઈલ આવે. અને સ્થૂલ ગણત્રી કરીએ તો ૩૬૦૦ માઈલ થાય. જ્યોતિષચક્રનાં માપોના માઈલો કાઢવા સૂક્ષ્મ માટે ૩૬૩૬.૩૬થી અને સ્થૂ માટે ૩૬૦૦થી ગુજ્ઞવાથી ઇષ્ટ સંખ્યા લબ્ધ થાય.

| શનિની      |       | ୯୦୦ |               | #2 EF            | 3580000    |
|------------|-------|-----|---------------|------------------|------------|
| મંગળની     | "     | ৫৫৩ |               | » •              | 3226200    |
| ગુરુની     | 1*    | ୧୯୪ |               | ** **            | 3517800    |
| શુક્રની    | 79    | ૮૯૧ | н             | ** **            | 3209500    |
| બુધની      | **    | 666 | f1            | 11 <del>11</del> | 3165200    |
| નક્ષત્રોની | ы     | 668 | я             | ·· ··            | 31/2800    |
| ચંદ્રની    | PT .  | 670 | **            | <b>н</b> н       | 3152600    |
| સૂર્યની    | **    | 600 | <b>&gt;</b> 7 |                  | 266000     |
| તારાની     | ઉંચાઈ | ଏଟେ | યોજન          | તેના માઈ         | લો ૨૮૪૪૦૦૦ |

સ્થૂલ ગણિતની ગણત્રીએ (લગભગ) ૩૬૦૦ માઈલનો એક યોજન નક્કી કરાય છે. જે ઉપર બતાવ્યું. પણ જો સૂક્ષ્મ ગણત્રીથી ચોક્કસ માપ કરીએ તો ૩૬૩૬.૩૬ માઈલો આવે. અને

### संग्रहणीरत्न (बृहत्त्रंग्रईणी) गुजराती अनुवादसह

એ આધારે ગશત્રી કરીએ તો તારાના માઈલો ૨૮૭૨૭૨/૪૦, સૂર્યના માઈલો ૨૯૦૯૦૮૮/૦૦, ચંદ્રના માઈલો ૩૧૯૯૯૬૦/૮૦ આવે. એ રીતે બીજી ગશત્રી કરી લેવી.

## શાસ્ત્રીય માપોનાં ઈંચ, માઇલ કોના કેટલા છે તે.

**નોંધ :**— જૈન ગણિતશાસ્ત્રમાં મહત્ત્વનાં ત્રણ માપો બતાવ્યાં છે. ૧. ઉત્સેધાંગુલ, ૨. પ્રમાણાંગુલ અને ૩. આત્માંગુલ. આ શાસ્ત્રીય માપની વર્તમાનના પ્રચલિત માપ સાથે તુલના કેવી રીતે છે તે અહીં નીચે બતાવ્યું છે.

|                      | ઉત્સેધાંગુલ સાર્  | યે સરખામશી  |                      |
|----------------------|-------------------|-------------|----------------------|
| એક ઉત્સેધાંગુલ       | એટલે              | લગભગ        | ૧ <mark>૧</mark> ઇંચ |
| એક ઉત્સેધાંગુલ હાથ   | 73                | 37          | ૧ ર્૭થી ૧૮ ઈચ        |
| એક ઉત્સેધાંગુલ ગાઉ 👘 | **                | 53          | ર <u>૧</u> માઈલ      |
| એક ઉત્સેધાંગુલ યોજન  | **                | *1          | ૯ <sup>°</sup> માઈલ  |
|                      | પ્રમાશાંગુલ સા    | થે સરખામશી  |                      |
| એક પ્રમાસાંગુલ       | એટલે              | YOO         | ઉત્સેધાંગુલ          |
| એક પ્રમાશાંગુલ યોજન  | એટલે              | <b>૧૬૦૦</b> | ગાઉ                  |
|                      | ૧૬૦૦ ગાઉના માઈલ અ | ાશરે ૩૬૦૦   |                      |

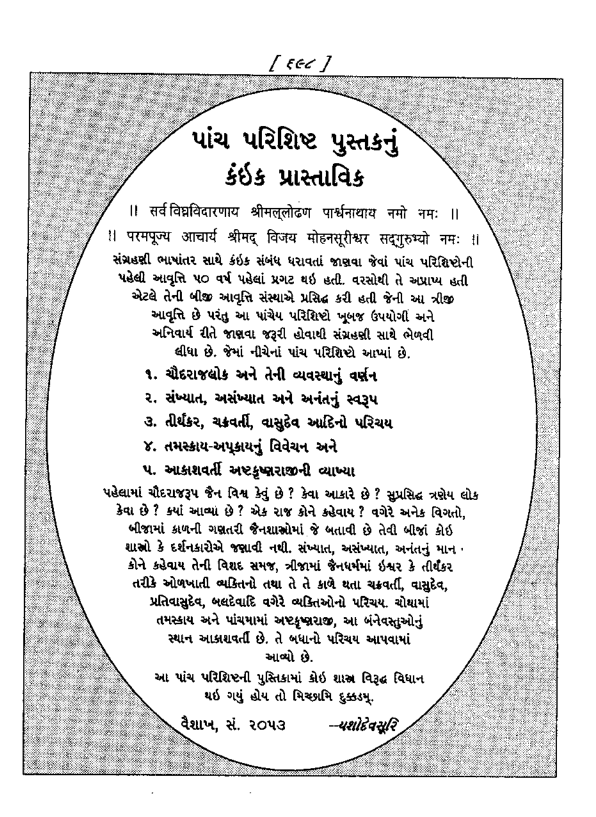
¥ ૫૦૦ ધનુષ્યના હાથ એક હજાર થાય, નિયમ મુજબ બે હજાર હાથના ૪૮ હજાર અંગુલ થાય.
★ ભગવાન શ્રી મહાવીરપ્રભુજીની કાયા ૧૨૦ અંગુલની હતી. ભગવાન આત્માંગુલે એટલે પોતાની કાયાના અંગુલના માપ વડે પાંચ હાથના હતા. આ પાંચ હાથના અંગુલ (પ×૨૪ અંગુલે ગુણતાં) ૧૨૦ થાય. એ રીતે ૧૨૦નો મેળ મળી રહે.

### દિગમ્બર જૈન ગ્રન્થના આધારે શું !

- આપણે સૈતામ્બર શાસ્ત્રને માનનારા છીએ. પણ આપણાથી અન્ય દિગમ્બર ગ્રંથોમાં થોડોક તજ્ઞવત છે. આપણે ૪૦૦ ગુણા ઉત્સેધાંગુલે એક પ્રમાશાંગુલ માનીએ છીએ પણ દિગમ્બરો ૫૦૦ ગુણા ઉત્સેધાંગુલે એક પ્રમાશાંગુલ માને છે. ત્યાં સૂક્ષ્મ ગણત્રીથી ૧ યોજનના ૪૫૪૫.૪૫ માઈલ થાય.
- ૪ દિગમ્બર મતે ભગવાન શ્રી મહાવીરની કાયા આત્માંગુલે ૪ હાથની એટલે (૪×૨૪=૯૬) અંગુલની કહેવાય.
- \* સેતામ્બર મતે સ્થૂલ ગણત્રીથી ઉપર જગ્નાવી આવ્યા કે યોજનના માઈલ ૩૬૦૦ થાય. જ્યારે દિગમ્બર મતે સ્થૂલ ગણત્રીથી ૧ યોજનના ૪૫૦૦ માઈલ થાય. પછ્ય હજુ આ માપને બરાબર સૂક્ષ્મ કરીને કાઢીએ તો ૪૫૪૫/૪૫ માઈલ આવે.

સમાપ્ત શ્રી શત્રુંજ્ય ગિરિવરાય નમઃ વિ. સં. ૨૦૩૬.

બિંદલંસગ્રા કામા ગેબ્કાઓ માંચ પરિશિષ્ટો બૃહત્ સંગ્રહણી ગ્રન્થરત્નના ગુજરાતી ભાષાંતરના અનુસંધાનમાં લખેલાં પાંચ વિષયનાં પાંચ પરિશિષ્ટો અહીં છાપ્યાં છે. લેખક – **મુનિશ્રી યશોવિજયજી** (વર્તમાનમાં -- સાહિત્ય કલારત્ન આચાર્ય શ્રી યશોદેવસૂરિજી) વિ સં ૨૦૫૩ વીર સં. ૨૫૨૩



## [ हल्ल ]

શ્રી શત્રુંજય ગિરિવરાય નમ:

# બૃહત્સંગ્રહશીસૂત્ર ગ્રંથના પાંચ પરિશિષ્ટો

\*

**નોંધઃ**--પૂજ્ય આચાર્ય શ્રી યશોદેવસૂરિજી મહારાજે ૧૮ વર્ષની ઉંમરે કરેલું બારમી સદીમાં થએલા પૂ. આચાર્ય શ્રી ચંદ્રસૂરિજી પ્રજ્ઞીત બૃહત્ સંગ્રહશી ગ્રન્થનું ગુજરાતી ભાષાંતર લગભગ ૮૦૦ પાનાં અને ૬૫ ચિત્રો સાથે પ્રસિદ્ધ થયું હતું. તે સંગ્રહશીને લગતા પાંચ પરિશિષ્ટોનો સમાવેશ આ પુસ્તકમાં કરવામાં આવ્યો નહોતો. તે પાંચેય પરિશિષ્ટો વિ. સં. ૨૦૦૦માં એટલે કે પાંચ વરસ બાદ પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યા હતા. તેનું જ પુનર્મુદ્રશ કરવું જરૂરી હોવાથી તેની બીજી આવૃત્તિ પણ વિ. સં. ૨૦૪૭માં પ્રસિદ્ધ કરી હતી અને આ વખતે વિ. સં. ૨૦૫૩માં બૃહત્ સંગ્રહણીની ત્રીજી આવૃત્તિ પ્રગટ થઈ રહી છે તેમાં જ પાંચ પરિશિષ્ટોનો પક્ષ સમાવેશ કરી લીધો છે.

# 

**મૂમિકા-**અનંતા જીવ-અજીવ, જડ કે ચેતન પદાર્થો ચૌદરાજના પ્રમાણવાળા **ત્રોક્ર** થી ઓળખાતા આકાશક્ષેત્રમાં રહ્યા છે, ત્યારે ચૌદરાજ શું છે ? તેની આકૃતિ, સ્વરુપ, પ્રમાણ કેટલા વિભાગોથી વિભક્ત છે ? તથા તેમાં રહેલા ષટ્દ્રવ્યોનું સ્વરૂપ વગેરે વિગતો નીચે રજૂ કરી છે.

ચક્ષુથી દષ્ટ એવી દુનિયા, ધરતી, પેટાળ, સાગર અને આકાશ આ બધીયે વસ્તુનું જ્ઞાન અને તેનાં રહસ્યો મેળવવાને માટે માનવી હજારો વરસોથી અથાગ પ્રયત્ન કરતો રહ્યો છે, ત્યારે આકાશ, ધરતી વગેરે જે પદાર્થો અદષ્ટ છે તેનો તાગ કાઢવા માટે, રહસ્યો મેળવવા માટે માનવીની કેવી કેવી ઝંખના હશે ?

સૃષ્ટિ ઉપર જન્મેલી ઇશ્વરીય વ્યક્તિઓએ, ધર્મનેતાઓએ, ધર્મગ્રંથોએ, વૈજ્ઞાનિકોએ દશ્ય જગતને તેમજ અદેશ્ય જગતને પોતપોતાની રીતે જાણ્યું અને વિશ્વને વિવિધ આકાર-પ્રકારનું અને અસંખ્ય રહસ્યોથી ભરેલું વર્ણવ્યું છે.

બીજી બાજુ શક્તિશાળી માનવસ્વભાવમાં નવું નવું જાણવાની અદમ્ય વૃત્તિ બેઠી હોય છે એટલે જાતજાતનો પુરુષાર્થ કરવો, નવી નવી ખોજો કરવી તથા જાતજાતનાં રહસ્યો શોધી કાઢવા, આ માટે તે સતત મથતો હોય છે. પરિણામે તે સૃષ્ટિનાં, બ્રહ્માંડનાં, કુદરતનાં અગમ્ય રહસ્યોને તથા નવાં નવાં આવિષ્કારોને, શોધોને યથોચિત જન્મ આપતો રહ્યો છે. આ અંગેના અનેક ગ્રંથો પણ પ્રગટ થઇ ગયા છે.

વિચારવાનું એ છે કે—માનવીય ખોજને સંપૂર્ણ પ્રમાણભૂત માનવી કે ત્રિકાલજ્ઞાની-સર્વજ્ઞ બનેલા આર્ષદેષ્ટા મહામાનવે જ્ઞાનચક્ષુથી આત્મપ્રત્યક્ષ કરેલી વાતને પ્રમાણભૂત માનવી ?

આજના વિજ્ઞાન યુગમાં માનવ મનમાં 'જે જેટલું નજરે દેખાય તે અને તેટલું જ સાચું' આવો વિચાર જોરથી ઘર કરી ગયો છે. આવું એકાંતે માનવું એ માનવીની ટૂંકી દંષ્ટિનું પરિણામ છે. સામાન્ય

## [ 600 ]

માનવીની દષ્ટિ-શક્તિની મર્યાદા છે અને તે કારણથી તે જે વિચારી શકે, જે જાશી શકે તેને પશ મર્યાદા લાગુ પડી જાય છે. આ સંજોગોમાં માનવ વૈજ્ઞાનિકો કહે 'એ બધું જ સાચું અને તે જ આખરી' આ માન્યતા બરાબર નથી. એક બાબત સ્પષ્ટ છે કે સામાન્ય માનવીનું દર્શન સામાન્ય હોય છે અને અસામાન્ય માનવીનું દર્શન અસામાન્ય અર્થાત્ વિરાટ અને વેધક હોય છે.

જે આત્માઓએ તપ, ત્યાગ અને સંયમની સાધના દ્વારા અજ્ઞાનનાં આવરણોને હટાવી જ્ઞાનનો પૂર્ણ પ્રકાશ મેળવ્યો, જ્ઞાનની અંતિમ કક્ષાએ પહોંચી ગયા એવા આત્માઓને હવે કાયાના ચર્મચક્ષુથી જોવાનું કે પુસ્તકીયા જ્ઞાનથી, યાન્ત્રિક સાધનોથી જાણવાનું હોતું જ નથી. હવે તેમને જોવાનું કે જાણવાનું જ્ઞાનચક્ષુથી જ હોય છે, અને તેથી તેમનું સમગ્ર દર્શન આમૂલચૂલ, અપાર અને અનંત હોય છે. જૈનધર્મની પરિભાષામાં જ્ઞાનપ્રાપ્તિની આખરી ટોચ કે કક્ષાને **કેવલજ્ઞાન** શબ્દથી ઓળખાવાય છે. આનાથી આગળ હવે કશી કક્ષા મેળવવાની રહી નથી. આ કેવલજ્ઞાનના ત્રિકાલજ્ઞાન કે સર્વજ્ઞપણું એ નામાન્તરો છે. આ જ્ઞાનથી તે જ્ઞાની મહર્ષિઓને ત્રણેય કાળના દ્વચો-પદાર્થો તથા તેના ગુણ-પર્યાયોનું પ્રત્યક્ષ દર્શન થાય છે અને તેથી જ તેમનું દર્શન સંપૂર્ણ, યથાર્થ અને નિઃશંક કોટિનું હોય છે, કારણકે અસત્ય કે અપૂર્ણ બોલવાના કારણો નષ્ટ થયા બાદ જ કેવલજ્ઞાનનો પ્રકાશ પ્રગટ થતો હોવાથી એમના યથાર્થ કથનને શ્રદ્ધા અને બુદ્ધિ બન્નેયથી સ્વીકારી લેવું જોઇએ. એમ છતાંય જે ફેરફારો આવે છે તે શાથી આવે છે તે શોધવા પ્રયત્ન કરવો જોઇએ.

વૈજ્ઞાનિકો કે અન્ય મહામતિ-બુદ્ધિવંતોનું દર્શન પોતાના જ્ઞાનનો ઉઘાડ પૂરેપૂરો થયો ન હોવાથી તેમજ ભૌતિક સાધનો દ્વારા થતું જે દર્શન તે અધૂરું, અપૂર્શ અને કયારેક તો ઊલટું અને વિલક્ષણ હોય છે એટલે પરીક્ષા કર્યા વિના શી રીતે સ્વીકારાય ?

અહીં અન્ય દાર્શનિકો તથા વૈજ્ઞાનિકોએ જોયેલા વિશ્વની નોંધ આપતો નથી, એની અહીં કોઈ ચર્ચા કરવી નથી. ફક્ત જૈનદાર્શનિકોની દષ્ટિએ બ્રહ્માંડ–વિશ્વ કેવું છે ? અને તેની શી વ્યવસ્થા છે ? એ જ વાત અહીં જણાવું છું.

ભગવાન શ્રી મહાવીરસ્વામી કેવળજ્ઞાની બન્યા હતા તેથી તેમણે ચૌદરાજલોકરૂપ વિશ્વ (બ્રહ્માંડ)ના ત્રૈકાલિક ભાવોને આત્મપ્રત્યક્ષ કર્યા હતા. કારણકે તેઓ તો પૂર્ણાત્મા બન્યા હતા એટલે તેમનું દર્શન પૂર્ણ હતું અને જેવું તેમનું દર્શન તેવું જ તેમનું કથન હતું. મહાન દેષ્ટાએ પોતાના જ્ઞાનમાં વિરાટ આકાશની અંદર વિરાટ વિશ્વનું જે મહાદર્શન આત્મપ્રત્યક્ષ કર્યું ત્યારે તેમણે વિશ્વને જે આકારે જોયું, જે માપે જોયું તે, અને આ વિશ્વમાં કર્યા કર્યા કેવાં કેવાં સ્થાનો છે ? કેવા કેવા જીવો છે ? કેવા કેવા દ્રવ્યો-પદાર્થો કેવા કેવા અનંતભાવો અને રહસ્યોથી પૂર્ણ છે ? તેનું સંચાલન, તેની ગત્યાગતિ કેવી રીતે છે ? તે બધું તેમણે કેવલજ્ઞાનરૂપી અરીસામાં નિહાળ્યું અને બોલવા માટેનો સમય મયાદિત હોવાથી મયાદિત પ્રમાણમાં જ તેની જાણ કરી શકે છે.

ભગવાને વિશ્વને કેવા આકારે જોયું તે વાત આ લેખમાં આગળ આવવાની જ છે તેથી અહીં તેની ટૂંકી જ નોંધ લઉં છું.

## [ 609 ]

વિશ્વને સુપ્રતિષ્ઠિત કે વૈશાખ નામના સંસ્થાને અથવા ત્રિશરાવ સંપુટાકારે એટલે કે અમુક રીતે ગોઠવવામાં આવેલાં ત્રણ કૂંડાંનાં આકારવાળું તેમણે જોયું.

તે વિશ્વનું માપ કેટલું ? તેમણે વિશ્વને ચૌદરાજલોક જેટલું ઊંચું અને વિશાળ જોયું. શું ચારેય બાજુથી ચૌદરાજ જેટલું ? તો કહે છે કે - ના ! માત્ર ઊભું જ ચૌદરાજ, બાકીનું માપ આગળ કહેવાશે. ચૌદરાજ સમજવા માટે એક રાજમાન કેટલું છે ? તે જાણી લેવું જોઇએ. એક રાજનું માપ જાણી લેવાય પછી ચૌદરાજની ન કલ્પી શકાય તેવી વિરાટતાનો ખ્યાલ આવી જશે.

### 🏶 એક રાજની વ્યાખ્યા 🏶

ં રાજની લંબાઇ માઇલો, ગાઉ કે યોજનોના માપથી સમજાવી શકાય તેવી નથી. આ માટે બીજી કોઈ ઘટના કે દાખલા દ્વારા જ સમજાવી શકાય તેમ છે.

છતાં જો તેની ટૂંકી વ્યાખ્યા કરવી હોય તો **અસંખ્ય યોજનનો એક રાજ** એમ થઇ શકે. રાજને બરાબર સમજવા માટે શાસ્ત્રોક્ત ઉદાહરણ જોઇએ.

આંકડાથી કે શબ્દથી સમજાવી ન શકાય એવા અંકાતીત કે શબ્દાતીત બનેલા વિરાટ માપને કઇ રીતે સમજાવવું ? જ્ઞાનીઓએ જબરજસ્ત બે ઉદાહરણો આપ્યાં કે જેથી વધુ સ્પષ્ટ અને વિશદ રીતે તેનો ખ્યાલ મળી રહે.

### રાજ માટેનું પહેલું ઉદાહરણ–

આંખના એક પલકારામાં એક<sup>\*</sup> લાખ યોજન (ચાલુ માપે ગશીએ તો ચાર ગાઉનો એક યોજન) એટલે ચાલુ માપે એક કલાકના ચાર લાખ ગાઉની વિરાટ ગતિએ દોડતો કોઇ સ્વર્ગીય દેવ ચોવીસે કલાક દોડતો દોડતો ઊધ્વકાશમાં માર્ગ કાપતો જ જાય, અને એ રીતે પૂરા છ મહિના સુધી દોડી ચૂકે, એ છ મહિનામાં જેટલું અંતર વટાવ્યું તે અંતર **એક રાજ** પ્રમાણ થયું કહેવાય.

### રાજ (રજ્જુ) માટેનું બીજું ઉદાહરણ-

૩૮૧૨૭૯૭૦ મજ્ઞ એટલે શાસ્ત્રીય માપની પરિભાષામાં એકભાર થયું કહેવાય. આવા એક હજાર મજ્ઞ ભાર માનવાળા (વેગવાળો બને તે માટે વજનદાર) તપાવેલા ગોળાને ઊંચે આકાશની ટોચ ઉપર ઊભા રહીને ત્યાંથી કોઇ વ્યક્તિ નીચે જોરથી ફેંકે અને એ ગોળો એકધારી ગતિથી ગબડતો ગબડતો ૬ માસ, ૬ દિવસ, ૬ પહોર, ૬ ઘડી અને ૬ સમયમાં જેટલું અંતર વટાવે તે અંતરને એક રજ્જૂ કે એક રાજમાન થયું કહેવાય.

એક રાજ કેટલું મોટું છે ? તે બે દેષ્ટાંત આપીને સમજાવ્યું. શાસ્ત્રકારને વિચાર આવ્યો કે સમગ્ર ચૌદરાજરૂપ લોકનું વિરાટ પ્રમાણ કાલ્પનિક ઉદાહરણ દ્વારા બતાવી દેવાય તો જિજ્ઞાસુઓને પરમ આનંદ થાય, એટલે તેમણે માધ્યમ તરીકે દેવતા દ્વારા તેની જ <sup>૧</sup>શીઘાતિશીઘ્ર ગતિને વાહન

★ આજના રોકેટો વગેરેની ગતિ તો સાગર આગળ બિન્દુ જેટલી લાગે.

૧. શીઘગતિ એટલે કેવી ? તે સમજવા શાસમાં એક ઉદાહરણ આપ્યું છે. એક દેવ એક લાખ યોજન ઊંચા

## [ 602 ]

બનાવીને અને ગોળાદ્વારા ચૌદરાજના વિરાટ માપનું દર્શન કરાવ્યું.

**હવે પૂરા ચૌદરાજલોક માટેનું ઉદાહરણ**— લોકને માપવા માટે અતિવેગથી દોટ મૂકીને ચાર દિશા અને ઊધ્વી-અધોદિશા એમ છ દિશામાં છ દેવતાઓ રવાના થયા. જે સમયે આ દેવો રવાના થયા તે જ વખતે એક શેઠના ઘરમાં એક હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળો એક પુત્ર જન્મ્યો. હજાર વર્ષ પૂરા થતાં તે મૃત્યુ પામ્યો. ત્યારપછી એક એક હજાર વર્ષનાં આયુષ્યવાળા પુત્ર-પૌત્રાદિ થયા. આ રીતે તેમની સાત પેઢીઓ સમાપ્ત થઇ, અરે ! તેમનાં નામ-ગોત્રાદિ પણ વિસરાઇ ગયા. આ સમય દરમિયાન આ છએ દેવતાઓ દોડતા જ રહ્યા તો પણ લોકનો છેડો આવ્યો નહિ. આ વખતે જ્ઞાનીને કોઇ પ્રશ્ન પૂછે કે પસાર કરેલો ભાગ વધુ કે બાકી છે તે વધુ ? ત્યારે જ્ઞાની જવાબ એવો આપે કે પસાર કરેલો ભાગ ઘણો જ ઓછો છે અને પસાર કરવાનો બાકીનો ભાગ ઘણો જ બાકી છે.

જ્ઞાનીએ આપેલા જવાબથી ચૌદરાજલોક કેટલો વિરાટ છે ? તેની કલ્પના જ કરી શકીએ તેમ નથી.

માનવીની અતિષરિમિત બુદ્ધિ અપરિમિત પદાર્થો, ભાવો અને સત્યોને માપવા જાય તે કયાંથી માપી શકે ? જ્ઞાની કથિત વિરાટ પદાર્થો, ભાવો અને સત્યોને પોતાની બુદ્ધિથી ન સમજાય ત્યારે અજ્ઞાન અને અલ્પજ્ઞ વ્યક્તિ શાસ્ત્રીય વાતોને હસી કાઢે છે, પરંતુ હવે શાસ્ત્રીય સાચી<sup>૧</sup> વાતોને કાલ્પનિક અને અતિશયોક્તિભરી કહીને હસી નાંખવાનો કે ઉપેક્ષા કરવાનો અંત આવી ગયો છે. કારણકે ખુદ વિજ્ઞાને વૈજ્ઞાનિક સાધનો, સંશોધન અને ગણિતની પ્રક્રિયા દ્વારા સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ અને મહાન રહસ્યોને જે રજૂ કર્યા છે તેથી અગમ્ય બુદ્ધિથી ન સમજી શકાય તેવાં કેટલાંક શાસ્ત્રોક્ત સત્યો સાચાં અને અફર છે તે પુરવાર કરી આપ્યું છે. આટલી ભૂમિકા લખવા સાથે—

#### ૧. વિરાટ વિશ્વ આકાશ-અવકાશમાં છે.

એવા મેરુપર્વત ઉપર ઊભો છે. નીચે ધરતી ઉપર ચાર દિશામાં મેરુપર્વતને પુંઠ કરીને ઊભેલી ચાર દિક્કુમારી દેવીઓ હાથમાં બલિપિંડ લઇને પોતપોતાની દિશામાં એક જ વખતે એકી સાથે આકાશમાં ફેંકે છે. આ વખતે એક લાખ યોજન ઊંચે ઊભેલો પેલો દેવ બલિપિંડો જમીન ઉપર પડે તે પહેલાં જ વિદ્યુત્વેગે ઉતરી ચોતરફ આંટો મારી તે બલિપિંડ હાથમાં ઝડપી લે. આવી ગતિને શીઘ્રગતિ કહેલી છે.

૧. વૈજ્ઞાનિક સંશોધન થવાથી કેટલાંક શાસ્ત્રીય સત્યો વધુ વિશ્વસનીય બન્યાં, તેની તાલિકા રજૂ કરું તો વાચકો આભા બની જશે અને જૈનદર્શનની યથાર્થતા ઉપર વારી જશે, પરંતુ આ લેખમાં તે રજૂ થઇ શકે તેમ નથી.

જેમ એક રાજનું માન કેટલું ? તે આ લેખમાં આપક્ષે જોઈ આવ્યા. તે વાત સામાન્ય વાચકને ગળે ન પક્ષ ઉતરે, પરંતુ વૈજ્ઞાનિકોનો એક દાખલો આપું કે જેથી શાસ્ત્રીય સત્યની આપોઆપ પ્રતીતિ થઇ જશે. વૈજ્ઞાનિકોએ આ વિરાટ આકાશનો અભ્યાસ કર્યો. તેમાં તેમક્ષે સૂર્યમાળાઓ જોઈ. અનેક સૂર્યો જોયા, એક સૂર્યમાળાથી બીજી સૂર્યમાળા કેટલી દૂર છે ? તે વિરાટ દૂરબીનોથી જોઈ, માપ કાઢી ગણત્રી કરીને કહ્યું કે આકાશમાં લાખો સૂર્યમાળાઓ છે. તે એકબીજાથી એટલી દૂર છે કે ત્યાં પહોંચવું હોય તો એક કલાકના એક લાખ માઇલની ઝડપે એક રોકેટ ગંતિ કરે તો એક સૂર્યમાળાથી ફકત બીજી સૂર્યમાળા સુધી પહોંચતા ૮૭ કરોડ વરસ લાગે. તો પછી લાખો સૂર્યમાળા પાસે જતાં કેટલાયે અબજો વરસો લાગે. (જુઓ-રીડર્સ ડાયજેસ્ટમાંથી પ્રેપ્વર્ડ એટલાસ-અમેરિકા.) જેમ એક રાજ માટે શાસ્ત્રીય દેશંત જોયું તેના જેવી જ આ વાત છે. ર. તે ચૌદ રાજમાન પ્રમાણ છે.

### ૩. રાજમાન કોને કહેવાય તે.

ઉપરોક્ત ત્રણ બાબતો જાણી આવ્યા.

આ ચૌદરાજ પ્રમાણવાળા વિશ્વને જૈનધર્મની શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં **ત્તોक** શબ્દથી ઓળખાવાય છે. લોક શબ્દ અત્યંત રૂઢ અને સુપ્રસિદ્ધ શબ્દ છે. અહીં લોક શબ્દ પ્રજાવાચક નહીં પણ અખિલ વિશ્વનો પર્યાયવાચક સ્થલસૂચક શબ્દ છે. આ લોક ચૌદરાજ પ્રમાણ હોવાથી ચૌદરાજ પ્રમાણ લોક-આવું વાક્ય બોલી શકાય.

પ્રશ્ન– લોકસંજ્ઞક સ્થલવાચક બીજા પણ શબ્દો છે, તો તે ચૌદ રાજલોકથી ભિન્ન છે કે શું ?

ઉંત્તર:- વાત બરાબર છે. લોક શબ્દ અંતમાં બોલાતો હોય એવા બીજા ત્રશ શબ્દો છે. ૧. ઊધ્વલોક, ૨. તિર્યક્લોક, ૩. અધોલોક. તેના સ્વર્ગલોક, મનુષ્યલોક અને પાતાલલોક આવાં પર્યાયવાચી નામો પશ છે. વળી મનુષ્યલોકના મધ્યમલોક-મૃત્યુલોક એવાં પર્યાય નામો પજ્ઞ છે. આ ત્રણેય ચૌદરાજલોકના જ પેટા વિભાગો છે. તે ચૌદરાજલોકના જ ભાગો હોવાથી પેટા વિભાગોને પજ્ઞ લોકસંજ્ઞા જોડી તે રીતે વહેવાર કરાય છે. આ પેટા ત્રશલોકમાં શું શું છે ? તે વાત આગળ રજૂ કરીશું. તે પહેલાં તેની આકૃતિ વગેરે વિષે જાણી લઇએ.

### ચૌદરાજલોકની આકૃતિનો પરિચય-

૧. ચૌદરાજલોકનો આકાર વૈશાખ સંસ્થાન જેવો અથવા વૈરાટ આકારે કહ્યો છે, એટલે કે બે પગ પહોળા રાખી, બે હાથને કેડ ઉપર ટેકવી, મુખ સીધું રાખી, સ્વસ્થ થઇને એક વ્યક્તિ ટટાર ઊભી હોય તેવો આકાર લોકનો છે.

૨. સુપ્રતિષ્ઠિત સંસ્થાન અથવા ત્રિશરાવ સંપુટાકારે છે. આ બન્ને એકાર્થક વાચક શબ્દો છે. <sup>૧</sup>શરાવ એટલે માટીનાં ત્રણ કૂંડાથી બનતો આકાર. તે કેવી રીતે ? પ્રથમ કૂંડું ઊંધું મૂકવું. તે પછી તેની ઉપર બીજું કૂંડું ચતું મૂકવું. તે પછી તેની ઉપર ત્રીજું કૂંડું ઊંધું મૂકવું. આ ત્રણ કૂંડાંથી જેવી આકૃતિ સર્જાય તેવો આકાર.

૩. બે હાથે વલોશું કરતી સી બે પગ પહોળા રાખી, બે હાથે વલોશું કરે ત્યારે તે સીનો આકાર લોકાકૃતિ જેવો બની જાય છે.

આમ વિવિધાકારે લોકાકૃતિ વર્ણવી શકાય છે.

આ વિરાટ વિશ્વ કોઇએ બનાવ્યું નથી એટલે પ્રવાહની અપેક્ષાએ તેની આદિ નથી અર્થાત્ અનાદિથી છે. વળી તેનો આત્યન્તિક નાશ નથી તેથી અનંતા કાળ સુધી સ્વસ્વભાવે રહેશે. અર્જન માન્યતા મુજબ આ વિશ્વ કોઇએ રચ્યું નથી, કોઇ તેનો પાલક નથી, કોઇ તેનો સંહારક નથી. વળી આ વિશ્વને શેષનાગ, કાચબો વગેરે ધારણ કરે છે, આ વાતને પણ જૈનદર્શન સ્વીકારતું નથી. જૈનદર્શન

૧. શરાવ એટલે કોડિયું.

## [ 608 ]

માને છે કે જે આત્માઓ રાગ-દ્વેષનો ક્ષય કરી કૃતકૃત્ય બની નિર્વાણ પામ્યા તેઓ પાછા રાગ-દ્વેષથી પૂર્ણ એવા આ જગતને શા માટે બનાવે ? બનાવવાના પ્રપંચમાં શા માટે પડે ? આવું કરે તો તેઓ મુકતાત્મા કેવી રીતે કહેવાય ? તાત્પર્ય એ કે—આ જગત-कેળવિ ન कओ ન ધરિઓ ખિરાધારો સયં સિદ્ધો આ વચનથી જગત કોઇએ બનાવ્યું નથી તેથી તે સ્વયંસિદ્ધ છે, કોઇએ તેને ધારી રાખ્યો નથી તેથી તે સ્વતઃ નિરાધાર એટલે આકાશમાં તથાવિધ સ્વભાવે જ અદ્ધર છે. વસ્તુનો જન્મ થાય તો તેનો વિનાશ પણ માનવો જ પડે. આ વિશ્વ તો અનાદિથી જેવું છે તેવું જ અનંતકાળ સુધી રહેવાનું હોવાથી સદાય શાશ્વત છે.

### લોક--અલોક જેવી વસ્તુ છે તેની પ્રતીતિ કેવી રીતે ચાય?

એક બીજી બાબત ખાસ સમજવા જેવી છે. તે એ કે--વિશ્વમાં વિદ્યમાન જે જે શબ્દો છે તે તે શબ્દોનો વહેવાર સાપેક્ષ જ હોય છે. એટલે શું ? તો તમો કોઇપણ એક શબ્દ બોલો એટલે તેનો પ્રતિપક્ષી શબ્દ ખડો થઇ જ જાય. જેમકે--અહિંસા બોલો એટલે હિંસા, સત્ય બોલો એટલે અસત્ય, ચેતન બોલો એટલે જડ એ રીતે. એમ 'લોક' શબ્દ બોલ્યા એટલે પ્રતિપક્ષી અલોક શબ્દ જન્મી જ જાય એનો અર્થ એ છે કે લોક સિવાય અલોક નામનું દ્રવ્ય (ઔપચારિક રીતે) છે.

જો વાસ્તવિક સ્થિતિ વિચારીએ તો આ લોક કે અલોક એ અનંત અખંડ આકાશમાં જ રહેલી બાબતો છે. આથી તમો એક વિરાટ અખંડ અનંત અવકાશની કલ્પના કરો, અને એની વચ્ચે ચૌદરાજરૂપ લોક રહેલો છે એમ કલ્પો તો ચારે બાજુએ ફરતા અલોક અવકાશ ખાલી પોલાણ ભાગ વચ્ચે ખડા રહેલા લોકનું ચિત્ર આંખ સામે કલ્પી શકશો. અલોકની મહાન અનંતતા આગળ ચૌદરાજમાન લોક સમુદ્ર આગળ જેવું બિન્દુ લાગે તેવો દેખાય.

## લોકમાં અને અલોકમાં શું શું છે?

લોકમાં બધું જ છે. જડ, ચેતન, જીવ, અજીવની સમગ્ર સૃષ્ટિ છે, જ્યારે અલોકમાં કશું જ નથી, ખાલી પોલાણ જ છે. બીજીરીતે વિચારીએ તો લોકમાં ધમાદિ છ દ્રવ્યો છે, જ્યારે અલોકમાં એકેય દ્રવ્ય નથી, એટલે એની વ્યાખ્યા એમ થાય કે છ દ્રવ્યો હોય તે લોક, એ ન હોય તે અલોક. આગળ જેનું વર્ણન કરવાનું છે એ છએ દ્રવ્યો લોકમાં એક જ સ્થાને એક સાથે રહેલા છે. અખંડ એક લોકાકાશ અતિસીમિત છે જયારે અલોક અસીમિત છે.

લોક અને અલોકનો ભેદ પાડનાર છ દ્રવ્યોમાં ફ્રક્ત બે જ દ્રવ્યો છે. જેનું નામ ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય છે. આ બે દ્રવ્યો જો અલોકમાં હોત તો ત્યાં પણ જીવ અને પુદ્દગલની ગત્યાગતિ હોત; તો અલોક એકલું પોલું જ છે એવું કહી ન શકાત પણ ત્યાં ગત્યાગતિ નથી. શા માટે નથી ? તો જીવ પુદ્દગલને ગતિ-ગમન કરવામાં ગતિસહાયક ધર્માસ્તિકાય છે અને સ્થિતિ–સ્થિર થવામાં સહાયક અધર્માસ્તિકાય છે. એ બંને ત્યાં નથી માટે. આ બે જ દ્રવ્યો અકલ્પનીય ભાગ લોકના દેશ્ય-અદેશ્ય વિશ્વમાં ભજવી રહ્યા છે, એ અલોકમાં નથી, તેથી ત્યાં જીવ પુદ્દગલનું કશું અસ્તિત્વ નથી.

## હવે અહીંથી લોક-વિશ્વનું વિવેચન વાંચો

## [ 604 ]

## लोकनुं स्वयंसिद्ध अने शाश्वतादिषणुं

ઇતર દર્શનકારો ભિન્ન વ્યવસ્થા અને પ્રકાર વડે 'ચૌદભુવન'ને માનવા સાથે તેના ઉત્પાદક \*બ્રહ્મા, પાલક વિષ્ણુ, સંહારક મહાદેવ કહે છે અને વિભિન્ન મતે શેષનાગ, કૂર્મ વા કામધેનુ વગેરે પૃથ્વીના ધારક છે એમ કહે છે. આ માન્યતાના જ આધારે તેઓના કેટલાક ગ્રન્થો રચાયા છે, પણ એટલું ચોક્કસ વિચારવું જરૂરી છે કે જે આત્માઓ નિરંજન, નિરાકાર છે. કૃતકૃત્ય બન્યા છે, સર્વોદ્વારક છે, સર્વોચ્ચપણું પામેલા છે, રાગદ્વેષ રહિત છે, સર્વમુકત થવાથી શાશ્વત સ્થાનને પામેલા છે. તેવા આત્માઓને જગતનું ઉત્પાદન, પાલન કે નાશ કરવાનું કશુંએ કારણ રહ્યું જ નથી. આ વિરાટ વિશ્વ કોઇએ બનાવ્યું નથી, તે અનાદિકાળથી સ્વતઃ છે, તે અનંતાકાળ સુધી સ્વયં સ્વસ્વભાવે રહેશે. તેને કોઇ ઇશ્વરી વ્યક્તિ ચલાવતી નથી તેમજ તેનો કોઇ વ્યક્તિ નાશ કરતી નથી તે તેના સ્વભાવે ચાલે છે. તેનો નાશ કાળના પરિબળોથી થાય છે. એથી લોક સ્વયંસિદ્ધ છે. જે માટે કહ્યું છે કે—

### 'केणवि न कओ न धरिओ णिराधारो सयं सिद्धो'

અર્થાત્ આ ચૌદરાજ લોક કોઇએ કર્યો નથી જેથી સ્વયંસિદ્ધ છે. કોઇએ ધારી રાખ્યો નથી જેથી સ્વયં નિરાધાર એટલે આકાશમાં અદ્ધર છે. કોઇએ બનાવ્યો નથી જેથી તે સદાને માટે શાસતો છે. આર્યદેશના આર્યધર્મનો એક મહાન પ્રભાવ છે કે જેના લીધે આકાશમાં વિશ્વ અદ્ધર અને સ્થિર રહે છે.

## चौदराजलोकवर्त्ती पंचास्तिकाय<sup>9</sup>

આ ચૌદરાજલોક ધમાસ્તિકાય, અધમાસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય, જીવાસ્તિકાય એ પંચાસ્તિકાયમય (પ્રદેશોના સમૂહવાળો) છે. પંચાસ્તિકાય સ્વરૂપ દ્રવ્યલોક તે દ્રવ્યથી એક અને વ્યાપક છે. ક્ષેત્રથી લોકપ્રમાણ સર્વદિશાએ અસંખ્ય યોજનનો. **काल**થી અનાદિ અનંત અર્થાત્ હતો, હશે અને વર્તમાનમાં તો છે જ, અર્થાત્ સદા શાશ્વતો. **भाव**થી અસ્તિકાયમાં રહેલા ગુણ-પર્યાયો વડે અનંતપર્યાય યુક્ત છે. કારણકે પંચાસ્તિકાયના સમુદાયથી જ '**लोक**' શબ્દનું પ્રરૂપણ છે, એથી અસ્તિકાયના જે ગુણો-પર્યાયો તે લોકના જ કહેવાય.

★ આ માન્યતાના પાયા ઉપર ઇતર દર્શનકારોએ ખૂબ સાહિત્યનું સર્જન કર્યું છે.

૧. પ્રશ્ન-અસ્તિકાય એટલે શું ?

ઉત્તર--अस्ति=પ્રદેશ, काय=સપૂહ. પ્રદેશોના સમૂહવાળું જે દ્રવ્ય તે 'अस्तिकाय' કહેવાય. આવાં દ્રવ્યો ધર્માસ્તિકાયાદિ પાંચ છે અને છકું દ્રવ્ય काल છે. એ કાળ પણ છ દ્રવ્યમાં અંતર્ગત હોવાથી 'દ્રવ્ય' શબ્દનું સંબોધન અપાય છે. પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તે કાળ વર્તમાન એક જ સમયરૂપ એક જ પ્રદેશવાળો હોવાથી પ્રદેશ સમૂહના અભાવે કાળદ્રવ્યને અસ્તિકાય તરીકે સંબોધાતું નથી. કારણકે તેના ભવિષ્યકાળની વર્તમાનમાં તો કદી ઉત્પત્તિ હોય નહિ, જયારે ભૂતકાળ તો ઉત્પન્ન થઇ ગયો છે જેથી વિનાશિત છે. એ કારણથી જ કાળદ્રવ્ય પ્રદેશોના સમૂહથી વિરહિત હોવાથી તે અસ્તિકાય નથી. કાળની દ્રવ્યમાં ગણત્રી જરૂર થાય છે. પણ તે ઔપગારિક રીતે. આ કારણે લોક માટે **થકસ્તિकાય** નું નહીં પણ '**પञ્चાસ્તિकायमયત્નોक'** એવા રુઢ વાક્યોનો ઉપયોગ શાસ્ત્રોમાં સ્થાને સ્વાને કરવામાં આવેલો છે. અહીંયા अસ્તિ સંસ્કૃતના ધાતુરૂપે ન સમજવો પણ પારિભાષિક પ્રદેશ અર્થમાં સમજવો.

će

## [ 608 ]

આ પાંચ તત્ત્વોમાં ધર્માસ્તિકાય આદિ ચાર તત્ત્વો અજીવ—જડ છે અને એક તત્ત્વ જીવ છે. આ પાંચેય દ્રવ્યો શબ્દથી પણ ઓળખાય છે.

હવે પાંચ અસ્તિકાયનું વિવરણ કરતાં પ્રથમ ધમાસ્તિકાયનું વિવરણ કરાય છે.

## १. धर्मास्तिकाय

**ધર્માસ્તિकाय** આ ધર્માસ્તિકાય જોઇ શકાતો નથી પજ્ઞ ચૌદરાજલોકમાં સર્વત્ર વ્યાપ્ત છે. યદ્યપિ ગતિ-સ્થિતિનું કારણ જીવ, પુદ્દગલ પોતે જ છે, પજ્ઞ નિમિત્ત-કારણ અહીં અપેક્ષિત છે એટલે એમાં ધર્માસ્તિકાય એ ગતિશીલ અને ગતિપૂર્વકસ્થિતિશીલ પદાર્થ જે જીવ અને પુદ્દગલ છે તેમાં નિમિત્ત છે. આ ચૌદરાજરૂપ લોકમાં સ્વભાવે જ ગતિ કરતા જીવો તથા પુદ્દગલો તથા મત્સ્યાદિકોને ગતિ કરવામાં-તરવામાં જેમ જળ સહાયરૂપ બને છે, તેમ આ ધર્માસ્તિકાય પજ્ઞ ગતિસહાયક છે એટલે કે જેમ જળમાં તરવાની શક્તિ મત્સ્યની પોતાની જ હોય છે. પરંતુ તેને તરવાની ક્રિયામાં ઉપકારી કારણ જળ છે. અથવા તો જેમ ચક્ષુમાં જોવાની શક્તિ તો રહેલી છે, પરંતુ પ્રકાશરૂપ સહકારી કારણ વિના જોઇ શકાય નહિ. ત્રીજી રીતિએ વિચારતાં પાંખ દ્વારા સ્વયં ઊડવાની શક્તિ તો પક્ષીમાં વિદ્યમાન છે તથાપિ તેને જેમ હવાની અપેક્ષા તો જરૂર રહે છે, તે જ રીતે જીવ અને પુદ્દગલોમાં ગતિ કરવાનો સ્વયં સ્વભાવ તો છે પરંતુ ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્યના સહચાર વિના તેઓ ગતિ કરી શક્તાં નથી.

જીવોને ગમનાગમનરૂપ ગતિ કાર્યમાં સહાયક ધર્મ ધર્માસ્તિકાયનો છે અને એવી જ રીતે પુદ્દગલમાં ભાષા, ઉશ્વાસ, મન, વચન, કાય-યોગાદિક વર્ગણાનાં પુદ્દગલોની ચલિત ક્રિયાઓમાં, તે તે પુદ્દગલોનાં ગ્રહણ તથા વિસર્જનમાં આ ધર્માસ્તિકાય જ ઉપકારી છે. જો તેનું સહાયકપણું ન હોય તો ભાષાદિક પુદ્દગલોની ગતિના અભાવે ભાષા-મન વગેરે વર્ગણા યોગ્ય પુદ્દગલોના અવલંબન વિના જીવો બોલવું, ચાલવું કે સમજવું ઇત્યાદિ કંઇ પણ કાર્ય કરી શકે નહિ, વિશ્વ સ્થગિત અને શૂન્ય બની જાય.

એ પણ જરૂર ધ્યાનમાં રાખવું કે આ ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય કંઇ પ્રેરક નથી એટલે કે સ્વભાવે જ સ્થિર રહેલા અગતિમાન જીવો તથા પુદ્દગલોને બળાત્કારે ગતિ કરાવે છે અને તે રીતે સહાયકરૂપ બને છે તેવું નથી, પરંતુ જયારે જીવ અને પુદ્દગલો સ્વયંગતિ કરવાના હોય ત્યારે આ દ્રવ્ય માત્ર સહાયક બને છે. જો તે પ્રેરક-ધક્કો મારવાવાળું બની જાય તો. જીવ અને પુદ્દગલો બંનેની હંમેશા ગતિ થયા જ કરે. પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તેમ હોતું નથી, આથી જયારે જીવ અને પુદ્દગલો ગતિ કરતા હોય ત્યારે ત્યાં રહેલું ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય તેઓને ગતિઉપકારક એટલે કે સહાયક બને છે.

આ ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્યના ત્રણ પ્રકારો પડે છે. ૧. स्कंध २. देश અને ३. प्रदेश.

स्कंध–એક વસ્તુનો જ આખો ભાગ તે 'સ્કંધ' શબ્દથી ઓળખાય છે.

**દેશ**–પ્રસ્તુત સ્કંધના સમગ્ર ભાગમાંથી સહજ ન્યૂનાદિ ભાગવાળો જે અમુક વિભાગ (ટૂકડો) તે જ 'દેશ' કહેવાય છે.

**પ્રદેશ**–નિર્વિભાજ્ય વિભાગ કે જે એક <sup>૧</sup>પરમાણુ જેટલો જ સૂક્ષ્મ હોય છે. જેના સર્વજ્ઞ પુરુષો ૧. વિજ્ઞાનનાં સાધનો કોઇ કાળે પરમાણુને જોઇ શકશે નહિ. પરમાણુ બોમ્બની જે વક્ત આવે છે તે હકીકતમાં

### [ 606 ]

પશ બે વિભાગ કલ્પી ન શકે તેવો સૂક્ષ્મ અશુ જેટલો ભાગ તે 'પ્રદેશ' કહેવાય, એટલે કે કલ્પેલા 'દેશ' માંનો એક નિર્વિભાજ્ય વિભાગ (પ્રદેશ) જે દેશ સાથે જ લાગેલો હોય છે તે.

આ ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય 9. દ્રવ્યથી [સંખ્યા વડે] એક છે. ૨. ક્ષેત્રથી લોકાકાશ પ્રમાણ છે. ૨. कालથી ત્રણે કાળમાં રહેવાવાળું શાશ્વત છે. ૪. માવથી વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્થથી રહિત છે અને ૨. गુणથી જીવ–પુદ્દગલને ગતિ કરવામાં સહાયક સ્વભાવવાળું હોવાથી ગતિસહાયક ગુણવાળું છે. એમ આ દ્રવ્યની પાંચ પ્રકારે પ્રરૂપણા થઇ. આ ધર્માસ્તિકાય અલોકમાં નહિ હોવાથી ત્યાં આગળ જીવો તથા પુદ્દગલોની ગતિ થઇ શકતી નથી.

### २. अधर्मास्तिकाय

**अधर्मास्तिकाय** અધમાસ્તિકાયદ્રવ્ય તે ધમાસ્તિકાયવત્ ચૌદરાજલોકમાં સર્વત્ર વ્યાપ્ત છે. એટલે ગુફાઓમાં, સમુદ્ર, નદીમાં સર્વત્ર એક ટાંચણીની અણી જેટલો ભાગ પણ એવો નથી કે જ્યાં ધર્માસ્તિકાયનું અસ્તિત્વ ન હોય. ધર્માસ્તિકાય તથા અધમાસ્તિકાય બન્ને દ્રવ્યો અન્યોન્ય સાહચર્ય સ્વભાવવાળાં છે. તેથી જાણે સાથે જ જન્મેલા ભ્રાતા ન હોય ! એવી કલ્પના જન્માવનારાં છે. જ્યાં ધર્માસ્તિકાય છે ત્યાં જ અધર્માસ્તિકાય રહેલ છે.

આ અધમાસ્તિકાય પણ પાંચ ભેદ વડે પ્રરૂપિત છે. એમાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ આ ચારેયની પ્રરૂપણા તો ધમાસ્તિકાય પ્રમાણે જ અહીં ઘટાવી લેવી, માત્ર પાંચમો જે પ્રકાર **ગુળ** તેમાં તફાવત છે. તે આ પ્રમાણે—-

જેમ કોઇ વટેમાર્ગુને વિશ્રામ માટે વૃક્ષની છાયા, તેમજ જળમાં સ્વભાવે ગતિ કરતા મત્સ્યાદિને સ્થિર થવામાં અધમાસ્તિકાય કારણરૂપ છે, તેમ આ લોકમાં સ્વભાવે જ સ્થિર પરિણામી એવા જીવ તથા પુદ્દગલોને આ અધમાસ્તિકાય એક આલંબનરૂપ દ્રવ્ય છે, એટલું જ નહિ પરંતુ ગમન કરતા જીવોને ઊભવું હોય, સ્થિર થવું હોય, શયન કરવું હોય ઇત્યાદિક અવલંબનવાળાં કાર્યોમાં અને ચિત્તની સ્થિરતા વગેરે <sup>ર</sup>સ્થિરપરિણામી કાર્યોમાં આ અધમાસ્તિકાય જ કારણરૂપ છે.

ધર્માસ્તિકાયની માફક આ અધર્માસ્તિકાય નામનો પદાર્થ પણ જીવ અને પુદ્દગલોને કંઇ પ્રેરણા કરીને-પકડીને વસ્તુને સ્થિર કરતો નથી. પરંતુ સ્વતઃ સ્થિર રહેવાને ઇચ્છતા એવા જીવોને તથા પુદ્દગલોને તે સહાયભૂત બને છે. જો તેઓને તે પ્રેરકરૂપે થઈ પડે તો જીવ, પુદ્દગલો હંમેશાં સ્થિર જ રહ્યા કરે. વળી આ પ્રમાણે બન્ને પ્રકારનાં દ્રવ્યો (ગતિ કરાવવામાં અને સ્થિરતા કરાવવામાં) પ્રેરક રૂપ બને તો ગતિ અને સ્થિતિ બન્નેમાં સાંકર્ય-સંઘર્ષભાવ ઉત્પન્ન થઇ જાય, અને તેથી પદાર્થ સિદ્ધિ અસિદ્ધ થઇ જાય તો એ ન ચાલે. આથી જ બન્ને દ્રવ્યો પ્રેરક નહિ પણ સહાયક ગુણવાળાં છે.

અનેક પરમાણુઓનો બનેલો સ્કંધ કે અણુ છે. પરમાણુને તો જ્ઞાનીઓ જ જ્ઞાનદેષ્ટિથી જોઇ શકે છે.

ર. જો આ 'અધમાંસ્તિકાય' નામનો પદાર્થ જગતમાં ન હોય તો જીવ, પુદ્રગલોની હરહંમેશ ગતિ ચાલુ રહ્યા જ કરે. કોઇ ઠેકાણે સ્થિર અવસ્થા પામે જ નહિ. તેવી રીતે 'ધર્માસ્તિકાય' નામનો પદાર્થ પણ જો ન હોત તો તેઓની હંમેશને માટે સ્થિતિ સ્થિર રહ્યા કરત.

## [ 002 ]

અલોકમાં અધમાસ્તિકાય દ્રવ્ય નથી તેથી ત્યાં જીવ, પુદ્ગલોની સ્થિતિ પશ નથી. જ્યાં આ દ્રવ્યો છે ત્યાં જ જીવ, પુદ્ગલોનું અસ્તિત્વપશું હોઇ શકે છે અને તે અસ્તિત્વ આ ચૌદરાજલોકમાં જ છે.

આ અધર્માસ્તિકાયના પગ્ન સ્કંધ, દેશ અને પ્રદેશના ભેદો ધર્માસ્તિકાય પ્રમાગ્ને જ વિચારવા. આ અધર્માસ્તિકાય અસંખ્યપ્રદેશાત્મક છે.

### ३. आकाशास्तिकाय

આકાશાસ્તિકાય દ્રવ્ય બે વિભાગે વિભક્ત છે એટલે લોક અને અલોકના ભેદ વડે બે પ્રકારે છે. જો કે ખરી રીતે વિચારતાં આકાશ દ્રવ્ય લોકાલોકમાં સર્વત્ર હોવાથી બે વિભાગવાળું હોઇ શકે જ નહિ, પરંતુ લોકમાં રહેલાં ધર્માસ્તિકાયાદિક દ્રવ્યોની સાથેના રહેવારૂપ ઉપચારથી બે વિભાગે તેનું કથન કરાય છે. તેમાં પ્રથમ લોકાકાશનું સ્વરૂપ કહે છે.

**૧. लोकाकाश**—લોકમાં રહેલ આકાશ દ્રવ્ય, અસંખ્ય પ્રદેશ પ્રમાશ છે. અને તે સ્વપ્રમાશ ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય એ બે દ્રવ્યો વડે સદાકાળયુક્ત રહ્યું થકું જેમ રાજા બે પ્રધાનને ધારણ કરીને જગતનું રક્ષણ કરે તેમ આ બન્ને દ્રવ્યો સાથે રહી જગતને ઉપકારક બને છે. કારણ કે આકાશ [અવગાહ] વિના એટલે અવકાશ–આલી જગ્યા વિના જીવ, પુદ્દગલો રહી જ ન શકે, એટલે તે જરૂરી દ્રવ્ય છે.

આ લોકાકાશના સ્કંધ, દેશ, પ્રદેશોનું સ્વરુપ પણ ધર્માસ્તિકાયવત્ સમજવું.

આ દ્રવ્ય દ્રવ્ય થી એક જ અને સર્વવ્યાપ્ત છે. પશ ધર્માસ્તિકાયાદિની અપેક્ષાએ તે બે વિભાગમાં વહેંચાએલું છે. લોકમાં રહેલાં ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્યોની સાથે રહેવાવાળું હોવાથી તે ઔપચારિક રીતે '**लोकाकाश'** કહેવાય છે અને ઉપાધિથી રહિત તે 'अ**लोकाकाश'** કહેવાય છે. એ પ્રમાણે તે દ્રવ્ય. **ક્ષેત્ર** થી લોકાલોક પ્રમાણ હોવાથી અનંત છે. પરંતુ લોકાકાશની અપેક્ષાએ આકાશ દ્રવ્ય અસંખ્ય પ્રદેશાત્મક કહેવાય. **काल**થી તે અનાદિ અનન્ત અર્થાત્ શાશ્વતું છે. **भાવ**થી વર્ણ-ગંધ-રસ-સ્પર્શ રહિત છે અને **મુण**થી અવગાહ-અવકાશ આપવાના સ્વભાવવાળું છે. જેથી ત્યાં જીવ, પુદ્દગલોને સ્થાન મલ્યું છે.

<sup>૧</sup>સાકરને અવકાશ આપનારું જેમ દૂધ છે અને અગ્નિને અવકાશ આપનારો જેમ તપાવેલ લોખંડનો ગોળો છે, તે જ રીતે ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, જીવાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય એ ચારેય દ્રવ્યોને અવકાશ-જગ્યા આપવામાં કારણભૂત કોઇપણ દ્રવ્ય હોય તો આકાશદ્રવ્ય છે. એક આકાશપ્રદેશ જેટલા સ્થાનમાં પરમાણુ આદિ એક દ્રવ્ય રહે છે, તેટલા જ એટલે એક આકાશપ્રદેશ જેટલા સ્થાનમાં

૧. એક પ્યાલો દૂધથી સંપૂર્ણ ભર્યો હોય તેમાં ઉપરથી સાકર નાંખશું તો પશ તે દૂધમાં વધારો નહિ થાય, તેમ દૂધમાં સાકર મિશ્ર થયા પછી કોઇપણ જાતની વધઘટ નહિ બને. જો વધે તો તો પછી અવકાશ આપ્યો એમ બોલાય જ નહિ, પજ્ઞ તેમ તો થતું જ નથી. વળી લોખંડના ગોળાને જે વખતે લુહાર ભાકીમાં તપાવે છે ત્યારે તેમાં અગ્નિ એકમેકપણે સમાઇ રહે છે. તે ગોળો અગ્નિકાયના પ્રવેશથી જરાયે વજનમાં વૃદ્ધિ પામતો નથી. કારણકે તેમાં અન્યપદાર્થને અવકાશ આષવાનો સ્વભાવ હોવાથી તેમાં તે અંતર્ગત થઇ જાય છે. *(ન્ભગવતીસૂત્ર શતક-૧૩, ઉદેશ-૪)* 

## [ 606 ]

[પુદ્દગલની તથાવિધ વિચિત્રતા હોવાથી] સેંકડો, હજારો, લાખો, સંખ્ય, અસંખ્ય અને અનંતપ્રદેશી સ્કંધો-જથ્થો પણ રહી શકે છે. એથી આકાશમાં અવગાહ આપવાના ગુણની સ્વતઃસિદ્ધિ થાય છે. કારણ એક જ કે તેનો અવગાહ [અવકાશ] આપવાનો સ્વભાવ જ છે. અહીંયા આ પણ એક સમજવા જેવી બાબત એ છે કે જે આકાશપ્રદેશમાં સંખ્યપ્રદેશી કિંવા અસંખ્યપ્રદેશી સ્કંધો રહે છે, ત્યાં જ બીજા તેવાં સંખ્ય કિંવા અસંખ્યસ્કંધો પુદ્ગલો પણ તેના તેવા પ્રકારના જાતિ ગુણ સ્વભાવે જ રહી શકે છે. અર્થાત્ પુદ્દગલોનો તેવા પ્રકારનો વિચિત્ર સ્વભાવ જ છે. જેમ એક ઓરડા જેટલા સ્થાનમાં એક જ દીપક પોતાના પ્રકાશને પાથરે છે એ જ ઓરડામાં બીજા પ્રદીપ્ત એવા સેંકડો-હજારો દીપકો કે ઇલેફ્ટ્રીક ગોળાઓ મૂકવામાં આવે તો પણ તે સઘળાય દીવાઓનો પ્રકાશ પૂર્વ પ્રકાશમાં અંતર્ગત થઈ જાય છે. અર્થાત્ એ જ જગ્યામાં તે બધાયના પ્રકાશને અવકાશ મળી શકે છે.

બીજું દેષ્ટાન્ત વિચારીએ તો <sup>\*</sup>એક તોલા જેટલા પારામાં પ્રકુષ્ટ ઔષધિના પ્રબળ પ્રયોગથી ૧૦૦ તોલા જેટલું સુવર્શ પશ પ્રવેશ કરી (સમાઈ) જાય છે. છતાં પણ કોઈ અદ્ભુત અને અગમ્યપ્રયોગ ક્રિયાની શક્તિના બળે તે પારાને પુનઃ તોળશું તો એક તોલો જ પ્રમાશ આવી ઊભું રહેશે. ૧૦૦ તોલા સુવર્શ સમાઈ જાય છતાં જરાપણ તે વધે નહિ. એટલું જ નહિ પણ એ સમાયેલું ૧૦૦ તોલા સુવર્શ અને ૧ તોલો પ્રમાશ પારો બન્નેને એકમેક થયેલ સ્થિતિમાંથી તથાપ્રકારની ઔષધિના સામર્થ્યથી અલગ અલગ પશ કરી શકાય છે.

જો કે આ અલોકના અંતને પાર પામવાને કોઇ સમર્થ નથી જ. છતાં અસત્કલ્પના દ્વારા શ્રી ભગવતીજીસૂત્રના ૧૧માં શતકના, દશમાં ઉદ્દેશમાં જે ઘટના કહેલી છે તેની અહીં સીધી નોંધ જોઇએ.

મેરુપર્વતની ઉપર દશે દિશાવર્તી દશ કૌતુકી દેવો ઊભા રહે, અને એ જ મેરુની ચારે દિશાએ ૨૨ લાખ યોજન દૂર આવેલા માનુષોત્તર પર્વત ઉપર આઠે દિશાએ મેરુને પુંઠ કરી અર્થાત્ મનુષ્યક્ષેત્રના બહારના દ્વીપ-સમુદ્રો તરફ મુખ રાખીને આઠ દિક્કુમારિકાઓ પોતાના હાથમાં રહેલા બલિના પિંડને પોતપોતાની દિશા સન્મુખ ફેંકે, આઠે કુમારિકાઓથી એક જ સમયે ફેંકાએલા, એ આઠે દિશાના બલિપિંડો, પૃથ્વી ઉપર પડતાં પહેલાં જ, મેરુપર્વત ઉપર રહેલા દેવોમાંથી કોઇપગ્ર એક દેવ માનુષોત્તરે પહોંચીને આઠે દિશાએ ફરીને તે પિંડોને જેવા પ્રકારની શીઘગતિ વડે અદ્ધરથી જ ઉપાડી લે, તેવી જ શીઘ્રગતિથી તે બધા દેવો અલોકનો અંત જોવાની ઇચ્છાથી દશે દિશાઓમાં એક સાથે ચાલવા માંડે, હવે એવામાં કોઇ એક ગૃહસ્થને ત્યાં એક લાખ વર્ષના આયુષ્યવાળો પુત્ર જન્મ્યો, પુનઃ તે પુત્રને ત્યાં એક લાખ વર્ષના આયુષ્યવાળો બીજો પુત્ર જન્મ્યો, એ પ્રમાશે સાત પેઢીઓ (વંશ) સુધી લાખ લાખ વર્ષના આયુષ્યવાળા પુત્રોના જન્મ થતાં રહે, કાળે કરીને તે લાખ લાખ વર્ષના આયુષ્યવાળા સાતે પુત્ર-પુરુષો મરજ્ઞ પામી જાય, તેઓના હાડ-માંસ-મજ્જાદિ પજ્ઞ વિનષ્ટ થઇ જાય, યાવત્ તેનું

<sup>★</sup> આ વાત ભગવતી શતક-૧૪, ઉદ્દેશ ૪માં જણાવી છે.

નામનિશાન પજ્ઞ ન રહ્યું હોય. આટલો કાળ પસાર થયા પછી જો કોઇ એક જિજ્ઞાસુ આત્મા કેવળી ભગવંતને પ્રશ્ન પૂછે કે હે ભગવંત ! તે દેવોનું શેષ ક્ષેત્ર (જવાને માટે બાકી રહેલું) ઘણું રહ્યું છે કે ગતક્ષેત્ર (ઓળંગેલું ક્ષેત્ર) ઘણું છે ? તે અવસરે ભગવંત ઉત્તર આપે કે પૂર્વે કહ્યો તેટલો કાળ ગયો છતાં ઉલ્લંઘન કરેલું ક્ષેત્ર (અનંતમાં ભાગ જેટલું) અતિઅલ્પ છે, અને હજુ જવાને બાકી રહેલું ક્ષેત્ર (અનંતગુણ) ઘણું છે. આ દેષ્ટાંતથી અલોકની વિશાળતા કેવી અપાર છે તે કલ્પી શકાશે.

અનંત વિસ્તારવાળા અલોકનો આકાર પોલા લોહના ગોળા સરખો છે અને તે અલોક લોકની ચારે બાજુએ રહેલો છે. તે ધર્માસ્તિકાયાદિ પાંચે દ્રવ્યોથી રહિત છે. માત્ર ત્યાં કેવળ આકાશ-પોલાશ સિવાય બીજું કંઇ છે જ નહિ.

**પ્રશ્નઃ**— એથી જ ભગવતીજી સૂત્ર ગ્રન્થમાં શ્રી ગૌતમ મહારાજાએ પ્રશ્ન પૂછેલો છે કે 'હે ભગવંત ! મહાન ઋદિવાળો મહાન સમર્થ શક્તિવાળો કોઇ એક દેવ લોકાન્તે ઊભો રહીને અલોકને વિષે હાથ અથવા ૫ગ યાવત્ સાથલ વગેરે કોઇપણ અંગ પ્રસારવાને તે સમર્થ છે ?'

ઉત્તર— હે ગૌતમ ! એ કાર્ય કરવાને તે સમર્થ નથી. અલોકને વિષે ધર્મા સ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય દ્રવ્યોનો અભાવ હોવાથી ત્યાં તે દેવોની (જીવ, પુદ્દગલોની) કોઇપણ પ્રકારે ગતિ સ્થિતિ થઇ શકતી જ નથી. તો પછી મનુષ્યાદિકની તો વાત જ શી<sup>4</sup> કરવી ? આ અલોક લોકની ચારે બાજુ છે અને ધર્માસ્તિકાયાદિ પાંચ દ્રવ્યોથી રહિત છે, જેથી ત્યાં આકાશ સિવાય બીજું કંઇ છે જ નહિ. એથી જ કોઇપણ ઇન્દ્ર કે દેવ લોકાન્તે ઊભો રહી અલોકને વિષે હાથ કે પગ કંઇ પણ પસારવા સમર્થ નથી. જો આ દ્રવ્ય ન હોત તો અનંતજીવો અને અનંત પરમાણુઓ અને તેઓના પુનઃ અનંત સ્કંધો વિશ્વ-લોકમાં રહી ન શકત.

એક તસુમાં એક લાકડું રહી શકે તેટલી જ જગ્યામાં તેટલું સોનું વધુ ભારે છતાં રહી શકે છે તે આ અવકાશ–જગ્યા આપવાવાળા દ્રવ્યને કારજ્ઞે જ.

આ પ્રમાણે પૂર્વે કહેવાએલાં ધર્માસ્તિકાયાદિ ત્રણે દ્રવ્યો અનંત અગુરુલઘુ પર્યાયો વડે આશ્રિત છે. કારણકે અરૂપી દ્રવ્યોમાં જ આ પર્યાયો રહેલા છે.

### ४. पुदुगलास्तिकाय

પ્રતિસમય **પુદ્ર**=્પૂરજ્ઞ એટલે મળવું અને **ગल**=ગલન એટલે કે છુટા પડવું કે વિખરવું. આવા સ્વભાવવાળો પદાર્થ તે **પુદ્રગ** કહેવાય. કારણકે સમયે <sup>ર</sup>સમયે પુદ્દગલ સ્કંધો નવા નવા પરમાણુઓથી પૂરાય છે અને પ્રતિસમય પૂર્વબદ્ધ પરમાણુઓથી તે વિખરાઇ પણ જાય છે. એ પુદ્દગલ પ્રદેશ સમૂહરૂપ હોવાથી આ દ્રવ્યને 'અસ્તિકાય'થી સંબોધાય છે. વળી એ પુદ્દગલ વાસ્તવિક રીતે પરમાણુ સ્વરુપ છે પરંતુ તેના વિકારરૂપે સંખ્ય, અસંખ્ય અને અનંતપ્રદેશી સ્કંધો પણ બને જ છે માટે જ સ્કંધને વિભાવ

૧. જુઓ ભગવતીજી શતક-૧૬, ઉદેશ ૮.

ર. કદાચ કોઇ સ્કંધોમાં પ્રતિસમય તેવું ન બને તો પજ્ઞ અમુક વર્શ-ગંધાદિકનો વિવિધ ભેદોમાંથી કોઇપજ્ઞ ભેદનું પુરાવવું તથા તેનું વિખરાવવું અવશ્ય હોય જ છે.

## [ 699 ]

ધર્મવાળો અને પરમાજ્ઞુને સ્વાભાવિક ધર્મવાળો કહેલ છે. એ દરેક ભેદવાળા (પ્રાયઃ) અનંત સ્કંધો જગતમાં સર્વત્ર સર્વદા વિદ્યમાન છે.

આ પરમાણુઓ અને દ્રિપ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધો અનંતા (લોકમાં) વર્તે છે, ક્ષેત્રથી ચૌદરાજલોક પ્રમાણ, કાળથી અનાદિ અનંત, ભાવથી વર્શ, ગંધ, રસ, શબ્દ અને સ્પર્શ સહિત હોવાથી રૂપી દ્રવ્યો છે. આ દ્રવ્ય ગુણથી પૂરણ, ગલન સ્વભાવવાળું હોવાથી વિવિધ પરિણામી અને વિવિધાકૃતિવાળાં છે.

મુખથી બોલાતો 'સચિત્ત'. પથ્થરના અથડાવાથી ઉત્પન્ન થતો 'અચિત્ત' અને જીવના પ્રયત્નથી વાગતાં વાજિંત્રનો નાદ તે 'મિશ્ર', એ ત્રશે પ્રકારના અવાજો, શબ્દો, અંધકાર, ઉદ્યોત, છાયા, આતપ, પાંચ પ્રકારના નીલ વગેરે વર્શો, સુગંધ-દુર્ગંધ, અમ્લપિત્તાદિ છ રસો, લઘુ-ગુરુ વગેરે આઠ પ્રકારનો સ્પર્શ એ પુદ્દગલનાં સ્વાભાવિક તેમજ વૈભાવિક લક્ષણો--પરિશામો છે.

### ५. जीवास्तिकाय

जीवन्ति प्राणान्धारयन्तीति जीवाः એટલે ઇન્દ્રિયાદિ દશ બાહ્ય પ્રાણોને, વાસ્તવિક દષ્ટિએ સમ્યગ્જ્ઞાન- દર્શન-ચારિત્રાદિરૂપ ભાવપ્રાણોને ધારણ કરનારો તે જીવ કહેવાય. જીવનું બીજું લક્ષણ ચેતના કહયું છે એટલે જીવમાત્રમાં સૂક્ષ્મથી લઇને ઉત્તરોત્તર વધતાં એવાં જ્ઞાનનાં અંશો હોય જ છે. જ્ઞાન વિનાનો કોઇ જીવ હોતો જ નથી અને જ્ઞાન વિનાનો કોઇ જીવ હોય તો તે અજીવ કહેવાય.

અખિલ વિશ્વમાં સર્વ તત્ત્વોમાં જીવ તત્ત્વ જ પ્રધાન તત્ત્વ છે. બીજા તત્ત્વો એના આશ્રયનું અવલંબન કરવાવાળાં છે. આ જીવ વ્યવહારનયે કર્મનો કર્ત્તા, તેનો ભોકતા, તદનુસારે સંસાર અટવીમાં ભ્રમણકર્તા અને અંતે એ જ આત્મા તે કર્મનો પરિનિર્વાતા--વિનાશ કરનાર છે, અને નિશ્વયનયની દષ્ટિએ જીવ જ્ઞાન, દર્શન. ચારિત્રાદિક સ્વગુણનો જ કર્તા અને ભોકતા છે.

આ જીવોમાં પ્રદેશસમૂહ હોવાથી તે જીવાસ્તિકાય કહેવાય.

તે જીવદ્રવ્ય દ્રવ્યથી અનંત સંખ્યામાં, ક્ષેત્રથી ચૌદરાજલોકમાં તેની ઉત્પત્તિવાળું, કાળથી અનાદિ અનંત સુધી, ભાવથી અરૂપી હોવાથી વર્શ-ગંધાદિક રહિત અને ગુણાથી જ્ઞાનદર્શનાદિગુણયુક્ત અને આકારથી સ્વસ્વશરીર તુલ્ય વિવિધાકૃતિવાળું છે.

### 🕸 અસ્તિકાયનો વધુ પરિચય અને તેની તારવણી 🏶

આ પાંચ અસ્તિકાયોમાં ધર્માસ્તિ આદિ ચાર અજીવ કાયો છે. જ્યારે એક જીવ એ જીવકાય છે. જેનામાં જ્ઞાનાદિનો ઉપયોગ વર્તતો ન હોય તેને અજીવ કહેવાય છે. **અસ્તિકાય** એમાં **અસ્તિ** શબ્દ પ્રદેશ-વસ્તુનો વાચક છે અને **કાય** શબ્દ સમુદાય-સમૂહનો વાચક છે. અસ્તિકાયની વ્યુત્પત્તિ કરીએ તો **अस्तयः प्रदेशाः-तेषां संघातो समूहः इति अस्तिकायः** જેના વડે પોતાના અસ્તિત્વનો ખ્યાલ આવે તેવા પ્રદેશોનો સમૂહ તેને અસ્તિકાય કહેવાય.

આત્મા એક અખંડ પદાર્થ-દ્રવ્ય છે. તેને પ્રદેશો છે તે શૃંખલાબદ્ધ છે તેથી તે કદી અલગ પડતા નથી અને તેથી આત્મદ્રવ્યને સ્કંધ, દેશ, પ્રદેશાદિની વ્યાખ્યાની જરૂર નથી.

### [ 092 ]

ધર્માસ્તિકાયાદિ પાંચ દ્રવ્યો નિત્ય છે. સદા સ્થિર છે અને અરૂપી છે. માત્ર એક પુદ્દગલ જ દ્રવ્ય રૂપી છે. ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ આ ત્રણ દ્રવ્યો (કે તત્ત્વો) અનેક નહીં પણ એક એક છે અને તે નિષ્ક્રિય (ગતિ ક્રિયા ન હોવાની અપેક્ષાએ) છે.

ધર્મ-અધર્મ બે દ્રવ્યો સંખ્યાત પ્રદેશી છે. આકાશ અનંત પ્રદેશી છે. જીવ અસંખ્યાત પ્રદેશી છે જ્યારે પુદ્ગલ સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત પ્રદેશી છે.

આ પ્રમાશે પંચાસ્તિકાયનું કિંચિત્ સ્થૂલ સ્વરૂપ જજ્ઞાવ્યું છે.

#### ६. कालद्रव्य

કાળદ્રવ્ય બે પ્રકારનું છે 9. व्यवहारकाल અને निश्चयकाल.

**ચ્યવદારकालઃ-**અઢી દ્વીપ અને બે સમુદ્ર એટલે કે ૪૫ લાખ યોજનના વિસ્તારવાળા મનુષ્યક્ષેત્રમાં ચંદ્ર-સૂર્ય વગેરે જ્યોતિષીઓના ભ્રમણ ઉપરથી જે કાળનું પ્રમાણ નિર્ણીત થાય છે તેને વ્યવહારકાળ કહેવાય છે, અને તે જૈન સર્વજ્ઞશાસનમાં **સમયથી** આરંભી આવલિકા-મુહૂર્તાદિક અનેક પ્રભેદ-પ્રકારોવાળો છે.

સમય એટલે સર્વજ્ઞની દેષ્ટિ પગ્ન જેના બે ભાગ કલ્પી ન શકે તેવો અવિભાજ્ય-નિર્વિકલ્પ્ય સૂક્ષ્મકાળ તે. (આંખના એક જ પલકારા <sup>૧</sup>જેટલા કાળમાં તો અસંખ્ય સમયો (-કરોડો-અબજોથી આગળ) વ્યતીત થઇ જાય છે) આવા અકલ્પ્ય અતિ સૂક્ષ્મ કાળનું નામ સમય છે. એની પાસે એક પળ તો ઘણી મોટી થઇ પડે છે. અહીં જ સર્વજ્ઞ શાસનની બલિહારી છે. પુદ્ગલ દ્રવ્યનો સૂક્ષ્માંશ પરમાણુ છે તેમ કાળદ્રવ્યનો અતિ સૂક્ષ્માંશ **સમય** છે. જે બંને અતીન્દ્રિયગમ્ય છે. કોઇપણ યાન્ત્રિક સાધનોથી કદી જોઇ શકાતો નથી.

આવા અસંખ્ય સમયોની એક **आवलिका** થાય, ૧,૬૭,૭૭,૨૧૬ આવલિકાઓનું એક મુહૂર્ત (બે ઘડી–૪૮ મિનિટ), ૩૦ મુહૂર્તાનો એક **दिवस**, ૧૫ દિવસનો એક **પક્ષ**, બે પક્ષનો એક **માસ**, બાર માસનું એક **વર્ષ**, અસંખ્યાત વર્ષનો એક <sup>રે</sup>પલ્યોપમ, ૧૦ કોડાકોડી <sup>૩</sup>પલ્યોપમનો એક **सागरોપમ**, તેવા ૧૦ કોડાકોડી સાગરોપમની એક उत्सर्पिणी, અને તેટલા જ એટલે ૧૦ કોડાકોડી સાગરોપમની એક अवसर्पिणी, એ ઉત્સર્પિશી અને અવસર્પિશી બંને મળીને એટલે ૨૦ કોડાકોડી સાગરોપમનું એક **कालयक** થાય છે.

આ સર્વ વ્યવહારિક કાળનાં લક્ષણ-ભેદો છે. ટૂંકમાં ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાનકાળ તે બધોય કાળ વ્યવહારિક છે.

અહીંયા ચઢતો કાળ એટલે કે જે કાળમાં આયુષ્ય, બળ, સંઘયણ, શુભવર્ણ, ગંધ, રસ,

૧. એક જીર્જા વસ્ત્રને ફાડતાં, એક તંતુથી બીજો તંતુ તૂટવામાં પણ અસંખ્ય સમયો વ્યતીત થાય છે. જેનું વધુ વિસ્તૃત સ્વરુપ બૃહત્સંગ્રહણીસૂત્રના મારા ભાષાંતરમાં આપ્યું છે ત્યાંથી જોઇ લેવું.

૨. **પત્ન્યોપમ**—તે જૈન પારિભાષિક શબ્દ છે અને પલ્યના દષ્ટાંતથી આ કાળનું પ્રમાણ નક્કી થતું હોવાથી આ નામ રાખ્યું છે. જે સંખ્ય, અસંખ્ય અને અનંતની વ્યાખ્યા વાંચવાથી સમજાય તેમ છે.

## [ 693 ]

સ્પર્શાદિક અનેક શુભભાવોની ક્રમે ક્રમે વૃદ્ધિ થતી જ રહે તે **उत्सर્વિળી** અને ઉકતભાવોની ક્રમે ક્રમે હાનિ થતી રહે [અશુભ ભાવોની વૃદ્ધિ હોય] તે કાળને **अवसर્વિળી** કાળ કહેવાય છે, આ વ્યવહારિક કાળનું સ્વરૂપ છે.

**નિશ્ચયकા**ल–દ્રવ્યના વર્તનાદિ પર્યાયરૂપ જે નિશ્ચયકાળ તે વર્તના, પરિશામ, ક્રિયા, પરત્વ અને અપરત્વ એમ પાંચ પ્રકારનો છે.

આ નિશ્વયકાળનું અહીં ખાસ વિશિષ્ટ પ્રયોજન ન હોવાથી તેની વધુ વ્યાખ્યા મુલતવી રાખી છે.

આ કાળદ્રવ્ય વ્યવહારકાળની અપેક્ષાએ દ્રવ્યથી અનંતુ, ક્ષેત્રથી ૨૫ દ્વીપ-૨ સમુદ્ર પ્રમાશ, કાળથી અનાદિ અનંત, ભાવથી વર્જ્ઞાદિચતુષ્કરહિત અરૂપી છે. સૂર્યાદિકની ગતિ વડે જ્ઞાત થનારું મુહૂર્ત્રાદિક વડે અનુમેય એવું આ [નિશ્વયનયે] અસ્તિકાય વિનાનું દ્રવ્ય છે.

## 🏶 ખાસ જાણવા જેવી હકીકત 🏶

વિશ્વમાં સર્વોચ્ચકક્ષાના વૈજ્ઞાનિક ગણાતા આઇન્સ્ટાઇન એમ માનતા હતા કે આ વિશ્વ ગતિમાન અને અગતિમાન બે રીતે જે દેખાય છે એની પાછળ કોઇ સૂક્ષ્મ કારણ કામ કરી રહ્યું છે. કોઇ અદશ્ય શક્તિઓ બંને પદાર્થોને સહાય કરી રહી છે એવો તર્ક એમને થયો હતો, અને તેના સંશોધન માટે અથાગ મહેનત કરી રહ્યા હતા. જેની શોધ કરી રહ્યા હતા તે પદાર્થ જૈન વિજ્ઞાનના ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય હતા.

આ વાત મને આજથી ૪૦ વર્ષ પહેલાં ગોડીજી પાયધુનીના ઉપાશ્રયમાં કલકત્તાના પ્રાયઃ બાબુ કુટુંબના એક ઊંડા અભ્યાસી સુશ્રાવકે કરી હતી.

**છણ વ્રવ્યો વિષે નંદ્રक**-જીવ અને પુદ્દગલ દ્રવ્યો પરિષ્નામી, એટલે ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાને પ્રાપ્ત કિયાવાન્ અને નિત્ય છે. જ્યારે શેષ ચાર દ્રવ્યો અપરિષ્નામી, અક્રિય અને અનિત્ય છે. એ છમાં પુદ્દગલ દ્રવ્ય રૂપી અને શેષ દ્રવ્યો અરૂપી છે. કાળ-અપ્રદેશી, શેષ દ્રવ્યો સપ્રદેશી, આકાશદ્રવ્ય ક્ષેત્ર અને સર્વ વ્યાપ્ત દ્રવ્ય છે, શેષ પાંચ ક્ષેત્રી અને દેશ વ્યાપ્ત છે, ધર્માસ્તિકાયાદિ પાંચ દ્રવ્ય કારણ અને જીવદ્રવ્ય અકારણ છે. જીવદ્રવ્ય કર્તા છે, ધર્માસ્તિકાય વગેરે બાકીના પાંચ દ્રવ્ય અકર્તા છે. સર્વ દ્રવ્યો સ્વતંત્ર દ્રવ્યો છે તેથી એકેય દ્રવ્ય અન્ય દ્રવ્યરૂપે પરિષ્ઠામતાં નથી તેથી જ તે અપ્રદેશી કહેવાય છે.

**ત્રોकहानिवृद्धि क्रम** વૈશાખ સંસ્થાનની જેમ પુરુષ અથવા સ્ત્રી આકૃતિએ રહેલા લોકનું અધોતળિયું (પગની પહોળાઇ સ્થાને—સાતમી માઘવતી નરકાન્તે ) સાંત રાજ લાંબું છે. ત્યારપછી વિસ્તારમાં અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની <sup>૧</sup>હાનિ કરતાં કરતાં એક રાજ પ્રમાણ વિસ્તાર રહે ત્યાં સુધી પહોંચવું. આથી તિચ્છલોકનું મધ્યસ્થાન પ્રાપ્ત થશે. (લોક પુરુષ વા સ્ત્રીની આકૃતિના કટિભાગ સ્થાને એટલે ધર્મા પૃથ્વીના ક્ષુલ્લક પ્રતરવર્તી આવેલા અષ્ટરૂચક પ્રદેશનું સ્થાન તે) આ સ્થાનથી આગળ વધતાંની સાથે જ એકેક પ્રદેશની (અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની) વૃદ્ધિ કરતાં કરતાં ત્યાં સુધી પહોંચવું કે

> सगरज्जु मघवइतला पएसहाणीइ महिअले एगा । तो बुड्रिट बंभजा पण पुणसहाणि जा सिवे एगा ॥४॥ (लोक. द्वा.)

Ć

## [ 098 ]

જયાં બ્રહ્મદેવલોક પાસે પાંચ રાજ પ્રમાણ વિસ્તાર પ્રાપ્ત થાય (અર્થાત્ આકૃતિના કોણી ભાગે). હવે ત્યાં પહોંચ્યા બાદ પુનઃ પૂર્વવત્ તે સ્થાનથી એકેક પ્રદેશની હાનિ કરતાં કરતાં લોકાન્ત સુધી પહોંચવું કે જ્યાં એક રજ્જુ માત્ર વિસ્તાર રહે.

આ પ્રમાણે સાતમી માઘવતી નરકના તળિયાથી લોકના અંત સુધીનો ભાગ તે લોક કહેવાય છે. જેમાં સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલ લોક આવેલા છે.

### कइ कह रज्जु क्यां क्यां पूर्ण थाय छे तेः--

આ લોક ચૌદ વિભાગમાં વહેંચાએલો છે. પ્રત્યેક વિભાગનું પ્રમાશ લગભગ એક રજ્જુનું હોય છે. જેથી ચૌદ વિભાગ, ચૌદ રજ્જુ પ્રમાશ થાય. તે આ પ્રમાશે----

સાતમી નારકીના અંતિમ તળિયાથી (અધો લોકાન્તથી) લઇ તે જ સપ્તમ નારકીના ઉપરના તળિયે પહોંચતા એક રજ્જુ બરાબર થાય, ત્યાંથી છકી નારકીને છેડે પહોંચતા બે રજ્જુ. પાંચમીને અંતે ત્રણ, ચોથીને અંતે ચાર, ત્રીજીને અંતે પાંચ, બીજીને અંતે છ અને પહેલી નરકના ઉપરિતન તળિયે પહોંચતા સાત રજ્જુ થાય. રત્નપ્રભાના ઉપરિતન ભાગે પૂર્ણ થએલી સાતમી રજ્જુથી આગળ ચાલીને તિર્યક્લોક વટાવી, સૌધર્મ--ઇશાન દેવલોકના ઉપરિતન પ્રતરે પહોંચતા આઠ<sup>૧</sup> રજ્જુ થાય. ત્યાંથી લઇ સનત્ કુમાર માહેન્દ્ર યુગલના અંતિમ--ઉપરિતન પ્રતર ભાગે પહોંચતા નવ રજ્જુ પૂર્ણ થાય. ત્યાંથી આગળ બ્રહ્મદેવલોક વટાવી લાંતકાન્તે દસ રજ્જુ થાય. સહસ્રારાન્તે અગિયાર રજ્જુ થાય, ત્યાંથી લઇ મહાશુક વટાવી આરણાચ્યુત દેવલોકાન્તે બાર રજ્જુ, ત્યાંથી આગળ નવગ્નેવેયકોના અંતિમ ભાગે પહોંચતા તેર રજ્જુ થાય, ત્યાંથી આગળ અનુત્તર દેવલોક વટાવી લોકના અંત સુધી પરિપૂર્ણ ચૌદ રજ્જુ થાય છે. ચૌદ રજ્જુનો અંત એ લોકાન્ત કહેવાય છે, ત્યારબાદ અલોક શરૂ થાય છે. આ પ્રમાશે 'લોક' ચૌદરાજ પ્રમાણનો છે.

#### लोक 'खंडुकादि' विचार

કેવા આકારે આ લોકની સ્થાપના છે તે સમજવા પ્રથમ **'खંદુक'** ગણત્રીની પદ્ધતિ સમજવી આવશ્યક હોવાથી અહીં તે જણાવાય છે.

એક 'રજ્જુ' શબ્દ દ્વારા જે પ્રમાણ દર્શાવ્યું તેના (તિર્યફ) ચોથા ભાગનું જે પ્રમાણ તે **'સંડુक'** કહેવાય છે. આથી એક રજ્જુના ચાર ખંડુક-ખાનાં કે ભાગ થાય છે. આ ખંડુક=ખંડ–ટૂકડો તે સમચોરસ પ્રમાણનો પડે છે, જેથી લંબાઇ, પહોળાઇ, જાડાઇ ત્રજ્ઞેમાં સમાન પ્રમાણવાળો હોવાથી **'સમચોરસથન સંડુજ**' કહેવાય છે.

૧. આ અભિપ્રાય આવશ્યકનિધુંક્તિ, ચૂર્ણિ અને જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ વિરચિત સંગ્રહણીનો છે.

યોગશાસના અભિપ્રાયે તો સમભૂતલરૂચકથી સૌધર્માન્તે દોઢ રજ્જુ થાય, માહેન્દ્રાન્તે અઢી રજ્જુ, બ્રહ્મદેવલોકે ત્રણ રજ્જુ, અચ્યુતાન્તે પાંચ રજ્જુ, ત્રૈવેયકાન્તે છ રજ્જુ અને લોકાન્તે સાત રજ્જુ પૂર્ણ થાય. લોકનાલિકામાં પણ આ જ અભિપ્રાય છે.

> सोहम्ममि दिवड्ढा अड्ढाइज्झा य रज्जु माहिंदे । चत्तारि सहस्सारे, पणऽच्चुए सत्त लोगन्ते ।९५॥ (लो. द्धा.)

## [ 694 ]

### त्रणे लोकने धारण करनारी त्रसनाडी--

ચૌદરાજ [૫૬ ખંડુક પ્રમાણ] પ્રમાણ લાંબી એક રાજ [ચાર ખંડુક પ્રમાણ] પહોળી, એવી ત્રસનાડી લોકના મધ્યે રહેલી છે. જેની અંદર ત્રણે લોકગત ત્રસાદિ જીવોનો સમાવેશ હોય છે. જેમ કોઇ એક માણસ એક રાજ પ્રમાણ પહોળી એવી સિદ્ધશિલાના મધ્યભાગની સન્મુખ ઊભો રહી જમણી બાજુના સિદ્ધશિલાના છેડે જમણા હાથ વડે અને ડાબા છેડે ડાબા હાથ વડે [સિદ્ધશિલાની બન્ને દિશાને અન્તે] એમ બે હાથ વડે બન્ને બાજુ એકસરખા સમાન વિસ્તારપૂર્વક (એક રજ્જુ પહોળી) લીટીને આંકતો આંકતો સાતમી નારકીના તળિયા સુધી ચાલ્યો જાય, આમ ચૌદરાજ પ્રમાણ આંકેલી બન્ને લીટીના અંદરની-વચગાળેની પહોળાઇના ભાગને માપતાં તે ભાગ એક રાજ પ્રમાણ થાય છે. આથી એક રાજ પ્રમાણ પહોળી-ચૌદરાજ પ્રમાણ લાંબી લોકના મધ્યભાગવર્તી જગ્યા તેને શાસ્ત્રની રૂઢ ભાષામાં **'ત્રસનાડો'** એ નામથી સંબોધાય છે.

પ્રશ્ન-'ત્રસનાડી' કેમ નામ આપ્યું હશે ?

ઉત્તર—આ '**ત્રસનાડી'** એવું નામ આપવાનું પ્રયોજન એ છે કે હાલતા-ચાલતા બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિયાદિક સર્વ જાતિના <sup>વ</sup>ત્રસાદિજીવો તથા સિદ્ધાત્માઓ બધાયનો આ ત્રસનાડીમાં જ સમાવેશ થયેલો છે, માટે આ નાડી ત્રસજીવોના પ્રાધાન્યવાળી હોવાથી આ નામ સાન્વર્થ છે. જો કે એકેન્દ્રિય જીવો નથી એમ નથી કિન્તુ મુખ્યત્વે ત્રસ જીવોની પણ ઘણી પ્રાધાન્યતા હોવાથી, વળી ત્રસ જીવો આ નાડીથી બહાર ન હોવાથી ત્રસનાડી કહેવાય છે.

**વ્રસનાડી સ્થાપના कल્પના**---આ ત્રસનાડી વિસ્તારમાં પૂર્વે કહેલા એવા ચાર ખંડુક પ્રમાજ્ય છે અને લંબાઇમાં ૫૬ ખંડુક પ્રમાશ છે.

આની જ્યારે સ્થાપના કરવી હોય ત્યારે ઊભી પાંચ લીટી દોરવી, એ પાંચના હસ્તાંગુલિવત્ આંતરા તો ચાર જ થશે, એથી તેનો વિસ્તાર એક રજ્જુ પ્રમાણ આવશે, અને એ ઊભી પાંચ લીટી ઉપર જ પ૭<sup>૨</sup> આડી લીટી સમાન પ્રમાણની, સમાન વિસ્તારવાળી દોરવી, જેથી પ૭ના આંતરા પદ્ ગણતાં તેટલા ખંડુક પ્રમાણ લંબાઇ પણ આવી રહેશે. (એક રાજના ચાર ખંડુક એટલે ચૌદરાજના ૧૪૪૪=૫૬ ખંડુક) ઉપરાઉપરી ક્રમશઃ વિચારતાં તે યોગ્ય જ છે.

(આવા ચૌદરાજલોકમાં પ્રતિરજ્જુના વિસ્તારથી અને લંબાઇ પ્રમાણથી કેટલા ખંડુકો કર્યા કર્યા પ્રાપ્ત થાય તે કહે છે.)

### प्रतिरज्जुस्थाने खंडुक संख्या विचारणा---

ત્રસનાડીમાં વર્તતા ત્રણે લોકવર્તી પ્રતિરાજના ખંડુકોને ચાર ચારની પદ્ધતિએ મોટે ભાગે ૧. ટાઢ તડકાથી ઉદ્વેગ પામતાં ઇચ્છાપૂર્વક એક ઠેકાણેથી બીજે ઠેકાણે ગમનાગમન કરવાને સમર્થ એવા જીવોને 'ત્રમ' શબ્દથી સંબોધવામાં આવ્યા છે.

> तिरिय सत्तावज्ञा, उड्ढं पंचेव हुंति रेहाओ । पाएसु चउसु रज्जु चउदसरज्जु य तसनाडी ॥१॥

## [ 698 ]

સરખાવાય છે, એ ખંડુકો ચોરસઘન ગણવાના હોવાથી તેનાં ખાનાં ૪૪૪=૧૬ (વર્ગ ગણિતવત્) પડે. આ ગણત્રી પ્રમાણે દરેક નારકીના ચાર ચાર ખંડુકો ત્રસનાડીમાં હોય. જ્યાં વધારાના હોય ત્યાં તે ત્રસનાડી બહારના સમજવા. હવે સાતમી નારકીનું તળિયું સાત રાજપ્રમાણ વિસ્તારવાળું હોવાથી (૭૪૪=૨૮) ૨૮ ખંડુક થાય. (તે ચોરસઘન હોવાથી ખાનાં ૨૮૪૪=૧૧૨ ચાર પંક્તિના થઇને થાય) એ ચોરસઘન ૨૮માંના ચાર ચોરસઘન ખંડુકો ત્રસનાડીમાં સમજવા, અને બાકી રહ્યા ચોવીશ તેમાંના બાર ખંડુકો ત્રસનાડીની બહાર દક્ષિણ દિશા તરફનાં અને બાકીનાં બાર તે જ નાડીની અપર બાજુનાં (ઉત્તર દિશાની ત્રસનાડીમાં ખાનાં ૧૬, દક્ષિણે ૪૮, ઉત્તરે ૪૮, કુલ=૧૧૨ ખાનાં થઇ જાય.) સમજવાં. **इતિ स्यूलविचाરે પ્રથમ રચ્છુ: ॥** 

છકી નરકને સ્થાને લોક વિસ્તાર સાડા છ રજ્જુ પ્રમાણ હોવાથી તે સ્થાને છવ્વીશ (૬॥X૪) ખંડુક ચોરસઘન લોક પ્રમાણે વિસ્તાર થાય, તેમાં ચોરસઘર્ન ચાર ખંડુકો ત્રસનાડીમાં હોય અને બાકી રહ્યા બાવીશ તે બન્ને બાજુએ થઇ અગિયાર અગિયાર ચોરસઘન વહેંચી નાંખવા. એકંદરે ખંડુક–ખાનાં ચોરસઘનને હિસાબે આ છકી નારકે ૧૦૪ હોય એમાં પૂર્વવત્ ૧૬, ત્રસનાડીમાં ૮૮ બન્ને બાજુનાં થઇને હોય. **इતિ દિતીયરजુ:**!!

પાંચમી નરક સ્થાને લોકવિસ્તાર પ્રમાશ છ રજ્જુ હોવાથી ૨૪ ચોરસઘન ખંડુક થાય. ખાનાં પૂર્વવત્ વહેંચી નાંખવાં. **इति तृतीयरज्जुः ॥** 

ચોથી નરક સ્થાને લોક વિસ્તાર પાંચ રજ્જુ પ્રમાણ, જેથી ખંડુક પ્રમાણ ૨૦ થાય, ખાનાં ૮૦ પડે. ત્રીજી નરક સ્થાને લોક વિસ્તાર ચાર રજ્જુ પ્રમાણ, જેથી ખંડુક પ્રમાણ ૧૬ થાય, ખાનાં ૬૪ પડે. બીજી નરક સ્થાને લોક વિસ્તાર અઢી રજ્જુ પ્રમાણ, જેથી ખંડુક પ્રમાણ ૧૦, ખાનાં ૪૦ પડે. પહેલી નરક સ્થાને લોક વિસ્તાર એક રજ્જુ પ્રમાણ, જેથી ખંડુક પ્રમાણ ૪, ખાનાં ૧૬ પડે. **इति सप्तमरज्जु: ॥** 

ત્યારપછી રત્નપ્રભાથી લઇ સૌધર્માન્તે એક રાજ પ્રમાણ થાય છે. તેમાં તિચ્છલોક અને સૌધર્મસ્થાન બન્ને થઇને સમાપ્ત થાય છે. એમાં લંબાઇના ચાર ખંડુક વિભાગ જેટલો તિચ્છલોક છે. બાકીના સૌધર્મકલ્પના હોય છે. હવે તિચ્છલોકસ્થાને લોક વિસ્તાર એક રજ્જુ હોય છે, જેથી ખંડુક વિસ્તારમાં ચાર પડે અને લંબાઇમાં બે જ સંખ્યાએ હોય. કારણકે તિચ્છાનું પ્રમાણ અલ્પ હોવાથી તે ચાર ખંડુક ચોરસઘન નહિ પણ અર્ધા ચોરસઘન કહી શકાય, માટે ખાનાં ચાર જ પડે. ત્રસનાડી બહાર આ સ્થાને ખંડુક પડે નહિ કારણકે તિચ્છલોકને સ્પર્શીને જ અલોક રહેલો છે.

હવે તિચ્છાંલોકથી ઉપર સૌધર્મ દેવલોક સ્થાને લોક વિસ્તાર ૬ ખંડુક પ્રમાણ છે. તેનાં પણ અર્ધ ચોરસઘન માટે ખાનાં ૧૨ પડે. ૬ ખંડુકમાં ચાર ત્રસનાડીમાં એક એક બહાર સમજવા, કારણકે હવે લોક વૃદ્ધિ થાય છે માટે તે વિસ્તાર પાંચમા દેવલોક સુધી રહેવાનો. **इति अष्टमरज्ज़ः ॥** 

નવમી રજ્જુ સૌધર્મયુગલથી લઇ માહેન્દ્રાન્તે સમાપ્ત થાય છે. ત્યાં ખંડુક વિસ્તારની આડી ચાર પંક્તિઓ પા-પા (૦) રાજ પ્રમાણ પહોળી, ૧ રાજ ઊભી લંબાઇમાં પડે. પ્રથમ ખંડુકની પંક્તિસ્થાને લોકવિસ્તાર ૮ ખંડુક પ્રમાણ છે, એમાં ચાર ત્રસનાડીમાં, બે બે ખંડુક ત્રસનાડીની બંને

## [ 090 ]

બાજુએ સમજવા. બીજી પંક્તિમાં લોકવિસ્તાર વૃદ્ધિંગત થતો હોવાથી દસ ખંડુક વિસ્તાર, તેમાં ચાર ત્રસનાડીમાં અને ત્રસનાડી બહાર બન્ને બાજુએ ત્રશ ત્રશ હોય. ત્રીજી અને ચોથી ખંડુક લીટીઓમાં લોકવિસ્તાર બાર બાર ખંડુક પ્રમાશ હોય છે. તેથી ચાર ત્રસનાડીના અને ત્રસનાડીની બન્ને બાજુએ ચાર ચાર એમ નવ રજ્જુ ચાર ખંડુક પંક્તિઓ વડે સમાપ્ત થાય. **इતિ નવમરખ્ય: ॥** 

દસમી રજ્જુ માહેન્દ્રાન્તથી બ્રહ્મ દેવલોકે સમાપ્ત થાય છે એમાં પજ્ઞ નવમી રજ્જુ પ્રમાણે ચાર ખંડુક પંક્તિઓ હોય, તેમાં પહેલી બે પંકિતસ્થાને લોક વિસ્તાર સોળ સોળ ખંડુક પ્રમાણ છે. તેમાં બન્ને પંકિતના ચાર ચાર ખંડુક ત્રસનાડીમાં અને છ છ ત્રસનાડી બહાર બન્ને બાજુએ હોય, બાકી રહેલી બે ખંડુક પંક્તિઓના સ્થાને લોકવિસ્તાર વીશ વીશ ખંડુક હોય, એમાં ચાર ચાર ત્રસનાડીમાં અને બન્ને પંક્તિના આઠ આઠ ખંડુક ત્રસનાડી બહાર બન્ને બાજુએ હોય, એ પ્રમાણે દસમી રજ્જૂ પૂર્ણ થાય અને ત્યારે બેય બાજુએ લોકાન્ત પણ આવી જાય. **इति दश्यमाज्युः ॥** 

અગિયારમી રજ્જુ બ્રહ્માન્તથી લઇ સહસ્રારાન્તે પૂર્ણ થાય છે, તેમાં પહેલી બે ખંડુક પંક્તિમાં લોકવિસ્તાર વીશ વીશ ખંડુક છે, એમાં ચાર ચાર ત્રસનાડીમાં અને આઠ આઠ ત્રસનાડી બહાર બંને બાજુએ છે. બાકીની બે ખંડુક પંક્તિમાં ૧૬, ૧૬ ખંડુક લોકવિસ્તાર હોય છે, એમાં ચાર ચાર ત્રસનાડીમાં, છ છ ત્રસનાડી બહાર હોય છે. એ પ્રમાશે અગિયારમી રજ્જુ પૂર્ણ થશે. **इતિ एकादशरजुः ॥** 

હવે લોકવિસ્તાર પાછો ધટતો જશે, બારમી રજ્જુ સહસ્રારાન્તથી લઇ અચ્યુતે સમાપ્ત થાય છે. તેમાં પશ ચાર ખંડુક પંકિતઓ અલગ અલગ ગશી ખંડુક સંખ્યા કરવાની હોવાથી પહેલી બન્ને ખંડુક પંક્તિ આગળ બાર બાર ખંડુકનો લોક વિસ્તાર છે. ત્યાં ચાર ત્રસનાડીગત અને બહાર ચાર ચાર બાકીની બન્ને પંક્તિમાં દશ દશ ખંડુક લોકવિસ્તાર, તેમાં ચાર ત્રસનાડીમાં, ત્રશ ત્રશ ત્રસનાડી બહાર હોય છે. એ પ્રમાશે બારમી રજ્જુ સમાપ્ત થશે. **इતિ હાદશરન્યુઃ !!** 

તેરમી રજ્જુ અચ્યુતાન્તથી લઇ નવગ્રૈવેયકાન્તે સમાપ્ત થાય છે. ત્યાં ચાર ખંડુક પંક્તિઓ પૈકી પહેલી પંક્તિ આગળ લોકવિસ્તાર દશ ખંડુક એટલે તેમાં ચાર ત્રસનાડીમાં અને ત્રણ ત્રણ બહાર, બાકીની ત્રણે ખંડુક પંક્તિઓમાં સમાન વિસ્તાર સંખ્યા એટલે આઠ આઠ ખંડુક સંખ્યા પ્રમાણ વિસ્તાર, તેમાં ચાર ચાર ત્રસનાડીમાં અને બબે ત્રસનાડી બહાર છે. **इતિ ત્રયોदશरज्जुः ॥** 

ચૌદમી રજ્જુ નવગ્નૈવેયકાન્તથી લઇ લોકાન્તે સમાપ્ત થાય. ત્યાં ચાર ખંડુક પંક્તિ પૈકી પહેલી બે ખંડુક પંક્તિ આગળ છ છ ખંડુક વિસ્તાર હોય, ત્યાં ચાર ચાર ત્રસનાડીમાં અને એક એક ત્રસનાડી બહાર, બાકીની બે ખંડુક પંક્તિ આગળ ચાર જ ખંડુક લોકવિસ્તાર હોવાથી ચારે ત્રસનાડીમાં જ રહે, ત્રસનાડી બહાર એકેય ખંડુક હોય નહિ. આથી આ સ્થાને એક જ રજ્જુ વિસ્તાર હોય, આ પ્રમાશે ચૌદ રજ્જુ પરિપૂર્ણ થાય છે. **इति चतुर्दशरज्जुः** ॥

## ।। चौदराजलोक प्रमाणमां कुल खंडुक संख्या ।।

ઉક્ત-બન્ને બાજીએ સ્પર્શેલી એવી ૫૬ પંક્તિગત રહેલા ખંડુકોની સર્વ સંખ્યા કરવામાં આવે તો ૮૧૬ ખંડુકો (ખાનાં) આ ચૌદરાજલોકના થાય છે. તે આ પ્રમાણે—

## [ 096 ]

|        | સાતમી •  | ત્તરકને ત  | ળિયે પહે | લા ૨૪જુ | ની ચારે   | પંક્તિઓ | ા, ૨૮ ખંડુક    | પ્રમાણ, કુલ | સંખ્યા ૧૧૨        |
|--------|----------|------------|----------|---------|-----------|---------|----------------|-------------|-------------------|
| છક્રી  | નારકીમાં | બીજા       | રજ્જુની  | ચારે -  | પંક્તિઓ   | ર૬      | ખંડુક પ્રમાસ   | કુલ સંખ્યા  | ૨૬ <b>x</b> ૪≕૧૦૪ |
| પાંચમી | ,,       | ત્રીજા     |          |         | "         | . ૨૦    | **             | P1          | 50×X=00           |
| ચોથી   | ,,       | ચોથા       |          |         | **        | ٩૬      | ••             | P1          | ૧૬×૪⋍૬૪           |
| ત્રીજી | **       | પાંચમા     | ,,       | ,,      | ••        | ૧૦      | ••             | •1          | ૧૦×૪=૪૦           |
| બીજી   |          | છકા        |          | ,,      | *1        | ሄ       | 21             | 31          | ૪×૪=૧૬            |
| પહેલી  |          | સાતમા      | "        | н       |           | ጸ       | "              | 17          | ૪×૪≔૧૬            |
|        |          | આઠમા       | **       | બેપંધિ  | ક્તઓ      | ጸ       | ખંડુક પ્રમાજ્ઞ | 17          | x×5=<             |
|        |          | આઠમા       | રજ્જુની  | બાકીની  | બે પંક્તિ | Ę       | н              |             | ૬×૨=૧૨            |
|        |          | નવમા       | રજ્જુની  | ચાર પં  | કેત પૈકી  |         | પહેલીમાં       | ખંડુકસંખ્યા | ٤                 |
|        |          | P4         | .1       |         | 11        |         | બીજીમાં        | "           | ૧૦                |
|        |          | "          |          | "       | .,        |         | ત્રીજીમાં      | 31          | ٩૨                |
|        |          | **         |          | **      | *1        |         | ચોથીમાં        |             | ૧૨                |
|        |          | દશમા       | **       | 17      |           |         | પહેલીમાં       | <i></i> '   | १६                |
|        |          |            | **       |         | *7        |         | બીજીમાં        |             | १६                |
|        |          |            |          | "       | "         |         | ત્રીજીમાં      | F1          | 50                |
|        |          |            |          |         | "         |         | ચોથીમાં        | ,,          | ૨૦                |
|        | અ        | ગિયારમા    | ••       | ,,      |           |         | પહેલીમાં       |             | 50                |
|        |          | **         | "        | **      | 77        |         | બીજીમાં        | <b>*1</b>   | 20                |
|        |          | ••         | ,,       | **      |           |         | ત્રીજીમાં      |             | ዒዪ                |
|        |          |            |          |         | **        |         | ચોથીમાં        |             | ૧૬                |
|        |          | બારમા      | રજ્જુની  | ચાર પં  | કેત પૈકી  |         | પહેલીમાં       |             | ૧૨                |
|        |          | •1         |          |         | •1        |         | બીજીમાં        | **          | ૧૨                |
|        |          | .,         |          |         | ,,        |         | ત્રીજીમાં      | "           | ૧૦                |
|        |          | 19         |          |         | **        |         | ચોથીમાં        | **          | ૧૦                |
|        |          | તેરમા      | 11       | "       |           |         | પહેલીમાં       | "           | ૧૦                |
|        |          |            |          | н       | "         |         | બીજીમાં        | "           | ۲                 |
|        |          | "          |          | "       |           |         | ત્રીજીમાં      |             | ٢                 |
|        |          | <b>P</b> 4 | **       | **      | "         |         | ચોથીમાં        | **          | ۷                 |
|        |          | ચૌદમા      |          | 11      | ы         |         | પહેલીમાં       | н .         | Ę                 |
|        |          | "          | "        |         | н         |         | બીજીમા         | p.          | Ę                 |
|        |          | "          | н        |         | 74        |         | ત્રીજીમાં      | **          | x                 |
|        |          | <b>†1</b>  | **       | "       | •         |         | ચોથીમાં        | **          | ጽ                 |
|        |          |            |          |         |           |         |                |             |                   |

## [096]

ચૌદ રજ્જુ પ્રમાણ લોકની પદ્દ પંક્તિની સર્વ ખંડુક સંખ્યા ૮૧૬ થાય. પ્રત્યેક પંક્તિગત ખંડુકનો વર્ગ કરીને સર્વ સંખ્યાનો સરવાળો કરવામાં આવે તો ૧૫૨૯૬ ખંડુક વર્ગ થાય. જે વર્ગીકરજ્ઞ પ્રત્યેક પંક્તિસ્થાને ચિત્રમાં બતાવેલું છે.

પદ ખંડુક પ્રમાણ ઊંચો એવો આ ચૌદરાજલોક અધો, મધ્ય અને ઊધ્વ (પાતાલ, મૃત્યુ અને સ્વર્ગ) એ ત્રણે લોકથી વહેંચાએલો છે. એમાં અધો કે હીન પરિણામી તે અધોલોક, મધ્ય પરિણામી તે મધ્ય (તિર્યક્ર) લોક અને ઉત્કૃષ્ટ પરિણામી તે ઊર્ધ્વલોક. તે દરેક સાર્થક નામવાળા છે. તે આ પ્રમાણે—

હીનપરિશામી, અધઃસ્થાને હોવાથી બહુધા ત્યાં અશુભ પરિશામો તથા અશુભભાવોનો સંભવ વિશેષ પ્રમાશમાં હોવાથી તે **अધોત્તોન** કહેવાય છે.

મધ્યપરિશામી, મધ્યભાગે હોવાથી બહુધા મધ્યમ પરિશામવાળાં દ્રવ્યોનાં સંભવયોગે આ **મધ્યમતો**ક્ર નામ સાન્વર્થ છે.

ઉત્કૃષ્ટ પરિશામી, ઊર્ધ્વભાગે હોવાથી, વા ઉત્તમ પરિશામોના યોગવાળો અને ક્ષેત્રપ્રભાવે શુભ પરિશામી દ્રવ્યોની સંભાવનાના યોગે **ऊર્ધ્વलોक** એવું નામ યથાર્થ છે.

## મધ્યલોકનું સ્થાન સમજવા માટે રૂચક સ્થાન કહેવાય છે

અધોલોકની સાત પૃથ્વી પૈકી પહેલી ધર્મા પૃથ્વીમાં લોકાકાશના સમગ્ર પ્રતરોમાં અત્યંત ક્ષુલ્લક (નાનામાં નાના) એવા બે **'ક્ષુल्लकप्रतरો'** 'માંડા' જેવા આકારે આવેલાં છે, તે એક એક આકાશ પ્રદેશાત્મક છે. (એક લાખ યોજન પ્રમાણ મેરુની ઊંચાઇમાંથી ૧૦૦૦ યોજન ભૂમિમાં મેરુનો જે વિભાગ ગયેલો છે, તે આ રત્નપ્રભાના ક્ષુલ્લક પ્રતરોથી પણ નીચે ગયેલો છે.) એ બન્ને ક્ષુલ્લક પ્રતરોના બસબર મધ્યભાગે ગોસ્તનાકારે રહેલા ચાર-ચાર આકાશ પ્રદેશોને રૂચક પ્રદેશો કહેવામાં આવે છે. દિશા-વિદિશા ઊધ્વ, અધો, મધ્યલોક પ્રમુખ વસ્તુઓની ઊંચાઇની ગણત્રી આ રૂચક પ્રદેશોથી કરવામાં આવે છે. દરેકનું સમભૂતલ યા મધ્યવર્તુલ પણ એ જ છે. ઉપરિતન પ્રતરના ચાર પ્રદેશોને ઊર્ધ્વરૂચક કહેવાય છે, અને નીચેના પ્રતરગત ચાર રૂચક પ્રદેશોને અધોરૂચક કહેવાય છે.

**મધ્યતોન પ્રમાળ :**— મધ્યલોકનું પ્રમાશ ૧૮૦૦ યોજન છે, તેમાં ઉપરિતન ક્ષુલ્લક પ્રતરનાં ઊર્ધ્વરૂચક પ્રદેશથી ઊર્ધ્વ ૯૦૦ યોજન સમજવા અને અધોરૂચક સ્થાનથી અધોભાગે ૯૦૦ યોજન સમજવા. આથી ઉપલક્ષગ્રથી એ પશ આવ્યું કે અષ્ટરૂચક સ્થાન એ જ તિચ્છલોકનું મધ્ય છે. એ પ્રમાશે આ મધ્યલોક ઊધ્વધિ ૧૮૦૦ યોજન પ્રમાશ ઝાલર (ઘંટ)ની માફક વર્તુલાકારે રહેલો છે.

जर्ध्वलोक प्रमाण :— અષ્ટરૂચક પ્રદેશથી ૯૦૦ યોજન તિચ્છલોકના છોડયા બાદ (સિદ્ધશિલાન્ત) લોકાન્ત સુધીનો ભાગ તે સર્વ ઊર્ધ્વલોક ગણાય. તે સાત રજ્જુથી કંઇન ન્યૂન <sup>૧</sup>મૃદંગાકારે છે. <u>૧. જે માટે કહ્યું છે કે</u>—वेत्रासनसमोऽधस्तानूमध्यतो झल्लरिनिभः । अग्रे मुरजसंकाशो लोकः स्यादेवमाकृतिः ॥ (योગશાસ)

#### [ 020 ]

**अધોલોક પ્રમાળ ઃ**—અષ્ટરચક પ્રદેશથી નીચે ૯૦૦ યોજન છોડીને અધોલોકાન્ત સુધીનો ભાગ તે અધોલોક જાણવો. તે અધોમુખી કુંભીના આકારે છે.

**સંપૂર્णलोकनुं मध्यस्थानः**— સમગ્ર ચૌદરાજલોકનો મધ્યભાગ, રત્નપ્રભા (ધર્મા) પૃથ્વીને અધોભાગે ફરતા રહેલા ઘનોદધિ, ઘનવાત, તનુવાતને છોડીને અસંખ્યાતા યોજન આગળ જઇએ ત્યારે "લોકમધ્યસ્થાન" આવે છે. તે મધ્યસ્થાનથી ઊધ્વ સાત રજજૂલોક અને અધો પણ સાત રજ્જૂલોક પ્રમાણ થાય છે.

આથી એ થયું કે અધોલોક સાત રજ્જુથી અધિક છે, અને ઊધ્વલોક સાત રજ્જુથી ન્યૂન છે. કારણકે લોકનું મધ્ય ધર્માપૃથ્વી, ઘનોદધિ, ઘનવાત, તનુવાત અને અસંખ્યાતા યોજન આકાશ વીતે તે સ્થાને છે, ત્યાંથી સાત રજ્જુ પ્રમાણ અધોલોક નીચે રહે છે. હવે અધોલોકની આદિ--શરૂઆત રૂચકથી અને અન્ત સાતમી નારકીના છેડે કહેલો છે, ત્યારે લોક મધ્યસ્થાનથી તે રૂચક સુધીમાં આવતા ઘનવાતાદિ સર્વે પદાર્થો તથા ધર્માપૃથ્વીનું અમુક પ્રમાણ એ સર્વ પ્રમાણ અધોલોકના સાત રજ્જુ પ્રમાણમાં ભેળવતાં સાત રજ્જુથી અધિક પ્રમાણ થાય. સાત રાજ ઉપર જેટલું અધિક અધોલોક પ્રમાણ તે, અને તિચ્છાલોકનું પ્રમાણ તે, લોકના મધ્યભાગથી ઉપર સાતરાજમાં ઘટવાથી ઊધ્લલોક સાત રાજમાં ન્યૂન છે, તે વાત નિઃસંદેહ છે.

**अધોતોकનું મધ્યસ્થાન** અધિક એવા સાતરાજ પ્રમાશ અધોલોકનો મધ્યભાગ, ચોથી પંકપ્રભા પૃથ્વીના ઘનોદધિ, ઘનવાત, તનુવાતને વટાવીને આગળ અસંખ્યાતા યોજન પ્રમાશ આકાશ વીત્યા બાદ આવે છે.

मध्यलोकनुं मध्यस्थान-तिચ્છલોકનું મધ્યસ્થાન, અષ્ટરુચ્ચક પ્રદેશવાળા ક્ષુલ્લક પ્રતરો છે.

**ઝર્ધનોकનું મધ્યત્યાન** અષ્ટરુચક પ્રદેશથી લઇ ઊર્ધ્વ લોકાન્ત સુધીનો ભાગ ઊર્ધ્વલોક કહેવાય છે. એ ઊર્ધ્વલોકવર્તી પ્રથમના ચાર દેવલોકને છોડીને પાંચમાં બ્રહ્મદેવલોકના છ પ્રતર પૈકી ત્રીજા રિષ્ટનામા પ્રતરે લોકાન્તિક દેવોનાં વિમાનો છે. તે સ્થાને ઊર્ધ્વલોકનો મધ્યભાગ કહેલો છે.

<sup>9</sup> अघोलोके શું શું વસ્તુ છે ?--સાતરાજ અધિક અધોલોકમાં સાત નરકપૃથ્વીઓ રહેલી છે. ત્યાં નારક આત્માઓ સ્વ--સ્વ કર્માનુસાર યથાયોગ્ય સ્થાને ઉત્પન્ન થાય છે. એમાં પહેલી રત્નપ્રભા પૃથ્વીના ઉપરના ૧૦૦૦ યોજનમાં વાણવ્યંતર તથા વ્યંતર નિકાયના દેવોનાં સ્થાનો છે. ઉપરના ૧૦૦૦ યોજન છોડીને તથા નીચેના ૧૦૦૦ યોજન છોડીને તેર પ્રતરના ૧૨ આંતરામાં ૧–૧ આંતરા છોડી ૧૦ આંતરામાં ૧૦ ભવનપતિ દેવો રહે છે. પરમાધામી દેવો જેઓ નારકોને ત્રાસ આપે છે તે ભવનપતિ નિકાયનાં જ છે, અને લોકોમાં ભૂત, પ્રેત, પિશાચ, શાકિની, ડાકિની જે વળગે છે તે, આ કૌતુકપ્રિય <sup>2</sup>વ્યંતર નિકાયની જાતિનાં દેવ-દેવીઓ હોય છે. કૂબડી વિજયની અપેક્ષાએ અધોલોકમાં મનુષ્યો પણ છે.

**તિર્ચ્કાલોકે શું શું વસ્તુ છે?–**૧૮૦૦ યોજન પ્રમાણ તિચ્છલિકિમાં અસંખ્યાતા દ્વીપ-સમુદ્રો આવેલા છે. પહેલા જંબૂદ્વીપમાં તો આપણે બધાં રહીએ છીએ. આ જ દ્વીપનાં અમુક અમુક સ્થાનોમાં

| ۹. | अहलोय   | निरय असु | रा वंतर न | र तिरि अ    | जोइसतरु | ग्गी । |      |
|----|---------|----------|-----------|-------------|---------|--------|------|
|    | दिवुदही | तिरियलोए | सुरसिद्धा | उड्दलोगम्मि | r 11911 | [लो.   | ना.] |

ર. વ્યન્તરની ગણત્રી મધ્યલોકમાં થાય છે અને ભવનપતિની અધોલોકમાં કરાય છે.

#### [ 029 ]

કલ્યાણકારક ધર્મમાર્ગ પ્રવર્તેલો હોય છે. તે દયાપ્રધાન સુધર્મ દ્વારા આત્માઓ મુક્તિને નિકટવર્તી બનાવી શકે છે. સમુદાયની અપેક્ષાએ મુક્તિને લાયક મગરૂરી ધરાવનાર ત્રણ લોક પૈકી એક તિચ્છલોક જ છે. (એમાં પણ ફક્ત અઢીદ્વીપનો જ ભાગ) સૂર્ય, ચંદ્ર, ગ્રહાદિક જ્યોતિષી દેવો તિચ્છલોકવર્તી જ છે. સર્વ મનુષ્યો અને તિર્યંચો અગ્નિ, વનસ્પતિ (પશુ વગેરે) મોટા ભાગે તિચ્છલોકવર્તી ગણાય છે.

**ઝર્ધ્વતોકે શું શું વસ્તુ છે?** — સૌધર્મથી લઇ અનુત્તર સુધીના દેવલોકો (વૈમાનિક નિકાય)નાં સ્થાનકો ઊર્ધ્વલોકમાં જ આવેલાં છે. તેમાં મહાન સંપત્તિ અને વૈભવસુખને તે ઉત્તમોત્તમ દેવો ભોગવે છે. ત્યારબાદ સર્વકર્મમુક્ત સિદ્ધ પરમાત્માઓથી યુક્ત સિદ્ધશિલા સ્થાન આવેલું છે. ત્યારબાદ સિદ્ધપરમાત્માઓ લોકના અંતે રહેલા છે. ત્યારબાદ અલોક શરૂ થાય છે. અલોકની અપેક્ષાએ લોકપ્રમાણ કંઇપણ હિસાબમાં નથી.

ત્તો મ મ દત્તા સૂચક <sup>9</sup> દ્રષ્ટાન્ત-- આ લોકનું પ્રમાશ કેટલું છે તેને સિદ્ધાંતકાર એક જ દેષ્ટાંત આપી સમજાવે છે. તે આ પ્રમાશે--જંબૂદ્ધીપના મધ્યવર્તી મેરુ પર્વતની ચૂલિકા આગળ ચારે બાજુ કરતા છ દેવો ઊભા રહે. બીજી બાજુ જંબૂદ્ધીપની જગતીના પ્રત્યેક દ્વારે કુલ ચારે દ્વારે ચાર દિક્કુમારિકાઓ બલિના પિંડને લઇ લવશસમુદ્ર તરફ મુખ રાખી ચારે દિશા સન્મુખ (લવશ સમુદ્ર તરફ) તે બલિને ફેંકે, એવામાં ચૂલિકા પાસે ઊભેલા છ દેવ પૈકી કોઇપશ એક જ દેવ પોતાની ઉતાવળીમાં ઉતાવળી ગતિથી ફેંકેલા ચારે દિશાના બલિપિંડો ભૂમિ ઉપર પડયા પહેલાં જ જંબૂદ્ધીપના ચારે દ્વારે ફરીને ગ્રહશ કરી લે. આવા પ્રકારની શીઘતર ગતિએ તે છએ દેવો લોકનો અંત જોવાની ઇચ્છાએ એકી સાથે છએ દિશામાં વટેમાર્ગુની જેમ ચાલી નીકળ્યા, એવામાં એક ગૃહસ્થને ત્યાં પુત્ર જન્મ્યો, તે પુત્ર અનુક્રમે વધવા લાગ્યો, એવામાં તે પુત્રના માતા--પિતાના આયુષ્ય પૂર્ણ થયાં અને તે મરશ પામ્યા. અનુક્રમે એ પુત્ર પશ હજાર વર્ષનું આયુષ્ય ભોગવી મરશ પામ્યો, કેટલેક કાળે તે પુત્રના અસ્થિમજ્જા પશ નષ્ટ થઇ ચૂક્યાં, એટલું જ નહિ પશ તે જ કુટુંબની સાત પેઢી પશ જન્મીને મૃત્યુ પામી, વીતી ગઇ. તેઓનાં નામનિશાન પશ વિશ્વમાંથી ભુલાઇ ગયાં. એટલો બધો કાળ વીતી ગયો તો પશ આ દેવો હજુ લોકાંતે પહોંચી શક્યા નહિ.

આ સમયે કોઇ આત્મા સર્વજ્ઞ પ્રભુને પ્રશ્ન કરે કે હે ભગવંત ! પેલા દેવો અત્યારે કયાં સુધી પહોંચ્યા હશે ? તેઓને કાપવાનો બાકીનો માર્ગ હવે થોડો રહ્યો છે કે વધારે ? તે વખતે ભગવંત ઉત્તર આપે કે, હે આત્મન્ ! તેઓએ ઉલ્લંઘેલો માર્ગ ઘણો છે એટલે અણકાપેલો માર્ગ કાપેલા માર્ગથી સંખ્યાત ગુણો વધારે છે. આ પ્રમાણે લોકપ્રમાણની મહત્તા સૂચક દેષ્ટાંત આપ્યું.

આ દેષ્ટાંત ઘનરૂપ કરેલા લોકનું સમજવું.

★ સૂચીરજ્જુ, પ્રતરરજ્જુ, ઘનરજ્જુ ઇત્યાદિનું સ્વરૂપ જિજ્ઞાસુઓએ લોકપ્રકાશ, પ્રવચનસારોદ્ધાર, લોકનાલિકાસ્તવ ઇત્યાદિથી જાણી લેવું.

> इति समाप्तं चतुर्दशरज्जु व्यवस्था विवरणम् ॥ આ પ્રમાણે ચૌદરાજની વ્યવસ્થાનું વર્શન સમાપ્ત થયું.

૧. આ દષ્ટાંત પહેલાં આપ્યું છે.

#### [ 022 ]

# 

#### શ્રીચન્દ્રીયા સંગ્રહશી ગ્રન્થના ભાષાંતરનું પરિશિષ્ટ નં. ૨

**નોંધ:--**જૈનધર્મના સર્વજ્ઞોક્ત ત્રિકાલાબાધિત અને અવિસંવાદી મહાન સિદ્ધાંતોમાં વિવિધ સ્થળે **સંખ્યાત, અસંખ્ય અને અનંત** શબ્દોથી સંબોધિત ઘણી ઘણી વ્યાખ્યાઓ આવે છે. તે પ્રસંગે અસંખ્યાતી અને અનંતી સંખ્યા કોને કહેવાય ? તેનો તદ્દવિષયક ખ્યાલ ન હોવાથી શ્રોતાવર્ગ પોતાના મનનું સમાધાન સ્વયં કરી ન શકવા ઉપરાંત એક પ્રકારની અગમ્ય મૂંઝવજ્ઞ અનુભવે છે. તે દૂર થાય એ માટે સંખ્યાતું, અસંખ્યાતું અને અનંતુ કયારે થાય ? તેની કંઇક સુસ્પષ્ટ વ્યાખ્યા પરમકારુણિક શ્રી જિનેશ્વરદેવોના સિદ્ધાંતમાં ત્રિકાલજ્ઞાની, રાગ-હેષ મોહવિવર્જિત પરમાત્માઓએ જે રીતે દર્શાવી છે તે જ અહીં સરલ ભાષામાં રજૂ કરી છે.

સર્વથી જઘન્ય સંખ્યા એકની છે. તેને દશગુણા કરવા, પુનઃ તે દશને દશગુણા કરવા, એમ સત્તરવાર દશદશની સંખ્યાએ ગુણતાં જવું જેથી પરાર્ધ<sup>૧</sup> સંખ્યા આવશે. આ બધું લોકવ્યવહારોપયોગી ગણિત છે. આ **સર્વ** તેમજ સિદ્ધાંતમાં આપેલ એકથી માંડી <sup>૨</sup>શીર્ષપ્રહેલિકાંત સુધીની સર્વ સંખ્યા તે મધ્યમ સંખ્યા જાણવી. હવે પછીની જે ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યા તે ચાર પલ્યની પ્રરૂપભાએ પ્રાપ્ત થતી હોવાથી તેનું સવિસ્તર વર્શન કહેવાય છે.

| ૧.  | એક      | ٩                                            | અબજ                                                                                                | 100,000000              |
|-----|---------|----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| (૧) | ) દશ    | ૧૦                                           | (૧૦) ખર્વ                                                                                          | 9.000,000000            |
|     | સો      | 100                                          | નિખર્વ                                                                                             | 10000,000000            |
|     | હજાર    | 1000                                         | મહાપદ્મ                                                                                            | 100000,0000000          |
|     | દશહજાર  | <b>10,000</b>                                | શંકુ                                                                                               | 10,00000,0000000        |
|     | લાખ     | <b>૧૦,૦</b> ૦૦૦                              | જલધિ                                                                                               | 100,00000,0000000       |
|     | દશલાખ   | 10,00000                                     | અન્પ                                                                                               | 1000,00000,000000       |
|     | કરોડ    | 10,000000                                    | મધ્ય                                                                                               | 10000,00000,000000      |
|     | દશકરોડ  | £0,0000000                                   | (૧૭) પરાર્ધ                                                                                        | 100000,00000,000000     |
|     | यदाहुः– | शतं सहस्रमयुतं<br>अर्बुदमब्जं खर्वं च        | भवेदेको दशायुतः ।<br>लक्षप्रयुतकोटयः ॥१॥<br>१ निखवै च महाम्बुजम् ।<br>परार्द्धं चेति नामतः ॥२॥     |                         |
|     |         | अर्बुर्दमब्जं खर्वं ि<br>जलधिश्चांत्यं मध्यं | ायुतलक्षप्रयुतकोटय क्रमशः ।<br>नेखर्वं महापद्मशंकवस्तस्मात् ।<br>परार्ध्यमिति दशगुणोत्तरं संज्ञः ॥ |                         |
|     |         |                                              | مر الم                                                         | and and a second second |

ર. શીર્ષપ્રહેલિકાંતથી આગળ પલ્યોષમ સાગરોપમની સંખ્યા તરક વળાય છે. જયારે તે જ સંખ્યાથી બીજી બાજ અસંખ્ય અને અનંતની સંખ્યા તરક પશ વળાય છે.

#### [ 623 ]

આ સિવાય અનેક દર્શનો તથા પંથો આશ્રયી જુદી જુદી રીતિએ સંખ્યાના પ્રકારો જોવા મળે છે, તે ગ્રંથાંતરથી જાણવા.

#### 🕸 संख्य, असंख्य तथा अनन्तनुं स्वरुप 🏶

જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એમ સંખ્યાના ભેદો ત્રજ્ઞ પ્રકારના છે. ત્યારપછી પ્રથમ અસંખ્યાતમાં **પરિત્ત** અસંખ્યાત, બીજું **યુક્ત** અસંખ્યાત અને ત્રીજું **અસંખ્યાત** અસંખ્યાત. તે પ્રમાણે અનંતમાં પણ પરિત્ત અનંત, બીજું યુક્ત અનંત અને ત્રીજું અનંતાનંત. આ પ્રમાણે ત્રણભેદ અસંખ્યાતના અને ત્રણ અનંતાના મળી ૬, આ છએ ભેદ જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટના ભેદો વડે (૬X૩=)૧૮ ભેદ થાય છે, એમાં સંખ્યાતાના ત્રણ ભેદ ઉમેરતાં ૨૧ ભેદ સંખ્યાતાદિકના થાય છે. તથાહિ :--

| संख्यात ३ भेदे— १. जघन्य संख्यात    | २. मध्यम संख्यात  | ३. उत्कृष्ट संख्यात                    |
|-------------------------------------|-------------------|----------------------------------------|
| 9                                   | २                 | 3                                      |
| असंख्यात ६ भेदे— १. जघन्य परित      | २. मध्यम परित्त   | ३. उत्कृष्ट परित                       |
| असंख्यात                            | असंख्यात          | असंख्यात                               |
| 8                                   | ¥                 | Ę                                      |
| १. जघन्य युक्त                      | २. मध्यम युक्त    | ३. उत्कृष्ट युक्त                      |
| असंख्यात                            | असंख्यात          | असंख्यात                               |
| Ø                                   | ς                 | £                                      |
| १. जघन्य असंख्यात                   | २. मध्यम असं.     | ३. उत्कृष्ट असं <i>.</i>               |
| असंख्यात                            | असंख्यात          | असंख्यात                               |
| 9                                   | <b>२</b>          | 3                                      |
| अनन्तुं ६ भेदे— १. जघन्य परित्त     | २. मध्यम परित्त   | ३. उत्कृष्ट परित्त                     |
| अनन्त                               | अनन्त             | अनन्त                                  |
| 8                                   | ¥                 | Ę                                      |
| १. जघन्य युक्त                      | २. मध्यम युक्त    | ३. उत्कृष्ट युक्त                      |
| अनन्त                               | अनन्त             | अनन्त                                  |
| <del>ن</del> ا                      | τ                 | £                                      |
| <ol> <li>जधन्यानन्तानन्त</li> </ol> | २ मध्यमानन्तानन्त | <ol> <li>उत्कृष्टानन्तानन्त</li> </ol> |

**સંહ્યાતસ્વસ્ત્ય વિવાર**—પ્રથમ એકની સંખ્યાને સંખ્યા તરીકે આપ્તપુરુષોએ માની નથી. કારણકે કોઈ એક માણસે ઘટાદિ વસ્તુ દેખી, એ કાળે આ એક ઘટ છે એવો અવબોધ ન થતાં આ ઘટ છે એમ **एकत्व** [એક]ના વિશેષણ રહિત અવબોધ થાય છે, તેથી અથવા પરસ્પર (આપવા-લેવાના) વ્યવહારમાં એક વસ્તુની ગણત્રી ગણાતી નથી તેથી અથવા એકની સંખ્યા અતિ (અંતિમ) અલ્પ હોવાથી આ સંખ્યાને સંખ્યાતામાં સંખ્યા તરીકે ગણિતશાસ્ત્રીઓ ગણતા નથી. આવું કર્મગ્રન્થની ટીકામાં પણ જણાવેલું છે.

#### [ 028 ]

વળી જેમ બેને બે એ ગુણવાથી (બે દુ ચાર) ૨X૨=૪, ત્રણ ને ત્રણે ગુણવાથી (ત્રણ તેરી નવ) ૩×૩=૯ એમ સંખ્યાની વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે, પરંતુ તે બેને અથવા ચારને એકે ગુણવાથી તેની તે જ સંખ્યા રહે છે, પરંતુ પૂર્વની માફક સંખ્યાવૃદ્ધિ થતી નથી. અથવા એકને એકે ગુણવાથી પણ સંખ્યાવૃદ્ધિ પામતી નથી. આવાં અનેક પ્રકારનાં કારણોથી તત્ત્વજ્ઞપુરુષોએ એકની સંખ્યાને સંખ્યાતાની ગણતરીમાં ગણેલી નથી.

**ગઘન્ય સંહ્યાત**—બેની સંખ્યાથી સંખ્યાતાની ગણત્રી થાય છે તેથી બે એ જઘન્ય સંખ્યાતું છે. **મધ્યમ સંહ્યાત**—ત્રણથી લઇને જે ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતું આગળ કહેવાય છે તે સંખ્યાથી અવક્ (એટલે તેમાંથી એક સંખ્યા ઓછી) સુધીની સર્વ સંખ્યા એ મધ્યમ સંખ્યાતે વર્તે છે.

**उत्कृष्ट संख्यातस्वरुप निरुपण विचार–**ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતું જાણવા માટે જ્ઞાનીઓએ પ્રત્યેક બુદ્ધિશાળી આત્માઓને સમજાય તેવી રીતે (<sup>૧</sup>અસત્કલ્પના દ્વારા) ચાર પલ્યની વ્યવસ્થા વડે ઉદાહરણપૂર્વક નિરૂપણ કરેલું છે.

પ્રથમ તો પ્રમાણાંગુલે નિષ્પન્ન એક લાખ યોજનના જંબૂદ્ધીપ સરખી જ લંબાઇ, પહોળાઇ અને ૩૧૬૨૨૭ા૫ યોજનાધિક પરિધિએ યુક્ત તેમજ ૧૦૦૦ યોજન ઊંડાઇવાળા ચાર પલ્યો (પ્યાલાઓ)ની કલ્પના કરવી. આ ચારે પલ્ય આઠ યોજનની જગતી (કોટ) વડે સુશોભિત અને તે જગતી ઉપર બે ગાઉ ઊંચી પદ્મવર નામની વેદિકા વડે યુક્ત જાણવા. (આ કારણાથી) આ વેદિકાની ઊંચાઇના કારણ વડે આ પ્યાલાઓ જાણે દ્વીપન્સમુદ્રનું દિગ્દર્શન કરવા માટે ઊંચી ડોક કરી તલસી રહ્યા ન હોય ! અથવા તો યોગપટ્ટને ધારણ કરનારા ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતનું ધ્યાન (વિચાર) કરતા યોગીઓ ન હોય ! એવી કલ્પના કરવાનું મન થઇ જાય.

આ ચારે પ્યાલા પૈકી પહેલો અનવસ્થિત, બીજો શલાકા, ત્રીજો પ્રતિશલાકા અને ચોથો મહાશલાકા એ પ્રમાણે ચારેની જુદી જુદી નામસંજ્ઞાઓ ધ્યાનમાં રાખવી. એમાં પ્રથમના અનવસ્થિત પ્યાલાને વેદિકા પર્યન્ત શિખા સહિત સરસવના દાજ્ઞા વડે ભરવો, ભર્યા બાદ એ અનવસ્થિત પ્યાલો ડાબા હાથમાં ગ્રહણ કરી તેમાંથી જમણા હાથ વડે પ્રથમ એક સરસવ જંબૂદ્ધીપમાં, બીજો લવણસમુદ્રમાં, ત્રીજો ધાતકીખંડમાં એ પ્રમાણે એકેક સરસવ પ્રત્યેક દ્વીપ અને સમુદ્રમાં ક્રમે ક્રમે પ્રક્ષેપતા જવું. એ પ્રમાણે પ્રક્ષેપ કરતાં કરતાં તે પ્યાલાના સરસવો, જે દ્વીપ કે જે સમુદ્રે સંપૂર્ણ ખાલી થઈ જાય ત્યારે, જે દ્વીપ વા સમુદ્રે ખાલી થયો છે તે જ દ્વીપ અથવા સમુદ્ર જેટલી લંબાઇ અને પહોળાઇથી ત્રિગુણ અધિક પરિધિવાળો પુનઃ દ્વિતીય પ્યાલો કલ્પવો. આ પ્યાલો અનવસ્થિત જ રહેવાનો છે. કારણકે આ પ્યાલાનું પ્રમાણ પ્રતિવખત પરિવર્તનને જ પામ્યા કરશે.

માટે ૧ લાખ યોજન પ્રમાણવાળો આ અનવસ્થિત પ્યાલો ગમે તે સ્થાને પરિવર્તન ભલે પામે, પરંતુ બીજા પ્યાલાઓ તો સર્વ સ્થાને જંબૂદ્ધીપવત્ લાખ યોજન લાંબા-પહોળા, ૧૦૦૦ યોજન ઊંડાઇવાળા અને બે ગાઉની વેદિકાસહ આઠ યોજન ઊંચી જગતીવાળા સમજવા. આ નૂતન પ્રમાણ-માપથી કલ્પેલા

૧. અસત્કલ્પના એટલે જે કલ્પનાનું સ્વરૂપ માત્ર કહેવાનું હોય પગ્ન તે કલ્પના પ્રમાણે વસ્તુ કંઇ કરાતી નથી, પરંતુ તે કલ્પના દ્વારા વસ્તુ સરલતાએ ધ્યાનમાં આવે માટે કરેલી કલ્પના તે **असतूकल्पना**।

#### [ 624 ]

પ્યાલાને પુનઃ પૂર્વવત્ સરસવ વડે (વેદિકા સુધી) ભરવો અને પૂર્વવત્ ઉપાડી અનવસ્થિત પ્યાલા વડે સરસવથી પ્રક્ષેપેલા જે દ્વીપસમુદ્રો તે દ્વીપ--સમુદ્રોથી આગળ આગળના દ્વીપ-સમુદ્રે ક્રમશઃ ક્રમશઃ એકેક સરસવનો દાશો નાંખતાં જવું. નાંખતાં નાંખતાં આ પુનઃ કલ્પેલો અને પહેલા પ્યાલાની અપેક્ષાએ બીજી વખતે આ પલ્ય ખાલી થયે છતે આ પ્યાલો ખાલી થયો છે, તેની સાક્ષીરૂપ<sup>4</sup> એક જ દાશો ખાલી પડી રહેલા શલાકા નામના બીજા પ્યાલામાં નાંખવો અને અનવસ્થિત બીજો પ્યાલો જ્યાં ખાલી થયો હોય તે જ દ્વીપ વા સમુદ્રના પ્રમાશવાળો પ્યાલો પુનઃ કલ્પી સરસવો વડે કરીને પૂર્વવત્ ભરવો, ભર્યા બાદ આગળ આગળના દ્વીપ-સમુદ્રે નાંખતાં જવું. જ્યારે તે પ્યાલો ખાલી થાય ત્યારે પુનઃ સાક્ષીરૂપ બીજો એક દાશો તે જ શલાકામાં નાંખવો, એ પ્રમાશે અનેકશઃ ભરાતા અને દ્વીપ સમુદ્રે નાંખવા વડે કરીને ખાલી કરાતા અનવસ્થિત પ્યાલાઓનાં સાક્ષીરૂપી ક્શોએ કરી, શલાકાપ્યાલાને સંપૂર્ણ સશિખ ભરી દેવો. જે સ્થાને અનવસ્થિત પ્યાલાના સાક્ષીરૂપ ક્શો વડે શલાકાપ્યાલો સંપૂર્ણ ભરાઈ રહ્યો હોય તે સ્થાનના દ્વીપ વા સમુદ્રના વિસ્તાર જેટલા અનવસ્થિત પલ્યને સરસવ વડે કરી ભરી ત્યાં જ હમશાં મૂકી રાખવો, કારણકે હવે તો પાછો શલાકાપ્યાલાનો ઉપયોગ કરવાનો છે.

હવે અનવસ્થિતની સાક્ષીરૂપ ભરાએલા કણોથી યુક્ત જે શલાકાપ્યાલો તેને હસ્તમાં ગ્રહણ કરી, જે ઠેકાણે શલાકાપ્યાલો સંપૂર્ણ ભરાઈ રહ્યો ત્યાંથી અથવા અનવસ્થિત પ્યાલાનો છેલ્લો દાણો જે દ્વીપ વા સમુદ્રે પડયો હોય ત્યાંથી પૂર્વની માફક આગળના દ્વીપ વા સમુદ્રોમાં એકેક સરસવ નાંખતાં જવું. એ પ્રમાણે સરસવ નાંખતાં તે શલાકાપ્યાલો સરસવથી જ્યારે નિઃશેષ થાય ત્યારે શલાકાપ્યાલો ખાલી થયાની સાક્ષીરૂપ એક સરસવ ત્રીજા પ્રતિશલાકા પ્યાલામાં નાંખવો. હવે પૂર્વે જે ઠેકાણે અનવસ્થિત ભરેલો પડયો છે તેને ઉપાડી શલાકાના સરસવ વડે વટલાએલા એટલે સંગ થએલા દ્વીપ વા સમુદ્રથી આગળના દ્વીપ-સમુદ્રે એકેક સરસવ નાંખતાં જવું. નાંખતાં નાંખતાં જયારે પ્યાલો સ્કિત થાય ત્યારે

૧. કેટલાક ગ્રન્થકારો જે સાક્ષીરૂપ ક્રશ જ્યાં જ્યાં પ્રક્ષેપવાનો છે, તે અનવસ્થિત પ્યાલાના સરસવ પ્રક્ષેપ્યા બાદ તેમાંનો અંતિમ એક ક્રશ સાક્ષી તરીકે અન્ય પ્યાલામાં નાંખવા સૂચન કરે છે.

પ્રશ્ન—અનવસ્થિત એટલે જે સ્થિત નહિ એટલે વારેવારે પ્રમાણમાં બદલાયા કરે તેવો. આ પ્રમાણે અર્થ જ્યારે થાય છે, ત્યારે પ્રથમનો પ્યાલો જે અનવસ્થિત તેમાં કંઇ કેરકાર થયો નથી તો પછી તેને અનવસ્થિત કેમ કહો છો ? અનવસ્થિતપણું પામે ત્યારે કહો તેમાં અમને કંઇ હરકત નથી પણ વર્તમાનમાં તો તે અવસ્થિત છે.

વળી તમારે જયારે અવસ્થિત નહીં કહેતાં અનવસ્થિત કહેવો છે તો બીજા અનવસ્થિતવત્ પ્રથમ જ પ્યાલો નિષ્ઠા પામ્યો ત્યારે તેની સાક્ષીરૂપ એક ક્ષ્પ શલાકામાં કેમ ન નાંખ્યો ?

ઉત્તર----પ્રથમનો પ્યાલો અનવસ્થિત તેટલા માટે જ રાખ્યો છે કે ભવિષ્યમાં અનવસ્થિતપજ્ઞાની યોગ્યતા પામવાનો છે માટે. જેમ ઘી ભરવાનો ઘડો ભલે તેમાં ઘૃત નથી છતાં પજ્ઞ તેમાં ઘી ભરવાની યોગ્યતા જયારે ત્યારે થવાની હોવાથી 'ઘીનો ઘડો' એમ કથન કરાય છે તેમ આ દષ્ટાંત ગમે તે અપેક્ષા રાખી ઘટાવી શકાય છે.

અને એથી જ ખરું અનવસ્થિતપશું તો બીજા પ્યાલાથી લેવાનું છે. કારણકે પહેલા પ્યાલાને જે અનવસ્થિત કહ્યો તે તો **ઘૃતઘટ** દેષ્ટાંતે જ, અન્યથા આ પ્યાલો બીજા શલાકાદિ પ્યાલાવત્ સમાન પ્રમાણ નિષ્પન્ન હોવાથી 'અવસ્થિત જ કહેવો યોગ્ય ગણાત ! અને તે કારણથી જ સર્વથી પ્રથમ લાખ યોજન પ્રમાણવાળો અનવસ્થિત પ્યાલો ખાલી થયો ત્યારે એક સરસવનો કક્ષ શલાકામાં નાંખવામાં આવ્યો નથી.

#### [ 628 ]

સાક્ષીરૂપ એક દાશો ખાલી પડેલા એક શલાકામાં નાંખવો. એ પ્રમાશે જયાં સુધી સાક્ષીરૂપ કશો વડે શલાકા ન ભરાય ત્યાં સુધી અનવસ્થિતને વારંવાર ભરી દ્વીપ-સમુદ્રોમાં સરસવો પ્રક્ષેપવા વડે ખાલી કરવા. એ પ્રમાશે અનવસ્થિત ખાલી થયાની સાક્ષીરૂપ કશો વડે કરીને શલાકાને ભરવો. હવે પૂર્વની માફક અનવસ્થિતનો જયાં છેલ્લો કશ પડયો તે દ્વીપ કે સમુદ્ર જેવડો અનવસ્થિત કલ્પી સરસવો વડે ભરીને હાલમાં તો તેને મૂકી રાખવો.

હવે પુનઃ ભરાએલા શલાકાપ્યાલાને ઉપાડી આગળ આગળના દ્વીપ-સમુદ્રોમાં તેમાંના સરસવના દાશા નાંખતાં જયારે તે શલાકાપ્યાલો નિઃશેષ થાય ત્યારે સાક્ષીરૂપ બીજો એક કશ પ્રતિશલાકામાં નાંખવો, આથી પ્રતિશલાકામાં બે કશ થયા. એ પ્રમાશે અનવસ્થિતના સાક્ષીભૂત કશોએ કરીને શલાકા અને શલાકાના સાક્ષીરૂપ કશો વડે કરીને પ્રતિશલાકાને સશિખ ભરવો. હવે જયારે પ્રતિશલાકા જે સ્થાને સંપૂર્ણ ભરાયો તે સ્થાને અનવસ્થિત પ્યાલાની જેમ તે દ્વીપ વા સમુદ્ર પ્રમાણ શલાકાને સરસવ વડે ભરીને મૂકી રાખવો. (એટલે અનવસ્થિત ખ્યાલાની જેમ તે દ્વીપ વા સમુદ્ર પ્રમાણ શલાકાને સરસવ વડે ભરીને મૂકી રાખવો. (એટલે અનવસ્થિત અને શલાકા બન્ને પ્યાલાઓ ભરેલા પડયા છે.) કારણકે શલાકાપ્યાલો ખાલી કયારે થાય કે જયારે પ્રતિશલાકામાં સાક્ષીભૂત કણ નાંખવાની જગ્યા હોય તો અને અહીં તો શિખા સહિત-અંતિમ હદ સુધી ભરેલો છે. એથી શલાકાપ્યાલો સ્વતઃ ભરાએલો જ રહ્યો. જયારે શલાકા પણ સંપૂર્ણ ભરેલો છે ત્યારે અનવસ્થિતને સાક્ષીરૂપી કણ નાંખવાની જગ્યા પણ નથી, જેથી અનવસ્થિત પ્યાલો પણ સ્વતઃ ભરેલો પડી રહ્યો.

હવે ત્રીજા પ્રતિશલાકાને ઉપાડી શલાકાએ નાંખેલા દ્વીપ-સમુદ્રથી આગળ આગળના દ્વીપ-સમુદ્રે પૂર્વવત્ સરસવ નાંખતાં જયારે તે પ્યાલો નિષ્ઠા પામે ત્યારે આ પ્રતિશલાકાના સરસવો ખાલી થયાની સાક્ષીરૂપે એક કણ મહાશલાકા નામના પ્યાલામાં નાંખવો. હવે જે ઠેકાણે શલાકા સ્વતઃ ભરાએલો પડયો છે. તે સ્થાનેથી ઉપાડી પ્રતિશલાકાએ ક્ષેપવેલા દ્વીપ-સમુદ્રથી આગળ આગળ એક એક દાશો નાંખતાં જવું. જયારે તે પ્યાલો ખાલી થાય ત્યારે સાક્ષીરૂપે એક દાશો પ્રતિશલાકામાં નાંખવો, હવે શલાકા ખાલી થઇ ગયો છે અને પ્રતિશલાકા હજુ સંપૂર્ણ ભરવો બાકી રહ્યો છે, તેથી તદત્તરાલે અનક્રમે વદ્ધિ પામતા વિસ્તારવાળો જે અનવસ્થિત પ્યાલો જે શલાકા સાથે ભરી રાખ્યો હતો તેને હવે ઉપાડી પૂર્વવત્ આગળ આગળના દ્વીપ-સમુદ્વે સરસવો ક્ષેપવતાં, તે ખાલી થયે છતે સાક્ષીરૂપી એક એક સરસવના કહ્યો વડે કરીને શલાકાને ભરવાનો છે, માટે તે શલાકામાં એક કહ્ય નાંખવો. એમ વારંવાર દ્વીપ-સમુદ્રોથી ખાલી થતા અને ભરાતા અનવસ્થિતવડે કરીને શલાકાને ભરવો, તે ભરાય (અનવસ્થિતને તો ત્યાં જ પૂર્વવત્ ભરીને રાખી જ મૂકવો) એટલે તે શલાકાને ઉપાડી તે શલાકાના સરસવો આગલા આગલા દ્વીપ-સમુદ્રે નાંખતાં પ્યાલો જયારે નિષ્ઠા પામે-ખાલી થાય ત્યારે એક દાશો પ્રતિશલાકામાં પુનઃ સાક્ષી માટે નાંખવો. (એ પ્રમાશે બે દાશા પ્રતિશલાકામાં થયા.) એમ પૂર્વોકત રીતિએ અનવસ્થિતને ભરી ભરીને ખાલી કરતાં કરતાં શલાકાને ભરવો, ભરેલા શલાકાના સાક્ષીરૂપી કર્ણોવડે કરીને પ્રતિશલાકા ભરવો અને પ્રતિશલાકાને અનેકવાર ભરીને ખાલી કરતાં. તેના કર્ણોની સાક્ષીવડે પુનઃ મહાશલાકાને સંપૂર્ણ શિખાસહ ભરવો. જે જે સ્થાને પ્રતિશલાકા ભરાયો એટલે શલાકાની સાક્ષીનો દાશો નાંખવાની જગ્યા નહિ હોવાથી શલાકાપ્યાલો પૂર્વની માફક હાલમાં પણ સ્વતઃ ભરેલો

#### [ 020 ]

પડી રહ્યો. શલાકા ભરેલો હોવાથી અનવસ્થિતને માટે પણ તેની જેમ સાક્ષી કણની જગ્યા નહીં હોવાથી તે પણ ભરેલો પડયો છે. હવે પૂર્વની માફક અહીં પાછો પ્રતિશલાકા ભરીને રાખી મૂકવો.

હવે પૂર્વે અનવસ્થિત શલાકા અને ચાલુ પ્રતિશલાકામાં પણ મહાશલાકા ભરેલો હોવાથી સાક્ષીભૂત કણ નાંખવાની જગ્યા કયાંથી રહે ? અને એથી જ તે ખાલી પણ શી રીતે થાય ? એટલે આ પણ ભરેલો પડી રહ્યો, એમ ત્રણે સ્વતઃ ભરેલા પડયા છે અને ચોથો મહાશલાકા ભરાયો છે. એથી આગળ પાંચમો પ્યાલો નથી, જેથી તેને (મહાશલાકાને) ખાલી કરવાનો અવસર બને. માટે સ્વતઃ ભરાએલા ત્રણ અને ચોથો જે મહાશલાકા ભર્યો તે, એમ ચારે પ્યાલા સશિખા સરસવયુક્ત ભરેલા રહ્યા છે, તેમાં જેની અવસ્થા અનિયત છે તેવો અનવસ્થિત તો જે દ્વીપ-સમુદ્વે ખાલી થયો અને ત્યાં જ ભરી રાખ્યો છે તેથી તે દ્વીપ વા સમુદ્ર પ્રમાણ જેટલો જ સમજવો અને બાકીના ત્રણ પ્યાલા તો અનવસ્થિત નથી માટે જંબૂદ્વીપ જેટલા (૧ લાખ યોજન) પ્રમાણવાળા અને તે વેદિકાસહ સમજવા. આ ચારે ભરેલા પ્યાલા દિક્કુમારીઓને રમવા માટેના ચાર દાબડા કે જેના ઉપર ક્રમશઃ ઢાળ પડતું શિખર સહિત સરસવની રાશિરૂપ ઢાંકણું ન હોય તેવા શોભે છે.

આ ચારે પ્યાલાને કોઇ એક મહાન વિસ્તારવાળી જગ્યામાં ઠાલવીએ અને બુદ્ધિ વડે તેનો એક ઢગલો કલ્પીએ, એ ઢગલામાં ચારે પ્યાલાને ભરવા માટે વારંવાર જંબૂદ્ધીપાદિ દ્વીપ--સમુદ્રોમાં જયાં જયાં સરસવો પ્રક્ષેપ્યા છે, તે બધાય લાવીને આ ઢગલામાં પુનઃ ભેળવીએ-સામેલ કરીએ, ત્યારપછી એકંદર જેટલી ગણત્રી--સંખ્યા તે ઢગલાની થાય, તેમાંથી જ ફક્ત એક દાણો હાથમાં ઉઠાવી લઇએ, લીધેલા એ એક જ દાશા સિવાયની, ઢગલામાંના સરસવોની ગણત્રી કરતાં જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તે તે **उत्कृष्ટ સંધ્યાત**નું પ્રમાણ થયું જાણવું.

\* असंख्याती संख्याना भेदोनुं स्वस्प–પૂર્વે કરેલા ઢગલામાંથી જે એક દાશો લઇ લીધો હતો તે જ એક દાશો પુનઃ તે જ ઢગલામાં પાછો નાંખતાં જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તે (૧) जघन्यपरित्तअसंख्यातु પ્રમાશ જાહ્યવું. આ जघन्यपरित्तની સંખ્યામાં એકાદિક સરસવ ઉમેર્યા પછીથી તે ઉત્કૃષ્ટ જે સર્વ સંખ્યા તેથી અર્વાક્ (એકાદિ ન્યૂન) સુધીની મધ્યમ (વચલી) સંખ્યા સર્વ (૨) **મધ્યમપરિત્તઅસંઘ્યાતુ** જાહ્યવું. હવે જઘન્યયુક્ત અસંખ્યાતાની રાશિ દ્વારા ઉત્કૃષ્ટપરિત્ત અસંખ્યાતુ બતલાવે છે.

જે રકમ સ્વસંખ્યાવડે જેટલા પ્રમાણયુક્ત હોય તે રકમને તેટલી વાર સમશ્રેણીએ સ્થાપી પરસ્પર તેટલી વાર સુધી ગુણાકાર કરવાથી જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તે સંખ્યાનો તે અભ્યાસઅંક કહેવાય. જેમ પાંચની રકમ છે. આ રકમ પાંચ હોવાથી પ×પ×પ×પ×પ આ પ્રમાણે પાંચ વાર સ્થાપી પરસ્પર ગુણાકાર શરૂ કરવો. જેમ પહેલા પાંચ સાથે પાંચનો ગુણાકાર કરીએ ત્યારે ૨૫ થાય. પુનઃ ૨૫×૫=ગુણીએ ત્યારે ૧૨૫ થાય. ૧૨૫×૫=૬૨૫ થાય, તેને પાંચે ગુણીએ (૬૨૫×૫=) ત્યારે ૩૧૨૫ થાય. આ પ્રમાણે સંખ્યા લાવવી તેને અભ્યાસ કહેવાય. (તેવી રીતે ૪ સંખ્યા હોય તો સમશ્રેણીએ ચાર ચાર સ્થાપી પરસ્પર ગુણાકાર કરવો. જેમ ૪×૪=૧૬×૪=૬૪×૪=૨૫૬ આ બધું અભ્યાસ ગણિત કહેવાય.)

★. અસંખ્યાતની ગણતરીને સમજવા માટે परित्त, युक्त અને उनंत આ ત્રશ પારિભાષિક સંખ્યાદર્શક સંજ્ઞાઓ છે.

#### [ 022 ]

આ પ્રમાશે પૂર્વકથિત સરસવના ઢગલામાં નિશ્વયથી જેટલા સરસવોની સંખ્યા સર્વદર્શી જ્ઞાનીની દેષ્ટિએ છે, તેટલી સંખ્યા પ્રમાણ રાશિઓ સમશ્રેશીએ સ્થાપી પરસ્પર ગુણાકાર કરવાથી જે છેલ્લી સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તે (૪) **जघन्ययुक्त असंख्यात** કહેવાય. એ અભ્યાસ કરતાં છેલ્લી જે સંખ્યા આવી તેમાંથી એક સંખ્યા બાદ કરીએ એટલે (૩) ત્રીજું **उत्कृष्ट परित्त असंख्यातु** આવે.

અસત્કલ્પનાએ સમજવા પૂરતું માની લઇએ કે તે ઢગલામાં ૧૦૦ની જ સંખ્યા છે, તે સર્વેને આ પ્રમાણે સમશ્રેણીએ સ્થાપીએ. ૧૦૦×૧૦૦×૧૦૦×૧૦૦×૧૦૦ એમ સો વાર સોને સોએ ગુણીએ ત્યારે તે રાશિનો 'અભ્યાસ' કર્યો કહેવાય અને 'અભ્યાસ' કરતાં જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તે અભ્યાસસંખ્યા પ્રમાણ કહેવાય. એ રીતે રાશિનો <sup>૧</sup>અભ્યાસ કરવા માટે સમજવું.

અને કહેલ સંખ્યાઓનો અભ્યાસ (ગુજ્ઞાકાર) કરતાં જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તેટલી સંખ્યા પ્રમાજ્ઞ એક આવલિકાના સમયો પજ્ઞ થાય છે એમ શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતો પ્રરૂપે છે. આ **जघन્ययुक्त असंख्याता** થી એકાદિક અધિક અને એ જ ઉત્કૃષ્ટ યુક્ત અસંખ્યાતથી એકાદિક ન્યૂન સર્વ સંખ્યા તે (૫) **મધ્યમયુक્ત**-**असंख्याते** જાણવી.

આ જઘન્યયુક્ત અસંખ્યાતના પ્રમાણને પૂર્વવત્ અભ્યાસ કરતાં જે સંખ્યા આવે તેમાંથી એક ન્યૂન કરીએ ત્યારે (૬) उत्कृष्ट युक्तासंख्यात થાય અને એ ન્યૂન કરેલા દાણાને ભેળવી દઇએ ત્યારે (૭) जघन्य असंख्यात आसंख्यात આવે, એ જયાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ ન થાય ત્યાં સુધી સઘળુંય (૮) मध्यम असंख्यात असंख्यात સમજવું. હવે જઘન્ય અસંખ્યાત અસંખ્યાતનો અભ્યાસ કરીને આવેલ સંખ્યામાંથી એક દાણો ઓછો કરીએ ત્યારે (૯) उत्कृष्ट असंख्यात असंख्यात આવે. એ ઓછો કરેલ દાણો તે જ સંખ્યામાં યુક્ત કરી દઇએ ત્યારે (૯) जव्कृष्ट असंख्यात असंख्यात આવે. એ ઓછો કરેલ દાણો તે જ સંખ્યામાં યુક્ત કરી દઇએ ત્યારે (૧) जघन्य परित (प्रत्येक) अनंત થાય. એ જયાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ થવા ન પામે ત્યાં સુધી (૨) મધ્યમ પરિત્ત अनन્તુ કહેવાય. એ જઘન્ય પરિત્તાનંતની રાશિનો અભ્યાસ કરી આવેલ સંખ્યામાંથી એક દાણો બાદ કરીએ ત્યારે (૩) उत्कृष्ट प्रत्येकानन्त કહેવાય. એ એકરૂપ એવો સરસવ પાછો તે જ રાશિમાં પ્રક્ષેપી દઇએ ત્યારે (૪) जघन्य युक्तानन्त થાય. એ જઘન્યથી ઉપર અને ઉત્કૃષ્ટયુક્ત અનંત નીચેની સર્વસંખ્યા (૫) મધ્યમ યુક્ત अનન્તે જાણવી. એ જઘન્યયુક્ત અનંતાની રાશિનો અભ્યાસ કરવાથી આવેલ સંખ્યામાંથી એક બાદ કરતાં રહેલ સંખ્યા (૬) उत्कृष्ट यુक्त जनन्तે જાણવી. એ બાદ કરેલ સરસવને વળી એકઠો કરી દઇએ ત્યારે (૭) जघन્य अनन्तानन्त આવીને ઊભું રહે. તે જઘન્યાનંતાનંતથી આગળ અને ઉત્કૃષ્ટાનંતાનંતથી નીચેની સર્વ સંખ્યા (૮) મધ્યમ અનન્તા જાણવી.

હવે (૯) **उत्कृष्ट अनन्तानन्त** તો શ્રી જૈન સિદ્ધાન્તકારોએ **''उक्कोसयं अणंताणं तयं नत्थि'' इति** अनुयोगदार सूत्रवचनात्। માન્ય કરેલું નથી, અને એ જ કારણથી તેની સંખ્યા દર્શાવવાનો વિધિ પણ નથી.

આ પ્રમાશે શાસ્ત્રોક્ત સંખ્યાતાદિનું વર્જાન પૂરું થયું.

**अवतरण---**ઉપરનું વિસ્તૃત વર્શન સિદ્ધાંતાશ્રયી કહ્યું, હવે કર્મગ્રન્થકાર આશ્રયી સંખ્યાતાદિનું વર્શન અને તેથી ઉપસ્થિત થયેલો ભેદ દર્શાવાય છે.

૧. **'અભ્યાસ' એ** એક ગણિતનો સંજ્ઞાવાચક પારિભાષિક શબ્દ છે.

#### [ 026 ]

#### 🕸 <sup>प</sup>कर्मग्रन्थाश्रयी संख्यातादि संख्यानुं निरुपण 🎕

ચોથા જઘન્યયુક્ત અસંખ્યાતા સુધીની રીતિ તો શાસ્ત્રસિદ્ધાંતકાર અને કર્મગ્રન્થકાર બન્નેની સરખી જ આવે છે. તે પછીથી અમુક સંખ્યાની બાબતમાં ભેદ પડે છે, જયારે અમુક અમુક સ્થાને તુલ્ય પણ આવે છે.

ચોથા જઘન્યયુક્ત અસંખ્યાતનો વર્ગ કરીએ ત્યારે જે સંખ્યા આવે તે **નઘન્ય અસંહ્યાત अસંહ્યાત.** આ જઘન્ય અસંખ્યાત અસંખ્યાતમાંથી એક સંખ્યા ઓછી કરીએ ત્યારે પાછલી **હત્કૃષ્ટ યુક્ત અસંહ્યાત-**સંખ્યા આવે અને વચલી સર્વ સંખ્યા **મધ્યમ અસંહ્યાતે** હોય.

વર્ગ એટલે શું ? ગુણાકારમાં જેમ પાંચની સંખ્યાને પાંચવાર સ્થાપી પરસ્પર ગુણાકાર કરવો પડતો હતો તેમ વર્ગમાં હોતું નથી. પરંતુ વર્ગ ગુણાકારમાં તો પાંચને પાંચે (પXપ) ગુણીએ અને જે સંખ્યા આવે તેને વર્ગ કહેવાય. પરંતુ પાંચ પાંચવાર ગુણવી તે નહિ, પણ તેટલી સંખ્યાને તેટલીએ <sup>ર</sup>ગુણવાથી જ વર્ગ આવે છે. જઘન્ય અસંખ્યાત અસંખ્યાતની સંખ્યાથી લઇ **ઉત્कૃષ્ટ अસંખ્યાત અસંખ્યાત** થી અવીક્ સંખ્યા **મધ્યમ અસંખ્યાત અસંખ્યાત** જાણવી. જઘન્ય અસંખ્યાત અસંખ્યાતની રાશિને ત્રણ વાર વર્ગ કરવો. (જેમ પXપ=૨૫X૨૫=૬૨૫X૬૨૫=૩૯૦૬૨૫ આ પ્રમાણે) ત્રણવાર વર્ગીને પછી તેમાં નીચેની ૧૦ વસ્તુઓ મેળવવી.

તેમાં પ્રથમ ૧. ચૌદરાજ પ્રમાણ લોકાકાશના જેટલા પ્રદેશો તે બધાય, ૨. સમગ્ર લોકાકાશવર્તી ગતિસહાયક ધર્માસ્તિકાયના સર્વપ્રદેશો, ૩. સ્થિતિસહાયક અધર્માસ્તિકાયના સર્વ પ્રદેશો, ૪. એક જીવના સર્વાત્મ પ્રદેશો (જે અસંખ્ય છે તે) તથા ૫. આઠે કર્મનાં સર્વ સ્થિતિબંધનાં અધ્યવસાયસ્થાનો જે અસંખ્ય લોકાકાશ પ્રમાણ છે તે પહેલા જ્ઞાનાવરણીયકર્મની <sup>૩</sup>જઘન્ય સ્થિતિ અંતર્મુહૂર્તની અને ઉત્કૃષ્ટ ત્રીશ કોટાકોટી સાગરોપમની છે. એ અંતર્મુહૂર્તની સ્થિતિના પ્રથમ સમયથી માંડી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સુધીના જેટલા સમયો થાય તેટલી જ સંખ્યાએ તે કર્મનાં સ્થિતિસ્થાનકો છે. હવે એકેક સ્થિતિ સ્થાનમાં

૧. ૧૫૦૦ વર્ષ પહેલાં પુસ્તક લેખન પદ્ધતિ (પ્રાયઃ) ન હતી. સાધુઓ બધાં શાસ્ત્રો કંઠસ્થ રાખતા હતા. કાળ ક્રમે બુદ્ધિ ક્ષીણ, ક્ષીણતર, ક્ષીણતમ થતાં આજથી પંદરસો વર્ષ ઉપર સાધુઓએ કંઠસ્થ જ્ઞાન જે હતું તે પુસ્તક ઉપર લખાવરાવ્યું.

તે સમયની પરિસ્થિતિની રજૂઆત આ સ્થળે નહીં કરૂં પરંતુ એક વાત યાદ રાખવી કે સાધુઓમાં જુદી જુદી જ્ઞાનપરંપરા ચાલતી હતી. છેવટે બે પરંપરા સ્વીકારવામાં આવી. શાસ્ત્રસિદ્ધાંત પરંપરા તો છે જ પણ બીજી પરંપરા કાર્મગ્રંથિક છે. જો કે બંને પરંપરા વચ્ચે બહુ જ ઓછા મતભેદ છે છત્તાંય તેની પણ નોંધ લેવામાં આવી એટલે તત્ત્વજ્ઞાનમાં બે પરંપરા ચાલે છે. એક શાસ્ત્ર-સિદ્ધાંત અને બીજી કાર્મગ્રંથિક. આ બન્ને પરંપરામાં યથાર્થ પરંપરા કઈ ? તે કેવળી સિવાય નિર્શય મળી શકે તેમ નથી એટલે જૈનસંઘ બંને પરંપરાનો આદર કરતો આવ્યો છે.

--તે વખતે પુસ્તક તરીકે તાડપત્ર પ્રધાન હશે.

૨. **તદ્વગુળો વર્ગઃ** આ વચનથી.

૩. અંતર્મુહૂર્ત સ્થિતિ તે जघन्य स्थितिस्थान। જઘન્યસ્થિતિ એકાદિક સમયની સંખ્યાથી અધિક કર્યા પછીથી ઠેઠ તે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ થાય. તેથી પહેલાંની બધી સ્થિતિઓ मध्यमस्थितिस्थान કહેવાય અને સર્વોત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે उत्कृष्ट स्थितिस्थान ।

#### [ 030 ]

અસંખ્યાતા લોકાકાશ જેટલા અધ્યવસાયસ્થાનો કારણભૂત છે. (અથવા અસંખ્યાતા લોકાકાશ જેટલા અધ્યવસાય સ્થાનકોએ કેવળ એક સ્થિતિ સ્થાનક) યદ્યપિ જીવો અનંતા છે. તથાપિ કોઇપણ કર્મના સ્થિતિસ્થાનમાં અધ્યવસાય સ્થાનકોની સંખ્યા, અસંખ્ય લોકાકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ છે.

**પ્રશ્નઃ**---જયારે જીવો અનંતા છે તો પછી સ્થિતિબંધના અધ્યવસાયો અનંત લોકાકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ કેમ ન પડે ?

ઉત્તર:—જીવો ભલે અનંતા હોય પરંતુ એક જીવનો જેવો અધ્યવસાય સર્વજ્ઞ ભગવંતોએ નિહાળ્યો, તેવા જ પ્રકારના સમાન અધ્યવસાયો બીજા ઘણા જીવોના મળી આવ્યા. જો અનંતા જીવો આશ્રયી પ્રત્યેકના જુદા જુદા જ અધ્યવસાયો પડતા હોય તો તે અનંત અધ્યવસાય પ્રમાણ દર્શાવત, પરંતુ તેમ થતું નહિ હોવાથી એક અધ્યવસાય સ્થાનમાં ઘણા જીવો આવી જવાથી વર્ગીકરણની જેમ અનંત જીવો વહેંચાઇ જવાથી અધ્યવસાય સ્થાનકો અસંખ્યાતા લોકાકાશના પ્રદેશ જેટલા જ પડે છે.

૬. અનુભાગબંધ કે રસબંધના હેતુભૂત અધ્યવસાયસ્થાનો જ્યારે આઠે કર્મનાં ભેગાં કરીએ તો પશ અસંખ્ય લોકાકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ જ થાય છે. અર્થાત્ અનુભાગબંધ કહો કે રસબંધ કહો, સર્વથી જઘન્ય રસ દિસ્થાનિક (અસંખ્ય લોકાકાશ પ્રમાણ) બંધાય. (સત્તર પ્રકૃતિ આશ્રયી એકઠાણીયો પણ બંધાય) આ સર્વ જઘન્ય રસથી એકેક રસ વિભાગની અપેક્ષાએ જે સર્વોત્કૃષ્ટ રસબંધ સ્થાન સુધી વૃદ્ધિ થવી તે **રસવન્યસ્થાનો** કહેવાય. તેમાં અસંખ્ય લોકાકાશ પ્રદેશ જેટલા અનુભાગ અધ્યવસાયો કારણભૂત છે. જેથી એક સ્થાનક રસમાં પણ અસંખ્ય વિભાગો પડી જાય છે. જેમ એક જીવે દિસ્થાનિય તે કારણભૂત છે. જેથી એક સ્થાનક રસમાં પણ અસંખ્ય વિભાગો પડી જાય છે. જેમ એક જીવે દિસ્થાનીયો રસ અમુક પ્રકૃતિનો બાંધ્યો એ જ દિસ્થાનિક બીજા જીવે બાંધ્યો. હવે બાંધ્યો છે તો બન્નેએ દિસ્થાનિક, પરંતુ પ્રથમ જીવે અતિમંદ બાંધ્યો, બીજાએ તેથી તીવ બાંધ્યો, અથવા કોઇએ જઘન્યોત્કૃષ્ટપણે બાંધ્યો, આથી પ્રથમ કરતાં બીજામાં, બીજા કરતાં ત્રીજામાં, એમ જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ તથા મંદ-મંદતર-તીવ-તીવતર ભેદાશ્રયી અસંખ્ય લોકાકાશ પડે છે. એક લક્ષણતા એવી છે કે અષ્ટકર્મના રસ વિભાગો એકઠા કરીએ તો યે <sup>૧</sup> અસંખ્ય લોકાકાશ સંખ્યાએ જ આવે.

આ પ્રમાશે **अનુમાગવન્યનાં દેતુમૂત સર્વ कર્મના असंख્यાતા अध्यवसाय स्थानको.** ૭. **મન, વचન, काय એ त्रिकरणयोगनी निर्विमाञ्य विभाग संख्या.** યોગ એટલે **शक्ति-करण** વીર્યાન્તરાયના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થયેલી જે શક્તિ તે યોગ<sup>ર</sup> કહેવાય. સર્વથી જઘન્ય યોગલબ્ધિ અપર્યાપ્તા સૂક્ષ્મ નિગોદીયા જીવને હોય છે. ત્યારપછી ક્રમશઃ અમુક અમુક જીવાશ્રયી<sup>3</sup> અંશે અંશે વધે અને સર્વથી વધતો વધતો

ધમાસ્તિકાયાદિ દશ અસંખ્યાતાનું સુવિસ્તૃત વર્ષન, સંખ્યાતાદિનું વર્ષન **चतुर्व-पंचम कर्मग्रन्य-कर्मग्रकृति-**निगोदपट्त्रिंशिका-ग्रज्ञापना-सूक्ष्मार्थविचार-लोकप्रकाश ઇત્યાદિ અનેક ગ્રન્થોથી જાણી લેવું.

जोगो विरियं थामो०
 सब्बत्धो वा जोगो० ઇत्याहि.

જિનેશ્વરદેવના તત્ત્વજ્ઞાનની એ જ બલિહારી છે કે એક કર્મનાં જેટલાં, તેટલાં જ આઠે કર્મનાં, એટલે આઠેનાં ભેગાં કરીએ તો પણ અસંખ્ય લોકાકાશ પ્રમાણ રસબંધનાં સ્થાનકો થાય છે. આ પ્રમાણે અંતર્મુહૂર્તો અસંખ્ય પ્રકારનાં છે. સંખ્યાતી, અસંખ્યાતી અને અનંતી સંખ્યામાં પણ સંખ્યાતા, અસંખ્યાતા અને અનંતા ભેદો પડે છે. આવા કસોટીના સ્થાને જ પરમતારકદેવના શાસનથી વાસિત આત્માની અવિચળ શ્રદ્ધારૂપી સુવર્ણની પરીક્ષા થાય છે.

#### [ 039 ]

ઉત્કૃષ્ટ યોગ સંજ્ઞીપંચેન્દ્રિય મનુષ્યને હોય છે. સર્વથી જઘન્ય યોગથી લઇને સર્વોત્કૃષ્ટ યોગ સુધીના અંશે અંશે વૃદ્ધિ રૂપ થતા નિર્વિભાજ્ય વિભાગો (સર્વ યોગાણુઓ) જે સ્થિતિસ્થાનવત્ સ્વરૂપે છે તે પણ એક સૂચિશ્રેણીના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલા જાણવા. એકેક યોગસ્થાનમાં અનંતા જીવો હોય કારણકે સરખે સરખા યોગ સ્થાનોવાળા જીવો અનંતા હોવાથી.

૮. એક કાળચક્રના સમયો તે બધાય ઉમેરવા. વીશ કોડાકોડી સાગરોપમકાળનું એક કાળચક્ર બને છે. આ કાળચક્રમાં બે વિભાગ પડે છે. ઉત્સર્પિશી અને અવસર્પિશી. દશ કોડાકોડી સાગરોપમની એક ઉત્સર્પિશી અને તેટલા જ સાગરોપમની એક અવસર્પિશી થાય છે. તે ઉત્સર્પિશી અને અવસર્પિશી પાછી છ છ આરાથી યુક્ત છે. ઉત્સર્પિશી એટલે સર્વ ભાવોમાં ચઢતો કાળ અને અવસર્પિશી તે સર્વ પરિશામોમાં ઉતરતો<sup>1</sup> કાળ. તે કાળચક્રો અનંતા ગયા અને અનંતા જશે.

૯. પ્રત્યેક (એક શરીરમાં એક જીવ હોય તેવા) શરીરવાળા જીવોની સર્વ સંખ્યા જે અસંખ્યાતી છે તે ઉમેરવી. (સાધારણ જીવો અને સિદ્ધ--મોક્ષના જીવો અનંત છે તેને વર્જીને)

૧૦. સાધારણ વનસ્પતિના શરીરરૂપ જીવો જે નિગોદથી ઓળખાય છે તે નિગોદોની અસંખ્યાતી સંખ્યાને ઉમેરો. આ ચૌદરાજલોકમાં નિગોદો અસંખ્યાતી છે. અનંતકાય કહો, સાધારણ કહો કે નિગોદ કહો, બધાય પર્યાયવાચક શબ્દો છે. અહીંયા સાધારણ જીવો તે સૂક્ષ્મ-બાદર બે ભેદે છે. તેમાં અનંતકાય જીવોનાં શરીર રૂપ નિગોદોને ગોળાઓ રૂપે કલ્પી છે તે લેવી, અને બાદર નિગોદો તે અનંતકાય સાધારણ વનસ્પતિકાયમય છે તે લેવી. એ સૂક્ષ્મ નિગોદના ગોળા જે અસંખ્યાતા છે તે ગોળાની જ ગણત્રીરૂપ સંખ્યા અને બાદર નિગોદો બન્નેને ઉમેરતાં જે સંખ્યા થાય તે.

તાત્પર્ય એ કે સૂક્ષ્મ નિગોદોના અસંખ્યાતા ગોળા છે. એકેક ગોળામાં અસંખ્યાતી નિગોદો છે. એકેક નિગોદમાં અનંતા જીવો છે. અનંતા જીવો મળીને એક શરીર રચે છે. તેથી જીવો પરસ્પર સંબદ્ધ હોય છે, અને એથી જ જે જીવો એ નિગોદમાં એક સાથે ઉત્પન્ન થયેલા છે તે સર્વ જીવોની શ્વાસોચ્છવાસ ક્રિયા, તેમજ તેના તે જ શરીરોમાં જન્મ અને મરક્ષ પણ તેઓના એક<sup>\*</sup> સાથે જ હોય છે.

कुओ अस्पिधानचिन्तामझि (हैम) डोश, देवडाइडना १२७ थी १७१ म्वोड.
 कालो द्विविघोऽवसर्पिण्युत्सर्पिणी विभेदतः ।
 सागरकोटिकोटीनां विंशत्या च समाप्यते ॥१॥
 अवसर्पिण्यां षडरा उत्सर्पिण्यां त एव विपरीताः ।
 एवं द्वादशमिररैर्विवर्तते कालचक्रमिदम् ॥२॥
 तत्रैकान्तसुषमाऽरक्षतस्वः कोटिकोटयः ।
 सागराणां सुषमा तु तिस्रस्तत्कोटिकोटयः ॥३॥
 सुषमदुःषमा ते दे दुःषमसुषमा पुनः ।
 सैका सहस्वैर्वर्षाणां दिचत्वारिंशतोनिता ॥४॥
 अथ दुःषमैकर्विशतिरब्दसहम्राणि तावती तु स्थात् ।

#### [ 032 ]

આ પ્રમાણે १. लोकाकाश, २. धर्मास्तिकाय, ३. अधर्मास्तिकाय, ४. एक जीवना आत्मप्रदेशो, ५-६. स्थितिबन्ध तथा रसवन्धनां अध्यवसाय स्थानो, ७. मन-वचन-काय योगना निर्विभाज्य विभागो, ८. एक कालचक्रना समग्र समयो, ६. प्रत्येक शरीरी जीवोनी सर्व संख्या, १०. साधारण वनस्पतिना शरीररूप निगोदो.

આ દશે વસ્તુઓ અસંખ્યાતી ગણાય છે, તે દશે દશ અસંખ્યાતી વસ્તુને એકઠી કરીએ અને કર્યા બાદ જે સંખ્યા આવે તે સંખ્યાને પુનઃ વર્ગીએ, એનો વર્ગ કર્યા બાદ જે સંખ્યા આવે તેમાંથી એક બાદ કરીએ ત્યારે **उत्कृष्ट असंख्यात असंख्यात** થાય, અને બાદ કરેલો એક ઉમેરી દઇએ ત્યારે **जघन्य परित्त अनन्त** થાય, અને જઘન્ય પરિત્ત અનંતથી આગળ અને ઉત્કૃષ્ટથી નીચે એ સર્વ **मध्यमपरित्त अनन્त** થાય. એ જઘન્યપરિત્ત અનંતની રાશિનો અભ્યાસ--ગુણાકાર કરતાં જે સંખ્યા આવે તે **जघन્ययुक्तानन्त** થાય. એ જઘન્યપરિત્ત અનંતની રાશિનો અભ્યાસ--ગુણાકાર કરતાં જે સંખ્યા આવે તે **जघन્ययुक्तानन्त** થાય, તેમાંથી એક ઊશું કરતાં **उत्कृष्टपरित्तानन्त** થાય. એ ચોથા જઘન્યયુક્તાનંતનું જેટલું કાળ પ્રમાણ તેટલી જ સંખ્યાએ સમાન<sup>ી</sup> અભવ્ય જીવો જગતમાં છે. આ સંખ્યાથી આગળ અને ઉત્કૃષ્ટથી નીચેની સર્વ સંખ્યા **મધ્યમયુ સત્તાં છ્યાતી** જાણવી. એ **जघन્યયુક્ત अસંહ્યાત**ની રાશિનો વર્ગ કરવાથી જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તે **जघन્यानन्तानन्तે** જાણવી. તેમાંથી એક ઓછી કરીએ ત્યારે પાછલું **उत्कृष્ટયુક્ત अनन્ત ક**હેવાય. એ સાતમા **जघ**મ્ય **अનન્ત** સાશિનો ત્રિવાર વર્ગ કરીએ અને તેથી પ્રાપ્ત થયેલી સંખ્યામાં આ છ<sup>ે ર</sup>પદાર્થો ઉમેરવા.

૧. સિદ્ધા—સિદ્ધના જીવો જે પાંચમે અનન્તે છે તે બધાએ ઉમેરવા. ૨. નિયોअ—સર્વ અનંતકાય યા નિગોદીયા યા સાધારણ-સૂક્ષ્મ બાદર બધાએ નિગોદીયા જીવો. ૩. વળસ્સइ—સર્વ પ્રત્યેક સાધારણ સૂક્ષ્મ બાદર સર્વ. ૪. काल—અનંતો, અતીત, અનાગતકાળ અને વર્તમાન સમયરૂપ વર્તમાનકાળ એમ ત્રણે કાળના સર્વ સમયો. ૫. पुग्गला—જગતવર્તી સર્વ પુદ્દગલના પરમાણુઓ અને ૬. सव्वमलोयनहं--સર્વ અલોકાકાશના પ્રદેશો એ છએ અનંતા તેમાં ઉમેરી દઇએ. એ ઉમેર્યા બાદ જે સંખ્યા આવે તેને પુનઃ ત્રણવાર વર્ગી દેવી અને તેમાં પુનઃ જ્ઞેય પદાર્થો અનંતા હોવાથી કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનના અનંતા પર્યાયો ઉમેરવા, એમ કરતાં જે સંખ્યા આવે તે સંખ્યા ઉત્કૃષ્ટ અનંત અનંતની આવી કહેવાય. એ ઉત્કૃષ્ટાનંતાનંતે કોઇપણ વસ્તુ વિદ્યમાન ન હોવાથી આ અનંત સંખ્યાનું કંઇપણ પ્રયોજન નથી. સર્વ વસ્તુઓ ત્રિવિશ્વમાં મધ્યમાનન્તાનન્ત સુધી જ વર્તે છે. આ પ્રમાણે કર્મગ્રન્થ મતે અનંતું નવ પ્રકારનું થયું, અને સિદ્ધાન્તકારના મતે આઠ પ્રકારનું થયું.

★. જે માટે કહ્યું છે કે :--समयं वकताणं समयं तेसिं सरीरनिव्वत्ती । समयं आणुगहणं समयं उसासनीसासो ॥१॥ साहारणमाहारो साहारणआणुपाणगहणं च । साहारण जीवाणं साहारणलक्खणं एयं ॥२॥ १. કોઇપલ કાળે મોક્ષે જવાને માટે સર્વથા અયોગ્ય એવા જીવો. ૨. सिद्धा निगोअजीवा वणस्सइकाल पुग्गला चेव । सब्वमलोगनहं पुण तिवग्गियं केवल दुर्गमि ॥१॥

#### [ 033 ]

૧. જેમ દસમી ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યા હોય એમાં જઘન્ય એક ગણાય અને ઉત્કૃષ્ટ દશ ગણાય, એમ જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ એ બન્નેની તો દરેક સ્થાનોમાં એક નિયત સંખ્યા હોય છે. પરંતુ એમાં મધ્યમ અનેક પ્રકારનું ગણાય, જેમ ત્રણ એ મધ્યમ સંખ્યા, જયારે ૫-૭-૯ એ બધીએ મધ્યમ ગણાય છે. એમ જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યા ૨૧ પ્રકારના સંખ્યાતાદિમાં એક જ રીતે નિયમિત છે. જયારે મધ્યમની સર્વ સંખ્યાઓ અનેક પ્રકારની<sup>૧</sup> છે.

ર. સિદ્ધાન્તકારના કથનમાં જે સંખ્યા 'અભ્યાસ'-ગુણાકારથી લેવાય છે, તે જ સંખ્યા કર્મગ્રંથકાર વર્ગ કરીને લાવે છે. આ ફેરફાર ચાર ઠેકાણે (બે અસંખ્ય અને બે અનંતામાં) આવે છે. તે સુજ્ઞ પાઠકોએ ધ્યાનમાં રાખવું.

૩. સંખ્યાતામાં પુનઃ સંખ્યાતા, અસંખ્યાતામાં અસંખ્યાતા અને અનંતામાં અનંતા પ્રકારો પડે છે, જે સહેજે ખ્યાલમાં આવે તેમ છે.

**जघन्ययुक्त असंख्याते** (ચોથે અસંખ્યાતે) એક આવલિકાના સમયો **जघन्ययुक्त अनन्ते** (ચોથે અનંતે) અભવ્ય જીવોનું માન, **मध्यम युक्त अनन्ते** (પાંચમા અનંતે) સમ્યક્ત્વાદિથી પતિત થયેલા (૪થા ગુણસ્થાનકથી ૧૧માં ગુણસ્થાનક સુધીનાં) આત્માઓ અને સર્વ સિદ્ધાત્માઓ છે. **મધ્યમ अनन्त अनन्ते** (આઠમા અનંતે) ૨૨ વસ્તુઓ છે. જેમકે—ભવ્યો, નિગોદો, તિર્યંચો, મિથ્યાત્વીઓ, અવિરતિ જીવો વગેરે વગેરે.

આ પ્રમાશે સંખ્ય, અસંખ્ય અને અનંતનું સ્વરૂપ જણાવ્યું.

ઉપરનું વર્શન વાંચીને વાચકો મહાતિમહાકાળની અકલ્પનીય સ્થિતિ જાણીને મહાઆશ્ચર્યમાં ડૂબી ગયા હશો.

**નોંધઃ**--ત્રજ્ઞેય જગતની અંદર સર્વોત્તમ અને અદ્વિતીય ગણાતા પરમાસધ્યપાદ શ્રી તીર્થકર-અરિહંત પરમાત્માઓ જેઓ હજારો નહિ, લાખો નહિ, બલ્કે અગણ્ય પુષ્પાત્માઓના સંસાર-સંસ્તારક, અતિશયાદૃભુત, સંસારાર્જાવ નિસ્તારિણી, વૈરાગ્યવાહિની, સુધાસ્યન્દિની દેશનાનાં પ્રેરક પીયૂષ વડે અસંખ્યજીવોના આત્મપ્રદેશ વ્યાપ્ત કર્મવિષનાં સમુદ્ધારક અને અનેક આત્મકલ્યાજ્ઞાભિલાષી, આત્મસંયમોન્મુખ, શિવસુખવાંછુ, ભવ્યાત્માઓના મુક્તિમાર્ગ સંવાહક હોય છે, તે મહાન શુદ્ધતારક ધર્મપુરુષોનાં જીવનચરિત્રો, યઘપિ તેમાંની રંગવિરંગી અસરો, ચિત્ર-વિચિત્ર રંગોળીઓથી વ્યક્તિભેદે અને યુગભેદે વિભિન્ન હોવા છતાં, અમુક પ્રકારનું ઓજસ્વી વ્યક્તિત્વ, અતિશયોની આમુષ્ઠિક વિપુલ સમૃદ્ધિ અને એક અનન્ય પ્રકારનો અખૂટ આત્મિક\_વૈભવ, આ બધાયની દેષ્ટિએ તે સર્વ સમાન હોય છે.

તે સમાંનતા કઇ ? કે જે પ્રત્યેક પરમાત્મ વ્યક્તિઓમાં સદશ હોય છે ? તો તે જ તુલ્યતાને અહીં અતિ સંક્ષિપ્ત અને મર્યાદિત શબ્દોમાં ટાંકવાનો અલ્પ પ્રયાસ કરવામાં આવ્યો છે. જેને આપજ્ઞે સાદી અને સરળ ભાષામાં તે વ્યક્તિઓના 'જીવનની ઊડતી ઝરમર' કહી શકીએ. --અનુવાદક

૧. સર્વ જીવો જયારે આઠમે અનંતે કહ્યા તો જીવો તો બધા આવી ગયા, પછી બાકીના ૨૧ની જરૂર શી ? તો તેની પણ જરૂર છે. આશય એ છે કે બધા ભેગા કરીએ તો પણ અનંતામાં પાછા અનંતા પ્રકારો વિશેષાધિકને કારણે પડે છે. તેમ કરતાંય પણ સર્વ સંખ્યા પાછી આઠમે અનન્તે જ ઊભી રહેવાની. પરંતુ એકબીજાથી અનંતુ અધિક અધિકપણે વિચારવું.

આ અનંત શબ્દની બાબતમાં, ઘટાવાતી સંખ્યા બાબત વગેરે વિષયમાં અભ્યાસીઓને જરૂર શંકાઓ થશે પક્ષ જાલકાર ગુરુઓ દારા તેનું સમાધાન મેળવવું.

# 

અનંત ઉત્સર્પિક્રી અને અવસર્પિક્રી વીતી અને વીતશે. દરેક ઉત્સર્પિક્રી કે અવસર્પિક્રી ૩૫ છ આરાને વિષે ૬૩ \*શલાકાદિ (૮૧) મહાપુરુષોની ઉત્પત્તિ હોય છે. જેમાં ૨૪ તીર્થકર, ૧૨ ચક્રવર્તી, ૯ પ્રતિવાસુદેવ, ૯ વાસુદેવ, ૯ બળદેવ એમ ૬૩ (વધુ લઇએ તો ૯ નારદ અને ૧૧ રુદ્રો=૮૧) તે મહાપુરુષો તરીકે ઓળખાય છે. તેઓનો ઉત્પત્તિકાળ અત્યારે ચાલે છે તે અવસર્પિણીમાં ત્રીજા આરાના અંતથી લઇ ચોથા આરાના અંત પર્યન્ત અને ઉત્સર્પિણીમાં ત્રીજાના આરંભથી ચોથા આરાના પ્રારંભ પર્યન્ત હોય છે. તેમાં તીર્થંકરો-ધર્મપુરુષો, ચક્રવર્તીઓ (ભોગપુરુષો) અને વાસુદેવો વગેરે કર્મપુરુષો તરીકે ઓળખાય છે. તીર્થંકર સિવાયના બધા તીર્થંકરની તમામ પ્રકારની વ્યવસ્થા, ચારિત્રવર્તન વગેરેથી તદન પૃથક પડી જાય છે. તીર્થંકર તે જ ભવમાં ચક્રીપશે પગ્ન હોઇ શકે છે. પછી યથાયોગ્ય કાળે સંયમ-દીક્ષા લઇ ઉગ્રવિહાર અને તપશ્ચર્યા કરતાં આભ્યંતર રાગ-દ્વેષાદિ શત્રુઓ સામે ઉગ્ર લડત ચલાવતાં ચલાવતાં શરીર, મન અને ઇન્દ્રિયો ઉપર ખૂબ જ સંયમ રાખી તપ અને સંયમ દ્વારા ક્રમશઃ કર્મ ખપાવતાં ખપાવતાં તે જ ભવમાં સર્વજ્ઞપશું પ્રાપ્ત કરી પરમાત્મદશારૂપે એટલે તીર્થંકરરૂપે થાય છે. અહીં તે શલાકા પુરુષોના પ્રત્યેક વિભાગનું દિગૃદર્શન એટલે ટૂંકો પરિચય આપવામાં આવે છે.

**૨૪ તીર્થંकરો**–તીર્થંકર એટલે સંસાર તરવા માટે જ (ગણધરાદિ) સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક-શ્રાવિકારૂપ ચતર્વિધસંઘની સ્થાપના કરનાર તે. આવા મહાપુરુષો શાશ્વત નિયમ મુજબ પાંચ ભરત અને પાંચ ઐરવતમાં દરેક કાળમાં ૨૪ થાય છે. પાંચ વિદેહક્ષેત્રોમાં તો કાયમ તીર્થકરો હોય છે. તેઓ પોતાના તીર્થંકરપણાના ભવથી ત્રીજે ભવે દીક્ષા પ્રહણ કરે છે અને પછી વિંશતિસ્થાનક નામના વિવિધ પ્રકારના મહાન તપનું ઉત્તમ કોટિનું ઉત્તમ રીતે આરાધન કરે છે. તપ-સંયમ દ્વારા આરાધના શરૂ કરે છે, તેમાં અને તે દ્વારા તે જ ભવે 'તીર્થકર' (પદ) નામના શુભ કર્મને બાંધે છે. પછી તેઓ વૈમાનિક દેવપશે અથવા પૂર્વે નરકબદ્ધાયુષી જીવ હોય તો નરકમાં ઉત્પન્ન થઇ આયુષ્યક્ષયે ઉત્તમ રાજકુલમાં, અવધિજ્ઞાન સહિત (પરોક્ષ વસ્તુને બતાવનારું જ્ઞાન) અવતરે છે. તે વખતે તેમની માતા પુત્રના મહાપુષ્ટય પ્રતાપે મંગલકારી, મહાન લાભોને આપનારાં સર્વોત્તમ કોટિનાં ૧૪ મહાસ્વખ્તોને જુએ છે. બાદ પોતાના પતિ દ્વારા અથવા સ્વપ્નશાસ્ત્રીઓ દ્વારા તેનાં મહાફલોને જાણે છે. ઉત્તરોત્તર પ્રકર્ષ પુષ્યશાળી પ્રભુ ગર્ભમાં આવ્યા બાદ રાજકુલમાં ઉત્તરોત્તર યશ, સંપત્તિ અને આબાદીની વૃદ્ધિ જ થતી જાય છે. વળી માતાને લેશમાત્ર <sup>૧</sup>ગર્ભનું દુઃખ, <sup>૨</sup>ઉદરવૃદ્ધિ આદિ કશી તકલીફ કે પીડા પુત્રના તથા ગર્ભના પ્રભાવથી થતી

★. શલાકા એટલે જેઓનો મોક્ષ થયો છે અથવા કોઇપછ્ઞ કાળે થવાનો છે તેવા ઉત્તમ પુરુષો.

૧-૨. પ્રસૂતિ વિજ્ઞાનના નિયમ મુજબ અન્ય માતાઓને 'ઉદરવૃદ્ધિ', શરીર, મુખન્સ્તન ઇત્યાદિક બાહ્ય અવયવોમાં વર્ષાદિક કેરકારો તેમજ આભ્યન્તર પણ કેટલાક કેરકારો થાય છે તેવું, વળી ગર્ભ ધારણ બાદ દુર્બલપણું, કૃશપણું કે

#### [ 034 ]

નથી. અનુક્રમે ગર્ભકાળ પૂર્ણ થયે મધ્યરાત્રિએ ઉત્તમ લગ્નયોગે તેઓનો જન્મ થાય છે. તે જન્મના પ્રસંગે વિશેષ પ્રકારની અશુચિઓ હોતી નથી. જન્મ થતાંની સાથે જ બે ઘડી સુધી અખિલ બ્રહ્માંડમાં-ચૌદરાજ લોકમાં પ્રકાશ પ્રકાશ થાય છે. ઘડીભર નારકીના જીવો પણ પ્રકાશ જોઇને આનંદ આનંદ પામે છે. ત્યારબાદ આસન પ્રકંપથી છપ્પન દિફકુમારી દેવીઓ આવીને સૂતિકર્મ કરે છે. જળનો અભિષેક, ભક્તિ, અર્ચા, શુદ્ધિ વગેરેથી ઘણા ઠાઠથી બાળપ્રભુના જન્મોત્સવનું સૂતિ-ભક્તિકર્મ કરે છે. જન્મ વખતે જ પ્રભુના પુષ્ટયપ્રાગ્ભારથી સૌધર્મેન્દ્રનું અચલ સિંહાસન ચલિત થતાં તે ઇન્દ્ર અવધિજ્ઞાન દ્વારા પ્રભુના જન્મને જાણીને સિંહાસનથી ઊતરી, રત્નમય મોજડી કાઢી, એકસાડી ઉત્તરાસંગ--ખેસ નાંખી પ્રભુ જન્મ્યા છે તે ગૃહ તરફ સાત-આઠ ડગલાં સન્મુખ ચાલી "નમુત્થુણં" સ્તવ દ્વારા પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે. તે પછી ઇન્દ્ર જન્મકલ્યાણક મહોત્સવની સામુદાયિક ઉજવણી માટે <sup>૧</sup>હરિણૈગમેષી દેવ પાસે સુધોષા નામક ઘંટા વગડાવી સર્વ દેવલોકને સજાગ કરી તરત જાહેરાત કરાવરાવે છે કે–"જેને જિનેશ્વરદેવના કલ્યાણકારી જન્માભિષેકના ઉત્સવમાં આવવું હોય તો તૈયાર થઇને ચાલો." આ ખબર સમગ્ર દેવલોકમાં પડતાં એકબીજાની પ્રેરક્ષા--ભક્તિથી તે તે દેવો અને ૬૩ ઇન્દ્રો તૈયાર થઇ. કેટલાક તો સીધા મેરુપર્વત તરફ ઊપડી જાય છે પગ્ન સૌધર્મેન્દ્રને તો શાશ્વત નિયમ મુજબ જન્મોત્સવની ઉજવણીનું કર્તવ્ય બજાવવાનું ફરજિયાત હોવાથી જંબૂદ્ધીપ જેવડા એક લાખ યોજનના **પાલક** નામના અદ્ભુત વિમાનને તૈયાર કરાવી અન્ય સંખ્યાબંધ દેવ-દેવીઓથી પરિવરેલો, આકાશમાર્ગે ગમન કરતો મનુષ્યલોકમાંના નંદીશ્વરદ્વીપે આવે છે. પછી મોટું વિમાન છોડી દે છે અને અન્ય નાનું વિમાન વિકુર્વી તેમાં બેસીને જન્મસ્થાનના નગર પાસે આવી વિમાન છોડીને રાજાના મહેલમાં પ્રભુની માતાના શયનખંડમાં આવે છે. જન્મગૃહમાં જઇ માતાનો આદેશ લઇ તરત જ અવસ્વાપિની નામની નિદ્રાશી માતા દાસી વગેરેને નિદ્રાધીન કરી દે છે પછી ઇન્દ્ર સ્વયં પોતાનાં પાંચ રૂપ કરી, કરસંપુટમાં પ્રભુને અશક્તપશું આવી જાય છે. તેમજ તાવ, ઊલટી, ઝાડા, મરડા, અસ્વસ્થતા ઇત્યાદિક અનેક દર્દો ઊભાં થાય છે. તેમાંનું કંઇપણ ચિક્ર જગદુદ્વારક તીર્થકર પરમાત્માઓની રત્નકુક્ષિધારિક્ષી પ્રકર્ષપુષ્ટ્યશાલિની, ત્રિજગદૃવંઘ, સુગૃહીત-નામધેય માતાઓને હોતું નથી.

વળી પ્રભુપ્રસવ સ્વાભાવિક રીતે જ થાય છે. કદીપગ્ર [Unnoturrai Labous]અસ્વાભાવિક રીતે થતો નથી. પ્રસવ સમયે સ્નેહવત્સલ સામાન્ય માતાઓને જે અવાચ્ય કષ્ટ ભોગવવું પડે છે, તે કષ્ટ તેમજ ગર્ભપ્રસવ બાદ જુદા જુદા પ્રકારના સ્નાવ Hxmorrhage (રકત પ્રસવાંત આકસ્મિક)નાં દુઃખ, ત્રાસદાયક દર્દો વગેરે વગેરે જે જે વ્યાધિઓનો ઉદ્ભવ થાય છે તેમાંનું કંઇપગ્ન હોતું નથી.

ટૂંકમાં ગર્ભધારણથી માંડી પ્રસવાદિક પરિસમાપ્તિ યાવદ્ સર્વ ક્રિયાકાળ પીડા રહિત, અસ્વસ્થતા રહિત, ખૂબ જ સુખ અને શાન્તિપૂર્વક પ્રભુમાતા પ્રસાર કરે છે. માતાને જરાય અશાન્તિ કે અરતિ પેદા થતી નથી. એમાં અસાધારણ અને જબરજસ્ત કારણ કોઇપણ હોય તો ગર્ભમાં પધારેલા પ્રબળ પુરૂષશાળી, અનન્યતપોબલી ભગવાનનો અચિંત્ય પ્રભાવ જ છે.

૧. હરિષ્ક્રૈગમેષી શબ્દ બોલવામાં જરા કઠિન હોવાથી સમય જતાં 'જ્ઞૈ' ની જગ્યાએ 'બ્ર' બોલાતો થયો અને હરિશગમેષી શબ્દ ચલગ્ન બની ગયો અને પછી હરિશ શબ્દનો હરગ્ન અર્થ ઉપજાવીને હરગ્નના મોંઢાવાળાં દેવનાં ચિત્રો બનવાં લાગ્યાં. બે હજાર વરસ ઉપર પગ્ન મથુરાની એક શિલામાં હરગ્નના મોંઢાવાળા હરિજ્ઞૈગમેષીને બતાવ્યો છે અને ચિત્રોમાં તો સેંકડો વરસોથી આજ સુધી બતાવવાની પ્રથા ચાલુ છે, આ એક કલ્પના છે.

#### [ 038 ]

લઇને આકાશ દ્વારા ઊડીને મેરુપર્વત પહોંચી જાય છે. ત્યાં પાંડુક વનવર્તિની અભિષેક શિલા ઉપર પ્રભુને ખોળામાં લઇને બેસે, તે જ સમયે અન્ય સર્વ ઇન્દ્રો આસનકંપથી પ્રભુનો જન્મ જાણી સૌધર્મેન્દ્રવત્ સ્વસ્વકલ્પમાં ઘંટાઓ દ્વારા ખબર અપાવી તૈયાર થઇને અનેક દેવો સહિત મેરુપર્વતે આવે છે. તે ઇન્દ્રો અભિષેક માટે દેવો દ્વારા ક્ષીર સમુદ્રનાં, ગંગા નદી, માગધાદિ અનેક તીર્થસ્થાનોનાં જળ મંગાવી, જલ, ચંદન, પુષ્પ ચૂર્ણાદિ મિશ્રિત જલથી ભરેલા સોના-રૂપા-રત્ન-માટીના અષ્ટ જાતિના, મહાન લાખો કલશો વડે ધામધૂમથી ભારે હર્ષાનંદ વચ્ચે બાળપ્રભુની સ્તુતિ, આરતી, દીવો, અષ્ટમંગલોનું આવેખન, નૃત્યો વગેરેથી ભક્તિ સમાપ્ત કરી, પ્રભુનો અભિષેક તથા પૂજાદિક કાર્યો દેવો અને ઇન્દ્રો ખૂબ ભક્તિભાવથી કરે છે. પછી અંગ લુંછી કરી બાલપ્રભુને સૌધર્મેન્દ્ર ગૃહે લાવીને, પ્રભુના જમશા અંગૂઠે ક્ષુધા શાન્તિ અર્થે અમૃત સંક્રમાવી, પ્રભુને સુવરાવી, અવસ્વાપિની નિદ્રાંપાછી ખેંચી લઇ, માતા પ્રભુને નમસ્કાર કરી શ્રેષ્ઠ વચનો બોલે છે. પછી ઇન્દ્ર પ્રજાના આનંદ માટે કુબેરદેવ દ્વારા ધનવૃષ્ટિ કરાવી દેવો દ્વારા આકાશમાં કુટુંબ શાંતિ-હિતાર્થે વિવિધ ઉદ્દઘોષણાઓ કરાવી ઇન્દ્રાદિક સ્વસ્થાને જાય છે. એ પ્રમાણે અતિ સંક્ષેપમાં જન્મકલ્યાશકનું વર્ણન કર્યું. પછી ભગવાન મોટા થયે, યોગ્યવયે ભોગકર્મ શેષ રહ્યું હોય તો લગ્ન કરવાપૂર્વક સંસાર માંડે છે. જેમને તે ભોગકર્મ નથી હોતું તે ગૃહસંસાર નથી માંડતા. પછી યોગ્ય કાળે લોકાન્તિક નામના દેવો તીર્થ<sup>૧</sup> પ્રવર્તાવો એવી વિનંતિ કરે છે એટલે પ્રભુ દીક્ષા લેવા ઉત્સુક થાય, તે વખતે નિયમ મુજબ દેવેન્દ્રો દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલું એક વર્ષ સુધી ૩૮૮ કરોડ અને ૮૦ લાખ સોનૈયાનું વાર્ષિક દાન આપે. પછી કુટુંબ-લોકોની અન્નવસ્તાભુષણાદિક સર્વ ઇચ્છાઓ સંપુર્ણપણે પૂર્શ કરે છે. પછી દીક્ષા સમય આવે, તે વખતે આસનકંપથી ઇન્દ્રો દીક્ષાકલ્યાણકનો અવસર જાણી મનુષ્યલોકે આવી, સર્વ સામગ્રી તૈયાર કરાવી દીક્ષાનો મહામહોત્સવ કરે, દીક્ષાનો અપૂર્વ વરધોડો નીકળે. જે વરઘોડામાં પ્રભુની પાલખીને પોતાના કલ્યાણ માટે સર્વ ઇન્દ્રાદિક દેવો ઉપાડે, પછી અનુક્રમે નગર બહાર ઉદ્યાને આવે, પછી પંચમુષ્ટિ લોચ એટલે માથાના અને દાઢીના તમામ વાળ ચૂંટી કાઢે, મુંડકા થઇ જાય, ઇન્દ્ર દેવદૂષ્ય ડાબા ખભે નાંખે. પછી એકલા અથવા અન્ય જીવો સાથે દીક્ષાનો શાસ્ત્રનિર્દિષ્ટ પાઠ બોલીને, સંયમવ્રત ગ્રહણ કરે. તે વખતે આત્મિક નિર્મળતા વધતાં તેઓને અઢી દ્વીપમાં રહેલા સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવોના મનોભાવને જણાવનારૂં 'મનઃપર્યવજ્ઞાન' ઉત્પન્ન થાય છે. પછી પ્રભુ ક્રમેક્રમે વિહાર કરે છે. અપ્રમત્ત-અપ્રતિબદ્ધપણે વિહરતાં. અનેક ઉપદ્રવોને, બાવીશ પરિષહોને. ઘોર તપશ્ચર્યાને કરતાં, વનવાસાદિકને સેવતાં, ચાર ઘાતીકર્મને ખપાવતાં થકાં, શુકલ ધ્યાનમાં આરૂઢ થતાં, યથાયોગ્યકાળે, શુભયોગે, પ્રભુને લોકાલોકના સર્વસ્વરૂપને જણાવનારું, ત્રણે કાળના સમગ્ર જગતના પદાર્થ-દ્રવ્યોને આત્મસાક્ષાત, બતલાવનારું એવું અંતિમ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. તે જ વખતે ઇન્દ્રો આસનકંપથી તેને જાણીને પ્રભુના કેવળજ્ઞાન કલ્યાણકને ઊજવવા તે સ્થળે સર્વ નિકાયના દેવો--ઇન્દ્રો આવી, શીઘ્ર ગોળ વા ચોખૂણ, ત્રણ ગઢવાળાં, ચાર દ્વારવાળાં, સોનું, રૂપું તથા મણિરત્નથી બનેલાં એક યોજન ઊંચાઇવાળાં, વીશ હજાર પગથિયાંવાળાં, અનિર્વચનીય, અનેક દેખાવોથી ભરપૂર, અશોકવૃક્ષ યુક્ત સમવસરજ્ઞની રચના કરે છે. પછી પ્રભુ સુવર્શ કમળ ઉપર થઇને સમવસરશમાં આવી પૂર્વ દિશાના સિંહાસન ઉપર

૧. એક ગ્રન્થમાં વરસીદાન આપ્યા પછી લોકાંતિકો દીક્ષા લેવાની વિનંતિ કરે છે એવું મતાંતરે જસાવ્યું છે.

#### [ 030 ]

મૂળ શરીરે બિરાજી રત્નમશિમય પાદપીઠ ઉપર પગ મૂકી, અતિશયથી ચતુર્મુખ થઇને તીર્થને નમસ્કાર કરી ચોત્રીશ<sup>૧</sup> અતિશયે શોભતા અઢાર<sup>૨</sup> દોષ રહિત પ્રભુ સમવસરશમાં આવેલા દેવો, મનુષ્યો અને

૧. મહાનપુરુષો કેવા હોય ? તે માટે અહીં તેમના ચોત્રીશ અતિશયો બતાવાય છે. ૧. તે પરમાત્માઓનું અદ્ભુતરૂપવાળું, સુગંધમય, નીરોગી, પ્રસ્વેદ (પસીનો) અને મલરહિત શરીર. ૨. કમલપુષ્પના તુલ્ય સુગંધી શ્વાસોચ્છ્વાસ.
 ૩. ગાયના દૂધના સરખું તો ઉજ્જવલ રૂધિર હોય અને પ્રભુના શરીરમાં માંસ દુર્ગંધરહિત હોય. ૪. તેમનાં આહાર અને નિહાર તે--ભોજન અને મલ તથા પેશાબની ક્રિયા મનુષ્પો--પ્રાશીઓ જોઇ શકે નહીં. આ ચાર અતિશયો સહજન્મા–જન્મની સાથે જ પ્રગટે છે.

હવે જ્ઞાનાવરણીયાદિ જે ચાર ઘાતીકર્મોનો ક્ષય થવાથી ઉત્પન્ન થએલા ૧૧ અતિશયો તે આ પ્રમાણે--

૫. એક યોજન=ચાર ગાઉ પ્રમાણ ઘેત્રમાં પથરાએલ સમવસરણની અંદર તેમના અતિશયબળે કરોડો અને અસંખ્ય મનુષ્યો, દેવો અને તિર્પંચો સમાઈ શકે છે. પ્રભુ સર્વજ્ઞ થયા બાદ તેના ઉપર બિરાજી દેશના આપે છે. ૬. પ્રભુનું પ્રવચન અર્ધમાગધી ભાષામાં ચાર ગાઉ સુધી સંભળાય તેવું હોય છે. છતાં અતિશયબળે તે ભાષાનું દરેક દેશના મનુષ્યો, દેવો અને તિર્પંચોની ભાષામાં તેનું પરિણમન થઇ જાય છે. એટલે સહુ પોતપોતાની ભાષામાં તે પ્રવચન સમજી જાય છે. ૭. મસ્તકની પાછળના ભાગે સૂર્યના તેજને તિરસ્કૃત કરનારું મનોહર ભામંડલ ઝગમગાટ કરતું હોય છે, જે પ્રભુની અદ્ભુત ક્રન્તિને પ્રતિચ્છાયાથી સંહરી લે છે, જેથી આપણે પ્રભુનું મુખારવિંદ સુખે જોઈ શકીએ છીએ. જો ભામંડલ ન હોય તો સન્મુખ પણ જોઈ ન શકીએ. ૮. પરમાત્મા જે જગ્યાએ હોય તેને કરતા ચારે બાજુ કંઈક અધિક પચ્ચીશ પચ્ચીશ યોજન સુધીમાં પૃથ્વી ઉપર, ઊંચે ૧રા યોજન સુધીમાં અને ભૂગર્ભમાં પણ ૧રા યોજન સુધી, કોઈપજ્ઞ પ્રકારના ભયંકર રોગોનો ઉપદ્રવ ન હોય. ૯. પરમાત્મા પાસે-સ્વર્વ દેવો, મનુષ્યો અને તિર્યંચોની સામે પોતાના જ વૈરીઓ હોય છતાં પરસ્પરના શત્રુભાવ કે વૈરભાવ વિરોધને પ્રભુના અતિશયના બળથી ભૂલી જાય છે. ૧૦. પ્રભુ વિચરતા હોય ત્યાં સત્ત પ્રકારની ઇતિ-ધાન્યનો ઉપદ્રવ કરનારાં પતંગિયાં તથા મારિ-મરકી ઇત્યાદિના ઉપદ્રવો ન હોય. ૧૧. મારિ એટલે ઔત્પાતિક-ઓચિંતા મરણજન્ય વ્યાધિઓ ન થાય. ૧૨. અતિવૃષ્ટિ ન થાય. ૧૩. આનવૃષ્ટિ-વરસાદનો અભાવ ન હોય. ૧૪. દુર્ભિક્ષ-દુષ્કાળ ન પડે. ૧૫. એક બીજાં રાષ્ટ્રો વચ્ચે ભય અર્થાત્ સર્વ

વિનાશસર્જક યુદ્ધ પશ ન હોય. (છતાં નિકાચિત કર્મના અસાધારશ સંજોગમાં અપવાદ સમજવો.)

હવે પરમાત્માના પ્રબળ પુષ્ય પ્રકર્ષવડે દેવકૃત (દેવ વડે) કરાતા ૧૯ અતિશયોને કહેવાય છે.

૧૬. પ્રભુની સાથે જ હંમેશા આકાશમાં ધર્મચક્ર ચાલે. ૧૭. આકાશમાં પ્રભુની બન્ને બાજુ ચામરો સ્વયં વીંઝાતાં હોય. ૧૮. પ્રભુને બેસવા માટે પાદપીઠ સાથે, ઉજ્જવલ-સ્વચ્છ આકાશના સરખું, સ્ક્રટિકમય સિંહાસન, પ્રભુ વિચરે ત્યારે તે આકાશમાં પ્રભુ આગળ ચાલે છે. ૧૮. આકાશમાં જ પ્રભુના મસ્તક ઉપર ઉજ્જવળ ત્રકાછત્રો ઉપરાઉપરી હોય. ૨૦. રત્નમય ધ્વજ ચારે દિશાએ કરકતા હોય. ૨૧. પ્રભુ હંમેશાં દેવકૃત સુવર્શકમળો ઉપર જ પગ મૂકીને ચાલે. ૨૨. પ્રભુની દેશના માટે દેવો પ્રથમ રજત, પછી સુવર્શ અને પછી રત્નનું બનાવેલું ત્રિગઢમય ગોબ અથવા ચોરસ સમવસરક્ષ રચે તે. ૨૩. પ્રભુ મૂળ શરીરે તો પૂર્વ દિશા સન્મુખ જ બેસી દેશના આપે છતાં દેવકૃતાતિશય વડે ચારે દિશાવર્તી તેનાં પ્રતિબિંબો દેખાય તે. ૨૪. સમવસરક્ષ મધ્યે ઉપરિતન ભાગે અશોકવૃક્ષ દેવો કરે અને તે ઉપર ચૈત્ય-જ્ઞાનવૃક્ષ રચે, તે વૃક્ષના નીચે રહેલા સિંહાસન ઉપર પ્રભુ દેશના આપતા હોય. ૨૫. પ્રભુ વિહરે ત્યારે માર્ગસ્થિત કાંટા વગેરે અધોમુખ થઇ જાય તે ૨૬. વૃક્ષો નમસ્કાર કરતાં હોય તેમ નમી જાય. ૨૭. મહાન દુન્દુભિ નાદ થાય. ૨૮. અનુકૂલ અને સુખાકારી પવન વાય. ૨૯. પક્ષીઓ શુભસૂચક પ્રદક્ષિશા આપે. ૩૦. સુગંધીદાર જલની વૃષ્ટિ થાય. ૩૧. વિવિધરંગી પુષ્પોની વૃષ્ટિ થાય. ૩૨. કેવળજ્ઞાન થયા પછી મસ્તકના, દાઢી, મૂછના વાળનું અને નખોનું વધવું થતું નથી. ૩૩. હંમેશાં તેમની પરિચર્યામાં જઘન્યથી પણ ભવનપતિ, વ્યત્તર, જ્યોતિષી અને વૈમાનિક નિકાયના મળી એક કરોડ દેવો હાજરાહજુર હોય. ૩૪. વર્ષની હેમન્ત, શિશિર, વસંત, ગ્રીખ, વર્ય, શરદ એ છએ ઋતુઓ, પોતપોતાના પ્રાકૃતિક ગુણ-સ્વભાવ વડે યુક્ત અનુકૂળ હોય એટલે દરેક ઋતુઓ સમભાવને ધારણ કરવાવાળી અને પુષ્પાદિ સામગ્રીવડે ઈન્દિયોના મનોજ્ઞ સ્પર્શ,

#### [ 036 ]

તિર્યચોને સ્વસ્વભાષામાં પ્રભુઅતિશયથી સમજાય તેવી સંશયોચ્છેદક, ભવોદધિતારિશી, ૩૫ <sup>3</sup>ગુણેયુક્ત એવી, એક યોજન સુધી સંભળાય તેવી દેશનાને ગંભીર સ્વરથી રાગ-રાગિશીમાં વિસ્તારે છે. પછી તેઓ ગણધરાદિપૂર્વક નવીન સંઘ (તે સાધુ-સાધ્વી-શ્રાવક-શ્રાવિકા)ની સ્થાપના કરી (આકાશમાં ચાલતું રત્નસિંહાસન, ધર્મચક્ર, ધ્વજા, છત્ર અને ચામર સાથે) જગતભરમાં વિચરી, સાધુધર્મને અંગે અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય તે અચૌર્ય, મૈથુનવર્જન તે સ્રીત્યાગ અને અપરિગ્રહ તે ધનધાન્યાદિકના ત્યાગનો, ગૃહસ્થધર્મને અંગે બારવતનો ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારનો અહિંસાપ્રધાન ત્યાગ વૈરાગ્યમૂલક ધર્મનો જોરશોરથી બોધપાઠ જગતને આપી, અનેક જીવોને સંસારમાંથી તારી, પાપમુક્ત કરી મુક્તિગમન યોગ્ય કરે છે, પછી પ્રભુ પણ અપ્રતિબદ્ધપશે વિહરી શેષકર્મોનો ક્ષય કરી નિવર્ણિ પામે છે એટલે મોક્ષે જાય છે. દેવો આસનર્કપથી પ્રભુનું નિર્વાણ જાણી અહીં આવીને નિર્વાણકલ્યાણકને અત્યન્ત ખિન્ન ચિત્તવાળા થયા થકા ઊજવે છે. આ તીર્થકરો અતુલ-અનંતબળના ધણી હોય છે, આનાથી વધુ બળ-શકિત ત્રણેય જગતમાં કોઇનામાં હોતી નથી. એમાં દરેક કાળમાં ઉત્પન્ન થનારા ચોવીશ તીર્થકરો પૈકી પહેલા તીર્થકર પ્રભુથી દુનિયાનો સર્વ પ્રકારનો વ્યવહારધર્મ, ૬૪ સ્ત્રીકલા, ૭૨ પુરુષકલા, શિલ્પશાસ્ત્રો, અન્ય ક્રિયાદિ સર્વ વ્યવહારો શરૂ થાય છે એટલે તેઓ તેનો ફક્ત વિધિક્રમ બતલાવે છે.

આ પ્રમાશે પંચકલ્યાશકોનું દિગ્દર્શન કરાવવા સાથે પરમાત્માની જન્મથી લઇ મુક્તિ પ્રાપ્તિ સુધીની વ્યવસ્થાની સંક્ષિપ્ત શાબ્દિક નોંધ દર્શાવી.

રસ, રૂપ, શબ્દ વડે કરીને અનુકૂલ વર્તે, જેથી તમામ જીવોને સુખ ઉપજે છે. એ પ્રમાણે સહજન્મા ૪, કર્મક્ષયથી ૧૧, દેવકૃત ૧૯ મળી કુલ ૩૪ અતિશયવંત તીર્થકરો હોય છે.

૨. આમ તો તીર્થકરો સર્વ દોષોથી રહિત હોય છે, છતાં મુખ્ય મુખ્ય અઢાર દોષોથી રહિત હોય છે એવું વર્જાન કરાયું છે. એ અઢાર દોષો કયા છે ? તો દાનાન્તરાય, લાભાન્તરાય, વીર્યાન્તરાય, ભોગાન્તરાય, ઉપભોગાન્તરાય, હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભય, શોક, જુગુપ્સા, કામ, મિથ્યાત્વ, અજ્ઞાન, નિદા, અવિરતિ, રાગ, દ્વેષ આ અઢારે દોષોથી તીર્થકર પરમાત્માઓ મુક્ત હોય છે.

3. તીર્થકરોની દેશના--વાસી પાંત્રીશ ગુસોથી યુક્ત હોય છે. પાંત્રીશ ગુસોની બાબતમાં મતભેદ જોવા મળે છે. વળી કેટલાક ગુસોનો સ્પષ્ટાર્થ સમજાતો નથી. હવે એ ૩૫ ગુસોની નોંધ નીચે મુજબ છે.

૧. સંસ્કૃતાદિ લક્ષણથી સંસ્કારિત, ૨. ઔદાત્ય એટલે ઉચ્ચસ્વરે બોલવું, ૩. અગ્રામ્યા-સંસ્કારી, ૪. મેધની મારુક ગંભીર, ૫. પ્રતિધ્વનિ-પડઘા પાડનારી, ૬. સરલ, ૭. માલકોશાદિક રાગ-રાગિષ્ઠીયુક્ત, આ શબ્દઅપેક્ષાશ્રયી ગુજ્ઞો કહ્યા. અર્થાશ્રયી ગુજ્ઞો તે, ૮. મહાન અર્થવાળી, ૯. પૂર્વાપર વાકયાર્થના વિરોધ વગરની, ૧૦. શિષ્ટતાપૂર્વક સિદ્ધાન્તોક્ત અર્થને જણાવનારી, ૧૧. સંશય મુક્ત, ૧૨. અન્યના ઉત્તરો આવી જાય તેવી, ૧૩. દ્રદયંગમ, ૧૪. પરસ્પર પદ વાકયની અપેક્ષા રાખવાવાળી, ૧૫. પ્રસંગોચિત, ૧૬. તત્ત્વનિષ્ઠ, ૧૭. અસંબદ્ધ અને અતિ વિસ્તારના અભાવવાળી, ૧૮. સ્વશ્લાઘા અને અન્ય નિંદારહિત, ૧૯. વકતાના કથનીય અર્થની ભૂમિકાને અનુસરવાવાળી, ૨૦. અતિસ્નિગ્ધ મધુર, ૨૧. પ્રશંસનીય, ૨૨. કોઈના મર્મને આઘાત ન કરે તેવી, ૨૩. ગંભીર અર્થવાળી, ૨૪. ધર્મ-અર્થથી યુક્ત,૨૫. કારક કાળ લિંગ વચનાદિ દોષથી વિવર્જિત, ૨૬. વિભ્રમાદિથી વિયુક્ત, ૨૭. અતિઆશ્ચર્યજનક, ૨૮. અદ્ભુત, ૨૯. અવિલમ્બિત, ૩૦. વર્શનીય અર્ચન વસ્તુસ્વરૂપથી વિચિત્રતાવાળી, ૩૧. સર્વોત્તમ અનન્યા, ૩૨. સત્ત્વપ્રધાન, ૩૩. વર્શ, પદ અને વાક્યના પદય્છેદવાળી, ૩૪. વિવક્તિ અર્થને સિદ્ધ કરવાવાળી અને ૩૫. વકતા અને શ્રોતાને શ્રમ ન કરાવવાવાળી. આ પ્રમાજ્ઞે ૩૫ ગુણયુક્ત વાર્ણીથી પ્રભુ બોલે છે, ભાખે છે અને પ્રરૂપે છે.

## 

**નોંધઃ**--આપજ્ઞા ભરતક્ષેત્રમાં દરેક કાળે પુરુષવર્ગમાં સર્વશ્રેષ્ઠ ગણાતી માત્ર ૬૩ વ્યક્તિઓ જ જન્મે છે. એમાં ચકવર્તીઓ બાર જ હોય છે. કરોડો--અબજો વરસના કાળમાં માત્ર ચક્રી ૧૨ થાય છે, એટલે તે વિરલ વ્યક્તિમાં ગણાય. તેથી અહીંયા ચકવર્તીનો પરિચય અને તેની છ ખંડની વિજયયાત્રા ડાયરીની નોંધની જેમ રજૂ કરી છે. એક ચક્રવર્તીની જેવી યાત્રા હોય તેવી જ બીજા ચક્રીની હોય છે.

**uक્नीदिग्विजय क्रम**-તીર્થંકરવત્ ચક્રવર્તીઓ પક્ષ ઉચ્ચજાતિ, ઉચ્ચગોત્ર અને રાજકુલે જ જન્મ લે છે, પરંતુ નીચ કુલમાં કદાપિ જન્મ લેતા નથી. અરિહંત જનનીવત્ ચક્રવર્તી ગર્ભમાં આવતાં જ ચક્રીની માતા પણ ચૌદ મહાસ્વખોને જુએ છે. વળી એટલું વિશેષ છે કે જો નરકથી ચક્રીનો જીવ ગર્ભે આવ્યો હોય તો બારમે સ્વખે 'ભવન' દેખે અને વૈમાનિક દેવલોકથી આવ્યો હોય તો 'વિમાન' દેખે છે. અનુક્રમે ગર્ભકાળ પૂર્ણ થયે જન્મ થતાં મહામહોત્સવો થાય છે. સર્વ રીતે નગરમાં આનંદ આનંદ કરાવાય છે. અનુક્રમે સ્તનપાનાર્થે, ધાત્રી--ધાવમાતા સ્નાન કરાવનારી, વસ્ત્રાભૂષણ પહેરાવનારી, અંકે (ખોળામાં) બેસાડનારી અને પાંચમી ક્રીડા કરાવનારી એ પાંચ ધાવમાતા-દાસીઓથી લાલન-પાલન કરાય છે. ત્યારબાદ તેનાં ક્રમશઃ યથોચિત નામ સ્થાપનાદિક સંસ્કારો મહાઠાઠથી ઉજવાય છે. પછી સુખે સુખે વૃદ્ધિ પામતાં તેઓને અનેક વિષયના અનેક પંડિતો તથા કલાચાર્યો પાસે શાસ્ત્રમાં તથા દરેક કળામાં પ્રવીણ કરાવવામાં આવે છે. તેઓ પ્રથમ સંઘયણ તથા પ્રથમ સંસ્થાનવાળા હોય છે. તેઓ ક્રમશઃ યુવાવસ્થાને પામે ત્યારે સંપૂર્ણ ૧૦૦૮ પ્રકારના ઉત્તમોત્તમ સામુદ્રિક લક્ષણોપેત શરીરવાળા થાય છે અને તેઓને દક્ષિણાવર્ત (જમણે શરૂ થઇ ડાબી બાજુ વળાંક લેતા એવા) પ્રશસ્ત લોમ હોય છે અને વક્ષસ્થળે "શ્રી વત્સ" નું ચિત્ર હોય છે તેમજ તેઓ રાજાયોગ્ય, અવ્યંગ, લક્ષણાદિ વગેરે ૩૬ ગુણોયુક્ત અને સૂવર્ણ જેવા શરીરી હોય છે.

આ પ્રમાષ્ટ્રો સુખમાં દિવસો વીત્યે થકે અન્યદા યથાયોગ્ય સમયે તેની (પ્રાયઃ) આયુધશાળામાં મહાદિવ્ય રત્નોથી અલંકૃત ચક્રરત્ન ઉત્પન્ન થાય છે. શાલારક્ષક રત્નને જોઇ હૃષ્ટપુષ્ટ થતો નમસ્કાર કરી ચક્રીને વિનયપૂર્વક શુભ સમાચાર આપે, ચક્રવર્તી મુકુટ સિવાય શાલારક્ષકને પ્રચુર દ્રવ્ય અને આભૂષણોનું, આજીવન નિર્વાહ ચાલે તેટલું પ્રીંતિદાન આપી, પોતે સિંહાસનથી ઊતરી, ત્યાં જ સાત-આઠ પગલાં ચાલી, ચક્રની દિશા તરફ સ્તુતિ-નમસ્કારાદિક કરે, પછી સ્નાનાદિક કરી, મહાપૂજાની વિવિધ ઉત્તમોત્તમ સામગ્રી લઇને, વાજતે-ગાજતે મહાપરિવારયુક્ત આયુધશાળામાં આવી, ચક્રરત્નની વિધિ મુજબ પૂજા કરી, સર્વત્ર નગરમાં અઢારે આલમમાં (જાતમાં) આનંદ ફેલાવે, અને જિનેશ્વરોનાં મંદિરોમાં મહાઅષ્ટાદ્ધિકા મહોત્સવ કરે. મહોત્સવ પૂર્શ થયા બાદ બાર જાતના દિવ્યનાદ--ધ્વનિપૂર્વક હજાર યક્ષોથી સેવાતું ચકરત્ન આયુધશાળાથી બહાર નીકળી આકાશમાં જ ચાલે, તે વખતે સર્વ લોકો તેને જુએ છે. પછી તે રત્ન માગધતીર્થ તરફ ચાલવા માંડે તે વખતે હાથી ઉપર આરૂઢ થયેલો, ચતુરંગી સેનાથી સજ્જ બનેલો સમયજ્ઞ ચક્રી, શુભ શુકનો-મંગલો લઇને તેની પછવાડે ચાલે, માર્ગમાં આવતા અનેક દેશ-નગરો, રાજાઓને જીતતો,

#### [ 080 ]

તે ચક્રીનું ચક્રરત્ન પ્રયાણને દિવસે ગંગા નદીના દક્ષિણ કિનારે, પ્રમાણાંગુલીય ૧ યોજન (૪૦૦ ગાઉ) ચાલીને વિજય કરવાની સ્થાન સૂચના કરતું ત્યાં જ સ્થિર રહે, તેથી તેટલું મહાપ્રયાણ પણ (ચઢતા કાળે સ્વદેહબળથી, હીન કાળે દેવ શક્તિથી) મહાસૈન્યને સુખરૂપ રહે, પછી માગધતીર્થ સમીપે આવી ૧૨ યોજન લાંબી, ૯ યોજન પહોળી છાવણીનો પડાવ નંખાય, પછી ચક્રી હસ્તિ ઉપરથી ઊતરી, વાધકી નામના પુરુષ રત્નને મહાઅદ્ભુત પૌષધશાળા બનાવવાનો આદેશ કરી, તે શાળા તૈયાર થયે ચક્રી અંદર જઇ માગધકુમાર (નાગકુમાર નિકાયના) ની આરાધના નિમિત્તે અક્રમ <sup>૧</sup>ત૫ (સતત ત્રણ દિવસના નિર્જળા ઉપવાસ) કરી સ્મરણ કરે. (આ અક્રમ ભાવિ તીર્થંકર ચક્રીને ન હોય, તેમને પોતાના પુણ્ય પ્રાગુભારથી જ સર્વ કાર્ય થાય.) પછી ચોથે દિવસે લવણ સમુદ્રના કિનારેથી બાર યોજન દૂર આવેલા તે માગધતીર્થને સાધવા સ્વરથને રથની નાભિ પ્રમાણ જળમાં ઉતારી વૈશાખ સંસ્થાને ઊભો રહી, (દેવાધિષ્ઠિત) બાણની સ્તુતિ કરી, જયને ઇચ્છતો ચકી સ્વનામથી અંકિત બાણ છોડે, તે દિવ્ય નાટારંભોને જોઇ રહેલા માગધકુમ રની સભામાં જઇને એકાએક પડે, પછી એકાએક શત્રુનું બાણ પડવાથી મગધેશ બહુ કોપાયમાન થતો અનેક કુવચનો કાઢે, પરંતુ નિર્ણય માટે બાશને લેતાં ચક્રીનું નામ વાંચી તરત જ શાન્ત થઇ 'ચક્રી ઉત્પન્ન થઇ ગયા છે' માટે હવે તાબે થવું, જોઇએ, એવો વિચાર કરી ચક્રી પાસે આવીને અનેક ઉત્તમ ભેટર્ણા સ્વભૂમિનું જલ-માટી આદિનું ભેટણું કરી ચક્રીની આજ્ઞાને સ્વીકારે, પછી ચક્રી પારણું કરીને જ્યની ખુશાલીમાં ત્યાં અષ્ટાક્ષિકા મહોત્સવ કરાવે. બાદ માગધતીર્થવત્ અક્રમાદિક તપ કરવાપૂર્વક વરદામ--પ્રભાસ તીર્થોને જીતે. ત્યાં પણ તત્રવર્તી દેવોનું ભેટણાં લઇ આવવું, આજ્ઞા સ્વીકાર, ચક્રીતપ, પારણું અને મહોત્સવ આ વ્યવસ્થા પૂર્વવત્ સમજી લેવી. પછી ચક્રી અક્રમતપ કરી બાજ્ય મૂકયા વિના આસન કંપાવવાપૂર્વક સિન્ધુ નદીની અધિષ્ઠાત્રી સિન્ધુદેવીને જીતે. ત્યાં પશ્ચ ભેટણું, આજ્ઞા સ્વીકાર, મહોત્સવ ઇત્યાદિ સમજી લેવું. પછી આગળ વધીને વૈતાઢય પર્વતના દેવને પૂર્વક્રમે જીતે, પછી અક્રમાદિ મહોત્સવ પર્યન્તના ક્રમે તમિસ્રા ગુફાના દેવને જીતે ત્યાં ચક્રીના સ્વમંત્રી સેનાની રત્નને (સેનાપતિને) આજ્ઞા થતાં તે સેનાની અનુક્રમે ચર્મરત્ન ઉપર બેસી વહાણની જેમ સિન્ધુ પાર ઊતરીને બલિષ્ઠ મ્લેચ્છ રાજાઓ સાથે મહાભીષણ અને ખૂનખાર સંગ્રામ કરી અંતે વિજય મેળવી સિન્ધુના દક્ષિશ નિષ્કૂટને (વિભાગને) જીતે અને તત્રવર્તી રાજાઓને ચક્રી પાસે ભેટો કરાવી. પોતાના સ્વામી ચક્રવર્તીની આગ્ન વર્તાવે-વિજય ધ્વજ ફરકાવે.

અન્યદા પુનઃ ચક્રી સેનાનીને ગુફાના દ્વાર ઉઘાડવાની આજ્ઞા કરે, સ્વામીનો અનન્ય ભક્ત તે સેનાનીરત્ન પૌષધપૂર્વક અક્રમાદિક તપ કરી, પછી સ્વચ્છ થઇ ગુફાના દ્વારને પૂંજી સાફ કરી, પૂજન મંગળ વિધિપૂર્વક દંડરત્નથી ત્રણવાર પ્રહાર કરી, ગુફાદ્વારને ઉઘાડે, સેનાની ચક્રીને સમાચાર આપે, હર્ષિત થયેલો ચક્રી બાર યોજન પ્રકાશ આપતા મણિરત્નયુક્ત, મહા હસ્તિરત્ન ઉપર બેસી, ગુફામાં પ્રવેશી, આખી ગુફાના ગમનાગમન માર્ગને પ્રકાશમય કરવા સૂર્ય જેવાં ૪૯ મંડળો-રેખાઓ ગુફાની બન્ને ભીંત ઉપર કાકિલી રત્નથી આલેખે, પછી વાર્ધકીરત્ને બનાવેલા ઉન્મગ્ના, નિમગ્ના નદી ઉપરના પૂલ ઉપર થઇને, સ્વયં ઊઘડેલા ગુફાના સામા-દક્ષિણ દ્વારે બહાર નીકળી ત્યાં રહેતા બલિષ્ઠ અને ખડતલ મ્લેચ્છો સાથે મહાન યુદ્ધ કરી, વિજય પ્રાપ્ત કરી, શત્રુનાં ભેટણાં સ્વીકારી, સ્વઆણ સ્વીકારાવી અષ્ટાદ્વિકા મહોત્સવ

૧. તપનો પ્રભાવ અસીમ છે. તપ વિના કાર્યની કે મંત્ર-તંત્રાદિની સિદ્ધિ થતી નથી.

#### [ 089 ]

કરીને માર્ગમાં આવતાં ગામ-નગરો જીતતો ચુલ્લ-હિમવંત પર્વત સમીપે આવી, અક્રમ તપ કરી માગધ તીર્થવત્ બાણ ફેંકવા દ્વારા હિમવંત દેવને જીતી ભેટણું લઇ આણ વર્તાવી, મહોત્સવ કરીને ઋષભ કૂટે આવી સ્વનામ અને વિજય સંદેશને કાકિણી રત્નથી આલેખે. હિમવંત એ અંતિમ છેડો છે.

હવે ત્યાંથી ચક્ર અને ચક્રી પાછા ફરીને વિદ્યાધરોને સાધવા દક્ષિણ બાજુ વૈતાઢય તરફ ચાલીને અક્ષ્મ તપ કરે, ત્યાં અચિંત્ય દિવ્ય શક્તિથી વિદ્યાધરો ચક્રીનું આગમન જાશી પૂર્વથી જ સ્ત્રી રત્નાદિકનું અદ્ભુત ભેટણું કરે. ચક્રી અત્યન્ત ખુશ થઇ. સ્વીકાર કરી, પછી પારણું કરી, મહામહોત્સવ કરે. પછી ઇશાન કોણે સિંધુદેવીવત્ ગંગાદેવીને સાધે, તેનું ભેટણું લઇ મહોત્સવ કરી, પછી અક્રમ તપ કરી ખંડપ્રપાતા ગુફાના દેવને આરાધી, ચક્રીની આજ્ઞાથી સિન્ધુ, નિષ્કૂટ મુજબ ચર્મરત્નથી ગંગા ઊતરી સેનાની મ્લેચ્છ રાજાઓ સાથે મહાયુદ્ધ કરી, ગંગા નિષ્કૂટને જીતે, પછી તમિસ્રાવત્ (ગુફા) પૂર્વોકત વિધિ મુજબ દંડરત્નથી ખંડપ્રપાતા ગુફાનાં દ્વાર ઉઘાડી, પ્રકાશ મંડળો આલેખી, સામા દ્વારે બહાર નીકળી, ગંગાના પશ્ચિમે પડાવ નાંખી, ચક્રી અક્રમ કરીને તત્રવર્તી નવનિધિને આરાધે, નવનિધિના અધિષ્ઠાયક સ્વામી પ્રસન્ન થઇ આજ્ઞા સ્વીકારીને નવનિધિને સમર્પે. અન્યદા ચક્રી પૂર્વવત્ સેનાની દ્વારા ગુફાના દક્ષિણાર્ધ ભરતના ગંગા નિષ્કૂટનો વિજય કરાવે.

આ પ્રમાણે છ ખંડને સાધીને ચૌદ રત્ન તથા પાતાળ માર્ગે–ભૂગર્ભમાં ગમન કરનારી નવનિધિની મંજૂષા તથા સર્વ ભેટણાંદિક દ્રવ્યોને લઇને સ્વનગર સમીપે આવી બહાર વાસો કરે, ત્યાં નિવાસ કરી ઉત્સાહ તથા દિગ્વિજ્યાદિકની શાન્તિ માટે નગરદેવની આરાધનાર્થે, નિયમ મુજબ અક્રમ તપ કરે. (હવે અહીં નવે નિધિ તો નગરીની બહાર જમીનની અંદર રહે છે કારણકે એકેક નિધિ જ સ્વનગરી પ્રમાણ હોવાથી તે નગરીમાં તો કચાંથી જ સમાય ?) પછી ચક્રવર્તી મહામહોત્સવ તથા અગણ્ય મંગલોપૂર્વક શુભ સમયે મહાન ઠાઠમાઠથી નગર પ્રવેશ કરે. આભિયોગિક દેવો તે વખતે મહાધન-ધાન્યની વષ્ટિઓ કરે અને સમગ્ર નગરને શશુગારે છે અને સર્વત્ર આનંદ આનંદ કેલાવે છે. નગરમાં આવી ચક્રી સર્વ રત્નની, સૈન્યની, નગરજનોની ખબર અંતર પૂછી સર્વના યથાયોગ્ય આદર સત્કાર કરીને તેઓને વિસર્જન કરે, પછી છેવટે સ્વકુટુમ્બની શાન્તિ પૂછે, પછી સુખેથી રાજ્યસુખ ભોગવતા દિવસો પસાર કરે. આ દિગ્વિજયમાં ચક્રવર્તીને હજારો વર્ષો પણ ચાલ્યાં જાય છે. ત્યારબાદ યોગ્ય સમયે સોળ હજાર યક્ષો. સોળ હજાર રાજા તથા સેનાપતિ રત્નાદિકની વિનંતિથી ચક્રીપણાનો સ્વીકાર થતાં આભિયોગિક દેવો મણિરત્નથી શોભતો અભિષેક મંડપ રચે, રાજ્યાભિષેક અંગે ચક્રી અક્રમતપ કરી. હાથી ઉપર બેસી વાજતે ગાજતે મંડપમાં આવે. ત્યાં વિધિપૂર્વક સિંહાસન ઉપર પૂર્વાભિમુખ બેસે, શુભ લગ્ને સર્વ પ્રજાજનો ક્ષીર-જલાદિકનો અભિષેક કરે, પછી મહાઆભૂષણ શ્રિગાંરોથી યુક્ત દિવ્ય વસ્ત્રો પહેરે અને યાવત્ "તમો બાર વર્ષ પર્યન્ત નગરમાં મહોત્સવો ચાલુ રાખો !" એવી ઉદ્દઘોષશા કરાવે પછી ચક્રી સ્વપ્રાસાદે આવીને સુવર્ણથાળમાં અક્રમનું પારણું કરે, પછી નિઃશંકપણે નિષ્કંટક એવું છ ખંડનું સામ્રાજય ભોગવતો, બે હજાર દેહરક્ષક યક્ષોથી સેવાતો, ૬૪૦૦૦ અંતઃપુરીઓ સાથે વૈક્રિય શરીરને ધારણ કરી, દિવ્ય યથેચ્છ સુખ ભોગવતો વિહરે છે.

૧. **સંક્ષિપ્ત તારણ**-ચકરત્ન હંમેશા પ્રમાશાંગુલ નિષ્પન્ન ૧ યોજન જ (૪૦૦ ગાઉ) ચાલે, હંમેશાં તેટલું ચાલતાં માર્ગમાં આવતા દેશ, નગરોને પણ જીતવામાં આવે છે.

#### [ 082 ]

ર. નગરથી નીકળીને માર્ગનાં જીતવાનાં મુખ્ય ૧૧ સ્થળે ચક્રી (સળંગ ૩ ઉપવાસ) અક્રમતપ કરે, વિજય કર્યા બાદ અને સ્વઆજ્ઞાને અન્ય શત્રુ કે દેવ-દેવીએ સ્વીકાર્યા બાદ અક્રમનું પારણું કરે છે અને દરેક વખતે જયની ખુશાલીમાં અષ્ટાલિકા મહોત્સવ પણ કરે છે, એ જય થતાં સુધી ચક્રરત્ન એક જ સ્થાને સ્થિર રહે છે.

૩. જે જે દેવોનો જય થાય તે દેવો અવશ્ય મશિ, મારોક, આભૂષજ્ઞ અને વસ્ત્રાદિકનાં ભેટશાં કરી, ચક્રીને નમી, ચક્રની આજ્ઞાના સ્વીકારરૂપ ઉદ્ગારો કાઢી, યોગ્ય વિવેકવિધિ અવશ્ય સાચવે છે.

૪. ચક્રવર્તીનાં ચૌદરત્નો અને નવનિધિનું વિવેચન સંગ્રહણીના ભાષાંતરમાંથી અથવા ગ્રન્થાન્તરથી જોવું.

આ પ્રમાશે ચક્રી એકંદર છ ખંડના દિગ્વિજયમાં માગધાદિક તીર્થે, ગંગા, સિન્ધુદેવી, વૈતાઢયદેવ, તમિસ્રા, ખંડપ્રપાતા, ગુફાદેવ, હિમવંતગિરિદેવ, વિદ્યાધરના નિવાસવાળાં ઋષભકૂટે નવનિધિના દેવો, એ બધાની સાધના કરતી વખતે તથા રાજધાની પ્રવેશ તેમજ અભિષેક સમયે એમ ૧૩ વખત અરૂમ કરે છે, તેમાં ૧૧ જયનાં સ્થાનકો છે, એમાં નિષ્કૂટોને સેનાની પાસે જિતાવે છે. વળી ત્રણ તીર્થો અને હિમવંતદેવના વિજયમાં જય કરવા માટે ચાર વાર બાણ મૂકે છે. શેષમાં બીજાઓનું આસન કંપાયમાન થાય છે.

આ ચક્રવર્તીઓ જો કેવળ વિષયસુખમાં ગુલતાન બની જાય તો બ્રહ્મદત્ત ચક્રીવર્તીની જેમ સાતમી નરકે જાય અને જો વૈરાગ્ય પામી જીવનમાં સંયમ-દીક્ષા સ્વીકારે તો સ્વર્ગે તથા મોક્ષે પણ જાય છે. મોક્ષે જવાવાળા આ ચક્રીઓ જૈનધર્મી વીતરાગમૂર્તિપૂજાના ઉપાસક અને સમ્યગ્દષ્ટિ હોય છે. આવા ચક્રી દરેક કાળમાં બાર બાર થાય છે.

તેઓ દિવ્ય-કંચન શરીરી, ચોસઠ હજાર સ્ત્રીઓ, ચૌદ રત્નો અને નવનિધિના સ્વામી હોય છે. કયારેક કોઇ તીર્થકરો પ્રથમ ચક્રવર્તી બનીને પછી તીર્થકર થાય છે, આમ એક જ ભવમાં બે પદવીઓ પ્રાપ્ત કરે છે. એ ત્રણનાં નામ શ્રી શાન્તિનાથજી, શ્રી કુંથુનાથજી અને શ્રીઅરનાથજી છે. આ ચક્રીઓ અનર્ગલ કિંમતના, મનોહર, અત્યન્ત દેદીપ્યમાન, ચોસઠ સરના, મુકતામણિમય હારને ધારણ કરે છે. તેઓનું બળ જોવું હોય તો કૂવાને સામે કાંઠે રહેલા ૩૨ હજાર રાજાઓ પોતાના સૈન્ય સહિત, અપરકાંઠે રહેલા ચક્રીને સાંકળથી બાંધી, હોઠ ભીંસી સંપૂર્ણ બળ વાપરી ખેંચે તો પણ ચક્રી પર્વતની જેમ લેશમાત્ર પજા ચલાયમાન થાય નહિ અને ચક્રી જો તાંબૂલ ખાવાના વ્યાજે એક સામાન્ય હેલો-ધક્કો લગાવી ખેંચે તો શૃંખલાના અંત સુધી રહેલા સઘળાય કીડાની જેમ ગબડી જાય. આથી અડધું બળ વાસુદેવોને હોય છે અને તેથી અડધું બળ બળદેવોને હોય છે.

ચક્રવર્તીની કેટલીક વધુ ઋદિ નીચે મુજબ છે--

\*ભરત ખંડના છ ખંડ, નવનિધિ, ચૌદરત્ન, ચૌદરત્નના થઇને ૧૪ હજાર દેવો, ૨ હજાર ★ ગ્રહ્નવર્તીની ઋદ્ધિ-સિદ્ધિની વાતો સામાન્ય માનવીને અકલ્પનીય આશ્ચર્ય ઉપજાવે તેવી છે. જલદી બુદ્ધિમાં બેસે ન્હિ પજ્ઞ શાસ્ત્રકારોને અસત્ય લખવાનું કારણ નથી. ઘણી વખત શાસ્ત્રની વાતો માયવા માટે આપણી બુદ્ધિનો ગજ નાનો પડતો હોય છે.

પોતાના જ અંગરક્ષક દેવો, એકછત્રી રાજ્ય, સેવા કરતા ૩૨ હજાર મુકુટબદ્ધ રાજાઓ, ઋતુ કલ્યાશી-મહાકલ્યાશકારી ૩૨ હજાર પુરન્દ્રીઓ, અન્ય રાજવીની દેવાંગનાના ૩૫ને પણ પરાજય કરતી ૩૨ હજાર અંતેઉરીઓ, કુલ ૬૪ હજાર સ્ત્રીઓ અને પુનઃ તે દરેકને બે બે વારાંગના–દાસીઓ, તે મળી કુલ ૧૨૮૦૦૦ તે સર્વ મળીને ૧૯૨૦૦૦ અંતઃપુરીઓ, ચક્રીને વૈક્રિય શરીરથી ભોગ્ય બને છે. પ્રત્યેક ૮૪ લાખની સંખ્યાએ ઘોડાઓ, હાથીઓ, મોટાં નિશાનો, રથો, વાજિંત્રો, ૯૬ કોટી પાયદળ લશ્કર, ૫ કરોડ દીવેટિયા, દશ કરોડ પંચરંગી ધ્વજા પતાકાવાળા, ૩ કરોડ નિયોગી, ૩૬ કરોડ આભરશ રક્ષકો, તેટલા જ અંગમર્દન, (માલીસ) કરવાવાળા, ૩૬ કરોડ રસોઈ કરનારા, ૩ કરોડ હળ તથા ગાડા, ૧ કરોડ ગોકુલ, પ્રત્યેક નવ્વાશું કરોડની સંખ્યાએ ભોઇ, કાવડીયા, મસૂરિયા વગેરે પંડવ; મીઠાબોલા, પૌતાર, ભાયાતો, દાસી-દાસો, માહંબિકો, ૯૬ કરોડ ગામો, ૭ કરોડ કુટુમ્બિકો, ૧ કરોડ ૮૦ હજાર વૃષભો,૩ કરોડ પાયકવિનોદી, ૩૦ કરોડ તંબોલી, ૫૦ કરોડ પખાલી, તેટલા જ પ્રતિહારાદિક રક્ષકો, ૯૯ લાખ માનવ અંગરક્ષકો, ૧૨ લાખ નેજા, ૩ લાખ વાર્જિત્રકારક, ૩ લાખ ભોજન સ્થાનો, પાંચ લાખ દીપકના ધારકો, ૯૯ હજાર દ્રોણમુખો, ૬૪ હજાર મહાકલ્યાણને કરનારા, ૮૦ હજાર પંડિતો, ૭૨ હજાર મોટાં નગરો, ૪૯ હજાર ઉદ્યાનો, ૪૮ હજાર ૫ત્તન તથા ૩૬ હજાર સૂપકારકો તેમજ વેલાવલ, ૫૬ હજાર વેલાકલો. ૧૮ કરોડ મોટા અશ્વો તથા પ્રત્યેક રાશીના લગ્નમાં અપાએલાં બત્રીસબદ્ધ નાટકો. તથા નવદ્વારી નગરીઓ. ૨૭ હજાર નગર અકર, ૨૪ હજારની સંખ્યાએ સંબાધકર્બટ, મડંબ, ૨૧ હજાર સન્નિવેશો, ૨૦ હજાર આગરો-રત્ન સુવર્ણની ખાણો, ૧૮ હજાર શ્રેણીકારૂ-પ્રશ્રેણીકારૂ. ૧૬ હજારની સંખ્યાએ રત્નાકરો, દ્વીપો, ખેડાઓ, રાજધાનીઓ, મ્લેચ્છ રાજાઓ, ૧૪ હજારની સંખ્યાએ બુદ્ધિનિધાન મહામંત્રીઓ, જલપંથો, સંબાધો, ૪૯૦૦ કુરાજ્ય અપાત સંપત્તિ પ્રત્યંતર રાજા, વળી ૩૬૦ કેવળ ચક્રીકુટુંબની જ રસોઇ કરનારા રસોઇયાઓ, હંમેશા ૪ કરોડ મણ અનાજ રંધાય અને તેમાં ૧૦ લાખ મણ મીઠું વપરાય છે અને ચક્રીને તથા તેની સ્વીરત્ન બન્નેને જ પથ્ય અને મહાઅમતમય ગોદ્ધ પ્રધાન 'કલ્યાણસંજ્ઞક' ભોજનને ચક્રી તથા સ્રીરત્ન બન્ને જ જમે છે. આ સિવાય બીજી ઘણી ઋદ્ધિ-સિદ્ધિ તથા તેની સંખ્યાના મતાંતરો ગ્રન્થાંતરથી જોવાં.

#### 🗲 बासुदेव तथा 🗲 बलदेवोनुं संक्षिप्त स्वरूप

**વાસુ**દેવ--વાસુદેવનો જન્મ પજ્ઞ ઉત્તમ મહર્દ્ધિક કુલે જ થાય છે. વાસુદેવો નિશ્ચે વૈમાનિકમાંથી (મતાંતરે મનુષ્યમાંથી પજ્ઞ) આવીને માતાની કુક્ષિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. એ વખતે જન્મદાતા માતા ચૌદમાંથી સાત મહાસ્વપ્નોને જુએ છે. આ વાસુદેવો ગત ત્રીજે ભવે કોઇ સંયમી મહાતપસ્વી ઋષિઓ હોય છે. અન્યનું ઋદ્ધિબળ દેખીને અથવા અહંકારાદિકને કારણે પોતે તે જ વખતે અહંકાર લાવી નિયાણું (નિશ્ચય) કરે કે જો "આ મારા સંયમ તપાદિકનો પ્રભાવ હોય તો આ સંયમના ફ્લરૂપે આવતા ભવે હું મહાબળવાન (વાસુદેવ) થાઊં." આ પ્રમાણે નિયાણું કરવાથી, તપોબળથી નિશ્ચે વૈમાનિકમાં ઉત્પન્ન થઇ આયુષ્યક્ષયે અનન્તરભવે અવશ્ય વાસુદેવ થાય છે. વાસુદેવ થયા બાદ અતિ આસકિતપૂર્વક ઉત્તમોત્તમ ભોગો ભોગવવા દ્વારા મરીને નિશ્ચે નરકમાં જાય છે, એથી સંયમ-ચારિત્રના લાભને તેઓ કદી પામતા નથી. વળી આ કર્મપુરુષ વાસુદેવો શ્યામ કાન્તિવાળા, પીતવર્શના, રેશમી વસ્ત્રોને પહેરનારા,

#### [ 088 ]

કૌસ્તુભમશિયુક્ત, વક્ષઃસ્થળવાળા, ગરુડ ચિહ્ન યુક્ત ધ્વજાવાળા હોય છે. આ વાસુદેવો ભરતના છ ખંડ પૈકી દક્ષિણાર્ધના ત્રણ ખંડના ઘણી, અનેક સુલક્ષણોપેત, ઉત્તમ કળદાયક પાંચજન્ય શંખ, સુદર્શન ચક્ર, કૌમોદીકી ગદા, ખડ્ગ, સારંગ, ધનુષ્ય, મણિ, અમ્લાન વનમાળા એ સાત રત્નોએ યુક્ત અને ચક્રીથી અર્ધ અર્ધ ઋદ્ધિ–સિદ્ધિવાળા હોવાથી ૩૨ હજાર (મતાંતરે ૧૬ હજાર) દેવાંગના જેવી સીઓ સાથે ભોગ ભોગવતા વિહરે છે. આ વાસુદેવો ચક્રવર્તીના વિરહકાળે થાય છે.

**લलदेव**—આ બળદેવો ચારે દેવનિકાયમાંથી આવનાર હોય છે. તેઓ પૂર્વભવમાં નિયાણું કર્યા વિના બળદેવપણું પામ્યા હોવાથી બળદેવના ભવે જ તેઓ સ્વર્ગે અથવા વહાલા અનુજ બંધુ--વાસુદેવના મરણના ખેદથી ઉત્પન્ન થયો છે વૈરાગ્ય જેને એવા તે ચારિત્ર ધર્મનો સ્વીકાર કરી છેવટે મોક્ષે પણ જઇ શકે છે. બળદેવની માતા તેમના જન્મસૂચક ચૌદમાંથી ચાર સ્વપ્નોને જુએ છે. આ બળદેવની સંખ્યા પણ નવની હોય છે, કારણકે એક એક વાસુદેવ સાથે તેમના <sup>\*</sup>સગા વડીલ બંધુ તરીકે જ એક એક બળદેવ ઉત્પન્ન થાય છે, છતાં તેઓ પરસ્પર દયાળુ, મત્સરરહિત, અનુત્તર અને નિર્મળ સ્નેહને ધારણ કરવાવાળા હોય છે. (જેવો સ્નેહ રામ, લક્ષ્મણ, કૃષ્ણ અથવા બળભદ્ર વચ્ચે હતો.) તેઓ ૧૦૮ લક્ષણયુક્ત, ગૌરવર્ણીય, અદ્ભુત રૂપવાળા, મહાબલી અને અમોઘ શકિતવાળાં, ધનુષ્ય, હળ, મૂશળ એ ત્રણ રત્નોથી યુક્ત, તાલચિદ્ધયુક્ત ધ્વજાવાળા હોય છે. તેમની નિયમિત સ્ત્રી સંખ્યા ઉપલબ્ધ જોવાતી નથી. આ પ્રમાજ્ઞે વાસુદેવો અને બળદેવો બન્ને મળીને ત્રણ ખંડનું સુખેથી રાજ ભોગવનારા હોય છે.

प्रतिवासुदेव-પ્રતિવાસુદેવનું સ્વખાદિક સર્વ સ્વરૂપ વાસુદેવવત્ સમજવું. આ પ્રતિવાસુદેવો પશ નવ હોય છે. કારણકે પ્રત્યેક પ્રતિવાસુદેવ વાસુદેવની ઉત્પત્તિ થયેલી હોય ત્યારે સામ્રાજ્ય ભોગવતા હોય છે. તે વખતે શેષ અલ્પાયુષી પ્રતિવાસુદેવોને વાસુદેવો સાથે ભીષણ યુદ્ધમાં ઊતરવું પડે છે, અને વાસુદેવના મહાન બળ આગળ ન ફાવતાં છેવટનો ઉપાય લેવા પ્રતિવાસુદેવ મહાસુદર્શનચક્ર વાસુદેવના મસ્તકને છેદવા મૂકે છે. એ વખતે એ ચક્ર અનાદિકાળના નિયમ મુજબ "નિશ્ચે વાસુદેવના હાથે જ પ્રતિવાસુદેવો મરતા હોવાથી" વાસુદેવને ન હણતાં ઊલટું તાબેદાર બની જાય છે. એ વખતે વાસુદેવ એ જ ચક્ર પ્રતિવાસુદેવ ઉપર મૂકી તેનો શિરચ્છેદ કરી નરકધામમાં પ્રતિવાસુદેવોને પહોંચાડી વાસુદેવો તેનું ત્રણ ખંડનું સામ્રાજ્ય ભોગવે છે. એથી જ અનંત પ્રતિવાસુદેવો વાસુદેવને હાથે જ મર્યા છે અને મરશે. જેમ કૃષ્ણે જરાસંઘને હશ્યા હતા તેમ. આ પ્રમાણે અહીં કેવલ ત્રેસઠ શલાકા પુરુષોનું દિગ્દર્શન માત્ર કરાવ્યું.

**નારદ**-વધુમાં દરેક વાસુદેવના વખતમાં એકબીજા વચ્ચે કલેશ કરાવવામાં કુતૂહલી પરંતુ બ્રહ્મચર્યના દિવ્ય, અદ્ભુત અને પ્રભાવશાળી સર્વોત્તમ ગુણવાળા અને એથી જ વાસુદેવાદિક રાજાઓની રાણીઓના અંતઃપુરમાં નિઃશંકપણે ગમનાગમન કરનારા લોકપ્રસિદ્ધ નવ નારદો ઉત્પન્ન થાય છે. તે ગૃહસ્થયોગી જેવા હોય છે, વળી ગગનગામિની વિદ્યાર્થી આકાશમાર્ગે ગમનાગમન કરનારા અને સર્વત્ર રાજસભામાં, રાજાનો આદેશ થતાં પોતે જોએલી, અનુભવેલી અનેકક્ષેત્રાદિક વિષયોની વિવિધ હાસ્યરસ ભરપૂર કૌતુકમય કથાઓને સંભળાવનારા અને તેથી એકબીજાને લડાવી આપવામાં મહાન કુશળ હોય છે.

★ વાસુદેવ અને બલદેવની માતા અલગ અલગ હોય છે.

#### [ 084 ]

**મहादेવ (રુદ્ર-૧૧)**—જેઓ રુદ્ર નામથી પ્રસિદ્ધ છે તેઓ તથાવિધ કર્મવશે અનેક લોકવિરુદ્ધ આચરણો કરનારાં અને દેવ આરાધનથી અનેક પરાક્રમો બતલાવનારાં, અનેક વિદ્યાના જાણકાર અને મહાવ્યભિચારી હોય છે. લોકમાં પણ છેલ્લો મહાદેવ-પાર્વતીનો પ્રસંગ સર્વત્ર પ્રસિદ્ધ રહ્યો છે.

આ પ્રમાણે આ પુરુષો પાંચે મહાવિદેહમાં નિરંતર ભરત ઐરવતમાં તો ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણીના ક્રમે યથાયોગ્ય સમયે ત્રીજા-ચોથા આસમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

**चक्रीकाल:**---પહેલા ઋષભદેવના સમયમાં ભરતચકી અને શ્રી અજિતનાથજીના સમયમાં સગરચકી બે જ, ત્યારપછી કેવળ આઠ તીર્થંકરો થયા, તેટલા કાળમાં અન્યચકી આદિની ઉત્પત્તિ થઇ નથી. ૧૧માંથી ૧૫માં તીર્થંકરોના પ્રત્યેક સમયમાં ચક્રવર્તી, વાસુદેવ, પ્રતિવાસુદેવ અને બળદેવાદિક થયા છે અને પંદરમાં તીર્થંકરના શાસનમાં (નિર્વાણ થયા બાદ) મઘવા પછી સનત્ કુમાર બે ચક્રી, ૧૬,૧૭, ૧૮માં તીર્થંકરો પોતે જ ચક્રી થયા છે અને ૧૮માંના શાસનમાં સુભૂમચક્રી-વાસુદેવાદિક થયા. ૧૯--૨૦ જિનનો કાળ ખાલી પરંતુ ૨૦માં શ્રી મુનિસુવતના શાસનમાં મહાપદ્મચક્રી બાદ વાસુદેવ-લક્ષ્મણ, બળદેવ-રામચંદ્ર, પ્રતિવાસુદેવ-રાવણ થયા. ૨૧માં શ્રી નમિનાથના શાસનમાં બે ચક્રી, ૨૨માં શ્રી નમિનાથના સમયે કૃષ્ણ, બલભદ્ર, જરાસંઘ થયા. અને તેમના જ શાસનમાં બ્રહ્મદત્ત્વક્રી થયા અને ત્યારબાદ છેલ્લા ૨૩-૨૪માં તીર્થંકર થયા. શલાકાપુરુષોમાંથી કેટલાક નરકે, સ્વર્ગે અને મોક્ષે પણ ગયા છે. તેમનાં આયુષ્ય, દેહમાનાદિકનું વિશેષ વર્ણન સર્વ ગ્રંથાંતરથી જાણી લેવું.

\*

**પુરાષ્ટ્રીવાત**—શ્રી બૃહત્સંગ્રહશીસૂત્ર ગ્રન્થમાં છ ખંડનું એક છત્ર આધિપત્ય ભોગવનાર ચક્રવર્તી તેમજ ત્રશ ખંડનું સ્વામિત્વ ધરાવનાર વાસુદેવાદિકનો વિષય તદ્દન નજીવો આવે છે. એથી ભાષાંતર કરતી વખતે જ મને થએલું કે માનવજાતમાં ચક્રવર્તી એ મનુષ્યલો વર્તી એક સર્વોચ્ચ અને સાર્વભૌમ વ્યક્તિ છે. સેંકડો વરસોમાં કયારેક જન્મ લેનારી અજોડ વ્યકિતની દિગ્ર્વિજય યાત્રાનો ક્રમ, અને તેઓની વૈભવ-સમૃદ્ધિનું ઊડતું કંઈક આછું દર્શન પદ્મ વાચકવૃંદને જો કરાવવામાં આવે તો તે રોચક અને રસિક થઈ પડશે, પદ્મ જયારે એ લખવાના દિવસો મારે માટે ઉપસ્થિત થયા ત્યારે શ્રી સંગ્રહણી ગ્રન્થાનુવાદનું કદ ખૂબ વધી ગયું હતું તેથી તથા પૂ. ગુરુદેવે પદ્મ સૂચના કરી તેથી ન છૂટકે મારી કલમ ઉપર મારે સંયોગોને આધીન થઈ અંકુશ મૂકવો પડેલો. જેથી ગ્રન્થાંતરોમાં પ્રચંડ પુશ્યપ્રકર્પસમૃદ્ધ ચક્રવર્તી વગેરેની વિસ્તારથી વર્લવેલી બહુ રસિક, રોચક અને આકર્ષક કથાને મારા પ્રિય વાચકોના નયનપથ સમક્ષ પરિપૂર્ણ રજૂ કરવાની ઉદાત્તભાવનાને તિલાંજલિ આપવાની દુઃખદ ફરજ ઊભી થતાં, તત્કાલ એ સદ્ભાવનાને દિલના એક ઊંડા ખૂરો જ પધરાવી તેમાંથી જરૂરી હકીકતોની અલગ તારવણી કરી, દિગ્યાત્રાના ક્રમને અભંગ જાળવી રાખી, તે વખતે (સં. ૧૯૯૪માં) જે મેટર લખી રાખેલું લગભગ તેનો જ આજે પરિશિષ્ટરૂપે છાપવામાં ઉપયોગ કર્યો છે.

Jain Education International

#### [ ७४६ ]

#### 

-નીચેની નોંધ સં. ૨૦૪૭માં પ્રસ્તુત બીજી આવૃત્તિ પ્રસંગે નવી લખી છે.

**નોંધ**:-આ અનંત વિશ્વમાં અસંખ્ય ઘટનાઓ અદશ્યપજ્ઞે થતી રહે છે જેને આપજ્ઞે જોઈ-જાજ્ઞી શકતા નથી. આકાશ કે પાતાલ અથવા સમગ્ર વિશ્વની કેટલીય બાબતો ગૂઢ રહસ્યમય વર્તતી હોય છે. મોટા મોટા મહર્ષિઓ અને જ્ઞાનીઓ એને પામી શકતા નથી અને તાગ લઇ શકતા નથી. આર્ષદષ્ટા પુરુષોને કયારેક કોઇ બાબતોનું રહસ્ય જોવામાં આવે એવું બને પજ્ઞ વાણીથી તેઓ સમજાવી શકતા નથી. અમાં પજ્ઞ ગગન-આકાશની વાતો તો ખૂબ જ રહસ્યમય છે. શાસ્ત્રની રચનાઓ બહુ જ અતિમયાંદિત છે. સમુદ્ર આગળ બિન્દુ જેટલી રચના છે. શાસ્ત્ર અને ભૌતિક પદાર્થો લખવા-સમજાવવા માટે નથી પજ્ઞ મોટાભાગે તેનું ક્ષેત્ર ધાર્મિક-આધ્યાત્મિક અને ચૈતન્યશીલ પદાર્થોનું જણાવવાનું છે એટલે શાસ્ત્રો દારા તમને બાહ્ય રચનાઓનું જ્ઞાન વિશેષ પ્રકારે મળવું અશક્ય છે. જો કે સામાન્ય પ્રજાને તેની જરૂરિયાત પજ્ઞ નથી, તેને જરૂરિયાત વૈજ્ઞાનિક સમજજ્ઞ મેળવવાની હોય છે. આકાશવર્તી દેવલોકનું વર્જાન શાસ્ત્રમાં જરૂર પૂરતું જ જજ્ઞાવ્યું છે. બીજો વિશેષ પ્રકાશ શાસ્ત્રો દ્વારા મળતો નથી.

ઉપર કહ્યું તેમ બ્રહ્માંડમાં અનેક રહસ્યમય બાબતો સમાયેલી છે. તે પૈકી આ તમસ્કાયની-અપ્કાયની બાબતનો પજ્ઞ સમાવેશ કરી શકાય છે. આપજ્ઞી છવાસ્થ બુદ્ધિ અને બહુ જ અલ્પ સૂઝ એટલે રહસ્યમય વાતો સમજવાને માટે આપજો અનધિકારી છીએ પજ્ઞ શાસ્ત્રમાં કોઇ કોઇ વાત વાંચવા મળે ત્યારે તેના ઉપર તર્ક-વિચાર કરવા મન થાય.

તમસ્કાયની રચનાની એક બાબત સમજવા જેવી એ છે કે આ તમસ્કાયનો પ્રારંભ સમુદ્રમાંથી થાય છે અને તમસ્કાય એટલે અંધકાર સ્વરુપ. પાણી એ ખૂબ જ ઝડપથી ઉપર આકાશમાં ચડવા માંડે છે અને કરોડો–અબજો માઇલ નહીં પજ્ઞ અબજોથી આગળ અસંખ્ય માઇલો સુધી તે ચઢી જાય છે, એટલે કે તે પાંચમાં દેવલોક સુધી પહોંચે છે. પાંચમો દેવલોક એટલે પાંચ રાજ ઊંચે દૂર પહોંચે છે. અસંખ્યમાઇલોનો એક રાજ ગજ્ઞાય છે, આટલે ઉપર પહોંચ્યા પછી આગળ ન વધતાં તરત પાછું આકાશમાંથી જ ધરતી તરફ વચગાળાના અસંખ્ય દીપ-સમુદ્રો ઉપર જળના જોરદાર કજ્ઞીયા ઢગલારૂપે ફેંકાય છે.

આપજ્ઞને આશ્વર્ય એ થાય કે પાજ્ઞી હોવા છતાં આટલું ઊંચે કેમ પહોંચે છે ? શા કારણે પહોંચે છે ? એની શું અગત્ય છે ? તે અંગે કશો પ્રકાશ શાસ્ત્રો દ્વારા મળતો નથી. વળી આટલું ઊંચે પહોંચ્યા પછી વિખરાઇ ન જતાં પાછું એની મેળે જ નીચે કેમ પડે છે અને નીચે ઠેઠ મનુષ્યલોકની ધરતી સુધી કેમ પહોંચે છે ? સૂરજના તીવ કિરણોમાં થઇને આવે છે છતાં તે અચિત્ત ન થતાં સચિત્ત કેમ રહે છે ? આ બધી બાબતોનું સમાધાન કયાંયથી પણ મળે તેમ નથી. બાકી આ અંગે જે કંઇ વાંચ્યું તે આ પરિશિષ્ટમાં આપ્યું છે. એથી વિશેષ વિગતો જાણવા મળી નથી.

#### બ્લેક હોલની વાત શું છે?

પશ્ચિમના વૈજ્ઞાનિકોએ છેલ્લાં કેટલાંક વરસોથી આકાશમાં બ્લેક હોલ (એટલે કાળી જગ્યા) છે એવી શોધ કરી છે. અમેરિકામાં રહેતા આપજ્ઞા ધર્મશ્રદ્ધાળુ ભાઇશ્રી નિરંજનભાઇ વૈજ્ઞાનિકોની બ્લેક હોલની માન્યતા એ જૈનોની અષ્ટકૃષ્ણરાજી જ છે એવું (મારા પોતાના લખેલા સંગ્રહજ્ઞી ગ્રન્થના ભાષાંતરના આધારે) માને છે. વૈજ્ઞાનિકો દૂરબીનો દ્વારા કદાચ વધુમાં

★ મેતાંબર મૂર્તિપૂજક સાધુઓમાં સવાર-સાંજ અમુક ટાઇમે ઉનની કામળી ઓઢવાની જે પ્રથા છે એના કારણમાં એવું જાણવા મળે છે કે આ અપૃકાય એટલે પાણી ઉપર આકાશમાંથી મધ્યવર્તી જંબૂદ્રીપ સુધી પડે છે. તે સચિત્ત-સજીવ છે માટે જીવરક્ષા માટે કામળી ઓઢવાની પ્રથા છે.

#### [ 080 ]

વધુ બેન્ત્રણ અબજ માઇલની દૂરની વસ્તુઓ જોઇ શકતા હશે. પરંતુ કરોડો જેવા અબજો માઇલ દૂર રહેલી વસ્તુ એ કાંઇ દૂરબીનના કાચથી કદી જોઇ શકાતી નથી, એટલે બ્લેક હોલ વસ્તુનું સ્થાન ભિન્ન સમજવું જોઇએ અને અષ્ટકૃષ્ણરાજી એ સ્થાન ભિન્ન છે માટે અશકય કલ્પના કરવી અસ્થાને છે. જૈન તત્ત્વજ્ઞાન પ્રત્યેની અથાગ શ્રદ્ધાના કારણે ઉતાવળમાં નિરંજનભાઇનું મન એક માનવા ખેંચાય પણ એવા ભાવાવેશથી ઉપર ઉઠીને વિચારવું જરૂરી છે.

¥

**ં અવતરળ**-પૂર્વે ચૌદરાજલોકનું વિવેચન કરીને હવે લોકાન્તિક દેવોનું સ્થાન દર્શાવવા પ્રથમ તમસ્કાયનું સ્વરૂપ કહેવાય છે. જો કે આ વિષય શ્રી ચન્દ્રીયા સંગ્રહણીમાંનો નથી બીજા ગ્રન્થનો છે. પરંતુ આ સંગ્રહશીના અભ્યાસીઓને જાણવા જેવો હોવાથી અહીં આપ્યો છે.

**૧. તમસ્कायस्थान** આ જંબૂદીપથી માંડીને તિચ્છાં અસંખ્યાતા દ્વીપ-સમુદ્રોનું ઉલ્લંઘન કર્યા બાદ **अरुणवर** નામનો દ્વીપ આવેલો છે. તે દ્વીપની બહારની વેદિકાના અંતથી ચારે બાજુએ ૪૨૦૦૦ યોજન દૂર અરુશવર સમુદ્ર અવગાહીએ ત્યારે ત્યાં ઉપરિતન જળથી તમસ્કાય નામનો એક જલીયપદાર્થ સમુત્થિત થાય છે. તે ૧૭૨૧ યોજન સુધી ઊર્ધ્વ ભાગે ભીંતના આકારે ચાલ્યો જાય છે. ત્યારબાદ ત્યાંથી તે ઉપર વધુ વિસ્તારને પામતો પામતો વલયાકાર સરખી આકૃતિવાળો (પોપટાદિકના પાંજરા ઉપર જેમ હોય છે તેમ) થયો થકો સૌધર્મ, ઇશાન, સનત્ કુમાર, માહેન્દ્ર તથા બ્રહ્મ દેવલોકના પ્રથમના બે પ્રતરને આચ્છાદિત કરી **ઝરિષ્ટ** નામના ત્રીજા પ્રતરે ચારે દિશામાં ફેલાઇને ત્યાં જ સંનિવિષ્ટ પામ્યો છે.

શંકા- ''तमस्काय'' એટલે શું ?

**સમાધાન-- તમઃ** એટલે અન્ધકારનો **काય** એટલે સમૂહ તે. આ તમસ્કાય એક અપ્કાયરૂપ મહાન અંધકારમય છે. અંધકાર જેવા અપ્કાયમય પુદ્દગલોના સમૂહરૂપ છે.

૨. तमस्काय संस्थान- ઊધ્વીગામી બનેલા આ તમસ્કાયનો આકાર અધઃ સ્થાને પ્રારંભમાં જ मल्लक મૂલાકાર (કોડિયાનું બુધું)નો છે અને ઊધ્વ વિસ્તૃત થતો રિષ્ટ પ્રતરે પહોંચતા ઉપરિતન આકાર કૂકડાના પાંજરા સરખો થાય છે.

तमस्काय प्रमाण—આ તમસ્કાય અમુક યોજન સુધી સંખ્યેય યોજન વિસ્તારવાળો રહે છે. ત્યારબાદ (દ્રીપનો પરિક્ષેપ અસંખ્ય હોવાથી) અસંખ્યેય યોજન વિસ્તારવાળો થાય છે.

**૩. તમસ્काયનો વિસ્તાર केटलो છે ? તે सूचवतुं ट्रष्टान्त**-કોઇ એક મહાન ૠદ્ધિવંત દેવ જે ગતિ વડે કરીને, ત્રણ ચપટી વગાડતાં જે સમય લાગે તેટલા સમયમાં એક લાખ યોજન પ્રમાણના દ્વીપના ત્રિગુણ પ્રમાણ પરિધિક્ષેત્રને ચારે બાજુએ એકવીશવાર પ્રદક્ષિણા આપી રહે, તે જ દેવ તેવી જ જાતિની ગતિ વડે કરી જો સંખ્યાતા યોજન પ્રમાણ તમસ્કાયનો અંત લેવા માગે તો તેનેય છ માસ ચાલ્યા જાય તો પછી સામાન્ય દેવ માટે તો તેથી અધિક માસ જાય તે સહજ છે.

૪. તમસ્काય स्वस्त्य विचार—આ તમસ્કાયમાં અસુરકુમારાદિક દેવો ભયંકર મેઘોને વરસાવે છે. મેઘોને શાન્ત પજ્ઞ કરે છે. વળી તેને બાદર વીજળીઓથી તથા ભયંકર શબ્દોની ગર્જનાથી ગજાવી મૂકે છે. આ તમસ્કાય મહાન ઘનઘોર અંધકારમય છે તેથી પડખે રહેલા સદાકાળ સ્થિર એવા ચંદ્રાદિ વિમાનો ઉપર તમસ્કાય પડતાં તમસ્કાયમય કરી મૂકે છે.

#### [ 086 ]

પ. **તમસ્काય દેखાવ**—આ તમસ્કાય શ્યામવર્શનો છે, શ્યામકાન્તિને પાથરનારો છે. દેખાવમાં ગંભીર છે. જોતાં જ જોનારના રોમાંચોને ખડા કરી નાંખે છે, ભીમ જેવો ભયંકર છે. અરે ! ઉત્કંપના કારણભૂત અને પરમ કૃષ્ણ છે, આથી આને દેખનારા કેટલાક દેવો પણ ભયભ્રાંત થઇ જાય છે, આકુલ-વ્યાકુલ બની જાય છે, ખરેખર ! ત્યારે તે કેવો ભયંકર હશે ? આ તમસ્કાયમાં ભૂલેચૂકે કોઇ દેવ જો કૌતુકાદિની ખાતર અથવા પરસ્પર દેવ યુદ્ધમાંથી ભાગી સ્વરક્ષણાર્થે ભાન ભૂલીને કદાચ પ્રવેશ કરી જાય તો પણ તેમાંથી તરત જ (મનોકાય ગતિના વેગે) સહસા બહાર નીકળવા પ્રયત્ન શરૂ કરી જ દે છે.

**૬. તમસ્કાયનાં મિન્ન મિન્ન નામો–**ઉકત કારણોથી તમસ્કાયનાં જુદાં જુદાં તેર નામથી ઓળખાય

છે.

- ૧. અંધકારરૂપ હોવાથી.....**તમઃ**
- ૨. અંધકારના સમૂહરૂપ હોવાથી.....**તમસ્કાય**
- ૩. તમોરૂપ હોવાથી......अ**ન્યकા**ર
- ४. મહાતમોરૂપ હોવાથી......महांधकार

- ८. ते ४ अर्थानुसारे.....देवतमिस्व

૯. દેવલોકમાં દેવીઓનાં હરણ કરવાથી, તથા અન્ય કારણોથી ભયંકર યુદ્ધો થતાં નિર્મળ દેવો મારના ભયે અથવા હારીને ભય પામી આ તમસ્કાયનો આશ્રય લે છે, કારણકે આ તમસ્કાય એવો પદાર્થ છે કે એમાં કોણ પેઠું કે અંદર શું થાય છે ? તેની કશીયે ખબર પડી શકતી જ નથી. આથી મનુષ્યો જેમ ભયથી ભાગી અરણ્યમાં છુપાઇ જવાનો આશ્રય લે તેવી રીતે તે દેવોને પણ આ તમસ્કાય એક અરણ્ય સદેશ આશ્રય સ્થાને હોવાથી..........देवारण्य

૧૦. ચક્રાદિ વ્યૂહની પેઠે દેવોને પણ દુર્ભેઘ હોવાથી......દેવવ્યૂદ્ર

૧૧. દેવોને ભયના ઉત્પાદકમાં હેતુરૂપ તથા તેમના ગમનાગમનમાં વિધાતરૂપ હોઇ...... દેવપરિય

૧૨. દેવને ક્ષોભના કારણરૂપ હોવાથી......દેવપ્રતિક્ષોમ



#### [ 08e ]

### 

**अवतरण** તમસ્કાયનું વિવેચન કરીને વૈમાનિક નિકાયના પાંચમા બ્રહ્મ દેવલોકના પ્રતરો પૈકી ત્રીજા રિષ્ટ નામના પ્રતરે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની આઠ કૃષ્ણરાજી બ્રહ્મકલ્પમાં વસતા લોકાન્તિક દેવોના વિમાન સમીપે કરતી આવેલી છે તે કૃષ્ણરાજીઓનું સ્વરૂપ તથા લોકાન્તિક દેવોનું અને તેમના વિમાનનું તથા આચાસદિકનું સ્વરૂપ કહેવાય છે.

**अષ્ટકુત્મ્મારાની** આ તમસ્કાય-અપ્કાયમાં આઠ કૃષ્ણરાજીઓ બ્રહ્મકલ્પના ત્રીજા રિષ્ટ પ્રતર આગળ ચારે દિશાઓમાં બબેની સંખ્યામાં સચિત્તાચિત્ત પૃથ્વીમય બાહ્ય અને આભ્યન્તર સ્થાને પ્રત્યેક દિશામાં બબેની સંખ્યામાં ભિન્ન ભિન્ન આકારે રહેલી છે.

૧. એમાં પૂર્વ દિશાની બે કૃષ્ણરાજીઓ પૈકી અભ્યંતર કૃષ્ણરાજી લંબચોરસ ચારખૂણી જે છે તે વચમાં પહોળી એવી દક્ષિણ દિશાની છ ખૂણિયાવાળી (બાહ્ય ભાગે રહેલી) કૃષ્ણરાજીને સ્પર્શે છે અને એ જ દિશાની જે બાહ્ય કૃષ્ણરાજી, તે ઉત્તર દિશાની ચૌખૂણિયા એવી અભ્યન્તર કૃષ્ણરાજીને સ્પર્શે છે.

ર. પશ્ચિમ દિશાવર્તીની બન્ને કૃષ્ણરાજીઓ પૈકી ચઉખૂશી અભ્યંતર કૃષ્ણરાજી વચમાં પંહોળી એવી ઉત્તર દિશાવર્તીની છ ખૂશિયા બાહ્ય કૃષ્ણરાજીને સ્પર્શે છે. એ જ પશ્ચિમ વચમાં પંહોળી દિશાની છ ખૂશિયા બાહ્ય કૃષ્ણરાજી તે દક્ષિણ દિશાની ચાર ખૂશિયા અભ્યન્તર કૃષ્ણરાજીને સ્પર્શે છે.

૩. ઉત્તર દિશાવર્તીની બન્ને કૃષ્ણરાજીઓ પૈકી અભ્યન્તર કૃષ્ણરાજી ચૌખૂણી છે, અને તે પૂર્વદિશાવર્તીની છ ખૂશિયા બાહ્ય કૃષ્ણરાજીને સ્પર્શે છે, અને એ જ દિશાવર્તીની બાહ્ય કૃષ્ણરાજી પશ્ચિમની અભ્યંતર કૃષ્ણરાજીને સ્પર્શે છે.

૪. દક્ષિણ દિશાની અભ્યંતર તથા બાહ્ય કૃષ્ણરાજી પૈકી ચૌખૂણી અભ્યન્તર કૃષ્ણરાજી પશ્ચિમગત છ ખૂણી બાહ્ય કૃષ્ણરાજીને સ્પર્શીને રહેલી છે. જ્યારે તે જ દિશાની બાહ્ય કૃષ્ણરાજી પૂર્વ દિશાની છ ખૂણી અભ્યંતર કૃષ્ણરાજીને સ્પર્શે છે.

આ આઠે કૃષ્ણરાજીઓ લંબાઇમાં અસંખ્યાતા યોજન લાંબી પથરાએલી છે અને ઘેરાવામાં પણ અસંખ્યાતા યોજન (બૃહત્ અસંખ્ય યોજન) છે. તેમજ વિસ્તારમાં અસંખ્યાતા સહસ્ર યોજન છે. આ આઠે કૃષ્ણરાજીઓ મહાઅંધકાર સ્વરૂપ છે, અને તે જૂદા જૂદા નામથી ઓળખાય છે.

| ۹. | કૃષ્ણવર્ણની હોવાય | a      | • • | • | ••• | • | <br>• | <br>• | ••• | • |     | • | • | <br>• | • | <br>• | • | • • | • | . वृ |         |
|----|-------------------|--------|-----|---|-----|---|-------|-------|-----|---|-----|---|---|-------|---|-------|---|-----|---|------|---------|
| ૨. | કાળા મેઘ સરીખ     | ી હોવા | થી  | • |     |   |       |       |     |   | • • | • |   |       |   | <br>• |   |     | • |      | मेघराजी |

★ થોડાં વરસો ઉપર અમેરિકન વૈજ્ઞાનિકોએ આકાશમાં બ્લેક હોલની શોધ કરી છે. અમારા શિષ્ય જેવા શ્રી નિરંજનભાઇએ અષ્ટકૃષ્ણરાજી એ બ્લેક હોલ હોવો જોઇએ એવું સમજી તેને એક પુસ્તિકા પણ બહાર પાડી છે પણ બ્લેક હોલનું સ્થાન જુદું છે અને અષ્ટકૃષ્ણરાજીનું સ્થાન જુદું છે, તે માટે લેખ વાંચો.

#### [ 640 ]

| ૩. છટ્ટી નરક તુલ્ય અંધકારવાળી હોવાથી <b>માા</b> ર                                | जी  |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ૪. સાતમી નરક તુલ્ય અંધકારમય હોવાથી માથ                                           | रती |
| પ. વાયુની પેઠે ધટ્ટ અંધકારવાળી, તેથી જ દુર્લંધ્ય હોવાથી                          | रिष |
| ૬. વાયુના સમૂહની જેમ ગાઢ અંધકારમય હોવાથી, પરિક્ષોભરૂપ હોવાથી <b>. વાતપરિ</b> ક્ષ | ોમં |
| ૭. દુર્લધ્યપશાથી દેવોને પગ્ન અર્ગલા સમાન હોવાથી <b>દેવપ</b>                      | रिष |
| ૮. દેવોને પણ ક્ષોભના કારણરૂપ હોવાથી                                              | ोभ  |

#### नवलोक्सन्तिक देवविमान स्थान---

ં૧. ચારે દિશાવર્તીની આઠે કૃષ્ણરાજીઓના જંગી વિસ્તારવાળા આકાશમાં મધ્યસ્થાને ૯૦૦ દેવોના પરિવારથી યુકત રિષ્ટાભ નામના દેવનું **તિષ્ટામ** વિમાન આવેલું છે.

#### विदिशागत विमानो--

ર. આ કૃષ્ણરાજીઓમાં ઇશાન ખૂણે ૭૦૦ દેવના પરિવારવાળા સારસ્વત નામના દેવનું **अર્વિ** નામનું વિમાન છે.

3. અગ્નિ ખૂરો ૧૪૦૦ દેવોના પરિવારવાળા વક્તિ દેવાધિપતિનું **વૈરોचન** નામનું વિમાન છે.

૪. નૈૠત્ય ખૂરો ૭૦૦૦ દેવયુક્ત ગર્દતોય દેવપતિનું चन्द्राभ વિમાન છે.

u. વાયવ્ય ખૂણે ૯૦૦ દેવયુક્ત અવ્યાબાધ દેવનું शुक्राभ વિમાન છે.

#### હવે दिशागत विमानो-

૬. પૂર્વદિશાએ ૭૦૦ દેવયુક્ત આદિત્ય દેવનું अर्चिमाली વિમાન છે.

૭. પશ્ચિમમાં ૭૦૦૦ દેવોના પરિવારવાળા તુષિતદેવનું **सूर्याभ** વિમાન છે.

૮. ઉત્તર દિશાએ ૯૦૦ પરિવારયુક્ત અગ્નિદેવનું **સુપ્રતિષ્ઠામ** વિમાન છે.

૯. દક્ષિણમાં ૧૪૦૦ દેવયુક્ત વરુણદેવનું પ્રમંकर વિમાન છે.

આ પ્રમાણે વિદિશા તથા દિશાગત દેદીપ્યમાન કાન્તિ-પ્રકાશને આપનારાં વિમાનો તે બાહ્ય-આભ્યન્તર કૃષ્ણરાજીઓની મધ્યે આવેલાં છે.

#### लोकान्तिक देवनो शाश्वत आचार शुं छे?

લોકાન્તિક એટલે શું ? **लोकस्य अन्तः– लोकान्तः, तत्रभवाः लोकान्तिकाः** (બ્રહ્મ) લોકને છેડે ઉત્પન્ન થનારા તે લોકાંતિક, પગ્ન અહીં લોક શબ્દથી ચૌદરાજ ન લેતાં પાંચમા બ્રહ્મ દેવલોકના ત્રીજા પ્રતરનો અન્ત ભાગ સમજવો.

આ દેવો અલ્પકષાયી અને વિષયસુખથી વિમુખ-પરાડ્મુખ હોય છે, અને તેથી સિદ્ધાંતમાં તેઓને **દેવર્ષિ** તરીકે સંબોધ્યા છે. તે દેવોમાં નાના-મોટાપણું, પરસ્પર તકરારો વગેરે કંઇ હોતું નથી. સર્વે યથેષ્ટ કાર્યને કરનારા અને સ્વતંત્ર જેવા છે, તેઓનું આઠ સાગરોપમનું આયુષ્ય છે અને તે નવ

#### [ 049 ]

લોકાન્તિક દેવોના પરિવાર સહ કુલ સંખ્યા ૨૨૬૩૭૭ની થવા જાય છે.

આ લોકાન્તિક દેવો સંસારના પાશમાં કસાએલા આત્માઓને વિમુક્ત કરવાપૂર્વક સ્વકલ્યાણાર્થે સ્વ આચાર સાચવવા જગદુદ્ધારક શ્રી જિનેશ્વર દેવોના મહાભિનિષ્ક્રમણ કાળે એટલે પારમેશ્વરી પ્રવજ્યાના પ્રહણકાળે સદાકાળથી ચાલ્યો આવતો વ્યવહાર સાચવવાના રિવાજ મુજબ પ્રભુ પાસે આવી **जयजयनन्दा** '**લુज્झह' 'લુज्झह' મવવં! ધમ્મતિત્થં पक्तेह** શબ્દોનું ઉચ્ચારણ કરીને પરમાત્માને કેવળ આચારરૂપે જાગ્રત કરવાની ફરજ બજાવે છે. આ વ્યવહાર દરેક તીર્થકર પરમાત્માઓના સંસાર નિષ્ક્રમણ સમયે લોકાંતિકોને કરવાના હોય જ છે.

આ દેવોમાં મધ્યસ્થાને રહેલા રિષ્ટાભ વિમાનના દેવોને એકાવતારી જણાવ્યા છે. તેથી તેઓ કોઇ શુભ સ્થળે-મનુષ્યયોનિમાં સુયોગ્ય જૈન કુલમાં જન્મ લે છે અને યોગ્ય વયે સંયમ ગ્રહી તપ ત્યાગ દ્વારા સર્વ કર્મ ખપાવીને મોક્ષે ચાલ્યા જાય છે. બીજા મતે લોકાન્તિકો <sup>૨</sup>આઠમાં ભવે મોક્ષે જાય છે એમ કહ્યું છે.

આ લોકાન્તિક દેવો સઘળા સમ્યગ્દષ્ટિ હોય છે, તેથી તેઓનો પુષ્યપ્રકર્ષ પણ વિશેષ હોય તે સહજ છે.

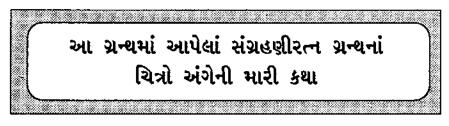
આ પ્રમાશે પાંચેય પરિશિષ્ટોનું સ્વરૂપ પૂર્શ થયું.



૨. પ્રવચન સારોદ્ધારમાં 'सतद्रमव' કહી સાતથી આઠ ભવ જણાવે છે.

૧. તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં લોકાન્તિક આઠ ગણાવ્યા છે પણ તેથી તે વિરોધ ન સમજવો. ત્યાં લોકાંતિક શબ્દનું અર્થ મહત્ત્વ રાખી મધ્યલોકાંતિક ન ગણ્યા. ચારે દિશાના કરતા ગણાવ્યા. જ્યારે અન્યત્ર અપેક્ષાએ મધ્યને ભેગું ગણીને નવ કહ્યા છે.

#### [ ७५२ ]



#### નોંધઃ--અહીં આપેલાં ચિત્રો અંગેની ભૂમિકા વાંચો

પહેલી આવૃત્તિમાં જે વિષયોનું લખાશ (લગભગ) જ્યાં હોય ત્યાં જ તે વિષયનાં છાપેલાં ચિત્રો લહીથી ચોંટાડવામાં આવ્યાં હતાં. ૨૫ વર્ષને અન્તે ચિત્રોનાં પાનાંમાં લહીની ચીકાશ ખલાસ થઇ જતાં પાનાં સાથે ચિત્ર ચોંટાડયું હોય તેટલો લહીવાળો ભાગ સુકાઇ જતાં પાનું અને ચિત્ર છુટાં પડી ગયાં હતાં. આ કારણે તેમજ આજના યુગમાં પ્રિન્ટીંગ અને બાઇન્ડીંગ વગેરેની ઘણી મુશ્કેલીઓ સર્જાઇ છે. તેથી બહુ ગમતી વાત ન હોવા છતાં આ વખતે ચન્ચની પાછળ એક સાથે ચિત્રો મૂકવાં એમ નક્કી કર્યું અને આ બીજી આવૃત્તિમાં પાછળ ચિત્રો એક સાથે જ મૂક્યાં રં જો કે અભ્યાસીઓને આ બાબત નહીં ગમે, કેમકે વિષય ચાલતો હોય અને એની સામે જ ચિત્રો હોય ત્યારે સમજવાની મજા જૂદી આવે છે. છતાં વિવિધ કારણોસર અમારે કેરકાર કરવો પડયો છે તે માટે દિલગીર છીએ.

એક વાત એ પક્ષ જસાવું કે પરદેશનાં ઘસાં ખરાં પ્રકાશનોમાં-ગ્રન્થોમાં ચિત્રો લગભગ પાછળ જ મૂકવાનો રિવાજ છે અને કેટલાક કારણોસર તે યોગ્ય પક્ષ છે.

બહત સંગ્રહણીની પહેલી આવૃત્તિનાં ચિત્રો એ જ રીતે તૈયાર કર્યા હતાં. એ જમાનામાં ભારતમાં ઓક્સેટ પ્રિન્ટનું કામ થતું ન હતું તે માટે લીથો પ્રેસ જ કામ આવે તેમ હતો. પથ્થર ઉપર ચિત્ર દોરી પછી તેનું પ્રિન્ટ થતું. તે વખતે સંવત ૧૯૯૩ કે ૧૯૯૪ની હતી. સં. ૧૯૯૫માં પુસ્તક બહાર પડ્યું ત્યારે મારી ઉમ્મર ૨૩ વર્ષની હતી. ચિત્રોનું કામ દેશી ઢબનું અને સંતોષજનક ન હતું. સંસારીપજ્યમાં ચિત્રકલાનો અભ્યાસ કર્યો ન હતો પણ તેની સમજ બેઠી હતી. ત્યારપછી પ્રાયઃ પંદરેક વર્ષ બાદ થયું કે હવે આ ચિત્રો કરીથી ચિતરાવવાં. હવે બ્લોકોનું કામ પણ સારૂં થાય છે એટલે પ્રથમ નવી ડિઝાઇનો તૈયાર કરાવવી જોઇએ જેથી મનપસંદ કામ કરાવી શકાય એટલે બધી જ ડિઝાઇનો નવેસરથી કરાવવાનું નક્કી કર્યું. પછી હું મારી સુઝ પ્રમાણે કાગળ ઉપર કાચી કાચી ડિઝાઇનોનો સ્કેચ કરતો રહ્યે ત્યારે હું વડોદરા કોઠીપોળના મુક્તિકમલમોહન જ્ઞાનમંદિરમાં હતો. ડિઝાઇન ચિતરવાનું કામ કરવા માટે ચિત્રકાર પશ સક્ષમ હતા, જે મારી જન્મભૂમિ ડભોઇ ગામના જ અને સબંધી પણ હતા, જેમનું નામ રમશિક શાહ હતું. તેમને વડોદરા બોલાવી મારી પાસે રહીને કામ કરવા કહ્યું. તેઓ ધર્મભાવનાશીલ ભાવિક આત્મા હતા. અને આવાં કામ માટે તેઓ ઉત્સાહી હતા. તેમને હા પાડી, તેઓ વડોદરા આવ્યા અને શુભ દિવસે બ્લેક એન્ડ વ્હાઇટમાં લાઇનવર્કની ડિઝરઇન બનાવવાનું કામ શરૂ કર્યું, અને પરસ્પર વિચારણા કરીને ધીમે ધીમે ડિઝાઇનના કામમાં આગળ વધતા ગયા. કેટલીક ડિઝાઇનો બનાવવામાં કલાની દષ્ટિએ મુશ્કેલીઓ ઊભી થતી પણ ચિત્રકારે મારી ભાવના સંતોષાય એ રીતે ખૂબ સરસ ડિઝાઇનો તૈયાર કરવા માંડી. લગભગ બે ડઝન ચિત્રો થયા પછી જ બીજો ખ્યાલ આવ્યો કે કરતી બોર્ડરો શો પૂરતી મૂકવાના બદલે હેતુલક્ષી અને બોધક મૂકાય તો સારૂં એટલે પાછળનાં ચિત્રોની ડિઝાઇનોમાં બેઇન્દિય, તેઇન્દ્રિયાદિ જીવોની બોર્ડરો મૂકાવરાવી. ચિત્રોમાં કયાંક કયાંક ભારતનાટ્ય ગ્રન્થમાંથી નૃત્યની મુદ્રાઓની, દેરાસરોની કમાનો વગેરે પણ કરાવી. આ રીતે ચિત્રો તૈયાર થવાં પામ્યાં.

મારી એક કમનસીબી એ હતી કે મારી સાથે આ કાર્યમાં કોઇ સહાયક બને કે ચિત્રો કરાવવાની બાબતમાં વિચારોની આપ-લે કરી શકાય એવી વ્યક્તિનું સાન્નિધ્ય ન હતું એટલે પછી એ ઉમ્મરે તો મને જે જ્ઞાન હતું અને

#### [ &43 ]

જેટલા પ્રમાણમાં સૂઝ હતી તે મુજબ ચિત્રો તૈયાર કરાવ્યાં છે. આ વિષયમાં જેમની સૂચના ખૂબ જ ઉપયોગી ગણાય, જેઓશ્રીમાં કલાની પ્રશંસનીય સૂઝન્સમજ હતી એવા મારા તારક ગુરુદેવ તરફથી જરૂરી સૂચના-સલાહ પ્રાપ્ત થઇ હતી. આ વિષયના જાણનારા અલ્ય હોય છે. એમાંય આ વિષયને રજૂ કરવાની કલ્પનાશક્તિ ધરાવનારા એથી પણ અલ્ય હોય છે. ઘણીવાર મનમાં ચિત્ર ઉપસતું હોય છે પણ કાગળ ઉપર કેમ ઉતારવું તે ઘણાંને મન મુંઝવણનો વિષય હોય છે. મારા ક્ષયોપણમ મુજબ ચિત્રકામ કરાવરાવ્યું છે. ભવિષ્યમાં કોઇ વિશિષ્ટ ક્ષયોપશમ ધરાવતી વ્યક્તિ આથી વધુ સારાં ચિત્રો કરાવનારી નીકબ્રશ્ને તો જૈનસંઘને વધુ શ્રેષ્ઠ ચિત્રોની સંપત્તિ પ્રાપ્ત થશે.

વહેલામાં વહેલી તકે સંગ્રહણી બહાર પાડવાના ઇરાદે મેં ૩૦ વર્ષ પહેલાં એટલે સં. ૨૦૧૮માં બ્લોકો ઝડપથી તૈયાર કરાવ્યા. કોઇ અનિવાર્ય અંતરાય કર્મના ઉદયે મુદ્રશકાર્યમાં વારંવાર અંતરાયો ઊભા થતા ગયા. પ્રેસ વેચાઇ ગયો, કામ અધૂરૂં રહી ગયું પછી કામ ૨ઝળતું રહ્યું. છેવટે સંગ્રહશીનું અધૂરૂં કાર્ય સુરત અને પછી પાલીતાભામાં કરાવરાવ્યું. મારા જીવનની આ એક અત્યંત કમનસીબ અને કલંકરૂપ ઘટના હતી. એક ગ્રન્થ પાછળ ત્રણ દાયકા વીતી ગયા, તેનો અપાર ખેદ અનુભવું છું. વધુ વિલંબના કારશે મોટા મોટા આચાર્યો, સાધુ પુરુષો, શિક્ષકો વગેરેના ઠપકા પણ મળતા હું શરમિંદી થતો. મુંબઇમાં ગુરુદેવ સાથે શાસનનાં કાર્યોમાં સતત રોકાણ જેથી કામ કરવાને મૂઢ પણ ન રહ્યો. ત્યારપછી પદયાત્રા સંઘમાં પાલીતાણા આવ્યા બાદ પ્રેસવાળાઓ જલદી બ્લોકો છાપવા માટે તૈયાર નહિ. ૭૫ બ્લોકોનો હિન્દી, અંગ્રેજી પરિચય તૈયાર કરાવ્યો. ત્રણ ત્રસ પ્રેસોમાં કામ રઝળીને પાછું આવ્યું. છેવટે આ કામનું શું થશે એની ભારે ચિંતા પણ થઇ, પરંતુ સદુભાગ્યે પ્રેસના કમ્પોઝ અને પ્રિન્ટીંગ કાર્યમાં કુશળ ગણાતા ભાવનગુરના ભાઇશ્રી પરસોતમદાસે મારૂં આ કામ પુરું કરી આપવાની હામ ભીડી. ૨૫-૨૫ વરસથી અલવપરાયેલા લ્લોકો એટલે લાકડું ફૂલી જવાથી પ્લેટો ઢીલી થઇ ગઇ હતી. ઘણા બ્લોકોની પ્લેટો ખોલીને ઠીક કરીને બેસાડી પછી તેમને બ્લોકોનું કામ શરૂ કર્યું, અને તેમને સારી રીતે પૂર્જ કર્યું. પરંતુ તેની થોડી બેદરકારીના લીધે બ્લોકોમાં જે જગ્યાએ જે કલરો વાપરવાના હતા તેના બદલે બીજા જ કલરો વાપરી નાંખ્યા. કયાંક થોડું ઉલટું સુલટું પણ કામ થવા પામ્યું છે. અત્યારના સમયમાં કામની બહુ કવોલિટીનો, ભૂલો કાઢવાનો કે ચીકાશ કરવાનો મોહ રાખવા જેવો નથી. અણગમત હોવા છતાં ચલાવી લેવાનો સમય આવ્યો છે. આથી વાચકોને બ્લોકોના પ્રિન્ટમાં જે કંઇ ક્ષતિઓ લાગે તે માટે ક્ષમા કરે ! ભાઇ પરસોતમદાસે કપરૂં કામ છતાં પોતાનું માનીને જહેમત લઇને પાર પાડી આપ્યું. આજે તો તેઓ આ ધરતી ઉપર નથી પગ્ન તેમને ખુબ ધન્યવાદ જ આપવા રહ્યા.

આ બધાંય ચિત્રોની એક સ્વતંત્ર ચિત્રાવલી પજ્ઞ પ્રકાશિત કરવા વિચાર છે. આજથી ૫૦ વર્ષ પહેલાં સંગ્રહજ્ઞીની પહેલી આવૃત્તિની માત્ર ચિત્રોની જ ચિત્રાવલી બહાર પાડી હતી અને તેના અભ્યાસીઓને તે ખૂબ જ ગમી હતી. સંગ્રહજ્ઞીમાં કેટલાંક ચિત્રો મેં રંગીન શાહી અને રંગીન પીંછીથી દોઢ કૂટ પહોળા અને લગભગ આઠેક ફૂટ લાંબા ટ્રેસીંગ કલોથ-કપડાં ઉપર દીક્ષા લીધાનાં બીજા કે ત્રીજા વર્ષે મારી ઉમ્મર ૧૭-૧૮ વર્ષની હતી ત્યારે દોરેલાં છે. જેનું ઓલીયું આજે મારી પાસે છે. થોડા સમય પહેલાં વડોદરાના મારા સંગ્રહમાંથી આ નકલ પ્રાપ્ત થઇ હતી. ઘણાં વરસો બાદ બાલ્યકાળનું આ કામ નજર સામે આવ્યું ત્યારે મને પણ આશ્ચર્ય થયું કે 'શું નાની ઉમ્ગરે આવું કામ કરી શક્યો હોઇશ !' એ મારૂં કામ રંગીન હોવાથી કલર પ્રિન્ટ બહુ ખર્ચાળ થતું હોવાથી પબ્લિકની જાણ માટે આ પુસ્તકમાં પ્રકાશિત કરવાનું શકય નથી.

ઘણાં વરસો પહેલાં સંગ્રહશીનાં ચિત્રોને પેરીસ પ્લાસ્ટર અથવા લાકડાના માધ્યમથી પ્રદર્શનરૂપે તૈયાર કરાવવાં અને તેની બાજુમાં ત્રણેય ભાષામાં પરિચય આપવો અને પ્રદર્શન તરીકે વિશિષ્ટ રીતે ગોઠવવાં. એક વખત ચૌદરાજલોક ચૌદ ફૂટનો વિશાળ પ્રમાણમાં બનાવીને જે જે જગ્યાએ જે જે વસ્તુઓ છે તે તે બતાવવી. આ માટે સંપૂર્ણ ચૌદરાજલોક પારદર્શક થઇ શકે તો તે રીતે બનાવવો. તે શકય ન જ હોય તો ફક્ત વચલી ત્રસનાડી પારદર્શક બનાવવી અને એમાં સાત નરક, ભવનપતિ, વ્યન્તરનિકાય, મનુષ્યલોક, જ્યોતિષચક્ર, બાર દેવલોક અને મોક્ષ વગેરે બહારથી ઊભા ઊભા જોઇ શકાય એ રીતનું શ્રેષ્ઠકોટિનું બેનમૂન યથાર્થ આયોજન કરાવવું, અને મોડલો દ્વારા ખગોળ-ભૂગોળ દર્શાવવા.

#### [ 648 ]

સૂર્ય-ચન્દ્રના માંડલા માટે એવું વિચારેલું કે મર્યા દિત ઉંચાઇનો મેરુપર્વત બનાવીને સૂર્ય-ચન્દ્રના માંડલા તારથી બનાવવા અને મેગ્નેટ શક્તિથી આકાશમાં અદ્ધર એની મેળે સમતોલપક્ષે રહી શકે તે રીતે આયોજન કરવું અને એની અંદર સરળતાથી સૂર્યની ગતિ થઇ શકે એવી રીતે વૈજ્ઞાનિક ટ્રીકથી યાન્ત્રિક ગોઠવણી કરાવવી. આ માટે ટેકનીકલ વિષયના નિષ્ણાત કારીગરોની સલાહ લીધી હતી. તે લોકોએ ચૌદરાજ, મેરુપર્વત અને બીજાં આવાં વૈજ્ઞાનિક બુદ્ધિગમ્ય કઠણ કાર્યો કરી આપવા ઉત્સાહ પક્ષ બતાવ્યો હતો. પરંતુ દરેક બાબતો ભાગ્યાધીન છે એટલે એ પ્રોજેક્ટ અમલમાં મૂકી શકાયો નહીં, અને એનો રંજ રહી ગયો.

વિ. સં. ૧૯૯૫માં પાલીતાશા જૈન સાહિત્યમંદિરમાં વર્ધમાનવિદ્યા, સૂરિમંત્ર, સિદ્ધચક વગેરે પટોનું રંગીન કામ કપડાં કે કાગળ ઉપર હાથે બનાવવાની ભાવના જાગી અને ઐતિહાસિક દષ્ટિએ જૈન સાધુઓએ પજ્ઞ પોતાના હાથે પોતાની ઉચિત મર્યાદા જાળવીને ચિત્રકામ કર્યું. એની નોંધ ભાવિ ઇતિહાસ લે અને મારા હાથે એક શ્રેષ્ઠકૃતિનું સર્જન થયું એનો સંતોષ થાય એ ખાતર મેં પોતે ચિત્રકલા શીખવાનું શરૂ કરેલું અને આ માટે પ્રારંભમાં મોડલો ચિતરવાનું કામ શીખ્યો. જુદાં જુદાં મોડલો પેન્સિલથી બનાવ્યાં. તેની બે ડ્રોઈંગ બુકો આજે પજ્ઞ અહીંના જૂના સંગ્રહમાં વિદ્યમાન છે. કલાકારો અને ચિત્રકારો આ નોટો જોઇને આનંદ સાથે આશ્વર્ય અનુભવે છે.

વિ. સં. ૨૦૦૩માં વડોદરામાં જંબૂદ્ધીપ અને અઢીદ્વીપના નકશા કરવાની ઇચ્છા થઇ. પ-૫ ફૂટના નકશા થાય તો કંઇક સ્કેલ બતાવી શકાય, એટલે આ માટે મોટો કંપાસ જોઇએ. એ કંપાસ લંડન મળતો હતો, ત્યાંથી મંગાવીને અને બીજાં સાધનો રાખીને સ્કેલના માપે નકશા દોર્યા હતા. અંદર થોડું સુંદર રીતે લખાણ પજ્ઞ કર્યું હતું. વિહાર થતાં તે અધૂરાં રહી ગયાં, ત્યારે બીજા નાનાં-મોટાં નકશાઓ વગેરે ચિત્રોનાં કામ પજ્ઞ કર્યા હતાં. માસ પૂજ્ય ગુરુદેવ પજ્ઞ ચિત્રકામમાં ખૂબ જ નિષ્ભાત હતા. મારી દીક્ષા પહેલા ખંભાતમાં ચૌદરાજલોકનું મોટું રંગીન ચિત્ર તથા ગોળ અને ચોરસ સમોસરજ્ઞનાં ચિત્રો પજ્ઞ તેઓશ્રીએ બનાવ્યાં હતાં, જે આજે પજ્ઞ અમારા સંગ્રહમાં છે. આ પ્રમાજ્ઞે ચિત્રોને લગતી મારી કથયિતવ્ય કથા પૂરી થઇ.

વિ. સં. ૨૦૪૭, દિવાળી, પાલીતાણા

-અનુવાદક

*િ ૭૫૫ ]* ચિ...ત્રા...નુ...ક...મ...ણિ...કા

| ક્રમાંક | વિષય                                                                         | ગાથા  | પૃષ્ઠ   |
|---------|------------------------------------------------------------------------------|-------|---------|
| ٩       | પલ્યોપમકાળ માપવાનું ઘનવૃત્તપલ્ય                                              | x     | -<br>૨૫ |
| ૨       | સૌધર્મકલ્પના તેર પ્રતરોનું અને લોકપાલ સ્થાનનું દશ્ય                          | ૧૪    | ૫૮      |
| З       | વૈમાનિકના અનેક પ્રતરોની કલ્પના                                               | ી૪    | પ૯      |
| ሄ       | વૈમાનિક નિકાયના પ્રતરોનું દૂરવર્તી દર્શન                                     | ৭४    | પહ      |
| પ       | બાર આરાથી સૂચિત એક કાળચક્રમાન                                                | ×     | ЭC      |
| Ę       | રત્નપ્રભાપૃથ્વીગત બે ક્ષુલ્લક પ્રતરવર્તી અષ્ટરુચકપ્રદેશવર્તી સમભૂતલ<br>સ્થાન | 80    | ৫४      |
| ૭       | સમભૂતલા પૃથ્વીસ્થાન અને વાણવ્યંતર, વ્યંતરનિકાયસ્થાન                          | ૪૧    | ৫૪      |
| ۷       | સમભૂતલા પૃથ્વીથી જ્યોતિષચક્ર કેટલે દૂર છે ?                                  | ૪૯-૫૨ | ૧૦૭-૧૧૧ |
| Ċ       | તિર્યગ્ર્લોક, તેનું મધ્ય અને જ્યોતિષનિકાય                                    | ૪૯-૫૨ | ૧૦૭-૧૧૧ |
| ૧૦      | લવજ્ઞસમુદ્રમાં ગોતીર્થ અને જલવૃદ્ધિનો દેખાવ                                  | પ૩-૫૪ | ૧૧૨-૧૧૩ |
| ૧૧      | લવણસમુદ્રમાં શિખાનો દેખાવ                                                    | પ૩-૫૪ | ૧૧૩     |
| ૧૨      | ચન્દ્રવિમાન                                                                  | પપ    | ૧૧૪     |
| ૧૩      | ૪૫ લાખ યોજન પ્રમાણ મનુષ્યક્ષેત્રની આકૃતિ                                     | પ૬    | ૧૧૫     |
| ૧૪      | ચંદ્રની નિત્ય (ધ્રુવ) રાહુથી થતી પાક્ષિક હાનિ-વૃદ્ધિનો દેખાવ                 | ૬૧    | ૧૨૫     |
| ૧૫      | નિષધ-નીલવંત પર્વતાશ્રયી નક્ષત્ર વ્યાઘાત-નિવ્યાઘાત અંતર                       | ६उ-६४ | ૧૨૯-૧૩૦ |
| ૧૬      | અઢીદ્વીપમાં ચંદ્ર-સૂર્યની ચાર સૂચિશ્રેણી તથા બહાર વલય શ્રેણીની<br>વ્યવસ્થા   | ૬૫-૬૭ | ૧૩૧-૧૩૩ |
| ૧૭      | તિર્યગ્લોકવર્તી અસંખ્યદ્વીપ-સમુદ્રોનું સામાન્ય આલેખન                         | ૭૦-૭૫ | ૧૩૬-૧૪૩ |
| ٩८      | ભરતી-ઓટનું કારણ તથા પાતાલકળશ                                                 | ×     | ૧૪૯     |
| ૧૯      | લવજ્ઞસમુદ્રમાં ૧૬ હજાર યોજન જળવૃદ્ધિ                                         | ×     | 180     |
| ૨૦      | લવસસમુદ્રવર્તી ચાર મહાપાતાલકળશ તથા લઘુ ૭૮૮૪ કળશાદિક<br>દર્શક ચિત્ર           | ×     | ∕ ૧૪૯   |
| ૨૧      | જંબૂદ્ધીપનું સામાન્યદર્શન                                                    | ८६-७० | የረፍ     |
| ૨૨      | મેરુપર્વત                                                                    | ×     | १८०     |
| ર૩      | લવણસમુદ્રમાં આવેલા ૫૬ અંતર્દીપનો દેખાવ                                       | ×     | ૧૯૪     |
| ૨૪      | પર્વતની દાઢા અને અંતર્દ્વાપની સ્થિતિનું સપ્રમાજ્ઞ દર્શન                      | ×     | ৭৮४     |
| રપ      | સૂર્યમંડળ તથા મંડળનાં આંતરાં                                                 | ×     | 508     |

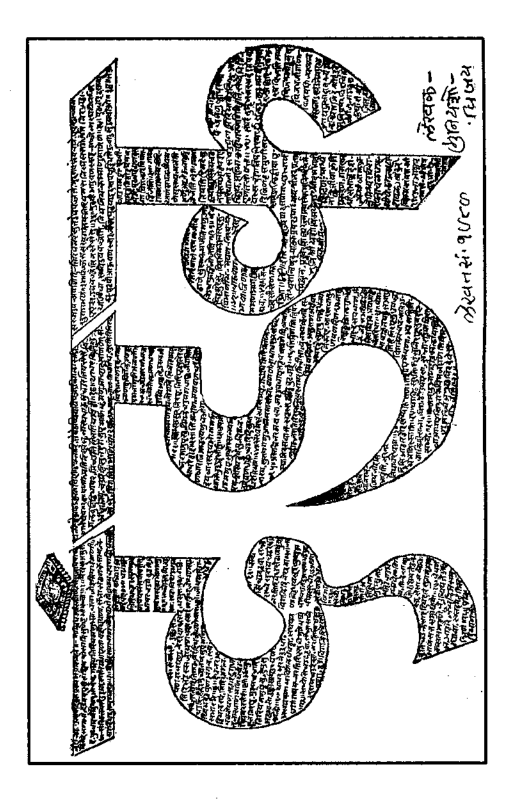
[ 648 ]

| [ 048 ] |                                                                                                       |         |         |  |  |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|---------|--|--|
| ક્રમાંક | વિષય                                                                                                  | ગાથા    | પૃષ્ઠ   |  |  |
| ૨૬      | સૂર્યમંડળોનું ચારક્ષેત્ર વગેરે                                                                        | ८६-७०   | ૨૦૨     |  |  |
| ૨૭      | સૂર્ય-સૂર્યનું પરસ્પર અન્તરમાન                                                                        | ×       | ર૧૧     |  |  |
| ૨૮      | ભારતસૂર્ય અને ઐરવતસૂર્ય દક્ષિણાયન કરતા                                                                | ×       | ર૧૩     |  |  |
| ૨૯      | સર્વબાહ્યમંડળમાંથી સર્વાભ્યન્તરમંડળમાં ઉત્તરાયજ્ઞગતિ કરતા<br>ભારત-ઐરવતસૂર્ય                           | ×       | ૨૧૪     |  |  |
| 30      | સર્વાભ્યન્તરમંડળથી સર્વબાહ્યમંડળે જતો પૂર્વદિશાવર્તી સૂર્ય                                            | ×       | ૨૧૭     |  |  |
| ૩૧      | સર્વબાહ્યમંડળેથી પુનઃ સર્વાભ્યન્તરમંડળમાં આગમન                                                        | ×       | २२०     |  |  |
| ૩૨      | (૧) સર્વાભ્યન્તરમંડળથી સર્વબાહ્યમંડળમાં જતો પશ્ચિમ દિશાવર્તી સૂર્ય                                    | ×       | ૨૨૨     |  |  |
|         | (૨) સર્વબાહ્યમંડળે પહોંચેલા પૂર્વ સૂર્યનું પુનઃ સર્વાભ્યન્તરમંડળેઆગમન                                 | ×       | રરર     |  |  |
| ૩૩      | સર્વાભ્યન્તરમંડળથી સર્વબાહ્યમંડળમાં જતાં પૂર્વ અને પશ્ચિમદિશાના બે<br>સૂર્ય                           | x       | ૨૨૨     |  |  |
| 38      | સર્વબાહ્યમંડળમાં રહેલા પૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશાના <b>સ્</b> ર્યોનો પુનઃ<br>સર્વાભ્યન્તરમંડળમાં પ્રવેશ    | ×       | ૨૨૪-૨૨૫ |  |  |
| ૩૫      | સર્વાભ્યન્તરમંડળેથી સર્વબાહ્યમંડળમાં અને સર્વબાહ્યમંડળેથી<br>સર્વાભ્યન્તરમંડળમાં પશ્ચિમ સૂર્યનું આગમન | ×       | २२६     |  |  |
| ૩૬      | સર્વબાહ્યમંડળેથી સર્વાભ્યન્તરમંડળે પશ્ચિમ સૂર્યનું પુનઃ આગમન                                          | ×       | ૨૨૬     |  |  |
| 39      | કર્કસંક્રાંતિના પ્રથમ દિવસે દક્ષિણાયનમાં દિન-રાત્રિ ક્ષેત્ર                                           | ×       | ૨૩૩     |  |  |
| 36      | મકરસંક્રાંતિના પ્રથમ દિવસે ઉત્તરાયભ્રામાં દિન-રાત્રિ ક્ષેત્ર                                          | ×       | ૨૩૩     |  |  |
| ૩૯      | ઉદયાસ્ત વચ્ચેનું અંતર અને દષ્ટિગોચર સૂર્યભ્રમજ્ઞ દશ્ય                                                 | x       | ૨૩૬     |  |  |
| 80      | સર્વાભ્યન્તરમંડળવર્તી સૂર્યનું વિવિધ અંતરે પ્રાપ્ત થતું ઉદયાસ્ત<br>વખતનું અંતરમાન                     | ×       | ૨૩૭     |  |  |
| ४৭      | જંબૂદ્ધીપ અને લવગ્નસમુદ્રવર્તી ચન્દ્રનાં મંડળો                                                        | ×       | ૨૩૮     |  |  |
| ४२      | ચન્દ્રમંડળ અને મંડળનાં આંતરાં                                                                         | ×       | ૨૩૯     |  |  |
| 83      | પંદર ચંદ્રમંડળોમાં સૂર્ય સહિત ૪, નક્ષત્ર સહિત ૮ મંડળો                                                 | ८६-७०   | ૨૪૭     |  |  |
| 88      | કયા કયા દ્વીપ-સમુદ્ર ઉપર આવલિકાબદ્ધ વિમાનો કેટલાં કેટલાં છે તે                                        | ૧૦૦-૧૦૧ | २९४     |  |  |
| ዮላ      | વૈમાનિક નિકાયનું પ્રતર                                                                                | ୯૬-୯૮   | ૨૬૧-૨૬૨ |  |  |
| ሄዩ      | ચૌદરાજલોકની ત્રસનાડીનું દર્શન                                                                         | ૧૩૭     | ૨૯૭     |  |  |
| ୪ଡ      | સાતરાજ પ્રમાશ ઊધ્વલોક                                                                                 | ૧૩૭     | ૨૯૭     |  |  |
| 86      | સંગ્રહશી, આવશ્યક નિર્યુક્તિ ચૂર્ણિ આદિના મતાનુસારે ઊર્ધ્વલોક                                          | ૧૩૭     | ૨૯૭     |  |  |
| ୪୯      | યોગશાસ્ત્ર ટીકા તથા લોકનાડીસ્તવના આધારે ઊર્ધ્વલોક વ્યવસ્થા                                            | ×       | ૨૯૭     |  |  |

| ક્રમાંક    | વિષય                                                                               | ગાથા       | પૃષ્ઠ          |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------|
| чо         | ચૌદરાજલોક તથા ત્રણેયલોકનાં મધ્યસ્થાનો                                              | ×          | ૨૯૭            |
| પ૧         | ચૌદરોજલોક તથા ખંડુક સંખ્યાદર્શક ચિત્ર                                              | ૧૩૭        | ૨૯૮            |
| પર         | યોગશાસના વેત્રાસનસમો. આ શ્લોકના આધારે તૈયાર થયેલી<br>ચૌદરાજલોકની આકૃતિ             | ×          | ૨૯૮            |
| પ૩         | અરૂણવર સમુદ્રમાંથી ઊછળતો તમસ્કાય દેખાવ                                             | . <b>×</b> | ૨૯૮            |
| ૫૪         | અષ્ટકૃષ્ણરાજી                                                                      | ×          | ૨૯૮            |
| પપ         | સંસ્થાન અને સંઘયલ                                                                  | ૧૫૯-૧૬૦    | ૩૨૮            |
| પ૬         | ચૌદરાજલોકની આકૃતિમાં ઋજુ-વક્રાગતિનું દર્શન                                         | ٩८८        | उ६०            |
| પછ         | ઋજુ અને વકાગતિ                                                                     | ٩८८        | ૩૬૧            |
| ૫૮         | દેવોના અવધિજ્ઞાનનો વિવિધ આકાર                                                      | ૧૯૯        | ૩૭૧-૩૭૨        |
| પ૯         | છત્રાતિછત્ર આકારમાં સાત નારકીનું ચિત્ર                                             | ૨૧૧        | ସ୯୬            |
| ६०         | રત્નપ્રભા પૃથ્વીનો યથાર્થ-સંપૂર્ણ દેખાવ                                            | ૨૧૦        | ૩૯૬            |
| ૬૧         | ત્રિકાષ્ડ્રમય રત્નપ્રભા પૃથ્વી                                                     | ર ૧૦       | ઉ૯૬            |
| ૬૨         | અપ્રતિષ્ઠાનનરકાવાસનો દેખાવ                                                         | 230        | ४०६            |
| <b>қ</b> Э | દિશા-વિદિશાસ્થિત નરકાવાસાઓની પંક્તિ                                                | ૨૩૧        | 809            |
| ६४         | ચક્રવર્તીનાં સાત અને વાસુદેવનાં પાંચ રત્નોના આકારની ઝાંખી                          | ૨૬૫-૨૬૬    | ૪૫૫            |
| ૬૫         | ચક્રવર્તીની નવનિધાનમંજૂષા                                                          | २६८        | ४६२            |
| ६६         | સિદ્ધશિલા અને સિદ્ધાત્માઓ                                                          | ૨૮૦-૨૮૩    | <u> </u>       |
| ६७         | લોકવર્તી સમાવગાહી અસંખ્ય નિગોદગોલક ચિત્ર                                           | ૩૦૧        | પ૧૪            |
| ६८         | વિવિધ માપો તેની પ્રાચીન પરિભાષામાં                                                 | ૩૧૬-૩૧૭    | પ૩૧્           |
| ६७         | શાસ્ત્રીય અને વ્યવહારિક વિવિધ પ્રકારનાં માન-પ્રમાશનું ચિત્ર                        | ૩૧૭        | ્પ૩૧           |
| ୦୧         | લેશ્યા પુદ્દગલો લેવા-મૂકવા આવે તે અને આયુષ્યના બંધ-અબાધા<br>ઉદયકાળનું સ્થાપનાચિત્ર | ૩૨૬-૩૨૯    | ૫૪૪-૫૫૨        |
| ૭૧         | કેવળીસમુદ્ધાત દર્શન                                                                | ૩૪૪-૩૪૫    | ६४७            |
| ૭૨         | જીવની આહારવ્યવસ્થા                                                                 | ×          | ६७४            |
| ૭૩         | ચૌદરાજલોકનો વિષમ પ્રતરોથી થતો નિષ્કૂટ આકાર                                         | ×          | ६७६            |
| ૭૪         | નિષ્કૂટ આકાર સાથે વૃત્તાકારે રહેલા આકાશ પ્રતરો સહ વૃત્તાકાર<br>લોકદર્શન            | ×          | <del>६७६</del> |
| ૭૫         | અલોકની અપેક્ષાએ લોકમાનની કલ્પના                                                    | ×          | ६७६            |

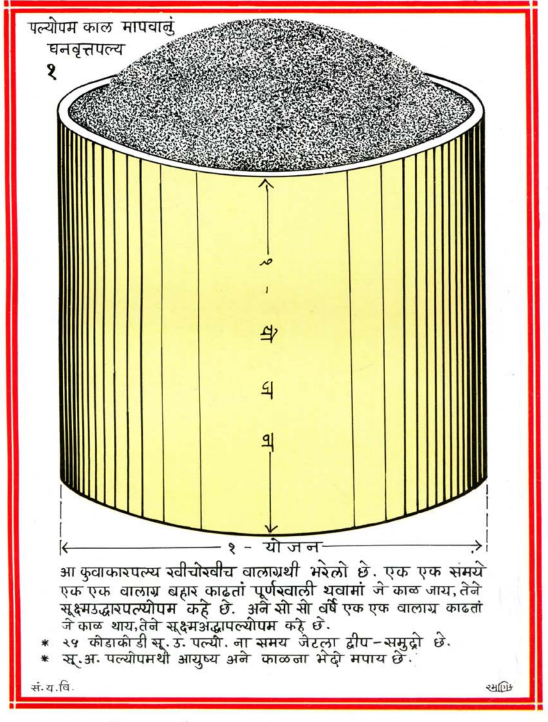
#### [ 646 ]

\*

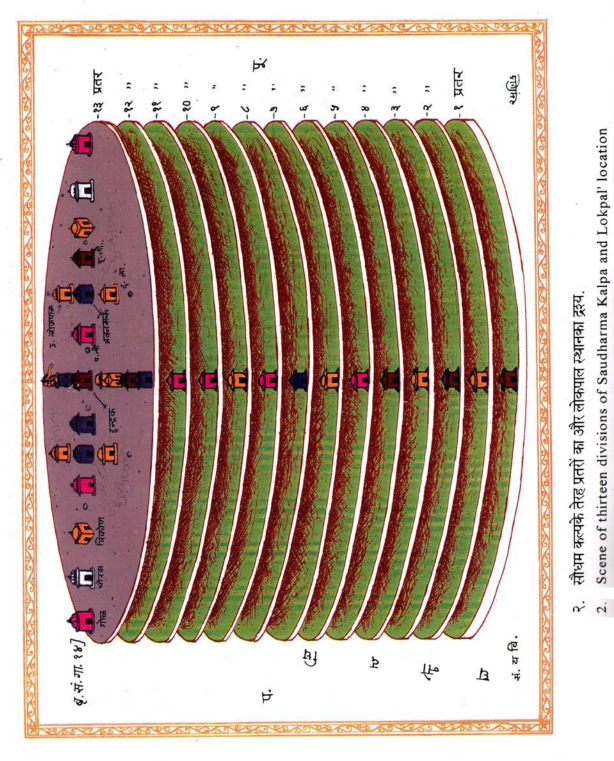


### અભ્યાસીઓને ગ્રન્થ બાબતની પોતાની નોંધો કરવાનું પાનું

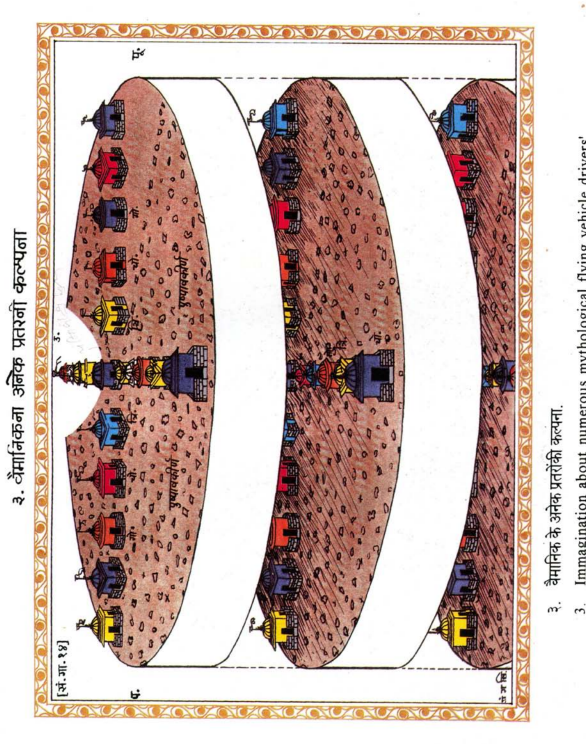
# અભ્યાસીઓને ગ્રન્થ બાબતની પોતાની નોંધો કરવાનું પાનું



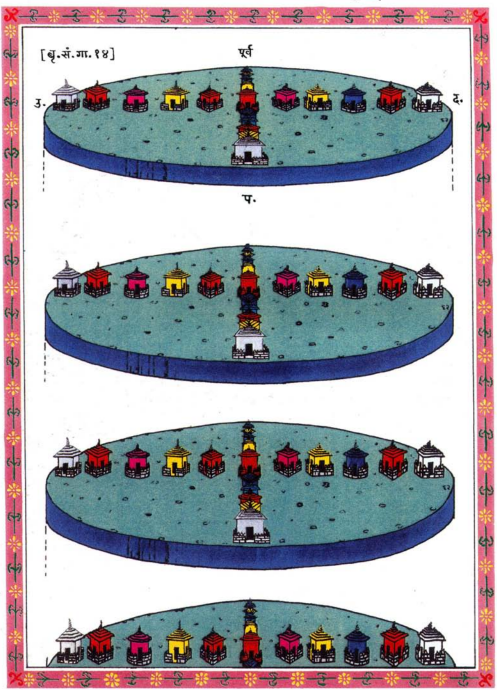
- १. पल्योपमकाल मापने का घनवृत्तपल्य .
- 1. Ghanvruttapalya (घनवृत्तपल्य) for measuring the Palyopamkal



Scene of thirteen divisions of Saudharma Kalpa and Lokpal' location



Immagination about numerous mythological flying vehicle drivers' (Vaimanik) celestial divisions (Pratars)

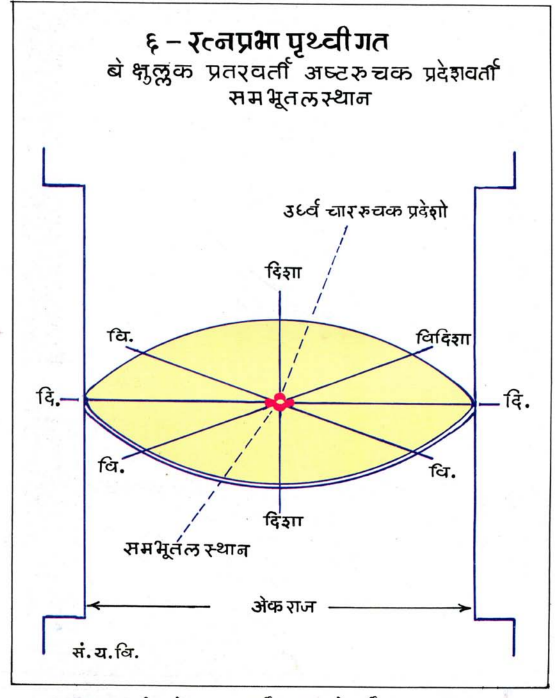


# ४ · वैमानिक निकायना प्रतरोनुं दूरवर्ता दर्शन

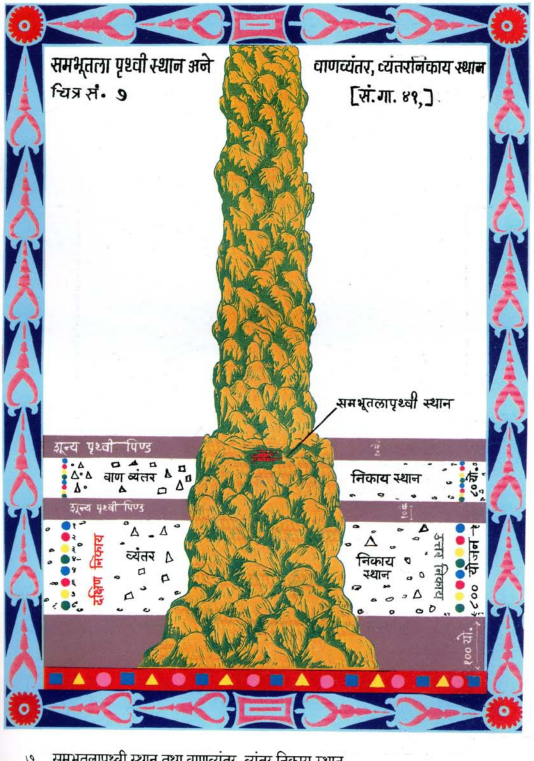
- वैमानिक निकाय के प्रतरों का दूरवर्ती दर्शन.
- 4. Distant view of celestial region divisions of Devlok (Vaimanik Nikay Pratars)



- ५. बारह आरोंसे सूचित एक कालचक्रमान.
- 5. Twelve wheels of time (Aras) showing one Kal-Chakraman.



- ६. रत्नप्रभा पृथ्वीगत दो क्षुल्लक प्रतरवर्त्ती अष्टरुचक प्रदेशवर्त्ती समभूतल स्थान.
- 6. 'Sama Bhutal Sthan' (Place of equal surface of the earth) situated in Eight (Ashta) Ruchak region in two common divisions (Pratars) of the Ratnaprabha Earth.

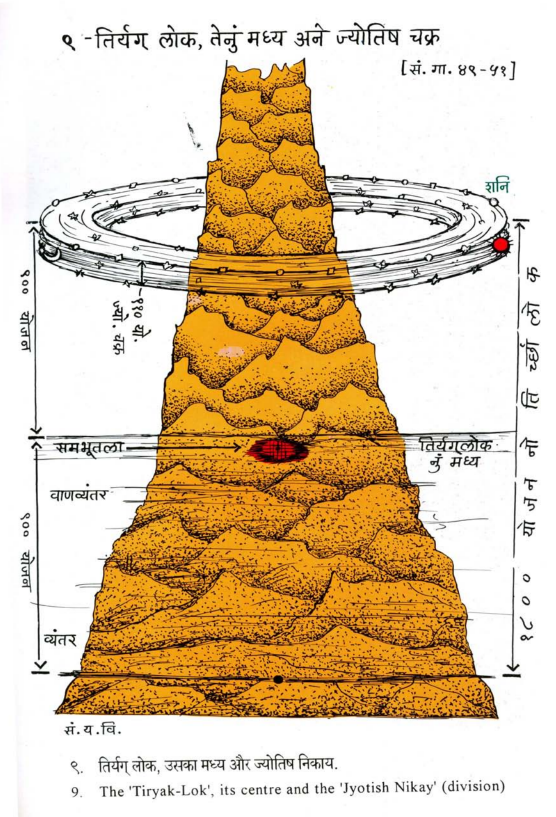


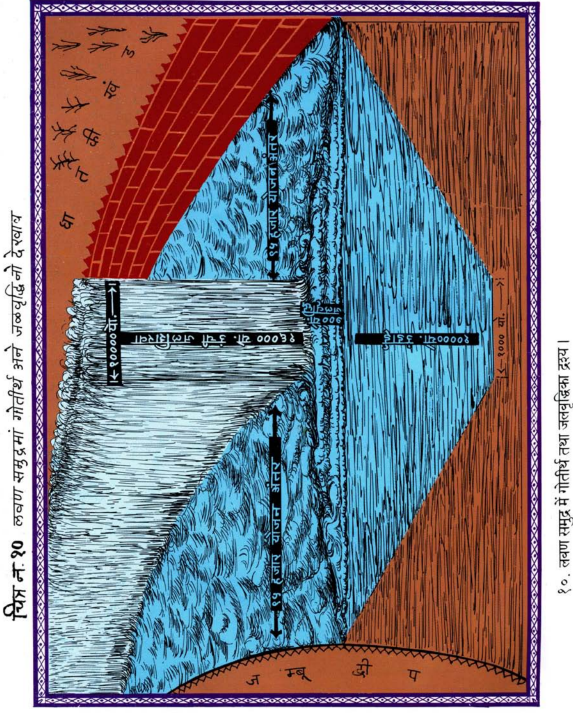
७. समभूतलापृथ्वी स्थान तथा वाणव्यंतर, व्यंतर निकाय स्थान.

7. Sama Bhutala Prithvisthan (Place of equal surface of the Earth) and the 'Vanvyantar, Vyantar Nikay' location.

### ८- समभूतला पृथ्वीथी ज्योतिषचक्र केटले दूर छे?ते दर्शावतुं चित्र. 4 15 शनि 900 D मंगल 689 T गुरु 298 **डाु**क बुध 122 ਸੰਤਲ नक्षञ 128 ् निःगः चन्द्र मंडल ८८० यो. 0 4. रा. सूर्य मंडल 200 \* केतु यो. तारा मंडल स.गा. ४९-५२ सं. य.वि. समभूतला

- ८. समभूतला पृथ्वीसे ज्योतिशचक्र कितनी दूर है उसका चित्र.
- 8. The picture showing distance of 'Jyotish chakra' from 'Sama Bhutala Prithvi'. (the equal surface Earth)

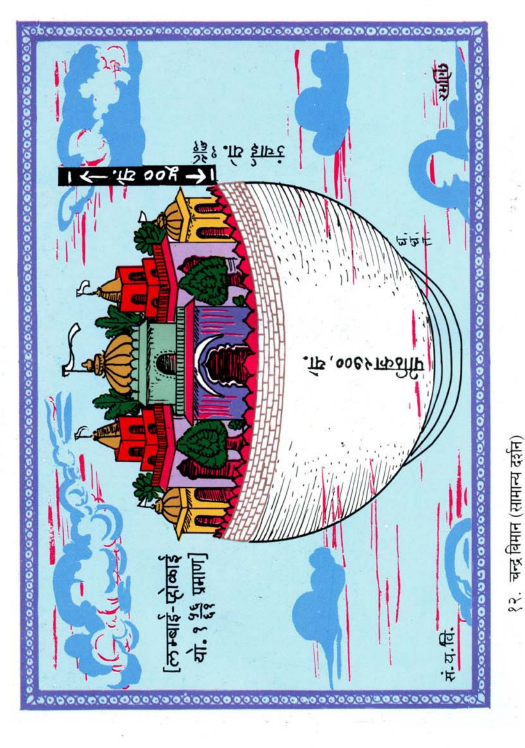




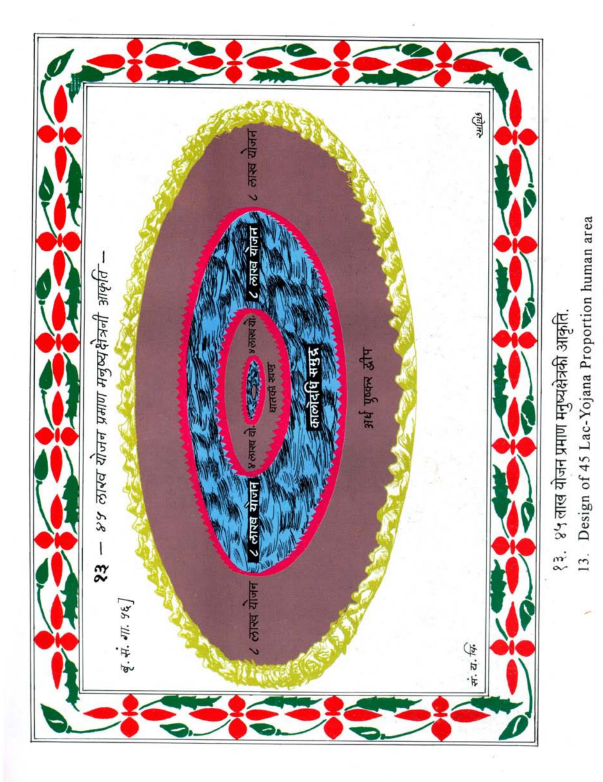
10. The Scene of 'Gotirtha' and the tide-peak in the Lavan (salty) Ocean.

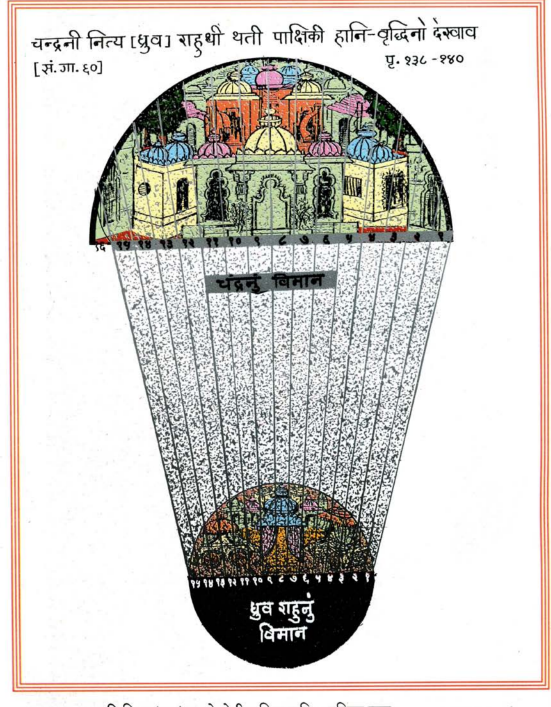


11. Scene of tide-peak in the Lavan (salty) Ocean.

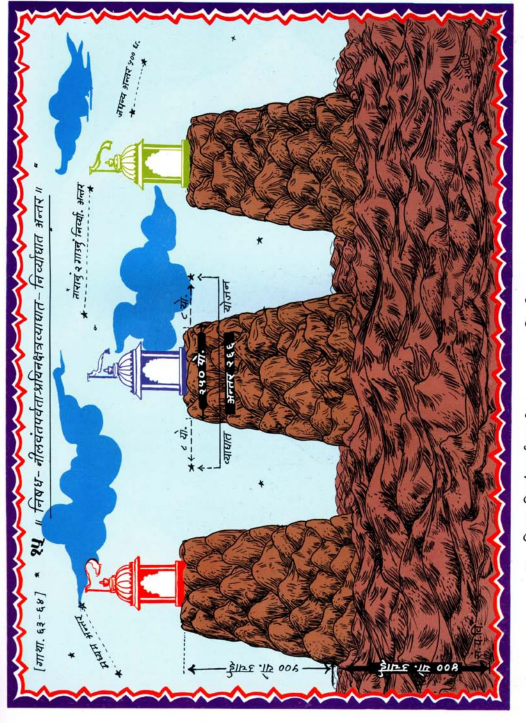




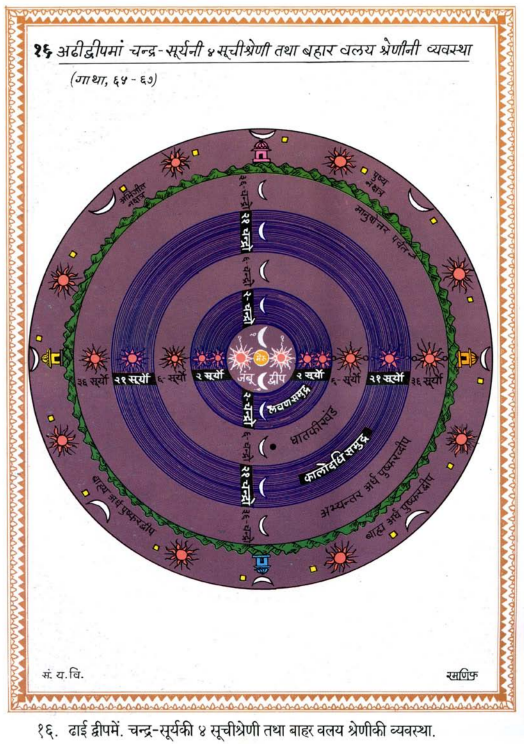




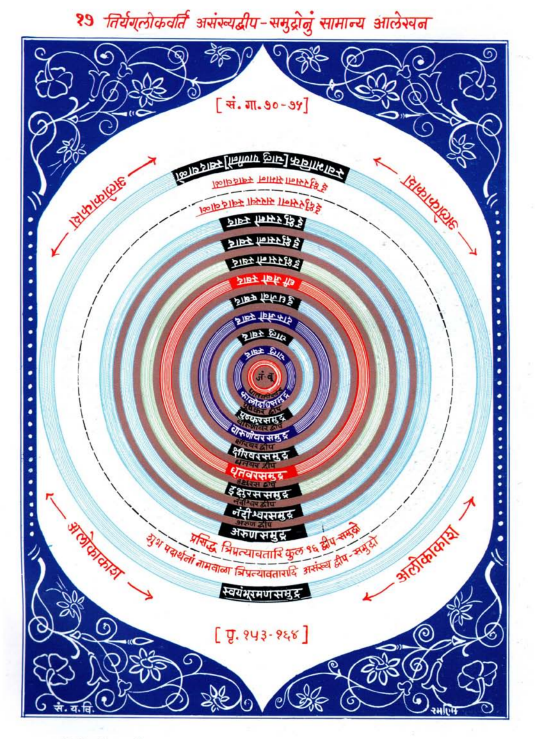
- १४. रचन्द्रकी नित्य (ध्रुव) राहुसे होती पाक्षिक हानि वृद्धिका द्रश्य.
- 14. Scene of fortnightly decrease and increase in the moon constantly done by the Rahu.



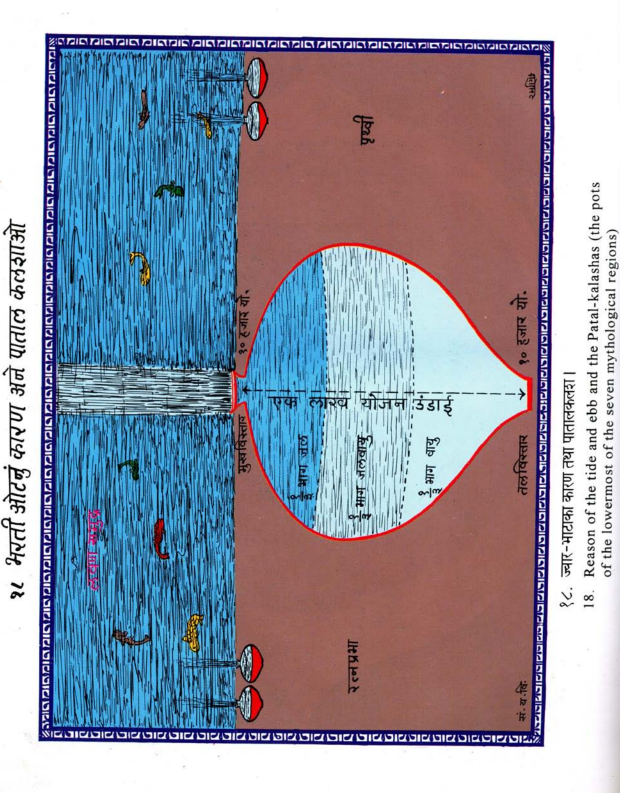
- १५. निषध-निलवंत पर्वताश्रयी नक्षत्र व्याघात-निव्यघिात अन्तर।
- 15. Disturbed and undisturbed distance of the Nakshatras in the Nishadh-Nilvant mountains.

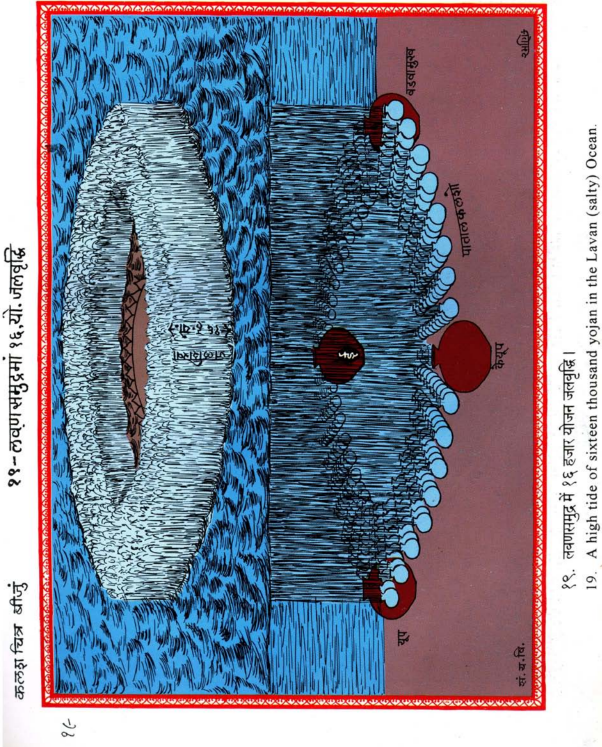


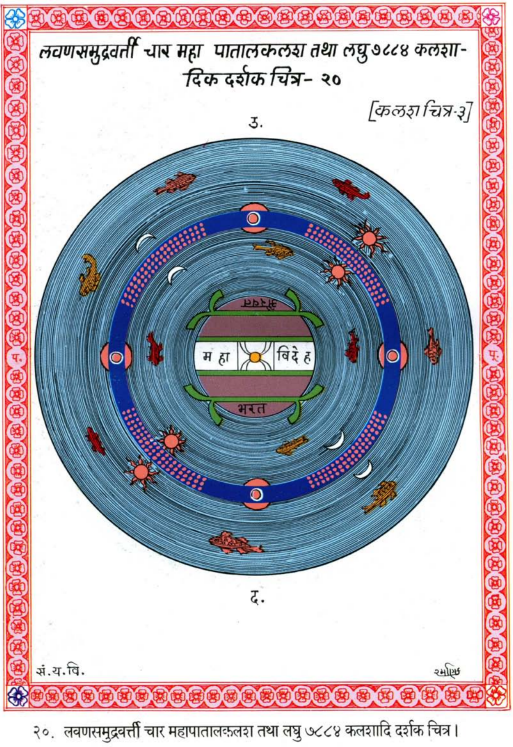
16. Arrangement of 4 suchishreni (straight line) and outward valayshreni (round line) of the sun and the moon in Dhai-Dwip (Two and half islands).



- १७. तिर्यग् लोकवर्त्ती असंख्य द्वीप समुद्रोंका सामान्य आलेखन।
- 17. Common description of countless island seas in the 'Tiryak-Lok'.

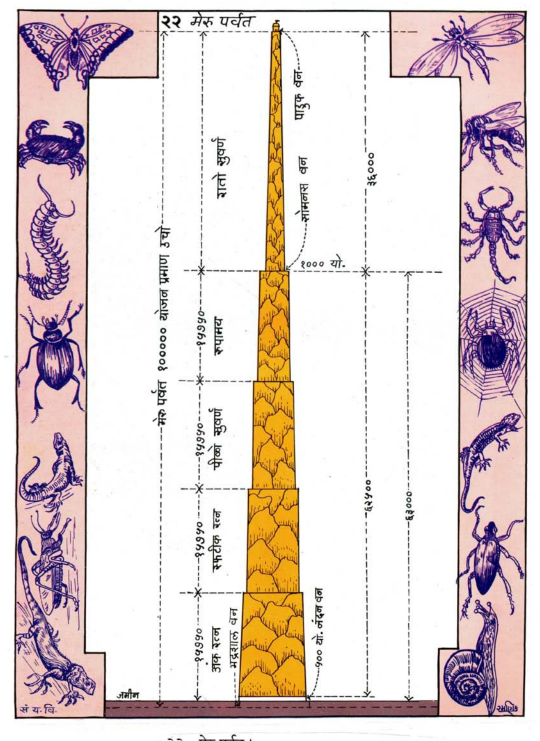




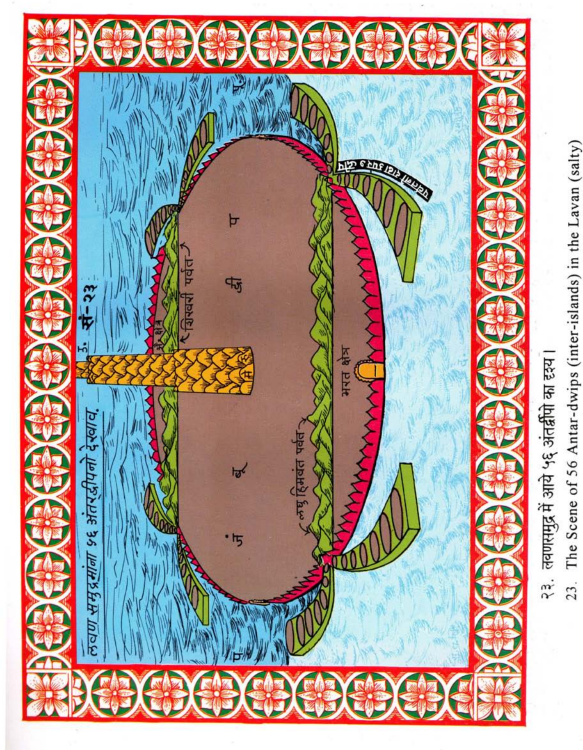


20. The picture showing four big pots of the Patal (the lowermost of the seven mythological regions) and little 7884 pots in the Lavan (salty) Ocean.)

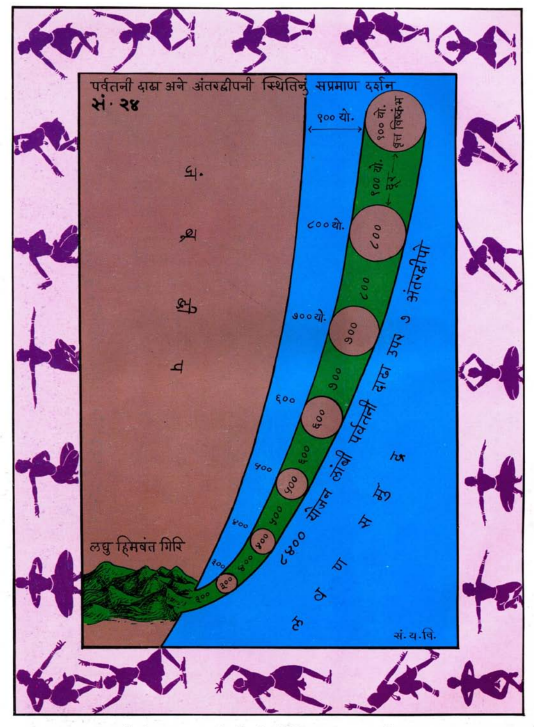




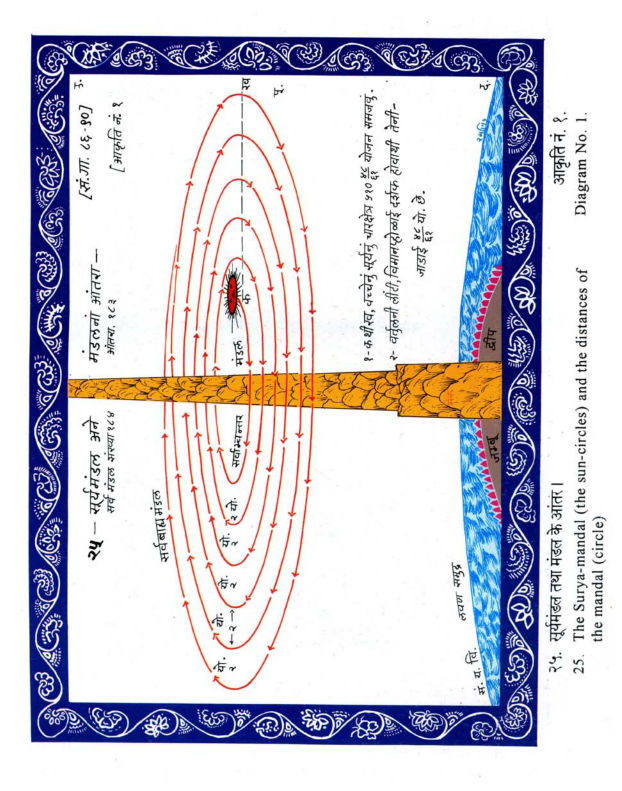
#### २२. मेरु पर्वत । 22. The Meru Parvat (mountain)

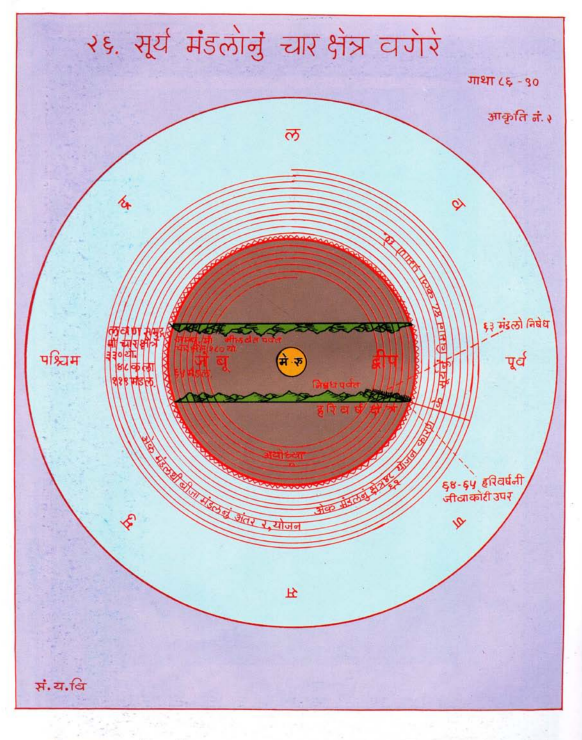


Ocean.



- २४. पर्वतकी दाढा तथा अंतर्द्वीप की स्थिति का सप्रमाण दर्शन।
- 24. Proportionate sight of the two last ends of the mountain (Parvat-dadha) and the inner-island position.

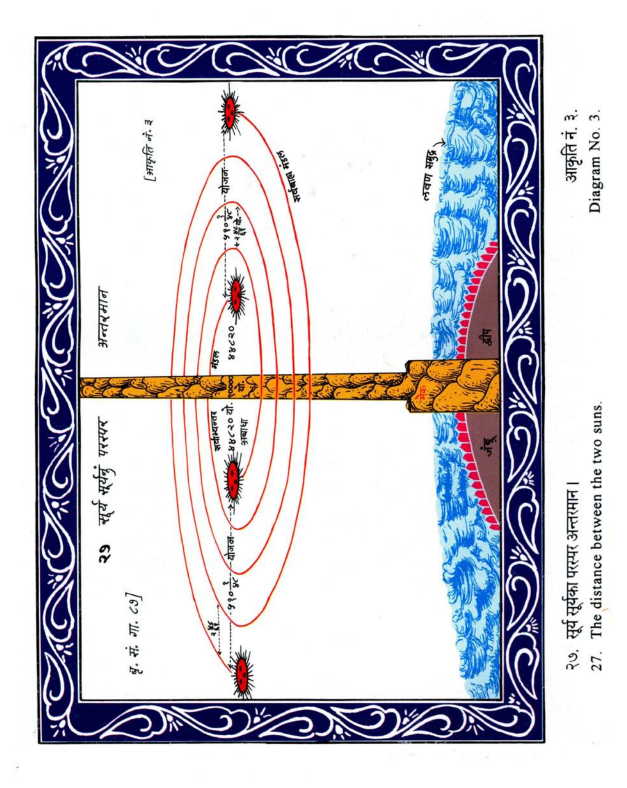


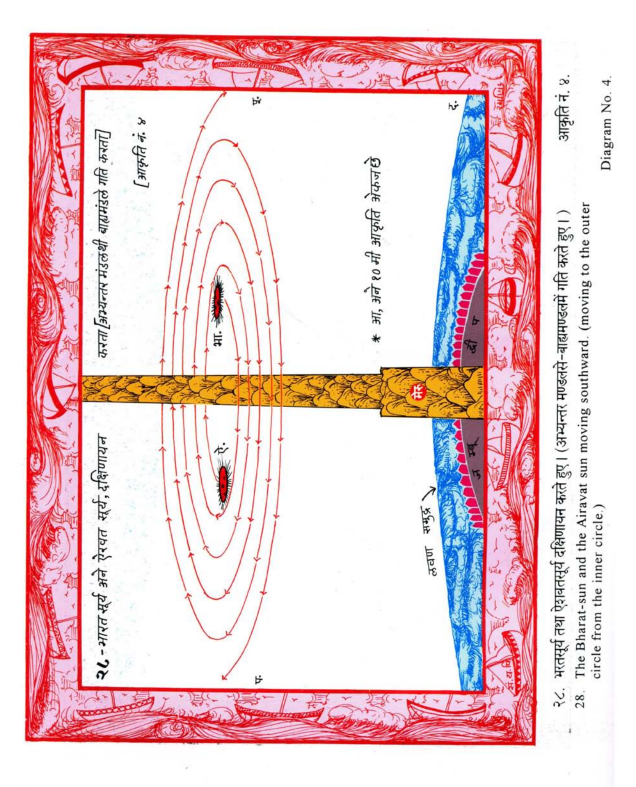


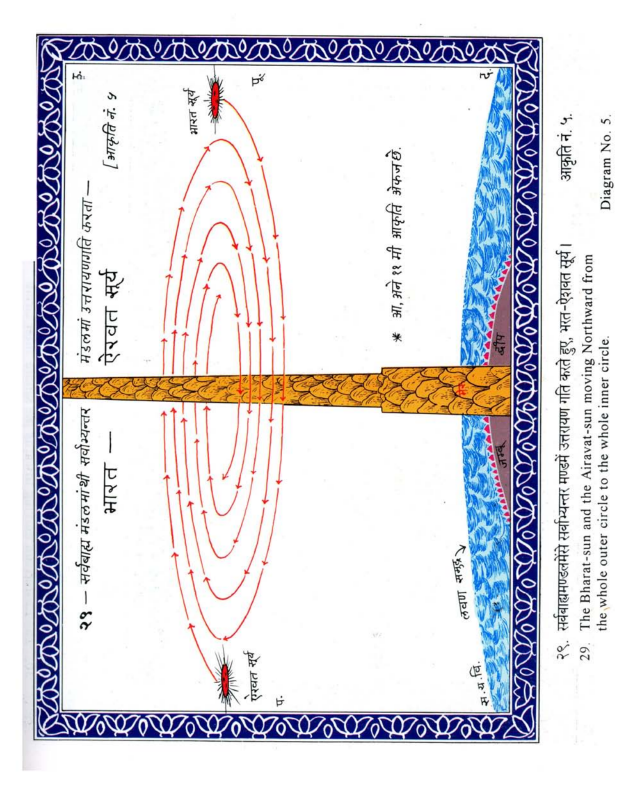
२६. सूर्यमण्डलका चार क्षेत्र आदि।

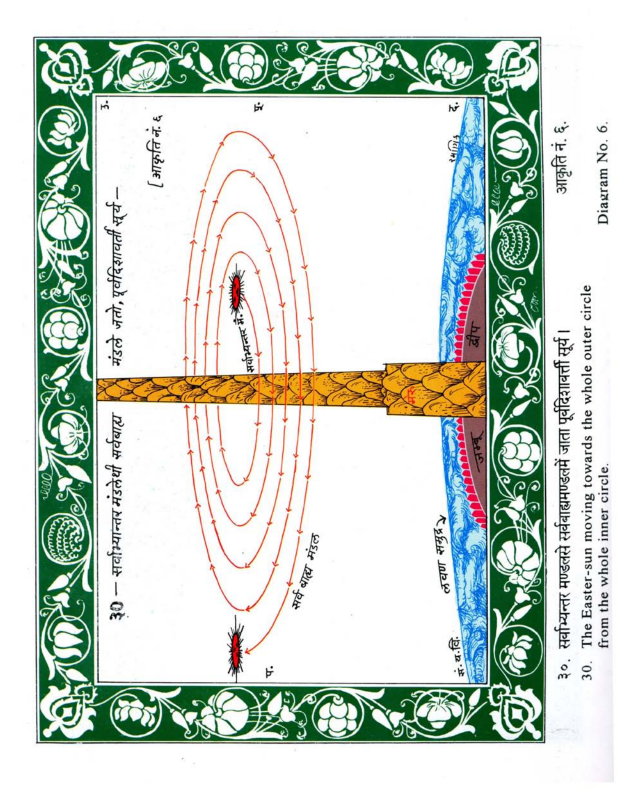
26. The moving area of the surya-mandal. (the sun-cirlce) etc.

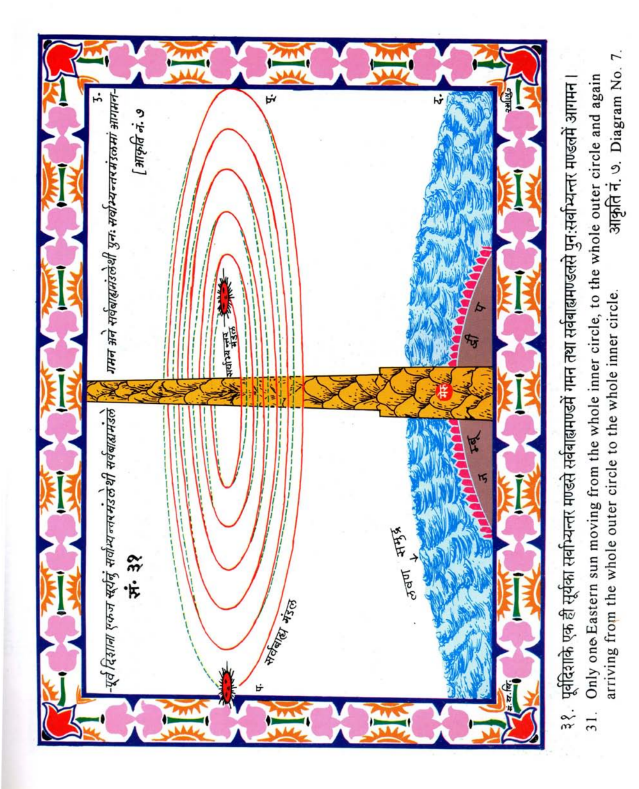
आकृति नं. २. Diagram No. 2.

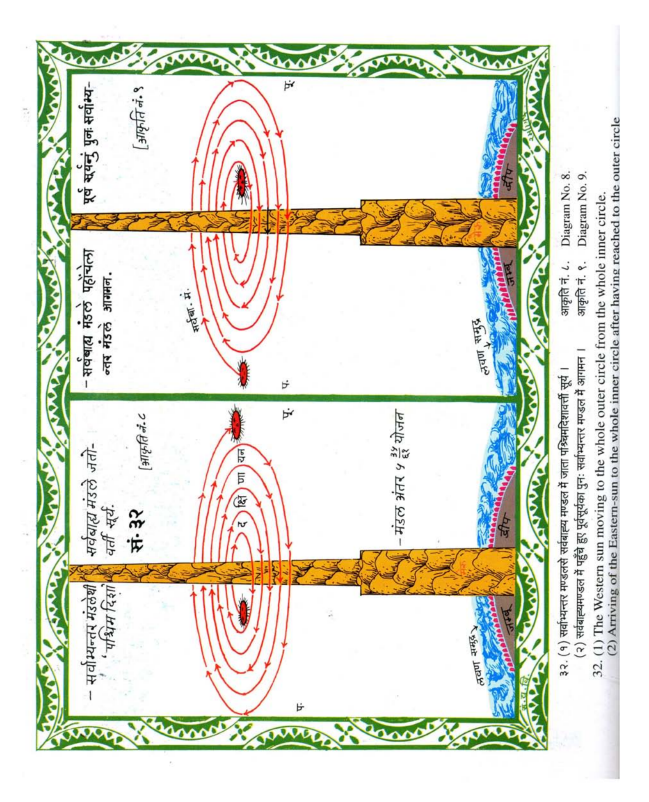


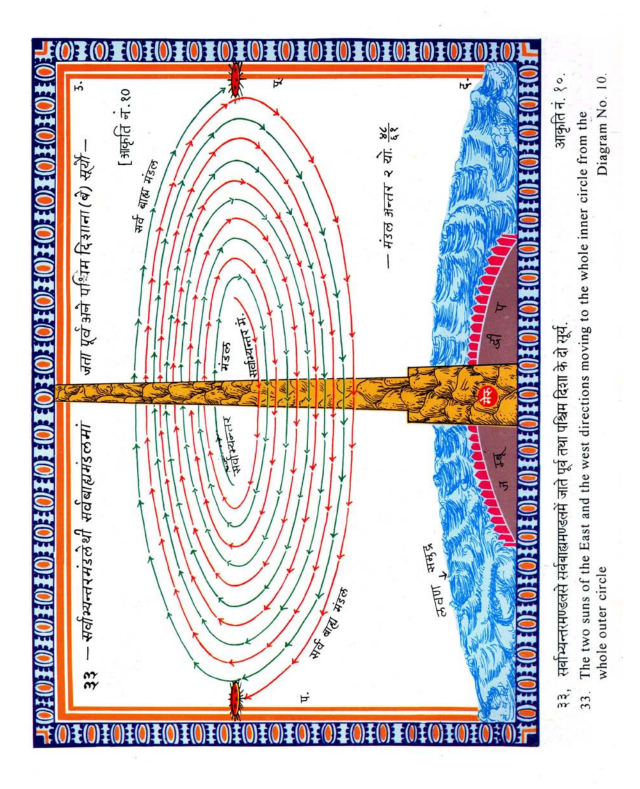


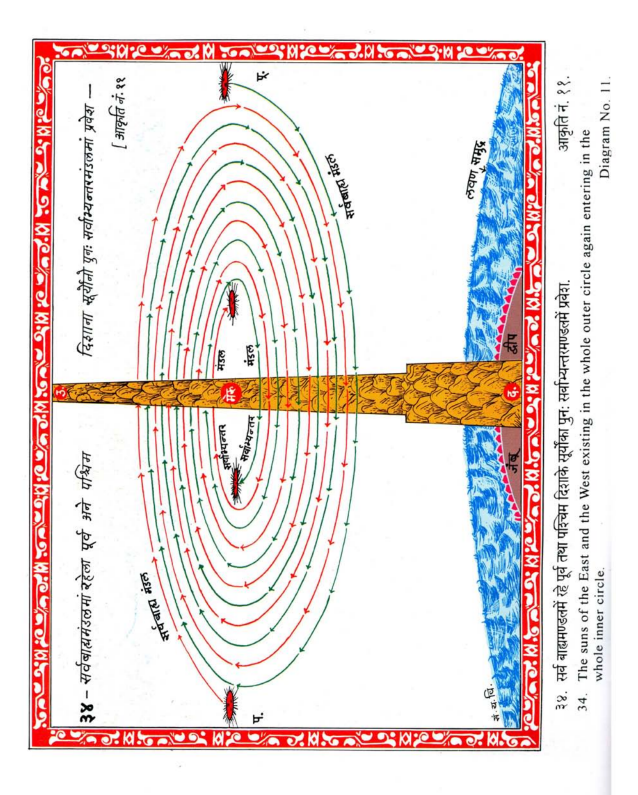


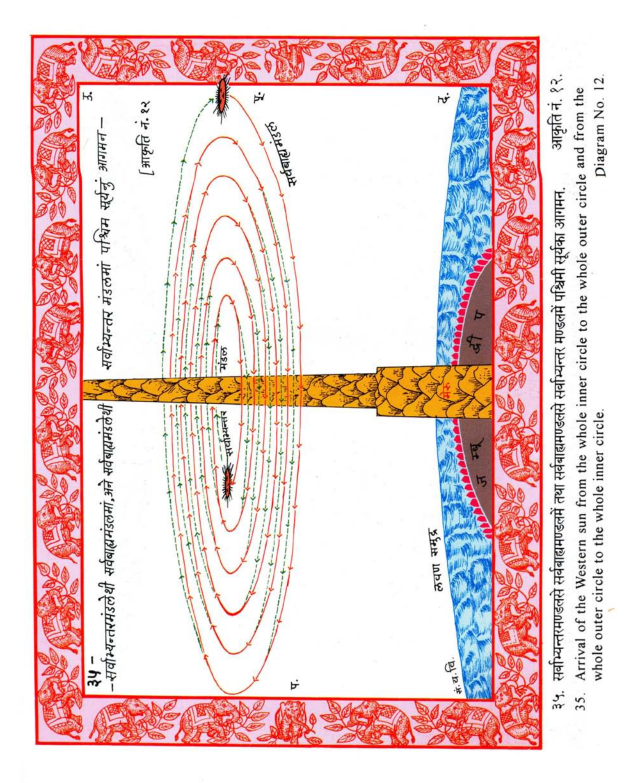


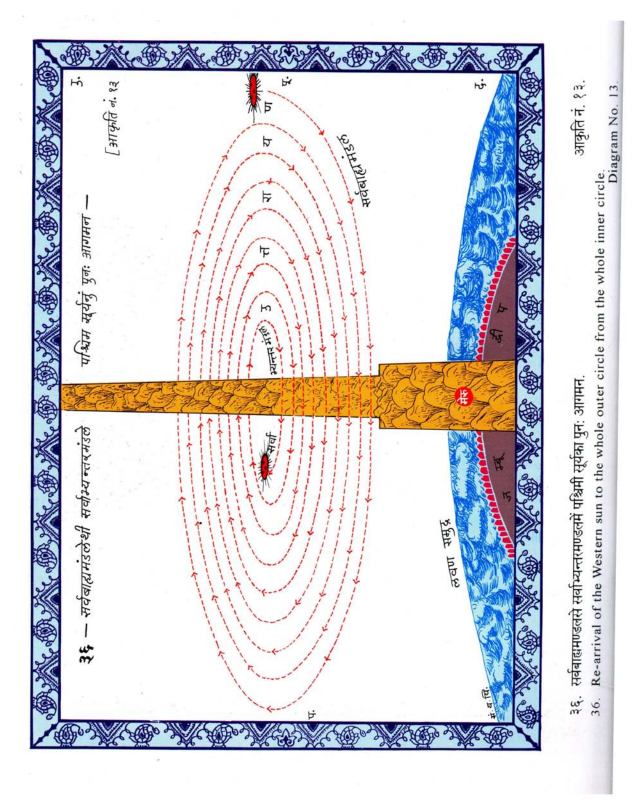


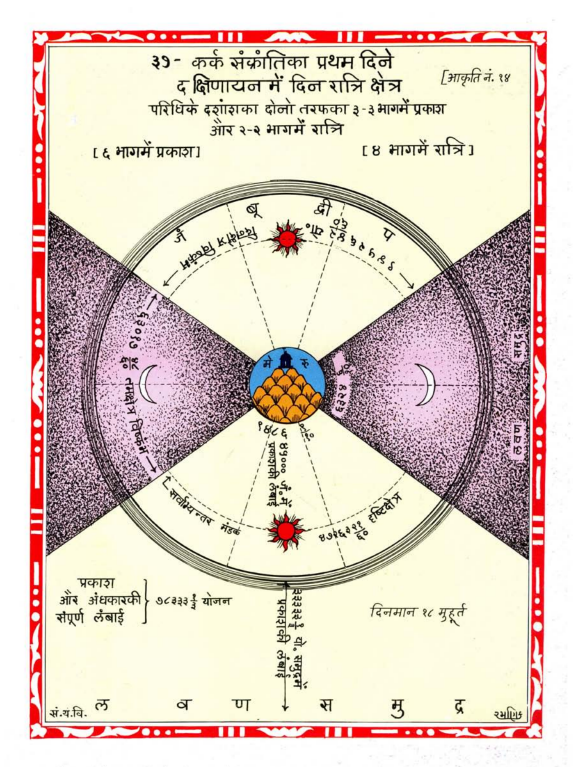




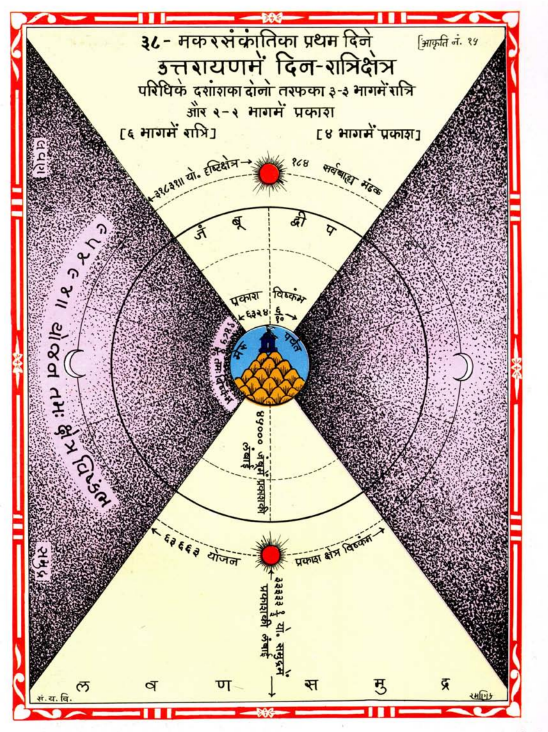








- ३७. कर्कसंक्रांतिके प्रथम दिवसे दक्षिणायनमें दिन-रात्रि क्षेत्र. आकृति नं. १४.
- 37. Day-night area in the sun's southward motion (Daxinayan) on the first day of the Karka Sankranti. (the sign of cancer transition)Diagram No. 14.

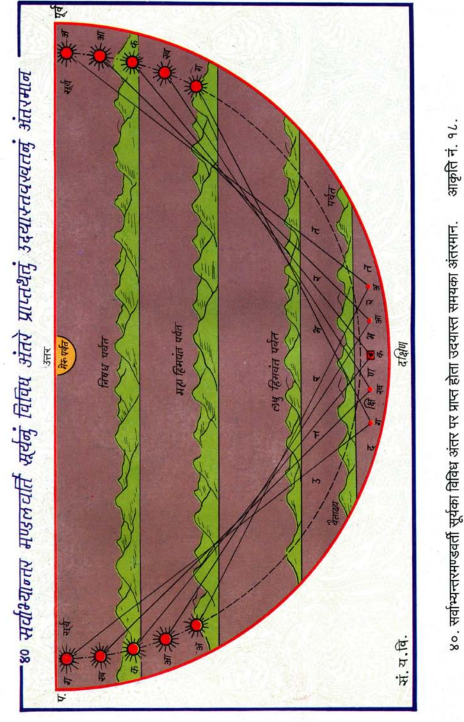


. मकरसंक्रातिके प्रथम दिवसे उत्तरायणमें दिन-रात्रि क्षेत्र .

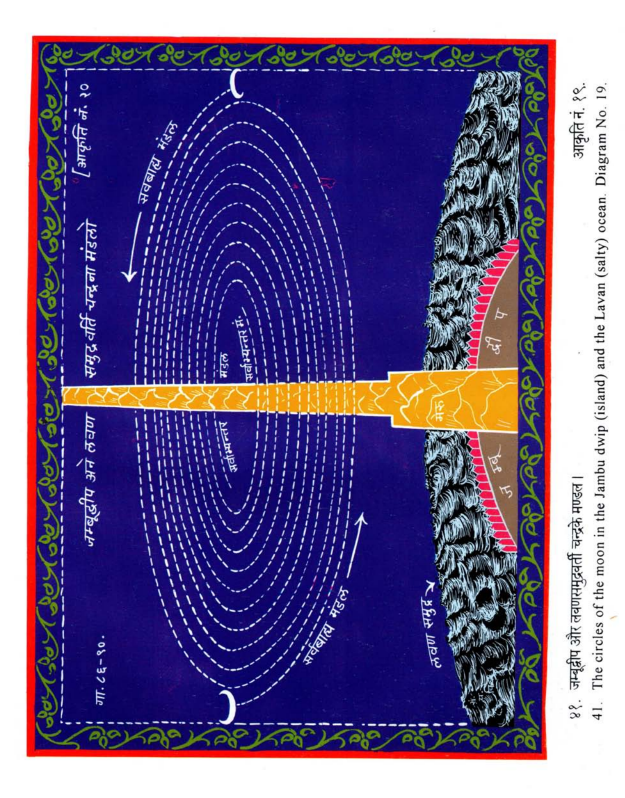
आकृति नं. १५.

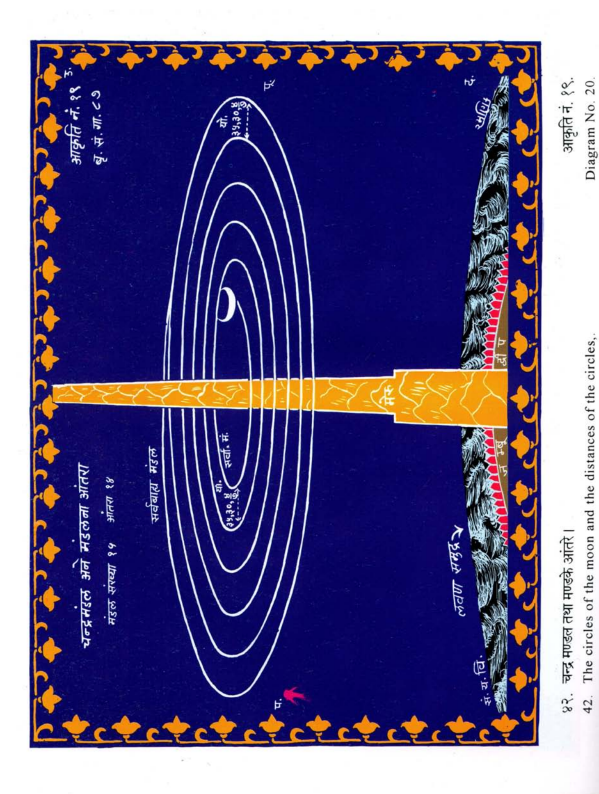
. Day-night area in the Northward motion(Uttarayan) on the first day of the Makar-Sankranti (the sun's transit in to the Capricorn). Diagram No. 15.

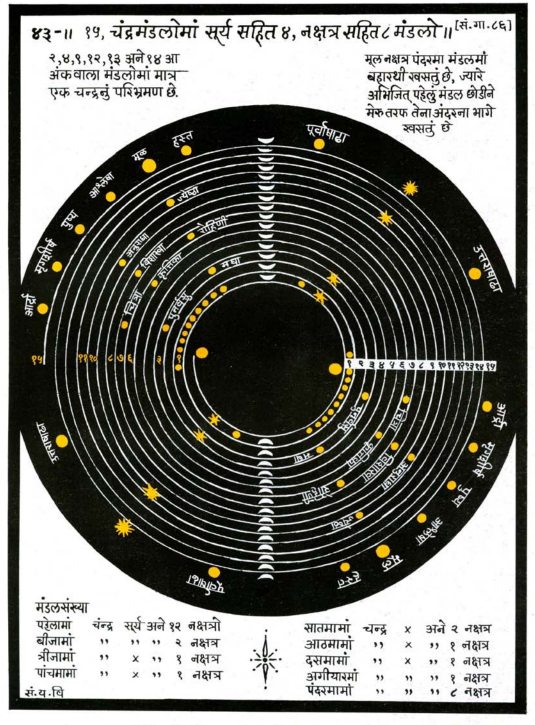




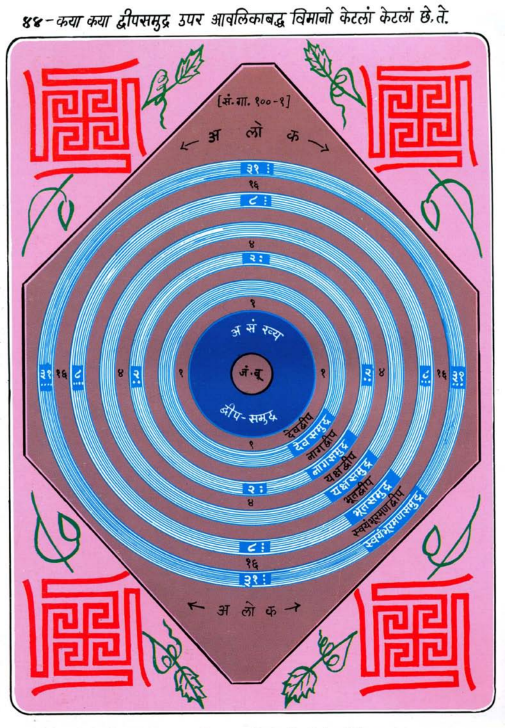
40. The distance measurement of the Sun-rise and the sunset found at the different distance of the sun in the whole inner circle. Diagram No. 9.





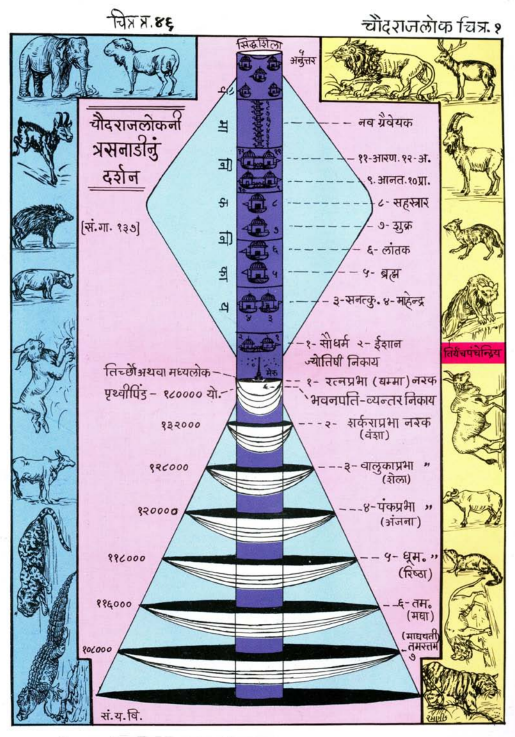


- ४३. पंद्रह चन्द्रमण्डलोंमें सूर्य सहित ४, नक्षत्र सहित ८ मण्डल।
- आकृति नं. २१.
- 43. Out of fifteen moon-circles four are with the sun and eight are with the nakshatras (collection of group of stars) Diagram No. 21.



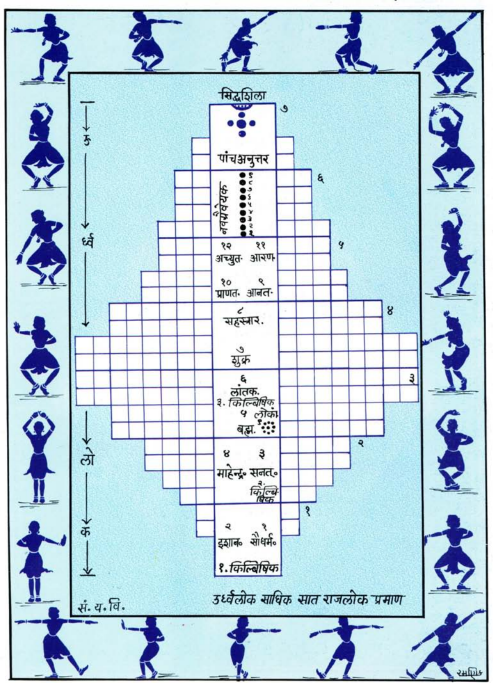
- ४४. किस-किस द्विप समुद्र पर आवलिकाबद्ध विमान कितने कितने है वह।
- 44. How many mythological flying vehicles are in the rows? and on which island seas ?



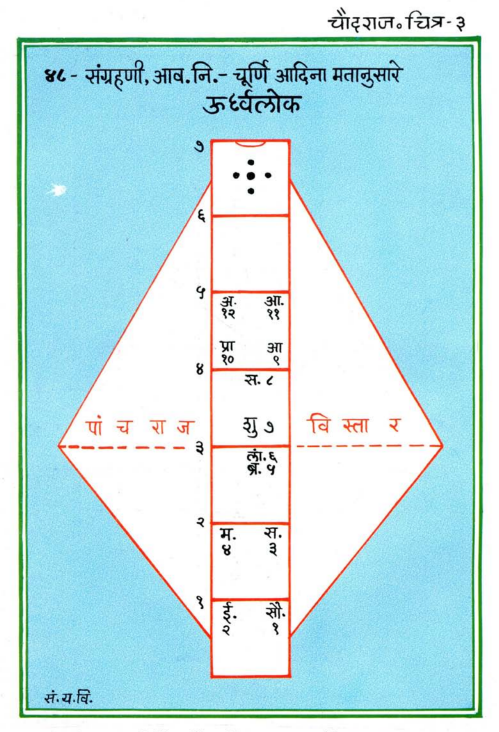


- ४६. चौदह राजलोककी त्रसनाडीका दर्शन। (९)
- 46. Sight of the place for moving creatures in fourteen Universal regions beyond imagination (1)

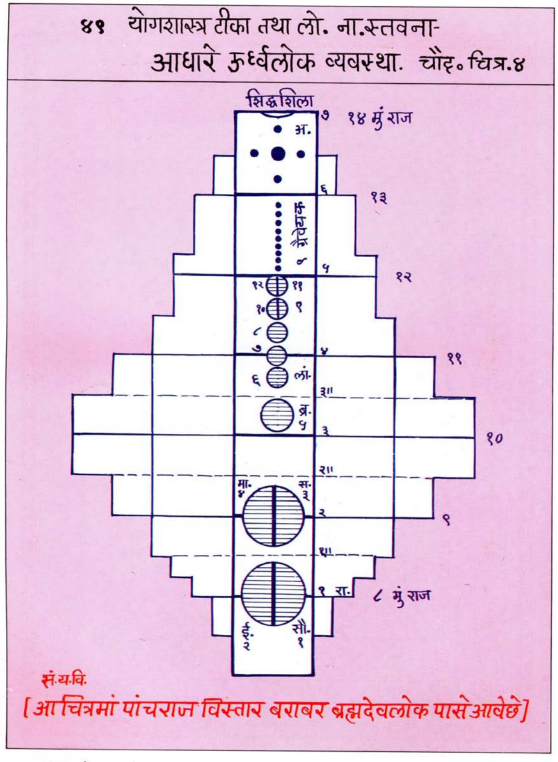
89 सात राज प्रमाण मध्वलोक चौदराज चित्र-२



- ४७. सात राज प्रमाण ऊर्ध्वलोक। (२) (भारतीय नृत्य मुद्राओकी बोर्डर)
- 47. The Upperworld in a proportion of seven universal regions beyond imagination (2)

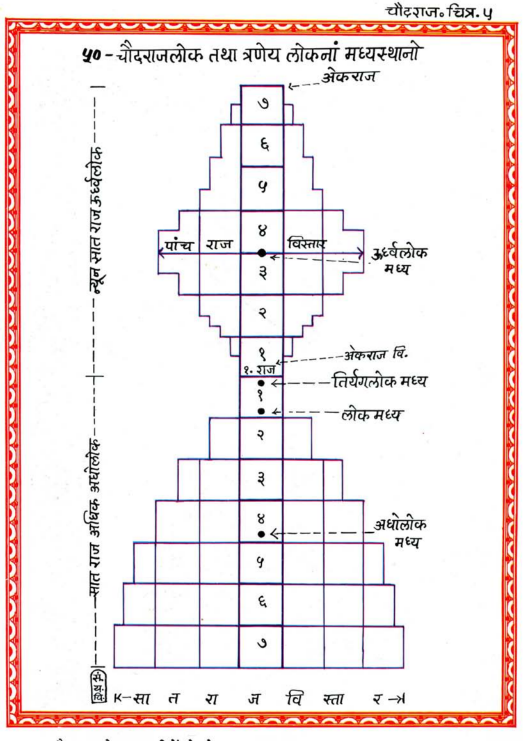


- ४८. संग्रहणी आवश्यकनिर्युक्ति चूर्णि आदिके मतानुसार ऊर्ध्वलोकका आकार। (३)
- 48. The upper world shape according to the astonomical, geographical and the Jain philosophical book 'Sangrahani' Avashyak Niryukti, Churni etc. (3)



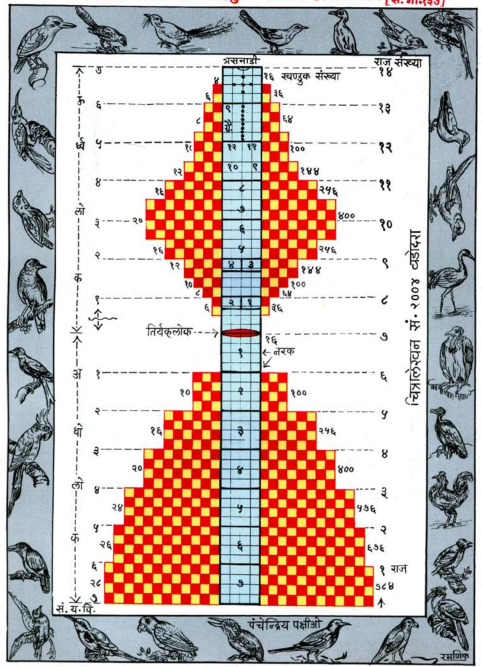
- ४९. योगशास्त्र टीका तथा लोकनाडीस्तवके आधार पर ऊर्ध्वलोक व्यवस्था (४)
- 49. Upper world arrangement according to the religious books Yog-shashtra Tika and Loknadi stava (4)

For Personal & Private Use Only

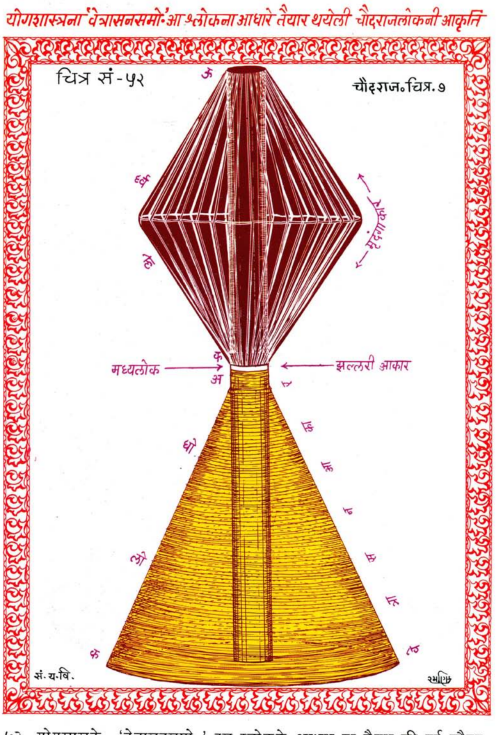


- ५०. चौदहराजलोक तथा तीनों लोकके मध्यस्थान (५)
- 50. Centre locations of the fourteen Universal regions beyond imagination and the three worlds.

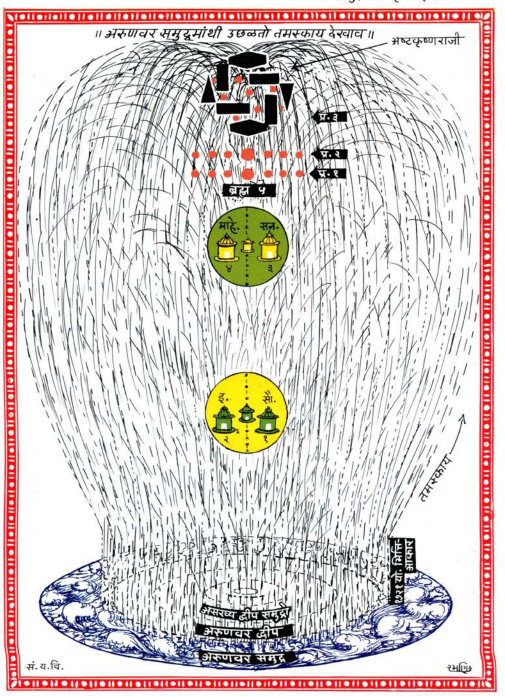
चौदराज॰ चित्र ६ चौद राजलोक तथा खण्डुक संख्या दर्शक चित्र [सं. गा.१३७]



- ५१. चौदह राजलोक तथा खण्डुक संख्यादर्शक चित्र (६)
- 51. Picture showing the fourteen Universal regions beyond imagination and number of square continents (6)

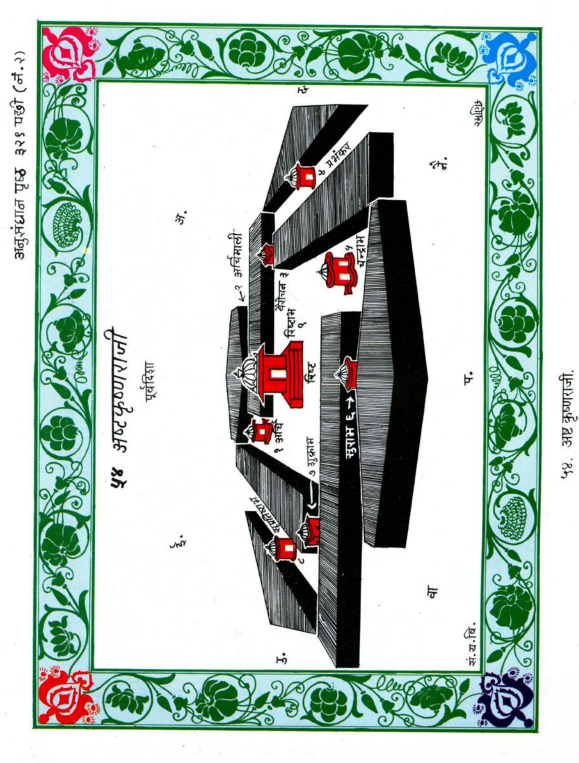


- ५२. योगशास्त्रके 'वेत्रासनसमो ' इस श्लोकके आधार पर तैयार की गई चौदह राजलोककी आकृति (७)
- 52. Diagram of fourteen Universal regions beyond imagination based on the verse ' Vetrasansamo' of Yogashashtra (7)

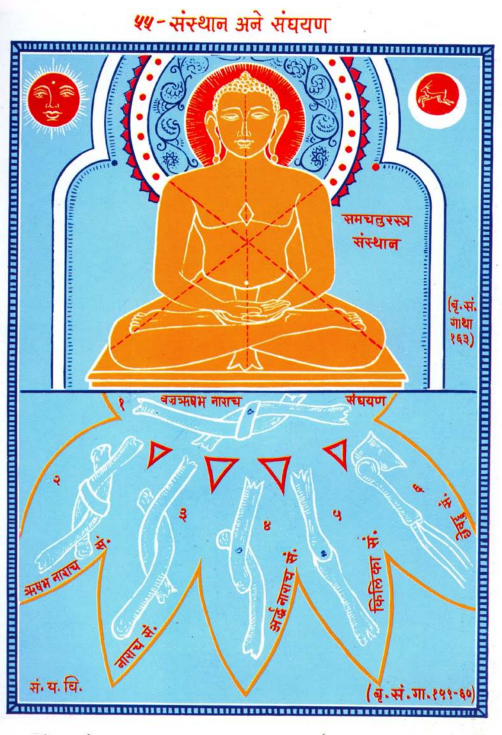


- ५३. अरुणवर समुद्रमेंसे उछलता तमस्कायका दृश्य
- 53. Scene of the rising 'Tamaskay' (horrible darkness) from the Arunavar Samudra (Sea).

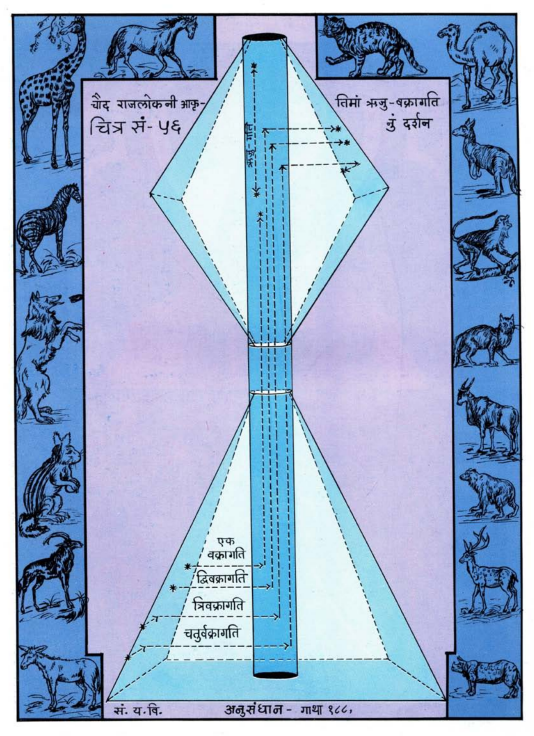
अनुसंधान पृष्ठ ३२९ पछी (नं.१)



54. Ashta (Eight) Krishnaraji

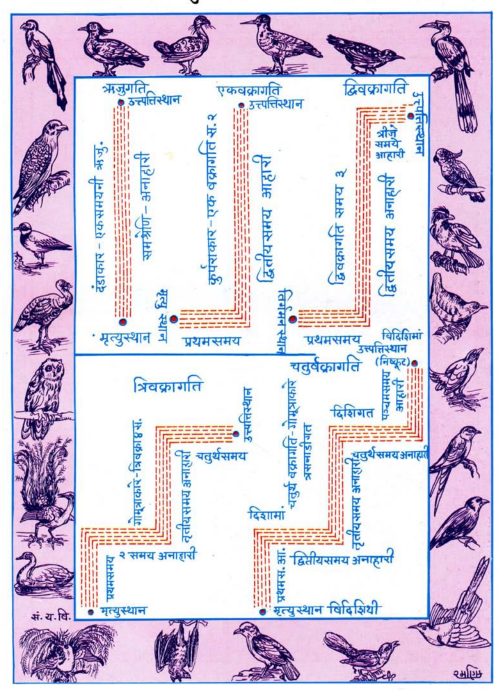


- ५५. संस्थान और संघयण.
- 55. Samsthan (Square (measurement) form of body) and Sanghayan (bone-composition).

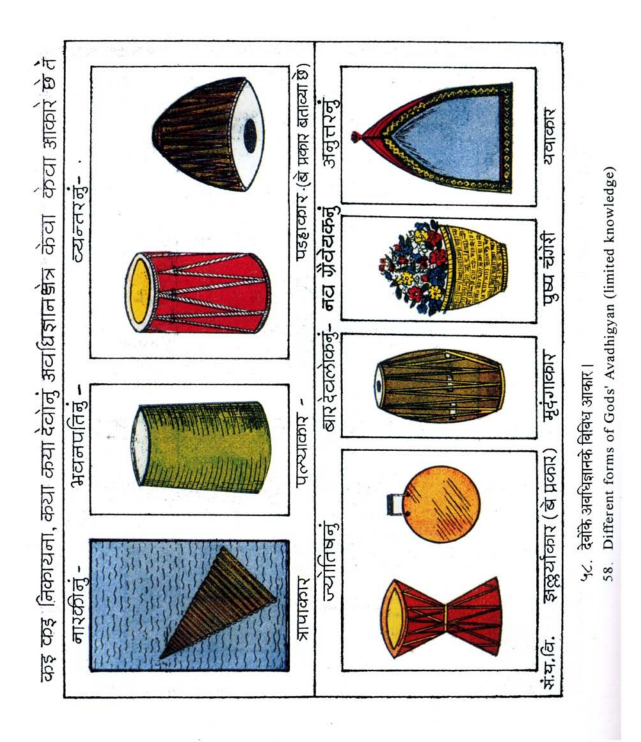


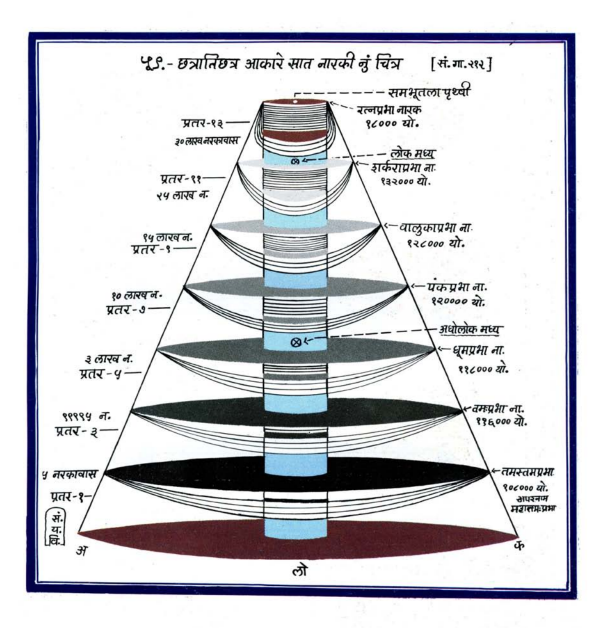
- ५६. चौदहराजलोककी आकृतिमें ऋजु-वक्रागतिका दर्शन
- 56. Sight of Straight and turning motion in the diagram of fourteen Universal regions-beyond imagination.

49 - ऋजु अने वक्रागति जण्धा १८८ नुं अनुसन्धान

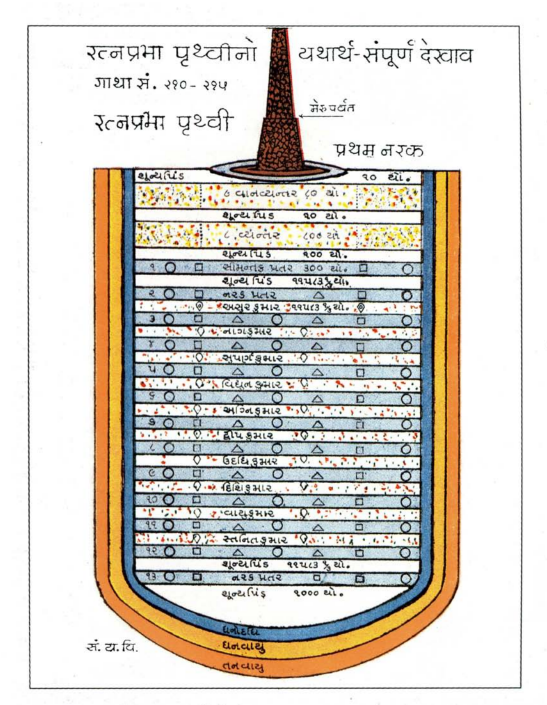


- ५७. ऋजु और वक्रागति।
- 57. Raju (straight) and vakragati (turing motion)

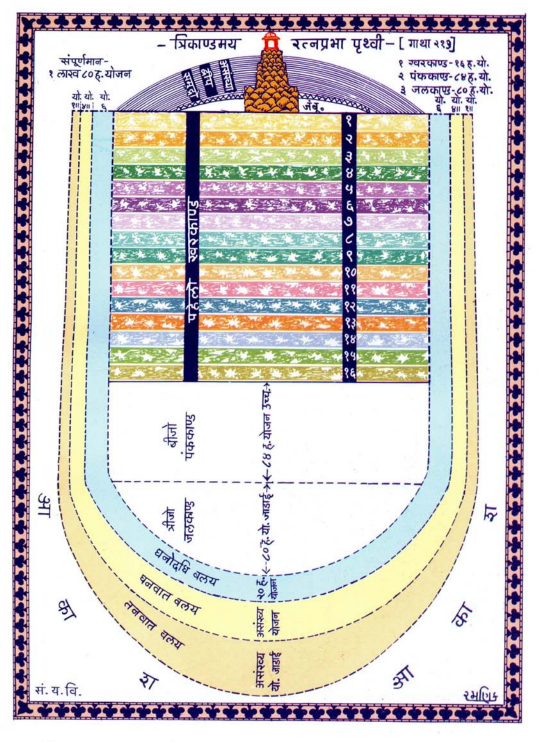




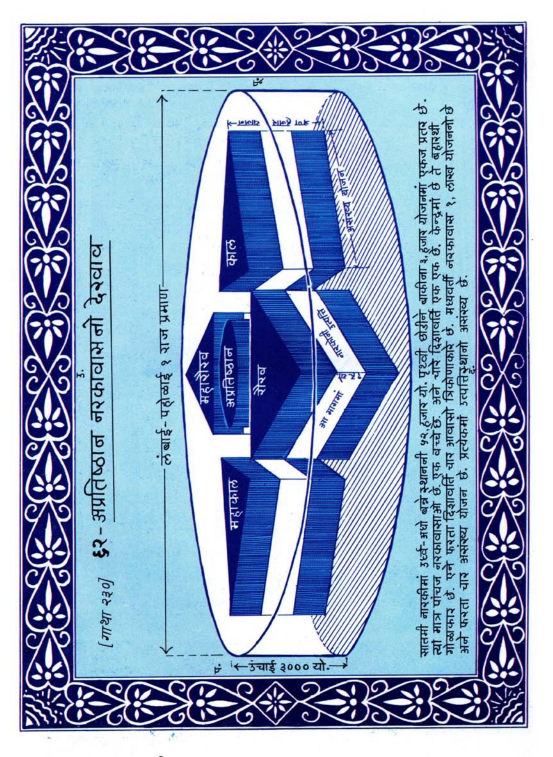
- ५९. छत्रातिछत्र आकारमें सात नारकीका चित्र।
- 59. Picture of seven Narakis (hells) in the triangular form of chhatra.



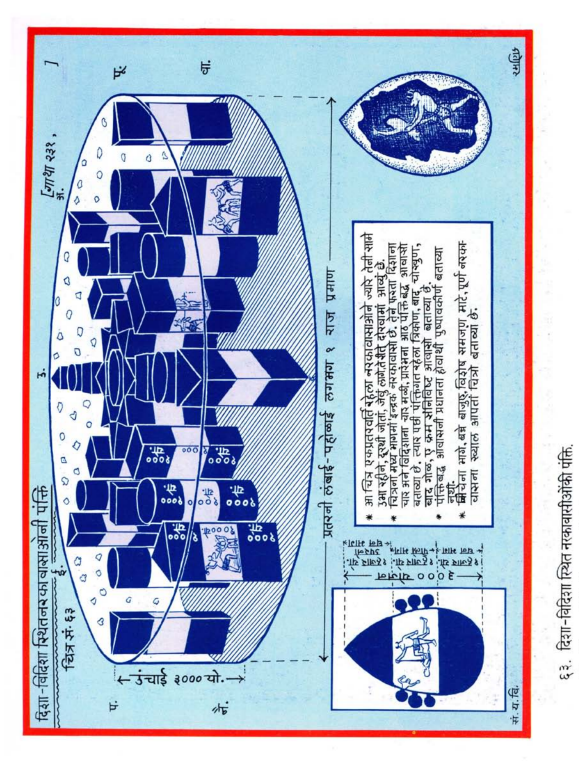
- ६०. रत्नप्रभा पृथ्वीका चार कलरमें संपूर्ण दृश्य।
- 60. Perfect view of the Ratnaprabha Earth.



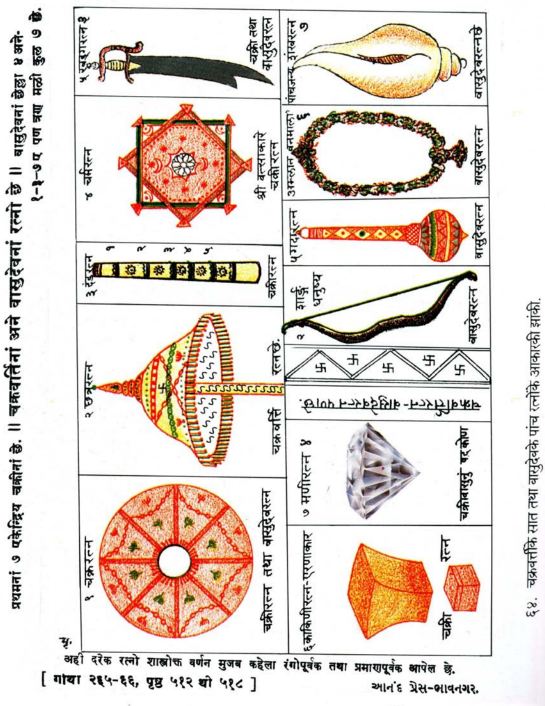
- ६१. त्रिकाण्डमय रत्नप्रभा पृथ्वी.
- 61. The Ratnaprabha Earth with three parts.



६२. अप्रतिष्ठान नरकावासका दश्य62. Scene of Apratisthan Narkavaas (hell-dwelling)



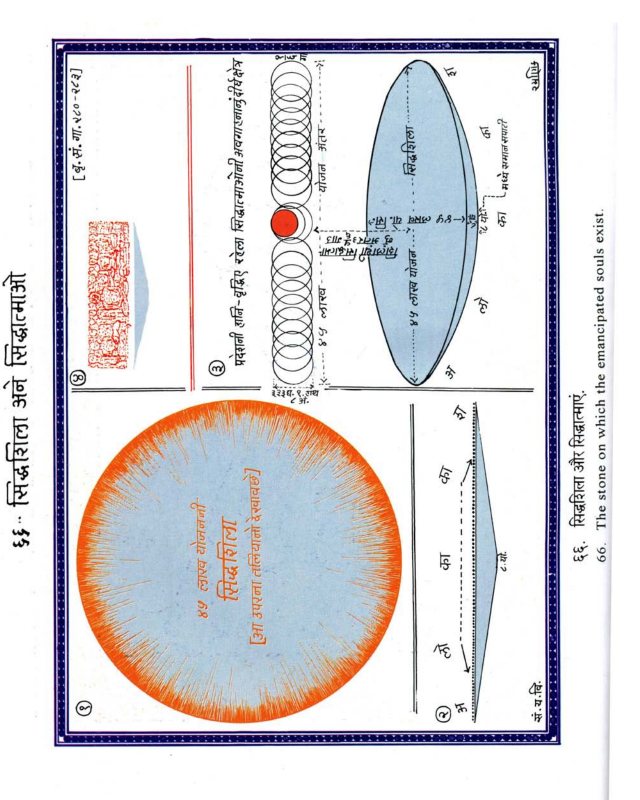
Line of Narkavaas (brith places of hells) located in Disha-Vidisha directions and by directions. 63.

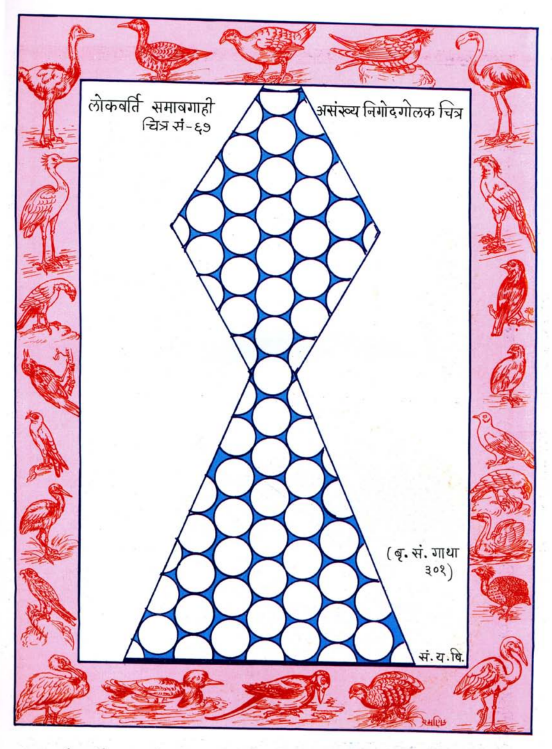




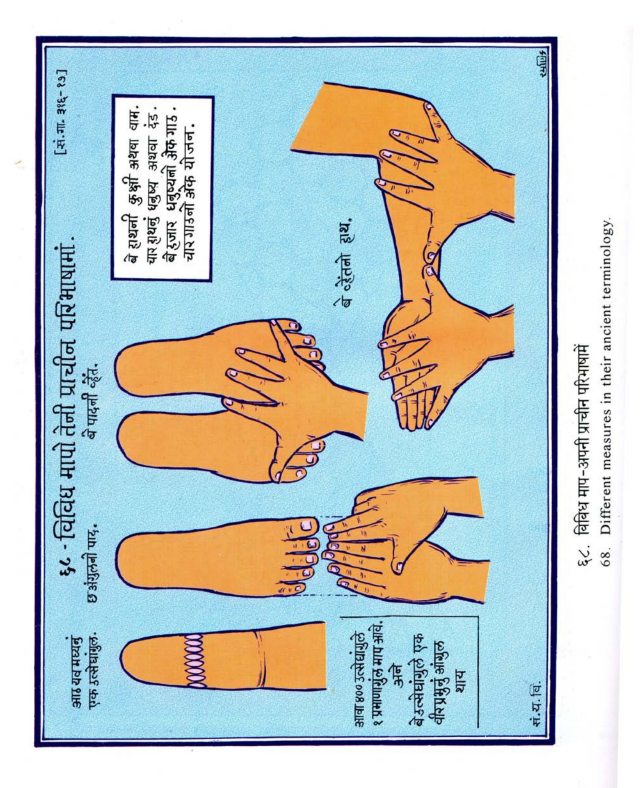


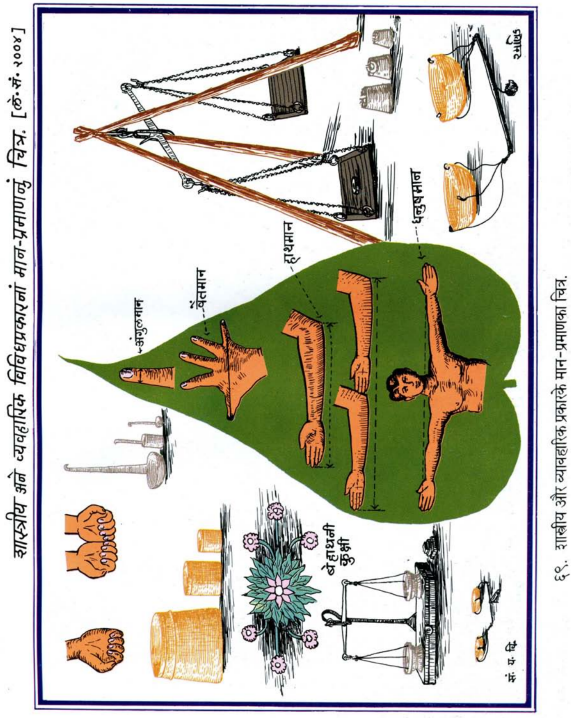
Chakravartti's (the absolute emperor) box full of various Kinds of things. 65.

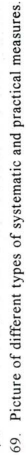




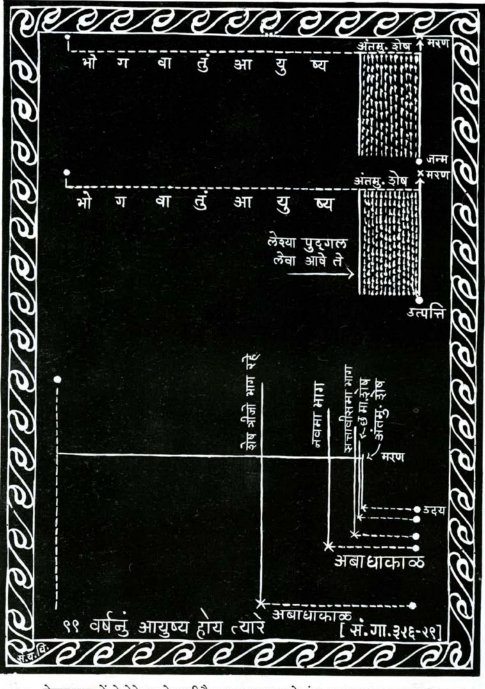
- ६७. लोकवर्ती समावगाही असंख्य निगोदगोलको के चित्र.
- 67. Picture of the embodied solus occupying equal space in countless mass of extremely small unseen insects situated in the world.







90 लेखा पुर्गलो लेवा मूकवा आवे ते अने आयुष्यना बंध-अबाधा-उदयकाळनुं स्थापनाचित्र



७०. लेश्या पुद्गलोंको लेने-रखने आती है वह ,तथा आयुष्यके बंध-अबाधा उदयकालका स्थापना चित्र.

70. Picture of Leshya (a mental propensity) coming to take and keep the pudgalas (matter) and the restrictions of durations of life and unrestricted development establishing.



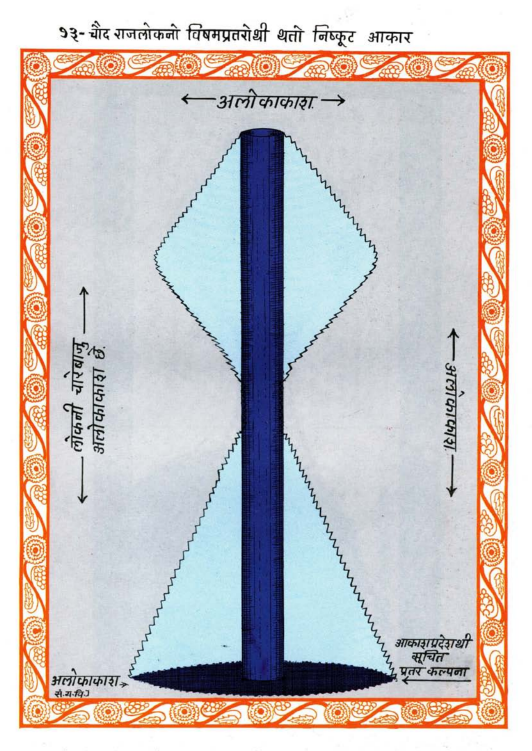


७१. केवली समुद्धात दर्शन (अष्टसमय कालिक)

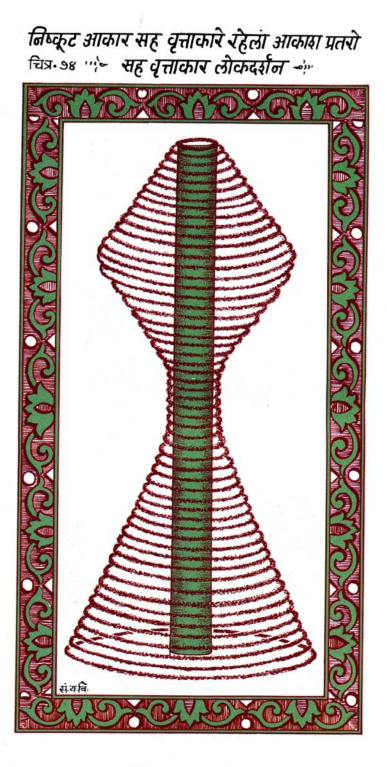


किमाहार द्वार - अथवा जीवनी आहार व्यवस्था

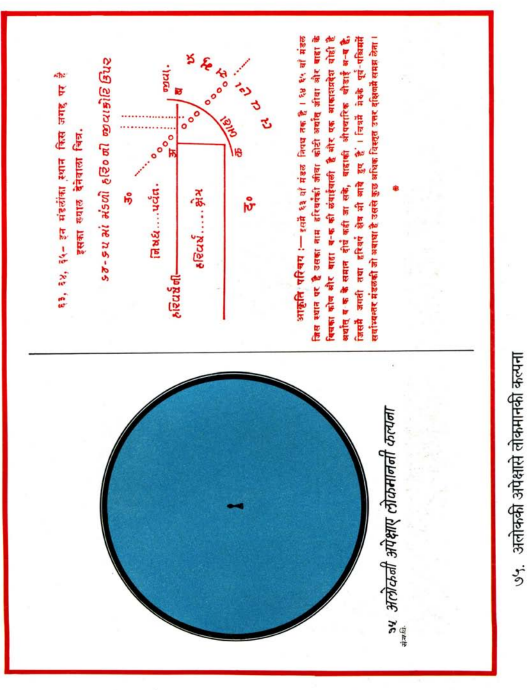
72. Food arrangement for the embodied soul.



- ७३. चौदह राजलोकका विषम प्रतरोंसे होता निष्कूट आकार.
- 73. Unequal shape of the fourteen Universal regions. beyond limitation by the Unequal divisions.

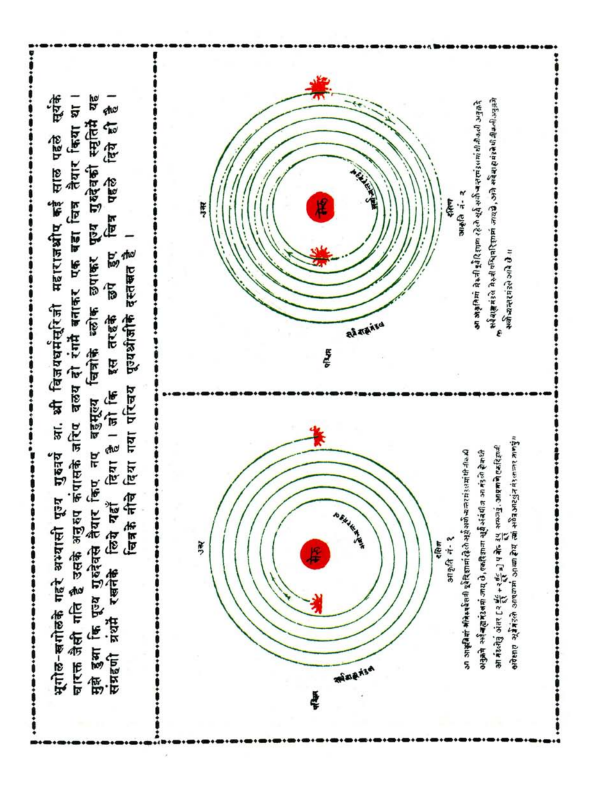


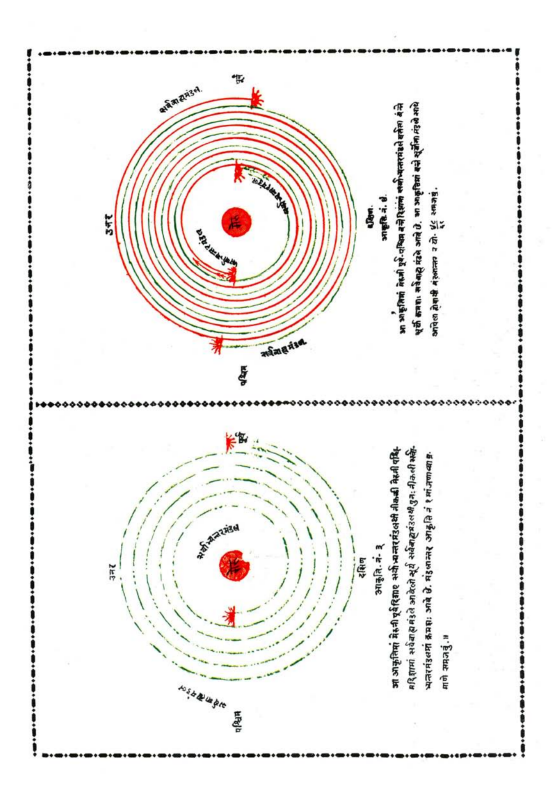
- ७४. निष्कूट आकार सह वृत्ताकारमें रहे आकाश प्रतरों के साथ वृत्ताकार लोकदर्शन.
- 74. Viewing of the circular world and the circular sky-divisions with unequal shaps.



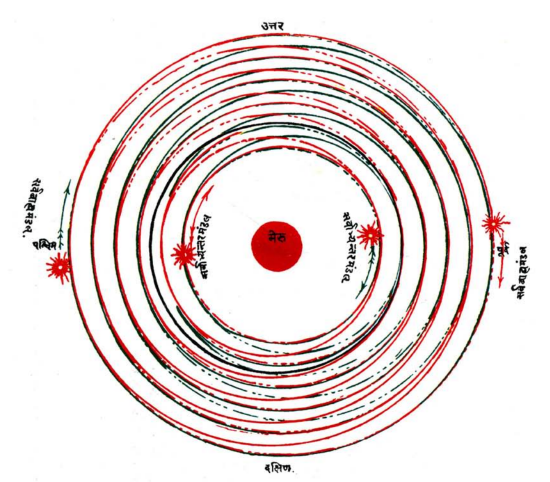
75. Imagination about Lok-maan (proportion of Universe) comparing

to ALOK (अलोक)



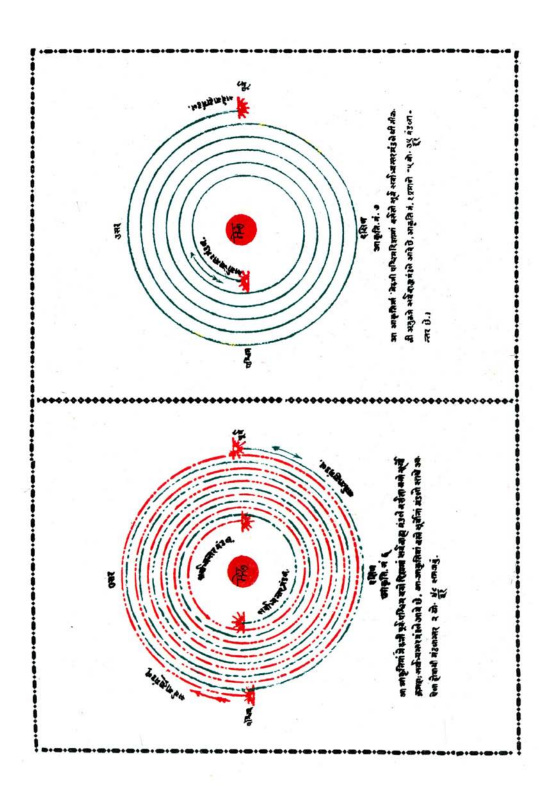


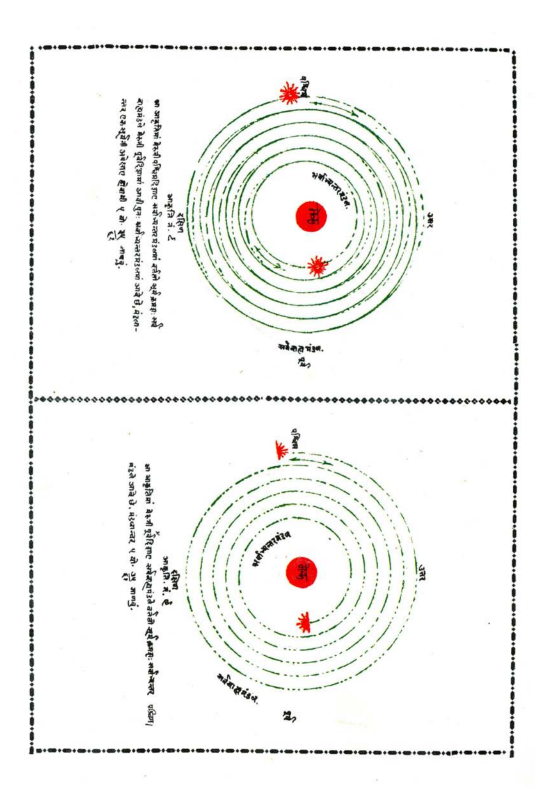
www.jainelibrary.org

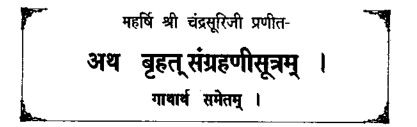


आकृति नं. ५

आ आकृतिमां मेरूनी पूर्व-यश्चिम बन्ने दिशामां बत्तेत बनी शूर्यी अभी ज्यन्तरमंडलेथी नीकडी क्रमशः [मेरुनी पूर्वेदि शामां वत्तेतो सूत्री मेरूनी पश्चिम दिशामां, अने मेरूनी पश्चिम दिशामां व त्तेतो सूर्य मेरूनी पूर्वदिशामां] अव वाद्यमंडले आवे छे, अवे बाद्यमंडले वत्तेता बन्ने सूर्वी अवेवाद्यमंडलेथी नीकडी क्रमशः भवीभ्यन्तर मंडले [ न्यांथी मंडलनो आ० पणे प्रारंभ गण्मो हतो त्यां] आवे छे. मंडलान्तर २ यो छेट् जाग प्रमाण जाण्युं.







**સૂચના**—આ કૃતિનું ગ્રંથકૃત નામ **'સંગ્રહણીરત્ન'** છે. જ્યારે વહેવારમાં સુપ્રસિદ્ધિ **'મોટી સંગ્રહણી'** કે **'મોટી સંઘયણી'** આ નામની છે. વળી હસ્તપ્રતિઓમાં તો તેના ત્રૈલોક્ચદીપિકા આદિ નામો પણ મળે છે.

પ્રંથકારે રચેલી ગાથાઓનું પ્રમાણ ૨૭૪નું છે. એમાં કોઈ કોઈ ગાથા આગમાદિ શાસ્ત્રોમાંથી ઉદ્ધૃત કરીને આપેલી જોવા મળે છે. અહીંયા ગાથાઓ ૩૪૯ મુદ્રિત કરી છે એનો અર્થ એ કે ૭૫ ગાથાઓ ક્ષેપક એટલે વિદ્યાર્થીઓએ ઉમેરી દીધેલી છે. (૨૭૪+૭૫≂૩૪૯)

> नमिउं अरिहंताई, ठिइ-भवणोगाहणा य पत्तेयं । सुर-नारयाणं वुच्छं, नर-तिरियाणं विणा भवणं ॥१॥ उववायचवणविरहं, संखं इगसमइयं गमागमणे । दसवाससहस्साइं, भवणवईणं जहन्नठिई ॥२॥

**અ**રિહંતાદિ પંચપરમેષ્ઠિને નમસ્કાર કરીને દેવ તથા નારકની સ્થિતિ—ભવન—અવગાહના—ઉપપાતવિરહ--ચ્યવન-વિરહ-ઉપપાતસંખ્યા—ચ્યવનસંખ્યા—ગતિ—આગતિ આટલા દ્વારોની તેમજ મનુષ્ય અને તિર્યંચોના ભવન સિવાય ઉપરનાં દ્વારોની વ્યાખ્યા કરીશ. તેમાં પ્રથમ દેવના સ્થિતિદ્વારના વર્જાનની શરૂઆત કરતાં ભવનપતિદેવોની દશ હજાર વર્ષની જઘન્ય સ્થિતિ છે. (૧--૨)

> चमरबलिसारमहिअं, तदेवीणं तु तिन्नि चत्तारि । पलियाइं सद्वाइं, सेसाणं नवनिकायाणं ॥३॥ दाहिणदिवद्वपलियं, उत्तरओ हुंति दुन्नि देसूणा । तदेवीमद्भपलियं, देसूणं आउमुकोसं ॥४॥

ચમરેન્દ્રનું એક સાગરોપમ અને બલીન્દ્રનું સાગરોપમથી કાંઈક અધિક આયુષ્ય છે. ચમરેન્દ્રની દેવીનું સાડાત્રજ્ઞ પલ્યોપમ તથા બલીન્દ્રની દેવીનું સાડાચાર પલ્યોપમનું આયુષ્ય છે. બાકીની નવનિકાયમાં દક્ષિણ્ઞ દિશાના દેવોનું દોઢ પલ્યોપમ અને ઉત્તર દિશાના દેવોનું કાંઈક ન્યૂન એવા બે પલ્યોપમનું આયુષ્ય છે. તેની દેવીઓનું અનુક્રમે અર્ધ પલ્યોપમ તથા કાંઈક ન્યૂન એક પલ્યોપમનું આયુષ્ય છે. (૩--૪)

> वंतरयाण जहजं, दसवाससहस्सपलियमुकोसं । देवीणं पलिअद्धं, पलियं अहियं ससिरवीणं ॥५॥ लक्खेण सहस्सेण य, वासाण गहाण पलियमेएसिं । ठिइ अद्धं देवीणं, कमेण नक्खत्तताराणं ॥६॥

# पलिअद्धं चउभागो, चउअडभागाहिगा उ देवीणं । चउजुअले चउभागो, जहन्नमडभाग पंचमए ॥७॥

વ્યંતરોનું જઘન્ય આયુષ્ય દશ હજાર વર્ષનું તથા ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યોપમનું છે. તેની દેવીનું જઘન્ય દશ હજાર વર્ષ અને ઉત્કૃષ્ટ અર્ધ પલ્યોપમનું છે. જ્યોતિષી દેવોમાં ચંદ્રનું આયુષ્ય એક પલ્યોપમ અને એક લાખ વર્ષ, સૂર્યનું એક પલ્યોપમ ને એક હજાર વર્ષ, ગ્રહોનું એક પલ્યોપમ તથા તે ત્રક્ષે ચન્દ્ર–સૂર્ય અને ગ્રહની દેવીનું પ્રથમ કહ્યું તેથી અર્ધ અર્ધ આયુષ્ય છે. નક્ષત્રનું અર્ધ પલ્યોપમ, તારાનું પા (<sup>5</sup>/<sub>2</sub>) પલ્યોપમ. નક્ષત્રોની દેવીનું પ પલ્યોપમથી કાંઈક અધિક તથા તારાની દેવીનું પલ્યોપમના આઠમા ભાગથી કાંઈક અધિક ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય છે. તેમજ પાંચ પ્રકારના જ્યોતિષીમાં પ્રથમના ચાર દેવ–દેવી યુગલનું જઘન્ય આયુષ્ય પલ્યોપમનો ચોથો ભાગ તથા પાંચમા યુગલનું પલ્યોપમનો આઠમો ભ્રાગ છે. (પ–૬–૭)

> दोसाहिसत्तसाहिय-दस चउदस सत्तर अयर जा सुको । इकिकमहियमित्तो, जा इगतीसुवरि गेविज्रे ॥८॥ तित्तीसणुत्तरेसुं, सोहम्माइसु इमा ठिई जिट्ठा । सोहम्मे ईसाणे, षहज्ञठिइ पलियमहिअं च ॥६॥ दो-साहिसत्तदस चउदस-सत्तर अयराइं जा सहस्सारो । तण्परओ इकिकं, अहियं जाऽणुत्तरचउके ॥१०॥

**સૌ**ધર્મ દેવલોકે બે સાગરોપમ, ઇશાન દેવલોકે કાંઈક અધિક બે સાગરોપમ, સનત્કુમારે સાત, માહેન્દ્રે સાતથી અધિક, બ્રહ્મદેવલોકે દશ, લાંતકે ચૌદ, શુક્રમાં સત્તર, સહસ્રારમાં અઢાર, ત્યારબાદ આનતથી લઈને નવમી ગ્રૈવેયક સુધી એક એક સાગરોપમ વધારતાં નવમી ગ્રૈવેયકમાં એકત્રીશ, અને અનુત્તર દેવલોકે તેત્રીશ સાગરોપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જાણવી. હવે જઘન્ય સ્થિતિ--સૌધર્મમાં એક પલ્યોપમ, ઇશાનમાં પલ્યોપમથી કાંઈક અધિક, સનત્ કુમારમાં બે, માહેન્દ્રમાં સાધિક બે, બ્રહ્મમાં સાત, લાંતકમાં દશ, શુક્રમાં ચૌદ તથા સહસ્રારમાં સત્તર સાગરોપમની જઘન્ય સ્થિતિ જાણવી, ત્યારબાદ અનુત્તર દેવલોકના વિજયાદિ ચાર વિમાન સુધી એક એક સાગરોપમ એક એક દેવલોકે વધારતા જવું, એટલે વિજયાદિ ચારમાં જઘન્ય સ્થિતિ એકત્રીશની આવશે, સવર્થિસિદ્ધમાં જઘન્ય સ્થિતિ નથી. (૮–૯–૧૦)

> इगतीससागराइं, सब्बट्ठे पुण जहन्नठिइ नत्थि । परिगहिआणियराण य, सोहम्मीसाणदेवीणं ॥११॥ पलियं अहियं च कमा, ठिई जहन्ना इओ य उक्कोसा । पलियाइं सत्त पन्नास, तह य नव पंचवन्ना य ॥१२॥

**સૌ**ધર્મની પરિગૃહીતા દેવીનું જઘન્ય આયુષ્ય એક પલ્યોપમ, ઉત્કૃષ્ટ સાત પલ્યોપમ જાણવું. ઇશાનની પરિગૃહીતાનું જઘન્ય સાધિક પલ્યોપમ તથા ઉત્કૃષ્ટ નવ પલ્યોપમ સમજવું. સૌધર્મની અપરિગૃહીતાનું ઉત્કૃષ્ટ પચાસ પલ્યોપમ તથા ઇશાન દેવલોકની અપરિગૃહીતાનું પંચાવન પલ્યોપમ પ્રમાણ આયુષ્ય જાણવું. (૧૧–૧૨)

#### पण छ च्चउ चउ अट्ट य, कमेण पत्तेयमग्गमहिसीओ । असुरनागाइवंतर--जोइसकप्पदुगिंदाणं ॥१३॥

**અ**સુરકુમારને પાંચ, નાગકુમાર વિગેરે નવનિકાયને છ, વ્યંતરને ચાર, જ્યોતિષીને ચાર તથા સૌધર્મ ઇશાન દેવલોકના દેવોને આઠ આઠ અગ્રમહિષીઓ–ઇન્દ્રાશીઓ હોય છે. (૧૩)

#### दुसु तेरस दुसु बारस, छ प्पण चउ चउ दुगे दुगे य चउ । गेविज्रणुत्तरे दस, बिसट्ठि पयरा उवरि लोए ॥१४॥

**પ**હેલા બે દેવલોકમાં ૧૩, ત્રીજા ચોથા દેવલોકમાં ૧૨, પાંચમામાં ૬, છજ્રામાં ૫, સાતમામાં ૪, આઠમામાં ૪, નવમા-દશમામાં ૪, અગિઆરમાં બારમામાં ચાર તથા નવ પ્રૈવેયક અને પાંચ અનુત્તરમાં એકંદર દશ, એમ સર્વ મળી ઉપરના દેવલોકમાં ૬૨ પ્રતરો છે. (૧૪)

#### सोहम्मुकोसठिई, नियपयरविहत्तइच्छसंगुणिआ । पयरुकोसठिइओ, सव्वत्थ जहन्नओ पलियं ॥१५॥

**સૌ**ધર્મ દેવલોકના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને સૌધર્મ દેવલોકના પ્રતરની સંખ્યાવડે ભાગ આપી જે પ્રતરનું આયુષ્ય કાઢવું હોય તે પ્રતર વડે પૂર્વોક્ત સંખ્યાને ગુણતાં ઇષ્ટ પ્રતરની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય, જઘન્ય સ્થિતિ તો બધા પ્રતરોમાં પલ્યોપમ પ્રમાણ છે. (૧૫)

# सुरकप्पठिईविसेसो, सगपयरविहत्तइच्छसंगुणिओ । हिट्टिल्लठिईसहिओ, इच्छियपयरम्मि उक्कोसा ॥१९६॥

**સ**નત્કુમાર વિગેરે કલ્પોપપન્નદેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને પોતપોતાના દેવલોક સંબંધી પ્રતરની સંખ્યાવડે ભાગ આપવો, જે સંખ્યા આવે તેને ઇષ્ટ પ્રતરની સંખ્યાવડે ગુણવા, જે જવાબ આવે તે તેમજ નીચેના પ્રતરની સ્થિતિ બન્ને મેળવવાથી ઇષ્ટપ્રતરમાં ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ પ્રાપ્ત થશે. (૧૬)

#### कण्पस्त अंतपयरे, नियकण्पर्वाडेंसयाविमाणाओ ।

इंद निवासा तेसिं, चउद्दिसिं लोगपालाणं ॥१७७॥ [प्र. गा. सं. १] प्रत्યેક દેવલોકના છેલ્લા પ્રતરમાં પોતપોતાના નામવાળા કલ્પાવતંસક વિમાનો હોય છે. તેમાં ઇન્દ્રના રહેઠાગ્ન હોય છે અને તેની ચારે બાજુ લોકપાલ દેવોનાં રહેઠાગ્ન છે. (૧૭)

#### सोमजमाणं सतिभाग, पलिय वरुणस्स दुन्नि देसुणा ।

**વેસમणે દો પભિયા, एस ठिई लोगपालाणं !!૧੮!!** *[प्र. गा. सं. २]* **સોમ** તથા **યમ** નામના લોકપાલનું આયુષ્ય અનુક્રમે એક પલ્યોપમ તથા એક પલ્યોપમનો ત્રીજો ભાગ (૧-કુ પલ્યોપમ), **વરૂણ** લોકપાલનું કાંઈક ન્યૂન બે પલ્યોપમ અને **વૈશ્રમજ્ઞ** લોકપાલનું સંપૂર્ણ બે પલ્યોપમનું આયુષ્ય છે. (૧૮)

[દેવોનું સ્થિતિદ્વાર પૂર્ણ થયું, હવે તેઓનું જ ભવનદાર શરૂ થાય છે.]

# असुरा नागसुवन्ना, विञ्जू अग्गी य दीव उदही अ । दिसि पवण थणिय दसविह, भवणवई तेसु दु दु इंदा ॥१६॥

**અ**સુરકુમાર ૧, નાગકુમાર ૨, સુવર્શકુમાર ૩, વિદ્યુત્ કુમાર ૪, અગ્નિકુમાર ૫, દ્વીપકુમાર ૬, ઉદધિકુમાર ૭, દિફકુમાર ૮, વાયુકુમાર ૯ અને સ્તનિતકુમાર ૧૦, એમ દશ પ્રકારના ભવનપતિ છે તથા તે દરેકમાં દક્ષિભ્ર–ઉત્તર એમ બબે વિભાગના બબે ઇન્દ્રી છે. (૧૯) चमरे बली अ धरणे, भूयाणंदे य वेणुदेवे य । तत्तो य वेणुदाली, हरिकंते हरिस्सहे चेव ॥२०॥ अग्गिसिह अग्गिमाणव, पुत्र विसिठ्ठे तहेव जलकंते । जलपह तह अमियगई, मियवाहण दाहिणुत्तरओ ॥२१॥ वेलंबे य पभंजण, घोस महाघोस एसिमन्नयरो । जंबुद्दीवं छत्तं, मेरुं दंडं पहू काउं ॥२२॥

**ચ**મરેન્દ્ર–બલીન્દ્ર ધરશેન્દ્ર–ભૂતાનંદ, વેજ્ઞુદેવ–વેજ્ઞુદાલી, હરિકાન્ત-હરિસ્સહ, અગ્નિશિખ–અગ્નિમાનવ, પૂર્ણ– વિશિષ્ટ, જલકાન્ત–જલપ્રભ, અમિતગતિ–મિતવાહન, વેલંબ–પ્રભંજન, ઘોષ–મહાઘોષ એ પ્રમાજ્ઞે દશનિકાયના વીશ ઇન્દ્રો છે. પ્રત્યેક ઇન્દ્ર જંબૂદ્રીપનું છત્ર કરવું હોય અને મેરૂને દડની મા<del>ક</del>ક ઉપાડવો હોય તો ઉપાડી શકે છે. (૨૦–૨૧–૨૨)

# चउतीसा चउचत्ता, अद्वतीसा य चत्त पंचण्हं । पत्ना चत्ता कमसो, लक्खा भवणाण दाहिणओ ॥२३॥ चउचउलक्खविहूणा, तावइया चेव उत्तर दिसाए । सब्वेवि सत्तकोडी, बावत्तरी हुंति लक्खा य ॥२४॥

અસુરકુમારાદિ દશે નિકાયોના દક્ષિણ દિશાના ઇન્દ્રોને અનુક્રમે ૩૪૦૦૦૦૦, ૪૪૦૦૦૦૦, ૩૮૦૦૦૦૦, ૪૦૦૦૦૦૦, ૪૦૦૦૦૦૦, ૪૦૦૦૦૦૦, ૪૦૦૦૦૦૦, ૪૦૦૦૦૦૦, ૫૦૦૦૦૦૦ અને ૪૦૦૦૦૦૦ ભવનો હોય છે. એ જ પ્રમાશે દશે નિકાયના ઉત્તર દિશાના ઇન્દ્રોને અનુક્રમે ૩૦૦૦૦૦૦, ૪૦૦૦૦૦૦, ૩૪૦૦૦૦૦, ૩૬૦૦૦૦૦, ૩૬૦૦૦૦૦, ૩૬૦૦૦૦૦, ૩૬૦૦૦૦૦, ૪૬૦૦૦૦૦ અને ૩૬૦૦૦૦૦ ભવનો હોય છે. દક્ષિણ-ઉત્તર બન્ને દિશાના મળી ૭,૭૨૦૦૦૦૦ [સાતકોડને બહોંતેર લાખ] ભવનો છે. (૨૩--૨૪)

# चत्तारि य कोडीओ, लक्खा छत्त्वेव दाहिणे भवणा ।

तिण्णेव य कोडीओ, लक्खा छावट्ठी उत्तरओ ॥२५॥ [प्र. म. सं. ३]

**અ**સુરકુમારાદિ દશે નિકાયમાં ઉપર કહેલા ફક્ત દક્ષિભ્રદિશાના ભવનો એકંદર બધાય મળી ૪,૦૬,૦૦૦૦૦ [ચાર ક્રોડ અને છ લાખ] છે, તેમજ ઉત્તરદિશાના બધાય મળીને કુલ ૩,૬૬૦૦૦૦૦૦ [ત્રણ ક્રોડ અને છાસઠ લાખ] ભવનો છે. (૨૫)

# रयणाए हिट्टुवरिं,जोयणसहस्सं विमुत्तु ते भवणा । जंबुद्दीवसमा तह, संखमसंखिज्ञवित्थारा ॥२६॥

**રત્નપ્રભાના** એકલાખ એંશીહજાર પૃથ્વીપિંડમાંથી ઉપર નીચે હજાર-હજાર યોજન મૂકીને વચલા ગાળામાં ભવનપતિનાં ભવનો છે. તે ભવનો જંબૂદ્ધીપના સરખા તેમજ સંખ્ય–અસંખ્ય યોજનના વિસ્તારવાળા છે. (૨૬)<sup>\</sup>

# चूडामणि फणि गरुडे, वज्रे तह कलस सीह अस्से य । गय मयर वद्धमाणे, असुराईणं मुणसु चिंघे ॥२७॥

દશે નિકાયના દેવોને ઓળખવા માટે તેઓના મુકુટ વગેરે આભૂષશોમાં જુદાં જુદાં ચિક્રો હોય છે, તેમાં અસુરકુમારને **ચૂડામક્ષિ**નું, નાગકુમારને **સર્પનું,** સુવર્શકુમારને **ગરૂડનું**, વિદ્યુત્ કુમારને **વજૂનું**, અગ્નિકુમારને **કળશ**નું, દ્વીપકુમારને **સિંહ**નું ઉદધિકુમારને **અશ્વ**નું, દિશિકુમારને **હાથી**નું, પવનકુમારને **મગર**નું અને સ્તનિતકુમારને **શરાવસંપુટ**નું ચિક્ર હોય છે. (૨૭)

## असुरा काला नागुदहि पंडुरा तह सुवन्न-दिसि-थणिया । कणगाभ विज्जु सिहि दीव, अरुण वाऊ पियंगुनिभा ॥२८॥

**અ**સુરકુમાર દેવોનો વર્ણ **કાળો**, નાગકુમાર–ઉદધિકુમારનો **ગૌર**વર્લ, સુવર્લકુમાર–દિશિકુમાર– સ્તનિતકુમારનો **સુવર્લ** વર્લ, વિવુત્ કુમાર–અગ્નિકુમાર–દીપકુમારનો **અરૂજ્ઞ-રક્ત** વર્શ અને વાયુકુમારનો **પ્રિયંગુ વૃક્ષ**ના વર્શ જેવો એટલે લગભગ નીલવર્લ છે. (૨૮)

#### असुराण वत्थ रत्ता, नागुदहीविञ्जुदीवसिहि नीला । दिसि-थणिय-सुवन्नाणं, धवला वाऊण संझर्र्ड ॥२६॥

અસુરકુમારનાં વસ્ત્રો **લાલ** હોય છે, નાગકુમાર–ઉદધિકુમાર–વિદ્યુત્ કુમાર–દીષકુમાર–અગ્નિકુમારનાં **નીલ** વસ્ત્રો હોય છે, દિશિકુમાર-સ્તનિતકુમાર અને સુવર્ણકુમારનાં ઉજ્જ્વલ–**ધવલ** વસ્ત્રો છે, તથા વાયુકુમારના **સંધ્યાના રંગ** જેવાં વસ્ત્રો હોય છે. (૨૯)

# चउसट्ठि सट्ठि असुरे, छच्च सहस्साइं धरणमाईणं । सामाणिया इमेसिं, चउग्गुणा आयरक्खा य ॥३०॥

**અ**સુરકુમારના બન્ને ઇન્દ્રો પૈકી ચમરેન્દ્રને ૬૪૦૦૦ તથા બલીન્દ્રને ૬૦૦૦૦ સામાનિક દેવો છે. બાકીના ધરશેન્દ્રાદિ પ્રત્યેકને ૬૦૦૦ સામાનિક દેવોની સંખ્યા છે, અને દરેકને સામાનિકથી ચારગુષ્ડી આત્મરક્ષક દેવોની સંખ્યા હોય છે. (૩૦)

#### रयणाए पढमजोयण—सहस्से हिट्ठवरिं सयसयविहूणे । वंतरयाणं रम्मा, भोमा नगरा असंखेजा ॥३१॥

**ર**ત્નપ્રભાના પ્રથમ (ઉપર)ના હજાર યોજનમાં ઉપર નીચે સો સો યોજન મૂકીને બાકીના ૮૦૦ યોજનમાં વ્યંતર દેવોનાં પૃથ્વીકાયમય અસંખ્યાતા સુંદર નગરો છે. (૩૧)

#### बाहिं वट्टा अंतो, चउरंस अहो अ कण्णियायारा ।

भवण वईण तह वंतराण, इंद भवणा उ नायव्वा ॥३२॥ /ज. म. ४/

ભવનપતિ તથા વ્યંતસેનાં ભવનો બહારથી ગોળાકારે, અંદરના ભાગમાં ચોખૂણા અને નીચે કમળની કર્શિકાના આકારવાળાં છે. (૩૨)

#### तहिं देवा वंतरिया, वरतरुणीगीयवाइयरवेणं )

#### निचं सुहिय पमुइया, गयंपि कालं न याणंति ॥३३॥ [प्र. गा. सं. ४]

**તે**વાં ભવનોમાં ઉત્તમ દેવાંગનાઓના ગીત અને વાજિંત્રના નાદવડે નિરંતર સુખી તેમજ આનંદિત થયેલા વ્યંતરો આનંદમાં કેટલો કાળ વ્યતીત થાય છે તે પણ જાણતા નથી. (૩૩)

# ते जंबुदीवभारह-विदेहसमगुरुजहन्नमज्झिमगा । वंतर पुण अटुबिहा, पिसाय भूया तहा जक्खा ॥३४॥ रक्खसकिन्नरकिंपुरिसा, महोरगा अटुमा य गंधव्वा । दाहिणउत्तरभेया, सोलस तेसिं [सुं] इमे इंदा ॥३५॥

**તે** વ્યન્તરદેવોનાં નગરો ઉત્કૃષ્ટથી જંબૂદ્ધીપ જેવડા, જઘન્યથી ભરતક્ષેત્ર જેવડા, અને મધ્યમ રીતિએ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર જેવડાં મોટાં હોય છે. આ વ્યંતરોના--પિશાચ ૧, ભૂત ૨, યક્ષ ૩, રાક્ષસ ૪, કિંનર ૫, કિંપુરુષ ૬, મહોરગ ૭ અને ગંધર્વ ૮ એમ આઠ પ્રકાર છે, તથા તે દરેકમાં દક્ષિભ્ર–ઉત્તરના ભેદથી બે બે ઇન્દ્રો હોય છે. (૩૪–૩૫)

# काले य महाकाले, सुरुवपडिरूवपुण्णभद्दे य । तह चेव माणिभद्दे, भीमे य तहा महाभीमे ॥३६॥ किन्नरकिंपुरिसे सप्पुरिसा, महापुरिस तहय अइकाए । महकाय गीयरर्इ, गीयजसे दुन्नि दुन्नि कमा ॥३७॥

**પિશાચનિકાયમાં કાળ તથા મહાકાળ,** ભૂતનિકાયમાં સ્વરૂપ તથા પ્રતિરૂપ, યક્ષનિકાયમાં પૂર્ણભદ્ર તથા માથિભદ્ર, રાક્ષસનિકાયમાં ભીમ તથા મહાભીમ, કિન્નરનિકાયમાં કિન્નર તથા કિંપુરુષ, કિંપુરુષનિકાયમાં સત્યુરુષ તથા મહાપુરુષ, મહોરગનિકાયમાં અતિકાય તથા મહાકાય અને આઠમી ગંધવનિકાયમાં ગીતરતિ અને ગીતથશ નામના ઇન્દ્રો છે. (૩૬–૩૭)

# चिंधं कलंबसुलसे, वडखट्टंगे असोगचंपयए । नागे तुंबरु अ ज्झए, खट्टंगदिवज्रिया रुक्खा ॥३८॥

**પિ**શાચની ધ્વજામાં **કદંબ** વૃક્ષનું ચિદ્ધ હોય છે, તે પ્રમાણે ભૂતની ધ્વજામાં **સુલસ** વૃક્ષનું, યક્ષની ધ્વજામાં વડ વૃક્ષનું, રાક્ષસની ધ્વજામાં ખટ્વાંગ (તાપસનું ઉપકરણ વિશેષ)નું, કિંનરની ધ્વજામાં અશોક વૃક્ષનું, કિંપુરુષની ધ્વજામાં **ચંપક** વૃક્ષનું, મહોરગની ધ્વજામાં **નાગવૃક્ષનું** અને ગંધર્વની ધ્વજામાં **તુંબરુ** વૃક્ષનું ચિદ્ધ હોય છે. (૩૮)

# जक्खपिसायमहोरग—गंधव्वा साम किंनरा नीला ।

रक्खस किंपुरुषा वि य, धवला भूया पुणो काला ॥३६॥

**યક્ષ**, પિશાચ, મહોરગ અને ગંધર્વનો વર્જ્ય **શ્યામ** છે, કિંનરનો **નીલ** વર્જા છે, રાક્ષસ તથા કિંપુરુષનો **ધવલ**વર્જ્સ છે તેમજ ભૂત દેવોનો વર્જ્સ **શ્યામ** છે. (૩૯)

अणपत्री पणपत्री, इसिवाई भूयवाइए चेव । कंदी य महाकंदी, कोहंडे चेव पयए य ॥४०॥ इयपढम—जोयणसए, रयणाए अट्ठ वंतरा अवरे । तेसु इह सोलसिंदा, 'रुयग' अहो दाहिणुत्तरओ ॥४१॥ अक्षपन्दी, पक्षपन्दी, ऋषिवादी, भूतवादी, इंदित, मह्यइंदित, इंदिर, अर्ड प्रतंग-એ આઠ वाहाव्यंतरना ભેદો છે. તે આઠેય વાશવ્યંતરો રત્નપ્રભાના પ્રથમ સો યોજનમાંથી ઉપર નીચે દશ-દશ યોજન છોડીને બાકીનાં એંશી યોજનમાં રહેલા છે, અને તેમાં પણ દક્ષિણ–ઉત્તરના ભેદથી કુલ સોળ ઇન્દ્રો છે. (૪૦–૪૧)

> संनिहिए सामाणे, धाइ विहाए इसी य इसिवाले । ईसर--महेसरे वि य, हवइ सुवत्थे विसाले य ॥४२॥ [प्र. गा. तं ६] हासे हासरई वि य, सेए य भवे तहा महासेए । पयगे पयगवई वि य, सोलस इंदाण नामाइं ॥४३॥ /प्र. गा. तं ७७

**સં**નિહિત—સામાન, ધાતા-વિધાતા, ઋષિ–ઋષિપાલ, ઇશ્વર–મહેશ્વર, સુવત્સ–વિશાલ, હાસ્ય–હાસ્યરતિ, શ્વેત– મહાશ્વેત તથા પતંગ--પતંગપતિ એમ આઠે વ્યંતરનિકાયમાં દક્ષિભ્ર–ઉત્તર દિશાના સોળ ઇન્દ્રોનાં નામો અનુક્રમે જાણવા. (૪૨–૪૩)

# सामाणियाण चउरो, सहस्स सोलस य आयरक्खाणं । पत्तेयं सब्वेसिं, वंतरवइ—ससिरवीणं च ॥४४॥

**વ્યં**તરેન્દ્ર (ઉપલક્ષણથી વાસવ્યંતરેન્દ્ર) તથા ચન્દ્ર અને સૂર્ય એ પ્રત્યેકને ચાર ચાર હજાર સામાનિક દેવો તથા સોળ—સોળ હજાર આત્મરક્ષક દેવો હોય છે. (૪૪)

# इंद सम तायतीसा, परिसतिया रक्ख लोगपाला प । अणिय पडण्णा अभिओगा, किब्बिसं दस भवण वेमाणी ॥४५॥

[प्र. गा. सं. ८]

**ઇ**ન્દ્ર—સામાનિક--ત્રાયસ્ત્રિંશક—પાર્ષઘ (પર્ષદા–સભાના સભ્યો)–આત્મરક્ષક, લોકપાલ, અનીક (સૈન્ય) પ્રકીર્શ, આભિયોગિક, (નોકર–ચાકર) અને કિલ્બિષિક--એમ ભવનપતિ તથા વૈમાનિકમાં દેવોના દશ પ્રકારો છે. [સાથે સાથે સમજવું કે વ્યંતર–જ્યોતિષીમાં ત્રાયસ્ત્રિંશક અને લોકપાલ સિવાય આઠ પ્રકારના દેવો છે.] (૪૫)

#### गंधच—नट्ट—हय—गय,—रह—भड—अणियाणि सव्वइंदाणं ।

वेमाणियाण वसहा, महिसा य अहोनिवासीणं ॥४६॥ 🧴 [प्र. म. स. ६]

**ાં**ધર્વ, નટ. ઘોડા, હાથી, રથ અને સુભટ એમ છ પ્રકારનું સૈન્ય તો સર્વ ઇન્દ્રોને હોય છે, સાતમા પ્રકારમાં વૈમાનિકોને વૃષભ તેમજ ભવનપતિ વ્યંતરને પાડો હોય છે; જ્યારે જ્યોતિષીને તો છ જ પ્રકાર છે. (૪૬)

# तित्तीस तायतीसा, परिसतिआ लोगपाल चत्तारि । अणियाणि सत्त सत्त य, अणियाहिव सब्बइंदाणं ॥४७॥ [प्र. गा. तं. १०] नवरं वंतर—जोइस,—इंदाण न हुंति लोगपालाओ । तायत्तीसभिहाणा, तियसा वि य तेसिं न हु हुंति ॥४८॥ [प्र. गा. तं. ११]

**તે**ત્રીશ ત્રાયસિંશક દેવો, ત્રણ પર્ષદા, ચાર લોકપાલો, સાત પ્રકારનું સૈન્ય, સૈન્યના સાત અધિપતિ, એટલો પરિવાર સર્વ ઇન્દ્રોને હોય; પરંતુ વ્યંતર તથા જ્યોતિષીના ઇન્દ્રોને લોકપાલ દેવો તેમજ ત્રાયસિંશક નામના દેવો હોતા નથી. (૪૭–૪૮)

## समभूतलाउ अद्वहिं, दसूणजोयणसएहिं आरब्भ । उवरि दसुत्तरजोयण-सयंमि चिट्ठंति जोइसिया ॥४६॥

**સ**મભૂતલા પૃથ્વીથી સાતસો નેવું યોજન ઊંચે ગયા બાદ એકસો દશ યોજન સુધીમાં જ્યોતિષી દેવો રહે છે. (૪૯)

> तत्थ रवी दसजोयण, असीइ तदुवरि ससी य रिक्खेसु । अह भरणि-साइ उवरि, बहि मूलोऽभिंतरे अभिई ॥५०॥ तार-रवि-चंद-रिक्खा, बुह-सुका जीव-मंगल-सणिया । सगसयनउय दस--असिइ, चउ चउ कमसो तिया चउसु ॥५१॥ [प्र. गा. सं. १२]

સમભૂતલાથી ૭૯૦ યોજન ગયા બાદ દશ યોજનને અંતરે સૂર્ય છે, ત્યાંથી ૮૦ યોજન દૂર ચંદ્ર છે. ત્યારપછી નક્ષત્રો છે, તેમાં સર્વથી નીચે ભરશી અને સર્વથી ઉપર સ્વાતિ નક્ષત્ર છે, મૂલ નક્ષત્ર મંડલથી બાહ્ય હોય છે અને અભિજિત્ નક્ષત્ર મંડલથી અંદર પડતું હોય છે. સમભૂતલાથી ૭૯૦ યોજને તારા, ત્યારબાદ દશ યોજને સૂર્ય, પછી એંશી યોજને ચંદ્ર. ત્યારબાદ ચાર યોજને નક્ષત્રમંડલ, ત્યારબાદ ચાર યોજને બુધ, ત્યારબાદ ત્રણ યોજને શુક્ર, પછી ત્રણ યોજને ગુરુ, ત્યારબાદ ત્રણ યોજને મંગલ અને ત્યારબાદ ત્રણ યોજને એટલે સમભૂતલાથી બરાબર નવસો યોજને શનિ છે. (૫૦–૫૧)

#### एकारसजोयणसय, इगवीसिकारसाहिया कमसो । मेरुअलोगाबाहं, जोइसचकं चरइ ठाइ ॥५२॥

**મે**રથી અગિયારસો એકવીશ યોજનની તથા અલોકથી અગિયાર સો અગિયાર યોજનની અબાધાએ જ્યોતિષ્યક ફરે છે અને સ્થિર રહે છે. (૫૨)

| अद्धकविद्वागारा, | फलिहमया     | रम्मजो | इसविमाणा        |                   |
|------------------|-------------|--------|-----------------|-------------------|
| वंतरनगरेहिंतो,   | संखिज्रगुणा | इमे    | हुंति ॥५३॥      |                   |
| ताइं विमाणाइं    | पुण, सन्नाई | हुंति  | फालिहमयाइं ।    |                   |
| दगफालिहमया       | पुण, लवणे   | जे     | जोइसविमाणा ॥५४॥ | [प्र. गा. सं. ९३] |

**જયો**તિષી દેવોનાં વિમાનો અર્ધકોઠાના આકારવાળાં સ્કટિક રત્નમય તેમજ ઘણાં સુંદર હોય છે, વળી વ્યંતર દેવોનાં નગરો (ભવનો)નીં અપેક્ષાએ આ જ્યોતિષીંનાં વિમાનો સંખ્યગુજ્ઞા છે. તે જ્યોતિષીનાં બધા વિમાનો સ્કટિક રત્નમય છે, તેમાં પક્ષ જે લવણસમુદ્ર ઉપર આવેલાં છે તે દગસ્કટિકમય એટલે પાણીને પણ ફોડીને–ભેદીને પ્રકાશ આપી શકે તેવાં છે. (પ3–૫૪)

# जोयणिगसट्टिभागा, छप्पन्नऽडयाल गाउ-दु-इगद्धं । चंदाइविमाणाया-मवित्थडा अद्धमुच्चत्तं ॥५५॥

**ચં**દ્રનું વિમાન એક યોજનના એકસઠિયા છપ્પન ભાગ (<sup>૫૬</sup>) જેવડું, સૂર્યનું વિમાન એકસઠિયા અડતાલીશ

ભાગ (<sup>૪૮</sup>) જેવડું, ૠહનું વિમાન બે ગાઉનું, નક્ષત્રોનું વિમાન એક ગાઉનું તેમજ તારાઓનું વિમાન અર્ધો ગાઉ લાંબું પહોળું છે. દરેકના વિમાનની ઊંચાઈ, લંબાઈ, પહોળાઈથી અર્ધ જાણવી. (૫૫)

#### पणयाललक्खजोयण, नरखेत्तं तत्थिमे सया भमिरा । नरखित्ताउ बहिं पुण, अद्धपमाणा ठिया निर्च्च ॥५६॥

**પી**સ્તાલીશ લાખ યોજનપ્રમાણ મનુષ્યક્ષેત્રમાં આ જ્યોતિષીનાં વિમાનો સદાકાળ પરિભ્રમણ કરવાવાળાં છે, અને મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર જે જ્યોતિષીનાં વિમાનો છે તે સદાકાળ સ્થિર તેમજ પૂર્વોક્ત લંબાઈ, પહોળાઈ તથા ઉંચાઈના પ્રમાશથી અર્ધ પ્રમાણવાળો છે. (૫૬)

# ससि--रवि--गह--नक्खत्ता, ताराओ हुंति जहुत्तरं सिग्घा । विवरीया उ महह्विआ, विमाणवहगा कमेणेसिं ॥५७॥ सोलस-सोलस-अड-चउ, दो सुर सहस्सा पुरो य दाहिणओ । पच्छिम-उत्तर-सीहा, हत्थी-वसहा-हया कमसो ॥५८॥

ચન્દ્ર-સૂર્ય-ગ્રહ-નક્ષત્ર અને તારા એ અનુક્રમે એક પછી એક શીઘ્ર ગતિવાળા હોય છે, અને ઋદ્રિમાં એક એકથી અનુક્રમે ઊતરતા હોય છે. ચન્દ્રના વિમાનને વહન કરનાર દેવોની સંખ્યા ૧૬૦૦૦, સૂર્યના વિમાનને વહન કરનાર ૧૬૦૦૦, ગ્રહોના વિમાનને વહન કરનાર ૮૦૦૦, નક્ષત્ર વિમાનને વહન કરનાર ૪૦૦૦, તેમજ તારાના વિમાનને વહન કરનાર ૨૦૦૦ દેવોની સંખ્યા હોય છે, અને તે વિમાનને વહન કરનારા દેવો પૈકી વિમાનની પૂર્વ દિશાએ રહેનારા સિંહનું, દક્ષિણ દિશામાં રહેનારા હાથીનું, પશ્ચિમ દિશામાં રહેનારા વૃષભનું અને ઉત્તરદિશાએ રહેનારા અશ્વનું રૂપ ધારણ કરે છે. (પછ-૫૮)

# गह अट्ठासी नक्खत्त, अडवीसं तारकोडिकोडीणं । छासट्टिसहस्सनवसय,--पणसत्तरि एगससिसिन्नं ॥५६॥

૮૮ મહ, ૨૮ નક્ષત્ર અને ૬૬૯૭૫ કોડાકોડી તારાઓ-આટલો એક ચન્દ્રનો પરિવાર હોય છે. (૫૯)

# कोडाकोडी सज्ञं तरंति मर्ज्ञति खित्तथोवतया ।

केइ अन्ने उस्से-हंगुलमाणेण ताराणं ॥६०॥

**કો**ઈક આચાર્યો 'કોડાકોડી'ને સંજ્ઞાંતર–નામાંતર કહે છે, કારણ કે મનુષ્યક્ષેત્ર થોડું છે. વળી કોઈક આચાર્યો તારાઓના વિમાનને ઉત્સેધાંગુલથી માપવાનું કહે છે. (૬૦)

# किण्हं राहुविमाणं, निच्चं चंदेण होइ अविरहियं । चउरंगुलमप्पत्तं, हिट्ठा चंदरस तं चरइ ॥६१॥

**કૃષ્ણવર્ષાનું** રાહુનું વિમાન નિરંતર ચન્દ્રની સાથે જ હોય છે, તેનાથી દૂર થતું નથી અને ચાર આંગળ વેગળું રહ્યું છતું હંમેશા ચન્દ્રની નીચે ચાલે છે. (૬૧)

## तारस्स य तारस्स य, जंबुद्दीवम्मि अंतरं गुरुयं । बारस जोयणसहसा, दुन्नि सया चेव बायाला ॥६२॥

ં **જં**બૂદીપને વિષે એક તારાવિમાનથી બીજા તારાવિમાન વચ્ચેનું અંતર બાર હજાર બસોને બેંતાલીશ (૧૨,૨૪૨) યોજનનું છે. (૬૨)

# निसढो य नीलवंतो, चत्तारि सय उच्च पंचसय कूडा । अद्धं उवरिं रिक्खा, चरंति उभयऽद्वबाहाए ॥६३॥

**નિષ**ધ અને નીલવંત પર્વત ભૂમિથી ચારસો યોજન ઊંચા છે અને તેના ઉપર પાંચસો યોજન ઊંચા નવ શિખરો–કૂટો છે. તે કૂટ ઉપરના ભાગે ૨૫૦ યોજન પહોળાં છે અને કૂટથી આઠ-આઠ યોજનની અબાધાએ નક્ષત્ર–તારાઓ વગેરે પરિભ્રમગ્ન કરે છે. (૬૩)

# छावद्वा दुन्निसया, जहन्नमेयं तु होइ वाघाए । निव्वाघाए गुरु लहु, दो गाउय धणुसया पंच ॥६४॥

**વ્યા**ઘાતવડે જઘન્ય આંતરૂં (૨૫૦+૮+૮=૨૬૬) બસો છાસઠ યોજન પ્રમાણ થયું, નિવ્યધિાતમાં ઉત્કૃષ્ટ અંતર બે ગાઉનું એને જઘન્ય અંતર પાંચસો ધનુષ્યનું હોય છે. (૬૪)

# माणुसनगाउ बाहिं, चंदा सूरस्स सूर चंदस्स । जोयणसहस्सपन्ना-सऽणूणगा अंतरं दिट्ठं ॥६५॥

**મા**નુષોત્તર પર્વતથી બહાર એક ચન્દ્રથી સૂર્યનું તેમજ સૂર્યથી ચન્દ્રનું અંતર સંપૂર્ણ પચાસ હજાર યોજન પ્રમાજ સર્વજ્ઞ એવા જિનેશ્વર ભગવંતોએ જોયું છે. (૬૫)

## ससि ससि रवि रवि साहिय--जोयणलक्खेण अंतरं होइ । रविअंतरिया ससिणो, ससिअंतरिया रवी दित्ता ॥६६॥

**એ**ક ચન્દ્રથી બીજા ચન્દ્રનું તથા એક સૂર્યથી બીજા સૂર્યનું અંતર કાંઈક અધિક એક લાખ યોજન પ્રમાણ છે, ચન્દ્રો સૂર્યથી અંતરિત છે અને સૂર્યો ચન્દ્રથી અંતરિત છે. (૬૬)

#### बहियाउ माणुसुत्तर, चंदा सूरा अवद्वि--उज्जोया ।

चंदा अभीइ—जुत्ता, सूरा पुण हुंति पुस्सेहिं ॥६७॥ *[प्र. गा. सं. १४]* માનુષોત્તર પર્વતથી બહાર ચન્દ્રો તથા સૂર્યો અવસ્થિત–સ્થિર પ્રકાશવાળા છે, ચન્દ્રો અભિજિત્ નક્ષત્રવડે યુક્ત હોય છે અને સૂર્યો પુષ્પનક્ષત્ર સહિત હોય છે. (૬૭)

# उद्धारसागरदुगे, सह्ने समएहिं तुल्ल दीवुदही । दुगुणादुगुणपवित्थर, वलयागारा पढमवज्रं ॥६८॥ पढमो जोयणलक्खं, वट्टो तं वेढिउं ठिया सेसा । पढमो जंबुद्दीवो, सयंभुरमणोदही चरमो ॥६६॥

**અ**ઢી ઉદ્ધાર સાગરોપમના સમયોની જેટલી સંખ્યા થાય તેટલી દ્વીપ---સમુદ્રની એકંદર સંખ્યા છે, યૂર્વ--પૂર્વના દ્વીપ--સમુદ્ર કરતાં પછી પછીનાં દ્વીપસમુદ્રો બમજ્ઞાં બમજ્ઞાં વિસ્તારવાળા છે. પ્રથમ દ્વીપને વર્જીને બધાય દ્વીપ---સમુદ્રો વલયાકારે (ચૂડીના આકારે) છે. પ્રથમ જંબૂદ્વીપ લાખ યોજનનો અને વૃત્ત--ગોળાકારે થાળી સરખો છે. અને બીજા

[प्र. गा. सं. ९४]

બધા દીપ-સમુદ્રો તેને વીંટીને રહેલાં છે. પ્રથમ જંબૂદ્રીપ છે અને છેલ્લો સ્વયંભૂરમજ્ઞ સમુદ્ર છે. (૬૮–૬૯)

# जंबू-धायइ-पुक्खर-वारुणि-खीर-घय-खोय-नंदिसरा । अरुण-रुणवाय-कुंडल-संख-रूयग-भुयग-कुस-कुंचा ॥७०॥

**જં**બૂદ્ધીય, ધાતકીખંડ, પુષ્કર, વારૂશીવર, ક્ષીરવર, ઘૃતવર, ઇક્ષુવર, નંદીશ્વર, અરૂશ, અરૂશોપપાત, કુંડલ, શંખ, રૂચક, ભુજગ, કુશ, કૌંચ વગેરે કેટલાંક દ્વીપોનાં નામો જાણવા. (૭૦)

# पढमे लवणो जलहि, बीए कालो य पुक्खराईसु । दीवेसु हुंति जलही, दीवसमाणेहिं नामेहिं ॥७१॥

**જં**બૂદ્ધીપને વીંટીને લવલસમુદ્ર રહ્યો છે, ધાતકીખંડને વીંટીને કાલોદધિ (સમુદ્ર) રહ્યો છે અને પુષ્કર વગેરે દ્વીપો તે નામના સમુદ્રથી જ વીંટાયેલા છે. (૭૧)

आभरण-वत्थ-गंधे, उप्पल-तिलए य पउम-निहि-रयणे । वासहर-दह-नईओ, विजया वक्खार-कप्पिंदा ॥७२॥ कुरु-मंदर-आवासा, कूडा नक्खत्त-चंद-सूरा य । अन्नेवि एवमाई, पसत्थवत्थूण जे नामा ॥७३॥ तन्नामा दीवुदही, तिपडोयाराय हुंति अरुणाई । जंबूलवणाईया, पत्तेयं ते असंखिजा ॥७४॥ ताणंतिम सूरवरा-वभासजलही परं तु इकिका । देवे नागे जक्खे, भूये य सयंभूरमणे य ॥७५॥

**આ**ભૂષણ–વસ્ત્ર–ગન્ધ – કમલ - તિલક – પદ્મ – નિધિ – રત્ન – વર્ષધર પર્વતો-દ્રહ-નદી-વિજય-વક્ષસ્કાર-પર્વતો-કલ્પાવતંસક વિમાનો–કુરૂક્ષેત્ર–મેરૂ–ઇન્દ્રાદિ દેવોનાં નિવાસો-કૂટ-નક્ષત્ર-ચન્દ્ર-સૂર્ય વગેરે સમગ્ર લોકમાં વર્તતી જે પ્રશસ્ત ઉત્તમ વસ્તુઓ અને તેનાં નામો છે તે નામવાળાં દ્વીપ તથા સમુદ્રો છે. અરૂજ્ઞદ્વીપથી લઈને ત્રિપ્રત્યાવતાર નામવાળાં દ્વીપ–સમુદ્રો છે. જંબૂ અને લવજ્ઞ એ નામવાળાં પક્ષ અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્રો છે. ત્રિપ્રત્યાવતારમાં છેલ્લો 'સૂર્યવરાવભાસ' સમુદ્ર જાજ્ઞવો, ત્યારબાદ ત્રિપ્રત્યાવતારપણું નથી, પરંતુ દેવદ્વીપ–દેવસમુદ્ર, નાગદ્વીપ–નાગસમુદ્ર, યક્ષદ્વીપ–યક્ષસમુદ્ર, ભૂતદ્વીપ–ભૂતસમુદ્ર તથા સ્વયંભૂરમજ્ઞદ્વીપ અને સ્વયંભૂરમણસમુદ્ર આવેલા છે. ત્યારબાદ અલોક છે. (૭૨-૭૩-૭૪-૭૫)

> वारुणिवर खीरवरो--घयवर लवणो य हुंति मिन्नरसा । कालो य पुक्खरोदहि, सयंभूरमणो य उदगरसा ॥७६॥ इक्खुरस सेसजलहि, लवणे कालोए चरिमि बहुमच्छा । पण-सग-दसजोयणसय-तणु कमा थोव सेसेसु ॥७७॥

**વા**રૂજ્ઞીવર-ક્ષીરવર-ઘૃતવર અને લવજ્ઞસમુદ્રનાં પાજ્ઞી નામ પ્રમાશે ગુણવાળાં અર્થાત્ મદિસ-દૂધ-ઘી અને મીઠાના જેવા સ્વાદવાળા અનુક્રમે છે, અર્થાત્ જુદા જુદા રસવાળાં છે. કાલોદધિ પુષ્કરસમુદ્ર અને સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર પાજ્ઞીના જેવા સ્વાદવાળા છે, બાકીનાં સમુદ્રોનું પાજ્ઞી શેરડીના રસ જેવું સ્વાદિષ્ટ હોય છે. લવજ્ઞસમુદ્રમાં ૫૦૦ યોજનના, કાલોદધિમાં ૭૦૦ યોજનના અને સ્વયંભૂરમભ્રમાં ૧૦૦૦ યોજનના પ્રમાણવાળા ઘણા મગરમચ્છો હોય છે. તે સિવાયનાં સમુદ્રોમાં જુદા જુદા અને નાનાં પ્રમાણવાળાં ઘણાં જુજ મગરમચ્છો છે. (૭૬-૭૭)

# दो ससि दो रवि पढमे, दुगुणा लवणम्मि धायईसंडे । बारस ससि बारस रवि, तप्पभिइ निदिट्ठ ससि—रविणो॥७८॥ तिगुणा पुव्विल्लजुया, अणंतराणंतरंमि खित्तम्मि । कालोए बायाला, बिसत्तरि पुक्खरद्धम्मि ॥ ७६ ॥

**પ**હેલાં જંબૂદ્વીપને વિષે બે ચન્દ્ર અને બે સૂર્ય હોય છે, બીજા લવણસમુદ્રમાં ચાર ચન્દ્ર તથા ચાર સૂર્ય હોય છે. ધાતકીખંડમાં બાર ચન્દ્ર અને બાર સૂર્ય હોય છે, હવેના દ્વીપ સમુદ્રોમાં ચન્દ્ર સૂર્યની સંખ્યા પ્રાપ્ત કરવા માટે આગળના દ્વીપ અથવા સમુદ્રના ચન્દ્ર કિંવા સૂર્યની સંખ્યાને ત્રણ ગુણી કરી તેથી આગળના બધાય દ્વીપ-સમુદ્રોના ચંદ્ર-સૂર્યની સંખ્યા તેમાં ઉમેરતાં જે સંખ્યા આવે તે સંખ્યા જાણવી. એ રીતિએ કાલોદધિ સમુદ્રમાં (૧૨×૩=૩૬+૨+૪=) ૪૨ ચન્દ્ર અને ૪૨ સૂર્ય હોય છે, તેમજ આખા પુષ્કર દ્વીપમાં (૪૨×૩=૧૨૬+૨+૪+૧૨=) ૧૪૪ અને અર્ધપુષ્કરમાં ૭૨ ચન્દ્ર તથા ૭૨ સૂર્ય હોય છે. મનુષ્યક્ષેત્રમાં કુલ ૧૩૨ ચન્દ્ર અને ૧૩૨ સૂર્ય છે. (૭૮-૭૯)

# दो दो ससि--रविपंति, एगंतरिया छसडिसंखाया । मेरुं पयाहिणंता, माणुसखित्ते परिभमंति ॥८०॥

**છા**સઠ-છાસઠ સંખ્યાવાળી ચન્દ્રની બે અને છાસઠ છાસઠ સંખ્યાવાળી સૂર્યની બે પંક્તિઓ છે. તે બન્ને પંક્તિઓ મનુષ્યક્ષેત્રમાં મેરૂને પ્રદક્ષિજ્ઞા આપતી સદાકાળ પરિભ્રમણ કરે છે. (૮૦)

# छप्पन्नं पंतीओ, नक्खत्ताणं तु मणुयलोगम्मि । छावद्वी छावद्वी, होइ इक्तिकिआ पंती ॥८१॥ /प्र. ग. सं. १६७

**મનુષ્યક્ષેત્રમાં નક્ષત્રોની છપ્પન પંક્તિઓ છે**, તે મેરૂથી ચારે દિશામાં માનુષોત્તર પર્વત સુધી સૂર્યકિરક્ષોની મારૂક રહેલી હોય તેમ દેખાય છે, તે પ્રત્યેક પંક્તિમાં ૬૬-૬૬ નક્ષત્રો હોય છે. (૮૧)

# एवं गहाइणोवि हु, नवरं धुवपासवत्तिणो तारा । तं चिय पयाहिणंता, तत्थेव सया परिभमंति ॥८२॥

નક્ષત્રોની પંક્તિ સંબંધી જે પ્રમાણે વ્યવસ્થા બતાવવામાં આવી છે તે જ પ્રમાણે ગ્રહ વગેરેની પંક્તિ વ્યવસ્થા સમજવી, એટલું વિશેષ છે કે બે ચન્દ્રનો પરિવાર ૧૭૬ ગ્રહોનો હોવાથી ગ્રહોની પંક્તિઓ પણ ૧૭૬ હોય છે અને પ્રત્યેક પંક્તિમાં ૬૬-૬૬ ગ્રહોની સંખ્યા જાશવી. વળી અચળ એવા ધ્રુવ તારાઓની સમીપમાં વર્તતા અન્ય તારાના વિમાનો તે ધ્રુવ તારાઓને જ પ્રદક્ષિણા દેતા <del>કરે</del> છે. (૮૨)

> चउयालसयं पढमिल्लयाए, पंतीए चंद-सूराणं । तेण परं पंतीओ, चउरुत्तरियाए बुद्दीए ॥८३॥ बाक्तरि चंदाणं, बाक्तरि सूरियाण पंतीए । पढमाए अंतरं पुण, चंदाचंदरस लक्खदगं ॥८४॥

# जो जावइ लक्खाइं, वित्त्यरओ सागरो य दीवो वा । तावइयाओ य तहिं, चंदासूराण पंतीओ ॥८५॥ [प्र. गा. सं. १७-१८-१६]

**મ**નુષ્યક્ષેત્ર બહારના પુષ્કરાર્ધની પ્રથમ પંક્તિમાં ૧૪૪–ચન્દ્ર-સૂર્યની સંખ્યા છે અને તે પંક્તિથી આગળ પ્રત્યેક પંક્તિમાં ચાર ચન્દ્ર અને ચાર સૂર્યની વૃદ્ધિ કરવી. પ્રથમ પંક્તિમાં ૭૨ ચન્દ્ર અને ૭૨ સૂર્ય હોય. એ પ્રથમ પંક્તિમાં ચન્દ્રયી ચન્દ્રનું બે લાખ યોજન પ્રમાણ અંતર હોય છે. જે દ્વીપ અથવા સમુદ્ર જેટલા લાખ યોજન વિસ્તારવાળો હોય ત્યાં તેટલી સંખ્યા પ્રમાણ ચન્દ્ર-સૂર્યની પંક્તિઓ જાણવી. (૮૩-૮૪-૮૫)

> पत्ररस चुलसीइ सयं, इह ससि--रविमंडलाइं तक्खित्तं । जोयण पणसय दसहिअ, भागा अडयाल इगसट्ठा ॥८६॥ ससि--रविणो लवणम्मि य, जोयण सय तिण्णि तीसअहियाइं । असियं तु जोयणसयं, जंबूद्दीवम्मि पविसंति ॥८७॥ [त्र. गा. सं. २०] तीसिगसट्ठा चउरो, एगिगसट्टस्स सत्तभइयस्स । पणतीसं च दुजोयण, ससि--रविणो मंडलंतरयं ॥८६॥ [त्र. गा. सं. २०] पणसट्टी निसढम्मि य, तत्तियवाहा दुजोयणंतरिया । एगुणवीसं च सयं, सूरस्स य मंडला लवणे ॥८६॥ [त्र. गा. सं. २२] मंडलदसगं लवणे, पणगं निसढम्मि होइ चंदस्स ।

**આ** જંબૂદ્ધીપ સંબંધી ચન્દ્રનાં ૧૫ મંડલો છે અને સૂર્યનાં ૧૮૪ મંડલો છે, તેમજ બન્નેનાં મંડળોનું ચારક્ષેત્ર (જંબૂ-લવશનું મળી) ૫૧૦ યોજન અને એક યોજનના એકસઠિયા અડતાલીશ ભાગ તેટલું અધિક છે. પાંત્રીશ યોજન અને એક યોજનના એકસઠ ભાગ કરીએ તેવા ત્રીશ ભાગ તથા એકસઠિયા એક ભાગના સાત ભાગ કરીએ તેવા ચાર ભાગ (૩૫ યોજન <sup>33</sup>/<sub>દર્ગ</sub> ભાગ <sup>\*</sup>/<sub>9</sub> પ્રતિભાગ) નું પરસ્પર ચન્દ્રમંડળનું અંતર હોય છે. તથા સૂર્યમંડળોનું અંતર બે યોજનનું છે. વળી સૂર્યના ૧૮૪ મંડળો પૈકી ૬૫ મંડળો જંબૂદ્ધીપમાં પડે છે. તેમાં ૬૨ નિષધ ઉપર અને ત્રશ તે જ પર્વતની બાહા ઉપર પડે છે, તથા ૧૧૯ મંડલો લવ્ણસમુદ્ધમાં પડે છે. ચન્દ્રનાં ૧૫ મંડલો પૈકી ૧૦ મંડલો લવણ સમુદ્રમાં અને પાંચ મંડલો જંબૂદ્ધીપના નિષધ પર્વત ઉપર પડે છે. મંડલનું અંતર પ્રમાશ પ્રથમ કહ્યું તે જાણવું. સૂર્ય અને ચન્દ્રનું ૫૧૦ યોજન <sup>૪૯</sup> ભાગનું જે કુલ ચારક્ષેત્ર છે તેમાં ૩૩૦ યોજન લવણ સમુદ્રમાં છે અને પાછા કરતાં આ બન્ને સૂર્ય-ચન્દ્રના વિમાનો જંબૂદ્ધીપમાં ૧૮૦ યોજન સુધી પ્રવેશ કરીને અટકે છે. આ પ્રમાણે ચારક્ષેત્ર કહ્યું. (૮૬-૮૭-૮૮-૮૯-૯૦)

# गह-रिक्ख-तारसंखं, जत्थेच्छसि नाउमुदहि-दीवे वा । तस्ससिहिएगससिणो, गुणसंखं होइ सव्वग्गं ॥६१॥

**જે** દ્વીપ અથવા સમુદ્ર સંબંધી ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારાઓની સંખ્યા જાણવાની ઇચ્છા થાય તે દ્વીપ–સમુદ્ર સંબંધી ચન્દ્ર અથવા સૂર્યની સંખ્યા સાથે એક ચન્દ્રના પરિવારભૂત ૮૮ ગ્રહાદિ સંખ્યાનો ગુણાકાર કરવાથી સર્વ સંખ્યા પ્રાપ્ત થશે. (૯૧)

# बत्तीसऽद्वावीसा, बारस अड चउ विमाणलक्खाइं । पन्नास चत्त छ सहस्स, कमेण सोहम्ममाईसु ॥६२॥ दुसु सयचउ दुसु सयतिग-मिगारसहियं सयं तिगे हिद्वा । मज्झे सत्तुत्तरसय-मुवरितिगे सयमुवरि पंच ॥६३॥

**સૌ**ધર્મ દેવલોકમાં ૩૨ લાખ વિમાનો છે, ઇશાન દેવલોકે ૨૮ લાખ, સનત્કુમારમાં ૧૨ લાખ, માહેન્દ્રમાં ૮ લાખ, બ્રહ્મદેવલોકે ૪ લાખ, લાંતકમાં ૫૦ હજાર, મહાશુક્રમાં ૪૦ હજાર, સહસારમાં ૬ હજાર, આનત-પ્રાણત બન્નેના ભેગા થઈ ૪૦૦, આરણ-અચ્યુતના ભેગા મળી ૩૦૦, પ્રથમની ત્રણ ગ્રૈવેયકમાં ૧૧૧, મધ્યમ ત્રણ ગ્રૈવેયકમાં ૧૦૭, ઉપરિતન ત્રણ ગ્રૈવેયકમાં ૧૦૦ અને અનુત્તર દેવલોકમાં પાંચ વિમાનો છે. (૯૨-૯૩)

### चुलसीइ लक्ख सत्ता-जवइ सहस्सा विमाण तेवीसं । सव्वग्गमुहलोगम्मि, इंदया बिसट्ठि पयरेसु ॥६४॥

**વૈ**માનિક નિકાયમાં [આવલિકાગત અને પુષ્પાવકીર્જ્ઞ એ બન્નેની સંખ્યા ભેગી કરતાં] એકંદર ૮૪૯૭૦૨૩ વિમાનોની સંખ્યા ઊર્ધ્વલોકે પ્રાપ્ત થાય છે, પ્રત્યેક પ્રતરે ઇન્દ્રક વિમાનો હોવાથી સર્વ પ્રતરોનાં થઈ ૬૨ ઇન્દ્રક વિમાનો છે. (૯૪)

# चउदिसि चउपंतीओ, बासट्टिविमाणिया पढमपयरे । उवरि इकिकहीणा, अणुत्तरे जाव इकिकं ॥६५॥

**પ્ર**ત્યેક દેવલોકે ચાર દિશામાં વિમાનોની ચાર પંક્તિઓ હોય છે, તેમાં પ્રથમ પ્રતરે ૬૨-૬૨ વિમાનોની ચાર પંક્તિઓ છે, ત્યારબાદ ઉપરનાં પ્રતરોમાં એક એક વિમાન સંખ્યા ચારે પંક્તિમાંથી ઓછી કરતાં જવું. યાવત્ અનુત્તરે ચારે દિશામાં એક એક વિમાન રહે. (૯૫)

# इंदयवट्टा पंतीसु, तो कमसो तंस चउरंसा वट्टा । विविहा पुष्फवकिण्णा, तयंतरे मुत्तु पुव्वदिसिं ॥६६॥

**સ**ર્વ વિમાનોની મધ્યે ઇન્દ્રક વિમાન હોય છે અને તે ગોળાકારે છે, ત્યારબાદ પંક્તિમાં પ્રથમ ત્રિકોણ, ત્યારબાદ સમચોરસ અને ત્યારબાદ ગોળ, પુનઃ ત્રિકોણ—સમચોરસ અને ગોળ વિમાનો હોય. એ પ્રમાણે ઠેઠ સુધી જાણવું. યુષ્પાવકીર્ણ વિમાનો વિવિધ આકારવાળાં છે અને તે પૂર્વદિશાની પંક્તિને વર્જીને શેષ ત્રણે પંક્તિના આંતરામાં હોય છે. (૯૬)

# वहं बहस्सुवरिं, तंसं तंसस्स उवरिमं होइ ।

चउरंसे चउरंसं, उहं तु विमाणसेढीओ ॥६७॥ [प्र. गा. सं. २४] प्रथम प्रतरे જે स्थाने ગોળ વિમાન હોય તેની ઉપરના પ્રતરે સમશ્રેજ્ઞીએ ગોળ વિમાન જ હોય, ત્રિકોજ઼ ઉપર ત્રિકોજ઼ જ હોય. અને સમચોરસ ઉપર સમચોરસ જ હોય. એ પ્રમાજ઼ે ઊધ્વ વિમાનની શ્રેજ્ઞીઓ રહેલી છે. (૯૭)

#### सब्वे वद्टविमाणा, एगुदुवारा हवंति नायव्वा ।

**તિण્णિ ય તંસવિમાળે, चत्तारि ય દુંતિ चउरंસે II€૬II** *[प्र. ૧૧. સં. ૨૬]* **સ**ર્વ ગોળાકાર વિમાનોને એક જ દ્વાર હોય છે, ત્રિકોબ્ર વિમાનોને ત્રબ્ર દ્વાર હોય છે અને સમચોરસ વિમાનો ચાર દ્વારવાળાં છે. (૯૮)

#### आवलियविमाणाणं, तु अंतरं नियमसो असंखिज्ञं ।

**સંસિज़मસંસિज़ं, भणियं पुष्फावकिण्णाणं ।।६६।।** [प्र. गा. सं. २६] આવલિકા–પંક્તિગત વિમાનોમાં એક વિમાનથી બીજા વિમાનનું અંતર અવશ્ય અસંખ્યાત યોજનનું હોય છે, જ્યારે પુષ્પાવકીર્શ વિમાનોનું અંતર સંખ્યાત યોજન તથા અસંખ્યાત યોજન બન્ને રીતિએ હોય છે. (૯૯)

> एगं देवे दीवे, दुवे य नागोदहीसु बोद्धव्वे । चत्तारि जक्खदीवे, भूयसमुद्देसु अट्टेव ॥१००॥ [प्र. गा. सं. २७] सोलससयंभूरमणे, दीवेसु पइटिया य सुरभवणा ।

इगतीसं च विमाणा, सयंभूरमणे समुद्दे य ॥१००१॥ [प्र. गा. स. २८] પ્રથમપ્રતરે પંક્તિગત બાસઠ વિમાનો પૈકી એક વિમાન દેવદ્વીપ ઉપર, ૨ નાગસમુદ્ર ઉપર, ૪ યક્ષદ્વીપ ઉપર, ૮ ભૂત સમુદ્ર ઉપર, ૧૬ સ્વયંભૂરમગ્નદ્વીપ ઉપર અને ૩૧ સ્વયંભૂરમગ્ન સમુદ્ર ઉપર રહેલાં છે. (૧૦૦–૧૦૧)

#### अचंतसुरहिगंधा, फासे नवणीयमउअसुहफासा ।

निच्चुज़ोआ रम्मा, सयंपहा ते विरायंति ॥१०२॥ [प्र. गा. स. २६] અત્યંત સુરભિગંધવાળાં, માખણથી પજ્ઞ કોમળ અને સુખકારી સ્પર્શવાળાં, નિરંતર ઉદ્યોત-- અજવાળાવાળાં, રમણીય તેમજ સ્વયંકાંતિવાળાં તે વિમાનો ઘણાં જ શોભે છે. (૧૦૨)

# जे दक्खिणेण इंदा, दाहिणओ आवली मुणेयव्वा ।

जे **पुण उत्तर इंदा, उत्तरओ आवली तेसिं ॥१०३॥** *[प्र. गा. सं. ३०]* દક્ષિશ દિશામાં રહેલા આવલિકાગત વિમાનો તે દક્ષિણેન્દ્રોના જાણવા, અને ઉત્તરદિશામાં રહેલા આવલિકાગત વિમાનો ઉત્તરેન્દ્રોનાં જાણવા. (૧૦૩)

#### पुच्चेण पच्छिमेण य, सामण्णा आवली मुणेयव्वा ।

जे पुण वट्टविमाणा, मज्झिल्ला दाहिणिल्लाणं ॥१०४॥ [प्र. गा. सं. ३१] पૂર્વ અને પશ્चિમદિશાની પંક્તિ સામાન્યતઃ જાણવી. એમાં પ્રતર મધ્યે વર્તતા ગોળ ઇન્દ્રક વિમાનો તે દક્ષિશેન્દ્રોનાં જ જાણવા. (૧૦૪)

# पुच्चेण पच्छिमेण य, जे वट्टा ते वि दाहिणिल्लस्स ।

तंस चउरंसगा पुण, सामण्णा हुंति दुण्हंपि ॥१०५॥ [प्र. गा. स. ३२] पૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશાગત પંક્તિઓમાં રહેલા જે ગોળ વિમાનો તે દક્ષિણ દિશામાં વર્તતા ઇન્દ્રોનાં હોય છે અને શેષ ત્રિકોણ અને ચોખૂણ વિમાનો તે સામાન્યથી બંનેનાં પણ હોય છે. (૧૦૫)

#### पागारपरिक्खित्ता, वट्टविमाणा हवंति सब्वे वि ।

चउरंसविमाणाणं, चउद्दिसिं वेइया होइ ॥१०६॥ [प्र. गा. सं. ३३]

**આ**વલિકા પ્રવિષ્ટ સર્વે ગોળ વિમાનો એક બાજુએ ગઢથી વીંટળાયેલા છે તથા ચઉખૂશા વિમાનોની ચારે બાજુએ વેદિકા (કાંગરા રહિત ગઢ) હોય છે. (૧૦૬)

#### जत्तो वट्टविमाणा, तत्तो तंसस्स वेइया होइ ।

पागारो बोद्धव्वो, अवसेसेसुं तु पासेसुं ॥१०७॥ [प्र. गा. सं. ३४] જે દિશાએ ગોળ વિમાનો છે તેની સન્મુખ ત્રિકોશ વિમાનોને વેદિકા હોય છે, અને બાકીની બે દિશામાં કાંગરા સહિત ગઢ હોય છે. (૧૦૭)

#### पढमंतिमपयरावलि—विमाणमुहभूमि तस्समासद्वं । पयरगुणमिट्ठकणे, सव्वग्गं पुष्फकिण्णियरे ॥१०८॥

**પ્ર**થમ પ્રતરગત પંક્તિનાં વિમાનોની સંખ્યા તે **મુખ** અને અન્તિમ પ્રતરોની પંક્તિગત વિમાનસંખ્યા તે **ભૂમિ** કહેવાય, એ બન્ને સંખ્યાનો સરવાળો કરી તેનું અર્ધ કર્યા બાદ ઇષ્ટ દેવલોકના પ્રતરોની સંખ્યા સાથે ગુણવાથી આવલિકાગત વિમાનસંખ્યા પ્રાપ્ત થશે, અને કુલ વિમાનસંખ્યામાંથી બાદ કરતાં બાકીની પુષ્પાવકીર્જ્ઞ વિમાનોની સંખ્યા આવશે. (૧૦૮)

# इगदिसिपंतिविमाणा, तिविभत्ता तंस चउरंसा वट्टा । तंसेसु सेसमेगं, खिव सेस दुगस्स इक्तिकं ॥१०६॥ तंसेसु चउरंसेसु य, तो रासि तिगंपि चउगुणं काउ । वट्टेसु इंदयं खिव, पयरधणं मीलियं कप्पे ॥११०॥

**કો**ઇપજ્ઞ એક દિશાગત પંક્તિના વિમાનો ત્રજ્ઞભાગે સરખા વહેંચી નાંખવા, વહેંચતા જો એક સંખ્યા શેષ રહે તો ત્રિકોજ્ષ વિમાનોમાં એક સંખ્યા ઉમેરવી, બે વધે તો ત્રિકોજ્ઞ તથા સમચોરસ બન્ને વિમાનોમાં એક એક સંખ્યા ઉમેરવી. પછી તે પ્રત્યેક સંખ્યાને ચારે ગુજ્ઞી નાંખવી, વૃત્તરાશિ જે આવે તેમાં ઇન્દ્રક વિમાન ઉમેરવું, એમ કરવાથી ઇષ્ટ ઇષ્ટ પ્રતરે તથા પરિજ્ઞામે ઇષ્ટ કલ્પે ત્રિકોજ્ર–સમચોરસ તથા વૃત્તવિમાનોની પૃથક્ સંખ્યા પ્રાપ્ત થશે. (૧૦૯–૧૧૦)

# कप्पेसु य मिय महिसो, वराह-सीहा य छगल-सालूरा । हय--गय-भुयंग-खग्गी-वसहा-विडिमाइं चिंधाई ॥१९९॥ [म. ग. स. ३४]

**મૃ**ગ, મહિષ, વરાહ (ભુંડ), સિંહ, બોકડો, દેડકો, ઘોડો, હાથી, સર્પ, ગેંડો, વૃષભ તથા જાતિવિશેષ મૃગનું અનુક્રમે સૌધર્માદિ બાર દેવલોકના દેવોનાં મુકુટને વિષે ચિક્ર હોય છે. (૧૧૧)

# चुलसि असिइ बावत्तरि, सत्तरि सद्वी य पत्र चत्ताला ॥ तुल्लसुर तीस वीसा, दस सहस्सा आयरक्ख चउगुणिया ॥१११२॥

**સૌ**ધર્મેન્દ્રના સામાનિક દેવો ૮૪૦૦૦, ઇશાનેન્દ્રના ૮૦૦૦૦, સનત્ઙુમારના ૭૨૦૦૦, માહેન્દ્રના ૭૦૦૦૦, બ્રહ્મેન્દ્રના ૬૦૦૦૦, લાંતકના ૫૦૦૦૦, શુક્રના ૪૦૦૦૦, સહસ્રારના ૩૦૦૦૦, આનત– પ્રાણતના ૨૦૦૦૦, અને આરણ–અચ્યુતના ૧૦૦૦૦, સામાનિક દેવો છે, તેનાથી ચાર ગુણા પ્રત્યેકના આત્મરક્ષક દેવો છે. (૧૧૨)

# दुसु तिसु तिसु कण्पेसु, घणुदहि घणवाय तदुभयं च कमा । सुरभवण पइद्वाणं, आगासपइद्विया उवरिं ॥११३॥

પ્રથમના બે દેવલોકને ઘનોદધિનો આધાર, ત્રીજા-ચોથા અને પાંચમા દેવલોકને ઘનવાતનો આધાર, છઠા-

સાતમા અને આઠમા દેવલોકને ઘનોદધિ તથા ઘનવાત એ બન્નેનો આધાર છે. તેથી ઉપરના બધા દેવલોક કેવળ આકાશના આધારે છે. (૧૧૩)

> सत्तावीससयाइं, पुढवीपिंडो विमाणउच्चत्तं । पंचसया कप्पटुगे, पढमे तत्तो य इकिकं ॥१११४॥ हायइ पुढवीसु सयं, वहुइ भवणेसु टु--टु--टुकप्पेसु । चउगे नवगे पणगे, तहेव जाऽणुत्तरेसु भवे ॥११५॥ इगवीससया पुढवी, विमाणमिकारसेव य सयाइं । बत्तीसजोयणसया, मिलिया सव्वत्थ नायव्वा ॥११६॥

**પ**હેલા બે દેવલોકને વિષે વિમાનોની પૃથ્વીનું પિંડપ્રમાણ ૨૭૦૦ યોજન હોય છે, અને તેના ઉપર વિમાનોની ઉંચાઈ ૫૦૦ યોજન હોય છે, ત્યારબાદ ૩–૪, ૫–૬, ૭–૮, ૯–૧૦, ૧૧–૧૨, નવગ્રૈવેયક અને પાંચ અનુત્તર દેવલોકને વિષે પૂર્વે કહેલા ૨૭૦૦ યોજન પિંડપ્રમાણમાંથી અનુક્રમે વિમાનોનાં પિંડ પ્રમાણમાં સો–સો યોજન ઓછા કરતાં જવું અને તે પિંડ ઉપરના વિમાનની ઉંચાઈ જે ૫૦૦ યોજન પ્રમાણ કહી છે તેમાં અનુક્રમે સો–સો યોજન વધારતાં જવું. જેથી અનુત્તરમાં ૨૧૦૦ યોજન પૃથ્વીપિંડ અને ૧૧૦૦ યોજન વિમાનની ઉંચાઈ આવશે. (૧૧૪–૧૧૫–૧૧૬)

# पण—चउ—ति—दुवण्ण विमाण, संघय दुसु दुसु य जा सहस्सारो । उबरि सिय भवणवंतर--जोइसियाणं विविहवण्णा ॥११७॥

**સૌ**ધર્મ તથા ઇશાન દેવલોકનાં વિમાનો શ્યામ–નીલ–૨ક્ત–પીત અને <del>થે</del>ત એ પંચવર્ણનાં હોય છે, સનત્કુમાર– માહેન્દ્રના શ્યામ સિવાય ચાર વર્જાનાં, બ્રહ્મ–લાંતકના લાલ, પીળો અને ધોળો એમ ત્રજ્ઞ વર્જ્ષનાં, શુક્ર–સહસ્રારના પીત તથા શ્વેત એમ બે વર્જાનાં જ અને આનતથી લઈ અનુત્તર સુધી બધાય શ્વેતવર્જીનાં વિમાનો છે. (૧૧૭)

# रविणो उदयत्थंतर चउणवइसहस्स पणसय छवीसा । बायाल सट्टिभागा, ककडसंकंतिदियहम्मि ॥११९८॥

**ક**ર્ક સંક્રાન્તિના દિવસે (એટલે સર્વાભ્યન્તર મંડલે સૂર્ય હોય ત્યારે) સૂર્યના ઉદયસ્થાન અને અસ્તસ્થાન વચ્ચેનું અંતર ૯૪૫૨૬ યોજન અને એક યોજનના સાઠીયા ૪૨ ભાગ પ્રમાણ હોય છે. (૧૧૮)

> एयम्मि पुणो गुणिए, ति—पंच—सग—नवहिं होइ कममाणं । तिगुणम्मी दो लक्खा, तेसीई सहस्स पंचसया ॥११६॥ असिइ छ सद्विभागा, जोयण चउलक्ख बिसत्तरिसहस्सा । छच्चसया तेत्तीसा, तीसकला पंचगुणियम्मि ॥१२०॥

**એ** ઉદયાસ્તના અંતરને ત્રણ, પાંચ સાત, અને નવ વડે ગુણવા. ત્રણ વડે ગુણતાં ૨,૮૩,૫૮૦ યોજન <sup>ક</sup><sub>ર૦</sub> સંખ્યા આવે, પાંચ વડે ગુણતાં ૪,૭૨,૬૬૩ યોજન <sup>30</sup> ભાગ પ્રમાણ સંખ્યા આવે. (૧૧૯–૧૨૦)

# सत्तगुणे छलक्खा, इगसडि सहस्स छसय छासीया । चउपन्न कला तह नव--गुणम्मि अडलक्ख सद्वाउ ॥१२१॥

## सत्तसया चत्ताला, अद्वार कला य इय कमा चउरो । चंडा--चवला--जयणा, वेगा य तहा गइ चउरो ॥१२२॥

**તે** ઉદયાસ્ત અંતરને સાત વડે ગુણતાં ૬,૬૧,૬૮૬ યોજન <sup>પૂક</sup> ભાગ પ્રમાણ આવે. તથા નવ વડે ગુણતાં ૮,૫૦,૭૪૦ યોજન <sup>૧</sup>૯, ભાગ પ્રમાણ ગુણાકાર પ્રાપ્ત થાય. તે ચારે ગુણાકારની સંખ્યાને અનુક્રમે ચંડા, ચવલા, જયણા, અને વેગા એ ચાર પ્રકારની ગતિ સાથે યોજના કરવી. (૧૨૧–૧૨૨)

> इत्य य गईं चउत्यिं जयणयरिं नाम केइ मर्जति । एहिं कमेहिमिमाहिं गईहिं चउरो सुरा कमसो ॥१२३॥ विक्खंभं आयामं, परिहिं अब्भिंतरं च बाहिरियं । जुगवं मिणंति छमास, जाव न तहावि ते पारं ॥१२४॥ पावंति विमाणाणं, केसिंपि हु अहव तिगुणियाए । कम चउगे पत्तेयं, चंडाई गईउ जोइजा ॥१२५॥ तिगुणेण कप्प चउगे, पंचगुणेणं तु अद्टसु मिणिजा । गेविजे सत्तगुणेण नवगुणेऽणुत्तरचउके ॥१२६॥

કહેલી ચારે ગતિ પૈકી ચોથી વેગા નામની ગતિને કોઈક આચાર્યો 'યવનાન્તર' ગતિ પણ કહે છે, હવે એ ચાર પ્રકારની ગતિમાંથી ચંડા ગતિવાળો ૨,૮૩,૫૮૦ યોજન <sup>૬</sup>/<sub>૬૦</sub> ભાગ જેવડા ડગલા વડે પૂર્વે કહેલા વિમાનો પૈકી કોઈ એક વિમાનની પહોળાઈ માપવાની શરૂઆત કરે, ચપલા ગતિવાળો ૪,૭૨,૬૬૩ યોજન <sup>30</sup>/<sub>₹0</sub> જેવડા ડગલા વડે લંબાઈ માપે, જયજ્ઞા ગતિવાળો ૬,૬૧,૬૮૬ યોજન <sup>48</sup>/<sub>ξ0</sub> જેવડા પગલા વડે વિમાનની અંદરનો ઘેરાવો માપે તથા વેગા ગતિવાળો ૮,૫૦,૭૪૦ યોજન <sup>46</sup>/<sub>ξ0</sub> જેવડા પગલા વડે બાહ્ય ઘેરાવો માપવાની શરૂઆત કરે અને માપતા માપતા છ મહિના થાય તો પણ તે વિમાનોની લંબાઈ–પહોળાઈ તથા બાહ્યાભ્યંતર પરિધિનો પાર ન પામે. એટલાં મોટાં તે વિમાનો છે. અથવા કોઈક આચાર્યના મતે–ત્રજ્ઞગુજ્ઞું, પાંચગુજ્ઞ, સાતગુજ્ઞ અને નવગુણે એ ચારની ચંડા વગેરે ગતિ સાથે યોજના કરવા સાથે ત્રજ્ઞગુજ્ઞા વડે પ્રથમના ચાર દેવલોક, પાંચગુજ્ઞ વડે પછીના આઠ દેવલોક, સાતગુજ્ઞ વડે નવપ્રૈલેયક અને નવગુજા વડે ચાર અનુત્તરના વિમાનો માપવામાં આવે તો વિમાનોનો પાર પમાય છે. (૧૨૩–૧૨૪–૧૨૪–૧૨૬)

## जोयणलक्खपमाणं, निमेसमित्तेण जाइ जे देवा । छम्मासेण य गमणं, एगं रज्जुं जिणा बिंति ॥१२७॥ [प्र. ण. सं. ३६]

**કો**ઈ એક દેવ નિમેષ (આંખના પલકારા) માત્રમાં એક લાખ યોજનનું પ્રમાશ કરતો થકો સતત પ્રયાશ કરે તો છ મારો એક રાજના પારને પામે છે એમ શ્રી જિનેશ્વરદેવો કહે છે. (૧૨૭)

# पढमपयरम्मि पढमे, कम्पे उडुनाम इंदयविमाणं । पणयाललक्खजोयण, लक्खं सब्बुवरिसव्वद्वं ॥१२८॥

**સૌ**ધર્મ દેવલોકના પ્રથમ પ્રતરમાં મધ્યે **ઉંડુ** નામનું ઇન્દ્રક વિમાન છે, તે પીસ્તાલીશ લાખ યોજનનું તેમજ વૃત્તાકારે છે અને અનુત્તર વિમાનમાં સર્વથી ઉપર **સર્વાર્થ સિદ્ધ**નામનું વિમાન છે તે એક લાખ યોજન પ્રમાણનું છે. (૧૨૮)

#### 🕸 ભવનદ્વાર પૂર્શ થયું. 🏶

उडु-चंद-रयय-वग्गू-वीरिय-वरुणे-तहेव आणंदे । बंभे कंचण-रूइले[रे], वं(चं) चे अरुणे दिसे चेव ॥१२६॥ वेरुलिय रुयग-रुइरे, अंके फलिहे तहेव तवणिख्रे । मेहे अग्ध-हलिदे, नलिणे तह लोहियक्खे य ॥१३२०॥ वइरे अंजण-वरमाल-अरिट्ठे तह य देव-सोमे अ । मंगल-बलभद्दे अ, चक्र-गया-सोत्थि पांदियावत्ते ॥१३२॥ आभंकरे-य गिद्धि, केऊ-गरुले य होइ बोद्धव्वे । बंभे बंभहिए पुण, बंभोत्तर-लंतए चेव ॥१३२॥ महसुक-सहसारे, आणय तह पाणए य बोद्धव्वे । ×पुष्फेऽलंकारे अ, आरणे(य) तहा अच्चुए चेव ॥१३३॥ सुदंसण-सुप्पडिबद्धे, मणोरमे चेव होइ पढमतिगे । तत्तो य सव्वओभद्दे, विसाले य सुमणे चेव ॥१३४॥ सोमणसे पीइकरे, आइचे चेव होइ तइयतिगे । सव्वइसिद्धिनामे, सुरिंदया एव बासट्ठि ॥१३४॥ /म. ग. स. ३७ से ४३7

બાસઠ પ્રતરોનાં નામ ઇન્દ્રક વિમાનો આ પ્રમાશે છે;-૧ ઉડુ, ૨ ચન્દ્ર, ૩ ૨જત, ૪ વલ્ગુ, ૫ વીર્ય, ૬ વરૂલ, ૭ આનંદ, ૮ બ્રહ્મ, ૯ કાંચન, ૧૦ રૂચિર, ૧૧ વંચ (ચંચ), ૧૨ અરૂલ, ૧૩ દિશા, ૧૪ વૈડૂર્ય, ૧૫ રૂચક, ૧૬ રૂચિર, ૧૭ અંક, ૧૮ સ્કટિક, ૧૯ તપનીય, ૨૦ મેઘવિમાન, ૨૧ અર્ઘ, ૨૨, હારિદ્ર, ૨૩ નલિન, ૨૪ લોહિતાક્ષ, ૨૫ વજૂ, ૨૬ અંજન, ૨૭ વરમાલ, ૨૮ રિષ્ટ, ૨૯ દેવ, ૩૦ સૌમ્ય, ૩૧ મંગલ, ૩૨ બલભદ્ર, ૩૩ ચક, ૩૪ ગદા, ૩૫ સ્વસ્તિક, ૩૬ નન્દાવર્ત્ત, ૩૭ આભંકર, ૩૮ ગૃદ્ધિ, ૩૯ કેતુ, ૪૦ ગરૂડ, ૪૧ બ્રહ્મ, ૪૨ બ્રહ્મહિત, ૪૩ બ્રહ્મોત્તર, ૪૪ લાંતક, ૪૫ મહાશુક, ૪૬ સહસ્થાર, ૪૭ આનત, ૪૮ પ્રાણત, ૪૯ પુષ્પ, ૫૦ અલંકાર, ૫૧ આરલ, ૫૨ અચ્યુત, ૫૩ સુદર્શન, ૫૪ સુપ્રબુદ્ધ, ૫૫ મનોરમ, ૫૬ સર્વતોભદ્ર, ૫૭ વિશાલ, ૫૮ સુમન, ૫૯ સૌમનસ, ૬૦ પ્રીતિકર, ૬૧ આદિત્ય, અને ૬૨ સર્વાર્થસિદ્ધ. (૧૨૯-૧૩૦-૧૩૧-૧૩૨-૧૩૩-૧૩૪-૧૩૫)

# पणयालीसं लक्खा, सीमंतय माणुसं उडु सिवं च । अपइद्वाणो सव्वद्व, जंबुदीवो इमं लक्खं ॥११३६॥ [प्र. गा. सं. ४४]

પ્રથમ નરકના પ્રથમ પ્રતરનો **સીમંતક** નામનો નરકાવાસો, અઢીદ્વીપ પ્રમાણ **મનુષ્યક્ષેત્ર, ઉંડુ** નામનું વિમાન અને **સિદ્ધશિલા** આટલી વસ્તુઓ આ લોકમાં ૪૫ લાખ યોજનના પ્રમાણની છે. સાતમીનરકનો **અપ્રતિષ્ઠાન** નામનો નરકાવાસો, **સર્વાર્થસિદ્ધ** વિમાન અને **જંખુદ્વીપ** આટલી વસ્તુઓ આ લોકમાં એક લાખ યોજનના પ્રમાણની છે. (૧૩૬)

# अह भागा सगपुढवीसु, रज्जु इकिक तह य सोहम्मे । माहिंद लंत सहसारऽच्छुय, गेविज्र लोगंते ॥१३७॥

**અ**ધોભાગે સાતે નરક પૃથ્વી એક એક રાજ પ્રમાણ સમજવી, રત્નપ્રભાના ઉપરના તલીયાથી સૌધર્મ દેવલોકે આઠમો રાજ, માહેન્દ્ર દેવલોકે નવમો રાજ, લાન્તકના અંતે દશમો, સહસ્નારે અગિયારમો, આરણ—અચ્યુતાન્તે બારમો, નવગ્રૈવેયકને અંતે તેરમો, અને સિદ્ધશિલાથી ઉપર લોકાન્તે ચૌદમો રાજ પૂર્ણ થાય છે. (૧૩૭)

# भवण—वण जोइ—सोहम्मीसाणे सत्तहत्थ तणुमाणं । दु दु दु चउके गेविञऽणुत्तरे हाणि इक्तिके ॥१३८॥

ભ્રિવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યોતિષી, સૌધર્મ તથા ઇશાન દેવલોકના દેવોનું સાત હાથનું શરીર પ્રમાણ હોય છે, ત્રીજે–ચોથે દેવલોકે છ હાથનું, પાંચમે–છકે પાંચ હાથનું, સાતમે–આઠમે ચાર હાથનું, નવ–દશ–અગિયાર અને બારમા દેવલોકે ત્રણ્ન હાથનું, નવગ્નૈવેયકમાં બે હાથનું તથા અનુત્તર વિમાનમાં એક હાથનું દેવોનું શરીર હોય છે. (૧૩૮)

# कण्पदुग दु--दु--चु--चउगे, नवगे पणगे य जिइठिइ अयरा । दो सत्त चउदऽटारस, बावीसिगतीसतित्तीसा ॥१३६॥

**વૈ**માનિકના પ્રથમ બે દેવલોકમાં ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ બે સાગરોષમ, ત્રીજે–ચોથે સાત સાગરોષમ, પાંચમે–છટ્ટે ચૌદ સાગરોષમ, સાતમે–આઠમે અઢાર સાગરોષમ, નવ–દશ–અગિયાર–બારમે બાવીશ સાગરોષમ, નવપ્રૈવેયકમાં એકત્રીશ સાગરોષમ અને પાંચ અનુત્તરમાં તેત્રીશ સાગરોષમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. (૧૩૯)

| विवरे | ताणिकूणे,    | इकारस | गाउ पा  | डिए सेस    | T 1  |         |
|-------|--------------|-------|---------|------------|------|---------|
| हत्यि | कारसभागा,    | अयरे  | अयरे    | समहियरि    | म्म  | 1198011 |
| चय    | पुव्वसरीराओ, | कमेण  | एगुत्तर | तइ वुद्वीए | []   |         |
| एवं   | ठिइविसेसा,   | सणंकु | माराईत  | णुमाणं     | 1191 | 8911    |

**ઉં**પર-ઉપરના દેવલોકની અધિક સ્થિતિમાંથી નીચે–નીચેના દેવલોકની ઓછી સ્થિતિ બાદ કરવી, બાદબાકી કરતાં જે આવે તેમાંથી પુનઃ એક સંખ્યા ઓછી કરવી, જે સંખ્યા આવે તેને એક હાથના અગિયાર ભાગો કલ્પી તે અગિયારમાંથી બાદ કરવી, જેટલા અગીયારીઆ ભાગો બાકી રહે તે ભાગોમાંથી એક એક ભાગને પૂર્વ–પૂર્વ કલ્પગત શરીરના પ્રમાણમાંથી ઓછો કરવો, એટલે યથોક્ત પ્રતિસાગરોપમે ઉત્કૃષ્ટ શરીર પ્રમાણ આવશે. એ પ્રમાણે સનત્કુમાર વગેરે દેવલોકની સ્થિતિને અનુસારે શરીર પ્રમાણ જાણી લેવું. (૧૪૦–૧૪૧)

# भवधारणिज्ञ एसा, उक्कोस विउव्वि जोयणा लक्खं । गेविज्ञ---ऽणुत्तरेसुं, उत्तरवेउव्विया नत्थि ॥१४२॥

**આ** શરીર પ્રમાણ ભવધારશીય સમજવું, ઉત્તર વૈક્રિયનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ એક લાખ યોજનનું છે, પ્રૈવેયક તથા અનુત્તરમાં (શક્તિ છતાં પ્રયોજનના અભાવે) ઉત્તર વૈક્રિય હોતું નથી. (૧૪૨)

## साहाविय वेउव्विय, तणू जहन्ना कमेण पारंभे । अंगुलअसंखभागो, अंगुलसंखिजभागो य ॥१४३॥

**સ્વા**ભાવિક તથા ઉત્તર વૈક્રિયનું જઘન્ય પ્રમાણ અનુક્રમે અંગુલનો અસંખ્ય ભાગ તથા અંગુલનો સંખ્યાતમો ભાગ જાણવું, આ પ્રમાણ શરીર રચનાના પ્રારંભમાં હોય છે. (૧૪૩)

# सामन्नेणं चउविह--सुरेसु बारस मुहुत्त उक्कोसो । उववायविरहकालो, अह भवणाईसु पत्तेयं ॥१४४॥

**સા**માન્યતઃ ચારે પ્રકારના દેવોમાં ઉપપાતવિરહ ઉત્કૃષ્ટથી બાર મુહૂર્તનો હોય છે, અર્થાત્ ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી અને વૈમાનિક એ ચારે પ્રકારની નિકાયમાં કોઈ પજ્ઞ જીવ દેવ તરીકે ઉત્પન્ન ન થાય તો બાર મુહૂર્ત્ત સુધી ન થાય, ત્યારબાદ કોઈ પજ્ઞ નિકાયમાં કોઈ પજ્ઞ જીવ અવશ્ય દેવપણે ઉપજે. (૧૪૪)

> भवणवणजोइसोह म्मीसाणेसु मुहुत्त चउवीसं । तो नव दिण वीस मुहू, बारस दिण दस मुहुत्ता य ॥१४५॥ बावीस सह दियहा, पणयाल असीइ दिणसयं तत्तो । संखिजा दुसु मासा, दुसु वासा तिसु तिगेसु कमा ॥१४६॥ वासाण सया सहस्सा, लक्खा तह चउसु विजयमाईसु । पलियाऽसंखभागो, सब्बद्दे संखभागो य ॥१४७॥

ભાવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી તથા સૌધર્મ અને ઇશાન દેવલોકમાં ઉપયાત વિરહકાળ ઉત્કૃષ્ટથી ૨૪ મુહૂર્તનો છે. સનત્કુમારમાં નવ દિવસ અને વીશ મુહૂર્તનો, માહેન્દ્રમાં બાર દિવસ અને દશ મુહૂર્ત, બ્રહ્મકલ્પે સાડા બાવીશ દિવસ, લાંતકમાં પીસ્તાલીશ દિવસ, શુક્રમાં એશી દિવસ, સહસ્ત્રારમાં સો દિવસ, આનતપ્રાણતમાં સંખ્યાતા માસ અને આરણ તથા અચ્યુતમાં સંખ્યાતા વર્ષનો વિરહકાળ છે, નવગ્રેવેયક પૈકી પ્રથમની ત્રણ ગ્રૈવેયકમાં સેંકડો વર્ષ, મધ્યમ ત્રણ ગ્રૈવેયકમાં સંખ્યાતા હજાર વર્ષ અને ઉપરની ત્રણ ગ્રૈવેયકમાં સંખ્યાતા લાખ વર્ષનો ઉત્કૃષ્ટ વિરહકાળ છે. અનુત્તરના વિજયાદિ ચાર વિમાનોમાં પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ તથા સર્વાર્થસિદ્ધમાં પલ્યોપમનો સંખ્યાતમો ભાગ ઉત્કૃષ્ટ વિરહકાળ જાણવો. (૧૪૫–૧૪૬–૧૪૭)

# सव्वेसिंपि जहज्ञो, समओ एमेव चवणविरहोऽवि । इगदुतिसंखमसंखा, इगसमए हुंति य चवंति ॥१४८॥

સાર્વનો એટલે ભવનપતિથી લઈને સવર્થિસિદ્ધ સુધીની ચારે નિકાયના દેવોનો જઘન્ય ઉપપાત વિરહકાળ એક સમયનો હોય છે. હવે અવન વિરહકાળનું પ્રમાણ કહે છે. અવન વિરહકાળ એટલે ચારે નિકાયના દેવોમાંથી અથવા તે તે દેવલોકમાંથી કોઈપણ દેવનું અવન ન થાય તો કથાં સુધી ન થાય ? તે કાળનું પ્રમાણ. જે પ્રમાણે ઉપપાતવિરહ સંબંધી કાળનું પ્રમાણ કહેલ છે તે જ પ્રમાણે અવન વિરહ સંબંધી કાળનું પ્રમાણ પણ જાણી લેવું. હવે એક સાથે કેટલા જીવો દેવલોકમાં ઉપજે તે ઉપપાત સંખ્યા અને એક સાથે કેટલા જીવો દેવલોકમાંથી અવે તે અવન સંખ્યા તથા ઉપપાતસંખ્યા ચારે નિકાયની અપેક્ષાએ એક. બે, ત્રણ, ચાર, સંખ્ય કે અસંખ્ય દેવો એક સાથે ઉત્પત્ર થાય છે તેમજ અવે છે. (૧૪૮)

# नरपंचिंदियतिरिया—णुप्पत्ती सुरभवे पजन्ताणं । अज्झवसायविसेसा, तेसिं गइतारतम्मं तु ॥१४६॥

**પ**ર્યાપ્તા ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય મનુષ્યો તથા પર્યાપ્તા ગર્ભજ--સંમૂર્ચિંગ્મ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચો દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. પુનઃ અધ્યવસાયની વિશેષતાને અંગે દેવગતિમાં પક્ષ તરતમતા પડે છે. (૧૪૯)

# नरतिरि असंखजीवी, सब्वे नियमेण जंति देवेसु । नियआउअसमहीणा--उएसु ईसाणअंतेसु ॥१५०॥

**અ**સંખ્યવર્ષના આયુષ્યવાળા મનુષ્યો તથા તિર્થચે (યુગલિકો) મરક્ષ પામીને અવશ્ય ઇશાન દેવલોકમાં જ અહીં પોતાનું જેટલું આયુષ્ય હોય તેટલા આયુષ્યથી અથવા તેથી ન્યૂન આયુષ્યથી ઉત્પન્ન થાય છે. (૧૫૦)

# जंति समुच्छिमतिरिया, भवणवणेसु न जोइमाईसुं । जं तेसिं उववाओ, पलिआऽसंखंसआऊसु ॥१५१॥

**એ** જ પ્રમાણે સંમૂચ્છિમ તિર્યંચો ભવનપતિ તથા વ્યન્તરમાં ઉત્પન્ન થવાના અધિકારી છે. પરંતુ જ્યોતિષી તથા વૈમાનિકમાં ઉત્પન્ન થઈ શકતા નથી, કારણ કે તેઓ વધુમાં વધુ પલ્યોપમના અસંખ્ય ભાગ પ્રમાણ આયુષ્યથી જ ભવનપતિ-વ્યન્તરમાં ઉપજે છે. તેટલું અલ્પ આયુષ્ય ત્યાં જ છે. પરંતુ જ્યોતિષી આદિમાં નથી. (૧૫૧)

# बालतवे पडिबद्धा, उकडरोसा तवेण गारविया । वेरेण य पडिबद्धा, मरिउं असुरेसु जायंति ॥१५२॥

**બા**લ—અજ્ઞાન, તપસ્વી, ઉત્કટ ક્રોધવાળા, તપનો ગર્વ કરનારા અને વૈરને મનમાં ધારણ કરવાવાળા મરીને અસુર (ભવનપતિ) માં જઈ શકે છે, પરંતુ તેથી આગળ જવાના અધિકારી નથી. (૧૫૨)

# रञ्जुग्गह-विसभक्खण-जल-जलणपवेस-तण्ह-छुहदुहओ । गिरिसिरपडणाउ मया, सुहभावा हुंति वंतरिया ॥१५३॥

**ગ**ળાકાંસો, વિષભક્ષણ, પાશી અથવા અગ્નિમાં જાણી જોઈને પડવું, તૃષા તથા ક્ષુધાની પીડા, પર્વતની ટોચ ઉપરથી ઝંપાપાત કરવો, આવા કારણોથી આપઘાત કરે, છતાં જો છેલ્લી વખતે કાંઈક શુભભાવના આવી જાય તો વ્યન્તરમાં ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. (૧૫૩)

# तावस जा जोइसिया, चरग-परिवाय बंभलोगो जा । जा सहसारो पंचिंदि—तिरिअ जा अच्चुओ सद्वा ॥१५४॥

**તા**પસો જ્યોતિષી સુધી, ચરક પરિવાજક પાંચમા બ્રહ્મદેવલોક સુધી, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય આઠમા સહસ્રાર સુધી અને શ્રાવકો બારમાં અચ્યુત દેવલોક સુધી ઉત્પન્ન થવાના અધિકારી છે. (૧૫૪)

# जइलिंग मिच्छदिही, गेवेजा जाव जंति उक्कोसं । पयमवि असददंतो, सुत्तुतं मिच्छदिही उ ॥१५५॥

**સા**ધુના વેષને ધારણ કરનાર પણ મિથ્યાદષ્ટિ વધારેમાં વધારે નવમી પ્રૈવેયક સુધી ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. સુત્રમાં કહેલા એક પદને જે ન સદહે તે મિથ્યાદષ્ટિ કહેવાય છે. (૧૫૫)

# सुत्तं गणहररइयं, तहेव पत्तेयबुद्धरइयं च । सुयकेवलिणा रइयं, अभिन्नदसपुब्विणा रइयं ॥१५६॥

**શ્રી** ગક્ષધર ભગવંતોએ. તથા પ્રત્યેક બુદ્ધોએ તેમજ શ્રુતકેવલી ભગવંતોએ અને સંપૂર્જ્ઞ દશપૂર્વધર મહર્ષિએ રચેલું જે કાંઈ હોય તે સર્વ સૂત્ર કહેવાય છે. (૧૫૬)

# छउमत्थसंजयाणं, उववाउकोसओ उ सब्बट्टे । तेसिं सद्वाणं पि य, जहन्रओ होइ सोहम्मे ॥१५७॥ लंतम्मि चउदपुब्दिस्स, तावसाईण वंतरेसु तहा । एसो उववायविही, नियनियकिरियठियाण सब्वोऽवि ॥१५८॥

**છ**દ્મસ્થ સાધુ વધુમાં વધુ સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પત્ર થાય છે. તે છદ્મસ્થ સાધુઓ તેમજ વ્રતધારી શ્રાવકો જધન્યથી પણ સૌધમદિવલોકમાં ઉપજે છે. ચૌદ પૂર્વધર જઘન્યથી લાંતકમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને તાપસ વગેરેનો જઘન્ય ઉપપાત વ્યંતરમાં હોય છે. આ સર્વ જે ઉપપાત–ઉત્પન્ન થવાનો વિધિ કહ્યો તે પોતપોતાને યોગ્ય આચારમાં વર્ત્તતા હોય તેને માટે સમજવો, પરંતુ આચારથી હીન હોય તેવાઓ માટે સમજવો નહિ. (૧૫૭–૧૫૮)

# वज्ञरिसहनारायं, पढमं बीअं च रिसहनारायं । नारायमद्धनारायं, कीलिया तह य छेवट्टं ॥१५६॥ एए छ संघयणा, रिसहो पट्टो य कीलिया वज्ञं । उभओ मक्कडबंधो, नाराओ होइ विन्नेओ ॥१६०॥

૧ વજ્રઋષભનારાચ, ૨ ઋષભનારાચ, ૩ નારાચ, ૪ અર્ધનારાચ, ૫ કીલિકા અને ૬. છેવકું (સેવાત્તી) એ છ સંઘયષ્ર છે. ઋષભ એટલે (હાડકાનો) પાટી, વજ્ર એટલે ખીલી અને નારાચ એટલે મર્કટબંધ સમજવો. (૧૫૯–૧૬૦)

#### छ गब्भतिरिनराणं, संमुच्छिमपर्णिदिविगल छेवट्ठं । सुरनेरइया एगिं-दिया य सब्वे असंघयणा ॥१६१॥

**ગ**ર્ભજતિર્યંચ તથા ગર્ભજ મનુષ્યને છ એ સંઘયશ હોઈ શકે છે, સંમૂર્થિંગમ પંચેન્દ્રિય તથા વિકલેન્દ્રિયને છેવટ્ઠું સંઘયશ હોય છે અને દેવ, નારક તથા એકેન્દ્રિયો એ બધા સંઘયક્ષ વિનાના છે. (૧૬૧)

# छेवट्टेण उ गम्मइ, चउरो जा कप्प कीलिआईसु । चउसु दुदुकप्पवुही, पढमेणं जाव सिद्धीवि ॥१६२॥

**છે**વકા સંઘયણવાળા વધુમાં વધુ ભવનપતિથી લઈ ચોથા માહેન્દ્ર દેવલોક સુધી ઉત્પન્ન થાય છે. કીલિકા સંઘયણવાળા લાંતક સુધી, અર્ધનારાચસંઘયણવાળા સહસ્રાર સુધી, નારાચ સંઘયણવાળા પ્રાણત સુધી, ઋષભનારાચ-સંઘયણવાળા અચ્યુત સુધી તેમજ વજ્રઋષભનારાચસંઘયણવાળા સર્વાર્થસિદ્ધ (યાવત્ મોક્ષ) સુધી જઈ શકે છે. (૧૬૨)

> समचउरंसे निग्गोह, साइ वामण य खुज्ज हुंडे य । जीवाण छ संठाणा, सव्वत्थ सुलक्खणं पढमं ॥१६३॥ नाहीइ उवरि बीअं, तइअमहो पिठ्ठि----उअरउरवज्रं । सिर--गीव--पाणि--पाए, सुलक्खणं तं चउत्थं तु ॥१६४॥ विवरीअं पंचमगं, सव्वत्थ अलक्खणं भवे छट्ठं । गब्भयनरतिरिअ छहा, सुरासमा--हुंडया सेसा ॥१६४॥

**સ**મચતુરસ્ત્ર, ન્યગ્રોધ, સાદિ, વામન, કુબ્જ અને હુંડક એ છ સંસ્થાન જીવોને હોય છે. સર્વ રીતે જે સંસ્થાન લક્ષણવાળું હોય તે **સમચતુરસ્વ્ર** કહેવાય, નાભિની ઉપરનો ભાગ લક્ષણવાળો હોય તે **ન્યગ્નોધ**, નાભિની નીચેનો ભાગ લક્ષણવંત હોય તે ત્રીજું **સાદિ,** પીઠ–ઉદર–ઉર વર્જીને મસ્તક–ડોક–હાથ–૫ગ લક્ષણવાળા હોય તે ચોથું **વામન,** શિર–ડોક વગેરે લક્ષણ હીન હોય અને પીઠ ઉદર વગેરે સુલક્ષણા હોય તે પાંચમું **કુબ્જ,** અને સર્વ અવયવો લક્ષણ રહિત હોય તે છઠ્ઠું **હુંડક** સંસ્થાન જાણવું. ગર્ભજ મનુષ્ય તથા ગર્ભજ તિર્યચને છ એ સંસ્થાન હોય, દેવોને પ્રથમ સમચતુરસ્ત્ર સંસ્થાન જ હોય અને બાકીના સર્વ જીવોને હુંડક સંસ્થાન હોય છે. (૧૬૩–૧૬૪–૧૬૫)

> जंति सुरा संखाउय-गब्भयपञ्जत्तमणुअतिरिएसुं । पजत्तेसु य बायर-भूदगपत्तेयगवणेसु ॥१६६॥ तत्थवि सणंकुमार-प्पभिई एगिंदिएसु नो जंति । आणयपमुहा चविउं, मणुएसुं चेव गच्छंति ॥१६७॥

**સા**માન્ય રીતે દેવો સંખ્યવર્ષના આયુષ્યવાળા ગર્ભજ મનુષ્ય તેમજ ગર્ભજ તિર્થચમાં તેમજ પર્યાપ્તા બાદર પૃથ્વીકાય, અપૂકાય અને વનસ્પતિકાયમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાં પણ સનત્કુમારથી લઈને ઉપરના દેવો એકેન્દ્રિયમાં ઉત્પન્ન થતા નથી, અને આનત વગેરે ઉપરના દેવો તિર્યંચમાં પણ ઉત્પન્ન થતા નથી, ફક્ત મનુષ્યમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે. (૧૬૬–૧૬૭)

# दो कप्प कायसेवी, दो दो दो फरिसरूवसदेहिं । चउरो मणेणुवरिमा, अप्पवियारा अणंतसुहा ॥१६८॥

ભ્યવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યોતિષી, સૌધર્મ તથા ઇશાન દેવલોક સુધીના દેવો મનુષ્યોનીં માફક **કાયાથી** વિષયનું સેવન કરનારા હોય છે. ત્રીજા--ચોથા દેવલોકના દેવો **સ્પર્શ માત્રથી,** પાંચમા છજ્રા દેવલોકના દેવો **રૂપદર્શન માત્રથી,** સાતમા આઠમા દેવલોકના દેવો **શબ્દશ્રવજ્ઞ માત્રથી,** નવ–દશ–અગિયાર તથા બારમા દેવલોકના દેવો **મનમાં** ચિંતવન કરવા માત્રથી વિષયથી વિરામ પામે છે. અને તેથી ઉપરના દેવો અલ્પ વિકારવાળા તેમજ અનંત સુખવાળા છે. (૧૬૮)

# जं च कामसुहं लोए, जं च दिव्वं महासुहं । वीयरायसुहस्सेअ--णंतभागंपि नग्घई ॥१६६॥

**લો**કને વિષે જે વિષય સુખ છે. અને દેવોનું જે દિવ્ય સુખ છે. તે વીતરાગ ભગવંતના સુખ પાસે અનંતમાં ભાગનું પણ નથી. (૧૬૯)

# उववाओ देवीणं, कप्पदुगं जा परो सहस्सारा । गमणाऽऽगमणं नत्थि, अच्चुअपरओ सुराणंपि ॥१७०॥

**દે**વીઓની ઉત્પત્તિ ભવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યોતિષ્ઠી તેમજ સૌધર્મઇશાન એ બે દેવલોક સુધી છે, આઠમા સહસ્રાર સુધી દેવીઓનું ગમનાગમન છે અને તેથી ઉપર ગમનાગમન પણ નથી. (૧૭૦)

# तिपलिअ तिसार तेरस,-सारा कप्पतुग-तइअ-लंत अहो । किब्बिसिअ न हुंतुवरिं, अच्चुअपरओऽमिओगाई ॥१७७१॥

પહેલા બે દેવલોકની નીચે ત્રણ પલ્યોપમના આયુષ્યવાળા, ત્રીજા સનત્કુમાર દેવલોકની નીચે ત્રણ સાગરોપમના

આયુષ્યવાળા અને છઠ્ઠા લાંતક દેવલોકની નીચે તેર સાગરોપમના આયુષ્યવાળા કિલ્બિષિયા દેવો છે, તેથી આગળના દેવલોકમાં કિલ્બિષિયા નથી તેમજ બારમા અચ્યુત દેવલોકથી આગળ આભિયોગિક દેવો નથી. (૧૭૧)

> अपरिग्गहदेवीणं, विमाण लक्खा छ हुंति सोहम्मे । पलियाई समयाहिय, टिइ जासिं जाव दस पलिआ ॥१७२॥ ताओ सणंकुमारा-णेवं वहुंति पलियदसगेहिं । जा बंभ-सुक-आणय-आरण देवाण पन्नासा ॥१७३॥ ईसाणे चउलक्खा, साहिय पलियाइ समयअहिय टिई । जा पनर पलिय जासिं, ताओ माहिंददेवाणं ॥१७४॥ एएण कमेण भवे, समयाहियपलियदसगवुद्वीए । लंत-सहसार-पाणय-अच्चुयदेवाण पणपन्ना ॥१७४॥

**સૌ**ધર્મ દેવલોકમાં અપરિગ્રહીતા દેવીનાં વિમાનો છ લાખ છે. વળી તે દેવલોકમાં પલ્યોપમથી ઉપર એક સમય અધિકથી લઈને યાવત્ દશ સાગરોપમની સ્થિતિવાળી દેવીઓ સનત્કુમારવર્તી દેવોના ઉપભોગ માટે. દશ પલ્યોપમથી વીશ પલ્યોપમના આયુષ્યવાળી બ્રહ્મદેવલોકના દેવોના ઉપભોગ માટે, વીશ પલ્યોપમથી ત્રીશ પલ્યોપમના આયુષ્યવાળી શુક્ર દેવલોકના દેવો માટે, ત્રીશથી ચાલીશ પલ્યોપમના આયુષ્યવાળી આનત દેવલોકના દેવો માટે, અને ચાલીશથી પચાસ પલ્યોપમના આયુષ્યવાળી આરષ્ઠ દેવલોકવર્તી દેવોના ઉપભોગ માટે છે. હવે ઇશાન દેવલોકમાં અપરિગ્રહીતા દેવીના ચાર લાખ વિમાનો છે, એમાં જે દેવીઓની સાધિક પલ્યોપમની આયુષ્ય સ્થિતિ છે તે તો ઇશાન દેવને ભોગ્ય છે. તેથી આગળ સમયાદિથી લઈને યાવત્ પંદર પલ્યોપમની આયુષ્યવાળી માહેન્દ્રભોગ્ય, તેથી આગળ યાવત્ ૨૫ પલ્યોપમ સુધી લાંતકદેવ ભોગ્ય, તેથી આગળ યાવત્ ૩૫ પલ્યોપમ સુધી સહસ્વાર દેવભોગ્ય, ત્યાંથી વધુ આગળ ૪૫ પલ્યોપમ સુધી પ્રાક્ષત દેવભોગ્ય અને ત્યાંથી સમયાદિ વધતા વધતા યાવત્ ૫૫ પલ્યોપમ સુધીની આયુષ્યવાળી દેવીઓ અચ્યુત દેવલોક ભોગ્ય હોય છે. (૧૭૨–૧૭૩–૧૭૪–૧૭૫)

# किण्हा—नीला—काऊ—तेउ—पम्हा य सुकलेसा य । भवणवण पढम चउले—स जोइस कप्पटुगे तेऊ ॥१७६॥ कप्पतिय पम्हलेसा, लंताइसु सुकलेस हुंति सुरा । कणगाभपउमकेसर—वण्णा दुसु तिसु उवरि धवला ॥१७७॥

ર્ફુષ્ણ, નીલ, કાપોત, તેજો, પદ્મ અને શુકલ એ છ લેશ્યાઓ છે. ભવનપતિ તથા વ્યન્તર દેવોને પ્રથમની ચાર લેશ્યાઓ, જ્યોતિષી, સૌધર્મ તથા ઇશાનમાં તેજોલેશ્યા, ત્રીજા, ચોથા અને પાંચમા દેવલોકમાં પદ્મલેશ્યા તેમજ લાંતકથી સવર્ધિ સિદ્ધ સુધી સર્વત્ર શુક્લ લેશ્યા હોય છે. પહેલા બે દેવલોકના દેવોના શરીરનો વર્જ સુવર્જ સરખો, ત્રીજા ચોથા અને પાંચમા દેવલોકના દેવોનો વર્જા ગૌર અને તેથી ઉપરના સર્વ દેવોનો વર્જા ઉજ્જવલ હોય છે. (૧૭૬–૧૭૭)

> दसवाससहस्साइं, जहन्नमाउं धरंति जे देवा । तेसिं चउत्थाहारो, सत्तहिं थोवेहिं ऊसासो ॥१७८८॥

જે દેવોનું દશ હજાર વર્ષ પ્રમાણ જ્વન્ય આયુષ્ય હોય છે. તેઓને એકાંતરે આહારનું ગ્રહણ તેમજ સાત સ્તોક થાય ત્યારે એક વખત સ્વાસોશ્વાસની કિયા હોય છે. (૧૭૮)

> आहिवाहिविमुकस्स, नीसासूसास एगगो । पाणु सत्त इमो थोवो, सोवि सत्तगुणो लवो ॥१७६॥ लवसत्तहत्तरीए, होइ मुहूत्तो इमम्मि ऊसासा । सगतीससयतिहुत्तर, तीसगुणा ते अहोरत्ते ॥१८०॥ लक्खं तेरससहस्सा, नउअसयं-अयरसंखया देवे । पक्खेहिं ऊसासो, वाससहस्सेहिं आहारो ॥१८५॥।

**આ**ધિ-વ્યાધિ રહિત નીરોગી પુરુષનો એક સાસોસ્થાસ તેને **પ્રાણ** કહેવાય, એવા સાત પ્રાણનો એક **સ્તોક** થાય, સાત સ્તોકનો એક **લવ** થાય. સત્તોત્તેર લવનું એક **મુહૂર્ત** (બેઘડી) થાય, તેટલા એક મુહૂર્તમાં ૩૭૭૩ સાસોસ્થાસ થાય. ઉપર જજ્ઞાવેલા ત્રીશ મુહૂર્ત (૬૦ ઘડી) નો એક **અહોરાત્ર** થાય, એક અહોરાત્રમાં ૧૧૩૧૯૦ સાસોસ્થાસ થાય છે. (આ પ્રમાણે નીરોગી માણસને એક અહોરાત્રમાં કેટલા સ્થાસોસ્થાસ થાય તે જજ્ઞાવ્યું, હવે દેવો માટે વિશેષ કહે છે) જે દેવોનું જેટલા સાગરોપમનું આયુષ્ય હોય, તેટલા પખવાડિયે તેમને સ્વાસોસ્થાસ લેવાનો હોય, અને તેટલા હજાર વર્ષે આહારની અભિલાષા થાય. (૧૭૯–૧૮૦–૧૮૧)

# दसवाससहस्सुवरिं, समयाई जाव सागरं ऊणं । दिवसमुहूत्तपुहुत्ता, आहारूसास सेसाणं ॥१८२॥

દશ હજાર વર્ષથી સમયાદિ અધિક એમ વધતાં વધતાં કાંઈક ન્યૂન સાગરોપમના આયુખ્યવાળા દેવોને દિવસ પૃથક્ત્વે (બેથી નવ દિવસે) આહારનો અભિલાષ થાય અને મુહૂર્ત પૃથક્ત્વે (બેથી નવ મુહૂર્તે) એકવાર શ્વાસોશ્વાસ હોય. (૧૮૨)

### सरिरेणोयाआहारो, तयाइ--फासेण लोमआहारो । पक्खेवाहारो पुण, कावलिओ होइ नायव्वो ॥१८३॥

**તૈ**જસ કાર્મસ શરીર વડે ગ્રહજ્ઞ કરવામાં આવતા આહારનું નામ **ઓજ-આહાર** છે, ત્વચા-ચામડીના સ્પર્શદ્વારા અર્થાત્ રોમવડે ગ્રહજ્ઞ થતાં આહારનું નામ **લોમઆહાર** છે અને હાથમાં લઈને મુખમાં મૂકવા રૂપ આહારનું નામ **પ્રક્ષેપાહાર** છે. (૧૮૩)

## ओयाहारा सब्वे, अपजत्त पजत्त लोमआहारो । सुरनिरयइगिंदि विणा, सेस भवत्था सपक्खेवा ॥१८४॥

**અ**પર્યાપ્ત અવસ્થામાં સર્વ જીવો ઓજ આહારવાળા છે, લોમઆહાર (તથા પ્રક્ષેપાહાર) પર્યાપ્તાવસ્થામાં જ હોય અને દેવ નારકી તથા એકેન્દ્રિય સિવાય બાકીના જીવો પ્રક્ષેપ (કવલ) આહારવાળાં છે. (૧૮૪)

### सचित्ताचित्तोभय रूवो आहार सव्वतिरियाणं । सव्वनराणं च तहा, सुरनेरइयाण अचित्तो ॥१८५॥

**સ**ર્વ તિર્ધંચ તથા સર્વ મનુષ્યોને સચિત્ત, અચિત્ત અને (સચિત્તાચિત્ત) મિશ્ર એમ ત્રજ્ઞે પ્રકારનો આહાર હોય છે. દેવ અને નારકીને અચિત્ત આહાર હોય છે. (૧૮૫)

### आभोगाऽणाभोगा, सब्वेसिं होइ लोम आहारो । निरयाणं अमणुत्रो, परिणमइ सुराण स मणुण्णो ॥१८६॥

**સ**ર્વ જીવોને લોમાહાર જાણતાં અથવા અજાણતાં પરિશ્રમે છે, તેમાં નારકીને અમનોજ્ઞ (અપ્રિય) અને દેવોને તે આહાર મનોજ્ઞ (પ્રિય) પશે આહાર પરિશ્રમે છે. (૧૮૬)

### तह विगलनारयाणं, अंतमुहुत्ता स होइ उक्कोसो । पंचिंदितिरिनराणं, साहाविय छट्ठ अट्टमओ ॥१८८०॥

**વિ**કલેન્દ્રિય તથા નારકીના જીવોને સામાન્યતઃ સતત આહારની અભિલાષા હોય છે, પરંતુ ઉત્કૃષ્ટથી આહારાભિલાષનું અંતર પડે તો અંતર્મુહૂર્તનું પડે, તથા પંચેન્દ્રિયતિર્યંચ તેમજ મનુષ્યોને ૪૮ કલાક અને ૭૨ કલાકનું ઉત્કૃષ્ટ અંતર જાજ્ઞવું. (૧૮૭)

### विग्गहगइमावज्ञा, केवलिणो समूहया अजोगी य । सिद्धा य अणाहारा, सेसा आहारगा जीवा ॥१८८॥

**વિ**ગ્રહગતિમાં વર્તતા, કેવલિસમુદ્ધાતના ત્રીજા–ચોથા–પાંચમા સમયમાં વર્તતા, અયોગી ગુણસ્થાનમાં વર્તતા અને સિદ્ધના જીવો અશાહારી છે, બાકીના જીવો આહારી છે. (૧૮૮)

> केसट्टिमंसनहरोम-रुहिरवसचम्ममुत्तपुरिसेहिं । रहिआ निम्मलदेहा, सुगंधिनीस्सास गयलेवा ॥१८६॥ अंतमुहुत्तेणं चिय, पजत्तातरुणपुरिससंकासा । सव्वंगभूसणधरा, अजरा निरुआ समा देवा ॥१६०॥ अणिमिसनयणा, मणक---ज्रसाहणा पुष्फदामअमिलाणा । चउरंगुलेण भूमिं, न छिबंति सुरा जिणा बिंति ॥१६१॥

કેશ-હાડકું-માંસ-નખ-રોમ-રૂધિર-ચરબી-ચામડી-મૂત્ર, ઝરડો વગેરેથી રહિત નિર્મલ શરીરવાળા, સુગંધી સાસવાળા, પરસેવા વગરના, ઉત્પન્ન થવાની સાથે અંતર્મુહૂર્તમાં જ યુવાન પુરુષના સરખા થવાવાળા, સર્વાંગે આભૂષષ્ઠ ધારણ કરવાવાળા, વૃધ્ધાવસ્થા રહિત, રોગ રહિત, અને સમચતુરસ્નસંસ્થાનવાળા દેવો હોય છે, તેઓને આંખનો મીંચકારો હોતો નથી, મનોવાંછિત કાર્ય કરનારા હોય છે, અમ્લાન પુષ્પોની માળા ધારણ કરે છે અને જમીનથી ચાર અંગુલ ઊંચા રહેનારા હોય છે. (૧૮૯–૧૯૦–૧૯૧)

## पंचसु जिणकल्लाणे-सु, चेव महरिसितवाणुभावाओ । जम्मंतरनेहेण य, आगच्छंति सुरा इहइं ॥१६२॥

**શ્રી** જિનેશ્વર દેવોના પાંચે કલ્યાણકોમાં. મહાન યોગીશ્વરના તપના પ્રભાવથી તેમજ જન્માન્તરના સ્નેહના કારક્ષે દેવો પૃથ્વી ઉપર આવે છે. (૧૯૨)

```
संकंतदिव्वपेमा, विसयपसत्ताऽसमत्तकत्तव्वा ।
अणहीणमणुअकजा, नरभवमसुहं न इंति सुरा ॥१६३॥
चत्तारि पंचजोयण, सयाइं गंधो य मणुअलोगस्स ।
उद्वं वच्चइ जेणं, न उ देवा तेण आवंति ॥१६४॥
```

**દે**વાંગનાઓમાં સંક્રાન્ત થયેલા દિવ્યપ્રેમથી, વિષયોમાં આસક્તિ હોવાથી, દેવલોકનું કાર્ય અપૂર્ણ હોવાથી, મનુષ્યાધીન કાંઈપણ કાર્ય ન હોવાથી (દેવલોકની અપેક્ષાએ) અશુભ એવા મનુષ્યલોકમાં દેવો આવતા નથી. વળી મનુષ્યલોકનો દુર્ગંધ ચારસોથી પાંચસો યોજન સદાકાળ ઉંચો જાય છે, તેથી પણ દેવો અહીં આવતા નથી. (૧૯૩–૧૯૪)

> दो पढमकण्पढमं, दो दो दो बीअतइयगचउत्थिं । चउ उवरिम ओहीए, पासंति अ पंचमिं पुढविं ॥१९६५॥ छट्ठिं छग्गेविजा, सत्तमिमियरे अणुत्तरसुरा उ । किंचूणलोगनालिं, असंखदीवुदहि तिरियं तु ॥१९६६॥ बहुअयरं उवरिमगा, उह्वं सविमाणचूलियधयाई । उणद्धसागरे संख-जोयणा तप्परमसंखा ॥१९६७॥ पणवीस जोयणलहू, नारय-भवण-वण जोइकप्पाणं । गेविज्रणुत्तराण य, जहसंखं ओहिआगारा ॥१९६८॥ तप्पागारे-पल्लग,-पडहग-झल्लरी-मुईंग-पुष्फ-जवे । तिरियमणुएसु ओही, नाणाविहसंठिओ भणिओ ॥१९६६॥

પહેલા બે દેવલોકના દેવોનું અવધિજ્ઞાન પહેલી નરકપૃથ્વી સુધી, ત્રીજા ચોથા દેવલોકના દેવોનું અવધિજ્ઞાન બીજી નરક સુધી, પાંચમા-છકા દેવલોકના દેવોનું ત્રીજી નરક સુધી, સાતમા-આઠમા દેવલોકના દેવોનું ચોથી નરક સુધી, ૯–૧૦–૧૧ અને ૧૨ માં દેવલોકનું અવધિજ્ઞાન પાંચમી નરક સુધી હોય છે, ત્યારપછી પ્રથમની છ પ્રૈવેયકના દેવોનું છક્રી નરક સુધી, ઉપરની ત્રજ્ઞ પ્રૈવેયક સાતમી નરકપૃથ્વી સુધી અને અનુત્તરના દેવોનું અવધિજ્ઞાન કાંઈક ન્યૂન સંપૂર્ણ લોકનાલિકા સુધી હોય છે. વળી તે સૌધમાદિ દેવો તિચ્છું વધુમાં વધુ અસંખ્યાત–દ્વીપ સમુદ્ર સુધી અવધિજ્ઞાનથી દેખે. તે બારે દેવલોકના દેવો ઊર્ધ્વ પોતપોતાના વિમાનની ધ્વજા સુધી દેખે. અર્ધા સાગરોયમથી ન્યૂન આયુષ્યવાળા દેવોનું અવધિક્ષેત્ર સંખ્યાતા યોજન હોય, અને તેથી વધુ આયુષ્યવાળાનું અવધિક્ષેત્ર અસંખ્ય યોજન પ્રમાણ હોય. લારકી, ભવનપતિ, વ્યત્તર, જ્યોતિષી બારદેવલોક, નવપ્રૈવેયક, પાંચ અનુત્તરના દેવોનો અનુક્રમે અવધિજ્ઞાનનો આકાર તરાપો, પાલો, પટહ, ઝાલર, મૃદંગ, પુષ્પચંગેરી અને યવ જેવો હોય છે. તિર્યચ તથા મનુષ્યોનું અવધિજ્ઞાન જુદા જુદા પ્રકારના આકારવાળું હોય છે. (૧૯૫–૧૯૬–૧૯૭–૧૯૮–૧૯૯)

## उहुं भवणवणाणं, बहुगो वेमाणियाणऽहो ओही । नारय—जोइसतिरियं, नरतिरियाणं अणेगविहो ॥२००॥

ભ્યવનપતિ તથા વ્યન્તરોનું અવધિજ્ઞાન ઉંચે ઘણું હોય છે, વૈમાનિકોનું અવધિજ્ઞાન નીચે ઘણું હોય છે, નારકી અને જ્યોતિષીનું અવધિક્ષેત્ર તિર્ચ્છું વધારે હોય છે, અને મનુષ્ય તિર્યચોનું અવધિક્ષેત્ર અનેક પ્રકારનું હોય છે. (૨૦૦)

#### 🏶 હવે બીજો નરકાધિકાર 🏶

## इअ देवाणं भणियं, ठिइपमुहं नारयाण वुच्छामि । इग तिन्नि सत्त--दस--सत्तर, अयर बावीस--तित्तीसा ॥२०१॥

**એ** પ્રમાશે દેવોની સ્થિતિ વગેરે કહ્યું, હવે નારકીને અંગે સ્થિતિ વગેરે કહીશ. પહેલી નરકમાં એક સાગરોપમ, બીજીમાં ત્રણ, ત્રીજીમાં સાત, ચોથીમાં દશ, પાંચમીમાં સત્તર, છક્રીમાં બાવીશ, અને સાતમી નરકમાં તેત્રીશ સાગરોપમનું આયુષ્ય છે. (૨૦૧)

## सत्तसु पुढवीसु ठिई, जिद्वोवरिमा य हिद्दपुहवीए । होइ कमेण कणिद्वा, दसवाससहस्स पढमाए ॥२०२॥

**સા**તે નરકમાં ઉપરની પૃથ્વીઓની જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે નીચેની પૃથ્વીઓમાં અનુક્રમે જઘન્યસ્થિતિ જાણવી. અને પહેલી રત્નપ્રભામાં દશહજાર વર્ષની જઘન્યસ્થિતિ છે. (૨૦૨)

### नवइसमसहसलक्खा, पुचाणं कोडि अयरदसभागो । एगेगभागवुद्वी, जा अयरं तेरसे पयरे ॥२०३॥

પહેલી નારકીના પ્રથમ પ્રતરમાં નેવું હજાર વર્ષની આયુષ્યસ્થિતિ, બીજા પ્રતરમાં નેવું લાખ વર્ષની, ત્રીજા પ્રતરમાં પૂર્વકોડ વર્ષની, ચોથા પ્રતરમાં એક દશાંશ સાગરોપમની, પાંચમા પ્રતરે 😓 સાગરોપમ, છકે 🍜 સાગરોપમ, સાતમે 🤌 સાગરોપમ, આઠમે 🕂 સાગરોપમ, નવમે 📩 સાગરોપમ, દશમે 👶 સાગરોપમ, અગિયારમે 🥲 સાગરોપમ, બારમે ½ સાગરોપમ, અને તેરમા પ્રતરે સંપૂર્ણ એક સાગરોપમની સ્થિતિ હોય છે. આ પ્રમાણે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જાણવી. (૨૦૩)

## इयजिट्ट जहन्ना पुण, दसवाससहस्सलक्खपयरदुगे । सेसेसु उवरिजिट्टा, अहो कणिट्टा उ पइपुढविं ॥२०४॥

**હ**વે જઘન્યસ્થિતિ--પહેલીનરકના પહેલા પ્રતરમાં દશહજારવર્ષ, બીજા પ્રતરમાં દશ લાખ વર્ષ, અને બાકીના પ્રતરોમાં ઉપરનાં પ્રતરોની જે ઉત્કૃષ્ટ તે નીચેના પ્રતરોમાં જઘન્ય જાણવી, અર્થાત્ ત્રીજા પ્રતરે ૯૦ લાખવર્ષની અને યાવત્ તેરમા પ્રતરે 🖕 સાગરોયમની જઘન્ય આયુષ્યસ્થિતિ જાણવી. (૨૦૪)

### उवरिखिइठिइविसेसो, सगपयरविहत्तइच्छसंगुणिओ । उवरिमखिइठिइसहिओ, इच्छिअपयरम्मि उक्कोसा ॥२०५॥

ઉપરની નરક પૃથ્વીની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને નીચેની નરકપૃથ્વીની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિમાંથી બાદ કરતાં જે શેષ રહે તેને ઇષ્ટનરકના પ્રતરોની સંખ્યાવડે ભાગ આપતા જે સંખ્યા આવે તેને ઇષ્ટ પ્રતરની સંખ્યાવડે ગુગ્રતાં જે સંખ્યા આવે તે તેની ઉપરની નરકપૃથ્વીની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સાથે મેળવતાં ઇષ્ટ નરકના ઇષ્ટ પ્રતરે ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય. (૨૦૫)

# सत्तसु खित्तजविअणा, अन्नोन्नकयावि पहरणेहिं विणा । पहरणकयाऽवि पंचसु, तिसु परमाहम्मिअकया वि ॥२०६॥

**સા**તે નરકમાં ક્ષેત્રજ વેદના તથા અન્યોન્યકૃતવેદના અવશ્ય હોય છે, પ્રથમની પાંચ નરકમાં પ્રહરજ્ઞ-શરૂકૃત વેદના પજ્ઞ છે, અને પ્રથમની ત્રજ્ઞ નરકમાં તો પરમાધામીકૃત વેદના પજ્ઞ છે એટલે એકંદર ચાર પ્રકારની વેદના છે. (૨૦૬)

#### बंघण गइ संठाणा, भेया वन्ना य गंध-रस-फासा 🕴

अगुरुलहु सद्द दसहा, असुहा वि य पुग्गला निरए ॥२०७॥ /म. म. सं. ४४/

**૧** બંધન, ૨ ગાતિ, ૩ સંસ્થાન, ૪ ભેદ, ૫ વર્શ, ૬ ગંધ, ૭ રસ, ૮ સ્પર્શ, ૯ અગુરૂલઘુ અને ૧૦ શબ્દ એ દશ પ્રકારના પુદ્દગલપરિણામો નારકીને વિષે અવશ્ય અશુભ હોય છે. (૨૦૭)

> नरया दसविहवेयण, सीओसिण-खुहा-पिवास-कंडूहिं । परवस्सं जरं दाहं, भयं सोगं चेव वेयंति ॥२०८॥ [प्र. गा. सं. ४६] पणकोडी अट्ठसट्ठी-लक्खा, नवनवइसहसपंचसया । चुलसी अहिया रोगा, छट्ठी तह सत्तमी नरए ॥२०६॥ /प्र. गा. सं. ४७]

૧ શીતવેદના, ૨ ઊષ્ણવેદના, ૩ શુધાવેદના, ૪ તૃષાવેદના, ૫ કંડુ (ખરજ) વેદના, ૬ પરવશતા, ૭ જ્વરવેદના, ૮ દાહવેદના, ૯ ભયવેદના, અને ૧૦ સેગવેદના એ દશે પ્રકારની ક્ષેત્ર વેદનાઓ નારકીના જીવો અનુભવે છે. પાંચકોડ અડસઠલાખ નવ્વાણુંહજાર પાંચસો ને ચોરાસી (૫, ૬૮, ૯૯, ૫૮૪) રોગો છકી તથા સાતમી નરકમાં ક્ષણેક્ષણે ઉદયમાં વર્તે છે. (૨૦૮–૨૦૯)

> रयणप्पह सकरपह, वालुअपह पंकपह य धूमपहा । तमपहा तमतमपहा, कमेण पुढवीण गोत्ताइं ॥२१०॥ धम्मा वंसा सेला, अंजण रिट्ठा मधा य माघवई । नामेहिं पुढवीओ, छत्ताइच्छत्तसंठाणा ॥२११॥

**ર**ત્નપ્રભા ૧, શર્કરાપ્રભા ૨, વાલુકાપ્રભા ૩, પંકપ્રભા ૪, ધૂમ્પ્રભા ૫, તમવ્ય્રભા ૧, અને તમસ્તમવ્ય્રભા ૭ એ સાત નારકીઓના અનુક્રમે સાત ગોત્ર છે. ધર્મા ૧, વંશા ૨, શૈલા ૩, અંજના ૪, રિષ્ટા ૫, મધા ૬, અને માઘવતી ૭ એ સાત નરકનાં સાત નામ છે અને એ સાત નારકીઓ અનુક્રમે નાના નાના ઉધા કરેલા છત્રના (છત્રાતિછત્ર) આકારવાળી છે. (૨૧૦–૨૧૧)

> असीइ बत्तीसडवीस—वीस अद्वार सोल अड सहसा । लक्खुवरि पुढविपिंडो, घणुदहिघणवायतणुवाया ॥२१२॥ गयणं च पइद्वाणं, वीससहस्साइं घणुदहिपिंडो । घणतणुवायागासा, असंखजोयणजुआ पिंडे ॥२१३॥

પ્રથમનરકનો પૃથ્વીપિંડ ૧,૮૦૦૦૦ યોજન, બીજીનો ૧,૩૨૦૦૦ યોજન, ત્રીજાનો ૧,૨૮૦૦૦ યોજન, ચોથીનો ૧,૨૦૦૦૦ યોજન, પાંચમીનો ૧,૧૮૦૦૦ યોજન, છક્રીનો ૧,૧૬૦૦૦ યોજન, અને સાતમી નરકનો પૃથ્વીપિંડ ૧,૮૦૦૦૦ યોજન પ્રમાણ જાડો છે. દરેક નરકપૃથ્વીની નીચે ઘનોદધિ, ઘનવાત, તનુવાત અને આકાશ અનુક્રમે છે, તેમાં ઘનોદધિના પિંડની જાડાઈ વીશહજાર યોજન છે. અને બાકીના ત્રણ અસંખ્ય યોજન પ્રમાણ બાહલ્યવાળા છે. (૨૧૨–૨૧૩)

### न फुसंति अलोगं चउ-दिसिंपि पुढवीउ वलयसंगहिआ । रयणाए वलयाणं, छधपंचमजोअणं सहं ॥२१४॥

# विक्खंभो घणउदही---घणतणुवायाण होइ जहसंखं । सतिभागगाउअं, गाउअं च तह गाउअतिभागो ॥२१५॥ पढममहीवलएसुं, खिवेज्ञ एअं कमेण बीआए । दुति चउ पंचच्छगुणं, तइआइसु तंपि खिव कमसो ॥२१६॥

**ધ**નોદધિ વગેરે વલયોથી અરેબાજુએ વીંટાએલી નરકપૃથ્વીઓ અલોકનો સ્પર્શ કરતી નથી. રત્નપ્રભાના ઘનોદધિ વગેરે વલયો પ્રાંતે-ઘનોદધિ ૬ યોજન, ઘનવાત જા યોજન, અને તનવાત ૧ા યોજન. પ્રમાણ જાડાઈવાળા છે. રત્નપ્રભાષૃથ્વી અને અલોક વચ્ચે આ પ્રમાણે ઉપરના પ્રાંત ભાગે બાર યોજનનું અંતર છે. શર્કરાપ્રભામાં પ્રાંતે ઘનોદધિ ૬<sup>+</sup><sub>3</sub> યોજન, ઘનવાત ૪<sup>3</sup><sub>4</sub>યોજન, અને તનવાત ૧<sup>\*</sup><sub>12</sub>યોજન, પ્રમાણ જાડાઈવાળા છે. અલોકનું અંતર કુલ મળી ૧૨ યોજન, ૨<sup>-</sup><sub>3</sub>ગાઉ થાય છે, વાલુકાપ્રભામાં પ્રાંતે ઘનોદધિ ૬<sup>3</sup>-<sub>4</sub>યોજન, ધનવાત ૫ યોજન, અને તનવાત ૧<sup>-(2)</sup><sub>12</sub>(<sup>3</sup>-)યોજન, અલોકનું અંતર ૧૩ યોજન, ૧<sup>+</sup><sub>3</sub>, પંકપ્રભામાં પ્રાંતે ઘનોદધિ ૭ યોજન, ઘનવાત ૫ <sup>4</sup>-<sub>2</sub>યોજન, તનવાત ૧<sup>-(2)</sup><sub>12</sub>(<sup>3</sup>-)યોજન, અલોકનું અંતર કુલ ૧૪ યોજન. ધૂમપ્રભામાં-ઘનોદધિ ૭<sup>\*</sup>-<sub>3</sub>યોજન, ઘનવાત પ<sup>5</sup>-<sub>4</sub>યોજન, તનવાત ૧<sup>-(1)</sup>-<sub>12</sub>યોજન, અલોકનું અંતર કુલ ૧૪ યોજન. ધૂમપ્રભામાં ઘનોદધિ ૭<sup>\*</sup>-<sub>3</sub>યોજન, ઘનવાત પ<sup>5</sup>-<sub>2</sub>યોજન, તનવાત ૧<sup>-(1)</sup>-<sub>12</sub>યોજન, કુલ ૧૫ યોજન, યોજન ૨<sup>3</sup>-<sub>3</sub>ગાઉ, છક્રી તમઃપ્રભામાં ઘનોદધિ ૭<sup>\*</sup>-<sub>3</sub>યોજન, ઘનવાત પ<sup>3</sup>-<sub>2</sub>યોજન, તનવાત ૧<sup>-(1)</sup>-<sub>1</sub>-<sup>1</sup>-<sub>2</sub>-આઉ આલોકનું અંતર. સાતમી તમસ્તમામાં પ્રાંતે ઘનોદધિ ૮ યોજન, ઘનવાત છ યોજન, અને તનવાત ૨ યોજન, પ્રમાણ હોય છે. તથા ઉપરના છેડાથી અલોક ૧૬ યોજન દૂર છે. (૨૧૪–૨૧૫–૨૧૬)

### मज्झे चिय पुढवि अहे, घणुदहिपमुहाण पिंडपरिमाणं । भणियं तओ कमेणं, हायइ जा वलयपरिमाणं ॥२१७॥

પ્રથમ ૨૧૨–૨૧૩ ગાથામાં ઘનોદધિના પિંડનું જ પ્રમાણ બતાવ્યું તે નીચે મધ્યમાં જાણવું. તે મધ્યભાગથી તે ઘનેદધિ વગેરેના વલયો ઓછા આછા પ્રમાણવાળાં થતાં જાય છે. અને યાવત્ ઉપરના પ્રાંતે ભાગ ૨૧૪ વગેરે ગાથામાં કહ્યા પ્રમાણે તે વલયોની જાડાઈ રહે છે. (૨૧૭)

### तीस पणवीस पनरस, दस तिन्नि पणूणएग लक्खाइं । पंच य नरया कमसो, चुलसी लक्खाइं सत्तसुवि ॥२१८॥

**પ**હેલી નરકમાં નારકોને ઉત્પન્ન થવાના **ત્રીશલાખ** નરકાવાસા છે. બીજીમાં **પચીશલાખ,** ત્રીજીમાં **પંદરલાખ,** ચોથીમાં **દશલાખ,** પાંચમીમાં **ત્રણલાખ,** છઠ્ઠીમાં **એક લાખમાં પાંચ ઓછા** અને સાતમી નરકમાં ફ્રક્ત **પાંચ** નરકાવાસા હોય છે. (૨૧૮)

### तेरिकारस नव सग, पण तिन्निग पयर सव्विगुणवन्ना । सीमंताई अपइ—ट्टाणंता इंदया मज्झे ॥२१६॥

પ્રથમ નરકમાં ૧૩ પ્રતર, બીજીમાં ૧૧, ત્રીજીમાં ૯, ચોથીમાં ૭, પાંચમીમાં ૫, છઠ્ઠીમાં ૩, અને સાતમીમાં ૧ પ્રતર હોય છે. પ્રત્યેક પ્રતરના મધ્યમાં ઇન્દ્રક નરકાવાસા છે, પહેલા પ્રતરના મધ્યમાં **સીમંત** નામનો નરકાવાસો છે અને છેલ્લા પ્રતરન<sup>,</sup> મધ્યમાં **અપ્રતિષ્ઠાન** નામનો નરકાવાસ છે. (૨૧૯)

## सीमंतउत्थ पढमो, बीओ पुण रोरुअ त्ति नायव्वो । भंतो उण त्थ तइओ, चउत्थओ होइ उब्भंतो ॥२२०॥

संभंतमसंभंतो विब्भंतो चेव सत्तमो निरओ । अडुमओ तत्तो पुण, नवमो सीओत्ति णायव्वो ॥२२९॥ वकंतमंऽवकंतो. विकंतो चेव रोरुओ निरओ । पढमाए पुढवीए, तेरस निरइंदया एए ॥२२२॥ थणिए थणए य तहा, मणए वणए य होइ नायव्वो । षष्टे तह संघट्टे, जिब्मे अवजिब्भए चेव ॥२२३॥ लोले लोलावत्ते, तहेव थणलोलुए य बोद्धवे । बीयाए पुढवीए, इकारस इंदया एए ॥२२४॥ तत्तो तविओ तवणो. तावणो य पंचमो निदाधो अ । छद्वो पुण पञ्जलिओ, उज्जलिओ सत्तमो निरओ ॥२२५॥ संजलिओ अद्रमओ, संपञ्जलिओ य नवमओ भणिओ । तइआए पुढवीए, एए नव होंति निरइंदा ॥२२६॥ आरे तारे मारे. वच्चे तमए य होड नायव्वे । खाडखडे अ खडखडे, इंदयनिरया चजत्थीए ॥२२७॥ खाए तमए य तहा, इसे य अंधे अ तह य तमिसे अ । एए पंचमपुढवीए, पंच निरइंदया हुंति ॥२२८॥ हिमवददललल्लके तिन्नि य निरइंदया उ छट्टीए ।

एको य सत्तमाए, बोद्धव्वो अप्पइहाणो ॥२२६॥ [प्र. गा. सं. ४७ ते ५६] સાતે નરકના સર્વ પ્રતરોના મધ્યમાં વર્ત્તા નરાકાવાસાનાં નામો છે, જે સ્પષ્ટ છે. (૨૨૦ થી ૨૨૯)

पुव्वेण होइ कालो, अवरेण पइट्टिओ महाकालो । रोरो दाहिण पासे, उत्तरपासे महारोरो ॥२३०॥ [प्र. ग. सं. १७] સાતમી નરકના મધ્યમાં અપ્રતિષ્ઠાન નરકાવાસો કહ્યો, વળી પૂર્વદિશામાં કાલ નામનો, પશ્ચિમદિશામાં મહાકાલ નામનો, દક્ષિણ દિશામાં રૌરવ નામનો અને ઉત્તર દિશામાં મહારૌરવ નામનો નરકાવાસો છે. (૨૩૦)

# तेहिंतो दिसि विदिसिं, विणिग्गया अट्ट निरयआवलिया । पढमे पयरे दिसि, इगु--णवन्न विदिसासु अडयाला ॥२३१॥

પ્રથમ જજ્ઞાવેલા પ્રતરોના મધ્યમાં વર્ત્તતા પ્રત્યેક ઇન્દ્રક નરકાવાસાઓથી ચાર દિશાઓમાં તથા ચાર વિદિશામાં એમ નરકાવાસાની આઠ પંક્તિઓ નીકળેલી છે. તેમાં રત્નપ્રભાના પ્રથમ પ્રતરે દિશાગત પ્રત્યેક પંક્તિમાં ૪૯ અને વિદિશાગત પ્રત્યેક પંક્તિમાં ૪૮ નરકાવાસાઓ હોય છે. (૨૩૧)

# बीपाइसु पपरेसुं, इगइगहीणा उ हुंति पंतीओ । जा सत्तममहिपयरे, दिसि इकिको विदिसि नन्थि ॥२३२॥

**બી**જા પ્રતરથી માંડીને નીચેની અન્ય પ્રતરગત પંક્તિઓમાં એક એક નરકાવાસો ઓછો કરતાં જવું, યાવત્ સાતમી નરકમાં દિશાગત પંક્તિમાં એક એક નરકાવાસો આવે અને વિદિશામાં બીલકુલ ન હોય. (૨૩૨)

> इडपयरेगदिसि संख, अडगुणा चउ विणा सइगसंखा | जह सीमंतयपयरे, एगुणनउया सया तिन्नि ॥२३३॥ अपइडाणे पंच उ-पढमो मुहमंतिमो हवइ भूमी । मुहभूमिसमासद्धं, पयरगुणं होइ सव्वधणं ॥२३४॥

**ઇ**ષ્ટપ્રતરમાં પંક્તિગત નરકાવાસાની સંખ્યા જાણવી હોય તો તે પ્રતરની એક દિશાગત નરકાવાસાની સંખ્યાને આઠ ગુણી કરી તેમાંથી ચાર બાદ કરવા, બાકી રહે તેમાં ઇન્દ્રક નરકાવાસો ભેળવવો એટલે ઇષ્ટપ્રતરે પંક્તિગત નરકાવાસાની સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય. જેમ સીમંતક નરકાવાસામાં ૩૮૯ અને અપ્રતિષ્ઠાનમાં પાંચ નરકાવાસાની સંખ્યા છે. સાતે નરકમાં અને પ્રત્યેક નરકમાં પંક્તિગત નરકાવાસાની સંખ્યા જાણવા માટે આ પ્રમાણે કરણ વિચારવું. પ્રથમ પ્રતરગત નરકાવાસ સંખ્યા તે **મુખ** અને અંતિમપ્રતરગત નરકાવાસાંખ્યા તે **ભૂમિ** કહેવાય. બન્ને સંખ્યાનો સરવાળો કરીને અર્ધ કરવું. જે સંખ્યા આવે તેને સર્વ પ્રતરની સંખ્યાવડે ગુણવાથી પંક્તિગત નરકાવાસાની સર્વ સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય. (૨૩૩–૨૩૪)

### छन्नवइसय तिपन्ना, सत्तसु पुढवीसु आवलीनरया । सेस तिअसीइलक्खा, तिसय सियाला नवइसहसा ॥२३५॥

**સા**તે નરકમાં કુલ, ૯૬૫૩ પંક્તિગત નરકાવાસા છે અને ૮૩૯૦૩૪૭ પુષ્પાવકીર્શ નરંકાવાસાઓની સંખ્યા છે. (૨૩૫)

तिसहस्सुच्चा सब्वे, संखमसंखिज्जवित्यडाऽऽयामा । पणयाल लक्ख सीमं--तओ अ लक्खं अपइठाणो ॥२३६॥ हिट्ठा घणो सहस्सं, उप्पिं संकोयओ सहस्सं तु । मज्झे सहस्स झुसिरा, तिन्नि सहस्सूसिआ निरया ॥२३७॥ [प्र. गा. सं. ५८]

**સા**તે નરકમાં વર્તતા સર્વ નરકાવાસાઓ ૩૦૦૦ યોજન ઉંચા, અને લંબાઈ પહોળાઈમાં કોઈ સંખ્યાત યોજનના તો કોઈ અસંખ્ય યોજન પ્રમાશનાં છે. જેમકે પ્રથમ **સીમંત** નામનો નરકાવાસો ૪૫૦૦૦૦૦ યોજનનો છે અને સાતમી નરકનો અપ્રતિષ્ઠાન નરકાવાસો એક લાખ યોજનનો છે. જે ત્રણ હજાર યોજનની ઉંચાઈ કહી તેમાંથી એક હજાર યોજન નીચેનું તળીયું જાહું, એક હજાર યોજનનું ઉપરનું મથાળું જાહું અને વચમાં એકહજારનું પોલાણ, એમ ત્રણ હજાર યોજન ઉંચા સર્વનરકાવાસા છે. (૨૩૬–૨૩૭)

# छसु हिद्दोवरि जोयणसहसं बावन्न सह चरमाए । पुढवीए नरयरहियं, नरया सेसम्मि सव्वासु ॥२३८॥

પ્રથમની છ નરકમાં પોતપોતાના પૃથ્વીપિંડ પ્રમાણમાંથી ઉપર–નીચે એક એક હજાર યોજન બાદ કર્યા બાદ જે પિંડ પ્રમાણ રહે, તેમાં નરકાવાસાઓ હોય છે અને સાતમી નરકમાં ઉપર નીચે સાડાબાવન સાડાબાવન હજાર છોડી દઈ વચલા ત્રણહજાર યોજનમાં નરકાવાસાઓ છે. (૨૩૮)

# बिसहस्सूणा पुढवी, तिसहसगुणिएहिं निअयपयरेहिं । ऊणा रूवूणणिअपयरभाइआ पत्थडंतरयं ॥२३६॥

**ઇ**ષ્ટનરકના પ્રતરની સંખ્યાને (પાથડાનું પ્રમાણ) ત્રણ હજાર વડે ગુણતા જે સંખ્યા આવે તેને બે હજાર ન્યૂન પૃથ્વીપિંડમાંથી બાદ કરવી, જે શેષ રહે તે સંખ્યાને એકરૂપ ન્યૂન પ્રતરની સંખ્યાવડે ભાગ આપતા પાધડાનું અંતર આવે. (૨૩૯)

तेसीआ पंच सया, इक्कारस चेव जोयणसहस्सा । रयणाए पत्थडंतर—मेगो चिअ जोअणतिभागो ॥२४०॥ सत्ताणवइ सयाइं, बीयाए पत्थडंतरं होइ । पणसत्तरि तित्रि सया, बारस सहसा य तइयाए ॥२४९॥ छावद्वसयं सोलस सहस्स पंकाए दो तिभागा य । अह्वाइज्रसयाइं, पणवीस सहस्स धूमाए ॥२४२॥ बावत्र सड्व सहसा, तमप्पभापत्थडंतरं होइ ।

एगो चिअ पत्थडओ, अंतररहियो तमतमाए ॥२४३॥ [ज. ज. सं. १६-६२] પહેલી નરકમાં ૧૧૫૮૭<sup>૧</sup> યોજન પ્રમાણ એક પાથડાથી બીજા પાથડાનું અંતર છે, બીજી નરકમાં ૯૭૦૦ યોજન પ્રમાણ અંતર, ત્રીજી નરકમાં ૧૨૩૭૫ યોજન પ્રમાણ પ્રત્યેક પાથડાનું અંતર, ચોથી નરકમાં ૧૬૧૬૬<sup>2</sup> યોજન પ્રમાણ અંતર, પાંચમી નરકમાં ૨૫૨૫૦ યોજન પ્રમાણ અંતર, છઠ્ઠી નરકમાં ૫૨૫૦૦ યોજનનું અંતર અને સાતમી નરકમાં એક પ્રતર હોવાથી અંતર નથી. (૨૪૦--૨૪૨-૨૪૩)

#### पउणद्रधणु छ अंगुल, रयणाए देहमाणमुक्रोसं ।

सेसासु दुगुण दुगुणं, पणधणुसय जाव चरिमाए ॥२४४॥

**ર**ત્નપ્રભાને વિષે ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન પોજ્રાઆઠ ધનુષ્ય અને છ અંગુલ સમુચ્ચયે હોય છે. બાકીની નરકોમાં સમુદાયે દેહમાન જાણવા માટે પૂર્વોક્ત પ્રમાણને દ્વિગુણ દ્વિગુણ કરતાં જવું. યાવત્ સાતમી નરકમાં ૫૦૦ ધનુષ્યનું દેહમાન હોય. (૨૪૪)

## रयणाए पढमपयरे, हत्थतियं देहमाणमणुपयरं । छप्पण्णंगुल सद्दा, वुड्टी जा तैरसे पुण्णं ॥२४५॥

**૨**ત્નપ્રભાના પ્રથમ પ્રતરમાં ત્રશ હાથનું ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન, ત્યારબાદ પ્રથમ નરકના પ્રત્યેક પ્રતરમાં સાડાછપ્પન અંગુલની વૃદ્ધિ કરવી, જેથી તેરમા પ્રતરે ૭ા ધનુષ્ય અને છ અંગુલનું દેહમાન આવી રહેશે. (૨૪૫)

#### जं देहपमाण उवरि--माए पुढवीए अंतिमे पयरे ।

तं चिय हिट्टिम पुढवीए, पढमे पयरम्मि बोद्धव्वं ॥२४६॥

Jain Education International

# तं चेगूणगसगपयर—भइयं बीयाइपयरवुद्धि भवे । तिकर तिअंगुल कर सत्त, अंगुला सद्विगुणवीसं ॥२४७॥ पण धणु अंगुल वीसं, पणरस धणु दुन्नि हत्थ सद्वा य । बासद्वि धणुह सद्वा, पणपुढवीपयरवुद्वि इमा ॥२४८॥

ઉપર ઉપરની પૃથ્વીના અંતિમ પ્રતરે જે ઉત્કૃષ્ટ દેહ પ્રમાણ હોય, તે નીચેની પૃથ્વીના પ્રથમ પ્રતરે પણ જાણવું, બીજી આદિ છ એ નરકમાં પ્રથમ પ્રતરે દેહમાન જાણવા માટે આ ઉપાય સમજવો, તે નરકોના બીજા વગેરે પ્રતરોમાં દેહમાન જાણવા માટે તે તે પૃથ્વીમાં પ્રાપ્ત થતાં પ્રથમ પ્રતરના દેહમાનને તે તે પૃથ્વીના પ્રતરોની સંખ્યામાંથી એક બાદ કરી જે સંખ્યા આવે તે પ્રતરની સંખ્યાવડે ભાગ આપવો, ભાગાકાર કરતાં જે સંખ્યા આવે તે તે પૃથ્વીના બીજા પ્રતરોમાં વૃદ્ધિઅંક સમજવો, એ પ્રમાણે કરતાં બીજી નરકમાં ત્રણહાથ અને ત્રણઅંગુલ વૃદ્ધિઅંક, ત્રીજીમાં સાત હાથ અને ૧૯ા અંગુલ વૃદ્ધિઅંક, ચોથીમાં પાંચ ધનુષ્ય અને વીશ અંગુલ, પાંચમી નરકમાં પંદર ધનુષ્ય અને અઢી હાથ, છટી નરકમાં બાસઠ ધનુષ્ય વૃદ્ધિઅંક જાણવો. એ પ્રમાણે વચલી પાંચ નરકના પ્રતરો સંબંધી નારકજીવોના દેહમાન માટે વૃદ્ધિઅંક કહ્યો. (૨૪૬–૨૪૭–૨૪૮)

# इअ साहाविय देहो, उत्तरवेउव्विओ य तहुगुणो । दुविहोऽवि जहन्न कमा, अंगुलअस्संखं संखंसो ॥२४६॥

**એ** પ્રમાશે સ્વાભાવિક--ભવધારશીય શરીરનું પ્રમાશ કહ્યું, ઉત્તરવૈક્રિયનું પ્રમાશ ભવધારક્ષીય શરીર જ્યાં જ્યાં જેટલું હોય તેનાથી બમશું જાશવું, આ ઉત્કૃષ્ટ જાશવું, જ્યન્ય શરીર ભવધારણીય અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ અને ઉત્તરવૈક્રિય અંગુલનો સંખ્યાતમો ભાગ જાણવો. (૨૪૯)

# सत्तसु चउवीस मुहू, सग पनर दिणेगदुचउछम्मासा । उक्वाय-चवणविरहो, ओहे बारस मुहूत्त गुरू ॥२५०॥ ल्हुओ दुहाऽवि समओ--संखा पुण सुरसमा मुणेअव्वा । संखाउपजत्तपणिंदितिरिनरा जंति नरएसुं ॥२५१॥

**સા**તે નરક પૈકી નરકમાં ઉત્કૃષ્ટ ૨૪ મુહૂર્ત્તનો ઉપપાત—ચ્યવનવિરહ, બીજીમાં સાતદિવસનો, ત્રીજીમાં પંદરદિવસનો, ચોથી નરકમાં એક મહિનાનો, પાંચમીમાં બે માસનો, છઢીમાં ચાર માસનો અને સાતમીમાં છ માસનો ઉપપાત—ચ્યવનવિરહ કાળ છે. ઓધે સાતે નરકની અપેક્ષાએ બાર મુહૂર્ત્તનો ઉત્કૃષ્ટ ઉપપાત ચ્યવન વિરહ કાળ છે. જ્યન્યથી ઉપપાતવિરહ તથા ચ્યવન વિરહ કાળ બન્ને એક એક સમયનો છે. ઉપપાત—ચ્યવન સંખ્યા દેવોના દ્વારમાં જે પ્રમાજ્ઞે કહી છે તે પ્રમાજ્ઞે જાજ્ઞવી. સંખ્યવર્ષના આયુષ્યવાળા. લબ્ધિપર્યાપ્ત પંચેન્દ્રિય—તિર્યંચો તથા મનુષ્યો નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. (૨૫૦–૨૫૧)

## मिच्छद्दिट्ठि महारंभ-परिग्गहो तिव्वकोह निस्सीलो । नरयाउअं निबंधइ, पावरूई रुद्दपरिणामो ॥२५२॥ [प्र. गा. सं. ६२]

**મિથ્યાદર્ષ્ટિ, મહારંભી, મહાપરિગ્નહી, તીવકોધી અને નિઃશીલ-શીયલાદિ સદ્ગુણોથી રહિત પાપીમાનેવાળો** અને રૌદ્રપરિષ્ટામવાળો આત્મા નરકનું આયુષ્ય બાંધે છે. (૨૫૨)

## असन्नि सरिसिव-पक्खी-सीह-उरगित्थि जंति जा छड्डी । कमसो उक्कोसेण, सत्तमपुढवीं मणुअ-मच्छा ॥२५३॥

અતંજ્ઞીપંચેન્દ્રિય પહેલી નરક સુધી, નકુલ–નોળીયા વગેરે બીજી નરક સુધી, ગીધ વગેરે પક્ષીઓ ત્રીજી નરક સુધી, સિંહ વગેરે ચોથી નરક સુધી, સર્પ વગેરે પાંચમી નરક સુધી, સ્ત્રી છઠ્ઠી નરક સુધી અને મનુષ્ય તથા મચ્છ સાતમી નરક સુધી ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. (૨૫૩)

## वाला दाढी पक्खी, जलयर नरयाऽऽगया उ अइकूरा । जंति पुणो नरएसुं, बाहुल्लेणं न उण नियमो ॥२५४॥

**વ્યા**લ એટલે સપાદિ, દાઢવાળા તે વ્યાઘસિંહ વગેરે, ગીધ વગેરે પક્ષીઓ અને મગરમચ્છ વગેરે જલચર જીવો નરકમાંથી ઘણા ભાગે આવેલ હોય અને અતિક્રૂર પરિજ્ઞામવાળા તે પ્રાયઃ પુનઃ નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ એ પ્રમાશે જ થાય એવો નિયમ ન સમજવો. (૨૫૪)

> दोपढमपुढवीगमणं, छेवट्ठे कीलिआइसंघयणे । इकिक पुढविवुद्धी, आइतिलेसा उ नरएसु ॥२५५॥ दुसु काऊ तइयाए, काऊ नीला य नील पंकाए । धूमाए नीलकिण्हा, दुसु किण्हा हुंति लेसा उ ॥२५६॥

છેવકા સંઘયજાવાળો પહેલી બે નરક સુધી ઉત્પત્ર થઈ શકે, ત્યારબાદ કીલિકાદિ સંઘયજાવાળા માટે એક એક નરક વધતા જવું, એટલે કે કીલિકાવાળો ત્રીજી સુધી, અર્ધનારાચવાળો ચોથી સુધી, નારાચવાળો પાંચમી સુધી, ઋષભનારાચવાળો છઠી સુધી, અને વજ્રૠષભનારાચવાળો સાતમી નરક સુધી ઉત્પત્ર થઈ શકે છે. પ્રથમની ત્રજ્ઞ નરકમાં પહેલી ત્રજ્ઞે લેશ્યા હોય છે. તેમાં પણ પહેલી બે નરકને વિષે કાપોતલેશ્યા હોય, ત્રીજીમાં કાપોત અને નીલલેશ્યા, ચોથીમાં નીલલેશ્યા, પાંચમીમાં નીલ અને કૃષ્ણલેશ્યા, છઠી તથા સાતમી નરકમાં કેવલ કૃષ્ણ લેશ્યા જ હોય છે. (૨૫૫–૨૫૬)

## सुरनारयाण ताओ, दब्बलेसा अवडिआ भणिया । भावपरावत्तीए, पुण एसिं हुंति छल्लेसा ॥२५७॥

**દે**વ અને નારકોની દ્રવ્યલેશ્યા અવસ્થિત કહેલી છે પરંતુ ભાવનાના પરાવર્તનને અંગે ભાવલેશ્યા તો તેઓને છએ હોય છે. (૨૫૭)

### निरजवद्दा गब्भे, पञ्चत्तसंखाउ लद्धि एएसिं । चक्की हरिजुअल अरिहा, जिण जइ दिस सम्म पुहविकमा ॥२५८॥

નરકગતિમાંથી નીકળેલા જીવો અનન્તરભવે પયાપ્ત સંખ્ય વર્ષાયુષવાળા ગર્ભજ તિર્યંચ તથા મનુષ્યપશે જ ઉત્પત્ર થાય છે, પહેલી નરકમાંથી નીકળેલો ચક્રવર્તી થઈ શકે, બીજી સુધીનો નીકળેલો બલદેવ–વાસુદેવ થઈ શકે, ત્રીજી સુધીનો નીકળેલો તીર્થંકર પશ થઈ શકે છે, ચોથી સુધીનો સામાન્યકેવલી, પાંચમી સુધીનો સાધુ, છટ્ટી સુધીનો શ્રાવક અને સાતમી સુધીનો સમ્યગૃદષ્ટિ થઈ શકે છે. (૨૫૮)

# रयणाए ओही गाउअ, चत्तारद्धुडु गुरुलहु कमेणं । पइ पुढवि गाउअद्धं, हायइ जा सत्तमि इगद्धं ॥२५६॥

**પ**હેલી નરકમાં અવધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર ઉત્કૃષ્ટ ચાર ગાઉનું, તથા જઘન્યથી સાડાત્રણ ગાઉનું, ત્યારબાદ બીજીમાં ઉત્કૃષ્ટ ગા ગાઉ, જઘન્ય ૩ ગાઉ, ત્રીજીમાં ઉત્કૃષ્ટ ૩, જઘન્ય ૨૫ ગાઉ, ચોથીમાં ઉત્કૃષ્ટ ૨૫ ગાઉ, જઘન્ય ૨ ગાઉ, પાંચમીમાં ઉત્કૃષ્ટ ૨ ગાઉ, જઘન્ય ૧૫ ગાઉ, છક્રીમાં ઉત્કૃષ્ટ ૧૫, જઘન્ય ૧ ગાઉ અને સાતમીમાં ઉત્કૃષ્ટ ૧ ગાઉ તથા જઘન્ય ભા ગાઉનું અવધિજ્ઞાન સંબંધી ક્ષેત્ર હોય છે. (૨૫૯)

🕸 ત્રીજો મનુષ્યગતિનો અધિકાર અને મોક્ષગતિ વિવરણ 🏶

# गब्भनरतिपलिआऊ, तिगाउ उक्कोसतो जहन्नेणं । मुच्छिम दुहावि अंतमुहु, अंगुलाऽसंखभागतणू ॥२६०॥

**ગ**ર્ભજ મનુષ્યની ઉ૦ આયુષ્યસ્થિતિ ત્રશ પલ્યોષમ, તેમજ ઉ૦ અવગાહના ત્રજ્ઞ ગાઉ હોય છે. ગર્ભજ મનુષ્યોનું જઘન્ય તથા સંમૂચ્છિમ મનુષ્યનું જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ બન્ને પ્રકારનું આયુષ્ય અન્તર્મુહૂર્ત્તનું છે. તથા ગર્ભજ મનુષ્યની જઘન્ય તથા સંમૂચ્છિમ મનુષ્યની જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ બન્ને પ્રકારની અવગાહના અંગુલના અસંખ્યભાગ જેટલી હોય છે. (૨૬૦)

# बारस मुहुत्त गब्भे, इयरे चउवीस विरह उक्कोसो । जम्ममरणेसु समओ, जहण्णसंखा सुरसमाणा ॥२६१॥

**ગ**ર્ભજ મનુષ્યનો ઉપપાતવિરહ તથા ચ્યવનવિરહ ઉત્કૃષ્ટથી બાર મુહૂર્તનો હોય છે, તથા સંમૂચ્છિમ મનુષ્યનો ઉપપાત ચ્યવનવિરહ ચોવીશ મુહૂર્તનો હોય છે. ગર્ભજ-સંમૂચ્છિમ બન્નેનો જઘન્ય ઉપપાત–ચ્યવનવિરહ કાળ એક સમયનો છે, ઉપપાત–ચ્યવન સંખ્યા દેવસમાન અર્થાત્ એક સમયમાં એક બે યાવત્ સંખ્ય જીવો ઉત્પન્ન થાય છે અને ચ્યવે છે. (૨૬૧)

# सत्तममहिनेरइए, तेऊ—वाऊ—असंखनरतिरिए । मुत्तूण सेसजीवा—उष्पञ्जंती नरभवंमि ॥२६२॥

**સા**તમી નરકના જીવો, તેઉકાય, વાયુકાય, તેમજ યુગલિક તિર્થંચ મનુષ્યો સિવાય બધાય દંડકમાંથી અનન્તરપક્ષે જીવો મનુષ્યભવમાં ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. (૨૬૨)

# सुरनेरइएहिं चिय, हवंति हरि-अरिह-चक्कि-बलदेवा । चउविह सुर चक्किवला, वेमाणिअ हुंति हरिअरिहा ॥२६३॥

**વા**સુદેવ-અરિહંત ચકવર્તી અને બલદેવ નિશ્વયે દેવ-નારકમાંથી જ આવેલા હોય છે, ચક્રવર્તી-બલદેવ ચારે પ્રકારના દેવોમાંથી આવી શકે છે. જ્યારે વાસુદેવ તથા અરિહંત દેવભવમાંથી આવેલા હોય તો નિશ્વયે વૈમાનિકમાંથી જ અનંતરપષ્ટ્રે આવેલા હોય. (૨૬૩)

# हरिणो मणुस्सरयणाइं, हुंति नाणुत्तरेहिं देवेहिं । जहसंभवमुववाओ, हयगयएगिंदिरयणाणं ॥२६४॥

**વા**સુદેવના સાત અને ચક્રીના ચૌદરત્નો પૈકી જે મનુષ્યરત્નો છે તે અનુત્તર દેવલોક સિવાય બીજેથી આવેલા જાણવા. બાકીના હાથી, અશ્વ, અને એર્કેન્દ્રિય સાત રત્નોનો ઉપપાત યથાસંભવ જાણવો. (૨૬૪)

# वामपमाणं चक्कं, छत्तं दंडं दुहत्थयं चम्मं । बत्तीसंगुल खग्गो सुवण्णकागिणि चउरंगुलिया ॥२६५॥ चउरंगुलो दुअंगुल, पिहुलो य मणी पुरोहि-गय-तुरया ) सेणावइ गाहावइ, वहुइ त्थी चक्किरयणाइं ॥२६६॥

**ચ**ક્ર. દંડ અને છત્ર રત્નનું પ્રમાણ વામ એટલે ચાર હાથનું હોય છે, ચર્મરત્ન બે હાથનું, ખડ્ગરત્ત્ન બત્રીશ આંગળનું અને સુવર્શ કાકિશી રત્ન ચાર અંગુલનું છે. મણિરત્ન ચાર અંગુલ લાંબું અને બે આંગળ પહોળું હોય છે. એ સાત એકેન્દ્રિયરત્નો છે. પુરોહિત, ગજ, અશ્વ. સેનાપતિ, ગાથાપતિ (ભંડારી), વાર્ધકી એટલે સૂત્રધાર અને સ્ત્રી એમ એકંદર ચક્રવર્તીનાં ચૌદરત્નો છે. (૨૬૫–૨૬૬)

# चउरो आउह-गेहे, भंडारे तिन्नि दुन्नि वेअहे । एगं रायगिहम्मि य, नियनयरे चेव चत्तारि ॥२६७॥ [प्र. म. तं. ६४]

એ ચૌદરત્નો પૈકી ચક્ર, છત્ર, દંડ અને ખડ્ગ એ ચાર રત્ત્નો આયુધશાલામાં ઉત્પન્ન થાય છે, ચર્મ કાકિણી અને મશિ એ ત્રણ રત્ન ભંડારમાં ઉત્પન્ન થાય છે, ગજ અને અશ્વ એ બે રત્નો વૈતાઢ્ય પર્વતના ભૂમિતલમાંથી ભેટશામાં મળે છે, પુરોહિત, સેનાપતિ, ગાથાપતિ અને વાર્ધકી એ ચાર પોતાના નગરમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને એક સ્ત્રી રત્ત્નની રાજમહેલમાં પ્રાપ્તિ થાય છે. (૨૬૭)

### णेसप्पे पंडुए पिंगलए, सव्वरयणमहापउमे ।

काले अ महाकाले, माणवगे तह महासंखे ॥२६८॥ *[प्र. गा. सं. ६५]* 

**નૈ**સર્પ, પાષ્ઠડુક, પિંગલ, સર્વરત્ત્ન, મહાપદ્મ, કાલ, મહાકાલ, માણવક અને મહાશંખ એ ચક્રવર્તીના નવનિધાનો હોય છે. (૨૬૮)

#### जंबूदीवे चउरो, सयाइ वीसुत्तराइं उक्कोसं ।

रेंपणाइ जहण्णं पुण, हुंति विदेहंमि छप्पन्ना ॥२६६॥ [प्र. गा. सं. ६६] જંબૂદીપમાં એક સાથે ઉત્કૃષ્ટથી ૪૨૦ અને જઘન્યથી ૫૬ રત્નો (મહાવિદેહને વિષે) હોય છે. (૨૬૯)

### चकं धणुहं खग्गो, मणी गया तह य होई वणमाला ।

### संखो सत्त इमाइं, रयणाइं वासुदेवस्स ॥२७०॥

**ચક**, ધનુષ્ય, ખડ્ગ, મશિ, ગદા તથા વનમાળા અને શંખ એ સાત વાસુદેવનાં રત્ત્નો હોય છે. (૨૭૦)

# संखनरा चउसु गइसु, जंति पंचसु वि पढमसंघयणे । इग दु ति जा अठ्ठसयं, इगसमए जंति ते सिद्धि ॥२७१॥

**સં**ખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળા મનુષ્યો મરીને ચારે ગતિમાં જાય છે પરંતુ જે પ્રથમ સંઘયલવાળા છે તે ચારગતિ ઉપરાંત પાંચમી સિદ્ધિગતિમાં પણ જાય છે. એક સમયમાં એક. બે. ત્રણ યાવત્ ૧૦૮ સુધી મોક્ષે જઈ શકે છે. (૨૭૧)

# वीसित्थी दस नपुंसग, पुरिसहृद्वसयं तु एगसमएणं । सिज्झइ गिहि अन्न सलिंग, चउ दस अट्टाहिअसयं च ॥२७२॥

**સ્ત્રી** વેદે ઉત્કૃષ્ટથી એક સમયમાં વીશ મોક્ષે જાય, નપુંસકવેદે દશ, પુરુષવેદે એક સમયમાં ૧૦૮ મોક્ષે જાય, લિંગમાં--ગૃહસ્થવિંગમાં એક જ સમયમાં ૪, અન્ય તાપસાદિના વિંગમાં ૧૦ અને સ્વ-સાધુલિંગમાં ૧૦૮ મોક્ષે જાય. (૨૭૨)

## गुरु लहु मज्झिम दो चउ, अइसयं उहुऽहोतिरिअलोए । चउबावीसद्वसयं, दु समुद्दे तित्रि सेसजले ॥२७३॥

**ઉ**ત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા એક સમયમાં ૨, જઘન્ય અવગાહનાવાળા ૪, અને મધ્યમ અવગાહનાવાળા એક સમયમાં ૧૦૮ મોક્ષે જાય, ઊર્ધ્વલોકમાં ૪, અધોલોકમાં ૨૨, અને તિચ્છલોકમાં એક સમયમાં ૧૦૮ મોક્ષે જાય. સમુદ્રમાં ૨, નદી વગેરે શેષ જલમાં એક સમયમાં ૩ મોક્ષે જાય. (૨૭૩)

> नरयतिरियागया दस, नरदेवगईओ वीस अट्ठसयं । दस रयणासकस्वालुयाउ, चउ पंकभूदगओ ॥२७४॥ छच्च वणस्सइ दस तिरि, तिरिल्थि दस मणुअवीसनारीओ । असुराइवंतरा दस, पण तद्देवीओ पत्तेअं ॥२७५॥ जोइ दस देवी वीसं, विमाणि अट्ठसय वीस देवीओ । तह पुंवेएहिंतो, पुरिसा होऊण अट्ठसयं ॥२७६॥ सेसट्टभंगएसुं, दस दस सिज्झंति एगसमयम्मि । विरहो छमास गुरुओ, लहु समओ चवणमिह नत्थि ॥२७७॥

નરકગતિ તથા તિર્યંચગતિમાંથી અનન્તરપશે મનુષ્ય થયેલા મોક્ષે જાય તો એક સમયમાં ૧૦, મનુષ્યમાંથી મનુષ્ય થયેલા વીશ અને દેવગતિમાંથી મનુષ્યપશે થયેલા એકસમયમાં ૧૦૮ મોક્ષે જાય. રત્નપ્રભા, શર્કરાપ્રભા, અને વાલુકાપ્રભામાંથી આવેલા ૧૦ મોક્ષે જાય. ચોથી પંકપ્રભા, પૃથ્વીકાય તથા અપૂકાયમાંથી આવેલા એક સમયમાં ૪, વનસ્પતિમાંથી આવેલા ૬, તિર્યંચમાંથી આવેલા ૧૦, તિર્યંચની સ્ત્રીમાંથી આવેલા ૧૦, મનુષ્ય તથા મનુષ્ય સ્ત્રીપણામાંથી આવેલા એક સમયમાં ૨૦, ભવનપતિ વ્યત્તરમાંથી આવેલા ૧૦, તેમની દેવીઓમાંથી આવેલા ૫, જ્યોતિષીમાંથી આવેલા ૧૦, તેમની સ્ત્રીઓમાંથી આવેલા ૨૦, વૈમાનિકમાંથી આવેલા ૧૦ અને વૈમાનિકની સ્ત્રીઓમાંથી આવેલ એક સમયમાં ઉત્કૃષ્ટથી ૨૦ મોક્ષે જાય. પુરુષવેદમાંથી પુરુષ મનુષ્ય થયેલા એક સમયમાં ૧૦૮ અને પુરુષમાંથી સ્ત્રી, પુરુષમાંથી નપુંસક વગેરે બાકીના આઠ ભાંગામાં એક સમયે દશ–દશ મોક્ષે જાય છે. સિદ્ધિગતિનો ઉત્કૃષ્ટ ઉપપાત વિરહકાળ છ માસનો અને જ્યન્ય વિરહકાળ એક સમયનો છે. સિદ્ધિગતિમાં ગયા પછી ચ્યવન થતું નથી. (૨૭૪ થી ૨૭૭)

> अड सग छ पंच चउ तिन्नि, दुन्नि इको य सिज्झमाणेसु । वत्तीसाइसु समया, निरंतरं अंतरं उवरिं ॥२७८॥ बत्तीसा अडयाला, सट्ठी बाक्तरी य अवहीओ । चुलसीई छन्नउई, दुरहिअमटुत्तरसयं च ॥२७६॥

એક બે વાવત્ બત્રીશ સુધી જીવો મોક્ષે જાય તો ઉપરા ઉપરી આઠ સમય સુધી જાય, ત્યારબાદ સમયોદિનું અવશ્ય અંતર પડે, એ પ્રમાણે આગળ પણ સમજવું. ૩૩ થી ૪૨ સુધી ઉપરાઉપરી મોક્ષે જાય તો સાત સમય સુધી, ૪૯ થી ૬૦ સુધી જીવો ઉપરા ઉપરી મોક્ષે જાય તો છ સમય સુધી, ૬૧ થી ૭૨ સુધી મોક્ષે જાય તો પાંચ સમય સુધી, ૭૩ થી ૮૪ સુધી મોક્ષે જાય તો ચાર સમય સુધી, ૮૫ થી ૯૬ સુધી મોક્ષે જાય તો ત્રણ સમય સુધી, ૯૭ થી ૧૦૨ સુધી મોક્ષે જાય તો ઉપરા ઉપરી બે સમય સુધી અને ૧૦૩ થી ૧૦૮ સુધી મોક્ષે જાય તો એક સમય સુધી મોક્ષે જાય. પછી સમયાદિનું અવશ્ય અંતર પડે. (૨૭૮–૨૭૯)

### पणयाललक्खजोयण-विक्खंभा सिद्धसिल फलिहविमला । तदुवरिगजोअणंते, लोगंतो तत्थ सिद्धडिई ॥२८०॥

**પી**રતાલીશ લાખ યોજન લાંબી પહોળી સ<del>ક</del>ટિકરત્નના સરખી નિર્મળ **સિદ્ધશિલા** છે, તેના ઉપર એક યોજનને અંતે લોકનો છેડો છે, સિદ્ધની ત્યાં સ્થિતિ છે. (૨૮૦)

## बहुमज्झदेसभाए, अट्टेव य जोयणाइ बाहल्लं । चरिमंतेसु य तणुई, अंगुलसंखेज्जई भागं ॥२८९॥ [प्र. गा. सं. ६७] આ સિદ્ધશિલાનો મધ્યભાગ આઠ યોજનની જાડાઈનાળો છે, અને ત્યાંથી ચારે બાજુનો ભાગ ઓછો થતાં

યતાં તદ્દન છેડાના ભાગે અંગુલના સંખ્ય ભાગ જેટલી સિદ્ધશિલા પાતળી છે. (૨૮૧)

#### तिन्नि सया तित्तीसा, धणुत्तिभागो य कोसछब्भागो ।

**ં પરમોગાદોડ્યં, તો તે कોસસ્સ છલ્માગો !**!ર**੮**ર!! *[प्र. गा. सं. ६੮]* ત્રણસો તેત્રીશ ધનુષ્ય અને એક ધનુષ્યનો ત્રીજો ભાગ અથવા બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો એક ગાઉનો છઠો ભાગ જેવડો હોય તેટલા પ્રમાણની સિદ્ધના જીવોની ઉત્કષ્ટ અવગાહના હોય છે. (૨૮૨)

#### एगा य होइ रयणी, अट्ठेव य अंगुलेहिं साहीया ।

**एसा खलु सिद्धाणं, जहज्ञ ओगाहणा भणिया ॥२୯३॥** [प्र. गा. सं. ६६] એક હાથ અને ઉપર આઠ અંગુલ અધિક જેટલી સિદ્ધોની જઘન્ય અવગાહના હોય છે. (૨૮૩) અહીંથી ચોથો તિર્યચગતિ અંગેનો અધિકાર શરૂ થાય છે.

### बावीस-सग-ति-दसवाससहसऽगणि तिदिण बेंदिआईसु । बारस वासुणपण दिण, छ मास तिपलिअट्टिई जिट्टा ॥२८४॥

**પૃ**થ્વીકાયજીવોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ૨૨૦૦૦ વર્ષનું, અપુકાયનું ૭૦૦૦ વર્ષનું, વાયુકાયનું ૩૦૦૦ વર્ષનું વનસ્પતિકાયનું ૧૦૦૦૦ વર્ષનું અને તેઉકાયનું ત્રજ્ઞ અહોરાત્રનું આયુષ્ય છે. બેઇન્દ્રિયનું ૧૨ વર્ષનું, તેઇન્દ્રિયનું ૪૯ દિવસનું, ચઉરિન્દ્રિયનું ૬ માસનું અને પંચેન્દ્રિયતિર્યંચનું ત્રજ્ઞપલ્યોપમનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય છે. (૨૮૪)

## सण्हा य सुद्ध-वालुअ, मणोसिल सक्करा य खरपुढवी । इग-बार चउद-सोलस-ऽठारस-बावीससमसहसा ॥२८५॥

શ્લક્ષ્ક્ષ કોમળ માટીનું એક હજાર વર્ષનું, શુદ્ધ નીચેની માટીનું બાર હજાર વર્ષનું, રેતીરૂપ માટીનું ચૌદ

હજાર વર્ષનું, મણસીલ તથા પારાનું સોળ હજાર વર્ષનું, પથ્થરના ગાંગડાનું અઢાર હજાર વર્ષ અને શિલાઓનું બાવીશ હજાર વર્ષનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય છે. (૨૮૫)

## गब्भभुअजलयरोभय, गब्भोरग पुव्वकोडि उकोसा । गब्भचउप्पयपक्खिसु, तिपलिअपलिआअसंखंसो॥२८६॥

**ગ**ર્ભજ ભુજપરિસર્પ, સંમૂર્ચિઝમ--ગર્ભજ બન્ને પ્રકારના જલચર અને ગર્ભજ ઉરપરિસર્પનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય પૂર્વક્રોડ વર્ષનું છે. ગર્ભજ ચતુષ્પદનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ત્રણ પલ્યોપમ અને ગર્ભજ ખેચરનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય પલ્યોપમનો અંસંખ્યાતમો ભાગ છે. (૨૮૬)

### पुव्वस्स उ परिमाणं, सयरि खलु वासकोडिलक्खाओ । छण्पन्नं च सहस्सा, बोद्धव्वा वासकोडीणं ॥२८७॥

સીત્તેરલાખ કોડ અને છપ્પન હજાર કોડ (૭૦૫૬૦૦૦૦૦૦૦૦૦) વર્ષનું એક પૂર્વ થાય છે. (૨૮૭)

# सम्मुच्छिपणिदिअथलखहयरुरगभुअग जिठ्ठठिइ कमसो ।

#### वाससहस्सा चुलसी, बिसत्तरि तिपण्ण बायाला ॥२८८॥

**સં**મૂચિંગ્મ સ્થલચરની ઉત્કૃષ્ટ ૮૪૦૦૦ વર્ષ આયુષ્યસ્થિતિ, સંમૂચિંગમખેચરની ૭૨૦૦૦ વર્ષ, સંમૂચિંગમ ઉરપરિસર્પની ૫૩૦૦૦ વર્ષ અને સંમૂચિંગમ ભુજપરિસર્પની ૪૨૦૦૦ વર્ષની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય સ્થિતિ છે. [સંમૂચિંગમ જલચરની પૂર્વકોડ પ્રમાણ સ્થિતિ પ્રથમ કહી છે.] (૨૮૮)

# एसा पुढवाईणं, भवट्टिई संपयं तु कायट्टिई । चउएगिंदिसु नेया, ओसप्पिणिओ असंखेजा ॥२८६॥ ताउ वणम्मि अणंता, संखिजा वाससहस विगलेसु । पंचिंदितिरिनरेसु, सत्तद्वभवा उ उक्कोसा ॥२६०॥

**આ** સ્થિતિ જે કહી તે પૃથ્વીકાય વગેરેની ભવસ્થિતિ કહી, હવે કાયસ્થિતિ કહે છેઃ--પૃથ્વી, પાશી, અગ્નિ, અને વાયુ એ ચાર એકેન્દ્રિયોને વિષે અસંખ્યાતી ઉત્સર્પિશી અવસર્પિશી પ્રમાણ કાયસ્થિતિ છે, વનસ્પતિકાયમાં અનન્ત ઉત્સર્પિશી--અવસર્પિશી પ્રમાણ કાયસ્થિતિ છે, વિકલેન્દ્રિયમાં સંખ્યાતા હજાર વર્ષ, અને પંચેન્દ્રિયતિર્યંચ મનુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ કાયસ્થિતિ સાત આઠ ભવ જેટલી છે. (૨૮૯--૨૯૦)

# सब्वेसिंपि जहन्ना, अंतमुहुत्तं भवे अ काए य । जोअणसहस्समहिअं, एगिंदिअदेहमुक्कोसं ॥२६१॥ बितिचउरिंदिसरीरं, बारसजोअणतिकोसचउकोसं । जोयणसहस पणिंदिअ, ओहे वोच्छं विसेसं तु ॥२६२॥

એકેન્દ્રિયથી લઈ પંચેન્દ્રિય સુધીના સર્વ તિયંચોની જઘન્પ ભવસ્થિતિ [આયુષ્ય] અને કાયસ્થિતિ અન્તર્મુહૂર્ત પ્રમાશ છે. એકેન્દ્રિયનું શરીર ઉત્કૃષ્ટથી હજાર યોજનથી કંઈક અધિક મોટું છે. બેઇન્દ્રિયનું બાર યોજનનું, તેઇન્દ્રિયનું ત્રક્ષ ગાઉનું, ચઉરેન્દ્રિયનું એક યોજન–ચાર ગાઉનું ઉત્કૃષ્ટ શરીર પ્રમાણ છે. પંચેન્દ્રિયનું એક હજાર યોજનનું છે. આ સામાન્યથી વાત કહી, તેમાં જે કાંઈ વિશેષ છે તે આગળ કહેવાય છે. (૨૯૧–૨૯૨)

# अंगुलअसंखभागो, सुहुमनिगोओ असंखगुण वाउ । तो अगणि तओ आऊ, तत्तो सुहुमा भवे पुढवी ॥२६३॥ तो बायरवाउगणी, आऊ पुढवी निगोअ अणुकमसो । पत्तेअवणसरीरं, अहिअं जोयणसहस्सं तु ॥२६४॥

**સ**વૈથી નાનું શરીર (લબ્પિઅપર્યાપ્ત) સૂક્ષ્મનિગોદનું પરંતુ અંગુલના અસંખ્ય ભાગ જેવડું, તેના કરતાં સૂક્ષ્મ વાયુકાયનું અસંખ્યગુજ્ઞ મોટું (છતાં અંગુલના અસંખ્ય ભાગ જેવડું), તેનાથી સૂક્ષ્મ અગ્નિકાયનું અસંખ્યગજ્ઞું મોટું, તેનાથી સુક્ષ્મ અપૂકાયનું અસંખ્યગુજ્ઞ મોટું, તેથી સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાયનું અસંખ્યગુજ્ઞ મોટું, તેનાથી બાદર વાયુકાયનું અસંખ્યગુજ્ઞ, તેથી બાદર અગ્નિનું અસંખ્યગુજ્ઞ, તેથી બાદર અપૂકાયનું અસંખ્યગુજ્ઞ, તેથી બાદર પૃથ્વીનું અસંખ્યગુજ્ઞ, અને તેથી બાદર નિગોદનું શરીર અસંખ્યગુજ્ઞ, તેથી બાદર અપૂકાયનું અસંખ્યગુજ્ર, તેથી બાદર પૃથ્વીનું અસંખ્યગુજ્ઞ, અને તેથી બાદર નિગોદનું શરીર અસંખ્યગુજ્ઞ, મોટું છે. છતાં દરેકમાં અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ જ સમજવો. અસંખ્યાતાના અસંખ્યાતા ભેદો હોવાથી આ બાબતમાં કોઈ જાતનો વિરોધ આવશે નહિ, તથા પ્રત્યેક વનસ્પતિનું એક હજાર યોજનથી કાંઈક અધિક શરીરપ્રમાજ્ઞ છે. (૨૯૩–૨૯૪)

## उस्सेहंगुलजोअण--सहस्समाणे जलासए नेयं । तं वल्लिपउमयमुहं--अओ परं पुढवीरूवं तु ॥२६५॥

**ઉ**ત્સેધાંગુલના માપથી એક હજાર યોજન ઉંડા જલાશયોમાં વર્તતી વેલ--પદ્મ--વગેરે વનસ્પતિની અપેક્ષાએ આ શરીરનું પ્રમાણ સમજવું, તેથી વધુ ઉંડા જલાશયોમાં તે વનસ્પતિનો નીચેનો ભાગ પૃથ્વીકાયમય જાણવો. (૨૯૫)

# बारसजोअण संखो, तिकोस गुम्मी य जोयणं भमरो । मुच्छिमचउपयभुअगुरग, गाउयधणुजोअणपुहुत्तं ॥२६६॥

બાર યોજનનો શંખ, ત્રશ ગાઉનો કાનખજુરો, એક યોજનનો ભમરો, વગેરે બેઇન્ડિયાદિ જીવોનું શરીર પ્રમાશ [પ્રાયઃ અઢીદ્વીપ બહારના દ્વીપ-સમુદ્રોમાં] જાણવું. સંમૂચ્છિમ ચતુષ્પદનું ઉત્કૃષ્ટ શરીર બેથી નવ ગાઉનું, સંમૂચ્છિમ ભૂજપરિસર્પનું બેથી નવ ધનુષ્યનું અને સંમૂચ્છિમ ઉરપરિસર્પનું ઉત્કૃષ્ટ શરીર બેથી નવ યોજનનું હોય છે. (૨૯૬)

# गब्भचउप्पय छग्गाउआइं, भुअगा उ गाउअपुहत्तं । जोअणसहस्समुरगा, मच्छाउभए वि अ सहस्सं ॥२६७॥ पक्खिदुगधणुपुहत्तं, सव्वाणंगुलअसंखभाग लहू ॥२६७<mark>२</mark>॥

**ગ**ર્ભજચતુષ્પદનું ઉત્કૃષ્ટ શરીર છ ગાઉનું, ગર્ભજભૂજપરિસર્પનું બેથી નવ ગાઉનું, અને ગર્ભજ ઉરપરિસર્પનું એક હજાર યોજનનું ઉત્કૃષ્ટ શરીર હોય છે. ગર્ભજ-સંપૂર્ચિંછમ બન્ને પ્રકારના જલચરનું પજ્ઞ ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન એક હજાર યોજનનું અને સંપૂર્ચિંછમ ગર્ભજ બન્ને પ્રકારના ખેચરનું ઉત્કૃષ્ટ શરીર પ્રમાજ્ઞ બેથી નવ ધનુષ્યનું છે, તિર્ધયોનું જઘન્ય શરીર સર્વનું અંગુલના અસંખ્યાત ભાગ પ્રમાજ્ષ જાજ્ઞવું. (૨૯૭–૨૯૭<sup>-</sup><sub>7</sub>)

### विरहो विगलासन्नीण, जम्ममरणेसु अंतमुहू ॥२६८॥

गब्भे मुहुत्त बारस, गुरुओ लहु समय संख सुरतुल्ला । अणुसमयमसंखिजा, एगिंदिअ हुंति अ चवंति ॥२६६॥

## वणकाइओ अणंता, एकेकाओ वि जं निगोआओ । निच्चमसंखो भागो, अणंतजीवो चयइ एइ ॥३००॥

**બે**ઇન્દ્રિય-તેઇન્દ્રિય-ચઉરિન્દ્રિય અને અસંજ્ઞી અર્થાત્ સંમૂચ્છિમ પંચેન્દ્રિયનો ઉત્કૃષ્ટ ઉપપાત ચ્યવન વિરહકાળ અન્તર્મુહૂર્તનો જાણવો. ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચનો ઉપપાત-ચ્યવન વિરહકાળ ઉત્કૃષ્ટથી બાર મુહૂર્તનો જાણવો. [એકેન્દ્રિયોમાં સમયે સમયે ઉત્પત્તિ તથા ચ્યવન અસંખ્ય જીવોનું ચાલુ હોવાથી ત્યાં તે સંબંધી વિરહકાળ છે જ નહીં) એક સમયમાં ઉપપાત સંખ્યા તથા એક સમયમાં ચ્યવન સંખ્યા દેવના દ્વારમાં જે પ્રમાણે કહેલ છે તે પ્રમાણે અર્થાત્ અસંખ્યાતી જાણવી. ઉપપાત-ચ્યવન સંખ્યા સંબંધી એકેન્દ્રિયમાં વિચારતાં નિગોદ (સાધારણ વનસ્પતિ) સિવાય બાકીના પૃથ્વીકાયાદિ સ્થાનોમાંથી પ્રતિસમય અસંખ્ય જીવો ચ્યવે છે અને અસંખ્ય તેમાં ઉત્પન્ન થાય છે. સાધારણ વનસ્પતિમાંથી અનંત જીવો ચ્યવે છે અને અનન્ત ઉત્પન્ન થાય છે, કારણકે અસંખ્યાતી નિગોદ પૈકી પ્રત્યેક નિગોદનો અસંખ્યાતમો ભાગ નિરંતર ચ્યવે છે અને તેમાં બીજો નવો ઉત્પન્ન થાય છે. (૨૯૮--૨૯૯–૩૦૦)

# गोला य असंखिञ्जा, अस्संखनिगोअओ हवइ गोलो । एकेकंमि निगोए, अणंत जीवा मुणेयव्वा ॥३०१॥

**નિ**ગોદના ગોળા અસંખ્યાતા છે, એક એક ગોળામાં અસંખ્ય નિગોદ છે અને એક એક નિગોદમાં અનન્ત અનન્ત જીવો છે. (૩૦૧)

## अत्यि अणंता जीवा, जेहिं न पत्तो तसाइपरिणामो । उप्पजंति चयंति य, पुणोवि तत्येव तत्येव ॥३०२॥

**એ**વા અનન્ત જીવો છે કે જેઓ અનન્તો કાલ વ્યતીત થવા છતાં ત્રસાદિ પરિશામ પામ્યા નથી કારણકે અનાદિકાલથી અવ્યવહારરાશિમાં છે, મરણ પામીને ત્યાંને ત્યાં જ વારંવાર ઉત્પત્ર થાય છે. (૩૦૨)

## सब्वोऽवि किसलओ खलु, उग्गममाणो अणंतओ भणिओ । सो चेव विवहृंतो, होइ परित्तो अणंतो दा ॥३०३॥

**સ**ર્વ વનસ્પતિઓને ઉગવાની પ્રાથમિક અવસ્થા જેને અંકુર—કોંટો ફુટ્યો અથવા પાંદડાની અપેક્ષાએ કિશલય—કુંપળ કહેવામાં આવે છે તે અવસ્થામાં તે સર્વ વનસ્પતિ અનન્તકાય હોય છે અને ત્યારબાદ આગળની અવસ્થામાં વધતાં વધતાં પ્રત્યેક હોય તે પ્રત્યેક થાય અને સાધારણ હોય તો સાધારણ વનસ્પતિ થાય છે. (૩૦૩)

## जया मोहोदओ तिव्वो, अन्नाणं सुमहब्भयं । पेलवं वेअणीयं तु, तया एगिंदिअत्तणं ॥३०४॥

**તી**વ્રમોહનો ઉદય, મહાભયંકર અજ્ઞાન–જડતા અને અસાર અશાતાનો ઉદય થવાનો હોય ત્યારે એકેન્દ્રિયપશું મળે છે. (૩૦૪)

> तिरिएसु जंति संखाउ--तिरिनरा जा दुकप्पदेवा उ । पञ्जत्तसंखगब्भय-बायरभूदगपरित्तेसुं ॥३०५॥ तो सहसारंतसुरा, निरया य पञ्जत्तसंखगब्भेसु । संखपणिंदिअतिरिआ, मरिउं चउसु वि गइसु जंति ॥३०६॥

## थावर विगला नियमा, संखाउअ तिरिनरेसु गच्छंति । विगला लभेज विरइं, सम्मंपि न तेउवाउचुआ ॥३०७॥

સંખ્યાતવર્ષના આયુષ્યવાળા એકેન્દ્રિયાદિ તિર્યચો તથા મનુષ્યો–તિર્યચપશ્ને ઉત્પન્ન થઈ શકે છે,

**સૌ**ધર્મ-ઇશાન દેવલોક સુધીના દેવો પર્યાપ્તા ગર્ભજ સંખ્યવર્ષાયુષી પંચેન્દ્રિય તિર્પંચોમાં તથા પર્યાપ્તા બાદર પૃથ્વી-પાણી વનસ્પતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. સનત્ કુમારથી સહસ્રાર સુધીના દેવો સંખ્યવર્ષાયુષી ગર્ભજ પર્યાપ્તા પંચેન્દ્રિય તિર્પંચમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે. સંખ્યાત વર્ષાયુષી પંચેન્દ્રિય તિર્યંચો મરીને ચારે ગતિમાં જઈ શકે છે, પાંચ સ્થાવરો અને વિકલેન્દ્રિયો નિશ્વયે સંખ્યાત વર્ષાયુષી તિર્યંચ તથા મનુષ્યમાં જ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. વિકલેન્દ્રિયો (ઉપલક્ષણથી-પૃથ્વી-પાણી અને વનસ્પતિ પણ) મનુષ્યમાં જાય તો સર્વવિરતિ અને યાવત્ મોક્ષનો લાભ મેળવી શકે છે, પરંતુ તેઉકાય-વાઉકાયમાંથી નીકળીને અનંતર મનુષ્ય થયેલો સમ્પકૃત્વનો લાભ પણ, પામી શકતો નથી. (૩૦૫–૩૦૬–૩૦૭)

### पुढवीदगपरित्तवणा, बायरपञ्जत्त हुंति चउलेसा । गब्भयतिरिअनराणां, छल्लेसा तिन्नि सेसाणं ॥३०८॥

**બા**દરપર્યાપ્તા—પૃથ્વી—પાણી અને વનસ્પતિમાં પ્રથમની ચાર લેશ્યાઓ હોય છે. ગર્ભજ તિર્યંચ તથા—ગર્ભજ મનુષ્યને છએ લેશ્યાઓ હોય છે અને બાકીના તેઉકાય—વાઉકાય—વિકલેન્દ્રિય વગેરે તથા સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાયાદિમાં પ્રથમની ત્રણ લેશ્યા હોય છે. (૩૦૮)

> अंतमुहुत्तम्मि गए, अंतमुहुत्तम्मि सेसए चेव । लेसाहिं परिणयाहिं, जीवा वर्चति परलोयं ॥३०६॥ [प्र. गा. सं. ७०] तिरिनरआगामिभवल्लेसाए अइगए सुरा निरया । पुन्वभवलेससेसे, अंतमुहत्ते मरणमिति ॥३१०॥

**દે**વ--નરકગતિમાં જવાવાળા તિર્થય--મનુષ્યોને આવતા ભવની લેશ્યાનું અન્તર્મુહૂર્ત આ ભવમાં વ્યતિકાન્ત થયા બાદ અને તિર્થચ--મનુષ્યગતિમાં ઉત્પન્ન થનારા દેવ--નારકોને ચાલુ ભવની લેશ્યા અન્તર્મુહૂર્ત જેટલી બાકી રહે તે અવસરે તે તે લેશ્યાઓથી પરિશત થએલા આત્માઓ પરલોકમાં જાય છે. ૩૧૦ મી ગાથાનો ભાવાર્થ આમાં આવી ગયો છે. (૩૦૯--૩૧૦)

### अंतमुहुत्तठिईओ, तिरिअनराणं हवंति लेसाओ । चरमा नराण पुण नव-वासूणा पुव्वकोडी वि ॥३१९॥

**તિ**ર્યંચ તથા મનુષ્યોને લેશ્યાનો કાળ અન્તમુંહૂર્ત્તનો છે. અર્થાત્ અન્તર્મુહૂર્ત્તે લેશ્યાઓ બદલાય છે. છેલ્લી શુક્લલેશ્યાનો કાળ જેમને નવમે વર્ષે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયેલું છે તેવા પૂર્વક્રોડ વર્ષના આયુષ્યવાળા મનુષ્યની અપેક્ષાએ નવ વર્ષ ન્યૂન પૂર્વક્રોડ વર્ષ જેટલો છે. (૩૧૧)

### तिरिआण वि ठिइपमुहं, भणिअमसेसं पि संपयं वुच्छं । अभिहिअदारब्भहिअं, चउगइजीवाणं सामन्नं ॥३१२॥

**એ** પ્રમાણે તિયંચોની આયુષ્યસ્થિતિ વગેરે બધા કહેવા યોગ્ય દ્વારો કહ્યાં, હવે દેવ, નારક, મનુષ્ય અને તિર્યંચ એ ચારે ગતિને અંગે જુદું જુદું કહેવામાં આવતાં જે કાંઈ બાકી રહેલ છે તે ચારે ગતિ આશ્રયી સામાન્યથી પ્રકીર્શ અધિકાર કહે છે. (૩૧૨) 🕸 ચારેગતિ સાથે સંબંધ ધરાવતી વિવિધ બાબતો 🏶

## देवा असंखनरतिरि, इत्थीपुंवेअ गब्भनरतिरिआ । संखाउआ तिवेआ, नपुंसगा नारयाईआ ॥३१३॥

**દે**વો--યુગલિક એવા મનુષ્ય--તિર્યચોમાં **શ્રીવેદ** તથા **પુરુષવેદ** એમ બે જ વેદો છે. વળી સંખ્યવર્ષના આયુષ્યવાળા ગર્ભજમનુષ્ય--અને તિર્યચોમાં **શ્રી-પુરુષ અને નપુંસક** એમ ત્રક્ષે વેદો હોય છે અને બાકીના નારકી એકેન્દ્રિય, વિકલેન્દ્રિય, અર્સજ્ઞિપંચેન્દ્રિય વગેરે બધાય એક **નપુંસક** વેદવાળા જ છે. (૩૧૩)

## आयंगुलेण वत्थुं, सरीरमुस्सेहअंगुलेण तहा । नगपुढविविमाणाई, मिणसु पमाणंगुलेण तु ॥३१४॥

**ક્**વો–તલાવ વગેરે **આત્માંગુલ** (જે યુગમાં જે અંગુલનું પ્રમાણ હોય તે) વડે માપવાં, શરીરનું પ્રમાણ **ઉત્સેધાંગુલ**થી માપનું અને પર્વત–પૃથ્વી વિમાન વગેરે પદાર્થો **પ્રમાણાંગુલ** વડે માપવા. (૩૧૪)

> सत्थेण सुतिक्खेण वि, छित्तुं भित्तुं व जं किर न सका । तं परमाणुं सिद्धा, वयंति आइ पमाणाणं ॥३१५॥ परमाणू तसरेणू, रहरेणू वालअग्ग लिक्खा य । जूअ जवो अट्टगुणो, कमेण उस्सेहअंगुलयं ॥३१६॥ अंगुलछकं पाओ, सो दुगुण विहत्थी सा दुगुण हत्थो । चउहत्थं धणु दुसहस, कोसो ते जोअणं चउरो ॥३१७॥

**તી**ક્ષ્સ શસ્રવડે પક્ષ જેનું છેદન ભેદન કિંવા બે ભાગ ન થઈ શકે તેને વ્યાવહારિક **પરમાણુ** કહેવાય છે અને સર્વ પ્રમાણોની તે આદિ ગણાય છે. એવા આઠ પરમાણુનો એક **ત્રસરેણુ**, આઠ ત્રસરેણુનો એક **રથરેણુ**, આઠ રથરેણુનો એક **વાલાગ્ર**, આઠ વાલાગ્રની એક **લીંખ,** આઠ લીંખની એક **જૂન્યૂકા**, આઠ જૂનો એક જવ અને આઠ જવનો એક **ઉત્સેધાંગુલ** થાય. છ અંગુલનો એક **પાદ,** બે પાદની એક **વેંત,** બે વેંતનો એક **હાથ,** ચાર હાથનો એક **ધનુષ્ય,** બે હજાર ધનુષ્યનો એક **કોશ-ગાઉ,** અને ચાર ગાઉનું એક **યોજન** થાય છે. (૩૧૫–૩૧૬–૩૧૭)

## चउसयगुणं पमाणं—गुलमुस्सेहंगुलाउ बोधव्वं । उस्सेहंगुल दुगुणं, वीरस्सायंगुलं भणियं ॥३१८॥

**ઉ**ત્સેધાંગુલથી પ્રમાશાંગુલ (લંબાઈમાં) ચારસોગણું છે, (અને વિષ્કંભમાં અઢીગણું છે); તથા વીરભગવંતનું અંગુલ ઉત્સેધાંગુલથી બમણું–મોટું છે. (૩૧૮)

> पुढवाइसु पत्तेअं, सगवणपत्तेअणंत दस चउदस । विगले दु दु सुरनारयतिरि, चउ चउ चउदस नरेसु ॥३१६॥ जोणीण होंति लक्खा, सब्वे चुलसी इहेव घिप्पंति । समवण्णाइसमेआ, एगत्तेणेव सामन्ना ॥३२०॥

Ŷ

**પૃ**થ્વી–પાશી અગ્નિ અને વાયુકાયમાં એ પ્રત્યેકની સાત–સાત લાખ જીવાયોનિ છે, પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં દશ

લાખ અને સાધારણ–વનસ્પતિકાયમાં ચૌદ લાખ જીવાયોનિ છે. બેઇન્દ્રિય–તેઇન્દ્રિય–ચઉરિન્દ્રિય એ ત્રણેમાં બે બે લાખ, નારક–તિર્યચમાં ચાર ચાર લાખ, તથા મનુષ્યમાં ચૌદ લાખ જીવાયોનિ છે. બધી થઈને ચોરાશી લાખ જીવાયોનિ છે. અનન્ત જીવોને ઉત્પન્ન થવાના સ્થાન અનંત હોવા જોઈએ છતાં ચોરાશી લાખ જીવાયોનિ જે કહેલ છે તે–ઉત્પન્ન થવાનાં સ્થાન જુદા–જુદા હોય છતાં જે જે સ્થાનોનાં વર્શ ગંધ રસ સ્પર્શ સરખાં હોય તે બધાયને એક જીવાયોનિ શાસ્ત્રમાં ગણેલ છે. (૩૧૯–૩૨૦)

> एगिंदिएसु पंचसु, बार सग ति सत्त अट्टवीसा य । विअलेसु सत्त अड नव, जलखहचउपयउरगभुअगे ॥३२१॥ अद्धतेरस बारस, दस दस नवगं नरामरे नरए । बारस छवीस पणवीस, हुंति कुलकोडिलक्खाइं ॥३२२॥ इग कोडि सत्तनवई, लक्खा सद्घा कुलाण कोडीणं ॥३२२<mark>२</mark>॥

**હ**વે **કુલકોટી** કહેવાય છે કે– પૃથ્વીકાયની બારલાખ, અપ્કાયની સાતલાખ, તેઉકાયની ત્રજ્ઞલાખ, વાયુકાયની સાતલાખ, વનસ્પતિકાયની અજીવીશ લાખ, બેઇન્દ્રિયની સાત લાખ, તેઇન્દ્રિયની આઠલાખ, ચઉરિન્દ્રિયની નવ લાખ, જલચરની સાડાબારલાખ, ખેચરની બારલાખ, ચતુષ્પદની દશલાખ, ઉરપરિસર્પની દશલાખ, ભુજપરિસર્પની નવલાખ, મનુષ્યની બારલાખ, દેવતાની છવ્વીસલાખ, અને નારકીની પચીશલાખ કુલકોટી છે. એકંદર સર્વ જીવોની એકક્રોડ અને સાડી સત્તાણું લાખ [૧૮૭૫૦૦૦૦] કુલકોટી છે. (૩૨૧–૩૨૨<sup>૧</sup>)

# संवुडजोणि सुरेगिंदिनारया, विअड विगल गब्भूभया ॥३२३॥ अचित्तजोणि सुरनिरय, मीस गब्भे तिभेअ सेसाणं । सीउसिण निरय सुरगब्भ, मीसे तेउसिण सेस तिहा ॥३२४॥

**દે**વો, એકેન્દ્રિયો અને નારકો **સંવૃત્ત** યોનિવાળાં છે, વિકલેન્દ્રિય **વિવૃત્ત** યોનિવાળાં છે, તથા ગર્ભજ **સંવૃત્ત-વિવૃત્ત** બન્ને પ્રકારની યોનિવાળાં છે, દેવનારકો **અચિત્ત** યોનિવાળાં, ગર્ભજ **મિશ્ર-સચિત્તાચિત્ત** યોનિવાળાં અને બાકીના જીવો ત્ર**ક્ષે પ્રકાર**ની યોનિવાળાં છે, નારક જીવો **શીત** તથા **ઉખ્લ** યોનિવાળાં, દેવતાઓ તથા ગર્ભજ જીવો **શીતોષ્ણ**યોનિવાળાં, તેઉકાય **ઉષ્ણ**યોનિવાળાં, અને બાકીના જીવો ત્ર**ણે પ્રકારની** યોનિવાળાં છે. (૩૨૩–૩૨૪)

## हयगब्भ संखवत्ता, जोणी कुम्मुन्नयाइ जायंति । अरिहहरिचकिरामा, वंसीपत्ताइ सेसनरा ॥३२५॥

**શં**ખાવર્તા, કૂર્મોત્રતા અને વંશીપત્રા એમ મનુષ્યોમાં ત્રણ પ્રકારની યોનિ છે. **શંખાવર્તા** યોનિ હતગર્ભા છે, અરિહેત, વાસુદેવ, ચકી અને બલદેવનો જન્મ **કૂર્મોન્નતા** યોનિમાં જ થાય છે અને બાકીના જીવોને માટે **વંશીપત્રાયોનિ** છે. (૩૨૫)

## आउस्स बंधकालो, अबाहकालो अ अंतसमओ य । अपवत्तऽणपवत्तणउवक्रमऽणुवक्रमा भणिया ॥३२६॥

**આ**યુષ્યનો **બન્ધકાળ,** અબાધાકાળ, અંતસમય, અપવર્ત્તન, અનપવર્ત્તન, ઉપક્રમ અને અનુપક્રમ એમ આયુષ્યનાં સાત સ્થાનો કહ્યાં છે. (૩૨૬)

# बंधंति देव—नारयअसंखनरतिरि छमाससेसाऊ । परभवियाउ सेसा, निरुवक्रमतिभागसेसाऊ ॥३२७॥ सोवक्रमाउआ पुण, सेसतिभागे अहव नवमभागे । सत्तावीसइमे वा, अंतमुहुत्तंतिमे वा वि ॥३२८॥

**દે**વ, નારક અને અસંખ્યવર્ષાયુષી (યુગલિક) તિર્યંચ–મનુષ્યો ચાલુ આયુષ્યના છ માસ બાકી રહે ત્યારે પરભવના આયુષ્યનો બંધ કરે છે, બાકીના જીવોમાં નિરૂપક્રમાયુષ્યવાળા જીવો ચાલુ આયુષ્યનો ત્રીજો ભાગ બાકી રહે ત્યારે પરભવાયુનો બંધ કરે. સોપક્રમાયુષ્યવાળા જીવો ત્રીજે ભાગે, નવમે ભાગે, સત્તાવીશમે ભાગે અથવા છેલ્લું અન્તર્મુહૂર્ત બાકી રહ્યે થકે પરભવાયુષ્ય બાંધે. (૩૨૭–૩૨૮)

> जइमे भागे बंधो, आउस्स भवे अबाहकालो सो । अंते उजुगइ इगसमय, वक्क चउपंचसमयंता ॥३२६॥ उज्जुगइपढमसमए, परभविअं आउअं तहाऽऽहारो । वकाए बीअसमए, परभविआउं उदयमेइ ॥३३०॥ इगदुतिचउवकासुं, दुगाइसमएसु परभवाहारो । दुगवकाइसु समया, इग दो तिज्ञि अ अणाहारा ॥३३१॥

જેટલામે ભાગે (અર્થાત્ જ્યારે) આયુષ્યનો બન્ધ થયો હોય ત્યાંથી લઈ પરભવનું આયુષ્ય ઉદયમાં ન આવે ત્યાં સુધીનો વચલો કાળ અબાધાકાળ કહેવાય. અંત સમય એટલે મરણ સમય, તે અંતસમયે પરભવમાં જતા જીવને બે પ્રકારની ગતિ હોય છે. એક સમયની તે **ઋજુગતિ** અને બે ત્રણ અથવા ચાર—પાંચ સમયની તે **વકાગતિ**. મરભ્રસ્થાનથી ઉત્પત્તિસ્થાન દિશામાં અને તે પણ સમશ્રેષ્ઠીમાં હોય તો આયુષ્ય પૂર્ણ થયા બાદ ત્યાં પહેલા સમયે જ આત્મા પહોંચી જાય છે. ત્યાં પહોંચતા પરભવના આયુષ્યનો ઉદય થાય છે તેમજ આહાર પ્રહણ કરે છે. વકાગતિમાં (સ્થૂલથી) બીજા (પણ નિશ્વયથી પ્રથમ) સમયે પરભવના આયુષ્યનો ઉદય થાય છે. એક-બે-ત્રણ અને ચાર વકામાં બીજા ત્રીજા વગેરે સમયોમાં પરભવ સંબંધી આહાર હોય છે. બે વકામાં એક સમય, ત્રણ વકામાં બે સમય અને ચાર વકામાં ત્રણ સમય અણાહારી છે. (૩૨૯–૩૩૦–૩૩૧)

# बहुकालवेअणिज्ञं, कम्मं अप्पेण जमिह कालेणं । वेइज्रइ जुगवं चिअ, उइन्नसव्वप्पएसग्गं ॥३३२॥ अपवत्तणिज्रमेयं आउं, अहवा असेसकम्मं पि । बंधसमएवि बद्धं, सिढिलं चिअ तं जहाजोग्गं ॥३३३॥

**ધ**ણાકાળે ભોગવવા યોગ્ય જે આયુષ્યકર્મ અપવર્ત્તના કરણવડે સર્વ આત્મપ્રદેશોમાં ઉદયમાં આવ્યું થકું અલ્પકાળમાં ભોગવાઈ જાય તે આયુષ્ય **અપવર્ત્તનીય** કહેવાય. આ પ્રમાણે એકલા આયુઃ કર્મ માટે જ અપવર્ત્તના ન સમજવી, પરંતુ બીજા સર્વકર્મો માટે પણ જાણવું. લાંબા વખત સુધી ભોગવવા યોગ્ય છતાં નિમિત્તવડે અલ્પ સમયમાં ભોગવાઈ જાય તેનું કારણ એ છે કે બંધ વખતે તે તેવા પ્રકારનું શિથિલ બંધવાળું જ બંધાયેલ છે. (૩૩૨–૩૩૩)

### जं पुण गाढनिकायणबंधेणं पुचमेव किल बद्धं ।

तं होइ अणपवत्तणजोग्गं कमवेअणिज्रफलं ॥३३४॥

**જે** આયુષ્ય (વગેરે કર્મ) તીવ્રનિકાચના બંધવડે પહેલેથી જ સુદઢ બંધાએલ છે તે **અનપવર્ત્તનીય** છે અને તે અનુક્રમે જ ભોગવવા યોગ્ય છે. નિમિત્ત મળે તો પક્ષ થોડા વખતમાં ભોગવાઈ જતું નથી. (૩૩૪)

# उत्तम-चरमसरीरा, सुरनेरइया असंखनरतिरिआ । हुंति निरुवक्रमाऊ दुहा वि सेसा मुणेअव्वा ॥३३५॥

**તીર્ય**કરાદિ શલાકા પુરુષો, ચરમશરીરી જીવો, દેવો, નારકીઓ અને અસંખ્યવર્ષના આયુષ્યવાળા મનુષ્ય–સિર્યચો (યુગલિકો) નિરૂપક્રમાયુષ્યવાળા જ હોય છે અને બાકીના જીવો સોપક્રમ અને નિરૂપક્રમ બન્ને પ્રકારના આયુષ્યવાળા છે. (૩૩૫)

# जेणाउमुवक्रमिञ्जइ, अप्पसमुत्थेण इयरगेणावि । सो अज्झवसाणाई, उवक्रमोऽणुवक्रमो इयरो ॥३३६॥

**આ**ત્મજન્ય અધ્યવસાયાદિ આંતર નિમિત્તથી અથવા વિષ--અગ્નિ પ્રમુખ બાહ્યનિમિત્તથી જે આયુષ્ય લાંબાકાળ સુધી ભોગવવા યોગ્ય છતાં અલ્પ સમયમાં ભોગવવા યોગ્ય બને તે નિમિત્તને **ઉપક્રમ** કહેવાય. અને જેમાં તેવું બાહ્ય કે અભ્યંતર નિમિત્ત ન હોય તે **નિરૂપક્રમ** કહેવાય. (૩૩૬)

### अज्झवसाणनिमित्ते, आहारे वेयणा पराघाए । फासे आणापाणू, सत्तविहं झिज्झए आउं ॥३३७॥

રાગાદિ અધ્યવસાય ૧, વિષપાનાદિ નિમિત્ત ૨, કુપથ્યાદિ આહાર ૩, શૂલપ્રમુખ વેદના ૪, ઝંપાપાતાદિ પરાવાત ૫, અગ્નિ--વિષકન્યાદિનો સ્પર્શ ૬ અને દમ વગેરે કારણે **વ્યાસોવ્યાસ.** ૭ એ સાત પ્રકારના ઉપક્રમો વડે આયુષ્ય જલદી ક્ષીલ થાય છે. (૩૩૭)

### आहार सरीरिंदिअ, पज्जत्ती आणपाणभासमणे । चउ पंच पंच छप्पिअ, इगविगला सन्निसन्नीणं ॥३३८॥

**આ**હાર, શરીર ઇન્દ્રિય, શ્વાસોશ્વાસ, ભાષા અને મન એ છ પ્રકારની પર્યાપ્તિ છે. એકેન્દ્રિયને ચાર, વિકલેન્દ્રિય તથા અસંશીપંચેન્દ્રિયને પાંચ અને સંશીપંચેન્દ્રિયને છ પર્યાપ્તિઓ હોય છે. (૩૩૮)

### आहारसरीरिंदिय, जसासबउमणोमिनिव्दत्ति । होइ जओ दलियाओ, करणं पड़ सा उ पञ्जत्ती ॥३३६॥

**આ**હાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, સાસોસાસ, વચન અને મનોયોગ્ય પુદ્દગલોનું ગ્રહશ કરી તે તે પક્ષે પરિણમાવવાની શક્તિ (જે દલિકોના આલંબનથી ઉત્પન્ન થાય છે) તે પયાપ્તિ કહેવાય છે. (૩૩૯)

## पण इंदिअ ति बलूसा, आउ अ दसे पाष चउ छ सग अट्ठ । इग दु ति चउरिंदीणं असन्नि सन्नीण नव दस य ॥३४०॥

**પાં**ચ ઇન્દ્રિય, ત્રણ બલ, ઉજાસ અને આયુષ્ય એ દશ પ્રાપ્ત છે, તેમાં એકેન્દ્રિયને ચાર, બેઇન્દ્રિયને છ,

તેઇન્દ્રિયને સાત, ચઉરિન્દ્રિયને આઠ, અસંશીપંચેન્દ્રિયને નવ અને સંશીપંચેન્દ્રિયને દશ પ્રાણ છે. (૩૪૦)

#### आहारे भय—मेहण—परिग्गहा कोह माण माया य 🕴

**लोभे ओहे लोगे दससण्णा हुंति सव्वे**सिं ॥३४१॥ *[प्र. गा. सं. ७१]* આહાર, ભય, મૈથુન, પરિગ્રહ, ક્રોધ, માન, માયા, લોભ, ઓઘ અને લોકસંજ્ઞા એ દશ સંજ્ઞા સર્વ જીવોને હોય છે. (૩૪૧)

#### सुह-दुह मोहा सन्ना, वितिगिच्छा, चउदसा मुणेयव्वा ।

**સુ**ખસંજ્ઞા–દુઃખસંજ્ઞા–મોહસંજ્ઞા–વિચિકિત્સા, શોક અને ધર્મસંજ્ઞા, પ્રથમની દશ અને આ છ એકંદર સોળ સંજ્ઞા મનુષ્યોને હોય જ છે. (૩૪૨)

सोए तह धम्मसन्ना, सोल सन्ना हवइ मणुएसु ॥३४२॥ [प्र. गा. सं. ७२]

—પ્રંથકારે રચેલી પૂર્ણાહુતિની ગાથા----

### संखित्ता संघयणी, गुरुत्तर संघयणी मज्झओ एसा । सिरिसिरिचंदमुणिंदेण णिम्मिया अत्तपढणत्था ॥३४३॥

મોટી સંગ્રહક્ષીમાંથી આ સંક્ષિપ્ત સંગ્રહક્ષી શ્રીચન્દ્રમુનીન્દ્રે પોતાના પઠનાર્થે બનાવેલી છે. (૩૪૩) \* 'સંક્ષિપ્ત સંગ્રહક્ષી' તરીકે ઓળખાવાતી આગમોની સુપ્રસિદ્ધ ગાથાઓ \*

# संखित्तयरी उ इमा सरीरमोगाहणा य संघयणा । सन्ना संठाण कसाय लेस इंदिअ दु समुग्घाया ॥३४४॥ दिट्ठिदंसणनाणे जोगुवओगोववाय-चवण-ठिई । पज्जत्ति किमाहारे सन्नि-गड-आगड-वेए ॥३४४॥

**તે**થી પણ સંક્ષિપ્તતર સંગ્રહશી આ પ્રમાશે ચોવીશ દંડકમય છે. તે ચોવીશ દંડકનાં ચોવીશ દારોનાં નામો આ પ્રમાશે–શરીર, અવગાહના, સંઘયલ્ર, સંજ્ઞા, સંસ્થાન, કષ્પાય, લેશ્યા, ઇન્દ્રિય, બત્રે પ્રકારના સમુદ્દઘાત, દષ્ટિ, દર્શન, જ્ઞાન, યોગ, ઉપયોગ, લેશ્યા, ઉપપાતવિરહ, ચ્યવનવિરહ, આયુષ્યસ્થિતિ, પર્યાપ્તિ, કિમાહાર, સંજ્ઞી, ગતિ, આગતિ, અને વેદ. (૩૪૪--૩૪૫)

---પુનઃ જોડી દીધેલી ગાથાઓ----

### तिरिआ मणुआ काया, तहाऽग्गबीआ चउकगा चउरो । देवा नेरइया वा, अट्ठारस भावरासीओ ॥ ३४६ ॥ [ज. म. सं. ७३]

**બે**ઇન્દ્રિય—સેઇન્દ્રિય—ચઉરેન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય એ ચાર પ્રકારના તિર્પંચો, કર્મભૂમિ—અંતર્દ્ધાપ તથા સંમૂચ્છિમ એ ચાર પ્રકારના મનુષ્યો, પૃથ્વીકાય—અપ્કાય—તેઉકાય અને વાઉકાય એ ચાર પ્રકારની કાય, મૂલબીજ— સ્કંઘબીજ—અગ્નબીજ અને પર્વબીજ એ ચાર પ્રકારની વનસ્પતિ, દેવો અને નારકીઓ એમ અઢાર પ્રકારની ભાવરાશિઓ છે. (૩૪૬)

#### एगाकोडी सतसठ्ठी—लक्खा सत्तहत्तरी सहस्सा य ।

दोय सया सोलहिआ, आवलिया इगमुहुत्तम्मि ॥३४७॥ [प्र. गा. सं. ७४] એક કોડ સડસઠ લાખ સત્યોતેર હજાર બસો ને સોળ [૧૬૭૭૭૨૧૬] આવલિકાઓ એક મુહૂર્તમાં થાય છે. (૩૪૭)

#### पणसठि सहस पणसय, छत्तीसा इगमुहुत्तखुइभवा ।

**દોય સયા છપ્પન્ના, આવલિઆ ણ્યાસ્કુદ્વમવે !!३४੮!!** *[પ્ર. ૫. તં. ७૬]* એક મુહૂર્તમાં પાંસઠહજાર પાંચસો ને છત્રીશ [૬૫૫૩૬] સૂક્ષ્મનિગોદ જીવોના ક્ષુલ્લકભવો થાય છે. એક ક્ષુલ્લકભવમાં ૨૫૬ આવલિકા હોય છે. (૩૪૮)

> પ્રંથકારના કોઈ પારિવારિકે પુનઃ પ્રશસ્તિરૂપ નવી ગાથા બનાવીને જોડી દીધી છે--આમાં તેમને સંગ્રહણીને 'સંગ્રહણીરત્ન' આવું નામકરણ પણ સૂચિત કર્યું છે.

### मलधारिहेमसूरीण सीसलेसेण विरइयं सम्मं । संघयणिरयणमेयं नंदउ जा वीरजिणतित्थं ॥३४६॥

**મ**લધારિગચ્છીય હેમચન્દ્રસૂરિમહારાજના લઘુ શિષ્ય શ્રી ચન્દ્રસૂરિજીએ સારી રીતે તૈયાર કરેલું સંગ્રહશી ગ્રન્થરૂપી રત્ન શ્રી મહાવીરદેવના શાસન પર્યંત વિજયવંતુ વર્ત્તો. (૩૪૯)

> समाप्तः प्रकीर्णकाधिकारः तत्समाप्तौ च समाप्तो श्री बृहतुसंग्रहणी गाथा भावार्थः ॥

[इति श्री त्रैलोक्यदीपिकानाम संग्रहणी समाप्ता]



संग्रहणी के संग्रहणीरल [मोटी संग्रहणी ] ग्रन्थनी मुद्रित गाथा ३४६नी

🏽 🕸 अकारादिक्रम सूची 🏕 [सं. २०३७] -----

**મૂલ ગ્રન્થકારની ગાથા ૨૭૪ છે અને પ્રક્ષેપ ગાથા ૭૫ છે. બંને મળીને ૩૪૯ ગાથા છે.** પ્રથમાવૃત્તિમાં અકારાદિ સૂચી છાપી ન હતી. ૪૦ વરસ બાદ પુનર્મુદ્રણ થતી બીજી આવૃત્તિમાં આ સૂચી પ્રગટ કરી હતી અને ત્રીજી આવૃત્તિમાં પણ પ્રગટ કરી છે. જે સંશોધકો વગેરે માટે ઉપયોગી બની રહેશે.

# મારી ભૂમિકા–

જૈન પ્રકરણ સાહિત્યના ક્ષેત્રમાં સંગ્રહણી શબ્દથી મુખ્યત્વે બે ગ્રન્થો સુપ્રસિદ્ધ છે. વિવિધ પદાર્થોનો જેમાં સંગ્રહ હોય તેને 'સંગ્રહણી' રચના કહેવાય. આવી આદ્ય રચના શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ નામના મહાન મહર્ષિએ કરી હતી.

ગ્રન્થનું નામ સંગ્રહણી હોવા છતાં બીજા કારણને લઈને આ બંને કૃતિઓની બૃહત્ સંગ્રહણી–મોટી સંગ્રહણી (કે સંઘરણી) આ નામથી જૈન આલમમાં પ્રસિદ્ધિ છે. સંગ્રહણી એવી એક આકર્ષક, રોચક, બોધક અને અતિ ઉપયોગી કૃતિ છે કે લોકો તેનો આગમની જેમ સમાદર કરીને તેને સંગ્રહણીસૂત્રથી પણ ઓળખાવે છે.

પહેલી જ વાર સંગ્રહણીની જે રચના ક્ષમાશ્રમણજીએ કરી તે વિક્રમના સાતમા સૈકામાં કરી અને બીજીવારની રચના વિક્રમની બારમી સદીમાં થઈ. બંને કૃતિઓનાં સર્જન વચ્ચેનો ગાળો ખાસો લગભગ ચારથી પાંચ સૈકા વચ્ચેનો ગણી શકાય.

પહેલીવારની સંગ્રહણી બનાવનાર શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ છે અને બીજીવારની સંગ્રહણીની રચના કરનાર મલધારી શ્રી ચન્દ્રસૂરીશ્વરજી છે, અને આ કારણે પહેલીવારની રચનાને 'જિનભદ્રીયા'ના ટૂંકા ઉપનામથી અને બીજીવારની રચનાને 'શ્રી ચન્દ્રીયા'ના ટૂંકા ઉપનામથી વિદ્વાનોમાં સંબોધવામાં આવે છે.

બંને સંગ્રહશીનો વિષય લગભગ સમાન છે. તેથી જ શ્રી ચન્દ્રમહર્ષિએ પણ પ્રથમના નામનો જ સમાદર કરીને **સંखित्ता संघयणી** શબ્દથી 'સંગ્રહશી' નામ જ જણાવ્યું છે, પણ પાછળથી તેમના પરિવારના કોઈ મુનિરાજે બંને સંગ્રહશીને ઓળખવામાં ગોટાળો–તકલીફ ન થાય એટલા માટે શ્રી ચન્દ્રીયા સંગ્રહશીને ગુરુ અને કૃતિ પરત્વેના ભક્તિભાવથી પ્રેરાઈને **સંગ્રहणી** જોડે **રત્નમ્** એવો શબ્દ ઉમેરીને **સંગ્રહશીરત્ન** આવું નામકરણ એક તદ્દન નવી ગાથા બનાવીને કર્યું છે. પણ ગમે તે કારણે મારી આ અનુવાદિત કૃતિને આપેલું 'સંગ્રહશીરત્ન' નામ પ્રસિદ્ધિમાં જેવું જોઇએ તેવું મૂકાયું નથી. આ રીતે સંગ્રહશી બે નામવાળી થઈ. મેં તો બંને આવૃત્તિઓ અલગ અલગ છે એવો ભ્રમ ન થાય એટલા માટે મુખપૃષ્ઠ ઉપર પહેલી આવૃત્તિમાં જે નામ હતું તે જ નામ બીજી આવૃત્તિમાં છાપ્યું છે. -**અનુવાદક** 

| [ ૫૨ ]                              |                      |                  |              |                      |                      |
|-------------------------------------|----------------------|------------------|--------------|----------------------|----------------------|
| संग्रहणीनी गाथाओनी अकारादिक्रम सूचि |                      |                  |              |                      |                      |
| गार्थाक                             | ·                    | पृष्ठांक         | गायांक       | ······               | पृष्ठांक             |
|                                     | স                    |                  | 399          | अंतमुहुत्तठिईओ       | ५२२                  |
| 29                                  | अग्गिसिह अग्गिमाणव   | ৩९               | 960          | अंतमुहुत्तेणं चिय    | ३६२                  |
| ३२४                                 | अचित्तजोणि सुरनिरय   | ५४०              |              | आ                    |                      |
| *902                                | अचंत सुरहिगंधा       | २६४              | ३२६          | आउस्स बंध कालो       | <b>88</b> 3          |
| ঽঽ৩                                 | अज्झवसाण निमित्ते    | ४६६              | હર           | आभरण वत्थ गंधे       | 989                  |
| २७८                                 | अडसग छ पंच चउ तिन्नि | છછ૪              | <b>★</b> 9३२ | आभंकरे य गिद्धि      | २६३                  |
| 80                                  | अणपन्नी पणपन्नी 🦥    | €ર               | १८६          | आभोगाणाभोगा          | ३५६                  |
| 9£9                                 | अणिमिसनयणा मणकञ्ज    | ३६२              | ३१४          | आयंगुलेण वत्युं      | ५२६                  |
| ३०२                                 | अत्थि अणंता जीवा     | ¥9¥              | *২২৩         | आरे तारे मारे        | 808                  |
| ४३                                  | अद्धकविद्वागारा      | 999              | ★६६          | आवलिय विमाणाणं       | २६३                  |
| ३२२                                 | अद्धतेरस बारस        | ५३८              | ३३८          | आहारसरीरिंदिय, पजतती | <u> </u><br><u> </u> |
| २३४                                 | अपइड्राणे पंच उ      | 805              | ३३६          | आहारसरीरिंदिय,–उसास  | ሂፍፍ                  |
| १७२                                 | अपरिग्गह देवीणं      | ३४१              | ★३४१         | आहारे भयमेहुण        | ६१३                  |
| ३३३                                 | अपवत्तणिज्ञमेयं      | <b>५</b> ६०      | 90£          | आहि वाहि विमुकस्स    | হ ৪৩                 |
| २५३                                 | असन्नि सरिसिव–पक्खी  | ४३५              |              | इ                    |                      |
| १२०                                 | असिइ छसडि भागा       | २८६              | २०१          | इअ देवाणं भणियं      | ३८१                  |
| २१२                                 | असीइ बतीसडवीस        | ર્€છ             | २४६          | इअ साहाविय देहो      | ४२८                  |
| 95                                  | असुरा नाग सुवन्ना    | ६€               | ଏଡ           | इक्खुरस सेसजलहि      | <b>१४</b> ६          |
| २८                                  | असुरा काला नागु      | ৩ৼ               | ३२३          | इगकोडि सत्त नवइ      | १३८                  |
| २६                                  | असुराण वत्थरत्ता     | હદ               | 99           | इगतीस सागराइं        | ४२                   |
| 930                                 | अहभागा सग पुढवीसु    | २ <del>६</del> ६ | 90E          | इगदिसि पंति विमाणा   | ২৩২                  |
| २६३                                 | अंगुल असंखभागो       | ২০৩              | ३३१          | इग दुति चउवक्रासुं   | ५५२                  |
| <b>३१</b> ७                         | अंगुल छक्वं पाओ      | ५३०              | ११६          | इगवीस सया पुढवी      | २८२                  |
| <b>★</b> ३०६                        | अंतमुहुत्तम्मि गए    | <u> </u>         | २३३          | इड पयरेग दिसि संख    | ४०८                  |

★ સ્ટાર ચિક્ર ક્ષેપકગાથાઓ સૂચક સમજવું.

٠

| [ 43 ] |                     |                |              |                            |             |
|--------|---------------------|----------------|--------------|----------------------------|-------------|
| गायांक |                     | <b>দৃষ্ঠাক</b> | गाथांक       |                            | पृष्ठांक    |
| १२३    | इत्य य गइं चउत्यिं  | <b>२</b> ८८    |              | ઓ                          |             |
| २०४    | इय जिट्ठ जहन्ना पुण | ३८३            | 958          | ओयाहारा सव्वे              | ३५३         |
| 89     | इय पढम जोयण सए      | £₹             |              | ক                          |             |
| 85     | इंद सम तायतीसा      | ££             | 900          | कप्पतिय पम्हलेसा           | ३४३         |
| £Ę     | इंदय वहा पंतीसु     | २६१            | 93£          | कप्पदुग दु दु दु चउगे      | २६६         |
| 908    | ईसाणे चउलक्खा       | 389            | <b>★</b> 9७  | कप्पस्स अंतपयरे            | ६६          |
|        | उ                   |                | <b>*</b> 999 | कप्पेसु य मियमहिसो         | २७८         |
| ३३०    | उज्जुगइ पढमसमए      | ४४२            | ३६           | काले य महाकाले             | τξ          |
| ★9२૬   | उडु चंद रयय वग्गू   | ર૬ર            | ६१           | किण्हं राहुविमाणं          | १२४         |
| 200    | ्उड्ढं भवणवणाणं     | <b>३</b> ७३    | ૧૭૬          | किण्हा नीला काऊ            | ३४३         |
| ३३५    | उत्तम चरमसरीरा      | ४६४            | ঽ৩           | कित्रर किंपुरिसे सप्पुरिसा | ςξ          |
| ६८     | उद्धार सागर दुगे    | 938            | ও২           | कुरुमंदर आवासा             | 989         |
| २०५    | उवरि खिइ ठिइविसेसो  | ३्८४           | 955          | केसडि मंस नहरोम            | ३६२         |
| 900    | उववाओ देवीणं        | ३३€            | ६०           | कोडाकोडी सन्नं             | १२३         |
| २      | उववाय चवणविरहं      | ς              |              | ख                          |             |
| २६४    | उस्सेहंगुलजोयण      | ५०८            | ★२२६         | खाए तमए य तहा              | 808         |
|        | ए                   |                |              | ग                          |             |
| 9Ę0    | एए छ संघयणा         | ३२७            | २६७          | गढम चउप्पय छग्गा           | <b>५</b> ९० |
| 904    | एएण कनेण भन्ने      | 389            | २६०          | गव्म नरतिपलिआऊ             | ४४८         |
| ४२     | एक्कारस जोयण सय     | 990            | २८६          | गब्भ भुअ जलयरोभय           | ୪£ଓ         |
| *900   | एगं देवे दीवे       | २६३            | २६६          | गब्भे मुहुत्त बारस         | ११२         |
| ★२८३   | एगा य होइ रयणी      | ४८१            | २१३          | गयणं च पइडाणं              | ₹£0         |
| ★३४७   | एगा कोडी सतसडी      | ६८३            | ક્ર          | गह अड्ठासी नक्खत्त         | 929         |
| ३२१    | एगिंदिएसु पंचसु     | <b>५३</b> ८    | £9           | गह रिक्ख तारसंखं           | २४८         |
|        | एयम्मि पुणो गुणिए   | २८६            | ★४६          | गंधव्व नट्ट हय गय          | १०२         |
| τ२     | एवं गहाइणो वि हु    | १६६            | રહરૂ         | गुरु लहु मज्झिम दो चउ      | 800         |
| २८६    | एसा पुढवाईणं        | ४६६            | 309          | गोला य असंखिजा             | <b>५१३</b>  |
| 6      |                     |                |              |                            |             |

.

# [ 48 ]

| गार्थांक    |                     | <b>দুন্ডা</b> ক | गायांक पृष                  | হান   |
|-------------|---------------------|-----------------|-----------------------------|-------|
|             | च                   |                 | २३८ छसु हिट्ठोवरि जोयण ४    | ४२०   |
| २४          | चउ चउ लक्ख विहूणा   | ৬৪              | ★२४२ छावडसयं सोलस ४         | ४२२   |
| २३          | चउतीसा चउचत्ता      | ৩३              | ६४ छावडा दुन्निसया १        | ) Į o |
| £Y          | चउदिसि चउपंतीओ      | २६०             | १६२ छेवड्रेण उ गम्मइ ३      | १३०   |
| ★८३         | चउयालसयं पढमि-      | १७२             | অ                           |       |
| २६६         | चउरंगुलो दुअंगुल    | 858             | ३२६ जइमे भागे बंधो ४        | (29   |
| ★२६७        | चउरो आउहगेहे        | ४५६             | १५५ जइ लिंग मिच्छ दिड्री ३  | 129   |
| ३०          | चउसडि सडि असुरे     | το              | ३६ जक्ख-पिसाय-महोरग         | ŧ٩    |
| ३१८         | चउसय गुणं पमाणं     | ४३२             | ★१०७ जत्तो वट्टविमाणा २     | १६८   |
| २७०         | चकं धणुहं खग्गो     | ४६४             | ३०४ जया मोहोदओ तिव्वो 🏒 🏾   | 90    |
| १६४         | चत्तारि पंच जोयण    | ३६६             | १६६ जंच कामसुहं लोए 🔅 ३     | ३३७   |
| ★२५         | चत्तारि य कोडीओ     | ৩২              | १५१ जंति समुच्छिम तिरिया ३  | ११४   |
| ३           | चमर बलि सारमहिआं    | 94              | १६६ जंति सुरा संखाउय 🚽 ३    | ३३३   |
| २०          | चमरे बली अ धरणे     | ଓ୦              | २४६ जं देहपमाण उवरि ४       | ४२६   |
| 989         | चयपुव्वसरीराओ       | 300             | ३३४ जं पुण गाढनिकायण ४      | १६२   |
| ३८          | चिंधं कलंब सुलसे    | €9              | ★२६६ जंबूदीवे चउरो 🛛 💡      | ४६३   |
| 99२         | चुलसि असिइ बावत्तरि | २७६             | ७० जंबू धायइ पुक्खर १       | ३इ    |
| £8          | चुलसीइ लक्ख सत्ता   | २५६             | ३३६ जेणाउमुवक्रमिज़इ ५      | १६४   |
| રહ          | चूडामणि फणि गरुडे   | ७७              | ★१०३ जे दक्खिणेण इंदा २     | २६५   |
|             | ច                   |                 | २७६ जोइ दस देवी वीसं ध      | ४७२   |
| ঀৼড়        | छउमत्य संजयाणं      | ३२५             | ★८५ जो जावइ लक्खाई 9        | ૧७२   |
| 959         | छ गब्भ तिरिनराणं    | ३२६             | ३२० जोणीण होति लक्खा ५      | १३७   |
| રહષ્ટ       | छद्य वणस्सइ दस तिरि | ୪७२             | ★१२७ जोयण लक्ख पमार्ग २     | २६१   |
| १६६         | छडिं छग्गेविज्ञा    | ३६८             | ५५ जोयणिग सडि भागा 🤤        | 998   |
| २३५         | छन्नवइ सय तिपन्ना   | 898             | ्र ण                        |       |
| <b>★</b> ς9 | छप्पन्नं पंतीओ      | १६०             | ★२६८ णेसप्पे पंडुए पिंगलए । | ४६१   |

| [ ue ]  |                    |          |                                               |          |  |  |
|---------|--------------------|----------|-----------------------------------------------|----------|--|--|
| गार्थाक |                    | पृष्ठांक | गायांक                                        | पृष्ठांक |  |  |
|         | ह                  |          | ★४३ हासे हासरई वि य<br>★२३७ हिट्ठा घणो सहस्सं | £७       |  |  |
| ३२४     | हयगब्भ संखवत्ता    | ५४२      | ★२३७ हिट्ठा घणो सहरसं                         | 89E      |  |  |
| २६४     | हरिणो मणुस्सरयणाइं |          | ★२२६ हिमवद्दललल्लके                           | 808      |  |  |
| ዓዓኒ     | हायइ पुढवीसु सयं   | २८२      |                                               |          |  |  |

# અભ્યાસીઓને ગ્રન્થ બાબતની પોતાની નોંધો કરવાનું પાનું.

\_\_\_\_\_ · \_ \_\_\_\_

#### [ξο]

\* ग्रन्थ प्रशस्ति \* નોંધઃ—પ્રથમ આવૃત્તિમાં તે કાળની ખાસીયતના કારશે સંસ્કૃતભાષામાં પ્રશસ્તિ છાપી હતી તે જ અહીં છાપી છે. ति श्री जगदुगुरू – जंगमकल्पतरु–महाप्रभावक–श्रीमद्विजयहीरसूरीश्वरपट्टपरम्पराप्रभवो– मुनिचक्रचुडामणि – प्रवचनोन्नतिविधायक – सम्यगुदर्शनादिरत्नत्रयीदानशोण्डाज्ञैश्वर्यसम्पन्न– मन्मुक्तिविजय [अपराभिधान श्रीमद् मूलचन्दजी] गणिप्रवरपट्टपूर्वाचलां--श्री शमालि-विलसन्निर्मलशीलशालि -- नैष्ठिक -- ब्रह्मचारि -- निरवद्यनिरतिशयचारित्रशालि--प्रत्यूषाभिस्मरणीय-आचार्यवर्य-श्रीमद् विजयकमलसूरीश्वरपट्टैरावतेन्द्रो - जैनैश्वरी-वाकुसुधावितरणैकचन्द्रशासनमहीमण्डलधुराधरण नागेन्द्र-श्री दर्भावतीजानपदीय-पञ्चशतसंख्याकक्षत्रिय प्रतिबोधक-ध्रांगध्रा-सायलादिकभुपत्यमात्यमण्डलोप-देशकसुगृहीतनामधेय-रागद्वेषदन्कशूक विषापहारचारित्रमन्त्रप्रतिभजैनाचार्य श्रीमद् विजयमोहनसूरीश्वर पट्टालंकारविनेयरलसकलागमरहस्यवित्-सञ्चारित्रचुडामणि आचार्यप्रवर श्रीमद्विजयप्रतापस्रीश्वर पट्ट-विभूषक-परमकारुणिक-परम कृपालु-संविज्ञातद्रव्यानुयोगादि-विषय-विद्वद्वर्य पंन्यास प्रवर श्रीमद् धर्मविजयगण्यन्ते-वासि मुनि यशोविजयेन गुरूक्रपया लिखितो निखिल तत्त्वप्रकाशनप्रदीप-कल्पाया संग्रहण्याः अपरनाम स्त्रैलोक्यदीपिकाया अनेकयंत्रचित्रसंपत्-समन्वितः सुविस्तृतगुर्जरीय टीका परिसमेतो भाषा विशेषार्थः समाप्तोऽधुनाप्यखण्डप्रभावक-श्रीमल्लोढणादि पार्श्वनाथ प्रसादात् ॥ (विक्रम संवत्सर १६६२)

भवत्

याद्यनिक्षताधेवाळसाधाकाका सय २। यतितर्खक्तं कानीन्या वासग्रेसामाथि। चव तंश्वयवनं दावळांगं गणिपिटकां छा। साढंक्रनववचनव्याप्राधकित्वस्वयमायः इसिद्धविवक्तिनंध्याकाष्ठनव्वदर्शनद्वा। प्रवच्छजास्ट्रेणने वाद्यितंश्वयीतिस्वयस्



मेगसावंशिरणप्रदितिमित्तमसिाधाः समेताताङ्गाना दिएगिः ष्टष्टोडीवित्तास् दिप्रदार्मचार्ग्सप्रभावे प्रज्ञासंख्यादावा वरमस्रवणामिनमस्क्रागायनमयाः स्वावरणसास्क्रमस्त्रीता द्वानस्रवा नि सायदावद्वरण्याच्छारखाने वरणस्रणसे

महिता

STORE NO.

**Mada** 

121 市当

**MARIENT** 

-

બારમી સદી ના તાડપત્ર ની એક પ્રતિ નો



લગ્નની ચોરીનું એક સુંદર ચિત્ર ઈન્ડોઈરાની કલમથી જન્મ પામેલી, ચૌદમી સદીથી સત્તરમી સદી સુધીના ૪૦૦ વર્ષ દરમિયાન જૈન કલ્પસૂત્રોમાં છવાઈ ગયેલી, જૈનાશ્રિત ચિત્રકલામાંની ( પ્રાયઃ અઢારમી સદીની ) એક કલાકૃતિ – મુનિશ્રી યશોવિજય કલા સંગ્રહ – પાલીતાણા

