સંક્ષિપ્ત

कैन हर्शन

(प्रश्लोत्तर३पे)



''એક विषयने अनंति परिपूर्ण् કહેનાર ते कैनहर्शन छे. प्रयेशकनसूततत्त्व એના જેવું કચાંય નથી. એક દેહમાં એ આતમા નથી, તેમ આખી સૃષ્ટિમાં એ તેને એટલે કે જૈનની તુલ્ય એક દર્શન નથી. આમ કહેવાનું કારણ શું ? તો માત્ર તેની પરિપૂર્ણતા, નીરાગિતા, સત્યતા અને જગતહિતસ્વિતા. બાકીના સર્વ ધર્મમતાના વિચાર જિનપ્રણીત વચના-મૃતસિંધુ આગળ એક બિંદુરૂપ પણ નથી. અન્ય પ્રવર્તકા પ્રતિ મારે કંઈ વૈરસુદ્ધિ નથી કે મિથ્યા એનું ખંડન કરું. પ્રિય ભવ્ય! તેન જેવું એકે પૂર્ણ દર્શન નથી, વીતરાગ જેવા એક દેવ નથી.''

- श्रीभइ राज्य'द



### સંક્ષિય્ત

# कैन हर्शन

(પ્રક્ષોત્તર રૂપે)

જૈન ધર્મ નું પ્રાથમિક જ્ઞાન લેવા ઇચ્છનારા જિજ્ઞાસુ જવા માટે



 \* સંકલનકાર તથા પ્રકાશક \*
 દિનેશચંદ્ર જેરાવરમલ માદી
 એમ. એ., એલ. એલ. ખી., રાષ્ટ્રભાષા રત્ન એડવાેકેટ, સુપ્રીમકાેટ'

# 鲘

આ પુસ્તક ધર્મ નું છે, તેની અશાતના કરશા નહીં. નીચે જમીન ઉપર મૂકશા નહીં. તેના ગેરઉપયાગ કરશા નહીં. પ્રકાશક અને પ્રાપ્તિસ્થાન : શ્રી અલ્ક્રેશ દિનેશ મોદી મેમોરિયલ ટ્રસ્ટ, હર૪, સ્ટોક એક્ષચેન્જ ટાવર, દલાલ સ્ટ્રીટ, મુંબઇ–૪૦૦૦૨૩

એાગસ્ટ ૧૯૭૭ : પ્રથમ આવૃત્તિ : પ્રત ૧૦૦૦. ક્રિસેમ્બર ૧૯૭૭ : દ્વિતીય આવૃત્તિ : પ્રત ૧૦૦૦. માર્ચ ૧૯૮૨ : તૃતીય આવૃત્તિ : પ્રત ૧૦૦૦. મે ૧૯૮૮ : ચતુર્થ આવૃત્તિ : પ્રત ૨૦૦૦.

<sup>448</sup>વેતાંબર દિગ ખરાદિ મઢી જૈન અના.''

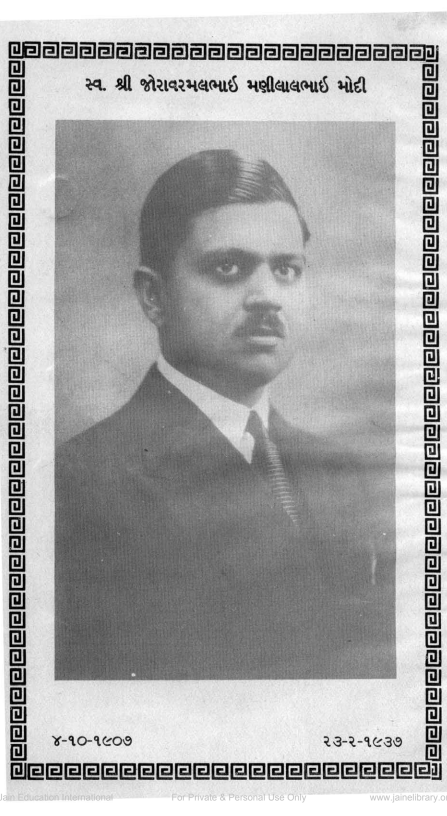
.....કિનેશ માદી

"ધર્મ આત્મામાં છે, આત્માન<mark>ી છે,</mark> આત્મા માટે છે, અને આત્માથી છે'"

.....કિનેશ માેકી

મૂલ્ય : રા. ૫૦-૦૦ અથવા અન્ય ક્રોઈ રકમ દ્રસ્ટમાં દાન રૂપે.

**મુદ્રક :** ભગવતી મુદ્રણાલય ૧૯, અજય એસ્ટેટ દૂધેશ્વર રાેડ, અમદાવાદ.



#### સ્વ. શ્રી જેરાવરમલભાઈ મણિલાલભાઈ માદી જીવન ઝરમર

અપના જન્મ પાલણપુરમાં ધનિષ્ઠ અને આગેવાન વીશા ઓસનાળ જૈન સ્થાનકવાસી કુટું બમાં થયો. તે વખતે પાલણપુર નવાબનું દેશી રાજ્ય હતું. આપના પિતાશ્રી મણિલાલભાઈ પાલણપુરના જાગીરના કારભારી હતા. ઘેર કારભારું એટલે દરબાર દૂઝે. રાજ્ય ન કરી શકે તે કારભારી કરી આપે. સવારથી સાંજ સુધી પુષ્કળ માણસાની અવરજવર. ઘરના ચોકમાં માણસા સમાય નહીં. નાેકરચાકરાથી ઘર ગાજે. ઘરઆંગણે ઘાડા, ગાડી, ભેંસના હાેકારા ચાલુ જ હાેય. સવારથી રાત સુધી રસાેકું ચાલે.

મેદ્રિક પછી કલકત્તા મામાની ભાગીદારીમાં મે. ઠાકારલાલ હીરાલાલ એન્ડ કુાં.ની પેઢીમાં હીરાના વેપાર શરૂ કર્યા. આપે જોતજોતામાં ધંધા બહુ જમાવ્યા. ઈ. સ. ૧૯૩૨માં આપ યુરેષ સિધાવ્યા. ત્યાં એક વર્ષ રહી આપે ત્યાં પણુ ધંધા બહુ વિકસાવ્યા. પરદેશમાં આ પેઢીનું નામ થઈ ગયું. એન્ટવર્ષના વેપારીઓ આપને આજે પણુ બહુ આદરભાવથી યાદ કરે છે. ધંધાની સુંદર કુનેહ અને હીરાની અદ્ભુત પરખથી આપે ધણું દ્રવ્ય ઉપાર્જન કર્યું. પાંચ વર્ષમાં આપે તે પેઢીને આખા દેશની અત્રગણ્ય પેઢીઓની હરાળમાં લાવી મૂકી દીધી. જ્યારે પેઢીના શા રૂમ કલકત્તામાં હેલહાઉસી સ્કવેર જેવા અદ્યતન લત્તામાં ખુલ્લો મૂકાયા ત્યારે તે આખા કલકત્તામાં સૌથી સુંદર શા રૂમ હતા.

આપનાં લસ પાલનપુરના નગરશેઠ પિતાંબરભાઈ મહેતાની પૌત્રી સરસ્વતિબહેન સાથે થયાં. આપને બે પુત્રો, દિનેશ અને સ્વ. અનિલ અને એક પુત્રી લતા. આપને બે ફઈઓ, સ્વ. મફતબહેન અને અને સ્વ. લીલાબહેન (જેમના પતિ હાઇકોર્ટના માજી જજ સ્વ. શ્રી રતિલાલ ભાઈચંદ મહેતા). બંને ફઈઓ આપની ઉંમરનાં હોવાથી બહેનો જેવું હેત. મોડી ફઈ મફતબહેન (સ્વ. પૂ. વસુમતિબાઈ મહાસતીજી) પરણ્યા પછી છ મહિનામાં વિધવા થયાં. તેના આધાત અસહ્ય હતા. જ્યારે ધરમાં મફતબહેનને દીક્ષાની રજા આપવા કોઈ તૈયાર નહોતું ત્યારે આપે તેમને દીક્ષા અપાવવા વચન આપ્યું હતું પણ થાેડા વખત થાેબી જવા કહ્યું; પણ તે પહેલાં આપ ૨૯ વર્ષની નાની વયે દેહત્યાંગી સિધાવ્યા.

#### કર્મ ના ચમ<sub>લ્</sub>કાર

"એક છવ સુંદર પલંગે પુષ્પશય્યામાં શયન કરે છે, એકને ફાટેલી ગાદડી પણ મળતી નથી. એક ભાતભાતનાં ભાજનાથી તૃપ્ત રહે છે, એકને કાળી જારના પણ સાંસા પડે છે. એક અગણિત લક્ષ્મીના ઉપભાગ લે છે, એક ફૂટી બદામ માટે થઈને ઘેર ઘેર ભટકે છે. એક મધુરાં વચનથી મનુષ્યનાં મન હરે છે, એક અવાચક જેવા થઈને રહે છે. એક સુંદર વસ્ત્રાલંકારથી વિભૂષિત થઈ ફરે છે, એકને ખરા શિયાળામાં ફાટેલું કપડું પણ એહવાને મળતું નથી. એક રાગી છે, એક પ્રખળ છે. એક સુધિશાળી છે, એક જડભરત છે. એક મનાહર નયનવાળા છે, એક અંધ છે. એક લૂલા છે, એક પાંગળા છે. એક કાતિમાન છે, એક અપયશ બાગવે છે. એક લાખા અનુચરા પર હુકમ ચલાવે છે, એક તેટલાના જ ટુંબા સહન કરે છે. એકને જોઈને આનંદ લાપજે છે, એકને જોતાં વમન થાય છે. એક સંપૂર્ણ ઇન્દ્રિયોવાળા છે. એકને દીન–દુનિયાનું લેશ ભાન નથી, એકના દુઃખના કિનારા પણ નથી.

એક ગર્ભાધાનથી હરાયો, એક જન્મ્યો કે મૂઓ, એક મૂએલો અવતર્યો, એક સો વર્ષના વૃદ્ધ થઈને મરે છે.

કોઈનાં મુખ, ભાષા અને સ્થિતિ સરખાં નથી, મૂર્ખ રાજગાદી પર ખમા ખમાયી વધાવાય છે, સમર્થ વિદાનો ધક્કા ખાય છે !

આમ આખા જગતની વિચિત્રતા ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે તમે જુઓ છો; એ ઉપરથી તમને કંઈ વિચાર આવે છે ? તે શા વડે થાય છે ?

પોતાનાં વ્યાંધેલાં શુભાશુભ કર્મ વડે. કર્મ વડે આખો સંસાર ભ્રમવા પડે છે. એ ઉપરથી વિચાર કરશા તા તમને પરભવની શ્રહ્યા દઢ થશે."

.....શ્રીમદ રાજચંદ્ર

#### કર્મની વિચિત્રતા

સીતા પ્રત્યેના રાગથી રામચંદ્રજીએ ઘાર યુદ્ધ કરીને સીતાને રાવખુથી છોડાવીને ઘેરે લાવ્યા. સીતાજીએ પોતાના સતીત્વ માટે અગ્નિ–પરીક્ષા આપી. એ જ સીતાને લોક અપવાદના ભયથી ને રાજ્યના લોભથી ઘાર જંગલમાં છોડી દીધાં. સીતાજી રામથી વિરક્ત થઈને, દીક્ષા લઈને ઘાર તપ કરીને, સોળમા સ્વર્ગમાં પ્રતીન્દ્ર થયાં. તે વખતે રામચંદ્ર મુનિ થઈ સિદ્ધપદની સાધના કરતાં ધ્યાનમાં લીન હતા. સીતાજીએ રામચંદ્રજીની સાથે સ્વર્ગમાં સાથે રહીને ધર્મ ચર્ચા તથા તીર્થ વંદના કરવાના રાગે, રામચંદ્ર મુનિને સિદ્ધપદની સાધના તથા ધ્યાનમાંથી ચ્યૂત કરાવવા માયાચારીથી સીતાનું રૂપ કરીને ઉપસર્ગ કરવા લાગ્યાં. પરંતુ શ્રી રામચંદ્ર મુનિ તો શ્રેણીમાં આગળ વધીને કેવળત્તાન પામ્યા. રામચંદ્રમુનિને કેવળત્તાન થતાં સીતાજીના જવ કેવળી પાસે ઉપસર્ગ કર્યાની ક્ષમા માગે છે, ને લક્ષ્મખુ, રાવખુ તથા પોતાના ભવો વિષે કેવળીને પૃછે છે. લક્ષ્મખુ ચોથી તથા રાવખુ ત્રીજી નરકે ગયાનું જાખીને, રાવખ્ પાસે નરકમાં જઇને, સીતાજી પોતાની ઓળખાખુ આપીને પ્રેમથી ધર્મનું સ્વરૂપ સમજાવીને સમ્યક્તાન પમાડે છે.

જીવનાં પરિણામાની વિચિત્રતા તો જુઓ ! જે રાવણ અને લક્ષ્મણુના જીવા પૂર્વે મનુષ્ય તિયે ચેના અનેક ભવા પર્યં ત સીતાજીના જીવના કારણે એકબીજાને મારતા હતા તે જ લક્ષ્મણ અને રાવણ ભવિષ્યમાં નરકમાંથી નીકળીને મહા—પ્રીતિવંત સગા ભાઈઓ થશે ! ને ત્યાંથી સ્વર્ગમાં સાથે જ ઊપજશે. ત્યાંથી મનુષ્ય થઈને મુનિદાનના પ્રભાવથી ભોગભૂમિમાં સાથે જશે, ને ત્યાંથી સ્વર્ગમાં પણ સાથે ઊપજશે. ત્યાંથી મનુષ્યપણામાં ખંને સગા ભાઈપણે રાજપુત્રો થશે ને દીક્ષા લઈને સાતમા સ્વર્ગ જશે. જયારે સીતાજીના જીવ સોળમા સ્વર્ગ માંથી ભરતક્ષેત્રમાં ચક્રવતી થશે ત્યારે રાવણનો જીવ ઇંદ્રસ્થ ને લક્ષ્મણુનો જીવ મેઘરય નામના (સીતાજીના જીવના) ચક્રીપુત્રો થઈને મહાધર્માત્મા થશે. ચક્રવતી પિતા (સીતાજીના જીવ) અને પુત્રોને પરસ્પર અતિ સ્તેહ વર્તેશે. સીતાજીના જીવ (ચક્રવતી) મુનિ થઈને ૩૩ સાગરની સ્થિતિએ અનુત્તર વિમાનમાં અહંઈન્દ્ર થશે અને રાવણ અને લક્ષ્મણુના જીવે પણ અહમિન્દ્રો થશે. ત્યાંથી નીકળીને રાવણનો જીવ તીર્થ કર થશે ત્યારે સીતાજીના જીવ તેમના પ્રથમ ગણધર ને લક્ષ્મણુનો જીવ ધાતા ખાંડદીપમાં ચક્રવતી પદ સહિત તીર્થ કર થશે. અહાહા ! ત્રણે મોક્ષગામી તીર્થ કર—ગણધરના દ્રવ્યો હોવા છતાં પરિણામોની કેવી વિચિત્રતા!

#### સ્વ. શ્રી અલ્કેશભાઈ દિનેશભાઈ માેદી

#### જીવનદશ્ય

આપ શ્રી દિનેશભાઈ તથા શ્રીમતિ સરાજે ખેનના એકના એક સંતાન હોવાથી અત્યંત લાડકોડમાં ઉર્જ્યાં હતા. આપે મુંબઈની કેમ્પિયન અને કેવિયર્સ હાઈરફૂલ તથા જયહિંદ કોલેજમાં અભ્યાસ કર્યો અને બી.એ., એલ.એલ.બી.ની ડિગ્રીઓ મેળવી. તદ્દુલ્પરાંત ગવમે 'ન્ટ કામર્સ ડિપ્લોમા, જેમોલોજી કાર્સમાં ડિપ્લોમા, સ્ટોક એક્સ્ચેન્જ કાર્મમાં ડિપ્લોમા અને બીજા અનેક ડિપ્લોમા મેળવ્યા. અભ્યાસની સાથે સાથે અઢાર વર્ષની ઉંમરે હીરાના વેપાર માટે માસા શ્રી અરવિંદભાઈ પરીખની પેઢીમાં જોડાયા, અને દ્વંક સમયમાં પોતાનું મેન્યુફેકચરી ગનું કામ શરૂ કર્યું. સાથે સાથે શેરબજ્તરના ધંધાના અનુભવ મેળવવાનું કામ ચાલુ હતું. શેરબજારમાં તો છ વર્ષની વયથી રસ હતો. કોમ્પ્યુટર વિષે આપને ઊંડું અને અથાગ જ્ઞાન હતું. તે વિષે આપના અભ્યાસપૂર્ણ લેખો દૈનિક છાપાઓમાં છપાયા હતા.

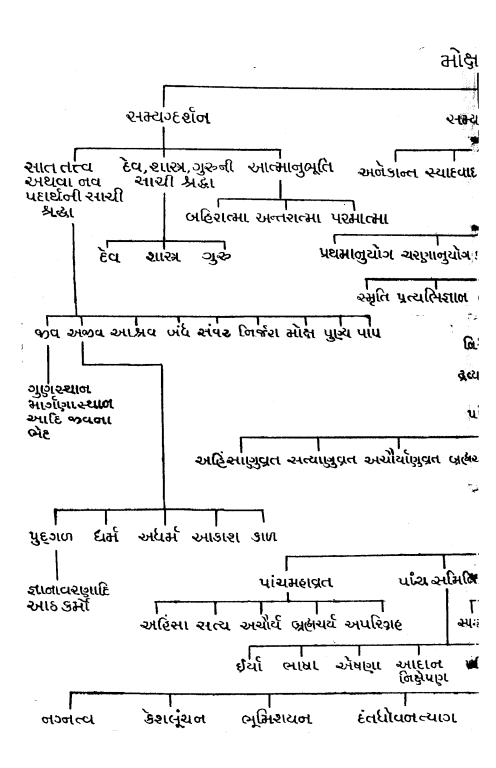
શેરખજારના મેમ્ખર દલાલ તરીકે નોંધાવા માટે જરૂરી એકનીસ વર્ષ'ની લઘુતમ વયે પહોંચ્યા પછી તરત જ ૧૯૮૦માં મુંખઇના શેર ખજારમાં અત્યાર સુધીના સૌથી નાનામાં નાના મેમ્ખર દલાલ તરીકે આપને સ્વીકારવામાં આવ્યા, અને તેથી દાદાના વારસાગત હીરાના ધંધા છાડવા પડ્યો. આપનાં લગ્ન રાજકાટના ડા. હેમુભાઇ ટાલીયાની દીકરી અમીખેન સાથે થયાં હતાં.

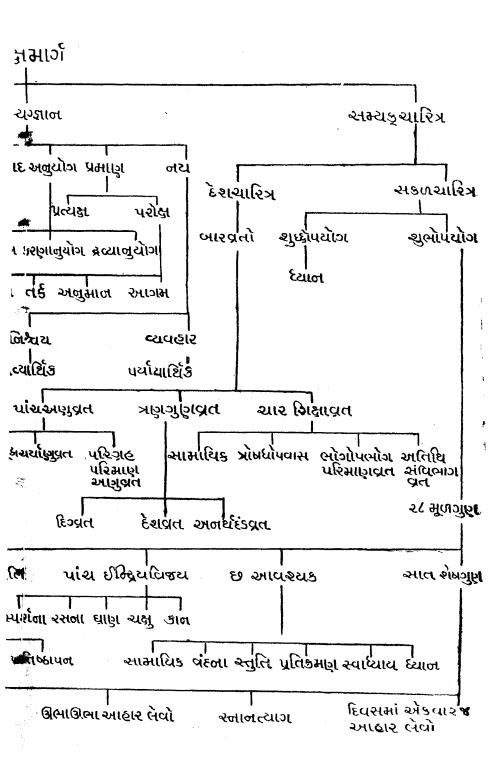
આપની પેઢી મે. અલ્કેશ દિનેશ માદી એન્ડ કુાં. આખા દેશના શેરબજારાની સર્વેાચ્ચ કક્ષાની જૂજ પેઢીઓની હરાળમાં ગણાતી હતી. આપની સલાહ લેવા, પ્રવચન સાંભળવા, લખાણ વાંચવા નિયમિત લાખા ઇનવેસ્ટરા કાગડાળ રાહ જોતા. ધરાક્રામાં અત્યંત પ્રિય હતા. દેશના મહત્ત્વના અને લાેકપ્રિય કુલ અગિયારથી ખાર દૈનિક છાપાંઓ, માસિકા, પેપરા દર અઠવાડિયે નિયમિત આપના અભ્યાસપૂર્ણ લેખા મેળવવા માટે અત્યંત આગ્રહ રાખતા. સરેરાશ દર છ મહિને શેરબજારને લગતું આપનું એક પુસ્તક છપાતું કે જેની વીસ વીસ હજાર કાેપીઓ વેચાઈ જતાે અને તે છતાં તેની માંગ અવિસ્ત ચાલુ રહેતી. આપના જેવા સાથી યુવાન અને અને અતિ તેજસ્વી શેર દલાલ આખા દેશમાં કાેઈ નયી તેમ શેરબજારના વડાએ, કાંપની લાે બાેડ'ના વડાએ, આગેવાન મરચન્ટ બે કરાેએ પોતાનાં મંતગ્યા જાહેર કર્યા હતાં. લક્ષ્મી આપને વરી હતી. યશાપ્રીતિ' આપનાં ચરણ ચૂમની હતી.



અન્ય કાેઇ જિંદગીભર મહેનત કરીને પણ ન મેળવી શકે તેના કરતાં અસંખ્યગણી રિદ્ધિ સિદ્ધિ આપને આવી મળી. જિંદગીના ચાેકઠા કરતાં આપ ઘણાં માેટા માનવી હતા; મુઠ્ઠીભર ઊંચેરા યુવાન હતા. જિંદગી આપને જીરવી ન શકી. ફક્ત સત્તાવીસ વર્ષની તરુણ વયે અચાનક નિઃસંતાન આપ આ દુનિયા છાેડીને દેવલાેક ચાલી ગયા.

આપના સ્વભાવ અત્યંત નિખાલસ, અને હૃદય સ્ફટિક જેમ સ્વચ્છ હતું. આપ નિક્ટવર્તા ભવ્ય છવ હાઇ અતિ મંદ ક્ષાયી હતા. ધર્મની તીવ રૂચિ અને તત્ત્વનું ઊંકુ જ્ઞાન હતું. જૈન અધ્યાત્મ સ્ટડી સર્કલ ફેડરેશન તરફથી હાલમાં યોજાતી જૈન અધ્યાત્મ વ્યાખ્યાન માળાની સ્થાપના અને શરૂઆત અમુક વર્ષો સુધી આપની પ્રેરણા અને સંપૂર્ણ આર્થિક સહાયથી અને આપના નામ સાથે થઇ હતી. આપ વારં વાર કહેતા હતા કે આત્માને દેહથી તદ્દન ભિન્ન માનવા, શ્રદ્ધવા અને અનુભવવા તે ધર્મની ટૂંકામાં ટૂંકી પરિભાષા છે. ધર્મ બાળત આપની સમજણ અને પરિપક્તના જોઈ વિદ્રાન પંડિતા પણ દંગ રહી જતા.





# પ્રથમ આવૃત્તિનું સંક્ષિપ્ત નિવેદન

છવને પરમાર્થ માર્ગ ની રુચિ થતાં, ઘણા પ્રશ્નો ઉદ્દલવે છે અને તે પ્રશ્નોનું યોગ્ય સમાધાન ન થતાં અમૃલ્ય ભવ એળે જાય છે. આમ અનેક પ્રશ્નોનું યોગ્ય સમાધાન મેળવતાં લાંભા સમય વ્યતીત થઈ ગયા અને ઘણા પ્રયત્ના પછી મને જોગાનુજોગ જૈન દર્શનની સવેત્તમતાની પ્રતીતિ થઈ. જે મને આટલા લાંખા સમય પછી પ્રાપ્ત થયું તે બીજા મુમુક્ષુ ભાઈબહેનાને ત્વરાથી અને સહેલાઈથી મળી શકે તે શુભાશયથી, છેલ્લાં અઢી–ત્રણ વર્ષાથી આ પુસ્તક તૈયાર કરવામાં કાર્યશીલ હતા.

આ પુસ્તકમાં સંસ્કૃત અથવા અર્ધ માગ્ધી ભાષાના કાઈ પણ ઉપયાગ કર્યાં નથી, કારણ કે તેના ગુજરાતી ભાષાંતર વગર આમ જનતાને સમજવું મુશ્કેલ છે તેથી ખારાખાર ગુજરાતીમાં જ ભાષાંતર આપી દીધેલ છે. તદ્ઉપરાંત અંગ્રેજી ભાષાના એક પણ શખ્દના ઉપયાગ નથી. જૈન દર્શનો મર્મ અને ઊંડાઈ વ્યક્ત કરવાને માટે અંગ્રેજી ભાષા તદ્દન અસમર્થ છે, પાંગળી છે; ભાષામાં શખ્દો નથી. અંગ્રેજી ભાષા આવડે છે તેમ ખતાવી મારી વિદત્તા દર્શાવવાની મને કાઈ જરૂર નથી.

આ પુસ્તકમાં આપેલા પ્રશ્નો મુખ્યત્વે મારા છે; પણુ તેના ઉત્તરા અક્ષરશઃ જ્ઞાની ભગવ તાની વાણી અને વિદ્વાન પંડિતાનાં જ વચના છે. તેમાં મારા પાતાના એક શબ્દ પણુ નથી. જ્યાં જ્યાં પૂર્વાપર સંખંધ જળવવા અમુક શબ્દો ઉમેરવા જેવા મને લાગ્યા છે ત્યાં તે મારા શબ્દો કો સમાં મૂક્યા છે. આ પુસ્તક મારું લખેલું છે કે હું તેના લેખક છું તેમ કાઈ ભૂલચૂકથી પણુ ન સમજે, તેથી તા હું જ દોષમાં પડું. આ પુસ્તકમાં મારું તા કાંઈ જ નથી. આ પુસ્તક તૈયાર કરવા માટે જે જે પુસ્તકોના આધાર લીધા છે તેની યાદી આ પુસ્તકમાં અન્ય સ્થળે આપી છે.

જૈન ધર્મ'ના દરેક મતાનું સંકલન કરવાના મેં અહીં પ્રયાગ કર્યા છે અને તેમ કરતાં અમુક મત, ગચ્છ, વર્ગ'ની લાગણીઓ જાણતાં-અજાણતાં મારાથી કદાચ દુભાવાઈ હોય તા હું ક્ષમાને યાગ્ય છું. મારા આશય તા શુભ જ છે.

આ પુરતક તૈયાર કરી પ્રકાશન કરવામાં મારા કાઈ માહભાવ નથી કે માનતી વૃત્તિ પાષવાની ઇચ્છા નથી. હું મારી વિદ્ગતા દર્શાવવા આ પુરતકની રચના કરી છપાવી રહ્યો નથી; હું તો પામર અને અજ્ઞાન છું; પણ ધર્મની પ્રભાવના થાય, અને જિજ્ઞાસ જીવોને કાંઈ ફાયદો થાય તો આ પુસ્તકનું ધ્યેય સફળ થયું કહેવાય. સ્વાધીન સદન.

ચર્ચા ગેટ, **મું અઇ** ૨૭–६–૧૯**૭**૭

અપાઢ સુદ એકાદશી સંવત ૨૦૩૩

## દ્વિતીય આવૃત્તિનું નિવેદન

ફક્ત એ મહિનામાં જ પહેલી આવૃત્તિનાં તમામ પુસ્તકો ખપી ગયાં. વિનામૂલ્યે આપવાથી આ પુસ્તકો પૂરાં થઈ જશે તેમ લક્ષમાં હોવા છતાં તેની માંગ ઠેર ઠેર હજુ સુધી આટલી બધી સતત ચાલુ રહેશે તેવું તો મારી કલ્પનામાં પણ નહોાતું. એ પણ સમજું છે કે જેઓ પુસ્તક લઈ ગયા છે અને લઈ જશે તેમાંથી ફક્ત અતિ સુક્ષ્મ લઘુમતિના જ જીવા તેનું પૂરેપૂર્ું વાંચન, મનન કરશે; તેમ છતાં થાડા જીવાને પણ આ પુસ્તક થાડે ઘણે અંશે કલ્યાણકારી થાય તેવી ભાવનાથી જ બીજી આવૃત્તિ છપાવી છે.

જો આ પુસ્તક ગમ્યું હોય તો એનું કારણ એ છે કે ભગવાનની વાણી જ એવી અલૌકિક છે કે તે વાંચતાં સાંભળતાં જિજ્ઞાસ જવના આત્મા તરત જ અંદરથી જવાળ આપે. તેને રૂચિ થાય. યાગ્યતા જણાય.

પહેલી આવૃત્તિમાં જે કાંઈ ભૂલા, ત્રુટિઓ મારા ધ્યાનમાં આવી તે સુધારી લેવા પ્રયત્ન કર્યો છે. ઉપરાંત જે પ્રશ્નો કરી ફરીને આવ્યા હાેય તે કમી કર્યા છે અને અમુક નવા પ્રશ્નો ઉમેર્યા છે.

બીજી આવૃત્તિના છાપકામના દેખરેખનું કાર્ય શ્રી પ્રભાકરભાઈ હિંમતભાઈ કામદારે (અમદાવાદ) ઘણા શ્રમ અને ભાવનાથી કર્યું છે તેથી તેમના ઋણી છું. સ્વાધીન સદન દિનેશ માદી ચર્યાંગેઠ, મુંખઇ. કાર્તિ'ક સુદ પૂર્ણિમા ૨૫-૧૧–૧૯૭૭ સંવત ૨૦૩૪

## તૃતીય આવૃત્તિનું સંક્ષિપ્ત નિવેદન

દ્વિતીય આવૃત્તિ પછીના સ્વાધ્યાય દરમિયાન જે કાંઈ મારા વાંચવામાં આવ્યું તે આ તૃતિય આવૃત્તિમાં સંકલન કરી લેવાયું છે. તેના ફળસ્વરૂપે જુના પ્રશ્નોના વિવિધ ઉત્તરો વિસ્તાર પામ્યા છે, લગભગ ૩૬૦ જેટલા નવા પ્રશ્નો ઉમેર્યા છે અને સૌથી મહત્ત્વના વિષય "કમબહ પર્યાય"ને ક્રમાંક ૨૪ના નીચે પ્રથમવાર ઉમેરવામાં આવ્યા છે અને કમાંક ૨૪ના અગાઉના પ્રશ્નો ક્રમાંક ૪ના નીચે ફેરવવામાં આવ્યા છે. "ક્રમબહ પર્યાય" જૈનદર્શનો સાર, અર્ક, સત્ત્વ છે, અને મહાભાષ્યથી તે બેસે છે, સમજાય છે અને જીવને તેની શ્રહ્યા થાય છે.

જૈનદર્શનમાં ધર્મનું સ્વરૂપ શું છે તે વિષે ઘણું અજ્ઞાન વર્તે છે. ધર્મ એટલે શું ? ધર્મ કોને કહેવાય ? ધર્મ કરવાયી શું થાય ? ધર્મનાં સાધનો કયાં ? ધર્મ એક છે કે અનેક ? આ પ્રશ્નો અને ખીજા આવા અનેક પ્રશ્નો જીવને ઉદ્દલવે છે પણ તેનું યોગ્ય અને સત્ય સમાધાન બધાને પ્રાપ્ત થવું આ દુષમકાળમાં દુલભ છે અને કદાચ પ્રાપ્ત થાય તો તેનો સ્વીકાર કરવા અને તેના ઉપર શ્રદ્ધા થવી તે અતિ કઠીન છે અને મહાલાઅથી જ ખને છે.

ધર્મ એટલે શું ? આત્માના સ્વભાવ તે ધર્મ. આત્માને સ્વભાવમાં ધરે તે ધર્મ. સ્વભાવમાંથી પરભાવમાં ન જવા દેતે ધર્મ. આત્મ પરિણામની સહજ સ્વરૂપે પરિણાતી થવી તેને શ્રી તીર્થ કર ધર્મ કહે છે. જે સંસાર પરિભ્રમણથી છોડાવી ઉત્તમ સુખમાં ધરી રાખે તે ધર્મ. ધર્મ એક જ છે અને તેના માર્ગ પણ એક જ છે.

આત્માના સ્વભાવમાં કેવી રીતે રહેવાય ? આત્માના ભુલાવા ન થાય તો આત્માના સ્વભાવમાં રહેવાય. હરતાં, ફરતાં, ઊઠતાં, ખેસતાં, ખાતાં, પીતાં, જાગતાં, સતાં એમ દેહની દરેક ક્રિયા કરતાં, રાત્રિ દિવસના દરેક સમયમાં દેહ અને આત્મા ભિન્ન ભાસે અને દેહ તે પર અને આત્મા તે પોતાના તેમ જાણે તે આત્માના સ્વભાવમાં રહેવાનું સાધન છે, ધર્મ આરાધનાનું સાધન છે. આત્માના અહેાભાવ, આત્માની લગની, આત્મા તરફનું ખેંચાણ, આત્મપ્રાપ્તિની, આત્મઅનુભવની અખંડ ઝંખના એવી તીવ હોય કે આ સંસારમાં બીજું બધું એંઠેવત્, તૃણવત્ ભાસે, આત્મા અમૃશ્ય ભાસે, તેનું મહાત્મ્ય સૌથી વધુ લાગે. વિશ્વની સર્વ વસ્તુએામાંથી તેને રસ ઊડી જાય, બધું ફીંકું લાગે, બસ, ફક્ત આત્માની સંભાળ તેને રીઝવવામાં જ તે મસ્ત રહે

શ્રી તીર્થ કર દેવ પ્રભુ વર્ષ માનસ્વામી ભગવાન મહાવીર તેમના પ્રથમ અપ્રણી ગણધર શ્રી ગૌતમસ્વામીને કહેતા હતા કે ''સમય' ગોયમ મા પમાય''. ''હે ગૌતમ સમયમાત્રતા પ્રમાદ યાગ્ય નથી.'' શ્રી ગૌતમસ્વામી, જેઓ ચાર જ્ઞાતના ધણી હતા, તે જ ભવે મોક્ષે જનાર હતા. ચતુર્વિધ સંઘના અગ્રણી, હજારા સાધુ–સાધ્વીએાના અગ્રેસર, આચાર્ય ભગવંતાની શંકાનું નિરાકરણ કરનાર, ઉપાધ્યાય ભગવંતાને માર્ગ દર્શન દેનાર, અગણિત ઋહિ, સિહિ, લબ્ધિના ધણી, જેના અંગૂઠે અમૃત ઝરે, અને જેનું સ્મરણ કરતાં મનવાંચ્છિત ફળ મળે, તેવા ગુરૂ ગૌતમને ભગવાન પ્રમાદ ન કરવાના ઉપદેશ કેમ આપતા હશે તે વિચારવા યોગ્ય છે. અહીં તો ભગવાનનું કહેવું છે કે એક સમયમાત્ર પણ ઉપયોગને આત્માની ખહાર ન જવા દે; એક સમયમાત્ર પણ આત્માના અનુભવની બહાર ન જા. મુનિ જ્યારે આત્માના અનુભુવમાં લીન હોય છે ત્યારે તેને ધ્યાન કહેવાય છે. આત્મામાં મસતા તે જ ધ્યાન, બાકી ધ્યાન તરંગ માત્ર છે. જ્યારે મુનિ ધ્યાનમાં લીન હોય, તલ્લીન થઇને મસ્ત હોય ત્યારે તેમને અતીન્દ્રિય આનંદનું પ્રચૂર વેદન હોય. તે આનંદના સમયે તેમને પાતાના આત્મા સિવાય ખીજો કાઈ અનુભવ ન હાય અને તે વખતે તેમના **આત્મા તેમના દેહથી તદ્દન ભિન્ન ભા**સે અને તે વખતે મુનિશ્રી ગજસૂકમારની જેમ માથા ઉપર અંગાર મૂકે તો પણ આત્માના અતીન્દ્રિય આનંદ અને સુખના પ્રચુર વેદનમાં તેને તેની વેદના નહિવત ભાસે. જેમ પતંગના પેય લડાવતા *ખાળકને* આનં દમાં આંગળી કપાયાની વેદના તેને થતી નથી તેમ આત્માના આનં દના અનુભવના વેદનમાં ખીજી ક્રોઈ વેદનાની વિસાત ન હોય. ધર્મની આરાધના તે જ આત્માના અનુભવની વાત અને આત્માના અનુભવમાં અત્યંત આનંદ, સુખ. શાંતિ હોય ત્યાં કષ્ટ ન હોય. તપમાં આપણે કષ્ટ માનીએ છીએ તાે તે ધર્મ ન હોય કારણ કે ધર્મમાં તો આતંદજ હોય અને જયાં આત્માના આનંદ નથી ત્યાં ધર્મ નથીં

દિતીય આવૃત્તિનું એક પણ પુસ્તક સિલકમાં ન હોવાથી, અને આ પુસ્તકની કેરકેરથી સતત માંગને છેલ્લા ઘણા સમયથી સંતોષી શકવાનું શક્ય ન હોવાથી, તૃતીય આવૃત્તિ છપાવવાની જોગાનુજોગ જરૂર ઉપસ્થિત થઈ, અને તે શુભ કાય'માં હું નિમિત્ત માત્ર છું. તૃતીય આવૃત્તિ માટે કાગળ ખરીદવામાં મદદ કરવા માટે શ્રી હપ'ભાઈ ટોલિયા (મું ખઈ)ના હું ઘણા આભારી છું. વળી છાપકામની દેખરેખ રાખવાની જવાળદારી અમદાવાદના શ્રી પ્રભાકરભાઈ કામદારે સહપ' ઉઠાવી લેવા બદલ હું તેમના અત્યંત ઋણી છું. અને આ આવૃત્તિના પુસ્તક ઉપર ચઢાવેલ પ્લાસ્ટિકનું જેકેટ ભેટ આપવા બદલ શ્રી બકુલભાઈ મોદી (બેંગલાર)ના અત્યંત આભારી છું. સ્વાંધીન સદન, દિનેશ માદી ચર્ચ'ગેટ, મું ખઈ.

30-9-9462.

સંવત ૨૦૩૮

# ચાેથી આવૃત્તિનું નિવેદન

ગત ખે વર્ષ થી પુસ્તકો સ્વિક ન હોવાથી, પુસ્તકની દિવસે દિવસે સતત વધતી જતી માંગણી ન સંતોષી શકવાથી મન ખિનનતા અનુભવતું હતું. અનેક પ્રવૃત્તિઓમાં ગળાડૂંખ રચ્યા પચ્યા અને આસકત હોવાથી, ચાથી આવૃત્તિની તૈયારીઓ માટે સમય કાઢવા તે અત્યંત અશક્ય અને અસંભવિત ભાસતું હતું. તેના ખેદ પણ વર્તાતા હતા, પણ અતિ ત્વરાથી વધતા જતા દ્રવ્યના ઢગલા, અને યશ દ્રાતિ ના ઉપાજનના મોહપાશમાંથી છૂટવું મારી શક્તિ ખહાર હોય તેમ લાગતું હતું.

આજથી લગભગ દોઢ વર્ષ પહેલાં ભાઈખીજને દિવસે મારા એકને એક પુત્ર અને સંતાન, ૨૭ વર્ષની વયે, સંપૂર્ણ યોવનમાં, અચાનક, નિઃસંતાન આ દુનિયા છોડી દેવલાક ચાલી ગયા.

> દેવાધિદેવનું દીધેલ દેવરત્ન, મુકી ફાડીને ચાલી ગયું; સર્વાસ્વ લૂંટાઇ ગયું, રહી ગયાં ફક્ત આંસુ.

તાત્કાલિક તાે જિંદગી અર્થ'વિહીન, દિશાશૂન્ય અને ધ્યેય વગરની લાગવા માંડી. જો વર્ષોના ધર્મ'ના અભ્યાસ ન હાેત તાે જીવવું અશક્ય હતું. આધાતથી મને હાર્ટ એટેક આવી ગયાે.

ધંધાકીય પ્રવૃત્તિઓથી નિવૃત્તિ લીધી, અને ચાયી આવૃત્તિનું કાર્ય શરૂ કર્યું. પણ તે કાર્ય વિલંખમાં પડ્યું કારણ કે બાયપાસ સર્જરી માટે મારે અમેરિકા જવું પડ્યું અને તા. ૧૧–૧–૧૯૮૮ના રોજ મારાં પરમ પૂજ્ય માતુત્રી સરસ્વતી-ખેન ઉર્ફે શશીખેનનું અવસાન થયું. ચાથી આવૃત્તિમાં સોથી વધારે નવા પ્રક્ષોના સમાવેશ કર્યો છે. તદ્દ્વપરાંત નવાં ત્રણ પરિશિષ્ટો, (૧) બેંદ સંત્રહ (૨) અર્થસંત્રહ અર્થાત્ શબ્દકોષ, અને (૩) વિષયસ્થિ ઉમેર્યાં છે; જે વાચકગણને અત્યંત ઉપયોગી થશે તેમ માનું છું.

નવાં પરિશિષ્ટો તૈયાર કરવામાં થાણા–મું ખઇના શ્રી દિનેશભાઇ વકીલનો અથાગ પરિશ્રમ છે. તે નિઃસ્વાર્થ કાર્ય ખદલ તેમના જેટલા ઉપકાર માનું તેટલા એોછા છે. અપકામના કાર્ય માટે અમદાવાદના શ્રી પ્રભાકરભાઇ કામદાર અને શ્રી બીખાભાઇ પટેલના આભારી છું.

સ્વાધીન સદન, ચર્ચ'ગેઠ, મુંખઇ **૩૧–૩**–૧૯૮૮ **દિનેશ માદી** ચૈત્ર સુદ તેરસ (મહાવીર જયંતિ) સંવત ૨૦૪૪.

## આ પુસ્તકના સંકલન માટે આધારભૂત પુસ્તકાની યાદી

- ૧. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર
- ર. ભગવતી ઉપક્રમ
- ૩, સમણ સુત
- ૪. શ્રી જૈન પ્રશ્નોત્તરમાળા ભાગ, ૧–૨
- પ. શ્રી જૈન સિદ્ધાંત પ્રશ્નોત્તરમાળા, ભાગ ૧–૨
- શ્રી લઘુ જૈન સિદ્ધાંત પ્રવેશિકા
- છ. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા
- ૮. સહજસુખ સાધન
- ૯. આત્માનુશાસન
- ૧૦. અ<sup>હ</sup>ટ પાહુડ
- ૧૧. આચારાંગ સૂત્ર
- ૧૨. દશ વૈકાલિક સૂત્ર
- ૧૩. સૂત્રકૃતાંગ સૂત્ર (સૂયગડાંગ સૂત્ર)
- ૧૪. શ્રી સમયસાર
- ૧૫. આઠ દૃષ્ટિની સજઝયા
- ૧૬. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, ભાગ ૧-૨
- ૧૭. ઉપદેશામૃત
- ૧૮. બાધામૃત ભાગ, ૧–૨–૩
- ૧૯. શ્રી માેક્ષમાર્ગ પ્રકાશક
- ૨૦. શ્રી જૈન તત્ત્વ પ્રકાશ
- **૨૧. સમયસાર નાટક**
- ૨૨. નિત્ય નિયમાદિ પાઠ
- ર ૩. છ ઢાળા
- ૨૪. 'આત્મધમ'' અને વીતરાગ વિજ્ઞાનનાં માસિકા
- ૨૫. "સમાધિ તંત્ર"
- ૨૬. તત્ત્વાર્થ સૂત્ર
- ૨૭. સમાધિ સોપાન
- ૨૮. શાંતિપથ દર્શાન
- ૨૯. ખૃહદ્દદ્રવ્ય સંગ્રહ
- ૩૦. ક્રમળહ પર્યાય

# **વિષયાનુ**ક્રમણિકા

| કુમ | ાંક વિષય ું ડે                                         | પ્રશ્ન ક્રમાંક               |
|-----|--------------------------------------------------------|------------------------------|
| ૧   | લાેકનું સ્વરૂપ                                         | १- <b>२</b> ६                |
| ર   | અન્ય ધર્મ, જૈત ધર્મ અને તેના મત, ગચ્છ, લેદ             | २७- ७३                       |
| 3   | ત્રાન, જાતિસ્મરણુ, લબ્ધિ, પુનઃ જન્મ                    | <b>७</b> ४- १६४              |
| ४   | શલાકા પુરુષ, ઈશ્વર, અરિહ ત ક્રેવળી                     | ૧૬૫– ૨૪૫                     |
| પ   | ચાર ગતિ                                                | २४६-   २ <b>८२</b>           |
| ٤   | છ કાય                                                  | २८३- ३४८                     |
| Ŀ   | छ                                                      | 386- 116                     |
| ٠ ۷ | नव तत्त्व                                              | ५२०- ६०२                     |
| Ŀ   | પૂર્વ <b>ક્રમ</b> િ                                    | ६०३- ६८३                     |
| ૧૦  | કર્મભંધ અતે ક <b>મ</b> ંફળ                             | \$28- 215                    |
| ૧૧  | મિ <sup>શ્</sup> યાત્વ                                 | ८१७- ८५४                     |
| ૧ર  | જૈનધમ <sup>°</sup>                                     | ··· ८५५– १ <b>०</b> १३       |
| ૧૩  | તપ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય                                     | …૧૦૧૪– ૧૦૩૫                  |
| ૧૪  | શ્રાવક <b>ધર્મ</b>                                     | १०३१- ११४६                   |
| ነዣ  | સાધુ ધર્મ                                              | ११४ <b>७</b> – १ <b>२</b> ४० |
| ૧૬  | સત્ <b>પુરુ</b> ષ, સદ્ <b>ગુરૂ,</b> સત્સ <sup>ંગ</sup> | …૧૨૪૧ ૧૨૬૫                   |
| ૧૭  | સમ્યક્દર્શન                                            | १२६६- १३३२                   |
| ٤۷  | જીવ–આત્મા                                              | १३३३– १४८३                   |
| ૧૯  | ધ્યાન અને જીવનાં ખં <b>ધન</b>                          | १४६४- १५१६                   |
| २०  | આત્મધ્યાન                                              | <b>१५१७</b> - १५६३           |
|     | સમ્યક્તાન                                              | <b>१५</b> ४- १६२४            |
| २२  | નય, પ્રમાણ, નિક્ષેપ, લેશ્યા                            | ११२५- ११७५                   |
| ર૩  | ગુણસ્થાન                                               | १ <b>५७</b> ६- १७०८          |
| २४  | ક્રમ બહ પર્યાય                                         | १७१० <b>~</b> १ <u>७७</u> ६  |
| રપ  | મૃત્યુ                                                 | १७७२- १ <b>७</b> ৫१          |

#### 9

# લાેકનું સ્વરૂપ

- ૧ પ્ર. લાકની મૂળ સ્થિતિ-સ્વરૂપ કેવું છે ?
- ઉ. સર્વત્ર ભગવાને કહ્યું છે કે અનંતાનંત સર્વ તરફનું આકાશ પોતે પોતાને આધારે રહેલું છે, તે આલેાકાકાશ**ની** બરાબર મધ્યમાં આ લાક રહ્યો છે, અને તે ત્રણે કાળે-આદિ, મધ્ય અને અંતમાં એ રૂપે રહેવાના છે. અર્થાત આલાકાકાશમાં એકલું આકાશદ્રવ્ય ં છે. તેની વચ્ચે પુરુષાકારે લાેક આવેલાે છે. તે છ દ્રવ્યથી મુક્ત છે. લાકના મધ્યભાગ અસંખ્યાતા દ્વીપ સમદ્રોથી યુક્ત એક રાજ પ્રમાણ છે. તે મધ્યલાક કહેવાય છે. તેમાં મનુષ્ય તિય ચ અને વ્યાંતરાના આવાસ છે. વચમાં મેરુ પર્વત છે. ત્યાંથી અઢી દ્વીપ સુધી જ મનુષ્યના નિવાસ છે. આ મધ્યલાકની ઉપર નીચે સાત રાજુ પ્રમાણ વિસ્તાર છે. તેમાં ઉધ્વધાકની પહોળાઇ એક રાજુથી વધીને વચમાં પાંચ રાજુ પ્રમાણ થાય છે અને પછી ઘટીને છેવટે એક રાજ પ્રમાણ રહે છે. ત્યાં સિદ્ધ શિલા આવેલી છે. તેની ઉપર મુક્ત જીવા સાદિ અને તકાળ સુધી સ્થિરતા કરે છે. અધાલાકના પહેાળાઇ એક રાજુથી વધીને છેવટે સાત રાજુ પ્રમાણ થાય છે. ઉધ્વ લાકમાં વૈમાનિક દેવાનાં વિમાનાની રચના છે. મધ્યલાકમાં જ્યાતિષ્ક દેવાનાં વિમાનાની રચના છે, અને ં અધાલાકમાં નરકની ભ્રમિઓની રચના આવેલી છે. આવું લાકનું િ હિરાટ સ્વરૂપ જે સર્વત્ર ભગવાને જોયું ને વર્ણવ્યું તે સંક્ષેપથી પુરુષાકારે હોવાનું શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે. એક રાજુ અસંખ્યાતા દ્વીપ સમુદ્ર પ્રમાણ છે.

- ર પ્ર. અઢી દ્વીપનું વિસ્તારથી વર્ણન સમજાવા.
  - ઉ. જ્યાં મનુષ્ય રહે છે તે મનુષ્ય ક્ષેત્ર. તેને ત્રીછાલાક કહેવાય છે. ત્રીછાલાક અઢી દ્વાપ અને બે સમુદ્રના બનલા છે. અઢી દ્વાપનાં નામ અનુક્રમે: "જં છુદ્વાપ" (જેમાં આપણે રહીએ છીએ) તેના કરતા અને ૧૪૪ ગણા માટા "ઘાતકી ખંડ" અને તેને કરતા અને જં છુદ્વાપ કરતાં ૧૧૮૪ ગણા માટા "અર્ધ પુષ્કરદ્વાપ". બે સમુદ્રનાં નામા: જં છુદ્વાપને કરતા અને તેનાથી ૨૪ ગણા માટા. "લવણ સમુદ્ર", જં છુદ્વાપ અને ઘાતકી ખંડના વચ્ચે આવેલા છે. અને ઘાતકી ખંડ અને અર્ધ પુષ્કરદ્વાપના વચ્ચે આવેલા સમૃદ્ર "કાલાદિધ" જં છુદ્વાપ કરતાં કૃષ્ઠ ગણા માટા છે.
- 3 પ્ર. મનુષ્યની ઉત્પત્તિ અઢી દ્વીપમાં કહી છે. તેા તે અઢી દ્વીપ કયા પ્રકારે છે ?
  - ઉ. તેના બે મુખ્ય ભેદ છે. અકર્મભૂમિ અને કર્મભૂમિ.
- ૪ પ્ર. અકમ ભૂમિના મનુષ્યા કેવા હાય ?
  - ઉ. મનુષ્યની ઉત્પત્તિનાં અઢી દ્વીપની અંદર ત્રીસ ક્ષેત્ર તે અકમ ભૂમિ (જુગલીઆ) મનુષ્યનાં છે. અને છપ્પન ક્ષેત્ર અંતરદ્વીપનાં મનુષ્યનાં છે. એ છચાશી ક્ષેત્રનાં મનુષ્યો ધર્મ કર્મમાં બિલકુલ સમજતાં નથી. એ મનુષ્યો તા પાતાનાં પૂર્વ કરેલાં પુષ્યોનાં ફળા, દેવતાઓની પેઠે સુખે ભાગવે છે.
- પ પ્ર. અઢી દ્વીપમાં આવેલા કર્મભૂમિ મનુષ્યનાં પંદર ક્ષેત્રાનાં અને અકર્મભૂમિના ત્રીસ ક્ષેત્રાનાં નામ આપા.
  - ૭. ૧/૨ દ્વીપ જ છુદ્વીપ, તેમાં ૧ ભરત, ૧ ઇરવત અને ૧. મહા-વિદેહ ક્ષેત્ર એમ કુલ ૩.
    - ૧ દ્વીપ ઘાતાકી ખંડ દ્વીપ, તેમાં ૨ ભરત, ૨ ઇસ્વત, અને ૨ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર, એમ કલ ૬.
    - ૧ દ્વીપ પુષ્કરાર્ધ દ્વીપ, તેમાં ૨ ભરત, ૨ ઇરવત અને ૨ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર એમ કલ ૬.

કુલ…(રાષ દ્વીપ)

કુલ…૧૫ ક્ષેત્ર.

#### એક આત્માને જાણ્યા તેણે સર્વ જાણ્યું.

રાા દ્વીપ ફક્ત ૪૫ લાખ જોજનમાં છે. કર્મભૂમિ એટલે અસિ, મસિ (વ્યાપત) અને કૃષિ જ્યાં થતી હોય તે. અકર્મભૂમિના ત્રીસ ભેદાે છે. પાંચ હેમવય, પાંચ એરણ્યવય, પાંચ હરિવાસ, પાંચ રમ્યક્વાસ, પાંચ દેવકુરૂ અને પાંચ ઉત્તરકુરૂ.

- કુ પ્ર. જ ખુદ્વીપમાં જેમ નદી, ક્ષેત્ર, પર્વત આદિ છે તેમ ઘાતકીખંડ અને પુષ્કરાહ દ્વીપમાં પણ છે ?
  - ઉ. નદી, ક્ષેત્ર, પર્વત આદિ જે કાંઇ જં છુદ્વીપમાં છે, તે ઘાતકીખંડમાં બમણાં છે. મેરુ, વર્ષ અને વર્ષધરાની સંખ્યા ઘાતકીખંડમાં છે, તે જ પુષ્કરાહ દ્વીપમાં છે. એટલે કે એમાં પણ બે મેરુ, ચૌદ વર્ષ તથા બાર વર્ષધર છે. આ રીતે સરવાળા કરતાં અઢી દ્વીપમાં કુલ પાંચ મેરુ, ત્રીશ વર્ષધર અને પાંત્રીસ ક્ષેત્રા થાય.

અંતરદ્વીપ ફક્ત લવણ સમુદ્રમાં હોવાથી છપ્પન છે. પુષ્કરદ્વીપમાં એક 'માનુષોત્તર' નામના પર્વત છે. જં બુદ્વીપ, ઘાતકીખાંડ અને અર્ધ પુષ્કરદ્વીપ એ અઢી દ્વીપ તથા લવણ અને કાલાદિધ એ બે સમુદ્ર એટલા જ ભાગ 'મનુષ્યલાક' કહેવાય છે. ઉક્ત ભાગનું મનુષ્યલાક અને ઉક્ત પર્વતનું નામ માનુષાત્તર એટલા માટે પડશું છે કે, એની બહાર કાઇ મનુષ્ય જન્મ લેતા નથી અને કાઇ મરતા નથી. ફક્ત વિદ્યાસંપન્ન મુનિ અથવા વૈક્યિલબ્ધિધારી કાઇ મનુષ્ય અઢી દ્વીપની બહાર જઇ શકે છે, પરંતુ એનાં પણ જન્મ, મરણ માનુષાત્તરની અંદર જ થાય છે.

- ૧૭ પ્ર. આપણે અત્યારે કયા દ્વીપના કચા ક્ષેત્રે રહીએ છીએ ?
  - ઉ. (જંબુદ્વીપના ભરત ક્ષેત્રમાં આપણે **ર**હીએ છીએ.)
- ૮ પ્ર. સિદ્ધસ્થાન અથવા સિદ્ધશિલા કર્યા હોય છે, તેનું વર્ણન આપા ?
  - ઉ. સર્વાર્થસિંહ નામના વિમાનથી ખાર યોજને ઉપર છત્રને આકારે ઇસીપભારા (ઇષત્પ્રાગ્સાર) નામની એક મુક્તિ શિલાપૃથ્વી છે.

હે જવ! કયા ઇચ્છત હોવે? હૈ ઇચ્છા દુઃખ મૂલ? જબ ઇચ્છાકા નાશ તખ, મિટે અનાદિ ભૂલ તે સિદ્ધશિલા ૪૫ લાખ યોજનની લાંબી અને પહેાળી છે. તેના આખા ઘેરાવા તેનાથી ત્રણ ગણા કરતાં વધારે જાણવા. તે સિદ્ધશિલા મધ્ય ભાગે આઠ યોજનની જાડી અને પછી થાડું થાડું ઘટતાં એકદમ છેડે માખાની પાંખ કરતાં પણ પાતળી છે. તે સિદ્ધશિલા નિર્મળ અને સુંદર છે. સિદ્ધશિલાથી એક યોજન ઊંચે લાકના છેડા આવી રહે છે તે યોજનના છેલ્લા જે એક કાશ છે તેના છઠ્ઠી ભાગ એટલે ૩૩૩ ધનુષ્ય અને ૩૨ આંગળની ઊંચાઇમાં સિદ્ધપ્રભુઓ રહ્યા છે.

- ૯ પ્ર. નરકા સાત પ્રકારના કેમ કહેવાય છે ? તેનાં નામા આપા.
  - ઉ. રત્નપ્રભા આદિ સાત પૃથ્વીમાં રહેવાથી નરકા સાત પ્રકારનાં કહેવાય છે: (તે પૃથ્વીનાં નામ આ પ્રમાણે છે:) ૧ રત્નપ્રભા ર શર્કરા પ્રભા, ૩ વાળુ પ્રભા, ૪ પંકપ્રભા, ૫ ઘૂમપ્રભા, ૬ તમ: પ્રભા અને ૭ તમ: તમસ્પ્રભા.

એ પ્રમાણે ત્યાં રહેનારા નરકના છવા સાત પ્રકારના કહેવાય છે. આ સાતે ભૂમિકાઓ એકબીજાથી નીચે છે; પરંતુ એકબીજાને અડીને રહેતી નથી. અર્થાત્ એકબીજાની વચમાં બહુ જ માટું અંતર છે. આ અંતરમાં ઘનાદિધ, ઘનવાત, તનુવાત અને આકાશ કમથી નીચે નીચે છે. અર્થાત્ પહેલી નરકભૂમિની નીચે ઘનાદિધ છે, ઘનાદિધની નીચે ઘનવાત છે, ઘનવાતની નીચે તનુવાત અને તનુવાતની નીચે આકાશ છે. આકાશની પછી બીજી નરકભૂમિ છે. આ ભૂમિ અને ત્રીજી ભૂમિની વચમાં પણ ઘનાદિધ આદિના એ જ કમ છે.

- ૧૦ પ્ર. દેવાે કેટલા પ્રકારના કહ્યા છે ?
  - ઉ. દેવા ચાર પ્રકારના કહ્યા છે ૧ ભવનવાસી (ભવનપતિ), ૨ વ્યંતર ૩ જ્યોતિષ, ૪ વૈમાનિક.

જે સંસારને વિષે સાક્ષી કર્તા તરીકે મનાય છે, તે સ'સારમાં તે સાક્ષીએ સાક્ષીરૂપ રહેલું, અને કર્તા તરીકે ભાસ્યમાન થલું તે બેધારી તરવાર ઉપર ચાલવા ખરાખર છે.

- ૧૧ પ્ર. ભવનવાસી દેવાના કેટલા બેદાે છે ?
  - ઉ. ભવનવાસી દેવા દશ પ્રકારના છે:અસુરકુમાર, નાગકુમાર, સુવર્ણ કુમાર, વિદ્યુતકુમાર, અભિકુમાર, દ્વીપકુમાર, ઉદિધકુમાર, દિસિકુમાર, વાયુકુમાર અને સ્તનિતકુમાર.
- ૧૨ પ્ર. તેઓ કુમાર કેમ કહેવાય છે ? તેઓ ભવનપતિ કેમ કહેવાય છે ?
  - ઉ. તેએ કુમારની માફક દેખાવમાં મનેહર, સુકુમાર તથા મૃદુ–મધુર ગતિવાળા અને ક્રિડાશીલ હોય છે. તેએ માે 2 ભાગે આવાસામાં અને કચારેક ભવનામાં રહે છે. આવાસ મંડપ જેવા હોય છે અને ભવન નગર જેવાં હોય છે.
- ૧૩ પ્ર. વ્યાંતરના કેટલા પ્રકાર છે ?
  - ઉ. વ્યાંતરના આઠ ભેંદ છે, ૧ પિશાય, ૨ ભૂત, ૩ યક્ષ, ૪ રાક્ષસ, ૫ કિન્નર, ૬ કિંપુરુષ, ૭ મહેારગ અને ૮ ગાંધર્વ, તેઓ પણ ભવના અને આવાસામાં રહે છે. તેઓ પાતાની ઇચ્છાથી તથા ખીજાની પ્રેરણાથી ભિન્ન ભિન્ન જગ્યાએ જાય છે, એમાંથી કેટલાક મનુષ્યની સેવા પણ કરે છે.
- ં **૧૪ પ્ર. જ્યોતિષિ દેવતાએાના** કેટલા પ્રકાર છે <sup>૧</sup>
  - ઉ. જ્યોતિષિ દેવતાઓ પાંચ પ્રકારના છે. ૧. ચંદ્ર, ૨. સુર્યં, ૩. નક્ષત્ર, ૪. ગ્રહ અને ૫. તારાએ!. આમાંના જીવ જે મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં છે તે બધા ગતિ કરનારા અને મનુષ્ય ક્ષેત્રની બહાર રહેનારા સ્થિર હોય છે.
  - ૧૫ પ્ર. વૈમાનિક દેવાે કેટલા પ્રકારના છે ?
    - ઉ. વૈમાનિક દેવા બે પ્રકારના કહ્યા છે, ૧ કલ્પવાસી (કલ્પોપન્ન) અને ૨ અકલ્પવાસી (કલ્પાતીત). જે કલ્પમાં રહે છે તે કલ્પોપન્ન અને જે કલ્પની બહાર રહે છે તે કલ્પાતીત કહેવાય છે. આ બધા વૈમાનિક એકબીજાની ઉપર ઉપર રહેલા હોય છે.

જેને પુષ્યની મીઠાશ હશે તેને આત્માની મીઠાશ નહિ આવે.

- ૧૬ પ્ર. કલ્પવાસી અને કલ્પાતીત દેવામાં શું ભેદ છે ?
  - ઉ. કલ્પવાસી દેવામાં સ્વામી–સેવક ભાવ છે; પણ કલ્પાતીતમાં નથી. મનુષ્યલાકમાં પણ કાઇ નિમિત્તથી જવાનું થાય, તા કલ્પવાસી જ જ્યય છે. કલ્પાતીત દેવા સ્થાન છાડી કચાય જતા નથી. ત્યાં તા વધા ઈંદ્ર જેવા હોવાથી 'અહ મિંદ્ર' કહેવાય છે.
- ૧૭ પ્ર. કલ્પવાસી દેવાના પ્રકાર કેટલા છે ?
- ઉ. કલ્પવાસીના ભાર પ્રકાર છે, ૧ સૌધર્મ, ૨ ઇશાન, ૩ સનતકુમાર, ૪ મહેન્ક, ૫ બ્રહ્મલોક, ૬ લાંતક, ૭ મહાશુક્ર, ૮ સહસ્રાર, ૯ આનત, ૧૦ પ્રાણત, ૧૧ આરણ અને ૧૨ અચ્યુત. દિગંબર સંપ્રદાય સોળ કલ્પોને માને છે. એમાં બ્રહ્મોત્તર, કાપિષ્ટ, શુક્ર અને શતાર નામના ચાર અધિક કલ્પો છે; જે ક્રમપૂર્વ ક છટ્ટા, આઠમા, નવમા અને અગિયારમા નંબર ઉપર આવે છે.
- ૧૮ પ્ર. કલ્પાતીત દેવા કેટલા પ્રકારના છે ?
  - ઉ. કલ્પાતીતના બે પ્રકાર કહ્યા છે. ગ્રૈવેયક અને અનુત્તર.
- ૧૯ પ્ર. ગ્રૈવેયકના બેદ કહેા ?
  - ઉ. ગ્રૈવેયકની ત્રણ ત્રિકા છે. હેઠેની, મધ્યમ અને ઉપરની, અને તે દરેકની પાછી નીચેની, મધ્યમ અને ઉપરની એમ ત્રણ ત્રિકા મળીને કુલ નવ પ્રકારના ગ્રૈવેયક કહ્યા છે. પુરુષાકૃતિ લાકના શ્રીવાસ્થાનીય ભાગમાં હાેવાથી ગ્રૈવેયક કહેવાય છે. ગ્રૈવેયકનાં અનુક્રમે નવ વિમાન કલ્પાેતી ઉપર ઉપર છે, એમની ઉપર પાંચ અનુત્તર વિમાન છે.
- ૨૦ પ્ર. અનુત્તર વિમાનમાં રહેનારા વૈમાનિક દેવાના પ્રકાર કેટલા છે ક
  - ઉ. અનુત્તરના પાંચ પ્રકાર છે. ૧ વિજય, ૨ વૈજયાંત, ૩ જયાંત, ૪ અપરાજિત, પ સર્વાર્થસિલ. તે સૌથી ઉત્તર-પ્રધાન હોવાથી અનુત્તર કહેવાય છે.

નીતિ કપડાં સમાન છે, ધર્મ દાગીના સમાન છે. કપડાં વિના દાગીના શાભતા નથી, તેમ નીતિ વિના ધર્મ શાભા પામતા નથી.

- ર૧ પ્ર. કુલ મળીને ઇન્દ્રો કેટલા છે !
  - ઉ. ભવનવાસી દેવાના ૪૦ ઇન્દ્ર, વ્યંતર દેવાના ૩૨ ઇન્દ્ર, કલ્પવાસી દેવાના ૨૪ ઇન્દ્ર, જ્યાતિષા દેવાના ચંદ્ર અને સૂર્ય એ ૨ ઇન્દ્ર, મનુષ્યોના ૧ ઇન્દ્ર ચક્રવર્તા અને તિર્ય ચના ૧ ઇન્દ્ર સિંહ—એ રીત બધા મળીને ૧૦૦ ઇન્દ્રો છે.
- રર પ્ર. શું વિમાન તથા સિદ્ધ શિલા આદિ આકાશમાં નિરાધાર રહેલાં છે ?
  - ઉ. હા; તેના તે પ્રમાણે લાક સ્વભાવાજગઢમ છે. ભગવાન અરિહ તના જન્માભિષેક આદિ પ્રસંગા ઉપર દેવાના આસનનું કપિત થવું એ પણ લાકાનુભાવનું જ કાર્ય છે. (બીજી રીતે કહીએ તા) વાતવલય જેને સમસ્ત લાકને ઘેરીને રાખ્યા છે, તેના આધારથી લાક આકાશમાં સ્થિત છે.
- ર 3 પ્ર. નરકની ભૂમિ સંજીવની કેમ કહેવાય છે ?
  - ઉ. કારણ કે ત્યાં અત્યંત દુ:ખ પામીને પણ (કપાતાં, છેદાતાં, ખુંદાતાં, લેદાતાં, હણાતાં, બાળતાં છતાં) પણ નારકજીવા અકાળ મરતા નથી. તેમજ આયુષ્ય ઘણું લાંયું હોય છે.
- ર ૪ પ્ર. તો ધર્મ કરણી કરવાના દેશ અને કાળ કયા છે ?
  - 8. અહી દ્વીપમાં કર્મભૂમિ મનુષ્યનાં પંદર ક્ષેત્ર માત્ર ધર્મ કરણી કરવાનાં રહ્યાં. એ પંદર ક્ષેત્રમાં પાંચ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર છે, ત્યાં તે સદાકાળ જૈન ધર્મ પ્રવર્ત છે, અને બાકીનાં પાંચ ભરત ક્ષેત્ર અને પાંચ ઇરવત ક્ષેત્રમાં દશ કાડાકોડી સાગરના સિપ્ણી કાળમાંથી એક ક્રોડાકોડ સાગરથી સહેજ વધારે વખત ધર્મ કર્મ કરવાના રહે છે. પાંચ ભરત ને પાંચ ઇરવત એ દશ ક્ષેત્રમાંના એક ક્ષેત્રમાં બત્રીસ હજાર દેશ છે. બત્રીસ હજાર દેશમાંથી પણ ધર્મ કર્મ કરવાના તો માત્ર સાડાપચીસ અપર્થ દેશ જ છે.

જીવવાના ભાવે તેા અનંત વખત જીવ્યા, પણ મરવાના ભાવે કાઇ વખત જીવ્યા નથી. મરવાના ભાવે જીવે તાે ફરી તેને જન્મ લેવા જ ન પડે.

- ૨૫ પ્ર. વાતવલય, ઘનાદધિ, ઘનવાતવલય, તનુવાતવલય કાને કહે છે ?
  - ઉ. વાતવલય એટલે એક પ્રકારના પવનપુંજ કે જે સમસ્ત લાેકને ઘેરીને રહ્યાે છે, તથા જેના આધારથી લાેક આકાશમાં સ્થિત છે. સર્વ લાેક પહેલાં ઘનાેદધિ વાતવલયથી વાંટાયેલાે છે. આ વાતવલયનાં પાણી મિશ્રિત હવા છે. આ વાતવલયને બીજા ઘનઘાતવલયે ઘેરી રાખ્યાે છે. એમાં સઘન વાયુ છે, અને તેને ત્રીજા તનુવાતવલયે ઘેરી રાખ્યાે છે, કે જે હલકા વાયુના પંજ છે.
- રક પ્ર. જૈન દર્શનમાં સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત શબ્દોના જે નિદેશ આવે છે તેના અર્થ શાં ?
  - ઉ. એકમ, દશક, સા એમ ઉત્તરાત્તર અફાવીસ રકમ સુધી સંખ્યાત માન્યા છે. અસંખ્યાત એટલે કે જેની સંખ્યા ન ગણાય તે અસંખ્યાત એમ ખતાવ્યું નથી ખલ્કે અસંખ્યાત માટે પણ ચાક્કસ પ્રમાણ છે. અને તે ખત્નેથી આગળની સંખ્યા કે જેના મનુષ્ય પુરિશી કરોા નિર્ણય ન થઇ શકે તેને અનંત કહ્યો છે.



શુદ્ધાત્મ સ્થિતિનાં પરમાર્થિ'ક શ્રુત અને ઇન્દ્રિયજય એ મુખ્ય અવલ બન છે.

# અન્ય ધર્મ, જૈન ધર્મ અને તેના મત, ગચ્છ, ભેદ

રુખ્ય. મુખ્ય છ દર્શન કર્યા છે ? અને તેમાં ભેદ શું છે ?

ઉ. ળૌહ, નૈયાયિક, સાંખ્ય, જૈન અને મિમાંસા એ પાંચ આસ્તિક દર્શના એટલે ળ ધમાક્ષાદિ ભાવને સ્વીકારનારાં દર્શના છે. સાંખ્ય જેવા જ યાગના અભિપ્રાય છે, સહેજ ભેદ છે. મિમાંસા દર્શનના ખે ભેદ છે: પૂર્વ મિમાંસા અને ઉત્તર મિમાંસા. પૂર્વ મિમાંસાનું "જેમિની" અને ઉત્તર મિમાંસાનું "વેદાંત" એમ નામ પણ પ્રસિદ્ધ છે.

બૌઢ અને જૈન સિવાયનાં બાકીનાં દર્શના વેદને મુખ્ય રાખી પ્રવર્ત છે, માટે વેદાશ્રિત દર્શન છે. બૌઢ અને જૈન વેદાશ્રિત નથી, સ્વતંત્ર દર્શન છે.

આત્માદિ પદાર્થને નહીં સ્વીકારવાનું એવું ચાર્વાક નામે છકું દર્શન છે. જૈનદર્શનના સહજ પ્રકારાંતરથી બે લેદ છે, દિગંભર ને શ્વેતાંભર.

- ૨૮ પ્ર. આ છ દર્શનાની વિચાર એણીમાં મુખ્ય શું ભેદ છે ?
  - ઉ. બૌહ, સાંખ્ય, જૈન અને પૂર્વ મિમાંસાને અભિપ્રાયે સષ્ટિકર્તા એવા ક્રાઇ ઇશ્વર નથા. નૈયાયિકને અભિપ્રાયે તટસ્થપણે ઇશ્વર-કર્તા છે. વેદાંતને અભિપ્રાયે આત્માને વિષે જગત વિવર્ત રૂપ એટલે કલ્પિતપણે ભાસે છે અને તે રીતે ઇશ્વર કલ્પિતપણે કર્તા

સ્વીકાર્યો છે. યોગને અભિષ્રાયે નિયંતાપણે ઇશ્વર પુરુષ વિશેષ છે. ઉપનિષદમાં ઇશ્વર જગતના કર્તા છે. જૈનને મતે જગતના વિસ્તાર કર્મજન્ય છે, પદ્દગલજન્ય છે. જૈન, બૌદ્ધ, મિમાંસાએ કહ્યું છે કે માત્ર કર્માને લઇને સંચાલન છે. કાઇ જગતકર્તા નથી. જૈને વિશુદ્ધ "આત્મા" તે જ ઇશ્વર એમ બતાવ્યું. વેદાંતવાળા ધ્વમમાં સમાઇ-જવારૂપ મુક્તિ માને છે, તેથી ત્યાં પોતાને પોતાના અનુભવ રહેતા નથી. પૂર્વ મિમાંસક દેવલાક માને છે, કરી જન્મ, અવતાર થાય એવા માલ માને છે.

ળૌદ્ધને અભિપ્રાયે ત્રિકાળ અને વસ્તુસ્વરૂપ આત્મા નથી, ક્ષણિક છે. ખુદ્ધે કહ્યું આત્મા નિત્ય નથી પણ ક્ષણિક છે. ખીજાં ભારતીય દર્શનાએ આત્માને નિત્ય જ માન્યો. ભગવાન મહાવીરે તેને નિત્ય અનિત્ય (નિત્યાનિત્ય) કહ્યો. જો આત્મા ક્ષણિક માના તા મોટો વિરોધાભાસ ઊભા થાય છે કે કર્મ કર્યું એક આત્માએ અને તેનું ફળ ભાગવે ખીજો આત્મા. તેમ જ આત્માના મનુષ્ય તિર્યં ચ આદિ પર્યાય અનિત્ય છે.

નૈયાયિકને અભિપ્રાયે સર્વ વ્યાપક એવા અસંખ્ય છવ છે. ઇશ્વર પણ સર્વ વ્યાપક છે. આત્માદિને મનના સાંનિધ્યથી જ્ઞાન ઉપજે છે. સાંખ્યને અભિપ્રાયે સર્વ વ્યાપક એવા અસંખ્ય આત્મા છે; તે નિત્ય, અપરિણામી અને ચિન્માત્ર સ્વરૂપ છે.

જૈનને અભિપ્રાયે અનંત કવ્ય આત્મા છે, પ્રત્યેક જુદા છે. જ્ઞાનદર્શનાદિ ચેતના સ્વરૂપ, નિત્ય અને પરિણામી, પ્રત્યેક આત્મા અસંખ્યાતપ્રદેશી, સ્વશરીરાવગાહવર્તી માન્યો છે.

પૂર્વ મિમાંસાને અભિપ્રાયે છવ અસંખ્ય છે, ચેતન છે, ઉત્તર મિમાંસાને અભિપ્રાયે એક જ આત્મા સર્વવ્યાપક અને સચ્ચિદા-નંદમય ત્રિકાળાળાધ્ય છે.

ઉપનિષદ માને છે કે આત્મા એક જ છે અને સર્વ તેના વિસ્તાર છે. સાંખ્ય દર્શનમાં આત્મા અનેક છે. જૈન અને સાંખ્ય અનેક

પંચપરમેષ્ઠીના પ્રેમ કરતાં આ શરીર ઉપર પણ જો પ્રેમ વધી જાય તાે તે અન'તાનુખ'ધી લાભ છે. આત્મા માને છે. સાંખ્યોએ આત્માને ચેતન તા માન્યા પણ જૈનાએ તેમાં જ્ઞાનગુણ માન્યા. ત્યાં બંનેમાં ભેદ પડચો. સાંખ્યાએ જ્ઞાનગુણ પ્રકૃતિમાં માન્યા. જ્યારે જૈનાએ જ્ઞાનગુણ આત્માના માન્યા. જૈન દર્શનમાં પ્રકૃતિની જગ્યાએ પુદ્દગલ છે. પ્રકૃતિ જડ તત્ત્વ છે. સાંખ્યની માન્યતા કે જ્ઞાન એ આત્માના સ્વાભાવિક ગુણ નથી. આ વાતને નૈયાયિક, ૈશેષિકાએ સ્વીકારી. સાંખ્યાએ કહ્યું આત્મા કુટસ્થ છે અને પ્રકૃતિ પરિણામી છે તથી માક્ષ અને બંધ પ્રકૃતિના છે. જૈનોએ કહ્યું, માત્ર પ્રકૃતિ પરિણામી નહીં પણ આત્મા પણ પરિણામી છે. જડ અને ચેતન બંને પરિણામી છે. માક્ષ અને બંધ પુરુષના (આત્માના) છે.

અન્ય ભારતીય દર્શ નાની માન્યતા છે કે આત્મા અમૂર્ત હોવાથી વ્યાપક છે. કાઇ એવું સ્થાન નથી જ્યાં આત્મા ન હોય. જૈન કહે છે કે આત્મા જો વ્યાપક હોય તા સંવેદના (વેદના) શરીર બહાર કેમ થતી નથી ? એના અનુભવની મર્યાદા શરીર સીમિત છે. વેદના અમુક જગ્યાએ જ તથી સંવેદન અમુક ક્ષેત્રમાં જ થાય. આત્મા ગ્રાનથી વ્યાપક છે તેથી તે જાણે છે. જૈન કહે છે કે આત્મા મૂર્ત –અમૂર્ત છે. આત્મા સંકાચ વિકાસનું ભાજન છે. મૂર્ત ને ક્ષેત્ર-મર્યાદા છે, તેમ આત્મામાં પણ ક્ષેત્રમર્યાદા છે. તેમજ આત્મા અસંખ્ય પ્રદેશી છે. જ્યારે સમુદ્ધાત કરે છે ત્યારે એ પણ લેક્ક્યાપી બની જાય છે, આ દિષ્ટિએ આત્મા વ્યાપક પણ છે. જૈન દર્શન સિવાય કાઇપણ મતે આત્માને અસંખ્યપ્રદેશી નથી માન્યો.

સાંખ્ય, પતંજલિ, વૈદાંત કહે છે કે બુદ્ધિ જડછે. જિન કહે છે કે બુદ્ધિ ચેતન છે.

વેદાંત, સાંખ્ય બધાય કેવળ જ્ઞાન માને છે પણ દરેક જુદાે અર્થ માને છે. ભ્રાન્તિ ગઇ ત્યાં કેવળ આત્મા રહ્યો એમ વેદાન્ત માને છે. સાંખ્ય એમ માને છે કે જ્ઞાન એ જ ઉપાધિ છે અને બધાય ગુણ છૂટી નિર્ગુણ થઇ જાય તાે માક્ષ થાય છે.

રાજ રાેટલા ખાવા છતાં અરુચિ થતી નથી, તેમ જ્ઞાનને ફરી ફરી કહેતાં, સાંભળતાં અરુચિ ન થવી જોઈએ. ''છે ગુણી ગુણમય, નાશ ગુણના, ત્યાં જ નાશ ગુણી તણા, તે અન્યમતી નિર્વાણને કહે શત્ય, કહિયત એ ગણા. '' વેદાંત સામાન્યને(કુટસ્થ આત્મા)ને માને છે, પણ વિશેષ (પર્યાય)ને નથી માનતા. તેથી તે મિશ્યાદષ્ટિ છે. બીંદ્ધ તે વિશેષને માને છે અને સામાન્યને નથી માનતા તેથી તે પણ મિશ્યાદષ્ટિ છે. પ્રત્યેક વસ્તુ ત્રિકાળ સામાન્ય અને વિશેષરૂપ જ છે. દ્રવ્ય અને પર્યાય બન્ને વસ્તુનું સ્વરૂપ છે. જૈન દર્શન બંનેને માને છે. તે અનેકાંત છે. તેથી તે સમ્ચન્દષ્ટિ છે.

ળૌદ્ધ, ક્ષણિકવાદી, પર્યાયરૂપે "સત્" છે. વેદાંત-સનાતન– દ્રવ્યરૂપે "સત્" છે. ચાર્વાક નિરીશ્વરવાદી જ્યાં સુધી આત્માની પ્રતીતિ થઇ નથી ત્યાં સુધી તેને એાળખવારૂપે "સત્" છે.

સર્વ દર્શનની શિક્ષા કરતાં જિનની કહેલી ખંધ માક્ષના સ્વરૂપની શિક્ષા જેટલી અવિકળ પ્રતિભાસે છે, તેટલી ખીજાં દર્શનની પ્રતિભાસતી નથી. અને જે અવિકળ શિક્ષા તે જ પ્રમાણસિંદ્ધ છે.

૨૯ પ્ર. આર્યધર્મ તે શું ? બધાની ઉત્પત્તિ વેદમાંથી જ છે શું ?

ઉ. જૈન જૈનને, બૌદ્ધ બૌદ્ધને, વેદાંતી વેદાંતને આર્યધર્મ કહે એમ સાધારણ છે. તથાપિ જ્ઞાની પુરુષો તા જેથી આત્માને નિજસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય એવા જે આર્ય (ઉત્તમ) માર્ગ તેને આર્ય ધર્મ કહે છે અને એમ યોગ્ય છે.

બધાની ઉત્પત્તિ વેદમાંથી થવી સંભવતી નથી. વેદમાં જેટલું જ્ઞાન કહ્યું છે તથી સહસ્રગણા આશયવાળું જ્ઞાન બ્રીતીર્ય કરાદિ મહાત્માઓએ કહ્યું છે. અલ્પ વસ્તુમાંથી સંપૂર્ણ વસ્તુ થઇ શકે નહીં; એમ હોવાથી વેદમાંથી સર્વની ઉત્પત્તિ કહેવી ઘટતી નથી. બાકી વેદ જેવા અભિપ્રાય અને જૈન જેવા અભિપ્રાય અનાદિથી ચાલ્યો આવે છે. સર્વ ભાવ અનાદિ છે.

દુર્બળ દેહ ને માસ ઉપવાસી, જો છે માયા રંગ રે; તા પણ ગર્ભ અન'તા લેશે, બાલે બીજું અંગ રે•

- ૩૦ પ્ર. પશુ આદિના યત્તથી જરાયે પુણ્ય છે ખરું ?
  - ઉ. પશુના વધથી, હામથી કે જરાયે તેને દુ:ખ આપવાથી પાપ જછે; તે પછી યત્તમાં કરા, કે ગમે તા ઇશ્વરના ધામમાં ખેસીને કરા.
  - ૩૧ પ્ર. ખ્રિસ્તી ધર્મ વિષે વિચાર દર્શાવા ?
    - 8. ભરતખંડમાં મહાતમાંઓએ જેવા ધર્મ શાધ્યા છે, વિચાર્યા છે તેવા ધર્મ બીજા કાઇ દેશથી વિચારાયા નથી, એમ તા એક અલ્પ અભ્યાસે સમજી શકાય તેવું છે. તેમાં (ખ્રિસ્તી ધર્મમાં) જીવનું સદા પરવશપણું કહ્યું છે અને માક્ષમાં પણ તે દશા તેવી જ રાખી છે. જીવના અનાદિ સ્વરૂપનું વિવેચન જેમાં યથાયાગ્ય નથી, કર્મસંખંધી વ્યવસ્થા અને તેની નિવૃત્તિ પણ યથાયાગ્ય કહી નથી, (તે ધર્મ ઉત્તમ ધર્મ થવા યાગ્ય નથી).
  - ૩ર પ્ર. તેઓ એમ કહે છે કે બાઇબલ ઇશ્વરપ્રેરિત છે, ઇસુ તે ઇશ્વરતા અવતાર, તેના દીકરા છે, ને હતા.
    - ઉ. એ વાત તેા શ્રદ્ધાથી માન્યાથી માની શકાય, પણ પ્રમાણથી સિદ્ધ નથી. જે જન્મ–મરણથી મુક્ત થયા તે ઇશ્વર અવતાર લે તે બનવા યોગ્ય નથી, કેમકે રાગદ્ભેષાદિ પરિણામ જ જન્મના હેતુ છે; તે જેને નથી એવા ઇશ્વર અવતાર ધારણ કરે એ વાત વિચારતાં યથાર્થ લાગતી નથી. ઇશ્વરના દીકરા છે, ને હતા, તે વાત પણ કાઇ રૂપક તરીકે વિચારીએ તા વખતે ખંધ એસે; નહીં તા પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી બાધા પામતી છે. મુક્ત એવા ઇશ્વરને દીકરા હોય એમ શી રીતે કહેવાય ?
- ૩૩ પ્ર. ''ઇસ ખ્રિસ્તના ચમતકાર'' વિષે શું કહા છા ?
  - ઉ. કેવળ કાયામાંથી જીવ ચાલ્યા ગયા હાય, તે જ જીવ તે જ કાયામાં દાખલ કર્યા હાય, અથવા કાઇ બીજા જીવને તેમાં દાખલ કર્યા હાય, તા તે બની શકે એવું સંભવતું નથી; અને એમ થાય તા પછી કર્માદિની વ્યવસ્થા પણ નિષ્ફળ થાય. બાકી યાંગાદિની સિદ્ધિથી કેટલાક ચમત્કાર ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેવા કેટલાક ઇસ્ત્રને હાય તા તેમાં તદ્દન ખાટું છે, કે અસંભવિત

માન : જે વડે વસ્તુનું સ્વરૂપ જાણીએ તે **ગ્રા**ન.

છે, એમ કહેવાય નહીં; તેવી સિદ્ધિએ આત્માના ઐશ્વર્ય આગળ અલ્પ છે, આત્માનું એશ્વર્ય તેથી અને તેગુણ મહત્દ સંભવે છે.

૩૪ પ્ર. છુદ્ધ પણ માક્ષ નથી પામ્યા એ શા ઉપરથી કહેવાય ?

- ઉ. તેનાં શાસ્ત્રસિદ્ધાંતાને આશ્રયે. જે પ્રમાણે તેમનાં શાસ્ત્રસિદ્ધાંતા છે, તે જ પ્રમાણે તેમના અભિપ્રાય હોય તો તે લક્ષણ સંપૂર્ણ ગ્રાનનું નથી. તેમના અભિપ્રાય પૂર્વાપર વિરુદ્ધ પણ દેખાય છે. સંપૂર્ણ ગ્રાન જો ન હાય તો સંપૂર્ણ રાગદ્રેષ નાશ પામવા સંભવિત નથી. જ્યાં તેમ હોય ત્યાં સંસારના સંભવ છે. એટલે કેવળ માેક્ષ તેને હોય એમ કહેવું ખની શકે એવું નથી.
- ૩૫ પ્ર. દુનિયાની છેવટ શી સ્થિતિ થશે ? દુનિયાના પ્રલય છે ?
  - ઉ. કેવળ મોક્ષરૂપે સર્વ જીવની સ્થિતિ થાય કે કેવળ આ દુનિયાના નાશ થાય, તેવું ખનવું પ્રમાણરૂપ લાગતું નથી. આવાને આવા પ્રવાહમાં તેની સ્થિતિ સંભવે છે. કેવળ આ સૃષ્ટિ નાશ થાય કે પ્રલયરૂપ થાય એ ન ખનવા યોગ્ય છે. સૃષ્ટિ એટલે એક આ જ પૃથ્વી એવા અર્થ નથી. પ્રલય એટલે સર્વ પદાર્થાનું ઇશ્વરાદિને વિષે લીનપણું તો કાઇના અભિપ્રાયમાં તે વાતના સ્વીકાર છે, પણ સંભવિત લાગતું નથી, કેમ કે સર્વ પદાર્થ સર્વ જવ એવાં સમપરિણામ શી રીતે પામે કે એવા યોગ ખને ? (અર્થાત્ ન જ ખની શકે.)
- ૩૬ પ્ર. માંસાહારી કેામ કે લોકોના ત્યાં અથવા તેમની સાથે હેસીને અના-હારાદિનું ગ્રહણ કરવું યોગ્ય છે ? જ્ઞાતિબેદનું કાંઇ વિશેષપણું છે ?
  - ઉ. માંસાહારી લોકાના અનાહારાદિનું ત્રહણ નહીં કરવું તે ઉત્તમ છે. દયાની લાગણી વિશેષ રહેવા દેવી હોય તો જ્યાં હિંસાનાં સ્થાનકા છે, તથા તેવા પદાર્થા લેવાય દેખાય છે, ત્યાં રહેવાના તથા જવા આવવાના પ્રસંગ ન થવા દેવા જોઇએ. નહીં તો જેવી જોઇએ તેવી ઘણું કરીને દયાની લાગણી ન રહે, તેમજ અલદ્ધય પર વૃત્તિ ન જવા દેવા અર્થે, અને તે માર્ગની ઉન્નતિના નહીં અનુમાદનને અર્થે, અલદ્ધ્યાદિ પ્રહણ કરનારના આહારાદિ અર્થે

#### આત્માને સ્વસાવમાં ધારે તે ધર્મ.

પરિચય ન રાખવા જોઇએ. ત્રાન દષ્ટિએ જેતાં ત્રાત્યાદિભેદનું વિશેષપશું જણાતું નથી, પણ ભક્ષ્યાભક્ષ્યભેદના તા ત્યાં પણ વિચાર કર્તવ્ય છે, અને તે અર્થે મુખ્ય કરીને આ વૃત્તિ રાખવી ઉત્તમ છે. કેટલાંક કાર્યો એવાં હોય છે કે તેમાં પ્રત્યક્ષ દેષ હોતા નથી, અથવા તથી દોષ થતા હોતા નથી, પણ તેને અંગે ખીજ દોષના આશ્રય હોય છે, તે પણ વિચારવાનને લક્ષ રાખવા ઉચિત છે. માંસાહારીનાં કાઇ તેવાં નિમંત્રણોમાં અન્નાહારાદિને બદલે નહીં રાંધેલા એવા ફળાહાર આદિ લેતાં તે લોકોના ઉપકાર સાચવવાના સંભવ રહેતા હોય, તા તેમ અનુસરા તે સારં છે.

- ૩૭ પ્ર. કૃષ્ણાવતાર ને રામાવતાર એ ખરી વાત છે ? એ સાક્ષાત ઇશ્વર હતા કે તેના અંશ હતા ? તેમ મખીએ તા માક્ષ પમાય ?
  - ઉ. બંને મહાત્માપુરુષ હતા. ઇશ્વરના અંશ કાઇ જીવ છે એમ નથી. ઇશ્વરના અંશ જીવને માનવાથી બંધ મોક્ષ બધા વ્યર્થ થાય કેમ કે ઇશ્વર જ અજ્ઞાનાદિના કર્તા થાય; અજ્ઞાનાદિના જે કર્તા થાય તેને પછી સહેજે અનૈશ્વર્થપણું પ્રાપ્ત થાય ને ઇશ્વરપણું ખાઇ ખેસે તેમ જીવને ઇશ્વરના અંશ માન્યા પછી પુરુષાર્થ કરવા યોગ્ય શી રીતે લાગે ? કેમ કે જોતે તો કંઇ કર્તાહર્તા ઠેરી શકે નહીં.
- ૩૮ પ્ર. વેદાંત અને જૈન દર્શનમાં મુખ્ય શું ભેદ છે?
  - ઉ. વેદાંત છે તે શુદ્ધ નયાભાસી છે, શુદ્ધ નય આભાસ મતવાળા "નિશ્વય નય" સિવાય ખીજા નયને એટલે "વ્યવહાર નય"ને ત્રહણ કરતા નથી, જિન અનેકાંતિક છે, અર્થાત તે સ્યાદવાદિ છે.
- ૩૯ પ્ર. મુમુલુએ મત, ગચ્છ કે નયના આપ્રહ કરવા જોઇએ ?
  - ઉ. ના, "છોડી મત દર્શન તણા, આગ્રહ તેમ વિકલ્પ; કહ્યો માર્ગ આ સાધશે, જન્મ તેહના અલ્પ." માર્ગ જેને પ્રાપ્ત નથી થયો એવા મનુષ્યો "નય"ના આગ્રહ કરે છે અને તેથી વિષમ કળની પ્રાપ્તિ હોય છે. જેથે ત્રાનીના

જે દેખાય છે તે જોતા નથી અને જે જુએ છે તે દેખાતા નથી.

માર્ગની ઇચ્છા કરી હોય એવા પ્રાણીએ નયાદિકમાં ઉદાસીન રહેવાના અભ્યાસ કરવા. કાઇ નયમાં આગ્રહ કરવા નહિ અને કાઇ પ્રાણીને એ વાટે દુભવવું નહિ, અને એ આગ્રહ જેને મડ્યો છે, તે કાઇ વાટે પણ પ્રાણીને દુભવવાની ઇચ્છા કરતા નથી.

૪૦ પ્ર. કદાયલ કાને કલો છે ?

ઉ. ઇન્દ્રિયોના નિંત્રહનું ન હોવાપહું; કળધર્મનો આત્રહ, માનશ્લાઘાની કામના, અમધ્યસ્થપહું એ કદાત્રહ છે. તે કદાત્રહ જ્યાં સુધી જીવ ન મુકે ત્યાં સુધી ક્લ્યાં થાય નહિ.

૪૧ પ્ર. કુળ, જાતિ વિષેના આગ્રહ તે અજ્ઞાન છે ?

ઉ. હા, જીવ જે જે કુળમાં ઊપજે છે, તેના તેના આશ્રહ કરે છે, જોર કરે છે. વૈષ્ણુવને ત્યાં જન્મ લીધા હોત તા તેના આશ્રહ થઇ જાત; જો તપામાં હોય તા તપાના આશ્રહ થઇ જાય. જીવનું સ્વરૂપ હું હિયા નથી, તપા નથી, કુળ નથી, જાતિ નથી, વર્ણ નથી, તેને આવી આવી માઠી કરપના કરી આગ્રહથી વર્તાવવા એ કેવું જ્ઞાન છે ?

"જાતિ, વેષના ભેદ નહિ, કહ્યો માર્ગ જો હોય; સાધે તે મુક્તિ લહે, એમાં ભેદ ન કાય."

૪૨. પ્ર. ''આર્ય' આચાર'' અને ''આર્ય' વિચાર'' કોને કહેવાય ?

- ઉ. "આય" આચાર" એટલે મુખ્ય કરીને દયા, સત્ય, ક્ષમાદિ ગુણાનું આચરવું તે, અને "આય" વિચાર" એટલે આત્માનું અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ, વર્તમાનકાળ સુધીમાં તે સ્વરૂપનું અજ્ઞાન, તથા તે અજ્ઞાન અને અભાનનાં કારણા, તે કારણાની નિષ્ટત્તિ, અને તેમ થઇ અબ્યાળાધ આનં દસ્વરૂપ એવા નિજપદને વિષે સ્વાભાવિક સ્થિત થવી તે.
- ૪૩ પ્ર. જૈન દર્શનના સિદ્ધાંતા કેવા છે ?
  - ઉ. જે જે જિનેશ્વરનાં કહેલાં સૌદ્ધાંતિક વચના તે અખંડ છે. તેઓના કેટલાક સિદ્ધાંતા એવા સદ્ભમ છે કે, જે એકિક વિચારતાં આખી જિંદગી વહી જાય તેવું છે.

જે છૂટવા માટે જ છવે છે તે ખંધતમાં આવતા નથી.

- ૪૪ પ્ર. માક્ષમાર્ગ એક જ છે કે વધારે છે ?
  - ઉ. મોક્ષમાર્ગ એક જ છે અને તે નિશ્ચય સમ્યગ્દર્શન–ગ્રાન–ચારિત્રની એકતા જ છે.

''એક હોય ત્રણ કાળમાં પરમારથના પંથ;'' માક્ષના માર્ગ બે નથી, જે જે પુરુષા માક્ષરૂપ પરમ શાંતિને ભૂતકાળ પામ્યા તે એક જ માર્ગથી પામ્યા છે. વર્તમાન કાળ પણ તેથી જ પામે છે, ભવિષ્યકાળે પણ તેથી જ પામશે.

- ૪૫ પ્ર. જિમમાર્ગ સિવાય ખીજા કાઇ માર્ગમાં માક્ષ માર્ગ હોય છે ક ઉ. ના.
- ૪૬ પ્ર. જૈન માર્ગમાં હાલ કેટલા ગચ્છ પ્રવર્તે છે ?
  - ઉ. જૈન માર્ગમાં હાલમાં ઘણા ગચ્છ પ્રવર્ત છે, જેવા કે તપગચ્છ, અંચલગચ્છ, લુંકાગચ્છ, ખરતરગચ્છ ઇત્યાદિ આ દરેક પાતાથી અન્ય પક્ષવાળાને મિશ્યાત્વી માને છે. તેવી રીતે ખીજા વિભાગ છ કેાટિ, આઠ કેાટિ, ઇત્યાદિ દરેક પાતાથી અન્ય કેાટિવાળાને મિશ્યાત્વી માને છે. વ્યાજળી રીતે નવંકાટિ જોઇએ. તેમાંથી જેટલી ઓછી તેટલું એાછું; અને તે કરતાં પણ આગળ જવામાં આવે તે સમજ્ય કે છેવટે નવેકાટિયે છેાડચા વિના રસ્તા નથી. ફેરફાર જે છે તે વ્યવહારમાર્ગમાં છે. માક્ષમાર્ગ તા ફેરફારવાળા નથી, એક જ છે. વિચારવાન પુરુષે વ્યવહારના ભેદથી મૂં ઝાવું નહીં.
- ૪૭ પ્ર. ''ગણ", "ગચ્છ", "સંઘ" કોને કહે છે?
  - ઉ. રત્નત્રય જ "ગણુ" કહેવાય છે. માક્ષમાર્ગ ઉપર ગમન કરવાને "ગચ્છ" કહે છે. "સંઘ" એટલે ગુણના સમુહ.
- ૪૮ પ્ર. અત્યારે જૈન દર્શનમાં આટલા બધા મત પ્રવર્તે છે તેનાં મુખ્ય કારણા કયાં છે ?
  - ઉ. ૧. પોતાની શિથિલતાને લીધે કેટલાક પુરુષોએ નિય્ર થદશાની પ્રાધાન્યતા ઘટાડી હોય.

# જેમણે પ્રમાદના જય કર્યા તેમણે પરમ પદના જય કર્યા.

- ર. પરસ્પર બે આચાર્યોને વાદવિવાદ.
- 3. માહનીય કર્મના ઉદય અને તે રૂપે પ્રવર્તન થઇ જવું.
- ૪. ત્રહાયા પછી તે વાતના માર્ગ મળતા હાય તા પણ તે દુર્લભ્રભાધિતાને લીધે ન ત્રહવા.
- પ. મતિની ન્યુનતા.
- ક. જેના પર રાગ તેના છંદમાં પ્રવર્તન કરનારા ઘણા મનુષ્યો.
- ૭. દુ:સમ કાળ, અને
- ८. શાસ્ત્રજ્ઞાનનું ઘટી જવું.
- ૪૯ પ્ર. અત્યારે ધર્મસંખંધી જૈન સમાજની દશા કેવી વર્તે છે ?
  - ઉ. કેળવણી પામેલાને ધર્મ તત્ત્વ પર મૂળથી શ્રદ્ધા જણાતી નથી અને તેમને ધર્મની દુર્લભતા થઇ પડી છે. કેળવણી વગરના લોકા એમ માને છે કે બાપદાદા જે ધર્મને સ્વીકારતા આવ્યા છે તે જ વીતરાગના બાંધેલા ધર્મ છે, બાકી જૈન નામે પ્રવર્ત છે તે મત સઘળા અસત્ છે. કાં તા દીક્ષા, કાં તા લિક્ષા માગ્યા જેવી સ્થિતિથા મૂં ઝાઇને પ્રાપ્ત થયેલી દીક્ષા, કાં તા સ્મશાન વૈરાગ્યમાં લેવાઇ ગયેલી દીક્ષા હોય છે. શિક્ષાની સાપેક્ષ સ્કુરણાથી પ્રાપ્ત થયેલી દીક્ષાવાળા પુરુષ તમે વિરલ જ દેખશા (જુઓ પ્રશ્ન ૧૧૮૩). સંશાધક પુરુષો બહુ ઓછા છે. જ્યાં પૂછવા જંઓ ત્યાં સર્વ પાતપાતાની ગાય છે. પછી તે સાચી કે જૂડી તેના કાઇ ભાવ પૂછતું નથી. બાકી તા (જૈન) દર્શ નની દશા જોઇ કરૂણા ઉપજે તેવું છે. મતભેદ રાખી કાઇ માક્ષ પામ્યા નથી. વિચારીને જેણે મતભેદ ટાળ્યો, તે અંતર્વત્ત પામી ક્રમે કરી શાધ્યત માક્ષને પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે.
- ૫૦ પ્ર. શ્વેતામ્બરમાં મુખ્ય વિવાદ શું છે ?
  - ૭. એકનું કહેવું પ્રતિમાની સિદ્ધિ મ ટે છે. બીજા તેને કેવળ ઉત્થાપે છે.એક જણાએ બીજાને રૂ. ૧૦૦૩ આપ્યા હશે. તેના છેાકરાએ

સર્વ પ્રકારના આરંભ તથા પરિત્રહના સંભવનું મૂળ છેદ્રવાને સમર્થ એવું શ્રદ્ધચર્ય પરમ સાધન છે. પેલા બીજાના છે! કરાને કહ્યું કે મારા બાપે તારા બાપને ર. ૧૦,૦૦ આપ્યા હતા તે લાવ. સામાએ કહ્યું કે હું ચાપડામાં જોઇશ. ચાપડામાં જોઇ! તા ર. ૧૦૦ નીકળતા હતા. તેણે વિચાર કર્યો કે જો ર. ૧૦૦ કબૂલવા જઇશ તા વધારે ચાંટશે એટલે બે મીંડાં જ ઉડાવીને કહ્યું કે મારા બાપે લીધા જ નથી. આણે બે મીંડાં કાઢી નાખ્યાં અને પેલાએ બે મીંડાં ચઢાવ્યાં હતાં. એમ મૂર્તિ હોય પણ સાદી હોય, આંગી ન હોય. તા ય શ્વેતાં બરોએ ચડાવી દીધી ત્યારે સ્થાનક વાસીઓએ મૂર્તિ જ ઉડાવી દીધી. કાઇ સુશાભિત અલંકારાદિ અને ચક્ષુ સહિત પ્રતિમા પૂજે છે. વળી, બીજા (દિગમ્બર) ચક્ષુવાળી પ્રતિમા પૂજવી દ્રવ્યમિથ્યાત્વ કહે છે. ભગવાનને ભૂલી પ્રતિમા પૂજવાની નથી. અજ્ઞાનને વધવાને અનેક માર્ગ છે. તેમાં પ્રતિમા પણ તેનું નિમિત્ત બને છે. ભગવાનને પૂજવાનો પૂજવાના છે કે પ્રતિમાને પૂજવા જવાનું છે કે ભગવાનને ગમે તે નિમિત્તે યાદ કરે તો કલ્યાણ છે. (જીએ! પ્રશ્ન ૯૦૭)

૫૧ પ્ર. શ્રીમદ રાજચંદ્રની શ્રહા કયા ગચ્છમાં હતી ?

®. તેઓ કહેતા હતા કે ''હું કાઇ ગચ્છમાં નથી; પણ આત્મામાં છું; એ ભૂલશા નહિ. પ્રથમ પ્રતિમા નહિ માનતા અને હવે માનું છું, તેમાં કાઇ પક્ષપાતી કારણ નથી; પણ મને તેની સિદ્ધિ જણાઇ તેથી માન્ય રાખું છું. મારી પ્રતિમામાં શ્રદ્ધા છે, માટે તમે સઘળા કરા એ માટે મારું કહેવું નથી, પણ વીર ભગવાનની આત્રાનું આરાધન તેથી થતું જણાય તાે તેમ કરવું. કૃતકથી, જો તમે કહેતા હો તાે આખા જૈન દર્શનનું પણ ખંડન કરી દર્શાવું; પણ તેમાં કલ્યાણ નથી. સત્ય વસ્તુ જ્યાં પ્રમાણયી, અનુભવથી સિદ્ધ થઇ ત્યાં જિજ્ઞાસ પુરુષો પાતાની ગમે તેવી હઠ પણ મૂકી દે છે."

આ સઘળા સ સારની, રમણી નાયકરૂપ; એ ત્યાગી, ત્યાગ્યું બધું, કેવળ શાક સ્વરૂપ.

- પર પ્ર. પ્રતિમાની માન્યતા કલ્યાણકારી છે તે વાત શ્રીમદ રાજચંદ્રે કયા પ્રમાણથી સિંહ કરી બતાવી ?
  - ઉ. ૧ આગમપ્રમાણ, ૨ ઇતિહાસપ્રમાશ, ૩ પર પરાપ્રમાણ, ૪ અનુભવ-પ્રમાણ, ૫ પ્રમાણ પ્રમાણ.
- પર પ્ર. આગમ એટલે શ ?
  - ઉ. જેના પ્રતિપાદક મૂળ પુરુષ આપ્ત હોય, તેનાં વચના જેમાં રહ્યાં છે તે આગમ છે. વીતરાગદેવના બાધેલા અર્થની યોજના ગણધરાએ કરી, ટૂંકામાં મુખ્ય વચનાને લીધાં તે આગમ. સિંહાંત, શાસ્ત્ર, સત્ર એ બીજાં તેનાં નામ છે.
- મ૪ પ્ર. અત્યારે કેટલાં સૂત્રા છે.
  - ઉ. એક પક્ષ (મૃતિ પૂજક) એમ કહે છે કે અત્યારે પિસ્તાલીસ કે તેથી વધારે સત્રાે છે. એક પક્ષ (સ્થાનકવાસી) કહે છે કે બત્રીસ જ સત્ર છે; અને તે બત્રીસ જ ભગવાનનાં બાેધેલાં છે; બાકા મિશ્ર થઇ ગયાં છે.
- પપ પ્ર. બીજા પક્ષ (સ્થાનકવાસી)ની ઉત્પત્તિને કેટલાં વર્ષો થયાં અને તે માને છે તે બત્રીસ સ્ત્રો ક્યાં ?
- ઉ. તે પક્ષની ઉત્પત્તિને આજે લગભગ પાંચસા વર્ષ થયાં. તેઓ જે બત્રીસ સત્ર માને છે તે નીચે પ્રમાણે : ૧૧ આંગ, ૧૨ ઉપાંગ, ૪ મૂળ, ૪ છેદ, ૧ આવશ્યક.
- ખું પ્ર. તીર્થ કરદેવે બાધેલાં પુસ્તકાની યોજના ગણધરદેવે કરી તે પુસ્તકા કર્યા જાને તેનાં નામ જણાવા ?
- ા ઉ. તીર્થ કરદેવે બાધેલાં પુસ્તકાની યોજના દ્વાદશાંગી રૂપે ગણધરદેવે કરી, તે બાર અંગનાં નામ : આચારાંગ, સત્રકૃતાંગ, સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ, ભગવતી, ગ્રાતાધર્મ-કથાંગ, ઉપાસકદશાંગ, અંતકૃતદશાંગ, અનુત્તરીપપાતિક, પ્રશ્ન-વ્યાકરણ, વિપાક અને દર્શિવાદ.

#### સ્વચ્છ દે કહુપના તે ભ્રાંતિ છે.

- પા પ્ર. સૂત્ર અને સિહાંત એ બે એક છે ? તેમાં શું લેદ છે ?
  - ઉ. સૂત્ર અને સિદ્ધાંત એ બે જુદાં છે. સાચવવા સારુ સિદ્ધાંતા સૂત્ર-રૂપી પેટીમાં રાખવામાં આવ્યા છે. દેશ કાળને અનુસરી સત્ર રચવામાં એટલે ગૂંથવામાં આવે છે; અને તેમાં સિદ્ધાંતની ગૂંથણી કરવામાં આવે છે. તે સિદ્ધાંતા ગમે તેવા કાળમાં ગમે તે ક્ષેત્રમાં કરતા નથી, સિદ્ધાંત એ ગણિતની માક્ક પ્રત્યક્ષ છે. તેથી તેમાં કાઇ જાતની ભૂલ કે અધૂરાપણું સમાતું નથી. સિદ્ધાંત છે એ પ્રત્યક્ષ છે, ગ્રાનીના અનુભવગમ્ય ખાખત છે, તેમાં અનુમાનપણું કામ આવતું નથી. અનુમાન એ તર્કના વિષય છે અને તર્ક આગળ જતાં કેટલીક વાર ખાટા પણ પડે, પરંતુ પ્રત્યક્ષ જે અનુભવગમ્ય છે તેમાં કાંઇ પણુ ખાટાપણું સમાતું નથી. જ્યાં સુધી અનુભવગમ્ય ન થાય ત્યાં સુધી સુપ્રતીતિ રાખવા જરૂર છે, અને સુપ્રતીતિથી કમે કમે કમે અનુભવગમ્ય થાય છે.

સિંહાંતના દાખલા: (૧) "રાગદ્રેષથી બંધ છે." (૨) "બંધના ક્ષય થવાથી મુક્તિ થાય છે." આ સિંહાંતની ખાતરી કરવી હોય તા રાગદ્વેષ છોડા, જે સમયે સર્વથા પ્રકારે રાગદ્વેષ ક્ષય થાય, તેને ખીજે સમયે "કેવળત્રાન" છે.

- પ૮ પ્ર. હાલનાં શાસ્ત્રો તેા મહાવીરસ્વામી પછી ઘણા વખતે લખાયાં એટલે તેમાં તીર્થ કરાનાં જ વચના છે તેવી શંકા થવી યોગ્ય છે?
  - 8. તે વચના અસત્ છે, એમ ન કહેવું, કારણ કે જેને તમે અસત્ કહેા છેા તે શાસ્ત્રથી જ પ્રથમ તા તમે છવ, અછવ એવું કહેતાં શાખ્યા છો; અર્થાત્ તે જ શાસ્ત્રોને આધારે જ તમે જે કાંઈ જાહ્યું છે. વળી શાસ્ત્રના લખનારાઓ પણ વિચારવાન હતા; તેથી તે સિદ્ધાંત વિષે જાણતા હતા. મહાવીરસ્વામી પછી ઘણે વરસે લખાણાં છે માટે અસત્ કહેવાં તે દોષ ગણાય. હાલ સિદ્ધાંતોના જે ખાંધા જોવામાં આવે છે તે જ અક્ષરામાં અનુક્રમે તીર્થ કરે કહ્યું હોય એમ કાંઇ નથી. પણ જેમ કાંઇ વખતે કાઇએ વાચના, પૃચ્છના, પરાવર્તના, અનુપ્રેક્ષા અને ધર્મકથા સંખંધી

મન જ વાધ અને માક્ષનું કારણ છે.

પૂછ્યું તો તે સંખંધી વાત કહી. આવા આવા પ્રકારની વાત થતી હોય તે તેમની પાસે જે ગણધરા હોય તે ધ્યાનમાં રાખી લે, અને અનુક્રમે તેના બાંધા બાંધે. બાકી તીર્થ કર જેટલું કહે તેટલું કાંઇ તેઓના ધ્યાનમાં ન રહે, અભિપ્રાય ધ્યાનમાં રહે. વળી ગણધરા પણ પુદ્ધિમાન હતા એટલે તે તીર્થ કરે કહેલાં વાકચો કાંઇ તેમાં આવ્યાં નથી એમ પણ નથી.

#### **૫૯ પ્ર. સત્યાર્થ શાસ્ત્ર કાેને કહેવાય** ?

- ઉ. શાસ્ત્ર તે છે કે જે (૧) સર્વદ્ર વીતરાગનું બાેધેલું હાેય, (૨) કાેઇ વાદી -પ્રતિવાદી જેનું ઉલ્લંઘન કરી શકે નહિ એવુ હાેય, (૩) પ્રત્યક્ષ અને અનુમાન પ્રમાણથી જેમાં વિરાધ ન આવે, (૪) વસ્તુનું સ્વરૂપ જેવું હાેય તેવા ઉપદેશ હાેય, (૫) સર્વ જીવને હિતકારી હાેય, તથા (૬) કુમાર્ગના નિષેધ કરનાર હાેય. આ છ વિશેષણા યુક્ત હાેય તે સાચાં શાસ્ત્ર છે.
- ૬૦ પ્ર. યાગ્ય કાળે શાસ્ત્ર વાંચવું એટલે શું?
  - ઉ. શાસ્ત્રોને માટે અમુક કાળે શાસ્ત્ર વાંચવું એવા નિયમ છે. આગમ શાસ્ત્રોના બે ભેદ છે: કાલિક અને ઉત્કાલિક. અમુક સમયે જે શાસ્ત્ર વાંચવાનું છે તે ખીજે કાળે વાંચે તા પાપ લાગે. તેમજ ચાત્રીસ અસજઝાય હોય ત્યારે સત્ર વંચાય કે ભણાય નહીં.
- ૬૧ પ્ર. ચાત્રીસ અસજ્ઝાય ગણાવા ?
  - ઉ. આકાશની ભાર અસજઝાય:—
    ૧. તારા આકાશથી ખરે તા, ૨. ચારે દિશા રાતી થાય તા, ૩. અકાળે ગાજે તા, ૪. અકાળે વીજળી થાય તા, ૫. અકાળે કાટેકા થાય તા, ૬. બીજના ચંદ્રની, ૭. જક્ષના ચિદ્ધ (આકાશમાં વ્યંતર આદિનાં નગરા દેખાય), ૮. કરા પડે તા, ૯. ધૂપર (ધુમ્મસ) વરસે તા, ૧૦. રજુ (ધૂળ) વરસે તા, ૧૧. ચંદ્રગ્રહણ થાય તા.

ં ઔદારિક શરીરની આઠ અસજ્ઝાય :–

જેણે મન જીત્યું તેણે સર્વસંસાર જિલ્લા.

૧. તત્તકાળનાં તાન્નં હાડકાં પડચાં હોય તા, ૨. માંસ પડચું હોય તા, ૩. લાહી પડચું હાય તા, ૪. વિષ્ટા, ઊલટી પડી હાય તા, ૫. મડદું બળતું હોય તા, ૬. માટા રાજ્ય મરે તા, બ.સંત્રામ થાય તા, ૮. પંચેન્દ્રિયનું કલેવર પડચું હોય તા.

વખત (કાળ)ની ચૌદ અસજઝાય:-

૧. ચૈત્ર શુદ ૧૫, ૨. ચૈત્ર વદ ૧, ૩. અષાડ શુદ ૧૫, ૪. અષાડ વદ ૧, ૫. ભાદરવા શુદ ૧૫, ૧. ભાદરવા વદ ૧, ૭. કાર્તિ ક શુદ ૧૫, ૮. કાર્તિ ક વદ ૧, ૯. પ્રભાત, ૧૦. મધ્યાહ્ન, ૧૧. સંધ્યા, ૧૨. મધ્યરાત્રિ, ૧૩. હુતાશણી પ્રગટે તે વખતની, ૧૪ હોળીના ખીજા દિવસે ધૂળેટીની.

અમુક કામ માટે અમુક કાળ ભગવાને કહ્યા છે તે જેને આત્મ- કલ્યાણ કરવાની ભાવના છે તેને માટે આ બધા નિયમા કરી આપ્યા છે અમુક વખતે ધાસાચ્છ્વાસ એવા હાય છે કે તે વખતે મન ખરાખર સ્થિર ન હાય. તેથી તે અકાળ છે એમ કહ્યું છે. કાઇનું મરણ થાય તે વખતે સ્વાધ્યાય ન કરવા એમ કહ્યું છે. તેનું કારણ એનું મન તે વખતે ખરાખર સ્થિર રહેતું નથી. અમુક દૂર સુધી હાડકું પડ્યું હાય ત્યાં સ્વાધ્યાય ન કરવા એમ કહ્યું છે. તેનું કારણ તેવા નિમિત્તે હિંસાનાં પરિણામ વગેરે થાય, મન વિક્ષેપી થાય તે છે. આત્માને અહિત થાય, વિક્ષેપ થાય, એવા સ્થળમાં, એવાં નિમિત્તોમાં સ્વાધ્યાય ન કરવા એમ કહ્યું છે.

- કર પ્ર. ઉત્તરાધ્યન સત્રમાં વચન છે કે છેલ્લા તીર્થ કરના શિષ્યા વાંકા ને જડ થશે, તે વચન કઇ અપેક્ષાએ કહ્યું છે !
  - ઉ. જૈન સમુદાયમાં પરસ્પર વહુ મતભેદ પડી ગયા છે. પરસ્પર નિંદાત્ર થાંથી જંજાળ માંડી બેઠા છે, પણ તત્ત્વને કાઇક જ જાણે છે, જાણ્યા કરતાં ઝાઝી શંકા કરનારા અર્ધદંગ્ધા પણ છે; જાણીને અહંપદ કરનારા પણ છે. ભગવાનના કથનરૂપ મણિના ઘરમાં કેટલાંક પામર પ્રાણીઓ દાેષરૂપી કાહ્યું શાધવાનું મંચન

# મન જ સર્વ સંસારની માહિનીરૂપ છે.

- કરી અધાગતિજન્ય કર્મ ભાંધે છે. લીલાતરીને બદલે તેની સુકવણી કરી લેવાનું કાંણે કેવા વિચારથી શાધી કાઢેયું હશે ? ૬૩ પ્ર. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય અને શ્રી આનંદઘમછે કેટલા વર્ષ પૂર્વે થયા હતા ?
  - ઉ. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યને થયાં (લગભગ) પેાણા નવસા વરસ થયાં. શ્રી આનંદધનજીને થયાં (લગભગ) પેાણા ત્રણસા વરસ થયાં. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યે લાકાનુગૃહમાં આત્મા અપેલ કર્યા. શ્રી આનંદ-ઘનજીએ આત્મહિત સાધનપ્રવૃત્તિને મુખ્ય કરી.
- ક્ષ્ય પ્ર. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યની પરમાર્થ પ્રવૃત્તિ અને તે સમયની દેશકાળ સ્થિતિ કેવી હતી ?
  - ઉ. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય એ ધંધુકાના માઢ વાિશ્યા હતા. તેમણે આઠ વર્ષની ઉંમરે દક્ષા લીધી. તેઓના ગુરુ દેવચંદ્રસારે હતા. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય મહાપ્રભાવક ખળવાન ક્ષયોપશ્રમવાળા પુરુષ હતા. તેઓ ધારત તા જુંદા પંચ પ્રવર્તાથી શકે એવા સામધ્ય વાન હતા. તેમણે ત્રીસ હજાર ઘરને શ્રાવક કર્યા. ત્રીસ હજાર ઘર એટલે સવાથી દાઢ લાખ માણસની સંખ્યા થઇ. એક લાખના સમૂહથી સહજાન દજીએ પાતાના સંપ્રદાય પ્રવર્તાવ્યા, તા દાઢ લાખ અનુયાયીઓના એક જુંદા સપ્રદાય શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય ધારત તા પ્રવર્તાયી શકત.

પણ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યને લાગ્યું કે સંપૂર્ણ વિતરાંગ સર્વદા તીર્થ કર જ ધર્મ પ્રવર્તક હોઇ શકે. અમે તો તીર્થ કરાની આત્રાએ ચાલી તેમના પરમાર્થ માર્ગના પ્રકાશ કરવા પ્રયતને કરનારા. વીતરાગમાર્ગ પ્રતિ વિમુખતા અને અન્ય માર્ગ તરફથી વિષમતા, ઇર્ષ્યા આદિ શરૂ થઇ ચૂક્યાં હતાં. આવી વિષમતામાં વીતરાગમાર્ગ ભણી લોકાને વાળવા, લોકાપકારની તથા તે માર્ગના રક્ષણની તેમને જરૂર જણાઇ. અમારું ગમે તેમ થાએા, આ માર્ગનું રક્ષણ

આત્માના ઉપયોગ મનન કરે તે મન છે; વર્જા હો છે તેથી મન જુદું કહેવાયા થવું જોઇએ એ પ્રકારે તેમણે સ્વાર્પણ કર્યું. પણ આમ તેવા જ કરી શકે. તેવા ભાગ્યવાન, માહાત્મ્યવાન, ક્ષયાપશમવાન જ કરી શકે. તે મહાત્માએ કુમારપાલ રાજા પાસે પાતાના કુઢું બને માટે એક ક્ષેત્ર પણ માંગ્યું નહેાતું, તેમ પાતે પણ રાજઅન્નના કાળિયા લીધા નહાતા એમ શ્રી કુમારપાલે તે મહાત્માના અગ્રિદાહ વખતે કહ્યું હતું.

- ક્રમ પ્ર. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય પછી આનંદધનજી થયા ત્યાં સુધી દેશકાળ સ્થિતિ કેવી હતી ?
  - ત્રી હેમચંદ્રાચાર્ય ઘણું કર્મું. શ્રી આનંદઘનજી તેમના પછી છસા વરસે થયા. એ છસા વરસના અંતરાળમાં ખીજા તેવા હેમચંદ્રાચાર્યની જરૂર હતી. વિષમતા વ્યાપતી જતી હતી. કાળ ઉત્ર સ્વરૂપ લેતા હતા. શ્રી વલ્લભાચાર્ય શુંગારસુકત ધર્મ પ્રરૂપ્યો, શુંગારસુકત ધર્મ ભણી લોકા વળ્યા, આકર્ષાયા. વીતરાગધર્મ વિમુખતા વધતી ચાલી. ત્યાં પ્રતિમાપ્રતિપક્ષ-સંપ્રદાય જૈનમાં જ ઊભો થયા. ધ્યાનનું કાર્ય, સ્વરૂપનું કારણ એવી જીનપ્રતિમા પ્રતિ લાખા દર્ષિવિમુખ થયા. વીતરાગશાસ્ત્ર કરિંપત અર્થથી વિરાધાયાં, કેટલાંક તા સમૂળમાં ખંડાયાં, આમ છસા વરસના અંતરાળમાં અન્ય ઘણા આચાર્યો થયા, પણ તે શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય જેવા પ્રભાવશાળી નહીં. વિષમતા સામે ટકી ન શકાયું, વિષમતા વધતી ચાલી ત્યાંથી આનં દઘનજી (લગભગ) પાણા ત્રણસા વરસ પૂર્વે થયા.
- કુક પ્ર. શ્રી આનંદધનજીની આત્માર્થ પ્રવૃત્તિ કેવા પ્રકારે થઇ ?
  - જી. શ્રી આનં દઘનજીએ સ્વ-પર હિતે છું હિથી લોકાપકાર પ્રવૃત્તિ શરૂ કરી. આ મુખ્ય પ્રવૃત્તિમાં આત્મહિત ગૌલુ કર્યું, પણ વીતરાગ ધર્મ વિમુખતા, વિષમતા એટલી ખધી વ્યાપી ગઇ હતી કે લોકા ધર્મ ને કે આનં દવનજીને પિછાણી ન શક્યાં, એાળખી કદર ન કરી શક્યાં પરિણામે તે લોકસંગ ત્યજી દઇ વનમાં ચાલી નીકળ્યા. વનમાં વિચરતાં છતાં અપ્રગટપણે રહી ચોવીશી, પદ આદિ વડે

માંક્ષ દુલભ નથી, દાતા દુલભ છે.

લાેકાપકાર તા કરી જ ગયા. નિષ્કારણ લાેકાપકાર એ મહાપુરુષોના ધર્મ છે.

અત્યારે તેા શ્રી આનંદઘનજીના વખત કરતાં પણ વધારે વિષમતા, વીતરાગમાર્ગ વિમુખતા વ્યાપેલી છે.

શ્રી આનં દેધનજીને સિદ્ધાંતખાધ તીવ્ર હતા. તેઓ શ્વેતાંખર સંપ્રદાયમાં હતા. "ભાષ્ય, ચૂર્ણિ, નિર્યુ ક્તિ,વૃત્તિ પરંપરા અનુભવ રે" ઇત્યાદિ પંચાંગીનું નામ તેમના શ્રી નેમિનાથજીના સ્તવનમાં ન આવ્યું હોત તા ખબર ન પડત કે તેઓ શ્વેતાંબર સંપ્રદાયના હતા કે દિગંબર સંપ્રદાયના. તેઓ તપગચ્છમાં થયા છે. શ્રી આનં દેધનજીનું બીજું નામ "લાભનં દેછ" હતું.

- ૬૭ પ્ર. શ્રી શેખરસૂરિ આચાર્ય કાેેેે હતા ? તેમણે શું કર્યું ?
  - ઉ. આશરે બે હજાર વર્ષ ઉપર જૈન યતિ શેખરસૂરિ આચાર્ય વૈશ્યને ક્ષત્રિય સાથે ભેળવ્યા.
- **૧૮ પ્ર. "ઓસવાળ" તાતિ એ અસલ** કાેેે હતા ?
  - ઉ. "ઓસવાળ" તે "એારપાક" જાતના રજપૂત છે.
- ૬૯ પ્ર. જૈન દર્શનના સર્વમાન્ય દિગમ્ભર આચાર્યોનાં મુખ્ય નામ આપા.
  - ઉ. શ્રી કુન્દકુન્દ, કાર્તિ ક્ય, સમન્ત્-ભક્ર, ઉમાસ્વામી, પૂજ્યપાદ, નેમિચન્ક્ર, વીરસેન, અમૃતચંદ્ર, જયસેન, યાગિન્કદેવ, રવિષેણ, ગુણુલક્ર વિગેર.
- ૭૦ પ્ર. શ્વેતાંબરમાં ગચ્છના ભેદ કેમ પડચો અને તેમાં કલ્યાણ અને પરમાર્થ કયા ગચ્છમાં છે કે
  - ઉ. ત્રાનીના વિરહ પછી ઘણા કાળ જાય એટલે અધકાર થઇ જવાથી અત્રાનની પ્રવૃત્તિ થાય; અને ત્રાની પુરુષોનાં વચના ન સમજ્ય; તેથી લોકાને અવળું ભાસે. ન સમજ્ય તેથી લોકા ગચ્છના ભેદ પાડે છે. ગચ્છના ભેદ ત્રાનીઓએ પાડચા નથી. અત્રાનીઓ ત્રાનીની સામા થાય છે. ત્યાં પ્રતિમા પ્રતિપક્ષ-સંપ્રદાય જૈનમાં જ @ભો

# તપૈશ્વરી તે રાજેશ્વરી અને રાજેશ્વરી તે નરકેશ્વરી

થયાે. પ્યાનનું કાર્ય, સ્વરૂપનું કારણુ એવી જિનપ્રતિમા પ્રતિ લાખાે દષ્ટિવિંમુખ થયા. જૈનમાર્ગમાં ઘણા ફાંટા પડી ગયા છે. લાંકાશાને થયાં (સંવત ૧૫૩૧) સમારે (પાંચસા) વર્ષ થયાં છે. પણ તે હું ઢિયા સંપ્રદાયમાં પાંચ ગ્રંથ પણ રચાયા નથી. ને વેદાંતમાં દશ હજાર જેટલા ગ્રંથ થયા છે. (પાંચસા) વર્ષમાં પ્રુહિ હોય તે છાની ના રહે.

હું હિયાએ મુમતિ અને તપાએ મૂર્તિ આદિના કદાયહ ત્રહી રાખ્યા છે, પણ તેવા કદાયહમાં કાંઇ જ હિત નથી. શરાતન કરીને આયહ, કદાયહથી દૂર રહેવું, પણ વિરોધ કરવા નહીં.

હું હિંયા અને તમા તિથિઓના વાંધા કાઢી જુદા પડી-"હું જુદા છું" એમ સિંદ્ધ કરવા તકરાર કરે છે તે માલ જવાના રસ્તા નથી. ઝાડને ભાન વગર કર્મ ભાગવવાં પડે છે તા મનુષ્યને શુભાશુભ કિયાનું ફળ કેમ નહીં ભાગવવું પડે ? લીલાતરીના રક્ષણાર્થ આઠમાદિ તિથિ કહી છે. કાંઇ તિથિને અર્થ આઠમાદિ કહી નથી. સંવત્સરીના દિવસ સંબંધી એક પક્ષ ચાથની તિથિના આત્રહ કરે છે, અને બીજો પક્ષ પાંચમની તિથિના આત્રહ કરે છે. તિથિબિથિના બેદ મૂકી દેવા. ભાગજળમાં પડવું નહીં. ગ્રાની પુરુષોએ તિથિઓના મર્યાદા આત્માર્થ કરી છે. જો ચાક્કસ દિવસ નિશ્ચિત ન કર્યો હોત, તા આવશ્યક વિધિઓના નિયમ રહેત નહીં. આત્માર્થ તિથિની મર્યાદાના લાભ લેવા.

ું ઢિયા અને તપા કલ્પના કરી જે માેક્ષ જવાના માર્ગ કહે છે તે પ્રમાણે તેા ત્રણે કાળમાં માેક્ષ નથી. કુળાચાર પ્રમાણે જે સાચું માન્યું તે જ ક્ષાય છે.

સાચા માર્ગ એક જ છે; માટે આગ્રહ રાખવા નહિ. બન્ને સમજ્યા વગર વાડા બાંધી કર્મ ઉપાર્જન કરી રખડે છે. વ**હેા**રાના નાડાની માક્ક મતાગ્રહ પકડી બેઠા છે.

મૂર્તિ માને નહીં ને મુમતિ બાંધે તે હું ઢિયા; મૂર્તિ માને ને

ધર્મ ન વાડી નીપજે, ધર્મ હાટે ન વેચાય, ધર્મ વિવેકે નીપજે, જે સમઝે તે થાય. મુમંતિ ન ખાંધે તે તપા; એમ તે કાંઇ ધર્મ હોય ? એ તાે લાેહું પાતે તરે નહે. અને બીજાને તારે નહીં તેમ.

તપા હું હિયાના સાધુને, અને હું હિયા તપાના સાધુને અન્નપાણી ન આપવા માટે પોતાના શિષ્યોને ઉપદેશ આપે છે. કળગુરુઓ એક ખીજાને મળવા દેતા નથી; એક ખીજાને મળવા દે તો તો કષાય એકા થાય, નિંદા ઘટે.

"આપણા ધર્મ" એવી કલ્પના છે. આપણા ધર્મ શું ? મહાસાગર કાઇના નથી: તેમ ધર્મ કાઇના બાપના નથી.

જીવનું સ્વરૂપ હું ઢિયા નથી, કુળ નથી, જાતિ નથી, વર્ણ નથી, તેને આવી માઠી કલ્પના કરી આત્રહથી વર્તાવવા એ કેવું અત્રાન છે ?

એમાં (માગધી ગાથાએમાં) કર્યા એવી વાત છે કે આને હું હિયા કુ આને તપા માનવા ? એવી વ્યાખ્યા તેમાં હોતી જ નથી.

હાલ જૈનમાં ઘણા વખત થયા અવાવરુ કૂવાની માકક આવરણ આવી ગયું છે, કાઇ જ્ઞાની પુરુષ છે નહિ. કેટલાક વખત થયાં જ્ઞાની થયા નથી; નહીં તો તેમાં આટલા ળધા કદાય્રહ થઇ જાત નહીં.

જીવે જે કાંઇ કરવાનું છે તે આત્માના ઉપકાર અર્થે કરવાનું છે, તે વાત તેઓ ભૂલી ગયા છે. હાલમાં જૈનમાં ચારાસીથી સા ગચ્છ થઇ ગયા છે. તે ખધામાં કદાયહા થઇ ગયા છે; છતાં તેઓ ખધા કહે છે કે "જૈન ધર્મમાં અમે જ છીએ. જૈન ધર્મ અમારા છે."

ક્રિયા વૈરાગ્યાદિમાં જો આત્માનું જ્ઞાન હોય તો શાભે, નહીં તો ન શાબે. જૈનમાં હાલમાં આત્માના લુલાવા થઇ ગયા છે.

હવું પ્ર. ગચ્છ અને સંઘનાં કાર્યો કરવામાં કલ્યાણ છે કે નહિ ?

ઉ. લેાકસમુદાય કાઇ લલે થવાના નથી, અથવા સ્તૃતિ નિંદાના પ્રયત્નાથે આ દેહની પ્રવૃત્તિ તે વિચારવાનને કર્વાવ્ય નથી. બાલા-

# સ્વભાવમાં પ્રવૃત્તિ ને વિભાવથી વ્યાવૃત્તિ તે જ નિવૃત્તિ.

ક્રિયાના અંતર્મુખ વૃત્તિ વગરના વિધિનિષેધમાં કાઇ પણ વાસ્તવ્ય કલ્યાણ રહ્યું નથી. (સંઘ) ગચ્છાદિ ભેદને નિર્વાહવામાં, નાના પ્રકારના વિકલ્પા સિંહ કરવામાં આત્માને આવરણ કરવા બરાબર છે. અનેકાંતિક માર્ગ પણ સમ્યક એકાંત એવા નિજપદની પ્રાપ્તિ કરાવવા સિવાય બીજા અન્ય હેતુએ ઉપકારી નથી.

- ું છે. **છે, આ**ઠ, નવ કેાટિ એડલે શું ?
  - ઉ. ૩ (મન-વચન-કાયા) × ૩ (કરવું-કરાવવું-અનુમાદવું)=૯. આમ કાઇપણ ક્રિયા મન, વચન, કાયાથી કરવી, કરાવવી, અને અનુમાદવી તે નવ કાેટિ, આમાંથી જેટલું એાછું તેમ આછી કાેટિએ કહેવાય
- ૭૩ પ્ર. સામાયિક કેટલી કાેટિએ થાય <sup>?</sup>
  - ઉ. સામાયિક, છ, આઠ કારિના વિવાદ મૂકા દાધા પછા નવ વિના નથી થતું; અને છેવટે નવ કારિ વૃત્તિએ મૂકચા વિના માક્ષ નથી. અગિયાર પ્રકૃતિ (સમકિતની સાત પ્રકૃતિ અને ચાર કષાયની એમ અગિયાર) ખપાવ્યા વિના સામાયિક આવે નહીં. સામાયિક થાય તેની દશા તો અદ્ભુત થાય. ત્યાંથી છ, સાત અને આઠમા ગુણુસ્થાનેક જાય; ને ત્યાંથી બે ઘડીમાં મોક્ષ થઇ શકે છે. સામાયિક સ્થાંયમ. (જીઓ પ્રશ્ન-૧૦૦૨).



જેની લૌકિક નીતિનાં ઠેકાણા નથી, તેને લાકાત્તર આત્મસ્વભાવ સમજમાં આવી જાય, એવુ કદી પણ ભને નહીં.

# જ્ઞાન, જાતિસ્મરણ, લબ્ધિ, પુનઃજન્મ

#### ્હ૪ પ્ર. ગ્રાનના પ્રકાર કહો ?

જી. આઠ; મિતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યય, કેવળ અતે કુમિતિ, કુશ્રુતિ, કુઅવિધ. જો કે જ્ઞાન એક જ છે પણ જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયોપશમ કે ક્ષય અનુસાર જ્ઞાનના મુખ્ય પાંચ ભેદ થઇ ગયા છેઃ મિતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવિધિજ્ઞાન, મનઃપર્યયજ્ઞાન તથા કેવળજ્ઞાન મિતિ, શ્રુત, અવધિ એત્રણ જ્ઞાન જ્યારે મિશ્યાદિષ્ટને હોય છે ત્યારે કુમિતિ, કુશ્રુત, કુઅવિધ અથવા વિભંગ કહેવાય છે. આવી રીતે ત્રણ કુજ્ઞાન સાથે જ્ઞાનના આઠ ભેદ થાય છે.

## પ્પ પ્ર. મતિજ્ઞાન એટલે શું ?

ઉ. પાંચ ઇન્દ્રિય તથા છ્<sup>ફું</sup> મન એ છ વડે કરીને જે જાણવું થાય તેને મિતિજ્ઞાન કહીએ. જેટલા મિતિજ્ઞાનાવરણના ક્ષ્યાપશમ થાય છે તેટલા જ વિશેષ મિતિજ્ઞાનના શક્તિ પ્રગટ થાય છે. એટલા માટે સર્વ પ્રાણીઓનું મિતિજ્ઞાન એકસરખું હાતું નથી. મિતિજ્ઞાન કેવળ જ્ઞાનના અંશ છે.

# ુ**ં છે કે પ્ર. શ્રુતજ્ઞાન એ**ટલે શું ?

ઉ. જિન ભગવંતના વચનારૂપી શાસ્ત્ર ભણવાથી કે સાંભળવાથી જે ત્રાન થાય તે શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય. મિતજ્ઞાન ઉપર વિશેષ વિચાર તે શ્રુતજ્ઞાન છે. મિતજ્ઞાનથી જાણેલા પદાર્થ દ્વારા ખીજા પદાર્થને કે વિષયને જાણવા તે શ્રુતજ્ઞાન છે. જેમ કાનથી આત્મા શબ્દ સાંભળ્યા એ મિતજ્ઞાન છે. આત્મા શબ્દથી આત્માના ગ્રણપર્યાય આદિના ખાંધ થવા તે શ્રુતજ્ઞાન છે. એટલા માટે શાસ્ત્રજ્ઞાનને શ્રુતજ્ઞાન કહે છે. આ શ્રુતજ્ઞાન મન દ્વારા જ થાય છે. શ્રુતજ્ઞાનના બે ભેદ છે.

અભરાત્મક શ્રુતત્તાન: જે અક્ષરા દ્વારા અર્થ વિચારવાથી થાય, જેમ કે શાસ્ત્ર દ્વારા ત્રાન. અનક્ષરાત્મક શ્રુતત્તાન: જે ઇન્દ્રિયોથી મિતિત્રાન દ્વારા પદાર્થોને જાણીને કરી તે ત્રાન દ્વારા તે પદાર્થમાં હિતરૂપ કે અહિતરૂપ છુદ્ધિ થવી તે. ક્રીડીને દૂરથી સગન્ધ આવવી તે મિતિત્રાન છે. પછી તે સગંધિત પદાર્થની નજીક આવવાની છુદ્ધિ થવી તે શ્રુતન્ત્રાન છે. મિત શ્રુતત્તાન સર્વ પ્રાણીઓને સામાન્ય રીતે હોય છે, ખે ત્રાનથી ઓછાં હોતાં નથી, પરંતુ એ ત્રાન પણ ક્રમથી કામ કરે છે.

## ૭૭ પ્ર. અવધિજ્ઞાન એટલે શું ?

ઉ. મર્યાદાને વિષે રહેલ જે રૂપી દ્રવ્ય તેને ઇન્દ્રિયોની અપેક્ષા વિના જે જાણવું તે અવધિત્તાન. અવધિ નામ મર્યાદાનું છે. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની મર્યાદામાં રહેલાં પુદ્દગલાનું અથવા પુદ્દગલ સહિત અશુદ્ધ જીવાનું વર્ણન જાણવું તે આ ત્રાનનું કામ છે. આ ત્રાન થવામાં મન અને ઇન્દ્રિયોની જરૂર નથી. આત્મા પાતે જ જાણે છે. અવધિત્તાનના બે ભેદ; ભવપ્રત્યય અને ગુણપ્રત્યય. દેવ તથા નારકાઓને જે જન્મથી જ હોય છે તે ભવપ્રત્યય. પશુઓને તથા માનવાને સમ્યક્ત્વ કે તપના પ્રભાવથી થાય છે તે ગુણપ્રત્યય.

oc પ્ર. મન:પર્યયજ્ઞાન એટલે શું?

- ઉ. અઢી દ્વીપની અંદર રહેલ પર્યાપ્તા સંત્રી પંચેન્દ્રિય જ્વાના મનાગત ભાવને જાણનારું ત્રાન તે મનઃપર્યયત્રાન બીજાઓના મનમાં પુદ્દગલ કે અશુદ્ધ જીવ સંખંધી શું શું વિચારા ચાલી રહ્યા છે, અથવા કયા કયા વિચાર થઇ ચૂક્યા છે, અથવા કયા કયા વિચાર થઇ અપ્રાથ્મ દ્વારા જાણી શંકે તે મન પર્યયત્રાન છે.
- ૭૯ પ્ર. કેવળત્તાન એટલે શું<sup>?</sup>
  - ઉ. લેોકોલોકની અંદર રહેલાં રૂપી–અરૂપી સર્વ કબ્યોને તથા તેના અતીત, અનાગત અને વર્તમાન કાળના સર્વ પર્યાયોને એક સાથે એક સમયે જાણે તેને કેવળત્ત ન કહીએ. જે ત્રણ લાકના ત્રણ કાલ-

# જગતમાં માન ન હાત તા અહીં જ માક્ષ હાત.

વર્તા સર્વ પદાર્થીને (સર્વ દ્રવ્ય-ગુણ- પર્યાયા સહિત) ભિન્ન ભિન્ન પ્રત્યેક સમયમાં યથાસ્થિત પરિપૂર્ણ રૂપે સ્પષ્ટ અને એક સાથે એક કાળમાં દેખે અને જાણે તેને કેવળજ્ઞાન કહે છે—કેવળજ્ઞાનમાં કાંઇ પણ જણાયા વિના રહેતું નથી. સર્વ જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષય થવાથી અનંત જ્ઞાનના પ્રકાશ થવા તે કેવળજ્ઞાન છે. શુકલ ધ્યાનના પ્રભાવથી સર્વ જ્ઞાનાવરણ કર્મના જ્યારે ક્ષય થઇ જાય છે ત્યારે આ જ્ઞાન તેરમા ગુણસ્થાન કે સયાગી કેવળી જિનને પ્રગટ થાય છે, એક વખત પ્રકાશ થયા પછી કરી મલિન થતું નથી. પાંચ જ્ઞાનામાં મતિ, શ્રુત પરાક્ષ છે; કારણ કે ઇન્દ્રિય અને મનથી થાય છે પરંતુ ત્રણ જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ છે કારણ કે આત્માથી થાય છે.

ભૂત ભવિષ્યને જાણે તે કેવળત્તાનની વ્યાખ્યા નથી. એ તો જેષી પણ જાણી શકે. લેોકાલોકને જાણે તે કેવળત્તાન નિશ્ચયથી નથી, પણ સ્વરૂપમાં નિરંતર રહેવાય એ કેવળત્તાન નિશ્ચયથી છે. લેોકા-લેોકને જાણે તે કેવળત્તાન વ્યવહારથી કહેવાય છે. કેવળત્તાન એટલે નિરાવરણ ત્તાને કેવળત્તાન થયા પછી ઉપયોગ ચંચળ ન રહે. આત્મામાં સ્થિર રહે. કેવળત્તાન કે આત્મસમાધિ લોકોને સરખું લાગે તેથી ભેદ પાડવા લેોકાલોકને જાણનાર કહ્યું. કેવળ-ત્રાન એટલે આત્મા અત્યંત શુદ્ધ અસ્થાને ભજે તે.

- ૮૦ પ્ર. કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે કહું જ્ઞાન હોવું જરૂરી ? અને કયા જ્ઞાનની પ્રધાનતા છે ?
  - જી. એ ચાર ત્રાનામાં શ્રુતત્રાન જ એવું ત્રાન છે કે જેનાથી શાસ્ત્રત્રાન થાય છે અને આત્માનું બેદ વિત્રાન થાય છે કે આ આત્મા રાગાદિ ભાવકર્મ, ત્રાનાવરણાદિ દ્રવ્યકર્મ અને શરીરાદિ નાકર્મથી ભિન્ન છે, સિદ્ધસમ શુદ્ધ છે. જેને આત્માનુભાવ થાય છે તે જ ભાવશ્રુતત્રાન પામી જાય છે. અવિધ મન:પર્યવત્રાનના વિષય કંઇ શુદ્ધાત્મા નથી, એ તા રૂપી પદાર્થો ને જ જાણું છે જ્યારે શ્રુતત્રાન અરૂપી પદાર્થોને પણ જાણી શકે છે એટલા માટે શ્રુતત્રાન પ્રધાન છે.

૮૧ પ્ર. કેવળજ્ઞાન કચારે ઉત્પન્ન થાય ધ

રાગ વિના સ'સાર નથી અને સ'સાર વિના રાગ નથી.

- ઉ. સર્વ પર દ્રબ્યમાં એક સમય પણ ઉપયોગ સંગ ન પામે એવી દશાને જીવ લજે ત્યારે કેવળત્તાન ઉત્પન્ન થાય.
- ૮૨ પ્ર. શ્રુતકેવળી એટલે શું શકેવળી અને શ્રુતકેવળીમાં શું તકાવત છે ?
  - શ્રુતજ્ઞાન પૂર્ં જાણે તે શ્રુતકેવળી. ચૌદલબ્લિપૂર્વનીધ જેને પ્રગટી હોય કે જેથી તેનાથી શાસ્ત્રમાં આવેલી કાઇ પણ વસ્તુ અજાણી ન રહે તે શ્રુતકેવળી છે. ગામકસારમાં આવે છે કે તીથ'કર અથવા શ્રુતકેવળીના પાદકમળમાં ક્ષાયિક સમકિત થાય છે. શ્રુત એટલે સૂત્ર: અને સત્ર એટલે સર્વાત્રે સ્વયં જાણીને ઉપદેશેલું પૌદગલિક શબ્દ-હ્યુલ: એટલે સર્વ જ્ઞનાં વચના કેવળ, (એટલે એકલા, નિર્ભેળ, શહુ. અખંડ), આત્માને જાણનાર-અનુભવનાર શ્રુતજ્ઞાની પણ 'શ્રતકેવળી' કહેવાય છે. કેવળી અને શ્રુતકેવળીમાં તકાવત એટલાે છે કે-કેવળી જેમાં ચૈતન્યના સમસ્ત વિશેષા એકી સાથે પરિણમે છે એવા કેવળત્તાન વડે કેવળ આત્માને અનુભવે છે અને શ્રુતકેવળી જેમાં ચૈતન્યના કેટલાક વિશેષા ક્રમે પરિષ્યુમે છે એવા શ્રુતજ્ઞાન વડે કેવળ આત્માને અનુભવે છે; અર્થાત્ કેવળી સૂર્યસમાન કેવળગ્રાન વડે આત્માને દેખે-અનુભવે છે અને શ્રતકેવળી દીવા સમાન શ્રુતજ્ઞાન વડે આત્માને દેખે-અનુભવે છે. આ રીતે કેવળીમાં ને શ્રુતકેવળીમાં સ્વરૂપસ્થિરતાની તરતમ્યતારૂપ ભેંદ જ મુખ્ય છે. ક્રમણહ (પદાર્થ) જાણવારૂપ ભેદ અત્યાંત ગૌણ છે.
- ૮૩ પ્ર. અવધિ કે મન:પર્યયજ્ઞાન ન હોય તો પણ શું કેવળજ્ઞાન થઇ શકે છે ?
  - ઉ. હા; કાઇ યોગીને અવધિત્રાન કે મન:પર્યયત્રાન ન પણ હોય તા પણ શ્રુતત્રાનના ખળથી કેવળત્રાન થઇ શકે છે. માટે આપણે એટલું કરવા યોગ્ય છે કે આપણે શાસ્ત્રત્રાનના વિશેષ અભ્યાસ કરતા રહેવું કે જેથી આત્માનુભવ પ્રાપ્ત થાય. એ જ સહજ સુખનું સાધન છે, અથવા એ જ કેવળત્રાનના પ્રકાશ કરનાર છે. કાઇ

અન તવાર દેહને અર્થ આત્મા ગાળ્યા છે. જે દેહ આત્માને અર્થ ગળાશે તે છેલ્લા દેહ હશે. કાઇ છવ ચાથા ગુણસ્થાને **હાે**ય પણ અવધિજ્ઞાન હાેય અને જ્યારે કાઇ જીવ ભારમા ગુણસ્થાને હોય તા પણ અવધિજ્ઞાન ન હોય. માક્ષમાર્ગ કેમે કરી અવધિત્રાનથી સધાય નહીં. તે તા સમ્યક્ મતિ-શ્રુત જ્ઞાન દ્વારા સ્વજ્ઞેય આત્માને પકડવાથી સધાય છે અને સ્વન્નેય આત્માને પકડવાની એવી જ્ઞાનશક્તિ તા ગુણસ્થાન ચઢતાં નિયમથી વૃદ્ધિ પામે છે. ચોથા ગુણસ્થાનવાળા અવધિત્રા**નીની** અપેક્ષાએ અવધિત્રાન વગરના ખારમાં ગુણસ્થાનવાળા જીવની ત્રાનમાં સ્વત્રેય આત્માને ગ્રહણ કરવાની શક્તિ વિશેષ વધી ગઇ હોય છે. સ્વત્તેય આત્મા તરફ ઢળવાવાળું જ્ઞાન જ માક્ષમાર્ગમાં પ્રયોજનરૂપ છે. ગુણસ્થાન પ્રમાણે ગ્રાનશક્તિ વધતી જાય છે, પણ એક ગુણસ્થાનમાં ઘણા જીવા હાય તા ખધાનું જ્ઞાન એક જેવું હોતું નથી અને તેમની ક્રિયા પણ એક સમાન હોતી નથી. એક ગુણસ્થાનવતી અનેક જીવામાં જ્ઞાનાદિમાં તારતસ્થતા હોય છે, પણ તેની વિરુદ્ધ જાતિ હોતી નથી. એક ગુણસ્થાનમાં વર્ત તા ખધા નાનીઓના ઔદયિકભાવ તથા નાનના ક્ષયોપશમિક ભાવ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના હોય છે. પણ તે ઉદયભાવના આધારે ત્રાન નથી. ત્રાન તા સ્વત્રેય અનુસાર (આત્માનુભવને આધારે) છે.

૮૪ પ્ર. કેવળત્તાનથી પદાર્થ કેવા પ્રકારે દેખાય છે ?

ઉ. દીવા દ્રવ્યપ્રકાશક છે, અને ગ્રાન દ્રવ્ય, ભાવ બન્નેને પ્રકાશક છે. દીવાના પ્રગટવાથી તેના પ્રકાશની સીમામાં જે કાઇ પદાર્થ હોય છે તે સહેજ દેખાઇ રહે છે; તેમ ગ્રાનના વિદ્યમાનપણાથી પદાર્થનું સહેજે દેખાઇ રહેવું થાય છે, જેમાં યથાતથ્ય અને સંપૂર્ણ પદાર્થનું સહેજે દેખાઇ રહેવું થાય છે, તેને કેવળગ્રાન કહ્યું છે; જે કે પરમાર્થથી એમ કહ્યું છે કે કેવળગ્રાન પણ અનુભવમાં તેન માત્ર આત્માનુભવકર્તા છે, વ્યવહારથી લોકાલોક પ્રકાશક છે.

૮૫ પ્ર. કેવળજ્ઞાન દર્શનને વિષેગયા કાળ અને આવતા કાળના પદાર્થ વર્તમાન કાળમાં વર્તમાનપણે દેખાય છે, તેમ જ દેખાય કે બીજી રીતે ?

શાસ્ત્રમાં માર્ગ કહ્યો છે, મર્મ કહ્યો નથી. મર્મ તાે સતપુરુષના અંતરાત્મામાં રહ્યો છે.

- ઉ. વર્તમાનમાં વર્તમાન પદાર્થ જેમ દેખાય છે, તેમ ગયા કાળના પદાર્થ ગયા કાળમાં જે સ્વરૂપે હતા તે સ્વરૂપે વર્તમાનકાળમાં દેખાય છે; અને આવતા કાળમાં તે પદાર્થ જે સ્વરૂપ પામશે તે સ્વરૂપપણે વર્તમાનકાળમાં દેખાય છે.
- ૮૬ પ્ર. "સમય", "પરમાહ્યુ" અને "પ્રદેશ"ના અર્થ શું ? અને તેનું ગ્રાન કાને હોય ?
  - 8. કાળના સ્ક્ષ્મમાં સ્ક્ષ્મ વિભાગ "સમય" છે, રૂપી પદાર્થના સ્ક્ષ્મમાં સ્ક્ષ્મ વિભાગ "પરમાહુ" છે, અને અરૂપી પદાર્થના અથવા આકાશના સક્ષ્મમાં સક્ષ્મ વિભાગ "પ્રદેશ" છે. પુદ્દગલ પરમાહુ સામાન્ય ગતિથી આકાશના એક પ્રદેશથી બીજા પ્રદેશે જાય તેટલા કાળને સમય કહે છે. તેમ છતાં જો કે એક એક પુદ્દગલ પરમાહુનું એક સામથ્ય છે કે એક સમયમાં ચૌદ રાજુ ગમન કરે. સામાન્યપહ્યું સંસારી જીવાના ઉપયાગ અસંખ્યાત સમયવતી છે, તે ઉપયાગમાં સાક્ષાત્પહ્યું એક સમયનું જ્ઞાન સંભવે નહિ; તે ઉપયાગનું એક સમયવતી પહ્યું કથાયાદિના અભાવે થાય છે અને જ્યાં અત્યાંત કથાયના અભાવ હોય ત્યાં "કેવળજ્ઞાન" હોય છે. એક સમય, એક પરમાહ્યું અને એક પ્રદેશના જેને અનુભવ થાય તેને "કેવળજ્ઞાન" પ્રગટે.
  - ૮૭ પ્ર. છદ્મસ્થ કઇ કઇ વસ્તુએ। જાણી-દેખી શકે નહીં ?
    - 8. છદ્મસ્થ (જુઓ પ્રશ્ન ૧૫૯૩) જીવ દશ વસ્તુઓ જણી-દેખી શકે નહીં. તે દશ વસ્તુઓ નીચે મુજય છે.
      - (૧) ધર્માસ્તિકાય, (૨) અધર્માસ્તિકાય, (૩) આકાશ (૪) શરીર-રહિત જીવ(૫) પરમાણુ, (૬) શબ્દ, (७) ગધ, (૮) વાયુ, (૯) આ જીન થશે કે નહિં, (૧૦) આ સિદ્ધ થશે કે નહિં. (આ ઉપરાંત એક સમય. કાળના એક વિભાગ.)
  - ૮૮ પ્ર. દિગમ્ભર કહે છે કે કેવળજ્ઞાન સતારૂપે નહિ, પરંતુ શક્તિરૂપે રહ્યું છે. તે ભેદ કયા પ્રકારે કહ્યો છે ?

ગમ પડ્યા વિના આગમ અનર્થકારક થઇ પડે છે.

- 8. દિગમ્ખર સંપ્રદાય એમ કહે છે કે આત્મામાં "કેવળજ્ઞાન" શક્તિરૂપે રહ્યું છે. શ્વેતામ્ખર સંપ્રદાય કેવળજ્ઞાન સત્તારૂપે રહ્યાનું કહે છે. "શક્તિ" શબ્દના અથ 'સત્તાથી' વધારે ગૌણ થાય છે. શક્તિરૂપે છે એટલે આવરણથી રાકાયું નથી, જેમ જેમ શક્તિ વધતી જાય એટલે તેના ઉપર જેમ જેમ પ્રયોગ થતા જાય, તેમ તેમ જ્ઞાન વિશુદ્ધ થતું જઇ કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થાય. સત્તામાં એટલે આવરણમાં રહ્યું છે એમ કહેવાય. સત્તામાં કર્મપ્રકૃતિ હોય તે ઉદયમાં આવે એ શક્તિરૂપે ન કરેવાય. સત્તામાં કેવળજ્ઞાન હોય અને આવરણમાં ન હોય એમ ન ખને. "ભગવતી આરાધના" જોશા."
- ૮૯ પ્ર. ''કેવળત્રાનની શક્તિ'' અને ''કેવળત્રાન પ્રગટ થવાના ધર્મ''' એ બેમાં શું અંતર છે ?
  - ઉ. જે જીવમાં કેવળત્રાન પ્રગટ થવાનું છે તે જીવમાં કેવળત્રાન પ્રગટ થવાના ધર્મ સદૈવ છે. ઉપમું કત "શક્તિ" અને "ધર્મ" ખન્ને ભિન્ન ભિન્ન ચીજો છે. કેવળત્રાનની શક્તિ તા અભવ્ય જીવમાં પણ હોય છે, પણ કેવળત્રાન પ્રગટ થવાના ધર્મ તેનામાં નથી. અભવ્ય જીવમાં કેવળત્રાનના શક્તિરૂપ સ્વભાવ છે, પરંતુ તેનામાં કેવળત્રાન પર્યાય કદી પણ પ્રગટ થવાવાળી નથી, એવા પણ તેના એક સ્વભાવ છે.
- ૯૦ પ્ર. જ્ઞાન અને સંયમ એટલે શું ?
  - ઉ. ગ્રાન એટલે સમજવું સમજણ અને સંયમ એટલે પાપથી અટકવું, ત્યાગ અને વૈરાગ્ય.
- ૯૧ પ્ર. સંયમ કેટલા ?
  - લ. સાત : સામાયિક, છેદાપસ્થાપન, પરિહારવિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મસાંપરાય, યથાખ્યાત, દેશસંયમ, અસંયમ. (જુએા પ્રશ્ન-૧૦૦૯)
- ૯૨ પ્ર. ગ્રાન એટલે સમજણ કહ્યું પરંતુ તે બાબત સ્પષ્ટતાથી સમજાવા.
  - ઉ. જીવ અને અજીવની એાળખાલું એ ત્રાન કહેવાય. જડ અને ચૈતન્ય ભિન્ન છે તેને ત્રાન કહેવું. દેહથી આત્મા ભિન્ન છે તેમ.

# સત વિના અંતની વાતમાં અંત પમાતા નથી.

યથાતથ્ય જાણવું. આ છવ શું વસ્તુ છે, શા માટે ભવભ્રમણ કરે છે, એ સંખંધમાં ઓળખાણ કે જ્ઞાન, શાસ્ત્ર વાંચન કે શ્રવણથી થઇ શકે છે. છવ માત્રમાં સામાન્ય સમજણ-સુદ્ધિ છે એટલે સંસાર વ્યવહાર અંગે કમાવું, ખાવું એ બાબતમાં જવને એાછાવત્તા પ્રમાણમાં સમજણ હોય છે. કેટલાક વધારે ભાણેલા હોય તે વધારે વ્યવહારકુશળ હોય છે. કાઇ વળી શાસ્ત્રનું જ્ઞાન ધરાવી તેમાં માર્યું મારતા હોય છે.

#### ૯૩ પ્ર. તાે શું એ જ્ઞાન નહીં ?

ઉ. એ ત્રાન વ્યવહારુ ત્રાન અથવા કૃતાન. લોકોના કહેવા પ્રમાણે ચાલતું ત્રાન પણ તેમાં રહેલી જીવની અવિદ્યા એટલે તે ત્રાન અત્રાન છે. પુસ્તકા વાંચી લણી લેવાં, સંસ્કૃત લણવું, પુસ્તકા લખવાં કે મુખપાઠ કરવાં તેને ત્રાની પુરુષો ત્રાન કહેતા નથી. જે વડે વસ્તુનું સ્વરૂપ જાણીએ તે ત્રાન.

# ૯૪ પ્ર. ત્યારે સાચું જ્ઞાન કાને કહેવું ?

ઉ. શ્રી વીતરાગ પ્રભુ કહી ગયા તે પ્રમાણે સમજ્ય તા તે સાચું જ્ઞાન છે. જેવા ખાટી માન્યતાથી હિતને અહિત અને અહિતને હિત સમજે છે. ઇન્દ્રિયોના વિષય-કષાયમાં તેઓ આનંદ માને છે. આ બાબતમાં જીવને સાચી સમજણ આવે તા તે સમ્યક્ષ જ્ઞાન કહેવાય.

''છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ, એમ જાણે સદ્ગુરુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ."

#### હપ પ્ર. જ્ઞાનનું કળ શું હોય ?

ઉ. ગ્રાનનું ફળ વિરતિ છે. બીજેથી મનવચનકાયાની પ્રવૃત્તિ રાકાઇ એક આત્મહિતમાં વર્તે અને આખરે શાંત થાય તેનું નામ વિરતિ છે. માટે પ્રથમ આત્મન્નાન કરવું અને પછી તે સ્વરૂપમાં ક્રમે લીન થવું તેનું નામ વિરતિ છે. ગ્રાન એને કહીએ કે જેની સાથે અતીન્દ્રિય આનંદના આસ્વાદ આવે.

૯૬ પ્ર. જ્ઞાન કચારે પ્રત્યક્ષ ભાસે !

ધર્મ દેખાડવા માટે નથી – પરંતુ દેખવા માટે છે.

- ઉ. ગ્રાન તેનું નામ કે જે હર્ષ, શાેક વખતે હાજર થાય અર્થાત્ હર્ષે શાેક થાય નહિં.
- ૯૭ પ્ર. ગ્રાન થવાથી સંસાર પ્રત્યે કેવી સ્થિતિ થાય ?
  - ઉ. ગ્રાન તે તે કે જેનાથી બાહ્ય વૃત્તિએ રોકાય છે. સંસાર પરથી ખરેખરી પ્રીતિ ઘટે છે. સાચાને સાચું જાણે છે. જેનાથી આત્મામાં ગુણ પ્રગટે તે ગ્રાન.

ગ્રાન એ દાેરા પરાવેલ સાય જેવું છે, એમ ઉત્તરાપ્યયનસ્ત્રમાં કહેલું છે. દાેરા પરાવેલ સાય ખાવાતી નથી તેમ ગ્રાન હાેવાથી સંસારમાં ભૂલું પડાતું નથી.

- ૯૮ પ્ર. જ્ઞાન અને વૈરાગ્યના અરસપરસ સંળંધ કહેા.
  - ઉ. ગ્રાન, વૈરાગ્ય સાથે અને વૈરાગ્ય ગ્રાન સાથે હોય છે, એકલાં ન હોય. વૈરાગ્ય શુંગાર સાથે ન હોય અને શુંગાર સાથે વૈરાગ્ય ન હોય.
- ૯૯ પ્ર. જ્ઞાન તે માક્ષના ઉપાય છે તે કઇ રીતે ?
  - ઉ. વિચાર વગર ત્રાન નહિ, ત્રાન વિના સુપ્રતીતિ એટલે સમ્યક્ત્વ નહીં. સમ્યક્ત્વ વિના ચારિત્ર ન આવે અને ચારિત્ર ન આવે ત્યાં સુધી કેવળત્રાન ન પામે અને જ્યાં સુધી કેવળત્રાન ન પામે ત્યાં સુધી મેાક્ષ નથી. એમ જેવામાં આવે છે.
- ૧૦૦ પ્ર. ત્યારે આવી સમજણ જીવા કેમ મેળવતા નહિ હોય ?
  - ઉ. જીવના ઉપર ઘણા કાળથી અત્તાનના બાજો પડચો છે. જીવ ખરેખર પુરુષાર્થ કરતા નથી અને તેથી તે સાચાને સાચું અને જૂઠાને જૂઠું સમજતા નથી.
- ૧૦૧ પ્ર. જીવ પાતાની ભૂલ કચારે જોઇ શકે છે?
  - ઉ. વીતરાગ કે જ્ઞાની પુરુષના ઉપદેશથી કે પછી પોતાના અંતરજ્ઞાનથી સમજે તા જીવ પોતાની ભૂલ સમજે.

પૂર્ણ્ય હોય તાે પૈસા ખૂટે નહિ, ને પૂર્ણ્ય ખૂટે તાે પૈસા રહે નહિ.

- ૧૦૨ પ્ર. ત્યારે શું ભૂલને ભૂલ સમજવી તે જ્ઞાન છે?
  - ઉ. હા, એ જ વસ્તુને વસ્તુરૂપે સમજવી એટલે કે ન્યાયને ન્યાય, અન્યાયને અન્યાય, હિતને હિત, સત્યને સત્ય સમજે તે જ સમ્યક્તાન છે. (જુએા પ્રશ્ન ૧૧૨ અને ૧૧૫)
- ૧૦૩ પ્ર. ત્યારે કહેા પહેલું જ્ઞાન કે સંયમ?
  - ઉ. પ્રથમ ત્રાન છે અને પછી સંયમ (ચારિત્ર) હોય છે. ત્રાન વિના જીવ ચારિત્ર કેવી રીતે એાળખે ?

આસક્તિના ત્યાગ પહેલાં અને વૃતાદિના લીધા પહેલાં તત્ત્વ-ગ્રાનના અભ્યાસ કરવા; કારણું કે તત્ત્વગ્રાનના અભ્યાસ વગર વિષયાસક્તિ ઘટતી નથી અને વૃતાદિ સંભવે નહીં—તેમ તત્ત્વા-ર્થસારમાં કહ્યું છે. પ્રત્યાખ્યાન ચારિત્ર છે અને ચારિત્ર આત્મભાન વગર સંભવે નહીં.

- ૧૦૪ પ્ર. ત્યારે એ ક્રમવાર કે પહતિસર છે?
  - ઉ. હા, પહેલા ઉપદેશ સાંભળવા કે જેથી અંતરભાગૃતિ થાય. પછી જ્ઞાન, પછી બિરોષ જ્ઞાન, એટલે ઘણી સારી સમજણ; ત્યાર પછી ત્યાગ–પ્રત્યાખ્યાન અને પછી અનાશ્રવ–તપ અને પછી માેક્ષ થાય છે.
- ૧૦૫ પ્ર. આમ છે તાે પછી આવી કડાકૂટ કેમ ચાલે છે?
  - ઉ. જૈન આગમ(શાસ્ત્ર)માં ત્રાન, અલ્યાસ અને સંયમ વિષે ઘણી સ્પષ્ટતા ને ખુલાસાઓ જણાવ્યા છે, પરંતુ જ્વાને કેટલાકને સમજણ પુરુષાર્થ (ક્ષયાપશમ)માં ભેદ અથવા કેટલાકાને સ્વચ્છં દતા કે વકતા હાય છે તેથી મનુષ્ય ગૂંચવણ ઊભી કરે છે. પુષ્યવાન કે ભિદ્રિક જીવા તો સમજી જાય છે અને તે માર્ગ ચાલે છે.
- ૧૦૬ પ્ર. જ્ઞાન વિના ધારા કે કાઇ ચારિત્ર પાળે કે થાેડા પણ ત્યાગ કરે તો શું સુકૃત નથી ?

જ્ઞાનકલા જીનકે ઘટ જાગી, તે જગમાંહી સહજ વૈરાગી જ્ઞાની મગન વિષય સુખમાંહિ, યહ વિપરિત સંભવે નાહી'

- ઉ. સંયમ પાળવા કે થાડા પણ ત્યાગ કરવા એ સારું છે, પણ સમજણ, ત્રાન વિના એ ત્યાગ ખરાખર છે કે નહિ તેની શું સમજણ પડે? ધારા કે કાઇ મનુષ્યને એક ગામથી ખીજે ગામ જવું છે પણ ચાલવા વખતે અધકાર કે રાત્રિ હાય તો એ કેવી રીતે ધાર્યા ગામે પહોંચી શકે? ચાલવામાં પ્રકાશ, ઉદ્યોતની જરૂર છે તેમ જ પ્રથમ ત્રાનની સંયમ પાળવામાં આવશ્યકતા છે.
- ૧૦૭ પ્ર. ત્યારે ક્રિયા વંધ્યા નિષ્ફળ છે કે શું?
  - ઉ. ખરેખર કરણી નિષ્ફળ તો નથી પણ સમજણ વ<mark>ગરની</mark> ક્રિયા પુણ્યના બંધ આપે છે અને સમજણ પછી કરેલી કર**ણી** નિજે રામાં પરિણમી મોક્ષ માર્ગનું ઇષ્ટ્રફળ આપે છે.
- ૧૦૮ પ્ર. અજ્ઞાનનું લક્ષણ કાને કહે છે ?
  - ઉ. વેદના વેદતાં જીવને કંઇ પણ વિષમ ભાવ થવા તે અજ્ઞાનનું લક્ષણ છે; પણ વેદના છે તે અજ્ઞાનનું લક્ષણ નથી. પૂર્વેપાર્જિત અજ્ઞાનનું કળ છે. વર્તમાનમાં તે માત્ર પ્રારબ્ધ છે; એટલે જીવ ને કાયા જુદાં છે એવા જે જ્ઞાનયોગ તે જ્ઞાની પુરુષના અખાધ જ રહે છે.
- ૧૦૯ પ્ર. અજ્ઞાનવાદી કાેને કહેવાય ?
  - ઉ. "ક્રિયા કરવી નહિં, ક્રિયાથી દેવગતિ પ્રાપ્ત થાય; બીજું કાંઈ પ્રાપ્ત થતું નથી. જેથી ચાર ગતિ રઝળવાનું મટે તે ખરુ" એમ કહી સદાચરે પુષ્યના હેતુ જાણી કરતા નથી અને પાપના કારે હો સેવતાં અટકતા નથી. આ પ્રકારના જવાએ કાંઇ કરેવું જ નહિં, અને માટી માટી વાતા કરવી એટલું જ છે. આ જવાને "અજ્ઞાનવાદી" તરીકે મૂકી શકાય.
- ૧૧૦ પ્ર. વિભંગત્તાન એટલે શું ?
  - ઉ. મિથ્યાત્વ સહિત અતીન્દ્રિયજ્ઞાન હોય તે વિભંગન્નાન.
- ૧૧૧ પ્ર. સામાના મનની વાત જાણી લે તેવી શક્તિ હોય તો ?
  - ઉ. એ કાંઇ આશ્ચર્યની વાત નથી; એવું જાણપણું (વિભંગત્તાન) અત્તાનીને પણ હોય છે; માેક્ષ માર્ગમાં તેની કિંમત નથી.

એક ભવના થાડા સુખ માટે અનંત ભવતું અનંત દુ:ખ નહીં વધારવાના પ્રયત્ન સત્પુરુષા કરે છે. ૧૧૨ પ્ર. નિર્પ્રાંથ પરિભાષામાં ત્રાનના અર્થ શું અને અત્રાનના અર્થ શું છે? ઉ. 'અત્રાન' શબ્દના સાધારણ ભાષામાં "ત્રાનરહિત" અર્થ થાય છે. જેમ જડ ત્રાનથી રહિત છે તેમ; પણ નિર્પ્રાય પરિભાષામાં તા મિથ્યાત્વ સહિત ત્રાનનું નામ અત્રાન છે. જે ત્રાન સમક્તિ સહિત છે તેને "ત્રાન'' કહ્યું છે, અને જે ત્રાન મિથ્યાત્વ સહિત છે તેને "અત્રાન" કહ્યું છે, પણ વસ્તુતા એ બન્ને ત્રાન છે અને તે જીવનું રૂપ છે માટે અરૂપી છે, તે ત્રાન વિપરીતપણે જાણવાનું કાર્ય કરે છે, ત્યાં સુધી તેને અત્રાન કહેવું. મિથ્યાત્વત્રાન તે "અત્રાન" અને સમ્યક્તાન તે "ત્રાન".

> માત્ર જાણવું તે જ જ્ઞાન નથી. સમ્યકત્વ સહિત જાણવું તે જ જ્ઞાન છે. અગિયાર અંગ મેાંઢે હોય પરંતુ સમ્યકદર્શન ન હોય તાે તે અજ્ઞાન છે.

> "ત્રાનાવરણીયકર્મ" અને "અત્રાન" એક નથી. 'ત્રાનાવરણીય-કર્મ" ત્રાનને આવરણરૂપ છે, અને "અત્રાન" ત્રાનાવરણીયકર્મના ક્ષયાપશમરૂપ એટલે આવરણ ટળવારૂપ છે. તેમાંથી મિથ્યાત્વ જતાં બાકી ત્રાન રહે છે.

> જે ત્રાને કરીને પરભાવ પ્રત્યેના માહ ઉપશમ અથવા ક્ષય ન થયા, તે ત્રાન "અત્રાન" કહેવા યાગ્ય છે, અર્થાત ત્રાનનું લક્ષણ પરભાવ પ્રત્યે ઉદાસીન થવું તે છે.

માક્ષના કામમાં જે જ્ઞાન ન આવે તે અજ્ઞાન.

૧૧૩ પ્ર. વિદ્યા, કવિતા, આદિમાં નિષ્ણાત થવાના આશય રાખવા યાગ્ય છે ?

ઉ. કવિતા કવિતાર્થે આરાધવા યાગ્ય નથી, સંસારાર્થે આરાધવા યાગ્ય નથી; ભગવદ્દભજનાર્થે, આત્મકલ્યાણાર્થે જો તેનું પ્રયોજન થાય તા જીવને તે ગુણની ક્ષયાપશમતાનું ફળ છે. જે વિદ્યાયી ઉપશમ ગુણ પ્રગટયો નહિ, વિવેક આવ્યા નહીં; કે સમાધિ થઇ નહીં તે વિદ્યાને વિષે રૂડા જીવે આગ્રહ કરવા યાગ્ય નથી.

જગતને રૂક દેખાડવા અનંત વાર પ્રયત્ન કર્યો; એક ભવ જો આત્માનું રૂક થાય તેમ વ્યતીત કરવામાં જશેતા અનંત ભવનું સાઢ વળી રહેશે.

- ૧૧૪ પ્ર. કાવ્ય, સાહિત્ય કે સંગીત વગેરેનું જીવનમાં શું સ્થાન છે ?
  - િક. કાવ્ય, સાહિત્ય કે સંગીત આદિ કળા જો આત્માર્થ ન હોય તા કરિપત છે. કરિપત એટલે નિરર્થક, સાર્થક નહીં તે. જીવની કરપના માત્ર ભક્તિપ્રયોજનરૂપ કે આત્માર્થ ન હોય તે ભધું કરિપત જ.
- ૧૧૫ પ્ર. વિદ્વતા અને જ્ઞાનમાં શું ભેદ છે ?
  - ઉ. વિદ્વત્તા અને ત્રાન એ એક સમજવાનું નથી, એક નથી. વિદ્વત્તા હોય છતાં ત્રાન ન હોય. સાચી વિદ્વતા તે કે જે આત્માર્થ હોય, જેથી આત્માર્થ સરે, આત્મત્વ સમજાય, પમાય. આત્માર્થ હોય ત્યાં ત્રાન હોય, વિદ્વત્તા હોય વા ન પણ હોય. ત્રાન તેનું નામ કે જે હર્ષ, શાક વખતે હાજર થાય; અર્થાત્ હર્ષ, શાક થાય નહિ.
- ૧૧૬ પ્ર. પુરુષને સ્ત્રી કરતાં જ્ઞાનદશા વધુ હોય તેમ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે ?
  - ઉ. ત્રાન સ્ત્રીપણામાં, પુરુષપણામાં સરખું જ છે. ત્રાન આત્માનું છે, લિંગ ઉપર આધારિત નથી.
- ૧૧૭ પ્ર. બીજભૂતત્રાન અને વક્ષભૂતત્રાનમાં શું ભેદ છે ?
  - ઉ. પ્રતીતિએ બન્ને સરખાં છે; તેમાં બેદ નથી. વૃક્ષભૂતજ્ઞાન, કેવળ નિરાવરણ થાય ત્યારે તે જ ભવે માક્ષ થાય; અને બીજભૂતજ્ઞાન થાય ત્યારે છેવટે પંદર ભવે માક્ષ થાય.
- ૧૧૮ પ્ર. આત્મા આખા શરીરમાં સરખી રીતે વ્યાપક છતાં અમુક ભાગથી. જ જ્ઞાન થાય આનું કારણ શું હશે ?
  - ઉ. જીવને ત્રાન, દર્શન ક્ષાયિકભાવે પ્રગટ્યાં હોય તા સર્વ પ્રદેશે તથા પ્રકારનું તેને નિરાવરણપાં હોવાથી એક સમયે સર્વ પ્રકારે સર્વ ભાવનું ત્રાયકપાં હોય; પાં જ્યાં ક્ષયોપશમભાવે ત્રાનદર્શન વર્તે છે, ત્યા ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે અમુક મર્યાદામાં ત્રાયકપાં હોય. તથાપિ ક્ષયોપશમ દશામાં ગુણનું સમવિષમપાં હોવાથી

હું કૈાલ્ય છું ? કચાથી થયો ? શું સ્વરૂપ છે મારું ખરું ? કૈાના સ ખંધે વળગણા છે ? રાખું કે એ પર**હ**રું ? સર્વાંગે તે પંચેન્દ્રિય સંબંધી જ્ઞાન, દર્શન થતાં નથી, કેમ કે શક્તિનું તેવું તારતમ્ય (સત્ત્વ) નથી, કે પાંચે વિષય સર્વાંગે ગ્રહણ કરે. યદ્યપિ અવધિ આદિ જ્ઞાનમાં તેમ થાય છે.

- ૧૧૯ પ્ર. વર્તમાનકાળમાં આ ક્ષેત્રથી નિર્વાણપ્રાપ્તિ ન હોય એ સિવાય બીજા કયા ભાવાની પણ જિનાગમમાં અને આચાર્ય રચિત શાસ્ત્રને વિષે વિચ્છેદતા કહી છે?
  - ઉ. કેવળત્તાન, મનઃપર્ય વત્તાન, અવિધત્તાન, પૂર્વ ત્રાન, યથાખ્યાત ચારિત્ર, આહારકલબ્ધિ, જીનકલપ, સૃક્ષ્મ સાંપરાય ચારિત્ર, પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર, ક્ષાયક સમકિત. (ક્ષપક શ્રેણિ, ઉપશમશ્રેણિ) અને પુલાકલબ્ધિ એ ભાવા મુખ્ય કરીને વિચ્છેદ કહ્યા છે. અથવા "પ્રવચન સારાહાર"માં કહ્યું છે કે જં છુસ્વામીના નિર્વાણ પછી નીચે પ્રમાણે દશ વસ્તુઓ વિચ્છેદ ગઈ:
    - (૧) કેવળત્રાન (૨) મન:પર્ય વત્રાન (૩) પરમાવધિત્રાન (૪) વ્યાહારકશરીર (૫) ત્રણ સંયમ:-પરિહાર વિશુહિ, સદ્ભમ સાંપરાય અને યથાખ્યાત (૬) ક્ષપક શ્રેણી (૭) ઉપશમ શ્રેણી (૮) પુલાક-લબ્ધ (૯) જિનકસ્પ (૧૦) માક્ષગમન.

પુલાકલબ્ધિ એટલે ચકવર્તાના લશ્કરના પણ નાશ કરી શકે તેવી લબ્ધિ.

- ૧૨૦ પ્ર. પરાક્ષ જ્ઞાનના પાંચ ભેદ કહેા.
  - ૧. ૨મૃતિ : પૂર્વે ભાગુલી વસ્તુને યાદ કરીને ભાગુલી તે.
    - ર. પ્રત્યભિજ્ઞાન : દર્ણાંત વડે વસ્તુના નિશ્ચય કરીએ તે.
    - ૩. તર્ક: હેતુના વિચારયુક્ત જે જ્ઞાન તેને તર્ક કહે છે.
    - ૪. અનુમાન : હેતુથી સાધ્ય વસ્તુનું જે જ્ઞાન તે.
    - પ. આગમ: આગમથી જે ત્રાન થાય તે.
- ૧૨૧ પ્ર. શાસ્ત્રમાં જ્ઞાન પ્રગટ કર્યું છે તે કેટલા પ્રકારે છે?
  - શાસ્ત્રમાં જે ત્રાન પ્રગટ કર્યું છે તે ત્રાન બે પ્રકારમાં વિચારવા યાગ્ય
     છે. એક પ્રકાર "ઉપદેશ"ના અને બીજો પ્રકાર "સિદ્ધાંત"ના છે.

આ સંસારને શું કરવા <sup>૧</sup> અન'તવાર થયેલી માને આજે સ્ત્રીરૂપે ભાગવીએ છીએ.

- ૧૨૨ પ્ર. ઉપદેશનાન કાને કહે છે?
  - ઉ. "પરિગ્રહ, આરંભ અને સંગ એ સૌ અનર્થના હેતુ છે", એ આદિ શિક્ષા છે તે ઉપદેશગ્રાન છે. વિપર્યાસભુદ્ધિનું બળ ઘટવા, યથાવત્ વસ્તુસ્વરૂપ જાણવાને વિષે પ્રવેશ થવા, જીવને વૈરાગ્ય અને ઉપશમ સાધન કહ્યાં છે, અને એવાં જે જે સાધના સંસારભય દઢ કરાવે છે તે તે સાધના સંબંધી જે ઉપદેશ કહ્યો છે તે 'ઉપદેશમાધ" છે.
- ૧૨૩ પ્ર. સિદ્ધાંતજ્ઞાન કયા પ્રકારે કહેલ છે?
  - ઉ. આત્માનું હોવાપાયું, નિત્યપાયું, એકપાયું અથવા અનેકપાયું, બંધાદિભાવ, મેાક્ષ, આત્માની સર્વ પ્રકારની અવસ્થા, પદાર્થ અને તેની અવસ્થા એ આદિને દર્ણાતાદિથી કરો જે પ્રકારે સિદ્ધ કર્યા હોય છે, તે સિદ્ધાંતગ્રાન છે.
- ૧૨૪ પ્ર. ઉપદેશન્નાન અને સિદ્ધાંતન્નાન એમ બે પ્રકારે કહેવાની શું જરૂર હતી ?
  - ઉ. સિંહ્લાંતજ્ઞાનનું કારણ ઉપદેશજ્ઞાન છે. સદ્યુરુથી સત્શાસ્ત્રથી પ્રથમ જીવમાં એ જ્ઞાન દઢ થવું ઘટે છે, કે જે ઉપદેશજ્ઞાનનાં ફળ વૈરાગ્ય અને ઉપશમ વધવાથી જીવને વિષે સહેજે ક્ષયોપશમનું નિર્મળપણું થાય છે; અને સહેજ સહેજમાં સિદ્ધાંત જ્ઞાન થવાનું કારણ થાય છે. જ્યાં વૈરાગ્ય અને ઉપશમ બળવાન છે, ત્યાં વિવેક બળવાનપણું હોય છે. વૈરાગ્ય ઉપશમ બળવાન તે હોય ત્યાં વિવેક બળવાન હોય નહીં. આગમમાં "સિદ્ધાંતખાંધ" કરતાં વિશેષપણું, વૈરાગ્ય અને ઉપશમને કથન કર્યાં છે. કેમ કે તેની સિદ્ધિ થયા પછી વિચારની નિર્મળતા સહેજે થશે, અને વિચારની નિર્મળતા સિદ્ધાંતરૂપ કથનને સહેજે કે ઓછા પરિશ્રમે અંગીકાર કરી શકે છે. ઉપદેશજ્ઞાન પહેલું પરિષ્ણે, ત્યાર પછી સિદ્ધાંતજ્ઞાન પારેણાને છે. એ ન થાય ત્યાં સુધી માત્ર સમજણનું અલિમાન છે.

૧૨૫ પ્ર. વૈરાગ્ય અને ઉપશમના સ્પષ્ટ અર્થ કરી બતાવા.

હે જીવ, આ કલેશરૂપ સંસાર થકી નિવૃત્ત થા, નિવૃત્ત થા

- ઉ. ગૃહ કુટુંખ (પરિયહાદિ) ભાવને વિષે અનાસક્ત ખુદ્ધિ થવી તે. "વૈરાગ્ય" છે અને તેની પ્રાપ્તિ–અપ્રાપ્તિ નિમિત્તે ઉત્પન્ન થતા એવા જે કાયાકલેશ તેનું મંદ થવું તે "ઉપશમ" છે. એટલે તે. એ ગુણ વિપર્યાસખુદ્ધિને પર્યાયાંતર કરી સદ્દખુદ્ધિ કરે છે.
- ૧૨૬ પ્ર. અનુભૂતિ અને જ્ઞાનમાં શું અંતર છે?
  - ઉ. જ્ઞાનમાં તા સંપૂર્ણ આત્મા જાણવામાં આવે છે, અને અનુભૂતિમાં તા કક્ત પર્યાયનું જ વેદન થાય છે, ક્રવ્યનું વેદન થતું નથી.
- ૧૨૭ પ્ર. કાેના ઉપદેશ અને કર્યું જ્ઞાન માેક્ષનો ઉપાય અથવા માેક્ષનાં સાધનના કારણભૂત થાય છે ?
  - છ. આ અપેક્ષાએ ઉપદેશ અને જ્ઞાનના ચાર પ્રકાર છે:
    - (૧) પરમાર્થ-પરમાર્થ સ્વરૂપ, (૩) વ્યવહાર-પરમાર્થ સ્વરૂપ, (૨) પરમાર્થ-વ્યવહારસ્વરૂપ, (૪) વ્યવહાર-વ્યવહારસ્વરૂપ.
- ૧૨૮ પ્ર. પરમાર્થ-પરમાર્થસ્વરૂપ પરિણામ ક્યારે સંભવે ?
  - ઉ. જે ત્રાની પુરુષે સ્પષ્ટ એવા આત્મા કાઇ અપૂર્વ લક્ષણે, ગુણે અને વેદનપણે અનુભવ્યા છે, અને તે જ પરિણામ જેના આત્માનું થયું છે, તે ત્રાની પુરુષે જો તે સુધારસ સંબધી ત્રાન આપ્યું હાય તા તેનું પરિણામ પરમાર્થ-પરમાર્થ સ્વરૂપ છે, એ નિક્ટ માર્ક્ષના ઉપાય છે. જેણે વેદનપણે આત્મા જાણ્યો છે તે ત્રાની પુરુષની આત્રાએ તે તે ક્રદયાણરૂપ થાય છે અને આત્મા પ્રગટવાના અત્યંત સુગમ ઉપાય થાય છે.
- ૧૨૯ પ્ર. વ્યવહાર–પરમાર્થ સ્વરૂપ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિના પ્રકાર કહો.
  - ઉ. જે પુરુષ તે સુધારસને જ આત્મા જાણે છે, તેનાથી તે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ હોય તો તે વ્યવહાર—પરમાર્થ સ્વરૂપ છે, તે ઘણા કાળ કેઇ પ્રકારે પણ માક્ષમાં સાધનનાં કારણભૂત થવાના ઉપાય છે.
- ૧૩૦ પ્ર. પરમાર્થ-વ્યવહારસ્વરૂપ જ્ઞાનના પ્રકાર કોને કહે ?
  - ઉ. તે ત્રાન કદાપિ પરમાર્થ-પરમાર્થસ્વરૂપ એવા ત્રાનીએ ન આપ્સું હોય, પણ તે ત્રાની પુરુષે સન્માર્ગ સન્મુખ આકર્ષે એવા જે જીવતે ઉપદેશ કર્યો હોય તે જીવને રુચ્યા હોય તેનું ત્રાન તે

નિરૂપાયતા આગળ સહનશીલતા સુખદાયક છે.

પરમાર્થ-બ્યવહારસ્વરૂપ છે. એ અનંત પરંપરસંખંધે માક્ષના ઉપાય છે.

- ૧૩૧ પ્ર. વ્યવહાર–વ્યવહારસ્વરૂપ ઉપદેશ કયા પ્રકારે છે ?
  - ઉ. શાસ્ત્રાદિ જાણનાર સામાન્ય પ્રકારે માર્ગાનુસારી જેવી ઉપદેશવાત કરે, તે શ્રદ્ધાય, તે વ્યવહાર–વ્યવહારસ્વરૂપ છે. તેનું ફળ આત્મ– પ્રત્યથી નથી સંભવતું.
- ૧૩૨ પ્ર. સ્વાધ્યાયના કેટલા પ્રકારા જિતેન્દ્રોએ કહ્યા છે ?
  - ઊ. શાસ્ત્રોના સ્વાધ્યાય કરવા તે વ્યવહાર સમ્યગ્તાન છે. સ્વાધ્યાયના પાંચ પ્રકાર છે:
    - (૧) વાંચના : પ્રંથ ભણવા અથવા ભણાવવા તે.
    - (૨) પૃચ્છના : સંશય દૂર કરવા અથવા બીજાઓને સમજાવવા પૂછવું.
    - (૩) આમ્તાય: શુદ્ધ શબ્દ અને અર્થને ગાંખીને માઢે કરવું.
    - (૪) ધર્મ દેશના : ધર્મ કથા આદિના ઉપદેશ કરવા.
    - (૫) અનુપ્રેક્ષા: ભલે પ્રકારે જાણેલા પદાર્થને વાર વાર મનથી અભ્યાસ કરવા.
- '૧૩૩ પ્ર. અભ્યાસ અને અધ્યાસ એક જ છે ?
  - ઉ. અભ્યાસ અને અધ્યાસ એક નથી. અભ્યાસ એટલે અધ્યયન; વાર વાર એનુ એ કરવું તે. અધ્યાસ એટલે વિપરીતતા. અધ્યાસ એટલે આરાપ કરવા. અધિ + આસ એટલે પોતાની જગ્યા નહીં ત્યાં બેસવું. અધ્યાસ એટલે ભ્રાંતિ. દેહ છે તેને આત્મા માને એ અધ્યાસ છે.
- વિ૩૪ પ્ર. પુ**રુષાર્થના** કેટલા પ્રકાર છે ?
  - ઉ. ધર્મ, અર્થ, કામ અને મોક્ષ એવા ચાર પુરુષાર્થ પ્રાપ્ત કરવાના સત્પુરુષોના ઉપદેશ છે. એ ચાર પુરુષાર્થ નીચેના બે પ્રકારથી સમજાવવામાં આવ્યા છે:
    - (૧) વસ્તુના સ્વભાવને ધર્મ કહેવામાં આવ્યો છે.
    - (૨) જડ ચૈતન્ય સંખંધીના વિચારાને અર્થ કહ્યો છે.

સ'સારનાં સુખા અન'તવાર આત્માએ ભાગવ્યાં છતાં તેમાંથી હજુ પણ માહિની ડળી નહી' અને તેને અમૃત જેવા ગણ્યા એ અવિવેક છે. (૩) ચિત્તનિરાધ તે કામ.

(૪) સર્વ બંધનથી મુક્ત થવું તે માેક્ષ.

એ પ્રકારે સર્વસંગ પરિત્યાગીની અપેક્ષાથી કરી શકે છે.

સામાન્ય રીતે નીચે પ્રમાણે:

ધર્મ: સંસારમાં અધાગિતમાં પડતા અટકાવી ધરી રાખનાર તે ધર્મ.

અર્થ : વૈભવ, લહ્ષ્મી, ઉપજીવનમાં સાંસારિક સાધન.

કામ : નિયમિત રીતે સ્ત્રી પરિચય.

માક્ષ : સર્વ ખંધનથી મુક્તિ તે માક્ષ.

ધર્મને પહેલા મૂકવાના હેતુ એટલા જ કે "અર્થ" અને "કામ' એવાં હાવાં જોઇએ કે "ધર્મ" જેનું મૂળ હાવું જોઇએ. એટલા જ માટે અર્થ અને કામ પછી મૂકવામાં આવ્યાં છે.

- ૧૩૫ પ્ર. પ્રારબ્ધમાં હોય તેમ થાય છે તા પછી પુરુષાર્થની શી જરૂર ?
  - ઉ. પ્રારુષ્ધ અને પુરુષાર્થ એ બે શબ્દ સમજવા જેવા છે. પુરુષાર્થ કર્યા વિના પ્રારુષ્ધની ખબર ન પડી શકે. પ્રારુષ્ધમાં હશે તેમ થશે, એમ કહી બેસી રહે કામ ન આવે. નિષ્કામ પુરુષાર્થ કરવા. પ્રારુષ્ધને સમપરિણામે વેદવું, ભાગવી લેવું એ માટા પુરુષાર્થ છે.
- ૧૩૬ પ્ર. પ્રારમ્ધ અને પુરુષાર્થના સંખધ સવિસ્તર સમજાવા.
  - ઉ. મનુષ્યભવ મળ્યો છે તે પ્રારબ્ધ છે. છવે પુરુષાર્થ કરેલા, પુષ્યાદિ માંધેલાં તે અત્યારે પ્રારબ્ધના નામથી એાળખાય છે. તે તે ભવમાં તેનું નામ પુરુષાર્થ હતું. માત્ર કાળભેદ છે. પહેલાના પુરુષાર્થના ફળને અહીં પ્રારબ્ધ કહે છે.
- ૧૩૭ પ્ર. મેાક્ષના ઉપાય કાળલબ્ધિ આવતાં ભવિતવ્યાનુસાર અને છે કે માહાદિકના ઉપશમાદિક થતાં અને છે કે, પાતાના પુરુષાથ<sup>9</sup>થી ઉદ્યમ કરતાં અને છે ? તે કહેા.
  - ઉ. મેા&ના ઉપાય બને છે ત્યાં તા પૂર્વાક્ત ત્રણ કારણા મળે છે. કાળલબ્ધિ (ભવિતવ્ય) તા કાઇ વસ્તુ નથી, કર્મના ઉપશમાદિક તે તા પુદ્દગલની શક્તિ છે, તેના કર્તાહર્તા આત્મા નથી. ફક્ત પુરુષાર્થથી ઉદ્યમ કરે છે તે આત્માનું કાર્ય છે. માટે જે પુરુષાર્થ

અલિપ્ત ભાવમાં રહેવું એ વિવેકીનું કર્ત'વ્ય છે.

- વડે મેાક્ષના ઉપાય કરે છે તેને સર્વ કારણા મળે છે અને અવશ્ય માક્ષના પ્રાપ્તિ થાય છે.
- ૧૩૮ પ્ર. કવ્યલિંગી મુનિ મેાક્ષના અર્થે ગૃહસ્થપાલું છોડી તપશ્ચરણાદિ કરે છે, ત્યાં તેણે પુરુષાર્થ તો કર્યો છતાં કાર્ય સિદ્ધ ન થયું, માટે પુરુષાર્થ કરવાથી તાે કાંઇ સિદ્ધિ નથી ?
  - ઉ. અન્યથા પુરુષાર્થ કરી ફળ ઇચ્છે પણ તેથી કેવી રીતે ફળસિદ્ધિ થાય ? તપશ્ચરણાદિ વ્યવહારસાધનમાં અનુરાગી થઇ પ્રવર્તવાનું ફળ શાસ્ત્રમાં તાે શુભળાંધ કહ્યું છે અને આ તેનાથી માેક્ષ ઇચ્છે છે તે કેવી રીતે થાય ? એ તાે બ્રમ છે.
- ૧૩૯ પ્ર. આ દુષમ કાળ કહ્યો છે તે**ા પછી** આ કાળમાં પરમાર્થ સાધી શકાય ?
  - ઉ. વર્તમાનકાળ દુષમ કહ્યો છે છતાં તેને વિષે અનંતસવ છેદી માત્ર એક સવ બાકી રાખે એવું એકાવતારીપહ્યું પ્રાપ્ત થાય એવું પહ્યું છે. આ દુષમપહ્યું તે જીવને પુરુષાર્થરહિત કરવા અથે લખ્યું નધી, પહ્યુ પુરુષાર્થજાગૃતિ અથે લખ્યું છે.
- ૧૪૦ પ્ર. મંત્રાદિથી કર્મથી છૂટી ન શકાય ?
  - ઉ. મંત્રાદિથી, સિદ્ધિથી અને ખીજાં તેવાં અમુક કારણાથી અમુક ચમત્કાર થઇ શકવા અસંભિવિત નથી, તથાપિ ભાગવવા યાગ્ય એવાં "નિકાચિતકમં" તે તેમાંના કાઇ પ્રકારે મડી શકે નહીં; અમુક "શિથિલ કમં"ની કવચિત્ નિવૃત્તિ થાય છે. અથવા કાઇ પાસે પૂર્વલાભના કાઇ એવા મંધ છે, કે જે માત્ર તેની થાડી કૃપાથી ફળીભૂત થઇ આવે; એ પણ એક સિદ્ધિ જેવું છે; તેમ અમુક મંત્રાદિના પ્રયત્નમાં હાય અને અમુક પૂર્વાતરાય મુટવાના પ્રસંગ સમીપવતી હાય, તા પણ કાર્ય સિદ્ધિ મંત્રાદિથી થઇ ગણાય; પણ એ વાતમાં કંઇ સહેજ પણ ચિત્ત જવાનું કારણ નથી, નિષ્ફળ વાર્તા છે.
- ૧૪૧ પ્ર. આત્મત્તાન અથવા માેક્ષમાર્ગ કાઇના આશીર્વાદથી પ્રાપ્ત થઇ શકે ખરા ?

જહાં રાગ અને વળી ક્રેષ, તહાં સર્વદા માના કલેશ; ઉદાસીનતાના જ્યાં વાસ, સકળ દુઃખના છે ત્યાં નાશ. ઉ. દુધર પુરુષાર્થથી પામવા યોગ્ય મોક્ષમાર્ગ તે અનાયાસે પ્રાપ્ત થતો નથી. આત્મન્નાન અથવા મોક્ષમાર્ગ કાઇના શાપથી અપ્રાપ્ત થતો નથી કે કાઇના આશીર્વાદથી પ્રાપ્ત થતા નથી. પુરુષાર્થ પ્રમાણે થાય છે, માટે પુરુષાર્થની જરૂર છે.

#### ૧૪૨ પ્ર. તપઋડિક કેટલા પ્રકારની છે?

- ઉ. ૧. ઉત્ર તપઋહિ: એક ઉપવાસ, બે-ત્રણુ-ચાર-પાંચ વગેરે ઉપવાસ નિમિત્તો કાઇ યોગના આરંભ થયો, મરણુપર્યંત તે ઉપવાસથી ઓછા દિવસે પારહું ન કરે, કાઇ કારણુથી અધિક ઉપવાસ થઇ જાય તા મરણુપર્યંત તેનાથી એાછા ઉપવાસ કરી પારહું ન કરે— આવું સામથ્ય પ્રગટ હોવું તે ઉત્ર તપૠિદ્ધ છે.
  - ર. દીપ્તિ–તપત્રહિ : મહાન ઉપવાસ આદિ કરતાં મન–વચન– કાયાનું ળળ વધતું જ રહે. મુખ દુર્ગ ધરહિત રહે, કમળ આદિકની સુગંધ જેવા સુગંધી શ્વાસ નીકળે અને શરીરની મહાન દીપ્તિ પ્રગટ થાય તે દીપ્તિ–તપત્રહિ છે.
  - 3. નિહાર તપઋદ્ધિ : ગરમ કડાઇમાં પડતાં પાણીનાં ટીપાં જેમ સુકાઇ જાય તેમ આહાર પચી જાય, સુકાઇ જાય અને મળરૂપે ન પરિણુમે, તેથી નિહાર ન થાય. આવું હોય તે નિહાર તપઋદ્ધિ છે.
  - ૪. મહાન તપઋહિ : સિંહ ક્રિડિતાદિ મહાન તપ કરવામાં તત્પર હોવું તે મહાન તપઋહિ છે.

પ. ઘાર તપત્રહિ : વાત, પિત્ત, શ્લેષ્મ વગેરેથી ઉપજેલ જ્વર, ઉધરસ, ધાસ, શળ, કોઢ, પ્રમેહાદિક અનેક પ્રકારના રાગવાળું શરીર હોવા છતાં પણ અનશન કાયા કલેશાદિ છૂટે નહિ અને ભયાનક સ્મશાન, પર્વતનું શિખર, ગુકા, ખંડિયેર, ઉજ્જડ ગામ વગેરેમાં દુષ્ટ રાક્ષસ, પિશાચાદિ પ્રવતે અને માઠા વિકાર ધારણ કરે તથા શિયાળના કઠાર રુદન, સિંહ, વાઘ વગેરે દુષ્ટ જ્વાના

એક સમય પણ કૈવળ અસંગપણાથી રહેવું એ ત્રિલાકને વરા કરવા કરતાં પણ વિકટ કાર્ય છે. ભયાનક શબ્દ જ્યાં નિરંતર પ્રવર્તે એવા ભયંકર સ્થાનમાં પણ નિર્ભર થઇ વસે તે ધાર તપૠહિ છે.

- દ. ઘોર-પરાક્રમ તપઋદિ : ઉપર કહ્યું તેવું રાગ સહિત શરીર હોવા છતાં અતિ ભયં કર સ્થાનમાં વસીને યાગ (સ્વરૂપની એકામતા) વધારવાની તત્પરતા હોવી તે ઘોર-પરાક્રમ તપૠદિ છે.
- ૭. ઘાર-પ્રક્ષચર્ય તપઋદિ : ઘણા કાળના પ્રક્ષચર્યના ધારક મુનિને અતિશય ચારિત્રના જેનરથી ખાટાં સ્વપ્નાંઓના નાશ થવા તે ઘાર-પ્રક્ષચર્ય તપઋદિ છે.

ંગણધર દેવ સાત ઋદ્ધિના ધારક હાય છે.

નાંધ : સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાનપૂર્વક ચારિત્રધારી છવાના કેવા ઉત્ર પુરુષાર્થ હાય છે તે અહીં ખતાવ્યું છે. 'શરીર સારું હાય અને ખહારની સગવડતા હાય તા ધર્મ થઇ શકે' એ માન્યતા ખાેડી છે એમ સિદ્ધ થાય છે.

- ૧૪૩ પ્ર. આ સિવાય બીજી ઋદ્ધિએા પ્રગટે છે ?
  - જાતમાવિશુદ્ધિના પ્રભાવથી મુનીશ્વરાને જગતજીવાને આશ્વર્ય ઉપજ્લવે તેવી અનેક પ્રકારની ઋદ્ધિઓ સહજ જ ઉત્પન્ન થાય છે. મુનીશ્વરાને પાતાને પ્રાપ્ત ઋદ્ધિઓથી કંઇ પ્રયોજન હોત નથી, અત્યંત નિસ્પૃહ હોય છે. મુનીશ્વરાની ઋદ્ધિઓ અનેક પ્રકારે ધર્મ પ્રભાવનાનું કારણ થાય છે. તેને દેખી કેટલાયે જીવા એન્યમતનું શ્રદ્ધાન છોડી જૈન દર્શનને અંગીકાર કરે છે. તેમાંની કેટલીક નીચે આપવામાં આવી છે.
    - અક્ષીણ મહાન ક્ષેત્રઋડિક : લાભાંતરાયના પ્રકૃષ્ટ ક્ષયોપશમથી અતિ સંયમવાન મુનિને જે પાત્રમાંથી ભોજન આપે તે પાત્રમાંથી ચક્રવતી નું સમસ્ત સૈન્ય ભોજન કરે તે પણ તે દિવસે તે પાત્રમાંથી ભોજનસામગ્રી ઘટે નહિ.
  - ર. અક્ષીણ મહાલય ક્ષેત્રૠિક : મુનીશ્વર જે સ્થાનમાં ખેસે ત્યાં દેવ, મનુષ્ય, તિર્ય માદિ ઘણા જીવેા આવીને ખેસે તા પણ તે ક્ષેત્ર સાંકર્યું ન પડે, તેમજ પરસ્પર બાધા ન થાય.

જે પ્રાણીઓ જ્યાતિષના પ્રશ્નના ઉત્તર પામવાથી આન'દ માને છે, તેઓ માહાધીન છે, અને તેઓ પરમાર્થના પાત્ર થવા દુલ'ભ છે.

- 3. સંભિન્ન શ્રાહિત ઋદ્ધિ : ચક્રવર્તીની છાવણી જે બાર યાેજન લાંબી અને નવ યાેજન પહાેળી પડી હાેય તેમાંથી હાથી, ઘાેડા, ઊંટ, મનુષ્યાદિના જુદા જુદા પ્રકારના અક્ષર–અનાક્ષરાત્મક શબ્દાે– જે એક જ વખતે એક જ સાથે અનેક પ્રકારના ઊપજે તે સર્વને એક જ વખતે સાંભળવાનું સામર્થ્ય પ્રગટ થવું.
- ૪. દૂરસ્પર્શન સમર્થતા ઋહિ: સ્પર્શેન્દ્રિયના ઉત્કૃષ્ટ વિષય નવ-યાજન પ્રમાણ છે. તેનાથી પણ ઘણા યાજના દૂર રહેલી વસ્તુને જાણવાનું સામર્થ્ય.
- પ. દૂર-સ્વાદન સમર્થતા ઋદિ : રસના ઇન્દ્રિયનાે ઉત્કૃષ્ટ વિષય નવ યાજના પ્રમાણ છે. તપ વિશેષના કારણે નવ યાજનથી પણ આગળ ઘણા યાજના દૂરના રસને જાણવાનું સામર્થ્ય પ્રગટ થવું.
- ક. દૂર–ઘાણ સમર્થ'તા ઋકિક્ષ : ઘ્રાણ ઇન્દ્રિયનાે ઉત્કૃષ્ટ વિષય નવ યાજન પ્રમાણ છે. તેનાથી પણ દૂરની વસ્તુની ગંધ ત્રહણ કરવાની શક્તિ.
  - ૭. દૂરદર્શન સમર્થતા ઋહિ: તેત્ર ઇન્દ્રિયના ઉત્કૃષ્ટ વિષય ૪૭૨૬૩ ચોજના પ્રમાણ છે. તેનાથી પણ ઘણા યોજના દૂર રહેલી વસ્તુને દેખવાનું સામર્થ.
  - ૮. દૂર-શ્રવણ સમર્થતા ઋહિ: કર્ણું ઇન્દ્રિયના ઉત્કૃષ્ટ વિષય બાર યાજન પ્રમાણ છે. તેનાથી પણ ઘણા યાજના દૂર શ્રવણ કરવાનું સામર્થ.
  - ૯. અશુમાત્ર શરીર કરવાનું સામર્થ્ય તે આશિમા ઋદ્ધિ છે.
  - ૧૦. મેરુથી પણ મહાન શરીર કરવાનું સામથ્ય તે મહિમાૠિદ્ધ છે.
  - ૧૧. પવનથી પણ હલકું શરીર કરવાનું સામથ્ય તે લિધમાૠિદ્ધ છે.
  - ૧૨. વજથી પણ અતિ ભારે શરીર કરવાનું સામધ્ય તે ગરિમાૠિહ છે;
  - ૧૩. પૃથ્વી ઉપર રહીને આંગળીના અત્રભાગ વડે મેરુપર્વતના શિખરને તથા સૂર્ય ચંદ્રના વિમાનને સ્પર્શ કરવાનું સામર્થ્ય તે પ્રાપ્તિઋહિં છે.

જ્ઞાન વૈરાગ્ય સાથે અને વૈરાગ્ય જ્ઞાન સાથે હાય છે, એકલાં ન હાય

- ૧૪. જળમાં ભૂમિની માફક તથા ભૂમિ ઉપર જળની માફક ગમન કરવાનું –જમીનને ઉન્મજ્જન (ઉપર લાવવી) તેમજ નિમજ્જન (બ્રુડાડવી), કરવાનું સામર્થ્ય તે પ્રાકામ્યૠિક છે.
- ૧૫. ગૈલાકચનું પ્રભુપણ પ્રગટ કરવાનું સામથ્ય તે ઇશિત્વૠ**દ્ધિ** છે.
- ૧૬. દેવ, દાનવ, મનુષ્ય વગેરે સર્વ જીવાને વશ કરવાનું સામથ્ય તે. વશિત્વઋદ્ધિ છે.
- ૧૭. પર્વ તાદિકની વચ્ચે આકાશની માક્ક ગમન–આગમન કરવાની શક્તિ-જેમ આકાશમાં ગમન–આગમન કરે છે તેમ પર્વ તમાં ગમન–આગમન કરવાનું સામર્થ્વ તે અપ્રતિઘાત ઋદ્ધિ છે.
- ૧૮. અદશ્ય હોવાનું સામથ્ય તે અંતર્ધાન ઋદ્ધિ છે.
- ૧૯. યુગપત્ અનેક આકારરૂપ શરીર કરવાનું સામથ્ય તે કામરૂપિત્વ ઋહિ છે.

આમ અનેક પ્રકારની વિક્રિયા ઋહિ છે. આમ અઢાર પ્રકારની પુદ્ધિ-ઋહિ અને આકાશગામિની ક્રિયા-ઋહિ, બે પ્રકારની ચારબુ-ઋહિ, આઠ પ્રકારની વિક્રિયાઋહિ, ત્રણ પ્રકારની બાળઋહિ, સાત પ્રકારની તપઋહિ, છ પ્રકારની રસૠહિ, છ પ્રકારની અમેબધઋહિ, બે પ્રકારની ક્ષેત્રઋહિ, ઇત્યાદિ અનેક ઋહિ શક્તિએ। પ્રગટ થાય છે.

(અહીં ઋહિ શબ્દનો ઉપયોગ સિંહ અથવા લબ્ધિના અર્થમાં કરવામાં આવ્યો છે.) વાત્સલ્યગુણના ધારકને પણ આમાંની ઘણી શકિતએન પ્રગટે છે.

- ૧૪૪ પ્ર. ઋહિ, સિહિ અને લબ્ધિમાં શાે ફર છે ?
  - ઉ. ૠહિ = વૈભવ, ઐશ્વર્ય, સંપત્તિ, સામર્થ્ય. સિહિ=અિંહ્યુમા વગેરે યાગની શક્તિએા. લિબ્ધ=યાગ વગેરેથી પ્રાપ્ત થતી વિશિષ્ટ શક્તિએા. આમાં ૠહિ શબ્દ અને એના અર્થ સાથે કાઇ ગૃઢ કે અદ્દસ્તત. રહસ્ય સંકળાયેલું નથી; પણ સિહિઓ અને લિબ્ધઓની શક્તિએ।

શાંત સ્વભાવ એ જ સજ્જનતાનું ખરુ મૂળ છે.

યાગસાધના દ્વારા પ્રાપ્ત થતી વિશિષ્ટ, ગૃઢ અને ચમત્કારી શકિતએ હોવાથી એ અંગે જનસમુદાયમાં ભારે કૃતૂહલ અને રહસ્ય પ્રવર્તે છે. સિધ્ધિ અને લબ્ધિ એ ખન્ને યાગસાધનાના ખળે પ્રાપ્ત થતી હોવાથી એ બે વચ્ચેની ભેદરેખા આંકવાનું કામ મુશ્કેલ છે; એને એ ખન્નેથી ચમત્કારા સર્જાતા હોવાથી એ ખન્નેમાં અદ્દસુતતાનું તત્ત્વ સમાન છે.

૧૪૫ પ્ર. સિદ્ધિએા કેટલા પ્રકારની છે ?

- ®. યોગસાધનાના ખળે થતી સિહ્સિઓને મહાસિદ્ધિ તરીકે ઓળખ-વામાં આવે છે. અને (સાધારણ રીતે) તે પ્રશ્ન ૧૪૩ના ક્રમાંક ૯ થો ૧૬ માં ગણાવેલ શક્તિએા, આઠ પ્રકારની સિદ્ધિઓ તરીકે ઓળખાય છે.
- ૧૪૬ પ્ર. લબ્ધિએ કેટલા પ્રકારની હોય છે ?
  - ઉ. લબ્ધિએ અકૃાવીશ પ્રકારની ગણાવવામાં આવી છે, તે આ પ્રમાણે છે:
  - ૧. આમાસહિ :- શરીરના સ્પર્શમાત્રથી રાગ મટી જાય તે.
  - ર. વિષ્પાસિક :- મળ, મૂત્ર થકી સર્વ રાંગ જાય તે.
  - ં ૩. ખેલાેસહિ :- શ્લેષમ થકી સર્વ રાગ જાય તે.
    - ૪. જલ્લાસિ :- શરીરના મેલથા સર્વ રાગ જાય તે.
    - પ. સવ્વાસિક :- કેશ, નખ, રામ, વગેરે સર્વ અંગથી સર્વ રાગ જાય તે.
    - ૬. સંભિન્નશ્રોત :– કાઇ પણ એક ઇન્દ્રિયથી સાંભળી શકવાની શક્તિ.
    - અવિધિજ્ઞાન :-રૂપી પદાર્થીને ઇન્દ્રિયની સહાય વગર જાણવાની શક્તિ
    - મનઃપર્ય વજ્ઞાન :- ગર્ભજ પંચેન્દ્રિયના મનાગત ભાવ જાણ-વાની શક્તિ.
    - ૯. વિપુલમતિ : અઢીદ્વીપમાં વિશેષપણે મનાભાવ જાણવાની શક્તિ.
    - ૧૦. ચારણુલબ્ધિ: આકાશગામિની શક્તિ.
    - ૧૧. આશિવિષ : જેવા શાપ આપે તેવું થાય.
    - ૧૨. કેવળજ્ઞાન : ત્રણે કાળ અને ત્રણે લેાકના સર્વે ભાવોને જાણવા**ની** શક્તિ.

# ઉત્તમ શાસ્ત્રમાં નિર'તર એકાથ્ર રહેવું તે પણ સત્સંગ છે∙

- ૧૩. ગણધર પદ : ગણધરનું પદ મળે તે
- ૧૪. પૂર્વધર : પૂર્વધર ળતે. (ચૌદપૂર્વ ભણે)
- ૧૫. અરિહંત ૫દ : અરિહંત થાય તે.
- ૧૬. ચક્રવતી પદ: ચક્રવતી પણ પામે તે.
- ૧૭. બળદેવ ૫દ : બળદેવરૂપે જન્મે.
- ૧૮. વાસુદેવ પદ : વાસુદેવરૂપે જન્મે.
- ૧૯. અમૃતસ્રવ: ઘી, સાકર, ખીરના જેવી મધુર વાણીની શક્તિ.
- ૨૦. કેષ્ટ્રપુદ્ધિ: ભણેલું ભૂલે નહીં તે કુબ્ટિક્યુર્લિ.
- ૨૧. પદાનુસારિણી : એક પદ ભણતાં ઘણું આવડી જાય એવી શક્તિ.
- રર. બીજ પ્રુદ્ધિ : એક મદ ભણીને ઘણા અર્થ જાણે એવી શક્તિ.
- ર ૩. તે જોલેશ્યા : બાળી નાખે, દાહ ઉપજાવે એવી શક્તિ.
- ૨૪. આહારક: સંદેહ ઊપજે ત્યારે એના નિવારણ માટે ભગવાન પાસે પહેાંચી શકાય એવું શરીર રચવાની શક્તિ.
- ૨૫. શીતલેશ્યા : શીતલ કરે (તેજોલેશ્યાને ઠારે) એવી શક્તિ.
- ૨૬. વૈક્રિય : નાનાંમાટાં રૂપ ધારણ કરવાની શક્તિ
- રહ. અક્ષી અહાનસી: પાતાના (અલ્પ) આહારે લાખ મા**ણસને** જમાડે એવી શક્તિ. (અષ્ટાપદની યાત્રા વખતે ગૌતમસ્વામીએ **થાડી**ક ખારથી ૧૫૦૩ તાપસાને પારહ્યું કરાવ્યું હતું, તે આ લબ્ધિના પ્રતાપે).
- ર૮. પુલાક : સંઘ વગેરેના ભલા માટે ચક્રવતિ ના સેન્યને **ચૂરચૂર** કરવાની શક્તિ.
- ૧૪૭ પ્ર. આજે પચીસસો-પચીસસો વર્ષ પછી પણ શ્રી ગૌતમસ્વામીની નામના ચામેર લબ્ધિઓના ભંડાર તરીકે વિસ્તરી રહી છે, તો તેમને કેવી કેવી લબ્ધિઓ પ્રગટી હતી ક
  - ઉ. તેઓના હાથના સ્પર્શ થતો અને જીવનાં દુઃખ–દર્દ –દીનતા દૂર થઇ જતાં. એમના મળા દુર્ગ ધ મારતા મળા ન હતા, પણ રાગાને દૂર કરનારા સુવાસિત ઔષધા હતા. એક ઇન્દ્રિયથી ખીજી ઇન્દ્રિયનું કામ લઇ શકતા. આકાશગમન કરી શકતા. સામાના મનને

### **ચ્યાત્મામાંથી માહ ગયા તે જ સમાધિ છે**.

જાણવું અને દૂર દૂરની ઘટનાએ કે વસ્તુઓને જાણી લેવી એ એમને માટે રમત વાત હતી. સૂર્યનાં કિરણોને આધારે તેએ દૂર્ગમ પહાડ ઉપર જઇ શકતા. ઇશારા માત્રથી તેએ એરને દૂર કરી શકતા. અંતરના વેધક તેજને તેએ ખહાર વહાવી શકતા. એમના અંગૂઠામાં એવું અમૃત વસતું કે જે વસ્તુને એના સ્પર્શ થતો એ અખૂટ બની જતી. આવી તા કંઇક કંઇક સિદ્ધિએ અને લબ્ધિઓના સ્વામી બન્યા હતા. ગુરૂ ગૌતમ આટલી લબ્ધિઓના લંડાર હોવા છતાં વાહવાહની કામના કે માટાપણાનું ગુમાન એમને લોભાવી શક્યાં ન હતાં અને જળકમળની જેમ, અલિપ્ત અને સ્વસ્થ રહેવાની એમની શક્તિ હતી.

- ૧૪૮ પ્ર. જ્ઞાનીને વિષે જો કેાઇ પણ પ્રકારે ધનાદિની વાંછા રાખવામાં આવે તા તે સફળ થાય ?
  - ઉ. ના, ધનાદિની પ્રાપ્તિ શુભાદિ કર્મને જ આધીન છે. ત્રાની પ્રત્યે ધનાદિને વાંછા રાખવાથી જીવને દર્શનાવરણીય કર્મના પ્રતિભંધ વિશેષ ઉત્પન્ન થાય છે. ઘણું કરીને ત્રાની તેવા પ્રતિબંધ કાઇને પાતા થકા ઉત્પન્ન ન થાય એમ વર્તે છે.
- ૧૪૯ પ્ર. મહાત્મા કબીર, નરસિંહ મહેતા ઇત્યાદિ મહાત્માએોના જીવનમાં પરમાત્માએ પરચા બતાવ્યા છે તેનું વર્ણન છે તે કઇ રીતે હશે ?
  - ઉ. તેઓની દુ:ખી સ્થિતિ છતાં આજિલકા અથે , વ્યવહારાથે પરમેશ્વર પ્રત્યે દીનપહું કર્યું નથી, તેમ કર્યા સિવાય જે કે ઇશ્વરેચ્છાથી વ્યવહાર ચાલ્યા ગયા છે. પરમાત્માએ એમના ''પરચા'' પૂરા કર્યા છે તે એ ભક્તોની ઇચ્છાથી ઉપરવટ થઇને.
- ૧૫૦ પ્ર. ઘણા માેટા પુરુષોના સિહિયોગ સંબ'ધી શાસ્ત્રમાં તથા લાેકકથામાં વાત આવે છે તે માટે સંશય રાખવા યાેગ્ય છે?
  - ઉ. અષ્ટ મહાસિદ્ધિ આદિ જે જે સિદ્ધિઓ કહી છે, " 3%" આદિ મંત્રયોગ કહ્યા છે, તે સર્વ સાચાં છે. આત્મેષ્ધર્ય પાસે એ સર્વ અલ્પ છે. જ્યાં આત્મસ્થિરતા છે, ત્યાં સર્વ પ્રકારના સિદ્ધિયોગ વસે છે, જેને આત્મપ્રતીતિ ઉત્પન્ન થાય તેને સહેજે એ વાતનું

સજ્જનતા માક્ષના સરળ અને ઉત્તમ રાજમાગ છે.

નિઃશં કપહ્યું થાય, કેમ કે આત્મામાં જે સમર્થપહ્યું છે, તે સમર્થ-પણા પાસે એ સિદ્ધિલબ્ધિનું કાંઇ પણ વિશેષપહ્યું નથી.

- ૧૫૧ પ્ર. પૂર્વે જ્ઞાની પુરુષો થઇ ગયા છે, તે જ્ઞાનીમાં ઘણા જ્ઞાની પુરુષો સિહ્ધિજોગવાળા થઇ ગયા છે, એવું જે લેોકકથન છે તે સાચું છે કે ખાેટું ?
  - ઉ. કેટલાક માર્ગાનુસારી પુરુષો અને અત્રાન યોગી પુરુષોને વિષે પણ સિંહિ જોગ હોય છે સમ્યક્દિષ્ટિપુરુષો કે જેના ચોથે ગુણુઠાણે સંભવ છે, તેવા ત્રાનીપુરુષોને વિષે કવચિત્ સિંહિ હોય છે, અને કવચિત્ સિંહિ હોતી નથી; જેને વિષે હોય છે, તેને સ્કૃરણા વિષે પ્રાય: ઇચ્છા થતી નથી; અને જો તેવી ઇચ્છા થઈ તો સમ્યક્ત્વથી પડવાપાણું તેને ઘટે છે. જે સમ્યક્ત્રાની પુરુષોથી સિંહિ જોગના ચમત્કારો લોકોએ જાણ્યા છે, તે તે ત્રાની પુરુષોના કરેલા સંભવતા નથી; સ્વભાવે કરી તે સિંહિ જોગ પરિણામ પામ્યા હોય છે.

૧૫૨ પ્ર. ખીજાં ગુણસ્થાનામાં સિદ્ધિજોગ સંભવે છે ?

ઉ. પ્રાયે પાંચમે, છઠ્ઠે ગુણુઠાણે પણ ઉત્તરાત્તર સિદ્ધિજોગના વિશેષ સંભવ થતા જાય છે અને ત્યાં પણ જો પ્રમાદાદિ જોગે સિદ્ધિમાં જીવ પ્રવર્ત તા પ્રથમ ગુણુઠાણને વિષે સ્થિતિ થવી સંભવે છે.

સાતમે, આઠમે, નવમે, દશમે, ગુણુઠાણું ઘણું કરીને પ્રમાદના અવકાશ એાછા છે. અગિયારમે ગુણુઠાણું સિક્કિજોગના લાલ સંભવતા જાણી પ્રથમ ગુણુઠાણું સ્થિતિ હોવી સંભવે છે. બાકી જેટલાં સમ્યક્ષ્ત્વનાં સ્થાનક છે અને જ્યાં સુધી સમ્યક્ષ્પરિણામી આત્મા છે ત્યાં સુધી, તે એક જોગને વિષે જીવને પ્રવૃત્તિ ત્રિકાળે સંભવતી નથી.

કવચિત્ કાઇ પ્રસંગે જ્ઞાની પુરુષે પણ સિદ્ધિજોગ પરિણામી કર્યો હાય છે, તથાપિ તે કારણ અત્યંત બળવાન હાય છે; અને તે પણ સંપૂર્ણ જ્ઞાનદશાનું કાર્ય નથી.

૧૫૩ પ્ર. લબ્ધિ, સિદ્ધિ હેાય છે ? શું તે મહાત્માએને પ્રાપ્ત હેાય છે ? ઉ. લબ્ધિ, સિદ્ધિ સા**ચી** છે, અને તે અપેક્ષા વગરના મહાત્મા**ને** 

જ્યાં સુધી દેહાત્મણુદ્ધિ ટળે નહીં ત્યાં સુધી સમ્યક્તવ થાય નહીં. પ્રાપ્ત થાય છે. એવી શક્તિએાવાળા મહાત્મા જાહેરમાં આવતા નથી; તેમ બતાવતા પણ નથી. જે કહે છે તેની પાસે તેવું હોતું નથી. જોગી, વૈરાગી એવા મિથ્યાત્વીને પ્રાપ્ત થતી નથી. તેમાં પણ અનંત પ્રકાર હોઇને સહેજ અપવાદ છે.

૧૫૪ પ્ર. લબ્ધિ, સિદ્ધિના જ્ઞાનીને કેમ તિરસ્કાર હોય છે ?

ઉ. લબ્ધિ ક્ષેાલકારી અને ચારિત્રને શિથિલ કરનારી છે. લબ્ધિ આદિ માર્ગેથી પડવાનાં કારણા છે. તેથી કરી ગ્રાનીને તેના તિરસ્કાર હાય છે.

વપપ પ્ર. સિહિવાળા પુરુષા રાગાદિ મટાડી શકે છે?

ઉ. હા, એવી સિહિવાળા પુરુષો અશાતાની શાતા કરી શકે છે. તેમ છતાં એની અપેક્ષા કરતા નથી. તે વેદવામાં જ નિર્જરા સમજે છે. ગમે તેટલી વિપત્તિએ। પડે, તથાપિ જ્ઞાની દ્વારા સાંસારિક કળની ઇચ્છા કરવી યોગ્ય નથી.

વપક પ્ર. સિહિ આપણને કેમ પ્રાપ્ત નથી ?

ઉ. તે પ્રાપ્ત થતી નથી. તેનું કારણ આત્મા નિરાવરણ નથી કરી શકતા એ છે. ચૈતન્યમાં ચમત્કાર જોઇએ, તેના શુદ્ધ રસ પ્રગટેવા જોઇએ. આત્માની યોગ્યતા વગર એ શક્તિ આવતી નથી. આત્માએ પોતાના અધિકાર વધારવાથી તે આવે છે.

૧૫૭ પ્ર. દેવતા મદદ કરે ?

ઉ. પરમ સત્ રિભાતું હોય તો તેવા વિશિષ્ટ પ્રસંગે સમ્યક્દષ્ટિ દેવતા સારસંભાળ કરે; પ્રગટ પણ આવે. બહુ જૂજ પ્રસંગમાં યાગી કે તેવી વિશિષ્ટ શક્તિવાળા તેવા પ્રસંગે સહાય કરે.

વપ૮ પ્ર. જાતિસ્મરણજ્ઞાન શું છે?

ઉ. જાતિસ્મરણું ગ્રાન એ જાતિ ગ્રાનના "ધારણા" નામના ભેદમાં સમાય છે. તે પાછલા ભવ જાણી શકે છે. તે જ્યાં સુધી પાછલા ભવમાં અસં ગ્રીપણું ન આવ્યું હોય ત્યાં સુધી આગળ ચાલી શકે છે.

વિષયાર ભ નિવૃત્તિ, રાજદ્વેષના અભાવ જ્યાં થાય; સહિત સમ્યક્દશેન, શુદ્ધચરણ ત્યાં સમાધિ સુખદાય.

- ૧૫૯ પ્ર. જાતિસ્મરણજ્ઞાન આ કાળમાં હોય ?
  - ઉ. આ કાળમાં પણ કાઇ કાઇ મહાત્માઓ ગતલવને જાતિસ્મરણગ્રાન. વડે જાણી શકે છે, જે જાણવું કરિપત નહિ પણ સમ્યક્ હોય છે.
- ૧૬૦ પ્ર. જાતિસ્મરણજ્ઞાન તા પછી બધાને કેમ થતું નથી ?
  - 8. જેમ બાલ્યાવસ્થાને વિષે જે કાંઇ જોયું હોય અથવા અનુભવ્યું હોય તેનું સ્મરણ વૃદ્ધાવસ્થામાં કેટલાકને થાય ને કેટલાકને ન થાય, તેમ પૂર્વ ભવનું ભાન કેટલાકને રહે ને કેટલાકને ન રહે. પૂર્વ દેહ છોડતાં મૃત્યુ આદિ વેદનાના કારણને લઇને, બાલ પદાર્થોને વિષે જીવ વળગી રહી મરણ કરે છે અને નવા દેહ પામી તેમાં જ આસકત રહે છે; તથાપિ જેમ ગર્ભવાસ તથા બાલપાયું સ્મૃતિમાં રહે નહિ તેથી કરીને તે નહાતાં એમ નથી. તેમ ઉપરનાં કારણોને લઇને પૂર્વ પર્યાય સ્મૃતિમાં રહે નહિ તેથી કરીને તે નહાતાં એમ કહેવાય નહિ. જ્ઞાનીઓને જાતિસ્મરણજ્ઞાન વૈરાગ્યવૃદ્ધિનું કારણ થઇ જાય છે. બધા તીર્થ કર ભગવાનાને વૈરાગ્ય થતાં જાતિસ્મરણ્જ્ઞાન હોલું તે સહજ નિયમ છે.
- ૧૬૧ પ્ર. જાતિસ્મરણુત્તાનવાન પાછળના ભવ કેવી રીતે દેખે છે?
  - ઉ. નાનપણે કાઇ ગામ, વસ્તુ આદિ જોયાં હોય અને માટપણે કાઇ પ્રસંગે તે ગામાદિનું આત્મામાં સ્મરણ થાય છે, તે પ્રમાણે જાતિસ્મરણગ્રાનવાનને પૂર્વ ભવનું ભાન થાય છે. કાઇને આ સ્મૃતિ થાડા વખત માટે રહે તો કાઇને લાંબો વખત રહે છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે પૂર્વના કાઇ ભવમાં દિગંબર દીક્ષા પાળી હતી. એમ કહેવાય છે. તે ભવમાં પણ એમનું નામ રાજચંદ્ર હતું. આ ભવમાં પહેલાં તો તેમનું નામ બીજું આપ્યું હતું. (લક્ષ્મીચંદ કે અબેચંદ), પણ પાતે જ ત્રણ ચાર વર્ષના થયા ત્યારથી પાતાનું નામ રાયચંદ રખાવ્યું, અને લેખ વગેરમાં 'રાજચંદ્ર' લખતા તેથી ''શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' નામ કાયમ થયું.

કાડિયાવાડના એક યાેગી વૈજનાથે કહેલું કે શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

સર્વ જીવ પ્રત્યે, સર્વ ભાવ પ્રત્યે અખંડ એકરસ વીતરગદશા રાખવી એ જ સર્વ જ્ઞાનનું ક્રેળ છે. પૂર્વ ભવમાં નેપાળમાં રાજકમાર હતા. તે વિષે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે કહ્યું હતું કે "એમણે મિથ્યા કહ્યું નથી." વૈજનાથને આત્મસાક્ષાત્કાર નહોતો પણ તેઓ શ્વાસો ચ્છવાસ રાકતા તેથી એમનું મન નિર્મળ હતું, તેથી પાતાના અને ખીજાના ભવ જાણી શકતા.

- ૧૬૨ પ્ર. જાતિસ્મરણુત્તાન થયું છે અથવા તેના અનુભવ યથાતથ્ય થયાે છે, એ શા ઉપરથી સમજાય ?
  - ઉ. અમુક દેશમાં અમુક ગામ, અમુક ઘેર પૂર્વે દેહ ધારણ થયો હોય અને તેનાં ચિદ્ધો બીજા જીવને જણાવવાથી તે દેશાદિનું અથવા તેના નિશાનાદિનું કંઇપણ વિદ્યમાનપણું હોય તો બીજા જીવને પણ પ્રતીતિના હેતુ સંભવે છે; અથવા જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનવાન કરતાં જેનું વિશેષ જ્ઞાન છે તે જાણું; અથવા જેને જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન છે, તે પુરુષના (અથવા સ્ત્રીના) સંબંધમાં કાઇ જીવ પૂર્વ ભવે આવ્યો છે, વિશેષ કરીને આવ્યો છે તેને સંબંધ જણાવતા કંઇ પણ સ્મૃતિ થાય તા તેવા જીવને પણ પ્રતીતિ આવે.
- ૧૬૩ પ્ર. પુનજેન્મ જાણી શકાય છે?
  - ઉ. જે પુરુષો યોગધ્યાનાદિકના અભ્યાસભળ વડે સ્થિત હોય તેમાંના ઘણા પુરુષો ભવાંતર જાણી શકે છે અને એમ બનવું એ કાંઇ કલ્પિત પ્રકાર નથી. જે પુરુષને આત્માનું નિશ્ચયાત્મક ત્રાન છે, તેને ભવાંતરનું ત્રાન ઘટે છે, હોય છે. ક્વચિત, ત્રાનના તારતમ્ય ક્ષયોપશમ ભેંદે તેમ નથી પણ હોતું; તથાપિ જેને આત્માનું પૂર્ણ શુદ્ધપણું વર્તે છે, તે પુરુષ તે નિશ્ચય તે ત્રાનને જાણે છે, ભવાંતરને જાણે છે, આત્મા નિત્ય છે, અનુભવરૂપ છે, વસ્તુ છે. ભગવતી સત્રમાં ભવાંતરનું વર્ણન કર્યું છે.
- ૧૬૪ પ્ર. આગળ ઉપર કયાે જન્મ થશે તેની આ ભવમાં ખબર પડે ? અ**થવા** અગાઉ શું હતા તેની ?

ઊપજે ન આત્મા કાેઇથી તેથી ન આત્મા કાર્ય છે, ઉપજાવતા નથી કાેઇને તેથી ન કારણ પણ ઠરે. ઉ. તેમ બની શકે. નિર્મ ળજ્ઞાન જેનું થયું હોય તેને તેલું ખનવું સંભવ છે. વાદળાં વગેરેનાં ચિદ્ધો પરથી વરસાદનું અનુમાન થાય છે, તેમ આ જીવની આ ભવની ચેષ્ટા પરથી તેનાં પૂર્વ કારણ કેવાં હોવાં જોઇએ તે પણ સમજી શકાય; થાડે અંશે વખતે સમજ્ય. તેમ જ તે ચેષ્ટા ભવિષ્યમાં કેવું પરિણામ પામશે તે પણ તેના સ્વરૂપ ઉપરથી જાણી શકાય; અને તેને વિષે વિચારતાં કેવા ભવ થવા સંભવે છે, તેમજ કેવા ભવ હતા, તે પણ વિચારમાં સારી રીતે આવી શકવા યાગ્ય છે.



રાગદ્વેષ તા પાપ છે જ, પરંતુ તત્ત્વ વિષે મિથ્યા અભિપ્રાય મહાપાપ છે.

# શલાકા પુરુષ, ઇશ્વર, અરિહંત કેવળી.

- ૧૬૫ પ્ર. ઇશ્વર શું છે ? વેદાંતને માન્ય માયિક ઇશ્વરનું અસ્તિત્વ છે ?
  - ઉ. ના, કાઇ વિશેષ સત્તાવાળા પદાર્થ ઇશ્વર છે એમ નથી. જીવનું સહજસ્વરૂપ એટલે કર્મ રહિતપણે જે સ્વરૂપ છે તે ઇશ્વરપણું છે, તે ઇશ્વર કહેવા યાગ્ય છે. ઇશ્વર તે આત્માનું પર્યાયિક નામ છે. દરેક જીવ પરમાત્માસ્વરૂપ છે,
- ૧૬૬ પ્ર. શું ઇશ્વરે જગત (વિશ્વ) બનાવ્યું એ ખરું છે?
  - ઉ. ના, અસ્તિત્વ ગુણના કારણે વિશ્વ એટલે અનંતા જીવ, પુદ્દગલ વગેરે છએ દ્રવ્યાે સ્વયંસિદ્ધ અનાદિઅનંત છે, તેથી તેને કાઇએ બનાવ્યું નથી. 'જગતકર્તા ઇશ્વર નથી' એમ ભગવાને (તીર્થ કરે) કેવળજ્ઞાનમાં જોઇને કહ્યું છે.
- ૧૬૭ પ્ર. કાેઇ જગતની રક્ષા કરે છે?
  - ઉ. ના, દરેક વસ્તુ પોતાની અનંત શક્તિથી સ્વયં રક્ષિત છે. દરેક દ્રવ્યમાં અસ્તિત્વ ગુણ હોવાથી પોતાની રક્ષા (હયાતી) માટે બીજા કેઇની જરૂર પડતી નથી.
- ૧૬૮ પ્ર. કાેઇ જગતના સંહાર (નાશ) કરે છે?
  - ®. ના, અસ્તિત્વ ગુણના કારણે કાઇ પ્રવ્યના કદી નાશ થતા નથી. પોતે જ સદાય પોતાના નવા નવા પર્યાયો (અત્રસ્થાએા) ઉત્પન્ન કરે છે અને પૂર્વ અવસ્થાઓના નાશ કરે છે, અર્થાત્ નિસ્તર ખદલે છે. અને પ્રવ્યપણે નિત્ય ટકી રહે છે.
- ૧૬૯ પ્ર. જગતના કર્તા કાઇને માનવા જતાં કયા કયા પ્રશ્નો ઉપસ્થિત થાય ?
  - ઉ. જગત રચવાની પરમેશ્વરને આવશ્યકતા શી હતી ? રચ્યું તા સુખદુ:ખ

મૂકવાનું કારણ શું હતું ? રચીને માત શા માટે મૂક્યું ? એ લીલા ખતાવવી કાને હતી? રચ્યું તા કયાં કમેંથી રચ્યું ? તે પહેલાં રચવાની ઇચ્છા કાં નહોતી ? ઇશ્વર કાણ ? જગતના પદાર્થ કાણ અને ઇચ્છા કાણ ? રચ્યું તા જગતમાં એક જ ધર્મનું પ્રવર્તન રાખવું હતું; આમ ભ્રમણામાં નાખવાની આવશ્યકતા શી હતી ? કદાપિ એ બધું માના કે એ બિચારાની ભૂલ થઇ હશે! ક્ષમા કરીએ, પણ એવું દાઢડહાપણ કચાંથી સઝયું કે એને જ મૂળથી ઉખેડનાર એવા મહાવીર જેવા પુરુષોને જન્મ આપ્યો ? એના કહેલા દર્શનને જગતમાં વિદ્યમાનતા આપી પાતાના પગ પર હાથે કરીને કહાડા મારવાની એને શી આવશ્યકતા હતી ?

- ૧૭૦ પ્ર. કૃષ્ણ અને રામ ઇશ્વરના અવતાર હતા ?
  - ઉ. ના. કેાઇ જીવ ઇશ્વરના અંશ કે અવતાર નથી. સર્વ શુદ્ધ આત્માઓ ઇશ્વર સમાન જ છે.
- ૧૭૧ પ્ર. ક્ષસા, વિષ્ણુ અને મહેશ્વર કાણ છે?
  - ઉ. પુરાણામાં જે પ્રકારે તેમનું સ્વરૂપ કહ્યું છે તે પ્રકારે એમ માનવામાં આવતું નથી કેમ કે તેમાં કેટલાંક ઉપદેશાથે રૂપક કહ્યાં હોય એમ પણ લાગે છે.
- ૧૭૨ પ્ર. વેદાંત અને હિંદુ ધર્મમાં પુરુષ અને પ્રકૃતિ વિષે બહુ મહિમા છે અને ઘણી ચર્ચા આવે છે, તાે તે પુરુષ અને પ્રકૃતિ દેાણુ છે? તે શું જગતના કર્તા છે?
  - ઉ. જો ચૈતન્યને એક જાતિરૂપથી દેખીએ અને અનંત આત્માઓને એક ચૈતન્ય નામથી બાલાવીએ અથવા ઓળખાએ તા બધા આત્માઓ એક છે તેમ કહી શકાય અને તે જ ઇશ્વર, બ્રહ્મા અથવા પુરુષ છે. અને કર્મ અથવા કર્મક્લરૂપ વિસ્તાર પ્રકૃતિ છે. આમ પુરુષ અને પ્રકૃતિ મળીને વિશ્વના સ્ષ્ટા છે તેમ એક અપેક્ષાથી કહી શકાય.

૧૭૩ પ્ર. જૈનમતમાં શલાકાપુરુષો કાને કહે છે?

એક તરફથી ચૌદ રાજલાેકનું સુખ હાેય અને બીજ તરફ સિદ્ધના એક પ્રદેશનું સુખ હાેય તા પણ સિદ્ધના એક પ્રદેશનું સુખ અન'તું થઇ જાય.

- ઉ. દરેક અવસર્પિણીમાં અને દરેક ઉત્સર્પિણીમાં અમુક વિશિષ્ટ શક્તિ અને પ્રભાવવાળા ૬૩ શલાકાપુરુષે થાય છે.
- ૧૭૪ પ્ર. ૬૩ શલાકાપુરુષા ગણાવા.
  - ઉ. ચોલીસ તીર્થ કર, ખાર ચક્રવર્તી રાજ્ય, નવ વાસુદેવ અથવા અધ-ચક્રી, નવ ખળદેવ (વાસુદેવના માટાભાઇ), નવ પ્રતિવાસુદેવ એમ કુલ ૬૩ શલાકાપુરુષા.
- ૧૭૫ પ્ર. શલાકા એટલે ?
  - <sup>©</sup>. શલાકા એટલે શ્લાધ્ય = પ્રખ્યાત.
- ૧૭૬ પ્ર. પ્રત્યેક ચાેવીશીમાં શલાકાપુરુષા કેટલા થાય ?
  - ઉ. ત્રેસઠ.
- ૧૭૭ પ્ર. ૧૨ ચકવતી એાનાં નામ આપેા, અને તેઓના વૈભવ કહેા.
  - (૧) ભરત, (૨) સાગર, (૩) મઘવ, (૪) સનતકુમાર, (૫) શાંતિનાથ,
     (૬) કું ચુરાજા, (૭) અરનાથ, (૮) સુભૂમ, (૯) મહાપધ, (૧૦) હરિષેણ, (૧૧) જય, (૧૨) બ્રહ્મદત્ત. આ પૈકી શાંતિનાથ, કું ચુનાય અને અરનાય, તીર્થ કર અને કામદેવ પણ હતા.

ચક્રવર્તા એટલે છ ખંડના અધિપતિ, ભરત ખંડના બાર ચક્રવર્તા પૈકી ઉપરના દસ ત્યાગી થઇ માેક્ષે ગયા હતા અને આઠમા સુભૂમ અને બારમા બ્રહ્મદત્ત એ બન્ને ભાેગા ભાેગવી નરકગતિ પામ્યા હતા.

ચક્રવર્તા છ ખંડના ધણી, ૯૬ કરાેડના પાયદળના સ્વામી, ૮ × લાખ હાથીએાના માલિંક, ૯૬૦૦૦ રાણીએા અને ૧૪ રતના તથા નવ નિધાનના ભાેક્તા હાેવા ઉપરાંત પાેતાનું રૂપ વિકુવી (વૈક્રિયક શરીર રચવાની ઋહિં) કરવાની શક્તિવાળા હાેય છે. દેવ નિર્મિત રત્નમણિના પાંચ માેટા મહેલ હાેય છે. (જુઓ પ્રશ્ન. ૧૩૨૮)

- ૧ં૭૮ પ્ર. ચક્રવર્તા નાં ચૌદ કયાં કયાં રતના છે ?
  - ઉ. (૧) ચક્ર રત્ન, (૨) છત્ર રત્ન, (૩) દંડ રત્ન, (૪) ધમ<sup>c</sup> રત્ન,
     (૫) ક્રાક્ષ્ય રત્ન, (६) મિણ રત્ન, (७) ખડ્ગ રત્ન, (૮) હસ્તિ

''મ્રહે અરૂપી રૂપીને, એ અચરજની વાત. જીવ બંધન જાણે નહીં, કેવાે જિન સિદ્ધાંત!'' રતન, (૯) અશ્વ રતન, (૧૦) પુરાહિત રતન, (૧૧) સેનાપતિ રતન, (૧૨) ગાથાપતિ રતન, (૧૩) વાર્ધિક રતન, (૧૪) સ્ત્રી રતન

૧૯૯ પ્ર. ચકવતી નાં નવ નિધાન કાને કહે છે?

- ઉ. સવ<sup>°</sup>માન્ય નવ વિધાનનાં નામ :
  - ૧. મહા ૫૬ા, ૨. ૫૬ા, ૩. શંખ, ૪. મકર, ૫. કચ્છપ, ૬. મુક્ષંદ્દ, ૭. કુંદ, ૮. નીલ, અને ૯. ચર્ચલ (ચર્ચા).

જૈનમાન્ય નવનિધાન અને એના અર્થ આ પ્રમાણે છે:

- ૧. નૈસર્પ —ગામ-નગર આદિના વ્યવહાર જેનાથી થાય તે.
- ર. પાંડુક—નાણાં અને મેય દ્રવ્યોના વ્યવહાર જેનાથી થાય તે.
- ૩. પિંગલક—પુરુષ, સ્ત્રી, અશ્વ, હસ્તી વગેરેના આભરણ વિધિના વ્યવહાર જેનાથી થાય તે.
- ૪. સર્વ રતન—ચકુવર્તી નાં ૧૪ અન્ય એકેન્દ્રિયાદિ રત્નાની ઉત્પત્તિ જેનાથી **થા**ય તે.
  - પ. મહાપ**દ્મ**—શ્વેત અને રંગીન વસ્ત્રોની ઉત્પત્તિ જેનાથી થાય તે.
- ૬. કાળ—વર્ત'માન આદિ ત્રણ કાળનું અને બધી કળાએાનું ત્રાન જેનાથી થાય તે.
- ૭. મહાકાળ—લાેહ વ્યાદિ સમય્ર ધાતુઓ તથા સ્ફાટિક, મહિ્ વગેરેની ઉત્પત્તિ જેનાથી થાય તે.
- માણવક—યુદ્ધનીતિ અને દંડ નીતિ તથા યોધ, આમુધા વગેરેની ઉત્પત્તિ જેનાથી થાય તે.
- ૯. શંખ—સંગીત, દૃત્ય ચ્યને વા**દ્યો**ની ઉત્પત્તિ જેનાથી થાય તે. ૧૮૦ પ્ર. "પ્રત્યેક્ષુહ્ક" કે "સંહસંયુ**હ**" કેતે કહે છે ?
  - ઉ. કલિંગદેશના કરકંડુ રાજા, પાંચાલના દ્વિમુખરાજા, વિદેહના નમી રાજા, અને ગાંધારદેશના નગ્ગતિરાજા: એ ચાર રાજાએા "પ્રત્યેક- યુદ્ધ" કે "સંહસંયુદ્ધ" કહેવાય છે. પ્રત્યેકયુદ્ધ એટલે ચરુ વગેરેના ઉપદેશ વિના કે તપશ્ચયાદિ પૂર્વસાધના વિના જેમને પાતાના જીવનના કાઇ તીલ પ્રસંગે અચાનક જ્ઞાન થઇ જાય તે "સ્વયંયુદ્ધ."

સંસારમાં રહેવું અને માક્ષ થવા કહેવું એ બનવુ અસુલભ છે.

#### ૧૮૧ પ્ર. ચક્રવતી મરીને કઇ ગતિમાં જાય ?

- ઉ. જો ચક્રવર્તા સંયમ પ્રહણ કરે તો મોક્ષે અથવા દેવલોક જાય નિહિતર નરકે જાય. આયુષ્યના ખંધ પડ્યા પહેલાં દીક્ષિત થાય તો મોક્ષે જાય અને આયુષ્યના ખંધ પડ્યા પછી દીક્ષિત થાય તો સ્વર્ગે જાય. અને જો એ પ્રમાણે દીક્ષિત ન થાય તો, નરકમાં જાય. છ ખંડ એના એ છે, પણ તેએ છ ખંડના કારણે નરકે ગયા નથી, પણ મમત્વના કારણે ગયા છે. ચક્રવર્તીઓ પંચેન્દ્રિય પ્રાણીઓના વધ કેટલા બધા કરે ? એમના પરિત્રહ કેટલા મોટા ? એમના છ ખંડના રાજ્યમાં મહાઆરંભનાં કાર્યો કેટલાં બધાં? આ બધું હોવા છતાં તેઓ ગ્રાનને પ્રમાણ બનાવીને ત્યાગી બંને તે તરકે ન જ જાય. મહાપરિત્રહ હોવા છતાં અંદરમાં મૂર્છાલાવાળા રસ, આસક્તિ, ધણીપણું નહિ હોવાથી નરકે જતા બચી શક્યા છે.
- ૧૮૨ પ્ર. વાસુદેવ મરીને કઇ ગતિમાં જાય ?
  - નરે જે જાય. તેને તીર્થ કરના યાગ થવા છતાં નરે જય, અને ત્યાં પસ્તાય અને તેથી જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થાય.
- ૧૮૩ પ્ર. બળદેવ મરીને કચાં જાય ?
  - ઉ. વાસુદેવના મરણથી વૈરાગ્ય પામી બળદેવ અવશ્ય દીક્ષા લઇ માેક્ષે અથવા દેવલે છે જાય છે.
- ૧૮૪ પ્ર. પ્રતિવાસુદેવ કાને હાથે હણાય ?
  - ઉ. વાસ્તરેવ અને પ્રતિવાસ્તરેવ વચ્ચે અવશ્ય સુદ્ધ થાય, અને પ્રતિ-વાસ્તરેવને હણી વાસ્તરેવ તેણે જોતલા ત્રણે ખંડ જીતી લે.
- ૧૮૫ પ્ર. પ્રતિવાસુદેવ મરીને કઇ ગતિમાં જાય છે?
  - ®. વાસુદેવ અને પ્રતિવાસુદેવ સમ્યક્ષ્ત્યાગી ખની શકે જ નહિ. મરીને તેઓ નરકે જ જ્યા, કારણ કે નિયાણાનું એવું ખંધન લઇને આવ્યા હોય છે. પૂર્વ સમક્તિ હતું, પણ ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્રનું કળ માંગી લીધું. પ્રાપ્ત થયેલ વસ્તુને સંસાર લક્ષે ખાઇ નાખે

આ ભૂમિકા ઉપાધિની શાભાનું સંગ્રહસ્થાન છે.

અને સંસાર ભાગવવા માટે એવું બળ માગે કે તેથી પૂર્વ પુષ્યના યાગે તેવી સામગ્રી મળી જાય. પણ તે સામગ્રી અને તેને ભાગ-વવાનું બળ, અર્થાત્ વીર્ધ, એ સામગ્રીમાં એવું એકાકાર થઇ જાય કે મરીને જીવને નરકે જ લઇ જાય. પરિત્રહની મૂર્છા એ પાપનું મૂળ છે.

- ૧૮૬ પ્ર. અરિહંત ભગવાનનું વર્ણન શાસ્ત્રમાં કેવી રીતે કરવામાં આવે છે?
  - ઉ. અરિહંત ભગવાન ૧૨ ગુલુ, ૩૪ અતિશય, ૮ પ્રતિહાર્ય અને ૩૫ વાલ્યીના ગુલે કરીને સહિત અને ૧૮ દેષપહિત હોય છે. અરિહંત પુરુષની ઔદારિક કાયા વ્યાધિ, વૃદ્ધાવસ્થા અને દુ:ખ વિનાની હોય; આહાર અને નિહાર તેમને હોતા નથી; મળમૂત્રથી રહિત હોય છે. શ્લેષ્મ, થૂંક, પ્રસ્વેદ વગેરેની દુર્ગ ધનો દેષ તેમને હોતો નથી. એક હજાર અને આઠ ઉત્તમ લક્ષણથી સપન્ન હોય છે. અરિહંત ભગવાનના સમય્ર દેહ અતિશય સુગંધી અને નિર્મળ હોય છે. કેવળત્તાન થયા બાદ ભગવાન જમીનથી ઉપર (પાંચ હજાર ધનુષ ઉપર) વિચરલ્ કરે છે, જમીન ઉપર નહીં.
- ૧૮૭ પ્ર. અરિહત લગવાનના અમુક અમુક મુખ્ય અતિશયા કેવા હાય છે તે કહા ?
  - ઉ. દશ અતિશય જન્મથી પ્રકટ હોય છે, જેવા કે, મળમૂત્રના અભાવ, પરસેવાના અભાવ, રુધિર શ્વેત હોય, અદ્દભૂત અનુપમ મહારૂપ, સુગંધી શરીર, અનંત ખળ, પ્રિય, મધુર વચન વગેરે. ઇન્દ્રે અંગૂઠામાં અમૃત સ્થાપ્યું તેથી અંગૂઠા ધાવાને ઊછેરે છે. માતાના સ્તનનું દૂધ ધાવતા નથી. (તીર્થ કરની માતાને ગર્ભાવસ્થાથી જન્મકાળ સુધી કાઇ પીડા થતી નથી. છ મહિના પહેલાંથી સફાઇ થાય છે પછી ભગવાન પેટમાં પધારે છે). તીર્થ કરના આત્મા જન્મે ત્યારે ઇંદ્ર અને ઇંદ્રાણી હજ્ય નેત્રા કરીને તેમને નિહાળ તા પણ ધરાય નહીં અને ભક્તિથી તાંડવ નૃત્ય કરે. ઇંદ્ર ક્ષાર્યિક સમક્તિ છે, વળી ઇંદ્ર અને ઇંદ્રાણી બન્ને એકાવતારી છે તા પણ તીર્થ કર ભગવાન પ્રતિ એવા ભક્તિભાવ ઉછળે છે. સમક્તિને પણ એવા વ્યવહાર હોય છે.

#### આત્મા ને સદ્યુરુ એકજ સમજવા.

દશ અતિશય કેવળજ્ઞાન ઉપજતાં હોય છે, જેવાં કે સો, સો યોજન સુધીમાં દુકાળ ન પડે તે સુભિક્ષતા, કાઇ પ્રાણીની ઘાત થતી નથી, ભોજનના અભાવ, સર્વ વિદ્યાઓના સ્વામી, શરીરના પડાં પડાં આવાના અભાવ, તેત્રથી પાંપણોના હલનચલનના અભાવ, જમીનના સ્પર્શ કરે નહિ અને આકાશગમન કરે, નખ, કેશ વધવાના અભાવ, ભગવાનના ચાર દિશામાં ચાર મુખ દેખાય, ઇત્યાદિ. દેવાએ ઉપજાવેલા ચૌદ અતિશયો, જેવા કે, સર્વને આનંદ, સર્વ ઋતુઓનાં કળકૂલ કલિત થાય, કંટક રહિત દર્પણ સમાન ભૂમિ, પગલાં નીચે કમળની રચના, ધર્મ ચક આગળ ચાલે, આઠ મંગળદ્રવ્યો આગળ ચાલે. (આઠ મંગળદ્રવ્યો : છત્ર, ધ્વજ, દર્પણ, કલશ, ચામર, ભુંગાર, તાલ, સુપ્રતીચ્છક)

- ૧૮૮ પ્ર. આઠ પ્રતિહાર્યનાં નામ આપા ?
  - ઉ. અશાકવક્ષ, પુષ્પવષ્ટિ, દિવ્ય ધ્વિન, ચામર, સિંહાસન ભામાંડળ, દું દુભિવાજિંત્ર અને છત્ર.
- ૧૮૯ પ્ર. તીર્થ કરના પ્રભામ ંડળમાં જેનારને પાતાના સાત ભવા દેખાય છે તેમ કહે છે તે શું સાચું છે ?
  - ઉ. હા; તીર્થ કર ભગવાનના પ્રભામ ડળમાં ભવ્ય જીવને પોત—પોતાના સાત—સાત ભવ દેખાય છે. તે સાત ભવામાં ત્રણ ભૂતકાળના, ત્રણ ભવિષ્યકાળના અને એક વર્ષમાન ભવ દેખાય છે. ''ભામ ડળકી દુતિ જગમગાત, ભવિ દેખત નિજ—ભવ સાત- સાત."
- ૧૯૦ પ્ર. ત્રિલાેકપૂજ્ય તીર્થ કરની જન્મદાત્રી માતાનું ઇન્દ્ર પણ આવીને બહુમાન કરે છે પણ તેના માેક્ષ કચારે થાય ?
  - લીધ કર લગવાનને જન્મ દેનારી મોતા પણ અલ્પકાળમાં (ત્રીજા ભવે) મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે.
- ૧૯૧ પ્ર. આ લાકમાં આ કાળે કાઇ પ્રદેશમાં તીર્થ કર વિચરે છે?
  - વર્તમાનકાળમાં મહાવિદેહક્ષેત્રમાં વીશ તીર્થ કરા વિચરે છે.

જિનધર્મથી રહિત થઈ, મને ચક્રવિ પણ પણ સ્વીકાર્ય નથી, પણ જિનધર્મમાં રહીને અનેક પ્રતિકૂળતાવાળું દરિદ્ર જીવન પણ કબૂલ છે.

- ૧૯૨ પ્ર. મહાવિદેહમાં ઉત્કૃષ્ટા અને જઘન્ય પદે કેટલા તીર્થ કર હોય ?
  - ઉ. જ્યારે ભરત અને ઇરવત ક્ષેત્રામાં તીર્થ કર ન હોય અને પંચ મહાવિદેહમાં ઉત્કૃષ્ટા હોય તો ૧૬૦ હોય, અને જઘન્યપદે હોય તો ૨૦ તીર્થ કર હોય જેમ અત્યારે છે. અર્થાત એાછામાં એાછા ૨૦ તીર્થ કરોશી તો એાછા અને વધારેમાં વધારે ૧૬૦ તીર્થ કરથી વધારે ભવિષ્યમાં કદી પણ થશે નહિ. એમ અનંતા તીર્થ કર ભૂતકાળમાં થઇ ગયા. ૨૦ વર્ષ માનકાળમાં છે અને અનંતા તીર્થ કર ભવિષ્યકાળમાં થશે. મહાવિદેહક્ષેત્ર તીર્થ કર વગર ન હોય. મહા-વિદેહક્ષેત્રમાં ચોથા અારા જેવી રચના સદૈવ હોય છે.
- ૧૯૩ પ્ર. જ્યાં સીમ ધર ભગવાન વિરાજે છે, તે ક્ષેત્રનું નામ વિદેહ ક્ષેત્ર કેમ પડ્યું ?
  - ૭. અધિક સંખ્યામાં મુનિ ત્યાંથી વિગતદેહ એટલે દેહરહિત થઇ માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે, એટલે તેને વિદેહ ક્ષેત્ર કહે છે.
- ૧૯૪ પ્ર. મહાવિદેહમાં વિદ્યમાન તીર્થ કરા કચારે થયા અને તેમનું આયુષ્ય ેક્ટલું ?
  - ®. ભરતક્ષેત્રના સત્તરમા તીર્થ કર શ્રી કું ધુનાથજીના નિર્વાણ થયા ખાદ એક જ સમયમાં થયા અને વીશમા તીર્થ કર શ્રી મુનિસુત્રતજીના નિર્વાણ ખાદ વીશે તીર્થ કરોએ એકી સાથે દીક્ષા અંગીકાર કરી અને વીશેય એક મહિના સુધી છદ્મસ્થ રહીને કેવળજ્ઞાની થયા અને વીશેય ભવિષ્યકાળની ચોષીશીના સાતમા તીર્થ કર શ્રી ઉદયનાયજીના માક્ષ ગયા ખાદ એકી સાથે માક્ષે જશે. અમુક મત પ્રમાણે તેઓ આવતી ચોષીશીના તેરમા તીર્થ કરના વખતમાં માક્ષ પધારશે. એ વીશેય વિહરમાન તીર્થ કરનું દેહમાન ૫૦૦ ધનુષ્યનું અને આયુષ્ય ૮૪ લાખ પૂર્વનું છે. જેમાં ૮૩ લાખ પૂર્વ ગૃહવાસમાં રહ્યા અને લાખ પૂર્વ સંયમ પાળી મોક્ષ પધારશે.
- ૧૯૫ પ્ર. તીર્થ કરાતું એાછામાં એાછું આયુષ્ય અને દેહમાન કેટલું **હે**ાય અને વધારમાં વધારે કેટલું હાય ?

અધમાઅધમ અધિકા પતિત, સકળ જગતમાં હુ'ય, એ નિશ્ચય આવ્યા વિના, સાધન કરશે શુંય?

- ઉ. સર્વ તીર્થ કરોનું જઘન્ય આયુષ્ય ૭૨ વર્ષનું, એથી ઓછું ક્રોય જ નહિ. અને ઉત્કૃષ્દુ આયુષ્ય ૮૪ લાખ પૂર્વનું એથી વધારે પણ ન જ થાય. સર્વે તીર્થ કરોનું દેહમાન જઘન્ય ૭ હાથનું હોય છે, એથી ઓછું ન જ હોય. ઉત્કૃષ્દું ૫૦૦ ધનુષ્યનું, એથી વધારે પણ ન થાય; અને એમ તાે તીર્થ કરાે પાતપાતાની આંગળીના પ્રમાણથી ૧૦૮ આંગળ ઊંચા હાેય છે.
- ૧૯૬ પ્ર. તીર્થ કરના શરીરના રંગ કેવા હોય ?
  - ઉ. ભરતક્ષેત્રની અત્યારની ચાત્રીસીમાં, બે ભગવાનના શરીરના ગૌર વર્ણ, બે ના શ્યામ વર્ણ, બે ના લીલા રંગ, બે ના રક્ત વર્ણ અને બાકીના સાળ તીર્થ કરના સ્વર્ણ વર્ણ.
- ૧૯૭ પ્ર. તીર્થ કરતું શરીર સર્વ રીતે પૂર્ણ, અધિકારી, સુસ્થિત, લાવણ્યમય કેમ હાય છે ? સામાન્ય માણસતું શરીર આવું કેમ હાેતું નથી ?
  - ઉ. તીર્થ કર દેવના આત્મા પૂર્વ ભવમાં જ્યારે પવિત્ર દશામાં આગળ વધી રહ્યો હોય ત્યારે એમના શુભભાવા એવા ઉત્કૃષ્ટ ક્રેડિના હોય છે કે જેથી અલીકિક પુષ્યના ખંધ તથા તૌર્થ કર આદિ પુષ્ય પ્રકૃતિના ખંધ પડે છે, જેથી વર્તમાન ભવમાં તેમને લાવષ્યાદિ વિશેષતાવાળું શરીર પ્રાપ્ત થાય છે. તીર્થ કર ભગવાનના શરીરના રજક્ષ્યુ-પરમાહ્યુ-સ્કૃડિક જેવા ઉજ્જવળ હોય છે. એમના શરીરના પ્રકાશ હજ્યરા સૂર્યથી પણ અધિક હોય છે. શરીરના ખધા અંશ અર્થાત્ અવયવ અતિ મનાહર હોય છે. શરીરના આવું સુંદરરૂપ પૂર્વ પુષ્યના કારણે હોય છે. તેને પરમ ઔદારિક શરીર કહે છે.
- ૧૯૮ પ્ર. તીર્થ કરને દીક્ષા અંગીકાર કરતાંની સાથે તપ અને સંયમના પ્રભાવથી કેટલી રિહિએા સિંહ થાય ?
  - 3. આઠ રિહિએા ઃ (૧) સુહિ રિહિ (ગ્રાન રિહિ), (૨) ચાર**ાકિયા** રિહિ (જ્યાં ચાહે ત્યાં ગમન કરવાની શક્તિ), (૩) વિક્રિયા **ૠહિ** (શરીરનાં નાના પ્રકારના રૂપ બનાવી લેવાં તે), (૪) તપ **ૠહિ**

સહુ સાધન બંધન થયાં, રહ્યો ન કાેઈ ઉપાય, સત સાધન સમજ્યા નહીં, ત્યાં બંધન શું જાય? જેથા કહિન તપ કરી શકાય તે), (પ) ખલઋદિ (જેના વહે મન વચન કાયાનું ખળ મનમાન્યું કરી શકાય), (ક) ઓષધિ ઋદિ (જેના પરસેવા અથવા શરીરની હવા સ્પર્શવાથી લોકાના રાેગ દૂર થઇ જાય તે), (૭) રસઋદિ (જેના ખળથી લૂખું સ.કં બાેજન પણ રસમય અને પોષ્ટિક થઇ જાય), (૮) અક્ષીણ મહાન ઋદિ (જેના પ્રભાવથી બાેજનસામશ્રી અથવા સ્થાન વધી જાય).

- ૧૯૯ પ્ર. જિનેન્દ્ર ભગવાન જ્યારે તેરમા સયોગી કેવળી ગુણસ્થાને આવે ત્યારે તેમને અનંત ચતુષ્ટયની પ્રાપ્તિ થાય છે તે અનંત ચતુષ્ટ્ય કયા ?
  - ઉ. (૧) અનંત દર્શન (૨) અનંતિ તાન (૩) અનંત સુખ અને (૪) અનંત વીર્ય.
- ૨૦૦ પ્ર. ભાગમાં વીર્ય શબ્દ વપરાય છે તે જ અર્થમાં શું આત્માની શક્તિ અથવા ગુણ તરીકે વીર્ય શબ્દ વપરાય છે ?
  - ઉ. ના; ભોગમાં વપરાય છે તે કામવીર્ય; મન, વચન, કાયાથી થતી પ્રત્યેક ક્રિયામાં વપરાય છે તે જોગવીર્ય, અને સહજાન દમાં—આત્મ ઉપયોગમાં વપરાય છે તે આત્મવીર્ય.
- ૨૦૧ પ્ર. કેવળી ભગવંત અથવા તીર્થ કર ભગવાનમાં શું તફાવત છે?
  - ઉ. બીજાના માર્ગદર્શનથા કેવળત્રાન પ્રાપ્ત કરે તે કેવળી ભગવંત કહેવાય છે અને કાઇની પણ સહાય લીધા વગર સ્વશક્તિથી કેવળત્રાન પ્રાપ્ત કરે તે તીર્થ કર ભગવાન કહેવાય છે.

કેવળી અને તીર્થ કર શક્તિમાં સમાન છે, પરંતુ તીર્થ કરે પૂર્વ તીર્થ કર નામકર્મ ઉપાજર્યું છે, તેથી વિશેષમાં ભાર ગ્રહ્યુ અને અનેક અતિશય પ્રાપ્ત કરે છે.

- ૨૦૨ પ્ર. તીર્થ કર ભગવાન અને સિદ્ધ ભગવાન એક જ છે? તે બન્નેમાં શું ભેદ છે?
  - ઉ. દરેક તીર્થ કરેના આત્મા સિદ્ધ આત્મા છે પણ દરેક સિંદ્ધ તે તીર્થ કર નથી. કેવળ તીર્થ (ધર્મ)ની સ્થાપના, પ્રવર્ષના, પ્રરૂપના

જીવનું મૂલ્પર્સ્ક ફરી ફરી ક્ષણે ક્ષણે, પ્રસ'ગ-પ્રસ'ગે વિચારવામાં જો સચૈતપર્સ્ક ન રાખવામાં આવ્યું તે આવે જોગ અન્યા તે પદ્મ વૃથા છે.

કરે છે તેને તીર્થ કર કહેવાય. દરેક આત્મા જેને કેવળજ્ઞાન ઉપજે છે તે નિર્વાણ પામી સિદ્ધ થઇ બિરાજે છે. તીર્થ કર નિર્વાણ પામીને સિદ્ધ થાય છે. (જુઓ પ્રશ્ન ૯૮૬)

- ૨૦૩ પ્ર. તીર્થ કર પર્યંટન કરીને શા માટે ઉપદેશ આપે છે? એ તા નિરાગી છે?
  - ઉ. તીર્થ કર નામકમ જે પૂર્વ બાંધ્યું છે તે વેવા માટે તેએ!ને અવશ્ય તેમ કરવું પડે છે.

ત્રીજે ભવે એવી ભાવના કરે કે આ જીવાે કર્મથી બળી રહ્યા છે તેએાતે હું તારું. એવી ભાવના કરવાથી જિનનામકર્મ બંધાય છે.

- ૨૦૪ પ્ર. કેવી ભાવના ભાવે તો તીર્થ કર ગાત્ર અથવા તીર્થ કર પદ ખાંધે ?
  - ઉ. પુષ્ય પ્રકૃતિઓમાં સર્વોત્તમ પ્રકૃતિ તીર્થ કર પ્રકૃતિ છે. સાળ કારણુ લાવનાઓનું કળ તીર્થ કરપા છે. સાળ કારણુલાવના જેને પ્રગટ થાય તે નિયમથી તીર્થ કર થઇને સંસાર સમુદ્ર અવશ્ય તરી જાય એવા નિયમ છે. જે સાળ કારણુ લાવના લાવે તે કુંગતિમાં ન જાય. સાળ કારણુ લાવના સોળ કારણુ લાવનાઓ પ્રાપ્ત થાય પછી ત્રીજે લવે નિર્વાણ થાય જ.
  - ૨૦૫ પ્ર. સાળ કારણ ભાવનાઓ સમજાવા.
    - ઉ. ૧. દર્શન વિશુદ્ધ ભાવના :- ત્રણ મૃઢતા, આઠ મદ, છ અનાયતન અને શંકા, આકંક્ષા આદિ આઠ દેષો એ સમ્યક્દર્શનને મલિન કરનારા કુલ પચીસ દેષો છે, તેના દૂરથી જ ત્યાગ કરે. ( જુઓ પ્રશ્ન-૧૨૯૩, ૧૨૯૫, ૧૨૯૭, ૧૩૦૦).
    - ર. વિનય ભાવના :- (જુએો પ્રશ્ન-૧૨૯૬).
    - 3. નિર્દોષ (અતિચારરહિત) શીલ પાળવું. શીલ એટલે આત્માના સ્વભાવ. તેને નાશ કરનારાં હિંસા આદિ પાંચ પાપ છે. તેમાં કામ સેવન સર્વ પાપને પુષ્ટ કરે છે. કામ અનંગ છે. એટલે એને અંગ નથી. એટલે મનમાં જન્મે છે. કામથી ખાટા દર્પ એટલે ગવે ઉપજે છે તેથી તેને કંદર્પ કહેવાય છે.
    - y. ત્રાનાપયાગ :- સંકલ્પ-વિકલ્પાે સંસારમાં કુળાંકનારા છે તેથી દરેક ક્ષણે ત્રાનાપયાગમાં રહેવું

#### જીવ સમયે સમયે મરે છે.

- પ. સંવેગ ભાવના :- સંસાર, શરીર અને ભાગ પ્રત્યે વૈરાગ્યફપ સંવેગરૂપ ભાવના ચિંતવવી.
- ક. દાન :- આત્માના ઘાત કરનારા લાભાદિ ચાર ક્યાયાના અભાવ કરી આહાર, ઔષધ, જ્ઞાન અને અભયદાન એમ ચાર પ્રકારનાં દાન આપવામાં પ્રવૃત્તિ કરવી.
- ૭. તપ :-અંતરંગ અને બહિરંગ પરિગ્રહ તજીને સમસ્ત ઇચ્છાએોના અભાવ કરી તપ કરવું.
- ૮. સમાધિ :→ રાગાદિ દાષા દૂર કરી વીતરાગરૂપ સમાધિ કરવી.
- ૯. વૈયાવૃત્ય :- દશ પ્રકારે વૈયાવૃત્ય કરવી.
- ૧૦. અહ ત લક્તિ કરવી.
- ૧૧. આચાર્ય ભક્તિ કરવી.
- ૧૨. ઉપાધ્યાય પરમેષ્ઠી પ્રત્યે બહુભક્તિ ધારણ કરવી તે બહુશ્રુત ભક્તિ છે.
- ૧૩. આગમનું શ્રવણ, પઠન, પ્રવર્તનમાં ચિંતવનરૂપ લક્તિ વડે પ્રવર્તવું તે પ્રવચન લક્તિ છે.
- ૧૪, ૭ આવશ્યક. (જુએા પ્રશ્ન-૧૦૭૫)
- ૧૫. પ્રભાવના :- જિનમાર્ગની પ્રભાવનામાં નિત્ય પ્રવર્તન કરવું.
- ૧૬. વાત્સલ્ય ભાવના :- આ વાત્સલ્ય અંગ સમસ્ત અંગામાં પ્રધાન છે. દુધ માહ તથા માનના નાશ કરનાર છે. વાત્સલ્ય ગુણધારકને દેવ નમસ્કાર કરે છે. તેને અનેક ઋદિ, સિદિ, લબ્ધિઓ પ્રગટે છે. યશ પામવા, ધન કમાવું, ધર્મ પામવા વગેરે આ ભવનાં કાર્ય પણ વાત્સલ્ય વડે જ ખને છે.
- ૨૦૬ પ્ર. તીર્થ કર આવી ગર્ભમાં ઉપજે અથવા જન્મે ત્યારે અથવા ત્યાર પછી દેવતાએ ા જાણે કે આ તીર્થ કર છે ? અને જાણે તાે શી રીતે ?
  - ઉ. સમ્યક્તાન જેને પ્રાપ્ત થયું છે એવા દેવતાએ ''અવધિત્રાનથી'' તીર્થ કરને બહે, બધા ન બહે. જે પ્રકૃતિએ જવાથી ''જન્મથી'' તાર્થ કર અવધિત્રાન સંયુક્ત હોય છે, તે પ્રકૃતિએ તેમાં નહિ દેખાવાથી તે સમ્યક્તાની દેવતાએ તીર્થ કરને એાળખા શકે છે.

સકળસ સારી ઇન્દ્રિયરામી, મુનિ ગણ આતમરામી રે, મુખ્યપણે જે આતમરામી, તે કહિયે નિષ્કામી રે.

- ર ૦૭ પ્ર. તીર્થ કર જ્યારે જન્મે ત્યારે તેમને મર્તિ, શ્રુત અને અવધિન્નાન હોય જ અને ક્ષાયિક સમક્તિ પણ હોય એમ નિયમ છે ?
  - ઉ. ના; એવા નિયમ નથી. તીર્થ કર ક્ષાયિક સમક્તિ અને ત્રણ જ્ઞાન સહિત જ જન્મે એમ કાંઇ નક્કી નથી. જન્મ સમયે ક્ષયોપશમ સમક્તિ પણ હોય. (ક્ષાયિક તે ભવે પણ થાય.) મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જન્મ સમયે સમક્તિ ન હોય પણ એ જ ભવે તીર્થ કર ગાત્ર ખાંધી ક્ષાયિક સમક્તિ મેળવી મોક્ષે જય.
- ૨૦૮ પ્ર. તીર્થ કર નિયમથી **ક્ષ**ત્રિય હોય અને તે સમયના દરેક ક્ષત્રિય કુટું બમાં માંસાહાર હતા. તા શું તીર્થ કર પણ **દી**ક્ષા ગ્રહણ કરતાં પહેલાં માંસાહારી હતા ?
  - ઉ. (ના; ક્ષત્રિય કુટું બમાં જન્મ થયા હાવા છતાં, તીર્થ કરને તે ભવમાં કઠા પણ માંસાહાર સંભવે નહીં. તીર્થ કરના માતા–પિતા નિકટના માક્ષભિવ હાઇ, (એ ત્રણ ભવમાં માક્ષે જનારા હાઇ) તેમને પણ માંસાહાર હાય નહિ.)
- ૨૦૯ પ્ર. પ્રત્યેક ડેકાણે તાર્થ કર લિક્ષાર્થ જતાં સુવર્ણ વૃષ્ટિ ઇત્યાદિ થાય તેમ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે તે શું યથાર્થ સંભવે છે ? તે તીર્થ કરને વિષે ઘટે છે :
  - ઉ. તે કથન સાપેક્ષ છે. (ઉપમાયુક્ત છે.) તથાપિ એમ જ માનવું યાગ્ય છે કે આત્મસ્વરૂપે પૂર્ણ એવા પુરુષના પ્રભાવજોગ તે બનવું અત્યંત સંભવિત છે. સર્વત્ર એમ બન્યું છે એમ કહેવાના અર્થ નથી, એમ બનવું સંભવિત છે, એમ ઘટે છે, એમ કહેવાના હેતુ છે. સ્વાભાવિક કાઇ પુષ્યપ્રકારવશાત સુવર્ણવૃષ્ટિ ઇત્યાદિ થાય એમ કહેવું અસંભવિત નથી; અને તીર્થ કરપદને તે બાધારૂપ નથી.
- ૨૧૦ પ્ર. ચાર ધાતિયાં કર્મના નાશ થઇ જવાથી કેવળી ભગવાનને અઢારમાંથી એક પણ દેાષ રહેતા નથી. અઢાર દેાષ કયા કહ્યા છે?
  - (૧) ભૂખ, (૨) તરસ, (૩) રાગ, (૪) દેષ, (૫) જન્મ, (૬) વૃદ્ધાવસ્થા, (૭) મરખુ, (૮) રાગ, (૯) શાક, (૧૦) ભય, (૧૧) અાશ્રય, (૧૨) નિંદ્રા, (૧૩) ખેદ, થાક, (૧૪) પરસેવા, (૧૫)

#### **થિના નયન પાવે નહિ, થિના નયનકી ખાત**.

- મદ, ગર્લ, (૧૬) માહ, (૧૭) રતિ-અરતિ, (રૂચિ-અરુચિ,) (૧૮) ચિંતા.
- ર૧૧ પ્ર. વીતરાગી ભગવંતા, સયોગી કેવળી, અરિહંત ભગવાન વગેરેને નિર્વાણુ ન પામે ત્યાં સુધી હરતાં કરતાં કર્મના ખંધ પડે કે નહિં? અને પડે તાે તે કર્માના કળ કચારે ભાેગવે?
  - ઉ. વીતરાગી ભગવંતા વગેરેને નામકર્માદયથી મન, વચન, કાયાના ત્રણ્યોગથી શુભ પ્રવૃત્તિ થાય છે. તેથી શાતાવેદનીયના ભંધ પડે છે. કેવળ થયા પછી જ્યાં સુધી કેવળીને દેહ હોય છે ત્યાં સુધી દેહની હાજતાને લઇને કર્મ કરતા રહે છે; પરંતુ તેઓ અકષાયી હોવાથી પ્રકૃતિ અને પ્રદેશ એ બે બંધ થાય છે પણ સ્થિતિ અને અનુભાગ એ બે બંધ થતા નથી. આથી વીતરાગને પ્રથમ સમયે લાગેલાં સાતા વેદનીય કર્મ પુદ્દગલા બીજે સમયે વેદી ત્રોજે સમયે નિર્જર છે. અર્થાત્ દૂર કરે છે. આ ક્રિયાને ઇર્યાપથિકી ક્રિયા કહે છે. (જુઓ પ્રશ્ન ૧૧૯૯–૧૨૦૦).
- ર૧૨ પ્ર. કેવળત્રાની સ્વલપયોગમાં જ વર્ત છે તેમ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે તેા તે. ઉપદેશ દે ?
  - ઉ. તીર્થ કર કાઇને ઉપદેશ દે તથી કરી કાંઇ "પરઉપયોગ" કહેવાય નહિ. "પરઉપયોગ" તેને કહેવાય કે જેને ઉપદેશ દેતાં રતિ, અરતિ, હર્ષ, અહંકાર થતાં હોય, જ્ઞાની પુરુષને તા તાદાત્મ્યસં ખંધ હોતા નથી જેથી ઉપદેશ દેતાં રતિ, અરતિ, ન થાય. રતિ, અરતિ થાય તે "પરઉપયોગ" કહેવાય. જો એમ હોય તો કેવલી લાકાલાક જાણે છે, દેખે છે તે પણ "પરઉપયાગ" કહેવાય; પણ તેમ નથી, કારણ તેને વિષે રતિપણું, અરતિપણું નથી. સિદ્ધાંતના ખાંધા વિષે એમ સમજવું કે આપણી સુદ્ધિ ન પહોંચે તેથી તે વચના અસત્ છે એમ ન કહેવું.
- ૨૧૩ પ્ર. સિદ્ધ જીવ કેટલા છે ? અને સંસારી જીવ કેટલા છે ?
  - ઉ. સિદ્ધ ભગવંત અનંતા છે અને સંસારી પણ અનંતા છે.

જો યથાથ મૂળદૃષ્ટિથી જોઈએ તાે જિનની પૂજા તે આત્મસ્વરૂપનું જ પૂજન છે.

- ૨૧૪ પ્ર. ત્યારે શું સિદ્ધ અને સંસારી જીવાનું પરિમાણ સરખું જ છે 🐔
  - ઉ. નહિ, સિદ્ધના કરતાં સંસારી જીવા અનંતાગુણા અધિક છે.
- ર૧૫ પ્ર. સિદ્ધ અને સંસારી જીવાનું પરિમાણ વધે ઘટે ?
  - ઉ. હા, સંસારી જીવા જેમ જેમ કર્મ ખંધનથી છૂટતા જાય છે તેમ તેમ તેઓ સિંહ થતા જાય છે. એટલે સંસારી જીવા ઘટે છે અને સિંહ વધે છે પણ સંસારના કદાપિ ઉચ્છેદ થવાના નહિ. (જુઓ પ્રશ્ન ૩૫, ૨૪૯ અને ૨૫૦)
- ર૧૬ પ્ર. ત્યારે શું સંસાર અને છવા આ પ્રમાણે જ રહેવાના ?
  - ઉ. આ સંસાર-વિશ્વના કચારેય પણ ઉચ્છેદ નહિ જ થવાના.
- ર૧૭ પ્ર. સિદ્ધના આઠ ગુણ કયા ?
  - ઉ. આઠ ગુણ આ પ્રમાણે છે.

ત્રાન, દર્શન, સુખ અને વીર્ય. આ ચાર અનુજીવી ગુણ. અમૂર્તિક અથવા સુક્ષ્મત્વ, અગુરુલઘુત્વ, આવ્યાખાધત્વ, અને અવગાહના. આ ચાર પ્રતિજીવી ગુણ. આ આઠ ગુણ વ્યવહારથી કહ્યા છે. નિશ્વયથી તા દરેક સિદ્ધ ભગવંતાને અનંત ગુણ સમજવા. વિશેષ ભેદનયે નિર્ગતિત્વ (ગતિરહિતપહ્યું), નિર્દેન્દ્રયત્વ (ઇન્દ્રિયરહિતપહ્યું), નિર્દેન્દ્રયત્વ (ઇન્દ્રિયરહિતપહ્યું), નિર્દેલ્લ (શરીરરહિતપહ્યું), નિર્ધોગત્વ (ચાગરહિતપહ્યું), નિર્વેદત્વ (વેદરહિતપહ્યું), નિર્ગત્વ(ગાત્રરહિતપહ્યું), નિર્દેશ્લ (ચાયરહિતપહ્યું), નિર્માત્વ (નામ રહિતપહ્યું), નિર્ગત્વ(ગાત્રરહિતપહ્યું), નિરાયુષત્વ(આયુષ્યરહિતપહ્યું), ઇત્યાદિ વિશેષ ગુણા તેમજ અસ્તિત્વ, વસ્તુત્વ, પ્રમેયત્વાદિ સામાન્ય ગુણા અનંત જાણવા.

- ૨૧૮ પ્ર. સિદ્ધ ભગવંતામાં ઊંચ, નીચ વગેરે હોય છે ?
  - ૭. ના, એમાં કાઇ લાંચ, નીચપહ્યું નથી. તેમ જ જ્યાં એક ખિરાજે છે ત્યાં અન્ય અનેક સિદ્ધ અવગાહ પામી શકે છે.
- ૨૧૯ પ્ર. સિદ્ધ ભગવંત કર્યા બિરાજમાન છે?
  - ઉ. તે લેોકના અગ્રભાગમાં લેોકશિખર ઉપર સિદ્ધક્ષેત્રમાં સ્થિર થાય.
    છે. સર્વ કર્માથી રહિત થવાથી સિદ્ધના આત્મા સ્વભાવથી ઉપર જાય છે.

જેની ઉત્પત્તિ કાેઇ પણ અન્ય કવ્યથી થતી નથી, તેવા આત્માના નાશ પણ કચાંથી હાેય?

- ૨૨૦ પ્ર. સિદ્ધ ભગવાનને અને અલાેકને કેટલું અંતર ?
  - ઉ. તડકા અને છાયા વચ્ચે જેટલું અંતર હોય છે તેટલું અર્થાત્ જરા પણ અંતર નથી.
- રર૧ પ્ર. સિદ્ધ ભગવાન લાેકના અત્રભાગપર્ય ત પહેાંચી કેમ સ્થિર થાય છે અને લાેક ઉપરથી અલાેકમાં પ્રવેશ કેમ નહિ કરતા હાેય ?
  - ઉ. વ્યવહાર નયના કથનથી અલાકમાં ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય કવ્યના અભાવ હોવાથી ત્યાં જીવ તથા પુદ્દ મલની ગતિ, સ્થિતિ હોઈ શકે નહિ. તેથી સર્વ સિદ્ધો લાકના છેલ્લા ચરમાંતપર્ય ત પહોંચી ત્યાં જ સ્થિર થયા છે. નિશ્ચય નયથી સિદ્ધ પરમાત્માના જીવ પણ લાકનું જ કવ્ય છે, તેથી લાકાગ્રપર્ય ત જ એક સમયમાં જવાની ખાસ યાગ્યતા ધરાવે છે. ધર્માસ્તિકાયના અભાવને તેનું કારણ કહેવું તે નિમિત્તનું જ્ઞાન કરાવવા માટે વ્યવહાર નયનું કથન છે.
- ૨૨૨ પ્ર. સિદ્ધ ભગવાનને શરીર હોય કે નહિ ?
  - ઉ. સિદ્ધ ભગવાન અશરીરી છે.
- **૨૨૩ પ્ર.** સિદ્ધ ભગવાનને શરીર ન હોય તેા આત્માના કાઇ આકાર હોય છે ?
  - ઉ. નિશ્વય નયથી જીવના આકાર લાેકપ્રમાણ અસંખ્યાત પ્રદેશી છે. જીવ અમૃતિંક પદાર્થ છે. તેના ટુકડા થઇ શકતા નથી કે કાેઇની સાથે જોડાઇને માેટા થઇ શકતા નથી. તેમાં સંકાચ વિસ્તારરૂપ થવાની શક્તિ છે. જ્યારે નામ–કર્મ નાશ થઇ જાય છે ત્યારે આત્મા અંતિમ શરીર જેવા હાેય છે તેવા જ રહી જાય છે. તેના સંકાચ વિસ્તાર ખંધ થઇ જાય છે.

સિદ્ધના આત્મા જે મનુષ્યદેહે સિદ્ધ પાગ્યા હોય તે દેહના આકારે હોય છે અને તે દેહના ત્રીજા ભાગ ઊણે તે પ્રદેશઘન છે. એટલે સિદ્ધની અવગાહના પૂર્વે શરીરથી કુ ભાગ પ્રમાણ છે તેમ શ્વેતામ્બર મત છે પણ દિગંભર મત પ્રમાણે સિદ્ધ પર્યાયની અવગાહના પૂર્વના અંતિમ શરીરથી થાડા જ એાછા (ન્યુન) પ્રમાણે હોય છે. (રૂ ભાગ જેટલી બધી એાછી નહીં.)

સત્સ'ગ એ જ માક્ષનું પરમ સાધન છે.

- રર૪ પ્ર. સવા પાંચસાે ધનુષ્યની માેટી અવગાહનાવાળા (આકારવાળા) સિદ્ધ ભગવાનાને વધુ આતંદ અને નાની અવગાહનાવાળા સિદ્ધોને એાછા આનંદ એમ હશે ખરું ?
  - ઉ. ના; કારણ કે સિદ્ધોના આનંદ તે સુખગુણના સ્વભાવઅર્થપર્યાય છે, તેથી બધા સિદ્ધ ભગવાનાને સદાય એક્સરખું જ અનંત સુખ (આનંદ) હોય છે. સુખને વ્યંજનપર્યાય (ક્ષેત્ર–આકાર) સાથે કં**ઇ** સંબંધ નથી.
- રર૫ પ્ર. સિહાત્માને ત્યાં કેટલું સુખ હશે ?
  - ઉ. એક તરફથી ચૌદ રાજલાેકનું સુખ હાય અને ખીજી તરફ સિંહના એક પ્રદેશનું સુખ હાેય તા પણ સિંહના એક પ્રદેશનું સુખ અનં તુ થઇ જાય.
- રરક પ્ર. સિંહ ભગવાનને ત્યાં ખાવું, પીવું, પહેરવું, એાઢવું, ગાનતાન, માન, સન્માન આદિ કશુંએ નથી તેા પછી સુખ શાનું ?
  - જાનપાન આદિયી આપેલું સુખ માનીએ છીએ, પરંતુ વાસ્તિવિક રીતે તે વસ્તુ સુખરૂપ નથી. કારણું કે જે વસ્તુમાં સુખ આપવાના ગુણું હોય તે હંમેશાં સુખદાયક જ હોવી જોઈએ. ''એ ત્યાગવા સિદ્ધાંત કે પશ્ચાત દુઃખ તે સુખ નહીં.'' પરાધીનતાના જે અભાવ છે તે વાસ્તવમાં સુખ છે. આતમા સ્વભાવથી સુખી અને ત્રાનમય છે. સંપત્તિ આદિના સંયોગથી જે સુખ થાય છે તે પરાધીન છે. પરંતુ સિદ્ધોને, મુક્તાત્માંઓને જે સ્વાધીન સુખ છે તે અવિનાશી છે, શાધ્યત છે. સર્વ કર્મ ખંધનાથી મુક્ત થયેલા, અનંત ચતુષ્ટ્યને પામેલા તેઓ અવશ્ય સર્વેત્તિમ અનંત અતીન્દ્રિય સુખમાં ખિરાજતા ત્રિકાળ જ્યવંત વર્તે છે.
- ર૨૭ પ્ર. ત્યારે ખરું સુખ કાને કહેવાય ?
  - ઉ. જેના અંત દુઃખમાં ન હાય-જે હંમેશાં સખરૂપ રહે તે જ ખરું સુખ છે.

હે જીવ, આ કલેશરૂપ સંસાર થકી વિરામ પામ. વિરામ પામ. પ્રમાદ છાડી જાગૃત થા, જાગૃત થા, નહિ તા રત્નચિંતામણી જેવા આ મનુષ્યદેહ નિષ્ફળ જશે.

- ૨૨૮ પ્ર. મેાક્ષમાં અનંત સુખ તેમને શામાંથી મળે છે? તેમની પાસે સુખનાં શાં સાધના છે?
  - ઉ. સુખના આધાર બાહ્ય સાધન ઉપર નથી, પણ આપણી પોતાની માન્યતા ઉપર છે. સાચું સુખ સ્વાધીન છે, સહજ છે અને પોતાના જ સ્વભાવ છે. જેમ શેરડીના સ્વભાવ ગળ્યા છે, લીમડાના સ્વભાવ કડવા છે તેમ પોતાના કે નિજ આત્માના સ્વભાવ સુખ છે. તે આત્માના

અવિનાશી ગુણ છે. આત્માને સ્વભાવના એક સમય માત્રના પણ અનુભવ સહજ સુખનું જ્ઞાન કરાવે છે.

- રર૯ પ્ર. સિદ્ધ ભગવાનના સુખનું કંઇક વર્ણન આપાે ?
  - ઉ. આત્માની સહજાનંદ અનુભવ દશા એ વચનથી કહેવાની વાત નથી, વચન અગાચર છે, તે સુખ (આનંદ)નું વર્ણન શ્રી કેવળી ભગવાન પણ કરી શકચા નથી. જેમ કાઇએ જન્મથી જ દ્યી ખાધું નથી તેને ઘીના સ્વાદ કેવા છે તે શબ્દથી સમજાવી શકાય નહિ, પણ જ્યારે તે પાતે જ ઘી ચાખે ત્યારે જ તેને માલૂમ પડી શકે છે.
- ર૩૦ પ્ર. સિદ્ધ ભગવાન જે ક્ષેત્રમાં વિરાજી રહ્યા છે તે ક્ષેત્રને શું કહેવાય છે ? ઉ. સિદ્ધક્ષેત્ર.
- ર૩૧ પ્ર. સિહ્ધક્ષેત્ર કેવડું છે ?
  - ઉ. ૪૫ લાખ યોજન લાંસું પહોળું (ગોળાકાર) અને એક ગાઉના છઠ્ઠા લાગ (૩૩૩ ધનુષ્ય અને ૩૨ અંગુલ) જેટલું જાડપણે છે. ( પૃહદ્દ દ્રવ્યસંગ્રહમાં માેક્ષશિલા આઠ યોજન જાડી કહી છે.) તેની ઉપર ધનાદિધ, ઘનવાત, અને તનુવાત નામના ત્રણ વાયુ છે. ત્યાં તનુવાત વલયની મધ્યમાં અને લાેકના અંતે કેવળજ્ઞાનાદિ અનંત ગુણ સહિત સિદ્ધો છે. (જુએા પ્રશ્નક્રમાંક ૮)
- ૨૩૨ પ્ર. એટલા જ ક્ષેત્રમાં સિદ્ધ હેાવાનું શું કારણ ?
  - ૭. મનુષ્યક્ષેત્ર યાને અઢી દીપ ૪૫ લાખ જોજનના છે. મનુષ્ય ગતિમાંથીજ સિદ્ધ થવાય છે; અઢી દીપમાં કાઇપણ જગ્યા એવી નથી કે

કાયાની વિસારી માયા, સ્વરૂપે સમાયા એવા નિર્ગ<sup>્</sup>થના પ**થ ભ**વ અન્તના ઉપાય છે. જ્યાંથી અનંતા સિદ્ધ થયા ન હોય. જે ડેકાં માે સામી છવ શરીરથી મુક્ત થાય છે તેની ખરાખર સીધી લીડીમાં એક સમય માત્રમાં તે છવ સીધા ઊંચે ચડી સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં પહેાંચી ત્યાં સ્થિર થાય છે.

- ૨૩૩ પ્ર. એટલા નાના ક્ષેત્રમાં અને ત સિદ્ધ કેમ સમાય ?
  - જ્યાં એક સિદ્ધ હોય ત્યાં અનંત સિદ્ધ રહી શકે છે. આત્મા અરૂપી કવ્ય હોવાથી એક જ સ્થળે અનંત સિદ્ધ રહી શકે છે. જુદા જુદા પ્રત્યેક દીવાના પ્રકાશ એક થઇ ગયા છતાં જેમ જુદા જુદા છે, એ ન્યાયે પ્રત્યેક સિદ્ધ આત્મા જુદા જુદા છે.
- ર૩૪ પ્ર. આત્મા સિદ્ધ સ્થિતિને પહેાંચ્યા પછી પાતાના અલગ સ્વરૂપને સ્થિત રહે છે કે ખીજા સિદ્ધ આત્માએ સાથે ભળી સ્વરૂપના ત્યાગ કરે છે ?
  - ઉ. સોનાનું મૂળ સ્વરૂપ જોઇએ તો અનંત પરમાહુ સમુદાય છે. કરોડો પ્રકાર તે અનંત પરમાહુરૂપ સોનાના ઘાટાને એકરસપણું કરો, તો પણ સૌ સૌ પરમાહુ પોતાના જ સ્વરૂપમાં રહે છે, પોતાનાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ ત્યજતાં નથી. કાઇ પણ જવે કાઇ પણ બીજા જવની સાથે કેવળ એકત્વપણું ભળી જવાપહું કર્યું છે એમ છે જ નહીં. સૌ નિજભાવમાં સ્થિતિ કરીને જ વર્તા શકે. જીવની જાતિ એક હોય તથી કંઇ એક જવ છે તે પોતાપહું ત્યાંગી બીજા જવાના સમુદાયમાં ભળી સ્વરૂપના ત્યાંગ કરી દે એમ ખને નહીં. જો મુક્ત થયા પછી એકરાર થઇ જતું હોય, તો સ્વાનુભવ આનંદ અનુભવે નહિ. (જુઓ પ્રશ્ન કમાંક ૧૩૬૭)
  - ર૩૫ પ્ર. સિદ્ધ આત્મા કરીથી અવતાર-જન્મ ધારણ કરે?
    - ઉ. જેમ ખીજને બાળી નાખવામાં આવે તેા તે ઉગે જ નહિ, તેમ જેણે સંસારનાં કારણોના સર્વથા નાશ કર્યો તે કરી અવતાર-જન્મ ધારણ કરે નહિ અથવા જેમ માખણમાંથી ઘી થયા પછી કરીને ઘીનું માખણ થાય નહિ તેમ આત્માની સંપૂર્ણ પવિત્રતારૂપ અશરીર

સુખ પ્રાપ્ત કરતાં સુખ ટળે છે, લેશ અ લક્ષે લહેા, ક્ષણ ક્ષણ ભયંકર ભાવમરણે, કાં અહા રાચી રહેા ? માેક્ષદશા (પરમાત્માપદ) પ્રગટ કર્યા પછી તેમાં કદી **અશુદ્ધ**તા આવતી નથી–સંસારમાં કરી આવવું પડતું નથી.

- ર૩૬ પ્ર. સિહશિલા અને સિહ્દક્ષેત્ર એક જ છે?
  - ઉ. નહિ. સિદ્ધશિલા, સિદ્ધક્ષેત્રની ખરાબર નીચે આવેલી છે, પરંતુ તે બન્ને વચ્ચે એક જોજનમાં એક ગાઉના છઠ્ઠો ભાગ એાછું એટલું અંતર છે.
- ૨૩૭ પ્ર. ૩૩૩ ધનુષ્ય અને ૩૨ અંગુલનું સિદ્ધ ક્ષેત્રનું જાડપણ હેોવાનું શું કારણ ?
  - સિંહ ભગવાનની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના એટલી છે.
- ર૩૮ પ્ર. તેઓને શરીર નથી તા અવગાહના શાની ?
  - ઉ. શરીર નથી, પરંતુ આત્મપ્રદેશના ઘન ભાગ ખંધાય છે અને વધારેમાં વધારે પાંચસા ધનુષ્યની અવગાહનાવાળા મનુષ્યા માેક્ષ મેળવી શકે છે તેથી તેના બે તૃતીયાંશ ભાગ જેટલી ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના છે.
- ૨૩૯ પ્ર. જ્લન્ય કેટલી અવગાહનાવાળા (દેહ પ્રમાણુવાળા) સિદ્ધ થાય ?
  - ઉ. બે હાથની.
- ૨૪૦ પ્ર. સિદ્ધ ભગવાનની જઘન્ય અવગાહના કેટલી હોય ?
  - ઉ. ૧ હાથ અને આઠ અંગુલની.
- ૨૪૧ પ્ર. કેવાં અને કેટલી વયવાળાં મનુષ્યાે માેક્ષ મેળવી શકે ?
  - ઉ. જઘન્ય નવ વર્ષ અને ઉત્કૃષ્ટ ક્રેાડ પૂર્વના આયુષ્યવાળાં અને વજ ઋષભનારાચ સંઘયણનાં ધારક કર્મભૂમિનાં મનુષ્યમાંથી જેઓને કેવળત્તાન ઉપજે છે તે જ માક્ષમાં જ્ય છે. સમક્રિતને ખરેખરું વિચારે તે અંતમું દૂર્વમાં કેવળત્તાન થાય. અંતમું દૂર્વ એટલે આઠ સમયથી વધારે અને બે ઘડીથી અંદર.
- ૨૪૨ પ્ર. આપણા ભરત ક્ષેત્રમાં છેલ્લા અરિંહ ત કેાણ થયા ?
  - ઉ. મહાવીર ભગવાન.
- ૨૪૩ પ્ર. તેએ હાલ કચાં છે?
  - ઉ. સિદ્ધક્ષેત્રમાં.
- ૨૪૪ પ્ર. સ્વયન કેટલાં પ્રકારનાં છે?

#### એ ત્યાગવા સિદ્ધાંત કે પશ્ચાત દુઃખ તે સુખ નહીં.

ઉ. સ્વપ્ત બર પ્રકારનાં છે, એમાં ૪૨ સામાન્ય સ્વપ્ત છે. જે સામાન્ય ક્ળ દેવાવાળાં છે, અને ૩૦ મહાસ્વપ્ત છે, જે મહાક્ળ દેવાવાળાં છે. તીર્થ કરદેવની માતાને ૩૦ મહાસ્વપ્તમાંથી ૧૪ મહાસ્વપ્ત દેખાય છે. વાસુદેવની માતાને ૭ મહાસ્વપ્ત, ભળદેવની માતાને ૪ મહાસ્વપ્ત અને માંડલિક રાજા અથવા ભાવિતાત્મા અણુગારની માતાને એક મહાસ્વપ્ત દેખાય છે.

#### ૨૪૫ પ્ર. સ્વપ્નનાં ફળ કેટલા પ્રકારે નીયજે છે ?

ઉ. પાંચ પ્રકારે: (૧) યથાતથ્ય સ્વષ્ન-જેવું સ્વષ્ન જુએ તેવું ફળ મળે. એ સ્વષ્ન સત્ય અને શુલ ફળનું દેનાર છે. (૨) પ્રતાન (પ્રયાણ) સ્વષ્ન-વિસ્તારવાળું સ્વષ્ન એ યથાતથ્ય (સત્ય) પણ હોય છે અને મિથ્યા પણ હોય છે. (૩) ચિંતા સ્વષ્ન-જાગૃત અવસ્થામાં જે પદાર્થીના વિચાર કર્યો છે એ સ્વષ્નમાં જુએ. (૪) તદ્દ વિપરીત સ્વષ્ન-સ્વષ્નમાં જે પદાર્થી જોયા છે, જાગૃત અવસ્થામાં એનાથી વિપરીત પદાર્થીની પ્રાપ્તિ થાય. આ સ્વષ્ન વિપરીત ફળનું દેનાર છે. (૫) અવ્યક્ત સ્વષ્ન-સ્વષ્નમાં અસ્પષ્ટ અર્થનું દેખાવું-આળ-જંજળ દેખાવી.



સમક્તિ થયું હોાય તાે દેહાં ભણક્રિ મટે.

## ચાર ગતિ

- ૨૪૬ પ્ર. ચાર ગતિ કઇ ?
  - ઉ. નરક, તિય' ચ, મનુષ્ય અને દેવ.
- ૨૪૭ પ્ર. દુનિયામાં એક જાતના મનુષ્યા છે તાે તેઓ કચાંથી આવે છે તે કચાં જાય છે ?
  - ઉ. ચાર ગતિ (નરક, તિર્ય ચ, મનુષ્ય અને દેવ)માંથી આવે છે અને તેમાં જાય છે.
- ૨૪૮ પ્ર. ચારાસીના ફેરા કહે છે તે શું ?
  - ઉ. ચાર ગિતની ચારાસી લાખ પ્રકારની યાનિએ શાસ્ત્રકારોએ વર્ણુ લી છે. નિત્ય નિગાદ, ઇતરનિગાદ, પૃથ્લીકાય, જળકાય, અપ્રિકાય, વાયુકાય દરેકની સાત લાખ, વનસ્પતિકાય દશ લાખ; ખે ઇન્દ્રિય, ત્રણ ઇન્દ્રિય, ચાર ઇન્દ્રિય દરેકની ખે લાખ, દેવ, નારકા, તિર્ધ ય પંચેન્દ્રિય દરેકની ચાર લાખ અને મનુષ્યની ચીદ લાખ ૭ + ૭ + ૭ + ૭ + ૭ + ૭ = ૪૨

૪ + ૪ + ૪ ૧૪ = ૧૪

કુલ ૮૪

એમ એકેન્દ્રિયની પર લાખ, ખે ઇન્દ્રિય, તે ઇન્દ્રિય અને ચાર ઇન્દ્રિયની છ લાખ અને પંચેન્દ્રિયની ૨૬ લાખ યાનિ થાય. (એમ આ કુલ ચાર્યાશી લાખ યાનિમાં અને તા જ્વાએ અને તવાર જન્મમરણ કર્યા છે.)

- ૨૪૯ પ્ર. ચાર ગતિ કે સંસાર કચારથી શરૂ થયા હશે અને કચારે બંધ થશે ?
  - ઉ. આ સંસાર અનાદિ છે અને ચાર ગતિ પણ અનાદિ છે અને નાશ પામશે તેમ પણ નથી. (જુએા પ્રશ્ન–૩૫–૨૧૬) સાયની અણીના અગ્રભાગ જેટલી સાધારણ વનસ્પતિકાયમાં અસંખ્યાત

શરીરા છે, એકેક શરીરમાં અનંત જીવા છે. ચૌદ રાજલાકમાં કાજળના કુંપાની પેઠે સદ્ભમ એકેન્દ્રિય જીવા ભર્યા છે.

૨૫૦ પ્ર. ચાર ગતિના જીવાની સંખ્યા શું કહી વધઘટ થાય જ નહિ?

છે. કરણાનુયોગમાં ચાર ગતિના જીવાની નિશ્ચિત સંખ્યા લખેલી છે અને તે કઠી વધતી ઓછી પણ થતી નથી. જીવનિત્ય નિગાદમાંથી બે હજાર સાગર માટે નીકળે છે—તેમાં પણ બે ઇન્દ્રિયના આટલા, ત્રણ ઇન્દ્રિયના આટલા, ત્રણ ઇન્દ્રિયના આટલા ભવ ધારણ કરે છે, મનુષ્યના ૪૮ ભવ મળે છે, આમ ચાર ગતિઓના જીવાની સંખ્યા નિશ્ચિત છે અને પ્રત્યેક જીવના ભવ પણ નિશ્ચિત છે તથા તેમના ક્રમ પણ નિશ્ચિત છે, નહિ તા આખી વ્યવસ્થા કેવી રીતે બને ? ક્યાંક તા અધિક ભીડ એકડી થઈ જાય અને ક્યાંક સ્થાન ખાલી પડયા રહે, પણ એમ થતું નથી.

૨૫૧ પ્ર. મનુષ્યા અને પશુઓ જ શું નરકમાં જાય ? બીજા ન જાય ?

ઉ. નરકના જીવાે છૂટી તરત નરકમાં જતા નથી અને દેવાે પણ તુરત ત્યાંથી નરકમાં જતા નથી, કારણ તેવાં કમે તે બે ગતિવાળા જીવાેને કરવાના પ્રસંગા નથી.

સાતમી નરકમાંથી નીકળેલા જીવ (ગમે ત્યારે) કરી એક વાર તે જ અથવા ખીજી કાઇ નરકમાં જાય છે એવા નિયમ છે. નરકમાંથી નીકળેલા જીવા બળદેવ, વાસુદેવ, પ્રતિવાસુદેવ અને ચકવર્તાં નામના શલાકા પુરુષા થતા નથી. ચાથી નરકમાંથી નીકળેલ જીવ તીર્થ કર, પાંચમીમાંથી નીકળેલ જીવ ચરમશરીરી, છઠ્ઠીમાંથી નીકળેલ જીવ ભાવલિંગી મુનિ અને સાતમીમાંથી નીકળેલ જીવ શ્રાવક થતા નથી. નરકમાંથી આવેલા જીવ કમેં ભૂમિમાં સંત્રી, પર્યાપ્ત તથા ગર્ભજ મનુષ્ય કે તિર્યાં ચ થાય છે. સાતમી નરકમાંથી આવેલા જીવ તિર્યા ચ જ થાય છે.

કાઇ જીવ અમિકાય અને વાયુકાયમાંથી નીકળીને સીધા મનુષ્ય ન થાય.

સમ્યગદર્શન થયા પછી બે જ ગતિ ખંધાય છે; મનુષ્ય અને

રે! આત્મ તારાે! આત્મ તારાે! શીધ્ર એને ઓળખાે, સર્વાત્મમાં સમદષ્ટિ દ્યો, આ વચનને હૃદયે લખાે. દેવ; નરક અને તિય<sup>\*</sup> ચ ન ખંધાય (પણ સમક્તિ થયા પ**હે**લાં નરકગિત ખંધાઇ હોય તા નરકે જ્યય.) મનઃપર્યવજ્ઞાન પામેલા છતાં કેટલાય જીવા નિગાદમાં પડચા છે. (જુઓ પ્રશ્ન ૧૨૦૨)

- રપર પ્ર. મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં તેા સંદૈવ ચોથા આરા પ્રવર્ત છે અને સદાકાળ શ્રી તીર્થ કર પરમાત્માની પ્રત્યક્ષ હાજરી હોય તાે ત્યાંથી તાે કાઇ નરકે ન જાયને ?
  - ઉ. મહાિંઘ દેહ ક્ષેત્રમાં પણ મિથ્યાદિષ્ટિ પડચા છે. સાતમી નરે જવાવાળા અહીં ભરત ક્ષેત્રમાં નથી પણ મહાિવદેહ ક્ષેત્રમાં છે. ક્ષેત્ર શું કરે ? ભગવાન શું કરે ? જો જીવ પાતે પુરુષાર્થ ન કરે તા ત્રણ ક્ષેત્રના નાથ ભગવાન પણ શું કરી શકે ? (તેને નરે જતાં રાષ્ટ્રી ન શકે.)

૨૫૩ પ્ર. એકેન્દ્રિયમાંથી કઇ ગતિમાં જઇ શકે ?

- ઉ. કેઇ જીવ ઍકેન્દ્રિયમાંથી સીધા સંત્રી પંચેન્દ્રિય થાય છે. વચ્ચે વિકલેન્દ્રિયપણું અથવા અસંત્રીપણું હોય જ એવા કાઇ નિયમ નથી. કાઇ જીવ ઍકેન્દ્રિયમાંથી નીકળી માક્ષ, સ્વર્ગ અથવા નરકમાં જતા નથી પણ તિર્થ અથવા મનુષ્ય ગતિમાં જ જાય છે. કાઇ જીવ અગ્નિકાય અને વાયુકાયમાંથી નીકળીને સીધા મનુષ્ય ન થાય?
- ૨૫૪ પ્ર. સંશી જીવાના ભેદ ખતાવા ?
  - છે: મનસહિત સંગ્રી, મનરહિત અસંગ્રી.
- ૨૫૫ પ્ર. નરકના જીવા દેવલાક ન જાય અને દેવલાકના જીવા નરકમાં કેમ ન જાય ?
  - ઉ. નરકમાંથી નીકળી જીવ મનુષ્ય અથવા તિર્ય યમાં જાય પણ દેવમાં જતા નથી, અને નરકમાં પણ તુરત જતા નથી. એમ જ દેવા ત્યાંથી આવી સીધા મનુષ્યમાં જાય છે પણ નરકમાં જતા નથી.
- ૨૫૬ પ્ર. જીવ દેવલાેકમાંથી નીકળી કરી દેવલાેકમાં ઉત્પન્ન થાય ? તેમ મનુષ્ય અને નારકીના જીવ કરીથો તે જ ગતિમાં લગાેલગ ખીજા ભવે ઉત્પન્ન થાય ?

શ્રહ્મચર્ય: એક વિષયને જતતાં, જત્યા સૌ સંસાર; નૃપતિ જતતાં જિતિયે દળ, પુર ને અધિકાર.

- ઉ. નરક અને સ્વર્ગ (દેવલાક)ના એક ભવ જ થાય છે. નરકના જીવ મરીને નરકમાં ન ઉપજે. તેમ દેવતા મરીને દેવતાપણું ન ઊપજે, વળી નરકના જીવ મરીને દેવતાપણું ન ઉપજે, અને દેવતા મરીને નારકીપણું ન ઉપજે. કારણું કે વિશેષ શુભ અને વિશેષ અશુભ કર્મા કરવાનું સ્થળ ખાસ કરીને મૃત્યુલાકમાં (તિર્જ્બલાકમાં) છે. મનુષ્ય ગતિમાં પણું જો જુંગલીઆ મનુષ્ય તરીકે ઉપજે (તા તે ગતિમાં) એક જ ભવ થાય છે, અને કર્મભૂમિ મનુષ્યમાં ભિદિક પરિણામી તરીકે ઉપજે તા લગાલગ સાત ભવ કર્મભૂમિ મનુષ્યના થાય છે. મિશ્યા દિષ્ટ દેવ મરીને એકેન્દ્રિય થાય છે, સગ્યગ્દિષ્ટ નિહે.
- ૨૫૭ પ્ર. 'ભવસ્થિતિ' અને 'કાયસ્થિતિ' એટલે શું ?
  - ઉ. કાઇ પણ જન્મ પ્રાપ્ત કરી એમાં જઘન્ય અથવા ઉત્કૃષ્ટ જેટલા સમય સુધી છવી શકાય છે, તે 'ભવસ્થિતિ'; અને વચમાં કાઇ બીજી જાતિમાં જન્મત્રહણ ન કરતાં કાઇ એક જ જાતિમાં વાર વાર પેદા થવું, તે 'કાયસ્થિતિ' છે. મનુષ્ય અને તિર્ય ચની ઉત્કૃષ્ટ ભવસ્થિતિ ત્રણ પત્યાપમ અને જઘન્ય અંતર્મું દૂર્ત પ્રમાણ જ છે. તેમની કાયસ્થિતિ પણ ભવસ્થિતિની માકક અંતર્મુ દૂર્ત પ્રમાણ જ છે. ઉત્કૃષ્ટ કાયસ્થિતિ મનુષ્યની સાત અથવા આઠ ભવશ્રહણ પરિમાણ છે; અર્થાત્ કાઇ પણ મનુષ્ય પાતાની મનુષ્યજાતિમાં લાગલગાટ સાત અથવા આઠ જન્મ સુધી રહીને પછી અવશ્ય એ જાતિને છાડી દે છે.

નિગાદાદિ યાનિમાં એક ઇન્દ્રિયરૂપે, એક શ્વાસાચ્છવાસમાં (એક શ્વાસ લઇને મૂકીએ તેટલા સમયમાં), જીવ ઉત્કૃષ્ટ અઢાર વાર જન્મ-મરશ્ કરે.

નિગાદ અને એકેન્દ્રિય, પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિકાયના જીવાની કાયસ્થિતિ જઘન્ય અંતર્મું દૂર્તની અને ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત પુદ્દગલ પરાવર્તન કાળની છે. એક પુદ્દગલ પરાવર્તનના અનંતમા ભાગમાં અસંખ્ય ચીવીસી વિતી જાય.

પુષ્યથી વૈભવ થાય, વૈભવથી અભિમાન થાય, અભિ-માનથી બુદ્ધિભ્રમ થાય અને બુદ્ધિભ્રમથી પાપ થાય. ત્રસ ગતિમાં જવની એ હજાર સાગરાપમથી વધારે સ્થિતિ ન હોય. તે સમય પૂરા થતાં સુધીમાં જીવના માક્ષ થાય તા થાય નહિતર જીવ પાછા એકેન્દ્રિય અથવા નિગાદમાં ચાલી જાય.

શુલ અને અશુલ ભાવ તે કમશ: ખદલાયા જ કરે છે. કારણ કે બન્નેમાંથી કાઇના પણ કાળ અંતર્મું દૂર્ત થી વધારે નથી. અનંત પ્રયત્ન કરવા છતાં જીવ અંતર્મું દૂર્ત થી અધિક શુલભાવમાં ટકી શકતા નથી, જો શુદ્ધમાં ન જાય તે પછી અશુદ્ધમાં આવવું અનિવાર્ય છે. આ પરિવર્તન નિગાદમાં પણ થયા કરે છે, ત્યાં પણ શુલભાવ થાય છે, નહિ તા ત્યાંથી જીવ નીકળે જ કેવી રીતે ? નિગાદમાં પણ નિકટભાવિ જીવ હાય છે. મરુદેવી માતા (ભગવાન ઋષભદેવની માતા) કેળના વૃક્ષમાંથી આવી, મનુષ્યભવ પામી, કેવળત્તાન પામી માક્ષે જતાં રહ્યાં. ભરતના બત્રીસ હજાર પુત્રા નિગાદમાંથી એકદમ મનુષ્યપર્યાય પામી માક્ષે ગયા.

- ૨૫૮ પ્ર. નિગાદના અર્થ શું થાય છે?
  - ઉ. નિ = નિરન્તર, ગા = ભૂમિ અર્થાત્ અનન્ત ભવ, દ = દેનારું (આપનારું) સ્થાન છે તે યાનિમાં રહેવું પડે તે.
- રપંદ પ્ર. સંસારમાં રખડતા જીવાને પાંચ પરાવર્ત નરૂપ ભ્રમણ થયાં છે એટલે શું <sup>?</sup> અને બધા જીવાને પાંચે પરાવર્ત નરૂપ ભ્રમણ થયું જ હોય ?
  - ઉ. સંસારમાં રખડતા જીવાને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ અને ભવ એમ પાંચ પરાવર્તનરૂપ ભ્રમણ પ્રાપ્ત થયાં છે, એમ ઠેર ઠેર શાસ્ત્રો અને પ્રવચનમાં આવે છે. એના અર્થ એમ કે આ સંસારમાં આત્મા સિવાય અનંત રજકણા (પુદ્દગલા) છે, તે પ્રત્યેક પુદ્દગલના જીવને સંસાર ભ્રમણના પ્રવાહમાં સંયાગ થઇ ચૂકે તેને દ્રવ્ય સંસાર પરાવર્તન કહે છે. આત્માએ ૧૪ બ્રહ્માંડમાં દરેક ક્ષેત્રમાં (પ્રદેશમાં) જન્મ લેવા તથા મરવું તે ક્ષેત્ર પરાવર્તન છે. વીસ ક્રોડા ક્રોડી સાગરના કાળચક્રના પ્રત્યેક સમયમાં જન્મ લેવા તથા મરવું તે કાળપરાવર્તન છે. નરક-મનુષ્ય-ઢાર-સ્વર્ગ એવા દરેક ભવ કરવા

આ જગતના તમાશા જોઈએ તેટલા દેખા પણ જુઓ સાક્ષી થઇને નહિ સ્વામી થઇને. તે ભવપરાવર્તન છે. શુલ-અશુલ ભાવ, દયા-દાન, વ્રત પરિલામ તે શુલ, જુઠ, ચારી, હિંસા તે અશુલ વગેરે અને મિથ્યાદિષ્ટિને યોગ્ય જેટલા શુલાશુલ પરિલામ (લાવા) છે તે અનંતવાર કરી અને આ મારું એમ માનીને રખડવું તે લાવપરાવર્તન છે. આમ સાધારલું રીતે કહેવાય છે પણ એવા કેટલાએ જીવા છે કે જેઓને ખધા પુદ્દગલોના સંયાગ પ્રાપ્ત થયા નથી, બધા લેવા પ્રાપ્ત થયા નથી, જેને કાળપરાવર્તન કર્યું નથી, બધા લેવા પ્રાપ્ત થયા નથી અને બધા શુલાશુલ લાવા પણ કર્યા નથી વ્યવહાર રાશિમાં આવેલા કેટલાએ જીવોએ આ પાંચ પરાવર્તનમાં બ્રમણ કર્યું હોવાથી સામાન્ય અપેક્ષાએ ઉપદેશમાં સમસ્ત જીવોએ બ્રમણ કર્યું છે એમ કહેવાય છે.

- ર કં૦ પ્ર. "વ્યવહારરાશિ" જીવ અને "અવ્યવહારરાશિ" જીવ કાને કહે છે ?

  ઉ. સદ્ભમ નિગાદમાંથી નીકળી એક વખત ત્રસપશું પામ્યા છે તે "વ્યવહારરાશિ". પાછા તે સદ્ભમ નિગાદમાં જાય તા પણ તે "વ્યવહારરાશિ". અનાદિકાળથી સદ્ભમ નિગાદમાંથી ત્રસપશું પામ્યા નથી તે "અવ્યવહારરાશિ". વ્યવહાર રાશિમાંથી જેટલા જીવા સિદ્ધગતિમાં જાય છે, તેટલા જીવા, અનાદિ નિગાદ નામની વનસ્પતિની રાશિમાંથી નીકળી વ્યવહારરાશિમાં આવી જાય છે. (જાઓ પ્રેશ્ન ૩૨૦)
- રક્ર પ્ર. દેવલાકમાં ઉત્પત્ન થયા પછી કેટલા ભવે માક્ષ થાય છે?
  - ઉ. અનુત્તર વિમાનના પહેલાં ચાર વિમાનામાં જે દેવા રહે છે તે દિચરમ છે. અર્થાત્ તે અધિકમાં અધિક બે વાર મનુષ્યજન્મ ધારણ કરી મોક્ષ પામે છે. પરંતુ સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનવાસી દેવા કક્ત એક જ વાર મનુષ્યજન્મ લે છે; તે એ વિમાનથી ચ્યુત થયા પછી મનુષ્યત્ય ધારણ કરી એ જન્મમાં જ મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. અનુત્તર વિમાનવાસી સિવાય ખીજા કાઇ પણ પ્રકારના દેવા માટે કાંઇ નિયમ નથી; કેમ કે કાઇક તા એક જ વાર મનુષ્યજન્મ લઇ મોક્ષ પામે છે, કાઇ બે વાર, કાઇ ત્રણ વાર, કાઇ ચાર વાર અને કાઇ એથી અધિક વાર જન્મ ધારણ કરે છે.

ક્ષમા એ જ માક્ષના ભવ્ય દરવાજો છે.

- ૨૬૨ પ્ર. આત્માની રુચિવાળા જીવ મરીને કર્યા જાય ?
  - ઉ. આત્માની રુચિવાળા જીવ મરીને દેવમાં જ જાય. આ તત્ત્વની રુચિ છે, વાંચન-શ્રવણ છે, ભક્તિ પૂજા આદિ છે એ બધા તાે દેવજ થાય. કાેઇ સાધારણ હાેય તાે તે મનુષ્ય થાય.
- ૨૬૩ પ્ર. કેવા પ્રકારના દેવ થાય ?
  - ઉ. એ તો તેની યેાગ્યતા અનુસાર, ભવનત્રિક કે વૈમાનિકમાં જાય અને આત્માનુભવી તો વૈમાનિકમાં જ જાય.
- રક્ષ્ય પ્ર. કેાઇ જીવ ધર્મા હોય પણ તેનામાં દેવભાવ હોય તેા મરીને તેની કઇ ગતિ થાય ?
  - ઉ. ધર્મા માણસ હોય પણ તેનામાં જો દ્વેષભાવ હોય તા મ**રીને** વાણવ્યતર દેવ થાય છે, માટે દ્વેષના ત્યાગ કરવા.
- ૨૬૫ પ્ર. આ બધો વિષય શા આધારે છે અને સાચા કેમ મનાય ?
  - ઉ. આ બધી બાબત જૈન સ્ત્રો કહે છે, અને એ બધી બાબત સર્વ ત્રાએ નજરે જોઇ છે. જે જ્ઞાન વડે કેવળી જુએ તે જ્ઞાન આપણને થાય તાે આપણે પણ જોઇ શકીએ. ત્યાં સુધી આપણી અયોગ્યતાને કારણે સમજાતું નથી પણ વીતરાગનાં કહેલાં વચના પૂર્ણ સત્ય છે એવા નિશ્ચય રાખવા.
- ૨૬૬ પ્ર. જે જીવા દક્ષા અંગીકાર કરે છે, તે સંસાર ભ્રમણથી છૂટી જશે?
  - ઉ. જેનાં રાગ, દ્વેષ અને અત્રાન ક્ષીણ પામી ગયાથી સંસારત્યાગરૂપ ક્ષિક્ષા અંગીકાર કરી છે તેના જન્મ અલ્પ છે. તે સિવાય બીજા પ્રકારે દીક્ષાનું ધારણ કરવું તે સફળપણાને પ્રાપ્ત થતું નથી; અને જીવ તેવી બીજા પ્રકારની દીક્ષારૂપ ભ્રાંતિએ પ્રસ્ત થઇ અપૂર્વ એવા કલ્યાણને ચૂકે છે. દીક્ષિતમાં પણ ભદ્રિકતાને લીધે કાં તા દીક્ષા, કાં તા નિક્ષા માગ્યા જેવી સ્થિતિથી મૂં ઝાઇને પ્રાપ્ત થયેલી દીક્ષા, કાં તા સ્મશાન વૈરાગ્યમાં લેવાઇ ગયેલી દીક્ષા હોય છે. શિક્ષાની સાપેક્ષ સ્કુરણાથી પ્રાપ્ત થયેલી દીક્ષાવાળા પુરુષ વિરલ જ દેખશા.
- ર કુછ પ્ર. નરફ એટલે માત્ર ભય બતાવવા પૂરતી જ વાત છે ને?
  - ઉ. ના, નરક એટલે માત્ર ભય ખતાવવા પૂરતી વાત નથી, પણ તે

સત્પુરુષના અંત કરણે આ ચાર્યા કિંવા કહ્યો તે ધર્મઃ

પાપના ફળતું સ્થાન છે. એક માંચુસ હજારા મા**ંચુસને** મારી નાંખે તા તેની સજા શું ? એકને મારે તેને પંચુ ફાંસી ને હજારાને મારે તેને પંચુ ફાંસી ? પાપના પ્રમાંચુમાં તેના ફળમાં તીવ દુઃખા જ્યાં પ્રાપ્ત થાય તે નરકનું સ્થાન છે.

૨૬૮ પ્ર. નરકામાં કેટલા પ્રકારની વેદના હોય છે ?

નરેકાની ત્રણ પ્રકારની વેદના મનાય છે; ક્ષેત્રસ્વભાવજન્ય, પરસ્પર-જન્ય અને પરમાધામિકજનિત. પહેલા બે પ્રકારની વેદનાએ સાતે ભૂમિઓમાં સાધારણ છે, પરંતુ ત્રીજા પ્રકારની વેદના કક્ત પહેલી ત્રણ ભૂમિઓમાં હોય છે; કેમ કે એ ભૂમિઓમાં પરમાધામિક છે. પરમાધામિક એક પ્રકારના અસર દેવા છે, જે ઘણા જ ફૂર સ્વભાવવાળા અને પાપરત હાય છે. એમની અંબ, અંબરીષ આદિ પંદર જાતિએ છે. તે સ્વભાવથી એટલા નિર્દય અને કૃત્હલી હાય છે કે એમને બીજાઓને સતાવવામાં જ આનંદ મળે છે; આથી તેઓ નારેકાને અનેક પ્રકારના પ્રહારોથી દુ:ખી કર્યા જ કરે છે.

સાતે ભૂમિઓના નારકાની વેદના ઉત્તરાત્તર અધિક તીવ્ર હોય છે. પહેલી ત્રણ ભૂમિઓમાં ઉષ્ણ વેદના, ચાથીમાં ઉષ્ણશીત, પાંચમીમાં શીતાષ્ણ, છઠ્ઠીમાં શીત અને સાતમીમાં શીતતર વેદના હોય છે.

ભૂખ અને તરસનું દુ:ખ એનાથી પણ વધારે ભયંકર હોય છે. અિંકની માક્ક મધું ખાતાં પણ શાંતિ થતી નથી, હલટું ભૂખની જવાળા તેજ થતી જાય છે. અસંખ્ય યોજનાના જેના વિસ્તાર છે અને જેના પાણીના સ્વાદ મધુર છે એવા સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્રનું સંપૂર્ણ પાણી પી લે તા પણ તરસ છીપે નહિ એવી તીલ તથા નારકીના જીવની હોય છે. આ દુ:ખ ઉપરાંત વધારે માટું દુ:ખ તા એમને પરસ્પરમાં વેર અને મારપીટથી થાય છે. જેમ ખિલાડી અને હંદર તથા સાપ અને નાળિયા જન્મશત્રુ છે,

છવ એમ કહે છે કે મારી તૃષ્ણા, અહંકાર, લાભ આદિ દાષા જતા નથી; અર્થાત છવ પાતાના દાષ કાઢતા નથી; અને દાષના વાંક કાઢે છે. તેમજ નારકજીવા પણ જન્મશત્રુ છે. આથી તેઓ પરસ્પરજનિત દુઃખવાળા કહેવાય છે. નારકીના જીવા નિરંતર ધમણની પેંઠે ધાસોચ્છવાસ લે છે.

શ્રી રત્નકરંડ શ્રાવકાચારમાં નારકીનાં દુઃખાનું વર્ણુન કરતાં કહ્યું છે કે નરકના જીવના ક્ષણુમાત્રના દુઃખનું કરોડા જીબોથી ને કરોડા ભવથી વર્ણુન થઇ શકે નહીં. નારકીના જીવાને એટલું દુઃખ છે કે એ રાડ પાડે અને તે રાડ જો સિંહ ને હાથી સાંભળ તા તેનાં કાળજાં ફાટી જાય. નરકની ભૂમિની ગધ એવી છે કે તે ગંધના એક કર્ણિયા પણ જો અહીં લાવવામાં આવે તા કેટલાયે યોજનના મનુષ્યા તે ગંધથી મરી જાય. નરકનાં દુઃખાને જો સ્વપ્નમાં એક ક્ષણુ પણ જોઇ લે તાં હાર્ટફેઇલ થઇ જાય, એવું નરકના એક ક્ષણુનું દુઃખ છે.

નરકામાં જીવ ઘણાં તીવ દુ:ખા ઘણા સમય, –ઓછામાં ઓછા દશ હજાર વર્ષ અને વધારમાં વધારે તેત્રીસ સાગરાપમ કાળ સુધી ભાગવે છે. નરકમાં સ્ત્રી–પુરુષ હોતા નથી, ખધા નપુંસક જ હોય છે.

જીવતે જીવતા જમશેદપુરની ભક્ષીમાં નાંખે તે જે પીડા થાય તેના કરતાં અનંતગણી પીડા પહેલા નરકમાં છે. પારા જેમ ઢાળાય ત્યારે નાના નાના કણરૂપ થઇ જાય તે પાછો ભેગા થઇ જાય એમ જીવની સ્થિતિ ત્યાં થાય. નરકની ઉખ્ણતાના એક કણ અહીં આવે તા હજારા જોજનના માણસા ગરમીથી મરી જાય—એવી એવી અનંત દુ:ખાની પરાકાષ્ટાનું શું કહેવું ? એક લાખ જોજનની ઊંચાઇવાળા સુમેરુ પર્વતની ખરાખર લાઢાના પીંડ પણ ઓગળી જાય છે; તથા છક્કી અને સાતમી નરકભૂમિમાં ઠંડી પણ એવી પડે છે કે તેટલા માટા લાઢાના ગાળા પણ ગળી જાય છે.

રક્ષ્ટ પ્ર. ઠંડીમાં લાહાના ગાળા કેવી રીતે આગળી જાય ?

ક્રિયા એ કર્મ, ઉપયોગ એ ધર્મ, પરિણામ એ બધ, ભ્રમ એ મિશ્યાત્વ, ભ્રહ્મ તે આત્મા, અને શકા એ જ શલ્ય છે. શાકને સભારવા નહીં, આ ઉત્તમ વસ્તુઓ જ્ઞાનીઓએ મને આપી.

- ઉ. જેવી રીતે લેહિમાં કહેવાય છે કે ઠંડીથી હાથ ડુંઠવાઇ ગયા, હીમથી ઝાડ અથવા અનાજ મળી ગયું વગેરે, એટલે કે લેહિની અંદર એકદમ ઉત્ર ઠંડીના કારણે ચીકણાઇ એહિંગ થવાથી તેના સ્કંધ વીખરાઇ જાય છે. (લેહિના એક અહ્યુ અને બીજા અહ્યુ વચ્ચેની સ્નિગ્ધતા અથવા ચુંબકતા, ઠંડીના કારણે નષ્ટ પામે છે. તેથી તેના અહ્યુઓ વીખરાઇ જાય છે.)
- ૨৬૦ પ્ર. જીવને આટલું બધું દુઃખ પડે તા તે વીતરાગના માર્ગ કેમ સ્વીકારતા નથી ?
  - ઉ. જીવાએ ચારે ગિતના ભીષણ દુ:ખોને સહન કરતાં કરતાં એટલાં બધાં આંસુ પાડચાં છે કે તે આંસુઓને કાઇ દેવ એકત્ર કરે તો અનંત સમુદ્ર ભરાઇ જાય, તેના દુ:ખ જોઇને દુશ્મનની પણ આંખમાંથી આંસુ આવી જાય. જીવ માહનીય કર્મ, રસ−રંગથી એટલા બધા રંગાઇ ગયા છે કે તેને વીતરાગના માર્ગ રચતા જનથી. હવે આવા ભવ ભવના દુ:ખાંથી છૂટવા માટે તું તારા એકત્વ સ્વભાવની ભાવના ભાવ.

૨૭૧ પ્ર. નરકનું દુ:ખ વધારે કે નિગાદનું ?

ઉ. (અનિષ્ટ) સંયોગથી જુએ તો નરકનું દુઃખ વધારે લાગે છે, પણ વિપરાત દૃષ્ટિ અને વિપરીત પરિણુમનની અપેક્ષાએ જુએ તો નિગેદમાં બહુ દુઃખ છે. ત્યાં ત્રાનની પર્યાય અક્ષરને અનં તમે ભાગે રહી ગઇ છે, વસ્તુ ભલે વસ્તુપણે છે પણ પર્યાયમાં અલ્પત્રપણું છે તે અનં તુ દુઃખ છે. કેમ કે નિગેદને એની પર્યાયમાં અલ્પત્રપણું છે તે અનં તુ દુઃખ છે. દુઃખની વ્યાખ્યા એવી નથી કે માથે પ્રહાર પડે છે કે અિંધ બાળે છે માટે વધુ દુઃખી છે, એ તો નિમિત્તના સંયોગની વ્યાખ્યા છે. દુઃખની વ્યાખ્યા તો આનંદ સ્વરૂપ ભગવાન અંદર પર્યાયમાં જેટલા ઊંધા પડે તેટલું દુઃખ છે; આ દુઃખની વ્યાખ્યા છે.

૨૭૨ પ્ર. નરકમાં જીવ ધર્મ સન્મુખ થઇ શકે ખરા ?

જૂવા, આમિષ, મદિરા, દારી, આહેઠક, ચારી, પરનારી; એહિ સપ્તવ્યસન ૬:ખદાર્ક, દુરિતમૂળ દુર્ગતિ કે જાઇ.

- તરકમાં ધર્મ સન્મુખ થવાના ત્રણ નિમિત્ત હોય છે.
  - ૧. પહેલી ત્રણ નરકમાં કાઇ દેવ જઇને પૂર્વના પ્રેમી ભાઇ ખંધને ધર્મ સંભળાવે અને એમ દેવ દ્વારા ધર્મ શ્રવણ પામતા આત્મ-સન્મુખ થાય છે.
  - ર. કાેઇ નારકી જીવને જાતિસ્મરણ થાય અને પૂર્વે સાંભળેલા ગુરુના ઉપદેશ યાદ આવતાં આત્મસન્મુખ થાય છે.
  - 3. કાઇ જીવ નરકની અસહા પીડાથી નરકને, પાપના ફળનું સ્થાન જાણીને, પોતાના સ્વરૂપના ચિંતવનમાં ચઢીને અંદરમાં ઉતરી જાય છે.

આ રીતે પહેલી ત્રણ નરકમાં ધર્મસન્મુખ થવામાં ધર્મશ્રવણ, જાતિસ્મરણ અને વેદના નિમિત્ત થાય છે. ચોથીથી સાતમી નરકમાં દેવનું ગમન હોતું નથી, તેથી ત્યાં જાતિસ્મરણ અને વેદના નિમિત્ત હોઇ શકે. આમ નિમિત્ત પામતાં પરથી ખસીને અંતરમાં વળી જાય અને સગ્યકદર્શન પામે.

સાતમાં નરકમાં જવાવાળા જીવ મિથ્યાદિષ્ટ હોય છે અને ત્યાં ગયા પછી કાઇ કાઇને સમક્તિ થઇ જાય છે. ત્યાં તેને પાણીનું ટીપું, અન્નના દાણા અથવા સૂવા માટે જગ્યા મળતી નથી. જન્મતાંની સાથે તેને શરીરમાં મહારાગ હોય છે. આવા પ્રતિકૂળ સંજોગામાં પણ આત્મા પાતાની શાંતિ અને સમક્તિ પ્રગટ કરી શકે છે.

૨૭૩ પ્ર. મનુષ્યના મુખ્ય ખેં ભેંદ કહ્યા છે તે કયા ?

- ઉ. મનુષ્યના મુખ્ય ખે લેદ, ગર્લજ અને સમૂચ્છિમ. તેમાં ગર્લજમાં ૧૫ કર્મ લૂમિ, ૩૦ અકર્મ લૂમિ અને ૫૬ અંતરદ્વીપવાસી મળી ૧૦૧ લેદ છે. ૧૦૧ જાતના મનુષ્યના અપર્યાપ્તા અને પર્યાપ્તા એવા બુબ્બે લેદ ગુણતાં ૨૦૨ પ્રકાર ગર્લજ મનુષ્ય થયા.
- ૨૭૪ પ્ર. પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા જવ કાને કહે છે ?
  - ઉ. જ્યારે જીવ કે\text{ ક\text{ \text{\text{6}}} \text{ \text{\text{6}}} \text{\text{\text{6}}} \text{\text{\text{call}} \text{\text{\text{\text{6}}}} \text{\text{\text{\text{6}}} \text{\text{\text{\text{6}}} \text{\text{\text{6}}} \text{\text{\text{6}}} \text{\text{\text{6}}} \\ \text{\text{\text{6}}} \\ \text{\text{\text{6}}} \\ \text{\text{\text{6}}} \\ \text{\text{\text{6}}} \\ \text{\text{\text{6}}} \\ \text{\text{6}} \

પુલ્ધે પામે સ્વરગ' જીવ, પાપે નરક નિવાસ; એ તજ જાણે આત્માને, તે પામે શિવવાસ. શક્તિ અંતર્મુદ્દર્તમાં (૪૮ મિનિટની અંદર) થઇ જાય છે તેને પર્યાપ્ત કહે છે;

આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, શ્વાસાચ્છ્વાસ, ભાષા અને મન એ છ પર્યાપ્ત છે, તેમાંથી પહેલી ત્રણ પર્યાપ્તિ બધા છવ ખાંધે છે. બાકીની પર્યાપ્તિમાંથી જે ગતિમાં શરીર બનાવવા માટે જેટલી બાંધવાની હોય તેટલી પૂરેપૂરી ન બધાઇ રહે ત્યાં સુધી અપર્યાપ્તા કહેવાય અને જેટલી બાંધવાની છે એટલી બાંધી લે ત્યારે પર્યાપ્તા કહેવાય.

પણ જ્યાં સુધી શરીર બનવાની શક્તિ પૂર્ણ નથી થઇ શકતી ત્યાં સુધી તેને નિવૃત્યપર્યાપ્ત કહે છે અને જે છ માંથી કાઇ પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કરી શકતા નથી અને તરત જ મરી જાય છે, તેને લબ્ધપર્યાપ્ત કહે છે.

- ૨૭૫ પ્ર. સમૂચ્છિમ મનુષ્ય કાને કહે છે ?
  - ઉ. ૧૦૧ પ્રકારના ગર્ભજ મનુષ્યમાંથી નીકળતા મળમૂત્ર, લીંટ, ખળખા, જિલ્લી, પિત્ત, પરૂ, લોહી, વિર્ય, મુએલા મનુષ્યના કલેવર વગેરે ચૌદ પ્રકારની વસ્તુએામાં જે જીવ ઉપજે છે તેને સમૂચ્છિમ મનુષ્ય કહે છે, તે અપર્યાપ્તા જ મરે છે. સમૂચ્છિમ મનુષ્યના ૧૦૧ લેદ થાય છે.
- ૨૭૬ પ્ર. માેક્ષમાર્ગમાં જરૂરી એવી અનુકૂળતાએ કેટલા પ્રકારે છે, કે જે "સચાગ" કક્ત મનુષ્યભવમાં આપણને મળ્યો છે ?
  - ઉ. (૧) મનુષ્યભવ, (૨) આર્ય ક્ષેત્ર, (૩) ઉત્તમ કુળ (૪) દીર્ધ આયુષ્ય, (૫) પૂર્ણ ઇન્દ્રિયા, (૬) નીરાગી શરીર, (૭) સદ્યુદુ સંગ, (૮) શાસ્ત્રશ્રવણ; વીતરાગવાણીનું શ્રવણ, (૯) શુદ્ધ શ્રદ્ધા, (૧૦) શુદ્ધ ક્રરસના, અશુભના ત્યાગ કરી શુભ વસ્તુ આદરે.
- ર ૭૦૦ પ્ર. નરક, તિય<sup>લ્</sup> ચ, દેવતા અને મનુષ્યમાં કઇ ઇચ્છા સૌથી વધુ તીવ હોય છે ? લ. નરકમાં ભયસંત્રા અધિક, તિર્ય ચમાં આહારસંત્રા અધિક, દેવતામાં
  - રૂ. તરકમાં ભવસ જ્ઞા આવક, હતા ચના આહારસ જ્ઞા આવક, કવલાના પરિગ્રહસ જ્ઞા અધિક અને મનુષ્યમાં મૈયુનસ જ્ઞા અધિક હોય છે.

ધમ<sup>ત</sup>નું મૂળ વૈરાવ્ય છે. ''ત્યાગ વિરાગ ન ચિત્તમાં શાય ન તેને જ્ઞાન."

- ૨૭૮ પ્ર. જીવે ચાર ગતિમાંથી સૌથી વધારે કઇ ગતિમાં ભવ કર્યા છે?
  - ઉ. આત્માના અજ્ઞાનથી ચાર ગતિમાં ભમતા જીવે સૌથી વધુ ભવ તો તિર્યાં ચ ગતિમાં કર્યા છે; તે ઉપરાંત સ્વર્ગ – નરક – મનુષ્યના પણ અનંત અવતાર કર્યા છે; તેમાંય મનુષ્ય કરતાં નરકના અવતાર અસંખ્ય ગણા કર્યા છે, તે નરક કરતાંય સ્વર્ગના અવતાર અસંખ્ય ગણા કર્યા છે. સરેરાશ અસંખ્ય અવતાર સ્વર્ગના કે નરકના કરે ત્યારે મનુષ્યના એક અવતાર મળે.
- ર ૭૯ પ્ર. આખા લાક ત્રિવિધ તાપથી ખળે છે એમ ઘણીવાર કહેવામાં આવે છે તા તે ત્રિવિધ તાપ કાને કહે છે ?
  - જ્યાધિ-મનમાં ચિંતા ફીકર થાય તે, અંદરમાં પુષ્ય-પાપનાં અનેક પ્રકારના ઉત્પન્ન થતા વિકલ્પોને આધિ કહે છે.
    ગ્યાધિ-શરીર સંખંધી રાગ, શરીરમાં રાગ થવાથી તે તરફ લક્ષ થનારા ભાવને વ્યાધિ કહે છે.
    ઉપાધિ-ખહારથી વ્યાપાર વગેરેની પ્રવૃત્તિ. સ્ત્રી, પુત્ર, મકાન, લક્ષ્મી વિગેરે ખાલ પદાર્થના લક્ષે થવાવાળા ભાવને ઉપાધિ કહે છે.
    એ ત્રિવિધ તાપ છે. અથવા જન્મ, જરા, મરણ એ પણ ત્રિવિધ તાપ કહેવાય છે.
- ્ર૮૦ પ્ર. સંસારમાં જ્યારે હજાર પ્રકારની પ્રતિકૂળતા એકી સાથે આવી પડે, કચાંય માર્ગ ન સૂઝે, ત્યારે શું ઉપાય છે ?
  - ઉ. ત્યારે એક જ ઉપાય છે— ધૈય પૂર્વ ક જ્ઞાનભાવના, આત્મભાવના, આત્મિવિચારમાં મન પરાવવું. જ્ઞાનભાવના, આત્મભાવના, આત્મ વિચાર ક્ષણમાત્રમાં બધા પ્રકારની ઉદાસીનતાને નષ્ટ કરી હિતના માર્ગ સુઝાડે છે, શાંતિ આપે છે, કાઇ અલૌકિક ધૈય અને અચિંત્ય શક્તિ આપે છે, માટામાં માટા સંકટમાંથી ખચવાના માર્ગ ફક્ત એક આ જ છે. (આ વાત અનુભવસિદ્ધ છે. જે તેના થાડા વખત પ્રયત્ન, અખતરા અને અનુભવ કરશે તેને સહજમાં સમજ્યા વગર રહેશે નહિ. આ વાત અત્યંત સત્ય છે,

દીર્ઘ દાર ખે ખે ચતા, ભમે દંડ ખહુવાર, રાગદ્ધ અજ્ઞાનથી, જીવ ભમે સંસાર. જરૂરથી શ્રહ્ધા રાખવા જેવી છે.) મનની સ્થિરતાના એકમાત્ર ઉપાય આત્માનું જ્ઞાન, શ્રહ્ધા અને ધ્યાન જ છે, આત્માની રમણતા જ છે.

જેનું નિવારણ ન થઇ શકે, તથા પૂર્વ ભવમાં સંચિત એવા કર્મ રૂપી કારણથી જો કાઇ, પોતાની સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્ર આદિનું મૃત્યુ થાય ત્યારે વિનાપ્રયોજન અત્યાંત શાક કરે, તે મૂર્ખ મનુષ્યને તે પ્રમાણુના વ્યર્થ શાક કરવાથી કાંઇ પણ મળતું નથી, અને તે મૂઢ મનુષ્યનાં ધર્મ, અર્થ, કામ આદિના પણ નાશ થાય છે તેથી વિદ્વાનાએ તે પ્રકારના શાક કદાપિ નહીં કરવા જોઇએ.

- ૨૮૧ પ્ર. શારીરિક, માનસિક અનંત પ્રકારનાં દુઃખાએ આકુલવ્યાકુલ જીવાને તે દુઃખાથી છૂટવાની ખહુ પ્રકારે ઇચ્છા છતાં તેમાંથી તે મુક્ત થઇ શકતા નથી તેનું શું કારણ ?
  - ઉ. "ધર્મથી દુઃખ મટે" એમ ઘણાખરા વિચારવાતાની માન્યતા થઇ. પણ ધર્મનું સ્વરૂપ સમજવામાં એક્પીજામાં ઘણા તકાવત પડચો. ઘણા તા પાતાના મૂળ વિષય ચૂકી ગયા, અને ઘણા તા તે વિષયમાં મતિ થાકવાથી અનેક પ્રકારે નાસ્તિકાદિ પરિણામાને પામ્યા.

સર્વ જીવને હિતકારી, સર્વ દુ:ખના ક્ષયના એક આત્યંતિક ઉપાય, પરમ સદુપાયરૂપ વીતરાગદર્શન છે. તેની પ્રતીતિથી, તેના અનુકરણુથી, તેની આગ્રાના પરમ અવલ બન વડે જીવ ભવસાગર તરી જાય છે. "સમવાયાંગ સત્ર"માં કહ્યું છે કે :

આત્મા શું ? કર્મ શું ? તેના કર્તા કાર્ણ ? તેનું ઉપાદાન કાર્ણ ? નિર્મિત્ત કાર્ણ ? તેની સ્થિતિ કેટલી ? કર્તાશા વડે ? શું પરિણામમાં તે બાંધી શકે ? એ આદિ ભાવાનું સ્વરૂપ જેવું નિર્શ્વ સહ્હાંતમાં સ્પષ્ટ, સક્ષ્મ અને સંકલનપૂર્વક છે તેવું કાેઇ પણ દર્શનમાં નથી.

- ૨૮૨ પ્ર. આવું મેાંઘું મનુષ્યપાશું પામીને શું કરવું ?
  - ઉ. ખીજાં હજાર કામ પડતાં મૂકીને આત્માને એાળખવા.
- ર૮૩ પ્ર. આત્મહિત માટે સમય નથી મળતા એમ કહે તા ?

"આર ભેલાં અધૂરા રહેશે; કઇક જગતમાં કામ, તુરત એાચિંતું તેકુ આવે, તજીને જવુ તમામ."

- ઉ. તો તેને આત્માનો રસ નથી, આત્મા વહાલો નથી. તેને આત્માના હિતની દરકાર નથી. He who gives HIM second place gives HIM none. જે જીવ ખાવા, પીવા, કમાવા આદિ અનેક કાર્યોમાં પુરુષાર્થ કરે છે અને ધર્મની વાતમાં ભાવિ, હોનહાર, નસીખ ખતાવી સ્વભાવ સન્મુખ થવાના પુરુષાર્થ કરતો નથી, તે તો સ્વચ્છં દી છે.
- ર૮૪ પ્ર. જન્માંતર માટે અથવા માેક્ષ માટે જ્યારે જીવ ગતિ કરે છે ત્યારે, અર્થાત અંતરાલગતિના સમયે, સ્થૂલ શરીર ન હોવાથી જીવ કેવી રીતે પ્રયત્ન કરે છે ?
  - ®. અંતરાલગિત ખે પ્રકારની છે: ઋજુ અને લક્ક. ઋજુગિતથી સ્થાનાંતરે જતા જીવને નવા પ્રયત્ન કરવા પડતા નથી, કેમ કે જ્યારે તે પૂર્વ શરીર છાડે છે ત્યારે તેને પૂર્વ શરીરજન્ય વેગ મળે છે; તેનાથી તે ખીજા પ્રયત્ન સિવાય જ ધનુષ્યથી છૂટેલા બાણની માફક સીધા જ નવા સ્થાન ઉપર પહોંચી જાય છે. ખીજી ગિત લક-લાંકા હોય છે. આ ગિતથી જનાર જીવને નવા પ્રયત્ન કરવા પડે છે, કેમંક પૂર્વ શરીરજન્ય પ્રયત્ન જીવને જ્યાંથી વળવું પડે છે ત્યાં સુધી જ કામ કરે છે; વળવાનું સ્થાન આવતાં જ પૂર્વ દેહજિન્ત પ્રયત્ન મંદ પડે છે. માટે ત્યાંથી સુક્ષ્મશરીર કે જે જીવની સાથે એ સમયે પણ હોય છે, તેનાથી પ્રયત્ન થાય છે. એ સુક્ષ્મ શરીરજન્ય પ્રયત્ન જ 'કાર્મ ણયોગ' કહેવાય છે. એ અાશયથી સુત્રમાં કહ્યું છે કે વિશ્વહગિતમાં કાર્મ ણયોગ જ છે.
- **૨૮૫ પ્ર. ગ**તિશીલ પદાર્થ ગતિ કરે છે તે ક્યા નિયમથી <sup>8</sup>
  - ઉ. ગતિશીલ પદાર્થ ખે જ પ્રકારના છે: જીવ અને પુદ્દગલ. એ બ નેમાં ગતિકિયાની શક્તિ છે. જીવ સ્વભાવથી ઊધ્વ ગતિ કરે છે અને પુદ્દગલ અધાગતિ કરે છે. વ્યશુદ્ધ આત્મા કર્મમળના દબાણથીનીચી, તિચ્છી વિગેરે, ગમે તે દિશામાં ગતિ કરે છે. નિમિત્ત મળતાં ગતિ કરવા લાગે છે. તેઓ બાહ્ય ઉપાધિથી ભલે વાંકી ગતિ કરે,

જેમ દષ્ટિ પ્રાણીની તિમિર હર, તેા કાર્ય છે નહીં દીપથી, ત્યમ જીવ સ્વયં સુખ પરિણમે, વિષયા કરે છે શું તહીં ? પરંતુ એઓની સ્વાલાવિક ગતિ તો સીધી જ છે. સીધી ગતિને અર્થ એ છે, કે પહેલાં જે આકાશક્ષેત્રમાં છવ અથવા પરમાણ સ્થિત હોય ત્યાંથી ગતિ કરતાં કરતાં તે એ જ આકાશક્ષેત્રની સરળ રેખામાં ઊંચે, નીચે અથવા તીરછા ચાલ્યા જાય છે. આ સ્વાલાવિક ગતિને લઇને સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે ગતિ અનુશ્રેણી હોય છે. કાઇ પ્રતિઘાતકારક કારણ હોય ત્યારે છવ અથવા પુદ્દગલ, શ્રેણી—સરળ રેખા—ને છોડીને વક રેખાએ પણ ગમન કરે છે.

- ર૮૬ પ્ર. ગતિક્રિયાના કેટલા પ્રકાર છે અને કયા કયા ? ઝવ કઇ કઇ ગતિ ક્રિયાના અધિકારી છે ?
  - છું. પૂર્વ શરીર છાડી ખીજે સ્થાને જતા છવા ખે પ્રકારના છે: (૧) સ્થુલ અને સુક્ષ્મ શરીરને સદાને માટે છાડી સ્થાનાંતર કરનારા જીવા. તેઓ 'મુચ્યમાન'-માક્ષે જતા કહેવાય છે: અને (ર) જેઓ પૂર્વ સ્થુલ શરીરને છોડી નવા સ્થૂલ શરીરને પ્રાપ્ત થાય છે તે ્રુવા. તેઓ અંતરાલગતિના સમયે સુક્રમ શરીરથી અવશ્ય વીંટાયેલા હોય છે. એવા છવા સંસારી કહેવાય છે. મુચ્યમાન છવ માક્ષના નિયત સ્થાન ઉપર ઋજુગતિથી જ જાય છે. વક્ર ગતિથી નહિ: કુમકે તે પૂર્વસ્થાનની સરળરેખાવાળા માક્ષપ્રસ્થાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે. જરા પણ આઘા પાછા નહિ, પરંતુ સંસારી જીવના ઉત્પત્તિ સ્થાન માટે કાઇ નિયમ નથી. પુનજેન્મના નવીન સ્થાનના આધાર પૂર્વ કરેલાં કર્મ ઉપર છે. એથી સંસારી જીવ ઋજૂ અને વક બન્ને ગતિના અધિકારી છે. સારાંશ એ છે કે, મુક્તિસ્થાનમાં જતા આત્માની જ માત્ર એક સરળ ગતિ હોય છે: અને પ્રવર્જન્મને માટે ્રસ્થાનાંતર કરતા જીવાની સરળ તથા વક્ર બન્ને ગતિએ હોય છે. ઋજુગતિનું બીજું નામ 'ઇષુગતિ' પણ છે. વક્રગતિનાં 'પાણિમક્તા'. 'લાંગલિકા' અને 'ગામત્રિકા' એવાં ત્રણ નામ છે. જેમાં એક વાર સરળરેખાના ભંગ થાય તે 'પાણિમુક્તા', જેમાં ખે વાર થાય તે

વ્યવહારનય અજ્ઞાનીને સમજાવવા માટે છે, પરંતુ શુદ્ધ નિશ્ચયનય કર્માના ક્ષય કરવા માટે છે. 'લાંગલિકા' અને જેમાં ત્રણ વાર થાય તે 'ગામૂત્રિકા'. છવની કાઇપણ એવી વક્રગતિ નથી હોતી કે જેમાં ત્રણથી અધિક વાંક લેવા પડે.

- ૨૮૭ પ્ર. અંતરાલગતિનું જઘન્ય અથવા ઉત્કૃષ્ટ કાલમાન કેટલું છે? તે કાલમાન કયા નિયમ ઉપર અવલ બિત છે?
  - ઉ. અંતરાલગતિનું કાલમાન જઘન્ય એક સમયનું અને ઉત્કૃષ્ટ ચાર સમયનું છે. જ્યારે ઋજુગતિ હોય ત્યારે એક જ સમય અને જ્યારે વક્રગતિ હોય ત્યારે ખે, ત્રણ અથવા ચાર સમય સમજવા. સમયની સંખ્યાની વૃદ્ધિના આધાર વાંકની સંખ્યાની વૃદ્ધિ ઉપર અવલં ખિત છે. જે વક્રગતિમાં એક વાંક હોય એનું કાલમાન ખે સમયનું; જેમાં ખે હોય તેનું કાલમાન ત્રણ સમયનું અને જેમાં ત્રણ હોય તેનું કાલમાન ચાર સમયનું સમજવું.

ઋજુગતિથી જન્માન્તર કરતા છવને પૂર્વ શરીર ત્યાગતી વેળાએ જ નવીન આયુષ્ય, અને ગતિકર્મના ઉદય થઇ જાય છે; અને વક્રગતિવાળા છવને પ્રથમ વક્રસ્થાને નવીન આયુ; ગતિ અને આનુપૂર્વી નામકર્મના યથાસ ભવ ઉદય થઇ જાય છે; કારણ કે, પ્રથમ વક્રસ્થાન સુધી જ પૂર્વ ભવીય આયુ વગેરેના ઉદય રહે છે.

- ૨૮૮ પ્ર. મૃત્યુ થતાં જીવ દેહ ત્યાગી કેવી રીતે ગમન કરે?
  - ઉ. પદાર્થ માત્રનું ગમન સમશ્રેણીએ થાય છે. વિષમશ્રેણીએ થતું નથી. કારણ કે આકાશના પ્રદેશની સમશ્રેણી છે; આત્માના ઉધ્વે સ્વભાવ છે તે મમાણે પ્રથમ ઊંચો જાય અને વખતે સિદ્ધશિલાએ ભટકાય; પણ કર્મ રૂપી બાજે હોવાથી નીચે આવે. જેમ ડૂપેલા માણસ ઉછાળાથી એક વખત આવે છે તેમ.
- ૨૮૯ પ્ર. જીવ એક દેહમાંથી બીજા દેહમાં શાથી કરીને જાય છે?
  - પૂર્વે બાંધેલું આયુષ્ય ક્ષીણ થવાથી છવ ગતિનામકર્મને લીધે
     આયુષ્ય અને લેશ્યાના વશથી બીજા દેહમાં જાય છે.
- ૨૯૦ પ્ર. માેક્ષે જતા સિદ્ધ કેવળી અથવા અરિહ તના છવા કમ મળ વિગેરેથી સંપૂર્ણ પહેં મુક્ત હાેઇ કેવી રીતે સિદ્ધક્ષેત્ર સુધી ગતિ કરે ?
  - ઉ. "પૂર્વ પ્રયોગ" એટલે પૂર્વ બહ્ન કર્મ છૂટી ગયા પધ્ તેનાયી મળતા

પાપતત્ત્વકા પાપ તા, જાનત જગ સભ કાય, પુષ્યતત્ત્વ ભી પાપ હૈ, કહત અનુભવી સુધ કાય. વેગયી. પૂર્વ પ્રયોગનાં ચાર દર્શાતા શાસ્ત્રમાં અપાયાં છે. ૧. કું ભાર ચક્ર ર. બંધ છેદ ૩. સ્વાભાવિક ગતિ પરિણામ અને ૪. અસંગતા. કું ભારના ચાકડા જેમ એક વખત જેરથી ફેરવ્યા પછી પૂર્વે મળેલા વેગને પરિણામે ક્યાં કરે છે. ર. કાશમાં રહેલું એર કબીજ સુકાય ત્યારે કાશ કાટવાથી તે કક્ષમાંથી નીકળી ઊંચે જાય છે. ૪. આસિની જ્વાળા જેમ સ્વાભાવિક રીતે ઊંચે જાય છે. ૪. માટીથી લેપાયેલી તું ખડી પાણીમાં ડૂબી જાય છે પણ પલડ્યા પછી માટી પલળીને નીકળી જાય છે, ત્યારે તું ખડી ઉપર આવીને તરવા લાગે છે, તેમ આત્માની ઉધ્વંગતિ થાય છે. તેમજ આત્મા સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં સ્થિર થયા પછી તેના નીચે આવવાના સ્વભાવ જ નથી, તેથી નીચે નહીં આવતાં સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં સ્થિર રહે છે.

#### રહ૧ પ્ર. જીવને નીકળવાના કેટલા દ્વાર છે?

9. સ્થાનાંગ સત્રના પાંચમા સ્થાનમાં પાંચ દ્વાર કહ્યાં છે. ૧. પગથી ૨. જંઘાથી ૩. હૃદયથી ૪. મસ્તકથી ૫. સર્વ અંગાથી પગથી જીવ નીકળે તા નરકગામી હાય છે. જંઘાથી (સાથળમાંથી) નીકળે તા તિય'ંચ. હૃદયથી નીકળે તા મનુષ્ય, મસ્તકથી નીકળે તા દેવ અને સર્વ અંગાથી નીકળે તા સિદ્ધગામી હોય છે.

## રહર પ્ર. ચ્યવન અને ઉદ્વર્તન એટલે શું ?

ઉ. નારકીમાંથી તથા ભવનપતિ, વાલુવ્ય તર દેવામાંથી નીકળી મનુષ્ય અને તિર્ય ચ ગતિમાં જાય તેને ઉવટના (ઉદ્દવર્તન) કહે છે. જ્યાતિથી અને વૈમાનિક દેવામાંથી નીકળી મનુષ્ય અને તિર્ય ચ ગતિમાં જાય તેને ચ્યવન કહે છે.



જે કાઇ વ્યવહારનય અને નિશ્ચયનય અ'નેન યથાથ' જાણીને મધ્યસ્થ થઇ જાય છે, તે જ શિષ્ય જિન વાણીના ઉપદેશનું ફળ પામે છે.

#### છ કાય

રહુ પ્ર. પ્રાણીએ કેટલા પ્રકારનાં છે ?

ઉ. પ્રાણીઓ બે પ્રકારનાં છે. એક ત્રસ એટલે પાતે ભયાદિનું કારણ દેખા નાસી જતાં, હાલતાં ચાલતાં એ આદિ શક્તિવાળાં. બીજાં સ્થાવર: જે સ્થળે દેહ ધારણ કર્યો છે, તે જ સ્થળે સ્થિતિમાન, અથવા ભયાદિ કારણ નાસી જવા વગેરેની સમજણશક્તિ જેમાં નથી તે.

ત્રસ અને સ્થાવરમાં, ચાલી શકે અને ન ચાલી શકે એ અપેક્ષાથી અંતર ખતાવવું કીક નથી, કારણ કે એમ માનવાથી ગમન વિનાના અયાગી કેવળીમાં સ્થાવરનું લક્ષણ અને ગમન સહિત પવન વગેરે એકન્દ્રિય જીવામાં ત્રસનું લક્ષણ મળવાથી અતિવ્યાપિત દેષ આવે છે ખરેખર આ બેમાં જે અંતર છે તે એ કે ત્રસાને ત્રસ નામ કર્મના ઉદય હોય છે અને સ્થાવરાને સ્થાવર નામકર્મના ઉદય હોય છે.

- રહ્ય પ્ર. પાંચ ઇન્દ્રિયોનાં નામ આપો.
  - ઉ. સ્પર્શન, રસના, ઘાણ, ચક્ષુ, શ્રાત્ર.
- રહપ પ્ર. કેટલી ઇન્દ્રિયવાળા સ્થાવર જીવા કહેવાય ?
  - ઉ. ઍકેન્દ્રિય પ્રાણીઓ સ્થાવર કહેવાય. ઍકેન્દ્રિય પ્રાણીના પાંચ લેદ છે. પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિ. તે જીવાને માહતું પ્રખળપહું છે અને સ્પર્શ ઇન્દ્રિયના વિષયતું તેને જ્ઞાન છે. ઍ પાંચે પ્રકારના જીવનસમૂહ મનપરિણામથી રહિત છે.
- ૨૯૬ પ્ર. કેટલી ઇન્દ્રિયવાળા ત્રસ છવા કહેવાય ?

- ઉ. બે ઇન્દ્રિયવાળા પ્રાણીથી માંડીને પાંચ ઇન્દ્રિયવાળાં પ્રાણી સુધીનાં ત્રસ કહેવાય. અલ્પ યાગવાળા અગ્નિ અને વાયુકાય, તે ત્રસ (પણ કહેવાય) છે.
- थ८७ प्र. ओईन्द्रिय छवाने उर्ध संज्ञा है।य छे ?
  - ઉ. ઍકેન્ડ્રિય જીવને અનુકૂળ સ્પર્શાદિની પ્રિયતા અવ્યક્તપણે છે, તે "મૈયુનસંત્રા" છે. ઍકેન્ડ્રિય જીવને દેહ અને દેહના નિર્વાહાદિ સાધનમાં અવ્યક્ત મૂર્જારૂપ "પરિગ્રહ–સંત્રા" છે. વનસ્પતિ ઍકેન્ડ્રિય જીવમાં આ સંત્રા કંઈક વિશેષ વ્યક્ત છે.
- ર૯૮ પ્ર. કયા જવા એકન્દ્રિય જવ કહેવાય ?
  - ઉ. ઈંડામાં જેમ પક્ષીતા ગર્ભ વધે છે, જેમ મનુષ્યર્ગર્ભમાં મુર્જાગત અવસ્થા છતાં જીવત્વ છે, તેમ ''એકેન્દ્રિય જીવે!' જાણવા.
- રહહ પ્ર. કયા જીવાને ખે ઇન્દ્રિય જીવા કહેવા ?
  - ઉ. શંબુક, શંખ, છીપ, કૃમિ એ આદિ જે છવા રસ અને સ્પર્શન બહ્યું છે, તે "બે ઇન્દ્રિય" છવા જાણવા.
- ૩૦૦ પ્ર. કયા છવાને ત્રણ ઇન્દ્રિય છવા ભણવા ?
  - ઉ. જૂ, માંકડ, કીડી, વીં છી આદિ અનેક પ્રકારના બીજા પણ કીડાએ। રસ, સ્પર્શ અને ગંધને જાણે છે, તે "ત્રણ ઇન્દ્રિય છવા" જાણવા.
- ૩૦૧ પ્ર. ચાર ઇન્દ્રિય છવા કાને કહેવા ?
  - ઉ. ડાંસ, મચ્છર, માખી, ભમરી, ભમરા, પત ગ આદિ રૂપ, રસ, ગ'ધઅને સ્પર્શને જાણે છે તે "ચાર ઇન્ડિય જીવા" જાણવા.
- ૩૦૨ પ્ર. પંચ ઇન્દ્રિય છવા કાને જાણવા ?
  - ઉ. દેવ, મનુષ્ય, નારક, તિર્ય ચ,જળચર, સ્થલચર અને ખેચર તે વર્ષુ, રસ, સ્પર્શ, ગંધ અને શબ્દને જાણે છે; તે બળવાન, "પાંચ ઇન્દ્રિયવાળા જીવા" છે.
- ૩૦૩ પ્ર. દેવ, મનુષ્ય અને નારકીના કેટલા પ્રકાર છે ?
  - ઉ. દેવતાના ચાર નિકાય છે. મનુષ્ય કર્મ અને અકર્મ ભૂમિનાં એમ બે પ્રકારનાં છે. તિર્ય ચના ઘણા પ્રકાર છે; તથા નારકી તેની પૃથ્વીએાની જેટલી જાતિ છે તેટલી જાતિના છે.

જ્ઞાન તા જ્ઞાનમાં જ છે, અન્ય કાઈ સ્થળે નથી, અર્થાત્ જ્ઞાની દ્વારા જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. ૩૦૪ પ્ર. દેવા શરીરથી વિષયસુખ ભાગવવાવાળા હાય છે ?

ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષ્ક અને પહેલા તથા ખીજા સ્વર્ગના વૈમાનિક આટલા દેવા મનુષ્યની માધક કામસુખના અનુભવ કરીને પ્રસન્નતા મેળવે છે. પહેલા સૌધર્મ સ્વર્ગના ઈંદ્રનું આયુષ્ય બે સાગરાપમનું હોય છે, પણ ઇતાણીનું આયુષ્ય તા એાછું હોય છે, તેથી તે નવી નવી જન્મે છે. ઈંદ્રના બે સાગરના આયુષ્યમાં તા કરાેડ–લાખ ઈંદ્રાહ્યુીએ। થઇ જાય છે. ખીજા દેવલાેકથી ઉપ**ર**ના દેવલાકમાં દેવીએા ઉત્પન્ન થતી નથી. પહેલા દેવલાકની''અપરિંપ્રહિતા'' દેવીઓમાંથી એક પલ્યોપમના આયુષ્યવાળી દેવીએ જ પહેલા દેવલાકના ઉપલાગમાં આવે છે. એક પલ્યાપમથી વધારે અને ૧૦ પ્રુંથાપુમના આયુષ્યવાળી દેવીએો ત્રીજા દેવલાકના દેવાને ભાેગ-ચાેગ્ય હાેય છે. ૧૦થી વધુ અને ૨૦ પત્યાેપમના આયુષ્યવાળી દેવીએ પાંચમા દેવલાકના દેવાને ભાગયાગ્ય હાય છે. આમ વધતા આયુષ્યવાળી દેવીએ। ઉપરના સાતમા, નવમા અને અગિયારમા દેવલાકના દેવાને ભાગ યાગ્ય હાય છે. તેવા રીતે ખીજા દેવલાકની વધતા આયુષ્યવાળી ''અપરિત્રહિતા'' દેવીએા અનુક્રમે બીજા, ચાેથા, છઠ્ઠા, આઠમા, દશમા અને ભારમા દેવલાેકે વસતા દેવાેને <u> ઉપલોગમાં આવે છે.</u> ત્રીજા સ્ત્રર્ગથી માંડીને ઉપરના વૈમાનિક દેવા મનુષ્યની સમાન સર્વાંગાના શરીરસ્પર્શ દારા કામસુખ ભાગવતા નશા. કિન્ત બીજીબીજી રીતે તેઓ વૈષ્યિક સુખના અનુભવ કરે છે. જેમ કે, ત્રીજા અને ચાથા સ્વર્ગના દેવા તા દેવીઓના માત્ર સ્પર્શાંથી કામતૃષ્ણાની શાંતિ કરી લે છે અને સુખના અનુભવ કરે છે. પાંચમા અને છઠ્ઠા સ્વર્ગના દેવાે દેવીઓના આંગાપાંગ અને સસજ્જિત રૂપને જોઇને જ વિષયજન્ય સુખસંતાષ મેળવી લે છે: સાતમા અને આઠમા સ્વર્ગના દેવોની કામવાસના દેવીઓના માત્ર વિવિધ વિષયજનક શબ્દ સાંભળવાથી શાંત થઇ જાય છે. અહીં સુધી પહેલા મીજા દેવલાકની "અપરિશ્રહિતા" દેવીઓને દેવતા તેડાવે છે. નવમા, દશમા, અગિયારમા અને ખારમા દેવલાકના

રજકણ તારા રખડશે જેમ રખડતી રેત, પછી નર તન પામીશ કેમ ચેત ચેત નર ચેત. દેવસ્થાનંક રહી ભાગની ઇચ્છા કરે છે તે વખતે પહેલા, બીજા દેવલાકમાં રહેલા તેમને ભાગયાગ્ય દેવાનું મન તેમના તરફ આકર્ષાય છે. દેત્ર અવધિન્નાનથી તેના વિકારી મનનું અવલાકન કરીને જ તૃપત થઇ જાય છે. ટૂંકમાં, નવમાથી ખારમા સુધીના ચાર સ્વર્ગોના દેવાની વૈષયિક તૃપ્તિ કક્ત દેવાઓના ચિંતન માત્રથી જ થઇ જાય છે. સારાંશ એ છે કે બીજા સ્વર્ગ સુધી જ દેવીઓની ઉત્પત્તિ છે, એની ઉપર નથી. દેવાઓ (પહેલા અથવા બીજા સ્વર્ગમાંથી) આઠમા સ્વર્ગ સુધી જઇ શકે છે, આગળ નહિ. નવમાથી ખારમા સ્વર્ગના દેવાની કામસુખ તૃપ્તિ કક્ત દેવીઓના ચિંતન માત્રથી જ થઇ જાય છે. ખારમા સ્વર્ગથી ઉપરના દેવા શાંત અને કામલાલસારહિત હોય છે; એથી એમને દેવીઓના સ્પર્શ, રૂપ, શબ્દ અથવા ચિંતન દ્વારા કામસુખ ભાગવવાની અપેક્ષા રહેતી નથી; અને તેમ છતાંય તે અન્ય દેવાથી અધિક સંત્રષ્ટ અને અધિક સુખી હોય છે.

૩૦૫ પ્ર. દેવાના શરીરનું પ્રમાણ કેટલું હોય છે ?

ઉ. એ અનુક્રમે પહેલા-બીજા સ્વર્ગમાં સાત હાથનું; ત્રીજા-ચાથા સ્વર્ગમાં છ હાથનું; પાંચમા-છઠ્ઠા સ્વર્ગમાં પાંચ હાથનું; સાતમા- આઠમા સ્વર્ગમાં ચાર હાથનું; નવમાથી બારમા સ્વર્ગ સુધીમાં ત્રણ હાથનું; નવ પ્રવેયકમાં બે હાથનું અને અનુત્તર વિમાનમાં એક હાથનું હોય છે.

૩૦૬ પ્ર. દેવનું શરીર કેવું હોય છે ?

ઉ. દેવનું શરીર મનુષ્યના જેવા આકારવાળું સાત કુધાતુ (પરુ, લેહી, વીર્ય, મળ, ચરબી, માંસ અને હાડકાં વગેરે) થી રહિત સુંદર શરીર હોય છે. તેઓ અિણમા, મહિમા, લિઘમા, ગરિમા, પ્રાપ્તિ, પ્રાકામ્ય, ઇશિતવ અને વિશત્વ-એ આઠ સિદ્ધિ (ઐશ્વર્ય) વાળા હોય છે.

૩૦૭ પ્ર. દેવાનું આયુષ્ય કેટલું હાેય છે ?

સુખની સહેલી તાે માત્ર એક ઉદાસીનતા (સમરસ ભાવ) જ છે. ઊ. ભવનપતિ દેવાનું જઘન્ય આયુષ્ય ૧૦,૦૦૦ વર્ષનું અને ઉત્કૃષ્ટ ખે પત્યાપમમાં થાડું કુ આછું છે. વૈમાનિક દેવાનું ઉપર ચઢતા દેવલાકના દેવાનું અનુક્રમે જઘન્ય ૧ પલ્યાપમથી માંડી ૨૧ સાગરાપમ સુધી અને ઉત્કૃષ્ટ ર સાગરાપમથી માંડી રર સાગરાપમનું આયુષ્ય હોય છે. દેવીઓનું આયુષ્ય દેવા કરતાં અધિક હાય છે. પણ ઈંદ્રાણીનું આયુષ્ય ઈંદ્ર કરતાં ઘણું અલ્પ હોય છે. નવ ત્રૈવેયકમાં ઉપર ચઢતાં અનુક્રમે જઘન્ય ૨૨ સાગરાેપમથી ૩૦ સાગરાપમ અને ઉત્કુષ્ટ ૨૩ સાગરાપમથી ૩૧ સાગરાપમનું આયુષ્ય હોય છે. અનત્તર વિમાનના પહેલા ચાર વિમાનાના દેવાનું જઘન્ય ૩૧ સાગરાપમ અને ઉત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગરાપમનું આયુષ્ય છે અને છેલ્લા સર્વાર્થસિંહિ વિમાનના દેવાનું જધન્યોત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગરાપમ**નું** આયુષ્ય છે. પાંચે અનુત્તર વિમાનના દેવા નિયમથી સમ્યક્દષ્ટિ હોય છે. ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવાે સંખ્યાત ભવ કરીને અને સર્વાર્થ સિહિના દેવા એક જ લવ કરી માક્ષ પામે છે. અહીંના દેવા બીજા અધા દેવા કરતાં અધિક સુખી છે. નવ ત્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તર વિમાનમાં સઘળા દેવા સમાન સિદ્ધિવાળા છે, નાના માટા કાઇ નથા તેથી તેએ "અફમેન્દ્ર" કહેવાય છે.

૩૦૮ પ્ર. દેવાને ઉચ્છ્વાસ હાય છે?

ઉ. હા; જેમ જેમ દેવાની સ્થિતિ વધતી જાય છે, તેમ તેમ ઉચ્છ્વાસનું કાલમાન પણ વધતું જાય છે. પહેલે દેવલોક જઘન્ય પ્રત્યેક મુદ્દર્તે અને ઉત્કૃષ્ટ બે પક્ષે (પખવાડિયે) અને એક પલ્યોપમના આયુષ્ય-વાળા દેવાના ઉચ્છ્વાસ એક દિવસમાં એક જ હોય છે, સાગરાપમના આયુષ્યવાળા દેવામાં જેટલા સાગરાપમનું આયુષ્ય હોય તેના એક એક ઉચ્છ્વાસ તેટતેટલા પખવાડિયે થાય છે એમ ઉપરના દેવલાકમાં સમય વધતા જતાં. આરમા દેવલાક જઘન્ય એકવીસ પક્ષે અને હત્કૃષ્ટ બાવીસ પક્ષે અને સર્વાર્થ સિદ્ધ દેવલાકમાં જઘન્ય અને

વીતરાગ માર્ગ તે છે કે જેમાં આદિ, મધ્ય અને આંતમાં એક આત્માના જ લક્ષ છે અને લાેક-અલાેકના ઇશ્વર એવાે શુદ્ધ આત્મા જ ગાયા છે. ઉત્કૃષ્ટ તેત્રીસ પક્ષે; એમ તેત્રીસ પખવાડિયે શ્વાસ ઊંચો લે અને તેત્રીસ પખવાડિયે શ્વાસ નીચા મૂકે.

- ૩૦૯ પ્ર. દેવા આહાર લે છે ?
  - ઉ. દશ હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળા દેવા એક એક દિવસ વચમાં છાડીને આહાર લે છે. પત્યોપમના આયુષ્યવાળા દેવા દિનપૃથફત્વની (બેથી નવ દિવસ) પછી આહાર લે છે. સાગરાપમના આયુષ્યવાળા દેવા જેનું આયુષ્ય જેટલા સાગરાપમનું હોય તેટલા હજાર વર્ષ પછી આહાર લે છે.
- ૩૧૦ પ્ર. દેવા કઇ ભાષામાં બાલે ?
  - ઉ. દેવા અર્ધમાગ્ધી ભાષામાં બાલે અને ત્યાં બાલાતી ભાષાઓમાં પણ તે જ ભાષા વિશિષ્ટરૂપ છે. (આ કથનના કાઇ મજબૂત આધાર નથી.)
- ૩૧૧ પ્ર. દેવાને વેદના થાય છે ?
  - ઉ. સામાન્ય રીતે દેવાને સાતા–સુખ વેદના જ હોય છે; કચારેક અસાતા–દુ:ખ વેદના થઇ જય તા તે અંતર્મુદ્દર્તથી વધારે સમય સુધી રહેતી નથી. સાતા વેદના પણ લાગલગાટ છ મહિના સુધી એકસરખી રહીને પછી બદલાઇ જય છે.
- ૩૧૨ પ્ર. કેવી યાગ્યતાથી કયા જીવા કયા દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થાય ?
  - ૭. અન્ય-જૈનેતરલિંગિક મિશ્યાત્વી ભારમા સ્વર્ગ સુધી જ ઉત્પન્ન થઇ શંક છે; સ્વ-જૈનલિંગિક મિશ્યાત્વી પ્રૈવેયક સુધી જઇ શંકે છે, અને સમ્યગ્દિષ્ટિ પહેલા સ્વર્ગથી સર્વાર્થસિદ્ધ પર્ય ત પણ જઇ શંકે છે. પરંતુ ચતુર્દ શપૂર્વધારી સંયત પાંચમા સ્વર્ગથી નીચે ઉત્પન્ન જ થતા નથી.
- ૩૧૩ પ્ર. દેવલાકમાંથી જે છવ મનુષ્યમાં આવે તેને લાેભ વધારે હાેય એમ કહ્યું છે તે સાચું છે ?
  - ઉ. દેવલાકમાંથા જે મનુષ્યમાં અવે તેને લાભ વધારે હાય એ આ આદિ કહ્યું છે તે સામાન્યપણે છે, એકાંત નથી.
- ૩૧૪ પ્ર. છ કાયનાં નામ આપેા.

કોના છારુ-છાકરા, કોના મા-ખાપ, અ'તે જાલું એકલું, સાથ પુષ્ય ને પાપ.

- ૭. પૃથ્વીકાય એટલે પૃથ્વીના જવા, અપકાય એટલે પાણીના જવા, તેઉકાય એટલે અમિના જવા, વાયુકાય એટલે હવાના જવા અને વનસ્પતિકાય એટલે વનસ્પતિના જવા. (વનસ્પતિકાયના બે ભેદા છે.) આખા ઝાડમાં એક જવ હાય અથવા એક પાનમાં એક જવ હાય તે પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય અને એક પાન વગેરેમાં અનંત જીવા સાથે હાય તે સાધારણ વનસ્પતિકાય છે.
- ૩૧૫ પ્ર. કેટલા પ્રકારના અચિત્ત વાયુકાય કહેલ છે ?
  - ઉ. (૧) જોરજોરથી ધમધમ ચાલવાથી (૨) લુહારની ધમણથી (૩) ઉચ્છ્વાસ આદિથી (૪) કપડાં ઝાપટવાથી કે (૫) કાઇ વસ્તુને પીલવા, દખાવવાથી તથા પંખાથી. આ પાંચે પ્રકારના અચિત્ત વાસુથી સચિત્ત વાસુકાયની હિંસા થાય છે.
- ૩૧૬ પ્ર. વાયુકાય કેાઇ ખીજા પદાર્થના સ્પર્શ થવાથી મરે છે કે સ્પર્શ થયા વિના મરે છે ?
  - 3. સ્પર્શ થયા વિના મરતા નથી. પૃથ્વીકાય આદિ પાંચ સ્થાવર જીવાની સાથે જ્યારે વિજાતીય જીવાના તથા વિજાતીય સ્પર્શવાળા પદાર્થીના સંઘર્ષ થાય છે, ત્યારે એના શરીરના વિનાશ થાય છે.
- ૩૧૭ પ્ર. પૃથ્વી, અપ, તૈજસ, વાયુ, વનસ્પતિકાય એ પાંચ કાયમાં સર્વથી સૂક્ષ્મ કેાણુ છે.
  - ઉ. વનસ્પતિકાય સર્વથી સક્ષ્મ છે. ચાર કાયમાં વાયુકાય સક્ષ્મ છે. ત્રણ કાયમાં તજસકાય સક્ષ્મ છે. બે કાયમાં અપકાય સક્ષ્મ છે.
- 3૧૮ પ્ર. ભગવાને ચૌદ રાજલાકમાં કાજળના કુંપાની પેરે સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવ ભર્યા છે એમ કહ્યું છે, કે જીવ બાળ્યા બળે નહિ, છેદવા છેદાય નહીં, માર્યા મરે નહીં એવા કહ્યા છે. તે જીવને ઔદારિક શરીર નહીં હોય તેથી તેને અમિ આદિથી–ગ્યાઘાત થતા નહીં હોય ? જો ઔદારિક શરીર હોય તા તે શરીર અમિ આદિથી ગ્યાઘાત કેમ ન પામે ?

"સ્થાનકવાસી સાધુવર, બહુ વ્યવહાર પ્રવીણ; નિશ્ચયપથ જ્ઞાતા નહીં, બાહિર તપમાં લીન." "વ્યવહાર બહુ રાચતા, ક્રિયાકાંડમાં લીન; આતમ લક્ષ લદ્યા વિના, કહે સાધુ સંગ હીન." ઉ. એક દેહત્યાગી બીજો દેહ ધારણ કરતી વખતે કેાઇ છવ જ્યારે વાટે વહેતા હોય છે ત્યારે અપ્રાપ્તિપણે તેને તૈજસ અને કાર્મણ એ બે શરીર હોય છે; બાકી સર્વ સકર્મ સ્થિતિમાં સર્વ છવને ત્રણ શરીરના સંભવ શ્રી જિને કહ્યો છે:

કાર્માણ, તૈજસ અને ઔદારિક કે વૈકિય એ બેમાંનુ કાઇ એક. ભગવાને જે સફમ એકેન્દ્રિય કહ્યા છે તે અમિ આદિકથી વ્યાધાત નથી પામતા. તે પર્યાપ્ત સફમ એકેન્દ્રિય હોવાથી તેને ત્રણ શરીર છે; પણ તેને જે ત્રીજું ઔદારિક શરીર છે તે એટલા સફમ અવગાહનનું છે કે તેને શસ્ત્રાદિકથી સ્પર્શ ન થઇ શકે. અમિ, શસ્ત્રાદિને વિષે જે અવકાશ છે, તે અવકાશમાંથી તે એકેન્દ્રિય જવાનું સગમપણે ગમનાગમન થઇ શકે તેમ હોવાથી તે જવાના નાશ થઇ શકે કે તેને વ્યાધાત થાય તેવા અમિ, શસ્ત્રાદિકના સંબંધ તેને થતા નથી. તેથી ઔદારિક શરીર અવિનાશી કહ્યું છે એમ નથી. સ્વભાવે કરી તે વિપરિણામ પામી ઔઘારિક શરીરના નાશ કરે છે. કંઇ તે શરીર બીજાથી જ નાશ પમાડયું હોય તા જ નાશ પામે એવા પણ નિયમ નથી.

- ૩૧૯ પ્ર. એરણ ઉપર હથાેડા મારવાથી વાયુકાય ઉત્પન્ન થાય છે?
  - ઉ. હા, થાય છે. એરણ અને હથાડાના અભિદ્યાતથી વાયુકાય ઉત્પન્ન થાય છે તે અચિત્ત હોય છે. પરંતુ એનાથી સચિત્ત વાયુકાયની હિંસા થાય છે.
- ૩૨૦ પ્ર. નિગાદમાં તેમજ કંદમૂળમાં અનંતા જીવ રહ્યા છે, તે કથન સત્ય હશે?
  - ઉ. સાધારણ નામકર્મના ઉદયથી એક શરીરના આશ્રયે અનંતાનંત જવા સમાનરૂપે જેમાં રહે છે, મરે છે અને પેદા થાય છે, તે અવસ્થાવાળા જ્વાને નિગાદ કહેવાય છે. એક રાઇ જેવડા ટુકડામાં નિગાદના અસંખ્ય શરીર હાય છે અને એક નિગાદ શરીરમાં જેટલા સિદ્ધ જીવા થયા તેથી અનંતગુણા જીવ છે. પાતપાતાના કાર્મણદેહ સહિત અવગાહના સર્વ જીવાની એક દેહમાં છે. નિગાદ એટલે એક ઇન્દ્રિયરૂપે જન્મી એક શ્વાસ લઇને મુક્ષએ તેટલા

આત્માની આવખાણ થાય તા કર્મ નાશ પામે.

વખતમાં સત્તર અઢાર વાર જન્મ મરણ કરવાની અવસ્થા. એક નિગાદિયા છવ એક જ શરીરમાં અનેક જન્મ મરણ કરે છે. જે શરીરમાં મરે છે. તે જ શરીરમાં ફરી જન્મ ધારણ કરે છે, આમ એક જ શરીરમાં નિરંતર અનેક વાર જન્મ-મરણ કરતા રહે છે. ભવ ભલે અનેક ખદલી જાય પણ શરીર એક જ રહે છે. એક આંગળીના ટેરવાના અસંખ્ય ભાગમાં અનંત નિગાદિયા જીવ, તે ખધાની કવ્ય ઇન્દ્રિય એક, પણ ભાવ ઇન્દ્રિય જુદ્દી જુદી, <u> ખધાનાં પરિણામ ભિન્ન ભિન્ન છે. તત્ત્વની વિરાધના કરવાથી</u> તેની ચેતનાશક્તિ એટલી ખધી હીન થઇ ગઇ છે કે સામાન્ય જવાતે તાે ''આ જીવ છે'' એમ સમજમાં નથી આવતું. એક્ અંતમ્ હૂર્ત અંદર એટલે અડતાલીશ મિનિટ અંદર ૧૬૩૩૬ ભવ નિગાદના જીવ કરે છે–એમ સર્વાત્રે જોયું છે. નિગાદમાં અનંતા જીવ રહ્યા છે, એ વાતમાં તેમજ કંદમૂળમાં સાયની અણી ઉપર રહે તેટલા નાના ભાગમાં અનંતા જીવ રહ્યા છે, તે વાતમાં આશંકા કરવાપા છે નહિ. ત્રાનીએ જેવું સ્વરૂપ દીઠું છે તેવું જ કહ્યું છે. જે નિગાદના જીવા હજ અનંતકાળથી ખે ઇન્દ્રિય થયા નથી તે નિત્યનિગાદી છે અને જે છવા એક વાર નિગાદમાંથી નીકળી ફરી નિગાદમાં ગયા હોય તે ઇતરનિગાદી છે. (વ્યવહાર-રાશિ અને અવ્યવહારરાશિ છવા તરીકે પણ ઓળખાય છે.) (જુએા પ્રક્ષ ૨૬૦)

જીવમાં સંકાય-વિસ્તારની શક્તિરૂપ ગુણ રહે છે તે કારણથી તે નાના માટા શરીરમાં દેહપ્રમાણ સ્થિતિ કરી રહે છે. જેમ જેમ કર્મ પુદ્દગલ વધારે ત્રહણ કરે છે, તેમ તેમ તે વધારે નિબિડ થઇ નાના દેહને વિષે રહે છે. પરમાણુનું પણ અચિંત્ય સામર્થ્ય છે, અને તેને લઇને થાડા આકાશને વિષે અનંતા પરમાણુ સમાઇ રહી શંકે છે.

**૩૨૧** પ્ર. ઇંકું શું છે?

ઉ. તે ત્રસ-પંચેન્દ્રિય છવ છે; તેના ખારાક તે માંસાહાર જ છે.

સત્સંગ વિના ધ્યાન તે તજંગરૂપ થઈ પડે છે.

(જે પાલ્દ્રીફાર્મ એટલે મરવા ઉછેરના વાડામાં ફક્ત મરઘીએ જ હોય અને એક પણ મરઘા ન હોય તા તે વાડામાં ઉત્પન્ન થતાં ઇંડાંને શાકાહારી ઇંડાં કહેવામાં આવે તા તે સાચું નથી. પ્રત્યેક ઇંડામાં જીવ હોય છે અને વળી ઇંડાંને ફાેડતાં તરત જ તેમાં બીજા અસંખ્ય જીવા ઉત્પન્ન થઇ જાય છે.)

૩૨૨ પ્ર. જિનેશ્વર ભગવાને કેટલી વસ્તુએ। અભક્ષ્ય કહી છે ?

ઉ. જિનેશ્વર ભગવાને બાવીશ પ્રકારના અભક્ષ્ય કહ્યાં છે. (૧) કરા, (૨) દ્વિદળ (કાચા દૂધ–દહીં છાશ સાથે કઠોળ અને કઠોળવાળી કાઇ ચીજ ખાવી તે) દહીં વડાં–કાચા દહીં માં પાણી ભેળવી તેનું ઘોળવું કરી તેમાં વડાં નાંખે છે. તે અમુક કાળ પછી ખદબદી જાય છે. (૩) રાત્રિભોજન (૪) બહુ બીજવાળું ફળ જેવાં કે દાડમ, જામફળ, આંજીર; તેમાં જેટલાં બીજ તેટલા જીવ જાણવા. (૫) રીંગણા (૬) અથાશું (૭) પીંપળાના ટેટા (૮) વડના ટેટા (૯) ઉમરડાં (૧૦) કાંઠ અથવા કઠું બર ફળ (૧૧) પીપરના ટેટા (૧૨) અજાણ્યું ફળ (૧૩) કંદમૂળ અથવા અનં તકાય (૧૪) માટી (૧૫) વિષાદિ પદાર્થ (૧૬) માંસ (૧૬) મધ (૧૮) માખણ (૧૯) મદિરા (૨૦) તુચ્હફળ-જેમાં ખાવું થાકું અને નાંખી દેવું ઘણું – શેરડી, સીતાફળ, બાર, જાંયુ વગેરે (૨૧) બરફ, (૨૨) રસ ચલિત જે વસ્તુ બગડીને તેના રસ પલટી ગયા હાય, દુર્ગ ધવાળી બની ગઇ હોય, જેનાં રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ બગડી ગયાં હોય.

**૩**૨૩ પ્ર. શરીર કેટલાં છે?

ઉ. શરીર પાંચ છે–ઔદારિક, વૈક્રિયક, આહારક, તૈજસ અને કાર્માણ.
ઉપરના પાંચ પ્રકારામાં જે શરીર પછી પછી આવે છે, તે પૂર્વ કરતાં સક્ષ્મ છે.

૩૨૪ પ્ર. ઔદારિક શરીર કાને કહે છે?

ઉ. મનુષ્ય અને તિર્ય ચના (પશુના) સ્થૂળ શરીરને ઔદારિક શરીર કહે છે. ૩૨૫ પ્ર. વૈક્રિયક શરીર કેાને કહે છે?

ઉ. જે નાના-માટાં પૃથક-અપૃથક આદિ અનેક ક્રિયાએ કરે એવા

માક્ષના માર્ગ બહાર નથી, પણ આત્મામાં છે. માર્ગતે પામેલા માર્ગ પમાડશે. દેવ અને નારકીઓનાં શરીરને વૈક્રિયક શરીર કહે છે.

- ૩૨૬ પ્ર. આહારક શરીર કેાને કહે છે **?** 
  - ઉ. પરમ ઋદિધારી અઠઠા ગુણસ્થાનવર્તી મુનિને તત્ત્વામાં ઠાઇ શંકા થતાં અથવા અરિહ ત કેવળી કે શ્રુત કેવળીના દર્શન કરવા માટે, યોગળળથી પોતાના મૂળ શરીર (તૈજસ અને કામણે રૂપ)ને છોડવા વિના પુરુષાકારનું, એક હાથનું શુદ્ધ સ્કૃટિક જેવું સફેદ બહુ સુંદર પૂતળું મસ્તક્દારથી (મસ્તકના મધ્યમાંથી) નીકળે છે અને એક અંતર્મું દૂર્ત સુધી ખનેલું રહે છે, પછી બીજું ખની શંકે છે, તેને આહારક શરીર કહે છે, કાર્ય પૂરું થતાં આ શરીર ફરીથી પોતાના સ્થાનમાં પ્રવેશ કરે છે અને વિલય થઇ જાય છે. આ શરીર સદ્ભમ છે.
- ૩૨૭ પ્ર. જીવ આહારક શરીર કેટલીવાર પ્રાપ્ત કરી શકે છે **?** 
  - ઉ. આહારક શરીર એક ભવમાં બે વાર તથા સંપૂર્ણ સંસારચક્રમાં ચાર વાર પ્રાપ્ત કરી શકે છે.
- ૩૨૮ પ્ર. ૈતજસ શરીર કેાને કહે છે **?** 
  - ઉ. વીજળા સમાન શક્તિને ધારણ કરવાવાળી તૈજસવર્ગણારૂપી સૃક્ષ્મ સ્કંધોથી તૈજસ શરીર ઉત્પન્ન હોય છે. તૈજસ શરીર પ્રવાહરૂપે અનાદિકાળથી સંસારી જીવોની સાથે ચાલ્યું આવે છે. તૈજસ શરીર સ્થૂળ દેહ પ્રમાણ છે. તૈજસ શરીર ગરમી કરે છે તથા આહાર પચાવવાનું કામ કરે છે. શરીરના અમુક અંગ ઘસવાથી ગરમ જણાય છે, તે તૈજસના કારણથી જણાય છે. માથા ઉપર ઘૃતાદિ મૂકી તે શરીરની પરીક્ષા કરવાની રૂઢિ છે. કાંતિ, દીપ્તિ, રતાશ, તાવ આવેલો એ ભધી તૈજસ પરમાણુઓની ક્રિયાઓ છે.
- ૩૨૯ પ્ર. કાર્માણ શરીર કાને કહે છે ?
  - ઉ. આઠ કર્માના સમૂહને કાર્માણ શરીર કહે છે. જે તૈજસ શરીર કરતાં સક્ષ્મ છે, તે પણ તૈજસની માક્ક રહે છે. સ્થૂલ શરીરની અંદર પીડા થાય છે, અથવા ક્રોધાદિ થાય છે, તે જ કાર્માણ શરીર છે. વેદનાના અનુભવ જીવ કરે છે, પરંતુ વેદના થવી તે કાર્માણ શરીરને લઇને થાય છે. કાર્માણ શરીર એ જીવનું અવલ બન છે.

વિવેક એ ધર્મનું મૂળ તત્ત્વ છે.

- ૩૩૦ પ્ર. એક જીવને એક સાથે કેટલાં શરીરના સંયાગ હાઇ શંક છે ?
  - ઉ. એક છવતે એક સાથે ઓછામાં એછા બે અને વધારમાં વધારે ચાર શરીર હોય છે. ખુલાસા આ રીતે છે. વિશ્વહ ગતિમાં (એક દેહ ત્યાગી બીજો દેહ ધારણ કરતી વખતે છવ જ્યારે વાટે વહેતા હોય ત્યારે) તૈજસ અને કાર્માણ; મનુષ્ય અને તિર્ધ ચને ઔદારિક, તૈજસ અને કાર્માણ; દેવ તથા નારકાઓને વૈક્યિક, તૈજસ અને કાર્માણ દેવ તથા નારકાઓને વૈક્યિક, તૈજસ અને કાર્માણ શરીર હોય છે. તૈજસ અને કાર્માણ શરીર હોય છે. તૈજસ અને કાર્માણ એ ખંને શરીર કચારે પણ અલગ હોતાં નથી.
- ૩૭૧ પ્ર. તૈજસ અને કાર્માણ શરીર સંસારી જીવની સાથે હોવાથી તે શરીર ગમે ત્યાંથી પસાર થઇ શકે ?
  - ઉ. તૈજસ અને કાર્માણ એ ખન્ને શરીરા આખા લાકમાં કચાંય પણ પ્રતિઘાત પામતાં નથી; અર્થાત્ વજ જેવી કઠિન વસ્તુ પણ એમને પ્રવેશ કરતાં રાષ્ઠી શકતી નથી; કેમ કે તે અત્યંત સદ્ભમ છે.
- 33ર પ્ર. તેા પ**છી સ્કલ્મ હેાવાથી વૈક્રિય અને આહારક પ**ણ અપ્રતિઘાતી છે એમ કહેવું જોઇએ ?
  - ૭. અવશ્ય. તે પણ પ્રતિઘાત વિના પ્રવેશ કરી શકે છે; પરંતુ અહીં યાં અપ્રતિઘાતના અર્થ લાકાંતપર્ય તે અવ્યાહત—અસ્પલિંતગતિ છે. વૈક્રિય અને આહારક અવ્યાહત ગતિવાળાં છે; પરંતુ તૈજસ અને કાર્મણની માક્ક આપ્યા લાકમાં અવ્યાહત ગતિવાળાં નથી, કિન્તુ લાકના ખાસ ભાગ–ત્રસનાડીમાં અવ્યાહત ગતિવાળાં છે. તૈજસ અને કાર્મણના સંબંધ આત્માની સાથે પ્રવાહરૂપે જેવા અનાદિ છે, તેવા પહેલાં ત્રણ શરીરના નથી; કેમંકે એ ત્રણે શરીરા અમુક સમય પછી કાયમ રહી શકતાં નથી.
- ૩૩૩ પ્ર. કાર્માણુ, તૈજસ વગેરે શરીર, જે પરમાણુનાં બનેલાં હોય તે પ્રત્યેક શરીર માટેનાં પરમાણુ જુદાં જુદાં હોય કે એક જ ?
  - ઉ. કાર્માણ, તેજસ, અત્હારક, વૈક્રિય અને ઔદારિક એ પાંચ શરીરનાં પરમાણુ એકનાં એક એટલે સરખાં છે; પર તુ તે આત્માના પ્રયોગ પ્રમાણે પરિણુમે છે.

સત્પુરુષ એ જ કે નિરાદિન જેને આત્માના ઉપયાગ છે.

- ૩૩૪ પ્ર. જીવવા માટે ચાર પ્રાણ જરૂરી કહ્યા છે તે કયા છે ?
  - ઉ. બલ, ઇન્દ્રિય, આયુષ્ય અને ઉચ્છ્વાસ. કાય, વચન અને મન એ ત્રણ બળપ્રાણ છે. સ્પર્શના, રસના, ઘાણ, ચક્ષુ અને શ્રાત એ પાંચ ઇન્દ્રિયપ્રાણ છે.
- ૩૩૫ પ્ર. વજૠષભનારાચસંઘયણ એટલે શું ?
  - ઉ. સંઘયણ એટલે શરીરના બાંધા, તે બાંધાઓ પાંચ પ્રકારના હોય છે. તે પૈકા વજઋષભનારાચસંઘયણ સર્વ શ્રેષ્ઠ છે, તે શરીર એટલું તા મજખૂત હોય છે કે મહાપીડાને પણ તે સહજ રીતે સહી શંક છે. તીર્થ કરને નિયમથી વજઋષભનારાચસંઘયણ હોય છે. (તેના અર્થ એમ નથી કે બીજાને ન હોય) તન્દુલમચ્છને પણ હોય છે, પરંતુ તેને કેવળજ્ઞાન થતું નથી.
- 33 દ પ્ર. બાળપણા કરતાં યુવાવસ્થામાં ઇન્દ્રિયવિકાર વિશેષ કરી ઉત્પન્ન થાય છે, તેનાં શું કારણ હોવાં જોઇએ ?
  - ઉ. ક્રમે જેમ વય વધે છે, તેમ તેમ ઇન્દ્રિયભળ વધે છે, તેમ તે ખળતે વિકારનાં હેતુ એવાં નિમિત્તો મળે છે; અને પૂર્વ ભવના તેવા વિકારના સસ્કાર રહ્યા છે, તેથી તે નિમિત્તાદિ યોગ પામી વિશેષ પરિણામ પામે છે. જેમ ખીજ છે, તે તથારૂપ કારણા પામી ક્રમે વૃક્ષાકારે પરિણમે છે, તેમ પૂર્વના ખીજભૂત સસ્કારા ક્રમે કરી વિશેષાકારે પરિણમે છે.
- 330 પ્ર. શરીરના અમુક ભાગમાં પીડા હેાય ત્યારે જીવ ત્યાં વળગી રહે છે, તેથી જે ભાગમાં પીડા છે તે ભાગની પીડા વેદવા સારું તમામ પ્રદેશ તે તરફ ખેંચાતા હશે ?
  - ઉ. તે વેદના વેદવામાં કેટલાક પ્રસંગે વિશેષ ઉપયોગ રાકાય છે અને બીજા પ્રદેશનું તે લહ્યી કેટલાક પ્રસંગમાં સહજ આકર્ષણ પણ થાય છે. આમ થવાના હેતુ પણ અવ્યાબાધ નામના જીવસ્વભાવ તથા પ્રકારે પરિણામી નહિ હોવાથી, તેમ વીર્યા તરાયના ક્ષયાપશમનું સમવિષમપદ્યું હોય છે.
- ૩૩૮ પ્ર. સંજ્ઞાની-વ્યાખ્યા શું છે ?

## માક્ષના માર્ગ બતાવે તે મૈત્રી.

- ઉ. સંત્રા એટલે કંઇ પણ આગળ પાછળની ચિંતવનશક્તિ વિશેષ અથવા સ્મૃતિ. સંત્રા એ ત્રાનના ભાગ છે. શિક્ષા અને ઉપદેશ યહેણુ કરવાની શક્તિ રહિત પ્રાણી અસંત્રી કહેવાય છે.
- ૩૩૯ પ્ર. શરીરમાં મળદ્વાર કેટલાં છે ?
  - ઉ. કુલ નવ છે. બે કાન, બે આંખ, બે નસંકારાં, એક માહું અને બે મળ-મૂત્રનાં દ્વાર.
- ૩૪૦ પ્ર. પાંચ ઇન્દ્રિયા શા રીતે વશ થાય ?
  - ઉ. વસ્તુઓ ઉપર તુચ્છ ભાવ લાવવાથી. પાંચ ઇન્દ્રિયોમાં જિફ્લા ઇન્દ્રિય વશ કરવાથી ખાકીની ચાર ઇન્દ્રિયો સહેજે વશ થાય છે. વિત્તેઓને ઉપશમ કરવા કરતાં ક્ષય કરવી; એટલે કરીથી ઉદ્દભવે નહીં. દરેક પદાર્થમાં તુચ્છપણું વિચારી વૃત્તિ ખહાર જતી અટકાવવી અને ક્ષય કરવી. વૃત્તિને ગમે તેમ કરી રાકવી, ત્રાનિવચારથી રાકવી; લાકલાજથી રાકવી, ઉપયોગથી રાકવી, ગમે તેમ કરીને પણ વૃત્તિને રાકવી. મુમુક્ષુઓએ કાઇ પદાર્થ વિના ચાલે નહીં એવું રાખવું નહીં.
- ૩૪૧ પ્ર. જીવા કામી છે કે ભાગી છે ?
  - ઉ. જીવા કામી પણ છે અને ભાગી પણ છે. શ્રાતેન્દ્રિય અને ચક્ષુની અપેક્ષાએ આ જીવા કામી કહેવાય છે, અને ઘાણ, જિદ્દ્વા અને સ્પર્શ નેન્દ્રિયની અપેક્ષાએ જીવા ભાગી કહેવાય છે. જે જીવાને ચક્ષુ અને શ્રાતેન્દ્રિય નથી તે કામી નથી પણ ભાગી છે.
- ૩૪૨ પ્ર. ચારે ગતિમાં લિંગ-વેદના ભેદ કેટલા છે ?
  - ઉ. લિંગનું બીજું નામ વેદ છે. લિંગ ચિક્કને કહે છે. પુંસ્લિંગ, સ્ત્રીલિંગ અને નપુંસકલિંગ એ ત્રણ લિંગ છે. એ ત્રણ વેદા દ્રવ્ય અને ભાવ રૂપે બબ્બે પ્રકારના છે. દ્રવ્યવેદના અર્થ ઉપરનું (બહારનું) ચિક્ક છે, અને ભાવવેદના અર્થ અમુક અભિલાષા— ઇચ્છા—છે. દ્રવ્યવેદ એ પુદ્દગલિક આકૃતિરૂપ છે, જે નામ કર્મના ઉદયનું ફળ

સહજસ્વરૂપે જીવની સ્થિતિ થવી તેને શ્રી વીતરાગ માક્ષ કહે છે. છે; ભાવવેદ એક પ્રકારના મનાવિકાર છે. જે માહનીય કર્મના ઉદયતું કળ છે.

નારક અને સંમૂર્િક છવાને નપુંસક વેદ હોય છે. દેવાને નપુંસક વેદ હોતા નથી; અર્થાત્ ખાકીના ખે વેદ તેમનામાં હોય છે. ખાકીના ખધાઓને એટલે કે ગર્ભજ મનુષ્યા તથા તિર્ધ ચાને ત્રણ વેદ હોઇ શકે છે.

૩૪૩ પ્ર. આહારના કેટલા પ્રકાર ?

ઉ. બે, આહાર અને અનાહાર. જે સ્થૂલ શરીરને બનવા યેાગ્ય પુદ્દગલને પ્રહણ કરવું તે આહાર. ન પ્રહણ કરવું તે અનાહાર.

૩૪૪ પ્ર. એાજ આહાર કાને કહે છે ?

®. ઐોદારિક શરીરની ઉત્પત્તિ પહેલાં પ્રાણી તૈજસ, કાર્માણ અને મિશ્ર શરીર દારા જે આહાર કરે છે; તે ઓજ આહાર કહેવાય છે. કાઇ આચાર્ય કહે છે કે ઔદારિક શરીરથી પર્યાપ્ત થયેલા છવ પણ ઇન્દ્રિયા પ્રાણ, ભાષા અને મનથી અપર્યાપ્ત હોય ત્યાં સુધી શરીરથી આહાર લે તે પણ એાજ આહાર છે. કેટલાક આચાર્યોના એવા મત છે કે નાક, આંખ અને કાનથી પુદ્દગલા લેવાય અને ધાતુરૂપે પરિણત થાય તે એાજ આહાર છે.

૩૪૫ પ્ર. રામ આહાર કાને કહે છે ?

ઉ. ઇન્દ્રિય, પ્રાણ, ભાષા અને મનની પર્યાપ્તિ થયા પછી પ્રાણી સ્પર્શેન્દ્રિય વડે જે આહાર લે છે, તે રામ આહાર કહેવાય છે. પ્રયાપ્ત જીવા સ્પર્શેન્દ્રિય વડે પ્રહણ કરે તે રામ આહાર છે.

૩૪૬ પ્ર. કવલ આહાર કાને કહેવાય છે ?

ઉ. જીલ વડે જે આહાર ગળા નીચે ઉતારવામાં આવે તે કવલ-આહાર છે. બે ઇન્ડિયથી લઇ પંચેન્ડિય તિર્યાય અને મનુષ્યોને કવલ આહાર હોય છે. તેમની શરીરસ્થિતિ કવલાહાર વિના હોય નહિ, વળી કવલાહાર જીલને આશ્રયી છે. એકેન્ડ્રિય જીવા, દેવતા અને નારકા ને કવલ આહાર નથી હોતા–દેવતાઓ મનમાં સંક્ર્પ કરે

તીથ'કરાદિ જ્ઞાનીઓએ અસંગપહ્યું જ સર્વોત્કૃષ્ટ કહ્યું છે. ત્યારે શુભ પુદ્દગલાે તેમના આહાર રૂપે પરિણુત થઇ જાય છે અને નારકોને અશુભ પુદ્દગલાે પરિણુત થાય છે.

૩૪૭ પ્ર, કઇ અવસ્થામાં આહાર ન હોય ?

- (૧) ઉત્પત્તિ કાળમાં વિશ્વહ ગતિએ રહેલા જીવા આહાર કરતા નથી, તે આ રીતે. આહારના અર્થ એ છે કે સ્થૂલ શરીરને યાેગ્ય પુદ્દગલાે પ્રહણ કરવાં. એવા આહાર સંસારી જીવામાં અંતરાલગતિના <mark>સમયે</mark> હોય છે પણ ખરાે, અને નથી પણ હોતાે. ત્રડજાગતિથી અથવા ખે સમયની એક વિગ્રહવાળી ગતિથી જનાર હોય છે. તે અના**હાર**ક નથી હોતા: કારણ કે એએોના ઋજાગતિના સમય ત્યાંગ કરેલ પૂર્વ ભવના શરીર દ્વારા પ્રહેશ કરેલા આહારના સમય છે. અથવા તાે નવીન જન્મસ્થાનમાં પ્રહણ કરેલ આહારનાે સમય છે. એ જ સ્થિતિ એક વિશ્રહવાળી ગતિની છે: કેમ કે એના બે સમયોમાંથી પહેલા સમય પૂર્વ શરીર દ્વારા ગ્રહણ કરેલા આહારના છે અને ખીજો સમય નવા ઉત્પત્તિસ્થાનમાં પહોંચવાના છે, જેમાં નવીન શરીર ધારણ કરવા માટે આહાર કરવામાં આવે છે. પરંતુ ત્રણ સમયની ખે વિગ્રહવાળી અને ચાર સમયની ત્રણ વિગ્રહવાળી ગતિમાં અનાહારક સ્થિતિ મળી આવે છે: તે એટલા માટે કે એ ળંને ગતિઓના ક્રમપૂર્વક ત્રણ અને ચાર સમયોમાંથી પહેલ<u>ી</u> સમય ત્યક્ત શરીર દ્વારા કરેલા આહારના અને આંતિમ સમય ઉત્પતિસ્થાનમાં લીધેલા આહારનાે છે. પરંતુ એ પ્રથમ તથા અંતિમ ખે સમયોને છાડીને વચલા કાળ આહારશ્વન્ય હોય છે: એથી જ દ્વિચિશ્રહગતિમાં એક સમય અને ત્રિવિગ્રહગતિમાં બે સમય સુધી જીવ અનાહારક માનવામાં આવે છે.
  - (૨) કેવળી સમુદ્દ્ધાત થાય છે (જુએા પ્રશ્ન–૧૪૧૬) ત્યારે ત્રીજા, ચાેથા, પાંચમા સમયમાં કેવળી ભગવંતા આહાર કરતા નથી.
  - (૩) શૈલેશી અવસ્થામાં અયોગી કેવળી આહાર કરતા નથી.
  - (૪) સિદ્ધ થયેલા ભગવ તા સદાને માટે અનાહારક થઇ જાય છે. આ ચાર અવસ્થા સિવાય જીવા બધા કાળ આહાર લેનારા જાણવા.

સર્વ ભાવથી અસ'ગપણું થવુ તે સર્વથી દુષ્કરમાં દુષ્કર સાધન છે. 3૪૮ પ્ર. દરેક આરામાં ભોજન સમય અને સંખ્યા એક હોય કે ભિન્ન હોય કે ઉ. પહેલા આરામાં માણસોને ત્રણ ત્રણ દિવસોને આંતરે, બીજે આરે બબ્બે દિવસને આંતરે, ત્રીજે આરે એક એક દિવસને આંતરે અને ચોથા આરામાં એક દિવસમાં એક વખત ભોજનની ઇચ્છા થતી હતી. ચોથા આરામાં એક ઘરમાં ૨૮ પુરુષ અને ૩૨ સ્ત્રી હોય તો તે ઘર ગણતરીમાં લેવાતું અને સાઠ મનુષ્યોની રસાઇ તૈયાર કરતાં સહેજે બે પહોર દિવસ વહો જતો અને માણસો એક જ વખત ભોજન લેતા. સાધુઓ ત્રીજે પહોરે મિક્ષા લેવા જતા.



આ જીવ ભાગાના નિમિત્તે તા અહુ અલ્પ પાપ કરે છે પરંતુ ત દુલ મહસ્યની જેમ પ્રયાજન વિના જ પાતાના દુર્વિચારાથી ઘાર પાપ કરે છે.

### छ द्रव्य

૩૪૯ પ્ર. વિશ્વ કાને કહે છે ?

ઉ. છ દ્રવ્યોના સમૂહને વિશ્વ કહે છે.

૩૫૦ પ્ર. તે છ દ્રવ્યા કયા ?

ઉ. જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ અધર્મ, આક્રાશ અને કાળ. સદાય આ છ દ્રવ્ય જ વિશ્વ છે. તેમાંથી કદી એાછાં–વધતાં થતાં નથી. છ દ્રવ્ય ક્રાઇ ઇશ્વરે ખનાવ્યાં નથી. સ્વભાવથી જ છે.

૩૫૧ પ્ર. ૬૦૫ કાને કહે છે ?

ગુણાના સમૃહને વ્રવ્ય કહે છે.

૩૫૨ પ્ર. ગુણ કાને કહે છે ?

ઉ. જે દ્રવ્યના સર્વ ભાગામાં અને તેની સર્વ અવસ્થાઓમાં રહે તેને ગુણ કહે છે. સાકર એ દ્રવ્ય અને ગળપણ એ ગુણ, જીવ એ દ્રવ્ય અને ત્રાન એ ગુણ.

**૩૫૩ પ્ર. ચુણાના બેદ કેટલા છે** ?

ઉ. **એ ભેદ છે (૧) સામાન્ય (૨) વિશેષ.** 

૩૫૪ પ્ર. સામાન્ય ગુલ્યુ કાને કહે છે ?

ઉ. જે સર્વ દ્રવ્યામાં વ્યાપે તેને સામાન્ય ગુણ કહે છે.

૩૫૫ પ્ર. વિશેષ ગુણ કાને કહે છે ?

ઉ. જે સર્વ દ્રવ્યોમાં ન વ્યાપે, પોતે પોતાના દ્રવ્યમાં રહે તેને વિશેષ ગુણ કહે છે.

૩૫૬ પ્ર. સામાન્ય ગુણ કેટલા છે ?

- ૭. અનેક છે, પરંતુ તેમાં મુખ્ય છ છે.(૧) અસ્તિત્વ, (૨) વસ્તુત્વ, (૩) ક્રવ્યત્વ, (૪) પ્રમેયત્વ, (૫) અગુરુલઘુત્વ, (૧) પ્રદેશત્વ.
- ૩૫૭ પ્ર. અસ્તિત્વ ગુણ કાને કહે ?
  - ઉ. જે શક્તિના કારણે દ્રવ્યોના કદા પણ નાશ ન થાય, કાે**ઇથી** ઉત્પન્ન પણ ન થાય તેને અસ્તિત્વ ગુણ કહે છે.
- ૩૫૮ પ્ર. જીવના અસ્તિત્વ ગુણને જાણવાથી શા લાભ થાય ?
  - ઉ. દું સ્વતંત્ર અનાદિ અનંત મારાથી ટકી રહેનારા છું. કાઇ પરથી અને કાઇ સંયાગથી મારી ઉત્પત્તિ થઇ નથી તથા મારા કઠી. નાશ થતા નથી એમ અસ્તિત્વ ગુણને જાણવાથી લાભ થાય છે અને તેથી મરણના ભય ટળી જાય છે.
- ૩૫૯ પ્ર. વસ્તુત્વ ગુણ કાને કહે છે?
  - ઉ. જે શક્તિના કારણથી દ્રવ્યમાં અર્થકિયા કરવાપહું હોય તેને વસ્તુત્વ ગુણ કહે છે. જેમ કે ઘડાની અર્થકિયા જળ–ધારણ, આતમાની અર્થકિયા જાણવું વગેરે.
- ૩૬૦ પ્ર. દ્રવ્યત્વ ગુણ કાને કહે છે?
  - ઉ. જે શક્તિના કારણથી વ્રવ્યની અવસ્થાએ। નિરંતર બદલાયા કરે છે તેને વ્રવ્યત્વસુણ કહે છે.
- ૩૬૧ પ્ર. ક્રવ્યત્વ ગુણ ઉપરથી શું સમજવું જોઇએ ?
  - ઉ. બધા કવ્યોની અવસ્થાએનું પરિવર્તન (બદલવું) નિરંતર તેના પોતાથી પોતામાંથી જ થયા કરે છે, પણ ખીજું કાઇ તેની અવસ્થા બદલતું નથી, જીવમાં અજ્ઞાનદશા છે તે સદાય એકસરખી રહેતી નથી.
- ૩૬૨ પ્ર. દ્રવ્યત્વ ગુણુ અને વસ્તુત્વ ગુણના ભાવમાં શાે ફેર ?
  - ઉ. દરેક દ્રવ્યમાં નિરંતર સમયે નવી નવી અવસ્થા ઘયા કરે છે-એમ દ્રવ્યત્વ ગુણ ખતાવે છે; અને દરેક દ્રવ્યમાં પ્રયોજનભૂત ક્રિયા પાતાથી થઇ રહી છે, કાેઇ દ્રવ્ય પાતાનું કામ કર્યા વિના રહેતું નથી, એમ વસ્તુત્વ ગુણ ખતાવે છે.
- ૩૬૩ પ્ર. પ્રમેયત્વ ગુણ કાને કહે છે?

સત્એ કાંઇ દૂર નથી, પણ દૂર લાગ છે અને એ જ જીવના માહ છે.

- ®. જે શક્તિના કારણથો દ્રવ્ય કાઇ તે કાઇ જ્ઞાનના વિષય હાય તેને પ્રમેયત્વ ગુણ કહે છે.
- ૩૬૪ પ્ર. જગતમાં કેટલા દ્રવ્યા પ્રમેયત્વ ગુણવાળાં છે?
  - ઉ. બધાંય દ્રવ્યો પ્રમેયત્વ ગુણ્વાળાં છે, કારણ કે તે ગુણ બધાં દ્રવ્યોના સામાન્ય ગુણ છે.
- 3૬૫ પ્ર. આત્મા તેા અરૂપી છે અને અમારું જ્ઞાન ઘર્ષું અલ્પ છે; તેા આત્માનું જ્ઞાન કેમ થઇ શકે !
  - ઉ. એમ હોવા છતાં પણ આત્માનું ત્રાન ખરાખર થઇ શકે છે; કેમ કે તેનામાં (આત્મામાં) પણ પ્રમેયત્વ ગુણ રહેલાે છે, તેમ જ સમ્યગ્ મતિ અને શ્રુતત્રાનના વિષય થઇ શકે છે માટે યથાર્થ સમજણના પુરુષાર્થ કરવામાં આવે તા આત્માનું ત્રાન અવશ્ય થઇ શકે.
- ૩૧૬ પ્ર. જાણવાની અને જણાવાની એમ બંને શક્તિ એકી સાથે કાનામાં છે ?
  - ઉ. જાણવાની ત્રાનશક્તિ અને જણાવાની પ્રમેયત્વશક્તિ ખંતે એકી સાથે જીવ દ્રવ્યમાં જ છે.
- ૩૬૭ પ્ર. અગુરુલઘુત્વ ગુણ કાેને કહે છે.
  - ઉ. જે શક્તિના કારણથી ત્રવ્યની ત્રવ્યતા કાયમ રહે અર્થાત્ (૧) એક ત્રવ્ય ખીજા ત્રવ્યરૂપે ન થાય, (૨) એક ગ્રુણ ખીજા ગ્રુણરૂપે ન થાય અને (૩) એક ત્રવ્યના અનેક અથવા અને ત ગ્રુણ વિખરાઇને જુદા જુદા ન થઇ જાય, તે શક્તિને અગુરુલઘુત્વ ગ્રુણ કહે છે.
- ૩૬૮ પ્ર. અગુરલદ્યુત્વ ગુણ ઉપરથી વિશેષ શું સમજવું?
  - રે. (૧) કાેઇ પણ દ્રવ્ય ખીજા દ્રવ્યને સ્માધીન નથી**.** 
    - (ર) એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યનું કંઇ કરી શકે નહિ.
    - (3) દ્રવ્યના એક ગુણ તે જ દ્રવ્યના ખીજા ગુણનું કાંઇ કરી શકે નહિ.

એ પ્રકારે હું ત્રાન સ્વભાવી આત્મા સર્વે દ્રવ્યથી ભિન્ન અને સ્વતંત્ર છું તેવા બેદત્તાનરૂપી અપૂર્વ ધર્મ પ્રગટ થાય છે.

**૩૬૯ પ્ર.** પ્રદેશત્વ ગુણ કાને કહે છે?

નિ:સંકતાથી ાનર્ભયતા ઉત્પન્ન હોય છે, અને તેથી નિસંગતા પ્રાપ્ત હોય છે.

- ઉ. જે શક્તિના કારણે દ્રવ્યના કાઇ ને કાઇ આકાર વ્યવસ્ય હાય, તેને પ્રદેશત્વ ગુણ કહે છે.
- ૩૦૦ પ્ર. જીવ સંસાર દશામાં એકેન્દ્રિયપણાતે પામે, ત્યારે તેના ગુણા ઘ**ી** જાય અને પંચેન્દ્રિયણાને પામે ત્યારે તેના ગુણા વધી જાય–એમ બને ?
  - ઉ. ના: કારણ કે:
    - (૧) ક્રવ્યમાં અગુરુલઘુત્વ નામના ગુણ છે, તેથી તેના કાઇ ગુણાની સંખ્યા કઠી પણ વધતી કે ઘટતી નથી.
    - (૨) દ્રવ્ય તથા ગુણે તો સદાય ખધી હાલતામાં પૂર્ણ શક્તિવાળાં જ રહે છે.
    - (૩) પાતાના કારણે ગુણના વર્તમાન પર્યાયમાં જ ફેરફાર (પરિણમન) થાય છે.
- ૩૭૧ પ્ર. જે દ્રવ્યો છે તેના કઠી નાશ નથી અને તે ખીજામાં ભળતાં નથી. તેમાં કયા ગુણા કારણભૂત છે ?
  - **ઉ. અસ્તિત્**વ ગુણ અને અગુરુલઘુત્વ ગુણ.
- ૭૭૨ પ્ર. જે સ્વભાવ છે તે ગુપ્ત રહે નહિ, તે કેાઇમાં ભળ નહિ, નાશ પામે નહિ, બદલ્યા વિના રહે નહિ,–તેમાં ક્યા ગુણ કારણભૂત છે.
  - ઉ. તેમાં અનુક્રમે પ્રમેયત્વ, અગુરુલઘુત્વ, અસ્તિત્વ અને ક્રવ્યત્વ ગુણ કારણભ્રત છે.
- ૩૫૩ પ્ર. છ એ સામાન્ય ગુણાનું પ્રયાજન ટ્રંકામાં શું છે?
  - ઉ. (૧) કેાઇ દ્રવ્યની કદી ઉત્પત્તિ કે નાશ નથી, માટે કેાઇના કેાઇ કર્તા નથી–એમ અસ્તિત્વ ગુણ સૂચવે છે.
    - (ર) ક્રાઇ દ્રવ્ય એક સમય પણ પાતાના કામ (કાર્ય) વિના નકામું હોતું નથી-એમ વસ્તુત્વ ગુણ ખતાવે છે.
    - (૩) દરેક ક્રવ્ય નિરંતર પ્રવાહકમે પ્રવર્ત તી પોતાની નવી નવી અવસ્થાએાને સદાય પોતે જ બદલે છે–એમ ક્રવ્યત્વ ગુણ બતાવે છે.

સમતા, રમતા, ઉધરતા, જ્ઞાયકતા, સુખભાસ; વેદકતા, ચૈતન્યતા, એ સળ જીવ વિલાસ.

- (૪) દરેક દ્રવ્યમાં જણાવા યાગ્યપણું હોવાથી ત્રાનથી કાઇ અજાણ્યું (ગુરત) રહી શકે નહિ–એમ પ્રમેયત્વ ગુણ ખતાવે છે.
- (૫) એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યનું કાંઇ કરી શકે નહિ—એમ અગુરુલઘુત્વ ગુણ બતાવે છે.
- (ક) ક્રાઇ વસ્તુ પાતાના સ્વક્ષેત્રરૂપ આકાર વિના હાેય નહિ–એમ પ્રદેશત્વ ગુણ ખતાવે છે.
- ૩૭૪ પ્ર. બ્રાહ્મી તેલના વપરાશથી કે બદામ વગેરે ખાવાથી છુદ્ધિ વધે એ માન્યતા બરાબર છે ?
  - ઉ. ના, કેમ કે એક દ્રવ્યની શક્તિ ખીજા દ્રવ્યનું કાઇ કામ કરી શકે નહિ, તેથી બ્રાહ્મી તેલના માલિશ વગેરેથી બ્રુદ્ધિ વધે એ માન્યતા ખાટી છે–એમ અગુરૂલઘૃત્વ ગુણ ખતાવે છે.
- ા ૭૫ પ્ર. દૂધમાં છાશ પડવાથી દહીં થાય એવું માનવું તે બરાબર છે?
  - 9. ના, છાશ પડવાથી દહીં થાય તા પાણીમાં પણ છાશ પડવાથી દહીં થવું જોઇએ, પણ દ્રવ્યત્વ ગુણના કારણે દૂધરૂપ પર્યાયવાળા પરમાણુઓ સ્વયં પલટીને દહીં રૂપ થાય છે. તેમાં છાશ તા નિમિત્ત માત્ર છે. અગુરુલઘુત્વ ગુણના કારણે છાશ અને દૂધના પરમાણુ એકબીજનમાં પ્રવેશી શકે નહીં.
- ા ૩૭૬ પ્ર. ચૈતન્ય અને જડ એાળખાય કઇ રીતે ?
  - ઉ. ચૈતન્ય અને જડ એ બે ઓળખવાને માટે તે બનને વચ્ચે જે ભિન્ન ધર્મ છે તે પ્રથમ ઓળખાવા જોઇએ; અને તે ભિન્ન ધર્મમાં પણ મુખ્ય ભિન્ન ધર્મ જે ઓળખવાના છે તે આ છે કે, ચૈતન્યમાં "ઉપયોગ", એટલે કાઇ પણ વસ્તુના જે વડે બાંધ થાય તે વસ્તુ, રહ્યો છે અને જડમાં તે નથી.
- ૩૭૭ પ્ર. શરીરમાં ચેતન છે કે નહિ તે તેા આપણે શરીરના હલનચલન ઉપરથી જાણીએ છીએ તે ખરાખર છે ?
  - ઉ. ના; શરીરમાં ચેતન છે કે નિંહ તેનું જ્ઞાન આ વાત દેખીને કરાય છે કે કાઇ પ્રાણી સ્પર્શનું જ્ઞાન રાખે છે કે નિંહ, રસને રસના વડે, ગંધને નાક વડે, વર્ણને આંખ વડે, શબ્દને કર્ણું વડે જાણે

બનનાર છે તે ફરનાર નથી, અને ફરનાર છે તે બનનાર નથી. છે કે નહિ અથવા મતયી વિચાર કરે છે કે નહિ. મડદામાં આ ઉપયાગમાંથી કાઇ પણ ઉપયાગ હોતા નથી. કારણ કે ત્યાં ઉપયાગ ધરનારા આત્મા રહ્યો નથી. (જુઓ પ્રશ્ન ૧૩૩૭)

૩૭૮ પ્ર. આ જગતમાં શાક્ષત અને અશાક્ષત શું છે ?

**ઉ. મૂ**ળ દ્રવ્ય શાશ્વત.

મૂળ દ્રવ્ય: છવ. અછવ.

પર્યાય : અશાશ્વત.

અનાદિ નિત્યપર્યાય: મેર, આદિ.

૩૭૯ પ્ર. જીવ કવ્ય કાને કહે છે?

ઉ. જેમાં ચેતના અર્થાત્ જ્ઞાન–દર્શનરૂપ શક્તિ છે તેને જીવ કવ્ય કહે છે (જીવ=આત્મા)

૩૮૦ પ્ર. પુદ્દગલ ૬૦૫ કાને કહે છે?

- ઉ. જેમાં સ્પર્શ, રસ, ગંધ અને વર્ણ એ ગુ@ા હોય તેને પુદ્દગલ દ્રવ્ય કહે છે. શીત, ઉષ્ણ, સ્નિગ્ધ, ર્ક્ષ (લુખા), કામળ (નરમ અથવા સુંવાળા), કઠાર (અથવા કર્કશ, અથવા કઠ્ણ), હલકા, ભારે–એ આઠ સ્પર્શ; તીખા, કડવા, ક્ષાયલા, (તુરા), ખાટા અને મધુર–એ પાંચ રસ; સુગંધ અને દુર્ગંધ–એ બે ગંધ; શ્વેત, પીત, નીલ, લાલ અને કૃષ્ણ–એ પાંચ રંગ (વર્ષ્ટ).
- ૩૮૧ પ્ર. પુદ્દગલના કેટલા બેદ છે?
  - ઉ. બે ભેદ છે-પરમાણ અને સ્કંધ.
- ૩૮૨ પ્ર. પરમાહ્યું કેાને કહે છે?
  - ઉ. જેના ખીજો ભાગ થઇ શકતા નથી એવા સૌથી નાના પુદ્દગલને.પરમાશ્રુ કહે છે.
- ૩૮૩ પ્ર. સ્કંધ કાને કહે છે?
  - ઉ. બે કે બેથી અધિક પરમાણુઓના ખંધને સ્કંધ કહે છે. આખી વસ્તુ તે સ્કંધ, તેથી ઓછો તે સ્કંધદેશ, અર્ધથી ઓછો તે સ્કંધપ્રદેશ અને અવિભાગી તે પરમાણ, પરમાણ સ્કંધ થવાથી મૂર્ત બને છે. પરમાણુ એક્લા હોય ત્યારે ઇન્દ્રિયગાચર થતા નથી. એક પ્રદેશમાં એક પરમાણુ રહે, તે જ જગ્યાએ બીજ અનંત પરમાણુ સ્કંધપણું

# પાતે પાતાના વૈરી, તે આ કેવી ખરી વાત છે!

રહી શકે છતાં તે પરમાહુંને ભાધ ન આવે. કાળ અને ક્ષેત્રના માપનું કારણ પણ પરમાહુ છે.

- ૩૮૪ પ્ર. પુદ્દગલ દ્રવ્યની પર્યાયના કેટલા ભેદ છે ?
  - ઉ. શબ્દ, બંધ, સહ્યમ, સ્યુલ, સંસ્થાન, બેદ, તમ, છાયા, ઉદ્યોત અને આતપ; આમ બધા પુદ્દગલ દ્રવ્યોની પર્યાયના દશ બેદ છે. પુદ્દગલની પર્યાયનું અસ્તિત્વ સ્વતંત્ર છે, આત્મા માત્ર તેને જાણનારા છે એવું યથાર્થ શ્રદ્ધાન અને જ્ઞાન કરવું તે ધર્મ છે.
- ૩૮૫ પ્ર. શબ્દ પર્યાયના કેટલા ભેદ છે ?
  - ઉ. તેના ખે ભેદ છે: ૧. ભાષાત્મક ૨. અભાષાત્મક. આમાં વળી ભાષાત્મકના ખે ભેદ છે: અક્ષરાત્મક અને અનઅક્ષરાત્મક.
- ૩૮૧ પ્ર. અક્ષરાત્મક એટલે શું?
  - ઉ. સંસ્કૃત, ગુજરાતી આદિ ભાષાએ અનેક પ્રકારની છે. કાઇ પણ ભાષા હોય પરંતુ તે જીવથી બાલાતી નથી. તે ભાષાપુદ્દગલોના વ્યાંજનપર્યાય છે. ભાષા પુદ્દગલ દ્રવ્યના કારણુથી ઉત્પન્ન થઇ છે, પણ જીવના કારણુથી નથી. પુદ્દગલ દ્રવ્ય જગતનું તત્ત્વ છે તેમાં ભાષાવર્ગણામાંથી શબ્દ થવાને યાેગ્ય પરમાણુ શબ્દરૂપ પરિણુમે છે. જીવની ઇચ્છાથી ભાષા થતી નથી.
- ૩૮૭ પ્ર. તા પછી લાકડીમાંથી અવાજ કેમ નીકળતા નથી ?
  - ઉ. ભાષાના કાળ (સમય) નથી, એટલે પરમાણુ તે રૂપે પરિણુમતા નથી.
- ૩૮૮ પ્ર. અન અક્ષરાત્મક ભાષા એટલે શં?
  - ®. બે ઇન્દ્રિય; ત્રણ ઇન્દ્રિય, ચાર ઇન્દ્રિય, અસંત્રી પંચેન્દ્રિય, તિયે ચોની ભાષાને અનઅક્ષરાત્મક ભાષા કહે છે. મચ્છર અથવા માખીના ખણુખણાટ તે પુદ્દગલના અવાજ છે, મચ્છરના જીવ છે તેથી તે અવાજ નીકળે છે કે બોલે છે તેમ નથી. ભગવાનની ૩૪ ધ્વનિ અનઅક્ષરાત્મક છે. તે પણ પુદ્દગલની અવસ્થા છે. તીર્થ કરના આત્મા તેના કર્તા-હર્તા નથી.
- ૩૮૯ પ્ર. હવે અભાષાત્મક શબ્દના ભેદ કહો.
  - ઉ. તેના પ્રયોગિક તથા વૈસસિક એમ બે બેદ છે. તેમાં પ્રયોગિકના તત, વિતત, ધન, સુષિર એમ ચાર બેદ છે.

લાકત્યાગ વિના વૈરાગ્ય યથાયાગ્ય પામવા દુર્લાભ છે.

તત : વીષ્ણા વગેરેના જે અવાજ ઉત્પન્ન થાય છે તે. વિતત : ઢાેલ વગેરેમાં જે શબ્દ ઉત્પન્ન થાય છે તે.

ધન: મંજીરા તથા તાલથી જે શબ્દ ઉત્પન્ન થાય છે તે. સુષિર: ખંસી, સીટી આદિ નિમિત્તથી જે અભાષાત્મક શબ્દ નીકળે છે તે.

ઉપર પ્રમાણે ચાર પ્રકારના શબ્દોમાં જીવનું નિમિત્ત છે તેથી તેને પ્રાયોગિક કહે છે. પણ જીવના પ્રયોગથી શબ્દ પુદ્દગલ નીકળતા નથી. શબ્દપુદ્દગલ સ્વતંત્ર સ્વકાળે સ્વયં પરિણમે છે.

વૈસસ્ત્રિક: સ્વાભાવિક ઉત્પન્ન થવાવાળા શબ્દો તેને વૈસસ્ત્રિક કહે છે. મેઘગર્જના, તેના કર્તા ઇશ્વર નથી પણ તે પુદ્દગલ દ્રવ્યની અવસ્થા છે.

### ૩૯૦ પ્ર. ખંધ પુદ્દગલ પર્યાયના ભેદ કેટલા ?

ઉ. કર્મ અને નાકમ (શરીર). કર્મ અને નાકમ ખંધ પુદ્દગલની વિભાવ-વ્યંજન પર્યાય છે. આત્મા તા કરત તેના જોવા અને જાણવાવાળા છે. કર્તા-હર્તા નથી. આત્મા ધ્યાન રાખે તા શરીર નિરાગી રહે, એવું તા થતું નથી. શરીરને તા જેવું રહેવાનું હાય તેમ જ રહે છે. ધર્મા જીવ એમ સમ્જે છે કે વિકાર, વિકારનું કળ, કર્મ, પૈસા તે સંયાગ છે અને હું તા તેના જાણવાવાળા છું, કરવાવાળા નથી. તાર્થ કર, ચક્રવર્તીની દર્ષિ વર્તમાન પુષ્યભાવ ઉપર નથી. અગાઉ પુષ્ય કર્યાં અને તેથી સંયાગ મળ્યા એમ જાણતા છતાં તેના સ્વામી થતા નથી.

## ૩૯૧ પ્ર. સુક્ષ્મત્વ પુદ્દગલ પર્યાય શું છે તે સમજાવા ?

ઉ. જેમ બિલ્લક્ષ્ળ વગેરેની અપેક્ષાએ બાર વગેરેનું સુક્ષ્મપશું છે. બિલ્લક્ષ્ળ અથવા બારનાં રહેલા જીવે બિલ્લક્ષ્ળ અથવા બારનું શરીર અનાવ્યું નથી, તે તો પાતાની યાગ્યતાના કારણે સક્ષ્મ કે સ્થૂળ છે. જીવ અને પુદ્દગલ ખન્ને સ્વતંત્ર છે અને ખન્ને વચ્ચે અત્યન્તાભાવ છે. જીવ જડનું કાંઇ કરતા નથી.

૩૯૨ પ્ર. નારિયેળનું ઝાડ વાવનારે તે નારિયેળ ખનાવ્યું તેની ના કહી શકાશે **?** 

સર્વે જવા માં સ્વાત્મહલ્ય બુદ્ધિ તે અનુકંપા

- લ. નારિયેળ વાવનારે તે ખનાવ્યું નથી. જે પદાર્થ સ્કંધરૂપ ઉત્પન્ન થવાના હોય તે પાતાના સ્વકાળ ઉત્પન્ન થાય છે. જીવના કારણથી ઉત્પન્ન થતા નથી.
- ૩૯૩ પ્ર. કાઇ પુદ્દગલ જાયકળરૂપ થાય છેત્યારે અંદર છવ આવ્યા તે પહેલાં તે છવે એવું કર્મ કર્યું હશે કે જેથી તે છવ જાયકળરૂપે ઉત્પન્ન થયા ને ?
  - 3. નહીં, જીવ તથા કર્મના કારણું તે અવસ્થા ઉત્પન્ન નથી થઇ. અજ્ઞાની જીવ અભિમાન કરે છે કે હું એની અવસ્થા સ્થિતિના કર્તા છું, અથવા મારા પૂર્વોપાર્જત કર્મથી આ સ્થિતિને પામ્યો છું. કર્મ તો નાકર્મરૂપ બિલ્વકળ, આંબળા, બાર વગેરે શરીરની રચનામાં કરત નિમિત્તમાત્ર છે. વાસ્તવમાં આહારવર્મણાના પરમાણુ સ્વયં પાતાની યાગ્યતાથી બિલ્વ, આંબળા, બારના શરીરરૂપ પરિણમે છે. આ તો તેઓની વિભાવ વ્યંજન પર્યાય છે જેના કર્તા પ્રદૂગલ પરમાણુ પાતે જ છે, જીવ અથવા કર્મ નથી. બારની સ્ક્ષ્મતા પ્રદ્માલના કારણે છે. તેમાં કાઇની અપેક્ષા નથી, તેને જીવ નથી બનાવતા. જીવ તો કક્ત જાણવાવાળા-દેખવાવાળા છે.

# ૩૯૪ પ્ર, સંસ્થાનના છ પ્રકાર કહેા ?

- લ. ૧. સમચતુરસ્ર :- જેના ઉદયથી શરીરતા આકાર ઉપર, નીચે તથા વચ્ચેથી સમાન હોય.
  - ર. ત્યગ્રાધ પરિમ ડળ :- જેના ઉદયથી શરીરના આકાર વડ જેવા નાસિથી ઉપર માટા અને નાસિના નીચે પાતળા હોય.
  - 3. સ્વાતિ (સાતિક): જેના ઉદયથી સ્વાતિ નક્ષત્ર અથવા સાપના જેવા શરીરના આકાર હોય, એટલે ઉપરથી પાતળા અને નાસિના નીચેથી માટા.
  - ૪. કુખ્જુક :- જે કર્મના ઉદયથી કુખડું શરીર થાય.
  - પ. વામન :- જેના ઉદયથી નાનું શરીર થાય.
  - ૬. હું ડેકઃ જેના ઉદયથી શરીરના અંગા ભયાનક અને ખરાખ આકારનાં હોય. ઉપરાંત ગાળ, ત્રિકાેેેેેેેેેેંગુ, ચતુષ્કાેેેે આદિ વ્યક્ત–

## વ્યવહાર શુદ્ધ હોય તેા ધર્મ સૂંગ્રે.

અબ્યક્તરૂપ અનેક પ્રકારનાં સંસ્થાન છે તે પણ પુદ્દગલનાં છે. છતાં પણ આત્મા તા ઉપરનાં સંસ્થાનથી ભિન્ન છે. પુદ્દગલની સૃષ્ટિ પુદ્દગલથી થાય છે.

- ા ૩૯૫ પ્ર. જીવ વિના આવા આકાર કેવી રીતે થાય ?
  - ઉ. જવ નિમિત્તમાત્ર છે તેથી વ્યવહારથી જીવને સંસ્થાનવાળા કહેવાય છે. પરંતુ જીવ છે તેથી આવા પૃથક પૃથક આકાર થાય છે તેમ નથી. તે તેા પુદ્દગલની સમય સમયની યાગ્યતાનુસાર થાય છે. જીવ તા સંસ્થાનથી ભિન્ન છે.
- ૩૯૬ પ્ર. હવે બેદ પુદ્દગલ પર્યાય સમજાવા ?
  - ઉ. ઘઉંના આટા તથા ઘી, સાકર આદિ અનેકર્ય, અનેક પ્રકારના ભેદ (ડુકડા) જાણવા. આ ઘઉંના આટા થવા, આટા માટા થવા, ઝીણા થવા, તે લાટ દળવાની ચક્કીના કારણે નથી, પીસવાવાળાના કારણે નથી, તે તા પુદ્દગલની વિભાવ અવસ્થા છે.
- ા ૩૯૭ પ્ર. લાટની ચક્કી ચાલે છે તેનું કાંઇ નહીં ?
  - ઉ. લાટની ચક્કી કાંણુ ફેરવે છે ? ફેરવવાવાળાના હિસાખે ચક્કી કરતી નથી અને ચક્કી કરવાથી લાટ થતા નથી. છવ અભિમાન કરે છે. ઘઉં માંથી લાટ રૂપ બેદ (ટુક્ડા) થવું તે પુદ્દગલની પાતાની અવસ્થા છે. વળી પાછું લાટમાં કેટલીયે વાર આખા દાણા રહી જાય છે, નાના માટા ટુકડા પણ થાય છે; જો ચક્કીના કારણે હોય તા બધા ટુકડા એક સરખા થવા જોઇએ, પણ એમ તા થતું નથી. સાકરના ટુકડા થવા, લાકડાના કાડચાં થવાં, પશ્થરના ટુકડા થવા, ગાળના ટુકડા થવા, તે ભેદ પર્યાયના સ્વભાવ છે.
- ૩૯૮ પ્ર. તમ (અધકાર) પુદ્દગલ પર્યાય કોને કહે છે **?** 
  - ઉ. દિષ્ટિને રાકવાવાળા અધકાર તેને તમ કહે છે તે પુદ્દગલની પર્યાય છે. અધકાર પુદ્દગલની સ્કંધરૂપ વ્યંજન પર્યાય છે. તે આંખથી દેખાય છે તેથી સ્થૂળ છે અને હાથથી પકડાતી નથી તેથી સુક્ષમ છે. તેથી સ્થૂળ-સુક્ષમ કહે છે.

સમ્યક્તવ પામલું દુલ છે અને તે આવ્યું તા ચારિત્ર પામલું અતિ દુલભ છે.

#### १२७

- ાર્કેલ્ડ પ્ર. દિપક છુઝાઇ જવાથી અધકાર થાય તેમાં પુદ્દગલની પર્યાય કર્યા આવી ?
  - ઉ. દિપકના પ્રુઝાવાથી કે વાદળાંથી અધકાર થાય તેમ માનનાર અજ્ઞાની છે. તે ભ્રમ છે. અધાકાર પુદ્દગલની પર્યાય છે, તે બીજાના કારણથી થતી નથી.
- ૪૦૦ પ્ર. છાયા પુદ્દગલની પર્યાય છે તે કેવી રીતે ?
  - ઉ. વૃક્ષના નિમિત્તથી થવાવાળી અયા તે પુદ્દગલની અવસ્થા છે. અયા વૃક્ષના કારણે નથી, અયા અને વૃક્ષ ભિન્ન ભિન્ન સ્કંધ છે. વૃક્ષ સ્થૂળ–સ્થૂળ છે અને અયા સ્થૂળ–સૃક્ષ છે, આમ બન્ને સ્કંધની જાતિ ભિન્ન છે.
- ૪૦૧ પ્ર. સ્કંધના સ્થૂળ અને સક્ષ્મ કેટલા ભેદ છે ?
  - ઉ. સ્કંધના છ બેદ છે. તે જીવના કારણે નથી પણ પુદ્દગલના કારણે છે.
    - જે સ્કંધ છૂટા પડી ગયા પછી મળતા નથી તે સ્થૂળ-સ્થૂળ કહેવાય છે. જેમ, લાકડી, પૃથ્વી વિગેરે.
    - જે સ્કંધ છૂટા પડી ક્રી મળી જાય છે તે સ્થૂલ છે. જેમ તેલ,
       ઘી વિગેરે.
    - જે સ્કંધ આંખથી દેખાય પણ બીજી ઇન્દ્રિયથી ન પકડાય તે સ્થૂલ સુક્ષ્મ છે. જેમ છાયા આદિ.
    - ૪. જે સ્કંધ આંખથી ન દેખાય પણ કાઇ પણ બીજી ઇન્દ્રિયથી ત્રહણ કરી શકાય તે સક્ષ્મ–સ્થૂળ છે. જેમ શબ્દ આદિ.
    - પ. કાઇ પણ ઇન્દ્રિયથી ત્રહણ ન થઇ શકે તે સક્ષ્મ છે. જેમ કે કાર્માણ સ્કંધ.
    - કાર્માણથી પણ સહમ સકંધ−ખે પરમાણથી અનંત પરમાણુ સુધીના સકંધ તે સહમ–સહમ છે.
  - ૪૦૨ પ્ર. આંગળીને તડકામાં રાખીએ તેથી તેની છાયા કાળા રૂપમાં દેખાય છે ને ?
    - ઉ. ના; એમ નથી. આંગળી સ્થૂળ-સ્થૂળ છે, અને છાયા સ્થૂળ-સક્ષમ છે, ખન્નેની જાતિ લિન્ન છે. અજ્ઞાની સંયાગને માને છે. જ્ઞાની

''જબ જાન્યા નિજ રૂપકાે, તથ જાન્યા સબ લાેક, નહિ જાન્યા નિજ રૂપકાે, સબ જાન્યા સા રાેક.'' સ્વભાવને માને છે. પ્રત્યેક પર્યાય સ્વતંત્ર છે, તે પોતે પાતાની મેળ થઇ રહી છે. તેવી જ રીતે દર્પ શુમાં પડતું શરીરનું પ્રતિખંખ, શરીર અને પ્રતિખિંખ ભિન્ન ભિન્ન છે. શરીરના લીધે પ્રતિખિંખ નથી.

૪૦૩ પ્ર. ઉદ્યોત કાને કહે છે ?

- ઉ. ચંદ્રમાના પ્રકાશ તથા આગિયા વિગેરે તિયેં ચ જ્વાના શરીરના પ્રકાશને ઉદ્યોત કહે છે. તે ઉદ્યોત પુદ્દગલ દ્રવ્યની વિભાવ વ્યંજન પર્યાય છે. ખિલાડી કે સિંહની આંખમાંથી પ્રકાશ દેખાય છે તે જીવના કારણે નથી, પણ તે ઉદ્યોત પુદ્દગલ દ્રવ્યની વિભાવ વ્યંજન પર્યાય છે.
- ૪૦૪ પ્ર. આતપ કાને કહે છે ?
  - ઉ. સૂર્યના પ્રકાશને તથા સૂર્યકાંત મિણના પ્રકાશને આતપ કહે છે. તેમાં એકેન્દ્રિય જીવ છે એટલે પ્રકાશ છે એમ નથી. આતપ પુદ્દગલની વિભાવ વ્યંજન પર્યાય છે.
- ૪૦૫ પ્ર. ઉપર મુજબ પુદ્દગલ સ્કંધના દશ ભેદ શા કારણે થાય છે ?
  - ઉ. પુદ્દગલમાં સ્નિગ્ધ તથા રુક્ષના કારણે ખંધ થાય છે. શબ્દ બાલાય છે તે આત્માથી નથી બાલાતા તેમ હાઠથી પણ નથી બાલાતા. હાઠ આહારવર્ગણાથી બન્યા છે. શબ્દ ભાષાવર્ગણાના રુક્ષ અને સ્નિગ્ધ ગુણના કારણે બન્યા છે. શરીરનું જાકું પાતાળું થવું તે પુદ્દગલની અવસ્થા છે. શરીરમાં શ્વાસ ચાલવા, પગ અકડી જવા તે બધું પુદ્દગલની પર્યાય છે. તેમાં જીવના કાઇ અધિકાર નથી. દૂધમાંથી દહીં થવું, તલમાંથી તેલ નીકળવું, માસંબીમાંથી રસ નીકળવા, વીજળી થવી, ધનુષ્યમાંથી બાણની ગતિરૂપ અવસ્થા થવી, એ બધી પુદ્દગલની અવસ્થા છે. બરકના ચૂરા થવા અને પાછા મળી જવા તે બીજ કાઇ કારણે નહિ પણ રુક્ષ-સ્નિગ્ધ ગુણના કારણે થાય છે. જેમ આત્મા ત્રિકાળી વસ્તુ છે, જેના ગ્રાનાદિ ગુણ ત્રિકાળી અને તેની ગ્રાનાદિ પર્યાય પ્રત્યેક સમય બદલાતી રહે છે, તેમ પુદ્દગલ દ્રવ્યના સ્પર્શાદિ ગુણ ત્રિકાળી છે અને તેની પર્યાય પ્રતિ સમય પલટતી રહે છે કે જેના દશ ભેદ ઉપર પ્રમાણે બતાવ્યા છે.

### સહજાત્મ સ્વરૂપ પરમગુરુ.

- ૪૦૬ પ્ર. સ્કંધ પુદ્દગલના કેટલા પ્રકાર છે ?
  - ઉ. સ્કંધ પુદ્દગલના છ પ્રકાર અને દર્શાત આ પ્રમાણે :- અતિસ્થૂળ (પૃથ્વી), સ્થૂળ (જળ, સ્થૂળ-સૃક્ષ્મ (છાયા-પ્રકાશાદિ તેત્રેન્દ્રિય વિષય), સૃક્ષ્મ-સ્થૂળ (રસ-ગંધ-સ્પર્શ-શબ્દ વગેરે શેષ ઇન્દ્રિય વિષય), સૃક્ષ્મ (કાર્મણ સ્કંધ), અને અતિ-સૃક્ષ્મ (પરમાણ).
- ૪૦૭ પ્ર. છ દ્રવ્યામાં કેટલાં સક્રિય અને કેટલાં નિષ્ક્રિય છે ?
  - જીવ અને પુદ્દગલકાય આ બે દ્રવ્યા સિક્ય છે. બાક્ષીનાં બધાં (ચાર દ્રવ્યા) નિષ્ક્રિય છે.
- ૪૦૮ પ્ર. છવ કયા સાધનથી સક્રિય બને છે ?
  - ઉ. જીવ સક્રિય ખને છે તેમાં કર્મ, નાેકર્મરૂપ પુદ્દગલ બાહ્ય સાધન છે.
- ૪૦૯ પ્ર. પુદ્દગલ કયા સાધનથી સિક્રિય ખેતે છે ?
  - ઉ. પુદ્દગલ સક્રિય ખને છે તેમાં કાળદવ્ય બાહ્ય સાધન છે.
- ૪૧૦ પ્ર. પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં કયા કયા વિશેષ ગુણ છે ?
  - ઉ. છવ દ્રવ્યમાં ચૈતન્ય (દર્શન, ગ્રાન), શ્રદ્ધા (સમ્યક્ત્વ), ચારિત્ર, સુખ, વીર્ય, ક્રિયાવતી શક્તિ, વૈભાવિક શક્તિ વગેરે. પુદ્ગલ દ્રવ્યમાં સ્પર્શ, રસ, ગંધ, વર્ણ, ક્રિયાવતી શક્તિ વગેરે, ધર્મ દ્રવ્યમાં ગતિ હેતુત્ત્વ વગેરે, એટલે છવ તથા પુદ્દગલને ગતિ કરવામાં જે સહાયકારી થાય તે ધર્મ દ્રવ્ય. અધર્મ દ્રવ્યમાં સ્થિતિ હેતુત્ત્વ વગેરે, એટલે છવ અને પુદ્દગલને સ્થિર રહેવામાં જે સહાયકારી થાય તે અધર્મ દ્રવ્ય. આકાશ દ્રવ્યમાં અવગાહન હેતુત્ત્વ વગેરે, એટલે છવાદિક પાંચે દ્રવ્યને જે રહેવાની જગ્યા આપે છે તે આકાશ.
    - કાળ દ્રવ્યમાં પરિષ્યમન હેત્તત્વ વગેરે.
    - કાેઇ અન્ય દ્રવ્ય (જીવ કે પુદ્દગલ) એકખીજાને ગમન કે સ્થિર કરાવી શકતા નથી પણ તે બન્ને દ્રવ્ય પાતપાતાની ક્રિયાવતી

ઝેર રાખવું એ ભયંકર નથી પણ ઝેરનાે ઉપયાગ કરવાે એ ભયંકર છે—તેમ સ'સાર ભયંકર નથી પણ મન સ'સારમાં રાખવું તે ભયંકર છે. શક્તિની તે સમયની યોગ્યતા પ્રમાણે પાતાથી ગમન કરે છે કે સ્થિર થાય છે.

- ૪૧૧ પ્ર. દર્પણમાં પડતું પ્રતિબિંબ તે માત્ર ખાલી દેખાવ છે કે કેાઇ તત્ત્વનું બનેલું છે ?
  - ઉ. દર્પણમાં પડતું પ્રતિભિંભ ખાલી દેખાવ નથી. તે અમુક તત્ત્વનું ખનેલું છે.
- ૪૧૨ પ્ર. તડકાના પ્રકાશમાં જે રજ જેવું દેખાય છે તે શું અહ્યુ છે ?
  - ઉ. તડકાના પ્રકાશમાં સક્ષ્મ રજ જેવું જે દેખાય છે, તે અહુ નથી, પહ્યુ અનેક પરમાહુઓના બનેલા સ્કંધ છે. પરમાહુ ચક્ષુએ જોયાં ન જાય. ચક્ષુ ઇન્દ્રિયલબ્ધિના પ્રખળ ક્ષયાપશમવાળા જીવ, દૂર દેશી લબ્ધિસ પન્ન યાગી અથવા કેવળીથી તે દેખી શકાય છે.
- ૪૧૩ પ્ર. ધર્મ ૬૦૫ કાને કહે છે ?
  - ઉ. સ્વયં ગતિ કરતાં જીવ અને પુદ્દગલને ગતિ કરવામાં નિમિત્ત હોય તેને ધર્મ ૬૦૫ કહે છે, જેમ ગતિ કરતી માછલીને ગતિ કરવામાં પાણી.
- ૪૧૪ પ્ર. અધર્મ ૬૦૫ કાને કહે છે ?
  - ઉ. સ્વયં ગતિપૂર્વ ક સ્થિતિરૂપ પરિણમતા છવ અને પુદ્દગલને સ્થિર થવામાં જે નિમિત્ત હોય તેને અધર્મ દ્રવ્ય કહે છે. જેમ મુસાક્ષ્રને સ્થિર થવા માટે ઝાડના છાંયા.
- ૪૧૫ પ્ર. આકાશ ૬૦૫ કાને કહે છે ?
  - ઉ. જે જીવાદિ પાંચે કવ્યોને રહેવા માટે જગ્યા આપે તેને આકાશ કવ્ય કહે છે. આકાશ કવ્ય સર્વ વ્યાપક છે, સર્વત્ર છે.
- ૪૧૬ પ્ર. ચ્યાકાશના કેટલા ભેદ છે ?
  - ઉ. આકાશ એક જ અખંડ દ્રવ્ય છે. લાકાકાશ તથા અલાકાકાશ તેના ભેદ છે.
- ૪૧૭ પ્ર. લાેકાકાશ કાેને કહે છે ?
  - ઉ. જ્યાં સુધી જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ અને કાળ એ સમસ્ત દ્રવ્યો છે ત્યાં સુધીના આકાશને લોકાકાશ કહે છે.

એ સદાય મૃત્યુનું ચિ'તવન કરે છે તે ધર્મની પ્રાપ્તિ કરે છે.

- ૪૧૮ પ્ર. અલાકાકાશ કાને કહે છે ?
  - ઉ. લાકાકાશની બહારના અનંત આકાશને અલાેકાકાશ કહે છે.
- . ૪૧૯ પ્ર. લાેક એટલે શું ?
  - <sup>©</sup>. સમસ્ત વિશ્વ.
  - ૪૨૦ પ્ર. અલાક કેવડા છે ?
    - ઉ. અનંતા.
  - ૪૨૧ પ્ર. અનંતા એટલે ?
    - ઉ. જેના અંત એટલે છેડા નહિ તે.
  - ૪૨૨ પ્ર. લાેક માટા કે અલાેક ?
    - ઉ. અલે ક.
  - ૪૨૩ પ્ર. અલાકમાં શં છે ?
    - ઉ. એક્લું આકાશ છે, બીજું કાંઇ જ નથી.
  - ૪૨૪ પ્ર. લાેક અને અલાેક બંને મળીને શું કહેવાય ?
    - ઉ. લાેકાલાેક.
  - ૪૨૫ પ્ર. છ કવ્યમાં લાકમાં કેટલા ? અલાકમાં કેટલાં ?
    - ઉ. લેાકમાં છ એ દ્રવ્ય છે અને એક આકાશદ્રવ્ય લેાક–અલેાક બધે વ્યાપી રહેલ છે. આકાશ એક અખંડ દ્રવ્ય છે, તેથી લેાકમાં કાળને લઇને જે પરિશુતિ થાય છે તેને લઇને અલેાકમાં કાળદ્રવ્ય નથી છતાં ત્યાં પશુ પરિશુતિ થયા કરે છે.
  - ૪૨૬ પ્ર. કાળ૬૦ય કાેને કહે છે ?
    - ઉ. પાતપાતાની અવસ્થારૂપે સ્વયં પરિષ્યુમતા જીવાદિ ક્રવ્યાના પરિ-ષ્યુમનમાં જે નિમિત્ત હોય તેને કાળક્રવ્ય કહે છે—જેમ કે કું ભારના ચાકને કરવા માટે લોઢાના ખીલા.
  - ૪૨૭ પ્ર. પુદ્દગલ પરમાણુને ગતિમાં સહકારી કારણ ધર્મ દ્રવ્ય છે તેમાં કાળ દ્રવ્યનું શું પ્રયોજન છે ?
    - ઉ. ગતિમાં સહકારી કારણ ધમ દ્રવ્ય વિદ્યમાન હોવા છતાં ખીજાં પણ ઘણાં સહકારી કારણા હોય છે. ધમ દ્રવ્ય વિદ્યમાન હોવા

જ્ઞાની પુરુષે કહેલું બાકી નથી રાખ્યું; પણ છવે કરવું બાકી રાખ્યું છે.

- છતાં પણ, જીવાને ગતિમાં કર્મ-નાકર્મરૂપ પુદ્દગલા સહકારી કારણ થાય છે, અને અણુ તથા સ્કંધ-એ પુદ્દગલાને ગમનમાં (ધર્મ દ્રવ્ય ઉપરાંત) કાળ દ્રવ્ય સહકારી કારણ થાય છે.
- ૪૨૮ પ્ર. જીવ પુદ્દગલાદિ દ્રવ્યોના પરિણુમનમાં સહકારી કારણ કાળદ્રવ્ય છે પણ કાળદ્વ્યના પરિણમનમાં સહકારી કારણ કાણ છે ?
  - ઉ. જેમ આકાશવ્ય બધા દ્રવ્યોને અવગાહના આપવામાં નિમિત્ત થાય છે અને પાતાની અવગાહનાના આધાર સ્વયં પાતે જ છે, તેમ કાળદ્રવ્ય બાકીના બીજા બધા દ્રવ્યાના પરિણુમનમાં નિમિત્ત થવા ઉપરાંત પાતાના પરિણુમનમાં પાતે સ્વયં નિમિત્ત છે.
- ૪૨૯ પ્ર. શું ઉપરના ધર્મ,અધર્મ, આકાશ અને પુદ્દગલ એ ચારે અજીવતત્ત્વા બીજાં દર્શનાને પણ માન્ય છે ?
  - ૭. નિર્દ્ધ, આકાશ અને પુદ્દગલ એ ખન્ને તત્ત્વો તો વૈશેષિક, ન્યાય, સાંખ્ય આદિ દર્શનોને પણ માન્ય છે; પરંતુ ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય એ ખન્ને તત્ત્વો જૈનદર્શન સિવાય બીજી કાઇ પણ દર્શન માનતું નથી. પુદ્દગલાસ્તિકાય એ સંગ્રા પણ ફક્ત જૈનશાસમાં જ પ્રસિદ્ધ છે. બીજાં દર્શનોમાં એ તત્ત્વને સ્થાને પ્રકૃતિ, પરમાશુ આદિ શબ્દોના ઉપયોગ થાય છે.
- ૪૩૦ પ્ર. પર્યાય એટલે શું ?
  - ઉ. જુદાં જુદાં નિમિત્તને લઇને દ્રવ્યની જુદી જુદી અવસ્થા થતી રહે છે તેને પર્યાય કહે છે. જેમકે : જીવ એ દ્રવ્ય અને મનુષ્ય, તિર્યાય વગેરે પર્યાય. જીવના શુદ્ધ સ્વભાવની રાગ દેષમાં પરિણ્તી તે વિભાવ પર્યાય. માટી એ દ્રવ્ય અને ઘડા તેની પર્યાય.
- ૪૩**૧ પ્ર.** છ **૬૦યમાં** છવ કેટલા અને અછવ કેટલા <sup>૧</sup>
  - ઉ. છવ સિવાયનાં પાંચે દ્રવ્યા અછવ છે.
- ૪૩૨ પ્ર. પુદ્દગલ અજીવ ૬૦ય હોવા છતાં તે સ્વયં ગતિમાન ૬૦ય કહેવાય છે ?
  - હા. પુદ્દગલમાં ક્રિયાવતી શક્તિના ગુણ છે તેથી પાતાની યાગ્યતા-નુસાર ગતિ–ક્ષેત્રાન્તરરૂપ પર્યાય થાય છે.

ચ્યાત્મ પરિષ્ણામની સ્વસ્થતાને શ્રી તીર્થ કર સમાધિ કહે છે.

- ઋ૩૩ પ્ર. છ ૧૦૫માં રૂપી કેટલાં ? અરૂપી કેટલાં ?
  - ઉ. પુદ્દગલ સિવાયનાં પાંચે દ્રવ્ય અરૂપી છે.
- ૪૩૪ પ્ર. છ દ્રવ્યમાં અસ્તિકાય કેટલાં ?
  - ઉ. એક કાળ દ્રવ્ય સિવાયનાં પાંચે અસ્તિકાય કહેવાય છે.(જુએા પ્ર. ૪૭૦)
- ૪૩૫ પ્ર. અસ્તિકાય એટલે શું ?
  - ઉ. પ્રદેશાના સમૂહને અસ્તિકાય કહે છે. (જુઓ પ્રશ્ન-૫૬૭થી ૫૬૯)
- ૪૩૬ પ્ર. ધર્મ ૬૦૫ અને ધર્મ (સંવર, નિર્જરાની કરણી) એ બન્ને એક કે જુદાં ?
  - ઉ. તદ્દન જુદાં. ધર્મ દ્રવ્ય જડ છે, અજીવ છે. સંવર, નિજરારૂ**પ ધર્મ** એ તાે જીવના પુરુષાર્થ છે માટે બન્ને જુદાં છે.
- ૪૩૭ પ્ર. પ્રદેશ એટલે શું ?
  - ધર્માસ્તિકાય વગેરે પાંચે અસ્તિકાયના નાનામાં નાના હિસ્સાને પ્રદેશ કહે છે. (કાળ દ્રવ્યને પ્રદેશ હોતા નથી.)
- ૪૩૮ પ્ર. દુષમકાળ એટલે શું ?
  - ઉ. દુષમ શબ્દના અર્થ દુઃખે કરીને પ્રાપ્ત થવા યાંગ્ય એવા થાય છે અથવા આ કાળમાં પરમાર્થમાર્ગનું વિશેષ કરીને દુલ ભપાશું છે. આ ક્ષેત્રે વર્ત માનકાળમાં પૂર્વ જેણું પરમાર્થ માર્ગ આરાધ્યા છે, તે દેહ ધારણ ન કરે, અને તે સત્ય છે, કેમ કે જો તેવા જવાના સમુહ દેહધારીપણે આ ક્ષેત્રે વર્ત તા હોત તા તેમને તથા તેમના સમાગમમાં આવનારા એવા ઘણા જીવાને પરમાર્થ માર્ગની પ્રાપ્તિ સખે કરીને થઇ શકતી હોત; અને તેથી આ કાળને "દુષમ" કહેવાનું કારણ રહેત નહીં. મુમુક્ષપણું, સરળપણું, નિવૃત્તિ, સત્સંગ આદિ સાધના પરમ દુર્લ ભ જાણી આ દુષમ કાળને હુંડા અવસપિંણી કાળ કહી છે.
- ૪૩૯ પ્ર. પરમાર્થનું ક્ષીણુપણું છે માટે વર્ત માનકાળને દુષમકાળ કહ્યો છે કે દુષમકાળ છે માટે પરમાર્થનું ક્ષીણુપણું છે ?
  - ઉ. પરમાર્થમાર્ગને યાગ્ય પુણ્યવાળા ખહુ એાછા જીવા હોવાથી આ કાળને દુષમ કહ્યો છે. જીવાનાં કર્મને લઇને કાળને પણ ક્લાંક

શ્રદ્ધા તે સાધન અને અનુભવ તે સાધ્ય.

લાગ્યું છે. કાળ કાેઇના હાથ ઝાલવા નથી આવતા કે તને પરમાર્થમાં નહીં પ્રવર્તવા દર્છે. એ જીવના જ વાંક છે, કાળના દાેષ નથી. સારાં નિમિત્તો ન મળે તેવા કાળના પ્રભાવ જીવનાં કર્મને લઇને ખતે.

૪૪૦ પ્ર. એક અહેારાત્રી એટલે શું ?

ઉ. એક દિવસ અને એક રાત, આજ સવારથી કાલ સવાર સુધી.

૪૪૧ પ્ર. એક અહારાત્રીની ઘડી કેટલી ?

ઉ. સાઠ.

૪૪૨ પ્ર. એક અહોરાત્રીના મુદ્દત કેટલાં ?

ઉ. ત્રીસ.

૪૪૩ પ્ર. એક મુદ્દતીની ઘડી કેટલી ?

g. બ<u>ે</u>.

૪૪૪ પ્ર. એક મુદ્દુર્તાની આવલિકા કેટલી ?

એક ક્રાંડ સડસઠ લાખ, સત્યાતિર હજાર, બસા સાળ.

૪૪૫ પ્ર. એક આવલિકાના અસંખ્યાત ભાગને શું કહે છે ?

ઉ. સમય (કાળના નાનામાં નાના ભાગ).

૪૪૬ પ્ર. આંખ મીંચીને ઉઘાડીએ તેટલી વારમાં કેટલા "સમય" વહી **જાય** ?

ઉ. અસંખ્યાતા.

૪૪૭ પ્ર. પૂર્વ કાને કહેવાય ?

ઉ. ચોરાશી લાખ વરસે એક પૂર્વાંગ અને ચોરાશી લાખ પૂર્વાંગે એક પૂર્વ થાય. (એક પૂર્વનાં સીત્તેર લાખ છપ્પન હજાર કરાેડ વર્ષ થાય).

**૪૪૮ પ્ર. પલ્યાપમ કાને ક**હેવાય ક

અસંખ્યાત પૂર્વના એક પૃલ્ધાયમ થાય.

૪૪૯ પ્ર. સાગરાપમ કેમ થાય ?

ઉ. દશ ક્રાેડાક્રાેડી પલ્યાપમના એક સાગરાપમ થાય. (ક્રાેડને ક્રાેડ ચુલા કરીએ ત્યારે ક્રાેડાક્રાેડ થાય.) જેવી રીતે સાગરમાં જળનાં ખિંદુએ અપાર હાય છે, તેવી રીતે સાગરાપમમાં વર્ષ પણ અપાર હાય છે.

હૃદયથી નાનપણે રહેવામાં આત્માને લાભ છે. નિર્માનતામાં જ આત્મગુણ પ્રગટે છે. ૪૫૦ પ્ર. કાળચક એટલે શું ?

ઉ. દશ ક્રાેડાક્રાેડી સાગરાપમતા એક અવસપિં હ્યા કાળ અતે દશ ક્રાેડાક્રાેડી સાગરાપમતા એક ઉત્સપિં હ્યા કાળ, તે ખેતે મળીતે વીશ ક્રાેડાક્રાેડી સાગરાપમતું એક ''કાળચક્ર'' કહેવાય.

૪૫૧ પ્ર. અવસિ પૈંણી તથા ઉત્સિ પિંણી એટલે શું?

જી. અવસર્પિં છી એટલે આરાની ઘટતી દશા.
અવસર્પિં છી કાળમાં દિવસે દિવસે શુભ ભાવાની હાનિ થાય અને
જિત્સર્પિં છી કાળમાં દિવસે દિવસે શુભ ભાવાની વૃદ્ધિ થાય.

૪૫૨ પ્ર. એક અવસર્પિંહી તથા એક ઉત્સર્પિંહીના કેટકેટલા આરા થાય ધ ઉ. છ–છ.

૪૫૩ પ્ર. એ છ આરા સરખા હોય છે કે નાના માટા ?

ઉ. નાના માટા હોય છે. (જુઓ પ્રશ્ન-૪૫૬).

૪૫૪ પ્ર. કેટલા સમયમાં એક કાળ ચક્ર થાય છે?

8. એક યોજનના લાંભા, પહાળા અને ઊંડા કૂવા હાય તેમાં (યુગલિયાના) અત્યંત બારીક વાળના અસંખ્ય ખંડ કરીએ, તે અસંખ્ય ખંડવાળા વાળા ને તળાથી તે ઉપર સુધી ખૂળ (સજ્જડ) ઠાંસીને તે કૂવા ભર્યા હોય, કે જેના પરથી ચક્રવર્તીનું લશ્કર ચાલ્યું જાય, પણ એક વાળ નમે નહિ, નદીના પ્રવાદ ધાધમાર ચાલ્યા જાય, પણ અંદર પાણી ઉતરી શકે નહીં. કદાચ અગ્નિ પણ તે ઉપર લાગે પણ અંદર જઇ શકે નહીં. તેવા કૂવામાંથી સા સા વર્ષે એકેક ખંડ કાઢતાં જ્યારે તે કૂવા ખાલી થાય તેટલામાં જેટલા વખત જાય તેને શાસ્ત્રકાર એક પલ્ય કહે છે. તેવા દશ કાડાકાડ પલ્યે એક સાગર થાય છે. વીસ કાડાકાડ સાગર સમાય તેટલા વખતે એક કાલચક થાય છે.

૪૫૫ પ્ર. એક કાળચકના કેટલા આરા થાય ?

લ. બાર. પ્રથમ અવસિ પિં બુીના છ આરાનાં નામ :
(૧) સખમા સખમા, (૨) સખમા, (૩) સખમા દુ:ખમા, (૪) દુ:ખમા સખમા, (૫) દુ:ખમા (૬) દુ:ખમા દુ:ખમા,

પ્રભાવના સમયે જેના રાજ્યાભિષકની શાભા દેખાય છે તે જ દિવસે તે જ રાજાની ચિતાના ધૂમાઉા દેખવામાં આવે છે. આવી સંસારની વિચિત્રતા છે. હવે ઉત્સપિ ં ણીના છ આરાનાં નામ :

- (૧) દુ:ખમા દુ:ખમા, (૨) દુ:ખમા, (૩) દુ ખમા સુખમા, (૪) સુખમા દુ:ખમા, (૫) સુખમા, (૬) સુખમા સુખમા.
- ૪૫૬ પ્ર. એ બાર આરાના કાળનું પરિમાણ કહેા.
  - ®. અવસપિંણીના છ આરા, તેમાં પહેલા આરા ચાર ક્રાેડાકાડી સાગરાપમના, બીજો ત્રણ ક્રાેડાકાડી સાગરાપમના, ત્રીજો બે ક્રાેડાકાડી સાગરાપમના, ત્રીજો બે ક્રાેડાકાડી સાગરાપમનાં બેતાલીશ હજાર વર્ષ ઊણા, પાંચમા આરા એકવીશ હજાર વર્ષના અને છે આરા પણ એકવીશ હજાર વર્ષના. કુલ દશ ક્રાેડાકાડી સાગરાપમના છ આરા થયા. હવે ઉત્સિપિંણીના છ આરામાં પહેલા આરા એકવીસ હજાર વર્ષના, બીજો પણ એકવીસ હજાર વર્ષના, ત્રીજો એક ક્રાેડાકાડી સાગરાપમનાં ખેતાલીસ હજાર વર્ષ ઊણા, ચાેથા આરા બે ક્રાેડાકાડી સાગરાપમના, પાંચમા આરા ત્રણ ક્રાેડાકાડી સાગરાપમના અને છે આરા ચાર ક્રાેડાકાડી સાગરાપમના છે.
- ૪૫૭ પ્ર. હિંદુ ધર્મમાં ચાર યુગ કહ્યા છે અને તે દરેક ચાર યુગે પૂરાં થતાં પૃથ્વીના સંહાર થાય અને પ્રલય થાય અને નવું સર્જન થાય તેમ કહ્યું છે તાે તે ચાર યુગનાં નામ કહાે અને તે ચારે યુગના કલ સમય કેટલાે ?
  - ઉ. ચાર યુગનાં નામ : સત્ મુગ, દ્વાપર, ત્રેતા અને કળિયુગ. તેના કુલ સમય ૪૩ લાખ ૨૦ હજાર વર્ષ થાય. લીકિક અપેક્ષાએ અને વ્યવહારમાં જૈનદર્શનમાં છ આરાને એક યુગ તરીકે વર્ણવવામાં આવે છે. જૈનદર્શનની પરંપરાએ જગત અનાદિ અનંત છે તેના કદી સંહાર કે પ્રલય થતા નથી તેમ તેનું નવું સર્જન પણ હોય નહીં.

અનંત કાળે જે પ્રાપ્ત થયું નથી તે પ્રાપ્તપણાને વિષે અમુક કાળ વ્યતીત થાય તે હાનિ નથી, માત્ર અનંત કાળે જે પ્રાપ્ત થયું નથી તેને વિષે ભ્રાંતિ થાય, ભૂલ થાય તે હાનિ છે.

- જ્ય૮ પ્ર. યુદ્દગલ પરાવત એટલે શું ?
  - ઉ. પુદ્દગલ=ઝીણામાં ઝીણાં રજક્ણથી માંડીને સ્યૂલમાં સ્યૂલ જે પુદ્દગલ તે સર્વમાં અગર તે સર્વથી જીવે પરાવર્ત = સમગ્ર પ્રકારે કરવું કર્યું, સર્વમાં બ્રમણ કર્યું, તે સર્વને લઇ લઇને મૂક્યા છે; મૂકી મૂકીને કરી કરીને લીધા છે. તે પણ સક્ષ્મપણે અને બાદરપણે, દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી, ભાવથી, એમ (એક પુદ્દગલ પરાવર્તનમાં) લીધા છે અને મૂક્યા છે. (એક પુદ્દગલ પરાવર્તનમાં) અનંત કાળચક વહી જાય છે. અનંતા કાળચકે એક પુદ્દગલ પરાવર્તન થાય.
- જપ**૯** પ્ર. આપણા જીવે સંસારમાં ભટકતાં કેટલાં પુદ્દગલ પરાવર્ત**ન કીધાં** ? ઉ. અનંતાં.
- ૪૬૦ પ્ર. અવસર્પિં એટલે ઉતરતા કાળના પાંચમા આરામાં, અત્યારે ચાલતા આરામાં કેવું વર્તન આ ભરતક્ષેત્રમાં હશે તે ખાખત સત્પર્યોએ શું કહ્યું છે ?
  - ઉ. નિગ્રંથ પ્રવચન પરથી મનુષ્યોની શ્રદ્ધા ક્ષીણુ થતી જશે. ધર્મનાં મૂળ તત્ત્વોમાં મતમતાંતર વધશે. પાખંડી અને પ્રપંચી મતોનું મંડન થશે, જનસમૂહની રુચિ અધર્મ ભણી વધશે. સત્ય, દયા હળવે હળવે પરાભવ પામશે. માહાદિક દાષોની વૃદ્ધિ થતી જશે. દંભી અને પાપિષ્ટ ગુરુઓા પૂજ્ય થશે. દુષ્ટ વૃત્તિના મનુષ્યો પોતાના ફંદમાં ફાવી જશે. મીઠા પણ ધૂર્ત વકતા પવિત્ર મનાશે. શુદ્ધ બ્રહ્મચર્યાદિક શીલમુક્ત પુરુષો મલિન કહેવાશે. આત્મિક જ્ઞાનના ભેદો હણાતા જશે. હેતુ વગરની ક્રિયા વધતી જશે. અજ્ઞાન ક્રિયા બહુધા સેવાશે. વ્યાક્રળ વિષયાનાં સાધન વધતાં જશે. એકાંતિક પક્ષા સત્તાધિશ થશે. શું ગારથી ધર્મ મનાશે.
- ૪૬૧ પ્ર. રાજા અને પ્રજાનું કેવું વર્તન હશે ?
  - ખરા ક્ષત્રિએ વિના બૂમિ શાકાય્રસ્ત થશે, નિર્માલ્ય રાજવંશીએ।

આત્મા કર્મકૃત (રાગાદિ અને શરીરાદિ) ભાવાથી અસંયુક્ત હોવા છતાં પણ અજ્ઞાનીએને સંયુક્ત જેવા પ્રતિભાસે છે; તે પ્રતિભાસ ખરેખર સંસારનું બીજ છે.

વેશ્યાના વિલાસમાં માહ પામશે. ધર્મ, કર્મ અને ખરી રાજનીતિ ભૂલી જશે. અન્યાયને જન્મ આપશે, જેમ લૂંટાશે તેમ પ્રજાને લુંટશે, પાતે પાપિષ્ટ આચરહેા સેવી પ્રજા આગળ તે પળાવતા જશે, રાજખીજને નામે શ્રન્યતા આવી જશે. નીચ મંત્રીએાની મહત્તા વધની જશે. એએ। દીન પ્રજાને ચૂસીને ભંડાર ભરવાના રાજાને ઉપદેશ આપશે. શીયળભંગ કરવાના ધર્મ રાજાને અંગીકાર કરાવશે, શૌર્યાદિક સદ્યુણોના નાશ કરાવશે, મૃગયાદિક પાપમાં અંધ બનાવશે. રાજ્યાધિકારીએ। પોતાના અધિકારથી હજારગણી અહં પદના રાખશે. વિપ્રાે લાલચુ અને લાેભી થઇ જશે. સદ્વિદાને દાટી દેશે; સંસારી સાધનાને ધર્મ કરાવશે. વૈશ્યાે માયાવી, કેવળ સ્વાર્થી અને કઠાર હૃદયના થતા જશે. સમગ્ર મનુષ્યવર્ગની સદ્દ-વૃત્તિએ। ઘટતી જશે. અકૃત અને ભયંકર કૃત્યાે કરતાં તેએાની વૃત્તિ અટકશે નહિ. વિવેક, વિનય, સરળતા ઇત્યાદિ સદ્યુણા ઘટતા જશે. અનુક પાને નામે હીનતા થશે, માતા કરતાં પત્નીમાં પ્રેમ વધશે, પિતા કરતાં પુત્રમાં પ્રેમ વધશે; પતિવ્રત નિયમપૂર્વક પાળનારી સુંદરીએ ઘટી જશે, સ્નાનથી પવિત્રતા ગણાશે, ધનથી ઉત્તમ કુળ ગણાશે, ગુરુથી શિષ્યા આગળ ચાલશે, ભૂમિના રસ ઘટી જશે. સંક્ષેપમાં કહેવાના ભાવાર્થ કે ઉત્તમ વસ્તુની ક્ષીણતા છે અને કનિષ્ઠ વસ્તુના ઉદય છે. પંચમકાળનું સ્વરૂપ આમાંનું પ્રત્યક્ષ સૂચવન પણ કેટલું બધું કરે છે ?

મનુષ્ય સહમે ત્વમાં પરિપૂર્ણ શ્રદ્ધાવાન નહિ થઇ શકે; સંપૂર્ણ તત્ત્વત્તાન નહિ પામી શકે, જ પ્રસ્વામીના નિર્વાણ પછી દશ નિર્વાણી વસ્તુ આ ભરતક્ષેત્રથી વ્યવચ્છેદ ગઇ.

૪૬૨ પ્ર. કાળ દ્રવ્યને વિશેષ પ્રકારે સમજાવા ?

ઉ. કાળ, મૂળ કવ્ય નથી. ઔપચારિક કવ્ય છે; અને તે જીવ તથા અજીવમાંથી ઉત્પન્ન થયેલ છે; અથવા જીવાજવની પ્રયાય અવસ્થા તે કાળ છે. દરેક કવ્યના અનંતા ધર્મ છે; તેમાં ઊધ્વેપ્રચય અને તિર્યક્ષ્પ્રચય એવા બે ધર્મ છે; અને કાળ વિષે તિર્યક્ષ્પ્રચય ધર્મ

જિલ્લી દૂકી છે, અને જ જાળ લાંબી છે, માટે જ જાળ દૂકી કર તાે સુખરૂપે જિલ્લી લાંબી લાગશે. નથી, એક ઉષ્વ પ્રયય ધર્મ છે. ઉષ્વ પ્રયયથી પદાર્થમાં જે ધર્મનું ઉદ્દુલનું થાય છે તે ધર્મનું તિર્ય ક્ષ્પ્રચયથી પાછું તેમાં સમાલું થાય છે. કાળના સમયને તિર્ય ક્ષ્પ્રચય નથી, તેથી જે સમય ગયો તે પાછા આવતા નથી. દિગમ્ખર અભિપ્રાય મુજબ "કાળક્રવ્ય"ના લાકમાં અસંખ્યાતા અહ્યું છે. તે "અહ્યું"માં "રૂક્ષ" અથવા "સ્નિગ્ધ" ગુણુ નથી; તેથી તે દરેક અહ્યું એકખીજમાં મળતા નથી, અને દરેક પૃથક પૃથક રહે છે. પરમાહ્યુપુદ્દગલમાં તે હુણું હોવાથી મૂળ સત્તા કાયમ રહ્યા છતાં તેના (પરમાહ્યુપુદ્દગલના) સ્કંધ થાય છે.

પદાર્થમાં ઉત્પાદ અને વ્યય એવાં બે પદ વર્તે છે. તેથી પૂર્વ-પર્યાયના વ્યય અને ઉત્તર પર્યાયના ઉત્પાદ થયા કરે છે. આ પરિવર્તનથી કાળ જણાય છે, અથવા તે પર્યાયને પરિવર્તન થવામાં કાળ સહાયકારી છે.

- ૪૬૩ પ્ર. કાળથી બધું બદલાય છે-પરિવર્તાન **થ**યા કરે છે, માટે બધું કાળને આધીન છે <sup>8</sup>
  - ઉ. ના : કેમકે જગતના અંગે દ્રવ્યા નિરંતર પાતાની દ્રવ્યત્વ શક્તિથી જ પરિવર્તન કરે છે. તેમાં કાળ દ્રવ્ય તા નિંમિત્ત માત્ર છે. વસ્તાની શક્તિ કાઇની અપેક્ષા રાખતી નથી; માટે કાળને આધીન કહેવું તે વ્યવહાર કથન છે.
- ૪૬૪ પ્ર. આ ઉપરથી સિદ્ધાંત શું સમજવા ?
  - ઉ. દરેક દ્રવ્ય ત્રિકાળ જુદે જુદું સ્વતંત્ર છે અને દરેક દ્રવ્યમાં પાતા પાતાના કારણે પર્યાય અપેક્ષાએ નવી અવસ્થાનું ઉપજવું, પૂર્વ પર્યાયના નાશ થવા અને દ્રવ્ય અપેક્ષાએ નિત્ય ટકી રહેવું એવી સ્થિતિ ત્રિકાળ થઇ રહી છે.
- ૪૬૫ પ્ર. કાળ શું ખાય છે?
  - ઉ. તેના ત્રણ પ્રકારે ઉત્તર છે. સામાન્ય ઉપદેશમાં "તે પ્રાણી માત્રનું આયુષ્ય ખાય છે."
    વ્યવહારનયથી કાળ "જૂનું" ખાય છે.

પગ મૂકતાં પાપ છે, જોતાં ઝેર છે, અને માથે મરણ રહ્યું છે; એ વિચારી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર નિશ્ચયનયથી કાળ માત્ર પદાર્થને રૂપાંતર આપે છે, પર્યાયાંતર કરે છે. નિશ્ચયનયથી કાઇ પણ પદાર્થ કાઇ પણ કાળમાં નાશ પામે જ નહિ અને જો પદાર્થ કેવળ નાશ પામતા હોય, તા આજ કંઇપણ હોત નહિ, માટે કાળ ખાતા નથી પણ રૂપાંતર કરે છે.

પ્રકાર પ્ર. આ લાેક કયા મૂળભૂત પદાર્થાથી બનેલાે છે ?

ઉ. પાંચ અસ્તિકાયના એકમેકાત્મકપણાથી આ "લેાક"ની ઉત્પત્તિ છે, અર્થાત્ "લેાક" એ પાંચ અસ્તિકાયય છે તેથી ઉપરાંત માત્ર આકાશરૂપ અલેાક છે.

૪૬૭ પ્ર. પાંચ અસ્તિકાય કોને કહે છે ?

ઉ. છવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એ પદાર્થો પોતાના અસ્તિત્વમાં નિયમથી રહ્યા છે; પોતાની સત્તાથી અભિન્ન છે અને અનેક પ્રદેશાત્મક છે. અનેક ગુણ અને પર્યાયસહિત જેના અસ્તિત્વ-સ્વભાવ છે તે "અસ્તિકાય." તેનાથી ત્રૈલાકચ ઉત્પન્ન થાય છે.

૪૬૮ પ્ર. અસ્તિકાયને વિશેષ સમજાવા ?

ઉ. અસ્તિકાય એટલે પ્રદેશસમૂહાત્મક વસ્તુ. એક પરમાશુ પ્રમાણે અમૂર્ત વસ્તુના ભાગને ''પ્રદેશ'' એવી સંજ્ઞા છે. અનેક પ્રદેશાત્મક જે વસ્તુ હોય તે ''અસ્તિકાય'' કહેવાય.

૪૬૯ પ્ર. પંચાસ્તિકાયનું સ્વરૂપ સંક્ષેપમાં કહેા.

- ઉ. (૧) પ્રત્યેંક પ્રત્યેક જીવ અસંખ્યાત પ્રદેશ પ્રમાણ છે તે જીવા અનંત છે.
  - (ર) એક પરમાહુ એવા અનંત પરમાહુઓ છે. પુદ્દગલ પરમાહુ જો કે એક પ્રદેશાત્મક છે, પણ બે પરમાહુથી માંડીને અસંખ્યાત અનંત પરમાહુઓ એકત્ર થઇ શકે છે, અને અનેક પ્રદેશાત્મકપહું તે પામી શકે છે; જેથી તે પણ અસ્તિકાય કહેવા યોગ્ય છે. સા પરમાહુ, સંખ્યાત પરમાહુ, અસંખ્યાત પરમાહુ તથા અનંત પરમાહુ મળેલા એવા અનંતા સ્કંધ છે.
  - (૩) "ધર્મ દ્રવ્ય" એક છે તે અસંખ્યાત પ્રદેશપ્રમાણ લાેકવ્યાપક છે.
  - (૪) ''અધમ'દ્રવ્ય" એક છે. તે પણ અસંખ્યાત પ્રદેશપ્રમાણ લાકવ્યાપક છે.

વખત અમૃલ્ય છે, એ વાત વિચારી આજતા દિવસની ૨,૧૬,૦૦૦ વિપળના ઉપયાગ કરજે.

- (૫) ''આકાશક્રવ્ય'' એક છે. તે અનંત પ્રદેશપ્રમાણ છે, લાકા-લાકવ્યાપક છે. લાકપ્રમાણ આકાશ અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મક છે. જીવક્રવ્ય, ધર્મ ક્રવ્ય અને અધર્મ ક્રવ્ય અસંખ્ય પ્રદેશી છે. આકાશક્રવ્ય અનંત પ્રદેશી અને પુદ્દગલ સ્કંધ બે પ્રદેશીથી માંડી અનંત પ્રદેશી છે.
- ૪૭૦ પ્ર. જિનાગમમાં ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય આદિ છ દ્રવ્ય **કહ્યાં** છે. તેમાં કાળને દ્રવ્ય કહ્યું છે, અને અસ્તિકાય પાંચ ક**હ્યાં** છે. કાળને અસ્તિકાય ક**હ્યાે** નથી, તેના શાે હેતું હાેવાે જોઇએ ?
  - ઉ. "કાળદ્રવ્ય" એ પાંચ અસ્તિકાયના વર્ત નારૂપ પર્યાય છે. એટલે ઉપચારિક દ્રવ્ય છે, સ્વાભાવિક દ્રવ્ય નથી. વસ્તુતા એ તો પર્યાય જ છે: અને ૫ળ-વિપળથી માંડી વર્ષાદિપર્ય ત જે કાળ સૂર્યની ગતિ પરથી સમજાય છે. તે "વ્યવહારિક કાળ" એમ શ્વેતાંખરા-ચાર્યા કહે છે. દિગમ્ખરાચાર્યા પણ એમ કહે છે, પણ વિશેષમાં એટલું કહે છે કે કાળના અસંખ્ય અહ્યુંએ છે અને લાકાકાશના એકેક પ્રદેશે પ્રદેશે કાલાહ રહેલાે છે, પણ તેનું એકબીજા અહની સાથે સંધાન નથી, અને તેથી કાળને અસ્તિકાય ગણ્યા નથી. તે કાળાણુઓ 'દ્રવ્ય' કહેવા યાગ્ય છે, પણ અસ્તિકાય કહેવા યાગ્ય નથી કેમ કે એકળીજાને અહુઓ મળીને ક્રિયાની પ્રવૃત્તિ કરતા ં નથી, જેથી ખહું પ્રદેશાત્મક નહીં હોવાથી કાળદ્રવ્ય અસ્તિકાય કહેવા યોગ્ય નથી. કાળદ્રવ્ય લાકાકાશના પ્રત્યેક પ્રદેશે રત્નરાશિની જેમ છૂટક અહ્યરૂપે રહેલા છે. અઢી દ્વીપની બહાર રાત્રિ, દિન વગેરે કંઇ નથી. નરક અને સ્વર્ગમાં પણ રાત્રિ દિવસ છે નહિ, માટે અઢી દ્વીપની બહાર સર્વ સ્થળે કાળનું પરિમાણ નથી. અઢી દ્વીપમાં સૂર્ય, ચંદ્ર વગેરે બાહ્ય નિમિત્તથી કાળ માપી શકાય છે. અઢી દ્વીપની ખહાર જ્યાતિષ ખધા સ્થિર છે. વૈમાનિક દેવમાં નિરંતર પ્રકાશ છે **અ**ને નરકામાં નિરંતર અંધાર છે. પરંત

ભલે તારી આજિવકા જેટલું તું પ્રાપ્ત કરતા હો, પરંતુ નિરૂપાધિમય હાય તા ઉપાધિમય પેલું રાજસુખ ઈચ્છી તારા આજના દિવસ અપવિગ કરીશ નહિ. અવધિત્રાનથી અને આયુષ્યકર્મના પરમાણુ પરથી કાળતું ત્રાન ત્યાં પણ થાય છે.

- ે૪૭૧ પ્ર. સ્કંધના બહુપ્રદેશીપણાના કારણે પુદ્દગલને કાય કહેવાય છે તો કાળાણુની પર્યાયના સમૃહથી ઘડી, દિવસ આદિ થાય છે, તેા ઉપચારથી કાળાણુને પણ કાય કહીએ તેા શું દેાષ છે ?
  - ઉ. પરમાણુઓમાં સ્નિગ્ધ, રક્ષત્વ ગુર્ણ હોવાથી ખંધ થાય છે અને સ્કંધ બને છે. કાળાણુમાં સ્નિગ્ધ રક્ષત્વ ગુર્ણ નથી હોતા તેથી તેમાં ખંધના અભાવ છે, તે હંમેશાં એક-એક અને અલગ જ રહે છે. માટે પુદ્દગલમાં તા કાયાપણાના ઉપચાર આવે છે અને કાળાણુમાં નથી આવતા.
- ્૪૭૨ પ્ર. અહુ તા પુદ્દગલને કહેવામાં આવે છે, તા કાળને કાળાહુ કેમ કહેવામાં આવે છે ?
  - ઉ. 'અહ્યું' શબ્દથી વ્યવહારનયથી પુદ્દગલાનું કથન કરવામાં આવે છે, પણ નિશ્ચયથી તા વર્ણાદિ ગુણાના પૂરણ—ગલનના સંખંધથી તેમને પુદ્દગલ કહેવામાં આવે છે. વાસ્તવમાં તા અહ્યુ શબ્દના ઉપયાગ સક્ષ્મતાને દર્શાવવા માટે કરવામાં આવે છે. પ્રકૃષ્ટપણે જે અહ્યુ છે તે પરમાહ્યુ છે. પરમાહ્યુ શબ્દ અતિ સક્ષ્મતાના સ્થક છે, અને તે સક્ષ્મતા વાચક શબ્દના ઉપયાગ જ્યારે પુદ્દગલની સાથે થાય, જેમ કે પુદ્દગલાહ્યુ અથવા પુદ્દગલ પરમાહ્યુ ત્યારે તે એમ દર્શાવે છે કે તે પુદ્દગલ અહ્યુ હવે વિભાગ રહિત છે તેમજ જ્યારે અહ્યુ શબ્દ કાળની સાથે વપરાય જેમ કે કાળાહ્યુ ત્યારે તે એમ દર્શાવે છે કે તે અવિભાગી કાળદ્રવ્યના અહ્યુ છે.

૪૭૩ પ્ર. ધર્માસ્તિકાય અધર્માસ્તિકાય વિગેરેમાં રૂક્ષ ગુણુ છે ?

ઉ. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, (લોક) આકાશાસ્તિકાય અને જવાસ્તિકાય તેના પણ અસંખ્યાત પ્રદેશ છે અને તેના પ્રદેશમાં 3ક્ષ અથવા સ્નિગ્ધ ગુણ નથી, છતાં તે કાળની માક્ક દરેક અણુ જુદા જુદા રહેવાને ખદલે એક સમૂહ થઇ રહે છે, તેનું કારણ એ

વિદ્યુત લક્ષ્મી પ્રભુતા પતંગ, આયુષ્ય તે તા જળના તરંગ; પુર'દ્વરી ચાપ અન'ગરંગ, શુ' રાચિયે ત્યાં ક્ષણના પ્રસ'ગ ? છે કે કાળ છે તે પ્રદેશાત્મક નથી. પણ અહ્યુ હેાઇને પૃથક પૃથક છે, અને ધર્માસ્તિકાય આદિ ચાર દ્રવ્ય પ્રદેશાત્મક છે.

૪૫૪ પ્ર. ધર્મ અને અધર્મ દ્રવ્યના શું સ્વભાવ છે અને તેથી શું સ્થિતિ થાય ?

ઉ. આકાશ અનં ત પ્રદેશપ્રમાણ છે તેમાં અસંખ્યાત પ્રદેશ પ્રમાણમાં ધર્મ-અધર્મ દ્રવ્ય વ્યાપક છે. ધર્મ-અધર્મ દ્રવ્યના એવા સ્વભાવ છે કે, જીવ અને પુદ્દગલ તેની સહાયતાના નિમિત્તથી ગતિ અને સ્થિતિ કરી શકે છે; જેથી ધર્મ, અધર્મના વ્યાપકપણા પર્ય ત જ જીવ અને પુદ્દગલની ગતિ, સ્થિતિ છે અને તેથી લાકમર્યાદા ઉત્પન્ન થાય છે. જીવ, પુદ્દગલ અને ધર્મ, અધર્મ દ્રવ્યપ્રમાણ આકાશ એ પાંચ જ્યાં વ્યાપક છે તે 'લાક' કહેવાય છે.

૪૭૫ પ્ર. ક્રવ્યના સ્વભાવ, લક્ષણ, સ્વરૂપ ઇત્યાદિ કેવા પ્રકારે છે ?

(છ) એ દ્રવ્યા એકખીનમાં પ્રવેશ કરે છે, એકમેકને અવકાશ આપે છે, એકમેક મળી ન્યા છે, અને જુદાં પડે છે; પણ પાત-પાતાના સ્વભાવના ત્યાગ કરતાં નથી. દ્રવ્યનું લક્ષણ સત્ છે, જે ઉત્પાદવ્યયધુવ સહિત છે; પણ ગુણ પર્યાયના આશ્રયરૂપ છે. દ્રવ્યની ઉત્પત્તિ અને વિનાશ થતા નથી; તેના 'અસ્તિ' સ્વભાવ જ છે. ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રુવત્વ પર્યાયને લઇને છે. પર્યાયની રહિત દ્રવ્ય ન હાય, દ્રવ્ય વિના પર્યાય ન હાય, બન્ને અનન્યભાવથી છે.

કવ્ય વિના ગુણ ન હોય, અને ગુણ વિના કવ્ય ન હોય; ખન્નેના-કવ્ય અને ગુણના અભિન્ન ભાગ તેથી છે. આકાશ, કાળ, જીવ, ધર્મ, અધર્મ એ કવ્યા મૂર્તતા રહિત છે, અને પુદ્દગલ કવ્ય મૂર્ત છે. તેમાં જવ કવ્ય ચેતન છે. જીવને જે ઇન્દ્રિયપ્રાજ્ઞ વિષય છે તે પુદ્દગલક્વ્ય મૂર્ત છે; બાકીનાં અતર્મ્ફ છે. મન પોતાના વિચારના નિશ્ચિતપણાથી ખન્નેને જાણે છે.

જીવ પુદ્દગલ ડ્રવ્યનાં નિમિત્તથી ક્રિયાવાન હોય છે. જીવ અને પુદ્દગલ એક્પીજાને ક્રિયાનાં સહાયક છે. બીજાં ડ્રવ્યા (તે પ્રકારે) સહાયક નથી. કાળના કારણથી પુદ્દગલ સ્કંધપણે પરિણુમે છે.

ધર્મની અનાદરતા, ઉન્માદ, આળસ, કરાય એ સઘળાં પ્રમાદનાં લક્ષણા છે.

- ૪૭૬ પ્ર. જીવનાં લક્ષણ ભેદ આદિ કહેા.
  - ઉ. બળ, ઇન્દ્રિય, આયુષ્ય અને ઉચ્છ્વાસ એ ચાર પ્રાણ વડે જે ભૂતકાળે જીવતા હતા, વર્તમાનકાળે જીવે છે, અને ભવિષ્યકાળે જીવશે તે 'જીવ.'

ખળના ત્રણ ભેદ-મનખળ, વચનખળ અને કાયખળ-એમ ખળ ત્રણ, ઇન્દ્રિય પાંચ અને આયુષ્ય અને ઉચ્છ્વાસ-એમ ગણતાં દશ પ્રાણ પણ થાય છે. તેમાંથી એકેન્દ્રિય ને ચાર, ખે ઇન્દ્રિયને છ એમ વધતાં વધતાં સંત્રિપ ચેન્દ્રિયને દશ પ્રાણ થાય છે. સિદ્ધ ભગવાન પ્રાણને લઇને જીવતા નથી. તે તેા અશરીરી છે.

જીવના ગુણ ચૈતન્ય–ઉપયોગ છે. દેવ, મનુષ્ય, નારક, તિર્ય ચાદિ તેના અનેક પર્યાય છે. મનુષ્યપર્યાય નાશ પામેલા એવા જીવ તે દેવ અથવા ખીજે સ્થળે ઉત્પન્ન થાય છે. બન્ને સ્થળે જીવભાવ ધ્રુવ છે. તે નાશ પામીને કંઇ ખીજો થતા નથી.

જે જીવ જન્મ્યાે હતા; તે જ જીવ નાશ પામ્યાે. વસ્તુત્વે તાે તે જીવ ઉત્પન્ન થયાે નથી, અને નાશ પણ થયાે નથી. ઉત્પન્ન અને નાશ દેવત્વ, મનુષ્યત્વના થાય છે. એમ સત્તાે વિનાશ, અને અસત્ જવની ઉત્પત્તિ થતાે નથી. જીવને દેવત્વ, મનુષ્યત્વાદિ પર્યાય ગતિમાન કર્મથી હોય છે.

૪૭૭ પ્ર. વેદકભાવની જીવરાશિના કેટલા ભેદ છે ? ચેતના કેટલા પ્રકારે છે ?

ે ઉ. કેાઇ એક જીવા કર્મનું ફળ વેદે છે, કાઇ એક જીવા કર્મ બ ધકર્તા ત્વ વેદે છે; અને કાઇ એક જીવા માત્ર શુદ્ધ જ્ઞાનસ્વભાવ વેદે છે. ચેતના ત્રણ પ્રકારે છે. જ્ઞાન ચેતના, કર્મ ચેતના અને કર્મ ફળ ચેતના.

સ્થાવરકાયના જીવા પાતપાતાના કરેલાં કાર્યોનું ફળ વેદે છે, તેથી તેમને મુખ્ય કર્માફળ ચેતના છે. ત્રસ જીવા કર્મભાંધ ચેતના વેદે છે, અને પ્રાણથી રહિત એવા અતિન્દ્રિય જીવા શુદ્ધ ત્રાનચેતના વેદે છે.

તૃષ્ણા આકાશના જેવી અનંત છે નિરંતર ને નવયોવન રહે છે.

#### 483

૪૭૮ પ્ર. આત્માને જ્ઞાનગુણના સંખંધ કયા પ્રકારે છે ?

ઉ. આત્માને શાનગુણના સંબંધ છે. અને તેથી આત્મા તાની છે એમ નથી: પરમાર્થથી બન્તેનું અભિન્નપા જ છે.

**દ્રવ્ય વિના ગુણ ન હોય, અને ગુણ વિના દ્રવ્ય ન હોય:** બન્નેના-ક્રવ્ય અને ગુણના અભિન્ન ભાવ તેથી છે.

જો કવ્ય જુદું હાય અને ગુણ પણ જુદા હોય તાે એક કવ્યના અનંત ૬૦૫ થઇ જાય; અથવા ૬૦૫ના અભાવ થાય.

દ્રવ્ય અને ગુણ અનન્યપણે છે; બન્નેમાં પ્રવેશભેદ નથી. દ્રવ્યના નાશથી ગુણના નાશ થાય, અને ગુણના નાશથી દ્રવ્યના નાશ થાય એવું એકપણું છે.

આત્મા અને ત્રાનના સર્વથા ભેદ હોય તા બન્ને અચેતન થાય. માટે દ્રવ્ય અને ગુણના સંખંધ વીતરાગાએ અપૃથકસિંહ કલ્લો છે.

તેમ જ દર્શન અને જ્ઞાન પણ છવથી અનન્યભૂત છે. વ્યવહારથી તેના આત્માથી બેદ કહેવાય છે.

૪૫૯ પ્ર. પ્રદેગલ દ્રવ્યનાં લક્ષણ ભેદ કયા પ્રકારે છે ?

સ્કુંધ, સ્કુંધદેશ, સ્કુંધપ્રદેશ અને પરમાણ એમ પુદ્દગલ અસ્તિકાય ચાર પ્રકારે જાણવા.

સકળ સમસ્ત તે 'સ્કંધ', તેનું અધ તે 'દેશ', તેનું વળી અર્ધ તે 'પ્રદેશ' અને અવિભાગી તે 'પરમાહ.'

તે પરમાહ્ય નિત્ય છે, પાતાના રૂપાદિ ગુણાને અવકાશ, આધાર આપે છે. પાતે એક પ્રદેશી હાવાથી એક પ્રદેશથી ઉપરાંત અવ-કાશને પ્રાપ્ત થતા નથી, ખીજા દ્રવ્યને અવકાશ (આકાશની પેંડે) આપતા નથી, સ્કંધના ભેંદનું કારણુ છે, સ્કંધના ખંડનું કારણ છે, સ્કંધના કર્તા છે, કાળના પરિમાણ (માપ) સંખ્યા-( ગણના )ના હેત છે.

સત્ય અસત્યને તેને સ્વરૂપે કરીને સમજવાં તેનુ નામ વિવેક.

એક રસ, એક વર્ણ, એક ગંઘ અને બે સ્પર્શ, શબ્દની ઉત્પત્તિનું કારણ, અને એક પ્રદેશાત્મકપણે અપશબ્દ, સ્કંધપરિણમિત છતાં વ્યતિરિક્કત દ્રવ્ય તે પરમાણુ જાણુવા.

ઇન્દ્રિયાએ કરી ઉપલોગ્ય, તેમ જ કાયા મન અને કર્મ આદિ જે જે અનંત એવા મૂર્ત પદાર્થો છે તે સર્વ પુદ્દગલ કવ્ય જાણવું.

- ૪૮૦ પ્ર. ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયનાં લક્ષણ, સ્વરૂપ બેદ કયા પ્રકારે છે ?
  - ઉ. ધર્માસ્તિકાય અરસ, અવર્ણ, અગધ, અશબ્દ અને અસ્પર્શ છે; સકળલાકપ્રમાણ છે, અખ ડિત, વિસ્તીર્ણ અને અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મક ૬૦૫ છે.

અનંત અગુરુલઘુગુણપણું તે નિરંતર પરિશુમિત છે, ગતિકિયા-યુક્ત જીવાદિને કારણભૂત છે; પાતે અકાર્ય છે, અર્થાત્ કાઇથી ઉત્પન્ન થયેલું તે દ્રવ્ય નથી.

જેમ મત્સ્યની ગતિને જળ ઉપકાર કરે છે, તેમ જીવ અને પુદ્દગલદ્રવ્યની ગતિને ઉપકાર કરે છે તે 'ધર્માસ્તિકાય' **બણ્**વા.

જેમ ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય છે તેમ અધર્માસ્તિકાય પણ છે એમ જાણા, સ્થિતિક્રિયાયુક્ત જીવ પુદ્દમલને તે પૃથ્વીની પેઠે કારણભૂત છે.

ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયને લીધે લાેકઅલાેકના વિભાગ થાય છે. એ ધર્મ અને અધર્મ દ્રવ્ય પાતપાતાના પ્રદેશથા કરીને જુદાં જુદાં છે. પે.તે હલનચલન ક્રિયાથી રુહિત છે; અને લાેક-પ્રમાણ છે.

ધર્માસ્તિકાય જીવ, પુદ્દગલને ચલાવે છે એમ નથી; જીવ પુદ્દગલ ગતિ કરે છે તેને સહાયક છે. (તેમ અધર્માસ્તિકાય સ્થિર સ્થિતિ કરવામાં સહાયક છે.)

૪૮૧ પ્ર. આકાશનું સ્વરૂપ કેવા પ્રકારે છે ?

માટા પુરુષાએ આયુષ્યની છેલ્લી ઘડીને જ મરાષ્ટ્ર નથી કહ્યું, પણ ક્ષણે ક્ષણે આયુષ્યની દારી ઘટતી જાય છે, તે તે ક્ષણ જો વિભાવમાં ગઈ તા તે મરાષ્ટ્ર જ છે.  સર્વ જીવાને તથા બાકીના પુદ્દગલાદિને સંપૂર્ણ અવકાશ આપે છે તેને 'લાકાકાશ' કહીએ છીએ.

જીવ, પુદ્દગલસમૂહ, ધર્મ અને અધર્મ એ દ્રવ્યાે લાેકથી અનન્ય છે; અર્થાત્ લાેકમાં છે; લાેકથી ખહાર નથી. આકાશ લાેકથી પણ બહાર છે, અને તે અનંત છે; જેને 'અલાેક' કહીએ છીએ.

- ૪૮૨ પ્ર. કાળના ભેદ, ઉત્પત્તિ કયા પ્રકારે છે ?
  - ઉ. સદ્ભાવ સ્વભાવવાળાં જીવ અને પુદ્દગલના પરાવત નપણાથી આળખાતા એવા નિશ્ચયકાળ કહ્યો છે.

કાળ પરિણામથી ઉત્પન્ન થાય છે. પરિણામ કાળથી ઉત્પન્ન થાય છે. બન્નેના એમ સ્વભાવ છે. 'નિશ્વયકાળ'થી 'ક્ષણભંગુર-કાળ' હાય છે.

કાળ એવા શબ્દ સદ્ભાવના બાધક છે, તેમાં એક નિત્ય છે, ખીજો ઉત્પન્ન વ્યયવાળા છે, અને દાર્ઘાતર સ્થાયા છે.

કાળ, આકાશ, ધર્મ, અધર્મ અને પુદ્દગલ તથા જીવ એ બધાને દ્રવ્ય એવી સંજ્ઞા છે. કાળને અસ્તિકાય એવી સંજ્ઞા નથી. સમય, નિમેષ, કાષ્ઠા, કલા, નાલી, મુદ્દત્, દિવસ, રાત્રિ, માસ, ત્રદ્ધ અને સંવત્સરાદિ તે વ્યવહારકાળ છે. અસંખ્યાત સમય થાય ત્યારે ૧ નિમેષ એટલે આંખ મીચીને ઉઘાડીએ એટલા કાળ થાય. ૧૫ નિમેષ=૧ કાષ્ઠા, ૨૦ કાષ્ઠા=૧ કળા, ૨૦ કળા=૧ નાળી અથવા ઘડી, ૨ ઘડી=૧ મુદ્દત્, ૩૦ મુદ્દત્=૧ દિવસ રાત્રિ. વ્યવહારકાળ પુદ્દગલના પરિષ્યુમનને આધારે છે. નિશ્ચયકાળ સ્વાધીન છે. કાળના કાઇ પણ પરિમાણ (માપ) વિના ખહુ કાળ, થોડા કાળ એમ કહી શકાય નહીં. તેની મર્યાદા, પુદ્દગલ દ્રવ્ય વિના થતી નથી, તેથી કાળને પુદ્દગલ દ્રવ્યથી ઉત્પન્ન થવાપશું કહીએ છીએ.

૪૮૩ પ્ર. શાસ્ત્રના અનુસાર જેટલા કાળમાં એક પરમા**ણ** આકાશના એક પ્રદેશથી બીજ પ્રદેશમાં ગમન કરે છે એટલા કાળને એક સમય કહે છે; આ કાળને માપવાની ફૂટપટ્ટી છે. પરંતુ શાસ્ત્રમાં એમ પર્ણુ કહ્યું છે કે એક પરમાણું એક સમયમાં ચીદ રાજુ ગમન કરે છે, તેા આ કેમ બની શકે ?

ચંચળ ચિત્ત એ જ સર્વ વિષય દુ:ખનું મૂંળયું છે.

- ઉ. જ્યારે એક પરમાણુ એક પ્રદેશથી બીળ પ્રદેશમાં જાય છે ત્યારે એક સમય લાગે છે—તે કથન મંદ ગતિની અપેક્ષાએ કહ્યું છે અને એક સમયમાં ચૌદ રાજુ ગમન કરે છે—તે તીવ ગતિની અપેક્ષાએ છે. દાખલા તરીકે, દેવદત્ત ધીમી ચાલથી એક દિવસમાં એક યોજનના હિસાખથી સા દિવસમાં સા યોજન જાય છે, પણ વિદ્યાના પ્રભાવથી તે જ ચાલથી ચાલે તા સા યોજન એક દિવસમાં જાય છે. હવાઇ જહાજથી જે અંતર દોઢ કલાકમાં કપાય તે જ અંતર કાપવા માટે રેલગાડીમાં તીસ કલાક લાગે છે. એવી રીતે પરમાણુ પણ તે જ ચાલથી એક સમયમાં ચૌદ રાજુ ગમન કરે છે અને મંદ ગતિથી એક સમયમાં એક પ્રદેશથી બીજ પ્રદેશ સુધી ગમન કરે છે.
- ૪૮૪ પ્ર. અમુક પદાર્થના જવા આવવાદિના પ્રસંગમાં ધર્માસ્તિકાયાદિના અમુક પ્રદેશે ક્રિયા થાય છે, અને જો એ પ્રમાણે થાય તે વિભાગપણું થાય, જેથી તે પણ કાળના સમયની પેઠે અસ્તિકાય ન કહી શકાય, એનું સમાધાન કહેા.
  - ઉ. જેમ ધર્માસ્તિકાયાદિના સર્વ પ્રદેશ એક સમયે વર્તમાન છે, અર્થાત્ વિદ્યમાન છે, તેમ કાળના સર્વ સમય કંઇ એક સમયે વર્તમાન હોતા નથી.

અમુક પ્રદેશે ધર્માસ્તિકાયાદિને વિષે ક્રિયા થાય અને અમુક પ્રદેશે ન થાય તેથી કંઇ તેના અસ્તિકાયપણાના ભંગ થતા નથી, માત્ર એક પ્રદેશાત્મક તે દ્રવ્ય હોય, અને સમુહાત્મક થવાની તેમાં યાગ્યતા ન હોય તો તેના અસ્તિકાયપણાના ભંગ થાય.

વળી એક પરમાસુમાં પણ અનંત પર્યાયાત્મકપાસું છે અને કાળના એક સમયમાં કંઇ અનંત પર્યાયાત્મકપાસું નથી, કેમ કે તે પાતે જ વર્તમાન એકપર્યાયરૂપ છે, એકપર્યાયરૂપ હોવાથી તે ક્રવ્યરૂપ ઠેરતું નથી, તા પછી અસ્તિકાયરૂપ ગણવાના વિકલ્પ પાસુ સંભવતા નથી.

૪૮૫ પ્ર. સિદ્ધ ભગવાનનું ઉપર્વ ગમન અને લાકાંતે સિદ્ધ શિલાએ સ્થિતિનું કારણ આકાશ છે ?

ઝાઝાના મેળાપ અને થાડા સાથે અતિસમાગમ એ બન્ને સમાન દુ:ખદાયક છે.

- ઉ. જો ગમન અને સ્થિતિનું કારણ આકાશ હોત તો ધર્મ અને અધર્મ- કવ્યના અભાવને લીધે ભગવાનનું અલેકમાં પણ ગમન હોત. જે માટે સિદ્ધ ભગવાનનું સ્થાન ઊધ્વ લોકાંતે સર્વ ત વીતરાગદેવે કહ્યું છે; તેથી ગમન અને સ્થાનનું કારણ આકાશ નથી એમ જાણે. જો ગમનના હેતુ આકાશ હોત અથવા સ્થાનનો હેતુ આકાશ હોત, તા અલેકની હાનિ થાય અને લોકના અંતની વૃદ્ધિ પણ થાય. તેથી ધર્મ અને અધર્મ કવ્ય ગમન તથા સ્થિતિમાં કારણ છે, પણ આકાશ નથી. (જુએ પ્રશ્ન ક્રમાંક ૨૨૧).
- ૪૮૬ પ્ર. કર્મ કે શરીર આદિ પૌદ્દગલિક પદાર્થોની મદદ વિના અમૂર્ત (સિદ્ધ) જીવ ગતિ કેવી રીતે કરે ? અને કરે તો ઊધ્વ ગતિ જ કેમ, અધાગતિ કે તીરછી ગતિ કેમ નહિ ?
  - ઉ. જીવદ્રવ્ય એ સ્વભાવથી જ પુદ્દગલદ્રવ્યની પેઠે ગતિશીલ છે. બં તેમાં તકાવત એટલા જ કે પુદ્દગલ સ્વભાવથી અધાગતિશીલ અને જીવ સ્વભાવથી ઊપ્વંગતિશીલ છે. જીવ ગતિ ન કરે અથવા નીચી યા તીરછી દિશામાં ગતિ કરે છે તા તે અન્ય પ્રતિભંધક દ્રવ્યના સંગને લીધે યા બંધનને લીધે એ સમજવું. એવું દ્રવ્ય તે કર્મ. જ્યારે કર્મના સંગ છૂટયો અને તેનું ભંધન ત્રૃટયું ત્યારે કાઇ પ્રતિભંધક તા નથી જ રહેતું. એટલે મુક્ત જીવને પાતાના સ્વભાવ પ્રમાણે ઊપ્વંગતિ કરવાના પ્રસંગ આવે જ છે. આ પ્રસંગે પૂર્વંપ્રયાગ નિમિત્ત બને છે એટલે એ નિમિત્તથી મુક્ત જીવ ઊપ્વંગતિ કરે છે. પૂર્વંપ્રયાગ એટલે પૂર્વંપદ્ધ કર્મ છૂટી ગયા પછી પણ તેથી આવેલા વેગ આવેશ.

૪૮૭ પ્ર. ચેતન, ચેતન્ય અને ચેતના કાને કહે છે ?

- ઉ. (૧) જીવ દ્રવ્યને ચેતન કહે છે ?
  - (૨) ચૈતન્ય તે ચેતના દ્રવ્યના ગુણ છે. તેમાં દર્શન અને જ્ઞાન ભાન સમાય છે.
  - (૩) ચૈતન્ય ગુણના પર્યાયને ચેતના કહેવામાં આવે છે.

એક ભાગ ભાગવે છે છતાં કર્મની વૃદ્ધિ નથી કરતા, અને એક ભાગ નથી ભાગવતા છતાં કર્મવૃદ્ધિ કરે છે; આશ્ચર્યકારક પણ સમજવા યાગ્ય કથન છે.

- ૪૮૮ પ્ર. ચેતના કાને કહે છે ?
  - જેમાં પદાર્થીના પ્રતિભાસ થાય તેને ચેતના કહે છે.
- ૪૮૯ પ્ર. શ્રહા (સમ્યક્ત્વ) ગુણ કાને કહે છે ?
  - ઉ. જે ગુણની નિર્મળ દશા પ્રગટ થવાથી પાતાના શુદ્ધ આત્માના પ્રતિભાસ (યથાર્થ પ્રતીતિ) થાય તેને શ્રદ્ધા (સમ્યકૃત્વ) કહે છે.
- ૪૯૦ પ્ર. સુખ ગુણ કાને કહે છે ?
  - ઉ. સુખ અથવા આનંદ નામના આત્મામાં અનાદિઅનંત એક ગુણ છે. તેના કારણરૂપ શક્તિ તે સુખ ગુણ છે.
- ૪૯૧ પ્ર. ક્રિયાવતી શક્તિ કાને કહે છે ?
  - એક ક્ષેત્રથી ક્ષેત્રાન્તર થવું અથવા ગતિપૂર્વક સ્થિરપણ રહેવું.
- ૪૯૨ પ્ર. વીર્ય ગુણ કાને કહે છે ?
  - . ઉ. આત્માની શક્તિ–સામર્થ્ય (બળ)ને વીર્યગુણ કહે છે.
- ૪૯૩ પ્ર. પેદ્રાલ ખૂટયું અને માટર અટકી તેમાં માટર અટકવાનું કારણ શું?
  - કોટરની તે કાળની ક્રિયાવતી શક્તિની સ્થિતારરૂપ પરિણામના કારણે માટર અટકી. તેમાં પેટ્રોલ ખૂટવું તે તે નિમિત્તમાત્ર છે.
- ૪૯૪ પ્ર. પર્યાયના કેટલા ભેદ છે ? 🥕
  - ઉ. બે બેદ-વ્યંજનપર્યાય અને અર્થપર્યાય.
- ૪૯૫ પ્ર. વ્યંજનપર્યાય કાને કહે છે ?
  - ઉ. દ્રવ્યના પ્રદેશત્વ ગુણના વિરોષ કાર્યને વ્યાંજનપર્યાય કહે છે.
- ૪૯૬ પ્ર. વ્યાંજનપર્યાયના કેટલા ભેદ છે.
  - ઉ. ખેં ભેંદ, સ્વભાવ વ્યંજનપર્યાય અને વિભાવ વ્યંજનપર્યાય.
- ૪૯૭ પ્ર. સ્વભાવ વ્યંજનપર્યાય કાને કહે છે ?
  - ઉ. પર નિમિત્તના સંબંધરહિત દ્રવ્યને જે આકાર હોય તેને સ્વભાવ વ્યંજનપર્યાય કહે છે; જેમ કે સિદ્ધ ભગવાનના આકાર.
- ૪૯૮ પ્ર. વિભાવવ્યં જનપયાય કાને કહે છે ?
  - ઉ. પર નિમિત્તના સંખંધવાળા દ્રવ્યને જે આકાર હોય તેને વિભાવ-વ્યાજનપર્યાય કહે છે, જેમ કે જીવના નર, નારકાદિપર્યાય.
- ૪૯૯ પ્ર. અર્થ પર્યાય કાને કહે છે ?

અનંત સૌખ્ય નામ દુ:ખ ત્યાં રહી ન મિત્રતા! અનંત દુ:ખ નામ સૌખ્ય પ્રેમ ત્યાં, વિચિત્રતા!!

#### ૧૫૧

- . ઉ. પ્રદેશત્વ ગુણ સિવાયના ખાકીના સંપૂર્ણ ગુણાના વિશેષ કાર્યને અર્થ પર્યાય કહે છે.
- ૫૦૦ પ્ર. અર્થ પર્યાયના કેટલા બેદ છે ?
  - બે લેદ, સ્વલાવ અર્થપર્યાય અને વિલાવઅર્થપર્યાય.
- પુરુ૧ પ્ર. સ્વભાવ અર્થપર્યાય કાને કહે છે ?
  - ઉ. પરિતિમિત્ત સંખંધરહિત જે અર્થપર્યાય થાય છે તેને સ્વભાવ અર્થપર્યાય કહે છે, જેમ કે જીવના કેવળજ્ઞાનપર્યાય.
- ૫૦૨ પ્ર. વિભાવઅર્થ પર્યાય કાને કહે છે ?
  - ઉ. પરિતિમિત્તના સંબંધવાળા જે અર્થપર્યાય થાય તેને વિભાવ-અર્થપર્યાય કહે છે, જેમ કે જીવને રાત્ર દેષ વગેરે.
- ૫૦૩ પ્ર. દુઃખ તે જીવ દ્રવ્યના કયા ગુણના પર્યાય છે ?
  - દુ:ખ તે જીવ દ્રવ્યના સખગુણના આકુળતારૂપ વિભાવ અર્થપર્યાય છે.
- ૫૦૪ પ્ર. માક્ષ તે જીવ દ્રવ્યના કયા ગુણના પર્યાય છે ?
  - ઉ. મેાક્ષ તે જીવ ક્રવ્યના ખધા ગુણના સ્વભાવ અર્થપર્યાય અને પ્રદેશત્વગુણના સ્વભાવવ્ય જનપર્યાય છે.
- પુરુપ પ્ર. સાયંકાળના વાદળામાં શું બદલાતું દેખાય છે ?
  - ઉ. તેમાં વર્ણ બદલાય છે, તે પુદ્દગલ ક્રવ્યના વર્ણ ગુણના વિભાવ-અર્થ પર્યાય છે, અને તેમાં જે આકાર બદલાય છે તે તેના પ્રદેશત્વ ગુણના વિભાવવ્યં જનપર્યાય છે.
- ૫૦૬ પ્ર. અહ ત ભગવાનને વિભાવવ્યં જનપર્યાય હોય ?
  - ઉ. હા, કારણ કે તેમને પણ પ્રદેશત્વગુણનું અશુદ્ધ પરિણમન છે; અને તે ૧૪મા ગુલ્યુસ્થાનના અંત સુધી હોય છે.
- ૫૦૭ પ્ર. અનાદિઅનંત, સાદિઅનંત, અનાદિસાંત અને સાદિસાંત-એને દાખલા આપી સમજાવા ?
  - ઉ. (૧) અનાદિઅનંત-જેના આદિ તથા અંત ન હોય તેને અનાદિ-અનંત કહે છે, દ્રવ્ય અને ગુણ અનાદિઅનંત છે. અલવ્ય જીવોના સંસારી પર્યાય અનાદિઅનંત છે.
    - (૨) સાદિઅનંત-ક્ષાયિકભાવા તથા માક્ષપર્યાય નવા પ્રગટ થાય છે

મહાન પુરુષનાં આચરણ જોવા કરતાં તેનું આ તઃકરણ જોવું એ વધારે પરીક્ષા છે. તે અપેક્ષાએ તેઓ સાદિ (આદિ સ**હિ**ત) અને તે પર્યાયો બદલવા છતાં એવા ને એવા અનંતકાળ સુધી થયા જ કરે છે તેથી તેમને અનંત કહેલ છે.

- (૩) અનાદિસાંત-સંસાર પર્યાય અનાદિના છે, પણ જે ભબ્ય છવને સંસારદશારૂપ અશુદ્ધ પર્યાયના અંત આવે છે, તેથી તેને અનાદિસાંત કહેલ છે.
- (૪) સાદિસાંત-સમ્યક્દષ્ટિને માેક્ષમાર્ગ સંખંધી ક્ષયોપશમ તથા ઉપશમભાવ નવા નવા થાય છે તેથી તેએ! સાદિ અને તેમના અંત આવે છે, માટે સાંત છે.
- ૫૦૮ પ્ર. અભાવ કાને કહે છે ?
  - એક પદાર્થનું બીજા પદાર્થમાં નહિ હોવાપહ્યું તેને અભાવ કહે છે.
- ૫૦૯ પ્ર. અભાવના કેટલા ભેદ છે ?
  - ઉ. ચાર ભેદ છે-(૧) પ્રાગભાવ, (૨) પ્રધ્વં સાભાવ, (૩) અન્યોન્યાભાવ અને (૪) અત્યં તાભાવ.
- પ૧૦ પ્ર. પ્રાગભાવ કાને કહે છે ?
- ઉ. વર્તમાન પર્યાયના પૂર્વ પર્યાયમાં અભાવ–તેને પ્રાગભાવ કહે છે. પં૧૧ પ્ર. પ્રધ્વ સાભાવ કાને છે ?
  - ઉ. એક દ્રવ્યના વર્તમાન પર્યાયના તે જ દ્રવ્યના આગામી (ભવિષ્યના) પર્યાયમાં અભાવ-તેને પ્રધ્વં સાભાવ છે.
- પ૧૨ પ્ર. દહીં ને વર્ષમાન પર્યાય તરીકે લઇ તેના પ્રાગભાગ અને પ્રધ્વં સા-ભાવ સમજવા.
  - ઉ. દહીંના પૂર્વ પર્યાય દૂધ હતો. તેમાં દહીંના અભાવ હતો, તેથા તેના પ્રાગભાવ છે અને અશ તે દહીંના ભવિષ્યપર્યાય છે. તેમાં દહીંના અભાવ છે. તેથી તેના પ્રાધ્વં સાભાવ છે.
- પ૧૩ પ્ર. અન્યોન્યાભાવ કાને કહે છે ?
  - ઉ. એક પુદ્દગલ કવ્યના વર્તમાન પર્યાયના બીજન પુદ્દગલ કવ્યના વર્તમાન પર્યાયમાં જે અભાવ તેને અન્યોન્યાભાવ કહે છે.
- **૫૧૪** પ્ર. અત્યંતાભાવ કાને ક**હે** છે ?ે

વર્ત નમાં બાળક થાએા, સત્યમાં યુવાન થાએા, જ્ઞાનમાં વૃદ્ધ થાંએા.

- ઉ. એક દ્રવ્યના બીજા દ્રવ્યમાં (ત્રિકાળ) અભાવ હોય તેને અત્યંતા-ભાવ કહે છે.
- **૫૧૫** પ્ર. કું ભાર અને ઘડા વચ્ચે તથા પુસ્તક અને જીવ વચ્ચે કયા અભાવ છે ?
  - ઉ. (૧) કુંભાર (છવ) અને ઘડા વચ્ચે અત્યંતાભાવ;
    - (૨) પુસ્તક અને જીવ વચ્ચે અત્યં તાભાવ, કારણ કે દરેકમાં મ ને જ્ઞદ્દી જ્ઞદ્દી જાતનાં દ્રવ્યા છે.
  - પ૧૬ પ્ર. આ ચાર પ્રકારના અભાવ સમજવાથી ધર્મ સંબંધી શાે લાભ ?
    - . ઉ. (૧) પ્રાગભાવથી એમ સમજવું કે અનાદિકાળથી આ છવે ધર્મ કદી કર્યો નથી, છતાં વર્તમાનમાં નવા પુરુષાર્થથી ધર્મ કરી શકે, કારણ કે વર્તમાન પર્યાયના પૂર્વપર્યાયમાં અભાવ વર્તે છે.
      - (ર) પ્રધ્વંસાભાવથી એમ સમજવું કે વર્તમાન અવસ્થામાં ધર્મ કર્યો નથી, તા પણ જીવ નવીન પુરુષાર્થથી અધર્મ દશાને તુરત જ વ્યય કરી ધર્મ પ્રગટ કરી શકે છે.
      - (૩) અન્યોન્યાભાવથી એમ સમજવું કે એક પુદ્દગલ કવ્યના વર્તમાન પર્યાય બીજા પુદ્દગલના વર્તમાન પર્યાયને, મદદ, અસર, પ્રભાવ, સહાય, પ્રેરણાદિ કંઇ કરી શકે નહિ.
      - (૪) અત્યાંતાભાવથી એમ સમજવું કે પ્રત્યેક કવ્યમાં ખીજા ક્રવ્યના ત્રિકાળ અભાવ છે, તેથી એક ક્રવ્ય અન્ય ક્રવ્યના પર્યાયને કંઇ કરી શકે નહિ.
  - પ્૧૭ પ્ર. એક જીવ બીજા જીવનાે ધાત કરી શકે અથવા મૃત્યુથી બચાવી શકે ?
    - ®. ના; કારણ કે જીવ અને શરીરના વિયાગ પાતપાતાના યાગ્યતાથી થાય છે, તેમાં આયુકમ પૂરું થયું તે નિમિત્ત છે. આ જગતમાં કાઈ પરને (બીજાને) રક્ષા કરવાવાળા કે વિનાશ કરવાવાળા છે જ નહિ.
  - **૫૧૮** પ્ર. વ્યવહાર સમ્યક્ત્વ છે કયા ગુણાના પર્યાય છે **?** 
    - ઉ. શ્રદ્ધાના રાગ (વિકલ્પ) હોવઃથી તે ચારિત્રગુણના અશુદ્ધ પર્યાય છે.
  - પ૧૯ પ્ર. જેનું મધ્ય નહીં, અર્ધ નહીં, અછેદ્ય, અબેદ્ય એ આદિ પરમાણુની વ્યાખ્યા શ્રી જિને કહી છે, ત્યારે તેને અનંત પર્યાય શી રીતે ઘટે ?

જ્યાં ''હું'' માને છે ત્યાં ''તું'' નથી; જ્યાં ''તું'' માને છે ત્યાં ''તું'' નથી. ઉ. પ્રત્યેક પદાર્થને અનંત પર્યાય (અવસ્થા) છે. અનંત પર્યાય વિનાનો કોઇ પદાર્થ હોઇ શંક નહીં એવા શ્રી જિનેનો અભિમત છે. ક્ષણે ક્ષણે જેમ આત્માને વિષે સંકલ્પવિકલ્પ–પરિણિત થઇ અવસ્થાંતર થયા કરે છે, તેમ પરમાણુને વિષે વર્ણ, ગંધ, રસ, રૂપ, અવસ્થાનત્પણું ભજે છે, તેવું અવસ્થાંતરપણું ભજવાથી તે પરમાણુના અનંત ભાગ થયા કહેવા યાગ્ય નથી. આકાશ પણ અનંત પર્યાયી છે અને સિદ્ધ પણ અનંતપર્યાયી છે એવા જિનના અભિપ્રાય છે. ચક્ષુને વિષે મેષાન્મેષ અવસ્થા છે તે પર્યાય છે. દીપકની ચલન સ્થિતિ તે પર્યાય છે. આત્માની સંકલ્પવિકલ્પ દશા કે જ્ઞાનપરિણિતિ તે પર્યાય છે; તેમ વર્ણા ગંધ પલટનપણું પામે તે પરમાણુના પર્યાય છે.



ભાગના વખતમાં યાગ સાંભરે એ હળુકમી નું લક્ષણ છે.

### नव तत्त्र

- પર ૦ પ્ર. તત્ત્વ કેટલાં હશે અને તે ક્યાં ?
  - ઉ. તત્ત્વ નવ છે, (૧) જીવ, (૨) અજીવ, (૩) પુણ્ય, (૪) પાપ, (૫) આશ્રવ, (૬) સંવર, (૭) નિજેરા, (૮) બંધ અને (૯) માક્ષ.
- પર૧ પ્ર. 'દ્રવ્ય', 'પદાર્થ' અને 'તત્ત્વ'ના ભેદ સમજાવા.
  - ઉ. ગુણપર્યાય નિરંતર હોય તેનું નામ દ્રવ્ય છે. વસ્તુપણ જેના નિશ્ચય થાય છે તેનું નામ પદાર્થ છે. સ્વભાવરૂપે હોવાથી તત્ત્વ એવું નામ પડ્યું છે.
- પરર ધ. આ તત્ત્વને એાળખાવાં તે શું જ્ઞાન કહેવાય ? અને જગતમાં ચાલતા અભ્યાસ કરવા તે શું જ્ઞાન નહીં ?
  - ઉ. જગતના જે અભ્યાસ તે અજ્ઞાન અથવા કુત્રાન છે. તેનાથી સંસાર બ્રમણ છૂટવાના ઉપાય નથી. જીવે તા છેવટે આત્માને જાણ્યા સિવાય છૂટકા નથી અને આત્માને જાણવા આત્માનું જ્ઞાન કરી લેવું જોઇએ.
- પર૩ પ્ર. નવ તત્ત્વના ટૂંકા અર્થ અને લક્ષણે৷ શું છે ?
  - ઉ. જીવ : જીવ અર્થાત્ આત્મા. તે સદા ગ્રાનાસ્વરૂપ, પરથી ભિન્ન અને ત્રિકાળ સ્થાયી (ટકનારા) છે.
  - અજીવ : જેમાં ચેતના–જાણપણું નથી, તેવાં દ્રવ્યા પાંચ છે. તેમાં ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ–એ ચાર અરૂપી દ્રવ્ય છે. અને પુદ્દગલરૂપી-સ્પર્શ, રસ, ગંધ અને વર્ણસહિત છે.
  - આસવ : વિકારી શુભાશુભ ભાવરૂપ જે અરૂપી અવસ્થા છવમાં થાય છે તે ભાવાસવ છે અને તે સમયે નવીન કર્મયોગ્ય રજકણાનું સ્વયં (સ્વત: ) આવવું (આત્મા સાથે એક ક્ષેત્રે આવવું ),

તે દ્રવ્યાસ્ત્રવ છે. (તેમાં જીવના અશુદ્ધ પર્યાય નિમિત્ત માત્ર છે.) પુષ્ય : પુષ્ય આસ્ત્રવ એ બંધના પેટા લેક છે. દાન, દયા, લક્તિ, પૂજા, વત વગેરેના શુલ લાવ જીવને થાય તે અરૂપી અશુદ્ધ લાવ છે. તે લાવ પુષ્ય છે તે સમયે શાતાવેદનીય શુલ નામ આદિ કર્મયોગ્ય પરમાણુંઓના સમૃહ સ્વયં (સ્વત : ) એક ક્ષેત્રાવગાહ સંબંધે જીવની સાથે બંધાય છે તે દ્રવ્યપુષ્ય છે. (તેમાં જીવના રાગલાવ (અશુદ્ધ લાવ) નિમિત્તમાત્ર છે.)

પાપ : પાપ આસવ એ ભંધના પેટા ભેદ છે. મિથ્યાત્વ, હિંસા, અસત્ય, ચાેરી, અવત વગેરેના અશુભ ભાવ પાપ છે. તે સમયે જ્ઞાનાવરણીય, માહનીય, અશાતા વેદનીય, આદિ કર્મયાંગ પુદ્દગલા સ્વયં (સ્વત: ) જીવની સાથે બંધાય છે તે દ્રવ્યપાપ છે.

ખંધ : આત્માનું અજ્ઞાન, રાગદ્રેષ, પુણ્ય-પાપરૂપ વિકારમાં રાકાઇ જવું, (અડકી જવું) તે ભાવખંધ છે અને તે સમયે કર્મ-યોગ્ય પુદ્દગલાનું સ્વયં (સ્વત:) જીવની સાથે એક ક્ષેત્રાવગાહરૂપે ખંધાવું તે દ્રવ્યમંધ છે.

સંવર: પુણ્ય–પાપરૂપ અશુદ્ધ ભાવને (આસવને) આત્માના શુદ્ધ ભાવ દ્વારા રાકવા તે ભાવસંવર છે અને તદાનુસાર કર્મોનું આવવું સ્વયં (સ્વતઃ ) અટકવું તે દ્રવ્યસંવર છે.

નિર્જરા : અખંડાનંદ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવના બળે આંશિક શુદ્ધિતી વૃદ્ધિ અને અશુદ્ધ (શુભાશુભ ઇચ્છારૂપ) અવસ્થાની આંશિક હાનિ કરવી તે ભાવનિર્જરા છે; અને તેનું નિમિત્ત પામીને જડ કમેનું અંશે ખરી જવું તે દ્રવ્ય નિર્જરા છે.

માક્ષ: અશુદ્ધ અવસ્થાના સર્વથા–સંપૂર્ણ નાશ થઇ આત્માના પૂર્ણ શુદ્ધ પર્યાયનું પ્રગટ થવું તે ભાવમાક્ષ છે અને તે સમયે પાતાની યાગ્યતાથી દ્રવ્ય કર્મોના આત્મપ્રદેશથી અત્યંત અભાવ થવા તે દ્રવ્યમાક્ષ છે.

**પર ૪** પ્ર. ચ્યા નવતત્ત્વની હકીકત વ્યવહારમાં લોકો કેમ જાણતા નહિ હોય ? અને જાણતા હોય તા વર્ત નમાં કેમ મૂકતા નહિ હોય ?

> જીવતાં મરાય તા કરી ન મરવું પડે એવું મરાય ઇચ્છવા યાગ્ય છે.

- ઉ. લેકિને આત્મન્નાન ઉપર ખહુ પ્રેમ આવતા નથી. કેટલાક જાણું છે તો નથી જાણતાની પેડે વર્તે છે. કારણ આ જીવાને સંસારના ત્રાસ ત્રાસરપે લાગતા નથી અને તેઓ ત્રાસ નહિ પણ આનંદ માને છે.
- પર પ પ્ર. જીવને સમ્યક્ત્વ-શુદ્ધ કથારે થયું કહેવાય ?
  - ઉ. આ નવ તત્ત્વ જેમ છે તેમ વસ્તુર્પ જાશે, હૃદયમાં ઉતારે ને તેમાં વિશ્વાસ રાખે તે સમ્યકૃત્વ શ્રહા થાય, અને પ્રભાવિક આત્મત્તાનો ઉદય થાય.

"કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માક્ષ અભિલાષ; ભવે ખેદ અંતર દયા, તે કહીએ જિજ્ઞાસ. તે જિજ્ઞાસ જીવને, થાય સદ્દશુરુ બાધ; તા પામે સમક્તિને, વર્ત અંતર શાધ. મત દર્શન આગ્રહ તજી, વર્તે સદ્દશુરુલક્ષ; લહે શુદ્ધ સમક્તિ તે, જેમાં ભેદ ન પક્ષ. વર્તે નિજસ્વભાવના, અનુભવ લક્ષ પ્રતીત; વૃત્તિ વહે નિજભાવમાં, પરમાર્થ સમક્તિ."

- પરક પ્ર. તત્ત્વાના નવ ભેદ કહ્યા પણ અમુક ગ્રાનીઓએ તેના સાત ભેદ કહ્યા છે તેનું શું કારણ ?
  - ઉ. પુષ્ય અને પાપ બન્ને આસંવ અને બધના પેટા લેદ છે. જો તેને પેટા લેદ ગણીએ તા સાત તત્ત્વા થાય અને તેને મુખ્યપણે લઇએ તા નવ તત્ત્વા ગણાય.
- પર છ પ્ર. કુવળી ભગવાને આ નવ તત્ત્વમાં શું કહ્યું છે?
  - લ. નવ તત્ત્વમાં લાકાલાકનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ આવી જાય છે. કેવળી ભગવાને એ શ્રેષ્ણીએાથી સકળ જગત મંડળ દર્શાવી દીધું છે.
- પર૮ પ્ર. તત્ત્વામાં ક્યાં દ્રવ્યા પણ છે.
  - ઉ. જીવ અને અજીવ તત્ત્વ છે અને દ્રવ્ય પણ છે.
- પરહ પ્ર. તત્ત્વામાંથી મુખ્ય કર્યા ? અને બીજાં તત્ત્વા સાથે શું સંબંધ છે ?

સ્વાદના ત્યાગ એ આહારના ખરા ત્યાગ જ્ઞાનીએ કહે છે.

- ઉ. છવ અને અછવ મુખ્ય તત્ત્વાે છે. બીજાં પાંચ તત્ત્વાે તેમના (છવ અને અછવના) સંયોગી અને વિયોગી પર્યાયો (વિશેષ અવસ્થાએા) છે. આસવ અને ખંધ તે સંયોગી પર્યાય છે, તથા સંવર, નિર્જરા અને માેક્ષ તે છવ અજીવની વિયાગી પર્યાય છે. પાંચ તત્ત્વાના પરિણુમનમાં જીવના ભાવરૂપ નિમિત્તના સદ્ભાવ કે અભાવ હોય છે.
- પ૩૦ પ્ર. નવ તત્ત્વામાંથી કેટલાં તત્ત્વા જાણવારૂપ (ત્ર્ય) છે, કેટલાં પ્રાહ્મરૂપ (ઉપાદેય) છે અને કેટલાં ત્યાગવારૂપ (હેય) છે?
  - ઉ. સઘળાં નવે તત્ત્વો જાણવારૂપ તો છે જ. અક્ષય અનંત સુખ તે ઉપાદેય છે, તેનું કારણ મોક્ષ છે, મેાક્ષનું કારણ સંવર અને નિજેરા છે; માટે સંવર–નિજેરા તથા મેાક્ષ એ ત્રણે તત્ત્વો પ્રાહ્મરૂપ (ઉપાદેય) છે. સંસારનું કારણ આસવ અને ખંધ છે અને પુણ્ય–પાપ ખંને ખંધ છે. તેથી પુણ્ય–પાપ, આસવ અને ખંધ એ ચારે તત્ત્વો ત્યાગવારૂપ (હેય) છે.

-૫૩૧ પ્ર. જવતત્ત્વ વિષે સંસારી જીવા શું ભૂલ કરે છે?

- ઉ. છવ તા ત્રિકાળ ગ્રાનસ્વરૂપ છે, તેને છવ બાળુતા નથી અને જે શરીર છે તે હું જ છું, શરીરનું કાર્ય હું કરી શકું છું -એવું માને છે. શરીર સ્વસ્થ હોય તા મને લાભ થાય. બાલ અનુકૂળ સંયોગોથી હું સુખી અને બાલ પ્રતિકૂળ સંયોગોથી હું દુઃખી, હું નિર્ધન, હું ધનવાન, હું બળવાન, હું નિર્ધળ, હું કરૂપ, હું સુંદર હું-એવું માને છે. આવી રીતે અગ્રાની છવ પરને સ્વસ્વરૂપ માનતાં પાતાના સ્વતત્ત્વના (જીવતત્ત્વના) ઇન્કાર કરે છે. તેથી તે જીવતત્ત્વ સંખંધી ભૂલ કરે છે.
- પા૩૨ પ્ર. અજીવતત્ત્વ સંખંધી શું ભૂલ થાય છે ?
  - ૭. છવ એવું માને છે કે શરીર ઉત્પન્ન થવાથી મારા જન્મ થયા, શરીરના નાશ થવાથી હું મરી જઇશ, ઇત્યાદિ અજીવ અવસ્થાને અત્તાની જીવ પાતાનીઅવસ્થા માને છે. આમાં અજીવને સ્વતત્ત્વ (જીવ તત્ત્વ) સ્વીકારતાં તે અજીવ તત્ત્વના અસ્વીકાર કરે છે.

આ કાળમાં આઠલું વધ્યું : ઝાઝા મત, ઝાઝા તત્ત્વ-જ્ઞાનીઓ, ઝાઝી માયા અને ઝાઝો પરિત્રહ વિશેષ.

- પારુ પ્રત્યુણ્ય–પાપ, ખાંધ તત્ત્વ સંખંધી ભૂલ શું છે?
  - ઉ. જેવી સાનાની ખેડી તેવી જ લાઢાની ખેડી-ખન્ને ખંધનકારક છે. તેવી રીતે પુષ્ય અને પાપ ખંને જીવને બંધનકર્તા છે, પરંતુ મિથ્યા દષ્ટિ જીવ એવું નહિ માનતાં પુષ્યને સારું હિતકારી માને છે. તત્ત્વદષ્ટિએ પુષ્ય અને પાપ બંને બંધનાં કારણા છે.
- પારુજ પ્ર. શુલ-અશુલ પરિણામમાં લેદ માને તેને મિથ્યાદષ્ટિ કહ્યો છે તે અમે આત્માની વાત વાંચીએ કે સાંભળીએ કે દુકાને બેસીને વેપાર કરીએ એ બધું એક જ છે તે ?
  - ઉ. શુલ-અશુલ પરિણામમાં વ્યવહારથી લેદ છે. વેપારમાં તીવ્ર ક્યાય છે, સાંભળવામાં મંદ ક્યાય છે એથી વ્યવહારે લેદ છે. પરંતુ એ શુલ-અશુલ બન્નેનું લક્ષ પર તરફ છે તેથી ખંધનું કારણ છે. તેથી પરમાર્થ લેદ નથી તેમ ખતાવી શુલમાંથી હિતણુહિ છોડાવીને સ્વલવ્યનું (આતમાનું) લક્ષ કરાવે છે.
- પરૂપ પ્ર. આસવ સંબેધી શું ભૂલ થાય છે?
  - ઉ. હિંસાદિર્પ પાપાસ્તાવ છે તેને તેા હેય બાં છે તથા અહિં સાર્પ પુષ્યાસ્ત્રવ છે, તેને ઉપાદેય માને છે; હવે બંને કમ બંધનાં કારણ છે.

િલંસામાં મારવાની છુદ્ધિ થાય પણ તેનું આયુ પૂર્ણ થયા વિના તે મરે નહિ અને પોતાની દ્રેષ પરિણતિથી પાતે જ પાપ ભાંધે છે; તથા અહિંસામાં રક્ષા કરવાની છુદ્ધિ થાય પશુ તેના આયુ-અવશેષ વિના તે જવે નહિ, માત્ર પાતાના રાગભાવથી પુષ્ય ભાંધે છે એ પ્રમાણે ભંને હૈય છે.

વળી રાગદ્વેષ–માેહરૂપ જે આસવભાવ છે તેના નાશ કર્યા વગર આસવ મટતા નથી.

- પાલ કારે માં પુરુષ કેટલા પ્રકારે ભંધાય છે?
  - ઉ. પુષ્ય નવ પ્રકારે ખંધાય છે (૧) અન્નપુન્ને: અન્નદાન આપવાથી,
     (૨) પાણપુન્ને: પાણીનું દાન આપવાથી, (૩) લયણપુન્ને: પાત્ર-વાસણનું દાન દેવાથી, (૪) સયણપુન્ને: શય્યા–મકાન દેવાથી,

જે એકને જાણે છે તે સર્વને જાણે છે અને જે સર્વને જાણે છે તે એકને જાણે છે. (પ) વત્થપુન્તે: વસ્ત્ર દેવાથી, (ક) મનપુન્તે: મનથી સર્વ તું લર્લું ચિંતવવાથી, (૭) વચનપુન્તે: વચનથી સૌના ગુણાનુવાદ કરવાથી તથા ઉપકારી સુખદાતા વચન ઉચ્ચારવાથી, (૮) કાયપુન્તે: શરીરથી બીજાની વૈયાવચ્ચ કરવાથી અને ગુણી મનુષ્યાતે શાતા ઉપજાવવાથી, (૯) નમસ્કારપુન્તે: યોગ્ય ડેકાલે નમસ્કાર કરવાથી તથા સર્વેની સાથે વિનય રાખવાથી.

એ નવ પ્રકારે ખાંધેલાં પુષ્યનાં કળા ૪૨ પ્રકારે ભાગવે છે.

- પાં પાંચ પ્રાથમ કરે પણ આત્મનાન ન કરે તે શું મળે ?
  - ઉ. એનાથી સ્વર્ગ મળે પણ જન્મમરણના અંત ન આવે. અત્રાની પ્રથમ મેક્ષનું કારણ માને છે.
- પુરુ પ્ર. કેટલા પ્રકારે પાપ ભંધાય છે?
  - ઉ. અઢાર પ્રકારથી પાપ ખંધાય છે.
    - (૧) પ્રણાતિપાત : છવની હિંસા, (૨) મૃષાવાદ : જૂઠું મોલવું, (૩) અદત્તાદાન : ચોરી, (૪) મૈયુન : આ આદિ સંગ, (૫) પરિપ્રહ : ધન વગેરેના સંગ્રહ અને મમત્વ, (૬) ક્રોધ-ગ્રસ્સો, (૭) માન- અહંકાર, (૮) માયા-કપટ, (૯) લાભ-તૃષ્ણા, (૧૦) રાગ-પ્રેમ- આસક્તિ, (૧૧) દેષ-ઇર્ષા, અદેખાઇ, (૧૨) ક્લેશ-કલહ (૧૩) અલ્યાખ્યાન-ખાટું આળ, (૧૪) પૈશ્વ-ય-ચાડી ચુગલી (૧૫) પર- પરિવાદ-નિંદા, (૧૬) રતિઅરતિ-હર્ષ, શાક, (૧૭) માયા માસા-કપટ સહિત જૂઠું (૧૮) મિચ્છા દંસણ સલ્લ-અસત્ય મત સંપ્રદાયની શ્રહા હોવી.

એ ૧૮ પાપસ્થાનકના અશુભ બધના અશુભ કળ ૮૨ પ્રકારે ભાગવે છે.

પુરું પ્ર. પાપ શાનાથી થાય છે?

ઉ. ક્રોધ, માન, માયા, લાભ એ ખરેખરાં પાપ છે. તેનાથી બહુ કર્મ ઉપાજિન થાય. હજાર વર્ષ તપ કર્યું હોય; પણ એક બે ઘડી ક્રોધ કરે તા બધું નિષ્ફળ જાય.

દેહમાં વિચાર કરનાર ખેઠા છતે દેહથી ભિન્ન છે? તે સુખા છે કે દુઃખી એ સંભારી લે.

- પ૪૦ પ્ર. પાપમુક્ત મન, વચન, કાયા ન હેાવા છતાં, હિંસા ન કરવા છતાં, મનરહિત હેાવા છતાં તથા સ્વપ્ન જેટલી પણ ચેતના ન હેાવા છતાં પણ પ્રાણીએા પાપકર્મ કરે ?
  - ઉ. હા. તે પાપકર્મ કરે છે. પૃથ્વીકાયથી લઇ ત્રસકાયપર તે છ પ્રકારના જવાની હિંસાથી ઉત્પન્ન થતાં પાપને રાકચું નથી. ઇચ્છાપૂર્વ ક પ્રત્યાખ્યાન દારા પાપકર્મના ત્યાગ કર્યા નથી, પ્રાણાતિપાતથી માંડી પરિત્રહ પર્ય તે અને કે ધથી માંડી મિથ્યાદર્શન શલ્ય પર્ય તે પાપાનું સેવન કરે છે, તે કાઇપણ અવસ્થામાં હાય તા પણ તેને પાપકર્મના ખંધ છે.
- પ૪૧ પ્ર. સર્વ જીવા સમાન હાેવા છતાં કેટલાંક માણસ ભૂખે મરે છે અને કેટલાંકને ખાવા, પીવા, માજ–મઝા, સુખ છે, તેનું કારણ શું ?
  - ઉ. જે જીવાએ પૂર્વે શુભ કર્મો ઉપાજિત કર્યા છે, તેનાં સારાં ફળા ભાગવે છે અને રાંકના જીવા અશુભ કર્મોનાં માઠાં પરિણામ ભાગવે છે.

''એક રાંક ને એક નૃપ, એ આદિ જે ભેંદ, કારણ વિના ન<sup>ુ</sup>કા**ય**ે તે, એ જ શુભાશુભ વેદ્ય."

- ૫૪૨ પ્ર. શુભ કર્મ એટલે શું?
  - ઉ. પુણ્ય.
- પ૪૩ પ્ર. અશુભ કર્મ એટલે શું 👫
  - ઉ. પાપ.
- પુષ્ઠ પ્ર. શુલ કર્મ અથવા પુષ્ય શાથી ઉપાજિત થાય ?
  - ઉ. બીજા જીવાને શાતા ઉપજાવવાથી, પરાપકાર, દયા, સત્ય, શીલ, ક્ષમા, તપ, નિયમ, ત્રત, પચ્ચપાણ, વિનય આદિ સદ્યુણાના સેવનથી.
- પુષ્પ પ્ર. જીવ પાપ શાથી ખાંધે છે?
  - ઉ. બીજા જવાને કલેશ ઉપજાવવાથી અને દુઃખ દેવાથી, અઢારે પાપસ્થાનકામાં રાચવાથી

#### ઉદાસીનતા એ અધ્યાત્મની જનની

- પ૪૬ પ્ર. પુણ્યનાં ફળ કેવાં છે ?
  - ઉ. મીઠાં, જીવને પ્રિયકારી, પણ મુમુક્ષુ જીવને તે પણ છેવટે ત્યાગવારપ છે. પુષ્ય તે શુભ ખંધ છે અને પાપથી અશુભ ખંધ પડે છે. પુષ્યભાવ તે શુભ રાગ છે, પણ શુદ્ધ ભાવ નથી. મુમુક્ષુને તેા શુદ્ધ પરિષ્યુતીમાં રમણતા હોય, રાગ અથવા દ્વેષ, પુષ્ય અથવા પાપના ખંધથી મુક્ત થવાના પુરુષાર્થ હોય. પુષ્ય એટલે શુભ કર્મ ખંધ અને તે જીવને ભાગવ્યા વિના છૂટકા નથી અને સર્વ કર્મ ખંધ રહિત દશા તે જ મેાક્ષ.
- પાંજુ પ્ર. આજે આપણે પુણ્ય કે પાપ કરીએ તે કચારે ઉદયમાં આવે ?
  - ઉ. આજે ક\ધેલાં ક\ત્રે આજે જ ઉદય આવવાં હોય તો આવે (જેમ કે ચોરી કરતાં જ પકડાઇ જાય અને દંડાય) અથવા સંખ્યાત કાળે, અસંખ્યાત કાળે કે અનંતા કાળે પણ ઉદય આવે.
- પ૪૮ પ્ર. પાપ કરનાર જીવાને પુણ્યના ઉદય હાેય ક
  - ઉ. હા, કેટલાક પાપી જીવા ગ્રાેર, કસાઇ વગેરે પાપ કર્મ કરે છે છતાં ધન, ધાન્ય, પુત્ર, આદિ સાધનાથી સુખી દેખાય છે તે તેના પૂર્વના પુષ્યના ઉદયથી.
- પે૪૯ પ્ર. પુણ્ય કરનારા જીવાને પાપના ઉદય હાય ?
  - ઉ. હા, કેટલાક પુષ્ય કરનારાં પ્રાણીએ સારાં કાર્યો કરતાં હોવા છતાં દુ:ખી દેખાય છે તે તેના પૂર્વના પાપના ઉદયથી.
- પપ૦ પ્ર. નીતિના પૈસા હોય તા રહે અને અનીતિના હોય તા જતા રહે, શું તે સાચું છે ?
  - ઉ. ના, સાચું નથી. કેટલાક જીવા માને છે કે આપણી પાસે નીતિથી રહેલા પૈસા છે માટે તે જશે નહિ. કષાયમ દતા તા જીવની પર્યાય છે તેને લીધે જડ રહેતું હશે ? ને અનીતિના ભાવને લીધે લક્ષ્મી રહે નહિ એમ પણ નથી. અનીતિવાળા હતા માટે કિંકર થઇ ગયા એમ પણ નથી, ને નીતિવાળા હતા માટે પૈસા આવ્યા એમ પણ નથી.

ધર્મા જીવ જાણું છે કે પૂર્વનાં પુણ્યને લીધે પૈસા આવે જાય

જગતને, જગતની લીલાને બેઠા બેઠા મફતમાં જોઈએ છીએ. છે. તેમાં તેને વિસ્મય થતું નથી. ત્રાની જીવ ગરીખ થઇ જાય તે તેને શંકા પડતી નથી કે મારામાં અનીતિ હશે તેથી મને નિર્ધનતા મળી હશે ? ને કાઇ અનીતિવાળા કમાઇ જાય તે તેના કુડું ખમાં કાઇ નીતિવાળા હશે એટલે તેનાં પુષ્યને લીધે ખીજાને પૈસા આવી જાય એમ પણ ખનતું નથી. ધર્મા સમજે છે કે જડ પરમાણુ તેના કાળે આવે છે. વ્યવહાર તે તે જીવનું કર્મનિમિત્ત છે. (આના અર્થ એમ પણ ન લેવા કે અનીતિથી પૈસા રળવામાં થાંધા નહીં.)

પુષ્ય પ્ર. પુષ્ય પાપના જીવતત્ત્વમાં સમાવેશ થાય કે અજીવતત્ત્વમાં ક

- ઉ. અજીવતત્ત્વમાં, કારણ કે સારા કે માઠા વિચાર, વાણી અને વર્તનથી જીવ શુભાશુભ કર્મનાં પુદ્દગલ ત્રહણ કરે છે, તેમાં શુભ કર્મ પુદ્દગલ તે પુણ્ય અને અશુભ કર્મ પુદ્દગલ તે પાપ.
- પપર પ્ર. પુષ્ય પાપનાં પુદ્દગલ રૂપી છે કે અરૂપી ?
  - ઉ. તે રૂપી છે, પણ અતિ સક્ષમ હોવાથી કેવળી લગવાન જ તે જોઈ શકે છે. આપણી નજરે આવે નહિ.
- પપત્ર પ્ર. પુષ્યના ઉદયથી જીવ કઇ ગતિ પામે છે ?
  - ઉ. દેવગતિ કે મનુષ્યની ગતિ.
- પપે પ્ર. પાપના ઉદયથી છવ કઇ ગતિને પામે ?
  - ઉ. નરકગતિ તથા તિર્ય ચગતિ.
- પુષ્પુ પ્ર, પુણ્ય પાપના બંધથી મુક્ત થવાય ?
  - ઉ. હા, 'વીત્યાે કાળ અનંત તે, કર્મ શુભાશુભ ભાવ; તેહ શુભાશુભ છેદતાં ઉપજે માેક્ષ સ્વભાવ. દેહાદિક સંયાેગના, આત્યંતિક વિયાેગ; સિંહ માેક્ષ શાશ્વત પદે, નિજ અનંત સુખભાેગ.'
- પપક પ્ર. સિહ્રગતિ અથવા માક્ષ સાધવામાં પુણ્યની જરૂર છે?
  - ઉ. એક અપેક્ષાએ જરૂર છે. પુષ્યના ઉદય વગર આર્ય ક્ષેત્ર, મનુષ્યભવ,ઉત્તમ કુળ વગેરે જોગવાઇએ। મળતી નથી અને એવી જોગવાઇએ।

દીનભ ધુની દષ્ટિ જ એવી છે કે જૂડવાના કામીને ભાંધવા નહીં; ભંધાવાના કામીને છાડવા નહીં. વગર માેક્ષ સાધી શકાય નહિ. વ્રત અને તપશ્ચર્યા કરનારને ભલે નિર્વાણુ પ્રાપ્ત ન થાય છતાં પણ તેને સાંસારિક સુખની પ્રાપ્તિ થાય અને માેક્ષ સાધનામાં તે સહકારિકારણ ખને.

**પપ**૭ પ્ર પુણ્ય કર્મ કાેને કહેવાય ?

ઉ. સાતાવેદનીય, શુભ આ**યુ,** શુભ નામ અને ઉચ્ચ ગાત્ર પુણ્ય કર્મ છે.

પપ પ્ર. પાપકર્મા કાને કહેવાય ?

૭. અસાતાવેદનીય, અશુભ આયુ, અશુભ નામ, નીચ ગાત્ર તથા ત્રાના-વરણાદિ ચાર ધાતીય કર્મ (ત્રાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય અને અંતરાય) પાપકર્મ છે.

પપ૯ પ્ર. આસ્ત્રવ અને ખંધનાં કારણા આપા ?

- ઉ. સંસાર સમુદ્રમાં રહેલા જીવતે સત્તાવન અથવા વિશેષ પ્રકારે એક્સો સાડત્રીસ દ્વારથી આસ્ત્રવ થાય છે. કાઇ ઠેકાએ પ્રમાદ ગણ્યો નથી એટલે સત્તાવન અને જ્યાં પ્રમાદ ગણ્યો છે ત્યાં એક સો સાડત્રીસ. (જુઓ પ્રશ્ન ૬૮૪). પાંચ પ્રકારના મિથ્યાત્ત્વ, (જુઓ પ્રશ્ન ૮૨૮), બાર પ્રકારે અવિરિત ભાવ, (જુઓ પ્રશ્ન–૬૯૧), એ શી પ્રકારે પ્રમાદ, (જુઓ પ્રશ્ન–૯૦૦), પચીસ પ્રકારે ક્યાય (જુઓ પ્રશ્ન–૬૯૮), અને પંદર પ્રકારે યોગ, (જુઓ પ્રશ્ન–૬૮૭). આમ પ+૧૨+૨૫+૧૫=૫૭ અથવા પ+૧૨+૮૦+૨૫+૧૫=૧૩૭. આ સઘળાં આશ્રવદ્વાર એટલે પાપને પ્રવેશ કરવાનાં પ્રનાળ છે.
- પદ્દ પ્ર. આસવ એટલે શું ?
  - છે. કાર્મણ શરીરમાં જે કર્મ ભંધાય છે તેને બંધાવવાવાળા આસવ અને બંધતત્ત્વ છે.
- પાક૧ પ્ર. ચૌદ ગુણસ્થાનાની અપેક્ષાએ આસવ ખંધનાં કારણા સમજાવા :-
  - ઉ. પહેલા ગુણસ્થાનક મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય, યાત્ર પાંચે કારણ છે.

બીજે ગુણસ્થાનંક મિથ્યાત્વ નથી બાકી બીજાં બધાં છે.

ત્રીજે અનંતાનુખંધી ચાર ક્ષાય નથી.

**ચાંચે** મિથ્યાત્વ, મિશ્રભાવ અને અનંતાનુખંધી ક્ષાય નથી, બાકીના ક્ષાય, અવિરિત, પ્રમાદ અને યાેગ છે.

ફરા ફરા મળતા નથી, આ ઉત્તમ અવતાર; કાળી ચૌદશને રવિ આવે કાેઇક વાર. પાંચમે અવિરતિ ભાવ કંઇક ઘટચો છે અને અપ્રત્યાખ્યાનાવ**ર**ષ્ટ્ર કષાય છૂટી ગયા છે.

છેટ્ઠે અવિરતિ ભાવ બિલકુલ છૂટી ગયેા છે અને પ્રત્યાખ્યાનાવ**ર**ણ કષાય પણ રહ્યા નથી.

સાતમે પ્રમાદ ભાવ રહ્યો નથી, માત્ર કષાય અને યોગ છે. આઠમે કષાય અને યોગ છે પણ અતિ મંદ છે.

નવમે હાસ્ય, રતિ, અરતિ, શાક, ભય, જુગુપ્સા નાકષાય નથી, સંજવલન ચાર કષાય અને ત્રણ વેદ અતિ મંદ છે. દશમે કેવળ સક્ષ્મ માહ કષાય અને યાેગ છે. અગિયાએ. આરમે અને તેરમે ગૃહસ્થાને કેવળ યાેગ છે.

ચીદમામાં યાગ પણ રહેતા નથી.

પકર પ્ર. ખંધતત્ત્વ કાને કહેવાય ?

- ઉ. આતમાના પ્રદેશ સાથે કર્મ પુદ્દગલનું ખંધાવું તેનું નામ ખંધતત્ત્વ. પાક પ્ર. આસવ અને ખંધ થવામાં મિથ્યાત્વ, અવિરતિ આદિ કારણા સમાન છે તે આસવ અને ખંધમાં શું બેદ છે?
  - ઉ. જીવના મિથ્યાત્વ–મોહ–રાગ-દેષરૂપ પરિણામ તે ભાવ ચ્યાસવ છે અને તે મલિન ભાવામાં સ્નિગ્ધતા એ ભાવ ખંધ છે. પ્રથમ ક્ષણમાં કમ સ્કંધોનું જે આગમન છે તે આસવ છે અને આગમન પછી ખીજી વગેરે ક્ષણામાં જીવના પ્રદેશામાં તે સ્કંધોનું રહેવું તે ભંધ છે.

પક્ષ્ઠ પ્ર. સંવર એટલે શું ?

ઉ. આવતાં કર્મને અટકાવવાં તેનું નામ સંવર. આસવના નિરાધને સંવર કહે છે, અર્થાત્ નવા વિકાર અટકવા તથા અનાગત (નવીન) કર્મોના આત્માની સાથે સંબંધ ન થવાને સંવર કહે છે.

પક્ષ પ્ર. સંવરનાં સાધના ખતાવા.

®. આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા કરવી. આત્માને સર્વ રાગાદિ પરભાવાથી ભિન્ન અનુભવ કરવા. અજ્ઞાન અને રાગ–દ્વેષ રહિત વૃત, સમિતિ, ગુપ્તિ, દશ ધર્મ, ખાર ભાવના, ખાવીસ પરિષહજય, ચારિત્ર, તપ વગેરે સંવરનાં સાધના છે.

વચને વલ્લભતા વધે, વચને વધે વેર; જળથી જીવે જગત આ, કદી કરે પણ કેર.

- પદ્દ પ્ર. જીવ કર્મમુક્ત કેવી રીતે થઇ શકે ?
  - ઉ. નવાં કર્મને આવતાં અટકાવવાથી અને જૂનાં કર્મને ખપાવવાથી જીવ કર્મમુક્ત થઇ શકે છે.
- પક્ષ્હ પ્ર. કર્મ કચાંથી આવે છે? કેમ તે આવતાં અટકી શકે છે? અને કેવી રીતે તે ખપાયી શકાય છે?
  - ઉ. આસવર્ષી દારથી કર્મ આવે છે, અને સંવરરૂપી કમાડથી તે આવતાં અટેક છે, તેમજ નિર્જરાથી અગાઉનાં કર્મ ખપે છે.
- પક્**૮** પ્ર. નિજેરા એટલે શું?
  - 8. ત્રાની સમ્યગૃદ્ધિ જેટલા જેટલા આત્મમનનના કે આત્માનુભવના અભ્યાસ કરે છે તેટલા તેટલા તે રત્તત્રય ભાવથી અધિક કમેની નિર્જરા કરે છે. તે પુષ્યના ઉદયમાં અને પાપના ઉદયમાં સમભાવ રાખે છે. આસકત થતા નથી. વેદના વિપાકનું નામ નિર્જરા છે. ત્રાની ભેદ વિત્રાનથી આત્માને સર્વ રાગાદિ પરભાવાથી ભિન્ન અનુભવ કરે છે. તેથી તેને કર્મ ખરે છે. આત્મત્રાન સહિત તપ તે નિર્જરાનું કારણુ છે, અહંકારરહિત, કદાત્રહરહિત, લાક-સંત્રારહિત, આત્મામાં પ્રવર્તવું તે નિર્જરા. સર્વ કર્મ ખંધના સર્વથા ક્ષય તે મોક્ષ અને તેના અંશથી ક્ષય તે નિર્જરા. આ રીતે બન્નેનું લક્ષણ જોતાં સ્પષ્ટ થાય છે કે, નિર્જરા એ મોક્ષનું પૂર્વગામી અંગ છે. (જુઓ પ્રશ્ન ૧૦૨૪, ૧૦૨૫, ૧૦૨૬).
- **૫૬૯** પ્ર. નિજ રાના મુખ્ય કેટલા લેદ છે ?
  - 8. નિર્જરાના ખે ભેદ છે. એક સકામ એટલે સહેતુ (મેક્ષના હેતુભૂત) નિર્જરા અને અકામ એટલે વિપાક નિર્જરા. નિર્જરાના ખીજા પણ ખે ભેદ છે. સવિપાક નિર્જરા એટલે પૂર્વનાં ખાંધેલાં કમેં હિદયમાં આવી ખરી જવાં અને અવિપાક નિર્જરા એટલે સ્વભાવ સન્મુખ થઇ કમેં ફળ આપે તે પહેલાં જ ખેરવી દેવાં. (અવિપાક નિર્જરામાં પણ કમેંના ખરી જવાના સમય તા પાકી ગયા હતા. તે કમે ખરવાનાં નહોતાં અને તેમ છતાં તે સમય પહેલાં ખરી

હાય સન્સ ચીજ તે, ધાગ્ય સ્થળે વપરાય; કેમ કડારી કનકની, પેટ વિષે ધાંચાય? ગયાં એમ વાત નથી; પરંતુ આત્માના અનુભવ તરફ ઢળવાના વિશેષ પુરુષાર્થ અતાવવા માટે જ અવિપાક નિજેરા કહી છે.)

બીજી રીતે તેના બે પ્રકાર કહેવાય છે: ૧. અધુદ્ધિપૂર્વ ક અને ૨. કુશલમૂલક. નરકગતિમાં કર્મ ફળના વિપાકથી ઉત્પન્ન થતી જે અધુદ્ધિપૂર્વ ક નિર્જરા થાય છે તે અકુશલઅનુ બંધા છે અને પરિપહને જીતવાથી જે નિર્જરા થાય છે તે કુશલમૂલા નિર્જરા છે. તે શુભ અનુ બંધા અને નિરાનુ ખંધા હોય છે.

### ૫૭૦ પ્ર. સકામ એટલે શું ?

ઉ. સકામ નિર્જરા ક્ષાયાપશિમક ભાવે થાય છે! જે કર્મના અખધનું કારણ છે. જેટલે અંશે સકામ નિર્જરા (ક્ષાયાપશિમક ભાવે) થાય, તેટલે અંશે આત્મા પ્રગટ થાય છે. સ્વભાવના ઉત્ર પુરુષાર્થપૂર્વક કર્મોનું ખરી જવું. અહીં સ્વભાવના પુરુષાર્થ ખતાવવા માટે સકામ કહ્યું છે.

## ૫૭૧ પ્ર. અકામ નિજરા કાને કહે છે?

ઉ. અકામ નિર્જરા ઔદયિક ભાવે યાય છે. આ નિર્જરા જવે અને તીવાર કરી છે અને તે કર્મ ખંધનું કારણ છે. અહીં પણ કર્મનું નિર્જરવું હોય છે. પરંતુ આત્મા પ્રગટ થતા નથી. અને તીવાર ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરવાથી જે નિર્જરા થઇ છે, તે ઔદયિક ભાવે, (જે ભાવ અખંધક નથી) થઇ છે. ક્ષયાપશિમક ભાવે થઇ નથી. ક્ષાયની મન્દતાપૂર્વક નિર્જરા થઇ. તેમાં સ્વભાવના પ્રવાર્થ નથી, તેથી અકામ નિર્જરા કહી છે.

### પુષ્ટ પ્ર. નિજેરાના બીજા ભેદ કેટલા છે ?

ઉ. બે બેંદ છે. સ્વકાલ પ્રાપ્ત અને તપથી. સ્વકાલ નિજેરા ચારે ગૃતિમાં થાય છે, તપથી ફક્ત વ્રતધારીને જ હોય છે.

# ૫૭૩ પ્ર. શું કરવાથી કર્મ નિજરે ?

ઉ. ખાર પ્રકારના નિદાન રહિત તપથી કર્મની નિર્જરા, વૈરાગ્ય ભાવના ભાવિત, અહંભાવ રહિત જ્ઞાનીને થાય છે. જેમ જેમ ઉપશમની વૃદ્ધિ થાય તેમ તેમ તપ કરવાથી કર્મની ઘણી નિર્જરા

કબીરા, જબ હુમ પૈકા હુઅ, જગ હસે હમ રાય, કરણી ઐસી કર ચલા, હમ હસે જગ રાય. થાય. તે નિર્જરાના ક્રમ કહે છે. મિથ્યાદશ'નમાં વર્તતા પણ થાેડા વખતમાં ઉપશમ સમ્યક્દશ'ન પામવાના છે એવા સંયતિ જીવ કરતાં અસંયત સમ્યક્દષ્ટિને અસંખ્યાત ગુણ નિર્જરા થાય.

- મુજ પ્ર. જ્ઞાનીના ભાગ નિજેરાના હેતુ છે. અજ્ઞાનીના ભાગથી અધન થાય છે. આ આશ્ચર્યની વાત હૈયામાં ઉતરતી નથી.
  - ઉ. ત્રાની તથા અત્રાની એ ખંતે એક્સરખા ક્રિયા કરતા દેખાય છે, પણ પરિણામ લેદના કારણે લિન્ન લિન્ન ફળ આપે છે. ત્રાની જે ક્રિયા કરે છે, તેમાં તેની ઉદાસીનવૃત્તિ હોય છે. મમત્વભાવ નથી હોતો, તેથી તેની ક્રિયાને નિજિરાનો હેતુ કહ્યો છે.
- **૫૭૫** મ. સમ્યક્દષ્ટિને ભાગના કાળે ભાવ-નિજેરા થાય ?
  - ઉ. સમ્યક્દષ્ટિને રાગમાં મિઠાશ નહીં હોવાથી, જડ–કર્મ ખરી જાય છે, અને પર્યાયમાં અલ્પ સુખ–દુઃખનું વેદન પણ થાય છે પણ તને તેમાં સુખ છુદ્ધિ નહિં હોવાથી, તે ભાવ પણ ખરી જાય છે. થાડું બંધન પડે છે તેને અહીં ગણવામાં આવ્યું નથી.
- પુષ્ક પ્ર. જન્મ, જરા, મરણ અને રાગાદિક દુઃખા આપણે શાથી પામીએ છીએ ?
  - ઉ. કરેલાં કમ<sup>દ</sup>ના ઉદયથી.
- ૫૭૭ પ્ર. એ સર્વ દુ:ખાર્થી મુક્ત શી રીતે થવાય ?
  - ઉ. આત્માની પરિપૂર્ણ શુદ્ધ દશા પ્રગટ થવાથી મુક્ત થવાય. કમે ખંધનથી સર્વથા છૂટી જવાથી મુક્ત થવાય છે.

"જેમ શુભાશુભ કર્મપદ, જાણ્યાં સફળ પ્રમાણ, તેમ નિવૃત્તિ સફળતા, માટે મોક્ષ સુજાણ."

- પખ્ડ પ્ર. કર્મના ખંધનથી સર્વથા પ્રકારે મુક્ત થવું અથવા સર્વ **દુઃખાેની** આત્યંતિક મુક્તિ થવી એનું નામ શું ?
  - ઉ. મુક્તિ અથવા માક્ષ.
- ૫૭૯ પ્ર. માક્ષનું સ્વરૂપ સંક્ષેપમાં કહો.
  - ઉ. સહજ સ્વરૂપે જીવ**ની** સ્થિતિ થવી તે**ને** શ્રી વીતરાગ માક્ષ કહે છે.
- ૫૮૦ પ્ર. માક્ષ સ્વરૂપમાં આત્માની કેવી સ્થિતિ હોય છે?

## ભાગથી મુંઝાય તે મુમુક્ષુ છે.

જેમાં અતીન્દ્રિય, ઇન્દ્રિયોથી અતિકાંત, વિષયોથી અતીત, ઉપમારહિત અને સ્વભાવિક, વિચ્છેદરહિત પરમાર્થિક સુખ હોય તેને મેાક્ષ કહ્યો જાય છે. જેમાં આ આત્મા નિર્મળ, શરીર રહિત, શ્લોભ રહિત, શાંત સ્વરૂપ, નિષ્પન્ન (સિહરૂપ), અત્યંત અવિનાશી, સુખરૂપ કૃતકૃત્ય તથા સમીચીન સમ્યક્ત્રાન સ્વરૂપ થઇ જાય છે તે પદને મેાક્ષ કહીએ છીએ.

સિદ્ધાંતથી માેક્ષ તે જીવ દ્રવ્યના ખધા ગુણના સ્વભાવ અર્થ પર્યાય અને પ્રદેશત્વગુણના સ્વભાવ વ્યંજન પર્યાય છે.

**પ૮૧ પ્ર. માેક્ષના ઉપાય અથવા ક્રમ ખતાવા.** 

ઉ. નિર્વાણ-મોક્ષની પ્રાપ્તિ કર્મના ક્ષય કરવાથી થાય છે, અને કર્મ ક્ષય શુદ્ધાત્માના ધ્યાનથા થાય છે. મોક્ષના અન્ય કાઇ ઉપાય નથી. મોક્ષ દુર્લભ નથી, દાતા દુર્લભ છે.

છવ ત્રાનીની આત્રા પ્રમાણે શાંતપણામાં વિચરે તેા અંતર્મદૂર્તમાં મુક્ત થાય છે. મોક્ષ માર્ગ એ અગમ્ય તેમજ સરળ છે.

મતભેદની કડાકૂટ જવા દઇ, આતમા અને પુદ્દગલ વચ્ચે વહેં ચણી કરી શાંતપણે આત્મા અનુભવવામાં આવે તા માક્ષમાર્ગ સરળ છે અને દર નથી.

પહેલાં તા આત્માને જાણે કે આ જાણનારા અનુભવમાં આવે છે (આવી શકે એવા છે) તે હું છું. (તે જ્ઞાન). ત્યારખાદ તેની પ્રતીતિરૂપ શ્રદ્ધાન થાય (અનુભવમાં આવે; તે દર્શન.) વિના જાણ્યે નહિતર શ્રદ્ધાન કાનું ? પછી સમસ્ત અન્યભાવાથી ભેદ કરીને પાતામાં સ્થિર થાય. (તે ચારિત્ર).

દર્શન અર્થાત્ શુદ્ધ સ્વભાવનું અવલોકન (સમ્યક્ શ્રદ્ધા), ત્રાન અર્થાત્ શુદ્ધ સ્વભાવનું પ્રત્યક્ષ જાણપણું અને ચારિત્ર અર્થાત્ શુદ્ધ સ્વભાવમાં સ્થિરતા. તેમનાથી જ સાધ્યની સિદ્ધિ થાય છે. આ જ માક્ષમાર્ગ છે, તે સિવાય ખીજો કાઇ માક્ષમાર્ગ નથી. જે પુરુષ, પહેલાં સમસ્ત પરદ્રવ્યના (ઘર, પૈસા, સ્ત્રીપુત્રાદિ શરીર અને રાગાદિ ભાવ તે સર્વ પર દ્રવ્યના) ત્યાંગ કરી નિજ દ્રવ્યમાં

મૌનપણું એટલે સ'કલ્પ-વિકલ્પ ન કરવા તે

(આત્મસ્વરૂપમાં) લીન થાય છે, તે પુરુષ સર્વ રાગાદિક અપરાધાર્યા રહિત થઇ આગામી ખંધની નાશ કરે છે. આ માક્ષ થવાના અનુક્રમ છે.

- પ૮૨ પ્ર. વ્યવહારનયથી માક્ષના ઉપાય જુદા છે? નિશ્ચયનયથી માક્ષના ઉપાય જુદા છે? શ્વેતાંબર મત અને દિગંબર મત વિષે માક્ષના ઉપાયમાં બેદ છે?
  - ®. મતભેદ રાખી કાઇ મેાક્ષ પામ્યા નથી. વિચારીને જેણે મતભેદને ટાળ્યા, તે અંતવૃત્તિને પામી ક્રમે શાક્ષત માલને પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે. માક્ષના માર્ગ બે નથી; જે જે પુરુષા માક્ષરપ પરમ શાંતિને ભૂતકાળ પામ્યા, તે તે સઘળા સતપુરુષા એક જ માર્ગથી પામ્યા છે. વર્તમાનકાળે પણ તેથી પામે છે, ભવિષ્યકાળે પણ તેથી જ પામશે.

"ખાલ કિયામાં રાચતા, અંતરભેદ ન કાંઇ, ગ્રાનમાર્ગ નિષેધતા, તેહ ક્રિયાજડ આંઇ." "અથવા નિશ્વય નય પ્રહે, માત્ર શબ્દની માંય, લેાપે સદ્દવ્હારને, સાધન રહિત થાય." "નય નિશ્વય એકાંતથી, આમાં નથી કહેલ, એકાંતે વ્યવહાર નહિં, બન્ને સાથ રહેલ." "એક હોય ત્રણ કાળમાં, પરમાર્થના પંચ, પ્રેરે તે પરમાર્થને, તે વ્યવહાર સંમત." "લિંગ અને ભેદા જે વ્રતના રે, કવ્ય દેશ કાળાદિ ભેદ, પણ ગ્રાનાદિની જે શુક્તા રે, તે તા ત્રણે કાળ અભેદ."

૫૮૩ પ્ર. પરમાર્થ એટલે શું?

ઉ. અહીં પરમાર્થના અર્થ ઉપકાર, દાન આદિ લાવના સંખંધે કહેલ નથી: પણ પરમ અર્થ એટલે આત્માને અર્થ કહેલ છે.

પ૮૪ પ્ર. માેક્ષ પામવા માટે એટલે કે કર્મના ખધનથી મુક્ત થવા માટે આપણે કેવા ઉપાયા લેવા જોઇએ ?

એકાસહ્યું ત્યારે ગણાય કે હંમેશાં ડ કે જે આહાર લેતા હતા તે કરનાં ઓછું લ ત્યારે

- ઉ. નીચેના ચાર ઉપાય વડે માક્ષ પામી શકાય.
  - (૧) સમ્યગ્તાન : છવ, અછવ, પુણ્ય, પાપ, આસવ, સંવર, નિજેરા, બંધ અને માેક્ષ એ નવે તત્ત્વનું સ્વરૂપ જેવું છે તેવું સમજવું.
  - (૨) સમ્યગૃદશ ન: વિતરાગ વચનમાં શ્રહા રાખવી.
  - (૩) સમ્યળ્યારિત્ર: માેક્ષમાર્ગમાં ઉપયોગપૂર્વક ચાલવું, આસ્રવ દ્વારથી આવતાં કર્મને સંવરરૂપી કમાડથી રાેકવાં, મન, વચન, કાયાના યાેગને ગાેપવી, પ્રાણાતિપાતાદિ અઢારે પાપથી નિવર્તવું.
  - (૪) તપ: પૂર્વ કર્મને ૧૨ પ્રકારના તપ વડે ખપાવવાં.
- પ૮૫ પ્ર. દીગંભરના આચાર્યે એમ સ્વીકાર્યું છે કે: "જીવના માક્ષ થતા નથી, પરંતુ, માક્ષ સમજ્ય છે." તે કઇ અપેક્ષાએ કહ્યું છે તે સમજાવા ?
  - ઉ. તે એવી રીતે કે જીવ શુદ્ધ સ્વરૂપી છે, તેને ભંધ થતા નથી તા પછી માક્ષ થવાપણું કચાં રહે છે કે પરંતુ તેણે માનેલું છે કે ''હું ભંધાણા છું.'' તે માનવાપણું વિચાર વડીએ કરી સમજ્ય છે કે મને ભંધન નથી માત્ર માન્યું હતું. તે માનવાપણું શુદ્ધ સ્વરૂપ સમજ્યાથી રહેતું નથી. અર્થાત્ માક્ષ સમજ્ય છે. આ વાત ''શુદ્ધનય''ની અથવા 'નિશ્ચયનય''ની છે. પર્યાયાથી નયવાળાએ એ નયને વળગી આચરણ કરે તે৷ તેને રખડી મરવાનું છે.
- પ૮૬ પ્ર. ચાર ગતિ માંહેલી કઇ ગતિમાંથી માક્ષ મેળવી શકાય ?
  - ઉ. મનુષ્યગતિમાંથી.
- પ૮૭ પ્ર. માેક્ષગામી છવ અર્થાત્ ચરમશરીરી મનુષ્ય જ્યારે સર્વ કર્મથી મુક્ત થાય ત્યારે કર્ચા જાય ?
- ઉ. જેમ કાઇ તું ખડાને માટી, રેતી આદિ પદાર્થાના આઠ લેપ લગાવ્યા હોય તો તેના વજનથી તે તું ખડું પાણીમાં હંમેશાં ડૂખેલું રહે છે. પણ જો તે લેપ તેના ઉપરથી દૂર થઇ જાય તા તરત તે પાણીની ઉપલી સપાટી ઉપર સ્વાભાવિક રીતે આવી જાય છે. તે જ પ્રકારે આઠ કર્મના લેપથી સાસાર સમુદ્રમાં ડૂખેલા જીવ જ્યારે કર્મથી

## ં ભેંદ જ્ઞાન એ જ સમાધિ.

મુક્ત થાય છે ત્યારે સ્વાભાવિક રીતે તે લાેકના મસ્તંકે પહેાંચે છે અને અલાેકની નીચે સ્થિર થાય છે.

પ૮૮ પ્ર. માક્ષ પામેલા આત્માએ કર્યા ભિરાજે છે?

ઉ. સિદ્ધ આત્માએ લેોકોગ્રે સ્થિર થાય છે, જ્યાં ઉર્ધ્વ લેોકના અંત આવે છે અને ઉર્ધ્વ અલેોક શરૂ થાય છે. (જુએો પ્ર. ૨૨૦, ૨૨૧, ૨૩૦થી ૨૩૦).

પ૮૯ પ્ર. માક્ષમાર્ગમાં તપની કે નાનની જરૂર છે?

ઉ. તપ વિનાનું જ્ઞાન અને જ્ઞાન વિનાનું તપ, તે બન્ને અકાર્ય છે. તેથી, જેનામાં જ્ઞાન અને તપ સંયુક્ત હોય તેને જ નિર્વાણ પ્રાપ્ત થાય છે. જ્ઞાન અને વૈરાગ્ય એક સાથે ઉત્પન્ન થવાથી મેાક્ષમાર્ગ સધાય છે.

પ૯૦ પ્ર. સર્વ પ્રકારે સમસ્ત પુણ્ય કરે તેને માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય ?

ઉ. જે પુરુષ આત્માને ઇષ્ટ ન કરે, એટલે કે આત્માના સ્વરૂપને જાણી આંગીકાર ન કરે અને સર્વ પ્રકારે સમસ્ત પુષ્ય કરે તેને સિદ્ધિ એટલે મોક્ષની પ્રાપ્તિ થતી નથી. તે સંસારમાં સ્થિત રહે છે.

પહેર પ્ર. બધા છવા શું માક્ષપદને પામી શકે છે?

ઉ. "દેહાદિક સંયોગના, આત્યંતિક વિયાગ, સિદ્ધ માક્ષ શાક્ષત પદે, નિજ અનંત સુખ ભાગ." "સર્વજીવ છે સિદ્ધસમ, જે સમજે તે થાય; સદ્ગુરુઆત્રા જિનદશા, નિમિત્ત કારણમાંય." સંસારી જીવાના ભવ્ય અને અભવ્ય એવા બે બેદ છે, તેમાં અભવ્ય જીવાની તા કદિ પણ મુક્તિ થાય જ નહિ અને ભવ્ય જીવામાંથી જે કર્મ ક્ષય કરે તે જ માક્ષ પામે.

પહર પ્ર. અમુક સમયમાં કેટલા જીવા માક્ષે જતા હશે ?

ઉ. છ માસ આઠ સમયમાં ૬૦૮ જીવા અનાદિકાળથી માક્ષ જાય છે તે કાયમ એટલા જીવા માક્ષ જશે. જેટલા જીવા સિદ્ધ ગતિમાં જાય છે, એટલા જીવા અનાદિ નિગાદમાંથી નીકળી વ્યવહાર-રાશિમાં આવી જાય છે. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના જત્રીસમા અધ્યયનમાં

જે કંઇ પ્રિય કરવા જેવું છે, તે છવે જાષ્યું નથી; અને બાકીનું કંઇ પ્રિય કરવા જેવું નથી. કહ્યું છે કે એક સમયમાં દસ નપુંસક (કૃત નપુંસક), વીસ સ્ત્રીએા, અને એક્સા આઠ પુરુષા વધુમાં વધુ સિદ્ધ થઇ શકે છે. ખંને વચ્ચેની સિદ્ધિનું અંતર જઘન્ય એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટ છ માસનું હોય છે. જો કે દિગંબર મત પ્રમાણે નપુંસક અને સ્ત્રીઓના માક્ષ ન હાય અને તે અપેક્ષાએ વધારેમાં વધારે એક સમયે ૧૦૮ જીવ મુક્ત થાય.

- પહેરુ પ્ર. એક સાે સાઠ છવા ઉત્કૃષ્ટ રીતે એક સમયમાં સિદ્ધ થાય તે ભરત ક્ષેત્રમાંથી જ ને ?
  - ઉ. ના; અઢી દ્વીપના પદર ક્ષેત્રા મળીને પાંચ ભરત, પાંચ ઇરવત, પાંચ મહાવિદેહ આદિ દ્વીપમાં બધા ક્ષેત્રના મળીને એકસા આઠ જવા વધારેમાં વધારે એક સમયમાં સિદ્ધ થાય એવું જ બને છે. પીસતાળીસ લાખ યાજનના અઢી દ્વિપમાં એક રજક્યુ જેટલી જગ્યા પણ એવી નથી કે જ્યાંથી અનંત જવા માક્ષે ગયા ન હાય. અહીંયા બે હજાર કાસના એક યોજન ગયવા.
- પહેલ પ્ર. જેણે ધર્મ કરવા હોય ને સખી થવું હોય તે માક્ષાથી એ પહેલામાં પહેલાં શું કરવું ?
  - ઉ. કરાડા ઉપાય કરીને પણ પહેલાં સ્વ-પરનું ભેદત્તાન કરવું. ભેદત્તાન વડે અંતરમાં આત્માને કર્મથી જુદા જાણવા. પરથી ભિન્ન પાતાના આત્માનું ત્રાન તે જ સાચું ભેદત્તાન છે. મારા આત્મા તા ત્રાનસ્વરૂપથી જુદા જે કાઇ શુભાશુભ રાગ કે ધનકુટું ખવગેરે સંયોગ તે હું નથી.
- પહપ પ્ર. અત્યાર સુધી કેટલા જીવા માક્ષે ગયા છે ? જો બધા જીવા માક્ષે જાય તાે સંસાર ઉચ્છેદ ન થઇ જાય ?
  - ઉ. એક સમયમાં જઘન્ય એક અને વધારેમાં વધારે એક સમયે ૧૦૮ જીવ મુક્ત થાય. એથી વિશેષ ન થાય. અને પ્રત્યેક સમયે એકસો અાઠ જીવ મુક્ત થયા જ કરે છે એમ ગણીએ તો તે પરિણામે ત્રણે કાળમાં જેટલા જીવ મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય, તેટલા જીવની અનંત સંખ્યા થઇ અને તે સંખ્યા કરતાં સંસારી જીવાની સંખ્યા

ચાગ્યતા માટે **બ્રહ્મચર્ય** એ મો**હ**ંસાધન છે. અસત્સંગ એ માહું વિધ્ન <del>છે</del>. અનં તગુણી વધુ છે. આખા લાક જીવાથી ઠાંસી ઠાંસીને કાજળના કુપ્પાની પેઠે ભરેલાે છે, અને તેથી માેક્ષમાર્ગના પ્રવાહ વજા કરતા છતાં સંસારમાર્ગ ઉચ્છેદ થઇ જવા સંભવતા નથી. જ્યારે જુએા ત્યારે નિગાદના એક શરીરમાં રહેલ જીવાના અનં તમા ભાગે જ માેક્ષે જાય. જો છવ માેક્ષમાં જતાં સંસારમાં છવની ચન્યતા થતી હોય તા ભૂતકાળમાં ઘણા જીવા માક્ષે ગયા છે તાપણ અત્યારે જગતમાં જીવાની શ્રન્યતા દેખાતી નથી. જેમ ધનના લાેભા મનુષ્ય ધનના રુચિના લીધે એમ વિચાર કરતા નથી કે બધા જ પૈસાવાળા થઇ જાય તેા કામ કરવાવાળા—નાકર કાેેેે રહેશે ? તે જ પ્રમાણે માક્ષના અભિલાષી એવી શંકા કરતા નથી. જેમ ભવિષ્યકાળ ભૂતકાળમાં પરિવર્તિત થયા કરે છે અને તેથી ભવિષ્યકાળની સમય-રાશિ (ભંડાળ)માં ન્યૂનતા તા આવે છે, પરંતુ ભવિષ્યકાળ ખલાસ (ઉચ્છેદ) થઇ જાય, એમ કદ્દી થતું નથી: તે જ પ્રમાણે છવ માક્ષમાં જાય છે તેથી સંસારી છવાના સંખ્યામાં કમી થાય છે, પરંતુ સર્વથા ખાલી થઇ જાય તેમ કદી થાય નહીં.

## પહેર પ્ર. આ કાળમાં શું માક્ષ નથી ?

ઉ. મુખ્યપણે શ્રી ભગવતીજી આદિ સર્વે શાસ્ત્રોના પ્રસંગથી મોક્ષ સંભવતા નથી પણ શ્રી ચંદ્રપનંતિના કાઇ પ્રસંગથી સંભવે છે. "જં છુદ્રીપ પ્રદ્યપ્તિ" નામના જૈનસત્રમાં એમ કહ્યું છે કે આ કાળમાં મોક્ષ નથી. આ ઉપરથી એમ ન સમજવું કે મિથ્યાત્વનું ટળવું અને મિથ્યાત્વ ટળવારૂપ મોક્ષ નથી, મિથ્યાત્વ ટળવારૂપ મોક્ષ છે; પણ સર્વે થા એટલે આત્યં તિક દેહ રહિત મોક્ષ નથી. શાસ્ત્રમાં આ કાળમાં મોક્ષનો સાવ નિષેધ નથી. જેમ આગગાડીના રસ્તા છે તેની મારકતે વહેલા જવાય, ને પગ રસ્તે માડા જવાય, તેમ આ કાળમાં મોક્ષનો રસ્તા પગ રસ્તા જેવા હોય તો તેથી ન પહોંચાય એમ કાંઇ નથી. વહેલા ચાલે તા વહેલા જવાય, કાંઇ રસ્તા ખંધ નથી. આ રીતે મોક્ષમાર્ગ છે તેના નાશ નથી.

માર્ગ સરળ છે, પ્રાપ્તિ દુલેલ છે.

આ કાળને વિષે મેાક્ષ નથી એમ માની જીવ માેક્ષહેતુભૂત ક્રિયા કરી શકતા નથી અને તેવી માન્યતાને લઇને જીવનું પ્રવર્તન ખીજી જ રીતે થાય છે.

પાંજરામાં પૂરેલા સિંહ પાંજરાથી પ્રત્યક્ષ જુદા છે, તા પણ બહાર નીકળવાને સામર્થ્ય રહિત છે. તેમ જ એાછા આયુષ્યના કારણથી અથવા સંઘયણાદિ (શરીરની દઢતા, ખાંધા) અન્ય સાધનાના અભાવે અને ખરાબ નિમિત્તાને લીધે આત્મરૂપી સિંહ કર્મરૂપી પાંજરામાંથી બહાર આવી શકતા નથી એમ માનવામાં આવે તા તે માનવું સકારણ છે.

- પક્ષ્ય પ્ર. 'સીધી ગણતાં મોક્ષ છે, ઊલટી દુર્ગતિ દેત, ત્રણ અક્ષરને ઍાળખા બે લઘુ છે ચુરુ એક." આ દોહરાના શબ્દાર્થ સમજાવા ?
  - ઉ. બે લઘુને એક ગુરુ અક્ષર છે. એવા શબ્દ "સમતા" છે. જો એ શબ્દને સીધા પ્રહણ કરે તા સમતા ધારણ કરતાં માક્ષ દશા મળે છે પણ સમતા શબ્દને ઉધા કરી પ્રહણ કરે તા "તામસ" શબ્દ થાય છે તે તામસપણું પ્રહણ કરવાથી દુર્ગતિમાં જવું પડે છે.
- પહેર પ્ર. જીવનમુક્તિ સુધીની શ્રેણી સમજાવા.
  - જી. સત્સંગથી નિ શંકતા, નિ:શંકતાથી નિર્ભયતા, નિર્ભયતાથી નિ:સંગતા, નિ:સંગતાથી નિર્મોહતા, નિર્મોહતાથી નિશ્વલતત્ત્વ અને નિશ્વલતત્ત્વથી જીવન મુક્તિ પ્રાપ્ત હોય છે.
- પ૯૯ પ્ર. દિગંભર મત પ્રમાણે સ્ત્રીના માક્ષ સંભવે ખરા ?
  - ઉ. રૂતીઓને ચિત્ત શુદ્ધિ હોતી નથી. તેઓ સ્વભાવે મૃદુભાવવાળી છે અને શિચિલ પરિણામવાળી હોય છે. તેથી તેમને ધ્યાન હોતું નથી અને ધ્યાન વિના કેવળજ્ઞાન કે મોક્ષ સંભવે નહીં.
- ૬૦૦ પ્ર. દિગંભર મત પ્રમાણે સ્ત્રીને અન્ય કઇ કઇ સ્થિતિ ન સંભવે ?
  - ઉ. સ્ત્રીને મેાક્ષ ન હોય. સ્ત્રીને મુનિપણું ન હોય. પાંચમા ગુણ્

કળિયુગ છે માટે ક્ષણવાર પણ વસ્તુ વિચાર વિના ન રહેવુ' એમ મહાત્માઓની શિક્ષા છે. સ્થાનકથી આગળ જઇ શકે નહીં. કર્મભૂમિની સ્ત્રીને વજનારાય-સંઘયણ ન હોય. ત્રેશઠ શલાકા પુરુષોમાં તેને સ્થાન ન હોય. અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યાય જ્ઞાન, કેવળજ્ઞાન, અરિહ ત પદ, દ્વાદશાંગના અભ્યાસ, આહારક શરીર વિગેરે ન હોય. સાળમા સ્વર્જથી ઉપર જવાને લાયક પુષ્યભાવ ન હોય. તેમજ સાતમી નરકે પણ ન જાય.

- ૬૦૧ પ્ર. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર માક્ષે ગયા છે?
  - ઉ. સમ્યગ્દર્શન થયા પછી વધુમાં વધુ પંદર ભવે માક્ષ થાય છે, પણ અત્યારના કાળે જેને સમ્યગ્દર્શન થાય એને તા બે ત્રણ ભવે માક્ષ થઇ જાય. શ્રીમદ્દના તા એક ભવ પછી માક્ષ થવાના છે.
- ૬૦૨ પ્ર. આત્માનું અતિન્દ્રિય સુખ કેવું છે?
  - ઉ. અહા, તેના એક અંશ પણ ચાખે ત્યાં સંસાર ખલાસ થઇ જાય; એ ચૈત-યસુખ ચાખતાં જ અને તકાળના સંસારના થાક એક ક્ષણમાં ઉતરી જાય (જુએા પ્રશ્વક્રમાંક-૨૨૫ થી ૨૯૦).



સમકિત પ્રાપ્ત થવું તે ખોાધિ છે અને તે સમકિતને નિવિધ્ને અન્ય ભવમાં સાથે લઈ જવું તે સમાધિ છે.

# પૂર્વ કર્મ

- **૧૦૩ પ્ર.** કર્મ પ્રકૃતિ એટલે શું?
  - ઉ. કર્મ પ્રકૃતિ એટલે કર્મ સ્વભાવ.
- **૬**૦૪ પ્ર. જડ કર્મ એ વસ્તુતઃ છે, કે માયિક છે ?
  - ઉ. જડ કર્મ એ વસ્તુત છે, માયિક નથી.
- **૬૦૫ પ્ર.** દ્રવ્યકર્મ અને ભાવકર્મના સંખંધ શું છે?
  - ઉ. પરમાહ્યુર્ય અનંત પુદ્દગલ દ્રવ્યોથી નિયજવેલું કાર્ય છે તેનું નામ દ્રવ્યકર્મ છે. તથા માહના નિમિત્તથી મિથ્યાત્વ–ક્રોધાદિરય જીવના પરિણામ થાય છે તે અશુદ્ધ ભાવથી નિયજવેલું કાર્ય છે, તેથી તેનું નામ ભાવકર્મ છે. દ્રવ્યકર્મના નિમિત્તથી ભાવકર્મ થાય છે, તથા ભાવકર્મના નિમિત્તથી દ્રવ્યકર્મના બંધ થાય છે.
- **૬૦૬ પ્ર. તે**ાકમ એટલે શું?
  - ઉ. ઔદારિક વગેરે શરીર તથા છ પર્યાપ્તિઓને યાેગ્ય પુદ્દગલ પરમાહુંએ। (પુદ્દગલ સ્કંધરૂપ) નાેકર્મ કહેવાય છે. (જુઓ પ્રશ્ન–૩૨૪)
- **૬૦૭ પ્ર.** ભાવકર્મ, દ્રવ્યકર્મ અને નાેકર્મના પરસ્પર સંભંધ ખતાવાે.
  - ઉ. શુભ-અશુભભાવ તે ભાવકર્મ છે. આ શુભ—અશુભભાવાના વિકલ્પાેથા ઉત્પન્ન થતાં ભાવકમેંથી પુણ્ય અને પાપ બંધાય છે તેને દ્રવ્યક્રમેં કલાં અને આ દ્રવ્યક્રમેનાં ઉદયમાં આવતાં તેના ફળરૂપ સુખ-દુ:ખ (અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ બાહ્ય સંયોગે)ને નાેકર્મ છે.

- ક્ર પ્ર. દ્રવ્યકમ ભાવકમ ની પર પરા કેમ તૂટે અને માક્ષમાર્ગ કેવી રીતે સધાય ?
  - ઉ. કર્મના બંધ સદાકાળ સમાન રહ્યા ન કરે, તેથી તેના ઉદય પણ મંદ-તીવ થાય છે. વળી જ્યારે કર્મના ઉદય તીવ હોય ત્યારે પુરુષાર્થ થઇ શકતા નથી. ઉપરના ગુણસ્થાનેથી પડી જ્ય છે, પરંત્ર જ્યાં મંદ ઉદય હોય તા પુરુષાર્થ કરે તા કર્મના નાશ થાય છે.
- **૧૦૯ પ્ર.** પૂર્વ કર્મ કેટલા પ્રકારનાં છે?
  - ઉ. પૂર્વ કર્મ ખે પ્રકારનાં છે, અથવા જીવથી જે જે કર્મ કરાય છે તે ખે પ્રકારથી કરાય છે. એક પ્રકારનાં કર્મ એવાં છે, કે જે પ્રકારે કાળાદિ તેની સ્થિતિ છે, તે જ પ્રકારે તે ભાગવી શકાય. ખીજો પ્રકાર એવા છે, કે ત્રાનથી, વિચારથી કેટલાંક કર્મ નિવૃત્ત થાય. ત્રાન થવા છતાં પણ જે પ્રકારનાં કર્મ અવશ્ય ભાગવવા યાગ્ય છે તે પ્રથમ પ્રકારનાં કર્મ કહ્યાં છે; અને જે ત્રાનથી ટળી શકે છે તે ખીજાં પ્રકારનાં કર્મ કહ્યાં છે.
- **૬૧૦ પ્ર. પૂર્વ કર્મ નું નિયાંધન શી રીતે જ**ણાય ?
  - ઉ. ન ગમતું એવું ક્ષણવાર કરવાને કાઇ ધચ્છતું નથી, તથાપિ તે કરવું પડે છે એ એમ સ્ત્ર્યવે છે કે, પૂર્વ કર્મનું નિબ ધન અવશ્ય છે.
- **૧૧૧ પ્ર. શું** કેવળત્તાનીને પણ કર્મ ભાગવવાં જ પડે ?
  - 8. ત્રાનાદિ પુરુષાર્થ ધર્મ નિષ્ટત્ત થાય એવા કર્મની નિષ્ટત્તિ ત્રાની પુરુષ કરે છે, પણ ભાગવવા યાગ્ય કર્મને ત્રાની પુરુષ સિદ્ધિ આદિ પ્રયત્ને કરી નિષ્ટત્તિ કરવાની ઇચ્છા કરે નહીં. દેહનું રહેવું એ કેવળત્રાનીની ઇચ્છાથી નથી, પણ પ્રારબ્ધથી છે, એટલું સંપૂર્ણ ત્રાનળળ છતાં પણ તે દેહસ્થિતિ વેદ્યા સિવાય કેવળત્રાનીથી પણ છૂટી શકાય નહીં, જોકે તેવા પ્રકારથી છૂટવા વિષે કાઇ ત્રાની પુરુષ ઇચ્છા કરે નહીં.
- **૬૧**૨ પ્ર. આઠ કર્માના સ્વભાવ, દાખલા આપી સમજાવા.

કર્મથી ભ્રાંતિથી અથવા માયાથી છૂટલું તે મેક્ષ છે. એ માક્ષની શબ્દવ્યાખ્યા છે. ૭. આ કર્મોના સ્વભાવ પડદા, દ્વારપાળ, તલવાર, મદ્ય, હડ(લાકકું), ચિતારા, કું ભાર અને લંડારી જેવા છે.

ત્રાનાવરણીય કર્મ પડદાની જેમ ત્રાનને રોક છે. દર્શનાવરણીય કર્મ દારપાળની જેમ રાજાનાં દર્શન કરવામાં રુકાવટ કરે છે.

વેદનીય કર્મ તલવારની ધાર ઉપર લાગેલ મધ ચાટવા જતાં છલ કપાવાની જેમ અસલ દુ:ખ ઉત્પન્ન કરે છે. માહનીય કર્મ દારૂ પીવાથી મનુષ્યને જેમ બેહોશ કરે છે. આયુકર્મના ઉદયથી હડ (ખાડા)માં નાંખેલી વ્યક્તિ જેમ મુકરર સમય સુધી શરીરમાં ગાંધાઇ રહે છે. નામકર્મના ઉદયથી ચિતારાના વિવિધ પ્રકારના ચિત્રાની જેમ વિવિધ પ્રકારના દેહોની રચના થાય છે. ગાત્રકર્મના ઉદયથી કું ભારનાં નાનાં માટાં વાસણા જેમ છવ ઉચ્ચ કે નીચ કૂલ પ્રાપ્ત કરે છે. આ તરાય કર્મના ઉદયથી જેમ ભંડારી (ખજનચી) દાન દેતાં અને ભિક્ષકને લેતાં રોકે તેમ દાન લાભાદિમાં ખાધા ભની થાય છે.

- ક્૧૩ પ્ર. કર્મના મુખ્ય અપાઠ બેંદ અતાવ્યા છે પણ તેના બીજા કેટલા બેંદ છે ?
  - ઉ. આઠ કર્માના ૧૪૮ ભેદ છે.
- કુ૧૪ પ્ર. કર્માના ૧૪૮ લેદ અથવા પ્રકાર સંક્ષિપ્તમાં કહેા.
  - ®. ત્રાનાવરણના પાંચ લેદ; દર્શનાવરણના નવ લેદ; વેદનીયના બે લેદ; માહનીયના ર૮ લેદ; આયુના ચાર લેદ; નામકર્મના ૯૩ લેદ, ગાત્ર કર્મના બે પ્રકાર અને અંતરાયના પાંચ પ્રકાર. જેવાં પરિણામ હાય છે તેવી પ્રકૃતિ ખંધાય છે. સાતાવેદનીયની એક પ્રકૃતિ, તિર્ય ચ, મનુષ્ય, દેવ એમ આયુની ત્રણ પ્રકૃતિ, સુલગ, સુસ્વર, યશક્રીતિ, તીર્થ કર આદિ નામ કર્મની ૩૭ પ્રકૃતિ, ઉચ્ચગાત્રની એક પ્રકૃતિ, એમ ૪૨ પુણ્ય પ્રકૃતિ હોય છે અને બાક્રીની બધી પાપપ્રકૃતિ હોય છે. (જુએ પ્રશ્ન ક્પ્પ)
  - ક્૧૫ પ્ર. કર્મોના ૧૪૮ પ્રકાર ગણાવ્યા તેમાંથી કેટલા પ્રકારે જીવને ખંધ થાય છે ?

જગતમાં રૂકું કેખાડવા માટે મુમુક્ષુ કંઇ આચરે નહીં, પણ રૂકું હોય તે જ આચરે.

- ઉ. એમાંથી ખંધને યાગ્ય ૧૨૦ ગણાય છે.
- **૬૧૬ પ્ર. શું દ**રેક જીવને ૧૨૦ પ્રકારે ભાંધ પડે <sup>ફ</sup>
  - ઉ. ના; જેમ જેમ જીવ ગુણસ્થાનામાં વધતા જાય તેમ એાછા કર્મોના ખંધ કરે છે. મંદ ક્ષાયમાં ખંધયાગ્ય કર્મામાં સ્થિતિ થાડી પડે છે અને પુષ્યના અધિક પંધ થાય છે તથા તેમાં અનુભાગ અધિક પડે છે.
- **૬૧૭ પ્ર. દ**રેક ગુણુસ્થાનમાં કેટલા પ્રકારે ભ'ધ પડે તે કહો <sup>ફ</sup>
  - ઉ. (૧) મિથ્યાત્વ ગુણુસ્થાનમાં ૧૨૦માં**યી ૧૧**৩ના **ખંધ** થશે.
    - (ર) સાસાદનમાં ૧૦૧ના ખંધ થાય છે. નીચેની ૧૬ના ખંધ થતા નથી.
    - (૩) મિશ્રમાં :- ૧૦૧માંથી નીચેની ૨૭ સિવાય ૭૪નેા વ્યંધ થાય છે.

    - (પ) દેશ વિરતમાં હુળમાં ૧૦ એાછી કૃળના ખંધ થાય છે.
    - (૬) પ્રમત્તવિરતમાં ૬૭માં ૪ એાછી ૬૩ના બંધ થાય છે.
    - (૭) અપ્રત્તમિવિરતમાં ૧૩માં ૧ ઘટીને અને બે ઉમેરીને પહેના બંધ થાય છે.
    - (૮) અપૂર્વ કરણમાં પહેમાંથી દેવાયુ ઘટાડીને પ૮ના ખંધ થાય છે.
    - (૯) અનિવૃત્તિકરણમાં ૫૮માંથી ૩૬ ઘડીને રરના ખંધ થાય છે.
    - (૧૦) સૂક્ષ્મ સાંપરાયમાં રરમાંથી પ જતાં ૧૭ના બધ થાય છે.
    - (૧૧) ઉપશાંત માહમાં ૧૭માંથી ૧૬ જતાં એક સાતાવેદનીયના બધ થાય છે.
    - (૧૨) ક્ષીણ માહ ) માં પણ સાતાવેદનીયના વધાય છે.
- ૬૧૮ પ્ર. આનાે અર્થ શું એમ થાય કે જે વસ્તુ કરવાથી કે આચરવાથી અત્રાની સંસારી જીવને બંધ પડે તે જ વસ્તુ કરવા કે આચરવાથી સમ્યક્ત્વી જીવ અથવા ઉપલા ગુણસ્થાનકના જીવને બંધ ન પડે ?

શાસાદિકના જ્ઞાનથી નિવેડા નથી પણ અનુભવજ્ઞાનથી નિવેડા છે

- ઉ. હા; એક અપેક્ષાએ તે ખરું છે. તેથી જ ત્રાની, સંત પુરુષના બાહ્યાચાર ઉપર દિષ્ટ રાખી વિકલ્પ ન કરવા; તેનું અંતર અને મન ખાલીને જોવું. તેઓ માટર, વિમાન વગેરેમાં ઉદયાધિન કરે છે, ઉપવાસ વ્રત આદિ રાખતા નથી તેમ કાઇ સાચા ન્રાની પુરુષની ટીકા કરે તે! તે ત્રાનીને માટર, વિમાનમાં કરવાથી તે! બાંધ ન પડે પણ આમ ટીકા કરનારની શું અધાગતિ થાય તે તે! કેવળી જાણે. પ્રમાદ અને ક્ષાયમાં જોડાવાથી જ્યાં પ્રાણધાત કરવામાં આવે છે ત્યાં જ હિંસાના દેષ લાગે છે. જ્યાં તેવું કારણ નથી ત્યાં પ્રાણધાત હોવા છતાં પણ હિંસાના દેષ લાગતા નથી. જેમ પ્રમાદરહિત મુનિ ગમન કરે છે; વૈદ્ય–દાક્તર રાગીના કરુણા- પ્રહિલી ઉપચાર કરે છે, ત્યાં સામે નિમિત્તમાં પ્રાણધાત થતાં હિંસાના દોષ નથી. ત્રાની ઉપયાગમાં રાગાદિ લાવાના કર્તા નહિં હોવાથી કર્મરૂપી રજથી અધાતા નથી. રાત્રિ દિવસ પરિગ્રહની વચમાં રહે છે પરંતુ રાગદેષ અને માહ વગર રહે છે તેથી તેમને નવીન કર્મોના ખાંધ થતા નથી અને પૂર્વ કર્મની નિજરા થાય છે.
- \$૧૯ પ્ર. આપણા આત્મામાં અને અરિહ ત ભગવાનના આત્મામાં શા તફાવત છે? ઉ. અરિહ તેને ચાર ધનધાતી કર્મોના નાશ થયા હોય છે. જ્ઞાનાવરણીય

તથા દર્શનાવરણીય, અંતરાય અને માહનીય એ ચારે ઘનઘાતી કર્મ કહેવાય છે.

કમ કહવાય છે.

- **કર**૦ પ્ર. એ ચાર ધનધાતી કર્મ કેમ કહેવાય છે ?
  - ઉ. તે આત્માના ગુણોના ત્રણ પ્રકારે નાશ કરે છે. તેઓ આત્માના ગુણોને આવરે છે, અથવા રાધે છે; અથવા વિકળ કરે છે. આત્માનાં ત્રાન તથા દર્શનને આવરે તે ત્રાનાવરણીય તથા દર્શનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. અંતરાય કર્મ ગુણને આવરતું નથી પણ તે આત્મ- ભોગના વીર્યળળને રાકે છે. માહનીય આત્માના ગુણને મૂચ્છિત કરે છે, વિકળ કરે છે. આત્માને મૂંઝવનાર તે માહનીય.
- **કર૧ પ્ર.** આ કમેનિ ઘનઘાતી કેમ કહે છે?
  - ઉ. જેમ સૂર્ય વાદળ (ઘન)થી ઢંકાયેલ હેાવા છતાં તેમાંથી થાડે

સહજાન દી શહસ્વરૂપી અવિનાશી હું આત્મસ્વરૂપ.

પ્રકાશ નીકળે અને તેના અસ્તિત્વના ખ્યાલ આવે તેમ આ કર્મો આત્માને ઢાંકી દે છતાં આત્મામાંથી થાડાં પ્રકારનાં કિરણા મળી રહે. આત્માના આઠ રૂપક પ્રદેશા તા ગમે તે સ્થિતિમાં અણુ- અવરાયેલા જ હાય છે. તેથી આ કર્માને ઘનઘાતી કહેલ છે.

- **૬૨**૨ પ્ર. ધાતિકર્મના એકવાર નાશ થયા પછી ખંધાય નહિ?
  - ઉ. ઘાતિકર્મ ખે પ્રકારના છે: પ્રવ્યઘાતિ કર્મ અને ભાવઘાતિ કર્મ. તેમાં શુકલ ધ્યાન વડે શુદ્ધ અવસ્થા પ્રગટ થતાં, ભાવઘાતિ કર્મ રૂપ અશુદ્ધ પર્યાય ઉત્પન્ન થતા નથી, તે ભાવઘાતિ કર્મના નાશ છે અને તેજ સમયે પ્રવ્યઘાતિ કર્મના સ્વયં અભાવ થાય છે તે પ્રવ્યઘાતિ કર્મના નાશ છે. (પછી કદી પણ અશુદ્ધ પર્યાય થતી નથી અને કર્મ ખંધાતાં નથી.)
- કર૩ પ્ર. આપણા આત્મામાં અને સિદ્ધ ભગવંતના આત્મામાં તફાવત શા છે?
  - આપેલા આત્મા આઠ કર્મથી આવરાયલા છે, બંદાખાને પડેલા છે
     અને સિદ્ધ ભગવંત કર્મના બંધનથી મુક્ત થયેલા છે.
- કર૪ પ્ર. સિદ્ધ ભગવંતને અનંત જ્ઞાન છે તે ત્રણ લોકાને બાણે છે અને આપણને નથી તેનું શું કારણ?
  - ઉ. સિદ્ધ ભગવંતે ત્રાનાવરણીય કર્મ ખપાવ્યું છે અને આપણું તે ખપાવ્યું નથી. આંખમાં જેમ જોવાના ગુણ છે તેમ સર્વ આત્મામાં અને ત ત્રાનગુણ રહેલા છે, પરંતુ જેમ આંખે પાટા બાંધેલા હાય તા કંઇ દેખાતું નથી તેમ આત્માને ત્રાનવરણીય કર્મના ઉદયથી ત્રાન પ્રગટ થતું નથી. (જેટલે અંશે ત્રાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશ્મ થાય તેટલે અંશે ત્રાન થાય છે).
- કરપ પ્ર. સિદ્ધ ભગવંતને અનંત દર્શન–દેખવાના ગુણ છે તેથી ત્રણ લાકને જુએ છે અને આપણને તે ગુણુ નથી તેનું શું કારણ છે ?
  - ઉ. આપણને દર્શનાવરણીય કર્મને છે અને સિદ્ધ ભગવાને તેના ક્ષય કર્યો છે.

આ શ્રાર્ય કારક તા એ છે કે, કળિકાળે થાડા વખતમાં પરમાર્થને ઘરી લઇ અનર્થને પત્માર્થ બનાવ્યા છે.

- કરક પ્ર. સિંહ ભગવંતને અનંતું સુખ છે અને આપણને નથી તેતું **શ**ે કારણ <sup>8</sup>
  - ઉ. આપણને વેદનીય કમ કે જે મધ તથા અફીલે ખરડવા ખડગ સમાન છે તે નડે છે અને સિદ્ધ ભગવંતે તે વેદનીય કમ ખપાવ્યું છે.
- કરુ પ્ર. આપણામાં ક્રોધ, માન, માયા, લેાભ વગેરે ક્ષાયા છે અને સિદ્ધ ભગવંતને નથી તેનું શું કારણ ?
  - ઉ. આપણે મોહનીય કર્મ કે જે મદિરાપાન સમાન ખેલાન ખનાવનારું છે તેને વશ છીએ અને સિદ્ધ લગવંતે મોહનીય કર્મને સર્વથા ખપાવ્યું છે.
- **૬૨૮ પ્ર. સિદ્ધ ભગવાનને જન્મ, જરા, મર**ણુ નથી તેનું શું કારણ **?** 
  - ઉ. સિદ્ધ ભગવાને આયુકમીના ક્ષય કર્યો છે.
- ૬૨૯ પ્ર. આપણુ નારકા, તિર્ય'થ, મનુષ્ય અને દેવતા એ ચાર ગતિમાં ભ∠ક્રાએ છીએ અને સિદ્ધ ભગવાન સિદ્ધ શિલાએ સ્થિર છે તેનું શું કારણ ?
  - 3. આપણું નામકર્મ ખપાવ્યું નથી અને સિંહ ભગવાને નામકર્મના ક્ષય કરેલાે છે.
- ફ ૩૦ પ્ર. આપણે ઊંચનીય ગાત્રે જન્મ લઇએ છીએ અને સિદ્ધ લગવંત આત્માના અગુરુલઘુ ગુણને પામ્યા છે તેનું શું કારણ રૃ
  - ઉ. આપણે ગાત્ર કર્મને વશ છીએ અને સિંહ ભગવંત તે કર્મખંધ-માંથી મુક્ત થયા છે.
- ફુ૩૧ પ્ર. આપણને ઇચ્છિત કાર્ય અથવા અર્થ સાધવામાં વારંવાર વિધ્ન નડે છે તેનું શું કારણ ?
  - ઉ. આપણુને અંતરાય કર્મોના ખંધ છે તેથી ઇચ્છિત કાર્યમાં ઘણી વાર નિષ્ફળતા મળે છે.
- ફ ૩૨ પ્ર. ગ્રાનાવરણીય કર્મ એટલે શું ?
  - ૭. આત્માના જે ત્રાયક સ્વભાવ છે તેને રાેકનારું અને આવરણ લાવનાર કર્મ.

આત્મામાં રમણ કરી રહ્યા છે, એવા નિર્બ થ મુનિઓ પણ નિષ્કારણ ભગવાનની ભક્તિમાં પ્રવર્ત છે, કારણ કે ભગવાનના ગુણા એવા જ છે.

- ¥૩૩ પ્ર. દર્શનાવરણીય કર્મ અટલે શું?
  - ઉ. દર્શન એટલે આત્માના દેખવાના ગુણને રાેકનારું કર્મ
- ક ૩૪ પ્ર. દર્શન કેટલાં ?
  - ઉ. ચાર; ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુદર્શન, અવધિદર્શન, કેવળદરા<sup>®</sup>ન.
- ક ૩૫ પ્ર. એ ચારે દર્શનની વ્યાખ્યા કહેા.
  - ઉ. ચક્ષુ વડે દેખવું તે ચક્ષુદર્શન, ચક્ષુ વગર બીજી ઇન્દ્રિયોથી દેખવું તે અચક્ષુદર્શન, મર્યાદામાં રહેલાં રૂપી દ્રવ્યોને ઇન્દ્રિયોની અપેક્ષા વિના દેખવા તે અવધિદર્શન, તથા સર્વ પદાર્થને સમય સમય પ્રત્યક્ષ દેખવા તે કેવળદર્શન.
- **૧૩**૧ પ્ર. વેદનીય કમ<sup>6</sup>ના કેટલા બેદ છે?
  - ઉ. ખે, સાતાવેદનીય અને અસાતાવેદનીય.
- ૬૩૭ પ્ર. સાતાવેદનીય અને અસાતાવેદનીય એટલે શું?
  - ઉ. સુખના અનુલવ કરાવે તે સાતાવેદનીય અને દુઃખના અનુલવ કરાવે તે અસાતાવેદનીય. ક્ષુધા, તૃષા એ માહનીય નહીં પણ વેદનીય કર્મ છે.
- **૧૩૮ પ્ર. માહનીય કર્મના મુખ્ય ભેદ** કેટલા ?
  - એ, દર્શન માહનીય અને યારિત્ર માહનીય.
- **૧૩૯ પ્ર. દર્શન માહનીય કર્મ કાને કહેવાય ?** 
  - ઉ. દર્શન તે સમ્યગ્દર્શન (સમિક્ત) થવા દેવામાં આડે આવનારું કમે. દર્શન મેહ એટલે રૂપ, રસ, ગંધ આદિ પુદ્દગલના ધર્મ છે અને જાણવું, દેખવું, સ્થિર થવું એ જીવના ધર્મ છે, તેમાં ભેદ નહીં રાખતાં તદાકાર થવું તે. દેહમાં વ્યાધિ પીડા થાય ત્યારે મું ઝવણ આવે છે, ગભરાટ થાય છે, તે દર્શનમાહને લીધે થાય છે.
- કં૪૦ પ્ર. એક મનુષ્યપ્રાણી દિવસને વખતે આત્માના ગુણવડીએ અમુક હદ સુધી દેખી શકે છે, અને રાત્રિના વખતે અધારામાં કશું દેખ**તા** નથી. રાત્રે આત્માના ગુણ ઉપર આવરણ આવી જ**તું હશે? કે** દેખવું એ આત્માના ગુણ નહીં પણ સુરજ વડીએ દેખાય છે ?

ભગવત્ મુક્તિ આપવામાં કૃપણ નથી, પણ ભક્તિ આપવામાં કૃપણ છે. એવા ભગવત્ને લાભ શા માટે હશે ? જી. ત્રાનાવરણીય તથા દર્શનાવરણી કર્મના અમુક ક્ષયોપશમ થવાથી ઇન્દ્રિયલબ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે. સામાન્યપણે મનુષ્યપ્રાણીને પાંચ ઇન્દ્રિયની લબ્ધિના ક્ષયોપશમ હોય છે. તે ક્ષયોપશમની શક્તિ અમુક વ્યાહિત થાય ત્યાં સુધી જાણી દેખી શકે છે. શક્તિની અમુક હદ આવી જાય તે વ્યાહિત કહેવાય છે. અધકારથી કે અમુક છેટે વસ્તુ હોવાથી તે પદાર્થ જોવામાં આવી શકે નહીં કેમ કે ચક્ષુ ઇન્દ્રિયની ક્ષયોપશમલબ્ધિને તે હદે અટકવું થાય છે. અર્થાત્ ક્ષયોપશમલબ્ધિને તે હદે અટકવું થાય છે. અર્થાત્ ક્ષયોપશમની સામાન્યપણે એટલી શક્તિ છે. અંધારામાં ન દેખવું તે મંદ દર્શનાવરણીય કર્મના કારણે કહેવાયું.

સ્પર્શથી શ્રવણ પર્ય તે પાંચે ઇન્દ્રિયની લબ્ધિ મનુષ્યયોનિમાં આવે ત્યારે હોય છે. પાંચ ઇન્દ્રિયની શક્તિ બધા મનુષ્યને છે, પણુ કાઇને ઓછી અને કાઇને વધારે હોય છે. પછી જન્મથી આંધળો હોય તાય એને લબ્ધિ છે, તેથી પંચેન્દ્રિય કહેવાય છે. કાને ન સાંભળે તાય એને લબ્ધિ તો છે. સાધન બગડી ગયું છે એનું કારણ પણ કર્મ છે. ગ્રાનાવરણીય કર્મ એવું બાંધ્યું હોય તા પછી એને એવી લબ્ધિ જ ન થાય અને ઇન્દ્રિય નામકર્મ એવા પ્રકારનું હોય કે સાધન ખાડવાળાં થાય કે બગડી જાય. ગ્રાનાવરણીય ગ્રાન ગુણ ઉપર આવરણ કરે છે અને નામકર્મ ઇન્દ્રિય ઉપર આવરણ કરે છે.

**૬૪૧ પ્ર.** ચારિત્ર માહનીય કર્મ એટલે શું ?

ઉ. ચારિત્રમાં રહેતાં અટકાવનાર્ક કર્મ. જીવને ચારિત્ર પાળવામાં મુંઝવે તે ચારિત્ર માહનીય છે.

કુ૪૨ પ્ર. ચારિત્ર એટલે શું ?

ઉ. પાતાના શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવી, રાગ દેષ માહનાં વિકલ્પાથી રહિત થઇ જવું તે નિશ્વય સમ્યક્યારિત્ર છે જ્યાં સુધી આત્માના અનુલવ ન થાય ત્યાં સુધી નિશ્વય સમ્યક્યારિત્રના ઉદય થતા નથી.

ક્રપ્રું પ્ર. સંયમ, નિયમ, વૃતાદિ તે ચારિત્ર ન કહેવાય ?

ઉ. તે વ્યવહાર ચારિત્ર છે. પાતાના આત્મામાં રમણ કરવું તે નિશ્વય ચારિત્ર છે. નિશ્વય ચારિત્ર વિના સાચું વ્યવહાર ચારિત્ર હોઇ શકે

"કર્તા મટે તા છૂટે કર્મ, એ છે મહાભજનના મર્મ"

નહિ. એકાંતે વ્યવહારચારિત્રથી પુણ્ય થાય તા ભલે અ**ત** તે**યાં** ખંધ થાય છે, ધર્મ નથી.

- **૧૪૪ પ્ર. આયુકમ**ૈના મુખ્ય કેટલા ભેદ છે <sup>ફ</sup>
  - ઉ. ચાર, નારકીનું આયુષ્ય, તિર્થ ચનું આયુષ્ય, મનુષ્યનું આ**યુષ્ય** અને દેવતાનું આયુષ્ય.
- **૧૪૫ પ્ર. નામ કર્મના** કેટલા ભેદ છે ?
  - ઉ. બે, શુલ નામ અને અશુલ નામ. નામ કર્મની ૯૩ પ્રકૃતિઓમાંથી યશ ક્રીતિ, સુલગ, તીર્થ કરપણું વગેરે ૩૭ પુષ્યપ્રકૃતિઓ જાણવી ખાકીની પાપપ્રકૃતિ છે. (જુઓ પ્રશ્ન. ૬૧૪)
- **૧૪૧ પ્ર. નામ કર્મ કાને કહેવાય** ?
  - ઉ. જેના ઉદયથી જીવ અરૂપી હોવા છતાં જુદી જુદી ગતિએ વિષે જુદાં જુદાં રૂપ ધારણ કરે તે નામ કર્મ.
- **૬૪૭ પ્ર. શુભનામ કમ**ેના ઉદયથા શું થાય ?
  - ઉ. તેના ઉદયથી જીવ ગતિ, જાતિ, શરીર, અંગાપાંગ, રૂપ, લાવણ્ય, તથા યશાકીતિ વગેરે સારાં પામે.
- **૧૪૮ પ્ર. ગાત્રકમેના મુખ્ય કેટલા લેદ** ?
  - ઉ. ખે, ઊંચગાત્ર અને નીચ ગાત્ર.
- ૧૪૯ પ્ર. ગાત્ર એટલે શું?
  - ઉ. કુળ અથવા વંશ.
- **૬૫૦ પ્ર.** ઊંચગાત્ર કાને કહેવાય ?
  - ઉ. જતિ, કળ, બળ, રૂપ તથા ઐશ્વર્ય વગેરે ઊંચા પ્રકારનાં વખાણવા ચાગ્ય જ્યાં હોય તે ઊંચ ગાત્ર.
- કપ૧ પ્ર. અંતરાય કર્મના કેટલા ભેદ છે?
  - ઉ. પાંચ, દાનાંતરાય, લભાંતરાય, ભાગાંતરાય, ઉપભાગાંતરાય અને વીર્યા તરાય.
- કપર પ્ર. દાનાંતરાય કર્મ કાને કહેવાય.

અપૂર્વ પાતાથી પાતાને પ્રાપ્ત ઘવું દુર્લભ, છે; જેનાથી પ્રાપ્ત થાય છે, તેતું સ્વરૂપ ઓળખવું દુર્લભ છે, અને જવને લુલવણી પણ એ જ છે.

- ઉ. જેના ઉદયથી જીવ, અતી સામગ્રીએ તથા અતા પાત્રને સંયોગે દાન આપી શંકે નહિ તે દાનાંતરાય.
- **૧૫૩ પ્ર. લાભાંતરાય કર્મ કાને કહેવાય** ક
  - ઉ. જેના ઉદયથી જીવને છતી જોગવાઇએ લાભની પ્રાપ્તિ થાય નહિ.
    તેને લાભાંતરાય કર્મ કહીએ.
- **૧૫૪ પ્ર. ભાગાંતરાય કમ**ે કાને કહેવાય ?
  - ઉ. ભાગની છતી સામગ્રીએ પણ જીવ જેના ઉદયથી ભાગ (વસ્ત્ર, આભરણ, સ્ત્રી, ઘર વગેરે) ભાગવી શકે નહિ તેને ભાગાંતરાય કમેં બહાવું.
- **૬૫૫ પ્ર. ઉપભાગાંતરાય કર્મ**ેકાને કહેવાય <sup>૧</sup>
  - ૭. ૭૦ જેના ઉદયથી છતી સામગ્રીએ ઉપલોગ (આહાર, તંમાળ, ફળ વગેરે) લોગવી શકે નહિ તે ઉપલોગાંતરાય કર્મ જાણવું.
- દ્વાર પ્ર. વીર્યા તરાય કર્મ કાને કહેવાય ?
  - છતા શક્તિએ અશકતની પેઠે કાંઇ કરી શકે નહિંતે વીર્ધાતરાય કર્મ જાણવું.
- **૬૫**૦ પ્ર. દર્શન માહનીય કર્મના ભેદ કેટલા ?
  - ઉ. દર્શન માહનીય એટલે જે કર્મના આવરણને લીધે જીવને આત્માની પ્રતીતિ થતી નથી. પેતે કાેેે છું એના ખ્યાલ પાતાને થતા નથી. તેના ભેદ ત્રણ છે: (૧) મિશ્યાત્વ માહનીય, (૨) સમ્યક્ મિશ્યાત્વ માહનીય, (૩) સમ્યક્ત્વ માહનીય.
- કપ૮ પ્ર. એ ત્રણે માહનીયનું સ્વરૂપ તથા અંતર શું ?
  - ઉ. મિશ્યાત્વ મોહનીય એટલે ગાઢ દુર્ખુ હિયુક્ત મોહવાળી પ્રકૃતિ, સત્ય-ન્યાય વસ્તુ સ્વરૂપ જે જે રૂપે છે તેના તે જીવને થાડા પશુ યથાતથ્ય ખ્યાલ આવતા નથી ઉલટા તેના વિષે અવળા ખ્યાલ આવે છે. જેમાં ગુણુ છે તેને અવગુણવાળું કહે, સફેદ છે તેને કાળું કહે, દુર્ખ ધ હોય ત્યાં સુગંધ કહે, જેમ કમળાના રાગવાળા બીજાને પીળા દેખે તેમ. હિંસા-યગ્રાદિમાં ધર્મ પ્રુહિ, અચેતન શરીરમાં જીવને પાતાપણું મનાય છે. જડને ચેતન મનાવે; સ્ત્રી શરીરને પવિત્ર

એકથી અનંત છે; અનંત છે તે એક છે.

સુખકર મનાવે, ધન, વૈભવ, કુળ આદિ પાતાનાં (ચૈતન્યરૂપ જીવનાં) મનાવે.

સમ્યક્ મિથ્યાત્વ (મિશ્ર) માહનીયનું સ્વરૂપ એ છે કે વીતરાગ માર્ગની રુચિવાળા થાય. હીરા, માણેક, માતા હોય તેના પરીક્ષક તેની પરીક્ષા કરે, પરંતુ સમ્યક્ત્વ માહનીય સાથે છે એટલે વીતરાગ માર્ગમાં રુચિ હોય છતાં તેમાં મુંઝાય છે, એટલે સિદ્ધાંતમાં જે ખાખત કહી છે તેને માહનીયને લીધે ખરાખર સમજે નહીં. પરીક્ષક હીરાની પરીક્ષા કરે પણ જેટલી કિંમત ને જેવું સ્વરૂપ તે પ્રમાણે કરે નહીં, મુંઝાઇ જાય. મિશ્ર માહનીય મદ વિપરીતતા છે તેથી ખાટાને ખાટારૂપ માને તેની સાથે સાચાને પણ ખાટારૂપ માને તેવી મિશ્રતા રહે, અથવા સત્દેવ-ગુરુ-ધર્મને સાચા માને અને કદેવ-ગુરુ-ધર્મને પણ સાચા માને

સમ્યક્ત માહનીય પ્રકૃતિવાળી વ્યક્તિ સંપૂર્ણ મિશ્યાત્વથી રહિત થતી નથી. સમ્યક્ત્વ માહનીયની પ્રકૃતિ, મિશ્યાત્વ માહનીય અને સમ્યક્ષ્મ મિશ્યાત્વ માહનીયની મધ્યમાં છે. એટલે મિશ્યાત્વમાં નહીં તેમ સમ્યક્ત્વમાં પણ નહિ. સમ્યક્ત્વ માહનીયમાં નહીં જેવી જ વિપરીતતા છે. જેમ કે ૨૪ તીર્થ કર સર્વ શુદ્ધરૂપે સરખા પ્રભાવવાળા હોવા છતાં કાઇ એક વધારે હિતકારી છે એમ માની તે પ્રત્યે વિશેષ ભક્તિભાવ કે વિદન વિનાશક વિગેરે વિશેષ પ્રભાવમાની તેમાં શુદ્ધનું અટકાવી રહેવું વિગેરે મલિનતા ઉત્પન્ન કરે છે.

મિશ્યાત્વ અને મિશ્ર માેહનીય સમ્યક્દર્શનના ઘાત કરનારી છે. સમક્તિ માેહનીય માત્ર મલિન કરનાર છે.

- **૬૫૯** પ્ર. મિથ્યાત્વ માેહનીય એ ત્રણે પ્રકૃતિ ક્યાં કયાં હાેય ?
  - િ મિશ્યાત્વ મોહનીય પહેલા જીવ સ્થાનક હોય, મિશ્ર મોહનીય ત્રીજાજીવ સ્થાનક હોય, સમ્યક્તવ મોહનીય ચોયા જીવ સ્થાનક હોય,ઉપરાંત પાંચમા, જ્ઠા ને સાતમા, જીવ સ્થાનક હોય.
- કુંક૦ પ્ર. એ ચારે જીવ સ્થાનંક એ પ્રકૃતિએામાં તફાવત હોય છે?

જેમ નિસ્પૃહતા અળવાન તેમ ધ્યાન વિશેષ અળવાનપણે ચઇ શકે છે.

- સરખી હોય છે અને તકાવત પણ હોય છે.
- કક્ષ પ્ર. એમ કેવી રીતે હોય ?
  - ૭. જીવ વીતરાગનાં વચના સદે હે છે પણ કેટલાક સામાન્યપણે સદે હેં અને કેટલાકા વિરોધ વિચારતા વિચરે છે, તા જેમ ક્ષયાપશમ પુરુષાર્થ-વિચાર વધારે તેમ સમ્યકૃત્વ માહનીય પ્રકૃતિમાં સમ્યકૃત્વ સારું હોય અને માહનીય તત્ત્વ એાછું હોય, જેમ જેમ સમ્યકૃત્વની નિર્મળતા થાય તેમ તેમ વીતરાગ સ્વરૂપ વિચાર, ઉપદેશ વગેરે વગેરે ઉપર પહું લાવ આવે છે.
- **૬૬૨** પ્ર. ચારિત્ર માહનીયની કઇ કઇ પ્રકૃતિએ છે ?
  - ઉ. તેની પ્રકૃતિઓ ૨૫ છે, પણ તેમાં મુખ્યત્વે બે લેદ છે.
    - (૧) કથાય માહનીય, (૨) તાકવાય માહનીય. પહેલાની ૧૬ પ્રકૃતિ અને બીજીની ૯ પ્રકૃતિ છે. પહેલાના કથાય ગુણુ છે, બીજાના કથાય ગુણુ નથી પણુ કથાય તે પ્રકૃતિથી થાય છે.
- દદ ૩ પ્ર. કવાય કાને કહે છે?
  - ઉ. કષ=સંસાર; આય=લાભ. જેનાથી સંસારલાભ થાય તે કષાય. વળી કષાય એટલે જે આત્માને દુઃખ આપે, ગુણના વિકાસને રાંક તથા પરતંત્ર કરે તે. મિથ્યાત્વ અને ક્રાેધ–માન–માયા–લાભરૂપ આત્માની વિભાવ પરિણતિને કષાય કહે છે-તેના ૨૫ ભેદ છે. (જુઓ પ્રશ્ન ૬૯૮)
- **દદ્દ પ્ર.** ત્યારે તે કેવી **રી**તે અને કેમ છે <sup>ફ</sup>
  - 8. કષાય-ક્રોધ, માન, માયા, લાભ આ ચાર પ્રકૃતિઓ જીવને સંસારમાં ખેંચી રાખે છે. સાંકળથી બંધાયેલ મનુષ્ય જેમ છૂટી શકે નહીં તેમ જીવ એ ચાર કષાયથી બંધાઇ રહેલા છે. એ ચાર કષાય ચાર પ્રકારે છે (૧) ઘણા ગાઢ, (૨) ગાઢ, (૨) મંદ, (૪) મંદતર. પહેલા પ્રકારના ચાર કષાય અનંત ભવના બંધ કરાવે છે, બીજા ચાર કષાય વત—પ્રત્યાખ્યાન આવવા દે નહીં, ત્રીજા ચાર કષાય પ્રત્યાખ્યાન થવા દે, પણ થાડા થવા દે. ચાથા ચાર કષાય વ્રત પ્રત્યાખ્યાન પૂર્ણ રૂપે થવા દે. નવ નાકષાય એટલે નહીં જેવા ક્યાય.

હિાય તેહના નાશ નહિ, નહીં તેહ નહિ હેાય; એક સમય તે સૌ સમય, ભેદ અવસ્થા જોય.

- કુકપ પ્ર. ચારિત્રમાહ શબ્દથી રાગ દેષનું સૂચન થાય છે તે કેવી રીતે ?
  - ઉ. કષાયોમાં ક્રોધ, માન એ બે દેષના અંશ છે અને માયા, લાભ એ બે રાગના અંશ છે. ત્રાક્ષાયોમાં સ્ત્રી વેદ, પુરુષવેદ અને નપુંસક વેદ એ-ત્રણ વેદ તથા હાસ્ય અને રતિ એ બે, (એમ પાંચ ત્રાક્ષાયો) રાગના અંશ છે. અરતિ અને શાક-એ બે તથા ભય અને જાગુપ્સા-એ બે (એમ ચાર ત્રાક્ષયો) દેષના અંશ છે.
- કુકુકુ પ્ર. જીવ ચોથા જીવ સ્થાનંક તા પછી કેમ નથી આવતા ?
  - ઉ. અંનતભવ કરાવનાર પહેલી ચોકડી કષાય હોવાથી જીવ વીતરાગ માર્ગને એાળખી શકે નહીં.
- કુક છ પ્ર. એવા એના ગુણ છે ?
  - ઉ. એ ક્ષાય એટલા જેરદાર છે કે જીવને સંસારમાં રાખવા ઘણી મદદ કરે છે. એ ક્ષાયથી સંસાર ઘણા જ પ્રિય લાગે છે. તે જીવને ગાઢ માહ હોય છે. જીવ પરલાકગામી છે. જીવ જીવભાવે અવિનશ્વર છે. આ ક્ષાયથી સમજાતું નથી.
- **૬૬૮ પ્ર.** એ વાત તાે મિથ્યાત્વ સ્વભાવની છે. ક્ષાયને કેમ લાગે વળગે ?
  - ઉ. ક્ષ્માય ચોકડીનું જેનર વધારે હોવાથી મિથ્યાત્વાદિ મોહ જેનરદાર થાય છે. અનંતાનુખંધી ક્ષ્માય શિથિલ થાય તે જ મિથ્યાત્વ મેહનીય પ્રકૃતિ ઢીલા પડે.
- **૬૬૯** પ્ર. કેટલી પ્રકૃતિના ક્ષયોપશમ થાય તો છવ ચોથા છવ સ્થાનકે આવે ?
  - જી. અનંતાનુખંધી ચાર અને મિશ્યાત્વ માહનીય ત્રણ, એ સાત સાથે રહે છે તેના ભેદ થાય એવું આવડે તા જવ ચાથા જવ સ્થાનક આવે.
- કુ ૭૦ પ્ર. પહેલાં ક્રોધાદિ ક્ષાયથી નિવૃત્ત થયા હોય અને પછી જ ભેદત્તાન થાય અને ચોથા ગુણસ્થાને પહેાંચે તે ક્રમ ખરાબર છે ને ?
  - ઉ. આ વાત ખિલકુલ અસંભવ–મિથ્યા છે. જે સમયે સમ્યક્ત્રાન પ્રગટ થાય છે તે સમયે ક્રોધાદિની નિવૃત્તિ થાય છે. ખંતેના સમકાળ છે. પ્રથમ–પશ્ચાત (આગળ પાછળ) છે જ નહીં. અવિનાભાવી રૂપથી એક સાથે છે. ઉપયોગ પરમાં એકાકાર છે, તેમાંથી ખસીતે

જે સમયને ખરખાદ કરે છે તેને સમય ખરખાદ કરી નાખે છે. પાતાના સ્વભાવમાં ઉપયોગની રુચિ અને એકાગ્રતા થતાં જ કાધાદિ આશ્રવ નિષ્ટત થાય છે અર્થાત્ સમ્યક્તાન પ્રગટ થતાં જ અત્તાનથી જે કર્મ ખંધ થતા હતા તે અટકી જાય છે.

- કુળ પ્ર. એ સાતના ક્ષયાપશમ, ઉપશમ કે ક્ષય ?
  - ®. ચોથાથી સાતમા જીવ સ્થાનક સુધી માત્ર એક જ ક્ષ્યોપશમ પદ્ધતિ છે; નહિ કે ત્રણ કારણ જીવ ત્યાં સુધી ક્ષયોપશમના લીધે અનેક વખત આવે છે. એટલા સ્થાનકમાં પુન: પુન: જીવ આવ-જા કરે છે તે તે પણ અનેક વખત થાય છે.
- કું કું પ્ર. તા પછી ક્ષાયક અને ઉપશમમાર્ગ ત્યાં નથી તા કયાં છે ?
  - ઉ. એ ખે માર્ગ તદ્દન આઠમાથી શરૂ થાય છે ને તે માર્ગમાં જીવ ખહુ વખત આવતા નથી.
- - ઉ. પહેલા કષાય ચાર છે. તેને અનંતાનુખંધી કહે છે. તે ઘણા ગાઢ છે. એવા ક્રોધ છવ કરે તા એ ક્રોધ ક્રાઇ રીતે શમતા નથી. જેમ ક્રોઇ પહાડ ફાટે ને તે જેમ ભેગા થતા નથી તેમ આ ક્રોધ રહે છે. બીજો ક્રોધ ગાઢ એટલે અપ્રત્યાખ્યાનીય (પ્રત્યાખ્યાન આવવા દે નહીં) છે. તે તળાવમાં ફાટ પડવા સમાન છે. એ ફાટ ખાર માસે પડે છે. ત્રીજો ક્રોધ તેનાં કરતા મંદ એટલે પ્રત્યાખ્યાનવરણીય (પ્રત્યાખ્યાન પૂર્ણ થવા ન આપે) છે. આ ક્રોધ રેતીમાં લીટી કરવા ખરાખર છે, એ લીટી પવન થતાં ભૂંસાય છે. બીજા કરતાં એ ક્રોધ એોછો વખત (ચાર માસ લગભગ) રહે છે. ચોથા ક્રોધ તે કરતાં પણ મંદ સંજવલન કહેવાય છે. ઘાસના ભડકાની માફક જેમ એકદમ ભડકા થાય છે ને એ!લવાઇ જાય છે તેની માફક થાડા વખતમાં શાંત થઇ જાય છે અથવા પાણીમાં લીટી સમાન હોય છે. એની સ્થિતિ પંદર દિવસની હોય છે.
- કું છે પ્રે. માન, માયા ને લાેલ પણ એ પ્રકારે ચડતા ઉતરતા છે કે કેમ ? ઉ. હા, એ જ પ્રમાણે જેમ ચાર જાતના કોધ કહ્યા તેમ જ માન, માયા અને લાેલ એ જાતિ પ્રમાણે સ્વભાવમાં હાેય છે. પહેલું

ઉપજે માહવિકલ્પથી, સમસ્ત આ સ'સાર; અ'તમુ ખ અવલાેકતાં, વિલય થતાં નહીં વાર. માન પથ્થરના સ્તંભ સમાન છે. પથ્થર ભાંગે પણ નમે નહીં. બીજું માન અસ્થિ–હાડકાના સ્તંભ સમાન છે. ત્રીજું માન કાષ્ટ્રના સ્તંભ તુલ્ય છે અને ચોથું માન નેત્ર–નેતરના સ્તંભ સમાન છે.

પહેલી માયા, વાંસના મૂળ જેમ ઊંડા તેમ ઊંડી હોય છે. બીજી માયા ઘેટાના શિંગડા જેવી ઊંડી, ત્રીજી માયા બળદના મૂતર જેવી અને ચોથી માયા વાંસની છોઇ જેવી હોય છે.

પહેલા લાલ-કૃમિ રાગ જેવા જાય નહીં, બીજો લાલ-વરસાદના કાદવ જેવા, ત્રીજો લાલ ગાડાનાં ઉજ્ય જેવા, ચાથા લાલ-હળદરના રંગ જેવા.

- ૧૭૫ પ્ર. અનંતાનુબંધી કષાય (ચોકડી) મરતાં સુધી રહે છે તેા છવ સમ્યકત્વ કેમ પામે ?
  - ઉ. એ ચાર કષાયના વિજય કરવા ઘણા જ કઠિન છે. એ ચાકડા લેદાય એટલે જેમ કાઇ કિલ્લા દઢ ને કઠિન હાય છે પણ છિન્ન- લિન્ન થતાં નગરમાં કાઇ પણ પેસી શકે છે, તેમ જીવને મહાલાએ પુરુષાર્થની પ્રાપ્તિ થાય તાે એ કષાય ચાકડી ઢીલા થઇ જાય છે, તે વખતે મિથ્યાત્વ માહનીય વગેરે ત્રણે ઢીલા પડે છે. નહિ તાે નહિ.
- ૬૭૬ પ્ર. ઢીલી એટલે શું અને ઉપશમ–ક્ષાયક એટલે શું એ જરા સ્પષ્ટ રીતે સમજવા ?
  - ૭. પ્રકૃતિ ઢીલી, છિન્ન-ભિન્ન અથવા બેદ વગેરે ક્ષયોપશમ શબ્દના પર્યાયો છે. પ્રકૃતિનો ઉપશમ એટલે અદસ્ય હાય પણ ગુપ્ત હોય, દેખાય નહીં. ક્ષપક કે ક્ષાયકના અર્થ તો પ્રકૃતિના સર્વથા નાશ, એટલે જે જવ ચાથા જીવસ્થાનંક પહેંચે છે તે જવ એ સાત પ્રકૃતિના ક્ષયોપશમ એટલે શિથિલ કરે છે પણ અદસ્ય (ઉપશમ) કે નાશ કરતા નથી. જો તેમ કરે તો એ પ્રકૃતિ જીવને તે સ્થાનંક કરી ઉદય આવે નહીં; પરંતુ આ જગ્યાએ એ પ્રકૃતિ આવે છે ન જાય છે પણ સમ્યક્ત્વ પામી શકે છે,

૬૭૭ પ્ર. ઘણા જીવાે શું સમ્યક્ત્વથી ખસી ગયા નથી ?

જે મારું હોય તે જાય નહીં અને જે ગયું તે મારું હોય નહીં.

- ઉ. અલબત્ત ઘણા જીવાે સમ્યક્તવથી ખસ્યા છે.
- **૧૭૮ પ્ર.** તાે એ ખસવાનું કારણ શું?
  - ઉ. એ અનંતાનુબંધી ચોકડી અને અજ્ઞાનની પ્રભળતાથી જીવા સમ્યકૃત્વ (વિતરાગ માર્ગની રુચિ)થી ખસી જાય છે કારણ કે જીવાને જગતની મહત્તા, સોંદર્ય, દંભ વગેરે જોઇ અનેક વિકલ્પા અને આંકાંક્ષાએ। થાય છે ને વિતરાગ દર્શનની સત્યતા તેને ભાસતી નથી.

ચારિત્ર માહનીયના આવેશ આવતાં જીવા ચારિત્રથી ખસી ગયા છે. કેટલાકાને કોધ, લાેલ, વગેરેમાં ઝત્ન આવે છે. કેટલાકને વિષય -માહના આગાર ઉદ્ભવે છે, જેને જીવ થાેડા પણ દળાવી શકતા નથી, અર્થાત્ જીવા માહની પ્રબળતા વધતાં ચારિત્રથી ખસે છેને એ ચારિત્ર વિચાર વીતરાગ દર્શનને વગાવે છે.

- **૧૭૯ પ્ર. વર્તમાનકાળે ચો**ર્યું, પાંચમું અને છુકું જીવસ્થાનક હશે કુ ?
  - ઉ. આ કાળે આ ક્ષેત્રમાં જીવા છઠ્ઠા સુધી છે. કદાચ વખતે સાતમું હોય તા હોય. આગમ કહે છે કે, દર્શન શ્રાવક, ત્રતધારી શ્રાવક તે સર્વ ત્રતધારી સાધુઓ પાંચમા આરામાં છે.
- ક૮૦ પ્ર. તત્ત્વચર્ચા-સ્વાધ્યાયમાં રહેનાર સ્વાર્થસિદ્ધિના દેવા કરતાં પાંચમા ગુજ્સ્થાનવાળા પશુને શાંતિ વિશેષ હાય છે તેમ કહેવાય છે તે શું બરાબર છે ?
  - ઉ. પાંચમા ગુણસ્થાનવાળા પશુને બે ક્ષાય (અનંતાનુખંધી અને અપ્રત્યાખ્યાનીય)ના અભાવ હોવાથી ચોથા ગુણસ્થાનવાળા દેવો કરતાં શાંતિ (આનંદ, ઉલ્લાસ) વિશેષ હોય છે. ચોથાવાળા દેવ શુભમાં હોય છતાં શાંતિ ઓધ્ઝી છે અને પાંચમાવાળા પશુ કે મનુષ્ય અશુભમાં હોય છતાં તેને શાંતિ વિશેષ છે. (સર્વાર્થસિદ્ધિના દેવો ચોથા ગુણસ્થાને જ હોય છે.)
- **૧૮૧ પ્ર.** આ વ**ાંમાન** કાળે આમ શિથિલતા અને મદતા છે તેા ગયા કાળે પણ તે**મ હતું શું** ?
  - ઉ. ગયા કાળે પ્રમાદ, માેહ વગેરે હતા પરંતુ જીવા સુપાત્ર હોવાથી

બીજાની ભૂલ માક કરવી સહેલી છે, પરંતુ આપણી ભૂલ કાઢનારાઓને માક કરવા મુશ્કેલ છે. પાતાની શિથિલતા જાણી પાતાને બીજા સારા કરતાં જુદા પાડતા, જ્યારે હાલના કાળે તેમ બનતું નથી: અર્થાત્ પાતે સ્વછંદી અને શિથિલ હાવા છતાં બીજાની ઉપર પાતાની અધિકતા બતાવે છે, એ છે આ કાળની મહત્તા.

- ક૮૨ પ્ર. છવ જોરદાર છે કે કર્મ જોરદાર છે ક
  - ઉ. જીવ જોરદાર છે પણ કર્મ તેવા નથી.
- ક્૮૩ પ્ર. લોકા કહે છે કે ફળ તા ઇશ્વર આધિન છે અને પુરુષાર્થ જીવ આધિન છે. તા શું તે બરાબર છે ?
  - ઉ. તે ખાેટી માન્યતા છે. ઇશ્વર જેવી કાઇ ત્રાહિત શક્તિ <mark>નથી, તેમ</mark> ઇશ્વર ફળદાતા નથી.

"કર્તા ઇશ્વર કાેઇ નહિ, ઇશ્વર શુદ્ધ સ્વભાવ; અથવા પ્રેરક તે ગણ્યે, ઇશ્વર દાેષ પ્રભાવ." "ક્ળ દાતા ઇશ્વરતણી, એમાં નથી જરૂર; કર્મ સ્વભાવે પરિશુમે, થાય ભાગથી દૂર."



જીલ જુઓ નરમાશથી, રહી છે વચ્ચે દાંત; ક્રાધ કરે જો કારમી, માર ખાય ધરી ખાંત.

## ૧ ૦

# કર્મ ખંધ અને કર્મ ફળ

ક્ર ૮૪ પ્ર. કર્મ ખંધનાં કારણા કયાં ?

ઉ. મિથ્યાદર્શન, અવિરતિ, પ્રમાદ, ક્ષાય અને યાત્ર એ પાંચ કર્મ-વ્યંધનાં કારણા છે. (જૂઓ પ્રશ્ન ૫૫૯) કાઈ ઠેકાણે પ્રમાદ સિવાય ચાર કારણ દર્શાવ્યાં હાય છે. ત્યાં મિથ્યાત્વ, અવિરિત અને ક્લાયમાં પ્રમાદને આંતર્ભત કર્યો હોય છે. મિશ્યાત્વ એટલે યથાર્થ ન સમજ્ય તે. મિથ્યાત્વથી વિરતિપાર્શ ન થાય. વિરતિને અભાવે કષાય થાય, કષાયથી યોગનું ચલાયમાનપર્હા થાય છે. યોગનું ચલાયમાનપણું તે આશ્રવ, અને તેથી ઉલડું તે સંવર આત્મ-પરિણામની કંઇપણ ચપળ પરિણતિ થવી તેને તીય કર "કર્મ" કહે છે. મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય અને યોગને દૂર કરવાતા ક્રમ એવા છે કે પહેલાં મિથ્યાત્વ દર થાય છે, તેના પછી ક્રમશઃ અવિરતિ, પ્રમાદ, ક્ષાય તયા યોગ દૂર થાય છે. મિશ્યાત્વથી માંડી યાગ સુધીના પાંચે હેતુઓમાં જ્યારે પૂર્વ પૂર્વના ખ ધહેત આ હોય ત્યારે તેના પછીના ખધા તા હોય છે જ: જેમ કે, મિશ્યાત્વ હોય ત્યારે અવિરતિ આદિ ચાર, અને અવિરતિ હોય ત્યારે પ્રમાદ આદિ ત્રણ હોય. પણ જ્યારે પછીના હોય ત્યારે આગલા હેત હાય અને ન પણ હાય, જેમકે, અવિરતિ હોય ત્યાં પહેલે ગૃણસ્થાને મિથ્યાત્વ હોય, પર તુ ખીજે, ત્રીજે, ચોથે ગુણસ્થાને અવિરતિ હોવા છતાં મિશ્યાત્વ નથી હોતું: એ રીતે બીજા વિષે પણ ઘટાવી લેવું. સમ્યકદર્શન−જ્ઞાન–ચારિત્રરૂપ માક્ષમાર્ગમાં આ પાંચે બંધનાં કારણાના અભાવ અવશ્ય આવી ज्य छे. जेवी रीते सभ्यक्ष्टश<sup>®</sup>न-ज्ञानमां ते। भिथ्यात्वने। असाव છે અને સમ્યક્ચારિત્રમાં અવિરતિ, પ્રમાદ, ક્લાય તથા યાગના અભાવ છે. આ પ્રમાણે બંધનાં માંચે કારણાના અભાવરૂપ માક્ષ-સાગું છે.

## **૬૮**૫ પ્ર. યાગ એટલે શું?

- 6. યોગ એટલે આત્મા અને ક્રિયાનું જોડાણ, આત્માનું મન સાથે જોડાણ તે મનાયોગ એટલે વિચાર. આત્માનું વચન સાથે જોડાણ તે વચનયોગ એટલે વાણી અને આત્માનું કાયા સાથે જોડાણ તે કાયા યોગ એટલે વર્તન. યોગ એટલે માનસિક, વાચિક અને કાયિક પ્રવૃત્તિ. મન, વચન, કાયાના નિમિત્તથી આત્માના પ્રદેશ સકંપ થાય અને કમેનું ખેંચાણ થાય, તેને યોગ કહે છે. પંદર પ્રકારના એવા યોગ છે. એક સમયમાં એક યોગ હોય છે.
- દુ૮૬ પ્ર. યાગના મુખ્ય ભેદ કહો.
  - ઉ. મન, વચન, કાયા.
- **૬૮**૭ પ્ર. યોગના પંદર પ્રકાર કહો.
  - આર મનાયાગ : ૧. સત્ય મનયાગ, ૨. અસત્ય મનયાગ, ૩. મિશ્ર-મનયાગ, ૪. વ્યવહાર મનયાગ.

ચાર વચનયાગ : ૧. સત્ય વચનયાગ, ૩. અસત્ય વચનયાગ, ૩. મિશ્ર વચનયાગ, ૪. વ્યવહાર વચનયાગ.

સાત કાયા યાગ : ૧. ઔદારિક કાયા યાગ, ૨, ઔદારિક મિશ્ર કાયા યાગ, ૩. વૈક્રિયિક કાયા યાગ, ૪. વૈક્રિયિક મિશ્ર કાયા યાગ, ૫. આહારક કાયા યાગ, ૬. આહારક મિશ્ર કાયા યાગ, ૭. કામ ેં શ્ર કાયા યાગ (૪+૪+૭=૧૫).

- ૬૮૮ પ્ર. આજકાલ બધા ''યોગ'' કરવાની વાતા કરે છે અને તે માટે તેના વર્ગમાં જોડાય છે તા યોગના મુખ્ય અર્થ શું છે <sup>ફ</sup>
  - ઉ. મેહ્સ સાથે જોડાણ તે યોગ. આત્માની વૃત્તિ આત્મામાં શુદ્ધ આત્મસ્વભાવમાં જોડાય તે યોગ. તે જોડનાર આત્માથી એ તે યોગીઓ. જે વીતસંગ્રને પુષ્ય અને પાપ ખંને કળ આપ્યા વગર અવિપાક નિર્જરારૂપે ખરી જાય છે તે યોગી કહેવાય છે.
- **૬૮૯** પ્ર. વેદ ક્યા અને કેટલા ?
  - ઉ. ત્રહ્યુ, સ્ત્રીવેદ, પુંવેદ, નપુંસકવેદ≕જેનાથી ક્રમથી પુરુષભોગ, સ્ત્રીભાગ, કે ઉભયભાગની ઇચ્છા થાય છે.

સમકિતદૃષ્ટિ જવઉા, કરે કુકુંબ પ્રતિપાળ; અ'તસ્થી ત્યારા રહે, જિમ ધાવ ખિલાવત આળ **ક૯૦ પ્ર. "વિરતિ" તથા "અવિરતિ"ના અર્થ શું** ? તે કેટલા પ્રકા**રે** છે ?

ઉ. "વિરતિ" એટલે "મુકાવું", અથવા રતિથી વિરુદ્ધ, એટલે રતિ નહિ તે. અવિરતિમાં ત્રણ શબ્દના સંબંધ છે. અ+વિ+રતિ=અ= નહીં+વિ=વિરુદ્ધ+રતિ∗પ્રીતિ, એટલે પ્રીતિ વિરુદ્ધ નહિ તે "અવિરતિ" છે. તે અવિરતિય®ં ભાર પ્રકારનું છે.

મિથ્યાત્વની હાજરી હોય ત્યાં સુધી અવિરતિપણું નિમ્'ળ થતું નથી, એટલે જતું નથી, પરંતુ જો મિથ્યાત્વપણું ખસે તા અવિ-રતિપણાને જવું જ જોઇએ એ નિઃસંદેહ છે.

ખાલા જો વિરતિપાશું આદરવામાં ન આવ્યું હોય તા પણ જો અભ્યંતર છે તા સહેજે બહાર આવે છે.

- કલ્૧ પ્ર. અવિરતિભાવના ખાર ભેદ ખતાવા.
  - ઉ. પાંચ ઇન્દ્રિય અને મનને વશ ન રાખવું, તથા પૃથ્વી આદિ છ કાય જીવાની રક્ષાના ભાવ ન કરવા, એમ બાર પ્રકારના અવિરતિ ભાવ છે. અથવા હિંસા, અસત્ય, ચોરી, કશીલ અને પરિપ્રહ એ પાંચ પાપ અવિરતિ ભાવ છે.
- કલ્ર પ્ર. પાંચ સ્થાવરકાય અને છઠ્ઠી ત્રસકાય મળી જીવરાશિની વિરતિ થઇ, પરંતુ અજીવરાશિ અથવા જડ વસ્તુએ। પ્રત્યે જે પ્રીતિ છે તેનું નિવૃત્તિપણું ઉપરના બાર પ્રકારની અવિરતિમાં આવતું નથી તે કેમ ?
  - ઉ. પાંચ ઇન્દ્રિય અને છઠ્ઠા મનથી જે વિરતિ કરવી છે તેનું જે વિરતિપશું છે તેમાં અજીવરાશિની વિરતિ આવી જાય છે.
- કલ્ડ પ્ર. કાઇ જીવ કંઇ પદાર્થ યોજ મરણ પામે, અને તે પદાર્થની યોજના એવા પ્રકારની હોય કે તે યોજેલા પદાર્થ જ્યાં સુધી રહે, ત્યાં સુધી તેનાથી પાપક્રિયા થયા કરે, તા તે જીવને તે પાપક્રિયાના બંધ ચાલુ રહે અને કેટલા ભવ સુધી રહે ?
  - ઉ. તે જીવને અવિરતિપણાની પાપક્રિયા ચાલી આવે છે; જો કે બીજો પર્યાય ધારણ કર્યાથી અગાઉના પર્યાય સમયે જે જે પદાર્થની યોજના કરેલી છે તેની તેને ખબર નથી તા પણ, તથા હાલના

કષ્ટ કરાે સંજમ ધરાે, ગાળા નિજ દેહ; જ્ઞાનદશા વિભ્ર જીવને, નહિ દુ:ખનાે છેહ. પર્યાયને સમયે તે જીવ તે યાજેલા પદાર્થની કિયા કરતા નથી તો પણ, જ્યાં સુધી તેના મોહભાવ વિરતિપણાને નથી પામ્યા ત્યાં સુધી, અવ્યક્તપણું તેની કિયા ચાલી આવે છે. હાલના પર્યાયના સમયે તેના અજાણપણાના લાભ તેને મળી શકતા નથી. તે યાજેલા પદાર્થથા અવ્યક્તપણું થતી (લાગતી) કિયાથી મુક્ત થવું હોય તો મોહભાવને મૂકવા, મોહ મૂકવાથી એટલે વિરતિપણું કરવાથી પાપક્રિયા ખંધ થાય છે. તે વિરતિપણું તે જ પર્યાયને વિષે આદરવામાં આવે, એટલે યોજેલા પદાર્થના જ ભવને વિષે આદરવામાં આવે, એટલે યોજેલા પદાર્થના જ ભવને વિષે આદરવામાં આવે તો તે પાપક્રિયા જ્યારથી વિરતિપણું આદરે ત્યારથી આવતી ખંધ થાય છે. અહીં જે પાપક્રિયા લાગે છે તે ચારિત્રમોહનીયના કારણથી આવે છે. ઇચ્છા વગર જે કાર્ય થાય તે કર્મ ખન્ધનું કારણ નથી. અભિપ્રાયથી (ઇચ્છાથી) કર્તા થઇને કાર્ય કરે અને ગ્રાતા રહે તે તો ખની શકે નહીં. સાક્ષી (ગ્રાતા) રહે અને શાંતિનું વેદન હોય તેમ ખને નહીં અને શાંતિનું વેદન હોય અને સાક્ષી (ગ્રાતા) ભાવ ન હોય તેમ પણ ખને નહીં.

**૬૯૪** પ્ર. "અનંતાનુળ ધી" ક્ષાય કાને કહે છે <sup>ફ</sup> તે શાથી સંભવે છે <sup>ફ</sup>

9. જે કષાય પરિણામથી અનંત સંસારતા સંખંધ થાય તે કષાય પરિણામને "અનંતાનુખંધી" સંત્રા કહી છે. જે કષાયમાં તન્મયપણે અપ્રશસ્ત (માઠા) ભાવે તીવોપયોગે આત્માની પ્રવૃત્તિ છે, ત્યાં 'અનંતાનુખંધી"ના સંભવ છે. બહારથી જે બહુ કે કાંધ દેખાય, તે અનંતાનુખંધી, એમ નથી. માલમાર્ગનાં કારણા પ્રત્યે કોધાદિક કરવા તે અનંતાનુખંધી કષાય છે. વીતરાગ પ્રત્યે કોધાદિ તે અનંતાનુખંધી છે. સત્દેવ, સદ્યુરુ અને સત્ધર્મના દ્રોહ, અવત્રા તથા વિમુખ્યના, તેમજ અસત્ધર્મના આપ્રહ આદિ પ્રવૃત્તિથી પ્રવર્તતાં "અનંતાનુખંધી" કષાય સંભવે છે. તેમજ "હું સમજું છું," "મને બાધ નથી." એવા ને એવા બધમમાં રહે, અને મિથ્યા ત્રાનથી ત્રાનદશા માની ભાગાદિકમાં પ્રવર્તના કરે ત્યાં પણ "અનંતાનુખંધી" સંભવે છે. ત્રાયક સ્વભાવ (આત્મા) ન રુચે, ન

દેખે નહિ કછુ ઔરજબ, તબ દેખે નિજ રૂપ

ગાઢે, ચૈતન્ય સ્વભાવના અહ્યુગમાં તે અનં તાનુબંધી ક્રોધ છે. પર પદાર્થ પ્રત્યે અહં છુદ્ધિ તે અનં તાનુબંધી માન છે. વસ્તુનો સ્વભાવ જેમ છે તેમ નહીં માનતાં ખીજી રીતે ખતવે તે અનં તાનુખંધી માયા છે. સ્વભાવની ભાવના ચૂકીને વિકારભાવની ઇચ્છા કરવી તે અનં તાનુખંધી લાભ છે શુભાશુભ પરિષ્ણામમાં જ સંતાષ માનવા તેનું નામ અનં તાનુબંધી લાભ છે.

- **૧૯૫ પ્ર. ક**ષાયાદિ ભાવ જ્ઞાન થયે નિર્મૂળ થાય કે તે માળાં પડે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય <sup>૧</sup>
  - ઉ. ઘણે સ્થળે વિચારવાન પુરુષોએ એમ કહ્યું છે કે જ્ઞાન થયે કામ, કાેધ, તૃષ્ણાદિ ભાવ નિમૂળ થાય તે સત્ય છે, તથાપિ તે વચનાેના એવા પરમાર્થ નથી કે જ્ઞાન થયા પ્રથમ તે માળાં ન પડે કે એાછાં ન થાય. મૂળ સહિત છેદ તા નાને કરીને થાય. પણ ક્ષાયાદિનું માળાપહાં કે એાછાપહાં ન થાય ત્યાં સુધી જ્ઞાન ઘર્હાં કરીને ઉત્પન્ન જ ન થાય. જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવામાં વિચાર મુખ્ય સાધન છે; અને તે વિચારને વૈરાગ્ય (ભાગ પ્રત્યે અનાસક્તિ) તથા ઉપશમ (ક્ષાયા દિનું ઘણાં જ મંદપાયાં. તે પ્રત્યે વિશેષ ખેદ) એ મુખ્ય આધાર છે. સત્પુરુષના વચનના યથાર્થ ત્રહણ વિના વિચાર ઘર્ષ કરીને ઉદ્દે ભવ થતા નથી અને સત્પુરુષના વચનન યથાર્થ પ્રહણ તેમની 'અન-ય આશ્રયભક્તિ', પરિણામ પાઋયેથી થાય છે. લલે ખહારથી ક્રોધી ન દેખાય અને મંદકષાય હોય પણ જ્યાં સુધી વસ્ત્રસ્વરૂપનું ભાન નથી ત્યાં સુધી સમતાના અંશ પણ નયી. પ્રત્યેક તત્ત્વ સ્વતંત્ર છે. કાઇ કાઇને આધીન નથી. મારા સ્વભાવ તા માત્ર જાણવાના છે, આ પ્રકારે વસ્તુ-સ્વાત ત્ર્યને જાણી પાતાના જ્ઞાન-સ્વભાવના આદર કરવા તે જ સાચા સમતાભાવ છે. (અને તેનાથી કષાયાદિ નિમુળ થાય છે.)
  - કલ્ક પ્ર. ક્ષાયના એકદમ ત્યાગ કરવા ધારે તે છવ ત્યાગ કરી શકે કે તેને ક્રમે કરી ત્યાગ કરવા જોઇએ !
    - ઉ. જે જીવને મોહનીય કર્મરૂપી ક્લાયના ત્યાગ કરવા હોય, તે તેના એકદમ ત્યાગ કરવા ધારશે ત્યારે કરી શકાશે તેવા વિશ્વાસ ઉપર

પાની બાઢે નાવમેં, ઘરમેં બાઢે દામ; દાનાં હાથ ઉલેચીયે. યહી શયાના કામ રહી તેના ક્રમે ત્યાગ કરવાના અભ્યાસ નથી કરતો, તે એકદમ ત્યાગ કરવાના પ્રસંગ આવ્યે માહનીય કર્મના ભળ આગળ ટકી શકતા નથી. જ્યાં સુધી માહવૃત્તિ લડવા સામી નથી આવી ત્યાં સુધી માહવૃત્તિ લડવા સામી નથી આવી ત્યાં સુધી માહવશ આત્મા પાતાનું ખળવાનપૃષ્ણું ધારે છે, પરંતુ તેવી કસોટીના પ્રસંગ આવ્યે આત્માને પાતાનું કાયરપૃષ્ણું સમજ્ય છે. માટે દરેક જીવે પ્રમાદરહિત, યોગ, કાળ, નિવૃત્તિના માર્ગના વિચાર નિરંતર કરવા જોઇએ.

કલ્છ પ્ર. ક્રીધ, માન, માયા, લાભ એ ચાર ક્ષાયાના ક્ષય અનુક્રમે થાય છે?

ઉ. પહેલાે ક્ષાય જવાથા અનુક્રમે બીજા ક્ષાયા જાય છે, અને અમુક અમુક અવાના અપેક્ષાએ માન, માયા, લાલ અને ક્રોધ એમ ક્રમ રાખેલ છે, તે દેશ, કાળ, ક્ષેત્ર જોઇને. પ્રથમ જીવને બીજાથા જાંચા માનવા માન થાય છે, તે અર્થ છળકપટ કરે છે, અને તેથા પૈસા મેળવે છે, અને તેમ કરવામાં વિલ્ન કરનાર ઉપર ક્રોધ કરે છે. એવી રીતે ક્ષાયની પ્રકૃતિઓ અનુક્રમે બંધાય છે, જેમાં લાલની એટલી બળવત્તર મીઠાશ છે કે તેમાં જીવ માન પણ ભૂલી જાય છે, ને તેની દરકાર નથી કરતા; માટે માનરૂપી ક્ષાય એ છે કરવાથી અનુક્રમે બીજા એની મેળે એ છા થઇ જાય છે. અનં તાનુખંધી માન કલ્યાણ થવામાં આડા સ્તભંરૂપ કહેલ છે. ક્રોધ તથા માન તે દેષના લેદ છે. માયા તથા લેલ તે રાગના લેદ છે. આ બધાને સામાન્ય શબ્દથી માહ કહેવામાં પણ આવે છે.

**૧૯૮** પ્ર. ક્ષાયના ૨૫ ભેદા કહેા.

ઉ. ચાર અનંતાનુભંધી કોધ, માન, માયા, લેાભ; ચાર અપ્રત્યાખ્યાના-વરણ ક્ષાય–કેટલાક કાળે રહે તેવા કોધાદિ, જેના ઉદયથી એકદેશ શ્રાવકનું ચારિત્ર પ્રહણ કરી શકાતું નથી તે. ચાર પ્રત્યાખ્યાનાવરણ ક્ષાય–જે કોધાદિના ઉદયથી મુનિના સંયમ પ્રહણ કરી શકાતા નથી.

આત્મા ને પુદ્દગલા જુદાં, માત્ર આ સાર તત્ત્વના અન્ય જે કાંઇ શાસ્ત્રોકત, આના વિસ્તાર તે ગણા. ચાર સંજવલન ક્રોધાદિ તથા નવ નાકષાય–ના=નહિ જેવા અલ્પ-કષાય, હાસ્ય, રતિ, અરિત, શાક, ભય, જુગુપ્સા, સ્ત્રીવેદ, પુંવેદ, નપુંસકવેદ–એના ઉદયથી પૂર્ણ ચારિત્ર (યથાખ્યાત) થતું નથી. કષાય થવાનાં કારણા નાકષાય છે.

- **કે૯૯** પ્ર. ક્ષાયથી કેટલું કર્મ ઉપાર્જન થાય ?
  - ઉ. ક્રીધ, માન, માયા, લેાભ એ ખરેખરાં પાપ છે. તેનાથી મહુ કર્મ ઉપાર્જન થાય. હજાર વર્ષ તપ કર્યું હોય; પણ એક બે ઘડી ક્રીધ કરે તા બધુંય તપ નિષ્ફળ જાય. ક્રીધાદિક કરી જે કર્મા ઉપાર્જન કર્યાં હોય તે ભાગવ્યે છટેકા.

વ્યવહારાદિ પ્રસંગે ક્રોધાદિ વર્ત બુક અનંત જીવા ચલાવે છે, ચક્રવર્તી રાજા આદિ ક્રોધાદિ ભાવે સંગ્રામ ચલાવે છે, અને લાખો મનુષ્યોના ઘાત કરે છે તો પણ તેઓમાંના કાઇ ક્રેાઇનો તે જ કાળમાં માક્ષ થયા છે. તે જો અનંત સંસારના હેતુ હાઇને અનંતાનુખંધી ક્ષાય થતા હાય તા તે ચક્રવત્યાંદિને અનંત સંસારની વૃદ્ધિ થવી જોઇએ, અને તે હિસાખે અનંત સંસાર વ્યતીત થયા પહેલાં માક્ષ થવા શી રીતે ઘટે ? તે હિસાખે ઉપર ખતાવેલ ક્રોધાદિ અનંતાનુખંધી સંભવતા નથી.

માક્ષથી વિપરીત એવા જે અનંત સંસાર તેની વૃદ્ધિ જેનાથી થાય છે તેને અનંતાનુખંધી કહેવામાં આવે છે. વીતરાગના માર્ગ અને તેમની આજ્ઞાએ ચાલનારાનું કલ્યાણ થાય છે. આવા જે ઘણા જીવાને કલ્યાણકારી માર્ગ તે પ્રત્યે કોધાદિલાવ (જે મહાવિપરીતના કરનારા છે,) તે જ અનંતાનુખંધી ક્યાય છે.

જો કે ક્રોધાદિભાવ લૌકિકે પણ અફળ નથી; પરંતુ વીતરાગે પ્રરૂપેલ વીતરાગનાન અથવા માક્ષધર્મ અથવા તા સત્ધર્મ તેનું ખંડન અથવા તે પ્રત્યે ક્રોધાદિભાવ તીવ્રમંદાદિ જેવે ભાવે હોય તેવે ભાવે અનંતાનુબંધી ક્યાયથી બંધ થઇ અનંત એવા સંસારની વૃદ્ધિ થાય છે.

૧૭૦૦ પ્ર. પ્રમાદના ૮૦ ભેદ વર્ણવા.

જે જ્ઞાતા છે તે કર્તાનથી અને જે કર્તા છે તે જ્ઞાતા નથી.

- ઉ. પ્રમાદ એટલે આત્મવિસ્મરણ અથવા સ્વરૂપમાં અસાવધાનપૂર્વ ક પ્રવૃત્તિ અથવા ધાર્મિક કાર્યોમાં અનુત્સાહ. આત્માનુલવમાં ધર્મ-ધ્યાનમાં આળસ કરવી તે પ્રમાદ છે, એના ૮૦ લેદ છે. ચાર વિકથા×ચાર ક્યાય×પાંચ ઇન્દ્રિય×૧ સ્તેહ×૧ નિદ્રા=૮૦. દરેક પ્રમાદભાવમાં એક વિકથા, એક ક્યાય, એક ઇન્દ્રિય, એક સ્તેહ, અને એક નિદ્રાના ઉદય સંખંધ થાય છે. જેમ પુષ્પ સુંઘવાની ઇચ્છા થવી તે પ્રમાદભાવ છે. તેમાં એક વિકથા (ભોજનકથા), લેાભક્યાય, ઘાણ ઇન્દ્રિય, સ્તેહ અને નિદ્રા એ પાંચ ભાવ સંયુક્ત છે.
- ૭૦૧ પ્ર. ચાર વિકથા સમજાવા.
- ઉ. સ્ત્રીકથા, ભોજનકથા, દેશકથા અને રાજકથા તે ચાર વિકથા છે. ૭૦૨ પ્ર. સુકથાએા કઇ કહેવાય ?
  - ઉ. સુકથાએ વાર છે.
    - (૧) અપા**ક્ષેપિણી :** જે જ્ઞાન કે ચારિત્રનું સ્વરૂપ ખતાવીને દઢતા. કરાવનાર છે.
    - (ર) વિક્ષેપિણી: તે અનેકાંત મતનું પાષણ અને એકાંત મતનું ખંડન કરનાર છે.
    - (૩) **સ'વેગિની કથા :** તે જ્ઞાન ચારિત્ર તપ વીર્યમાં પ્રેમ વધારનારી અને ધર્માનુરાગ કરાવનારી કથા ્છે.
    - (૪) નિવે**'દિની** : તે સંસાર, શરીર અને ભાગથા વૈરાગ્ય વધારનારી છે.
- 903 પ્ર. "समय गायम मा पमायये" આ પવિત્ર વાકચના અર્થ શું થાય છે ?

  ઉ. એ પવિત્ર વાકચના બે અર્થ થાય છે. ભગવાન મહાવીર કહે છે કે હે ગોતમ! સમય એટલે અવસર પામીને પ્રમાદ ન કરવા. અને બીજો અર્થ એ કે મેવાનુમેવમાં ચાલ્યા જતા અસંખ્યાતમાં ભાગને જે સમય કહેવાય છે તેટલા વખત પણ પ્રમાદ ન કરવા. અહીં પ્રમાદના અર્થ એમ છે કે આત્મામાંથી ઉપયાગ બહાર ન જવા દેવા, (આત્મામાં રમણતા કરતાં બહાર ન નીકળવું.) કારણ કે દેહ ક્ષણભાં ગુર છે, કાળશિકારી માથે ધનુષ્યભાણ ચઢાવીને ઊભા છે. લીધા કે લેશે એમ જ જં જાળ થઇ રહી છે, ત્યાં પ્રમાદથી ધર્મ-

ઘડા પલક કી ખબર નહીં ઔર બાત કરે કલકી.

કર્તાવ્ય કરવું રહી જશે. (વળી ઉપયાગ જો આત્માની બહાર ગયા તા સંવર નિર્જરા અટકી જતાં કર્મના બંધ પડશે.)

- ૭૦૪ પ્ર. ખંધના કેટલા પ્રકાર છે અને તે કયા કયા ?
  - ૭. ખંધના ચાર ભેદ છે. (૧) પ્રકૃતિખંધ, (૨) પ્રદેશખંધ, (૩)સ્થિતિખંધ, (૪) અનુભાગખંધ.
    - (૧) પ્રકૃતિખંધ :- કર્મના સ્વભાવ અથવા પરિણામ, (૨) સ્થિતિ-ખંધ :- કાળની મર્યાદા, (૩) અનુભાગભંધ :- રસ, (તીવ્ર, મંદ વગેરે) પ્રદેશબંધ :- કર્મ પુદ્દગલના દલ, અથવા કર્મ પરમાહુ-ઓની સંખ્યા.
- ૭૦૫ પ્ર. શાનાથી પ્રકૃતિબંધ અને પ્રદેશબંધ થાય ?
  - ઉ. યાગાથી પ્રકૃતિબંધ અને પ્રદેશબંધ થાય.
- vos પ્ર. પ્રકૃતિભાંધ અને પ્રદેશભાંધ એટલે શું<sup>?</sup>
  - ઉ. કઇ કઇ પ્રકૃતિયોગ્ય કર્મ ખંધાય છે અથવા કેટલા બંધાય છે તે. પ્રકૃતિબંધ અને પ્રદેશભંધ કર્માની સ્થિતિ ઉપર આધાર રાખે છે. તે કર્માના બંધ ઉપરથી કર્માની સંખ્યા નક્કી થાય છે. પ્રદેશ, સ્થિતિ અને અનુભાગ એ ત્રણ બંધના સરવાળાનું નામ પ્રકૃતિ આપવામાં આવ્યું છે. પ્રદેશબંધનું પ્રખળપણું હોતું નથી, તે ખેરવવા ચાહે તા ખરી શકે તેમ છે.
- ૭૦૭ પ્ર. શાનાથી સ્થિતિબંધ અને અનુભાગબંધ થાય છે ?
  - ઉ. ક્ષાયોથી સ્થિતિ અને અનુભાગભંધ થાય છે. માહને લઇને સ્થિતિ તથા અનુભાગ અર્થાત્ રસના ખંધ પડે છે, તે જીવ ફેરવવા ધારે તા ફરી જ શકે એમ ખનવું અશક્ય છે. આવું માહને લઇને તેનું પ્રબળપાં છે. ત્રણ પ્રકારના યાગ સમાન હોય છતાં પણ જો ક્યાય ન હોય, તા ઉપાર્જિત કર્મમાં સ્થિતિ અથવા રસના ખંધ થતા નથી.
- ૭૦૮ પ્ર. સ્થિતિષાંધ એટલે શું ?
  - ઉ. કેટલા વખત સુધી કર્મ જીવની સાથે રહે છે તે મર્યાદાને સ્થિતિ-ખંધ કહે છે. જો ક્યાય મંદ હોય છે તો સાત કર્મોની સ્થિતિ એાછી પડે છે.

મારું એ જ સાચું એમ નહીં; પણ સાચું એ મારું.

- ·**૭૦૯** પ્ર. અનુભાગળંધ એટલે શું ?
  - ઉ. કર્મોનું ફળ તીવ્ર કે મંદ બંધાવું તેને અનુભાગબંધ કહેવાય છે. જ્યારે કષાય અધિક હોય છે ત્યારે પાપકર્મામાં અનુભાગ વધારે અને પુષ્યકર્મીમાં અનુભાગ એાછો પડે છે.
- **૭૧૦ પ્ર.** ખંધના એ ચાર પ્રકારનાં સ્વરૂપ દર્ણાતપૂર્વક સમજાવા.
  - ઉ. આપણુ લાકુનું દર્ણાત લઇએ. જેમ કાઇ વૈદ્ય ભાતભાતની ઔષધિ નાખી જુદી જુદી અનેક જાતના લાકુ ખનાવે તેમાંથી કાઇ કાઇ લાકુના ગુણ અથવા સ્વભાવ એવા હોય છે કે તે ખાવાથી વાયુના રાગા મટે, કાઇ લાકુ ખાવાથી પિત્તરાગા મટે, અને કાઇ લાકુથી કરૂ મટે, કાઇ લાકુ શરીરને પુષ્ટ કરે, એવી જ રીતે:
    - (૧) પ્રકૃતિભંધ : એટલે કેટલાંક કમેનિ સ્વભાવ આત્માના ગ્રાન ગ્રુણને રોકવાના હોય, કાઇના દર્શન ગ્રુણ રોકવાના સ્વભાવ હોય, કાઇ કર્મ શાતા કે આશાતાવેદનીય આપવાના સ્વભાવવાળું હોય તેને પ્રકૃતિ કહે છે. મૂળ પ્રકૃતિ આઠ છે. (ગ્રાનાવરણીય આદિ) ને ઉત્તર પ્રકૃતિ ૧૪૮ છે.
    - (૨) સ્થિતિઅધ : જેમ ઉપર કહેલા લાકુમાં જે જે ગુણા હોય તે તે ગુણા અમુક મુદ્દત સુધી રહે છે. કાઇ લાકુમાં તે ગુણ ૧૫ દિવસ તા કાઇમાં માસ તા કાઇ લાકુમાં એક વર્ષ સુધી તે ગુણ રહે છે, તેવી રીતે એ સમયથી ૭૦ કાડાકાડી સાગરાપમની સ્થિતિનાં કર્મ જીવ બાંધે છે અને તેને સ્થિતિઅંધ કહેલાય છે.
    - (૩) અનુભાગભંધ: હવે જેમ ઉપરાક્ત લાકુઓમાં કેાઇ લાકુ મીઠા હોય, કેાઇ કડવા હોય અને કેાઇ તીખા હોય તેવી રીતે કેાઇ કોઇ કર્મ ઉદય આવતાં તેનાં

કાળ, સ્વભાવ, ઉદ્યમ, નસીબ ઔર ભાવિ બળવાન; પાંચ કારણ જબ મિલે, તબ કાર્ય સિદ્ધિ નિદાન. કળ જીવને મીઠા લાગે છે, કાઇનાં ફળ કડવાં લાગે છે, કાઇના થાડા વસમાં તા કાઇનાં વધારે વસમાં લાગે છે, એવા જે ભેદ જણાય છે તેને રસ અથવા અનુભાગ કહેવાય છે.

- (૪) પ્રદેશભંધ : હવે જેમ કાઇ માદકમાં દ્રવ્યનું પ્રમાણુ થાેકું હોય અને કાઇમાં વિશેષ હોય તેવી જ રીતે કાઇ બંધમાં કર્મ વર્ગણા યોગ્ય પુદ્દગલાના અને તપ્રદેશી સ્કંધોનું પરિણામ થાેકું હોય અને કાઇમાં વધારે હોય તે પ્રકારને પ્રદેશમાં ધ કહે છે.
- ૭૧૧ પ્ર. આયુષ્યના અને વેદનીય કર્મના ભંધ કયા પ્રકારે છે?
  - આયુષ્ય કર્મના બધ પ્રકૃતિ વિના થતા નથી; પણ વેદનીયના થાય છે.
- ૭૧૨ પ્ર. કર્મ એક જ ભવમાં વેદાય કે અન્ય ભવમાં પણ ?
  - ઉ. આમુખ્ય પ્રકૃતિ એક જ ભવમાં વેદાય છે. ખીજી પ્રકૃતિઓ તે ભવમાં વેદાય અને અન્ય ભવમાં પણ વેદાય.
- **ા**૩ પ્ર. કર્મ ઉદય કેટલા પ્રકારે છે ?
  - 8. ઉદય ખે પ્રકારે છે. એક પ્રદેશાદય; અને બીજો વિપાકાદય, વિપાકાદય બાહ્ય (દેખીતી) રીતે વેદાય છે; અને પ્રદેશાદય અંદરથી વેદાય છે.
- ૭૧૪ પ્ર. કર્મના સ્થિતિખંધ કેટલા કાળના પડે ?
  - ઉ. ત્રાનાવરેલીય, દર્શનાવરેલીય અને અંતરાય એ ત્રેલ કર્મની સ્થિતિ, જધન્ય અંતર્મું દ્રર્તની અને ઉત્કૃષ્ટી ત્રીશ ક્રોડાકોડી સાગરાયમની છે. તે ત્રેલે કર્મના આળાધાકાળ ત્રેલ હજાર વર્ષના છે.

સાતાવેદનીય કર્મની સ્થિતિ જઘન્ય ર સમયની અને ઉત્કૃષ્ટી ૧૫ ક્રોડાક્રોડ સાગરની છે. આખાધાકાળ કરે તેા જઘન્ય અંતર્મુદ્દત અને ઉત્કૃષ્ટો દાઢ હજાર વર્ષના છે. આસાતાવેદનીય કર્મની સ્થિતિ જઘન્ય ૧૨ મુદ્દત્ની અને ઉત્કૃષ્ટી ત્રીશ ક્રોડાક્રોડી સાગરની છે.

વૃત્તિના વ્યભિચાર એ જ કર્મખ'ધનું કારણ છે.

એના આખાધાકાળ જઘન્ય અંતર્મુદ્દર્તાના, ઉત્કૃષ્ટો ત્રણ હત્તર વર્ષના છે. માહનીય કર્મના સ્થિતિ જઘન્ય અંતર્મુદ્દર્તાના, ઉત્કૃષ્ટ ૭૦ કોડાક્રોડ સાગરાપમના છે. તેના આખાધાકાળ જઘન્ય અંતર્મુદ્દર્તા, ઉત્કૃષ્ટો સાત હજાર વર્ષના છે. નામ અને ગાત્ર કર્મના સ્થિતિ જઘન્ય આઠ મુદ્દર્તાના, ઉત્કૃષ્ટી ૨૦ ક્રોડાક્રોડ સાગરાપમના છે તેના આખાધાકાળ બે હજાર વર્ષના છે.

વ્હર્પ પ્ર. આબાધાકાળ કાને કહે છે ?

- ઉ. કર્મ બાંધ્યા પછીથી તે ઉદયમાં આવે (એટલે તેનાં ફળ ભાગવવાં પડે) ત્યાં લગીના કાળ તે ''આબાધાકાળ" કહેવાય એટલે કર્મ બાંધવું અને તે ભાગવવું એ બેની વચ્ચેના કાળ.
- ાળ૧૬ પ્ર. કર્મ વરતાતા એ શું છે ?
  - ઉ. કર્મ એ જડ વસ્તુ છે પણ બે લેદ છે. લાવકર્મ અને કવ્યકર્મ. વિલાવ પરિણામ "લાવકર્મ" છે. પુદ્દગલ સંખ'ધ "ક્રવ્યકર્મ" છે.
- હાવા પ્ર. જીવ કાંઇ પણ પ્રવૃત્તિ કરે તે કર્મ છે ?
  - ઉ. ના, રાગાદિ સહિત જીવ કાંઇ પણ પ્રષ્ટત્તિ કરે તો તેનું નામ કર્મ છે; શુભ અથવા અશુભ અધ્યવસાયવાળું પરિણુમન તે કર્મ નથી પણ નિર્જરા છે. ઇન્દ્રિયાની રાગદ્રેષરહિત પ્રષ્ટત્તિ પણ કર્મ બંધનું કારણ થઇ શકતી નથી. બાહ્ય બંધકારણ સમાન હોવા છતાં પણ પરિણામની તીવ્રતા અને મંદતાના કારણે કર્મ બંધ ભિન્ન ભિન્ન થાય છે. જેમ કે એક દશ્યને જોતી બે વ્યક્તિઓમાંથી મંદ આસક્તિપૂર્વ ક જોનાર કરતાં તીવ્ર આસક્તિપૂર્વ ક જોનાર વ્યક્તિ કર્મને તીવ્ર જ બાંધે છે. ઇરાદાપૂર્વ ક પ્રત્રત્તિ કરવી એ 'જ્ઞાતભાવ' છે, અને ઇરાદા સિવાય કૃત્ય થઇ જાય એ 'અજ્ઞાતભાવ' છે. ગ્રાત અને અજ્ઞાતભાવમાં બાહ્ય વ્યાપાર સમાન હોવા છતાં પણ કર્મ- બંધમાં કરક પડે છે.
- હ૧૮ પ્ર. જો શરીરથી દૂર ધણે છેટે એવા કેાઇ કેાઇ પદાર્થ પ્રત્યે જીવ રાગદેષ કરે તેા તે ત્યાંના પુદુગલપ્રહી ખંધ બાંધે છે કે શી **રી**તે?
  - ઉ. તે રાગષદ્વેષ પરિણતિ તો જાતમાની વિભાવરૂપ પરિણતિ છે, અને

## પ્રમાદ એ જ ભય

#### २०७

તે પરિષ્ણિત કરનાર આત્મા છે અને તે શરીરને વિષે રહી કરે છે: માટે ત્યાં આગળ એટલે શરીરને વિષે રહેલાે એવા જે આત્મા, તે જે ક્ષેત્રે છે તે ક્ષેત્રે રહેલાં એવાં જે પુદ્દગલ પરમાહ્યુ, તેને ત્રહીને ખંધ બાંધે છે, બહાર ત્રહવા જતા નથી.

- જી૧૯ પ્ર. જીવ શું બધાં જ કર્મ બ ધા માટે માત્ર શરીરમાંથી પુદ્દગલ ત્રહણ કરીતે કર્મ બાંધે છે ?
  - ઉ. હા; જીવ કર્મ ખંધ જે કરે છે, તે દેહસ્થિત રહેલા જે આકાશ તેને વિષે રહેલાં જે સક્ષ્મ પુદ્દગલ તેમાંથી ગ્રહીને કર્મ ખંધ કરે છે. બહારથી લઇ કર્મ ખાંધતા નથી.
- . . છર ૦ પ્ર. અ. તરાલ ગતિમાં કર્મ પુદ્દગલનું ત્રહણ કરાય છે કે નહિ ? ઉ. કરાય છે.
- ખર૧ પ્ર. કેવી રીતે ?
  - ઉ. અંતરાલ ગતિમાં પણ સંસારી જ્વાને કાર્મણ શરીર અવશ્ય હોય છે, એથી એ શરીરજન્ય આત્મ પ્રદેશનું કંપન, જેને કાર્મણયાગ કહે છે, તે પણ અવશ્ય હોય છે જ. જ્યારે યાગ હોય છે, ત્યારે કર્મ પુદ્દગલનું ગ્રહણ પણ અનિવાર્ય હોય છે, કેમ કે યાગ જ કર્મ વર્ગણાના આકર્ષણનું કારણ છે.
- ખરર પ્ર. જે જીવ કર્મ પુદ્દગલાથી ભારે થયા હાય તે જીવ શરીર પણ માહું ગ્રહણ કરે ?
  - ઉ. ના. જેમ જેમ જીવ કર્મપુદ્રગલ વધારે ગ્રહ્ણુ કરે છે, તેમ તેમ તે વધારે નિબિડ થઇ નાના દેહને વિષે રહે છે.
- **૭૨૩ પ્ર.** કર્માના પ્રદેશખંધ એટલે શું?
  - 3. પ્રદેશભંધના અર્થ પરિભાષાએ : પરમાણુ સામાન્યપણું એક પ્રદેશાવગાહી છે. તેવું એક પરમાણુનું ત્રહણ તે એક પ્રદેશ કહેવાય. જીવ અનંત પરમાણુ કર્મભંધે પ્રહણ કરે છે. તે પરમાણુ વિસ્તર્યા હોય તા અનંતપ્રદેશી થઇ શકે, તેથી અનંતપ્રદેશના બંધ કહેવાય.
- **૭૨૪ પ્ર. બધાં કર્માના ક્ષય થઇ શકે** ?

સુનિવ્રતધાર અને તવાર ચીવક ઉપજાયા; પોંનિજ આતમ જ્ઞાન વિના સુખ લેશ ન પાયો.

- ઉ. ઘનઘાતી ચારકમેં જ્ઞાનાવરણીય, દર્શ નાવરણીય, માહનીય અને અંતરાય તે એક પ્રકારે ક્ષય કરવા સહેલાં છે, તે તે જ ભવમાં અમુક અંશે ખપાવી શકાય છે. માહનીય કર્મ જે મહા જોરાવર છે તેમ ભાળું પણ છે તે તરત ખપાવી શકાય છે. જેમ તેના વેગ આવવામાં જબ્બર છે તેમ તે જલદીથી ખસી પણ શકે છે. માહનીય કર્મના તીવ્રભંધ હોય છે, તા પણ તેના પ્રદેશભંધ ન હોવાથી તરત ખપાવી શકાય છે. વેદનીય, નામ, ગાત્ર અને આયુ તે એક પ્રકારે ખપાવવાં આકરાં છે, જેના પ્રદેશભંધ હોય છે તે કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી પણ છેડા સુધી ભાગવવા પડે છે.
- **૭૨૫ પ્ર. કેવી રીતે વર્તવાથી કર્મના ખંધ થ**તા અટકે **?** 
  - ઉ. આત્માની એાળખ થાય તા કર્મ નાશ પામે.
- ૭૨૬ પ્ર. શુભ બધને કાેઇ અશુભ કર્મના જોગ બને તાે શું ફળ આપે <sup>ટ્</sup>
  - લ. શુલ ખંધ જે મૂળ માળા હોય તેના કરતાં વધુ માળા થાય છે.
- ૭૨૭ પ્ર. શુસ વધને કાઇ શુલ કર્મના જોગ આવી મળે તાે શું થાય ?
  - ઉ. મૂળ શુભળ ધ વધારે દઢ થાય અથવા નિકાચિત થાય છે.
- ૭૨**૮ પ્ર. અશુભ બંધને શુભ કર્મના જોગ ખને** તેા શું થાય ?
  - ઉ. મૂળ અશુભ ખંધ માેળા થાય છે.
- ૭૨૯ પ્ર. અશુભ **બ**ંધને અશુભ કર્મ નું મળવું થાય તાે શું પરિણામ થાય <sup>કૃ</sup>
  - અશુભ ખંધ વધારે મજખૂત થાય અથવા નિકાચિત થાય છે.
- ૭૩૦ પ્ર. અનંતાનુળંધી કર્મ પ્રકૃતિની સ્થિતિ કેટલા સમયની હોય ?
  - ઉ. ૪૦ કોડાકોડીની.
- ૭૩૧ પ્ર. માહનીય (દર્શન માહનીય) કર્મની સ્થિતિ કેટલા સમયની હોય છે ?
  - ઉ. ૭૦ કોડાકોડીની.
- **૭૩૨ પ્ર. ક્રો**ડાક્રોડ એટલે શું ?
  - ક્રોડને ક્રોડ ગુણા કહીએ ત્યારે ક્રોડાક્રોડ થાય.
- ૭૩૩ પ્ર. કર્માનાં ફળ કેવી રીતે મળે છે તે સમજાવા.
  - ઉ. કર્મોના ખંધ થઇ ચૂંકે છે ત્યાર પછી જેટલા સમય તેને પાકતાં

જપ, તપ, સંયમ દાહિલા, ઔષધ કડવી જાન, સુખ કારણ પીછે ઘના, નિશ્ચય પદ નિરવાન.

#### २०⋵

લાગે છે, એ સમયને આળાધાકાલ કહે છે. જો એક ક્રોડાકાડી સાગરની સ્થિતિ પડે તે৷ એકસા વર્ષ પાકવામાં લાગે છે. એ હિસાળે ઓછી સ્થિતિમાં ઓછા સમય લાગે છે. કાઇક કમેનિ આળાધા એક પલકમાત્ર સમય જ હાય છે. ખંધાયા પછી એક આવલી પછી હૃદયમાં આવે છે.

- ૭૩૪ પ્ર. કર્મના સ્કંધની વહેંચણી કેવી રીતે થાય છે **?** 
  - ઉ. વિપાક કાળ પૂરા થાય ત્યારે જે કર્મની જેટલી સ્થિતિ હાય તે સ્થિતિનાં જેટલા સમય થાય તેટલા સમયામાં તે કર્મના અમુક અમુક સ્કંધ વહેંચાઇ જાય છે તે વહેંચણીમાં પહેલા પહેલા સમયામાં અધિક પરમાણુઓના સ્કંધા અને પાછળ પાછળના સ્કંધામાં થાડા થાડા કર્મ પરમાણુઓ આવે છે. છેલ્લા સમયમાં સવિથી થાડા પરમાણુ આવે છે.
- ૭૩૫ પ્ર. કર્મના સ્કંધની ઉપર પ્રમાણે વહેંચણી થયા પછી કર્મા કેવી રીતે ઉદયમાં આવે ?
  - ઉ. આ વર્ષે ચણીને અનુસાર જે સમયે જેટલા કર્મ પરમાણુ ઉદયમાં આવે છે તેટલા કર્મ અવશ્ય ખરી જાય છે, છૂટી જાય છે.
- ૭૩૬ પ્ર. કર્મ પરમાણુ ફળ આપીને ખરી જાય કે ફળ દીધા વિના પણુ ખરી જાય ?
  - ®. જો ખાલ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ અનુકૂળ હોય તો ફળ પ્રગટ કરીને ખરી જ્ય છે નહિં તો ફળ દીધા વગર ખરી જાય છે.
- ૭૩૭ પ્ર. કર્મ પરમા**ણ**ની વહેં ચણીના ઉપરના સિદ્ધાંત દાખલા આપી સમજવા.
  - ઉ. જેમ કાઇએ ક્રોધ ક્યાયરૂપી કર્મ ૪૮ મિનિટની સ્થિતિનું ભાંધ્યું અને એક મિનિટ પાકવામાં લાગી તથા ૪૭૦૦ કર્મ છે તા તે કર્મ ૪૭ મિનિટમાં વહેંચાઇ જાય છે. જેમ ૫૦૦, ૪૦૦, ૩૦૦, ૨૦૦, ૧૦૦ ઇત્યાદિ રૂપથી એ ક્રોધ ક્યાયના સ્કંધ એવા હિસાબથી ખરી જશે. પહેલી મિનિટમાં ૫૦૦ પછી ૪૦૦ ઇત્યાદિ. જો એટલી વાર કાઇ એકાંતમાં ખેસીને સામાયિક કરી રહ્યો હોય તા

ચેતન યહ ભવસાગર, ધરમ જહાજ, તિહી ચડ ખેઠા, છાંડી લાકકી લાજ. ક્રાેધનું નિમિત્ત ન હાેવાથી ક્રાેધના ફળને પ્રગટ કર્યા વગર એ કર્મ ખરી જાય છે.

૭૩૮ પ્ર. એક વાર કર્મના બાંધ પડી ગયા છતાં શું તેમાં ફેરફાર થઇ શકે છે ?

ઉ. એક વખત કર્મના બંધ પડી ગયા છતાં તેમાં ત્રણ અવસ્થાએ। પછીથી થઇ શકે છે.

**૭૩૯ પ્ર.** તે ત્રણ અવસ્થાએા કહેા.

ઉ. સંક્રમણ, ઉત્કર્ષણ અને અપકર્ષણ.

૭૪૦ પ્ર. સંક્રમણ એટલે શું?

ઉ. સંક્રમણ એટલે પાપ કર્મને પુષ્યમાં અને પુષ્યને પાપમાં અદલી દેવું તે. જો કાઇ પાપકર્મ કરી ચૂકયા હોય, અને તે એનું પ્રતિક્રમણ (પશ્ચાતાપ) ઘણા શુદ્ધભાવથી કરે તા પાપકર્મને અદલી નાંખી પ્રષ્યરૂપ કરી શકે છે.

૭૪૧ પ્ર. ઉત્કર્ષણ એટલે શું<sup>?</sup>

g. કર્માની સ્થિતિ અથવા અનુભાગને વધારી દેવા તે.

**૭૪૨ પ્ર. અપકર્ષ**ણ એટલે શું?

કર્માની સ્થિતિ અને અનુભાગ ઘટાડી દેવા તે.

૭૪૩ પ્ર. ઉદ્ઘારણા એટલે શું <sup>?</sup> નિર્જરા એટલે શું <sup>?</sup>

ઉ. સમયથી પહેલાં કર્મ ને ઉદયમાં લાવવા તેને 'ઉદ્યરણા' કહે છે, અને સમયથી પહેલાં તેમને ખેરવી નાખવાં તેને 'નિજ'રા' કહે છે.

૭૪૪ પ્ર. ઉત્કર્ષેણ અને બંધ એક જ પરિણામથી થાય કે જુદા જુદા પરિણામથી થાય ક

ઉ. જેવા જેવા વિકલ્પ તે–તે સમયે આવે છે, તેવી–તેવી પ્રવૃત્તિ જ તે તે સમયે થાય છે, તેના કળરૂપે તેવા–તેવા જ નવીન ખંધ અને ઉત્કર્ષ શુ આદિ શાય છે. ઉત્કર્ષ શુ આદિના પરિશામ કાઇ બીજા હોય અને ખંધના કાઇ બીજા એમ નથી. એક સમયના જે એક પરિશામ કે પ્રવૃત્તિથી ખંધ થાય છે, તેનાથી જ તે જ સમયે યથાયોગ્ય ઉત્કર્ષશ, અપકર્ષ શુ આદિ પશુ થાય છે.

સંસાર અને મોક્ષ વચ્ચે એક સાંકળ છે, તે કર્મ. તેને નાટક કહીએ તા ચાલે.

- ૭૪૫ પ્ર. ઉત્કર્ષ<sup>°</sup>ણ, અપકર્ષ<sup>°</sup>ણ અને સંક્રમણ કર્યા કર્માના થઇ શકે ?
  - ઉ. એ સત્તામાં રહેલી કર્મ પ્રકૃતિનાં થઇ શકે છે; ઉદયમાં આવેલી પ્રકૃતિનાં થઇ શકે નહીં. જો ઉદયમાં આવ્યા પહેલાં રસમાં માળાશ કરી નાખવામાં આવે તો આત્મપ્રદેશથી કર્મ ખરી જઇ નિર્જરા થાય અથવા મંદ રસે ઉદય આવે.
- ૭૪૬ પ્ર. ભાવ અને વિચારથી પહેલાંનાં કર્મામાં પરિવર્તન થઇ શકે છે ?
  - ઉ. હા, જેમ ઔષધિ ખાવાથી બોજનના વિકાર મટી જાય છે, તેમ પરિણામા દ્વારા પહેલાંનાં પાપ કે પ્રણ્યક્રમ માં પરિવર્તન થઇ જાય છે.
- ૭૪૭ પ્ર. આયુકમ<sup>6</sup>માં ઉત્કર્ષણ, અપકર્ષણ અને સંક્રમણ થઇ શકે છે ?
  - ઉ. ના, જીવ જે ભવની આયુષ્યપ્રકૃતિ ભાગવે છે તે આખા ભવની એક બંધ પ્રકૃતિ છે. તે બંધ પ્રકૃતિના ઉદય આવૃષ્યની શરૂઆત થઇ ત્યારથી ગણાય. તેમાં વધઘટ ન થાય. સંક્રમણ, અપકર્ષણ, ઉત્કર્ષાદિકરણના નિયમ આયુઃકર્મવર્ગણા સત્તામાં હાય ત્યાં સુધી લાગુ થઇ શકે, પણ ઉદયની શરૂઆત થયા પછી લાગુ થઇ શકે નહીં
- ૭૪૮ પ્ર. ભવિષ્યના આયુકર્મના ખંધ કેવી રીતે થાય છે!
  - ઉ. આપણે મનુષ્યાને માટે આ નિયમ છે કે વર્ત માન ભોગવતા આયુની જેટલી સ્થિતિ હોય તેના બે તૃતિયાંશ ભાગ વીત્યા પછી પહેલીવાર અંતર્મું દૂર્ત માટે નવા આયુષ્ય બંધ કરવા યાગ્ય કાળ આવે છે. મધ્યમ લેશ્યાનાં પરિણામાથી આયુ બંધાય છે. સમકિતીને અશુભ-ભાવ આવે છે પણ તે કાળે ભવિષ્યના આયુષ્યના બંધ ન પડે, પણ જ્યારે શુભભાવ આવે છે ત્યારે જ ભવિષ્યના આયુષ્યના બંધ પડે છે. એવા સમ્યક્દર્શનના મહિમા છે.
- જ્જ૯ પ્ર. પહેલીવાર આયુષ્યબંધ ન થાય તા કરી કચારે બંધાય છે?
  - ઉ. કરી બે તૃતિયાંશ ભાગ વીત્યા પછી બીજી વાર, કરો બે તૃતિયાંશ વીત્યા પછી ત્રીજી વાર એવી રીતે બે તૃતિયાંશ કાળ પછી આઠ વાર એવા અવસર આવે છે. જો એટલામાં ન બધાય તા મરતાં પહેલાં તા ઘશું કરીને આયુષ્ય કર્મ બધાય છે. માક્ષે જનાર તા ન જ બાંધે.

દિવસની ભૂલ માટે રાત્રે હસજે, પરંતુ તેવું હસવુ ક્રીથી ન થાય તે લક્ષિત રાખજે.

- હપુ પ્ર. આયુષ્ય એક વાર બધાયા પછી તેની સ્થિતિ કરી કચારે બદલાઇ શકે ?
  - ઉ. એક વખત આયુષ્ય ખંધાયા પછી બીજી વાર કરી માંધ કાળ આવે ત્યારે પહેલાં બાંધેલી આયુની સ્થિતિ એાછી કે અધિકથઇ શંક છે. જેમ કાઇ મનુષ્યનું ૮૧ વર્ષનું આયુષ્ય હોય તા તેના લિવિયના આયુખાંધના કાળ, પ૪ વર્ષ પછી, ૭૨ વર્ષ પછી, ૭૮ વર્ષ પછી, ૮૦ વર્ષ અને આઠ માસ પછી, ૮૦ વર્ષ ૧૦ માસ ૧૦ દિન પછી, ૮૦ વર્ષ ૧૧ માસ ૧૧ દિન ૧૧ કલાક પછી અને છેવટે ૮૦ વર્ષ ૧૧ માસ ૨૫ દિન ૧૪ કલાક પછી, આમ આઠ વાર આવે છે.

૭૫૧ પ્ર. એક ભવમાં આગામી કેટલા ભવનું આયુષ્ય બંધાય ?

- ઉ. એક જ ભવમાં આગામિક કાળના બે ભવનું આયુષ્ય ભાંધે નહિ, એક જ ભવનું આયુષ્ય ભંધાય. (જુએ પ્રશ્ન–૧૮૯, ૧૭૪૯ અને ૧૭૫૦).
- **૭૫**૨ પ્ર. આયુના કેટલા પ્ર**કાર** છે ?
  - ઉ. આવૃષ્યના બે પ્રકાર છે. સાપક્રમ અને નિરૂપક્રમ, આમાંથી જે ળાંધ્યું હોય તે પ્રકારનું ભોગવાય છે.
- **૭૫૩ પ્ર.** સાપક્રમ આમુખ્ય એટલે શું?
  - ઉ. સાપક્રમ એટલે શિ**થિ**લ, એકદમ ભોગવી લેવાય તે.
- **૭૫**૪ પ્ર. નિરૂપક્રમ એટલે 'શું ?
  - ઉ. નિકાચિત. દેવ, નારક, જુગલિયાં, ૬૩ શલાકા પુરુષને, ચરમશરીરીને તે હોય છે.
- **૭૫૫** પ્ર. ચરમશરીરી એટલે શું?
  - ઉ. સંપૂર્ણ વીતરાગદશા જેને વર્તે છે તે ચરમશરીરી ગણાય છેવટનું શરીર કે જેના પછી હવે શરીર ધારણ ન કરવું પડે, તે છેવટનું શરીર તે ચરમશરીર.
- ૭૫૬ પ્ર. વ્યવહાર અપેક્ષાએ સાત કારણે આયુષ્ય તૂટી જાય તે સાત કારણા કર્યાં ?
  - ઉ. સાપક્રમ આયુષ્ય હ કારણથી તૂટી શકે છે.

ભગવાનના સ્વરૂપતું ચિ'તન કરવું તે પરમાર્થ દષ્ટિવાન પુરુષાન ગૌલ્યતાથી સ્વરૂપતું ચિંતવન છે. (૧) પાણીથી, (૨) અગ્નિથી, (૩) વિષથી, (૪) શસ્ત્રથી, (૫) અતિહર્ષ, (૬) શાક, (૭) ભયથી, (વધુ ચાલવું, વધુ ખાવું, મૈયુન સેવવું, આદિ વ્યયથી). નિરૂપક્રમ આયુષ્ય બાંધેલ પૂરું આયુષ્ય ભોગવે, વસ્ત્રે ત્રે નહીં.

જીવ સાપક્રમ હાય યા નિરૂપક્રમ હોય પરંતુ તે આયુકમેના દલિકા જેટલા ભાંધ્યા છે તે સર્વ પૂરા ભોંગવ્યા વિના મૃત્યુ પામે નહિ. સાપક્રમ બાંધેલ આયુ વચ્ચે તૂટવાનું નિમિત્ત પરભવથી સાથે નિર્માણ કરીને આવે છે અને તેના ઉદયે શેષ દલિકા શીઘ્ર ભોંગવી પૂર્ણ કરે છે. નિરૂપક્રમીને દલિકા શીઘ્ર ભોંગવી લેવા પડે તેવું નિમિત્ત હોતું નથી. (જુઓ પ્રશ્ન-૧૭૪૯, ૧૭૫૦)

**૭૫૭ પ્ર.** આ<sub>ક</sub>ષ્ય તૂટી જાય તા બીજા કર્માનું શું થાય ?

- ઉ. બીજા વેદનીય આદિ કર્મ બીજા ભવમાં પણ ભોગવવાં પડે છે. જે કર્મોની સ્થિતિ આયુષ્યથી લાંબી હોય તે બીજા ભવમાં ભોગવાય છે. ''તે તે ભોગ્ય વિશેષનાં, સ્થાનક દ્રવ્ય સ્વભાવ, ગહન વાત છે શિષ્ય આ, કહી સંક્ષેપે સાવ."
- **ું કર્મા** છવ પળ પળ કે ક્ષણે ક્ષણે શું કર્મ બંધ કરે છે ક
  - ઉ. હા, એવા કાઇ પણ વખત જતા નહીં હોય કે જીવ કર્મના ભધ કરતા ન હોય.
- ૭૫૯ પ્ર. આમ બને તા પછી જીવ ઊંચે વીતરાગ માર્ગની સન્મુખ કચારે આવે ?
  - ઉ. છેવટ એક સાગરાપમની સ્થિતિ રહે ત્યાં સુધી જીવને વીતરાગ માર્ગ ગમતા નથી પણ જો તેટલી સ્થિતિની અંદર કેટલાક ભાગ ઓછા થાય તા જીય વીતરાગ માર્ગની સન્મુખ થાય છે.
- જારુ પ્ર. એવું કચારે બને ?
  - કર્મની અંદર કાળ પરિવર્તન થયે કાઇ સંયોગવશાલ મહાન સંઘષેષુથાય તા ખને.
- હંદ૧ પ્ર. માહનીય કર્મની સાથે એવા ખીજા કયા કર્મ છે કે જેથી એ જીવને રખડાવે છે ને જેરદાર પ્રવૃત્તિ કરાવે છે ?

આત્મ ઉપયોગ એ કર્મ મુકવાના ઉપાય છે.

ઉ. માહનીય કર્મને મદદગાર કર્મા ગ્રાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય છે. જે એ માહરપ કિલ્લાને ઢીલા થવા દેતા નથા. પ્રથમ માહ જ ક્ષાણ થાય છે અને ત્યાર પછી અંતર્મું દર્ત ભાદ ભાષ્ટીનાં ગ્રાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય એ ત્રણ કર્મા ક્ષય પામે છે. માહ એ સૌથી વધારે ખળવાન હોવાને લીધે તેના નાશ પછી જ અન્ય કર્મોના નાશ શક્ય ખને છે.

**૭૬**૨ પ્ર. દર્શનમાહનીય કર્મ શાથી બધાય ?

ઉ. "કેવળીના અવર્ષુ વાદ" એટલે કેવળીના અસત્ય દાષોને પ્રગટ કરવા તે. "શ્રુતના અવર્ષુ વાદ" એટલે શાસ્ત્રના ખાટા દાષો દ્વેષણુદ્ધિથી વર્ષ્યુવવા તે. સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકાના મિથ્યા દાષો પ્રગટ કરવા તે "સંઘ અવર્ષ્ય વાદ." "ધર્મના અવર્ષ્ય વાદ" એટલે અહિં સા વગેરે મહાન ધર્મોના ખાટા દાષો ખતાવવા તે. "દેવાના (તીર્ય' કરના) અવર્ષ્ય વાદ" એટલે તેમની નિંદા કરવી તે.

**૭૬૩ પ્ર.** ચારિત્રમાહનીય કર્મ કેવી રીતે બધાય છે?

ઉ. પાતે કષાય કરવા અને બીજામાં પણ કષાય પ્રગટાવવા. સત્યધમ ને ઉપહાસ કરવા, ગરીખ કે દીન માણસની મશ્કરી કરવી. વિવિધ કીડાઓમાં પરાયણ રહેવું. વૃતનિયમ આદિમાં અણગમા રાખવા. બીજાને ખેચેની ઉપજાવવી. પાતે શાકાતુર રહેવું. પાતે ડરવું અને બીજાને ડરાવવા. હિતકર કિયા અને હિતકર આચારની ઘૃણા કરવી અને ઠગવાની ટેવ.

**૭૬૪ પ્ર.** જ્ઞાનાવરણીય કર્મ શું કરવાથી ભંધાય ?

ઉ. ગ્રાનને ધારણ કરનાર જેઓ ગ્રાની છે તેમનું વાંકુ બાલે, તેમને વિલ્નરૂપ બને, તેમની અશાતના કરે, તેમની સાથે દ્રેષ રાખે તા છવ ગ્રાન પામી શકતા નથી. જેમ જેમ ધ્યાનવિશુદ્ધિ થાય તેમ તેમ ગ્રાનાવરણીયના ક્ષય થશે.

**૭૬૫** પ્ર. જીવ જ્ઞાનની સન્મુખ કચારે થાય ?

ઉ. એ જ્ઞાનાવરણીય કર્મની સ્થિતિ જે ઉત્કૃષ્ટી ત્રીશ કોડાકોડી સાગરા-

જે આનત્ય છે, જે અસાર છે અને જે અશરણરૂપ છે તે આ જીવને પ્રીતિનું કારણ કેમ થાય છે તે વાત રાત્રિ– દિવસ વિચારવા યાગ્ય છે. પમની છે, તેમાંથી ઘટીને છેક એક સાગરાપમની સ્થિતિની અંદર આવી જાય ત્યારે જ્ઞાન વીતરાગ માર્ગની સન્મુખ થાય છે.

- **૭૬૬ પ્ર.** ત્રાનાવરણીય કર્મ કેટલા પ્રકારનું છે ?
  - ઉ. એ કર્મ પાંચ પ્રકારનું છે.
- **૭૬૭ પ્ર.** કયા પ્રકાર ઘટે તા જ્ઞાન થાય ?
  - ઉ. પાંચ આવરણમાં છેલ્લું આવરણ ઘટે તા, ક્ષયાેપશમ થાય, તા સંપૂર્ણ જ્ઞાન થાય. ચારનાે ક્ષયાેપશમ થાય તાે છેલ્લાનાે ક્ષય થાય.
- **૭૬૮ પ્ર.** દર્શનાવરણીય કર્મ કેવી રીતે ખંધાય છે ?
  - ઉ. (૧) જે છવામાં વીતરાગ વાણીની શ્રદ્ધા છે, રુચિ છે, પ્રેમ છે, તેવા જવા સાથે વૈરીપાં કરે, (૨) તેમની પાસેથી સમ્યકૃત્વ પામ્યો હોય તો ના પાડે, (૩) તેમના ઉપર દેષ કષાય ભાવ રાખે, (૪) કાઇ જીવને સમ્યકૃત્વ ગુણુ પ્રાપ્ત કરતાં વિદન કરે, (૫) તેમની અશાતના કરે, (६) અને તેમની સાથે વિવાદ કલેશ કરે, (૭) જ્ઞાનીને વિષે જો કાઇ પણ પ્રકારે ધનાધિની વાંછા રાખવામાં આવે.
- **૭૬૯** પ્ર. જીવા શાતાવેદનીય કમ<sup>ે</sup> કેવી રીતે બાંધે છે?
  - ઉ. છવા, પ્રાણી ભૃત અને ગરીબા છે તેના ઉપર અનુકંપા કરે, તે છવાને દુ:ખ ન આપે, શાક, ઝુરણા વિગેરે ન કરાવે તા જવ સ્વાભાવિક શાતા કર્મને ખાંધે છે. અર્થાત્ દયા–રહેમ કરવાથી ને દુ:ખ-ત્રાસ વિગેરે ન આપવાથી જીવ શાતા પ્રાપ્ત કરે છે.
- ७७० પ્ર. જવા અશાતાવેદનીય કર્મ શાથી ખાંધે છે?
  - ઉપરના પ્રશ્નમાં કહ્યું તેથી વિરુદ્ધ વર્ત વાથી જીવ અશાતાવેદનીય કર્મ ખાંધે છે.
- ૭૭૧ પ્ર. જીવા એવી શું પ્રકૃત્તિ કરે છે કે તેથી તેએ। નરકગતિમાં <u>ભય છે</u>?
  - ઉ. જવા, ૧. ઘણી હિંસા કરે, ૨. બહુ જ પરિગ્રહ વધારે-તૃષ્ણા રાખે, ૩. ત્રસ જવાના માંસાહાર કરે અને ૪. પંચેન્દ્રિય જવાના નાશ કરે તા જીવ નરકમાં જાય છે.
- ૭૭૨ પ્ર. ત્યારે તિય<sup>જ</sup>ંચ ગતિમાં શું કરવાથી જાય ?

**દેહ** વિનાશી હું અવિનાશી, આનંદમય છે મારું સ્વરૂપ.

- ઉ. જવા, ૧. માયા–કપટ કરે, ૨. જુઠું ભાલે, ૩. ખાટા તાલ તે માપ રાખે, આથી જવા તિય<sup>ે</sup>ંચ ગતિમાં જાય છે.
- ૭૭૩ પ્ર. મનુષ્ય ગતિમાં શું કરવાથી જાય છે?
  - ઉ. ૧. જેઓ પ્રકૃતિના ભિદ્રિક હોય, ૨. વિનયા અને નમ્ર હોય, ૩. જેનામાં અનુક પા અને દયા હોય, ૪. જેઓ અભિમાની અને ગવિષ્ઠ ન હોય, તેઓ મનુષ્ય ગતિનું આયુષ્ય બાંધે છે.
- ७७४ પ્ર. દેવ ગતિમાં કયા જવા જાય ?
  - ઉ. જેઓ સંયમ પાળે છે પણ તેમને રાગ–મોહ છે, ર. જેઓ ગૃહસ્થ પણ શ્રાવક વૃત પાળે છે, ટ. જેઓ અજ્ઞાન પણ ભાલતપશ્ચર્યા અગાધ કરણી કરે છે અને સહે છે, ૪. તેઓ નિર્જરાને જાણતા નથી પણ પરવશપણું ભૂખ, તૃષા, શીત, તાપ વિગેરે સહન કરે છે. એટલે તેઓ સ્વર્ળમાં જાય છે.
- ૭૦૫ પ્ર. શુભ નામ કર્મ શું કરવાથી ભંધાય અને અશુભ નામ કર્મ કેવી રીતે વર્તાવાથી ભંધાય છે ?
  - ઉ. જીવા જો શરીરને પ્રવર્તાવવામાં ઋજુતા (અવકતા) રાખે, વાણીમાં સરળ ભાવ રાખે, મનમાં પણ તેવી નમ્રતા રાખે અને કાઇ સાથે વિવાદ-ઝઘડા ન કરે તા શુભ નામ કર્મ ખાંધે છે અને શરીર, વાણી અને મનથી કૃટિલતા સેવે, વકતા વિચારે ને દરેકની સાથે ખાટા ઝઘડા-કલેશ કરે તા અશુભ નામ કર્મ ખાંધે છે.
- ૭૭૬ પ્ર. જીવા ઊંચ ગાત્ર કેમ ખાંધી શકે ? અને નીચ ગાત્ર કેમ ખાંધે છે ?
  - ઉ. જે જીવા જાતિ. કૂળ, બળ, રૂપ અને ઐશ્વર્ય વિષે અહંકાર કરે છે એટલે જેઓ એવું માને છે કે, મારા જેવું રૂપ, કૂળ કાઇનું કયાં છે ? આવા ગર્લ કરવાથી અવશ્ય નીચ ગાત્ર કર્મ ખંધાય છે અને જેઓ એ પ્રમાણે ઉત્તમ મળવા છતાં વાણીમાં કે મનમાં જરાપણ ગર્વ લાવતા નથી અને નિસ્પૃહતા રાખે છે તેઓ ઊંચ ગાત્ર ખાંધે છે.
- **૭૭૭ પ્ર.** અંતરાય કર્મ કેમ કરવાથી ભંધાય છે ?
  - ઉ. જવને પાતાને આત્મદાન-અભયદાન વગેરે જોઇએ છે તેમજ જીવન

આત્મ પરિણામ છે તે જ નિશ્ચયથી કર્મ છે.

- લાભ, ભાગ, ઉપભાગ જોઇએ છે, પરંતુ તે બાયતના પાતા તરફથી બીજા જીવા પ્રતિ વિરાધ થયા છે એટલે પાતે બીજા જીવાને આપવા દીધું નથી. તેથી જીવ અંતરાય કર્મ બાંધે છે.
- ુષ્ક્રિપ્ટ પ્ર. જીવના સ્વભાવ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રના છે અને નિશ્ચયનયથી આત્મા કેવળ પાતાના શુદ્ધ ભાવના જ કર્તા છે તા પછી કર્મ કેમ થાય છે ?
  - ઉ. આત્મા જ્યારે વિભાવમાં વર્તે અને વિકાર કરે અને પાતાના શુદ્ધ સ્વભાવની વિમુખ થઇ જાય ત્યારે તે અશુદ્ધ નિશ્ચયનયથી તેના વિભાવાના કર્તા કહેવાય છે. આત્માએ કર્મ બાંધ્યા નથી, કર્મ સ્વયં આવીને બંધાયાં છે. આત્માના અશુદ્ધ ભાવ કેવળ નિમિત્ત છે, તો પણ વ્યવહારનયથી આત્મા પુદ્દગલકમેનિ કર્તા અથવા બાંધવાવાળા છે. એવી રીતે જ કુંભારને ઘડા બનાવનાર, સોનીને કડાના બનાવનાર, સોની રસોઇ બનાવનારી, દરજીને કપડાં સીવનાર કહેવાય છે. નિશ્ચયનયથી ઘડાને બનાવનારી માટી છે. કડાને બનાવનાર સોનું છે, રસોઇ બનાવનાર અન્નપાનાદિ સામગ્રી છે, કપડાં સીવનાર દારો છે. કુંભરાદિ નિમિત્ત માત્ર છે.

"ચેતન જો નિજભાનમાં, કર્તા આપ સ્વભાવ; વર્તે નહિં નિજભાનમાં, કર્તા કર્મ'-પ્રભાવ." "છૂટે દેહાધ્યાસ તો, નહિં કર્તા તું કર્મ'; નહિ ભાકતા તું તેહના, એ જ ધર્મના મર્મ"."

્ષ્કલ્ક પ્ર. પરકર્વ્ય જીવને રાગદ્વેષ થાય છે ને ?

ઉ. સ્વ પર જાણવું તે ઉપાધિ કે વિકારનું કારણ નથી. અત્રાની કહે છે કે પરક્રવ્ય જાણવાથી રાગાદિ થાય છે એટલે પરક્રવ્ય જાણવું નહીં. તે સ્વપર પ્રકાશક જ્ઞાનની સ્વચ્છતાને નથી જાણતા. જ્ઞાની તેા જેને જાણું છે તેને જ્ઞાનાભાવથી જ જાણું છે અને તે જ વીતરાગી જ્ઞાન છે. (જ્ઞાની પરક્રવ્ય સાથે તન્મય થતા નથી અથવા તેમને પરક્રવ્ય સાથે એક્ત્વભાવ થતા નથી).

જ્યું પ્ર. શું ઇશ્વર પ્રેરણાથી કર્મા દરેક જવને ખંધાય છે?

ઉદ્ધયને અબંધ પરિણામે ભાગવાય તા જ ઉત્તમ છે.

- ઉ. ઇશ્વર જેવી કાઇ અલગ શક્તિ કે વ્યક્તિ નથી. દરેક શુદ્ધાત્મા ઇશ્વર જ છે. શુદ્ધાત્મા પાતાના સ્વભાવમાં જ (જ્ઞાન, દર્શન વિગેર) પરિશુમન કરતા હાય છે. તેથી તે પાતે કર્મ બાંધે નહિ કે બીજાને બાંધાવે નહિ.
- ૭૮૧ પ્ર. જીવને કર્મ કચારથી હશે અથવા કર્મ જીવને કચારે વળગ્યા?
  - ®. જવ પ્રથમ કર્મ રહિત હતા અને પછી કર્મ વળગ્યા છે, એમ તા છે જ નહિ, ખાલુમાંથી નીકળેલું સાનું જેમ માટીમાંથી જોડાયેલું છે, તેમ આત્મા જીવ કર્મથી મુક્ત એટલે જોડાયેલ જ છે. શું કાઇ એમ કહી શકશે કે, સાનું પહેલું અને કર્મ રૂપ માટી પછી વળગી છે? અથવા માટી પહેલી હતી અને સાનું પછી તેને વળગ્યું છે? સુવર્ણ અને માટી જેમ એકમેક છે તેમ જીવ અને કર્મ એકમેક છે.
- ૭૮૨ પ્ર. જીવ અને કર્મ એકમેક હોય તા શું તે જીવ કર્મથી મુક્ત થઇ શકે ખરા કે નહિ ?
  - ઉ. જીવ પાતે ધારે તેા કર્મથી મુક્ત થઇ શકે છે. કષાયાદિ ક્ષીચુ થઇ શકે છે તેમજ ત્રાન, દર્શન, સમાધિ, વૈરાગ્ય ભકત્યાદિ સાધનના ખળે કર્મબંધ શિચિલ થઇ ક્ષીચુ થાય છે માટે ત્રાન, દર્શન સંયમાદિ માક્ષપદના ઉપાય છે.

' વીત્યા કાળ અનંત તે, કર્મ શુભાશુભ ભાવ, તેહ શુભાશુભ છેદતાં ઉપજે માક્ષ સ્વભાવ,''
" જે જે કારણ બંધનાં, તેહ બંધના પંચ; તે કારણ છેદક દશા, માક્ષપંચ ભવઅંત.
" કારિ વર્ષનું સ્વપ્ત પણ જાપ્રત થતાં સમાય, તેમ વિભાવ અનાદિતા, ત્રાન થતાં દૃર થાય."

૭૮૩ પ્ર. સમયે સમયે જીવને અનંતકર્મના વ્યવસાયી કહ્યો છે અને અનાદિ-કાળથી અનંતકર્મના અંધ કરતા આવ્યા છે, તા તેવાં અનંતકર્મ

નાગર સુખ પામર નવ જાણે, વલ્લભ સુખ ન કુમારી; અનુભવ વણ તેમ ધ્યાન તાથું સુખ, કાણ જાણે નર નારી રે. નિવૃત્ત કરવાનું સાધન ગમે તેવું બળવાન હોય તા પણ અનંતકાળ તે: પ્રયોજને પણ તે પાર પડે નહીં ?

- ઉ. ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ એક છવને માહનીય કર્મનું ખંધન થાય તા સિતેર કેડાકેડી સાગરાપમનું થાય, એમ જિને કહ્યું છે. પણ એવાં માહનીય-કર્મ એક વખતે ઘણાં ખાંધે એમ ન ખતે. અનુક્રમે હજુ તે કર્મથી નિવૃત્ત થયા પ્રથમ ખીજું તે જ સ્થિતિનું ન ખાંધે, પણ ખીજું ત્રીજું, ચોશું, પાંચમું, છઠ્ઠું એમ સૌ એક માહનીય કર્મના સંખંધમાં તે જ સ્થિતિનું ખાંધ્યા કરે એમ ખતે નહીં, કારણ કે જીવને એટલા અવકાશ નથી. તેમ એક ભવમાં આગામિક કાળના બે ભવનું આયુષ્ય ખાંધે નહીં, એવી સ્થિતિ છે.
- ૭૮૪ પ્ર. જીવ પાતે ચેતનવંત છે અને કર્મ તો જડ છે, તો પછી જીવને કર્મ કેવી રીતે વળગ્યાં ?
  - ઉ. મન, વચન, કાયાના હલનચલનથી એક ક્ષાયના ઉદયથી આત્માના પ્રદેશા સકમ્પ થાય છે તે વખતે આત્માની યાગશક્તિ ચારે તરફથી કમ્પવર્ગણોઓ ખેંચી લે છે અને તથી આત્મપ્રદેશ સાથે ખંધ પડે છે અને ક્રોધાદિક ક્ષાયા વડે તેમાં રસ પડે છે. યાગ તીવ્ર હોય તા કમ્પવર્ગણોઓ અધિક આવે અને મંદ હોય તા ઓછી આવે.

"ભાવકર્મ નિજ કલ્પના, માટે ચેતનર્પ; જીવવીર્યની સ્ક્રણા, પ્રહણ કરે જડધૂપ."

૭**૮૫ પ્ર. બધા** કર્મમાં જબરજસ્ત કર્મ કર્યું હશે <sup>શ</sup>

ઉ. મોહનીય કર્મ જબરજસ્ત છે. છવ તેથી જ રખડે છે અને સાચા માર્ગમાં આવતા નથી. તેમજ સંસારની મીઠાશ છૂટતી નથી.

> "કર્મ અનંત પ્રકારનાં, તેમાં મુખ્યે આઠ, તેમાં મુખ્યે માહનીય, હણાય તે કહું પાઠ, કર્મ માહનીય ભેદ બે, દર્શન ચારિત્ર નામ, હણું બાધ વીતરાગતા, અચૂક ઉપાય આમ."

આસ્ત્રવમાં સ'વર થાય એવી કાેઇક રમત જ્ઞાની પુરુષ પાસે છે.

- પાર્થક પ્ર. સંસારના જીવા જન્મ, જરા, મૃત્યુ અને રાગાદિક દુઃખા શાથી પામે છે?
  - ઉ. કરેલાં કર્મ<sup>દ</sup>ના ઉદયથી.

"એક રાંક તે એક નૃપ, એ આદિ જે ભેદ, કારણ વિના ન કાર્ય તે, એજ શુભાશુભ વેદા."

- **૭૮૭** પ્ર. કર્મ રૂપે રહેલા પરમા**ણ** કાઇને દશ્ય હોય ?
  - ઉ. કર્મ રૂપે રહેલા પરમાહ્યુ કેવળત્રાનીને દશ્ય છે તે સિંઘાયને ચાક્કસ નિયમ હોય નહીં. પરમાવધિવાળાને દશ્ય થવા સંભવે છે અને મન:પર્ય યત્રાનીને અનુક દેશે દશ્ય થવા સંભવે છે.
- ૭૮૮ પ્ર. પરમાણુ એકખીજ ઉપર કેમ અસર કરે છે અથવા કેવા કમેં બંધ થાય છે તે જાણી શકાય?
  - ઉ. પરમાહ્યુ પરમાહ્યુને શરીરમાં લડતાં કાઇએ જોયાં નથી; પણ તેનું પરિણામ વિશેષ જાણવામાં આવે છે. તાવની દવા તાવ અટકાવે છે એ જાણી શકીએ છીએ, પણ અંદર શું ક્રિયા થઇ તે જાણી શકતા નથી, એ દર્શાંતે કર્મ ખંધ થતા જોવામાં આવતા નથી, પણ વિપાક જોવામાં આવે છે.
- ૭૮૯ પ્ર. આત્માના પ્રદેશ કેટલા છે ? અને શરીરમાં કયાં છે **?** 
  - ઉ. આત્મા અસંખ્યાત પ્રદેશ આખા શરીરમાં વ્યાપી રહ્યો છે.
- ૭૯૦ પ્ર. કર્મ પુદ્દગલાના બાંધ સ્માત્માના કેટલા પ્રદેશાને અને કર્યા કર્યા થાય છે ?
  - ઉ. જેમ દૂધમાં પાણી નાખીએ તે બધા દૂધમાં ભળી જાય છે, અને જેમ લાઢાના ગાળાને અગ્નિમાં તપાલીએ તા તેમાં અગ્નિ (ગરમી) સર્વ જગાએ ફેલાઇ જાય છે તેમ કર્મ પુદ્દગલા પણ આત્માના સર્વ પ્રદેશા સાથે ખંધાઇ જાય છે.
- ા અને કાઇક જીતને અધિક કર્માળાંધ થાય છે, કાઇને અલ્પ કર્માળાંધ, અને કાઇને કર્માળાંધ ન થતાં માત્ર નિજેરા થાય છે. તેનું કારણ શું છે ?
  - છ. અંધ અને નિજેરાની ન્યુનાધિકતા પરિંણામ ઉપર છે, અભગ્ય

નહિ દે તું ઉપદેશકું, પ્રથમ લેહિ ઉપદેશ, સંબંસે ન્યારા અગમ હૈ, વા જ્ઞાની કા દેશ. **છવનાં પરિણામ સંકલેશરૂપ રહેતાં હેાવાથી બ**ંધ અધિક અને નિર્જરા એાછી થાય છે. સમીપમુક્તિગામીનાં પરિણામ નિર્મળ હોવાથી બંધ એોછો અને નિર્જરા અધિક થાય છે. દુરભવ્યને મધ્યમ જાતિનાં પરિણામ હોવાથી બંધ અને નિજેરા સરખાં હોય છે. તથા જીવન્મક્ત અવસ્થામાં બંધના અભાવ થઇ માત્ર નિજરા જ થાય છે. આ ખંધ અને નિજરાતા ક્રમ જુદા જુદા જીવાની અપેક્ષાએ છે. સંસારમાં સામાન્યપણે કાેઇપણ જીવ ખંધ અને નિર્જરા વગરના હોતા નથી. સંસારમાં એવા કાઇ જીવ નથી કે જેને માત્ર ખંધ જ થાય અને નિજરા બિલકુલ પણ ન થાય. ચૌદમે ગુણસ્થાને કક્ત નિજેરા જ હોય અને જરા પણ બંધન ન થાય. નિગાદના જીવના સંકલેશ પરિણામના સમયે પણ તેનાં અમુક કર્માની સ્થિતિ પૂર્ણ થતાં તેના મેળે સ્વયં ખરી જતાં હોય છે, પણ તે પ્રકારની નિજરાના બળથી તે ઉપર નથી આવતા પણ તેના માંદ ક્ષાયથી ઉત્પન્ન થયેલ વિશુદ્ધ રૂપ ચારિત્રથી થતી નિર્જરાના બળથી ઉપર આવે છે. તેનાથી ઊલડું મિશ્યા દૃષ્ટિને શભભાવના સમયે નિર્જરા કહી છે, પરંતુ ત્યારે તે જ સમયે પણ ઘણાં જ કર્મોના નવીન બંધ પણ થયા જ કરતા હોય છે. મિથ્યાદષ્ટિને નિર્જરા અલ્પ અને ળંધ અધિક છે: તેથી અલ્પ નિર્જરાની ઉપેક્ષા કરીને, ગૌણ કરીને, ''તેને કક્ત બંધ જ થાય છે<sup>'</sup>' એમ કહ્યું. જો નિજ<sup>5</sup>રા માેક્ષ માર્ગમાં કામ ન આવે તેનું શું પ્રયોજન ? કંઇ નહીં. નિગાદના એાછામાં એાછા ક્ષયાપશમવાળા અને તીવ્રથી તીવ્ર ક્ષાયવાળા જે છવ છે, તેને પણ ક્ષણે ક્ષણે અમુક કર્માની સ્થિતિ પૂર્ણ થઇ (તેની મેળે સ્વયં) નિજેરા થતી જ રહેતી હોય છે, પણ તેની કાેઇ ગણના નથી, મૂલ્ય નથી, કારણ કે તે નિર્જરા પરિણામની વિશુદ્ધિના ખળથી નથી થઇ, અર્થાત તે નિર્જરા તેને નિગાદમાંથી ઉપર લાવવામાં કારણ નથી ખનતી. શુભ પરિણામના ખળથી અજ્ઞાનીને જે નિજ રા થાય છે, તે જોકે તેને વ્યવહારથી ઊંચે આવવામાં અર્થાત

હવે તા પરથી ખસ, સ્વમાં વસ–આટલુ' ખસ.

મનુષ્ય આદિ પર્યાય પ્રાપ્ત કરવામાં કારણભૂત થાય છે, તો પણ તે નિર્જરા માેક્ષમાર્ગરૂપ નથી. ક્ષાયની મંદતા અનુસાર ચારિત્રની વિશુદ્ધતા હોય છે અને તે વિશુદ્ધતાથી જીવ નિગાદથી ઉપર ઉપર ચઢે છે પણ તે વિશુદ્ધિ જ્યારે પ્રંથીબેદ કરશે, ત્યારે જ માેક્ષ-માર્ગની તરક જશે.

- ્હહર પ્ર. જો બે જીવાને ૧૪૮ કર્મ પ્રકાર (જુએા પ્રક્ષ–૬૧૪), સંળંધી સર્વ લેદ–પ્રલેદાની પ્રકૃતિ–પ્રદેશ–સ્થિતિ–અનુલાગ ળંધ–બધા એક સમાન હોય તા તે બન્ને જીવા ઉત્તરવર્તા બીજી જ ક્ષણમાં સમાન લાવ કરશે કે લિન્ન લિન્ન પ્રકારથી ?
  - ઉ. ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારથી.
- ૭૯૩ પ્ર. ળને જીવાની શક્તિ તા પૂરી છે અને આવરણ પણ ખિલકુલ એક સમાન છે, તા પછી ભાવ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારથી કેવી રીતે કરી શકે છે ?
  - ઉ. જીવ "અકારણ પરિણામિક દ્રવ્ય છે", અર્થાત્ જીવ જેનું કાઇ કારણ નથી એવા ભાવથી સ્વતંત્ર રીતે પરિણમન કરવાવાળું દ્રવ્ય છે, એટલા માટે તેને પોતાના ભાવ સ્વાધીનતાથી કરવામાં વસ્તુતઃ કાેણ રાેકી શકે છે ? કાેઇ નહીં. તે સ્વતંત્રતાથી પાતાનું બધું જ કરી શકે છે.
- ્હિપ્ટ પ્ર. જુદા જુદા જીવાને ખંધ અને નિર્જરા સિન્ન સિન્ન પ્રકારે હોય પણ એક જ જીવને સિન્ન પ્રકારે હોઇ શકે ?
  - ઉ. એક જીવની અપેક્ષાએ વિચાર કરીએ તા મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનમાં બ'ધ અધિક નિર્જરા એાછી થાય છે, અવિરત સમ્યક્દષ્ટિ આદિ ગુણસ્થાનામાં બ'ધ એાછો અને નિર્જરા અધિક, મિશ્ર ગુણસ્થાનમાં બ'ધ અને નિર્જરા બ'ને સમાનરૂપમાં હોય, તથા ક્ષીણ કષાયાદિ ગુણસ્થાનામાં અ'ધનો-સ્થિત અને અનુભાગ બ'ધનો-અભાવ થઇ કેવળ નિર્જરા જ થાય છે. ત્યાં જે ખ'ધ થાય છે તે માત્ર એક સાતાવેદનીયના હોય છે, તે પણ કેવળ પ્રકૃતિ અને પ્રદેશરૂપે.

ધન–કન–ક ચન રાજસુખ સખિહ સુલભ કર જન દુર્લભ હૈ સ સાર મેં એક યથારથ જ્ઞાન.

- · **૭૯૫ પ્ર. કર્મ** વર્ગણા શાથી બને છે, અને તેના કેટલા **બેદ** છે ?
  - ઉ. ખંધસુક્ત જીવા કર્મસહિત છે, અને કર્મ નક્કી પુદ્દગલની રચનાર્પે છે. પરમાણુ અતિ સહ્ધમ છે, ચોક્કસ પ્રકારના સરખા પરિણામે પરિણુમેલા પરમાણુઓના સમૂહથી વર્ગ થાય છે. વર્ગના સમૂહથી વર્ગણા થાય છે. વર્ગણાના ૨૨ પ્રકાર મુખ્યપણે કહ્યા છે તેમાંની આહારવર્ગણા, તેજસવર્ગણા, ભાષાવર્ગણા, મનાવર્ગણા અને કાર્મણ-વર્ગણા એ પાંચ જ વર્ગણા જીવને ત્રાહ્ય છે અને તે ઉત્તરોત્તર વિશેષ વિશેષ સદ્ધમ છે. બાકીની વર્ગણાજીવને અપ્રાદ્ધ છે, તેમ જ સહ્ધમ છે. આહારવર્ગણાથી ઓદારિક, વૈક્રિયિક અને આહારક શરીર ખને છે. તેજસવર્ગણાથી તેજસ શરીર ખને, ભાષાવર્ગણાથી અવાજ ખને, મનાવર્ગણાથી મનની રચના ખને અને કાર્મણવર્ગણાથી કાર્મણ શરીર ખને છે. (જુઓ પ્રશ્ન ૩૨૩થી૩૨૯) મંદતીવ રસવાળાં કર્મદળાના વિશિષ્ટ ન્યાસ (-જમાવ)રૂપ (અર્થાત્ વર્ગણાઓના સમૂહરૂપ) સ્પર્ધ કા છે.
  - જી૯૬ પ્ર. કર્મચેતના અને કર્મકળ ચેતના એટલે શું તે સમજાવા ?
    - ઉ. રાગમાં બધાયેલ ચેતના (આત્મદ્રવ્ય) જો રાગમાં એક્તવપશું માને તા તે કર્મચેતના કહેવાય છે. હવે જો ચેતના (આત્મદ્રવ્ય) હવે, શાક, આદિમાં જોડાઇને એમાં એક્તવપશું માને તા તે કર્મ ફળચેતના કહેવાય છે.
  - **૭૯૭ પ્ર.** નસીખ, પ્રારબ્ધ, ઈશ્વરેચ્છા વગેરેના અર્થ શું?
    - ®. આ બધા શબ્દો સરખા ભાવના છે. ઇશ્વરેચ્છા એટલે સહજપણે જે કાંઇ થાય તે થાય છે, જે ન થાય તે ન થાય છે, તે કર્તવ્ય-રહિત છે; કર્તવ્યભાવ તેને વિષે વિલય પ્રાપ્ત છે. નસીળ, પ્રારબ્ધ એટલે પોતાના કર્મોના ઉદય.
  - **૭૯૮** પ્ર. નિકાચિત કર્મા એટલે શું?
    - ઉ. પૂર્વ કર્મ બે પ્રકારનાં છે, અથવા જીવથી જે જે કર્મ કરાય છે તે બે પ્રકારથી કરાય છે. એક પ્રકારનાં કર્મ એવાં છે કે જે પ્રકાર કાળાદિ તેની સ્થિતિ છે, તે જ પ્રકાર ભાગની શકાય. બીજો

ખ'ધ સમય જીવ ચેતીએ, ઉદય સમય શા ઉચાર.

પ્રકાર એવા છે કે ત્રાનથી, વિચારથી કેટલાંય કર્મ નિવૃત્ત થાય. ત્રાન થવા છતાં પણ જે પ્રકારનાં કર્મ અવશ્ય ભાગવવાં યાગ્ય છે તે પ્રથમ પ્રકારનાં કર્મ કહ્યાં છે અને જે ત્રાનથી ટળી શકે છે તે ખીજા પ્રકારના કર્મ કહ્યાં છે; નિકાચિત કર્મમાં સ્થિતિબ ધ હાય તા બરાબર બ ધ થાય છે. સ્થિતિકાળ ન હાય તા વિચાર, પશ્ચાતાપ, ત્રાનવિંચારે નાશ થાય. સ્થિતિકાળ હાય તા ભાગવ્યે છૂટેકા.

૭૯૯ પ્ર. મંત્ર, સિદ્ધિ, જાપ વગેરેથી ચમ<sub>દ</sub>કાર સંભવે છે ?

- ઉ. મંત્રાદિથી, સિહિથી અમુક ચમત્કાર થવા અસંભવ નથી. પણ 'નિકાચિત કમેં' કાઇ પ્રકારે મટી શકે નહીં, અમુક ''શિથિલ-કમેંની' કવિલત્ નિવૃત્તિ થાય છે, પણ તે કંઇ ઉપાર્જિત કરનારે વેદ્યા વિના નિવૃત્ત થાય છે એમ નહીં. આકારફેરથી તેનું વેદવું થાય છે. કાઇ એક એવું શિથિલ કમેં છે કે જેમાં અમુક વખત ચિત્તની સ્થિરતા રહે તો તે નિવૃત્ત થાય તેવું કમેં તે મંત્રાદિમાં સ્થિરતાના યાગે નિવૃત્ત થાય એ સંભવિત છે; અથવા કાઇ પાસે પૂર્વ લાલનો કાઇ એવા ખંધ છે કે જે માત્ર તેની કૃપાથી ફળીબૂત થઇ આવે, એ પણ એક સિદ્ધિ જેવું છે, તેમ અમુક મંત્રાદિના પ્રયત્નમાં હોય, અમુક પુર્વા તરાય ત્રુટવાના પ્રસંગ સમીપવતી હોય, તો પણ કાર્ય સિદ્ધ મંત્રાદિથી થઇ ગણાય.
- ૮૦૦ પ્ર. જો વેદનીય કર્મ અવશ્ય ભાેગવવાં જ પડે તેમ હાેય તા ઔષધ લેવાથા વેદની દૂર થાય નહિ તા પછી ઔષધ લેવાના શું અર્થ છે ?
  - ઉ. જે વેદનીય પર ઔષધ અસર કરે છે, તે ઔષધ વેદનીયના ખંધ વસ્તુતાએ નિષ્ટત કરી શકે છે, એમ કહ્યું નથી, કેમ કે તે ઔષધ કર્મ રૂપ વેદનીયના નાશ કરે તા અશુલ કર્મ નિષ્ફળ થાય અથવા ઔષધ શુલ કર્મ રૂપ કહેવાય પણ ત્યાં એમ સમજવું યાગ્ય છે કે તે અશુલ કર્મ વેદનીય એવા પ્રકારની છે કે તેને પરિણામાંતર પામવામાં ઔષધાદિ નિમિત્ત કારણરૂપ થઇ શકે. નિશ્ચય મુખ્ય દર્શિએ તા એમસડ વગેરે કહેવા માત્ર છે. ખાકી તો જે થવાનું

છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ.

#### २२५

હોય તે જ થાય છે. વેદનીય કર્મ એ નિર્જરારૂપે છે, પણ દવા ઇત્યાદિ તેમાંથી ભાગ પડાવી જ્ય.

- ૮૦૧ પ્ર. આપા મનુષ્ય દેહમાં કેટલા રાગ શાસ્ત્રમાં કહ્યા છે ?
  - ઉ. આ મનુષ્યના શરીર વિષે એક એક અંગુલમાં (રામમાં) છન્નુ-છન્નુ રાગ હોય છે. તા બાકીના સમસ્ત શરીર વિષે કેટલા રાગ કહેવા એ સમજો. (આખા શરીરમાં પાંચ કરાેડ અડસઠ લાખ નવ્વાણ હજાર પાંચસાે ચાેરાશી રાગ રહેલા છે.)
- ૮૦૨ પ્ર. દેહના ઉપચાર આદિ કરી દેહની મમતા કરવી યાગ્ય છે ?
  - 8. દેહના કાઇ ઉપચાર કરવા પડે તો તે ઉપચાર દેહના મમત્વાર્થ કરવાની ઇચ્છાએ નહીં, પણ તે દેહે કરી જ્ઞાની પુરુષના માર્ગનું આરાધન થઇ શકે, આત્મકલ્યાણનું સાધન થઇ શકે છે, તે લાભને અર્થે અને તેવી જ સુદ્ધિએ દેહની વ્યાધિના ઉપચારે પ્રવર્તવામાં ખાધ નથી. જે કંઇ તે મમતા છે તે અપરિણામિક મમતા છે, એટલે પરિણામે સમતા સ્વરૂપ છે.
- ૮૦૩ પ્ર. ઔષધ જો કક્ત નિમિત્તરૂપ જ હોય તા જીવે તેનું પ્રહણ કરવું નહિ ?
  - જી. ઔષધાદિ વ્યવહારની પ્રવૃત્તિ એકાંતે નિષેધી ન શકાય. ગૃહસ્થ-વ્યવહારમાં પણ પોતાના દેહે રાગાદિ થયે જેટલી મુખ્ય આત્મદષ્ટિ રહે તેટલી રાખવી અને આત્ત ધ્યાનનું યથાદષ્ટિએ જોતાં અવશ્ય પરિણામ આવવા યાેગ્ય દેખાય અથવા આત્ત ધ્યાન ઉપજતું દેખાય તા ઔષધાદિ વ્યવહાર પ્રહણ કરતાં નિરવદ્ય (નિષ્પાપ) ઔષધા-દિની વૃત્તિ રાખવી. ત્યાગવ્યવહારમાં પણ એકાંતે ઉપચારાદિના નિષેધ ગ્રાનીએ કર્યો નથી. મહત્ પુરુષો કેટલાક કારણવિષેશને યાેગ વ્યવહારદષ્ટિથી ત્રહણ કરવા યાેગ્ય ઔષાધાદિ આત્મમર્યાદામાં રહી પ્રહણ કરતા, પરંતુ મુખ્યપણે તે પરમ ઉપશમને જ સવેતિકૃષ્ટ ઔષધરૂપે ઉપાસતા.

''જિત થઇ'' ''જિનને'' જે આરાધે, તે સહી જિતવર હોવે રે, ભૄ'ગી ઇલિકાને ચઠકાવે તે, ભૃ'ગી જગ જોવે રે.

- ૮૦૪ પ્ર. કેટલાક રાગાદિ પર ઔષધાદિ અસર કરે છે અને કેટલાક ઉપર નહીં તેનું શું કારણ છે?
  - ઉ. કેટલાક રાગાદિ પર ઔષધાદિ સંપ્રાપ્ત થયે અસર કરે છે, કેમકે તે રાગાદિના હેતુના કર્મ ખંધ કંઇ પણ તેવા પ્રકારના હાય છે. ઔષધાદિ નિમિત્તથી તે પુદ્દગલ વિસ્તારમાં પ્રસરી જઇને અથવા ખસી જઇને વેદનીયના ઉદયનું નિમિત્તપણું છોડી દે છે. તેવા રીતે નિવૃત્ત થવા યોગ્ય તે રાગાદિ સંખંધી કર્મ ખંધ ન હોય તો તેના પર ઔષધાદિની અસર થતી નથી, અથવા ઔષધાદિ પ્રાપ્ત થતાં નથી, કે સમ્યક્ -ઔષધાદિ પ્રાપ્ત થતાં નથી.
- ૮૦૫ પ્ર. અમુક ઔષધાદિ તા પાપક્રિયાથી થયાં હોય છે તા તેવાં ઔષધાદિની અસર કેવી રીતે થાય ?
  - ઉ. તે ઔષધાદિ કંઇ પણ પાપિકિયાથી થયાં હોય, તા પણ તેથી પાતાના ઔષધાદિપણાના ગુણ દેખાડવા વિના ન રહે, અને તેમાં થયેલી પાપિકિયા પણ પાતાના ગુણ દેખાડવા વિના ન રહે, અને તેમાં કર્મ ભંધ થઇ યથા અવસર તે પાપિકિયાનું ફળ ઉદયમાં આવે. તે પાપિકિયાવાળા ઔષધાદિ કરવામાં, કરાવવામાં તથા અનુમાદન કરવામાં ગ્રહણ કરનાર જીવની જેવી જેવી દેહાદિ પ્રત્યે મૂર્ગ છે, મનનું આકળવ્યાકુળપણું છે, આત્ત ધ્યાન છે, તથા તે ઔષધાદિની પાપિકિયા છે, તે સર્વ પાતપાતાના સ્વભાવે પરિણુમીને યથાવસરે ફળ આપે છે.
- ૮૦૬ પ્ર. ધર્મા જીવ ત્રસ હિ સાવાળી દવા લે ?
  - ઉ. ના, (એવી વિદ્યા પણ તે લહે નહિ.) ભયંકર રાગ થયા હાય, માંસની એક કટકી કે ઇંડું ખાવાથી તે મટી જાય તેમ હાય-તાય ધર્મા છવ (અરે જિજ્ઞાસુ છવ પણ) પ્રાણ જાય તા પણ ખાય નહિ. મધ પણ સવધા અભક્ષ્ય છે.
- ૮૦૭ પ્ર. શું ધર્મ કરવાથી શરીરના રાેગ ન મટે ?
  - ઉ. શરીરના રાગ મટાડવા ધર્મનું કાર્ય નથી, પૂર્વનું પુષ્ય હોય તા શરીર નીરાગી રહે છે. સનતકુમાર ચક્રવર્તીને દક્ષિ લીધા પછી

મન મહિલાનું રે વહાલા ઉપરે, બીજા કામ કરત, તેમ શ્રુતધર્મ રે મન દઢ ધરે, જ્ઞાનક્ષેપકવંત. મહાન ધર્માત્મા થયા પછી પણ અનેક વર્ષો સુધી શરીરમાં રાગ રજ્ઞા અને શરીર ઉપર ધર્મની કાઇ અસર ન થઇ. ધર્મથી શરીર નીરાગી રહે એવું નથી. ધર્મની સાથે પુષ્ય અને શરીરા-દિના સંખંધ જ નથી. માક્ષમાર્ગમાં તા પુષ્યના પણ નિષેધ છે. શુભ ભાવ કરતાં કરતાં ધર્મ થશે, એ માન્યતા જ ભૂલભરેલી છે.

- ૮૦૮ પ્ર. ઋતુના ફેરકારથી શરદી થાય છે તેનું શું કારણ છે?
  - ઉ. (પુદ્દગલિપાકી કર્મના લીધે થાય છે.) "પુદ્દગલિપાકી" એટલે જે કાઇ બહારના પુદ્દગલના સમાગમથી પુદ્દગલિપાકપણે ઉદય આવે અને કાઇ બાલ્લ પુદ્દગલના સમાગમથી નિવૃત્ત પણ થાય; જેમ ઋતુના ફેરફારના કારણથી શસ્દીની ઉત્પત્તિ થાય છે અને ઋતુફેરથી તે નાશ થાય છે; અથવા કાઇ ગરમ એાસડ વગેરેથી નિવૃત્ત થાય છે.
- ૮૦૯ પ્ર. વેદનીય કર્મના ઉદયમાં ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે કેમ વેદના થાય છે?
  - ઉ. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવે બાહ્ય અને અભ્યંતર પરિશુમતાં પરમાણુ જે ક્ષેત્રે વેદનારૂપે ઉદયમાં આવે ત્યાં એકઠાં થઇ ત્યાં તે રૂપે, પરિશુમે, અને ત્યાં જેવા પ્રકારના બધ હોય તે ઉદયમાં આવે. પરમાણું માથામાં એકઠા થાય તા ત્યાં માથાના દુઃખાવાને આકારે પરિશુમે છે, આંખમાં આંખની વેદનાના આકારે પરિશુમે છે.
- ૮૧૦ પ્ર. કેટલાક જીવા કર્મ પ્રમાણે વેદનાને અનુભવે છે. જ્યારે કેટલાક જીવા તેથી જુદી રીતે વેદના અ<del>નુભવે</del> છે. એ કેવી રીતે ?
  - ઉ. જે છવાના જે કર્મોના સ્થિતિધાત, રસગ્રાત, આદિ થાય છે, તે જે પ્રકારે કર્મ ખાંધેલ છે તેથી ભિન્ન પ્રકારે વેદના વેદે છે, અને જે છવાના સ્થિતિઘાત, રસઘાત આદિ થતા નથી તે છવ જે પ્રકારે કર્મ ખાંધે છે તે પ્રકારે વેદના વેદે છે.
- **૮૧૧ પ્ર.** જીવા શાદું જીવવાના કારણભૂત કર્મ કેવી રીતે ખાંધે છે ?

''ધાર તલવારની સાહલી, દાહલી ચૌદમા જિનતણી ચરગ્રસેવા; ધાર પર નાચતા દેખ ભાજગરા, સેવના ધાર પર રહે ન દેવા.

- ઉ. ત્રણ સ્થાના વડે જ્વા થાકું જીવવાનું કારણભૂત કર્મ ભાંધે છે. હિંસા વડે, અસત્ય વાણી વડે તથા શ્રમણ-પ્રાહ્મણને સજીવ તથા સંદેષ (અકસ્પ, ન ખપે તેવું) અન્નપાનાદિ આપવા વડે.
- ૮૧૨ પ્ર. આગમાં, ધરતીક પમાં, આગગાડી, જહાજના અકસ્માતમાં વગેરે પ્રસંગે એકી સાથે ઘણા માણસા એક જ સમયમાં સૃત્યુ પામે છે તા કેવાં કર્મના લીધે તેમ થતું હશે ?
  - ઉ. એક કામ ઘણા જણા મળીને કરે, જેમકે નાટક જુએ, ક્રાંસીની શિક્ષા જુએ, રમત ખેલ જુએ, વેશ્યાના નાચ જોવા, મેળા, જત્રા, મહાત્સવ વગેરે પ્રસંગામાં સામુદાણિયા ક્રિયા લાગે છે. આવા પ્રસંગામાં સવે મનુષ્યાના એકસરખા પરિણામ (વિચાર) થાય છે, તેથી એક સાથે કર્મના ળધ પડે છે અને તેનાં કળ પણ આગમાં, અકસ્માતમાં, પ્લેગ મરકીના પ્રસંગે એક સાથે મરણ પામી લાગવે છે.
- ૮૧૩ પ્ર. ખૂન કરીને પણ અદાલતમાં છૂટી જાય છે તેા તેનું શું નિકાચિત કર્મ ઉત્પન્ન કર્યું નહિ હોય ?
  - ઉ. મુખ્ય કરીને બંધ પરિણામાનુસાર થાય છે. કેટલાક બચાવના કારણથી અને સાક્ષી આદિના અભાવથી રાજનીતિના ધારણમાં-તે કર્મ કરનાર મનુષ્ય છૂટી જાય તેથી કાંઇ તેના બંધ નિકાચિત નહિ હોય એમ સમજવા યાગ્ય નથી, તેના વિપાકના ઉદય થવાના વખત દૂર હોય તેથી પણ એમ બને વળી કેટલાક અપરાધમાં રાજનીતિના ધારણે (નિદેષિને પણ) શિક્ષા થાય છે, તે શિક્ષા કાઇ આગળ ઉત્પન્ન કરેલા અશુલ કર્મના ઉદયરૂપ પણ હોય છે; અને વર્તમાન (શુલ અશુલ) કર્મ બંધ સત્તામાં પડ્યા રહે છે, જે યથાવસરે વિપાક આપે છે.
- ૮૧૪ પ્ર. ધર્મના વક્તા થતાં લાભ કે દેાવ શું ?
  - ઉ. વક્તા થઇ એક પણ જીવને યથાર્થ માર્ગ પમાડવાથી તીર્થ કર ગાત્ર ખંધાય છે અને તથા ઊલડું કરવાથી મહામાહનીય કર્મ

જે જીવ છે તે મરતા નથી અને જે મરે છે તે સદા જવિત રહેતા નથી, અર્થાત આત્મા અવિનાશી છે અને શરીર વિનાશી છે. ભંધાય છે. યથાર્થ સ્વરૂપ સમજ્યા વિના અથવા પાતે જ ખાલે છે તે પરમાર્થ યથાર્થ છે કે કેમ તે જાણ્યા વિના, સમજ્યા વિના જે વક્તા થાય તે અનંત સંસારને વધારે છે. માટે જ્યાં સુધી આ સમજવાની શક્તિ થાય નહિ ત્યાં સુધી મૌન રહેવું સારું છે. નહિ તા અનાચાર દાષ લાગે છે. આ વિષય પરત્વે "ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર"માં અનાચાર નામે અધિકાર છે.

૮૧૫ પ્ર. "ઘેલછા" આદિ કર્મપ્રકૃતિના પર્યાય છે ?

ઉ. "ઘેલછા" એ ચારિત્રમાહનીયના વિશેષ પર્યાય છે. કવચિત હાસ્ય, કવચિત શાક, કવચિત રતિ, કવચિત અરતિ, કવચિત ભય અને કવચિત જુગુપ્સારૂપે તે જણાય છે. કંઇ અંશે તેના જ્ઞાનાવરણીયમાં પણ સમાસ થાય છે. સ્વપ્નમાં વિશેષપણે જ્ઞાનાવરણીયના પર્યાય જુણાય છે.

૮૧૬ પ્ર. શૈલેશી અવસ્થા કાને કહે છે ?

®. શીલ + ઇશ. શીલ એટલે સમાધિ, ઇશ એટલે માટી. છેલટની સમાધિ. બીજો અર્થ શિલા=પત્થર, ઇશ=માટા. મેરુપર્વત જેવી અડગ સમાધિ. શેલેશી અવસ્થા એટલે અડેલ અવસ્થા—મનયોગ, વચનયોગ, કાયાયાગ અને ધાસોચ્છ્વાસ રંધી તે આત્મા સાવ નિષ્કંપ ખને છે. જૈનદર્શનમાં આવી સ્થિતિ નિષ્કર્મ યોગીશ્વરની થાય છે અને આવી ઉચ્ચ દશા પામ્યા પછી તરત જ તે આત્મસિદ્ધ, ખુદ્ધ અને મુક્ત થાય છે. શૈલેશીકરણ ૧૪મા ગુણસ્થાને થાય છે. કેલળી લગવાનને દેહ છોડતી વખતે એ સમાધિ હોય છે. માત્ર અ ઇ ઉ ઋ લ એ પાંચ હસ્વ સ્વર બાલીએ એટલા જ વખત એ રહે છે.

## **\*\***

ઘ્યાન વઉ અલ્યાંતરે, દેખે જે અશરીર; શરમજનક જન્મા હળે, પીએ નજનની ક્ષીર.

## ૧૧

## મિથ્યાત્વ

## ૮૧૭ પ્ર. મિથ્યાત્વ એટલે શું ?

- ઉ. જીવને ખાટી-અસત્ય સમજ્યુ. પાતાનું નહીં તેને પાતાનું માને તે મિથ્યાત્વ છે. કલ્યાબુને અકલ્યાય અને અકલ્યાયને કલ્યાય સમજે તે મિથ્યાત્વ. સાચી શ્રદ્ધા ન થાય અને જીવાદિ તત્ત્વાની મિથ્યા શ્રદ્ધા મિથ્યાત્વ છે.
- **૮૧૮** પ્ર. ઘણા વિદ્વાન લોકા જગતના છવાને પહુ સરસ રીતે સમજાવી શકે છે તે શં તેમને મિથ્યાત્વતાન કહેવાય ?
  - ઉ. લેાકા પોતાને ગમે તેટલા હેાંશિયાર અને અભ્યાસી માને અને શાસ્ત્રો વાંચી વાકચાતુર્ય વડે ખીજા ઉપર હેાંશિયારીની છાપ પાડે પણ સત્ય ત્રાન જ્યાં ન હોય અથવા વીતરાગ દર્શન કહે છે તેમ છવ, કર્મ, જગત, પરભવ, મેાક્ષ વગેરેનું સ્વરૂપ યથાતથ્ય ન સમજે, શ્રદ્ધે, સ્વીકારે અને આચરે તેા તેઓ અત્રાન મિથ્યાત્વમાં છે. તેમના સંસાર ભ્રમણ ક્ષય થાય નહીં.
- ૮૧૯ પ્ર. ધારા કે તે મિથ્યાત્વ છે તા તેથી જીવને નુકસાન શું ?
  - ઉ. એ મિથ્યાત્વ જ જીવને સંસાર વધારવામાં પ્રખળ જખરજસ્ત કારણ છે. કારણ એ અન્નાન-અવિદ્યા અવળા મિથ્યાત્વથી જીવને સાચાનું ખોડું કહે, ખાડાને સાચું કહે, ધર્મને અધર્મ કહે, અધર્મને ધર્મ કહે, બંધને મોક્ષ કહે, કર્મને માને નહિ, પરભવના ઇન્કાર કરે, વૈરાગ્યની અવગણના કરે, સદ્દગુણી સજ્જનને દુર્ગુણી કહે એમ.

આ જગતનાં જીવા અવળી છુદ્ધિથી પાતાનું અને પરનું અહિત કરી રહ્યા છે. લાખા જીવાની હિંસાના પાપથી પણ મિશ્યાદર્શનનું પાપ અનંતગહું છે.

- ૮૨૦ પ્ર. આવા મિથ્યાત્વ જ્ઞાનવાળા છવા કોણ કે છે અથવા કર્યાં કયાં છે <sup>ટ્ર</sup>
  - ઉ. આવા જીવા ચારે ગતિમાં અને ચાવીસે દંડકમાં છે. આ મિથ્યાત્વ ત્તાનવાળા જીવા પૃથ્વી, પાણી વગેરે પાંચ ઍકેન્દ્રિય, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય, સમૃચ્છિમ, તિર્ધ ચ, મનુષ્યમાં છે.
- ૮૨૧ પ્ર. ત્યારે એ મિથ્યા ગ્રાન શાથી મટે?
  - ઉ. સમ્યક્ત જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય તે એ મિશ્યાત્વ છૂટે. મિશ્યાત્વના અભાવ કક્ત આત્માની સાચી શ્રદ્ધાર્થા જ થાય છે.
- ૮૨૨ પ્ર. ક્યા જીવ સ્થાનકે એ સમ્યક્તાન થાય છે?
  - ચતુર્થ જીવ સ્થાનંક એ સમ્યક્ત્રાન થાય છે.
- ૮૨૩ પ્ર. મિથ્યાદર્શનના કેટલા પ્રકાર છે ?
  - ઉ. તેના બે પ્રકાર છે : (૧) અગૃહીત મિશ્યાત્વ અને (૨) ગૃહીત મિશ્યાત્વ.
- ૮૨૪ પ્ર. અગૃહીત મિથ્યાત્વ કાને કહે છે?
  - ઉ. જીવ ૧૦૫નું કાંઇ કરી શકે કે શુલ વિકલ્પથી આત્માને લાલ થાય એવી અનાદિથી ચાલી આવતી માન્યતા તે મિથ્યાત્વ છે અને તે ક્રાઇના શીખવવાથી થયું નથી માટે અગૃહીત છે.
- ૮૨૫ પ્ર. ગૃહીત મિથ્યાત્વ એટલે શું?
  - 8. જન્મ થયા પછી પરાપદેશના નિમિત્તથી જીવ જે અતત્ત્વશ્ર**હા** ગ્રહણ કરે છે તે ગૃહીત મિથ્યાત્વ કહેવાય <mark>છે. જેને</mark> ગૃહીત મિથ્યાત્વ હોય તેને તેા અગૃહીત મિથ્યાત્વ હોય જ.
- ૮૨૬ પ્ર. ગૃહીત મિથ્યાત્વ જાય તાે અગૃહીત મિથ્યાત્વ પણ જતું રહે તે ?
  - ઉ. ગૃહીત મિથ્યાત્વ ટળી જવાથી અગૃહીત મિથ્યાત્વ પણ ટળી ગામું હશે એમ નથી. ગૃહીત ટળી જવાથી અગૃહીત મિથ્યાત્વ ટકી પણ રહી શકે અને ટળી પણ જાય. પરંત્ર ગૃહીત મિથ્યાત્વના અસ્તિત્વ અથવા હાજરીમાં અગૃહીત મિથ્યાત્વ તે। ટળી ન જ શકે તથા

રાખ્યું કંઇ રહેતું તથી, અને મૂકયું કંઇ જતું નથી.

જેનું અગૃહીત મિથ્યાત્વ ગયું છે, તેનું ગૃહીત મિથ્યાત્વ હોય જ નહીં.

- **૮૨૭ પ્ર.** ગૃહીત મિથ્યાત્વના કેટલા ભેદ છે?
  - ઉ. તેના પાંચ બેદ છે. (૧) એકાંત મિથ્યાત્વ, (૨) વિપરીત મિથ્યાત્વ, (૩) સંશય મિથ્યાત્વ, (૪) અજ્ઞાન મિથ્યાત્વ, (૫) વિનય મિથ્યાત્વ.
- **૮૨૮ પ્ર.** મિથ્યાત્વના પાંચ પ્રકાર વિગતે સમજાવા.
  - 3. (૧) એકાંત મિથ્યાત્વ : આત્મા અને પુદ્દગલાદિ દ્રવ્યોમાં અનેક સ્વભાવ છે, તેમાંથી એક જ સ્વભાવ છે એમ આયહ કરવા તે એકાંત મિથ્યાત્વ છે. જેમ દ્રવ્ય મૂળ સ્વભાવની દષ્ટિએ નિત્ય છે અને પર્યાય (અવસ્થા) બદલવાની અપેક્ષાએ અનિત્ય છે. તેમ નિત્ય અનિત્યરૂપ વસ્તુ છે, તેવી ન માનતાં એમ હઠ કરવી કે વસ્તુ નિત્ય જ છે.
    - (૨) વિનય મિથ્યાત્વ: પરીક્ષા કર્યા વગર તત્વ અને સુતત્વ ભાનેને એક સરખાં માની આદર કરવા. જેમ વીતરાગ સર્વજ્ઞ દેવ અને અલ્પન્ન રાગી દેવ ભાનેને સરખા સમજી ભાનેની ભક્તિ કરવી.
    - (૩) અજ્ઞાન મિથ્યાત્વ : તત્ત્વાને જાણ્યા વગર દેખાદેખી કાઇ પણ તત્ત્વને માની લેવું તે અજ્ઞાન મિથ્યાત્વ. જેમ જલ- સ્નાનથી ધર્મ થાય છે એમ માની લેવું. પદ્માવતી દેવી, ક્ષેત્રપળ, વગેરેની માન્યતા કરવી.
    - (૪) **સંશય મિ<sup>2</sup>યાત્વ :** સુતત્ત્વ અને કુતત્ત્વના નિર્ણય ન કરવા અને સંશયમાં રહેવું.
    - (૫) વિષ**રીત મિશ્યાત્વ : જે ધર્મ ન હાેઇ શકે તેને ધર્મ માની** લેવા. જેમ પશુયત્તમાં ધર્મ માનવા. શરીરને આત્મા માનવા. પુષ્યથી અર્થાત્ શુભરાગથી ધર્મ માનવા.
- ૮૨૯ પ્ર. મિથ્યાત્વનાે ગુણ સ્વભાવ કેવાે છે ?
  - િ મિથ્યાત્વનું લક્ષણ એ છે કે, તેને અવિદ્યામાં દુર્બું દ્વિમાં ક્ષાયમાં

તીર્થ કર ગૌતમ જેવા જ્ઞાનીપુરુષને પણ સંબાધતા હતા કે સમય માત્ર પણ પ્રમાદ યાગ્ય નથી. અને વિષયમાં અનન્ય આનંદ મળે છે. આ દૈહિક સુખ-આ ભવ આંખે દેખાય તેટલા વસ્તુ સિવાય બીજી વસ્તુ સમજાતી નથી. પુષ્ય-પાપની કલ્પના, સ્વર્ગ નરકની વિચારણા, લોકને મેાક્ષ વગેરે બાબતની હકાકત મુખશા કે શાસ્ત્રીય રીતે ચાલે છે તે બધું લોકાએ કે પુહિમાન લોકોએ ઉપજાવી કાઢ્યું છે. દુ:ખ-સુખ, સૌલાગ્ય-દુર્ભાગ્ય, પ્રિય-અપ્રિય વગેરે જે દેખાય છે તે માતુષ્મિક, પુહિ કે પ્રયત્નને લઇને છે, પરંતુ તે પૂર્વકૃત કર્મનું કાર્ય (કળ) છે એમ નથી. આવા વિચારાની શ્રેષ્યામાં રહેવું તે જ મિથ્યાત્વ છે.

- .૮૩૦ પ્ર. વિપર્યાસ છુદ્ધિ કાને કહે છે ?
  - ઉ. ગૃહકુટું ખ પરિગ્રહાદિ ભાવને વિષે જે અહંતા મમતા છે અને તેની પ્રાપ્તિ અપ્રાપ્તિ પ્રસંગમાં જે રાગદ્રેષ ક્ષાય છે, તે જ વિપર્યાસણાં છે.
- ૮૩૧ પ્ર. સાત વ્યસન કર્યા છે.
  - રૂ. (૧) જુગટું, (૨) માંસ, (૩) મદિરા, (૪) વેશ્યાગમન, (૫) શિકાર, (૬) ચારી, (૭) પરસ્ત્રીગમન. એ સપ્ત વ્યસનના ત્યાગ કરવા.
- **૮૩૨** પ્ર. સાત અભક્ષ્ય પદાર્થ કાને કહ્યા છે ક
  - ઉ. મધ, માખણ, વડના ટેટા, પીપળના ટેટા, પીપરતા ટેટાં (પાપડી), ઉમરડાં, અંજર એ સાતે અલક્ષ્યના ત્યાગ કરવા. જહવા ઇન્દ્રિયમાં આશક્ત થાય તા પછી એને જીલ ન મળે, એ કેન્દ્રિય થાય. એ સાત અલક્ષ્યમાં વધારમાં વધારે પાપવાળું મધ છે. મધ એ માખીની વિષ્ટાર્ય છે તેમાં નિરંતર વિષ્ટાની પેઠે જવા ઉત્પન્ન થયા કરે છે. એક ટીપું મધ ચાખે તેને સાત ગામ ખળતાં જેટલાં માણ્સો, ખાળક, પશુ, જંતુઓ મરી જાય તેથી વધારે પાપ લાગે છે. જો કે કોઇ જાગ્યાએ બાવીસ અલક્ષ્ય કહ્યાં છે. (જુઓ પ્રશ્ન-૩૨૨)
- ૮૩૩ પ્ર. ખત્રીશ અનંતકાય વસ્તુઓનાં નામ આપા ?
  - ઉ. ૧. સૂરણ ૨. લસણ ૩. લીલીહળદર ૪. ખટાટા ૫. લીલા કર્યુરા ૬. સતાવરી ૭. કીરલી કંદ ૮. કુંવર ૯. થાર ૧૦. ગળા ૧૧.

જેની પાસેથી ધર્મ માગવા, તે પામ્યાની પૂર્ણ ચાકસી કરવી એ વાકયને સ્થિર ચિત્તથી વિચારવું. સકરીયા ૧૨. વાંસ–કારેલા ૧૩. ગાજર ૧૪. લુહ્યું ૧૫. લાેઢી. ૧૬. ગિરિકહ્યું કા (ગરમર) ૧૭. કુમળાં પાંદડા ૧૮. ખરસૈયા ૧૯. થેગની ભાજ ૨૦. લીલી માથ ૨૧. લુહ્યુંના ઝાડની છાલ ૨૨. ખીલાેડા ૨૩. અમૃતવેલી ૨૪. મૂળાના કંદ ૨૫. ખિલાડીના ટાપ ૨૬. નવા અંકુરા ૨૭. વથ્યુલાની ભાજ ૨૮. સુવરવેલ ૨૯. પાલકની ભાજ ૩૦. કૃષ્યું આંખલી ૩૧. રતાળુ ૩૨. પાંડાળુ.

- ૮૩૪ પ્ર. બાહ્ય સામગ્રી અનુસાર સુખ-દુ:ખ છે એ માન્યતા ખરી છે?
  - 8. ના, પરદ્રવ્યરૂપ બાહ્ય સામગ્રી અનુસાર સુખ-દુ:ખ નથી પણ કષાયથી ઇચ્છા ઉત્પન્ન થાય તથા ઇચ્છાનુસાર બાહ્ય સામગ્રી મળે અને કંઇક કષાય ઉપશમવાથી આકળતા ઘટે ત્યારે સુખ માને છે, અને તેનાથી વિરુદ્ધ થતાં દુ:ખ માને છે. પરદ્રવ્યના નિમિત્તથી સુખદુ:ખ માનવું એ ભ્રમ જ છે. ભ્રાંતિ પરના લક્ષે થાય છે, પરના કારણે નહીં, જે પર વસ્તુને જ ન માને, તેની બ્રાંતિ જવાના કારણે મહીં, પણ બ્રાંતિ ટળી શકતી નથી. જગતમાં હું સ્વ છું અને પર પણ છે. તેમાં સ્વ અને પરની એકતા યુદ્ધિને કારણે જ બ્રાંતિ છે, અને બ્રાંતિ મટાડવા માટે સ્વ અને પરની એકતા યુદ્ધિને કારણે જ બ્રાંતિ છે, અને બ્રાંતિ મટાડવા માટે સ્વ અને પરની એકતા યુદ્ધિ મટાડવી જોઇએ.
- ૮૩૫ પ્ર. જૈનમતમાં પણ દેવ, દેવીએા, યક્ષ, આદિની પૂજા કાર્યકારી છે ? ઉ. ના, આવી પૂજા અજ્ઞાનતા છે, વિપરીત પ્રવૃત્તિરૂપ માન્યતા છે, અને તેથી કાર્યકારી નથી.
- ૮૩૬ પ્ર. કાર્યકારી ભલે ન હો ! પણ તેને માનવાથી કાંઇ બગાડ તા. થતા નથી ?
  - ઉ. જો ખગાડ ન થતા હોય, તા શા માટે નિષેધ કરે? પરંતુ તેમને માનવાથી એક તા મિથ્યાત્વાદિક દઢ થવાથી માક્ષમાર્ગ દુર્લ ભ થઇ જાય છે, અને એ માટા ખગાડ છે. ખીજું, એનાથી પાપખંધ થાય છે. એ પ્રમાણે તીવ્ર મિથ્યાત્વાદિભાવ થતાં, માક્ષમાર્ગ અતિ દુર્લ ભ થઇ જાય છે. તેથી એ મિથ્યાત્વને સ્તાત વ્યસનાદિથી પણ મહાન પાપ જાણી પહેલાં છોડાવ્યું છે.

આતમભાવના ભાવતાં, જીવ લહે કેવળ જ્ઞાન રે.

- ૮૩૭ પ્ર. ફરાળિયા ઉપવાસ, રાેઝાં ઇત્યાદિથી ધર્મ થાય છે ?
  - ઉ. વ્રતાદિ કરીને હિંસાદિક વા વિષયાદિ વધારે છે; પણ વ્રતાદિક તો એ હિંસા–વિષયાદિક ઘટાડવા માટે કરવામાં આવે છે. જ્યાં અન્નના તા ત્યાગ કરે પણ કંદમૂળાદિકાનું ભક્ષણ કરે, તા ત્યાં હિંસા વિશેષ થઇ, તથા સ્વાદાદિ વિષયની વિશેષતા થઇ. વળી કાઇ, દિવસમાં તા ભાજન કરે નહિ, પણ રાત્રિમાં ભાજન કરે છે, હવે ત્યાં દિવસ ભાજનથી રાત્રિ ભાજનમાં વિશેષ હિંસા પ્રત્યક્ષ દેખાય છે, તેથી પ્રમાદ વિશેષ થાય છે. વળી કાઇ વ્રતાદિક કરીને નાના પ્રકારના શંગાર ખનાવે છે, કુત્હલ કરે છે તથા જુગાર આદિફપ પ્રવર્તે છે, ઇત્યાદિ પાપિકિયા કરે છે. એ પ્રમાણે વ્રતાદિકમાં ધર્મ માને છે, તે કુધર્મ છે.
- ૮૩૮ પ્ર. શંકર, બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, સૂર્ય, અગ્નિ, ભવાની, પેગમ્ખર, ઇસુખ્રિસ્ત ઇત્યાદિની ભક્તિથી જીવ માક્ષ પામે ?
  - ઉ. ના; તેઓની ભક્તિથી તેઓ મોક્ષ પામે નહીં. જેઓને તેઓ પરમેશ્વર કહે છે તેઓ કાંઇ મોક્ષ પામ્યા નથી; તેા પછી ઉપાસકને એ મોક્ષ કચાંથી આપે ? શંકર વગેરે કર્મક્ષય કરી શકચા નથી અને દુષ્ણુ સહિત છે, અને એથી તે પૂજવા યાગ્ય નથી.
- ૮૩૯ પ્ર. જીવને દુઃખની નિવૃત્તિ શાથી થાય ?
  - ઉ. દુ:ખની નિવૃત્તિ રાગદ્રેષ અને અત્રાનાદિ દેષિની નિવૃત્તિ થયા વિના થવી સંભવિત નથી. તે રાગાદિની નિવૃત્તિ એક આત્મનાન સિવાય બીજા કાઇ પ્રકારે ભૂતકાળમાં થઇ નથી, વર્ત માનકાળમાં થતી નથી, ભવિષ્યકાળમાં થઇ શકે તેમ નથી, તેના સવ શેષ્ઠ ઉપાય સદ્ગુરુવચનનું શ્રવણવું કે સત્શાસ્ત્રનું વિચારવું એ છે.
- ૮૪૦ પ્ર. વિભાવ એટલે શું ? વિભાવ થવાથી શું થાય છે ?
  - ઉ. ભાવકર્મનું ખીજું નામ વિભાવ કહેવાય છે. ભાવકર્મના હેતુથી જીવ પુદ્દગલ પ્રહે છે. તેથી તૈજસાદિ શરીર અને ઐદારિકાદિ શરીરના યાગ થાય છે. ભાવકર્મથી વિમુખ થાય તા નિજભાવ—

મીંનપણાના અર્થ એવા કરવા કે અંતરને વિષે વિક**લ્પ,** ઉતાપ અમુક અમુક વેપાર કરવા વિષેના કર્યા ન કરવા. પરિષ્ણામી થાય. સમ્યક્દર્શન વિના વાસ્તવિકપણે છવ ભાવકમેથી વિમુખ ન થઇ શકે. સમ્યક્દર્શન થવાના મુખ્ય હેતુ જિનવચનથી તત્વાર્થપ્રતીતિ થવી તે છે.

- .૮૪૧ પ્ર. "વિભાવ" એટલે "વિરુદ્ધભાવ" ને <sup>‡</sup>
  - ઉ. "વિભાવ" એટલે "વિરુદ્ધભાવ" નહીં, પરંતુ "વિશેષભાવ." આત્મા આત્મારૂપે પરિણુમે તે "ભાવ" છે, અથવા "સ્વભાવ" છે. જયારે આત્મા તથા જડના સંયોગ થવાથી આત્મા સ્વભાવ કરતાં આગળ જઈ 'વિશેષભાવે" પરિણુમે તે "વિભાવ" છે. આ જ રીતે જડને માટે પણ સમજવું.
- ૮૪૨ પ્ર. નિર્વિ'કલ્પ દશા એટલે શ્વન્ય દશાને ? સ્વદ્રવ્ય અને પરદ્રવ્યને વિશેષપણે જાણવાં તે વિકલ્પ છે ને ?
  - ઉ. સ્વદ્રવ્ય કે પરદ્રવ્યને વિશેષપણે જાણવાં તેનું નામ વિકલ્પ નથી. રાગદ્વેષ સહિત કાઇ પણ ત્ર્યને જાણવામાં ઉપયોગ પ્રેરવા, વાર વાર ઉપયોગને અસ્થિર કરવા તેને વિકલ્પ કહે છે. વીતરાગપણે જો જાણે તા યથાર્થ જાણે છે. અન્ય ત્રેય પદાર્થોને જાણવા ઉપયોગ પલટાવ્યા ન કરે ત્યાં નિવિકલ્પ દશા જાણવી. જેટલા કાળ એક પદાર્થમાં વીતરાગપણે જાણવામાં જાય તેટલા કાળ નિવિકલ્પ દશા કહી છે. વિચાર માત્ર (પર્યાય) રાકાય તા જડપણું પ્રાપ્ત થાય. પણ રાગદ્વેષ વશ ઉપયોગ પલટાવે તે વિકલ્પ છે. વીતરાગપણે ઉપયોગ એક પદાર્થમાં રાકાય તે નિવિકલ્પતા છે.
- .૮૪૩ પ્ર. દંડ, શલ્ય, ગર્વ અને સંજ્ઞા એટલે શું અને તે કેટલા પ્રકારના છે? ઉ. દંડા ત્રષ્યુ છે. મનદંડ, વચનદંડ, કાયાદંડ. મન, વાણી અને કાયાની અસત્ પ્રકૃત્તિ તે દંડ (તેનાથી આત્મા દંડાતો હોવાથી).

શલ્યો પણ ત્રણ છે. માયાશલ્ય, નિદાનશલ્ય અને મિથ્યાદર્શન-શલ્ય. એટલે દંભ; ભાગની લાલસા અને સત્ય ઉપર શ્રદ્ધાના અભાવ, અથવા અસત્યના આત્રહ. સરલતારહિત થઇ કપટ કરવું તે માયાશલ્ય છે. પુષ્યના ફળની વાંછા, ઇચ્છા રાખવી તે નિદાનશલ્ય

પ્રમાદન તીથ કરદેવ કર્મ કહે છે, અને અપ્રમાદને તેથી બીજું એટલે અકર્મરૂપ એવું આત્મસ્વરૂપ કહે છે. છે. પુણ્યથી સુખ (માક્ષ) માનવું તે મિથ્યાત્વશસ્ય છે. (શસ્ય કાંટાની પેઠે જ્યાં સુધી શરીર-મનમાં ભોંકાયેલાં હોય ત્યાં સુધી શરીર-મનને અસ્વસ્થ કરી દઇ, આત્માને કાઇ કાર્યમાં એકાત્ર ન થવાં દેતાં હોવાથી) આ ત્રણ શસ્યોથી મહાવ્રતોના ઘાત થાય છે.

ગર્વ ત્રણુ પ્રકારે છે ઋદિગર્વ, રસગર્વ અને શાતાગર્વ. જે આ સઘળું તજે તે સંસારમાં નિત્ય પરિભ્રમણ કરતા નથી. ઋદિ ગર્વ હોય તા એમ થાય કે અમારા જેવા માટા કાઇ નથી. રસગર્વ હોય તા એમ થાય કે અમે તા એવું ન ખાઇએ, સારું સારું જ ખાઇએ. શાતાગર્વ હોય તા એમ કહે કે મને નખમાં ય રાગ નથી.

સંગ્રા ચાર પ્રકારે છે. આહાર સંગ્રા, ભયસંગ્રા, મૈથુનસંગ્રા અને પરિગ્રહસંગ્રા. (સંગ્રા એટલે ઇચ્છા.) (જુએા પ્રક્ષ–૨૭૭)

- ૮૪૪ પ્ર. માહમાંથી તૃષ્ણા ઉદ્દભવે છે કે તૃષ્ણામાંથી માહ ઉત્પન્ન થાય છે?
  - ઉ. જેમ ઇંડામાંથી પક્ષી અને પક્ષીમાંથી ઇંડું એમ પરસ્પર કાર્ય કારણ-લાવ છે તે જ પ્રમાણે માહમાંથી તૃષ્ણા અને તૃષ્ણામાંથી માહ એમ. પરસ્પર જન્યજનક લાવ સત્પુપુરેષાએ કહ્યો છે,
- ૮૪૫ પ્ર. માહ, તૃષ્ણા, લાભ, દુ:ખ ઇત્યાદિના નાશ કયા અનુક્રમે થાય?
  - ઉ. દુ:ખ તેનું હણાયું હોય છે કે જેને મોહ નથી. તેમ મોહ પણ તેના હણાયો હોય છે કે જેના હદયમાંથી તૃષ્ણાના દાવાનળ યુઝાયો છે અને તૃષ્ણા પણ તેની હણાઇ છે કે જેને પ્રલાભના પજવતાં નથી. અને જેના લાભ હણાયો છે તેને કશું (આસક્તિ) હોતું નથી.
- ૮૪૬ પ્ર. તેર ક્રિયાના સ્થાન કહેવાય છે તેના નામ આપે!.
  - ઉ. (૧) અર્થ દંડ (પ્રયોજન હોવાથી પાપાચરણ કરવું તે) (૨) અનર્થ દંડ (વિના પ્રયોજન હિંસા કરવી.) (૩) હિંસાદંડ (૪) અક- સ્માત દંડ (એક અપરાધીના બદલે અન્યને શિક્ષા કરવી) (૫) દષ્ટિ

આત્મામાં વિશેષ આકુળતા ન થાય તેમ રાખશા. જે થવા યાગ્ય હશે તે થઇ રહેશે અને આકુળતા કરતાં પણ જે થવા યાગ્ય હશે તે થશે, તેની સાથે આત્મા પણ અપરાધી થશે. વિપર્યાસ દંડ (બ્રમથી ઘાત કરે) (ક) મિથ્યા ભાષણ દંડ (૭) ચોરી (૮) મનમાં અનિષ્ઠ ચિંતન (આત ધ્યાન, રૌદ્ર ધ્યાન) (૯) માન પ્રત્યયિક (પાતાને ઉત્કૃષ્ટ માને, ખીજાને હીન) (૧૦) મિત્રના દ્રોહ (સામાન્ય કારણથી કઠાર દંડ આપે) (૧૧) માયા (૧૨) લાેલ (૧૩) ઇર્યાપથિકી કિયા. આ તેર કિયા સ્થાન પ્રમાણે સવે જેવા સખદુ:ખના અનુલવ કરે છે.

૮૪૭ પ્ર. શાસ્ત્રમાં દ્રવ્ય મનનું સ્વરૂપ અથવા આકાર કયા પ્રકારે કહ્યો છે?

ઉ. દ્રવ્ય મન આઠ પાંખડીનું દિગંભર સંપ્રદાયમાં કહ્યું છે. શ્વેતાંભર સંપ્રદાયમાં તે વાત વિશેષ ચર્ચિત નથી. "યાગશાસ્ત્રમાં" તેના ઘણા પ્રસંગા છે.

૮૪૮ પ્ર. શું મન આત્મા છે કે અન્ય છે?

ઉ. મન આત્મા નથી, અન્ય છે. અજીવાને મન હોતું નથી*.* 

૮૪૯ પ્ર. મન રૂપી છે કે અરૂપી છે ?

ઉ. મન રૂપી છે, અરૂપી નથી.

૮૫૦ પ્ર. શું મન સચિત છે કે અચિત છે?

ઉ. મન સચિત નથી, અચિત છે.

૮૫૧ પ્ર. શું મન છવ છે કે આજવ છે?

ઉ. મન જીવ નથી અજીવ છે. મન ખે પ્રકારે છે : એક દ્રવ્યમન, ખીંજું ભાવમન. દ્રવ્યમન એ પુદ્દગલની રચના છે. જેમ ઇન્દ્રિયોની રચના છે તેમ દ્રવ્ય મનની પણ છે. એમાં જે ઉપયોગ છે તે ભાવમન છે. ખરી રીતે તો ભાવમન એ આત્મા જ છે. આત્મા દ્રવ્યમનમાં જોડાય ત્યારે સંકલ્પ વિકલ્પ વિચારા થાય છે. ભાવમન દ્રવ્યમનમાં પ્રવર્તે ત્યારે સંકલ્પ વિકલ્પનું કામ કરે છે.

૮પર પ્ર. લાેકમાં કેટલા પ્રકારના ભય છે?

ઉ. (સાત પ્રકારે ભય છે**.**) તેનાં નામ :

(૧) અાલાેકભય–દસ પ્રકારના પરિત્રહની ચિંતા; આજવિકા આદિ નાશ થવાના લય.

સસારની ચાર ઉપમા ચમત્કારી છે: સમુદ્ર, અમિ, અધકાર અને શક્ટચક્ર. તેના વિસ્તાર અગાધ છે!

- (૨) પરલાેકભય-દૂર્ગતામાં જન્મ લેવાના ભય.
- (૩) મરણભય–દુઃખ પડવાના, પ્રાણ છૂટી જવાના ભય.
- (૪) વેદનાભય-રાગાદિ કષ્ટ આવવાના ભય.
- (પ) અનરક્ષાભય-મારા કાઇ રક્ષક નથી તે ભય.
- (ક) અનગુષ્તભય-ચાર, દુશ્મનથી ખચવાના ભય.
- (७) અકસ્માતભય-અચાનક વિપત્તિ આવવાના ભય.

## ૮૫૩ પ્ર. શાસ્ત્રમાં નિન્હવ કાને કહે છે?

3. જિનપ્રણીત શાસ્ત્રોથી વિપરીત પ્રરૂપણા કરનાર સાત નિન્હવા પ્રાચીન કાળમાં થઇ ગયા છે. નિન્હવ ખે પ્રકારના છે–(૧) પ્રવચન નિન્હવ અને (૨) નિંદક નિન્હવ. શાસ્ત્રમાં પ્રવચન નિન્હવના કરતાં નિંદક નિન્હવને ખરાબ કહ્યા છે. પ્રવચન નિન્હવ માત્ર પ્રવચનની ઉત્થાપના કરે છે પણ નિંદક નિન્હવ તા પ્રવચનની અને પ્રવચનના પ્રરૂપક કેવળ જ્ઞાની, ધર્માચાર્ય, ચતુવિધ સંઘ એ સર્વની માયા કપટ સહિત નિંદા કરે છે, અને કહે છે કે, હું જે કહું છું તે જ સત્ય છે, શાસ્ત્ર તા થાયાં છે. શાસ્ત્ર વચન મિથ્યા છે. અમે શાધક છુદ્ધિથા કરેલા નિહ્ય તે જ સાચા છે. જે પ્રવચન નિન્હવ હાય છે તે તા નવગ્રવક સુધી જાય છે પણ નિંદક નિન્હવ તા કિલ્વિ-પામાં ઉત્પન્ન થાય છે.

## ૮૫૪ પ્ર. ચાત્મા કાેેે અનુભવ્યા કહેવાય ?

8. તરવાર મ્યાનમાંથી કાઢવાથી જેમ જુદી માલૂમ પડે છે, તેમ દેહથી આત્મા સ્પષ્ટ જુદો ખતાવે છે તે છે આત્મા અનુભવ્યો કહેવાય. આત્મા જાણ્યો હોય તો પછી એક પર્યાયથી માંડી આખા સ્વરૂપ સુધીની બ્રાંતિ થાય નહિ. તે હર્ષાશાકાદિ પ્રસંગમાં તદ્દન એકરાર થાય નહિ. અજ્ઞાન ઊભું થાય કે જાણુવામાં આવ્યે તરત જ દાખી દે; ખહુ જ જાગૃતિ હોય. જેમ કારો કાગળ વાંચતા હોય તેમ તેમને હર્ષાશાક થાય નહિ. રાજ્ય મળ્યે આનંદ થાય તો તે અજ્ઞાન ગ્રાનીની દશા ખહુ જ અદ્ભૂત છે. અંતરમાં પાતાના આત્માનુભવરૂપે, જેમ દૂધને પાણી જુદાં થાય તેમ, દેહ અને આત્મા જુદા લાગે ત્યારે પરમાત્માપણું પ્રાપ્ત થાય. આત્મા જેને સ્વપ્નમાં પણ જુદા જ લાસે.

વીતરાગના કહેલા પરમ શાંત રસમય ધર્મ પૂર્ણ સત્ય છે, એવા નિશ્ચય રાખવા.

# ૧૨

# જૈન ધમ<sup>°</sup>

## ૮૫૫ પ્ર. ધર્મ એટલે શું ?

ઉ. આત્માના સ્વભાવ તે ધર્મ. આત્માને સ્વભાવમાં ધારે તે ધર્મ. સ્વભાવમાંથી પરભાવમાં ન જવા દેતે ધર્મ. પરભાવ વડે કરીને આત્માને દુર્ગતિએ જવું પડે તે ન જવા દેતાં સ્વભાવમાં ધરી રાખે તે ધર્મ. સમ્યક્ શ્રદ્ધાન, જ્ઞાન અને સ્વરૂપાચરણ તે ધર્મ. આત્મ પરિણામની સહજ સ્વરૂપે પરિણતિ થવી તેને શ્રી તીર્થ કર ધર્મ કહે છે. સમ્યક્ જ્ઞાન, સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્ ચારિત્ર એ રતનત્રયાને શ્રી તીર્થ કરદેવ ધર્મ કહે છે. પટ્ઠવ્યનું શ્રદ્ધાન, જ્ઞાન અને સ્વરૂપાચરણ તે ધર્મ. જે સસાર પરિભ્રમણથી છોડાવી ઉત્તમ સુખમાં ધરી રાખે તે ધર્મ. નિજ આત્માની અહિંસાને ધર્મ કહે છે.

# ૮૫૬ પ્ર. ધર્મનું સ્વરૂપ શું છે ?

ઉ. જેવું તેનું સ્વરૂપ છે તેવું સમ્યક્દિષ્ટિને પર્યાયમાં પ્રગટ થાય છે, તેને ધર્મ કહે છે. જો કે ધર્મ ચારિત્ર છે પણ તેનું મૂળ સમ્યક્દિશ્વન છે, જે પ્રકારે આત્મા આત્મભાવ પામે છે તે પ્રકાર ધર્મના છે, શ્રીમત્ વીતરાગ ભગવં તાએ નિશ્ચિતાર્થ કરેલા એવા અચિંત્ય ચિંતામણી સ્વરૂપ, પરમ હિતકારી, પરમ અદ્ભૂત, સર્વ દુઃખના નિઃસંશય આત્યં તિક ક્ષય કરનાર પરમ અમૃત સ્વરૂપ એવા સર્વેત્કૃષ્ટ શાક્ષત ધર્મ જયવં ત વર્તા, ત્રિકાળ જયવં ત વર્તા. પ્રાણીમાત્રના રક્ષક, બાંધવ અને હિતકારી એવા કાઇ ઉપાય હાય તા તે વીતરાગના ધર્મ જ છે. ધર્મની વ્યાખ્યા ચાર પ્રકારે છે: ૧. વસ્તુ સ્વભાવરૂપ ધર્મ ર. ઉત્તમ ક્ષમાદિ દશવિધ (દશ લક્ષણ) ધર્મ (જુએા પ્રશ્ન-૧૧૯૦)

3. સમ્યક્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપ ધર્મ, અને ૪. છવ રક્ષારૂપ (અહિંસા) ધર્મ. તે બધાયમાં સમ્યક્દર્શનની પ્રધાનતા છે. સમ્યક્દર્શન વગર તે ચારમાંથી એક પ્રકાર હોતા નથી. જ્યાં ચારમાંથી એક પ્રકાર હોય ત્યાં બાકીના ત્રણ પણ તેમાં જ ગિર્ભત હોય છે. એટલે નિશ્ચયથી સાધતાં તે ચારમાં એક જ પ્રકાર છે. વ્યવહારનય ભેદથી તથા અન્યના સંયોગથી કથન કરે છે, તેથી તેના અનેક ભેદ છે. જેમકે છવના નિર્ધિકાર સ્વભાવરૂપ જે શુદ્ધ ચેતના પરિણામ તે નિશ્ચય ધર્મ છે, અને તેની સાથે વર્તતા મંદકષાયરૂપ શુભ પરિણામ કે દેહાદિની બાહ્ય કિયા તેમાં પણ ધર્મના આરેપ કરવા તે વ્યવહાર છે. ખરેખર તા તે ધર્મ નથી. પથક્કરણ કરીને જે નિશ્ચય ધર્મ છે તે જ સત્ય ધર્મ છે એમ જાણવું; અને એ સિવાય બીજનને ધર્મ કહેવા તે ઉપચારમાત્ર છે, સત્ય નથી. નિશ્ચયથી સાધવામાં આવે તા ધર્મના એક જ પકાર છે; અને તે ધર્મ, શુદ્ધાત્માના અનુભવરૂપ સમ્યક્દર્શનપૂર્વક જ હોય છે. સમ્યક્દર્શન શન્ય કિયાઓ એકડા વિનાનાં મીંડા છે.

૮૫૭ પ્ર. ધર્મ કચારે પરિણુમે ?

ઉ. જ્યાં સુધી મૃષા અને પરસ્ત્રીના ત્યાગ કરવામાં આવે નહીં ત્યાં સુધી સર્વ કિયા નિષ્ફળ છે, ત્યાં સુધી આત્મામાં છળકપટ હાેવાથી ધર્મ પરિણ્મતા નથી.

૮૫૮ પ્ર. ધર્મના મર્મ શું ?

ઊ. શાસ્ત્રમાં માર્ગ કહ્યો છે, મર્મ કહ્યો નથી મર્મ તે સત્પુરુષના અંતરાત્મામાં રહ્યો છે. ધર્મના રસ્તા સરળ, સ્વચ્છ અને સહજ છે; પણ તે વિરલ આત્માએ પામ્યા છે, પામે છે, પામશે.

"છૂટ દેહાધ્યાસ તા, નહિં કર્તા તું કર્મ, નહિ ભાકતા તું દેહના, એ જ ધર્મના મર્મ."

૮૫૯ પ્ર. પાપરહિત માર્ગ કયાે કે જ્યાં ધર્મ થાય ?

સર્વ જ્ઞતા ધર્મ સુશર્જુ જાણી, આરાધ્ય આરાધ્ય પ્રભાવ આણી; અનાથ એકાંત સનાથ થાશે, એના વિના કાેઇન બાંદ્ય સ્હારો.

#### २४२

- ઉ. જ્યાં હિંસા, સ્વચ્છંદ અને દોષ ન હોય ત્યાં ધર્મ છે.
- ૮૬૦ પ્ર. પાપ ટળે તાે ધર્મ થાય એ વાત ખરાખર છે ?
  - ઉ. હા, ખરાબર છે. પરંતુ વાસ્તવમાં પાપ કચારે છૂટે ? ખધા પાપોમાં સર્વેાત્કૃષ્ટ પાપ તા મિથ્યાત્વ છે. પહેલાં તે પાપ છૂટે, ત્યારે ધર્મ થાય. આત્મા ચૈત-યઘન છે, તેને છોડીને પરસંગથી લાભ માનવા તે મિથ્યાત્વ છે.
- ૮૬૧ પ્ર. સંસારમાં રહીને શું ધર્મ ન થાય ?
  - ઉ. સંસારમાં અલિપ્તભાવે રહે છે તેએ બને તેટલા વિચાર–વિવેક રાખે તા ધર્મના અંશ રાખા શકે. બાકી સંસારના જેટલા પ્રવૃત્તિ કરે તે તા સાવદા જ છે.
- ૮કર પ્ર. ધર્મ અને અધર્મના આધાર કાના ઉપર છે ?
  - ઉ. એક તરફ સંયોગ અને ખીજી તરફ સ્વભાવ; બન્ને એક જ સમયે છે. ત્યાં દર્ષિ કે ાના ઉપર પડી છે, તેના ઉપર ધર્મ—અધર્મના આધાર છે. સંયોગ ઉપર દર્ષિ છે તો અધર્મ થાય છે અને સ્વભાવ ઉપર દર્ષિ છે તો ધર્મ થાય છે.
- ૮૬૩ પ્ર. જેને ધર્મ કરવા છે તેને સર્વ પ્રથમ શું કરવું જોઇએ ?
  - ઉ. જેણે ધર્મ કરવા છે તેણે સૌ પ્રથમ તા કુદેવ-કુશાસ્ત્ર-કુગુરુની શ્રદ્ધા છેડવી જોઇએ. રાગદેષવાળા દેવા, પરિત્રહધારી આત્મન્નાન રહિત કૃત્તાની ગુરુ તથા ખાટા શાસ્ત્રોની મહિમા અને ભક્તિ છાડવી જોઇએ તથા હિંસા, જૂઠ, ચારી, શિકાર, પરસ્ત્રીસેવન, વેશ્યાગમન જુગાર આ સાત પ્રકારનાં વ્યસનના પણ ત્યાગ કરવા જોઇએ. અન્યાયી કાર્યો પ્રત્યે ગ્લાનિ હાવી જોઇએ. આ રીતે કુદેવાદિની શ્રદ્ધા વગેરેના ત્યાગ કરી વીતરાગ પરમદેવ, નિર્બ થગુરુ તથા અનેકાંત વસ્તુને ખતાવનારા શાસ્ત્રોની શ્રદ્ધા કરવી જોઇએ, બક્તિ કરવી જોઇએ, મનન કરવું જોઇએ. સત્દેવ-શાસ્ત્ર-ગુરુની સાચી શ્રદ્ધા કરે અને આત્માની એાળખાણ કરે ત્યારે અનંતાનુ- ળંધી કર્મ તથા મિશ્યાત્વના નાશ થાય અને સમ્યકૃદર્શન-ન્રાન

પ્રયોજન તાે એક આત્માનું જ રાખવું. આત્માના રસ લાગે ત્યાં વિભાવના રસ નીતરી જાય છે. ચારિત્રના લાભ થાય. (જુએા પ્રશ્નક્રમાંક-૧૬૧૧).

- ૮૬૪ પ્ર. શ્રાવંકે શું ધંધો છોડી **દેવા જોઇએ** ?
  - ઉ. દિષ્ટિ અંતરમુખ રાખવી જોઇએ, રાગ આવે, લાભ આવે પણ વજન તેની ઉપર જવું ન જોઇએ. વજન અંદરનું (આત્મદ્રવ્ય તરફનું) જોઇએ.
- ૮૬૫ પ્ર. દષ્ટિ આ (આત્મદ્રવ્ય) તરફ રાખીને ધંધા કર્યા કરવા ને ?
  - ઉ. ધંધા કરે શું <sup>શ</sup> કરવું એમ નહિ, રાગ અને લાભના ભાવ આ**વે** એને જાણ્<u>વું</u>.
- ૮૬૬ પ્ર. માનવું કંઇક અને કરવું કંઇક ?
  - થવાનું હાય એમ જ થાય એમ માનવું.
- ૮૬૭ પ્ર. આનંદ, કામદેવ, વગેરે શ્રાવકા ધર્મ કરતા હતા કે નહીં?
  - ઉ. તેઓ શ્રી મહાવીર સ્વામીના સમાગમમાં નહોતા આવ્યા ત્યાં સુધી ધર્મ સ્વરૂપમાં આવ્યા નહોતા પરંતુ તેઓ તેમના બાેધ સન્મુખ થયા ત્યારે કેટલેક અરો ધર્મમાં આવ્યા.
- ૮૬૮ પ્ર. ધર્મના સર્વ અંશે કેાણુ કચારે આવ્યા કહેવાય ?
  - ઉ. સર્વત્ર વીતરાગ પુરુષો તો સંપૂર્ણ અંશમાં છે અને જેઓ તેમના ઉપદેશથી હિંસા, સર્વથા અસત્ય, ચોરી, અધ્યસ્ત્યર્ય, પરિત્રહ વગેરેના ત્યાગ કરી નિર્મમત્વ નિર્મોહ ભાવે વિચરે છે અથવા જેઓ એવી ઉતરતી ચડતી દશામાં વિચરે છે તેઓ પૂર્ણ ધર્મના અંશમાં આવ્યા કહેવાય.
- ૮૬૯ પ્ર. ધર્મના પ્રકાર-બેદ કેટલા ?
  - ઉ. વ્યવહાર નયથી તેના બે પ્રકાર-લેદ છે: એક શ્રાવક ધર્મ અને બીજો સાધુ ધર્મ. તેમાં પણ બે લેદ છે, શ્રુત ધર્મ અને ચારિત્ર ધર્મ.
- ૮૭૦ પ્ર. શ્રાવકમાં કેટલા ભેદ છે ?
  - ઉ. શ્રાવકમાં પણ બે બેદ છે. એક શ્રુત ધર્મ શ્રાવક અને બીજો ચારિત્ર ધર્મ શ્રાવક.
- ૮૭૧ પ્ર. શ્રુતધર્મી શ્રાવક ક્યા ?

રહિમન વે નર મર ગયે, જો નર માંગન જાય, ઉનસ પહેલે વે મરે, જિન મુખાનકસત નાય.

#### 488

- ઉ. વીતરાગ દર્શનના વિચારા સાંભળે-ધારે-યાદ રાખે, તે પ્રત્યે ઘણી:જ પ્રીતિ રાખે છતાં એક નાનું પણ વૃત અંગીકાર કરે નહીં.
- ૮૭૨ પ્ર. એ શ્રાવક ત્યારે કેવા કહેવાય ?
  - ઉ. એ દર્શન શ્રાવક કહેવાય. એટલે કે શ્રીકૃષ્ણની માક્ક નવ તત્ત્વ, છ કાયના બાલ વગેરે સાંભળી, ભણી, યાદ રાખે પણ તેઓ, ત્યાગ. તરફ થાડા પણ પગ ઉપાડે નહીં.
- ૮૭૩ પ્ર. બીજા શ્રાવક કેવા કહેવાય ?
  - ઉ. બીજા શ્રાવક વત-શ્રાવક. વત શ્રાવક એટલે પુષ્ય, પાપ, જીવ, અજીવ, આશ્રવ, સંવર, નિર્જરા વિગેરે પદાર્થીને પ્રભુએ જે કહ્યાં છે તેમ સમજી, ધારી, નિશ્ચય કરી નાનામાં નાનું વત નવકારશી પચ્ચખાણથી વધતાં–વધતાં સ્થુલ અહિંસા, સત્ય વિગેરે ને ગુણવત –િરાક્ષાવતને લાયક થાય.
- ૮૭૪ પ્ર. આવેા ધર્મ સમ્યક્ષ્ત્વની પ્રાપ્તિવાળા જીવા જ કરી શકે કે ખીજા પણ કરે ?
  - ઉ. સમ્યક્દર્શન હોલું એ શ્રાવકનું પ્રથમ પગિથયું છે અને વૃત્ત હોવાં એ બીજું પગિથયું છે. (એના અર્થ એમ પણ નથી કે સમ્યક્દર્શન ન થાય ત્રાં સુધી વૃત્ત ન કરવાં.)
- ૮૭૫ પ્ર. ઉપાશ્રયમાં આવનાર ભધા શ્રાવકા જ કહેવાય તે?
  - ઉ. એ ખધા કૂળ-શ્રાવક છે. શ્રુત શ્રાવક કે વ્રત શ્રાવક છે કે નથી તે તે તેમના આચાર-વિચાર ઉપરથી જાણી શકાય, બાકી સંપૂર્ણ અંશે તે વીતરાગ પ્રસુ જાણે.
- ૮૭૬ પ્ર. અણગારી ધર્મ કર્યા?
  - છ. અણુગારી એટલે સાધુ ધર્મ. જેઓ સંસારના વ્યંધનથી છૂટીને સાધુ થાય છે તે.
- ૮૦૭ પ્ર. આજના સાધુમાં ઝાંખપ કેમ દેખાય છે?
  - ઉ. સાધુએામાં શ્રાવંકા વિષે પક્ષપાત, રાગ−દ્વેષ, આહાર વસ્ત્રની લાેેેલુપતા વિગેરે કારહેેાથી મુનિ સ્વરૂપ ઝાંખું દેખાય છે.
- ૮૭૮ પ્ર. શ્રાવકને શ્રુતજ્ઞાન જોઇએ ત્યારે સાધુએકને કેટલા અભ્યાસ હોવા જોઇએ ?

મુમુક્ષુ જીવને અટલે વિચારવાન જીવને આ સંસારને વિષે અજ્ઞાન સિવાય બીજો કાઇ ભય હાેય નહીં.

- ઉ. સાધુને ઓછામાં ઓછું પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુરિત એ આઠ પ્રવચન માતાની સમજણ તે હોવી જ જોઇએ.
- ૮૭૯ પ્ર. પાંચ મહાવત લીધા એટલે તેમાં હિંસા, અસત્યના ત્યાંગ તા આવી ગયા પછી આઠ પ્રવચન માતાની સમજ્ણની શી જરૂર ?
  - ઉ. આઠ પ્રવચન માતાની પૂરી સમજુ હોય તે જ સાધુ વૃતનું પાલન સારી રીતે થઇ શકે, નહિ તે ન જ થાય.
- ૮૮૦ પ્ર. ત્યારે શ્રાવકાએ શું વિચારલું જોઇએ ?
  - ઉ. કેટલાક શ્રાવકાનું કહેવું છે કે અમારે કર્યા સાધુ પેઠે બ'ધી છે, પર તુ ખરા શ્રાવકાએ તા જરૂર તે પ્રમાણે વ્યવહાર રાખવા જોઇએ. લોકામાં ખાટું દેખાય તેવાં આચરણાં છોડી દેવાં જોઇએ અને ધ'ધામાં નીતિ અને પ્રમાણિકતા ખાસ કરીને જોઇએ.
- ૮૮૧ પ્ર. શ્રાવક કહેવરાવવા છતાં બીજા દેવ-દેવીની ઉપાસના કરે તે **શં** યોગ્ય છે ?
  - ઉ. હીરા જેવી વીતરાંગ ધર્મની જો તેમને સમજણ પડી હોય તો આવે! અમૃદય ધર્મ મૂકી મિશ્યાત્વ માન્યતામાં બીજા કદેવ-દેવીઓની ઉપાસના કરે નહિ, પરંતુ સત્ય વસ્તુ સમજાય ત્યારે તેમ ન "મને.
- ૮૮૨ પ્ર. વીતરાગ દર્શનમાં અનેક શંટા પડી ગયા છે ને સાધુમાં પણ સાધુ થાય છે ને નીકળી જાય છે તેનું કેમ ?
  - ઉ. સમજણ કે લક્ષ વગર જે સાધુ થાય તે ચાલ્યા જાય છે એ ખરાખર છે, પરંતુ સમજણવાળા ખરાખર લક્ષ્ય છતાં નીકળી જાય છે તેનું કારણ દર્શન માહના વધુ ઉદય થાય ત્યારે તેમ ખને છે.
- ૮૮૩ પ્ર. દર્શન માહના ઉદય થાય એટ**લે શ**ું?
  - ઉ. પાણીમાં શેવાળ હોય છે તે જ્યારે ખસી જાય છે ત્યારે પાણી નિર્મળ દેખાવું દેખાય છે, પાછી શેવાળ ઉપર ચ્યાવતાં પાણી નિર્મળ દેખાવું ખંધ થાય છે તેમ જીવને શેવાળની માફક સમ્યક્ત્વ માહના ઉદય ખસે

અસ્વસ્થ કાર્યના પ્રવૃત્તિ કરવી, અને આત્મપરિણામ સ્વસ્થ રાખવાં એવી વિષમવૃત્તિ શ્રી તીર્થ કર જેવા જ્ઞાનીથી અનવી કઠણ કહી છે, તા પછી બીજા જીવને વિષે તે વાત સંભવિત કરવી કઠણ હાય એમાં આશ્ચર્ય નથી. છે, ત્યારે વીતરાગ વાણી સત્ય લાગે છે, પણ પાછા માહ કરી વળે છે ત્યારે વીતરાગ વાણી સારી લાગતી નથી.

૮૮૪ પ્ર. ચારિત્ર માહતા ઉદય એટલે શું ?

- ઉ. ચારિત્ર એટલે સદાચાર—ત્યાગ, શાન્તિ, નિર્વિષ્યતા. આ ગુણા છવને ચારિત્ર મોહના ક્ષયાપશમ થતાં સ્કૂરે છે, એટલે ચારિત્ર આવે છે, પાછા એ મોહના આવિર્ભાવ થાય એટલે એ ચારિત્ર મૂકવા ઉપાય શાધે, પરંતુ તદ્દન મૂકી દે તા લોકામાં હાંસી થાય જેથી જેમ વાંદરા પડે પણ પડતાં પડતાં છેક છેલ્લી ડાળા પકડી પાડે છે તેમ કેટલાક ચારિત્ર લીધેલા આશ્રમ, મઠ, ઉપાશ્રય વગેરે શાધી કાઢે છે અને તે પ્રમાણે માર્ગ ચલાવે છે.
- ૮૮૫ પ્ર. ક્ષયાપશમ એટલે શું ?
  - €. ક્ષયોપશમ એટલે જવતા હલમ-પ્રયત્ન, ચડ-ઉતર, જવું-આવવું, આમ ક્ષણે ક્ષણે થયા કરે છે.
- ૮૮ ક પ્ર. આવા ક્ષયાપશ્મ-ઉદ્યમ જીવને કર્યા સુધી રહેશે ?
  - **ઉ. પહેલે**થી સાતમા છવ ગુણસ્થાનક સુધી છે.
- ૮૮૭ પ્ર. સાતમા ગુણસ્થાનક પછી ઉદ્યમ–ક્ષયોપશમ નથી કે શું ?
  - 8. ના; પછી આવે ઉદ્યમ નથી, આઠમાથી તે ખારમા સુધી ચડ-ઉતર, સેળભેળ નથી. માત્ર ઉપશમ દશા કે ક્ષાયક દશા હોય છે, એટલે માહકમેની પ્રકૃતિ કેટલાક જીવા તે સ્થાનકમાં કાં તા એકદમ અમિને રાખથી જેમ દખાવે છે ને કેટલાક તદ્દન ક્ષય કરે છે; જેઓ ક્ષય કરે છે તેઓ માક્ષગામી હોય છે, અને ઉપશમ કરે છે તેઓ પાછા પડે છે, તેમાં કેટલાક છેક નીચે અને કેટલાક વચમાં પણ આવી જય છે.
- ૮૮૮ પ્ર. જિનદેવના સર્વ ઉપદેશનું તાત્પર્ય શું છે ?
  - ક. માક્ષન હિતર્પા બાળી, એક માક્ષના ઉપાય કરવા એ જ સર્વ ઉપદેશનું તાત્પર્ય છે.
- ૮૮૯ પ્ર. જે જીવ તત્ત્વ નિર્ણય કરવાના પુરુષાર્થ ન કરે અને વ્યવહાર– ધર્મ કાર્યોમાં પ્રવર્તે તા તેનું શું ફળ આવે ?

જેટલી સંસારને વિષે સારપરિજ્ઞતિ મનાય તેટલી આત્મજ્ઞાનની ન્યુનતા શ્રી તીર્થ કરે કહી છે.

- તે છવને મળેલા અવસર ચાલ્યા જાય અને સંસાર પરિભ્રમણ જ રહે.
- ૮૯૦ પ્ર. જૈન ધર્મ શું છે ?
  - ઉ. જૈન ધર્મ તે રાગદ્રેષ—અજ્ઞાનને જીતનાર આત્મસ્વભાવ છે. અજ્ઞાન અને અંશે રાગ–દ્રેષના અભાવ થતાં જૈનપણાની શરૂઆત થાય છે અને જેટલે જેટલે અંશે રાગદ્રેષના અભાવ થાય તેટલે તેટલે અંશે જૈનપણું વધતું જ્ય છે, અને કેવળ જ્ઞાન થતાં પૂર્ણ જૈનપણું પ્રગટે છે. પરિણતિમાં રાગથી ભિન્ન થઇ જિનસ્વરૂપ આત્માના અનુભવ કરે તે જૈન. જૈન ધર્મ તે કેાઇ સંપ્રદાય નથી, તે તેા વસ્તુસ્વભાવ, આત્મ ધર્મ છે.
- ૮૯૧ પ્ર. ઘટ ઘટ અંતર જિન ખસે, ઘટ ઘટ અંતર જૈન, મત મદિરા કે પાન સે, મતવાલા સમઝે ન કાંઇ. ઉપરના પદમાં જિન અને જૈનના અર્થ શું ?
  - ઉ. જિનપણું અને જૈનપણું અર્થાત્ પૂર્ણ પણું અથવા પૂર્ણ તા અને સાધકપણું (પર્યાયમાં અપૂર્ણ તા) બન્ને અંદર ઘટમાં એટલે આત્મામાં વસે છે. પણ જેને સ્વચ્છન્દ મતિ અથવા સ્વયંના મતરૂપ દારૂ પીધા છે તે જિન અને જિનસ્વરૂપ આત્માને સમજતા નથી. અંદર ઘટમાં જ જે જિનસ્વરૂપ આત્મા છે તે સ્વભાવથી ત્રાન, આનંદના સામર્થ્યથી ભરેલા છે, તેના આશ્રય લેતાં પર્યાયમાં જૈન ધર્મ, વીતરાગ દશા પ્રગટ થાય છે.
  - ૮૯૨ પ્ર. અનેકાન્ત કાેને કહે છે ?
    - ઉ. પ્રત્યેક વસ્તુમાં વસ્તુપણાની સિદ્ધિ કરનારી આસ્તિનાસ્તિ આદિ પરસ્પર વિરુદ્ધ ખે શક્તિએાનું એકી સાથે પ્રકાશિત થવું તેને અનેકાન્ત કહે છે.
  - ૮૯૩ પ્ર. અનેકાન્ત અથવા સ્યાદવાદની શું જરૂર પડે છે ?
    - 8. પદાર્થીમાં અનંત ધર્મ (લક્ષણ) છે અને તે બધા ધર્મ એક સાથે એક જ સમયે હોય છે. કાઇ આગળ-પાછળ હોતા નથી; પરંત્ત વચનથી તા એક વખત એક જ ધર્મ કહી શકાય છે. બધા એક

આત્મપરિણામની સહજ સ્વરૂપે પરિણતિ થવી તેને શ્રી તીથ<sup>ે</sup> કર ''ધમ'" કહે છે. સાથે કહી શકાતા નથી, એટલા માટે અપેક્ષાવાચી શબ્દ "સ્યાત" યા ''ક્થં ચિત" લગાડવામાં ન આવે, તા વિવિક્ષિત પદાર્થના એક વિવિક્ષિત ધર્મ જ સમજવામાં આવશે, અને અન્ય સમસ્ત ધર્મોના લાપ થઇ જશે.

- ૮૯૪ પ્ર. જીવ અને શરીરમાં અનેકાન્ત શી રીતે લાગુ પડે છે ?
  - ઉ. પરક્રવ્ય સદા પરક્રવ્ય રહે છે, અને સ્વક્રવ્ય સદા સ્વક્રવ્ય જ રહે છે. સ્વક્રવ્ય અને પરક્રવ્ય—ખંનેને કાંઇ પણ સંખંધ નથી; જેમ સહા પર્વત અને વિંધ્ય પર્વતને પરસ્પર કાંઇ સંખંધ નથી, તેમ આત્મા અને શરીરાદિક પરક્રવ્ય ખંને સર્વાંથા ભિન્ન છે. તેમને પરસ્પર કાંઇ પણ પ્રકારના સંખંધ નથી.
- ૮૯૫ પ્ર. મહાવીર પહેલાં જૈન દર્શન હતું ?
  - **ઉ.** હા.
- ૮૯૬ પ્ર. તે કાેેે ઉત્પન્ન કર્યું હતું ?
  - ઉ. તે પહેલાંના તીથ કરાએ.
- ૮૯૦ પ્ર. તેઓના અને મહાવીરના ઉપદેશમાં કંઇ સિન્નતા ખરી કે ?
  - ઉ. તત્ત્વરૂપે એક જ. પાત્રને લઇને ઉપદેશ હોવાથી અને કંઇક કાળબેદ હોવાથી સામાન્ય મનુષ્યને ભિન્નતા લાગે ખરી, પરંતુ ન્યાયથી જોતાં એ ભિન્નતા નથી.
- ૮૯૮ પ્ર. એઓના મુખ્ય ઉપદેશ શા છે ?
  - ઉ. આત્માને તારા; આત્માની અનંત શક્તિઓના પ્રકાશ કરા; અને કર્મરૂપ અનંત દુ:ખથી મુક્ત કરા.
- ૮૯૯ પ્ર. આવું જૈન દર્શન જ્યારે સર્વોત્તમ છે ત્યારે સર્વ આત્માઓ એના બાધને કાં માનતા નથી ?
  - ઉ. કર્મની બાહુલ્યતાથી, મિથ્યાત્વનાં જામેલાં દળિયાંથી અને સત્સમાગમના અભાવથી.
- ૯૦૦ પ્ર. જૈન મુનિઓના મુખ્ય આચાર શા છે?
  - ૭. પંચ મહાવૃત, દશિવિધિ યૃતિધર્મ, સપ્તદશિવિધ સંયમ, દશિવિધિ વૈયાવૃત્ય, નવિધિ બ્રહ્મચર્ય, દ્વાદશ પ્રકારના તપ, ક્રોધાદિક ચાર

સ્માત્મપરિણામની કંઈ પણ ચપળ પરિણતિ થવી તેને શ્રી તીર્થ'કર ''કમ'' કહે છે.

#### २४८

પ્રકારના ક્ષાયના નિગ્રહ, વિશેષમાં ગ્રાન, દર્શન અને ચારિત્રનું આરાધન ઇત્યાદિક અનેક ભેદ છે.

- ત્દ૦૧ પ્ર. જૈન મુનિઓનાં જેવાં જ સન્યાસીઓનાં પંચયામ છે; ળૌહધર્મનાં પાંચ મહાશીલ છે એટલે એ આચારમાં તાે જૈન મુનિઓ અને સંન્યાસીઓ તેમ જ ળૌહમુનિઓ સરખા ખરા કે ક
  - ઉ. નહિ.
- ૯૦૨ પ્ર. કેમ નહીં ?
  - છે. એએ નાં પંચ યામ અને પંચ મહાશીલ અપૂર્ણ છે. મહાવતના પ્રતિબેદ જૈનમાં અતિ સક્ષ્મ છે. પેલા બેના સ્થળ છે.
- ્૯૦૩ પ્ર. સક્ષ્મતાને માટે દર્શાંત આપા જોઇએ ?
  - ઉ. દર્ણાંત દેખીતું જ છે. પંચયામીએ કંદમૂળાદિક અભક્ષ્ય ખાય છે, સુખશય્યામાં પાઢે છે; વિવિધ જાતનાં વાહતા અને પુષ્પાના ઉપનાગ લે છે; કેવળ શીતળ જળથી વ્યવહાર કરે છે. રાત્રિએ ભાજન લે છે. એમાં થતા અસંખ્યાતા જંતુના વિનાશ, પ્રક્રાચર્યના ભંગ એની સક્ષ્મતા તેઓના જાણવામાં નથી. તેમજ માંસાદિક અભક્ષ્ય અને સુખશિલિયાં સાધતાથી ખૌહ્મુનિએ યુક્ત છે. જૈનમુનિએ તા કેવળ એથી વિરક્ત જ છે.
- ્૯૦૪ પ્ર. વેદ અને જૈનદર્શનને પ્રતિપક્ષતા ખરી કે ?
  - જૈનને કંઇ અસમંજસભાવે પ્રતિપક્ષતા નથી; પરંતુ સત્યથી અસત્ય પ્રતિપક્ષી ગણાય છે, તેમ જૈનદર્શનથી વેદના સંભંધ છે.
- ્૯૦૫ પ્ર. એ ખેમાં સત્યરૂપ તમે કાેને કહે<del>ે</del>ા છેા ?
  - પથિત્ર જૈનદર્શનને.
- ્૯૦**૬ પ્ર. વેદ દર્શનીએ**। વેદને કહે છે તેનું કેમ?
  - ઉ. એ તો મતભેદ અને જૈનના તિરસ્કાર માટે છે. પરંતુ ન્યાયપૂર્વક ખંતેનાં મૂળતત્ત્વા આપ જોઇ જજો.
- ્૯૦૭ પ્ર. જૈનદર્શન શું નક્કી સૌથી શેષ્ઠ ધર્મ છે?

આત્માના અંતર્વ્યાપાર (શુભાશુભ પરિણામ ધારા) પ્રમાણે બ ધ માક્ષની વ્યવસ્થા છે. શારીરિક ચેષ્ટા પ્રમાણે તે નથી. ઉ. (હા, તે સત્ય છે.) એમાં જે વિશુદ્ધ ગ્રાન ખતાવ્યું છે તે કચાંય નથી, અને સર્વ મતાએ જે ગ્રાન ખતાવ્યું છે તે મહાવીરના તત્ત્વગ્રાનના એક ભાગમાં આવી જ્ય છે.એનું કથન સ્યાદવાદ છે, એક પક્ષી નથી. જૈન જેવું એકકે પૂર્ણ અને પવિત્ર દર્શન નથી; વીતરાગ જેવા એકકે દેવ નથી, તરી ને અનંત દુ:ખથી પાર પામવું હોય તા તે સર્વગ્ર દર્શનરૂપ કલ્પવ્ક્ષને સેવા.

જૈનના એકડેકા પવિત્ર સિદ્ધાંત પર વિચાર કરતાં આમુખ્ય પૂર્ણું થાય તા પણ પાર પામીએ નહિ તેમ રહ્યું છે. ખાકીના સઘળા ધમ મતા વિચાર જિનપ્રણીત વચનામૃતસિંધુ આગળ એક બિંદુરૂપ પણ નથી.

જગતમાં અન્ય અનેક મતા છે, જે જુડી કરિપત મુક્તિ બનાવી વિષયકષાય આસક્ત પાપી જીવા દ્વારા પ્રગટ કરવામાં આવ્યા છે અને તેમના શ્રદ્ધાન આદિથી જીવાનું ભુરું અહિત થાય છે. પણ એક જિનમત જ સત્યાર્થના પ્રરૂપક છે, સર્વદ્ય વીતરાગદેવ દ્વારા ભાષિત છે, અને તેની શ્રદ્ધાન આદિકથી જીવાનું ભલું થાય છે.

સત્યમાર્ગ એક જ હોય છે. ત્રણલોક અને ત્રણ કાળમાં પણ સત્યમાર્ગ બે ન હોય. વીતરાગદેવના ઉપરાંત અન્ય દેવને સાચો માનવાવાળા વીતરાગના ભક્ત નથી. સર્વદ્રાદેવ અને કુદેવાદિ એકસરખા હોતા નથી, એવી શ્રદ્ધા થવાથી સર્વદ્રાની વ્યવહાર— શ્રદ્ધા કહેવાય છે. કેટલાક માણસા જૈનધર્મ અને અન્યધર્મોના સમન્વય કરવા ઇચ્છે છે, પરંતુ જૈનધર્મ અને અન્ય ધર્મોના સમન્વય કરી પણ થઇ શકતા નથી. અમૃત અને વિષના સમન્વય કેવી રીતે થઇ શકે ?

૯૦૮ પ્ર. જૈન દર્શનને વેદાંતાએ નાસ્તિક કહે છે તેનું શું કારણ ? ઉ. તેઓની દલીલ એમ છે કે જૈનદર્શન આ જગતના કર્તા પરમેશ્વરને માનતું નથી, અને જે પરમેશ્વરને નથી માનતા તે તો નાસ્તિક જ

> અત્યંત જ્ઞાન હૈાય ત્યાં અત્યંત ત્યાગ સંભવે છે. અત્યંત ત્યાગ પ્રગટ્યા વિના અત્યંત જ્ઞાન ન હૈાય એમ શ્રી તીર્જ કરે સ્વીકાર્યું છે.

છે. જેને જગત અનાદિ છે એમ બેધડક કહી કર્તાને ઉડાડયો હશે, તે પુરુષે શું કંઇ સર્વજ્ઞતાના ગુપ્ત ભેદ વિના કર્યું હશે ? જિનેશ્વરાને એવું કાઇ પણ કારણ નહોતું કે જે નિમિત્તે તેઓ મૃષા કે પક્ષપાતી બોધે; તેમ તેઓ અજ્ઞાની ન હતા, કે એથી મૃષા બાધાઇ જવાય. જો જગતકર્તા હોત તા એમ કહેવાથી એઓના લાભને કંઇ હાનિ પહોંચતી હતી? જગતકર્તા નથી, જગત અનાદિ અનંત છે એમ કહેવામાં એમને કંઇ મહત્તા મળી જતી હતી? એક રજક્ષ્ણથી કરીને આખા જગતના વિચારા જેણે સર્વ ભેદે કહ્યા છે, તેવા પુરુષોનાં પવિત્ર દર્શનને નાસ્તિક કહેનારા કઇ ગતિને પામશે એ વિચારતાં દયા આવે છે. આત્માનું જેવું સ્વરૂપ છે તેવું જ માનવાવાળા આસ્તિક કહેવાય છે અને વિપરીત માનવાવાળા નાસ્તિક કહેવાય છે.

- ૯૦૯ પ્ર. અન્ય દર્શનીએ કહેલું કથન આપણાથી માન્ય રાખી શકાય ખરૂં ?
  - 8. અન્યનું વચન એમ ને એમ સ્વીકારી લેવું જેખમી છે. કિન્તુ વિચાર– વિમર્શ કરતાં અન્ય કચિત વચન અર્થથી જિનાના સાથે જે સંગત જણાય તેને સ્વીકારવામાં કંઇ અનુચિત થતું નથી. અર્થથી જેને જિનાના સાથે બાધ ન હોય એ વચન પ્રત્યે દ્વેષ–અરુચિ રાખવાં એ માહેના જ ચાળા છે. (મારું એ જ સાચું એમ નહીં પણ સાચું એ મારું). જૈન ધર્મના અન્ય ધર્મની સાથે સમન્વય કરવા તે રેશમ અને કતાનના સમન્વય કરવા જેવું વ્યર્થ છે. અમૃત અને વિષના મિશ્રણ કરવા બરાબર છે. (જૈન ધર્મ રેશમ અને અમૃત ત્રહ્ય છે.) (જુએા પ્રશ્ન–૯૦૭)
- ૯૧૦ પ્ર. જિનાત્રા એટલે શું તે ટ્રંકમાં કહેા ?
  - ઉ. ટૂંકમાં જિનાત્રા આટલી જ છે કે જેનાથી વ્યક્તિ પોતે રાગદ્વેષમાંથી છૂટકારા મેળવી શકતી હોય એ તેણે કરવું—આચરવું.
- ૯૧૧ પ્ર. ધર્મના મુખ્ય અંગ કયા પ્રકારે કહ્યાં છે !
  - ઉ. "ઉત્તરાધ્યયન"માં ધર્મનાં મુખ્ય ચાર અંગ કહ્યાં છે **:**

આત્મપરિણામથી જેટલા અન્ય પદ્માર્થના તાદાતમ્ય અધ્યાસ નિવર્ભવા તેને શ્રી જિન ત્યાગ કહે છે.

#### સ્પર

- (૧) મનુષ્યપણું (૨) સત્પુરુષના વચનનું શ્રવણ (૩) તેની પ્રતીતિ (૪) ધર્મમાં પ્રવર્તવું. આ ચાર વસ્ત્ર દુર્વભ છે.
- લ્દે૧૨ પ્ર. ધર્મ તત્ત્વના સર્વત્ર ભગવાને કેટલા બેદ કહ્યા છે ?
  - ઉ. (૧) વ્યવહાર ધર્મ, (૨) નિશ્ચય ધર્મ.
    વ્યવહાર ધર્મમાં દ્યા મુખ્ય છે, ચાર મહાવતા તે પશુ દયાની રક્ષા વાસ્તે છે, દયાના આઠ ભેદ છે.
    ખીજો નિશ્ચય ધર્મ :-પોતાના સ્વરૂપની ભ્રમણા ટાળવી, આત્માને આત્માલાવે ઓળખવા, આ સંસાર તે મારા નથી, હું એથી ભિન્ન પરમ અસંગ સિદ્ધસદશ શુદ્ધ આત્મા છું એવી આત્મસ્વભાવ વર્ષના તે નિશ્ચય ધર્મ છે.
- ૯૧૩ પ્ર. ધર્મમાં જે સાધના ખતાવ્યાં છે તે કઇ અપેક્ષાએ અને વૃત્તિ આરાધવા કહ્યાં છે !
  - 8. જે જે વખતે તપશ્ચર્યા કરવી તે તે વખતે સ્વચ્છં દેશી ન કરવી, લોકોને લીવે ન કરવી. મુખ્યમાં મુખ્ય વિદન સ્વચ્છં દ છે, બાલા ત્યાગથી જીવ બહુ જ ભૂલી જાય છે. વેશ, વસ્ત્રાદિમાં ભ્રાંતિ ભૂલી જવી. આત્માની વિભાવદશા, સ્વભાવદશા એાળખવી. જીવ એમ સમજે છે કે હું જે કિયા કરું છું એથી માલ છે. કિયા કરવી એ સારી વાત છે, પણ લોકસંગ્રાએ કરે તો તેને તેનું ફળ હોય નહીં. તીર્થ કરે ઉપવાસ કરવાની આગ્રા કરી છે તે માત્ર ઇન્દ્રિયોને વશ કરવા માટે. એકલા ઉપવાસ કરવાથી ઇન્દ્રિયો વશ થતી નથી, પણ ઉપયોગ હોય તો, વિચાર સહિત થાય તો વશ થાય છે. જેમ લક્ષ વગરનું બાણ નકામું જ્ય છે, તેમ ઉપયોગ વિનાના ઉપવાસ આત્માર્થ થતો નથી. ઉપવાસ કંઇ ભોજન નહીં કરવાનું નામ નથી, પણ ભોજનના પ્રત્યે મમત્વ પરિણામને છોડવાનું નામ છે. "સ્વાદના ત્યાગ તેને ભોજનના ત્યાગ કહ્યો છે." આહાર પાણીના આત્મા પ્રહણ-ત્યાગ તો કરી શકતા જ નથી, આહાર-પાણીના તો પોતાની યાગ્યતાથી સંયોગ-વિયોગ થાય છે. સ્વચ્છં દથી,

''જેમ નિર્માળતા રે રત્ન સ્ફ્રેટિક તણી, તેમ જ જીવ-સ્વભાવ રે; તે જિન વીરે રે ધર્મ પ્રકાશિયા પ્રભળ ક્ષાય અભાવ રે. અહંકારથી, લાકલાજથી, કુળધર્મના રક્ષણ અર્થે તપશ્ચર્યા કરવી: નહીં, આત્માર્થે કરવી. બાહાકિયા કરવાથી અનાદિ દાષ ઘટે નહિ. બાહાકિયામાં છવ કલ્યાણ માની અભિમાન કરે છે. બાહાવત વધારે લેવાથી મિશ્યાત્વ ગાળીશું એમ છવ ધારે પણ તેમ બને નહીં, આત્માનું બળ વધે ત્યારે મિશ્યાત્વ ઘટે. જે ક્રિયા કરવાથી અનેક કૃળ થાય તે ક્રિયા માલાર્થે નહીં. અનેક ક્રિયાનું ફળ એક માલા થવા તે હોવું જોઇએ.

- ૯૧૪ પ્ર. જડ પદાર્થને લેવા મૂકવામાં ઉન્માદથી વર્તે તા તેને અસંયમ કેમ કહ્યો છે ?
  - ઉ. જડ પદાર્થિને લેવા મૂકવા ઉન્માદથી વર્તે તો તેને અસંયમ કહ્યો, તેનું કારણુ એ છે કે ઉતાવળથી લેવા મૂકવામાં આત્માના ઉપયોગ ચૂકી જઇ તાદાત્મયપહું થાય. આ હેતુથી ઉપયોગ ચૂકી જવા તેને અસંયમ કહ્યો.
- ૯૧૫ પ્ર. જૈન ધર્મના સાર કહો.
  - ઉ. વસ્તુતા એ સહજ સુખ આત્મામાં જ છે. આત્મામાં રમણુ કરવાથી તે પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રાચીન કાળમાં અથવા વર્ત માનમાં જે જે મહાત્માઓ થયા છે તેમણે એ જ ગુપ્ત અધ્યાત્મ વિદ્યાના અનુભવ કર્યો છે, અને એના જ ઉપદેશ કર્યો છે. એને જ અવક્તજ્ય કહો, કે સમ્યક્દર્શન કહો, કે સમ્યક્દ્રાન કહો, પરમ યોગ કહો, ધર્મ ધ્યાન કહો, શુકલધ્યાન કહો, કે સહજ સુખ સાધન કહો, સર્વના એક જ અર્થ છે. નિશ્ચય ચારિત્ર જ ધર્મ છે. જે સમલાવ છે તેને જ ધર્મ કહો છે.
- ૯૧૬ પ્ર. સર્વ જીવને વર્તમાનકાળમાં પરમાર્થ માર્ગ દુઃખે કરીને જ પ્રાપ્ત થાય તેનાં શું કારણ છે ?
  - ઉ. (૧) પૂર્વનું ઘણું ક**રીને** અારાધકપહ્યું નહીં તે.
    - (ર) અનારાધક માર્ગ ને આરાધકમાર્ગ માની લઇ જીવે પ્રવૃત્તિ કરી. હોય છે.

શરીરમાં વ્યાધિ પ્રત્યક્ષ ચાય, તે કાેઈ અન્યે લઈ ના શકાય; એ ભાેગવે એક સ્વ-આત્મ પાતે, એકત્વ એથી નય સુજ્ઞ ગાેતે.

#### २५४

- (3) કચાંક સત્સમાગમ અથવા સદ્દગુરુના યાગ બને, અને તે પણ કવચિત ખને.
- (૪) અસત્સંગ આદિ કારણાથી જીવને સદ્દગુરુ આદિકનું એાળખાણ થવું પણ દુષ્કર વર્તે છે.
- (પ) કવચિત સત્સમાગમના યાગ બને તા પણ બળ, વીર્યાદિનું એવું શિથિલપહ્યું કે જીવ તથારૂપ માર્ગ પ્રહણ ન કરી શકે અથવા ન સમજી શકે.
- ત્હ૧૭ પ્ર. ''પરમાર્થ માર્ગમાં જીવે અત્યાર સુધી જે જે સાધન કર્યા તે ભ ધન થયાં.'' તેમ શાસ્ત્રમાં ઉલ્લેખ આવે છે તેના અર્થ શું !
  - ઉ. ઘણું કરીને વર્ત માનમાં કાં તા (૧) શુષ્ક ક્રિયા પ્રધાનપણામાં જવે માક્ષમાર્ગ કરપ્યા છે, અથવા (૨) બાલકિયા અને શુદ્ધ વ્યવહાર-ક્રિયાને ઉત્થાપવામાં માક્ષમાર્ગ કરપ્યા છે, અથવા (૩) સ્વમતિ-કરપનાએ અધ્યાત્મ પ્રાંથા વાંચી ક્થન માત્ર અધ્યાત્મ પામી માક્ષમાર્ગ કરપ્યા છે. એમ કરપવાથી જીવને સત્સમાગમાદિ હેતુમાં તે તે માન્યતાના આત્રહ આડા આવી પરમાર્થ પામવામાં સ્થંભસૂત થાય છે.
- ્૯૧૮ પ્ર. જે જીવા શુષ્ક ક્રિયાપ્રધાનપણામાં માક્ષમાર્ગ કલ્પે છે, તે જીવા પરમાર્થમાં ક્યાં અટકે છે ?
  - ઉ. ત્રાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ એમ મેાક્ષમાર્ગ ચાર પ્રકારે કહ્યો છતાં પ્રથમનાં બે પદ તો તેમણે વિસાર્યા જેવું હોય છે, અને ચારિત્ર શબ્દનો અર્થ વેષ તથા માત્ર બાહ્ય વિરતિમાં સમજ્યા જેવું હોય છે. તપ શબ્દનો અર્થ માત્ર ઉપવાસાદિ વર્તન કરવું; તે પણ બાહ્ય સંત્રાથી તેમાં સમજ્યા જેવું હોય છે; વળી કવચિત, ત્રાન, દર્શન પદ કહેવાં પડે તો ત્યાં લીકિક કથન જેવા ભાવાના કથનને ત્રાન અને તેની પ્રતીતિ અથવા તે કહેનારની પ્રતીતિને વિષે દર્શન શબ્દનો અર્થ સમજવા જેવું રહે છે. તે જીવાને તથારૂપ ઉપદેશનું પેષણ પણ રહ્યા કરે છે.
- હ૧૯ પ્ર. જે જીવા ગાહ્યક્રિયા (એટલે દાનાદિ) ઉત્થાપવામાં માક્ષમાગ° સમજે છે, તેમની કર્યા ભૂલ છે ક

તીર્થ કરે જ્ઞાનનું કૃષ્ય વિરતિ કહ્યું છે.

- ઉ. કચારેય પણ બાદર અને બાહ્ય ક્રિયાના નિષેધ કરવામાં આવ્યો નથી, જે જવા બાહ્યક્રિયા (એટલે દાનાદિ) અને શુદ્ધ વ્યવહાર ક્રિયાને ઉત્થાપવામાં માક્ષમાર્ગ સમજે છે, તે જવા શાસ્ત્રોના કાઇ એક વચનને અણસમજણભાવે પ્રહણ કરીને સમજે છે. દાનાદિ ક્રિયા જો કાઇ અહંકારાદિથા, નિદાનણહિથા કે જ્યાં તેવી ક્રિયા ન સંભવે એવા છઠ્ઠા ગુણસ્થાનાદિસ્થાને કરે તા તે સંસારહેતુ છે, એમ શાસ્ત્રોના મૂળ આશય છે, પણ સમૂળગી દાનાદિ ક્રિયા ઉત્થાપવાના શાસ્ત્રોના હેતુ નથી, તે માત્ર પાતાના મતિકલ્પનાથા નિષેધે છે.
- હર ૦ પ્ર. માર્ગમાં વ્યવહાર કેટલા પ્રકારે છે ?
  - ઉ. એક પરમાર્થ હેતુ વ્યવહાર અને ખીજો વ્યવહારરૂપ વ્યવહાર.
- હર૧ પ્ર. આ બે પ્રકારના વ્યવહારમાં શાસ્ત્રકારે કયા પ્રકારના વ્યવહારને નિષેધ્યો છે ?
  - જે વ્યવહાર પરમાર્થ હેતુમૂળ વ્યવહાર નથી, અને માત્ર વ્યવહાર-હેતુ વ્યવહાર છે, તેના દુરાગ્રહને શાસ્ત્રકારે નિષેધ્યા છે.
- હરર પ્ર. વ્યવહારહેતુ વ્યવહાર કેાને કહેવાય ?
  - ઉ. જે વ્યવહારનું કળ ચાર ગિત થાય તે વ્યવહાર વ્યવહારહેતુ કહી શકાય, અથવા જે વ્યવહારથી આત્માની વિભાવદશા જવા યાગ્ય ન થાય તે વ્યવહારને વ્યવહારહેતુ વ્યવહાર કહેવાય. એના શાસ્ત્રકારે નિષેધ કર્યો છે, તે પણ એકાંતે નહીં, કેવળ દુરાગ્રહથી અથવા તેમાં જ માક્ષમાર્ગ માનનારને એ નિષેધથી સાચા વ્યવહાર ઉપર લાવવા કર્યો છે.
- હર૩ પ્ર. પરમાર્થ મૂળ હેતુ વ્યવહાર કાેને કહેવાય ?
  - ઉ. શમ, સંવેગ, નિવે દ, અનુકંપા, આસ્યા અથવા સદ્યુરુ, સત્શાસ્ત્ર અને મન વચનાદિ સમિતિ તથા યુપ્તિ તે પરમાર્થ મૂળહેતુ વ્યવહારના નિષેધ કર્યા નથી; અને તેના જો નિષેધ કરવા યાગ્ય હાય તા શાસ્ત્રો ઉપદેશીને ખાકી શું સમજવા જેવું રહેતું હતું, કે શું સાધના કરાવવાનું જણાવવું ખાકી રહેતું હતું કે શાસ્ત્રો ઉપદેશાં ? અર્થાત્ તેવા વ્યવહારથી પરમાર્થ પમાય છે, અને અવશ્ય

સહજસ્વરૂપે છવની સ્થિતિ થવી તેને શ્રી વીતરાગ ''માક્ષ'' કહે છે.

- જીવે તેવા વ્યવહાર ગ્રહણ કરવા કે જેથી પરમાર્થ પમાશે એમ. શાસ્ત્રનો આશય છે.
- ૯૨૪ પ્ર. શુષ્કઅધ્યાત્મી કાને કહેવાય અને તે જીવ કેવી રીતે ખૂડે છે અને બીજાને અવળે પાંચે દેારે છે?
  - ઉ. અધ્યાત્મત્ર થા પાતાના કલ્પનાએ જેમ તેમ વાંચા લઇ, નિર્ધારી લઇ, તેવા અંતર્ભેદ થયા વિના અથવા દશા ફર્યા વિના, વિભાવ ગયા વિના પાતાના વિષે જ્ઞાન કલ્પે છે, અને ક્રિયા તથા શુદ્ધ વ્યવહારરહિત થઇ વર્તે છે. ડામ ડામ જીવને આવા યાગ બાએ તેવું રહ્યું છે, અથવા તા જ્ઞાનરહિત ગુરુ કે પરિત્રહાદિ ઇચ્છક ગુરુઓ, માત્ર પાતાનાં માન-પૂજાદિની કામનાએ કરતા એવા, જવાને અનેક પ્રકારે અવળ રસ્તે ચડાવી દે છે; અને ઘહ્યું કરીને કવચિત્ જ એવું નહિ હોય.
- હરપ પ્ર. અનાદિ એવા લાેકને વિષે અનંત કાળ પૂર્વે વ્યતાત થવા છતાં, અનંતિકાટી જીવાેને, અનંતવાર મનુષ્યપહ્યું મળ્યા છતાં, અત્યંત થાેડા જીવને આત્મકલ્યાણ પ્રાપ્ત થયું છે. તેનું શું કારણ ?
  - ઉ. ક્રક્યાણની પ્રાપ્તિ છવને ત્રણે કાળને વિષે અત્યંત દુર્લ છે. છવને ખરી મુમુક્ષતા આવી નથી. સત્યુરુષના દર્શન પ્રત્યે છવને રુચિ થઇ નથી અને તેનું સૌથી માડું કારણ અસત્સંગની વાસનાએ જન્મ પામ્યું એવું નિજેચ્છાપણું અને અસત્દર્શનને વિષે સત્દર્શનરૂપ ભ્રાંતિ તે છે.
- ૯૨૬ પ્ર. મિથ્યાદર્શન, નિજેચ્છાપાશું (સ્વચ્છંદ) અને અસત્દર્શન કેવા અભિ– પ્રાયથી નીપજે છે ?
  - ઉ. "આત્મા નામના કાઇ પદાર્થ નથો," અવા એક અભિપ્રાય ધરાવે છે; "આત્મા દે સ્થિતિરૂપ છે, દેહની સ્થિતિ પછી નથી." "આત્મા નામના પદાર્થ સંચાગિક છે," એવા અભિપ્રાય કાઇ ખીજા દર્શનો સમુદાય સ્વીકારે છે, "આત્મા અહ્યુ છે," આત્મા શ્રન્ય છે," "આત્મા પ્રકાશરૂપ છે," "આત્મા જડછે", "આત્મા કૃત્રિમ છે," વગેરે અભિપ્રાય ભ્રાંતિનું કારે છે છે.

સર્વ જિનાગમમાં કહેલાં વચના એક માત્ર અસંગપણામાં જ સમાય છે; કેમકે તે થવાને અર્થે જ તે સર્વ વચના કહ્યાં છે.

#### २५७

૯૨૭ પ્ર. વ્રત, નિયમ, તપ કરવાં કે નહિ ?

ઉ. વૃત, નિયમ, કરવાનાં છે, તેની સાથે કજિયા, કંકાસ, છોકરાં, હૈયાં અને ઘરમાં મારાપહ્યું કરવું નહિ. ઊંચી દશાએ જવા માટે વૃત, નિયમ કરવાં. તપ વગેરે કરવાં તે કાંઇ મહાભારત વાત નથી; માટે તપ કરનારે અહંકાર કરવો નહિ. તપ એ નાનામાં નાના ભાગ છે. ભૂખે મરવું ને ઉપવાસ કરવા તેનું નામ તપ નથી. માંહીથી શુદ્ધ અંતઃકરહા થાય ત્યારે તપ કહેવાય.

ઉપવાસ કરા તેની વાત બહાર ન કરા; બીજાની નિંદા ન કરા; ક્રોધ ન કરા; જો આવા દાષા ઘટે તા માટા લાભ થાય. તપાદિ આત્માને અથે કરવાનાં છે; લાેકાને દેખાડવા અથે કરવાનાં નથી. કષાય ઘટે તેને તપ કહ્યો છે.

સ્ત્રી, ઘર, છેાકરાં, છૈયાં ભૂલી જવાય ત્યારે સામાયિક કર્યું કહેવાય.

જે કિયા કરવી તે નિર્દ લપણે નિરહ કારપણે કરવી; ક્રિયાના કળની આકાંક્ષા રાખવી નહિ, શુભ ક્રિયાના કાંઈ નિષેધ છે જ નહિ, પણ જ્યાં જ્યાં શુભ ક્રિયાથી માક્ષ માન્યો છે ત્યાં ત્યાં નિષેધ છે.

જે મૂળ ગાંઠ છેદવા શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે તે સહુ ભૂલી ગયા છે; તે બહારથી તપશ્ચર્યા કરે છે. દુઃખ સહન કરતાં છતાં મુક્તિ થતી નથી, તા દુઃખ વેદવાનું કારણ જ વૈરાગ્ય તે ભૂલી ગયા. દુઃખ અત્તાનનું છે.

અંદરથી છૂટે ત્યારે બહારથી છૂટે; અંદરથી છૂટવા વગર બહારથી છૂટે નહિ. એકલું બહારથી છોડે તેમાં કામ થાય નહિ. આત્મ– સાધના વગર કલ્યાણ થતું નથી.

હર૮ પ્ર. ગરીખાતે અનાજ, કપડાં દાન કરીએ, ગરીખાની સેવા કરીએ તે બધાથી ધર્મ થાય તે ?

સર્વ ભાવથી અસંગપહું થવું તે સર્વથી દુષ્કરમાં દુષ્કર સાધન છે, એમ વિચારી શ્રી તીર્થ કરે સત્સંગને તેના આધાર કહ્યો છે. ઉ. ગરીબાને અનાજ, કપડાં આદિ આપવામાં ક્ષાયની મંદતા હોય તો પુષ્ય બંધાય પણ ધર્મ ન થાય અને અનાજ, કપડાં વગેરે પરવસ્તુ છે, તે મારી છે, ને હું તે વસ્તુ બીજાને આપી શકું છું એ માન્યતા મિથ્યાત્વ છે. દાન દેવાના ભાવ તે શુભ છે. તેનાથી આત્માને લાભ માનવા કે ધર્મ માનવા તે મિથ્યાત્વ છે. આત્માનું શું સ્વરૂપ છે ને આત્મા શું કરી શકે છે એની મર્યાદા જગતે જાણી નથી. એથી અજ્ઞાનના દાવાનળમાં જગત સળગે છે.

સમ્યક્દષ્ટિની બુદ્ધિ આત્મામાં છે, મિશ્યાદષ્ટિની સુખબુદ્ધિ પુષ્યમાં છે. અજ્ઞાની પુષ્યને ઉપાદેય માને છે, તેથી તેને આત્મા હૈય થઇ જાય છે. પણ આત્માને ઉપાદેય માને છે તેને શુભ ભાવ હૈય થઇ જાય છે. આવી વાત છે! દુનિયા સાથે મેળ ખાય તેવું નથી.

- હરહ પ્ર. ''પઢમમ્ નાણું તએ દયા'ના અર્થ સમન્નવા ?
  - ઉ. "પઢમમ્ નાણું તંઓ દયા" એના અર્થ છે તે પ્રથમ જ્ઞાન અને પછી દયા. અહીં દયાના અર્થ છે પાતાના આત્માની દયા, અને આત્માની દયા જ્ઞાનના પ્રતાપે આવે. જેને પાતાની દયા આવે તેને જ પરની દયા આવે. આવી દયા સમ્યક્ જ્ઞાનના પ્રતાપે આવે છે. સમ્યક્ જ્ઞાન વિના આત્માની દયા ન પાળી શક્યો, તો તું કાઇની દયા પણ પાળી શક્યોના નથી.
- ૯૩૦ પ્ર. પરક્રવ્ય (ખીજા જીવ)નું કાર્ય (અથવા લહું) આપણે લહે ન કરી શકતા હાઇએ, પરંતુ અનાશક્તિલાવથી ખીજાને સુખી કરીએ તા તેમાં શું વાંધા ?
  - ઉ. પર (બીજા)ને હું સુખી કરી શકું અથવા અનુકૂળતા પ્રદાન કરવાને શક્તિમાન છું, તે દષ્ટિ (ભાવ) જ મિશ્યાત્વરૂપ ભ્રમ છે. પર (બીજા)ને સુખી કરી શકું અથવા બીજાને લાભ કરાવી આપું–તે કર્તા ખુદ્ધિનું અભિમાન છે, અનાશક્તિ નથી.
- ૯૩૧ પ્ર. અનાસક્તિભાવથી કર્મ કરવામાં તા કાઈ દાષ નથી ને?
  - એક ત્રાયકતા (ત્રાનભાવ, આત્મા ને ત્રાનમાં લેવા) સિવાય અન્ય કર્મ કરવાના અભિપ્રાય જ આસક્તિપણું અને મિશ્યાત્વ

સર્વ જ્ઞાનનું ફળ પણ આત્મસ્થિરતા થવી એ જ છે, એમ વીતરાગ પુરુષાએ કહ્યું છે, તે અત્યાંત સત્ય છે.

- ભાવ છે. કર્મ કરવું અને અનાસક્તભાવથી કરવું –એ માન્યતા જ વિપરીત છે. કર્મના કર્તુ ત્વના અભિપ્રાય (ભાવ)ના સાથે અનાસક્તિના ભાવ સંભવે જ નહીં.
- £૩૨ પ્ર. જો એક મનુષ્ય ખીજાની સેવા આદિ પરમાર્થનું કામ કરે તો જિંદગીમાં કાંઇ કામ કર્યું એમ કહેવાય; માત્ર પાતાનું જ કરતાે રહે અને ખીજાનું કાંઇ પણ ન કરે તાે પછી તેના જીવતરનાે શું અર્થ ? પાતાનું પેટ તાે કૂતરાે પણ ભરી લે છે.
  - ®. બીજાનું કાંઇ કરવું તે પરમાર્થ છે તે વાત જ ખાટી છે. લોકામાં મહાન ભ્રમ ઘર કરી ગયા છે કે બીજાનું કામ કરવું તે પરમાર્થ છે. પરમાર્થની આવી વ્યાપ્યા નથી જ. પરમાર્થ અર્થાત્ પરમ પદાર્થ (પરમ + અર્થ); પરમ પદાર્થ અથવા ઉત્કૃષ્ટ પદાર્થ જ પરમાર્થ છે અને તે પોતાના આત્મા જ છે; તેથી તે જ સાચા પરમાર્થ છે. હું બીજાની સેવા કરી શકું છું એવી માન્યતા તે પરમાર્થ નથી, કારહ્યું કે આત્મા બીજાનું કાર્ય કરી શક્તા જ નથી.
- ૯૩૩ પ્ર. તા પછી આ ધર્મ (જૈન ધર્મ)થી તા સમાજના કાઇ લાભ થવાના નથી.
  - ઉ. વસ્તુનું સત્ય સ્વરૂપ તો આ પ્રકારે છે. સમાજના જીવાને સત્યથી લાભ થશે અથવા અસત્યથી ? જે સત્યથી એકને લાભ થશે, તેનાથી અનન્તને પણ લાભ થશે. સંસારના જીવા સત્ય સ્વરૂપની અણસમજથી જ દુ:ખી છે, જો તે સન્જી લે તા, દુ:ખ ટળે અને શાન પ્રગટે. જે પણ હાનિ આ જવને થઇ છે અને થાય છે, તે પાતાના અસત્યભાવ (મિથ્યા સમજણ)થી જ છે.
- ૯૩૪ પ્ર. ત્રત, ભક્તિ, દાન આદિ કરવાથી કાંઇ નુકશાન તા નથી ?
  - ઉ. સમ્યક્દર્શન વિના વ્રત-ભક્તિ કરે કે લાખો રૂપિયાના દાન કરે કે ધર્મ શાળા ખંધાવે પશુ તે બધું પુષ્ય છે; પરંતુ સમ્યક્દર્શન વિનાના એકલા પુષ્યથી વૈલવ મળશે. અખજો રૂપિયા દિવસના પેદા કરતા હોય તા પણ શું? સમ્યક્દર્શન વિના તેનાથી તેને મદ ચઢશે.

પરખે માણિક માતી, પરખે હન કપૂર, પર એક ન પરખ્યા આત્મા, તહાં ભયા દિગ્મૂદ. કેમકે સ્વભાવતું અધિકપશું પામ્યા નથી, તેથી પૈસાદિમાં અધિકપશું ભાસવાથી મદ ચઢશે. મદથી મતિભ્રમ થશે ને મતિભ્રમથી પાપ કરશે. માટે આચાર્ય દેવ કહે છે કે સમ્યક્દર્શન વિના અમને પુષ્ય ન હજો, કેમકે સમ્યક્દર્શન વિના અનંત વાર નવમી પ્રેવેયક જઇ આવ્યો ને પાછા નરક નિગાદમાં રખડવો.

- ૯૩૫ પ્ર. શ્રી વાદિરાજ મુનિરાજના કુષ્ટ રાેગ સ્તુતિ કરતાં જ મટી ગયાે, માનતુંગાચાર્ય દેવનાં કારાગારનાં તાળાં ભક્તામર સ્તાેત્ર બાલતાં તૂટી ગયાં, સીતાજીના નિર્દોષ શાલથી અગ્નિ પણ જળરૂપ થઇ ગયાે, આવાં કથના શાસ્ત્રમાં આવે છે, તા આનાથી અમારે શું સમજવું ?
  - ૭. પૂર્વનાં પુષ્યના યોગથી વાદિરાજ મુનિરાજના કાઢ મટી ગયા, માનતું ગાચાર્યનાં ખધના તૂટી ગયાં અને સીતાજીના અગ્નિકંડ પણ જલસરાવર બની ગયા, ત્યારે તે પુષ્યાદયના આરાપ વર્તમાન પ્રભુભક્તિ અને બ્લાચર્ય આદિ ઉપર કરવામાં આવ્યા; એવી પ્રથમાનુયાગની ક્યનપદ્ધતિ છે, તે યથાવત્ સમજવી જોઇએ.
- ૯૩૬ પ્ર. ત્યારે અમારે પૂજા, ભક્તિ આદિ કરવાં જોઇએ કે નહીં?
- ઉ. કરવાં કે ન કરવાની વાત નથી. કરવા લાયક કાર્ય તા રાગથી ભિન્નતા કરીને એક મતત્ર અતમાની અનુભૂતિ કરવી તે જ છે. આત્મા ગ્રાનસ્વરૂપ પૂર્ણાનંદ પ્રભુ છે, તેની સન્મુખ ઢળતાં ધર્મા જીવને જ્યાં સુધી પૂર્ણ સ્થિરતા ન થાય ત્યાં સુધી પૂજા, ભક્તિ, શ્રતાદિના શુભરાગ આવે છે, થાય છે, ભૂમિકાનુસાર શુભરાગ આવ્યા વિના રહેતા નથી; પરંતુ ધર્માજીવ તેને ધર્મ અથવા ધર્મનું કારણ માનતા નથી; તે શુભરાગ ફક્ત પુષ્યમંધનું કારણ છે, તેમ માને છે. (અને પુષ્યને તે ઉપાદેય નહીં પણ હેય સમજે છે.)
- ૯૩૭ પ્ર. શુભરાગને પર પરાએ મોક્ષમાર્ગનું સાધન કહ્યું છે ને ?
  - ઉ. હા, કહ્યું છે, પણ પરંપરાના અર્થ શું ક સમકતી ધર્માત્માને વર્તામાનમાં માક્ષમાર્ગ છે તથા સાથે સાથે તેમની ભ્રમિકાનુસાર યથાસંભવ રાગ પણ છે. તેઓ નિકટના ભવિષ્યમાં આત્મસન્મુખ થવાના ઉત્રપુરુષાર્થ કરી તે રાગને ટાળી માક્ષ પ્રાપ્ત કરશે, અને

ગયેલી એક પળ પણ પાછી મળતી નથી, અને અમૂલ્ય છે, તા પછી આખી આયુષ્યસ્થિતિ! તથી શુભરાગને ઉપચારથી પર પરા કારણ કહ્યું છે, પણ વાસ્તવમાં તે ખરેખર કારણ નથી.

- ૯૩૮ પ્ર. પુષ્યથી પ્રાપ્ત થતા વૈભવ કે વિભૂતિથી મદ અથવા અભિમાન કેમ થઇ આવે છે?
  - ઉ. પુલ્યથી ઘરમાં ધન હોય છે એટલે કે પુરુષાર્થથી ધન મળતું નથી પશુ પૂર્વના પુલ્યથી ધન મળે છે. ધન કે વિભૂતિ અભિમાન કરાવતા નથી પશુ પાતે અભિમાન કરે છે. પૂર્વે પુલ્યભાવમાં અભિમાન સેવ્યું હતું તેથી વર્તમાનમાં વિભૂતિના સંયાગ મળતાં અભિમાન કરશે. અભિમાનથી મતિભ્રિમ થઇ જશે. મદ ચઢી જ્ય કે ગરીળ માશુસને આવડત નથી ને અમને આવડત છે એટલે અમે કમાયા. અમારા બાહુબળ પૈસા કમાયા છીએ. પિતાજી પાસે કાંઇ ન હતું પશુ અમે અમારી આવડતથી આ બધું કમાશુા, ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારના અભિમાન થશે ને તેનાથી મતિ ભ્રષ્ટ થઇ જશે.

કાઇ ધર્માત્મા ગરીખ હોય તો તેની નિંદા કરશે; નિર્ધન હતા એટલે મુનિ થઇને ચાલી નીકળ્યા. આદિ મતિભ્રમ થવાથી નિંદા કરશે, અને એ રીતે વિવેકરહિત થઇને પાપ બાંધશે. માટે મુનિરાજ કહે છે કે અમને એવા ધુષ્ય ન હજો.

અભિમાનથી પુણ્ય ખળી જાય છે, પાપ બાંધે છે તે દુર્ગતિમાં ચાલ્યા જાય છે.

- ૯૩૯ પ્ર. પણ આત્માની દષ્ટિ થયા પછી વર્ત-તપ કરવાના હોય ને ?
  - ઉ. આત્માની દિષ્ટિ થયા પછી જેમ જેમ સ્વરૂપમાં સ્થિરતા થાય તેમ તેને યોગ્ય વ્રત તપ આદિના વિકલ્પા સહજ આવે છે તે આસવ છે. સ્વરૂપમાં સ્થિરતા થાય તે જ નિશ્ચય-વ્રત છે, તેની સાથે વિકલ્પ હાય તે વ્યવહારવત કહેવાય. સમ્યગ્દર્શન થયા પછી સ્થિરતા વધતી જાય તેમ વ્રતાદિના વિકલ્પા સહજ આવે છે, હઠ કરવી પડતી નથી. સગ્યક્દર્શન સહિત પુષ્ય બાંધેલું, ત્યારે

જેમ ક ચનને કાટ લાગતા નથી, અમિને ઊધઇ લાગતી નથી, તેમ જ્ઞાયક સ્વભાવમાં આવરણ, ઊજુપ કે અશુદ્ધિ આવતી નથી. પુષ્યમાં અભિમાન કર્યું ન હતું તેથી તેના ફળમાં તેમને અભિમાન થતું નથી. તેથી ધર્માનું પુષ્ય પરંપરા માક્ષનું કારણ કહ્યું છે કેમ કે ધર્મા પુષ્યને છાડીને પુષ્યના અભાવ કરીને માક્ષ કરશે. પણ પુષ્યથી માક્ષ થતા જ નથી.

- ૯૪૦ પ્ર. કિયાકાંડ, બાલાકિયા, ઉપવાસાદિથી આત્માને કાંઇ લાભ છે ?
  - ઉ. વ્રતિનિયમથી પુણ્ય બંધાય તે અધાતિયાં કર્મની પ્રકૃતિરૂપ છે. તેવું તો જીવે ઘણીવાર કર્યું છે પણુ ઘાતિયાં કર્મના ક્ષય કરવા તીર્થ કર જેવાએ લક્ષ રાખ્યા છે, તે જીવ ચૂકી ગણત્રી થઇ શંકે તેત્રી ક્રિયામાં રાચી, સાચી સમજણ કરવાનું ચૂંક છે. આત્મસ્વભાવથી વિપરીત ક્રિયાકાંડ, બાહ્ય કર્મ કરવાથી શું લાભ ? અનેક પ્રકારે ઉપવાસાદિ બાહ્ય તપથી પણ શું લાભ ? આતાપન યાગરૂપ કાયક્લેશથી પણ શું લાભ ? તેનાથી માક્ષમાર્ગનું કશું કાર્ય સહેજ સરખું પણ થતું નથી. માક્ષમાપ્તિના ભાવ પણ આસવ ભાવ છે, અને તે કર્મ બંધનું કારણ છે.
- ૯૪૧ પ્ર. વિષય વિરક્તિથી ભૂતકાળનાં કર્માના ક્ષય કરી શકાય છે ?
  - ઉ. જ્યાં સુધી છવ વિષયભાગને વશ હોય છે ત્યાં સુધી તે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરી શકતા નથી, અને જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કર્યા વિના એકલી વિષયવિરક્તિથી ભૂતકાળનાં કર્મોના ક્ષય કરી શકાતા નથી. સારાંશ એ છે કે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને વિષયભાગ તજવા એ શ્રેષ્ઠ છે.
- ૯૪૨ પ્ર. વ્રત અને તપશ્ચર્યાથી નિર્વાણ ન થાય તે શું તે ન કરવાં ?
  - ઉ. ત્રત અને તપશ્ચર્યા કરનારને ભલે નિર્વાણ પ્રાપ્ત ન થાય છતાં પણ તેને સાંસારિક સુખની પ્રાપ્તિ થાય અને માલ સાધનામાં તે સહકારિકારણ બને.
- ૯૪૩ પ્ર. પૈસા વાપરવાની ભાવના હોય તો કેવાં શુભ કાર્યમાં વાપરવા ?
  - ઉ. ધર્મ પ્રાપ્તિ તથા ધર્મ આરાધનામાં પોતાને અને પરને મદદ મળે તેવાં કામમાં વાપરવા ઘટે. વાપરવા પહેલાં તે સંખ'ધી વિચાર કરતાં પણ ધર્મ ધ્યાન થાય છે. જગતના જીવાને જ્ઞાનીની આજ્ઞાની પ્રાપ્તિ કેમ થાય ? તેના વિચાર કરી, જેને જેને ધન આદિની ખામીને

જ્ઞાનીનાં વચનાની પરીક્ષા સર્વ જવને સુલભ હાત તા નિર્વાણ પણ સુલભ જ હાત. લઇને સત્સંગ આદિ સાધનમાં વિઘ્ન નડતાં હોય તેને તેવી અનુ-કૂળતા કરી આપવામાં ધન વપરાય તો સારા માર્ગે વપરાશું ગણાય. કાંઇ વાપરવું હોય તો તે લાેભ એાંછા કરવા, સન્માર્ગ પ્રત્યેના પ્રેમ વધારવા, અને આત્માની દયા–વિચારણા અથે કરવાનું છે. પુણ્ય ખંધાશે એવી ભાવના રાખવી યાેગ્ય નથી. જીવને રખડાવનાર એક લાેભ છે. તેને હણવા અથે દાન, ત્યાગ, વૈરાગ્ય, કર્ત વ્ય છે. બધું ય હું ભાેગવું એવી સંજ્ઞારૂપ અનાદિની ટેવ ટાળવા અથે દાન આદિશુભ પ્રવૃત્તિ કરવી, પણ તેના ફળની ઇચ્છા રાખવી નહીં. લાેભમાંથી એક કાંકરી પણ ખરે તાે પણ આત્મા હલેકા થાય.

શાસ્ત્રો દાનુ, વ્રત અને તપ આદિની વાતમાં નકાર ભણતા નથી. દાનની વાતમાં તૃષ્ણાને છેાડવાનું કહ્યું છે. શ્રદ્ધાપૂર્વ ક જેટલા પ્રમાણમાં તૃષ્ણા છૂટે તેટલા પ્રમાણમાં ધર્મ છે. કષાય ઘટાડીને તૃષ્ણાને ટાળી દાનાદિ કરવાં. ગ્રાનની (આધ્યાત્મિક ગ્રાનની) દૃદ્ધિ કરે તેવા સ્થાનમાં જે દાન આપે છે તેનું ફળ અનંતગણું છે. જે લક્ષ્મી ગ્રાન (આધ્યાત્મિક ગ્રાન) દાનમાં વપરાય તે અનંતગણી ફળે છે.

૯૪૪ પ્ર. શુભરાંગ પણ કુશીલ છે તા ગ્રાની શુભરાગને કેમ કરે છે ?

8. ત્રાની શુભરાગને કરતા નથી પણ નિર્મળ ભૂમિકામાં શુભરાગ આવ્યા વિના રહેતા નથી. પણ તેને હેય જાણી પીતરાગ થવા માટે છોડવા જેવા છે તેમ માને છે. છઠ્ઠા ગુણસ્થાને ભાવલિંગી મુનિ જેમને પ્રચુર આનંદનું વેદન છે, તેમને શુભ પરિણામ આવે છે તે શુભરાગને પણ જગપંચ કહ્યો છે કેમ કે તે બંધનું કારણ છે, અને તેમાં ધર્મ માને છે તે તા મિથ્યાદિષ્ટ છે. ભૂમિકા વધતાં શુભભાવ તા વધતા જાય છે પણ તેમાં ત્રાનીને આત્મછી હૈ હોતી નથી. જે ભાવે તીર્થ કર ગાત્ર બંધાય છે તે રાગભાગ સાથે ત્રાનીને એકતા નથી.

૯૪૫ પ્ર. ઠેર ઠેર શાસ્ત્રમાં પુષ્યભાવને ધર્મનું સાધન પણ કહ્યું છે ને ?

હુન્નર કરા હજાર, ભાગ્ય ખિન મિલે ન કોડી.

- ઉ. હા, કહ્યું છે, પરંદ્વ તે તે નિંમિત્તના સહચરનું જ્ઞાન કરાવવા માટે વ્યવહારનયથી કહ્યું છે. આચાર્ય જયસેનની ટીકામાં તથા પરમાત્મ પ્રકાશમાં વ્યવહાર રત્નત્રયથી નિશ્ચય થાય છે એમ આવે છે, પરંદ્વ તે બધું વ્યવહારનું કથન છે. જેને નિશ્ચય રત્નત્રય સ્વરૂપ ધર્મ પ્રગટ થયા છે, તેના બાહ્ય વ્યવહાર (વ્યવહાર રત્નત્રય) કેવા હાય છે તે જ્ઞાન કરાવવા માટે શાસ્ત્રમાં આવું (ઉપચાર) કથન આવે છે, છતાં પણ પુષ્યભાવ રત્નત્રયનું યથાર્થ સાધન નથી. વાસ્તવમાં તો જેને નિશ્ચયધર્મ પ્રગટ થતા નથી, તેને વ્યવહારધર્મ પણ સાચા હોતા નથી.
- ૯૪૬ પ્ર. શુભરાગથી ધર્મ થતા નથી તેમ શાસ્ત્રમાં કથન આવે છે અને તેથી લાેકાને દેવ-શાસ્ત્ર-ગુરુની બક્તિના ઉત્સાહ આવતા નથી ?
  - ઉ. શુભરાગથી ધર્મ થતા નથી તે વાત ખરી, પણ એવું કયાં કહ્યું છે કે શુભરાગને છેાડી અશુભરાગ કરા, તા પછી સ્ત્રી, પુત્ર, લક્ષ્મી આદિ અશુભરાગમાં કેમ રત (રચ્યાપચ્યા) રહે છે કે એનાથી ખાત્રી થાય છે કે લેકિને નિમિત્તની પરીક્ષા કરતાં આવડતું નથી. જેને નિમિત્તની પરીક્ષા કરવાનું ભાન નથી તેઓ ઉપાદાનના સ્વરૂપને કેવી રીતે ઓળખી શકે ? ભગવાન અરિહ ત-દેવ, સત્શાસ્ત્ર અને ભાવલિંગી મુનિ આપણા સત્સ્વરૂપને સમજવામાં નિમિત્ત છે.
- ૯૪૭ પ્ર. પ્રથમ અશુભરાગ જ્વય અને શુભરાગમાં આવે ત્યારખાદ શુદ્ધભાવ થાય એવા ક્રમ છે ને ?
  - ઉ. ના; આવા ક્રમ જ નથી. વિકારી શુભભાવ કરતાં કરતાં અવિકારી શુદ્ધભાવની પ્રાપ્તિ થાય, એવું ત્રણ લેકિમાં અને ત્રણ કાળમાં ક્રદ્દી ળની શકે નહીં. પહેલા સમ્યક્દર્શન પ્રગટ થાય છે, પછી એક્દમ શુભરાગ જઇ શકતા નથી, એટલે પહેલાં અશુભરાગ ટળી શુભરાગ આવે છે, આ સાધકના ક્રમની વાત છે. (નહિ કે માર્ગના ક્રમની વાત.) આવા જો કાર્ય-કારણપણાના સંભંધ હોય તા શુભ ઉપયાગનું કારણ અશુભ ઉપયાગ ગણાય, કારણ કે અશુભ ઉપયાગ

આત્મા ઉત્કૃષ્ટ અજયભઘર છે. તેમાં અનંત ગુણરૂપ અલોકિક અજયબીઓ ભરી છે. છૂટી જઇને શુલ ઉપયોગ થાય છે. કવ્યલિંા સાધુને શુલ ઉપયોગ તેા ઉત્કૃષ્ટ હેાય છે, પણ શુદ્ધ ઉપયોગ તેા હોતા **નથી,** તેથી પરમાર્થથી તેમનું કારણ-કાર્યપણ હોતું નથી. જેવી રીતે રાગીને બહુ રાગ હતા, પછી અલ્પ રાગ રહ્યો, તા તે અલ્પ રાગ નિરાેગી થવાનું કારણ તા નથી, એટલું ખરું કે અલ્પ રાેગ રહે ત્યારે ઉપાય કરે તા તરત જ નિરાગી થઇ જાય, પણ જો કાઇ અલ્પ રાગને ભલાે અને સારાે સમજી તેને રાખવાનાે પ્રયત્ન કરે તે৷ નિરાગી કેવી રીતે થાય ? અશુભમાંથી શુભમાં આવ્યા પણ શુભ તે શુદ્ધમાં જવાનું કારણ નથી. એટલું ખરું કે શુભ ઉપયોગ થતાં શુદ્ધ ઉપયોગ માટે પ્રયત્ન કરે તા તે થઇ જાય, પરંતુ કાઇ જો શુભ ઉપયોગને જ ભલા અને સારા સમજી તેના જ ઉપાય કર્યા કરે તેા શુદ્ધ ઉપયોગ કેવી રીતે થાય ? તે મિથ્યા દર્ષિના શુભ ઉપયોગ તે શુદ્ધ ઉપયોગનું કારણ નથી. સમ્યક્દષ્ટિન શુભાપયાગ થતાં થાડા સમયમાં શુદ્ધાપયાગ પ્રાપ્ત થાય, આવી મુખ્યતા (અપેક્ષા)થી કચાંક કચાંક શુભાપયાગતે શુદ્ધોપયાગતું કારણ પણ કહ્યું છે, એમ જાણવું.

- ત્કેપ્ટ પ્ર. સમ્યક્દિષ્ટિના શુલ ભાવ તે પર પરાએ ધર્મનું કારણ છે એમ શાસ્ત્રમાં કેટલીક જગ્યાએ કહેવામાં આવે છે તેના શા અર્થ છે ?
  - ઉ. સમ્યક્દિષ્ટ જીવા પાતાના સ્વરૂપમાં જ્યારે સ્થિર રહી શકતા નથી ત્યારે રાગદ્રેષ તાંડવાના પુરુષાર્થ કરે છે, પહ્યુ પુરુષાર્થ નખળા હાેલાથી અશુભ ભાવ ટળે છે અને શુભ ભાવ રહી જય છે. તેઓ તે શુભ ભાવને ધર્મ કે ધર્મનું કારણ માનતા નથી, પણ તેને આસવ જાણીને ટાળવા માગે છે. તેથી જ્યારે તે શુભ ભાવ ટળી જાય ત્યારે જે શુભ ભાવ ટળયા તેને શુદ્ધ ભાવ (ધર્મ)નું પરંપરા કારણ કહેવામાં આવે છે. સાક્ષાત્પણે તે ભાવ શુભાસ્ત્રવ હાેવાથી બધનું કારણ છે, અને જે ખધનું કારણ હાેય તે સંવરનું કારણ થઇ શકે નિહ.

હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી, અને દેહ સ્ત્રી પુત્રાદિ કોઇ પણ મારાં નથી, શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ આવનાશી એવા હું આત્મા છું, એમ આત્મભાવના કરતાં રાગદ્વેષના ક્ષય થાય.

૯૪૯ પ્ર. તા માર્ગની યથાર્થ વિધિના ક્રમ કરા છે ?

ઉ. અચિન્ત્ય સામર્થ્ય વાળા આત્માની રુચિ થયા વિના ઉપયોગ પલટીને સ્વમાં આવી શકતા નથી. પાપભાવાની જેને રુચિ હોય તેની તા અહીં વાત જ નથી પણ પુણ્યની રુચિવાળા પણ બાલ ત્યાંગ કરે, તપ, શાલ, સંયમ પાળે તા પણ જ્યાં સુધી પરની રુચિ અંતરમાં પડી છે ત્યાં સુધી ઉપયોગ પર ઉપરથી પલટી સ્વ સ્વભાવ તરફ આવી શકતા નથી. પર તરફની રુચિ છોડવાથી જ ઉપયોગ સ્વમાં આવી શકે છે. માર્ગની યથાર્થ વિધિના ક્રમ આ છે. અજ્ઞાનીએ વસ્તુસ્વરૂપનું સાચું જ્ઞાન કરીને આત્માનું ભાન કરવું જોઇએ. શુભ રાગથી ક્રિયાકાંડ કરવાં તે સાચો ઉપાય નથી.

૯૫૦ પ્ર. આત્મામાં પરિણમન માટે પ્રથમ શું કરવું જોઇએ ?

ઉ. પ્રથમ સત્સમાગમથી સત્ય વસ્તુસ્વરૂપનું શ્રવણ કરવું જોઇએ. જ્યાં સત્યનું શ્રવણ પણ નથી, ત્યાં સત્યનું ગ્રહણ તો કચાંથી જ સંભવે ? જ્યાં ગ્રહણ નથી, ત્યાં ધારણા નથી; જ્યાં ધારણા નથી, ત્યાં રૃચિ નથી; અને જ્યાં રૃચિ નથી, ત્યાં પરિણુમન પણ હોતું નથી. જેને આત્માની રૃચિ હોય છે, તેને પ્રથમ શ્રવણ, ગ્રહણ અને ધારણા હોય જ છે. તે પછી અંતરમાં પરિણુમન કરવાની વાત આવે છે.

૯૫૧ પ્ર. અજ્ઞાનીમાં ત્રત, તપ તે માેક્ષમાર્ગ છે?

ઉ. ના; તે બાલત્રત ને બાલતપ માક્ષમાર્ગમાં નથી. પહેલાં સમ્યક્દર્શન થયા પછી જ પરિણામની શક્તિ અનુસાર ચારિત્ર લેવું, તે સમ્યક્ત્વ આચરણ ચારિત્ર છે. અજ્ઞાનપૂર્વકના (સમ્યક્દર્શન થયા વગરના) ચારિત્રને સાચું ચારિત્ર કહેવાતું નથી; તેથી ચારિત્રની આરાધના સમ્યક્તાન પછી કહેવામાં આવી છે. સમ્યક્ત્વાચરણ ચારિત્ર વિના સંયમચરણ ચારિત્ર નિર્વાણનું કારણ નથી.

૯૫૨ પ્ર. સમ્યક્દર્શન વગર વ્રત-ચારિત્ર માને તા ?

ઉ. તા તેને જૈનધર્મના માક્ષમાર્ગના ક્રમની ખબર નથી.

આન'દ કહે પરમાનંદા, માણુસે માણુસે ફેર, એક લાખે તા ન મળે, એક ત્રાંબિયાના તેર.

- હપાં પ્ર. શરીરને કષ્ટ આપવાથી તપ થાય છે ? જેટલું વધારે કષ્ટ તેટલું વધારે તપ હાય ?
  - ઉ. તપમાં કષ્ટ નથી, આનંદ છે. કષ્ટ લાગે તેમાં તા આત્તપ્યાન છે. ધર્મ ધ્યાનમાં તા આનંદ હોય, શાંતિ હોય. આવી શાંતિના વેદન વડે ત્રાનીને ક્ષણમાં અનંતા કર્મા નષ્ટ થઇ જાય છે.

અજ્ઞાનીને કષ્ટ સહેવા છતાં માેક્ષના કારણરૂપ નિજેરા થતી નથી, તે જ્ઞાનીને કષ્ટ વગર સહજપણે કર્મા છૂટી જાય છે.

ધર્મ થાય તેમાં તા આત્માના સુખનું વેદન થાય. જ્યાં સુખ નહીં ત્યાં ધર્મ નહીં અને આત્માના જ્ઞાન વગર સુખ નહીં.

શુદ્ધ આત્માનું ધ્યાન એ ઉત્કૃષ્ટ પણ સરળ તપ છે, તેમાં **શું**. કષ્ટ છે તે હે ભાઇ ! તું વિચાર કર.

૯૫૪ પ્ર. બાહ્યક્રિયા કરવાથી અનાદિ દેાષ ઘટે ? મિથ્યાત્વ ટળે ?

ઉ. ળાલકિયા કરવાથી અનાદિ દેષ ઘટે નહિ. બાલકિયામાં જવ કલ્યાણ માની અભિમાન કરે છે. ખાલવત વધારે લેવાથી મિથ્યાત્વ ગાળીશું એમ જીવ ધારે પણ તેમ બને જ નહીં. બાલકિયાના અંતર્મુ ખવૃત્તિ વગરના વિધિનિષેધમાં કંઇપણ વાસ્તવ્ય કલ્યાણ રહ્યું નથી. ગચ્છાદિભેદ નિર્વાહવામાં, નાના પ્રકારના વિકલ્પો સિદ્ધ કરવામાં આત્માને આવરણ કરવા ખરાખર છે.

૯૫૫ પ્ર. દેહની ક્રિયાથી આત્માને લાભ થાય ?

ઉ. દેહની કિયા હું કરી શકું અને દેહની ક્રિયાથી આત્માને લાભ થાય એમ માનનારને દેહાત્મણહિ કદી મટે નહિ. જ્યાં સુધી દેહાત્મણહિ ટળે નહિ ત્યાં સુધી સમ્યક્તવ થાય નહિ. દેહાત્મણહિ થઇ છે તે મટાડવા, મારાપહું મુકાવવા સાધના કરવાના છે. તે ન મટે તા સાધુપહું, શ્રાવકપહું, શાસ્ત્રશ્રવણ કે ઉપદેશ તે વગડામાં પાક મુકચા જેવું છે. જ્ઞાન અને અનુભવ હોય તા માક્ષ થાય. વ્યવહારને નિષેધવા નહિ, એકલા વ્યવહારને વળગી રહેવું નહિ.

જેને મૃત્યુની સાથે (મત્રતા હોય, અથવા જે મૃત્યુથી ભાગી છૂટી શકે એમ હોય, અથવા હું નહીં જ મરું એમ જેને ાનશ્વય હોય, તે ભક્ષે સુએ સૂએ.

- હ્યા પ્ર. શાસ્ત્રમાં આવે છે કે 'ज्ञान क्रियाम्याम् मेक्षः'' તે। પછી તેના અર્થ શું?
  - ઉ. ''ત્રાન અને કિયા ખન્ને મોક્ષમાર્ગ છે.'' તેમાં ત્રાન અને કિયાના અર્થ શું તે સમજવું જોઇએ. શાસ્ત્રોનું અગિયાર અંગનું ધારણા ત્રાન તે ત્રાન નથી અને આત્માના ત્રાન અને આત્માના અનુલય વગરની દયા–દાન, ત્રત–તપ અથવા ભક્તિની કિયા તે કિયા નથી. દેહાદિ અને રાગાદિથી ભિન્ન ત્રાનસ્વરૂપ નિજ આત્માના બાધ તે ''ત્રાન'' અને આત્માના અવલં બનથી જે સ્વરૂપની રમણતા થાય તેનું નામ કિયા છે. આ દયા–દાન, ત્રત–તપ, આદિ શુભ રાગ તથા ખહારની ચર્યા તે કાંઇ કિયા નથી. જૈનાના બધા સંપ્રદાયોમાં તેા એમ જ ચાલે છે કે, છ કાયના જીવાને જાણવું તે ત્રાન અને તેમની દયા પાળવી તે કિયા, પણ તે ''ત્રાન અને કિયા'' નથી. આત્માના સ્વ અનુભવ તેને ત્રાન કહેવાય અને તે અનુભવમાં સ્થિરતા તેનું નામ કિયા છે. ધારણા ત્રાન અને અનુભવમાં સ્થિરતા તેનું નામ કિયા છે. ધારણા ત્રાન અને અનુભૂતિ તદ્દન ભિન્ન વસ્તુ છે. આમ, અગિયાર અંગનું ત્રાન તેા અનંત વાર કર્યું પરંતુ તથી કાંઇ પણ પરમાર્થ સર્યો નહીં.
- ત્હપુ પ્ર. જો પુણ્ય ભાવ હૈય છે તા પૂજા–પાઠ, દયા–દાન વગેરે પુણ્ય કાર્ય શું ન કરવાં ? તેનાથી ધર્મ ન થાય તા શા માટે કરવાં ?
  - ઉ. પૂજા-પાઠ, દયા-દાનથી શુભ અધ પડે પણ ધર્મ ન માનવા. પણ ધર્મા જીવને દેવ-પૂજા, દયા, દાન, વ્રત વગેરે શુભ રાગભાવ આવે જ છે, અને આવ્યા વિના રહે નહિ. જ્યારે જ્યારે તે શુદ્ધો પયોગમાં ન હોય ત્યારે શુભાપયોગમાં રહેવાના જ છે. જે ધન પ્રાપ્ત થાય છે તે પૂર્વ પુણ્યનું ફળ છે. વર્તમાન કમાવાના અશુભ ભાવરૂપ પુરુષાર્થનું ફળ નથી, અને જ્યારે તે પુણ્યનો ખંધ પડ્યો હતો ત્યારે તેની શાંતિ સળગી હતી, એટલે તા ધન શાંતિના ઘાતક છે.

૯૫૮ પ્ર. ધર્મનું અનુષ્કાન કેટલા પ્રકારે કહ્યું છે?

## રુચિ અનુયાચી વીર્ય.

- અનુષ્ઠાન પાંચ પ્રકારનાં છે.
  - ર. વિષ અનુષ્ઠાન : રાજ, ધન, સ્ત્રી, પુત્ર આદિ અહિક ફળની ઇચ્છાથી ધર્મ કરાય તે.
  - ર. ગરલ અનુષ્ઠાન : પરલાકમાં દેવાનાં સુખ, ઇન્દ્રાદિની પદવી, વિદ્યાધર, ચક્રવતી, વાસુદેવ આદિનાં પદ મળા તેવી ઇચ્છાથી તપ કરવાં તે.
  - અનુષ્ઠાન : ધર્મની કાઇ પણ ક્રિયા કરવામાં આવે તે માત્ર વચનથી ખાલી જવાય પણ ચિત્ત બીજે કરતું રહે તે.
  - ૪. તદ્દ હેતુ અનુષ્ઠાન : ઉપયોગપૂર્વ ક શાંતિથી જે અનુષ્ઠાન કરવામાં આવે તે.
  - પ. અમૃત અનુષ્ઠાન : આ અનુષ્ઠાન સર્વ પ્રકારે શ્રેષ્ઠ છે. તે સમ્યક્દષ્ટિ ભાગ્યવંત જીવાને જ હેાય છે. આ અનુષ્ઠાનનાં મન, વચન, કાયાની એકાય્રતાપૂર્વક ઉપયોગની સાવધાનીથી જે ધર્મક્રિયા કરવામાં આવે છે તે.
- ૯૫૯ પ્ર. ભક્તિમાર્ગ અને ત્રાનમાર્ગમાં મુખ્ય શું ભેદ છે?
  - ઉ. ભક્તિમાર્ગ એટલે ભક્ત અને ભગવાન જુદા. હું પાતે જ પરમાત્મા હું એવું જેને ભાન થયું તે જ્ઞાનમાર્ગ.
- ૯૬૦ પ્ર. ભક્તિથી ધર્મ થાય ? ભક્તિમાર્ગ અને જ્ઞાનમાર્ગ બન્નેથી માક્ષ પ્રાપ્ત થાય ?
  - ઉ. સત્પુરુષની આત્રાએ સ્તુતિ, નિત્યનિયમ; સ્વાધ્યાય વગેરે કરલું તે ભક્તિ છે, અને તે કરતાં જે આત્મહિતના વિચાર આવે, ક્ષાયની મંદતા થાય, આત્માનાં પરિણામ સ્થિર થાય તે ધર્મ છે. શરૂઆતમાં ભક્તિ એ મુખ્ય છે, તેનું પરિણામ ધર્મ છે.

ભક્તિ આદિ સાધન કહ્યાં, તેમાં વિનય, દાન, તપ વગેરે અનેક સાધના આત્માને કર્મક્ષય કરવા જ્ઞાન પમાડવા ખપનાં છે. શરૂઆતમાં સમક્તિ થવામાં જીવાને ભિન્ન ભન્ન સાધન વિશેષ હિતકારી થાય છે, પરંતુ આગળ વધતાં કર્મક્ષયના માર્ગ બધા જીવા માટે વધારે સરખા થતા જાય છે.

આત્મા સર્વોત્કૃષ્ટ છે, આશ્ચર્યકારી છે, જગતમાં તેનાથી ઊંચી વસ્તુ નથી.

- ્૯૬૧ પ્ર. ભક્તિમાર્ગનું નિરૂપણ કરવામાં ત્રાનીના આશય શું છે?
  - ઉ. અનાદિથી અત્યંત અત્તાન દશાએ આ જવે પ્રવૃત્તિ કરી છે, તે પ્રવૃત્તિ એકદમ અસત્ય, અસાર સમજાઇ, તેને નિવૃત્તિ સ્તું, એમ બનવું બહુ કહેલું છે. આત્માર્થ વિચારમાર્ગ અને ભક્તિમાર્થ આરાધવા યાગ્ય છે; પણ વિચારમાર્ગને યાગ્ય જેનું સામર્થ્ય નથી તેને તે માર્ગ ઉપદેશવા ન ઘટે; માટે જ્ઞાની પુરુષના આશ્રય કરવારૂપ ભક્તિમાર્ગ જિને નિરૂપણ કર્યો છે, કે જે માર્ગ આરાધવાથી સુલભપણે જ્ઞાનદશા ઉત્પન્ન થાય છે.
- ૯૬૨ પ્ર. માક્ષમાર્ગ કેટલા પ્રકારે કહ્યો છે?
  - ઉ. (૧) ત્રાનમાર્ગ (૨) ક્રિયામાર્ગ (૩) ભક્તિમાર્ગ. (નિશ્ચયથા તા કુકત ત્રાનમાર્ગ જ મોક્ષમાર્ગ છે.)
- હિક્ટ પ્ર. ભક્તિમાર્ગસુગમ કેમ કહ્યો છે ? 💛
  - ઉ. જ્ઞાનમાર્ગ દુરારાધ્ય છે; પરમાવગાઢદશા (કેવળીદશા) પામ્યા પહેલાં તે માર્ગ પડવાનાં ઘણાં સ્થાનક છે. સંદેહ, વિકલ્પ, સ્વચ્છંદતા, અતિપરિણામીપણું એ આદિ કારણા વાર વાર જીવને તે માર્ગ પડવાના હેતુઓ થાય છે. ક્રિયા માર્ગ અસદ્અભિમાન, વ્યવહાર-આપ્રહ, સિહિમોહ, પૂજાસતકારાદિ યાગ, અને દૈહિકક્રિયામાં આત્મનિષ્ઠાદિ દેશોના સંભવ રહ્યો છે.

કાઇક મહાત્માને ભાદ કરતાં ઘણા વિચારવાન જીવાએ ભક્તિ-માર્ગના તે જ કારણાથી આશ્રય કર્યો છે; જે સર્વ અશરણને નિશ્વળ શરણરૂપ છે, અને સુગમ છે.

- ્હ દુષ્ઠ પ્ર. ભેદભક્તિ અને અબેદભક્તિ અથવા વ્યવહારભક્તિ અને નિશ્ચય-ભક્તિનું સ્વરૂપ શું છે ? અને તેનું કૃળ શું છે ?
  - ઉ. પરમાત્માના સ્વરૂપના વિચાર કરવા તે ભેદભક્તિ છે; તે પ્રથમ હાય છે. આવી ભેદભક્તિને જાણ્યા પછી, આવા જ પરમાત્મા હું છું, આત્મામાં પરમાત્મા થવાની શક્તિ છે, તે પ્રમાણે પાતાના આત્માને આળખીને તેમાં સ્થિર થવું, તે પરમાર્થભક્તિ છે અથવા

ભક્તિના અનેક ભેક છે, ''શ્ર વશુ, કિર્તન, ચિ'તવન, વ'દન, સેવન, ધ્યાન, લઘુતા, સમતા, એકતા, નવધા ભક્તિ પ્રમાણ.'' અલેદ લક્તિ અથવા નિશ્ચયલક્તિ છે. અલેદ આત્માની તરફ વધવા માટેના લક્ષપૂર્વક લેદલક્તિ થાય છે, તે વ્યવહાર કહેવાય છે.

- હું ૧૫ પ્ર. અભેદભક્તિ કેટલા પ્રકારની હોય છે ? શું બધા પ્રકારની ભક્તિ સ્ત્રીઓને હોઇ શકે છે?
  - ઉ. અભેદભક્તિ ખે પ્રકારની હોય છે: (૧) શુકલધ્યાન (૨) ધર્મધ્યાન. જો કે કથનથી તો બન્ને જુદા પ્રકાર લાગે છે પણું તે બન્નેનું અવલં બન એક આત્મા જ છે, તેથી બન્નેની જાતિ એક જ છે, કલ્ત નિર્મળતાની અધિકતા અને હીનતાનું જ અંતર છે. આત્મસ્વભાવના ભાનથી ધર્મધ્યાન સ્ત્રીઓને પણુ થઇ શકે છે, પરંતુ તેઓને શુકલધ્યાન થઇ શકતું નથી, કારણું કે શુકલધ્યાનની નિર્મળતા સ્વાભાવિકરૂપથી સ્ત્રીપર્યાયમાં સંભવિત નથી.
- ૯૬૬ પ્ર. ગ્રાની પુરુષોએ કયા અર્થે ભક્તિનું નિરૂપણ કર્યું છે ?
  - ઉ. જે સત્પુરુષોએ સદ્યુરુની ભક્તિ નિરૂપણ કરી છે, તે ભક્તિ માત્ર શિષ્યના કલ્યાણને અર્થે કહી છે. જે ભક્તિને પ્રાપ્ત થવાથી સદ્યુરુના આત્માની ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રહે, અપૂર્વ યુણ દૃષ્ટિગાચર થઇ અન્ય સ્વચ્છંદ મટે, અને સહેજે આત્મળાધ થાય એમ જાણીને જ ભક્તિનું નિરૂપણ કર્યું છે.
- ૯૬૭ પ્ર. ભક્તિના નવ પ્રકાર કહ્યા છે તે વર્ણવા.
  - ઉ. પંડિત બનારસીદાસજીએ સમયસાર નાટકના માહ્યદારમાં ગ્રાની કેવી નવધાભક્તિ કરતા હૈાય છે તેનું સુંદર વર્ણન કર્મું છે.
    - શ્રવણ : ઉપાદેયરૂપ પોતાના શુદ્ધસ્વરૂપ (આત્માના) ગુણાનું પ્રેમપૂર્વ ક શ્રવણું કરવું તે એક પ્રકારની ભક્તિ છે. જેના તરફ જેને ભક્તિ હોય, તેને તેના ગુણુગાન સાંભળવાં જ પ્રમાદ આવે છે.
    - ર. કીર્ત ન ઃ ચૈતન્યના ગુણોનેા–તેની શક્તિએાનું વ્યાખ્યાન કરવું, મહિમા કરવા એ જ તેની ભક્તિ છે.
    - 3. ચિન્તન : જેના પ્રતિ ભક્તિ છે તેના ગુણાના વાર વાર વિચાર કરવા તે સ્વરૂપની ભક્તિના એક પ્રકાર છે.

# ને સર્વને જાણે છે તે આત્મા છે.

- ૪. સેવન : અંદરમાં નિજગુણાનું કરી કરી અધ્યયન કરવું.
- પ. વન્દન : મહાપુરુષોના ચરણામાં જેમ ભક્તિથી વન્દન કરે છે, તેમ જ ચૈતન્યસ્વરૂપમાં પરમ ભક્તિપૂર્વ ક વન્દના, નમના, તેમાં લીન થઇ પરિષ્ણુમન કરવું, તે જ સમ્યક્દષ્ટિની આત્મ-ભક્તિ છે.
- ક. ધ્યાન : જેના પ્રતિ પરમભક્તિ હોય છે, તેનું વારંવાર ધ્યાન થયા કરે છે. કાઇ કહે કે અમને નિજસ્વરૂપ પ્રતિ પ્રીતિ અને ભક્તિ તેા ધ**ણી છે,** પરંતુ તેના વિચારમાં અથવા ધ્યાનમાં મન બિલકુલ લાગત નથી તા તેની વાત જુડી છે. જેને ખરેખર પ્રીતિ હશે, તેના વિચાર અથવા ચિન્તનમાં મન ન લાગે એવું ખની શકે જ નહીં. તેનાં પરિણામાનું માપ નીકળ છે કે તેને સ્વરૂપના પ્રેમથી અન્ય પદાર્થી પ્રતિ પ્રેમ વિશેષ છે. જેને ખાવા-પીવા, બાલવા-ચાલવામાં મન ન લાગતું હોય તા લાકા અનુમાન કરી લે છે કે તેનું મન કચાંય અન્યત્ર લાગી ગયું છે, તે પ્રમાણે ચૈતન્યમાં જેનું મન લાગી જાય, સાચા પ્રેમ જાગે, તેનું મન જગતના સઘળા પદાર્થોથી ઉદાસ થઇ જાય છે અને વારંવાર નિજસ્વરૂપની તરફ જ ઉપયોગ બ્રુકેલા રહે છે. તે પ્રમાણે સ્વરૂપની ધ્યાનરૂપ ભક્તિ સમ્યકૃદષ્ટિને હોય છે, તથા સ્વરૂપને સાધવાવાળા જીવ પંચપરમેષ્ઠી આદિના ગુણાને પણ ભક્તિપૂર્વક ધ્યાવે છે.
- છ. લઘુતા : પંચપરમેષ્ઠી આદિ મહાપુરુષોની સમક્ષ ધર્મા જીવને પાતાની અત્યન્ત લઘુતા ભાસે છે.
- ૮. સમતા : સમસ્ત જીવાને શુદ્ધભાવની અપેક્ષાએ સમાન દેખવા, એનું નામ સમતા. પરિણામને ચૈતન્યમાં એકાગ્ર કરવાથી સમભાવ પ્રગટ થાય છે. જે પ્રમાણે મહાપુરુષોની સમીપ ક્રોધાદિ વિષમભાવ થતા નથી, તે પ્રમાણે ચૈતન્યના

કૂલ્યું ફાલ્યું જીવન તારું, આખર માટીમાં મળનારું, મૂકી દે, મૂકી દે, મારું તારું, વેળા વીતી જય છે.

સાધક જીવને ક્રોધાદિ ઉપશાંત થઇ અ**પૂ**ર્વ સમતા પ્રગટ થાય છે.

- હ. એકતા : એક માત્ર આત્માને જ પાતાના માનવા, શરીરા-દિને પર અથવા પારકા જાણવા, રાગાદિ ભાવાને પણ સ્વરૂપથી ભિન્ન જાણવા અને અંતર્મુખ થઇ સ્વરૂપની સાથે એકત્વ કરવું, એવી એકતા અભેદભક્તિ છે, એ જ મુક્તિનું કારણ છે અને તે સમ્યક્દષ્ટિને જ હોય છે.
- ૯૬૮ પ્ર. અભણને ભક્તિથી જ મોલ મળે ખરા કે ?
  - ઉ. ભક્તિ ગ્રાનના હેતુ છે. ગ્રાન માક્ષના હેતુ છે. અક્ષરત્રાન ન હાય તેને અલણ કહ્યો હાય, તા તેને ભક્તિ પ્રાપ્ત થવી અસંભવિત છે, એવું કંઇ છે નહિ. જીવ માત્ર ગ્રાન સ્વભાવી છે. ભક્તિના ખળ ગ્રાન નિર્મળ થાય છે. નિર્મળ ગ્રાન માક્ષના હેતુ થાય છે. સંપૂર્ણ ગ્રાનની આવૃત્તિ થયા વિના સર્વથા માક્ષ હાય એમ લાગતું નથી. ભાષાગ્રાન માક્ષના હેતુ છે, તથા તે જેને ન હાય તેને આત્મનાન ન થાય, એવા કાઇ નિયમ સંભવતા નથી. (જુઓ પ્રશ્ન-૧૩૧૩)
- ૯૬૯ પ્ર. પરમાત્મસ્વરૂપ સર્વ ઠેકાણે સરખું છે, સિદ્ધ અને સંસારી જીવ સરખા છે, ત્યારે સિદ્ધની સ્તુતિ કરતાં કંઇ બાધ છે કે કેમ ?
  - ઉ. જેમ દીવાને વિષે અગ્નિ પ્રગટ છે અને ચક્રમકને વિષે અગ્નિ સત્તાપણે છે. દીવાને વિષે અને ચક્રમકને વિષે જે અગ્નિ છે તે અગ્નિપણે સમ છે, વ્યક્તિપણે (પ્રગટતા) અને શક્તિ (સત્તામાં) પણે ભેદ છે, પણ વસ્તુની જતિપણે ભેદ નથી. ભેદમાત્ર પ્રગટ અપ્રગટપણાના છે. સિદ્ધ ભગવંતનું જેવું આત્મસ્વરૂપ છે એવું વિચારીને અને આ આત્માને વિષે તેનું વર્તમાનમાં અપ્રગટપણું છે તેના અભાવ કરવા તે સિદ્ધ સ્વરૂપના વિચાર, ધ્યાન તથા સ્તુતિ ઘટે છે. એ પ્રકારે જાણી સિદ્ધની સ્તુતિ કરતાં કાંઇ ખાધ જણાતા નથી.

**દ્રવ્યકર્મનું બીજું નામ પ્રકૃતિ છે.** 

- ૯૭૦ પ્ર. અરિહ તના નામ લેવાથી, પૂજાથી, માનતા માનવાથી અનિષ્ટના નાશ અને ઇષ્ટ વસ્તુની પ્રાપ્તિ થાય ?
  - ઉ. જીવા રાગાદિ મટાડવા વા ધનાદિની પ્રાપ્તિ અથે અરિહ તાદિનું નામ લે છે, પૂજા કરે છે, પણ ઇષ્ટ-અનિષ્ટના કારણ તા પૂર્વ કમેના ઉદય છે. અરિહ ત તેના કર્તા નથી. કદાચિત ભક્તિરૂપ શુભાપયાગ પરિણામાથી પૂર્વપાપનું સંક્રમણાદિ થઇ જાય પણ સાંસારિક પ્રયોજન સહિત ભક્તિ કરે તા તેને પાપના જ અભિપ્રાય રહ્યો અને પૂર્વ પાપનું સંક્રમણાદિ ન જ થાય. "પંચપદ વ્યવહારથી, નિશ્ચય આતમ માંહી."
- **૯૭૧ પ્ર.** કેટલાક જીવા બક્તિથી મુક્તિ માને છે તે યાગ્ય છે ?
  - ઉ. જેમ અન્ય મિત ભક્તિથી મુક્તિ માને છે તેવું આનું પણ શ્રહ્માન થયું; પરંતુ ભક્તિ તેા રાગરૂપ છે અને રાગથી ખંધ છે માટે તે માક્ષનું કારણ નથી. અશુભરાગ છોડવા અર્થે જ્ઞાની ભક્તિમાં પ્રવર્તે છે, અને માક્ષમાર્ગમાં ખાલ્લ નિમિત્તમાત્ર જાણે છે. પરંતુ તે ત્યાં જ અટકતા નથી. વીતરાગી પ્રતિમાની સામે સમ્યક્દિષ્ટ એકાવતારી ઇન્દ્ર–ઇન્દ્રાણી પણ ભક્તિથી નાચી ઊંઠે છે. નંદીશ્વર દ્વીપમાં શાશ્વત જિનિખિમ્ખ બિરાજમાન છે. ત્યાં કાર્તિક, ફાગણ અને અષાઢ મહિનાના અંતિમ અઠવાડિયામાં દેવગણ ભક્તિ કરવા જાય છે.
- ૯૦૨ પ્ર. જીનેશ્વરની ભક્તિથી શું લાભ થાય છે?
  - ઉ. સર્વદા, સર્વદશી જિતૃશ્વર ભગવાનની ભક્તિથો આત્મશક્તિ પ્રકાશ પામે છે. ભક્તિ એ સર્વેાત્કૃષ્ટ માર્ગ છે. ભક્તિથી અહંકાર મટે, સ્વચ્છંદ ટળે અને સીધા માર્ગ ચાલ્યું જવાય; અન્ય વિકલ્પાે મટે, આવા એ ભક્તિમાર્ગ શ્રેષ્ઠ છે.
- ૯૭૩ પ્ર. ભક્તિ મીનપણે કરવી કે માટેથી બાલીને કરવી ?
  - ઉ. આપહ્યું ચિત્ત જો વિક્ષેપવાળું હોય તા માટેયી ખાલવું, જેથી ચિત્ત બહાર ન જ્તય. જો આપહ્યું ચિત્ત વિક્ષેપ રહિત હોય તા ભક્તિ

ચાથ ગુણસ્થાનકેથી તેરમા ગુણસ્થાનક સુધી વ્યાત્મ-પ્રતીતિ સમાન છે; જ્ઞાનના તારતમ્યભેદ છે.

#### २७५

મૌતપણે કરવી, અથવા હોઠ ફરકાવ્યા વિના કાયોત્સર્ગ રૂપે કરે તા માટેથી ખાલે તેના કરતાં દશ ગણા લાભ થાય.

- ૯૭૪ પ્ર. ભક્તિમાર્ગ કચારે સિદ્ધ થાય ?
  - ઉ. ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં ત્રાનીના એ દઢ નિશ્ચય થાય છે કે ભક્તિ એ સવેષિરી માર્ગ છે, અને તે સત્પુરુષના ચરણુ સમીષે રહીને થાય તા ક્ષણુવારમાં માક્ષ કરી દે તેવા પદાર્થ છે. ત્રાની પુરુષના ચરણુ વિષે મન સ્થાપ્યા વિના એ ભક્તિમાર્ગ સિદ્ધ થતા નથી. ત્રાની પુરુષના ચરણમાં મનનું સ્થાપન થવું પ્રથમ કઠણુ પડે છે, પણ વચનની અપૂર્વ તાથી, તે વચનના વિચાર કરવાથી તથા ત્રાની પ્રત્યે અપૂર્વ દષ્ટિએ જોવાથી, મનનું સ્થાપિત થવું સુલભ થાય છે.
- ૯૭૫ પ્ર. જિનેશ્વર સિદ્ધની ભક્તિથી આપણને તેઓ માક્ષ આપે છે એમ માનવું ખરું છે ?
  - 6. સિદ્ધને સ્તુતિ, નિંદાનું આપણને કાંઇ ફળ આપવાનું પ્રયોજન નથી. તેઓ નિરાગી અને નિર્વિકાર છે. જેમ તરવાર હાથમાં લેવાથી, શીર્ય અને ભાંગથી નશા ઉત્પન્ન થાય છે, તેમ એ ગુણ ચિંતવનથી આત્મા સ્વરૂપાનંદની શ્રેણીએ ચઢતા ભય છે. દર્પણ હાથમાં લેતાં જેમ મુખાકૃતિનું ભાન થાય છે તેમ સિદ્ધ કે જિનેશ્વરસ્વરૂપનાં ચિંતવનરૂપ દર્પણથી આત્મસ્વરૂપનું ભાન થાય છે. આત્માના ત્રાન-લક્ષણની તેા એટલી મહિમા છે કે સર્વત્રથી પણ અવર્ણનીય છે, તેને જાણીને (અનુમવીને) જે તેમાં સ્થિર થાય છે, તે પાતાની ભક્તિ કરે છે, તે પરમાર્થ ભક્તિ કરે છે. જે પાતાના ત્રાનસ્વભાવી આત્માને જાણી તેમાં લીન છે, તે જ આત્માની સાચી સ્તુતિ છે.
- ૯૭૬ પ્ર. ''મુર્ખ'સ્ય પ્રતિમા પૂજા" એના અર્થ શા ?
  - ઉ. તેના ટ્રેંકા અર્થ એ કે પ્રલુના અનંત જ્ઞાન, દર્શન, સુખ અને વીર્યના વિચાર કર્યા વિના માત્ર પ્રતિમાને ચંદન આદિયા પૂજે છે તેને મૂર્ખ કર્યો છે.

જેસા પાની મે પતાસા તેસા તન કા તમાસા

- ૯૭૭ પ્ર. જિનેન્દ્ર ભગવાનની પ્રતિમાની પૂજા, ભક્તિ આદિ શું મિથ્યાત્વ છે ? શાસ્ત્રમાં શું તેના નિષેધ છે ?
  - દિગં ખરમત અને શ્વેતાં ખરના મૃતિ પૂજક મત પ્રમાણે તેના નિષેધ નથી તેમજ પ્રતિમાની પૂજા કાંઇ મિથ્યાત્વ નથી. કક્ત શ્વેતાંખરના લાકાગચ્છ અથવા હું હિયામતમાં તેના નિષેધ છે. અજ્ઞાની જીવ તા ભગવાનના સ્થાપનાનિક્ષેપમાં જ આત્મા માની લે છે. સ્થાપનાનિક્ષેપ એટલે પ્રતિમા. ભાવનિક્ષેપ એટલે સ્વ આત્મા. સ્થાપનાનિક્ષેપમાં જ ભાવ ભગવાન માની લે તે તા બ્રમ છે જ. તેમાં આત્મા માનવા એ માટી ભૂલ છે. અજ્ઞાની ત્યાં આત્માને જોવા જાય છે પણ આતમાં મળતા નથી. દેવાલયમાં સાક્ષાત **દે**વ નથી, પરાક્ષ વ્યવહાર દેવ છે. ભગવાનની પ્રતિમા છે જ નહિ એમ માને તેા પણ મૂઢ છે અને તેનાથી આત્માની પ્રાપ્તિ થાય, એમ માનનાર પણ મૂઢ છે, જ્યારે અંતરમાં ટકી ન શકે ત્યારે ભગવાનની પૂજા–ભક્તિના શુભભાવરૂપ વ્યવહાર હોય જ. જેમ સિંહની મૂર્તિ ને જોઇને મને ખાઇ જશે એમ માને તે મુઢ છે. તેમ ભગવાનની મૂર્તિ મને સંસારસમુદ્રથી તારી દેશે એમ માને તે મૂઢ છે. ભગવાનની પ્રતિમા ભગવાન કેવા હતા તેનું સ્વરૂપ દેખાડવામાં નિમિત્ત છે. ભગવાનનું તે સ્મરણ કરાવે છે માટે મૃતિ ને મૃતિ માનવી, પરમાત્માં ન માનવા તે યથાર્થ નાન છે. દ્વીપ, સુખડ, ચાખા, આભરણ, સ્તાન, ફલ, આભ્રષણ, ફ્રિયાકાંડ વગેરેના ભલે નિષેધ કરા પણ પ્રતિમા જ્યાં સુધી આત્મધ્યાન. અને સત્પુરુષના શુદ્ધ સ્વરૂપની ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રાખવામાં નિમિત્તરૂપ હોય ત્યાં તેના નિષેધ ન હોય. જે કાંઇ નિમિત્ત આત્માને ઉચ્ચ દશાએ ધરે અને વર્ધમાન કરે, અંતરમાં નિર્દેશ આનંદ અને ઉલ્લાસ ઉત્પન્ન કરે તે નિમિત્તની અવગણના કેમ થાય ? નજ થાય. પ્રતિમા તે ભગવાન નથી. પ્રતિમા પાસે અપેક્ષા રાખી પૂજા કરવી તે મિશ્યાત્વ છે. પણ પ્રતિમાના દર્શન આત્માના

ભેક જ્ઞાન સાછુ ભયા, સમરસ નિરમલ નીર, ધાળી અંતર આતમા, ધાવે નિજ ગુણ ચીર. કલ્યાણના અર્થે છે કે જેનાથી જિનેન્દ્રના શુદ્ધાત્માની ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રહે, આત્માના અપૂર્વ ગુણ દષ્ટિગાચર થઇ અન્ય સ્વચ્છંદ મટે, અને જીવના અંતિમ ધ્યેયરૂપ શુદ્ધ સ્વરૂપનું ધ્યાન થતાં આત્મેબોધ થાય. પ્રતિમા ઉપર દષ્ટિ સ્થિર રાખવાથી એકાગ્રતા સધાય છે. ભગવાન મહાવીર દેવ જેવા લોકાત્તર પુરુષે ચિત્તની સ્થિરતા માટે એક માટીના ઢેફા ઉપર અગિયાર દિવસ સુધી દષ્ટિ સ્થિર રાખી હતી. આત્માર્થી મુમુસુ જીવે મૂર્તિપૂજાના વિવાદમાં ઉતરવું જોઇએ નહીં. પંડિત ખનારસીદાસજી એ કહ્યું છે:

''જિનપ્રતિમા જિન–સારખી, નમે બનારસી તાહિ, કહત બનારસી અલપ ભવથિતિ જાકી, સાેર્ઇ જિનપ્રતિમા પ્રવાંને જિન સારખી.''

જેની લવસ્થિતિ અલ્પ થઇ ગઇ છે, મુક્તિ નજીક આવી ગઇ છે, તે જ જિનપ્રતિમાને જિનેન્દ્ર સરખી સ્વીકારે છે. એક અપેક્ષાથી ખન્ને સમાન જ છે. સાક્ષાત જિનેન્દ્રદેવને વાણીના યાગ હોતા નથી, પાનનમાં કેલ આટલું જ અંતર છે. ખાકી ભક્તને વીતરાગભાવનાં દર્શન વગેરેનું પ્રયોજન ખન્નેમાં સમાનરૂપે સિદ્ધ થાય છે.

- હેળ પ્ર. ભગવાનની મૂર્તિ તેા જડ છે, તેા પછી તેની પૂજાનો ઉપદેશ કેમ કરવામાં આવે છે?
  - ઉ. પહેલાં જડ અને ચેતનની સમજણ થવી જોઇએ. સ્ત્રી-પુત્રાદિ પણ જડ જ છે ને, તેમ છતાં તેમના ઉપર રાગ કેમ કરે છે? પાતાનું શરીર પણ જડ છે તા પણ તેના ઉપર રાગ કરી પાપ બાંધે છે અને જ્યારે દેવ (અરિહંત)ની વાત અાવે છે, ત્યાં એમ કહે છે કે મૂર્તિ તો જડ છે, ત્યારે કહેવું પડે છે કે તેને દેવ- ગુરુની સમજણ, કે એાળખાણ નથી. ભગવાનના ભક્તને પ્રથમ ભૂમિકામાં દેવ-શાસ્ત્ર-ગુરુના પ્રત્યે શુભરાગ આવ્યા વિના રહેતા નથી, જેને સાચા દેવ-શાસ્ત્ર-ગુરુ માટે તન-મન-ધન અપ'ણ

વિદ્યા વિવેકના શણગાર છે અને વિનય તે બન્નેના શણગાર છે. કરવાના ભાવ આવે છે, તે અરિહન્તાદિના ભક્ત છે. પ્રશસ્ત શુલ રાગ થતાં ગૃહીત મિથ્યાત્વ છૂટે છે અને અન્તસ્વ ભાવના બળથી, શુલરાગથી પાતાને લિન્ન જાણી શુદ્ધ સ્વલાવની શ્રદ્ધા કરવાથી નિશ્ચય સમ્યકૃત્વ થાય છે.

- ૯૫૯ પ્ર. સ્થાવર પ્રતિમા અને જ ગમ પ્રતિમા કાને કહે છે?
  - ઉ. કેવળત્રાન થયા પછી શ્રી જિનેન્દ્ર ભગવાન આ લોકમાં આર્થ ખંડમાં જ્યાં સુધી વિહાર કરતા હોય છે અથવા વિરાજતા હોય છે, ત્યાં સુધી તેમની તે પ્રતિમા અર્થાત્ શરીર સહિત પ્રતિબિંબ નિશ્ચય "સ્થાવર પ્રતિમાં' છે, કારણુ કે તેઓ પાતાના સ્વરૂપમાં અચળ છે અને ધાતુ પત્થર આદિની પ્રતિમા બનાવી તેમાં શ્રી જિનેન્દ્ર ભગવાનની સ્થાપના કરવી તે વ્યવહાર છે. જ્યારે જિનેન્દ્ર ભગવાન નિર્વાણ પામીને લેાકના શિખર ઉપર જઇને સ્થિત થઇ જાય છે, ત્યારે ગમનમાં એક સમય લાગે છે, તે કાળમાં શરીર રહિત ગમન કરે છે, તેથી તે ગમન કરવાવાળા અશરીરીજીવને જંગમ પ્રતિમા કહે છે. (જુઓ પ્રશ્નક્રમાંક-૧૧૯૬)
- ૯૮૦ પ્ર. પ્રભુપૂજા ઇત્યાદિમાં કૂલના ઉપયોગ કરે તા તેમાં કાંઇ નિયમ રાખવા ઘટે છે?
  - ઉ. પ્રભુપૂજામાં પુષ્પ ચડાવવામાં આવે છે, તેમાં જે ગૃહસ્થને લીલાે-તરાંના નિયમ નથી તે પાતાના હેતુએ તેના વપરાશ કમ કરી ફૂલ પ્રભુને ચડાવે. ત્યાગી મુનિને તા પુષ્પ ચડાવવાના કે તેના ઉપદેશના સર્વથા નિષેધ છે, આમ પૂર્વાચાર્યાનું પ્રવચન છે.
- ૯૮૧ પ્ર. શ્રી અરહંત ભગવાન માેક્ષદાતા છે?
  - ઉ. જેઓ અરહંતાને સ્વર્ગ મોક્ષદાતા, પતિત-પાવન માને છે, તેઓ અન્યમતીઓ જેમ કતૃત્વબુદ્ધિથી અરહંતને ઇશ્વર માને છે, તે તો તેઓની ભૂલ છે. એક જીવ બીજાનું કાંઇ કરી શકે નહિ. ફળ તો પોતાનાં પરિણામાનું લાગે છે. તેને અરહંત તો નિમિત્તમાત્ર છે, તેથી ઉપચારથી એમ કહેવાય છે, પણ પોતાના પરિણામ શુદ્ધ થયા

પુષ્પપાંખડી જ્યાં દુભાય, જિનવરની ત્યાં નહીં આજ્ઞાય; સર્વ જીવતું ઇચ્છા સુખ, મહાવીરની શિક્ષા મુખ્ય. વિના અરહંત પણ સ્વર્ગ-મોક્ષાદિના દાતા નથી. આત્મત્તાન અથવા મોક્ષમાર્ગ કાઇના શાપથી અપ્રાપ્ય થતા નથી, કે કાઇના આશીર્વાદથી પ્રાપ્ત થતો નથી. પુરુષાર્થ પ્રમાણે થાય છે, માટે પુરુષાર્થની જરૂર છે.

૯૮૨ પ્ર. નવકાર મંત્રના અર્થ સમજાવા.

8. (નમા અરિહ તાણં = અરિંહત ભગવંતાને વાંદું છું.
નમા સિહાણું = સિહ ભગવંતાને વાંદું છું.
નમા આયરિયાણું = આચાર્ય ભગવંતાને વાંદું છું.
નમા ઉવજઝાયાણું = ઉપાધ્યાય ભગવંતાને વાંદું છું.
નમા ઉવજઝાયાણું = ઉપાધ્યાય ભગવંતાને વાંદું છું.
નમા લાએ સવ્વસાહુણું = સાધુજી-મુનિ ભગવંતાને વાંદું છું.)
નમાકારમંત્ર–નમસ્કારમંત્ર–અનાદિમંત્ર છે. દ્રવ્યસંગ્રહમાં કહ્યું
છે કે નમાકારમંત્રના ૩૫ અક્ષર કહેવાય છે. છેલ્લા પદમાં
"લાએ સવ્વ" છે તે અંત:દીપક છે. એટલે કે દરેક પદમાં કરી
કરી મુકવાને બદલે છેલ્લા પદમાં જ મૂક્યું છે પણ દરેક પદમાં
તે છે તેમ સમજ લેવું. અધ્યાર છે તેમ સમજવું. તે પ્રમાણે
"ત્રિકાળવતી" પાંચે પદમાં જોડવું. તેમ કરીએ તા નમસ્કારમંત્ર
નીચે પ્રમાણે થાય.

નમા લાએ સવ્ય ત્રિકાળવતી અરિક તાશું નમા લાએ સવ્ય ત્રિકાળવર્તી સિદ્ધાર્યું નમા લાએ સવ્ય ત્રિકાળવર્તી આયરિયાર્યું નમા લાએ સવ્ય ત્રિકાળવર્તી ઉવજઝાયાર્યું નમા લાએ સવ્ય ત્રિકાળવર્તી સાદ્

વીરસેન આચાર્ય દેવે ધવલની ટીકામાં ઉપર મુજબ કહ્યું છે. ("લાએ સવ્ત" અને "ત્રિકાળવતી" દરેક પદમાં આપણે બાલતા નથી. સુગમતા ખાતર પદ ટૂંકાવી દીધાં છે.) તીર્થ કર ભગવાન દીક્ષા લેતાં સમયે "નમા સિદ્ધાણ" બાલે છે.

૯૮૩ પ્ર. અરિહંત ભગવાન તા કકત મધ્યલાકમાં જ હાય છે, ત્રણે લાકમાં

ઘર સળગ્યાં બીજા થશે, વન સળગ્યાં એાલાય, પણ મન સળગ્યાંને ઠારતાં સાગર સુકાઈ જાય.

- તા હાતા નથી, તેથી નમાકાર મંત્રમાંથી "લાેએ" શબ્દ કાઢી નાખવા જોઇએ ?
- જી. અનાદિ નિધન મંત્રમાંથી શબ્દ કાઢી નાખવાની વાત તે સય કર અપરાધ છે. કેવળીસમુદ્દતની અપેક્ષાથી અરિહ તની સ્થિતિ સંપૂર્ણ લોકમાં હોય છે. આ બતાવવા માટે નમા લાએ સબ્વ અરિહ તાણું યાગ્ય છે.
- ૯૮૪ પ્ર. "નમા લાંએ સબ્વ સાદૂર્ણ"માં 'સબ્વ'ના અર્થમાં તા જૈન અને જૈનેતરના બધા સાધુએ આવી જાય ને ?
  - ઉ. જેને અંદરમાં આત્મજ્ઞાન સહિત ત્રણ કષાયના અભાવ પરિણમતા હોય, સંપૂર્ણ પરિત્રહરહિત હોય, નિવિકાર દશા હોય તે જ ફકત "સાદ્રણું" પદમાં આવે છે. જે પરિત્રહસહિત છે તે વીતરાગના માર્ગમાં સાધુ કહેવાતા નથી. જેને આંતરંગ શહ બાવલિંગ હોય તેને જ સાચા દ્રવ્યલિંગ હોય છે. ભાવરહિત ફકત એકલા દ્રવ્યલિંગ (વેષ) હોય તેને સાચા સાધુ કહેવામાં આવતા નથી.
- ૯૮૫ પ્ર. નવકાર મંત્રનાં તાે નવ પદ ગણાય છે. આ તાે ફકત પાંચ પદ થયાં. એમ કેમ ?
  - ઉ. (એક રીતે અર્થ કરતાં નવ પદ એટલે નવકાર કહેવાય, અને તેમાંથી ઉપરનાં પાંચ પદ જૈન ધર્મના સર્વ મત, ફિરકાએા વગેરમાં સર્વત્ર માન્ય છે. ખાકીનાં ચાર પદ નીચે પ્રમાણે છે:

એસા પાંચ તસુક્રારા, સબ્વપાવ પણાસણો. માંગલાણાંચ સબ્વેસિં, પઢમાં હવઇ માંગલમાં.

તેના અર્થ નીચે મુજબ છે:— ઉપર કહેલા પાંચે જ્ઞાની લગવ તાને નમસ્કાર, સર્વ પાપના નાશ કરનાર છે. સર્વ મંગલામાં ઉત્કૃષ્ટ મંગલ છે, અને પ્રથમ મંગલ છે.

મંત્ર તત્ર ઔષધ નહીં, જેથી પાપ પલાય, વીતરાગ વાણી વિના, અવર ન કાેઇ ઉપાય. આ છેલ્લાં ચાર પદ તો ઉપરનાં પાંચ પદાના જ મહિમા ખતાવનાર છે. આમ પહેલાં પાંચ પદા જ મુખ્ય છે અને તેથી છેલ્લાં ચાર પદા ઘણીવાર, ઘણી જગ્યાએ બાલવામાં ન પણ આવે.)

- ત્૯૮૬ પ્ર. અરિહાત ભગવાંત કાેને કહેવાય ? અરિહાત, કેવળી અને સિદ્ધ ભગવાંતમાં શું તફાવત છે ?
  - ઉ. (અરિહંત, કેવળા અને સિદ્ધ ભગવંત એક જ નથી. સિદ્ધ થયા છે તે કેવળા તા થયા જ હોય, પણ સિદ્ધ તે અરિહંત થયા હોય કે ન પણ થયા હોય. સદેહે વિચરનાર તાર્થ કરને અરિહંત કહેવાય છે. તે નિર્વાણ પામીને સિદ્ધ ભગવંત થાય છે. અરિહંત તે કેવળા હોય છે પણ દરેક કેવળા નવકાર મંત્રમાં જણાવેલ અરિહંત હોતા નથી. નવકાર મંત્રમાં તાર્થ કરને જ અરિહંત તરીકે ખતાવવાના ઉદ્દેશ્ય છે. બાકી નિશ્વયથી કેવળાએ પણ ચાર ઘાતિયાં કમેંફપ "અરિ" એટલે દુશ્મોનાના "હંત" એટલે નાશ કર્યો છે. એટલે તેઓ પણ એક અપેક્ષાએ અરિહંત કહેવાય; નવકાર મંત્રમાં જે અરિહંત દેશના દે તેના એટલે કે તાર્થ કરના જ ઉદલેખ ગણ્યો છે. કેવળા અથવા અરિહંત ચાર ઘાતિયાં કર્મો ખપાવ્યાં છે અને સદેહે વિચરે છે પણ સિદ્ધ ભગવંતાએ આઠે કર્મોના નાશ કરી, જન્મ, જરા, મરણના નાશ કરી સિદ્ધ ક્ષેત્રે સ્થિત છે.
- ત્દ૮૭ પ્ર. શું જડ કર્મા જીવના વૈરી છે? અરિહંતને સાધક દશામાં જડ કર્મા પ્રત્યે દ્વેષ ભાવ હોય છે?
  - ઉ. કાઇ કાઇ જગ્યાએ અરિહંતના એવા અર્થ કરવામાં આવે છે કે કમેર્યા અરિ (દુશ્મના)ને હનન (નાશ) કરવાવાળા અરિહંત છે. પણ અરિના અર્થ જડ કમેં નથી, કારણ કે જડ કમેં વૈરી કયાં છે ? ન તા જડ કમેમાં વૈરભાવ છે કે ન તા અરિહંત પદ પ્રાપ્ત કરનાર સાધકમાં જડ કમેના પ્રતિ વૈરભાવ છે. જડ કમેનિ વૈરા કહેવા તે તા નિમિત્ત ઉપર આરોપ કરીને કરેલું કથન છે. જડ ઘાતિયાં કમેં વૈરી નથી. હા, ભાવ ઘાતિયાં કમેં

# જ્ઞાનનું ફળ વિરતિ છે.

(વિકારી પરિણામ) જ આત્માના દુશ્મન છે, અને તેથી ભાવ ઘાતિ કર્મોને હનન (નાશ) કરવાવાળાને અરિહંત કહેવામાં આવ્યા છે. નિશ્ચયથી રામ–દ્વેષ–માહ જીવના સ્વભાવગુણની પર્યાયના વૈરી છે, જડ કર્મ વૈરી નથી. કવ્ય કર્મ અને આત્મા ભલે એક પ્રદેશમાં રહે, પણુ એકખીજના કર્તાનથી, એકખીજાની પર્યાયમાં જતા પણ નથી. સો પાત પાતાનામાં પરિણામી રહ્યા છે.

૯૮૭ ૩૫ પ્ર. નમાકાર મંત્ર કાેેે ખનાવ્યા હશે ?

- ઉ. (નમોકાર મંત્રના ભાવ તે અનાદિના છે તે ભાવના કાઇ કર્તા નથી. પણ તે ભાવને ભાષામાં લિપિળદ્ધ બે હજાર વર્ષ પહેલાં આચાર ભૂતબલિ પુષ્પદંત કર્યા.)
- ૯૮૮ પ્ર. અરિહત ચાર જ કર્મા ખપાવ્યાં છે અને સિદ્ધ લગવંતે તો આઠ કર્મ ખપાવીને માક્ષે ગયા છે તા પણ નવકાર મંત્રમાં અરિહતનું નામ સિદ્ધ લગવંત પહેલાં કેમ આવે છે ?
  - ઉ. (અરહિંત ભગવંત કરુણાભાવથી જીવાના ક્રત્યાણુ અર્થે દિવ્ય ધ્વનિ વાટે ઉપદેશ આપે છે અને તે સાંભળીને જીવા ધર્મ પામે છે અને ગ્રણધરા આગમ ગુંથે છે અને મુનિઓ પાતાની શંકાનું નિવારણ કરે છે. "મુખ ઓમકાર ધ્વનિ સુનિ અર્થ ગ્રણધર વિચાર, રચી આગમ ઉપદેશ ભવિક જીવ સંશય નિવારે." આમ અરિહંત ભગવંતના ઉપકાર અમાપ અને અસિમ છે તેથી નવકાર મંત્રમાં તેમનું નામ પહેલું છે. તે શુરુ છે, તે દેવ છે, અને ગુરુ અને દેવનું સ્થાન અત્રણી હોય, સર્વથી ઊંચું હોય છે.

"ગુરુ ગાેવિંદ દાેના ખડે, કીસંકા લાગુ પાય ? બલિહારી ગુરુદેવકી, છતે ગાેવિંદ દીયા ખતાય." આવી જ રીતે સસ્કતમાં કહ્યું છે;

"ગુરુ હ્રુંક્ષા, ગુરુ વિ<sup>દ</sup>ષ્ણું, ગુરુદેવા મહેશ્વર, ગુરુ સાક્ષાત પરહ્મા, તસ્મે શ્રી ગુરુવે નમઃ".

૯૮૯ પ્ર. વર્તમાનકાળમાં આ ક્ષેત્રે મહાવીર આદિ ચાેવી**સ** તીર્થ કરાે

જો યથાર્થ મૂળદૃષ્ટિથી જોઈએ તા જિનની પૂજા તે આત્મસ્વરૂપનું જ પૂજન છે. (અરિક તે) તે વિદ્યમાન નથી. તેએ માક્ષે ગયા અને સિદ્ધ ક્ષેત્રે સ્થિર થયા છે. તે પછી નવકાર મંત્રમાં જે અરિંહ ત (તીર્થ કર) કહ્યા છે તે જો વિદ્યમાન ન હોય તા નવકાર મંત્રનું પહેલું પદ ખાટું ઠરે પણ એમ તા ખને નહિં તો તેના ખુલાસા કરા ?

ખોડું ઠેરે પણ એમ તો ખને નહિં તો તેના ખુલાસા કરા ? 3. (ભરત ક્ષેત્રના વર્તમાન ચાવીસીના તીર્ય કરા માક્ષ પામી સિદ્ધ થઇ ગયા તે ખરાખર છે પણ કર્મ ભૂમિ મનુષ્યનાં કુલ પંદર ક્ષેત્રા છે અને તેમાંથી આપણું ભરત ક્ષેત્ર એક છે તે સિવાય ખીજાં ચૌદ મનુષ્યનાં ક્ષેત્રા છે. (જુઓ પ્રશ્ન–૫). તે ક્ષેત્રામાંથી પાંચ મહાવિદેહ ક્ષેત્રામાં સદાકાળ એાછામાં એાછા વીસ અરિહંત (તીર્થ કર) સદેહે વિદ્યમાન છે, વિરાજમાન છે અને વિચરતા હોય છે. અત્યારે, તેમાંના એક સીમંધર ભગવાન છે. નવકાર મંત્રના પહેલા પદમાં આપણું પંચ મહાવિદેહ ક્ષેત્રાના અરિહંત (તીર્થ કર) ભગવંતાને વંદણા કરીએ છીએ. સામયિકમાં પણ આપણું તેમની જ આજ્ઞા માંગીએ છીએ.)

૯૯૦ પ્ર. નવકારવાળી (માળા)માં એકસા આઠ પારા કેમ હાેય છે ?

ઉ. અહિંત ભગવંતના બાર ગુણ, સિદ્ધ ભગવંતના આઠ ગુણ, આચાર્યના છત્રીસ, ઉપાધ્યાયના પંચવીસ ગુણ અને સાધુના સત્તાવીશ ગુણ મળીને એક્સા આઠ ગુણ થયા. અંગૂઠા વિના બાકીની ચાર આંગળીઓનાં બાર ટેરવાં થાય છે, અને એથી એ ગુણાનું ચિંતન કરવાની યાજના હોવાથી બારને નવે ગુણતાં ૧૦૮ થાય છે. એટલે નવકાર એમ કહેવામાં સાથે એવું સચવન રહ્યું જણાય છે કે, હે, ભવ્ય! તારી એ આંગળીનાં ટેરવાથી નવકાર મંત્ર નવ વાર ગણ. "કાર" એટલે "કરનાર" એમ પણ થાય છે. બારને નવે ગુણતાં જેટલા થાય એટલા ગુણુના ભરેલા મંત્ર એમ નવકાર મંત્ર તરીકે એના અર્થ થઇ શકે છે.

૯૯૧ પ્ર. ભગવાનના દિવ્ય ધ્વનિ શું છે ?

ઉ. દિબ્યધ્વિન પુદ્દગલ બ્ર્યના પર્યાય છે. તેરમા ગુણસ્થાનવતી શ્રી અર્હ તેરવની જે ઉપદેશાત્મક ભાષાવર્ગણા નીકળે છે તેને દિબ્ય

જડ ભાવે જડ પરિષ્મે, ચેતન ચેતન ભાવ; કાઈ કાઈ પલટે નહીં, છાડી આપ સ્વભાવ. ધ્વિન કહે છે. તે અખંડ એટલે કે નિરક્ષર (અનક્ષર) સ્વરૂપ અખંડરૂપ સર્વ પ્રદેશોમાંથી અમૃત સમાન ઝરતી સુંદર આનંદ-સ્યન્દી હોય છે. કંઠ તાળવું, હોઠ, જીલ આદિનાં હલનચલન રહિત, પોતાની ઇચ્છા વિના અનેક પ્રાણીઓના પુષ્ય પ્રભાવથી ઉપજેલી, આર્ય—અનાર્ય સર્વ દેશનાં પ્રાણીઓ સમજે તેવી અતિશય યુક્ત માક્ષમાર્ગના પ્રકાશ કરતી શ્રી તીર્ય કરદેવની વાણી (ધ્વિનિ) તે દિવ્ય ધ્વિન છે. દિવ્ય ધ્વિન ઇચ્છા વગર ૨૪ કલાકમાં ત્રણ ત્રણ વખત છૂટે, ૬૦ ઘડીમાં ૨૪ ઘડી વાણી છૂટે. પૂનમના ચંદ્ર ૧૬ કળાએ ઊગે તેને ઇચ્છા નથી કે હું દરિયાના પાણીમાં લસ્તી લાવું પણ સહેજે ચંદ્ર ઊગે અને દરિયામાં લસ્તી આવે જ છે. તેમ શ્રી તીર્થ કરને ઇચ્છા નથી પણ પુષ્યવંત પ્રાણી આવે ત્યાં તેમની વાણી નીકળે.

- - ઉ. તીર્થ કર દેવના મૂર્ધ ન્ય સ્વરમાં કાઇ પણ ઇચ્છા વગર, કડત ૐ દિવ્ય ધ્વનિ જ નીકળે તે ભગવાનના દિવ્ય ધ્વનિ. દેવ, મનુષ્ય, તિર્ય ય–સર્વે જીવા પાતપાતાના ભાષામાં પાતાના જ્ઞાનની યાગ્યતાનુસાર સમજે છે તે નિરક્ષર ધ્વનિ એગમકાર ધ્વનિ પણ કહે છે. શ્રાતાઓના કર્ણ પ્રદેશ સુધી તે ધ્વનિ ન પહોંચે ત્યાં સુધી તે અનક્ષર જ છે, અને જ્યારે તે શ્રાતાઓના કર્ણ વિષે પ્રાપ્ત થાય છે. ૐ ધ્વનિ ઊઠે, તેને (સાંભળી) સંતાના ટાળાના અપ્રણી, ચાર જ્ઞાનના ધણી, ચીદ પૂર્વની લબ્ધિ મુક્ત એવા ગણધરો શાસ્ત્ર રચે. ગણધર ભગવાના કક્ત એક મુદ્ધર્વમાં ચીદ પૂર્વ અને બારઅંગની રચના કરે, તેને સાંભળી લાયક જીવા સંશય–મિશ્યાત્વ નિવારે–નાશ કરે, ભગવાનને જાણવામાં જે આવ્યું છે તેના અનંતમા ભાગે

ઉદ્દાસીનતાના જ્યાં વાસ, સકલ દુઃખના છે ત્યાં નાશ.

વાણીમાં આવે છે, અને વાણીમાં જે આવ્યું તે સમજનારને અનંતમા ભાગે જણાય. ભગવાનની વાણીમાં અક્રમ એટલે એકી સાથે ખાર અંગોના ઉપદેશ આવે છે.

સર્વાર્થ સિદ્ધિમાં દેવા છે તે બધા અવધિ–જ્ઞાનથી તીર્થ કરના સમવસરણને ત્યાં રહ્યા રહ્યા દેખે છે, ઉપદેશ સાંભળે છે, પ્રશ્ન પૃછે છે અને કેવળી ભગવાન તેમને ઉત્તર આપે છે. દરેક તીર્થ કરના એામકાર ધ્વનિમાં પ્રથમ વાકચ 'ઉપન્નેવા', 'વિઘનેવા', 'ધ્વેવા'= 'ઉત્પાદ', 'વ્યય', 'ધ્રીવ્ય' એમ હોય છે. ઉપજવું, નાશ થવું અને અચળતા એમ એ ત્રણ શબ્દોના અર્થ છે. પરંત્ર શ્રીમાન ગણધરોએ તા એમ દર્શિત કર્યું છે કે એ વચના ગુરમુખથી શ્રવણ કરતાં આગળના ભાવિક શિષ્યોને દ્વાદશાંગીનું આશય ભારિત ત્રાન થતું હતું. દ્રવ્યાર્થિક ભાવાર્થિક નયે આખી સૃષ્ટિનું જ્ઞાન એ ત્રણ શબ્દામાં રહ્યું છે. 'જગત' એમ કહેતાં જેમ મનુષ્ય, એક ઘર, એક વાસ, એક ગામ, એક શહેર, એક દેશ, એક ખંડ, એક પૃથ્વી એ સધળું મૂકી દઇ અસંખ્યાત દ્રીપ સમુદ્રમુક્તાદિકથી ભરપુર વસ્ત્ર એકદમ કેમ સમજી શકાય છે ? એનું કારણ માત્ર એટલું જ કે એ શબ્દની બહાળતાને લીધે છે, જેથી 'જગત' એમ કહેતાં એવડા માટા મર્મ સમજ શકાય છે, તેમજ ઋજૂ અને સરળ સત્યાત્ર શિષ્યો નિર્બર ચ ગુરુથી એ ત્રણ શબ્દોની ગમ્યતા લઇ દાદશાંગી ત્રાન પામતા હતા.

૯૯૩ પ્ર. વીરશાસનની જયંતિ કચારે ઉજવાય અને કેમ ?

ઉ. સનાતન જૈનધર્મમાં શ્રાવણ વદ એકમથી તૃતન વર્ષના આરંભ થાય છે. છઠ્ઠો આરો પણ તે જ દિવસથી શરૂ થશે, તે દિવસે ભગવાન મહાવીરની દિવ્ય ધ્વનિ છૂટવાના પ્રથમ દિવસ છે. ભગવાનને વૈશાખ સુદ દશમે કેવળત્તાન પ્રગટ થયું હતું, તે વખતે દૈદ્દોએ આવી સમવશરણની રચના કરી હતી. તેને ધર્મસભા કહે છે, પરંતુ કેવળત્તાન થયા છતાં પણ દદ દિવસ સુધી ભગવાનની

આ જીવ અને આ દેહ એવા લેદ જે ભારયા નહીં, પચખાણ કીધાં ત્યાં સુધી, માક્ષાર્થ તે ભાષ્યાં નહીં.

દિવ્ય ધ્વનિ ન છૂટી. તેનું કારણ તે સમયે સભામાં ભગવાનની વાણી ઝીલી, ગહણ કરી શકે એવા મહાન પાત્ર યાગ્ય જીવ ેકાઇ ઉપસ્થિત નહોતો. ઇંદ્રે અવધિજ્ઞાનથી જાણ્યું કે આવે**ા** પાત્ર **છ**વ ઇંદ્ર**ભૂ**તિ છે, એટલે બ્રાહ્મણના વેશમાં તેમની પાસે જઇને અમુક પ્રશ્નો કર્યા અને તેના જવાબ ન આવડતાં તેઓ વીર ભગવાનના પાસે જવા નીકળ્યા. ત્યાં માનસ્થંભને દેખતાં જ તેમનું માન ગળી ગયું, અને જેવા સમવશરણમાં પ્રવેશ કર્યો કે તરત જ ભગવાનની વાણી છૂટી, ગૌતમ સ્વામીને આત્મભાન, નિંગ્ર'થ મુનિદશા, મન પ્રયુપજ્ઞાનાદિ બધું પ્રગટ થયું અને ગણધર પદવી મળી. તે છે શ્રાવણ વદ એકમના મંગળ દિવસ. તે જ રાત્રિના આગળ પાછળના એ પહરમાં એક એક અંતમદ તમાં જ ૧૨ અંગ અને ૧૪ પૂર્વની રચના કરી; તે રચનાના મહાન દિવસ અને ભગવાનની દિવ્ય ધ્વનિ છૂટવાના પહેલા દિવસ શ્રાવણ વદ એકમ. ઉત્કૃષ્ટ ધર્મ સમજવાવાળા પાત્ર જીવ હોય ત્યારે તેને નિમિત્તભૂત વાંણી મળ્યા વગર રહેતી નથી. ઝાડ **ઊ**ગવાનું હોય અને વરસાદ ન પડે એવું બનતું નથી.

હલ્ક પ્ર. એામ શબ્દનું સ્વરૂપ શું છે?

ઉ. અરિંહંત ભગવંત, સિંહ ભગવંત, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ-એઓનો એકેકો પ્રથમ અક્ષર લેતાં, "અસિઆઉસા" એવું મહત્ ભૂત વાકચ નીકળે છે. જેનું કર એવું યોગબિન્દુનું સ્વરૂપ થાય છે. અઢી અક્ષરોના આ શબ્દ બધા મંત્રોના રાજા છે. ''અ''ના અર્થ અધા લોક, "ઉ"ના અર્થ ઉધ્વ'લોક અને "મ''ના અર્થ મધ્ય લોક આમ તેના ગર્ભમાં ત્રણ લોક આવી જાય છે. ૐ કારના અર્થ છે નાદ, કંઠ, તાળૂ, જીભ, હોઠ આદિમાં કાઇ પણ પ્રકારની ક્રિયા અથવા કંપન ઉત્પન્ન કર્યા વગર ઉત્પન્ન થવાવાળી સામાન્ય ધ્વનિ. વળી "અ''ના અર્થ છે અનુસ્યુતિ, કેમ કે, "ક" "ખ" આદિ વગેરે શબ્દોમાં "અ" અનુક્તરૂપથી અનુસ્યુત (અધ્યાર) રહે છે.

જહાં રાત તહાં કામ નહિ, કામ નહિ તહાં રામ; તુલસી દાનાં ના રહે, રવિ રજની એક ઠામ. "હ"ના અર્થ હત્યાદ, અને "મ"ના અર્થ વિરામ એટલે નાશ અથવા વ્યય. આમ હત્યાદ વ્યય તથા આ ખન્નેમાં અનુસ્યુત (અધ્યાર) ધ્રીવ્ય, ત્રણે એકી સાથે જીમાં રહેલાં છે. ભૂત, વર્તમાન, ભિવિષ્ય એ ત્રણે કાળ, હધ્વે, અધા મધ્ય એ ત્રણે લાક, જગ્રત, સ્વપ્ત, સુષુપ્ત એ ત્રણે અવસ્થાએા, સકળ શ્રુતજ્ઞાન, હત્યાદ, વ્યય, ધ્રીવ્ય એ ત્રણે સ્વભાવ, આ બધા બીજરૂપે તેમાં સમાયેલા છે. એવા કાઇ પણ વિષય નથી કે જે તેના ગર્ભમાં સમાયેલા ન હાય. નિશ્ચયથી જી કારના અર્થ પોતાના શુદ્ધ આત્મા છે અને વ્યવ-હારથી લગવાનની દિવ્યધ્વનિ છે.

હિલ્પ પ્ર. કયા અક્ષરા મળીને 🕉 શબ્દ થાય છે ?

- ઉ. અરિહંત, અશરીરી (સિંહ), આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને મુનિ (સાધુ) એ પાંચેય પરમ ગુરુના પ્રત્યેકના પહેલા અક્ષર લેતાં અ+અ+આ +ઉ+મ=એામ શબ્દ થાય છે. એના ધ્યાનથી, ક્રમે કરી, સિંહપદ પર્ય તની પરમાત્માદશાને પ્રગટાવી જીવ કૃતાર્થ થાય છે. પાંચે પરમેહિંદનું ટ્રું કું રૂપ તે ૐ છે. વેદાંતવાળા પણ ૐ કહે છે. વેદાંતમાં બ્રહ્મા, વિબ્ર્યુ, મહેશ્વર મળી ૐ થયો છે એમ કહે છે. બ્રહ્મા એટલે 'અજ' તેના 'અ', વિબ્ર્યુના "ઉ" અને મહેશ્વરના 'મ્' મળી ૐ શબ્દ થયો છે, એમ કહે છે. સ્થાનકવાસીમાં તો ૐની માન્યતા જ નથી. શ્વેતાંખરના આગમમાં એક સ્થાન પર તો એમ આવે છે કે ૐ બ્રાહ્મણ સંપ્રદાયમાં હોય છે. (દિગંખર શાસ્ત્રોમાં ઉપર મુજબ મહત્ત્વ છે.)
- ૯૯૬ પ્ર. ''ૐ શાંતિ, શાંતિ," શબ્દાે વાર વાપરીએ છીએ પણ શાંતિના અર્થ શ છે ?
  - ઉ. સર્વ ત્રાની પુરુષોએ "શાંતિ" એટલે બધા વિભાવપરિમાણથી થાકવું નિવૃત્ત થવું તે, અને શાંતિને સર્વ ધર્મના આધાર કહ્યો છે.
- હૃદ્ધ પ્ર. ગ્રંથ વાંચવાનું શરૂ કરતાં પહેલાં મંગળાચરણનું ઉચ્ચારણ કેમ હાય છે ?

જો પરના થઈશ કર્તા, તા ખાઈશ અનેક ખતા, મેળવવા તારી મત્તા, અની જા માત્ર ગ્રાતા.

- ઉ. તેનું મુખ્ય કારણ એ છે કે બાહ્યવૃત્તિમાંથી આત્મવૃત્તિ કરવી છે. પ્રથમ મંગળાચરણ કરવાથી શાંતપણું પ્રવેશ કરે છે તે ગ્રંથ કરીથી. વાંચતાં અથવા ગમે તે ભાગથી તે વાંચવાનું શરૂ કરતાં પ્રથમ મંગળાચરણ કરવું તે શાસ્ત્ર પદ્ધતિ છે.
- ૯૯૮ પ્ર. મંગલના અર્થ કહો ?
  - ઉ. "મં" એટલે પાપ, તેને "ગલ" એટલે ગાળ તથા "મંગ" એટલે સુખ તેને "લ" એટલે લાતિ–દદાતિ અર્થાત્ તેને મંગલ કહે છે. પૂર્વ સંચિતકર્માના વિનાશને મંગળ કહે છે.
- ૯૯૯ પ્ર. જો નવકાર મહામંત્રથી પૂર્વ સંચિત કમેનિ વિનાશ થઇ શકે છે તા જિન કચિત અધ્યાત્મ (શાસ્ત્ર) સૂત્રાનું અધ્યયન વ્યર્થ થશે, કારણ કે તેનાથી થતા કર્મક્ષય તા જિન નમસ્કાર મંત્રથી જ થઇ શકે છે.
  - ઉ. તે કેાઇ દેષ નથી, કારણ કે સૂત્ર અધ્યયનથી તેા સામાન્ય કર્માની નિજરા થાય છે, અને મંગલથી સત્ર અધ્યયનમાં વિઘ્ન ઉત્પન્ન કરનાર કર્મોના વિનાશ થાય છે, એ પ્રમાણે બન્નેના વિષય ભિન્ન છે.
- ૧૦૦૦ પ્ર. સૂત્ર (શાસ્ત્ર) અધ્યયનથી વિઘ્ન ઉત્પન્ન કરનાર કર્મોના વિનાશ થઇ જાય છે તા પછી આ મંગલ નમસ્કારમંત્રથી મંગળ કરવાની કાંઇ જરૂર રહેતી નથી ?
  - ઉ. એમ નથી, કારણ કે સત્ર (શાસ્ત્ર)ના અર્થ ત્રાન અને અભ્યાસ. જ્યાં સુધી તેમાં વિઘ્ન ઉત્પન્ન કરનારાં કર્મોના નાશ ન શ્રાય ત્યાં સુધી સંભવતા નથી.
- ૧૦૦૧ પ્ર. જો જિનેન્દ્ર નમસ્કાર (નવકારમંત્ર) ફક્ત સૂત્ર (શાસ્ત્ર) અધ્યયનમાં વિદન કરવાવાળાં કર્માના જ વિનાશ કરે છે તાે પછી તેને મરણુ સમયે તેના ઉચ્ચાર, જાપ ન કરવા જોઇએ કારણું કે ત્યાં તે સમયે તેનું કાેઇ ફળ નથી.
  - છ. આ કાઇ દેાષ નથી, કારણ કે નમસ્કારમંત્ર ફક્ત સૂત્ર (શાસ્ત્ર)

રહ્યા ન રાષ્યા રાજ્યા, સુર નર મુનિ સમેત, તું તા તરણા તુલ્ય છા, ચેત ચેત નર ચેત. અધ્યયન વખતે આવતાં જ કર્મોના જ વિનાશ કરે તેવા કાઇ નિયમ નથી.

- ૧૦૦૨ પ્ર. તેા પછી આ નવકારમંત્ર એક જ છે અને એક જ થઇને અનેક કાર્યોના કરવાવાળા કેવી રીતે હેાય?
  - ઉ. આ પંચ પરમેષ્ઠિના નમસ્કારમંત્ર સર્વ પાપાના નાશ કરનાર છે અને સર્વ મંત્રળામાં પ્રથમ મંત્રળ છે, અને તે મંત્ર એક્લા જ બધા કર્મોના ક્ષય કરવામાં સમર્થ છે એમ નથી, કારણ કે એમ હાય તો જ્ઞાન અને ચારિત્રના અભ્યાસની નિષ્ફળતાના પ્રસંગ આવે. એથી બધાં કાર્યોના આરંભમાં જિનેન્દ્ર નમસ્કાર કરવા જોઇએ, કારણ કે તેમ કર્યા વગર પ્રારંભ કરેલા કાર્યની સિદ્ધિ બનતી નથી. વળી શાસ્ત્ર આદિમાં મંત્રળ એટલા માટે કરવામાં આવે છે કે શિષ્ય શોધ જ શાસ્ત્રમાં નિપૂણ થાય. મધ્યમાં મંત્રલ કરવાથી નિર્વિદન કાર્ય સમાપ્તિ અને અન્તમાં કરવાથી વિદ્યા અને વિદ્યાનું ફેળ પ્રાપ્ત થાય.
- ૧૦૦૩ પ્ર. મંગળાચરણ કરીને શરૂ કરેલાં કાર્યોમાં વિઘ્ન પડેલાં જોવામાં આવે છે અને તે કર્યા વગર શરૂ કરેલાં કાર્યો વિઘ્નના વગ**ર** પૂર્ણ થતાં જોવામાં આવે છે તેથી જિનેન્દ્ર નમસ્કાર વિઘ્નવિનાશક ન કહી શકાય <sup>શ</sup>
  - ઉ. આ કાઇ દેષ નથી, કારણું કે જેમ કાઇ રાગની દવા કરી હોય તેને તા પણું તે મટતા નથી અને જેની કાઇ દવા ન કરી હોય તેને વિનાશ થતા ઠેર ઠેર દેખવામાં આવે છે તેમ છતાં પણ કાળા મરી આદિ દવાઓમાં ઔષધિ ગુણાં તા કાયમ છે જ, તે ગયા નથી. જેમ દવાના ઔષધિગુણ કાઇ રોગી ઉપર અસર ન કરે તા તે ગુણ નષ્ટ થયેલા માનતા નથી પણું એમ સમજીએ છીએ કે અસાધ્ય વ્યાધિઓને છાડી ફક્ત સાધ્ય વ્યાધિ ઉપર તેની અસર મનાય છે, તે પ્રમાણે જિનેન્દ્ર નમસ્કાર પણ વિદન વિનાશક જ માનવા યોગ્ય છે કારણ કે તેની અસર પણ અસાધ્ય વિદના

સાર્થક કર હંસ તારા, દેવ દુર્લભ જન્મારા, સાચા માતીના કરચારા, તજી ગાયર ને ગારા. (નિકાચિત કમેં)ને છોડી સાધ્ય વિઘ્ના (કમેં)ના વિનાશ કરવામાં દેખાય છે. વળી નવકારના જ્ઞાન અને ધ્યાનની સહાયતાથી તે સમય દરમિયાન અસાધ્ય વિઘ્ન ઉત્પાદક કમેંના પણ અભાવ જ હોય છે. પૂરા જ્ઞાન અને ધ્યાનથી કરેલા નમસ્કાર સંપૂર્ણ અર્થાત્ ઉત્કૃષ્ટ, અને મંદ શ્રહાનથી કરેલા નમસ્કાર જઘન્ય કહેવાય છે. બાકી અસંખ્યાત ભેંદા (માણસો તેટલા ભેંદ) પ્રમાણે ભિન્ન ભિન્ન નમસ્કાર મધ્યમ છે. (ઉપરાક્ત પ્રશ્નોત્તર અંશે વ્યવહાર અપેક્ષાએ કથન છે.).

- ૧૦૦૪ પ્ર. આ નવકારમંત્રથી કાને નમસ્કાર કરવામાં આવે છે?
  - ઉ. આ મંત્રથી પાંચ ગુરૂઓ અને તેમની સ્થાપનાઓને પણ નમસ્કાર કરવામાં આવે છે. સકલજિન અને દેશજિન એમ જિન ખે પ્રકારે છે. જેમને ઘાતિયાં કર્મોના ક્ષય કર્યો છે તે સકલજિન કહેવાય છે. તેઓ અરિહંત અને સિદ્ધ છે. આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ તીવ્ર ક્યાય, ઇન્દ્રિયો અને માહ જીતીને લેવાથી તે દેશજિન કહેવાય છે.
- ૧૦૦૫ પ્ર. સક્લજિનને નમસ્કાર પાપના નાશ કરનાર ભલે હોય, કારણ કે તેમનાંમાં બધા જ ગુણે હોય છે. પણ દેશજિનાને કરેલા નમસ્કાર પાપના નાશ કરનાર નથી હોઇ શકતા કારણ કે તેએ! સર્વગુણ સંપન્ન નથી ?
  - ઉ. ના, કારણ કે સકલજિનાની માફક દેશજિનામાં પણ રત્નત્રય હોય છે અને રત્નત્રય સિવાય સકલજિનમાં સત્દદેવ થવાને યાગ્ય અન્ય કાઇ ગુણ નથી. તેથી સકલજિનાના નમસ્કારની જેમ દેશજિનાને નમસ્કાર પણ ખધાં કમેનિ ક્ષય કરનાર છે, એમ નક્કી કરવ જોઇએ.
- ૧૦૦૬ પ્ર. સક્લિજિના અને દેશજિનામાં સ્થિત રત્નત્રયની સમાનતા હોવી શક્ય નથી, કારણ કે સંપૂર્ણ અને અસંપૂર્ણની સમાનતા એ પરસ્પર વિરાધી વાત છે?

આત્મ ભ્રાન્તિ સમ રાેગ નહિ, સદ્દગુર્વેઘ સુજાણ, ગુરૂ આજ્ઞા સમ પથ્ય નહિ, ઔષધ વિચાર ધ્યાન. ®. ના, કારણ કે ત્રાન, –દર્શન અને ચારિત્રના સંખંધી સમાનતા તેમનામાં છે. અને અસમાનાનું કાર્ય અસમાન જ હોય તેવા નિયમ નથી, જેમ સંપૂર્ણ અગ્નિ દ્વારા બાળવાનું કાર્ય તેની એક ચિનગારીમાં પણ જોવામાં આવે છે, વળી અમૃતના સે કડા ઘડાથી કરેલ નિવિધકરણ આદિ કાર્ય એક ઢાંકણીમર અમૃતથી પણ થાય છે. તે સિવાય, દેશજિનાના રત્નત્રય અને સક્ક જિનાના રત્નત્રયમાં કાઇ અંતર નથી. અને આવિર્ભાવ (પ્રગ્રટ) થયેલ (ગ્રણો, શક્તિએા) અને ૃઅનાવિભાવ (અપ્રગ્રટ થયેલ ગ્રણ–શક્તિએા)થી પાડેલ બેદ સમાનતાને ખંડિત કરતા નથી કારણ કે અવિર્ભૂત સૂર્યમંડળ અને અનાર્વિભૂત (વાદળાથી છૂપાયેલ) સૂર્યમંડળ સમાન જ છે.

૧૦૦૦ પ્ર. સ્વસ્તિકના શું અર્થ છે અને તેના ચિદ્ધનું શું મહત્ત્વ છે ?

ઉ. સ્વસ્તિક શબ્દ ત્રણ ધાતુઓના ખનેલા છે. "સુ"=શુભ; "અસ્તિ"= સ્થિતિ અને "ક" (પ્રાપ્તિ). શુભ સ્થિતિની પ્રાપ્તિના સંકતરૂપે બધા આર્ય ધર્મમાં શુભ અને શુક્રનિયાળ ચિદ્ધ ગણવામાં આવે છે, અને તે પ્રમાણે વપરાય છે. જૈન ધર્મમાં સ્વસ્તિકને અષ્ટશુભ ચિદ્ધોમાંનું એક શુભ ચિદ્ધ ગણવામાં આવ્યું છે. અમુક જૈના સ્વસ્તિકને સિંહ્લના સંકત ગણે છે. સાતમા તીર્થ કર સુપાર્શ્વાથનું તા લાંઇન જ સ્વસ્તિક છે.

## ૧૦૦૭૩ પ્ર. માનસ્તંલ એટલે શું?

ઉ. તીર્જ કરોની સભામાં માનસ્ત ભ હોય છે. ભગવાનના સમવશ-રશુમાં ચાર પાજુએ ચાર માનસ્ત ભ હોય છે. તેને દેખીને માન ગળી જાય છે. ભવનપતિ, વ્યંતર તથા વૈમાનિક દેવલાકમાં તીર્થ કરોની શાશ્વત પ્રતિમા હોય છે, ત્યાં માનસ્ત ભ હોય છે. પહેલા દેવલાકના માનસ્ત ભ ૩૬ જોજનના ઊંચો છે, એવા અનેક માનસ્ત ભ છે. તે માનસ્ત ભમાં નીચે છ અને ઉપર છ જોજન મૂકીને ૨૪ જોજનના અંદર ભરતક્ષેત્રના તીર્ય કરો

પાંચ પહેાર ધ ધા માંહીને, ત્રણ પહેાર સુવાય, એક પહેાર પણ પ્રભુના જપ્યા, મુક્તિ કયાંથી પમાય! માટેના દાગીના તથા કપડાં રહે છે. સાધારણ માણસને તો જોવા પણ ન મળે તેવા માનસ્તં ભમાં રતનનાં માટા શીકાં હોય છે. તેમાં પટારા હોય છે ને ભરતક્ષેત્રના તીર્થ કરો જન્મે ત્યારથી દીક્ષા લે ત્યાં સુધી તેમના માટે વસ્ત્ર, દાગીના તે સ્વર્ગમાંથી ઈન્દ્રો લાવે છે. એરાવત ક્ષેત્રના તીર્થ કરો માટે દાગીના, વસ્ત્ર બીજા દેવલાકના માનસ્તં ભમાં રહે છે, ને ત્યાંથી દેવા લાવે છે. મહાવિદેહના તીર્થ કરો માટે દાગીના વગેરે સનતકમાર ને માહેન્દ્ર દેવલાકના દેવા લાવે છે. વળી માનસ્તં ભ માનીઓનાં માન ગાળવામાં નિમિત્ત છે. તેને જોઇને જીવા વિચાર કે આ વૈભવ જેના છે તે આત્મા કેવા ? વર્ત માન ભારતમાં પણ ઘણી જગ્યાએ માનસ્તં ભ છે. માનસ્તં ભ તે કિર્તા સ્થ' ભ નથી પણ ધર્મ સ્તં ભ છે, તેને દેખતાં જ મિર્યાદર્શનાં માન ગળી જાય છે. (જ. પ્ર.૯૯૩)

૧૦૦૮ પ્ર. દુઃખી જીવના દુઃખથી છૂટકારો કરવા કાઇ તેને ગેાળીથી કાર કરે તેા <sup>ફ</sup>

તે તો હિંસા જ છે; ને અહિંસા ધર્મના સ્વરૂપની તેને ખબર નથી.

૧૦૦૯ પ્ર. સિંહ–સર્પ-વીંછી વગેરે પ્રાણીઓને મારવા તે શું છે?

**ઉ.** તે પણ હિંસા જ છે.

૧૦૧૦ પ્ર. ખીજા જવાનું મરણ કે જીવન આ જીવ કરી શકે છે ?

કે. ના. તેનું જીવન–મરણ તેના આયુને આધીન છે.

૧૦૧૧ પ્ર. ખધા જીવાથી મત્રીભાવ રાખવા તે શુભરાગ છે ને?

ઉ. બધા આત્માઓ સિદ્ધ સમાન છે, કાઇ પ્રત્યે રાગદેષ નહિ, એવે! મૈત્રીભાવ તે ત્રાતા દ્રષ્ટારપ ભાવ છે, શુભરાગ નથી.

૧૦૧૨ પ્ર. પરવસ્તુના કારણે જીવથી હિંસા થાય છે ?

®. ના; જીવના પાેતાના ક્ષાયભાવથી જ હિંસા થાય છે.

૧૦૧૩ પ્ર. હિંસામાં કેાણ હણાય છે?

૭ ૭૦ના પાતાના ચૈતન્યપ્રાણ હણાય છે.



મૂકી દે આ દેહની વેઠ, પહોંચવું હોય જો તારે ઠેઠ, તું સેવક અને તું જ શેઠ, સમજીને હવે સ્વમાં પેઠ.

## 23

# તપ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય

- ૧૦૧૪ પ્ર. તપના મુખ્ય કેટલા પ્રકાર ?
  - ઉ. ખે, ખાહ્ય અને અસ્યાંતર અથવા અંતરંગ.
- ૧૦૧૫ પ્ર. બાહ્યતપ કેટલા પ્રકારના છે ?
  - ઉ. છ પ્રકારના.
    - (૧) અનશન : આહારના ત્યાંગ કરવા તે. ખાદ, સ્વાદ્ય, લેહા (ચાટવાના), પેય (પીવાના) ચાર પ્રકારના આહારના ત્યાંગ.
    - (ર) ઉણાદરી: ભૂખ કરતાં ઓછું ખાવું તે, પેટના ખે ભાગ અન્નાદિથી અને એક ભાગ પાણીથી ભરી એક ભાગ ખાલી રાખવા.
    - (૩) વૃત્તિસ ક્ષેપ અથવા વૃત્તિપરિસ ખ્યાન: ભિક્ષા લેવા જતી વખતે કાઇ પ્રતિજ્ઞા લેવી અને તે પૂર્ણ થાય તા જ તે દિવસે આહાર લેવા.
    - (૪) રસપરિત્યાગ: ગળપણ, મીકું, દૂધ, દહીં, ઘી, તેલ એ છ રસમાંથી એક અથવા અનેકના ત્યાગ.
    - (૫) વિવિક્ત શય્યાસન અથવા પ્રતિસંલીનતા: એકાંતમાં શયન અને આસન (સવા બેસવાનું) રાખવું અને ઇન્દ્રિયોને કાબૂમાં રાખવી તે.
    - (ક) કાયાકલેશ : દેહને જ્ઞાન સહિત કરણી કરવામાં કષ્ટ આપવું તે અને શરીરતું સુખિયાપણું મટાડવા કઠણ કઠણ સ્થાના ઉપર જઇ તપ કરવું.
  - ૧૦૧૬ પ્ર. અભ્યંતર અથવા અંતરંગ તમ કેટલા પ્રકા**રનાે છે** ? ઉ. છ:

### ₹€४

વૈયાવૃત્ત

પ્રાયશ્રિત : કરેલા પાપના પશ્ચાતાપ કરવા અને તે દાષના દંડ લઇ શુદ્ધ થવું. (પ્રાયશ્ચિતના બેંદા માટે જુએા પ્રશ્ન ૧૧૧૧).

વિનય : ધર્મ અને ધર્માત્માએનું સન્માન. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને ઉપચાર એ ચાર પ્રકાર વિનયના છે.

> : મુનિવરાના દશ ભેંદે કરીને, (જુએા પ્રશ્ન ૧૨૦૯), વૈયાવૃત્ય પણ દશ પ્રકારની છે. કાયાની પ્રવૃત્તિથી, અથવા અન્ય દ્રવ્ય વડે દુઃખ વેદના આદિ દૂર કરવાની પ્રવૃત્તિથી વૈયાવૃત્ય થાય છે. દશ પ્રકારના મુનિઓમાંથી કાઇને રાગ થાય, પરિષહાને લીધે ખેદ પામે, શ્રદ્ધા ખગડી જાય ત્યારે ઉપચાર કરવા તે વૈયાવૃત્ય છે. વૈયાવૃત્યથી સંયમનું સ્થાપન, દુંગછાના અભાવ, પ્રવચનમાં વાત્સલ્યપાયું અને સનાથપાયું ઇત્યાદિ અનેક ગુણ પ્રગટે છે.

પાતાના ચૈતન્ય સ્વરૂપ આત્માને રાગદેષાદિ દેષોથી લાપાવા ન દેવા, પાતાના આત્માને ભગવાનના પરમાગમમાં લગાવી દેવા, દશ લક્ષણરૂપ ધમ માં લીન કરવા, કામ, ક્રાંધ, લાભાદિક કષાયને તથા ઇન્દ્રિયોના વિષયોને આધીન થવા ન દેવા તે આત્માની વૈયાન્ દત્ય છે.

જે પાતાની શક્તિ પ્રમાણે છકાય જીવની રક્ષા કરવામાં સાવધાન છે તેને સમસ્ત પ્રાણીઓની વૈયા-વૃત્ય પ્રાપ્ત થાય છે.

સ્વાધ્યાય : શાસ્ત્રોનું પઠન, પાઠન અને મનન (તેના બેંદા માટે જુએા પ્રશ્ન ૧૩૨)

ધ્યાન : ધર્મ ધ્યાન તથા શુકલ ધ્યાનમાં આત્માને જોડવા તે. કાયાતસર્ગ: અથવા બ્યુત્સર્ગ-શરીરાદિ ઉપરથી મમતાના ત્યાગ કરી

નિશ્ચળપણે ધ્યાનમાં રહેવું તે અભ્યંતરાપાધિવ્યુત્સર્ગ.

વિભાવ પરિણામ ''ભાવકર્મ'' છે. પુર્ગલ સંખધ ''દ્રવ્યકર્મ'' છે. ધન, ધાન્ય, મકાન આદિ ખાજ્ઞ વસ્તુએામાંથી મમતા ઉઠાવવી તે બાજ્ઞોપાધિવ્યુત્સર્ગ.

વળી અંતરંગ તપામાં પણ પ્રાયશ્વિત, વિનય, વૈયાદત્ય, સ્વાધ્યાય, ત્યાગ અને ધ્યાનરૂપ ક્રિયામાં ભાલ પ્રવર્તન છે તે તા બાલ તપ જેવું જ જાણવું તેથી પ્રાયશ્વિત આદિ ખાલ સાધન પણ અંતરંગ તપ નથી. પરંતુ એવું બાલ પ્રવર્તન થતાં જે અંતરંગ પરિણામાની શુદ્ધતા થાય તેનું નામ અંતરંગ તપ જાણવું અને ત્યાં જ નિર્જરા છે, બંધ થતા નથી.

એટલું જ સમજી લેવું કે-નિશ્વયધર્મ તા વીત-રાગભાવ છે તથા અન્ય અનેક પ્રકારના ભેંદા નિમિત્તની અપેક્ષાએ ઉપચારથી કહ્યા છે તેને વ્યવહારમાત્ર ધર્મ-સંગ્રા જાણવી. આ રહસ્યને અગ્રાની જાણતા નથી તેથી તેને નિજે રાનું-તપનું પણ સાચું શ્રહાન નથી.

- ૧૦૧૭ પ્ર. તપ ખાર પ્રકારે કહ્યું છે પણ તેમાં સૌથી ઉત્તમ તપ કાને કહેલ છે?
  - ઉ. બાહ્ય અને અલ્યાંતર એમ ખાર પ્રકારના તપમાં સ્વાધ્યાય જેવું કાઇ તપ નથી, હતું નહિ અને હશે પણ નહિ.
- ૧૦૧૮ પ્ર. આવશ્યક કાેને કહ્યાં છે?
  - ઉ. અવશ્ય કરવા યોગ્ય હોય તેને આવશ્યક કહેવાય છે. સામાયિક, ચોવીસ જિનનું સ્તવન, વંદના, પ્રતિક્રમણ, કાયોત્સર્ગ અને પ્રત્યાખ્યાન આ છ આવશ્યક છે.

તૃષ્ણ અને સાેનું, શત્રુ અને મિત્રમાં સમભાવ રાખવા એને સામાયિક કહે છે.

આત્માનું ધ્યાન ધરે તેનું એ (પરમાર્થિક પ્રતિક્રમણ) કહેવાય. ધ્યાન જ સમસ્ત અતિચારાનું પ્રતિક્રમણ છે.

શરીરની મમતાને છાેડી દેવી તેનું નામ કાયાત્સર્ગ આવશ્યક છે.

ાજનપદ નિજપદ એકતા, ભેદભાવ નહીં કાંઇ; લક્ષ થવાને તેહના; કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાઈ. આત્માનું ધ્યાન ધરે છે એનું એ પ્રત્યાખ્યાન નામનું આવશ્યક છે. આ છ આવશ્યક પરમાગમમાં છ છ પ્રકારે કહ્યા છે. નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ. એ છ ભેદે દરેક આવશ્યક જાણવા યાગ્ય છે.

૧૦૧૯ પ્ર. યમ, નિયમ અને સંયમમાં શું ફેર છે ?

ઉ. યમ : આખા જીવન માટે જે વ્રત લેવામાં આવે તે, જેમકે પાંચ અહ્યુવત કે મહાવત.

નિયમ : જે થાડા વખત માટે ખાસ નિયમ કરીએ તે-જેમકે મીન, ઉપવાસ વગેરે-વ્રત કરતાં નિયમ વધુ પૂર્ણ રીતે પાળવાના હોય છે.

સંયમ : પાંચ ઇન્દ્રિય ને છઠ્ઠા મનના નિત્રહરૂપ એમ છ પ્રકારે અને છકાય જીવની રક્ષા મળી ૧૨ પ્રકારે પાળ-આત્માને રૂડી રીતે કાળમાં રાખવા એનું નામ સંયમ છે. (સંયમ એટલે દીક્ષા). પાંચ વ્રતા ધારણ કરવાં, પાંચ સમિતિ પાળવી, ચાર ક્યાયાને રાકવા, ત્રણ દંડ (મન દંડ, વચન દંડ, કાય દંડ)ના ત્યાગ કરવા અને પાંચ ઇન્દ્રિયાના જય કરવા; તેને વીતરાગ ભગવાને સંયમ કહ્યો છે. મન, વચન, કાયાની અશુભ પ્રવૃત્તિને દંડ કહેવાય છે. નરક, તિર્યં ચ અને દેવગતિમાં તા સંયમ હાય નહીં; કાઇ તિર્યં ચને દેશવત પાતાના પર્યાય પ્રમાણે કદાચિત હાય છે.

૧૦૨૦ પ્ર. ત્યાગ અને વૈરાગ્યમાં શા ફેર ?

ઉ. ત્યાગ એટલે કાઇ બાહ્ય વસ્તુ અથવા અંતરના વિભાવભાવને છેાડવા તે. અને વૈરાવ્ય એટલે વિ+રાગ=રાગ નહીં તે. એટલે આસકિત રહિત થવું. સંસાર, શરીર અને ભાગ એ ત્રણેથી ઉદાસીનતા, તે વૈરાવ્ય. વસ્તુ છોડે પણ આસકિત રહે એમ ખને જો આસકિત એટલે રાગને દૃર કરે તા જ તે વસ્તુના ત્યાગ ટેકે તેથી આસકિત છે ત્યાં સુધી ખરા ત્યાગ નથી. આત્મપરિણામથી

ખાણ મૂત્ર મળની, રાેગ જરાતું નિવાસતું ધામ, કાયા એવી ગણીને, માન ત્યજીતે કર સાર્થક આમ. જેટલા અન્ય પદાર્થના તાદાતમ્ય અધ્યાસ નિવર્તવા તેને શ્રી જિન ત્યાગ કહે છે.

- ૧૦૨૧ પ્ર. ત્યાગના કેટલા પ્રકાર છે ? ત્યાગ અને વૈરાગ્યના પૂર્વાપર સંખંધ છે ? ઉ. ત્યાગના બે પ્રકાર છે : એક બાહ્ય અને બીજો અબ્યંતર, તેમાંના બાહ્ય ત્યાગ તે અબ્યંતર ત્યાગને સહાયકારી છે. ત્યાગ સાથે વૈરાગ્ય જોડાય છે, કારણ કે વૈરાગ્ય થયે જ ત્યાગ થાય છે.
- ૧૦૨૨ પ્ર. ઉદાસીનતા અને વીતરાગતા એક જ છે કે ફેર છે ?
  - ઉ. વીતરાગતા હોય ત્યાં રાગ ન હોય, રાગનાં કારણ દૂર કર્યાં હોય. ઉદાસીનતામાં રાગ આદિનાં કારણ હોવા અતાં સત્પુરુષના ખોધે કે પોતાની પ્રગટ થયેલી દશાએ રાગદ્વેષમાં તણાઇ ન જવાય તેવી દશા સમજવા યોગ્ય છે. ( કેઇ જ્ઞાનીઓએ ઉદાસીનતાના અર્થ વીતરાગતા પણ વર્ણવેલ છે.)
- ૧૦૨૩ પ્ર. જ્ઞાન પહેલાં પ્રાપ્ત કરવું કે વિષય ભાગ પહેલા ત્યાગવા ?
  - ઉ. જ્યાં સુધી જીવ વિષય ભાગને વશ હોય છે ત્યાં સુધી તે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરી શકતા નથી, અને ગ્રાનને પ્રાપ્ત કર્યા વિના એકલી વિષય વિરક્તિથી ભૂતકાળનાં કર્મોના ક્ષય કરી શકાતા નથી. ગ્રાન પ્રાપ્ત કરીને વિષય ભાગ તજવા એ શ્રેષ્ઠ છે. તેમ જ ચારિત્ર વિનાનું ગ્રાન નકામું છે. શાસ્ત્રના ગ્રાતા હોય પણ જો વિષયોમાં આસકત હોય તા તેનું શાસ્ત્રગ્રાન કથા છે. શીલ એ જ વિશુદ્ધ તપ છે. ગ્રાન અને વૈરાગ્ય એકખીજાને પ્રાત્સાહન આપનારાં છે. ગ્રાન વગરના વૈરાગ્ય તે ખરેખર વૈરાગ્ય નથી, પણ રુંધાયેલા ક્યાય છે. પરંતુ ગ્રાન નહિ હોવાથી જીવ ક્યાયને ઓળખી શકતા નથી. ગ્રાન સહિતનું જીવન નિયમથી વૈરાગ્યમય જ હોય છે.
- ૧૦૨૪ પ્ર. અનશનાદિ તપથી નિજેરા થાય ?
  - ઉ. કેવળ બાહ્યતપથી તા નિર્જરા થાય નહિ. બાહ્યતપ તા શુદ્ધોપયાગ વધારવા અર્થે કરવામાં આવે છે. શુદ્ધોપયાગ નિર્જરાનું કારણ છે

જેના હૃદયને વિષે અહુમાત્ર પરક્રવ્ય પ્રત્યે રાગ વર્તે છે, તે સર્વ આગમના જાણનાર હોય તાે પણ ''સ્વમય'' નથી જાણતાે એમ જાણવું. તેથી ઉપચારથી તપતે પણ નિર્જરાનું કારણ કહ્યું છે. જો બાહ્ય દુઃખ સહન કરવું એ જ નિર્જરાનું કારણ હોય તા પશુ વગેરે પણ ભૂખ-તૃષાદિ સહન કરે છે.

- ૧૦૨૫ પ્ર. એ તા પરાધીનપણે સહન કરે છે, પણ સ્વાધીનપણે ધર્મભુદ્ધિથી ઉપવાસ આદિ તપ કરે તેને તાે નિર્જરા થાય છે ને ?
  - ઉ. ઉપવાસના પ્રમાણમાં જો નિર્જરા થાય તા નિર્જરાનું મુખ્ય કારણું ઉપવાસાદિક જ ઠરે, પણ એમ તા બને નહિં, કારણું કે-પરિણામ દુષ્ટ થતાં ઉપવાસ આદિ કરતાં પણ નિર્જરા થવી કેમ સંભવે ? અહીં જો એમ કહેશા કે અશુબ-શુબ-શુહરૂપ ઉપયાગ પરિણામ તે અનુસાર બંધ નિર્જરા છે, તા ઉપવાસ આદિ તપ નિર્જરાનું મુખ્ય કારણ કર્યા રહ્યું ? ત્યાં તા અશુબ-શુબ પરિણામ બંધના કારણ ઠર્યાં, તથા શુદ્ધ પરિણામ નિર્જરાનું કારણ ઠર્યાં, તથા શુદ્ધ પરિણામ નિર્જરાનું કારણ ઠર્યું. (જુઓ, પ્રશ્ન-૧૧૧૩).
- ૧૦૨૬ પ્ર. તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં "તપસા નિર્જરા ય" એમ શા માટે કહ્યું છે ?
  - ઉ. શાસ્ત્રમાં ''ઇચ્છા નિરોધસ્તપ:" એમ કહ્યું છે. ઇચ્છાને રાકવી તેનું નામ તપ છે. શુભ અશુભ ઇચ્છા, ભાવા મટતાં ઉપયોગ શુદ્ધ થાય છે ત્યાં નિર્જરા થાય છે તેથી તપ વડે નિર્જરા કહી છે. જ્યાં કષાય, વિષય અને આહારના ત્યાગ કરવામાં આવે છે તેને ઉપવાસ જાણવા, બાકીનાને શ્રી ગુરુ લાંઘણ કહે છે. તપ તા જગતમાં ઘણા કરે છે, પણ સમ્યક્દિષ્ટને જ સકામ નિર્જરા થાય છે. તપથી નિર્જરા થાય એમ કહ્યું તે સમ્યક્દ્ચાન સહિત તપથી. સમ્યક્ષ્પૂર્વકના તપ દ્વારા કર્મની નિર્જરા થાય છે તેને શુદ્ધ ઉપયાગમાં જીવની રમણતા થતાં, ઇચ્છાના નિરોધ થાય છે તે સંવર છે. જે સમયે ઇચ્છાના નિરોધ થાય છે તે સંવર છે. જે સમયે ઇચ્છાના નિરોધ થાય છે તે સંવર વિના નિર્જરા થાય નહીં.

જે સર્વ સંગ માત્રથી મુક્ત થઈ, અનન્યમયપણ આત્મ-સ્વભાવમાં સ્થિત છે, નિર્મલ જ્ઞાતા-દેષ્ટા છે તે ''સ્વ–ચારિત્ર'' આચરનાર જીવ છે. ઇચ્છા નિરાધ થતાં જ ઉપયોગની શુદ્ધિ થાય છે, તે જ સાસુંં તપ છે.

- ૧૦૨૭ પ્ર. જ્ઞાન રહિત વૈરાગ્યને રુંધાયેલા ક્ષાય કેમ કહ્યો ?
  - જી. આત્માના જ્ઞાન, ભાન રહિત ક્ષાયની મંદતાના વૈરાગ્યરૂપ પરિણામમાં દભાયેલા કષાય ટળયા નથી. જ્યારે આ દભાયેલા કષાય પ્રસ્ફુટિત થશે, ત્યારે (તે જીવ) નરક નિગાદમાં ચાલી જશે. ભલેને બહારથી રાજપાટ, સ્ત્રી, પુત્રાદિ છાડ્યાં હાય; પણ આત્મભાન વગર કષાય ટળતા નથી, ફક્ત દભાઇ જાય છે, અને કાળક્રમે કરી પ્રસ્ફુટિત થઇ તીલ કષાયના રૂપમાં કરી પાછા પ્રગટ થાય છે.
- ૧૦૨૮ પ્ર. વ્રત, તપ, ભક્તિ, દાન વિગેરેથી આત્મકલ્યાણ થાય કે નહિ ?
  - 8. લાખ, કરાેડ વર્ષ વૃત, તપ, ભક્તિ કરે ને અબજો રૂપિયાના દાન કરે એથી એને કાંઇ આત્મકલ્યાણ થઇ જાય ને આત્માનું જ્ઞાન થાય એ વીતરાગના પંથની રીત નથી. ભગવાન પરમાત્મા ત્રણ લાેકના નાથ ઇન્દ્રોની સમક્ષ આમ કહેતા હતા. આ હાહા ? આવી વાતા ? એક તાે એકલા પાપના પાટલા ખાંધી ખાંધી ગૃહસ્થાશ્રમના ધંધા આડે નવરા ન થાય, વીસ વર્ષ, પચીસ વર્ષ, ત્રીસ વર્ષ, ચાલીસ વર્ષ અત્યારે તાે સિત્તેર, સિત્તેર એ સી વર્ષ થાય ત્યાં સુધી ધંધા મૂકતાે નથી. પ્રભુ! તારા આત્માને માટે એક ક્ષણ તા આપને ખાપુ! અહીં કહે છે કે એક વાર રાગને ઠેખું માર્યું ને અંદર વીતરાગ પર્યાયથી આત્મા જ્યાય ત્યાં થાય કે આહાહા! આવાે આત્મા! (અને ત્યાર પછી ધર્મની, આત્મકલ્યાય્ણી શરૂઆત થાય.)
- ૧૦૨૯ પ્ર. શાસ્ત્રમાં એમ કહ્યું છે કે—તપ આદિ કલેશ કરે છે તાે કરાે, પરંતુ ત્રાન વિના સિદ્ધિ નથી. તેનું શું કારણ્ ?
  - ઉ. જે છવા તત્ત્વત્તાનથી પરાઙમૂખ છે, તથા તપથી જ માક્ષ માને છે, તેમને એવા ઉપદેશ આપ્યા છે કે-"તત્ત્વત્તાન વિના કેવળ તપથી જ માક્ષ ન થાય". પણ તત્ત્વત્તાન થતાં રાગાદિક મટાડવા માટે તપ કરવાના તા ત્યાં નિષેધ નથી, જો નિષેધ હાય તા

જડ ચેતન સંયોગ આ, ખાણ અનાદિ અનંત; કાઈ ન કર્તા તેહના, ભાખે જિન ભગવંત. ગણુધરાદિક શા માટે તપ કરે ? માટે પાતાની શક્તિ અનુસાર તપ કરવું યાગ્ય છે. તપ વિનાનું જ્ઞાન અને જ્ઞાન વિનાનું તપ તે ખંને અકાર્ય છે. તેથી, જેનામાં જ્ઞાન અને તપ સંયુક્ત હાય તેને જ નિર્વાણ પ્રાપ્ત થાય. (જુએા પ્રશ્ન–૯૩૯).

૧૦૩૦ પ્ર. ચારિત્રનું લક્ષણ (સ્વરૂપ) શું છે ?

ઉ. સ્વરૂપમાં ચરવું (રમવું) તે ચારિત્ર છે, અથવા પોતાના સ્વભાવમાં પ્રવર્તવું, શુદ્ધ ચૈતન્યનું પ્રકાશવું એવા તેના અર્થ છે.

**૧૦૩૧ પ્ર. નિશ્ચ**યનયથી સમ્યક્ષ્યારિત્ર કાેને છે ?

ઉ. ત્રાન તથા શ્રદ્ધા સહિત પોતાના શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવી, રાગદ્રેષ, મોહના વિકલ્પોથી રહિત થઇ જવું તે નિશ્ચય સમ્યક્ચારિત્ર છે. ચારિત્ર વિના શ્રદ્ધા અને ત્રાન ઇચ્છિત ફળને આપી શકતાં નથી. આત્મામાં રમણતા એ મુક્તિના માર્ગ અને જૈન સિદ્ધાંતના સાર છે. આ સ્વાનુભવને જ ધર્મ ધ્યાન તથા શુકલ ધ્યાન કહે છે. તેને શુદ્ધ યાંગ કહે છે. તેને કારણસમયસાર કહે છે.

**૧૦૩૨ પ્ર. નિશ્ચય સમ્યક્**ચારિત્રના સહજ ઉપાય બ<mark>તાવાે</mark> ?

ઉ. નિશ્ચય સમ્યક્ચારિત્ર અથવા આત્માનુભવની પ્રાપ્તિના એક સહજ ઉપાય એ છે કે વિશ્વને અથવા સ્વરૂપને વ્યવહારનયથી જોવાનું ખંધ કરી નિશ્ચયનયથી દેખવામાં આવે, તા નિશ્ચયનયથી દિષ્ટમાં જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ એ છ એ દ્રવ્યા પૃથક પૃથક પાતપાતાના મૂળ સ્વભાવમાં જ દેખાશે. પુદ્દગલનાં રૂપ શુદ્ધ પરમાણુરૂપે દેખાઇ આવશે; મકાન, વસ્તુ, વાસણ, આદિ અવસ્થાઓ બિલકુલ દેખાશે નહિ. સર્વે જીવા શુદ્ધ પરમાતમા સમાન દેખાશે, આ દૃષ્ટિથી જોવાથી રાગ દ્રેષની ઉત્પત્તિનાં સર્વ કારણા દૂર થશે. માટા નાના, ઊંચા નીચા, મિત્ર શત્રુ, સ્ત્રી પુરુષ, માનવ પશુ એ સર્વ કલ્પનાઓ દૂર થઇ જશે. પરમ સમતાભાવ જાગૃત થશે. સમદષ્ટિ જ્ઞાતા આત્મા કેવળ પાતાના આત્માની તરફ ઉપયુક્ત થઇ, નિર્વિક્લપતા આવી, સ્વરૂપમાં સ્થિરતા

જો જડ છે ત્રણ કાળમાં, ચેતન ચેતન હોાય; ખંધ માક્ષ તા નહિ ઘટે, નિવૃત્તિ પ્રવૃત્તિ ન્હાેય. થઇ, સ્વાનુભવમાં સ્થિત થઇ જાય છે. આજ નિશ્વય સમ્યક્ચારિત્ર છે.

- ૧૦૩૩ પ્ર. નિશ્ચય સમ્યક્ચારિત્ર ઉત્પન્ન થવાથી શું થાય ?
  - 8. જ્યાં સુધી આત્માનુલવ ન થાય ત્યાં સુધી નિશ્ચય સમ્યક્ચારિત્રના ઉદય થતા નથી. વસ્તુતાએ સ્વાત્માનુલવ થવાથી મનનું મરખુ જ થઇ જાય છે, અથવા લાપ થઇ જાય છે, અથવા તેના અસ્ત થઇ જાય છે, સર્વ વિંકાર મટી જાય છે. જેમ અમિની જ્વાળા એક સાથે લાકડાને ખાળી રહી છે, ભાજનને પકાવી રહી છે, અંધકારના નાશ કરી રહી છે; એવી રીતે સ્વાત્માનુલવરૂપ સમ્યક્-ચારિત્રથી એક સાથે જ કર્મ ખળે છે, આત્મળળ વધતાં જતાં આત્માનંદના સ્વાદ આવે છે, તથા આત્મત્તાનની નિર્મળતા થાય છે, અજ્ઞાનના અંધકાર મટતા જાય છે.
- ૧૦૩૪ પ્ર. સમ્યક્ષ્યારિત્રમાં સમ્યક્જ્જ્ઞાન અને સમ્યક્દર્શનના સમાવેશ થાય છે તે કેવી રીતે ક
  - ઉ. સમ્યક્ચારિત્રના જે કંઇ અંશ છે તે એક અપૂર્વ આત્મિક ભાવના ઝળકાવ છે, તેમાં સમ્યક્દર્શન અને સમ્યક્તાન પણ સમાવેશ પામે છે.
    - "છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે, ઉપયાગી સદા અવિનાશ, એમ બહ્યું સદ્યુરુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું ગ્રાન તેનું નામ ખાસ. જે ગ્રાને કરીને બહ્યુયું રે, તેની વર્તે છે શુદ્ધ પ્રતીત; કહ્યું ભગવંત દર્શન તેહને રે, જેનું ખીજું નામ સમકીત, જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની રે, બ્લયો સવે થી ભિન્ન અસંગ, તેવા સ્થિર સ્વભાવ તે ઉપજે રે, નામ ચારિત્ર અહ્લાં ગ."
- ૧૦૩૫ પ્ર. નિયા હું એટલે શું ?
  - ®. ''મને આ તપશ્ચર્યાથી ઋદ્ધિ મળા કે વૈભવ મળા કે અમુક ઇચ્છિત થાઓ'' એવી ઇચ્છાને નિયાહ્યું, નિદાનદોષ કહે છે, તેવું િ નિયાહ્યું ન બાંધવું ઘટે−ભગવાન પાસે જઇને માંગવું એ તીવ લોભ છે. તેથી પાપ બાંધાય છે. એ અલૌકિક મિશ્યાત્વ છે. પરાર્થ કરતાં વખતે લક્ષ્મી અંધાપાે, બહેરાપહ્યું અને મૂંગાપહ્યું આપી દે છે.

છૂટે દેહાધ્યાસ તા, નહિ કર્તા તું કર્મ; નહિ લોકતા તું તેહના, એ જ ધર્મના મર્મ.

### 98

# શ્રાવક ધમ<sup>ુ</sup>

<sup>૧</sup>૧૦૩૬ પ્ર. શ્રાવક શબ્દ શા ઉપરથી નીકળ્યો ?

3. શ્રાવક એ ''શ્રુ'' ધાતુ ઉપરથી ખનેલા શબ્દ છે. ''શ્રુ'' એટછે સાંભળવું. જે શાસ્ત્રનું શ્રવણ કરે તે શ્રાવક કહેવાય. વળી શ્ર = શ્રહ્માવ ત+વ=વિવેકવ ત +ક=ક્રિયાવ ત અર્થાત્ શ્રદ્ધાયુક્ત વિવેકપૂર્વ ક ક્રિયા કરે તે શ્રાવક.

## ૧૦૩૭ પ્ર. શ્રાવકપર્ણ કાને કહેવાય ?

ઉ. પાંચમા ગૃણસ્થાને શ્રાવકને અનંતાનુમંધી તેમજ અપ્રત્યાખ્યાની કેાધ, માન, માયા, લેાભ થતાં જ નથી. સર્વાર્થસિદ્ધિના દેવ કરતાં પાંચમા ગૃણસ્થાનવર્તી શ્રાવકનાં (ભલે તે તિય' ચ ગિતમાં હોય તેા પણ તેના) પરિણામ વધુ ઉજ્જવળ છે, શાંતિ વધુ છે અને વધુ સખી છે. આવી દશા અંતરઆત્માના અનુભવ વગર હાઇ શકે નહિ. જેને સંતાષ આવ્યા હોય; કષાય પાતળા પડચા હાય; માંહીથી ગુણ આવ્યા હોય; સાચા સંગ મળ્યા હોય તેને શ્રાવક કહેવાય.

## ્૧૦૩૮ પ્ર. આવા તિર્ય સ્ત્રાવેકા મુખ્યત્વે કર્યા છે?

ઉ. અઢી દીપની બહાર જે અસંખ્ય દીપ સમુદ્રો છે તેમાં તા ભાગ-ભૂમિની રચના છે, એટલે ત્યાં ઉપજેલા જવામાં વૃત કે શ્રાવકપણું હોતું નથા. પણ છેલ્લા સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્રમાં કર્મ ભૂમિ જેવી રચના છે. સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્રમાં તિર્ધ ચનાં ઉત્કૃષ્ટ શરીર ચાર હજાર જોજનનાં હોય છે અને સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્રના તળિયે રેતી નથા હોતી પણ મણિરતન હોય છે. તેમાં રહેલા તિર્થ ચોને પંચમ્ ગુણસ્થાનનું શ્રાવકપણું હાેઇ શકે છે. મનુષ્યોનું ગમન અઢી દ્વીપ બહાર હાેતું નથી, પણ તિર્ય ચા તા અઢી દ્વીપ બહાર અસંખ્યાતા સમ્યક્દષ્ટિ–શ્રાવક છે, તેમાં મગરમચ્છ, વાંદરા, હાથી, વાઘ, સિંહ આદિ અસંખ્ય જીવ સમ્યક્દષ્ટિ છે. અસંખ્યાતા મિથ્યાદષ્ટિ વચ્ચે એક સમ્યક્દષ્ટિ, છતાં એવા સમ્યક્દષ્ટિ વ્રતીશ્રાવક અસંખ્યાતા છે. પંચમગુણસ્થાનવર્તી તિર્ય ચને પણ શ્રાવક કહેવાય છે. મનુષ્ય કરતાં તિર્ય ચમાં ઝાઝા શ્રાવકા છે.

- ૧૦૩૯ પ્ર. વાઘ, સિંહ તા માંસાહારી હોય છે, જોતે સમ્યક્દષ્ટિ અથવા વર્તી હોય તા તેમના આહાર નિર્દોષ કેવી રીતે હોઇ શકે ?
  - ઉ. જુઓ, તિર્યાંચ પણ સમકિતિ અને વૃતા થઇ ગયા પછી કાયમ ફળ-કૂલનું જ સેવન કરે છે. તેઓ પછી માંસના આહાર કરતા નથી, નિર્દોષ આહાર જ લે છે.
- ૧૦૪૦ પ્ર. ''કલ્પ" એટલે શું ? વ્રત અને અણુવ્રત કોને કહે છે?
  - ઉ. "કલ્પ" એટલે આચાર. ઇચ્છાઓને રોકી પાપથી વિરમલું તેને વૃત કહેવામાં આવે છે. પાંચ અહુવતા, સાધુઓનાં પાંચ મહાવતના મુકાવ્યલે નાનાં હોવાથી અહુવત કહેવાય છે. અહુ એટલે પાતળું. કમ્દને પાતળાં પાડનાર હોવાથી પણ આ વૃતા અહુવત કહેવાય છે.
- ૧૦૪૧ પ્ર. અનગાર (સાધુ)નું ચારિત્ર મહાવત છે તેમ સાગાર (શ્રાવક)નું વત શું છે?
  - **ઉ. સાગારનું એક દેશ ચારિત્ર અ**ણુવતપાલ**ન** છે.
- ૧૦૪૨ પ્ર. મહાવત અને અહવતમાં અંતર શું છે?
  - ઉ. મહાવત અને અહુવતમાં અંતર આ પ્રમાણે જાણવું યોગ્ય છે કે જે તે સા અંશ મહાવતના કરીએ તા તેમાંથી એક રહેવા દઇ ૯૯ અંશ સુધી અહુવત છે, તેા અંશ મહાવત છે.
- ૧૦૪૩ પ્ર. શ્રાવકનાં વતા કેટલાં છે ?
  - ઉ. પાંચ અહ્યુવત, ત્રણ ગુણવત અને ચાર શિક્ષાવત, આમ ખાર વત અને તેરમું સંલ્લેખના; અને એક એક વતના પાંચ પાંચ અતિચાર.

સર્વોત્કૃષ્ટ શુદ્ધિ ત્યાં સર્વેાત્કૃષ્ટ સિદ્ધિ.

- ૧૦૪૪ પ્ર. હવે પહેલાં પાંચ અહ્યવત કહો.
  - ઉ. (૧) જેમાં સંકલ્પી હિંસાના ત્યાગ હોય, આરંભી હિંસાના ત્યાગ ન હોય તે અહિંસા અહૃત્રત છે. સંકલ્પી હિંસાથી બચે છે.
    - (૨) જે અસત્યથી રાજ્ય તરફથી શિક્ષા થાય-જે ખીજાઓને ઠગવા માટે વિશ્વાસઘાત માટે બાલાવવામાં આવે એવાં વચન ન કહેવાં અને પ્રિય હિતકારી યાગ્ય વચન કહેવાં, તે સત્ય અહુવત.
    - (૩) પડી ગયેલી કે ભૂલથી રહી ગયેલી કાઇની વસ્તુને નહિ લેવી તે અચીર્ય અહુવત છે. વિધાસઘાત કરીને, ધમકી દઇને, વધ કરીને કાઇની સંપત્તિને શ્રાવક હરતા નથી. ન્યાયપૂર્વક અલ્પ ધનમાં પણ સંતાષ રાખે છે.
    - (૪) પાતાની વિવાહિત સ્ત્રીમાં સંતાષ રાખે અને પરસ્ત્રીઓને માતા, બહેન, અને પુત્રી જે સમજે છે તે બ્રહ્મચર્ય અહ્યુવત પાળે છે. પાતાની સ્ત્રી સાથે પણ સંયમ રાખી વર્તે છે.
    - (૫) દશ પ્રકારના પરિગ્રહનું પોતાની આવશ્યકતા, યાગ્યતા અને ઇચ્છા પ્રમાણે જન્મપર્ય ત પ્રમાણ કરી લેવું, તેથી અધિકની લાલસાના ત્યાગ કરવા તે પરિગ્રહપ્રમાણ અહ્યુવત છે. જેટલી સંપત્તિનું પ્રમાણ કર્યું હોય તેટલું પ્રમાણ પૂરું થાય ત્યારે શ્રાવક વ્યાપારાદિ બંધ કરી દે છે.

## ૧૦૪૫ પ્ર. ત્રણ ગુણ વત કેાને કહે છે ?

- ઉ. (૧) દિગ્વિરતિઃ જન્મપર્ય ત જે લૌકિક પ્રયોજન માટે દશ દિશાઓમાં જવાના કે વ્યાપારાદિ કરવાના નિયમ કરવા તે દિગ્વિરતિ છે. તેથા નિયમ કરેલા ક્ષેત્રની ખહાર આરંભી હિંસા પણ ન કરે.
  - (૨) દેશવિરતિ : જન્મપર્ય ત માટે જે પ્રમાણ કર્યું હોય તેથી થાડી હદમાં ઘટાડીને એક દિવસ, બે દિવસ, કે એક અઠવાડિયા માટે જવાના વ્યવહાર કરવાના નિયમ કરવા તે દેશવિરતિ છે.
  - (૩) અનર્થદંડ વિરમણ: પાયજનક નિષ્પ્રયાજન કાર્ય અનર્થદંડ કહેવાય છે. નિયમિત ક્ષેત્રમાં પણ પ્રયાજનભૂત કાર્ય સિવાય

કેહથી ભિન્ન સ્વપરપ્રકાશન પરમ જ્યાતિસ્વરૂપ એવા આ આત્મા, તેમાં નિમગ્ન થાએ!

#### YOE.

વ્યર્થ આરંભ કરવાના ત્યાગ તે અનર્થદંડિવરિત છે. તેન પાંચ ભેદ છે. ટૂંકમાં અનર્થદંડ વ્રત એમ બાલાય છે પણ પૂરું નામ 'અનર્થદંડ–પરિત્યાગ' છે.

૧૦૪૬ પ્ર. અનથ દંડ વિરમણના પાંચ લેદ કયા છે?

- 🥄. (૧) પાપાપદેશ : ખીજાને પાપ કરવાના ઉપદેશ આપવા.
  - (૨) હિંસાદાન : હિંસાકારી વસ્તુઓ બીજા માગે તેને આપવી.
  - (૩) પ્રમાદચર્યા: પ્રમાદ કે આળસથી નકામી વસ્તુએ તે નાશ કરવા.
    જેમકે નકામાં ઝાડનાં પાન તાડવા.
  - (૪) દુ:શ્રુતિ : રાગદ્વેષ વધારનારી, વિષયભાગામાં કસાવનારી ખાેટી કથાએ વાંચવી કે સાંભળની.
  - (૫) અપધ્યાન : બીજાનું અહિત કરવાના વિચાર કરીને હિંસક પરિણામ રાખવા.

અનર્થ દંડવ્રત બીજાં પણ ઘણાં છે. પાંચ બતાવ્યાં તે સ્થૂળતાની અપેક્ષાએ છે, અથવા દિગ્દર્શન માત્ર છે. આ પાપાના ત્યાગ કરવાથી અહ્યુવતાનું મૂલ્ય વિશેષ વધી જાય છે.

૧૦૪૭ પ્ર. શ્રાવકના ચાર શિક્ષાત્રત કર્યા છે.?

- ઉ. જે વૃતાના અભ્યાસથી સાધુપદમાં ચારિત્ર પાળવાની શિક્ષા મળે તેને શિક્ષાવત કહે છે. શિક્ષાવતના ચાર પ્રકાર છે.
  - (૧) સામાયિક : એકાંતમાં બેસીને રાગદ્વેષ છોડીને સમતાભાવ રાખી વ્યાત્મધ્યાનના અભ્યાસ કરવાે. (જુએા પ્રશ્ન ૧૦૭૧ અને ૧૦૭૨)
  - (૨) પ્રાથધાપવાસ : એક માસમાં બે આઠમ અને બે ચૌદશ પ્રાથધ-દિન છે. તે દિવસે ઉપવાસ કે એકાસહ્યું કરીને ધર્મ ધ્યાનમાં સમય વ્યતીત કરવા તે પ્રાથધાપવાસ છે.
  - (૩) ભાગાપભાગ પરિમાણ: જે એક જ વાર ભાગવવામાં આવે તે ભાગ છે. જે વાર વાર ભાગવવામાં આવે તે ઉપભાગ છે. એવાં પાંચે ઇન્દ્રિયોના ભાગવવા યાગ્ય પદાર્થાની સંખ્યા દરરાજ સંયમની વૃદ્ધિ માટે નક્કી કરી લેવી.

જો હાય પૂર્વ ભણેલ નવ પણ, છવને જાણ્યા નહીં, તા સર્વ તે અજ્ઞાન ભાષ્યું, સાક્ષી છે આગમ અહીં.

- (૪) અતિથિસ વિભાગ: સાધુએ તે તથા અન્ય ધર્માત્માપાત્રાને ભક્તિપૂર્વ ક અને દુઃખિત ભૂખ્યાને કરૂણાપૂર્વ ક દાન દર્ધ આહાર કરાવવા.
- ૧૦૪૮ પ્ર. ઉપવાસ અને પૌષધ-ઉપવાસમાં શું ભેદ છે ?
  - ઉ. પૌષધમાં તેા આરંભ અને વિષય–કષાયાદિના ત્યાગ કરવા છતાં એકવાર ભાજન કરવામાં આવે છે, ઉપવાસમાં તા અન્ન-જળ– ખાદ્ય અને સ્વાદ્ય એ ચારે આહારના સર્વથા ત્યાગ હોય છે, અને પૌષધ–ઉપવાસમાં આરંભ વિષય–કષાય અને ચારેય આહારના ત્યાગ તથા તેના ધારણા (ઉત્તર પારણા) અને પારણાના દિવસે એટલે તે આગળ પાછળના દિવસે પણ એકાસણું કરવામાં આવે છે.
- ૧૦૪૯ પ્ર. અહુવતના પરિંગ્રહ પરિમાણ અને શિક્ષાવતના ભાેગાપનાગા પરિમાણમાં શું ભેંદ છે?
  - ઉ. પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રતમાં પરિંગ્રહનું જેટલું પ્રમાણ (મર્યાદા) કરવામાં આવે છે તેનાથી પણ એાછું પ્રમાણ ભાગાપભાગ પરિમાણ વ્રતમાં કરવામાં આવે છે.
- ૧૦૫૦ પ્ર. શ્રાવકનાં બાર વત ઉપરાંત સલ્લેખના વત કેવું છે?
  - 8. તેરમું વ્રત સલ્લેખનાની શ્રાવંક ભાવના ભાવવી જોઇએ. મરણ સમયે આત્મ સમાધિ અને શાંત ભાવસહિત પ્રાણ છૂટે એવી ભાવના કરવી તે સલ્લેખના કે સમાધિમરણ વ્રત છે. મુનિઓ પણ દેહ છૂટવાના સમય નજીક હોય ત્યારે આ વ્રત અંગિકાર કરે છે. તે સમયે તેઓ ખેતાળીસ આચાર્યોની પાસે જઇ આજ્ઞા માંગે છે. જો કે તે ચાથા કાળની વાત છે, આજકાલ ખેતાળીસ આચાર્યો છે જ ક્યાં ? ખેતાળીસ આચાર્યોને પૂછવામાં વાસ્તવમાં પાતાનાં પરિણામાની દઢતા—સૂચિત થાય છે, અર્થાત્ સલ્લેખના વ્રત અંગિકાર કરવાના ભાવ ત્યાં સુધી ટકા રહે છે; "નિ:શંકપણ

કરાળ કાળ! આ અવસર્પિણી કાળમાં ચાવીસ તીર્થ કર થયા તેમાં છેલ્લા તીર્થ કર શ્રમણ ભગવાન શ્રી મહાવીર દીક્ષિત થયા પણ એકલા! સિદ્ધિ પામ્યા પણ એકલા! પ્રથમ ઉપદેશ તેમના પણ અકળ ગયા. હું સમાધિ ધારણ કરીશ" એમ ભાવ દઢતાથી બની રહે છે. દેહ તો બધા જવાના છૂટે છે પણ ચૈતન્યમાં લીનતાપૂર્વક દેહ છૂટવા તેજ સફળ છે. હું તો ચૈતન્યઘન આત્મા છું એમ જેને લાન થયું અને તેમાં સ્થિર થયા, તેને જ સમાધિ મરણ થાય છે. જેને જીવનભર આજ અભ્યાસ કર્યો હાય, તૈયારી કરી હાય, તેને જ અંત સમયે સમાધિ મરણ થઇ શકે. (જુઓ પ્રશ્ન-૧૭૮૬)

૧૦૫૧ પ્ર. શ્રાવકનાં તેર વિતાના એક એકના પાંચ પાંચ અતિચાર દૂર કરવા કહ્યા છે તાે અહિંસા અહુવતના પાંચ અતિચાર કયા છે ?

- કે. (૧) બાંધ ક્ષાય પૂર્વક કાેઇને બાંધવા કે બાંધનમાં નાખવા,
  - (૨) વધ-કષાયથી કાેઇને મારવા, ઘાયલ કરવા.
  - (૩) છેદ-કષાયથી કરી કેાઇનાં અંગ, ઉપાંગ છેદી સ્વાર્થ સાધવા,
  - (૪) અતિભારારાપણ હદ ઉપરાંત ભાર ભરવા,
  - (પ) અન્તપાન નિરાધ-પાતાને આધિન મનુષ્ય કે પશુઓનાં ખાન-પાન રાષ્ટ્રી દેવાં.

૧૦૫૨ પ્ર. સત્ય અહુવતનાં પાંચ અતિચાર કહેા.

- 🧝<sup>©</sup>. (૧) મિથ્યાઉપદેશ : ખીજાને મિથ્યા કહેવાના ઉપદેશ દઇ **દેવા.** 
  - (૨) રહોવ્યભ્યાખ્યાન : સ્ત્રી **પુરુ**ષની એકાંત ગુપ્ત વાતાને પ્રગટ કરી દેવી.
  - (૩) કુટલે ખક્રિયા : કપટથી અસત્ય લેખ લખવા.
  - (૪) ન્યાસાપહાર: બીજાની થાપણને જૂઠું માલી ઓળવવી, પા**છું** કાંઇ આપવું નહિ.
  - (૫) સાકારમાં ત્રભેદ : કાઇના ગુપ્ત અભિપ્રાયને અંગાના હલનચલનથી જાણી લઇ પ્રગટ કરી દેવા. આ ખધામાં ક્ષાયભાવ હેતુરૂપ છે.

૧૦૫૩ પ્ર. અચૌર્ય અહુવતના પાંચ અતિચાર કેવા છે?

- ઉ. (૧) સ્તેનપ્રયોગ : બીજાને ચોરી કરવાના માર્ગ બતાવી **દે**વા.
  - (ર) તદાલતાદાન : ચોરીના આહેલા માલ જાણીને કે શંકા છતાં લેવા.
  - (3) વિરુદ્ધ રાજ્યાતિક્રમ: રાજ્યની મનાઇ હોવા છતાં મર્યાદાને એાળંગીને અન્યાયપૂર્વક લેયું દેવું.

ક્ષાચાપશમિક અસંખ્ય, ક્ષાચિક એક અનન્ય.

- (૪) હીનાધિકમાનાનમાન: એાછા તાલમાપથી આપવું, અને વધારે તાલમાપથી લેવું.
  - (પ) પ્રતિરૂપક વ્યવહાર : ખાટા સિક્કા ચલાવવા અથવા ખરી વસ્તુમાં ખાટી ભેળવી ખરી કહી વેચવું.
- ૧૦૫૪ પ્ર. બ્રહ્મચર્ય અહુવતના અતિચાર કહો.
  - ઉ. (૧) પરિવિવાહકરેલ : પોતાનાં પુત્ર પૌત્રાદિ સિવાય ખીજાના સંભંધજોડવા.
    - (ર) પરિત્રહિતા ઇત્વરિકાગમન: વિવાહિત વ્યભિયારિણી સ્ત્રી પાસે જવું –આવવું.
    - (૩) અપરિગ્રહિતા ઇત્વરિકાગમન : વિવાહિત નહિ એવી વેશ્યાદિકની પાસે જવું –આવવું.
    - (૪) અનંગકીડા : કામસેવનનાં અંગ સિવાય અન્ય અંગાથી કામ-સેવન કરવું:
    - (૫) કામતીવાભિનિવેશ : કામસેવનની તીવ લાલસા સ્વસ્ત્રીમાં પણ રાખવી.
- ૧૦૫૫ પ્ર. કેટલા પ્રકારના મૈથુન કહ્યા છે ?
  - ઉ. દશ પ્રકારના મૈયુન છે અને તે ખધા તજવા યોગ્ય છે. (૧) શરીરને શણુગારવું, (૨) પુષ્ટ રસનું સેવન કરવું, (૩) ગાયન, નૃત્ય કે વાજીંત્ર દેખવું, સાંભળવું, (૪) ઓઓની સંગતિ, (૫) ઓઓના વિષયના સંકલ્પ કરવા, (૬) ઓઓના અંગાપાંગ દેખવાં, (૭) દેખેલા, સાંભળેલા પ્રસંગના સંરકાર મનમાં વાર વાર તાજા રાખવા, (૮) પૂર્વના ભાગનું સ્મરેલું કરવું, (૯) કામભાગ મેળવવાની ભવિષ્ય સંખધી સિંતા કરવી, (૧૦) ધીર્યનું સ્ખલિત થવું.
- ૧૦૫૬ પ્ર. બ્રહ્મચર્ય વતને ઉત્તમ વત તરીક કેમ ગળાં અ ?
  - ઉ. પાંચ ઇન્દ્રિયોમાંથી સ્પર્શ ઇન્દ્રિયના અલ્યાસ જીવને ઘણા છે કારણ કે દરેક લવમાં તે ઇન્દ્રિય હોય છે. તેમ રાકવાથી સંસારવૃત્તિ માળા પડી જાય છે. સર્વ પ્રકારના આરંભ તથા પરિગ્રહના સંબંધનું

શરીર પ્રકૃતિના અનુકૂળ પ્રતિકૂળપણાને આધીન ઉપયોગ અકર્તવ્ય છે.

મૂળ છેદવાને સમર્થ એવું બ્રહ્મચર્ય પરમ સાધન છે. "એક વિષયને જીતતાં, જીત્યા સૌ સંસાર; નૃપતિ જીતતાં જીતિયે, દળ, પૂર ને અધિકાર." પરમાર્થ હેતુ માટે નદી ઉતરવાને ટાઢા પાણીની મુનિને આશા આપી, પણ અબ્રહ્મચર્યની આશા આપી નથી; ને તેને માટે કહ્યું છે કે અલ્પ આહાર કરતે, ઉપવાસ કરતે, એકાંતર કરતે, છેવટે ઝેર ખાઇને મરતે, પણ બ્રહ્મચર્ય ભાંગીશ નહિ.

- ૧૦૫૭ પ્ર. ધ્યક્ષચર્યની નવ વાડ કાને કહે છે ?
  - ઉ. ક્ષ્લસ્થર્ય રૂપી સુંદર ઝાડની રક્ષા કરનારી જે નવ વિધિઓ તેને વાડનું રૂપ આપ્યું છે. નીચેની નવ વસ્તુઓના નિષેધ કર્યો છે: (૧) વસ્તી, (૨) કથા, (૩) આસન, (૪) ઇન્દ્રિય નિરીક્ષણ, (૫) કુડવાંતર, (૬) પૂર્વ ક્રીડા, (૭) પ્રણીત, (૮) અતિમાત્રાહાર, (૯) વિભૂષણ.
- ૧૦૫૮ પ્ર. શાસ્ત્રોમાં હ્રહ્મચર્યની નવ વાડ કહી છે, પરંતુ આપણા ભાવ શુદ્ધ છે અને પરદ્રવ્ય કાંઇ હાનિ કરતું નથી, તો સ્ત્રીના પરિચય કરવામાં અને વાડ તોડવી પડે તેા તોડવામાં શું વાંધો છે ?
  - ઉ. પરક્રવ્ય નુકસાન નથી કરતું એ વાત તો ખરાખર છે; પરંતુ તે જાણવાનું પ્રયોજન, પરક્રવ્યથી પરાંગમુખ થઇ સ્વભાવમાં જવાનું છે નહીં કે પરક્રવ્યનું સ્વચ્છન્દપણે અનુસરણ કરવાનું. તત્ત્વન્નાની તો વીતરાગનું જ પોષણ કરે છે, જ્યારે સ્વચ્છન્દી જીવ તત્ત્વનાની આડમાં પોતાના રાગને જ પોષે છે. સાચા બ્રહ્મચારીને તો સ્ત્રીના પરિચયનો ભાવ આવતા જ નથી.
- ૧૦૫૯ પ્ર. શાસ્ત્રોમાં બ્રહ્મચર્યદેશાનું કથન પુરુષની મુખ્યતાથી કેમ કરવામાં આવે છે ?
  - ઉ. પૂર્ણ વીતરાગી બ્રહ્મઅર્યદશા પુરુષની જ થઇ શકે છે. તેથા પુરુષની મુખ્યતાથી કથન છે. સ્ત્રીની પંત્રમગુણ સ્થાન સુધી જ દશા હોય છે, વિશેષ ઊંચી હોતી નથી, તેનું સ્થાન પંત્ર પરમેહી

ધર્મમાં લૌકિક માટાઈ, માન, મહત્ત્વની કચ્છા એ ધર્મના કોહ રૂપ છે. પદમાં આવતું નયી, તેથી શાસ્ત્રોમાં સ્ત્રીને લક્ષમાં લઇ મુખ્યપણે કથન થતું નથી. હા, ગૌણપણે તેની ભૂમિકાનુસાર સમજ લેવું જોઇએ.

- ૧૦૬૦ પ્ર. નિશ્વયનયથી વ્યક્તચર્ય ફ્રાને કહે છે ?
  - ઉ. જાવજીવ શરીરથી બ્રહ્મચર્ય પાળ્યું, પશુ એ તા શુભરાગ છે. આત્મા પોતે જ બ્રહ્મસ્વરૂપ છે, તે તેની નિર્મળ પર્યાય દ્વારા તે બ્રહ્મસ્વરૂપ આત્માને જાણે ત્યારે તેનું નામ બ્રહ્મચર્ય કહેવાય છે. (બ્રહ્મ એટલે આત્મા અને ચર્ય એટલે ચરવું. બ્રહ્મચર્ય એટલે આત્મામાં ચરવું.)
- ૧૦૬૧ પ્ર. પરિગ્રહપ્રમાણ વતના પાંચ અતિચાર કયા છે?
  - ઉ. દશ પ્રકારના પરિગ્રહની પાંચ જોડી થાય છે. ક્ષેત્ર-મકાન, ચાંદી-સાનું, ધનધાન્ય, દાસ-દાસી, કપડાં-વાસણ એમાંથી કાઇ એક જોડીમાં એકને ઘટાડી ખીજાની મર્યાદા વધારી લેવી તેવા પાંચ દેશ છે.
- ૧૦૬૨ પ્ર. દિગ્વિરતિના પાંચ અતિચાર કહેા.
  - ઉ. (૧) ઊપ્વ વ્યતિક્રમ : ઊંચે જેટલું દૂર જવાનું પ્રમાણ કર્યું હોય તેને કાઇ ક્ષાયને વશ થઇ એાળંગી આગળ ચાલ્યા જલું.
    - (૨) અધઃવ્યતિક્રમ : નીચેના પ્રમાણને ઓળંગી આગળ આગળ ચાલ્યા જવું.
    - (૩) તિર્ય ફ વ્યતિક્રમ : બાકીની આઠ દિશાએાના પ્રમાણને એાળ ગી આગળ ચાલ્યા જવું.
    - (૪) ક્ષેત્રવૃદ્ધિ : ક્ષેત્રની મર્યાદા એક તરફ ઘટાડી બીજી તરફ વધારી દેવી.
    - (૫) સ્મૃત્યન્તરાધાન : મર્યાદાને ભૂલી જવી.
- ૧૦૬૩ પ્ર. દેશવિરતિના પાંચ અતિચાર સમજાવા.
  - ઉ. (૧) આનયન ઃ મર્યાદાની બહારથી વસ્તુ મંગાવવી.
    - (૨) પ્રેષ્ય પ્રયોગ : મર્યાદાથી બહાર કાંઇ માકલવું.
    - (૩) શબ્દાનુપાત : મર્યાદાથી બહાર વાત કરી લેવી.

સત્ સ્વરૂપી આત્માં, ઉત્પાદ વ્યય ધ્રુવ યુક્ત, સમજે કાેઈ વિરલા, થઈ જાય તે ભવમુક્ત.

- (૪) રૂપાનુપાત : મર્યાદાથી બહાર રૂપ બતાવીને પ્રયોજન ખતાવી દેવું
- (પ) પુદ્દગલક્ષેપ : મર્યાદાથી ખહાર પત્ર કે કાંકરા આદિ નાંખી પ્રયોજન ખતાવી દેવું.
- ૧૦૬૪ પ્ર. દિગ્વત તથા દેશવતની મર્યાદા કેટલા સમય પૂરતી હોય છે ?
  - ઉ. દિગ્વતની મર્યાદા તેા જિંદગી સુધીને માટે છે પણ દેશવ્રતની મર્યાદા ઘડી, કલાક વગેરે સુકરર કરેલ વખત સુધીની છે.
- ૧૦૬૫ પ્ર. અનર્થદંડિવરિતના પાંચ અતિચાર બતાવા.
  - ઉ. (૧) કંદર્પઃ બીલત્સ મશ્કરીનાં વચન અસભ્યતાપૂર્ણ બાેલવાં.
    - (ર) કૌત્કુચ્ય : ખીલત્સ વિકારી વચનાની સાથે સાથે કાયાની કુચેષ્ટા પણ કરવી.
    - (૩) મૌખર્ય : બહુ બકવાદ કરવા.
    - (૪) અસમીક્ષ્ય અધિકરણ: વિચાર વગર કામ કરવું.
    - (પ) ઉપલોગ પરિલોગાનથ કચ: લોગ અને ઉપલોગના પદાર્થીના વૃથા સંગ્રહ કરવા.
- ૧૦૬૬ પ્ર. સામાયિકના પાંચ અતિચાર કયા છે?
  - (૧) મનઃદુઃપ્રિષ્ધાનઃ સામાયિકની ક્રિયાથી બહાર મનને દાંડાવવું, ચંચળ કરવું.
  - (ર) વચન દુ:પ્રિણિધાન : સામાયિકના પાઠાદિ સિવાય બીજી કાઇ વાત કરવી.
  - (૩) કાય દુઃપ્રિહ્યુધાન : શરીરને સ્થિર ન રાખતાં આળસમય પ્રમાદી રાખવું.
  - (૪) અતાદર: સામાયિક કરવામાં આદરભાવ ન રાખવા.
  - (૫) સ્મૃત્યનુપસ્થાન : સામાયિક કરવું ભૂલી જવું અથવા સામા-યિકના પાઠાદિ ભૂલી જવા.
- ૧૦૬૦ પ્ર. પ્રાષ્ધાપવાસના પાંચ અતિચાર છે તે કહો.
  - ઉ. (૧) (૨) (૩) અપ્રત્યવેક્ષિત અપ્રમાજિક્ત ઉત્સર્ગ, આદાન,

# શાસ એટલે શાસ્તાપુરૂષનાં વચના

સંસ્તરાપક્રમણ: દેખ્યા વિના, વાળીને સાક કર્યા વિના મળમૂત્રાદિ કરવાં. તેવી જ રીતે એદરકારીથી વસ્તુ ઉઠાવવી અથવા ચટાઇ આદિ પાથરવી.

- (૪) અનાદર: ઉપવાસમાં આદરભાવ ન રાખવા.
- (૫) સ્મૃત્યનુપસ્થાન : ઉપવાસને દિવસે ધર્મ ક્રિયાને ભૂલી જવી.
- ૧૦૬૮ પ્ર. ભાગાપભાગપરિમાણ વતના પાંચ અતિચાર ખતાવા.
  - ઉ. જે કાઇ શ્રાવક કાઇ દિવસે અચિત્તના ખિલકુલ ત્યાગ કરે અથવા અમુક ત્યાગ કરે તેની અપેક્ષાએ આ પાંચ અતિચાર છે.
    - (૧) સચિત્ત : ત્યાગેલી સચિત્ત વસ્તુને બૂલથી ખાઇ લેવી.
    - (ર) સચિત્ત સંબંધ: ત્યાગેલી સચિત્ત વસ્તુની સાથે મળેલી વસ્તુને ખાઇ લેવી.
    - (3) સચિત્ત સંમિશ્ર: ત્યાગેલી સચિત્ત ચીજને અચિત્તમાં મેળવીને ખાવી.
    - (૪) અભિષવ : કામાદીપક પૌષ્ટિક રસ ખાવા.
    - (૫) કાચા રહેલા, દાઝી ગયેલા અને અપચા થાય એવા દુ:૫ક-આહાર: થાડા પકાવેલા અથવા વધારે પકાવેલા અથવા ન પચવા લાયક આહાર કરવા.
- ૧૦૬૯ પ્ર. અતિથિસંવિભાગ વતના પાંચ અતિચાર કહો.
  - ઉ. સાધુને આહાર દેતાં આ અતિચાર થાય છે:
    - (૧) સચિત્ત નિક્ષેપ : સચિત્ત ઉપર રાખીને કાંઇ દાન દેવું.
    - (૨) સચિત્ત અપિધાન : સચિત્તથી ઢાં કેલી વસ્તુ દાનમાં આપવી.
    - (૩) પરવ્યપદેશ : પાતે દાન ન દેતાં ખીજાને દાન દેવાની આશા કરવી.
    - (૪) માત્સર્ય: બીજા દાતાર સાથે ઇર્ષાભાવ રાખીને દાન દેવું.
    - (૫) કાલાતિક્રમ: દાનના કાળ વીતાવી અકાળ દાન દેવું.
- .૧૦૭૦ પ્ર. સામાયિકમાં ટાળવાના ખત્રીસ દાષ કહેા.
  - ઉ. દશ મનના દાષ: ૧. અવિવેક ૨. યશની ઇચ્છા ૩. લાભની ઇચ્છા

માઢા કહે તેમ કરવું, કરે તેમ ન કરવું.

૪. ગર્વ ૫. ભય ૬. નિયાહ્યું (નિદાન–ફળ વાંચ્છા) ૭. ફળના સંશય ૮. રાષ અથવા કષાય ૯. અવિનય ૧૦. ભક્તિ ચૂકવી (અયહુમાન દેષ.)

દશ વચનના દાષ: ૧. કુવચન બાેલે, ૨. ધ્રાસ્કા પડે તેવી ભાષા બાેલે, ૩. સ્વચ્છંદ દાષ. રાગ ઉત્પન્ન કરનારાં સંસારી ગાયના બાેલે, ૪. અર્થના અનર્થ થાય તેવું ટૂંક વચન બાેલે, ૫. કલેશ થાય તેવું વચન બાેલે, ૬. વિકથા-નિંદા કરે, ૭. હાસ્ય— મશ્કરી કરે, ૮. અશુદ્ધ બાેલે, ૯. નિરપેલ્લા દાષ—ઉપયાગ રહિત બાેલે, ૧૦. ગડબંડ ગાેટા વળે તેવું બાેલે (સ્પષ્ટ ઉચ્ચાર વિનાનું).

ખાર કાયાના દોષ: ૧. ડગમગાતા આસને ખેસવાથી, ૨. પગ ઉપર પગ ચડાવીને ખેસવાથી, ૩. ચલદિષ્ટ દેષ-કાયોત્સર્ગમાં આંખો ચંચળ રાખે, ૪. પાપ ક્રિયા કે તેની સંજ્ઞા કરે, પ. હાથ પગ સંકાચે, લાંખા કરે એ આદિ દ. ભીંત આદિને અઢેલીને ખેસવાથી ૭. આળસ મરડવાથી ૮. ટચાકા ફાડવાથી, ૯. શરીરના મેલ ઉતારવાથી, ૧૦. વિમાસણુ દેષ-ગળાને હાથને ટેકે રાખી ખેસે (લમણે હાથ દઇ ખેસે), શાક ઉપજે તેવી આકૃતિએ ખેસે ઇત્યાદિ. ૧૧. સામાયિકમાં ઉ દે, ૧૨. ટાઢની ખીકથી વસ્ત્રથી શરીર સંકાએ અને સારી પેઠે ઓઢે.

૧૦૭૧ પ્ર. સામાયિકમાં કેવા ભાવ હોવા જોઇએ ?

ઉ. જે વડે કરીને મોક્ષના માર્ગના લાભદાયક ભાવ ઉપજે તે સામાયિક. આર્ત્ત અને રીક એ બે પ્રકારનાં ધ્યાનના ત્યાગ કરીને, મનના દશ, વચનના દશ અને કાયાના ભાર એમ કલ ખત્રીસ દેાષ રાષ્ટ્રીને વિવેષ્ઠી શ્રાવક સામાયિક કરે છે. સામાયિકમાં શાસ્ત્ર પરિચય વધારવા.

૧૦૭૨ પ્ર. સામાયિક કેમ થાય ? ખરું સામાયિક કાને હોય ?

 છે. એ ઘડી પાતાના પરિણામને ચૈતન્યમાં સ્થિર રાખવાના પ્રયાગ કરી નિર્વિકલ્પ થઇને સ્વભાવમાં ઉપયોગ જોડવા એ સામાયિક

શ્રાવકપણું કે સાધુપણું કુળ, સંપ્રદાયમાં નહીં, આત્મામાં જોઈએ. છે. શ્રાવક ધ્યાન ધરીતે સામાયિકમાં બેઠા હોય ત્યારે ઉપદ્રવ થાય. તા પણ ડુગે નહિ: સામાયિકના કાળે શ્રાવકને પણ મુનિ સમાન કહ્યો છે. વ્રતી-શ્રાવક તિર્ય વેા પણ સામાયિક કરે છે. કંઇક અમુક શબ્દા બાલવા એનું જ નામ સામાયિક નથી. સમતાભાવરૂપ (જ્ઞાનચેતનારૂપ) આત્મપરિણતિ થઇ ગઇ તે જ સામાયિક છે. રાજા રાવણના હાથી ત્રિલાકમંડન સમ્યકૃદર્શન સહિત વ્રતધારી શ્રાવક થયા હતા. મહાવીરના આત્માને સિંહના ભવમાં સમ્યક્દર્શન થયું અને વ્રતધારી શ્રાવક થઇને તેણે સમાધિમરણ કર્યું. સમ્યક્દર્શન પછી તિય<sup>ત</sup>ં ચને પણ સામાયિક હોય, દરિયામાં માછલાંને પણ સામાયિક હોય. જો અંતર ગમાં સમતાના અભાવ હોય અને કુક્ત ભા**લથી** પ્રતિજ્ઞા લઇ ઘર, દુકાન, કામધંધા છાડી ઉપાશ્રય અથવા મંદિરમાં મૌન ખેસી માળા ફેરવતા રહેવું તે સામાયિક નથી, દંભ છે, કક્ત લોકોને દેખાડવા જેવું છે, અજ્ઞાન-જન્ય રુઢિ છે. જેને ગૃહીત મિથ્યાત્વ છે તેને સામાયિક થઇ જ શક્ત્ર નથી. બધા કહે છે કે સામાયિક કરાે: પરંત જેને કુદેવ-કુશાસ્ત્ર-કુગુરૂ આદિની શ્રહાના જ ત્યાગ નથી, તેને સામાયિક થતી નથી. સાચા દેવ-શાસ્ત્ર-ગુરૂની શ્રદ્ધા થઇ ગયા પછી પણ આત્માના ભાન વગર સામાયિક થતી નથી. પણ જો અંતરંગમાં પૂર્ણ સમતા હોય અને દુકાન ઉપર ખેસી ગ્રાહકા સાથે વ્યવહાર કરતા રહે તા તે પણ સામાયિક છે. (જુએ પ્રશ્ન-૭૩)

૧૦૦૩ પ્ર. દિગંભર જૈન શાસ્ત્રોમાં શ્રાવક માટે ક્યા વર્તના ઉપદેશ છે ?
ઉ. દિગંભર જૈન શાસ્ત્રોમાં શ્રાવકની અગિયાર પ્રતિમાએા અથવા શ્રેણીઓ ખતાવી છે. એ અગિયાર શ્રેણીઓ પાંચમા દેશવિરતિ ગુણસ્થાનમાં છે. ચોથા અવિરત સમ્યક્દર્શન ગુણસ્થાનમાં જો કે ચારિત્રના નિયમ હોતા નથી તા પણ તે સમ્યક્તી અન્યાયથી ખચીને ન્યાયરૂપ પ્રવૃત્તિ કરે છે, અને પાક્ષિક શ્રાવકના યોગ્ય સ્થૂલરૂપ નિયમા પાળે છે, અને ગૃહસ્થનાં છ કર્મ સાધે છે.

ઘટ ઘટ અંતર જિન ખસે, ઘર ઘર અંતર જૈન, મત મહિરાકે પાનસે, મતવારા સમજે ન કંઇ.

#### **૩૧૫**

- ૧૦૭૪ પ્ર. દિગંભર જૈન શાસ્ત્રોમાં ચોથા ગુણસ્થાને પાક્ષિક શ્રાવકના નિયમાા કહ્યા છે તે ક્યા છે ?
  - ઉ. તે શ્રાવક ૧. માંસ ખાતા નથી, ૨. મિદરા પીતા નથી, ૩. મધ ખાતા નથી, ૪. વડના ટેટા ખાતા નથી, ૫. પીપળના ટેટા ખાતા નથી, ૧. પીપળના ટેટા ખાતા નથી, ૬. ઉમરડાં ખાતા નથી, ૭. અંજર ખાતા નથી, ૮. જુગાર રમતા નથી, ૯. ચોરી કરતા નથી, ૧૦. શિકાર કરતા નથી, ૧૧. વેશ્યાગમન કરતા નથી, ૧૨. પરસ્ત્રીનું સેવન કરતા નથી, ૧૩. પાણી ખેવડે કપડે ગાળીને શુદ્ધ પીવે છે, ૧૪. રાત્રિક ભોજન ત્યાંગ કરવાના યથાશક્તિ ઉદ્યોગ રાખે છે. (જુઓ પ્રશ્ન— ૮૩૧ અને ૮૩૨).
- ૧૦૭૫ પ્ર. દિગંબર જૈન શાસ્ત્રોમાં ગૃહસ્થનાં કયાં છ કર્મ કહ્યાં છે?
  - ઉ. (૧) દેવપૂજા : શ્રી જિનેન્દ્રની ભક્તિ કરે છે.
    - (૨) ગુરુભકિત : ગુરુની સેવા કરે છે.
      - (૩) સ્વાધ્યાય: શાસ્ત્ર નિત્ય ભણે છે.
      - (૪) તપ: રાજ સામાયિક પ્રતિક્રમણ કરે છે. ઇન્દ્રિયાને વિષયામાં દાડતી રાકે છે.
      - (પ) સંયમ: નિયમાદિ લઇને ઇન્દ્રિયદમન કરે છે. છ કાય જીવની દયા પાળે છે.
      - (ક) દાન : લક્ષ્મીને આહાર, ઔષધિ, વિદ્યા અને અલયદાનમાં અથવા પરાપકારમાં વાપરે છે. દાન કરીને પછી ભાજન કરે છે.
- ૧૦૭૬ પ્ર. હવે અગિયાર પ્રતિમા અથવા શ્રેણીનું સ્વરૂપ કહેા.
  - ઉ. (૧) દર્શન પ્રતિમા: અહીં અહિંસા, સત્ય, આચૌર્ય, સ્વસ્ત્રી-સંતાષ અને પરિપ્રહપ્રમાણુ એ પાંચ અહુવતાના અભ્યાસ કરે છે. સ્થૂલપણે પાળે છે, અતિચાર ટાળી શકતા નથી.

આત્મા કેવી અપૂર્વ વસ્તુ છે! જ્યાં સુધી શરીરમાં હોય, ભલેને હજારા વરસ, ત્યાં સુધી શરીર સડતું નથી, પારાની જેમ આત્મા, ચેતન ચાલ્યું જાય અને શરીર શળ થઇ પડે અને સડવા માંડે!

- (ર) વૃત પ્રતિમા : આ શ્રેણીમાં પહેલાંના સર્વ નિયમા પાળવા ઉપરાંત પાંચ અહુવતાના પચ્ચીસ અતિચારા ટાળે છે તથા શીલાને પણ પાળે છે. તેના અતિચાર પૂરા ટળતા નથી, ટાળવાના અભ્યાસ કરે છે.
- (૩) સામાયિક પ્રતિમા : આ શ્રેણીમાં પહેલાંના નિયમ પાળતો એવા શ્રાવક નિયમપૂર્વંક પ્રાત:કાળ, મધ્યાદ્દનકાળ અને સાંયકાળે સામાયિક કરે છે. સામાયિકના પાંચે અતિચાર ટાળે છે.
- (૪) પ્રેાષધાપવાસ પ્રતિમા : આ શ્રેણીમાં પહેલી ત્રણે શ્રેણીના નિયમા પાળતા રહીને નિયમપૂર્વક માસમાં ચાર દિવસ પ્રાષધપૂર્વક ઉપવાસ કરે છે.
- (પ) સચિત્તત્યાગ પ્રતિમા : આ શ્રેણીમાં પહેલાંના નિયમા પાળતા રહીને સચિત્ત પદાર્થ ખાતા નથી. કાચું પાણી, કાચું શાક, આદિ ન ખાય, પ્રાશુક અથવા ગરમ પાણી પીવે. પાણીના રંગ લવીંગ આદિ નાખવાથી ખદલાઇ જાય છે, ત્યારે તે પાણી પ્રાશુક થઇ જાય છે.
- (ક) રાત્રિભાજન ત્યાગ પ્રતિમા : આ શ્રેણીમાં આગળના નિયમાને પાળતા રહી નિયમપૂર્વ ક ચારે પ્રકારાના આહાર પાતે રાત્રે કરતા નથી, બીજાને કરાવતા નથી.
- (૭) બ્રહ્મચર્ય પ્રતિમા : સ્વસ્ત્રીના પણ ત્યાગ કરી બ્રહ્મચારી થઇ જાય છે. પહેલાંના સર્વ નિયમાને પાળે છે.
- (૮) આરં ભત્યાગ પ્રતિમા : પહેલાંના નિયમા પાળતા રહીને આ કાણીમાં સર્વ લોકિક આરંભ વ્યાપાર ખેતી આદિ ત્યાગી દે છે. વાહનના ઉપયોગ કરતા નથી, નિમંત્રણ મળે ત્યાં ભાજન કરી લે છે. પરમ સંતાષી થઇ જાય છે.
- (૯) પરિગ્રહત્યાગ પ્રતિમા : પહેલાંના નિયમા પાળતા રહીને આ શ્રોણોમાં ધન, ધાન્ય, રૂપિયા, પૈસા, મકાનાદિ પરિપ્રહને વહેં ચી આપે છે અથવા દાન કરી દે છે. ઘરથી બહાર ઉપવન,

આત્માને શ્રેયકારી જે, દેહને અપકારી તે કિંતુ દેહાપકારી જે, આત્માને અપકારી તે. અાશ્રમ કે ઉપાશ્રયમાં રહે છે. નિમંત્રણ મળે ત્યાં ભાજન કરે છે.

- (૧૦) અનુમતિત્યાગ પ્રતિમા : આ પ્રતિમાવાળા શ્રાવક ફક્ત લોકિક કાર્યામાં તા નહિ પણ હવે અહીં સાંસારિક કાર્યાની સંમતિ દેવી પણ ત્યાગી દે છે. ભાજનને વખતે નિમંત્રણ હોય ત્યાં જ્ય છે. પહેલાંના સર્વ નિયમા પાળે છે.
- (૧૧) ઉદિષ્ટત્યાગ પ્રતિમાં: આ શ્રેષ્ણીમાં પહેલાંના નિયમા પાળતાં રહી, નિમંત્રણ સ્વીકારી ભાજન કરતા નથી પણ ભિક્ષાવૃત્તિથી જઇને એવું ભાજન લે છે. ઉદિષ્ટ પ્રતિમાના ખે બેદ છે.
  - (અ) ક્ષુલ્લક: એ શ્રાવક એક લંગાટ અથવા એક એવી ચાદર રાખે છે કે જેથી આખું અંગ ન ઢંકાય. જેથી તેને શરદી, ડાંસ-મચ્છર આદિની ખાધા સહન કરવાના અભ્યાસ થાય. તે ભિક્ષાથે જાય ત્યારે આદરથી ભાજન આપે ત્યાં જઇને એક જ ઘરમાં ખેસીને થાળીમાં જમી લે છે. એ મુનિપદની ક્રિયાના અભ્યાસ કરે છે, સ્નાન કરતો નથી, એક જ વખત ભાજન-પાન કરે છે.
  - (બ) ઐલક : જે ચાદર પણ છેાડી દે છે, માત્ર એક લંગાટી જ રાખે છે. એ સાધુની માફક મિક્ષાર્થે જાય છે. એક જ ઘરમાં ખેસીને હાથમાં કાળિયા આપે તેનું ભાજન કરે છે. કેશના લાેચ પણ નિયમથી કરે છે.

આવી રીતે એ અગિયાર શ્રેષ્યુઓિ દારા ઉન્નતિ કરતાં કરતાં શ્રાવક વ્યવહાર ચારિત્રના આશ્રયથી નિરાકુળતાને પામીને અધિક અધિક નિશ્રય સમ્યક્ચારિત્રરૂપ સ્વાનુભવના અભ્યાસ કરે છે.

૧૦૦૦ પ્ર. જ્ઞાની પુરુષોએ રાત્રિભોજનના શા કારણથી નિષેધ કર્યો છે ? ઉ. રાત્રે ખાવાથી હિંસાનું કારણ દેખાય છે. રાત્રિભોજન કરવાથી ભાળસ, પ્રમાદ થાય, જાગૃતિ થાય નહીં; વિચાર આવે નહીં; એ ઓદિ દાષના ઘણા પ્રકાર રાત્રિભોજનથી થાય છે, મૈથુન ઉપરાંત

> વેદું છું નિજ આતમાં, બાકી સંઘળું રાક, જૂરી જાય આ દેહ તા, નહીં કાંઇ હર્ષ કે શાક.

પણ બીજા ઘણા દાેષ થાય છે. રાત્રિભોજન ત્યાગની જે પ્રતિમા ધારણ કરે છે તે રાત્રે રાંધેલું હોય, પીસેલું હોય, વલાવેલું હોય તે પણ ન ખાય. તેઓ રાત્રે આરંભરૂપે કરેલું લેતા નથી.

- **૧૦૭૮ પ્ર.** શ્રાવકની ભાષામાં કયા ગુણ હોવા જોઇએ ?
  - ઉ. શ્રાવંકે ભાષાના આઠ ગુણ ધારણ કરવા જોઇએ.
    ૧. અવસરે થોકું ખાલે, ૨. ઇષ્ટ મિષ્ટ અને મનોત્ર ખાલે, ૩. સમયાચિત ખાલે, ૪. ચતુરાઇ સહિત ખાલે, ૫. અભિમાનરહિત ખાલે, ૬. મર્મ ભેદક ન ખાલે, ૭. શાસ્ત્રની સાક્ષીયુક્ત ખાલે, ૮. સાતાકારી ખાલે.
- ા ૦૭૯ પ્ર. નામધારી શ્રાવક (જૈન કૂળમાં જન્મેલા)ના પણ કેવાં લક્ષણા હાય ?
  - સાત અભક્ષ્ય અને વ્યસનના ત્યાગ હોય. (જુએા પ્રશ્ન ૮૩૧– ૮૩૨) કંદમૂળના પણ ત્યાગ હોય. જે દારૂ, માંસ અથવા મધતું સેવન કરતા હે.ય તા તે નામમાત્રના પણ જૈન નથી, જીનવાણી સાંભળવાને પાત્ર પણ નથી. જેમાં અત્રણિત ત્રસ જીવ હોય છે એવાં માંચ ઉદ્દું બર ફળા જે ખાય છે: અથાર્શા ખાય છે: રાત્રિ-ભોજન કરે છે તે નામ માત્ર પણ જૈન નથી. આ **ચીજો**નું સેવન તા નામધારી જૈનને પણ ન હોવું જોઇએ. પ્રત્યેક જૈન માત્રને સપ્ત વ્યસનના ત્યાગ અને આઠ મૂળગુણાનું પાલન સર્વ પ્રથમ હોલું જોઇએ. લીલાતરી ઉપર વિના કારણ પગ દઇને ચાલવું તે ન હોય. જિનવાણી સાંભળતી વખતે શાસ્ત્રના વિનય ને પહુમાન રાખવા જોઇએ, શાસ્ત્રને નીચે મૂકાય નહિં (શાસ્ત્રને પગ લગાડાય નહીં, પાનાં ફેરવતાં ચૂંક લગાડાય નહીં),શાસ્ત્રની ઉપર કાણીના ટેકા (અથવા ખીજી કાઇ રીતે ટેકા) દેવાય નહિ. પગ ઉપર પગ ચઢાવીને શાસ્ત્ર શ્રવણ કરવા ખેસાય નહિ, રૂમાલ કે પાના આ<mark>દિ</mark>થી હવા ખવાય નહિ (તેા **પછી** પંખાની હવા કે એરકંડીશનની ઠંડક તો કેમ ખવાય, ન જ ખવાય), ઝાલા ખવાય નહિ, પ્રમાદથી ખેસાય નહિ વિગેરે વિગેરે કેટલાય

''જ્ઞાની કે અજ્ઞાની જન સુખ દુ:ખરહિત ન કોય જ્ઞાની વેદે ધૈય'થી અજ્ઞાની વેદે રાય.'' વિનય–ળહુમાન–ભક્તિ હોય ત્યારે તો જિનવાણી શ્રવણના પાત્રતા થાય છે.

- ૧૦૮૦ પ્ર. શ્રાવકના એક્વીશ ગુણા કહ્યા છે તે કહેા.
  - ઉ. "લજ્જાવંત, દયાવંત, પ્રશાંત, પ્રતીતવંત, પરદેષકા ઢકૈયા, પરઉપકારી હૈ, સૌમ્યદિષ્ઠ, ગુણપ્રાહી, ગરિષ્ઠ, સખકા ઇષ્ઠ, શિષ્ઠપક્ષી, મિષ્ઠવાદી, દીરઘવિચારી હૈ, વિશેષન્ન, રસન્ન, કૃતન, તત્ત્વન, ધર્મન, ત કીન, ન અભિમાની, મધ્ય વ્યવહારી હૈ, સહજ વિનીત, પાપક્રિયાસો અતીત, અસો, બ્રાવક પુનિત, ઇકળીસ ગુણધારી હૈ."
    - ૧. લજ્જાવંત :–કાઇ પણ પાપકાર્ય, અન્યાય, અનીતિ વગેરેમાં તેને શરમ આવે કે અરે ! હું આત્માના જિજ્ઞાસુ, તા મને આવાં કાર્ય શાભે નહિ.
    - ર. દયાવંત :- મારા નિમિત્તે કાેઇ જીવને દુઃખ ન હોે, કાેઇને દુઃખ દેવાના ભાવ મને ન હાે. મારા વ્યાત્મા દુઃખથી છૂટે, ને જગતના જીવા પણ દુઃખથી છૂટે.
    - ૩. પ્રશાંત :– ક્ષાય વગરના શાંત પરિષ્ણામ હોય, ક્રોધ કે હરખ વગર શાંત–ગંભીર પરિષ્ણામવાળા હોય.
    - ૪. પ્રતીતવંત :- દેવ-ગુરુ-ધર્મ ઉપર તેમજ સાધર્મા ઉપર તેને પ્રતીત હોય છે. પોતાનું અપમાનાદિ થાય, પ્રતિકૂળતા આવે કે બીજાના માનાદિ વધી જાય તેથી ધર્મમાં સંદેહ કરતા નથી, પ્રતીતિ રાખે છે.
    - પ. પરદેશવને ઢાંકનાર: અરેરે, દેશવમાં તા જગતના જીવા ડુખેલા જ છે, ત્યાં પારકા દેશવ શું જોવા ? મારે તા મારા દેશવ મટાડવાના છે. દેશવ દેખીને નિંદા કરવી ઉચિત નથી.

પાપ કીધાં અધાર છૂપાવ્યાં બહુ પુષ્ય કીધાના દેખાવ કર્યા બહુ

- પરઉપકારી: –ધર્મ ખુદ્ધિ વડે તેમજ તન–મન ધનાદિ વડે:
   પણ પર જીવોનો ઉપકાર કરે છે.
- છ. સૌગ્ય દર્ષિવંત :-જેમ માતા ખાળકને મીકી નજરે જુએ છે તેમ ધર્માત્મા બધા જીવાને મીકી નજરે જુએ છે. એની દર્ષિમાં સૌગ્યતા હોય છે, જેના સંગ બીજા જીવાને શાંતિ પમાડે છે.
- ગુણુત્રાહી:—ગુણોતો ત્રાહક હોય છે. પોતાનું કાઇ અપ-માનાદિ કરે તેથી તેના ગુણોતા પણ અનાદર ન કરી નાંખે.
- ૯. ગરિષ્ટ (સહનશીલ) :- પ્રતિકૂળતામાં ગલરાઇ ન જાય, આત્ત'ધ્યાનથી ખેદ ખિન્ન ન થાય; પણ સહનશીલપણે વૈરાગ્ય વધારે.
- ૧૦. સૌતે પ્રિય :--બધા પ્રત્યે મધુર વ્યવહાર રાખે. કચાંય. પણ કલેશ વધે એવા વ્યવહાર ન કરે.
- ૧૧. શિષ્ટ પક્ષી:-સત્ય અને સદાચારના પક્ષ કરનાર હાય. લીકિક પ્રયોજન ખાતર, માનથી કે ભયથી પણ સત્યધર્મને કે ન્યાય નીતિને છોડે નહિ.
- ૧૨. મિષ્ટભાષી :- જેમાં સ્વપરતું હિત હોય એવી મધુરવાણી બાલે. પોતાને કષાય થાય ને સામાનું દિલ દુભાય એવી કડવી કઠોર ભાષા ન બાલે. સત્યવાત કઠારતાથી ન કહે; " દા દિન કે મહેમાન બાલી ખગાડે કોન સા <sup>2</sup>"
- ૧૩. દીર્લ વિચારી: દેશ–કાળના વિચાર કરીને, પાતાના પરિ-ણામના તથા શક્તિના વિચાર કરીને, અને સ્વપરના હિતના વિચાર કરીને, યાેગ્ય પ્રવૃત્તિ કરે. જગતની દેખાદેખીથી વગર વિચારે જ્યાં ત્યાં ન ઝે પલાવે.
- ૧૪. વિશેષજ્ઞ :- ધર્મમાં કે ગૃહવ્યવહારમાં કચારે કેવી પરિસ્થિતિ થશે, કેવી જરૂર પડશે–તેના જાણકાર હોય, ને તેના યોગ્ય ઉપાય કરે.
- ૧૫. રસર્તા: રસ એટલે તાત્પર્ય; શાસ્ત્રાભ્યાસ વગેરેમાં તેના શાંત રસરૂપ સાચા રહસ્યને જાણતા હાય; તેણે ધર્મના મર્મ જાણીને શાંત રસને તા ચાખ્યા છે, તેથી તે પરમાર્થના રસન્ન છે.

દેખી આંગણી આપ એક અડવી, વૈરાગ્ય વેગે ગયા; છાંડી રાજસમાજને ભરતજી, કૈવલ્યગ્રાની થયા. ૧૬. કૃતજ્ઞ :- અહો, દેવ-ગુરુ-ધર્મના પરમ ઉપકારની તો શી વાત, એના તો બદલો વળે તેમ નથી. તેમજ સાધમી અને અન્ય સજ્જનાના ઉપકારને પણ ભૂલે નહિ. પાતે કરેલા ઉપકારને યાદ ન કરે, તેમજ બદલાની આશા ન રાખે.

૧૭. તત્ત્વન :- તત્ત્વના જાણુકાર હાેય. વિપરીત જીવામાં કયાં તત્ત્વની વિપરીતતા છે તે પણ જાણીને દૂર કરવા પ્રયત્ન કરે.

૧૮. ધર્માત્ર :- ધર્માના જાણનાર હોય; કયાં નિશ્ચય ધર્માની પ્રધાનતા છે, કયાં વ્યવહાર ધર્માની પ્રધાનતાથી વર્તાવું યોગ્ય છે! એમ ધર્માના બધા પડખાં જાણીને શાસનને શાબે તેવું વર્તાન કરે.

૧૯. દીનતારહિત :- તેમજ અભિમાનરહિત એવા મધ્યસ્થ વ્યવહારી :-રાગાદિ પ્રસંગ હોય, દરિક્તાદિ હોય તેથી ગભરાઇને એવા દીન ન થાય કે જેથી ધર્મની અવહેલના થાય! અરે, હું પંચપરમેષ્ઠિના ભક્ત, મારે દુનિયામાં દીનતા કેવી ? તેમ જ દેવ ચુરુ ધર્મના પ્રસંગમાં, સાધમીંના પ્રસંગમાં અભિમાનરહિત નમ્રપણે પ્રેમથી વર્તે. જો આત્મહિત થતું હોય તા તે કરવા તૈયાર છે; ત્યાં અભિમાન નથી રાખતા; અને આત્મહિત થતું ન હોય તો એવા પ્રસંગે તે દીન થતા નથી.

ર . સહજ વિનયવંત :- દેવ-ગુરુના પ્રસંગ, સાધમી ના પ્રસંગ, વડીલાના પ્રસંગ, તેમાં યાગ્ય વિનયથી વર્તે. સમ્યક્ષ્લાદિ ગુણીજનાને દેખીને પ્રસન્નતાથી વિનય-બહુમાન-પ્રશંસા કરે. કાઇ પ્રત્યે ઇર્ષાલાવ ન આવે.

ર૧. પાપિકિયાથી રહિત :- કુદેવ-કુધર્મના સેવનરૂપ મિથ્યા-ત્વાદિ પાપને તેમ જ માંસાદિ અલક્ષ્ય લક્ષણના તીવ હિંસાદિ પાપાને તા સર્વથા છાડ્યા જ છે, તે ઉપરાંત આરંભ-પરિગ્રહ સંબ'ધી જે પાપિકિયાએા તેનાથી પણ જેટલા બને તેટલા છૂટવાના અભિલાષી છે.

જ્ઞાન તેનું નામ કે જે હર્ધ, શાક વખતે હાજર થાય; અર્થાત્ હર્ધ, શાક થાય નહિ.

- ૧૦૮૧ પ્ર. મુનિ આહાર સાત ગુણધારી શ્રાવકના હાથે જ સ્વીકારે તેમ કહ્યું છે તાે તે કયા સાત ગુણ કહ્યા છે ?
  - ઉ. શ્રદ્ધા, શક્તિ, અલુબ્ધતા, ભક્તિ, જ્ઞાન, દયા અને ક્ષમા–આ દાતાના સાત ગુલ્ સહિત શુદ્ધ યાગ્ય આચારવાળા ભક્તના હસ્તાયથી એટલે કે હાથની આંગળીઓથી ભક્તિપૂર્વક આપવામાં આવેલા આહાર મૃનિ પ્રહેલ કરે છે
- ૧૦૮૨ પ્ર. શાસ્ત્રમાં સત્ય કાેને કહે છે?
  - ઉ. વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ જેવું છે તેવું જાણવું, અનુભવવું, તેવું જ કહેવું. તે સત્ય બે પ્રકારે છે: પરમાર્થ સત્ય અને વ્યવહાર સત્ય. જેવુ હોય તેવું કહેવું તે વ્યવહાર સત્ય અને આત્માના લક્ષ રાખીને બાલે તે પરમાર્થ સત્ય. ક્ષાયિક સમકિત હોય તા જ પરમાર્થ સત્ય બાલાય.
- ૧૦૮૩ પ્ર. વ્યવહાર સત્ય કાેને જાણવું ?
  - ઉ. જેવા પ્રકારે વસ્તુનું સ્વરૂપ જોવાથી, અનુભવવાથી, શ્રવણથી અથવા વાંચવાથી, આપણને અનુભવવામાં આવ્યું હોય તેવા જ પ્રકારે યથાન તથ્યપણે વસ્તુનું સ્વરૂપ કહેવું અને તે પ્રસંગે વચન ખાલવું તેનું નામ વ્યવહાર સત્ય. ચાર પ્રકારનાં અસત્ય શાસ્ત્રમાં કહ્યાં છે. વસ્તુ છે છતાં તેની ના કહેવી, જે નથી તે છે એમ કહેવું, વિપરીત જ કહેવું અને નિંદાનાં વચના કહેવાં, હાસ્ય. તે જૂઠ છે. શાસ્ત્રમાં હોય તેથી વિરાધી વાકય ખાલવું તે જૂઠ છે.
- ૧૦૮૪ પ્ર. પરમાર્થ સત્ય કાને સમજવું ?
  - ઉ. "પરમાર્થ સત્ય", એટલે આત્મા સિવાય ખીજો કાઇ પદાર્થ આત્માના થઇ શકતા નથી, એમ નિશ્ચય જાણી, ભાષા ખાલવામાં વ્યવહારથી દેહ, સ્ત્રી, મિત્ર, ધન, ધાન્ય, ગૃહ આદિ વસ્તુઓના પ્રસંગમાં ખાલતાં પહેલાં એક આત્મા સિવાય ખીજું કાંઇ મારું નથી, એ ઉપયોગ રહેવા જોઇએ.
- ૧૦૮૫ પ્ર. શાસ્ત્રમાં જૂઠું ખાલવાનાં કયાં મુખ્ય કારણા કહ્યાં છે ?

જહાં રામ તહાં કામ નહીં, કામ તહાં નહીં રામ; દાઉ સાથ મિલન નહીં, દિન-રજની એક સાથ.

- છે. જૂદું બાલવાનાં મુખ્ય ૧૪ કાર**ણા** છે.
  - (૧) ક્રાેધ, (૨) માન, (૩) કપટ, (૪) લાેલ, (૫) રાગ (૬) દેવ
  - (૭) હાંસી, (૮) ભય, (૯) લજ્જા, (૧૦) ક્રિડા, (૧૧) હવે ત્સાહ, (૧૨) શાક, (૧૩) કાક્ષિણ્યતા, (૧૪) ખહુ બાલવાથી.
- ૧૦૮૬ પ્ર. શું અસત્ય ખાલ્યા વિના માયા ન જ થઇ શકે ?
  - <sup>©</sup>. અસત્ય બાેલ્યા વિના માયા થઇ શકતી નથી.
- ૧૦૮૭ પ્ર. વિશ્વાસઘાત કરવા, તેના પણ અસત્યમાં સમાવેશ થાય છે ?
  - 6. વિશ્વાસઘાત કરવા તેના પણ અસત્યમાં સમાવેશ થાય છે. ખાટા દસ્તાવેજો કરવા તે પણ અસત્ય જાણવું.
- ૧૦૮૮ પ્ર. ''અનુક પા"ના અર્થ શું છે ?
  - ઉ. તૃષાદ્વરને, ક્ષુધાદ્વરને, રાગીને અથવા બીજા દુ:ખી મનના જીવને તેનું દુ:ખ મટાડવાના ઉપાયની ક્રિયા કરવામાં આવે તેનું નામ "અનુક પા".
- ૧૦૮૯ પ્ર. દયાના આઠ ભેદ કયા છે ?
  - ઉ. (૧) દ્રવ્યદયા : કાઇ પણ કામ કરવું તેમાં યત્નાપૂર્વ છવરક્ષા કરીને કરવું તે દ્રવ્યદયા.
    - (ર) ભાવદયા : બીજા છવને દુર્ગતિ જતા દેખીને અનુક પાસુદ્ધિથી ઉપદેશ આપવા તે ભાવદયા.
    - (૩) સ્વદયા : આત્મા આ અનાદિકાળથી મિથ્યાત્વથી ગ્રહાયો છે, તત્ત્વ પામતા નથી, એમ ચિંતવી ધર્મમાં પ્રવેશ કરવા તે સ્વદયા.
    - (૪) પરદયા : છ કાય જીવની રક્ષા કરવી તે પરદયા.
    - (૫) સ્વરૂપદયા: સક્ષ્મ વિવેકથી સ્વરૂપ વિચારણા કરવી તે સ્વરૂપદયા.
    - (ક) અનુબંધદયા : ગુરું કે સિક્ષક શિષ્યને કડવા કથનથી ઉપદેશ આપે તે દેખાવામાં અધાગ્ય લાગે છે, પરંતુ પરિણામે કરૂણાનું કારણ છે, એનું નામ અનુબંધદયા.

ગાધન, ગજધન, ભાજિધન, ઓૌર રતનઘન ખાન; જગ આવે સંતાવધન, સળધન ઘૂરિ સમાન.

#### 328

- (७) વ્યવહારદયા : ઉપયોગપૂર્વ ક અને વિધિપૂર્વ ક જે દયા પાળવી તેનું નામ વ્યવહારદયા.
- (૮) નિશ્ચયદયા : શુદ્ધ સાધ્ય ઉપયોગમાં એકતા ભાવ અને અભેદ ૭૫યોગ તે નિશ્ચયદયા.

#### ૧૦૯૦ પ્ર. દાનના પ્રકાર કેટલાં છે ?

- ઉ. આહાર, ઔષધ, શાસ્ત્ર અને અભયના રૂપમાં દાન ચાર પ્રકારે કહેવામાં આવ્યું છે. અભયદાન ખધાં દાનામાં શિરામણી સમાન છે. (વ્યવહારથી એમ કહેવાય છે કે) જ્ઞાનદાનના પ્રભાવથી કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. ઔષધદાન દેનારને વાત્સલ્ય ગુણ, સ્થિતિકરણ ગુણ, નિર્વિચિકિત્સા ગુણ ઇત્યાદિ અનેક ગુણ પ્રગટે છે. (જુઓ પ્રશ્ન-૧૨૯૩). ઔષધ દાનના પ્રભાવથી જીવ રાગ રહિત દેવનો વૈકિયિક દેહ પામે છે. આહાર દાન દેનાર મિથ્યાદિષ્ટ પણ ભાગ ભ્રમિમાં દશ પ્રકારનાં કલ્પવૃક્ષના ચિરકાળ ભાગ ભાગવે છે. ત્રણ દિવસે આંખળા જેટલા આહાર કરે છે તા પણ ભ્રમ તરસ લાગતી નથો. મીઠાં વચન ખાલવાં તે પણ માટું દાન છે. આદર સત્કાર, વિનય કરવા, જગા આપવી, કુશળતા પૂછવી એ પણ દાન છે. (જો કે ગા બધાં વ્યવહારથી કથન છે.)
- ૧૦૯૧ પ્ર. શ્વેતાંભર અને દિગંબર શાસ્ત્રા પ્રમાણે ચારિત્રમાં શું બેદ છે ? ઉ. "લિંગ અને ભેદા જે ત્રતના રે, દ્રવ્ય દેશ કાળાદિ ભેદ; પણ જ્ઞાનાદિની જે શુદ્ધતા રે, તે તા ત્રણે કાળે અબેદ." ખંનેમાં ચારિત્ર એક જ કહ્યું છે.
  - જેટલા જેટલા કષાય એાછા થાય છે, વીતરાગ ભાવ વધે છે. તેટલું નિશ્ચય સમ્યક્સારિત્ર પ્રગટ થતું જાય છે. પછી પ્રત્યાખ્યાન કષાયને જીતી સાધુપદમાં પરિત્રહ ત્યાગીને નિર્પ્ય થઇ સ્વાનુભવના અભ્યાસ કરતાં કરતાં ગુહ્યુસ્થાનના ક્રમથી અરહંત થઇ પછી ગુહ્યન્યાનની ખહાર સિદ્ધ પરમાત્મા થઇ જાય છે.

એક અજ્ઞાનીના કોટિ અભિપ્રાયો છે, અને કોટિ જ્ઞાનીઓના એક અભિપ્રાય છે. ૧૦૯૨ પ્ર ચારિત્ર પાળવાથી શું લાભ થાય ?

ઉ. નિશ્ચિય ચારિત્રના પ્રભાવથી આત્મામાં સ્થિરતા વધતી જાય છે, ત્યારે અધિક અધિક સહજ સુખ અનુભવમાં આવતું જાય છે. જ્યારે મન, વચન, કાયાના સંયોગને છોડીને આત્મા આત્મસ્થ થઇ જાય છે, ત્યારે જ સહજ સુખના સ્વાદ પામે છે. વસ્તુતાએ સહજ સુખ આત્મામાં જ છે, આત્મામાં જ રમણ કરવાથી (નિશ્ચય ચારિત્રમાં રહેવાથી) તે પ્રાપ્ત થાય છે.

આત્મરમણતાનું મહાત્મ્ય અવર્જુનીય છે. વીતરાગી મહાત્માને કાઇ એવા અપૂર્વ પરમાનંદ પ્રગટે છે કે જેની આગળ ત્રણ લાકનું અચિંત્ય ઐશ્વર્ય પણ તૃણ સમાન ભાસે છે.

૧૦૯૩ પ્ર. શાસ્ત્રમાં ભાર ભાવનાઓ કહી છે તે કહેા.

(૧) અનિત્ય : ધન, ધાન્ય, સ્ત્રી, પુત્ર, શરીરાદિ સર્વ ક્ષણભંગુર, નાશવંત છે. (ર) અશરણ: મરણથી કે તીવ કર્માદયથી કાઇ ળચાવનાર નથી. (૩) સંસાર: ચારગતિરૂપ સંસાર દુ:ખના ભંડાર છે. (૪) એકત્વ: આ છવ એકલા છે, પાતાની કરણીના પાતે જ સ્વામી છે. (૫) અન્યત્વ: આ જીવધા શરીરાદિ સર્વ ૫૨ છે. અન્ય છે. (૬) અશુચિ: આ શરીર અપવિત્ર છે. (૭) આસવ: તે તે ભાવાથી કર્મ આવે છે. (૮) સંવર: તે તે ભાવાથી કર્મ રાકાય છે. (૯) નિજરા: (જ્ઞાન અને) તપથી કર્મ ખરી જાય છે. (૧૦) લાક: આ જગત અનાદિ અનંત અકૃત્રિમ છે, છ દ્રવ્યોના સમૂહ છે, દ્રવ્ય અપેક્ષાએ નિત્ય અને પર્યાય અપેક્ષાએ અનિત્ય છે. (૧૧) બાધિદુલ ભ: રતનત્રયની બ્રાપ્તિ અતિ દુલ ભ છે. (૧૨) ધર્મ: આત્માના સ્વભાવ ધર્મ છે, એ જ પરમ હિતકારી છે. કાતિ<sup>લ્</sup>કેયાનુપ્રેક્ષાની ચારસા નવયાસી ગાથાઓમાં સૌથી વધારે સ્થાન રાકવાવાળી લાકભાવના અને ધર્મભાવના છે. અનિત્યભાવનાથી નિર્જરા ભાવના સુધીની નવ ભાવનાઓમાં કુલ ૧૧૪ ગાથાએ છે જ્યારે કે એકલી લાકભાવનામાં ૧૬૯ ગાથાએ સમાઇ ગઇ છે.

કંઇક કેટલા ચાલ્યા ગયા ખળત પણ પડતી નથી, કંઇક કેટલા ચાલ્યા જશે નજર પણ પડતી નથી, લાકભાવનાના સંદર્ભમાં "લાક" શબ્દના અર્થ "આત્મા" પણ કરવામાં આવે છે. જેમાં સંપૂર્ણ લાક આલાકિત (પ્રતિખિભિત) થતા હાય એવા આત્મા જ ચૈતન્ય લાક છે. લાક શબ્દની આ પ્રકારની વ્યાખ્યા **પણ કર**વામાં આવે છે.

- ૧૦૯૪ પ્ર. અનિત્યભાવના અને અશરણભાવનામાં મૂળભૂત અંતર શું છે ?

  ઉ. અશરણ અહસ્તક્ષેપ (હસ્તક્ષેપના નિષેધ)નું સૂચન છે. કાઇ પણ દ્રવ્યના પરિણુમનમાં બીજા અન્ય દ્રવ્યના જરા પણ હસ્તક્ષેપ ચાલતા નથી. કાઇ વ્યક્તિ ગમે તેટલી શક્તિશાળી હોય પણ તે અન્ય દ્રવ્યના પરિણુમનમાં હસ્તક્ષેપ કરી શકતી નથી. અનિત્ય-ભાવનાનું કેન્દ્રબિંદુ છે "મરના સબકા એક દિન, અપની અપની બાર" અને અશરણભાવના કહે છે કે "મરતે ન બચાવે કાઇ", આ જ આ બન્નેમાં મળભૂત અંતર છે.
  - ૧૦૯૫ પ્ર. એકત્વભાવના અને અન્યત્વભાવનામાં વિશેષ ભેદ વિસ્તારથી સમજવેા.
    - ઉ. એકત્વ અને અન્યત્વભાવનામાં અસ્તિ–નાસ્તિનું અંતર છે. જે વાતનું એકત્વભાવનામાં અસ્તિ તરફ ચિંતન કરવામાં આવે છે, તે જ વાતનું અન્યત્વભાવનામાં નાસ્તિ તરફનું ચિંતન હોય છે. એકત્વ અનુપ્રેક્ષામાં "હું એક છું" ઇત્યાદિ પ્રકારથી વિવિધરૂપ વ્યાપ્યાન છે અને અન્યત્વ અનુપ્રેક્ષામાં "દેહાદિ પદાર્થ મારાથી ભિન્ન છે, મારા નથી" એ પ્રમાણે નિષેધરૂપથા વ્યાપ્યાન છે. એકત્વ (એકલાપણું) આત્માની મજછુરી નથી, સહજ સ્વરૂપ છે. એકત્વ વસ્તુની અખંડતાના સૂચક છે; કણકણુની સ્વતંત્ર સત્તાના સૂચક છે. આત્માનું એકલાપણું અભિશાપ નથી, વરદાન છે. પરથી એકત્વ અને મમત્વ તાડવા માટે અન્યત્વનું સતત્ ચિંતન આવશ્યક છે. પરથી એકત્વ અને મમત્વ તાડવા માટે એક માત્ર ઉપાય પ્રત્યેક વસ્તુની સ્વતંત્ર સત્તાના સચક (યથાર્થ) એક માત્ર ઉપાય પ્રત્યેક વસ્તુની સ્વતંત્ર સત્તાના સમ્યક (યથાર્થ) એક માત્ર ઉપાય પ્રત્યેક વસ્તુની સ્વતંત્ર સત્તાના સમ્યક (યથાર્થ)

્તારા ઐ<sup>ત</sup>્ધર્યાતું તું એટલું ગુમાન ના કર, સિંકદર શાહ જેવાની અહીં કબર પણ જડતી નથી. વિલાસ કરી રહી છે; કાઇના કાઇમાં કાંઇ હસ્તક્ષેપ નથી; કારણ કે વસ્તુઓ સંપૂર્ણ ભિન્ન ભિન્ન છે. જ્યારે જીવ આ પ્રકારનું ચિન્તવન કરે છે, ત્યારે તેને પર પદાર્થી ઉપર મમત્વ ઉત્પન્ન થતું નથી.

- ૧૦૯૬ પ્ર. સંસારભાવના અને લાેકભાવના વચ્ચેના વિશેષ ભેદ કહાે.
  - 3. સામાન્ય જનસમુદાયના વ્યવહારમાં ''સંસાર'' શબ્દના પ્રયોગ લોક, જગત, દુનિયાના અર્થમાં પણ થાય છે. પણ સંસાર- ભાવનાના સંદર્ભમાં સંસારના અર્થ લોક, દુનિયા, જગત કાઇ પણ પ્રકારે સંભવતા નથી. લોક અને સંસાર ભિન્ન ભિન્ન ભાવનાઓ છે. બન્નેમાં ભિંદુ અને સિંધુનું અંતર છે. સંસાર બિદુ છે તેા લોક સિંધુ છે, સંસાર જીવની વિકારી પર્યાય માત્ર છે અને લોક છ દ્રવ્યાના સમૂહને કહે છે. લોક માત્ર ત્રેય છે, પણ સંસાર તો હેય પણ છે. લોકભાવનામાં અધા લોક, મધ્ય લોક અને ઊધ્વ લોકના રચનાનું સ્વરૂપ અતાવવામાં આવે છે અને સંસારભાવનામાં ત્રણ લોકનું નહીં, પણ ચાર ગતિઓનું અને તેના દુઃખોનું વર્ષુ ન કરવામાં આવ્યું છે. સંસારભાવનાની સીમા સંયોગોની નિરર્થકતા અને દુઃખરૂપતાના ચિંતન પર્યં ત મર્યાદિત છે. અનિત્યભાવનામાં સંયોગોની ક્ષણભંગુરતા, અશરણ ભાવનામાં સંયોગોની અશરણતા અને સંસારભાવનામાં તે જ સંયોગોની નિરર્થકતા બતાવી છે.
- ૧૦૯૭ પ્ર. ''બાેધિ'' અને ''ધર્મ'' શબ્દોના અર્થ રત્નત્રયરૂપ ધર્મ જ થાય છે, તા પછી ''બાેધિદુર્લભ'' અને ''ધર્મ'' એમ બે ભાવનાએા જુદ્દી જુદ્દી કેમ મૂકી હશે <sup>ફ</sup> બન્નેના વિષયમાં મૂળભૂત અંતર શં છે ફ
  - ઉ. એ સાચું છે કે સમ્યક્દર્શન-ત્રાન-ચારિત્રરૂપ રત્નત્રયને જ બાેધિ કહે છે, તથા વાસ્તિવિક ધર્મ પણ આ રત્નત્રય છે. આ પ્રમાણે બાેધિ અને ધર્મ એક અર્થવાચી જ છે. પણ બાેધિદુલભા

માણસ હોના મુશ્કિલ હૈ, સાધુ કહાં સે હોય, સાધુ હુઆ તા સિદ્ધ હુઆ, કહેણી રહી ન કાેય. ભાવનામાં બાેધિની દુર્લભતા અર્થાત્ રત્નત્રયની દુર્લભતાનું ચિંતન કરવામાં આવે છે અને ધર્મભાવનામાં ધર્મ અર્થાત્ રત્નત્રયનું સ્વરૂપ એટલે કે મહિમાનું ચિંતન કરવામાં આવે છે.

- ૧૦૯૮ પ્ર. જો એમ છે તેા પછી બન્તેનાં નામ એક અર્થવાચી કેમ રાખવામાં આવ્યાં હશે ?
  - ઉ. ખન્નેનાં નામ એક અર્થવાચી ક્યાં છે? એક અર્થવાચી તો બાધિ અને ધર્મ શબ્દ છે, પણ ભાવનાએામાં નામ બાધિભાવના અને ધર્મભાવના નથી, બાધિદુર્લભભાવના અને ધર્મભાવના છે. બાધિદુર્લભ શબ્દના અર્થ ધર્મ નહીં, ધર્મની દુર્લભતા છે. આપણે આ ભાવનાએાને ધર્મદુર્લભભાવના અને ધર્મભાવના પણ કહી શકીએ છીએ.
- ૧૦૯૯ પ્ર. આસવભાવના અને નવતત્ત્વમાં કહેલ આસવતત્ત્વ એક જ છે ને? ઉ. ના, આસવભાવના અને આસવતત્ત્વ એક જ નથી. તત્ત્વાર્થ-સૂત્રમાં ભાર ભાવનાએાનું વર્ણન સંવરતત્ત્વના પ્રકરણમાં આવે છે. આસવભાવના તે સંવરતત્ત્વ છે. અનુપ્રેક્ષાએાને સંવરના કારણામાં ગણવામાં આવે છે. આસવના નિરોધને સંવર કહે છે. ભાર ભાવનાએા આસ્ત્રવના નિરોધમાં કારણભૂત હોવાથી તેને સંવરતત્ત્વ નીચે તત્ત્વાર્થસ્ત્રમાં વર્ણવેલ છે.
- ૧૧૦૦ પ્ર. સંવરભાવના અને સંવરતત્ત્વ બન્નેને એકજ કેમ માની લેવાય ? ઉ. ના, ન માની લેવાય, કારણ કે સંવરભાવના સંવર (તત્ત્વ)ના અનેક કારણામાંથી માત્ર એક કારણ છે. સંવર (તત્ત્વ)નાં કારણામાં ત્રણ ગુપ્તિ, પાંચ સમિતિ, દશ ધર્મ, ભાર ભાવનાએા, ભાવીસ પરિષહ જય, પાંચ પ્રકારનાં ચારિત્ર બધા આવી જાય છે. સમ્યફ-દર્શન–π્રાન પણ સંવરનાં કારણ અથવા સંવરરૂપ જ છે.
- **૧૧**૦૧ પ્ર. આ ભાર ભાવનાએોનું ચિંતવન શા માટે કરવા કહ્યું છે? તેનું યથાર્થ ચિંતવન કોને હોય?

પૈસા એાછા વત્તા મળે તે પ્રા**ર**બ્ધ છે, પરંતુ નીતિથી કમાવા તે પુરૂષા**ર્થ**ે છે. ઉ. ખાર ભાવનાએાના ચિંતનના એક માત્ર ઉદ્દેશ્ય દર્શિને સંયાગા ઉપરથી ખસેડી સ્વભાવની તરફ લઇ જવાના છે. કારણ કે સંચાગાધિન દર્ષ્ટિ જ સંસારના દઃખાનું મૂળ છે. જ્યાં સુધી જીવની દબ્ટિ સંયોગા ઉપર રહેશે. ત્યાં સુધી માહ, રાગદ્વેષરૂપ સંયાગીભાવ ઉત્પન્ન થતા રહેશે. પરદ્રવ્યોના સંયોગ છે પણ સાથ નથી. પર-ક્રુવ્યા સંયાગી છે. પણ સાથી નથી. સંયાગના તદન નિષેધ કરી ઈન્કાર કરવા પણ ભૂલ છે અને તેના સાથ માનવા તે પણ ભૂલ છે. જો કે સંયોગ ક્ષણભાંગુર છે, અશરણ છે, અસાર છે, પણ છે અવશ્ય, પણ સાથ તે। છે જ નહીં. અનિત્યભાવનામાં સંયોગોની અનિત્યતા. અશરણભાવનામાં સંયોગોની અશરણતા, સંસાર ભાવનામાં સંયોગાની અસારતા સમજાવી છે તા એકત્વ-ભાવનામાં સ્વીકૃતિની સાથે સાથે સાથના નિષેધ-ઇન્કાર કર્યો છે. સાથના નિષેધનું નામ જ એકત્વની સ્વીકૃતિ છે. આ ભાવનાએ તે ચારિત્ર ગુણના આંશિક શુદ્ધ પર્યાયો છે: તેથી તે સમ્યકદ્દષ્ટિ જીવને જ હોઇ શકે છે. તે ભાવનાએ। ભાવવાથી વીતરાગતાની વૃદ્ધિ થાય છે, તે ભાવનાએાનું ચિંતવન મુખ્યપણે વીતરાગ દિગમ્ભર જૈન મુનિરાજને જ હોય છે. અને ગૌણપણ સમ્યકદ્દષ્ટિને હોય છે. આંતરંગ પરિણામાની શુદ્ધતાસહિત, આ ભાવનાઓનું ચિંતવન કરવાથી સમતાભાવ પ્રગટ થાય છે. ખાર ભાવનાઓના ચિંતનની એક આવશ્યક શરત છે કે તેના ચિંતનથી આનંદની જાગૃતિ થવી જોઇએ. જો એમ ન થાય તા સમજવું જોઇએ કે કચાંય કાંઇ ગરબડ જરૂર છે.

વ૧૦૨ પ્ર. પ્રતિક્રમણના કેટલા પ્રકાર છે ?

- ઉ. પ્રતિક્રમણના સાત પ્રકાર છે.
  - (૧) દેવસિક પ્રતિક્રમણ : આખા દિવસની પ્રવૃત્તિને સંધ્યાકાળે ચિતવીને પાપ પરિણામાને નિદ્વા.

સર્પ કર3 ને ભય ન થાય ત્યારે સમજવું કે, આત્મજ્ઞાન પ્રગટ્યું છે. દેહની મૂર્છા હોય તેને કલ્યાણ કેમ ભાસે?

- (૨) રાત્રિક પ્રતિક્રમણ : રાત્રિ સંબંધી પાપ દૂર કરવા સવારે: પ્રતિક્રમણ કરવું.
- (3) ઐર્યાપથિક પ્રતિક્રમણ : માર્ગે ચાલતાં દાષ લાગ્યા હાય તેની શુદ્ધિ માટે જે પ્રતિક્રમણ તે.
- (૪) પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ : પખવાડિયાના **દાષ દૂ**ર કરવા **માટે** કરવું તે.
- (પ) ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણ: ચાર મહિનાના દેશ દૂર કરવા માટે કરવું તે.
- (ક) સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ : વર્ષ દરમિયાન થયેલા દાેષ દૂર કરવા માટે કરવું તે.
- (૭) ઉત્તમાર્થ પ્રતિક્રમણ : ભવેાભવના કાળમાં થયેલા દાષો દૂર કરવા માટે છેલ્લા સંથારાની શરૂઆતમાં થાય છે તે.

## ૧૧૦૩ પ્ર. પ્રતિક્રમણ કરવાથી શા લાભ થાય છે?

ઉ. પ્રતિક્રમણનું "આવશ્યક" એવું પણ નામ છે. આવશ્યક એટલે અવશ્ય કરીને કરવા યાગ્ય એ સત્ય છે. તે વડે આત્માની મલિનતા ખસે છે. માટે અવશ્ય કરવા યાગ્ય છે.

શુદ્ધ ભાવ વડે પશ્ચાતાપ કરવાથી લેશ પાપ થતાં પરલાેકલય અને અનુકંપા છૂટે છે; આત્મા કાેમળ થાય છે. ત્યાગવા યાેગ્ય વસ્તુના વિવેક આવતા જાય છે. ભગવાન સાક્ષીએ અજ્ઞાન ઇ. જે જે દાેષ વિસ્મરણ થયા હાેય તેના પશ્ચાતાપ પણ થઇ શકે છે. આમ એ નિર્જરાનું ઉત્તમ સાધન છે.

જેમ બને તેમ પ્રતિક્રમણ ધીરજથી સમજાય એવી ભાષામાં. શાંતિથી, મનની એકાપ્રતાથી અને યત્નાપૂર્વક કરવું.

પંચમકાળમાં પ્રતિક્રમણને જ પરમાગમમાં ધર્મ કહ્યો છે. પ્રતિક્રમણ આત્માની ભારે સાવધાની (જાગૃતિ) રખાવનાર છે.

૧૧૦૪ પ્ર. પ્રત્યાખ્યાન એટલે શું ?

સર્વ મંગલ માંગલ્યં, સર્વ કલ્યાણ કારકં, પ્રધાન સર્વ ધર્માણાં, જૈનં જયતુ શાસનં.

- 8. "પચ્ચખાલ" નામના શબ્દ વારંવાર તમારા સાંભળવામાં આવ્યો છે, એના મૂળ શબ્દ "પ્રત્યાખ્યાન" છે, અને તે અમુક વસ્તુ ભણી ચિત્ત ન કરવું એવા જે નિયમ કરવા તેને બદલે વપરાય છે. ઇચ્છાનાં દાર ખુલ્લાં હોય તા તેમાં કર્મ પ્રવેશ કરે છે. જો પ્રત્યાખ્યાન હોય તા પછી એ ભણી દષ્ટિ કરવાની ઇચ્છા થતી નથી. શુલ-અશુલ, પુષ્ય-પાપ, અને સુખ-દુ:ખ એમ છ વસ્તુઓના ત્યાગરૂપ પ્રત્યાખ્યાન હોય છે. શુલ-અશુલલાવ, તેનાથી ખંધાતા પુષ્ય-પાપ કર્મ અને તેના ફળરૂપ સુખ-દુ:ખના બાહ્ય સંયોગો; પ્રત્યાખ્યાનમાં આના અલાવ હોય છે.
- ૧૧૦૫ પ્ર. પ્રતિક્રમણ, પ્રત્યાખ્યાન અને આલેાચના, નવ તત્ત્વમાંથી ક્રયા તત્ત્વમાં ગણાય ?
  - ઉ. આ ત્રણે, પૂર્વનું પ્રતિક્રમણ, ભવિષ્યનું પ્રત્યાખ્યાન અને વર્ત માનની આલે ચના, ચારિત્રના બેદ છે, તેથી માક્ષના ઉપાય હોવાથી સંવર–નિર્જરા તત્ત્વમાં આવે છે, તથા જે શુભ–અશુભ ભાવરૂપ વ્યવહાર પ્રતિક્રમણ આદિ છે, તે આસવરૂપ હોવાથી આસવ તત્ત્વમાં આવે છે. નિશ્ચય આલેાચના સંવરના પ્રકાર છે. (જુઓ પ્ર. ૧૧૧૦)
- ૧૧૦૬ પ્ર. પ્રત્યાખ્યાન લેવાથી મુખ્ય લાભ શું થાય છે ?
  - ઉ. પ્રત્યાખ્યાનથા માટા લાલ એ છે કે અમુક વસ્તુઓમાં જ આપશું લક્ષ રહે છે, બાકી ખધી વસ્તુઓના ત્યાગ થઇ જાય છે. એ વડે મન બહુ બહોળતા ન પામી નિયમરૂપી સડકમાં ચાલ્યું જાય છે. મન એ નિયમરૂપી લગામમાં આવવાથી પછી ગમે તે શુલ રાહમાં લઇ જવાય છે.
- ૧૧૦૭ પ્ર. નિશ્ચય નય આદિ મતમાં પ્રત્યાખ્યાનની ઉપેક્ષા કરવામાં આવે તે. શું યાગ્ય છે ?
  - ૭. મનુષ્યો જ્ઞાન માર્ગમાં પ્રયત્ન કરે તે અપેક્ષાએ પ્રત્યાખ્યાનાને દુ:પ્રત્યાખ્યાન કહ્યાં છે. યથાયાગ્ય (સમ્યક્) જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ જો ન

કાયાની સામાયિક કરવા કરતાં આત્માની સામાયિક એક વાર કરેા. થઇ હોય તા જે પ્રત્યાખ્યાન કર્યા હોય તે દેવાદિક ગતિ આપી, સંસારના જ આંગભૂત થાય છે. ધર્મ કે મેાક્ષમાર્ગ પ્રાપ્તિ થતી નથી; એ માટે તેને દુઃપ્રત્યાખ્યાન કહ્યાં; પણ એ સ્થળે પ્રત્યાખ્યાન ત્રાન વિના ન જ કરવાં એમ કહેવાના હેતુ તીર્થ કરે દેવના છે જ નહીં. પ્રત્યાખ્યાનાદિક ક્રિયાથી જ મનુષ્યત્વ મળે છે, ઊંચ ગાત્ર અને આર્ય દેશમાં જન્મ મળે છે, તે પછી ત્રાનની પ્રાપ્તિ થાય છે: માટે એવી ક્રિયા પણ ત્રાનની સાધનભૂત સમજવી જોઇએ.

- ૧૧૦૮ પ્ર. પ્રતિજ્ઞા કર્યા પછી ન જાણું કેવાે ઉદય આવશે, અને તેથી પાછળથી પ્રતિજ્ઞા ભંગ થાય તાે મહાપાપ લાગે, માટે પ્રારબ્ધાનુસાર જે કાર્ય બને તે બનાે, પણ પ્રતિજ્ઞા વિકલ્પ ન કરવાે તે યાેગ્ય છે ?
  - ઉ. ના, તે બરાબર નથી. પ્રતિજ્ઞા પ્રહેણું કરતાં તો એવા પરિણામ હોય કે—મરણાંત થતાં પણ પ્રતિજ્ઞા નહિ છોકું, તો એવી પ્રતિજ્ઞા કરવી યોગ્ય જ છે. પ્રતિજ્ઞા કર્યા વિના અવિરતસંખંધી ખંધ મટે નહિ, જેમ-પોતાને જેટલું પચતું ભાજે તેટલું ભોજન કરે, પણ કદાચિત કાઇને ભોજનથી અછાં થયું હોય અને તે ભયથી પોતે ભોજન છોડે તો મરણ જ થાય, માટે જે બની શકે તે જ પ્રતિજ્ઞા લેવી યોગ્ય છે.

૧૧૦૯ પ્ર. નિ<sup>હ્વ</sup>ંસ પરિણામ એટલે શું ?

- ઉ. જે જે પદાર્થીના જીવે ત્યાગ કર્યો છે કે તેની મર્યાદા કરી છે, વૃત્તિને રોકવા ગ્રાનીની સાક્ષીએ વૃત લીધું છતાં વૃત્તિ વૃતની મર્યાદા ઓળંગી, અવૃત અવસ્થા મનથી સેવ્યા કરે છે, પાપની વાંછા કર્યો કરે છે, તે નિધ્વ'સ એટલે આત્મઘાતિ, હિંસક પરિણામ ગણાય.
- -૧૧૧૦ પ્ર. ''અતિક્રમ'', ''વ્યતિક્રમ'', ''અતિચાર'', ''અનાચાર''ના અર્થ શું છે ? તેનું પ્રાયશ્ચિત કેવી રીતે થાય ? પ્રતિક્રન્ણ, પ્રત્યાખ્યાન અને આલાચનામાં શું ફેર છે ?

''જ્ઞાન'' એટલે આત્માને યથાતથ્ય જાણવા તે. ''દર્શન'' એટલે આત્માની યથાતથ્ય પ્રતીતિ તે. ''ચારિત્ર'' એટલે આત્મા (આત્મામાં) સ્થિર થાય તે. 8. જેમ કાઇને અમુક વસ્તુનાં પ્રત્યાખ્યાન હોય છતાં તે વસ્તુ પ્રહણ કરવાના પ્રયત્ન કરે તે અતિક્રમ. તે વસ્તુની પાસે જાય તે વ્યતિક્રમ. તેને પ્રહણ કરી લે તે અતિચાર, અને તે વસ્તુ ભાગવે તે અનાચાર. જાણીબૂઝી અને અભિપ્રાયપૂર્વ કરેલા અપરાધ તે અનાચાર કહેવાય છે અને પ્રમાદવશ કક્ત કાઇ સંસ્કારના ક્ષણિક ઉદયવશ થઇને કરેલા અપરાધ તે અતિચાર છે. નિશ્ચયનયની દષ્ટિએ શુદ્ધાત્માની આરાધના સિવાય ખીજું બધું અનાચાર છે. મુનિને અશુભભાવથી બચવા શુભભાવ આવે અને તે શુભભાવ પણ છે તે અનાચાર સ્વભાવમાં સ્થિર ન રહી શક્રવાની દુર્ભળતા પણ અનાચાર છે.

અતિક્રમનું પાપ પશ્ચાતાપ કરવાથી, વ્યતિક્રમનું પાપ આલેા-• વર્ણાથી, અતિચારનું પાપ પ્રાયશ્ચિતથી અને અનાચરનું પાપ મૂળ વર્તાચ્ચાર કરવાથી પ્રાયશ્ચિત થાય છે.

પ્રતિક્રમણ, પ્રત્યાખ્યાન અને આલાચના વચ્ચેના તફાવત આ પ્રમાણે છે :-

અતીત (ભૂતકાળનાં) કર્મ પ્રત્યે મમત્વ છોડે, અને પૂર્વે લાગેલા દોષથી આત્માને નિવર્તાવે તે પ્રતિક્રમણ છે. અનાગત્ (ભવિષ્યમાં) કર્મ ન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરે અથવા દોષ લગાડવાના ત્યાગ કરે (અર્થાત્ જે ભાવાથી અગામી કર્મ બંધાય તે ભાવાનું મમત્વ છોડે) તે પ્રત્યાખ્યાન ઉદયમાં આવેલા વર્તમાન કર્મનું મમત્વ છોડે અથવા વર્તમાન વિપાકને પોતાથી (આત્માથી) અત્યંત ભેદપૂર્વક અનુભવતા થંકા, વર્તમાન દોષથી આત્માને જુદા કરવા તે આલાયના છે.

- ૧૧૧૧ પ્ર. પ્રાયશ્ચિત કેટલા પ્રકારે છે ?
  - પ્રાયશ્ચિત દશ પ્રકારનું છે.
    - (૧) આલાયના : ગુરુ સમક્ષ નિખાલસભાવે પાતાની ભૂલ પ્રકટ કરવી.

આત્માથી ને સાંસારિક સુખ તા ધાન્ય સાથે ઘાસની જેમ સહજ પ્રાપ્ય છે.

- (ર) પ્રતિક્રમણ : થયેલ ભૂલના અનુતાપ કરી તેથી નિવૃત્ત થવું અને નવી ભૂલ ન કરવા માટે સાવધાન થવું.
- (૩) ઊભય : ઉક્ત આલાેચના અને પ્રતિક્રમણ સાથે કરવાં.
- (૪) વિવેક : ખાનપાન આદિ વસ્તુ જો અકલ્પનીય આવી જાય અને પછી માલૂમ પડે તાે તેના ત્યાગ કરવાે.
- (પ) વ્યુત્સર્ગ : એકાગ્રતાપૂર્વક શરીર અને વચનના વ્યાપારા છાડી દેવા.
- (૬) તપ : અનશન આદિ ખાજ્ઞ તપ કરવું.
- (૭) છેદ : દેાષ પ્રમાણે દિવસ, પક્ષ, માસ કે વર્ષ ની પ્રવજ્યા ઘટાડવી.
- (૮) પરિંહાર : દેાષપાત્ર વ્યક્તિને તેના દેાષના પ્રમાણમાં પક્ષ, માસ આદિ પર્ય તે કાઇ જાતના સંસર્ગ રાખ્યા વિના જ દૂરથી પરિહરવી.
- (૯) ઉપસ્થાપન : અહિંસા, સત્ય, બ્રહ્મચર્ય આદિ મહાવ્રતાનું આરાપણ કરવું.
- (૧૦) શ્રહા.
- ૧૧૧૨ પ્ર. નિયમસારમાં પ્રાયશ્ચિતની વ્યાખ્યા જુદ્દી આપી છે ને ?
  - ઉ. હા, અધ્યાત્મદષ્ટિથી–પ્રાયશ્ચિત=પ્રાયઃ ચિત્તા–પ્રકૃષ્ટ ચિત = ઉત્કૃષ્ટ બાેધ જ્ઞાન.
- <sup>્</sup>૧૧૧૩ પ્ર. જૈન દર્શનમાં ઉપવાસનું મહત્ત્વ શું છે ?
  - ઉ. તીર્થ કરે ઉપવાસ કરવાની આત્રા કરી છે તે માત્ર ઇન્દ્રિયોને વશ કરવા માટે. એકલા ઉપવાસ કરવાથી ઇન્દ્રિયો વશ થતી નથી, પણ ઉપયોગ હોય તો, વિચારસહિત થાય તે વશ થાય છે. જેમ લક્ષ વગરનું બાણ નકામું જાય છે તેમ ઉપયોગ વિનાના ઉપવાસ આત્માર્થ થતા નથી.

''દુર્બ'ળ દેહને માસ ઉપવાસી, જો છે માયાર ગરે; તા પણ ગર્ભ અનંતા લેશે, બાલે બીજું અંગરે.'' તિથિને અથે' ઉપવાસ કરવાના નથી, પણ આત્માને અથે'

દેખે પરાયા દાષને, એવા લાખા લાક છે, દિષ્ટ કરે નિજ દાષ પર, એવા વિરલા કાક છે. ઉપવાસ કરવાના છે. ઉપવાસ કરા તેની વાત ખહાર ન કરા, બીજાની નિંદા ન કરા, ક્રોધ ન કરા; જો આ દાષો ઘટે તેા મોટા લાભ થાય, તપાદિ આત્માને અથે કરવાના છે, લોકોને દેખાડવા અથે કરવાના નથી. કષાય ઘટે તેને "તપ" કહ્યો છે. (જુએા પ્રશ્ર−૧૦૨૪ થી ૧૦૨૬).

- વાવાય પ્ર. અમુક માસમાં તિથિ ઘટે છે કેમ ?
  - ઉ. અષાઢ, ભાદરવા, કારતક, પાેષ, કાગણ અને વૈશાખ એ બધાના કૃષ્ણ પક્ષમાં એકેક તિથિ ઘટે છે. ઉપરના છએ માસ ૨૯ દિવસના હાય છે. તે સિવાયના બધા માસ ૩૦ દિવસના હાય છે. એ હિસાબે ચંદ્રવર્ષ ૩૫૪ દિવસનું ગણાય.
- ૧૧૧૫ પ્ર. ટૂંકમાં ''ચોલિયાર'' કહીએ છીએ તેનું પૂરું નામ શું છે ? ઉ. ''ચોલિયાર'' ટૂંકમાં કહેવાય છે, ખરેખર ચૌલિધ-આહારના ત્યાગ તે પ્રત્યાખ્યાન છે. જુઓ પ્રશ્ન-૧૦૧૫ (૧).
- **૧૧૧૬** પ્ર. પર્યુષણ એટલે શું ?

પરિત્રહનું લક્ષણ મૂચ્છા જ છે.

આરાધનાપ્રધાન છે. પૂજા, ભક્તિપ્રધાન અષ્ટાહ્નિકા પર્વની જેમ આરાધના પર્વ પણ વર્ષમાં ત્રણવાર આવે છે:-માહ, ચૈત્ર અને ભાદરવા માસની સુદ પાંચમથી ચૌદશ સુધી. આ ત્રણ આરાધના પર્વમાં ભાદરવા મહિનાનું આરાધનપર્વ ''પર્યુ'ષણુ'' અથવા ''દશ લક્ષણી પર્વ " નામથી વિશેષ પ્રચલિત છે. (શ્વેતાંબર અને દિગ ખરમાં તિથિના કેર હોય છે અને શ્વેતાંબરમાં આઠ દિવસનાં પર્યુષણ હોય છે અને તે પૂરાં થાય ત્યારપછી ખીજે જ દિવસે દિગ બરનાં દશ દિવસનાં દશલક્ષણી પર્વ શરૂ થાય છે. અવસર્પિ શી કાળના છઠ્ટા આરાના અંત પછી ઉત્સર્પિ ણીકાળના છઠ્ઠી આરા શ્રાવણ વદ એકમથી શરૂ થાય છે અને તે વખતે પાણી, દુધ, ઘી, અમૃત વગેરેની સાત સાત દિવસની દૃષ્ટિ થાય અને વચ્ચે વચ્ચે સાત સાત દિવસના ઉઘાડ નીકળે તેમ એાગણ-પચાસ દિવસ પછી ભાદરવા સુદ પાંચમના દિવસે જીવા વેદીએ। અને <u> ખિલામાંથી ખહાર આવીને જમીનને ફળકૂલથી સમૃદ્ધ અને રસીલી</u> જોઇ માંસાહાર આદિ અનાર્ય પ્રવૃત્તિએાના ત્યાગ કરે અને આર્યતા, સરલતા. ક્ષમાભાવ આદિનું ગ્રહણ કરે અને ત્યારપછીના દિવસા અનાદિથી મંગલમય પર્યુષણ આરાધના પર્વ તરીકે ઉજવાતા આવે છે.

૧૧૧૭ પ્ર. પર્મુપણ આરાધના કેવી હોવી જોઇએ ?

- ઉ. એકાંત યાગ્ય સ્થળમાં પ્રભાતેઃ
  - (૧) દેવગુરુની ઉત્કૃષ્ટ ભક્તિષ્ટત્તિએ અંતરાત્માના ધ્યાનપૂર્વંક ખે ઘડીથી ચાર ઘડી સુધી ઉપશાંત વૃત, (૨) શ્રુત "પદ્મનંદી" આદિ અધ્યયન, શ્રુવણ.
    - મધ્યાક્ષ : (૧) ચાર ઘડી ઉપશાંત વત (૨) શ્રુત ''કર્મ' મ્રં'' નું અધ્યયન, શ્રવણ, ''સુદષ્ટિતર ગિણી'' આદિનું શાેડું અધ્યયન.

અમ જેવુ' નથી કોર્મ જગતમાં, ફાેક્ટ શાને ફુલાવા, શરને માથે સવા શેર છે, તે કેમ બૂલી જાએા. સાયંકાળે: (૧) ક્ષમાપનાના પાઠ (૨) એ ઘડી ઉપશાંત વ્રત (૩) કર્માવિષયની જ્ઞાનચર્ચા.

રાત્રિ ભોજન સર્વ પ્રકારના સર્વથા ત્યાગ બને તા ભાદપદ પૂર્ણિમા સુધી એકવખત આહારપ્રહણ. પંચમીને દિવસે ઘી, દૂધ, તેલ, દહીંના પણ ત્યાગ. ઉપશાંત વ્રતમાં વિશેષ કાળ નિર્ગમન, ખને તા ઉપવાસ ગ્રહણ કરવા. લીલાતરી સર્વથા ત્યાગ બ્રહ્મચર્ય આઠે દિવસ પાળયુ, ખને તા ભાદપદ પૂનમ સુધી.

૧૧૧૮ પ્ર. પર્યુપણની આરાધના માટે કર્યા કર્યા સાધના કહ્યાં છે?

- ઉ. (૧) પહેલું સાધન સવ્જ અ–મારિ પ્રવર્તન. (સંપૂર્ણ અહિંસા). પર્વની આરાધના કરવા ઇચ્છનારે પાતે જ આરંભ સમારંભની ક્રિયા પણ તજવી જોઇએ.
  - (ર) ખીજું સાધન સાધિમિંક વાત્સત્ય: ફક્ત દુનિયાદારીની જ વાતો કરે તે સાધર્મા નહીં પણ જેઓ આત્મસ્વરૂપને વિકસાવનારા (વીર પ્રભુના) ધર્મનું ચિંતન કરવામાં સહાય કરે તે જ ધર્મા. એક પલ્લામાં બધા ધર્મ મૂંકા અને ખીજા પલ્લામાં સાધર્મા લક્તિ મૂંકા, તા સાધર્મા ભક્તિનું પલ્લું નીએ જાય; કારણ કે પહેલા પલ્લામાં તા ધર્મ જ છે અને આ પલ્લામાં તા ધર્મ અને ધર્મા બેય!
  - (૩) ત્રીજું પરસ્પર ક્ષમાપના : સંવત્સરીના દિવસે પાપાની આલાચના હદયથી થાય; આલાચના કરતી વખતે આંખમાંથી પાણી આવે; એક એક પાપાના તીવ્ર પશ્ચાતાપ થાય. રાજના અભ્યાસી સાચું પ્રતિક્રમણ કરી શકે. ત્રણસેં સાઠમે દિવસે ત્રણ કલાક હાહા કરી જાય, એટલે માત્રથી પાપ ખલાસ ન થાય.
  - (૪) ચાેશું સાધન અઠ્ઠમના તપ : દરેક પંદર દિવસે એક ઉપવાસનું તપ, ચાર મહિને છઠ્ઠનું તપ અને વાર્ષિક પર્વમાં અઠ્ઠમનું તપ કહ્યું છે. સમ્યક્ત્વ વગરના તપની આ શાસનમાં તપ

હિન્દુ કહે રામ હમારા, મુસલમાન કહે ખુદા, કહત કબીરા સુના ભાઈ સાધા, અબ પકડ લે એક મુદ્દા. તરીકેની ગણના નથી, કારણ કે સમ્યક્ત્વના તપમાં પૌદ્દગલિક લાલસાના અભાવ હોય છે.

(૫) પાંચમું ચૈત્યની પરિપાટી : શ્રી જિનેશ્વરની ભક્તિ. આ પાંચે કરવા યાગ્ય છે.

### **૧૧૧૯ પ્ર. શ્રો**તાએાના પ્રકાર કેટલા છે ?

ઉ. શ્રી સુદષ્ટિતર ગિણી અનુસાર, પાષાણ, કૂટચા ઘડા, મેંઢા, ઘોડા, ચાળણી, મસક, સર્પ, પાડા સમાન આઠ મહા અશુભ; બિલાડી, બગલા, ડાંસ અને જેળા સમાન ચાર અધમ; માટી અને પાપટ સમાન બે મધ્યમ; ગાય, બકરી, હંસ સમાન ત્રણ ઉત્તમ; નેત્ર, દર્પણ, ત્રાજવાની દાંડી અને કસોટી સમાન ચાર મહા ઉત્તમ એમ શ્રોતાઓના કુલ એકનીસ બેદ બતાવ્યા છે. જેને લૌકિક ન્યાય—નીતિનું પણ ઠેકાશું નથી એવા જીવા શાસ્ત્રનું પ્રવચન કરે અને તેને જે સાંભળવા જયા તે સાંભળવાવાળા પણ પાત્ર નથી.

## ૧૧૨૦ પ્ર. કાને માક્ષાભિલાષી શ્રોતા જાણવા ?

ઉ. મેાક્ષાભિલાષી શ્રોતાનું અંતઃકરણ સુશ્રુષા, શ્રવણ, ગ્રહણ, ધારણ, મનન, ઉહ (પ્રશ્ન), અપેાહ (ઉત્તર) અને તત્ત્વનિર્ણય સહિત હોય છે. વક્તાપણું તા તેરમે ગુણસ્થાનમાં પણ હોય છે, પરંતુ શ્રોતાપણું છેકા ગુણસ્થાન સુધી જ હોય છે. નિમિત્તરપમાં એક જ વક્તા હોવા છતાં શ્રોતાએ!ના ઉપાદાન અનુસાર ઉપદેશ પરિણમન કરે છે–એવી સ્વતંત્રતા છે. પોતાના ઉપાદાનની તૈયારી વગર ભગવાન પણ સમજાવી શકતા નથી.

# ૧૧૨૧ પ્ર. "મુમુસુતા" કોને કહે છે ? તે ક્યારે ઉત્પન્ન થાય છે ?

ઉ. ઘાયું કરીને મનુષ્યાત્મા કાઇ ને કાઇ ધર્મ મતમાં હોય છે, અને તેથી તે ધર્મ મત પ્રમાણે પ્રવર્તવાનું તે કરે છે, એમ માને છે; પણ એનું નામ "મુમુક્ષુતા" નથી. "મુમુક્ષુતા" તે છે કે સર્વ પ્રકારની મોહાસક્તિથી મુંઝાઇ એક માક્ષને વિષે જ યતન કરવા અને તીવ્ર "મુમુક્ષુતા" એ છે કે અનન્ય પ્રેમે મોક્ષના માર્ગમાં ક્ષણે ક્ષણે પ્રવર્તવું. "મુમુક્ષુતા" ઉત્પન્ન થવાનું લક્ષણ પોતાના દોષ જોવામાં અપક્ષપાતતા એ છે, અને તેને લીધે સ્વચ્છં દેનો નાશ હોય છે.

જીવને માંહીથી અજર્ણ મટે ત્યારે જ અમૃત ભાવે.

વિવેક વૈરાગ્યાદિ સદ્યુણ પ્રાપ્ત થયા પછી જીવ યાગ્ય મુમુક્ષુ કહેવાય.

"દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય; હોય મુમુક્ષુ ઘટ વિષે એહ સદાય સુજાગ્ય." માહના કામમાં મુંઝાય, મીઠાશ ન લાગે તે મુમુક્ષતા છે.

- ૧૧૨૨ પ્ર. મુમુક્ષુ એટલે સમ્યકદષ્ટિ ?
  - ઉ. મુમુક્ષુમાત્ર સમ્યકૃદષ્ટિ છવ સમજવા નહીં.
- ૧૧૨૩ પ્ર. મુમુલુતા કેમ વર્ધમાન અને નિર્મળ થાય ?
  - ઉ. આરંભ અને પરિત્રહના જેમ જેમ માહ મટે છે, જેમ જેમ તેને વિષેથી પોતાપણાનું અભિમાનમંદ પરિણામ પામે છે, તેમ તેમ મુમુક્ષુતા વર્ધમાન થયા કરે છે. આરંભ પરિત્રહને વારંવારના પ્રસંગે વિચારી વિચારી પોતાના થતાં અટકાવવાં; ત્યારે મુમુક્ષુતા નિર્મળ થાય છે.
- ૧૧૨૪ પ્ર. મુમુક્ષુએાને ધ્યાનમાં રાખવા યેાગ્ય ઉપદેશ કહેા ?
  - ઉ. આતમા સંબંધી અભ્યાસ વધારવાના વિચાર કરવા. સંસારમાં ઉદાસીનતા. પરના અલ્પ ગુણમાં પણ પ્રીતિ. પોતાના અલ્પ દાષને વિષે પણ અત્યંત કલેશ. દાષના વિલયમાં અત્યંત વીર્ધનું સ્કુરવું. જેમ ખને તેમ નિવૃત્તિકાળ, નિવૃત્તિક્ષેત્ર, નિવૃત્તિક્વય અને નિવૃત્તિક ભાવને ભજજો. સમયમાત્ર પણ પ્રમાદ યોગ્ય નથી.
- ૧૧૨૫ પ્ર. નિવૃત્તિવાળાં ક્ષેત્રા, જેને નિકૃત્તિ થઇ નથી તેને કેવા આકારે પરિણમે છે <sup>ટ્ર</sup>
  - ઉ. જેને નિવૃત્તિ થઇ નથી તેને પ્રથમ તો એમ થાય છે કે "આ ક્ષેત્ર સારું છે, અહીં રહેવા જેવું છે," પણ પછી એમ કરતાં વિશેષ પ્રેરણા થવાથી ક્ષેત્રાકારવૃત્તિ થઇ જાય છે.
- ૧૧૨૬ પ્ર. ત્રાનીની વૃત્તિ ક્ષેત્રાકાર ન થાય કે ન થાય તાે શું કારણથી ?
  - ઉ. ત્રાનીની વૃત્તિ ક્ષેત્રાકાર ન થાય, કારણ કે, ક્ષેત્ર નિવૃત્તિવાળું છે, અને પાતે પણ નિવૃત્તિભાવ પામેલા છે. એટલે ત્રન્ને યાગ અનુકૂળ છે.

કોઇનું દીધું દેવાતું નથી, કોઇનું લીધું લેવાતું નથી. જવ ફાેગટ કલ્પના કરી રઝળે છે.

- ૧૧૨૯ પ્ર. ગૃહસ્થ વ્યવહારમાં વર્તા મુમુક્ષુજીવે પ્રથમ શાના નિશ્ચય કરવે! જોઇએ ?
  - ઉ. જે મુમુક્ષુજીવ ગૃહસ્થ વ્યવહારમાં વર્તતા હોય, તેણે તા અખંડ નીતિનું મૂળ પ્રથમ આત્મામાં સ્થાપવું જોઇએ. નહી તો ઉપદેશાદિનું નિષ્ફળપહું થાય છે. દ્રવ્યાદિ ઉત્પન્ન કરવા આદિમાં સાંગાપાંગ ન્યાયસંપન્ન રહેવું તેનું નામ નીતિ છે. એ નીતિ મુકતાં પ્રાણ જાય એવી દશા આવ્યે ત્યાગ વૈરાગ્ય ખરા સ્વરૂપમાં પ્રગટે છે, અને તે જ જીવને સત્પુરુષના વચનનું તથા આગ્રાધર્મનું અદ્ભુત સામર્થ્ય, મહાત્મ્ય અને રહસ્ય સમજાય છે. જે જીત્ર કલ્યાણની આકાંક્ષા રાખે છે, અને પ્રત્યક્ષ સત્પુરુષના નિશ્ચય છે, તેને પ્રથમ ભ્રમિકામાં એ નીતિ મુખ્ય આધાર છે. કઠણ વાત છે માટે ન ખને, એ કલ્પના મુમુક્ષને અહિતકારી છે અને છોડી દેવા યાગ્ય છે.
- ૧૧૨૮ પ્ર. નીતિ તથા સદાચાર એટલે શું ? તે માટે કેવા વ્યવહાર હેાવા જોઇએ ?
  - ઉ. જે આચરણ આત્માની પ્રાપ્તિમાં સહકારી કારણ થાય તેને સદાચાર કહેવાય. તેનું ખીજું નામ સામાન્ય નીતિ પણ છે. નીતિનું પાલન કરવા ⊎ચ્છતા મુમુક્ષુના વ્યવહાર સહેજે નીચે પ્રમાણે હોવા જોઇએ.
    - (૧) કાઇ પણ મનુષ્ય સાથે વિશ્વાસઘાત કરવા નહીં.
    - (ર) કાઇના ઉપર ખાટું આળ મૂક્વું નહીં.
    - (૩) લેણદેણમાં ખાટી દાનત રાખી ઓછું અધિક આપવું નહીં કે ભેળસેળ કરીને આપવું નહીં.
    - (૪) છળકપટથી અહિંપૂર્વક કાઇની સાથે છેતરપિંડી કરવી નહીં.
    - (૫) સાત વ્યસનના સર્વથા ત્યાગ કરવા (જુઓ પ્રશ્ન-૮૩૧)
    - (ક) સરકારના કાયદા પ્રમાણે કરવેરા આદિ ભરવામાં નિયમિત અને પ્રામાણિક થતું.
- ૧૧૨૯ પ્ર. કયાં કારણાથી જીવને શિક્ષા પ્રાપ્ત થતી નથી ? ઉ. આ પાંચ કારણાને લઇને શિક્ષા પ્રાપ્ત થતી નથી.
  - માક્ષના કામમાં જે જ્ઞાન ન આવે તે અજ્ઞાન.

- (૧) અભિમાન, (૨) ક્રાંધ, (૩) પ્રમાદ, (૪) રાગ અને (૫) આળસ.
- ૧૧૩૦ પ્ર. કયા ગુણ અથવા સ્થિતિયી માણસને શિક્ષણશીલ કહેવામાં આવે છે?
  ઉ. આઠ સ્થિતિઓ અથવા કારણોને લઇને માણસને શિક્ષણશીલ કહેવામાં આવે છે: (૧) હાંસી–મન્નક ન ઉડાવવી, (૨) હાંમેશાં ઇન્દ્રિય અને મનનું દમન કરવું, (૩) કાઇની ગુપ્ત વાત પ્રકાશમાં ન આણવી, (૪) અશીલ (સર્વ પ્રકારે આચારવિહીન) ન બનવું, (૫) વિશીલ (દાષોથી કલંકિત) ન બનવું, (૬) અતિશય રસલે લુપતા ન હોવી, (૭) અકાધી રહેવું, (૮) સત્યમાં રત રહેવું.
- 1939 પ્ર. કાઇ પણ કર્મ કરતાં વ્યવહારે કેવા ઉપયાગ રહેવા જોઇએ ?
  ઉ. ખે પાંચ હજાર રૂપિયાનું નુકસાન થઇ જાય તો તેના ભય રહે છે. તેવા ભય હું જીવ છું અને કર્મ કરીશ તા મારે જ ભાગવવું પડશે તેવા ભય હું જીવ છું અને કર્મ કરીશ તા મારે જ ભાગવવું પડશે તેવા ભય ઉપયોગ ઉપર રહેવા જોઇએ. અન્યના ઉપર દ્વેષ કરીશ તા તેનું કાંઇ અગડવાનું નથી, તેમ કરી તું તારા જ પરભવ ખગાડી રહ્યો છે. તું એકલા જ આવ્યા છે, તારે જવાનું પણ એકલા જ છે. સર્વે સ્વજન પ્રાણીઓ અને વસ્તુઓમાં મમત્વભાવના ત્યાગ કરી એકત્વ ભાવનામાં રક્ત અન
- **૧૧**૩૨ પ્ર. ઇન્દ્રિયો જીતવા પ્રથમ શું ઉપાય કરવા ?
  - ઉ. મનને વશ કરવું એ સવેત્તિમ છે. એના વડે સઘળા ઇન્દ્રિયો વશ કરી શકાય છે. મન જીતવુ પહુ દુર્ઘ ટ છે, એક સમયમાં અસંખ્યાતા યોજન ચાલનારા અધ તે મન છે. મન જ અંધ અને માલનું કારણ છે. મન જ સર્વ સંસારની માહિનીરૂપ છે. મન વડે ઇન્દ્રિયોની લોલુપતા છે. ભોજન, વાજિંત, સુગંધી, ઓનું નિરક્ષિણ, સુંદર વિલાપન એ સઘળું મન જ માત્રે છે.
- ૧૧૩૩ પ્ર. મનાનિયહતામાં વિદ્વરૂપ કયા દાષા છે.
  - ઉ. અષ્ટાદશ પાપસ્થાનક ત્યાં સુધી ક્ષય થવાના નથી કે જ્યાં સુધી નીચેનાં અષ્ટાદશ વિઘ્નથી મનેના સંખંધ છે. નીચેનાં અષ્ટાદશ દેષ જવાથી મનેનિત્રહતા અને ધારેલી સિદ્ધિ થઇ શકે છે.

સ્વભાવમાંથી પરભાવમાં ન જવા દે તે ધર્મ.

(૧) આળસ, (૨) અનિયમિત ઉંઘ, (૩) વિશેષ આહાર, (૪) ઉત્માદ પ્રકૃતિ, (૫) માયા પ્રપંચ, (૧) અનિયમિત કામ, (૭) અકરણીય વિલાસ, (૮) માન, (૯) મર્યાદા ઉપરાંત કામ, (૧૦) આપવડાઇ, (૧૧) તુચ્છ વસ્તુથી આનંદ, (૧૨) રસગારવ લુબ્ધતા, (૧૩) અતિભાગ, (૧૪) પારદું અનિષ્ટ ઇચ્છવું, (૧૫) કારણ વિનાનું રળવું, (૧૧) ઝાઝાના સ્નેહ, (૧૭) અયોગ્ય સ્થળે જવું, (૧૮) એકદે ઉત્તમ નિયમ સાધ્ય ન કરવા.

#### ૧૧૩૪ પ્ર. મનાનિત્રહનાં સાધના કર્યા છે ?

ઉ. અન્ય આહાર, અલ્પ વિહાર, અલ્પ નિંદ્રા, નિયમિત વાચા, નિયમિત કાયા, અને અનુકૃળ સ્થાન એ મનને વશ કરવાનાં ઉત્તમ સાધના છે. મનની સ્થિરતા થવાના મુખ્ય ઉપાય હમણાં તા પ્રસુલકિત સમજો. આગળ પણ તે અને તેવું જ છે.

# ૧૧૩૫ પ્ર. રાગ ક્રોને કહે છે ?

લ. માયા, લાલ, એ બે ક્યાય તથા હાસ્ય, રતિ અને ત્રણ પ્રકારના વેદ એ બધાનું નામ રાગ છે.

# ૧૧૩૬ પ્ર. દ્વેષ કોનું નામ છે?

ઉ. કે કા માન એ બે ક્યાય અને અરતિ, શાક, ભય, જુગુપ્સા એ બધાનું નામ દેવ છે.

#### ૧૧૩૭ પ્ર. માહ કાને કહે છે ?

 સામાન્યપણે રાગ-દેષ અને મોહ એ બધાનું નામ મોહ છે. મોહકમના ઉદયથી આત્માં પાતે જ સુખ-દુઃખ માને છે.

### ૧૧૩૮ પ્ર. રાગ-દેષ હાય ત્યાં માહ હોય કે નહિ ? તે ખેમાં શું ભેદ છે ?

ઉ. જ્યાં મેહ હોય ત્યાં રાગ-દેષ હોય જ પણ રાગદેષ હોય ત્યાં મોહ હોય જ તેવું ચોક્કસ નથી. મેહ હોય અથવા ન પણ હોય. રાગ-દેષ એ ચારિત્ર ગ્રહ્યની વિકારી પર્યાય છે. મેહ તે શ્રદ્ધા ગ્રહ્યની વિકારી પર્યાય છે.

સર્વને ભાદ કરતાં કરતાં જે અબાધ્ય અનુભવ રહે છે તે આત્મા છે.

- ૧૧૩૯ પ્ર. રાગ-દેષનાં પરિણામ જીવને કર્મના ઉદયથી થાય છે કે તે જીવના પાતાના વિકાર છે ?
  - ®. પર નિમિત્ત જીવને રાગાદિ કરાવતા નથી, અશુદ્ધ ઉપાદાનથી જીવ પોતે જ રાગાદિની પર્યાય કરે છે. નિશ્વયથી વિકાર જીવના જ છે. તેમ નિશ્વયને લક્ષમાં રાખીને તે વખતે નિમિત્તને સહચર દેખીને પ્રમાણથી બેનું જ્ઞાન કરાવે છે. પરની અપેક્ષા રાખ્યા વિના જ પાતાના ઊંધા પુરુષાર્થથી પાતાની પર્યાયમાં (રાગાદિ) થયા કરે છે.
- ૧૧૪૦ પ્ર. જો રાગ-દેષ નથી, તાે અન્ય મત ખૂરા અને જૈન મત ભલા, એમ કેવી રીતે કહાે છાં ? જો સામ્યભાવ હાેય તાે સર્વને સમાન જાણો, મતપક્ષ શા માટે કરાે છાે ?
  - ઉ. ખૂરાને ખૂરા કહીએ તથા ભલાને ભલા કહીએ, એમાં રાગ-દ્રેષ શા કર્યો ? ખૂરા-ભલાને સમાન જાણવા, એ તા અત્રાનભાવ છે, પણ કાંઇ સામ્યભાવ નથી. માટે જેમાં વીતરાગભાવનું જ પ્રયોજન છે, એવા જૈનમત જ ઇષ્ટ છે, પણ જેમાં સરાગભાવનું પ્રયોજન પ્રગટ કર્યું છે એવા અન્ય મતા અનિષ્ટ છે, તેને સમાન કેમ મનાય ?
- ૧૧૪૧ પ્ર. શાસ્ત્રમાં સમભાવના અર્થ શું છે?
  - ઉ. માહ-ક્ષેણ અથવા રાગ-દ્રેષ મોહ રહિત જે આત્માનાં પરિણામ છે તે જ સમભાવ છે, તે જ ચારિત્ર છે. જેનાથી આશાઓ શીધ નાશ પામે છે. અવિદ્યા–અજ્ઞાન ક્ષણમાં ક્ષય થઇ જાય છે અને ચિત્તરપી સર્પ મરણ પામે છે, તે સમભાવના છે.
- ૧૧૪૨ પ્રે. જાત્રાએ જવાના હેત શું છે?
  - ઉ. જે જે સ્થાનામાં મહાપુરુષા વિચર્યા છે તે સ્થાનામાં જવું તે જવા. જાત્રા એટલે જીવવું પહ્યુ થાય છે. જાત્રાએ જવાના હેતું એક તા એ છે કે ગૃહવાસની ઉપાધિથી નિવૃત્તિ લેવાય; સાં ખસા રૂપિયા ઉપરથી મૂર્જા એાછી કરાય; પરદેશમાં દેશાટન કરતાં, કાઇ સત્પુરુષ

એજી રાજા, ચારહા, વાહિયા ને ચાથી નાની નાર, એટલાને ભક્તિ ઉપજે નહિ, અને ઉપજે તાે એડા પાર. શાધતાં જડે તા કલ્યાણ થાય. દાનધર્મમાં પ્રવૃત્તિ થાય; શરીરનું શાતાશીળિયાપણું ટળે અને વાત્સલ્ય તથા પ્રભાવનારૂપ ગુણા વૃદ્ધિ પામે આ કારણથી જાત્રા કરવાનું ખતાવ્યું છે. સ્વાલમ્ખી ઉપ-યાગરૂપ સ્વરૂપને સાધીને જે ક્ષેત્રથી સિદ્ધ થયા તે જ ક્ષેત્રે સમશ્રેણીએ ઉધ્વે સિદ્ધપણું બિરાજે છે. તેના સ્મરણના કારણરૂપ આ તીર્થા નિમિત્ત છે.

- ૧૧૪૩ પ્ર. હાલના વખતમાં મનુષ્યનું આયુષ્ય કેવી રીતે વ્યતીત થાય છે ? ઉ. હાલના વખતમાં મનુષ્યોનું કેટલુંક આયુષ્ય બાળપણમાં જાય, કેટલુંક સ્ત્રી પાસે જાય, કેટલુંક નિંદ્રામાં જાય, કેટલુંક ધંધામાં જાય, અને સહેજ રહે તે કુગુરુ લૂંટી લે.
- ૧૧૪૪ પ્ર. હું ધર્મ પામ્યો નથી, હું ધર્મ કેમ પામીશ <sup>રૂ</sup> એવા **ખેદ ઉત્પન્ન** થયા કરે તા શું વિચારવું <sup>રૂ</sup>
  - ઉ. એ આદિ ખેદ નહીં કરતાં વીતરાગ પુરુષોના ધર્મ જે દેહાદિ સબંધથી હર્ષવિષાદૃદૃત્તિ દૂર કરી આત્મા અસંગ–શુદ્ધ–ચૈતન્ય-સ્વરૂપ છે, એવી દૃત્તિના નિશ્ચય અને આશ્રય પ્રહણ કરી તે જ હૃત્તિનું બળ રાખવું, અને મંદ દૃત્તિ થાય ત્યાં વીતરાગ પુરુષોની દૃશાનું સ્મરણ કરવું, તે અદ્ભૂત ચારિત્ર પર દૃષ્ટિ પ્રેરીને દૃત્તિને અપ્રમત્ત કરવી, એ સુગમ અને સવૈતિકૃષ્ટ ઉપકારક તથા કરવાણ સ્વરૂપ છે.
- ૧૧૪૫ પ્ર. સંલેખનાવત લેનાર અનશન આદિ દારા શરીરના અંત આણે છે, એ તાે આત્મહત્યા થઇ, તાે પછી એને વત તરીકે કેવી રીતે યાગ્ય ગણાય?
  - ઉ. દેખીતું દુ:ખ હોય કે દેખોતા પ્રાણનાશ હોય તેટલા માત્રથી તે હિંસાની કોટિમાં નથી આવતાં. યથાર્થ હિંસાનું સ્વરૂપ રાગ, દ્વેષ અને માહની કૃત્તિથી ઘડાય છે. સંલેખનાવતમાં પ્રાણના નાશ છે ખરા, પણ તે રાગ, દ્વેષ કે માહથી ન થતા હોવાથી હિંસા કાટિમાં આવતા નથી.

"રાજા રાણા ચક્રધર હથિયનકે અસવાર; મરના સબકાે એક દિન, અપની અપની વાર."

- '૧૧૪૬ પ્ર. કમળપૂજા, લૈરવજપ, જળસમાધિ, સતિ વિગેરે અનેક જૈનેતર પંથામાં પ્રાણનાશ કરવાની અને તે ધર્મ માનવાની પ્રથા હતી અને ચાલુ છે, તેમાં અને સંલેખનાની પ્રથામાં શા ફેર ?
  - ઉ. પ્રાણનાશની સ્થૂલ દર્ષિ એ બધું સરખું જ છે; ફેર હોય તે તે તેની પાછળની ભાવનામાં જ હોઇ શકે. જૈન ઉપાસનાનું ધ્યેય તેના તત્ત્વજ્ઞાન પ્રમાણે પરાપર્ણ કે પરપ્રસન્નતા નથી, પણ આત્મશોધન માત્ર છે.



જે જીવ કદાગહ, મતમતાન્તરાદિ છાડી ન શકે તેને છૂટવાની આશા છાડી દેવી.

# ્ ૧૫ સાધુ ધમ<sup>°</sup>

૧૧૪૭ પ્ર. હવે વ્યવહાર સમ્યક્યારિત્ર કોને કહે તે સમજાવા.

- ઉ. જે મૂળ ચારિત્ર તો ન હોય પરંતુ ચારિત્રના પ્રકાશવામાં સહાયક હોય તેને જ વ્યવહાર ચારિત્ર કહે છે. જ્યાં નિશ્ચય સમ્યક્ ચારિત્રફપ સ્વાત્માનુભવ ઉપર લક્ષ છે, એની જ ખાજ છે, અને તેથી તેનાં નિમિત્ત સાધનોના સંગ્રહ કરવામાં આવે તેને વ્યવહાર સમ્યક્ ચારિત્ર કહેવાય છે. પણ જો વ્યવહાર ચારિત્ર પાળ પરંતુ તે વડે નિશ્ચય સમ્યક્ ચારિત્રના લાભ કે પ્રાપ્તિ ન પામી શકે તો તે વ્યવહાર ચારિત્ર યથાર્થ કહેવાય નહિ.
- ૧૧૪૮ પ્ર. વ્યવહાર સમ્યક્ચારિત્ર કેટલા પ્રકારે હોય છે ?
  - પ્ર. વ્યવહાર સમ્યક્ષ્યારિત્ર ખે પ્રકારનું છે. એક અણુગાર અથવા સાધુચારિત્ર, ખીજું સાગાર અથવા શ્રાવક ચારિત્ર.
- ૧૧૪૯ પ્ર. અનગાર કે સાધુ ચારિત્ર કાને કહે છે ?
  - ઉ. પાંચ મહાવત, પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિનું પાલન, એમ તેર પ્રકારનું વ્યવહાર ચારિત્ર સાધુના ધર્મ કહેવાય છે. તેમાં પાંચ મહાવત મુખ્ય છે. શ્રાવકની નિમ્નભૂમિકામાં જે વાત વ્રતરૂપ હતી તે જ વાત સાધુની ઉન્નત ભૂમિકામાં ચારિત્રરૂપ થઇ જાય છે. શ્રાવક જે વાતને પ્રતિજ્ઞાબદ્ધ થઇ નિશ્ચિત સમયમાટે પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન કરે છે તે સાધુને વિના પ્રયત્ને સહજ સિંદ્ધ છે.
- ૧૧૫૦ પ્ર. સાધુનાં પાંચ મહાવત કહો.
  - ૭. અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય બ્રહ્મચર્ય, પરિય્રહત્યાગ, એ પાંચ મહાવતછે. જો કે તે પાંચ છે તેા પણ એક અહિંસા મહાવતમાં ભાકીનાં

ચાર સમાવેશ પામે છે. અસત્ય બાલવાથી, ચારી કરવાથી, કુશીલ ભાવથી, પરિત્રહની તૃષ્ણાંથી આત્માના ગુણાના ઘાત થાય છે.

૧૧૫૧ પ્ર. અહિંસાના કેટલા પ્રકાર છે?

- ઉ. અહિંસાના બે પ્રકાર છે. ભાવહિંસા અને દ્રવ્ય હિંસા. જે રાગદ્વેષથી ક્રોધ, માન, માયા, લેાભાદિથી અથવા પ્રમાદભાવથી આત્માના શુદ્ધ શાંત ભાવના ઘાત થાય છે તે ભાવાને ભાવહિંસા કહે છે. પછી જ્યારે કોધવશ કાઇને મારે પીટે છે અથવા હાનિ પહેાંચાડે છે ત્યારે દ્રવ્ય હિંસા થાય છે. ભાવહિંસા દ્રવ્યહિંસાનું કારણ છે.
- ૧૧૫૨ પ્ર. સંકલ્પી અને આરંભી હિંસા કાને કહે છે ?
  - ઉ. જે પ્રાણાઘાત હિંસાના સંકલ્પપૂર્વક કરવામાં આવે છે તે સંકલ્પી હિંસા છે, જેમ પશુને ધર્મના નામે કાપવાં, શિકાર કરવા, માંસાહાર માટે પશુઓ કાપવાં આદિ. આરંબી હિંસા તે છે કે જે ગૃહસ્થીને આવશ્યક સંસારી કાર્યોમાં કરવી પડે છે. ત્યાં હિંસા કરવાના સંકલ્પ હોતા નથી આરંબી હિંસાના ત્રણ બેદ છે.

નિશ્ચયનયથી કાઇ જીવ ખીજ જીવને હણી શકતા નથી, મારી નાખતા નથી; કારણ કે આયુષ્ય કર્મ ફેરવી શકાતું નથી. નિશ્ચય-નયથી હિંસા તેને કહે છે કે જે પ્રમાદને આધીન થઇ અન્ય પ્રાણીના પ્રાણના લધ કરે, નાશ કરે. ખીજા જીવનાં પરિણામ કલેશિત દુ:ખી થાય છે તે તેની હિંસા છે અને આપણે ઉપયોગ ચૂકા પ્રમાદને વશ થયા, તે આપણા આત્માના ઘાત છે. "ઉપયોગે ધર્મ." એમ જ્ઞાનીએ કહ્યું છે. તે શુદ્ધ ઉપયોગ જ્ઞાનીએ જેવા જાણ્યો છે તેવા મારા આત્મા છે. તેના લક્ષ ચૂકાય છે ત્યાં આપણા આત્માની હિંસા થાય છે. ખીજા જીવના પ્રાણ ન દુલાય તો પણ આપણા આત્માની હિંસા થાય છે. ખીજા જીવના પ્રાણ ન દુલાય તો પણ આપણા આત્માની હિંસા થાય છે. ખીજા જીવના પ્રાણ ન દુલાય તો પણ આપણા આત્માની છે કે રાગની ઉત્પત્તિ તે હિંસા તથા રાગની અનુત્પત્તિ તે અહિંસા છે.

કામ ક્રાેધ મદ લાભની જ્યાં સુધી મનમાં ખાણ, ત્યાં સુધી પંડિત, મુરખા, બન્ને એક સમાન.

- **ા૧૫૩ પ્ર.** આરંભી હિંસાના ત્રણ ભેદ કહેા.
  - ઉ. (૧) ઉદ્યમી : જે આજિવકા–સાધનના હેતુ અસિકમ (શસ્ત્રકમ), મસિકમ (લખવું તે), કૃષિકમ (ખેતી), વાર્ષ્યુજ્યકમ, શિલ્પ-કર્મ અને વિદાકમ (કળા, સંગીત) એ છ પ્રકારના કામા કરતાં હિંસા થાય છે, તે ઉદ્યમી હિંસા.
    - (૨) ગૃહારંભી : જે ઘરમાં આહાર, પાન તૈયાર કરવામાં તથા મકાન, બાગ, કુવા ખાદાવવા આદિમાં થાય છે તે.
    - (૩) વિરાધી : દુષ્ટા દ્વારા અથવા શત્રુ દ્વારા આક્રમણ કરવામાં આવે ત્યારે પાતાની, પાતાના કુટું ખની, માલની, દેશની રક્ષા માટે થાય છે.
- '૧૧૫૪ પ્ર. સમરંભ, સમારંભ અને આરંભ એમ ત્રણુ પ્રકારના પ્રારંભ કહ્યા છે તે સમજાવા.
  - ઉ. સમરંભ એટલે હિંસાની પ્રવૃત્તિ કરવાની ઇચ્છા કરવી, સમારંભ એટલે એવી સામગ્રી એક્કી કરવી અને આરંભ એટલે હિંસાની પ્રવૃત્તિ કરવી તે.
- <sup>્</sup>**૧૧૫૫ પ્ર. સત્ય મહાવત** કેટલા પ્રકારે હોય છે ?
  - ઉ. સત્ય મહાવતમાં ચાર પ્રકારનું અસત્ય ખાલતા નથી : (૧) જે વસ્તુ હાય તેને નથી એમ કહેવું, (૨) જે વસ્તુ ન હાય તેને છે એમ કહેવું, (૩) વસ્તુ હાય તેના કરતાં ખીજી કહેવા, (૪) ગહિંત, અપ્રિય અને હિં સક વચન ખાલવાં, કઠાર નિંદનીય ગાળાના શબ્દા કહેવા.
- <sup>્</sup>૧૧૫૬ પ્ર. ગહિ<sup>લ્</sup>ત-નિંદાના વચનના કેટલા ભેદ છે ?
- ઉ. ગહિંત વચનના ત્રણ ભેદ છે: ૧. ગહિંત, ૨. સાવઘ અને ક. અપ્રિય. ૧૧૫૭ પ્ર. ગહિંત વચનના કેટલા પ્રકાર છે ?
  - ઉ. ગહિંત વચનના પાંચ પ્રકાર છે: ૧. પૈશુન્ય, ૨. હાસ્ય, ૩. કર્કશ, ૪. અસમજસ, અને પ. પ્રલપિત, ઇત્યાદિ. સૃત્રવિરુદ્ધ વચન ગહિંત વચન ગણાય.

જ્યાં લગે આતમદ્રવ્યનું લક્ષણ નવિ જાણ્યું; તિહાં લગે ગુણુઠાણું ભલું કિમ આવ્યે તાણ્યું.

- ૧૧૫૮ પ્ર. પૈશુન્ય વચન કાને કહેવાય ?
  - ઉ. પરમાં હોય કે ન હોય તેવા દાષા તેની પૂંઠ પાછળ કહેવા, તથા કાઈના ધનના, આછવિકાના કે પ્રાણના નાશ થાય, તથા જગતમાં કાઈની નિંદા ફેલાય એવાં વચના પૈશુન્ય નામે ગહિંત વચન છે.
- ૧૧૫૯ પ્ર. હાસ્ય નામે ગહિંત અસત્ય વચન કાને કહે ?
  - લ. મશ્કરી કરવા વિકારી વચન બોલવાં તથા સાંભળનારને પાપમાં પ્રેરનાર તે.
- ૧૧૬૦ પ્ર. કર્કશ વચન કાને કહે છે ?
  - ઉ. કાઇને એમ કહેવું કે તું મંદ છે, મૂખ છે, અજ્ઞાની છે તે.
- ૧૧૬૧ પ્ર. અસમજસ વચન કાને કહેવાય ?
  - ઉ. દેશ, કાળને યાગ્ય નહીં તેવાં પાતાને અને પરને મહાસંતાપ ઉપજ્યવનારાં વચન.
- ૧૧૬૨ પ્ર. પ્રલપિત વચન એટલે શું?
  - ઉ. પ્રયોજન વગર ઉદ્ધતપણે બકવાસ કરવા તે.
- ૧૧૬૩ પ્ર. સાવદ વચન કાને કહે છે !
  - ઉ. જે વચનથી પ્રાણીઓના ઘાત થાય, દેશમાં ઉપદ્રવ થાય, દેશ લૂંટાઇ જાય, કલહ, કંકાસ, લડાઇ મંડાય, વેર ખંધાય, મહાહિ સામાં પ્રવૃત્તિ થાય તે સાવદા કહેવાય છે. કાઇને ચાર, વ્યભિચારી વગેરે સાવદા વચન કહેવાં એ દુર્ગતિનું કારણ છે.
- ૧૧૬૪ પ્ર. અપ્રિય વચનાના કેટલા પ્રકાર છે ?
  - ઉ. અપ્રિય વચનના દશ ભેદ છે: ૧. કર્કશ, ૨. કટુક, ૩. પરુષ,
    ૪. નિષ્ઠુર, પ. પરંકાપણી, ૬. મધ્યકૃષ, ૭. અભિમાની, ૮. અનય કર,
    ૯. છેદ કર, અને ૧૦. ભૂતવધકર.
- ૧૧૬૫ પ્ર. ઉપરના દશ પ્રકારનાં અપ્રિય વચના સમજાવા.
  - ઉ. ૧. "તું મૂર્ખ છે, આખલાે છે, ઢાેર છે, હે મૂર્ખ ! તું શું સમજે'' ઇત્યાદિ કર્કશ ભાષા છે.

જ્યાં લગી આતમા તત્ત્વ ચીન્યા નહીં, ત્યાં લગી સાધના સર્વ**ે જૂઠી.** 

- ર. ''તું કજાત, હલકા વર્ણના છે. અધર્મા છે, મહાપાપી છે, અપશુકનિયાળ છે" ઇત્યાદિ કડુક વચના છે.
- "તું ભ્રષ્ટાચારી છે, મહાદુષ્ટ છે" ઇત્યાદિ મર્મ છેદક પરુષ ભાષા છે.
- ૪. "તારું નાક કાપીશું, તને ડામ દઇશું, તારું માથું કાપીશું, તને ખાઇ જઇશું" ઇત્યાદિ નિષ્દુર ભાષા છે.
- પ. "હે નિર્લાજ્જ, વર્ણાસંકર! તારી જાત, કળ, આચારનું ઠેકાહ્યું નથી. જોયું તારું તપ, તું કશીલ છે, લંપટ છે, તારું નામ લેતાં લાજી મરાય છે, ઇત્યાદિ પરેકાપણી ભાષા છે.
- જે વચન સાંભળતાં જ સાંધા ગગડી જાય તે મધ્યકૃષ ભાષા છે.
- ૭. પોતાને મોઢે પોતાના ગુણ ગાવા, પરના દેષ પ્રગટ કરવા, મદ દર્શાવવા વચન બાલવાં તે અભિમાની ભાષા છે.
- ૮. શીલ ખંડન કરાવનારી અને બંધાવનારી અનયંકર લાષા છે.
- ૯. વીર્ય, શીલગુણુ આદિને નિર્મૂળ કરનારી, જૂઠા દેષ પ્રગટ કરનારી, જૂઠાં આળ ચઢાવનારી છેદંકર ભાષા છે.
- ૧૦. જે વચન સાંભળી અસહ્ય ઘા લાગી જાય અથવા પ્રાણ છૂટી જાય તે ભૂતવધકર ભાષા છે.
- ૧૧૬૬ પ્ર. શીલ અથવા બ્રહ્મચર્ય કેટલા પ્રકારે હોય છે ?
  - ઉ. અચેતન સ્ત્રી ત્રણ (કઠાર સ્પર્શ, કામળ સ્પર્શ, ચિત્રપટ) પ્રકારની, તે સાથે ત્રણ કરણ (કરણ, કરાવણ અને અનુમાદન)થી, બે (મન, ઘચન) યાગ દ્વારા, પાંચ ઇન્દ્રિય (કર્ણ, ચક્ષુ, નાસિકા, જીલ, સ્પર્શ)થી, ચાર સંગ્રા (આહાર, ભય, મૈયુન, પરિગ્રહ,) સહિત દ્રવ્યથી અને ભાવથી સેવન— 3×3×2×4×8×2 = ७२० લેદ.

ચેતન સ્ત્રી (દેવી, મનુષ્ય, તિય<sup>ર</sup> ચ) ત્રણ પ્રકારની, તે સાથે ત્રણ કરણ (કરણ, કરાવણ અને અનુમાદન)થી, ત્રણ (મન, વચન, કાયારૂપ) યાગ દ્વારા, પાંચ (કર્ણુ, ચક્ષુ, નાસિકા, જીસ, સ્પર્શરૂપ) ઇન્દ્રિયથી, ચાર (આહાર, ભય, મેથુન, પરિપ્રહ) સંજ્ઞા સ્રહિત, દ્રવ્યથી અને

ઔષધ વિષે કરું યત્ન પણ હું ધમ<sup>ા</sup>ને તો નવ ગહું, અની ગ્રાહમાં મસ્તાન હું પાયા વિનાનાં ઘર ચહું. ભાવથી, સાેળ કષાય (અનંતાનુખંધી, અપ્રત્યાખ્યાનવરણીય, પ્રસા-ખ્યાનવરણીય, અને સંજવલન એ ચાર પ્રકારે ક્રાંધ, માન, માયા, લાેભ) એ દરેક પ્રકારથી સેવન એમ ૩×૩×૩×૫×૪×૨×૧૬ = ૧૭,૨૮૦. પ્રથમના ૭૨૦ અને ખીજા ૧૭,૨૮૦ ભેદા મળી કુલ ૧૮,૦૦૦, ભેદ મૈયુનકર્મના દાેષરૂપ ભેદ છે. તેના અભાવ તે શાેલ; એને નિર્મળ સ્વભાવશાલ કહે છે.

#### ૧૧૬૭. પ્ર. પરિગ્રહ કેટલા પ્રકારના છે ?

ઉ. "પરિ" એટલે સમસ્ત પ્રકારથી, અને "પ્રહ" એટલે પકડવું. પરિપ્રહ એટલે સમસ્ત પ્રકારથી પકડવું. પરિપ્રહ બે પ્રકારના છે: અભ્યંતર અને બાહ્ય.

પોતાના શુદ્ધ ચૈતન્ય સિવાય અન્ય પદાર્થનું ગ્રહણ કરવાની ઇચ્છા અથવા ભાવનાનું નામ પરિગ્રહ છે. કક્ત પદાર્થનું નામ પરિગ્રહ નથી પણ તેને ગ્રહણ કરવાની ઇચ્છાનું નામ પરિગ્રહ છે. જે એમ ન હોત તા અત્યંત અસંતાષા જીવન વિતાવવાવાળા નિર્ધન પણ અપરિગ્રહી ગણાત.

#### ૧૧૬૮ પ્ર. અભ્યંતર પરિત્રહ કેટલા પ્રકારના છે ?

- અલ્યાંતર પરિગ્રહ ચૌદ પ્રકારના છે. (૧) મિથ્યાત્વ, (૨) વેદ-સ્ત્રી વેદ, પુરુષવેદ, નપું સકવેદ, (૩) રાગ, (૪) દેષ, (૫) હાસ્ય, (૧) રતિ,
  (૭) અરતિ, (૮) શાક, (૯) લય, (૧૦) જુગુપ્સા (ગ્લાનિ),
  (૧૧) ક્રોધ, (૧૨) માન, (૧૨) માયા, (૧૪) લાલ.
- ૧૧૬૯ પ્ર. બાહ્ય પરિત્રહ કેટલા પ્રકારના છે ?
  - ઉ. બાહ્ય પરિગ્રહ દશ પ્રકારના છે: (૧) ક્ષેત્ર (ખેતર), (૨) વાસ્તુ (મકાન), (૨) ધન–ધાન્ય, (૪) કૃષ્ય (વસ્તાદિ), (૫) ભાંડ (વાસણાદિ), (૬) દાસ-દાસી, (૭) હિરણ્ય (પશુ), (૮) વાહન, (૯) શય્યા (બિછાનું), (૧૦) આસન.

**૧૧**૭૦ પ્ર. સમિતિ કાેને કહે છે ?

સમ્યક્દરા ન ત્રણ મુદ્ધતા શ્રી રહિત, નિ:શંકાદિ આઠ અંગ સહિત, આઠ મદ અને છ અનાયતનથી રહિત છે.

- ઉ. પાંચ મહાવતાની રક્ષા માટે પાંચ સમિતિ પાળે છે. પ્રમાદરહિત યત્નાચાર સહિત સમ્યક્ પ્રવૃત્તિ, વર્ત નને સમિતિ કહે છે.
- ૧૧૭૧ પ્ર. સમિતિના પાંચ પ્રકાર કહેા.
  - ઉ. (૧) ઇયાં સમિતિ : જંતુરહિત પ્રાશુક, પહેલાં ખીજા જીવા જે ભૂમિ ઉપર ચાલ્યા હોય તેવી ભૂમિ ઉપર દિવસના પ્રકાશમાં ચાર હાથ આગળ નજર રાખીને ચાલવું.
    - (ર) ભાષા સમિતિ: શુદ્ધ મિષ્ટ (મધુર) હિતકારી ભાષા ખાલવી.
    - (૩) એષણા સમિતિ : છવનયાત્રામાં આવશ્યક હોય તેવાં નિર્દોષ સાધનાને મેળવવા માટે સાવધાનતાપૂર્વ ક પ્રવર્ત લું. સાધને માટે ન બનાવ્યું હોય તેવું શુદ્ધ ભાજન ભિક્ષાવૃત્તિથી લેવું. બત્રીસ અંતરાયાને અને ચૌદ મળ ટાળી, છેતાળીસ દાષો રહિત શુદ્ધ આહાર લેવા. આહાર લેતાં સમયે જો આહારમાં નાના વાળના ડૂકડા પણ નીકળી આવે તા મુનિ આહારના ત્યાગ કરી દે છે.
    - (૪) આદાનનિક્ષેપણ સમિતિ : કેાઇ વસ્તુને દેખીને રાખવી ઉઠાવવી
    - (પ) પ્રતિષ્ઠાપના અથવા ઉત્સર્ગ સમિતિ : અનુપયાગી વસ્તુઓ, તથા મળમૂત્ર નિર્જત જમીન ઉપર જોઇને કરવાં.
- ૧૧૭૨ પ્ર. ગુપ્તિ કાને કહે છે?
  - ઉ. મન, વચન, કાયા તરફ ઉપયોગની પ્રવૃત્તિને સારી રીતે આત્મ-ભાનપૂર્વ ક રાકવી અર્થાત્ આત્મામાં જ લીનતા થવી તે ગુપ્તિ છે.
- ૧૧૭૩ પ્ર. ત્રણ ગુપ્તિના પ્રકાર કહેા.
  - ઉ. (૧) મનેાગુપ્તિ ઃ મનને વશ રાખી ધર્મ'ધ્યાનમાં જોડવું.
    - (ર) વચનગુપ્તિ: મૌન રહેવું અથવા શાસ્ત્રોક્ત વચન કહેવું.
    - (૩) કાયગુપ્તિ : એક આસને બેસવું, અથવા ધ્યાન સ્વાધ્યાયમાં કાયાને જોડવી.

૧૧૭૪ પ્ર. ગુપ્તિ અને સમિતિમાં અંતર શું?

જે સંસારપરિભ્રમણથી છાડાવી ઉત્તમ સુખમાં ધરી રાખે તે ધર્મ.  ગુપ્તિમાં અસિંકિયાના નિષેધ મુખ્ય છે; અને સમિતિમાં સિંકિયાનું પ્રવર્તન મુખ્ય છે.

મન, વચન, કાયાના યાેગને રાેકવા તે ગુપ્તિ છે. પ્રમાદ તજી યત્નાપૂર્વ ક પ્રવર્તવું તે સમિતિ છે.

- ૧૧૭૫ પ્ર. પાંચ મહાવ્રતાની દઢતા માટે સાધુ કઇ ભાવનાએ। ઉપર ધ્યાન. રાખે છે ?
- પાંચ મહાવતાની દઢતા માટે એક એક વતની પાંચ પાંચ ભાવનાએ છે.
   ૧૧૭૬ પ્ર. અહિંસાવતની પાંચ ભાવનાએ કહે.
  - ઉ. (૧) વચનગૃષ્તિ, (૨) મનાગૃષ્તિ, (૩) ઇર્યા સમિતિ, (૪) આદાન નિક્ષેપણ સમિતિ, (૫) અવલાકિત પાનભાજન દેખા–તપાસીને ભોજન કરવું.
- ૧૧૭૭ પ્ર. સત્યવતની કઇ પાંચ ભાવનાએ છે?
  - ઉ. (૧) ક્રેાધના ત્યાગ, (૨) લાેભના ત્યાગ, (૩) ભયના ત્યાગ, (૪) હાસ્યના ત્યાગ, કેમ કે આ ચારને વશ થઇ અસત્ય ભાેલી જવાય.
    છે, (૫) અનુવીચિભાષણ–શાસ્ત્રોક્ત વચન કહેવું.
- ૧૧૭૮ પ્ર. અચૌર્યવતની પાંચ ભાવનાએન વર્ણવા.
  - ઉ. (૧) શન્યાગાર : શન્ય એકાન્ત જગાએ રહેવું.
    - (ર) વિમાચિતાવાસ : છોડી દીધેલા-ઉજ્જડ થયેલા સ્થાનમાં રહેવું.
    - (૩) પરાપરાધાકરણ: પાતે જ્યાં હાયત્યાં ખીજા આવે તા મનાઇ ન કરવી, અથવા જ્યાં કાઇ મનાઇ કરે ત્યાં ન રહેવું.
    - (૪) ભેલ્યશુદ્ધિ: ભિક્ષા શુદ્ધ, અંતરાય કે દેાષ ટાળીને લેવી.
    - (૫) સાધમી અવિસંવાદ: સાધમી ધર્માત્માએ સાથે વિસંવાદ અથવા તકરાર ન કરવી.
- ૧૧૭૯ પ્ર. ષ્રહ્મચર્યની પાંચ ભાવનાઓનું સ્વરૂપ કહેા.
  - ઉ. (૧) સ્ત્રી રાગકથા શ્રવણ ત્યાગ : સ્ત્રીઓના રાગ વધારનાર કથાઓને ત્યાગ, (૨) તન્મનોહરાંગનિરીક્ષણ ત્યાગ : સ્ત્રીઓનાં મનેહર અંગોને દેખવાના ત્યાગ, (૩) પૂર્વરતાનુસ્મરણ : પહેલાં

માક્ષમાં આત્માના અનુભવના જો નાશ થતા હોય તા તે માક્ષ શા કામના ?

#### 348

ભાગવેલા ભાગાના સ્મરણના ત્યાગ, (૪) વૃષ્યેષ્ટ્રસ ત્યાગ : કામાદ્દીપક પુષ્ટ રસના ત્યાગ, (૫) સ્વશરીર સંસ્કાર ત્યાગ : પાતાના શરીરના શુંગારના ત્યાગ

૧૧૮૦ પ્ર. પરિત્રહત્યાગવતની પાંચ<sup>ે</sup> ભાવનાનું સ્વરૂપ કહેા.

ઉ. મનાત્ર અને અમનાત્ર પાંચે ઇન્દ્રિયાના પદાર્થીને પામીને રાગદ્રેષ ન કરતાં સંતેષ રાખવા.

સૂક્ષ્મસંગ એટલે ચાર કષાય, નવ નાકષાય અને એક મિથ્યાત્વ એ ચૌદ પ્રકારે અભ્યંતર પરિગ્રહ છે, અને ધનધાન્યાદિ બાહ્ય પરિગ્રહ દશ પ્રકારે છે. બાહ્ય સંગ ત્યાગી અભ્યંતર સંગ ટાળવા મુખ્ય પુરુષાર્થ કરવાના છે.

- ૧૧૮૧ પ્ર. જિનદીક્ષા અથવા મુનિદી**ક્ષા** કાને કહે છે ?
  - ઉ. દીક્ષા એને કહી છે કે જ્યાં ગૃહ અને પરિગ્રહના તથા માહના ત્યાગ હોય, જ્યાં બાબીસ પરિષહોને ખમવાના હોય, કષાયોના વિજય કરવાના હોય, શત્રુમિત્રમાં સમભાવ છે. સ્તૃતિ–નિંદા, લાલ-અલાભમાં સમભાવ છે, તૃષ્ણુ કે કંચનમાં સમભાવ છે, નિશ્રંથ છે. માનરહિત છે, ભયરહિત છે, આશારહિત છે, રાગદ્રેષરહિત છે, મમત્વરહિત છે, અહંકારરહિત છે અને પશુ, સ્ત્રી, નપુંસક, વ્યભિચારી સ્ત્રી-પુરુષોની સંગતિ કરે નહિ. વિકથા કહે કે સાંભળ નહિ, સ્વાધ્યાય તથા આત્મધ્યાનમાં લીન રહે તેને જિનદીક્ષા કહે છે.
- ૧૧૮૨ પ્ર. શાસ્ત્રમાં કેટલી જાતના મનુષ્યોને દીક્ષા આપવાની મના કરેલી છે: ઉ. શાસ્ત્રમાં ૩૯ જાતના મનુષ્યોને સંયમ (દીક્ષા) આપવાની મના કરેલી છે. એ ૩૯ મનુષ્યો આ પ્રમાણે છે:
  - (૧) આઠ વર્ષથી નાની ઉંમર હેાય, (૨) સિત્તેર વર્ષથી મેાટી ઉંમર હેાય, (૩) સ્ત્રીને દેખી કામાતુર થઇ જાય, (૪) પુરુષ વેદના ઉદય વધારે હેાય, (૫) ખહુ જ જાડું શરીર હેાય (પૂરું ખાલી ન શકે અથવા કદામહી હેાય), (૬) મેાટા રાગ હેાય, (૭)

શાન્તપહ્યું પ્રાપ્ત કરવાથી જ્ઞાન વધે છે.

રાજ્યના ચુનેગાર, (૮) ગાંડા હોય, (૯) ચારને, (૧૦) આંધળાને, (૧૧) ગાલાને (દાસીપુત્રને), (૧૨) મહાક્રોધી, (૧૩) મૂર્ખ, (૧૪) હીનાંગી (નકટા, કાહ્યા, લંગડા વગેરે), (૧૫) બહુ જ કરજવાન, (૧૬), મતલબી, (૧૭) આગળ પાછળ કાઇ જાતના ડર હોય, (૧૮) સ્વજનની આત્રા ન હોય: આમ ૧૮ બાલ સ્ત્રીના ગણવા એટલે ૩૬ અને એ ઉપરાંત સ્ત્રીના ર બાલ વધારે ગણવા (૩૭) ગભિવતી સ્ત્રી, (૩૮) બચ્ચું ધાવાલું હોય તેને, અને (૩૯) જન્મથી નપુંસક હોય તેને.

૧૧૮૩ પ્ર. અત્યારે ઘણા જીવા કેવા પ્રકારે દીક્ષા લે છે?

ઉ. કેટલાક જીવા માહગિલ તે વૈરાગ્યથી અને કેટલાક દુઃખગિલ તે વૈરાગ્યથી દક્ષિત લે છે. "દક્ષિતા લેવાથી સારા સારા નગરે, ગામે કરવાનું થશે. દક્ષિત્ર લીધા પછી સારા સારા પદાર્થી ખાવાને મળશે." આવી ભાવનાથી દક્ષિત્ર લેવાને જે વૈરાગ્ય થાય તે "માહગિલિ તે વૈરાગ્ય." જે સાંસારિક દુઃખથી સંસારત્યાગ કરે છે તે દુઃખગિલિ તે વૈરાગ્ય સમજવા. દુઃખ પ્રત્યે દ્રેષભાવ હાય તેને દુઃખગિલિ તે વૈરાગ્ય છે. (જુએા પ્રશ્ન-૪૯)

'ઠીક્ષા લે તા તારું કલ્યાણ થશે' એવાં વાકચ તીર્થ કરે દેવ કહેતા ન હતા. તેના હેતુ એક એવા પણ હતા કે એમ કહેવું એ પણ તેના અભિપ્રાય ઉત્પન્ન થયા પહલાં તને દીક્ષા આપવી છે; તે કલ્યાણ નથી. જેમાં તીર્થ કર દેવ આવા વિચારથી વર્ત્યા છે, તેમાં આપણે છ છ માસ દીક્ષા લેવાના ઉપદેશ જારી રાખી તેને શિષ્ય કરીએ છીએ, તે માત્ર શિષ્યાર્થે છે, આત્માર્થ નથી.

૧૧૮૪ પ્ર. વૈરાગ્ય કાને કહેવામાં આવે છે ?

ઉ. કંચન, કામિની, પુત્ર, કુટું ભાદિ છોડી દે તેથી વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયા છે એમ નથી. પરંતુ અતીન્દ્રિય જ્ઞાન આનંદ સ્વરૂપ પાતાના આત્માનું વેદન થતાં રાગ તથા પુષ્યપાપના (ઇષ્ટ અનિષ્ટના) રસ અંદરથી છૂટી જાય, તેને વૈરાગ્ય કહેવામાં આવે છે.

માલા તેા કરમેં ફીરે, જીલ ફીરે મુખ માંહી; મનવા દશ દિશ ફીરે, યહી સુમીરન નાંહી.

- ૧૧૮૫ પ્ર. વ્યવહારનયથી અને નિશ્ચયનયથી ચારિત્ર કાને કહે છે તે સંક્ષિપ્તમાં સમજ્યવેહ
  - ઉ. પાપાથી નિવૃત્તિ અને શુલ કર્મ (પુષ્ય)માં પ્રવૃત્તિ તે વ્યવહારનયથી ચારિત્ર છે. નિશ્ચયનયથી પાતાના શુદ્ધવૈતન્યસ્વરૂપમાં નિશ્ચળતા-પૂર્વ ક સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવી તે જ કર્મોને નાશ કરનાર નિશ્ચય ચારિત્ર છે. (જુઓ પ્રશ્ન-૧૦૩૧)

ચારિત્રમાં જ્ઞાન અને ધ્યાન એ બે વસ્તુ મુખ્ય છે. ધ્યાનમાં એકાત્ર રહેવું પડે. ધ્યાન ન રહે તે વખતે સ્વાધ્યાય કરવા. નિરંતર જ્ઞાન ધ્યાનમાં વર્તે તે અભીક્ષ્ણ જ્ઞાનાપયાગ છે. અભીક્ષ્ણ જ્ઞાનાપયાગ એટલે નિરંતર જ્ઞાનાપયાગ જ્ઞાન એટલે આત્માના સ્વભાવ જાણનારને ભૂલે નહીં તે જ્ઞાન.

"છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ; એમ જાણે સદ્દગુરુઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ."

- ૧૧૮૬ પ્ર. વ્યવહાર ચારિત્રથી નિશ્ચય ચારિત્ર પ્રગટે છે તેમ કહેવું ખરાળર છે ? વ્યવહાર સાધન અને નિશ્ચય સાધ્ય છે ને ? વળી કાઇ જગ્યાએ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે સાધ્ય અને સાધન ભિન્ન છે તેનું કેમ ?
  - 8. વ્યવહાર તો અનં તવાર કર્યા. નવમાં પ્રેવેયક ગયા ત્યારે તેના વ્યવહાર જુઓ તો નગ્ન મુનિ થઇ હજારા રાણીઓના ત્યાગ કર્યા, અબજો રૂપિયાની પેદાશના ત્યાગ, અને અંદરની મંદતા એવી કે શુકલ લેશ્યા, પણ એ બધું જન્મમરણનાં બીજ છે. એવા વ્યવહાર તા અનં તવાર કર્યા (પણ નિશ્વય ચારિત્ર પ્રગટયું નહિ. તેથી વ્યવહાર ચારિત્રથી નિશ્વય ચારિત્ર પ્રગટ નહિ અને માક્ષ થાય નહિ.) વીતરાગસ્વભાવ વડે (જેને આત્મા) જણાયો છે એને જે રાગ આવે છે, તેને વ્યવહારના આરાપ આપ્યો છે. (સમક્તિને જે શુસરાગ આવે તે વ્યવહાર અને તેને સાધનના આરોપ આપ્યો છે.)

૧૧૮૭ પ્ર. ચારિત્રના પાંચ પ્રકાર કયા છે?

જે જાણતા અહ<sup>દ</sup>તને ગુણ, ફબ્ય**ેને પયિયપણ,** તે જીવ જાણે આત્મને, તસુ માહ પામે લય ખરે. ઉ. (૧) સામાયિક–સમભાવ રાખવા, (૧) છેદાપસ્થાપના–સામાયિકમાંથી પડી જવાય ત્યારે કરી સામાયિકમાં સ્થિર થવું, (૩) પરિહારવિશુદ્ધિ એવું આચરણ કે જેમાં વિશેષ હિંસાના ત્યાગ હાય, (૪) સદ્ભમ સાંપરાય–દશમા ગુણુસ્થાનવર્તાનું ચારિત્ર, કે જેમાં માત્ર સદ્ભમ લાભના ઉદય છે. (૫) યથાખ્યાત–પૂર્ણ વીતરાગચારિત્ર.

સમતારૂપ પરિષ્ણામ તે સામાયિક છે. સમસ્ત શુભાશુભ સંકલ્પ-વિકલ્પાના ત્યાગરૂપ સમાધિ જેનું લક્ષણ છે તે સામાયિક છે. આત્તે અને રીદ્ર ધ્યાનના પરિત્યાગરૂપ સામાયિક છે. સમસ્ત સખદુ:ખાદિમાં મધ્યસ્થ ભાવરૂપ સામાયિક છે.

જ્યારે એક સાથે સમસ્ત વિકલ્પાના ત્યાગરૂપ પરમ સામા-યિકમાં સ્થિત થવાને આ છવ અશક્ત હોય છે, ત્યારે 'સમસ્ત હિંસા, અસત્ય, ચારી, અલક્ષ અને પરિષ્રહથી વિરતિ તે વ્રત છે—એ પ્રમાણુ આ પાંચ પ્રકારના વિકલ્પ ભેદ વડે—વ્રતરૂપ છેદ વડે, રાગાદિ વિકલ્પરૂપ સાવદ્યોથી પાતાને પાછા વાળીને નિજ-શુદ્ધાત્મામાં પાતાને સ્થાપે છે તે છેદાપસ્થાપન છે. મુનિને પાપના પરિણામથી બચવા માટે શુભભાવ આવ્યા વિના રહેતા નથી પણ તે શુભરાગ ચારિત્ર નથી, તે વિકલ્પ છે. વિકલ્પાદિનું ઊઠવું તે દેષ છે અને તે દેષનું લાગવું છેદ છે અને નિવિધાર આત્માના બળથી તેને નષ્ટ કરવા અથવા આત્મામાં સ્થિરતા કરવી તે છેદાપસ્થાપના ચારિત્ર છે.

સ્વરૂપ સ્થિરતા પ્રગટી છે પણ હજુ વીતરાગ દશા કે વીતરાગ સાંયમ પ્રગટયો નથી, હજુ સહેજ વિકલ્પ વર્ત છે. આવા સહેજ વિકલ્પવાળા સંયમને "સરાગ સંયમ" કહેવાય છે. સરાગ સંયમમાં જે રાગના ભાગ છે તેના મુનિને આદર નથી. ચાથા–પાંચમા ગુણસ્થાનક પછી સીધા સાતમા ગુણસ્થાનક જીવ આવે છે અને પછી છે ગુણસ્થાનક જીવ આવે છે.

મિશ્યાત્વ, રાંગ આદિ વિકલ્પમળાના પ્રત્યાખ્યાનથી-

જીવવા માટે ખાવું, નહિ કે ખાવા માટે જીવલું.

'પરિહારથી' વિશેષપણે પોતાના આત્માની જે 'ગુહિ' અર્થાહ્ નિર્મળતા છે, તે પરિહાર વિશુહ ચારિત્ર છે.

સદ્ભમ લાભ નામના સાંપરાયના-કથાયના જ્યાં પૂર્ણપણે ઉપશમ કે ક્ષય થાય છે તે સક્ષમ સાંપરાય ચારિત્ર છે.

'યથા' અર્થાત્ જેવું સહજ શુદ્ધ સ્વભાવપણાને લીધે, નિષ્ક્રષાય (ક્ષાય વિનાતું) આત્માનું સ્વરૂપ છે તેવું જ જે "આખ્યાત" અર્થાત્ કહેવામાં આવ્યું છે તે યથાખ્યાત ચારિત્ર છે.

પ્રમત્ત, અપ્રમત્ત, અપૂર્વ કરણ અને અનિવૃત્તિ કરણ નામનાં (છ, સાત, આઠ અને નવ) આ ચાર ગુણસ્થાનામાં સામાયિક ચારિત્ર અને છેદોપસ્થાપન ચારિત્ર હોય છે. પરિહાર વિશુદ્ધિ પ્રમત્ત, અપ્રમત્ત એ બે ગુણસ્થાનામાં હોય છે. સદ્ભમસાંપરાય ચારિત્ર એક સદ્ભમસાંપરાય (દશમા) ગુણસ્થાનામાં જ હોય છે. યથાખ્યાત ચારિત્ર ઉપશાંત કથાય, ક્ષીણુ કથાય, સ્યોગી જિન અને અયોગી જિન નામના (અગિયારમા, બારમા, તેરમા અને ચીદમા) ગુણસ્થાનામાં હોય છે.

૧૧૮૮ પ્ર. ત્યારે સાધુનું કર્તાવ્ય અને ધર્મ ટૂંકમાં કહેા.

3. સાધુએનું કર્તાવ્ય છે કે પાંચ મહાવત, પાંચ સમિતિ, ત્રણુ ગુપ્તિ, પાંચ ઇન્દ્રિય સ્પર્શના, રસના, દ્રાણુ, ચક્ષુ અને કર્ણુ ઇન્દ્રિયોના વિષયાના નિરાધ, તથા છ આવશ્યક—સામાયિક, સ્તુતિ, વંદન, પ્રતિક્રમણ, કાયાત્સર્ગ, પ્રત્યાખ્યાન અને સાતશેષગુણુ ઇત્યાદિ અકાવીસ મૂળ ગુણનું પાલન, તથા દશ લક્ષણુધર્મ, ભાર અનુપ્રેક્ષાઓની ભાવનાઓ, ખાવીશ પરિષહજય, પાંચ પ્રકારનાં ચારિત્ર અને ભાર પ્રકારના તપથી મન-વચન-કાયાને એવાં સ્વાધીન કરે કે જેથી નિશ્વયચારિત્રના લાભ પામી શકે. સ્વરૂપમાં રમણતા એ જ સમ્યક્યારિત્ર છે. મુનિઓને છેતાળીસ દાષરહિત, (ખત્રીસ અંતરાય અને ચૌદ મળદાષરહિત) શુદ્ધઆહાર (દિવસમાં એક વાર) લેવા.

પર્યાયતું સ્વરૂપ સમજાવવા અર્થ શ્રી તીથ કરદેવે ત્રિપદ (ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રીવ્ય) સમજાવ્યાં છે.

#### 346

૧૧૮૯ પ્ર. મુનિના અઠ્ઠાવીસ મૂળ ગુણાનું વર્ષ્યુન કરા.

ઉ. પાંચ મહાવત : (જુએા પ્રશ્ન–૧૧૫૦)

પાંચ સમિતિ : (જુએ પ્રશ્ન-૧૧૭૧)

પાંચ ઇન્દ્રિય વિજય : સ્પર્શના, રસના, ઘાણ, ચક્ષુ અને કર્ણ

એમ પાંચ ઇન્દ્રિયોના વિષયોના નિરોધ.

છ આવશ્યક : સામયિક, સ્તુતિ, વંદન, પ્રતિક્રમણ,

કાયાત્સર્ગ અને પ્રત્યાખ્યાન.

સાત શેષગ્રણ : નગત્વ, કેશલું ચન, ભૂમિશયન, દંતધાવન

ત્યાગ, સ્તાન ત્યાગ, દિવસમાં એક વર આહાર લેવા અને ઊભા ઊભા આહાર લેવા.

ઘણા શાસ્ત્રોમાં ત્રણ ગુષ્તિને અઠ્ઠાવીસ મૂળ ગુણેમાં લીધા નથી.

૧૧૯૦ પ્ર. લક્ષણુરૂપ ધર્મના દશ પ્રકાર કાને કહે છે ?

ઉ. કષાયોના પૂર્ણપણું નિત્રહ કરીને દશ ધર્માને પૂર્ણપણું પાળે. કષ્ટ આવી પડે તા પણું તેની વિરાધના ન કરે. (૧) ઉત્તમ ક્ષમા (૨) ઉત્તમ માર્દવ, માનના અભાવ, (૩) ઉત્તમ આજેવ, માયાચારના અભાવ, (૪) ઉત્તમ સત્ય, (૫) ઉત્તમ શૌચન્ સ તાષ ભાવ) લાભના અભાવ, શરીર સુદ્ધાંમાં આસક્તિ ન રાખવી, (૬) ઉત્તમ સંયમમ્મન અને ઇન્દ્રિયા ઉપર વિજય તથા છકાય જીવા ઉપર દયા, (૭) ઉત્તમ તપ,-ઇચ્છાના નિરાધ કરી તપ કરવું, (૮) ઉત્તમ ત્યાગ શાનદાન અને અભયદાન દેવું, (૯) ઉત્તમ અકિંચન્ય-સર્વથી મમતા છાડીને એકાકી સ્વરૂપને જ પોતાનું માનવું, (૧૦) ઉત્તમ ધ્રહ્મચર્ય ક્ષમા, માર્દવ, આર્જવ અને શૌચ તે ચાર કષાયાના વિરાધી છે; સંયમ, સત્ય, ત્યાંગ, ધ્રહ્મચર્ય અને અકિંચન્ય અનુક્રમે હિંસા આદિ પાંચ પાપાના વિરાધી છે; અને તપ છે તે નિર્જરા માટે કરવાની કઠીર સાધના છે.

૧૧૯૧ પ્ર. ક્રાધાદિના ત્યાગ અને ઉત્તમ ક્ષમાંદિ કચારે થાય ?

દ્રવ્યકમ'ના નિમિત્તથી ભાવકમ' તથા ભાવકમ'ના નિમિત્તથી દ્રવ્યકમ'ના અ'ધ થાય છે. ઉ. ખંધાદિના ભયથી વા સ્વર્ગ-મેાક્ષની ઇચ્છાથી અત્રાની જીવ ક્રોધા-દિક કરતા નથી, પણ ત્યાં ક્રોધ, માન આદિ કરવાના અભિપ્રાય તો ગયા નથી. જેમ કાઇ રાજા આદિના ભયથી વા માટાઇ-આખર્-પ્રતિષ્ઠાના લાભથી પરસ્ત્રી સેવતા નથી તો તેને ત્યાગી કહી શકાય નહીં; તે જ પ્રમાણે આ પણ ક્રોધાદિના ત્યાગ નથી. તો કેવી રીતે ત્યાગી હોય ? કે જે પદાર્થ ઇષ્ટ અનિષ્ટ ભાસતાં ક્રોધાદિ થાય છે, પણ જ્યારે તત્ત્વત્તાનના અભ્યાસથી કાેઇ ઇષ્ટ-અનિષ્ટ ન ભાસે ત્યારે સ્વયં ક્રોધાદિક ઊપજતા નથી, અને ત્યારે જ સાચા ક્ષમાદિ થાય છે.

## **૧૧૯૨ પ્ર. કેટલા પરિષહા કહ્યા છે** ?

માર્ગથી ચ્યત ન થવા અને કર્મ ખયાવવા માટે જે સહન કરવા યોગ્ય છે તે પરિષદ્ધ. પરિષદ્ધો ૨૨ છે. નીચે લખેલા બાવીસ પરિષહેા આવી પડે તા શાંતિપૂર્વક સહન કરવાં : (૧) ક્ષુધા, (૨) ત્રુષા, (૩) ઠંડી, (૪) ગરમી, (૫) દંશમશક-ડાંસ, મચ્છર, આદિ જીવાર્થા થતી ખાધા, (૬) નમતા, (૭) અરતિ, (૮) સ્ત્રી, (૯) ચર્યા ચાલવાના, (૧૦) નિષદ્યા-બેસવાના, (૧૧) શય્યા, (૧૨) આક્રોશ–ગાળ, (૧૩) વધ, (૧૨) યાચના-જરૂર પડયે માગવાના અવસરે પણ ન માંગવું જોઇએ, (૧૫) અલાલ-ભોજનના અંતરાય થાય તા પણ સંતાષ (૧૬) રાગ, (૧૯) તૃણસપર્થ, (૧૮) મળ, (૧૯) સત્કારપુરસ્કાર, આદર-નિરાદર, (૨૦) પ્રજ્ઞા-જ્ઞાનના મદ ન કરવા, (૨૧) અત્રાત -અત્રાન હાવા છતાં ખેદ ન કરવા, (૨૨) અદર્શન-શ્રહા ખગાડવી નહિ. તે ખાવીસે પરિષહાના ચાર કર્મ પ્રકૃતિઓમાં સમાવેશ થાય છે. જ્ઞાનાવરણીય, વેદનીય, માહનીય અને અંતરાય કર્મના ઉદયથી જ થાય છે. ગ્રાનાવરણરૂપ નિમિત્તથી પ્રના અને અન્નાન પરિષહ થાય છે. દર્શનમાહ અને અંતરાય કર્માંચી અનુક્રમે અદર્શન અને અલાભ પરિષદ્ધ થાય છે. ચારિત્ર-માહથી નગતવ, અરતિ, સ્ત્રી, નિષવા, આક્રાેશ, યાચના અને સત્કારપુરસ્કાર પરિષદ્ધ થાય છે. બાકીના બધા વેદનીયથી થાય છે.

તીથ<sup>°</sup> = તરવાના માગ<sup>°</sup>.

એક સાથે, એક આત્મામાં, એકથી માંડી ૧૯ સુધી પરિષહો વિકલ્પે સંભવે છે. પરિષહોમાં એક સમયે પરસ્પર વિરોધી કેટલાક પરિષહો છે, જેમકે–શીત, ઉષ્ણું, ચર્યા, શય્યા અને નિષદા; તેથી પહેલા ખે અને પાછલા ત્રણેના એક સાથે સંભવ જ નથી. શીત હોય ત્યારે ઉષ્ણુ અને ઉષ્ણુ હોય ત્યારે શીત ન સંભવે; એ જ પ્રમાણે ચર્યા, શય્યા અને નિષદામાંથી એક વખતે એક જ સંભવે. આત્માની વિશુદ્ધિ જેમ જેમ વધતી જાય તેમ તેમ પરિષહની સંખ્યા ઘટતી જાય છે. દશમાથી ૧૨મા ગુણસ્થાને ૧૪ પ્રકારના પરિષહ સંભવે છે, અને ૧૩મા તથા ૧૪મા ગુણસ્થાને માત્ર ૧૧ પ્રકારના પરિષહ સંભવે છે.

#### ા૧૯૩ પ્ર. સાચા પરિષહજય કાને કહે છે ?

- ઉ. ભાવલિંગી મુનિને દરેક સમયે ત્રણ કષાયના (અન તાનુખંધી વગેરેના) અભાવ હોવાથી સ્વરૂપમાં સ્વાધીનતાના કારણે જેટલા અંશે રાગદ્રેષની ઉત્પત્તિ થતી નથી, તેટલા અંશે તેમને નિરંતર પરિષહજય હોય છે. વળી ક્ષુધાદિક લાગતાં તેના નાશના ઉપાય ન કરવા તેને અન્નાની જીવ પરિષહ સહનતા કહે છે. હવે ઉપાય ન કર્યો અને અંતરંગમાં ક્ષુધાદિ અનિષ્ઠ સામત્રી મળતાં દુઃખી થયા તથા રતિ આદિનું કારણ મળતાં સુખી થયા, પણ એ તા દુઃખસુખરૂપ પરિણામ છે, અને એ જ આત્તં–રીંદ્રધ્યાન છે, એવા ભાવાથી સંવર કેવી રીત થાય? (ન જ થાય).
- **'૧૧૯**૪ પ્ર. ત્યારે કેવી રીતે પરિષ**હ**જય થાય ?
  - ઉ. તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસથી કાઇ પદાર્થ ઇષ્ટ—અનિષ્ટ ન ભાસે, દુઃખનાં કારણે મળતાં દુઃખી ન થાય તથા સુખનાં કારણે મળતાં સુખી ન થાય પણ જ્ઞેયરૂપથી તેના જાણવાવાળા જ રહે; એ જ સાચા પરિષદ્ધજય છે.
- **ા૧૯૫ પ્ર. ત્યારે ઉપસર્ગ એટલે શું અને** તે કેટલા પ્રકારના છે ?
  - ઉ. ઉપસર્ગ પરિષહથી જુદા પ્રકારના છે. અન્ય કાઇ જીવ તરફથી મુનિને ઇરાદાપૂર્વ ક અપાયેલું દુ:ખ તે ઉપસર્ગ છે. દેવસંખ'ધી,

માક્ષમાર્ગ એ અગમ્ય તેમ જ સરળ છે.

મનુષ્યસં ળંધી, તિર્ય ચસં ળંધી અને આત્મસંવેદનીય એમ ચાર પ્રકારના ઉપસર્ગ ઠાણાંગ સૂત્રમાં કહ્યા છે.

દેવસંભંધી : દેવ ચાર કારણથી ઉપસર્ગ કરવા કેરાય છે : ૧. હાસ્ય કે કુતૂહલથી, ૨. પ્રદેષથી, ૩. પરોક્ષા કરવા માટે, અને ૪. વિમાત્રા–આગળના ત્રણે કારણ સાથે હોય તેથી.

મતુષ્ય સંભંધી : મતુષ્ય પણ ઉપરનાં કારહેાથી તેમજ કુશીલના ભાષથી ઉપસર્ગ કરે છે.

તિય' ચ સંખ'ધી : તિય' ચ પણ ચાર કારણથી ઉપસર્ગ કરે છે : ૧. ભયથા, ૨. પૂર્વ ભાવના વૈરથી, ૩. આહાર માટે, અને ૪. પોતાના રહેવાના સ્થળના રક્ષણ અથે .

આત્મસંવેદનીયઃ પાતાના કારણથી ઉત્પન્ન થતા ઉપસર્ગ પણ ચાર કારણથી છે: ૧. ઘટન ઉપસર્ગ : આંગળી આદિ ઉપાંગના ઘસવાથી થતા કે આંખમાં ધૂળ પડવી, આંખ ચાળવી, ઇત્યાદિથી થતા ઉપસર્ગ ૨. પ્રપત્તન ઉપસર્ગ : યત્ના વિના ચાલવાથી પડી જતાં લાગી જાય વગેરે: ૩. સ્તં બન ઉપસર્ગ : હાથ, પગ વગેરે અવયવા શ્રન્ય બની જતાં જે દુ:ખ થાય તે. ૪. શ્લેષણ ઉપસર્ગ : આંગળી વગેરે અવયવા ચાંડી જવાથી કે વાત, કક્ષ, પિત્ત અને સન્નિપાતથી થતા ઉપસર્ગ.

આ ખધા ઉપસર્ગ સહન કરતી વખતે મુનિને ઉપસર્ગકર્તા પ્રત્યે દ્વેષ નહીં પણ કરુણા આવે કે ઉપસર્ગકર્તાને કેટલાં કમેનિ બંધ થાય છે !

- ૧૧૯૬ પ્ર. ''આયતન', ''ચૈત્ય'', ''જંગમ્ પ્રતિમા'', ''સ્થાવર પ્રતિમા'' અને ''જિન બિમ્બ'' વગેરે શબ્દોના દિગમ્બર શાસ્ત્રમાં કયા અર્થમાં ઉપયોગ કર્યો છે ક
  - ઉ. જિન માર્ગમાં સંયમ સહિત મુનિને આયતન કહેલ છે. મન, વચન અને કાયારૂપ દ્રવ્ય તથા પાંચ ઇન્દ્રિયો, જે મુનિને આધીન– વશીભૂત–હોય, મદ, રાગ, દ્રેષ, મોહ, ક્રોધ, લાભ અને માયા

ભક્તિ તા રાગરૂપ છે અને રાગથી બ'ધ છે, તેથી માક્ષનું કારણ નથી. આદિના જે મહામૃતિએ નિત્રહ કરેલ છે અને જે પંચમહાવતધારી છે, એવા મહા મુનિ ઋષિશ્વરતે ''આયતન'' કહેલ છે.

જે મુનિ જ્ઞાનમય આત્માને જાણતા હોય અને પાતે પાંચ મહાવતા પાળી શુદ્ધ, નિર્મળ હોય તેવા જ્ઞાનમય સંયમી મુનિને "ચૈત્યગૃહ" જાણ.

આત્માથી લિન્ન દેહ ધરનાર મુનિને "જંગમ્ પ્રતિમા" કહી છે, અને વીતરાગ સ્વરૂપ એટલે રાગદેષ રહિત સિદ્ધની "સ્થાવર પ્રતિમા" કહી છે. (જુઓ પ્રશ્ન-૯૭૯)

જૈન સ્ત્રોનું જેને ગ્રાન હોય, પાતે સંયમ વડે શુદ્ધ હોય, અને સારી રીતે વીતરાગ હોય એવા આચાર્ય, "જિન બિમ્બ" કહેવાય છે. "અગાર", "અનાગર" અને "અહાગાર" કોને કહે છે ?

3. અગાર એટલે ઘર. ઘરમાં અર્થાત્ ગૃહસ્થાવાસમાં રહીને ધર્મારાધના કરાય છે તે સાગારીધર્મ કહેવાય છે. સાધુ ઘરના ત્યાગી હોવાથી અષ્ણગાર કહેવાય છે. અનાગાર (એટલે) જેને વ્રતને વિષે અપવાદ નહીં તે. સાધુનાં વ્રત અપ્યાદ તેમાં કાઈ પ્રકારનો આગાર ન હોવાથી તેઓ નાગાર પ્લેમ્પ છે. જેમારે કાઈ પ્રકારનો આગાર ન હોવાથી તેઓ નાગાર પ્લેમ્પ છે. જેમારે કાઈ પ્રકારનો તેને કાઈ અલોકિક વસ્તુ છે. તેમ કરણ ત્રણ પ્રાપ્ય પ્લેમ્પ તે કાઈ અલોકિક વસ્તુ છે. તેમ કરણ ત્રણ પ્રાપ્ય પ્લેમ્પ કરી શકે છે. શ્રીપક્રના વર્તામાં આપ્રક નથા કે અમુક આટલાં વ્રતા શકેશ કરવાં જ જોઈએ. માં કારણથી તે સાગરીધર્મ કહેવાય છે.

૧૧૯૮ પ્ર. સ્થવિરકલ્પ અને જિનકલ્પના અર્થ શું થાય છે? ઉ. સ્થવિર≕સ્થિર, જામેલ.

સ્થિતિરકલ્પ=જે સાધુ વૃદ્ધ થયેલ છે તેઓને શાસ્ત્રમર્યાદાએ વર્તાવાના, ચાલવાના જ્ઞાનીઓએ મુકરર કરેલા, બાંધેલા, નક્કી કરેલા માર્ગ, નિયમ. તીર્થ કર ભગવાન જ્યારે આ લાકમાં વિહાર કરે છે ત્યારે દેહ સહિતના તેમની પ્રતિમાને જૈન સુત્રામાં સ્થિવિર પ્રતિમા કહેલ છે.

સાચું નિરૂપણ તે નિશ્ચય, ઉપચાર નિરૂપણ તે વ્યવહાર.

જિનકલ્પ=એકાકી વિચરનારા સાધુએાને માટે કલ્પેલા અર્થાત્ ખાંધેલા મુકરર કરેલા જિનમાર્ગ વા નિયમ.

- '૧૧૯૯ પ્ર. ઇર્યાપથિકી ક્રિયા અને સાંપરાયિકી ક્રિયાના અર્થ શું થાય છે અને તેમાં શું ભેદ છે ?
  - 3. ઇયાપથિકા ક્રિયા એટલે જેમાં ક્યાયિક વૃત્તિ ન ભળી હોય એવી માત્ર કાયાની હલનચલન વગેરે ક્રિયાએ. સાંપરાયિકા ક્રિયા એટલે જે પ્રવૃત્તિ ક્રાધાદિ ક્યાયપ્રેરિત હોય તે ક્રિયા.
- ૧૨૦૦ પ્ર. સંયમી અણુગારના પગ નીચે અજાણતાં કાેઇ જીવ આવી જાય અને (કચડાઇને) મરણ પામે તાે તે અણુગારને ઇર્યાપથિકી ક્રિયા લાગે કે સાંપરાયિકી ક્રિયા લાગે ?
  - ઉ. તેને ઇર્યાપથિકા કિયા લાગે, પણ સાંપરાયિકા ન લાગે. કારણ કે જેનાં કે કાલ, માન, માયા, લાભ નષ્ટ થયાં હોય, તેને ઇર્યાપથિકા કિયા લાગે. સત્રવિરુદ્ધ વર્ત નારને તેમજ કોધાદિમુક્ત સાધુને જ સાંપરાયિકા કિયા લાગે. (જે સમક્રિત જીવ હોય તે જ કષાયથી મુક્ત હોય છે. અને તે જ સમક્રિત સાધુ મિથ્યાદિષ્ટ સાધુ અથવા જીતાં જે દુષ્ત ઓંચાર કરતા હોવા હતાં દેષથા પંધાતા નથી. સવા ચોટી જવાથા કે કરતા હોવા હતાં દેષથા પંધાતા કરવું કાર્ય.
- ૧૧૦૧ પ્ર. ઉપાશ્રયના રહાતે સામારિક વત કરતાર સાવકતે ઇર્યાપથિકા કે સાંપરાયિકી કિયાતા દાષ લાગે ?
  - ઉ. ઐત સાંપરાયિક ક્રિયાતા દોષ લાગે, કેમ કે ઐતા વ્યાતમા હજ કષાયનાં સાધતા સુક્ત છે.
- **૧૨૦**૨ પ્ર. સાધુ કાને કહે ?
  - ઉ. સમ્યક્તાન અને સમ્યક્દર્શનથી સંપન્ત તથા સંયમ તપશ્ચર્યામાં રક્ત આવા ગુણે(થી સંયુક્ત સંયતિને જ સાધુ કહે (માને). સાચો વિવેક, સાચી સમજ, ઇન્દ્રિયો તથા મનના સંયમ અને સાચી તપશ્ચર્યા આ ચાર ગુણે(નું સમન્વયપણું, અધિકપણું એ જ સાધુતા.

મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, ક્ષાય ને યાગથી એક પછી એક અનુક્રમે ખધ પડે છે.

ધન્ય છે ભાવલિંગી સાધુની દશાને કે જેને ''નમાે લાેએ સબ્વુ સાહ્રણ'' ખાલતાં સમયે ગણધરદેવના પણ નમસ્કાર પહેાંચે છે. જો કે નમસ્કારના વિકલ્પ ઉત્પન્ન થયા તેના ગણધરદેવ સ્વામી નથી. ગણધરમહારાજ બહારથી વંદન ન કરે, તે બાહ્ય યવહાર છે: અંદર ભાવમાં પંચપદને નમસ્કાર કરતી વખતે સાધૂને નમસ્કાર આવી જ જાય છે. કાઇ સાધુ બે ઘડી પહેલાં નવા ભાવલિંગી સાધુ થયા હોય, ત્રણ કષાયના નાશ કરીને આત્મરમણતા પ્રગટ કરી હોય, તે સાધુને ગણધરદેવ, જેને કે લાખા વર્ષ પહેલાં મુનિ-દશા પ્રગટ કરી છે, તે પણ ભાવથી નમસ્કાર કરે છે. ગણધરના નમસ્કાર જેને પહેંાંચે, તે સાધુની ગણના (પંચ) પરમેષ્ઠીમાં હેાય. છે. મિથ્યાદષ્ટિ દ્રવ્યલિંગી (સાધુ) તે ગણધરના નમસ્કાર નથી પહેાંચતા, તેથી તે (પંચ) પરમેષ્ડીમાં નથી ગણાતા. "સાધુ બનવું સરળ છે, પણ સાધુ થવું મુશ્કેલ છે." કપડાં ઉતારી. ક્રિયાકાંડ અને વત લઇ લીધા એટલે ળહારથી સાધુ ળની ગયા, પણ ખરેખર સાધુ ''થવું'', સાધુ ભાવથી પરિણમવું મુશ્કેલ છે. આ કાળમાં જ્યાં સમ્યકદર્શન જ દુર્લ ભ થઇ ગયું છે ત્યાં સાધુ-પણું તા કાઇ અલીકિક વસ્તા છે.

૧૨૦૩ પ્ર. ઋષિ કાને કહે છે?

ઉ. ઋષિ=મહુ ૠિંદ ધારી હોય તે. ૠષિના ચાર ભેદ: (૧) રાજ, (૨) બ્રહ્મ, (૩) દેવ, (૪) પરમ. રાજપિ=ૠિંદ્ધવાળા, બ્રહ્મપિ=ૠિંધણ મહાન ૠિંદ્ધવાળા. દેવપિ=આકારાગામી મુનિદેવ. પરમષિ=દેવળπાની.

૧૨૦૪ પ્ર. મુનિ કાને કહેવાય ?

ઉ. જેને અવધિ, મનઃપર્યયજ્ઞાન હોય તથા કેવળત્રાન હોય તે ઘણું કરીને પ્રયોજન વિના બાલે જ નહીં, તેનું નામ "મુનિપાશું." મુનિદશા અર્થાત્ કેવળત્રાનની તળેટી.

"તુરા" એ "આત્મમુશ".

"આત્મત્તાન ત્યાં મુનિપણું" તે સાચા ગુરુ હોય; બાકી કુળગુરુકલ્પના, આત્માથી નહિ જોય. જૈન દર્શન સિવાય તાે ખીજામાં મુનિ છે જ નહીં.

<sup>∞</sup>૧૨૦૫ પ્ર. મુનિને ક્ષાન્ત અને દાન્ત કેમ કહે છે **?** 

ઉ. ક્ષાન્ત એટલે સહિષ્યુ અને દાન્ત એટલે દમિતેન્દ્રિય (ઇન્દ્રિયોને) દમન કરનાર).

<sup>ા</sup> ૧૨૦૬ પ્ર. યતિ કાને કહે છે ?

ઉ. સંસારના પાર પામે તે યતિ (જતિ).

૧૧૦૦ પ્ર. યાેગી કાેને કહે છે?

ઉ. ચમત્કાર ખતાવીને યાગને સિદ્ધ કરવા એ યાગીનું લક્ષણ નથી, સવેત્તિમ યાગી તા એ છે કે સર્વ પ્રકારની સ્પૃહાથી રહિતપણે સત્યમાં કેવળ અનન્ય નિષ્કાએ જે સર્વ પ્રકારે 'સત્' જ આચરે છે, જગત જેને વિસ્મૃત થયું છે. ચૈતન્ય સાથે યાગ કરે અથવા ચૈતન્ય સાથેના યાગની સાધના કરે, તે યાગી.

૧૧૦૮ પ્ર. ભલે પ્રકારે ચારિત્ર પાળનારા સાધુએાનાં નામ કહેા.

- ઉ. (૧) આત્માને તપથી પરિશ્રમ કરાવનારા શ્ર**મણ** 
  - (૨) ઇન્દ્રિયા અને કષાયાને રાકનારા **સંયત**
  - (૩) રિહ્સ્ચિમ પ્રાપ્ત કરનારા **ઋડિય**
  - (૪) સ્વપર પદાર્થના જ્ઞાતા **મુનિ**
  - (૫) રત્નત્રયને સાધનારા **સાધ્ર**
  - (ક) રાગદ્વેષ રહિત **વીતરાગ**
  - (૭) સર્વ કલ્યાણ પ્રાપ્ત **ભંદત**
  - (८) धन्द्रिय-विजयी **हांत**

**ા**૨૦૯ પ્ર. મુનિવરાના કેટલા પ્રકારે ભેદ કહ્યા છે?

- **ઉ. મુનિવરાના દશ ભેદ કહ્યા છે.** 
  - આચાર્ય: સમ્યક્ર્જ્ઞાન આદિ ગુણોના ધારક આચાર્ય કહેવાય
     જેમની પાસેથી મેાક્ષ અને સ્વર્ગ પ્રાપ્ત કરાવનાર વ્રતધારી આચરણ કરીએ તે આચાર્ય.

નિરાકુળતા એ સુખ છે. સંકલ્પ એ દુ:ખ છે.

- ર. ઉપાધ્યાય : જેમની પાસે આગમના અભ્યાસ કરીએ તે વ્રત, શીલ અને શ્રુતના આધાર્ર એવા ઉપાધ્યાય છે.
- તપસ્વી: અનશનાદિ મહાતપ કરનાર.
- ૪. શૈક્ષ્ય : જે શ્રુત શીખવવામાં અને નિરંતર વ્રતાની ભાવનામાં તત્પર હોય.
- ૫. ગ્લાન : રાગ આદિથી જેમનું શરીર ક્ષીણ, દુઃખી હોય.
- ગણ: સહાધ્યાયીના સમુદાય અથવા વૃદ્ધ મુનિઓની પરં-પરાના જે હોય તે.
- કલ: પાતાને દીક્ષા આપનાર આચાર્યના શિષ્ય; (એક જ આચાર્યના પરિવાર).
- સંઘ: ચાર પ્રકારના મુનિવરાના સમૃહ તે સંઘ છે. (ઋષિ, યતિ, મુનિ અને અણગાર)
- ૯. સાધુઃ લાંભા કાળના દીક્ષિત થયેલા તે સાધુ.
- ૧૦. મનાત્ર : પંડિતપણાથી, વક્તાપણાથી, ઊંચા કુળથી લાેકામાં માન્ય હાેય તથા ગુરુકુળનું ગૌરવ વધારનાર હાેય.
- ૧૨૧૦ પ્ર. ઘણાં શાસ્ત્રોના અભ્યાસ કર્યો હોય તેને ત્રાની કહેવાય ?
  - લ. ઘણાં શાસ્ત્રોના અભ્યાસ કરવાથી ત્રાની કહેવાતા નથી પણ જેનામાં નીચેનાં ૧૦ લક્ષણ શાભતાં હોય તે ત્રાની કહેવાય છે:
    - (૧) ક્રાધરહિત, (૨) વૈરાગ્યવંત, (૩) જિતેન્દ્રિય, (૪) ક્ષમાવંત,
    - (૫) દયાવંત, (૬) સર્વંને પ્રિયકારી, (૭) નિર્લોભી, (૮) નિર્ભય,
    - (૯) શાકરહિત, (૧૦) દાતા.
    - આત્માનુલવી સમ્યકદષ્ટિ ધર્માત્મા જીવને જ જ્ઞાની કહેવાય.
- ૧૨૧૧ પ્ર. ત્રાનીએ અહિંસાદિ વતા કર્યાં સુધી પાળ છે?
  - ઉ. જ્ઞાની જીવ પહેલાં અલતોને છોડીને અહિંસાદિ વૃતામાં પાતાને સ્થિર કરે છે. હિંસાદિ પાપોથી પાપના બંધ થાય છે. જીવદયા આદિ વૃતાથી પુષ્ય બંધ થાય છે. માક્ષ તા પુષ્ય અને પાપના નાશથી થાય છે. એટલા માટે માક્ષાથી જન જેવી રીતે હિંસાદિ

રાગાદિનું પ્રગઢ ન થવું તે અહિંસા છે.

પાંચ અવતાને છાેડી દે છે તેવી રીતે પછી આત્માનું શ્રેષ્ઠ નિર્વિકલ્પ પદ પામીને અહિંસાદિ પાંચ વતાને પાળવાના પણ વિકલ્પ છાેડી દે છે, અર્થાત્ વતાને પાળવાનું મમત્વ પણ તમને છૂટી જાય છે.

- ૧૨૧૨ પ્ર. ગાશાળાએ શ્રી મહાવીર સ્વામીની સમીપે આવીને ખે સાધુઓને (તેમના જ શિષ્યોને) બાળી નાંખ્યા ત્યારે ભગવાને તેમની રક્ષા કેમ ન કરી ?
  - ®. જેને ''હું ગુરુ છું, આ મારા શિષ્ય છે'' એવી ભાવના નથી, તેને તેવા કાઇ પ્રતિકાર કરવા પડતા નથી. તીર્થ કર એમ મારાપણું કરે જ નહિ. ''હું શરીર રક્ષણના દાતાર નથી, કક્ત ભાવ ઉપદેશના દાતાર છું. જો હું રક્ષા કરું તા મારે ગાશાળાની રક્ષા કરવી જોઇએ, અશ્વા આખા જગતની રક્ષા કરવી ઘટે'', એમ વિચાર્યું. તે વખતે ભગવાને જો જરા એશ્વરપણું કરીને સાધુની રક્ષા કરી હોત તા તીર્થ કરપણું કરી કરવું પડત.
- ૧૨૧૩ પ્ર. શ્વેતામ્ખર મત પ્રમાણે પણ મુનિની ઉત્તમ દશા તા અચેલક (નિ:વસ્ત્ર) દશા જ કહી છે તે સત્ય છે ?
  - હા, આચારાંગ સત્ર આઠમા અધ્યયન; પાંચમા, છઠ્ઠા અને સાતમા ઉદ્દેશમાં અને નવમા અધ્યયન પહેલા ઉદ્દેશમાં કહ્યું છે કે મુનિએ વસ્ત્ર એછાં કરવાં એટલે કે એક વસ્ત્ર રાખવું, અને અંતે તે પણ છોડી અચેલ (વસ્ત્રરહિત) થઇ નિશ્ચિંત બનવું (૪૨૫). એમ કર્યાથી તેને તપ પ્રાપ્ત થાય છે (૪૨૯). જો લજ્જા છતી શકાતી હોય તે અચેલ (વસ્ત્રરહિત) જ રહેવું. તેમ રહેતાં તૃણસ્પર્ય, ટાઢ, તાપ, દંશમશક, તથા ખીજા પણ અનેક અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ પરિષદ આવે તે સહન કરવા (૪૩૪). ભગવાને લગભગ તેર મહિના લગી તે (ઇન્દ્રે દીધેલું) વસ્ત્ર સ્કંધ પર ધર્યું હતું. પછી તે વસ્ત્ર છાંડીને ભગવાન વસ્ત્રરહિત અનગાર થયા. (૪૬૫). આધૃનિક શોધક વિદ્વાના વસ્ત્રરહિત અનગાર થયા. (૪૬૫). આધૃનિક શોધક વિદ્વાના વસ્ત્રપાત્ર ધારણ કરવાની શ્વેતાંબરીય મતની પર પરામાં ભગવાન પાર્શ્વનાથની સવસ્ત્ર પર પરાનું મૂળ

મુનિ ઘ્યાતાં નિજ આત્મને, જે સુખ લહે અન ત; લહે ન તે સુખ ઇન્દ્ર પણ, ક્રાેટિ-દેવી-વિલ સત. જુએ છે, અને સર્વથા નગ્નપહ્યું રાખવાની દિગંબરીય મતની પરંપરામાં ભગવાન મહાવીરની અવસ્ત્ર પરંપરાનું મૂળ જુએ છે (પણ આ મત યથાર્થ ભાસતા નથી). શરીરાદિ બળ ઘટવાથી સર્વ મનુષ્યેથી માત્ર દિગમ્બરવૃત્તિએ વર્તાને ચારિત્રના નિર્વાંહ ન થઇ શકે, તેથી ત્રાનીએ ઉપદેશેલી મર્યાદાપૂર્વ ક શ્વેતાં બરપણથી વર્ત માન-કાળ જેવા કાળમાં ચારિત્રના નિર્વાંહ કરવાને અર્થે પ્રવૃત્તિ છે.

૧૨૧૪ પ્ર. દિગંભર મતમાં મુનિનું નગ્નપણું કેમ સ્વીકાયું છે ?

- **ઉ.** તીર્થ કર પણ જ્યાં સુધી ગૃહસ્થી હેાય અને વસ્ત્રના ધરનાર હેાય ત્યાં લગી માક્ષને પ્રાપ્ત કરતા નથી. મુનિ દીક્ષા લઇ દિગંભરરૂપ ધારણ કરે એટલે નસપણું સ્વીકારે ત્યારે જ માક્ષ પામે છે. સાધુને વાળની અણી જેટલેા પણ પરિગ્રહ હેાય નહિ. વસ્ત્ર રાખી મુનિપહ્યું માને તેા તે નિગાદમાં જશે—એમ શ્રી કુંદ કુંદાચાયે<sup>ς</sup> શ્રી અષ્ટપાંહુડ શાસ્ત્રના સૂત્રપાહુડ અધિકારમાં ૧૮મી ગાયામાં કહ્યું છે. તેમજ જે પેાતાનું મુનિ નામ ધરાવીને વસ્ત્ર રાખે અથવા લક્ષ્મીના ઉપયોગ કરે, કરાવે અથવા તેની અતુમાદના કરે તાે તે નિગાદમાં જાય છે. મુનિ એક સ્થાને ઊભા રહી એક જ વખત ખીજાએ આપેલ પ્રાશુક આહાર પાેતાના **હસ્**તર્**પ** પાત્ર**માં લે.** જિનેશ્વરનાં વચનામાં તાે જે પરિગ્રહરહિત છે તે જ નિરાગા**ર** એટલે નિર્દોષ મુનિ છે. મુનિ પાસે શાસ્ત્રનાં પુસ્તકા રાખે છે અને પાતાનું શરીર પણ પરિત્રહ રૂપ છે, પણ મુનિને પાતાના શરી**ર** અને પુસ્તકા ઉપર કાેઇ મમત્વ ભાવ નથી. તેથી તે હાેવા છતાં તે નહી<sup>.</sup> હોવા ખરાખર છે. (વળી શાસ્ત્રનાં પુસ્તકા માહ્ય માર્ગમાં આગળ વધવા માટે સહકારી છે.)
- **૧૨૧૫ પ્ર. મુનિદ**શામાં વસ્ત્ર હોય તેા શું વાંધા છે <sup>?</sup> વસ્ત્ર તેા પરવસ્તુ છે તે આત્માને શું ળાધા (વાંધા) કરે છે ?
  - ઉ. વસ્ત્ર તેા પરવસ્તુ છે અને તે આત્માને કાંઇ બાધા કરતું નથી, તે વાત તેા ઠીક છે, પરંતુ વસ્ત્ર ગ્રહણ કરવાની જે છુદ્ધિ છે તે

"નહિ ખનવાતું નહીં ખને, ખનવું વ્યથ<sup>્</sup> ન થાય; કાં એ ઔષધ ન પીજિયે, જેથી ચિન્તા જાય <sup>?,</sup>" રાગમય સુદ્ધિ જ મુનિદશાને રાકવાવાળી છે. મુનિની આંતરિક દશા એવી ઉદાસીન હોય છે કે વસ્ત્રને ત્રહણ કરવાના વિકલ્પ જ ઊઠતા નથી. વસ્ત્ર રાખવાના વિકલ્પ તે ત્રણ ક્યાયના અભાવરૂપ મુનિદશાની શુદ્ધિની સાથે રહી શકતા નથી, સુસંગત નથી. (જૈન ધર્મના કાઇ પણ સંપ્રદાય, ગચ્છ અથવા આમનાયમાં ભગવાન મહાવીરને વસ્ત્ર સહિત માનવામાં આવતા નથી. તેઓ વસ્ત્ર રહિત જ હતા તેમ સર્વમાન્ય છે.)

- ૧૨૧૬ પ્રા દિગંભર મત પ્રમાણે સ્ત્રી દ્વાક્ષા લઇ મુનિપણ સ્વીકારી શકે ટ્
  - ઉ. સ્ત્રીની યોનિમાં, સ્તનમાં, નાભિમાં અને ખગલમાં, દર્ષિને અગાચર સક્ષ્મકાય જીવાની ઉત્પત્તિ કહી છે. તથી સ્ત્રીઓને પ્રવૃજ્યા (દીક્ષા) કેવી રીતે હોય ! અર્થાત્ ન હોય.
- ૧૨૧૭ પ્ર. પાંચ મહાવત સાધુને હોય છે તેમાં કાંઇ અપવાદ કહ્યો છે ?
  - 3. પ્રાણાતિપાતનું કારણ છે એવા નદીના ઊતરવા વગેરે ક્રિયાની આત્રા પણ જિને કહી છે. તે એવા અથે કે નદી ઊતરવાયા જે ખંધ જીવને થશે તે કરતાં એક ક્ષેત્રે નિવાસથી ખળવાન બંધ થશે, અને પરંપરાએ પંચમહાવતની હાનિના પ્રસંગ આવશે, એવું દેખા તેવા ક્રવ્ય પ્રાણાતિપાત જેમાં છે એવી નદી ઊતરવાની આત્રા શ્રી જિને કહી છે. તેમજ બૃહત્કલ્પસ્ત્રમાં સાધુએ વિચારવાની ભૂમિકાનું પ્રમાણ કહ્યું છે, ત્યાં ચારે દિશામાં અમુક નગર સુધીની મર્યાદા કહી છે. તથાપિ તે ઉપરાંત જે અનાર્ય ક્ષેત્ર છે, તેમાં પણ ત્રાન, દર્શન, સંયમની વૃદ્ધિને અથે વિચારવાના અપવાદ કહ્યો છે. તેમ જ વસ્ત્ર, પુસ્તક રાખવાથી સર્વ પરિત્રહ વિરમણવત્ રહી શકે નહિ; તથાપિ દેહના શાતાર્થના સ્ત્રા કરાવી આત્માર્થ સાધવા દેહ સાધનરૂપ ગણી તેમાંથી પૂરી મૂચ્છાં ટાળતાં સુધી વસ્ત્રના નિઃસ્પૃહ સં બંધ અને વિચારખળ વધતાં સુધી પુસ્તકના સં બંધ જિને ઉપદેશ્યો છે. મૈશુન ત્યાગવત છતાં તેમાં અપવાદ કહ્યો નથી કારણ કે મૈશુનનું આરાધવું રાગદેષ વિના થઇ શકે નહીં, એવા જિનના

પ્રભુ પદ દઢ મન રાખીને, કરવા સૌ વે'વાર; વિરતિ વિવેક વધારીને, તરવા આ સ'સાર.

#### 308

અભિમત છે. એટલે **રાગદ્રેષ અપરમાર્થ**રૂપ **જાણી મૈથુનત્યા**ગ અનપવાદે આરાધવું કહ્યું છે.

- વર૧૮ પ્ર. સાધુ પત્ર–સમાચારાદિના પ્રસંગ **રાખી** શકે ?
  - ઉ. પત્ર-સમાચારાદિના જો સાધુ પ્રસંગ રાખે તા પ્રતિભંધ વધે એમ હોવાથી લગવાને ના કહી છે. લોકસમાગમ વધે, પ્રીતિ—અપ્રીતિનાં કારણા વધે, સ્ત્રીઆદિના પરિચયમાં આવવાના હેતુ થાય, સંયમ ઢીલા થાય, તે તે પ્રકારના પરિચયમાં આવવાના હેતુ થાય, સંયમ ઢીલા થાય, તે તે પ્રકારના પરિચહ વિના કારણે અંગીકૃત થાય, એવાં સાન્નિપાતિક અનંત કારણા દેખા પત્રાદિના નિષેધ કર્યો છે, તથાપિ તે પણ અપવાદ સહિત છે. પત્રસમાચાર લખવાથા આત્મહિત નાશ પામતું હોય ત્યાં જ તે ના સમજવી છે, જ્યાં આત્મહિત પત્રસમાચાર નહીં હોવાથી નાશ પામતું હોય, ત્યાં પત્રસમાચારના નિષેધ નથી. જ્ઞાન, દર્શન, સંયમના સંરક્ષણાર્થ પત્રસમાચારના નિષેધ નથી. જ્ઞાન, દર્શન, સંયમના સંરક્ષણાર્થ પત્રસમાચારાદિ વ્યવહાર પણ સ્ત્રીકારવાના સમાવેશ થાય છે. નિત્યપ્રતિ અને સાધારણ પ્રસંગમાં પત્રસમાચારાદિ વ્યવહાર ઘટે નહીં. કરવા યોગ્ય લાગતો હોય તો તે પત્ર ક્રાઇ સાસ્યાંગીને વંચાવીને મોકલવા, કે જેથી જ્ઞાનચર્ચા સિવાય એમાં કેઇ બીજી વાર્તા નથી એવું તેમનું સાક્ષીપણું આત્માને બીજા પ્રકારના પત્રવ્યવહાર કરતાં અટકાવવાને સંલવિત થાય.
- ૧૨૧૯ પ્ર. સ્નાનના નિષેધ કેમ છે ? સ્નાનથા હાનિ શા છે ?
  - ઉ. નાહવાથી અસંખ્યાતા જંતુના વિનાશ, કામાગ્નિની પ્રદીપ્તતા, વૃતના ભંગ, પરિણામનું ખદલવું, એ સવળી અશુચિ ઉત્પન્ન થાય છે અને એથી આત્મા મહામલિન થાય છે. આત્માની મલિનતા એ જ અશુચિ છે.
- ૧૨૨૦ પ્ર. સ્નાન ન કરવાથી દર્દી ઉત્પન્ન થાય તેનું કેમ ?
  - ઉ. એ તે સ્થૂલખુદ્ધિના પ્રશ્ન થયો. દર્દનું ઉત્પન્ન થવું તે કમેદિયને આધીન છે. જો એમ ન હોય તે સ્નાન કરનારને દર્દી ઉત્પન્ન ન થવાં જોઇએ અને સ્નાન ન કરનારને દર્દીના ઉપદ્રવ હોવા જોઇએ પણ એમ તો થતું નથી.

મુખને ઇચ્છતા ન હોય તે નાસ્તિક, કાં સિદ્ધ, કાં જડ.

- ૧૨૨૧ પ્ર. લાચ કરવા શા માટે કહ્યો છે?
  - જ શરીરની મમતાની તે પરીક્ષા છે માટે. (માથે વાળ) તે મોહ વધવાનું કારણ છે. નાહવાનું મન થાય; અરીસો લેવાનું મન થાય, તેમાં માહું જોવાનું મન થાય; અને ઉપરાંત તેનાં સાધના માટે ઉપાધિ કરવી પડે. આ કારણથી જ્ઞાનીઓએ લાય કરવાનું કહ્યું છે.
- ૧૨૨૨ પ્ર. વ્યાખ્યાન કરતી વખતે મુનિએ કેવા ભાવ રાખવા જોઇએ ?
  - ઉ. મુનિને વ્યાખ્યાન કરવું પડતું હોય તે પોતે સ્વાધ્યાય કરે છે એવા ભાવ રાખી વ્યાખ્યાન કરવું. મુનિને સવારે સ્વાધ્યાયની આજ્ઞા છે, તે મનમાં કરવામાં આવે છે, તેના બદલે વ્યાખ્યાનરૂપ સ્વાધ્યાય ઊંચા સ્વરે માન, પૂજા, સતકાર, આહારાદિની અપેક્ષા વિના કેવળ નિષ્કામ શુદ્ધિથી આત્માર્થે કરવા.
- ૧૨૨૩ પ્ર. મૃનિ ગૃહસ્થને ત્યાંથી એક સોય લાવ્યો હોય, અને તે ખાવાઇ જવાના કારણથી પણ પાછી ન આપે તા તેણે ત્રણ ઉપવાસ કરવાની સખત આના કેમ કરી હશે ?
  - ઉ. તેનું કારણ એ છે કે તે ઉપયોગશ્ચન્ય રહ્યો. જો એટલા બધા બાજો ન મૂક્યો હોત, તો બીજ વસ્તુઓ લાવવાનું મન થાત; અને કાળ કરી પરિગ્રહ વધારી, મુનિપહ્યું ખાઇ બેસત. ત્રાનીએ આવા આકરા માર્ગ પ્રરૂપ્યા છે તેનું કારણ એ છે કે તે જાણું છે કે આ જવ વિશ્વાસ કરવા યાગ્ય નથી: કારણ કે તે બ્રાન્તિવાળા છે.
- ૧૧૨૪ પ્ર. કૂવા ખાદાવવા, દાનશાળા ખાલવા, અન્તદાન, જળદાન આપવું ઇત્યાદિ કાર્યોમાં ગૃહસ્થ સાધુને પૂછે કે તેમ કરવામાં પુણ્ય છે કે નહિ તા સાધુ શું ઉત્તર આપે ?
  - ઉ. અન્નદાન કે જળદાન (ઇત્યાદિ દાન) આપવામાં ત્રસ અને સ્થાવર છવાની હિંસા થાય છે, તેમની રક્ષા માટે સાધુ "પુષ્ય થાય છે" એવું ન કહે. જે પ્રાષ્ટ્રીઓને દાન આપવા માટે અન્ન અને પાણી તયાર કરવામાં આવે છે તે પ્રાષ્ટ્રીઓના લાભમાં અંતરાય પડે છે માટે "પુષ્ય નથી" એમ પણ સાધુ ન કહે.

જિન સાે હી હૈ આત્મા, અન્ય હાેઈ સાે કમ<sup>6</sup>, કમ<sup>6</sup> કેટે સાે જિન વચન, તત્ત્વજ્ઞાનાં કાે મમ<sup>6</sup>.

- ૧૨૨૫ પ્ર. ગ્રામાનુગામ જતાં મુનિને કાઇ વરેમાર્ગું એમ પૂછે કે "અહીંથી હવે કહ્યું ગામ કે શહેર આવશે' અથવા "અહીંથી ગામ, શહેર કે રાજધાનીના કર્યા રસ્તા જાય છે તે જહાવા" તા મુનિને તે વિષયની માહિતી હોવા છતાં દર્શાવે કે નહિ કે"
  - ઉ. ના, મુનિ જાણતાં છતાં પણ, જાણું છું એમ ન બાલે.
- ૧૨૨૬ પ્ર. માર્ગે ચાલતાં મુનિને લૂંટાયુએ **ધમકાવે, હેરાન કરે કે વસ્ત્રાદિ** ઉપકરણ લૂંટી લે તા તે વાત મુનિ ગૃહસ્થ, પાેલીસ વગે**રેને** તે ત્રાસ મટાડવા કરે કે નહિં?
  - ઉ. તે વાત મુનિએ ગામમાં કે દરભારમાં પ્રસરાવવી નહિ. તેમજ કાઇ ગૃહસ્થને પણ ન કહે. મુનિ કાઇના ઘરમાં ઊતયાં હાય અને ત્યાં ચાર ચારી કરતા હાય તા પણ મુનિ ન બાલે. મુનિ તા આત્માન હિત થાય તેવું બાલે.
- ૧૨૨૭ પ્ર. મુર્તિને કપડાં અને પાત્ર લેવા માટે કેટલે દૂર જવાની આગ્રા શાસ્ત્રમાં આપી છે ?
- ઉ. મુનિએ કપડાં અને પાત્ર માંગવા બે ગાઉની હદની બહાર ન જવું. ૧૨૨૮ પ્ર. સાધ્9 વરુ. પાત્ર ઇત્યાદિ રાખે છે તે સંગ્રહ કે પરિગ્રહ નથી ?
- ઉ. વસ્ત્ર, પાત્ર, કંળલ, પદપું છતા, રજોહરણ ઇત્યાદિ સંયમનાં ઉપકરાણાને સંયમનાં નિર્વાહને માટે ધારણ કરે તેને પરિપ્રહ કહ્યો નથી પરંતુ તે વસ્ત્રાદિ કાઇ પણ વસ્તુ પર જો મૂચ્છા (આસક્તિ) હોય તે!
- ૧૨૨૯ પ્ર. સાધુ કે કિમેદવાર**ની ચૂંટણી ઇત્યાદિ** કાર્યોમાં જીત થાય વ**ો**રે માટે આશીર્વાદ ખાલે ?
  - 8. અમુક પક્ષના (ઉમેદવારના) જય થાંગા કિંવા થવા જોઇએ તેમજ અમુક પક્ષની જીત ન થાંગા અથવા અમુક પક્ષ હારવા જાઇએ એમ ભિક્ષુ ન બાલે. ઉપરાંત આ પ્રમાણું બાલવાથી તેઓમાંના એક પક્ષના હદયમાં આઘાત પહોંચવાના સંભવ છે. સાધુ આવ-શ્યકતા વિના ન બાલે. બાલવું પડે ત્યારે ગળીને બાલે. અસત્ય

વ્યવહારસેં દેવ જિન, <mark>નિહચેસેં</mark> હૈ આપ, એહિ બચનસેં સમજ લે, જિન પ્રવચનકી છાપ.

- ન ખાલે. સત્ય ખાલે પણ તે સત્ય કઠાર અને ખીજાની લાગ**ણી ન**ુ દુભાય તેવું હાય. ા
- ૧૨૩૦ પ્ર. અગ્નિથી ગરમ કરેલું ન હોય તો તેવું પાણી સાધુ પી શકે ?
  ⑤. સંયમી ભિક્ષુ ઠંડું પાણી, કરાનું પાણી કે સચિત ખરકનું પાણી ન સેવે (અર્થાત્ ન પીએ). પાણીમાં ખીજું કાઇ પણ શસ્ત્ર પડે તો તે નિર્જીવ થાય. આથી ગાળ, આટા કે તેવી ખીજી કાઇ વસ્તુ પડી હોય તા તે ઠંડું પાણી પણ (અમક કાળ વીત્યા પછી) અચેત (નિર્જીવ) બને છે. અને તેવું પાણી જે નિર્જીવ રહે તે જ શરીર સ્વાસ્થ્યને અનુકૂળ હોય તો ભલે અગ્નિતપ્ત ન હોય છતાં ભિક્ષુ તેને ગ્રહણ કરી શકે છે.
- ૧૨૩૧ પ્ર. મુનિ બળતી વસ્તુને છુઝાવે કે નહિં?
  - મુનિ બળતા અંગાસ, અગ્નિ, અગ્નિના કહ્યા કે બળતા કાષ્ઠને સળગાવે નહિ, હલાવે નહિ તેમ ઠારે પહ્ય નહિ.
- ૧૧૩૨ પ્ર. દાન કે પરાપકાર કરતાં સંયમનું સ્થાન ઊંચું કે નીચું કહેવાય ? ઉ. જૈનદર્શનમાં દાન કે પરાપકાર કરતાં સંયમનું ઉચ્ચ કાંટિનું સ્થાન છે, કારણું કે દાતાર પોતાના ઉપભોગની સામગ્રી બરાબર લઇને પછી વધુ હોય તો જ દાન કરે છે. પરાપકારમાં પણ ઊંડી ઊંડી પ્રત્યુપકારની વાસના છે, જ્યારે સંયમમાં તા સ્વાર્થ બિલકુલ ન હોવા છતાં સંયમી વિશ્વમાં પ્રાપ્ત થયેલાં પાતાનાં સાધના સ્વયં છાડી દે છે.
- ૧૨૩૩ પ્ર. મુનિને એકાકી વિચરવાની આતા છે?
  - ઉ. ભિક્ષુ પોતાથી અધિક ગુણવાન કે સમાન ગુણવાળા ન મેળવી શકે તો કામભોગામાં અનાસકત રહી તથા પાપાતા દ્વાગ કરી સાવધાનતાપૂર્વ ક એક્ષકી વિચરે (પરંતુ ચારિત્રહીનના સંગમાં ન રહે.) એકચર્યા આત્મસાધનાથે ઉત્પન્ન થઇ હોય તા તે પ્રશંસનીય છે.
- ૧૨૩૪ પ્ર. જૈન ભિક્ષુને એક સ્થાને વધારેમાં વધારે કેટલા સમય રહેવાની આત્રા છે ?

# ઇચ્છાઓની ત્યાગ તે વૈરાવ્ય.

ં ઉ. ( ચાતુર્માસમાં) જૈન ભિક્ષુને એક સ્થાને વધારેમાં વધારે ચાર માસ સુધી અને અન્ય ઋતુઓમાં એક માસ સુધી રહેવાની આત્રા છે. અને જે સ્થળ ચામાસું કરેલું હાય ત્યાં બીજાં બે વર્ષા છાડી અને ત્રીજે વર્ષે રહી શકાય અને તે જ પ્રમાણે એક માસ જે સ્થળ રહ્યા હોય તેનાથી બમણા વખત બીજા ક્ષેત્રમાં ગાળી પછી ત્યાં માસભર રહેવું હોય તા રહી શકાય. શારીરિક વ્યાધિ કે ખીજા કાઈ તેવા અનિવાર્ય અને મહાન કારણે કદાચ તે અપવાદ હોઇ શકે છે. એક સ્થળે વધુ રહેવાથી આસક્તિ રાગ ખંધન થાય અને આસક્તિ કે રાગ ખંધન ક્રિંવા ઘાતક છે. દિગંભર મત પ્રમાણે અનેક એ સંયમના દેશાના વ્યવહારાને જાણનાર સાધુ ગામમાં એક રાત અને નગરમાં પાંચ રાત સુધી રહી શકે છે. તેઓ રહીને પણ વાસની માધક નિ:સંગ રહે છે. તથા ભયંકર જ ગલના સિંહની માકક નિર્ભય હોય છે અને બીજાની સહાયની અપેક્ષા રાખતા નથી. કાંકરા અને પથ્થરવાળી ગરમ અથવા ઠંડી ગમે તેવી ભૂમિ ઉપર એક મુદ્રુત સુધી એક પડખે ઠંઠિયું વાળીને સૂઇ રહે છે ત્યારે તેઓ સંયમ રક્ષા માટે હલનચલન આદિથી રહિત થઇને નિશ્વલ રહે છે. વ્યન્તર આદિના ત્રાસ હોય તેા પણ ભાગી જવાની અથવા પ્રતિકાર કરવાની ઇચ્છા કરતા નથી. તેઓ મરણના ભય હોય તા પણ નિ:શંક રહીને મૃતદેહની માકક અથવા લાકડીની માક્ક નિશ્વલ પડી રહે છે. પ્રાણ જવાના સમય સાવે તા પણ ક**દી** તેઓ આહાર, ઔષધ આદિની યાચના કરતા નથી. આશીર્વાદ આપવા માટે જ તેમના હાય લંખાય કે ઊંચો થાય છે, યાચના કરવા માટે નહીં. વેદના, રાગ આવે તા શરીરને જીહવિસ્તામાક્ક અવશ્ય ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે એમ પાતાના શરીર ઉપર પર-શરીરની જેમ ઉપેક્ષાભાવ ધારણ કરી કાઈ પણ પ્રકારની ચિકિત્સા

> "ભાવે જિનવર પૂજિયે, ભાવે દીજે દાન; ભાવે ભાવના ભાવિયે, ભાવે કેવળજ્ઞાન."

કરવાના ભાવ મનમાં ન લાવતાં અને પાતાની પાસે ઔષધ ૠિં હોવા છતાં શરીર પ્રત્યે નિસ્પહ રહીને "પૂર્વના કરેલાં પાપનું આ ફળ છે" એને ભાગવીને ૠુણ મુક્ત થવા માટે રાગના પ્રતિકાર ન કરતાં તેને સહન કરી લે છે.

૧૨૩૫ પ્ર. સંસારમાં માત્ર વૈરાગ્યતે જ અલય કેમ કહ્યો છે?

- ઉ. ભર્તું હરિ ઉપદેશે છે કે ભોગમાં રાગના ભય છે; કુળને પડવાના ભય છે; લક્ષ્મીમાં રાજાના ભય છે; માનમાં દીનતાના ભય છે; ળળમાં શત્રુનો ભય છે; રપથી સ્ત્રીને ભય છે; શાસ્ત્રમાં વાદના ભય છે; ગુણમાં ખળના ભય છે; અને કાયા પર કાળના ભય છે; એમ સર્વુ વસ્તુ ભયવાળી છે, માત્ર એક વૈરાગ્ય જ અભય છે.
- ૧૨૩૬ પ્ર. જે છવને સંસારના છેડા આવી લાગ્યાે હાેય તેવા છવનાં લક્ષણા કેવાં હાેય ?
  - ઉ. ઇન્દ્રિય વિષયોથી વિરક્તિ, પરિત્રહના ત્યાગ, ક્ષાયોનું દમન, રાગ દેષની શાંતિ, યમ–નિયમ, ઇન્દ્રિયદમન, સાત તત્ત્વાના વિચાર, તપશ્ચરણમાં ઉદ્યમ, મનની પ્રવૃત્તિ ઉપર નિયંત્રણ, જિન ભગવાનમાં ભક્તિ અને પ્રાણીએ ઉપર દયાભાવ આ સર્વે ગુણા જે જીવને સંસારરૂપ સસુદ્રના કિનારા સમીપમાં આવી ગયા છે તેવા પુષ્યાત્માને પ્રાપ્ત થાય છે.
- ૧૨૩૭ પ્ર. સંસાર કાને કહેવા ! પત્ની-પુત્ર–પરિવાર તે જ સંસાર છેને ?
  - ઉ. પત્ની-પુત્ર-પરિવાર તે સંસાર નથી. સંસાર તા પાતાની પર્યાંયમાં જે માહ-રાગ-દ્રેષરૂપ વિભાવભાવ છે તે છે. જો પત્ની-પુત્ર-આદિ સંસાર હાય તા પરલાકગમનના સમયે દેહ-પત્ની-પુત્ર-આદિ ખધું અહીં જ પડી રહે છે તા શું તેના સંસાર મડી જશે અને માલ થઇ જશે ? પત્ની-પુત્ર આદિ સંસાર છે જ નહીં. પાતાના આત્માની મહિમા ભૂલીને ખીજાના કતું ત્વના ભાવ તથા મિથ્યાત્વ સહિત અથવા અસ્થિરતા સહિત રાગડુષરૂપ ભાવ છે તે જ સંસાર છે.

વીતી તાહી વિસાર દે, આગલકી શુધ લે, જો ખની આવે સહજમે તાહીમે ચિત્ત દે.

- ૧૨૩૮ પ્ર. નિર્બાય ગુરુ એટલે શું પૈસારહિત ગુરુ ?
  - ઉ. નિર્ગ થ ગુરૂ એટલે પૈસારહિત ગુરૂ નહિ, પણ જેની ગ્રાંથિ છેદાઈ છે એવા ગુરૂ. મિથ્યાત્વની ગ્રાંથિ છે.
- વર ૩૯ પ્ર. નિર્બા થના કેટલા પ્રકાર છે?
  - ઉ. પાંચ પ્રકારના નિર્ગ્ર<sup>ે</sup>થ છે; પ્રથમના ત્રણ વ્યવહારિક અને પછીના એ તાત્ત્વિક છે.
    - (૧) પુલાક :-મૂળ ગુણ અને ઉત્તર ગુણમાં પરિપૂર્ણતા પ્રાપ્ત ન કર્યા છતાં વીતરાગપ્રણીત આગમથી કદી પણ ચલિત નથાય.
    - (ર) ખકશ :- જેઓ શરીર અને ઉપકરણના સંસ્કારાને અનુસરતા હોય, ઋદિ અને ક્રીતિ ચાહતા હોય, સુખશીલ હોય, અવિવિક્ત…સસંગપરિવારવાળા હોય અને છેદ (ચારિત્રપર્યાયની હાનિથી) તથા શખલ (અતિચાર) દોષોથી મુક્ત.
    - (૩) (અ) પ્રતિસેવનાકુશીલ :-- ઇન્દ્રિયોને વશવતા હોવાથી કોઇ પ્રકારના ઉત્તમ ગુણાની વિરાધના કરવા પૂર્વક પ્રવર્તે.
      - (બ) ક્ષાયક્રશીલ :-જેએ તીવ્ર ક્ષાયને ક્દી વશ ન થતાં માત્ર મંદ ક્ષાયને ક્યારેક વશ થાય.
      - (૪) નિર્યાં ચ :-જેમાં સર્વત્તપણું ન હોવા છતાં રાગદ્દેષના અત્યંત અભાવ હોય અને આંતર્પુદ્ધતે જેટલા વખત પછી જ જેમાં સર્વત્તત્વ પ્રગટ થવાનું હોય.
      - (૫) સ્નાતક :-જેમાં સર્વત્રપહ્યું પ્રગટયું હોય તે.
- વર૪૦ પ્ર. નિયુ થ મુનિની અંતિમ ઇચ્છા તા માક્ષ પામવાની જ હોય ને?
  - ઉ. મેાક્ષ પ્રાપ્તિના ભાવ પણ આસ્રવ ભાવ છે અને તે કમ બંધનું કારણ છે. મેાક્ષ પ્રત્યે પર દ્રવ્યની પેઠે ઇષ્ટ છુદ્ધિથી રાગભાવ કરે તેા તે મુનિ અજ્ઞાની છે. એવા ભાવ પણ આત્મસ્વભાવથી વિપરીત છે. ભાવલિંગી મુનિઓને છઠ્ઠા ગુણસ્થાને શુભરાગ આવે છે તે પ્રમાદ છે. સ્વરૂપમાં ઠરી જવું એ જ મુનિદશા છે.



"જાણ આગળ અજાણ થઈ એ, તત્ત્વ લઈ એ તાણી; આગલા થાય આગ, તા આપણે થઈ એ પાણી."

# ૧ ૬

# સત્પુરુષ; સદ્ગુરુ; સત્સંગ.

- ૧૨૪૧ પ્ર. આ કાળમાં સત્યુરુષનું એાળખાણું કેમ થતું નથી ?
  - ઉ. આ કાળમાં સત્પુરુષનું દૂર્લ ભપશું હોવાથી, ઘણાં કાળ થયાં સત્પુરુષનો માર્ગ, મહાત્મ્ય અને વિનય ઘસાઇ ગયાં જેવાં થઇ ગયાં હોવાથી અને પૂર્વના આરાધક જીવા ઓછા હોવાથી જીવને સત્પુરુષનું ઓળખાણ તતકાળ થતું નથી. ઘણા જીવા તો સત્પુરુષનું સ્વરૂપ પણ સમજતા નથી. કાં તે છ કાયના રક્ષપાળ સાધુને, કાં તો શાસ્ત્રો ભણ્યા હોય તેને, કાં તો કાઇ ત્યાગી હોય તેને અને કાં તો ડાહ્યો હોય તેને સત્પુરુષ માને છે, પણ તે યથાર્થ નથી. છેલ્લું પુદ્દગલ પરાવર્તન હોય ત્યારે જીવને સત્પુરુષનો યોગ પ્રાપ્ત થાય છે.
- ૧૨૪૨ પ્ર. ત્રાનીની પરીક્ષા અત્રાની જીવ કઇ વિધિથી કરે છે ? આવા અત્રાની કેટલા પ્રકારના છે ? તથા ત્રાનીની પરીક્ષા કરવાની સાચી રીત શું છે ?
  - ઉ. જ્ઞાનીની ખાેટી વિધિથી પરીક્ષા કરવાવાળા અજ્ઞાનીએ। ત્રણ પ્રકારના છે, અને તેએા ત્રણ પ્રકારથી પરીક્ષા કરે છે.

પ્રથમ નંખરના અજ્ઞાની તે છે કે જે કૃક્ત ખહારના વેશથી પરીક્ષા કરે છે, અર્થાત્ માત્ર વેશ દેખીને જ તેઓ જ્ઞાની હોવાની કલ્પના કરી લે છે. દ્વિતીય નંખરના અજ્ઞાની તે છે કે જે બહારની ક્રિયા જોઇને પરીક્ષા કરે છે અર્થાત્ અહારમાં ચાલવું, કરવું, ઊઠવું, ખેસવું, આહાર, શયન આદિમાં સાવધાની, શુદ્ધતા આદિ જોઇને જ જ્ઞાની માની લે છે. તૃતીય નંખરના અજ્ઞાની તે છે કે, જે ક્યાયની મંદતા જોઇ પરીક્ષા કરે છે અર્થાત્ પ્રતિકૂળ સંજોગો હો વા છતાં જેઓ ક્રોધાદિક કરતા નથી, પરિણામોની સરળતા

હોય છે, બાહ્ય પરિત્રહના વિશેષ લાભ રાખતા નથી, શરીર તથા ભાજનાદિ પ્રત્યે વધુ આસક્તિ રાખતા નથી, તેમને જ્ઞાની હોવાનું સ્વીકાર કરી લે છે; પરંતુ આ જ્ઞાનીને એાળખવાની સાચી રીત નથી.

જે સાચા જિજ્ઞાસુ છે, તે તા અંતરની તત્ત્વ દર્ષિયા પરીક્ષા કરે છે, કે સામાવાળા જીવનાં શ્રદ્ધા જ્ઞાન કેવાં છે ? તેને ચૈતન્ય લગવાનની શ્રદ્ધા છે કે નહીં ? રાગથી ભિન્ન ચૈતન્ય સ્વભાવની પ્રતીતિ છે કે નહીં ? શુભરાગ થાય છે, તેનાથી લાભ માને છે કે તેનાથી ભિન્ન રહે છે ? આ પ્રમાણે અંદરની શ્રદ્ધા અને જ્ઞાનીથી જ જ્ઞાનીની એાળખાણ સુપાત્ર જીવ કરે છે.

૧૨૪૩ પ્ર. સત્પુર્ષ સાથે વાતચીત કરતાં એાળખાણ સંભવે નહિ ?

8. મધ્યમ સત્પુરુષ હોય તો શાડા કાળે તેમનું ઓળખાણ થવું સંભવે, કારણ કે જીવની મરજી અનુકૂળ તે વર્તે, સહજ વાતચીત કરે અને આવકાર ભાવ રાખે તેથી જીવને પ્રીતિ થવાનું કારણ ખને પણ ઉત્કૃષ્ટ—સત્પુરુષને તો તેની ભાવના હોય નહીં અર્થાત્ નિસ્પૃહતા હોવાથી તેઓ ભાવ રાખે નહીં, તેથી કાં તો જીવ અટકી જાય અથવા મુંઝાય અથવા તેનું થવું હોય તે થાય.

૧૨૪૪ પ્ર. સત્પુર્વ કેમ એાળખાય ?

- <sup>©</sup>. (૧) નયનથી, એટલે તેમનાં નેણ (આંખ) બહુ શાંત હોય.
  - (૨) વચનથી, વચન અપૂર્વ અને પૂર્વાપર અવિરોધ હોય.
  - (૩) શ્રેણીથી, એટલે વર્ત ન શુદ્ધ હાેય.

૧૨૪૫ પ્ર. કયા લક્ષણો ઉપરથી સદ્યુરુનું એાળખાણ પડે ?

ઉ. "સત્" નામ આત્મા અને તેને સમજાવવાવાળા ગુરુ તે સત્ ગુરુ. "આત્મત્તાન સમિશિ'તા વિચરે ઉદય પ્રયોગ; અપૂર્વ વાણી પરમશ્રુત, સદ્ગુરુ લક્ષણ યોગ્ય," સદ્ગુરુના વિષે સમદશિ'તા અર્થાત્ ઇચ્છા-રહિતપહ્યું સંપૂર્ણપણે વર્તે છે. સંપૂર્ણપણે ઇચ્છારહિત હોવાથી વિચરવા આદિની તેઓની દૈહાદિક યોગકિયા પૂર્વ પ્રારુખ્ધોદય.

વ્રત નહીં પચખાણ નહિ, નહિ ત્યાગ વસ્તુ કાેઈ નાે, મહાપદ્મ તિર્થ કરે થશે, શ્રેણિક ઠાણંગ જોઈ લાે. વેદી લેવા પૂરતી જ છે. માટે "વિચરે ઉદય પ્રયોગ' કહ્યું. વાણી ધર્મ વર્તાં શ્રુત પણ તેઓને વિષે કાઇ પણ નય ન દુભાય એવું સાપેક્ષપણે વર્તે છે, તે તેમના પરમશ્રુત ગુણ સ્વચ્ચા. સત્પુરુષ એ જ કે નિશદિન જેને આત્માના ઉપયોગ (લક્ષ) છે.

- <sup>લ</sup>૧૨૪૬ પ્ર. ધર્મ કાની પાસેથી સમજવા, જાણવા અને પ્રહણ કરવા ક
  - ઉ. જીવે ધર્મ પોતાની કલ્પના વડે અથવા કલ્પનાપ્રાપ્ત અન્ય પુરુષ વડે શ્રવણ કરવા જોગ, મનન કરવા જોગ કે આરાધવા જોગ નથી. માત્ર આત્મસ્થિતિ છે જેની એવા સત્પુરુષથી જ આત્મા કે આત્મધર્મ શ્રવણ કરવા જોગ છે, યાવત્ આરાધવા જોગ છે. જેને આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત છે, પ્રગટ છે, તે પુરુષ વિના ખીજો કાઇ તે આત્મસ્વરૂપ યથાર્થ કહેવા યાગ્ય નથી; અને તે પુરુષથી આત્મા જાણ્યા વિના ખીજો કાઇ કલ્યાણના ઉપાય નથી. મતના આત્રહ મુકી દેવા. આત્માના ધર્મ આત્મામાં છે. બાકીના માર્ગના મતમાં પડવું નહીં.
- ીર૪૭ પ્ર. સંત અને જ્ઞાનીના બાહ્ય આચાર ન જોવાય અને તે ગમે તેમ વિચરે તેવું કથન કઇ અપેક્ષાએ છે ક
  - જિ. સંતો અને ત્રાનીઓ આત્મત્રાન પામ્યા હોય તો તે નિઃસંશય છે. પ્ર'યિભેદ થયો હોય અને નિરંતર આત્મરમણતા હોય. તેમને ''તું હિ તું હિં" વિના ખીજી રટના રહે નહિં; માયિક એક પણ લયના, માહના, સંકલ્પના કે વિકલ્પના અંશ રહે નહિં; એ એક વાર જો યથાયોગ્ય આવી જાય તા પછી ગમે તેમ પ્રવર્તાય, ગમે તેમ બાલાય, ગમે તેમ આહાર-વિહાર કરાય, તથાપિ તેને કાઇ જાતની બાધા નથી, પરમાત્મા પણ તેને પૂછી શકનાર નથી. તે જ પ્રમાણે ભક્તામરસ્તોત્રની ૧૪મી ગાયામાં કહ્યું છે કે :

''યે સંશ્રિતાસ્ત્રિ જગદીશ્વર નાથમેકં,

કસ્તાન્નિવારયતિ સંચરતા યથેષ્ટમ." અર્થાત્ જેને આત્માના આશ્રય લીધા છે તેને ઇચ્છા માકક વિચરતાં કાહા રાષ્ટ્રી શકે ? કાઇ નહીં.

જે વસ્તુ સમયમાત્ર છે, તે સર્વ કાળ છે.

- ૧૨૪૮ પ્ર. ગ્રાની અને અગ્રાનીની ચેષ્ટા અને અવસ્થા એકસરખી દેખાય તા કેવી રીતે નિશ્વય કરવા ?
  - 8. અનાદિકાળથી વિપર્યય છુદ્ધિ હોવાથી, અને કેટલીક ત્રાની પુરુષની ચેષ્ઠા અત્રાની પુરુષના જેવી જ દેખાતી હોવાથી, ત્રાની પુરુષને વિષે વિભ્રમ છુદ્ધિ થઇ આવે છે, અથવા જીવથી ત્રાની પુરુષ પ્રત્યે તે તે ચેષ્ઠાના વિકલ્પ આવ્યા કરે છે. ત્રાની પુરુષની ચેષ્ઠાનું કાઇ અમમ્યપણું જ એવું છે કે, અધૂરી અવસ્થાએ કે અધૂરા નિશ્ચયે જીવને વિભ્રમ તથા વિકલ્પનું કારણ થાય છે. આ જીવના અધૂરા ત્રાની પુરુષ પ્રત્યેના નિશ્ચય છે, એ જ આ જીવના દાવ છે. દેલના ધર્મ તા ત્રાની અને આત્રાની બન્નેને હાય છે; પણ અંતરની ચર્યાથી જ ત્રાની એાળખાય છે, બાકી બહારથી કશા ફેર ન હાય. શરીર સારું હાય ત્યારે તા કંઇ નહીં; પણ મરણ વખતની વ્યાધિ અને પીડા વખતે ત્રાની અને અત્રાનીની પરીક્ષા થય છે.
- ૧૨૪૯ પ્ર. 'માટા કહે તેમ કરવું, કરે તેમ ન કરવું'' આ વાકચના મર્મ શું છે દ ઉ. શ્રી કખીરનું અંતર સમજ્યા વિના બાેળાઇથી લાેકા પજવવા માંડચા. આ વિક્ષેપ ટાળવા કખીરજી વેશ્યાને ત્યાં જઇ બેઠા. લાેક-સમૂહ પાછા વળ્યો. કખીરજી ભષ્ટ થઇ ગયા એમ લાેકા કહેવા લાગ્યા. કખીરજીના વિક્ષેપ તાે ટળ્યો પણ ખીજાએ તેનું અનુકરણ ન કરવું. નરસિંહ મહેતા ગાઇ ગયા છે કે :

"મારું ગાયું ગાશે તે ઝાઝા ગાદા ખાશે" સમજીને ગાશે તે વહેલા વૈકુંઠ જાશે." તાતપર્ય કે સમજીને વિવેકપૂર્વક કરવાનું છે. પાતાની દશા વિના, વિના વિવેક, સમજ્યા વિના જીવ અનુકરણ કરવા જાય તા માર ખાઇ જ ખેસે, માટે માટા કહે તેમ કરવું, કરે તેમ ન કરવું. આ વચન સાપેક્ષ છે.

૧૨૫૦ પ્ર. ત્રાનીની કરણી અને કથનીમાં શું અંતર હોય છે ?

ત્યાગનું ફળ માક્ષ નથી, જ્ઞાનનું ફળ માક્ષ છે.

ઉ. (હા;) વસ્તુસ્વરૂપ એવું છે, તેમાં ત્રાની શું કરે ? જેવું શ્રધ્ધાન, ત્રાન અને વયન હોય છે તેવું ચારિત્ર પણ હોવું જોઇએ, તે ચોથા ગુણસ્થાનવાળા જ્ઞાનીને હોતું નથી; પણ શ્રધ્ધામાં ફેર નથી હોતો. કરણી અને કથનીનું આ અંતર તેા છે જ. પણ એ અંતર તા ક્ષાયક સમ્યક્દિષ્ટ ભરતાદિ ચક્રવર્તિઓને પણ હતું. ચાથા <u> અબસ્થાનવાળા બધા ત્રાનીઓને હોય છે-એમાં ત્રાની શું કરે?</u> એક ખાજુ એમ સિદ્ધાન્ત ખતાવ્યો કે ભગવાનની વાણીથી પણ લાભ થતા નથી અને ખીજ બાજુ આ ચાર્ય દેવ કહે કે અમે કહીએ છીએ તે સાંભળ. આ કથના સાંભળી કાેઇ આરાપ મૂકે છે કે તેમની કથની અને કરણીમાં ફેર છે. અર્થાત કથનીમાં તા એમ કહે છે કે કાર્ય ઉપાદાનથી જ થાય છે પણ કરણીમાં નિમિત્તોની પાછળ દાેડતા દેખવામાં આવે છે; લાખાે રૂપિયા ખર્ચ કરી મંદિર ં બનાવરાવે છે, વીસ વીસ હજાર માણુસાની સભામાં ઉપદેશ આપે છે અને વળી કહે છે કે કાર્ય ઉપાદાનથી જ થાય છે, નિમિત્તથી નહીં. આ કેવી વાત છે ? પણ આ આરોપ લગાડનારની સમજન કેર છે. ઉપાદાન અને નિમિત્ત બન્ને સ્વતંત્રરૂપે પાતપાતાનું કામ કરે છે. કાેઇ કાેઇને આધીન નથી, આ સિદ્ધાન્ત છે તે તાે સત્ય જ છે. તા પણ ધર્મા છવને પાતાની ભૂમિકાનુસાર ઉપદેશ દેવાના રાગ આવે છે અને શિષ્યને સાંભળવાના વિકલ્પ હોય છે, પણ તેના અર્થ એ નથી કે એક દ્રવ્ય ખીજા દ્રવ્યનું કાંઇ કાર્ય કરી શકે. જ્યાં જે અપેક્ષા હોય તેને યથાર્થ સમજવું જોઇએ.

ારપાર પ્ર. ''આત્મગ્રાન સમદર્શિ'તા, વિચરે ઉદય પ્રયોગ; અપૂર્વ' લાણી પરમશ્રુત, સદ્દગુરૂ લક્ષણ યોગ્ય.' ઉપરના પદમાં જે સદ્દગુરૂ યોગ્ય લક્ષણ કહ્યાં છે તે મુખ્યપણ કયા ગુણુસ્થાનેક સંભવે છે ? અને સમદર્શિ'તા એટલે શું ? ઉ. ઉપદેશક ગુણુસ્થાનક છઠ્ઠું અને તેરમું છે. વચલાં સાતમાથી ખારમા

ઇચ્છાના કાળે પદાર્થ ના ભાગવંદા હાેતા નથી, ને ભાગવદાના કાળે ઇચ્છાના ભાવ હાેતા નથી, આમ વેદ્ય–વેદકભાવની અબ્યવસ્થા છે. એવા નિર્શ′કભાવને જ્ઞાની કેમ ઇચ્છે ? સુધીના ગુણસ્થાન અલ્પકાળવર્તા છે, એટલે ઉપદેશકપ્રવૃત્તિ તેમાં ન સંભવે.

સમદર્શિતા એટલે પદાર્થ ને વિષે ઇષ્ટઅનિષ્ટ છુદ્ધિરહિતપહું ,ઇચ્છા-રહિતપહું ,મમત્વરહિતપહું .સમદર્શિતા ચારિત્રદશા સ્ચવે છે. રાગદ્વેષ-રહિત થવું તે ચારિત્રદશા છે. શાતા–અશાતા, જીવન–મૃત્યુ, સુગંધ-દુર્ગંધ, સુસ્વર–દુસ્વર, રૂપ–કુરૂપ, શીત–ઉષ્ણું આદિમાં હર્ષ-શાક, રતિ–અરતિ, ઇષ્ટ-અનિષ્ટપહું, આત્ધાન ન વર્તે તે સમદર્શિતા.

- "૧૨૫૨ પ્ર. એવા જ્ઞાની પુરુષના સંત્ર જીવને કચારે થાય ?
  - ઉ. ત્રાની પુરુષના તેવા તેવા સંગ જીવને અનંતકાળમાં ઘણીવાર થઇ ગયા છે, તથાપિ આ પુરુષ ત્રાની છે, માટે હવે તેના આશ્ચય પ્રહણ કરવા એ જ કર્તવ્ય છે, એમ જીવને આવ્યું નથી, અને તે જ કારણ જીવને પરિભ્રમણનું થયું છે.
- ૧૧૫૩ પ્ર. શાસ્ત્રમાં ડેર ડેર સદ્ગુરુ અથવા જ્ઞાની પુરુષના આશ્રય પ્રહણ કરવાનું કેમ કહ્યું છે ર
  - ઉ. "તુલ્યા ભવન્તિ ભવતા નનુ તેન કિંવા; ભૂત્યાશ્રિત ય ઇહ નાત્મસમાં કરાતિ." આત્મા વિનયા થઇ, સરળ અને લઘુત્વભાવ પામી સદૈવ સત્પુરુષના ચરણકમળ પ્રતિ રહ્યો, તા જે મહાત્માઓને નમસ્કાર કર્યા છે તે મહાત્માઓની જે જાતિની રિદ્ધિ છે, તે જાતિની રિદ્ધિ સંપ્રાપ્ત કરી શકાય.

શાસ્ત્રમાં માર્ગ કહ્યો છે, મર્મા કહ્યો નથી, મર્મ તા સત્ પુરુષના અંતરાત્મામાં રહ્યો છે.

"પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ યાગથી, સ્વચ્છંદ તે રાકાય, અન્ય ઉપાય કર્યા થકી, પ્રાયે બમણા થાય." "માનાદિક શત્રુ મહા, નિજ્છંદે ન મરાય; જાતાં સદ્ગુરુ શરણમાં, અલ્પ પ્રયાસે જાય."

ચૈતનની જેમ જેમ ઊંચાઈ દેખાશે તેમ તેમ જડની ઊંચાઈ ઘટતી જશે. "ખિન સદ્ગુરુ કાય ન ભેદ લહે; મુખ આગલ હૈં કહ બાત કહે," "પલમેં પ્રગટે મુખ આગલ સેં, જખ સદ્ગુરુ ચર્ન સુપ્રેમ ખસેં." "તનસેં, મનસેં, ધનસેં, સખસેં, ગુરુદેવકી આન સ્વ–આતમ બસે; તખ કારજ સિદ્ધ ખને અપના, રસ અમૃત પાવહિ પ્રેમ ઘનાં."

"િભન્ન પરાત્મા સેવીને તત્સમ પરમ થવાય; ભિન્ન દીપને સેવીને ખત્તી દીપક થાય." ચામડી ઊતારી તેનાં જોડાં ખનાવીએ તા પણ જેના પ્રતિઉપકાર ન થઇ શંકે તેવા ઉપકાર ગુરુના હોય છે. તેના ઉપકાર જો કાઇ છૂપાવે તા તે અનંત સંસારી છે.

૧૨૫૪ પ્ર. ત્રાની પુરુષનું ઓળખાણ નહીં થવામાં જવના કયા મુખ્ય દેષ છે? 
ઉ. ત્રાની પુરુષનું ઓળખાણ નહીં થવામાં ઘણું કરીને જવના ત્રણ મોટા દેષ છે. એક તા "હું જાણું છું", "હું સમજું છું" એવા પ્રકારનું જે માન જવને રહ્યા કરે છે તે માન. બીજું પરિત્રહાદિકને વિષે ત્રાની પુરુષ પર રાગ કરતાં પણ વિશેષ રાગ. ત્રીજું લાકલયને લીધે, અપકાર્તિ લયને લીધે, અને અપમાન લયને લીધે ત્રાનીથી વિમુખ રહેવું. પાતાની કલ્પના પ્રમાણે ત્રાનીના વિચારનું, શાસ્ત્રનું તાલન કરવામાં આવે છે; થાકું પણ પ્રંથ સંખંધી વાંચનાદિ ત્રાન મળવાથી ઘણા પ્રકારે તે દર્શાવવાની જીવને ઇચ્છા રહ્યા કરે છે. આ કારણા જીવને ત્રાનીથી અજાણ્યા રાખે છે. આ દાષાનું ઉપાદાન કારણ એવા તા એક "સ્વચ્છંદ" નામના મહાદાષ છે, અને તેનું નિમિતકારણ અસત્સંગ છે.

૧૨૫૫ પ્ર. જ્ઞાની છૂપા રહે નહિ અને સંસારમાં સર્વત્ર પૂજ્ય તેમ નિયમ છે?

લેપ, ચિત્ર, પ્રતિમા વળી દેવાલયે ન દેવ; શિવ નિર'જન જ્ઞાન મય, સ્થિત સમ મને સદૈવ.

- ઉ. દુનિયા તે સદાય તેવી જ છે કે જ્ઞાનીએ જીવતા હોય ત્યારે ક્રાઇ જાણું નહીં, તે એટલે સુધી કે જ્ઞાનીને માથે લાકડીઓના માર પડે તે એ થોડા, અને જ્ઞાની મુખા પછી તેના નામના પાણાને પણ પૂજે.
- ૧૨૫૬ પ્ર. સત્સંગ કાને કહ્યો છે ક
  - ઉ. પોતાની સન્માર્ગને વિષે યોગ્યતા જેવી છે, તેવી યોગ્યતા ધરાવનારા પુરુષોના સંગ તે સત્સંગ કહી છે. માટા પુરુષના સંગમાં નિવાસ છે, તેને ત્રાની પરમ સત્સંગ કહે છે, કારણ એના જેવું કાઇ હિતસ્વી સાધન આ જગતમાં ત્રાનીએ જેમું નથી, સાંલળ્યું નથી.
- ૧૨૫૭ પ્ર. સત્સંગનું મહાત્મ્ય કેટલું છે ?
  - ઉ. સત્સંગના સામાન્ય અર્થ એટલા કે ઉત્તમના સહવાસ. આત્માને સત્ય રંગ ચઢાવે તે સત્સંગ. માર્લના માર્ગ ખતાવે તે મૈત્રી. ઉત્તમ શાસ્ત્રમાં નિરંતર એકાત્ર રહેવું તે પણ સત્સંગ છે, સત્યુરુષાના સમાગમ એ પણ સત્સંગ છે. જીવને સત્સંગ એ જ માેક્ષનું પરમ સાધન છે.
- ૧૨૫૮ પ્ર. ગુરુ કેટલા પ્રકારે હોય છે?
  - ઉ. ગુરુ ત્રણ પ્રકારના કહેવાય છે?
    - (૧) કાષ્ટ્રસ્વરૂપ ગુરુ સવેત્તિમ છે, કારણ સંસારરૂપી સમુદ્રને કાષ્ટ્ર-સ્વરૂપી ગુરુ જ તરે છે અને તારી શકે છે.
    - (ર) કાગળ સ્વરૂપ ગુરુ એ મધ્યમ છે. તે સંસારરૂપી સમુદ્રને પોતે તરી શકે નહિ, પરંતુ કંઇ પુણ્ય ઉપાર્જન કરી શકે. એ બોજાને તારી શકે નહિ.
    - (૩) પથ્થર સ્વરૂપ તે પાતે ખૂડે અને પરને પણ શુડાડે. કાષ્ક-સ્વરૂપ ગુરુ માત્ર જિનેશ્વર લગવંતના શાસનમાં છે.
- **૧૨૫૯ પ્ર.** શાસ્ત્રમાં ગુરુ કેાને કહે છે ?
  - ગુરુ સાધુને કહે છે. વીતરાગી ચુરુ શાંતિના પ્રતીક છે, પાંચ ઇન્દ્રિયાના

"જ્ઞાન વિના ક્રિયા અવગાહે, ક્રિયા વિના માક્ષપદ ચાહે; માક્ષ વિના કહે અમ સુખિયા સા જાના મુદ્દનમેં મુખિયા." વિજેતા છે. અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિત્રહ આમ પાંચે મહાવતાથી સુશાભિત છે; ઇર્યા, ભાષા, એષણા, આદાન–િક્ષેપણ અને ઉત્સર્ગ આ પાંચ સમિતિ રૂપ કવચને ધારણ કરનાર છે; સમતા, વન્દના, સ્તુતિ, પ્રતિક્રમણ, સ્વાધ્યાય અને કાયાત્સર્ગ એ છ આવશ્યક જેના રક્ષક છે. આવું જેનું અંતરંગ જીવન છે તથા નગ્નતા, કેશ, લાચન, અદંતધાવન, સ્નાનરહિતતા, એકવાર ભાજન, ઊભા ઊભા હાથમાં જમી લેવું, તથા જમીન ઉપર શયન એમ સાત બાહ્ય ગુણાના ધારક છે. આમ ૨૮ મૂળ ગુણા સહિત જે ઉત્તમ ક્ષમા, માર્દવ, આર્જવ, શૌચ, સત્ય, સંયમ, તપ, ત્યાગ, અકિંચન્ય અને બ્રહ્મચર્ય એ દશ ધર્માના ધારણ કરવાવાળા છે. આ ઉપરાંત ત્રણ ગુપ્તિ (પ્રશ્ન–૧૧૯૩), બાવીસ પરિષદ્ધજય (પ્રશ્ન–૧૧૯૨), ચારિત્ર (પ્રશ્ન–૧૧૮૭), અને તપના (પ્રશ્ન–૧૦૧૫ અને ૧૦૧૬) પણ ઉલ્લેખ છે. ચારિત્રના અર્થ છે સમતા.

વળી જે મોટા હોય, તેને ગુરુ કહે છે. છવાને અહિતથી બચાવીને હિતમાં પ્રવર્તન કરાવવામાં જે કારણરૂપ છે, તે મેટા કહેવાય છે અને તે જ ગુરુ છે. આવા ગુરુ બે પ્રકારના હોય છે. એક ધર્મ ગુરુ અને બીજા ઉપકારી ગુરુ. જો ૨૮ મૂળ ગુણ સહિત હોય, બાહ્ય અને અભ્યન્તર પરિપ્રહના ત્યાગી હોય, શુદ્ધ રત્નત્રયરૂપ જેમની પ્રવૃત્તિ હોય, બાહ્ય અભ્યન્તર ખાર પ્રકારના તપમાં જો લીન હોય (છઠ્ઠે સાતમે ગુણસ્થાને ઝૂલતા સમકિતિ મૂનિ હોય) તેને ધર્મ ગુરુ માનવા. ઉપકારી ગુરુ બે પ્રકારના હોય છે, એક ધર્મ ઉપકારી ગુરુ અને બીજા લોકિક ઉપકારી ગુરુ. તેમાં પણ ધર્મ- ઉપકારી ગુરુના ત્રણ પ્રકાર છે. દીક્ષાગુરુ, શિક્ષાગુરુ અને વિદ્યાગુરુ. અણુત્રત અને મહાત્રતના આયરણ કરાવનાર એવા જે ચતુર્વિધ સંઘના મહાન મુનિરાજ તે દીક્ષાગુરુ છે. શ્રી જિનેન્દ્રપ્રણીત માર્ગના હપટેશ આપનાર શિક્ષાગુરુ છે અને શ્રી જિનેન્દ્રપ્રણીત શાસ્ત્રના

કાળ જેટલા મુનિ રહે, આત્મસ્વરૂપે લીન; ગૃષ્ણ તે સ'વર નિજ'રા, સકળ વિકલ્પ વિહીન. ભુષ્યાવનાર વિદ્યાગુરુ છે. આમના સિવાય લોક્કિ ઉપકારી ગુરુ પાંચ પ્રકારના હોય છે. ૧. કૂલગુરુ, ૨. રક્ષાગુરુ, ૩. વિદ્યાગુરુ, ૪. આજીવિકાગુરુ, ૫. શિક્ષાગુરુ. આ પાંચનું લોકિક પ્રયોજન સમજીને વિનય સત્કાર કરવા તે મિથ્યાત્વ નથી. આવું કથન ભાવદીપિકા પૃષ્ઠ ૩૦ ઉપર આવે છે.

- ૧૨૬૦ પ્ર. શું બધા સાધુઓને ગુરુ કહેવા અને સમજવા ?
  - ઉ. ના, સાધુ તા છકા અને સાતમા ગુણસ્થાનક ઝૂલતા ભાવલિંગી વીતરાગ સંતને જ કહેવાય. (આ કાળમાં આવા સાધુ મહાભાગ્ય-શાળીને જવલ્લે જ મળે.)
- ૧૨૬૧ પ્ર. મતાર્થી જીવ પાતાની માન્યતામાં ગુરુ સંબંધી કઇ ભૂલ કરે છે?

  ઉ. જેને માત્ર બહારના ત્યાગ હોય પણ આત્માના સાચા સ્વરૂપનું કાંઇ જ્ઞાન ન હોય, મતાર્થી જીવ તેને પાતાના ગુરુ માને છે, અથવા પાતાના વડીલાે–૧૬ જેને ગુરુ માનીને પૂજતા હોય, તેને તેમના ગુણદાષની પરીક્ષા વગર જ ગુરુ માને છે. અથવા પાતાના (કૂળ) ધર્મ દ્વારા સ્વીકૃત ક્રિયા અથવા વેષ જેને ધારણ કર્યો છે તેને ગુરુ માને છે. આ રીતે, અજ્ઞાની અને બાહ્ય ત્યાગીઓને ગુરુ માનીને પાતાના મિથ્યાત્વની પુષ્ટિ કરતા અનંત સંસાર સાગરમાં દ:ખ ભાગવે છે.
- ૧૨૬૨ પ્ર. તા પધ્ઝી ળધા સાધુઓને આપણે ગુરુ અથવા ગુરુદેવ કેમ કહીએ છીએ ?
  - ઉ. દેવ, ધર્મ, ગુરુવાળા ગુરુ તો પંચપરમેષ્ટીમાં આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ જ છે. દ્રવ્યલિંગી સાધુઓ પાસેથી અધ્યાત્મ, વ્યાખ્યાત ઇત્યાદિ શીખે, સાંલળે; એટલે ઉપચારથી ગુરુદેવ કહે છે. વિદ્યા— ગુરુતા અર્થમાં કહે છે; દેવ—ગુરુતા અર્થમાં નહિ. દ્રવ્યલિંગી સાધુ પોતાને દેવ—ધર્મ—ગુરુવાળા ગુરુ માને—મનાવે, તા તે અજ્ઞાની છે. અલગ્ય જીવ પણ દ્રવ્યલિંગી મુનિ થાય છે.

પુષ્ધે વૈભવ તેથી મદ, મદથી મતિભ્રમ જાગુ; મતિ ભ્રમથી વળી પાપ તા, પુષ્ટ્ય હજો ન નિદાન.

- ૧૨૬૩ પ્ર. હાલમાં જૈનના જેટલા સાધુએા કરે છે તે સમક્રિતિ છે ? તેએક સાચા પુરુષ છે ? તેએ! તાની છે ?
  - ઉ. હાલમાં જૈનના જેટલા સાધુ કરે છે તેટલા ખધાય સમિકિતિ સમજવા નહીં. તેને દાન દેવામાં હાનિ નથી; પણ તેઓ આપષ્ણું ક્રત્યાણ કરી શકે નહિ. વેશ ક્રત્યાણ કરતા નથી. જે સાધુ એક્લી ખાહાિકયાઓ કર્યા કરે છે તેમાં જ્ઞાન નથી.

ત્રાન તા તે કે જેનાથી બાહાવૃત્તિઓ રાકાય છે, સંસાર પરથી ખરેખરી પ્રીતિ ઘટે છે, સાચાને સાચું જાણે છે. જેનાથી આત્મામાં ગુણ પ્રગટે તે ત્રાન.

સાચા પુરુષ તા તે કે જેને દેહ પરથી મમત્વ ગયું છે; જ્ઞાના પ્રાપ્ત થયું છે.

ખાર કુળની ગાંચરી કહી છે તેવી કેટલાક મુનિએ કરતા નથી. તેમને લૂગડાં આદિ પરિપ્રહના માહ મટયા નથી. એક વાર આહાર લેવાનું કહ્યું છતાં બે વાર લે છે. જ્ઞાની ભગવાને કહ્યું છે કે સાધુઓએ અચેત અને નીરસ આહાર લેવા. આ કહેવું તો કેટલાક સાધુઓ ભૂલી ગયા છે. દૂધ આદિ સચેત ભારે ભારે વિગય પદાર્થી લઇ જ્ઞાનીની આજ્ઞા પર પગ દઇ ચાલે તે કલ્યાણના રસ્તા નહીં. લાક કહે છે કે સાધુ છે; પણ આત્મદશા સાધે તે સાધુ. છવને અજ્ઞાની ગુરૂએ ભડકાવી માર્યા છે. અજ્ઞાની ગુરૂઓ જ્ઞાનને બદલે તપ ખતાવે; તપમાં જ્ઞાન બતાવે; આવી રીતે અવળું અવળું ખતાવે તથી જવને તરવું બહુ મુસીબતવાળું છે. અહંકારાદિ—રહિતપણે તપાદિ કરવાં. અસદ્ગુરૂથી સત્ સમજ્ય નહીં, સમકિત થશે નહીં.

૧૨૬૪ પ્ર. તીર્થ કરને ગુરુ હોય 🤾

"ચૌવનની શી કરવી માયા ! જળ પરપાઠા જેવી કાયા; જાલું પડશે નરેકે મરીને, આવી ધનની આશા કરીને." ઉ. ના; તીર્થ કરતે ગુરુ ન હોય. દીક્ષાપૂર્વ તીર્થ કરોને નિયમથી વૈરાગ્યપ્રેરક જાતિસ્મરણ ગ્રાન થાય છે. તીર્થ કર "નમઃ સિહેલ્યઃ" મંત્રાચ્ચાર દારા સ્વયં દીક્ષિત થાય.

૧૨૬૫ પ્ર. આપ્ત પુરુષ કાેને કહેવાય ? તે કેટલા પ્રકારના હેાય છે ?

ઉ. આપત એટલે વિશ્વાસ કરવા યોગ્ય પુરુષ. આપત એટલે સર્જ પદાર્થીને જાણી તેના સ્વરૂપના સત્યાર્થ પ્રગટ કરનાર. આપત પુરુષ ક્ષુધા, તૃષાદિ ૧૮ દોષ રહિત હોય છે. ધર્મનું મૂળ આપત લગવાન છે. આપત લગવાન નિદેષિ, સર્વત્ર અને હિતાપદેશક છે. જવનું પરમ હિત જે માક્ષ છે તેના ઉપદેશ કરનારને આપત કહે છે. તે આપત બે પ્રકારના હોય છે. એક મૂળ આપત હોય છે અને બીજા ઉત્તર આપત કહેવાય છે. શ્રી અરિંહત લગવાન બાર સલાની મધ્યમાં બિરાજી મોક્ષ માર્ગના ઉપદેશ કરે છે તે મૂળ આપત છે. તેમના અનુસાર કચન કરવાવાળા ગણધર આદિક છે તે બધા ઉત્તર આપત છે. તે જ પ્રમાણે કષાય રહિત વકતા, જીન પ્રણિત શાસ્ત્રના જાણકાર, સમકિતિ શ્રાવકને પણ ઉત્તર આપત કહેવાય છે. આ કચન પંડિત દીપચંદજીએ લાવદીપિકા પૃષ્ઠ ૩૨ ઉપર કર્યું છે.



શુદ્ધાત્મા કાેેેકથી નહિ ખનાવાચેલી એવી અકૃત્રિમ અનાદિસિદ્ધ ટેંકાેત્કીર્ણ અમૃતિ'ક મૃતિ' છે.

### 9.19

# સમ્યક્દર્શન

- ૧૨૬૬ પ્ર. સમકિત અથવા સમ્યક્તવના અર્થ શું ?
  - ઉ. દર્શન, સમ્યક્ત્વ અથવા સમક્તિ એ એક જ અર્થવાચક છે. સમ્યક્ત્લ એટલે શ્રદ્ધા, વિશ્વાસ, આત્માની પ્રતીતિ, લક્ષ અને અનુભવ.
- ૧૨૬૭ પ્ર. સમ્યક્ત્વ કાને કહે છે?
  - ઉ. તેને કલમ લખી શકતી નથી, કથન કહી શકતું નથી, મન જેને મનન કરી શકતું નથી. સમ્યકૃત્વ એવી વસ્તુ છે કે એ આવે ત્યારે છાનું ના રહે. સમ્યકૃત્વ આવ્યે જીવની દષ્ટિ કરી જાય.
- ૧૨૬૮ પ્ર. સમકિત એટલે શું ?
  - ઉ. સાચી માન્યતા. આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવનું યથાર્થ શ્રદ્ધાન તે નિશ્ચય સમ્યક્દર્શન છે. આત્મનાનો મુખ્ય હેતુ સમ્યક્દર્શન જ છે. જે ગુણની નિર્મળદશા પ્રગટ થવાથી પોતાના શુદ્ધ આત્માના પ્રતિભાસ, યથાર્થ પ્રતીત થાય.
- ૧૨ ૬૯ પ્ર. સમ્યક્દર્શન તા રાગ છાડે ત્યારે થાય ને ?
  - ઉ. પ્રથમ રાગ ન છૂટે, પણ રાગની રુચિ છોડી સ્વભાવની રુચિ કરે છે ત્યારે સમ્યક્દર્શન થાય છે. સમ્યક્દર્શનમાં રાગની ભિન્નતા થાય છે. રાગ છૂટતા નથી પણ રાગને દુ:ખરૂપ જાણીને તેની રુચિ છૂટે છે.
- ૧૨૭૦ પ્ર. સમક્તિની બલિહારી શું છે?
  - ઉ. સન્યક્દર્શન થયા પછી ગમે તે વર્ષન હો, પરંતુ તેને તીવ ખંધન નથી, અનંત સંસાર નથી, સાળ ભવ નથી, અભ્યંતર દુઃખ, શંકાનું નિમિત્ત નથી, અંતર ગમોહિની નથી.

#### 3∈₹

- ૧૨૦૧ પ્ર. સમ્યક્દર્શન થવાથી શું લાભ થાય ?
  - ઉ. એક વાર નિશ્વય સમ્યક્દર્શન થયા પછી માક્ષ નક્કો છે.
- **૧૨**૭૨ પ્ર. સમકિતના કેટલા પ્રકાર છે?
  - ઉ. સમ્યક્ત્વના ખે પ્રકાર છે : (૧) વ્યવહાર અને (૨) પરમાથ. સદ્વચુરનાં વચનાનું સાંભળવું, તે વચનાના વિચાર કરવા, તેની પ્રતીતિ કરવી તે વ્યવહાર સમ્યક્ત્વ.

આત્માની એાળખાણ થાય તે પરમાર્થ સમ્યકૃત્વ.

"આત્મા" જે પદાર્થને તીર્થ કરે કહ્યો છે, તે જ પદાર્થની તે જ સ્વરૂપે પ્રતીતિ થાય તે જ પરિણામે આત્મા સાક્ષાત્ ભાસે ત્યારે તેને પરમાર્થ સમ્યકૃત્વ છે એવા શ્રી તીર્થ કરના અભિપ્રાય છે.

- ૧૨૭૩ પ્ર. સમકિત પામ્યાથી જીવના માક્ષ કચારે થાય ?
  - ઉ. સમકિત પામ્યાથી જીવ ખરેખરું વિચારે તા નવમે સમયે કેવળજ્ઞાન થાય, વધારેમાં વધારે સાત ભવ દેવના અને આઠ ભવ મનુષ્યના એમ કુલ પંદર ભવે માેક્ષ પામે. જઘન્ય તે ભવે પણ માેક્ષ થાય અને જો તે સમકિત વમે તા વધારમાં વધારે અર્ધ પુદ્દગલ પરાવર્તન કાળ સુધી સંસાર પરિભ્રમણ કરીને પણ માેક્ષ પામે. સમકિત પામ્યા પછી વધારેમાં વધારે અર્ધ પુદ્દગલ પરાવર્ત ન સંસાર હોય. (જુએ પ્રશ્ન-૨૫૯) સમ્યક્દર્શન ગમે તે ગતિમાં સાથે જાય, પણ ચારિત્ર સાથે ન જાય. ગમે તેટલું સાધુપણું હોય, અગિયારમે ગયા હોય તા ય દેહ છૂટતાં ચાેથે આવી જાય. સવાંધ સિથા મનુષ્યમાં આવી તે જ ભવે નિયમથી માેક્ષે જાય.
- ૧૨૭૪ પ્ર. સમ્યકદષ્ટિ છવની કઇ ગતિ હોય?
  - જી. આયુષ્યના ભંધ થયા પહેલાં સમ્યક્ત્વ ધારણ કરનાર જીવ મરણ પામ્યા પછી બીજા ભવમાં નારકી, જ્યોતિષી, વ્યંતર, ભવનવાસી, નપુંસક, સ્ત્રી, સ્થાવર, વિકલત્રય, પશુ, હીનાંગ, નીચ કુળવાળા, અલ્પાયુ અને દરિકી થતા નથી; મનુષ્ય અને તિર્વે ચ સમ્યક્દિષ્ટ મરીને વૈમાનિક દેવ થાય છે, દેવ અને નારકી સમ્યક્દિષ્ટ

ગ્રાની તે અગ્રાની એ મુનિવરમાં અહુ ભેંદ; ગ્રાની તત તે પણ તજે જાણી, સ્વપર-પ્રભેદ. મરીને કર્મ ભૂમિમાં ઉત્તમ ક્ષેત્રે મનુષ્ય જ થાય છે. જો સમ્યકદર્શન થયા પહેલાં ૧. દેવ, ૨. મનુષ્ય, ૩. તિયુ ચ, કે ૪. નરકનું આયુષ્ય ભંધાઇ ગ<u>યું</u> હોય, અથવા આયુખંધની પૂર્વે જ સમ્યકૃત્વ છુટી જાય તો, તે મરીને, ૧. વૈમાનિક દેવ, ૨. ભાગ-ભૂમિમાં મનુષ્ય, ૩. ભાેગભૂમિના તિર્ય ચ, કે ૪. પહેલી નારકીના નારકી થાય છે. આથી અધિક નીચેના સ્થાનમાં જન્મતા નથી. મિથ્યાદર્ષિને કદાચિત રાગ ઘણા મંદ થઇ જાય તા શાતાવેદનીય કર્મની ૧૫ ક્રાેડાક્રાેડી સાગરાપમની સ્થિતિ બંધાઇ જાય છે. સમ્યકદ્દષ્ટિને એટલી સ્થિતિ ન હોય. ધર્મા જવને સંસારની સ્થિતિનું લાંછું કર્મ હોઇ શકે નહિ: તેને શાતાવેદનીય કર્મની સ્થિતિ અંતઃ ક્રાેડાકાેડી સાગરાેપમની જ બંધાય શાતાવેદનીય કમેની સ્થિતિ એાછી પડે પણ અનભાગ વધુ પડે છે, જ્યારે અજ્ઞાનીને શાતાવેદનીય કર્મની સ્થિતિ લાંખી પડે છે પરંતુ અનુભાગ એાછા પડે છે. ત્રસની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જ બે હુજાર સાગરની છે અને અજ્ઞાનીએ શાતાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧૫ ક્રાેડાક્રાેડી સાગરની ખાંધી હાય પણ તે સ્થિતિને ભાગવી શકતા નથી. ત્રસના કાળ પૂરા થતાં તે ૧૫ ક્રાેડાકાેડીની સ્થિતિને તાડીને નિગાદમાં ચાલ્યા જશે. આ રીતે મિથ્યાદષ્ટિને લલે શાતાવેદનીયની ૧૫ ક્રાેડા ક્રાેડી સાગરની સ્થિતિ પડે પણ તે ભાગવી શકતા નથી. આ પ્રમાણે નિશ્વય સમ્યકદર્શનના મહિમા અપાર છે.

૧ા૨૭૫ પ્ર. કર્યું સમક્તિ વમે અને કર્યું ન વમે ક

ઉ. ક્ષયોપશમ સમકિત અથવા ઉપશમ સમકિત હોય, તો તે જવ વધી શકે; પણ ક્ષાયિક સમકિત હોય તો તે વમાય નહિ; ક્ષાયિક સમકિત જીવ તે જ ભવે મોક્ષ પામે, વધારે ભવ કરે તો ત્રણ ભવ કરે, અને કાઇ એક જીવની અપેક્ષાએ ક્વચિત્ ચાર ભવ થાય. યુગલિયાનું આયુષ ખંધાયા પછી ક્ષાયિક સમકિત આવ્યું હોય તો ચાર ભવ થવાના સંભવ છે, ઘણું કરીને કાઇક જીવને આમ ખને છે. ક્ષાયિક સગ્યક્ત્વ કેવળી-શ્રુતકેવળીની સમીપતા સિવાય (અથવા

ગાતા તે કર્તા નથી, કર્તા તે ગાતા નથી.

હાજરી વગર) પ્રાપ્ત થતું નથી તેમ છતાં કેવળી-શ્રુતકેવળીની સમીપમાં ઘણા છવા હોય છે તો તે ખધાને ક્ષાયિક સમ્યક્તવ થઇ જતું નથી. વળી તીર્થ કર આદિ ખીજા છવા કેવળી- શ્રુતકેવળીની હાજરી વગર પણ ક્ષાયિક સમ્યક્તવ પ્રાપ્ત કરે છે. કારણ કે તેમનું ઉપાદાન જ તે પ્રકારનું છે. ભરત ક્ષેત્રમાં જ્યારે કેવળત્તાન-શ્રુતકેવળ ત્તાનના વિચ્છેદ ગયા, ત્યારે ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વના પણ વિચ્છેદ ગયા.

૧૨૭૬ પ્ર. ઉપશમાદિ સમક્તિની વ્યાખ્યા આપેા.

ઉ. આત્માની નિર'તર પ્રતીતિ વર્ત્યા કરે તેને ક્ષાયિક સમ્યફ્રલ ક્રહીએ છીએ.

કવચિત્ મંદ, ક્લચિત્ તીવ્ર, ક્વચિત્ વિસર્જન, ક્વચિત્ સ્મરણરૂપ એમ પ્રતીતિ રહે તેને ક્ષયોપશમ સમ્યકૃત્વ કહીએ છીએ. તે પ્રતીતિને સત્તાગત આવરણ ઉદય આવ્યાં નથી, ત્યાં સુધી ઉપશમ સમ્યકૃત્વ કહીએ છીએ.

આત્માને આવરણ ઉદય આવે ત્યારે તે પ્રતીતિથી પડી જાય તેને સાસ્વાદન સમ્યકૃત્વ કહીએ છીએ.

•૧૨૭૭ પ્ર. કેટલા પ્રકારનાં સમ્યક્ત્વ છે ?

છ; ઉપશમ, ક્ષયોપશમ, ક્ષાયિક, મિથ્યાત્વ, સાસાદન, મિશ્ર.

વરુ ૭૮ પ્ર. શ્રહ્યા શેમાં રાખવી ?

- ઉ. ગ્યવહારનયથી વીતરાગનાં વચના અને સૃત્રા જે કહે છે તેમાં શ્રદ્ધા રાખવી તે સમ્યકૃત્વ છે અને તેમાં જેટલા અવિશ્વાસ, અભરાસા તેટલી શ્રદ્ધા ઓછી અને એ જ મિથ્યાત્વ છે.
- ૧૨૭૯ પ્ર. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે તેવું સમ્યક્ત્વ, તેવી ક્રિયા ને તેવા ત્યાગ અત્યારે છે ?
  - ઉ. શાસ્ત્રમાં જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ ભાવના ભેદ સાથે સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્રની વાત કરી છે. શાસ્ત્ર સમજે ને વિચારે તા બધું છે ને

હે આત્મન્! તારે માટે આ વિશ્વમાં ખીજું કશું જ કરવાનું નથી. તારા સર્વ પુરુષાર્થ વડે કેવળ આશ્રવને આવતા રાકી દે. પછી જો, તને ગ્રાક્ષ મળે છે કે નહીં ? સમજ્તય, પરંતુ જગત અથવા પ્રેક્ષિકા, પોતે મૂઢ છે તે અમૂઢ કે મૂઢની પરીક્ષા કરવા ખેસે છે તો તે કેવી રીતે કરી શકે ? આંખવાળા મનુષ્ય દેખતા ને અંધને જોઇ શકે છે પરંતુ અંધ મનુષ્ય ખીજા આંધળા કેટલા ને દેખતા કેટલા તે શું કહી શકરો ?

- ૧૨૮૦ પ્ર. સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્ર એ બે છે, પણ છે કે નથી એ શી રીતે સમજાય ?
  - ઉ. તે વસ્તુ છે કે નથી તે તો ખરાખર પોતાના આત્મા કે જ્ઞાની પુરુષ–સર્વજ્ઞ વગેરે જાણી શકે. ખીજાને ખખર ન પડે, પણ શાસ્ત્રમાં સમજણ પાડી છે કે મોહનીય કર્મની સાત પ્રકૃતિના ક્ષયોપશ્ચમ કે ઉપશમ હોય તા સમ્યકૃત્વ આવે છે અને ત્યારે જ ચતુર્થ જવસ્થાન જીવને સ્પર્શે છે પણ અનંતાનુખંધી ચોકડી ને મિથ્યાત્વ મેહનીય ત્રણ પ્રકૃતિ, એ સાત ઢીલી પડે તા સમજાય.
- ૧૨૮૧ પ્ર. સમ્યક્દર્શન સાથે મુનિદશા હોય–એવા નિયમ છે ?
  - ઉ. ના, લજનીય છે. હોય ન પણ હોય. મનુષ્ય, તિર્થ ચ, દેવ અને નારક એ ચારે ગતિમાં સમક્તિ થઇ શકે છે.
- ૧૨૮૨ પ્ર. સમ્યક્દર્શન અને ચારિત્ર ન પ્રગટ થવામાં પુરુષાર્થની ખામી છે?
- ઉ. શ્રદ્ધાનમાં વિપરીતતા હોવાથી સમ્યક્ અટકે છે, થતું નથી અતે પુરુષાર્થની નખળાઇથી ચારિત્ર અટકે છે, પ્રગટતું નથી. છતાં સમ્યક્ નહિ થવામાં શ્રદ્ધાનની વિપરીતતાને બદલે પુરુષાર્થની નખળાઇ માનવી, એ તો કુંગર જેવડા મહાન દાષને રાઇ સમાન અલ્પ બબ્લે છે, તે કુંગર જેવડા મહાન દાષને છેદી શકે નહિ. દર્શન દાષ ગયા પછી (એટલે સમક્તિ થયા પછી) કરાડા–અખજો વર્ષ સુધી ચારિત્ર આવતું નથી. તીર્થ કરના જીવને પણ ચારિત્ર ૮૩ લાખ પૂર્વ સુધી આવેલ ન હતું. છતાં દર્શન ભ્રમ નથી, તેને ચારિત્ર આવશે જ અને મુક્તિ થશે જ.
- ૧૨૮૩ પ્ર. સમ્યક્જ્ઞાન વગર ચારિત્ર હોતું નથી, ચારિત્રનું પરિણુમન જ્ઞાન આધિન થયું ને ?

લાખા જીવને મારીને, જીવ, જે પાપ કરીશ; સ્ત્રી યુત્રાદિ કારણે, એક્લા તે તું સહીશ.

#### કહ્યા

ઉ. ગ્રાન ચારિત્રને આધિન નથી, ચારિત્ર જ્ઞાનને આધિન નથી. સમ્યક્*ન*ે ત્રાન વગર સમ્યક્ચારિત્ર હોતું નથી, એ વાત સાે ટકા સાચી છે, પરંતુ કર્યા ગુણ કચારે પરિણુમન કરે છે તેનું ભાન કરાવવાની વાત છે. ખીજ પછી જ પૂનમ આવે છે તા શું ખીજને આધિન પૂર્ણિમાના ઉદય થઇ ગયા ? ના; તેનું પરિણમન તદ્દન સ્વતંત્ર છે. કાઇ જીવને સમ્યક્દર્શન–ગ્રાન પછી તરત જ ચારિત્રની પ્યાંય વિકસિત થઇ જાય છે અને કાેઇને સમ્યક્દર્શન-જ્ઞાન થયા 🦿 પછી પણ ચારિત્રની પર્યાય વિકસિત થવામાં અસંખ્યાત વર્ષ લાગી જાય છે, તે પ્રમાણે ચારિત્રનું પરિણમન સ્વાધીન છે. રવિવાર પછી સામવાર આવે છે. એમ હોવા છતાં પણ શં સામવાર રવિવારને આધિન થઇ ગયા ? ના, આ તા સાત વારાના ક્રમ જાણવાની વાત થઇ. નિગાદના છવ તેના ચારિત્ર ગુણની પાતાના ઉપાદાનથી મંદ ક્યાયરૂપ પરિણમન કરી, તેવી શુભગતિના કારણથી નિત્ય નિંગાદરાશિમાંથી નીકળીને ઉપર વ્યાવ્યા છે. નિગાદના જવના ગ્રાનગુણની સ્વચ્છતા નહિવત્ જ છે તેથી: તેને ज्ञान ગુણનું ખળ નથી. ત્યાં तत्त्व विચાર તા નથી. તે વિશ્રહ્મરૂપ ચારિત્રના ખળથી જ જીવ નિગાદમાંથી નીકળી વ્યવહાર રાશિમાં ચઢે છે. ક્ષાયની મંદતાના ખળ ઉપર નિજેરા કરી ઉપર ચઢે છે.

# ૧૨૮૪ પ્ર. એ સમજણ ખરી પણ એની ખાતરી શું?

8. જે જીવને એ સાત પ્રકૃતિના ક્ષયાપશમ વગેરે થાય તા વીતરાગનું કથન શું છે, કેવું હાય એ બાબત બરાબર સમજે પછી તેમાં પ્રેમ-રુચિ ઉત્પન્ન થાય અને ઊંડા ક્રાેધ, માન, માયા, અને લાેલ હીલાં પડે-ઓછાં થાય. પાતાના દાેષ સમજે, કબૂલ કરે, અન્યાય-અત્રાનમાં પગલાં ન ભરે, ગુણુવાન થવા ઇચ્છા કરે-ગુણુમાં પગલાં ભરે.

જે સમ્યકૂત્વ (નિશ્વય સમ્યક્ત્વ) છે તે મુનિપણું છે તે જે મુનિપણું છે તે સમ્યક્ત્વ છે.

- **૧૨૮૫ પ્ર.** લિંગ કે વેશ કે દેખાવ એ શું ચારિત્ર છે કે ચારિત્ર એ બીજ વસ્તુ **છે** ?
  - ઉ. વસ્ત્ર, પાત્ર, રજેનેહરણ, મૃહપત્તિ એ સાધુ હોવાના દેખાવ-વેશ છે અને તે રાખવાથો સાધુતા-સાધુપણું સચવાય છે, પણ તે ચારિત્ર નથી ચારિત્ર તો જ્ઞાન, દર્શન અને પંચમહાવત (અહિંસા, સત્ય, ચારીના અભાવ, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિત્રહ)નું પાલન તે ચારિત્ર છે.
- ૧૧૮૬ પ્ર. લેિકા કહે છે કે આવાં મહાવતા જીવે ઘણા વખત પાળ્યાં પણ ચારિત્ર આવ્યું જ નથી તેનું કેમ ?
  - ઉ. ૭વે મહાવતો, સમ્યક્ત્વ વગર પાળ્યાં છે અથવા ભાવ વિના પાળ્યાં છે. જો ભાવ અને સમ્યક્ત્વ સાથે પાળ્યાં હોય તા જ ચારિત્ર આવ્યું કહેવાય. ચારિત્ર બીજી વસ્તુ નથી. પંચમહાવત અને ચારિત્ર એ ખંને વસ્તુ એક જ છે.
- **૧૨૮**૭ પ્ર. ત્યારે શું પંચમહાવત ને ચારિત્ર એક જ છે?
  - ઉ. સામયિક ચારિત્ર અને છેદાપસ્થાપનિક ચારિત્ર જ્યારે લેવામાં આવે છે ત્યારે પંચમહાવત પ્રહેણ કરવામાં આવે છે. ચારિત્ર અંશી કે અવયવી છે ત્યારે મહાવત અંશ કે અવયવ છે, પણ એ બે જુદા નથી.
- ૧૨૮૮ પ્ર. કહેવાય છે કે જીવે ઘણી વખત સંયમ, ચારિત્ર અંગીકાર કરી મેરુ જેવડા રજોહરણને પાત્રના ઢગલા કર્યા, વળો નવગ્રૈવેયકમાં જઇ આવ્યા તેનું કેમ ?
  - ઉ. એ વાત ખરી છે. જીવ ઘણા કાળ એવી જ રીતે વત્યોં છે. જીવે ઢાંગ, પ્રપાસ અને વીતરાગની આગ્રા વિરુદ્ધ કરેલું જેથી એ રખડ-પટ્ટી ઊભી રહી.
- **ાર૮૯** પ્ર. ત્યારે આ બધા આમ શું કરવા કરતા હશે-વર્તતા હશે ?
  - ઉ. જગતમાં સત્ય, ત્યાગ અને ઢાંગવાળા ત્યાગ બન્ને છે. એક પણ બાબત બધ થવાની નથી; આજે જગતને ખાેટું જ ગમે છે. જૂઠમાં આનંદ માને છે. કેટલાક મુમુક્ષુ જીવા સત્યને જ શાધે છે, સત્યને જ પકડી રહે છે. ત્યારે કેટલાક મનુષ્યા સમજે છે છતાં પાતાની

ઇચ્છા આકાશ જેટલી અનંત છે.

નિર્ભળતા અથવા જ્યાં રહ્યા ત્યાંના પક્ષપાત અથવા મમત્વ-મોહ વગેરે કારણાને લઇને અસત્યને પકડે છે. ખરી રીતે તા વીતરાગે. ખતાવેલ માર્ગ જ ખરા છે.

૧૨૯૦ પ્ર. સમ્યક્દર્શન થાય ત્યારે કેવા અનુભવ થાય છે ?

8. જે સમયે સમ્યક્દર્શનો પ્રકાશ થાય છે ત્યારે જાણે સૂર્યનાં કિરણો પ્રકાશ થાય છે. સમ્યક્ત્વના પ્રગટવાના સમયે સ્વાનુભવદશા થાય છે, તે સમયે અપૂર્વ અતીન્દ્રિય આનંદના લાભ થાય છે તે સહજસુખના બાધ થતાં જ સારી રીતે અનુભવ થતાં જ કીન્દ્રિયસુખ અને આખા સંસારનાં બધાં સુખા તુચ્છ લાગે છે. અને એવી પ્રતીતિ દઢ થાય છે અને આત્માના આનંદ માણવા—લૂંટવા અને રમણતા કરવા નિત્ય દિન જીવની ઉત્કંઠા રહે છે. આત્માના સ્વાનુભવના આનંદના તે ચટાક ખની જાય છે. તેને ખીજે કયાંય ગાઠતું નથી. સમ્યક્ત્વી સદા સુખા રહે છે. તેને સહજસુખ સ્વાધીન હોવાથી જ્યારે ચાહે ત્યારે મળી જાય છે. સાંસારિક સુખ કે દુઃખ તેના મનને સમ્યક્ત્વથી પતિત કરતું નથી.

૧૨૯૧ પ્ર. સમકિતને નિવિકત્પ અનુભવ સદા હોય જ ?

ઉ. સમ્યક્દર્શન પ્રગટવાના કાળે તા નિર્વિકલ્પ સ્વાનુભૂતિ હોય જ એ નિયમ છે. ત્યાર પછીના કાળે સમક્તિને તે અનુભૂતિ કાઇ વાર હોય, કાઇ વાર ન પણ હોય, પણ શુદ્ધાત્મપ્રતીત તા સહૈવ હોય જ. પહેલીવાર જ્યારે ચોર્યું ગુણસ્થાન પ્રગટયું ત્યારે તા નિર્વિકલ્પ અનુભવ થયા જ હતા. પણ પછી કરીને એવા અનુભવ અમુક વિશેષકાળના અંતરે થાય છે; ને પછી ઉપર ઉપરના ગુણસ્થાને તેવા અનુભવ વારંવાર થાય છે. પાંચમા ગુણસ્થાને ચોથા કરતાં અલ્પ—અલ્પકાળને અંતરે અનુભવ થાય છે. (ચાથા ગુણસ્થાનવાળા કાઇ જીવને કાઇક વાર તરત જ એવા અનુભવ થાય તે જુદ્દી વાત છે.)

અને છટ્ટાં–સાતમા ગુણસ્થાનવતી મુનિને વારંવાર અંતર્મું દૂર્ત માં જ નિયમથી વિકલ્પ તૂડીને સ્વાનુભવ થયા કરે છે. સમ્યક્દષ્ટિને

# વસ્તુના સ્વભાવ એ ધર્મ છે.

ચાથા ગુણુસ્થાને વધુમાં વધુ કેટલા અંતરે સ્વાનુભવ થાય-એ સંબંધી કાઇ ચાક્કસ માપ જાણુવામાં આવતું નથી. છઠ્ઠા-સાતમા ગુણુસ્થાનવર્તી મુનિને માટે તા નિયમ છે કે અંતમું દૂર્તમાં નિવિક્ટિપ ઉપયોગ થાય જ.

જારહર પ્ર. સમ્યકૃત્લી જીવ વ્યવહારમાં કેવી રીતે વર્ત ?

- સર્વ જીવા સાથે મૈત્રીભાવ રાખે. ખીજાના દુ:ખે દુ:ખી થાય અને યથાશક્તિ દુઃખાને દૂર કરવા પ્રયત્ન કરે. ગુણવાનાને દેખી પ્રસન્ન થાય અને તેમની ઉન્નતિ ચાહે. જેની સાથે પાતાના અભિપ્રાય મળતા ન આવે તેના ઉપર દેષભાવ રાખે નહિ પણ મધ્યસ્થ ભાવ રાખે: લાભ કે હાર્નિમાં હર્ષશાક કરે નહીં. કવચિત ઉદયથી ક્ષાય થઇ જાય તાે પણ તે બહુ જ અલ્પ હાેય. સદા નિરાકુલ રહેવાનું ચાહે. દેવું કરે નહિ. પુત્રાદિના વિવાહ વગેરેમાં આવકને દેખીને ખર્ચ કરે, અનાવશ્યક ખર્ચ કરે નહિ. ઘણ કરીને સમ્યકત્વી જીવ આવકના ચાર ભાગ કરે છે. એક ભાગ નિત્ય ખર્ચમાં, એક ભાગ વિશેષ ખર્ચ માટે. એક ભાગ એકઠા કરવા માટે, એક ભાગ દાનતે માટે અલગ રાખે છે. જે ચોથા ભાગ ત કાઢી શકે તા છકો કે આઠમાં કાઢે. નહિતર છેવટે દશમા ભાગ અવશ્ય કાઢે, અને તેને આહાર, ઔષધિ, તથા અભય તથા શાસ્ત્રદાનમાં ખર્ચે છે. સમ્યકૃત્વી વિચારવાન હોય છે. કાઇ પણ અન્યાય કે જુલમ કરતાે નથી. કાઇ પણ વાતમાં આશ્ચર્ય અથવા ભય હોતા નથી. પરની આશા અને અનુકૂળ સંયોગોની ઇચ્છા હોતી નથી. પ્રતિકૂળતામાં પણ પાતાના જ્ઞાયક સ્વભાવને ભૂલતા નથી.
- **૧૨૯૩ પ્ર.** સમ્યક્ત્વીને કેટલા અંગ હોય છે ?
  - ઉ. જેમ શરીરનાં આઠ અંગ હોય છે તેમ સમ્યક્ષ્ત્વીને આઠ અંગ હોય છે:
    - (૧) નિ:શંકિત અંગ : આલાકના લય, પરલાકના લય, વેદના લય, અરક્ષાલય, અગુપ્ત લય, મરણ લય અને અકસ્માત

જે ખાવાનું છે તે ખાવાઈ ન જાય તેની ફિકરમાં જીવ ખાવાઈ ગયા છે.

- ભય, આમ સાત પ્રકારના ભયથી તેમની શ્રહા વિચલિત થાય નહીં પરંતુ પાતાના આત્મામાં નિર્ભય થઇને રહે છે.
- (૨) નિ:કાંક્ષિત અંગ : શુભક્રિયા કરી તેના ફળની ઇચ્છા કરતા નથી. અતીન્દ્રિય આનંદમાં મસ રહે છે.
- (૩) નિર્વિચિકિત્સા અંગ અશુભ વસ્તુ દેખી ચિત્તમાં ગ્લાનિ કરતા નથી. આત્મસ્વરૂપની મસતામાં સામ્યભાવનું અવલં બન કરે છે. સનતકુમાર ચક્રવર્તીને મુનિ અવસ્થામાં ૭૦૦ વર્ષ સુધી કાઢ રહ્યો, તેને દેખી ધર્મી જીવ ગ્લાનિ ઉપજાવતો નથી કે ધર્મની નિંદા કરતો નથી. ઉદયન રાજાની પરીક્ષા કરવા એક દેવે મુનિ વેષધારી આહાર કરો રાજા ઉપર ઉલટી કરી, તો પહ્યુ ઉદયન રાજાને જરા પહ્યુ ગ્લાનિ થઇ નહીં.
- (૪) અમૃદદર્ષ્ટિ અંગ: દરેક ધર્મા ક્રિયા વિચારપૂર્વ ક કરે છે, દેખા-દેખી કરતા નથી. આત્માના સ્વરૂપમાં મૃદતા રહિત છે, યથાથ આત્માબાધ સહિત છે.
- (પ) ઉપગૃહન અંગ : બીજાના ગુણોને દેખીને પોતાના ગુણો વધારે છે અને સાધમી જીવાના દેષ પ્રસિદ્ધ કરતા નથી. આહ્મિક સ્વભાવની સ્થિરતામાં લીન છે, પરભાવને ત્રહણ કરતા નથી.
- (૬) સ્થિતિકરણુ અંગ : પાતાના આત્માને સદા ધર્મમાં સ્થિર કરતા રહે છે. આત્મામાં આત્મા દ્વારા સ્થિર છે.
- (૭) વાત્સલ્ય અંગ : ધર્મ, ધર્માત્માએ અને આત્મસ્વરૂપમાં પ્રેમ-ભાવ રાખે છે. આત્માનંદમાં ભ્રમરની માધક આસક્ત છે.
- (૮) પ્રભાવના અંગ : ધર્મની ઉન્નિતિ કરવાના સદા પ્રયત્ન કરવા એ સમ્યક્ત્વીનું મુખ્ય કર્તવ્ય હોય છે. સમ્યક્ત્વીમાં આ આઠ આંગનું પાલન સહેજે થાય છે. તેમના સ્વભાવ જ એવા થઇ જાય છે.

અન્ય પરિણામમાં જેટલી તાદાતમ્યવૃત્તિ છે, તેટલા જીવથી માક્ષ દૂર છે.

- ૧૨૯૪ પ્ર. સમ્યક્દષ્ટિ જીવના ગુણા કહેા.
- ઉ. સમ્યક્દિષ્ટિ જીવ ત્રણ મૃઢતા રહિત, પાંચ પ્રકારના વિનય સહિત, છ અનાયતન રહિત, સાત ભય રહિત, અને આઠ મદ રહિત હોય છે. ૧૨૯૫ પ્ર. ત્રણ મૃઢતા વર્ણવા.
  - ઉ. ૧. લાેકમૂઢતા અથવા અધશ્રહા, ૨. દેવમૂઢતા, અને (૩) ગુરુમૂઢતા.
    - 1. મડદાનાં હાડકાં આદિ ગંગાજીએ પહેાંચાડવાથી સદ્દગતિ થઇ માનવી, ગંગાજળને ઉત્તમ માનવું, ગંગાનદી અથવા અન્ય નદીના સ્નાનમાં કે ગંગાજળ આદિ પાણી મુખમાં મૂક- વામાં ધર્મ માનવો, મરી ગયેલાઓને પિતૃઓ માની પૂજવા, પ્રહાને (પશ્ચર આદિ) ગળામાં કે આંગળીએ પહેરવા, ગ્રહ નડે નહીં તેથી પૂજા કરવી કે દાન દેવું, દેવની ભાધા રાખવી, જટા કે ચાટલી રાખવી, માનતા માની છત્ર દેવને ચઢાવવું અથવા પૈસા ભેટ ધરવા, જગરણ કરવું, શીતળા પૂજવી, લક્ષ્મીપૂજન કરવું, પશુની પૂજા કરવી, અમિને દેવ માની પૂજવા એ લાકમૂઢતા છે. દોપદીના પાંચ પતિ માનવા તે લાકમૂઢતા છે. મહાસતી દોપદીને એક અર્જુન જ પતિ હતા, પાંચ નહીં. લાંકા લાકવાયકાથી એમ કહે છે કે દોપદીને પાંચ પતિ ન હાંય).
    - ર. જે કાંઇ થાય છે ત ઇશ્વર કરે છે. લાેકા પાસે ભલું ખૂરું ઇશ્વર કરાવે છે, ઇશ્વરના કર્યા વગર કશું થતું નથી. સવે ઇશ્વરની ઇચ્છા આધીન છે, ઇત્યાદિ પરિણામ મિથ્યાદર્શનના ઉદયથી થાય છે તે દેવમુઢતા છે. આ દેવ સાચા છે અને પેલા દેવ પણ સાચા છે એવી માનતા દેવમુઢતા છે.
    - પાખંડી, માહાસક્ત, હલકા આચરણવાળા, વિષયોના લાલુપી તેમને ચમત્કારવાળા માનવા, સિદ્ધિવાળા માનવા, પ્રસન્ન થાય

રાગ અને ઢ્રેષતું નામ પ્રવૃત્તિ તથા એ બન્નેના અભાવતું નામ નિવૃત્તિ છે.

#### Sos

તો અમારી ઇચ્છા પૂર્ણ થાય એમ માનલું, તપસ્વી, પૂન્ય, મહાપુરુષ, પુરાણપુરુષ માનવા, ઇત્યાદિ વિપરીત શ્રદ્ધા માન્યતા તે ગુરુમુદ્ધતા છે. જેને બધા ગુરુ કહેતા હોય, એવા બધા નામધારી ગુરુઓને લાકમાં ગુરુ તરીકે મનાતા હોય, તેમને ગુરુ માનવા તે ગુરુમુદ્ધતા છે.

- ૧૨૯૬ પ્ર. પાંચ પ્રકારના વિનય કહેા.
  - ૧. દર્શન વિનય, ૨. જ્ઞાન વિનય, ૩. ત્યારિત્ર વિનય, ૪. તપ વિનય,
     ૫. ઉપચાર વિનય.
    - સમ્યક્દર્શન ધારજ્ કરનારા પ્રત્યે પ્રીતિ ધરવી. આત્મા અને પરપદાર્થના ભેદ વિજ્ઞાનના અનુભવ કરવા તે દર્શન વિનય છે.
    - ર. સમ્યક્ત્રાનની આરાધના માટે ઉદ્યમ કરવા, જિન શાસ્ત્રના શ્રવણ પઠનમાં બહુ ઉત્સાહ રાખવા, તથા વંદન, સ્તવન બહુ આદરથી લાણવું તે જ્ઞાન વિનય છે. પુસ્તકાના યાગ મળવા તે મહાલાભનું કારણ માનવું અને તેમના સત્કાર—આદર કરવાથી જ્ઞાન વિનય પ્રાપ્ત થાય છે.
    - વિષય કષાયતે ઘટાડવા તથા ચારિત્ર ધારણ કરનારાઓના ગુણોતા આદર કરવાથી ચારિત્ર વિનય થાય છે.
    - ૪. ધ્યાન—સ્વાધ્યાયમાં ઉદામવંત ખની, ઇન્દ્રિયોને વિષયોમાં પ્રવર્તતી રોકવા માટે ઉપવાસ આદિ તપમાં પુરુષાર્થ કરવા તે તપ વિનય છે.
    - પ. પંચ પરમેષ્ટિતું સ્મરણ કરવું, તેમના નામે કરેલી સ્થાપનાના વિનય, વંદન, સ્તવન કરવું તે તપ વિનય છે. એ આદિ ઉપચાર વિનયના ઘણા મેદ છે.

(ઘણાં શાસ્ત્રામાં ચાર પ્રકારે પણ વિનય કહ્યો છે; તેમાં તપ વિનય અલગ ખતાવ્યા નથી.)

આ ઉપરાંત, દેવ વિનયઃ—અરિહંત દેવનું ચિંતવન કરી ધ્યાન કરવું તે. ગુરુ વિનયઃ—ગુરુના ગુણામાં અનુરાગ કરી

ભાવથી ભવના અભાવ થાય છે.

આત્રા પ્રમાણે વર્તન કરવું. દૂર રહ્યા છતાં ગુરુનું ધ્યાન, સ્તવન, નમસ્કાર આદિ કરવાં. ગુરુને આગળ કરી પાછળ યાલવું. કદીપ સાથે ચાલવું પડે તો ગુરુની ડાખી બાજુએ ચાલવું. શાસ્ત્રવિતય:—ખહુ આદરથી સત્શાસ્ત્ર ભણુવું. શાસ્ત્રને ઊ ચા આસન ઉપર મૂકી પોત નીચા બેસવું. નિશ્ચય વિનય:—આને પરમાર્થ વિનય પણ કહ્યો છે. રાગદ્ભેષ વહે આત્માનો ધાત જેમ ન થાય તેમ પ્રવર્તવું તે સ્થાત્માના વિનય છે. વ્યવહાર વિનય:—કાઇ જવનું મારાથી અપમાન ન થાઓ. સર્વ સાથે મીઠાં વચને બાલવું. કાઇ જવના તિરસ્કાર ન કરવા તે વિનય છે.

#### ૧૨૯૭ પ્ર. છ અનાયત કાને કહે છે?

- ઉ. ક**દે**વ, કચુરુ અને કશાસ્ત્ર અને તે દરેકનું સેવન કરનારા એ, ધર્મનાં આયતન એટલે સ્થાન નથી તેથી, અનાયતન છે.
  - ૧. કુદેવ છે તે અનાયતન છે
  - ર. લેાલુપી, પરિંગ્રહમાં આસક્ત, વેષધારી ગુરુ <mark>નયી. ધર્મ રહિત</mark> છે તેથી અનાયતન છે.
  - 3. રાગ દ્વેષાદિ વધારનાર, એકાંત પ્રરૂષણા કરનાર **શા**સ્ત્ર છે તે કુશાસ્ત્ર છે તેથી અનાયતન છે.
- ૪. દેવ, દેવી, ક્ષેત્રપાળ આદિ દેવાને વંદન કરનારા અનાયતન છે.
  - પ. કુપુરુને સેવનારા ધર્મથા રહિત અનાયતન છે.
  - ધ. મિથ્યા શાસ્ત્રને ભણનારા એકાંતી અનાયતન છે.
- ૧૨૯૮ પ્ર. અનાયતન અને મુઢતામાં શું ભેદ છે?
  - ઉ. અનાયતનમાં તો કુદેવ વગેરેની પ્રશંસા કરવામાં આવે છે, પણ મુઢતામાં તો તેમની સેવા, પૂજા અને વિનય કરવામાં આવે છે.
  - ૧૨૯૯ પ્ર. સાત પ્રકારના ભય કહ્યા છે તે કયા?
    - ઉ. જુએા પ્રશ્ન−૮૫૨.
  - ૧૩૦૦ પ્ર. આઠ પ્રકારના મદ વર્ણવા.

ચૈતન્યનું સ્મરણ સાચા સંપદા છે, તેનું વિસ્મરણ માટી વિપદા છે.

- ઉ. ૧. જાતિમદ, ૨. ઐશ્વર્યમદ, ૩. કૂળમદ, ૪. રૂપમદ, ૫. શાસ્ત્રદ્યાનમદ, ૬. તપમદ, ૭. ખળમદ અને વિજ્ઞાનમદ. વિજ્ઞાન એટલે અનેક પ્રકારની કળાકુશળતા, હસ્તકળા, વચનકળા વગેરે તે કુશાન છે. જાતિ, કુળ, ધર્મ, અશ્વર્ય, રૂપ વિજ્ઞાન આદિ કર્મને આધીન છે એમ જાણી, તેના ગર્વ છોડા.
- ૧૩૦૧. પ્ર. સમ્યક્દષ્ટિ જીવમાં કયા દાષાના અભાવ હોય છે?
  - ઉ. સમ્યક્દિષ્ટિ જીવમાં પચ્ચીસ દેષોના અભાવ હોય છે. તે પચ્ચીસ દેષો આ રીતે, આઠ શંકા આદિ દેષ (જુએ પ્રશ્ન-૧૨૯૩), ત્રણ મૃઢતા, છ અનાયતન અને આઠમદ મળી (૮ + ૩ + ૬ + ૮ = ૨૫) દેષ રહિત હોય છે.
- ૧૩•૨ પ્ર. સમ્યક્ત્વીની અંદર ખીજાં આઠ લક્ષણો પ્રગટ થાય છે તે ક્યાં ? ઉ. ૧. સંવેગ : તે ધર્મના પ્રેમમાં રંગાયેલા હોય છે.
  - ર. નિવેદ: સંસાર અસાર છે, શરીર અપવિત્ર છે, ભાગ અતૃષ્તિકારી અને વિનાશી છે એવી ભાવના જાગૃત હોય છે.
  - 3. નિન્દા : પાતાના દાષાની નિન્**દા**.
  - ૪. ગર્લા: સમ્યક્તી પાતાના મુખ્યી પાતાની પ્રશંસા કરતા નથી. પાતાના મનમાં પણ પાતાની નિન્દા કરતા રહે છે તથા ખીજાઓની આગળ પાતાની નિન્દા કરે છે. જો ક્રાઇ તેમના ધર્માચરણની પ્રશંસા કરે તા પાતાની ખામી સામી આગળ કરે છે. ધર્મ કરવામાં અહકાર કરતા નથી.
  - પ. ઉપશમ : આત્મામાં પરમશાંત ભાવે રહે છે, તે અંતરથી શીતળ રહે છે. કાઇ પર દ્વેષ કરતા નથી.
  - લક્તિ : શાસ્ત્ર અભ્યાસ કરે છે. ધર્મગુરુ, ધર્માત્માઓના યથાયાગ્ય વિનય કરે છે.
  - છ. વાત્સલ્ય : ધર્માત્માઓને અથવા ધર્મમાર્ગમાં કાઇ આપત્તિ આવે તો તેને દૂર કરવાના મન-વચન-કાયાથી અથવા ધનથી, અધિકારથી કે બળથી જેમ બને તેમ પ્રયત્ન કરે છે.

કાગળ ઉપર ચીતરેલા દીવા ખંડને બાળે નહીં, તેમ એકલા શાસના જ્ઞાને સંસાર બળે નહીં.  અનુકંપા : ખીજાનું દુઃખ પોતાનું સમજ તેને દૂર કરવા યથાશક્તિ પ્રયત્ન કરે છે.

સગ્યક્ત્વી જીવ પોતાના વર્તનથી જગત આખાને પ્રિય બની જાય છે. સંતાષી રહે છે. અન્યાયથી ધન કમાવું પાપ સમજે છે. એવાં કર્મા બાંધતા નથી કે તે જીવનારકી અથવા તિયું ચ થઇ શકે.

૧૩૦૩. પ્ર. પં. બનારસીદાસજીએ સમ્યક્દિષ્ટિ કાને કહ્યો છે ?

ઉ. ૫ ખનારસીદાસજી**ની** ચારસા વર્ષ પૂર્વ રચિત પરમાર્થ વચનિકામાં સમ્યકદ્દ છે કાર્ય છે તે કરે છે. સંશય, વિમાહ અને વિભ્રમ આ ત્રણ ભાવા જેનામાં નથી, તે સગ્યકદષ્ટિ છે. સંશય, વિમાહ, વિભ્રમ શું છે ? તેનું સ્વરૂપ દર્ણાંતથી ખતાવે છે. કાઇ ચાર પુરુષાે ઊભા હતા. ત્યાં કાઈએ આવીને તેમને છીપલાના ટ્રકડા ખતાવ્યો: અને પૂછ્યું કે આ છીપ છે કે ચાંદી ? સંશયવાન પુરુષે કહ્યું કે આ છીપ છે કે ચાંદી તેની મને સમજ પડતી નથી. વિમાહવાન પુરુષ ખારયા કે છીપ કાને અને ચાંદી કાને કહેવાય તેની મને અંભર નથી. વિભ્રમવાન પુરુષ ખાલ્યા કે આ તા પ્રત્યક્ષ ચાંદી જ છે તેને છીપ કાળ કહેશે ? ચાથા પુરષે કહ્યું કે આ તા ચાક્કસ છીય જ છે, તેમાં કાઇ પ્રશ્ન જ નથી. તેવી રીતે દેહ અને આત્મા વચ્ચે આ સંવાદ ઊતારતાં સંશયવાન પુરુષ કહે છે દેહ જ આત્મા હશે: અથવા દેહથી ભિન્ન આત્મા હશે ? આત્મા દેહની કિયાના કર્તા હશે કે અકર્તા ? પ્રણ્યથી ધર્મ થતા હશે કે નહિ ? વિમાહવાન પુરુષ કહે છે કે સ્વભાવ શું ? પરભાવ શું ? ખંધ માર્ગ શું ? માક્ષમાર્ગ શું ? તે જાણતા જ નથી. વિભ્રમ ખુદ્ધિવાળા દઢતાથી બાલશે કે શુભરાગાદિ જ માક્ષમાર્ગ છે. જ્યારે ધર્મા (સમ્યગ્દષ્ટિ) જીવ નિઃશંક જાણે છે કે સ્વ-૫૨ તથા સ્વભાવ-૫૨ભાવ સ્પષ્ટ ભિન્ન છે.

રાત્રિ ગુમાવી સુવતાં, દિવસ ગુમાવ્યા ખાય; હીરા જેવા મનુષ્ય ભવ, કાૈડી બદલે જાય.

- ૧૩૦૪ પ્ર. સમ્યગ્દષ્ટિને કર્મકળ ભાગવતાં નિર્જરા થાય ?
  - જી. સમ્યધ્દિષ્ટિ અંતરંગમાં એવા વૈરાગી હોય છે કે કર્મનું કળ ભોગવતાં છતાં પણ કર્મની નિજેરા કરી દે છે, તથા કાં તો તેમને બધ થતા નથી અને કષાયને અનુસાર કદાચિત ભંધ થાય તા તે ખગાડ કરવાવાળા, સંસારમાં ભ્રમણ કરાવવાવાળા થતા નથી. સમ્યકત્વના અપૂર્વ મહિમા છે.

૧૩૦૫ પ્ર. શુલ–અશુલમાં ઉપયોગ વર્ત તા હાય ત્યારે સમ્યક્ત્વનું અસ્તિત્વ કઇ રીતે હાય ?

સમકિત એ કાંઇ ઉપયોગ નથી. સમકિત એ તા પ્રતીતિ છે. શુભાશુભમાં ઉપયોગ વર્ત તા હાય ત્યારે પણ શુદ્ધાત્માનું અંતરંગ શ્રદ્ધાન તા ધર્મીને એવું ને એવું વર્તે છે. સ્વપરનું જે ભેંદ વિજ્ઞાન થયું છે તે તા તે વખતે પણ વર્તી જ રહ્યું છે. જેમ ગુમાસ્તા શેઠના કાર્યામાં પ્રવર્તે છે, નફા-નુકસાન થતાં હર્ષ— વિષાદ પણ પામે છે, છતાં અંતરમાં ભાન છે કે નફા-નુકસાનના સ્વામી હું નથી.

જીવનાં પરિણામ ત્રણ પ્રકારનાં છે: શુદ્ધ, શુભ અને અશુભ. તેમાં મિથ્યાદિષ્ટને અશુભની મુખ્યતા ઘણી છે, કવચિત શુભ. પણ તેને હોય છે, શુદ્ધ પરિણિત તેને હોતી નથી. શુદ્ધ પરિણામની શરૂઆત સમ્યગ્દર્શનપૂર્વક જ થાય છે. ચતુર્થાદિ ગુણસ્થાને શુભની મુખ્યતા કહી છે, ને સાથે અંશે શુદ્ધ પરિણિત તે સદાય વર્તે છે. જોકે શુદ્ધ ઉપયાગ કચારેક કચારેક હોય છે, પણ શુદ્ધ પરિણિત તે સદિવ વર્તે છે. અને સાતમા ગુણસ્થાનથી માંડીને ઉપરના બધા સ્થાને એકલા શુદ્ધ હેપયાગ જ હોય છે. પરણિતમાં જેટલી શુદ્ધતા છે તેટલા જ ધર્મ છે, તેટલા જ માણ માર્ગ છે.

૧૩૦૬ પ્ર. સમ્યગ્તાનીને પણુ ક્રાધ, માન, માયા, લાેભ તાે હાેય છે. આ ક્ષાયા હાેવા છતાં તે સમયે તેમના વિવેક નાશ કેમ થતાે નથી?

> વ્યવહાર ન માને તો તે નિશ્ચયભાસી છે અને જે વ્યવહારને ધર્મ માને તે વ્યવહારભાસી છે.

ઉ. જેમ કાઇ ભાષાના વિદ્વાન તાત્કું (કાલું) બાલતા હોય તા તેને ભાષા સંખંધી જ્ઞાન ભરાળર હોવા છતાં પણ તેનું તાતડાપશું ચાલુ રહેવા છતાં તેને ભાષા કેવી રીતે બાલવી જોઇએ તેનું જ્ઞાન કચાંય ચાલી જતું નથી તેવી રીતે જ્ઞાનીને ભેદ વિજ્ઞાન થયા પછી પુષ્ય-પાપ અને વિષય-કષાયના ભાવ હોવા છતાં પણ અંદરનું ભેદ-જ્ઞાન નાશ થતું નથી.

જા૩૦૭ પ્ર. સમ્યગ્દર્શનના મહિમા કહેા.

- 6. શુંહ સમ્યક્ત અંતમાનુભૂતિ જ છે. ત્રણ લાકમાં અને ત્રણ કાળમાં સમ્યવ્દર્શન જેવું ખીજું કાઇ પ્રાણીઓને માટે કલ્યાણકારી નથી તેવી રીતે મિથ્યાદર્શનના જેવું ખીજું કાઇ અહિતકારી નથી. એક તરક સમ્યવ્દર્શનના લાભ થતા હોય અને ખીજી બાજુ ત્રણ લાકનું રાજ્ય મળતું હોય તા પણ ત્રણ લોકના લાભ કરતાં સમ્યવ્દર્શનના લાભ શ્રેષ્ઠ છે. આ સમ્યવ્દર્શન મહારત્ન છે. સર્વ લાકમાં અત્યંત શાભાયમાન છે. એને જ મોક્ષ પર્ય તે સુખ દેવામાં સમર્થ કહ્યું છે.
- ૧૩૦૮ પ્ર. સમ્યક્ત્વ જીવને શું કહે છે ?
  - ઉ. સમ્યક્તવ જીવને કહે છે કે મને ત્રહણ કરવાથી ત્રહણ કરનારની ઇચ્છા ન થાય તો પણ મારે તેને પરાણે માક્ષે લઇ જવા પડે છે; માટે મહેશ કરવા પહેલાં એ વિચાર કરવા કે માક્ષે જવાની ઇચ્છા ફેરવવી હશે તો પણ કામ આવવાની નથી. મારે તેને માક્ષે પહેાંચાડવા એ મારી પ્રતિજ્ઞા છે.
- ૧૩૦૯ પ્ર. તત્ત્વાર્થ શ્રહ્ધાન, સ્વ–પરનું શ્રહ્ધાન, આત્નશ્રહ્ધાન અને દેવ–ગુરુ– ધર્મનું શ્રદ્ધાન એમ ચાર સમ્યક્ત્વનાં લક્ષણે કહ્યાં છે તેમાં જીવ કયા લક્ષણને અંગીકાર કરે ?
  - ૭. પ્રથમ દેવાદિકનું શ્રદ્ધાન કરવું. (સત્દેવ એટલે તીર્ય કર; જેમ કે સીમ ધરસ્વામી, સત્ ગુરુ એટલે છઠ્ઠા સાતમા ગુણસ્થાને ઝુલતા પ્રત્યક્ષ સુનિ. જો આવા ગુરુ ન મળે તા તેના બદલે બીજા કાઈને ગુરુ માની ન બેસાય, નહિતર તે કુગુરુની માન્યતા થઈ એટલે મિથ્યાત્વ થયું. (જુએ। પ્રશ્ન-૧૨૫૯ થી ૧૨૬૨), અને સત્ ધર્મ એટલે જૈન

આત્મામાં એકાકાર થ**વું, વી**ંટાઈ જવું એતું નામ વ્રત છે.

ધર્મ, અને તે પણ શાસ્ત્રોકત હોય તે જ ધર્મ, સંપ્રદાયના આગ્રહ પ્રમાણે નહીં. પછી જિનમતમાં કહેલાં જીવાદિ તત્ત્વોના વિચાર કરવા. પછી સ્વ-પરનું ભિન્નપાયું જેથી ભાસે તેવા વિચારા કર્યા કરવા. કારણ કે-એ અભ્યાસથી ભેદવિજ્ઞાન થાય છે, ત્યાર પછી એક સ્વમાં સ્વપાયું માનવા અથે સ્વરૂપના વિચાર કર્યા કરવા કારણ કે એ અભ્યાસથી આત્માનુભવની પ્રાપ્તિ થાય છે.

- ૧૩૧૦ પ્ર. ઉપરના ચાર લક્ષણોમાંથી સમ્યક્ત્વનું મુખ્ય લક્ષણ કર્યું છે <sup>ક</sup>
  - 8. તત્ત્વશ્રહાન લક્ષણ મુખ્ય છે. તત્ત્વશ્રહાન લક્ષણમાં અન્ય લક્ષણો ગર્ભિત છે, અને તે તુચ્છ પ્રહિમાનને પણ ભાસે છે. પણ અન્ય લક્ષણોમાં તત્ત્વાર્થ શ્રહાનનું ગર્ભિતપણું છે તે વિશેષ પ્રહિવાન હોય તેને જ ભાસે છે.
- ૧૩૧૧ પ્ર. જો છવ વસ્તુસ્વરૂપના યથાર્થ નિર્ણય કરતા નથી તા તેની સ્થિતિ કેવી થાય છે ?
  - ઉ. પરંદ્રવ્યના કર્તું ત્વની ઇચ્છાથી તેનું ચિત્ત સદા વ્યાકુલિત અની રહે છે તથા પરંદ્રવ્યમાં ઇષ્ટ્ર–અનિષ્ટ છુદ્ધિથી તેમાં રાગ–દેષના કારણથી તેનું ચિત્ત સદા કલુષિત અની રહે છે. જેનું ચિત્ત ડામાડાળ તથા કલુષિત થઇ પરંદ્રવ્યમાં જ ભટકચા કરતું હોય, તેને સ્વદ્રવ્ય (પાતાના આત્મા)માં સ્થિરતા રૂપ ચારિત્ર કચાંથી થઇ શકે કે ન જ થઇ શકે.
- ૧૩૧૨ પ્ર. કેટલાેક અભ્યાસ કરવાે કે જેથી સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થઇ શેર્કે ?
  - ®. અગિયાર અંગોનું ત્રાન થઇ જાય એટલી રાગની મંદતા અભવ્ય જીવતે પણ હોઇ શકે છે. અગિયાર અંગોના ત્રાનના ક્ષયોપશમ વગર અભ્યાસ જ થઇ જાય, વિભંગ ત્રાન પણ થાય, અને સાત દ્વીપ સમુદ્રોને પ્રત્યક્ષ જુએ, તાે પણ આ બધું ત્રાન સમ્યગ્દર્શનનું કારણ નથી.
- ૧૩૧૩ પ્ર. જો અગિયાર અંગવાળાને પણ સમ્યક્દર્શન નથી થતું તા આત્માની રુચિ વગર આટલું બધું જ્ઞાન કેવી રીતે થાય છે?

સાધુ ખનવું સરળ છે, પણ સાધુ થવું મુશ્કેલ છે.

- ઉ. ज्ञानने। क्षयापशम थवा ते मंद्द કषायनुं કાર્ય છે. આત્માની રુચિનું કાર્ય નથી. જેને આત્માની યથાર્થ રચિ હોય છે તેને અલ્પ જ્ઞાન હોય તો પણ <u>ર</u>ચિના **ખળ ઉપર સમ્યકદર્શન થાય છે. સમ્યક્**-દર્શનના માટે જ્ઞાનના ક્ષયાપશમની આવશ્યકતા નથી. પણ આતમ રુચિની આવશ્યકતા છે. શિવભૂતિ મુનિ થઇ ગયા જેને ''મા રૂપ, મા તુષ" એમ બે શબ્દાે પણ યાદ ન રહ્યા. ગુરૂએ તેમને કહ્યું કે મા રૂપ મા ત્રપ-કાઇથી દ્વેષ કરીશ નહિ, કાઇથી રાગ કરીશ નહિ પણ તે યાદ ન રહ્યા. એક ખાઇ અડદની દાળને ફાતરાથી છૂટી પાડતી હતી, તેને ખીજી બાઈએ પૂછ્યું કે ખેન, શું કરા છો ? ત્યારે તેણીએ કહ્યું કે તુષ માષ ભિન્ન કરું છું, આવું જ્યાં મુનિરાજે સાંભળમું ત્યાં રામના વિકલ્પ એ ફાતરાં છે તેનાથી મારા નાથ અડદની સફેદ દાળ જેવા ઊજળા, ચાખ્ખા શુદ્ધ પડયા છે. એમાં ધ્યાન લાગ્યું ને મુનિરાજને અંતમુ ફર્તામાં કેવળત્તાન થ**ઇ** ગયું. જેને "મા રૂષ મા તુષ" એવા બે શબ્દો પણ યાદ ન રહ્યા તેણે કેવળત્તાન પ્રગટાવ્યું. માટે શબ્દો યાદ રહે તે ન્નાની છે-એમ નથી. એની પર્યાય જ્યાં સ્વાભાવિક અંદરમાં જાય છે ત્યારે તેને આત્માનું જ્ઞાન થાય છે. આત્માને ગ્રહણ કરે ત્યારે જ્ઞાન થાય.
- ૧૩૧૪ પ્ર. શરીરથી આત્મા જુદાે છે તે તાે જાણીએ છીએ, પણ સમ્યક્દર્શન થતું નથી તેનું કારણ શું ?
  - જા. પોપટ બાલે પણ એને જ્ઞાન નથી. શરીરથી આત્મા જુદા છે એવું સાંભળવા છતાં અને બાલવા છતાં પણ જ્યાં સુધી તે બંનેના ભિન્નત્વના અભ્યાસ દઢ થતા નથી ત્યાં સુધી દેહથી મમતા મુકાતી નથી; મુક્તિ થતી નથી. "શરીરથી આત્મા ભિન્ન છે" તે વાક્યમાં શરીરના અર્થમાં સંસારના સર્વ પદાર્થો અને તેના પર્યાયા સમાઇ જાય છે અને તે વાક્યના સંપૂર્ણ સમજણની પ્રતીતિ લક્ષ અને અનુસવ હાલતાં, ઊઠતાં, બેસતાં, ખાતાં, પીતાં, જાગતાં, ઊંઘતાં, ભાન-અભાનમાં, પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિમાં, દરેકે દરેક સ્થિતિમાં,

આનંદ સ્વરૂપ આત્માના ભાન વિના વ્રત, જપ ને તપ એ અધું "વર વિનાની જાન" જેવું છે. સમયે સમયે હોય તા તે સમ્યક્તાન, દર્શન અને ચારિત્ર કહેવાય. ૧૩૧૫ પ્ર. સમ્યક્દિષ્ટિ સ્વર્ગથી આવી માતાના પેટમાં નવ મહિના રહે તે દરમિયાન તેને નિર્વિકલ્પ ઉપયોગ અથવા આત્માના અનુભવ થાય કે નહિ ?

> ઉ. આ વાત ધ્યાનમાં આવે છે પણ તે માટે શાસ્ત્રના કાઇ આધાર મળતા નથી.

૧૩૧૬ પ્ર. સમક્તિ થયું છે કે નહીં તેની જાણુ થાય નહીં, તે શું સત્ય છે ?

ઉ. લેાક કહે છે કે સમકિત છે કે નહિંતે કેવળત્રાની જાણે; પણ પાતે આત્મા છે તે કેમ ન જાણે ? કાંઇ આત્મા ગામ ગયો નથી; અર્થાત્ સમક્તિ થયું છે તે આત્મા પાતે જાણે. આત્મામાંથી, માંહીથી કર્મ જ ઉં જ ઉં થયાં હોય તેની પાતાને ખખર કેમ ન પડે ? અર્થાત્ ખબર પડે જ. સમક્તિની દશા છાની રહે નહિ. કરિપત સમક્તિ માને તે પિત્તળની હીરાક કીને સોનાની હીરાક કી માને તેની પેડે.

સમક્તિ થયું હોય તેા દેહાત્મણુદ્ધિ મટે; દેહને વિષે રાગ આવ્યે જેનામાં આકુળ–વ્યાકુળતા માલૂમ પડે તે મિથ્યાદષ્ટિ જાણુવા.

સમ્યકત્વ સર્વને જણાય એમ પણ નહિ, તેમ કાઇને પણ ન જણાય એમ પણ નહિ. વિચારવાનને તે જણાય છે.

શમ, સંવેગ, નિવે દ, અનુક પા અને આસ્થા સમ્યકત્વનાં લક્ષણાે છે.

વા૩૧૭ પ્ર. સમકિત થયું છે કે નહિ તે કેમ કરા જાણી શકાય ?

ઉ. સમ્યક્તવના પ્રગટવાના સમયે સ્વભાવદશા થાય છે. તે સમયે અપૂર્વ અતિન્દ્રિય આનંદના લાભ થાય છે. સમ્યકદર્શનના અપૂર્વ મહિમા છે. સમ્યકદર્શિની અંદર નિયમથી આત્મન્નાન તથા વૈરાગ્યની શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે. જેમ કાઇ પદાર્થ ખાવાથી તેનું ફળ આપે છે, તેમ જ સમકિત આવ્યે, ભ્રાંતિ મટયે તેનું ફળ પાતે જાણે. સમક્તિની દશા છાની રહે નહિ.

થાંહું ક દેશું, નાના ઘાવ, જરા જેટલી આગ, અને નહિ જેવા ક્યાય–આ ચારેયના તમારે વિધાસ ન કરવા જોઈએ.

#### ४१०

- ૧૩૧૮ પ્ર. સમ્યક્દર્શન થતાં પહેલાં કયા પ્રકારના વિચારા હોય છે કે જેને અભાવ કરીને સમ્યક્દર્શન થાય છે ?
  - ઉ. કયા પ્રકારના વિચાર ચાલતા હોય છે તેના કાઇ નિયમ નથી. તત્ત્વના કાઇ પણ પ્રકારના વિચાર હોઇ શકે છે જેના અભાવ કરીને સમ્યક્દર્શન ઉત્પન્ન થાય છે.
- ૧૩૧૯ પ્ર. સમકિત વિનાના ચારિત્રની કાઇ કિંમત નથી તેમ કેમ કહે છે ?
  - ઉ. સમકિત વિનાના ચારિત્રથી સકામ નિજેરા થતી નથી. તેથી સમકિત વિનાની કરણી એકડા વિનાનાં મીડાં જેવી નિરથેક કહી છે.
- ૧૩૨૦ પ્ર. સમ્યક્દર્શન જ્ઞાન ખંને સાથે થવા છતાં જ્ઞાનની જુદી વ્યારાધના કરવાનું કેમ કહ્યું છે ?
  - ઉ. કેમ કે હજી કેવળત્રાન સાધવાનું ખાકી છે તેથી. (જુએા પ્રશ્ન– ૧૫૮૯થી ૧૫૯૧)
- ૧૩૨૧ પ્ર. દર્શનની આરાધના કચારે પૂરી થાય ?
  - ઉ. ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ થાય ત્યારે.
- ૧૩૨૨ પ્ર. જ્ઞાનની આરાધના કચારે પૂરી થાય ?
  - ઉ. કેવળત્તાન થાય ત્યારે.
- ૧૩૨૩ પ્ર. ચાથા ગુણસ્થાને ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ થયા પછી ઉપરના ગુણસ્થાને: તેની શુદ્ધતા વધે ?
  - ઉ. ના; ક્ષાયિકભાવમાં વૃદ્ધિ કે હાનિ હોતી નથી.
- ૧૭૨૪ પ્ર. ચાેથા ગુણસ્થાનવાળા ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિની, પ્રતીત તા સિદ્ધ ભગવાન જેવી હાેય, પણ ઉપશમ સમ્યગ્દષ્ટિની પ્રતીત પણ શું સિદ્ધ ભગવાન જેવી છે !
  - ઉ. હા; ઉપશમ સમક્તિની પ્રતીતમાં જે શુદ્ધાત્મા આવ્યો છે તે પણ જેવા સિદ્ધાત્માની પ્રતીતમાં આવ્યો છે તેવા જ છે. શુદ્ધાત્માની પ્રતીત તે ત્રણે સમક્તિની સરખી જ છે. એમાં કાઇ ફેર નથી. અમૃતાયાર્યે તત્ત્વાર્થસારમાં સમ્યકદષ્ટિને "ઇષ્વ્રસિદ્ધ" કહ્યા છે. દષ્ટિમાં સિદ્ધ જેવા સંપૂર્ણ આત્મા ખ્યાલમાં આવી ગયો હોવાથી સિદ્ધ

ક્રાેધ પ્રોતિના, માન વિનયના, માયા ક્રૈત્રીના અને લાભ તમામના નાશ કરે છે. કહ્યા છે તથા ચારિત્રની અપૂર્ણતા હોવાથી "ઇષત્" અર્થાત્ કથંચિત સિદ્ધ કહ્યા છે, એટલે કે સિદ્ધ ભગવાનથી થોડા જ ન્યૂન છે. સમ્યગ્દષ્ટિ ચાંડાળને પણ દેવ સમાન ગણ્યા છે.

- ૧૩૨૫ પ્ર. ચારે મતિમાં સમ્યકદર્શિને આત્મપ્રતીતિ સરખી હોય ?
  - ઉ. છવ ચારે ગતિમાં સમ્યક્રદર્શન પામી શકે છે. ચારમાંથી કાઇ પણ ગતિમાં સમ્યગ્દિષ્ટિ હો, તે બધા સમ્યગ્દિષ્ટિની આત્મપ્રતીતિ તો સમાન જ છે. સમ્યક્ત્વના અતીન્દ્રિય આનંદ પણ સરખાે છે.
- ૧૩૨૬ પ્ર. તિય<sup>દ</sup>ંચને જ્ઞાન અલ્પ હોવા છતાં આત્મા પકડમાં આવી જાય છે અને અમે આટલી મહેનત કરવા છતાં આત્મા પકડમાં કેમ આવતા નથી ?
  - ઉ. ગ્રાનમાં આત્માનું જેટલું વજન આવવું જોઇએ તેટલું આવતું નથી, સ્વરૂપપ્રાપ્તિનું જેટલું જોર આવવું જોઇએ તેટલું આવતું નથી, જેટલા જે પ્રકારે રાગ છૂટવા જોઇએ તે છૂટતા નથી, તેથી કાર્ય થતું નથી એટલે કે આત્મા પકડમાં આવતા નથી.
- ૧૩૨૭ પ્ર. સમ્યગ્દષ્ટિ શ્રાવક શું વંદનીય છે?
  - ઉ. શ્રી પદ્મનન્દીસ્વામી કહે છે કે સત્યગ્દિષ્ટિ શ્રાવક (પાંચમા ગુણ-સ્થાનવર્તી) પણ પૂજ્ય છે, ભક્તિ કરવાને લાયક છે, પ્રશંસાને યાંગ્ય છે. વૈયાવત્યના દશ સ્થાનંકા છે તેમાં સમકિતની પણ પ્રણના થાય છે. પુરાણામાં તો એવા પ્રસંગ આવે છે કે પોતાને જેના થકી સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થઇ હોય તેવા શ્રાવક અને અન્ય મુનિ બન્ને બાજુ બાજુમાં બેઠા હોય, તો સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કરીને દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયેલા જવ, ત્યાં આવીને પ્રથમ પેલા શ્રાવકને વંદન કરીને તેના ઉપકાર માતે છે. આવી રીતે સમ્યગ્દર્શનની મહિમા સર્વ જિનશાસ્ત્રોમાં ગાઇ છે.
- ૧૩૨૮ પ્ર. સમ્યગ્દર્શન થતાં શું થયું ?
  - ઉ. ચૈતન્યના અનંતગુણના ભંડાર ખૂલ્યા; માક્ષનાં કિરણ પ્રગટયાં, અતીન્દ્રિય સુખના સાગર ઊછળ્યા. અહીં, આત્માના સ્વસંવેદન

જેણું મિથ્યાત્વ છાડયું નથી એણું કાંઈ છાડયું નથી, જેણું મિથ્યાત્વ છાડયું એણું બધું છાડયું; આખી દુનિયા છાડી પ્રત્યક્ષનું કાઇ અપાર સામર્થ્ય છે; સ્વસંવેદનથી અંતરમાં ચૈતન્યરસ યાખ્યા પછી ચિત્ત બીજે કયાંય લાગે નહીં, ચૈતન્યરસ પાસે આપ્યું જગત નીરસ લાગે છે.

બ્રહ્મસ્વરૂપ આત્માને અનુભવનારા સમ્યગ્દિષ્ટ ચક્રવર્તા છ ખંડના રાજ્યમાં પડયા હાય, તેને માટે ભાજનના ખત્રીસ કવળ (દાળિયા) થાય, જેના એક કવળ હદ કરોડ પાયદળ પાચન ન કરી શકે એવી ઊંચી ઊંચી કરાડા રૂપિયાની રત્નાની ભસ્મ નાખીને ભાજન ખનાવવામાં આવે તેવા ખત્રીસ કવળ ચક્રવર્તા લે છતાં કહે કે (તે જમતા નથી, તેને તેમાં રસ આનંદ આવતા નથી પહ્યુ), સમકિત આત્માના આનંદના ભાજન કરે છે, (તેમાં તેને વધુ રસ-આનંદ આવે છે), આનંદામૃત નિત્યભાજી તેને કહેવાય છે. આવા બ્રહ્મસ્વરૂપ આનંદામૃત આત્માનું અજ્ઞાનીને મહાત્મ્ય આવતું નથી.

# વા ૩૨૯ પ્ર. ચોથા ગુણસ્થાને અને કેવળીને કર્યું સમકિત હોય **?**

ઉ. તીર્થ કરાદિને ગૃહસ્થાત્રમમાં વર્તતા છતાં "ગાઢ" અને "અવગાઢ" સમ્યકૃત્વ હોય છે. "ગાઢ" અથવા "અવગાઢ" એક જ કહેવાય. ગેથે ગુણસ્થાનંક "ગાઢ" અથવા "અવગાઢ" સમ્યકૃત્વ હોય છે. ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ અથવા ગાઢ-અવગાઢ સમ્યકૃત્વ એકસરપું છે. કેવળીને "પરમાવગાઢ" સમ્યકૃત્વ હોય છે.

## ા ૩૩૦ પ્ર. "સાસ્વાદન સમકિત" એટલે શું?

ઉ. "સાસ્વાદન સમિકત" એટલે વર્મા ગયેલું સમિકત, અર્થાત્ જે પરીક્ષા થયેલી તેને આવરણ આવી જાય તા પણ મિથ્યાત્વ અને સમિકતની કિંમત તેને જુદી ને જુદી લાગે.

**૧૩૩૧** પ્ર. વેદક સમ્યકૃત્વ કાને કહે છે?

ક્ષયોપશમ સમ્યક્ર્લને વેદક સમ્યક્ત્વ પણ કહેવામાં આવે છે. પરંતુ

જેને માથે જન્મ–મરણની ડાંગા તાળાઈ રહી છે અને તે સંચાગામાં રાજીયા માની રહ્યો છે તે પાગલ છે. ક્ષયોપશમમાંથી ક્ષા<mark>યિક થ</mark>વાના સંધિના વખતનું જે સમ્યક્ત્વ તેં: વાસ્તવિક રીતે વેદક સમ્યક્ત્વ છે.

133ર પ્ર. નિસર્ગજ અને અધિગમજ સમ્યક્ત કયા પ્રકારથી કહેવામાં આવે છે ? ઉ. બાહ્ય ઉપદેશ આદિ કારણા સાક્ષાત્ ન મળે છતાં પહેલાંનાં સંસ્કારની મુખ્યતાથી જે પ્રગટે છે તે નિસર્ગજ સમ્યગ્દર્શન છે અને સદ્ગુરુના સાક્ષાત્ ઉપદેશ, કેવળીના દર્શન આદિ બાહ્ય કારણ પામીને જે ઉત્પન્ન થાય છે તે અધિગમજ સમ્યગ્દર્શન કહેવાય છે.



જહાં રામ તહાં કામ નહિ, કામ નહિ તહાં રામ; તુલસી દાેનાં ના રહે, રવિ રજની એકઠામ.

### 96

### જીવ-આત્મા

#### ા ૩૩૩ પ્ર. આત્મા શું છે ?

3. આતમાં એક સ્વરૂપે ત્રિકાળ સ્થિતિ કરી શકે એવા નિત્ય પદાર્થ છે. તે કાઇ પણ સંયોગાથી ખની શકે નહિ. જેને ત્રાની પુરુષા મુખ્ય ત્રાનસ્વરૂપ લક્ષણવાળા કહે છે, તે ચેતન પદાર્થ છે. તે દેહથી ભિન્ન છે. સહજ પરમાત્મતત્ત્વ અનઘ છે. અઘ = પાપ; અને પાપથી રહિત તે અનઘ.

### ૧૩૩૪ પ્ર. આત્મા કાંઈ કરે છે?

- ઉ. આત્મા ત્રાતા, દેષ્ટા છે, તે જુએ છે અને જાશે છે. પરમાર્થથી સ્વભાવપરિણિતિએ નિજ સ્વરૂપના કર્તા છે. અનુપચારિત (અનુભવમાં આવવા યાગ્ય વિશેષ સંખંધસહિત) વ્યવહારથી તે આત્મા દ્રવ્યકર્મના કર્તા છે. ઉપચારથી ઘર, નગર આદિના કર્તા છે, અત્રાનદશામાં ક્રોધ, માન, માયા, લાભ એ આદિ પ્રકૃતિના કર્તા છે, અને તે ઉદયકર્માના ભાકતા પણ છે.
- ૧૩૩૫ પ્ર. આત્માના ચૈતન્ય ગુણ એટલે શું અને તે કશું કરે ?
  - ૭. ચૈતન્યના ગુણ એટલે દર્શન અને ત્રાન ગુણ, તેથી આત્મા ઇન્દ્રિયા વિના બધું જુએ અને જાણે.
- 1.335 પ્ર. આત્મા માત્ર જાણુનાર જ છે તે આમાં કાંઇ કરવાનું જ નથી ? ઉ. આમાં તે પાર વિનાનું કરવાનું છે. દેહ આદિ પરદ્રવ્યા તરફ જે લક્ષ જાય છે તે લક્ષને જાણુનાર એવા આત્માને જાણુવામાં

વાળવાનું છે. આત્માને જાહુવામાં તા અનંત પુરુષાર્થ આવે છે. દાં વિશ્વાસ લાવ-કે મારા સ્વભાવના આનંદ આગળ બધી પ્રતિકૂળતા અને આખી દુનિયા ભૂલાઇ જાય એવી અદ્ભૂત પર્યાયમાં પરમાત્મા પ્રગટ થઇ જશે. (આ કરવાનું કાંઇ એાછું છે?) (જુએા પ્રશ્ન-૧૫૨૩).

- વ ૩૩૭ પ્ર. શરીરાદિની ક્રિયા આત્માના ચેતન ગુણાદિથી થાય છે ?
  - ઉ. ના. હું શરીરને ચલાવી શકું, કાર્ય કરી શકું, તે દોર અત્તાન છે. આત્મા એક તણુખલાના ખે ટુકડા કરવા પણ અશક્તિમાન છે. આત્મા ત્રાયિક સ્વભાવરૂપ છે. (જુઓ પ્રશ્ન-૧૪૮૫).
- 133૮ પ્ર. પરંતુ આત્માની ઇચ્છાનુસાર જ શરીરમાં હલનચલનાદિ ક્રિયા થાય છે તે ?
  - ઉ. ના. શરીરના રજકહોની અવસ્યા શરીરના કારહો જ થાય છે. ધાસ યઢવા, કફ નીકળવા, પરસેવા નીકળવા, આંખની પાંપહોનું હલન- યલન વગેરે ક્રિયાઓના કર્તા શરીર જ છે. બાળપણ, યુવાવસ્થા, વહાવસ્થા વગેરે શરીરની અવસ્યાઓ છે. દાંતાનું પડવું, આંખામાં ઝાંખપ, બહેરાપણું વગેરે પરિવર્તન આત્માની ઇચ્છા વિના જ શરીરની યાગ્યતાથી સ્વયં થાય છે. જો આત્માની ઇચ્છાથી જ શરીરનું પરિણુમન થતું હોત તો કાઇને પણ વૃદ્ધાવસ્થા ન આવી જોઇએ, પરંતુ વૃદ્ધાવસ્થા ન ઇચ્છવા છતાં પણ આવ્યા વિના રહેતી નથી
- ૧૩૩૯ પ્ર. તા પછી પદાર્થની ગતિ શાના આધારે થાય છે?
  - ઉ. જીવ અને પુદ્દગલમાં ક્રિયાવર્તી શક્તિ નામે વિશેષ ગુણ છે. તેના કારણે જીવ અને પુદ્દગલને પાતપાતાની યાગ્યતાનુસાર કદી ગતિરૂપ અને કદી સ્થિરતારૂપ અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે.
- ૧૩૪૦ પ્ર. માેટર પેટ્રાલથા ચાલે છે કે ડ્રાઇવર તેને ચલાવે છે !
  - માટર પેટ્રોલ કે ડ્રાઇવરથી ચાલતી નથી, પણ માટરના દરેક

અબહસ્પૃષ્ટ, અનન્ય જે અવિશેષ દેખે આત્મને તે દ્રવ્ય તેમજ ભાવ જિનશાસન સકલ દેખે ખરે. પરમા**હુ**માં ક્રિયાવર્તા શક્તિ છે. તેના ક્ષિણિક ઉપાદાનની યાેગ્યતા**થી** જ તે ચાલે છે. અન્ય તાે નિમિત્ત માત્ર છે.

- ૧૩૪૧ પ્ર. જો છવ શરી**રને** ચલાવી દેતા નથી તા પછી મડદું કેમ ચાલતું નથી <sup>?</sup>
  - ઉ. મડદું એ પુદ્દગલ ક્રવ્યના અનેક સ્કંધોના પિંડ છે. તેના દરેક પરમાશુમાં ક્રિયાવર્તા શક્તિ છે, તેથી તેની યોગ્યતાનુસાર ગતિ અર્થાત્ ક્ષેત્રાન્તર પર્યાય થાય છે, અને સ્થિર રહેવારૂપ પર્યાય થાય છે, માટે મડદાના પરમાશુઓની તે વખતની પોતાની યોગ્યતાના કારણે સ્થિરતારૂપ પર્યાય થાય છે, તેથી મડદું ચાલતું નથી. જ્યારે મડદાને ઘર બહાર જતું જોવામાં આવે છે ત્યારે તેનું જવું તેની ક્રિયાવર્તી શક્તિના કારણે છે; માણસા તે નિમિત્તમાત્ર છે. અને જીવ હોય ત્યારે પણ હાથ-પગ ચાલે. છે તે શરીરના કારણે જ ચાલે છે.
- ૧૩૪૨ પ્ર. ધરતીકંપ, સમુદ્રમાં થતાં ભરતી–ઐાટ, જ્વાલામુખી પર્વતનું ફાટવું, લાવારસનું વહેવું, તેનું ખરું કારણ શું ?
  - ઉ. તે ખધાં પુદ્દગલ ક્રવ્યના સ્કંધરૂપ પર્વાયા છે, અને તે તે ક્રવ્યાના ક્રવ્યત્વ ગ્રાથ અને ક્રિયાવતી શક્તિના કારણે તે અવસ્થાઓ થાય છે.
- ૧૩૪૩ પ્ર. રેલગાડી વરાળથી ચાલે છે તે બરાબર છે?
  - ઉ. ના; તેના ચાલવામાં તેની ક્રિયાવતી શક્તિનું ક્ષેત્રાન્તરરૂપ પરિશુમન છે તે ખરું કારણ છે. વરાળ વગેરે તેા નિમિત્તમાત્ર છે.
- ૧૩૪૪ પ્ર. ઝાડનું ફળ નીચે પડવું, તેમાં પૃથ્વીનું આકર્ષણ કારણ છે–એ સિદ્ધાંત બરાબર છે ?
- ૧૩૪૫ પ્ર. ના, તેના પરમાણુંએાની ક્રિયાવર્તા શક્તિનું ગમનરૂપ પરિણુમનના કારણે તે પડે છે. ક્ષ્ળના ડીંટાનું સડી જવુ, પવનનું વાવું વગેરે નિમિત્ત માત્ર છે.

નાકર્મ'-કર્મ 'હુ" હું માં વળી 'કર્મ' ને નાકર્મ છે,' -એ છુદ્ધિ જ્યાં લગી જીવની, અજ્ઞાની ત્યાં લગી તે રહે.

#### 880

- ૧૩૪૬ પ્ર. આત્માની ક્રિયા અથવા પ્રવર્તવું કાના થકી થાય ?
  - ઉ. જેમ આત્મામાં જ્ઞાન ગુણ અથવા સ્વભાવ છે તેથી તે જાણે છે. દર્શન ગુણથી દેખે છે તેમ વીર્યનું કામ પ્રવર્તવાનું થાય છે.
- ૧૩૪૭ પ્ર. "રુચિ અનુયાયી વીય'" એટલે શું ક
  - ®. જેને અંદરથી લગની લાગી હોય તેનું વીર્ય સ્વરૂપ (આત્મા) તરફ પ્રૂકચા લગર રહે નહીં. રુચિ જો ગ્રાયકતત્ત્વ (આત્મા)ની હોય તેા વીર્ય ત્યાં પ્રૂકચા લગર રહે નહીં. જીવને જેની આવશ્યકતા લાગે તેના માટે તે પુરુષાર્થ કર્યા લગર રહેતા નથી.
- ૧૩૪૮ પ્ર. આત્માના વીર્ય ગુણ કેટલા પ્રકારે પ્રવર્તા શકે છે?
  - ઉ. વીર્ય મે પ્રકારે પ્રવર્તી શકે છે: (૧) અભિસંધિ (૨) અનિભસંધિ. અભિસંધિ એટલે આત્માની પ્રેરણાથી વીર્યનું પ્રવર્તવું થાય તે. અનઅભિસંધિ એટલે ક્યાયથી વીર્યનું પ્રવર્તવું થાય તે. દર્શનમાહને લીધે ભૂલ થવાથી એટલે ઔરનું તૌર જણાવાથી વીર્યની પ્રવૃત્તિ વિપરીતપણે થાય છે. જો સમ્યક્ષ્યણે થાય તો સિદ્ધપર્યાય પામે.
- ૧૩૪૯ પ્ર. આત્માને વીર્ય ગુણ કહ્યો તે સાંસારિક ચલણમાં વીર્ય શબ્દ ઘાપરીએ છીએ તે જ અર્થ કે બીજો ?
  - ઉ સાંસારિક ચલણમાં વીર્ય ના અર્થ નયું સક્થી વિરુદ્ધાભાસ ળતાવવા, અથવા યુત્રાદિની ઉત્પત્તિના નિમિત્ત માટે વપરાય છે. આત્માના વીર્ય ગુણના અર્થ એવા થતા નથી. તે આત્માના ગુણ હોઇ વિશેષણ છે.
- ૧૩૫૦ પ્ર. આત્મા પાતાની વીર્ય શક્તિથી જે ક્રિયા કરે છે તે જોવામાં આવે છે ?
  - ®. આત્મા કાઇ પણ વખતે ક્રિયા વગરના હોઇ શકતા નથી, જ્યાં સુધી યોગો છે ત્યાં સુધી ક્રિયા કરે છે. તે પોતાની વીર્ય શક્તિથી કરે છે. તે ક્રિયા જોવામાં આવતી નથી, પણ પરિણામ ઉપરથી જાણવામાં આવે છે. ખાધેલા ખારાક નિંદ્રામાં પચી જાય છે એમ સવારે ઊઠતાં જણાય છે. નિંદ્રા સારી આવી હતી, ઇત્યાદિ ખાલીએ છીએ તે થયેલી ક્રિયા સમજાયાથી બાલવામાં આવે છે.

વર્જુન કર્વે નગરી તહ્યું નહિ થાય વર્જુન <mark>ભૂપતું,</mark> કીધે શરીરગુણની સ્તુતિ નાહ સ્તવન કેવળી ગુણતું. વરૂપ૧ પ્ર. છવ કેવા છે?

- ઉ. જીવ રસરહિત, રૂપરહિત, ગંધરહિત, અવ્યક્ત અર્થાત્ ઇન્દ્રિયોને ગાયર નથી એવા ચેતના જેના ગુણ છે એવા શબ્દરહિત, કાઇ ચિદ્ધથી જેનું પ્રહણ નથી એવા અને જેના કાઇ આકાર કહેવાતા નથી એવા જાય.
- ૧૩૫૨ પ્ર. આત્મા જ્ઞાન સ્વરૂપ હોવા ઉપરાંત તેમાં ખીજી શક્તિએા છે ?
  - 🕏. આત્માના એક જ્ઞાનમાત્ર ભાવની અંદર અનંત શક્તિએ। રહેલી છે, તેમાંની ૪૭ શક્તિએા 'સમયસાર' ગ્રંથમાં વર્ણુવી છે.
- ૧૩૫૩ પ્ર. આત્મા અનંત ગુણાની ખાણ અને અતિન્દ્રિય સુખના સાગર છે, એવા વિશ્વાસ કેવી રીતે આવે ?
  - ઉ. જેની સાથે લગ્ન કર્યાં છે, તે કન્યાથી તદ્દન અજાણ હોવા છતાં પણ એવી શંકા થતી નથી કે તે અહિત કરશે, મારી નાખશે. ત્યાં વિષય ભાગામાં રૃચિ હોવાથી એવી આશંકા થતી નથી અને તેના ઉપર પાંકા વિશ્વાસ થઇ જાય છે કે સ્ત્રી કદી પણ અહિત કરી શકતી નથી. તેવી રીતે જેને આત્માની રૃચિ થઇ ગઇ છે તેને આત્માના એવા વિશ્વાસ આવી જાય છે કે પછી કદી પણ તે વિશ્વાસ તૂટતા નથી. જેવા પૂર્ણાનંદના નાથને અંતર્મું ખ થઇને જોયા અને તેની ભેટ થઇ કે તે જ ક્ષણે તેના પાંકા વિશ્વાસ થઇ જાય છે અને અતિન્દ્રિય આનંદના રસાસ્વાદ આવી જાય છે.

૧૩૫૪ પ્ર. આત્માના સુખગુણ કાને કહે છે ?

ઉ. સુખ અથવા આનંદ નામના આત્મામાં અનાદિ અનંત એક ગુણ છે. તેનું સમ્યક્, પરિણમન ચાલુ થતાં મન ઇન્દ્રિયા અને તેના વિષયોથી નિરપેક્ષ પોતાના આત્માશ્રિત નિરાકુળતા લક્ષણવાળું સુખ ઉત્પન્ન થાય છે. તેના કારણરૂપ શક્તિ તે સુખ ગુણ છે. 'સમયસાર'માં આત્માની ૪૭ શક્તિઓ વર્ણવી છે તે પૈકી સુખ ગુણ પણ એક છે. (જુઓ પ્રશ્ન :- ૨૨૫ અને ૨૨૯).

## જ્ઞાન એ આત્માના દેહ છે.

#### 81E

- ૧૩૫૫ પ્ર. શાસ્ત્રમાં "સમય" શબ્દના કેટલા પ્રકારના અર્થ થાય છે ?
  - 3. આત્માનું નામ સમય છે. સર્વ પદાર્થીનું નામ સમય છે, કાળનું નામ સમય છે, શાસ્ત્રનું નામ સમય છે, શાસ્ત્રનું નામ સમય છે તથા મતનું નામ પણ સમય છે અનેક અથોમાં જ્યાં જેવા સંભવે ત્યાં તેવા અર્થ સમજવા. (જુઓ પ્રશ્ન ૧૩૮૯)
- વિલ્લાક પ્ર. આત્મા અનંત શક્તિવંત છે પણ મૂર્જા યોગે જીવને ભાન નથી તે કેમ !
  - ઉ. એક પાઇની ચાર ખીડી આવે. હજાર રૂપિયા કમાતા બેરિસ્ટરને બીડીનું વ્યસન હોય અને તેની તલપ થતાં, બીડી ના હોય તો એક-ચતુર્થાસ પાઇની કિંમતના નજીવા વસ્તુ માટે વલખાં મારે. હજાર રૂપિયા રાજ કમાનાર, અનંત શક્તિવંત આત્મા છે જેના એવા બેરિસ્ટર મૂર્ણયોગે નજીવી ચીજ માટે વલખાં મારે! જીવને, આત્માની અને એની શક્તિની વિભાવ આડે ખબર નથી. આવા જીવને જ્ઞાની કહે છે કે તું વિચાર તા ખરા કે તુચ્છ પદાર્થની કિંમત કરતાં તારી કિંમત તુચ્છ છે! એક પાઇના ચાર આત્મા થયા.
- ૧૩૫૭ પ્ર. તીર્થ કરાદિ જ્ઞાની પુરુષોએ છવ નામના પદાર્થને કેવા પ્રકારે જાણ્યો છે, જોયો છે અને અનુભવ્યો છે?
  - ઉ. "સમતા, રમતા, ઉરધતા, ગ્રાયકતા, સુખભાસ, વેદકતા, શૈતન્યતા, એ સબ જીવ વિલાસ."
    - ૧. આત્મા, "સમતા" નામના લક્ષણું સુક્ત છે. કાઇ પણું કાળ તેનું અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મકપશું, ચૈતન્યપશું, અરૂપીપશું, એ આદિ સમસ્ત સ્વભાવ તે છૂટતા ઘટતા નથી; એવું જે સમપશું, સમતા તે જેનામાં લક્ષણું છે, તે જીવ છે. આત્માના અસંખ્યાત પ્રદેશ છે, તે ત્રણું કાળ રહેવાના છે. અસંખ્યાત પ્રદેશમાં એક પ્રદેશ પણું વધે ઘટે નહિ, તે સમતા નામના ગુણું છે.

આગમ એ મુનિઓના અક્ષરદેહ છે.

- ર. પશુ, પક્ષી, મનુષ્યાદિ દેહને વિષે વૃક્ષાદિને વિષે જે કંઈ રમણીયપણું જણાય છે, અથવા જેના વડે તે સર્વ પ્રગટ સ્કૂર્તિવાળા જણાય છે, પ્રગટ સુંદરપણા સમેત લાગે છે તે "રમતા" રમણીયપણું છે લક્ષણું જેનું તે જીવ નામના પદાર્થ છે. આત્માના સ્વભાવ રમણીય છે. એ આત્માન હોય તા શરીર ગંધાય.
- 3. સર્વથી પ્રથમ રહેનારા જે પદાર્થ તે છવ છે. તેને ગૌણુકરીને એટલે તેના વિના કાઇ કંઇ પણ જાણવા ઇચ્છે તો તે બનવા યાંગ્ય નથી, માત્ર તે જ મુખ્ય હોય તા જ ખીજું કંઇ જાણી શકાય એવા એ પ્રગટ "ઉધ્વતાધમે" તે જેને વિષે છે, તે પદાર્થને શ્રી તીર્થ કર છવ કહે છે. આત્માની મદદ વિના કાંઇ થાય નહિ. પહેલા આત્મા હોય તા જણાય.
- ૪. પ્રગટ એવા જડ પદાર્થી અને જીવ, તે જે કારણે કરી ભિન્ન પડે છે, તે લક્ષણ જીવના ગ્રાયકપણા નામના ગ્રણ છે. કાઇ પણ સમયે ગ્રાયકરહિતપણે આ જીવ પદાર્થને કાઇ પણ અનુભવી શકે નહીં. જે અત્યંત અનુભવનું કારણ "ગ્રાયકતા" તે લક્ષણ જેમાં છે તે પદાર્થ, તીર્ય કરે જીવ કહ્યો છે. જાણે તે જીવ અને ન જાણે તે જડ.
- પ. શબ્દાદિ પાંચ વિષય સંબંધી અથવા સમાધિ આદિ જોય સંબંધી જે સ્થિતિમાં સુખ સંભવે છે તે ભિન્ન ભિન્ન કરી જોતાં માત્ર છેવટે તે સર્વ તે વિષે સુખનું કારણ એક જ એવા જીવ પદાર્થ સંભવે છે, તે "સુખભાસ" નામનું લક્ષણ તીર્ય કરે જીવનું કહ્યું છે. આત્મામાં સુખ છે. જડમાં એ ગુણ નથી.
- આ માળું છે, આ ખાટું છે, ટાઢે ઠરું છું, તાપ પડે છે,

હું એક શુદ્ધ, સદા અરૂપી, જ્ઞાનદર્શનમય ખરે; કંઈ અન્ય તે મારું જરી પરમાહમાત્ર નથી અરે! દુ:ખી છું, એવું જે સ્પષ્ટ ગ્રાન, વેદનગ્રાન, અનુભવગ્રાન, અનુભવપાન, અનુભવપાન, અનુભવપાણું તે જો કાઇમાં પણ હોય તા તે આ જીવ પદને વિષે છે. વેદકતા એટલે અનુભવવું. ગ્રાયકતામાં જાણવાનું છે, જાણવા કરતાં વેદકતા એક જ્રદા સ્વભાવ છે.

છ. દીપક, મિણ, ચંદ્ર, સૂર્યાદિના પ્રકાશને વિષે ચૈતન્યપણાથી તે પદાર્થા જાણ્યા જાય છે, તે પદાર્થા પ્રકાશ પામે છે, સ્પષ્ટ લાસે છે, તે પદાર્થ જે કાઇ છે તે જીવ છે. સ્વપરપ્રકાશક એવી ચૈતન્ય સત્તાના પ્રત્યક્ષ ગુણ જેને વિષે છે એવા આત્મા છે.

### ૧૩૫૮ પ્ર. આત્મા હોય તા દષ્ટિમાં કેમ આવતા નથી ?

- ઉ. ત્રાનીઓ અનુભવથી કહે છે કે આત્મા છે. આત્મા તેમના અનુ-ભવમાં આવ્યો છે. સાકરના સ્વાદનું વર્ષુન ન થઇ શકે. તે તો અનુભવગાયર છે તેમજ આત્માનું વર્ષુન ન થઇ શકે. પણ તે છે જ. સર્વાત્રે જે શુદ્ધ આત્માને જાણ્યો અને અનુભવ્યો તેનું તેઓશ્રી વર્ષુન ન કરી શકયા તા પછી અન્ય કાઇ તેનું વર્ષુન કયાંથી કરી શકે અર્થાત્ ન જ કરી શકે. તીખા મરીની તીખાશ અને મરયાની તીખાશ એ બન્નેના રસમાં ફેર છે, તે ત્રાનથી ખ્યાલમાં આવે છે, પણ વાણીયી તે પૂરું સમજ્ત્રી શકાતું નથી. આત્માના ચૈતન્ય રસના સ્વાદ અનુભવમાં આવે પણ વાણી દ્વારા તેના શાંત આન દરસનું વર્ષુન થઇ શકતું નથી.
  - જેમ મીઠાશથી સાકરની એાળખાણ કરાવાય છે, તે પ્રમાણે ગ્રાન -લક્ષણથી આત્માની એાળખાણ કરાવાય છે. ભગવાન આત્મા ગ્રાન સ્વભાવના કારણથી અન્ય દ્રબ્યોથી અધિક છે, સિન્ન છે.
- **૧૩૫૯ પ્ર.** આત્મા અરૂપી છે તેા આત્માનું જ્ઞાન કેમ થઇ શકે ?
  - ૭, એમ હોવા છતાં આત્માનું ત્રાન ખરાેખર થઇ શકે, કેમકે આત્મામાં પ્રમેયત્વ ગુણ રહેલાે છે, માટે તે જાણી અને અનુભવી શકાય તેવાે

જ્યમ લાહનું ત્યમ કનકનું જ'જીર જકડે પુરુષને, એવી રીતે શુભ કે અશુભ કૃત કમ<sup>ે</sup> બાંધે જીવને.

#### ४२२

છે. જો છવ યથાર્થ પુરુષાર્થ કરે તા આત્માનું જ્ઞાન અવશ્ય થાય અને અનુભવવામાં આવે તે જ્ઞાન અને અનુભવને સમ્યક્**દર્શન** થયું કહેવાય. આત્મા અરૂપી છે, એટલે વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ-રહિત વસ્તુ છે, અવસ્તુ નથી.

૧૩૬૦ પ્ર. આત્મા પ્રાપ્ત કરવા માટે આખા દિવસ શું કરવું જોઇએ ?

- ®. આખો દિવસ શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવા, વિચાર, મનન કરીને તત્ત્વના નિર્ણય કરવા તથા શરીરાદિયા તથા રાગથી ભેદનાન કરવાના અભ્યાસ કરવા. રાગાદિયા ભિન્નતાના અભ્યાસ કરતાં કરતાં આત્માના અનુભવ થાય છે.
- - જી. આત્માના અતિન્દ્રિય આનંદની લગની લાગે, આત્મા સિવાય કાેઇ અન્ય ઠેકાં મીઠાશ લાગે નહિ, રસ પડે નહિ, જગતના પદાર્થીના રસ ફીકા લાગવા માંડે એટલે કે સંસારના રાગના રસ ઊડી જાય. આત્મા અનતાન્ત ગુણોના પૂંજ તે કાેણ છે એવું આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થાય, ધૂન ચઢે, ત્યારે સમજવું કે હવે આત્મા પ્રાપ્ત થશે જ; ન પ્રાપ્ત થાય તેવું ખની શકે નહિ. જેવું કારણ હાેય તેવું કાર્ય થાય જ. આત્માના આનંદસ્વરૂપની અંદરથી સાચી લગની લાગે, તેના વિના ખેચેની રહે, સ્વપ્નમાં પણ તેના અલાવ ન થાય, ત્યારે સમજવું કે હવે આત્માનું આ તેના અલાવ ન થાય, ત્યારે સમજવું કે હવે આત્માનું આ તેના અવશ્ય થશે.

૧૩૬૨ પ્ર. આત્મા પ્રત્યક્ષ જણાય કે પરાક્ષ અનુમાનથી જણાય ?

®. એકલા અનુમાનથી આત્મા જાણી શકાય એવા આત્મા નથી. એને તા જ્ઞાનના વર્ત માન પર્યાય અંદર લીન કરે એટલે પ્રત્યક્ષ થાય ત્યારે તે જાણી શકાય એવા છે. જેને સમ્યકદર્શન થાય છે તે આત્માને અંદર પ્રત્યક્ષ જાણે છે. આનંદની અપેક્ષાએ પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે. જ્ઞાનની અપેક્ષાએ તને પરાક્ષ કહેવાય છે, કારણ કે મતિ–શ્રુત પરાક્ષ છે. પ્રત્યક્ષ થયેલા બીજાને અનુમાનથી જાણે પણ કેવળ અનુમાનથી

"મુખ એામકાર ઘ્વનિ સુનિ અર્થ ગણધર વિચારે, રચી આગમ ઉપદેશ ભવિક જીવ સંશય નિવારે." જ બીજા વડે જણાય એવા આત્મા નથી. અનુભવ પ્રત્યક્ષ છે તે આનંદની અપેક્ષાએ કહ્યું છે.

૧૩૬૩ પ્ર. આત્મા શું અલખ-અગોચર અને નિરાકાર છે?

®. જડ ઇન્દ્રિયોથી આત્મા જણાય તેવા નથી, તેથી અલખઅગાચર કહે છે, પણ આત્મામાં ત્રાન ગુણ તેમજ પ્રમેયત્વગુણ હોવાથી સ્વસ વેદન ત્રાનથી આત્મા અવશ્ય જણાય, અનુભવાય તેવા છે. પણ દરેક આત્માને અરૂપી આકાર છે જ. તેથી ઇન્દ્રિગમ્ય નથી અને તે અપેક્ષાએ નિરાકાર છે.

અમૂર્ત પણું જો કેસવે જીવામાં વ્યાપે છે તા પણ તેને જીવનું લક્ષણ માનતાં અતિવ્યાપ્તિ નામના દાષ આવે છે, કારણુંક પાંચ અજીવ દ્રવ્યામાંના એક પુદ્દગલ દ્રવ્ય સિવાય ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ-એ ચાર દ્રવ્યા અમૂર્ત હોવાથી અમૂર્ત પણું જીવમાં વ્યાપે છે, તેમ જ ચાર અજીવ દ્રવ્યોમાં પણ વ્યાપે છે, એ રીતે અતિવ્યાપ્તિ દેષ આવે છે.

- ૧૩૬૪ પ્ર. ચક્ષુએ વહે મને જ્ઞાન થાય છે એમ માનવું તે બરાબર છે?
  - ઉ. ના, આત્માના અગુરુલઘુત્વ ગુણના કારણે એમ થતું નથી, કારણ કે
    - (૧) પરથી આત્માનું અને આત્માથી પરનું કાર્ય થાય તાે દ્રવ્ય પલટીને નાશ પામે, પણ એમ ખનતું નથી.
    - (૧) આત્મા નિશ્વયથી સ્વપરપ્રકાશક પોતાના આત્માને જાણે અને શુદ્ધ આત્મા સર્વને જાણે.
- ૧૩૬૫ પ્ર. સંસારી જીવને જ્ઞાન થતું નથી ?
  - ઉ. ત્રાનનું ન્યૂનપણું સંસારી જીવામાં જણાય છે તે ત્રાનને આવરણ કરનાર કર્મના સંયોગથી છે.
- ૧૩૬૬ પ્ર. તિર્ય ચને જ્ઞાન વિશેષ ન હોવા છતાં તેને આત્મા અનુભવમાં આવી જાય છે ને અમે ઘણી મહેનત કરીએ છીએ છતાં આત્મા અનુભવમાં કેમ આવતા નથી ?
  - ઉ. એ જાતનું અંદરમાં જોર આવવું જોઇએ તે આવતું નથી. ગ્રાનમાં

વ્રત નિયમને ધારે ભલે, તપશીલને પણ આચરે, પરમાથ<sup>ા</sup>થી જે બાહ્ય તે નિર્વાણપ્રાપ્તિ નહીં કરે. જેટલું એનું વજન આવવું જોઇએ તે આવતું નથી. જ્ઞાનમાં જેટલું મહાત્મય આવવું જોઇએ તે આવતું નથી. તેથી અનુભવ થતા નથી.

#### 13૬૭ પ્ર. છુલ એક છે કે અનેક?

- ઉ. છવા અનેક છે. સર્વ ભિન્ન ભિન્ન છે અને સર્વની પ્રત્યક્ષ ભિન્ન ભિન્ન કિયાઓ છે. પ્રત્યેક જીવ એક્લાે, ભિન્ન, પ્રગટ, સત્તાવંત, સ્વતંત્ર, સ્વાધીન, શુદ્ધ, જ્ઞાતા, કષ્ટા, વીતરાગ, આનંદમય, સિદ્ધ સમાન છે. સ્વરૂપથી સમાન હાેવા છતાં સત્તાથી સમાન-એક નથી. જો એક હાેત તાે એકની મુક્તિએ સર્વની મુક્તિ થવી જ જોઇએ, પણ એમ શ્રતું નથી માટે આત્મા પ્રત્યેક (અનેક) છે. (જુએા પ્રશ્ન કમાંક ૨૩૪)
- ૧૩૬૮ પ્ર. ઘણા લાેકાનું કહેવું છે કે મનુષ્યના મરી ગયા પછી તેના આત્મા અનંતમાં ભળી જાય છે, આત્મા અને શરીર છૂટા પડતાં, શરીર પડી રહે છે અને આત્મા પંચભૂતમાં ભળી જાય છે તે શું ખરાબર છે?
  - ઉ. ના; એમનું કહેવું ખરાખર નથી, કારણ કે આત્મા ચેતન છે અને પંચમહાભૂત (પદાર્થી) તેા જડ છે. જડ અને ચેતન કદી પણ એક બીજામાં ભળતા (એકરૂપ થતા) નથી. આત્મા જડ પદાર્થીમાં તેા ભળતા (એકરૂપ) થતા નથી પણ અન્ય આત્માએમાં પણ ભળતા નથી.
- ૧૩૬૯ પ્ર. આત્મામાં નિત્ય સ્વભાવ અને અનિત્ય સ્વભાવ ળાંને એક સાથે છે, તેમાંથી અનિત્ય સ્વભાવના અર્થ શું છે? શું વિકારીભાવ પણ આત્માના અનિત્ય સ્વભાવ છે?
  - ઉ. આત્મામાં અનિત્ય સ્વભાવ તા કાયમ રહે છે પણ વિકારીપર્યાય સદા રહેતી નથી, તેથી તે વાસ્તવમાં આત્માના અનિત્ય સ્વભાવ નથી. ક્ષણક્ષણમાં જે જાણવાની પર્યાય થયા કરે છે તે આત્માના અનિત્ય સ્વભાવ છે. નવી નવી જ્ઞાનની પર્યાય સદા થતી જ રહે છે. તેથી તે જ આત્માના અનિત્ય સ્વભાવ છે.

જ્યમ ઝેરના ઉપભાગથી પણ વૈદ્ય જન મરતા નથી, ત્યમ કમ<sup>િ</sup> ઉદ્દેશ ભાગવે પણ જ્ઞાની બધાતા નથી.

- ૧૩૦૦ પ્ર. આત્માને કેમ ભાસે, અર્થાત્, શાનાથી તે જાણે અને દેખે ?
  - ઉ. ભાસન શબ્દમાં જાણવા અને દેખવા બન્નેના સમાવેશ થાય છે. ગ્રાન બે પ્રકારે બતાવવામાં આવ્યું છે. આત્મા ઇંદ્રિયાની સહાય વિના સ્વતંત્રપણું જાણું દેખે તે આત્માપ્રત્યક્ષ. આત્મા ઇંદ્રિયાની સહાય વડે કરી એટલે આંખ, કાન, જીભાદિક વડે જાણું દેખે તે ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ છે વ્યાઘાત અને આવરલાના કારણુંને લઇને ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ ન હોય તેથી આત્મપ્રત્યક્ષને બાધ નથી. જ્યારે આત્મા પ્રત્યક્ષ થાય છે ત્યારે ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ સ્વયમેવ થાય છે. અર્થાત્ ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષનું જે આવરણ હતું તે દૂર થયે જ આત્મપ્રત્યક્ષ છે. કેવળજ્ઞાન છે તે આત્મપ્રત્યક્ષ છે અથવા અતિન્દ્રિય છે. અંધપણું છે તે ઇન્દ્રિય વડે દેખાવાના વ્યાઘાત છે. તે વ્યાઘાત અતિન્દ્રિયને નડવા સંભવ નથી.
- ૧૩૭૧ પ્ર. ઘણા લાેકા કહે છે કે તેમને ધ્યાનમાં ઉત્કૃષ્ટ શાંતિનું વેદન થાય છે અથવા પ્રકાશ પ્રકાશ દેખાય છે, આનંદ આનંદ વર્તે છે. તા શાંતેમને આત્માના અનુભવ થયા કહેવાય ?
- ઉ. જે લોકા શાતા વેદનીય રસના વેદનને આત્માની શાંતિ માને છે તેઓ હજુ ભૂલમાં છે, અત્રાની છે. જેમ ટ્યુપલાઇટ (અથવા સૂર્ય)નો પ્રકાશ હોય છે તેનાથી અનં તગણો પ્રકાશ આત્માના છે, એમ અત્રાની માને છે, પરંતુ આ પ્રમાણે માનવું બિલકુલ ભૂલભરેલું છે. કારણું કે આત્માના ત્રાનપ્રકાશની જાતિ જ જડ પ્રકાશથી તદ્દન ભિન્ન છે; તેથી એકબીજાની તુલના અશક્ય છે. તે પ્રમાણે જેવી રીતે વિષયભાગાને ભાગવવામાં આનં દ આવે છે, તેનાથી અનં તગણો આનં દ આત્માના છે–એમ અત્રાની માને છે, પરંતુ આ પ્રમાણે માનવું પણ બરાબર નથી, કારણું કે આત્માના અતિન્દ્રિય આનં દની જાતિ પણ ઇન્દ્રિયજનિત આનં દથી ભિન્ન છે; તેથી ઇન્દ્રિય સુખથી અતીન્દ્રિય સુખની સરખામણી કરી શકાય નહીં. (જુએ ૧૫૩૧–૧૫૩૩)

૧૩૭૨ પ્ર. "જીવ અમૂાત કપદાર્થ છે. તેના અવ સનગાના લ. જેટલા અમૃતિ'ક પદાર્થા છે તેન તો કાઇ વખત પરસ્પર

> છે આયુ–ઉદયે જીવન જીવતું એમ સર્વારો કહ્યું તું આયુ તા દેતા નથી, તેં જીવન ક્યમ તેનું કર્યું ?

ખંધાય છે કે ન તેમના વિભાગ કે ખંડ હોય છે. એક જીવ બીજા જીવની સાથે મળી કાેઇ વખત એક થઇ શકતા નથી. તેમ એક જીવના વિભાગ થઇ બે જીવ કે અનેક જીવ બની શકતા નથી.

- ૧૩૭૩ પ્ર. પુનજેન્મ છે?
  - ઉ. હા, પુનજેન્મ છે.
- ૧૩૭૪ પ્ર. આત્મા માેક્ષ દશા પામતાં તેજમાં તેજ ભળી ગયું એમ માનવામાં આવે તાે શાે દાેષ આવે ?
  - ઉ. એમ માનનારે અગુરુલઘુત્વરૃષ્યુ અને અસ્તિત્વગૃષ્યુને સ્વીકાર્યા નહિ. વળી મોક્ષ જનાર જીવ સ્વતંત્ર અને સુખી ન થયો પણ નાશ પામ્યો.
- ૧૩૭૫ પ્ર. સિદ્ધ ભગવાન થયા, તા હવે તેમને કાર્ય કરવું અટકી ગયું?
  - ઉ. ના, તેમના જીવના વસ્તુત્વગુણના કારણે દરેક ગુણનું પ્રયોજનભૂત કાર્ય (નિર્મળ સ્વભાવ પરિણમન) સમયે સમયે થઇ રહ્યું છે.
- ૧૩૦૬ પ્ર. જીવ સંસાર–દશામાં એકેન્દ્રિયપણાને પામે ત્યારે તેના ગુણા ઘટી જાય અને પંચેન્દ્રિયપણાને પામે ત્યારે તેના ગુણા વધી જાય એમ. બને ?
  - ઉ. ના, કારણ કે દ્રવ્યમાં અગુરુલઘુત્વ નામના ગુણ છે, તેથી તેના કાઇ ગુણાની સંખ્યા ક6ી વધતી–ઘટતી નથી. દ્રવ્ય તથા ગુણા તે સદાય બંધી હાલતામાં પૂર્ણ શક્તિવાળાં જ રહે છે. કક્ત વર્તમાન પર્યાયમાં જ કેરફાર (પરિણમન) થાય છે.
- ૧૩૭૭ પ્ર. પ્રત્યેક જવ કેવડા માટા છે?
  - ઉ. પ્રત્યેક જીવ પ્રદેશાની સંખ્યાની અપેક્ષાએ લાકાકાશની ખરાખર અસંખ્ય પ્રદેશવાળા છે પરંતુ સંક્રોચ વિસ્તારના કારણે પાતાના શરીર પ્રમાણે છે અને મુક્ત જીવ અંતના શરીર પ્રમાણ છે.
- ૧૩૭૮ પ્ર. આપણા શરીર ઉપર અગ્નિના તણખા પડે તાે શું થાય?
  - ઉ. વેદના થાય.

જો પરના થઈશ કર્તા, તા ખાઈશ અનેક ખતા, મળવવા તારી મત્તા, અની જા માત્ર માતા.

#### ४२७

- ૧૩૭૯ પ્ર. માણસ મરી જાય પછી તેના શરીરને શું કરે છે? ઉ. અગ્રિમાં સળગાવી દે છે.
- ૧૩૮૦ પ્ર. તેને વેદના નહિ થતી હેાય ?
  - ઉ. ના, તેને વેદના ન થાય.
- ૧૩૮૧ પ્ર. શા માટે ન થાય ?
  - ઉ. તેનામાં જીવ અને કાર્માણ શરીર નથી.
- ૧૨૮૨ પ્ર. કયાં સુધી આપણને સુખદુ:ખ જાણવામાં આવે છે ?
  - <sup>ઉ.</sup> શરીરમાં જીવ અને કાર્માણુ શરીર છે ત્યાં સુધી.
- ૧૩૮૩. પ્ર. શરીરમાં જીવ કઇ જગ્યાએ રહેતા હશે ?
  - આપા શરીરમાં (સર્વાગ) જીવ વ્યાપી રહ્યો છે.
- ૧૩૮૪ પ્ર. કાની પેઠે?
  - ઉ. તલમાં તેલ, દૂધમાં ઘી અને કૂલમાં સુગંધ રહે છે તેની પેડે.
- ૧૩૮૫ પ્ર. જીવ શરીરને છાડીને કર્યા જાય ?
  - ઉ. પાતાના કર્માનુસાર ખીજા શરીરમાં ઊપજે.
- ૧૩૮૬ પ્ર. બધા જીવને ખીજા શરીરમાં ઊપજવું ૫ડે?
  - સિદ્ધ થાય તેમને બીજા શરીરમાં ઊપજવું ન પડે.
- ૧૩૮૭ પ્ર. જવ લાેકમાં ઝાઝા કે અલાેકમાં ?
  - ઉ. અલાકમાં એકલું આકાશ છે, ત્યાં જીવ એક પણ નથી. લાકમાં અને તા જીવ ભર્યા છે.
- ૧૩૮૮ પ્ર. જીવનાં અન્ય નામા આપા ?
  - ઉ. આત્મા, સમય, જસુ વગેરે.
- ૧૩૮૯ પ્ર. જવને સમય કેમ કહે છે?
  - ઉ. સમય શબ્દના અર્થ આ પ્રમાણે છે. 'સમ' એટલે એકપણું અને 'અય ગતો' ધાતુ છે, તેના અર્થ ગમન પણ છે અને જ્ઞાન પણ છે. તેથી પરિંણુમન અને જાણવું એવી બે ક્રિયાને એક સમયમાં એકત્વપણું કરે છે તે સમય છે. આત્માને સમય એટલા માટે કહ્યો

જે માનતા–મનથી દુ:ખીસુખી હું કરું પર જીવને, તે મૂઢ છે, અજ્ઞાની છે, વિપરીત એથી જ્ઞાની છે. કે તે એક સમયમાં પરિણુમે અને જાણે એવી બે ક્રિયા કરે છે તેથી આત્માને સમય કહ્યો છે. (જુએા પ્રશ્ન ૧૩૫૫).

- **૧૩૯૦ પ્ર.** જીવને શુદ્ધખુદ્ધ કેમ કહેવાય ?
  - ઉ. મિથ્યાત્વ–રાગાદિ સમસ્ત વિભાવ રહિત હોવાથી આત્મા શુદ્ધ કહેવાય છે અને કેવળ ત્તાનાદિ અનંત ગુણેાથી સહિત હોવાથી આત્મા ભુદ્ધ કહેવાય છે.
- **૧૩૯૧ પ્ર. છ**વ અને આત્મામાં શા તકાવત છે?
  - ઉ. ઝવ, ગ્રેતન, આત્મા એક જ છે. વેદાંતમાં એમ કહે છે કે માયા-વાળા તે ઝવ અને માયા રહિત તે આત્મા. જૈનમાં એમ બેદ નથી.
- **૧૩૯૨ પ્ર.** જીવતત્ત્વ અને જીવક્રવ્યમાં શું ફેર છે?
  - ઉ. તત્ત્વાર્થસત્ત્રમાં કહ્યું છે કે જવકવ્યમાં શુભ-અશુભ અને શુદ્ધ ખધી પર્યાયા સહિત જીવ લેવા, અને જીવતત્ત્વમાં શુભ-અશુભ અને શુદ્ધ પર્યાયાથી રહિત એકકા શુદ્ધ ત્રિકાળી સામર્થ્ય યુક્ત જીવ લેવા. (ડ્રેન્ચ, ગુણ, પર્યાયસહિત જીવને જીવક્રવ્ય કહે છે અને કક્ત શુદ્ધ ડ્રવ્યને જીવતત્ત્વ તરીકે વર્ણ વ્યા છે.)
- ૧૩૯૩ પ્ર. જૈનમતમાં શુદ્ધ આત્માના ક્યાં નામા અને વિશેષણાથો ઉલ્લેખ આવે છે ?
  - ઉ. સર્વજ્ઞ, પરમાત્મા, ઇષ્ટદેવ, પરમજ્યોતિ, પરમેશ્વર, પરદ્મક્ષ, શિવ, તિરંજન, નિષ્કલંક, અક્ષય, અવ્યય, શુક્ષ, બુદ્ધ, અવિનાશી, અનુપમ, અચ્છેદ્ય, અભેદ્ય, પરમપુરુષ, નિરાભાધ, સિદ્ધ, સત્યાત્મા, ચિદાનંદ, વીતરાગ, અર્કંત, જિન, આપ્ત, ભગવાન, સમયસાર, પુરુષાર્થના પિંડ, શુષ્ટ્રાનું ગાદામ, શક્તિઓના સંપ્રહાલય, સ્વભાવના સાગર, શાંતિનું સરાવર, આનંદની મૂર્તિ, ચૈતન્ય- સૂર્ય, જ્ઞાનનું નિધાન, ધ્રુવધામ, તેજના ત્રનું પૂર, અતીન્દ્રિય મહાપ્રસ, જ્ઞાનની જ્યાતિ, વિજ્ઞાનઘન, ચૈતન્ય ચમતકાર, અજર, અમર, અચળ, અરૂપી, અગાચર, અમૂર્તિક, અહેતુક, અનાકૂળ, અનાદિઅનંત, અચિંત્યરત્વ ચિંતામણી, ત્ર્યલોકચ પ્રકાશક; સહજાતમ સ્વરૂપ, સહજાનંદી, શુદ્ધ સ્વરૂપી, શાશ્વત, નિરંજન,

મરતા અને જે ૬:ખી થતા-સૌ ક્રમ<sup>િ</sup>ના ઉદ્ધ્યે ખને. તેથી 'હલ્યા મે', ૬:ખી કર્યો'-તુજ મત શું નહિ મિથ્યા ખરે ? નિરાકાર, નિરાકૂળ, નિવિંકલ્પ, નિરાલંબ, નિરામય, વિવિક્ત, ઇત્યાદિ.

- ૧૩૯૪ પ્ર. છવના કેટલા ભેદ?
  - ઉ. જીવના ખે ભેદ-સિંહ અને સંસારી. સંસારી જીવામાં લબ્ય અને અલબ્ય. ભેદ દષ્ટિએ આત્મા પક્ર પ્રકારે છે. જેમ કે: ૩૦૩ ભેદઃ મનુષ્યના, ૧૯૮ ભેદ દેવતાના, ૪૮ ભેદ તિર્યાયના, અને ૧૪ઃ ભેદ નારકીના. આ રીત ભેદ દષ્ટિથી આત્મા પક્ર પ્રકારે કહ્યોઃ છે, પણ અભેદ દષ્ટિથી આત્મામાં કાઇ ભેદ નથી, તે શુદ્ધ જ છે.
- ૧૩૯૫ પ્ર. ભવ્ય અને અભવ્ય જીવ કાને કહે છે ?
  - ઉ. ભવ્ય છવતા આત્યં તિક મોક્ષ શક્તિ અથવા સત્તારૂપે છે પણ અભવ્ય જીવતા મોક્ષ નથી.
- ૧૩૯૬ પ્ર. લવ્ય અને અલવ્ય જીવ એટલે શું ?
  - ઉ. લબ્બ એટલે સિદ્ધ થવાની યોગ્યતાવાળા અને અલબ્ય એટલે સિદ્ધઃ થવાને અયોગ્ય. જેમ માટીના ઘડા ખને પણ રૈતીના ન ખને, તેવી જ રીતે લબ્ય, અલબ્યમાં સ્વભાવથી જ ભેદ છે.
- ૧૩**૯**૭ પ્ર. ભવ્ય જીવામાં સિદ્ધ થવાની યોગ્યતા છે તેા પછી કાઇ પણ કાળે સર્વ<sup>‡</sup> ભવ્ય જીવા સિદ્ધ થઇ જવા જોઇએ અને એમ થાય તા પછી એકલા અભવ્ય જીવા રહી જાય કે નહિ ?
  - ઉ. ના, એમ કઢી ખનવાનું નહિ જ. (રાજા થવાની યાેગ્યતાવાળા બધા રાજા થવા જ જોઇએ એમ ન હાેય.)
- ૧૩૯૮ પ્ર. શા માટે ન થાય ? દર્ણાત આપી સમજાવા.
  - ઉ. માટીમાંથી ઘડા ખની શકે છે, પરંતુ દુનિયાની તમામ માટીના ઘડા ખની જતા નથી. જે માટીને કું ભાર ચાકડા આદિના જોગ મળે છે તે જ માટી ઘડારૂપ થઇ શકે છે. તેમજ જે ભવ્ય છવતે સુદેવ, સુગુરૂ અને સુધર્મના યાગ મળવા પામે છે તે છવા સમ્યક્તાન,

રહ્યા ન રાણા રાજ્યા, સુર નર મુનિ સમેત, તું તા તરણા તુલ્ય છા, ચૈત ચૈત નર ચૈત. સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્ચારિત્ર વડે કર્મળાંધનને તાડી મુક્ત થઇ શકે છે પણ બધા નહિ.

- ા ૩૯૯ પ્ર. લાકમાં ભવ્ય જીવા ઝાઝા કે અભવ્ય ?
  - ઉ. અભવ્યથી ભવ્ય છવે৷ અન**ં**તગુણા અધિક છે <sup>ટ્ર</sup>
- ી૪૦૦ પ્ર. અભવ્ય જવા જૈન ધર્મ પામે ખરા ?
  - ઉ. અભવ્ય જીવા પણ શ્રાવકનાં અને સાધુનાં વ્રત અંગીકાર કરે છે, સત્ર સિદ્ધાંત ભણે છે, તથા બાલ કરણી પણ ઘણી કરે છે. છતાં તેઓને સમ્યક્તાન, સમ્યક્દર્શન અને સમ્યક્ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થતી જ નથી અને તેથી તેઓ ત્રાનીની દષ્ટિએ તા અજ્ઞાની અને મિથ્યાત્વી જ છે.
- ૧૪૦૧ પ્ર. તેઓ બાહ્ય કરણી કરે તેનું ફળ તેમને મળે ?
  - ઉ. હા, સારી કરણીનું સારું ફળ અને ખૂરી કરણીનું ખૂરું ફળ મળ્યા વગર રહેતું જ નથી. અભવ્ય જીવા પણ સાધુના વૃત પાળી નવમી શ્રૈવેયક સુધી જઇ શકે છે.

" કાેટિ ઉપાયે કર્મ નાં ફળ મિથ્યા નહિ થાય, સમજ સરધી સત્ય આ, કૃત્ય કરાે પછી ભાઇ."

- <sup>ા</sup>૧૪૦૨ પ્ર. જીવ છે તેટલા જ રહે કે તેમાં વધઘટ થાય ?
  - ઉ. જીવ અનાદિકાળથી જેટલા છે તેટલા જ અનંતકાળ પ્ર**વ**ેત રહેવાના. તેમાં એક પણ વધે કે ઘટે નહિ.
- ૧૪૦૩ પ્ર. હાથીના આત્મા માટા કે કીડીના ?
  - ઉ. બન્નેના આત્મા સરખા છે.
- ૧૪૦૪ પ્ર. હાથી મરીને કીડી થાય તાે તેના જીવ એવડા નાના શરીરમાં કેમ સમાઇ શકે ?
  - ઉ. એક દીવા આખા એારડામાં અજવાળું આપે છે, પણ તે જ દીવા ઉપર એક વાસણ ઢાંકીએ તાે તેટલા જ ભાગમાં તેનું અજવાળું સમાઇ જાય છે. તેવી રીતે જીવ પણ શરીર પ્રમાણે વ્યાપીને રહે છે.
- ૧૪૦૫ પ્ર. સિદ્ધ દશામાં જીવના આકાર કેવડા અને કેવા હોય છે !

પરમાર્થ દષ્ટિ શીખવે–હણતું ન ક્રાેઇ ક્રાેઇને, ખમલું બધું પરમાર્થ અર્થે, ક્લેશ કારણ ખાઇને.

- ઉ. સિહ્ના જીવના આકાર, જે મનુષ્ય દેંહે સિદ્ધ પામ્યા તેના ત્રીજા ભાગ ઊગ્રે તે પ્રદેશઘન છે. (જુએા પ્રશ્ન−ર૨૩).
- ૧૪૦૬ પ્ર. જીવ સિદ્ધ થયા પછી ખીજા સિદ્ધ જીવાે સાથે મળી એકમેક થઇ જાય છે ?
  - ઉ. ના. જુદા જુદા પ્રત્યેક દીવાના પ્રકાશ એક થઇ ગયા છતાં જેમ જુદા જુદા છે, એ ન્યાયે પ્રત્યેક સિદ્ધ વ્યાતમા જુદા જુદા છે. (જુએ પ્રશ્ન ક્રમાંક ૨૩૪).
- ૧૪૦૭ પ્ર. લાેકાકાશ ભરાેભર કયાે જીવ થાય છે ?
  - કે. મોક્ષ જતાં પહેલાં કેવળી સમુદ્ધાત કરનાર જીવ લાકાકાશ જેવડા માટા થાય છે.
- ૧૪૦૮ પ્ર. સમુદ્ધાત કાને કહે છે?
  - ઉ. પોતાનું મૂળ શરીર છોડચા વિના (તૈજસ અને કાર્મણ રૂપ) ઉત્તર દેહની સાથે સાથે જીવ પ્રદેશાના શરીર બહાર નીકળવાને સમુદ્દનાત કહે છે.
- ૧૪૦૯ પ્ર. સમુદ્ધાત કેટલા પ્રકારના છે?
  - લ. સમુદ્ધાત સાત પ્રકારના કલા છે. તે આ પ્રમાણે :—
    ૧. વેદના, ૨. કષાય, ૩. વિકિયા, ૪. માણાન્તિક, ૫. તૈજસ,
    ૧. આહાર અને ૭. કેવળી.
- ૧૪૧૦ પ્ર. વેદના સમુદ્રધાત એટલે ?
  - ઉ. તીત્ર પીડાના અનુભવ થવાથી, મૂળ શરીર છોડચા વિના, આત્મ-પ્રદેશોનું બહાર નીકળવું તેને વેદના સમુદ્ધાત કહે છે.
- ૧૪૧૧ પ્ર. કષાય સમુદ્ધાત કાને કહે છે ?
  - ઉ. તીવ્ર કષાયના ઉદયથી, મૂળ શરીરને છે\હવા વિના, બીજાનો ઘાત કરવા માટે આત્મપ્રદેશોનું બહાર નીકળવું તેને કષાય સમુદ્દઘાત કહે છે.
- ૧૪૧૨ પ્ર. વિકિયા સમુદ્દઘાત સમજાવા ?
  - ઉ. મૂળ શરીર છેાડચા <mark>વિના, કેાઇ પણ પ્રકારની વિક્રિયા કરવા માટે</mark>

## અર્થ જ સર્વ અનર્થનું મૂળ છે.

આત્મપ્રદેશાનું બહાર નીકળવું તેને વિક્રિયા સમુદ્ધાત કહે છે (જેમ દેવ આદિ પાતાના વેશ, શરીર બદલે છે તેમ).

૧૪૧૩ પ્ર. મારણાન્તિક સમુદ્ધાત એટલે ?

ઉ. મૃત્યુ વખતે, મૂળ શરીરને છેાડચા વિના જ્યાં આ આત્માએ કચાંકનું આગામી આયુષ્ય ખાંધ્યું હોય તે પ્રદેશને સ્પર્શવા માટે આત્મપ્રદેશાનું બહાર નીકળવું તેને મારણાન્તિક સમુદ્દ્ધાત∌હે છે.

૧૪૧૪ પ્ર. તેજસ સમુદ્દઘાત કાને કહે છે તે સમજાવા ?

- ઉ. પોતાના મનને અનિષ્ટ ઉત્પન્ન કરનાર કાઈ અન્ય કારણ જોઇને જેમને કાેધ ઉત્પન્ન થયા છે તેવા સાંયમના નિધાનરપ મહામુનિના મૂળ શરીરને છાેડચા વિના, સિંદુરના ઢગલા જેવા પ્રકાશવાળું ખાર યાજન લાંભું, સૂચ્યં ગુલના સંખ્યાતમા ભાગ જેટલું મૂળ-વિસ્તારવાળું અને નવ યાજનના અપ્રવિસ્તારવાળું, બિલાડાના આકારવાળું, એક પૂતળું ડાખા ખભામાંથી નીકળીને ડાખી તરફ પ્રદક્ષિણા દઇને હદયમાં રહેલ વિરુદ્ધ વસ્તુને ભસ્મીભૂત કરીને, તે જ સંયમી (નુનિ) સાથે પાતે પણ ભસ્મીભૂત થઇ જાય છે, દ્રૈપાયનમુનિની પેઠે; એ અશુભ તેજસ સમુદ્ધાત છે. લાેકને વ્યાધિ, દુષ્કાળ વગેરેથા પીડિત જોઇને જેને દયા ઉત્પન્ન થઇ છે એવા પરમ સંયમના નિધાન મહર્ષિના મૂળ શરીરને છોડચા વિના પૂર્વ કહેલા દેહ પ્રમાણવાળું, શુભ આકૃતિવાળું પૂતળું, જમણી તરફ પ્રદક્ષિણા કરીને, વ્યાધિ દુષ્કાળ વગેરે મટાડીને કરીથી પાતાના મૂળ સ્થાનમાં પ્રવેશ કરે છે એ શુભ તેજસ સમુદ્ધાત છે.
- ૧૪૧૫. પ્ર. આહારક સમુદ્દ્ધાત એટલે શું ?
  - ઉ. જુએા પ્રક્ષ−૩૨૬.
  - ૧૪૧૬ પ્ર. કેવળી સમુદ્ધાત કાને કહે છે?
    - ઉ. કેાઇ અરીહ તે કેવળીનું આયુષ્ય અલ્પ હોય છે અને બીજાં (ત્રણ નામ, ગોત્ર અને વેદનીય) કર્મોની સ્થિતિ અધિક હોય છે, ત્યારે આયુની બરાખર બધાં કર્મોની સ્થિતિ કરવા મૂળ શરીરને છેાડયા વિના

જેટલા વખત આયુષ્યના તેટલા વખતં જીવ ઉપાધિના રાખે તા મનુષ્યત્વનું સફળ થવું કચારે સંભવે ? આત્માના પ્રદેશોનું બહાર નીકળી લાકગ્યાપી થઇ જવું અને શેષ રહેલાં કર્મોને એક સાથે પ્રભળપણું ખેંચીને સંપૂર્ણપણું ભાગવી લેવાં, તેને સમુદ્દ્ધાત કહે છે અને તે પ્રદેશત્વ ગુણની પર્યાય (અવસ્થા) છે.

આ સમુદ્ધાત આઠ સમય સુધી રહે છે. કેવળી સમુદ્ધાત કર્યા પછી પાંચ લઘુ સ્વર, અ, ઇ, ઉ, ૠ, તે ભૂતો ઉચ્ચાર કરીએ તેટલા સમય ચૌદમા ગુણસ્થાત રહે અને એટલા સમયમાં આત્માના મન, વચન અને કાયાના યાગેના સંપૂર્ણ નિરાધ હોય છે.

- ૧૪૧૭ પ્ર. જૈન દર્શનમાં મુખ્ય કઇ અપેક્ષાએ આત્માનું વર્ણન કહ્યું છે ? ઉ. બે અપેક્ષાએ. નિશ્ચયનય અથવા દિગંભરમત; અને ખીજો
  - વ્યવહારનય અથવા શ્વેતાંબર મત. (જુએ। પ્રશ્ન ૧૬૩૯ અને ૧૬૪૦).
- ૧૪૧૮ પ્ર. સંસારમાં જીવ અને પુદ્દગલ શું કામ કરે છે ?
  - ઉ. સંસારમાં જીવ અને પુદ્દગલ પાતપાતાની શક્તિથી ચાર કામ કરે છે: (૧) ચાલવું, (૨) સ્થિર રહેવું, (૩) અવકાશ પામવા અને (૪) બદલાવું. દરેક કાર્ય ઉપાદાન અને નિમિત્ત એ બે કારણથી થાય છે. જેમ સાનાની વીંટીનું ઉપાદાન કારણ સાનું છે પણ નિમિત્તકારણ સાની. તેવી રાતે ચાર કામાનું ઉત્પાદન કારણ જીવ અને પુદ્દગલ છે. નિમિત્ત કારણ બીજાં ચાર દ્રવ્યા છે.
- ૧૪૧૯ પ્ર. શ્રી ઠાષ્યુાંગસત્રમાં વિવિધ આત્માએાના ભેદ પાડી ચાલંગી રચી છે, તેના વિશેષ અર્થ કહેા.
  - ઉ. ૧. એક, આત્માના લલાંત કરે, પણ પરના ન કરે. તે પ્રત્યેક છુદ્ધ કે અશાચ્યા કેવળો (સિદ્ધ ભગવાના). કેમકે તેઓ ઉપદેશ માર્ગ પ્રવર્તાવતા નથી.
    - ર. એક, આત્માના ભવાંત ન કરી શકે, અને પરના ભવાંત કરે તે અચરમશરીરી આચાર્ય, એટલે જેને અમુક ભવ ખાકા છે, પણ તેનાથી ઉપદેશ સાંભળી, સાંભળનાર જીવ તે ભવે ભવના અંત પણ કરી શકે.

## છેવટે જેવી મતિ તેવી ગતિ.

- પાત તરે અને બીજાને તારે તે શ્રી તીર્થ કર.
- પોતે તરે પણ નહીં અને ળીજાને તારી પણ ન શકે તે "અભબ્ય" કે દુર્ભવ્ય જીવ.
- ૧૪૨૦ પ્ર. દેાષ કરે છે એવી સ્થિતિમાં આ જગતના જીવાને કેટલા પ્રકારે ત્રાની પુરુષે દીઠા છે ?
  - ઉ. ત્રણ પ્રકારે (૧) કે કે ઇપણ પ્રકારે જીવ દેષ કે કેટ્યાણના વિચાર નથી કરી શક્યો, અથવા કરવાની જે સ્થિતિ તેમાં ખેલાન છે, એવા જીવના એક પ્રકાર છે.
    - (ર) અજ્ઞાનપણાથી, અસત્સંગના અભ્યાસે ભાસ્યમાન થયેલા બાેધથી દાષ કરે છે, તે ક્રિયાને કલ્યાણસ્વરૂપ માનતા એવા જીવાના બીજો પ્રકાર છે.
    - (૩) ઉદયાધીનપણે માત્ર જેની સ્થિતિ છે, સર્વ પરસ્વરૂપના સાક્ષી છે એવા બાધસ્વરૂપજીવ, માત્ર ઉદાસીનપણે કર્તા દેખાય છે; એવા જીવના ત્રીજો પ્રકાર છે.
- ૧૪૨૧ પ્ર. દેહધારી આત્માં ગાના કેટલા પ્રકાર કહ્યા છે?
  - ઉ. દેહધારી આત્માઓના ત્રણ પ્રકાર છે. ખહિરાત્મા, અંતરાત્મા અને પરમાત્મા. બહિરાત્માને ત્યજી અંતરાત્મા વડે પરમાત્માનું ધ્યાન કરવું એ જ યોગ્ય છે.

એ પ્રમાણે આ ત્રિવિધ આત્માઓને વિષે, મિથ્યાદષ્ટિ લબ્ય-જીવમાં બહિરાતમા વ્યક્તરૂપે રહે છે, અંતરાતમા અને પરમાત્મા– એ બે શક્તિરૂપે રહે છે. અલબ્યજીવમાં પણ બહિરાતમા વ્યક્તરૂપે તથા અંતરાતમા અને પરમાત્મા એ બે શક્તિરૂપે જ રહે છે. ભાવિનેગમનયની અપેક્ષા એ લબ્યજીવમાં અંતરાતમા અને પર-માત્મા વ્યક્તિરૂપે રહે છે, જ્યારે અલબ્યજીવમાં ભાવિનેગમનય (લિવિષ્ય)ની અપેક્ષાએ પણ અંતરાતમા અને પરમાત્મા વ્યક્તિરૂપે રહેતા નથી.

જ્યાં દીવા છે ત્યાં દીવેટ મળે તા દીવા થાય.

#### ४३५

- ૧૪૨૨ પ્ર. જો અભવ્યજીવમાં પરમાત્મા શક્તિરૂપે પણ રહે તેા અભવ્યત્વ કેવી રીતે કહેવાય ?
  - ઉ. અભગ્યજીવમાં પરમાત્મા શક્તિની વ્યક્તતા કેવળ જ્ઞાનાદિરૂપે નહિ થાય તેથી તેનામાં અભગ્યત્વ છે, અને પરમાત્માશક્તિ તેા શુદ્ધનયની અપેક્ષાએ અભગ્ય અને ભગ્ય ખન્નમાં સમાન છે. વળી જો અભગ્ય જીવમાં શક્તિરૂપે પણ કેવળજ્ઞાન ન હોય તેા તેને કેવળજ્ઞાનાવરણ કર્મ સિદ્ધ થતું નથી.
- ૧૪૨૩ પ્ર. ખાહિરાત્મા કાને કહે છે?
  - ઉ. બાહ્ય શરીર અને ઇન્દ્રિયો વડે ઓળખાતા અનુસવાતા આત્મા બહિરાત્મા છે. શરીરને આત્મણિક્ચિ, પોતાના માનનાર તે અધરૂપ એટલે પાપમુક્ત એવા બહિરાત્મા છે. બહિરાત્માને મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાન જ હોય છે.
- ૧૪૨૪ પ્ર. અંતરાત્માની એાળખાણ શું છે?
  - ઉ. શરીરાદિક પરને પાતાથી ભિન્ન માનનાર, આત્મના અનુભવરસના આસ્વાદ લેનાર આત્મન્નાની પરભાવના સાક્ષી માત્ર રહે છે પણ કર્તા થતા નથી તે અંતરાતમા છે. આત્મામાં ઉદ્દભવતા સંકલ્પ– વિકલ્પોથી મન દ્વારા પ્રગટ થતા આત્મા અંતરાતમા છે. અંતરાતમા ચેાથા ગુણસ્થાનથી બારમા ગુણસ્થાન સુધી હોય છે.
- ૧૪૨૫ પ્ર. પરમાત્માનું લક્ષણ શું છે?
  - ઉ. જે ત્રાન આનં દથી પૂર્ણ પિલત્ર છે, સર્વ કર્મની ઉપાધિથી મુક્ત છે, અનં ત ત્રાન, દર્શન, સુખ અને વીર્યાદિ અતીન્દ્રિય આત્મિક ગુણના સમૃહરૂપ રત્નાના નિવાસસ્થાનરૂપ છે, તે પરમાત્મા છે. કર્મ કલ કથી વિમુક્ત અને અનન્તત્રાનાદિ ગુણથી યુક્ત આત્મા પરમાત્મા છે અને એને જ દેવ કહેવામાં આવેલ છે.
- ૧૪૨૬ પ્ર. પરમાત્મા કેટલા સ્વરૂપે હોય છે?
  - ઉ. પરમાતમા સકલ અને વિકલ એમ બે સ્વરૂપે છે. અરિહ ત દેવ છે

જ્યું અંદર મહિરા પિયા, વિં છુ ડ કીત ગતિ; ભૂત લગ્યા કૌતુક કરે, કર્માકા ઉત્પાત. સકલ પરમાત્મા છે, સકલ એટલે દેહસહિત. કલ એટલે શરીરને આત્યંતિક વિયોગ થવાથી અ–શરીરી સિદ્ધ ભગવાન વિકલ પરમાત્મા છે. સકલ દેહ સહિત પરમાત્મા તેરમા ને ચૌદમા ગુણસ્થાને જાણવા. વિકલ–દેહ રહિત પરમાત્મા સિદ્ધ ભગવાન તે ગુણસ્થાન રહિત છે, કારણ કે ગુણસ્થાન તા માહ અને યાગની અપેક્ષાએ છે. ભગવાન સિદ્ધને માહકર્મ નથી અને મન, વયન, કાયાના યાગ પણ નથી, તેથી ગુણસ્થાન રહિત છે.

૧૪૨૭ પ્ર. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી આત્મા કયા પ્રકારે છે?

ઉ. દ્રવ્ય: હું એક છું, અસંગ છું, સર્વ પરંભાવથી મુક્ત છું. ક્ષેત્ર: અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મક નિજઅવગાહના પ્રમાણ છું. કાળ: અજન્મ, અજર, અમર, શાધ્વત છું, સ્વપર્યાયપરિણામી સમયાત્મક છું.

ભાવ : શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ માત્ર નિર્વિકલ્પ દેણ છું.

૧૪૨૮ પ્ર. ઝવના અસાધારણ ભાવા કેટલા છે?

ઉ. પાંચ છે: ૧. ઔપશિમક, ૨. ક્ષાયિક, ૩. ક્ષાયોપશિમક, ૪. ઔદાયિક, ૫. પરિણામિક. સમસ્ત મુક્ત જીવામાં ફક્ત એ ભાવ હેાય છે. સંસારી જીવામાં કાઇ ત્રણ, કાઇ ચાર, કાઇ પાંચ ભાવવાળા હોય છે; પરંતુ એ ભાવવાળું કાઇ હોતુ નથી.

૧૪૨૯ પ્ર. ઔપશમિક ભાવ કાને કહે?

ઉ. કર્માના ઉપશમ સાથેના સંબંધવાળા આત્માના જે ભાવ થાય છે તેને ઔપશમિક ભાવ કહે છે. આત્માના પુરુષાર્થનું નિમિત્ત પામીને જડકર્મનું પ્રગટરૂપ ફળ જડકર્મમાં ન આવવું તે કર્મના ઉપશમ છે. પાણીમાં નીચે મેલ બેસી જાય અને ઉપરનું પાણી નિર્મળ થઇ જાય, તેવી રીતે કર્મ સત્તામાં તા છે પણ ઉદયમાં નથી-દભાયેલાં છે. આના નિમિત્તથી આત્માની અવસ્થામાં મલિનતા દભાઇ જવાથી ઉત્પન્ન થવાવાળા નિર્મળભાવ ઔપશમિક ભાવ છે. સત્તામાં તા કર્મ પડેલાં છે. ઉપશમ એટલે સત્તામાં આવરણનું રહેવું. ગૃહ-

દ્રવ્ય થકી જીવ એક હૈં, ક્ષેત્ર અસંખ્ય પ્રમાન; કાળ થકી રહૈ સર્વદા, ભાવે દર્શન જ્ઞાન. કુટું બાદિ ભાવને વિષે તેની પ્રાપ્તિ—અપ્રાપ્તિ નિમિત્તે ઉત્પન્ન થતો એવા જે કષાય કલેશ તેનું મંદ થવું તે "ઉપશમ" છે, પણ તે ભાવને વિષે અનાસક્ત સુદ્ધિ થવી તે "વૈરાગ્ય" છે.

- ૧૪૩૦ પ્ર. ક્ષાયિક ભાવ કાને કહે છે?
  - ઉ. કર્માના સર્વથા નાશ સાથેના સંબ' ધોવાળા આત્માના જે અત્યંત શુદ્ધ ભાવ પ્રગટ થાય તેને ક્ષાયિક ભાવ કહે છે. આત્માના પુરુષાર્જ નિમિત્ત પામીને કર્મ-આવરણના નાશ થવા તે કર્મના ક્ષય છે. ક્ષાયિકભાવ એટલે જડ પરિશ્વિતના ત્યાગ. ક્ષાયિકભાવ વર્તમાનમાં નથી.
- ૧૪૩૧ પ્ર. ક્ષાયાપશમિક ભાવ કાને કહે છે ?
  - ઉ. આત્માના પુરુષાર્થનું નિમિત્ત પામીને કર્મના સ્વયં અંશે ક્ષય અને સ્વયં અંશે ઉપશમ તે કર્મના ક્ષયોપશમ છે. ક્ષયોપશમ એટલે ઉદયમાં આવેલી પ્રકૃતિના ક્ષય અને ઉદયમાં ન આવેલી પ્રકૃતિના ઉપશમ.
- ૧૪૩૨ પ્ર. ક્ષયોપશમ ને ક્ષય એટલે શું?
  - ઉ. ક્ષયાપશમ એટલે અપૂર્ણ પુરુષાર્થ અને ક્ષય એટલે સંપૂર્ણ પુરુષાર્થ.
- ૧૪૩૩ પ્ર. છવ શા માટે અપૂર્ણ પુરુષાર્થ (ક્ષયોપશમ) કરે છે ? સંપૂર્ણ પુરુષાર્થ (ક્ષય) કેમ નથી કરતા ?
  - ઉ. જીવના શરૂઆતમાં અપૂર્ણ પુરુષાર્થ હોય છે, જેમ જેમ વધારે ઉદ્યમ કરે તેમ તેમ સંપૂર્ણ પુરુષાર્થ ભણી જાય છે.
- ૧૪૩૪ પ્ર. ઔદયિક ભાવ કાને કહે છે?
  - ઉ. કર્માના ઉદય સાથે સંબંધ રાખતા આત્માના જે વિકાર ભાવ થાય છે તેને ઔદયિક ભાવ કહે છે.
- ૧૪૩૫ પ્ર. સમયસાર અને નિયમ**સા**ર આદિ શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે ભગવાન

વિશેષ વિચારતાં તેા મનુષ્યપણાના એક સમય પણ ચિંતામણીરત્નથી પરમ માહત્મ્યવાન અને મૂલ્યવાન દેખાય છે, અને જો દેહાર્થમાં જ તે મનુષ્યપણું વ્યતીત થયું તેા તે એક ફૂટી બદામની કિંમતનું નથી.

- શુદ્ધાત્મામાં કાઇ ઔદયિક ભાવ છે જ નહીં, જ્યારે તત્ત્વાથ-સત્રમાં તેને (ઔદયિક ભાવને) આત્માનું સ્વત્ત્વ કહ્યું છે, આ ખને કથનાની અપેક્ષા સમજાવા.
- ઉ. સમયસારાદિમાં ક્રવ્યદર્ષિનું વર્ષુ ન છે, દર્ષિના વિષયમાં પર્યાય ગૌષ્યુ થઇ જાય છે. તત્ત્વાર્થ સત્રમાં પ્રમાણના વિષયનું વર્ષુ ન છે. ઔદાયિક ભાવરૂપથી પણ આત્મા સ્વયં પરિણમે છે, આત્માની જ તે પર્યાય છે, તેથી તેને સ્વતત્ત્વ કહ્યું છે.
- ૧૪૩૬ પ્ર. પરિણામિક ભાવ કાને કહે છે?
  - 3. કર્માના ઉપશમ, ક્ષય, ક્ષયાપશમ, અથવા ઉદયની અપેક્ષા રાખ્યા વિના જીવના જે સ્વભાવ માત્ર હોય તેને પરિણામિક ભાવ કહે છે. ઔપશમિક, ક્ષાયાપશમિક, ક્ષાયિક અને ઔદયિક એ ચાર ભાવા પર્યાયરૂપ છે અને શુદ્ધ પરિણામિક (ભાવ) દ્રવ્યરૂપ છે. શુદ્ધ પરિણામિકભાવ તા અવિનાશી છે. ઔપશમિક, ક્ષાયાપશમિક, અને ક્ષાયિક ભાવા માક્ષનાં કારણ છે. પરંતુ શુદ્ધ પારિણામિક ભાવ માક્ષનું કારણ નથી પણ તે શક્તિરૂપ માક્ષ જ છે. શુદ્ધ પારિણામિક ભાવ ધ્યેયરૂપ છે, ધ્યાનરૂપ નથી.
- ૧૪૩૭ પ્ર. મતિત્રાન, શ્રુતત્રાન, અવધિત્રાન, મનઃપર્ય યત્રાન–એ અવસ્થાએષ કયા ભાવની છે ?
  - ઉ. એ અવસ્થાએ ક્ષાયાપશમિક ભાવની છે. મિતજ્ઞાનાદિનાં આવરણ કરનાર પ્રકૃતિ જે છે તેના ક્ષયાપશમ થાય તા મિતજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન વિગેર ચાર જ્ઞાન થાય છે.
- ૧૪૩૮ પ્ર. કેવળત્રાનની અવસ્થા કયાે ભાવ થતાં પ્રગટ થાય છે ?
  - ઉ. કેવળત્તાનની અવસ્થા ક્ષાયિક ભાવ છે. કેવળત્તાન તો ત્રાનાવરણીય કર્મના સર્વથા ક્ષય થાય તો જ થાય છે.
- ૧૪૩૯ પ્ર. ક્ષયાપશમ અને ક્ષયમાં સ્થૂલ રીતે તકાવત શું ?
  - ઉ. ક્ષયોપશમથી જે પ્રાપ્ત થાય છે તે અપૂર્ણ હોય છે, વળી તે જતું રહે છે, એટલે આવે છે તે જાય છે, પણ તે સ્થિર ભાવે સદા

રૂપ મને દેખાય જે, સમજે નહિ કંઇ વાત; સમજે તે દેખાય નહિ, બાલું કાની સાથ. રહેતું નથી. ત્યારે જે ક્ષય ભાવે પ્રાપ્ત થાય છે, તે જવાનું નહીં – નાશ પણ પામે નહિ અર્થાત્ મતિજ્ઞાનાદિ ચાર જ્ઞાન આવે ને જાય છે. કેવળજ્ઞાન આવેલું જવાનું નહિ.

૧૪૪૦ પ્ર. જીવના અસાધારણ પાંચ ભાવા શું ખતાવે છે?

8. જડ કર્મની સાથે જીવને અનાદિના સંખંધ છે અને જીવ તેને વશ થાય છે તેથી વિકાર થાય છે, પણ કર્મના કારણે વિકારભાવ થતા નથી એમ ઔદયિક ભાવ સાખિત કરે છે.

જો કે કર્મ સાથેના સંબંધ પ્રવાહથી અનાદિના છે તા પણ સમયે સમયે જૂનાં કર્મ જાય છે અને નવાં કર્મના સંબંધ થતા રહે છે. તે અપેક્ષાએ તેમાં શરૂઆતપણું રહેતું હોલાથી (સાદિ હોવાથી) તે કર્મ સાથેના સંબંધ સર્વથા ટળી જાય છે-એમ ક્ષાયિકભાવ સાબિત કરે છે.

કાઇ નિમિત્ત વિકાર કરાવતું નથી પણ જીવ પાતે નિમિત્તાધીન થઇને વિકાર કરે છે. જીવ જ્યારે પારિણામિક ભાવરૂપ પાતાના સ્વભાવ તરફનું લક્ષ કરી સ્વાધીનપણું પ્રગટ કરે છે ત્યારે નિમિત્તાધીનપણું ટળી શુદ્ધતા પ્રગટે છે એમ ઔપશમિકભાવ સાધકદશાના ક્ષયાપશમિકભાવ અને ક્ષાયિકભાવ એ ત્રણે સાબિત કરે છે.

- ૧૪૪૧ પ્ર. ઔપશમિક ભાવના કેટલા ભેદ છે?
  - ઉ. તેના બે બેંદ છે: (૧) ઉપશમ સમ્યક્ત્વભાવ અને (૨) ઉપશમ ચારિત્રભાવ.
- ૧૪૪૨ પ્ર. ક્ષાયિકભાવના કેટલા બેદ છે?
  - ઉ. તેના નવ ભેંદ છે. (૧) ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ, (૨) ક્ષાયિક ચારિત્ર,(૩) ક્ષાયિક દર્શન, (૪) ક્ષાયિક ગ્રાન, (૫) ક્ષાયિક દાન, (૬) ક્ષાયિક લાભ, (૭) ક્ષાયિક ભાગ, (૮) ક્ષાયિક ઉપભાગ, (૯) ક્ષાયિક વાર્ય.
- ૧૪૪૩ પ્ર. ક્ષાયાપશમિક ભાવના કેટલા પ્રકાર છે?
  - તેના ૧૮ બેંદ છે. (૧) સમ્યક્ત્વ, (૨) ચારિત્ર, (૩) ચક્ષુદર્શન,

જે અવિનાશી આત્માને દેહથી ભિન્ન જાણતા નથી તે ઘાર તપશ્ચરણ કરવા છતાં માક્ષ પ્રાપ્ત કરતા નથી. (૪) અચક્ષુદર્શન, (૫) અવધિદર્શન, (૬) દેશ સંયમ, (૭) મતિ-ગ્રાન, (૮) શ્રુતગ્રાન, (૯) અવધિગ્રાન, (૧૦) મનપૈયયગ્રાન, (૧૧) કુમતિગ્રાન, (૧૨) કુશ્રુતગ્રાન, (૧૩) કુઅવધિગ્રાન, (૧૪) દાન, (૧૫) લાલ, (૧૬) ભાગ, (૧૭) ઉપભાગ, (૧૮) વીર્ષ.

૧૪૪૪ પ્ર. ઔદયિકભાવના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉ. તેના ૨૧ ભેંદ છે. ગતિ ૪, કષાય ૪, લિંગ ૩, મિથ્યાદર્શન ૧, અજ્ઞાન ૧, અસયમ ૧, અસહિત ૧, લેશ્યા ૬.

૧૪૪૫ પ્ર. પારિણામિક ભાવના કેટલા ભેદ છે:

ઉ. તેના ત્રણ ભેંદ છે: (૧) જીવતવ, (૨) લબ્યતવ અને (૩) અલબ્યત્વ.

૧૪૪૬ પ્ર. સર્વ ઔદયિકભાવા બાંધનું કારણ છે ?

ઉ. ના, જો છવ મેહિના ઉદયમાં જોડાય તેા ભંધ થાય, દ્રવ્યમેહિનો ઉદય હોવા છતાં જો છવ શુદ્ધાત્મભાવનાના ભળ વડે ભાવમોહરૂપે ન પરિશુમે તેા ભંધ થતા નથી. જો છવને કર્મના ઉદયને કારણે ભંધ થતા હોય તેા સંસારીને સર્વદા કર્મના ઉદય વિદ્યમાન છે, તેથી તેને સર્વદા ખંધ થાય, કદી મોક્ષ થાય જ નહિ, માટે એમ સમજવું કે કર્મના ઉદય ભંધનું કારણ નથી, પણ છવનું ભાવમોહરૂપે પરિશુમન તે બંધનું કારણ છે.

૧૪૪૦ પ્ર. નિશ્વયથી રાગાદિભાવા જવનાં લક્ષણ છે કે નહિ?

ઉ. નિશ્ચયથી વર્ણાદિભાવા-વર્ણાદિભાવામાં રાગાદિભાવા આવી ગયા-જીવમાં કદી વ્યાપતા નથી તેથી તેઓ નિશ્ચયથી જીવનાં લક્ષણુ છે જ નહિ; વ્યવહારથી તેમને જીવનાં લક્ષણુ માનતાં પણ અવ્યાપ્તિ નામના દેષ આવે છે કારણુ કે સિદ્ધ જીવામાં તે વ્યવહારથી પણ વ્યાપતા નથી.

૧૪૪૮ પ્ર. દરેક પ્રકારના સમ્યક્ષ્ત્વમાં આત્માની પરિણતિ કેવા પ્રકારે હાય છે?

ઉ. નિજ સ્વભાવ જ્ઞાનમાં કેવળ ઉપયોગે, તન્મયાકાર, સહજ સ્વભાવે, નિવિ કઠપપણે, આત્મા પરિણમે તે કેવળજ્ઞાન છે.

જર્ણ વસ્ત્રથી જે રીતે જર્ણ ગણે ન શરીર, જર્ણ દેહથી જ્ઞાનીજન જર્ણ ન માને જવ. તથારૂપ પ્રતીતિપ**ણે** તે સમ્યક્ત્વ છે. નિરંતર તે પ્રતીતિ વર્ત્યા કરે તે ક્ષાયિક સમ્યકત્વ કહીએ છીએ.

કવચિત્ મંદ કવચિત્ તીવ્ર, કવચિત્ વિસર્જન, કવચિત્ સ્મરણ રૂપ એમ પ્રતીતિ રહે તે ક્ષાયાપશમ સમ્યક્ત્વ કહીએ છીએ. તે પ્રતીતિને સત્તાગત આવરણ ઉદય આવ્યા નથી, ત્યાં સુધી ઉપશમ સમ્યક્ત્વ કહીએ છીએ. આત્માને આવરણ ઉદય આવે ત્યારે તે પ્રતીતિથી પડી જાય તેને સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વ કહીએ છીએ. અત્યંત પ્રતીતિ થવાના યાગમાં સત્તાગત અલ્પ પુદ્દગલનું વેદવું જ્યાં રહ્યું છે તેને વેદક સમ્યક્ત્વ કહીએ છીએ.

- વ ૪૪૯ પ્ર. ઉપયોગ તે જીવનું મુખ્ય લક્ષણ છે તે યથાથ છે ?
  - ઉ. હા, ત્રાયકપણાના ગુણ તે જીવનું લક્ષણ છે. કાઇ પણ સમયે ત્રાયક રહિતપણે આ જવ પદાર્થ કાંઇ પણ અનુભવી શકે નહીં અને તે જીવ નામના પદાર્થ સિવાય ખીજા કાઇ પણ પદાર્થ વિષે ત્રાયકપણું સંભવી શકે નહીં. એવું જે અત્યંત અનુભવનું કારણ ત્રાયકપા તે લક્ષણ જેમાં છે તે પદાર્થ તીર્થ કરે જવ કહ્યો છે.

આ ખાટું છે, આ ખારું છે, હું ટાઢે ઠરું છું, તાપ પડે છે, દુઃખી છું, સુખી છું, એવું જે સ્પષ્ટ ગ્રાન, વેદન ગ્રાન, અનુભવ-ગ્રાન તે જો કાઇમાં પણ હોય તો તે આ જીવ પદને વિષે છે, અથવા તે જેનું લક્ષણ હોય છે, તે પદાર્થ જીવ હોય છે, એ જ તીર્થ કર આદિના અનુભવ છે.

- વ્યુપા ત્ર. ઉપયોગ કેટલા પ્રકારે કહ્યા છે?
  - ઉ. ઉપયોગ એ પ્રકારે કહ્યા છે: (૧) દ્રવ્યઉપયોગ, (૨) ભાવઉપયોગ. દ્રવ્યાજન; ભાવજાવ. દ્રવ્યાજન તે દ્રવ્યામૃળ પદાર્થ છે. ભાવજાવ તે આત્માના ઉપયોગભાવ છે.
- ૧૪૫૧ પ્ર. ભાવજીવ એટલે શું ?
  - ઉ. ભાવજીવ એટલે આત્માના ઉપયાગ જે પદાર્થમાં તાદાત્મ્યરૂપે પરિશ્મે તે રૂપ આત્મા કહીએ. જેમ નદીનું પાણી તે દ્રવ્ય આત્મા

સૂતાે જે વ્યવહારમાં, તે જાગે નિજમાંય, જાગૃત જે વ્યવહારમાં, સુષુપ્ત આત્મામાંય. છે. તેમાં ક્ષાર, ગંધક નાંખીએ તાે ગંધકનું પા**ણી** કહેવાય**, લૂ**ણુ નાંખીએ તાે લૂણનું પાણી કહેવાય.

તેમ આત્માને જે સંજોગ મળે તેમાં તાદાત્મ્યપણું થયે, તે જ આત્મા તે પદાર્થરૂપ થાય. તેને કર્મ ખંધનની અનંત વર્ગ ણા ખંધાય છે, અને તે અનંત સંસાર ૨ઝળે છે. પોતાના ઉપયોગમાં, સ્વભાવમાં આત્મા રહે તેા કર્મ ખંધ થતા નથી. ઇન્દ્રિયરૂપ આત્મા થાય તેા કર્મ ખંધનો હેતુ છે.

- ૧૪૫૨ પ્ર. સમ્યક્દષ્ટિ શુદ્ધ આત્માના વિચાર ઉપયોગમાં ચાલે તે જ શુદ્ધ ઉપયોગ છે ને ?
  - ઉ. ના; શુદ્ધ આત્માના વિચાર ચાલે એ શુદ્ધોપયાંગ નથી. એ તા રાગમિશ્રિત વિચાર છે. શુદ્ધ આત્મામાં એકાય થઇ નિર્વિકલ્પ ઉપયોગરૂપ પરિણામ થાય તે શુદ્ધ ઉપયોગ છે. જેમાં ત્રેય–જ્ઞાન– ગ્રાતાના બેદ છૂટીને એકલા અબેદરૂપ ચૈતન્યગોળા અનુભવમાં આવે છે તે શુદ્ધ ઉપયોગ છે
- ૧૪૫૩ પ્ર. આત્મા છે ? આત્મા હૈાય તા તે જણાતા કેમ નથી ? તેનું શું સ્વરૂપ છે ?
  - જાતમા અને દેહ ભિન્ન છે. ઇન્ડ્રિયો દરેકને છે અને દરેક ઇન્ડ્રિયને તે વિષેનું જ ભાન છે પણ આત્માને બધી જ ઇન્ડ્રિયોના વિષયનું ભાન છે. આત્માની સત્તાથી (શક્તિથી) ઇન્ડ્રિયો પ્રવર્ત છે. જો દેહ જ આત્મા હોય તો સ્થૂળ દેહમાં પરમ ખુદ્ધિ હોવી જોઇએ અને કૃષ દેહમાં ખુદ્ધિ અલ્પ હોય પણ એવું ખનતું નથી. દેહ તો જડ છે અને આત્મા તો ચેતન છે. જડ અને ચેતન ત્રણે કાળમાં એકપણું પામે નહીં પણ ભિન્ન જ છે, જેમ ઘટપટઆદિ પદાંથી છે, તેમ આત્મા પણ છે. અમુક ગુણ હોવાને લીધે જેમ ઘટપટઆદિ હોવાનું પ્રમાણ છે; તેમ સ્વપર પ્રકાશક એવી ચૈતન્યસત્તાના પ્રત્યક્ષ ગુણ જેને વિષે છે એવા આત્મા હોવાનું પ્રમાણ છે. ગ્રાનસ્વરૂપપણું એ આત્માનું મુખ્ય લક્ષણ છે, અને તેના અભાવવાળું મુખ્ય લક્ષણ જડનું છે.

અલતને પરિત્યાગીને લતમાં રહે સુનિષ્ઠ લતને પણ પછી પરિહરે લહી પરમ પદ નિજ. મૃત્યુ થતાં શરીર એમનું એમ રહે છે અને આત્મા ચાલ્યો જાય છે ત્યારે તે જાણી, દેખી અથવા સુખદુઃખ અનુભવી શકતું નથી. સુદ્ધિ, નિર્ણય કરવાની શક્તિ, યાદશક્તિ, વિવેક વગેરે ઇન્દ્રિય-ત્રાનને વ્યવસ્થિત કરવાવાળી શરીરમાં રહેલી કેન્દ્રીય શક્તિના ધરનાર આત્મા છે.

૧૪૫૪ પ્ર. આત્મા દેહયોગથી ઉત્પન્ન થાય છે અને દેહ વિયોગે નાશ પામે છે, તેમજ તેને પ્રનઃજન્મ નથી તેમ શંકા કરવી યાગ્ય છે ?

ઉ. આતમા નિત્ય છે. આત્મા ત્રિકાળવર્તી છે. ઘટપટાદિસ યોગા કરો પદાર્થ છે, આત્મા સ્વભાવે કરીને પદાર્થ છે. કાઇપણ સંયોગી દ્રવ્યથી ચેતનસત્તા પ્રગટ થવા યાગ્ય નથી માટે અનુત્પન્ન છે. અસંયોગી હોવાથી અવિનાશી છે, કેમકે જેની કાઇ સંયોગથી ઉત્પત્તિ ન હોય, તેના કાઇને વિષે લય પણ હોય નહીં. ન તા ચેતનથી જડ ઉત્પન્ન થાય કે ન તા જડથી ચેતન ઉપજે. સપે વગેરમાં કાધાદિ જે મૂળથી જોતામાં આવે છે તે તે પ્રાણીઓના પૂર્વ સંસ્કારના લીધે છે અને તે જ જીવની નિત્યતા સાબિત કરે છે

૧૪૫૫ પ્ર. આત્મા શું કરે છે ? તે કાેઇ વસ્તુના કર્તા છે ?

6. કંઇ ને કંઇ પરિણામ ક્રિયા સહિત જ સર્વ પદાર્થ જોવામાં આવે છે. આત્મા પણ ક્રિયાસંપન્ન છે, માટે કર્તા છે. તે કર્તાપણું ત્રિવિધ શ્રી જિને વિવેચ્યું છે; પરમાર્થથી સ્વભાવ પરિણૃતિએ નિજસ્વરૂપના કર્તા છે, અનુપચરિત (અનુભવમાં આવવા યાગ્ય વિશેષ સંભંધ સહિત) વ્યવહારથી તે આત્મા દ્રવ્યકર્મના કર્તા છે. ઉપચારથો ઘર, નગર આદિના કર્તા છે. અર્થાત્ ઘટપટાદિ પદાર્થના મૂળ દ્રવ્યના તે કર્તા નથી, પણ તેને કોઇ આકારમાં લાવવારૂપ ક્યાના કર્તા છે તેને જૈન કર્મ કહે છે; વેદાંત ભ્રાંતિ કહે છે. વાસ્તવ્ય વિચાર કર્યેથી આત્મા ઘટપટાદિના તથા ક્રોધાદિના કર્તા થઇ શકતા નથી, માત્ર નિજસ્વરૂપ એવા જ્ઞાનપરિણામના જ કર્તા છે. (જુએા પ્રશ્નકમાંક-૧૪૬૧)

"જ્ઞાન, ગરીબી, ગુરુવચન, નરમ વચન નિર્દોષ; ઇનકું કભી ન છાંડિયે, શ્રદ્ધા, શીલ, સંતાષ."

- વજપક પ્ર. આત્મા ક્રોધાદિ કર્મા કરે તેનાં કળ હોય ? તે આત્માને ભાગવવાં પડે ?
  - ઉ. આત્મા ભોકતા છે. જે જે કાંઇ કિયા (કર્મ) છે તે તે સર્વ સફળ છે. (તેનાં ફળ સંભવે છે.) જે કંઇ પણ કરવામાં આવે તેનું ફળ ભોગવવામાં આવે એવા પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. તેમ ક્યાયાદિ કે અક્યાયાદિ જે કંઇ પણ પરિણામે આત્મા પ્રવર્ત તેનું ફળ પણ થવા યોગ્ય જ છે. અને તે થાય છે. તે કિયાના આત્મા કર્તા હોવાથી ભાકતા છે. એક રાંક અને એક રાજા એ આદિભેદ છે તે કાંઇ (આકસ્મિક અથવા) કારણ વિનાના નથી. તે શુભ અશુભ કમેનું ફળ છે. તેમ આત્માને ક્રોધાદિ ભાવના કર્તાપણાએ જન્મ, જરા, મરણાદિ વેદનારૂપ પરિણામ થાય છે.
- ૧૪૫૭ પ્ર. શુભ કર્મ કરે તો સારી દેવ ગતિ મળે અને અશુભ કર્મ કરે તો નરસી નર્ક ગતિ થાય પણ મોક્ષ તો કેમ પણ ન થાય?
  - ઉ. જે કોધાદિ અજ્ઞાનભાવમાં, દેહાદિમાં આત્માને પ્રતિયાંધ છે તેથી સર્વાથા નિવૃત્તિ થવી, મુક્તિ થવી તે માેક્ષપદ જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે-પ્રત્યક્ષ ક્યાયાદિ તીવ્રપહું હોય પણ તેના અન્અભ્યાસથી, તેના અપરિચયથી, તેને ઉપશમ કરવાથી, તેનું મંદપહું દેખાય છે. તે ક્ષીણ થવા યોગ્ય દેખાય છે, ક્ષીણ થઇ શકે છે, તે તે પાંધભાવ ક્ષીણ થઇ શકવા યોગ્ય હોવાથી તેથી રહિત એવા જે શુક્ર આત્મસ્વભાવ તે રૂપ માેક્ષપદ છે.
- ૧૪૫૮ પ્ર. અનંતકાળનાં કમેશિ કેવી રીતે નિવૃત્તિ થાય ? ઘણા મત, ધમેં અને દર્શન છે, અને દરેક જુદાે જુદાે ઉપાય કહે છે તેમાં સાચાે મત અથવા ધર્મ કયાે માનવાે ? કઇ જાતિમાં નાક્ષ મળે ?
  - ઉ. કર્મ બંધથી વિપરીત સ્વભાવવાળાં એવાં જ્ઞાન, દર્શન, સમાધિ, વૈરાગ્ય, ભક્તિ આદિ સાધન પ્રત્યક્ષ છે; જે સાધનના બળે કર્મ બંધ શિયિલ થાય છે. ઉપશમ પામે છે, ક્ષીણ થાય છે. માટે જ્ઞાન, દર્શન, સંયમાદિ મે ક્ષપદના ઉપાય છે. જેમ કરોડ વર્ષનું સ્વપ્ન પણ

કાળ જેટલા મુનિ રહે, આત્મસ્વરૂપે લીન; ગણ તે સ'વર નિજ'રા, સકળ વિકલ્પ વિહીન. જાગૃત થતાં દૂર થાય છે, તેમ અનાદિના વિભાવ જ્ઞાન થતાં દૂર થાય છે. જો દેઢાધ્યાસ છૂટે તો એ પુરુષાર્થ ધર્મ છે, અને તે ધર્મથી માેક્ષ છે. અજ્ઞાન અધકાર સમાન છે અને તેમાં જ્ઞાનરૂપી પ્રકાશ થતાં ક્ષણવારમાં અનાદિના અધકાર (કર્મા) નાશ પામે છે.

"રાગ દ્વેષ અજ્ઞાન એ, મુખ્ય કર્મની ગ્રંથ; થાય નિવૃત્તિ જેહથી, તે જ માક્ષના પંચ." "જાતિ, વેષના ભેદ નહિ, કહ્યો માર્ગ જો હોય; સાધે તે મુક્તિ લહે, એમાં ભેદ ન કેય."

- ૧૪૫૯ પ્ર. શું ઉપર દર્શાવેલ છ પદાને ષટ્દર્શન કહ્યાં છે ? ત્રાની પુરુષોએ આ છ પદાની દેશના શાના અથે પ્રકાશી છે ?
  - ઉ. શ્રી જ્ઞાની પુરુષોએ સમ્યક્દર્શનના છ પદને મુખ્ય નિવાસભૂત કહ્યાં છે. સમીપમુક્તિગામી જીવને સહજ વિચારમાં તે સપ્રમાણ થવા યાગ્ય છે, પરમ નિશ્ચયરૂપ જાણવા યાગ્ય છે. આ છ પદ અત્યંત સંદેહરહિત છે—અનાદિ સ્વપ્નદશાને લીધે ઉત્પન્ન થયેલા એવા જીવના અહંભાવ મમત્વભાવ તે નિવૃત્ત થવાને અથે આ છ પદની જ્ઞાની પુરુષોએ દેશના પ્રકાશી છે.
- ૧૪૬૦ પ્ર. વિકાર જે દ્રવ્ય (આત્મા) અને ગુણમાં નથી, તેા પછી વિકાર શું કમ°ના કારણે થાય છે ?
  - ઉ. ના, વિકાર કર્મના કારણથી નથી થતા, પણ તે આત્માની પર્યાયમાં જ થાય છે પરંતુ વિકાર તે હું નહીં, હું તો ત્રાતા–દણ, એમ સ્વીકાર થવા જોઇએ. ''મેં આટલું દાન, તપ આદિ કર્યું અને પુણ્ય બાંધ્યું" અને ખુશી થાય છે, આ પ્રકારે અત્રાનીની રુચિ વિકાર, કર્મ અને સંયોગ ઉપર જાય છે તેથી તે સંસારમાં રખડે છે. પરંતુ આત્મા ત્રાયક છે, કર્મ કે વિકારથી રહિત છે, એવી સમજણ કરવી, અને સતત કાયમ રાખવી તે અપૂર્વ પુરુષાર્થ છે. આત્માના શુદ્ધસ્વભાવની અપેક્ષાએ વિકારભાવ ભિન્ન છે, અન્ય-

વરસ દિનાકી ગાંઠકાે, ઉત્સવ ગાય ખજાય; મૂરખ તર સમજે નહીં, વરસ ગાંકકાે જાય. વસ્તુ છે તે વિકારભાવ શુદ્ધાત્માના આશ્રયથી નથી થતા, જડના લક્ષે થાય છે. વિકારી પરિણામ ન તો પુદ્દગલમાં થાય છે અથવા ન તો તેને કમે કરાવે છે, તે આત્માની જ પર્યાયમાં થાય છે, પણ પર્યાયપ્રદિ છોડાવવા અને શુદ્ધદ્રવ્યની દષ્ટિ કરાવવા તે વિકારીભાવાને આત્માથી અન્ય કહ્યા. તે "અન્ય છે" તેમ તે જ કહી શકે કે જેને શુદ્ધાત્માની દષ્ટિ થઇ હોય, કારણ કે અજ્ઞાનીને તો વિકાર અને આત્મસ્વભાવની ભિન્નતાનું ભાન જ નથી, તેથી તે ખંનેને એકમેક સમજીને વિકારના કર્તા થાય છે, વિકાર તેના માટે આત્માથી અન્ય નથી રહેતા. (જુએા પ્રશ્ન ૧૪૬૨–૧૪૬૭) પુદ્દગલ ક્વ્યની વર્તમાન પર્યાય છે તેમાં જીવના અધિકાર નથી. આત્મા દેખવા અને જાણવાવાળા છે. આત્મા છે તેથી પુદ્દગલમાં અવસ્થા ઉત્પન્ન થાય છે તેમ નથી. આ પ્રમાણે નિર્ણય કરે તે પરથી ઉપેક્ષા થઇને પોતામાં (આત્મામાં) એકાગ્રતા થાય છે, અને ધર્મ થાય છે.

- ૧૪૬૧ પ્ર. કેટલાંકા કહે છે કે આ પ્રવૃત્તિ બધી પ્રકૃતિ કે કર્મ કરે છે. છવ કરતા નથી. છવ તાે સદા અલિપ્ત રહે છે, તાે તેનું કેમ ?
  - ઉ. "આત્મા કર્તા છે." સર્વ પદાર્થ અર્થકિયાસ પન્ન છે, આત્મા પણ ક્રિયાસ પન્ન છે માટે કર્તા છે. તે કર્તાપણ ત્રિવિધ શ્રી જિને વિવેચ્યું છે.
    - (૧) પર માર્થથા સ્વભાવપરિણતિએ નિજ સ્વરૂપના કર્તા છે.
    - (૨) અનુપરિત (અનસવમાં આવવા યાગ્ય, વિશેષ સંખંધસહિત) વ્યવહારથી તે આત્મા દ્રવ્યકર્મના કર્તા છે.
    - (૩) ઉપચારથી ઘર, નગર આદિના કર્તા છે.

શુદ્ધ નિશ્ચયથી આ આત્મા કેવળ પોતાના શુદ્ધ ભાવના જ કર્તા છે, પરભાવાના નથી તે ઉપાદાન કે મૂળ કર્તા, નથી તે નિમિત્ત કર્તા.

"ધન, કહ્યુ, ક'ચન, રાજસુખ, સબૈ સુલભ કર જાન, દુલ હૈ સ'સારબે', એક યથારથ જ્ઞાન."

"કર્તા ભાકતા કમેં ના વિભાવ વર્તે જયાંય; વૃત્તિ વહી નિજભાવમાં, થયા અકર્તા ત્યાંય." "ચેતન જો નિજભાનમાં કર્તા આપ સ્વભાવ; વર્તે નહિ નિજભાનમાં, કર્તા કમે પ્રભાવ."

- ૧૪૬૨ પ્ર. રાગ–દેષને જીવની પર્યાય કહી છે અને વળી તેને નિશ્વયથી પુદ્-ગલનાં પરિણામ કહ્યાં છે તેા અમારે નક્કી શું કરવું ?
  - ઉ. રાગ-દ્રેષ છે તો જીવનાં પરિણામ, પણ એ પુદ્દગલના લક્ષે થતાં હોવાથી અને જીવના સ્વભાવ ન હોવાથી તથા સ્વભાવની દરિ કરાવવાના પ્રયોજનથી, પુદ્દગલનાં પરિણામ કહ્યાં છે, વળી પુદ્દગલના લક્ષે થતાં હોવાથી રાગ-દ્રેષને પુદ્દગલનાં કહ્યાં છે. કેમ કે નિમિત્તને આધીન થઇને અથવા નિમિત્તને લઇને થવાવાળા ભાવને નિમિત્તના પુદ્દગલના ભાવ છે તેમ કહેવામાં આવે છે. (પુદ્દગલ નિમિત્ત છે અને તેને આધીન રહીને રાગ-દ્રેષ થતા હોવાથી રાગ-દ્રેષ પુદ્દગલનાં પરિણામ કહ્યાં છે.) જે અનુપાતમાં કર્મના ઉદય આવે છે તે જ અનુપાતમાં રાગ થાય એવા નિયમ નથી. ઉદય આવે છે તે જ અનુપાતમાં રાગ થાય એવા નિયમ નથી. ઉદયના કાળમાં રાગ-દ્રેષ થાય છે. જે રાગના કર્તા ન થઇ કક્ત તેના ગ્રાતા-દર્શ રહીને કક્ત રાગને જાણનારા રહે છે તે ધર્મી અથવા ગ્રાની છે. રાગ દ્રેષ તેા સ્વતંત્રપણે પોતપોતાની (જીવની) યોગ્યતાનુસાર જ થાય છે, કર્મના ઉધ્યાનુસાર નહીં. જો કર્મીપ્યનુસાર રાગ-દ્રેષ થતા હોય તા કદી પણ મુક્તિના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થઇ શકે નહીં.

તત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં વિકારને સ્વતત્ત્વ કહ્યો છે, કારણ કે વિકાર પરતા કારણે નહીં પણ છવ પાતે કરે છે. આમ અહીં પર્યાયને સત્ય ખતાવવી છે. જવને વિકારી સ્વભાવનું અવલંખન છોડાવવા અને ત્રિકાળી ધ્રુવ, જ્ઞાન સ્વભાવનું અવલંખન કરાવવા કહ્યું કે રાગ-દેષ અને વિકાર પુદ્દગલનાં પરિણામ છે. રાગ પોતાના છે નહીં, પણ એ કઇ અપેક્ષાએ ?—કે દ્રવ્ય-ગુણમાં નથી એ

આત્મ ભ્રાન્તિ સમ રાેગ નહિ, સદ્દગુરુ વૈદ્ય સુજાણ, ગુરુ આજ્ઞા સમ પથ્ય નહિ, ઔષધ વિચાર ધ્યાન. અપેક્ષાએ રાગ પોતાના નથી. પર્યાયમાં રાગ છે તે સત્ છે, પોતાથી છે, કર્મને લઇને નથી એમ જાણે ને જ્ઞાન પ્રધાનપણે માને ને કથનમાં પણ એમ આવે.

ક્રવ્ય-ગ્રહ્યુમાં રાગ નથી. તેથી ક્રવ્ય-ગ્રહ્યુની દર્ષિની અપેક્ષાએ જીવને રાગના કર્તા માનવા તે મિઘ્યાત્વ છે, પણ જ્ઞાન પ્રધાનતાથી પર્યાયમાં રાગ પરિણામ આત્માનું જ કાર્ય છે.

વિકારના કર્તા કર્મ નથી, તેમ કહીને કર્મ તરફની પરાધીન દિષ્ઠિ છે હાડાવવી છે. વિકારના કર્તા છવ નથી પણ કર્મ છે, કર્મ વ્યાપક થઇને વિકાર કરે છે, તેમ કહીને એક સમયના ઉપાધિ લાવથી બેદન્નાન કરાવીને દ્રવ્ય ઉપર દિષ્ઠિ કરાવવી છે. વિકાર તે સમયની યાગ્યતાથી થવાના હતા તે જ થયા છે, તેમ કહીને એક સમયના વિકારનું લક્ષ છાડાવી દિષ્ઠિને દ્રવ્ય તરફ દારી છે. વિકાર કે નિર્મળ પર્યાયના કર્તા ધ્રુવ દ્રવ્ય નથી પણ પર્યાય જ પર્યાયના કર્તા છે, અને તે ષડ્ઠારકથી સ્વતંત્ર થાય છે. ખંધ—માક્ષ પરિ-ણામને ધ્રુવ દ્રવ્ય કરતું નથી, એમ ખતાવીને પર્યાયની સન્મુખતા છાડાવી ધ્રુવની સન્મુખતા કરાવવી છે. (અનેકાંત સમજવા માટે કર્ઇ અપેક્ષાએ કહેવાય છે તે સમજવું અત્યંત જરૂરો છે અને તે જે સમજાય અને લક્ષમાં આવે તા ક્યાંય વિરાધાભાસ નહીં લાગે.) (જુએા પ્રશ્ન ૧૪૬૦, ૧૪૬૭).

- ૧૪૬૩ પ્ર. પ્રથમ ભૂમિકામાં જિત્તાસુએ રાગદ્રેષના ભાવને પોતાના માનવા કે પુદ્દગલના ભાવ છે તેમ શ્રહ્યા કરવી.
  - ઉ. જિજ્ઞાસુએ રાગાદિ ભાવા પોતામાં પોતાના અપરાધથી થાય છે તેમ જાણી, જ્ઞાન કરીને, તેને શ્રદ્ધામાંથી કાઢી નાખવા, કે રાગાદિનાં પરિણામ મારા સ્વભાવમાં નથી.
- ૧૪૬૪ પ્ર. શું કર્મના ઉદય પ્રમાણે જીવ વિકાર કરે છે?

સર્વ પ્રાણીઓની જે નિશા, જાગે યાગીજન ત્યાંહિ; જ્યાં જગ ખધું જાગે, મુનિ ઊંઘે નિશા ગણી ત્યાંહિ. વિપાક કર્મમાં થાય, જીવમાં થાય નહિ. કવ્યમાહના ઉદય હાેવા છતાં જો જીવ શુદ્ધાત્મભાવનાના ખળ વડે ભાવ માહરૂપે ન પરિ-શુમે તા ખંધ થતા નથી.

- ૧૪૬૫ પ્ર. કાેઇ વાર જીવની ઉપર જડ કર્મનું જોર વધી જાય છે અને કાેઇ વાર જડ કર્મ ઉપર જીવનું જોર વધી જાય છે એ બરાેબર છે?
  - ઉ. ના, એમ માન્યતા યથાર્થ નથી, કારણ કે જીવ અને જડ કર્મ એ ખે પદાર્થી ત્રિકાળ ભિન્ન ભિન્ન છે. તેમના પરસ્પર અત્યંત અભાવ છે; તેથી કાઇ કાઇના ઉપર જોર ચલાવતાં નથી.
- ૧૪૬૬ પ્ર. પુદ્દગલ, જીવને વિકારરૂપે પરિષ્યુમાવે છે-એ વાત સાચી છે ?
  - 8. ના, એમ તા કચારે પણ બનતું નથી, કેમ કે એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યની પરિણતિના કર્તા હોતું નથી. શુદ્ધ યા અશુદ્ધ પરિણમન કરવામાં ચેતન સ્વયં સમર્થ છે. જો પુદ્દગલની જોરાવરીથી જીવને રાગદેષનાં પરિમાણ થાય તા શુદ્ધ ભાવ થવાના કદી અવસર આવી શકે નહિ. માટે કાઇ પણ સ્થળે (સર્વત્ર) અંતરંગ કારણથી જ કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય છે એવા નિશ્ચય કરવા જોઇએ.
- ૧૪૬૭ પ્ર. રાગદ્વેષ આદિ કર્મજનિત છે કે જીવ જનિત છે ?
  - ઉ. સ્ત્રી અને પુરુષ એ ખંતેના સંયોગથી ઉત્પન્ન થતા પુત્રની જેમ, ચૂના અને હળદરના મિશ્રણથી ઉત્પન્ન થતા વર્ણ વિશેષની જેમ, રાગદ્રેષ આદિ જીવ અને કર્મ અ ખંતેના સંયોગ જનિત છે. શુદ્ધ નિશ્ચયનયનથી રાગદ્રેષ કર્મ જનિત કહેવાય છે અને અશુદ્ધ નિશ્ચયનયથી જીવ જનિત કહેવાય છે. સાક્ષાત શુદ્ધ નિશ્ચયનયથી ખંતેના સંયોગ રહિત તેમની (રાગદ્રેષાદિની) ઉત્પત્તિ જ નથી. (જુઓ પ્રશ્ન-૧૪૬૦, ૧૪૬૨).
- ૧૪**૬૮ પ્ર.** કેાઇ કહે કે પચાસ ટકા ઉપાદાન (છવના) અને પચાસ ટકા નિમિત્ત (કર્મના) અપરાધ માના ને ?
  - ઉ. ના, તે ખરાખર નથી. સો એ સા ટકા આત્માના જ અપરાધછે. અંશમાત્ર પણ બીજાના એટલે કે નિમિત્તના (કર્મના) અપ-

પુષ્ય-પાપ એ બેઉને, ગણે ન સમજે કાેઈ; સહતાં દુ:ખ ચિરભવ ભમે, માહવશે તે જીવ સી કાેઈ. રાધ નથી. ત્રાન સ્વયં ઊંધી પરિષ્ણિતથી હીનપણે પરિષ્મે છે અને આ કારણથી જ અલ્પત્રતા છે; આમાં ઉપાદાનકારણ તો પેતાનું જ છે, ત્રાનાવરણીય કર્મનું તો નિમિત્તમાત્ર છે. શુદ્ધન્વસ્તુ (આત્મા) તો પરમપવિત્ર છે; પરંતુ પર્યાયમાં જે અશુદ્ધતા થાય છે તે પેતાના વિપરીત પુરુષાર્થથી થાય છે, કર્મના કારણે નથી થતી. રાગદ્વેષમાં અટકચો છે તે કર્મના કારણે નથી અટકચો પણ પેતાની ભૂલના કારણે અટકચો છે. જેટલા પુરુષાર્થ ઓછા તેટલું ઉપાદાન અજાગૃત રહે છે (જુઓ પ્રશ્ન ૧૬૧૮). ઉપાદાન એ પ્રકારના છે.—શાધ્યત ઉપાદાન અને ક્ષણિક ઉપાદાન કવ્યના જે ત્રિકાળી સ્વભાવ છે, તે શાધ્યત ઉપાદાન છે. ક્ષાણિક ઉપાદાન પ્રત્યેક સમયની પર્યાયની યોગ્યતા ક્ષણિક ઉપાદાન છે. ક્ષણિક ઉપાદાન પ્રત્યેક સમયની પર્યાયની હે અત્રાનીને પ્રત્યેક સમયની પર્યાયના હિપાદાનનું અર્થાત્ સ્વકાળનું ભાન નથી, તેથી તે એમ માને છે કે જેવું નિમિત્ત મળશે તેની પર્યાય થશે, તે તેની મૂળમાં ભૂલ છે. સ્વકાળ ક્ષણિક ઉપાદાન છે તથા સ્વભાવ ત્રિકાળી ઉપાદાન છે.

૧૪૬૯ પ્ર. ઉપાદાન અને નિમિત્તના અર્થ શું?

ઉ. વસ્તુની સહજશક્તિ તે ઉપાદાન. સંયોગરૂપ કારણ તે નિમિત્ત, જે પોતાથી ભિન્ન પર વસ્તુ છે. નિમિત્તના અર્થ એ છે કે એક દ્રવ્યના કાર્ય કાળ બીજી ચીજ અનુકૂળપણે હાજર છે ખરી, પરંતુ તે ચીજના લઇને કાર્ય થાય છે તેમ બિલકુલ નથી.

૧૪૭૦ પ્ર. સંયાેગી કારણ નિમિત્ત કાર્યમાં કાંઇ કરે કે નહિ?

ઉ. કાંઇ પણ કરે નાંહે; તા પણ ઉપચારથી કારણ કહેવાય છે, પણ વાસ્તિધિક કારણ નથી. જેમ કે માક્ષમાર્ગના ઉપાદાન શુદ્ધાતમા સ્વયં અને ઉપચારથી દેવ–શાસ્ત્ર–ગુરુ આદિ સંયાગ તે નિમિત્ત, આ પ્રમાણે ઉપાદાન અને નિમિત્ત ભિન્ન ભિન્ન છે અને ભિન્ન ભિન્ન વસ્તુઓ એકળીજાને પરિણુમાવી શકે નહિ તે મહા સિદ્ધાંત છે.

સત્ સ્વરૂપી આત્મા, ઉત્પાદ વ્યય ઘ્રુવ યુક્ત, સમજે કાેઇ વિરલા, થઇ જાય તે ભવસુક્ત.

- ૧૪૭૧ પ્ર. જો એકલા ઉપાદાનથી જ કાર્ય થાય છે તા પછી નિમિત્તની આવશ્યકતા જ કયાં છે ?
  - ઉ. કાર્યના સમયે તેનું અસ્તિત્વ છે, માત્ર એટલું ખતાવવું છે. તેની સહાયતાની આવશ્યકતા નથી તો પણ તેનું અસ્તિત્વ મટી ન જાય. કાર્યમાં તેમનું કર્તૃત્વ ખતાવવા માટે તેમને નિમિત્તકારણ નથી કહ્યું. કયા કાર્યના સમયે તે સંયોગ હોય છે, તે ખતાવવા માટે સંયોગને પણ આરોપથી કારણ કહેવાય છે, વાસ્તવમાં તે કાર્યમાં કાંઇ પણ કરતું નથી. કાર્ય તો ઉપાદાનની પોતાની શક્તિથી થાય છે.
- ૧૪૭૨ પ્ર. ધારા કે જીવ કર્મના કર્તા હોય પણ જીવ તેના ભાેકતા ન હાેય, તે વાત સાચી છે ?
  - ઉ. ના, "આત્મા ભોક્તા છે." જે જે કાંઇ કિયા છે તે તે સર્વ સફળ છે. નિરર્થક નથી. ક્યાયાદિ કે અક્ષાયાદિ જે કંઇ પણ પરિંણામે આત્મા પ્રવર્તે તેનું ફળ પણ થવા યોગ્ય જ છે, અને તે થાય છે. તે કિયાના આત્મા કર્તા હોવાથી ભેક્તા છે.

"એક રાંક ને એક તૃપ, એ આદિ જે ભેંદ; કારણ વિના ન કાર્ય તે, એ જ શુભાશુભ વેદા."

- ૧૪૭૩ પ્ર. કુંદકુદાચાર્ય અથવા દિગંભર મતે અને શ્વેતાંભર મતે જીવનું કર્તાપણ ભિન્ન ભિન્ન છે ?
  - ઉ. શુદ્ધ જૈન દર્શન તે સ્યાદવાદ છે. વીતરાગનાં વચના અનેકાંતવાદના ઉપદેશ કરે છે. કાઇ પણ સિદ્ધાંત એકાંતે સર્વથા સત્ય નથી. સિક્કાને જેમ બે બાજુઓ છે તમજૈન દર્શનના મુખ્ય બે નય છે.
    - (૧) શુદ્ધ અથવા નિશ્ચયનય અને એ જ કુંદકુંદાચાર્યના ઉપદેશ છે. અને
    - (ર) પર્યાય અથવા વ્યવહારનય તે મુખ્યે કરી શ્વેતાંબર મત છે. નિશ્ચયનયના મતથી આત્મા ત્રિકાળ ધ્રુવ શુદ્ધ સ્વરૂપ છે તે

નિજ દર્શન સન્મુખ તે, લહતા સૌખ્ય અન'ત; તે વિણ પુણ્ય કરે છતાં, સહતા દુ:ખ દુર'ત. શુદ્ધ ભાવમાં શુદ્ધ સ્વરૂપ પરિણતીના કર્તા છે. અને પ્રકૃતિ કર્મના અકર્તા છે. શ્વેતાંબર મતથા સંસારી જવ કર્માના આવરણથી અશુદ્ધ છે અને તે અશુદ્ધ ભાવથી વર્ત તો હોવાથી કર્મના કર્તા છે. બંને મતા સાચા છે. દિગંબર મત જવનું શુદ્ધ સ્વરૂપ ઉપદેશે છે અને જવના અંતિમ ધ્યેય તરફ નિર્દેશ કરે છે અને તે જ સાધ્ય છે. શ્વેતાંબર મત જવની હાલની અશુદ્ધ દશા તરફ દષ્ટિગાચર કરાવી તે અશુદ્ધ દશામાંથી છૂટી શુદ્ધ દશા તરફ જવા જીવને પુરુષાર્થ કરવા સજ્જ કરે છે. બંને મતાની મેળવણી કરી જીવ સમજે તો સમસ્ત જૈન દર્શન સમજ્ય.

"નય નિશ્વય એકાંતથી, આમાં નથી કહેલ; એકાંતે વ્યવહાર નહિ, બંને સાથ રહેલ."

- ૧૪૭૪ પ્ર. કેટલાક લેહિ એમ કહે છે કે વિકાર કર્મના કારણે થાય છે. જેમ સિદ્ધ જીવાને કર્મ નથી તો તેમને વિકાર થતા નથી, તેથી એમ નક્કી થાય છે કે કર્મ ન હોય તો વિકાર થતા નથી અને કર્મ હોય તો વિકાર થાય છે. શું તે બરાબર છે ?
  - ઉ. વિકાર કર્મના કારણે નહીં પણ સ્વયં પોતાની ભૂલથી થાય છે. જો કર્મના ઉદયથી જ રાગદેષ થતા હોય તા સદૈવ સંસાર જ રહે, કદી પણ કાઇના માક્ષ થાય જ નહીં, કારણ કે સંસારી જીવાને કર્મના ઉદય તા સદા કાળ થતા જ હોય છે. જ્યારે જીવ સ્વયં વિકારી પરિણાન કરે છે તા કર્મને નિમિત્ત કહેવામાં આવે છે, આમ વસ્તુનું સ્વરૂપ છે.
- ૧૪૭૫ પ્ર. જો વિકારને કર્મ જન્ય એટલે કર્મના કારણે થયો નહીં માના તા તે વિકાર જીવના સ્વભાવ થયા ગણાય, તે શું યોગ્ય છે?
  - ®. સમયસારની ૩૭૨મી ગાથામાં રાગને જીવના સ્વભાવ (પર્યાય ભાવ) કહ્યો છે. જીવને જે રાગદ્રેષ, માહનાં પરિષ્ણામ થાય છે તે પાતાની સ્વય ભૂલ અથવા અજ્ઞાનભાવથી પાતાને કારણે થાય છે. મિથ્યાત્વ,

પુષ્ધે વભવ તેથી મદ, મદથી મતિભ્રમ જાણ; મતિભ્રમથી વળી પાપતા, પુષ્ય હજો ન નિદાન.

#### **EYX**

શુભાશુભ ભાવ, પુણ્ય-પાપના ભાવ, એ ખધાં અજ્ઞાનમય આત્મ પરિણામ છે. પરદ્રવ્યને તેની સાથે કાઇ સંખંધ નથી. પરદ્રવ્ય, પરદ્રવ્યમાં છે અને આત્મા સ્વયં પાતાના વિકારી અથવા અવિકારી સ્વભાવમાં રમણ કરે છે. તેના પરની સાથે કાઇ સંખંધ નથી. જેમ કર્મ રાગદ્રેષ કરાવવામાં અસમર્થ છે તેવી જ રાતે નાકમે પણ રાગદ્રેષ કરાવવામાં અકિંચિત્કર છે. જવે સ્વયં પાતાની ભૂલથી દુ:ખ ઉત્પન્ન કર્યું છે.

૧૪૭૬ પ્ર. ઘણી જગ્યાએ જૂનાં કર્મોને આસ્રવ કેમ કહ્યાં છે ?

- ઉ. જૂનાં કમોના ઉદય નવીન કમેનિ આવવામાં (ખાંધવામાં) નિમિત્ત છે તેથી તેને આસ્ત્રવ કહ્યાં છે, જીવના સ્વભાવ નથી. અહીં આસ્ત્રવના ખે ભેદ કર્યા છે. એક તા સંત્ર (ચેતન) આસ્ત્રવ અને ખીજો અસંત્ર (અચેતન) આસ્ત્રવ. સંત્ર એટલે ચેતનાભાસરૂપ જીવનાં પરિણામ અને અસંત્ર એટલે જડ-પુદ્દગલનાં પરિણામ. રાગદ્દેષ-માહ ચેતનનાં આભાસરૂપ પરિણામ છે તથા દર્શન માહ-મિથ્યાત્વ, ચારિત્રમાહ-અવિરતિ, કષાય અને રાગના ઉદય અજીવ પુદ્દગલના પરિણામ છે. મિથ્યાત્વાદિ પુદ્દગલનાં પરિણામ જીવના રાગદ્દેષાદિના થવાથી નવીન આવરણ (કર્મળાંધ)માં નિમિત્ત થાય છે.
- ૧૪૭૭ પ્ર. એક બાજુ રાગદ્દેષ–માહરૂપ આસ્ત્રવાને ચૈતન્યનાં પરિણામ સિદ્ધ કરી ચિદાભાસ (જીવના) કહ્યા અને બીજી બાજુ મિશ્યાત્વ કષાય આદિ જડનાં પરિણામ બતાવી આસ્ત્રવ<sup>ે</sup>કહ્યા તેા હવે અમારે શું સમજવું <sup>ફ</sup>
  - જિ. જૂનાં (પૂર્વનાં) જડકર્મના ઉદય નવીન કર્મ ભંધમાં નિમિત્ત છે, પરંતુ જ્યારે જીવસ્વયં રાગદેષ-મોહનાં પરિણામ કરે છે, ત્યારે પૂર્વ કર્મના ઉદય નવીત કર્મોરૂપી આસ્ત્રવના નિમિત્ત ખતે છે. જુના જડકર્મના ઉદય એટલા માટે આસ્ત્રવ નામ પાગ્યાં કારણ કે નવીન

દેવ, શાસ્ત્ર, મુનિવર તણી, ભક્તિથી પુણ્ય પમાય; નહીં કમ ક્ષય તેથી પણ, કહેં આયે મુનિરાય. પુદ્દગલ કર્મના ખંધમાં જૂનાં પુદ્દગલ કર્મ નિમિત્ત થાય છે, જીવના સ્વભાવ નથા. જીવનાં આ પરિણામ જીવને કારણે જીવમાં જ થાય છે કર્મના કારણે નહીં. આ સંત્ર (ચેતન) આસવ જયારે સ્વયં પ્રગટ થાય છે, તે વખતે જો પૂર્વ કર્મના ઉદય હોય છે તેથી તે નિમિત્ત કહેવાય છે. આ નિમિત્તતાને કારણે તે પૂર્વમાં બાંધેલા મિથ્યાત્વ આદિ પુદ્દગલ પરિણામ આસવ કહેવાય છે. નિશ્ચયથી તા વિકારના કર્તા જીવ છે, તેમાં પર-કારકાની અપેક્ષા નથી. અહીં મુખ્યત્વે ત્રણ વાત કહી છે:

- (૧) છવ રાગદ્વેષ–માહનાં પરિણામ સ્વયં પાતાના કારણે ઉત્પન્ન કરે છે, તે કાેઇ કર્મને કારણે થતાં નથી.
- (૨) તે કાળમાં મિથ્યાત્વ આદિ અજીવ પુદ્દગલ કર્મ જે ઉદયરૂપે પરિશુમે છે, તે પણ તેની પાતાની યાગ્યતાથી પરિશુમે છે, અન્ય કાઇ કારણથી નહીં.
- (૩) તથા તે મિરયાત્વ આદિ અજવ પુદ્દગલ નવીન કર્મોના આવવામાં નિમિત્ત થાય છે તેથી નિમિત્તની અપેક્ષાથી તે. જડકર્મને પણ વ્યવહારથી આસ્ત્રવ કહેવામાં આવે છે.
- ૧૪૭૮ પ્ર. રાગ કેવી રીતે દૂર થઈ શકે તેટા શાસ્ત્રોમાં કચાંય કેાઇ ઉલ્લેખ નથી, તેા શુ કરવું ?
  - ઉ. જો છવ સ્વભાવના સ્પર્શ કરે તા રાગ ઉત્પન્ન જ ન થાય, અને તેને રાગ દૂર કર્યો કહેવામાં આવે છે. ''આ રાગ છે અને તેને ટાળું' એ ધ્રમાણે રાગના લક્ષ્યી રાગ કઠી પણ દૂર થતા નથી, તેમ કરવાથો તા ઉલટાના રાગની ઉત્પત્તિ જ થાય છે. પોતાના શુદ્ધ ચૈત-ય શક્તિવાન આત્માના લક્ષ્યી અથવા આશ્રયથી રાગ ટળે છે કારણ કે ખરેખર વાસ્તવમાં ત્યારે રાગ ઉત્પન્ન જ થતા નથી. કર્મથી, રાગના અથવા પર્યાયના લક્ષ્યી રાગ દૂર થાય, એવું વસ્તુનું સ્વરૂપ જ નથી.

દેવ, શાસ્ત્ર, મુનિવર તણા, દ્રેષ કરે જો કાય; નિયમ પાપ ઉપાજ<sup>િ</sup>તાં, ભવમાં ભમતા તે સૌ કાય.

- ૧૪૭૯ પ્ર. "આત્મવાદ પ્રાપ્ત" એ શબ્દના અર્થ શું થાય ?
  - ઉ. શ્રી સૃત્રકૃતાંગસૃત્ર શ્રુતસ્કંધ ૧, અધ્યયન ૧૬, ગાથા ૫, ઉપર ટીકાકાર શીલાંગાચાર્ય તે "આત્મવાદ પ્રાપ્ત" શબ્દના અર્થ એમ કહેતા હતા કે "ઉપયોગ છે લક્ષણ જેતું, અસંખ્ય પ્રદેશી, સંકાચ-વિકાસતું ભાજન, પાતાનાં કરેલાં કમેતિ ભાકતા, વ્યવસ્થાએ કરી દ્રવ્યપર્યાયરૂપ, નિત્યાનિત્યાદિ અનંત ધર્માત્મક એવા આત્માને જાણનાર."
- ૧૪૮૦ પ્ર. ગ્રાતા, ગ્રાન અને ત્તેય એક આત્મસત્તામાં જ છે કે બહાર છે કે ઉ. જેમ વિદ્યા–અક્ષર અને અર્થ ખંને ભિન્ન નથી, એ રીતે ગ્રાતા આત્માનું નામ છે, અને ચેતનાના પ્રકાર તે ગ્રાન છે અને તે ગ્રાન ત્ત્રેયરૂપ પરિણુમન કરે છે તે અનંત શક્તિ આત્મામાં જ છે. તેથી વચનમાં ભેદથી ભલે તેને કાઇ ભેદ કહે પણ નિશ્ચયથી ગ્રાતા, ગ્રાન અને ત્રેય એક આત્મસત્તામાં જ છે.
- ૧૪૮૧ પ્ર. આત્મા સર્વ પ્રકાશક છે કે સર્વ વ્યાપક છે?
  - ®. જેને જૈન સર્વપ્રકાશકતા કહે છે, તેને વેદાંત સર્વવ્યાપકતા કહે છે. સિદ્ધ આત્મા લાકાલાક પ્રકાશક છે, પણ લાકાલાક વ્યાપક નથી, વ્યાપક તા સ્વચ્મવગાહના પ્રમાણ છે. જે મનુષ્યદેહે સિદ્ધિ પામ્યા તેના ત્રીજ ભાગ ઊણે તે પ્રદેશ ઘન છે, એટલે આત્મદ્રવ્ય લાકાલાક વ્યાપક નથી, પણ લાકાલાક પ્રકાશક એટલે લાકાલાક જાત્મા કંછે. લાકાલાક પ્રત્યે આત્મા જતા નથી, અને લાકાલાક કંઇ આત્મામાં આવતાં નથી. સર્વે પાતપાતાની અવગાહનામાં, સ્વસત્તામાં રહ્યાં છે, પરંતુ જ્ઞાન જેમ સર્વવ્યાપક છે તેમ જ્ઞાની આત્મા પણ જ્ઞાનની અપેક્ષાએ સર્વવ્યાપી છે. જ્ઞાન ગુણથી જ્ઞાની આત્મા ભિન્ન નથી.
  - ૧૪૮૨ પ્ર. ''આત્મસત્તા પોતાનાં સ્વચતુષ્ટ્યથી સદા અખંડિત છે.'' તેના અર્થ શું ?
    - ઉ. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ આ ચારે, વસ્તુમાં છે, તેથી સ્વચત્રુષ્ટ્ય

મ ત્ર તંત્ર ઔષધ નહીં, જેથી પાપ પલાય; વીતરાગ વાણી વિના, અવર ન કાઈ ઉપાય

એટલે કે સ્વદ્રવ્ય, સ્વક્ષેત્ર, સ્વકાળ અને સ્વભાવથી વસ્તુ અસ્તિત્વ રૂપ છે. જેમ કળમાં વર્ષું, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ એનાથી અભિન છે. એમ આત્મસત્તા પાતાનાં સ્વચતુષ્ટ્રયથી સદા અખાંડિત છે.

- ૧૪૮૩ પ્ર. ખીજમાં જીવ હોય અને કચાં સુધી હોય ?
  - ઉ. બીજ જ્યાં સુધી વાવવાથી ઊગવાની યાગ્યતાવાળું છે ત્યાં સુધી નિર્જુવ હોય નહીં; સજીવ જ કહી શકાય. અમુક અવધિ પછા એટલે સામાન્યપણે બીજ (અન્નાદિનાં) ત્રણ વર્ષ સુધી સજીવ રહી શકે છે; તેની વચ્ચે તેમાંથી જીવ ચવી જાય ખરા. સવે બીજની અવધિ ત્રણ વર્ષની સંભવતી નથી; કેટલાંક બીજની સંભવે છે. અવધિ વીત્યા પછી તે નિર્જુવ એટલે નિર્બાજ થવા યાગ્ય કહ્યું છે.
- ૧૪૮૪ પ્ર. જીવ અથવા પરમાણ નવા ઉત્પન્ત થાય છે?
  - ઉ. ના; જીવ તથા પરમાણુ કદાપિ નાશ પામતા નથી તેમજ કાઇપણ જીવ કે પરમાણુ નવીન ઉત્પન્ન થતા નથી. અનાદિ કાળથી જેટલા પરમાણુઓ છે તેટલા જ અનંતકાળ સુધી રહેશે.
- ૧૪૮૫ પ્ર. ગ્રાનીએ કહ્યું છે, ''તણખલાના બે કટકા કરવાની સત્તા પણ અમે ધરાવતા નથી, અધિક શું કહેવું ?'' આના અર્થ શું છે ?
  - ઉ. એના આશય એમ છે કે અમે તો ત્રાયક છીએ, એક પરમાણુ માત્રને પણ ફેરવવાનું કર્નુ ત્વ અમે માનતા નથી. તણખલાના એ કટકા થાય તેને કરવાની અમારી કે કેઇ આત્માની તાકાત નથી પણ જાણવાની તાકાત છે, અને તે પણ એટલું જ જાણવાની તાકાત નથી, પણ પરિપૂર્ણ જાણવાની તાકાત છે.
- ૧૪૮૬ પ્ર. વ્યાત્મામાં વ્યનંત શક્તિએ છે તે તેમાંથી કાઇ એવી શક્તિ છે કે જે પરદ્રવ્યનું કામ પણ કરી શકે ?
  - ઉ. પોતાનું કામ કરી શકે એવી અનંત શક્તિએ। આત્મામાં છે પરંતુ પરક્રવ્યનું કામ કરી શકે તેવી એક પણ શક્તિ નથી. (જુએ। પ્રશ્ન ૧૭૪૫)
- ૧૪૮૭ પ્ર. આત્મામાં રુચકપ્રદેશા એટલે શું ? અને તે કેટલા ?

વિષયરૂપ અંકુરથી, ડળે જ્ઞાન ને ધ્યાન; લેશ મદિરાપાનથી છાંકે, જયમ અજ્ઞાન.

૭. આત્માના રુચકપ્રદેશે કર્મ વળગણા હોય નહીં, આત્માના રુચકપ્રદેશા નિર્ખે ધન છે. અસંખ્યાત પ્રદેશી આત્માનાં જ્યારે માત્ર આઠ જ પ્રદેશ કર્મ રહિત છે. આત્માના આઠ રુચકપ્રદેશા પાતાનું સ્થાન ન બદલે. સામાન્ય રીતે સ્થૂલ નયથી એ આઠ પ્રદેશ નાભિના કહેવાય; સુક્ષ્મપણે ત્યાં અસંખ્યાતા પ્રદેશ કહેવાય.

વિ**૪૮૮** પ્ર. જીવ પહેલા કે કર્મ ?

ઉ. ખન્ને અનાદિ છે જ; જીવ પહેલાે હાય તા એ વિમળ વસ્તુને મળ વળગવાનું કંઇ નિમિત્ત જોઇએ. કર્મ પહેલાં કહાે તા જીવ વિના કર્મ કર્યાં કાેે શું ? ન્યાયથી ખન્ને અનાદિ છે જ.

વજાદ પ્ર. કર્મ તા જડ વસ્તુ છે તે આત્માને કેમ ઢીલા પાડે છે?

ઉ. 'નાથ' હોય છે તા જડ વસ્તુ, પણ બળદને વશ કરે છે તે? બળદને તા એક નાથ છે અને આ જીવને તા ૧૫૮ નાથ (કર્મે પ્રકૃતિ) છે. જીવે એક પ્રકૃતિ તાડી નથી.

૧૪૯૦ પ્ર. અરૂપી આત્મા સ્વાનુભવમાં આવે?

ઉ. હા; અરૂપી હોવા છતાં ત્રાનના અનુભવમાં આવે છે. જાણે જુએ જે સર્વ–તે હૂં.

૧૪૯૧ પ્ર. આત્મહિતના કેટલા ઉપાય છે ?

ઉ. આત્માને એાળખીને અનુભવ કરવાે–તે એક જ ઉપાય.

૧૪૯૨ પ્ર. આત્માના સાક્ષાત્કાર કચારે થાય ક

તેના અત્યંત રસ અને અત્યંત મહિમા આવે ત્યારે.

૧૪૯૩ પ્ર. જૈન તત્ત્વના અભ્યાસનું ફળ શું છે?

ઉ. આત્માના અનુભવ કરવા તે.



કામ ભાગ પ્યારા લાગે, ફલ કિંપાક સમાન; મીઠી ખાજ ખુજાવતાં, પીછે દુ:ખકી ખાન.

# ધ્યાન અને જીવનાં **બ**ંધન

૧૪૯૪ પ્ર. ધ્યાન એટલે શં?

ઉ. ઉત્તમ સંહનનવાળાનું જે એક વિષયમાં અંત:કરણની વૃત્તિનું સ્થાપન તે ધ્યાન. તે અંતર્મું દૂર્વ પર્ય ત રહે છે.

૧૪૯૫ પ્ર. ધ્યાનના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉ. આત્ત, રૌદ, ધર્મ અને શુકલ એ ચાર પ્રકાર ધ્યાનના છે. તેમાંથી પછીનાં બે મેાક્ષનાં કારણ છે. જે આ લે!ક સંખંધી કળ ચાહે છે, તે સૌને આત્ત કે રૌદ્ર ધ્યાન હે!ય છે. ધ્યાનના ઘણા ઘણા પ્રકાર છે. એ સર્વમાં શ્રેષ્ઠ એવું તો આત્મા જેમાં મુખ્ય પણે વર્તે છે, તે ધ્યાન કહેવાય છે, અને એ જ આત્મધ્યાનની પ્રાપ્તિ, ઘણું કરીને આત્મન્નાનની પ્રાપ્તિ વિના થતી નથી.

૧૪૯૬ પ્ર. આત્ત ધ્યાન કાને કહે છે?

©. આત્તે શળ્દમાં મૂળ ધાતુ ''ઋત'' છે. ઋતના અર્થ દુઃખ કે પીડા થાય છે એ રોતે દુઃખના નિમિત્તથી કે દુઃખમાં જે સંકલેશ ભાવ થાય છે કે આત્તે ધ્યાન છે. કાઇ પણ પરપદાર્થને વિષે ઇચ્છાની પ્રવૃત્તિ છે, અને કાઇ પણ પરપદાર્થના વિયોગની ચિંતા છે, તેને શ્રી જિન આત્તે ધ્યાન કહે છે. વ્યાપાર આદિમાં હાનિ થાય, પુત્ર પરદેશમાં હોય ત્યારે ઘરના માણસાને ચિંતાનાં પરિણામ થાય, સુંદર ઓના વિયોગથી ચિંતા થાય, ઘરમાં ઓ પ્રતિકૃળ વર્તન કરે, દુકાન સારી ન ચાલે, પુત્ર—પુત્રી આત્રાપાલક ન હોય, એવા પ્રસંગોએ પોતાના કારણથી થવાવાળાં શાકનાં પરિણામ તે આત્તે ધ્યાન છે. આત્તે ધ્યાન કરતાં ધર્મ ધ્યાનમાં વૃત્તિ લાવવી એ જ શ્રેયસ્કર છે અને જેને માટે આર્ત્ત ધ્યાન ધ્યાવવું

પડતું હોય ત્યાંથી કાં તા મન ઉઠાવી લેવું અથવા તા તે કૃત્ય કરી લેવું એટલે તેથી વિરકત થવાશે. આત્ત ધ્યાન પ્રાયે.તિય ચન ગતિનું કારણ થાય છે. માટે તે ત્યાજ્ય છે. આત્ત ધ્યાન તારતમ્યનાથી (એાછે વર્તે) મિથ્યાદષ્ટિ ગુણસ્થાનેથી માંડીને છઠા ગુણસ્થાન સુધીના જીવાને સંભવે છે. તા પણ જે જીવને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થતાં પહેલાં તિવ ચનું આયુષ્ય ખંધાઇ ગયું હોય તે સિવાયના અન્ય સમ્યગ્દષ્ટિને તે આત્ત ધ્યાન તિવ ચગતિનું કારણ થતું નથી.

# ૧૪૯૭ પ્ર. અમધ્યાન કાને કહે છે ?

- ઉ. સ્વયં વિષયોના અનુભવરહિત હોવા છતાં પણ આ જીવ બીજાના જોયેલા, સાંભળેલા, અનુભવેલા વિષયોનું મનમાં સ્મરણ કરીને જે વિષયોની અભિલાષા કરે છે તેને અપધ્યાન કહેવામાં આવે છે.
- ૧૪૯૮ પ્ર. આત્ત ધ્યાનના કેટલા ભેદ છે ?
  - ઉ. તેના ચાર ભેદ છે :
    - ૧. ઇષ્ટ વિયોગ જન્ય, ૨. અનિષ્ટ સંયાગ જન્ય, ૩. વ્યાધિ પ્રતિ-કાર જન્ય, અને ૪. નિદાન જન્ય.
    - (૧) મનાજ્ઞ શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શના સંયાગ ઇચ્છે. ઇષ્ટ વિયાગ જન્ય આત્ત<sup>૧</sup>ધ્યાન–પ્રિય પુત્ર, મિત્ર, કેલત્ર, ધન આદિના વિયાગયી થતા દુઃખમય ભાવાની એકાયતા.
    - (ર) અમનાત્ર રાખ્દાદિના વિયાગ ઇચ્છે. અનિષ્ટ સંયાગ જન્ય આત્ત<sup>િ ધ્</sup>યાન–અપ્રિય દુર્ગુ**ણી** પુત્ર, કલત્ર, શત્રુ આદિના સંયા**ગમાં** એ સંબંધ કચારે છૂટે એવી ચિંતા.
    - (૩) જવરાદિ રાગાના નાશ ઇચ્છે. પીડા અથવા વ્યાધિપ્રતિકાર ચિંતવન આત્ત<sup>૧</sup>ધ્યાન–રાગ, પીડા, કચારે મ**ટે** તેને મા**ટે** ઉપાયાગમાં ચિંતિત પરિણામ રહ્યા કરે તે.
    - (૪) તિદાન જન્ય આત્ત ધ્યાન-પ્રાપ્ત કામ ભાગા અચલ રહે એમ ઇચ્છે. ધર્મ ક્રિયાનાં ફળરૂપ આગામી કાળમાં ભાગ મળે તે. ભાવ રાખવા.

જ્ઞાન ગરીબી, ગુરુવચન, નરમ વચન નિર્ફાષ; ઇનકું કભી ન છાંડિયે, શ્રદ્ધા શીલ સંતાષ.

- **ી૪૯૯ પ્ર.** આત્ત<sup>૧</sup>ધ્યા**નીનાં** કેટલાં લક્ષણા **છે** ?
  - ઉ. આત્ત ધ્યાનીનાં ચાર લક્ષણા છે :
    - (૧) આકંદ-રૂદન કરે, (૨) શાક-ચિંતા કરે, (૩) અશ્રુપાત કરે, (૪) વલાપાત કરે.
- "**૧૫**૦૦ પ્ર. રૌદ્રધ્યાન કાને કહે છે ?
  - ઉ. દુષ્ટ પરઘાતક સ્વાર્થસાધક હિંસક પરિણામાની એકાયતા તે રીંદ્ર ધ્યાન પ્રાય: નર્કગતિનું કારણ થાય છે. રીંદ્રધ્યાન તારતગ્યતાથી મિથ્યાદષ્ટિથી માંડીને પાંચમા ગુણસ્થાન સુધીના જીવાને સંભવે છે. તા પણ જે જીવે સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત કર્યા પહેલાં નરકનું આકુષ્ય બાંધ્યું હોય તે સિવાયના અન્ય સમ્યગ્દષ્ટિ-એમને તે નરક ગતિનું કારણ થતું નથી.
- **૧૫૦૧** ત્ર. **રૌ**દ્રધ્યાનના કેટલા ભેદ છે ?
  - ઉ. તેના ચાર ભેદ છે:
    - (૧) હિંસાનંદી-બીજાં પ્રાણીઓની હિંસા કરવામાં, કરાવવામાં, અનુમાદવામાં આનંદ માનનાર.
    - (૨) અષાનંદી-અસત્ય બાલવામાં, બાલાવવામાં, બાલનારને સારું કહેવામાં, જૂઠાને સાચું સાબિત કરી આનંદ માનનાર.
    - (૩) ચૌર્યાન દી-૫રદ્રવ્ય આદિની ચોરી કરવી, કરાવવી, કરનારને લક્ષ્ માનવું ઇત્યાદિ.
    - (૪) પરિત્રહાનંદી-પરિત્રહ એકઠાે કરવાે-કરાવવા, અનુમાદવા અને પરિત્રહરક્ષામાં આનંદ માનવા.
- વાપાગ્ય પ્ર. ધર્મ ધ્યાનના કેટલા ભેદ છે ?
  - ઉ. ગ્રાનસ્વભાવી આત્માનાં શ્રદ્ધાન–ગ્રાન કરી એકાગ્રતા કરવી ધર્મ ધ્યાન છે. પાતાના આત્માના આશ્રયથી જો વીતરાગી ધ્યાન પ્રગટ થાય છે, તે ધર્મ ધ્યાન છે. ધર્મ ધ્યાનના ચાર ભેંદ છે :
    - (૧) આત્રાવિચય: આત્રા એટલે સર્વત્ર લગવંતે ધર્મ તત્ત્વ સંખંધી જે જે કહ્યું છે તે તે સત્ય છે. એમાં શંકા કરવા જેવું નથી.

પ્રાણીમાત્રના રક્ષક, બ'ધવ અને હિતકારી એવા કાેઈ ઉપાય હાેય તાે તે વીતરાગ ધમ<sup>િ</sup> જ છે.

- (ર) અપાયવિયાય : રાગ, દ્વેષ, કામ, ક્રાધ. એથી જે દુઃખ ઉત્પન્ન થાય છે તેનું જે ચિંતન કરવું. હું કચાં કચાં ભટકથો છું ? એ ખધું વિચારવું; અમારાં તથા અન્ય જીવાનાં કમેનિ નાશ કચારે થશે એ પ્રકારનું ચિંતન, તે અપાયવિયય અપાય એટલે દુઃખ.
- (૩) વિષાકવિચય : હું જે જે ક્ષણે દુ:ખ સહન કરું છું તે સઘળું કર્મના ફળના ઉદય વડે કરીને છે.
- (૪) સંસ્થાનિવયય : ત્રણ લાેકનું સ્વરૂપ ચિંતવવું તે. એ ત્રણ લાેકનાં સર્વ સ્થાનક આ આત્માએ સમ્યકત્વ રહિત કરણીથા અનંત વાર જન્મ–મરણ કરી સ્પશી મૂક્યાં છે એમ ચિંતવન કરવું.

## ૧૫૦૩ પ્ર. ધમ ધ્યાનનાં કેટલાં લક્ષણ છે ?

- ઉ. ધર્મ ધ્યાનનાં ચાર લક્ષણ છે:
  - (૧) આગ્રાર્રિય : એટલે વીતરાગ ભગવાનની આગ્રા અંગીકાર કરવાની રૂચિ ઉપજે તે.
  - (૨) નિસર્ગ રુચિ: આત્મા સ્વાભાવિકપણે જાતિસ્મરણાદિક જ્ઞાને કરી શ્રુત સહિત ચારિત્રધર્મ ધરવાની રુચિ પામે તે નિસર્ગ રુચિ.
  - (૩) સૂત્રરુચિ: સૂત્ર શ્રવણ કરવા, મનન કરવા અને ભાવથી પઠન કરવાની રચિ ઉપજે તે સૂત્રરચિ.
  - (૪) ઉપદેશરુચિ: અજ્ઞાને કરીને ઉપાર્જેલાં કર્મ ત્રાન કરી ખપાવીએ તેમજ ત્રાન વડે કરીને નવાં કર્મ ન ભાંધીએ; તે માટે અજ્ઞાનાદિક આસ્ત્રવ માર્ગ છોડીને ત્રાનાદિક સંવર માર્ગ પ્રહણ કરવા તીર્થ કર ભગવંતના ઉપદેશ સાંભળવાની રુચિ ઊપજે તે.
- ૧૫૦૪ પ્ર. ધર્મ ધ્યાનનાં ચાર આલુંબન છે તે કહો.
  - ®. (૧) વાંચના : એટલે વિનય સહિત નિ<sup>°</sup>જરા તથા ત્રાન પામવાને

અમૂલ્ય આત્મા છે. નિમૂલ્ય નહીં કરવા. સર્વ તુચ્છ છે, તું અમૂલ્ય છે. તારા એક આત્મા, તેના થઈ જા.

- માટે મર્મના જાણનાર ગુરુ કે સત્પુરુષ **સ**મીપે સૂત્રતત્ત્વનું વાંચન લઇએ તે.
- (૨) પૃચ્છના : શંકાશસ્ય નિવારણને માટે ગુર્વાદિકને પ્રશ્ન પૂછીએ તેને પ્રચ્છના કહીએ.
- (૩) પરાવર્તના : પૂર્વે જિનલાષિત સૂત્રાર્થ જે લણ્યા હાેઇએ તે સ્મરણમાં રહેવા માટે, નિર્જરાને અર્થે, શુદ્ધ ઉપયાગ સહિત શુદ્ધ સૂત્રાર્થની વારંવાર સજઝાય કરીએ તેનું નામ પરા-વર્તનાલં ખન.
- (૪) ધર્મ કથા : વીતરાગ ભગવાને જે ભાવ જેવા પ્રણીત કર્યા છે, તે ભાવ તેવા લઇને, પાતાની નિર્જરાને અર્થે સભામધ્યે, તે ભાવ તેવા પ્રણીત કરીએ તેને ધર્મ કથાલ બન કહીએ.

વપુરુપ પ્ર. ધર્મધ્યાનની અનુપ્રેક્ષા કેટલી છે ?

- ઉ. ધર્મ ધ્યાનની અનુપ્રેક્ષા પણ ચાર છે:
  - (૧) એકત્વાનુપ્રેક્ષા, (૨) અનિસાનુપ્રેક્ષા, (૩) અશરણાનુપ્રેક્ષા,
  - (૪) સંસારાનુપ્રેક્ષા. (વિશેષ માટે જુએંા "ળાર ભાવના" પ્રશ્ન–૧૦૯૩).
- ૧૫૦૬ પ્ર. ધર્મ ધ્યાનમાં ચાર ભાવનાએ કઇ કહી છે ? અથવા અનંતકાળથી જીવનું પરિભ્રમણ થયા છતાં તેની નિવૃત્તિ કચાંય થતી નથી અને તે શું કરવાથી થાય ?
  - ઉ. ધર્મ ધ્યાનમાં ચાર ભાવનાથી ભૂષિત થવું સંભવે છે :
    - (૧) મૈત્રી : સર્વ જગતના જીવ લણી નિવૈદ્યપુદ્ધિ. સર્વ જીવ પ્રત્યે હિતચિંતવના.
    - (ર) પ્રમાદ : અંશ માત્ર પણ કેલઇના ગુણ નિરખીને રામાંચિત હેલ્લાસવાં. ગુણત્ર જીવ પ્રત્યે ઉલ્લાસ પરિણામ.

કેહધારી આત્મા પંથી છે અને કેહ એ ઝાડ છે. આ કેહરૂપી ઝાડમાં (નીચે) જીત્રરૂપી પંથી વેઠેમાર્ગુ થાક લેવા બેઠાે છે. તે પંથી ઝાડને જ પાતાનું કરી માને એ કેમ ચાલે ?

- (૩) કરુણા : જગતજીવનાં દુ:ખ દેખીને અનુકંપિત થવું. કાેઇ પણ જવને જન્મ–મરણથી મુક્ત થવાનું કરવું.
- (૪) મધ્યસ્થતા : શુદ્ધ સમદષ્ટિના મળવીય ને યાગ્ય થવું. નિર્ગુષ્ણી જીવ પ્રત્યે મધ્યસ્થતા.
- ૧૫૦૭ પ્ર. ધર્મધ્યાનના ભળથી સાત પ્રકૃતિએા નષ્ટ થાય છે તેમ કહ્યું છે તે સાત પ્રકૃતિએા કઇ ગણાવી છે ?
  - ઉ. સાત પ્રકૃતિ : અનં તાનુખંધી, જેના કારણથી અનંત સંસારના ખંધ થાય તે, (૧) ક્રોધ, (૨) માન, (૩) માયા, (૪) લેલલ, (૫) મિશ્યાત્વ માહનીય (વિપરીત તત્ત્વશ્રહા), (૬) મિશ્ર માહનીય, (૭) સમકિત માહનીય. ધર્મ ધ્યાન, સમ્યગ્દષ્ટિ વિના મિશ્યાદષ્ટિને હોતું નથી એવા નિયમ છે. ચાથા ગુણસ્થાનથી સાતમા ગુણસ્થાન પર્યં ત ધર્મ ધ્યાન હોય છે.
- ૧૫૦૮ પ્ર. "પરમાત્મ પ્રકાશ"માં પરમાત્માના ધ્યાન કરવાને ધર્મધ્યાન કહ્યું છે, તે કેવી રીતે કહ્યું છે ?
  - ઉ. પરમાત્માના ધ્યાન કરવાનું કહીને પોતાના જ આત્માનું ધ્યાન કરવાનું કહ્યું છે, પોતાનાથી ભિન્ન પરમાત્માનું નહીં. પરમાત્માના જેવા જ પોતાના સ્વભાવ પરિપૂર્ણ રાગાદિ રહિત છે, તેને ઓળખી તેનું જ ધ્યાન કરવું, એ જ પરમાર્થથી પરમાત્માનું ધ્યાન છે. આ સિવાય અરિહ ત અથવા સિદ્ધનું લક્ષ કરવું સાચું ધર્મ ધ્યાન નથી, પરંતુ રાગ છે અને પરમાર્થથી રાગ તા આત્ત ધ્યાન છે, તેથી તેનાથી કદી પણ ધર્મ ધ્યાન થઇ શકતું નથી.
- ૧૫૦૯ પ્ર. શુકલધ્યાનના રંગ શું સફેદ છે ?
  - ઉ. શુકલધ્યાન તા ચૈતન્યના આનંદના અનુભવમાં લીનતાની ધારા છે, તે તો કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિની શ્રેણી છે. તેને રંગ નથી હોતો. સફેદ રંગ તા રૂપી પુદ્દગલની પર્યાય છે. અહીં શુકલધ્યાનમાં "શુકલ"ના અર્થ સફેદ રંગ નથી, પણ રાગની મલિનતા રહિત,

જવે પૂર્વ ભવમાં જે પુષ્ય કે પાપકમ<sup>ર</sup>ના સંચય કર્યા છે તેને દૈવ (નસીબ) કહેવાય છે. ઉજ્જવલ, પવિત્ર છે. શુકલધ્યાન તાે અરૂપી પર્યાય છે, આ સ્વરૂપ–સાધન દ્વારા જ ભગવાને કેવળત્તાન પ્રાપ્ત કર્યું છે.

# ૧૫૧૦ પ્ર. શુકલધ્યાન કાને કહે છે?

ઉ. ધ્યાન અને ધ્યેયના વિકલ્પરહિત શુદ્ધ આત્મામાં વિશેષ ધ્યાન કરવું શુકલ ધ્યાન છે. આ ધ્યાન ધર્મ ધ્યાનની અપેક્ષાએ વિશેષ એકાયતાવાળું છે. "હું આત્મા ધ્યાન કરવાવાળા છું, અને પરિપૂર્ણ શુદ્ધ અવસ્થા માર્ ધ્યેય છે'', એવા ધ્યાન અને ધ્યેયના વિકલ્પરહિત શુકલપ્યાન હોય છે. જે ધ્યાન છટે નહિ તે શક્લ-ધ્યાન કહેવાય છે, એટલે માક્ષ આપે એવું ધ્યાન શકલધ્યાનના ચાર પ્રકાર છે : ૧. પૃથકત્વવિતર્ક વિચાર : ૬૦૫, ગુણ અને પર્યાયના ભિન્નપણાને 'પૃથકૃત્વ' કહે છે. જો કે ધ્યાન કરનાર પુરુષ નિજ શુદ્ધાત્માનું સંવેદન છોડીને ખાજ્ઞ પદાર્થીનું ચિંતન કરતા નથી તાપણ જેટલા અંશે તેને સ્વરૂપમાં સ્થિરતા નથી તેટલા અરો ઇચ્છા વિના વિકલ્પા ઉત્પન્ન થાય છે તે કારણે. આ ધ્યાનને 'પૃથકૃત્વવિતર્ક વિચાર' કહેવાય છે. આ પ્રથમ શુકલધ્યાન આઠમે, નવમે, દશમે, અને અગિયારમે ગુણસ્થાને હોય છે. એકત્વિવતર્ક વિચાર : આ ધ્યાન નિજશુદ્ધાત્મ દ્રવ્યમાં, અથવા આત્મસુખ અનુભવરૂપ પર્યાયમાં અથવા ઉપાધિરહિત સ્વસંવેદન ગુણમાં-આ ત્રણમાંથી જે એકમાં સ્થિર થઇને અવિચારરૂપ હોય. છે એટલે દ્રવ્ય, ગુણ કે પર્યાયમાં પરાવર્ત ન કરતું નથી, તે ક્ષીણ કષાય નામના ખારમા ગુણસ્થાનમાં હાય છે. ૩. સુક્ષ્મક્રિયા પ્રતિપાતિ : સૂક્ષ્મકાયની ક્રિયાના વ્યાપારરૂપ અને અપ્રતિપાતિ (ન પડે તેવું) એવું ત્રીજું શુકલધ્યાન છે તે ઉપચારથી સયોગી કેવળીજિનને, તેરમા ગુણસ્થાનમાં હેાય છે. વ્યુપરતક્રિયા નિવૃત્તિ : વ્યુપરત ક્રિયા હોય (સર્વ ક્રિયાની નિવૃત્તિ થઇ હોય) અને અનિવૃત્તિ હેાય અર્થાત મુક્તિ ન થઇ હાય તે 'વ્યુપરતક્રિયા નિવૃત્તિ' નામનું ચોર્યું શકલધ્યાન છે. તે ઉપચારથી 'અયાગી કેવળી જિન'

પાત્ર વિના વસ્તુ ન રહે, પાત્રે આહ્મિક જ્ઞાન; પાત્ર થવા સેવા સદા, બ્રહ્મચર્ય મતિમાન. ૧૪મા ગુણસ્થાનમાં હોય છે. ઉપશાંત અને ક્ષીણ માહમાં પહેલાં બે શુકલધ્યાન સંભવે છે, તે પૂર્વધરને હોય છે. પછીનાં બે કેવળીને હોય છે. આ કાળમાં શુકલધ્યાનની મુખ્યતાના અનુભવ ભારતમાં અસંભિવત છે. કવ્યાનુયોગ પરમ ગંભીર અને સહ્મ છે, નિર્બાય પ્રવચનનું રહસ્ય છે, શુકલધ્યાનનું અનન્યકારણ છે. શુકલ ધ્યાનથી કેવળ ત્રાન સમુત્પન થાય છે. પણ પ્રથમ મોક્ષના માર્ગની અનુકૂળતા ધર્મધ્યાનથી થાય છે. આઠમા ગુણસ્થાને સ્પક્રેપ્રેણી એટલે શુકલ ધ્યાનના પ્રથમ પાયો. જીવ ૧૨મા ક્ષીણ માહ નામના ગુણસ્થાને આવે છે ત્યારે શુકલધ્યાનના બીજા વિભાગમાં પ્રવેશે છે. કેવળી ભગવાનનું આયુષ્ય પૂર્ણ થવાને અંતર્મું દુર્વતકાળ બાકી રહે છે ત્યારે તેઓ શુકલધ્યાનના ત્રીજા પાયામાં પ્રવર્તે છે.

૧૫૧૧ પ્ર. જીવને માટાં બે વધન ક્યાં કહ્યાં છે?

ઉ. એક સ્વચ્છંદ અને બીજું પ્રતિમાંધ. સ્વચ્છંદ ટાળવાની ઇચ્છા જેની છે, તેણે જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધવી જોઇએ, અને પ્રતિભાધ ટાળવાની ઇચ્છા જેની છે, જેણે સર્વ સંગથી ત્યાગી થવું જોઇએ. કલ્યાણ કરવામાં જે જે વિઘ્તા નડે, પરમાર્થ ન સાધવા દે, તે બધા પ્રતિભાધ છે. પ્રતિભાધથી જન્મવું થાય છે. વાર વાર એકનું એક સાંભરે અથવા ગાઢ સંસ્કાર થઇ જાય તે પ્રતિભાધ છે. મનમાં "મારું" (કાઇ પણ વસ્તુ સાથે તન્મયતા અથવા મારા પણું) એમ થઇ ગયું તા પછી બહાર નીકળવું મુશ્કેલ પડે.

"રોકે જીવ સ્વચ્છંદ તો, પામે અવશ્ય માેક્ષ. પામ્યા એમ અનંત છે, ભાખ્યું જિન નિર્દોષ." સ્વચ્છંદનું નિમિત્ત કારણુ અસત્સંગ છે. સ્વચ્છંદવળી નીચેના ત્રણ

હાલના વખતમાં મનુષ્યોનું કેટલુંક આગ્રુષ્ય બાળપણમાં જાય, કેટલુંક સ્ત્રી પાસે જાય, કેટલુંક નિદ્રામાં જાય, કેટલુંક ધ'ધામાં જાય, અને સહેજ રહે તે કુગુરુ લુંડી લે એડલે મનુષ્યભવ નિરથ'ક ચાલ્યા જાય. દાષાનું ઉપાદાન કારણ છે. એક તા "હું જાણું છું", "હું સમજું છું" એવા પ્રકારનું માન જીવને રહ્યા કરે છે તે માન. ખીજો દેષ પરિત્રહ અને ત્રીજો લાકસયને લીધે, અપક્ષીતિ ભયને લીધે અને અપમાનભયને લીધે જ્ઞાનીથી વિમુખ રહેવું.

ેકાઇ ક્રિયા ્જડ થઇ રહ્યા, શુષ્ક ત્રાનમાં કાઇ, માને મારગ માક્ષના, કરૂણા ઉપજે જોઇ.

આ પદમાં સ્વચ્છંદ અને પ્રતિભંધ બન્ને દોષો સમાઇ જાય છે. ક્રિયાજકતાને પ્રતિભંધ અને શુષ્કત્તાની તે સ્વચ્છંદી. આ બન્ને દોષોને યથાર્થ રીતે સમજી અને પુરુષાર્થ કરી ટાળવા. જે જીવ ખાવા, પીવા, કમાવા આદિ અનેક કાર્યોમાં પુરુષાર્થ તો કરે છે પણ ધર્મની વાતમાં જે થવાનું હશે તે થશે તેમ હોનહાર બતાવી આત્મસન્મુખ થવાના પુરુષાર્થ કરતા નથી તે તા સ્વચ્છંદી છે.

- ૧૫૧૨ પ્ર. જેણું સ્વચ્છંદને મંદ કર્યો છે, એવા પુરુષને કેટલા પ્રકારે પ્રતિભંધ વર્તે છે ?
  - ઉ. (ઐવા પુરુષને પ્રતિબદ્ધતા ચાર પ્રકારે હોઇ શકે) (૧) લાેકસંબંધા બંધન, (૨) સ્વજન કુટું બ બંધન, (૩) દેહાભિમાન રૂપ બંધન, (૪) સંકલ્પ વિકલ્પરૂપ બંધન.
    જેને પ્રતિબંધ ટાળવાની ઇચ્છા છે, તેણે સર્વ સંગથી ત્યાંગી થવું જોઇએ.
- ૧૫૧૩ પ્ર. કલ્યાણના માર્ગમાં પ્રતિભંધ કરનારાં કારણા કયાં છે ? અને તેના લપાય શા છે ?
  - ઉ. આરંભ, પરિયહ, અસત્સંગ આદિ કલ્યાણને પ્રતિભંધ કરનારાં કારણામાં જેમ બને તેમ એાછા પરિચય થાય તેમાં ઉદાસીનતા થાય એમ વર્તવું. સરળપહું, ક્ષમા, પાતાના દેષનું જોવું, અલ્પારંભ,

જ્ઞાન એ દારા પરાવેલ સાય જેવું છે. દારા પરાવેલ સાય ખાવાતી નથી તેમ જ્ઞાન હાેવાથી સંસારમાં ભૂલું પહાતું નથી. અલ્પપરિગ્રહ, ત્રાની પુરુષનાં વચનાના યથાયાેગ્ય વિચાર અને ત્રાની પુરુષની અત્યંત ભક્તિ એ આદિ સાધના આરાધવાં.

- ૧૫૧૪ પ્ર. જીવના કલ્યાણ થવામાં કર્યા કારણા રુકાવટ કરે છે?
  - ઉ. ૧. અભિમાન : જાણતા નથી છતાં હું જાહ્યું છું એમ જવ અભિમાન કરે છે.
    - લે લે કન્ય: હું ધર્મ કરું છું પણ લે કો મને શું કહેશે?
       એવા ભય રહે.
    - કૂળધર્મની ક્રિયા કરતા હોય તે કેમ ત્યાગી શકાય <sup>9</sup> એમ માને.
    - ૪. ગ્રાની પુરુષનું કહ્યું કરવાને બદલે નકલ કરે. ગ્રાની પુરુષ જે પૂર્વ –કર્મને યોગે પંચવિષયાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરતા હોય છે તે જોઇને પોતે કરે.
- વપ૧૫ પ્ર. પરમાર્થમાં કયા પ્રશ્નો જીવને ઉપયોગી છે?
  - ઉ. (૧) તરવા માટે જીવે પ્રથમ શું જાણવું ?
    - (ર) જીવનું ભ્રમણ થવામાં મુખ્ય કારણ શું?
    - (3) ते अरुण डेम टेण ?
    - (૪) તે માટે સગમમાં સગમ એટલે થાડા કાળમાં ફળદાયક થાય એવા કયા ઉપાય છે?
- ન્પ૧૬ પ્ર. જિનમુદ્રા કેટલા પ્રકારે છે?
  - ઉ. જિનમુદ્રા બે પ્રકારે છે: કાયોત્સર્ગ અને પદ્માસન. પ્રમાદ ટાળવાને ખીજાં ઘણાં આસના કહ્યાં છે. પણ મુખ્યત્વે આ બે આસના છે.



જે પાપ કાર્યાને છાડીને પુષ્ય કાર્યાને જ કરે છે તે પ્રશંસા યાગ્ય છે. પરંતુ જે પુષ્ય-પાપ બંને છાડીને શુદ્ધ ઉપયાગમાં સ્થિત થાય છે તે વંદનીય છે.

# આત્મધ્યાન

૧૫૧૭ પ્ર. આત્માને શુદ્ધ કરવાનાે સહજ ઉપાય શું છે?

એકમાત્ર ઉપાય આત્મધ્યાન છે.

૧૫૧૮ પ્ર. સાચા ધ્યાનનું સ્વરૂપ કહેા.

''એકાગ્ર ચિંતા નિરાધાષ્યાનમ્" એટલે કે અનેક પદાર્થાની 3. ચિંતાને દૂર કરી એક પદાર્થ ઉપર ચિંતાને રાેક્વી તેને ધ્યાન કહેવામાં આવે છે, અને એવું ધ્યાન ઉત્તમ સંઘયણવાળાને અંતર મદત કાળપર ત પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. આ બાબત આચાર્ય અકલ કેદેવે વધારે સ્પષ્ટતા કરતાં કહ્યું છે કે "અપ્ર"ના અર્થ "પદાર્થ" છે તથા પદાર્થ બાળતમાં અંતઃકરણના જે વ્યાપાર થાય છે તેનું નામ ચિંતા કહી છે. એક દ્રવ્ય પરમાણ અથવા ભાવ પરમાણુરૂપ પદાર્થ તેમાં જે ચિંતાને રાકવામાં અથવા નિયંત્રિત કરવામાં આવી તે ક્રિયાને ધ્યાન સમજવું. જેવી રીતે વાસુના અભાવ હોય ત્યારે બાધારહિત પ્રકાશિત થતાં દીપકની લો ચંચલતારહિત સ્થિર રહે છે એ પ્રમાણે આત્માની વીર્ય વિશેષ શકિત વડે વિભિન્ન પદાર્થા પ્રત્યેથી રાકવામાં આવેલી ચિંતા તે ચચલતા રહિત થતાં કાઇ એકાપ્ર સ્વરૂપમાં સ્થિર થાય છે. ચંચલ ચિત્તને અન્યત્ર પરિણમતું રાષ્ટ્રીને કાઇ એક પદાર્થને વિષે આશ્રિત કરી લેવું એનું નામ નિરોધ છે. એક વસ્તુના આશ્રય કરી લેવાવાળું ચિત્ત જે સ્થિર અધ્યવસાય છે તેને ધ્યાન કહે છે. આવા પ્રકારન ુધ્યાન, છદમસ્થાને જ થાય છે. કેવળીઓને નહીં. કેવળીઓન ુધ્યાન, વચન અને કાય યાગના નિરાધસ્વરૂપ છે કેમ કે તેને ચિત્તના તા અભાવ થઇ ચૂક્યો છે.

# ૧૫૧૯ પ્ર. આત્મધ્યાનથી શું થાય ?

ઉ. આત્મધ્યાનથી આત્મા દેહથી તદ્દન ભિન્ન ભાસે અને તે ભિન્નતા યથાર્થ અનુભવમાં નિરંતર રહ્યા કરે. અને જેમ જેમ આત્મધ્યાન કરવામાં આવે તેમ તેમ સાચું જ્ઞાન અને સાચો વૈરાગ્ય શુદ્ધાત્માના સ્વભાવમાં એકરૂપ લીનતા પામે છે તેમ તેમ વીતરાગતાના આંશ વધિમાન થતા જાય છે. આ જ ધ્યાનની અમિ કમેમળને બાળીને ભસ્મ કરે છે. આત્મધ્યાન તે માેક્ષમાર્ગ છે. ધ્યાન નિવિધ્કલ્પ થવા માટે છે.

## ૧૫૨૦ પ્ર. ધ્યાનના ઉત્તમ ઉપાય શં છે?

ઉ. લક્ષણથી, ગુણથી અને વેદનથી જેને આત્મસ્વરૂપ જણાયું છે, તેને ધ્યાનના એ એક ઉપાય છે, કે જેથી આત્મપ્રદેશની સ્થિરતા થાય છે, અને પરિણામ પણ સ્થિર થાય છે.

"ઔષધ વિચાર ધ્યાન." આત્મા મને દેહથી ભિન્ન લાગે છે કે કેમ <sup>ક</sup> એમ વિચારવું, તે ધ્યાન છે. વિચારરૂપ ધ્યાન થયા પછી નિર્વિકદપ ધ્યાન ઘાય છે. નહીં તો ધ્યાન ન થાય, કદપના થાય.

# ૧૫૨૧ પ્ર. કઇ વસ્તુએ। આત્મધ્યાનના કારણરૂપ છે?

- <sup>©</sup>. નીચેની પાંચ વસ્તુએા આત્મધ્યાનના કારણરૂપ છે.
  - (૧) વૈરાગ્ય, વૈરાગ્ય એટલે ત્રણ વસ્તુએ। ઉપર વૈરાગ્ય લાવવા. (૧) સંસાર (૨) શરીર (૩) ભોગ.
  - (२) तत्त्वज्ञाननी निर्भणता.
  - (૩) મનનું વશ થવું.
  - (૪) બાલાલ્યંતર પરિયહના ત્યાગ.
  - (૫) ભાવીસ પરિષહને જીતવા.

## ૧૫૨૨ પ્ર. આત્મધ્યાન કેમ થાય?

ઉ. સવ વિકલ્પના, તકેના ત્યાગ કરીને, મનના, વચનના, કાયાના, ઇન્દ્રિયના, આહારના, નિદ્રાના જય કરીને, નિવિકલ્પપણ અંત•

દાને ભાગ મળે ખચિત, તપથી ઇન્દ્ર થવાય; જન્મ મરણથી રહિતપદ, જ્ઞાને કરી પમાય. મું ખરૃત્તિ કરી આત્મધ્યાન કરવું. માત્ર અનાખાધ અનુભવસ્વરૂપમાં લીનતા થવા દેવી, ખીછ ચિંતવના ન કરવી, જે જે તર્કાદિ ઊઠે તે નહીં લંભાવતાં ઉપશમાવી દેવા, અર્થાત્ ચિત્તને આડાઅવળા વિષયોમાં ભટકતાં રાષ્ઠ્રી પાતાના શાંત—સમતા—સ્વભાવમાં સ્થિર કરવું અને આત્મશકિતને ભાધક ચિંતાઓના અથવા ષ્ઠષ્ટાનિષ્ટરૂપ દન્દાત્મક વિકલ્પાના પૂર્ણુ નિરાધ કરવા. આમ પૂર્ણુ તાથી કરવાનું સામર્થ્ય ફકત મુનિરાજોમાં જ હોય છે પણ નિમ્ન ભૂમિકામાં પણ આનું ઘણું મહત્ત્વ છે, ખાસ કરીને અહીં તે પ્રક્રિયા ધ્યાનના ભદલે સામાયિક તરીકે ઓળખાય છે. સામાયિક અને ધ્યાન વસ્તુતા એક જ છે, ફક્ત ફેર એટલા જ છે કે સામાયિકમાં ચિત્તની સ્થિરતા ધ્યાનથી એક્કી હોય છે.

૧૫૨૩ પ્ર. આત્મભાવ કચારે ઉપજે ?

ઉ. જે સમયે આ આત્મા પરંદ્રવ્યાના પર્યાયા અને પરંદ્રવ્યાથી વિલક્ષણ છે એવા નિશ્વય કરે છે તે સમયે આત્મભાવ ઉપજે છે. મારા આત્માંથી બાલા અન્ય જે કાઇ પદાર્થો છે તે મારા નથી કે હું ક્યારેય પણ તેમના નથી. આત્મામાં સદા લીન થા, તેથી મુક્તિની પ્રાપ્તિ થશે. આત્મા સંખંધી જ વિચારા ચાલ્યા કરે અને વળગ્યા જ રહે તે વિચારા ચાલતાં ચાલતાં એવા રસ આવે કે ખહારમાં આવવું ગોઠે નહિ. આખી સત્તાનું જ્ઞાનમાં ઘાલન ચાલે કે આ હું...... એમ ઘાલન ચાલતાં ચાલતાં વિકલ્પા પણ છૂંડી જાય, પછી તા સહજ થઇ જાય, વિધાસ આવવા જોઇએ. બીજી બીજી ચિંતાઓ હાય તા આ કચાંથી ચાલે ? આના અભ્યાસ વારંવાર જોઇએ. તારી આંદરમાં પરમાત્મા બિરાજે છે એથી વિશેષ ધનાઢચપણું શું હાઇ શકે ? આવું પરમાત્માપણું સાંભળતાં એને આંદરથી ઉલ્લાસ ઉછળવા જોઇએ. એની લગની લાગરી જોઇએ. એને માટે ગાંડા થવું જોઇએ. આવા પરમાત્મ-

દુજ<sup>દ</sup>ન સ'ગે વિણસતા, ગુણા ભદ્ર જનનાય; લાહસ'ગથી અગ્નિ જો, ઘણથી જેમ ાડ્યાય. સ્વરૂપની ધૂન લાગવી જોઇએ. સાચી ધૂન લાગે તો જે સ્વરૂપ અંદરમાં છે તે પ્રગટ થયા વિના કેમ રહે ? જરૂર પ્રગટ થાય જ. જેને આત્માના ખરેખર રુચિ જાગે તેને ચાવીસે ક્લાક એનું એ ચિંતન, ઘોલન ને ખટક રહ્યા જ કરે. ઊંઘમાં પણુ એનું એ રટણ ચાલ્યા કરે. જેમ ક્તરાને કાનમાં કીડા પડે ને તેનું લક્ષ વારંવાર ત્યાં જ ગયા કરે તેમ જેને આત્મા પ્રાપ્ત કરવા છે તેનું લક્ષ વારંવાર આત્મસન્મુખ ગયા કરે. આત્માની ધૂન ચાલ્યા કરે અને આમ છ માસ તા પ્રયત્ન કર! વારંવાર આંતમું ખના પ્રયત્ન કર તા જરૂર તને આત્માની પ્રાપ્તિ થશે. આત્મા સમજવા માટે કેટલીક તા એને રાગની મંદતા હોવી જોઇએ. રાગની તીવ્રતામાં તા આત્મા સમજવામાં આવતા નથી.

૧૫૨૪ પ્ર. ધ્યાનમાં ચિત્તને સ્થિર કરવા માટે કયા સ્થાને મનને એકાપ્ર કરવું ?

- ઉ. ધ્યાન સમયે ચિત્તને સ્થિર કરવા માટે દશ સ્થાન કહ્યાં છે: (૧) તેત્રમુગલ, (૨) કર્ષ્યું મુગલ, (૩) નાસિકાયભાગ, (૪) કપાળ, (૫) મુખ, (६) નાસિ, (૭) મસ્તક, (૮) હૃદય, (૯) તાલુ, (૧૦) ખે ભ્રમર વચ્ચેના મધ્યભાગ, તેમાં કચાંય એક સ્થાને મનને વિષય રહિત કરી સ્થિર કરવું હિચત છે.
- ૧૫૨૫ પ્ર. ખરેખરું ધ્યાન કચારે અને કાને હોય છે ?
  - ઉ. ગ્રાનસ્વરૂપ (શુદ્ધ) આત્માના અનુભવ થયા બાદ સંભવે છે. તેના વિના ધ્યાનના સંભવ નથી. (તેના વિના ધ્યાનની પ્રવૃત્તિઓ અને વાતા તરંગરૂપ છે.) સાચા ધ્યાનના યાગ મિથ્યાદષ્ટિ જીવને સંભવ નથી, તે તા માત્ર સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને જ પ્રાપ્ત થાય છે. મિથ્યાદષ્ટિ જીવને સમાધિ દશા દેખાય પરંતુ તેને ખરેખર તા યથાર્થ ધ્યાનના સંભવ નથી કેમ કે મિથ્યાત્વથી શ્રહાયેલા જીવને વિષે આ સ્વ અને આ પર એવા વિવેક જ બની શકતા નથી. સમાધિમાં સ્થિત થવા છતાં પણ જેને ગ્રાનમય આત્માના પ્રતિ- ભાસ થતા નથી, તો તેનું તે ધ્યાન ખરેખર ધ્યાન નથી, પરંતુ માહરૂપ હોવાથી તે ધ્યાન આભાસ છે.

એક વાર જો સમાધિમરણ થયું તો સવ<sup>િ</sup> કાળનાં અસમાધિમરણ ડળશે. લાકા પ્રાણાયમાદિ જડની ક્રિયાને સમાધિ માતે છે, પરંતુ તે તો જડ થઇ જવાના માર્ગ છે; તે આત્માની સાચી સમાધિ નથી, તેમાં આત્માની શાંતિ રંજમાત્ર પણ પ્રગટ થતી નથી. ખરેખર તા આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિથી રહિત, જ્ઞાન, આનંદ, શાંત સ્વભાવી હું છું—એવું આત્માનું યશાર્થ ભાન કરીને તેમાં એકાત્રતા કરવી તે જ પરમ સમાધિ છે.

આત્માનું ધ્યાન કરવા માટે પહેલાં આત્માનું યથાર્થ જ્ઞાન કરવું જોઇએ, કારણ કે આત્મા જેવા છે તેવા લક્ષમાં લીધા વગર ધ્યાન કાનું કરશે ? ઘણા લોકા કહે છે કે અમારે ધ્યાન કરવું છે. પરંતુ ભાઇ! કાેનું ધ્યાન કરવું છે ? ધ્યાનમાં ત્રહણ કરવા યાગ્ય આત્માના સ્વભાવ શું છે ? તેને જાણ્યા વગર તેનું ધ્યાન કયા પ્રકારથી કરશે <sup>ક</sup> વસ્તાને યથા**ર્થ** જાણ્યા પછી તે વસ્તુમાં ગ્રાનની એકાગ્રતા થવાનું નામ ધ્યાન છે. જેને વસ્તુનું સાચું ત્રાન જ નથી તેને ગ્રાનની એકાગ્રતારૂપ ધ્યાન થતું નથી. ઉપયોગની નિશ્વલતા તે ધ્યાન છે. રાગદ્વેષના ઉદ્દેગના કારણે ઉપયોગ પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે. આવી ચલવિચલસ્થિતિમાં ધ્યાન કેવી રીતે સંભવે ? વિષયવિરક્તતા થવાથી મનને આત્મદ્રવ્ય સિવાય કાઇ પણ અન્ય દ્રવ્યના આધાર રહેતા નથી, લક્ષમાં આવતું નથી. આત્મા સિવાય બીજા કાેઇનું શરણ ન હાેવાથી મનના નિરાધ થાય છે. ચંચળતા વિલય થવાથી આત્મામાં સમવસ્થાન (સ્થિરતા) હોય છે અને તે આત્મરમણતા અનાકૃળ, એકાત્ર, સંચેતન હોવાથી તેને ધ્યાન કહેવામાં આવે છે.

૧૫૨: પ્ર. સવે ધ્યાનામાં સવેત્કૃષ્ઠ શ્રેષ્ઠ ધ્યાન કયું ગણાય ?

ઉ. જેમ પર્વ તામાં મેરુ શ્રેષ્ઠ છે, વૃક્ષોમાં કલ્પવૃક્ષ ઉત્તમ છે, ધાતુઓમાં જેમ સુવર્ણ કિંમતી છે, પીવા યાગ્ય પદાર્થામાં અમૃત ઉત્તમ છે, મિશુઓમાં ચિંતામણિ રત્ન ઉત્તમ છે, ગ્રાનમાં કેવળગ્રાન ઉત્કૃષ્ઠ

રૂપે કુદાં, મૃગ શબ્દથી, સ્પરો<sup>ર</sup>, ગજ મરી જાય; . મત્સ્ય રસે, ભ્રમર ગંધથી, તાે પંચ વિષયે ક્યમ થાય ? છે, ચારિત્રમાં સમતાભાવ શ્રેષ્ઠ છે, આપ્ત-સમ્યક્ષ્ત્વીમાં તીર્થ કર મહાન છે, ગાયોમાં સુરધેનુ ઉત્તમ છે, મનુષ્યોમાં ચક્રવર્તી પ્રધાન છે, તથા દેવામાં ઇન્દ્ર મહાન છે તેમ સર્વે ધ્યાનામાં શુદ્ધચિદ્ધ આત્માનું ધ્યાન સર્વેતિકૃષ્ટ શ્રેષ્ઠ છે.

# ૧૫૨૭ પ્ર. આત્મધ્યાન થયું કે નહિ તે કેવી રીતે જણાય ?

ઉ. આત્મધ્યાનથી સહજ સુખના સ્વાદ આવે. આત્મવીર્ય અને ધૈર્ય (સ્થિરતા) વધે, ગમે તેવી આપત્તિમાં આકુલિત ન થાય, આત્માનું કાંઇ જ ખગડતું નથી એમ સમજે. સાકરની કણી એક ક્ષણવાર પણ જીલ ઉપર રહે તા મીઠાશના સ્વાદ આપે, તેમ આત્માનું ધ્યાન ળહુ જ અઠપ સમય પણ રહે તા પણ તે સહજ સુખના સ્વાદ આપે.

# ૧૫૨૮ પ્ર. આત્મધ્યાન કેટલાે વખત રાખી શકાય ?

ઉ. માટા માટા શક્તિશાળી અને માટા માટા વીર વૈરાગ્યવાન પુરુષો પણ આત્માનું ધ્યાન સતત બે ઘડી (૪૮ મિનિટ)ની અંદરના સમય સુધી જ કરી શકે છે.

# ૧૫૨૯ પ્ર. આત્મધ્યાન કેવી રીતે ઉત્પન્ન થાય ?

ઉ. ભાવના કરતાં કરતાં એકાએક ધ્યાન ઉત્પન્ન થાય છે. "આતમ ભાવના ભાવતાં જીવ લહે કેવળત્તાન રે." શ્રુતત્તાનથી આત્મ– સ્વભાવને યથાર્થ જાણી તેમાં જ ઉપયાગને જોડવા તેયાંગ (ધ્યાન) છે. આત્માના યથાર્થ ત્રાન વિના તેમાં ઉપયાગ લાગતા નથી, અર્થાત્ એકાત્ર થઇ શકતા નથી અને એકાત્રતા વિના ધ્યાન હાતું નથી, કારણ કે જાણ્યા વગર ધ્યાન કાતું કરે?

# ૧૫૩૦ પ્ર. આત્મધ્યાન કરતાં શું ચિંતવન હોય ?

ઉ. ધ્યાન અવસરે મન, વચન અને કાયા એ ત્રેણેના વ્યાપાર ળધ્ય થઇ જાય છે, ચિંતવન હોતું નથી. ઉપયોગ એકાત્ર થઇ જાય છે. (તે સમયે ધ્યાતાને એવા વિચાર પણ નથી હોતા કે "હું ધ્યાન કરું છું, કે આત્માને ધ્યાવું છું.")

શું કરવાથી પાતે સુખી ? શું કરવાથી પાતે દુ:ખી ? પાતે શું ? કયાંથી છે આપ ? એના માગા શીધ્ર જવાબ.

- ૧૫૩૧ પ્ર. આત્મધ્યાન કરતાં શું અનુસવ થાય ?
  - ઉ. આત્મ સ્વરૂપમાં એવી રમણતા થઇ છે કે જેમ કાઇ સુંદર રૂપ જોવામાં ઉપયોગ એકાત્ર થઇ જાય છે. એ સમયની અવસ્થા, આનંદ સુખ દશા એવી હોય છે, તેનું વર્ણન પણ ન થઇ શકે. તે દશાને અંદૈત ભાવ કહે છે.

''જે પદ શ્રી સવ'તે દીઠું ત્રાનમાં, કહી શક્યા નહીં પણ તે ભગવાન જો, તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે? અનુભવ ગાયર માત્ર રહ્યું તે ત્રાન જો."

# ૧૫૩૨ પ્ર. આત્મદશા કેમ આવે ?

ઉ. ત્યાગ, વૈરાગ્ય, ઉપશમ અને ભક્તિ મુમૃક્ષુ છવે હવે સહજ સ્વભાવ-રૂપ કરી મૂક્યા વિના આત્મદશા કેમ આવે ? પણ શિથિલપણાથી પ્રમાદથી વાત વિસ્મૃત થઇ જાય છે. પદાર્થનું તુચ્છપણું ભાસ્યમાન થયું હોય તા આંતવૃત્તિ રહે. જેમ અલ્પ કિંમતના એવા જે માદીના ઘડા, તે કૂટી ગયા અને પછી તેના ત્યાગ કરતાં આત્માની વૃત્તિ ક્ષાભ પામતી નથી; કારણ કે તેમાં તુચ્છપણું સમજાયું છે. જ્ઞાનીને જગતના સર્વ પદાર્થ તુચ્છ ભાસ્યમાન છે.

# ૧૫૩૩ પ્ર. નિવિંકલ્પ દશામાં કેવા અનુભવ થાય છે?

- ઉ. નિર્વિકરપ દશામાં જ્ઞાન (આત્મા) માત્ર આત્માને જ જાણવામાં પ્રવર્ત છે અને એમ પ્રવર્તતાં કાેઇ વચનાતીત એવા અપૂર્વ આનંદ થાય છે કે વિષયસેવનમાં તેની જાતિના અંશ પણ નથી. તેથી એ આનંદને અતીન્દ્રિય કહે છે.
- ૧૫૩૪ પ્ર. એવા અનુભવ કયા ગુણસ્થાનમાં હોય છે ?
  - ઉ. ચોથા ગુણસ્થાનથી જ થાય છે. પરંતુ ચાયામાં તા ઘણા કાળના અંતરાલથી થાય છે અને ઉપરનાં ગુણસ્થાનામાં શીઘ શીઘ થાય છે.
- ૧૫૩૫ પ્ર. આત્મત્તાન માટે નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનય બન્નેને જાણુવાની જરૂર છે?

છે ગુણી ગુણમય, નાશ ગુણના, ત્યાં જ નાશ ગુણી તણા, તા અન્યમતી નિર્વાણને કહે શુન્ય, કહિપત એ ગણા.

- ઉ. હા; "નય નિશ્ચય એકાંતથી આમાં નથી કહેલ, એકાંતે વ્યવહાર નહિ, ખન્તે સાથે રહેલ." ધ્યાન કરનારને નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનયથી આત્માની દઢ અને પાકી શ્રહા હોવી જોઇશે તથા તેના મનમાં સાચું જ્ઞાન અને સાચા વૈરાગ્ય હોવા જોઇશે.
- ૧૫૩૬ પ્ર. નિશ્વયધ્યાન કાને કહે છે?
  - ઉ. ધ્યાનમાં એકાત્રવૃત્તિ રાખીને સાધુ નિસ્પૃહવૃત્તિવાન અર્થાત્ સર્વે પ્રકારની ઇચ્છાથી રહિત થાય તેને પરમ પુરૂષા નિશ્ચયધ્યાન કહે છે.
- ૧૫૩૭ પ્ર. આત્મન્નાનના મુખ્ય હેતુ શું છે ?
  - ઉ. પ્યાન એ સર્વેત્તિમ તપ છે, તેનું તત્કાળ ફળ ચિત્તપ્રસન્નતા, આત્મશાંતિ અને અનુભવરસના આસ્વાદ આવવા તે છે. સર્વ આત્મસાધનાનું ફળ સમાધિ છે. આત્મત્તાન, આત્માના અનુભવના સ્વાદ તે જ સમ્યકૃદર્શન અને તે જ મોક્ષના ભવ્ય દરવાજો.
- ૧૫૩૮ પ્ર. આત્મધ્યાન માટે ત્યાગ, વૈરાગ્ય, યમ, નિયમ, સંયમની જરૂર નથી ?
  - ઉ. નક્કો જરૂર છે, તે આત્માને લક્ષે હોવાં જોઇએ. "વૈરાગ્યાદિસક્ષ્ળ તા, જો સહ આતમ જ્ઞાન, તેમજ આતમ જ્ઞાનની, પ્રાપ્તિતણાં નિદાન. ત્યાગ વિરાગ ન ચિત્તમાં, થાય ન તેને જ્ઞાન, અટકે ત્યાગ વિરાગમાં, તો ભૂલે નિજ ભાન."

જેની પાપમય તીવકષાયેથી પણ નિવૃત્તિ થઇ ન હોય, દેવ— ગુરુ-શાસ્ત્રની ભક્તિ, બહુમાન, સાધમી એા ઉપર પ્રેમ, ઇત્યાદિર્પ અત્યન્ત મંદકષાયરૂપની ભૂમિકામાં પણ જે આવ્યા ન હોય, તે અકષાયી ચૈતન્યનું નિવિધ્કલ્પ ધ્યાન કેવી રીતે કરશે ? અલખત્ત ન જ કરી શકે.

- ૧૫૩૯ પ્ર. ધ્યાનના કેટલા પ્રકાર છે ?
  - ઉ. ધ્યાનના લણા ઘણા પ્રકાર છે. વિવિધ મત્ર, જાપ–આલં ળન ધ્યાન, બાહ્ય ધ્વનિ અથવા આંતર ધ્વનિ–આલં ળન ધ્યાન, ધાસોચ્છ્વાસ –આલં ળન ધ્યાન, ત્રાટક અથવા મૂર્તિ, ચિત્ર, ળિંદુ, મંત્રાક્ષરા

સત્ય સમસ્ત ગુણાનું આશ્રયસ્થાન છે.

કે જ્યાત-આલંખન ધ્યાન, આત્મનિરીક્ષણ ધ્યાન વગેરે ધ્યાનના અન્ય પ્રકાર પાતાની શક્તિ, સંજોગ અને ગુરુ પાસેથી મળેલી કેળવણી પ્રમાણે અભ્યાસી શકાય છે. કયા પ્રકારનું ધ્યાન કરીએ છીએ તે અગત્યનું નથી પણ ધ્યાન કરતી વખતે ચિત્તની કેટલી શુદ્ધિ અને કેટલી એકાગ્રતા પ્રાપ્ત કરીએ છીએ તે વધારે અગત્યનું છે. એ સર્વમાં શ્રેષ્ઠ એવું તો આત્મા જેમાં મુખ્યપણે વર્તે છે, તે ધ્યાન કહેવાય છે; અને એ જ આત્મધ્યાનની પ્રાપ્તિ, ઘણું કરીને આત્મનાની પ્રાપ્તિ વિના થતી નથી.

વપ૪૦ પ્ર. આત્મનાનની પ્રાપ્તિ કેમ કરીને થાય ?

ઉ. આત્મત્તાન તે યથાર્થ બાેધની પ્રાપ્તિ સિવાય ઉત્પન્ન થતું નથા. એ યથાર્થ બાેધની પ્રાપ્તિ ઘણું કરીને ક્રમે કરીને ઘણા જીવાને થાય છે, અને તેના મુખ્ય માર્ગ તે બાેધસ્વરૂપ એવા ત્રાનીપુરુષના આશ્રય કે સંગ અને તેને વિષે બહુ માન, પ્રેમ એ છે.

૧૫૪૧ પ્ર. આત્માના સુખના અથવા આનંદના સ્વાદ કેવી રીતે આવે ?

ઉ. જે સમયે ઉપયોગ પાતાના આત્માથી ભિન્ન સર્વે દ્રવ્ય અને ભાવેથી હઠી પાતાના આત્માના જ ગુણામાં રમણતા કરશે ત્યારે જ સહજ સુખના સ્વાદ આવશે. આત્મધ્યાન, આત્મ રમણતાથી સર્વ સંતાપ મટી જાય છે.

૧૫૪૨ પ્ર. આત્માના અનુભવ કેવી રીતે થાય ?

ઉ. જેનું ધ્યાન કરવું છે તે પોતે જ છે, કાેઇ અન્ય પદાર્થ નથી. આત્મા સિવાયના જે જે અન્ય પદાર્થ છે, ભાવ છે, પર્યાયો છે તે પ્રત્યેથી ઉપયાગ જ્યારે પાછા વળશે ત્યારે જ આત્માના અનુભવ થઇ શકશે, થઇ જશે. આત્મધ્યાનથી સહજ સુખના સ્વાદ આવે છે.

વ્યપ૪૩ પ્ર. આત્માના ધ્યાન માટે શું કરવું જોઇએ ?

ઉ. ગ્રાનોપયોગ પાંચ ઇન્દ્રિયોના વિષયોમાં અને મનના વિચારોમાં પ્રેરાઇ રહે છે. તેને ત્યાંથી હઠાવી જ્યારે આત્મસ્થ કરાય છે ત્યારે જ આત્માનું ધ્યાન થાય છે. ઠાઇ મનુષ્ય એવા ઘરમાં બેઠા છે

# સમભાવ છે તે સ્વભાવ છે.

ેક જેને પાંચ ઇન્દ્રિયા અને મન રૂપી છ ભારણાં છે તે દ્વારા એક જીવ મહાર જ જોયા કરે છે. જો એક ક્ષણ માત્ર પણ તે ઇન્દ્રિયાદિથી હપયાગ પાછા વાળી પાતાના અંતરમાં જુએ તા પાતાના આત્માના દર્શન થઇ શકે છે. આત્મધ્યાનને ઉત્પન્ન કરનાર માતા સમાન આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપની ભાવના કરતાં કરતાં એકાએક ધ્યાન હત્પન્ન થાય છે.

રૂપ૪૪ પ્ર. આત્મધ્યાનનાં સાધના ખતાવા.

ઉ. સત્યત્રાન અને સત્ય વૈરાગ્ય જ આત્મધ્યાનનાં સાધના છે. નિર્મળ મનરૂપી જલ જ્યારે સ્થિર હોય છે ત્યારે આત્માનું દર્શન તેમાં થાય છે.

૧૫૪૫ પ્ર. આત્મધ્યાન વખતની અવસ્થા વર્ણું વેા.

ઉ. ચિત્ત અને ઇન્દ્રિયોની સૌમ્યતા, આરાગ્ય, કરુણાશીલતા, શરીરનું સુગંધિતપહું, મળમૂત્રની અલ્પતા, કાંતિવાળું શરીર, ચિત્ત પ્રસન્નતા અને સૌમ્યવાણી—આ ધ્યાનારઢ પુરુષનાં લક્ષણ હોય છે.

આત્મભાવના ભાવતાં એકાએક તે આત્મધ્યાન ઉત્પન્ન થાય છે. ધ્યાન એાછા કે વધારે સમય સુધી તદ્દન એકાગ્ર રહે છે. ધ્યાન અવસરે મન, વચન અને કાયા એ ત્રણેના વ્યાપાર બાંધ થઇ જાય છે. ચિંતવન હોતું નથી.

એ દશા એક એવી છે કે જેનું વર્ણન પણ થઇ ના શકે. એ દશામાં સહજ સુખેના અનુભવ થાય છે. તે દશાની લબ્ધિ તે જ સમ્યગ્દર્શન અને તે દશામાં રમણતા કરવી તે સમ્યક્ષ્યારિત્ર. આત્માનુભવ નયાતીત વિકલ્પાતીત, અનિર્વયનીય, અચિંતનીય, એકપરમાનંદમય અમૃતના સમુદ્ર છે. આ સમુદ્રમાં સ્નાન કરતાં મશ-લીન થવું એ આત્મધ્યાન છે.

૧૫૪૬ પ્ર, આત્મધ્યાન માટે કયાં કર્યા નિમિત્તો આવશ્યક છે ?

ઉ. ધ્યાન કરનારે સમય, સ્થાન, મનશુદ્ધિ, કાર્યશુદ્ધિ, ખેસવાનું આસન અને યાગાસનના યાગ્ય ઉપાય કરવા જોઇએ તથા તે વિધિનું સેવન કરવું જોઇએ કે જેથી ધ્યાન થઇ શકે.

ક્ષીરનીરવત્ જીવશરીર ખન્ને એકમેક રહ્યાં છતાં, છે ભિન્ન, તાે જે છેક જુદાં ખાદ્ય તેની શી કથા ? વપ૪૭ પ્ર. નિરંતર ધ્યાનની પ્રાપ્તિ માટે કઇ સામગ્રી શાસ્ત્રમાં યતાવી છે ?

ઉ. ૧. તપ (છ બાલા તપ અને છ અંતરંગ એમ કુલ મળી બાર તપ), ૨. શ્રુત (આચાર—આરાધના આદિ દ્રવ્ય શ્રુત અને તેના આધારે ઉત્પત્ન નિર્વિકાર સ્વસંવેદન જ્ઞાન રૂપ ભાવશ્રુત), અને ૩. ત્રત (હિંસા, જૂઠ, ચોરી, અબ્લુલ અને પરિગ્રહના દ્રવ્ય અને ભાવ રૂપે ત્યાંગ), તે (તપ, શ્રુત અને ત્રત) જ ધ્યાનની સામગ્રી છે.

૧૫૪૮ પ્ર. ધ્યાનમાં શું કારણભૂત થાય ?

ઉ. વૈરાગ્ય, તત્ત્વોનું જ્ઞાન, પરિશ્રહોના ત્યાગ, સામ્યભાવ, અને પરિષહોનું જીતવું; એ પાંચ ધ્યાનનાં કારણ છે.

વપ૪૯ પ્ર. ધ્યાન કરવાના ઉત્તમ સમય કયા ?

ઉ. સર્વધી ઉત્તમ સમય પ્રાત:કાળના છે. તે તદ્દન શાંત હોય છે, વાતાવરણ શીતળ અને સુંદર હોવાથી અતુકૂળ હોય છે. તે સિવાય જે સમયે મન ચોંટે તે સમયે પણ ધ્યાન કરી શકાય છે.

૧૫૫૦ પ્ર. ધ્યાન કરવા માટે ઉત્તમ સ્થળ કર્યું હશે ?

ઉ. જેટલું એકાંત હશે એટલું વધારે સારું ધ્યાન થઇ શકશે.

૧૫૫૧ પ્ર. ધ્યાનના સમયે મનની શુદ્ધિ જોઇએ ?

ઉ. હા. જેટલા સમય ધ્યાન કરવું હાય તેટલા સમય અન્ય સર્વ કાર્યાથા નિશ્ચિંત થઇ જવું. નિશ્ચિંત થયા વગર ધ્યાનમાં મન ચાંટરા નહિ. ધ્યાતાના મનમાં આકુલતા હાવી જોઇએ નહિ.

૧૫૫૨ પ્ર. ધ્યાનના સમયે વચનશુદ્ધિ કેવી હોવી જોઇએ ?

ઉ. ધ્યાનમાં જેટલા સમય ગાળવા હાય તેટલા સમય મૌન રહેવું અને ધ્યાનને સહકારી મંત્રા કે પાઠ વાંચવા–વિચારવા પરંતુ કાઇ સાથે વાતચીત ના કરવી.

૧૫૫૩ પ્ર. ધ્યાનના સમયે કાયશુદ્ધિ પણ હોવી જોઇએ ?

ઉ. હા, અંતરથી ને બાહાથી શરીર નિરાકલ રહે, શરીરના કારણથી મનમાં કાઇ વિક્ષેપ કે વિઘ્ન ન આવે એમ શરીરને રાખવું જોઇએ.

રે! અન્ય નિજને, અન્યને નિજ, માની ભ્રાન્ત ભમ્યા ભવે; હું અન્ય ના, હું તે જ હું, છે અન્ય અન્ય ન હું હવે.

- ૧૫૫૪ પ્ર. ધ્યાન માટે આસન કેવું હોવું જોઇએ ?
  - ઉ. ધ્યાન માટે કેઇ ઘાસનું આસન કે ચટાઇ કે પાટ કે પથ્થર નક્કી કરી લેવું. જો એવું કાંઇ ન મળી શકે તેા સ્વચ્છ પવિત્ર ભૂમિ ઉપર પણ ધ્યાન કરી શકાય છે.
- ૧૫૫૫ પ્ર. પ્યાન માટે શરીરની સ્થિતિનું આસન (યાગાસન) શા માટે અને કેવું હોવું જરૂરી છે !
  - ઉ. આસન લગાવવાથી શરીર સ્થિર રહે છે. શરીરની સ્થિરતાથી ધાસો-ચ્છ્વાસ સમપણું ચાલે છે, અને મન નિશ્વળ રહી શકે છે. ધ્યાન કરવામાં પદ્માસન, અર્ધપદ્માસન કે કાયાત્સર્ગ એ ત્રણ આસન સુગમ છે અને બહુ ઉપયોગી છે. જે આસનથી ધ્યાન સ્થિર થઇ શકે તે આસનથી ખેસી શકાય છે. વજાસન, વીરાસન, સુખાસન, કમલાસન વગેરે યાગ્ય આસના કહ્યાં છે.

૧૫૫૬ પ્ર. ધ્યાનની વિધિ ખતાવા.

- 3. (૧) બહુ સરળ ને સીધી રીત એ છે કે પાેતાના શરીરમાં વ્યાપેલ આત્માને શુદ્ધ જળની સમાન નિર્મળતાથી પૂર્ણ વિચારવા અને મનને તે જળ સમાન નિર્મળ આત્મામાં મગ્ન રાખવું. આત્માના સ્વભાવના પણ વિચાર કરવા કે આ આત્મા પરમ શુદ્ધ શાનાનંદમય છે.
  - (ર) ખીજી વિધિ એ છે કે પોતાના આત્માને શરીર પ્રમાણ આકારવાળા સ્કૃટિક મણિની મૂર્તિ સમાન નિર્મળ વિચારી તેના દર્શનમાં લય થઇ જવું. જ્યારે મન હડી જાય ત્યારે મંત્રાચ્ચાર કરવા અને અવારનવાર-વખતાવખત આત્માના સ્વભાવ વિચારતા રહેવું.
  - (૩) ત્રીજી વિધિ એ છે કે પિંકસ્થ ધ્યાન ધરવું. એની પાંચ ધારણાઓનો ક્રમપૂર્વક અભ્યાસ કરી આત્માના ધ્યાન સુધી પહેંચી જવું. નિજ આત્માનું ચિંતન તે પિંકસ્થ ધ્યાન છે.

૧૫૫૭ પ્ર. પિંડસ્થ ધ્યાનની પાંચ ધારણા કહો.

મુગ જેમ રાત્રિમાં ભાષે વનથી નગર પ્રત્યે ધરો, હા કષ્ટ! કળિમાં તેમ મુનિઓ વન તજી ગામ વસે.

- ૭. પાર્થિ વી ધારણા, આગ્નેયી ધારણા, મારુતી ધારણા, વારુણી ધારણા, તત્ત્વરૂપવતી ધારણા.
- ૧૫૫૮ પ્ર. આ ધારણાએામાં મુખ્યત્વે કયો ભાવ હોય છે ?
  - ઉ. "હું સર્વું કર્મ મળને કાઢી શુદ્ધ કરું છું" કાઇ ધારણામાં તે કર્મ રજને અભિથી ખાળી, કાઇમાં પવનથી ઉડાવી તાે કાઇમાં પાણીથી ધાઇ નાંખે છે.
- ૧૫૫૯ પ્ર. ઉપર કહેલ ધ્યાનવિધિ સિવાયની ધ્યાનની ખીજી વિધિએા હોય તા કહેા.
  - ઉ. (૪) પદાની દ્વારાએ પદસ્થ ધ્યાન કરવું. એના અનેક ઉપાય છે. જેમાં મુખ્યત્વે નાસાપ્ર ઉપર અને ભ્રમરાના મધ્યભાગે અથવા હૃદયકમળની મધ્યમાં 'હે'' અથવા 'ૐ' પ્રણ્વ મંત્રને સ્થાપિત કરવા. અથવા હૃદય સ્થાનમાં શ્વેત રંગનું આઠ પાંદડીનું કમળ વિચારવું. મંત્ર વાકચોમાં સ્થિત પદસ્થ ધ્યાન છે.
    - (પ) રૂપસ્થ ધ્યાનની વિધિ : સમવસરણમાં ખિરાજિત તીર્થ કર ભગવાનને ધ્યાવવા. વીતરાગમુદ્રા જોઇને વૃત્તિ સ્થિર કરવી. સર્વ ચિદ્રપનું ચિંતન તે રૂપસ્થ ધ્યાન છે.
    - (ક) રૂપાતીત ધ્યાનની વિધિ: શરીરરહિત, પુરુષાકારે શુદ્ધ સ્વરૂપી સિદ્ધ ભગવાનને વિચારી, પાતે પાતાને તેના સ્વરૂપમાં લીન કરવા. નિરંજનનું ધ્યાન તે રૂપાતીત ધ્યાન છે.

નમસ્કાર (ણુમાકાર) આદિ મંત્રનું જે ધ્યાન છે તે પદસ્થ ધ્યાન કહેવાય છે, શરીરમાં રહેલ પાતાના આત્માના ચિંતવનને પિંડસ્થ ધ્યાન કહે છે, સશરીરી પરમાત્મા અરિહંતદેવનું ધ્યાન તે રૂપસ્થ અને નિરંજન (સિદ્ધભગવાન)નું ધ્યાન તે રૂપાતીત ધ્યાનછે.

- ૧૫૬૦ પ્ર. ધ્યાનનું સ્વરૂપ કયા ગ્રંથમાંથી વિશેષ જાણવા મળશે ?
  - ઉ. ધ્યાનનું સ્વરૂપ શ્રી જ્ઞાનર્ણવ ગ્રાંથના અધ્યાય ૩৬, ૩૮, ૩૯, ૪૦માં સ્પષ્ટ વર્ણવેલું છે.
- ૧૫૬૧ પ્ર. જ્યારે ધ્યાન કરવામાં મન ના ચોંટે તો શું કરવું <sup>ર</sup>
  - ઉ. જ્યારે ધ્યાન કરવામાં મન ના ચોંટ અને ધ્યાનના સમય વિના પણ આત્મમનન કરવું હોય તો નીચે લખેલાં કાર્યો કરી શકાય છે:

વર્ત માન ઉદય સમભાવે ભાગવવા તેને જ ભગવાને પુરુષાથ કહ્યા છે.

- (૧) આધ્યાત્મિક-વૈરાગ્ય ગ્રંથાને એક ચિત્તથી વાંચવા-સાંભળવા.
- (૨) આધ્યાત્મિક પદાને ગાવાં.
- (૩) જિનેન્દ્ર ભગવાનની વૈરાગ્યમય સ્તૃતિ બાલવી. સ્તાત્ર બાલવા, માળા કેરવવી.
- (૪) જિનેન્દ્ર ધ્યાનમય પ્રતિમાની સન્મુખ ઊભા રહી તેમના સ્વરૂપના વિચાર કરવા અને આપણા આત્મા તેમના જેવા સ્વરૂપના પામે તેમ ધ્યાન કરવું. જેમ ઢારને કંઇ ખાવાનું જોઇએ જ, તેમ મનનું પણ છે. ખીજા વિકલ્પા પાંધ કરવા હાય તા તેને સદ્વિચારરૂપ ખારાક આપવા. 'મન કહે તેથી ઊલડું વર્તવું; તેને વશ થઇ તણાઇ જવું નહીં.'
- ૧૫૬૨ પ્ર. આત્માએ પાતાના જ આત્માનું ધ્યાન ધ્યાવવું તે કેવી રીતે ?
  - જાતમધ્યાની ધ્યાતા આત્મા પોતાના આત્માને પોતાના આત્મામાં પોતાના આત્માને માટે પોતાના આત્માથી ધ્યાવે છે. જે શરીરાદિ પર પદાર્થીથી આ અવિનાશી આત્માને ભિન્ન જાણતા નથી, અનુ-ભવતા નથી તે તીવ તપ તપે છતાં નિર્વાણને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.
- ૧૫૬૩ પ્ર. મેહ્લને માટે ધ્યાન કરવામાં આવે છે અને આ કાળે મેહ્લ તા નથી; તા ધ્યાન કરવાનું શું પ્રયોજન છે ?
  - ઉ. એમ નથી, કેમકે આ કાળે પણ પરંપરાએ મેાક્ષ છે, ધ્યાન કરનાર સ્વશુદ્ધાત્માની ભાવનાના ળળથી સંસારની સ્થિતિ અલ્પ કરીને સ્વર્ગમાં જાય છે, ત્યાંથી ચ્યવીને, મનુષ્યભવમાં રતનત્રયની ભાવના પ્રાપ્ત કરીને શીઘ્ર માક્ષે જાય છે. જે ભરત, સગર, રામચંદ્રછ, પાંડવા વગેરે માક્ષે ગયા છે તેઓ પણ પૂર્વ ભવમાં ભેદાભેદ રતનત્રયની ભાવનાથી સંસારની સ્થિતિ ઘટાડીને પછી માક્ષે ગયા છે. તે જ ભવે બધાને માક્ષ થાય છે એવા નિયમ નથી.



રે ! જન્મ તાડતરુથી પડતાં, પ્રાણીરૂપ ફળ જે અધાં; વચમાં ડકે તે કેડલું ? મૃત્યુ રસાતળ પહોંચતાં ?

# सभ्यक्षान

- ૧૫૬૪ પ્ર. વિશ્વનાં બધાં દ્રવ્યામાં ન હોય અને કક્ત આત્મામાં જ હોય તેવા કેકઇ વિશેષ ગુણ છે કે જેથી આત્માને તરત એાળખી શકાય ?
  - ઉ. હા, આત્મામાં એવા વિશેષ ગુણ છે અને તે ગુણનુ નામ જ્ઞાન. ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા સદા જ્ઞાનનું નિધાન છે, તે જ્ઞાન જ કરે છે, અન્ય કાંઇ કરતા નથી, તે જ્ઞાનમાં લાકાલાક ભાસે છે. જે સવ<sup>c</sup> જ્ઞીયોને જાણે તે જ્ઞાન છે. જ્ઞાન એક અદ્દભુત છે કે જે કાઇ કાઇને આપી શકતા નથી કે કાઇ કાઇ પાસેથી લઇ શકતા નથી. આત્મા જ્ઞાતા દ્રષ્ટા છે–જોનારા અને જાણનારા છે.

# ૧૫૬૫ પ્ર. ત્યારે આત્મજ્ઞાન એટલે શું?

- ઉ. આત્મત્તાન એટલે દેહથી આત્મા જુદો છે; સ્વપર પ્રકાશક છે, નિત્ય છે, કર્તા છે, બેક્તા છે, મેાક્ષ છે અને મેાક્ષનો ઉપાય છે; આ પદના યથાર્થ નિર્ણય થાય તેને "મારું મારું" મટી શુદ્ધ આત્માનો અનુલવ થાય, (તે આત્મત્તાન છે.). "હું નિશ્ચયથી પરમ આત્મવત્ શુદ્ધ નિર્લિકાર ત્રાતા દણ છું" એવું ત્રાન તે આત્મત્તાન કહેવાય છે. એ જ આત્મત્તાન પરમ સુખ સાધન છે. એ આત્મત્તાનને જ નિશ્ચય સમ્યગ્તાન કહે છે. એ આત્મત્તાનમાં ઉપયોગની સ્થિરતાને સ્વરૂપાચરણ ચારિત્ર કહે છે, સ્વાનુલવ કહે છે કે આત્મધ્યાન કહે છે.
- ૧૫૬૬ પ્ર. આત્મત્તાન થાય તે પહેલાં કઇ લબ્ધિઓ જીવને પ્રગટ છે? ઉ. આત્મત્તાન થાય તે પહેલાં પાંચ લબ્ધિ જીવને થાય છે :
  - ૧. ક્ષયાપશમ લબ્ધિ : મનુષ્યભવ, પાંચ ઇન્દ્રિય વગેરે મળે તે.
    - ર. વિશુદ્ધિલબ્ધિ : ખાેટાં કામથા ત્રાસ પામે તે સારા ભાવ ભણી જીવ વળે તેથી પુણ્ય ખાંધે, તેથી સત્પુરુષતા યાેગ થાય.

- કેશના લબ્ધ : સત્પુરુષના યાગ થાય, સત્પુરુષ કહે તે સમજવાનું મહાત્મ્ય લાગે. (જુએા પ્ર.—૯૧૧).
- ૪. પ્રાયોગ્યલબ્ધિ કેશનાના વિચાર કરી તેમાં જ જીવન ગાળે તેથી સિત્તેરે ક્રાેડાક્રાેડીની કર્મ સ્થિતિ ઘટીને અ તઃક્રાેડાક્રાેડીની થઇ જાય.
- પ. કરણુલબ્ધિ : તેમાં આગળ વધતાં ગ્રાંથિલેદ થાય.

### ત્રપક્ષ પ્ર. આત્મનાન શાના વિના ન થાય?

ઉ. વિચાર વિના આત્મત્તાન થાય નહિં. આત્મત્તાન અંતર્જુદ્ધિ વિના દઢ અને સ્થિર થઇ શકતું નયી. ત્રણ દેષને ટાળે તેા આંતર્જુદ્ધિ થાય છે: ૧. મળદેષ ૨. વિક્ષેપ દેષ ૩. અત્તાનદેષ. મળ દેષ: અધર્મ યુક્ત ભાવના થવી એ પાપવૃત્તિ છે અને પછી અનુકૂળ સંયોગા પ્રાપ્ત થતાં પાપાચરણ થાય છે તે મળ દેષ કહે છે.

વિક્ષેપદાષ : અનુકૂળ સંયોગાના અભાવમાં કે તેની વિશેષ પ્રાપ્તિની દાેડધામમાં તેમજ અનુકૂળ સંયોગા ચાલ્યા ન જાય તેની ચિંતામાં કૃતિનું ચંચળપાશું થાય છે, તેને વિક્ષેપદાષ કહે છે. અજ્ઞાનદાષ : નિજ સ્વરૂપના જ્ઞાનના અભાવ તેમજ પર પદાર્થને પાતાના માનવા તેનું નામ અજ્ઞાન છે.

- ૧૫૬૮ પ્ર. શું કારણથી જીવનું વિચાળયળ પ્રવર્તતું નથી ?
  - ઉ. અસત્સંગ તથા અસત્સંગથી જીવનું વિચારળળ પ્રવર્ત તું નથી; એમાં કિંચિત્માત્ર સંશય નથી.
- ૧૫૬૯ પ્ર. અસત્સંગનું બળ શી રીતે ઘટે ?
  - ઉ. આરંભ, પરિગ્રહનું અલ્પત્વ કરવાથી અસત્સંગનું ખળ ઘટે છે. સત્સંગના આશ્રયથી અસત્સંગનું ખળ ઘટે છે.
- ૧૫૭૦ પ્ર. આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે શરૂઆત કેવી રીતે કરવી જોઇએ ?

જે પુષ્યની ઇચ્છા કરે છે એ સંસારની જ ઇચ્છા કરે છે; પુષ્ય સદ્દગતિના હેતુ (જરૂર) છે, પરંતુ નિર્વાણ તા પુષ્યના ક્ષયથી જ થાય છે.

- ઉ. આત્મત્તાનની પ્રાપ્તિ માટે દ્રવ્યશ્રુત દ્વારા છ દ્રવ્ય, પાંચ અસ્તિ કાય, સાત તત્ત્વ અને નવ પદાર્થનું જ્ઞાન આવશ્યક છે. તે પ્રાપ્ત કરવા પરમાગમના અભ્યાસ કરવા બહુ અગત્યના છે. આ શાસ્ત્રાભ્યાસને વ્યવહાર સમ્યગ્તાન કહે છે.
- ૧૫૭૧ પ્ર. વ્યવહાર સમ્યગ્નાન માટે કયાં શાસ્ત્રોના અભ્યાસ કલો છે.
  - ઉ. જિનવાણીમાં અનેક શાસ્ત્રોના સંગ્રહ છે. ચાર અનુયોગામાં તે વહે ચાયેલા છે, જેને ચાર વેદ પણ કહેવાય છે.
    - પ્રથમાનુયોગ અથવા ધર્મ કથાનુયોગ : ધર્મ કથાનુયોગમાં જીવન-ચરિત્રા વાર્તારૂપે આવે છે. તે વૈરાગ્ય થવા માટે છે. તેમાં જે મહાનપુર્ષા અથવા સ્ત્રીઓએ ધર્મને ધારણ કરી આત્માની ઉત્નિતિ સાધ્ય કરી છે તેમનાં જીવનચરિત્ર હોય છે. જેમાં એક પુરુષ સંબંધી કથા હોય તેને ચારિત્ર કહે છે અને જેમાં ત્રેસઠ શલાકા પુરુષા સંવ્યંધી કથા હોય તેને પુરાણ કહે છે. ચારિત્ર અને પુરાણ બન્નેને પ્રથમાનુયાેગ કહેવામાં આવે છે. આ પ્રથમાનુયાંગ ઉપન્યાસની (નવલકથાની) જેમ કિલ્પત અર્થનું વર્ણન ન કરતાં સત્ય હકીકતનું વર્ણન કરે છે તેથી તેને સત-કથા કહે છે. તેના વાંચવાવાળા અને સાંભળવાવાળા જીવાને પ્રણ્ય બંધ થાય છે તેથી તેને પ્રણ્ય કથા કહે છે. સરાગી જીવાનું મન કેવળ વૈરાગ્ય કથનમાં જોડાય નહિ તેથી જેમ બાળકને પતાસાના ઔષધ આપીએ છીએ તેમ સરાગી ભાગાદિકથનના આશ્રયે ધર્મમાં રૂચિ કરાવે છે. મન જો ક્લાયી થઇ ગમ્નું હોય તા ''ધર્મ'કથાનયોગ'' વિચારવા યાગ્ય છે. પ્રથમાનુયાગના ત્રંથા. જિનસેનાચાર્ય કત આદિ પુરાણ તથા ગુણભદ્રાચાર્ય કત ઉત્તરપુરાણ ઇત્યાદિ પુરાણ, ચારિત્રના અનેક પ્રથા છે.
    - (૨) કરણાનુયાગ અથવા ગણિતાનુયાગઃ કરણાનુયાગમાં કર્મ સંખંધી વાત આવે છે. તે વૃત્તિ સ્થિર થવા માટે છે. એમાં ચાર ગતિનું સ્વરૂપ તથા લાકનું સ્વરૂપ ખતાવ્યું છે. છવાની

ક્રિયા વિનાનું જ્ઞાન વ્યર્થ છે અને અજ્ઞાનીઓની ક્રિયા વ્યર્થ છે.

અવસ્થાના ભેદ, ગુણસ્થાન અને માર્ગ ણાસ્થાનાનું કથન તથા કર્મોના ખંધ, ઉદય, સત્તા આદિનું નિરૂપણ છે. આત્માની અવસ્થાએ કર્મના ભિન્ન-ભિન્ન પ્રકારથી થાય છે તે સવે હિસાળ તેમાં ખતાવ્યો છે. એમાં સિદ્ધાંતના સમાવેશ થાય છે, મન જો જડ થઇ ગયું હોય તા ''ગણિતાનુયાગ'' વિચારવા યાગ્ય છે. કરણ એટલે ભાવ. જેવા ભાવ કરે તે પ્રમાણે ચોક્કસ કર્મ ળધાય. એ બધા કર્મના હિસાબ હોય છે. કરણાનુયાગના ગામદસાર, લબ્ધિસાર, ક્ષપણસાર, ત્રિલાકસાર આદિ અનેક પ્રથા છે.

(૩) ચરણાનુયાગ: ચરણાનુયાગમાં ચારિત્રની વાત આવે છે. તે કર્મ ક્ષય કરવા માટે છે. મન વચન કાયાને સ્થિર કરવા માટે જે જે વ્યવહાર ચારિત્રની આવશ્યકતા છે તે સર્વ આ અનુયાગમાં ખતાવ્યું છે. સર્વ વિરતિ મુનિને બ્રહ્મચર્ય વ્રતની આદ્મા આપે છે તે ચરણાનુયાગની અપેક્ષાએ પણ કરણાનુયાગની અપેક્ષાએ નહીં; કારણ કે કરણાનુયાગ પ્રમાણે વેદાદયના ક્ષય નવમે ગ્રણસ્થાને થાય તે પહેલાં નહીં. મન જે પ્રમાદી થઇ ગયું હોય તા "ચરણાનુયાગ" વિચારવા યાગ્ય છે. ચરણાનુયાગના મૂળાચાર, આચારસાર, રતનકરંડ શ્રાવકાચાર, ભગવતી આરાધના, સ્વામી કાર્તિ કેયાનુપ્રેક્ષા, આત્માનુશાસન પદ્મનંદી પચ્ચીસી ઇત્યાદિ અનેક પ્રંથા છે.

ચરણાનુયાગની ખે ધારાએ છે,–એક અંતરંગમાં વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરવાવાળી તથા ખીજી આ જીવનમાં બા**લ–ત્યાગરૂપ** કાંઇ પ્રેરણા આપવાવાળી.

(૫) દ્રવ્યાનુયાગ: દ્રવ્યાનુયાગમાં છ દ્રવ્યમાં મુખ્યપણે ખધી આત્માની વાતા આવે છે. તે પાતાનું સ્વરૂપ જાણવા માટે છે. એમાં છ દ્રવ્ય, પાંચ અસ્તિકાય, સાત તત્ત્વ અને નવ પદાર્થનું વ્યવહાર

માક્ષની ઇચ્છાવાળા માટે ''શરીર પણ પરિશ્રહ છે.

નયથી પર્યાયરૂપ અને નિશ્ચયનયથી દ્રવ્યરૂપ કથત છે. એમાં શુદ્ધાત્માનુલવની રીતિઓ બતાવી છે. જીવનમુક્ત દર્શાનાં સાધન બતાવ્યાં છે. એમાં નિર્ગ થ પ્રવચનનું રહસ્ય છે, શુકલ ધ્યાનનું અનન્ય કારણ છે. મહાલાગ્ય વડે દ્રવ્યાનુયોગની પ્રાપ્તિ થાય છે. દ્રવ્યાનુયોગનું ફળ સર્વ લાવથી વિરામ પામવારૂપ સંયમ છે. સમાધિનું રહસ્ય એ જ છે. મન જો શંકાશીલ થઇ ગયું હોય તા દ્રવ્યાનુયોગ વિચારવા યોગ્ય છે. દ્રવ્યાનુયોગની દષ્ટિ વિના કથાનુયોગ અને ચરણાનુયોગમાં કઇ અપેક્ષાએ કહ્યું છે તે સમજારો નહિ. શ્રી કુન્દ કુન્દ સ્વામીના સમયસાર, પ્રવચનસાર, પ્રચાસ્તિકાય, રયણસાર, અષ્ટપહુડ; શ્રી ઉમાસ્વામીકૃત તત્ત્વાર્થસૂત્ર, બીજાન્યાયના કેટલાય પ્રથા, પ્રમાણ પરીક્ષા, પ્રમાણ નિર્ણય, પ્રમાણ મિમાંસા, તથા ન્યાયદીપિકા ઇત્યાદિ ભરપૂર દ્રવ્યાનુયોગના શ્રંથા જયવંત વર્ત છે.

૧૫૭૨ પ્ર. એક્લા દ્રવ્યાનુયોગના અભ્યાસથી નિશ્વયાભાસી થઈ જાય ?

ઉ. ના, દ્રવ્યાનુયાગના અભ્યાસથી નિશ્ચયાભાસી ન થાય પણ વ્યવહાર છે જ નહિ તેમ નિષેધ કરે તો નિશ્ચયાભાસી થઇ જાય, એથી તો કહ્યું છે કે જેને નિશ્ચયના અતિરેક હોય તે છે વ્યવહાર પ્રહણ કરવા અને જેને વ્યવહારના અતિરેક હોય તે છે નિશ્ચયને પ્રહણ કરવા.

૧૫૭૩ પ્ર. આ બધામાંથી કયા શાસ્ત્રના સ્વાધ્યાય કરવાે ? અને કયા ક્રમથી કરવાે ?

ઉ. જો કાઇની ખુદ્ધિ એટલી મંદ હોય કે વસ્તુ સ્વરૂપને સમજી ન શકે તથા વૈરાગ્યની વાત જેના ગળે ઊતરી ન શકે તા તેના માટે પ્રથમાનુયાગ તથા ચરણાનુયાગની ખાલ્ય ત્યાગની ધારાના સ્વાધ્યાય જ કથંચિત યાગ્ય છે. જેની ખુદ્ધિ કશાય છે અને જેને દ્રવ્યાનુયાગ અને ચરણાનુયાગના ખરાખર અબ્યાસ કરી લીધા છે, તેને નિજ ક્રત્યાણાથે પાતાના સદ્ભમ પરિણામાને પારખવા કરણાનુયાગના

ખામિમ સબ્વે જવા, સબ્વે જવા વિ ખમતું મે, મિત્તી મે સબ્વ ભૂએસ, વેર મજહં ન કેંગ્રુઇ. સ્વાધ્યાય અત્યંત જરૂરી છે. જેની પાસે સમયની છૂટ છે તેને માટે પણ કરણાનુયાગ મહાન ઉપકારી છે, કારણ કે તેની ઊડી અને સૂક્ષ્મ વાતા સમજવા માટે છુદ્ધિ એટલી તીક્ષ્ણ અને એકાશ કરવી પડે છે કે દિવસ કર્યા પસાર થઇ જાય છે તેની ખબર પડતી નથી.

સૌ પ્રથમ દ્રવ્યાનુયાગતા અભ્યાસ કરવા અને તેનું સ્વરૂપ સમજાયા પછી કેમ ચાલવું તે સંખંધીનું વર્ણુન તે ચરણાનુયાગ. ત્યારભાદ ગણતરીના 'પ્રમાણવાળા ગણિતાનુયાગ (અથવા કરણાનુયાગ) અને ધર્માકથાનુયાગના સ્વાધ્યાય રાખવા.

શાસ્ત્રાલ્યાસના અનેક અંગ છે. શબ્દ અથવા અર્થનું વાંચલું, શીખવું, શીખડાવવું, ઉપદેશ આપવા, વિચારવું, સાંભળવું, પ્રશ્ન કરવા, સમાધાન સમજવું, વારંવાર ચર્ચા કરવા ઇત્યાદિ અનેક અંગ છે, ત્યાં જેમ બને તેમ અલ્યાસ કરવા.

૧૫૭૪ પ્ર. શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવાના ઉપદેશ શા માટે કરવામાં આવ્યા છે ?
ઉ. ચાર અનુયાગનું તથા તેના સહ્લમભાવાનું જે સ્વરૂપ, તે જીવે વારં વાર વિચારવા યાગ્ય છે, જાણવા યાગ્ય છે. તે પરિણામે નિર્જરાના હેતુ થાય છે, વા નિર્જરા થાય છે. ચિત્તની સ્થિરતા કરવા માટે સઘળું કહેવામાં આવ્યું છે; કારણું કે એ સહ્લમમાં સહ્લમ સ્વરૂપ જીવે જો કાંઈ જાણ્યું હોય તા તેને વાસ્તે વારં વાર વિચાર કરવાનું ખને છે, અને તેવા વિચારથી જીવની બાહ્યવૃત્તિ નહીં યતાં અંદરની અંદર વિચારતાં સુધી સમાયેલી રહે છે. અંતર વિચારનું સાધન ન હોય તા જીવની બાહ્યવસ્તુ ઉપર વૃત્તિ જઇ અનેક જાતના ઘાટ ઘડાય છે. જીવને અવલં બન જોઇએ છે. તેને નવરા ખેસી રહેવાનું ઠીક પડતું નથી. તેના વારં વાર વિચારથી સ્વરૂપ સમજાય છે, અને તે પ્રમાણે સમજાયાથી તેથી સહસ્મ અરૂપી એવા જે આત્મા તે

અધ્યાત્મ (શાસ)માં મૂર્ચ્છાને જ પરિગ્રહ કહેવામાં આવ્યા છે. તેવી રીતે એમાં પ્રમાદને જ હિંસા કહેવામાં આવી છે.

સંખંધી જાણવાનું કામ સહેલું થાય છે.

૧૫૭૫ પ્ર. શાસ્ત્રાભ્યાસની મહિમા કહેા ?

ઉ. શાસ્ત્રાભ્યાસથી પરંપરા આત્માનુભવદશા પ્રાપ્ત થાય છે. આ તો દૂરની વાત, પણ તાત્કાલિક આટલા ગુણા પ્રગટે છે, ક્રાંધાદિ ક્યાંયાની મંદતા થાય છે, પંચેન્દ્રિયના વિષયામાં પ્રવૃત્તિ અટકે છે, અતિ ચંચલ મન પણ એકાત્ર થાય છે. હિંસાદિ પાંચ પાપ થતાં નથી, હેય ઉપાદેયની ઓળખાણ થાય છે, આત્મન્નાન સન્મુખ થાય છે, અધિક—અધિકૃત્તાન થવાથી આનંદ ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી શાસ્ત્રાભ્યાસ અવશ્ય કરવા. શાસ્ત્રાભ્યાસ કરવાના સમયની પ્રાપ્તિ મહાદુલ લ છે. શાસ્ત્રાભ્યાસ કરા, અન્ય છવાને કરાવો, જે જીવા શાસ્ત્રાભ્યાસ કરે છે તેમની અનુમાદના કરા. પુસ્તક લખાવવું તથા શીખવા તથા શીખડાવવાવાળાની સ્થિરતા કરવી, ઇત્યાદિ શાસ્ત્રાભ્યાસનાં ખાલ્લ કારણોને સાધન કરવાં, કારણ કે તેમની મારફત પણ પરંપરા કાર્ય સિદ્ધિ થાય છે અને મહત્ત પુણ્ય ઉત્પન્ન થાય છે.

૧૫૦૬ પ્ર. શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરીને શું કરવું જોઇએ ?

ઉ. આત્મામાં તેવા ભાવરૂપ પરિશુમન કરવું જોઇએ.

૧૫૭૭ પ્ર. સમ્યગ્રાનના કેટલાં અંગ છે અને તે કયાં કયાં છે ?

- ઉ. સમ્યગ્તાનના આઠ અંગ છે તે નીચે મુજબ છે :
  - (૧) પ્રથશુદ્ધિ : શાસ્ત્રનાં વાકચોને શુદ્ધ ભણવાં.
  - (૨) અર્થશુદ્ધિ : શાસ્ત્રના અર્થ બરાબર સમજવા.
  - (૩) ઉભય શુદ્ધિ : ગ્રંથને શુદ્ધ ભણવા અને શુદ્ધ અર્થ સમજવા.
  - (૪) કાલાધ્યયન : શાસ્ત્રોને એવા વખતે લણવાં જોઇએ કે જ્યારે પરિણામમાં નિરાકુળતા હોય.
  - (૫) વિનય : ઘણાં આદરપૂર્વક શાસ્ત્રો ભણવાં જોઇએ.
  - (૬) ઉપધાન : યાદ રાખતાં જતાં શ્રંથને ભણવા જોઇએ.
  - (હ) બહુમાન : શાસ્ત્રને બહુમાન કે પ્રતિષ્ઠાપૂર્વ કે વિરાજમાન કરીને ભણુવું જોઇએ.

પરિણામને હઠાવી શકાય નહીં, પરિણામમાંથી એકત્વ હઠાવી શકાય છે.

- (૮) અનિદ્ભવ: આપણને શાસ્ત્રજ્ઞાન હોય તે કાઇ સમજવા ચાહે તા સમજાવવું જોઇએ. જે ગુરુથી જ્ઞાન મળ્યું હોય તેમનું નામ જીપાવવું ન જોઇએ.
- ૧૫૭૮ પ્ર. કયા દાષા સમ્યગ્તાન પ્રગટ કરવામાં રુકાવટ કરે છે?
  - ઉ. સમ્યગ્તાન ન થવા દેવામાં ત્રણ દાેષા છે:
    - ૧. સંશય : આ પ્રમાણે છે કે આ પ્રમાણે છે, એવું જે પરસ્પર વિરુદ્ધતાપૂર્વક બે પ્રકારરૂપ જ્ઞાન, તે સંશય કહે છે.
    - ર. વિપર્યંય : વસ્તુસ્વરૂપથી વિરુદ્ધતાપૂર્વંક ''આ આમ જ છે'' એવું એકરૂપ જ્ઞાન તેનું નામ વિપર્યંય છે.
    - અનધ્યવસાય : "કાંઇક છે" એવા નિર્ધારરહિત વિચાર તેનું નામ અનધ્યવસાય છે.
- ૧૫૭૯ પ્ર. સમ્યકૃત્વ કેવળત્તાનને શું કહે છે ?
  - ઉ. હું જીવને મોક્ષે પહેાંચાડું એટલે સુધી કાર્ય કરી શકું છું; અને તું પણ તે જ કાર્ય કરે છે; તું તેથી કાંઇ વિશેષ કાર્ય કરી શકતું નથી, તા પછી તારા કરતાં મારામાં ન્યૂનતા શાની ? એટલું જ નહિ પરંત્ર તને-પામવામાં મારી જરૂર રહે છે.
- ૧૫૮૦ પ્ર. સમક્તિ કર્યા સુધી ન થાય ?
  - ઉ. જ્યાં સુધી દેહાત્મણુદ્ધિ ટળે નહિ ત્યાં સુધી સમ્યકૃત્વ થાય નહિ.
    (૧) અવિનય. (૨) અહંકાર. (૩) અર્ધ દગ્ધપશું. પાતાને ગ્રાન નહિ છતાં પાતાને ગ્રાની માની બેસવાપશું અને (૪) રસલુબ્ધપશું.
    એ ચારમાંથી એક પણ દેષ હોય તો છવને સમક્તિ ન થાય.
    આમ શ્રી ઠાણાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે.

અનંતાનુખંધી ચાર ક્ષાય અને મિથ્યાત્વમાહિની, મિશ્રમાહિની અને સમ્યક્ત્વમાહિની એમ સાત પ્રકૃતિએા જ્યાં સુધી ક્ષયાપશમ, ઉપશમ કે ક્ષય થતી નથી ત્યાં સુધી સમ્યક્દષ્ટિ થવું સંભવતું નથી.

ઇન્દ્રિયાના ઉપશમને જ ઉપવાસ કહેવામાં આવે છે. એટલા માટે જ, જિતેન્દ્રિય સાધુ ખાવા છતાં ઉપવાસી જ કહેવાય છે.

- ૧૫૮૧ પ્ર. આત્મન્નાન કયા ગુણા વગર ફલિત ન થાય?
  - ઉ. સંસાર પ્રતિ અધિક ઉદાસીનતા, દેહની મૂચ્છાનું અલ્પત્વ, ભોગમાં અનાસક્તિ અને માનાદિકનું (ક્ષાયનું) મંદપહુઃ.
- ૧૫૮૨ પ્ર. શુદ્ધ આત્મસ્થિતિ માટે મુખ્ય કયાં અવલંખન છે ?
  - ઉ. પરમાર્થિક શ્રુત અને ઇન્દ્રિય જય એમ બે મુખ્ય અવલ બન છે.
- ૧૫૮૩ પ્ર. સમક્તિનાં લક્ષણા કયાં છે ?
  - ઉ. સમ્યક્દશાનાં પાંચ લક્ષ્ણો છે:શમ, સંવેગ, નિવેદ, આસ્થા, અનુકંપા.
    - (૧) ક્રોધાદિક ક્ષાયાનું શમાઇ જવું તે "શમ".
    - (૨) મુક્ત થવા સિવાય ખીજા કેાઇપણ પ્રકારની ઇચ્છા નહિ, અભિલાષા નહિ તે "સંવેગ".
    - (૩) જ્યારથી એમ સમજ્તમું કે બ્રાંતિમાં જ પરિબ્રમણ કર્યું, ત્યારથી હવે ઘણી થઇ, અરે છવ! હવે શાલ એ ''નિવે'દ''.
    - (૪) મહાત્મ્ય જેનું પરમ છે એવા નિઃસ્પૃહી પુરુષાનાં વચનમાં જ તલ્લીનતા તે "શ્રદ્ધા"-"આસ્થા".
    - (પ) સઘળા જીવમાં સ્વાત્મતુલ્ય છુદ્ધિ તે અનુકંપા. આ લક્ષણા અવશ્ય મનન કરવા યાેગ્ય છે, સ્મરવા યાેગ્ય છે, ઇચ્છવા યાેગ્ય છે, અનુભવવા યાેગ્ય છે. મુમુક્ષુ જીવમાં પણ આ ગુણા અવશ્ય સંભવે છે.
- ૧૫૮૪ પ્ર. દર્શન કેટલાં ?
  - ઉ. જુએા પ્રક્ષકમાંક−ધ્૩૪.
- ૧૫૮૫ પ્ર. જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર એ ત્રણ રતન કહ્યાં છે, તેા દર્શન કેમ જુદું પાડવામાં આવ્યું ?
  - ઉ. જુદું પાડવામાં નથી આવ્યું, એ ત્રણે સાથે છે, પણ સમજવા માટે પહેલાં બે અને પછી એક એમ કહેવામાં આવે છે.
- ૧૫૮૬ પ્ર. જીવતે ઓળખવા માટે જ્ઞાન અને દર્શન સાધન છે પણ જ્ઞાન અને દર્શનમાં શું ફેર છે?

નિગુપ્ય સંખંધી આત્માની ભૂલ તે સંસાર છે.

#### X**∈**9

- ઉ. દર્શન અને જ્ઞાનમાં ફેર એ છે કે જ્ઞાન સાકાર છે. દર્શન નિરાકાર છે. દર્શનમાં પદાર્થના બોધ થતા નથી. બોધ થવા માંડે છે ત્યારે તેને જ્ઞાન કહેવાય છે. જે સમયે આત્માના ઉપયોગ કાઇ પદાર્થને જાણવાની તૈયારી કરે છે ત્યારે દર્શન હોય છે. તે પછી જે કાંઇ ગ્રહણ થાય છે તે જ્ઞાન છે. કાનમાં શબ્દ આવતાં ઉપયોગ ત્યાં ગયા અને શબ્દ જાણ્યો નથી ત્યાં સુધી દર્શન છે. જ્યારે જાણી લીધું કે શબ્દ છે ત્યારે જ્ઞાન કહેવાય છે. જ્ઞાન એટલે જાણવું અને દર્શન એટલે સદ હવું –માનવું. જગતમાં જે પદાર્થો છે તે ખધા જ્ઞાનથી જાણી શકાય છે અને દર્શનથી જીવને વિશ્વાસ આવે છે.
- ૧૫૮૭ પ્ર. જ્ઞાન થયું અને દર્શન ન હોય તા ન ચાલે ?
  - ઉ. ત્રાન હોય ત્યાં દર્શન હોય જ અને દર્શન હોય ત્યાં ત્રાન પણ હોય. એ બે બાબત એકખીજા સાથે જોડાયેલી જ રહે છે. ત્રાન નહીં, તો દર્શન નહિ અને દર્શન નહીં તો ત્રાન નહિ જ.
- ૧૫૮૮ પ્ર. આજે ઘણા લોકા જૈન આગમા વાંચે છે, અભ્યાસ કરે છે તા શું તેને જ્ઞાન ન કહેવાય ?
  - ઉ. જો તેના મનમાં એમ જ હોય કે, કેાણુ જાણું છે કે, આ વાતા ખરાખર છે? સ્વર્ગ આદિ તેમજ જીવ આદિ છે તેનું શું પ્રમાણ? અર્થાત્ એ માણુસ લણ્યો છે પરંતુ શ્રહા નથી અગર તા દર્શન નથી એટલે દર્શન વિના ત્રાન તે ત્રાન નહિ, પરંતુ અત્રાન વધારનાર તે બાબત થઇ પડે છે.
- ૧૫૮૯ પ્ર. પહેલું જ્ઞાન કે પહેલું દર્શન ?
  - ઉ. બન્ને સાથે છે. એકબીજા વિના રહી શકે જ નહિ. ગ્રાન દર્શનના કાંઇ કટકા થઇ જુદા પડી શકે એમ નથી. એ |આત્માના ગુણે! છે. રૂપિયાના બે અર્ધા તે જ રીતે આઠ આના દર્શન અને આઠ

જ્યાં પરમ–રૂપ-ગવિ<sup>૧</sup>ત યુવક મરણ ભાદ પાતાના એ મૃત (ત્યક્ત) શરીરમાં જ કૃમિરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે એવા આ સંસારને ફિટકાર હોય! આના જ્ઞાન છે. જ્ઞાન દર્શન બન્નેને ભેગું કહેવું હોય તાે ચેતન્યપ**્** કહેવાય. ચૈતન્યપ**્**યું એ ઉપયોગ છે.

- **ૌપ૯૦ પ્ર.** ત્રાન–શ્રદ્ધાન તા મુગપત્ (એક્સાથે) હાેય છે, તાે પણ ઘણી જગ્યાએ તેમાં કારણ–કાર્યપણ કેમ કહેવામું છે ?
  - ઉ. સમ્યક્દર્શન અને સમ્યક્તાન જોક એક સાથે પ્રગટે છે તાપણ તે બન્ને જુદા જુદા ગુણના પર્યાયો છે. સમ્યક્દર્શન શ્રહા ગુણના શુદ્ધ પર્યાય છે અને સમ્યગ્તાન ત્તાનગુણના શુદ્ધ પર્યાય છે. જ્યાં સુધી સમ્યગ્દર્શન થતું નથી ત્યાં સુધીનું ત્તાન સમ્યગ્તાન કહેવાતું નથી. આમ હાવાથી સમ્યગ્દર્શન તે સમ્યક્તાનનું કારણ છે. "એ હોય તા એ હાય" એ અપેક્ષાએ કારણ-કાર્યપર્હ્યું હોય છે. જેમ દીપક અને પ્રકાશ બંને મુગપત્ (એકી સાથે) હોય છે, તા પણ દીપક હોય તા પ્રકાશ હોય, તેથી દીપક કારણ છે, અને પ્રકાશ કાર્ય છે. એ જ પ્રમાણે ત્રાન-શ્રદ્ધાન પણ છે.

જ્યારે કાઇ કાંઇ અવલાકે છે, જુએ છે, ત્યારે જ્યાં સુધી તે વિકલ્પ ન કરે ત્યાં સુધી સત્તામાત્રના પ્રહેણરૂપ દર્શન કહેવાય છે, પછી શુકલ વગેરે વિકલ્પ (અર્થાના આકારાનું અવલાસન તે વિકલ્પ) થતાં જ્ઞાન કહેવાય છે. વસ્તુના અને તે ગુણામાંથી જે ગુણનું મુખ્યતાથી કથન કરવાનું હાય તેને ઉપાદાન અને અન્યને નિમિત્ત કહે છે. જેવી રીતે સમ્યગ્ગ્રાન અને સમ્યક્દર્શન એ ખન્નેની ઉત્પત્તિ તા એક જ કળમાં જ છે, પરંતુ સમ્યક્દર્શન મુખ્ય કરીને તેને તા કારણ કહ્યું અને સમ્યગ્રાનને કાર્ય કહ્યું. આમ એક દ્વાના અંદરનું કથન કરવાની શૈલી છે.

- ાપુરુ૧ પ્ર. એમ હોય તો, આગમમાં કાઇ જગ્યાએ ત્રાન પ્રથમ કહ્યું છે ત્યારે તત્ત્વાર્થ સત્રમાં દર્શન પહેલાં કહ્યું છે તો તેનું કેમ ?
  - ઉ. અજ્ઞાની જીવને પહેલાં જ્ઞાન થાય અને પછી પ્રતીતિ (દર્શન) હોય પણ સમકિત જીવને જ્ઞાન અને દર્શન બન્ને એકી સાથે જ હોય. શાસ્ત્રોમાં કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન સંખંધી ઘણી ચર્ચાઓ

કલ્પિત કલ્પતરુ દીએ, ચિંતિત ચિંતામણિ છતાં-ઉત્તમ અકલ્પ્ય અચિંત્ય ફળ સંપ્રાપ્ત ધર્મ થકી થતાં. આવે છે. કેટલાક એમ માને છે કે (આત્મા) નિરાવરણ થતાં કેવળ-દર્શન અને કેવળત્રાન સાથે જ થાય છે. કેટલાક એમ માને છે પહેલું કેવળદર્શન થાય અને બીજે સમયે કેવળત્રાન થાય. કેવળી ભગવંતને ત્રાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કમેનાિ ક્ષય થયેલાે હોાવાથી બન્ને ઉપયાગ એક સાથે વર્તે છે. જો કે આગમમાં એક સમયે મે ઉપયાગનું વર્તવું ન બને એમ વારંવાર કહેલું છે. ઉપરના બન્ને સિહ્લાંતાને માટે બળવાન કારણા મળે છે, તેથી બન્ને માનવા. એ પ્રશ્નો ઘણી ઊંચી દશાએ ચઢે ત્યારે સમજાય છે.

- ૧૫૯૨ પ્ર છક્ષસ્થને દર્શન અને જ્ઞાનાપયોગ એકી સાથે નથી થતા, તે જ પ્રમાણે તે ખન્નેનું પરિણુમન પણ એકી સાથે હોય કે નહીં ફ
  - ઉ. છલસ્થને ત્રાનથી પહેલાં દર્શનાપયાગ હાય છે. સર્વત્રને બન્ને ઉપયાગ એક સાથે જ હાય છે, પણ છલસ્થને બન્ને એકી સાથે હોતા નચી. હા, છલસ્થને પણ ત્રાન અને દર્શન બન્નેનું પરિણુમન તા એકી સાથે જ છે. તેમના પરિણુમનમાં ક્રમ નથી, એટલે કે દર્શનશક્તિ પહેલાં પરિણુમે અને ત્રાનશક્તિ પછી પરિણુમે, એમ નથી. શક્તિએ તા બન્ને એકી સાથે જ પરિણુમન કરે છે, માત્ર તેમના ઉપયાગરૂપ વ્યાપારમાં ક્રમ પડે છે.
- ૧૫૯૩ પ્ર. છક્ષસ્થ શબ્દના અર્થ શું છે?
  - ઉ. 'છલા' શબ્દથી ત્રાનાવરણ અને દર્શનાવરણ-એ બે (કર્મોનાં આવ-રણ) કહેવામાં આવે છે; તે છલમાં (આવરણમાં) જે રહે છે તે છલસ્થ છે.
- ૧૫૯૪ પ્ર. ત્રાનનું લક્ષણ શું ? યથાર્થ જ્ઞાન થયું છે કે નહિ તે કેવી રીતે સમજ્ય ?
  - ઉ. જે ત્રાને કરીને પરભાવ પ્રત્યેના માહ, ઉપશમ અથવા ક્ષય ન થયા, તે ત્રાન ''અત્રાન'' કહેવા યાગ્ય છે. અર્થાત્ ત્રાનનું લક્ષણ પરભાવ પ્રત્યે ઉદાસીન થવું તે છે.
- ૧૫૯૫ પ્ર. સમ્યગ્તાનનું ફળ કેવું હોય છે ?

ન્યાયયુક્ત ધનથી વધે ના સંતની પણ સંપદા; નિમ<sup>િ</sup>ળ જળે સંપૂર્ણ ના ભરપૂર સરિતા જો કદા. ઉ. નિશ્ચયનયથી આત્માને આત્મરૂપ જાણવા તે સમ્યગ્રાન છે. આત્મા નામનું દ્રવ્ય ગમે તા વૃક્ષમાં, કીડીમાં, શ્વાનમાં, માનવમાં, રાજમાં, રંકમાં હાય તા પણ તે સર્વના આત્મા એકસમાન શુદ્ધ ગ્રાન, દર્શન, વીર્ય, સુખ આદિ ગુણાના ધારક, રાગાદિ ભાવકમેં; ગ્રાના વરણાદિ દ્રવ્યકર્મ, શરીરાદિ નાકર્મ રહિત પરમાત્મા સમાન છે.

આ સમ્યગ્રાનના પ્રભાવથી રાગ, દ્વેષ, માહ મટે છે, સમતા ભાવ જાગૃત થાય છે. આત્મામાં રમણ કરવાના ઉત્સાહ વધે છે, સહજ સુખનું સાધન ખને છે અને સ્વાનુભવ જાગૃત થઇ જાય છે જેના પ્રતાપથી આનંદ, શાંતિના અનુભવ થાય છે, આત્મબળ વધે છે, કર્મના મેલ કપાય છે, જીવન પરમ સુંદર સુવર્ણ મય થઇ જાય છે.

- ભાપ૯૬ પ્ર. સખત તપશ્ચર્યાદિ કરે પણ સમ્યગ્રાન પ્રાપ્ત ન હેાય તા નિર્વાણ થાય ?
  - ઉ. ઇચ્છા—િનેરોધરૂપ તપરહિત જે જ્ઞાન છે અને સમ્યગ્જ્ઞાન રહિત જે તપ છે તે ખને મોક્ષ સાધનમાં કાર્યકારી નથી, માટે જે સાધુ સમ્યગ્જ્ઞાન સહિત તપ કરે છે તે જ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. તેમજ જે કાઇ શાસ્ત્રોને જાણે છે પણ આત્માને જાણતા નથી તે જીવ કઠી પણ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.
- ૧૫૯૭ પ્ર. જો ઇચ્છા ઉત્પન્ન થઇ જ ગઇ છે તેને કેવી **રી**તે રાકવી અને જે ઇચ્છા હજુ સુધી થઇ જ નથી તેને શું રાકવી ?
  - ઉ. શુદ્ધ આત્મામાં સ્થિરતા કરવાથી ઇચ્છા ઉત્પન્ન થતી નથી. તેને જ "ઇચ્છા રાષ્ઠા" એમ કહેવાય છે. આત્માના શુદ્ધ જ્ઞાન આનં દને અનુસરણ કરીને આનં દની ઉત્પત્તિ થવાથી ઇચ્છા ઉત્પન્ન જ ન થઇ તેનું નામ અભ્યંતર તપ છે. સ્વભાવમાં લીનતા થવાથી ઇચ્છા તૂટી ગઇ અને કર્મ સ્વયં ખરી ગયાં, આને જ "આત્માએ કર્મ કાપ્યાં અથવા ખપાવ્યાં" એમ કહેવાય છે. આ સિવાય, "હું ચિત્તને રાષ્ઠું, હું વિકદપને રાષ્ઠું", તે પ્રમાણે નાસ્તિના

અવળા ઉપયોગે થશે, વિદ્યા પણ દુ:ખકાર; દૃત પણ ઝેર અની જશે, ધાતાં અહુ અહુ વાર.

- લક્ષથી વિકલ્પ તૂટતા નથી, પરંતુ વિકલ્પ ઉત્પન્ન થાય છે. "હું ચૈતન્યમાત્ર સ્વભાવ છું"—એવા અસ્તિત્વભાવની તરફ ગ્રાનનું જોર લગાડવાથી ચિત્તના નિરાધ સહજપણે થઇ જાય છે.
- ૧૫૯૮ પ્ર. નિશ્વય સમ્યગ્તાન અને વ્યવહાર સમ્યગ્તાન એમ સમ્યગ્તાન એ પ્રકારનું છે ?
  - ઉ. ના, સમ્યગ્તાન કાંઇ એ પ્રકારનાં નથી પણ તેનું નિરૂપણ એ પ્રકારથી છે. જ્યાં સાચા સમ્યગ્તાનને સમ્યગ્તાન કહ્યું છે તે નિશ્વય સમ્યગ્તાન છે, પણ જે સમ્યગ્તાન તો નથી પણ સમ્યગ્તાનનું નિમિત્ત છે અથવા સહકારી છે તેને ઉપચારથી વ્યવહાર સમ્યગ્તાન કહેવામાં આવે છે.
- ૧૫૯૯ પ્ર. જો ત્રાને કરી જીવ અને કાયા જુદાં જાણ્યાં છે, તેા પછી વેદનાનું વેદવું અને માનવું શાથી થાય છે ?
  - ઉ. સૂર્યથી તપેલા એવા પથ્થર તે સૂર્યના અસ્ત થયા પછી પણ અમુક વખત સુધી તપ્ત રહે છે અને પછી સ્વરૂપને લજે છે; તેમ પૂર્વના અજ્ઞાન સંસ્કારથી ઉપાર્જિત કરેલ એવા વેદનાદિ તાપ તેના આ જવને સંખંધ છે. આત્મન્નાન હોવાથી પૂર્વીપાર્જિત વેદનીય કર્મ નાશ જ પામે એવા નિયમ નથી, તે તેની સ્થિતિએ નાશ પામે. વેદના વેદતાં જવને કંઇ પણ વિષમભાવ થવા તે અન્નાનનું લક્ષણ છે; પણ વેદના છે તે અન્નાનનું લક્ષણ નથી, પૂર્વીપાર્જિત અન્નાનનું ફળ છે. ન્નાનીપુરુષના વેદનાઉદય તે પ્રારંખ્ધ વેદવારૂપ છે; નવાં કર્મના હેતુ નથી.
- ૧૬૦૦ પ્ર. આત્માનું જ્ઞાન કહે છે તો આત્મા અને જ્ઞાન પાંને ભિન્ન છે ? ઉ. ના; આત્મા કહેા કે જ્ઞાન પાંને એક જ વાત છે કારણ કે જ્ઞાન આત્માના ગુણ છે, આત્માથી જ થાય છે. અન્ય કાઇ દ્રવ્યથી થતા નથી.
- · ૧૬૦૧ પ્ર. આત્મસ્વરૂપને જાણવા વિવેક જરૂરી છે?

ભગવાનને તારા જેવા રાગી ન ખનાવ, તું ભગવાન જેવા વિતરાગી અન. ઉ. યથાર્થ યથાતથ્ય જાણવું, સાચાને સાચું અને ખાટાને ખાટું જાણવું તે વિવેક. સંસારનાં સુખા અનંતવાર આત્માએ ભાગવ્યાં છતાં તેમાંથી હજુ પણ માહિની ટળી નહીં અને તેને અમૃત જેવા ગણ્યા એ અવિવેક છે. આત્મસ્વરૂપને વિવેક વિના એાળખી શકાય નહીં એ સત્ય છે. જે વિવેકી નથી, તે અજ્ઞાની અને મંદ છે. અલિપ્ત ભાવમાં રહેવું એ વિવેકીનું કર્તવ્ય છે.

૧૬૦૨ પ્ર. સાચા વિવેક કયા છે?

ઉ. સ્વ-પરનું ભેદનાન કરવું તે.

૧૬૦૩ પ્ર. આ કાળમાં જ્ઞાન દર્શન, ચારિત્રની પ્રાપ્તિ છે?

हान, हर्शन, यारित्र के त्र को का काणने विषे छे.

प्रयोणनसूत पहार्थनुं (आत्मानुं) लाणुपण्डुं ते ज्ञान; तेने लर्धने
सुप्रतीति ते हर्शन, अने तथी थती क्षिया ते यारित्र छे. आ
यारित्र आ काणने विषे कैन मार्गमां सम्यक्त पछी सातमा
गुलुस्थानक सुधी प्राप्त करी शक्ष्यानुं स्वीक्षरवामां आव्युं छे.
नवुं आत्मज्ञान मनुष्यने आठ वर्षनी अंभर पहेलां प्रगटतुं
नथी, पण्ड के आगला लवथी क आत्मज्ञान साथे लेधने आवे
छे, तेमने ते। अयपण्ड्यी क आत्मज्ञान साथे लेध छे. आ
क्षणमां क्षेष्ठ आराधक (आत्मज्ञानी) छव आ सरतक्षेत्रमां अवतार
सेता नथी, पण्ड अढीं अत्वार लीधा पछी केष्ठ पूर्वसंस्कार
आहिना कार्ले केष्ठ केष्ठ केष्ठ विरक्षा छव आत्मअनुस्य प्रगट करी
आराधक थर्छ कार्य छे. उत्तम काणमां ते। आ सरतक्षेत्रमां पण्ड
आत्मज्ञान सिक्त छवे। कन्म सेता हता अने विदेहक्षेत्रमां ते।
आत्मज्ञान सिक्त छवे। कन्म सेता हता अने विदेहक्षेत्रमां ते।
आत्मज्ञान सिक्त छवे। कन्म सेता हता अने विदेहक्षेत्रमां ते।

૧૬૦૪ પ્ર. પાંચ સમવાય કોને કહે છે ? તેના પ્રકાર કહેા ?

વાળના અત્રભાગ જેટલી પણ આ લાેકમાં એવી કાૈઈ જગ્યા નથી જ્યાં જવે અનેક વાર જન્મ, મરણતું કેબ્ટ ન ભાેગવ્યું હોય.

- ઉ. પાંચ સમવાયનાં નામ : (૧) કાળ, (૨) સ્વભાવ, (૩) નિયતિ (ભિવિતવ્ય હોનહાર) (૪) કર્મ અથવા પૂર્વ કૃત (૫) ઉદ્યમ અથવા પુરુષાર્થ.
  - (૧) કાળવાદી : આ જગતમાંના સર્વ પદાર્થી કાળના કયજામાં છે. કાળ સૌતા કર્તા-ભર્તા-હર્તા છે.
  - (૧) સ્વભાવવાદી : જે થાય છે તે સ્વભાવથી થાય છે. જીવના ઉપયોગ, પુદ્દગલનું પરિવર્તન, ભગ્યજીવનું માેક્ષ ગમન, અભગ્યના અનંત સંસાર, સાત્ર સ્વભાવથી જ થાય છે. સ્વભાવ વગર બીજું કંઇ છે જ નહિ.
  - (૩) નિયતિવાદી : જેમ બનનાર હોય તેમજ બધાં કામા બન્યાં કરે છે. ગમે તેટલા યતન કરા પણ બનનાર વાત કાઇ રીતે. મિથ્યા થતી નથી.
  - (૪) કર્મ વાદી : પોતાનાં કરેલાં કર્મોનાં ફળ પ્રમાણે જ પધું થાય છે. કર્મ દૂર થાય ત્યારે જ મોક્ષ થાય. માટે કર્મ જ મહાયળવાન છે.
  - (પ) ઉદ્યમવાદી : ઉદ્યમથી જ તમામ અને છે અને કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ અને કર્મથી કંઇ થતું નથી.

આ પાંચે સમવાયના વિવાદ અનાદિ કાળથી ચાલી રહ્યો છે. એ પાંચે પાતપાતાની એક એક બાબતને ત્રહણ કરી પાતાના પક્ષ તાણે છે અને બીજા પક્ષને ખાટા કહે છે. તેટલા માટે એ એકાંતવાદી માન્યતાને મિથ્યાત્વ કહે છે. એ પાંચે પાતાના પક્ષ છોડી એકત્ર થઇ જાય તા ન્યાયપક્ષે આવે છે, અને સમદષ્ટિ થાય છે. પાંચ આંધળા અને હાથીના દર્ષાતરૂપ આ પાંચ પાતાના મત સ્થાપનાર પક્ષત્રાહીઓ છે.

૧૬૦૫ પ્ર. માક્ષમાર્ગમાં જરૂરી પાંચ એવા સમવાયના (મેળાપ, એક્ઠાપર્ક્ષું), હોવું જરૂરી છે?

પંડિત પીડા પામશે, જ્યાં અધેરી રાજ; જ્યમ પાવૈના પુરમાં, વેશ્યાને દુ:ખ દાઝ.

- ઉ. માક્ષના ઉપાય થવામાં પાંચ ખાબતા એકા સાથે હોય છે, એટલે કે જીવ જ્યારે પોતાના (૧) જ્ઞાયકસ્વભાવ સન્મુખ થઇ, (૨) પુરુષાર્થ કરે ત્યારે, (૩) કાળલબ્ધિ, (૪) ભવિતવ્ય, અને (૫) કમેની ઉપશમાદિ અવસ્થા એકા સાથે હોય છે.
- ૧૬૦૬ પ્ર. કાળલબ્ધિ શું છે?
  - તે કાઇ વસ્તુ નથી પણ જે કાળમાં કાર્ય ખને તે જ કાળલબ્ધિ છે.
- ૧૬૦૭ પ્ર. જગતમાં ખધું ભવિતવ્ય (નિયતિ) આધીન છે, તેથી કાળલબ્ધિ પાકરો ત્યારે જ ધર્મ થશે એ માન્યતા બરાબર છે ?
  - ઉ. એ માન્યતા મિથ્યા છે કેમ કે તેમ માનનાર જીવે પાતાના જ્ઞાયક-સ્વભાવ, પુરુષાર્થ આદિ પાંચ સમવાયને એકી સાથે માન્યા નહિ પરંતુ એક કાળને જ માન્યો. તેથી તે માન્યતાવાળાને એકાંત કાળવાડી ગૃહીત મિથ્યાદષ્ટિ કહ્યા છે.
- ૧૬૦૮ પ્ર. ત્યારે માક્ષના ઉપાય માટે શું કરવું ?
  - ઉ. જિનેશ્વરના ઉપદેશ અનુસાર પુરુષાર્થપૂર્વક યથાર્થ ઉપાય કરવાે. જે પુરુષાર્થ કરે છે તેને સર્વ કારણા મળે છે. જીવને કાળલબ્ધિ ભવિતવ્ય, કર્મના ઉપશમાદિક મેળવવાના હોતા નથી, પણ જ્યારે જીવ સ્વભાવસન્મુખ પુરુષાર્થ કરે છે, ત્યારે તે કારણા આવી મળે છે.
- ૧૬૦૯ પ્ર. જો પુરુષાર્થથી જ ધર્મ થાય છે તે દ્રવ્યલિંગી મુનિએ મોક્ષને અર્થ ગૃહસ્થપહું છોડી ઘણા પુરુષાર્થ તે કર્યો, છતાં તેને કાર્ય-સિંદિ કેમ ન થઇ ક
  - ઉ. તેણે ઊંધા પુરુષાર્થ કર્યો છે. તપશ્ચરણાદિ વ્યવહારસાધનથી શાસ્ત્રમાં શુભભંધ કહ્યો છે. વ્યવહાર-સાધન કરતાં કરતાં નિશ્ચયધર્મ થાય એમ માનવું તે તે એક બ્રમ છે. (જુએ પ્ર. ૧૩૮)

આજે જો તું દુષ્કૃતમાં દારાતા હા તા મરણને સ્મર. રાજા હા કે રંક હા,-ગમે તે હા, પરંતુ આ વિચાર વિચારી સદાચાર ભણી આવજે કે આ કાયાના પુદ્દગલ થાડા વખતને માટે માત્ર સાડાત્રણ હાથ ભૂમિ માંગનાર છે.

- વક્રિંગ પ્ર. ધર્મ ન થવામાં જડ કર્મના દાષ છે ને?
  - ઉ. ના, પોતાના ઊંધા પુરુષાર્થના જ દેાષ છે. જે જીવ કર્મના દેાષ કાઢે છે તે પોતાના દેાષ હોવા છતાં કર્મ ઉપર દેાષ નાંખે છે. એ અનીતિ છે. જેને ધર્મ કરવા રુપતા નથી તે આવું જૂઠું ખાલે છે. જીવનું કર્તવ્ય તા તત્ત્વત્તાનના અભ્યાસ જ છે, અને તેનાથી જ દર્શનમાહના ઉપશમ સ્વયં થાય છે. વળી ત્યાર પછી જેમ જેમ જીવ સ્વસન્મુખતા વડે વીતરાગતા વધારે છે તેમ તેમ તેને ચારિત્રમાહના અભાવ થાય છે.

### ન્યુક્વવ પ્ર. જીવને ધર્મ સમજવા માટેના ક્રમ શા છે?

- ઉ. (૧) પ્રથમ તે કુદેવ, કુગુરુ અને કુધર્મની માન્યતા છાડી, અરિહ તદેવાદિકનું શ્રહાન કરવું.
  - (૨) પછી જિનમતમાં કહેલાં જીવાદિ તત્ત્વાના વિચાર કરવા.
  - (૩) પછી સ્વપરનું ભિન્નપણં જેથી ભાસે તેવા વિચારા કર્યા કરવા.
  - (૪) ત્યાર પછી એક સ્વમાં સ્વપહું માનવા અર્થે સ્વરૂપના વિચાર કર્યા કરવા, કારણ કે એ અલ્યાસથી આત્મ અનુલવની પ્રાપ્તિ થાય છે. (જુએા પ્રશ્ન-૧૩૦૯).
- ૧૬૧૨ પ્ર. સંસારમાં કેટલા પ્રકારના એકાંત મિથ્યાત્વ પાષનારા મતા વ્યથવા પાખેડવાદ છે ? અને તે કયા સંયોગથી ઉત્પન્ન થાય છે ?
  - ઉ. પાંચ સમવાયના સંચાગથી વિવિધ પ્રકારના પાખંડીઓના ૩૬૩ મત થાય છે. પાખંડી મતના મૂળ ચાર પ્રકાર છે:
    - (૧) રાગધી તથા ભક્તિથી કલ્યાણ થશે, દયા, દાનાદિના રાગથી ધર્મ માને વગેરે, તે ક્રિયાવાદી. તેના ૧૮૦ ભેદ છે.
    - (ર) આત્માને કુટસ્થ માનવાવાળા અક્રિયાવાદી. તેના ૮૪ ભેદ છે.
    - (૩) અમે તેા કાંઇ જાણતા નથી, આંધળાની ગાયના ભગવાન રખેવાળ, એમ જે માને છે. પશુ હિંસામાં ધર્મ માને છે. આત્માની વાત જચતી નથી. આ અજ્ઞાની છે તેના ૬૭ લેદ છે.

# પવિત્રતાનું મૂળ સદાચાર છે.

(૪) ગુરુની કૃપાથી કલ્યાણ થશે, મા ખાપની ભક્તિ કરવી તે ધર્મ છે, નમવાવાળા પરમેશ્વરને ગમે છે તેમ માની ખધાને પગે પડે છે. તે વિનય મિથ્યાત્વી છે. તેના ૩૨ ભેદ છે. આ પ્રમાણે એકાંતપક્ષી પાખડીઓના કુલ મળીને ૩૬૩ ભેદ થાય છે તેમાંથી કાઇ એકને માને તે લીકિક ગુરુગત મિથ્યાત્વ ગણવું.

૧૬૧૩ પ્ર. મનથી બાંધ કે માેક્ષ છે, તે ખરું છે?

- ઉ. મન જ સર્વાપાધિની જન્મદાતા ભૂમિકા છે. મન જ ભંધ અને મોક્ષનું કારણ છે, મન જ સર્વ સંસારની મોહિનીરૂપ છે. તે જે દુરિચ્છા કરે તેને ભૂલી જવી, તેમ કરવું નહીં, આપણે એથી દારાવું નહીં, પણ આપણે તેને દારવું, અને દારવું તે પણ મોક્ષમાર્ગમાં જ. છ ઇન્દ્રિયોમાં મન અધિષ્ઠાતા છે, અને બાકીની પાંચ ઇન્દ્રિયો તેની આત્રા પ્રમાણે વર્તનાર છે, અને તેની સંકલના કરનાર પણ એક મન જ છે. આત્માના ઉપયોગ મનન કરે તે મન છે. વળગણા છે તેથી મન જુદું કહેવાય.
- **૧૬૧૪ પ્ર. સિદ્ધભગવંતાના પંચમાં આવવું હોય તા શું કરવું?** ઉ. ભેદત્તાનેના અભ્યાસ કરીને સ્વભાવ–સન્મૂખ થવું.
- ૧૬૧૫ પ્ર. ભેદત્તાન એટલે શું ? તે ત્તાનની કસોટી કેમ કરીને થાય ?
  - ઉ. દેહ અને આત્માના ભેદ પાડવા તે "ભેદત્તાન"; ત્રાનીના તે જાપ છે. તે જપથી દેહ અને આત્મા જુદા પાડી શકાય છે. તે ભેદવિત્તાન થવા માટે મહાત્માઓએ સકળ શાસ્ત્રો રચ્યાં છે. જેમ તેજાબથી સાનું અને કથીર જુદાં પડે છે, તેમ ત્રાનીના ભેદ વિત્તાનના જપરૂપ તેજાબથી સ્વભાવિક આત્મદ્રવ્ય અગુરુલઘુ સ્વભાવવાળું હોઇને પ્રયોગી દ્રવ્યથી જુદું પડી સ્વધર્મમાં આવે છે. જો ભેદત્તાન સંપૂર્ણ પ્રગટ થયું ન હોય તા આત્મા દેલાકારે પરિણુમે એટલે દેહ પાતાના માની લઇ વેદે છે. આવા પ્રસંગે જેમને ભેદત્તાન સંપૂર્ણ થયું છે એવા ત્રાનીએાને અશાતાવેદની વેદતાં નિજેરા થયુ છે,

જીવને અઠકવાના રસ્તા અનેક છે, છૂડવાના રસ્તા એક જ છે—વીતરાગભાવ. ને ત્યાં ત્રાનીની કસોટી થાય છે. એટલે ખીજા દર્શ તેવાળા ત્યાં તે પ્રમાણું ટકી શકતા નથી. જે પોતાનું નથી તે પોતાનું થવાનું નથી. દેહ કરતાં ચૈતન્ય સાવ સ્પષ્ટ છે. દેહગુણુધર્મ જેમ જોવામાં આવે છે તેમ આત્મગુણુધર્મ જોવામાં આવે તે દેહ ઉપરના રાગ નષ્ટ થઇ જાય. સંક્ષેપમાં ત્રાનીનું એમ કહેવું છે કે પુદ્દગલથી ચૈતન્યના વિયાગ કરાવવાં છે; એટલે કે રાગદેષથી આકર્ષણ મટાડવું છે. દેહ છૂટે છે તે પર્યાય છૂટે છે; પણ આત્મા આત્માકારે અખંડ ઊલા રહે છે, પોતાનું કાંઇ જતું નથી, જે જાય છે તે પાતાનું નથી એમ પ્રત્યક્ષ ત્રાન થાય નહીં ત્યાં સુધી મૃત્યના લય લાગે છે.

- વૈક્ષ્ય માર્પ કરડવા આવે ત્યારે તેને કરડવા દેવા કે મારી નાખવા ? તેને બીજી રીતે દૂર કરવાની શક્તિ ન હોય એમ ધારીએ **ક્યા**એ.
  - ઉ. જો "દેહ અનિત્ય છે" એમ જાણ્યું હોય તા પછી અસારભૂત દેહના રક્ષણાર્થ સર્પાને મારવા કેમ યાગ્ય હોય જેને આત્મહિત ઇચ્છવું હોય તેને તા ત્યાં પાતાના દેહને જતા કરવા એ જ યાગ્ય છે.
- ૧૬૧૭ પ્ર. દરેક પર્યાય ક્રમળહ છે. તેના ષટકારક અથવા તેની જન્મક્ષણ સ્વતંત્ર છે તા પછી પુરુષાર્થ કરવા અમારા હાથની વાત છે કે ક્રમબહમાં હોય ત્યારે જ થાય ?
  - ઉ પુરુષાર્થ કરવાે તે પાતાના હાથની વાત છે પણ ક્રમભદ્ધનાે નિર્ણય પુરુષાર્થ આધીન છે. ક્રમભદ્ધનાે નિર્ણય સ્વસન્મુખના પુરુષાર્થ પૂર્વક જ થાય છે.
- ૧૬૧૮ પ્ર. ઉપાદાનનું કાર્ય નિમિત્ત પ્રમાણે પરિણમે છે કે નહિ ?
  - ઉપાદાન પાતાના શક્તિથા જ પરિંશુમે છે, નિમિત્તથા પરિંશુમતું નથી. નિમિત્ત હાજર માત્ર છે. પાણા અગ્નિથા ઉષ્ણ થતું નથી, ધન્ન પવનથી ચાલતા નથી, ચાપ્પા પાણીથી ચઢતા નથી. દરેક દ્રવ્યનું પરિશુમન સ્વતંત્ર છે. નિમિત્ત ધર્માસ્તિકાયવત્ છે. નિમિત્તથા ઉપાદાનમાં કાર્ય થાય એવું વસ્તુનું સ્વરૂપ જ નથી. સર્વં તે જેમ જાણયું છે તેમ જ જગતનું પરિશુમન થાય છે, તેથી વસ્તુનું

સંસારરૂપી કુટું અને ઘેર આપણા આત્મા પરાણા દાખલ છે.

પરિણમન ક્રમખદ્દ જ છે. પર્યાય માત્ર પર્યાયના સ્વકાળે-જન્મક્ષણે. (પાતાના ષટકારકથી) થવાની હોય તે જ થાય છે.

અત્રાની જીવ એમ માને છે કે આ શરીરને હું ચલાવું છું, લાષા હું બાેલું છું, દેહ સંબંધી કિયા હું કરી રહ્યો છું. ઇચ્છાનું થવું અને દેહ સંબંધી કિયાઓનું થવું, બંને એક કાળમાં થતું જોઇને, અત્રાનીને બ્રમ થઇ રહ્યો છે. ખરેખર શરીર સંબંધી કિયાને પુદ્દગલના પરમાશુઓ પાતાની કિયાવતી શક્તિના કારણે પાતાથી જ કરી રહ્યા છે. અમૃતિ ક આત્મા મૃતિ ક શરીરની એક પણ કિયા કરવાનું સામર્થ ધરાવતા નથી.

સમ્યગ્રાનમાં જડ–ચેતન દ્રવ્યો સ્વયં પરિણુમતાં ભાસે છે. કાેઇ દ્રવ્ય કાેઇ અન્ય દ્રવ્યના કર્તા–ભાકતા નહિ ભાસવાથી પરદ્રવ્યમાંથી ઇષ્ટ–અનિષ્ટ સુદ્ધિ છૂટી જાય છે અને આત્મા માત્ર તમાસાગીર બનીને પાતાની સ્વાભાવિક શાંતિના અનુસવ કરે છે.

- **૧૬૧૯ પ્ર. ધ**જા ચાલે છે તે પવનથી નથી ચાલતી તેમ આપ કહેા છેા પણ પવનનું જોર ધજાને તાેડી નાખે છે **ન** ?
  - ઉ. ધજાનું ચાલવું ને તૂટવું તે ધજાથી છે. પવન ધજાને અંડતા નથી, ધજાના તૂટવા કાળે પવન નિમિત્તરૂપ ભલે હાે પણ ધજાનું તૂટવું પાતાના ઉપાદાનના સ્વકાળથી છે. નિમિત્તના હાજરી હાેવા છતાં. ઉપાદાનના કાર્યમાં નિમિત્ત અર્કિચિત્કર છે, ધર્માસ્તિકાયવત્ છે.
- ૧૬૨૦ પ્ર. દહીંના કર્તા કાેેે કાેે મેળવણ, દૂધ મેળવવાેળા, કે દૂધ ?
  - ઉ. દહીંના કર્તા દૂધ છે, મેળવણ કે દૂધને મેળવનાર કર્તા નથી. દૂધ પોતે કર્તા છે અને દહીંની અવસ્થા છે તે કર્મ છે. દૂધ પોતે જ દહીંની અવસ્થારૂપ થાય છે. દૂધમાં જ્યારે દહીં બનવાની યાગ્યતા હોય ત્યારે તેને મેળવણનું નિમિત્ત મળે છે, જો મેળવણ, કે મેળવણ નાખનાર દહીંના કર્તા હોય તા વસ્તુ પરાધાન થઇ જ્ય. પાણીમાં મેળવણ નાંખવાથી પાણી પણ દહીં અનવું જોઇએ. પણ એમ તો થતું નથી.

"નહિ દે તું ઉપદેશકું, પ્રથમ લેહિ ઉપદેશ; સખસે ન્યારા અગમ હૈ, વા જ્ઞાનીકા દેશ."

- ૧૬૨૧ પ્ર. આપે કહ્યું કે અકસ્માતે કાંઇ જ થતું નથી તેથી ત્રાની નિઃશં ક તે નિર્ભંય છે પણ છાપાંમાં તા અકસ્માતના બનાવા ઘણા આવે છે, તેનું શું <sup>?</sup> ક
  - ઉ. જગતમાં અકસ્માતે કાંઇ થતું જ નથી. જે દ્રવ્યની પર્યાય જે કાળ થવાની હોય તે જ થાય છે. દેહ છૂટવાના જે કાળ, જે ક્ષેત્ર અને જે નિમિત્તથી છૂટવાના હોય તે રીતે જ છૂટે છે. આકું—અવળું કે અકસ્માતથી કાઇ પદાર્થનું પરિણ્મન થતું જ નથી. વ્યવસ્થિત જ થાય છે.
- ૧૬૨૨ પ્ર. ચાેખા વર્ષો સુધી પડચા **ર**હે પણ પાણીના નિમિત્ત વિના ન**હિ** પાંકે, પાણી આવશે ત્યારેજ પાકશે, તે ખરૂં કે નહિ ?
  - ઉ. ત્રાખા જ્યારે પાકશે ત્યારે તેના પાતાનાથી જ પાતાના યાગ્યતાથી જ પાકશે અને તે કાળ પાણી નિમિત્તરૂપ સહજ જ હશે. આવા વસ્તુસ્વભાવ છે. તે તે દ્રવ્યની તે તે કાળની પર્યાય યાગ્યતા અનુસાર જ થાય છે, તે તેના સ્વકાળ છે ત્યારે થાય છે. જો એક દ્રવ્ય ખીજ દ્રવ્યની પર્યાયને કરે તા ખીજું દ્રવ્ય ક્યાં રહ્યું? અનંત દ્રવ્યા અસ્તિરૂપ છે તે દરેકને ભિન્ન ભિન્ન અસ્તિરૂપે માને ત્યારે શ્રહાજ્ઞાન સાચાં થશે.
- ૧૬૨૩ પ્ર. લીંડી પીપરમાં ચાેસઠ પહાેરી તીખાશ ભરી છે તે પથ્થર ઉપર ઘસવાથી બહાર આવે છે. તા નિમિત્ત વિના ચાેસઠ પહાેરી તીખાશ બહાર આવશે ?
  - ®. લીંડી પીપરમાં ચાસઠ પહોરી તીખાશ ભરી છે તે તેની ઉત્પત્તિ એટલે જન્મક્ષણની યાગ્યતાના કાળે જ ખહાર આવે છે, અને તે વખતે તેને યાગ્ય નિમિત્તની હાજરી હોય જ છે. તે જોઇને અજ્ઞાનીને ભ્રમ પડે છે કે નિમિત્તથી કાર્ય પ્રગટ થયું! ખરેખર દ્રવ્ય પાતે જ ત્યાં તે સમયની યાગ્યતારૂપે પરિણમે છે. સિદ્ધાંત તા એમ કહે છે કે છએ દ્રવ્યની પર્યાયના જન્મ ક્ષણ હાય છે, જે સમયે પર્યાય થવાના કાળ છે તે સમયે પર્યાય

અગ્નિ વધે ઈન્ધન મહયે, તે શાંત ઈન્ધન વિણ થતા પણ ઉભયથી વધતા અહાે? આ માહ અગ્નિ અધિક તાે.

થાય છે એ પર્યાય પરક્રવ્યથી નથાય, નિમિત્તથી ન થાય, પાતાના ક્રવ્યથી પણ ન થાય પણ પર્યાયની ચાગ્યતારૂપ જન્મક્ષણે સ્વકાળથી પર્યાય થાય છે.

૧૬૨૪ પ્ર. શુદ્ધનયના પક્ષ થયા છે એટલે શું?

ઉ. શુદ્ધનયના પક્ષ એટલે એને શુદ્ધાત્માની રુચિ થઇ છે. અનુભવ હજુ થયા નથી પણ રુચિ એવી થઇ છે કે તે અનુભવ કરે જ, પણ એ કાંઇ ધારીને સંતાષ કરવાની વાત નથી. એ જીવને એવું શાયકનું જોર વીર્યમાં વર્તે છે.



રાજા રાણાને પંડિત શાણા હતા, ચાલી નીકળ્યા મૂકીને ઘરખાર જો; મૂરખ કે ડાહ્યો અમર દીઠા નહિ, માટે કરજે ઉર વિષે વિચાર જો.

# નય, ત્રમાણ, નિક્ષેપ, લેખ્યા

- વકરપ પ્ર. જૈનમતમાં કેટલા નય કહ્યા છે ?
  - 3. જિનમતમાં નિશ્ચય (કવ્યાર્થિક) અને વ્યવહાર (પર્યાયાર્થિક) એ મૂળ અથવા મુખ્ય નય કહ્યા છે.
- વિકરક પ્ર. તેા શું નિશ્ચય અને વ્યવહાર મૂળ નય છે કે દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક મૂળ નય છે ?
  - ઉ. મૂળ નય તો નિશ્ચય—વ્યવહાર જ છે, પણ દ્રવ્યાર્થિક—પર્યાયાર્થિકને નિશ્ચય–વ્યવહારના હેતુભૂત (કારણભૂત) હોવાથી મૂળ નય કહેવામાં આવ્યા છે.
- વકર હ પ્ર. દ્રવ્યાર્થિક નય અને પર્યાયાર્થિક નયના વિષયમાં શું ભેદ છે ?
- ઉ. દ્રવ્યાર્થિક નયના વિષય સામાન્ય, એક, નિત્ય, અને અભેદસ્વરૂપ છે. પર્યાયર્થિકનયના વિષય વિશેષ, અનેક, અનિત્ય અને ભેદ-સ્વરૂપ છે. જેમાં ઉપર કહેલ બન્ને સમાય છે તે પ્રમાણના વિષય છે, એટલે કે સામાન્ય-વિશેષાત્મક,એક-અનેકાત્મક, નિત્ય-અનિત્યાત્મક અને ભેદ-અભેદાત્મક. જો દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની અપેક્ષાથી વિચાર કરીએ તા પ્રમાણની વિષયભૂત વસ્તુ દ્રવ્યની અપેક્ષાએ સામાન્ય-વિશેષાત્મક છે, ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ ભેદ-અભેદાત્મક છે, કાળની અપેક્ષાએ નિત્ય-અનિત્યાત્મક છે, અને ભાવની અપેક્ષાએ એક-અનેકાત્મક છે.

વસ્તુના મૂળ ભેદ ખે છે-દ્રવ્ય અને પર્યાય, એટલે તેમને પ્રહ્યું કરવાવાળા મૂળનય પણ ખે છે-દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક. પણ એક ખાસ ધ્યાન રાખવાની વાત એ છે કે એક નયની અપેક્ષાએ વાત કહેવાતી હોય ત્યારે બીજા નયને ગૌણ કરે છે પણ તેના અલાવ નહીં.

- ૧૬૨૮ પ્ર. નિશ્વય અને વ્યવહાર એમ બે માક્ષ માર્ગ છે ?
  - ઉ. ના, મોક્ષ માર્ગ તા બે નથી, પણ મોક્ષ માર્ગનું નિરૂપણ બે પ્રકારથી છે. જ્યાં સાચા મોક્ષ માર્ગને મોક્ષ માર્ગ કહેવામાં આવે તે નિશ્ચય મોક્ષ માર્ગ છે તથા જે મોક્ષમાર્ગ તા નથી, પણ મોક્ષન માર્ગમાં નિમિત્ત અથવા સહચારી છે, તેને ઉપચારથી મોક્ષમાર્ગ કહેવામાં આવે છે તે વ્યવહાર મોક્ષમાર્ગ છે. એક નિશ્ચય મોક્ષ માર્ગ અને એક વ્યવહાર મોક્ષમાર્ગ એમ બે પ્રકારના મોક્ષમાર્ગ માર્ગ માનવા તે મિથ્યા છે. એક નિશ્ચય મોક્ષમાર્ગ જ મોક્ષનું કારણ છે.
- ૧૬૨૯ પ્ર. નિશ્વય અને વ્યવહાર એટલે શું ?
  - ઉ. શુદ્ધ આત્માના અનુસવને નિશ્વય કહ્યો છે તથા વ્રત, તપ, સંયમા-દિકને વ્યવહાર કહ્યો છે.
- ૧૬૩૦ પ્ર. વ્યવહારનય અને નિશ્ચયનયના ભેદ સમજાવા.
  - ઉ. જે નય એક જ વસ્તુનું તેનાથી પરની અપેક્ષા વગર વર્ષ્ટ્યન કરે તે નિશ્ચયનય છે. જે કાઇ વસ્તુને પરની અપેક્ષાએ એકને બદલે ખીજું કહે તે વ્યવહારનય છે. નિશ્ચયનયને ભૂતાર્થ, સત્યાર્થ, યથાર્થન વાસ્તિવિક, અસલ, મૂળ કહે છે. વ્યવહાર નયને અસત્યાર્થ, અભૂતાર્થ, અયથાર્થ, અવાસ્તિવિક કહે છે.
- ૧૬૩૧ પ્ર. શું દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક નયોથી દ્રવ્ય<mark>નય અને પર્યાયનય</mark> ભિન્ન છે 🕄
  - ઉ. હા, દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક નયામાં સંપૂર્ણ વસ્તુને દ્રવ્ય અને પર્યાય, એમ બે અંશામાં વિભાજત કરીને વાત કરવામાં આવી છે, વસ્તુના દ્રવ્યઅંશને પ્રહણ કરવાવાળા નયને દ્રવ્યાર્થિકનય અને

અભિનિવેશ જેવું એક્ક્રે પાખંડ નથી.

પર્યાયાંશને ત્રહણ કરવાવાળા નયને પર્યાયાર્થિ કનય કહેવામાં આવેલ છે. પણ દ્રવ્યનય અને પર્યાયનયમાં તો વસ્તુના અનં તધર્મમાંથી એક દ્રવ્ય નામક ધર્મને ત્રહણ કરવાવાળા નયને દ્રવ્યનય અને પર્યાયનામક ધર્મને ત્રહણ કરવાવાળા નયને દ્રવ્યનય અને પર્યાયનામક દિમક નયોમાં નિશ્ચય અને વ્યવહાર અથવા દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક એમ એ જ ભાગ પડે છે.

- ૧૬૩૨ પ્ર. શું જીવે બન્ને નયના અંગીકાર કરવા જોઇએ ?
  - ઉ. નિશ્ચયનય વડે જે નિરૂપણ કર્યું હોય તેને તો સત્યાર્થ માની તેનું શ્રદ્ધાન અંગીકાર કરવું તથા વ્યવહારનય જીવને શુદ્ધોપયાગમાં પરિણમવામાં મદદ કરે ત્યાં સુધી તેનું શ્રદ્ધાન રાખવૃં.
- ૧૬૩૩ પ્ર. સમયસારમાં વ્યવહારનયને અસત્યાર્થ કહ્યો છે તેા જિનમાર્ગમાં વ્યવહારના ઉપદેશ શા માટે આપ્યા ? એક નિશ્ચયનયનું જ નિરૂપણ કરવું હતું.
  - ઉ. જેમ અનાર્ય (મ્લેચ્છ) જનને અનાર્ય ભાષા વિના કાંઇ પણ વસ્તુનું સ્વરૂપ પ્રહણ કરાવવા કાંઇ સમર્થ નથી તેમ વ્યવહાર વિના પરમાર્થ ના ઉપદેશ કરવા કાંઇ સમર્થ નથી. તેમ જ બ્રાહ્મણે મ્લેચ્છ ન થવું, એ વચનથી તે (વ્યવહારનય) અનુસરવા યાેગ્ય નથી. નિશ્ચયનયના આંગીકાર કરાવવા માટે વ્યવહાર વડે ઉપદેશ આપ્યા છે પણ વ્યવહારનય છે તે આંગીકાર કરવા યાેગ્ય નથી, વ્યવહારનયને અભૂતાર્થ અને અસત્યાર્થ કહ્યો છે અને શુદ્ધનય (નિશ્ચયનય)ને ભૂતાર્થ કહ્યો છે.
- ૧૬૩૪ પ્ર. વ્યવહાર વિના નિશ્વયના ઉપદેશ કેમ ન હોઇ શકે ?
  - ઉ. નિશ્વયથી વીતરાગ ભાવ મેાક્ષમાર્ગ છે તેને જે ન ઓળખે, ત્યારે તેને સમજાવવા વ્યવહારનયથી, તત્ત્વ શ્રહ્ધાન–જ્ઞાનપૂર્વક પરદ્રવ્યનાં નિમિત્ત મટલાની સાપેક્ષતા વડે, વ્રત, શીલ, સંયમાદિરૂપ વીતરાગ-ભાવના વિશેષ ખતાવવામાં આવ્યાં ત્યારે તેને વીતરાગભાવની ઓળખાણ થઇ; એ જ પ્રમાણે અન્ય ડેકાણે પણ વ્યવહાર વિના નિશ્વય ઉપદેશ થતા નથી એમ સમજવું.

કર્મ કરે અજ્ઞાની સહુ, પડી ધ'ધા ધમાલમાં અનેક, માક્ષ હેતુ નિજ આતમા, ન ચિ'તવે ક્ષણ એક.

- "૧૬૩૫ પ્ર. વ્યવહાર કચારે પ્રયાજનવાન છે ?
  - ઉ. જે જીવા અપરમભાવને અર્થાત્ શ્રદ્ધાં તથા ગ્રાન–ચારિત્રના પૂર્ષું ભાવને નથી પહોંચી શકચા, સાધક અવસ્થામાં જ સ્થિત છે તેએ વ્યવહાર દ્વારા ઉપદેશ કરવા યાગ્ય છે. જેમને સા ટચ સાનાની પ્રાપ્તિ નથી થઇ તેમને ત્યાં સુધી તેવું ટચ સુધીનું પર્ણ પ્રયોજનવાન છે.
- ા ૧૩૬ પ્ર. એકાંતે વ્યવહાર કે નિશ્ચય ધર્મ નથી પણ બંને સાથે રહેલ છે તેમ કઇ અપેક્ષાએ કહ્યું છે ?
  - ઉ. જયાં સુધી નિશ્ચય સમ્યક્દર્શનની પ્રાપ્તિ ન થઇ હોય ત્યાં સુધી તે જેમનાથી યથાર્થ ઉપદેશ મળે છે એવાં જિનવચના સાંભળવા તથા ધારણ કરવાં તથા જિનવચનાને કહેનાર શ્રી જિન-ગુરુની ભક્તિ ઇત્યાદિ વ્યવહારમાર્ગમાં પ્રવૃત્ત થવું પ્રયોજનવાન છે; અને જેમને શ્રદ્ધાન જ્ઞાન તે થયાં છે પણ સાક્ષાત્પ્રાપ્તિ નથી તેમને પૂર્વ કથિત કાર્ય, પરદ્રવ્યનું આલંખન છોડવારૂપ અહુવ્રત-મહાવ્રતનું ગ્રહણ, સમિતિ, ગુપ્તિ, પંચ પરમેષ્ટિના ધ્યાનરૂપ પ્રવર્તન, શાસ્ત્રને અભ્યાસ ઇત્યાદિ વ્યવહારમાર્ગમાં પાતે પ્રવર્તવું અને બીજાને પ્રવર્તાવવું એવા વ્યવહારનયનો ઉપદેશ અંગીકાર કરવા પ્રયોજનવાન છે.
- ા ૧૩૦ પ્ર. નિશ્ચયનયને જ શુદ્ધનય અને ભૂતાર્થ જાણી પ્રહણ કરે અને વ્યવહાર નયને અભૂતાર્થ જાણી છોડી દે તેા શું ગતિ થાય ?
  - ઉ. વ્યવહારનયને કથંચિત અસત્યાર્થ કહેવામાં આવ્યો છે; પણ જો કાઇ તેને સર્વ રીતે અસત્યાર્થ જાણી છોડી દેતા શુભાપયોગરૂપ વ્યવહાર છોડે અને શુદ્ધોપયાગની સાક્ષાત્ પ્રાપ્તિ તો થઇ નથી, તેથી ઊલટા અશુભાપયોગમાં જ આવી, ભ્રષ્ટ થઇ, ગમે તેમ સ્વેચ્છારૂપ પ્રવર્ત તા નરકાદિ ગતિ તથા પરંપરા નિગાદને પ્રાપ્ત થઇ સંસારમાં જ ભ્રમણ કરે. માટે શુદ્ધનયના વિષય જે સાક્ષાત્ શુદ્ધ આત્મા તેની પ્રાપ્તિ જ્યાં સુધી ન થાય ત્યાં સુધી વ્યવહાર પણ પ્રયોજનવાન છે.

જે દેહ પૂર યુવાવસ્થામાં અને સંપૂર્ણ આરોગ્યતામાં દેખાતાં છતાં પણ ક્ષણભંગુર છે, તે દેહમાં પ્રીતિ કરીને શું કરીએ ?

૧૬૩૮ પ્ર. વ્યવહારનય અને નિશ્ચયનયના કાઈ દાખલા આપી સમજાવા.

ઉ. જેમ એક તલવાર સાનાની મ્યાનમાં રાખી હોય. કાઇને એક તલવારની જરૂર હોય તા તે એટલું લાંછું વાકચ નથી કહેતા કે સાનાની મ્યાનમાં રાખી છે તે તલવાર લાવા. પણ સાનાની તલવાર લાવા એવું ટ્રેંકું વાકચ કહી દે છે તા વ્યવહારમાં એ વચન અસત્ય નથી. પરંતુ નિશ્ચયથી અસત્ય છે. કારણ કે એવા ભ્રમ પેદા કરી શકે છે કે તલવાર સાનાની છે, જ્યારે તલવાર સાનાની નથી. એવી રીતે નિશ્ચયનયથી આતમાને આતમા જ કહેવારા લાક વ્યવહારનયથી આતમાને મનુષ્ય, તિર્ધં ચ આદિ કહેવાના લાક વ્યવહાર છે કેમ કે મનુષ્ય, તિર્ધં ચ આદિ શરીરમાં તે વિદ્યમાન છે. આ વ્યવહારનયથી સત્ય છે તા પણ નિશ્ચયનયથી તે અસત્ય છે, કારણ કે આતમા મનુષ્ય નથી, તેનાં કર્મ મનુષ્ય છે, તેના દેહ મનુષ્ય છે.

૧૬૩૯ પ્ર. સંસારી આત્માને સમજવા માટે કયા નયની જરૂર છે?

ઉ. સંસારી આત્માને સમજવા માટે તેમજ પરના સંયોગ સહિત કાઇ પણ વસ્તુને ઓળખવા માટે ખંતે નયોની જરૂર પડે છે. કપડું મિલન છે તેને શુદ્ધ કરવા ખંતે નયના જ્ઞાનના જરૂર છે. નિશ્ચયન્યથી કપડું ઉજ્જવળ છે, રનું ખનેલું છે, વ્યવહારનયથી મેલું કહેવાય છે કારણ કે મેલના સંયોગ છે. જો એક જ નય કે એક અપેક્ષાએ સમજે તા કપડું કઠી સ્વચ્છ થઇ શકે નહિ. જો એમ માની લે કે કપડું સર્વથા શુદ્ધ જ છે તા પછી તેને શુદ્ધ કરવામાં આવે નહિ. જો માની લે કે મેલું જ છે તા પણ તે શુદ્ધ કરાય નહિ. એવી રીતે નિશ્ચયનય કહે છે કે આત્મા શુદ્ધ છે. જ્યવહારનય કહે છે કે આત્મા શુદ્ધ છે. જે ખંતે વાતા જાણ્યા પછી જ કર્માને કાપવાના પુરુષાર્થ કરી શકાય છે.

૧૬૪૦ પ્ર. કેમઇ ફક્ત વ્યવહારનયથી જ આત્માને જાણે તેમ શું થાય ? ઉ. જો કેમઇ કપડું સ્વચ્છ કરવાની ઇચ્છાથી કપડાં ઉપર સાણુ ઘસે

> પંડિત વાત વખાણિયે, જેથી સુખ પમાય, ઔષધ ઉપદેશી ખરું, કડુ શુભ ગણાય.

પણ ધ્યાન ખીજે રાખે, ખળપૂર્વ ક ઘસે નહીં તો કચારે પણ કપડાંનો મેલ દૂર થાય નહિ. એવી રીતે કાઇ સાચા ન્રાન અને વૈરાગ્યમુક્ત હોવા છતાં વ્યવહાર ચારિત્રના સાણુ લઇને આત્મા શુદ્ધ કરવા ઇચ્છે, જપ, તપ કરે, સંયમ પાળે પરંતુ ઉપયાગ એકાં મ કરે, આત્મામાં ધ્યાન ન લગાડે, આત્માનુલવ ન કરે તો કદાપિ આત્મા શદ્ધ થશે નહિ.

- <sup>લ</sup>૧૬૪૧ પ્ર. નિશ્ચયનયના કેટલા <mark>બેદ છે</mark> ?
  - ઉ. નિશ્ચયનયના ખે ભેદ કહ્યા છે. એક શુદ્ધ નિશ્ચયનય, ખીજો અશુદ્ધ નિશ્ચયનય.
- ા ૧૬૪૨ પ્ર. શુદ્ધ નિશ્ચયનય અને અશુદ્ધ નિશ્ચયનયના ભેદ સમજાવા.
  - ઉ. જેના લક્ષ કેવળ શુદ્ધ ગુણ, પર્યાય અને દ્રવ્ય ઉપર છે તે શુદ્ધ નિશ્ચયનય છે અને જેના લક્ષ તે એક દ્રવ્યના અશુદ્ધ દ્રવ્ય, ગુણ પર્યાય પર હોય તે અશુદ્ધ નિશ્ચયનય છે. જેમ જીવ સિદ્ધસમ શુદ્ધ છે. એ વાકચ શુદ્ધ નિશ્ચયનયથી કહેવાય છે. આ જીવ રાગી દ્રેષી છે એ વાકચ અશુદ્ધ નિશ્ચયનયથી કહેવાય છે. રાગદ્રેષ અશુદ્ધ ભાવાને આત્માના ભાવ કહેવા તે અશુદ્ધ નિશ્ચયનયથી યથાર્થ છે પણ શુદ્ધ નિશ્ચયનયથી યથાર્થ નથી કારણ કે રાગદ્રેષ આત્માના ભાવ નથી પણ માહનીય કર્મના ઉદયના સંયાગથી તે ભાવ જીવમાં થાય છે.
- <sup>-</sup>૧૬૪૩ પ્ર. વ્યવહારનયના કેટલા ભેદ છે ?
  - ઉ. વ્યવહારનયના અનેક ભેદ છે. જેવા કે, અનુપચરિત અને ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનય, સદ્ભૂત વ્યવહારનય વગેરે.
- ા૧૬૪૪ પ્ર. અનુપચરિત અસદ્દભૂત વ્યવહારનય એટલે શું ?
  - ઉ. એ નય, પરવસ્તુને કાઇના સંયાગ થતાં પરને તેની કહેવી તે છે. જેમ આ ઘીના ઘડા છે. એમાં ઘીના સંયાગ છે માટે ઘડાને ઘીના કહે છે. આ જીવ પાપી છે, પુષ્યાત્મા છે, આ ગારા છે, આ કાળા

મનુષ્યનું આયુષ્ય ડાભની અણી પર પડેલા જળના ખિંદુ જેવું છે.

છે; એ વાકચો આ નયથી યથાર્થ છે કેમ કે કામ લું કે ઔદારિક શરીરના સંયાગ છે માટે અનુપચરિત છે પરંતુ આત્માના મૂળ સ્વભાવથી ભિન્ન છે માટે અસદ્ભુત છે. બિલકુલ ભિન્ન વસ્તુને તેની પાતાની કહેવી તે ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનય છે, જેમ આ દુકાન રામલાલની છે, આ કપડું માર્ું છે, આ દેશ મારા છે.

- ૧૬૪૫ પ્ર. સદ્ભૂત વ્યવહારનય ક્રાને કહે છે ?
  - ઉ. નિશ્ચયનયના વિષય વસ્તુને અભેદરૂપે અખંડરૂપે ગ્રહણ કરવાના છે. જ્યારે વસ્તુને ખંડરૂપે ગ્રહણ કરવી એ સદ્દભૂત વ્યવહારનયના વિષય છે. આત્માના ગુણ અને ગુણીના ભેદ કરીને કહેવું એ સદ્દભૂત વ્યવહારનયના વિષય છે.
- <sup>્૧</sup>૬૪૬ પ્ર. દ્રવ્યાર્થિક પર્યાયાર્થિકનય કાને કહે છે તે સમજાવા *શ* 
  - ઉ. જે નય કે અપેક્ષા કેવળદ્રવ્યને લક્ષમાં લઇને વસ્તુને કહે છે તે દ્રવ્યા-ર્થિક છે. જે દ્રવ્યના કાઇ પર્યાયને લક્ષમાં લઇને કહે તે પર્યાયાર્થિક નય છે. આ આત્મા નિત્ય છે એ દ્રવ્યાર્થિક નયનું વાકચ છે. આ આત્મા સંસારી અનિત્ય છે એ પર્યાયાર્થિક નયનું વાકચ છે. કેમ કે દ્રવ્ય કદી નાશ પામતું નથી. પર્યાય ક્ષણમાં બદલાય છે.
- ૧૬૪૭ પ્ર. જેનાથી લાેકમાં વ્યવહાર થાય છે તે ખતાવવા જૈન સિદ્ધાંતમાં કેટલા નયા પ્રસિદ્ધ છે ? અને તે કયા કયા ?
  - ઉ. જગતમાં અપેક્ષાવાદ વિના વ્યવહાર થઇ શકતા નથી. ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષાથી વાક્ય સત્ય મનાય છે. જેનાથી લોકમાં વ્યવહાર થાય છે તે અપેક્ષાએ અથવા નયોને ખતાવવા માટે જૈન સિહાંતમાં સાત નય પ્રસિદ્ધ છે. નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ઋજુસૂત્ર, શબ્દ, સમિલફઢ અને એવ ભૂત, એ સાત નય છે એમાં પહેલા ત્રણ નય દ્રવ્યાર્થિક છે કેમ કે તેનો દર્ષિ દ્રવ્ય ઉપર રહે છે. શેષ ચાર નય પર્યાયાર્થિકમાં સમાય, કારણ કે તેની દર્ષિ પર્યાય ઉપર રહે છે. લોક વ્યવહારમાં આ સાત નયોની ઘણી ઉપયોગિતા છે. સાતમાંથી પહેલા ચાર નય

એક સમયમાં અસંખ્યાતા યાજન ચાલનાર અધ તે મન છે. એને થકાવલું બહુ દુલ ભ છે. એથી દારાલું નહીં પણ આપણે એને દારલું.

અર્થ પ્રધાન છે અને છેલ્લા ત્રણ શબ્દપ્રધાન છે. સાત નયામાં નૈગમનય અને જ્ઞાનપ્રધાન અર્થપ્રધાન પણ છે. આ પ્રમાણે. સાત નયામાં નૈગમનય જ્ઞાનનય, વળી નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર અને ઋજુસૂત્ર એ ચાર નય અર્થ નય છે અને શબ્દ, સમભિરુદ અને એવં ભૂત આ ત્રણ નય શબ્દનય છે. નયોનું આ વિભાજન મુખ્યતા અને ગૌણતાની અપેક્ષાએ જ સમજવું જોઇએ. એમ તા સાતે નય ગ્રાનનય પણ છે, અર્થનય પણ છે અને શબ્દનય પણ છે. જ્યારે કાઇ વ્યક્તિ પાતે સમજવાને માટે આ નયોના મૌન રહીને વિચારાત્મક પ્રયોગ કરે છે ત્યારે આ નય શ્રુતજ્ઞાનના અંશ હોવાથી જ્ઞાનસ્વરૂપ જ છે, પણ જ્યારે તે આના માધ્યમથી વસ્ત્રનું સ્વરૂપ શબ્દા દ્વારા ખીજાને સમજાવે છે ત્યારે તેના પ્રયાગ વચનાત્મક હોય છે અને તેથી બધાને શબ્દનય કહેવાય છે. દ્રવ્યા ગુણુ પર્યાયરૂપ વસ્તુનું પ્રતિપાદન થઇ શકવાથી તે અર્થનય તા છે જ. નયોને દ્રવ્યનય અને ભાવનય એમ બે નયોમાં પણ વિભાજન કરવામાં આવે છે. એક પ્રકારથી શબ્દનય જ દ્રવ્યનય છે અને જ્ઞાનનય ભાવનય છે.

# ૧૬૪૮ પ્ર. નૈગમનય કાેને કહે છે ?

- 8. જેમાં સંકલ્પ કરવામાં આવે તે નૈગમનય છે. બ્રતકાળની વાતના વર્તમાનમાં સંકલ્પ કરવા એ બ્રતનૈગમનય છે. જેમ કે મહાવીર સ્વામીના આજે જન્મ દિવસ છે. લાવિનૈગમનય લવિષ્યની વાતને વર્તમાનમાં કહે છે જેમ કે અરિહ તને કેવળીસિદ્ધ કહેવા. વર્તમાન નૈગમનય તે છે કે જે વર્તમાનની અધ્રી વાતને પ્રી કહે છે.
- ૧૬૪૯ પ્ર. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે એક બે ઠેકાણે કહ્યું છે કે તેઓ આ કાળના બીજા મહાવીર છે તે તેા કઇ અપેક્ષાએ કહ્યું હશે ?
  - ઉ ભવિષ્યમાં સિદ્ધપર્યાય થવાની છે તે કાળભેદને દૂર કરી, "અહેા, હું સિદ્ધ થઇ ગયા" કહેવું તે નૈગમનય છે, પણ આ નય સ્વભાવના દિષ્ટિવંતને જ હોય છે. ગ્રાની પોતાના ગ્રાનની ઉપ્રતાના ખળ

ભમતા લખ ચારાસીમાં, આત્મા દુ:ખ સહંત; પુત્ર કલમે માહિયા, જ્ઞાન વિના નહિ અંત.

ઉપર વર્ત માનને ગૌણ કરી અને ભવિષ્યકાળની સિંદ્ધ પર્યાયને મુખ્ય કરી પાતાને વર્ત માનમાં સિદ્ધપણાને લક્ષમાં લે છે. તીર્થ કરતો જન્મ થતાં જ ઇન્દ્ર ઇન્દ્રાણિ તે બાળકની ભક્તિ કરે છે, તેમને તીર્થ કર પ્રકૃતિના ઉદય તા તેરમે ગુણસ્થાને આવે છે પણ વર્ત માનમાં નૈગમનયે તેમને તીર્થ કરપણે દેખી ભક્તિ કરે છે.

### ૧૬૫૦ પ્ર. સંગ્રહનય એટલે શું?

- ઉ. જે એકજાતિનાં ઘણાં દ્રવ્યાને એક સાથે એકઠાં કહે તે સંગ્રહનય છે, જેમક સત્ એ દ્રવ્યનું લક્ષણ છે. જીવનું ઉપયોગ લક્ષણ છે.
- ૧૬૫૧ પ્ર. ઋજસત્રનયનના અર્થ સમજાવા ?
  - ઉ. સક્ષ્મ તથા સ્થૂલ પર્યાયમાત્ર જે વર્ત માનમાં છે તેને પ્રહણ કરે તે ઋજુસ્ત્રનય છે જેમ કે ક્રોધ પર્યાય સહિતને ક્રોધી અને દયા-ભાવ સહિતને દયાવાન કહેવું.
- ૧૬૫૨ પ્ર. શબ્દનય કયા વ્યવહારને માટે વપરાય છે ?
  - ઉ. લિંગ, વચન, કારક, કાલ, આદિતા વિરાધરૂપ દાષો ઉપરથી જોતાં જુણાય તો પણ વ્યાકરણ કે સાહિત્યના નિયમાની અપેક્ષાએ શબ્દોના વ્યવહાર કરવા તે શબ્દનય છે. જેમ સ્ત્રીને સંસ્કૃતમાં દારા, ભાર્યા, કલત્ર કહે છે. અહીં દારા શબ્દ પુરિલંગ છે અને કલત્ર નપુસંકલિંગ છે તો પણ બરાબર છે. કાઇ માટા માણસ માટે માનાર્થ બહુવચનના પ્રયાગ કરવા, વગેરે.

# ૧૬૫૩ પ્ર. સમભિરૃઢ નયના અર્થ સમજાવા ?

ઉ. એક શબ્દના અનેક અર્થ પ્રસિદ્ધ છે. તેમાંથી એક લઇ કે કોઇ પદાર્થને માટે તેના પ્રયાગ કરવા તે સમભિરઢનય છે. જેમકે ગા શબ્દના અર્થ પૃથ્વી, આકાશ, નક્ષત્ર, વીજળી, વાણી આદિ છે તેા પણ ગાયને માટે વાપરવા. જેમ અતિ અતિ, અબળા, નારી આદિ કહેવું.

# ૧૬૫૪ પ્ર. એવં ભૂતનય કાને કહે છે ?

ઉ. જે શબ્દના જે વાસ્તવિક અર્થ હોય તેવી ક્રિયા કરનારના તે

### નથી તે છે. છે તે નથી.

શબ્દથી વ્યવહાર કરવા તે એવ બૂતનય છે. વૈદું કરતા હાય તેને વૈદ, પૂજન કરતા હાય તેને પૂજારી કહેવા વગેરે.

૧૬૫૫ પ્ર. સ્યાદ્વાદનય ક્રાને કહે છે તે સમજાવા.

- ઉ. વસ્તુનું સ્વરૂપ અનેકાન્ત છે. તેથી જીવ પણ અનેકાન્ત સ્વરૂપ છે. વસ્તુના અનેકાન્ત સ્વરૂપને સમજાવવાવાળી કથન પદ્ધતિને સ્વાદ્વાદ કહે છે. જેમાં અનેક અન્ત (ધર્મ) હોય તેને અનેકાન્ત કહે છે. પદાર્થમાં અનેક સ્વભાવ રહે છે, જે સાધારણ રૂપથી વિચારતાં વિરાધારૂપ ભાસે છે પરંતુ તે સવે ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષાએ પદાર્થમાં પદાર્થરૂપ જ હોય છે. તેને સમજાવવાના ઉપાય સ્યાદાદ કે સપ્તભંગ છે. દરેક પદાર્થમાં અસ્તિ એટલે હોવાપણું અને નાસ્તિ એટલે અભાવપણું, નિત્યપણું તથા અનિત્યપણું, એકપણું તથા અનેકપણું, દ્રવ્યત્વ–પર્યાયત્વ; ભેદત્વ–અભેદત્વ, અપેક્ષત્વ અનપેક્ષત્વ, અંતરંગ, ખહિરંગ, મૂર્ત—અમૂર્ત, શુદ્ધ–અશુદ્ધ, સંસારી સિદ્ધ, એમ બે વિરોધી સ્વભાવ છે. સ્યાત્ એટલે કથેચિત કાઈ અપેક્ષાએ, વાદ એટલે કહેવું તે સ્યાદ્દાદ છે.
- વકપક્ષ પ્ર. જૈન શસ્ત્રામાં કેટલી રીતે અર્થા કરવામાં આવે છે ?
  - ઉ. જૈન શાસ્ત્રામાં પાંચ પ્રકાર અર્થ કરવાની રીત ખતાવી છે. (૧) શબ્દાર્થ (૨) નયાર્થ (૩) આગમાર્થ (૪) મતાર્થ (૫) ભાવાર્થ.
    - (૧) શબ્દોના અર્થ કરવા તે શબ્દાર્થ છે.
    - (૨) એક કથન તે વ્યવહારનયનું છે કે નિશ્ચયનયનું છે તે જાણવું તે નયાર્થ છે.
    - (૩) આ અમુક આગમનું કથન છે તે સમજવું તે આગમાથ છે.
    - (૪) આ અન્યમતના નિષેધ કઇ વિધિયા કરે છે તે સમજવું તે મતાર્થ છે.
    - (૫) આ કથનનું શું તાત્પર્ય છે ? તે જાણવું તે ભાવાર્થ છે. આ પ્રમાણે પાંચ પ્રકારે અર્થ કરવા તે સુત્રતાત્પર્ય છે. તથા શાસ્ત્રતાત્પર્ય અર્થાત વીતરાગતા પણ છે. સુત્રતાત્પર્ય

જેના પ્રત્યેક રામે પાણા અખ્બે રાગના નિવાસ છે; તેવા સાડા ત્રણ કરાડ રાગથી કાયા ભરેલી હાવાથી રાગના તે ભંડાર છે. સાધન છે અને શાસ્ત્રતાત્પર્ય સાધ્ય છે. કહેવાના અર્થ એ છે કે સ્ત્રની જે ગાથા ચાલતી હોય તેના અર્થ કર્યા પછી તેમાંથા શાસ્ત્રતાત્પર્યના રૂપમાં વીતરાગતા જ નીકળવી જોઇએ. તેથી જ "સ્વ"ની અપેક્ષા અને "પર"ની ઉપેક્ષા જે કથનમાં હોય તે શાસ્ત્રતાત્પર્ય સમજવું.

૧૬૫૭ પ્ર. સપ્તભંગ વાણી કાને કહે છે?

- ઉ. જેમ એક પુરુષ પિતા છે, પુત્ર પણ છે, તે પિતા અને પુત્ર પણ એક જ સમયે છે. પરંતુ શબ્દોમાં એ શક્તિ નથી કે ખંને સ્વન્ ભાવાને એક સાથે કહી શકાય. તેથા ચાયા ભંગ અવક્તવ્ય કહે છે. કેશ અપેક્ષાએ આ વસ્તુ અવક્તવ્ય છે. કથનગાચર નથી. જો કે એ પિતા અને પુત્ર ખંને એક સમયે (સાથે) છે, પરંતુ કહી શકાતું નથી. સર્વ થા અવક્તવ્ય નથી એ વાતને સિદ્ધ કરવા બાકીના ત્રણ ભંગ છે. કેશ અપેક્ષાએ અવક્તવ્ય હોવા છતાં પણ પિતા છે, કેશ અપેક્ષાએ અવક્તવ્ય હોવા છતાં પણ પિતા છે, કેશ અપેક્ષાએ અવક્તવ્ય હોવા છતાં પણ પાત્ર છે, કેશ અપેક્ષાએ અવક્તવ્ય હોવા છતાં પણ પાત્ર છે. એવી રીતે મે વિરોધી સ્વભાવાને સમજ્યવા માટે સાત ભાગ કરવામાં આવ્યા છે. તેના સાત ભંગ જ થઇ શકે છે. છ કે આઠ થતા નથી. જેમ (૧) પિતા, (૨) પુત્ર, (૩) પિતાપુત્ર, (૪) અવક્તવ્ય, (૫) પિતા અવક્તવ્ય, (૬) પુત્રઅવક્તવ્ય, (૭) પિતાપુત્ર અવક્તવ્ય. જો કાઇને સફેદ, કાળા અને પીળા એ ત્રણ રંગ આપવામાં આવે તા તેમાંથી નીચેના સાત જ રંગ બની શકે:
  - (૧) સફેદ, (૨) કાળા, (૩) સફેદ કાળા, (૪) પીળા (૫) સફેદ-પીળા; (૬) કાળા પીળા, (૭) સફેદ કાળા પીળા.

૧૬૫૮ પ્ર. આ સ્યાદ્વાદ અને સપ્તભંગ વાણીને સમજવાની શું જરૂર છે ? ઉ. આત્માના સ્વભાવને સમજવા માટે આ સ્યાદ્વાદની ઘણી જરૂર છે. જેવી રીતે આત્મામાં અસ્તિ-નાસ્તિ: નિત્ય-અનિત્યપણું; એક-અનેકરપ: શુદ્ધ-અશુદ્ધતા ખતાવી શકાય છે. આત્મામાં અસ્તિત્વ

> નરક ગતિ જીવ મારતાં, અભયકાનથી દેવ; દર્શાવ્યા બે માર્ગ આ, હવે રુચે તે સેવ.

અથવા ભાવપર્શું, પાતાનું અખંડ દ્રવ્ય, પાતાના અસંખ્યાત પ્રદેશરૂપ ક્ષેત્ર, પાતાના સ્વાભાવિક પર્યાયરૂપ કાળ, અને પાતાના શહ નાનાનંદમય ભાવની અપેક્ષાએ છે તે સમયે આ પાતાના આત્મામાં સંપૂર્ણ અન્ય આત્માએાના, સર્વ પુદ્દગલાના, ધર્મ, અધમ, આકાશ અને કાળના ૬૦૫, ક્ષેત્ર કાળ તથા ભાવનું નાસ્તિ પહું કે અભાવપહું છે. અસ્તિત્વની સાથે નાસ્તિત્વ ન હોય તેા આ આત્મા છે, આ શ્રી મહાવીરસ્વામીના આત્મા છે, અન્ય નથી, એવા બાધ જ ન થાય. આત્મામાં આત્માપણું તાે છે પરંતુ આત્મામાં રાગાદિ ભાવકર્મ, જ્ઞાનાવરણાદિ દ્રવ્યકર્મ, શરીરાદિ-ત્રાકર્મ એ તથા અન્ય સર્વ દ્રવ્યોનું નાસ્તિત્વ છે અથવા અભાવ છે. એવું જાણવાથી ભેદવિત્રાન થાય છે, આત્માનુભવ થઇ શકે છે. વળી આ આત્મા પાતાના ૬૦૫ અને સ્વભાવની અપેક્ષાએ ધ્રુવ છે. નિત્ય છે, તે જ સમયે તે પર્યાયની અપેક્ષાએ અનિત્ય છે. એમ એક જ સમયે આત્મામાં નિત્યપાશું તથા અનિત્યપાશું ખંને સ્વભાવ છે. એવી રીતે આત્મા અનંતગુણોના અલેદ પિંડ છે, એટલા માટે એકરૂપ છે. તે આત્મા તે સમયે જ્ઞાનગુણની અપેક્ષાએ જ્ઞાનરૂપ છે. વીર્ય ગુણની અપેક્ષાએ વીર્ય રૂપ છે. જેટલા ગુણ આત્મામાં છે તે સર્વ આત્મામાં વ્યાપક છે એટલા માટે તેની અપેક્ષાએ આત્મા અનેક્રુપ છે. તેમ જ આ સંસારી આત્મા સ્વભાવની અપેક્ષાએ શુદ્ધ છે, તે જ સમયે કર્મ સંયાગની અપેક્ષાએ અશુદ્ધ છે. સ્યાદ્વાદ વિના કાઇ પણ પદાર્થના અનેક સ્વભાવાનું જ્ઞાન થાય નહિ. આત્માનું ભેદવિજ્ઞાન થવા માટે તા મહુ જ જરૂરી છે. સ્યાદ્વાદ દર્પણ સમાન છે અને વિરાધ મટાડવાના એક અટળ ન્યાયાધીશ સમાન છે.

૧૬૫૯ પ્ર. પ્રમાણ તે શું?

ઉ. જેનાથી અર્થ પદાર્થ જાણી શકાય તે પ્રમાણ. અથવા "જાણવું" તે પ્રમાણ. વસ્તુ જેવી છે તેવી જ યથાવત જે ગ્રાનમાં જણાય, તે

ફેવા ધરે મસ્તક પરે, યુષ્પા પ્રથમ પૂજાય જો, પછી અરણ પણ સ્પર્શે નહીં! શું ગુણ ક્ષયે ન થાય તા!

ત્રાનને પ્રમાણ કહે છે. "પ્ર" એટલે વિશેષપણે "માણ" અર્થાત્ માપ; પ્રમાણ એટલે વસ્તુનું માપ કરવાવાળું ત્રાન.

- ૧૬૬૦ પ્ર. શાસ્ત્રમાં પ્રમાણ કેટલાં કહ્યાં છે?
  - ઉ. પ્રમાણ ચાર છે: (૧) પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ, (૧) અનુમાન પ્રમાણ, (૩) આગમ પ્રમાણ, (૪) ઉપમા પ્રમાણ.
- લ કદેવ પ્ર. નય અને પ્રમાણમાં શું ભેદ છે?
  - ઉ. સમ્યક્ એકાન્ત નય છે અને સમ્યક્ અનેકાન્ત પ્રમાણ છે. જેના વડે વસ્તુની વસ્તુતા સિદ્ધ થાય તેને પ્રમાણ કહે છે. નય અને પ્રમાણ ખત્ને જ્ઞાન જ છે. વસ્તુના અનેક ધર્મામાંથી (લક્ષણ અથવા સ્વભાવમાંથી) જ્યારે કાઇ એક ધર્મ દ્વારા (લક્ષણ અથવા સ્વભાવ દ્વારા) વસ્તુના નિર્ણય કરવામાં આવે ત્યારે તે નય કહેવાય અને અનેક ધર્મ દ્વારા વસ્તુનો અનેક રૂપથી નિશ્ચય કરવામાં આવે ત્યારે તે પ્રમાણ કહેવાય. નય વસ્તુને એક દૃષ્ટિએ પ્રહળુ કરે છે અને પ્રમાણ એને અનેક દૃષ્ટિઓથી પ્રહળુ કરે છે.
- ૧૬૬૨ પ્ર. પ્રમાણ અને તયના ભેદ ઉદાહરણ આપી સમજાવા.
  - ઉ. જેમ કાઇ માનવ વેપારી છે અને મેજિસ્ટ્રેટ પણ છે. પ્રમાણુન્નાન બંને વાતાને એક સાથે જાણે છે. નયની અપેક્ષાએ કાઇ લખત તે વેપારી કહેવાય છે ત્યારે મેજિસ્ટ્રેટપાયું ગૌણ રહે છે; અને કાઇ લખત જ્યારે મેજિસ્ટ્રેટ કહેવાય છે ત્યારે વેપારીપાયું ગૌણ રહે છે. અધ્યાત્મ શાસ્ત્રોમાં નિશ્ચયનય તથા વ્યવહારનયના ઉપયાગ ળાહુ જોવામાં આવે છે.
- ૧૬૬૩ પ્ર. પ્રમાણ, તય અને નિક્ષેપના અર્થ કહેા ?
  - ઉ. ત્રાન પ્રમાણ છે. ત્રાતાના હૃદયગત અભિપ્રાયને નય કહેવામાં આવે છે. જાણવાના ઉપાયોને નિક્ષેપ કહે છે. નય તા ત્રાતા એટલે કે જાણનાર છે, અને નિક્ષેપ, ત્રેય અર્થાત ત્રાનમાં જાણવા યાગ્ય છે. વસ્તુ પ્રમાણના વિષય છે અને વસ્તુના એક અંશ નયના વિષય

''ઉષ્ણ ઉદક જેવા રે આ સંસાર છે, તેમાં એક તત્ત્વ માડું રે સમજણ સાર છે." છે. તથા જે અર્થાના પ્રમાણ અને નયથી નિર્ણુય થાય છે તે નિક્ષેપના વિષય છે.

# ૧૬૬૪ પ્ર. નિક્ષેપના કેટલા પ્રકાર છે ?

ઉ. નિક્ષેપના ચાર પ્રકાર છે: નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ. તે વસ્તુને ઓળખવાના કામમાં આવે છે.

૧. નામનિક્ષેપ :-નામથી વસ્તુ ઓળખાય છે. જેમ 'ૠષભદેવ' એમ કહેતાં, તે રાજ હતા, પછીથી તેમણે રાજ્યના ત્યાગ કર્યો હતા તે તીર્થ' કર હતા, તે બધું એક નામ કહેતાં સાંભરી આવે. ર. સ્થાપના નિક્ષેપ :-જે વસ્તુ હાજર ન હોય તે તેની સ્થાપના-થી જણાય. જેમકે, પ્રતિમા છે તે ભગવાનની સ્થાપના છે. અન્ય વસ્તુમાં અન્ય વસ્તુનું પ્રતિનિધિત્વ સ્થાપનું.

3. ત્રવ્ય નિક્ષેપ: - જે પૂર્વે થઇ ગયું છે અથવા ભવિષ્યમાં થવાનું છે તેને વર્ત માનમાં હોય એમ કહેવું. જેમકે કાઇ રાજા હોય, પછી ગાદીએથી ઉઠાડી મૂક્યો હોય તો પણ લોકા તેને રાજા કહે. શેઠના છોકરાને શેઠ કહે, કરાશુકે ભવિષ્યમાં શેઠ થવાના છે. દ્રવ્યથી પદાર્થ તેના તે રહે છે, ભાવ કરે છે. અતીત અથવા અનાગત પર્યાયન્થી વસ્તુને વર્તમાન કહેવી.

૪. ભાવનિક્ષેષ :– વર્ત માનમાં જેવું હોય તેવું જ કહે. જેમકે કાઇ રસાયા હોય અને રસાઇ ન કરતા હોય તા તેને રસાયા ન કહે, રસાઇ કરતા હાય ત્યારે રસાયા કહે. વર્ત માન પર્યાયથી વસ્તુને વર્ત માનમાં કહેવી.

આ ચાર નિક્ષેપાનું વર્ણન શ્રી અનુયાગદ્વારસૂત્રમાં છે.

## ૧૬૬૫ પ્ર. લેશ્યા કાને કહે છે.

ઉ. "લિશ" એટલે ચાટવું. લેશ્યા એટલે જે વડે કર્મ આત્મા સાથે ચાંટે તે. અર્થાત આત્માના એક પ્રકારના શુલ કે અશુલ પરિણામ. લેશ્યા એ અણુરૂપ છે, વૃત્તિરૂપ છે. લેશ્યાનાં અહુઓના કાર્યક, વાચિક અને માનસિક અહુઓમાં સમાવેશ થાય છે. જ્યાં સુધી

એમ **સૂ**ચવે કાંકરાે, મનદૃગ ખાલી દેખ; મનખા કેરા મુજ સમા, વિના ધમ<sup>્</sup>થી લેખ.

જીવમાં જરા પણ કાષાચિક વૃત્તિએ વિદ્યમાન હાય છે, ત્યાં સુધી તેને લેશ્યાનાં અણુએ ટેંકા આપે છે. કષાયાના ઉદયથી અને મન વચન, કાયયોગોના ચલનથી જે ભાવ શુભ કે અશુભ થાય છે તેને ખતાવવાવાળી છ લેશ્યાએ છે.

૧૬૬૬ પ્ર. લેશ્યા કેટલી ?

ઉ. છ, કૃષ્ણ, નીલ, કપોત, પીત, પદ્મ, શુકલ. પહેલી ત્રણ અશુભ છે, રોષ શુભ છે. અશુભ લેશ્યા જેને હોય તે દેવલાકમાં ન જઇ શકે. કષાયના ઉદયથી અનુર જિત યાગાની પ્રકૃત્તિને ભાવ લેશ્યા કહે છે, અને શરીરના પીત, પદ્માદિ વર્ષોને દ્રવ્ય લેશ્યા કહે છે.

૧૬૬૭ પ્ર. કૃષ્ણ લેશ્યાનાં લક્ષણ શું છે ?

ઉ. સ્વભાવની પ્રચંડતા, વેરની મજબૂત ગાંઠ, ઝઘડાખોર વૃત્તિ, ધમ° અને દયારહિતતા, સમજાવવા છતાં ન માનવું; આ બધાં કૃષ્ણુ લેશ્યાનાં લક્ષણ છે.

૧૬૬૮ પ્ર. નીલ લેશ્યાનાં લક્ષણ કહેા ?

<sup>ઉ.</sup> મ<sup>ં</sup>દતા, યુદ્ધિહીનતા, અજ્ઞાન અને વિષયલાેલુપતા.

૧૬૬૯ પ્ર. કાપાત લેશ્યાનાં લક્ષણ કેવાં હોય છે?

ઉ. જલદી રાષે ભરાવું, ભોજાની નિંદા કરવી, દેષ દેવા, અતિ શાકા-યુક્ત હોવું. અત્યંત ભયભીત ખની જવું.

૧૬૭૦ પ્ર. પીત અથવા તેજો લેશ્યાનાં લક્ષણ શું છે ?

ઉ. કાર્ય –અકાર્ય તું જ્ઞાન. શ્રેય –અશેયના વિવેક, બધા તરફ સમલાવ દયા–દાનમાં પ્રવૃત્તિ.

૧૬૦૧ પ્ર. પદ્મલેશ્યાનાં લક્ષણ કેવાં હોય છે?

ઉ. ત્યાગશીલતા, પરિષ્ણામાની ભદ્રતા, વ્યવહારમાં પ્રમાણિકતા, કાર્યમાં ઋજુતા, અપરાધીએ પ્રતિ ક્ષમાશીલતા, સાધુ–ગુરુજનાની પૂજા, સેવામાં તત્પરતા.

૧૬૦૨ પ્ર. શુક્લલેશ્યાનાં લક્ષણા કહેા ?

3. પંક્ષપાત ન કરવા, બોગાની આકાંક્ષા ન કરવી, બધાની સા**થે** સમદર્શાપણું, રાગ–દ્રેષ–સ્નેહથી દૂર રહેવું. આત્મ પરિણામામાં

એ એાલેાથી આંધિયા, સવ<sup>જ</sup>શાસના સાર; પ્રભુ ભજો, નીતિ સજો, પરંદા પરાપકાર.

વિશુદ્ધિ આવવાથી લેશ્યામાં વિશુદ્ધિ થાય છે, અને ક્યાયાની મંદતાથી પરિણામા વિશુદ્ધ થાય છે.

- ૧૬૦૩ પ્ર. શુકલલેશ્યા ને શુકલધ્યાનમાં શું ફેર ?
  - ઉ. શુકલલેશ્યા જુદી ચીજ છે ને શુકલપ્યાન જુદી ચીજ છે. શુકલલેશ્યા તો અજ્ઞાનીને પણ હોઇ શકે છે, એનાથી કાંઇ ભવના અંત નથી આવતા પણ શુકલપ્યાન તા આત્માના સમ્યક્ષ શ્રદ્ધા–જ્ઞાન ઉપરાંત ચારિત્ર દશામાં ત્રુલતા મુનિવરાને જ હોય છે, તેના વડે ભવના અંત આવે છે. શુકલલેશ્યા હોય એવા જવ નવમી ત્રૈવેયક સુધી જઇ શકે પણ તેના મોક્ષ ન થાય.
- ૧૬૭૪ પ્ર. પરભવની લેશ્યા આ ભવમાં બંધાઇ જાય છે તેમ કહે છે તે સત્ય છે ફ
  - ઉ. લેશ્યા એટલે મનાવૃત્તિ. કમ લેશ્યા એટલા માટે કહે છે કે તે કમ નો સ્થિતિ ઉત્પન્ન કરે છે. મરણુ વખતે અંતર્મું દૂર્ત આયુષ્ય ખાકી રહે છે ત્યારે પછીના ભવની લેશ્યા પરિણુમવા લાગે છે. આથી કરીને જીવના મરણુ સમયે આગામી ભવની લેશ્યા અંતર્મું દૂર્ત જેટલા સમય અવશ્ય હાય છે; તથા જીવના ઉત્પત્તિકાળે અતીત ભવની લેશ્યા પણુ અંતર્મુ દૂર્ત અવશ્ય હાય છે. લેશ્યાઓની રચના એવી હાય છે કે તે જે ગતિમાં જવાનું હાય તેવા આકારમાં મૃત્યુના એક સમય પહેલાં જ પરિણુત થાય છે.
- **૧૬૭૫ પ્ર.** એકેન્દ્રિયની લેશ્યા તા અશુભ જ કહી છે, તા પછી તેનાં શુભ પરિષ્ણામ કેવી રીતે થાય ?
  - ઉ. અશુભ લેશ્યામાં પણ અનેક પ્રકારની તારતમ્યતા હોય છે. લેશ્યા અશુભ હોય પણ તેની સાથે શુભ પરિણામ પણ હોય છે. વળી કાઇને શુભલેશ્યા હોય તે પણ તેની સાથે અશુભપરિણામ હોય છે. જેમ કે નરકમાં અશુભ લેશ્યા જ હોય છે, તા પણ ત્યાં કાઇ જીવ શુભપરિણામ પણ કરે છે તથા દેવમાં શુભલેશ્યા જ છે તા પણ ત્યાં કાઇ જીવ અશુભપરિણામ પણ કરે છે. આ પ્રમાણે જીવના પરિણામાનાં અનેક પ્રકારની વિચિત્રતા છે.

એ દિન સુખ વિષયના, પછી દુ:ખના નહિ પાર; ભ્રાન્ત જીવ, તું નિજ ખભે, ભલા કુહાડી ન માર.

# ગુણસ્થાન

- <sup>ન</sup>૧૬૭૬ પ્ર. ગુણસ્થાન એટલે શું ?
  - ઉ. મોહ અને યોગના સદ્ભાવ કે અભાવથી આત્માના ગુણ (સમ્યક્-દર્શન–ગ્રાન–ચારિત્ર)ની હીનાધિકતા અનુસાર થવાવાળી અવસ્થા-ઓને ગુણ્સ્થાન કહેવાય છે. સંસારમાં મગ્ન થઇ રહેલાં પ્રાણી જે માર્ગ ઉપર ચાલતાં શુદ્ધ

થઇ જાય છે તે માર્ગની ચૌદ સીડીઓ છે. એ ચૌદ વર્ગ કે દરજ્જા છે. ભાવાની અપેક્ષાએ એક્પીજાથી ઊંચા ઊંચા છે.

- વક્છ પ્ર. ગુણસ્થાન દરજ્જાએા કેવી રીતે નક્કી કરવામાં આવ્યા છે?
  - ઉ. માહનીયકર્મ તથા મન, ઘચન, કાય, યોગના નિમિત્તથી આ ગુણસ્થાન બન્યાં છે. આત્મામાં નિશ્ચયનયથી તે નથી. અશુદ્ધ નિશ્ચયનય અથવા વ્યવહાર નયથી એ ગુણસ્થાન આત્મામાં કહેવાય છે. માહનીયકર્મના બે બેદ છે. એક દર્શનમાહનીય, બીજો ચારિત્ર—માહનીય. દર્શનમાહનીયના ત્રણ બેદ અને ચારિત્રમાહનીયના ૨૫ બેદ છે. (જુઓ પ્રશ્ન–૧૧૭)
- ૧૬૭૮ પ્ર. કયા ગુણસ્થાનકે સમ્યક્દર્શન થાય છે અને પછી આત્ય તિક માેક્ષ નક્કી જ મનાય છે ?
  - ઉ. છવ ચોથા ગુણસ્થાને પહેાંચે ત્યારે તેને સમકિત થાય છે અને ત્યારબાદ ઊંચી શ્રોણીએ ચઢતાં ચઢતાં યોગ્યતા પ્રમાણે વધારે એાછે ભાવે જરૂર મોક્ષ પામે છે.
- ૧૬૭૯ પ્ર. સિહ્લને ક્રોથી કર્મળંધ ન પડે ? અને ક્રીથી સંસાર ન હોય ? ઉ. ના સિદ્ધ પરમાત્મા સર્વ કર્મ રહિત આઠગુણ સહિત શાભાયમાન રહે છે. જેમ શેડેલા ચણા ક્રો ઊગતા નથી, તેમ સિદ્ધ પણ ક્રી સંસારો થતા નથી.

- ૧૬૮૦ પ્ર. એક જીવને એક સમયે કેટલાં ગુણસ્થાન હોય ?
  - ઉ. એક સમયમાં એક જ હાય.
- ૧૬૮૧ પ્ર. મનુષ્ય સિવાય તિર્ય ચ, દેવ વગેરે ગતિમાં સમ્યક્દર્શન ધા**ર**ણ કરનાર જીવ હોય ?
  - ઉ. હા, મનુષ્ય સિવાય તિર્યાય દેવગતિમાં પણ પાંચ ગુણસ્થાનક સુધીના જીવ હેમ્ય છે. ષ્ઠકાથી ઉપરના અધા ગુણસ્થાનક મનુષ્યને જ હોય છે.
- ૧૬૮૨ પ્ર. જીવસ્થાનક એટલે શું?
  - ઉ. જીવને રહેવાનાં સ્થાના (ભૂમિકા) તે જીવસ્થાનક કહેવાય છે. પર્યાપ્ત તેમજ અપર્યાપ્ત એવાં બાદર અને સૃક્ષ્મ એકેન્દ્રિય, દ્વિઇન્દ્રિય, ત્રિઇન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રીય, અને સંત્રી તથા અસંત્રી પચેન્દ્રિય જેમનાં લક્ષણ છે તે જીવસ્થાના છે.
- ૧૬૮૩ પ્ર. કેટલાકો ગુણસ્થાન કહે છે તેમાં ને જીવ સ્થાનકમાં શા તફાવત છે 🖇
  - ઉ. ખેય શબ્દના ભાવાર્થ-અભિપ્રાય એક જ છે. અર્થ જુદા નથી.
- ૧૬૮૪ પ્ર. ત્યારે બે જુદા કેમ બાલાય છે?
  - ઉ. સિદ્ધાંતમાં સિદ્ધાંતકારાએ જીવ શબ્દ વાપર્યો છે. ત્યારે પ્રાથકારા-પછીના આચાર્યોએ ગુણસ્થાનક શબ્દ વાયર્યો છે. પરંતુ પૂર્ણ વિચાર કરતાં જીવસ્થાનક શબ્દ બરાબર છે. કારણ ગુણ જીવમાં હોય છે.
- ૧૬૮૫ પ્ર. જીવને સ્થાનક કહેવાનો શી જરૂર ?
  - ઉ. વિતરાગ્રાએ જીવના ગુણાને લઇને તેમના સ્વભાવના ચડતા-ઉતરતા પર્યાયો, અવસ્થાઓ, ભેંદા જોયા, એટલે જીવસ્થાનકો કહ્યાં છે.
- ૧૬૮૬ પ્ર. ત્યારે જીવસ્થાનકા કેટલાં હશે ?
  - ઉ. સ સારમાં રહેલા છવા ચૌદ સ્થાનકમાં વહેં ચાઇ ગયા જણાય છે. અર્થાત્ નીચમાં નીચ સ્વભાવના છવા પ્રથમ છવ સ્થાનક છે અને ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્વભાવ–ગુણના છવા ચૌદમા છવસ્થાનક છે.
- ૧૬૮૭ પ્ર. ચીદ ગુણસ્થાનંકાનાં નામ આપા.

મેરા મેરા મત કરે, તેરા નહિ હૈ કાય; ચિદાન દ પરિવારકા, મેલા હૈ દિન દાય.

- ઉ. (૧) મિથ્યાત્વ, (૨) સાસાદન, (૩) મિશ્ર, (૪) અવિરતસમ્યકૃત્વ,
   (૫) દેશવિરત, (६) પ્રમત્તવિરત, (७) અપ્રમત્તવિરત, (૮) અપૂર્વ-કર્યુ, (૯) અનિવૃત્તિકર્યુ, (૧૦) સૃદ્ધમસાંપરાય, (૧૧) ઉપશાંતમાહ, (૧૨) ક્ષીયુમાહ, (૧૩) સયોગ કેવલી જિન, (૧૪) અયોગ કેવલી જિન.
- ૧૬૮૮ પ્ર. નીચ કે ઉચ્ચ સ્વભાવ કે ગુણ કાને કહેવા ?
  - ઉ. જીવ માત્ર જીવ જાતિમાં સરખા છે, પરંતુ કર્મથી તેઓમાં ભિન્નતા અથવા ગુણ્યા ન્યૂનાધિકતા છે. જેમ મનુષ્યમાં જાતિથી ઉચ્ચ–નીચ ગણાય છે તેમ જીવ કર્મ-ગુણ્યા ઉચ્ચ–નીચ ગણાય છે.
- ૧**૧૮૯ પ્ર. પ્રત્યેક ગુણસ્થાન**કે જેટલા છવા હોય તે દરેકની જ્ઞાનશક્તિ એકઃ જ સરખા હોય ?
  - 8. ગુણસ્થાન પ્રમાણે ત્રાનશક્તિ વધતી જાય છે, પરંતુ એક જ ગુણસ્થાનમાં ઘણાએ જીવા હાય, તેમનું ત્રાન એકસરખું હાતું નથી અને તેમની બધાની ક્રિયા પણ સમાન હાતી નથી. એક ગુણસ્થાનવર્તા અનેક જીવાના ત્રાનાદિમાં તારતમ્યતા હાય છે, પણ તેની વિરુદ્ધ જાતિ હોતી નથી. ચાથા ગુણસ્થાને અસંખ્ય જીવા છે, તેમના ઉદયભાવ ભિન્ન છે, છતાં પણ બધા ત્રાનીઓના ત્રાનની જાતિ તા એક જ છે. એક જ ગુણસ્થાનમાં બધા ત્રાની એાના ઓના ઔદયિક ભાવ તથા ત્રાનના ક્ષયાપશ્મિક ભાવ ભિન્ન હિન્ન પ્રકારના હોય છે.
- ૧૬૯૦ પ્ર. કેવા કર્મ કે ગુણથી જવા ઊંચા છે અને કેવા કર્મથી નીચા છે ?
  - ઉ. સંસારમાં રહેલાં જીવ માત્રને આઠે કર્મો છે પણ પહેલા જીવસ્થાનક જે જીવા છે તે જીવાને કર્મ ઘણાં છે અને તેથી જીવના સદ્યુણા દળાય છે, એટલે જણાતા નથી તેથી તે જીવા ઘણા અધમ છે.
- ૧૬૯૧ પ્ર. જીવાને અધમ શા આધારે કહ્યા છે?
  - ઉ. સર્વ ત્રાેએ જવાની કર્મ બાંધવાની રીતિ જોઇ અધમ કહ્યા છે એટલેજીવાને કર્મ બાંધવાના મુખ્યત્વે પાંચ કારણા છે: (૧) મિથ્યાત્વ,

જ્યાં લગી ઉપાય ખની શકે ત્યાં લગી તે કરવા ઘટે, પણ તેથી રાેગ શમે નહીં, તાે પ્રશમ ઔષધિ ત્યાં ઘટે.

### પર૪

- (૨) અત્રત, (૩) પ્રમાદ, (૪) કષાય, (૫) યાેગ. આ પાંચમાં અનેક ભેદા સમાય છે.
- ૧૬૯૨ પ્ર. પહેલા જીવસ્થાનક શું હોય છે?
  - ઉ. પહેલા જીવસ્થાનં મિથ્યાત્વ હોય છે. ત્યાં સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થતી નથી. ત્યાં અનંત અનંત જીવા છે તે બધા મિથ્યાત્વવાળા છે. મનુષ્ય, તિયું ચ, નારકી અને દેવતા એ અધામાં માટે લાગે એ મિથ્યાત્તાનની વ્યાપ્તિ છે.
- **૧૧૯૩** પ્ર. ચૌદ જીવસ્થાનક કહેા છેા તેા તેનાં નામ અને ગુણ શું છે ?
  - ઉ. (૧) મિથ્યાત્વ એટલે જીવ અને શરીરને એક જ સમજે. પાંચ ઇન્દ્રિયના વિષય અને ચાર કષાય (ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ)માં અનન્ય રસના અનુભવે. આવી પ્રત્યક્ષ વસ્તુથી બીજી કાઇ ચીજના ખ્યાલ આવવા ન દે. અત્યુ પછી જીવનું શું થશે એ સંખંધી નિર્ણય કરવામાં પાતે નાખુશ; આવી વૃત્તિ એ જ મિથ્યાત્વ.
    - (ર) સાધાદાન-આ બીજું સ્થાનક છે. આ સ્થાનક છવ ઉપરથી આવે છે, પણ નીચેના પહેલા છવસ્થાનકથી નથી આવતો. આ સ્થાનકમાં આવે તે છવ પ્રાપ્ત થયેલ સગ્યક્ત્વથી ખસી જતાં છેક મિથ્યાત્વમાં જતાં પહેલાં અહીં આવે છે. મિષ્ટભોજન કરી જેમ કાઇ છવ વમન કરતા હોય છે તેને ભોજનના મુખમાં સ્વાદ-યત્કિંચિત લાગે છે, તેમ સમ્યક્ત્વ-તત્ત્વના થોડા આસ્વાદ રહે છે.
    - (3) ત્રીજા મિશ્ર છવ સ્થાનકમાં છવ આવે છે ત્યારે તેના વિચાર પહેલા છવ સ્થાનક મિથ્યાત્વના રહેતા નથી તેમ ચોથા છવ સ્થાનક સમ્યક્તવના વિચાર પણ રહેતા નથી, અર્થાત ભન્નેની વચમાં રહે છે. વિતરાગ ધર્મની રુચિ નહીં તેમ મિથ્યાત્વ ધર્મના વિચાર સ્કુરતા નથી. પ્રયોજનભૂત જ્ઞાનના મૂળમાં, પૂર્ણ પ્રતીતિમાં, તેવા જ આકારમાં મળતા આવતા અન્ય

તારા દાષ એટલા જ કે અન્યને પાતાનું માનવું, પાતે પાતાને ભૂલી જવું.

- માર્ગની સરખામણીના અંશે સરખામણીરૂપ પ્રતીત થવું તે મિશ્ર ગુણસ્થાનક છે. પરંતુ ફલાશું દર્શન સત્ય છે, અને ફલાશું દર્શન પણ સત્ય છે, એવી બન્ને ઉપર સરખી પ્રતીતિ તે મિશ્ર નહીં પણ મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનક છે.
- (૪) ચાયા જીવ સ્થાનકમાં આવવાના એ ગુણ હાય છે કે ઘૂવડ જેમ સૂર્યને જોતાં બધી વસ્તુ જોઈ શકે છે અને નવીનતા અનુભવે છે તેમ જીવ વીતરાગ ધર્મ પ્રાપ્ત થતાં સત્ય વસ્તુને જોઈ સમજી શકે છે, ન્યાય—અન્યાય, હિત—અહિત, સત્ય—અસત્ય વગેરમાં લાભ—ગેરલાભના વિચાર કરી શકે છે. સમ્ય-કત્વ આવતાં, અમૂઢદિષ્ઠ, નિર્મળ છુહિ જીવ પામે છે. અંતરાત્માના દાષા ખરાખર જોઈ શકે છે અને જેટલા પરિહાર્ય હોય તેટલા પરિહરે છે. ઊંડા ક્યાય ઘણા ભવથી સંચય કરતા હોય તેને દખાવી લે છે. વૃક્ષના મૂળમાં પ્રહાર થાય તા મૂળ જેમ ઢીલું પડે તેમ સમ્યકત્વ આવતાં જીવના જે સંસાર વધવાના હોય તે સંસાર ખાદા પડી જાય છે.

સમ્યક્ત એટલે લવરાગ મટાડવાની સાચી ચિકિત્સા (પરીક્ષા). આ જવ સ્થાનકે જવ યથાતથ્ય સમજે છે. પરંતુ તેના અમલ કરી શકતા નથી કે એક પણ નાનું વ્રત લઇ શકતા નથી, અર્થાત્ સમજે ખરા પણ ત્યાંગ કરી શકતા નથી.

- (પ) પાંચમા જીવસ્થાનંક જીવ અવશ્ય સમ્યક્ત્વ સાથે થાડાં વ્રતા અંગીકાર કરે, ને વધુ કરે તા શ્રાવકની સર્વ પડીમા પણ અંગીકાર કરે.
- (ક) છઠ્ઠા જીવસ્થાનક જીવ સર્વ વૃત આદરે. સમ્યક્ત્વ હોય અને સર્વથા હિંસા, અસત્ય, ચોરી, અલ્લહ્મચર્ય અને પરિગ્રહ એ પાંચ અવતાને રોકે. જીવ પાંચ મહાવતને પાળવા ઉદ્યમ કરે.
- (૭) સાતમા જીવસ્થાનકે જીવ આવે તો છઠ્ઠા કરતાં આગળ ઘણા વધે, અર્થાત્ છઠ્ઠામાં સાધુજના મહાવતા પાળે પણ

દયા ધમ<sup>િ</sup> કા મૂલ હૈ પાપમૂલ અભિમાન; તુલસી દયા ન છાડિયે, જખ લગ ઘટમે પ્રાણ.

## પેવદ

પ્રમાદ સેવતા હોય. ઇન્દ્રિયોની લાલપતા જોઇએ તેવી છોડી શકે નહીં. ત્યારે આ સ્થાનમાં સર્વ લાેલુપતા છાેડી શકે છે. થાડા પણ પ્રમાદમાં જીવ રહેતા નથી. આ સ્થળે જીવને પૂર્ણ જાગ્રત દશાનાં ચિદ્ધો સ્ક્રતાં હોય છે. (જુએા પ્રશ્ન- ૧૧૭).

- ૧૬૯૪ પ્ર. આ સાત જવસ્થાનુંકાની વાત તેા વિસ્તારથી કરી પણ અસારે આપણે કયા જીવસ્થાન કે છીએ ?
  - આ ક્ષેત્રમાં અત્યારે આપણે સાત જીવસ્થાનકમાં ગમે તે સ્થાનક હોઇ શકીએ. અત્યારે આ સાત સ્થાનકથી વધારે અહીં બીજા સ્થાનકા નથી. (જુઓ પ્રશ્ન-૧૭૯).
- વક્લપ પ્ર. શ્રાવંકાને કર્યું જવસ્થાનક હશે ?
  - શ્રાવકાને ચાર્ય ને પાંચમું હોય પણ તેમાં તેઓ છે કે નહીં તે તા તેમનાં આચરણ ઉપરથી જણાય. કારણ તેમનાં દિલમાં કેવા વિચાર, કેવા ભાવ, કેવી શ્રહા છે ને કેવા ત્યાગ છે, તે તા તેનું મન જાણી શંકે. ખીજાને તેની ખખર ન પડે. જ્ઞાની દરેકના ભાવ જાણી શકે. આત્માના અનુભવની પ્રાપ્તિ થતાં આત્મા પહેલા ગુણ-સ્થાનકથી સીધા જ ચાથા અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિ ગુણસ્થાનકની, કે કવચિત તેથીયે આગળ વધી યાવત સાતમા અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનકની સ્પર્શના કરે છે.
- ૧૬૯૬ પ્ર. કેટલાક લાક કહે છે કે શ્રાવકને ચાેશું અને પાંચમું ગુણસ્થાનક કચાંથી હોય. હજી તા પહેલાય નથી ને ?
  - ચાંયું કે પાંચમું હોય કે નહીં તે તો તેના આત્મા જાણે પરંતુ પહેલું તા હોય જ, કારણ તે વિના છવ કર્યા રહે ? સમ્યક્ત્વ માંઘં છે પણ મિથ્યાત્વ માંઘું નથી. જીવને સમ્યકૃત્વ ન હોય તા મિશ્યાત્વ તા હાય જ.
- ૧૧૯૭ પ્ર. શ્રેણી કાને કહે છે ?

અલ્પ શક્તિના ચાગથી, મહદ્દ કાર્ય નવ થાય; કાેે ત્રે ન ફડાકિયે, કારણ હીન ઉપાય.

- ઉ. જીવના જે શુદ્ધ ભાવના નિમિત્તે ચારિત્ર મોહનીય કર્મની બાકી રહેલી ર૧ પ્રકૃતિઓનો ક્રમથી જેપશમ તથા ક્ષય થાય તે શુદ્ધ ભાવને શ્રેણી કહે છે.
- ૧૬૯૮ પ્ર. શ્રેણીના કેટલા બેદ છે?
  - ઉ. તેના ખે લેદ છે: (૧) ઉપશમ શ્રેણી અને (૨) ક્ષપકશ્રેણી.
- વક્લ્લ પ્ર. ઉપશમ શ્રેણી કાને કહે છે ?
  - ઉ. જે શ્રેણીમાં ચારિત્ર માહનીય કર્મની ૨૧ પ્રકૃતિએ તેને ઉપશમ શ્રેણી કહે છે.
- ૧૭૦૦ પ્ર. ક્ષપક શ્રેણી કાને કહે છે ?
  - ઉ. જે શ્રેણીમાં ઉપરની ૨૧ પ્રકૃતિઓનો ક્ષય થાય તેને ક્ષપકશ્રેણી કહે છે.
- ૧૭૦૧ પ્ર. ઉપશમ શ્રેણીને કયા કયા ગુણ<del>સ</del>્થાન છે ?
  - ઉ. ઉપશમ શ્રેણીને ચાર ગુલુસ્થાન છે: (૧) આઠમું અપૂર્વ કરલુ (કરલુ એટલે આત્માના પરિલામ). (૧) નવમું અનિવૃત્તિકરલુ, (૩) દશમું સૂક્ષ્મસામ્પરાય અને (૪) અગિયારમું ઉપશાંત માહ ગુલસ્થાન છે.
- ૧૭૦૨ પ્ર. ક્ષપકશ્રેણીના કયા કયા ગુણસ્થાન છે ?
  - ઉ. તેને આઠમું અપૂર્વ કરણ, નવમું અનિવૃત્તિકરણ, દશમું સુક્ષ્મસામ્પરાય અને બારમું ક્ષીણમાહ એ ચાર ગુણસ્થાન છે. આઠમા પછીના પ્રત્યેક ગુણસ્થાન છવ ચિંતન દ્વારા જ ચડે છે. આઠથી બાર ગુણસ્થાનામાં આત્માની સ્થિતિ ઘણા અલ્પસમય રહે છે. પ્રત્યેક ગુણસ્થાને જઘન્ય સ્થિતિ એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અંતમુદ્ધ ની હોય છે.
- ૧૭૦૩ પ્ર. અગિયારમે ગુણસ્થાનક સુધી જીવ પહેંચી ગયા પછી કેમ વમી જતા હશે ?
  - ઉ. ઉપશમ અને ક્ષપક એ બે જાતની શ્રોણી છે. ઉપશમમાં પ્રત્યક્ષ દર્શ નેના સંભવ નથી, ક્ષપકમાં છે. પ્રત્યક્ષ દર્શ નના સંભવના અભાવે અગિયારમેથી જીવ પાછા વળે છે. ઉપશમ શ્રેણી બે પ્રકારે

આમ અવિનિ કાયદા, ઘર કૂટયે ઘર જાય, રાજ ગયું પૃથ્વીરાજનું, કૂટયે હાહુલીરાય. છે. એક આત્રારૂપ; એક માર્ગ જાણ્યા વિના સ્વાભાવિક ઉપશમ થવારૂપ. આત્રારૂપ પણ આત્રા આરાધન સુધી પતિત થતા નથી. પાછળથી ઠેઠ ગયા પછી માર્ગના અજાણપણાને લીધે પડે છે. આ નજરે જોયેલી, (ત્રાનીની) અનુભવેલી વાત છે. કેઇ શાસ્ત્રમાંથી નીકળી આવશે. ન નીકળે તો કેઇ બાધ નથી. તીર્થ કરના હદયમાં આ વાત હતી. અગિયારમે લથડેલા એાછામાં એાછા ત્રણ અને ધણામાં ઘણા પંદર ભવ કરે. અગિયારમું એવું છે કે ત્યાં પ્રકૃતિઓ ઉપશમ ભાવમાં હોવાથી મન, વચન, કાયાના યાગ પ્રબળ શુભ ભાવમાં વર્તે છે, એથી શાતાના બંધ થાય છે, અને એ શાતા ઘણું કરીને પાંચ અનુત્તર વિમાનની જ હોય છે.

૧૭૦૪ પ્ર. શ્રી તીર્થ કર કર્યા ગુણસ્થાનકાને ન સ્પર્શે ?

- ઉ. શ્રી તીર્થ કર અગિયારમું ગુણસ્થાનક સ્પર્શ નહીં, તેમ જ ૧લું, રજું તથા ૩જું પણ ન સ્પર્શ. ક્ષાયિકચારિત્ર છે ત્યાં માહનીયના અભાવ છે; અને જ્યાં માહનીયના અભાવ છે ત્યાં પહેલું, ખીજું, ત્રીજું અને અગિયારમું એ ચાર ગુણસ્થાનકના સ્પર્શપણાના અભાવ છે.
- ૧૭૦૫ પ્ર. તીર્થકર સિવાય કાઇ છવ સધાગી કેવળી તેરમેં ગુણસ્થાનકે તેા ન હાય ને ?
  - ®. ૧૩ મે ગુણસ્થાને પ્રવર્તતા જીવના બે પ્રકાર છે. તીર્થ કર અને સામાન્ય. ખન્નેની આત્મશક્તિ સરખી હોય છે, છતાં તેમના પૂર્વ સંચિત કર્મમાં ભેદ હોવાને લીધે બે પ્રકાર પડી જાય છે. તીર્થ કર કર્મપ્રકૃતિ બાંધી હોવાથી તીર્થ કર પોતે તરે અને બીજાને તારે, જ્યારે બીજા જીવા (ફક્ત) પોતાના આત્માનું કલ્યાણ કરે. (જુઓ પ્રશ્ન-૨૦૧).
- ૧૭૦૬ પ્ર. માર્ગ ણાસ્થાન એટલે શું ? તે કેટલાં છે ?
  - ઉ. જેની દ્વારા જીવાનું અન્વેષણ (શાધ) કરવામાં આવે એ તમામ

સૌ ભાવ જે પરકીય જાણે, શુદ્ધ જાણે આત્મને, તે કાણ જ્ઞાની 'મારુ' આ' એવું વચન બાલે ખરે?

### પરહ

ધર્મા (લક્ષણો) ચૌદ છે: ગતિ, ઇન્દ્રિય, કાય, યાેગ, વેદ, કષાય, સંયમ, દર્શન, લેશ્યા, ભવ્યત્વ, સમ્યક્ત્વ, સંગ્રિત્વ, આહારકત્વ.

- ૧૭૦૭ પ્ર. સંકલેશસ્થાન એટલે શું ?
  - ઉ. કષાયના વિ**પા**કનું અતિશયપ**ણું જેમનું લક્ષણ છે તે સંકલેશસ્થાના** છે.
- ૧૭૦૮ પ્ર. વિશુદ્ધિસ્થાના કાને કહે છે?
  - ઉ. ક્ષાયના વિપાકનું મ**ંદપહ્યું જેમનું લક્ષ**્ય છે તે વિશુ**દ્ધિસ્થાના છે.**
- ૧૭૦૯ પ્ર. સંયમ લબ્ધિસ્થાના કયાં છે ?
  - ચારિત્રમાહના વિપાકની ક્રમશ: નિર્ણત્તે જેમનું લક્ષણ છે તે સંયમ લિંગ્ધસ્થાના છે.



વશ કર નાયક પાંચના, તેા પાંચે વશ થાય; તરુવરતું મૂળ છેદતાં, પાન અવશ્ય સુકાય.

# ક્રમબદ્ધ પર્યાય

૧૭૧૦ પ્ર. 'ક્રમબદ પર્યાય'ના અર્થ શું છે?

ઉ. 'ક્રમબહ પર્યાય'ના આશય એ છે કે આ પરિશુમનશીલ જગતની પરિશુમન વ્યવસ્થા 'ક્રમનિયમિત' છે. જગતમાં જે કાંઇ પરિશુમન નિરંતર થઇ રહ્યું છે, તે સર્વ એક નિશ્ચિત ક્રમમાં વ્યવસ્થિત રૂપે થઇ રહ્યું છે.

૧૭૧૧ પ્ર. 'ક્રમણહ પર્યાય' કાને કહે છે?

ઉ. જેમ નાટકમાં દશ્ય કમશઃ આવે છે, એક સાથે નહીં; તેવી જ રીતે પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં પર્યાયા કમશઃ થાય છે, એક સાથે નહિ. નાટકમાં એ પણ નિશ્ચિત હાય છે કે કયા દશ્ય પછી કમું દશ્ય આવશે; તેવી જ રીતે પર્યાયોમાં પણ એ નિશ્ચિત હાય છે કે કાના પછી કઇ પર્યાય આવશે. જેમ જેના પછી જે દશ્ય આવવાનું નિશ્ચિત હાય છે, તેના પછી તે જ દશ્ય આવે છે, અન્ય નહિ; તેવી જ રીતે જેના પછી જે પર્યાય (કાય') થવાની હાય છે, તે જ થાય છે, અન્ય નહિ. આનં જ નામ 'કમબહ પર્યાય' છે.

૧૭૧૨ પ્ર. 'ક્રમયહ પર્યાય' અને 'ક્રમનિયમિત' પર્યાય આ બન્ને શબ્દોના અર્થ એક છે કે જુદા જુદા ?

ઉ. વર્ત માનકાળ જે અર્થને 'ક્રમબદ્ધ પર્યાય' શબ્દ દ્વારા વ્યક્ત કરવામાં આવે છે, તે જ અર્થ 'ક્રમનિયમિત પર્યાય'ના છે અને કુંદકું દા- ચાર્યના સમયસારમાં 'ક્રમનિયમિત પર્યાય' તે જ અર્થમાં વપરાયો છે. પ્રત્યેક કાર્ય પાતાના સ્વકાળે જ થાય છે, તેથી પ્રત્યેક કવ્યની પર્યાયો ક્રમનિયમિત છે. એક પછી એક પાત્–પાતાના સ્વકાળ નિશ્ચિત ઉપાદાન અનુસાર થયા કરે છે. માત્ર એમ નથી કહેવામાં આવ્યું કે પર્યાયો ક્રમે થાય છે પરંતુ એમ પણ કહેવામાં આવ્યું.

છે કે તે નિયમિત ક્રમમાં થાય છે. જે દ્રવ્યની, જે પર્યાય, જે કાળ, જે નિમિત્ત અને જે પુરુષાર્થપૂર્વક, જેવી થવાની છે; તે દ્રવ્યની, તે પર્યાય, તે જ કાળે તે જ નિમિત્તો અને તે જ પુરુષાર્થપૂર્વક, તેવી જ થાય છે; અન્યથા નહિ—એ નિયમ છે. "જો જો દેખી વીતરાગને, સો સો હોસી વીરા રે; બિન દેખ્યો હોસી નહિ ક્યોંહી, કાહે હોત અધીરા રે."

- **૧૭૧૩ પ્ર.** સર્વત્રતા અને ત્રિકાળજ્ઞતા કયા પ્રમાણાથી સિદ્ધ થાય છે ? ક્રમણદ્ધ પર્યાયની વાત કયા શાસ્ત્રમાં છે ?
  - 3. ચારેય અનુયોગનાં શાસ્ત્રોમાં આ વાત છે. તીર્થ કર લગવાનના પ્રભાન મંડળમાં ભવ્ય જીવને પોત પોતાના સાત સાત ભવ દેખાય છે. તે સાત ભવે ામાં ત્રણ ભૂતકાળના, ત્રણ ભિવિષ્યના અને એક વર્ત માન ભવ દેખાય છે. પ્રત્યેક ભવ્યના એાછામાં એાછા ભવિષ્યના ત્રણ ભવ રહે જ છે, નિહિ તો તે દેખત કેવી રીતે ? ત્રણ ભવનું આમુખ્ય નિશ્ચિત એક સાથે અંધાઇ શકતું નથી. તેથી એમ પણ નથી કહી શકાતું કે આમુખ્ય કર્મ અંધાઇ જવાથી ભવ નિશ્ચિત થઇ ગયા હતા. આથી એ જ નિષ્કર્ષ નીકળે છે કે તે પહેલેથી જ નિશ્ચિત રહે છે, થતા નથી.

ભગવાન નેમિનાથે દ્વારકા ભળવાની ઘોષણા ભાર વર્ષ પહેલાં કરી દીધી હતી. સાથાસાથ એ પણ સ્પષ્ટ કરી દીધું હતું કે કયા નિમિત્તો, કેવી રીતે અને કચારે, આ બધું બનશે. અનેક ઉપાયો પછી પણ-તે બધું તે જ રૂપે બન્યું.

આદિનાથ ભગવાને મારીચિના સંબંધમાં એક ક્રોડાક્રોડી સાગર સુધી કચારે શું બનવાનું છે–એ બધું બતાવી દીધું હતું, કે તેઓ ચોવીસમા તીર્થ કર થશે. ત્યારે તો તેમને તીર્થ કર પ્રકૃતિના બંધ પણ થયા નહોતા. કારણું કે તીર્થ કર પ્રકૃતિ બંધાઇ ગયા પછી અસંખ્ય ભવ નથી થઇ શકતા. તીર્થ કર પ્રકૃતિ બાંધનાર તો તે જ ભવે, અથવા ત્રીજ ભવે અવશ્ય મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી લે છે.

પડતી વેળા પ્રથમથી, દરેક ફરશે દાવ; મહારાગ ઉત્પન્ન થતાં, પ્રથમ પ્રગઢશે તાવ. "કરણાનુયાગ'માં લખ્યું છે કે ઇ મહિના અને આઠ સમયમાં જેસા આઠ જીવ નિગાદમાંથી નીકળશે અને એટલા જ સમયમાં એટલા જ જીવા માક્ષે પણ જશે. શું એથા અધિક જીવ નિગાદમાંથી નીકળી શકે છે અથવા માક્ષે જઇ શકે છે? શું એ નિશ્ચિત નથી ? છે.

કરણાનુયાગમાં ચાર ગતિના જવાની નિશ્ચિત સંખ્યા લખેલી છે અને તં કદી વત્તીઓછી થતી નથી. જો બધું નિશ્ચિત ન હાય તા પછી જીવાના પાપ—પુષ્યાનુસાર નારકીઓ અને દેવાની સંખ્યા ન્યુનાધિક થતી રહેવી જોઇએ. (તેમ ખનતું નથી).

કરણાનુચાગમાં એ પણ લખ્યું છે કે જીવ નિત્યનિગાદમાંથી બે હજાર સાગર માટે નીકળે છે–તેમાં પણ બે ઇન્દ્રિયના આટલા, ત્રણ ઇન્દ્રિયના આટલા, ચાર ઇન્દ્રિયના આટલા ભવધારણ કરે છે. મનુષ્યના ૪૮ ભવ મળે છે.

આના અર્થ એ કે ચારે ગતિઓના જીવાની સંખ્યા નિશ્ચિત છે અને પ્રત્યેક જીવના ભવ પણ નિશ્ચિત છે તથા તેમના ક્રમ પણ નિશ્ચિત છે, નહિ તા બધી વ્યવસ્થા કેવી રીતે બને ?

એ જ રીતે ચરહ્યાનુયાગ અને ક્રવ્યાનુયાગ શાસ્ત્રોમાં પણ સર્વત્ર એના પ્રતિધ્વનિ જોઇ શકાય છે.

સમયસારની બીજી ગાથામાં જીવ સહવતી અને ક્રમવતી પર્યાયના પિંડ છે એમ જણાવી ક્રમબદ્ધ પરિણામાની વાત કરી છે. ત્યાર પછી અજીવ અધિકારની ગાથા કરમાં કહ્યું છે કે સ્પર્શ, રસ, ગંધ, વર્ણમાં અનુક્રમે અવિર્ભાવ થાય છે એમ જણાવી ક્રમ-બદ્ધની વાત જીવ-અજીવ અધિકારમાં કરી છે. આ વાત સમયસારના સર્વ વિશુદ્ધ જ્ઞાન અધિકારમાં પણ છે. ત્યાં આત્મખ્યાતિ ટીકામાં 'ક્રમ-નિયમિત' એવા મૂળ પાઠ છે. પ્રવચનસારમાં પણ ગાથા ૯૯, ૧૦૦, ૧૦૧ અને ૧૦૨માં છે. વિસ્તારથી સર્વ વાત કહી છે. 'જન્મક્ષણ' અને 'સ્વઅવસર'ની વાત આવે છે. આકાશના પ્રદેશા (વિસ્તાર-ક્રમ,નું ઉદાહરણ આપીને કાળક્રમ (પ્રવાહક્રમ) સમજ્બો છે. જેમ

પડતી સમયે પંડને, ઊગે અવળી વાત; હરણ થયાં મૃગમાહથી, સતી સીતા સુખઘાત. કે-જે પ્રદેશ જ્યાં જ્યાં છે, તે ત્યાં ત્યાં જ રહે છે, તેમાં આગળ –પાછળ થવું સંભવિત નથી. આ વાતકાર્તિ કેયાનુપ્રેક્ષાની ગાથા ૩૨૧થી ૩૨૩ સુધીમાં આવે છે. ચારેય અનુયોગનાં શાસ્ત્રોમાં કાઇ તે કાઇ રૂપે આ વાત આવે જ છે.

વળી સર્વદાતાની વાત તો બધાં શાસ્ત્રોમાં છે. જો સીધી સમજ-વામાં ન આવતી હોય તો સર્વદાતાના આધારે ક્રમબદ પર્યાય સમજવી જોઇએ, (જુઓ પ્રશ્ન-૧૭૬૦ અને ૧૭૬૧) 'કેવળત્તાનીએ જેવું જોયું હશે-તેવું જ થશે' ના એ જ અર્થ થાય છે કે ભવિષ્યમાં જે સમયે જે પર્યાય થવાની છે, તે જ થશે.

- ૧૭૧૪ પ્ર. ઉપર કહેલ આત્મખ્યાતિ ટીકામાં 'ક્રમનિયમિત' શબ્દના અર્થ શું છે ?
  - ઉ. 'ક્રમનિયમિત' શબ્દમાં ક્રમ અર્થાત્ ક્રમસર (ન ભરવાર) તથા નિયમિત અર્થાત્ નિશ્ચિત. જે સમયે જે પર્યાય આવવાની છે તે જ આવશે, તેમાં ફેરફાર થઇ શક્તા નથી.
- ૧૭૧૫ પ્ર. કેવળી ભગવાન નિશ્ચયથી તો કેવળ પોતાના આત્માને જાણે છે, પરને તેા તેઓ વ્યવહારથી જાણે છે, એમ નિયમસારની ૧૫૯મી ગાથામાં કહ્યું છે એને સમયસરની ૧૧ મી ગાથામાં કહ્યું છે કે વ્યવહાર જૂઠા, અસત્યાર્થ છે. આ રીતે જ્યારે કેવળી ભગવાન પરને જાણતા જ નથી, તા પછી સમસ્ત દ્રવ્યાની ભવિષ્યની પર્યાયેને જાણવાની વાત જ કર્યા રહી જાય છે?
  - ઉ. વ્યવહાર છેજ નહિં—એવા તેના અર્થ નથી સમયસારની ૧૨ મી ગાથામાં કહ્યું છે કે વ્યવહાર જાણવાલાયક છે (આશ્રય કરવા લાયક નથી), સર્વથા જૂઠા નથી. વ્યવહારને ગૌણ કરીને અસત્ય કહ્યો છે, અલાવ કરીને અસત્ય નથી કહ્યો. જેમાં 'સ્વ'ની જ અપેક્ષા હાય છે તે નિશ્રયકથન છે અને જેમાં 'પર'ની અપેક્ષા આવે, તે વ્યવહારકથન છે. તેથી કેવળી લગવાન પાતાના આત્માને દેખે-જાણે છે-આ નિશ્રયકથન થયું અને તેઓ પરને દેખે-જાણે

ભાષણ ભાખે ભલભલાં, તકે કરે નવ તેમ, પાથી કેરાં રી'ગણાં, ગણે વિપ્રજી જેમ. છે–આ વ્યવહારકથન થયું. તેઓ પરને વ્યવહારથી જાણે છે, એના અર્થ એ કદાપિ નથી કે તેઓ પરને જાણતા જ નથી. બીજું કેવળી સગવાન પોતાને તન્મય થઇને જાણે છે, પરંતુ પરને જાણે તો છે, પણ તેમનામાં તેઓ તન્મય નથી થતા. આ કારણે પણ તેમનું પરનું જાણપણું વ્યવહાર કહેવાય છે.

- ૧૭૧૬ પ્ર. આખા લાકના વ્યવસ્થા આમ સ્વયં સંચાલિત કેવી રીતે ળની રહે છે ?
  - ઉ. જેમ જેટલા લોકાકાશના પ્રદેશા છે, તેટલા જ એક જીવના પણ પ્રદેશા છે; તેવી જ રીતે ત્રણ કાળના જેટલા સમયો છે, તેટલી જ પ્રત્યેક દ્રવ્યની પર્યાયો છે. એક-એક સમયની એક-એક પર્યાય નિશ્ચિત છે. જેમ લાકાકાશના એક-એક પ્રદેશ ઉપર એક-એક કાળાણુ અંકિત છે; તેવી જ રીતે ત્રણે કાળના એક-એક સમયમાં પ્રત્યેક દ્રવ્યની એક-એક પર્યાય અંકિત છે. ગુણાની અપેક્ષાએ વિચાર કરીએ તા ત્રણે કાળના એક-એક સમયમાં પ્રત્યેક ગ્રણની એક-એક પર્યાય અંકિત છે, તા પછી તેમાં અદલાળદલીનું કર્યું કામ બાકી રહી જાય છે! પ્રત્યેક પરિણામ પાત-પાતાના અવસરે જ પ્રગટ થાય છે.

જેમ ચિત્રપટના રીલમાં જ્યાં જે ચિત્ર સ્થિત છે તે ત્યાં જ રહે છે. તેનું સ્થાનપરિવર્તન સંભવિત નથી, તેવી જ રીતે ચાલતી રીલમાં ક્યું ચિત્ર કયા ક્રમમાં આવશે એ પણ નિશ્ચિત છે, તેમાં ફેરફાર સંભવિત નથી. આગળ ચિત્ર કયું આવશે તેનું જ્ઞાન ભલે આપણને ન હોય, પણ આવશે તેા તે પાતાના નિયમિત ક્રમમાં જ.

૧૭૧૭ પ્ર. જેનું જે પરિણામ જે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ અનુસાર થવું જિનેન્દ્રે જોયું છે તે જ પ્રમાણે થાય અને તેને આપણે ટાળી ન શકતા હેાઇએ તેા પછી આપણે તેા ભગવાનના જ્ઞાનને આધીન થઇ ગયા. જેવું તેમણે જાણી લીધું તેવું જ આપણે કરવું પડશે ?

> ડાહ્યા દુશ્મન ઠીક પણ, મૂરખ મિત્ર નહિ ઠીક, દાના નિધ<sup>્</sup>ન ઠીક પણ, કંજૂસ ધની અઠીક.

- 8. જિનેન્દ્રદેવે જોયું છે, તેને આપણે તો શું, ઇન્દ્ર, અરે સ્વયં જિનેન્દ્ર પણ ટાળી શકતા નથી. પણ વસ્તુનું પરિશુમન ભગવાનના ત્રાનને આધીન નથી. ભાગવાન તો પરિશુમને જાણે છે તે તેને પરિશુમાવતા નથી. ત્રાન તા પરને માત્ર જાણે છે, પરિશુમાવતું નથી. ભગવાન તો વીતરાગી અને સર્વદ્રા છે. વીતરાગી હોવાથી તેમને કાંઇ પણ કરવાની આકાંક્ષા નથી અને સર્વદ્રા હોવાથી જે કાંઇ જેમ થવાનું છે, તે બધું તેઓ જાણે છે; તેથી તેમને કાંઇ રેરકાર કરવાના વિકલ્પ જીઠતા નથી. સર્વદ્રાદેવ સર્વ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર કાળ અને ભાવની અવસ્થાઓને જાણે છે. પરંતુ તેમણે જાણી લીધી હેવાયી પ્રત્યેક પર્યાયનાં દ્રવ્ય ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ નિયત નથી થયા, પરંતુ નિયત હોવાથી જ તેમણે તે રૂપ જાણ્યાં છે.
- ૧૭૧૮ પ્ર. ક્રમભદ્ધ પર્યાયના ઉદ્દેશ્ય શું છે?
  - ૭. ક્રમબહ પર્યાયના કથનના ઉદ્દેશ્ય પર કર્તુ ત્વના નિષેધ છે. એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યનું કર્તા–હર્તા–ધર્તા નથી. આ માન્યતા જ જૈનદર્શનના મૂળાધાર (મેરુદ્દંડ) છે.

જૈનદર્શન અકર્તાવાદી દર્શન કહેવાય છે. અકર્તાવાદના અર્થમાત્ર એટલા જ નથી કે આ જગતના કર્તા કાઇ ઇશ્વર નથી, પરંતુ વ્યાપક અર્થ એ પણ છે કે કાઇપણ દ્રવ્ય કાઇ અન્ય દ્રવ્યના પરિણમનના કર્તા-હર્તા-ધર્તા નથી. ત્યાં સુધી કે પાતાની પણ ક્રમનિશ્ચિત પર્યાયોમાં તે કાઇ પ્રકારના ફેરફાર કરી શકતું નથી. જો કે દ્રવ્ય પાતાની પર્યાયોના કર્તા છે, તા પણ ફેરફાર કરનાર નથી. હ્યાની આતમા તા પાતાના વિકારના પણ કર્તા નથી થતા.

૧૭૧૯ પ્ર. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે સર્વ ક્રવ્યાનાં પરિણામ ભિન્ન ભિન્ન છે. બધાં ક્રવ્યા પાત-પાતાના પરિણામાના કર્તા છે; તેઓ તે પરિ-ણામાના કર્તા છે, તે પરિણામા તેમનાં કર્મ છે. આ ઉપરથી એમ કેમ ન કહી શકાય કે ભલે પરના પરિણમનના કર્તા નહિ, પણ પાતાના પરિણમનના કર્તા–હર્તા તા હું છું જ ?

> જખરા કેરા જ ગમાં, નિબ<sup>૦</sup>ળ પાત્ર નાશ, મહિષે મહિષ લઢે તહાં, વચ્ચે વૃક્ષ-વિનાશ.

- ઉ. અવશ્ય એમ જ છે કેમ કે પ્રત્યેક દ્રવ્ય પાતાના પરિણ્તિના કર્તા-ભોકતા તા છે જ, પણ એના આશય એ નથી કે સર્વદ્મના જ્ઞાનમાં આપનું જે ભાવિ પરિણ્યન ઝળકેયું છે, તેમાં આપ કાંઇ ફેરફાર કરી શકા છા.
- ૧૭૨૦ પ્ર. જો ફેરફાર નથી કરી શકતા તા પછી હું મારી પરિણુતિના કર્તા જ કચાં રહ્યો ?
  - ઉ. શું ફેરફાર કર્યા વિના કાંઇ કરવાનું હોતું જ નથી ? શું જેવું ન થવાનું હોય તેવું કરવું તે જ કરવું છે; જેવું થવાનું હોય તેવું કરવું તે જ કરવું છે; જેવું થવાનું હોય તેવું કરવું તે શું કરવું નથી ? જૈનદર્શન અકર્તાવાદી દર્શન છે=એના ભાવ જ એ છે કે સહજકર્તાવાદી અથવા સ્વકર્તાવાદી છે, પરકર્તાવાદી અથવા ફેરફાર કર્તાવાદી નહિ. ભવિષ્યમાં આપણું જે થવાનું છે, તે જ થશે. અર્થાત્ આપણું હુરુષાર્થપૂર્વક તે જ કરીશું. (જુએ। પ્રશ્ન-૧૭૪૨).
- ૧૭૨૧ પ્ર. પર્યાયા ક્રમબહ છે; આત્માની પર્યાયા પણ ક્રમબહ જે થવા યાગ્ય છે તે જ થાય છે, તેથી આત્મા તેમના અકર્તા છે–(શું)આ વાત યથાર્થ છે ?
  - ઉ. ના, આત્મા પોતાની પર્યાયના અકર્તા છે-એ વાત યથાર્થ નથી. તેમના કર્તા તે પોતે જ છે, "ક્રમળદ્ધ પરિણામ"ના એવા અર્થ નથી કે આત્મા પાતે કર્તા થયા વિના જ તે પરિણામ થઇ જાય છે. ત્રાની પોતાના નિર્મળ ત્રાન-ભાવને કરતા થકા પોતે તેના કર્તા થાય છે અને અત્રાની પોતાના અત્રાનભાવને કરતા થકા તેના કર્તા થાય છે.
- ૧૭૨૨ પ્ર. આ ઉપરથી કેટલાક લેકિંા કહે છે કે ભલે પરનું નહીં, પણ પાતાનું કામ તા કરવું જ પડશે. જો આપણે આપણું જ કામ નહિ કરીએ તાે કાેણ આપણું કામ કરી જશે ?
  - ઉ. જરા વિચાર તેા કર કે જ્યારે તું માતાના પેટમાં હતા, ત્યારે સમજી-વિચારીને શું શું કરતા હતા ? એવી જ રીતે જ્યારે

દિન દિન વૃદ્ધિ પામશે, સદ્દવિદ્યા વપરાર્ધ, જળ નિમ<sup>°</sup>ળ વપરાય તો, નીકર જાય ગ'ધાર્ધ.

### પરા

મહિના-ખે મહિનાના હતા, ત્યારે પણ સમજ-વિચારીને શું કરતા હતા ? છતાં પણ આટલા માટા થઇ ગયા. પૂરેપૂરી રીતે સંભાળીને રાખવા છતાં પણ એક દિવસ એ જ થશે કે શરીર અહીં જ પડશું રહેશે અને તારે એને છાડીને જવું પડશે; છતાં પણ આમાં કર્તૃ ત્વનું અભિમાન તારાથા છૂટતું નથી. આ શરીર ઉપર તારું રંચમાત્રેય જોર ચાલતું નથી. આ તારા વાળ કાળામાંથી સફેદ તને પૂછીને થયા હશે? ચહેરા ઉપર જે કરચલીએ જોવામાં આવે છે, એ પણ તારી સંમતિથી જ પડી હશે? જો ના, તા પછી એમ શા માટે સ્વીકારતા નથી કે ''હોતા સ્વયં જગત પરિણામ, મેં જગકા કરતા ક્યા કામ'' શરીર પણ પર છે, જેના ઉપર તું તારું કત્ત્વ સ્થાપી રહ્યો છે.

- ૧૭૨૩ પ્ર. છતાં પણ શું જાણવું અને શું ન જાણવું –એના વિવેક તા રાખવા જ પડશે તે ? શું આપણું આપણાં ગ્રાન–દર્શનને એમ જ છૂટાં મૂકી દર્ધશું – સાંઢના જેમ. એાછામાં એાછું તેને તા સ્વભાવ સન્મુખ કરવાં જ પડશે. કાંઇ કરવું નથી, કાંઇ કરવું નથી, એ બધું કેવી રીતે ચાલે ? ગ્રાનને સ્વભાવ–સન્મુખ કરા તેટલા કર્તૃત્વ ભાવ તા રાખવા જ પડશે તે ?
  - ઉ. ગ્રાનને સ્વભાવ-સન્મુખ કરવાના વિકલ્પથી ગ્રાન સ્વભાવ-સન્મુખ થતું નથી, પરંતુ આ વિકલ્પના પણ ભારથી રહિત થતાં ગ્રાન સ્વભાવ-સન્મુખ ઢળે છે. આ એક ધ્રુવ સત્ય છે કે ગ્રેયને અનુસારે ગ્રાન થતું નથી, પરંતુ ગ્રાન અનુસાર ગ્રેય જાણી શકાય છે. નહિ તો એમ શા માટે થાય કે જે ગ્રેય સામે હોય, તેનું તો ગ્રાન નથી થતું અને જે ગ્રેય સામે ન હોય, ક્ષેત્ર કાળથી દૂર હોય, તેનું ગ્રાન થતું દેખાય છે. નવિવાહિત અમલદારને સામે ખેડેલા કારકન દેખાતા નથી, પરંતુ કચેરીથી દૂર ઘરમાં કે પિયરમાં ખેડેલી પત્ની દેખાય છે. આથી એ સિદ્ધ છે કે ગ્રેય અનુસારે ગ્રાન થતું નથી. પરંતુ ગ્રાનને અનુસારે ગ્રેય જણાય છે. એનું તાતપર્ય એ છે કે ક્ષયાપશ્રમ

દેવા સમર્થ દેવ પણ, કૃપા ભક્ત પર કીધ; માયા માહ લગાડશે, એમ ગણી નવદીય. ત્રાનમાં જે વખતે જે ત્રેયને જાણવાની યાેગ્યતા હાેય છે, તે વખતે તે જ ત્રેય ત્રાનનાે વિષય બને છે, અન્ય નહિં.

- ૧૭૨૪ પ્ર. આ બાબતમાં ળૈહોનાં અને જૈનોનાં મંતગ્યામાં શું ફેર છે ?

  ઉ. બૈહોનું એમ કહેવું છે કે—ત્રાન ત્રેયથી ઉત્પન્ન થાય છે, ત્રેયાકાર હોય છે અને ત્રેયોને જાણનાર હોય છે. જૈના ઉક્ત વાતના સ્વીકાર કરતા નથા. બૌહોના મતમાં તા જે જ્ઞાન જે ત્રેયથી ઉત્પન્ન થાય છે તેને જ જાણે છે—એ વ્યવસ્થા છે. જૈનાનું કહેવું છે કે ત્રેય અનુસાર ત્રાન થતું નથી. જેમ ત્રાનને આધીન વસ્તુ નથી, તેવી જ રીતે વસ્તુને આધીન ત્રાન પણ નથી. બન્નેનું સ્વતંત્ર પરિણુમન પાતપોતાના કારણે થાય છે.
- ૧૭૨૫ પ્ર. જો ત્રાન ત્રેયથી ઉત્પન્ન થતું નથી તેા, જૈન મત પ્રમાણે ત્રાન અમુક ત્રેયને જ કેમ જાણે છે, અન્યને શા માટે નહિ એના નિયામક કેાણ હોય ?
  - ઉ. યાગ્યતા જ એના નિયામક છે. સ્વાવરણક્ષયાપશમ છે લક્ષણ જેનું—એવી યાગ્યતા જ એ વ્યવસ્થા કરે છે કે ત્રાન કાને જાણે. અર્થાત ત્રાનની વિવિક્ષિત પર્યાયમાં જાણવાની ક્ષમતાની સાથાસાથ એ પણુ નિશ્ચિત છે કે તે કયા ત્રેયને જાણશે.
- ૧૭૨૬ પ્ર. આના અર્થ એમ થયા કે આપણા ત્રાનની પ્રત્યેક પર્યાયનું ત્રેય પણ નિશ્ચિત છે ?
  - ઉ. હા, એ જ સિદ્ધ થાય છે કે ત્રાનની પ્રત્યેક પર્યાયનું ત્રેય પણુ નિશ્ચિત છે અને તે તેની યેડ્યતામાં જ સમ્મિલિત છે. જ્યારે ત્રાનનું ત્રેય પણ નિશ્ચિત છે તે પછી આ વાત કચાં રહી કે શું જાણવું અને શું ન જાણવું. આપણે આટલા પણ બાજે આપણા શિરે રાખવાના નથી. ત્યારે આપણે બાજરહિત ળનીશું.

જિનેક માથે ભાર, વે ડૂંબે મઝધારમેં, હમ તા ઉત્તર પાર, ઝાંક ભારકા ભાડમેં.

ગાતી પરીક્ષા ઘણ અને મુનિ પરીક્ષા વામ, શૂર પરીક્ષા યુદ્ધ ને, મિત્ર પરીક્ષા કામ. અને ત્યારે જ જ્ઞાનની પર્યાયનું જ્ઞેય આત્મસ્વભાવ બનશે અર્થાત્ દર્ષિના સ્વભાવ-સન્મુખ થવાના એક માત્ર ઉપાય આ જ છે.

- ૧૭૨૭ પ્ર. જો એમ વાત છે તા પછી ઉપદેશ શા માટે આપવામાં આવે. છે કે દર્શિને આત્મ–સન્મુખ કરાે, આત્માને જાણા વગેરે?
  - ઉ. (દર્ષિને આત્મ-સન્મુખ કરવાના ઉપદેશમાં ઉપરની વાત ગર્ભિત છે કે કર્તાત્વ ભાવ છૂટી જાય અને ક્રમ નિશ્ચિત વ્યવસ્થાના સંપૂર્ણ અને દઢ નિર્ણય થઇ જાય અને એમ નિર્ણય થતાં દર્ષિ આપા-આપ સ્વંય આત્મા-સન્મુખ થઇ જાય છે. દર્ષિને આત્મ-સન્મુખ કરવા માટે આ સિવાય બીજું કાંઇ કરવાનું હોતું નથી.)
- ૧૭૨૮ પ્ર. આ ક્રમબહ પર્યાયની વાત ભગવાન મહાવીરના વિરાધી ગોશાળાના નિયતિવાદ અથવા ગામ્મટસારમાં કહેલ નિયતિવાત જેવી લાગે છે તેનું કેમ?
  - ઉ. નિયતવાદ અને ક્રમળક પર્યાયમાં ઘણુ અંતર છે. એકાન્ત નિયતવાદી તા પુરુષાર્થાદ અન્ય સમવાયાની ઉપેક્ષા કરીને એકાન્ત નિયતવાદના આશ્રય લઇને સ્વચ્છન્દતાનું પાષણ કરે છે, જ્યારે ક્રમળક પર્યાયના સિક્ષાંત તા પુરુષાર્થાદ અન્ય તથ્યાને સાથે લઇને ચાલે છે.

કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, પૂર્વ કૃત (નિમિત્ત) અને પુરુષાર્થ – આ પાંચ કારણામાંથી કાઇ એકથી કાર્યોત્પત્તિ માનવી તે એકાન્ત છે, મિશ્યાત્વ છે અને આ પાંચ સમવાય ભેગાં મળે ત્યારે કાર્યોત્પત્તિ માનવી તે અનેકાન્ત છે, સમ્યકૃત્ત્વ છે. નિરુદ્ધમી પુરુષ મિશ્યા નિયતિના (કાળના) આશ્રયે પુરુષાર્થ ના તિરસ્કાર કરે છે, પણુ અનેકાન્તપુદ્ધિ આ સિદ્ધાંતને જાણીને સર્વ બાહ્ય વ્યાપારથી વિરક્ત થઇ એક શાતા–દણ ભાવમાં સ્થિતિ પામે છે. ગામ્મટ– સારમાં જે નિયતવાદ કહ્યો છે તે તા સ્વચ્છન્દીના છે. જે જવ સર્વદ્યને માનતા નથા, વિપરીત ભાવાના ઉછાળા એમ્છા પણ કર્યા નથી અને 'થવાનું તે થશે'–એમ કહીને માત્ર સ્વચ્છન્દી થાય છે

રાષીને રૂહું કહે, બમણા આણે રાષ; તાતા તેલે જળ પડે, ભડકા થાય સફાષ. અને મિથ્યાત્વનું 'પોષણ કરે છે—એવા જીવને ગામ્મટસારમાં ગૃહીતમિથ્યાદષ્ટિ કહ્યા છે. નિયતવાદી જેવી સ્વચ્છન્દતાનું પાષણ ક્રમળહ્વ–પર્યાયમાં કદાપિ નથી.

- **૧૭૨૯** પ્ર. ક્રમભદ્ધ પર્યાયના સિદ્ધાંત લાગે છે તા કાંઇક એકાન્ત જેવા જ તેનું શું ?
  - ઉ. જો ઊંડાણથી વિચાર નહિ કરા, ઉપર ઉપરથી જ વિચારશા તા એકાન્ત જેવું લાગશે જ. ઊંડાણથી વિચાર કરવાથી સ્પષ્ટ પ્રતીત થાય છે કે એ મિથ્યા-એકાન્ત નથી.
- વિષ્૩૦ પ્ર. શું મિથ્યા-એકાન્ત નથી એટલે ?
  - ઉ. હા, હા, સમ્યક્-એકાન્ત તા તે છે જ. (નિયતવાદ તે મિથ્યા એકાન્ત છે જ્યારે ક્રમળહ પર્યાય તે સમ્યક એકાન્ત છે.)
- વિ૭૩૧ પ્ર. શું એકાન્ત પણ એ પ્રકારનાં હોય છે?
  - ઉ. હા, એકાન્ત જ શા માટે, અનેકાન્ત પણ બે પ્રકારનાં હોય છે. જેમ કે સમ્યક્—એકાન્ત અને મિથ્યા એકાન્ત, સમ્યક્ અનેકાન્ત અને મિથ્યા અનેકાન્ત. સમ્યક્—એકાન્ત નય છે અને સમ્યક્—અનેકાન્ત પ્રમાણ, પ્રત્યેક કાર્ય શ્રુત—પ્રમાણ (સમ્યક્—અનેકાન્ત)ની અપેક્ષાએ પાંચ સમવાયોથી જ થાય છે તેા પણ નયની અપેક્ષાએ જે સમવાયને મુખ્ય કરીને કથન કરવામાં આવે છે તેનાથી કાર્યસિદ્ધિ થઇ તે કથન સમ્યક્ એકાન્ત હોય છે, મિથ્યા એકાન્ત નહિ; કારણ કે તેમાં અન્ય સમવાય ગૌણ હોય છે, તેમના અલાવ હોતા નથી. પ્રત્યેક કાર્ય સ્વકાળે (સ્વ-અવસરે) જ થાય છે, એમ કહેવું સમ્યક્—એકાન્ત થશે, મિથ્યા—એકાન્ત નિદ્ધ, કેમંક આ કથનમાં પુરુષાર્થાદ અન્ય સમવાય ગૌણ થાય છે, તેમના અલાવ નથી.
- ભ્૧૭૩૨ પ્ર. પર્યાયા કેમબદ્ધ છે અને અક્રમે નહીં તેમાં અનેકાન્ત સિદ્ધ કરી આપા.
  - ઉ. પર્યાયો ક્રમબદ્ધ જ થાય છે, અક્રમે નહિ, અને ગુણ અક્રમે (યૃગપત્ અથવા એકા સાથે) જ હોય છે, ક્રમથા નહીં. આ સમ્યક્ અનેકાન્ત છે. એને જ વધારે સ્પષ્ટ કરીએ તો ગુણાની અપેક્ષાએ

કર્યું રાજ તે ધર્મ તું ધૂળધાણી, વળી ફેરબ્યું કૌરવા શિરપાણી; તજ તું પ્રતાપે નળે નિજ રાણી, હવે જોઈ ચાપાટ તારી કમાણી. ક્રવ્ય અક્રમ છે અને પર્યાયોની અપેક્ષાએ ક્રમબ**હ** છે. ગુણુ-પર્યાયાત્મક વસ્તુમાં ક્રમ-અક્રમ છે અને પર્યાયોની અપેક્ષાએ ક્રમબ**હ** છે. આ પ્રમાણે ગુણ-પર્યાયાત્મક વસ્તુમાં ક્રમ-અક્રમ સંબ'**ધ**િ અનેકાન્ત ઘટિત થાય છે.

જો પર્યાયામાં જ કમ-અકમ ઘટિત કરવું હોય તા તે અપેક્ષા બીજી હોય. (તે આ પ્રમાણે છે.) પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં અનંત ગુણુ છે અને પ્રત્યેક ગુણની પ્રતિ સમય એક પર્યાય થાય છે; આ અપેક્ષાએ પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં એક સમયમાં જ અકમ અર્થાત એકી સાથે અનંત પર્યાયો થઇ જાય છે. તથા એક ગુણની અનંત સમયોમાં અનંત પર્યાયો થઇ જાય છે. તથા એક-એક સમયમાં એક-એક જ થાય છે. આ રીતે પર્યાયોને પણ કમ-અકમ કહી શકાય છે. અવિરાધપણે એક સાથે રહેવાવાળી જીવની પર્યાય એક સાથે હોવાને કારણે ગતિ, ઇન્દ્રિય, કાય, યાગ, વેદ, ક્ષાય, ગ્રાન, સંયમ આદિ સહાવસ્થાયી (એકી સાથે ઉત્પન્ન થવાવાળી) પર્યાય છે, તથા કાધાદિ, દેવાદિ અને બળાદિ અવસ્થાલક્ષણ કમવતી પર્યાય છે.

૧૭૩૩ પ્ર. 'ક્રમ' અને 'અક્રમ' શબ્દોના અર્થ કેટલા પ્રકારે કર્યા છે ?

- ઉ. 'ક્રમ' અને 'અક્રમ' શબ્દોના અર્થ બે પ્રકારે કરવામાં આવે છે. પ્રથમ તા એ કે ક્રમ એટલે ક્રમશ: અર્થાત્ એક પછા એક અને અક્રમ એટલે યુગપત્ અર્થાત્ એક સાથે. બીજો અર્થ, એ કે ક્રમ એટલે એક પછી એક અને તે પણ નિશ્ચિત, એક્દમ વ્યવસ્થિત તથા એ રૂપે કે 'આના પછી એ જ, બીજુ' નહીં.' અક્રમ એટલે અવ્યવસ્થિત, કાંઇ પણ નિશ્ચિત નહીં.
- ૧૭૩૪ પ્ર. ઉપરના એ અર્થામાંથી 'કમબહ પર્યાય' ના સિહ્સાંત કયા અર્થ'માં કરવામાં આવ્યો છે ?
  - ઉ. ક્રમળદ્ધ પર્યાયનું અનુશીલન દ્વિતીય અર્થની અપેક્ષાએ કરવામાં આવ્યું છે, તે પ્રમાણે પર્યાયો એક નિશ્ચિત ક્રમાનુસાર જ થાય છે. અક્રમે નહીં –આવું સમ્યક્ એકાન્ત ક્લિત થાય છે.

ભાજન, ધાતુ, ઔષધિ, દાસ્ત, દાસ, ઘર, નાર; વણ પરખ્યાં જે વાપરે, તે ખત્તા ખાનાર.

### પ૪ર

- '૧૭૩૫ પ્ર. પણ સમ્યક એકાન્તની સાથે સાથે સમ્યક અનેકાન્ત પણ બતાવવું જોઇએ ને?
  - ઉ. સમ્યક્ અનેકાન્ત ક્રવ્ય-પર્યાયાત્મક વસ્તુ ઉપર ઘટિત થાય છે અને સમ્યક્ એકાન્ત ક્રવ્યપર્યાયાત્મક વસ્તુના એક અંશ અર્ધાત્ ક્રવ્ય કે (અથવા) પર્યાય ઉપર ઘટિત થાય છે.

ગુણ અને પર્યાય-ખંને વસ્તુ (ક્રવ્ય) ના અંશ છે અને વસ્તુ અર્થાત્ ક્રવ્ય અંશી છે. નયરૂપ સમ્યક્ એકાન્ત અશત્રાહી હોય છે અને પ્રમાણરૂપ સમ્યક્ અનેકાન્ત અંશીત્રાહી અર્થાત વસ્તુત્રાહી હોય છે. ગુણ અને પર્યાય વસ્તુના અંશા છે, તેથી તે સમ્યક્ એકાન્ત સ્વરૂપ છે અને ગુણ-પર્યાયાત્મક વસ્તુ અંશી હોવાથી અનેકાન્ત સ્વરૂપ છે.

પર્યાયો કમળહ જ હોય છે અને ગુણ અક્રમળહ (મુગપત અથવા એકી સાથે) જ હોય છે. અક્રમવતી ગુણ અને ક્રમવતી પર્યાય—આ રીતે ગુણપર્યાયાત્મક વસ્તુમાં અનેકાન્ત ઘટિત થાય છે. જેમ વસ્તુ દ્રવ્યદ્દષ્ટિથી નિત્ય છે અને પર્યાય દિષ્ટથી અનિત્ય. જેમ ફક્ત એકલા દ્રવ્ય અથવા એકલી પર્યાયમાં નિત્યાનિત્યાત્મકતા ન ઘટી શકે તેમ એકલા દ્રવ્ય અથવા એકલી પર્યાયમાં કમાક્રમ પણ ન ઘટી શકે. ક્રમા ક્રમનું અનેકાન્ત પણ ગુણ–પર્યાયાત્મક વસ્તુમાં જ ઘટિત થઇ શકે. જૈનદર્શન સમ્યક્ એકાન્તવાદી અને સમ્યક્ અનેકાન્તવાદી દર્શન છે.

- ૧૭૩૬ પ્ર. કેટલાક લેોકા પ્રત્યેક પર્યાયનાં દ્રવ્ય ક્ષેત્ર અને ભાવ તો નિયત માને છે, પરંતુ કાળને નિયત નથી માનતા. તેએન કહે છે કે કાળને નિયત માનવાથી પુરુષાર્થ નિષ્ફળ થઇ જશે. આ વાત ળરાળર છે?
  - ઉ. તેમનું ઉક્ત કચન સિદ્ધાંત વિરુદ્ધ છે, કેમ કે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર અને લાવ નિયત હોતાં કાળ અનિયત હોઇ શક્તા નથી. જો કાળને અનિયત માનવામાં આવે તા કાળલબ્ધિ કાઇ ચીજ જ ન રહે. પુરુષાથ નિષ્ફળ જવાની આશંકા ખાકી રહી, તા એનું કારણ છે અત્રાનીનું ઉતાવળપશું. સમય પહેલાં કાઇ કામ પૂરું કરી લેવાથી

ગણ ગૃહવાસ ન શ્રેયરૂપ, કિંતુ પાપાવાસ; કાળે જાળ અચળ રચી, મતુજ ફસાવા ખાસ. જ પુરુષાર્થની સાર્થકતા નથો હોતી. પરંતુ સમયસર કામ થઇ જવું તે જ પુરુષાર્થની સાર્થકતાનું સૂચક છે.

૧૭૩૭ પ્ર. જો કમબહ પર્યાયને માનીએ તા પુરુષાર્થ જ ઊડી જાય ?

ઉ. ક્રમભદ્ધ પર્યાયના નિર્ણય કરવાથી કર્તાણદિનું મિથ્યાભિમાન ઊડી જાય છે અને નિરંતર જ્ઞાયકપણાના સાચા પુરુષાર્થ થાય છે દિષ્ટિનું સ્વભાવ તરફ ઢળવું તે જ માક્ષના માર્ગમાં અનંત પુરુષાર્થ છે, ક્રમભદ્ધ પર્યાયની શ્રદ્ધા કરનારને ઉક્ત શ્રદ્ધાના કાળમાં આત્માન્મુખી અનંત પુરુષાર્થ થવાના અને સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ થવાના ક્રમ પણ સહજ હોય છે.

કર્તુ ત્વના અહંકારથો પકડાયેલ આ જગતને પરમાં કે પર્યાયમાં કાંઇ ફેરફાર કરવામાં જ પુરુષાર્થ દેખાય છે. પણ પર અને પર્યાય સંખંધી વિકલ્પોથી વિરામ લઇને સ્વમાં સ્થિર થઇ જવામાં પુરુષાર્થ દેખાતા નથી. પોતે ગ્રાનમાં સમાધાન રાખીને જાણનાર રહે ને રાગદ્રેય ન થાય એ જ પુરુષાર્થ છે. ગ્રાનમાં નિઃશંક થઇને ગ્રાનપણે રહ્યો ને વિકાર પણ ન થયા તેનું નામ પુરુષાર્થ છે. સર્વંગ્ર ભગવાન પરમાં અને પોતાની પર્યાયમાં પણ કાંઇ ફેરફાર કરતા નથી, તો શું તેઓ પુરુષાર્થ હીન થઇ ગયા ?

- ૧૭૩૮ પ્ર. માેક્ષ માર્ગમાં પુરુષાર્થની વ્યાખ્યા શું છે?
  - ઉ. મેક્ષના માર્ગના સંખંધમાં પુરુષાર્થની વ્યાખ્યા, જગત જેને પુરુષાર્થ સમજે છે, તેનાથી કાંઇ ભિન્ન જ છે. ઉત્તમ ચેતના ગુણના સ્વામી તેમાં જ પ્રવર્તન કરવાનું છે પ્રયોજન જેનું, તેને પુરુષાર્થ કહે છે. બીજા શબ્દોમાં મેક્ષના માર્ગમાં આત્માનુભવની પ્રાપ્તિના પ્રયાસ જ પુરુષાર્થ છે.
- ૧૭૩૯ પ્ર. જો ખધું જ ક્રમબહ્ન છે અને તેમાં જીવ કાંઇ પણ પરિવર્તન નથી કરી શકતા તા પછી જીવમાં પુરુષાર્થ કર્યા રહ્યો ?
  - ઉ. બધું જ ક્રમળદ્ધ છેેેેેેેેેેેેે નિર્ણયમાં જ જીવના અનંત પુરુષાર્થ સમાયેલા છે. પ્રાણી જ્યારે એ અનુભવ કરે છે કે જગતના

સ્વભાવ જ્યાં સરખા નહિ, પ્યાર ન ત્યાં ટકનાર; મળતાં કારૂ દેવતા, ખને ન ખે ઘડી વાર. પરિણુમનમાં હું કાંઇ પણ ફેરફાર નથી કરી શકતો ત્યારે તેના ઉપયોગ સહેજે જગતથી ખર્સીને આત્મસન્મુખ થાય છે. અને જ્યારે એ શ્રહા ખને છે કે હું મારી ક્રમનિયમિત પર્યાયોમાં પણ કાઇ ફેરફાર નથી કરી શકતો ત્યારે પર્યાય ઉપરથી પણ દષ્ટિ ખર્સી જય છે અને સ્વ-સ્વભાવ તરફ ઢળે છે.

મિથ્યાદિષ્ટ જીવ પરનું કર્તાત્વ માને છે અને કર્તાત્વની માન્યતા-વાળા જીવ ત્રાર્તાત્વની યથાર્થ ભાવના નથી કરી શકતો. કેમ કે કર્તાત્વ અને ત્રાર્તાત્વને પરસ્પર વિરોધ છે.

ઊંડાણુથી વિચાર કરવામાં આવે તે ક્રમભદ્ધ પર્યાયના નિર્ણયમાં જ અનંત પુરુષાર્થ આવી જાય છે. ક્રમભદ્ધ પર્યાયના નિર્ણય સ્વયં અનંત પુરુષાર્થનું કાર્ય છે.

પરકર્તુ ત્વના અહંકારની વાત કે જેને આ અજ્ઞાની જગત પુરુષાર્થ માની બેઠું છે, તે પુરુષાર્થ તા તૂટવા જ જોઇએ કેમ કે એ સાચા પુરુષાર્થ જ નથી. તે તા નષ્ટસંકતા છે. 'ક્રમબદ્ધપર્યાય'ની સાચી શ્રદ્ધાનું કળ તા કર્ત્તત્વના અહંકાર તૂટીને અંતર સન્મુખ સમ્યક્ પુરુષાર્થનું જાગૃત થવું તે જ છે.

- ૧૭૪૦ પ્ર. સર્વદા ભગવાને પાેતાના કેવળજ્ઞાનમાં જેવું જોયું છે, તે જ થાય છે. જો આપણે તેમાં કાંઇ પરિવર્તન કરી શકતા નથી, તાે પછી તેમાં પુરુષાર્થ કર્યા રહેશે ક
  - ઉ. સર્વત્ર ભગવાને જેમ દીઠું છે તેમ જડ ને ચેતનમાં પરિણામા થાય છે, છતાં તેમણે દીઠું છે તેથી છયે દ્રવ્યમાં તેવાં પરિણામા થાય છે એમ નથી. દરેક પદાર્થ પોતાના કર્તા, કર્મ, કરણ, સંપ્રદાન, આપાદાન અને અધિકરણ એવા છ કારકાપણે પરિણુમે છે, એના પર્યાયક્રમ જ એવા છે. સર્વત્ર ભગવાને પોતાના કેવળત્રાનમાં જેવું જોયું હોય તેમ થાય છે તે તા માત્ર વાત કરવાને માટે કહ્યું, સર્વત્રના કેવળત્રાનના નિર્ણય નથી. સર્વત્ર ભગવાનના કેવળત્રાનના નિર્ણય કરનાર ગ્રાનમાં

ઉદ્યમ, જોખન, ભુદ્ધિ ને, પ્રવાસ, દરિયા ભૂપ; પ્રૌઢા પૈસા પામવા, એ ખટ સાધન રૂપ.

### પજપ

અનંત પુરુષાર્થ આવી જાય છે. સર્વત્રનાે નિર્ણય કરવામાં ન્રાનનું અનંત વીર્ય કામ કરે છે. જે જીવ અરહંત અર્થાત્ સર્વત્ત ભગવાનને દ્રવ્યપણે, ગુણપણે અને પર્યાયપણે જાણે છે, તે પાતાના (આત્માને) પણ જાણે છે અને તેના માહ અવશ્ય નાશ પામે છે. **અ**ામ પ્રવચનસારની ગાથા ૮૦ માં કહ્યું છે–આ પ્રકારે મિથ્યાત્વના નાશ માટે અરહંત ભગવાનને જાણવા એ પણ અનિવાય કરી દેવામાં આવ્યું છે. સર્વજ્ઞતાની શ્રહ્મા વિના દેવ–શાસ્ત્ર–ગુરુની સાચી શ્રદ્ધા પણ સંભવતી નથી, કેમ કે સાચા દેવનું તાે સ્વરૂપ જ સર્વ દ્રાતા અને વીતરાગતા છે. સર્વદાતાને સમજ્યા વિના, સ્વીકાર્યા વિના, ધર્મની ઉત્પત્તિ જ સંભવિત નથી. ''સર્વ'ગ્રતા"ની શ્રહા વિના "ક્રમભદ્ધ પર્યાય"ની શ્રદ્ધા અને "ક્રમભદ્ધ પર્યાય"ની શ્રદ્ધા વિના "સર્વ જ્ઞતા"ની શ્રહા સંભવતી નથી. સર્વજ્ઞધર્મનું મૂળ છે. ધર્મના આરંભ જ ક્રમભદ્ધના નિર્ણ્યથી થાય છે. આચાર્યોએ તા समस्त जिन सिद्धांतानुं प्रतिपादन सर्वज्ञताने आधारे ज इस् છે. માહેના નાશ કરવા માટે પાતાના આત્માને બહાવા જરૂરી છે. અને પાતાના આત્માને જાણવા માટે અરિહંત (સર્વદ્રા)ને જાણવા. જરૂરી છે.

સર્વ તતાના નિર્ણ યથી, ક્રમબહ પર્યાયના નિર્ણ યથી મતિ વ્યવ-સ્થિત થઇ જાય છે, કર્ત ત્વના અહંકાર ગળી જાય છે, સહજ ત્રાતા–દષ્ટાપણાને પુરુષાર્થ જાગૃત થાય છે. પરમાં ફેરફાર કરવાની યુદ્ધિ સંતૃષ્ત થઇ જાય છે. એ કારણે તે સંભ ધની આકુળતા– વ્યાકુળતા પણ ચાલી જાય છે. અતીન્દ્રિય આનંદ પ્રગટ થવાની સાથે સાથે અનંત શાંતિના અનુભવ થાય છે.

એક વાત તેા એ પણ છે કે કહે ત્વના અહ કારથો ગ્રસ્ત પ્રાણી-એાનો મતિ વ્યવસ્થિત હોઇ પણ નથી શકતી. કેમ કે વ્યવસ્થાપક

ક્લેશ, ગર્લ, ઉત્માદ તે, આળસ ઊંઘ અચાગ્ય; લક્ષ્મી રળવાનાં ગણા માત્ર પાંચ અજોગ.

### પ૪૬

ખનવાની ધૂનમાં મસ્ત જગત એ કેવી રીતે સ્વીકારી શકે કે જગત સ્વયં વ્યવસ્થિત છે ? એ જ કારણે જે નિયમિતકમ અર્થાત્ વ્યવસ્થિત છે ? એ જ કારણે જે નિયમિતકમ અર્થાત્ વ્યવસ્થિત વ્યવસ્થાના ભંગ કરીને સમય પહેલાં કામ કરી લેવાની ભાવના રાખે છે, તેમને વ્યવસ્થિત વ્યવસ્થા સહેજે સ્વીકાર્ય નથી હોતી. આ મનુષ્યભવમાં કરવા યોગ્ય તા એક માત્ર એ જ કાર્ય છે કે આપણે આપણી મતિને વ્યવસ્થિત કરીએ.

- ૧૭૪૧ પ્ર. જો કેાઇ કેાઇને પરિશ્માવતું નથી તેા પછી આ પરિશ્મન થાય છે કેવી રીતે ? એને કેાશુ કરે છે ? જો કદી આ પરિશ્મન અટકી જાય તેા ? અથવા કદી ધીરે ધીરે થાય, અને કદી ઝડપથી—એના નિયામક કેાશુ હશે ?
  - ઉ. પ્રત્યેક ક્રવ્ય સ્વયં પરિણુમનશીલ છે. ધ્રુવતાની જેમ પરિણુમન પણ તેના સ્વભાવ છે. આ પરિણુમન કદી અટકી જાય એ પ્રશ્ન જ ઉત્પન્ન થતા નથી, કેમ કે પરિણુમન પણ એના નિત્યસ્વભાવ છે. જલદી અને માેકું થવાની પણ કાઇ સમસ્યા નથી, કેમ કે પ્રત્યેક પર્યાય એક સમયની જ હાેય છે. હવે રહી વાત એ કે આ બધું કાેણ કરે છે ? પ્રત્યેક ક્રવ્યમાં અનંત શક્તિએ પડી છે, નિરંતર ઉલ્લાસિત થઇ રહી છે, તેમના દ્વારા જ આ બધું સહજ થયા કરે છે.
- ૧૭૪૨ પ્ર. જો આપણે આપણી પર્યાયને પણ નથી બદલી શકતા તાે પછી આપણા પરિણમનના કર્તા પણ આપણે કચાં રહ્યા <sup>?</sup>
  - ઉ. 'આપણે આપણી પર્યાયને પણ નથી ખદલી શકતા' જ્યારે એમ કહેવામાં આવે છે ત્યારે તેના આશય એ હોય કે આપણે તેના નિશ્ચિત ક્રમમાં કાઇ ફેરફાર નથી કરી શકતા, પરંતુ એ નથી થતા કે તેના પરિણુમનના કર્તા પણ આપણે નથી. પર્યાયના કર્તા તા દ્રવ્ય જ છે. દ્રવ્યની શક્તિઓને કારણે જ તેની પર્યાય સ્વસમયે થાય છે. (જુઓ પ્રશ્ન–૧૭૨૦).

હિંમત, સાહસ, છુદ્ધિખળ, વિદ્યા, ખટપટ ભેદ; એ ફ્તેહના માનજો, લક્ષ વીરનાં વેદ.

પરિશુમનશીલતા દ્રવ્યના સહજ સ્વભાવ છે. જો એક સમય પણ પરિશુમન અટકી જાય તો દ્રવ્યનું દ્રવ્યત્વ જ કાયમ ન રહે. જેવી રીતે શરીરમાં લાહી દાંડવાનું ખંધ થઇ જાય તા હદયની ગતિ અટકી જવાથી મનુષ્યના મરશુના પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય. તેવી જ રીતે જો કાઇ દ્રવ્યનું એક સમય માટે પણ પરિશુમન અટકી જાય તા તેના મૃત્યુ (અભાવ)ના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય અને દ્રવ્યના અભાવની સાથાસાથ વિશ્વના અભાવના પણ પ્રસંગ આવે, કેમ કે છ દ્રવ્યાના સમહનું નામ જ વિશ્વ છે.

જેવી રીતે લાેહી નિરંતર દાેડતા છતાં થાકતું નથા કારણ કે દાેડલું એ જ તેનું જીવન છે, નિરંતર પરિણમન જ તેનું જીવન છે.

વિષ્ઠ પ્ર. પણ પ્રતિ સમય નવી નવી પર્યાયો કચાંથી લાવીશું ?

- ઉ. તેવી કાઇ સમસ્યા નથી. તે સ્વભાવમાંથા સહજ આવે છે, તેમને કચાંયથી લાવવી નથી પડતી; તે પરમુખાપેક્ષી નથી. જો તેમને અન્યનો અપેક્ષા હોય તા ક્રવ્ય પરાધીન થઇ જાય અથવા પરિશુમન તેના સ્વભાવ જ ન રહે, કેમ કે સ્વભાવને પરની અપેક્ષા નથી હોતી. "હોતા સ્વયં જગત પરિશુામ, મૈં જગકા કરતા કયા કામ."
- ૧૭૪૪ પ્ર. જિનશાસ્ત્રોમાં કાઇ જગ્યાએ કહ્યું છે કે દ્રવ્ય પર્યાયના કર્તા છે અને વળી કાઇ જગ્યાએ એમ પણ કહ્યું છે કે પર્યાય જ પર્યાયની કર્તા છે, આમ વિરાધાસાસ કેમ દેખાય છે ?
  - જિનવાણીમાં એક અપેક્ષા એ પણ આવે છે કે જેમાં પર્યાયની કર્તા પર્યાયને કહેવામાં આવે છે, દ્રવ્યને નહિ. તે ક્ષણિક ઉપાદાનની અપેક્ષાએ કહેવાય છે. તે સમયની યોગ્યતા જ કાર્યની નિયામક હેાવાથી પર્યાયને જ પર્યાયના કર્તા કહેવામાં આવે છે. જ્યારે ત્રિકાળી ઉપાદાનની અપેક્ષાએ પર્યાયના કર્તા તે દ્રવ્ય અથવા ગુણ કહેવાય છે કે જેની તે પર્યાય છે પણ આ વિરાધાભાસ નથી. અપેક્ષિત કથન છે અને અપેક્ષા—અપેક્ષાની દર્ષિએ કથન અલગ અલગ હોઇ શકે છે.

દાન, કાવ્ય, તપ, ચાતુરી, ગુરુભક્તિને જ્ઞાન; વિવેક, નીતિ,લક્ષ્મી એ,સઅળ કીતિ<sup>દ</sup>નાં સ્થાન.

- ૧૭૪૫ પ્ર. જો આપણે પરનું કાંઇ જ કરી શકતા નથી તાે પછી આપણી સ્વતંત્રતા શી રહી ?
  - ®. એક દ્રવ્ય ખીજ દ્રવ્યનું કાંઇ પણ નથી કરી શકતું ત્યારે તેના અર્થ આપ માત્ર એટલા જ શા માટે કરા છા કે આપ ખીજનું કાંઇ નથી કરી શકતા, એમ કેમ નથી કરતા કે આપનું પણ કાઇ કાંઇ નથી કરી શકતાં, એમ કેમ નથી કરતા કે આપનું પણ કાઇ કાંઇ નથી કરી શકતું ? જ્યારે આપ એ વિચાર કરશા, ત્યારે આપને સ્વતંત્રતાના અનુભવ થશે કે જુઓ, મારું પણ કાઇ કાંઇ બગાડી શકતું નથી. કાંઇ રાજ્યમાં કાઇ કાંઇને લૂંટી શકતું નથી, મારી શકતું નથી, ત્યારે કાંઇ એમ નથી કહેતું કે આ કેવું ખાટું (ખરાબ) રાજ્ય છે. ક્રમળહ પર્યાયની વાત તા અનંત સ્વતંત્રતાની સૂચક છે. ક્રમળહ પર્યાયમાં વસ્તુની અનંત સ્વંત્રતાની કાષણા છે.
- ૧૭૪૬ પ્ર. ત્રાની પણ એમ કહેતા જોવામાં આવે છે કે મેં આમ કર્યું, તેમ. કર્યું, આમ તેમની વાતમાં પણ કર્ત્ય છુદ્ધિ તો હોય છે તેનું શું?
  - ઉ. એ વાત સાચી છે કે જ્ઞાનીના છવનમાં પણ એવા વચન વ્યવહાર જોવામાં આવે છે, પણ તેમની માન્યતા એવી હોતી નથી. સમ્યગ્દિષ્ટિ જ્ઞાનીને પણ એમ કહેતા જોવામાં આવે છે કે આ મારી સ્ત્રી છે, આ મારા પુત્રા છે, આ મારું મકાન છે પણ તે એમ માને છે કે આ કાંઇ મારું નથી. કથનમાત્રથી તેઓ મિશ્યાદિષ્ટ થઇ જતા નથી કેમ કે મિશ્યાત્વ તા માન્યતા સંખંધી દેષ છે. જેમ કાઇ ગુમાસ્તા શેઠનું કાર્ય કરે છે, તે કાર્યને પાતાનું પણ કહે છે, હવે વિષાદ પણ પામે છે, તે કાર્યમાં પ્રવર્તતાં પાતાની અને શેઠની જુદાઇના વિચાર કરતા નથી; પરંતુ અંતરંગ શ્રહ્ધાન એવું છે કે આ મારું કાર્ય નથી. આ સંપત્તિ મારી નથી.
- ૧૭૪૭ પ્ર. એના અર્થ એ થયા કે ત્રાનીની માન્યતા અને કથનમાં અંતર હાય છે ?
  - ૭. હા, અવશ્ય હોય છે પરંતુ એનું કારણ જ્ઞાનીના હદયની અપવિત્રતા નહિ, પણ વસ્તુની સ્થિતિ છે. કેમ કે જ્ઞાનીની માન્યતા તો વસ્તુ

ધન, જોબન, ત્રીજો અમલ, થયાં હાય અનુકૂળ; નહિ વિદ્યા અનુકૂળ તાે, સઘળાં માના ધૂળ. સ્વરૂપને અનુસારે હોય છે, અને વચનવ્યવહાર લાક પ્રચલિત વ્યવહારને અનુસારે હાય છે. જ્યાં સુધી વચન-વ્યવહાર છે, ત્યાં સુધી માન્યતા અને વાણીનું આ અંતર રહેશે જ. ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ ભરતાદિ ચક્કવર્તી પણ છ ખંડની વિભૂતિને પાતાની કહેતા હતા, પણ માનતા નહોતા. આ ચોથા, પાંચમા અને છઠ્ઠા ગુણસ્થાનની ભૂમિકામાં પ્રાપ્ત થતું પર્યાયગત સત્ય છે.

૧૭૪૮ પ્ર. ત્રાનીની કરણી અને કથનીમાં પણ શું અંતર છે?

- ઉ. જેવું શ્રહાન, ગ્રાન અને વચન તેવું ચારિત્ર પણ હોવું જાઇએ, તે ન હોય તા પણ શ્રહામાં ફેર નથી હોતા. કરણાં અને કચનીનું આ અંતર હોય છે. પણ આ અંતર તા ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ ભરતાદિ ચકવતિ ઓને પણ હતું. ચોથા ગુણસ્થાનવાળા બધા ગ્રાનીઓને હોય છે. તીર્થં કર ઋષભદેવનેય ૮૩ લાખ પૂર્વ સુધી ચરિત્રદેષ રહ્યો હતા. એક ગુણુ બીજા ગુણમાં દેષ ઉત્પન્ન નથી કરતા. આ મહાસિદ્ધાંત છે, નહિ તા સમ્યક્દર્શન થઇ શકે નહિ. ગ્રાનીના ચારિત્ર અને વીર્યમાં દેષ હોય પણ સમ્યક્દર્શનમાં દેષ ન હોય. (જુએા પ્રશ્નકમાંક–૧૨૫૦)
- ૧૭૪૯ પ્ર. જો સુખદુ:ખ, જીવનમરંશુ બધું જ નિયત છે, સ્વકાળ જ થાય છે, તા પછી અકાળમૃત્યુ નામની તા કાઇ ચીજ જ ન રહી, જ્યારે શાસ્ત્રોમાં અકાળમૃત્યુની ચર્ચા આવે છે તેનું શું ?
  - 6. વિષભક્ષણાદિ દ્વારા થનાર મૃત્યુને અકાળ મૃત્યુ કહેવામાં આવે છે. આ કથન આયુષ્યની ઉદીરણા કે અપર્વ ણની અપેક્ષાએ કરવામાં આવે છે, વસ્તુસ્થિતિની અપેક્ષાએ નહીં. કેમ કે કેવળી ભગવાનના જ્ઞાનમાં તેા જે કાળે તેનું મરણ થવાનું જણાયું હતું, તે જ કાળે થયું છે, તેથી તે પણ સ્વકાળ મરણ જ છે, અકાળ મરણ નથી. આયુષ્ય એ પ્રકારનાં હાય છે-(૧) ભુજ્યમાન આયુષ્ય અને (૨) બધ્યમાન આયુષ્ય. જે આયુષ્યને જીવ વર્તમાનમાં ભાગવી રહ્યો છે, તેને ભુજ્યમાન આયુષ્ય મંદ્રાઇ તા ગયું છે,

આળસ હોય હજૂર ત્યાં, વધે ન કદી સુખનૂર; ભય પામી એ મૂતિ<sup>૧</sup>થી, રહે પ્રભુ પણ દૂર. પણ જેના ઉપલાગ આગલા ભવમાં થશે, તેને બધ્યમાન આયુષ્ય કહે છે.

બધ્યમાન આયુષ્યની સ્થિતિમાં તો ખધાનું અપકર્ષં થઇ શકે છે, પરંતુ લુજ્યમાન આયુષ્યનું અપકર્ષ થું દેવ, નારકી, ચરમ શરીરી (એ જ લવે માક્ષે જવાવાળા) અને અસંખ્ય વર્ષના આયુષ્યવાળા ભાગભૂમિના જીવાનું થતું નથી, એમ બતાવવાના તે સત્રના ઉદ્દેશ્ય છે. રાજા શ્રી શિંક નરકના આયુષ્યની તેત્રીસ સાગરની સ્થિતિ બાંધી હતી. અને તેનું અપકર્ષ થ થઇને ચારાશી હજાર વર્ષની સ્થિતિ રહી ગઇ, પથ એ પૂર્વ ભવમાં જ થયું. નરકના આયુષ્યના ઉપનાગ શરૂ થયા પછી તેનું અપકર્ષ થ શક્ય નહોતું.

આ આખીય ચર્ચા આયુષ્યના અપકર્ષ શની છે, તેનાથી કમળદ્ધ પર્યાયની નિશ્ચિતતામાં કાઇ ફેર પડતા નથી. વાસ્તવમાં આ કથન અકાળ— મૃત્યુનું ન હોઇ આયુષ્યના અપકર્ષ શુનું છે. અકાળ મૃત્યુના અર્થ આયુષ્યકર્મની ઉદ્દીરશા સિવાય ખીજો કાઇ નથી. અકાળ તા ફક્ત એટલા માટે કહેવામાં આવે છે કે જેટલું આયુષ્ય ખાંધ્યું એટલી સ્થિતિ પૂરી ન કરી. વાસ્તવમાં કાઇ પશુ કર્મ એવું નથી જેની સ્થિતિ ખંધ અનુસાર જ ઉદયમાં આવતી હાય.

- ૧૭૫૦ પ્ર. જો કેવળીના જ્ઞાનાનુસાર પ્રત્યેક મૃત્યુ સ્વકાળે જ થાય છે તેા ખીજી કાઇ અપેક્ષાએ અકાળ મૃત્યુ પણ થતું હશે ?
  - ઉ. જેમ કે એક ઘડામાં દશ લીટર પાણી છે અને તેમાં એક છિક્ર પણ છે, જેમાંથી તે પાણી એક કલાકે એક લિટરની ગતિએ નીકળી રહ્યું છે. જો ગણિતશાસ્ત્રીને પૂછવામાં આવે કે તે ઘડા કેટલા સમયમાં ખાલી થઇ જશે તો તે પોતાના ગણિતાનુસાર દશ કલાક જ બતાવશે કે જે સાચું છે, પણ જો કે ઇ ભિવિષ્યત્તાનીને પૂછવામાં આવે કે તે ઘડા કયારે ખાલી થશે તે તે એમ પણ કહી શકે કે પાંચ કલાકમાં. કારણ કે તેને ખબર છે કે પાંચ કલાક પછી એક

માન માટે કંઇ ક્રાેડ રૂપિયા ખર્ચ ઉધારે; પરમારથમાં પાંચ ખરચતાં ફાફાં મારે.

### પપ૧

ભાળકની ઢાેકરથી તે ઘડાે ઢબકા જશે અને તેમાંથી બધું પાણી નીકળી જશે.

હવે ગણિતની અપેક્ષાએ તેને અસમયમાં ખાલી થયા તેમ કહેવાશે અને ભવિષ્યજ્ઞાની અથવા વસ્તુસ્થિતિની અપેક્ષાએ એમ કહેવાશે કે તેની સ્થિતિ જ એમ હતી, એટલે સ્વસમયમાં પાતાની હાનહાર (ભાવિ) અનુસાર યાગ્ય નિમિત્તપૂર્વક જ ખધું વ્યવસ્થિત બન્યું છે.

સ્વાસ્થ્ય આદિ જોઇને આપણે અપેક્ષા રાખીએ કે આ માણસ એં સી વર્ષ જીવશે, પણ વિષાદિ ભક્ષણથી અથવા અકસ્માતથી જ્યારે તે ચાળીસ વર્ષની ઉંમરે જ મરી જાય છે ત્યારે કહી દઇએ છોએ કે અસમયમાં મરણ થઇ ગયું. આપણા આ ગ્રાનના કપા આધાર છે કે તેને ચાળીસ વર્ષથી વધારે જીવવાનું હતું ? એ ગ્રાન વિના તેને અકાળ કહેવું એ કથનમાત્ર સિવાય ખીજું શું હોઇ શકે ? ઉપરના કથનથી એ સ્પષ્ટ થઇ જાય છે કે મરણ તા જ્યારે

ઉપરના કથનથી એ સ્પષ્ટ થઇ જાય છે કે મરણુ તા જ્યારે થવાનું હોય ત્યારે થાય છે તેમાં કાંઇ ફેરફાર થયાે નથી. જે કાંઇ ફરક આવ્યાે તે ફક્ત કથનમાં આવ્યાે છે.

અહીં અકાળના અર્થ અસમય (અથવા કસમય) અથવા સમયથી પહેલાં એમ નથી પણ કાળલબ્ધિથી અતિરિકત અન્ય (ભિન્ન) ખીજાં કાઇ કારણ જેવાં કે પુરુષાર્થ આદિ સમવાયાના (જીઓ પ્રશ્ન ૧૬૦૪ થી ૧૬૦૬) સમુદાયથી થવાવાળા મૃત્યુને સૂચવે છે. કાળને છોડી બાકીનાં ચાર સમવાયાને એક નામથી કથન કરવું હોય તા અકાળ સિવાય બીજું શું કહી શકાય ? આ રીતે અકાળ મૃત્યુ અસમયનું સૂચક ન હોઇ, કાળ સિવાયના મુખ્યરૂપે બીજાં કારણોથી થનાર મૃત્યુનું સૂચક છે.

- ૧૭૫૧ પ્ર. કેવળીના ત્રાનાનુસાર બધું જ કમબહ્ધ છે અને આપણા ત્રાનાનુસાર અક્રમબહ્ધ છે તેમ કહેવું શું યોગ્ય છે ?
  - ઉ. આપણા માનવાથી વસ્તુનું સ્વરૂપ એ પ્રકારનું થાેકું જ થઇ જવાનું છે! તે તાં જેવું છે, તેવું જ છે.

જન્મ, જશ ને મૃત્યુ, મુખ્ય દુ:ખના હેતુ; કારણ તેનાં બે કહ્યાં, રાગ–દ્વેષ અણહેતુ

રવિવાર આદિ સાત વારાના એક ક્રમ નિશ્ચિત છે. કેટલાક માણુસાને તેમના ક્રમનું ગ્રાન છે, પરંતુ કેટલાક માણુસાને આ વાતનું ગ્રાન નથી. તા શું જે માણુસાને ગ્રાન છે, તેમના ગ્રાનાનુસાર વાર ક્રમળહ હશે અને જેમને ગ્રાન નથી અથવા ખાટું ગ્રાન છે તેમના ગ્રાનાનુસાર તે અક્રમળહ અથવા અનિશ્ચિત થઇ જશે ?

તેથી એમ કહેવું કે કેવળીના ત્રાન અનુસાર પર્યાયા ક્રમબદ્ધ થાય છે અને આપણા ત્રાન અનુસાર અક્રમબદ્ધ, તે ક્રમબદ્ધપર્યાયનું સાચું સ્વરૂપ સમજયા વિના જ 'હું પણ સાચા અને તું પણ સાચા' જેવી ઉભયાભાસી બાળચેષ્ટ્રા છે.

- ૧૭૫૨ પ્ર. કેવળીના જ્ઞાન અનુસાર તા મરણ આદિ કાર્ય સ્વકાળે જ થાય છે પણ ઉપર જે ઘડાનું ઉદાહરણ આપ્યું તે પ્રમાણે દરેક દરેકના જ્ઞાન મુજબ જે કાંઇ મરણ આદિ સંભંધી ભવિષ્ય ભતાવવામાં આવે છે તેમાં આયુષ્યના અપકર્ષણ દ્વારા ફેરફાર થાય છે. આથી તા એમ લાગે છે કે કેવળીના જ્ઞાન અનુસાર પર્યાયો કમબદ્ધ અને આપણા જ્ઞાનાનુસાર અક્રમબદ્ધ થાય છે તે બરાબર છે?
  - ઉ. અકાળમરણના આશય સ્વકાળ વિના થનાર મરણુ એવા નથી, પરંતુ આયુષ્યકમંના અપકર્ષણાદિથી થનાર મરણના છે. આયુષ્યના અપકર્ષણાદિના કારણે અકાળ મરણ તેની સંત્રામાત્ર છે. વાસ્તવમાં તા પ્રત્યેક કાર્ય સ્વકાળ જ થાય છે. કાઇપણ ઘટના નવીન ઘટતી નથી, પરંતુ તે પહેલેથી જ સ્થિત છે, નિશ્ચિત છે, તે તા માત્ર સ્વકાળ પ્રગટ થાય છે. ઘટનાએ ખનતી નથી, તે પહેલેથી જ વિદ્યમાન છે, તથા કાળચક ઉપર દેખાય છે.
- ૧૭૫૩ પ્ર. શાસ્ત્રામાં એક અકાળનય પણ આવે છે તે ? કાળનય કાર્ય સ્વ-કાળમાં થાય છે અને અકાળનયે અકાળમાં પણ થઇ જાય છે-એમ માનીએ તા શી આપત્તિ છે ?
  - 🖲 અકાળનયના અર્થ એ નથી કે કાર્ય સ્વસમયમાં ન થતાં અસમયમાં

વચનામૃત વીતરાગનાં; પરમ શાંતરસ મૂળ ઔષધ જે ભવરાગનાં, કાયરને પ્રતિકૂળ. થઇ જ્યાર છે. કાર્ય તા પાંચે સમવાયા મળતાં જ થાય છે, પણ જ્યારે એક કારણને મુખ્ય કરીને કથન થાય છે ત્યારે અન્ય કારણ ગૌણ રહે છે, તેમના અભાવ નથી. તે જપ્રમાણે જે કાર્યની ઉત્પત્તિમાં કાળ સિવાયના પુરુષાર્થાદ અન્ય સમવાય મુખ્ય દેખાય છે, તેને અકાળનયના વિષય કહે છે તથા જેમાં કાળની પ્રમુખતા દેખાય છે, તેને કાળનયના વિષય કહેવામાં આવે છે. કાળનયે સ્વકાળમાં કાર્ય થાય છે અને અકાળનયે અકાળમાં. આ કથનનું તાત્પર્ય એ કદાપિ નથી કે કાર્ય સમય પહેલાં થઇ ગયું.

- \*૧૭૫૪ પ્ર. પ્રવચનસારમાં કેરીનું ઉદાહરણ આપીને કાળનય અને અકાળનયનું કથન આવે છે તે ? તેમાં કહ્યું છે કે કાળનયે આત્મદ્રવ્યની સિદ્ધિ સમય ઉપર આધાર રાખે છે, ગરમીના દિવસામાં પાકનાર કેરીની જેમ; અને અકાળનયે આત્મદ્રવ્યની સિદ્ધિ સમય ઉપર આધાર રાખતી નથી, કૃત્રિમ ગરમીથી પકાવેલ કેરીની જેમ. તેથી અકાળ કાર્ય થાય છે તે વાત સ્પષ્ટ કહેવામાં આવી છે તેનું શં?
  - ઉ. ડાળી ઉપર લાગેલી કેરીને પાકવામાં કાળનયને મુખ્ય કરોને કાળલબ્ધિ આવતાં સ્વયં તે પાકી એમ કહેવામાં આવ્યું, તા પણુ તેમાં ઋતુકૃત ગરમીનું નિમિત્ત પણુ હતું જ. ઘાસમાં પકવવામાં આવેલ કેરીમાં કૃત્રિમ ગરમી આપવારૂપ પુરુષોના પ્રયત્ન જોવામાં આવ્યા, તેથી કાળને ગૌણુ કરીને તેને અકાળનયની અપેક્ષાએ અકાળ અર્થાત્ કાળથી લિન્ન કારણાથી તે પાકી એમ કહેવામાં આવ્યું.

અહીં અકાળતા અર્થ અસમય અથવા સમય પહેલાં એમ નથી, પરંતુ કાળલબ્ધિ સિવાયના અન્ય પુરુષાર્થ આદિ સમવાયોના સમુદાય છે. કાળતા અર્થ પણ સમય માત્ર નથી, પરંતુ કાળલબ્ધિ નામના એક સમવાય છે. કાળ સિવાયના બાકીના ચાર સમવાયોને એક નામથી કહેવા હાય તા અકાળ સિવાય બીજું શું કહી શકાય ? જેમ જીવથી ભિન્ન પાંચ ક્રવ્યાને અજીવ કહેવામાં આવે છે, તેવી જ રીતે અહીં કાળ (કાળલબ્ધ્)થી ભિન્ન ચાર સમવાયોને અકાળ કહેવામાં આવે છે. બધાં કાર્યક્રમનિયત હોવા

અવળાં પણ સવળાં થશે, ઠાેકર વાગ્યે ઠીક; તપ્યા લાહને ટીપતાં સુધરી જશે અધિક

### પપ૪

છતાં પણુ તે વિવિક્ષાભેદથી કાળ અને અકાળ-આ ખંને નયાના વિષય છે.

- ૧૭૫૫ પ્ર. બધું જ નિશ્ચિત છે, તેમાં કાંઇ ફેરફાર કરી શકાતા નથી, એમ માનવાથી, આવેલી અથવા આવનાર વિપત્તિની ખબર પડતાં જ આખા જગતમાં-ભયનું વાતાવરણ ફેલાઇ જશે. ભલે આપણે કરેલા કાઇ પ્રયત્ન સફળ ન થાય તાે પણ સફળતાની સંભાવનાથી આશા તાે રહ્યા કરે છે. બધું નિશ્ચિત માનવાથી નિરાશાનું વાતાવરણ ફેલાઇ જશે, પ્રયત્ના કરવા પ્રત્યે ઉત્સાહ નહિં રહે; મનાબળ તૂટી જશે, અને એ માટે 'ક્રમબદ્ધ પર્યાય'ના સિદ્ધાંત ન સ્વીકારવા વધુ ક્રીયસ્કર નથી ?
  - ઉ. ભયતું વાતાવરણ તા અજ્ઞાન અને ક્ષાયથી ખને છે. ભય સ્વયં એક ક્ષાય છે. સાચી સ્થિતિ જાણી સુક્ષિનાન નિર્ભય થઈ જય છે. જ્ઞાની અને અજ્ઞાની સાથે ખેઠા હોય અને સામે નરભક્ષી સિંહ આવી જાય તે કેમળદ્ધ પર્યાયના સિદ્ધાંતના આશ્રમે જ્ઞાની તે વૈર્ય ધારણ કરીને નિર્ભય રહેશે અને અજ્ઞાની ભયાકાન્ત થઈ જશે. આશા ટકાવી રાખીને કાઈ સુખી થતું નથી. સુખી થવાના એક માત્ર ઉપાય આશાના અભાવ કરવા તે જ છે. જો આશાના અભાવમાં સંસારમાં રહેવું મુશ્કેલ થઈ જશે, તો જ્ઞાની તો એ જ ઇચ્છે છે કે સંસારમાં રહેવાનું મુશ્કેલ થઈ જય. સંસારનાં કાર્યોમાં ઉત્સાહ નિર્દ્ધ રહે, તો એ પણ સારું જ છે. મનાખળ તૂટી જાય તો તૂટી જવા દો. આત્મળળ જાગશે. સાંસારિક કાર્યોમાં લાગેલું મનાખળ તૂટયા વિના આત્મળળ જાગશે. પણ થતું નથી.
- ૧૭૫૬ પ્ર. શાસ્ત્રમાં તો ક્રવ્ય ઉપર દર્ષિ રાખવાના ઉપદેશ છે અને પ્રવચન સારની ૯૩મી ગાથામાં પર્યાય ઉપર દર્ષિ રાખનારને પર્યાયમૂઢ કહ્યો છે અને 'ક્રમબહપર્યાય' પણ એક પર્યાય જ છે, તો પછી તેના નિર્ણય કરવા કેમ આવશ્યક છે ?
  - ઉ. પર્યાયના નિર્ણય પર્યાયના આશ્રયે થતા નથી, પરંતુ દ્રવ્યના આશ્રયે થાય છે. જ્ઞાયકસ્વભાવના આશ્રયે ક્રમભદ્ધ પર્યાયના નિર્ણય થાય છે.

લાખ ખાતકી ખાત ય હૈ, નિશ્ચય ઉર લાવા, તાેડ સકલ જગદંદ ફંદ, નિજ આતમ ધ્યાવાે.

### પપપ

- ૧૭૫૭ પ્ર. તા પછી ક્રમભદ્ધ પર્યાયના નિર્ણય કરવા કે નહીં ?
  - ઉ. નિર્ણ્ય તો કરા, આશ્રય ન કરા. આશ્રય કરવાના નિષેધ કરતાં, નિર્ણ્ય કરવાના નિષેધ ન સમજી લેવા. ત્રાયકસ્વભાવના આશ્રયે. ક્રમળહના નિર્ણય થશે. તેથી ક્રમળહ પર્યાયના નિર્ણય કરવા. માંટ ત્રાયસ્વભાવના આશ્રય કરા.

ક્રમબહના નિર્ણય તા મહાપુરુષાર્થનું કાર્ય છે. તેનાથી આખી દષ્ટિ જ પલટાઇ જાય છે. એ કાઇ સામાન્ય વાત નથી એ તા જૈનદર્શનના મર્મ છે.

- ૧૭૫૮ પ્ર. તા એના અર્થ એ થયા કે પહેલાં આગમ અને મુક્તિના આધારે લિકલ્પાત્મક જ્ઞાનમાં ક્રમબહ પર્યાયના નિર્ણય કરવા, પછી જ્યારે દષ્ટિ પર્યાય ઉપરથી હકીને જ્ઞાયકસ્વભાવ ઉપર જશે, સ્થિર થશે ત્યારે ક્રમબહ પર્યાયની સાચી શ્રહા થશે ?
  - ઉ. હા વાત તેર એમ જ છે.
- ૧૭૫૯ પ્ર. જો બધું ય ક્રમબદ્ધ જ છે તે પછી જ્યારે અમારી ક્રમબદ્ધ પર્યાયમાં ક્રમબદ્ધના નિર્ણય થવાના હશે ત્યારે થઇ જશે. માની લ્યો કે ક્રમબદ્ધના નિર્ણય અથવા માર્મના નિશ્ચયથી સ્વીકાર કરવામાં અનંત ભવ ખાકી છે. તે અત્યારે કેવી રીતે પરિણમી શકે ?
  - ઉ. આ વાત કેાના આશ્રયે કહેા છેા ? શું તમને ક્રમબદ્ધના નિર્ણય થઇ ગયા છે ? ના, તા પછી તે કહેવાના તમને અધિકાર નથી. જેને ક્રમબદ્ધના નિર્ણય થઇ જાય છે, તેને એવા પ્રશ્ન જ ઊઠતા નથી. ક્રમબદ્ધની શ્રદ્ધાવાળાને અનંત ભવ જ નથી હાતા. ક્રમબદ્ધની શ્રદ્ધા તા ભાવના અભાવ કરનારી છે. જેના અનંત ભવ ખાકી હાય તેની સમજણમાં ક્રમબદ્ધ આવી જ શકતી નથી, કેમ કે તેની દૃષ્ટિ શાયક સન્મુખ હોતી નથી અને શાયક સન્મુખ દૃષ્ટિ થયા વિના ક્રમબદ્ધ પર્યાય સમજવામાં આવતી નથી.

એકપ્રેક સૌ મનુષ્યને જાણા ગરજ જરૂર; મહાસાગરની મેઘને, મેઘ વિશ્વનું નૂર.

# પપદ

ક્રમભદ્ધ પર્યાયના નિર્ણય થતાં નિર્મળ પર્યાય મારું કર્મ અને હું તેના કર્તા–એ વાત નથી રહેતી. પર્યાય પાતાના સમયે થશે જ એવી શ્રદ્ધા હાેવાથી તેને કરવાની કાેઇ વ્યાકુળતા રહેતી નથી– આ પ્રકારની નિઃશંકતા પ્રગટ થઇ જાય છે.

ક્રમળલ પર્યાયની શ્રહામાં કર્તાપણાની છુલિ ઊડી જાય છે અને ગ્રાતાપણાની છુલિ પ્રગટ થઇ જાય છે–એ તેનું ફળ છે.

- ા ૧૯૬૦ પ્ર. કેમખહ પર્યાય સિદ્ધ કરવામાં સર્વદાતાના આશ્રય શા માટે લેવા પડે છે. સીધી જ સમજાવા ને ?
  - ઉ. સૌધી સમજવામાં ન આવી શકે તા સર્વદાતાના આશ્રય લેવા જોઇએ, કેમ કે સર્વદાતાના આધારે સમજવામાં સરળતા રહે છે.
- ૧૭૬૧ પ્ર. સર્વત્રતાના આધારે સમજવામાં સરળતા કેવી રીતે રહે છે?
  - 8. સર્વન્ન ભગવાન ત્રણ લાકનાં સમસ્ત ક્રન્યો અને તેમની ત્રિકાળવતી સમસ્ત પર્યાયોને એકી સાથે જાણું છે. ભૂતકાળ અતે વર્તમાન પર્યાયાની સાથાસાથ તેઓ ભવિષ્યની પર્યાયો જે સમયે જેવી થવાની છે તેને સર્વન્ન અત્યારે જ જાણે છે. (ભવિષ્યમાં જે બનવાનું છે તે જો પહેલેથી નિશ્ચિત ન હોય તા કેવળી તેને કેવી રીતે જાણી શકે ? તે નિશ્ચિત છે તેથી જ કેવળી ભવિષ્યની સ્થિતિ સંપૂર્ણ પાણે નિશ્ચિયથી જાણે છે.)
- જાળદર પ્ર. કેવળી ભગવાન ભૂતભવિષ્યની પર્યાયોને દ્રવ્યમાં યાગ્યતારૂપ જાણે છે કે તે પર્યાયોને વર્તમાનવત્ પ્રત્યક્ષ જાણે છે ?
  - ઉ. પ્રત્યેક પદાર્થની ભૂત અને ભવિષ્યકાળની પર્યાયા વર્ષમાનમાં અવિદ્યાન અપ્રગટ હોવા છતાં પણ સર્વંત્ર ભગવાન તેમને વર્ષ-માનવત્ પ્રત્યક્ષ જાણે છે. અનં તકાળ પહેલાં થઇ ગયેલી ભૂતકાળની પર્યાયા અને અને તકાળ પછી થનારી ભવિષ્યની પર્યાયા અવિદ્યાન હોવા છતાં પણ કેવળત્તાન વર્ષમાનની જેમ પ્રત્યક્ષ જાણે છે.

જીવ જ પાતાના કરે જન્મ તથા નિર્વાણ; તેથી નિજ ગુરુ નિશ્ચયે જીવ જ, અન્ય ન જાણ.

## પપ૭

- ૧૭૬૩ પ્ર. ક્રમભદ્ધ માનવાથી શું ઘણી ગરભડ ઊભી નહિ થાય ?
  - ઉ. ગરળડ તા ક્રમબદ્ધ ન માનવાથી થાય છે. ક્રમબદ્ધ માનવાથી તા બધી ગરબડ ઊડી જાય છે. વસ્તુમાં તા કયાંય ગરભડ છે જ નહીં, તે તા પૂર્ણ વ્યવસ્થિત છે.
- ૧૭૬૪ પ્ર. જો અમારા કરવાથી કાંઇ થતું જ નથી તેા પછી કાેઇ કાર્ય શક માટે કરે <sup>2</sup> જો કાેઇ ખનાવશે જ નહિ તા ખેતી કાેેેે હ્યુ કરશે <sup>2</sup> કારખાનાં કેવી રીતેચાલશે <sup>2</sup> બધી વ્યવસ્થામાં જ ગરખડ થઇ જશે.
  - ઉ. કેાણ ખેતી કરે છે, કેાણ કારખાનાં ચલાવે છે કે અજ્ઞાનો ખેતી કરવાનું અને કારખાનાં ચલાવવાનું અભિમાન કરે છે. કેાઇ કાઇને કરતું કે ચલાવતું નથી. જ્યાં એક દ્રવ્યના બોજા દ્રવ્યમાં અત્યંત અભાવ છે ત્યાં એક દ્રવ્ય ખીજા દ્રવ્યમાં શું કરી શકે કે
- ૧૭૬૫ પ્ર. જો રાઇના કરવાથી કાંઇ થતું જ નથી તા લાેકા પુરુષાર્થ નહિ કરે અને આળસુ થઇ જશે તેનું શું ?
  - ઉ. કમળદ્ધ પર્યાયના નિર્ણયમાં જ સાચા પુરુષાર્થ છે, કેમ કે કમળદ્ધના નિર્ણય કરવામાં જ્ઞાયકસ્વભાવ ઉપર દર્ષ્ટિ જાય છે. પાતાની મતિમાં કમળદ્ધની વ્યવસ્થાને વ્યવસ્થિત કરવી તે જ સાચા પુરુષાર્થ છે.
- ૧૭૬૬ પ્ર. પર્યાય તેા વ્યવસ્થિત જ થવાની છે અર્થાત્ પુરુષાર્થની પર્યાય તેા જ્યારે તેના પ્રગટ થવાના કાળ આવશે ત્યારે જ પ્રગટ થશે એવી સ્થિતિમાં હવે કરવાનું શું રહી ગયું?
  - ઉ. પર્યાયના ક્રમ ઉપર દર્ષિ ન કરતાં, ક્રમસર પર્યાય જેમાંથી પ્રગટ થાય છે એવા દ્રવ્ય સામાન્ય ઉપર જ દર્ષિ કરવાની છે, ક્રેમ કે તેના ઉપર દર્ષિ કરવામાં અનંત પુરુષાર્થ આવી જાય છે. ક્રમબદ્ધના સિદ્ધાંતથી અકર્તાપણું સિદ્ધ થાય છે, ક્રમ સમક્ષ જોવાનું નથી.

જે જવિતવ્યમાં ક્ષણિકપણું છે. તે જવિતવ્યમાં જ્ઞાની-ઓએ નિત્યપણું પ્રાપ્ત કર્યું છે, એ અચરજની વાત છે.

# **ીળકે છે પ્ર. કેમબહ્નમાં કરવાનું શું આવ્યું ?**

ઉ. કરવાનું છે જ કચાં ? (કાંઇપણ ન કરવું – તે કરવાનું છે.) કરવામાં તે કર્તા ત્વણુદ્ધિ આવે છે. કરવાની સુદ્ધિ છૂટી જાય એ કમળદ્ધ છે. કમળદ્ધમાં કર્તા ત્વણુદ્ધિ છૂટી જાય છે. પરમાં તા કાંઇ કરી શકતા જ નથી. પોતાનામાં પણ જે થવાનું છે તે જ થાય છે અર્થાત્ પોતાનામાં પણ જે રાગ થવાના છે તે થાય છે, તેનું શું કરવું? રાગમાં પણ કર્તા ત્વણુદ્ધિ છૂટી ગઇ, ભેદ અને પર્યાયથી પણ દૃષ્ટિ હઠી ગઇ, ત્યારે કમળદ્ધની પ્રતીતિ થઇ. કમળદ્ધની પ્રતીતિમાં તો જ્ઞાતાદૃષ્ટ્ય થઇ ગયો, નિર્મળ પર્યાય કરું એવી સુદ્ધિ પણ છૂટી ગઇ, રાગ કરું એ વાત તા દૂર રહી ગઇ. અરે! જ્ઞાન કરું એ સુદ્ધિ પણ છૂટી જાય છે અને એકલું જ્ઞાન રહી જાય છે. રાગ કરવા અને રાગ છાડવા એ પણ આત્મામાં નથી. આત્મા તો એકલા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે. અકર્તાપણ આવી જવું તે જ મોક્ષ માર્ગના પુરુષાર્થ છે.

# જાળ૬૮ પ્ર. ક્રમબહ પર્યાયની વાતથી શું સિદ્ધ થાય છે ?

ઉ. ક્રમખહ્ના સિહાંતથી મૃળ તો અકર્તાપણું સિંહ થાય છે. જૈનદર્શન અકર્તાવાદી છે. આત્મા પરદ્રવ્યના તો કર્તા છે જ નહિ, રાગના પણ કર્તા નથી. પર્યાય પાતાની જ જન્મક્ષણમાં પાતાના જ છ કારકથી સ્વતંત્રપણે જ થવા યાગ્ય હોય તે જ થાય છે. ક્રમખદ્ધ પર્યાયના નિર્ણય કરવા જતાં શુદ્ધ ચૈતન્ય ગ્રાયકધાતુ સ્વભાવ સન્મુખ દૃષ્ટિ જય છે અને તેમાં અનન્ત પુરુષાર્થ સમાયેલા છે.

ક્રમળહના નિર્ણયનું તાત્પર્ય વીતરાગતા અને આ વીતરાગતા પર્યાયમાં ત્યારે જ પ્રગટ થાય છે કે જ્યારે વીતરાગ સ્વભાવ ઉપર દર્ષિ જાય છે. સમયસાર ગાથા ટર૦માં કહ્યું છે કે જ્ઞાન બધ-માક્ષના કર્તા નથી, પરંતુ જાણે જ છે. માક્ષને જાણે છે એમ કહ્યું

મૂખિ તો તે કે જે પાતાના આત્માને છેતરીને એમ માને કે હું જગતને છેતરું છું,

## પપહ

મોક્ષને કરે છે એમ નથી કહ્યું. પાતાનામાં થનારી ક્રમળદ્ધ પર્યાયતા કર્તા છે એમ નહિ, પરંતુ જાણે છે—એમ કહ્યું. ક્રમળદ્ધ જૈન દર્શનનું મસ્તક છે, જૈનદર્શનની આંખ છે, વસ્તુ સ્વભાવની મર્યાદા છે. એ સમજવું અને નિઃસંદેહ થવું એ ઘણી અલીકિક વાત છે.

- વ્યવસ્થિત જ છે તા પછી પુરુષાર્થ કરવાનું પણ રહેતું નથી ને ?
  - ઉ. જેને ક્રમભદ્ધ પર્યાયની શ્રદ્ધામાં પુરુષાર્થ ભાસતા નથી, તેને વ્યવ-સ્થિતપણું બેંઠું જ નથી.
- ૧૭૭૦ પ્ર. તેને વ્યવસ્થિતપણાનું શ્રદ્ધાન ન થયું તાે તેનું પરિણુમન પણ વ્યવસ્થિત જ છે. તે વ્યવસ્થિતપણાના નિર્ણય ન કરી શકયાે એ વા**ત પણ વ્યવસ્થિત છે. એવી દશામાં નિર્ણય કરવાનું કથન** કરવું શું વ્યર્થ નથી.
  - ઉ. તેનું પરિંણમન વ્યવસ્થિત જ છે એવી તેને ખબર નથી. પરિંણ-મન વ્યવસ્થિત છે એવું સર્વાદ્રે કહ્યું છે, પરંતુ તેને સર્વાદ્રના નિર્ણય જ કર્યાં છે? પ્રથમ તે સર્વાદ્રના નિર્ણય તેા કરે, પછી તેને વ્યવસ્થિતની ખબર પડે.
- ૧૭૭૧ પ્ર. વ્યવસ્થિત પરિણુમનશીલ વસ્તુ છે, આ પ્રકારના લગવાનના કથનની શ્રદ્ધા તેને છે ?
  - ઉ. ના, સર્વત્ત ભગવાનના સાચા નિર્ણય તેને કચાં છે? પહેલાં સર્વત્તના નિર્શ્યય થયા વિના વ્યવસ્થિતના નિર્ણય કયાંથી આવ્યા? માત્ર ત્રાનીની વાતા સાંભળી સાંભળીને તેવું જ કહે તા એનાથી કામ ન ચાલે, પ્રથમ સર્વત્તના નિર્ણય તા કરા. દ્રવ્યના નિર્ણય કર્યા વિના સર્વત્તના નિર્ણય વાસ્તવમાં થઇ શકતા નથી.

જે જ્ઞાન ચારિત્રહીન, દીક્ષાશ્રહણ દર્શ'ન વિહીન જે; તપશ્ચરણ જે સંયમ રહિત, તે બધુ'ય નિરથ'ક છે.

# રપ

# भृत्यु

- ૧૭૭૨ પ્ર. શાસ્ત્રમાં કૈટલા પ્રકારનાં મૃત્યુ કહ્યાં છે ?
  - ઉ. પાંચ ઇન્દ્રિયો, ત્રણ બળ (મનોબળ, વચનબળ, કાયાબળ) શ્વાસોચ્છવાસ અને આયુષ્ય આ દરા પ્રાણના નાશને મરણ કહે છે. અષ્ટપાહુડ પ્રાથના પાંચમા ભાવ પાહુડમાં ગાથા ૩૨માં ૧૭ પ્રકારનાં મૃત્યુનું કથન છે. શ્રી ભગવતી સૃત્ર શ. ૧૩ ઉ. ૭ના અધિકારમાં અવિચિક મરણના ૨૦, અવધિમરણના ૨૦, આત્યં તિક મરણના ૨૦, બાલમરણના ૧૨, પાંડિત મરણના ૨ ભેદ એમ કુલ મળી ૭૪ ભેદ કહ્યા છે.
- ૧૭૭૩ પ્ર. "અવિચિય મૃત્યુ" એટલે શું ?
  - ઉ. ઉત્પન્ન થયા પછી પ્રતિસમય આયુષ્ય કમતી થતું જાય છે તે.
    ''અવિચિય મૃત્યુ.''
- ૧૭૭૪ પ્ર. "બાલમૃત્યું" કાેને કહેવાય ?
  - ઉ. બાળમરહાના બાર બેદ છે. જેવા કે, તરફડિયાં ખાતાં મરવું, પરાધીન-પૂર્વ'ક રિબાઇને મરવું, ગીધ વગેરે શરીરને ફાડી ખાય એ રીતે મરવું, ફાંસો ખાઇને, ઝેરથી, શસ્ત્રથી, અગ્નિથી, પાણીથી, પહાડથી, ઝાડથી પડીને ઇત્યાદિ પ્રકારથી મરવું અથવા ઉપર પ્રમાણે આત્મધાત કરી મરે, તથા ત્રાન, દર્શ'ન, ચારિત્રની, આરાધના રહિત અત્રાનતાથી મૃત્યુ પામે તે ''બાલમૃત્યુ.''
- ૧૭૭૫ પ્ર. "પંડિતમૃત્યુ" કચારે કહેવાય ?
  - ઉ. સમ્યગ્રાન, સમ્યગ્રાનિ, સમ્યગ્યારિત્ર સહિત સમાધિભાવથી આયુષ્ય પૂર્ણ થાય તે "પાંડિત મૃત્યુ." પાંડિત મરણના બે પ્રકાર આ પ્રમાણે છે. પાદપોગમન ઝાડની પેઠે સ્થિર રહીને આહારત્યાગપૂર્વ મરવું, અને ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન :- હાલવા ચાલવાની છૂટ સાથે ખાનપાનના ત્યાગપૂર્વ મરવું.

# પક્શ

અખંડ આત્મ-ઉપયોગે મરણ ન થાય. જીવ જયારે સાતમે, આઠમે, નવમે, દશમે કે બારમે ગુણુરથાનકે સ્વરૂપમાં અખંડ ઉપયોગમાં સ્થિર થાય ત્યારે તેનું મરણ ન થાય. જ્યારે જીવ પાછો નીચેના ગુણુરથાનકે (છે ફે) આવતા હોય ત્યારે જ મરણ થાય છે.

૧૭૭૬ પ્ર. લડાઈમાં શહીદ થઈ મરણ પામે તેને કેવું મૃત્યુ કહેવાય ?

ઉ. સંગ્રામમાં શૌર્ય ધારણ કરી મરણ પામે તે "ગૃહપૃષ્ટ મૃત્યુ.''

૧૭૭૭ પ્ર. ઉપરાંત અનાનીઓનાં મૃત્ય કેવા પ્રકારનાં હોય છે ?

ઉ. માયા, નિયાણું અને મિથ્યાદરા ન શસ્ય એ ત્રણમાંથી કોઇપણ એક શસ્ય સહિત મૃત્યું પામે તે "સશસ્ય મૃત્યું". પ્રમાદને વશ થઇ તથા અત્યાંત સંકલ્પ-વિકલ્પ પરિણામાથી પ્રાણ મક્ત થઇ જાય તે "પલાય મૃત્યું". ઇન્દ્રિયોને વશ પડી, કષાય, વેદના કે હાંસીને વશ પડીને મૃત્યુ પામે તે "વશાત મૃત્યું."

૧૭૭૮ પ્ર. સં**ચા**રા કર્યા પછી મૃત્યુ પામે તે મૃત્યુને શું કહેવું <sup>?</sup>

ઉ. યથાવિધિ ત્રણે આહારનાં યાવજ્જવ પચ્ચક્રખાણ કરી મૃત્યુ પામે તે "ભક્ત પ્રત્યાખ્યાન મૃત્યુ" સંથારા કર્યા બાદ અન્યની પાસે સેવાચાકરી નહીં કરાવતાં થકા મૃત્યુ પામે તે "ઇ ગિત મૃત્યુ." કેવળત્તાન થયા બાદ દેહાત્સર્ગ થાય તે "કેવળા મૃત્યુ."

૧૭૭૯ પ્ર. સમાધિ મરણ અથવા સન્યાસ મરણ કોને કહે છે ?

ઉ. સમાધિના અર્થ મન સમાધાન અર્થાત્ સમતા અને મરણ એટલે દેહના સહજ ત્યાગ સમ્યગ્દર્શન આત્મત્રાનાદિને મૃત્યુ સમયે ભવાંતરમાં સાથે લઇ જવાં તેને સમાધિમરણ કહે છે. જો કરાેડ પૂર્વ પર્ય તે તત્ત કરનારને તપના ફળરૂપ સંન્યાસ મરણ પ્રાપ્ત ન થયું તાે તે નિષ્ળ છે. સમાધિમરણથી રત્નત્રયને અન્ય ભવમાં પણ સાથે લઇ જવામાં આવે છે. તેથી સદ્દગતિ સહિત અલ્પકાળમાં માેલની પ્રાપ્તિ થાય છે. આવા મરણ માટે યાગ્ય પૂર્વતૈયારીઓ જોઈએ.

૧૭૮૦ એ. સમાધિમરણ કોને થાય ?

- ઉ. સાચુ**ં** સમાધિમરણ માત્ર જ્ઞાની પુ**રુ**ષને જ થઇ શકે છે.
- ૧૭૮૧ પ્ર. કોઈ જ્ઞાની મરણને સમયે બે શુદ્ધ થઈ જાય વ્યથવા બકવાસ કરવા લાગે તો પણ તેને સમાધિમરણ થાય ?

વિધિએ વિર<sup>ુ</sup>યા ઠાઠ આ, ભૂલી ભાન હરેક; વિષધરને મણિ આપિયા, **બુધને દિનતા** છેક.

- ઉ. ત્રાનીને કદાચિત ઇન્દ્રિય-નિમિત્તિક ત્રાનમાં થોડો ફેરફાર થઇ જાય, તેથી તેને થાડો ઉન્માદ, ખેભાનપાશું અથવા બકવાસ થાય, તા પણ અંતરમાં ત્રાનધારા સતત વર્તાતી હોવાથી સમાધિ જ છે. સમાધિશતકમાં કહ્યું છે કે ભેદત્તાનીના અંતર આત્મા નિંદ્રાઅવસ્થામાં અથવા ઉન્મત્ત અવસ્થામાં પણ કમાં બંધથી મુક્ત હોય છે, અને વિશિષ્ટરૂપથી કર્માની નિર્જાર કરે છે.
- ૧૭૮૨ પ્ર. મુમુક્ષુને પ્રભુસ્મરણુપૂર્વ'ક જે મરણુ થાય તે સમાધિમરણ છે કે તહિ ?
  - ઉ. તેવા મૃત્યુને સુગતિમરણ કહે છે. તે મુમુક્ષુ સાધનાના સંસ્કાર સાથે લઇ જાય છે, પણ આત્મત્તાનાદિ પ્રગટવાં નથી તો તેને અન્ય ભવમાં કેવી રીતે સાથે લઇ જાય ? તેથી તેને સમાધિમરણ ન કહેવાય.
- ૧૭૮૩ પ્ર. સંક્ષિપ્તમાં મરણના મુખ્ય મુખ્ય કેટલા કેટલા પ્રકાર કહી શકાય ?
  - ઉ. સત્તર પ્રકારનાં મરણે৷ સંક્ષિપ્તમાં મુખ્ય પાંચ પ્રકારે ગણાવી શકાય. ૧. પંડિત–પંડિત મરણ :– પરમાત્મા (અરિહંત)ને હેોય છે.
    - ૨. પંડિત મરણ :– આત્મત્તાન સહિત સંયમ હોય તેને પ્રાપ્ત થાય.
    - આળપંડિત મ્પ્રેશુ :- જ્ઞાની પણ સંયમી ન હોય તેવા સમ્યગ્દિષ્ટિને પ્રાપ્ત થાય છે.

ચ્યા ત્રણ સમાધિમરણના પ્રકાર છે.

- ૪. બાળમરણ :- સત્પુરુષની તથા તત્ત્વની વ્યવહારિક શ્રહા કરે પણ પરમાર્થિક શ્રહા ન કરે અને તત્ત્વનું ભાવભાસન ન થયું હોય અને ઓઘસંત્રાએ કે લોકસંત્રાએ આરાધના કર્યા કરે તેવા પુરુષને આવું બાળમરણ થાય.
- પ. બાળ બાળ મરણ :– પરમાર્થાથી સર્વાથા વિમુખ એવા જગતના ધર્મા રહિત જીવાને આવું મરણ હોય.
- ૧૭૮૪ પ્ર. સંથારા એટલે શું?
  - ઉ. મૃત્યુના બિછાનામાં છેલ્લી વખતનું શયન કરવા સજ્જ ખને.
- ૧૭૮૫ પ્ર. સગારી સંથારા કાેને કહે છે ?
  - ઉ. મૃત્યુના ભરાસા નથી. કાઈ વખતે અખુચિંતવ્યું મૃત્યુ થતાં આત્મા ખાલી હાથે પરભવમાં ચાલ્યા જાય એવા ડર લાવીને ધર્માત્મા સદૈવ સ્તી વખતે ઈત્વર (અલ્પ) કાળને માટે અર્થાત જાત્રત થતાં સુધીનાં

જે કામ જેનું હશે, તેહ તેજ કરનાર; નખ ઉતારે નેરણી, કતલ કરે તલવાર. અને કદ્મચ નિદ્રામાં જ મૃત્યુ થઈ જાય તો યાવજ્જીવનનાં પ્રત્યાપ્યાન કરી લે છે તેને સગારી સંચારા કહે છે.

"આહાર શરીરતે ઉપાધિ, પચ્ચક્રખું પાપ અઢાર, મરહા હોય તો વોસિરે, જીવું તો અગાર."

- ૧૯૮૬ પ્ર. સંલેખના કાને કહે છે ?
  - ઉ. સંલ્લેખના એટલે સત+લેખના. અર્થાત્ સત્, કુવ સ્વભાવ આત્માને દેખવા. પોતાના અંત સમય નિક્ટ જાણે ત્યારે ચાર આરાધનાનું શરણ પ્રહણ કરી સમસ્ત દેહ, કુટું ખ, ઘર આદિ ઉપસ્થી મમતા તજી, અનુક્રમે આહાર આદિના ત્યાગ કરી પોતાના ધર્માના રક્ષણાથે જે શરીરાદિના ત્યાગ કરે છે તેને સંલેખના તપ કહ્યો છે.
    - (૧) ક્રોધાદિ ક્યાયોને ક્ષીબુ કરવા તે અભ્યાંતર સાલેખણા, અને (૨) શરીરના પરિત્યાગ કરવા તે બાલ સાલેખણા, એમ બે પ્રકારના સાલેખણા હોય છે.

ધર્મ સંધાતો (અથવા સાધી શકાય તેમ) હોય છતાં આહારના ત્યાગ કરીને મરણ કરે છે, તે ધર્માંથી વિમુખ થાય છે. ત્યાગ, તપ, વ્રત, શીલ, સંયમ આદિ વડે માેક્ષનું સાધન જે મનુષ્ય ભવ તેથી કંટાળી, દીઘે આયુષ્ય હોવા છતાં, ધર્માનું સેવન બનતું (અથવા બની શકે તેમ) હોવા છતાં, આહાર આદિના ત્યાગ કરે તે આત્મધાતી થાય છે. પણ અવશ્ય મરણનાં કારણો પ્રગટ દેખાય અથવા જ્યારે ધર્મ રહે એમ જણાતું ન હોય, ત્યારે મમત્વ તજીને, અવશ્ય જે નાશ પામનાર છે, તેને તજતાં મમતા ધરવી નહિ. (જુઓ પ્રશ્ન ૧૦૫૦)

૧૭૮૭ પ્ર. સર્લ્લેખનાના પાંચ અતિચાર સમજાવા.

- ઉ. (૧) જીવિત આશંસા : વધારે જીવતા રહેવાની ઇચ્છા કરવી, સંલેખના કરીને જે જીવવાની ઇચ્છા કરે કે એ દિવસ જિવાય તે ઠીક તે જીવિત–આશંસા અતિચાર છે.
  - (ર) મરણાશંસા : જલદી મરવાની ઇચ્છા કરવી. મરવાની ઇચ્છા કરે કે હ**વે** તો મરણ આવે તો ઠીક **થા**ય તે મરણ–આશંસા નામે બીજો અતિચાર છે.
  - (૩) મિત્રાનુરાગ : લૌકિક મિત્રો સાથે સાંસારિક રાગ ખતાવવા. લય રાખવા કે મરણ વખતે કેવુંય દુઃખ આવશે, કેવી રીતે સહન થશે ? તે ભય નામના ત્રીજો અતિચાર છે.

નીતિ સાથે નમ્રતા, રીાતે સાથે રામ; પ્રીતિ સાથે પુ<u>ષ્ય તે, હરેક પૂરે હામ</u>,

## પક્ષ

- (૪) સુખાનુખ'ધ : ભાેગવેલાં ઇન્દ્રિયસુખાેને યાદ કરવાં. પાતાનાં સ્વજન પુત્ર–પુત્રી, મિત્ર ચ્યાદિને યાદ કરવાં તે મિત્ર સ્મૃતિને નામે ચાેથા અતિચાર છે.
  - (પ) નિદાન : ભવિષ્યમાં વિષયભોગ મળે એવી ઇચ્છા કરવી. ભવિષ્યના ભવમાં વિષયભોગ, દેવલોક આદિની વાંછા કરવી તે. નિદાન નામના પાંચમા અતિચાર છે.
- ૧૭૮૮ પ્ર. ભાવમરણ કોને કહ્યું છે ?
  - ઉ. ઉપયોગની મિલનતા એ મરણ. વૃત્તિ પરભાવમાં રાચે એ જ ભાવમરણ. આ મૂર્ખ જીવ સમયે સમયે પોતાનો ઉપયોગ મિલન થાય તેવાં જ પરિણામ કરી રહ્યો છે. અને તેમ કરી ખુશી થાય છે. આવાં ભાવ-મરણને પોતાનું જીવન માને છે. આ ભયંકર ઘેલછા નહિ તો. બીજું શું?
- ૧૭૮૯ પ્ર મૃત્યુ આદિ ખેદજનક પ્રસંગામાં વિચારવાન પુરુષો કયા પ્રકારે ખેદને શમાવે છે ?
  - ઉ. આ સંસારમાં મનુષ્યપ્રાણીને જે ખેદના અક²ય પ્રસંગો પ્રાપ્ત થાય છે તે અક²ય પ્રસંગોમાંના એક મૃત્યુ મોટા ખેદકારક પ્રસંગ છે. તે પ્રસંગમાં યથાર્થ વિચારવાન પુરુષો સિવાય સવે પ્રાણી ખેદ વિશેષને પ્રાપ્ત થાય છે, અને યથાર્થ વિચારવાન પુરુષોને વૈરાગ્ય વિશેષ થાય છે. સંસારનું અશરહાપાશું અને અસારપાશું વિશેષ દઢ થાય છે. વિચારવાન પુરુષોને તે ખેદકારક પ્રસંગના મૂર્જાભાવે ખેદ કરવા તે માત્ર કર્મળ ધના હેતુ ભાસે છે, અને વૈરાગ્યરૂપ ખેદથી કર્મસંગના નિવૃત્તિ ભાસે છે, અને તે સત્ય છે.
- ૧૭૯૦ પ્ર. મરણવેળાએ કેવી ભાવના ભાવવી ?
  - ઉ. પરમયોગી એવા શ્રીઋષભદેવાદિ પુરુષો પણ જે દેહને રાખી શકયા નથી, તે દેહના સંખંધ વર્તે ત્યાં સુધી છવે અસંગપણું, નિર્માહપણું કરી લઇ, આત્મા અબાધ્ય અનુભવસ્વરૂપ જાણી, બીજા સર્વ ભાવ પ્રત્યેથી વ્યાવૃત્ત (છૂટા) થવું, કે જેથી ફરી જન્મમરણના ફેરા ન રહે. તે દેહ છાડતી વખતે જેટલા અંશે અસંગપણું, નિર્માહપણું, યથાર્થ સમરસપણું રહે છે તેટલું માહ્મપદ નજીક છે, એમ પરમત્તાની પુરુષના નિશ્ચય છે.
- **૧૭૯**૧ પ્ર. મરણવેળાએ શ્રવણ યેાગ્ય વચતાે કહેા <sup>?</sup>
  - ઉ. o હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી, અને દેહ, સ્ત્રી, પુત્રાદિ ક્રાઇ પણ મારાં નથી. શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ અવિનાશી એવો હું આત્મા છું. દેહને

- પ્રત્યે જેવા વસ્ત્રના સંખંધ છે, તેવા આત્મા પ્રત્યે દેહના સંખંધ છે. મ્યાન પ્રત્યે તલવારના જેવા સંખંધ છે તેવા દેહ પ્રત્યે આત્માના સંખંધ છે.
- અવ'થી સવ' પ્રકારે હું ભિન્ન છું. એક કેવળ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ, પરમેાત્કૃષ્ટ અચિંત્ય સુખ સ્વરૂપ, માત્ર એકાંત શુદ્ધ અનુભવરૂપ હું છું. ત્યાં વિક્ષેપ શા ? વિકલ્પ શા ? ભય શા ? ખેદ શા ? હું માત્ર નિવિ'કલ્પ શુદ્ધ શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ પરમશાંત ચૈતન્ય છું. હું માત્ર નિવિ'કલ્પ છું. હું નિજસ્વરૂપમય ઉપયોગ કર્દું છું. તન્મય થાઉં છું. શાંતિ : શાંતિ : શાંતિ :
- આતમભાવના ભાવતાં, છવ લહે કેવળજ્ઞાન રે.
- હું એક છું, અસંગ છું, સર્વ પરભાવથી મુક્ત છું. અસંખ્ય પ્રદેશાત્મક નિજ અવગાહના પ્રમાણ છું. અજન્મ, અજર, અમર, શાશ્વત છું. સ્વપર્યાય પરિણામી સમયાત્મ છું. શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ માત્ર નિવિક્કિપ દેષ્ટા છું.
- ∘ હું સચ્ચિદાનંદ પરમાતમા છું.
- જેમ મેળામાં ભેળા થયેલા લોકો મેળા વીખરવાની ફિકર કરતા નથી તેવી જ રીતે હું (ચૈતન્ય) પણ પ્રેક્ષક છું મને પણ આ શરીર પર્યાય છૂટવાની ફિકર કરવી તે લચિત નથી.
- જગતના કર્તા હર્તા કાઇ નથી. સર્વ' સંધાગ સ્વભાવથી જ મળે છે અને સ્વભાવથી વીખરાય છે. તેવી જ રીતે આ શરીરના સંધાગ પણ સ્વભાવથી જ મળ્યા છે અને સ્વભાવથી જ વિખરાશે. મારા રાખ્યા રહેશે નહિ, અને વિખેર્યા વિખરાશે નહિ, તા પછી તેના વિયાગની ફિકર મારે શા માટે કરવી જોઈએ ? થવાનું હશે તે થયા કરશે.
- હું ચૈતન્ય ત્રાયક સ્વભાવનો કર્તા, બોક્તા, અનુભવી અને ત્રાનમય છું. મારા ત્રાયક સ્વભાવ અવિનાશી છે અને આ શરીર નાશવંત છે. રારીરના નાશ થવા છતાં પણ મારા સ્વભાવના નાશ થતા નથી. માટે મારા શરીરની ચિંતા કરવી અનુચિત છે.
- વિચાર કર કે આ શરીર કોનું કોનું છે ?
   તત્ત્વદિપ્યી જોતાં તે કોઇનું નથી. કારણ કે તેને રાકવા કોઇપણ
   સમર્થ નથી. માટે કુટુંખ સંખંધીઓના મમત્વભાવના પરિત્યાગ

- કર. અળગા થઇ નિશ્ચયાત્મક બન કેતું સચ્ચિદાનંદ છા. એટલા માટે હવે નિજ સ્વભાવમાં રમણ કરવું તે જ મને શ્રેયસ્કર છે.
- જે છવે છે તે મરતો નથી અને જે મરે છે તે સદા છિવત રહેતો નથી, અર્થાત્ આત્મા અવિનાશી છે અને શરીર વિનાશી છે. તેથી મૃત્યુ માત્ર શરીરના ત્રાસ કરી શકે છે, નહિ કે આત્માના. જયારથી શરીર ઉત્પન્ન થયું છે ત્યારથી ક્ષણે ક્ષણે તે ક્ષીણ થઈ રહ્યું છે. પરંતુ હું તા જેવા હતા તેવા જ છું અને હાેઈશ. મૃત્યુ મને પ્રાપ્ત થયું નથી, થતું નથી, થશે નહિ; આવા નિશ્ચયા જે મને સમ્યગ્જ્ઞાન દ્વારા થઈ ચૂક્યા છે તેને મૃત્યુના ભય કદાપિ હાેતા જ નથી.
- બૂત, ભિલિષ્ય અને વર્ત માનમાં જેઓએ ઉત્તમ એવાં સ્વર્ગ અને મોક્ષનાં સુખા પ્રાપ્ત કર્યાં છે, કરે છે અને કરશે તે બધા સમાધિન્ મર્સ્ણનાં જ પ્રતાપ છે એમ જાણવું જોઈએ. કેમકે સમાધિમરસ્યુ સિવાય સ્વર્ગ માક્ષનાં સુખા પ્રાપ્ત થતાં નથી. માટે હે સુખાથી આત્મન્! તારે પણ સમાધિમરસ્યુ કરવું ઉચિત છે.
- રે જીવ! જો આ રાગના ઉદયથી તું ગભરાતા હાય, તા તું હવે. બાહ્યોપત્રારના પ્રતિત્યાગ કરી દે, કેમકે આ રાગ કર્માધીન છે, પરંતુ સર્વ રાગાના અને તેની અચૂક ચિકિત્સાના જ્ઞાતા શ્રી. જિનેન્દ્ર ભગવાનરૂપ પરમવૈદ્યના બતાવેલી પરમૌષધિ સમાધિ મૃત્યુ રૂપી છે. તેનું સાચા દિલથી સેવન કર કે જેથી આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિરૂપ સર્વ દુઃખા સમૂળ નાશ પામી અનંત, અક્ષય, અજરામર, અવ્યાળાધ મોક્ષનાં સુખા પ્રાપ્ત થઈ શકે છે.
- જેવી રીતે ગજસુકુમારજીના મસ્તક ઉપર સોમિલ હ્રાહ્મણે અંગારા-ભર્યા તેની મહાવેદના સહી. સ્કંદજીના શરીરની સર્વ ચામડી તેમના ખનેવીના અનુચરાએ ઉતારી લીધી તેની મહાવેદના તેઓ એ સમભાવે વેઠી. (આ સ્કંદજી મહાવીર સ્વામીના સમયમાં થયા) સ્કંદજીના પ૦૦ શિષ્યોને પાલક પ્રધાને ઘાણીમાં પીલ્યા તેની મહાવેદના સહી. (આ સ્કંદજી શ્રી મુનિસુત્રત સ્વામીના વખતમાં થયા) ઈત્યાદિ મહાપુરુષોએ તીત્ર વેદનાના ઉદય સમયે સમભાવ રાખ્યો તો તેમણે તત્કાલ મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી લીધી. તેવી જ રીતે તું પણ સમભાવ રાખીશ તો તાર્તું પણ શીધ્ર આત્મકલ્યાણ થઈ જશે તેમાં સંશય નથી.
- ૦ કર્માના બદલા દેવાને સમયે તું સમર્થ થઇને માેઢું શા માટે છુપાવે. છે ? વ્યાજ શા માટે વધારે છે ? સઘળાં દેવાંના શીઘ ચૂકાદો.

- ુકરી ફારગ થઈ જવું જ સારું છે, કે જેથી આગળ કાેઇ હરકત કરે નહિ, સીધા માેક્ષમાં ચાલ્યા જવાય.
- દેહ હું નથી, હું તો દેહથી ભિન્ન જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા છું, હું જ્ઞાનાન દસ્વરૂપ આત્મા છું, રાગાદિ વિકાર તે ચૈતન્યથી ભિન્ન છે. શરીરાદિ જડ તદ્દન જુદાં છે.
- આતમા પોતાના પરિણામમાં તે જ વખતે તેનાથી ભિન્ન અંતર•
   લક્ષ કરી શકે છે કે હું તો આનંદ છું, સિદ્ધ જેવા મારા સ્વભાવ
   છે, મારા ચૈત-યવેદનમાં દુ:ખના અભાવ છે.
- ૦ ઉપયોગ જેનું લક્ષ્ણ છે તે જવ છે—ઉપયોગ કહો કે ચેતના કહો—ઉપયોગ વગરના જીવ કદી અનુભવમાં આવતા નથી. હું શાશ્વત જ્ઞાન–દર્શન લક્ષણ આત્મા છું. ઉપયોગના (ચેતનાના) અભાવમાં આત્માના અભાવ હોય છે. તે આત્મા સદાય ઉપયોગ સ્વરૂપ હોય છે; આત્મા ઉપયોગ લક્ષણ વગરના કદી હોતા નથી. ઉપયોગ (ચેતના) તે જીવનું સવ'સ્વ છે. ઉપયોગ જીવનું જીવન છે.
- ૦ હું ધર્મ પામ્યા નથી, હું ધર્મ કેમ પામીશ ? એ આદિ ખેદ નહિ કરતાં વીતરાગ પુરુષોના ધર્મ જે દેહાદિયા હર્ષ વિષાદવૃત્તિ દૂર કરી આત્મા અસંગ–શુદ્ધ–ચૈતન્યસ્વરૂપ છે, એવી વૃત્તિના નિશ્ચય અને આશ્ચય પ્રહણ કરી તે જ વૃત્તિનું ખળ રાખવું, અને મંદ વૃત્તિ થાય ત્યાં વીતરાગ પુરુષોની દશાનું સ્મરણ કરવું. તે અદ્દભુત ચારિત્ર પર દષ્ટિ પ્રેરીને વૃત્તિને અપ્રમત્ત કરવી, એ સુગમ અને સર્વાદકષ્ટ ઉપકારક તથા કલ્યાણસ્વરૂપ છે. નિવિક્લ્પ.
- દેહ તે આત્મા નથી, આત્મા તે દેહ નથી. ઘડાને જોનાર જેમ
   ઘડાદિથી ભિન્ન છે, તેમ દેહના જોનાર જાણનાર એવા આત્મા તે દેહથી ભિન્ન છે, અર્થાત્ દેહ નથી.
- દેહથી ભિન્ન સ્વપરપ્રકાશક પરમ જ્યોતિસ્વરૂપ એવો આ આત્મા,
   તેમાં નિમગ્ન થાઓ. હે આય જેના ! અંતમુ ખ થઇ, સ્થિર થઇ,
   તે આત્મામાં જ રહો તો અનંત અપાર આનંદ અનુભવશા.
- o હું અકિંચન છું. મારા આત્મા સિવાય અન્ય કંઇ પણ મારું નથી. આત્મભાવનામાં તું નિરંતર નિમગ્ન રહે. કારણ કે એ જ ભાવનાના સતત્ ચિંતવનથી એ જ રાતુભવ અમૃત સરાવરમાં નિમગ્ન રહેવાથી–તું પરમ શાંતશીતળ સ્વાત્મસ્થ ગૈલોકચના સ્વામી પરમાત્મા થઇશ.

- o અટળ અનુભવસ્વરૂપ આત્મા સર્વ દ્રવ્યથી પ્રત્યક્ષ જુદો ભાસવા ત્યાંથી મુક્તદશા વર્ત છે, તે પુરુષ મૌન થાય છે, તે પુરુષ અપ્રતિબદ્ધ થાય છે. તે પુરુષ અસંગ થાય છે, તે પુરુષ નિર્વિકલ્પ થાય છે અને તે પુરુષ મુક્ત થાય છે.
- o જે દેહ પૂર યુવાવસ્થામાં અને સંપૂર્ણ આરોગ્યતામાં દેખાતાં છતાં પણ ક્ષણભંગુર છે તે દેહમાં પ્રીતિ કરીને શું કરીએ !
- જે પુરુષોએ વસ્ત્ર જેમ શરીરથી જુદું છે, એમ આત્માથી શરીર જુદું છે એમ દીદું છે, તે પુરુષો ધન્ય છે.
- હે આત્મા ! તું જગીને જો ! માયાના ફંદામાં શા માટે ફસાણા છે ? તું કચાંથી આવ્યા છે અને કચાં ચાલ્યા જઈશ ! માયા તા અહીં જ પડી રહેવાની. વળી એ માયા–લક્ષ્મી સાથે તારા કાંઈ જ સંખધ નથી.
- ૦ હે જીવ ! કુટું ખીઓ વગેરેને તારી સાથે કાંઈ સંખધ નથી અને તારે એ બધાંથી કાેઈ પ્રયાજન નથી. એ બધાં તાે એના સ્ત્રાર્થના કારણે પ્રેમ કરી રહ્યા છે. તેથી તું તારા આત્માભાવમાં મસ્ત થઈ જા!
- અહીં યાં દરેક છવ પોતાનાં કર્મોનાં ફળને પોતે એકલા જ બાગવે
   છે. એવી સ્થિતિમાં અહીં યાં કાેેે ણે પોતી કું છે અને કાેેેે શાય પરાયું છે?
- o જ્ઞાન અને દર્શ નથી યુક્ત મારા એક્લા આત્મા જ શાધ્યત છે. બાકી બીજું બધું એઠલે કે શરીર તથા રાગાદિ ભાવ તા સંયોગ લક્ષણવાળાં છે. એટલે કે એ બધાંની સાથે મારા સંબંધ સંયોગ-વશાત છે. એ મારાથી ભિન્ન છે.
- હે લબ્ય ! તું તારા આત્માનું મોક્ષમાર્ગમાં સ્થાપન કર. એનું જ ધ્યાન કર. એના જ અનુભવ કર તથા એનામાં જ વિહાર કર. બીજા દ્રબ્યામાં વિહાર કરવા છોડી દે.

# પરિશાિષ્ઠ-૧

# ભેદ-સંગ્રહ

**અનુપ્રેક્ષા :** ૧૨. અનિત્ય, અશરણ, સંસાર, એક્તવ, અન્યત્વ, અશુચિ, આસ્રવ, સંવર, નિર્જરા, લાેક, બાેધિદુર્લભ, ધર્મ.

**અનન્ત ચતુષ્ટય :** ૪. અનંતદર્શન, અનંતજ્ઞાન, અનંતસુખ, અનંતવીર્ય<sup>દ</sup>.

**અષ્ઠગુણ :** ૮. સમ્યક્ત્વ, કેવળત્તાન, કેવળદર્શન, અનંતવીર્ય, સૃક્ષ્મત્વ, અવગાહનત્વ, અગુરલઘ્રત્વ, અવ્યાળાધત્વ.

**ઉપયાગ**: ૨. જ્ઞાન, દર્શન.

એકેન્દ્રિય : ૫. પૃથ્લી, જલ, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિકાયિક. તેને સ્થાવર કહેવાય છે.

કમ : ૮. ત્રાનવરણ, દર્શ નાવરણ, વેદનીય, માહનીય, આયુ, નામ, ગાત્ર, આંતરાય. ગુણસ્થાન : ૧૪. મિથ્યાત્વ, સાસાદન, મિશ્ર, અવિરત સમ્યક્ત્વ, દેશસંયત, પ્રમત્ત, અપ્રમત્ત, અધઃકરણ, અપૂર્વ કરણ, અનિવૃત્તિકરણ, ઉપશાંતમાહ, ક્ષીણમાહ, સ્યોગી કેવલી. અયાગી કેવલી.

્ગુપ્તિ : ૩. મન, વચન, કાય.

ચારિત્ર : પ. સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીય, પરિહાર વિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મસ પરાય, યથાખ્યાત.

ત્ર**સ છવ :** ૪. દ્રીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચત્રુરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય.

્ર**્વવ્ય :** ૬. જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાળ.

ધમ<sup>િ</sup>: ૧૦. ઉત્તમક્ષમા, માર્દેવ, આજેવ, શૌચ, સત્ય, સંયમ, તપ, ત્યાગ, આક્રિંચન્ય, બ્રહ્મચર્ય.

ે**પ ચૈન્દ્રિય :** ૨. સંત્રી, અસંત્રી.

પર્યાપ્તિ : ક. આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, ભાષા, શ્વાસાશ્વાસ, મન.

પરીષહ : ૨૨. ભૂખ, તરસ, ઠંડ, ગરમી, દંશમશક, નગ્નતા, અરતિ, સ્ત્રી, ચર્યા, શય્યા, આસન, વધ, આક્રેાશ, યાચના, અલાભ, રાગ, તૃણસ્પર્શ, મલ, સતકારપુરસ્કાર, પ્રજ્ઞા, અજ્ઞાન, અદર્શન.

**પુદ્દુગલગુણ :** ૨૦. સ્પર્શ ૮, રસ ૫, રૂપ ૫, ગન્ધ ૨.

**ૈયાપ કેમ**ે : ૮. અસાતા**વેદની**ય, અશુપ્ત આયુ, અશુભ નામકર્મો, નીચગાત્ર અને ૪ ઘાતિયા કર્મ –જ્ઞાનાવરણાદિ.

#### ัน ๒๐

**પુષ્ય કેમ**ે: ૪. સાતાવેદનીય, શુભ આયુ, શુભ નામકર્મા, ઉચ્ચગાત્ર.

પ્રાણ: ૧૦. ઇન્દ્રિય ૫, બલ ૩, આયુ, શ્વાસાશ્વાસ.

ભાવાસવ: ૩૨. મિથ્યાત્વ ૫, અવિરતિ ૫, પ્રમાદ ૧૫, યોગ ૩, કષાય ૪.

મહાવત: ૫. અહિંસા સત્ય, અચીર્ય, બ્રહ્મચર્ય, અપરિગ્રહ.

માર્ગ હા : ૧૪. ગતિ, ઇન્દ્રિય, કાય, યાગ, વેદ, કષાય, ત્રાન, સંયમ, દર્શન, લેશ્યા, ભગ્યત્વ, સમ્યકૃત્વ, સંત્રીત્વ અને આહારત્વ.

મિથ્યાત્વ: ૫. વિપરીત, એકાન્ત, વિનય, સંશય, અજ્ઞાન.

મુનિચારિત્ર: ૧૩. વત ૫, સમિતિ ૫, ગુપ્તિ ૩.

ચાગ: ૩. મન, વચન, કાયના અવલંખનથી આત્મપ્રદેશામાં યાેગગુણની અશુદ્ધ પર્યાય તેનું ચંચળતારૂપ કંપન અને કમ<sup>°</sup>પ્રહણમાં નિમિત્તરૂપ વિકારને યાેગ કહે છે. સામાન્યપણે તે યાેગ એક પ્રકારે છે પણ નિમિત્તના અવલંખન અપેક્ષાથી –મન, વચન, કાયાના સંખંધથી ત્રણ અથવા ૧૫ ભેંદ છે.

વિકલત્રય: ૩. દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચત્રુરિન્દ્રિય છવ.

સ વર : ૭. વત, સમિતિ, ગુપ્તિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરિષદ્ભય, ચારિત્ર.

સમુદ્દુઘાત : ૭. વેદના, કષાય, વિક્રિયા, મારણાન્તિક, તૈજસ, આહાર, કેવલ.

સમિતિ: ૫. ઇર્યા, ભાષા, એષણા, આદાનનિક્ષેપણ, વ્યુત્સર્ગ.

**ગ્રાનાપચાગ :** ૮. મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યય, કેવલ અને કુમતિ, કુશ્રુત, કુઅવધિ (વિભંગ)

# પરિશિષ્ટ–ર

# અર્થ સંગ્રહ=શબ્દકાષ

અકમ<sup>જ</sup> ભૂમિ-સાગભૂમિ. અસિ, મસિ, કૃષિ આદિ ષટકર્મ રહિત ભાગભૂમિ<sub>»</sub> માક્ષને અયાગ્ય ક્ષેત્ર.

અ**ગિયારમું** ગુણ્**રથાનક**–ઉપશાંત માહ.

**અગ્રાન-**મિથ્યાત્વ સહિતનું ત્રાન તે અત્રાન.

**અહ્યવત-**અલ્પવત; જે વૃતાને શ્રાવકા ધારણ કરે છે.

અતિક્રમ-મર્યાદાનું ઉલ્લંઘન.

અતિચાર-દેષ (લીધેલા વ્રતને મલિન કરે તેવા વ્રતભંગના ઇરાદાપૂર્વક નહીં આચરેલા દેષ.)

**અધ્યાત્મશાસ-જે** શાસ્ત્રોમાં આત્માનું કથન છે તે.

**અનગાર–**મુનિ; સાધુ; ઘર વિનાના.

અન તકાય-જેમાં અનંત જીવા હોય તે; તેવાં શરી રાવાળાં. કંદમૂલ આદિ.

અનંતચારિત્ર-માહનીય કર્મના અભાવથી જે આત્મસ્થિરતા થાય છે તે.

**અનુપ્રेक्षा**-भावना, विचारणा, स्वाध्याय विशेष.

**અનુષ્ડાન-**ધાર્મિક આચાર, ક્રિયા.

અનેકાંત-અનં તધર્મ વાળી વસ્તુના સ્વીકાર.

અનેકાંતવાદ-સાપેક્ષપહોુ એક પદાર્થના અનેક ધર્મામાંથી અમુકને કહેનાર વચન.

**અભદ્ય-**ત ખાવા યાેગ્ય.

અભવ્ય-જેને આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ ન થઇ શકે તેવા જવ.

**અરિહ ત–**કેવલી ભગવાન.

અલ પર્યાય-પ્રદેશત્વ સિવાયના ગુણોની અવસ્થાએ।.

**અવગ્રહ**-શરૂઆતનું મતિજ્ઞાન.

અવિધિગાન-જે ત્રાન દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલને ભાવની મર્યાદા સહિત રૂપી પદાર્થને જાણે તે.

અવસિપિ હોકિલ- ઉતરતા કાલ, જે કાલમાં જીવાની શક્તિએ ધીમે ધીમે ક્ષીહુ. થતી જાય. ૧૦ ક્રાેડાકાડી સાગરના આ કાલ હોય છે.

અસ્તિકાય-ઘણા પ્રદેશોવાળું દ્રવ્ય.

અ તરાતમા-સમ્યગ્દષ્ટિ જ્ઞાના આત્મા.

#### પહર

અ'તમું હૂર્ત -'મુદ્દર્ત'ની અંદરના કાળ (બે ઘડી, ૪૮ મિનિટ) મુદ્દર્ત થી એાછે৷ સમય. આ

**ચ્યાકારાદ્રવ્ય**-જીવચાદિ સમસ્ત દ્રવ્યોને અવકાશ આપનાર દ્રવ્ય.

**ચ્યાગમ**–ધર્મ શાસ્ત્ર, જ્ઞાનીપુરુષાનાં વચન.

અાગાર-ઘર; વતામાં છૂટછાટ.

**ગ્યાઠ સમિતિ**–ત્રણ ગુપ્તિ અને પાંચ સમિતિ.

**ચ્યાત્મા-**ત્રાનદશ<sup>દ</sup>નમયી અવિનાશી પદાર્થ.

**ંઅારાે**–કાળ, ઉત્સપિ<sup>°</sup>ણી–અવસપિ<sup>°</sup>ણીના વિભાગ.

અમાત્ત ધ્યાન–કેાઇ પણ પર પદાર્થને વિષે ઇચ્છાની પ્રવૃત્તિ છે, અને કાઇ પણ પર પદાર્થના વિયોગની ચિંતા છે તેને આત ધ્યાન કહે છે.

**અારત્રવ**-ત્રાનાવરણીય આદિ કર્માનું આવવું.

**અાસ્ત્રવ ભાવના**-રાગદેષ આદિ સર્વ આસવને રાેકવા કે ટાળવા યેાગ્ય છે એમ ચિંતવવું.

ย

**ઇંદ્રિય**-ત્રાનનું બાહ્ય સાધન.

ઇ

**ઇર્યા પચિ કી ક્રિયા**-કષાય રહિત પુરુષની ક્રિયા, ચાલવાની ક્રિયા. **ઇર્યા સમિતિ-**અન્ય જીવની ર**ક્ષાર્થ** ચાર હાથ આગળ જમીન જોઇને જ્ઞાનીની આજ્ઞાનુસાર ચાલવું.

3

**ઉત્સપિ<sup>દ</sup>્યીકાળ**–ચડતા છ આરા પૂરા થાય તેટલા કાળ, દશે ક્રાેડાક્રાેડી સાગરાપમ પ્રમાણના ચડતા કાળ.

**ઉદય**-કવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ તથા ભાવને લઇને કર્મ જે પાતાની શક્તિ દેખાડે છે તેને કર્મના ઉદય કહે છે, કર્મફળનું પ્રગટવું.

**ઉદીરહ્યા**–કાળ પાક્યા પહેલાં કર્મનાં ફળ તપાદિ કારછે, ઉદયમાં આવે તે ઉદીરહ્યા.

'ઉપરામ ભાવ-કમ<sup>6</sup>ના શાંત થવાથી જે ભાવ થાય તે.

**ઉપશમશ્રેણી**–જેમાં ચારિત્ર માહનીય કર્મની ૨૧ પ્રકૃતિઓ**ના** ઉપશમ કરાય.

\*

ઋડિય-ગહુ ઋદિધારી હોય તે. ઋષિના ચાર ભેદ રાજિષે, બ્રહ્માર્યે, દેવર્ષિ અને પરમર્ષિ.

# એ

એકત્વભાવના-આ મારા આત્મા એકલા છે, તે એકલા આવ્યા છે, એકલા જશે, પાતાનાં કરેલાં કર્મ એકલા ભાગવશે, એમ અંત:કરણથી ચિંતવવું.

# ઓ

**ઔદાયિકભાવ**-કર્મના ઉદયથી થતા ભાવ, કર્મ બંધાય તેવા ભાવ. **ઔદારિક શરીર**-સ્થૂલ શરીર, મનુષ્ય અને તિય<sup>ે</sup> ચોનું શરીર.

ક

કુષાય–સમ્યકત્વ, દેશચારિત્ર, સકલચારિત્ર તથા યથાખ્યાત ચારિત્રફપી પરિણામાે ઘાતે એટલે ન થવા દે તે ક્ષાય. ચાર પ્રકારના છે. આત્માને કર્ષે એટલે દુ:ખ દે, જે પરિણામાથી સંસારની દહિ થાય.

**કાયાત્સગ**િ–શરીરની મમતા છેાડીને આત્માની સન્મુખ થવું, આત્મધ્યાન કરવું, છ આવશ્યકામાંનું એક આવશ્યક.

**કાર્માણ શરીર**–ત્રાનાવરણ આદિ આઠ કર્મરૂપ શરીર.

**કાર્માણ વર્ગા ણા–**અનંત પરમાણુએાના સ્કંધ એટલે જે કાર્માણ શરીરરૂપ. પરિણુમે તે.

**કાલાણુ–**નિશ્ચય કાલદ્રવ્ય.

કુ**ડસ્થ-**અચળ, ન ખસી શકે એવેા.

કેવલગાન-કેવળ સ્વભાવ પરિણામી જ્ઞાન તે.

**ક્ષપક-**કમ<sup>દ</sup>ક્ષય કરનાર સાધુ, જૈન તપસ્વી.

**ક્ષપકશ્રેણી–જે**માં ચારિત્ર માહનીયની ૨૧ પ્રકૃતિએાના ક્ષય કરાય તેવી ક્ષણે ક્ષણે. ચઢતી જતી દશા.

**ક્ષાચિકચારિત્ર**–માહનીય કર્મના ક્ષયથી જે ચારિત્ર ઉપજે તે.

**ક્ષાયિક ભાવ–ક**ર્મના નાશયી જે ભાવ ઉપજે તે, જેમ કે કેવલત્તાન.

**ક્ષાચિક સમ્યક્દરા ન**–માહનીય કર્મની સાત પ્રકૃતિએાના અભાવથી જે આત્મ પ્ર**તી**તિ ઉત્પન્ન થાય તે.

**ક્ષાચાપરામિક સમ્યકૂત્વ-**જે દર્શન માહનીય કર્મના ક્ષય તથા ઉપશમ**ા** થાય તે, આત્મશ્રહા.

**ક્ષીણ ક્ષાય**–મારમું ગુણસ્થાનક છે. માહનીય કર્મના સર્વથા ક્ષય થયા પછી તરત જ બારમું ગુણસ્થાન આવે છે.

ગ

**ાચ્છ**–સમુદાય, સંઘ, સાધુ સમુદાય.

ગુણુસ્થાન–માહ અને યોગના નિમિત્તથી સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્તાન અને સમ્યક્ ચારિત્રરૂપ આત્માના ગુણોની તારતમ્યતારૂપ અવસ્થા વિશેષને ગુણસ્થાન કહે છે. ગુણોની પ્રગટતા તે.

**ગ્રાંચિ**-રાગદ્વેષની નિબિક ગાંઠ, મિથ્યાત્વની ગાંઠ.

ઘ

**દાન દાતિ કેમ** – યાર છે, ત્રાનાવરણીય, દર્શ નાવરણીય, મોહનીય તથા અંતરાય કર્મ. આત્માના મૂળગુણોને આવરણ કરનાર હોવાથી એ, યારે ઘનઘાતિ કહેવાય છે.

**ાવ્રતવાત**–ઘતાદધિ અથવા વિમાન આદિના આધારભૂત એક પ્રકારતા કઠિનવાયુ.

ચ

ચક્સદ્રશ ન-આંખે જણાતી વસ્તુના પ્રથમ સામાન્ય બાધ થાય તે.

ચરણાનુયાગ-જે શાસ્ત્રોમાં મુનિ તથા શ્રાવકના આચારનું કથન હોય.

ચરમ શરીર-છેલ્લું શરીર, જે શરીરથી માક્ષે જવાય.

ચારિત્ર-અશુભ કાર્યોના ત્યાગ કરીને શુભમાં પ્રવર્તન તે વ્યવહાર ચારિત્ર છે. આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા અને તેમાં સ્થિરતા તે નિશ્વયથી ચારિત્ર છે.

**ચાર્વાક**—તાસ્તિક મત જે જીવ, પુણ્ય, માક્ષ નથી એમ માને છે. દેખાય તેટલું માનનાર.

ચૂર્ણિ-મહાત્માકૃત છૂટક પદની વ્યાખ્યા.

शैतन्य-तानदृशीन भय छव.

ચાવિહાર-રાત્રે ચાર પ્રકારના આહારના ત્યાય-ખાદ જેથી પેટ ભરાય જેમ રાટલી આદિ, સ્વાદ્ય-સ્વાદ લેવા યાગ્ય જેમ કે એલચી, લેશ્ચ-ચાટવા યાગ્ય પદાર્થ જેમ કે રાખડી, પેય-પીવા યાગ્ય જેમ કે પાણી, દુધ, વિ.

છ

**છ કાય**–પૃથ્વીકાય, જલકાય, અસિકાય, વનસ્પતિકાય, વાયુકાય અને ત્રસકાય એમ છ કાયના જીવાે છે.

ď

જઘન્ય કમ<sup>્</sup> સ્થિતિ-કર્મની એાછામાં ઓછી સ્થિતિ.

**िलन-**रागद्वेषने छतनार ते लिन.

**િજનકલ્પ–**ઉત્કૃષ્ટ વ્યાચાર પાળનાર સાધુનાે–જિતકલ્પીના વ્યવહાર વિધિ. એકાકી વિચરનારા સાધુએાને માટે કલ્પેલા નિયમ.

·**જીવરાશાિ–**જીવ સમુદાય.

# પછ્ય

જીવાસ્તિકાય–ત્રાનદર્શન સ્વરૂપ આત્મા, તે આત્મા અસંખ્યાતપ્રદેશી છે તેથી તને અસ્તિકાય કહે છે.

**રાાન-**જે વડે પદાર્થી જણાય તે, જ્ઞાન આત્માના ધર્મ છે. ज्ञेय-જાણવા યાગ્ય પદાર્થી.

đ

તત્ત્વ-રહસ્ય, સાર, પરમાર્થ યથાસ્થિત વસ્તુ.

તપ–ઇંદ્રિયદમન, તપસ્યા, ઇચ્છાના નિરોધ, ઉપવાસ આદિ ભાર પ્રકારે છે. તમતમપ્રભા–સાતમી નરક.

તાદાતમ્ય-એકતા, લીન.

**તીથ** – ધર્મ, તારવાનું સ્થાન, શાસન, સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકારૂપ સંઘ, સમુદાય.

તીથ કર-ધર્મના ઉપદેશનાર જેનાં ચાર ઘનઘાતિ કર્મ નાશ પામ્યા છે અને જેને તીર્થ કર નામ કર્મ પ્રકૃતિના ઉદય વર્તે છે. તીર્થને સ્થાપનાર. ત્રસ-બે ઇન્દ્રિય, ત્રણ ઇન્દ્રિય, ચા ઇન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિયને ત્રસ કહે છે.

ત્રિરાશિ-મુક્ત જીવ, ત્રસ તથા સ્થાવર જીવ, જીવ-અજીવ તથા ખેના સંયોગરૂપ અવસ્થા.

E

**દર્શાન**-જગતના કાઇ પણ પદાર્થનું રસગંધ આદિ ભેદરહિત નિરાકાર પ્રતિ-િભિત થવું, તેનું અસ્તિત્વ જણાવું, નિર્વિકલ્પપણે કાઇ છે એમ આરસીના ઝળકારાની પેડે સામા પદાર્થના ભાસ થવા. વિકલ્પ થાય ત્યાં ગ્રાન થાય. **દર્શન માહનીય-**જેના ઉદયથી જીવને સ્વરૂપનું ભાન ન થાય, તત્ત્વની રૂચિ ન થાય.

ુદુષમ−(કલિયુગ)–પંચમકાળ– આ આરા પંચમકાળ છે.

દષ્ટિરાગ-ધર્મના ધ્યેય ભૂલી વ્યક્તિગત રાગ કરવા તે.

**દ્રવ્યકમ** – ત્રાનાવરણાદિરૂપ કર્મ પરમાણુઓને દ્રવ્ય કર્મ કહે છે.

**૬૦૫ માક્ષ**-આઠ કમેંથી સર્વથા છૂટી જવું.

**ક્૦ય લિ'ગ**–સમ્યગ્દર્શન વિનાના ખાજ્ઞ સાધુ વેશ.

**કવ્યાથિ ક નય**–જે વચન વસ્તુની મૂળસ્થિતિને કહે; શુદ્ધ સ્વરૂપને કહેનાર, દ્રવ્ય જેનું પ્રયોજન છે તે.

ધ

**ંચમ**િ-જે પ્રાણીએાને સંસારના દુ:ખથી છેાડાવી ઉત્તમ આત્મસુખ આપે તે.

#### ન

નયું સક વેદ-જે ક્ષાયના ઉદયથી સ્ત્રી અને પુરુષ અન્તેની ઇચ્છા કરે.

નય-વસ્તુના એક અંશને પ્રહણ કરનાર જ્ઞાનને નય કહે છે. જૈન શાસ્ત્રોમાં મુખ્ય-પણ બે નયોનું વર્ણન છે. દ્રવ્યાર્થિક અને પ્રયાયિક. આ નયોમાં જ બધા નયોના સમાવેશ થાય છે.

નવ નાેકપાય-અલ્પ કપાયને નાેકપાય કહે છે. હાસ્ય, રતિ, અરતિ, શાક, ભય, જુગુપ્સા, સ્ત્રી વેદ, પુરુષ વેદ અને નપુંસક વેદ.

નિકાચિત કેમ<sup>િ</sup>-જે કર્મમાં સંક્રમણ, ઉદ્ઘરણા, ઉત્કર્ષણ, અપકર્ષણ આદિ વડે ફેરફાર ન થાય પણ સમય પર જ ઉદય આવે.

**નિગાદ-**એક શરીરમાં અન<sup>ે</sup>તા જીવ હોય તે.

**નિરૂપક્રમ આયુષ**-જે આયુષ ત્ટે નહીં તેવું નિકાચિત આયુ.

નિગ્ર<sup>િ</sup>ન્થ-સાધુ. જેની માહની ગાંઠ છૂટી છે.

નિજ રા-અંશ અંશે કર્માનું આત્માથી છૂટા પડવું.

નિ(વ કલ્પ-નિરાકાર દર્શનાપયાગ, ઉપયાગની સ્થિરતા, વિકલ્પાના અભાવ. નિશ્ચય નય-શહ વસ્ત્રને પ્રતિપાદન કરનાર.

## પ

**પરમાહ્ય**-પુદ્દગલના નાનામાં નાના ભાગ.

**પરમાવગાઢ સમ્યકૃત્વ**-કેવળીએાનું સમ્યકૃત્વ.

**પુલ્યાનુઅ'ધી પુલ્ય–**જે પુલ્યાદય આગળ આગળ પુલ્યનું કારણુ થાય *છે.* **પુદ્દગલ–**અચેતન વસ્તુએા જેમાં સ્પર્શ, રસ, ગંધ અને વર્ણ હોય.

પ્રકૃતિ **ખ'ધ**–જે કર્મો ભંધાય છે તેમાં જ્ઞાનાદિ ઘાતવાના સ્વભાવ પડે છે, તેને પ્રકૃતિભંધ કહે છે.

પ્રતિક્રમણ-થયેલા દાષોના પશ્ચાતાપ.

**પ્રત્યાખ્યાન**-વસ્તુના ત્યાગ કરવા.

**પ્રત્યેક્ષ્યુદ્ધ**-કાઇ વસ્તુના નિમિત્તથી જેને બાધ થયા તે.

પ્રદેશ- આકાશના તે અંશ જેને અવિભાગી એક પુદ્દગલ પરમા**લું** રાકે છે. તેમાં અનેક પરમા**લ**એાને સ્થાન આપવાનું સામર્થ્ય હોય છે.

પ્રદેશ અ'ધ–મંધાયેલા કર્માની સંખ્યાના નિર્ણય એટલે કે કેટલા કર્માણુ આત્માની સાથે બ'ધાયેલા છે.

પ્રમાણ-સાચું જ્ઞાન; વસ્તુને સર્વ અંશે ગ્રહણ કરનારું જ્ઞાન. પ્રમાદ-ધર્મની અનાદરતા, ઉન્માદ, આળસ.

#### **eey**

#### ખ

ભાર અ'ગ-બાચારંગ, સત્રકૃતાંગ, સમવાયાંગ, ભગવતી, ત્રાતાધમ કયા, ઉપાસક-દરાંગ, અનકૃતદશાંગ, અનુત્તરીપપાતિકદશાંગ, પ્રશ્ન વ્યાકરણ, વિપાકસત્ર અને દર્શિવાદ.

**ખાલ જીવ-**અત્તાની આત્મા.

**ખાહ્યપરિગ્રહ** – બહારના પદાર્થી પર મમતા રાખવી. તે પરિગ્રહ દશ પ્રકારે છે: ક્ષેત્ર, ઘર, ચાંદી, સાેતું, ગાય-લે સ, ધન, ધાન્ય, દાસાં, દાસ અને વાસણ. **પ્રકાયય** – આત્મામાં રમવું, સ્ત્રી માત્રના ત્યાગ,

#### 61

ભક્તિ-ત્રીતરાગી પુરુષોના ગુણામાં લીનતા.

ભવાસ્થિતિ-દેવ, આદિ યાનિમાં ઉત્પત્તિના કાળની મર્યાદા.

**सिवतव्यता-**प्रारम्ध, नसीय.

ભાવ-પરિણામ, ગુણ, પદાર્થ.

**ભાવ આસ્તવ-આ**ત્માના જે ભાવાથી કર્મ આવે છે તે રાગદ્વેષ આદિભાવ.

ભાવ નય- જે નય ભાવને ગહણ કરે.

**ભેદગાન-** જડ ચેતનનું ગ્રાન.

#### મ

भित्रान-धिद्रिय तथा भनना निभित्ते के ज्ञान थाय ते.

મધ્યસ્થતા-ઉદાસીનતા, રાગદ્વેષ રહિતપહ્યું.

મહાવિદેહ-ક્ષેત્રવિશેષ, જ્યાંથી જીવા કાયમ માક્ષે જઇ શકે.

મહાવત-સાધુએાનાં વતાને મહાવત કહેવામાં આવે છે.

માર્ગાનુસારી--આત્મત્તાની પુરુષની નિષ્કામ ભક્તિ અળાધાએ પ્રાપ્ત થાય એવા ગુણા જે જીવમાં હોય તે જીવ.

મિશ્યાદષ્ટ્ર-જેને આત્માનું ભાન નથી.

મિશ્ર **ગુણસ્થાન–**જે ગુણસ્થાનમાં આત્માની પરિણતિ ન તાે સમ્યક્ હાેય, ન મિથ્યાત્વરૂપ **હાે**ય.

મુમુક્ષુ-માલની ઇચ્છાવાળા.

મુષા-ખાડુ, અસત્ય.

માલ-આત્માથી કર્માનું સર્વથા છૂટી જવું.

**માક્ષસુખ-**અલૌકિક સુખ, જે સુખ મુખેથી કહી શકાતું નથી.

**માહ–**સ્વ તથા પરનું ભાન ભૂલાવે, પર પદાર્થીમાં એકત્વણુદ્ધિ કરાવે.

# પે ૭૮

માહનીય કમ -જે કર્મોના રાજા ગણાય અને જેથી છવ સ્વરૂપને ભૂલે.

ય

યતિ∸ધ્યાનમાં સ્થિર થઇ ક્રોણી માંડનાર.

**ચાગ–**આત્મ પ્રદેશાનું હલનચલન થવું, માક્ષ સાથે આત્માનું જોડાવવું, ધ્યાન.

२

રચકપ્રદેશ-મેરના મધ્યભાગમાં આવેલ આઠ પ્રદેશ કે જ્યાંથી દિશાઓની શરૂઆત થાય છે. આત્માના પણ આઠ રૂચકપ્રદેશા છે જેને અબધ કહેવામાં આવે છે. રૂપી-જેમાં રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ હોય તે પદાર્થ, રીદ્રધ્યાન-દુષ્ટ આશયવાળું ધ્યાન જે નરક ગતિનું કારણ છે.

લ

**લિખ્ધિ**–રીર્યા તરાય કર્મના ક્ષય કે ક્ષયોપશમથી પ્રાપ્ત થતી શક્તિ. **લેશ્યા**–ક્ષયથા રંગાયેલી યોગની પ્રવૃત્તિ. **લેાક**–સર્વ દ્રવ્યોને આધાર આપનાર.

વ

વર્ગ ાણા–સમાન અવિભાગ પ્રતિચ્છેદાના ધારક કર્મ પરમાણુના સમૂહને વર્ગ કહે છે. તેવા વર્ગીના સમૂહને વર્ગણા કહે છે.

**વિભ'ગ ગ્રાન–**મિથ્યાત્વ સાથેનું અવધિન્નાન.

વિભાવ-રાગદ્વેષ આદિ ભાવા.

વેદ-તાકષાયના ઉદયથી ઉત્પન્ન થયેલ જીવતે મૈથુન કરવાની અભિલાષાને ભાવ વેદ કહે છે. અને નામ કર્મના ઉદયથી આવિભૂત દેહના ચિદ્ધ વિશેષને દ્રવ્ય વેદ કહે છે.

**વેદનીય કમ**ે-જે કમેવા ઉદયથી જીવને સાતા, અસાતા વેદાય, સુખ દુઃખની સામગ્રી પ્રાપ્ત થાય.

**વ્યવહાર–**સામાન્ય વર્તન.

**૦યવહાર નય–**અભેદ વસ્તુને જે ભેદ રૂપ કહે.

**૦૫ંજન પર્યાય-**વસ્તુના પ્રદેશત્વ ગુણની અવસ્થાએ!..

શ

શાસ-વીતરાગી પુરુષોનાં વચન, ધર્મ પ્રથ.

**શિચિલકમ** –જે કર્મ વિચાર આદિથી દૂર કરી શકાય.

શુકલધ્યાન-જીવાનાં શુદ્ધ પરિણામાથી જે ધ્યાન કરાય.

શુદ્ધી પંચાગ-રાગદ્રેષ રહિત આત્માની પરિણતિ.

શુભ ઉપયોગ-મંદ ક્ષાય રૂપ ભાવ.

શુષ્કરાની-જેતે ભેદનાન ન હોય, માત્ર વાણીમાં જ અધ્યાત્મ હોય.

શૈલેશીકરણ-૫વિતામાં માટા મેર, તેના જેવું અચલ-અડગ.

શુતજ્ઞાન-મતિતાનથી જાણેલ પદાર્થથી સંખંધતે લઇતે થયેલ કાઇ બીજા પદાર્થના ત્રાનને શ્રુતત્રાન કહે છે. જેમકે-''ઘડા'' શબ્દ સાંભળવા પછી ઉત્પન્ન થયેલા કંપ્રુત્રીવાદિરૂપ ઘડાનું ત્રાન.

ઋૈ<mark>ષ્ણી</mark>–ચારિત્રમાહની ૨૧ પ્રકૃતિએાના ઉપશમ અથવા ક્ષય થાય તેવી આત્માની: ચઢતી ચઢતી દશા.

પટ્ર (ત-પોલ, નૈયાયિક, સાંખ્ય, જૈન, મોમાંસક અને ચાર્વાકની માન્યતાઓ. સ

સમક્તિ-સમ્યગ્દર્શન.

સમદશિલા-પદાર્થને વિષે ઇષ્ટ-અનિષ્ટ રહિતપહું.

સમય-કાળના નાનામાં નાના ભાગ.

સમાધિ મરાણ-સમતાપૂર્વક દેહત્યાગ.

સમિત-યત્નાપૂર્વક ગમન આદિ ક્રિયાઓમાં પ્રવર્તાવું.

**સ ઘયણ**–શરીરની દઢતા, શરીરનાં હાડ વગેરેનું બંધારણ.

**સંજવલન કેષાય**-યથાખ્યાત ચારિત્રને રાેકનાર વધારેમાં વધારે પંદર દિવસની સ્થિતિવાળા કથાયની ચાેકડી.

સંયમ-૧૭ પ્રકારના સંયમ, આત્માની અલેદ ચિંતના.

**સ વર-**કર્મ આવવાનાં દ્વારને ખંધ કરવાં.

સ વેગ-વેરાગ્યભાવ, માક્ષની અભિલાષા.

**સ રિયાન**-આકાર.

સાતાવેદનીય-જે કર્મના ઉદયથી જીવને સુખની સામગ્રા મળે.

**સાધુ**–આત્મદશાને સાધે તે, સામાન્ય પણે ગૃહવાસ ત્યાગી મૂળ ગુણુના ધારક તે. **સામયિક**–એ ઘડી સુધી સમતા ભાવમાં રહેવું.

સિદ્ધિ-યાગથી મળતી આઠ શક્તિએા.

**સાેપક્રમ આાગુષ્ય**–શિથિલ, એકદમ ભાેગવી લેવાય તેવું આયુષ્ય. **સ્કઃધ**ેએ કે તેથી અધિક પરમા**ણ**એાના જથ્થાને સ્કંધ કહે છે.

સ્થવિરકહ્પ-જે સાધુ વૃદ્ધ થયેલા છે, તેઓને શાસ્ત્ર મર્યાદાએ વર્તવાના, ચાલવાના ત્રાનીઓએ નક્કી કરેલાે માર્ગ, નિયમ.

સ્થિતિએ ધ કર્મની કાળમર્યાદા.

સ્યાદવાદ-દરેક વસ્તુને એકથી વધારે ધર્મા હોય છે. તે ળધા ધર્મોને લક્ષમાં રાખીને કાઇ અપેક્ષાએ બાલવું; અનેકાંતવાદ.

હું ડાવસપિ<sup>૧</sup> છુી કાળ-અનેક કલ્પાે પછી જે લયંકર કાળ આવે છે તે, જેમાં ધર્મના વિશેષ હાનિ થઇ અનેક પ્રકારના મિથ્યા ધર્મા પ્રચાર પામે છે. હૈય-તજવા યાગ્ય પદાર્થ.

# પરિશિષ્ઠ-૩ વિષય સૂચિ

(પ્રશ્નક્રમાંક)

અ

અકમ ભૂમિ-૪ અકસ્માત-1૬૨૧ અકાળ મૃત્યુ-૧૭૪૯, ૧૭૫૦ અઢી દ્વીપ-ર. ૩, ૭, ૨૪ અહાગાર-૧૧૯૭ અતિક્રમ-૧૧૧૦ અતિન્દ્રિય–૧૩૫૩ અધર્મ દ્રવ્યા. અધર્માસ્તિકાય-૪૧૪, ४७४. ४८० અધિગમજ સમ્યક્ત્વ-૧૩૩૨ અનઅક્ષરાત્મક ભાષા-૩૮૮ અનંત-૨૬, ૪૨૧ અનંતકાય-૮૩૩ અનાચાર-૧૧૧૦ અનાગાર-૧૧૯૭ અનાદિ અનંત-૫૦૭ અનાદિસાંત-૫૦૭ અનાયતન-૧૨૯૭ અનાસક્તિ ભાવ-૯૩૧, ૧૪૩૫ અનુક પા-૧૦૮૮ અનુયાગ-૧૫૭૧ અનેકાંત-૮૯૨થી ૮૯૪ અપર્યાપ્તા જીવ-૨૭૪ અભવ્ય જીવ-૧૩૯૫થી ૧૪૦૧ અભક્ષ્ય-૩૨૨, ૮૩૨

અભાવ-૫૦૮, ૫૦૯ –પ્રાગભાવ–૫૧૦, ૫૧૨ –પ્રધ્વં સાભાવ–૫૧૧, ૫૧૨ –અન્યાન્યાભાવ–૫૧૩ –અત્યંત્યાભાવ–૫૧૪, પ૧૫ -થી લાભ-૫૧૬ અભાષાત્મક શખદ-૩૮૯ અલ્યાસ અને અધ્યાસ-૧૩૩ અરિહ ત– ના અતિશયા-૧૮૭ -થી ઇષ્ટ વસ્તુની પ્રાપ્તિ-૯૭૦, ૯૮૧ -ना **इम**-६८७ -કુવળા સિદ્ધ, સંસારી જીવા-**६९८. 66**5 -નું વર્ણ<sup>6</sup>ન-૧૮૬ અલાકાકાશ-૪૧૮, ૪૨૦, ૪૨૩, **૪૨**૫ અવતારની માન્યતા**–**૩૭ અવધિત્રાન–૭૭ અવસ પિંછી-૪૫૧, ૪૬૦, ૪૬૧ અવિરતિ–૬૯૦થી ૬૯૨ અવ્यवहार राशि छव-२६० અસત્રઝાય- દ૧ અસંખ્યાત–૨૬ અહાેરાત્રી-૪૪૦થી ૪૪૨ અત્રાન-૪૧, ૧૦૮, ૧૧૨, પરર અત્તાનવાદી-૧૦૯

અજ્ઞાની-૧૩૧૧ અજ્ઞાનીના ત્રત-૯૫૧

#### આ

ચ્યાકાશકવ્ય-૪૧૫, ૪૧૬, ૪૮૧ ચ્યાગમ-૫૩, ૫૬, ૫૮, ૮૭૯, ૧૫૮૮ ચ્યાત્મદશા-૧૫૩૨ ચ્યાત્મધ્યાન-૧૫૧૭, ૧૫૬૨ -ના ચ્યનુભવ-૧૫૪૫ -ની ®ત્પત્તિ-૧૫૨૦, ૧૫૨૨,

# **ગ્યાત્મધ્યાન**–

-માં ચિંતવન-૧૫૩૦

૧૫૨૯, ૧૫૪૨

- -ની સાર્થકતા-૧૫૧૯, ૧૫૬૩
- -નાં સાધનાે-૧૫૨૧, ૧૫૩૮, ૧૫૪૪, ૧૫૪૬
- –માં સ્થિરતા–૧૫૨૮
- –વળી જુએા ધ્યાન– -આત્મભાવ–૧૫૨૩

અાત્મલાવ−૧૧૨૩ અાત્મવાદ–પ્રાપ્ત–૧૪૭૯

ચ્યાત્મહિત–૧૪૯**૧** 

न्यात्मतान-३६५, ३७७, १५६५

- -નું અવલ ંબન–૧૫૮૨
- -માં નયનું જ્ઞાન-૧૫૩૫
- -ની પ્રાપ્તિ-૧૩૬૦, ૧૩૬૧, ૧૫૪૦, ૧૫૮૧
- -માં વિવેક-૧૬**૦**૧, ૧૬૦૨
- -અને વૈરાગ્ય-૧૦૨૭
- –ની શરૂઆત-૧૫૬૭, ૧૫૭૦
- –ના હેતુ-૧૫૩૭

**આત્મા–૧**૩૩૩

- –ના અનુભવ–૮૫૪, ૧૩૫૭, ૧૩૬૬,૧૩૭૦,૧૩૭૧,૧૪૯૦, **૧**૪૯૨,૧૫૪૨
- -ના અન્ય નામા-૧૩૯૩
- -અલખ અગાયર-૧૩**૫૮, ૧૩૫૯,** ૧૩૬૩
- –ના ગુણા–જુએા જીવના ગુણા–
- -અને **છવ-૧૩**૯૧
- -ની નિત્યતા-૧૩૬૮, ૧૪૫૪
- –માં પરિણમન–૯૫૦
- -ના પ્રકાર-૧૪૨૧થી ૧૪૨૫
- –ના પ્રદેશ-૭૮૯, ૧૪૦૩, ૧૪૦૪
- –ના ભેદ-૧૪૧૯, ૧૪૨૭
- –ના રૂચિવાળા જીવતા લવ–૨૬**૨** આત્મા–
  - –ની શક્તિ-૩૬૬, ૧૩૫૬
  - –ના સુખના સ્વાદ–૬ ૦૨, ૧૫૪૧
  - -નું સ્વરૂપ-૧૪૫૩
  - -भां जाता, ज्ञान, ज्ञेय-१४८०
  - –નું ગ્રાન–૧૩૬૨,૧૪૯૨,૧૬૦૦

આતાપ−૪૦૪

અાત<sup>૧</sup>ધ્યાન–૧૪૯૬થી ૧૪૯૯ આન**ંદ**ઘનછ–૬૩, ૬૬

આપ્ત પુરૂષ–૧૨૬૫

**આ**ળાધાકાળ–૭૧૫

આયતન-૧૧૯૬

આય ધમ – ૨૯, ૪૨ આરંભ – સમારંભ – ૧૧૫૪ આરંભી હિંસા – ૧૧૫૨, ૧૧૫૩

આરા-૩૪૮, ૪૫૨, ૪૫૩, ૪૫૬

# પ્રદેશ

આલાચના–૧૧૧૦ આવલિકા–૪૪૪, ૪૪૫ આવશ્યક–૧૦૧૮ આસવ–૮૨૮ આહાર–૩૪૩થી ૩૪૭

**ઇચ્છાનિરાધ-૧૫૯**૭ મચ્છાની તીવતા–૨૭૭ મુન્દ્રિય વશ કરવાના ઉપા**ય**−૩૪૦, 9932 **ઇન્દ્રિય વિકાર–**૩૩૬ ઇન્દ્રિયના નામ–૨૯૪ ઇન્દ્રો–૨૧ ઇસ્પ્રિયસ્તના ચમત્કાર-૩૩ र्धश्वर धर्था-७८७ ઇશ્વર-કુષ્ણ. રામ-૧૭૦ -અને જગત-૧૬૬ -કળદાતા-૬૮૩ -ની ભક્તિથી માક્ષ-૮૩૮ -અને વેદાંત-૧૬૫ ઇંડ્રં-૩૨૧ (3

ઉદ્યોત-૪૦૩ ઉત્પાદ, વ્યય, ધ્રુવ–૩૯૬, ૩૯૭ ઉત્સિપિં હ્યી-૪૫૧ ઉદ્દવત તે-૨૯૨ ઉપદેશ-૮૮૮ ઉપયોગ-૧૪૪૯, ૧૪૫૦, ૧૫૯૨ હપવાસનું મહત્વ-૯૧૩, ૧૧૧૩ ઉપશમ-૧૨૫ ઉપશમ સમ્યક્ત્વ-૧૨૭૬, ૧૩૨૪, ૧૪૪૮ ઉપશમ શ્રેપ્ડી-૧૬૯૯ ઉપસમ -૧૧૯૦ ઉપાદાન-નિમિત્ત-૩૯૨, ૧૪૬૮ થી ૧૪૭૧, ૧૬૧૮થી ૧૬૨૩

ઋહિ-૧૪૨થી ૧૪૪ ઋષિ-૧૨૦૩

એ

એકાંત–૧૭૩૧ એન

એામ–૯૯૪, ૯૯૫ એાસવાલ–૬૮

ઑ

ઔદ્ધિક ભાવ–૧૪૩૪,૧૪૪૪,૧૪**૪**૬ ઔપશમિક ભાવ–૧૪૨૯, ૧૪૪૧ ઔષધ–૧૦૩૫, ૧૦૩૭થી ૧૦૪૨

અ.

અંતરાત્મા–૧૪૨૪ અંતરાલ ગતિ–૨૮૪, ૨૮૭, ૭૨૦, ૭૨૧ અધકાર–૩૯૮, ૩૯૯

કદાગ્રહ-૪૦ કમેં–૬૦૩ –આસ્ત્રવ, સંવર, નિજેરા–૫૬૭, હ૧૩, હ૨૪, હ૨૫, હ૩૫, હ૩૬ –ઘાતિકમેં–૬૨૦થી ૬૨૨

-કરાળિયા-૮ ૩૭

# ક્રમ'—

-અને જવ-હક્વ, ૧૪૮**૮,** ૧**૪૮૯,** ૧**૬૧**૦

-ક્રવ્ય કર્મ અને ભાવ કર્મ-૬૦૫, ૬૦૭, ૬૦૮, ૮૪૦, ૮૪૧

–નિકાચિત કમ – ૭૯૮

-નાકમ - ૬૦૬

–પૂર્વકર્મ-૬૦૯, ૬૧૦

—ફળ-હ૧૨, હ૧૨, હ૯૬, ૮૧૦, ૽૧૧૩૯

-ના ભેદ-ક૧૨થી ક૧૪

-ત્રાનાવરણીય-૬૩૨, ૬૪૦, ૭૬૪ થી ૭૬૭

–દર્શ નાવરણીય–૬૩૩, **૬**૪૦, ૭૬૮

–વેદનીય–૬૩૬, ૬૩૭, **૭૧**૧, ૭**૬૯, ૮**૦૦, **૮**૦૯

–માહનીય-૬૩૮

–દર્શ નમેહનીય-૬૩૯, ૬૫૭, ૬૫૮, ૭૩૧, ૭૬૨, ૮૮૩

–મિશ્યાત્વ માહનીય−ક પ૮થીક ક ૧

–સમ્યકુ મિથ્યાત્વ માહનીય-૬૫૮

–સમ્યક્ માહનીય–૬૫૮

-ચારિત્ર માહનાય-૬૪૧, ૬૬૨, ૬૬૫, ૭૬૩, ૮૧૫, ૮૮૪

–આયુકમ<sup>દ</sup>–૬૪૪, ૭૫૨

-બેદ-૬૫૮

–સાપક્રમ–૬૫૯, ૭૫૩

-નિરૂપક્રમ-૬૬૦, ૭૫૪

નનં ઉત્કર્ષ<sup>°</sup>ણન૭૪૭

–તાબધ-૭૧૧, ૭૪૮થી ૭૫૧

–તાક્ષય–૫૧૭, ૭૫૬, ૭૫૭,

–તામ કર્મ°–૬૪૫થી ૬૪૭, ૭૭૫

-ગાત કર્મ- ૧૪૮થી ૧૫૦, ૭૭૧ -અંતરાય- ૧૩૧, ૧૫૧થી ૧૫૧,

**66** 

–પુદ્દગલ વિપાકી કર્મ'-૮૦૮

-અને મંત્ર-૧૪૦

–વસ્તુતઃ કે માયા–૬૦૪

–અને વિકાર–૧૪૭૫થી ૧**૪**૭૭, ૧૪૭૯

–નું સ્વરૂપ–હક્૧, ૧૪૮૮, **૧**૪૮૯, ૧૬૧૦

# કમ<sup>દ</sup>બ<sup>•</sup>ધ----

–અને આત્માના પ્રદેશા-૭૯૦

–અને ઇશ્વર–૭૮૦

–કેવળીને–૬૧૧

–નાં કારણા–૬૮૪, ૭૯૧

–અને ગુણસ્થાન–૬૧૭

–અને જીવની પ્રવૃત્તિ–હ૧૭, ૭૧૮

-ના પ્રકાર–૭૦૪, ૭૧૦

–પ્રકૃતિબ'ધ–૭૦૫

-પ્રદેશભંધ-૭૦૫, ૭૦૬

–સ્થિતિષંધ–૭૦૭, ૭૦૮

-અનુભાગ ખંધ-૭૦૭, ૭૦૯

–માં ફૈરફાર–હર **ફથી** હર ૯, હ૩૮, **૭૩૯,** હ૪૬, ૯૪૧

–સંક્રમણ–૭૪૦

–ઉત્કર્ષણ–૭૪૧, ૭૪૪, ૭૪૫

–અપકષ ્ણુ–૭૪૨, ૭૪૫

કર્મ ખંધ— ઉદીરણા-૭૪૩, ૭૪૫ -અને વીતરાગતા-૭૫૯, ૭૬૦ –ની સ્થિતિ–હરરથી હર૪, **USY USU** -તું સ્વરૂપ-ક્૧૫થી ક૧૮, ૭૧૯, ७५८, ७८४ ક્રમ ફળ ચેતના–૪૭૭, ૭૯૬ કર્મ ભૂમિ-૫ કરણાનુયાગ-૧૫૭૧ \$64-9080 **ક**ષાય-६६३, ६७४, ६८८ -અને આત્મત્તાન-૧૯૫ -ની ઉત્પત્તિ- **૧**૬૪ -અને કર્મ ઉપાજન- ૧૯૯ -ના ત્યાગ અને ક્ષય- કહક, કહળ -ના પ્રકાર-**૧**૭૩ -અનંતાનુબંધી- ૬૭૫, ૬૯૪,૭૩૦ -બેદ- ૧૯૮ કંદમૂળ-3૨૦ ક્રમ અને અક્રમ-૧૭૩૩, ૧૭૩૪ ક્રેમણહ પર્યાય-૧૭૧૦, ૧૭૧૧ -અને અકાળન્ય-૧૭૫૩, ૧૭૫૪ -અને અકાળ મૃત્યુ-૧૭૪૯ -અને અવ્યવસ્થા-૧૭૧૬, ૧૭૬૩, 9.0000 -ના આધાર-૧૭૧૩ -અને એકાંત-૧૭૨૯, ૧૭૩૦. ૧૭૩૨, ૧૭૩૫

ક્રમમહ પર્યાય---–અને કર્તું ત્વ ૧૭૧૯થી ૧૭૨૩, ૧૭૪૨, ૧૭૪૬, 1080. 9080, 9082 -અને કાળ-૧૭૩૬ – કેવળત્રાનમાં –૧૭૧૫, ૧૭૫૧, ૧૭૫૨, ૧૭૬૦, ૧૭૬૧, ૧૭૭૧ -અને ક્રમનિયમિત-૧૭૧૨.૧૭૧૪ -અને જગત નિયામક-૧૭૪૧. 8309 -જૈન અને ખૌદ્ધ મંતવ્ય-૧૭૨૪થી ૧૭૨૭ -અને ૬૦યદષ્ટિ-૧૭૫૬ -તા નિર્ણ'ય~૧૭૫૭થી ૧૭૫૯: -અને નિયતિવાદ-૧૭૨૮ -અને નિરાશા-૧૭૫૫ -અને પુરુષાથ -૧૬૧૭, ૧૭૧૭, १७३७, १७३८, १७४०, १७६५, 9056,9066 -અને સ્વત ત્રતા-૧૪૮૬, ૧૭૪૫<sup>.</sup> કુષ્ણાવતારની માન્યતા–૩૭ કાય સ્થિતિ-૨૫૭ કાળ-૮૬, ૪૪૦થી ૪૪૬, ૪૬૫, ४८२, ४८३, ७३२, १३५५ કાળચક્ર–૪૫૦, ૪૫૪થી ૪૫૬ કાળદ્રવ્ય-૪૨૬, ૪૨૮, ૪૬૨થી ૪૬૪ કાળલિંધ-૧૬૦૬, ૧૬૦૭ ક્રિયાના **સ્**થાન-૮૪૬ ક્રિયાકાંડ-૯૪૦ ક્રિયાવતી શક્તિ-૪૯૧, ૪૯૩, ૧૩૩૯થી ૧૩૪૫

–ના ઉદેશ–૧હ૧૮

કુળ શ્રાવક-૮૭૫ કેવળત્રાન-૭૪, ૮૪, ૮૫ -અવધિ, મન:પર્યં<sup>થ</sup> વગર-૩૭ –ની ઉત્પત્તિ–૮૧ –સત્તા કે શક્તિ–૮૮. ૮૯ -માટે ગ્રાનની પ્રધાનતા-૮૦ કેવળી— -ના અઢાર દાષના ક્ષય-૨૧૦ –તા ઉપદેશ, આહાર–૨૧૧ -શ્રત કેવળી-૮૨ -ના જ્ઞાનમાં દ્રવ્યાનું સ્વરૂપ-૧૭૬૨ ક્રાેડા ક્રાેડી--૭૩૨ ખ્રિસ્તી ધર્મ-૩૧, ૩૨ ખૂન કરીને અદાલતમાંથી કેમ છૂટે ? 493 ા ગુરુષ્ટ-૪૭ ગતિ−૨૪૮. ૨૪૯ -એકેન્દ્રિય જીવની-૨૫૩ -ના છવાની સંખ્યા-૨૫૦ –માં પ્રવેશ–૨૪૭ –માં લિંગ, વેદના–૩૪૨ –સૌથા વધુ જન્મ–૨૭૮ ગતિકિયાના પ્રકાર-૨૮૬ ગતિશીલ પદાર્થની ગતિના નિયમ-224 ગવં~૮૪૩ ગુણ-૩૫૨, ૩૫૩, ૩૭૪, ૩૭૫ –સામાન્ય ગુણ–૩૫૪, 302, 303

ગુણ-વિશેષ ગુણ-૩૫૫, ૪૧૦ -અસ્તિત્વ-૩૫૭, ૩૫૮, ૩૭૧ -aस्त्रत्व-346, 352 -४०४(व-३६०, ३६१ ~પ્રમેયત્વ-૩૬૩થી ૩૬૬ -અગુરુલઘુત્વ-૩૬૭, ૩**૬૮**, ૩૭૧ –પ્રદેશત્વ–૩૬૯ ગુણસ્થાન–૫૬૧, ૧૬૭૬, ૧૬૮૨થી 2860 –આત્માની જ્ઞાનશક્તિ−૧૬૮૯ અવસ્થાએામાં-૬૭૯, –જીવની **૧** ૬७૮, ૧૬/૮, ૧૬૯૦, ૧**૬૯**૨, ૧૬૯૪થી ૧૬૯૬, ૧૭૦૧થી 9,004 -તા નિર્ધાર-૧૬૭૭ -પ્રત્યેક સમયે-૧૬૮૦ -ના ભેદ-૧૬**૮**૭, ૧**૬૯**૩ -અતે સિહિયોગ-૧પર -અને ક્ષાયિકભાવ-૧૩૨૩ ગુપ્તિ–૧૧૭૨થી ૧૧૭૪ ગુરૂ–૧૨૫૮થી ૧૨૬૨ ત્ર**ેવે**યક–૧૯ ઘ ઘડી–૪૩૩ ઘનવાતાવલય–૨૫ ઘનાદધિ–ર પ ધાતકી ખંડ-દ

ચક્રવર્તી-૧૭૭થી ૧૮૧

યત્રષ્ટ્રય-૧૯૯

ચમત્કાર–૭૯૯ ચ્યવન–૨૯૨ ચરણાનુયાેગ–૧૫૭૧ ચરમ શરીરી–૭૫૫ ચારિત્ર–૬૪૨, ૧૦૩૦ –અને પાંચ મહાવત–૧૨૮૭ થી

**ે** ૧૨૮૯

ચારિત્ર–ના પ્રકાર–૧૧૮૭ –થી લાભ–૧૦૯૨

–લિંગ. વેશ–૧૨૮૫

–ત્ર્યવહાર અને નિશ્ચયથી–૧૧૮૫, ૧૧૮૬

–માં સમક્તિની કિંમત–૧૩૧૯ ચેતના–૪૮૭, ૪૮૮ ચૈત્ય–૧૧૯૬ ચોલિયાર–૧૧૧૫

#### 19

છ કાય-૩૧૪ છદ્મસ્થ-૮૭, ૧૫૯૩ છાયા-૪૦૦

#### W

જગત—

—ના રક્ષક–૧૬૭થી ૧૬૯ ની શાશ્વતતા–૩૭૮ જાતિસ્મરણુ જ્ઞાન–૧૫૮થી ૧૬૨ જાત્રા–૧૧૪૨ જિનમુદ્રા–૧૫૧૬

#### જીવ—

--અન્ય નામ-૪૮૭, ૧૩૮૮થી ૧૩૯૦ જીવ-અમૃતિ'ક પદાર્થ-13 હર

-ના અવરાધ- દદદ થી ૬૭૨, ૬७૮, ૧૪૭૩, ૧૫૧૧થી ૧૫૧૪

-અને આત્મા-૧૩૯૧

-એક કે અનેક-૧૩૬૭

-**७त्पत्ति-**१३८५**, १३८**६, १४**८**४

-કર્તા, ભાેકતા–૧૪૬૧, ૧૪૭૨, ૧૪૭૩

-કર્મના સંબંધ-૧૮૨, ૭૮૪, ૮૧૧, ૧૪૧૫, ૧૪૧૬

#### જીવ—

−ક્રમ<sup>6</sup>માંધ−૬૯૩, ૭૬૧, ૭૭**૮**, ૭૮૦, ૧૪૬૪

-ગતિ-૨૫૫, ૨૫૬, ૨૬૪, ૨૮૯, ૪**૮**૬

–ગુણ્–૩૭૦, ૪૭૮, ૧૩૪૨, ૧૩૫૧, ૧૩૫૨,૧૩૭૬, ૧૪૮૧, ૧૫૬૪

–ચૈતન્ય યુણ્–૩૭૬, ૪૮**૭**, ૧૩૩૫

–શ્રદ્ધા ગુણુ–૪૮૯

–સુખ ગુણ–૪૯૦, ૮૩૪, ૧૩૫૪

--વીય ગુણુ-૨૦૦, ૪૯૨, ૧૩૪**૮**થી ૧૩૫૦

–દ્રવ્ય અને તત્ત્વ–પર૧, ૧૩૯૨

-દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાય-૩૭૯, ૫૦૩, ૫૦૪

–ના દેાષ–૧૪૨૦

–અને નય–૧૬૩૨

−ના પ્રદેશ–૩૧૭, ૧૩૭૭, ૧૩૮૩, ૧૩**૮૪,** ૧૩૮૭ ઃછવ–ના ભાવ–**૭૯૨, ૭૯૩, ૧૪૨૮**, ૧૪૩૨, ૧૪૩૩, ૧૪૩૭ થી 1880, 1880 -ના ભેદ-એકેન્દ્રિય આદિ-૨૯૫થી ૩૦૩. ૩૧૫થી ૩૧૯ -ની મુક્તિ-૨૮૧, ૨૯૧, ૫૬૬, ५८७, ७८२, ७८३, ८३८ -સંસારી, સિદ્ધ-૨૧૩થી ૨૧૬, 1368, 1802 –વળી જુએા આત્મા— જૈન ધર્મ-૪૩, ૮૯૦, ૮૯૯, ૯૦૭, ૯૧૫ -અને અન્ય ધર્મા-૨૭, ૨૮, ૩૮, ૧૭૨, ૪૨૯, ૯૦૧થી ૯૦૯ -પ્રાચીનતા અને ગચ્છભેદ-૪૬થી ૪૯, ૭૦, ૭૧, ૮૯૫થી ૮૯૮, 9890 ્દ્ર હીંચ્યા--७० đ તનુવાતાવલય–ર પ ત્તપ–૧૦૧૪, ૧૦૧૭ --બાહ્યતપ-૧૦૧૫ -અલ્યંતર તપ-૧૦૧૬ –થી નિજેરા–૧૦૨૪થી ૧૦૨૬ –થી શ**રીરતે** ક્રષ્ટ–૯૫૩ િતિથિ–૧૧૧૪ તિય<sup>દ</sup> ચ–૭૭૨ ્તીથ<sup>ર</sup> કર–૬૨, ૧૮૯થી ૨૦૯, ૯૮૬, १२६४

દયાના ભેદ–૧૦૮૯ દશ લક્ષણ ધર્મ-૧૧૯૦, ૧૧૯૧ દશ<sup>દ</sup>ન— -લેદ-૬૩૪, ૬૩૫, ૧૫૮૪ –જ્ઞાન–૧૫૮૫થી ૧૫૯૧ દાન-૧૦૯૦ દિગંભર આચાર્યા–૬૯ દિવ્યધ્વનિ–૯૯૧. ૯૯૨ દીક્ષા-૧૧૮૧થી ૧૧૮૩ **દુ:ખ**\_૨૭૧, ૫૭૬, ૫૭૭ દુ:૫મ કાળ-૧૧૯, ૧૩૯, ૪૩૮, ४३७, ७१६, ७१७, १६०३ દેવ— -નું આયુષ્ય-૩૦૭ –ના આહાર–૩૦૯ –ના પ્રકાર–૧૦થી ૨૨ –ની ભાષા–૩૧૦ –ના માક્ષ–૨ક૧ –નું વિષય સુખ–૩૦૪ -ન વેદન-૩૧૧, ૩૧૩ -નું શરીર પ્રમાણ-૩૦૫થી ૩૦૮ દેવ દેવીની પૂજા-૮૩૫, ૮૩૬,૮૮૧ **દ્રેષ-૧**૧૩૬ ४०४-३५०, ३५१ -તા સ્વભાવ-૪૭૫ . –રૂપી, અરૂપી–૪૩૩ -છવ, અજીવ-૪૩૧ –ની સ્વતંત્રતા–૧૬૨૦

્ત્યાગ અને વૈરાગ્ય-૧૦૨૧

દ્રવ્ય નિક્ષેપ−૧૬૭૪

દ્રવ્યાનુયાેગ–૧૫૭૧ –થી નિશ્ચયાભાસી–૧૫૭૨ **ધ** 

# ધમ –૮૫૫

–ના અનુષ્ઠાન–૯૫૮

–અણુગારી ધમ –૮૬૮, ૮૭૬

-ઉપદેશક-૧૨૪૬

-નું પરિંશુમન-૮૫૭, ૮૫૯

-ના બેદ-૮૧૯, ૯૧૨

-ने। भभ-८५८

-ના મુખ્ય અંગ-૯૧૧

-ना साधना-८४७,८६०,८६३,

૯૧૩, ૧૬૧૧

−તું સ્વરૂપ–૮૫૬, ૮૬૨ ધમ<sup>°</sup>દ્રવ્ય–ધર્માસ્તિકાય–૪૧૩, ૪૭૩,

४८०

–અને ધમ**ે**–૪૩૬

–ના સ્વભાવ–૪૭૪

ધમ ધ્યાન-૧૫૦૨થી ૧૫૦૭

–અને પરમાત્માનું ધ્યાન–૧૫૦૮

ધ્યાન–૧૪૯૪, ૧૫૪૭થી ૧૫૬૩

–ના પ્રકાર-૧૪૯૫, ૧૫૨૪,૧૫૩૯

#### ત

નય—૧૬૨૫, ૧૬૨૭,૧૬૨૮,૧૬૩૧ ૧૬૩૨, ૧૬૬૩

–અને પ્રમાણ–૧૬૬૧, ૧૬૬૨

--નિશ્ચય અને બ્યવહાર-૯૨૦ થી ૯૨૨, ૧૬૨૯થી ૧૬૩૮

\_અસ**દ્દભૂ**ત વ્યવહારનય\_૧૬૪**૪** 

-સદ્ભૂત વ્યવહારનય-૧૬૪૫

–નિશ્ચય નય-૧૬૪૧

–શુદ્ધ નિશ્ચયનય–૧૬૨૪, ૧૬૪૨

-અશુદ્ધ નિશ્ચયનય-૧૬૪૨

–દ્રવ્યાર્થિકનય–૧૬૪૬

-પર્યાયાથિ°કનય-૧ € ૪ €

–નૈગમ નય-૧૬૪૮

-સંગ્રહનય-૧૬૫૦

-ઋજુસ્ત્રત્રનય-૧૬૫૧

-શબ્દનય-૧૬૫૨

–સમભિરૂઢનય–૧૬૫૩

–એવંતભૂતનય–૧૬૫૪

**−સ્યા**દવા**દન્ય–૧૬૫**૫

## તરક---

-માં કાેે જાય-૨૫૧

–ગતિના કારણા–૭૭૧

–માં ધ**ર્મ સન્મુખતા**–૨૭૨

–ના પ્રકાર–૨૬૭

-ની ભૂમિ-ર૩

-ની વેદના-૨૬૮,૨૬૯

નવકાર મંત્ર-૯૮૨ થી ૯૯૦ નવતત્ત્વ–૫૬ાર્થ-૫૨૦, ૫૨૩, ૫૨૪<sub>૬</sub>

પરકથી પર૮

–ત્ત્રેય, હૈય, ઉપાદેય-પર૯, પ૩૦∞

-જીવ તત્ત્વની ભૂલ-૫૩૧

-અજીવ તત્ત્વની ભૂલ-૫૩૨

- भंध- ३६०, ४५६, ५६२

-બંધ તત્ત્વની ભૂલ-૫૩૩

–યુણ્ય–૫૩૬, ૫૪૨, ૫૪૪, ૫૪૬, ૫૫૭

નવતત્ત્વ–પાપ–પ૩૮થી ૫૪૦. ૫૪૩. **484, 442** -પ્રથ્ય, પાપ-પપ૧, પપર, પપપ -,,-ની ભૂલ-૫૩૩ -,,-તા ઉદય-૫૪૭ થી ૫૪૯. ૫૫૩ થી ૫૫૬ –આસવ–૫૫૯, ૫૬૦, ૫૬૩ -આસ્ત્રવની ભૂલ-૫૩૫ -સંવર-૫૬૪, ૫૬૫ -નિજેરા-૫૬૮ થી ૫ ax -માક્ષ-૫૭૬ થી ૬૦૨ નસીબ-૭૯૭ નામ નિક્ષેપ-૧૬૬૪ નિત્રંથ ગુરૂ–૧૨૩૮ થી ૧૨૪૦ નિ<sup>ષ્વ</sub>ેસ પરિણામ–૧૧૦૯</sup> નિન્હવ-૮૫૩ નિયાર્શ –૧૦૩૫ નિવિધ્કલ્ય દશા-८४२ –માં અનુભવ–૧૫૩૩, ૧૫૩૪ નિશ્ચય અને વ્યવહાર–૯૨૦ થી ૯૨૨, ૧૬૨૯ થી ૧૬૩૮ निश्चय ध्यान-१५३६ निसर्गेष्य सभ्यक्षत्व-१ ३ ३२ નિક્ષેપ-૯૭૭, ૧૬૬૪ નીતિ-૫૫૦, ૧૧૨૮ તા કર્મ- ૧૦૬

પર્યાપ્તા જીવ−૨૭૪ પર્યાય–૪૩૦, ૪૯૪ –અર્થ પર્યાય–૪૯૯ થી ૫૦૨ પર્યાય-વ્યંજન પર્યાય-૪૯૫થી ૪૯૮ , પસું પણ –૧૧૧૬થી ૧૧૧૮ પરમાણ-૮૬, ૩૮૨, ૫૧૯, ૭૮૮, 9668 પરમાત્મા-૧૪૨૫, ૧૪૨૬ પરમાર્થ-૫૮૩, ૯૨૩ પરાવર્ત ન-૨ ૫૯ પરિગ્રહ–૧૧૬૮ પરિણામિક ભાવ-૧૪૩૬, ૧૪૪૫ પરિષહેા-૨૨, ૧૧૯૨ પરિષદ જય-૧૧૯૩, ૧૧૯૪ પરાપકાર–૧૨૩૩ પઢયાપમ-૪૪૮ પંચમહાવ્રત-૧૧૫૦ –અહિંસા–૧૧૫૧ - ,, ત્રતની ભાવના-૧૧૭૬ આરંભી હિંસા-૧૧૫૨, ૧૧૫૩<sup>.</sup> સત્ય=૧૧૫૫ –., વ્રતની ભાવના–૧૧૭૭ –બ્રહ્મચર્ય<sup>ર</sup>–૧૧૬૬ – ધ્રદ્ભાચર્યની ભાવના–૧૧૭૯ -પરિયહ-૧૧૬૭ થી ૧૧૬૯ - ,, -વ્રતની ભાવના-૧૧૮૦ –અચૌર્ય વ્રતની ભાવના–૧૧૭**૮**∷ –માં અપવાદ–૧૨૧૭ પંચાસ્તિકાય-૪૩૫, ૪૬૬ થી ૪૭૨, 828 પંચેન્દ્રિય–૩૦૨ પાખંડવાદ–૧૬૧૨ પિંડસ્થ ધ્યાન-૧૫૫૭. ૧૫૫૮ પુષ્યથી અભિમાન-૯૩૮

ગ્રુપ્રય–થી ચમત્કાર–૯૩૫ પુણ્ય–પાપ–જુએા નવ તત્ત્વ प्रहास-३८० –ની ગતિ–૪૦૯, ૪૨૭ -પરમાહ્ય-૩૮૨ -પર્યાયના બેદ-૩૮૪ થી ૩૯૧. उद्ध थी ४०० -પ્રતિબિ' બ-૪૧૧ -ના ભેદ-૩૮૧, ૪૭૯ - 25 4-3(3, 809, 804, 808 પ્રદેગલ પરાવત`–૪૫૮, ૪૫૯ ્યુનજેન્મ–૧૬૩, ૧૬૪, ૧૩૭૩ પુરૂષાથ –૧૩૪ થી ૧૩૬ પ્રષ્કર દ્રીપ–૬ **પૂર્વ અને** પૂર્વાગ–૪૪૭ પ્રતિક્રમણ–૧૧૦૨. ૧૧૦૩ –'પ્રત્યાખ્યાન, આલે!ચના--૧૧૦૫. 9990 પ્રતિકૃળતા–૨૮૦ પ્રતિમા–૧૧૯૬ પ્રતિજ્ઞા-૧૧૦૮ પ્રતિવાસદેવ-૧૮૪, ૧૮૫ ંગ્રતિહાર્ય°–૧૮૮ પ્રત્યાખ્યા<del>ત</del>–૧૧૦૪ થી ૧૧૦૭ પ્રત્યેક બુદ્ધ-૧૮૦ પ્રથમાનુયોગ-૧૫હ૧ પ્રદેશ–૮૬, ૪૩૭ अभा६-७००, ७०३

પ્રવચન માતા–૮૭૯ પ્રવચનકાર–૮૧૪, ૮૧૮ પ્રાયશ્ચિત–૧૧૧૧, ૧૧૧૨ પ્રારમ્ધ–૭૯૭ પ્રાણ–૩૩૪ પ્રાણીના પ્રકાર–૨૯૩ –ની હત્યા–૧૦૦૯

બ

ખહિરઆત્મા-૧૪૨૩
ખળદેવ-૧૮૩
ખાર ભાવના-૧૦૯૩ થી ૧૧૦૧
ખાલાકિયા-૯૫૪
ખાલાતાન-૧૧૩, ૧૧૪
ખાલા પરિત્રલ-૧૧૬૯
ખીજમાં જ્વ-૧૪૮૩
ખુલને માેક્ષ-૩૪
ખ્રલસ્થર્ય-૧૦૫૮, ૧૦૫૯, ૧૧૬૬
-ની નવ વાડ-૧૦૫૭
-મૈશુનના પ્રકાર-૧૦૫૫
પ્રલા-વિષ્ણુ-મહેશ-૧૭૧

ભ

ભય-૮૫૨, ૧૨૯૯
ભવ સ્થિતિ-૨૫૭
ભવ્ય જીવ-૧૩૯૫ થી ૧૩૯૯
ભક્તિ-૯૩૬, ૯૬૬, ૯૭૨, ૯૭૩
-ના ભેદ-૯૬૪ થી ૯૬૭
-થી મુક્તિ-૯૬૮, ૯૭૧, ૯૭૫
ભક્તિ માર્ગ-૯૫૯ થી ૯૬૩, ૯૭૪
ભાવજીવ-૧૪૫૧
ભાવનિક્ષેપ-૧૬૬૪

પ્રલય–૩૫

પ્રમાણ-૧૬૫૯, ૧૬૬૦

## ય૯૧

ભાવ મરણ–૧७૮૮ ભેદ ગ્રાન–૩૭૬, ૧૬૧૫ ભ્રાંતિ–૯૨૬

મ

મતાર્થિની ભૂલ–૧૨૫૧ મતિજ્ઞાન–૭૫ મદ–૧૩૦૦ મન–૮૪૭ થી ૮૫૧, ૧૬૧૩ મનઃ પર્યય જ્ઞાન-૭૮ મનુષ્ય જિંદગીની વ્યર્થતા–૯૨૫, ૧૧૪૩

મનુષ્યના ભેદ–૨૭૩

- –ગતિનાં કારણા–૭૭૩
- –દેહમાં રાગાની સંખ્યા–૮૦૧
- –ભવનું કર્તવ્ય–ર**૮**૨, ૨૮૩ મનાનિગ્રહ–૧૧**૩**૩, ૧૧૩૪

મહાત્મા અને ચમત્કાર-૧૪૯,૧૫૦,

૧૫૩, ૧૨૧૨

મહાવીર શાસનની જયંતી–૯૯૩

મ ગલાચરણ–૯૯૭, ૧૦૦૩

–મંગલ–૯૯૮

–નવકાર–૯૯૯ થી ૧૦૦૬

મૃત્યુ–૮૧૨, ૧૭૪૯, ૧૭૫૦,૧<mark>૭૭૨</mark>થી **૧૭૭૭**, ૧૭૮૩

–અને ખેદ–૧૭૮૯

–થતાં જીવનું ગમન–૨૮૮

–સમયની ભાવના–૧૭૯૦, ૧૭૯૧

માર્ગણા સ્થાન-૧७०६

માનવ સેવા–૯૨૮ થી ૯૩૩

માનસ્થં લ–૧૦૦૭૪

માંસાહાર–૩૬

-સમ્યગ્દિષ્ટિને-૧૦૩૯

–તીથ°ંકરને–૨ ૦૮

મિથ્યાત્વ-૮૧૭, ૮૨૦, ૮૨૯

–ના પ્રકાર–૮૨૩ થી ૮૨૮, ૮૪૩

ં–થી લાભ નુકસાન–૮૧૯, ૯૫૫.

–ના ક્ષય–૮૨૧

મુનિ–૧૨૦૪

−ના આચાર–૯૦૦, ૧૦૮૧, ૧૨૨૩, ૧૨૨૭, ૧૨૩૩, ૧૨૩૪

–ક્રવ્યલિંગી–૧૩૮, ૧૬૦૯

-નું ને સપાર્થ - ૧૨૧૪, ૧૨૧૫

–ના ભેદ–૧૨૦૯

–ના મૂળગુણા–૧૧૮૯

-સ્થિવિરકલ્પ અને જિનકલ્પ-૧૧૯*૮* 

-ક્ષાન્ત અને દાન્ત-૧૨૦૫

–વળી જુએા ગુરૂ, સાધુ, દીક્ષા

મુમુક્ષુ–૧૧૨૨

-**ને** ઉપદેશ-૧૧૨૪

–નાે નિશ્ચય–૧**૧૨**૭

–ને મત, ગચ્છ, નય ૩૯

મૂઢતા–૧૨૯૫, ૧૨૯૮

મૂર્તિ પૂજા-૯૭૬ ધી ૯૮૦

મૈત્રી ભાવ–૧૦૧૧

માહ અને તૃષ્ણા-(૪૪, ૮૪૫,

११३७

માક્ષ—

–અન્ય માર્ગમાં–૪૫

–આશીવદિથી–૧૪૧

ૈમાક્ષ–નાે ઉપાય અને ક્રમ–૧૩૭, २६६, १६०८, १६१४ –ગમન–૨૯૦

–ગામી જીવાની સંખ્યા-પહુર થી 464

-માટે જાતિ અને મત-૧૪૫૮

-તેજનું તેજમાં ભળવું-૧૩૭૪

–ની શ્રેણી–૯૪૯

–માટે જ્ઞાન, તપ–૧૦૨૯, ૧૫૯૬ માક્ષ માર્ગ —

-निश्चय अने व्यवहार-१६२८

–માં પુરુષાથ°–૧૭૩૮

-ના પ્રકાર-૪૪, ૪૫, ૯૬૨

-નાં સાધન-૨૪૧, ૨૭૬, ૯૧૮, હિશ્દ

**य**ज्ञ-३० યતિ–૧૨૦૬ ચાેંગ–૬૮૫થી ૬૮૮ ંચાેગી–૧૨૦૭

રાગ-૭૯૯, ૯૩૭, ૧૧૩૫, ૧૧૩૮, 9866 -રાગદેષ–કમ°જનીત,જીવજનીત--૧૪૬७ -જીવ કે પુદ્દગલનાં-૧૪૬૨ –પ્રાથમિક ભૂમિકામાં ૧૪૬૩ રાત્રિભાજન ત્યાગ–૧૦૭૭ રૂચક પ્રદેશા-૧૪૮૭ રૂચિ અ<u>ન</u>ુયાયી વીર્ય-૧૩૪૭ રોંદ્ર ધ્યાન-૧૫૦૦. ૧૫૦૧

લ

લબ્ધિ-૧૪૩થી ૧૪૭, ૧૫૫,૧૫૬, 9466 લેશ્યા–૧૬૬૫થી ૧૬૭૪

-અને અલાક-૧, ૪૧૯, ૪૨૨, 828

–ના દ્રબ્યા–૪૨૫ લાકાકાશ–૪૧૭

વજૠષભવનારાચ સંઘયણ–૩૩૫ વચનના ભેદ-૧૧૫૬થી ૧૧૬૫ વાંદન-સમ્યગ્દિષ્ટિને-૧૩૨૭ વાતાવલય–ર પ વાસુદેવ~૧૮૨ વિકથા–૭૦૧ વિદેહક્ષેત્ર-૧૯૩, ૨૫૨ વિનય-૧૨૯૬ વિપર્યાસ–છુદ્ધિ-૮૩૦ **વિરતિ**– ૧૯૦ વિશ્વ–૩૪૯ વીતરાગતા અને ઉદાસીનતા-૧૦૨૨ વીતરાગ માર્ગમાં અરૂચી-૨૭૦ **98-86 વેદક** સમ્યકત્વ–૧૩૩૧ વૈ**રાગ્ય⊸૧૨૫**, ૧૦૨૦, ૧૧૬૪. ૧૨૩૫ વ્યતિક્રમ–૧૧૧૦ વ્યવહાર રાશિ જવ-૨૬૦ વ્યવહાર સમ્યક ચારિત્ર-૧૧૪૭ થી 1186

વ્યસને–૮૩૧ વત–૯૨૭, ૯૩૯, ૯૪૨, ૯૫૨, ૧૦૪૦થી ૧૦૪૩ વત–અહ્યુવત–૧૦૪૪ –અહ્યુવતના અતિચાર–૧૦૫૧થી ૧૦૫૪, ૧૦૬૧ –ગુણ્વત–૧૦૪૫, ૧૦૬૪ –ગુણ્વતના અતિચાર–૧૦૪૬, ૧૦૬૨થી ૧૦૬૫ –શિક્ષાવત–૧૦૪૭, ૧૦૪૮ –શિક્ષાવતના અતિચાર–૧૦૬૬ થી ૧૦૬૯

–સલ્લેખના/સંથારા–૧૦૫૦, ૧૭૭૮ થી ૧૭૮૬

–સલ્લેખનાના અતિચાર–૧૭૮૭

–સાગાર–૧૦૪૧

શ

શબ્દપર્યાયના ભેદ-૩૮૫
શરીર-૩૨૩, ૩૩૦ થી ૩૩૩
—ના પાંચ પ્રકાર-૩૧૮, ૩૨૪થી
૩૨૯
—માં પીડા-૩૩৬
—ના મળદ્દાર-૩૩૯
શલાકા પુરૂષ-૧૭૩ થી ૧૮૫
શલ્ય-૮૪૩
શાસ્ત્ર-૫૯, ૮૮૮
શાસ્ત્રાભ્યાસ-૬૦, ૬૧, ૧૫૭૨,
૧૫૭૪ થી ૧૫૭૬
—અર્થ કરવાની રીત-૧૩૫૬
શાંતિના અનુભવ-૬૮૦

શાંતિ-એામ શાંતિના અર્થ-૯૯૪થી 668 શિક્ષણ–૧૧૨૯, ૧૧૩૦ શુકલધ્યાન–૧૫૦૯, ૧૫૧૦, ૧૬૭૩ શુભકાર્યો–૯૪૩ શુલ રાગ–૫૩૭ –એકેન્દ્રિયને–૧૬૭૫ -ધર્મના ક્રમ-૯૪૭, ૯૪૮ -ધર્મનું સાધન-૯૪૪, ૯૪૫, ७४६, ७५७ –પરિણામ–પ૩૪, ૯૩૪ –માક્ષનું કારણ–૯૩૭, ૧૦૨૮. १४५७ શુષ્ક અધ્યાતમી-૯૨૪ શેખર સુરિ–૬૭ ક્ર<del>ી</del>લેશી અવસ્થા–૮૧૬

ч

ષટુદર્શ ન–૧૪૫૯

સ

સત્યુર્ય-૧૨૪૧ થી ૧૨૪૪ સત્ય-૧૦૮૨ થી ૧૦૮૪ સત્યંગ-૧૨૫૬, ૧૨૫૭ સત્યુર્ચ-૧૨૪૫, ૧૨૫૧, ૧૨૫૨ સદાચાર-૧૦૨૮, ૧૦૩૧ સપૈને કરડવા દેવા કે મારવા ? ૧૬૧૬

૧૬૧૬ સપ્તભંગી–૧૬૫૭ સમક્તિ–સમ્યક્ત્વ–સમ્યગ્દર્શન–૧૨૬૬ થી ૧૨૬૮, ૧૨૭૮, ૧૨૭૯ સમક્રિત-અન્યગતિમાં-૧૬૮૧ -તા અનુભવ-૧૨૯૦, ૧૨૯૧, 9394 -માટે અભ્યાસ-૧૩૦૫, ૧૩૧૨, 9313 -ના અંગ, લક્ષણ-૧૩૦૨, ૧૩૦૯ -અને ચારિત્ર-૧૩૧૯ \_ની **જા**ણ\_૧૩૧૬, ૧૩૧૭ –જુદા જુદા ગુણસ્થાને–૧૩૨૭ -ના એ પ્રકાર-૧૨૭૨ –ના છ પ્રકાર–૧૨૭૬, ૧૨૭૭, १३३० थी १३३२ -નું પ્રગટન થવું -૧૨૮૨, ૧૨૮૪ 1318 \_ની પ્રાપ્તિ-પર્પ, ૮૨૨, ૧૨ ૬૯, 9.42 0 -તા મહિમા-૧૨૭૦, ૧૩૦૭, ૧૫૭૯ –અતે મુનિદશા–૧૨૮૧ \_થી લાભ-૧૨૭૧, ૧૩૦૮, 9326 -awd वियार-१३१८, १५३० -न वभव - १२७५ સમકિતી–સમ્યક્તી–સમ્યગ્દષ્ટિ— –ના આઠ અંગ–૧૨૯૩ -ते **. . . . . . . . . . . . . . . . . .** –ની ગતિ–૧૨૭૪ –ના ગુણો–૧૨૯૪

સમકિતિ-ને નિર્જરા-૫૭૫, ૧૩૦૪ –ની પ્રતીતિ–૧૩૨૪, ૧૩૨૫, 1886 –તેા માેક્ષ−૧૨૭૩ –નું વર્ત ન–૧૨૯૨ -ના શહોપયાય-૧૪૫૨ સમભાવ-૧૧૪૦, ૧૧૪૧ સમય-૮૬, ૪૪૬, ૧૩૫૫ સમરંભ-૧૧૫૪ સમવાય-૧૬૦૪, ૧૬૦૫ સમ્યક ચારિત્ર-૧૦૩૧થી ૧૦૩૪, १२८० સમ્યક માહનીય-૬૫૮ સમ્યક્શાન— –ની આરાધના–૧૩૨૦ –નું ગુણસ્થાનક–૮૨૨ –અને ચારિત્ર–૧૨૮૩ –માં નિશ્ચય વ્યવહાર–૧૫૯૮ −નું ફળ–૧૫૯૫ -માં રૂકાવટ-૧૫૯૮ સમાધિમરણ-૧૭૭૯ થી ૧૭૮૨ સમિતિ–૧૧૭૦, ૧૧૭૧ –અને ગ્રપ્તિ–૧૧૭૪ સમુદ્ધાત-૧૪૦૮ થી ૧૪૧૬ સમુચ્છિમ મનુષ્ય–૨૭૫ સલ્લેખના/સંથારા-૧૦૫૦, ૧૭૭૮, १७८४, १७८६ -અને આત્મહત્યા-૧૧૪૫, ૧૧૪૬ સ્ત્રીને મુનિપર્શં-૧૨૧૬ -ને માક્ષ-૫૯૯, ૬૦૦

-માં દાષાના અભાવ-૧૩૦૧

સ્થાપના નિક્ષેપ–૧૬૬૪ સ્થાનકવાસી-૫૫ સ્યાદવાદ-૮૯૩, ૧૬૫૫ થી ૧૬૫૮ સ્વયત્રષ્ટ્રય–૧૪૮૨ સ્વચ્છંદ અને પ્રતિખધ-૧૫૧૨ સ્વચ્છ દતા–૧૮૧ स्बप्त-२४४, २४५ સ્વસ્તિક-૧૦**૦**૭ સ્વાધ્યાય-૧૩૨ સંકલેશ સ્થાન-૧૭૦૭ સ્કુ'ધ-3/3. **૪૦૧, ૪૦૫, ૪**૦૬ સંખ્યાતા–૨૬ સંઘ–૪૭, ૭૧ 🗆 સંયમ-૯૦, ૧૪૩ 🚃 🗇 -**અને** ज्ञान-१०३, १०४ -ના પ્રકાર-૯૧ –યમ. નિયમ–૧૦૧૯ સંયમલબ્ધિ સ્થાન-૧૭૦૯ સંસાર–૭૮૬, ૮૬૧, ૧૨૩૬, ૧૨૩૭ -ના આરંભ. અંત-૨૪૯ સંસ્થાન ભેદ-૩૯૪, ૩૯૫ સંહસં પ્રહ–૧૮૦ સંગ્રા-२૯७, ૩૩૮ संज्ञी ९७५-२ ५४ સાગરાપમ-૨૨૭, ૪૪૯ સાદિ અનંત-૫૦૭ સાદિ સાંત-૫૦૭ સાધુ–૧૨૦૨ -અન્યનામ-૧૨૦૮ –ના આચાર–૮૭૮, ૧૧૮૮,

1214, 1221, 1221, 1230

સાધુ–ના આદેશ, ઉપદેશ–૧૨૨૪. 4224 –અને આશીર્વાદ-૧૨૨૯ –માં ઝાંખપ–૮૭૭ –ના પરિગ્રહ–૧૨૨૮ -વર્ત માનકાળના-૧૨૬૩ –સાધુપણાના ત્યાગ–૮૮૨ -સ્નાનના નિષેધ-૧૨૧૯, ૧૨૨૦ સામાયિક-૭૩, ૧૦૭૦ થી ૧૦૭૨ સસ્વાદન સમ્યકત્વ-૧૩૩૦ સાંપરાયિકી ક્રિયા–૧૧૯૯, ૧૨૦૨ સિહ— -- અાકાર, અવગાહના-- રેરેક, રેકે છ થી ૨૪૦ -ના આઠ ગુણ-૨૧૭ -ને કમેં બ ધ-૧૬૭૯ –જીવામાં ભેદ⊸૨૧૮ –નું પરિણમન–૧૩૭પ∶ -ના કરી અવતાર-૨૩૫ -નું શરી**ર**-૨૨૨. ૨૨૪ –અને સંસારી આત્મા–કરટ થી ६३० –નં સુખ–૨૨૫ થી ૨૨૯ સિંહશીલા–૮, ૨૨, ૨૩૬, ૪૮૫, 477 સિહ્લેત્ર-૨૧૯ થી ૨૨૧, ૨૩૦થી २३४. १४०६ સિદ્ધિના પ્રેકારે-૧૪૫ ાજ વેર્

સૂત્રના નામ-૫૪ –અને સિહાંત–૫૭ સક્ષ્મત્વ-૩૯૧ શ્ર

શ્રાવક–૧૦૩૬, ૧૦૩૭ -**ના** ગુણ-૧૦૭૮, ૧૦૮૦

-છ આવશ્યક-૧૦૭૫

–તિર્ય**ેચ શ્રા**વક–૧૦૩૮

–ના નિયમ–૧૦૭૪

-અને ધંધા-૮**૬૪** થી **૮**૬૬

–ની પ્રતિમા–૧૦૯૬

–ના ભેદ–૮૭૦ થી ૮૭૫

–ના લક્ષણ–૧૦૭૯

–ના વિચાર–૮૮૦

–માટેના વત–જુએા વત

શ્રીમદ રાજચંદ્ર-૫૧, પર, ૧૬૪૯ શ્રુત કેવળી–૮૨

શ્રુત ગ્રાન–૭૬

શ્રેણી–૧**૬૯૭ થી** ૧૭૦૦

હિંસા–૧૦૧૨, ૧૦૧૩

–**પરાપકા**રી–૧૦૦૮

હિંદુ ધર્મના ચાર યુગ-૪૫૭ હેમચંદ્રાચાય<sup>દ</sup>–૬૩ થી ૬૫

ક્ષ**પક કો**ણી–૧૭૦૦ ક્ષમા–૧૧૯૧ ક્ષયાેપશમ–૮૮૫ થી ૮૮૭

–સમ્યકૃત્વ–૧૨૭૬

-અને ક્ષય-૧૪૩૨, ૧૪૩૯ ક્ષાયાપશમિક ભાવ–૧૪૩૧, ૧૪૪૩ ક્ષાયક–૬૭૬

ક્ષાયિક ભાવ-૧૪૩૦, ૧૪૪૨

ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ-૧૨૭૬

ज्ञान-७४ थी ८५

-ના અર્થ-૯૨ થી ૯૪, ૧૦૦થો ૧**૦૨**, ૧૧૨

–અને અનુભૂતિ–૧૨૬

–ઇન્દ્રિય સાન–૧૧૮, ૧૩૬૪,૧૩૬૫

- ઉપદેશ અને સિંહાંત જ્ઞાન-૧૨**૧** થી ૧૨૪

-અને ચારિત્ર-૧૦૨૩

--તીર્ય ચને મનુષ્યને-13રક

–પરાક્ષ જ્ઞાન–૧૨૦

–નું ફળ–૯૫

–ખીજભૂત, વૃક્ષભૂત–૧૧૭

–માક્ષતા ઉપાય–૯૯

- નું લક્ષણ–૧૫૯૪

–અને લિંગ–૧૧૬

–અને વિદ્વતા–૧૧૫

-વિભંગ જ્ઞાન-૧૧૦, **૧૧**૧

શાન--

–અને વૈરાગ્ય, સંયમ–૯૦, ૯૮, ૧૦૩ થી ૧૦૭

–થતાં સંસારનાે અભિગમ–૯૬,૯૭ –ક્ષયાપશમ–૬૪૦

ज्ञान क्रियाक्याम् भेक्ष-७५, ८८७ શાની-

-નું અકતૃ ત્વપશ્ચં-૧૪૮૫

–અને અજ્ઞાની–૧૨૪૮

–ના આશ્રય–૧૨૫૩

–ની એાળખાણ–૧૨૪૨, ૧૨૫૪,

૧૨૫૫

–તી કરણી અને કથ**ની**–૧૨૫૦, 2866

–ને ધનની ઇચ્છા–૧૪૮

–**ના બાહ્ય**આચાર–૧૨૪૭

–અને શાસ્ત્રાલ્યાસ–૧૨૧૦

-ને શુભ ભાવ-૯૪૪

-અને સિક્રિયાગ-૧૫૧

"िलनेश्वराने એવું કોઇ पण कारण नहीतुं के ले निभिन्ते तेओ मृषा के पक्ष- पाती भाषे, तेम तेओ अज्ञानी न हता, के ओथी मृषा भाषाई कवाय. कैन प्रवर्त का मने कंई भूरशी हिस्णा आपी नथी. तेम से भारा कंई कुटु अपरिवारी पण नथी के से माटे पक्षपाने हुं कंई पण तमने कहुं प्रिय सन्थी, कैन के वुं ओक के पूर्ण सने पवित्र हर्शन नथी, वीतराग के वे। के के के हे वे नथी, तरीने अनंत हु अथी पार पामवुं हाय ते। के सर्वज्ञ हर्शन ३५ अल्या पार पामवुं हाय ते। के सर्वज्ञ हर्शन ३५ अल्या पार पामवुं हाय ते। के सर्वज्ञ हर्शन ३५ अल्या पार पामवुं हाय ते। के सर्वज्ञ हर्शन ३५ अल्या पार पामवुं हाय ते। के सर्वज्ञ हर्शन ३५ अल्या पार पामवुं हाय ते। के सर्वज्ञ हर्शन १५ अल्या पार पामवुं हाय ते। के सर्वज्ञ हर्शन ३५ अल्या पार पामवुं हाय ते। के सर्वज्ञ हर्शन ३५ अल्या पार पामवुं हाय ते। के सर्वज्ञ हर्शन ३५ अल्या अ

— શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

# — प्रक्षो —

- \* આત્મા છે? તે હાય તા દષ્ટિમાં કેમ આવતા નથી?
- ધર્મ એટલે શું? માક્ષના ઉપાય શું?
- \* ઈશ્વર છે ? શું ઈશ્વરે જગત બનાવ્યું છે ? રામ અને કૃષ્ણ ઈશ્વરના અવતાર હતા ?
- \* મંત્રસિદ્ધ, જાપ વગેરેથી ચમત્કાર સંભવે છે?
- \* ધ્યાન, ધર્મધ્યાન અને આત્મધ્યાનમાં શું ફેર છે?
- \* જો ખધા જીવ માેણે જાય તાે સંસાર ઉચ્છેદ ન થઈ જાય?
- \* દેવ, દેવીઓ, યક્ષ આદિની પૂજા કાર્યકારી છે ? તેઓ આપણને મદદ કરે ?
- \* જિનમાર્ગ સિવાય બીજા કાેઇ માર્ગમાં માેક્ષમાર્ગ હાય છે?
- \* જીવ અથવા પરમાણુ નવા ઉત્પન્ન થાય છે?
- \* આત્મા એક છે કે અનેક?
- \* પ્રતિકૂળતામાં કચાંય માર્ગ ન સૂઝે ત્યારે શું કરવું ?
- \* रागदेष छवप्रेरित छे डे डर्भक्रनित?
- \* શું ધર્મ અને પુષ્ય એક જ છે? તે બન્નેમાં કાંઇ ફેર છે?
- \* દુનિયાની છેવટ શી સ્થિતિ થશે ? દુનિયાના પ્રલય છે?
- \* નમાકાર મંત્ર કાેેો બનાવ્યા ?
- \* સ્વસ્તિક ચિદ્ધના શું અર્થ છે?
- \* માનસ્ત'લ એટલે શું?
- \* નરક એટલે માત્ર ભય ખતાવવા પુરતી જ વાત છે ને?
- \* ખૂન કરીને પણ અદાલતમાં કેમ છૂટી જાય છે?
- \* ''ૐ શાંતિ શાંતિ'' શખ્દોના અર્થ શું છે?
- \* નવકારવાળી (માળા)માં એકસા આઠ પારા કેમ છે? આ પ્રશ્નો ઉપરાંત આવા બીજા કેટલાયે ઉપયોગી પ્રશ્નોના જવાળા આ પુસ્તકમાં છે.