

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

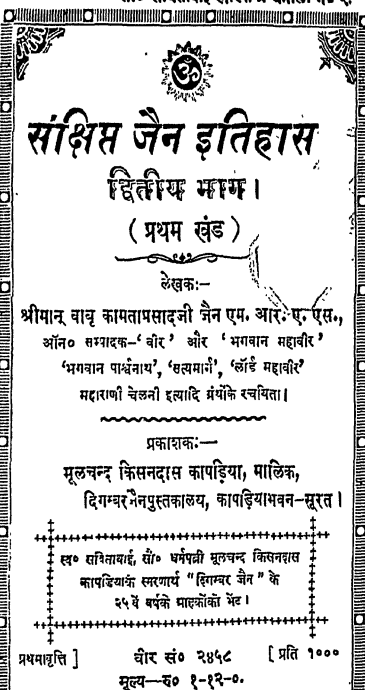
This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

### सौ॰ सविताबाई सारक श्रम्थमाला नं । २.



### फ्लावमा।

अधिक समय नहीं हुआ कि सरदार पटेलने एक मांबणमें केंडा था कि. 'मंहिंसो वीरोंका वर्म है।' और उन्होंके साथ काका फालिककरने प्रगट किया था कि "जैनवर्ग सर्वोत्तम रीतिसे जीवन वितेनका उपाय नताता है। वह संचा साम्यवाद सिखाता है।" निनधर्मके विषयमे राष्ट्रीय-नेताओंके यह उद्गार निःसंदेह ठीक हैं। किन्तु इन उद्गारीका महत्व तव ही स्पष्ट होसक्ता है कि नव नैनेकि गत जीवन व्यवहारसे अर्हिता घर्मका पालन करते. हुये वीरत्वके प्रकाश और नीवनकी पूर्णताका चित्र साधारण जनताके हृदय-पटलपर अंकित किया जासके। यह होना तव ही संभव है कि जन जैनों हा इतिहास जनताके हाथों में पहुंचे । जैसे किसी मनुष्यका सन्मान उसके वंश, प्रतिष्ठा मादिका परिचय पानेसे होता है, उसी-तरह किसी जातिका षादर उस जातिका इतिहास जाननेसे लोगोंकी दृष्टिमें बढ़ता है। भारत दिगम्बर जन परिपदने इस आवश्यक्ताको बहुत पहले अनुभव कर लिया था। और तद्नुसार अपनी एक 'इतिहास कमेटो 'भी नियुक्त की थी, जिसका एक सदस्य में भी था। उसीके अनुरूप मेंने "जैन इतिहास "को लिखनेका उद्योग चाल किया था और परिणामतः उत्तका पहला भाग, जिसमें ईस्वी पूर्व ६०० वर्षसे पहलेका पौराणिक इतिहास संकलित है, प्रगट होत्तका है। प्रस्तुत पुस्तक उसी सिलसिलेमें दूसरे भागहा पहला लण्ड है। दूसरे भागमें ईस्वी पूर्व छठी शताब्दिसे ईस्वी तेरहवीं शंताविद तक्का इतिहास एकत्र किया जाना निश्चित है। इस पहले

संबद्धमें ईस्वी पूर्व छंठी श्रातांविद्देसे दूसरी श्राताबिद तकका इतिहास प्रगट किया गया है। पाठक महोदय देखेंगे कि पहले जमानेसे मंहिंसा घर्मको पालते हुये जिनोंने केसा वीरत्व प्रगट किया था खीर जीवनको पत्येक दृष्टिसे उन्होंने सफल बनाया था। उनमें बड़े २ सम्राट् ये जिन्होंने भारतकी प्रतिष्ठा विदेशोंमें कायम की थी-उनमें बड़े २ योदा थे, निन्धेनि शूरेंकि दिल दहला दिये थे. उनमें बड़े २ व्यापारी थे, जिन्होंने देशविदेशोंमें नाकर अपार धनसंचय किया था और उसे घर्म और सर्वेहितके कार्योंमें खर्च करके भारतका गीरव बढ़ाया था ! और उन निनयोंमें वे प्रातः-स्मरणीय महापुरुष थे जो दिगम्बर-प्राकृत वेपमें रहकर ज्ञान-ध्यान द्वारा आत्मतेजके पुंज ये और जो जीवमात्रका ष्ट्याण करनेमें अग्रसर थे । अब भला कहिये कि जैनवर्मका अहिंस।तत्त्व क्यों न वीरत्वका प्रकाशक हो और उसके द्वारा मनुष्य जीवन कैसे सफल न हो ? जैनोंका यह प्राचीन इतिहास आज हम-सबको जीवित-नागृत और कर्मठ होनेकी शिक्षा देता है। गत इतिहासको नानना त्तव ही सार्थंक है जब उसके अनुसार बर्ताव करनेका उद्योग किया नाय । आज प्रत्येक जैनीको यह वात भृत न जाना चाहिये ।

यह संभव नहीं है कि प्रस्तुत पुस्तक्षमें विशित कालका संपूर्ण इतिहास खागया हो | हां उसको यथासंभव हर तरहसे पूर्ण बनानेका ख्याल ध्ववश्य रक्खा गया है और धागामीके भागोंमें भी रक्खा नावेगा | दूसरे भागका दूसरा खंड भी लिखा नाचुका है और वह भी निकट-भविष्यमें पाठकोंके हाथमें पहुंच नावेगा | आशा है, पाठक उनसे यथेष्ट लाम उठावेंगे |

١

इम खण्डको श्रद्धेय द्वा सीतलप्रमादनीने देखकर हमें उचित-परामें हिया है, इपके लिये उनको घन्यवाद है। इप्पीरियक लायविरी कलक्तासे हमें यथेष्ट साहित्य-सहायता मिली है; एतदके उसका लाभार स्वीकृत है। साथ ही प्रिय मिन्न कापाइयानीका भी स्वाभार स्वीकृत कर लेना हम उचित समझते हैं जिन्होंने न केवल स्वाहित्य प्रस्तुत करके इसका संकलन कार्य सुगम किया है, वरन् इसको प्रकाशमें लाक्र उन्होंने इसका प्रचार व्यापक और सुगम बना दिया है। इति कृम्। विनीत— श्रष्टीगंज (पटा) कामताप्रसाद जैन, १९-२-१९३२। संगदक "वीर"



प्रसिद्ध लेखक व इतिहासक श्री० वांचू कामताप्रसादजी जैनस्तीगंजने अनेक ऐतिहासिक प्रत्य रचे हैं, उनमें "संक्षिप्त जैन इतिहास"
भी एक हैं, जिसका प्रथम भाग हमने ६ वर्ष हुए प्रकट किया था और
सह दूपरा भाग (प्रथम खंड) भी आज प्रकट किया जाता है। आएने
इस प्रत्यक्ष उंकलन अंग्रेजी, हिंदी व संस्कृत भाषाकी छोटी वड़ी
करीब १०० पुस्तर्शेका वाचन व मनन करके किया है, जिसके लिये
खाप अनेकका: धन्यवादके पात्र है। ऐसे ऐतिहासिक प्रत्योंका सुलम
प्रचार करनेके लिये जिस प्रकार इसका प्रथम भाग "दिगम्बर जैन" के
दे वें वपंके प्राहकोंको भेंट देनेके लिये प्रकट किया था उसी प्रकार
यह दूसग भाग (प्र० खंड) भी 'दिगम्बर जैन'के २५वें वपंके प्राहकोंको
भेंट देनेके लिये व जो उसके प्राहक नहीं हैं उनके लिये विक्रयार्थ भी
निकाला गया है। आशा है कि इसका अच्छा लाम उठाया जायगा।

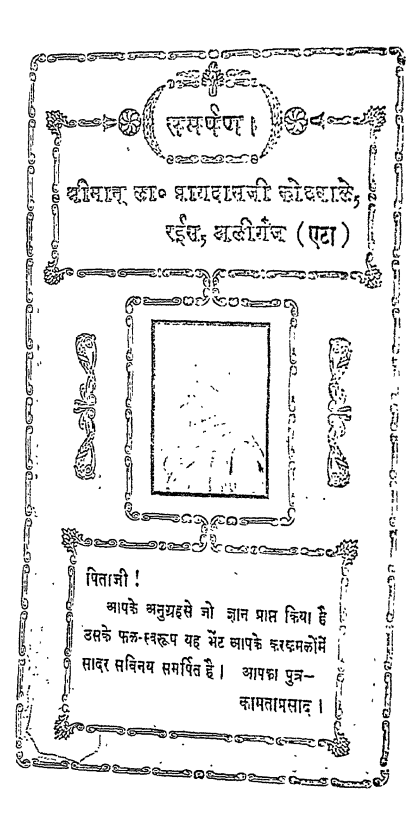
सौ॰ सवितावाई स्नारक प्रम्थमाला नं॰ २.



#### स्वर्गीय-

सौ० श्रीमती सवितावाई कापड़िया, धर्मपनो, श्री• मूलचंद किषनदावनी कापड़िया-सूर्त । जन्म-धं० १९६४. स्वर्गवास-धं० १९८६.

शापके स्मारकमें २०००) स्थायी
शास्त्रदानके लिये निकाले गये हैं जिनमेसे
"ऐतिहासिक स्त्रियां" नामक प्रथम प्रन्थ
गत वर्षमें प्रकट करके "दिगम्बर जैन"
व "जैन महिलादशं" के प्राहकोंको मेट
स्वस्त्रप बांटा गया था और इप स्मारक
प्रन्थमालाका यह दूसरा पुष्प "दिगम्बर
जैन" के २५ वें वर्षके ग्राहकोंको मेटमें
दिया जाता है। भाशा है कि ऐसे स्थायी
शास्त्रदानका अनुकरण अन्य श्रीमान व
श्रीमती भी करेंगे।



## **≯**≽ विषय-सृची ।

| १-माक्स्यन-नेनषमेश प्राकृत रूप, जैनषमेशी प्राचीनता,          | ý           |
|--------------------------------------------------------------|-------------|
| प्राचीन भारतका स्वरूप, तत्काळीन मुख्य राज्य                  | <b>\$</b> . |
| २-शिश्चनाग वंश-उत्पत्ति, उपश्रेणिक, श्रेणिक                  | ٠,          |
| विम्बतार, अभयकुमार, अनातशत्रु, कुणिक, दर्शक,                 |             |
| उदयन, निदवर्षन, महानिदन आदि                                  | 1.2         |
| ६-छिच्छिवि आदि गणराज-पाचीन भारतमे प्रनातन्त्र,               | :           |
| लिच्छिबि, रामा चेटक, शतानिक, दशरथ, उदयन,                     |             |
| चेलनी, वेशाली, डयेष्टा, चन्दना, शाक्य, मञ्ज, गणराज्य         | 98          |
| <b>४-द्वा</b> त्रिक क्षत्री और,प्र० महावीर-कोञ्चाग, विज्ञयन, | *           |
| सिद्धार्थरात्रा, त्रिशका, कुण्डमाम, भ० महावीरका              |             |
| जीवनकाल, निर्मन्य जैनी, भवरुद्र, मक्खिलगोशाल,                |             |
| पूर्णकाश्यप, आनीवक, गौतमबुद्ध, कौशलदेश,                      | -           |
| मिथिला, वैशाली, चंगा, घर्मघोप, सुदर्शन सेठ, मगघ,             |             |
| पांचाल, कलिंग, बंग, मथुरा, दक्षिण भारत, राजरूताना,           |             |
| गुनरात, पंनाव, काश्मीर आदिमें धर्मपचार, इ'तूर्वश             | 84          |
| ५-बीर संघ और अन्य राजा-वीर संघके गणधा, गीतम,                 |             |
| खरिनभूति, वायुमुति, सुवर्माचार्य, यमराना, मण्डिह             |             |
| पुत्र, मौर्यपुत्र, अकंपित, अचलवृत्त, प्रमास, बारिषेग,        |             |

६-तरकालीन सभ्यता और परिस्थिति-तरकालीन

... ११९

चंदना भादि

| राज अवस्या, सामाजिङ दशा, महिका महिमा, वार्मिङ          |
|--------------------------------------------------------|
| स्यिति, मुनि व आर्थिकाओंका घमें, श्रावकाचार आदि १३८    |
| ७-भ० महावीरका निर्वाणकाळ-वीर संवत, शक-                 |
| शालिबाहन, नहपान, विक्रम संवत १५७                       |
| ८-अन्तिम केवली श्रीजम्बूस्वामी-वाल्यकाल, वीरता,        |
| वैराग्य, विवाह, मुनिनीवन, सर्वज्ञ दशा व धर्मपचार,      |
| इवेताम्बर कथन १७४                                      |
| ९-नन्द वंश-नवनन्द, नंदिवर्धन आदि १८०                   |
| १०−सिकन्दर महानका आक्रमण और तत्काळीन जैन साधु~         |
| भारतीय तत्ववेता, दि॰ जैन साधु जिझोसोफिस्ट,             |
| ्र मुनि मन्दनीस और कलोनस मादि १८६                      |
| ११-श्रुतकेवली भद्रवाहु और अन्य आचार्य-जैन संघका        |
| दक्षिणमें गस्थान, इवेतांबर पट्टावली, जैन संघमें भेद,   |
| श्चतज्ञानकी विक्षिप्ति, स्वे॰ स्थुलमद्र, स्रादि २०६    |
| १९-भौषे साम्राज्य-चन्द्रगुप्त मीर्य, सेल्यूकप्त, शासन- |
| प्रवंष, सामानिक दशा, षार्मिक स्थिति, चन्द्रगुप्त जैन   |
| थे, चाणक्य, अशोक, क्लिंग विजय, अशोककी                  |
| शिक्षायें, अशोक्षके जन वमीनुसार पारिभाषिक शब्द         |
| और उनके दारानिक सिद्धांत, अशोकका जैनवर्स               |
| पचार, शिलालेख व शिल्प कार्य, अंतिम जीवन,               |
| मशोकके उत्तराधिकारी, राजा साम्प्रति और जैनसंब          |
| .े चेठ. सुकुमाल, मीर्य साम्राज्यका अन्त, उपरांतकालके   |
| मौर्य्वशन, ज्ञागवंश                                    |
|                                                        |

# क संकतासर सूची।

प्रस्तुत भ्याके धंकलन्में निम्न प्रयोधे सम्मानाद सहायता प्रहण की गई है; जिनका उद्देख निम्न धंकेतरूपमें यथास्थान किया गया है:---

भघ॰=' अशीकके घमेलेख '-लेखक श्री॰ जनाद्न मह एम॰ ए॰ (काशी, सं॰ १९८०)।

भहिर्० अर्थी हिस्ट्री ऑफ इन्डिया '-छे० सर विन्सेन्ट स्मिय एम० ए० (चौथी आवृत्ति)।

भशोक•='भशोक'-्छे० सर विन्सेन्ट स्मिथ एम० ए० ।

आक्र्ंभाराधनाकषाकोपं –छे० व० नेमिदस ( ज़ैनमित्र ऑफिस, वंबई २४४० वी॰ सं०)।

आँज़ी • म' ऑड़ी विक्स '-माग १ - दें। वेनीमुख्य वाह्या० डी• हिट् (कलकत्ता १९२०)।

भाष्•ः भाषाराङ्ग स्त्रं मूल (श्रेतान्त्रर आगस्त्रंष्).। ऑह्रिक्ः शॉवसफडे हिस्ट्री ऑफ इन्डियां -विन्सेन्ट स्मिय एम्० ए०।

इंग्रेक्न्द्रं द्वियन ऐन्टीकेरी' (त्रमासिक् पत्रिका)।

इरिई०='इन्सायह्मोपेडिया ऑफ रिलीजन एण्ड ईथिनस'-हैस्दिन्स्य । इंसेजे॰='इंडियन सेक्ट ऑफ दी बेन्स'-बुल्हर ।

इंहिक्या०='इंडियन हिसटॉरीकल क्वार्टर्ली'-सं० डॉ० नरेन्द्रनाथ लॉक् कठकता ।

चद०='उवासगदसाओ सत'-डॉ० हाणेले (Biblo. Indica)।
उपू• व उ० पु०='उत्तरपुराण'-श्री गुणभद्राचार्य व पं० लालागुमजी।
उस्०='उत्तराभ्ययन स्त्र'-(श्रेताम्बरीय आग्रमभ्य) जाले कार्येन्टियर
(उपस्ता,)

एइ०= एपिप्रेफिया इन्टिका<sup>1</sup>।

एइमे• या 'मेएइ०'='एन्शियेन्ट इन्डिया एज डिस्काइम्ड बाई मेग-स्यनीज एण्ड ऐरियन'-(१८७७)।

एइजै०= एन इपीटोम ऑफ जैनीजम'-श्री पूर्णचन्त्र नाहर एम० ए०।

एमिक्षट्रा०='एन्शियेन्ट मिड-इंडियन क्षत्रिय ट्रइन्प्र'-डॉ॰ विमला-चरण लें (कलकत्ता)।

ऐरि०='ऐशियाटिक रिसर्चेज'-सर विलियम जोन्स ( सन् १७९९ व १८०९ )।

ऐइ०=एन्शियेन्ट इन्डिया एज बिस्काइब्ड याद स्ट्रेबी, मक्किन्टिल (१९०१)।

कजाइ०=व्हिन्धम, जॉगरफी ऑफ एन्शियेन्ट ईन्डिया'-( कलकत्ता १९२४ )।

कछि०='ए हिस्ट्रो ऑफ कनारीज़ टिट्रेचर'-ई० पी० राइष्र (H. I. S. ) 1921.

• कस्०='क्लस्त्र' मूळ (श्वेताम्बरीय सागम ग्रंथ)। काले०=कारमाइकल लेक्वर्स−हाँ० डी० साग्० माण्डारकर । केद्विद्र०='केम्ब्रिज हिन्द्रो संंफ इन्डिया'-ऐन्शियेन्ट इंडिया, भा० ९-रिपशन सा० (९५२२)।

गुमापरि०=गुजराती साहित्य परिपर रिपोर्ट-सातवी । ( भावनगर सं• १९८२ )।

गौबु = 'गौतम वुद्ध'-के ० जे ० सॉन्डर्स (H. I. S.)।
-चंमम = चंद्रगज भंडारी कृत भगवान महावीर।'
-जिवक्षोसो = 'जेनल ऑफ दी विद्दार एण्ड कोडीसा रिसर्च सोसाइटी।'
जम्बू = तम्बू कुमारचरित (सूरत बीगाव्ह २४४०)।
जमीसो = जेनल ऑफ दी मीथिक सोसाइटी-बेंगलोर।

अराएसो ० = 'जरनल ऑफ दी रॉयल ऐसियाटिक सोसाइटी '-लन्दन। जैका ० = 'जैन कानून'-श्री ० चम्पतराय जन विद्यावा० (विजनीर १९२८) जैय ० = 'जैनमे जेट'-संप्रेजी ( महास् )। जैप्र० = 'जैनमे प्रकाश'-त्र० शीतलप्रसादजी (विजनीर १९२७)। जैप्र० = 'जैनम्बर्ग एक्ट स्टब्स् एक्टीकरीज स्टॉफ मुग्रा'-सिम्स ।

जैप्र•='जेनधर्म प्रकाश'-वर्ग शीतलप्रमादजी (विजनीर १९२७)।
जैस्त्र्ः 'जेनस्त्र्य एण्ड अदर एण्डीकटीज ऑफ मधुग'-स्मिय ।
जैसांसं = 'जेन साहित्य संशोधक'-मुर्ग जिनविजयजी (पृना)।
जैसिमां = 'जेनसिद्धान्त मास्कर'-श्री पद्मराज जैन (कलकत्ता)।
जैशिसं = जैन शिलालेख संग्रह'-प्रां० हीरालाल जैन (माणिकचन्त्र प्रम्यमाला)।

बैहि०= जैनहितेषी'-सं० पंग्नाधूरामजी व पंग्जुगङ किशोरजी (वंबई) बैस्० (Js.)=जैन सूत्राज़ (S. B. E. Series, Vols. XXII & XLV).

टारा०=टाइसा० कृत राजस्थानका इतिहास (नेक्ट्रेश्वर प्रेस)। हिजेबा•=' ए हिक्शनरी ऑफ जैन वायोग्रैकी '-प्री उमरावसिंह टॉक (आरा)।

तक्षः । गाइड ट्र तक्षशिछां - सर जीन मारशक (१९१८)। तत्वार्थः = 'तत्वार्थाधिगम् सूत्र'-श्री जमास्त्राति (S. B.J. Vol. I) तिपं = तिह्रोयपण्णितं -श्री यतिष्टृषमाचार्थ (जैनहितेषी मा०१३ अंक१२) दिजेः = 'दिगम्यर जैन '-मासिकपत्र-सं० श्री मूलचन्द किसनेदास

दिल = दिल = दिल = निमासकपत्र-ध । प्राप्त कापिदेश (स्रत)।

दीनि ० = दीघ निकाय' ( P. T. S. ) परि ० = पि विद्यार पर्वे'-श्री हेमचन्द्राचार्य । प्राजैले १० = प्राचीन जैन लेखसंग्रह-कामताप्रसाद जैन ( वर्षा )

् बविओ नैस्मार=वंगाल, विहार, ओड़ीसा जैन स्मारक-श्रीमान् मध्य श्रीतलप्रसादजी ।

बजैस्मा०=वम्त्रई प्रान्तके प्राचीन जैन स्मारक-त्र० शीतलप्रसादबी। बुद्द∙=बुद्धिट इन्हिया-प्रो० हीस डेविड्स । स्पा9=म्हाक्त पार्वज्ञय-ले कामताप्रसाद् जेन (सरव) सम०=भगवात महावीर= ,, (सात) समबु०=सगवान महावीर और म॰ बुद्द-कामताप्रमाद जैन (स्रत) ममी०=सहारक मीमांसा ( गुजराती )-पात ।. साइ० व्सारतवर्षे हा इतिहास-ठाँ० ईसरीप्रमाइ टी • छिट् (प्रयाग १९२७) साबुशो०='अशोक'-डा० माण्डाग्द्रर (कलकता) । माप्राग्राः = मारत्के प्राचीन राजवंश-श्री विशेशाःनाथ रेउ (वंवई) । भाप्रासह् ० :: भारतकी प्राचीन स्थाताका इतिहास-सर रमेसन्द्र दत्त । मजेह०=मराठी जैन इतिहास। म्नि०ः । मृज्झ्मि निकाय P. T. S. ममैप्राजैस्मा० अमहास सेस्रके प्राचीन जैन स्मारक-मा शीवत्यसाहजी महा•=महानगा ( S. B. E., Vol. XVII ) मिलिन्द•जमिलिन्द पन्ह (S. B. E., Vol. XXXV) मुरा०=मुद्राराक्षस नाटक-इन दी हिन्दू ट्रामेटिक वर्कस, विजयन । मृठा०=मूलाचार-वष्टकेरस्वामी (हिंदी भाषा सहित-वंबह ).। मैक्शो•=अभोक-भेक्फेल इत ( H. I. S.) मेबु०=मेन्युल ऑफ बुद्धिजम⇒स्पेन हार्दी। रमा०=्रतक्रण्ड श्रावकाचार-मं० पं• बुगळ्किहोर्जी (वंबई) ।

् राह्०=राजपुतानेका इतिहास, भाग १-रा॰ व॰ पं० गौरीशंकर द्वीराचंद ओझा ।

रिइ०=िरेजीजन्स ऑफ दी इम्पायर—(उन्दन)। लाओंम०=लाइफ ऑफ महावीर—ला० माणिकचंदजी (इलाहाबाद)। कामाइ०=भारतवर्षका इतिहास—ला• काजपतरायकृत (लाहीर)। लाम०=लार्ड महावीर एण्ड अदर टीचसं ऑफ हिज टाइम—झामता• प्रसाद (दिली)।

लाववु•=लाइफ एण्ड वर्क्स ऑफ वुद्धमोप—डॉ़• विमटाव्रस लॉ (कलकता)। वृष्टं विद्यु त्वन शस्त्रावृंव-पं विद्यु शिलालकी चैतन्य ।

विर्व्णविद्यु तनगाला-पं नायू (मसी प्रेमी (वंवदे) ।

अवव्यक्ष्मणवेलगोला, राव वव प्रोव ना विद्याचार एम ० एवं (मद्राष्ट्र) ।

क्षेत्र व्यक्षित्र चिरते ।

सक्षिव=सम्बद्ध की मुदी-(वस्बदे) ।

सक्षिव=सम्बद्धि कीन इतिहास-प्रयम माग=कामताप्रसाद (स्रव) ।

सिर्विव=सम हिस्टिन्गुद्द्द की न्य-उमराविद्ध टांक (आगरा) ।

संप्राविस्माव=संयुक्त प्रान्तके प्राचीन कीन स्मारक-प्रव शीतलप्रसाद्जी ।

स्थाइकी व=स्टरीज इन साउथ इन्डियन जैनीवम-प्रोव रामास्वामी-

सस् ०=धम्रत् अक्चर और सूरीसा-मुनि विद्याविजयजी (भागरा) ।-सस्ट्राएइ०=धम क्षत्री ट्राइव्झ इन एन्झियन्ट इन्हिया-छाँ० विम-कावरण छा ।

साम्य•=साम्य ऑफ दी ब्रदरेन ।

मुनि०=मुत्तिन्यात (S. B. E.)।

हरि०=हरिवंशपुराण-प्री जिनसेनाचार्य (कलकत्ता)।
हरिकाद् ।
हिमाद् ।
हिमाद् ।
हरिल्ली ऑफ दी आर्यन कल इन इन्हिया—हैवेल।
हिमाद् ।
हरिली०=हिल्ली स्टिन्स् निम्म्य—डॉ० विमलाचाण लॉ० (कळकता)।
हरे०=हिन्दू टेल्य-चे० जे० मेयसं।
हिड़ाव०=हिन्दू ह्ममेटिक वर्क्य-विलयन्।

हिपी६िफ॰=हिस्ट्री ऑफ दी प्री-वुदिस्टिक इंडियन फिलॉहकी-बाहमा (कलकता)

हिलिने ० व्हिस्ट्री एण्ड स्टिट्रेचर ऑफ जैनी एम-चारोदिया (१९०९)। हिवि ० व्हिन्दी विश्वकोष-नगेन्द्रनाय वसु (कलकता)। समीहेन्स ० व्यक्तिस इन बुबिस्ट इंडिया-डॉ०विमलावरण कॅा. १

# शुद्धशृश्चिपत्र ।

| 'বৃদ্ধ            | पंकि | अशुद्ध                 | शुद                          |
|-------------------|------|------------------------|------------------------------|
| ٩                 | •••  | q                      | हला सण्ड (६००–१८८ ई॰ पूर्वे) |
| ¥                 | 95   | सक्षद्राए इ०           | <b>मक्ष</b> ट्राए            |
| ч                 | 90   | <b>उपदेशका</b>         | उसं देशका                    |
| Ę                 | 98   | इस                     | इन                           |
| •                 | २२   | इत्याडि ़              | इरयादि                       |
| .»<br>- <b>99</b> | ć    | अंसन्ती                | <b>अवन्ती</b>                |
| 2)                | 98   | <b>अस्स</b> के         | भसक                          |
| -96               | १९   | कारसहकल                | · कारमाइकिल                  |
| ,<br>19           | 33   | १०१८                   | 1596                         |
| , "               | २२   | शताब्दिक               | शतानीक                       |
| <b>3)</b>         | २३   | प्रसेनजी               | ਸ਼ਖੇਰਤੀਰ                     |
| ૧૬                | ર    | <b>ध</b> संबं          | <b>सै</b> वंध                |
| र १               | 90   | मिन्सम • स०            | • मिन्सम॰                    |
| १४                | 15   | ७०६                    | ७०२                          |
| <b>१५</b>         | 98   | २११–२१                 | २१ पृ० २१                    |
| .,>>              | , 94 | पा्टील                 | पार्रल                       |
| ₹ ६               | 93   | स्वप्नवासद <b>रा</b> । | स्वप्नशसवदत्ता               |
| 2)                | २३   | ३भिहइ०                 | ३-ऑहिइ०                      |
| 89                | २१   | रखनेवाली थी            | रखनेवाछे घे ।                |
| 32                | २०   | थी ।                   | थी । <sup>२</sup>            |
| \$\$              | 99   | संस्था                 | मंख्या                       |
| 17                | २०   | सभ०                    | <b>सम</b> ०                  |
| ે ફે૪             | 4    | परिधिमें में फेला बतर  | लाया परिधिमें फैला बतलाता    |
| ya.               | १८   | कोंब्लाग               | को हाग                       |
| . Ro              |      | द्वादशाङ्क             | द्वादशाङ्ग                   |

| विष्ठ      | पंक्ति     | अशुद्ध 🐪      | · शुद्ध           |
|------------|------------|---------------|-------------------|
| ¥¥         | 69         | रायगॉम        | , रामगाम .        |
| 44         | ૧૫         | महापुरुष      | यह महापुरुष       |
| 75         | २२         | सक्षद्राए इ•  | सक्ष्याएइ•        |
| 29         | २३         | <b>30 €0</b>  | <br><b>स्</b> द०  |
| *          | ૧૫         | कोलिप्राम     | कोटिप्राम         |
| 40         | Ę          | स्वर्सा       | स्वर्ण            |
| 41         | ૧૬         | 'ऐन्द्र'      | भगवानने 'ऐन्द्र'  |
| 45         | 90         | दशस           | दशा सूत्र         |
| رر '       | २०         | सक्ष्यदाए     | सक्ष्ट्राएइ०      |
| ५३         | ¥          | <b>भा</b> ईत  | भाईत              |
| "          | २२         | निगडो         | निगंठो            |
| 4६         | 98         | महादीर        | महाबीर            |
| 40         | 4          | थी।           | थी। १             |
| 1,         | •          | नम्र हुये थे। | नम नहीं हुये थे 🕨 |
| "          | 35.        | मतिज्ञानने    | मतिज्ञानके        |
| Ę0         | २३         | Js. T. P. 193 | Js. I. P. 193     |
| ६३         | 16         | महावीर        | महावीर और         |
| 22         | २२         | 996           | 96                |
| ६७         | ¥          | वतलाई         | जो बतलाई          |
| દ્દ        | २३         | १३५           | पृ० ३५            |
| <b>%</b>   | 94         | Antri.        | Anti.             |
| 9)         | 90         | Tirthakar     | Tirthakas         |
| 33         | २६         | roformer      | roformer          |
| હર         | ર          | है।           | है।               |
| ७३         | Ą          | श्रावणी       | श्रावस्ती         |
| 1          | <b>३</b> २ | ६-७ से।       | देखो।             |
| <b>A</b> A | 39         | Appendiss     | दद• Appendix      |

### ( १४)

| <b>पृं</b> ष्ठ | વંદિ           | अशुद्ध                                    | ৰ্য্যস্থ                |
|----------------|----------------|-------------------------------------------|-------------------------|
| 84             | ٠ نو           | ' प्रतिषोष्टित                            | प्रतिघोषित              |
|                | , ' <b>b</b> ' | 'समझ                                      | समर्थ :                 |
| "<br>9Ę        | ą              | वणैनन                                     | <b>वर्णन</b>            |
| ું હ           | Ę              | महावीर भी                                 | महावीर                  |
| €0             | ইণ             | पढ़ेने                                    | पड़ने                   |
| <b>د</b> ۹     | 15             | होगई                                      | मान्य होगई              |
| 42             | 30             | <b>द</b> र                                | वीर :                   |
| ८३             | ٠ <b>২</b>     | था ।                                      | या। और वे नप्त रहे थे ! |
| <b>)</b> }     | <b>२२</b>      | भा० १ १० ५                                | भा॰ ७ पृ० १             |
| 65             | २२             | मम्बु॰                                    | भम•                     |
| 59             | Ę              | आत्मिपसा                                  | <b>मात्मिपासा</b>       |
| १०३            | 38             | काथतोध                                    | कायतीय                  |
| 992            | વર             | दीति•                                     | दीनि०                   |
| 998            | २०             | ग्लैसेनाथ ( $\mathbf{D}$ e $oldsymbol{v}$ | ग्लैसेनाप्य (Dor        |
| 27             | २२             | जैवियोसो                                  | जवि <b>भो</b> सो        |
| ११५            | 96             | वीर्थेकरी                                 | तीर्थेकरों              |
| १२२            | 48             | ये                                        | घे                      |
| 138            | 96             | तुंगिकाव्य                                | ुं <b>वुंगिका</b> ल्य   |
| 12             | २२             | <i>२२७</i>                                | २२                      |
| 783            | 95             | ७५                                        | <b>U</b> Y              |
| 985            | ø              | रीहकनगर                                   | रौहकनगर                 |
| <b>3</b> 3     | 58             | ७-जैप्र० पृ० २२८                          | ७-जेप्र० पृ० २३४        |
| 449            | 9              | पोमडम                                     | पोपडम                   |
| 17             | 98             | गंगा नदियों                               | गंगा आदि नदियों         |
| <b>37</b>      | २१             | अच                                        | भ्रेच०                  |
| 31             | . 32           | -(Pt. II                                  | (Js. Pt. 1I             |
| 9457           | •              | स्थिति '                                  | विथि •                  |

### (·{\*})

| .ब्रह       | पंचित       | अशुद्ध            | सुं <b>दि</b>    |
|-------------|-------------|-------------------|------------------|
| 753         | 90          | इर्मा             | <b>इ</b> स       |
| 755         | <b>₹3</b>   | <b>भाप्राए</b> ०  | <b>भागारा</b> ०  |
| 700         | ٩,          | कोई               | को               |
| .503        | ર૨          | Ę <b>ę</b>        | ÇC               |
| .942        | e           | अन्यथा            | <b>श</b> न्धत्र  |
| .968        | २           | पारस्थ            | <b>पारस्य</b>    |
| <b>3</b> 3  | ą           | पारस्थ            | परिस्य           |
| 364         | c           | ऐर                | <b>ेऐ</b> ल      |
| 965         | 12          | संस्था            | <b>सं</b> र्घ्या |
| 1251        | १४          | शासन              | ं भासन           |
| 153         | ¥           | स्वीकार करने      | स्वीकार न करने   |
| 27          | <b>વ</b> ેર | अग्निचिता         | स्राग्न चिताम    |
| 33          | १९          | सभी               | कमी              |
| 200         | ٩¥          | <b>उ</b> न्हर     | <b>चत्क</b> ट    |
| 3)          | २२          | नियमम             | विनिमय           |
| 201         | \$          | <b>आत्मविसँ</b> न | क्षात्म विसर्जन  |
| २०३         | Ę           | <b>उ</b> पदेश     | देश              |
| ₹•¥         | Ę           | थी                | श्री             |
| <b>37</b>   | 9           | भ्रोक             | दशा              |
| "           | १८          | कटिपव             | कटिवप्र          |
| 305         | १३          | अबुद्ध            | प्रबुद्ध         |
| 392         | Ę           | कि प्रथम          | कि वे प्रथम      |
| 93          | <b>२</b> २  | भादी              | भादि             |
| 398         | 43          | Gournal           | Journal          |
| <b>२</b> २० | ¥           | शासन              | शासक '           |
| <b>२</b> २३ | Ę           | - प्रारंमीक       | प्रारंभिक        |
| 29          | २३          | भा० ५०            | सा० १ पृ         |

| ЯВ          | वंक्ति     | अशुद्ध                                  | . <b>যু</b> হ                          |
|-------------|------------|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| २१७         | 5          | मदस्य                                   | ग्रदस्य ये                             |
| २३०         | ષ          | चोरी नहीं नहीं                          | नीरी नहीं                              |
| २३१         | <b>ર</b> ર | वन                                      | धन                                     |
| 234         | 93         | रनहा ही                                 | उनगा                                   |
| 21          | १३         | भारा०                                   | भाषास•                                 |
| २३६         | 93         | <b>उपयोग</b>                            | <b>उपभोग</b>                           |
| <b>२३८</b>  | ર૧         | <b>राइतै</b> ०                          | स्पाइने•                               |
| 283         | 28         | े हेहि॰                                 | · Quo                                  |
| 284         | 6          | एण्टिओकस                                | ए प्टन कसने                            |
| "           | 5          | डेओनीसे उसकी                            | रेओनीसी टसकी                           |
| ३५३<br>१५३  | c          | अशोकके                                  | अशोड                                   |
| 340         | २          | इन                                      | इस                                     |
| ३५९         | ٩          | पारङीकिकक                               | पारतीकिक                               |
| 5)          | 22         | Js. Pts. Id II                          | Je. Pts I & II                         |
| <b>૨</b> ६३ | 98         | पापकी                                   | अद्योगकी पापकी                         |
| २६४         | 5          | परायणके                                 | परायण                                  |
| २६८         | ૧૪         | ५०६                                     | पृ० ६                                  |
| **          | 96         | १ष्ठ २६९के फुटन                         | नोटका पहला श्लेक यहां पेंदें ।         |
| २८२         | २३         | कम्मिन                                  | रुविमन                                 |
| २८९         | v          | <b>इ</b> स                              | <b>इन</b>                              |
| 97          | 94         | शिलाडेख                                 | शिलालेल उनके राज्यके                   |
| 330         | ч          | उननी                                    | उसैनी                                  |
| 1           |            |                                         | 1                                      |
| ~~          | 9999       | ₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽ | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |
| Ì           | "जैनिंद    | <b>ाज्य''</b> प्रिन्टिंग प्रेस  सक      | ।।टिया चक्छ।–सुरत–में                  |
| i           | - ਮਲਵ      | ान्द क्षिसनदास कापड़िय                  | भा <del>दे । प्रदान सुरत-</del> म      |
|             | 6" ·       | . z - mandin Allalibe                   | ्रे । भिन्ना त्रसाप्त एक               |



जनविजय पेस-सरतः

#### ॥ ॐश्रीमहावीराय नमः॥

# संक्षिप्त जैन इतिहास

दूसरा भाग।

ई० सन् पृत्रं ६०० से ई० सन् १३०० तक

### मास्यन ।

नेनचमें सनातन है। उसका प्राक्टत रूप सरल सत्य है। जेन धर्मका उमका नामकरण ही यह प्रगट करता है। 'जिन्' प्राकृत रूप। श्रुट्से उसका निकास है; निसका अर्थ होता है 'जीतने दाला' अथवा 'विनयी'। दूसरे श्रुट्से विजयी वीरोंका धर्म ही जन धर्म है और यह व्याख्या प्राकृत सुसंगत है। प्रकृतिमें यह वात नेसिंगिक रीतिये दृष्टि पड़ रही है कि प्रत्येक प्राणी विजयाकांक्षा रखता है। वह जो चस्तु उसके सम्मुख आती है, उसपर अधिकार जमाना चाहता है और अपनी विजयपर आनन्द, नृत्य करनेको उत्मुक है। अबोध बालक भयानकसे भयानक वस्तुको अपने कान्त्रमें लाना चाहता है। निरीह वनस्पतिको ले लीजिये। एक धास अपने पासवाली धासको नष्ट करनेपर तुली हुई मिलती है। इस वनस्पतिमें भी अवक्य जीव है; परन्तु वह उस उत्कृष्ट दशामें नहीं है, जिसमें मनुष्य है। किंतु इतना होते हुये भी वह प्रकृतिके

खटल नियमसे अपने नेसिंसग स्वगाव-मदा विजयी रहनेकी गाव-नासे वंचित नहीं है। अतएव विजयी होनेका पर्म प्राकृत-अना-दिनिधन और पूर्ण सत्य है।

किन्त प्रश्न यह है कि मनुष्यको किन प्रकार विनय पाना है ? वया जिस वस्तुको वह अपने छाधीन करना नाहे, उनके लिये युद्ध ठान दे ? नहीं, मनुष्येतर प्राणियोंसे मनुष्यमें युद्ध विशेषता है। उसके पास विवेच्छुद्धि हैं; जिसने वह मत्यामत्यका निर्णेष कर सक्ता है। यह विशेषता अन्य जीवोंको नसीन नहीं है। इस विवेक्बुन्हिके अनुपार उसे विनय-मार्गमें अग्रमर होना रामुनित है। और विवेक बतलाता है कि जो अन्याय है, द्रुंग है, दुरी वासना है, उसको परास्त इरनेके लिये कर्मक्षेत्रमें न्याना ननुष्यमा-त्रका कर्तव्य है। ठीक, यही बात जनवर्भ सिन्वाता है। वह विनयी-वीरों हा धर्म है। उसके चौबीस तीर्थं हर बीरशिरोमणि अजीकुलके रत्न थे। उनने परमोत्कष्ट ज्ञानको पाकर विनय-मार्ग निर्दिष्ट दिया था-मनुष्योंको वतला दिया था कि अनादिकालसे जीव अनीवके फंदेमें पड़ा हुआ है। परु तिने चेतन पदार्थको अपने साधीन बना लिया है। इस प्रकृतिको यदि परास्त कर दिया नाय तो पूर्ण विन-यका परमानन्द प्राप्त हो। उसके लिये किसीका आश्रय लेना और पाया मुंह ताकना वृथा है। मनुष्य अपने पेरों लड़ा होने और ब्री वासनाओं एवं वयायों हो तवाह करके विजयी वीर वन जावे ! फिर वह स्वाधीन है। उसके लिये मानन्द ही मानन्द है। यह प्राक्त शिक्षा जैनधर्मेकी अभेद्य प्राचीनताका पार न निरुनेका प्रयीत डत्तर है ।

'संक्षिप्त जैन इतिहास' के प्रथमभाग में जैनधर्मके सेद्धान्तिक जैनधर्मकी प्राचीनता उछेखों एवं अन्य श्रोतोंसे उसकी भज्ञात वहु प्राचीनताका दिग्दर्शन कराया जाचुका श्रीक २४ तीर्थंकर। है। भतः उनका यहांपर दुहराना वृथा है। नैनधर्म निस समय कर्मभूमिके इस कारुके प्रारंभमें पुनः श्री ऋप-भदेव द्वारा प्रतिपादित हुआ था, उस समय सम्यताका अरुणोदय होरहा था। यह ऋषभदेव इक्ष्वाक्वंशी क्षत्री राजकुमार थे और हिन्दू पुराणोंके अनुमार वे स्वयंम् मनुसे पांचवीं पीढोमें हुये बत-लाये गये हैं। उन्हें हिन्दू एवं बौद्ध शास्त्रकार भी सर्वज्ञ, सर्वदर्शी और इस युगके प्रारम्भमें नेनघर्मका प्ररूपण करनेवाला लिखते हैं। हिन्दू अवतारोंमें वह आठवें माने गये हैं और संभवतः वेदोंमें भी उन्हींका उल्लेख मिलता है । चौदहर्वे वानन अवतारका उल्लेख निस्त-न्देह वेदोंने है। अतः वामन भवतारसे पहले हुये साटेर्व अवतार ऋषभदेवका उछेल इन अनेन वेदों में होना युक्तियुक्त पतीत होता है । कुछ भी हो उनका इन वेदोंसे प्राचीन होना सिद्ध है। इन ऋषभदेवकी मूर्तियां आजसे ढाईहनार वर्ष पहले भी सम्मान और पुज्य दृष्टिसे इस- सारतमहीपर मान्यता पार्ती थीं। इन्हीं ऋषमदे-नके ज्येष्ठ पुत्र सम्राट् भरतके नामसे यह देश भारतक्ष कहलाता है। ऋषमदेवके उपरान्त दीर्घकालके अन्तरसे क्रमवार तेईस तीर्थं

ऋष्मद्वक उपरान्त दाधकालक जन्तर क्रान्यर पद्म पायान कर भगवान और हुये थे। उन्होंने परिवर्तित द्रव्य, क्षेत्र, कोंल,

१-संक्षिप्त जन इतिहास प्रयम भागकी प्रस्तावना पृष्ट २६-३०। २-भागवत ५१४, ५, ६। ३-न्यायबिन्दु अ० ३ व सतशाख-'वीर' वर्ष ४ पृ० ३५३। ४-हमारा, भगवान महावीर पृ० ३८। ५-जविन कोषी० मा७ ३ पृ० ४४७।

सावके अनुसार पुनः वही सत्य, वही निरापद विजयमार्ग तात्कालीन जनताको दर्शाया था । इन तीर्थकरोमेंसे वीरावें तीर्थकर श्री
सुनिसुव्रतनाथनीके तीर्थकालमे श्री रामचन्द्रनी और लद्दमणनी हुये
थे । वाई पवें तीर्थकर नेमिनाथनीके समकालीन श्री रुप्णानी थे;
जिनके साथ श्री नेमिनाथनीकी ऐतिहासिकताको विद्वान् स्वीकार
इसने लगे हैं; वयोंकि भगवान पार्श्वनाथजीसे पहले हुये तं र्थकः
रोंके अस्वत्वको प्रमाणित करनेके लिये स्पष्ट ऐतिहामिक प्रमाण
उपलब्ध नहीं हैं । किन्तु तो भी जैन पुराणोंके कथनसे एवं आजसे
करीव ढाई तीन हमार वर्ष पहले बने हुये पापाण अवशेयों विश्व आजसे
मान्यता और फलतः उनके अस्तित्वका पता चलता है । तेई सर्वें
तीर्थक्कर श्री पार्श्वनाथजीको अब हरकोई एक ऐतिहासिक महापुरुप
मानता है और अन्तिम तीर्थक्कर भगवान महावीर नीके जीवनकालसे जैनधर्मका एक प्रामाणिक इतिहास हमें मिल जाता है ।

यह मानी हुई बात है कि घमीरमा विना धर्मका छ स्तत्व नहीं रह सक्ता है। अतएव किसी धर्मका इति-होस उसके माननेवालोंका पूर्व-परिचय मात्र कहा जा सक्ता है। जैनधर्मके प्रातिपालक लोग जैन कहलाते हैं;

१-इपीग्रेफिया इन्डिका मा० १ पृ० ३८९ व सक्षद्राए ६० मृभिका पृ० ४। २-मधुग कंकाली टीलेका प्राचीन जैन स्तूप आदि। ३-हाधी-ग्रुफाका शिलालेख-जिन्सोसी० मा० ३ पृ० ४२६-४९०। ४-म० महावीर और म० बुद्ध पृ० ५१ व ला० म० पृ० ३०। ५-इमारा भगवान पार्श्वनाथ की मृभिका।

जिनमें बाह्मण, क्षत्री, वैश्य और शृद्ध आदि सब हीका समावेश हुआ समझिये अर्थात जैन होते हुये भी प्रत्येक व्यक्तिकी जाति क्योंकी त्यों रहती है, इसमें संशय नहीं है; यद्य किसी अजैनके जैनकर्ममें दीक्षित होते समय उसकी आजीविका-वृत्ति और रहनसहनके अनुसार उसकी उपयुक्त जातिमें सम्मिलित किया जासकता है।

अतः जैनधर्म विषयक इस संक्षिप्त इतिहासमें जैन महापुरु-धौंका और नैनधर्म सम्बन्धी विशेष घटनाओंका परिचय एवं उसका प्रभाव भिन्न२ कालोंमें उस समयकी परिस्थितिपर कैसा पड़ा था, यह वतलाना इप्ट हैं । इसके प्रथम भागमें भगवान पार्श्वनाथकी तकका सामान्य परिचय प्रकृट किया जाचुका है । इस भागमें भग-वान महावीर जीके समयसे उपरान्त मध्यकालतक के जैन इतिहासकों संक्षेपमें प्रकृट किया जाता है । प्रथम भागमें जैन भूगोलमें भारत-वर्षका स्थान और उसका प्रास्ततहरूप आदिका परिचय कराया माजुका है ।

सचमुच किसी देशकी प्राकृतिक स्थितिका प्रभाव अपनी मारतकी प्राकृत खास विशेषता रखता है। उपदेशका इतिहास द्याका प्रभाव। ही उस प्रभावके ढंगपर ढळ जाता है। भारतके विषयमें कहा गया है कि उसकी प्राकृतिक स्थितिका सामाजिक संस्थाओं और मनुष्योंकी रहनसहन पर वड़ा प्रभाव पड़ा है। धीरे र बड़ी बड़ी निदयोंके किनारे सुरम्य नगर वस गये जो काळान्तरमें व्यापारके प्रसिद्ध केन्द्र होगये। मूमिके उर्वरा होनेसे देशमें घन-

१-अ।दिपुराण पर्व ३९ ।

वान्यकी सदेव प्रचुरता रही। इससे सम्यताक विकासमें वहीं सहायता मिली। जब मनुष्यका चित्त कान्त रहता है और जब किसी प्रकार उनका मन डाँबाडोल नहीं होता तभी लिलतकला, विज्ञान और उच्च कोटिके साहित्यका प्राहुभीय होता है। प्राचीन भारतवासियोंके जीवनको सुखमय बनानेवाले पदार्थ सुलभ थे। अचित होती है। प्राचीन स्तिल्ह उसकी सम्यता सदेव अग्रगण्य रही। चारों ओरसे चुर-क्षित होनेके कारण भारतका अन्य देशोंसे विशेष सम्पर्क नहीं हुआ; फलतः यहां सामाजिक संस्थाएँ ऐसी दृद होगई कि उनके बन्ब-नोंका ढीला करना अब भी किन प्रतीत होता है। यहांके मृल निवासियोंपर वाहरी आक्रमणकारियोंका कभी अधिक प्रभाव नहीं पड़ा। जो अन्य देशोंसे भी आये वे यहांकी जनतामें मिल गये और उन्होंने तत्कालीन प्रचलित धर्म और रीतिरिवाजोंको अपना

<sup>\*</sup> सम्राट् चन्द्रगुप्तके समयमें भारतमें आए हुए यूनानी लेखकों के निम्न वाक्य इस खूबियों को अच्छी तरह प्रकट कर देते हैं। मेगस्थनी ज लिखता है:—"भारतमें बहुतसे बड़े पर्वत हैं, जिनपर हर प्रकारके फल-कृत देनेवाले बृक्ष बहुतायतसे हैं और कई लग्ने चौड़े उपजाल मेंदान हैं; जिनमें निद्यां बहुती हैं। पृथिवीका बहुभाग जलसे सीचा हुआ मिलता है; जिससे फसल भी खूब होती हैं।...भारतवासियों के जीवनको मुलम्मय बनानेवाली सामग्री सुलम है, इस कारण उनका शरीर गठन भी उत्कृष्ट है और वह अपनी सम्मानयुक्त शिक्षा-दीक्षा के कारण सबमें अलग नजर पड़ते हैं। लिलत कलाओं में भी वे विशेष पट्ट हैं। फलों के अतिरिक्त मृगर्भसे उन्हें सोना, चांदी, ताम्बा, लोहा, इत्यादि धातुएँ भी बाहुत्यतासे प्राप्त हैं। इसीलिये कहते हैं कि भारतमें कभी अकाल नहीं एड़ा और न यहां खाद्य पदार्थकी कठिनाई कभी अगाड़ी आई।"

<sup>—</sup>मैक्रिन्डल, ऐन्शियेन्ट इन्डिया, पृ० ३०-३२.

लिया । अपने देशमें सब प्रकारकी सुविधा होनेके कारण भारत-वासियोंने सांसारिक विषयोंको छोड़कर परमार्थकी ओर अधिक ध्यान दिया । यही कारण है कि प्राचीन कालमें आध्यात्मिक उन्नति अधिक हुई और हिन्दु समानमें अद्भुत तत्वज्ञानी हुए ।+

इस स्थितिसे कित्य विद्वान् भारतकी कुछ हानि हुई खयाल करते हैं। उनका अनुमान है कि देशकी प्रचुर सम्पत्तिसे आकर्षित होकर अनेकवार विदेशियों के भारतपर आक्रमण हुए और उसमें उनने खुव अंघाधुंघी मचाई। उपरोक्त स्थितिके कारण भारतवासी उनका मुकाबिला करने के लिये पर्याप्त बलवान न रहे; किन्तु उनके इस कथनमें, ऐतिहासिक दृष्टिसे, बहुत ही कम तथ्य है। तत्त्व- ज्ञानकी अद्भुत उन्नति भगवान महावीर और म॰ बुद्धके समयमें खुव हुई थी। उससमय देशके एक छोरसे दृसरे छोरतक आध्या- तिमक भावों की लहर दीड़ रही थी; किन्तु उससे लोगों में भीरुताका समावेश नहीं हुआ था। यह जीवके अमरपने में दृद विश्वास रखते ये और यही कारण था कि अन्तिम नन्दराजाके समयमें हुए सिकं-दर महान्के आक्रमणका भारतीयोंने बड़ी वीरताके साथ मुकावला किया था। यहांतक कि भारतीय सेनाकी दृदता और तत्परता देखकर युनानी सेनाके आसन पहलेसे भी और ढीले होगये थे।

फलतः सिकन्दर अपने निश्चयको सफल नहीं वना सका था। इसके उपरान्त चन्द्रगुप्त मौयंने उस ही आध्यात्मिक स्थितिके मध्य जिस सत्साहसका परिचय दिया था, वह विद्वानोंके उपरोक्त कथ-नको सर्वथा निर्मूल कर देता है। सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्यने यूनानि-

<sup>. 🕂</sup> भारतवर्षका इतिहास पृ० १०.

योंको भारतवर्षकी सीमाओंसे बाहर निकाल दिया था और युनानि-योंसे अफगानिस्तान वर्ती एरियाना प्रदेश भी लेलिया था। युनानी राजा सेल्यूक्सने विनम्न हो अपनी क्रन्या भी चन्द्रगुप्तको भेटकर दी थी। इस प्रकार जबतक तत्त्वज्ञानकी लहर विवेक भावसे भारत-वसुंघरा पर वहती रही, तबतक इस देशकी कुछ भी हानि नहीं हुई, किन्तु ज्योंही तत्त्वज्ञानका स्थान साम्प्रदायिक मोह और विहे-क्को मिलगया, त्योंही इस देशका सर्वनाग होना प्रारंभ होगया। हूण अथवा शक्लोगोंके आक्रमण, जो उपरान्त भारतपर हुये: उनमें उन विदेशियोंको सफलता परस्परमें फेले हुये इस साम्प्रदायिक विहेशके कारण ही मिली। और फिर पिछले जमानेमें मुसलमान, आक्रमणकारी राजपूर्तोपर पारस्परिक एकता और संगठनके सभावमें विजयी हुये। वरन् कोई नहीं कह सक्ता है कि राजपूर्तोमें वीरता नहीं थी। सतप्त आव्यास्मिक तत्त्वके बहुपचार होनेसे इस देशकी हानि हुई ख्याल करना निरीह मूल है।

श्रान्तीन भारतका और निस्तार प्रायः आनकलके समान था।
स्वक्तप । सीमाग्यसे उससमय सिकन्दर महान्के साथ
आये हुये यूनानी छेखकोंकी साक्षीसे उस समयके भारतका आकारविस्तार विदित होजाता है। मेगास्थनीज कहता है कि उस समयका
भारत समनतुराकार (Quadrilateral) था। पूर्वीय और दक्षिणीय सीमार्थे समुद्रसे नेष्टित थीं; किन्तु उत्तरीयभाग हिमालय पर्वत
(Mount Hemodos) द्वारा शाक्यदेश (Skythia) से
प्रथक कर दिया गया था। पश्चिममें भारतकी सीमाको सिंधनदी

अकट करती थी, जो उस समय संसारभरमें नीलनदीके छतिरिक्त सबसे नड़ी मानी जाती थी।

सारे देशका विस्तार अर्थात पूर्वसे पश्चिमतक ११४९ मील और उत्तरसे दक्षिणतक १८३८ मील था। यह वर्णन भारतकी वर्तमान आरुतिसे प्रायः ठीक बैठता है। जिस प्रकार भारत आरु एक महाद्वीप है, उसी प्रकार तब था। आन 'इस देशकी उत्तरी स्थलसीमा १६०० मील, पूर्वपश्चिमकी सीमा लगभग १२०० और पूर्वोत्तर सीमा लगभग ९०० मील है। समुद्रतटका विस्तार लगभग ३९०० मील है। कुल क्षेत्रफल १८,०२,६९७ वर्गमील है। हां, एक बात उस समय अवद्य विशेष थी और वह यह थी कि चन्द्रगुप्त मौर्यने यूनानी राजा सेल्यूक्सको परास्त करके अफगानिस्तान, कांबार आदि पश्चिम सीमावर्ती देश भी भारतमें सम्मिनलित कर लिये थे।

भारतके विविध प्रान्तों में परस्पर एक दूसरेसे विभिन्नता पाई नाती है और यहां के निवासी मनुष्य भी सब मारतकी पकता। एक नसलके नहीं हैं। मेगस्थनीन भी बतलाता है कि मारतकी यहत् आरुतिको एक ही देश लेते हुये, उसमें अनेक और भिन्न नातियोंके मनुष्य रहते मिलते हैं; किन्तु उनमेंसे एक भी किसी विदेशी नसलके वंशन नहीं थे। उनके आचार-विचार प्रायः एक दूसरेसे बहुत मिलते जुलते थे। इसी कारण यूनानी भी सारे देशको एक ही मानते थे और सिकन्दर महान्की अभिलापा भी समग्र देशपर अपना सिक्का जमानेकी थी। भारतीय

<sup>्</sup> १-मेए इर् पृष् ३०:1 २-पूर्व पृष् ३५ ।

राजा-महाराजा भी सारे देशपर अपना आधिपत्य फेळाना आदश्यक समझते थे। सारांशतः प्राचीनकालसे ही भोगोलिक दृष्टि सारा देश एक ही समझा जाता रहा है। अन भी यह बात ज्योंकी त्यों है। भारत एक देश है और उनकी मोलिक एकताझ भाव यहांके निवासियोंमें सदा रहा है। किन्तु इस मोलिक एकताझ होते हुये भी, जिस प्रकार वर्तमानमें भारत जनेक प्रान्तोंमें दिभक्त है, उसी प्रकार भगवान महावीरजीके समयनें भी बंटा हुआ था। इस समय और उस समयके भारतकी राजनेतिक परिस्थितिमें बड़ा भारी अंतर यह था कि आज समृचा भारत एक साम्राज्यके अन्तर्गत शासित है, किन्तु उस समय यह देश भिन्नर राजाओंके आधीन अथवा प्रजातंत्र संघोंकी छत्रछायामें था। हां, अशोक मौगंके समय अव-च्य ही प्रायः सारा भारत उसके आधीन होगया था।

म॰ गीतमबुद्धके जनमके पहिलेसे भारत सोलह राज्यों में तत्कालीन मुख्य विभक्त था; किन्तु जैनशास्त्र वतलाते हैं कि राज्य। इन सोलह राज्यों के अस्तित्वमें आने के जरा ही पहिले सार्वभीम चक्रवर्ती सम्राट् ब्रह्मदत्तके समयमें भारत साम्राज्य एक था और उसकी राज्य-व्यवस्था सम्राट् ब्रह्मदत्तके आधीन थी! सम्राट् ब्रह्मदत्तका घोर पतन उसके अत्याचारों के कारण हुआ और उसकी मृत्युके साथ ही भारत साम्राज्य तितर-वितर हो कर निम्नलिखित सोलह राज्यों में वंटगया:—

(१) सङ्ग-राजवानी चम्पाः (२) मगव-राजवानी राजगृहः (३) काशी-रा॰ वा॰ वनारसः (४) कौशल (भाधुनिक नेपाल)-रा॰ श्रावस्तीः (५) विज्ञयन-रा॰ वैशालीः (६) मळ-रा॰ पावा स्रोर क्रुसीनारा; (७) चेतीयगण-उत्तरीय पर्वतोंमें अवस्थित था; (८) वन्स या वत्स-रा० कीश्राम्बी; (९) क्रुरु-इन्द्रप्रस्थ; इसके पूर्वमें पाञ्चाल और दक्षिणमें मत्स्य था । रत्थपाल कुरुवंशी सरदार थे; (१०) पाञ्चाल-कुरुदेशके पूर्वमें पर्वतों और गंगाके मध्य अव-स्थित था और हो विभागोंमें विभक्त था; रा० घा० कांपिस्य और कलीज थीं; (११) मत्स्य-कुरुके दक्षिणमें और जमनाके पश्चिममें था; (१२) सुरसेन-जमनाके पश्चिममें और मत्स्यके दक्षिण पश्चिममें था; रा० मथुरा; (१३) अत्सक-असन्तीसे परे, रा० घा० पोतली या पोतन; (१४) अवन्ती-रा० उज्जयनी; ईसाकी दुसरी शता-विद तक अवन्ती कहलाई; किन्तु ७वीं, ८वीं शताविदके उपरान्त यह मालवा कहलाने लगी; (१५) गान्धार-मानकलका कान्धार-स्थिमके ठेठ छोरपर थी, राजधानी द्वारिका थी। १

किन्तु उपरान्त म० गौतमबुद्धके जीवनकालमें कौशलका अधि-कार काशीपर होगया था; अङ्गपर मगधाधिपने अधिकार जमा लिया था और अस्तिके लोग संमवतः अवन्तीके आधीन होगये थे। इस-प्रकार उस समयके भारतकी दशा थी। इनमें मगधराज्य प्रमुख था और 'शिशुनागवंश'के राजा वहां राज्य करते थे। उससमय जैन धर्मके अतिरिक्त वैदिक और बौद्धधर्म विशेष उद्घेखनीय थे। उस-समय यहांके निवासियोंकी संख्या आजसे कम या ज्यादा थी, यह विदित नहीं होता; किन्तु आज भारतकी जनसंख्या तीसकरोड़से अधिक है, जिसमें सिर्फ १२०९२३५ जैनी हैं।

१-बुद्धिस्ट इंडिया पू० २३। २-मप०, पृँ० ६२।

# शिशुकाग कंश।

(ई० पूर्व ६४५ से ई० पूर्व ४८०)

ईसासे पूर्व छठी शताब्दिमें भारतमें सर्व प्रमुख राउप मगशिश्रामागर्वशक्ती धका था और इसी राज्यके परिचयसे भारतका उत्पत्ति। एक विश्वसनीय इतिहास प्रारम्भ होता है। उससमय यहांका राज्यशासन शिश्रानागर्वश्री क्षत्री राजाओं के अविकारमें था। इस वंशकी उत्पत्तिके विषयमें कहा नाता है कि महाभारत युद्धमें यहां चन्द्रवंशी क्षत्रियोंका शासनाधिकार थाः किन्तु इस युद्धमें श्रीकृष्णके हाथसे जरासिन्धुके मारे जानेके उपरान्त कव नरासिन्धुका अंतिम वंशन रिपृंत्रय मगदका राजा था, तब इसके मंत्री शुक्रनदेवने वि० सं० से ६७७ वर्ष पूर्व उसे मारडाला और अपने पुत्र प्रधोतनको मगदका राजा वना दिया था। प्रधोतनके वंशनोंमें वि० सं० के ६७७ वर्ष पूर्वसे ५८५ वर्ष पूर्व-तक पाछक, विशाखयूप, जनक और नन्दिवर्द्धनने राज्य किया। इनके पश्चात् इस वंशके पांचर्ष राजा विश्वनाग नामक हुये थे।

यह राजा वड़ा पराक्रमी, प्रतापी और ऐसा लोकप्रिय था कि खगाड़ी यह वंश इसीके नामपर 'शिशुनागवँश' के नामसे प्रसिद्ध हुआ। जैनशास्त्रोंसे इस वंशका भी क्षत्री होना सिद्ध है। वि० सं० के ५८५ वर्ष पूर्वसे ४२३ वर्ष पूर्वतक (ई० पूर्व ६४२ से ४८०) तक राजा शिशुनागसे इस वंशमें निम्नमकार दश राजा हुए थे:-(१) शिशुनाग, (२) काकवर्ण या शाक्तपर्ण, (३) धर्मक्षे-धण, (४) क्षत्रीन (क्षेमिनत, क्षेत्रज्ञ, या उपश्रेणिक), (५) श्रेणिक- विम्बसार (विन्ध्यसार, विन्दृसार या विधिसार), (६) कुणिक या अनातशत्रु, (७) दरभक (दर्शक, हर्षक या वंशक); (८) उद्याध (उदासी, अनय, उदयी, उद्देश या उदयभद्र ६); (९) निन्दवर्द्धन (अनुरुद्धक या मुंड) और (१०) महानिन्द । १

राना क्षत्रीन सथवा उपश्रेणिक प्रसिद्ध सम्राट् श्रेणिक विम्ब-सारके पिता थे। यह मगधके छोटेसे शुज्यपर सन्नीतस अधवा उपश्चेणिक । शामन करते थे औं। इनकी राजधानी प्राचीन रानगृड थी । शिशुनाग वंशके यह चौथे राना थे और बड़े धर्मा-त्मा एवं शुरवीर थे । जैन शास्त्र कहते हैं कि इन्होंने आसपासके. राजाओंको अपने आधीन बना लिया था। उम समय चन्द्रपुरका राजा सोमजर्मी अपने पराक्रमके समक्ष अन्य सबको तुच्छ गिनता था, किन्तु महाराज उपश्रेणिकने उसे भी परास्त कर दिया था। चन्द्रदुर सगवके निकट ही बताया गया है । इस राजाने उपश्रेणि-ककी भेटमें एक घोड़ा मेना था। वह घोड़ा एक दिवस उपश्रेणि-कको भीलोंकी एक पञ्जीमें छे पहुंचा था जहां भील राजा यमदंडकी कन्या तिलक्वतीके रूपलावण्यपर वह मुग्व होगये थे और उसके पुत्रको राज्याधिकारी वनानेका वचन देकर उन्होंने उसे अपनी रानी बनाया था। इन तिलकावतीसे चिलातपुत्र नामक पुत्र हुमा था ।

२-वृजैशः , पृ० १६७ यह वर्षन संभवतः हिन्दू पृराणोके आधारसे है। जैनप्रन्योंमें इस वंशका परिचय उपश्रेणिकसे मिलता है। र-श्रेणिक नरित्र पृ० २०। ३-आराधना कथाकोष मा० ३ पृ० ३३।

किन्तु राजा उपश्रेणिककी पट्टरानी इन्ट्राणी नामक क्षत्री कत्या थी। उनके गर्भसे सम्राट् श्रेणिक विम्ब-सारका जन्म हुआ था । उपश्रेणिकके पश्चात् श्रेणिक विभ्वसार। मगघराज्यके अधिकारी श्रेणिक महाराज ही हुए थे; यद्यपि महा-राज उपश्रेणिकके देहांत होनेके पश्चात नाम मात्रको कुछ दिनोंके लिये मगधके राज्य सिंहासन पर चिलात पुत्र भी साप्तीन हुआ था। किन्तु उसके अन्यायसे दुखी होकर प्रजाने अणिक विवसारको राज्य सिंहासन पर बैठाया था। चिलातपुत्र प्राण लेकर मागा और मार्गमें वैभार पर्वतपर मुनिसंघको देख वह वहां पहुंचकर दत्तमुनि नामक भाचार्यसे जैन साधुकी दीक्षा लेकर तपश्चरणमें लग गया था। वह शीघ्र ही इस नश्वर शरीरको छोड़कर सर्वार्थिसिव्हि नाम ह विमानमें देव हुआ। इघर सम्राट् श्रेणिक विम्वसार राज्याधिकारी हुए और नीति पूर्वक प्रजाङा पालन करने लगे थे। भारतीय इति-हासमें यही पहिला राना है, जिसके विषयमें कुछ ऐतिहासिक वृत्तांत माऌ्म हुमा है।

जिस समय चिळातपुत्रको उपश्लेणिकने राजा बनाया था, श्लेणिकका प्रारंभिक उस समय उन्होंने श्लेणिकको देशसे निर्वासित जीवन। कर दिया था। अनेक शास्त्रों और क्षत्रीवर्मकी प्रधान शस्त्र विद्यामें निपुण वीर श्लेणिक, पिताकी आज्ञाको ठीक रामचन्द्रजीकी तरह शिरोधार्य करके सपनी जनममूमिको छोड़कर चले गये थे। वह वेणपद्म नामक नगरमें पहुंचकर सोमशर्मा नामक व्याह्मणके यहां अतिथि रहे थे। सोमशर्माकी युवा पुत्री नन्दश्ली

१-आ० किं सा० ३ ए० ३६।

इनके गुणोंपर मुग्न होगई थी और अन्तर्मे उसका विवाह महाराज श्रेणिकके साथ होगया था । इसी नन्दश्रीसे श्रेणिकके ज्येष्ठ पुत्र समयकुमारका जन्म हुआ था ।

श्रेणिकके राजसम्पन्न होनेके पश्रात् दक्षिण भारतके केरल नरेश मृगांद्रने अपनी दन्या विलासवतीका विवाह भी उनके साथ कर दिया था<sup>र</sup> । शैद्धोंके तिव्यतीय दुल्बमें शायद इन्हींका उल्लेख वासवीके नामसे हुआ है; नहां वह एक साधारण लिच्छविनायककी पुत्री और श्रेणिकके दृसरे पुत्र कुणिक मनावशत्रुकी सावा पगट की गई है: दिन्तु यह कथन बौद्धोंके पाली अन्थोंकी मान्यतासे वाधित है<sup>3</sup>। पाली ग्रन्थोंमें कहीं उन्हें वैशालीकी वैदया आञ्जपा-लीके गर्भ और क्षेणिकके औरससे जन्मा वतलाया है और कहीं उन्हें उज्जनीकी वेश्या पद्मावतीकी कोखसे जनमा लिखा है । ऐसी द्शामें उनके कथन विश्वास करनेके योग्य नहीं हैं । माऌन ऐसा होता है कि कुणिक धनातरात्रु अपने प्रारंभिक और अंतिम जीव-नमें जनवर्मानुयायी था और वह बोंद्ध संघके द्रोही देवदत्त नामक साधुके बहकावेमें आगया था, इन्हीं कारणोंसे वौद्धोंने साम्पदायिक विद्वेपदश ऐसी निराघार व भरर्सना पूर्ण वार्ते उनके सम्बंधमें लिख मारी हैं। वरन् स्वयं उन्हींके ग्रन्थोंसे पगट है कि भनातशतु

१-श्रेणिक चरित्रमें (पृ० ६१) नंदश्रीको वैश्य इन्द्रदत्त सेठीकी पुत्री लिखा है, किन्तु उससे प्राचीन 'उत्तरपु ाण' में वह ब्रह्मण कन्या वर्ताई गई है। उ० पु० पृ० ६२०। २-श्रे० च० पृ० ९९। ३-इमारा ' मगवान महावीर' पृ० १३८ व क्षत्री हेन्स० पृ० १२५-१२८। ४-रॉकहिल, लाइक ऑक दी दुव, पृ० ६४। ५-री साम्त ऑक दी सिस्टर्भ, पृ० ३०।

विदेहकी राजकुमारीका पुत्र था, जो वेदेही-चेलना संभवा श्रीमद्रा या भद्रा कहलाती थी। कुणिक भी भपनी माताकी अपेक्षा 'वेदेही पुत्र' के नामसे प्रख्यात था। जैन शास्त्र भी चेलनीको वेशालीके राजा चेटककी पुत्री बतलाते हैं।

चेकनी भगवान् महावीरकी मौती थीर। जिस समय चेज-नीका विवाह सम्राट् श्रेणिक्के माथ हुआ था, उसममय वह बोद्ध था; किन्तु उपरांत महाराणी चेलनीक प्रयत्नसे वह नैनवनीनुयायी हुमा था। बौद्ध धर्मके लिये उन्होंने कुछ विशेष कार्य नहीं किया था और वह बहुत दिनों तक बौद्ध ग्हे भी नहीं थे; यही कारण है कि बौद्ध प्रन्थोंमें उनका उछेख कठिनतासे मिलता है । महा-राणी चेलनीके अतिरिक्त कीशलकी एक गमकुमारी भी मजाट् श्रेणिककी पत्नी थीं । किन्तु इन सबमें पटरानी (महादेवो) हा पद चेलनीको ही प्राप्त था । चेलनी जैनवर्गकी परम भक्त थी और जैनधर्मकी प्रभावनाके लिये इसने अनेक कार्थ किये थे। इसके अना-तशत्रुके मितिरिक्त छ पुत्र औं हुये थे; मर्थात् (१) नमातशत्रु (कुणिक वा अक्रूर), (२) वाग्षिण, (३) हछ, (४) विदल, (५) नितशत्रु, (६) गनकुमार (दंतिकुपार) और (७) मेयकुमार । किंत् इनका मोसेरा भाई अभयकुमार इन मनसे वड़ा था और वह जैन मुनि होनेके पहले तक युवराज रहा था।

अनातशत्रुकी बहिन गुणवती नामकी थी और दूसरी मौसेरी

१-भ० म० पृ० १४३। २-उ० पु०, पृ० ६३४ श्वे॰ निर्वावली सूत्रमें भी उन्हें राजा चेटककी पुत्री लिखा है। Gs., Vol XXII, Intro. pp. XIII. ३-भ० म० पृ० १३४-१५१।

बहिन महागणी विलासवतीकी पुत्री पद्मावती थी । गुणवतीका विवाह उक्तेनीके प्रसिद्ध और विशेष गुण संपन्न वैश्य पुत्र घन्य-कुमारके साथ हुआ था। गुणवती स्वयं घन्यकुमारके गुणोंपर मुख़ हुई थी और अन्ततः उसको उत्तम कुलका पाकर सम्राट् श्रेणिकने गुणवतीका पाणिग्रहण श्रेष्टी पुत्रके साथ कर दिया था। श्रेष्टेतांवरा-मायके श्रन्थों में श्रेणिककी दश रानियां वताई गई हैं, जिन्होंने चन्दना आर्थिकाके निकट शास्त्र अध्ययन किया था। ( ४ अ० ) इनके पुत्र पीत्र जैन मुनि हुये थे।

जिस प्रकार सम्राट् श्रेणिकका कौटुंबिक जीवन आनन्दमय
श्रेणिक विम्वसार और या, उसी प्रकार उनकी राजनीति कुशामअन्य राज्य। ताके कारण उनका नाजनैतिक जीवन भी
गौरव पूर्ण था। महाराज उपश्रेणिकने मगध राज्यके निकटवर्ती छोटे
राजाओंको अपने आधीन कर लिया था। सम्र ट् श्रेणिकने उनसे
अगाड़ी बढ़कर निकटके अंगदेशको जीत लिया और उसे अपने
राज्यमें मिला लिया। मगध राज्यकी उन्नतिका सुत्रपात इसी अंगदेशकी जीतसे हुआ और इस कारण श्रेणिक विम्वसारको यदि
मगध साम्राज्यका सन्ना संस्थापक कहें तो अनुन्तित नहीं है।

अंगदेश उससमय आजक्रक भागलपुर और मुंगेर जिलेंके वरावर था और वहांका शासन कुणिक अनातशत्रुके सुपुर्द था। श्रेणिक विम्वसारका एक अन्य युद्ध वैशालीके राजा चेटकसे भी

१-बृहद् जैन शब्दार्णव, भा० १ ए० २५ व १६७। २-धन्यकु-मार चरित पर्व ६ ८० इंऐ० भा० २० ए० १८। ३-अदि ६० ए० ३३।

हुआ था; किन्तु उसका अन्त परस्परमें सिन्ध होकर होगया था। कहते हैं कि इसी सिन्धके उपरान्त श्रेणिकका विवाह कुमारी चेक- जीके साथ हुआ था। सम्राट् श्रेणिक विम्बसारने अपने वढ़ते हुए राज्यवलको देखकर ही शायद एक नई रानधानी—नवीन राजगृहकी जीव डाली थी। उनने अपने पड़ोसके दो महाशक्तिशाली राज्यों- कीशल और वैशालीसे सम्बन्ध स्थापित करके अपनी राजनीति कुशलताका परिचय दिया था—इन सम्बन्धोंसे उनकी शक्ति और प्रतिष्ठा अधिक बढ़ गई थी।

बाधुनिक विद्वानों का मत है कि सम्रष्ट् विम्बसारने सन् ई ० से पूर्व ५८२ से ५५४ वर्ष तक कुछ २८ वर्ष राज्य किया था। किन्तु बौद्ध मन्थों में उन्हें पन्द्रह वर्षकी अवस्थामें सिंहासनारु इं होकर ५२ वर्ष तक राज्य करते छिखा है। (दीपवंश ३-५६-१०) वह म० बुद्धसे पांच वर्ष छोटे थे। \* फारस (Persin) का वाद-शाह दारा (Darias) इन्हीं का समकालीन था और उसने सिंधुनदी-वर्ती प्रदेशको अपने राज्यमें मिला छिया था। किन्तु दाराके उपरांत चौथी शताब्द ई० ५०के आरम्भमें जन फारसका साम्राज्य दुर्बे छ होगया, तन यह सब पुनः स्वाधीन होगये थे। इतनेपर भी इस-विजयका प्रभाव भारतपर स्थायी रहा। यहां एक नई छिपि

१-इत्समहरूल छेवचर्त, १०९८, पृ० ७४। २-अहिइ०, पृ० ३३। ३-अध्०, पु० ४। ४-ऑहिइ०, पृ० ४५।

अविकास क्षेत्र कार्या कार्य कार ५१ वर्ष के १९ वर्ष क

निसे खरोष्टो लिपि कहते हैं, पचलित होगई और यहांके जिल्प पर भी फारसकी फलाका प्रभाव पड़ा था।

सम्राट् श्रेणिकके राज्य घतंत्रमें नेनोंका कहना है कि 'उनके राज्य करते समय न तो राज्यमें किसी पकारकी खनीति थी और न किसी पकारका भय ही था, किन्तु पना अच्छी तरह सुलानुभव करती थी।'

जैनघमंके इतिहासमें श्रेणिक विम्बसारको प्रमुखस्थान प्राप्त है। अणिक विस्टसार भगवान महावीरके समोशाण (ममागृह) में वह जैन ये और उनका मुख्य श्रोता थे। नैनों ही मान्यता है कि यदि धार्मिक जीवन। श्रेणिक महारान भगवान महावीरनीसे साठ हमार प्रश्न नहीं करते, तो आन जैनवर्षका नाम भी सुनाई नहीं पड़ता ! किंतु अभाग्यवश इन इतने पक्षों में से आन हमें अति मरुप संख्यक प्रश्नोंका उत्तर मिलता है। प्रायः नितने भी पुराण अन्थ मिलते हैं, वह सब भगवान महावीरके समोशरणमें श्रेणिक महाराज द्वारा किये गये प्रश्नके उत्तरमें प्रतिपादित हुये मिलते हैं। जैनाचार्योदी इस परिपाटीसे महाराज श्रेणिककी जैनवर्ममें जो प्रचानता है, वह स्पष्ट होनाती है। श्रेणिक महारानको बौद्ध अपने वर्मकाः अनुयायी वतलाते हैं; किंतु वोद्धों हा यह दावा उनके पार-िमक जीवनके सम्बन्धमें ठीक है। अवशेष जीवनमें वह पके नैनंघर्मानुपायी थे। यही कारण है कि बोद्ध ग्रंथोंमें उनके अंतिम जीवनके विषयमें वृणित और कटु ह वर्णन मिलता है, जैसे कि हम अगाडी देखेंगे 1

नव श्रेणिक महारानको कैनवर्ममें दृढ़े श्रदान होगया था,

१-साइ० पुर पुरा २-सर मर, पुर १३८-१४८।

तन उन्होंने जनधर्म प्रभावनाके लिये भनेक कार्य किये थे। जन जब भगवान महावीरका समोशरण राजगृहके निकट विपुकाचल पर्वत पर पहुंचा था, तब तब उन्होंने राजदुन्दुभि वजवाकर सपरि-बार और प्रना सहित भगवानकी वन्दना की थी। उन्होंने कई एक जन मंदिर बनवाये थे । सम्मेदिशाखर पर जो जन तीर्थ करोंके समाधि मंदिर और उनमें चरणचिह्न विरानमान हैं, उनको सबसे पहिले फिरसे . सम्र ट् श्रेणिकने ही वनवाया था । इनके सिवाय जैनधर्मके लिये उन्होंन और क्या २ कार्य किये, इपको जाननेके लिये हमारे पाम पर्वाप्त माघन नहीं है। ती भी जैन शास्त्रींके मध्ययनसे उनके विशेष कार्यों का पता खुब चलता है और यह स्पष्ट होनाता है कि इम रानवंशमें नेनधर्मकी गति विशेष थी। श्रेणि के पुत्रों नेसे कई भगवान महावीरके निकट जैन मुनि होगये थे। स्त्र ट्रेशेणक क्षायिक सम्यग्द्यी थे परन्तु वह व्रतीका अस्यास नहीं कर सके थे। इपगर भी वह अपने धर्मप्रेमके अटूट पुण्य प्रतापसे आगामी पद्मनाम नामक प्रथम तीर्थकर होंगे।

उपर कहा जाचुका है कि सम्र ट् श्रेणिकके ज्येष्ठ पुत्र समयकुमार थे और वही युवराज पदपर रहकर
युवराज अभयकुमार।
बहुत दिनोंतक राज्यशासनमें सपने पिताका
हाथ बटाते रहे थे। फलतः मगधका राज्य भी बहार दूरनक फैल नया थै। सपने पिताके समान अभयकुमार भी एक समय बौद्ध थे; किंतु उपरान्त वह भी जैनधमके परममक्त हुये थे। बौद्धग्रन्थरे

१-स्व० बिन्सेन्ट स्मिथ साइवने उन्हें एक जैन राजा प्रगट किया है। ऑहिइ० पृ० ४५। २-ऐशियाटिक सोसाइटी जर्नल, जनवरी १८२४ व अ० म० पृ० १४७। ३-साइ०, पृ० ५४।

भी पता चलता है कि वह अवश्य ही भगवान महावीरजीके परमभक्त और श्रद्धालु थे; किंतु उनके इस कथनमें तथ्य नहीं दिखता
कि वह वीद्ध भिक्ष होगये थे। हैं हां, नेन ग्रंथोंसे यह प्रकट है कि
अपने प्रारंभिक जीवनमें अभयकुमार अवश्य वीद्ध रहे थे। अभयकुमार आजन्म ब्रह्मचारी रहे थे। वह युवावस्थामें ही उदासीन
वृत्तिके थे। उनने इस बातकी कोशिश भी की थी कि वह जल्दी
जैन मुनि होजावें; किन्तु वह सहसा पितृ आजाका उल्लंघन नहीं
कर सके थे। गृहस्य दशामें उनने श्रावकोंके व्रतोंका अम्यास
किया था और फिर अपने माता-पिताको समझा बुझाकर वह जैन
मुनि होगये थे। अपने पिताके साथ वह कईवार भगवान महावीरजीके दशन कर चुके थे और उनके निकटसे अपने पूर्वभव मुनकर
उन्हें जैनधर्ममें श्रद्धा हुई थी। अभयकुमार अपनी बुद्धिमत्ता और
चारित्र निष्ठाके लिये राजगृहमें प्रख्यात थें

श्वेतांवरीय शास्त्रोंका कथन है कि गृहस्थ दशामें अभयकु-मारने अपने मित्र एक यवन राजकुमारको, जिसका नाम अद्रिक या, जैनधर्मका श्रद्धानी बनाया था। इस आर्द्रकने एक भारतीय

१५-मिन्सिम० स० मा० १ पृ० ३९२। २-ममञ्च०, प्० १९११९४। ३७-अच०, पृ० १३७। ४-डिजेचा०, पृ० ११ व ९२ से०
सूत्रकृतांगम इनको लक्ष्य करके एक व्याख्यान लिखा गया है। (S. B.
E., XLV., 400) यह यूनन बताये गये हैं, जिससे भाव यूनानी
स्थवा ईरानी (Persian) के होते हैं। हमारे विचारसे इसका ईरानी
होना ठीक है; क्योंकि उस समय ईरान (फारस) का ही धनिष्ठ सम्पर्का
मारतसे या और जिन मंत्री राक्षसके सहायकीमें भी फारसका नाम है,
मुरा॰ पृ॰ ९६।

महिलाके साथ विवाह किया था और पश्चात वह भी नेन मुनि होगया था। सभयकुमारने भगवान् महावीरके मुख्य गणघर इन्द्र-मृति गौतमके निकट नैन मुनिकी दीक्षा ग्रहण की थी और अंतर्में क्मींका नाश करके विपुलाचल पर्वतपरसे वह सदयावास मोक्स— सुखको प्राप्त हुये थें।

अभयकुमारके जैन मुनि हो जानेके उपरान्त युवरान पद कुणिक अञातशतुको भिला था । किन्तु श्चेणिकका अन्तिम जीवन और अजातरात्रु वह इस पदपर सिघक दिन सासीन नहीं बौद्धसे फिर जैन। रह सका । भ्रेणिक महारान अपनी वृद्ध मनस्था देखकर आत्महित चिन्तनामें शीव्र ही व्यस्त हुए थे। एक रोज उन्होंने अपने सामन्तोंको इकट्ठा किया और उनकी सम्म-तिपूर्वक वड़े समारोहके साथ अपना विशाल राज्य युवरान कुणिक . मजातशत्रुको देदिया । वे नीतिपूर्वक प्रजाका पालन करने लगे थे। उधर सम्राट् श्रेणिक एकान्तमें रहकर धर्मसाधन करनेमें संलग्न ्हुए थे। यह घटना ई० पु० सन् ५५४ में घटित हुई अनुमान की जाती है और चूँकि भगवान महावीरका निर्वाण ई०-पूर ्रसन् १८९ में हुआ था, इसलिये भगवानके जीवनकालमें ही -श्रोणिकका अन्तिम जीवन व्यतीत हुआ प्रगट होता है। कुणिक ·मनातशतुके राज्याधिकारी होनेके किनित काल पश्चात्ही उनका .व्यवहार श्रेणिक महाराजके प्रति बुरा होने लगा-था। ननशास्त्र - वहते हैं कि पूर्व वैश्वे कारण अजादशत्तुने उनको काठके पींजरे**में** वंद कर दिया और वह उन्हें मनमाने दुःख देने दगा था। किन्तु

१-बेप्रव पृत २३०। २-अहिइ०, पृत ३६।

वौद्ध ग्रंथोंसे पता चलता है कि उसने यह दुष्ट कार्य देवदत्त नामक एक वौद्धसंघद्रोही साधुके वहकानेसे किया था।

कुणिक अजातशत्रुका सम्पर्क वीन्द्र संवसे उस समयसे या, नव वह राजकुमार ही था। और ऐसा माछ्म होता है कि इस समय वह बौद्धभक्त होगया था और अपने पिताको इष्ट देने रुगा या वयोंकि वह नैनधर्मानुयायी थे। अपने जीवनके प्रारंभमें अजातरात्रु मी जन था; यही कारण है कि उनको बोद्ध यंथों में तव 'सब दुप्कर्मीका समर्थक और पोषक ' लिखा है। वीद अंथोंमें जेनोंसे घोर स्पर्दा और उनको नीचा दिखानेका पद पदपर अविश्रान्त प्रयत्न किया हुआ मिलता है; ऐसी दशामें उनके कथनको यद्यपि साम्प्रदायिक मत पुष्टिके कथनसे अधिक महत्व नहीं दिया जासका। र तो भी उक्त प्रकार कुणिकका पितृ-द्रोही होना इसी षटु साम्प्रदायिकताका विषफल मानना ठीक नंचता है। यही कारण है कि वौद्धग्रंथ श्रेणिक महारानके विषयमें भन्तिम परिणामका कुछ उछेल नहीं करते । किन्तु इस ऐतिहा-सिक 🛪 घटनाका स्मन्तिम परिणाम यह हुआ था कि कुणिकको अपनी गरती सुझ गई थी और माताके समझानेसे वह पश्चात्ताप करता हुआ अपने पिताको बन्वन मुक्त करने पहुंचा किन्तु श्रेणि-कने उसको और कुछ अधिक कप्ट देनेके लिये आता जानकर अपना

१-भम०, .पृ० १३५-१५२ । २-भमवु०, पंरिशिष्ट और केहि

<sup>\*</sup> केहि इ॰ प॰ १८४ श्वेताम्बरीके 'निर्धावलीस्क्रे'में इस घटनाका अर्णन है। इंए॰ भा॰ २१ पु॰ २१।

अपवात कर किया था। इस हृदयनिदारक घटनासे वह वड़ा दुली हुआ और वरवश अपने हृदयको शांति देकर राज्य करने लगा; किन्तु महाराणी चेलनी राजमहलोंमें अधिक न ठहर सकीं थीं। उन्होंने भगवान महावीरजीके समोशरणमें जाकर आर्थिका चन्दनाके निकट दीक्षा ग्रहण करली थी।

उघर अनातशत्रुक्ता भी चित्त बोद्धधमंसे फिर चला था। और जब भगवान महाबीरके निर्वाण हो नानेके उपरान्त, प्रमुख गणधर इन्द्रभृति गौतम, श्री सुधमीर्वामीके साथ विपुलाचलपर्वतपर आकर विरानमान हुये थे, तब उसने सपरिवार श्रावकके व्रत ग्रहण किये थे। है। ऐसा माल्यम होता है कि इसके थोड़े दिनों वाद ही वह संसारसे विरुक्तल विरक्त होगये, और अपने पुत्र लोकपाल (दर्शक) को छोटे भाई नितशत्रुके सुपुर्द करके स्वयं नैन मुनि होगये थे। उनका देहान्त ५२७ ई० पू०में हुआ प्रगट किया गया है लीर यह समय इन्द्रभृति गौतम और सुधमीरवामीसे मिलकर उनके नैन धमें धारण करने आदि घटनाओंसे ठीक वैठता है; क्योंकि इन्द्रभृति गौतमस्वामी मगवान महावीरके पश्चात केवल वारह वर्ष और जीवित रहे थे।

१-अच०, पृ० ३६१ व वृजैश० पृ० २५।

२-उपु०, पृ० ७०६ व केहिइ०, पृ० १६१।

२-वृजिशं०, पृ० २५।

४—अहिइ०, पृ० ३९—किन्तु मि० जायसवाल कुणिकका राज्यकाल ३४ वर्ष (५५२-५१८ ई० पू०) वताते हैं; जो ठीक जंचता है। (जविओसो० सा० १ पृ० ११५)।

कुणिक अजातशत्रु अपने समयका एक वड़ा राजा था। इसके · हुर्णिक अजातशत्रुके राज्यकालकी मुख्य घटनाये यह वतलाई राजकोलको मुख्य नातीं हैं कि-(१) कीशलदेशके रानाके घरनार्षे । साथ अनातशत्रुका युद्ध हुआ था; जिसमें फीशलनरेशने अपनी वहिनका विवाह करके मगवातिपतिसे मैत्री कर ली थी। किन्तु मालूम ऐसा होता है कि इस मैत्रीके होते हुए भी कौशलपर मगघका सिक्का जम गया था; (२) अजातशत्रुने वैशाली ( तिरहुत ) पर भी भाऋमण किया था और उसे अपने राज्यमें मिलाकर वह गंग और हिमालयके वीचवाले प्रदेशका सम्राट्ट बन गया था । मि० जायसवाल वैशालीकी विजय ई० पूर्व ५४० में निर्दिष्ट करते हैं। (जविओक्षो० मा० १ ए० ११५) श्वेतांवर शास्त्र कहते हैं कि इस संग्राममें वैशालीकी ओरसे ९ मछ, ९ लिच्छिव और ४८ काशी कीशलके गणराजाओंने भाग लिया था। .(इंऐ० भा० २११-२१) (३) उसने सोन और गंगा नदियेंकि संगमपर पाटीलग्रामके समीप एक किला भी वनवाया था; जिससे .उपरान्तके प्रसिद्ध नगर पाटलिपुत्रके जन्मका सूत्रपात होगया था; सीर (४) यह भी कहा नाता है कि उसके समयमें शाक्य क्षत्रि-योंका, जो महात्मा गीतमबुद्धके वंशन थे, बुरी तरह नाश हुना थी । अथच उसने जैनवर्मको विशेष रीतिसे अपनाया था, यह पहले ही बतलाया जाञ्चका है। वैज्ञित न होकर वह खासकर एक

१-अहिर्० ३७-३८. श्वेताम्बर प्रेय कहते हैं कि कुणिकके महिकीं हिन्छिवियोंने उसे नहीं दिया या इस कारण युद्ध हुआ था। इए० मा० २१ वृ० २१। २-सहिर० पू० ३६ और केहिर० पृ० १६३।

जैन राजा था। उसके राज्यमें जैनघर्मका खूव विस्तार हुआ था। 2×

कुणिककी एक मूर्ति भी मिली है और विद्वानोंका अनुमान है कि उसकी एक बांह ट्री थी। यही कारण है कि वह 'कुणिक' कहलावा था ( जिवजोसो० भा० १ एष्ठ ८४ ) कुणिक रे राज्य-कालमें सबसे मुख्य घटना भगवान महावीरजीके निर्वाण लाभकी घटित हुई थी। इसी समय अर्थात् १४९ ई० पूर्वमें अवन्तीमें पालक नामक राजा सिंहासनपर आसीन हुआ था। म० वुद्धका स्वर्गवास भी लगभग इसी समय हुआ था। ( जिवजोसो० भाग र एष्ठ ११६ )

कुणिक अजातशत्रुके पश्चात् मगमके राज्य सिंहासनपर उसका वर्शक और पुत्र दर्शक अथवा लोकपाल अधिकारी हुआ था; उदयन्। किन्तु इसके विषयमें बहुत कम परिचय मिलता है। 'स्वप्नवासदत्ता' नामक नाटकसे यह वरसराज उदयन् और उर्जेनीपित प्रयोतन्के समकालीन प्रगट होते हैं। प्रयोतन्ने इनकी कन्याका पाणिग्रहण अपने पुत्रसे करना चाहा था । दर्शक वाद है । पूर्व सन् ५०६ में अजातशत्रुका पोता उदय अथवा उदयन् मगमका राजा हुआ था। उसके विषयमें कहा जाता है कि उसने पार्टिलपुत्र अथवा कुसुमपुर नामक नगर बसाया था। इस नगरेमें उसने एक सुंदर जैनेमंदिर भी बनवाया था; वयोंकि उदयन् भी अपने पितामहकी गाँति जैनधमीनुयायी था। कहते हैं कि जैनधमैक

१४-केंहिरे १५० १६१ धंजातराजुने अपंने शिलवत नामकः भाईको भी विद्यामें विभुष अवनानेके प्रयत्न (किये श्रे-। (असाम्ब : २६९)) २-छेंहिर०, पृथ ३९/। ३-छेहिर० पृ० ४८। १४-हिल जै० (पृ० ४३)

पति उसका विशेष अनुराग ही उसकी मृत्युका कारण हुआ था। एक राजकुमार जिसके पिताको उदयन्ने राजभ्रष्ट कर दिया था, राजमहरूमें एक जैनमुनिका वेष भरकर पहुंचा था और उसने इसकी मार ढाळा था। यह घटना भगवान महावीरके निर्वाणसे साठ वेष वाद घटित हुई अनुमान की गई है। मगवान महावीरका निर्वाण ई० पूर्व ५४५ में माननेसे, दशकका राज्य ई० पू० ५१८ से ४८२ तक और उदयन्का ४८३ से ४६७ तक प्रमाणित होता है। (जविओसो० भाग १ एष्ट ११६)

हिन्दु पुराणोंके अनुसार उदयन्के उत्तरांधिकारी नन्दिवर्द्धन नित्विद्धन और और महानित्विन् थे; किन्तु उनके विषयमें विशेष परिचय नन्दंबंशके इतिहासमें है । महानित्वन् । उनके नामोंमें 'नन्दि' शब्दको पाकर, कोई २ विद्वान् उन्हें नन्द-वंशका अनुमान करता है। " उपरान्तके श्वेताम्बर ग्रंथ भी इसः बातका समर्थन करते हुए मिलते हैं। उनमें लिखाँ हैं कि उदयन्के-कोई पुत्र नहीं था; इसिलये एक नन्द नामक व्यंक्तिकी नी एक नाईके सम्बन्धसे वेक्या पुत्रवया, लोगोंने राजा नियत किया था। इसका राजमंत्री कल्पक नामकं जैनवर्षका दृढ़ श्रद्धानी था। किन्तुः इस कथाको सत्य मान लेना कठिन है। माछम ऐसा होता है कि हिन्दू पुराणोंमें महानन्दिन्की शूद्ध वर्णकी ( संभवतः नाइन ) एक रानीके गर्भसे महापदानन्दका जन्म हुआ लिखा है; उसी आघारसे शिश्चनागवंशका अंत उदयन्से करके उपरोक्त कशकारने निन्द नामक व्यक्तिको वेश्यापुत्र लिख मारा है किन्तु उद्यगिरिके हाथी-

<sup>-</sup> १-केहिरं० पृं० १६४ । २-अहिर्० पृ० ४१। ३-हिंकि जै० पृ० ४३।

-गुफावाले शिलालेखमें निप्त नन्दका उल्लेख आया है, उसे श्रीयुत काश्चीप्रसाद जायसवालने नन्दिवर्द्धन ही बतलाया है। इसिलिये वे बन्दराजाओंको दो भागोंमें (१) प्राचीन (२) और नवीन नन्द स्ह्रपमें स्थापित करते हैं।

नित्वर्छन भी नैनवर्म भक्त प्रतीत होते हैं; क्योंकि कालिङ्ग विनय करके वहांसे वह एक नैन मृति भी लाये थे और उसे उनने सुरक्षित रक्षा था। किन्ज़िमें उनने एक नहर भी वनवाई थी। अनातश्रम्भ, उदयन और निद्वर्छनकी मृतियां भी मिली हैं, जो कलकत्ते और मथुगके अनायवप्रभें रक्षी हुई हैं। इससे इन राजाओंका विशेष प्रभावशाली होना प्रकट है। निद्वर्छनके छारा मगधराज्यकी उन्नति विशेष हुई दृष्टि पड़ती है, कि उसका आधिपत्य कलिङ्ग देशतक ज्याप्त होगया था। महानित्व्कि सम्बन्धमें कुछ अधिक ज्ञात नहीं होता। यद्यपि यह प्रकट है कि उसकी शुद्धा रानीसे महापद्मनन्दका जन्म हुआ था, जिससे नंद-वंशकी उत्पत्ति हुई थी और वह मगधराउयका अधिकारी हुआ था।



१-जिन्मोसो, मा० ४ पृ० ४३५।

२-जिनिओसो०, साग ४ पृ० ४६३।

म-जिन्निमोसो , भाग १ पु० ८८-१६ व सा० ६ पृ० १७३ ।

## लिस्छिवि अहि मणराज्य।

## ई० पू० ६ वीं शताब्दि।

उस समय निस प्रकार उत्तरीय भारतमें मगधवामाडय अपने प्राचीन भारतमें स्वाधीन और पराक्रमी राजाओं के लिये प्रसिद्ध प्रजातंत्र राज्य। था, उसी प्रकार गणराज्यों अथवा प्रजातंत्र राज्यों में वैशालीका लिज्छिव वंश प्रधान था। यह बात तो आज स्पष्ट ही है कि पाचीन भारतमें प्रजातंत्र राज्य थे। हिंदुओं के महाभारतमें ऐसे कई राज्यों का उछेल आया है। वौद्धों की जात कथाओं में भी उससमय ऐसी राजमंस्थाओं की झलक मिलती है। जैनों के शास्त्र भी इस बातका समर्थन करते हैं। इन प्रजातंत्र राज्यों की राज्य व्यवस्था नागरिक लोगों की एक सभा द्वारा होती थी; जिसका निर्णय वोटों द्वारा होता था। तिनके डालकर सब सभासद वोट देते थे और बहुमत सर्वमान्य होता था। वृद्ध और अनुभवी पुरुषों को राज्य-प्रवंधके कार्य भी पे जाते थे और उन्हों में से एक प्रभाव-शाली व्यक्ति सभापति चुन लिया नाता था। यह सब राजा कहलाते थे।

वैशालीके लिच्छिव क्षित्रयोंका राज्य ऐसा ही था। उस-वैशालीके ालच्छिव समय इनके प्रनातंत्र राज्यमें साठ नातियां क्षित्रयोंका प्रजातंत्र सम्मिलित थीं। विदेहके क्षत्री लोग भी राज्य। इस प्रनातंत्र राज्यमें शामिल थे, जिसकी राज्यानी मिथिला थी। लिच्छिव और विदेह राज्योंका संयुक्त

१-भाइ०, पृ० ५८-५९ । २-श्व० कल्पसूत्र (१२८) में काशी-कौशल, लिच्छिन सीर मिल्लक गणराज्योंका उल्लेख है। दि० जैन शाबोंसे भी यह सिद्ध है। ममबु० पृ० ६५-६६।

गणराज्य 'वृज्ज अथवा विज्ञ' नामसे भी प्रसिद्ध था १ इस राज्यमें सिमंछित हुई सब जातियां आपसमें वड़े प्रेम और स्नेहसे रहती थीं, जिसके कारण उनकी आर्थिक दशा समुन्नत होनेके साथ २ एकता ऐसी थी कि जिसने उन्हें एक वड़ा प्रभावशाली राज्य वना दिया था। मगधके बलवान राना इनपर वहुत दिनोंसे आंख लगाये हुये बैठे थे; किन्तु इनकी एकताको देखकर उनकी हिम्मत एस्त होजाती थी। अंतमें मगधके राजा अजातशत्त्रज्ञेन इन लोगोंमें आपसी फूट पैदा करा दी थी और तब वह इनको सहज ही परास्त कर सका था। ऐक्य अवस्थामें उनका राज्य अवस्थ ही एक आदर्श राज्य था वह प्रायः आजकलके प्रजातंत्र (Republic) राज्योंके समान था। जहांतर लिच्छिन-गण दरवार करते थे, वहांपर उनने 'टाउनहांल' वना लिये थे; जिन्हें वे 'सान्थागार' कहते थे।

वृज्जि-राजमंघमें जो जातियां सम्मिलित थीं, उनमेंसे सदस्य जुने जाकर वहां भेजे जाते थे और वहां बहुमतसे प्रत्येक आवश्यक कार्यका निर्णय होता था। बौद्ध सम्थ इस विषयमें वतलाते हैं कि पहिले उनमें एक 'भासन पञ्चापक' (भासन-प्रजापक) नामक अधिकारी जुना जाता था, जो अवस्थानुसार आगन्तुकोंको आसन वतलाता था। उपस्थिति पर्याप्त हो जानेपर कोई भी शाव-श्यक प्रस्ताव संबक्ते सम्मुख लाया जाता था। इस कियाको 'नात्ति' (ज्ञाप्ति) कहते थे। नात्तिके पश्चातः प्रस्तावकी मंजूरी लीजाती थी, अर्थात् उसपर विचार किया जावे या नहीं। यह प्रश्च एक दफेसे तीन दफे तक पृष्ठा जाता था। यदि

१-साइठ पुढ़ ५५%

उसपर विचार करके सब सहमत होते थे, तो वह पास होजाता था। श्रा; किन्तु विरोधके होनेपर बोट लेकर निर्णय किया जाता था। अनुपस्थित सदस्यका बोट भी गिना जाता था। इन दरवारोंकी कार्रवाई चार—चार सदस्य (रामा) अंकित करते जाते थे। इनमें नायक अथवा चीफ मजिस्ट्रेट होते थे, जो राज्यसत्ता सम्पन्न कुलों-द्वारा चुने जाते थे। इन्हींके द्वारा दरवारमें निश्चित हुए प्रस्तावोंको कार्यस्थिपमें परिणत किया जाता था। इनमें मुख्य रामा (सभापति), उपरामा, भण्डारी, सेनापति आदि भी थे। इनका न्यायालय भी विस्कुल आदर्श ढंगका था; नहां दृषका दृष और पानीका पानी करनेके लिये कुछ उठा न रक्ला जाता थे।

वृद्धि संघमें सर्व प्रमुख लिच्छिविक्षत्री थे। यह बिशिष्ट गोत्रके लिच्छिविक्षत्रियोंका इस्वाक् बंशी क्षत्री थे। इनका लिच्छिवि सामान्य परिचय। नाम कहांसे और कैसे किस कालमें पड़ा, इसके जाननेके लिये विश्वास योग्य साघन प्राप्त नहीं हैं; किंद्र इतना स्पष्ट है कि जिससमय भगवान महावीर इस संसारमें विद्यमान थे और धर्मका प्रचार कर रहे थे, उस समय वे एक उच्चवंशीय क्षत्री साने जाते थे। अन्यान्य क्षत्री उनसे विवाहसम्बन्ध करनेमें अपना ; चड़ा गोरव समझते थे। मगवान महावीरके पिता भी इन्होंके गण- सज्य अर्थात 'व उनरानसंघ 'में सम्मिलित थे। लिच्छिवि एक परिश्रमी, पराक्रमी और समृद्धिशाली जाति होनेके साथ ही साथ धार्मिक कि और साबको रखनेवाली थे। - यह लोग वड़े दयाछ और परिश्रमी, धर्मकारी थे। इनकी कारीर आकरति भी सुटोल और सुन्दर स्वीर परिश्रमी थे। इनकी कारीर आकरति भी सुटोल और सुन्दर

<sup>ं</sup> वेच्यम् १० मृद्यं १५७ - ६३ -।

थी। यह लोग अलग २ रंगके कपड़े और सुन्दर बहुमूल्य आमृपण पहिनते थे। उनकी घोड़ेगाड़ियां सोनेकी थीं। हाथोकी अम्यारी सोनेकी थीं। इससे उनके विशेष समृद्धिशाली और पूर्ण सुखसम्पन्न होनेका पता चलता है। किन्तु ऐसी उच्च ऐहिक अवस्था होते हुये भी वे विलासिताप्रिय नहीं थे। उनमें व्यभिचार छूतक भी नहीं गया था। उन्हें स्वाधीनता बड़ी प्रिय थी। किसी प्रकारकी भी पराधीनता स्वीकार करना, उनके लिये सहन कार्य नहीं था।

भगवान महावीर उनके साथी और नागरिक ही थे; जिन्होंने
प्राणी माल्रकी स्नाधीनताका उच्च घोष किया था। भला जब उनके
मध्यसे एक महान् युगप्रधान और अनुवम तीर्थक्करका जनम हुआ
था, तब उनके दिव्य चारिल्ल और अद्भुत उल्लिके विषयमें कुछ
अधिक कहना व्यर्थ है। हिंसा, झुठ, चोरी आदि पाणेंका उनमें
निशान नहीं था। वे ललितकला और शिल्मको खुब अपनाते थे।
उनके महल अर्द देवमंदिर अपूर्व शिल्मकार्यके दो दो और तीन
तीन मंत्रिलके बने हुये थे। वे तक्षशिलाके विश्वविद्यालयमें विद्याध्ययन करनेके लिये जाते थे।

यद्याप लिंच्छिन लोगोंमें यक्षादिकी पूजा पहलेसे प्रचलित लिच्छिन क्षत्री थी; परन्तु जैनवर्म और नौद्ध वर्मकी गति भी. जैनवर्मके परम उनके मध्य कम न थी। जैनवर्मका अस्तित्व उपासक थे। उनके मध्य भगवान महानीरके बहुत पहलेसे था। भगवान महानीरके पिता राजा सिद्धार्थ और उनके मामा राजा

१-भम पृ० ५७-६३। १-सर् रमेशचंद्र दत्तका "भारत वंशकी सम्बर् ताका इतिहास"-भम. पृ० ६५ क्षत्री कैल्प्स०, पृ० ८२ व केहिइ० पृ०१५७।

चेटक भैनधर्मानुयायी थे और भगवान महावीरसे पहले हुये तीर्थ-इरोंकी उपासना करते थे, इनके अतिरिक्त और लोग भी नैनी थे; किन्तु भगवान महावीरके घम प्रचार करनेपर उनमें जैनधर्मकोः प्रधानता प्राप्त हुई थी। बड़ेर रामकर्मचारी भी नैनधर्मानुयायी थे।

विज्ञयन संघके प्रमुख राजा चेटकके अतिरिक्त सेनापित सिंह, लिच्छिब अभयकुमार और आनन्द आदि प्रसिद्ध व्यक्ति. जैनधमेके परमणक्त थे। सेनापित सिंह संभवतः राजा चेटकके पुत्रों-मेंसे एक थे। यह भगवान महावीरके अनन्य उपासक थे। बौद्ध धर्मकी अपेक्षा जनधमेकी प्रधानता लिच्छिवियोंमें अधिक थी। लिच्छिवि राज्यानी वैद्यालीमें जैनधमेके अनुयायी एक विश्वाल संस्थामें थे। म० गौतमबुद्धके वहां कईवार अपने धर्मेश प्रचार करनेपर भी जैनोंकी संख्या अधिक रही थी; यह बात बौद्धोंके 'महावगा' नामक ग्रंथमें सेनापित सिंहके कथानकसे विदित है। धर्मेश नामक ग्रंथमें सेनापित सिंहके कथानकसे विदित है। धर्मेश

विज्ञ राज संवकी राजधानी वैशाली, उस समय एक बड़ा

ि ज्ञित राजधानी प्रसिद्ध और वैभवशाली नगर था। कहते
वैशाली अथवा हैं कि वह तीन भागोंमें विभक्त था अर्थात्
विशाला। (१) वैशाली, (२) विणयप्राम और (३)
कुण्डप्राम। कुण्डप्राम भगवान महावीरका जनमस्थान था और
उसमें ज्ञानिक क्षित्रयोंकी मुख्यता थी। वैशालीकी विशालताके

<sup>•</sup> १-भमवु॰ पृ॰ २३१-२३६। २-सम॰, पृ॰ ६५ व वीर, भा॰ ४ पृ॰ २७६. श्वेताम्बर आस्नायके प्रन्थोंमें स्पष्टतः भगवान महावीरका जन्म सम्बन्ध वैद्यालीसे प्रकट किया हुआ मिलता है। जैसे सुत्रकृताङ्ग (१, २, ३, २२), उत्तराध्ययन सूत्र (६१६७) व भगवती सूत्र (२१६ १२१२) में भगवानका उल्लेख वैद्यालीय या वैद्यालिक रूपमें हुआ है;

कारण ही उसका नामकरण 'विशाला' हुआ था। चीनी यात्री ह्युन्त्रांग वैशालीको २० मीलकी लग्वाई-चोड़ाईमें वसा वतला गया था। उसने उसके तीन कोटों और मार्गोक्षा भी उद्धेख किया है। वह सारे वृद्धि देशको ५००० ली (करीत्र १६०० मील) की परिधिमें फेला वतलाया है और कहता है कि यह देश वड़ा सरस्वन था। आम, केन्ने आदि मेवोंके वृक्षोंसे भरपूर था। मनुष्य ईमानदार, शुम कार्योंके प्रेमी, विद्यांके पारिखी और विश्वासमें कभी कहर और कभी उदार थे। वर्तमान्के मुजफ्फरपुर जिलेका वसाद शाम ही प्राचीन वैशाली है।

उपरान्तके जैनग्रंथोंमें विशाला अथवा वैशालीको सिंधु देशमें

जिससे सगवानका वैशालीके नागरिक होना प्रकट है। असग्देवने मगवतीस्त्रकी टीकामें 'विशाला' को महावीर जननी लिखा है। दिगम्बर
सम्प्रदायके प्रन्थोंमें यद्यपि ऐसा कोई प्रकट उहिस्त नहीं है, जिससे भगवानका सम्बन्ध देशालीसे प्रकट होसके; परंतु उनमें जिन स्थानोंके जैसे
कुण्डप्राम, कुलप्राम, वनपण्ड आदिके नाम आए हैं, वे मय वंशालीके
निकट ही मिलते हैं। वनदण्ड श्वेनाम्बरोंका 'दुइपलाश उज्जान' अयवा
'नायपण्डवन उज्जान' या 'नायपण्ड' है। कुलप्रामसे भाव अपने कुलके
प्रामके होसक्ते हैं अथवा कोल्लागके होंगे, जिसमें नाथवंशी क्षत्री अधिक
ये और जिसके पास ही वनपण्ड उद्यान था, जहां भगवान महावीरने
दीक्षा प्रहण की थी। अतः दिगम्बर सम्प्रदायके उहलेंसे भगवानका
जनमस्थान कुण्डप्राम वैशालीके निकट प्रमाणित होता है और चूंकि
राजा सिद्धार्थ (भगवान महावीरके पिता) विशालीके राजपंघमें शामिल
थे, जैसे कि हम प्रगट करेंगे, तब वैशालीको जनका जनमस्थान कहना
अत्युक्तिनहीं रखता। कुण्डप्राम वैशालीका एक भाग अथवा सिववेश ही था।
१-क्षत्री हैन्सण् पृण्य ४२ व ५४.

अविध्यत बतलाया है; किन्तु यह आमक उछिल किन कालिदासके "श्री विशालमिवशालम्" वाक्यके कारण हुआ प्रतीत होता है; क्योंकि कालिदासनीने यह वाक्य उज्नेनीके लिये व्यवहृत किया श्रा और वह अववृत्र ही सिंधु-नद् वर्ती प्रदेशमें अवस्थित थी। जेन किवयोंने अपने समयमें बहुपसिद्ध इस विशाला (उज्नेनी) को ही महाराज चेटककी राजवानी यानकर उसे भिंधु देशमें लिख दिया है। वसे वह विदेह देशके निकट ही थी; भेसे कि आज उसके द्वंसावशेष वहां मिल रहे हैं।

वैशालीके राजा चेटक थे, यह वात जैन शास्त्र पकट करते राजा चेटक और हैं। इसके अर्थ यही हैं कि वह विज प्रना-उनका परिवार। तंत्र राज्यके प्रमुख राजा थे। यह इस्ताक्तंशी व शिष्टगोत्री क्षत्री थे। उत्तरपुराणमें (ए० ६४९) इनको सोमवंशी लिखा है, जो इस्ताक्तंशका एक भेद है। इनकी रानीका नाम भद्रा था; जो अपने पतिके सर्वथा उपयुक्त थी। राजा चेटक वड़े पराक्रमी, वीर योद्धा और विनयी तथा अरहंतदेवके अनुयायी थे।

१--भ्रेच० पृ० ६५७, ड० पु० पृ० ६३४, इसाहि।

२-मदन्तिके मालतीनाध्य नामक नाटकमें टंडनीके पायमं बिन्धुनदी और उसके किनारं अवस्थित नग्वाका उस्टेख हैं। जैन किव धननालने इय प्रदेशके ठोगोंका उस्टेख 'संध्य' नग्मसे किया है अर्थान् सिंधुदेशके वासी । अतएक उन्नोतः सिन्धु नदोकी अपेक्षा ही यह प्रदेश 'मिन्धु देशके नामसे टिहिखित हुआ प्रतीत होता है। पश्चिमीय सिंधु प्रदेश इससे अलग था। चृंकि उजनी, जिसका उस्टेख किन कालिशस 'सेपदृत' में निवाल स्पने कृति हैं, उपरोक्त निधुनदीके समीर थी, वह जैन लेखकों द्वारा सिंधुप्रदेशमें चताई काने लगी।

बहु राजनीतिमें कितने निपुण थे और उनकी प्रतिष्ठा आसपासके ग्राज्योंमें कितनी थी, यह इसी बातसे अंदाजी जामकी है कि वह बज्जियन प्रजातंत्र राज्यके प्रमुख राजा चुने गये थे। पराक्रम और बीरतामें भी वह बड़े चढ़े थे। उस समयके वहवान राजा श्रेणिक बिम्बसारसे संग्राम ठाननेमें वह पीछे नहीं हटे थे और गांघार देशके हत्यक नामक राजासे भी उनकी रणांगणमें भेंट हुई थी और वह विजयी होकर होटे थे। इसी तरह वह घार्मिक निष्टामें भी सुदृढ़ थे। जिनेन्द्र भगवानकी पृजा-व्यर्ची करना वह रणक्षेत्रमें भी नहीं मृहते थे। किनेन्द्र भगवानकी पृजा-व्यर्ची करना वह रणक्षेत्रमें भी नहीं मृहते थे। किनेन्द्र भगवानकी पृजा-व्यर्ची करना वह रणक्षेत्रमें भी नहीं मृहते थे। किनेन्द्र भगवानकी पृजा-व्यर्ची करना वह रणक्षेत्रमें भी

राजा चेटकके दश पुत्र थे, जो (१) घन, (२) दत्तभद्र, (३) उपेन्द्र, (४) सुदत्त, (५) सिंहभद्र, (६) सुकुंभोन, (७) सकंपन, (८) सुपतंग, (९) प्रभंजन और (१०) प्रभापके नामसे प्रसिद्ध थे। इन दश माइयोंकी सात बहिनें थी। इनमें सबमें बड़ी त्रिशला प्रियकारिणी भगवान महावीरकी माता थीं। अवशेष मृगावती, सुप्रभा, प्रभावती, चेलिनी, ज्येष्टा और चंदना नामक थीं।

मृगावतीका विवाह वत्सदेशके कोशाम्बीनगरके स्वामी चंद्र-राजा शतानीक और वंशी राजा शतानीकके साथ हुआ था। बत्सराज उदयन । इनके पुत्र वत्सराज उदयन् उम समयके राजाओंमें विशेष प्रसिद्ध थे। उज्जैनीके राजा चंडिश्योतन्की राज-कुमारीसे इन्होंने बड़ी होशियारीसे विवाह कर पाया था। वत्स-राजकी इस प्रेमकथाको लेकर 'स्वप्न वासवदत्त' नाटक सादि ग्रंथं असे गए हैं। शतानीक परम जैनधर्म भक्त थे। जिस समय भगवान

१-उ० पु०, पु० ६३४-६३५ । २-उ० पु० पु० ६३५ ।

महाबीर धर्मपचार करते हुये कीशाम्बी पहुंचे थे, उस समय इस रामाने उनका धर्मीपदेश अच्छे भावों और बड़े ध्यान सुना था! भगवान की वन्दना और उपासना बड़ी विनयसे की थी। और छन्त में वह भगवान के संघम संमितित हो गया था। पर पहले मृगावती की बहिन चन्दन के यहां जो कीशाम्बी में एक सेठके यहां प्रत्रीक रहपमें रही थी, भगवान का आहार हुआ था। कीशाम्बी प्राचीन काल से मेनों का मुख्य केन्द्र रहा है और छान भी उसकी मान्यता किने कि निकट विशेष है। यहां पर प्राचीन कन कीर्तियां विशेष मिलती हैं। किने घम साहत्र ने बत्तराम उदयन को यहां ई० पूर्व ५७० से ५४० तक राज्य करते लिखा है। वह 'विदेह पुत्र' छपनी माताकी अपेक्षा कहलाते थे।

राजा चेटककी तीसरी कन्या सुप्रभा दशार्ण (दशासन) देशमें राजा दशरथ और हैरकच्छपुर (कमेठपुर) के स्वामी सूर्यवंशी राजा परम सम्यक्ती दशरथसे विवाही गई थी । यह दशार्ण देश राजा उदयन्। मंदसोरके निकट प्राचीन मत्सदेशके दक्षिणमें मनुमान किया गया है । यह राजा मी जैन था। चौधी पुत्री प्रभावती कच्छदेशके सुरक नगरके राजा उदयनकी पट्टरानी हुई थी । यह राजा उदयन् अपने सम्यक्तके लिये जैनशास्त्रोंमें वहुत प्रसिद्ध हैं। किन्हीं शास्त्रोंमें इनकी राजधानीका नाम वीतशोका लिखा हुआ मिलता है। थे० आम्नायकी 'उत्तराध्ययन सुत्र' सम्बन्धी कथाओं है इन्हें पहले चैदिक धर्म भुक्त बतलाया है।

१-उ० पु० पृ० ६३६ व मम० पृ० १०८। २-उ० पु० पृ० ९३६। २-एभिक्ष ट्रा० पृ० ७२। ४-उ० पु० पृ० ६३६।

उपरान्त वह जैनवर्मके दृढ़ श्रद्धानी हुये थे और दिगंबर मुनिकें वेषमें सर्वत्र दिचरे थे। श्रेताम्बर कथाकार उनकी राजवानी वीत-भय नगरीको सिंधुसोबीर देशमें वतलाते हैं और कहते हैं कि वह १६ देशोंपर राज्य करते थे, जिनमें वीतभयादि ३६२ मुख्य नगर थे। संभवतः कच्छ देश भी इसमें संमिलित था; इसी कारण उनकी राजवानी कच्छ देशमें अवस्थित भी वताई गई है।

उक्त कथामें प्रभावतीके संप्तर्गसे राजा उद्यन्को जैनवर्गातक्त होते लिखा है। राजाने राज्य प्राप्तादमें एक सुंदर मंदिर वनवाया था और उसमें गोशीषंचन्दनकी सुन्दर मूर्ति विराजमान् की थी। कहते हैं कि एक गांधार देशवासी जैन व्यापारीकी रूपासे मंत्र पाकर उस मृतिकी पृजा करके एक दासी पुत्री स्वर्ण देहकी हुई थी। उसने उज्जैनीके राजा चन्द्रपद्योतन्से जाकर विवाह कर लिया। और उस गोशीषे चन्दनकी मृतिको भी वह अपने साथ लेगई। उदायन्ने प्रद्योतन्से लड़ाई ठान दी और उसे गिरफ्तार कर लिया; किन्तु मार्गमें पर्यूषण पर्वके अवसरपर उसे मुक्त कर दिया था। प्रद्योतन्ने उस समय श्रावकके व्रत ग्रहण किये और वह उज्जैनी वापस चला गया था। उदायन् भगवानकी मूर्ति लेकर वीतमय नगरको पहुंच गए।

यह नगर समुद्र तटपर था और यहांसे खुव व्यापार धन्य देशोंसे हुआ करता था। उक्त श्वेताम्बर कथाका निम्न अंश कल्पित मतीत होता है। संभव है कि वत्सराज उदायन्का जो गुद्ध भंघोतन्से हुआ था, उसीको हक्ष्यकर यह अंश रच दिया गमा हो। धगांड़ी इस कथामें है कि उदार्यन्की भावना थी कि भंगवान महावीरजीका शुभागमन वीतशोका नगरीमें होजावे। कदाचित समागम ही ऐसा लगा कि भगवानका समोशरण वहांके 'मृगवन' नामक उद्यानमें आकर विराजमान हुआ। उदायन्ने वड़ी भक्तिसे भगवान्की वंदना की और अन्तमें वह अपने भानजे केशीको राज्य सोंपकर नग्न श्रमण होगये। दिगम्बर जैनशास्त्रोंमें यह राजा अपने 'निर्विचिकित्सा अंग' का पालन करनेके लिये प्रसिद्ध हैं। यह बड़े दानी और विचारशील राजा थे। सारी प्रजाका उनपर वहुत प्रेम था। दिगम्बर मान्यताके अनुसार उनने अपने पुत्रको राज्यसिंहासन पर वेठाया था और स्वयं वीर भगवानके समोशरणमें जाकर मुनि होगए थे। अन्तमें घातिया कमोंका नाशकर वह मोक्ष-लक्ष्मीके वछभ बने थे। रानी प्रभावती जिनदीक्षा ग्रहण करके समाधिमरण प्राप्त करके ब्रह्मस्वगंमें देव हुई थी।

राजा चेटककी अवशेष तीन कन्यायों में से चेळनीका विवाह
मगघदेशके राजा श्रेणिक विम्वतारसे हुआ
चेळिनी और ज्येष्ठा। था, यह पहले लिखा जा चुका है। चेळनीकी विहन जयेष्ठाका भी प्रेम मगघनरेश पर थाः किंतु उसका
मनोरथ सिद्ध नहीं हो सका था। गांघार देशस्थ महीपुरके राजा
सात्यक्रने उसके साथ विवाह करना चाहा थाः किंतु राजा चेटकने
यह सम्बंध स्वीकार नहीं किया था और उसे रणक्षेत्रमें परास्त
करके मगा दिया था। सात्यक जैन संघमें जाकर दिगम्बर जैन
मुनि होगया था और कालांतरमें जयेष्ठाने भी अपनी मामी यशस्वती

१-हिटे० पृ० ९८-११६ । २-आक०, मा० १ पृ० ८८ । इ-उ० पु०, पृ० ६३६ ।

सार्यिकासे जिनदीक्षा ग्रहण कर ली थी। कटाचिन् सात्यक मुनिका प्रेम ज्येष्टासे हटा नहीं था और हटात एक दिवस टन्होंने लपने शीलक्षणी रत्नको ज्येष्टाके संसर्गसे खो दिया था। इस दुष्क्रियाका उन्हें वड़ा पश्चाताप हुना था और प्रायश्चित लेकर वह फिरसे मुनि होगये थे। ज्येष्टा गर्भवती हुई थी, सो उनको दया करके चेल-चीने लपने यहां रक्खा था। पुत्र प्रसव करके वह भी प्रायश्चित लेकर पुनः आर्थिका हो गई थी और अपने रुज्जपाके लिये योर चपश्चरण करने लगी थी। इनका पुत्र द्वादका द्वाद पाठी रह नामक मुनि हुआ था।

चंदना इन सब बहिनोंमें छोटी श्री और उसका विवाह
नहीं हुआ था। वह आजन्म कुमारी रही थी।
वह सर्वगुण सम्पन्न परम सुन्दरी थीं। एक
दिन जब वह राज्योद्यानमें वायुसेवन कर रहीं थीं, उस समय एक
विद्याधर उन्हें उठाकर विमानमें ले उड़ा। किंतु अपनी स्त्रीके भयके
कारण वह उनको अपने घर नहीं ले गया, विकि मार्गमें ही एक
वनमें छोड़ गया। श्रोकातुर चन्दनाको उस समय एक भीलने ले
जाकर अपने राजाके सुपुर्द कर दिया। इस दुष्ट भीलने चन्दनाको
बहुत त्रास दिये; किन्तु वह सती अपने धमसे चलित न हुई।
हठात् उसने एक व्यापारीके हाथ उनको वेच दिया; जिसने भी
निराश होकर कोशाम्बीमें उन्हें कुछ रुपये लेकर वृषमसेन नामक
धनिक सेठके हवाले कर दिया।

द्यालु सेठने चंदनाको वड़े प्रेमसे घरमें रहने दिया। चंदना

१-आइ०, सा॰ २ पृ० ९६।

सेठानीके गृहकार्यमें पृशी सहायता देती थी; किंतु उसके अपूर्व कृप लावण्यने सेठानीके हृदयमें डाह उत्पन्न कर दिया और वह चन्दनाको मनमाने कष्ट देने लगी । उधर चन्दनाके भी कर्षोका छन्त लागया । भगवान महावीरका शुभागमन कीशाम्बीमें हुआ । दुखिया चन्दनाने उनको आहारदान देनेकी हिम्मत की । पतित-पावन प्रमुक्ता भाहार चन्दनाके यहां होगया । लोग वड़े भाश्चर्यमें पड़ गये । चन्दनाका नाम चारों थोर प्रसिद्ध होगया । कीशाम्बी नरेशकी पट्टरानीने जब यह समाचार छने तो वह भपनी छोटी चहिनको वड़े भादर और प्रेमसे राजमहलमें छे गई; किन्तु वह यहां अधिक दिन न ठहर सकी । भगवान महावीरके दिन्य एवं पवित्र चारित्रका प्रभाव उसके हृद्यपर अंकित होगया । वैरायकी अट्टर धारामें वह गोते लगाने लगीं और शीघ्र ही वीरनाथके पास पहुंचकर उनने जिनदीक्षा छे ली ।

शार्थिका चंदना खुर ही दुहर तप तपती थीं और उनका ज्ञान भी बड़ा चढ़ा था। उस समय उनके समान अन्य कोई साब्बी नहीं थी। आत्मज्ञानका पावन प्रकाश वह चहुंओर फैलाने रुगी। फलतः शीघ ही उनको भगवानके आर्थिकासंघमें प्रमुखपद आप्त होगया था। वह ३६००० विदुषी साब्बीयोंके चारित्रकी देखभाल और हुउनको ज्ञानवान बनानेमें संख्या रहतीं थीं। इसमकार स्वयं अपना आत्मक्र्याण करते हुये एवं अन्योंको सन्मार्ग पर लगाते हुये, वह आयुके अंतमें स्वर्गसुखकी अधिकारी हुई थीं।

१-उ० पु०, पु० ६३७-६४०।

राजा चेटकका यह पारवारिक परिचय वड़े महत्वका है ।
उपरान्तमें लिच्छिव इससे प्रगट होता है कि उससमयके प्रायः
वंश । मुख्य राज्योंसे उनका सम्पर्क विशेष था ।
जैनधर्मका विस्तार भी उससमय खूब होरहा था । लिच्छिव प्रजातंत्र राज्य भी उनकी प्रमुखतामें खूब उन्नति कर रहा था । किन्तु
उनकी यह उन्नति मगध नरेश अजातशत्रुको असह्य हुई थी और
उसने इनपर आक्रमण किया था, यह लिखा जाचुका है । किन्हीं
विद्वानोंका कहना है कि सभयकुमार, जिसका सम्बन्ध लिच्छिवयोंसे था, उससे उरकर अजातशत्रुने विशालीसे युद्ध छेड़ दिया
था; किंतु जैन शास्त्रोंके सनुसार यह संभव नहीं है; क्योंकि
अभयकुमारके मुनिदीक्षा ले लेनेके प्रश्रात् अजातशत्रुको मगधका
राजिसहासन मिला था । अतः अभयकुमारसे उसे उरनेके लिये
कोई कारण शेप नहीं था ।

यह संभव है कि अजातशतुके वौद्धवर्भकी ओर आकर्षित होकर अपने पिता श्रेणिक महाराजको कष्ट देनेके कारण, लिच्छि-वियोंने कुछ रुष्टता धारण की हो और उसीसे चौकजा होकर अजातशतुने उनको अपने आधीन कर लेना उचित समझा हो। कुछ भी हो, इस युद्धके साथ ही लिच्छिवियोंकी स्वाधीनता जाती रही थी और वे मगष साम्राज्यके आधीन रहे थे। सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्थके समयमें भी वह प्रजातंत्रात्मक रूपमें राज्य कर रहे थे; जिसका अनुकरण करनेकी सलाह कौटिल्यने दी थी। किन्तु जो स्वतंत्रता उनको चन्द्रगुप्तके राज्यमें प्राप्त थी, वह अशोकके समय

१-सत्री हैन्स०, पृ० १३९।

नहीं रही और उनने अशोककी आधीनता स्वीकार कर ली थी। गुप्तकाल तक इनके अस्तित्वका पता चलता है।

विज्ञयन प्रनातंत्रके उपरान्त दूसरा स्थान शाक्यवंशी क्षत्रि-शाक्य और महा क्षत्र- योंके प्रनातंत्रको प्राप्त था। उनकी राजधानी योंके गणराज्य । कपिलवस्तु थी, जो वर्तमानके गोरखपुर जिलेमें स्थित है। नृप शुद्धोदन उस समय इस राज्यके प्रमुख थे। म० गौतमबुद्धका जन्म इन्हींके गृहमें हुआ था। शाक्योंकी भी सत्ता उस समय अच्छी थी; किन्तु उपरान्त कुणिक अनात-शतुके समयमें विद्वदाम द्वारा उनका सर्व नाश हुआ था<sup>र</sup>। शाक्योंके बाद सळ गणराज्य प्रसिद्ध था, जिसमें मळवंशी क्षत्रियोंकी प्रधा-नता थी । बौद्ध अन्थोंसे यह राज्य दो भागोंमें विभक्त पगट होता है । कुसीनारा जिस भागकी राजधानी थी, उससे म० बुद्धका संबंध विशेष रहा था। दूसरे भागकी राजधानी पावा थी। उस-समय राजा हस्तिपाक इस राज्यके प्रमुख थे। भगवान महावीर जिस समय यहां पहुंचे थे, तब इस राजाने उनकी खुव विनय और मक्ति की थी। भगवानने निर्वाण-लाभ भी यहींसे किया था। उस समय **अन्य राजाओंके साथ यहांके नौ** राजाओंने दीपोत्स<del>व</del> मनाया था । जैनधर्मकी मान्यता इन कोगोंमें विशेष रही थी। शाक्य प्रजातंत्र भी जैनवर्षके संतर्गसे षळ्ता नहीं बचा था। ऐता माछम होता है कि राजा शुद्धोदनकी श्रद्धा पाचीन जैनवर्ममें थी। लिच्छिवियोंकी तरह मंह्योंको भी अजातशत्रुने अपने आधीन कर लिया था।

१-पूर्व, पृ० १३६ । २-सिह इ० पृ० ३७-३८ । ३-सत्रीक्रैन्स०, पृ० १६३ व १७५ । ४-ममबु० पृ० ३७ ।

विदेह देशवासी क्षत्रियोंका गणराज्य भी उस समय उछेखनीय था। यह लिच्छिवयोंके साथ वृज्ञि-प्रनातंत्र-राज्यसंघमें
सम्मिलित थे, यह लिखा जाचुका है। दिगम्बर जैनशास्त्रोंमें भगवान महावीरकी जन्मनगरीको विदेह देशमें स्थित वतलाया है। धिले श्वेताम्बरी शास्त्र महावीरकीको विदेहका निवासी अथवा विदेहके राजकुमार लिखते हैं। इन उल्लेखोंसे भी विदेह गणराज्यका
वृजि-राज-संघमें सम्मिलित होना सिद्ध है। यदि विदेहका सम्पर्क
इस राजसंघसे न होता तो वैशालीके निकट स्थित कुण्डग्रामको
विदेह देशमें न लिखा जाता। अरतुः विदेहमें जैनवर्मकी गति
विशेष थी। भगवान महावीरने तीस वर्ष इसी देशमें विताये थे।
विदेहकी राजधानी मिथिला वैशालीसे उत्तर पश्चिमकी स्थार ६६
सील थी और वह व्यापारके लिये वहु प्रख्यात थी।

इनके अतिरिक्त रायगामका कोल्यिगणराज्य, सुन्समार पर्वतका अग्ग राजसंघ, छल्लकपका बुलि प्रजातंत्रराज्य, विष्पलिवनका मोरीय-गणराज्य आदि धन्य कई छोटे मोटे प्रजातंत्रात्मक राज्य थे; किनका कुछ विशेष हाल माल्यम नहीं होता है।



१-उ० पु०, प्र० ६०५ । २-प्रि. I, 256. २-सत्री क्रेन्स,

## इस्बिकक्षक्री और समकान महाकीर ।

ई० पूर्व० ६२० ई० पूर्व ५४५।

किच्छिवियोंके साथ विज्ञ प्रदेशके प्रजातंत्रात्मक राजसंघर्में ज्ञात्रिक इंग्ली क्षत्री । ज्ञात्रिक इंग्ली क्षत्री भी सम्मिलित थे। इन क्षत्रियोंको 'नाय' अथवा 'नाथ' वंश्ली भी कहते हैं। दिगम्बर जैन शास्त्रोंमें इनका 'हरिवंशी' रूपमें भी उछेल हुआ है। मनुने मछ, भछ, किच्छिवि, करण, खस व द्राविड़ क्षत्रियोंके साथ नाट अथवा नात (ज्ञात्रिक) क्षत्रियोंको बात्य लिखा है। (मनु० स० १०।२२) यह इसी कारण है कि इन लोगोंमें जैनवर्मकी प्रधानता थी। बात्य अथवा ब्रितन् नामसे जैनियोंका उछेख पडले हुआ मिलता है। (भ० पा० प्रस्तावना, ए० ३२) मारतके धार्मिक इतिहासमें नाथ अथवा ज्ञात्रिक क्षत्रियोंका नाम अमर है। इनका महत्व इस से प्रकट है कि यही वह महत्वशाली जाति है। जिसने भारतको एक बड़े भारी सुधारक और महापुरुषको समर्पित किया था। महापुरुष जैनियोंके अंतिम तीर्थंकर भगवान महावीर थे।

आधुनिक साहित्यान्वेषणसे प्रगट हुआ है कि ज्ञात्रिक क्षत्रिज्ञात्रिक क्षत्रियोंका योंका निवासस्थान मुख्यतः वैद्याली (वसाढ़),
निवासस्थान । कुण्डग्राम और विणय ग्राममें था। कुण्डग्रामसे उत्तर-पूर्वीय दिशामें सित्रवेश कोछाग था। कहते हैं कि
यहां ज्ञात्रिक अथवा नाथवंशी क्षत्री सबसे अधिक संख्यामें रहते
थे। वैशालीके वाहिर पास ही में कुण्डग्राम स्थित था; जो संम-

१-सक्ष्टाए ३०, पृ० ११५-११६ । २-वृत्तेश०, पृ० ७ ३-उ० ६०, २-२ फुटनोट । ४-उद० २१४ फुट०।

-दतः मानकलका 'वसुकुण्ड' गांव है । <sup>१</sup> कोई २ विद्वान् कोछ।गको ही भगवान महावीरका जन्मस्थान वतलाते हैं; विन्तु यह नात दिगम्बर और श्वेतांवर-दोनों जैन संप्रदायोंकी मान्यताके विरुद्ध है। श्वेताम्बर अन्थोंसे पता चलता है कि कोल्लागके निस्ट एक चेत्यमंदिर था, निमको 'दुइपलाश ', 'दुइपलाश उज्जान ' स्थयना 'नायपण्डयन' कहते थे। इस उद्यानमें एक बगी वा थाः निसमें इक भव्य मंदिर बना हुआ था । दिगम्बर जैन शास्त्रोंमें 'बनएण्ड' में अथवा नायपण्ड या ज्ञ'तृखंड वनमें जाकर भगवानको दीक्षा हेते लिखा है।<sup>3</sup> यह वनपण्ड उपरोक्त नायपण्डवन ही है: क्योंकि वह भगवानके जन्मस्थानके निकट था और वहांसे उठकर भग-वान कुलपुर अथवा कुलग्राममें प्रथम पारणाके लिये गये थे। यह कुलपुर कोछाग ही पतीत होता है, जो नायपण्डवनके विरुक्त समीप और नाथवंशी क्षत्रियोंके पूर्ण अधिकारमें था। कोङ्यागका अपर नाम 'नायकुल' भी मिलता है। हस दशामें कोहागका कुलपुर अथवा कुलग्राम होना चाहिये।

दिगम्बरः झायके ग्रन्थों में कुलग्रामका राजा कुलन् लिखा है ।
कुलपुर केाल्लाग है मर्थात राजा और नगरका नाम एक ही है ।
और क्रांत्रिक क्षत्रो इससे भी कोल्लागका कुलपुर या कुलग्राम होने
विज्ञयन प्रजातंत्रमें और वहांके निवासी नाथवंशो क्षत्रियोंका
समिमलित थे।
वृज्ञि प्रजातंत्र-संवर्मे समिष्ट होनेका परिचय
मिलता है। कुलका व्यवहार उससमय सावारणतः वंशको सहय

१-केहिइ० पृ० १५७। २-उद० २१४, कस्० ११५ व आस्० . २११५-२२।३-उ० पु० १०६०९। ४-उ६० ६६ । ५-उ०पु० गृ०६११।

द्धरके होता था। किन्तु 'कुल' शब्दसे भाव केवल इतना ही नहीं था कि उस वंशके प्रमुख व्यक्तिका अधिकार मात्र उस कुलके लोगोंपर ही रहे; प्रत्युत उसकी मुख्यता और अधिकार उस कुलके ष्माधिपत्यमें रहे, समस्त देशपर व्याप्त होता था। <sup>१</sup> कोछागके नाथ कुलवाले क्षत्री भवस्य ही वृत्ति प्रजातंत्र राज्यमें सम्मिलित थे। इसीलिये उनमेंके प्रमुख नेता, उनकी ओरसे उस संवर्षे प्रतिनि-थित्वका अधिकार रखते थे। यही कारण है कि उनका उल्लेख 'कुटनृप' ऋपेमें हुआ है। यह नाम कुल अपेक्षा ही है-व्यक्ति-गत नाम यह नहीं है।

इस टक्केख़से यह भी विदित होता है कि राना सिद्धार्थका विशेष सम्पर्क कोल्लागसे न होक्त कुण्डमामसे था। यही कारण है कि वहांका नेता कोई अन्य व्यक्ति प्रगट किया गया है। इससे ज्ञातृवंशी अथवा नाथकुरुके क्षत्रियोंके निवासस्थानकी स्पष्टता भीर उनका वृत्ति-प्रनातंत्रमें शामिल होना प्रगट है। प्रनातंत्र रानमंघर्षे इन क्षत्री कुलोंके मुख्यायोंकी कोंनिल मुख्य कार्यकर्ती थी। इन सदस्योंका नागोलेख 'गना' रूपमें होता था, यह नात कोटिएप अर्थशास्त्रसे स्पष्ट है।

ज्ञातृत्रंज्ञी अत्री मुख्यतः जनोंक २३ वें तीर्थंकर भगवान द्यांत्रिक क्षत्रियोंका पश्चिनाथनीके धर्मशासनके भक्त थे। उपरान्त जब भगवान महावीरजीका घर्भप्रचार होगया था, तन वे नियमानुसार वीर संघके उपासक होगये थे। " नैनधर्म-

६-इन्डि॰ १९१८, पृ० १६२-१६४। २-अर्थशास्त्र, शामाशास्त्री, पृ० ४५५। ३-हॉर्जे० पृ० ३९ व दद० राद।

भुक्त होनेके कारण यह लोग बड़े धर्मात्मा और पुण्यशाली थे। वे धापकार्मीसे दूर रहते थे और पापसे भयभीत थे। वे हिंसाजनक बुरे काम नहीं करते थे। किसी प्राणीको कष्ट नहीं देते थे। और मांस भोजन भी नहीं करते थे। उनकी ऐहिक दशा भी खूक समृद्धिशाली थी और उनका प्रभाव तथा महत्व भी विशेष था। उनका सम्बन्ध उनके प्रमुख द्वारा उस समयके करीब र सब ही प्रतिष्ठित राज्योंसे था। जैनियोंके अंतिम तीर्थंकर भगवान महाबी-रका जन्म भी इस वंशमें हुआ था, यह लिखा जाचुका है।

भगवान महावीरके पिता नृप सिद्धार्थ थे। यह राजा सर्वार्थ योर राजा सिद्धार्थ और राजी श्रीमतीके धर्मातमा, न्यायी और जीर ज्ञानवान वीर-पुत्र थे। इनको श्रेयांस और राजी जिश्राटा। जसंश भी कहते थे। यह काश्यपगोत्री इस्वाक अथवा नाथ या ज्ञातवंशी क्षत्री थे। इनका विवाह वैशालीके लिच्छिवि क्षत्रियोंके प्रमुख नेता राजा चेटककी पुत्री प्रियकारिणी अथवा त्रिश्रलासे हुआ। था। त्रिश्रलाको विदेहदत्ता भी कहते थे। यह परम विदुषी महिलारत थीं। श्वताम्बर शास्त्रोंमें नृप सिद्धार्थको केवल क्षत्रिय सिद्धार्थ लिखा है। इसकारण कितपय विद्वान उन्हें साधारण सरदार समझते हैं, किंतु दिगम्बर। साथके प्रयोंमें उन्हें स्पष्टतः राजा लिखा है। राजा चेटकके समान प्रसिद्ध राजवंशसे उनका सम्बंध होना, उनकी प्रतिष्ठा और आदरका विशेष प्रमाण है। वह नाथवंशके मुकुटमणि थे। ऐसा आदरका विशेष प्रमाण है। वह नाथवंशके मुकुटमणि थे। ऐसा

१-Js. XLV. 416. १-आसू० ११११५१५. Js. XXII. 193. ३-३० पु० ६०५ । ४-Js. XXII. 193.

माछ्म होता है कि उनके आधीन उनके कुलके अन्य राजा थे; जैसे कि एक कुलनृपका उक्षेल ऊपर होचुका है।

नेन शास्त्र कहते हैं कि राजा सिद्धार्थने बात्ममित और विक्रमके द्वारा अर्थ-प्रयोजनको सिद्ध कर लिया था। वे विद्यामें पारगागी और उसके अनन्य प्रसारक थे। सचमुच 'आपने (विद्या-ओंके) फलसे समस्त लोकको संयोजित करनेवाले उस निर्मल रांगाको पाकर राजविद्याएँ प्रकाशित होने लगी थीं।' फलतः यह प्रकट है कि भगवान महावीरनी एक वु दिमान, घर्मज्ञ, परिश्रमी और प्रभावशाली राजाके पुत्र थे।

रात्रा सिद्धार्थंका मुरुष निवासस्थान कुण्डग्राम अथवा कुण्डपुर था। वह कोछागसे भिन्न और वैशालीके सनिकट कुण्डग्राम । था, यह पहले बताया जाचुका है। वौद्ध यन्थ 'महावग्ग' के उल्हेखसे भी कुण्डयाममें नाथ अथवा जातृवंज्ञी क्षत्रियों हो होना प्रकट है। वहां लिखा है कि एक मस्तवा म॰ गीतम बुद्ध कोलिग्राममें ठरूरे थे, नहां नाथिक लोग रहते थे। बुद्ध जिप्त भवनमें ठइरे थे उपका नाग ' नाथिक-इष्टिका भवन ' (जिन्जकावप्तथ) था । कोटिमामसे वह वैशाली गये थे । सर रमेशचंद्र दत्त इस कोटियामको कुण्डमाम ही बतलाते हैं और लिखते हैं? कि "यह कोटिग्राम वही है नो कि नियोंका कुण्डग्राम है और बीद ग्रंथोंमें निन नातिकोंका वर्णन है, वे ही जात्रिक क्षत्री थे।" यह कोटियाम अथवा कुण्डग्राम वैशालीका समीपवर्ती नगर

१-महावाग ६।३०-३१ (SBE. XVII) पृ० १०८। २-सम० प० ६८ ।

था, इसिल्ये वड़ा वैभवशाली था। जैनशास्त्रोंमें इसकी शोभाका अपूर्व वर्णन मिलता है। फिर जिस समय भगवान महात्रीरका जन्म होनेको हुआ था, उस समय तो, वह कहते हैं, कि स्वयं कुत्रेरने आकर इस नगरका ऐसा दिन्यरूप बना दिया था कि उसे देखकर सलकापुरी भी लिजनत होती थी। भगवानके जन्म पर्यंत वहां स्वर्ध-और रत्नोंकी वर्षा हुई वतलाई गई है। राजा सिद्धार्यका राजमहल सात मंत्रिलका था और उसे 'सुनंदावतं' प्रासाद कहते थे'।

स्वर्गलोकके पुष्पोत्तर विमानसे चयकर वहांके देवका जीव सगवान महावीर- आपाढ़ शुद्धा पटीके उत्तराफारगुणी नक्षत्रमें का जन्म और रानी त्रिशलाके गर्भमें साथा था। उससमय वाल्यजीवन। उनको १६ शुभ स्वप्न दृष्टि पड़े थे से और देवोंने साकर सानन्द उत्तव मनाया था। जैन शास्त्रोंके सनुमार पत्येक तीर्थकरके गर्भ, जन्म, तप, ज्ञान और मोक्ष अवसरपर देव-गण साकर सानन्दोत्तव मनाते हैं। यह उत्तव भगवानके 'पंच-कल्याणक' उत्तव कहलाते हैं। योग्य समयपर चेत्र शुद्धा त्रयोदशीको, जब चन्द्रमा उत्तराफालगुणी पर था, रानी त्रिशलादेवीने जिनेन्द्र भगवान महावीरका प्रतव किया था। उस समय समस्त लोकमें अल्पकालके लिये एक सानन्द लहर दोड़ गई थी। भगवानका लालन-पालन बड़े लाइ-प्यार और होशियारीसे होता था। शुश-वकालसे ही ने बड़े पराक्रमी थे।

१-केहिइ० पृ० १७७ । २-उ० पु० पृ० ६०५ । ३-उ० पु० "पृ० ६०४ । \* श्वताम्बरमें १४ स्वयम बताए है। ४-उ० पु० पृ० ६०५ व Js. L. 266,

एक दफे उनने एक मत्त हाथीको देखते ही देखते वश कर लिया था और दूसरी बार जब वे राज्योद्यानमें वाल सहचरों समेत खेल रहे थे, तब उनने एक विकराल सर्पको वातकी बातमें कीन दिया या । वह महापुरुष थे । उन्होंने अपने पूर्वभवोंने इतना विशिष्ट पुण्य संचय कर लिया था कि उनके जन्मसे ही अनेक अप्ताधारण रुक्षण और गुण विद्यमान थे । वे जन्मसे ही मित्र, श्रुति और अवधिज्ञानसे विभूषित थे । इसलिये उनका ज्ञान अना-यास बड़ा चढ़ा था। राजमहलमें वे फाव्य, पुराण आदि अन्योंका खुन पठन पाठन करते थे । इस छोटी उनरसे ही उनका स्वमाद त्यागवृत्तिको लिये हुये था । जब वह अ:ठ वर्षके थे, तब उनने श्रावकोंके वर्तोंको यहण कर लिया था। महिंसा, सत्य, शील, भचौर्य और परिमह प्रमाण नियमों हा वह समुचित पालन करते ये । मंजयविजय नामक चारण मुनि उनके दर्शन पाकर सन्म-निको प्राप्त हुये थे 1×

५-सम् पृ ६६-८२ । अतांवरोके अर्बाचीन प्रंथीमें लिखा है हि 'ऐस्ट्रे नामका एक व्याकरण प्रंच चनाया था, किन्तु यह ठीक प्रतीत नहीं होता । (अन हि० भा० १४ पृ० ३४५)।

अस्य बुद्धके गुमकालीन मतप्रगंतकोंमें एक संजय अथवा संजय-'दारधीपुत्र नामक भी था। योंच कहते हैं कि इनके शिष्य मौहल,यन्, ऑर मारीपुत्र थे; जो बौंच होगये थे। जन शाफोंमें मौहटायनको पहचे जैन मुनि लिखा है। अतः खंजय वारधीपुत्रका भी जन होना सुसंगत है। हम समझते हैं, खंजय चारण मुनि ऑर यह एक ही व्यक्ति थे। विद्यापके लिये देखों 'भगवान महाधीर और म॰ बुद्ध' पृ० २२-२३।

राजा सिद्धार्थने महान् पुत्रके जन्मके उपलक्षमें बढ़ा आनंद भगवान महाबीरके मनाया था। कुण्डग्रामकी उस समय ख़ृद नाम। अभिवृद्धि हुई थी। इसलिये उन्होंने भग-वानका नाम 'बर्डमान' रक्खा था। वैसे साधारणतः वह ज़ातृ खत्रिय रूपमें प्रक्यात् थें। उन्हें 'महाबीर" "वीर" "यतिबीर" "सन्मति" और "नाथकुलनन्दन" भी कहते थें। दिख्ण भार-तके एक कनड़ी भाषाके ग्रन्थमें भगवानका एक दान्य नाम "दसुषेण्वान्धव" लिखा हैं। हिन्दूशास्त्रोंमें उनका नामोल्डेख 'स्महत् महिमन् या महामान्य' रूपमें हुआ हैं। श्वेताम्बरोंक 'उपासक दशास्त्र' में उनको 'महामाहनें' सथवा 'नायमुनि' लिखा हैं। यह नाम उनकी साधु स्वस्थाके प्रतीत होते हैं।

मिसेन स्टोवेन्सम कहती हैं कि वे ज्ञातपुत्र, नागपुत्र, ज्ञासन-नायक और बुद्ध नामोंसे भी परिचित हैं । यह नाम विशेषण क्रिपमें हैं और इस तरहके विशेषण जैनशास्त्रोंमें १००८ वतलाये गये हैं । 'वैशालिय ' वे इस कारण कहलाते थे कि उनका सम्बन्ध वैशालीसे विशेष थां। किन्तु वौद्धोंके पाली साहित्यमें उनका उन्लेख 'निगन्थ नाथपुत्त' के नामसे हुआ है <sup>१०</sup>। वह नाथवंशके समिपि थे, इसलिये वौद्धोंने उन्हें इस नामसे सम्बोधित किया है। जैनशास्त्रोंमें भी उनका उल्लेख इस रूपमें हुआ मिलता है।

१-सस्यहाए ३०७। २-लाभ० पृ० ६। ३-जेग०, भा० २४ पृ० ३२। ४-भ० पा०, पृ० ९६-९९। ५-उद० ७। ६-उद० ४९। ७-हॉजे०, पृ० २७। ८-जिन सहस्रनाम स्तोत्र देखो। ९-उड. II, 261. १०-भमबु० पृ० १८८-२७० व Js. II. Intro. ११-उड. Pt. II. Intro. महावीर चिति पृ०, व उ० पृ० पृ० ६०५.....।

निर्यन्थ (निगन्थ) के भाव 'वन्धनोंसे मुक्त' के हैं, यह वात वीदा शास्त्रोंसे भी प्रकट है ।

उस समय जैनोंका उक्लेख 'निर्भन्ध' नामसे होता था; जैसे कि वे उपरान्तमें 'आईत' नामसे प्रख्यात् हुये थे। किन्हीं लोगोंका विश्वास है कि 'निर्प्रनथ' जैनी हैं। निन तीर्थं करों की शिक्षा उस समय लिपिनद नहीं थी; इसलिये उनको लोग 'निश्रन्थ' कहते थे; र किन्तु जैन शास्त्रोंमें निश्रन्थका अर्थ ' अंथियोंसे रहित ' किया गया है और इस शब्दका प्रयोग प्रायः नैन मुनियोंके लिये ही हुआ है; यदि बीद शास्त्रोंमें वह गृहस्थ और मुनि सबके लिये समान रूपमें व्यवहृत हुआ मिलता है । वौद्धोंके 'चुछनिद्देम' में निर्श्रन्थ आवकोंका देवता निर्श्रन्थ लिखा है । यहांपर निर्प्रन्थ शब्द दि॰ नैन सुनिके लिये प्रयुक्त हुआ **है**; किन्तु 'महावग्ग' के सीह नामक कथानकमें <sup>ह</sup> और 'मज्झि-मनिकाय' के 'सचक निगन्यपुत्त' के आख्यानमें ' निर्मन्थ ' शब्द जैन गृहस्थके लिये व्यवहृत हुआ है। अतएव उस समय नैनसंघ मात्र ' निर्यन्थ ' नामसे परिचित था । इस कारण भगवान महावीर ज्ञातृपुत्र भी ' निर्श्रन्थ ' कहे गये हैं। नौद्ध कहते हैं... कि महावीर नी सर्व विद्याओं के पारगामी थे, इस कारण 'निगन्ध' कहलाते थे<sup>ट</sup> ।

१-टायोलॅम्स ऑफ दी बुद्ध, मा० २ पृ० ७४-७५ । २-वीर, भा० ५ पृ० २३९-२४० । ३-मूला० ३० । ४-समबु० पृ० २३५ । ५-निगन्ठ सावकानाम् निगढो देवता पृ० १७३ । ६-महा० पृ० ११६ । ४-मनि० भा० १ पृ० २२५ । ८-भेबु० पृ० ३०२ ।

भगवान महावीर गृहस्थ दशामें तीस वर्षकी अवस्था तक भगवान महावीर रहे थे । उस समय शीलवर्मके प्रचारकी विशेष बालक्रह्मचारी थे। आवश्यक्ता जानकर उन्होंने विवाह करना स्वीकार नहीं किया था। किलंगदेशके राजा जितशञ्च अपनी यञोदरा नामकी कन्या उनको मेंट करनेके लिए कुण्डपुर लाये भी थे; किंत्र गगवान अपने निश्चयमें दृढ़ रहे थे। वह बालब्रह्मचारी थे<sup>9</sup>। किन्तु श्वेताम्बराझायकी मान्यता इसके विरुद्ध है। वह कहते हैं कि भगवानने यशोदरासे विवाह कर लिया था और इस सम्बंबसे उनके पियदर्शना नामकी एक पुत्री हुई थी । प्रियदर्शनाका विवाह जमालि नामक किसी राजकुमारसे हुमा था; जो उपरांत वीर संवर्मे संमिळित हो मुनि होगया था और जिसने महावीरस्वामीके विपरीत अप्तफल विद्रोह भी किया था। विवाह आदि विषयक यह व्याख्या श्वेतांवरोंके प्राचीन ग्रन्थ 'आचाराङ्गसूत्र' और 'कल्पसूत्र' में नहीं मिलती है और इसकी सादश्यता वौद्धोंके म० बुद्धके जीवनसे बहुत कुछ है। र ऐसी दशामें उससमयमें शीलघर्मकी सावस्यकाको देखते हुए भगवानका वालब्रह्मचारी होना ही उचित जंचता है।

१-ममबु० पृ० ४२-४४।

र-स्रोग्नय शास्त्रोमें भगवान महावीरका यशोदाके साथ विवाह करना और उनके पुत्री होना संभवतः विद्यान्तभेदको स्पष्ट करनेके ठिये लिसा गया है; क्योंकि दिगम्बर जैन सिद्धान्तके अनुसार तीर्थकर भगवानकी पुण्यप्रकृतिकी विशेषताके कारण उनके पुत्रीका जन्म होना असम्भव है। ऋष्मदेवजीके काठदोषसे दो पुत्रियां हुई थीं। इसी सिद्धान्तभेदको स्पष्ट करनेके ठिये श्वेताम्बरोने शायद भगवानका विवाह व पुत्री होना ठिखा दिया है; वरन कोई कारण नहीं कि यदि भगवानका विवाह हुआ होता

ब्रह्मचर्य अवस्थामें राजसुखका उपभोग करके भगवान महा-भगवान महावीरका वीरने गृहत्याग किया था। इससमय इनकी अवस्था करीव तीस वर्षकी थी। उन्होंने गृहत्याग । टप्तमयके राजोन्मत्त राजकुमारों और आजीविकों एवं बाह्मण ऋषियों जैसे साधुओंको मानो पूर्ण बह्मचर्यका महत्व हृद्यंगम

तो दिगम्बराम्नायके शास्त्र उपका उहेस न करते जब वे अन्य तीर्थ-करोंका विवाह हुआ छिखते हैं। चौद्ध प्रन्थोंमें भी भगवानकी पुत्री आदिका कुछ उहेल नहीं मिलता है। श्वेताम्वर शास्त्रीमें भगवानकी जीवनीका चित्रण बहुत कुछ म० बुद्धके जीवनचरित्रके ढंगपर हुआ है। ऐसा विदित होता है कि पाली पिटकोंको सामने रखकर श्वे॰ प्रंथोंकी रचना ई० की ६ ठी श० में हुई है। इसका सप्रमाण वर्णन हम भगाड़ी करेंगे। यहां इतना वतला देना पर्याप्त है कि पाश्चात्य विद्वान् भी इस वातको स्वीकार करते हैं कि श्वेताम्वरोंने महावीरजीका जीवन वृतान्त म० वुद्धके जीवनचरित्रके अनुसार और उसीके आधारसे लिखा है। (इन्डियन सेक्ट ऑफ दी जैन्स, पृ० ४५) 'ललितविस्तर' और 'निदानकथा' नामक बोद्धप्रन्थोंमें जैसा चरित्र गीतम बुद्रका दिया हुआ है; उससे द्वेताम्बरों द्वारा विशित म० महावीरके चित्रमें वर्द वार्तोंमें साहरयता है। (केंहिइ॰, पृ॰ १५६) उदाहरणके तौरपर देखिये, यह साहर्य जन्मसे ही प्रारम्म होजाता है। 'म० बुद्धके विषयमें कहा गया है कि उनको मालूम था, वह स्वर्गसे चय होकरके अमुक रीतिसे जन्म धारण करेंगे। भ० महावीरके सम्बन्धमें भी स्वेताम्बर प्रन्थ यही कहते हैं कि उनको अपने आगमनका ज्ञान तीन प्रकारसे था। युवावस्थाको लीजिये तो जंसे बौद कहते हैं कि वुद्रका विवाह यशोदा नामक राज-कन्यासे हुआ था, वैसे ही इवताम्बर भी वतलाते हैं कि महावीरजीका विवाह यशोदरा नामक राजकुमारीसे हुआ था। द्वेताम्बर शास्त्र कहते है कि भगवानके माता विताने उनको दीक्षा प्रहण करनेसे रोका था; युद्ध सम्बन्धमें यही कहा जाता है। इवेताम्बरीका मत है कि भगवा- करानेके लिये तनतक ब्रह्मचारी रहकर कठिन इन्द्रियनिग्रह और परीषह नय करनेके मार्गमें पग बढ़ानेका निश्चय कर लिया था। अपने पिताके राजकार्यमें सहायता देते हुए और गृहस्थकी रंग-रिलयोंमें रहते हुए भी गगवान संयमका विशेष रीतिसे अभ्यास कर रहे थे। उनके हृदयपर वैराग्यका गाडा रंग पहलेसे ही चढ़ा हुआ था। सहसा एक रोज उनको आत्मज्ञान प्रकट हुआ और वह उठकर 'वनपण्ड 'नामक उद्यानमें पहुंच गए। माता-पिता आदिने उनको बहुत कुछ रोकना चाहा; किन्तु वह उन सबको मीठी वाणीसे प्रसन्न कर विदा ले आये! मार्गशीर्ष शुक्काकी दश-मीको वह अपनी 'चन्द्रवमा' नामक पालखीमें आरूढ़ हो नायखंड

नकी गृहस्थदशामें ही उनके माता विताका स्वर्गधास होगया था और चनके ज्येष्ठ श्राता नन्दिवर्द्धन राज्याधिकारी हुए थे। बौद्ध प्रन्थोंने मी म॰ वुद्धकी माताका जन्मते ही परलोकवासी होना लिखा है तथा उनमें जनके भाई नन्द बताये गये हैं। ( साम्स० पृ० **१२६ ) म० युद्ध** 'सम्बोधि' प्राप्त कर टेनेके पश्चात् भी कवलाहार करते थे। (महावरग SBE पृ० ८२) भगवान महादीरके विषयमें भी द्वेताम्बर शास्त्र यही कहते हैं। म० बुद्धके जीवनमें उनके मिश्च संघमें मतमेर खड़ा हुआ धा (महावरण ८); खेताम्बर भी कहते हैं कि भगवानके जमाई जमा-छीने उनके विरुद्ध एक असफल आवाज़ उठाई थी। वौद्ध कहते हें कि परिनिव्यानके समय भी म० बुद्धने उपदेश दिया था। और उनके शरीरान्तपर लिच्छिवि, मछ आदि राजा आये थे (Beal's Life of Buddha, 101-131) श्वेताम्बर भी कहते है कि भगवान सहा-वीरने पानामें पहुंचकर निर्वाण समयमें कुछ पहले तक उपदेश दिया था सौर उनके निर्वाणप( लिन्छिनि, मह आदि राजगण आये थे। चु**दकी** मृत्यु उपरान्त उनका संघ वैशालीमें एकत्रित हुआ था और उसने पिटक प्रथोंको व्यवस्थित किया था। इसके वाद अशोकके समयमें अथवा वनखंड उद्यानमें पहुंचकर उत्तराभिमुख हो अशोकवृक्षके नीचे रत्नमई शिलापर विराजमान होगए थे । उन्होंने सब बस्त्राभूषण इससमय त्याग दिये थे और सिन्होंको नमस्कार करके पंचमुष्टि लोंच किया था । इसपकार निर्श्रन्थ श्रमण हो वह घ्यानमग्न होगए और डनको शीघ ही सात लिवयां एवं मनःपर्यय ज्ञानकी प्राप्ति हुई थी।

श्वेताम्बर आम्नायके शास्त्रोंमें लिखा है कि भगवान दीक्षा समय नग्न हुये थे । इन्द्रने दीक्षा समयसे भगवान महावीरकी दिगम्बर दीक्षा। एक वर्ष और एक महीना उपरान्त 'देव-दृष्य वस्त्र ' धारण कराया था । इसके पश्चात् वे नग्न होगये थे ।

भी वह एक त्रित हुआ था। इसीतरह द्वेताम्बर कहते है कि भगवान महावीरके उपरान्त जैनसंघ पाटलीपुत्रमें एकत्रित हुआ था। और उसने हिद्धान्तको मुन्यवस्थित किया था। फिर वह्नमीमें भी वह एकत्र हुआ था। सारांशतः भगवान महावीरके जीवन सम्वन्यमें जी घटनाएँ केवल श्वेताम्बर प्रन्थोमें लिखी हुई है; उनका सादस्य म० बुकके जीवनसे ग्वय है और श्वे॰ सागम प्रन्योंका संकलन भी प्राय: बीबोके पिटक यन्योंके समान मिलता है। अतः यह जंचता है कि उनने वीद्योंके आधारसे उक्त जीवन घंटनाएं हिली है। इस अवस्थामें उनपर विश्वास करना ज़्रा कठिन है।

१-जीनशाखोंमें ज्ञान पांच प्रकारका वतलाया है:-(१) मति, (२) श्रुत, (३) अवधि, (४) मनःपर्वेय, (५) केवटज्ञान । मतिज्ञान संसारके दृर्य पदार्थीका ज्ञान है, जो इन्द्रियों व मनद्वारा जाना जासक्ता है। मतिज्ञानने साथ२ शास्त्रोंके स्त्राच्याय और अध्ययनसे प्राप्त पदार्थींके ज्ञानको श्रुतज्ञान कहते हैं। उन सब वातोंका ज्ञान जो वर्त रही हो विना वहाँ जाएही चेठ चेंठ जान टेनेही अवधि कहते हैं। दूसरोंके यनीमावंकी जान छेना मन:पर्यय हैं और खगतके भृत भविष्य वर्तमानके समस्त पदार्थों को युगपत जान छेना केव्लज्ञान है। २-Js. I. P. 79.

'देबहुज्य वस्त्र' से क्या भाव है, यह इनेताम्बर शास्त्रोंमें नहीं वत-काया गया है। वह कहते हैं कि देबहुज्य वस्त्र पहिने हुये भी भगवान नगन दिखते थे। इसका साफ अर्थ यही है कि वे नगन थे। एक निज्यक्ष व्यक्ति उनके कथनसे इसके अतिरिक्त और कोई मतलब निकाल ही नहीं सक्ता है?। फलतः इनेताम्बरीय शास्त्रोंमें भी भगवानका नगन दिगम्बर मुनि होना प्रगट है। अचेलक अथवा नगन दशाको उनके 'आचारांग सूत्र' में सर्वोत्कृष्ट अवस्था बतलाई हैं । अचेलकसे भाव यथाजात नगन स्वरूपके अतिरिक्त यहांपर और कुछ नहीं होसको; यह बात वौद्ध शास्त्रोंके कथनसे स्पष्ट हैं ।

बोद्ध शास्त्रोंमें जैन मुनियों अथवा निग्रन्थ श्रमणोंको सर्वत्रः नगन साधु लिखा है अोर यह साधु केवल भगवान महावीरके तीर्थके ही नहीं है, प्रत्युत उनसे पहले भगवान पार्वनायनीके तीर्थके भी हैं । अतएव भगवान पार्वनाथ एवं अन्य तीर्थकरोंका पूर्ण नगन दशाको साधु अवस्थामें घारण करना प्रमाणित है। क्वेताम्बरीय आचारांग सुत्रमें भी शायद इसी अपेक्षा लिखा है कि 'तीर्थक्करोंने भी इस नगन वेशको घारण किया था।' इससे प्रत्यक्ष प्रगट है कि भगवान महावीरजीके अतिरिक्त अवशेष तीर्थक्करोंने

१-कस्० स्टीवेन्सन, पृ० ८५ फुटनोट । २-Јв. Рв. І. pp. 55-56. ३-दीनि० पाटिकस्तः; नीर वर्ष ४ पृ० ३५३ । ४-समबु० पृ० ६०-६१ और २४९-२५५, जैसे दिन्यानदान पृ० १८५, जातकमाला ( S. B. B. Vol. I. ) पृ० १४५, महानग्ग ८, १५, ३,९, ३८, १६, डायोलॅंग्स ऑफ दी बुद्ध मा॰ ३ पृ० १४६ इसादि । ५-समबु० पृ० २३६-२४०। ६-Ј. S. I. pp. 57-58.

भी इस दिगम्बर दीक्षाको ग्रहण किया था। बौद्धाचार्य बुद्धघोषः अचेलक शब्दके अर्थ नग्न ही करते हैं । जैन मुनियोंका उद्घेषः स्वयं जैन ग्रन्थों एवं बौद्धोंके पाली और चीनी भाषाओंके ग्रन्थोंमें भी अचेलक रूपसे हुआ मिलता है। हिन्दुओंके प्राचीनसे प्राचीनशास्त्रोंमें भी जैन मुनियोंको 'नग्न' 'विवसन' आदि लिखा है । अचेलक अर्थात नग्न दशा ही कल्याणकारी है और यही मोक्ष प्राप्त करानेका सनातन लिंग है, यह बात जैनमतमें प्राचीनकालसे स्वीकृत है।

सत्तव नैन मुनियों के यथानात दिगम्बर वेषमें शंका करना वृथा है। वास्तवमें सांसारिक वंघनोंसे मुक्ति उसी हालतमें मिल सक्ती है, जब मनुष्य वाह्य पदार्थों से रंचमात्र भी सम्बन्ध अथवा संसर्ग नहीं रखता है। इसी कारण एक जैन मुनिको अपनी इच्छाओं और आकांक्षाओंपर सर्वथा विजयी होना परमावश्यक होता है। इस विजयमें उसे सर्वोपिर 'लडना' को परास्त करना पड़ता है। यह पाछत मुनंगत है। संयमी पुरुषको असली हालत-अपने प्राकृत स्वरूपमें पहुंचना है। अतएव यह यथानात रूप उसके लिये परमावश्यक है। उस व्यक्तिकी निस्प्रहता और इंद्रियनिमहका प्रत्यक्ष प्रमाण है। नग्नदशामें वह सांसारिक संसर्गसे छूट जाता है। कपड़ोंकी इंझटसे छूटनेपर मनुष्य अनेक इंझटोंसे छूट-

१-कचेलको'ति निच्चेलो नगगो—पापश्च सूदन, Siamese Ed. II, p. 67. र-ममञ्ज० पृ० २५५-दीनिः पाटिक सुत्तः। ३-वीर, मा० ४ पृ० ३५३ । ४-ऋग्वेद १०-१३५; वराहमिहिर संहिता १९-६१ व ४५-५० महाभारत ३।२६-२७; विष्णुपुराण ३।१८; भागवत ४।३, वेदान्तसूत्र २।२।३३-३६; दशकुमार चरित २ इत्यादि ।

कर पूर्ण स्वतंत्र होजाता है। जैनोंके निकट विशेष आवश्यक नो जल है, सो इस मेपमें कपड़ोंके न होनेके कारण उसकी भी जन्ह-रत नहीं पड़ती।

वस्तुतः हमारी बुराई भलाईकी जानकारी ही हमारे मुक्त होनेमें वाघक है। मुक्तिलाभ करनेके लिए हमें यह मूल जाना चाहिये कि इम नग्न हैं। जन साधु इम बातको मुल गये हैं। इसीलिये उनको कपड़ोंकी आवश्यक्ता नहीं है। वह परमोरऌष्ट और उपादेय दशाको पहुंच चुके हैं। इस दिगम्बर मेपको केवल नैनोंने ही नहीं प्रत्युत हिन्दुओं ईप्ताइयों और मुप्तलमानोंने भी साधुपनका एक चिन्ह माना है । सारांशतः यह पगट है कि भगवान महावीरने गृह त्याग करके इसी दिगंबर भेपको घारण किया था। इवेताम्बर जैन आचार्य अन्तत: कहते हैं कि " उन ( भगवान् महावीर ) के तीन नाम इसप्रकार ज्ञात हैं कि उनके माता-पिताने उनका नाम वर्द्धमान रक्खा था, क्योंकि वे रागद्वेपसे रहित थे; वे 'श्रमण ' इसिलये कहे जाते थे कि उन्होंने भयानक डपसर्ग और कठिन कप्ट सहन किये थे, उत्तम नग्न अवस्थाका ज्म्यास किया था और सांसारिक दुःखोंको सहन किया था; और पूज्यनीय 'श्रमण महावीर', वे देवों द्वारा कहे गये थे<sup>र</sup>।"

दीक्षा ग्रहण कर लेनेके उपरान्त भगवान महावीरने ढाई
भगवानका प्रथम दिनका उपवास किया और उसके पूर्ण होनेपर
पारणा। जब वह मुनि अवस्थामें सर्व प्रथम आहार
ग्रहण करनेके लिये निकले तो कुलनगरके कुलनृपने उनकी

१-समबुं० पृ० ५९-६०। २-Js, T. P. 193.

पड़गाहकर भिक्तपूर्वक आहारदान दिया था। राजा और नगरका एक ही नाम, गणराज्यका द्योतक है और यह उत्तर कहा ही जा- चुका है कि यह कुळपुर नाथवंशी क्षत्रियोंकी विशेष वस्ती 'कोछग' ही थी और कुलनृष वहांके क्षत्रियोंके प्रमुख नेता थे। भगवानका पारणा उन्होंके यहां हुआ था। कुळपुरसे भगवान दशरथपुरको गये थे। वहां भी इसी कुळनृषने जाकर भगवानको दृष और चांवळका षाहार दिया था। इसप्रकार परम पात्रको षाहारदान देकर इस राजाने विशिष्ट पुण्य संचय किया था। उसके यहां देवोंने रत्नवृष्टि आदि पंच श्र्यं किये थे?।

इसके उपरान्त भगवान महाबीर वनको वापस चले गये भवनामक इन्ना और ध्यानम्यन होगये थे। फिर वहां वे उपसर्ग। सन्यन्न विहार कर गये थे। फिर ने ही स्थानमंत्र विचरते हुये वे उज्जयनी पहुंचे थे। स्थान के स्थान मिन स्थान मिन रात्रिके समय प्रतिमायोग धारण करके, ध्यानलीन खड़े थे। उस समय भव नामक रुद्रने उनपर स्थानक प्रकारके उपसर्ग किये थे; किन्तु वह उन 'विभव' स्थान संसार रहितको जीत न सका था। स्थनतमें उसने उन जिननाथको नमस्कार किया और उनका नाम अतिवीर रक्खा था।

१-ड पु० ६११-६१२ । २-मम० पु० ९८ । ३-उ पु० ६१२-६१३ ।

श्वेताग्वर शास्त्रोंमें इसके अतिरिक्त भगवानपर अन्य वहु-तसे उपसर्ग होनेका वर्णन मिलता है; तिन्तु बन्य उपसर्ग ! उनमें ऐतिहासिक तत्त्व बहुत कम होने और उनमें मात्र भगवानके कठोर तपश्चरण और महान् सहनजीलताको प्रगट करनेका मूल उद्देश्य रहनेके कारण उनको यहांपर लिखना अनावश्यक है। सचमुच भगवान् महावीरके जीवनका महत्व उनकी इस कष्टमहिष्णुतामें नहीं है, प्रत्युत उस धातमबल और देह विरक्तिमें है, जहांसे इस गुणका और इसके साथ २ और भी कई गुणोंका उद्गम हुमा था। एकवार अपने अनुपम सोन्दर्यसे विश्वक्री विमोहित करनेवाली अनेक सुन्दर सलोनी देवरमणियां महावीरजीके पास आकर रास रचने लगीं और नानाप्रकारके हावभाव, कटाक्ष और मोहक अंग विशेषसे वे अपनी फैलि-कामना प्रगट करने लगीं, कि निसे देखकर किसी साधारण युवा तपस्वीका स्वलित होजाना बहुत सम्भव था; किन्तु भगवान् महावीरपर इस कान-सेन्यका भी कुछ असर न हुआ | महावीर भजेय थे | फलतः देव-रमणियां भपनासा भुँह लेकर चली गईं। यह घटना उनके घात्म-बल और इंद्रिय निग्रहकी पूर्णताकी द्योतक है ।

श्वेताम्बरोंके 'भगवतीसूत्र ' में कथन है कि गृह त्यागकर दूसरे वर्ष त्रव भगवान् छद्मस्थ दशामें रात्रगृहके मक्खिल गेश्वाल । निकट नालन्दा नामक गांवमें विरात्रमान थे; तब मक्खिलपुत्र गोशाल नामक एक भिक्षु भी भगवानके अतिश-यको और रात्रगृहके श्रेष्ठी विजय द्वारा उनका विशेष भाद्र होता १-चंभम० ए० १५४-१५५। ६-भगवती १५-उद० Appendix. देखकर उनका शिष्य होनेको तत्पर था। किन्तु इस सगय अग-वानने उसको अपना शिष्य नहीं बनाया। नालन्दासे भगवान् कोछाग पहुंच गये, जहां ब्राह्मण बाहुरुने उनको भाहार दिया था। गोशारू सगवानको द्वंदता हुमा वहां ठीक उसी समय पहुंचा जब बहुतसे लोग बाहुलके उक्त आहारदानकी प्रशंसा कर रहे थे। यहांपर गोशा-लकी प्रार्थनाको महावीरनीने स्वीकार कर लिया लिखा है; अर्थात् **उन्होंने गोशालको अपना शिष्य बना लिया । फिर** गोशाल और महावीरजी दोनों जने साथ साथ छै वर्ष तक पणियम्सिमें रहे। ' भगवतीसूत्र' का यह ६थन इनेताम्नरोंके दूसरे ग्रन्थ ' इरुपसूत्र' (१२२) से ठीक नहीं वैठता । वहां भगवानको पणियभूमिमें केवल एक वर्ष ही व्यतीत किया लिला है। इसके अतिरिक्त यह भी ठीक नहीं है कि भगवान जब स्वयं छद्मस्थ थे तब उन्होंने योशालको अपना शिष्य बनाया हो । उनके आचाराङ्गप्रत्रमें स्पष्ट लिखा है कि भगवान छद्मस्य दशामें बोलते नहीं थे-मीनका अभ्यास करते थे । व अतएव 'भगवती' का उपरोक्त कथन स्वयं उनके ही अंथरो वावित है एवं अन्य विद्वान् भी अन्य प्रकार इसी निष्कर्षपर पहुंचे हैं हि मक्खिलगोशाल भगवान महावीरका शिष्य नहीं था।

उपरान्त 'भगवतीसुत्र' में बतलाया है कि भगवान महावीर गोशाल जब सिद्धस्थगामसे कुम्भगामको जारहे थे, तो मार्गमें एक फल फ्री लता विशेषको देखकर गोशालने जिज्ञासा की कि 'लताका नाश होगा या नहीं और फिर उसके वीन कहां प्रकट

१-आस्० Js. I P. 80-8/. २-ऑजी पृ० ११८, हिंग्ली • पृ० २६ व Js. II Intro.

होंगे।' महावीरजीने उत्तरमें कहा कि 'लताका नाश होगा, किंतु उसके बीजोंसे फिर उसकी उत्पत्ति होगी।' गोशालने इसपर विश्वास नहीं किया। उसने लीटकर लग्नको नोंचकर फेंक दिया। होनीके सिर इसी समय पानी भी बरस गया; जिससे उसकी जड़ हरी होगई और उसमें बीज लग आये।

जब गोशाल और महावीरजी वहांसे फिर निकले तो गोशालने महावीरजीको उनके कथनकी याद दिलाई और कहा कि लता
नष्ट नहीं हुई है । महावीरजीने लतापर तक्तक को हालत गुजरी
थी, वह ज्योंकी त्यों सब बात बता दी । इस घटनासे गोशालने
यह विश्वास कर लिया कि केवल वृश्चलता ही नष्ट होनेपर फिर उसी
शरीरमें जीवित होते हों, केवल यही बात नहीं है; बल्कि प्रत्येक जीवित प्राणी इसी प्रकार पुनः मृतश्चरीरमें जीवित (Reanimate)
होसक्ता है ! भगवान महावीर गोशालकी इस मान्यतासे सहमत नहीं हुये । इसपर गोशालने अपनी रास्ता ली और तप्रश्चणका
सम्यास करके उसने मंत्रवादमें कुछ योग्यता पाली । फलतः वह सपनेको 'जिन ' घोषित करने लगा और श्रावस्तीमें जाकर लाजी-विक संप्रदायका नेता वन गया । इसी समय सपनी संप्रदायके सिद्धांतोंको उसने निश्चित किया था; जिनको उसने 'पून्वों 'के 'महानिमित्त' नामक एक भागसे लिया था।

भगवानने उसके जिनत्वको स्वीकार नहीं किया था। गोशा-लने जैन संप्रदायको कष्ट पहुंचानेके बहु प्रयत्न किये थे और भन्ततः उसकी मृत्यु बुरी तरेह श्रावस्तीमें एक कुम्मारके घर हुई थी।

१-ऑजी पृ० ४१।

श्वेताम्बराचार्यने इस कथाने गोशालको खूब हीनाचारी प्रगट कर-नेका प्रयत्न किया है; जिसमें वह सिद्धान्त विरोधको भी मूल गये हैं। अतः उनके कथनमें ऐतिहासिक तत्त्व प्रायः नहीं के बराबर है। नव छदास्थ दशामें गोशालका भगवानका शिष्य होना ही बाधित है, तब शेष कथाको महत्व देना जरा कठिन है।

दिगम्बर भेन संपद्यके शास्त्र 'भगवती 'के उपरोक्त कथनसे सहमत नहीं हैं। उनमें लिखा है दिगम्बर शास्त्रीमें नाशालका उटलेख । कि मक्खलीगोशाल भगवान पार्श्वनाथनीकी ञिप्यपरंपराके एक मुनि थे; परन्तु जिस समय भगवान महावीरके ममवश्राणमें उनकी नियुक्ति गणवरपद पर नहीं हुई, तो वह रुष्ट होक्र श्रावस्तीमें आकर आनीविक संप्रदायके नेता वन गए थे। और अपनेको तीर्थंकर प्रतिघोषित करके यह उपदेश देने लगे थे कि ज्ञानसे मोक्ष नहीं होता; अज्ञानसे ही मोक्ष होता है। देव या ईश्वर कोई है ही नहीं। इसलिए स्वेच्छापूर्वक शून्यका ध्यान ही करना चाहिये।

देवैसेनाचार्यके ( १०वीं शत।ठदी ) 'दर्शनसार' और 'भाव-संग्रह ' नामक अन्थोंमें यह वर्णन हिश्लेष अन्यश्रोतोंसे दिगम्दर रीतिसे है। श्री नेमिचन्द्राचार्यके 'गोमट्ट-शास्त्रोंका समर्थन, गोशाल पार्श्वनाथकी सार' में भी गीशालकी गणना अज्ञानमतंमें परंपराका शिष्य। की गई है। यही बात श्वेताम्बरोंके 'सूत्र-

ं कृतांग' यंथमें लिखी हुई है<sup>य</sup>। वौद्धोंके 'समक्ष फलमुत्त'में भी गोशा-लकी इस अज्ञानमतरूप मान्यताका उद्धेख मिलता है। वहां गोशा-लको यह मत पगट करते हुए लिखा है कि 'अज्ञानी और ज्ञानी

संसारमें भ्रमण करते हुये समान रीतिसे दुःखका अन्त करते हैं।' (संवादित्वा संसरित्वा दुःखस्मान्तम् करिस्मन्ति ), पातंनिक्ति भी अपने पाणिनसूत्रके भाष्यमें गोशालके सम्वंवमें कुछ ऐसा ही सिद्धांत निर्दिष्ट किया है। उसने किखा है कि वह 'मस्करि' देवल वांसकी छड़ी हाथमें लेनेके कारण नहीं कहलाता थः; प्रत्युत इनलिये कि वह कहता था-''इमें मत करो, कम मत हरो, देवल ग्रांति ही वांछनीय है।'' (मा कुत क्मीणि, मा कुत क्मीणि इन्यादि )ै।

सत्ता विशास जिनाचार्यने मक्लिलिगोशालको जो अज्ञान मत्ता प्रचारक लिला है, वह ठोक प्रतीत होता है। और अन्य श्रोतों से यह भी प्रगट है कि वह विधिकी रेलको समिट मानता था। कहता था कि जो बात होनी है, वह सबस्य होगी; और उसमें पाय—पुण्य कुछ नहीं है। इन अवस्थामें उसके निक्ट ईश्व-रक्षा अस्तित्व न होना स्वामाविक है। इन प्रकार दि॰ शास्त्रों का उपरोक्त कथन ठीक जंचता है। और यह मानना पड़ना है कि मक्लिल गोशाल भगवान पार्श्वनाथनी के तीर्थका एक मुनि था और बहुश्रुती होते हुये भी जा उसे श्री बीर भगवानके समवश्राणमें प्रमुख स्थान न मिला, तो वह उनमें रूष्ट होक्त स्वतंत्र रीतिसे सज्ञानमत्तका प्रचार करने लगा।

िन्तु देवसेनाचार्यनीने मक्खिल गोशालका नामोहित 'महक-मक्खिलगोशाल और रिपुरण' रूपमें किया है । संभव है, इससे पूरण कस्सप। पूरण उसका भाव गोशालसे न समझा नाय और जैन सुनि धा। उपरोक्त कथनको असंगत माना नाय; किंतु

१-दीनि॰ सा०र पृ० ५३-५४। २-ऑजी० पृ० १२। ३-मावसंग्रह गा॰ १७६।

वास्तवमें बात यह है कि मक्लिल गोशालका नामोक्केल 'मक्लिल गोशाल' के अतिरिक्त 'मंखलिपुत्र गोशाल ' औ। 'मस्करि' रूपमें मी हुमा मिलता है। देवसेनाचार्यने मस्करि रूपमें उन्हींका उक्केल किया है। उन्होंने मस्करिकी शिक्षायें वित्र जाना, इस बातकी पर्याप्त साक्षी मिक्लिल गोशालकी शिक्षाओंसे बैठ जाना, इस बातकी पर्याप्त साक्षी है कि उनका भाव मक्लिल गोशालसे ही है। पूरणसे देवसेनाचार्यका अभिपाय उस समयके एक अन्य प्रख्यात साधुसे हैं। वे द लोग-(१) पूरण कह्मप, (२) मक्लिल गोशाल, (३) अनित केम-क्ष्मली, (४) पक्रुडकचायन, (५) संगय वेरस्थी पुत्र और (६) निगन्ठ नाथपुत्तकी गणना उस समयकी प्रख्यात ऋषियोंने करते हैं। निगन्ठ नाथपुत्तकी गणना उस समयकी प्रख्यात ऋषियोंने करते हैं। निगन्ठ नाथपुत्तकी गणना उस समयकी प्रख्यात ऋषियोंने करते पक्षी म० बुद्धने तीव आलोचना भी की हैं।

यह सब ही ऋषिगण भगवान महावीरमे वयमें अविद्ध और उनसे पहलेके थें । निम पृग्णका उल्लेख देवसेनाचार्यने किया है, वह पृग्ण कस्सप ही प्रवीत होता है। इसका सम्बंध गोशालसे विशेष था, इन कारण इन दोनोंका उल्लेख साथ साथ किया जाना सुसंगत है। बौद्धोंके 'अंगुत्तर निकाय' में प्रणको गोशालका शिष्य प्रगट करने नेता उल्लेख है तथा गोशालके छै अभिनाति सिद्धांतको पृग्णका बतलाया गया है । यहां गलती होना अशक्य है; बिह इस सिद्धांत मिश्रणसे उनका पारस्परिक धनिष्ट सम्बंध ही प्रगट होता है; निसे डॉ॰ ज ले चारपेन्टियर सा॰ भी ग्वीकार करने हैं ने

१-दीनि० भा०२ पृ०१५०।२-हिग्छी० पृ०२७-२८।३-हिग्छी० पृ०२५-२६। ४-अंगु० भा•३ पृ०३८३। ५-इऐ० भा० ४३ ।

दोनों ही साधु पुण्य-पापको भी नहीं मानते थे। अतः गोशाल और पुरणका एक ही मतके अनुयायी होना सिद्ध है और बहुत करके वह गुरु शिष्यवत् थे।

इस दशामें जैनाचार्यने उन दोनोंका नामोक्षेत एक साथ प्रकट करके, यह स्पष्ट कर दिया है कि उनका सम्बंध अवस्य एक ही मतसे था; जिसको आनीविक कहते थे । कुछ विद्वान् गोशा-रूको आनीविक मतका नेता और पूरणको अचेलक मतका मुख्यिया समझते हैं; किंतु यह यथार्थताके विपरीत है।

वास्तवमें उप समय भचेलक नामका कोई स्वतंत्र संप्रदाय
'अचेलक 'निर्प्रधोंका नहीं था। अंगुत्तर निकायमें उस समयके
धोतक है। तब इस प्रख्यात मतोंकी जो सुची दी है, उसमें
नामका कोई अलग भचेलक नामका कोई संप्रदाय नहीं है।'
सम्प्रदाय नहीं था। माल्य तो ऐसा होता है कि अचेलक राज्य
उत्त समय श्रमण शब्दकी तरह नम्म साधुओंके लिये व्यवहृत होता
था और मुख्यतः उसका प्रयोग जैन संप्रदाय और उसके साधुओंके
लिये होता था। निर्ध्य श्राक्तका पुत्र सचक अचेलक होगोंकी
जिन क्रियायोंका उद्धेख करता है, वह ठीक जैन मुनियोंकी क्रियाथोंके समान है। इनके अतिरिक्त और भी कई स्थलोंकर बोहोंने
'अचेलक' शब्दका प्रयोग जैनोंके लिये किया है। 'अतएव आजी-

१-Js, II. Iutro. XXVIII र्ती. २-ममबु॰ पृ० २०८ । ३-वीर मा॰ ३ पृ॰ ३१९-३२१ व मा॰ ४ पृ॰ ३५३ । ४-चीनी त्रिपिटकमें भी 'अचेलक'का न्यवहार जैनोंके लिये हुआ है (वीर ४१३५३), दीनि॰ उ॰ पृ॰ २३ व साजी॰ १३५।

विक संपदायके समान अचेलकको भी एक संगदाय मानना उचित नहीं है और न वह आनीविकोंका ही अपर नाम था।

किन्हीं विद्वानोंका यह भी अनुमान है कि भगवान महावी-रनीने अपने धर्म निर्माणमें बहुतसी वार्तोकी भगवान महावीरपर सहायता आजीविक संपदायसे की थी।<sup>9</sup> गोशालका प्रभाव नहीं पड़ा था। खासकर वह कहते हैं कि नग्नताको भगवान महावीरने गोशालसे प्रहण किया था; किंतु उनके इन कथनमें बहुत कम तथ्य है। जिस समय श्वेतांवरोंके अनुवार गोशाल महा-वीरजीको मिला था, उस समय वह सबस्य था। भगवानके साथ रहकर उसने वस्त्रोंका त्याग किया था और तव उसको भगवानने **छपना शिप्य वनाया था, यह प्रगट है। अथ च यह** भी ज्ञात है कि भगवान महावीरजीने साधु दीक्षा ग्रहण करनेके सम-यसे ही नग्नमेप घारण किया था; नैसे कि ऊपर लिखा नाचुका हैं। अतएव यह विल्कुल असंभव है कि गोशाल द्वारा प्रभावित होकर महावीरजीने नग्नमेष धारण किया हो । इसी प्रकार आजी-विकेंकि कतिएय सिद्धांतोंकी सहशता म॰ महावीरके सिद्धांतोंसे होती देखकर, यह कहना कि महावीरजीने अपने सिद्धांत गठनमें गोजालसे सहायता ली, कुछ महत्व नहीं रखता; क्योंकि सानीविक संपदायकी उत्पत्ति निष्त समय हुई थी, उस समय भगवान पार्श्व-नाथ द्वारा जैनधर्मका पुनः प्रचार हो जुका था ।

१-Js. II. Intros. XXIX; आजी०, हिंग्ली० पृ० ३८-४१ व दिप्रीइफि॰ पृ० ३९६-३९९ । २-वद० हाणेले, Appendix पू० २ ।

अतः जैनघमें वह नियम आजीविक के पहले हैं ही स्वीस्टन थे। आजीविक ने जैनां से मगवान महाबीरने भी उन्होंका प्रतिपादन किया अपने सिद्धान्त था। अधिनक विद्वानोंको भी यह मान्य हैं लिये थे। कि आजीविक नेता मनखिल्योद्याल, प्रणक्त-स्तप मादिपर जैनघर्मका विशेष प्रभाव पदा था और उनने नैनध-मेसे बहुत कुछ सीखा था। आजीविक सम्प्रदायका निकास ही जैन घमेंसे हुआ हो तो कोई आश्चर्य नहीं। जैनघर्मके आधारसे आजी-

१~स्व० जेम्स डी०एल्विस सा० रिराते हैं कि 'दिगम्बर' एक प्राचीन संप्रदाय समझा जाता या और उपरोक्त सामुओंके सिझांबीपर जिन्हांस् प्रभाव पढ़ा था। ("In James d'Alwis' paper (Ind. Anti. VIII ) on the six Tirthakas the " Digamberas" appear to have been regarded as an old order of ascetics and all of these heretical teachers betray the influence of Jainism in their doctrines. "-Ind. Antri. Vol. IX P. 161). ਦੱ ਕਰਮੋਜ र्जकोवी भी यही चात प्रकट करते हैं, यथा: " The preceding four Tirthakar appear all to have adopted some or other doctrines or practices of the Jaina system, probably from the Jainsthemselves.....It appears from the preceding remarks that .Jain ideas & practices must have been current at the time of Malavira and independently of him. This combined with other arguments, leads to the opinion that the Nirgranthas (Jainas) were really in existence long before Mahavira, who was the reformer of the already existing sect. "-Ind. Anti IX, 162,

विकोंने अपने फिद्धान्त निश्चित किये ये, यह एक मान्य दिपय हैं। विश्वापि निम्न विशेषताओं को व्यानमें स्वनेसे यह स्पष्ट दृष्टि पड़ता है कि भाजीविक मतका विकास जैनमतसे हुआ था:—

- (१) आजी विक मंप्रदायका नामकरण ' आजी विक ' रूपमें इसी कारण हुआ प्रतीत होता है कि आजी विक साधु, जिनकी नाह्य कियायें पायः नेन साधुओं के अनुरूप थीं, किसी प्रकारकी आजी विका करने लगे थे। जैन शास्त्रों में साधुओं को ' आजी वो ' नामक दोप अर्थात् किसी प्रकारकी आजी विका करने हो विलग रहनेका उपदेश है। वस्तुतः आजी विक साधुगण प्रायः उयो तिपियों के रूपमें उस समय आजी विका करने लगे थे, यह प्रकट है। अतः उनका नामकरण ही उनका निकास जैन धर्म से हुआ प्रगट करता है।
- (२) आनीविक साधुओंका नग्नमेष और कठिन परीपह सहन कॅरनेसे भी उनका उद्गम जैन श्रोतसे हुआ प्रतिमापित होता है।
- (३) आनीविक साधु प्रायः नैन तीर्थकरिक भी भक्त मिलते ये; नैसे उपक नामक आनीविक साधु अनंतिनन नामक चौद्हर्वे जैन तीर्थकरका उपापक थें। ।
- (४) सेन्द्रान्तिक विषयमें आजीविक जैनोंके समान ही खात्माका धास्तित्व मानते थे ओर उसको 'अरोगी' अर्थात् सांसारिक मलोंसे रहित स्वीकार करते थे तथा संसार परिश्रमण सिन्दान्त भी उन्हें मान्य था।

१-ईहिइ०, १० १६२ व इरिइ० माग १ १०२६१ ।२-मृलाचार- " धादीदूर्रिनिमत्ते भाजीवो वणियगेह्यादि । ३-आजी० १० ६७-६८ । ४-आजी० १० ५५ व ६२ । ५-ठाम० १० ३०, आरिय-परियेसणा-सुत्त, इहिका० मा० ३ १० २४७ । ६-Js. I. Intro. XXIX.

- (५) जैनोंकी विशेषता अणुवाद (Atomic Thocry) में है और भारतीय दर्शनमें उन्होंके यहां इसका सर्व प्राचीन रूप मिलता है। आजीविक संप्रदायको भी यह नियम प्राय: जैनधर्मके अनुसार ही स्वीकृत था।
- (६) जैनोंके द्वादशाङ्गश्रुतज्ञानमें 'पृष्ठं' नामक भी ६२ ग्रंथ थे । उन्हीं में से अष्टाङ्ग महानिमित्तज्ञानको आजीविकोंने ग्रहण किया था<sup>2</sup>।
- (७) मक्लिकिगोशालने आजीविक संप्रदायमें 'चतारि पाण-गायं चत्तारि अपाणगायं' नियम नियत किया था; जो जैनोंके महि-खनाव्रतके समान था।
- (८) आजीविक संप्रदायने जैनोंके कतिपय स्तास शब्दों (Terms) को ग्रहण कर लिया था; यथा 'एवने सत्ता, सब्ने पाणा, सब्ने भूता, सब्ने जीवा, 'संज्ञी', 'असंज्ञी', 'अधिकम्म' इत्यादि।
- (९) गोशालका छै अभिनाति सिद्धान्त नेनोंके पट्लेक्या सिद्धान्तके सददश है।
- (१०) गोशाल अपनेको 'तीर्थंकर' प्रगट करता था । तीर्थ-कर-मान्यता सिवाय नैनधर्मके और किसी संप्रदायमें नहीं है ।
- (११) जीवोंके एक इन्द्री, द्वेन्द्रिय मादि मेद भी जैनोंके समान मानीविकोंको स्वीकृत थे।

इन बातोंके देखनेसे आजीविकोंका निकास भगवान पार्श्व-

१=इरिई० मा० २ पृ० १९९ । २-आजी० मा० १ पृ० ४९ व मम० पृ० १७७-१७८ । ३-आजी० पृ० ५३-५४ । ४-वीर मा० ३ पृ० ३१८ । ५-उ. II. Intro. ६-Js. II. Intro.

नाथके तीर्थमें जैनधमेसे हुआ मानना कुछ अनुचित नहीं नंचता है। गोशाल और पुरण इस संपदायके मुख्य नेता थे। गोशालने इस धमंका प्रचार २४ वर्षतक करके श्रावणीमें हालाहलाकी कुंभा-रशालामें महावीर नीके निर्वाणसे सोलह वर्ष पहले मरण किया था। इस समय उसने अपने कतदोपोंका प्रायश्चित्त भी लेलिया था और प्रगट फर दिया था कि वह सर्वज्ञ नहीं है। आजीविक साधु सन्युत अथवा सहसार स्वर्गतक गमन करते हैं। गोशालके मृत्यु उपरान्त भी खाजीविकमतका प्रचार रहा था। संभवतः महापद्म नन्द खाजीविक था और अशोकने नागार्जुनी प्रवतपर इनके लिये गुफार्ये बनवाई थीं।

उपरोक्त कथनसे यह स्पष्ट है कि भगवान महावीरकी छद्यस्य गोशाल भगवानके दशामें मनखिल गोशाल उनके साथ अवश्य साथ रहा था, परन्तु रहा था। श्वताम्वर शास्त्र तो यह स्पष्टतः उनका शिष्य नहीं था। प्रगट करते ही हैं, किन्तु दिगम्बर शास्त्रके इस कथनसे कि भगवान महावीरजीके समोशरणमें उसे अग्रस्थान न मिलनेके कारण वह उनसे रुष्ट होकर प्रथक होगया था, यह प्रगट है कि वह भगवान महावीरजीके केवलज्ञान प्राप्त करनेके. समय अवश्य उनके निकट था। अतः वह भगवान महावीर द्वाराः उपदेश प्रारम्भ होनेके जरा पहले हीसे अपने अज्ञानमतका प्रचार करने लगा था। डा० हाणेले सा० भगवान महावीरके केवलज्ञान

१-विशेषके लिये 'आजी०', 'भम', 'वीर' वर्ष ३ अंक १२-१३ व दिगम्बर जैन, भा० १९ अंक १-२ ६-७ से। २-त्रिलोकसार ५४५ व आचारसार १२७६ । ३१५-आजी० पृ० ६७-६९ ।

प्राप्त करनेके समयसे दो वर्ष पहिले गोशालने स्ववर्म प्रचार प्रारम्भ किया, बतलाते हैं<sup>१</sup>।

भगवान महावीर उज्जैनीसे विहार करके कीशांवी पहुंचे थे। यहांपर उनका आहार दलित अवस्थामें ही महाबीरकी केवल-रहती हुई राजकुमारी चन्दनाके यहां हुना छानकी प्राप्त। था; जिससे भगवानका पतितोद्धारक स्वरूप स्पष्ट होकर मन मोह लेता है। कौशांबीसे भगवान पुनः एकांतवासमें निश्चल व्यानारुद्ध रहे थे। उन्होंने एक टक बारह वर्ष तक दुद्धर तपश्चरण करनेका कठिन परन्तु दृढ़तम आत्मबल प्रगट करनेवाला नियम ग्रहण किया था। इस बारह वर्षके तपश्चरणके उपरांत उनको पूर्णज्ञानकी प्राप्ति हुई थी। दिगम्बर और क्वेतांवर दोनों ही संपदायोंके शास्त्र जीवनकी इस मुख्य घटनाके समय महावीरजीकी अवस्था ठपालीस वर्षकी वतलाते हैं । स्वेतांवर शास्त्र कहते हैं कि उपरोक्त बारह वर्षकी घोर तपस्याका भभ्यास उनने काढ़ देशके दो भागों-वज्ज-भूमि और सुन्मभूमिके मध्य जाकर किया था और उनको वहीं केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई थी<sup>ड</sup>। महावीरकी महान् विजयके ही कारण लाढ़का उक्त प्रदेश 'विनयमूमि 'के नामसे प्रख्यात् हुआ था। भगवानने 'विजय मुहूर्त' में ही सर्वज्ञपद पाया था।

उस समय यह काढ़ देश बड़ा दुश्चर था और भगवानको यहांपर बड़ी गहन कठिनाइयोंका सामना करना पड़ा था। किन्तु

१-Appendies. ২-इति पृ० ५७५ व Js. I. p. 269. १-Js. I, p, 263. ४-इहिझ.० भा० ४ पृ० ४४ । ५-केहिइ० १० १५८।

वे उन सवपर विजयी हुये थे और उन्होंने सर्वज्ञ होकर 'विजय-घमें प्रतिषोपित करनेका उच निनाद किया था। केवलज्ञान पाप्तिकी महत्वपूर्ण घटनाके विषयमें कहा गया है कि एक 'सुवत ' नामक दिनको ऋजुक्ला भथवा ऋजुपालिका नदीके वामतटपर जुम्भक नामक ग्रामके निकट पहुंच कर, अपराह्नके समझ अच्छी तरहसे पष्टोपवासको घारण करके सालवृक्षके नीचे एक चट्टानपर आसन जमाकर महावीर जीने वैद्याप शुद्धा दशमीके तिथिमें सर्वेद्यपदको प्राप्त किया था । इस समय उत्तराफाल्गुनी नक्षत्र और विनय-मुहूर्त थै। जिस स्थानपर मगवानने केवलज्ञानकी विभृति पाई थी, वह स्थान सामाग नामक कपकके खेतमें था और एक प्राचीन मंदिरसे उत्तर पूर्वकी ओर थारे। वहां महावीरजी सर्वेज्ञ हुये और परम वंदनीय परमात्मा होगये थे। वह शुद्ध वुद्ध चैतन्य स्वस्त्रप सशरीर ईश्वर अथवा पुच्य अईत या तीर्थंकर हुये थे। समस्त लोकमें आनंद छागया और देवोंने भाकर उस समय भानंदोत्सव मनाया था।

आज स्पष्टरूपमें यह विदित नहीं है कि भगवान महावीरका केवलज्ञान स्थान कहांपर है ? भगवानके केवलज्ञान स्थान कहांपर है ? भगवानके केवलज्ञान-स्थान । जन्म व निर्वाणस्थानोंके समान जैन समा-जमें किसी भी ऐसे स्थानकी मान्यता नहीं है कि वह केवलज्ञान प्राप्तिका पवित्र स्थान कहा जासके। जयपुर रियासतके चांदनगांवमें एक नदीके निकटसे भगवान महावीरजीकी एक बहुपाचीन मुर्ति मुग्भेसे उपलब्ध हुई थी। वह मूर्ति वहींपर एक विशाल मंदिर

१-उपु॰ १० ६१४ व Js. I, 201. २-आचाराङ्ग Js. I. pp. 20/57.

बनवाकर विराजमान करदी गई थी और वहीं निकटमें मगवानके चरणिवह भी हैं। इस प्रकार जाहिरा शास्त्रोंमें वताये हुये केव-छज्ञान स्थानके वर्णननसे इस स्थानकी आकृति ठीक एकसी बठती है और इससे यह अम होसक्ता है कि यही स्थान भगवान महाबीरजीके केवछज्ञान प्राप्त करनेका दिन्यस्थान होगाः किंतु जैन समाजमें यह स्थान केवछ एक अतिशय तीर्थरूपमें 'महावीरजी'के वामसे मान्य है। तिसपर शास्त्रोंमें वताया हुआ केवछज्ञान स्थान कौसाम्बीसे अगाड़ी कहीं होना उचित है; क्योंकि उज्जयनीसे कौसाम्बीको जाते हुये उपरोक्त अतिशयक्षेत्र पीछे मार्गमें रह जाता है। और श्वेतांवर शास्त्र ज्ञम्भक ग्राम आदिको छाड देशमें स्थित बतलाते हैं।

स्वतः यह केवलज्ञान स्थान मगघदेशमें कहीं होना युक्ति-संगत है। किन्हीं दिगम्बर जेन शास्त्रोंमें उसे मगघदेशमें वतलाया भी है। काढदेशका विजयभूमि प्रान्त आककलके विहार ओड़ीसा प्रांतस्य छोटा नागपुर डिवीजनके मानभून और सिंहभूम निलों इतना माना गया है। स्व० नंदुलाल डे महाशयने सम्मेदशिखर पर्वतसे २९-३० मीलकी दुरीपर स्थित झरियाको जुम्भक ग्राम प्रगट किया है; जो अपनी कोयलोंकी खानोंके लिये प्रसिद्ध है और वराकर नदीको ऋजुकूला नदी सिद्ध भी है।

१-वीर मा० ३ ए० ३१७ पर इमने अससे उसी स्थानको केव-लज्ञान स्थान अतुमान किया था । २-कस्० Js. I, p. 268. २-वृजेशा पुरु ६१ । ४-इहिनवार भार ४ ए० -४४-४६ व वीर -मा० ५ ए०

यह स्थान मानभूम ज़िलेमें है और प्राचीन मगषका राज्या-विकार यहां था। अतएव यह बहुत संभव है कि उक्त स्थान ही महावीरनीका केवलज्ञान स्थान हो। इसके लिये झिरियाके निकटदर्ती ध्वंशावशेषोंकी जांच पड़वाल होना नरूरी है। इतना तो विदित ही है कि इन निलोंमें 'सराक' नामक प्राचीन नेनी बहुत मिलते हैं और इनमें एक समय जैनों हा राज्य भी था । किंतु कालदोष एवं मन्य संप्रदायोंके उपद्रवोंसे यहांके नैनियोंका हास इतना वेढव हुआ कि वे अपने धर्म औं सांपदायिक संस्थाओं के बारेमें कुछ भी याद न रख सके। यही कारण है कि इस प्रांतमें स्थित भग-वान महावीरजीके केवलज्ञान स्थानका पता आज नहीं चलता है। हां ॰ स्टीन सा ॰ ने पंनाव प्रांतसे रावलपिंडी निलेमें कोटेश नामक ग्रामके सन्निक्ट ' मूर्ति ' नामक पहाड़ीपर एक प्राचीन जीर्ण जैन मंदिरके विषयमें लिखा है कि यहींपर भगवान गहावीरजीने ज्ञान लाभ किया था। किंतु कीशाम्त्रीसे इतनी दूरीपर और सो भी नदीके प्रसिद्ध न होकर पहाड़ीके ऊपर भगवानका केवलज्ञान स्थान होना ठीक नहीं जंचता । केवलज्ञान स्थान तो मगधदेशमें ही कहीं और बहुत करके झिरियाके सनिकट ही था। उपरोक्त स्थान भगवानके समोशरणको वहां भाषा हुआ व्यक्त करनेवाला अतिशयक्षेत्र होगा; क्योंकि यह तो विदित है कि भगवान महावीर विहार करते हुये तक्षशिला आये थे और मुर्तिपर्वत उसके निकट था।

१-चिंबभोजेंह्मा० पृ० ४२-७५। २-ऋजाइ० पृ० ६८३। २-हॉकै० पृ० ८० फु॰ नो॰

भगवान महावीरने जिस अपूर्व त्यागवृत्ति और समीघ सात्म-भगवान महाबोर शक्तिका अवलंबन किया था, उसीका फल या सर्वेद्य थे। अतेन कि वह एक सामान्य मनुष्यसे भारमोत्रति प्रंथोंकी साक्षी। करते २ परमात्मपद जैसे परमोत्कृष्ट अवस्थाको भाप्त हुये थे। वह सर्वज्ञ हो यये थे। निन शास्त्र कहते हैं कि ज्ञात्रिक महावीर भी अनंतज्ञान और अनंतदर्शनके घारी थे। पत्येक पदार्थको उनने प्रत्यक्ष देख लिया था और ने सर्वे प्रकारके पाप-मलसे निर्मूल थे । वह समस्त विश्वमें सर्वोच्च और महाविद्वान थे । उन्हें सर्वेत्कृष्ट, प्रभावशाली, दर्शन, ज्ञान और चारित्रमे परिपूर्ण और निर्वाण सिद्धान्त प्रचारकोंमें सर्वश्रेष्ठ बतलाया गया है। यह मान्यता केवल नेनोंकी ही नहीं है। ब्राह्मण और बोद्ध ग्रन्थ भी भगवान महावीरजीकी सर्वज्ञताको स्वीकार करते हैं। वोद्घेकि अंगुत्तरनिकायमें छिखा है कि भगवान महावीरजी सर्वज्ञाता और सर्वेदर्शी थे। उनकी सर्वज्ञता अनंत थी। वह हमारे चलने, बैठने, सोते, जागते हर समय सर्वज्ञ थे। वह जानते थे कि किसने किस प्रकारका पाप किया है और किसने नहीं किया है। वोद शास्त्र कहते हैं कि महावीर संघके आचार्य, दर्शन शास्त्रके प्रणेता. बहुपल्यात्, तत्ववेत्ता रूपमें प्रसिद्ध, जनता द्वारा सम्मानित, अनु-भवशील वय प्राप्त माधु और आयुमें अधिक थे। ( डायोलाग्स

१-उपु० पृ० ६१४। २-८५. II, pp. 287-270. ३-मझिमनिकाय ११२३८ व ९२-९३, अंगुत्तातिकाय ३१७४, न्यायविन्दु अ०३, चुछ्वरत SBE. XX 78, Ind, Anti. VIII. 313. पंचतंत्र (Keilhorn, V I.) इत्यादि । ४-५० नि० भाग १ पृ० २२०। ५-ममि० भाग २ पृ० २१४-२२८।

स्पाफ दी बुद्ध ए० ६६) वे चातुर्थीम संवरसे स्वरक्षित, देखी और सुनी वातोंको ज्योंका त्यों प्रगट करनेवाले साधु थे (संयुत्त० था० १ ए० ९१) जनतामें उनकी विशेष मान्यता थी। (पूर्व ए० ९४)।

सचमुच वीर्थंकर भगवानके दिव्य नीवनमें केवलज्ञानप्राप्तिकी एक ऐसी बड़ी और मुख्य घटना है कि उसका भगवानका टिप्य महत्व लगाना सामान्य व्यक्तिके लिये जरा टेड़ी खीर है। हां! जिसको आत्माके अनन्तज्ञान और अनन्त शक्तिमें विश्वास है, वह सहजमें ही इस घटनाका मूल्य समझ सक्ता हैं । फेवलज़ान प्राप्त करना अथवा सर्वेज्ञ होनाना, मनुष्य जीवनमें एक अनुपम और अदितीय अवसर है। भगवान महाबीर जन सर्वेज् होगये, तो उनकी मान्यता जनसाधारणमें विशेष होगई। उत समयके प्रख्यात राजाओंने भक्तिपूर्वक उनका स्वागत किया। श्रत्येक प्राणी तीर्थंकर भगवानको पाकर परमानन्दमें मग्न होगवा । चौद्ध यास्त्र भी महावीरनीके इम विशेष प्रभावको स्पष्ट स्वीकार करते हैं । माछ्प तो ऐसा होता है कि भगवान महावीरके कार्य-स्रोजमें अवतीण होनेसे उस समयके प्रायः सब ही मतपवर्तकोंके भासन टीले होगये थे और भगवानकी प्राणी मात्रके लिये हितकर शिक्षाको प्रमुखस्थान मिल गया था।

उस समयके प्रक्यात मतपर क म॰ गौतम बुद्धके विषयमें म॰ गौतम बुद्धके तो स्पष्ट है कि उनके जीवनपर भगवान जीवनपर भगवान महावीरकी मर्वज्ञ अवस्थाका ऐसा प्रवल महावीरका प्रभाव। प्रभाव पहा था कि मगवान महावीरके धर्म

१-संयुक्तनिकाय भा० १ पृ० ९४ ।

प्रचारके अन्तराल काल तक उनके दर्शन ही मुहिकल से होते हैं।

म॰ बुद्ध के ५० से ७० वर्ष के मध्यवर्ती जीवन घटनाओं का उल्लेख
नहीं के बरावर मिलता है । रेवरेन्ड विद्यप विगन्डेट मा॰ तो कहते
हैं कि यह काल प्रायः घटनाओं के उल्लेख से कोरा है । (An almost blank) म॰ बुद्ध के उपरोक्त जीवनकाल की घटनाओं के
न मिलनेका कारण सचमुच भगवान महावीर के घमप्रचारका प्रभाव
है; क्यों कि यह अन्यत्र प्रमाणित किया जाचुका है कि जिसममय
भगवान महावीर जी ने अपना घमप्रचार प्रारम्भ किया था, उस समय
म॰ बुद्ध अपने 'मध्य मार्ग का प्रचार प्रारम्भ कर चुके ये और
अनुमान से ४५ या ४८ वर्ष की अवस्था में थे । अतः यह विलक्षल
सम्भव है कि नहावीर जीका उपनेश इस अन्तराल काल में इतना
प्रभावशाली अवस्थ होगया था कि म॰ बुद्ध के जीवन के ५० वें
वर्ष से उनकी जीवन घटनायें प्रायः नहीं मिलती हैं।

'सामगाम सुतन्त' में भगवान महादीर नीके निर्वाण प्राप्तिकी स्वर पाकर म॰ वुद्धके प्रमुख शिष्य सानन्द बड़े हर्पित हुये थे और बड़ी उत्सुक्तासे यह समाचार म॰ वुद्धको सुनानेके लिये दौड़े गये थे, इससे भी साफ प्रगट है कि म॰ गौतमहुद्धको महावीर नीके घनप्रचारके समक्ष अवस्य ही हानि उठानी पड़ी थी; क्योंकि यदि ऐसा न होता तो महावीर नीके निर्वाण पालेनेकी घटनाको बौद्ध बड़ी उत्कण्ठा और हर्पभावसे नहीं देखते। भगवान महावीर के समक्ष म॰ वुद्धका प्रभाव क्षीण पड़ेनेमें एक और कारण

२-ममदु॰ पृ॰ १००-११० । २-सॅन्डर्स, गौतमदुद्ध पृ॰ ५४ । ३-ममदु॰ पृ॰ १०१ । ४-डायोठांग्स ऑफ दुद्ध भा०३ पृ॰ ११२ ।

दोनों मत प्रवर्तकोंका विभिन्न मात्राका ज्ञान भी था। महावीरंजी पूर्ण सर्वेज्ञ और त्रिकालदर्शी थे, यह वात स्वयं वीद्ध शास्त्र प्रगट करते हैं; नसे कि ऊपर व्यक्त किया गया है। किन्तु म० बुद्धको यद्यं प नौद्ध शास्त्र सर्वज्ञ वतलाते हैं; परन्तु यह बात वह स्पष्ट स्वीकार करते हैं कि म० बुद्धकी सर्वज्ञता हरसमय उनके निकट नहीं रहती थी। वह जब जिस बातको जानना चाहते थे, उस बातको ध्यानसे जान छेते थे। अतः म० बुद्धका ज्ञान पूर्ण सर्वज्ञता न होकर एक प्रकारका अविविज्ञान प्रगट होता है ।

ज्ञानके इप तारमम्यको समझक्त ही शायद म० बुद्धने कभी भी जैन तीर्थं इरसे मिलनेका प्रयास नहीं गोतम बुद्दका ज्ञान! किया था और न उनने महावीरनीकी वसी तीव आलोचना की है, जैसे कि उन्होंने उस समयके अन्य मत-प्रवर्तकोंकी की थी। किन्तु इस कथनसे यहां हमारा भाव म० बुद्धके गौरवपूर्ण व्यक्तित्वकी अवज्ञा करनेका नहीं है। हमारा उद्देश मात्र भगवान महावीरके दिन्य प्रभावको प्रगट करनेका है; जिसका विशिष्ट रूप स्वयं बीद शास्त्र पगट करते हैं। बीडोंके कथनसे यह भी प्रगट होता है कि उम समयके विदेशी लोगों-यवनों (Indo-Greeka) में भी भगवान महावीरजीकी मान्यता विशेष होगई थी । सर्वज्ञ प्रभुका महत्व किसको अछूता छोड़ सक्ता है ? भगवानके केवली होते ही जनता उनके अनुपम महान् व्य-'क्तित्वपर एकदम मोहित होगई पगट होती है। इस दिव्यं घटनाके

१-मिलिन्स्पन्ह (SBE.) भा॰ ३५ छ० १५४-१;२-म्मनुकः ए० ७२-७५ । ३-हिंग्छी० पृ० ७८।

उपलक्षमें ही उन स्थानोंके नाम भगवान महावीरनीकी अपेक्षा उद्घिखित हुये निनका सम्पर्क महावीरनीसे था। कहते हैं मानभूमि जिला, मान्यभूमि रूपमें भगवानके अपरनाम "मान्य श्रमण" की अपेक्षा कहलाया था। सिंघभूम निलाका शुद्ध नाम 'सिंहभूमि' बताया गया है और कहा गया है कि वीर प्रभूकी सिंहवृत्ति थी और उनका चिन्ह 'सिंह' था; इसलिये यह निला उन्हीं की अपेक्षा इस नामसे प्रख्यात हुआ था । इनके आति रिक्त विनयभूमि, वर्द्ध-मान (वर्दवान), वीरभूमि आदि स्थान भी भगवान महावीरनीके पवित्र नाम और उनके सम्बन्धको प्रगट करनेवाले हैं । सचमुच बंगाल व विहारमें उससमय जनधर्मकी गति विशेष थी और जनता भगवान महावीरको पाकर फूछे अंग नहीं समाई थी।

म॰ गीतम बुद्ध वोद्धधर्मके प्रणेता थे और वह भगवान

म॰ बुद्ध एक समय महावीरके समकालीन थे। जैन शास्त्रोंमें जैन मुान थे। उनको भगवान पार्श्वनाथनीके तीर्थके मुनि

पिहिताश्रवका शिष्य बतलाया है। लिखा है कि दिगम्बर जन मुनिपदसे अष्ट होकर रक्ताम्बर पहिनकर बुद्धने क्षणिकवादका प्रचार
किया और मृन मांस ग्रहण करनेमें कुछ संकोच नहीं किया था।

जैन शास्त्रके इस कथनकी पुष्टि स्वयं वौद्ध ग्रन्थोंसे होतो है।
उनमें एक स्थानपर स्वयं गौतम बुद्ध इस वातको स्वीकार करते हैं

१-इंहरा॰ सा॰ ४ पृ॰ ४५। २-पूर्व प्रमाण । ३-वर सा० ३ पृ॰ ३७० व विको जैस्मा॰ पृ॰ १०९। ४-भमवु॰ पृ॰ ४८-४९ म॰ दुद्धको अनात्मवाद सहसा मान्य नहीं था। उनने स्पष्टतः आत्माके संस्तित्वेसे इन्कारं नहीं कियाः था। यह उनकी जैन द्वशाकां प्रमाव कहा जासकता है।

कि उनने दाड़ी और सिरके वाल नोंचनेकी परीषहको सहन किया था। यह परीपह जैन सुनियोंका खास चिन्ह है। तिसपर गया श्तीर्षेपर उन्होंने पांच भिक्षुओं के साथ जो साधु जीवन व्यतीत किया था, वह ठीक जैन साधुके जीवनके समान था। पांच मिक्सुओंके नाम भी जैन साधुओं के अनुरूप थे<sup>2</sup>। कहा गया है कि ' मिक्षु ' श्चाटर्का व्यवहार सर्व प्रथम केवल नेनों अथवा बीहों हारा हुआ ब्याः; किन्तु जिस समय म० बुद्ध उन पांच भिक्षुओं के माथ थे उप-समय उन्होंने बौद्धवर्मका नीवारीपण नहीं किया था। अतः निःसंदेह उक्त भिक्ष्मण जैन थे और उनके साथ ही म॰ बुद्धने जैन साधुका जीवन व्यतीत किया था; जैसे किवह स्वयं स्वीकार करते हैं। सर भाण्डारकर भी म० बुद्धको एक समय जैन सुनि हुना नतला चुं हे हैं । किन्तु जैन मुनिकी कठिन परीपहों को सहन करनेपर भी म० बुदको शीघ ही केवलज्ञानकी पाति नहीं हुई तो वह हताश होगये औ( उन्होंने मध्यका मार्ग ढूंढ़ निकाला; नो नैनवर्मकी कठिन तपस्या और हिन्दू धर्मके क्रियाकाण्डके वीच एक राजीनामा मात्र था।

किन्हीं लोगों का यह खयाल है कि म॰ गीतमबुद्ध और अग्यान महावीर और भगवान महावीर एक व्यक्ति थे और जैन-म॰ गीतमबुद्ध एक धर्म बौद्धधर्मकी एक शाला है, किंतु इस व्यक्ति नहीं थे और मान्यतामें कुछ भी तथ्य नहीं है। स्वयं शाला नहीं है। वौद्ध ग्रंथों से भगवान महावीर नीका स्वतंत्र

१-डिस्क्रोसिंस ऑफ गोतम ११९७-९९ । २-सम्बु० पृ० ४७.। ३-डायोल्य ऑफ बुद्ध (SBB) Intro, ४-जेहि भार १ पृ०५ । ५-अंडा II, Intro.

व्यक्तित्व प्रमाणित है; जैसे कि पहले वौद्धग्रंथोंके उद्धरण दिये जा चुके हैं । इन दोनों महापुरुषोंकी कतिपय जीवन घटनायें अवस्य मिलती जुरुती हैं; किंतु उनमें विभिन्नतःयें भी इतनी वेदव हैं कि उनको एक व्यक्ति नहीं कहा जासक्ता है। म॰ गौतमबुद्धके पिताका नाम जहां शाक्यवंशी शुद्धोदन था, वहां भगवान महावीरजीके पिता ज्ञ तुकुलके रत्न नृप सिद्धार्थ थे। म० बुद्धके जन्मके साध ह्री उनकी माताका देहांत होगया था; किंतु भगवान महावीरकी माता रानी त्रिशला अपने पुत्रके गृह त्याग करनेके समय तक जीवितः थीं । भगवान महावीर वालब्रह्मचारी थे; पर म० वुद्धका विवाह यशोदा नामक राजकुमारीसे हुआ था; जिससे उन्हें राहुल नामक पुत्रस्तकी प्राप्ति भी हुई थी । भगवान महावीरने गृहत्याग कर जैन मुनिके एक नियमित जीवन क्रमका अभ्यास किया था। म० बुद्धको ठीक इसके विपरीत एकसे भिधक संपदायके साधुओं के पास ज्ञान लामकी जिज्ञासासे जाना पड़ा था। म॰ वुद्धने पूर्ण सर्वज्ञ हुये विना ही ३५ वर्षकी अवस्थामें वौद्धधर्मको जनम देकर उसका प्रचार करना प्रारम्भ कर दिया था। किंतु भगवान महावीरजीने किसी नवीन धर्मकी स्थापना नहीं की थी । उन्होंने सर्वज्ञ होकर ४२ वर्षकी अवस्थासे जैनधर्मका पुनः प्रचार करना प्रारम्भ कर दिया था।

दोनों घर्मनेताओंके धर्मप्रचार प्रणालीमें भी नमीन आस्मा-नका अन्तर था। म० बुद्धको अपने घर्मप्रचारमें सफलता उनकी मीठी वाणी और प्रभावशाली मुखाकतिके कारण मिली थी। <sup>१-</sup> कोग मंत्रमुग्वकी तरह उनके उपदेशको ग्रहण करते थे। उसकी

१-सान्डर्भ गौतम बुद्ध पृ० ७५।

सार्थकता अथवा औचित्यकी ओर ध्यान ही नहीं देते थे। भगवान महावीरका धर्मेपचार ठीक वैज्ञानिक ढंगपर होता था। उनके निकट निज्ञासुकी शंकाओंका अन्त एकदम हो जाता था ! इमचा कारण यही था कि वह त्रिकाल और त्रिलोकदर्शी सर्वज्ञ थे । उन्होंने आत्मा और लोकके अस्तित्व एवं कर्मवादको पूर्णतः स्पष्ट प्रतिपादित करके सैद्धांतिक निज्ञासुओंकी पूरी मनः संतुष्टि कर दी थी। उनने वनस्पति, पृथ्वी, जल, श्राम्न वायु मादि स्थावर पदार्थीमें भी जीव प्रमाणित किया था और कर्मवर्गणाओंका मिस्तित्व और उनका सुरम्ह्स्प प्रकट करके अणुवादका प्राचीन न्ह्रय स्पष्ट कर दिया था। इसके विपरीत म० बुद्धने यह भी नहीं वत्तराया था कि आत्मा है या नहीं। उनने आत्मा, लोक, कर्मफर **जादि सेंद्धांतिक वातोंको अधूरी छोड़ दिया था। इस अपेक्षा** विद्वज्ञन म० वुद्धके धर्मको प्रारम्भमें एक सद्धांतिक मत न मानकर सामाजिक क्रांति ही मानते हैं। दोनों ही धर्मनेताओंने यद्यपि सहिंसातत्त्वको स्वीकार किया है; परन्तु जो विशेषता इस तत्त्वको भगवान महावीरके निकट प्राप्त हुई, वह विशेषरूप उसे म॰बुद्धके . हाथोंसे नसीव नहीं हुआ ।

म ॰ बुद्धने अर्हिसा तत्त्वको मानते हुये भी मृत पशुओंके मांतको ग्रहण करना विधेय रक्ला था और इसी शिथिलताका आन यह परिणाम है कि पायः सर्वे ही बौद्ध वर्मानुयायी मांतमक्षक मिलते हें । किन्तु जैनधमंके विशिष्ट महिंसा तत्त्वसे प्रमावित

१-ममबु० ए० ११८-१२०। २-कीय, बुद्धिस्ट फिलासफी ए० दर । ३-छामाइ० पृ० १३१।

होकर प्रत्येक जैनी पृणे शाकाहारी है और उनका हृदय हर समय द्यासे भीना रहता है; जिससे वे प्राणीगात्रकी हितचिन्तना कर-नेमें अग्रसर हैं । जैन संघमें गृहस्थों अर्थात आवक और आवि-दाओंको भी मुनियों और आर्थिकाओंके साथ स्थान मिला रहा है; किन्तु वौद्ध संघर्मे केवल शिक्षु और भिक्षुणी-यही दो अंग प्रारंभसे हैं । विद्वानोंका मत दे कि नैन संघडी उपरोक्त विशे-षताके कारण ही जैनोंका छस्तित्व छान भी भारतमें है और उसके सभावमें वौद्ध धर्म अपने जनमस्थानमें हृंद्रनेपर भी मुहिक-लसे मिलता है । बेरेड और जैनधर्मके शास्त्र भी विभिन्न हैं। नैन शास्त्र 'अंग और पूर्व' षहराते हैं; शैद्धोंके यन्थ समृह रूपमें 'त्रिपिटक' नामसे परुयात् हैं। जैन साधु नग्न रहते और कठिन तपस्या एवं व्रतोंका अभ्यास करना छावश्यक समझते हैं, किन्तु बीदोंको यह वार्ते पसन्द नहीं हैं। वह इन्हें वार्मिक चिन्ह नहीं मानते । बौद्ध साधु 'भिक्षु' अथवा 'श्रावक' वहलाते हैं, जैन साधु 'अमण' 'भचेलक' अथवा 'आर्ये' या 'मुनि' नामसे परिचित हैं। नैनघर्ममें श्रावक गृहस्थको कहते हैं। जैन अपने तीर्थकरोंको मानते हैं और बौद्ध केवल म० बुद्धकी पूजा करते हैं। इन एवं ऐसी ही अन्य विभिन्नत।ओंके होते हुये भी जैनधर्म और बीदर घर्ममें बहुत साहरय भी है। 'आश्रव' 'संवर' आदि । कितने ही खास शब्दों और ।सिद्धान्तोंको बौद्धोंने स्वयं जैनोंसे प्रहण किया है वे और स्वयं म॰ बुद्ध पहले जैनधर्मके बहुश्रुती साधु थे; ऐसी

१-रि. इ० ए० २३०। २-वैहि इ० ए० १६९। ३-इरि इ०

द्शामें उक्त दोनों घर्मीमें साहश्य होना कोई आश्चर्यकी वात नहीं है । दोनों धर्मों में न वेदोंकी ही मान्यता है और न ब हाणोंका आदर है। वे यज्ञोंमें होनेवाली हिंसाका घोर विरोध रखते हैं। जाति और कुलके घमंडको दोनों ही घमोंमें पाखण्ड वतलाया गया हैं और उनका द्वार प्रत्येक प्राणीके लिये सदासे खुला रहा है।

वीद और जैनोंके निकट रत्नत्रय अथवा त्रि-रत्न मुख्य हैं और आदरणीय हैं; परन्तु दोनोंके निकट इनका अभिषाय भिन्न भिन्न है । बौद्धधर्मके अनुसार त्रिरत्न (१) बुद्ध (२) धर्म और (३) तंघ हैं × | जैन धर्में में रत्न त्रय (१) सम्यग्दर्शन (Right Belief) (२) सम्याज्ञान (Right Knowledge) और (२) सम्याचारित्र (Right Conduct) की कहते हैं। वीद और कैन जगतको रचनेवाछे ईश्वरका अस्तित्व नहीं मानते हैं; यद्यपि जैनद्यमें ईश्व-रवाद स्वीकृत है। वे मोक्ष व निर्वाण प्राप्ति अपना उद्देश्य समझते हैं; किन्तु इसका भाव दोनोंके निकट भिन्न है। बौद्ध निर्वाणसे मतलव पूर्ण क्षय होनेका समझते हैं; किन्तु जैनेंकि निकट निर्वाण दशासे भाव अनन्तद्शंन, अनन्तज्ञान, अनन्तवीर्थ और अनंतसुख पूर्ण अवस्थासे है। इस प्रकार जैनघर्भ और बौद्धधर्ममें भौलिक भेद स्पष्ट है और यह भी पगट है कि भगवान महावीर एक स्वाघीन स्री। म० बुद्धसे विभिन्न महापुरुष थे; जिन्हें वौद्ध लोग निगन्ठ

१-ममयु॰ पृ० ११७-१७८।

x बौद्धधर्भमें यही तीन शरण माने गये हैं। जनधर्भमें (१)-अर-इन्त, (२) सिद्ध, (३) साधु, (४) व केवली भगवान द्वारा प्रतिपादित् धर्म-यह चार शरण माने हैं।

नातपुत्त कहते हैं। जैनवर्मका उछिल बीद अन्थोंने एक पूर्व निश्चित और म॰ बुद्धके पहिलेसे प्रचलित धमंके रूपमें हुआ मिलता है। अतएव जैनवर्मको बीद्धधमंकी शाखा नहीं कहा जासका। हों! इसके विपरीत यह कह सक्ते हैं कि म॰ गोतम बुद्धने नेनवर्मसे अपने धमें निर्माणमें बहुत कुछ सहायता ली थी। भगवान गड़ा-चीरके पवित्र जीवनका उनपर काफी प्रभाव पड़ा था।

जिल समय भगवान गहाबीर सर्वज्ञ होगये हो नियमानुपार भगवान महाबीरका उनकी वाणी नहीं खिरी | नियम यह है कि निस समय तीर्थंकर देवली होजाते हैं. प्रारंभिक उपदेश। उत समयसे उनकी आयुर्वंत नियमित रूपसे प्रतिदिन तीन समय मेघ गर्ननाके समान अनायास ही वाणी खिरती रहती हैं: निसे प्रत्येक जीव अपनी२ भाषामें समझ छेते हैं। यह वाणी अर्धमा-राधी भाषामय परिणत होती है, जो सात प्रकारकी प्राकृत भाषा-ओंमेंसे एक है । किन्तु भगवान महावीर नीके सर्वज्ञ हो नानेपर भी यह प्रतंग सहन ही उपस्थित न हुआ। ैनन शास्त्र कहते हैं कि उस समय भगवानके निकट ऐसा कोई योग्य पुरुष नहीं था, जो उनकी वाणीको ग्रहण करता । इसी कारण भगवानकी वाणी नहीं खिरी थी। देवलोकका इन्द्र अपने देवपरिकर सहित भगवा-नका 'केवलज्ञान करमाणक' उत्सव मनाने आया था। वहां भी वह ्डप स्थत था। उसने अपने ज्ञानवलसे जान लिया था कि वेदपारां-गत प्रसिद्ध ब्राह्मण विद्वान् इन्द्रभृति गीतम भगवानकी दिव्यध्वनिको अब घारण करनेकी योग्यता रखता है। इन्द्रकी माज्ञासे भगवानके

१-वरचा समाधान पृ० ३९।

डपदेश निमित्त सभागृह पहले ही बन गया था निनमें अनेक कोट, वापी, उड़ाग, निन मंदिर, चेत्य, स्तुप, मानस्तम्म आदिके अति रिक्त भगवानकी मनमोहक 'गन्धकुटी' और बारह कोठे थे। इन कोठोंमें साधु—साध्वी, देव—देवांगना, नर-नारी और तिथंच—पशु भी समान भावसे वैठकर भगवानका अव्यावाध सुख—संदेश सुनते थे । इंद्र समाजनोंको भगवानकी वाणी रूपी अमृतके लिये तृपादुर देखकर शीघ ही बड़ी कुशलता पूर्वक इन्द्रमूति गीतम और उनके माई वागुभृति व अग्निमृतिको वहां छे आया।

वे भगवानका दिन्य उपदेश सुनकर नैनधमें दीक्षित होगये और भगवानकी वाणीको ग्रहण करके उसकी अंग-पूर्वमय रचना इन्द्र-मृतिने उसी रोज कर डाली थी। मनःप्रयंथ ज्ञानकी निधि उनको तत्क्षण मिल गई थी और वह भगवानके प्रमुख गणधर पदपर खासीन हुये थे। वायुमृति और अग्निमृति भी खन्य दो गणधर हुये थे<sup>2</sup>। इनके खतिरिक्त भगवानके गणधर व खन्य शिष्य थे, उनका वर्णन खगाड़ीकी पंक्तियों में है। श्वे० शास्त्र कहते हैं कि भगवानका यह प्रथम समवशरण खपाया नामक नगरीके बाहर रचा गया था; किन्तु दिगम्बर शास्त्र उसे राजगृहके निकट ज़म्भक ध्राममें बतलाते हैं।

भव भगवान महावीरने उस सत्य संदेशको, जिसे उन्होंने भगवानके उपदेशका ढंग अत्यन्त कठिन तपश्रयिके बाद पाप्त किया और वहुप्रचार। था, प्राकृत रूपमें सारे विश्वको देना

१-समबु १० ११०, व वीर सा ५ १० २३०-२३४। २-उ० ए० ६९५ । ३-वंसम् १० २३९।

प्रारम्भ कर दिया था। उनका उपदेश हितमित पूर्ण शन्दों में समस्त जगतके जीवों के लिये करपाणकारी था। उस आदर्श रूप उपदेशको सुनकर किसीका हृदय जरा भी मिकन या दुखित नहीं होता था। बिन्क उसका प्रभाव यह होता था कि प्रकृत जाति विरोधी जीव भी अपने पारस्परिक वेरभावको छोड़ देते थे। सिंह और मेड़, कुत्ता और विल्ली बड़े आनंदसे एक दृशरेके समीप बेटे हुये भगवानके दिन्य संदेशको ग्रहण करते थे। पशुओंपर भगवानका ऐसा प्रभाव पड़ा हो, इस वातको जुपचाप ग्रहण कर लेना इस जमानेमें जरा कठिन कार्य है। किंतु जो पशु विज्ञानसे परिचित हैं और पशुओंके मनोवल एवं शिक्षाओंको ग्रहण करनेकी सुदम शक्तिकी ओर जिनका ध्यान गया है, वह उक्त प्रकार भगवान महावीरके उपदेशका प्रभाव उन पर पड़ा माननेमें कुछ अचरज नहीं करेंगे।

सचमुच वीतराग सर्व हितेषी अथवा सत्य एवं प्रेमकी साक्षात जीती जागती प्रतिमाके निकट विश्वप्रेमका आश्चर्यकारी किंतु अपूर्व वातावरण उपस्थित होना, कुछ भी अपास्टत दृष्टि नहीं पड़ता ! विश्वका उत्स्थ करनाण करनेके निमित्त ही भगवानके तीर्थक्कर पदका निर्माण हुआ था! 'लेकिन उन्होंने अपना निर्माण सिद्ध करनेके निमित्त कभी किसी प्रकारका अनुवित प्रभाव हालनेकी कोशिश नहीं की और न कभी उन्होंने किसीको आचार विचार छोड़कर अपने दलमें आनेके लिए प्रलोभित ही किया। उनकी उपदेश पद्धति शांत, रुचिकर, दुश्मनोंके दिलोंमें भी अपना असर पदा करनेवाली, मर्मस्पर्शी और सरल थी।' 'सबसे पहिले उन्होंने इस वातकी घोषणाकी कि जगतका प्रत्येक पाणी जो अशांति, अज्ञानं और अत्यन्त दुः खकी उवालामें जल रहा है, मेरे उपदेश से लाभ उठा सक्ता है। अज्ञानके चक्रमें छटपटाता हुआ प्रत्येक जीव चाहे वह तिर्थंच हो चाहे मनुष्य, आर्यं हो चाहे म्छेच्छ, ब्राह्मण हो या शूद, पुरुष हो या स्त्री, मेरे धमके उदार झण्डेके नीचे आ सक्ता है। सत्यका प्रत्येक इच्छक मेरे पास आकर अपनी आत्मिषपसाको दुझा सक्ता है। इस घोषणाके प्रचारित होते ही हजारों सत्यके मुखे प्राणी महावीरकी शरणमें आने लगे। 'व

महावीर जीकी महान् उदार खात्माके निकट सबकी स्थानः मिल गया। किव सम्राट् सर रिवन्द्रनाथ टागोर कहते हैं कि 'महा-वीरस्वामीने गंभीरनाद से मोक्षमार्गका ऐसा संदेश भारतवर्ष में फैलाया कि धर्म मात्र सामाजिक कृद्धियों नहीं है; किन्तु वह वास्तविक सत्य है। संप्रदाय विशेषके बाहिरी क्रियाकाण्डका सम्यास करने से मोक्ष प्राप्त नहीं होसकी; किन्तु वह सत्य धर्मके स्वरूपमें साश्रय छेने से प्राप्त होती है। धर्म में मनुष्य और मनुष्यका भेद स्थाई नहीं रह सक्ता। कहते हुये आश्रय होता है कि महावोर जीकी इस शिक्षाने समाजके हृदयमें बेठी हुई मेद भावनाको शिध नष्ट कर दिया और सारे देशको अपने वश कर लिया।" ।

इसप्रकार भगवानका ४३ वर्षसे ७२ वर्ष तकका दीर्घ जीवन केवल लोक कल्याणके हितार्थ व्यतीत हुआ था। इस उपदेशका परिणाम यह निकला था कि (१) जाति—पांतिका जरा भी भेद रक्खे विना जनता हरएक मनुष्यको—चाहे वह शुद्ध अथवा चोर

१-वंभम॰ ए॰ १७३। २-मम॰ ए० २७१।

म्लेच्छ हो-धर्मसाधन करने देनेका पाठ सीख गई ! उसे विश्वास होगया कि 'श्रेष्ठताका आधार जन्म नहीं विकि गुण हैं, और गुणोंमें भी पवित्र नीवनकी महत्ता स्थापित करना ।' (२) पुरुषोंके ही समान स्त्रियोंके विकासके लिये भी विद्या और आचार मार्गके द्वार ख़ुळ गये थे। जनता महिला-महिमासे भली भांति परिचित होगई थी। (३) भगवानके दिन्य उपदेशका संकलन कोकमापा अर्थात् अर्धमागघी पाक्तमें हुआ था; निससे सामान्य ननतामें तत्वज्ञानकी वढ़वारी और विश्वप्रेमकी पुण्य भावनाका उद्गम हुआ था। (४) ऐहिक और पारलीकिक सुखके लिये होनेवाले यज्ञ आदि कर्मेकांडोंकी अपेक्षा संयम तथा तपस्याके स्वावकम्बी तथा पुरुपार्थ-प्रधान मार्गेकी महत्ता स्थापित होवई थी' और जनता अहिंसावमेंसे प्रीति करने लगी थी; (५) और 'त्याग एवं तपस्याके नामरूप शिधिलाचारके स्थानपर सच्चे त्याग और सची तपस्याकी प्रतिष्ठा करके भोगकी जगह योगके महत्वका वायुमंडल चारों ओर उत्पन्न होगया था । <sup>,१</sup>

इस विशिष्ट वायुमंडलमें रहती हुई ननता 'अनेकान्त' और 'स्थाद्वाद' सिद्धान्तको पाकर साम्प्रदायिक द्वेप और मतभेदको बहुत कुछ मूल गई थी । ऐसे ही और भी अनेक सुयोग्य सुधार उस-समय साधारण जनतामें होगये थे । जनता आनन्दमग्न थी !

भगवान महावीरने जुम्मक ग्रामके निकटसे अपना दिन्योपदेश भगवानका विहार प्रारंभ किया था और फिर समग्र आर्यलंडमें और धर्मप्रचार । उनका धर्मप्रचार और विहार हुआ था । सर्वे

१-चंमम० पृ० १७७-१७८।

पर हुआ था। यहांपर सम्राट् श्रेणिक और उनके अन्य पुत्रोंने भगवानकी विशेष भक्ति की थी। यहांपर भगवानका आगमन कई दफे हुआ था। राजगृहमें अभिनवश्रेष्ठीने उनका विशेष आदर किया थे।। अर्जुन नामक एक माली भी यहां भगवानकी शरणमें आया था। अर्जुन अपनी पत्नीके दुश्चरित्रसे बड़ा कुद्ध होगया था और उसने कई एक मनुष्योंके प्राण भी लेलिये थे; किन्तु भगवान महावीरजीके उपदेशको सुनकर वह विलक्ष्ण शांत होगया और साधु दशामें उसने समताभावसे अनेक उपसर्ग सहे थे; यह श्वेतांवर शास्त्र प्रगट करते हैं। जिस समय राजा श्रेणिक वीर प्रमुकी वंदनाके लिये समस्त पुरवासियों समेत जारहे थे, उस समय एक मैंडक उनके हाथीके पैरसे दनकर प्राणांत कर गया था। दिगम्बर शास्त्र कहते हैं कि वह वीर प्रमुकी भक्तिके प्रभावसे मरकर देव हुआ थै।।

रानगृहसे भगवान श्रावस्ती गये थे। यह आजीविक संप-कौशलमें बोर प्रभूका दायका मुख्य केन्द्र था, किन्तु तौभी भग-प्रभाव। वानका यहांपर भी काफी प्रभाव पड़ा था। उस समय यहांपर राजा प्रसेननित अथवा अग्निदत्त राज्य करते थे। उन्होंने भगवानका स्वागत किया था। जैनोंकी मान्यता उनके निकट थी और उनकी रानी मिल्लकाने एक सभागृह वनवाया था; जिसमें ब्राह्मण, जैनी आदि परस्पर तत्त्वचर्च किया करते थे।

१-हिजेबा० पृ० १६ । २-अंतगतदसाओ, हिजेबा० पृ० ९६ ।. इ-ऑक० सा० ३ पृ० २८८-२९३ । ४-छावबु० पृ० ११६ । प-नावबु०, पूर्व १०९ ।

यह इक्ष्वाकूवंशी क्षत्री थे। प्रसेनिजतका पुत्र विदुग्ध था और इसके साथ ही इस वंशका अन्त होगया था। कोशल उस समय मगधके आधीन था। श्रावस्तीसे भगवानने कोशलके वंपटी आदि नगरोंमें विहार करके ज्ञानामृतकी वर्षा की थी। और इम प्रकार हिमालयकी तलहटीतक वेदिन्यध्वनिको प्रध्वनित करते विचरे थे?।

मिथिलामें भगवानने अपने सदुपदेशसे जनताको छ्तार्थ मिथिला, वैशाली, व कियाथा विशालीमें उनका शुभागमन कई-वंपा आदिमें जिनेन्द्र वार हुआ था। राजा चेटक आदि प्रवान देवका धभेधीप। पुरुष उनकी भक्ति और विनय करनेमें अप्रसर रहे थे। वहां आनंद नामक श्रेष्टी और उसकी पत्नी शिवनंदा गृहस्थ धमें पालनेमें प्रसिद्ध थे। इनने महावीरजीके सिन्न कट श्रावकके वारहवत ग्रहण किये थे । पोलाशपुरमें भगवानका स्वागत राजा विनयसेनने बड़े आदरसे किया था। ऐमत्ता नामक उनका पुत्र भगवानके चरणोंमें सुनि हुआ था। अंगदेशके अधिपति कुणिकने भी चंपामें भगवानके शुभागमनपर अपने अहीभाग्य समझे थे। और वह भगवानके साथर कीशांवीतक गया था।

चम्पाके राजा दिववाहन, इनेतवाहन, अथवा घाड़ीवाहन, जो विगळवाहन मुनिराजके निकट पहले ही सेट सुर्शन।

मुनि होगये थे, भगवान महावीरिक संघमें संमिलित हुये थे। इनकी अभया नामक रानीने चम्पाके प्रसिद्ध राजसेठ सुदर्शनको मिथ्या दोष लगाया था। किन्तु सुदर्शन निर्दोष

१-सम० पृष्ठ १०८। २-हाँजै० पृष्ठ ३९...। ३-उद० १-९० भौर हिजैवा० पृष्ठ ७५।४-हिजैवा० पृष्ठ २७। ५-सम० पृष्ट १०८।

सिद्ध हुये थे। \* मन्ततः सुदर्शन सेठके साथ ही यह राजा भी जिन मुनि हुये थे। सुदर्शन सेठ अपने शीलधर्मके लिये वह प्रख्यात हैं। इन्होंने मुक्तिलाभ किया था। राजा दिववाहन मुनि द्यामें नव वीर संघमें ग्रामिल होगये, तव एकदा वह विपुलाचल पर्वत पर समोशरणके बाइरी परकोटेने ध्यानमन्त थे। उस समय लोगोंके मुखसे यह सुनकर उनके परिणाम कुद्ध होचले थे। और टनके कारण टनकी आरुति विगड़ी दिखाई पड़ती थी, कि उनके मंत्रिमंडरुने उनके बालपुत्रको घोला दिया है। श्रेणिक महारा-नने वीर प्रमृष्टे यह हाल नानकर उनको सन्मार्ग सुझाया था और इसके बाद शीव्र ही वह मुक्त हुए थेरे। इप घटनाके बाद ही शायद मगवदा आधिपत्य अंगदेश पर होगया था । चम्पार्मे भैनोंका 'पुण्यभद्द' (पुण्यभद्र) चेत्य (मंद्रिर) प्रसिद्ध था। यहांपर एक प्रसिद्ध रेठ कामदेवने भगवानसे आवक्के वारह बत ग्रहण किये थे<sup>3</sup>।

इसी विहारके मध्य एक ममय भगवान महावीरनीका समी-बनारसमें भगवान द्वरण बनारस पहुंचा था। बहांपर राजा जित-शतुने उनका विशेष आदर किया था। यहांपर चूलस्तीविया और सुगदेव नामह गृहम्थोंने अपनी अपनी पत्नियों सहित श्रावक्रके व्रत ग्रहण किये थे । यहांके जितारि नामक राजाकी पुत्री मुण्डिकाको वृषमश्री आर्थिकाने जेनी बनाया था।

शता दिधिवाहन हा समय भ० महावीरके लगमग होनेके कारण ्ही सुदर्शन सेठको उनका समकाशीन छिखा है।

१-मुदर्शनचरित, पृ० १-१०७ व डितेव ० पृ०२। २-उपु० पृ० ६९९। ३-वर० व्यार्व २। ४-वर० व्यार्व १ ५-वकी पूर्व ९४.

वनारससे अन्यत्र विहार करते हुए वे किलंगदेशमें पहुंचे वीर समाशरण किलंझ थे । वहांपर राना सिद्धार्थके वहनोई नित-व वङ्ग आदिमें। शत्रुने भगवानका खुब स्वागत किया था और अन्तमें वह दिगम्बर मुनि हो मोस गये थे । उन ओर के पुण्ड, वंग, तः अलिति आदि देशोंमें विहार करते हुए भगवान कोशांवी पहुंचे थे। कोशांवीके नृप शतानीकने भगवानके उपदेशको विशेष भाव और ध्यानसे सुना था, भगवानकी वंदना उपासना वड़ी विनयसे की थी और अन्तनें वह भगवानके संघनें संमिलित होगया था। उनका पुत्र उदयन् वत्सराज राज्याधिकारी हुआ था।

इस प्रकार राजगृह, को ग्रांची खादिकी ओर घर्मचक्रकी प्रगति मगध आदिमें विशेष रूपसे हुई थी। वीद्ध शास्त्र कहते हैं कि धर्भ प्रचार। उस समय भगवान महावीर मगब व अंग आदि देशोंमें खुब ही तत्वज्ञानकी उन्नति कर रहे थे ।

एकदा विहार करते हुए भगवानका समोशरण पाञ्चालदेशकी
पाञ्चालमें भगवानका राजधानी और पूर्व तीर्थंकर श्री विमलनाप्रचार । थनीके चार कल्याणकोंके पवित्र स्थान कांपिलगमें पहुंचा था और वहां फिर एकवार धमंकी समोधवर्षा होने
लगी थी। उस समय कुन्दकोलिय नामक एक शास्त्रज्ञ और धर्मातमा
श्रावक यहांपर था। यहीं पड़ोसमें संकाश्य (संकसा) ग्राम भी
विशेष प्रख्यात् था। भगवान विमलनाथनीका केवलज्ञान स्थानसंभवतः वही 'अधहतिया' (अधहत्याम) में था। वहांपर आन

१-हरि० पू० १८। २-हरि० पृ० ६२३ । ३-वीर वर्ष ३ पृ० १३७० । ४-भम० पृ० १०८ व उप्र० पृ० - ६३४ । ५-मिन० मा० १९ पृ० २ १६-उद० व्या० ६ ।

ंभी जैनोंकी प्राचीन कीर्तियां विशेष मिलती हैं। बौद्ध और जनोंमें इस स्थानकी मालिकी पर पहिले झगड़ा भी हुआ था \*। उस समयके लगभग कांपिल्यके राजा द्विमुख अथवा जय प्रक्यात् ये । - उनके पास एक ऐपा त न था कि उसकी सिरगर धारण करनेसे रानाके दो मुख दृष्टि पड़ते थे ! इस तानको उडमैनके राजा प्रद्योतने मांगा था। जयने इसके बद्छेमें प्रद्योतसे नलगिरि हाथी. रथ, व रानी और लोहजंघ लेखक चाहा था । हठात दोनों राजा-- ऑमें युद्ध छिड़ा; जिसका अन्त पारस्परिक प्रेममें हुआ था। प्रद्योतने मदनमंजरी नामक एक कन्या जय राजासे ग्रहण की थी और वह उउँनिको वापस चला गया था। राजा जय जैन मुनि हुये थे। स्वेताम्बर शास्त्रोंमें उनको प्रत्येकबुद्ध लिखा है।

कांपिरुयसे अगाड़ी बढ़कर भगवानका समीशरण उस समयकी एक प्रख्यात नगरी सौरदेशकी राजधानी उत्तर मथुरांमें भगवानका उत्तर मथुरामें पहुंचा था । उस समय शुभागमन । भी वहांपर जैनधर्मकी गति थी। तेईसर्वे तीर्थकर श्री पार्श्वनाथजीके समयका बना हुआ एक सुन्दर स्तूप और नैत्यमंदिर वहां मौजूद था। भगवानके धर्मी वदेशसे वहां 'सत्य ' खूब प्रकाशमान् हुआ था। जैन शास्त्र कहते हैं कि उस समय मथुरामें पद्मोदय राजाके पुत्र उदितोदय राज्याधिकारी थे । वीडशास्त्रीमें यहांके नृपको "अवन्तिपुत्र" लिखा है । संभव है कि दोनों राजकुलोंमें परस्पर सम्बंध हो । उदितोदयका रामसेठ अईदास अपने सम्यत्त्वके लिये

<sup>\*</sup> वीर वर्ष १ पृ० ३३६ । १-हिटे० पृ० १४० । २-सन्ती० पृ० ४। द्-केहिइ०, पृ० १८५।

प्रस्थात था। उसीके संप्तर्गसे राजाको भी जैनधमें प्रतीत हुई थी। लईदास सेठने भगवान महावीरजीके निकटसे वत नियम ग्रहण किये थे । उत्तर मथुराके समान ही दक्षिण मथुरामें भी जैनधमें का व्यस्तत्व उस समय विद्यमान था। भगवानके निर्वाणी-परांत यहांपर गुप्ताचार्यके आवीन एक वड़ा जनसंघ होनेका उछेख मिलता है ।

भगवान महावीरजीका विहार दक्षिण भारतमें भी हुआ था। दक्षिण भारतमें कांचीपुरका राजा वसुपाल था और वह संभवतः वीर प्रभू। भगवानका यक्त था। (आक ० मा० ३ ए० १८१) जिस समय भगवान हेनांगदेशमें पहुंचे थे, टस समय राजा सत्यं-धरके पुत्र जीवंधर राज्याधिकारी थे। हेमांगदेश भानकलका महीसूर [(Mysore) प्रांतवर्ती देश अनुमान किया गया है; क्योंकि यहींपर सोनेकी खाने हैं, मलय पर्वतवर्ती वन है और समुद्र निकट है। ृहेमांगदेशके विषयमें यह सब वातें विशेषण रहपमें लिखीं हैं। हेगांग देशकी राजधानी राजपुर थी; जिसके निकट 'सुरमलय ' नामक उद्यान था । भगवानका समोशरण इसी उद्यानमें अवतरित हुआ था। राजा जीवंधर भगवान महावीरको अपनी राजधानीमें पाकर वड़ा प्रसन्न हुआ था। अन्तर्मे वह अपने पुत्रको राजा वना-कर मुनि होगया था। मुनि होकर वह वीर संघक्ते साथ रहा था। ज्ञव बीरसंघ विहार करता हुआ उत्तरापथकी ओर पहुंचा था, तब जीवंघर मुनिरानने अग्रह केवलीरू पर्ने रानगृहके विपुलाचल पर्वतसे

१-सकी० पृ० ६ । २-वीर वर्ष ३ पृ० ३५४ । ३-आक० मा० १ पृ० ९३ ।

ठीक उस समय निर्वाणलाम किया था, निस समय भगवान महा-वीर पावामें मुक्त हुए थे। जैनशास्त्रोंमें इन्हें एक वड़ा प्रतापी राजा लिखा है। इनने दक्षिणके पछ मादि देशोंके राजाओं एवं उत्तरा पथके राजाओंसे भी युद्ध किया था। (उपु॰ ए॰ ६५१–६९७) जैन कवियोंने इनके विषयमें अनेक ग्रन्थ लिखे हैं। दक्षिण भार-तमें विचरते हुए भगवानका समोशरण उज्जैनके निकट स्थित सुरम्य देशकी पोदनपुर नामक राजधानीमें पहुंचा था। उस समय यहांका राजा विद्रदान जैनधर्म भक्त था।

पोदनपुरसे वीर प्रमूक्त समोग्ररण मालवा और राज द्वानाकी राजपूतानामें श्रीमहा- और लाया था। जयपुर राज पान तर्गत महा-वीरका गवहार । वीर (पटोंदा) स्थान भगवानकी पुनीति पावन समृतिका वहां लाज भी पगट चिन्ह है। उज्जेनमें उस समय राजा चन्द्रमधीत राज्याधिकारी थे और वह जैन धर्मके प्रेमी थे। उनने काल मंदीव नामक उपाध्यायसे म्हेच्छ भाषा सीखी थी। काल मंदीव जैन मुनि हुए थे और अपने शिष्य स्वेत मंदीव सहित वीर संघमें संमिलित होगये थे। (लाक भा० ३ ए० ११०) भगवान महावीरके निर्वाण समय चन्द्रमधीतका पुत्र "पालक " राज्य सिंहासनपर वेटा था। राजा प्रघोतन जैन मुनि होगये थे। उज्जैनके समीपमें ही दशाण देश था। इस समय वहांके राजा दिश्य मगवानके निकट सम्बन्धी थे; यह पहेले लिखा जानुका है। उनके राज्यके निकट जब वीर प्रभु पहुंचे थे, तो यह सम्भव नहीं कि

१-- त्रेप्रव पृ० २२१ । २-आकः० म.० ३ पृ०ः५ । ३-हरिव पृ० ९२ (मृमिका) ।

जैनवर्मके प्रेमी यह राजा भगवानका विशेष स्वागत करनेमें पीछे वहें हों। उससमय मेवाड़ प्रांतमें स्थित मजिझमिका नगरी भी वहु प्रख्यात् थी।वीर निर्वाण संवत् ८४ के एक शिलालेखमें इस नगरीका उछेख है; उससे प्रगट होता है कि भगवान महावीरजीका खादर इस नगरके निवासियोंमें खुव था। सारांशतः जैनवर्मकी गित इस प्रांतमें अत्यन्त प्राचीनकालसे है। उडमैन तो जैनोंका मुख्य ही केन्द्र था।

राजपुतानेकी तरह गुजरातमें भी जैनधर्मका अस्तित्व प्राचीन
गुजरात और ग्रस्थुदे- कालसे हैं। भगवान महावीरजीका समीशमें वीर प्रभूका शरण दक्षिण प्रांतकी और होता हुआ यहां
पवित्र विहार। भी मवस्य पहुंचा था; इस व्याख्याको पुष्ट
करनेवाले उद्धेख मिलते हैं। वावीसवें तीर्थकर श्री नेमिनाथजीका
निर्वाणस्थान इसी प्रांतमें है। गिरिनगर (ज्नागढ़) के राजा जैन
थे, यह जैन शास्त्रोंसे प्रगट है । कच्छदेश और सिन्धुसोवीरके
राजा उदायन जैनधर्मके प्रममक्त थे; यह पहले लिखा जा चुका
है। उनकी राजधानी रोरुकनगरमें भगवानका समोशरण पहुंचा था।
रोरुक उस समय एक प्रसिद्ध वन्द्रगाह था। लाटदेशमें उससमय
जैनधर्मका खुव प्रचार था। मृगुकच्छमें राजा वसुवाल थे। यहां

१-राइ० सा० १ पृ० ३५८-स्वयं मध्यमिकासे प्राप्त वि० सं० पूर्वकी तीसरी शताब्दिके आसपासकी लिपिमें अंकित लेखोंमेंसे एकमें पढ़ा गया है कि "सर्व भूतों (जीवों)की दयाके निमित्त .....वनवाया ।" — यह उल्लेख स्पष्टतः जैनोंसे सम्बन्ध रखता हैं, वौद्धोंसे नहीं । क्योंकि बीद्धोंने सब मृतों (पृथ्वी जलादि)में जीव नहीं माना है। देखो केहिइ० पृ० १६१ । २-हरि० पृ० ४९६ । ३-केहिइ० पृ० २१२ ।

निनधर्मकी महिमा सविक थी। (आक्र० मा० २ ए० ४४)

सिंधुदेशमें विहार और वर्मप्रचार करते हुये मगवानका शुभा-पंजाब और काश्मीरमें गमन पंजाब और काश्मीरमें भी हुआ था! बीर-सन्देशका गांवारदेशकी राजधानी तक्षशिलामें भगवा-प्रतिघाप। नका समोश्राण खुव ही शोभा पाता था! आज भी वहांपर कई भग्न जैन स्तृप मौजूद हैं। (तक्ष०, ए० ७२) वहीं निक्यमें कोटेरा ग्रामके पास भगवानके शुभागमनको सुचित करनेवाला एक ध्वंश जैनमंदिर अब भी विद्यमान हैं। जैनधर्मकी बाहुल्यता यहां खुव होगई थी। यही कारण है कि सिक्क्दर महा-नको यहांपर दिगंगर जैन मुनि एक वड़ी संख्यामें मिले थे।

पाउतः भगवान महावीरनीका विहार समग्र भारतमें हुना समग्र भारतमें वीरप्रभूका था। ई०से पूर्व चौथी शतान्दीमें जैन धर्मचक प्रवर्तन। धर्म लंकामें भी पहुंच गया था। असवल इस समग्रसे पहिले जैनधर्म दक्षिण भारतमें ला गया था, यह प्रगट होता है। जैनशास्त्र कहते हैं कि भगवान महावीरका समोश्ररण दक्षिण प्रान्तके विविध स्थानोंमें पहुंचा था। साज भी कितने ही धरिशयक्षेत्र इस न्याल्याका प्रकट समर्थन करते हैं।

श्री जिनसेनाचार्यजीके कथनसे सगवानका समग्र भारत किंवा अन्य आर्य देशोंमें विहार करना प्रगट है। वह लिखते हैं कि " जिसप्रकार सन्यवत्सल सगवान ऋषमदेवने पहिले अनेक देशोंमें विहार कर उन्हें धर्मात्मा बनाया था, उसीप्रकार भगवान महावीरने भी मध्यके (काशी, कौशल, कीशल्य, कुसंघ्य, अश्रष्ट, साल्व, त्रिगर्त

<sup>-</sup> १-इजाइ० पृ० ६८२-६८३ । २-लाम० पृ० २०।

पांचाल, भद्रकार, पाटचर, मोक, मत्त्य, कनीय, सौरसेन एवं वृकार्थक) समुद्रतटके (कलिंग, कुरुनांगल, कैकेय, आत्रेय, कांबोन, वाल्हीक, यवनश्चिति, सिंधु, गांधार, सौवीर, सुरभीरु, दशेरुक, वाड-वान, भारद्वान और क्वाथतोय) और उत्तर दिशाके (तार्ण, कार्ण, प्रच्लाल आदि) देशोंमें विहारकर उन्हें धर्मकी ओर ऋजु किया था।"

श्वेताम्बराज्ञायके 'कर्णसूत्र' ग्रंथमें भगवानके विद्यारका उद्धेल श्वेताम्बर शास्त्रोंमें चातुमीसोंके रूपमें किया है। वहां लिखा है चातुमीस वर्णन। कि चार चतुमीस तो मगवानने वैशाली और विणयग्राममें विताए थे; चौदह राजगृह और नालन्दाके निकटवर्तमें, छै मिथिलामें; दो मद्रिकामें; एक अलभीक्षमें; एक पाण्डमृमिमें; एक श्रावस्तीमें और अंतिम पादापुरमें पूर्ण किया था। किन्तु दिग-म्बराज्ञायके शास्त्र इस कथनसे सहमत नहीं हैं। उनका कथन है कि एक सर्वज्ञ तीर्थकरके लिये 'चतुर्मीस' नियमको पालन करना सावश्यक नहीं है। उधर श्वेताम्बर शास्त्रोंमें परस्पर इस वर्णनमें मतमेद है।

उपरोक्त वर्णनसे शायद यह ख्याल हो कि मगवानका विहार

भगवान महावीरजीका केवल भारतवर्षमें हुआ था; किन्तु यह

स्वद्विहार और विदे- मानना ठीक नहीं होगा। जैन शास्त्र
शोंमें धर्मप्रचार। स्पष्ट कहते हैं कि भगवानका विहार
और धर्मप्रचार समस्त आर्यलंडमें हुआ था। भरतक्षेत्रके अन्तर्गत
आर्यलंडका नो विस्तृत क्षेत्रफल जैन शास्त्रोंमें बतलाया गया है,

असको देखते हुये वर्तमानका उपरुक्ष नगत उसीके अन्तर्गत सिद्ध

होता है । श्रवणवेलगोलाके मान्य पंडिताचाय श्री चारुकीर्तिजी महाराज एवं स्व० पं० गोपालदासजी बरेया प्रभृति विद्वान् भी इस ही मतका पोपण कर चुके हीं । उक्त पंडिताचार्य महाराजका तो कहना था कि दक्षिण भारतमें करीव एक या डेढ़ हजार वर्ष पिडले बहुतसे जेंनी अरबदेशसे आकर बसे थे । अब यदि वहांपर जेन घर्मका प्रचार न हुआ होता तो वहांपर जेनियोंका एक बड़ी संख्यामें होना असंभव था । श्री जिनसेनाचर्यजी महाराजने जिन देशोंमें भगवानका विदार हुआ लिखा है, उनमेंसे यवनश्रुति, काथतीर्यं, सुरभीरुँ, तार्ण, कार्ण आदि देश अवस्य ही भारतके बाहर स्थित प्रतीत होते हैं। इसके अतिरक्त प्राचीन ग्रीक (यूनानी) विद्वान् भगवान महावीरजीके समयके लाभग जन मुनियोंका अस्तित्व चैक्ट्रिया और अवीसिनियामें वतलाते हैं । विलफ्ड सा०ने 'शंकर प्रादुर्भव'

१-भगा०, पृ० १५६ । २-ऐरि०, भा० ९ पृ० २८३ । ३-यवन
श्रुति पास्य अध्या यूनानका बोधक प्रतीत होता है । ४-वनाथतोप
भर्थात दम ममुद्र तटका देश जिल्लका जल बनायके समान या। अतः
इस प्रदेशका 'रेडवी' ( Red Sea ) के निकट होना उचित हैं ।
उस ममुद्रके किनारे वाले देशों जैसे अवीसिनिया, अरब आदिमें जैन
धर्मका अस्तिस्य मिलता है। देखी लाम० पृ० १८-१९ व भगा० पृ०
१७३-२०२। ५-मुमीब देश संभवतः 'सुरिभ' नामक देशका बोधक है,
जो मध्य ऐशियामें क्षीरमागर (.Oaspian Sea ) के निकट असस
( Oxus ) नदीसे उत्तरकी ओर स्थित था। यह आज कलके जीव
(Khiva) प्रान्वका खनत अथवा खरिस्म प्रदेश हैं । देखो इहिका०
मा० २ पृ० २९ । ६-एइमे० पृ० १०४ "Sarmanaeans wore
the philosopers of the Baktrians." व भया० पृ० १०३
( प्रमण जैन मुनिको कहते हैं )।

नामक वैदिक अन्थके आधारसे जैनोंका उद्घेख किया है । उपमें भगवान पार्श्वनाथ और महाबीरनी इन अंतिम दो नीर्थकरों हा उल्लेख 'जिन' 'अईनु' अथवा 'महिमन' ( महामान्य ) कृपमे हुआ है री उक्त मा॰ने लिखा है कि 'सर्दन्' ने चारों ओर विदार किया था बीर उनके चरणचिद्र दूर दूर देशों में मिलने हैं । नंदा, स्थाम, **आ**दिमें इन चरणचिन्होंकी पूजा भी होती हैं। पारस्य, सिरिया (Syria) और ऐशिया मध्यमें 'महिमन्' (महामान्य=महाबीरनी) के स्मारक मिलते हैं । निश्रमें 'नेमनन' (Mempon) की प्रसिद्ध मृति 'महिमन्' (महामान्य ) की पवित्र समृति और आद्रके छिये निर्मित हुई थी। अतः इन उद्घेखें हे भी भगवान गहावीरका भारतेवर देशोंमें विहार और धर्म प्रचार ऋरना मिद्ध है। जैन शास्त्रोंमें कितने ही विदेशी पुरुषों हा वर्णन निलता है. निन्होंने नैनवर्म वारण हिया था । आईक नामक यदन कथवा पारम्यदेश-दामी गज्जुभाग्दा उडेल उत्तर होचुद्दा है। उसी तग्ह यूनानी लोगों (ये द्वाओं) का मगवान महावीरतीका मक्त होना प्रस्ट है । र्फाणक अथवा पणिक (Phonecin) देशके प्रनिद्ध व्यापारियोमें जैनवर्मकी प्रवृत्ति होनेके चिह्न मिलते हैं। <sup>४</sup> भगवानका ममोशग्ण निस समय वहां पहुंचा था, उप समय एक 'पणिक ट्यापारी **उनके दर्शनोंको गया था । भगवानका उपदेश** सुनकर वह प्रति-बुद्ध हुआ था और नैन मुनि होकर वीर संघके साथ भारत माया था । जिस समय वह गंगानदीको नावपर वेठे हुये पार कर रहा

१-ऐरि० सा० ३, पृ० १९३-१९४ । २-मपा० पृ० ९७-९९ । इ-ऐरि० सा० ३, १९६-१९९ । ४-मपा० पृ० २०५-२०२ ।

था, उसी समय बड़े जोरोंका लांधी—पानी आया था और नांबके हिनते २ उनने अपने ध्यानवलसे केवलकान विभृतिको प्राप्त करके मोक्ष सुख पाया था । इनके अतिरिक्त भगवानके भक्त विद्याधर लोग अवस्य ही विदेशोंके निवासी थे। अतः यह स्पष्ट है कि भगवान महावीरजीका उपदेश संपूर्ण आर्यखण्डमें हुआ था, जो वर्तमानकी उपलब्ध दुनियासे कहीं ज्यादा विस्तृत है।

ज़ातृपुत्र महावीरने ठीक तीस वर्षतक चारोंओर विहार करके पतितपावन सत्यवर्मका संदेश फैलाया था। -भगवान महावीरका सत्य सदासे है और वैसा ही रहेगा। उपदेश अर्थात जैनधर्म । भगवान महावीरने भी उसी सनातन सत्यका प्रतिपादन अपने समयके द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावके अनुसार किया था। उन्होंने स्पष्ट प्रकट कर दिया था कि फेवल थोथे क्रियाकाण्ड-.द्वारा अथवा वनवासी जीवनमें मात्र ज्ञानका आराधन करके कोई भी सचे सुलको नहीं पासका है। और यह प्राकृत सिद्धान्त है कि प्रत्येक प्राणी सुखका मुखा है। सांसारिक भोगोपभोगकी सलीनी सामश्रीको भोगते चले जाइए किन्तु तृप्ति नहीं होती है। वासना और तृष्णा शान्त नहीं होती, मनुष्य अतृप्त और दुखी ही रहता है। फलतः भोगोपभोगकी सामग्री द्वारा सच्चा सुख पालेना असं-भव है। उसको पालेनेके लिये त्यागमय जीवन भथवा निर्वृत्तिमा-र्गका अनुसरण करना आवश्यक है। भगवानने उच्च स्वरसे यही कहा कि सुख भोगसे नहीं योगसे मिल सक्ता है। वासनाका क्षय हुये विना मनुष्यको पूर्ण और अक्षयमुख नहीं होसक्ता । त्यागमई-

<sup>&#</sup>x27; १, भाक्षाक मा० २ ए० २४३।

सन्यास जीवनमें भी यदि वासना-तृप्तिके साधन जुटाये रक्खे जांये और केवलज्ञानकी आराधनांसे अविनाशी सुख पालेनेका प्रयतन किया जाय तो उसमें असफलताका मिलना ही संभव है। त्यागी हुये-घर छोड़ा-स्त्री पुत्रसे नाता तोड़ा और फिर भी निर्लितमावकी आड़ लेकर वासना वर्द्धन सामग्रीको इकट्टा कर लिया, वासनाको तृप्त करनेका सामान जुटालिया, तो फिर वास्तविक सत्यमें विश्वास ही कहां रहा ? यह निश्चय ही शिथिल होगया कि भोगसे नहीं, योगसे पूर्ण और अक्षय सुख मिलता है। और यह हरकोई जानता है कि किसी कार्यको सफल बनानेके लिये तहत् विश्वास ही मूल कारण है। इढ़ निश्चय अथवा अटल विश्वास फलका देनेवाला है।

भगवान महावीरने इन आवश्यक्ताओं को देखकर ही और उनका प्रत्यक्ष अनुभव पाकर 'सम्यग्दर्शन' अथवा यथार्थ श्रद्धाकी' सच्चे सुखके मार्गमें प्रमुख स्थान दिया था। किन्तु वह यह भी जानते थे कि जिस प्रकार कोरा कर्मकांड और निरा ज्ञान इच्छित फल पानेके लिये कार्यकारी नहीं है, उसी प्रकार मात्र श्रद्धानसे भी काम नहीं चल सक्ता। इसीलिये इन्होंने सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्रका युगपत होना अक्षय और पूर्ण सुख पानेके लिये आवश्यक बतलाया था।

सम्यग्दर्शनको पाकर मनुष्योंको निवृत्ति मार्गमें दृढ़ श्रद्धा उत्पन्न हुई थी। वह जान गये थे कि यह जगत अनादि निधन' है। जीव और अजीवका लीला-क्षेत्र है। यह दोनों द्रव्य अक्रित्रम् अनंत और अविनाशी हैं। अजीवने जीवको अपने प्रभावमें द्वाः रक्खा है। जीव शरीर बन्धनमें पड़ा हुआ है। वह इच्छाओं और वासनाओं का गुलाम बन रहा है। ज्यों ज्यों वह भोगवासनाओं को तृप्त करनेका प्रयत्न करता है, वैसे ही इसके दुःख और दृष्ट अधिक वढ़ते हैं। एक मृक्ष्म अजीव पदार्थ, जिसको 'कर्मवर्गणा' (Karmic Molecules) कहते हैं, उसके इस भोगपयासमें कषायोद्धेकसे आकर्षित होकर उसमें एक काल विशेषके लिये सम्बद्ध होजाता है और फिर अपना सुख दुख रूप फल दिखाकर वह अलग होता है। इस आगमन क्रियाको भगवानने 'आलव' तत्त्व बतलाया और बन्धन तथा रुक्ते व विलग होनेक प्रयोगको क्रमशः "वंध", "संवर" और "निर्नरा" तत्त्वके नामसे उद्धेख किया था। कर्मोंके आवागमनका यह तारतम्य उस समय तक बरावर जारी रहता है, जवतक कि जीवातमा इच्छाओं और वासनाओं से अपना पिंड छुड़ा नहीं लेता है।

जिस समय वह भोगके स्थानपर योगका महत्व समझ जाता है, उस समय उसका जीवन एक नये ढंगका होजाता है। पहले जहां वह भोगवार्ताओंको प्रमुखस्थान देता था, वहां अब वह पद पद पर संयमी जीवन वितानेकी कोशिश करता है। वह सच्चे सुखके सनातन मार्गपर आजाता है और क्रमशः इच्छाओं और वासनाओंका पूर्ण निरोध करके कमीसे अपना पीछा छुड़ा छेता है। वस, वह मुक्त होजाता है और सदाके वास्ते पूर्ण एवं अक्षय सुखका भोक्ता वन जाता है।

कोग उसे पूर्णताका धादर्श मानकर उसकी उपासना और विनय करते हैं। वह जगतपूज्य वन जाता है। और सिद्ध-बुद्ध, सिच्चदानन्द परमात्मा कहलाता है। भगवान महावीरने इस सनातन मार्गका पूरा २ अनुसरण अपने जीवनमें किया था और वह सफल हुये थे । त्रिलोक वंदनीय परमातमा कहकर आज नगत उनको नमस्कार करता है ।

इमप्रकार भगवान महावीरने मोक्षमागंको निर्दिष्ट करते हुये मनुप्योंकी स्वाघीनताका पाठ पहाया था । उन्होंने वतला दिया कि अपने साप पर दिश्वास करो । और मच्ची श्रद्धांके साथ अपने आपका और अपने चहुंओरके पदार्थों हा यथार्थ ज्ञान प्राप्त करो । जिस समय मनुष्यको सचे ज्ञानका भान हो जायगा, वह कभी भी असद्ववृत्तिमें लीन नहीं होगा । भोगविलास उसे नीरस नेचेंगे और त्यागके कार्य बड़े मीठे और सुद्दावने । वस उपका चारित्र यधार्घ और निर्मल होगा। मगवान यह अच्छी तरह जानते थे कि मनुप्यमात्रके लिये यह संभव नहीं है कि वह उनके समान ही एकदम रसीली रमणी और राजसी सोगप्तामग्रीको पैरोंसे टुकरा चर नीरसयोग और महान् त्यागके वीहड़ मगक्ता पथचर वन नावे। और वह यह भी समझते थे कि गृहस्यजीवनमें निरे योगकी शिक्षासे भी काम नहीं चल सक्ता है। इसीलिये भगवानने दो प्रकारके घर्म मार्गका निरूपण किया था । पहला मार्ग तो उन निरप्टही साधु-ओंके लिये बतलाया था, जो उसी भवसे मोक्षसुख पानेके लालसी हों और दूसरा उसीका अपर्याप्तरूप गृहस्थोंके लिये निर्दिष्ट किया था । दोनों मार्गवालेंकि लिये महिंसा, सत्य, मचौर्य, ब्रह्मचर्य और भपरिप्रह वर्तोका पालना आवश्यक वतलाया था । साधुलीत इन वर्तोंको पूर्णरूपमे पालते हैं; दिन्तु एक गृहस्य इनको एक देश अर्थात् भांशिकरूपमें व्यवहारमें लाता है।

एक मुनि पत्येक दशामें मन वचन काय पूर्वक पूर्ण सहि-

सक रहेगा। वह अपनी क्षुवा और तृषाकी निवृत्तिके लिये अल-जल भी स्वतः ग्रहण नहीं करेगा । यथानात नग्नरूपमें रहकर शेष वतोंका एवं धन्य नियमों और तप ध्यानका अभ्यास करेगा। किन्तु इसके प्रतिकृल एक गृहस्थ केवल जानवृक्षकर कपायके वश होकर किसीके पाणोंको पोड़ा नहीं पहुंचायेगा। वह गृहस्थी जीव-नको सुविधा पूर्वेक व्यतीत करनेके लिये आजीविका भी करेगा-रोटी पानी भी लायगा और वनायेगा। अधर्मी और अत्याचारीके **ष्ट्रायका प्रतीकार करनेके लिये शस्त्र-प्रयोग भी करेगा । सार्गः** शतः उसके लिये हर हालतमें पूर्ण अहिंतक रहना असंभव है। इसिलये ही वह इन व्रतोंको आंशिकरूपमें ही पाल सक्ता है; यद्यपि वह अपने विसात पूर्ण अहिंसक वननेकी ही कोशिश करेगा। यही नहीं कि स्वयं नीवित रहे और धन्य प्राणियोंको नीवित रहने दे, किन्तु वह छन्य प्राणियोंको जीवित रहने देनेमें अपनी नान भरतक प्रयत्न करेगा, स्वयं स्वाधीन रहेगा और दूसरोंको भी स्वतंत्रताका सहीना स्वाद छेने देगा।

मतलव यह है कि वह संसारमें शांति और प्रेमका साम्राज्य फिलानेमें अग्रसर होगा। अहिंसाके साथर अन्य व्रतोंका भी यथा- शक्ति अभ्यास करेगा। अपनी इच्छाओं और आवश्यकाओंको नियंत्रित और कमती करता हुना, वह अत्मोत्रतिके मार्गमें अगाड़ी वह जायगा और एक रोज अवश्य ही पूर्ण योगका अभ्यास करनेमें दत्तिचत्त हुआ मिलेगा। इसका परिणाम यह होगा कि वह कमींको परास्त कर विजय हाम करेगा और पूर्ण सुखका अधिकारी बनेगा। उसके अम्युत्थान और आनंदकी कुंजी उसकी सुट्टीमें है

उसको संभाने और काममें ले। वस, खानंद ही खानंद है।

यह स्वावलम्बी जीवनका संदेश भगवान महावीरने उस सम-यके लोगोंको बताया था और इनको सुनकर उनमें नवस्फ्रिं और नवजीवनका संचार हुआ था। यही विजयमार्थ जैनधर्म है। इसमें कायरता और भीरताको तानिक भी स्थान नहीं है। भगवानने स्पष्ट कहा था कि यदि तुम मेरे धमेंमें श्रद्धा लाना चाडते हो तो पहले निशक्ष होनेका अम्यास करलो। यदि तुम निशक्ष नहीं हो, तो विजयमार्गपर तुम नहीं चल सक्ते। जैनधर्म तुम्हारे लिये नहीं है। वह निशक्ष वीरोंका ही धमें है।

भगवान महावीरका यह उपदेश नेनधमें प्रातन रूपरेखासे भगवान महावीर और कुछ भी विरोध नहीं रखता था। ऐसा ही अवशेप तीर्थङ्कर। उपदेश महावीर नीसे पहले हुये तेईस तीर्थ-कर एक दूसरेसे विलक्कल स्वाधीनरूप वैज्ञानिक ढंगपर अपने समयकी आवश्यकानुपार करते हैं। तीर्थकर स्वयंवुद्ध होते हैं और वह सर्वज्ञ दशामें सत्य धर्मका प्ररूपण करते हैं। इसिलये उनके द्वारा प्रतिपादित धर्ममें परस्पर कुछ भी विरोध नहीं होता। वह मुलमें सर्वथा एक समान होता है और उनका विवेचित सेद्धांतिक अंश तो पूर्णतः कुछ भी परस्परमें विपरीतता नहीं रखता है। ज्यवहार चारित्र सम्बन्धी नियमोंमें यह अवश्य है कि प्रत्येक तीर्थक्कर अपने समयानुक्छ उसको निर्दिष्ट करता है। इसी कारण जैन शास्त्रोंमें कहा गया है कि—"अनितसे लेकर पार्धनाध पर्यंत वाईस तीर्थकरोंने सामायिक संयमका और ऋषमदेव तथा महावीर भगवानने 'छेदोपस्थापना संयमका उपदेश दिया है।'

भाव यह है कि ऋपमदेव और महावीर भगवानने सामा-'यिकादि पांच पकारके चारित्रका प्रतिपादन किया है, निसमें छेदो-पस्थापनाकी यहां प्रधानता है। शेप बाईस तीर्थकरोंने केवल ही केवल सामायिक चारित्रका प्रतिपादन किया है। इस शासन भेदका कारण भाचार्यने वतलाया है कि "वांच महाव्रतों (छेदोपस्थापना) का कथन इस वनहसे किया गया है कि इनके द्वारा सामायिकका -दूसरोंको उपदेश देना, स्वयं अनुष्ठान करना, **एयक् २ रू**पसे भाव-नामें लाना सुगम होनाता है। आदि तीर्थमें शिप्य सुविकलसे शुद्ध किये जाते हैं; क्योंकि वे अतिशय सरल स्वभाव होते हैं। और अंतिम तीर्थमें शिप्यत्रन कठिनतासे निर्वोह करते हैं; क्योंकि वे अतिशय वक खभाव होते हैं। साथ ही इन दोनों समयोंक शिष्य स्पष्ट रूपसे योग्य अयोग्यको नहीं जानते हैं। इसलिये आदि और अन्तके तीर्थोंमें इस छेदोपस्थापनाके उपदेशकी जरूरत पदा हुई है ।"

इसी प्रकार ऋषभ और महावीरनीके तीर्थंक लोगोंके लिये छपराचके होने और न होनेकी अपेक्षा न करके प्रतिक्रमण करना छनिवार्य होता; किन्तु मध्यके बाईस तीर्थंकरोंका घर्म अपराघके होनेपर ही प्रतिक्रमणका विधान करता है । इस त'ह तीर्थंकरोंका यह शासनमेद द्रञ्य, क्षेत्र, काल, भावके अनुपार है और मूलभावमें परस्पर कुछ भी विरोध नहीं रखता । सब ही तीर्थंकरोंका महान् व्यक्तित्व और उनका धर्म प्रायः एक समान होता है।

१-मूला० ७-३२। २-मूला० ७।१२५-१२९ विशेषके लिये देखों जैन हितेपी मा॰ १२ अंक ७-८।

तेई तर्वे तीर्थंकर भगवान पार्श्वनाथ भगवान महावीर नीसे अभी ज्ञातपुत्र महावीर वाई सी वर्ष पहिले हुये थे। उनका वैयः और जिक्क और पारस्परिक सम्बंब उपरोक्तः भगवान पार्श्वनाथ। उल्लेखके अतिरिक्त और कुछ भी अधिक दृष्टि नहीं पड़ता। किंतु क्षेतांवर कास्त्रों में उनके और महावीर नीके धर्ममें कुछ विशेष धन्तर बतलाया है। क्षेतांवर कहते हैं कि पार्श्वनाथ नीने केवल चार व्रतों हा ही निरूपण किया था और उनके तीर्थंक साधु सवस्त्र रहते थे। भगवान महावीर ने उन चार व्रतों में गिर्मत शीलव्रतको प्रथक्रूष्ट्रप देकर पांच व्रतों का उपदेश दिया और उनहोंने साधु जीवनको कठिन तपस्यासे परिपूर्ण बनानेके लिये नग्नताका विधान किया था। क्षेतांवरों का यह कथन उनके विशेष प्रमाणिक और मूल आचारांगादि ग्रन्थों में नहीं है। और यह धन्यथा मी बाधित है।

बौद्ध ग्रन्थोंमें अवश्य भगवान महावीरको 'चातुर्याम संवर' से वेष्टित वतलाया है किन्तु वह द्वेतांवरों के चार व्रतों के समान नहीं है। वह ठीक वैसी ही चार क्रियायें हैं जैसी कि जैन साधु-ओं के लिये दि॰ जैन ग्रन्थों में मिलती हैं । किन्तु हमारा अनुमान है कि उपरांत ईसवीकी छठीं शताब्दिमें जब श्वेतांवर ग्रन्थों का संकर्लन हुआ था, तब बौद्ध ग्रन्थों में जैनों के लिये 'चातुर्याम संवर' नियमका प्रयोग देखकर श्वेतांवरोंने उसका सम्बंध पार्श्वनाथनी से विठा दिया; क्यों कि यह तो विदित ही है कि श्वेतांवर आगम-

१-उस्० ए० १६९-१७५। २-दीति० सा० १ ए० ५७-५८। ३-भयद्व० ए॰ २२२-२२७।

ग्रन्थोंमें बहुत कुछ बौद्धोंके पिटक्त्रयके ही समान और सम्भवतः उनका उद्धरण है।

हों ॰ नैकोबीने भी बीद्धोंके उपयुक्त चातुर्याम संवर नियमकी भगवान पार्श्वनाथका चातुन्नेत नियम प्रगट किया है। नैसे कि क्षेतांबर बतलाते हैं; किन्तु उनकी यह मान्यता निराधार हैं। अतएव यह उचित नंचता है कि भगवान पार्श्वनाथनी और महा-वीरनीके वर्मों सामायिक और छेदोपस्थापना (पंच महान्रत) रूप प्रधानताको पाकर, क्षेतांबरोंने पार्श्वनाथनीके धर्ममें चार ज्ञत और महावीर भगवानके धर्ममें पंचमहाज्ञतोंका होना प्रगट कर दिया। वैसे यथार्थमें दोनों ही तीर्थकरोंके धर्मोंने ज्ञत पांच ही माने गये थे। यही हाल नग्नदाके विषयमें है। भगवान पार्श्वनाथनीको अथवा उनके तीर्थके मुनियोंको वस्त्र घारण करते हुए वतलाना निराधार है।

वीद ग्रन्थों ए यह सिद्ध है कि पार्श्वनाथनी के तीर्थ के साधु नग्न रहते थे । और मुनि मेपका नग्न होना प्रास्त्रत समुचित है; जिसे कि पहिले प्रगट किया जान्तुका है और जिससे स्वेतांवर भाख़ भी सहमत हैं। अहएन यह कहना कि भगवान महावीरने नग्न-ताका प्रचार किया, कुछ भी महत्व नहीं रखता। किन्हीं विद्वानों का यह ख्याल है कि पार्शनाथनी के घभमें तात्विक सिद्धांत पूर्णतः निर्दिष्ट नहीं थे । किन्तु यह खयाल जैन मान्यता के विरुद्ध है। जैन स्पष्ट कहते हैं कि भगवान पार्श्वनाथके धर्ममें भी वैसे ही तत्त्व

१-Js. Pt., Intro. p. 23. २-ममतु० प्र० २२४। २-भमतु० पृ० २३६-२३७। ४-हिप्रिइफि० पृ० ३९६.....

और सिद्धांत थे, जैसे कि अन्य तीर्थ रहों के धर्मों में थे और जिनों की इस मान्यताको सब कई विद्वान् सत्य स्वीकार कर चुके हैं. ।

किन्हीं विद्वानींका यह मत है कि भगवान महावीर जी जैन धर्मके संस्थापक हैं और उन्होंने ही श्री महावीर न जैनधर्मके संस्थापक थे और न जैन जैनधर्मका नीं नारोपण वैदिक धर्मके धर्भ हिन्दू धर्भकी विरोवमें किया थः; किंतु उनका यह मत शाखा है। निर्मृत है। आजसे करीन दो हनार वर्ष पहलेके लोग भी भगवान ऋपभनाथनीकी विनय करते थे । और उन लोगोंने अन्य तेईस तीर्थं करों की मृतियां निर्मित की थीरी अब यदि जैनधर्मके गंम्यापक भगवान महावीरनी माने जावें, तो कोई कारण नहीं दिखता कि इतने प्राचीन जमानेमें लोग भगवान ऋषमनाथको जैनधर्मका प्रमुख समझते और उनकी एवं उनके बाद हुये तीर्थकरोंकी मूर्तियां बनाते और उपासना करते। तिमपर स्वयं वैदिक एवं बौद्धग्रन्थोंमें इस गुगर्ने नैनवर्षके पूथन प्रचारक श्री ऋषभदेव ही बताये गये हैं।

अथच नेनोंके सुक्ष्म सिद्धान्त, नेसे एक्ष्मी, जल, अनि आदिमें नीव बतलाना, अणु और परमाणु गोंका अति प्राचीन पर मौलिक एवं पूर्ण वर्णन करना, आदर्श पुना आदि ऐसे नियम हैं नो नेनधमका अस्तित्व एक बहुत ही प्राचीनकाल तक्षमें सिद्ध कर-

१-भवा० पृ० ३८५-३८८। २-डा० ग्लंसेनाथ (Dev Jainusmus). और डा० जार्लकॉर्पन्टियर यह स्वीकार करते हैं (कैहिइ० पृ० १५४के उस्० भूमिकापृ० २१) ३-जैविओसो मा० ३ पृ० ४४७ व जस्तू० पृ० २४..... ४-विविओजैस्मा० पृ० ८८-१००। ५-भागवत ४-५ व भवा० सूमिका। ६-सतशास वीर वर्ष ४ पृ० ३५३।

नेको पर्यात हैं? । अतः उसकी स्थापना आजसे केवल ढाईहजार वर्ष पहले भगवान महावीरजी द्वारा हुई मानना विलक्षल निराधार है।यही बात उसे वैदिक धर्मके विरोधक्त प्रगट हुआ बतानेमें है। किसी भी वैदिक धर्मसे छुआ था। प्रत्युत दोनों धर्मोंके सिद्धान्तोंकी परस्पर तुलना करनेसे जैनधर्मकी प्राचीनता वैदिक धर्मसे अधिक प्रमाणित होती है?। हिन्दुओंके 'भागवत'में ऋपमदेवजीको आठवां अवतार माना है अोर दारहवें अवतार वामनका उल्लेख वेदोंमें है।

कतः ऋषमदेवनी, नोकि नेनोंके प्रथम तीर्थकर हैं, का समय वेदोंसे भी पहले ठहरता है। ऋष्मदेवनीको वृषम और आदिनाथ भी कहते हैं। ऋष्मेद आदिमें वृषम अथवा ऋषम नामक महा-पुरुषका उद्येख आया है। यह ऋषम अवस्य ही नेन तीर्थकर होना चाहिये; क्योंकि हिन्दू पुगणकारोंके वर्णनसे यह स्पष्ट है कि हिन्दुओंको निन ऋषमदेवका परिचय था, वह नेन तीर्थकर थे। अतएव निन्धिको वेदिक धमंकी शाखा कहना कुछ ठीक नहीं जंबता। कतिषय हिन्दू विद्वानोंका भी यही मत है।

इस प्रकार भगवान महावीरका सम्बन्ध अन्य तीर्थकरीं और भगवान महावीरका धर्मोंसे देखकर हम अपने प्रकृत विषयपर निर्धाण। आजाते हैं। पहिले लिखा जाचुकां है कि भगवान महावीरका विहार समग्र आर्यखंडमें होगया था। भगवा-

१-विशेषके लिये 'सगवान पार्श्वनाथ ' नामक हमारी पुस्तककी स्रुमिका देखिये। २-संजै० पृ० ७-८७. ३-भागवत ५। ४-५-६. छ०; हिवि० सा० ३ पृ० ४४४. ४-हिग्ली० पृ० ७५ व सपा० प्रस्तावना पृ० २२.

नने अपनी ४२ वर्षकी अवस्थासे यह धर्म प्रचार कार्यपारम्म करके ७२ वर्षकी अवस्था तक वड़ी सफलतासे किया था। जिस समय भगवान ७२ वर्षके हुये, उस समय उन्हें निर्धाण लाभ हुआ था। जैन शास्त्र कहते हैं कि भगवान विहार करते हुये पावापुर नगरमें पहुंचे और वहांके 'मनोहर' नामक वनमें सरोवरके मध्य महामणि-योंकी शिलापर विराजमान हुये थे।

पाबानगर वन सम्पदामें भरपूर मछराजाओं की राजधानी थी। उस समय यहां के राजा हिस्तपाल थे और वह भगवान महावीर के शुभागमनकी वाट जोह रहे थे। अपने नगरमें त्रें लोक्य पूज्य प्रमुकी याकर वह बड़े प्रसन्न हुये और उनने खुन उत्सव मनाया। कहते हैं कि भगवानका यहां ही अन्तिम उपदेश हुना था। अन्ततः "विहार छोड़कर अर्थात् योग निरोधकर निर्मराको बढ़ाते हुये व दो दिन तक वहां विराजमान रहे और फिर क्यांतिक कृष्ण चतुर्दशीकी रात्रिके अंतिम समयमें स्वाति नक्षत्रमें तीसरे शुक्षच्यानमें तत्पर हुये। तदनन्तर तीनों योगोंको निरोधकर समुच्छिन्न क्रिया नामके चौथे शुक्रच्यानका आश्रय उन्होंने लिया और चारों अधातिया कमोंको नाश कर शरीर रहित केवल गुणस्त्रप होन्नर सबके द्वारा बाञ्छनीय ऐसा मोक्षपद प्राप्त किया। "

इस प्रकार मोक्षपद पाकर वे अनन्त सुखका उपभोग उसी क्षणसे करने लगे। इस समय भी इन्द्रों और देवोंने आनन्द उत्सव मनाया था। सारे संप्रारमें अलौकिक आनन्द छा गया था। अंबेरी रात थी, तो भी एक अपूर्व प्रकाश चहुं और फैल गया था।

१-चपु० पृ० ७४४ व सुनि० १०-८८, १-उपु० पृ० ७४४-७४५,

अगवानको निर्वाण लाभ हुआ सुनकर आसपासके प्रसिद्ध राजा लोग भी पावापुरके उद्यानमें पहुंचे ये और वहांपर दीपोत्सव मनाया था। 'कल्पसूत्र'में लिखा है कि "उस पवित्र दिवस जब पृष्य-नीय श्रमण महाबीर सर्व सांसारिक दुःखोंसे सुक्त होगए तो काशी और कोशलके १८ राजाओंने, ९ मल्लराजाओंने और ९ लिच्छिबि राजाओंने दीपोत्सव मनाया था। यह प्रोषधका दिन था और उन्होंने छहा-ज्ञानमय प्रकाश तो लुप्त होचुका है, आओ भौतिक प्रकाशसे जगतको देदीप्यमान बनावें। "

भगवान महावीर नीका निर्वाण होगया। भारतमें से ज्ञानका भगवान महावीर के साक्षात् प्रकाश विद्धात होगया। तत्काठीन पिवल्ल स्मारक। जनताने इस दिन्य अवसरकी पिवल्ल स्मृतिको चिरस्थाई बनाने में कुछ उठा न रक्ला। उसने भगवान के निर्वाण-स्थानपर एक भन्य मंदिर और रतुप भी बनाया था; जहां आज भी भगवान के चरण-चिन्ह विराजमान हैं। साथ ही भक्तवरसळ प्रजान एक राष्ट्रीय त्योहार 'दीपोत्सव' अथवा दिवाठीकी सृष्टि इन महापुरुषके पावन स्मारक रूप की थी। इस त्योहारको आज भी समस्त भारतीय पारस्परिक भेद-भावनाको भूठकर एक-मेक होजाते हैं और प्रेममई दिवाठी मनाते हैं। इसके अविरिक्त तत्काठीन जनताने भगवान के निर्वाणकाठ से एक अवद पारम्भ किया था; जैसे कि बार्जी श्रामसे पास और अजमेर अजायवघर में रक्से हुये वीर निर्वाण सं० ८४ के प्राचीन शिलाठेससे प्राप्ट है। कनताकी

१-Js. I, d. 266. २-मम० पृ० १९० । ३-हरि० १९-३३: व -२१-६६ । ४-मम० पृ० २४४-२४५ ।

खटल भक्ति इतनेमें ही समाप्त नहीं हुई थी। उसने भगवानके विवय संदेशको और उनके महन् व्यक्तित्वके महत्वको चहुं और फैलानेके लिये इन वातोंको चित्रवद्ध (Pictographic) भाषामें प्रकट करनेवाले सिके ढाले थे । किन्हीं विद्वानोंको संशय है कि सिकोंका सम्बन्ध शायद ही धार्मिक वातोंसे हो; किन्तु यह वात नहीं है। आज भी हम किन्हीं राजाओंके प्रचलित सिकोंपर तिशुल व गायका चिन्ह देखते हैं; जो उनकी साम्प्रदायिकता प्रकट करनेके लिये पर्याप्त हैं। प्राचीनकालके राजाओंके भी ऐसे सिके मिले हैं; जिनमें लक्ष्मी, तिशुल आदि धार्मिक और साम्प्रदायिक मेदको प्रकट करनेवाले चिन्ह हैं। फिर उस समय शास्त्रार्थका चेलेख देनेके लिये अपनी मुद्रार्थे आदि रखनेका रिवाज था। इस दशामें उनपर साम्प्रदायिक चिन्ह होना अनिवार्य था।\* और यह भी रिवाज उस समय था कि व्यापारी आदि लोग अपने निजी सिके ढालते थे;+ जिनपर उनके वंशगत मान्यताओंके चिह्न होना उचित ही हैं।

सचमुच भारतमें भज्ञात कालसे साम्प्रदायिक महत्व दिया जाता रहा है। जैन तीर्थकरोंके चिन्ह खास मूर्तियोंसे भी अधिक महत्व रखते हैं <sup>3</sup> और उनमेंसे एकाष तो इतिहासातीतकालके पुरा-तस्वमें मिलते हैं। <sup>3</sup> ऐसी दशामें ऐसा कोई कारण नहीं, जिससे कहा जासके कि वीरप्रमुक्ते उपदेशको प्रकट करनेवाले सिक्ते नहीं ढले

१-सस० पृ० २४५-२४६ व वीर वर्ष ३ पृ० ४४२ व ४६७। १-साप्रारा० सा० २-सिकाः नं० २५। \* उद्द० ६। + रेपसन, इंडियन कायन्स, पृ० ३। ३-इंऐ० सा० ९ पृ० १३८।४-प्री० हिस्टो-रीक्छ इंडिया पृ० १९२-१९३।

थे। कितने ही उपलब्ध सिक्सेंसे, जो भगवानके समयसे छेकर धान्त्रकालतकके हैं, भगवान महावीरजीके धर्मका सम्बन्ध प्रगट होता है। ध्यतः इन सब बातोंको देखते हुये, यह अन्दान सहन ही लगाया जासक्ता है कि भगवानके निर्वाण उपरान्त उनका आदर जनतामें विशेष था।

इस प्रकार ज्ञ तृवंश क्षत्रियों ज्ञा परिचय है। भारतीय इति-उपरान्तके ज्ञात अथवा हासमें इनका महत्व किस विशिष्टको लिये नाथ क्षत्री। हुये है, यह बताना वृथा है। किन्तु भगवान महावीर जीके उपरान्त इस वंशदा और कुछ विशेष परि-चय हमें नहीं मिलता है। हां, अब भी पृथीय भारतकी ओर एक नाथवंशका उद्धेल मिलता है। किंतु माल्यम नहीं कि उनका संबंध किस वंशसे है।

(4)

## की कीर-संघ और अन्य राजा।

(ई० पू० ५७४-५२०)

जिस समय इस करपकालके आरम्भमें भोगमूमिका अन्त जैनधर्ममें "संघ "होगया और लोगोंको जीवनके कर्तव्यपथ संस्थाको प्राचीनता। पर आरुद्ध होना पड़ा अर्थात् कर्ममूमिका प्रादुर्मीव हुआ, तो भगवान ऋषभदेवने तत्कालीन प्रजाको सम्य-ताकी प्राथमिक शिक्षा दी थी। उसी समय गृहत्याग करके दिगम्बर मेषमें घोर तपश्चरण करनेके उपरान्त ऋषभदेवको केवलज्ञानकी विमृति प्राप्त हुई थी। और तब उन्होंने समस्त आर्थेंडमें जैन- घम्का प्रचार किया था। उनकी शरणमें अनेक भव्य प्राणी खाये ये। कोई मुनि हुआ था, कोई उदासीन श्रावकके वत लेकर भगवानके साथ रहने लगा था और कोई मात्र अमंयत सम्यग्द्रशी होगया था। भारतीय महिलायें अपनी घार्मिकताके लिये प्रसिद्ध हैं। वह भी एक वही मंख्यामें भगवानकी ग्ररणमें आकर आत्म-कल्याणके पध्पर लगीं थीं। इसी समय भगवानके तीर्थमें प्रथम जैनसंघहा नींवारोपण हुआ था। भगवान ऋपभदेवकी प्राचीनता इतिहासातीत कालमें है; जिसका पता लगाना कठिन है।

खतः जेनोंमें संघ व्यवस्था भी कुछ कम प्राचीन नहीं है।
श्री वीर अथवा उसके उद्गमका सहन पता पालेना एक कठिन
महावीर संघमें कार्य है। तो भी भगवान ऋष्मरेक द्वारा
चार अङ्ग थे। उसका प्रथम संगठन हुआ था। उसके चार
अंग थे; अर्थात् (१) मुनि, (२) आर्थिका, (३) श्रावक और (१)
श्राविका। इस प्रकारकी संघव्यवस्था प्रत्येक तीर्थकरके समवशरणमें
रही थी और भगवान महावीरजीका संघ भी ऐसा ही था। वह
'वीर-संघ' अथवा 'महावीर-संघ' के नामसे प्रक्यात था। उसके भी
चार अङ्ग थे। यद्यपि रुवेताम्बर साझायकी मान्यता ऐसी प्रगट होती
है कि भगवानके संघमें केवल मुनि और आर्थिका साथ रहते थे।
श्रावक-श्राविका तो वह धमवत्सल महानुभाव थे, जो धरमें रहकर
धमीराधन करते थे। (गिहिणो गिहिमडझ वसनता) किन्तु यह

१-संजेइ० हतीय परिच्छेद। २-उद० २।११९ व दिजे० वर्ष २१ पृ० ३८ किन्तु उनके कल्म्यूत्रमें वीर संघमें चारों अंग गिनाये गये हैं (Js. pt. I.) ऐसे ही श्री हेमचन्द्राचार्य भी प्रगट करते हैं। (निषसाद यथास्थानं सङ्क्सत्रत्रचतुर्विधः। परि० प० १)।

मान्यना बीह ग्रंथोंसे वावित है। उनसे यह रपष्ट पता चलता है कि वीरसंघमें मुनि-आर्थिकाओं के साथ र श्रावक-श्राविका भी थे। र यह अवस्य ही गृहत्यागी उदासीन श्रावक थे; यही कारण है कि बीह ग्रन्थोंमें इन्हें 'गिही ओदात वसना' 'मुण्ड सावक' और 'एक-शाटक निगन्थ' कहा है र दिगम्बर जैन शास्त्रोंके सनुसार गृहत्यागी श्रावकको श्वेत वस्त्र वारण करने, सिर मुंडा रखने और उत्स्रष्ट दशामें मात्र एक वस्त्र घारण करनेका विधान मिलता है। दिग विग जिन शास्त्र भी उत्स्रष्ट श्रावक निग्रन्थका उल्लेख 'एकशाटक' नामसे करते हैं। स्वत्यव बीर संघमें साधु-साध्वियों के साथ र श्रावक श्राविकाओंका संमिलित होना प्रमाणित है।

वीद ग्रन्थोंसे यह भी प्रगट है कि भगवान् महावीर नीका चोर संधके गण संघ उम समय था और उममें गणरूप मेद और गणधर। भी विद्यमान थे; क्योंकि बौद्ध लोग भगवान महावीरको संघ और गणका आचार्य (निगन्ठो नातपुत्तो संघी चेव गणी च गणाचार्यों च...) वतलाते हैं । जैन ग्रन्थोंसे भी भग-

१-दीनि० मा० ३ पृ० ११७-११८ यहां भगवानके निर्वाण उपरान्त निर्प्रेय मुनियोंके परस्प विवाद करनेका उद्धेल है; जिसे देखकर संघके श्रावक (निगन्टस्स नायपुत्तस्स सावका गिही सोदातवसना) दुखी हुये थे। २-भमवु० परिशिष्ट पृ० २०८-२१० 'एकशाटक'का व्यवहार उत्कृष्ट श्रायकके लिये हुआ है। युद्धपोप इन्हें एक वस्त्रधारी, लंगोटी या खंड-चेल्यारी कहते हैं:--''एकशाटक ति एकेव्सव पिलोतिक खन्डेन पुरतो पतिच्छादानका ।''-मनोरयपूरिणी ३ पृ० १५६। ''पुस्ताल छम्वते दसा"-दिन्यावदन पृ० ३७० (With hanging cloth). ३-सागारधर्मा-मृत ३८-४८। ४-सादिपुराण ३८।१५८ व ३९।७७। ५-दीनि० माग १ पृ० ४८-४९।

वानके संघमें गण भेदका पता चलता है। वीर संघमें कुल ग्यारह गणघर थे; जिनमें प्रमुख इन्द्रभूति गीतम थे। इनेतांदर शास्त्रोंके अनुसार यद्यपि गणघर ग्यारह थे; परन्तु गण कुल नौ थे। यह नौं वृन्द अथवा गण इस प्रकार बनाये गये हैं:—

- (१) प्रथम मुख्य गणधर इन्द्रमृति गौतम, गौतम गोत्रके ये
- (२) दुसरे गणवर अग्निमृति भी गौतम गोत्रके थे। इनके गणमें भी ५०० मुनि थे।
- (३) तीसरे गणघर वायुभृति, इन्द्रमृति और अग्निमृतिके भाई थे और गौतम गोत्रके थे। इनके आधीन गणमें भी ५०० मुनि थे।
- (४) आर्यव्यक्त चौथे गणधर भारद्वान गोत्रके थे । इनके गणमें भी ५०० श्रमण थे ।
- (५) अग्नि वैश्यायन गोत्रके पांचर्ने गणवर सुवर्गाचार्य ये, निनके आधीन ५०० श्रमण थे।
- (६) मण्डिकपुत्र मथवा मण्डितपुत्र विश्वष्ट गोत्रके थे और २५० श्रमणोंको घर्म शिक्षा देते थे।
  - (७) मीर्थ्यपुत्र कारयप गोत्री भी २५० मुनियोंके गणवर थे।
- (८) अकंपित गीतम गोत्री और हरितायन गोत्रके अचक वर्त दोनों ही साथ२ तीनसी श्रमणोंको धर्मज्ञान अपण करते थे।
- (९) मैत्रेय और प्रभास कौं। हेन्य गोत्रके थे। दोनोंके संयुक्त गणमें २०० मुनि थे<sup>९</sup>।

१-लाआम० पृ० ५६ व कसू॰ Js. I. 265.

'इसप्रकार महावीरनीके ग्यारह गणघर, नौ वृन्द और ४२०० चीरसंघके मुनि- श्रमण मुख्य थे। इसके सिवाय और बहुतसे योदी संख्या। श्रमण और आर्निकाएं थीं, निनकी संख्या कमरो चीदहहनार और छत्तीसहनार थीं। श्रावकोंकी संख्या १९००० थीं और श्राविकाओंकी संख्या ३१८००० थी।'

दिगम्बर लाम्नायके ग्रंथों मगवानके इन्द्रभृति, श्रामिषृति वायुभृति, श्रुचिद्त्त, सुवर्म, मांडव्य, मीर्थपुत्र, सकंपन, अचक, मेदायं और प्रभास, ये ग्यारह गणधर बताये गए हैं। ये समस्त ही सात प्रकारकी कान्द्रियों से संपन्न और द्वादशाङ्गके वेता थे। गीतम आदि पांच गणधरों के मिलकर सब शिष्य दशहजार छितो पचास और प्रत्येकके दोहजार एकसी तीस २ थे। छठे और सात्वें गणधरों के मिलकर सब शिष्य भाठती पचास और प्रत्येकके चारसी पच्चीस २ थे। शेय नार गणधरों मेंसे प्रत्येकके छितो. पच्चीस २ और सब मिलकर डाईहजार थे। सब मिलकर चींदह-हजार थे।

गणोंके स्रितिस्त सात्मोन्नितके लिहानसे यह गणना इस-प्रकार थी, स्थात १९०० साधारण मुनि; ३०० अंगपूर्वधारीः मुनि; १३०० स्रवधिज्ञानधारी मुनि, ९०० ऋदिविकिया युक्त श्रमण, ९०० चार ज्ञानके धारी; ७०० केवलज्ञानी; ९०० स्रनुत्तरवादी। इस तरह भी सब मिलकर १४००० मुनि थे।

१-चंगम० पृ० १८१ । २-हरि० पृ० २० (सर्ग ३ श्लो० ४०-४६) २-हरि० पृ० २० ।

इन्द्रभृति गौतम वीर संघमें प्रमुख गणघर थे। श्री गौतम श्रमुख गणधर इन्द्रभूति अथवा गौतम स्वामीक नामसे भी इनकी -गौतम और अग्निभूति प्रसिद्धि है। म॰ गौतम बुद्ध और गणघर व वायुसृति। इन्द्रभृतिके गोत्र नाम 'गौतम' की अपेक्षा क्तिने ही िद्वानोंने अमर्ने पड़कर दोनों व्यक्तियोंको एक माना है और वौद्ध धर्मको जनधर्मसे निकला हुआ बताया है। किन्तु वास्तवमें भगवान महावीग्जीके समयमें म० गौतम बुद्ध, इन्द्रभृति गीतम और न्याय सूत्रोंके कर्ता अक्षयपाद गीतम तीन स्वतंत्र -व्यक्ति थे। उनका एक दूसरेसे कोई सम्बंध नहीं था। इन्द्रमृति गौतमका जन्म मगधदेशके 'गौर्वरयाम' में हुआ था। इनका पिता गौतम गोत्री ब्राह्मण वसुभूति अथवा जांडिल्य थाः नो एक सुप्र-सिद्ध घनाट्य प्रतिष्ठित विद्वान और अपने गांवका मुखिया था। और सुरुक्षणा स्त्रीके उदरसे इन्द्रभूतिका जनम हुआ था । इंद्रभूतिके लघु आता अग्निभृति भी एथ्दीके गर्भसे जनमे थे; इन दोनों माइ--योंका जन्म सन् ई॰के प्रारम्भसे ऋमशः ६२९ वर्ष और ५९८ वर्षे पहले हुआ था। इनका तीसरा छोटा भाई वायुमृति या जिसका जन्म वसुमृतिकी दूपरी विदुषी स्त्री केशरीके उदरसे २ वर्ष पश्चात मर्थात् सन् ई॰से ५९५ वर्षे पूर्वे हुआ था।

यह तीनों ही भाई सबसे पहले जैनधर्ममें दीक्षित होकर बीर संघमें सब प्रथम सुनि हुए थे और तीनों ही गणधरपदको सुशो-भित करते थे। गौर्वरयाममें उस समय प्रायः ब्राह्मण लोग ही बसते थे और उनका ही वहांपर प्रावल्य था। किन्तु उनमें गौतमी ब्राह्मण ही बल, वेभव, ऐस्वर्य और विद्यता स्रादिके कारण स्रिक प्रतिष्ठित गिने जाते थे। इसीलिये इस ग्रामका नाम 'ब्राह्मण' 'बाह्मपुरी' अथवा 'गौतमपुरी' भी प्रसिद्ध होगया था। यह तीनों ही माई विद्याके सगाव पंडित थे। यह कोप, व्याकरण, छन्द, अकङ्कार, तर्क, ज्योतिष, सामुद्रिक, वैद्यक और वेदवेदांगादि पढ़कर विद्यानि-पुण होगए थे। इनकी विद्वता और वुद्धिमताकी वाक खूब जम गई थी और इनके गुणोंकी लोक-प्रसिद्धि ऐसी हुई कि दूर दूर तकके विद्यार्थी विद्याध्ययन करनेके छिये इनके पास आते थे।

'सन् ई॰ से ५७५ वर्ष पूर्व मिती श्रावण कृष्ण २ की' इन्द्रमृति गौतम अपनी लगभग ५० वर्षकी अवस्थामें, देवेन्द्रके कीशल द्वारा भगवान महावीरसे शास्त्रार्थ करनेके विचारसे उनके निकट पहुंचे; जब कि वीर प्रभूको उक्त मितीसे ६६ दिन पूर्व मिती वैशाख शुक्का १०को कैंबल्यपद पाप्त होचुका था; तो भग-वानके तप, तेन और ज्ञानशाक्तिसे प्रभावित होकर तुरन्त गृहस्थ द्शाको त्याग कर मुनि होगये। अग्निमृति और वायुभृति भी इनके साथ गये थे। वे भी मुनि होगये । अपने गुरुओं को भग-वानकी शरणमें पहुंचा देखकर इन तीनों भाइयोंके पांचतीसे अधिक शिष्य भी बीरसंघमें सम्मिलित होगये थे।

इन्द्रभृति गौतमने निनदीक्षाके साथ ही उसी दिन पूर्वाह्नमें निर्मल परिणामों द्वारा सात ऋदियों और मनःपर्यय ज्ञानको पा लिया था तथा रात्रिमें उन्होंने जिनपतिके मुखसे निक्ले हुये, पदार्थीका है विस्तार जिसमें ऐसे उपाङ्ग सहित द्वादशाङ्ग श्रुतकी पद रचना कर ली थी<sup>2</sup> । इनकी कुल आयु ९२ वर्षकी थी;

१-वृत्तेश्वर पृर ६०-६१ । २-उ० पुर पृर ६१६।

जिसमें लगभग ४५ वर्षतक वह मुनिदशामें रहे थे । वीर संघके प्रमुख गणाधीश रूपमें इनके द्वारा जैनधर्मका विशेष विकाश हुआ था। जिससमय भगवान महावीरको निर्वाण लाम हुआ था, उम समय इन्हें केवलज्ञान लक्ष्मीकी प्राप्ति हुई थी। इमी कारण दिवालिक रोज गणेश पृत्राका रिवान चला है। वीर प्रमुक्ते उपरान्त यही संघके नायक रहे थे और वीरिनर्शाणसे बारहवर्ष बाद भगवानके अनुगामी हुये थे। ई० पूर्व ५३३ में इनको विपुलाचल पर्वतपर (राजगृही)से मोक्ष सुख प्राप्त हुआ था । चीन यात्री हुइन्तर्सागने भी इनका उल्लेख भगवानके गणधर रूपमें किया है । अग्निभृति और वायुभृति भी द्वादशांगके वेत्ता थे और इनहरील आयु क्रमशः २४ और ७० वर्षकी थी। यह भी केवली थे , और इनहरील वायु क्रमशः २४ और ७० वर्षकी थी। यह भी केवली थे , और इनहरील वानके प्रारंभिक जीवनमें ही मोक्षसुख मिला था । इसपकार भगवानके प्रारंभिक जिल्य अथवा अनुयायी जनमके जैनी नहीं थे; भरयुत वे वंदिकधमसे जैनधमें दीक्षित हुये थे।

चौथे गणधर व्यक्त थे। इनको अव्यक्त और शुनिवदत्त भी चौथे गणधर कहते थे। यह भारद्वान गोत्री द्र'ह्मण थे और व्यक्त। नैनधमेमें दीक्षित हुये थे। कुण्डग्रामक पार्श्वमें स्थित कोछाग सन्निवेशमें एक धनमित्र नामक द्याह्मण था। उसकी बाहणी नामक स्त्रीकी कोखसे इनका जनम हुला था। इनकी आयु ८० वर्षकी थी और इन्होंने भगवान महावीरजीके जीवनकालमें ही निर्वाणपद पाया था।

१-वृजेश० पृ० ७ । २-उपु० पृ० ७४४ । ३-सम० पृ० १९५ । ४-वृजेश० पृ० ६९ । ५-वृजेश० पृ० ७ ।

श्री सुधम्मी चार्य पांचवे गणधर थे। इन्द्रमृति गौतमके पृश्रात श्री सुधमीचार्य और इन्होंने ही वीरसंघक्षा नेतृत्व बारह वर्ष-जैनधर्म प्रचार । तक ग्रहण किया था। इनके द्वारा जैन धर्मेका प्रभाव खुव ही दिगन्तव्यापी हुआ था। जिस समय इन्द्र-मृति गौतमको निर्वाणलाम हुआ था, उप पमय इनको केवळज्ञानकी विमृति मिली थी और जन्त्रुजुमार (वन्तिम केवली) श्रुतकेवलज्ञान प्राप्त हुआ थै। सुवर्ग स्वामो भी बाह्मण वर्णके थे। इनका गोत्र अग्निवैद्यायन था । इनके गोत्रकी अपेक्षा ही वौद्धोंने महावीर-जीका रहेख 'अग्निवेर्यायन' रूपमें किया है<sup>र</sup>। इस रहेखसे यह स्पष्ट है कि वीर संघमें यह एक वड़े प्रभावशाली और प्रसिद्ध नेता थे। यह 'लोहार्य' नामसे भी विरूपात थे। 🕸 इनका जन्म स्थान कोछाग सन्निवेश था और इनके माता-पिताका नाम क्रमशः घम्मिल और भद्रिला था। इनको आयु सौ वर्षकी थो<sup>3</sup>। मुनि नीवनमें इन्होंने सारे भारतवर्षमें विहार किया था। पुंड्वर्द्धनमें (बङ्गालमें) इनका विहार और धर्मपचार विशेष रूपमें हुआ था।

उड्देशके घर्मनगरमें उम समय राजा यम राज्य करता था।
उड्देशका राजा यम उसकी घनवती नामक रानीके उद्रसे
मुनि हुआ था। कोणिका नामकी एक फन्या और गर्छम
नामक एक पुत्र था। अन्य रानियोंसे इस राजाके ५०० पुत्र और
ये। श्री सुधमीचार्यका संघ इम राजाकी राजधानीमें पहुंचा। पहले
तो इसने मुनिसंघकी अवज्ञा की; किंतु इठ त् यह प्रतिबुद्ध हो

१-उपुर्पुरु ७४४। २-मगनुरु पृरु २३। \* वेसा संरु मारु १ पृरु १४८। २-वृत्तेशरु पृरु ७। ४-वीर वर्ष ३ पृरु ३७०।

जैन मुनि होगया। ९०० पुत्र भी अपने पिताके साथ मुनि होगये। गर्दभने श्रावकके व्रत ग्रहण किये और वह टड्देशका राना हुआ। इसी प्रकार कितने ही अन्य देशोंके रानाओं और भव्य पुरुषोंको सन्मार्गपर लाकर सुधर्मास्वामीने भी मोक्ष प्राप्त किया था। इस-समय श्रुतकेवली जम्बूकुमार केवलज्ञानी हुए थे।

छठे गणघर मंडिकपुत्र भी ब्राह्मण वर्णा थे। इनको मंडिंत-छठे गणघर पुत्र मोण्ड अथवा मांडव्य भी कहते थे। इनका मण्डिकपुत्र। गोत्र विशय या और यह मोर्थ्याएय नामक देशमें जन्मे थे। इनके पिता ब्राह्मण घनदेव और माता विजया थी। इनकी आयु ८३ वर्षकी थी और इन्होंने मगवान महावीरके जीव-नकालमें हो मोक्षलाम किया था।

मौर्यपुत्र सातवें गणघर कारयप गोत्री थे। इनका जनम स्थान सात्वें गणघर भी मौर्याहम देशमें था और इनके पिताका नाम मौर्यपुत्र ! मौर्यक था। जैन दास्त्र इनको भी ब्राह्मण वतलाते हैं । किनतु इनकी जनसमृति, इनके पिता और इनका नाम 'मौर्य'-वाची है; जो कुल प्रत्यय नाम पगट होता है। उयर मौर्यदेशकी मपेक्षा सम्राट्चन्द्रगुप्तका मौर्यक्ष शहीना प्रगट हैं । सतः संभव है यह मौर्य पुत्र भी क्षत्री हों। इनका कार्यपगोत्र भी, इसी बातका घोतक हैं; वर्योंकि उपरान्तके जन लेखकोंने मौर्योंको सूर्यवंशी लिखा हैं; जिसमें कारयपगोत्र मिलता है। जो हो, मौर्यपुत्र गणघर एक प्रति-ष्ठित पुरुष थे। उनकी जागु ९५ वर्षकी थी और उनका निर्वाण भगवानकी-जीवनावस्थामें हुआ था।

१-मार्के० भा० ६ पृ० १८९। २८-वृजैशे० पृ० ७। ३-वृजैश० पृ०,७।४-क्षत्रीहैन्स० २०५। ५-गाइ० भा० १ पृ. ६०। ६-वृजैश० पृ. ७।

सकिम्पत आठवें गणघर थे; जिन्हें अकम्पन भी कहते हैं।

सकिम्पत आठवें यह गीतमगोत्री ब्राह्मण थे। मिथिलापुरी निवासी

गणघर थे। विपदेव इनके पिता थे और जयन्ती इनकी

माता थी। इनकी आयु ७८ वर्षकी थी और यह भगवानके गम
नके पहले ही निर्वाण कर गये थे। किन्हीं लोगोंका सनुमान है

कि राजा चेटकके पुत्र सकम्पन ही, यह गणधर थे।

ननें गणधर अचलवृत थे। यह धवल और अचलभात नामसे नवें गणधर भी परिचित हैं। यह भी व्याह्मण थे और हरिता-अचलवृत्त । पनगोत्रके रत्न थे। इनका जन्म कीशलापुरीमें वसु नामक ब्राह्मणके घर उसकी नन्दा नामक स्त्रीके उदरसे हुआ था। इनकी भाग्र ७२ वर्षकी थी। विस प्रकार इन्द्रभूति गीतम और सुधमीस्वामीके अतिरिक्त अवशेष गणधर वीरप्रमुके जीवनकालमें ही मुक्त होगये थे; वैसे ही यह भी वीरप्रमुके समक्ष मोक्ष पागए थे। यह अक्रपन गणधरके साथ र छ भी पची शिष्यों के नायक थे।

दशर्ने मेंत्रेय और अन्तिममभास की न्डिन्यगोत्रके ब्राह्मण थे।
मेंत्रेय और प्रभास मेंत्रेयको मेतार्य अथवा मेदार्य भी कहते थे।
गणधर। यह वत्सदेशमें तुंगिकाव्य ग्रामके निवासी
दत्त और उसकी भार्या करुणाके सुपुत्र थे। प्रभास राजगृहके निवासी
बाह्मण वलके गृहमें उसकी स्त्री भद्राकी कोखसे जनमे थे। यह
दोनों ही गणधर एक संयुक्त गणके नायक थे और इनकी आयु

१-वृजेश० पृ० ७। र-जेप्र० पृ० २२७। ३-वृजेश० पृ० ७।

ऋमशः साठ और चाजीस वर्षकी थी । इनकी भी भगवान महा-वीरके निर्वाणलाभसे पहिले ही मुक्ति होगई थी ।

भगवान महावीरजीके इन प्रमुख साधु शिप्योंके अतिरिक्त और भी अने क विद्वान् और तेनस्वी मुनिपुंगव चारिपेण सुनि । थे; जिनके पवित्र चारित्रसे कैन ग्रास्त्र सर्ल-क्त हैं। इनमें सम्राट् श्रेणि ध्के पुत्र वारिपेण विशेष प्रस्थात हैं। वारिपेणनी युवावस्थासे ही उदासीनवृत्तिके थे। श्रावक दशामें वह नियमितरूपसे भएमी व चतुर्दशीके पर्वदिनोंको उपवास किया करते थे और रात्रिके समय नन्न-प्रतिमायोगर्मे स्मशान सादि एकान्त स्थानमें घ्यान किया करते थे। इसी तरह एक रोज आप घ्यानलीन थे कि एक चोर चुराया हुआ हार इनके परोंमें डालकर भाग गया। पीछा करते हुये कोतवालने इनको गिरफ्तार कर लिया। राजा श्रिणिकने भी पुत्रमोहकी परवा न करके उनको प्राणदण्डका हुक्म सुना दिया; किन्तु अपने पुण्यप्रतापसे वह वच गये और संमारसे वैराग्यवान् होका झट दिगम्बर मुनि होगये । वह खुव तपश्चरण करते ये और यत्रवत्र विहार करते हुये अपने उपदेश द्वारा लोगोंको चर्ममें दढ़ करते थे। इस स्थितिकरण घर्मे पालन करनेकी अपेक्षा ही इनकी प्रसिद्धि विशेष है। एक्दा यह पलाशकूट नगरमें पहुंचे। वहां इनके उपदेशसे श्रेणिकके मंत्रीका पुत्र पुष्पडाल मुनि होगवा। पुष्पडाल मुनि तो होगया; किन्तु उसके हृदयमें अपनी पत्नीका ्रेंस बना रहा। कहते हैं, एक रोज निमित्त पास्र वह उसको देख-नैके लिये चल पड़ा था; किन्तु वारियेण सुनिने उसे धरें में पून: स्थिर कर दिया था। पुष्पडालने प्रायश्चितपूर्वक श्वीर तपश्चरण किया और वह मुक्त हो गया। मुनि वारिपेणका पित्र जीवन वर्मसे जिथिल होते हुये मनुष्योंको पुनः उनके पूर्वपद और धर्मपर ले भानेके हिये आदर्शस्त्रप है। श्रेणिक महाराजका एक अन्य पुत्र मेयकुमार भी जैन मुनि होगया था।\*

वीद शास्त्रोंमें भी कतिपय जैन मुनियों हा उछेल आया है;
अन्य प्रसिद्ध किन्तु उनका पता जैनसाहित्यमें प्रायः नहीं मिलता जैन मुनि। है। बौद्धग्रंथ 'मिन्झमिनकाय' में एक चूरुप्तकलो-दायो नामक जैन मुनिको पंच व्रतों का प्रतिपादन करते हुये लिला है। उसी ग्रन्थमें अन्यत्र निर्मेथ अ्रमण दीवतपत्ती (दीर्वतपत्त्री) का उछेल है। इन्होंने म० गौतमवुद्धसे तीन दन्हों ( मनदण्ड, वचनदण्ड और कायदण्ड ) पर वार्तालाप किया था। इससे इनका एक प्रभावकाली मुनि होना प्रकट है। सुणक्लत्त नामक एक लिच्छित्रानपुत्र भी प्रसिद्ध जैन मुनि थे। पहले यह वौद्ध थे; किन्तु उनसे सम्बन्ध त्यागकर यह जैन मुनि होगये थे। संभवतः जैन मुनिके कठिन जीवनसे भयभीत होकर वह फिर म० बुद्धके पास पहुंच गये थे; विन्तु म० बुद्धके निकट उनकी मनस्तुष्टि नहीं हुई थी; इनलिये उनने फिर पाटिकपुत्र नामक जैन मुनिके निकट जैन दीक्षा छेली थी। व

श्रावस्तीके कुल पुत्र (Councillor's Son) अर्जुन भी एक समय जैन सुनि थे और अभयराजकुमारका जैन सुनि होना, जन

<sup>%-</sup>सम० पृ० १२४-१२६ । १-मिन० सा० २ प्र० ३५-३६ । २-मिन० सा० २ प्र० ३५-३६ । २-मिन सा० २ प्र० ३५-१६ । १० ३५०। ३-ऑजी० प्र० ३५०। ४-ममञ्जू

Ì

शास्त्रोंसे भी प्रकट है। किन्तु इन दोनों मुनियोंके सम्बन्धमें कहा गया है कि वह बौद्ध होगये थे, सो ठीक नहीं है। यह जैन मान्यताके विरुद्ध है। सचमुच भगवान महावीरजीका प्रभाव म० बुद्ध और उनके शिष्योंपर वेढव पड़ा था। यहांतक कि वह जैन मुनियोंकी देखादेखी अपनी प्रतिष्टाके लिये नग्न भी रहने लगे थे; वयोंकि उस समय नग्नता (दिगम्बर भेप) की मान्यता विशेष थी।

वीरसंघका दूसरा अंग साध्वियों खयवा सार्यिकाओं का था। चन्द्रना व्याद् दिगम्बर जैन शास्त्रों में इनकी संख्या छत्तीसह नार खार्यिकायें। वताई गई हैं । यह विदुषी महिलायें देवल एक सफेद साड़ीको ग्रहण किये गर्मी और जाड़ेकी घोर परीपह सहन करती हुई अपना खात्मक ल्याण करतीं थीं और लोगोंको सम्मागपर लगाती थीं। वह भी मुनियोंके समान ही कठिन वत, संयम और धात्मसमाधिका अम्यास करतीं थीं। सांसारिक प्रलोभन उनके लिये तुच्छ थे। उनके संप्तर्गसे वे अलग रहती थीं। इन खार्यिकाओंमें सर्वे ममुख राजा चेटक की पुत्री राजकुमारी चंद्रना थी; जिसका परिचय पहिले लिखा जानुका है। चन्द्रनाकी मानी यश-स्वती खार्यिका भी विशेष प्रख्यात् थी। चंद्रनाकी वहिन ज्येष्टाने इन्हींसे जिन दीक्षा ग्रहण की थी। इन सार्यिकाओंका त्यागमई जीवन पूर्ण पवित्रताका आदर्श था। वे वड़ी ज्ञानवान और शास्त्रोंकी

१-इंग्रेजै० ए० ३६ । २-इंग्रे० मा० ९ ए० १६२ । ३-सम० ए० १२० व हरि० ए० ५७९ में २४००० वताई है। उपु० ए० ६१६ में ३६००० हैं।

पंडिता थीं। वीद्धशास्त्रोंमें भी कई जैन साध्वीयोंका उन्नेख मिरुता है। उनके वर्णनसे पता चलता है कि उस समय यह जैन साध्वीयां देशमें चारों ओर विहार करके धर्मप्रचार करतीं थीं और लोगोंमें ज्ञानका प्रकाश फैलातीं थीं।

राजगृह्के राजकोठारीकी पुत्री भद्रा कुन्दलकेमाका जीवन इस व्याख्यानका साक्षी है। वह अपने गृहस्थ नीवनसे निराश होकर सार्थिका होगई थी। उसने केशलोंच किया और एक सादड़ी प्रहण करली थी फिर वह चहुंओर विहार करने लगी थी। वड़े२ लोग उसके उपदेशसे प्रभावित होते थे और वह बड़े२ धर्माचार्यीसे वाद भी करती थी। श्रावस्तीमें उसने प्रसिद्ध वीद्धाचार्य सारीपुत्तसे वाद किया था। सतः उस समय भारतीय महिकासमानकी महत्वशाली द्शाका सहज ही अनुमान लगाया जासक्ता है । भारतीय महिला-ओंको यह गौरव भगवान महाबीरके दिन्यसंदेशसे प्राप्त हुआ था; जिसको सुनकर लोग स्त्रियोंको हेय दृष्टिसे देखना मूल गये थे I भगवानने व्यक्तिविशेष अथवा जातिविशेषको आदरका पात्र नहीं वताया था । उन्होंने गुणवान्को ही पुत्रनीय ठहराया था । फिर चाहे वह स्त्री हो धयवा पुरुष ! नैनवर्ममें प्रत्येक आत्माको एक समान इहा गया है। महावीरजीका यह व्यक्ति स्वातंत्र्यवाला संदेश उस समय खुन ही जनऋल्याणका कारण हुआ था । वीरसंघर्मे जितना दर्ना एक मुनिका माना जाता था, खार्यिकाका भी उपचा-रसे उतना ही था। वह भी 'महावती' कही गई है। वैसे आर्थि-कार्य पांचवें गुणस्थानवर्ती ही होतीं हैं।

१-सम्बु० पृ० २५९-२६१ । २-अष्टपाहुड़ पृ० ७३ ।

भगवान महावीरके संघका तीसरा अंग उदासीनव्रती श्राव-कोंसे सहंकृत था। इनकी संख्या दिगम्बर व्रती श्रावक और श्राविका संघ। जैन शास्त्रोंमें एक लाख नताई गई है और यह श्वेत वस्त्र घारण करते, थे । इन श्रावकोंमें मुख्य सांखस्तक थे। इनके विषयमें कुछ विशेष विवरण प्राप्त नहीं है। वैशार्ल के सेना-पति सिंह भी उनमें प्रख्यात् हैं। वह संभवतः सम्राट् चेटकके पुत्र थे । उनको जैनधर्ममें दृढ़ श्रद्धान था । मुनियोंको साहारदान व उनकी विनय वह खूव किया करते थे। ( ममबु॰ ए॰ २३१ ) संघके मन्तिम अंगमें तीनलाख श्राविकायें थीं । यह भी वती और उदासीन थीं । इनमें मुख्य सुरुप्ता और रेवती थीं । वौद्धशास्त्रोंमें नंदोत्तरा नामक एक जैंन श्राविकाका उल्लेख है; जिससे यह स्पष्ट है कि जैन संघमें जो श्राविका थीं, वह अवती गृहस्थ श्राविका-ओंके अतिरिक्त उदासीन गृहत्यागी ब्रह्मचारिणीं थीं । जैन संघमें स्त्रियोंके लिये णायिका और उदासीन श्राविकाके दर्ने नियुक्त थे; जिनमें सर्वोच भार्यिका पद था, यह भी वौदिशास्त्रोंसे सिद्ध है । डपरोक्त उदासीन श्राविका नन्दोत्तराका जन्म कौरवोंके राज्यमें स्थित कम्मासदम्म ग्रामके एक ब्राह्मण कुरुमें हुआ था। उसने जैनसंघमें रहकर शिक्षा ग्रहण की थी और अन्ततः वह उन्हींके संघमें सम्मिलित होगई थी। वह अपनी वादशक्तिके लिये प्रख्यात् थीं और सर्वत्र संघतिहतं विहार करके वाद करती थी। वौद्धाचार्य महामौद्रलायनसे भी उपने शास्त्रार्थ किया था । इसी प्रकार और

१-मम० पूर्व १२० । २-हरिक पूर्व ५७६ । ३-सम्बुक पूर्व २५९-२६१ । ४-ममंबुक पूर्व २५८ ।

भी विदुषी श्राविकार्ये जैनधर्मका प्रभाव दिगन्तव्यापी बनाती और प्राणीमात्रके हितकार्यमें संख्य रहतीं थीं।

इन वती श्रावक और श्राविकाओंके अतिरिक्त भगवान महा-वीरके और भी अनेक भक्त थे, जिनमें महावीरके बड़े बड़े राजा और सेठ-साहकार एवं देव-वस्य भक्तजन देव और राजा आदि। देवेन्द्र सम्मिलित थे। सम्राट् श्रेणिक क्षायिक सम्यग्टिष्टि थे; किन्तु वे व्रती श्रावक नहीं थे। यही कारण है कि उनकी गणना आवक्संघके प्रमुखरूपमें नहीं की गई है। जैनधर्ममें श्रद्धा रखते हुये और उसकी प्रभावनाके कार्य करनेवाले **छानेक राजा थे। कुणिक छजातशत्रुके राज्यकालमें इसी कारण जैन** धर्मका विशेष विकाश हुआ था। विदेहदेशस्थ विदेहनगरका राजा गोपेन्द्र जैनधर्म प्रभावक था । ऐसे ही पछवदेशका राजा धनपति, जिसकी राजवानी चन्द्रामा नगरी थी; दक्षिणकी क्षेमपुरीका राजा नरपतिदेव, मध्यदेशमें स्थित हेमाभानगरीका राजा दढ़िमत्र, वेणु-पद्मनगरका राजा वसुपाल और इंसद्वीपका राजा रत्नचूल जैनधर्मके उत्कर्षका सदा ही ध्यान रखते थे<sup>8</sup>। कलिङ्गदेशके दन्तपुरके राजा धर्मधीष थे और अन्तमें वह दिगम्बर जैन मुनि होगये थे । मणि-वतदेशमें दारानगरके राजा मणिमाली भी जैन सुनि होकर धर्मका जयबोष करते हुये विचरे थे<sup>ड</sup>।

श्वितपुरके राजा अमलकरूप हिमालयके उत्तरमें स्थित ए छिन-

१-श्रेच० ए० १२७। २-वेहिइ० ए० १६३। २-चपु० ए० ६९३। ४-जेप्र० ए० २२२-१२३। ५-क्षेच० ए० २३३-२३५। ६-श्रेच० ए० २४७-२५४।

म्पाके शालमहाशाल, हस्तिशीर्पके अदिनशत्रु; ऋपभपुरके घनवाह; वीरपुरके वीर कृष्णमित्र; विनयपुरके राजा वासवदत्त; कनकपुरके प्रियचंद्र; साकेतपुरके मित्रनंदि; और महापुरके वल राजा भगवान महावीरके मित्र थे । पोदनपुरके प्रसन्नचंद्र भगवान महावीरके समी-शरणमें दीक्षा छे रानर्षि हुये थे<sup>२</sup>, मोरियगण राज्यके प्रख्यात् पुरुष नैनघर्मके पोपक थे। भगवानके दो गणघर इसी देशके थे। इनके अतिरिक्त अनेक विदेशी राजा भी भगवानके भक्त थे; जिनका उद्घेल विद्याधररूपमें हुआ है। जिस समय भगवान महावीरजीका समोशरण सम्मेदशिखिरपर विराजमान थः; इस समय मृतिलकन-गरका विद्याघर राजा हिरण्यवर्गी भगवानकी शरणमें आया था। इसके पिता हरिवलने विपुलमति नामक चारण मुनिसे दिगम्बरीय दीक्षा ग्रहण की थी। इसी प्रकार अन्य कितने ही विदेशी लोगोंने जेनवर्ममें विश्वास रखकर आत्मकल्याण किया था।

राजाओंके स्रतिरिक्त बहुतसे श्रावक घनमम्पदामें भरपूर अवती गृहस्य श्रावक और श्राविकायें वीर प्रभुके अन्वय भक्त थे।

पर्वात सेठ थे । इनमें उउनैनीके घन्य-कुमार सेठका उल्लेख पहिले किया जाचुका है। उनके विशिष्टगुणोंको देखकर श्रेणिक महाराजने उन्हें अपना जमाई बनाया था।

इसी तरह राजगृहके सेठ शालिभद्र थे; जिन्होंने विदेशोंसे व्यापार करके खुब घन संचय किया था और खुव धर्मप्रभावना की थी। ंडस समय विदेहदेश अपने वयापारके लिये प्रमिद्ध था। वडांके

१-एइजै० पृ० ६५० । २-ग्रुयापरि० पृ० ४० । ३-वपु० पृ० २७३ । ४-उपु० पृ० २७२ ।

सुप्रतिष्ठनगरमें राजा नयसेनका राज्य था और कुवेरदत्त प्रख्यात् ज़ैन सेठ था। इसकी पत्नी घनमित्रा सुशीला और विदुषी थी। सुप्रतिष्ट नगरमें इसने खुब चैत्य-चैत्यालय वनवाये थे। सागरसेन मुनिराजके मुखसे यह जानकर कि उनके एक चरमशरीरी पुत्र होगा, वह वड़े प्रसन्न हुये थे। उनने पुत्रका नाम प्रीतंकर रक्खा था । प्रीतंकरको उनने सागरसेन मुनिरानके सुपुर्द शिक्षा पानेके लिये क्षुद्धकरूपमें कर दिया था। मुनिराज उसको घान्यपुरके निकट अवस्थित शिखिभृधर पर्वतपाके जैन मुनियोंके आश्रममें छेगये थे और वहां दश वर्षमें उसे समस्त शास्त्रोंका पंडित बना दिया था। शीतंकर व्यवने घर वापत आया और अवतर पाकर अपने भाई सहित समुद्रयात्रा द्वारा घन कमाने गया था। मृतिलक नगरकी विद्याघर राजकुमारीकी इसने रक्षा की थी और अन्तर्में उसके साथ इसका विवाह हुआ था। वहुत दिनौतक सुख भोगकर प्रीतंकरने अपने पुत्र प्रियंकरको घन संपदा सुपुर्द की थी और वह राजगृहमें भगवान महावीरजीके समीप जैन मुनि होगया थै। उस समय भारतके वंदरगाहोंमें भृगुक्रच्छ (भडोंच) खुब प्रख्यात् या । दूर दूरके देशोंसे यहां नहान आया और जाया करते थे। तब यहांपर वसुपाल नामक राजा राज्य करता था और जिनदत्त नामक एक प्रसिद्ध जैन सेठ रहता था। यह जैनवर्मका परममक्त था। इसकी स्त्री जिनदत्तासे इसके नीली नामक एकं सुन्दर कन्या थी। वहींके एक बौद्ध सेठने छलसे नीलीके साथ विवाह कर लिया था । इस कारण पिता और पुत्रीको मान-

१-उ० पु० पृ० ७२०-७३५ । २-केह्इ० पृ० ३१२ ।

सिक दुःख हुआ थै। सारांशतः उस समय भारत एवं विदेशों में भगवान महावीरके भक्त अनन्य राना और श्रेष्ठीपुत्र विद्यमान थे; जिनके द्वारा जैनधर्मकी प्रभावना विशेष होती थी। जैन संघर्में श्रावक और श्राविकाओं को भी फिर चाहे वे व्रती हों या अवती, जो मुख्य स्थान मिला हुआ था; उसीके कारण जैनधर्मकी नींव भार-तमें दृढ़ रही और घोरतम अत्याचारों के सहते हुये भी वह सजीव है।

(६)

## तत्कालीन सम्यता और

## परिस्थिति।

(ई० पू० ६००-७००)

कोई भी देश हो, यद उसके किसी विशेष कालकी सम्यता भारतकी तत्कालीन राज- और स्थितिका ज्ञान प्राप्त करना मभीष्ट नैतिक अवस्था। हो, तो प्राकृत उस देशकी उस समयकी राजनितिक, सामाजिक और घार्मिक परिस्थितिको जान छेना आवश्यक होता है। जहां उस देशकी इन सब दशाओंका सजीव चित्र हमारे नेत्रोंके अगाड़ी खिंच गया; फिर ऐसी कौनशी वात बाकी रही कही जासकी है; जिससे तत्कालीन परिस्थितिका परिचय प्राप्त न हो ? भारतकी दशा भगवानके समय क्या थी ? उसकी सम्यता उस समय किस मबस्था पर थी ? इन प्रश्लोका यर्था उत्तर पानेके लिये श्रेष्ठ और निरापद मार्ग यही है कि

१-वंजेंस्मां० पृ० २१ ।

उस समयके भारतकी राजनैतिक सामाजिक और धार्मिक परिस्थि-तिका पर्ययलोचन कर लिया जावे। वस भारतकी तब जो दशाः थी वह स्पष्ट हो जायगी और उसके साथ जैनवर्म और जैन समानका जो स्वरूप उस समय था, वड भी प्रकट हो जायगा। खतः राजनितिक विषयमें तो उपरोक्त वर्णनसे पर्याप्त प्रकाश पड़ चुका है। उस समयका भारत राजनैतिक रूपमें आजसे कहीं अधिक स्वाधीन और वलवान था । उसकी राष्ट्रीय दशा विशेष उन्नतशील और समृद्धिशाली थी। उस समय यहां एक समृचा राज्य नहीं था । भारत छोटे२ राज्योंमें विभक्त था; जिनकी संख्या सोलह थी। इनमें कोई तो परम्परीण सत्ताधिकारी राजाओंके अधि-कारमें ये और किन्हींका शासन प्रनातंत्र प्रणालीके ढंगपर होता-था। प्रनातंत्र प्रणाखी ऐसी उत्कृष्ट दशामें थी कि आनके उन्नतः शील प्रनातंत्र राज्योंके लिये वह एक अच्छा खामा आदर्श है | इस प्रकार उस समयकी राजनैतिक स्थिति थी । श्रेणिक महाराज महामंडलेश्वर अर्थात एक हजार राजाओंके स्वामी थे ।

निस देशकी राजनैतिक स्थिति सुचार और समृदिशाली हो, उत्तका समाज अवस्य ही उन्नतशील उस समयकी सामा-जिक दशा। षवस्थामें होता है। ऐहिक सुख सम्पन्न दशामें व्यक्ति स्वातंत्र्य सात्महितकी वार्तोकी ओह लोगोंका ध्यान खतः जाला है। उस समयका मारतीय समान ब्राह्मण, क्षत्री, वैश्य और शुद्ध वर्णीमें विभक्त था। चाण्डाल आविःमीःथे। मंगवान

१-मेचं पृष् ३३९।

महावीर जीके जन्म होनेके पहिले ही ब्राह्मण वर्णकी प्रधानता थी। उसने शेष वर्णोंके सब ही अधिकार हिथया लिये थे। अपनेको पुजवाना और अपना अर्थसावन करना उसका मुख्य ध्येय था। यही कारण था कि उस समय ब्राह्मणोंके अतिरिक्त किसीको भी धर्मकार्य और वेदपाठ करनेकी आज्ञा नहीं थी। ब्राह्मणेनर वर्णोंके लोग नीचे समझे जाते थे। शूद्र और स्त्रियोंको मनुष्य ही नहीं समझा जाता था। किन्तु इस दशासे लोग उन चले—उन्हें मनुष्योंमें पारस्परिक उंच नीचका भेद अखर उठा। उधर इतनेमें ही भगवान पार्श्वनाथका धर्मोपदेश हुआ और उससे जनता अच्छी तरह समझ गई कि मनुष्य मनुष्यमें प्राकृत कोई भेद नहीं है। प्रत्येक मनुष्यको आत्म स्वातंत्र्य प्राप्त है। कितने ही मत प्रवेतक इन्हीं बातोंका प्रचार करनेके लिये अगाड़ी आगये । जैनी लोग इस आन्दोलनमें अग्रसर थे।

साधुओंकी वात नाने दीनिये, श्रावक तक लोगोंमेंसे नातिमूढ़ता अथवा नाति या कुलमदको दूर करनेके साधु प्रयत्न करते
थे। रास्ता चलते एक श्रावकका समागम एक ब्राह्मणसे होगया।
ब्राह्मण अपने नातिमदमें मत्त थे; किन्तु श्रावकके युक्तिपूर्ण वचनोंसे उनका यह नशा काफूर होगया। वह नान गये कि "मनुप्यके
श्रिरमें वर्ण आकृतिके मेद देखनेमें नहीं आते हैं, निससे वर्णमेद
हो; क्योंकि ब्राह्मण आदिका शूद्रादिके साथ भी गर्भाधान देखनेमें
आता है। नेसे गौ, घोड़े आदिकी नातिका मेद पशुओंमें है, ऐसा
नातिमेद मनुष्योंमें नहीं है; क्योंकि यदि आकारमेद होता तो

१-मम० पृ० ४७-५६ । २-ममबु० पृ० १५-१७।

ऐसा मेद होना संमव था।" अतः मनुष्यनाति एक है । उसमें जाति अथवा कुळका अभिमान करना वृथा है। एक उच्च वर्णी वाह्मण भी गोमांस खाने और वेश्यागमन करने आदिसे पतित हो सक्ता है और एक नीच गोत्रका मनुष्य अपने अच्छे आचरण द्वारा वाह्मणके गुणोंको पासक्ता है।

भगवान महावीरजीके दिन्यसंदेशमें मनुष्यमात्रके लिये न्यक्ति स्वातंत्र्यका मृल मंत्र गभित था। भगवानने प्रत्येक मनुष्यका आच-रण ही उसके नीच अथवा ऊंचपनेका मृल कारण माना था। उनने स्पष्ट कहा कि संतानक्रमसे चले आये हुये नीवके आचरणकी गीत्र संज्ञा है। जिसका ऊंचा आचरण है उसका उच्च गीत्र है और जिसका नीच आचरण हो, उसका नीच गीत्र है । जूद हो या स्त्री हो अथवा चाह जो हो गुणका पात्र है, वही पुजनीय है । देह या कुलकी चंदना नहीं होती और न जातियुक्तको ही मान्यता प्राप्त है। गुणहीनको कीन पूजे और पाने ? अमण भी गुणोंसे होता है और आवक भी गुणोंसे होता है। "महावीरजीके इस संदेशसे

१-उपु० पर्न ७४ हो। ४९१-४९५ । २-आदिपुराण पर्व ३८ होक ४५ । ३-उपु० पर्न ७४ इहो० ४९० । ४-अमितगति श्रावकाचार इहो० ३० परि० १७ व मपा० पृ० ४९ ।

५-संताणक मेणागय जीवयरणस्त गोदिमिदि हण्या ।

उद्यं नींचं चरणं उद्यं नींचं द्वे गोदं ॥ -गोमहसार ।

६-"शिशुत्वं संज्यं वा यदस्तु तिसष्ठतु तदा ।

गुणाः पूजात्यानं गुणिपु न च छिनं न च वयः ॥

७-ण वि देहो वंदिजद् ण वि य कुलो ण वि य जाइसंजुत्तो ।

को वंदिम गुणहीणो ण हु सवणो णेय सावको हो ।। २७॥

-दर्शनपाहु ।

जनताकी मनमानी मुगद पूरी हुई और वह अपने जाति अथवा कुलमदको भून गई थी !

तव भारतमें विश्वप्रेमकी पुण्यधाराका अट्ट प्रवाह हुआ।

त्तव जाति या कुलकी मान्यता न हे।कर गुणोंका आद्र होता था। ननता गुणोंकी उपासक वन गई। व्राह्मण, सित्रिय अथवा वैश्यत्वका उसे अभिमान ही शेष न रहा! सब ही गुणोंको पाकर श्रेष्ट बननेकी कोशिश करते थे। धन्य-

-कुमार सेठको देखिये; उनके गुणोंका आदर करके सम्राट् भ्रेणिकने **अपनी पुत्रीका विवाह उनसे कर दिया था और उन्हें राज्य देकर अ**पने समान राज्याधिकारी वना दिया थे। । यही वात इनसे पहले ह्ये रेठ मविष्यदत्तके विषयमें घटित हुई थी। वह वैश्यपुत्र होकर भी राज्याधिकारी हुये थे । हस्तिनागपुरके राजसिंहासनपर आरुढ़ होकर उन्होंने प्रनाका पालन समुन्तित शितिसे किया था<sup>2</sup>। सेठ प्रीतिंकरको क्षत्री राजा जयसेनने आधा राज्य देकर राजा बनाया था। सारांशतः स्वतंत्र अन्वेषणके आधारसे विद्वानोंको यही कहना ·पड़ा है कि " उस समय ऊपरके तीन वर्ण (ब्राह्मण, क्षत्री, वैश्य)· तो वास्तवमें मूलमें एक ही थे; क्योंकि राजा, सरदार और विपादि तीसरे वैश्य वर्णके ही सदस्य थे; जिन्होंने अपनेको उच सामाजिक पदपर स्थापित कर 'लिया था। वस्तुतः ऐसे परिवर्तन होना जरा कठिन थे, परन्तु ऐसे परिवर्तनोंका होना संभव था। गरीव मनुष्य राजा-सरदार (Nobles) बन सक्ते थे और फ़िर दोनों ही ब्राह्मण

१-यन्यकुमार चरित्र देखो । २-मविष्यदत्तचरित । ३-उपु० पर्व ७६ हो० ३४६-३४८ ।

होसक्ते थे। ऐसे परिवर्तनोंके अनेक उदाहरण ग्रन्थोंमें मिलते हैं। इसके अतिरिक्त ब्राह्मणोंके क्रियाकंडयुक्त एवं सर्व प्रकारकी सामा-जिक्न परिस्थितिके पुरुष-स्त्रियोंके परस्पर सम्बन्धके भी उदाहरण मिलते हैं और यह उदाहरण केवल उच्च वर्णके ही पुरुष और नीच एत्याओंके सम्बन्धके नहीं हैं, विक्त नीच पुरुष और उच्च स्त्रियोंके भी हैं। "

सचमुच उस समय विवाहक्षेत्र अति विशाल था। चारों
विवाह क्षेत्रकी वर्णीके स्त्री-पुरुष सानन्द परस्पर विवाह सम्बन्ध
विशालता। करते थे। इतना ही क्यों, म्लेच्छ और वेश्याओं
आदिसे भी विवाह होते थे। राजा श्रेणिकने द्याह्मणीसे विवाह
किया था; जिसके उदरसे मोक्षगामी अभयकुमार नामक पुत्र जनमा
थार्थ । वैश्यपुत्र जीवंधरकुमारने क्षित्रिय विद्याघर गरुड़वेगकी बन्या
गन्धवेदत्ताको स्वयंवरमें वीणा बजाकर परास्त किया और विवाहा
था। स्वयंवरमंडपमें कुलीन अकुलीनका मेद्रमाव नहीं था। विदेह
देशके धरणीतिलका नगरके राजा गोविन्दकी बन्याके स्वयंवरमें
उत्ररक्षे तीन वर्णीवाले पुरुष आये थे। जीवंधरकुमारके यह मामा
थे। जीवन्वरने चंद्रक यंत्रको वेधकर अपने मामाकी कन्याके साथ
पाणिग्रहण किया था। पह्यदेशके राजाकी कन्याका संपंविष दुर

१-मुइ० पृ० ५५-५९।२-उपु० पर्व ७५ इस्टो० २९। ३-उपु०् पर्म ७५ हो० ३२०-३२५।

४-मन्या वृणीते रुचितं स्त्रवंत्रागतां प्ररं । कुलीनमकुलीनं त्रा फ्रमी नाहित स्त्रवंतरे ॥ इरि० जिनदास्कृतः। ५-क्षत्रचृदामणिकाव्य छंव १० श्लो० २२-२४ ।

करके उसे भी जीवंघरने व्याहा था। विणकपुत्र प्रीतंकरका विवाह राजा जयसेनकी पुत्रीके साथ हुआ था। विवाह सम्बन्ध करनेमें जिस प्रकार वर्णभेदका ध्यान नहीं रक्खा जाता था, वैसे ही धर्म-विरोध भी उसमें वाधक नहीं था। वसुमित्र श्रेष्टी जैन थे; किन्तु उनकी पत्नी घनश्री अजैन थी। साकेतका मिगारसेठी जैन था; किन्तु उसके पुत्र पुण्यवर्द्धनका विवाह वौद्ध धर्मानुयायी सेठ धनं-जयकी पुत्री विशाखासे हुआ था। सम्राट् श्रेणिकके पिता उप-श्रेणिकने अपना विवाह एक भीलकन्यासे किया था।

भगवान महावीरके निर्वाणीपरान्त नन्दराजा महानंदिन् जैन थे। इनकी रानियोंमें एक ज्ञूद्रा भी थी; जिससे महापन्नका जनम हुआ था। चम्पाके श्रेष्टी पालित थे। इनने एक विदेशी क्रन्यासे विवाह किया था। प्रीतंकर सेठ जब विदेशमें धनोपार्जनके लिये गये थे, तो वहांसे एक राजक्रन्याको ले आये थे; जिसके साथ उनका विवाह हुआ था। इस कालके पहलेसे ही प्रतिष्ठित जैन पुरुष जैसे चारुदत अथवा नागक्कमारके विवाह वेश्या-पुत्रियोंसे हुये थे। सारांशतः उस समय विवाह सम्बन्ध करनेके लिये कोई वन्धन नहीं था। सुजील और गुणवान कन्याके साथ उसके उप-युक्त वर विवाह कर सक्ता था। स्वयंवरकी प्रथाके अनुसार विवा-हको उत्तम समझा जाता था।

१-क्षाच्० लंब ५ श्लो० ४२-४९। २-उपु० पर्व ७६ श्लो० ३४६-३४८। २-आक० मा० ३ पृ० ११३। ४-ममबु० पृ० २५२। ५-आक० मा० ३ पृ० ३३। ६-वीर वर्ष ५ पृ० ३८८। ७-उसू० २१। ८-उपु० पृ० ७३३।

महिलाओंका आदर और प्रतिष्टा भी उस समय काफी थी। पुरुष स्त्रियोंको अपनी अर्डाङ्गनो समझते महिलाओंकी महिमा और प्रतिष्ठा । ये और उनके साथ बड़े सीनन्य और प्रेम-पुर्वेक व्यवहार करते थे। परदेका रिवान तब नहीं था। स्त्रियां बाहर निकलतीं और शास्त्रायं तक करतीं थीं। राजा सिद्धार्थ जिस समय रानदरत्रारमें थे, उप ममय रानी त्रिशला वहां पहुंची थीं। रानाने वह मानसे उनको अपने पाम राजसिंहासनपर बेठावा था। और अन्य राजकार्यको स्थिति करके उनके आगमनका कारण ञानना चाहा थै। पुरुष स्त्रियोंसे उचित परामर्श और मंत्रणा भी करते थे। जम्बृकुमार जिस समय जैन दीक्षा धारण करनेको उद्यत हुये थे, उस समय उनकी नवविवाहिता स्त्रियोंने खुब ही युक्तिपूर्ण शब्दों हारा उन्हें घरमें रहकर विषयभोग भोगनेके लिये उत्पाहित किया था । जम्बूकुमारने भी उनके परामर्शको वड़े गौ।से सुना था और उनको सर्वथा संतुष्ट करके वह योगी हुये थे। उनके साथ उनकी पत्नियां भी साध्वी होगई थीं। सचमुच उस समय स्त्रियोंको भी धर्मागधन करनेकी पूर्ण स्वतंत्रता थी।

गृहस्थ दशामें वे मगवानका पृत्तन अर्चन और दान ष्यथवा सामायिक आदि धर्मे कार्य करती थीं। साधु संगतिका लाम उठातीं थीं। मथुगके षाईदास छेठने अपनी स्त्रियों सहित रात्रि जागरण करके मगवानका पृत्तन—मजन किया था। स्त्रियोंकी और उनकी जो ज्ञानचर्चा उस समय हुई थी, उसको सुनकर मथुराके राजा एवं अंतन चोर भी प्रतिबुद्ध होगये थे। सचमुच उस समयकी स्त्रियां

१-उ० पु० पृ० ६०५-६०६ । २-उ० पु० पृ० ७०२-७०४ ।

चड़ी ही ज्ञानवती और विदुषी होतीं थीं। वह शृङ्गार करना और सुन्दर वस्त्र पहिनना नानती थीं; किन्तु शृङ्गार करनेमें हो तन्मय नहीं रहती थीं। वह बाह्य सुन्दरताके साथ अपने हृदयको भी अच्छेर गुणोंसे सुन्दर बनातीं थीं। वह कन्यायें योग्य अध्यापिकाओं अथवा साध्वीयोंके समीप रहकर समुचित ज्ञान प्राप्त करतीं थीं अपेर प्रत्येक विषयमें निष्णात बननेकी चेष्टा करतीं थीं। उस समयकी एक वेश्या भी बहत्तरकला, चीतठ गुण और अठारह देशो भाषाओंमें पाराङ्गत होती थी। (विषाक सुत्र १-२) \* संगीत विद्याका बहुत प्रचार था।

नीवंघरकुमारने गंधर्वदत्ता सादि कुमारिकाओं को वीणा वनानेमें परास्त करके विवाह किया था। सुरमंनरी और गुणमाला
नामक वैश्य पुत्रियां वैद्य विद्याकी नामकार थों। नीवंघरकी माता
मय्ग्यंत्र नामक वायुयानमें उड़मा सीखती थीं । ज्ञाह्मण कन्या
नंदश्रीने राना श्रेणिककी चतुराईकी खासी परीक्षा ली थीर । उस
समय पढ़ लिखकर अच्छी तरह होशियार हो नानेपर कन्याओं के
विवाह युवावस्थामें होते थे। नवतक कन्याय युवा नहीं हो लेतीं
थीं, तवतक उनका वाग्दान होनानेपर भी विवाह नहीं होता था।
कनकलताको उसके निर्दिष्ट पतिसे इसी कारण अलग रहनेकी आज्ञा
हुई थी । बहुषा कन्याय वरकी परीक्षा करके, उसे योग्य पानेपर
अपना विवाह उसके साथ कर लेतीं थीं। युवावस्थामें विवाह
होनेसे उनकी संतान भी बलवान और दीर्घनीबी होती थी। यही

प्रविच्या १८० मा० २० पृ० २६ । १-क्षत्रसूद्रामीण काव्य व सम

कारण है कि तब विधवाओं का विलाप प्रायः नहीं के बराबर सुन-नेको मिलता था। विषवा हुई स्त्रियां, फिर अधिक समय तक गृहस्थीमें नहीं रहती थीं। वे साध्वी होजातीं थीं अथवा उदासीन आविकाफे रूपमें अपना जीवन वितातीं थीं। उनका चित्त सांसा-रिक भोगोपभोगकी ओर आरूष्ट नहीं होता था। हां, यदि भाग्य-वजात् कोई कुमारी कन्या अथवा विधवा सन्मागसे विचलित हो जाती थी तो उसके साथ घृणाका व्यवहार नहीं किया जाता था। उन्हें सब ही धर्मकार्य करनेकी स्वाधीनता रहती थी।

चंपानगरकी कनकलताका अनुचित सम्बंध एक युवासे हो गया था। इसपर यद्यपि वे लक्कित हुये थे; परन्तु उनके धर्मका- योंमें वाधा नहीं आई थी। वे पति-पत्नीवत् रहते हुये, मुनिदान और देवपूनन करते थे । इसी तरह ज़येष्टा आर्थिकाके मृष्ट होने पर. उसे प्रायश्चित और पुनः दीक्षा देकर शुद्ध कर लिया गया था । महिलायें विपत्तिमें पढ़नेपर बड़े साहससे अपने शोकधर्मकी रक्षा करतीं थीं और समान भी इनी तरह पीड़ित हुई कन्याका अनादर नहीं करती थी। चंदनाका उदाहरण म्पष्ट है। मागंशतः भगवान महावीरनीके समयमें महिलाओंका नीवन विशेष आदरपूर्ण और स्वाधीन था।

जिस देश अथवा समानकी स्त्रियां विदुषी और ज्ञानवान उस समयके त्रीर और होती हैं, वहांका पुरुष वर्ष स्वमावतः पराक्रमी पुरुष । विद्यापटु और विचक्षण बुद्धिवालाहोता है।

पु० प्० ६३७ ।

सगवान महावीरके समयमें भारतके पुरुष ऐसे ही कला कुशल और विद्वान् थे। वह लोग वालकको, नहां वह पांच वर्षका हुआ, विद्याह्ययन करनेमें जुटा देते थे; किन्तु उस समयकी पठन पाठन प्रणाली आजसे विल्कुल निराली थी। तब किसी एक निर्णात ढांचेके पढ़े—लिखे लोग विद्यालयोंसे नहीं निकाले जातेथे और न आजकलकी तरह 'रक्ल' अथवा 'कालेज' ही थे। उस समयके विद्वान् ऋषि ही वालकोंकी शिक्षा दीक्षाका भार अपने ऊपर लेते थे। सब शास्त्रों और कलाओंमें निपुण इन ऋषियोंके आध्रममें जाकर विद्यार्थ युवावस्थातक शास्त्र और शस्त्रविद्यामें निज्ञात हो वापिस अपने घर आते थे। तक्षशिला और नालंदाके विद्या आश्रम प्रसिद्ध थे। जैन मुनियोंके आश्रम भी देशभरमें फैले हुए थे। विदेहमें घान्यपुरके समीप 'शि तिर मृचर पर्वतपरके जैन आश्रममें प्रतिकर कुमार विद्याह्ययन करने गये थेरे। मगध देशमें ऋषि गिरिपर भी जैन मुनियोंकी त्योमुनि थीं।

ऐसे ही अनेक स्थानोंपर भाश्रमोंमें उपाध्याय गुरु बालक-बालिकाओंको समुचित शिक्षा दिया करते थे । विद्यार्थी पूर्ण ब्रह्म-चर्यसे रहते थे; जिसके कारण उनका शरीर गठन भी खुब शच्छी तरह होता था। विद्याध्ययन कर चुकनेपर युवावस्थामें योग्य कन्याके साथ विवाह होता था। किन्तु विदाहके पहिले ही युवक अर्थोपा-जैनके कार्यमें लगा दिये जाते थे। इसके साथ यह भी था कि कई युवक भारमक्ष्याण और परोप्रकारके भावसे गृहस्थाश्रममें आते ही

१-जेंप्र० पृ० २३१ । २-उपु० पृ० ७२०-७३५ । ३-मनि० सा० १ पृ० ९२-९३ । ४-जेंप्र० पृ० २२६-२२७ ।

न थे। वे साधु होकर कर्याणके कार्यमें लग जाते थे। सब लोग अपने २ वर्णके उपर्युक्त साथनों द्वारा ही आनीविकोपार्नन करते थे। किन्तु ऐमा करते हुये वे सचाई और ईमानदारीको नहीं छोड़ते थे। लाखों करोड़ों रुपयोंका व्यापार दूर २ के देशोंसे विना लिखा पढ़ीके होता था। विदेह व्यापारका केन्द्र था। बनारस, राजगृह, तामृलिति, विदिशा, उज्जैनी, तक्षशिला आदि नगर व्यापारके लिये प्रसिद्ध थे। रोहकनगर, सुरपारक (सोपारा वम्बईके पाम) भृगुक्त इछ (भड़ोंच) आदि नगर उस समयके प्रसिद्ध वन्दरगाह थे। इन वन्दरगाह तक व्यापारी लोग अपना माल और सामान गाड़ियोंमें और घोड़ोंपर लाते थे और किर जहाजोंमें मरकर उसे विदेशोंमें लेजाते थे। सेठ शालिमद्र और प्रीतिकर आदिकी कथा- ऑमें इनका अच्छा वर्णन मिलता है।

उस समयके भारतीय व्यापारी लंका, चीन, नावा, वेबीली-निया, मिर्श्ने आदि देशों में व्यापारके जिये नाया करते थे और रव् धन कमाकर लीटते थे। उनके निजी जहाज थे और वे मणि एवं मंत्रका भी प्रयोग करना जानते थे। संतानको अच्छे संस्कारों में पंस्कृत करनेका रिवाज भी चार्छ था। गरीब और समीर सांपारिक कार्योको करते हुये भगवद्भजन और जाप सामायिक करना नहीं मूलते थे। राजा चेटक युद्धस्थलमें जिनेन्द्र प्रतिमाके समक्ष पूजा करते थे। किंतु व्रतोंको पालते हुये भी लोग दुष्टका

१-भया० पृ० ३८-४६। २-केहि इं० पृ० २१२ व जराएसी० १९२७ पृ० ११९। ३-एरि० भा० ९ पृ० ४१-४६। ४-इहिक्का० भा० १-पृठ -६९३-६९६ व भा० २ पृ० ३८-४२. ५-बेप्र० पृ० २३०। ~ ६-बेप्र० पृ० २२८। ७-बेप्र० पृ० २२८।

निग्रह करनेसे नहीं चुकते थे। राजाओंका तो यह कर्तव्य ही था; किंतु विणक्र लोग भी कस्त्रविद्यामें निपुण होते थे और वक्त पड़-नेपर उससे काम लेना जानते थे। प्रीतिकरने भीमदेव नामक विद्याधरको परास्त करके राजकन्याकी रक्षा की थी। सचमुच उस समयके पुरुष पुरुषार्थी थे और उनके शिल्प कार्य भी अनुठे होते थे। सात र मंजिलके मकान वनते थे और उनकी कारीगरी देखते ही बनती थी। सोनेके रथ और अम्बारियां दर्शनीय थे। उनके घोड़े और हाथियोंकी सेना जिस समय सजधकके निकलती थी, तो देवेन्द्रका दल फीका पड़ा नजर पड़ता था। उस समयके चत्य और मृर्तियां कद्भुत होतीं थीं । उनके एकाव नमृने आज भी देखनेको मिलते हैं। लोग बड़े पुरुषार्थी, दानी और धर्मात्मा थे। सारांगतः उस समयकी सामाजिक स्थित आजसे कहीं ज्यादा अच्छी और उदार थी।

उस उदार सामाजिक स्थितिमें रहते हुये, भारतीय अपनी
धार्मिक प्रवृत्तिमें भी उत्कृष्टताको पाचुके थे।
जिस समय भगवान महावीरजीका जन्म भी
नहीं था, उसके पहिलेसे ही यहां वैदिक क्रियाकाण्डकी बाहुल्यता
थी। वर्मके नामपर निर्मृक और निरपराध जीवोंकी हत्या करके
यज्ञ-वेदियां रक्त-रंजित की जातीं थीं। क्लिपत स्वर्गसुखके लालवर्मे इतर समाज बाह्मणोंके हाथकी कठपुतली वन रहा था। उन्हें न
वोलनेकी स्वाधीनता थी और न ज्ञान लाम करनेकी खुली मार्जा।

१-जैप्रवं पृव २२९। २-मेंगव पृव ५८। ३-विपुव पृव ७५०। ४-ममव पृव ५२-५६।

किंतु यह 'पोमडम' अधिक दिनोंतक नहीं चल सका, यह इम देख चुके हैं और जानते हैं। भगवान पार्धनाथनीके सदुपदेशसे मानवोंको ज्ञान नेत्र मिल गये थे। अनेकों मत प्रवर्तक हर किसी नातिमेंसे सगाड़ी आकर विना किसी भेद भावके प्रचलित धार्मिक कियाका-ण्डके विरोवमें अपना झंडा फहराते विचर रहे थे। शासक समुदाय इन छोगोंको आश्रय देनेमें संकोच नहीं करता था। फिर इसी समय भगवान महावीर और म० वुन्दका जनम हुआ। लोगोंके भाग्य खुल गये । आत्म-स्वातंत्र्यका युग प्रवर्त गया । दोनों महा-पुरुषोंने वैदिक कर्मकाण्डकी समारता और उसका घोर हिंसक और भयावह रूप पक्ट कर दिया ।

जैन ग्रन्थोंमें इई स्थलोंपर ऐसे उद्घेख मिलते हैं, जिनमें नैनोंने लोगोंके हृदयोंपर यज्ञमें होनेवाली हिंसाका कृर परिणाम अंकित करके उन्हें महिंसामार्गी बना दिया थारे। साथ ही उस समय वृक्षोंकी पूना और गंगा निद्योंमें स्नान अथवा जाति और कुलको धर्मका कारण मानना पुण्यकर्म समझे जाते थे। जैन शिक्ष-कोंने बड़ी सरळ रीतिसे इनका भी निराकरण कर दिया थी; निसका प्रमाव जनतापर काफी पड़ा था। वह बड़ी ही सुगमतासे अपनी मुल समझ सकी थी। इस सबका परिणाम यह हुआ कि अर्हिताकी दुन्दुभि चहुं और वनने लगी और महावीर स्वामीके जयघोपके निनादसे आकाश गृंज गया ।

१-ममबु॰ पृ० १४-१७। २-प्रच० पृ० ३३५-३३६ व उस्० 34. (. Pt. II. pp. 139-140 ) ३-श्रेच० पृ० ३३१-३३८ ब उपु० पृ० ६२४-६२६ ।

जैनधर्म नैसा आज मिल रहा है, उपका ठीक वैसा ही रूप डम समय था, यह मान लेना नरा कठिन है; तर और अवका क्यों कि जब इमी जमाने के किसी मतपर्वतक के जेनधर्भ ! सिद्धान्त ठीक दैसे नहीं ग्हते, जैसे वह बनाता है; तब यह कैसे संभव है कि ढ ई इजार वर्ष पहिले प्रतिपादित हुआ वर्ष आन ज्यों का त्यों मिल सके ! किन्तु इतनी बात निःसन्देह सत्य है कि नैनघर्मके दार्शनिक और सैद्धांतिक रूपमें विरुक्तल ही नहीं, कुछ सन्तर पड़ा है। इसका कारण यह है कि ननधर्म एक वैज्ञानिक षर्म है । विज्ञान सत्य है । वह जैता है वैसा हमेशा रहता है । इसी छिये जैनवर्मका दाशंनिक रूप आज भी ठोक वैसा ही मिलता है, जैसा उसे भगवान महावीरने बतलाया था। इसका समर्थन बौद्ध ग्रन्थोंसे होता है; नहां नैनोंके प्राचीन दार्शनिक मिद्धांत ठीक वैसे प्रतिपादित हुये हैं, जैसे आज मिलते हैं । और इस-प्रकार यह ऋहा जासका है कि भगवान महावीरके मूळ धर्मसिद्धांत काज भी अविकृतस्क्रपमें मिल रहे हैं- निर्फ अन्तर यदि है तो उनके द्वारा बताये हुए कर्मकांड अथवा चारित्र प्तम्बंची नियमोंमें है । अतः उस समयके घार्मिक क्रियाकांडपर एक नगर डाल लेना उचित है।

पहेले ही मुनिवर्मको ले लीनिये। इन ममय यह मतमेद उस समयका है कि नेन मुनिका भेष मूलमें नग्न था अथवा मुनिधर्म। वस्त्रमण भी था; किंतु बौद्धशास्त्रोंके आवारमे यह पगट किया जाचुका है कि जैन मुनि नग्न भेषमें रहते थे और उनकी क्रियायें पायः वैसी ही थी नेसी कि आज दिगण्वर जैन

१-सम्बु पृ० १९७-२७०।

मुनियोंकी मिनती हैं। वह दातारके घर जाकर जो शुद्ध आहार विधिपूर्वक मिलता था, उसको ग्रहण कर लेते थे। यह बात नहीं थी कि वह भिक्षा मांगकर उपाश्रयमें छे आकर उसे भक्षण करते हों । आजीविक साधु ऐसा करते थे । इसी कारण क्वेतांवरोंने उन-पर लाक्षेप किया है । एक बात और है कि उस समय मुनिधर्म पालन करनेका द्वार प्रत्येक व्यक्तिके क्षिये खुला हुआ था। चोर, ढाकू, व्यभिचारी, पतित इत्यादि पुरुष भी मुनि होकर आत्म-करपाण कर सक्ते थे। अंजनचोरकी कथा प्रसिद्ध है-वह मुनि हुआ थै। न्र्रदत्त डाक् मुनि होकर मुक्तवामका वासी हुआ थै। सात्यिक व्यभिचार कर चुक्रनेपर पुनः दीक्षित हो मुनि होगये थे। व्यभि-चारजात रुद्र मुनि ग्यारह अंगका पाठी विद्वान् साधु था। ऐसे ही उदाहरण और भी गिनाये जासके हैं, किंतु यही पर्याप्त हैं। इस उदारताके साथ२ उस समय जैन मुनियोंने यह विशेषता और थी कि वह अष्टमी और चतुर्दशी इत्यादि पर्वके दिनोंमें वाजारके चौराहोंपर खड़े होकर जैनघर्मका प्रचार करते थे और मुमुक्षुओंकी शङ्काओंका समाधान करके उनको जैनधर्ममें दीक्षित करते थे। इस क्रिया द्वारा उनके अनेकों शिष्य होते ये<sup>\*</sup>। इन नव दीक्षित जैनोंके यहां वह आहार लेनेमें भी संकोच नहीं करते थे। यक्तामरचरित काव्य २१ की कथासे यह स्पष्ट हैं। उस समयके मुनि बड़े

१--भमनु पृ० ५४-६५ ।२-जीपपातिक सूत्र १२०। ३-आह० मा० १ पृ० ५४। ४-आह० मा० १ पृ० १५५ । ५-आह० मा० २ पृ० १००-१०१। ६-भमनु पृ० २४० च निनयपिटक। ७-जीप्र०, पृ० २४०।

विद्वान् और सर्वेथा अरण्यमें रहकर ज्ञान ध्यानमें लीन रहते थे । इस प्रकार उस समयका मुनिधर्म था ।

मुनियोंकी तरह आर्थिकाओंकी भी उस समय बाहुल्यता थी; उस समयकी आर्थिः यह आर्थिकार्थे भी जैनधर्म प्रचारमें बड़ी काशोका धर्म। सहायक थीं। गरीव और अमीर-सराय और महल सबमें इनकी पहुंच थी। बनारसके राजा जितारिकी राजकन्या मुण्डिकाको वृषमश्री आर्यिकाने श्राविका वनाया था। राजगृहके कोठारीकी पुत्री भद्राकुन्दलकेशाने भपना विवाह विम पुत्र सरयुक्तके साथ किया था; जिसे डकैतीके लिये रानदंड मिल चुका था। सत्युक भद्रासे इतना प्रेम नहीं करता था, जितना कि वह उसके गहनोंको चाहता था, भद्रा उसके इस व्यवहारसे वड़ी दुखी हुई । एक रोज उसने उसे घोकेसे एक गढ़ेमें दकेल दिया और वह भयभीत होकर जैन संघमें आकर आर्थिका होगई । एक हत्यारी और विषयलम्पट स्त्री भी संबोधिको पाकर जैन साद्वी हो गई। उतके मार्गमें कोई बाघा नहीं आई। इससे भगवान महावीरके मार्थीसंवका विशालक्रप स्पष्ट है। निप्त समय यह भद्रा नैनसंघर्में पहुंची तो उस समय इससे पूछा गया था कि वह किस कक्षाकी दीक्षा ग्रहण करना चाहती है ? उत्तरमें उसने सर्वोत्कृष्ट प्रकार अर्थात् आर्थिकाके व्रत लेना स्वीकार किये थे । इसपर उसने केश-लोंच करके जैन आर्थिकाका भेष घारण किया था । वह एक वस्त्र घारण किये रहती थीं। मैले-कुंचैले रहनेका उसे कुछ घ्यान न था। इसके विपरीत उदासीनं व्रती श्राविका वालोंको मुण्डाये रहतीं

१-सकी० पृष् ९८ । २-ममबु पृष् २५९-२६० ।

थीं, पृथ्वीपर मोतीं थीं और सुर्यास्त होनेके पश्च तु मोननपान नहीं करतीं थीं । इस तग्हका आर्थिका धर्म उस जमानेका था। भगवान महावीरजीके समयका श्रावकाचार उन्नत और विशाल

था। उसमें पाखण्ड और मिध्यात्वको तत्कालीन श्रावकाचार। स्थान प्राप्त नहीं था। श्रावक और श्राविका नियमित रूपसे देवपूजन, गुरु उपासना और दान कर्म किया करते थे। र वे नियमसे मद्य मांमादिका त्याग फरके मूल गुणोंको धारण करते थे। वज्ञत और उपवासोंमें दत्ति तत्ति रहते थे । अष्टमी और चतुर्दशीको मुनिवत नग्न होकर प्रतिमायोगः घारण करके स्मशान आदि एकांत स्थानमे आत्मध्यानका अम्यास किया करते थे। किंतु त्यागी होते हुये भी आरंभी हिंसासे विलग नहीं रहते थे। वे कृषि कार्य भी करते थे। तथापि बड़े चतुर और ज्ञानवान होते थे। अनेकोंसे शास्त्रार्थ करनेके लिये तैयार रहते थे। आनक्लके श्रावकोंकी तरह घर्मके विषयमें परमुखापेक्षी नहीं रहते थे। उस समय मुद्रां व दुण्हा रखकर श्रावक लोग शास्त्रार्थ करनेका आम चैलेंज देते थे। कांपिल्यके कुन्दकोलिय नैनेने मुदा और दुंपट्टा रखकर शास्त्रार्थ किया थै। जैन स्तूपों मांदिकी खुंदाई होनेपर ऐसी मुद्रायें निकली हैं। अविकार्ये भी इनं शास्त्रार्थीमें माग छेती थीं। इस क्रिया द्वारा धर्मका बहुपचार होता था और श्रावकींकी संख्या बढ़ती थो। जीवंघरकुमारने एक

१-मंमद्व० पू० २५८-२६० । २-जैप्र० पृ० २३४ । ३-जैप्र० मृ० २३२ । ४-भमवु० पृ० २०६-२०७ । ५-जेप्र० पृ० २३४ । ६-वस्० ग्या० ६ । ७-दिजै० मा० २९ अंक १-२ पृ० ४० । ८-ममंबं प्र १५८।

अजैन तपस्त्रीको जैनधर्मका उपदेश देकर नेनी बनाया था। इसी तरह उन्होंने एक अन्य गरीव शूद वर्णके मनुष्यको ननधर्मका -अद्धानी बनाकर उसे अपने ,आभूषण आदि दिये थे।

गृहस्य घर्मेका पालन करनेका अधिकार प्रत्येक पाणीको था। श्रावक लोग नवदीक्षित जैनीके साथ प्रेमनई व्यवहार करके वात्स-- इयधर्मकी पूर्ति करते थे। उसके साथ जातीय व्यवहार स्थापित काते थे। जिनदत्त सेठने बौद्धवर्धी समुद्रदत्त सेठके जन होनानेपर उसके साथ अपनी कन्या नीलीका विवाह किया थार । खानपानमें शुद्धिका ध्यान रक्ला जाता था; किन्तु यह बात न थी कि किसी इतर वर्णी पुरुषके यहांके शुद्ध भोजनको ग्रहण करनेसे किसीका धर्म चला जाता हो ! राजा उपश्रेणिकने भील कन्यासे शुद्ध भोजन बनवाकर ग्रहण किया था। (आक भा ०२ ए० ३३) जैन मंदिरोंका द्वार पत्येक सनुष्यके लिये खुला रहता था। चम्पाके बुद्धदास और बुद्धसिंह नेन मंदिरके दर्शन करने गये थे और अंतर्में वह जैनी होगये थे। वशु तक भगवानका पूजन कर सक्ते थे। कुमारी कन्याको पत्नीवत् ग्रहण करके उसके साथ रहनेवाले पुरुषके यहां मुनिरानने आहार लिया था। आनक्त ऐसे व्यक्तियोंको -'दस्सा' कहकर धर्मागघन करनेसे रोक दिया जाता है: किंतु उस समय 'दस्ता' शब्दका नामतक नहीं सुनाई पड़ता था। किसी भी व्यक्तिके धर्मकार्योमें नाधा डालना उस समय अवर्मका कार्य समझा जाता था। और न उस सम्य अग्नि पूना, तर्पण आदिको वर्भका अग

१-क्षत्रचुडामणि लम्ब ६ श्लो० ७-९ व लम्ब ७ श्लो० २३-३०। २-आक० सा० २ पृ० २८। ३-सकी० पृ० १८५। ४-वपु० पृ० ६४२।

माना जाता था। सामान्यतः उस समयके धर्मका यह विशालक्ष्य है।

इम प्रकार उस समयके भारतकी परिस्थिति थी और वह आजसे कहीं ज्यादा सुघर और अच्छी थी। प्रत्येक प्राणी खाधीन और पराक्रमी था। रुट हियोंकी गुलामी, धार्मिकताका अंधिवश्चास अथवा रुपये पंसेकी चाररी उस समय लोगोंमें छू नहीं गई थी। सब प्रसन्न और आनन्दमई जीवन विताते थे। इनका उछेल ही उस समय नहीं मिलता है। हां, एक बातका बहुत उछेल मिलता है। वह यह कि वराग्य होनेपर सुमुक्षु पुरुपोंको न राज्यका लालच, न स्त्री पुत्रोंका मोह और न धन-संपदाका लोभ साधु होनेसे रोक सक्ता था। यह तो एक नियम था कि अंतिम जीवनमें प्रायः सब ही विचारवान गृहस्थ पाधु होकर आत्मज्ञान और जनकल्याणके कार्य करते थे; किंतु ऐसे भो उदाहरण मिलते हैं जिनमें वैराग्यको पाकर लयक्ति भरी जवानीमें मुनि होगए थे।\*

(0)

मग्रन महाक्रिका निकाणकाल।

भगवान महावीर नीके निर्वाणकी दिव्य घटनाको आनसे करीव निर्वाण-कालकी ढाईहजार वर्ष पहले अर्थात ईस्वी सन् ९२७ असम्बद्धता। वर्ष पहले घटित हुआ माना जाता है। जैनोंमें आनकल निर्वाणाव्द इसी गणनाके अनुसार प्रचलित है। किन्तु उसकी गणनामें अन्तर है; जिसकी ओर मि० काशीपसाद जाय-सवाले, प्रो० जैकोबी और पं० विहारीलाल जी जैनोंका ध्यान

<sup>\*</sup> जैप्न० पृ० २३१ । १-जविमोसो, सा० १ १०९९ । २-वीर पर्ष । ३-वृजेश० १०.८।

भाकिषत कर चुके हैं। महावीरम्यामीके निर्वाण जिमी प्राचीन घट-नाका ठ'क पता न रखना सचमुच केनोंके लिये एक बड़ी लज्जाकी बात है। और आज इम पुरानी बातका विलक्ष्य ठीक पता लगा लेनेका वायदा करना घृष्टता मात्र है। इतनेपर भी उपलब्ध प्रमा-णोंसे जिस निरापद मन्तव्यपर इम पहुंचेंगे उसे प्रगट करना अनु-चित नहीं है। दुर्भाग्यवश आनसे करीब डेढ़ हमार वर्ष पहले भी वीर निर्वाणाव्हके विषयमें विभिन्न मत थे। लगभग तीसरी शता-व्हिक्के ग्रंथ 'त्रिलोक प्रज्ञित' की निम्नगाथाओंसे वे इसपकार प्रगट हैं:— 'बीरिजणं सिद्धिगदे चडसद्दशिसिंह वास परिमाणा। कालंमि अदिक्रंते उप्पण्णा पत्थ सगराका॥ ८६॥ अहवा वीरे सिद्धे सहस्सणवक्तंमि सगसयव्यक्तिये। पणसीदिमि यतीदे पणमाने सगणिको जादा॥ ८९॥ ॥ पाठान्तरं॥

चे।इस सहस्स सगसय तेणउदी वास काल विच्छेदे। वीरेसरसिद्धीदे। उप्पण्णे। सगणिको अहवा॥ ८८॥ ॥ पाठान्तरं॥

णिन्वाणे दीरजिणे छन्त्राससदेखु पंचवरिसेसु । पणमसिसु गदेसुं संजादे। सगणिओ अहवा ॥ ८६ ॥

वर्ध-''वीर भगवानके मोक्षके वाद जब ४६१ वर्ष वीत गये तब यहांपर शक नामका राजा उत्पन्न हुआ। अथवा भगवानके मुक्त होनेके वाद ९७८९ वर्ष ९ महीने वीतनेपर शक राजा हुआ। (यह पाठान्तर है) अथवा वीरेश्वरके सिद्ध होनेके १४७९३ वर्ष बाद शक राजा हुआ (यह पाठान्तर है) अथवावीर भगवानके निर्वाणके ६०९ वर्ष और ९ महीने वाद शकराजा हुआ।" ('नहि०, भा० १३ ए० ३३)

ईंग्बी सन्की प्रारम्भिक शताब्दियोंमें ही निर्वाणस्थिति चीर निर्वाण सम्बत् विषयभे इस प्रकार विभिन्न मतोंको देख-कर किन्हीं लोगोंकी घारणा होनाती है पहलेसे प्रचलित हैं थार विभिन्न मत। कि पहले निर्वाण व्य प्रचलित नहीं था। वह बादमें किन्हीं लोगों हारा चन्ना दिया गया है। किंतु इस क्रिप्पनामें कुछ भी तथ्य नहीं है; क्योंकि बीर निर्वाणान्द (धका एक जिलालेख बारली प्रामसे मिला है तो अनमेरके अनायब घरमें मीजृद है। इतमायमे यह जिलालेख हुटा हुवा अधृत है। इस कारण उसके आधारपर निर्वाणाव्यका पना नहीं चल सक्ता है। तो भी उपमें माध्यमिष्ठा नगरीष्ठा उद्घेख, निमपर हिन्दुर्भोका अधिकार ई॰ पूर्व दूपरी शताब्दि तक रहा था, इम वातका द्योतक है कि ट्य मगयके बहुत पहले जब वहांपर जैनोंका पावल्य था नव यह जिलालेख किखा गया था। श्रतण्व भगवान महावीरकी निवाण तिथि ईम्बी मन्से हजारों वर्ष पहले नहीं मानी जासक्ती । ऐसी मान्यता शेखचिछीकी क्टानीसे कुछ अधिक महत्व नहीं रखती। अब रही खबड़ोप मनोंकी बात, मो उनपर अलग २ विवेचन फरना उचित है। आनक्ज वीरनिर्वाण ति<sup>थि</sup>के मम्बंघमें निसनिवित मत मिलते हैं:—

(१) शहराजाके उत्पन्न होनेसे ४६१ वर्ष पहले वीर भग-वानका निर्वाण हुआ।

(२) शक रामाके होनेसे ६०५ वर्ष ५ महीने पहले बीर प्रमु सोक्ष राष्ट्र।

'(३)-ईस्त्रीसन्से अद्भार अर्थ पहले बीरनिर्द्राण हुना।

- (४) विक्रमाठ्यसे ५५० वर्ष पहले महावीरनी मोक्ष गये।
- (५) शकाठरसे ७४१ वर्ष पहले वीर सगवानका निर्वाण हुआ !
- (६) विक्रम राजाके जन्मसे ४७० वर्ष पहले महावीरस्वामी मुक्त हुये।

प्रथम मतके अनुमार वीर-निर्वाणको माननेपर प्रश्न होता है कि यह शक राजा कौन था? इस मतका प्रतिपादन 'त्रिलोकप्रज्ञप्ति'में निम्न गाथाओं द्वारा हुआ है:—

"णिव्वाणगदे वीरे चडसदहगिसिंह वासविच्छेरे। जादे। च सगणिरदे। रज्जं वरसस्त दुसय वादाला ॥६३॥ देशिण सदा पणवण्णा गुत्ताणं चडमुहस्स वादाले। वस्सं हे।दि सहस्सं केई एवं पह्यंति॥ ६४॥ "

अर्थात्—'वीर निर्वाणके ४६१ वर्ष वीतनेपर शक राजा हुआ और इस वंशके राजाओंने २४२ वर्ष राज्य किया । उनके बाद गुप्तवंशके राजाओंका राज्य २९९ वर्षतक रहा और फिर चतुर्भुख (किंकि) ने ४२ वर्ष राज्य किया । कोई२ लोग इस तरह एक हजार वर्ष बतलाते हैं।'

इन गाथाओं के कथनसे यह स्पष्ट है कि गुप्तवंशके पहले मारतमें जिस शक्तवंशका अधिकार था, अथम मतपर विचार। उत्तमें ही वह शक राजा हुआ था। और उसका उक्केस जैन अन्यों में खुद मिलता है, इसिलिये उसका सम्पर्क जैनधमंसे होना संमव है। दंतकथाके अनुसार शक संवत प्रवर्तक रूपमें यह राजा जैन धममुक्त प्रगट है। किंतु आधुनिक विद्वानों का इस शकराजाको शक संवत प्रवर्तक मानना कुछ ठीक नहीं जंचता। यदि उनकी द्वितीय मतके अनुसार ६०९ वर्ष ९ मास वीरनिवी-

णके उपरान्त हुआ माने तो शायद किसी अंशमें ठीक भी हो; परन्तु उन्हें तबसे ४६१ वर्ष पश्चात हुआ मानकर शक संवत् वतलाना प्रचलित शक-संवत्की गणनासे बाधित है। इस दशामें शक-संवत् प्रवर्तकको ही जैन अन्थोंका शकराना मान लेना जरा कृतिन है। इसके साथ ही शक-संवत् प्रवर्तकका ठीक पता भी नहीं चलता! कोई किन्दि हारा इस संवत्का प्रारम्भ हुआ बताते हैं, तो अन्योंका मत है कि नहपान अथवा चप्टनने इस संवत्को चलाया था। किंतु ये सब आधु नेक विहानोंके मत हैं और कोई भी निश्चयात्मक नहीं हैं। इसके प्रतिकृत प्राचीन मान्यता यह है कि शक संवत् शालियाहन नामक राजा हारा शकोंपर विजय पानेकी यादद इतमें चलाया गया था। इस प्राचीन मान्यताको सुरा देना उत्चत नहीं नंचता। स्ट्रामनके अन्धीवाले शिलानलेख आधारपर शक संवतको चलानेवाला गीतमो पुत्र शातकणी (शतवाहन या सालिवाहन) प्रगट होता है।

गोतमी पुत्रने अपने विषयमें स्पष्ट कहा है कि उसने शकों, प्रहांने और यहनां एवं झहरातनंशको जड़मूल से नष्ट करके सात-बाहन वंशका पुनरुद्धार किया था। किंतु कोई विद्धान इसे सन् १२० के लगभग हुआ वक्षते हैं और इस समय उसका नहपान से युद्ध करके विनयोपलक्षमें सबत चलाना ठीक नहीं बैठता; वयों कि शक्तंवत सन् ७८ ई० से प्रान्म होता है। इसी कारण सात-बाहन वंशके हालनामक राजाको इस संवत्का प्रवर्धक कहा जाता है। किंतु, अब उपरोक्त अन्बोवाले शिलालेख से नहपानका समय

१-जमीसो०, भा० १७, पृ० : ३३४। २-जमीसो०,: भा० १७ पृ० ३३५-३३६।

ईस्वी पूर्व प्रथम शताब्दिका अंतिम भाग प्रमाणित होता है। इस स्वत्थामें गौतमीपुत्र शातकवर्णीका समय भी सन् १२० के बहुत पहले प्रगट होता है और यह उचित नंचता है कि उसने सहरात वंशकोंको सन् ७०-८० के लगभग पगस्त किया था। अतः यह समय शक संवत्के प्रारम्भकाल्से ठीक वैठना है और शालिवाहन (गौतमीपुत्र शातकर्णी) द्वारा उसका चलाया जाना तथ्यपूर्ण प्रतीत होता है। इस दशामें जैन शास्त्रोंमें निस शक राजाका उल्लेख है वह शक संवतका प्रवर्तक नहीं होसक्ता क्योंकि वह शकवंशका राजा था! पहलेके जैन शिलालेखों और राजा वलीकथे से भी इस वातका समर्थन होता है; जैसे कि हमी स्थाड़ी देखेंगे।

तो अब देखना चाहिये कि जैन शास्त्रों हा शक राना कीन नहपान ही शकरांजा था ? भैनों के अनुसार उसका वीर निर्वाक्षि। अतः दूसरा मत णसे ४६१ या ६०५ दर्प बाद होना, मान्य नहीं है। उसके वंशका २४२ वर्ष तक राज्य करना और उनके बाद गुप्तवंशी रानाओंका अधिकारी होना पगट है। भारतीय इतिहासमें गुप्तवंशके पहले क्षत्रपवंशी राजाओंका राज्य प्रज्यात था। यह शक जातिके विदेशी लोग थे। तब इनमें सह-रात शाखाके राजा पत्रल थे; जिसकी स्थापनाका मुख्य क्षेय नह-पानको पाप्त है। नहपानके बाद सन् २८८ ई० तक इस वंशमें कई राजा हुए थे। अन्तमें गुप्तवंशी राजा समुद्रगुप्तने इन्हें जीत लिया था। इनपकार इनका राज्यकाल लगभग उईनी वर्षीतक

१-जमीसी०, सांवः १-८ः पृवः ६५.-७१।।

भक्ट है। इन बातोंका साहदय नेनोंके उपरोक्त उछेखसे है। साथ दी आजक्ल जो नहपानहा अंतिम समय ई० पूर्व ८२ से १२४ ई० तक माना जाता है वह भी जनोंकी प्राचीन मान्यतासे ठीक बैठना है: क्योंकि उनके अनुपार बीर निर्वागसे ४६१ से ६०९ वर्षे बाद तक शक रामा हुआ था। अब यदि वीर निर्वाण ई॰ पूर्व ५४५ में माना जाय, निसका मानना ठीक होगा, जैसे हम अगाड़ी प्रगट करेंगे, तो उक्त समय ई॰ पूर्व ८४ से ई॰ ६० तक पहुंचता है। चुँके यह समय शक रानाके उत्पन्न होनेका है। इसलिये इसका सामझस्य नहपानके उपरोक्त अंतिम ममयसे करीवर ठीक बैठता है। इनके साथ ही नहपानका जैन सम्बंब भी प्रगट है। जैन शास्त्रीमें नहपानका उल्लेख नरवा-हन, नरसेन, नहवाण और नभोवारण रूपमें हुआ मिलता है। 'तिलोकपज्ञित' में उपहा उछेल नरवाहन रूपमें हुआ है। <sup>२</sup> एक पट्टावरीमें उन्हें 'नहवाण' के नामसे डिलियत किया है। इन नाममें नहपानसे प्रायः नाम मात्रका सन्तर है। इसी कारण श्रीयुत् काशीप्रसाद जायसवार्क और पं नायुगमनी प्रेमीने नरवाहनको नहपान ही प्रगट किया है।"

१-भाषारा०, भा० १ १० १२-१६। २-जेंदि०, भा० १३ १० ५३२-पदांतर शायद यह आपित हो मक्ती है कि यदि जिलो हप्रज्ञित के कर्ताको शहराजा नामसे नहपानका उद्धेय करना था, तो उन्हें ९३-९४ गायाओं शहराजाके स्पानपर नाबाहन नाम लिखना उचित था! इसके उत्तरमें हम यही करेंने कि 'जि०प्र०' के रचना कालके समय इस बातका पता लगाना कठित था कि नहपान और शकराजा एक ही ये। विशेषके लिये देखी वीर वर्ष ६। ३-१ए०, भा० ११ १० २५१। ४-जेसा सं०, भा० १ म० ४ १० २१९। ५-जेसि० भा० १३ १० ५३४।

उधर विवुध श्रीधरकी कथासे नरवाहन राजाका जैन सम्बंध प्रगट है; जिसके अनुसार दिगम्बर जैन सिद्धांत अन्थोंके उद्धारक मुनि भृतविल नामक आचार्य वही हुए थे। नहपानका एक विन्द्र 'भट्टारक' था और यह शब्द जैनोंमें रूढ़ है। तथापि नहपानके उत्तराधिकारियोंमें क्षत्रप रहिसहका जैनवर्मानुयायी होना प्रगट है। अवएव नरवाहनका नहपान होना और उन्हें जैनधर्मानुयायी मानना उचित प्रतीत होता है। इस अवस्थामें पूर्वोक्त पहले दो मतोंके अनुसार वीर निर्वाण शकाब्दसे ४६१ वर्ष अथवा ६०५ वर्ष ५ मास पूर्व मानना ठीक प्रमाणित नहीं होता; वयोंकि जैन शास्त्रोंका शकराजा शक संवतका प्रवर्षक नहीं था, वह नहपान था।

तीसरा मत प्रो॰ नॉर्ड चारपे न्टयरका है; निसक्त स्थापन निर्वाणकाल ई० पू० उन्होंने 'इन्डियन एन्टीक्वेरी' भा० ४३ ४६८ नहीं होसका। में किया है। उनके मतसे वीर-निर्वाण ई० पू० ४६८ में हुआ था। उनने अपने इस मतकी पुष्टिमें पहले ही दिगम्बर और श्वेतम्बरोंके उस मतके निरापद होनेमें शक्ता की है, जिसके अनुसार सन् ५२७ ई० पूर्व वीरिनवीण माना जाता है। किन्तु इसमें नो वह दिगम्बरोंके अनुसार विक्रमसे ६०५ वर्ष पूर्व वीरिनवीण बतलाते हैं, वह गलत है। किसी भी प्राचीन दिगम्बरअंथमें विक्रमसे ६०५ वर्ष पहले वीर निर्वाण होना नहीं

१-सिद्धांतसारादि संग्रह, पृ० ३१६-३१८। २-राइ०, पृ० १०३। ३-इंऐ०, सा० २० पृ० ३६३। ४-त्रिलोकसार गा० ८५०-त्रिलो-कसारके टीकाकार एवं उनके बादके लोगोंको शकराजासे मतलब विक्रमा-दित्यसे अमवश था। असलमें वह नहपानका स्रोतक है।

लिखा है; विकि विकामके जनमसे ४०० वर्ष पहले महावीरका मोक्षगमन नताया गया है। शायद प्रो॰ सा॰ को यह भ्रम, उप-रान्तके कतिपय नैन लेखकोंके अनुरूप, 'त्रिलोकसार'की ८५०वीं गाधाकी निम्न टीकासे होगया है; जिसमें शक राजाको 'विक्रमाङ्क' कहा है। "श्री वीरनाथनिवृते सक्ताशात पंचीत्तरषट्शतवर्षीण पंचमासयुतेन गत्वा पश्चात् विक्रमाङ्कशकरानी जायते। " यहांपर विक्रमाङ शक राजाका विशेषण है। वह विक्रमादित्य राजाका खास नामसूचक नहीं है । इस कारण त्रिलोकसारके मतानुसार विक्रमसे ६०५ वर्षे ५ मास पहले बीर निर्वाण नहीं माना जासका और यह शकाव्दसे भी इतने पहले हुआ नहीं स्वीकार किया जासका; यह पहले ही लिखा नाचुका है। इनेताम्बरोंके ग्रन्थ 'विचारश्रेणि'की विक्रमसे ४७० वर्षपूर्व वीर निर्वाण हुमा प्रगट करनेवाली गाथा-ऒंका समर्थन उससे प्राचीनग्रंथ ' त्रिलोक्प्रज्ञित ' से होता ही है और उघर चौद्ध सं० ई० पूर्व ५४३ से प्रारम्भ हुआ लाखेलके शिलालेखसे प्रमाणित है। <sup>१</sup> इसलिये वह ई० पू० ४७७ में नहीं माना नासक्ता। तथापि उसके साथ वीर निर्वाण संवत् ई०पू० ४६८ से मानना भी वाधित है; क्योंकि यह वात वीद्धशास्त्रोंसे स्पष्ट है कि म० बुद्धके नीवनकालमें ही भ० महावीरका निर्वाण होगया था। टक प्रो॰ सा॰ इस असम्बद्धताको स्वयं स्वीकार करते हैं<sup>-</sup>। मि॰ काशीपसाद नायसवालने प्रो॰ सा॰के इस मतका निरसन भच्छी तेरह ~ कर दिया है। <sup>3</sup> अतएव इस मतको मान्यता देनेमें भी हम असमर्थ हैं।

१-जिंवशोसी ०, भा० १ पृष्ठ ९९-१०५। २-मिन्झिम ० २।२४३ व दीनि० भा० ३ पृष्ठ १। ३-१ए०, भा० ४९ पृष्ठ ४३...।

चौथा मत श्रीयुत पं॰ नाथृरामनी प्रेमीका है और उसके अनुसार विक्रमाव्यसे ५५० वर्ष पहले वीर विक्रमाङ्क्षसे ५५० पूर्व प्रभू मोक्षं गये प्रगट होते हैं। इस मतका भी निर्वाणकाल नहीं होसका। आधार श्री देवसेनाचार्य और श्री अमि-तगति भाचार्यका उल्लेख है; जिनमें समयको निर्दिष्ट करते हुए 'विक्रमनृषकी मृत्युसे' ऐसा उड़ेख किया गया है। होसक्ता है कि इन आचार्योको विक्रमसंवत्को उनकी मृत्युसे चला माननेमें कोई गलती हुई हो; क्योंकि विक्रमकी मृत्युके बाद प्रजा द्वारा इस संव-त्का चलाया जाना कुछ जीको नहीं लगता। 'त्रिलोकप्रकृप्ति' आदि प्राचीन ग्रन्थोंमें इस मतका उल्लेख नहीं मिलता है। यदि इस मतको मान्यता दीनाय तो सम्राट् धनातशत्रुके राज्यकालमें सग-वान महावीरका निर्वाण हुआ प्रगट नहीं होता और यह वाघा पूर्वोक्त तीन मर्तोंके सम्बन्धमें भी है। दिगम्बर और स्वेताम्बर जैन अन्थों एवं बौद्धोंके शास्त्रोंसे यह बिल्कुल स्पष्ट ही है कि महावी-रजीके निर्वाण समय अजातशत्रुका राज्य था। दे उसके राज्यके अंतिम भागमें यह घटना घटित हुई थी। अजातशञ्जुका राज्यकाल सन् ९९२ से ५१८ ई॰ पु॰ मथवा सन् ५५४ से ५२७ ई॰ पु॰ प्रगट है। विक्रमान्दसे ५५० वर्ष पूर्व भगवानका मोक्षलाम माननेसे वह सम्राट् श्रेणिकके राज्यकालमें हुआ घटित होता है और यह प्रत्यक्ष वाधित है। अतः इस मतको स्वीकार कर लेना भी कठिन है।

न-दर्शनसार पृ० ३६-३७ । र-जिन्सोसो०, मा० १ पृ० ९९-११५ व उपु० । १-जिन्सोसो०, मा० १ पृ० ९९-१९५ व सिह्इं०, पृ० ३४-३८ ।

पांचवें मतके अनुमार शकाव्दसे ७४१ वर्ष पहले वीर भग-शकांब्द्से ७४१ वर्ष वानका निर्वाण हुआ पगट होता है। उस पूर्व भी स्रांतमय है। मतका प्रतिपादन दक्षिण भारतके १८ वीं शताब्कि शिलालेखों में हुआ है । जैसे दीपनगुड़ीके मंदिरवाले वड़े शिकालेखमें इतका उद्घेख यूं है;" "वर्द्धमानमोक्षगतान्दे अष्टित्र-शद्धिपंचरातोत्तरद्विसहस्रपरिगते शालिवाहनशककाले सप्तनवति-सप्तश्रवोत्तरसहस्रवर्षेसंमिते भवनाम सवत्तरे" इसमें शाका ११९७में वीर सं॰ २५५८ होना लिखा है। वर्तमान प्रचलित सं॰से इसमें १३७ वर्षेका छन्तर है। इस अन्तरका कारण त्रिकोकसारके ८५०वें नं की गाथाकी टीका है, जैसे कि हम उत्पर बता चुके हैं। द क्षिण भारतके दिगम्बर भैन इतिहास ग्रन्थ 'राना वलीकथे' से भी इसका समर्थन होता है। उसमें लिखा है कि 'महावीरनी मुक्त हुये तब किल्युग के २४३८ वर्ष बीते थे और विक्रमसे ६०५ वर्ष पूर्व वह मुक्त हुये थे। 12 उपरोक्त टीकाके कथनसे अमर्ने पड़कर ऐसा उल्लेख किया गया है और इस अमारमक मतको मला कैसे स्वीकार किया जासका है ?

अंतिम मत है कि विक्रम जनमसे ४७० वर्ष पहले महावीर-अस्तिम मत स्वामीका निर्वाण हुआ था। और इस मतके अनु-मान्य है। सार ही आजकल जैनोंमें वीरनिर्वाण संवत प्रचलित है। यह संवत् ताजा ही चला हुआ नहीं है विलक्ष प्राचीन साहि-स्यमें भी इसका उल्लेख मिलता है। किन्तु इसकी गणनामें पहलेसे

१-ममंप्राजैस्मा॰, पृ० ९८-९९ । २-जनिमन्न, वर्ष ५ अंक ११ पृ० ११-१२ । ३-डाकाके छिखे हुएके गुटकेमें इसका खेळल है।

ही मूल हुई है। उसको देखनेके लिये यहांपर उन प्रमाणोंको उपस्थित करना उचित है, जिनके आधारसे यह गणना हुई है:—

- (१) सत्तरि चदुसद्जुत्तो तिणकाला विक्रमा हवइ जम्मे। । अठवरस...साडसवासेहि भम्मिए देसे ॥ १८ ॥ नंदिसंघ पटावली (जैसिमा०, कि० ४ ९० ७५)
- (२) सत्तरि चदुसद्जुत्तो तिणकाले विक्तमी हयइ जम्मे। । अठवरस वाललीला, साइसवासेहि भम्मये देसा ॥ रसपण वीसा रज्जी कुणंति मिच्छे।पदेश संजुत्तो । चालीस वरस जिनवर धम्मे पालेय सुरपयं लहियं ॥ ॥ विक्रम प्रयथ ॥
- (३) सरस्वती गच्छकी पट्टावलीकी भृगिकामें स्पष्टरूपसे वीर निर्वाणसे ४७० वर्ष बाद विक्रमका जन्म होना लिखा है; यथा:— "बहुरि श्री वीरस्वामीकूं मुक्ति गये पोछ च्यारसी सत्तर ४७० वर्ष गये पीछैं श्रीमनमहाराज विक्रम राजाका जन्म भया।"
  - (8) जं रयणि कालगओ अरिहा तित्यंकरी महावीरी । तं रयणि अवंति वई अभिसित्तो पालया रायां ॥ सद्दी पालग रक्षे। पण पण्णसंयतु होई नंदाणं । अद्वसयं मुरियाणं तीसिविश्र पुस्समित्तस्स ॥ वलमित्त-भानुमित्तां सद्दी विरसाणि वत्तं नरवाहणे। । तह गद्दभिक्ष रन्ते। तेरसविरसा सगस्स चड ॥ -तीथोंबार प्रकीणं।
- (५) वसुनंदि आवकाचारमें विक्रम शक्से ४८८ वर्ष पूर्वे महावीर निर्वाण होना लिखा है। (देखो जैनमित्र, वर्ष ५ अंक ११ ए० ११-१२)।

उपरोक्त सन्ही उल्लेखोंमें प्रायः भगवान महावीरसे ४७० वप वाद विक्रमरानाका जनम होना लिखा है और वर्तमान विक्रम संवत उनके राज्यकालसे चला हुआ मिलता है। यही कारण है कि वसुनंदि श्रावकाचारमें विक्रमसंवतसे ४८८ वर्षपूर्व वीरनिर्वाण हुआ निर्दिष्ट किया गया है; क्योंकि विक्रमके जन्मसे राज्याभि-चेकको कालान्तर १८ वर्षका माना नाती है। इस मवस्थामें प्रचलित दीरिगर्वाण संवतुका संशोधन होना आवश्यक प्रतीत होता है। द्यायट उपरोक्त प्रमाणोंमें नं० ४ पर आपत्ति की जाय, जिसमें वीरनिर्वाणसे ४७० वर्षे वाट् शकरानाका राज्यान्त होना लिखा है। किन्तु यह बात ठीक नहीं है। यहांपर शकरानासे भाव शकारि-राना विक्रमादित्यसे प्रगट होता है । डॉ॰ नैकोबी भी यही बात प्रगट करते हैं। यदि ऐसा न माना जाय और शकराजांछे भाव शक संवत प्रवर्तकके लिये जांय, तो उक्त गणनाके अनुसार चंद्रगुप्त मोर्यका समिपेक काल ई॰ पूर्व १७७ वर्ष साता है और यह प्रत्यक्ष वाघित है । साथ ही उपरोक्त गाथाओंका गणनाक्रम आप-तिजनक है, जैसे हमने अन्यत्र प्रगट किया है। व माल्स होता है कि विक्रमसे ४७० वर्ष पूर्व वीर निर्वाण वतलानेके छिए स्वेतांव-राचार्योने अपने मनोनुकृल टक्त गाधाओं हा निरूपण कर दिया है। ट्स दशामें यह नहीं कहा जासक्ता कि उनको विक्रमके जन्म राज्य **भायवा मृत्युसे ४०० वर्षे पूर्व वीर निर्वाण मान्य था।** किन्तु भवशेप मर्ठोंके समक्ष विक्रमके जन्मसे ४७० वर्ष पूर्व वीरनिर्वाण हुआ मानना ठीक है।

१-मदनकोष व भाषाए०। २-जेखा सं०। ३-वीर, वर्ष-६। 🔑

इस गणनाके अनुसार अथीत विक्रमके जन्मसे १७० वर्ष निर्वाणकाल ई० पू० पूर्व (५४५ ई० पू०) वीर निर्वाण मान-५४५ में था। नेसे, उसका अजातशत्रुके राज्य कालमें ही होना ठीक बैठता है और म॰ बुद्धका तब जीवित होना भी प्रगट है। अतः यह गणना तथ्यपूर्ण मगट होती है। शायद यहांपर यह भापित की जाय कि चूं कि अजातशत्रुका राज्यकालका अंतिम वर्ष ई॰ पूर्व ५२७ है और म॰ बुद्धकी देहांत तिथिका शुद्धरूप ई० पु० ४८२ विद्वानोंने प्रगट किया है; इसिलये वीर निर्वाण कोई ई॰ पूर्व ५२७ वर्षमें हुआ मानना ठीक है। किन्तु पहिले तो यह भापत्ति उपरोक्त शास्त्रलेखोंसे वाघित है। दूसरे भजात-शत्रु वीर निर्वाणके कई वर्षे उपरांत तक जीवित रहा था, यह बात नैन एवं वोद्ध ग्रन्थोंसे प्रगट है। इसिलये उनके अंतिम राज्य-वर्ष ई॰ पूर्व ५२७ में वीर निर्वाण होना ठीक नहीं जंचता ! साथ ही यदि म॰ बुद्धकी निघन तिथि ४८० वर्ष ई० पु० थोड़ी देरके लिये मान भी ली जाय तो भगवान पहावीरके उपरांत इतने लम्बे समय तक उनका जीवित रहना प्रगट नहीं होता। अन्यत्र हमने भगवान महावीर और म० बुद्धकी अंतिम तिथियोंमें केवल दो वर्षोका अन्तर होना प्रमाणित किया है। र डॉ॰ हार्णले सा• इस अन्तरको अधिकसे अधिक पांच वर्ष बताते हैं; परन्तु म० बुद्ध और भ० महावीरके जीवन सम्बंधको देखते हुये, यह अन्तर कुछ अधिक प्रतीत होता है । भ० महावीरके जीवनमें केवलज्ञान

१-जिंदिओसो०, सा० १ ए० ९९-११५ व उपुर्वा २-वीर, वर्षः ६ । ३-आजीविक-इरिइर ।

प्राप्त करनेकी घटना मुख्य थी, इस हमारी गणनाके अनुसार उस समय म० बुद्धकी अवस्था ४८ वर्षकी प्रगट होती है और इसका समर्थन उत कारणसे भी होता है, जिसकी वनहसे म० बुद्धके ५० से ७० वर्षके मध्यवर्ती नीवन घटनाओंका उछेख ही नहींके वरावर मिलता है।

बात यह है कि भगवान महावीरके सर्वज्ञ होने और धर्म-प्रचार पारम्भ करनेके पहलेसे ही म० बुद्ध अपने मध्यमार्गका प्रचार करने लगे थे, नैसे कि वीद्ध ग्रंथोंसे भी प्रगट है। अतएव दो वर्षके भीतर २ भगवान महावीरके वस्तु स्वरूप उपदेशका दिगन्त-व्यापी होना पाकृत सुनंगत है । और मगवान महावीरके प्रभावके समक्ष उनका महत्व क्षीण होनाय तो कोई माश्रर्य नहीं है। यह वात हम पहले ही प्रगट कर चुफे हैं और इसका समर्थन स्वयं वीद सन्थोंसे होता है। अतएव उपरोक्त गणना एवं म॰ महावीर और म० बुद्धके परस्पर जीवन सम्बन्धका ध्यान रखते हुये म० बुद्धकी निघन तिथि ई० पूर्वे ४८२ या ४७७ स्वीकार नहीं की जासकी ! विक हमारी गणनासे प्रगट यह है कि में महावीरसे छै वर्ष पहले म० बुद्धका जन्म हुमा था और उनके निर्वाणसे दो वर्ष बाद म॰ बुद्धकी जीवनलीला समाप्त हुई थी। वेशक वीद शास्त्रोंमें म० बुद्धको उस समयके मत-पवर्तकोंमें सर्वेलघु लिखा है; किन्तु उनका यह कथन निर्माव नहीं है, क्योंकि उन्होंके एक मन्य शास्त्रोंमें म॰ बुद्ध इस बातका कोई स्पष्ट उत्तर देते नहीं

१-मनि० सा० १ पृ० २२५; संनि० सा० ११ पृ० ६६ व "वीर" वर्ष ६ । २-ममबु० १० १०३-११०।

मिलते कि वे सर्वलघु हैं ! इससे यह ठीक जंचता है कि आयुमें भ० महावीरसे म० बुद्ध अवस्य बड़े थे; परन्तु एक मतप्रवर्तककी भांति वह सर्वलघु थे; क्यों कि अन्य सब मत म० बुद्धसे पहलेके थे ! इसप्रकार म० महावीरका निर्वाण म० बुद्धके श्ररीरान्तसे दो वर्ष पहले मानना ठीक है और चूंकि वौद्धोंमें म० बुद्धका परिनिव्तान ई० पूर्व ५४३ वर्षमें माना जाता है, इसलिये म० महावीरका निर्वाण ई० पूर्व ५४९में मानना आवस्यक और उचित है। जैसे पहिले भी यही अन्यथा प्रगट किया जानुका है।

दिगम्तर जैनशास्त्रोंके कथनसे भी भ० महावीरकी जीवन दि० जैन शास्त्रोंसे घटनाओं ज्ञा उक्त प्रकार होना प्रमाणित है। उक्त मतका यह लिखा जाचुका है कि श्रेणिक विम्वसारकी समर्थन होता है। मृत्यु भ० महावीरके जीवनमें ही होगई थी और उनके बाद कुणिक अजातशत्रु विधर्भी होगया था; जिसे भ० महावीरके निर्वाणीपरान्त श्री इन्द्रमृति गौतमने जैनवर्मानुयायी बनाया था। इतिहाससे श्रेणिकका मृत्युकाल ई० पू० ५५२ प्रकट है। तथापि सं० १८२७की रची हुई 'श्रेणिकचरित्र' की भाषा वचनिकामें है कि:—

" श्रेणिक नीर्ति सम्मालकर, करे राज अविकार।

वारह वर्षे जु वौद्धमत, रहा कर्मवश धार (५२॥
वारह वर्षे तने चित धरो, नन्दग्राम यह मारग करे।।

तहं थी सेठि साथि चालियो, तव वेणक नगर आयियो (५३॥
नन्दश्री परणी सुकुमाल, वर्षे दूसरे रह सुवाल।
सात वर्षे भ्रमण धर रहे, पाछे आप राजसंग्रहे (५४॥

१-मुत्तनिपात (S. B. E; X) पृ० ८७ व समदुः पृ• ११०.1

नन्दश्रीने विसरी राय, तीन वर्ष जु पिता घर थाय। आठ वर्वने। अभयकुमार, राजगृही आये। चितघार॥५५॥ चार वर्षमें न्याय जु किया, वारह वर्षतणां युव भया। श्रेणिक वर्ष छवीस मंकार, महावीर केवलपद घार ॥५६॥ अधिकार १५।"

इससे प्रकट है कि श्रेणिकको १२ वर्षकी उम्रमें देशनिकाला हुआ और रास्तेमें वह बौद्ध हुये। दो वर्ष तक नन्दश्रीके यहां रहे । बादमें ७ वर्ष उनने भ्रमणमें विताये और २२ वर्षकी उम्रमें उन्हें राज्य मिला । तथापि उनकी २६ वर्षकी अवस्थामें भगवान महाबीरको केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई थी । इससे प्रत्यक्ष है कि भ० महावीरके सर्वज्ञ होने और धर्मपचार आरम्भ करनेके पहले ही म० बुद्ध द्वारा बोद्धधर्मका प्रचार होगया था। यही कारण है कि देशसे निर्वासित होनेपर श्रेणिक वौद्ध होसके थे। इस दशामें नैन शास्त्रानुसार भी हमारी उपरोक्त जीवन-संबंध व्याख्या ठीक प्रगट होती है। साथ बीर निर्वाणकाल ई॰ पूर्व ५४५ माननेसे भ॰का क्देवलज्ञान प्राप्ति समय ई० पु० ५७५ ठहरता है। इस समय श्रेणि-क्की अवस्था २६ दर्पकी थी अर्थात् श्रेणिकका जन्म ई० पू० ५'८० में प्रगटं होता है। राज्यारोहण कालसे २८ वर्ष उपरान्तः राज्यसे अलग होकर उनकी मृत्यु हुई माननेपर ई० पू० ५५२ उनका मरणकाल सिद्ध होता है। इतिहाससे इस तिथिका ठीक सामझस्यं बैठता है । अतएव भगवान महावीरका निर्वाणकारु ई॰ पूं ५ ४५ मानना उचित है। नर्तमान प्रचित वीरनिर्वाण संवत-का शुद्ध रूप २४७० होना उन्नित है !

#### भगवान महावीरकी मुख्य तिथियाँ।

१. भगवान महावीरका जन्म का ई॰ पूर्वे ६१७ २. ,, गृहत्याग ,, ५८७ ३. ,, केवलज्ञान ,, ,, ५७९ ४. ,, निर्वाण ,, ,, ५४९

### अंतिम केक्सि भी जम्बूस्सामी। (ई० पूर्व ५२१-४४०)

भगवान महावी। जीके निर्वाण लाभ करनेके पश्चात् चौवीस
वर्षमें श्री इन्द्रमृति गौतम और सुघर्मास्वामी भी
जम्बूखामी।
उनके अनुगामी हुये थे। सुघर्मास्वामीके मोक्ष
प्राप्त करलेनेपर वीर-संघका शासन श्री जम्बूम्बामीके आधीन रहा
था। यह अंतिम केवली थे। इनके उपरांत इस देशसे कोई भी
जीव सर्वज्ञ और मुक्त नहीं हुआ है। लोग कहते हैं कि जम्बूस्वामी
अपने साथ ही मोश्रहा द्वार बंद कर गये थे।

जम्बृस्वामीका जन्म भगवान महावीरके जीवनकालमें हुआ
था। मगघरेशके रानगृह नगरमें एक अहंदास
वाल्य-जीवन।
नामक जैन सेठ रहते थे। जिनमती अथवा जिनदासी नामक उन ही सुशोल और विदुषी पत्नी थी। जम्बूकुमा-

१-चपु० पृ० ७१०। २-चपु० पृ० ७०२ व जम्बूकुमार चरित पृ० १८. किन्तु खे० आम्नायमें इनके माता-पिताका नाम क्रमकाः रूपमदत्त व धारणि लिखा है। रूपमदत्त नाश्यपगोत्री श्रेष्ठी थे। (जैसा सं० मा० १ अंह १-वी(वंशावलि पृ० २)

रका जनम इन्होंकी कोखसे हुआ था। जिस समय यह गर्भमें आये थे उससमय इनकी माताने हाथी, सरोवर, चांवलोका खेत, धृम रहित छारेन और जामुनके फल-यह पांच शुम स्वम देखे थे। जामुनके फलोंको देखनेके कारण इनका नाम 'जम्बूकुनार' रक्खा गया था। इन्होंने वाल्यकालमें बड़ी ही कुशलता पूर्वक समग्र शस्त्र-शास्त्र विषयक विद्याओं में योग्यता प्राप्त करली थी। किन्तु इनका स्वभाव वचपतसे ही उदासीन वृत्तिको लिये हुए था। युवा होने-पर भी इन्हें कोई विकार नहीं हुआ था।

इनका आदर राजगृहके राजदरवारमें अधिक था। एकदा जम्ह्स्वामीकी केरलदेशके राजा मृगाङ्कने श्रेणिकके पास सहाय-वीरता। ताके थिये एक दूत मेजा था। इसका कारण यह था कि मृगाङ्कपर इंसडीप (लंका)के राजा रत्नचूकने आक्रमण किया था और वह उनकी राजकुमारी विलासवतीको वलात् लेजाना चाहता था। मृगांकको यह असह्य था। वह राजा श्रेणिकको अपनी क्रमा देना चाहता था। इबर जम्बूकुमारके पराक्रम और शोर्यकी प्रशंसा पहिलेखे ही थी। राजा श्रेणिकने उनके ही आधीन अपनी सेनाको राजा मृगांककी सहायताके लिये मेजा था। जम्बूकुमारने अपने बाहुबल और रणकीशलसे रत्नचूलको हरा दिया था। और राजा मृगांकने पसल होकर विलासवतीका विवाह श्रेणिकके साथ किया था। एक वैद्यपुत्रमें इन पगक्रम और संग्राम-कोशलका होना आवक्रलके 'वनियों' के लिये समुन्तित शिक्षां पानेका आदंश है!

१-इवेताम्बर केवलं जम्बेतृहस देखां वर्तलाते हैं-( जैसा सर्गार भार १ \_

जम्बू कुमारकी मनोवृत्ति वैराग्यमई थी । युवावस्था होनेपर
भी वह सांसारिक प्रकोभनों से विरक्त थे । एक दिन वैराग्य । विपुलाचल पर्वतपर श्री सुधमीस्वामी संघसहित आये और राजा अजातशत्रु रनवास और पुरजन सहित वन्दना करने के किये गये थे । जम्बू कुमार भी गये थे और वह जिनदीक्षा ग्रहण करना चाहते थे; किन्तु सम्बन्धियों के विशेष आग्रहसे घर वापिस लौट आये। विशेषाम्बर आज्ञायकी मान्यता है कि इससमय उनकी अवस्था सोलहवर्षकी थी और उनने श्रावक्षे व्रत घारण किये थे। व

घरपर भाते ही जम्बूकुमारके माता-पिताको उनका विवाह
कर देनेकी फिक्क हुई थी। उनने देखा कि यदि उनका
विवाह।
इकलीता वेटा भोगोपभोगकी सामिग्री और सुन्दर रमणियोंको पाकर सांसारिकतामें संलय्न न हुआ तो अवस्य ही उन्हें
उससे हाथ घो लेने होंगे। यही सोचकर उनने आठ सेठपुत्रियोंसे
उनका विवाह कर दिया था। माता-पिताके आग्रहसे उनने विवाह
तो कर लिया; किन्तु आपने अपनी पित्नयोंके प्रति स्नेहकी एक
इप्टि भी न डाली।

वह विवाहके दूसरे दिन ही तपोभूमिकी ओर जानेके लिये उद्यत होगये! माने बहुत समझाया और प्रेम दर्शाया। पित्नयोंने विषयभोगोंकी सारता और अपना अधिकार उनपर सुझाया; किन्तु कोई भी जंबूकुमारको दीक्षाग्रहण करनेकी दृढ़ प्रतिज्ञासे शिथिल न कर सका! उसीसमय एक विद्युत नामक चोर, जो अहदासके यहां चोरी करने आया था, जम्बूकुमारके इस वैराग्य और निलोमको

१-उपु० पृ० ७०३ । २-जैसा सं० सं० १ संव ३-वीरा पूर्रा

देखकर प्रतिवृद्ध होगया। सबने ही श्री सुधर्माचार्यके निक्ट जाकर जिनदीक्षा ग्रहण कर ली। इस समय अजातशातु भी अपनी अट रह प्रकारकी सेनाके साथ वहां आया था। जंबूकुमारके साथ विश्वचीर और उसके पांचती साथी एवं सेठानी जिनदासी और जम्बूकुमारकी आटों परिनयोंने भी जिनदीक्षा ग्रहण कर ली थी। कुल ५२७ मनुष्य उनके माथ मुनि हुये थे। नी क्रोड सुवण मुद्राओं और इतनी धन-संपदाक्षा जम्बूकुमारने मोह नहीं किया था और न रमणी-रत्नोंकी मनमोहक रूप राशि ही उनको कर्तव्यपथसे विचलित कर सकी थी।

जम्बूकुमार मुनि होकर सुघर्मास्त्रमीके निकट तपश्राण करने
सुनि जीवन।
प्रथम पारणा राजगृहके सेठ जिनदासके गृहमें
हुआ थाँ। इसके उपरान्त वह वनमें जाकर उप्रोग्न तप करने लगे
थे। धितांवरोंका कथन है कि वीस वर्ष तक उनने यह घोर तपस्या
की थी और वह सोलह वर्षकी खबस्थामें दीक्षित हुये थें । दिगम्बर बास्त्रोंमें उन्हें युवावस्थामें मुनि हुआ लिखा है। इस मुनि
दशाके पश्चात उनको ज्येष्ट सुदी सप्तमीके शुभ दिन केवलज्ञानकी
प्राप्ति हुई थी। इसी दिन सुवमीस्वामी मुक्त हुये थे। जम्बूकुमार

१-श्वतांत्रर वंशाविलमें चोरका नाम प्रभव है और वह जयपुष्के राजाका पुत्र था। जम्त्रकुमारके उपगंत वही पट धीश हुआ था; किन्तु दिगम्बर प्रस्थ नंदि अथवा विष्णुक्तो जम्त्रूका उत्तराधिकारी वताते हैं। (जैसासं० राण्ड १ धीर वंशा० पृ० ३ व जहि० मा० १ पृ० ५३१। २-उपु० पृ० ७०९। ३-जैसासं० मा० १ वीर वंशा० पृ० २ १४-जम्बू० पृ० ६३। ५-जैसासं० खण्ड १ वीर० पृ० २-३। ६-जम्बू० पृ० ६३ व उपु० पृ० ७१०।

सर्वज्ञ होकर चालीस वर्ष तक जिनवर्षका प्रचार सर्वत्र करते रहे थे। इनका भव नामक शिष्य प्रक्यात्था। विद्युचीर भी महातपस्वी मुनि हुये थे। उनने भी चहुँ ओर विहार करके वर्षकी मन्दाकिनी विस्तृत की थी। एक दफे मथुरामें उनपर एक वनदेवताने वोर उपमर्श किया था; जिसमें वह दृढ़परिकर रहे थे। वारह वर्ष तक तप करके वह सर्वार्थ-सिद्धिमें बहमेन्द्र हुये। अईदास सेठ समाधिमरण पूर्वक छठतें स्वर्गमें देव हुये। जिनमती सेठानी एवं अन्य महिलायें भी मरकर देव हुई थी।

यद्यप नम्ब्रुमारका विहार और धर्म प्रचार पायः समग्र सर्वेज-द्यामें देशमें हुना था; किन्तु ऐपा माल्य होता है कि धर्मप्रचार। वंगाल और विहारसे उनका निर्मेष रीतिसे धर्मपचार श्रा सुप्रमी और नम्बृह्वामी पुण्ड्य ईनमें विशेष रीतिसे धर्मपचार करने आये थे और उपरांत यह स्थान निर्मेष लाभ मद्रवाहुके जनमस्थान कोटिकपुरमें हुआ था, किन्तु भगवान सकलकी तिके शिष्य द्या निर्मेश उपर दि जेनों की मान्यता है कि नम्बृत्वामी मथुरासे मोक्षधाम सिधारे थे। उनकी इस पवित्र समृतिमें वहांपर वार्षिक मोक्षधाम सिधारे थे। उनकी इस पवित्र समृतिमें वहांपर वार्षिक मेला भी भरता है। अतः निश्चितरह्मपमें यद्यपि यह नहीं कहा जा

१-उपु० पृ० ७१०; किन्तु एक प्राचान गाधामें यह समय ३८ वर्ष लिखा है। ('अठतीस वास रहिये केवलणाणीय जिक्किते।।') श्वेतां-वर ४४ वर्ष और कुल आयु ८० वर्षकी बताते हैं। जैसा सं० खण्ड १ वीर वंशा० पृ० ३। २-उपु० पृ० ७१०। ३-जम्बू० पृ० ६४-६५। ४-इति अर्ष ३ पृ० ३७०। ५-पूर्व व राजा वलीकये-जेहि० आ० ११ पृ० ६३९। ६-जेहि० आ० १९ पृ० ६१९।

सक्ता कि जम्बृन्वामीका निर्वाण स्थान कहां था; किन्तु जैन मान्यता और मथुगके जैन पुगतत्वको देखते हुये मथुगमें उनका मोक्षस्थान होना ठीक जंचता है। विपुलाचल पर्वतपर उनने दीक्षा ग्रहण की भी, यह स्पष्ट है। संभवतः इसीपरसे व व जिनदासने उनका निर्वाणस्थान भी उसे ही लिख दिया है। को टिकपुर समाधिस्थान कहा जाता है। संभव है, वह केवलज्ञान स्थान हो। वह पुण्ड्वद्धेन देशका को टिवप नामक ग्राम अनुमान किया गया है; जहांसे गुप्त व पालवंशी रानाओं के सिक्क मिले हैं। संभवतः इसी समय अंतः कृत केवलियों में सर्व अंतिम श्रीधर नामक केवली कुण्डलिंग रेसे मुक्त हुए भे दे इस समय भगवान महावीरको मोक्ष गये ६२ वप होचुके थे।

श्वेतांतर सम्प्रदायकी मान्यता है कि जम्तृ कुमारके समयमें भी
प्रतिप्रस्तिय भगवान पार्श्वनायकी शिष्य—परम्परा अलग मीजृद्ध कथन। श्री और रत्नप्रममृति आचार्य पदपर नियुक्त थे।
उन्होंने वीरप्रमृके मोक्ष जानेके वाद पचहत्तरव वंपमें ओइपा नगरकी चामुण्डाको प्रतिनोध कर कितनेक जीवोंको अभयदान दिया था और वहांके परमार वंशो राजा श्री उपलदेव एवं अन्य लोगोंको जैनी बनाकर उपकेश जातिका प्राहुभीव किया था। है कित दिव शास्त्रोंका कथन है कि भगवान पार्श्वके तीर्थके मुनि वीर संघमें संमिलित होगये थे। श्वेतांवरोंके 'उत्तराध्ययनसूत्र' से भी यही प्रगट है। परमार वंशकी उत्पत्ति अर्थाचीन है, इस कारण जम्त्रस्वामीके समय परमार वंशी राजाका होना अशक्य है।

१-चीर वर्ष ३ पृ० ३७० । २-जिहि० भा० १२ पृ० ५३१। ३-धेतांवर ६४ वर्ष मानते हैं। जैसासं० खण्डः १ वीरः संसावली पृ० ३ । ४-जीसासं०, स्वण्ड १ चीर वंशा० पृ० ३ । ५-उस्० पृ० १३ । ६-गाइ० मा० १ प्र० ६४ ह्रद्र।

(3)

### मन्द्र-बंगः।

( ई० पूर्व ४५९-३२६ )

शिशुनागवंशके अंतिम दो रानाओं—नन्दवर्द्धन और महाननिद्का रक्केख पिहले किया जाचुका है; किन्तु इनके
नव-नन्द।
नामके साथ 'नन्द्र' शब्द होनेके कारण, यह नन्दवंशके राजा अनुमान किये जाते हैं। नंदवंशमें कुल नौ राजा अनुमान किये जाते हैं; किन्तु मि॰ जायसवाल 'नव—नन्द' का अर्थः
'नवीन-नन्द' करते हैं। इस प्रकार नन्दवर्द्धन और महानंदि तथा
महादेवनन्द व नन्द चतुर्थ प्राचीन नंदराजा ठइरते हैं। क्षेमेन्द्रके
'पूर्वनन्दाः' उल्लेखसे भी इनका प्राचीन-नन्द होना सिद्ध है।
नवीन नंद राजाओं में कुल दोका पता चलता है। इस प्रकार कुल
के राजा नंदवंशमें हुये प्रगट होते हें।किव चन्दवरदाई (१२ वीं
श॰ ई०) ने 'नव' हा अर्थ नौ किया थाः किन्तु वह अम मात्र
है। हिन्द्रपुराणों के अनुसार नंदवंशने १०० वर्ष राज्य किया थाः
किन्तु जैनग्रन्थों में उनका राज्यकाल १९९ वर्ष लिखा मिलता है।

१-जित्वओसो, सा० १ पृ ८७-सिक्रन्दर महानको वृपछ नन्द सिंहासन पर गिला था (३२६ ई० पू०) और चन्द्रगुतने दिसन्दर ई० पू० ३२६ में अंतिम नन्दको परास्त किया था। इस काएं सि० जायसनाल एक महीनेमें आठ राजाओंका होना उनित नहीं समझते। २-अहिइ पृ० ४५। ३-जिव्छोसो, सा० १ पृ० ८९...व माप्राग० सा० २ पृ० ४३। ४-हिर० स्मिका पृ० १२ व त्रिटोक्प्रज्ञित गाया ९६-(पालकरज्जं सिंड इंगिसय पणवण्ण विजयनसंभना।) जैन प्रंथोमें इस वंशका नाम 'विजयवंश' छिला है। विद्वान् लोग जैनोंकी इस गणनासे सहमत नहीं हैं। वह पालक राजाके राज्यकाल सम्बन्धी ६० वर्ष भी इन्हीं १९९ वर्षोंमें सम्मि-लित करते हैं। अोर जैनोंकी यह गणना भारतीय इतिहासमें नितान्त विलक्षण वतलाते हैं।

यद्यपि नन्द्वंशकी प्राचीन शाखाके दोनों रानाओं हा वर्णन पहिले किंचित् लिखा नाचु हा है; किन्तु वह पर्याप्त निद्वर्द्धन । नहीं है। नन्द्वर्द्धन्का नाम 'नन्द' था और 'वर्द्धन' उसकी उपाधि थी; निससे वह महानंदसे एथक् प्रगट होता है। उसका सम्बन्ध शिशुनाग और लिच्छिवि, दोनों ही वंशोंसे था। उसकी माता संभवतः लिच्छिवि कुलकी थी। मि० नायसवालने उसकी चालीस वर्षतक राज्य करते लिखा है। नन्द्वर्द्धनके समयमें ही नोद्धोंका दूसरा संघसम्मेलन हुआ था। इसी कारण वौद्धोंके द्वारा व्यवहृत इनका अपरनाम 'कालाशोक ' अनुमान किया गया है। नन्द् प्रथम अथवा नन्दवर्द्धन्ने अपने राज्यका विस्तार ख्व फैलाया था। यही वनह है कि वह 'वर्द्धन्'की सम्मानसूचक विरुद्ध विमुपित हुये थे। नन्द्वर्द्धन्ने अपने राज्यके दश्चें वर्षमें प्रधोतराजाको जीतकर अवन्तीपर अधिकार जमा लिया था।

माल्डम होता है कि उसने एक भारतव्यापी 'दिग्विनय' की थी। इस दिग्विनयमें उसने दक्षिण-पूर्वी और पश्चिमीय समुद्रतट-वर्ती देशोंको अपने राज्यमें मिला लिया था। उत्तरमें हिमालय पर्वतके तराईके देश जीत लिये थे। काश्मीर और कलिङ्गको भी

१-अहिइ पृ० ४२, व हिरि० मृमिका पृ० १२ । २-जविओसो, सा० १ पृ० ८९...।

उसने अपने आधीन कर लिया था। ई० पूर्व ४४९-४०९ में पारस्थ-साम्राज्य नष्ट होने लगा था। इसी अवसरपर नन्दवर्द्धन्ने काइमीरसे लोटते हुये तक्षशिलावाले पारस्थ राज्यका अन्त कर दिया था। उनकी यह दिग्विजय उनके विशेष पराक्रम, शीर्य और रणचातुर्यका प्रमाण है। नन्दवर्द्धनने अपने राज्यारोहण कालसे एक संवत् भी प्रचलित किया था, जो ई० पू० ४५ ८से प्रारम्भ हुआ था और अलवेस्टनीके समय तक उसका प्रचार मथुरा द कन्नोजर्मे था। करें जनवर्षसे प्रेम था, यह पहिले ही लिखा जाचुका है। सर जार्ज ग्रीयेर्सन सा० कहते हैं कि नन्दराजाओंका बाह्मणोंसे द्वेष था। न

नन्द हितीय अथवा 'महा ' नन्दके विषयमें कुछ अधिक परिचय प्रायः नहीं मिलता है। हां, इतना स्पष्ट महा नन्द। है कि उनके समयमें तक्षशिला तक नन्दराज्य निष्कण्टक होगयाथा। प्रसिद्ध वैयाकरण पाणिनि महा नन्दके मित्र थे और वह तक्षशिलासे पाटलिपुत्र-पहुंचे थे। यह भी सच है कि महा नन्दकी एक रानी शूद्धा थी और उसके गर्भसे महा पद्मनन्दका जन्म हुआ था। इसका राज्यकाल ई० पूर्व ४० ९-३ ७४ माना जाता है।

महानंदकी शुद्धा रानीके गर्भसे महापद्मका जन्म हुआ था। इसने नन्द राज्यके वास्तविक उत्तराधिकारी अपने सौतेले भाईको धोखेसे मार डाला था और स्वयं

१-जिंबिंगीसी । मां १ पृष्ठ ७७-८१ । मः जिंबिंगीसी । माठ १ ३ पृष्ठ २४ ४ । में अहिंदि पूर्व ४५ । १-जिंबिंगीसी । माठ १ पृष्ठ ८२ । ९राइ ४ मां १ पृष्ठ ५८-५५ वें अहिंदि पृष्ठ ४९ । कुछ लोग कहते हैं कि सांप्रदायिक द्वेषसे ऐसा लिखा गया है।

राना वन वैठा था। प्राचीन जैन कानूनकी दृष्टिसे यद्यपि महा-नन्दका शूद्रा स्त्रीसे विवाह करना ठीक सिद्ध होता है; किंतु इस विवाह संबंधसे उत्पन्न हुआ पुत्र महापद्म केवल भरण-पोषणके योग्य सहायता पानेका अधिकारी ठहरता है। वह राज्यसिंहासनपर षारु होनेके योग्य अधिकार नहीं रखता या ! राजा उपश्रेणिकके संबंधमें भी यही बात घटित हुई प्रतीत होती है। वह एक भील कन्याको इस शतपर विवाह लाये थे कि उसके पुत्रको राजा बना-येंगे । िंतु शास्त्र और नियमानुसार श्रेणिक ही राज्य पानेके स्रधिकारी थे । इठात् उपश्रेणिक महारानने अपना वचन निमानेके लिये, श्रेणिकको देशसे निर्वासित कर दिया था; यह सब कुछ लिखा जाचुका है। महापद्मको इस नियमका उल्लंघन करना पड़ा था और उसने वास्तविक उत्तराधिकारीकी नीवनलीला असमयमें ही समाप्त करके स्वयं नन्दराज्यकी वागडोर अपने हाथमें की थी। माल्र्म होता है कि इस घटनासे जैन रुष्ट हुये होंगे और महाप-दाकी घृणाकी दृष्टिसे देखने लगे होंगे। यही कारण है कि महापदा द्वारा जैनोंके सताये जानेका उद्घेल मिलता है।

टड़िया भाषाके एक ग्रन्थमें (१४वीं श०) मग्यके नन्द-राजाको वेद घमीनुयायी लिखा है। उधर जैनोंके हरिपेण रुत कथाकीपमें (८वीं श०) भी एक नन्दराजाको बाह्मण घमेंमें दीक्षित करनेकी कथा मिलती है। वहां महापद्म नामक एक जैन सुनिने

१-जिविजों से माठ १ पृ० ४७ वं माप्राराठ माठ २ पृ० ४५ व अहिंद्र पृठ ४०-४१ । २:-जिका० । ३-मगवतीसूत्र-जीजे० भा० १ पृ० ५७... ४=जिवोसी० माठ ३ पृठ ४४२ । ५-इस कथाकीपके अनुसार "आराधना कंथाकीप " माठ ३ पृठ ७८-८१ ।

उनको प्रतिबुद्ध किया था। हमारे विचारमें यह महापद्म नाम नंद-राजाका ही द्योत क है। जो हो, इतना स्पष्ट है कि नंदराजा व्यक्ष-णोंके द्वेषी थे और वह जैनधमसे प्रेम रखते थे। उनका जन धर्मानुयायी होना कुछ आश्चयंननक नहीं है। इन नव नंदोंके मंत्री निस्तन्देह जैन धर्मानुयायी थे। महापद्मका मंत्री करूपक नामक था और इपका ही पुत्र अगाड़ीके नन्दका मंत्री रहा था।

महापद्मनन्दमें अपने दादा नन्दबर्द्धनके समान क्षात्रशक्ति और रणकोशलकी बाहुल्यता थी। उसने नंदराज्यको चाउप-चृद्धि। विस्तृत बनानेके प्रयत्न किये थे। उसने कीशाम्भीको जीतकर वहांके पौरववंशका अंत किया था। गंगा व नमनाकी तराईवाले और भी छोटेर खाधीन राज्यों—पांचाल, कुरु सादिको उसने अपने अधिकारमें कर लिया था। इमप्रकार कुशलतापूर्वक वह ई० पूर्व २२६—२२८ तक राज्य करता रहा था। महापद्मके पहिले महानन्दके वास्तविक उत्तराधिकारी दो पुत्र नन्द महादेव और नंद चतुर्थ कुल २७४ से २६६ ई० पूर्वतक नाममात्रको राज्याधिकारी रहे थे। उनका संरक्षक महापद्म था और अन्तमें उसने ही राज्य हथिया लिया था।

अंतिम नन्द सक्ष्य अथवा घननन्द था। यह बड़ा लालची
था। इपका मंत्री सक्ष्टाल जैन घर्मानुयायी था;
अन्तिम-नन्द ।
जो अन्तमें मुनि होगया था। इसके पुत्रें
स्थुलभद्र और श्रीयक थे। स्थुलभद्र जैनसुनि होगये थे श्रीर श्रीय-

१-अहिर्० पृ० ४५-४६। २-केहिइ० पृ० १६४। ३-हिल्जिं० पृ० ४५। ४-जिवभोबो०, स.० १ पृ० ८९-९०। ५-आह० सा० ३ पृ० ७८-८९।

क्को मंत्रीपद मिला था। इसीका अपरनाम संमदतः राक्षस ंधा। व घननन्दमें इतनी योग्यता नहीं थी कि वह इतने विस्तृत राज्यको समुचित रीतिसे संमाल लेवा; यद्यपि उस समय भारतमें ्यह सबसे बड़ा राजा समझा जाता था। यूनानियोंने उसको मगध और कलिङ्गका राजा लिखा है और वतलाया है कि उसकी सेनामें २ लाख पेदल सिपाही, २० हजार घुड़सवार, २ हजार रथ और द या ४ हनार हाथी थे। यूनानियोंने यह भी लिखा है कि उसकी प्रजा उससे अप्रसन्न थी। उच्चर किलंगमें ऐर वंशके प्रक रामाने धननंदसे युद्ध छेड़ दिया। धननन्द उसमें परास्त हुआ और कलिंग उसके अधिकारसे निकल गया था। इबर चाणि-चयकी सहायतासे चन्द्रगुप्तने भी नन्द्रपर आक्रमण कर दिया था। नन्दका सेनापति भद्रपाल था। पइप युद्धमें भी उसकी हार हुई और उपने पाथ ही ई॰ पू॰ ३२६ में नंदवंशकी समाप्ति होगई थी। इहते हैं कि इसने ही नैनोंके तीर्थ पञ्चपहाड़ीका निर्माण · पटनामें इराया था। <sup>७</sup>



१-हिलिजं ० पृ० ४५। २-मुद्रा० नाटकमें नंदराजाके मंत्रीका नाम
यही है। इसका भी जैन होना प्रगट है। वीर वर्ष ५ पृ० ३८८।
३-अहिइ० पृ० ४०-४१। ४-जिन्नोसो० भा० ३ पृ० ४८३।
५-मिलिन्द्० २११४७। ६-चीनी छोग नन्दराजाकी मृत्यु ई० पूर्व ३२७
य नताते हैं। ऐरि० भा० ९ पृ० ८७। ७-अहिइ० पृ० ४६।

( 80 )

## सिकन्दर महान्का अक्तमण और

# सकारी की माजा

(ईं० पू० ३२७-३२३)

यूनानमें मेतीडन नामक एक छोटेसे देशका राजा फेलकूस (फिलिंप) था। इसीका पुत्र सिक्दर था। सिकन्दर महान् । सिकन्दर वड़ा साहसी, पराक्रमी और प्रतिभा-शाली था। उसने अपने पिताके छोटेसे राज्यका खुन विस्तार किया था। और वह वड़े साम्राज्यका स्वामी था। तीन वर्षमें (३३४-३३१ ई॰ पू॰) उतने एशिया माइनर, सिरिया, मिस्र, ईरान, **मादि देशोंको जीत लिया था और फिर भारतको जीतनेका संक**रप करके वह फर्वरी अथवा मार्च सन् ३२६ ई० पू० में ओहिन्द नामक स्थानपर सिंधु नदी पार करके भारतमें आपहुँचा था। पहिले हीं उसके मार्गमें तक्षशिलाका हिंदू राज्य आया था; किन्तु यहांके शिशुगुप्त नामक राजाने सिकन्दरका विरोध नहीं किया था। उसने एक मित्रके समानं उतका स्वागत किया था। इस प्रकार भारतवर्षमें पहिले पहिल सिकन्दरके संम्मानित होनेमें तक्षशिलाघीश और पुरु -( पोरस ) एवं अन्य राजपृतोंका पारस्परिक मनोमालिन्य ही मूल कॉरिणें थीं । पुरु और भन्यं राजां लोग तंक्षेशिलांपर कईवार चंद्रोंई करते रहे थे। सिकन्दर तंस्रशिकाधीशके इस स्वागतंपर बड़ा प्रमन हुंगा और उसने उसे तक्षशिलाका राज्य पुनः सोंप दिया । किन्तु पुरु (पीरेस)ने, जो सिंधु और झेलम नदीके बीचवाले देशपर रांड्य करता था, उसकी अधीनता स्वीकार नहीं की थी। पुरुने वड़ी वीरतासे लड़ाईमें सिकन्दरका सामना किया था; किंतु उसके हाथियोंने वड़ा घोखा दिया और हठात् उसने सिकन्दरका आधि-पत्य स्वीकार कर लिया था।

इस विनयके वाद सिकन्दर अगाड़ी पूर्व दिशाकी ओर वढ़ा था और व्यास नदीके किनरियर पहुंचा था। यहां उसकी सेनाने नवान देदिया-वह थक गई थी। उतने अगाड़ी बढ़नेसे इन्कार कर दिया था। वरवश सिकन्दरको वापस अपने देश छीट जाना पड़ा था। झेलम नदीके पास उसके सैनिकोंने दो हजार नावोंका वेड़ा तैयार कर लिया और उत्तपर सवार होकर अवट्टवर सन् ३२६ ई॰ पृ॰ में वह झेलम नदीके मार्गसे वापस हुआ था। मार्गमें उसे कठिन कठिनाइयां झेलनी पड़ीं और दस महीनेकी यात्राके वादः वह फारस पहुंचा था। जून सन् ३२३ ई० पृ० में वेबीलनमें ३२ वर्षकी अवस्थामें सिकन्दरका देहान्त होगया था। उसका विचार सिन्व और पंजाबको अपने साम्राज्यमें मिला लेनेंका था; किन्तु अपनी असामायिक मृत्युके कारण वह ऐसा नहीं कर सका था। उसकी मृत्युके वाद उसका साम्राज्य छिन्नमिन होगया और भारतके उत्तर-पश्चिमीय सीमांवती प्रदेशपर नो उसका अविकार कुछ जमा था; उसे चन्द्रगुप्त मौर्यने नष्ट कर दिया था ।

यूनानियोंके इस आक्रमणका भारतपर कुछ भी असर नहीं यूनानियोंके आक्रम- पड़ी था। भारतकी सम्यता और उसके यूनानियोंक आक्रम- पड़ी था। भारतकी सम्यता और उसके जैकी प्रभाव । अचिरि-विचेरि खेळुकी रहे थे। भारतीयोंने

1

यूनानी सम्यताको ग्रहण नहीं किया था। सिकन्दरका भारत-भाक्रमण एक तेन आंधी थी; जो चटसे भारतके उत्तर पश्चिमीय देशसे होती हुई निकल गई। उससे भारतका दिशेप छहित भी नहीं हुआ था। यही कारण है कि भारतवासी सिकन्दरको शीव ही भूल गये थे। किसी भी ब्राह्मण, जैन या बौद्धग्रंथमें इस साक्र-नणका वर्णन नहीं मिलता है। किंतु इस आक्रमणका फल इतना अवस्य मानना पड़ेगा कि इसके द्वारा संसारकी दो सम्य और त्राचीन जातियोंका सम्पर्के हुआ था। यूनानियोंने भारतवर्षके विद्वा-नोंसे वहुतसी वार्ते सीखी थीं और यहांके तत्त्वज्ञानका यूनानी दार्शनिकोंके विचारोंपर गहरा प्रभाव पड़ा था। सिऋन्दर और उसके साथियोंका विशेष संप्तर्ग दिगम्बर जैन मुनियोंसे हुआ था। यरिणामतः यूनानियोंने अने क विद्वान् "अहिंसा परमो धर्मः" सिद्धांत पर जोर देनेको तुल पड़े थे। इन लोगोंने जो भारत एवं जैन मुनियों ( Gymnosophists ) के सम्बन्धमें जो वातें लिखी हैं; उनका सामान्य दिग्दरान कर छेना समुचित है।

भारतवर्षके विषयमें यूनानियोंने बहुत कुछ लिखा है, मगर खास जानने योग्य बातेंयह हैं कि वह उस समय भारतकी भारत-वर्णन। जनसंख्या तमाम देशोंसे अधिक वताते हैं; जो अनेक संपदायोंमें विभक्त था और यहां विभिन्न भाषायें तोली जाती थीं। एक संपदाय ऐसा भी है कि न उसके अनुयायी किसी जीवित पाणीको

१-पैथागोरस ऐसा ही उपदेश देता था (देखो ऐइ० ए० ६५)
• और पोरफेरियस (Porphyrious) ने मांस निपेध पर एक प्रन्यछिखा था। (ऐइ० ए० १६९)। २-ऐइ० ए० १।

मारते हैं और न खेनी करते हैं। वह घरों में नहीं रहते। और शाकाहार करते हैं। वह उस मनामको प्रयोग में ठाते हैं जो अपने आप एथ्वी में उपनता है और मक्द्री (millet) जैसा होता है। वहत करके यह वर्णन नैनोंके ब्रती श्रावकों को ठक्ष्य करके ठिखा गया प्रतीत होता है। बाह्मणों में कितप्य ऐसे भी थे, जो मांस-नहीं खाते और न मद्य पीते थे। भारतवासियों को यूनानियों ने मित्रव्ययी किन्तु भाभ्यणों के प्रेमी ठिखा है। उनने मिश्रदेशके समान यहां भी सात जातियों का होना ठिखा है; किन्तु यह राजनितक अपेक्षासे सात भेद कहे जासकों हैं।

वेंसे चार नातियां-ब्राह्मण, क्षत्री, वैश्य, शूद्र-यहां थीं। कर्म लोग अधिक संस्थामें थे। वे वहें साल और दयालु थे। उन्हें युद्ध नहीं करना पड़ता था। क्षत्री लोग युद्ध करते थे। प्रत्येक नातिके लिये अपना व्यवसाय करना अनिवार्थ था। युद्धके समय भी खेती होती रहती थी। कोई भी उनको नहीं छेड़ता था, फसलका है भाग स्वयं रखते और शेप रानाको देते थे। भारतिय धने बुने हुए ऋपड़ेको लिखनेके काममें लाते थे।

भारतमें अन्नजलकी बाहुल्यता और विशेषता थी। उनका शरीर गठन साधारण मनुष्योंसे कुछ विश्लेषता रखता था और उसका उन्हें गर्व था। वह शिल्प और लिलत कलाओं में खुब निपुण थे। घर-तीमें शाक और अनाज तो उगता ही है परन्तु अनेक प्रकारकी धातुयें भी निकलती थीं। सोना, चांदी और लोहा विशेष परिणाममें निकलता

१-ऐइ० पृठं २ । २-ऐइ० पृ० १८३ । ३-ऐइ० पृ० ३८ । ४-ऐइ०मे पृ० ४०-४३ । ५-ऐइ० पृ० ६-ऐइ० पृ० ५६ ।

बताया है। निदयों से भी सोना निकलता था। इसीकारण कहा नाता है कि भारतमें कभी अकाल नहीं पड़ा और न किमी विदेशी राजाने भारतको विजय कर पाया। उनमें झूट बोलने और चोरी करनेका प्रायः समाव था। वे गुणोंका आदर करते थे। वृद्ध होने से ही कोई सादरका पात्र नहीं होता। उनमें वहु विवाहकी प्रथा प्रचलित थी। कहीं कन्यापक्षको एक जोड़ी बेल देने से बरका विवाह होता था और कहीं वर-कन्या स्वयं सपना विवाह करा लेते थे। विवाहकी भी प्रथा थी। विवाहका उद्देश कामतृप्ति और संतान वृद्धमें था। कोई र एक योग्य साथी पाने के लिये ही विवाह करते थे। वे लोटी सी तिपाईपर सोनेकी थाली में रखकर भोजन करते थे। उनके भोजनमें चांवल मुख्य होते थे।

यूनियोंने भारतवर्षके तत्ववेत्ताओं का वर्णन किया है, वह वड़े मार्केका है। उन्होंने भारतकी सात भारतीय तत्ववेत्ता। जातियों में से पहली जाति इन्हीं तत्ववेत्ता। ओं की बतलाई है। इनमें झाझण और श्रमण यह दो भेद पगट किये हैं। झाझण लोग कुल परम्परासे चली हुई एक जाति विशेष थी। अर्थात जन्मसे ही वह झाझण मानते थे। किंतु श्रमण सम्प्रदायमें यह बात नहीं थी। हरकोई विना किसी जाति-पांतके भेदसे श्रमण होसक्ता था। वाझणों का मुख्य कार्य दान, दिख्णा लेना और यज्ञ कराना था। वे साहित्य रचना और वर्षफल भी प्रगट करते थे। वर्षारमभें वे अपनीर रचनाथें लेकर राजदर-

१-मेऐइ० ए० ३१-३३। २-ऐइमे० ए० ७०-७१ । ३३-ऐइ० पु० ३८। ४-मेएइ० ए० २२२। ५-मेऐइ०, ए० ७१ । ६५-मेऐइ०, ए० ७४। ७-मेऐइ०, ए० ९८। ८-ऐइ० ए० १६९ व १८१।

रवारमें पहुंचते थे और मान्यता पाते थे। यदि उनका वर्षफरु भादि कोई कार्य ठीक नहीं उतरता तो उन्हें जन्मभर मीन रहनेकी भाजा होती थी। इस कार्यमें श्रमण भी भाग छे सक्ते थे। झाझणों में ऐसे भी थे, जो वानप्रस्थ दशामें रहते थे।

श्रमण भी कई तरहके थे; किंतु उनमें मुख्य वह थे नो नग्न
' जैन्नोंसोफिस्ट , रहते थे। यह ब्राह्मण और बोह्रोंसे भिन्न थे।'
दिगम्बर जैन इनको विद्वानोंने दिगम्बर जैन मुनि माना है;
साधु थे। यद्यपि कोई विद्वान इन्हें आभीविक साधु अनुमान करते हैं। किंतु इनका यह अनुमान निर्मृत है। यूनानियोंने इन
नग्न साधुओंकी जिन विशेष कियाओंका उछेख किया है; उनसे
इनका दिगम्बर जैन मुनि होना सिद्ध है। उदाहरणके लिये देखिये:—

(१) यूनानियोंका कथन है कि "अमण कोई शारीरिक परिश्रम (Labour=भारम्भ) नहीं करते हैं; नग्न रहते हैं; सर्दिमें खुळी हवामें और गरिनयोंमें खेतोंमें व पेड़ोंके नीचे शासन जमाते हैं; और फर्लोपर जीवन यापन करते हैं।" यह सब कियां में जेन मुनियोंके जीवनमें मिलती हैं। जेन मुनि आरम्भके सर्वथा त्यागो होते हैं। वे पानीतक स्वयं ग्रहण नहीं करते यह बौद्ध-शास्त्रोंके भी प्रगट है। उनका नग्नभेप भी जेनशास्त्रोंके अनुकूल है; जेसे कि पहले लिखा जाचुका है। बनों और गुफाओं आदि एकान्त स्थानमें जेन मुनिको रहनेका आहेश है। तथा वह निरामियभोजी और उदिष्ट त्यागी होते हैं।

१-ऐइ० पृत ४७। २-जसिना २१० १ कि० २-३, ५० ६.६ ३-ऐइ० पृत्र ४७। ४-मनबुरु पृ २२३।

- (२) 'श्रमण नग्न रहते, कठिन परीपह सहन करते और किसीका निमंत्रण स्वीकार नहीं करते हैं । उनकी मान्यता जन-साधारणमें खूब है ।' कैन मुनि कठिन परीपह सहन करने और निमंत्रण स्वीकार करनेके लिये प्रख्यात हैं ।
- (३) 'इन्डियाके साधु नग्न रहते और कोह कॅंफिका (Cau-casus) वर्फ तथा सर्दीका नेग निना संक्षेश परिणामोंके सहन करते हैं और जब ने अपने शरीरको अग्निके सुपुर्द कर देते हैं और वह जलने लगता है, तो उनके सुलसे एक आह भी नहीं निकल्ली है।' सर्दी, गर्मी, दंश आदि बाईस परीपहोंको जैन सुनि समताभावसे सहन करते हैं उनको शरीरसे गमत्व नहीं होता। अंतिम समयमें ने सक्छेलना जत करते हैं और प्राणान्त होजानेपर अगिनचिता उनकी देह भरम होजातो है। कल्याण (Kalanos) नामक एक जैन सुनिके सक्छेलना जतका निशद वर्णन, यूनानियोंने किया है निम्नमें उसको प्रकट करते हुये इस दिपयका स्पष्टीकरण होजायगा। आज भी जैन साधु इस् जतका अम्यास करते हुये मिलेंगे। इससे भाव आत्महत्याका नहीं है।
- (४) 'उन (भारतीयों) के तत्ववेत्ता, जिनको वे 'जिन्मोसोफिस्ट बहते हैं, पातः कालसे सुर्यास्त तक सुर्यकी ओर टक्टकी लगा कर खड़े रहते हैं। खूब जलती हुई रेतपर वह दिनगर सभी इस पैरसे और कभी दुसरेसे स्थित रहते हैं। यहांपर जैन सुनियोंको आतापन योग नामक तपस्याका साधन करते हुये वताया गया है।
  - (५) साधारण मनुष्योंको संयमी और संतोपमय जीवन विवानेकी-

१-ऐइ० प्र० ६३।२-ऐइ० प्र० ६८ फुट्०-१।३-ऐइ प्र० ६८ फु०र।

सलाह इन श्रमणोंने दी थी। नैन मुनि सदा ही ऐसी शिक्षा

- (६) श्रमण और श्रमणी ब्रह्मचर्यपूर्वक रहते हैं। श्रमणी तत्वज्ञानका अम्यास करती हैं। जैनतंबके मुनि आर्यिकाओं की पूर्ण ब्रह्मचर्यका पालन करना अनिवार्य होता है। आर्यिकार्ये तत्व-ज्ञानका खासा अध्ययन करती हैं।
- (७) श्रमण संघमें पत्येक व्यक्ति सम्मिलित होसक्ता है। वि जैनसंवका द्वार भी प्रत्येक जीवित प्राणीके लिये सदासे खुला रहा है।
- (८) 'श्रमण नगन रहते हैं। वे सत्यका अम्यास करते हैं।
  भविष्य विषयक वक्तव्य प्रगट करते हैं। और एक प्रकारके 'पिरामिड' (Pyramid) की पूजा करते हैं, जिनके नीचे वे किसी
  महापुरुषकी अस्थियां रक्खी हुई मानते हैं।' नगन रहना, सत्यका
  अम्यास करना और भविष्य सम्बंधी वक्तव्य घोषित करना जैन
  मुनियोंके लिये कोई अनोखी बात नहीं है। ज्योतिष और भविष्य
  फल प्रगट करनेके लिये वे अनेन अन्थोंमें भी सन्मानकी दृष्टिसे
  देखे गये हैं। सिद्ध प्रतिमा संदुक्त रतूप ठीक 'पिरामिड' जैसे
  होते हैं। जैनोंमें इनकी मान्यता बहु प्राचीनकालसे है। यह रतुर

१-ऐइ० पृ० ७० । २-ऐइ० पृ० १८३ व मेऐइ० पृ० १०३ । ३-ऐइ०, १० १६७ । ४-वीरे, वर्ष ५ पृ० २३०-२३४ । ५-ऐइ०, १० १८३ । ६-न्यायविन्दुः (अ०:३) में श्री ऋषमा व वर्द्धमान महावीरजीको ज्योतिष विद्यामें निष्णात होनेके कारण सर्वज्ञके आदर्शस्य प्रगट किया है । मुद्रा राक्षस (अ० ४), प्रवोध चन्द्रोदय (अ० ३) आदिने जैन मुनि भविष्य विषयक घोषणा करते वताये गये हैं । देखो जैन० मागः १४ १० ४५-६१ ।

केवली भगवानके समाधिस्थानपर वनते हैं । तक्षशिलामें भाज भी कई भगन जैन स्तृप मिले हैं ।

- (९) 'सूर्यंकी प्रलर घूपमें खड़े हुए दिगम्बर (नग्न) साधु-ओंधे सिक्न्दरने पूछा कि आप छोग क्या चाहते हैं ? टन्होंने उत्तर दिया कि, आप अपने साधियोंके साथ कहीं छायाका आश्रय छैं। वस, हमको यही चाहिये।' यह क्रिया दया दाक्षिण्यादि गुणयुक्त नेन साधुओंके उपयुक्त है। उन्होंने यूनानियोंके लिये सूर्यका ताप असहिष्णु समझकर शीतल प्रदेशके उपयोगका उपदेश दिया प्रतीत होता है।
  - (१०) श्रमणोंने कहा था कि 'इस परिश्रमणका कभी अन्त होनेवाला नहीं। जब हमारी मृत्यु होगी तो इस शरीर और आत्माका जो अस्वाभाविक मिलन है, वह छूट जायगा। मृत्युके बाद हमें एक अच्छी गति प्राप्त होगी। यह मान्यतार्थे ठीक जैनोंके समान हैं।
  - (११) "एकबार सिकन्दरने घ्यानमग्न दश साधुओं को वला-त्कारसे पकड़कर मंगा लिया था। साधुओं से उसने दन प्रश्न किये और घनकी दी कि यदि इनका ठीक उत्तर नहीं होगा, तो हम सबको एक साथ मरवा देंगे। परन्तु साधुओं के संघनायकने वड़ी निर्भीक-तासे सिकन्दरसे कहा था कि यद्यपि तुम्हारा शारीरिक और सैनिक वल हमसे बढ़ा चढ़ा है, किंतु आत्मिक वल तुम्हारा हमसे प्रवल नहीं होसक्ता। कहा जाता है कि ये नग्न साधु सिकन्दरके सिपा-

१-जैसि मा० मा० १ कि० २-३, १० ८-३। २-पूर्वतत्। ३-ऐइ० १० ७५।

हियों तथा अन्यान्य मनुष्योंके पदिचिन्हित एथ्वीपर ही पैर रखकर चलते थे। जनाचार्योंने जहां मुनियोंके आचारका कथन किया है, चहां विहार वर्णनमें स्पष्ट रूपसे लिखा है कि मुनियोंको तथा साधुओंको मर्दित तथा पददिलत मृमिपर ही चलना चाहिये। इस कथनसे ग्रीक इतिहास लेखकोंका कथन वड़ी अभिन्नतासे भिलता है।"

उपरोक्त खास विशेषताओं को देखते हुये यह निस्तन्देह स्पष्ट है कि सिकन्दर महान्को जो नग्न साधु तक्षशिकां आसपास मिले थे, वह दिगम्बर जैन साधु थे। आजीविक साधु वह नहीं होतक; क्यों कि आजीविक साधु पूर्णतः निरामिष भोजो नहीं होते, आजीविका करते हैं और एक ठाठी (इन्डा) भी हाथमें िलये रहते हैं। नथापि उनका विदिक ऋषि और श्रीह भिक्षु होना भी अपंगत है। इन दोनों साधुओं का उल्लेख तो युनानियोंने प्रथक रूपमें किया है। वस्ति कहा जा सक्ता है कि उस समय जनवर्म अवस्य ही उत्तर-पश्चिमीय सीमावर्ती देशों तक फेल गया था। युनानी लोगों के चर्णनसे तबके जैन साधुवर्मके स्वरूपका भी दिग्दर्शन होनाता है जीर वह भ० महावीरके समयके अनुकूल पगट होता है।

१-जेिंस सा॰, सा॰ १ कि० ४ पृ० ६। २-भमतु० पृ० २०-२२ च बीर वर्ष २ पृ० ५४७। ३-जेिंससा॰, सा० १ कि० २-३ पृ० ८। ४-डॉ० स्टीवेन्सन (जराऐसो॰ जनवरी १८५५), प्रो० कोलग्रुह (ऐरि० सा॰ ९ पृ० १९८) और इन्साइन्होपेडिया ब्रेटेन् हा (११वीं आवृत्ति) सा॰ १५ पृ० १९८में इन नग्न श्रमणों हो जनमुनि , लिखा है।

यूनानियोंने इन नग्नसाधुओंमें मन्दनीस और कलोनस नामक दो साधुओंकी बड़ी प्रशंसा की है। इनकी दिगम्बर जैन साधु उन्होंने ब्राह्मण लिखा है और इस भपेक्षा . मन्द्नीस और कलानस । किन्हीं लेखकोंने उनका चरित्र वैदिक ब्राह्म-णोंकी मान्यताओंके अनुकूल चित्रित किया है; किंतु उनको सबने नग्न बतलाया है। विधापि कलोनसको जो केशलोंच स्पादि करतेः िलिला है, उससे स्पष्ट है कि ये साधु जैन श्रमण थे। एक यूनानी छेखकने कलोनसको बाह्मण पुरोहित न लिखकर 'श्रमण' वतलायाः भी है। <sup>१</sup> अतः माळ्म ऐसा होता है कि जन्मसे ये ब्राह्मण होते हुये भी जैन धर्मानुयायी थे। इनका मूल निवास तिरहतमें थै।। सिकन्दर जब तक्षशिलामें पहुंचा तो उसने इन दिगम्बर साधुओंकी बड़ी तारीफ सुनी । उसे यह भी मालम हुआ कि वह निमंत्रण स्वीकार नहीं करते । इसपर वह खुद तो उनसे मिलने नहीं गया; किंतु अपने एक अफसर ओनेसिक्रिटस (Onesikritos)को उनका हालचाल छेनेके लिये भेजा । तक्षशिलाके वाहर थोड़ी दूरपर उस ध्यफसरको पन्द्रह दिगम्बर साधु अप्तह्य धूपमें कठिन तपस्या करते मिले थे । कलोनस नामक साधुसे उसकी वार्तालाप हुई थी । यही साधु यूनान जानेके िकये सिकन्दरके साथ हो िलया था। माछ्म होता है कि 'कलोनस' नाम संस्कृत शब्द 'कल्याण' का खपअंश है। "

१-विशेषके लिये देखो वीर, वर्ष ६ । २-ऐइ०, ए० ७२ । ३-ऐरि० भा० ९ ए० ७० । ४-ऐइ०, ए० ६९ । ५-यूनानी लेखक प्लूटाईका कथन है कि यह मुनि आशीर्वादमें 'कत्याण' शब्दका प्रयोग करते थे । इस कारण कलॉनस कहलाते थे । इनका यथार्थ नाम 'स्फा-इन्स' (Sphines) था । मेऐइ० ए० १०६।

अतः इन साधुका शुद्ध नाम ठीक है, जो जैन साधुओंके नामके समान है।

मुनि कल्याणने इस विदेशीके प्रचण्ड लोभ और तृष्णाके चश हो घोर कष्ट सहते हुये वहां भाषा देखकर जरा उपहासभाव धारण किया और कहा कि पूर्वेकालमें संसार सुखी था-यह देश अनानसे भरपूर था। वहां दृष और अमृत आदिके झरने वहते थे, किन्तु मानव समाज विषयभोगोंके आधीन हो घमण्डी और उद्दण्ड होगया। विधिने यह सब सामग्री लुप्त करदी और मनुष्यके लिये परिश्रमपूर्वेक जीवन विताना ( A life of toil) नियत कर दिया । संसारमें पुनः संयम खादि सद् गुणोंकी वृद्धि हुई और अच्छी चीनोंकी वाहुल्पता भी होगई! किन्तु अब फिर मनुष्यों में अपनतोप और उच्छ्रङ्खकता आने लगी है और वर्तमान अवस्थाका नष्ट होजाना भी आवश्यक है। सनमुच इस वक्तव्य द्वारा मुनि क्रव्याणने भोगभृमि और कर्मभृमिके चौथे काल और फिर पंचमकालके प्रारंभका उद्घेल किया प्रतीत होता है ।

डनने यूनानी अफ़प्तरसे यह भी कहा था कि 'तुम हमारे समान कपड़े उतारकर नग्न होजाओ और वहीं शिलापर मासन जमाकर हमारे उपदेशको श्रवण करो।'' वेचारा यूनानी अफसर इस पस्तावको सुनकर वड़े असमंजसमें पड़ गया था; किन्तु एक जैन मुनिके लिये यह सर्वथा उचित था कि वह संसारमें बुरी तरह फँसे हुये प्राणीका उद्धार करनेके भावसे उसे दिगम्बर मुनि होजा-

<sup>्.</sup> १-ऐइ०, पृ० ७०। २-ऐइ० पृ० ७०।

नेकी शिक्षा दें। प्रायः प्रत्येक जैन मुनि अपने वक्तव्यके अन्तमें ऐसा ही उपदेश देते हैं और यदि कोई व्यक्ति मुनि न होसके तो उसे श्रावक्रके व्रत ग्रहण करनेका परामर्श देते हैं। मुनि वल्याणने भी यही किया था। किन्तु एक विदेशीके लिये इनमेंसे किसी भी प्रस्तावको स्वीकार कर छेना सहसा सुगम नहीं था। मुनि मन्दनीस, जो संभवतः संघाचार्य थे, यूनानी अफसरकी इस विकट उल्झनमें सहायक बन गये। उन्होंने मुनि कल्याणको रोक दिया और यूनानी अफसरसे कहा कि 'सिक्क्दर' की प्रशंसा योग्य है। वह विशद साम्राज्यका स्वामी है, परन्तु तो भी वह ज्ञान पानेकी लालसा रखता है। एक ऐसे रणवीरको उनने ज्ञानेच्छ रूपमें नहीं देखा! सचमुच ऐसे पुरुषोंसे बड़ा लाम हो, कि जिनके हाथोंमें बल है, यदि वह संयमाचारका प्रचार मानवस्तानमें करें। और संतोपमई जीवन वितानेके लिये प्रत्येकको बाध्य करे।

महात्मा मन्दनीसने दुभाषियों द्वारा इस यूनानी अफार से वार्तालाप किया था। इसी कारण उन्हें भय था कि उनके भाव ठीक प्रकट न होसकें। किन्द्र तो भी उनने जो उपदेश दिया था उसका निष्कर्ष यह था कि विषय सुख और शोकसे पीछा कैसे छूटे। उनने कहा कि शोक और शारीरिक अमर्में भिन्नता है। शोक मनुष्यका शत्रु है और अम उसका मित्र है। मनुष्य अम इसिलिये करते हैं कि उनकी मानसिक शक्तियां उन्नत हों, जिससे कि वे अमका अन्त कर सकें और संबंधी अच्छा परामशे देसकें। वे तक्षशिला वासियोंसे सिकन्दरका स्वागत मित्रस्थमें करने के लिये

कहेंगे; क्योंकि अपनेसे अच्छा पुरुष यदि कोई चाहे तो उसे मलाई करना चाहिये।"

इसके बाद उनने यूनानके तत्ववेताओं में जो सिद्धान्त प्रवकिते थे उनकी बावत पृछा और उत्तर सुनकर कहा कि 'अन्य
विषयों में यूनानियों की मान्यताएं पुष्ट प्रतीत होती हैं, जैसे छाईसा
आदि, किन्तु वे प्रकृतिके स्थानपर प्रवृत्तिको सम्मान देने में एक
बड़ी गळती करते हैं। यदि यह बात न होती तो वे उनकी
तरह नग्न रहने में और संयमी जीवन विताने में संकोच न करते;
क्यों कि वही सर्वोत्तम गृह है, निप्तकी मरम्मतकी बहुत कम नरूरत
पड़ती है। उनने यह भी कहा कि वे (दिगम्बर मुनि) पाकतवाद,
ज्योतिप, वर्षा, दुष्काल, रोग आदिके सम्बन्ध में भी अन्वेषण करते
हैं। जब वे नगर में जाते हैं तो चौराहे पर पहुंचकर सब तितरवितर हो जाते हैं। यदि उन्हें कोई व्यक्ति अंगृर आदि फल लिये
मिल जाता है, तो वह देता है उसे ग्रहण कर छेते हैं। उसके
वदले में वह उसे कुछ नहीं देते। प्रत्येक धनी गृहमें वह अन्तः-

१-ऐइ० पृ० ७०-७१ सन्तोपी और संपमी जीवन वितानिकी शिक्षा देना, दूसरोके साय भटाई करनेका उपदेश देना और प्रवृत्तिको प्रधानता देना, जैन मान्यताका द्योतक है। २-इस उछेलसे उस समयके मुनियों का प्रत्येक विषयमें पूर्ण निष्णात होना सिद्ध है। ३-यहां आहार क्रियाका वर्णन किया गया है। नियत समयपर संघ आहारके छिये नगरमें जाता होगा और वहां चौराहेपर पहुंचकर सबका अलग २ प्रस्थान कर जीना टीक ही है। ४-कैसे और कीनसा साहार वे प्रहण करते हैं? इस प्रश्नके उत्तरमें महात्मा मन्दिनीयने यह वाक्य कहे प्रगट होते हैं। अन साधुको एकं व्यक्ति भक्तियां मन्दिनीयने यह वाक्य कहे प्रगट होते हैं। अन साधुको एकं व्यक्ति भक्तियुर्वक जो भी शुद्ध निरामिय भोजन देता है, उसे ही वह

'पुर तक विना रोक्टोक के जामके हैं। बाचार्य मन्दनीमने सिक-न्दरके लिये यह भी उपदेश दिया था कि वह इन सांसारिक सुखोंकी बाशामें पड़कर चारों तरफ वयों परिश्रमण कर रहा है ? उसके इस परिश्रमणका कभी अन्त होनेवाला नहीं। वह इस एछ्वी-पर अपना कितना ही अधिकार जमाले, किन्तु मरती वार उसके शरीरके लिये साढेतीन हाथ जमीन ही वस होगी।'

इन महात्माके मार्मिक उपदेश और जैन श्रमणोंकी विद्याका

प्रभाव सिकन्दर पर बेढन पड़ा था। उसने अपने साथ एक साधुको

भेजनेकी प्रार्थना संघनायकसे की थी; किन्तु संघनायकने यह बात
अस्वीकार की थी। उन्होंने इन जैनाचार हीन विदेशियोंके साथ
रहकर मुनिधर्मका पालन अक्षुण्ण रीतिसे होना अश्वक्य समझा
था। यही कारण है कि उनने किसी भी साधुको यूनानियोंके साथ
जानेकी आज्ञा नहीं दी। किन्तु इसपर भी मुनि कल्याण (कलानस)
वर्मपचारकी अपनी उलट लगनको न रोक सके और वह सिकन्दरके साथ हो लिये थे। उनकी यह किया संघनायकको पसंद न
आई और मुनि कल्याणकको उनने तिरस्कार दृष्टिसे देखा था।

भारतसे लीटते हुये, जिससमय सिकन्दर पारस्यदेशमें पहुंचा; कलोनसका विदेशमें तो वहांके सुसा (Susa) नामक स्थानमें समाधिमरण। इन महात्मा कलानसको एक प्रकारकी व्याधि जो अपने देशमें कभी नहीं होती थी होगई। इस समय

अहण करते हैं। उसके वर्छमें वह उसे कुछ भी नहीं देते। भोजनके नियममें वे भक्तत्रनका कोई भी उपकार नहीं करते।

<sup>़ ,</sup>१-ऐइ० पृ० ७३। २-जैसि भा०, मा० १ कि० ४ पृ० ५ ।

न्वह तेहत्तर वर्षके वृद्ध थे। और फिर रुग्णदशामें उनके लिये े जैनवर्मकी प्रथानुसार प्रवृत्ति करना और घर्मानुकूळ इन्द्रियदमनकारी -भोजनों द्वारा रोगी शरीरका निर्वाह करना असाध्य होगया था। .इसिलिये उन्होंने सल्लेखना व्रतको ग्रहण कर छेना उचित समझा । यह व्रत उसी असाध्य अवस्थामें ग्रहण किया जाता है, जब कि व्यक्तिको अपना जीवन संकटापत्र दृष्टि पड्ता है। सुनि क्रवाणकी शारीरिक स्थिति इसी प्रकारकी थी । उनने सिकन्दर पर अपना स्मिमाय प्रश्नट कर दिया। पहिले तो सिकंदर राजी न हुआ; परंतु महात्माको आत्मविर्मन करने पर तुला देखकर उसने समुचित -सामग्री प्रस्तुत करनेकी आज्ञा दे दी । पहिले एक काठकी कोठरी वनाई गई थी और उसमें वृक्षोंकी पत्तियां विछा दीगई थीं । इसीकी छ अपर एक चिता बनाई गई थी। सिक्दन्दर उनके सम्मानार्थ अपनी सारी सेनाको सुप्तिज्ञत कर तैयार होगया। नीमारीके कारण महात्मा कलानस बड़े दुर्बल होगये थे। उनको लानेके लिये एक घोड़ा मेना गया; किन्तु जीवदयाके प्रतिपालक वे मुनिरान उस घोड़े पर नहीं चढ़े और भारतीय ढंगसे पालकीमें बैठकर वहां आ गये। वह उस कोठड़ीमें उनकी व्यवस्थानुसार बन्द कर दिये गये थे । अन्तर्मे वह चितापर विरानमान हो गये । चितारोहण करती वार उनने जैन नियमानुसार सबसे क्षमा पार्थनाकी भेंट कीं [ तथा घामिक उपदेश देते हुये केशलींच भी किया।

१-ऐइ०, पृ० ७३। २-वेशलोच करना, जैन मुनियोका खास नियम
है। यूनानियोने मुनि कल्याणके अंतिम समयका वर्णन एक निश्चित रूपमें
नहीं दिया है। चितापर बैठकर समाधि लेना जैन दृष्टिसे ठीक नहीं है।
सम्मवतः अपने शबको जलवानेकी नियतसे मुनि कल्याणने ऐसा किया हो।

उत्तसमय सिकन्दरको यह दृश्य ममेमेदी प्रतीत हुआ; तो भी उसने अपनी भक्ति दिखानेके लिए अपने सभी रणवाद्य वजनवाये और सभी सैनिकोंके साथ शोकसुचक शब्द किया तथा हाथियोंसे भी चिंघाड करवाई । सिकन्दर उनके निकट मिलनेके लिये भी आया; किंतु उन्होंने कहा कि "में अभी आपसे मुलाकात करना नहीं चाहता; अब शीध ही आपसे मुले भेंट होगी।" इस कथनका भावार्थ उस समय कोई भी न समझ सका; परन्तु कुछ समयके बाद जब सिकन्दर कालकविलत होनेके सम्मुख हुआ तो म० कलानसके इस भविष्यद्वनतृत्व शक्तिकी याद सबको होआई। उस चिताकी घघकती हुई विकराल जवालामें महात्मा कलोनसका शरीरान्त होगयाथा। इन जैनमुनिने विदेशियोंके हृदयोंपर कितना गहरा प्रभाव जमा लिया था, यह प्रकट है। सचमुच यदि वह यूनान पहुंच जाते तो वहांपर एकवार जैन सिद्धांतोंकी शीवल और विमल जान्हवी बहा देते!



१-म० कलॉनसके मिवणह्मदात्वके इस उदाहरणसे उनको अपने अंतिम समयका ज्ञान हुआ मानना कुछ अनुचित नहीं जैचता और वह चितापर ठीक उसी समय बैठे होंगे; जिस समय उनके प्राण पखेकः इस नक्वर शरीरको छोडने ठंगे होंगे। २-जैसि मा०, भा० १ किं०-इस पुरु ४-८।

## थ्रुतकेक्छा महकाहुजी और अन्य आचाये।

(ई० पृ० ४७३–३८३)

जग्वृस्वामी अंतिम केवली थे। इनके बाद केवलज्ञान-सूर्य श्री भद्रवाहुजीका इस उपदेशमें अस्त होगया था; परन्तु पांच मुनिराज श्रुतज्ञानके पारगामी विद्यमान रहे थें। यह नंदि, नंदिमित्र, अपराजित, गोवर्षन और मद्रवाहु नामक थे। नंदिके स्थानपर दूसरा नाम विष्णु मी मिलता है। यह पांचों मुनिराज चीदह पूर्व और वारह अंगके ज्ञाता श्री नम्बूस्वामीके वाद सौ वर्षमें हुए वताये गये हैं और इस अपेक्षा अंतिम श्रुतकेवली श्री मद्रवाहुस्वामी ई॰ पू॰ ३८३ अथवा ३६५ तक संघाषीरा रहे पगट होते हैं। किन्तु भनेक शास्त्रों और शिलालेखोंसे यह भद्रवाहुत्वामी मौर्थ सम्राट् चन्द्रगुप्तके समकालीन प्रगट होते हैं और चन्द्रगुप्तका समय ई० पू० ३२६-३०२ माना जाता है। **अब यदि श्री मद्रवाहुस्वामीका अस्तित्व ई० ५० ३८३ या ३६९** के बाद न माना जाय तो वह चन्द्रगुप्त मीर्यके समकालीन नहीं: होसके हैं।

'उधर तिल्लोयपण्णति' जैसे पाचीन ग्रन्थोंसे प्रमाणित है कि भगवान महावीरजीके निर्वाण कालसे २१५ वर्षे (पालकवंश ६०

१-तिल्लोयपण्पति गा० ७२-७४ । २-श्रुतावतार कथा पृ० १३ व भंगपणाति गा० ४३-४४। ३-जैसि मा०, मा० १ कि० १-४-व अवर्ण वे पृ २५-४० । ४- जविशोसी ् मार् १ पृ १६६ ।

वर्ष-नन्द्वंश १९९) वाद मौर्यवंशका अम्युद्य हुआ था। श्वेतां-वर पट्टावलियोंसे सम्राट चन्द्रगुप्तका वीर निर्वाणसे २१९ वर्ष बाद ई० पू० ३२६ या ३२९ के नवम्बर मासमें सिंहासनारूढ़ होना प्रगट है। इस प्रकार चन्द्रगुप्तका राज्यारोहण काल जो ३२६ ई० पु० अन्यथा माना जाता है, वह जेन शास्त्रोंके अनुसार भी ठीक बैठता है। अतएव थी भद्रवाहु स्वामीका अस्तित्व ई० पू० ३८३ था ३६९ के बाद मानना समुचित प्रतीत होता है। जेन शास्त्रोंसे प्रकट है कि भद्रवाहुस्वामीके ही जीवनकालमें विशाला-चार्य नामक प्रथम दशपूर्वीका भी अस्वित्व रहा था। इस दलोकमें दिगम्बर और इनेताम्बर दोनों ही संप्रदायके अंथोंसे भद्रवाह और चंद्रगुप्त प्रायः समसामयिक सिद्ध होते हैं।

पहिलेके चार श्रुतकेविलयोंके विषयमें दिगम्बर नैन शास्त्रोंमें कुछ भी विशेष वर्णन नहीं मिलता है। हां, भद्रवाहुका चित्र। भद्रवाहुके विषयमें उनमें कई कथायें मिलती हैं। श्री हिरपेणके ' वृहत्कथाकोष ' ( सन् ९३१ ) में लिखा

१-तिप० गा० ९५-९६ । २-इंए० मा० ११ पृ० २५१ । ३-दिगम्बर जनप्रन्थोंसे प्रगट हैं कि महबाहुस्तामी चन्ह्रगुप्त सहित किटिपर्व नामक पर्वतपर रह गये थे और विशाखाचार्यके आधिपरयमें जनसंघ चोल्लेदेशको चला गया था। उधर श्वेताम्बरोंकी भी मान्यता है कि भहवाहु अपने अन्तिम जीवनमें नेपालमें जाकर एकान्तवास करने लगे थे और स्थूलभद्र पट्टाधीश थे। (परि० पृ० ८७-९०) अतः निस्धंदेह महवाहु जीके जीवनकालमें ही उनके उत्तराधिकारी होना सौर उनका ई० पू० ३८३ के वादतक जीवित रहना उचित जंचता है। २९ वर्ष तक वे पट्टपर रहे प्रतीत होते हैं और फिर मुनिशासक या उपदेशक -ह्यमें शेष जीवन व्यतीत किया विदित होता है। ४-जिशिसं०, पृ० ६६।

है कि पीण्ड्वर्छन देशमें देवकोह नामक ग्राम था; निसको प्राचीन समयमें 'कोटिपुर' कहते थे। यहां पद्माध्य राना राज्य करता था। पद्माध्यका पुरोहित सोमशर्मा था। उसकी सोमश्री नामक पत्नीके गर्भसे भद्रवाहुका जन्म हुआ था। एक दिन जन भद्रवाहु खेल रहे थे, चौथे श्रुतकेवली गोवर्छनस्वामी उघर था निकले और यह देखकर कि भद्रवाहु पांचवें श्रुतकेवली होंगे, उन्होंने भद्रवाहुके माता-पिताकी अनुमतिसे उन्हें अपने संरक्षणमें ले लिया। भद्रवाहु अनेक विद्यायों निष्णात पंडित होगये। वे गोवर्छन नदीके किनारे एक वागमें ठहरे थे। उस समय उज्जनमें जैन श्रावक चंद्रगुप्त राजा था और उसकी रानी सुपभा थी।

निस समय भद्रवाहुस्त्रामी वहां नगरमें आहारके लिये गये,
तो एक घरमें एक छक्केला वालक पालनेमें पड़ा रोरहा था, उसने
भद्रवाहुनीसे लीट जानेके लिये कहा। इससे उनने जान लिया कि
उस देशमें वारह वर्षका जदाल पड़नेवाला है। यह जानकर उनने
संघको दक्षिण देशकी ओर जानेकी आज्ञा दी और स्वयं उज्जैनके
निकट भद्रपाद देशमें जाकर समाधिलीन होगये। राजा चंद्रगुप्तने
भी अकालकी वात छुनकर भद्रवाहुके निकट दीक्षा ग्रहण कर ली
थी। उन्हींका नाम विशालाचार्य रक्खा गया था और वे संघाघीश्च होकर दक्षिणकी ओर पुनाट देशको संघ लेगये थे। जब
वारह वर्षका अकाल पूर्ण हुआ तब वे संघसहित लीटकर मध्यदेशमें आगये थे। श्री रत्ननंदिनीके भद्रवाहु चारित्र में भी
ऐसा ही वर्णन है, परंतु उसमें थोड़ासा छन्तर है। इसके छनुसार

१-जेहि॰ सा० १४ पृ० २१७ व अव॰ पृ० २७।

सम्राट् चंद्रगुप्तने भद्रवाहुस्वामीसे सोल्ह स्वप्नोंका फल पृछा था; निसे सुनकर वह मुनि होगये थे।

बारह वर्षका अकारु जानकर प्रव दक्षिणको चले गये थे। इस चारित्रमें भद्रवाहुनीको भी संघके सहित दक्षिणकी ओर गया लिखा है परंतु मार्गमें अपना अन्तसमय सन्निकट जानकर उनने संघको चोलदेशकी ओर भेन दिया था और स्वयं चंद्रगुप्ति मुनिके साथ वहीं रह गये थे । वहींपर उनका स्वर्गवास हुआ था । चंद्र-गुप्ति मुनि कान्यकुठनको चला भाषा था। कनड़ी भाषाके दो . त्रेथ 'मुनिवंशाम्युदय' (१६८० ई०) और "राजावलीक्ष्ये " (१८३८ ई०)में भी भद्रवाहुका वर्णन मिलता है। पहिले अन्यसे यह स्पष्ट है कि अतक्षेत्रली भद्रवाहु अमणवेलगोला तक आये थे और वहांके चिक्कवेष्ट (पर्वत) पर रहे थे । एक व्यावके साक्रमणसे उनका शरीरान्त हुआ था। जेनाचार्य महेंद्रलिकी आज्ञासे दिस-· गाचार्य भी यहां दर्शन करने भाये थे। उनका समागम चन्द्र-गुप्तसे हुमा था, जो यहां यात्राके लिये माया था। इस अन्यके अनुसार चंद्रगुप्तने दक्षिण षाचार्यसे दीक्षा ग्रहण की थी । माल्रम ऐसा होता है कि इस अन्थके रचियताने द्वितीय भद्रवाहुको चन्द्र-गुप्तका समकालीन समझा है। यही कारण है कि वह सहद्विल आचार्यका नाम ले रहा है। किंतु चंद्रगुप्तके समकालीन द्वितीय भद्रवाहु नहीं होसक्ते । उनके समयमें किसी भी चन्द्रगुप्त नामक राजाका अस्तित्वः भारतीय इतिहासमैं नहीं मिलता। 'राजावली ३थे' में यह विशेषता है कि उसमें चंद्रगुप्त पाटलियुजका राजा अगट किया गया है।

१-भरवाहु चरित्र १० ३१-३५ व ४९...

वास्तवमें मीर्यं साम्राज्यकी दो राजधानियां उजनेनी और पाटिलपुत्र पारम्भसे रहीं हैं। अतएव जैन कथाकारोंने अपनी रुचिके अनुसार दोनोंमेंसे एक रका उद्धेख समयर पर किया है। इस यन्थमें चन्द्रगुप्तके पुत्रका नाम सिंहसेन लिखा है; जिसे राज्य देकर चन्द्रगुप्त सुनि होगये थे और मद्रवाहुनीके साथ दक्षिणको चले गये थे। एक पर्वतपर मद्रवाहुनी और चन्द्रगुप्त रहे थे। शेष संघ चोलदेशको चला गया था। तामिलमापाके "नालिडयार" नामक नीतिकाल्यसे भी दक्षिणके पांड्य देशतक इस संघका पहुंचना प्रमाणित है। इस नीतिकाल्यकी रचना इस संघके साधुओं द्वारा हुई कही जानी है। पांड्य राजाने इन जैन साधुओंका बड़ा आदर और सन्कार किया था। वह इनके गुणोंपर इतना मुग्व था कि उसने सहसा उन्हें उत्तरायकी ओर जाने नहीं दिया था।

आज भी अर्कीट जिलेंमें 'तिरुमलंध' नामक पिने जैनस्थान उत्तर भारतसे जैनसंघ आनेकी प्रत्यक्ष साक्षी देरहा है। यहांपर पर्नतके नीचे अनेक गुफायें हैं। एक गुफा निद्याम्यासके लिये है, जिनमें जग्नृहीप आदिके नकशे नने हुए हैं। यह प्रसिद्ध है कि भद्रवाहुके मुनिसंघवाले नारह हजार मुनियोंमेंसे आठ हजार मुनियोंने यहां आकर निश्राम किया था। पित्रर डेढ़फुट लग्ने चरण-चिन्ह उसकी प्राचीनता स्वयं प्रमाणित करते हैं। सचमुच उस-समय और उससे बहुत पहलेसे चोल, पांड्य आदि देशोंका अस्तित्व और उनकी ल्याति दृर २ देश देशांतरोंमें होगई ज्या

१-म्रह्मा०, पृ० ३०-३२। २-जेहि० मा० १४.५० । १-म्रीप्राजेस्मा० पृ० ५४।

थी। विक्षण भारतके इन देशोंका व्यापार एक अतीव प्राचीनकालसे देश—विदेशोंसे होता रहा है। वे नैनवर्मकी व्यापकता भी यहां भगवान पार्वनाथनीसे पहलेकी थी । अतएव उत्तर भारतसे नैन संघका दक्षिणकी ओर जाना एक निश्चित और अभ्रांत घटना है।

उपरोक्त चरित्रोंमें यद्यपि किंचित् परस्पर विरोध है; किंतु उन सबसे यह प्रमाणित है कि भद्रवाहुके जैन संघका दक्षिणका समयमें जैन संघ दक्षिणको गया था प्रस्थान इत्यादि । और बारह वर्षका भीषण अकाल पड़ा था। इस वातपर भी वे करीब २ सहमत हैं कि जिन भद्रगहुका उल्लेख है, वह अंतिम श्रुतकेवली हैं और उनके शिष्य एक राजा चन्द्रगुप्त अवस्य थे, जो उज्जैनी और पाटलिपुत्रके मधिकारी थे मर्थात उनके यह दो राजकेन्द्र थे । यह चंद्रगुप्त इसी नामके प्ररुपात् मौर्य्य सम्राट् हैं। हां, इस बातसे हरिपेणजी, जो अन्यं ऋथाकारोंमें सर्व पाचीन हैं, सहमत नहीं हैं कि मद्रवाहुजी संघके साथ दक्षिणको गये थे। श्वेतांबर मान्यताके अनुसार भी उनका दक्षिणमें जाना प्रकट नहीं है। उसके अनुसार भद्रवाहुनीका अंतिम जीवन नेपालमें पूर्ण हुआ था; किंतु यह संशयात्मक है कि यह वही भद्रवाहु हैं जिन भद्रवाहुको वह नेपालमें गया लिखते हैं।

जो हो, उपरोक्त दोनों मतोंसे प्राचीन शृंगापटम्के दो शिला-टेख इस बातके साक्षी हैं कि भद्रवाहुस्वामी चन्द्रगुप्तके साथ अव-

<sup>,</sup> १-कात्यायन (६० पू० ४००)को, चोल, माहिष्मत और नाधिवयका ज्ञान था। पातजंछि (६० पू० १५०) समझ भारतको जानता था। २-जमैसी० भार १८ पूर ३०८-३२०। ३-भपा० पूर २३४-२३६।

णवेकगोलमें चन्द्रगिरि पर्वतपर आये थे। इनसे भी प्राचीन शिलालेख चंद्रगिरिपर नं० ३१ वाला है। उसमें भी इन दोनों महात्माओं इा उल्लेख है। इस दशामें भद्रवाहुनीका श्रवणवेलगोलमें
पहुंचना, कुछ अनोखा नहीं जंचता। हरिषेणजीने शायद दृश्रे
भद्रवाहुकी घटनाको इनसे जोड़ दिया होगा; क्यों कि प्रतिष्ठानपुरके
हितीय भद्रवाहुका भाद्रपाद देशमें स्वर्गवास प्राप्त करना विल्कुल
संभव है। अतएव प्रथम भद्रवाहुनीका समाधिस्थान श्रवणवेलगोल
मानना और उनके समयमें ही प्रथम दश्पृर्वीको रहते स्वीकार
करना उचित है।

श्वेतांवर संपदायके अनुसार श्री जम्बूम्वामीके उपांत एक.
प्रभव नामक महानुसाव उनके उत्तराधिकारी
श्वेतांवर पहावली। और प्रथम श्रुतकेवली हुये थे। यह वही
चोर थे, जिनने अबुद्ध होकर श्री जम्बूम्वामीके साथ दीक्षा ग्रहण
की थी। श्वेतांवरोंने प्रभवको नयपुरके राजाका पुत्र लिला है, जो
वचपनसे ही उद्दण्ड था। राजाने उसकी उद्दण्डतासे दुली होकर
अपने देशसे निकाल दिया था और वह राजगृहमें चौर्य कर्म कर के
जीवन व्यतीत करता था। दिगम्बर जैन ग्रन्थोंमें भी विद्युक्तर
चोरको एक राजाका पुत्र लिला है। किन्तु उसे वे जम्बूम्वामीका
उत्तराधिकारी नहीं बताते हैं। समझमें नहीं आता कि जब दिगम्बर और क्वेताम्बर भेदस्वय दीवालकी जड़ भद्रबाहु श्रुतकेवलीके
समयमें पड़ी थी, तब उनके पहिले हुये श्रुतकेवलियोंकी गणनामें

१-प्रत्रक, पृष्ठ ३३-३४। २-परिक, पृष्ठ ४२-५० व जैसार्षक, . वीरक, साव १ पृष्ट् ३। ३-उपुष्ठ, पृष्ट् ७०३।

दोनों सम्प्रदायों में क्यों मतभेद है ? जो हो, क्वेताम्बर सम्प्रदायमें प्रथम श्रुतकेवली प्रभव हैं । वह चवालीस वर्षतक सामान्य मुनि रहे थे और उनने ग्यारह वर्षतक पट्टाघीश पदपर व्यतीत किये थे। उनने राजगृहके वत्सगोत्री यजुर्वेदीय यज्ञारंभ करनेवाले शिर्यंभव नामक ब्राह्मणको प्रबुद्ध किया था और वही इनका उत्तराधिकारी हुना था। श्री प्रभवस्वामीने ८५ वर्षकी अवस्थामें वीर नि० सं० ७५ में मुक्त पद पाया था। श्री शिर्यंभव अट्टाइस वर्षकी उमरमें जैन मुनि हुये थे। ग्यारह वर्षतक प्रभवस्वामीके शिष्य रहकर वह पट्टपर आरुद्ध हुये थे। तेईस वर्षतक युगपधान पद भोगकर ६२ वर्षकी अवस्थामें वीर नि० सं० ९८ में स्वर्गवासी हुये थे। इनने अपने छै वर्षके बालक पुत्रको दीक्षित किया था और उसके लिये दश्वेकालिकसुत्रकी रचना की थी।

इनके उत्तराधिकारी श्री यशोभद्रनी थे। यह तृंगीकायन गोत्रके थे और गृहस्थीमें बाईस वर्षतक रहकर जैन सुनि हुये थे। छत्तीस वर्षके हुये तब यह पट्टाधिकारी होकर पचास वर्षतक इस पद्पर विभूषित रहे थे। वीरनिर्वाणसे एक्सी व्यालीस वर्षोंके बाद यह तीसरे श्रुतकेवकी स्वर्गवासी हुये थे। इनके उत्तराधिकारी श्री संमृतिविजयस्रि थे; जिनके गुरुमाई श्री भद्रवाह स्वामी थे। इस प्रकार क्वेताम्बर चौथे और पांचवें श्रुतकेवलियोंको समकालीन भगट करते हैं। वह कहते हैं कि संमृतिविजयस्रि तो पट्टाधीश थे और भद्रवाहस्वामी गच्छकी सारसंभाल करनेवाले थे। संमृति-

१-जेसांबंग मार्ग्य वीरवंग पृश्य इस परिश्राप्त पृश्य पर । २-जेसांबंग मार्ग्य वीरवंग पृश्य स्वयित पृश्य प्रमा

विजय माहर गोत्रके थे। जब वे ४२ वर्षके थे, तब उनने मुनि-दीक्षा ग्रहण की थी। ८६ वर्षकी उमरमें वह युगप्रधान हुये थे और केवल बाठ वर्ष इस पद्पर रहकर वी० नि० सं० १५६ में स्वर्गवासी हुये थे।

संभृति विजयके स्वर्गवासी होनेपर भद्रवाहुस्वामी संघाधीश श्री भद्रवाहु। यशोभद्रसृश्नि उनको जैन मुनिकी दीक्षा दी थी। यशोभद्रकी उन्होंने १७ वर्ष तक शिष्यवत् सेवा की थी। फिर वह युगपधान हुए थे और इस पद्पर चौद्रह वर्षतक आसीन रहे थे। वीर निर्वाणसे १७० वर्ष बाद उनका स्वर्गवास हुआ था उनके उत्तराधिकारी स्थूलभद्र हुए थे। दिगम्बर और इनेताम्बर मान्यताके अनुसार यद्यपि श्रुतकेविलयोंकी नामावलीमें परस्पर छन्तर है; किन्तु वह दोनों ही भद्रवाहुको अंतिम श्रुतकेविली स्वीकार करते हैं। ज्वेतांवर केवल इन्हीं एक भद्रवाहुका उन्नेत करते हैं। उनेतांवर केवल इन्हीं एक भद्रवाहुका उन्नेत करते हैं। उनके अनुसार इनका जनमस्थान दक्षिण भारतका प्रतिष्ठानपुर है। उनके अनुसार इनका जनमस्थान दक्षिण भारतका प्रतिष्ठानपुर है।

१-पूर्व प्रमाण । २-जैसासं० मा० १ वीरवं० पृ० ५ व परि० पृ० ८७ । यद्यपि हेमचन्द्राचार्यने वीर निर्वाणसे १७० वर्ष वाद भद्रबाह्रका स्वर्गवास हुआ लिखा है, परन्तु वह ठीक नहीं प्रतीत होता; जैसे कि पहिछे लिखा जाचुका है । उनने स्वयं उनका स्वर्गवास मौर्य सम्रट् विन्दुसारका वर्णन कर चुकने पर लिखा है । दिगम्बर मतमें वीर नि० से १६२ वर्षमें श्रुक्तंवलियोंका होना लिखा है । इससे भी यही भाव लिया जाता है कि इस समयमें ही भद्रवाहुका स्वर्गवास होगया था; किन्तु यह मानना टीक नहीं जंवता । इस समय वह संबन्नायक प्रसे विलग होगये होंने

और वह इनका गोत्र प्राचीन वतलाते हैं; नो विलक्कल अश्रुतपूर्व है और उसका स्वयं उनके प्रन्थों में अन्यत्र कहीं पता नहीं चलता है। <sup>२.</sup> दराहमिहिरका अस्तित्व ई०सन्के प्रारम्भसे प्रमाणित है। इस अव-स्थामें श्वेतांवरोंकी मान्यताके अनुसार भद्रवाहुका समय भी जवादासे ज्यादा ईस्वीके पारम्भमें ठइरता है; जो सर्वेथा असंभव है। माऌम ऐसा होता है कि प्रथम भद्रवाहु और द्वितीय भद्रवाहु दोनोंको एक व्यक्ति मानकर द्वितीय भद्रवाहुकी जीवन घटनाओंको प्रथम भहु-बाहुके जीवनमें जा घुसेड़नेकी भारी भूल करते हैं। 'कल्पसूत्र' इन्हीं भद्रवाहुका रचा कहा जाता है । भावस्यकसूत्र, उत्तराध्ययनसूत्र, षादिकी निरुक्तियां भी इन्हींकी लिखीं मानी जातीं हैं; किंतु वह भी ई ० के प्रारम्भमें हुए भद्रवाहुकी रचनायें प्रगट होती हैं, जैसे-कि महामहोपाध्याय डा॰ सतीशचंद्र विद्यामुषण मानते हैं। <sup>४</sup> माऌम यह होता है कि खेताम्बरोंको या तो भद्रवाहु श्रुतकेवलीका विशेष परिचय ज्ञात नहीं था अथवा वह जानवूझकर उनका वर्णन नहीं करना चाहते हैं। क्योंकि श्रुतकेवली भद्रवाहुने उस संघमें भाग

और फिर उपदेशक रूपमें रहे होंगे । श्वे॰ मान्यतासे उनकी आयु. १२६ वर्ष प्रगट है। यदि उन्हें ४० वर्षकी उसमें आचार्य पद मिला मानें तो ६५ वर्षकी आयुमें वे आचार्य पदसे अलग हुये प्रगट होते हैं। शेष आयु उनने मुनिवत विताई थी और इस कालमें वे चंद्रगुप्तकी सेवाको पा सके :

१-जैसासं मा० १ वीर पं ० पृ० ५ व परि० पृ० ५८। २-उसू० मुमिका पृ० १३ । ३-डॉ० सतीशचंद्र विद्यामुषणने इस्वी प्रारम्भमें बराहमिहिरका अस्तीत्व माना है (जैहि० भा०८ पृ० ५३२) किन्तु कर्न आदी छठी बाताव्दीका मानते हैं । ४⊏हिष्ट्री आफ मेडिविल इण्डीयन राजिक, 'जैहि॰ मा० ८ पृ० ५३२ । '

नहीं लिया था, जिसको श्वेताम्बराचार्य स्थूलभद्रने एकत्र किया था। 'श्री संघके बुलानेपर भी वे पाटलिपुत्रको नहीं आये जिसके कारण श्री संघने उन्हें हुंसंघवाद्य कर देनेकी भी घमकी दी थी।'\* इसके विपरीत दिगम्बर जैनी भद्रवाहु श्रुतकेवलीका वर्णन वहें गौरव और महत्वशाली रीतिसे विशेष रूपमें करते हैं। श्वेतां-वरोंने उनको प्राचीन गोत्रका वतलाकर दिगम्बर मान्यताकी पुष्टि की है; जो निर्ध्य (नग्न) रूपका भद्रवाहुके समान आर्पमार्गका सनुगामी है।

इवेतांवरोंने स्यूलमद्रकी अध्यक्षता स्वीकार करके सबस्त्र मेवको मोक्षालिङ्ग माना है भौर पुरातन नियमों एवं क्रियाओं में अंतर डाल लिया है। वस वह प्राचीन 'मद्रवाहु' को विशेष मान्यता न देते हुये भी अपने अँग ग्रंथों और भाष्योंको पुरातन और प्रामाणिक सिद्ध करनेके लिये और ईस्वीसन्के प्रारम्भवाले मद्रवाहुको प्राचीन मद्रवाहु व्यक्त करनेके मावसे, देवल उन्हींका वर्णन करते हैं। दृसरे मद्रवाहुके विषयमें वह एकदम चुप हो जाते हैं, किंतु वह अपने आप उनको वराहमिहिरका समकालीन वताकर उनकी अवी-चीनता स्पष्ट कर देते हैं।

१-उसु० मृमिका, पृ० १४ । १६ परि० व जेशिसं० पृ० ६७ । २-एक जेन पटावलीमें एक तीसरे महवाहुका उल्लेख है और उनका समय ईसवीकी प्रारम्भिक शताब्दियां हैं। उनके एक शिष्य द्वारा श्वेतां वर संप्रदायकी उत्पत्ति होना लिखा है। संभव है, श्वेतांवरों के द्वितीय भहवाहु यही हों; जिनका उन्हें पता नहीं है। (ईए० भा० २१ पृ० ५८) ससाह० पृ० २४-२५।

श्रुतकेवली मद्रवाहुके जीवनकी सबसे बड़ी घटना उत्तर जैन संघमें भेद्- भारतमें घोर दुष्काल पड़नेकी वजहसे जैनसंघके स्थापना । दक्षिण भारतकी ओर गमन करनेकी है । इस घटनाका अंतिम परिणाम यह हुआ था कि जैन संघके दो मेदोंकी जड़ इसी समय पड़ गई । बारह वर्षका अकाल जानकर श्री विद्या-खाचार्यकी अध्यक्षतामें संपूर्ण संघ दक्षिणको गया, किंतु स्थूलमद्र और उनके कुछ साथी पाटलिपुत्रमें ही रह गये थे। घोर दुष्कालके विकराल कालमें ये पाटलिपुत्रवाले जैन मुनि पाचीन कियायोंको पालन करनेमें असमर्थ रहे । उन्होंने आपद्रह्मपमें किंचित वस्त्र भी प्रहण कर लिये और मुनियोंको अग्राह्म भोजन भी वे स्वीकार करने करो थे।

निस समय विशालाचार्यकी प्रमुखतावाला दक्षिण देशको गया हुणा संघ सुभिक्ष होनेपर उत्तरापथकी ओर लोटकर भाया और उसने पीछे रहे हुये स्थूलमद्रादि मुनियोंका शिथिलक्ष्य देखां तो गहन कष्टका अनुभव किया। विशाखाचार्यने स्थूलमद्रादिसे भायश्चित्त लेकर पुनः आर्ष मार्गपर आजानेका उपदेश दिया; किंतु होनीके सिर, उनकी यह सीख किसीको पसंद न आई। स्थूलम-द्रकी अध्यक्षतामें रहनेवाला संघ अपना स्वाधीन रूप बना बैठा और वह पुरातन मुल संघसे प्रथक् होगया। यही संघ कालांतरमें इवेशांव-

१-अव० ३९-४०; उस्० भूमिका पृ० १५-१६ व ऐइ जै० पृ० इं- १० में श्वे० बिद्वीन श्री पूर्णचेन्द्र नाहरने भी यही लिखा है। हार्णछे वे ल्युमन सा० भी इस कथाको मान्यता देते हैं (Vienna briental gournol, VII, 382 व इंऐ॰ २१1५९-६०।

राम्रायके रूपमें परिवर्तित हुआ। जैसे कि अगाड़ी हिखा गया है। जिस पुरातन संघके प्रधान पहिले 'प्राचीन' भद्रवाहु थे और फिर उनके उत्तराधिकारी विशाखाचार्य हुये, वह अपने सनातन स्वरूपमें रहा और आप रीतियोंका पालन करता रहा। यही आजकल दिगम्बर सम्प्रदायके नामसे विख्यात् है।

स्थृतमद्रादिका संघ, जब मूलसंघसे एथक् होगया; तो प्राक्तत उसे अपने घर्मशास्त्रोंको निर्दिष्ट करनेकी श्रुतज्ञानकी विश्विप्ति;। आवश्यक्ता हुई । दुष्कालकी भयंकरतामें श्रुतज्ञान छिन्नभिन्न होगया था । भद्रवाहुके समय तक तो जनसंघ एक ही था; किन्तु उनके बाद ही जो उसमें उक्त प्रकार दो भेद हुये; जिसके कारण श्रुतज्ञानका पुनरुद्धार होना अनिवाय हुआ । दिगम्बर जैनोंका मत है कि इस समय समस्त द्वादशांग ज्ञान छुत होगया था । केवल दश पूर्वोंके जानकार रह गये थे । किन्तु श्वेतां-वरोंकी मान्यता है कि पाटलिपुत्रमें जो संघ एकत्रित हुआ था और जिसमें भद्रवाहुने भाग नहीं लिया था, उसने समस्त श्रुतज्ञानका संशोधित संस्करण तैयार कर लिया था । स्थुलभद्रने पूर्वोंका ज्ञान स्वयं भद्रवाहुस्वामीसे प्राप्त किया था; किन्तु उनको अंतिम चार पूर्व अन्योंको पढ़ानेकी आज्ञा नहीं थी ।

इस प्रकार ग्यारह अङ्ग और दश पूर्वका उद्धार श्वेशंबरोंने कर लिया था; किन्तु उनके ये ग्रन्थ दि० जैनोंको मान्य नहीं थे। उनका विश्वास था कि पुरातन अंग व पूर्व ग्रंथ नष्ट होचुके हैं। केवल दश पूर्वीका ज्ञान श्री विशाखाचार्य एवं उनके दश परम्परीण उत्तराविकारियोंको स्पृतिमें शेष रहा था। दिगम्बर जैनोंकी इस मान्यताकी पुष्टि जैनसम्राट् खारवेलके हाथीगुफावाले प्राचीन शिलालेखसे भी होती है; जिसमें लिखा है कि श्रुतज्ञान मौर्यकालमें लुप्त होगया था, उसका पुनरुद्धार करनेके लिये सम्र ट् खारवेलने ऋषियोंकी एक सभा वुलाई थी और उसमें अवशेष उपलब्ब सङ्ग ग्रंथोंका संग्रह करके श्रुत विच्छेद होनेसे बचा लिया गया था। यह समय अंतिम दश पूर्वोंके अंतिम जीवनकालके लगमग वैठता है और इसके बाद दिगम्बर जैनोंके अनुमार ग्यारह अंगवारी मुनियोंका अस्तित्व मिलता है।

यद्यि नैनशास्त्रोंमें सम्राट् खारवेल और उनके उपरोक्त प्रशस्त कार्यका उल्लेख कहीं नहीं है; किन्तु उक्त प्रकार दशपृतियोंके वाद ग्यारह अंगधारियोंका अस्तित्व मानकर अवश्य ही दिगम्बर नैन मान्यता इस बातका समर्थन करती है कि इस समय अंग ग्रंथोंका उद्धार किन्हीं महानुभावों द्वारा हु गा था । इस दशामें श्वेताम्बर संप्रदायके मतपर विश्वास करना जरा कठिन है; नो दृष्टिव द अंगके अतिरिक्त शेष समूचे श्वदज्ञानका मस्तित्व आज भी मानता है।

श्वेतांवर ग्रन्थोंमें स्थूलमद्रको अंतिम नन्दराजाके मंत्री शकश्वेतांवराचार्य डालका पुत्र लिखा है। जिस समय शिक्षा पाकर,
स्थूलभद्र । यह घरको लोटे तो उनके पिताने उन्हें एक
वेश्याके सुपूर्व कर दिया। उसके पास रहकर स्थूलभद्र दुनियादारीके
कार्मोंमें दक्षता पाने लगे। वेश्याके यहां रहते हुये वहुत समय
व्यतीत होगया और इसमें घन भी बहुत खर्च हुआ। इनके छोटे
भाई श्रीयक्रको अपने पिताकी यह लापरवाही पसंद न आई।

१-जिविओसो, भा० १३ पृ० २३६।

उसने पिताके जीवनका अन्त करना ही उचित समझा। स्थूलभद्रको इस घटनासे संवेगका अनुभव हुआ और वह तीस वर्षकी अवस्थामें सुनि होगये। चौवीस वर्षतक उन्होंने श्री संमूतिविजयकी सेवा की और उनसे चौदह पूर्वीको सुनकर, उनने दशपूर्वीका अर्थ अहण किया। संमृतिविजयके उपरांत वे युगप्रधान पदके अधिकारी हुये और इस पदपर ४९ वर्ष रहे। वीरनिर्वाण सं० २१९ में स्वर्गलाम हुआ कहा जाता है। इन्होंके समयमें अर्थात वीर नि० सं० २१ भें तीसरा निहन्व (संघमेद) उपस्थित हुआ कहा जाता है। यह अषाढ़ नामक व्यक्ति द्वारा स्वेतिका नगरीमें घटित हुआ था; किंतु वह मीर्यंबलभद्र द्वारा राजगृहमें सन्मार्ग पर ले आया गया लिखा है।



१-जैसासं०, मा० १ वीर पृ० ५-६; किन्तु श्वतांवरोंकी दूसरी मान्यताके अनुसार स्यूलमदने दश पूर्वोक्षा अर्थ मद्रवाहुस्वामीसे प्रहण किया था और वह उनके वाद ही पट्टपर आये होंगे। श्वेतांवरोंका यह भी मत प्रगट होता है कि स्यूलमद अंतिम श्रतकेंवली थे; किंतु उन्हींकी मान्यतासे भद्रवाहुका अंतिम श्रुतकेवली होना प्रगट है। (उस्० भूमिका मान्यतासे भद्रवाहुका अंतिम श्रुतकेवली होना प्रगट है। (उस्० भूमिका केंद्र इसी कारण वी० नि० २१५ में स्यूलमदका अंतिम समय प्रगट किया गया है। २-इंऐ० मा० २१ पृ० ३३६।

म्बि-सम्बद्धाः

(ई० पूर्व० ३२६-१८८)

सिकन्दर महान्के आऋगणके वाद मगधका राज्य नन्दवंशके हाथसे जाता रहा था। ब्राह्मण चाणिक्यके चन्द्रगुप्त मौर्थ । सहयोगसे चंद्रगुप्त नामक एक व्यक्ति मगमका राना हुआ था। जब ई० पूर्व ३२६ अवट्टबरको सिकन्दर महान् पंजाबसे वापिस हुआ, उस समय मगधमें नन्दराजा राज्य कर रहा था । किन्तु इसके एक महीने बाद अर्थात् ई० पूर्वे ३२६ के नवम्बर मासमें चन्द्रगुप्तने मगधके राज्यपर अपना अधिकार जमा लिया था। यद्यपि यह निश्रय नहीं है कि चन्द्रगुप्तने पहिले पंनान विजय किया था या मगघको अपने अधिकारमें कर लिया था; किन्तु माऌ्रम होता है कि उसने पहिले पंजानको अपना मित्र नना लिया था और उसकी सहायतासे मगघ जीता था। युनानी लेख-कोंके कथनसे सिकन्दरके छोटते समय चन्द्रगुप्तका पंजावर्ने होना प्रमाणित है। सिकन्दर कार्मिनियामें था, तत्र ही भारतवासियोंने उसके यूनानी सुवेदार फिलिप्तकी जीवनछीला उस समयमें ही समाप्त करके अपनी स्वाधीनताका नीज नो लिया था। ' मुद्रा-राक्षस 'में जिस राजा पवर्तककी हत्या होनेका वस्तान 🖁 वह यही फिलिप्त था । इस घटनामें अवस्य ही चंद्रगुप्तका हाथ था । इस-प्रकार पंजाबवासियोंने चन्द्रगुप्तके निमित्तसे अपनेको विदेशी युना-

१-जिवियोसी० भाग १ पू० ११२...पर्वतककी समानता युं दर्शाई गई है-पर्वतक=परवर्शो=पिरवर्शो=फिलिप्पोस ।

नियोंकी पराधीनतासे मुक्त होता जानकर उसका पूरा साथ दिया था और वह उनकी सहायतासे मगधका राजा बनगया था।

यह चंद्रगुप्त कीन था ? इस प्रश्नका उत्तर खोजनेमें हमारा ध्यान सर्व प्रथम मुद्राराक्षम नाटकके टीका-चन्द्रगुप्त फीन था ? कारके कथनपर जाता है। उसने 'वृषल' शन्दके आधारपर अपनी टीकामें लिखा है कि 'नन्दवंशके अंतिम राजाकी नृपल (शृद्ध) जातिकी सुग नामक रानीसे चन्द्रगुप्त उत्पन्न हुवा और अपनी माताफे नामसे मौर्व फहलाया '१ वस, इसको पढ़कर ईसवी द्वितीय शताब्दिके यूनानी लेखकों एवं अन्य विद्वा-नोंने मान हिया कि चन्द्रगुप्त मुरा नामकी शुद्रा स्त्रीकी कूंखसे जन्मा था, र इसलिये उसका नाम मीर्य पड़ा। किन्तु इस मान्यतामें वध्य तिनक भी नहीं है। संस्कृत व्याकरणके अनुसार मुराकां पुत्र 'मोरेय' इहलायगा, न कि मीर्य । चाणक्यने जस्टर चन्द्रगुप्तके प्रति सम्बोधनमें 'बृपरु' शब्दका प्रयोग किया है; किन्तु उसका अर्थ शूद न होकर मगषका राना होना उचित है; जैसे कि कोपकार वतलाते हैं। अशोक्ष्के लिये 'देवानां प्रिय ' सम्बोधन बहु प्रयुक्त हुआ है किन्तु उसको साधारण (अर्थात् मूर्ल) अर्थमें कोई म्रहण नहीं करता।

१-'क्ट्यादी नन्दनामानः केचिदाधनमहीभुजः ॥ २३ ॥
स्वर्धिष्ठिनामासीक्षेषु विस्थातवीह्यः... ॥ २४ ॥
स्वाः पत्नी भुनन्दासीज्ज्येष्ठान्या वृषकात्मन्ना ।
मुरास्था सा प्रिया मर्तः सीलकावणसंपदा ॥ २५ ॥
मुरा प्रसतं तनयं मीर्याख्यं गुणवत्तरं...॥ ३६ ॥
२-स्वन्द्रानार्यका हेमकोष देखो ।

इसी प्रकार वृषलका सांधारण अर्थ ग्रहण करना अनुचित है। फिर यह असंभव है कि चाणक्यके समान समझदार व्यक्ति, अपने उस रूपामाजनके प्रति ऐसे क्षुद्र शव्दका प्रयोग कर उसे लक्कित करे, जो एक बड़े साम्राज्यका योग्य शासन था और जिसकी श्रकुटि करा टेढ़ी होनेपर किसीको अपने प्राण बचाना दूभर होजाता था। फिर चाणक्य तो स्वयं लिखता है कि दुवल राजाको भी न कुछ समझना भूल है। असल बात यह है कि चाणक्य 'वृपल' शव्दका व्यवहार आदर रूपमें—मगचके राजाके अर्थमें—इसलिये करता था कि इससे उसके उस प्रयत्नका महत्व प्रगट होता था जो उसने चन्द्रगुप्तको मगधका राजा बनानेमें किया था और इसकी स्मृति उसके आनन्दका कारण होना प्रारुत ठीक है। मुद्राराक्षसके बाह्मण टीकांकारने साम्प्रदायिक देववश चन्द्रगुप्तको शूद्रजात लिख मारा है; वरन स्वयं हिन्दू पुराणोंमें चंद्रगुप्तके शूद्र होनेका कोई पता नहीं चहता है।

'विष्णुपुराण' में उनको नन्देन्दु अर्थात् 'नंद-चंद्र' (गुप्त), भविष्यपुराणमें 'मौर्य-नंद' और बौद्धोंके 'दिव्यावदान्' में केवल 'नन्द' लिखा है। इन उल्लेखोंसे चंद्रगुप्तका कुछ संबंध नंदवंशसे प्रगट होता है। कोई विद्वान् 'मुद्राराक्षस' से भी यह संबंध प्रगट होता लिखते हैं; किन्तु इन उल्लेखोंसे भी चन्द्रगुप्तका शुद्धाजात

१-'दुर्बछोऽपि राजानावमन्तन्यः नास्त्याने दौर्वहयम् ।'

२-अधः पृ० ६ वःहिड्राव० परि० पृ० ७१...और राइ० मा० १ पृ० ६०-६१ साइ० पृ• ६२ । ३-जविओसो० सा० १ पृ० ११६ फुटनोट । ४-हिड्राव०, भूमिका पृ० ११-१९ व अध० पृ० ७ ।

होना सिद्ध नहीं है। जैन छेखक तो स्पष्ट रीतिसे चन्द्रगुप्तकों क्षत्रिय कहते हैं। हैमचन्द्राचायंने 'मयूरपोपक' ब्रामके नेताकी प्रत्रीको चन्द्रगुप्तकी माता छिखा है। किंतु इससे भाव 'मोर पालनेवाले' के लगाना अन्याय है। प्रत्युत इस उल्लेखसे पुराणोंके उपरोक्त उल्लेखि स्पष्टीकरण हुआ दृष्टि पड़ता है। संभवतः नंदर रानाकी एक रानी मयूरपोपक देशके नेताकी पुत्री थी और उसीसे चन्द्रगुप्तका जनम हुआ था। जब श्रूद्राचात महापद्मने नंद राज्यपर आधिपत्य जमा लिया तो चन्द्रगुप्त अपनी ननसालमें जाकर रहने लगा हो तो असंगत ही क्या है ? वहींपर चाणक्यकी उससे मेट हुई होगी।

नेन शास्त्रोंमें एक मोर्थाख्य देशका मस्तित्व महावीरस्वामीसे पहलेका मिलता है। वहांके एक क्षत्रिय पुत्र—मोर्थपुत्र भगवानके

प्राविशस्त्रणभिक्षार्थे परित्राजक्ष्वेपसृत् ॥ २३०॥

मयूर्योपकगहत्तरस्य दुहितुस्तदा ।

अभृदापनसत्त्रायाश्रन्द्रपानाय दोहदः ॥ २३१॥-८॥

इत्यादि। श्री हमचन्द्रके इस कथनसे चन्द्रगुमको 'मोरोको पालनेवाछेकी कन्याका पुत्र' लिखना ठीक नहीं है; जब कि वह प्रामका नाम मयूर-पोपक लिख रहे हैं। मि॰ बरोहिया (हिलिजे॰ पृ॰ ४४) और उनके अनुसार मि॰ हैंबेल (हिआइ॰ पृ॰ ६६) ने 'मयूरपोपक' का सन्दार्थ ही प्रगट किया है।

३-टॉ० विमलाचरण लॉ० नन्दराजाका विवाह पिप्पलिवनके मोरिय (मोर्ध) क्षत्रियोंकी राजकुमारीसे हुआ समझते हैं।देखों क्षत्रीक्षेन्स० पृ० २०५,।

१-जैसिमा० मा० १ कि० ४ पृ० १९; भाइ० टुँ० ६२ व राइ० भाग १ पृ० ६०।

२-'मयृरपोपऋग्रामे तस्मिश्च चणिनन्दनः ।

गणधर भी थे। उधर 'महावंश' नामक वीद्ध ग्रंथसे पगट ही है कि 'चन्द्रगुप्त हिमालय पवंतके आसपासके एक देशका, जो पिप्प-लिवनमें था और मीर पक्षियोंकी अधिकताके कारण मीर्थ राज्य इहलाता था, एक क्षत्रिय राजकुमार था ।' हेमचन्द्राचार्यका मयूर-पोषक ग्राम, दिगम्बर जैनोंका मीर्थालय देश और वीद्धोंके मोरिय (मीर्थ) क्षत्रियोंका पिप्पलिवनवाला प्रदेश एक ही प्रतीत होते हैं और इस प्रकार यह स्पष्ट है कि चन्द्रगुप्त इस देशकी अपेक्षा ही मीर्थ कहलाता था। ऐसा ही मैकक्रिन्डलका लेख है।

चन्द्रगुप्तका वाल्यजीवन मौर्याख्यदेशकी अपेक्षा अधिकतर चन्द्रगुप्तका वाल्य- मगवदेशमें व्यतीत हुआ था। तब मोरिय जीवन। (मौर्य) क्षत्रियोंकी राजधानी पिप्पळीवन थी। इन लोगोंमें भी उस समय गणराज्य प्रणाळीके ढंगपर राज्य-प्रवंघ होता था। यही कारण प्रतीत होता है कि हेमचंद्राचार्यने मयूर-पोषक देशके एक नेताका उळेख किया है। उनके उसे वहांका राजा नहीं लिखा है। किन्तु महापद्म नन्दने इन्हें भी अपने आधीन बना लिया था और एक मौर्य क्षत्री उनका छेनापित भी रहा था; यद्य प अन्तमें उन्होंने उसे और उसकी सन्तानको मरवा डाला था। महापद्मके आधीन रहते हुये मौर्य क्षत्री सुखी नहीं रहे थे। चन्द्रगुप्तके भी प्राण सदैव संकटमें रहते थे; क्योंकि नंद राजाको उससे स्वभावतः अय होना अनिवार्य था; किंतु चंद्रगुप्तकी विधवा माताने उनकी रक्षा बड़ी तत्परतासे की

१-वृजैशः पृ० ७। २-महावंश-टीका (सिंहलीयावृत्ति) पृ० ११९...। २-माइ० पृ० ६२ । ४-जैसिमा० सा० १ कि० ४ पृ० २१ ।

शी। पलतः जिससमय चंद्रगुत युवावस्थामें पदापण कर रहे थे, जससमय उनका समागम चाणक्यसे हुआ, नो नंदराना द्वारा अपमानित होकर उससे अपना बदला चुकानेकी दृढ़ प्रतिज्ञा कर चुका था। चाणक्यके साथ रहकर चंद्रगुत शस्त्र-शास्त्रमें पूर्ण दक्ष होगया और वह देश-विदेशोंमें भटकता फिरा था, इससे उसका अनुमव भी खूब बढ़ा था। नो हो, इससे यह प्रकृट है कि चन्द्रगुतका प्रारंभीक जीवन बड़ा ही शोचनीय तथा विपत्तिपूर्ण था।

निससमय चंद्रगुप्त नगधके राज्य सिंहासनपर आह्रह हुये
राज-तिलक और उस समय वह पचीस वर्षके एक युक्त थे।
राज्यवृद्धि। उनकी इस युकावस्थाका वीरोचित और भारत
हितका अनुपम कार्य यह था कि उन्होंने अपने देशको विदेशी
यूनानियोंकी पराधीनतासे छुड़ा दिया। सचमुच चन्द्रगुप्तके ऐसे
ही देशहित सम्बन्दी कार्य उसे भारतके राजनैतिक रंगमंचपर एक
प्रतिष्ठित महावीर और संसारके सम्राटोंकी प्रथम श्रेणीका सम्राट्
प्रगट करते हैं। 'योग्यता, व्यवस्था, वीरता और सैन्य संचालनमें
चन्द्रगुप्त न केवल अपने समयमें अद्वितीय था, वरन् संसारके इतिहासमें बहुत थोड़े ऐसे शासक हुये हैं, जिनको उसके वरावर कहा
जासक्ता है।' मगवके राज्य पात करनेके साथ ही नंद राजाकी
विराट् सेना उसके आधीन हुई थी। चन्द्रगुप्तने उस विपुलवाहिनीकी वृद्धि की थी। उसकी सेन में तीस हजार ग्रुड़सवार, नौ
हजार हाथी, छै लाख पेंदल और बहुसंख्यक रथ थे। ऐसी दुर्जय

१-वीद्धोंके 'अर्थ कथाकीय' में भी यह उहेल हैं। जैसि भा० पूर्व पू० २१ । २-ज्ञामाइ०, मा० पू० १४२ । ३-अहिइ० पृ० १२४ ।

सेनाकी सहायतासे उसने समस्त उत्तर भारतके राजाओंको जीत लिया था। उसके सिंहासनारूढ़ होनेके पहले उत्तरी भारतमें ही छोटे २ बहुतसे राजा थे, जो भापसमें लड़ा करते थे। घीरे घीरे चन्द्रगुप्तने उन सबको भपने भिषकारमें कर लिया और उसके साम्राज्यका विस्तार बंगालकी खाड़ीसे भरन—समुद्र तक होगया। इस प्रकार "वह शृह्वलावद्ध ऐतिहासिक युगका पहला राजा है, जिसे भारत सम्राट् कह सकते हैं।"

महीसुर प्रांतकी अर्वाचीन मान्यताओं से प्रगट है कि उस प्रांतपर नंदवंशका भी अधिकार था। यदि यह बात ठीक मानी नाय तो नंदवंशके उत्तराधिकारी चन्द्रगुप्त मौर्यका अधिकार भी इन देशों में होना युक्तिसंगत है। तामिल भाषाके प्राचीन साहित्यमें अनेकों उद्धेख हैं; जिनसे स्पष्ट है कि मौर्योने दक्षिण भारतपर आक्रमण किया था और उसमें वे सफल हुये थे। किन्तु इससे यह निश्चय पूर्वक नहीं कहा ना सक्ता कि दक्षिण भारतकी यह विजय चंद्रगुप्त मौर्य द्वारा ही हुई थी अथवा उसके पुत्र और उत्तराधिकारी बिन्दुसारने दक्षिण प्रदेश अपने आधीन किया था। परन्तु यह विदित्त है कि चन्द्रगुप्तका पौत्र अशोक जब सिंहासनपर बैठा, तब यह दक्षिण देश उसके साम्राज्यमें शामिल था। किन मान्यताके अनुसार चन्द्रगुप्तका साम्राज्य दक्षिण भारत तक होना प्रमाणित है।

<sup>-</sup> १-माइ० पृ० ६२ । २-ऑहिइ० पृ० ७४ । ३-श्रवण० पृ० ३८ । ४-मेमप्राजिस्मा० पृ० २०५ व जराएसो०; १९२८, पृ० १३५ ।

जिससमय चन्द्रगुप्त भारतमें उक्त प्रकार एक शक्तिशाली सिल्यूक स नाइके- केन्द्रिक शासन स्थापित करनेमें संलग्न था, दरसे युद्ध। उसी समय पश्चिमीय मध्य ऐशियामें सिकंदर महान्का सिल्यूक्स नाइकेटर नामक एक सेनापित अपना अधिकार जमानेका प्रयास कर रहा था। उसने बड़ी सफलतासे सिरिया, एशिया माइनर और पूर्वीय प्रदेशोंको हस्तगत कर लिया था। उसने भारतको भी फिरसे नीतना चाहा और २०५ ई० पू० में सिन्यु नदी पार कर आया। चन्द्रगुप्तकी अजेय सेनाने उसका सामना किया। पहिली ही सुठमेड़में सिल्युक्सकी सेना पिछड़ गई और उसे दनकर सँधि कर लेनी पड़ी। इस सँधिके अनुमार सिंधु नदीके पश्चिमी सुनों—विलोचिस्तान और अफगानिस्तानको चंद्रगुप्तने अपने राज्यमें मिला लिया। सिल्यूक्स ५०० हाथो लेकर संद्वष्ट होगया। उसने अपनी वेटी भी चन्द्रगुप्तको ज्याह दी।

इस विजयसे चंद्रगुप्तका गीरव और मान विदेशों में बढ़ गया।

सिल्यूक्सका दृत उसके राजदरवार में आकर रहने लगा और उसके
सम्पर्कसे भारतका महत्वशाली परिचय और तात्विक ज्ञान विदेशियोंको हुआ। पैर्रहो (Pyrrho) नामक एक यूनानी तत्ववेत्ता
जैन अमणों में शिक्षा ग्रहण करनेके लिये यहां चला आया और
व्यापारकी भी खुब उन्नति हुई। चन्द्रगुप्तके इस साम्राज्य विस्तारके
अपूर्व कार्य और फिर उसे व्यवस्थित भावसे एक सुत्रमें बांब रखनेसे उसकी लद्भुत तेनिहत्रता, तत्पाता और बुद्धिनत्ताका परिचय
मिलता है। साधारण भवस्यासे उठकर वह एक महान् सम्राट्

१-भाइ० पृ० ६२-६३। १-हिग्छी० पृ० ४२ व लाम० पृ० ३४।

होगया, यह उसके सदम्य पुरुषार्थ और कर्मठताका प्रमाणपत्र है। सिल्युकसकी ओरसे जो दूत मीर्य दरवारमें आया था, वह मेगास्थनीज नामसे विख्यात् था । वह कई जासन-प्रवन्ध । वर्षीतक चन्द्रगुप्तके दरवारमें रहा था और चड़ा विद्वान् था । उसने उससमयका पुरा वृतान्त लिखा है । वह चन्द्रगुप्तको योग्य और तेजस्वी शासक वतलाता है। उसके वृत्तांत 'एवं कीटिल्यके अर्थशास्त्रसे चन्द्रगुप्तके शासन-प्रबन्ध और उस समयकी सामाजिक स्थितिका अच्छा पता चलना है। राज्यका शासन पंचायतों द्वारा होता था; यद्यपि प्रत्येक प्रान्त भिन्न २ गवर्नरोंके आधीन था। इन प्रांतिक अधिकारियोंको छ पंचायतों द्वारा राज्यप्रवन्ध करना पड़ता था। 'एक पैचायत प्रजाके जनम-मरणका हिसान रखती थी । दूसरी टैक्स यानी चुंगी वसूल करती थी। तीसरी दस्तकारीका प्रवंध करती थी। चौथी विदेशीय लोगोंकी देखभाल करती थी । पांचवीं व्यापारका प्रवंघ करती थी। और छठी दस्तकारीकी चीजोंके विक्रयका प्रबंध करती थी। कुछ विदेशीय लोग भी पाटलियुत्रमें रहते थे । उनकी सुविघाके किये अलग नियम बना दिये गये थे।"

पाटिलपुत्र उस समय एक वड़ा समृद्धिशाली नगर था। सौर वह मौर्य सम्राट्की राजधानी थी। तव यह नगर राजधानी। सोन और गंगाके संगमपर ९ मीलकी लम्बाई और १ई मील चौड़ाईमें बसा था। इसप्रकार वह वर्तमान पटनाकी तरह लंबा, संकीर्ण और समांतर-चतुर्भुजाकार था। उसके चारों और

१-भाइ० पृ० ६३ ु।

एक लक्ष्ड़ीकी दीवार थी। इसमें ६४ फाटक और ५७० मीनार थे। इसके वाहर २०० गन चौड़ी और १५ गन गहरी खाई थी, जो सोनके नलसे भरी रहती थी। वर्तमान पटना नगरके नीचे यह प्राचीन पाटलिपुत्र तुपा पड़ा है। बांकीपुरके निकटमें खुदाई करनेसे चंद्रगुप्तके रानपासादका कुछ अंश मिला है। यह रानभवन भी लक्ष्ड़ीका बना हुआ था, परंतु सनधन और सुंदर-तामें किसी राजमहलसे कम न था। राज्यके शासन-प्रबन्धके समान ही नगरका प्रबंध एक म्युनिसिपल कमीशन द्वारा होता था। इसमें भी छै पंचायतें थीं और प्रत्येक पंचायतमें पांच सदस्य इनके द्वारा देश और नगरका सुचार और आदर्श प्रबंध होता था।

चन्द्रगुप्तका शासन प्रबन्ध आनक्रक प्रनातंत्र राज्यों के लिये शासन प्रबन्धकी एक अनुकरणीय आदर्श था। आनक्रको विशेषतायें। म्युनिसिषिल कमेटियोंसे यदि उसकी तुलना की जाय, तो वह प्राचीन प्रबन्ध कई बातों में अच्छा मालम देगा। चन्द्रगुप्तके इस व्यवस्थित शासनमें प्रत्येक मनुष्य और पशुतक्रकी रक्षाका पूरा ध्यान रक्खा जाता था। कौटिल्यके अर्थशास्त्रमें पशुन्ओं भोजन, गोओं के दुहने और दुष, मक्खन आदिकी स्वच्छताके सम्बंधमें नियम दिये हुये मिलते हैं। पशुओं को निदंयता और चोरीसे बचाने के नियम सविस्तर दिये गये हैं। एक जैन सम्राट्के लिये ऐसा दयाल और उदार प्रबंध करना सविधा उचित है। मनुष्यों की रक्षाका भी पूरा प्रवंध था। व्यापारियों के लिये कई सड़के बनवाई गई थीं; जिनपर मुसाफिरों की रक्षाका पूरा प्रवन्ध था।

१-मेएइ० । तन्सामाइ० प्र• १६७ ।

भारतकी सीमासे पाटलिपुत्रतक राजमार्ग दना हुआ था। यह मार्ग शायद पुष्कलावती ( गान्धारकी राजधानी ) से तक्षशिला होकर क्रलम, व्याप्त, सतलज, जमनाको पार करता हुआ तथा हिन्त-नापुर, कन्नीज और प्रयाग होता हुआ पाटलिपुत्र पहुंचता था। पह्जोंकी देखमालका विमाग अलग था। प्र दुर्भिक्षकी व्यवस्था वच्च न्यायालय करते थे। जो अन सरकारी मण्डारोंमें आता था उपका आपा भाग दुर्भिक्षके दिनोंके लिये सुरक्षित रक्ता जाता था। आ और अकाल पड़नेपर इस माण्डारमेंसे अन बांटा जाता था। जनली फ्रसलके बीजके लिये भी यहींसे दिया जाता था।

चन्द्रगुतके राज्यके अंतिन कालमें एक भीषण दुर्भिक्ष पड़ा या । खेवोंकी सिंचाईका पूरा प्रवन्त्र रक्ता जाता था; जिसके लिये एक विभाग अलग थां। चन्द्रगुतके काठियावाड़के शासक पुन्यगु-सने गिरनार पर्वतके सनीप 'चुदर्शन' नामक झील बनवाई थी । छोटी बड़ी नहरों द्वारा सारे देशमें पानी पहुंचाया जाता था । नहरका महकमा आवपाशी—कर वमुल करता था। इसके अतिरिक्त किसानोंसे पैदावारका चौथाई भाग वमुल किया जाता था । आयात निर्यात सादि सौर भी कर प्रजापर लागू थे ।

राज्यमें किसी प्रकारकी जनीति न होने पाये, इसके लिये चन्द्रगुप्तने एक गुतचर विभाग स्थापित किया था। नगरों और प्रांतोंकी समस्त घटनाओंपर दृष्टि रखना और सम्राट्ट सथना सिषकारी दर्गको गुतरी दिसे सुचना

<sup>×</sup> साप्रारा० साट २ पृट ७९ । १-लासाइ० पृ० १६७ । ऱ्र-माइ० पृ० ६४ । ३-जराएसो० सन् १८९१ पृ० ४७ ।

देना इनका कार्य था | मेगास्थनीज लिखता है कि इन ग्रुप्तचरोंपर कोई मिथ्या समाचार देनेका दोपारोपण कभी नहीं हुआ; क्योंकि किसी भी भारतीयसे यह अपराध कभी नहीं वन पड़ा | सचमुच प्राचीन भारतके निवासी सचाई और ईमानदारीके लिये बहुत ही विख्यात् थे |

चन्द्रगुप्तका फीनदारी कानृन कठोर था। यदि किसी कारी-गरको कोई चोट पहुंचाता, तो उसे प्राणदण्ड ही दण्ड विधान । मिलता था। यदि कोई व्यक्ति किसीको अंगहीन कर देता तो दण्ड स्वरूप वह भी उसी अंगसे हीन किया जाता था; और हाथ घातेमें काट लिया जाता था। झूठी गवाही देनेवा-लेके नाफ कान काट लिये जाते थे। पवित्र वृक्षोंकी हानि पहुंचा-नेवाला भी दण्ड पाता था । सिरके वाल मुड़ दिये जानेका दण्ड वृड़ा लज्जाननक समझा नाता था । साधारणतः चोरीके अपराधर्मे अंग छेदका दण्ड दिया जाता था। चुङ्गीका महसूल देनेमें टालम-टूल करनेवाला मृत्युदण्ड पाता था। अपराघी कड़ी यातनाओं **द्वारा अपराघ स्वीकार करनेके लिये वाध्य किये जाते थे । चन्द्रगुप्तके** फीनदारी कानूनकी यह कठोरता किंचित् भापत्तिननक कही जा सक्ती है; किन्तु जिन्होंने इंग्लेन्ड आदि यूरोपीय देशोंका निकट मृतकाकीन इतिहास पढ़ा है, वह जानते हैं कि इन देशोंमें भी जरा२ से अपराध्ने किये भी प्राणदण्ड देनेका रिवान था।<sup>2</sup>

ऐसा माछ्म होता है कि प्राचीनकालमें दण्डकी कठोरतामें

१-साइ० पृ० ६४, अहिइ० पृ० १२९ और लामाइ पृ० १५८, २-साइ० पृ० ६४ और लामाइ० पृ० १५९-१६०।

सदाचार और सुनीतिकी बढ़वारीका विश्वास था। चन्द्रगुप्तके विष-यमें कहा जासक्ता है कि उसका यह कठोर दण्डविधान सफल हुआ था। मेगास्थनीज लिखता है कि जितने समय तक यह चंद्र-गुप्तकी सेनामें रहा, उस समय चार लाख मनुष्योंके समृहमें कभी किसी एक दिनमें १२०) रुपयेसे अधिककी चोरी नहीं नहीं हुई। और यह प्रायः नहींके वरावर थी। भारतीय कानूनकी शरण वहुत कम लेते थे। उनमें वायदाखिलाफी और खयानतके मुक्दमें कभी नहीं होते थे। उन्हें साक्षियोंकी भी जरूरत नहीं पड़ती थी। वे भारतीय अपने घरोंको विना ताला लगाये ही छोड़ देते थे। इस ं उछेलसे स्पष्ट है कि चन्द्रगुप्तके दण्ड विवानका नृशंसरूप जन-ताकों सदाचारी और राज्याज्ञानुवर्ती बनानेमें सहायक या । इस दशामें उसका प्रयोग अधिकताके साथ प्रायः नहीं होना संभव है। चन्द्रगुप्तकी विशाल सेनाकी व्यवस्थाके लिये एक सैनिक विभाग था। सेनाके चारों भागों-(१) पैदक सैनिक विभाग ।

सैनिक विभाग। विभाग था। सनाक चारा भागा—(१) पदक सिपाही, (२) स्थारोही, (३) रथ, (४) हाथीका प्रवन्ध चार पंचायतों—हारा होता था। पांचवी पंचायत कमसरियट विभाग और सैनिक नौकर—चाकरोंका प्रवन्ध करती थी। छठी पंचायत जहाजोंका प्रवन्ध करती थी। सेनाको वेतन नगद मिलता था। जहाज आदि सब यहीं बनाये जाते थे। इस व्यवस्थासे स्पष्ट है कि चंद्रगुप्तका सैनिक प्रवंध सर्वीक्ष पूर्ण और सरा-हैनीय था। यदि उसकी व्यवस्था ठीक न होती, तो इतने बड़े साम्राज्यपर वह सहसा स्विकार न जमा सक्ता!

१-मेऐइ० एंट ६९-७०। २-माइ० ए० ६६।

मौर्यकालकी सामानिक दशा भगवान महावीरके समयसे सामाजिक दशा। वेसी ही थी। ब्राह्मण, क्षत्री, वैश्य और शूद्र-यह चार प्रघान जातियां थीं और इनको अपना वंशगत व्यवसाय करना अनिवार्य था। किन्तु प्रत्येक प्राणीको राजाज्ञासे दूसरा भथवा एकसे अधिक व्यवसाय करनेकी स्वाधीनता प्राप्त थी। 1º इन वर्णोंमें परस्पर उदारताका व्यवहार था। नातीय कट्टरताका नामरोप नहीं था । पारस्परिक सहयोगसे रहते हुये यहांके लोग बड़े सुखप्तम्पन्न और प्रदाचारी थे । वे मनुष्य जीवनके चारों पुरु-पार्थी-धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष-का समुचित सावन करते थे। बहानर्यदशामें रहकर विद्याध्ययन करनेसे उनकी बुद्धि कुशाम स्वीर स्वास्थ्य अनुपम रहता था । वे सदा सत्यवादी थे । और शिल्प एवं फराकीशलमें बड़े निपुण थे। सोने चांदी और जवाह-रातके माभूपण बनानेके लिये देशमें सोने, चांदी, तांबे, लोहे, रत्न मादिकी लाने थीं। वन भारतीय अच्छेर शस्त्र और बड़े जहान बनाते थे । उस समय यहांका शिल्प और वाणिज्य उन्न-तिकी चरमसीमापर पहुंचा हुमा था। सिंधुदेशके सुन्दर वस्त्र और देशकी बनी हुई अन्य वस्तुयें दूर २ विदेशों में विकनेके लिये जातीं थीं। मेगास्थनीन लिखता है कि "भारतीय यद्यपि सरल स्वभाव हैं और सादगीको बहुत पसंद करते हैं, परंतु रत्नों, अर्ज-कारों और परिच्छेदोंका उनको खास शीक है। परिच्छदोंपर सुन-

१-माप्राधः भाव २ पृव ९२ । २-लामाइ० माव १ पृव १४९। ३-माप्राधः भाव २ पृव ९२.।

हला और रुपहला काम कराते हैं। वे निहायत वारीकसे वारीक मलमलपर फूलदार कामकी बनी हुई पोशाकें पहिनते हैं। उनके ऊपर छत्तरियां लगाते हैं, क्योंकि भारतीयोंको सौन्दर्यका बहुत ध्यान है।"

प्रियन निर्याक्रसके अनुसार लिखता है कि "भारतवासी नीचे रुईका एक वस्त्र पहनते हैं, जो घुटनेके नीचे आधी दूर तक रहता है। और उसके उत्पर एक दूसरा वस्त्र पहिनते हैं। जिसे कुछ तो वे कंघोंपर रखते हैं और कुछ अपने सिरके चारों ओर लपेट लेते हैं। वे सफेद चमड़ेके जूते पहनते हैं; जो वहुत ही अच्छे बने हुये होते हैं।" इस लेखसे पाचीन ग्रंथोंमें लिखे हुये 'अधोवस्त्र' और 'उत्तरीय' का बोध होता है। अधिकांश जनता शाकाहारी थी और मद्यप न नहीं करती थी। आवनृतके चिक्तने वेलनोंको त्वचापर फिराकर मालिश करानेका बहुत रिवान था। ब्राह्मणों और अमणोंका आदर विशेष था। अमण संप्रदायमें प्रत्येक मुमुक्ष आत्मकल्याण करनेका साधन प्राप्त कर लेता था।

चारों वर्णों में परस्पर विवाह सम्बन्ध प्रचिलत था। विवाह
महिलाओंकी जवान पुरुषों और युवती बन्यायोंके होते थे।
महिमा। तब बाल्यविवाहका नाम सुनाई नहीं पड़ता था।
विवाहके समय पित स्त्रीको अलङ्कार आदि देते थे, पर आजक्क के
सुसलमानोंके 'मेहर' के समान 'वृत्ति' (या स्त्रीधन) नामका निश्चित
धन भी देते थे। इस धन एवं अन्य जो सम्पत्ति स्त्रीको अपने

१-ऐंडमे०, पृ० ७० । २-भाप्रारा० सा० २ पृ० ८९ ।

रिश्तेदारों मिलती, उसपर उसका पृरा अधिकार होता था। वह जैसे चाहे वैसे उसको खर्च कर सक्ती थी।स्त्री-घनकी रक्षा के लिये कड़े नियम राज्यकी ओरसे बने हुये थे। \* किन्तु यदि पतिकी मृत्युके उपरान्त स्त्री दूसरा विवाह करती थी, तो उसका सारा स्त्रीधन जप्त होजाता था। हां, श्वसुरकी सम्मतिसे दूसरा विवाह करनेपर वह उस धनको पासक्ती थी। पर इतना स्पष्ट है कि पुनर्विवाह हेय दृष्टिसे ही देखा जाता था। पुनर्विवाह करनेके लिये अतीव कठिन नियम बना दिये गये थे; जिनमें स्त्रियोंके इस अधिकारको यथासंभव परिमित करनेका प्रयास था। पुरुषोंमें वहु विवाह करनेका रिवान था; किन्तु इसके लिये भी समुचित राज-नियम बने हुए थे।

एक पत्नीसे यदि संतान न हो, तो दूसरा विवाह करनेकी साधारण खाजा थी। और दूसरी पत्नीसे भी पुत्रोत्पन्न न हो, तो पुरुष तीसरा और फिर चौथा इत्यादि सामर्थ्यके खनुसार विवाह कर सक्ता था; किन्तु दूसरा विवाह करनेके पहले उसे प्रथम पत्नीके सरण-पोषणका पुरा प्रवन्य कर देना खनिवार्य था। इस नियमके होनेके कारण वहुत कम ऐसे पुरुष होते थे जो बहुपत्नीक हों। किन्हीं विशेष खबस्थाओंमें विवाह विच्छेद करनेकी भी रानाज्ञा थी। किंतु उससमय एक पतिवत और एक पत्नीवतकी प्रधानता थी।

क-त्रेन कार्नमें इस बातका खास ध्यान खासा गया है। उसीके अनुसार चन्द्रगुप्त जैसे जैन सम्राट्का राज्य नियम होना उपयुक्त है। १-सरस्वती, सा० २८ खण्ट २ पृ० १३६७।

उस समयकी समाजमें वैदिक, जैन और नौद्ध एवं भाजीविक धर्म प्रचित ये। जैनधर्मका प्रचार खन था; धार्मिक स्थित। जैसे कि मुद्राराक्षस नाटकसे प्रकट है। प्रत्येक संप्रदायके धर्मायतन बने हुये थे। त्यौहारों और पर्नोके भन्तरोंपर बड़ी धृमधामसे उत्तव मनाये जाते थे और समारोह-पूर्वक बड़े २ जुद्धस निकाले जाते थे; जिनमें सोने और चांदीके गहनोंसे सजे हुये विशालकाय हाथी सम्मिलित होते थे। 'चार२ घोड़ों और बहुतसे वैलोंकी जोड़ियोंवाली गाड़ियां और बहुमबरदार होते थे। जुद्धसमें अतीव बहुमूल्य सोने चांदी और जवाहरातके कामके वर्तन और प्याले भादि साथ जाते थे। उत्तमोत्तम मेन, कुरितयां और अन्य सजावटकी सामिग्री साथ होती थी। सुनहले तारोंसे काढी हुई नफीस पोशाकें, जंगली जन्तु, बैल, भेंसे, चीते, पालतु सिंह, सुन्दर और सुरीले कण्ठवाले पक्षी भी साथ चलते थे।

भाजकलकी जैन रथयात्रायें प्रायः इस ही ढंगपर सुसिक्कत निकालीं जातीं हैं। पशु पिक्षयोंको साथ रखनेमें, श्री तीर्थकर भगवानके समोशरणको प्रत्यक्षमें प्रगट करना इष्ट था। अशोकका पोता संप्रति ऐसी ही एक जैन यात्राको अपने राजमहल परसे देखते हुये सम्बोधिको प्राप्त हुआ था। इससे भी उससमय जैन-धर्मकी प्रधानता स्पष्ट होजाती है। तन वह राष्ट्र-धर्म होनेका गौरव प्राप्त किये हुये था।

१-वीर वर्ष ५ पृ॰ ३८७-३९२'। २-लामाइ० मा॰ १'पृ॰ १५०।' ३-परि॰ पृ॰ ९२-९६।

उपरोक्त वर्णनसे सम्राट् चंद्रगुप्तके राजनैतिक जीवनका चन्द्रगुप्तका वैयक्तिक परिचय पात है। 'प्रत्येक मनुष्य स्वयं विचार कर सकता है कि यह कैसा प्रतापी जावन । भीर विलक्षण राजा था; जिसने केवल २४ वर्षके अल्पसमयमें ही अपने हाथों स्थापित किये नवीन राज्यको ऐसी उन्नत दशापर पहुंचा दिया । सामसे २२ सी वर्ष पूर्वके इसके राज्य प्रवंधका वर्णन पढ़कर हमारे पूर्वजोंको मूर्ख समझनेवाली आजकलकी साम्याभिमानी जातियां भी आश्चर्यचिकत होती हैं।' चनद्गुप्तका वैयक्तिक जीवन भी आदर्श था। वह दिनभर राजसभामें वैठकर न्याय किया करता था और वैदेशिक दुतों भादिसे मिलता था। राजाकी रक्षाके लिये यवनदेशकी स्त्रियां नियत थीं, जो शस्त्रविधा और संगीत शास्त्रमें चतुर होती थीं । इस देशकी भाषा और रहन सहनसे उनका ही विलक्षल परिचय न होनेक कारण किसी पड्यन्त्रमें उनका संमिलित होना असंभव था। राजा भड़कीली पोशाक पहिनता था और उसकी सवारी भी बड़ी शान शोकतसे निकलती थी। उसकी सवारीके चारों ओर सशस्त्र यवन स्त्रियां चलधीं थीं और उनके इदिगिर्दे बर्छीवाछे सिपाही रहते थे। मार्गेमें रिस्तयोंसे सीमा निर्घारित कर दी जाती थी। इस सीमांको उडाँघन करनेवाला मृत्युदण्ड पाताः था। राजाको धारनूसके वेलनोंसे देह दववानेका बड़ा शीक था। राज दरबारमें भी उनकी इस सेवाके लिये चार परिचारक नियत ्रहते थे । राजाकी वर्षगांठ बड़ी घूमघामसे मनाई जाती थी। राजा नियमित रूपसे घार्मिक कियायें करते थे और मुनिजनों (श्रमणों)

१-आरा० सा० २ पृ० ९३ । २-भाप्रारा• सा• २ पृ० ८०-८२ ।

को माहार देते थे। उनके एक समिक रानियां थीं। रानी मुप्रमा उनमें प्रधान थी। एक रानी वेश्य वर्णकी थी; जिसका भाई पुष्पगुप्त गिरनार प्रांतका शासक था। उस समय राजाके निकट सम्बंधियोंको विविध प्रांतोंमें शासक नियत करनेका रिवान था। तीसरी रानी विदेशी यवन राना सिल्यूकसकी पुत्री थी। यंवन लोगोंको यद्यपि माज म्लेच्छ समझते हैं, किन्तु माल्यम होता है, उस समय उनके साथ विवाह सम्बंध करना अनुचित नहीं समझा जाता था।

इन तीन रानियों के स्रतिरिक्त उनके और भी कोई रानी थी, यह विदित नहीं है। सम्राट् चन्द्रगुप्तका पुत्र और उत्तराधिकारी विन्दुसार था। 'राजावलीकथे' में शायद इन्हींका नाम सिंहसेन लिखा है। इनके अतिरिक्त चन्द्रगुप्तके और कोई संतान थी, यह मान्द्रम नहीं है। इस प्रकार गाई स्थिक आनन्द्रका उपयोग करते हुये भी चंद्रगुप्त निश्च नहीं थे। गुप्त पड्यंत्रों के कारण उन्हें सदा ही अपने प्राणोंका भय लगा रहता था। उनके पास प्रचुर घन था और ठाठवाटका सामान भी खूब था।

जैन शास्त्रोंसे प्रगट है कि सम्रःट् चंद्रगुप्त जैन धर्मानुयायी
थे। वह दिगम्बर जैन मुनियों (निर्भ्यश्रमणों)
की वन्दना-पूजा करते थे और उनको विनयपूर्वक आहारदान देते थे। जैन अन्थोंके इस वक्तव्यका समर्थन

१-जराएसी० भा० ९ पृ० १७६ । २-श्रवण० पृ० २८ । ३-संप्रा-जैस्मा० पृ० १७८ । ४-भाइ० पृ० ६७ । ५-श्रमण०, पृ० ३१ । ६-भाइ० पृ० ६६ । ७-श्रवण० पृ० २५-४० ।

मेगास्थनीजके कथने एवं 'मुद्राराक्षत' नाटकके वर्णनसे होता है। यो मीर्थ्याख्यदेशमें जनवर्मका प्रचार विशेष था। एक मीर्थ्युत्र स्वयं भगवान महावीरजीके गणवर थे। और नन्दवंश भी जनवर्म भक्त था, यह प्रगट है। इस दशामें जन्द्रगुप्तका जन-एक श्रावक होता कुछ भी अत्योक्ति नहीं रखता। जन शास्त्र उसे एक आदर्श और घर्मात्मा राजा प्रगट करते हैं। किन्तु उनके जन न होनेमें सबसे वड़ी आपित्त यह कीजाती है कि वह शिकार खेलते थे। पर चंद्रगुप्तके शिकार खेलने संवन्धमें जो प्रमाण दिया जाता है, वह यूनानी लेखकोंका श्रान्त वर्णन है। क्योंकि युनानियोंने जहांपर शिकार खेलनेका वर्णन दिया है; वहां चन्द्रगुप्तका स्पष्ट नामोळेख नहीं है। वह कथन साधारण रूपमें है। और इधर जनशास्त्रोंसे यह प्रगट ही है कि चंद्रगुप्तने कभी शिकार आदि कोई संकल्पी हिंसाकर्म नहीं किया था।

अतः माल्य यह पड़ता है कि चन्द्रगुप्त जनमसे अविरत प्रम्यस्टी जैनी थे; किन्तु फिर जैन मुनियोंके उपदेशको पाकर उन्होंने अहिंसा आदि व्रतोंको ग्रहण करके अपना शेष जीवन धर्ममय बना लिया था। यदि उन्होंने पहिलेसे श्रावकके व्रतोंका अम्यास न किया होता, तो यह सम्भव नहीं या कि वह एकदम जैन मुनि होजाते। उनका जैन मुनि होना पाचीनतम साक्षीसे सिद्ध है। अरेर उसे

१-जराएसो० मा० ९ पृ० १०६ । २-वीर वर्ष ५ पृ० ३९० । ३-ईसाकी पहिली या दूसरी शताब्दिके प्रन्थ 'तिल्लोयपण्णति' (गा० ७१)में चन्द्रग्रप्तको जैन मुनि होना लिखा है। और उसे ''मुकुटधर'' राजा लिखा है। 'मुकुटधर' से भाव सम्भवतः उस राजासे है जिसके

आधुनिक विद्वान भी मान्य ठइराते हैं। भद्रवाहु अतकेवलीसे चंद्रगुप्तने दीक्षा ग्रहण की थी और उनका दीक्षित नाम मुनि प्रमा-चंद्र था। इन्होंने अपने गुरु भद्रवाहुके साथ दक्षिणको गमन किया था और अवणवेलगोलमें इनने समाधिपूर्वक स्वर्ग लाम किया था।

इस स्पष्ट और जोरदार मान्यताके समक्ष चंद्रगुप्तको जैन न मानकर शेव मानना, सत्यका गंळा घोंटना है। हिन्दु शास्त्रों में अवश्य उनके जैन साधु होनेका प्रगट उछेख नहीं है; परन्तु हिंदु शास्त्र उन्हें एक श्द्राजात लिखनेका दुस्साहस करते हैं; वह किस बातका घोतक है ? यदि चंद्रगुप्त जैन नहीं थे, तो उन्होंने एक क्षत्री राजाको अकारण वर्ण—शंकर क्यों लिखा ? इस वर्णनमें सांप-दायिक द्वेप साफ टपक रहा है; जैसे कि विद्वान् मानते हैं और इस तरह भी चंद्रगुप्तका जैन होना प्रगट है । कोई विद्वान् उनके नृशंस दंड विधान आदिपर आपित करते हैं और यह किया एक जैन सम्र द्के लिये उचित नहीं समझते । किन्तु उनका दण्डविधान कठिन होते हुये भी अनीति पूर्ण और अना-

आधीन एक हजार राजा हों। चन्द्रगुप्त मीर्थ ऐसे ही प्रतापी राजा थे। शिलालेखीय साक्षी ई० सन्के प्रारम्भिक कालकी है। (देखो० श्रवण० पृ० २५-४० व जैसिमा० मा० १)।

१-अहिइ० पृ० १५४; मेस्र एण्ड सुर्ग-राइस, मा॰ १; हिवि० — मा० ७ पृ० १५६; इरिइ०-चन्द्रगुप्त; कैहिइ० भा० १ पृ० ४८४ और :म्राइजै० पृ० २०-२५, हिसाइ० पृ० ५९ अनीजग और श्री अर्छी फेय - स्माव सशोक पृ० २३ व जविओसो भा० ३ ०। २-जैसिमा० भा० '१ कि०२-३-४ व कैहिइ० भा०१ पृ० ४८५। ३-राइ० मा०१ पृ० - ६१। ४-छोभाइ० पृ० १९५३ ।

चारको वढ़ानेवाला नहीं था । उसका उद्देश्य जनसाधारणमें सुनी-तिका प्रचार करना था। और इस उद्देश्यमें वह सफल हुआ था; नैसे कि हम देख चुके हैं। तथापि उत्तमें नव पशुओं और वृक्षों तककी रक्षाका पूर्ण घ्यान था, तब उसे जैनधर्मके विरुद्ध खयाल करना मूल भरा है। चन्द्रगुप्त अवस्य ही एक बड़े नीतिज्ञ और उदार-मना नैन सम्राट् थे । यही कारण है कि पत्येक धर्मके शास्त्रोंमें उनका उल्लेख हुआ मिलता है । जैन शास्त्रोंमें उनका विशेष वर्णन है और वह उनके अंतिम जीवनका एक यथार्थ वर्णन करते हैं; वरन् अन्य किसी जैनेतर श्रोतसे यह पता ही नहीं चलता है कि उनका राज्य किस प्रकार पूर्ण हुआ था। जैन शास्त्र बतलाते हैं कि वह खपने पुत्रको राज्य देकर जैन मुनि होगये थे और यह कार्य उनके समान एक घमीत्मा राजाके लिये सर्वथा उपयुक्त था। अतएव चंद्रगुप्तका जन होना निः संदेह ठीक है। मि० स्मिथ कहते हैं कि " नैनियोंने सदैव उक्त मौर्य सम्राट्को विम्बसार (श्रेणिक)के सहरा जैन धर्मावरूंबी माना है और उनके इस विश्वासको झुठ कहनेके ंलिये कोई उपयुक्त कारण नहीं है।"<sup>र</sup>

कोई विद्वान कहते हैं कि यदि चन्द्रगुप्त जैन धर्मानुयायी
थे, तो वह एक बाह्मणको अपना मंत्री नहीं रख
चाणक्य।
सक्ते थे | विद्वाहम आपत्तिमें कुछ तथ्य नहीं
है, क्योंकि कई एक जैन राजाओंके मंत्री वंश परम्परा रीतिपर
अथवा स्वाधीन रूपमें बाह्मण थे। और फिर जैन शास्त्रोंका कहना

१-अवण० पृ० ३७ व आहि (० पृ० ७५-७६। २-आहिइ० पृ० ७५ व जेशिसं० भृ० पृ० ६९।

है कि चंद्रगुप्तके ब्राह्मण मंत्री चाणक्य, जिनको विष्णुगुप्त, दोमिल, द्रोहिण, अँशुल, कौटिल्य आदि अनेक नामोंसे संवोधित किया जाता है, एक जैन ब्राह्मणके पुत्र थे। गोल्ल नामक ग्राममें चणक नामक एक ब्राह्मण रहता था। वह पक्का श्रावक था। चणेश्वरी उसकी मार्या थी। चाणक्यका जन्म इन्हींके गृहमें हुआ था। वह भी अपने माता पिताके समान एक श्रमणोपासक श्रावक था। नन्दराना द्वारा अपमानित होकर उसने राज्यभ्रष्ट चंद्रगुप्तका आश्रय लिया था। उसका साथ देकर वह चंद्रगुप्तके राजा होनेपर स्वयं उसका राज-मंत्री हुआ था।

चाणक्यने संभवतः चंद्रगुप्तके लिये राजनीतिका एक अच्छा अन्थ लिखा था । उसका एक अवीचीन संस्करण पात है । वह 'कौटिल्यका अर्थशास्त्र' नामसे छप भी चुका है । इस अन्थमें कई एक ऐसी वार्ते हैं जो जैनवर्मसे संबंध रखतीं हैं। पशुओंकी रक्षाका विधान करना, लेखकको अहिंसा धर्मप्रेमी प्रकट करनेको प्रवीत है । एक जैन विद्वान् उसमें खास जेन शब्दोंका प्रयोग हुआ वत-

३-परि०, पृ० ७७।

चणी चाणवय इत्याख्यां ददी तस्यांगजन्मनः । चाणवयोऽपि श्रावकोऽभृत्यर्वविद्यव्यिपारगः ॥ २००॥ श्रमणोपासकत्वेन स सन्तीय धनः सदा । कुलीन त्राह्मणस्यैकामेत्र कन्याप्रपायत ॥ २०९॥ इत्यादि !

दिगम्बर जैन प्रन्यों (हरिपेण कथाकोय व साक भा० ३ पृ० ४६) में चाणक्यके विताका नाम कविल और उनकी माताका नाम देविला लिखा है। वे वेद पारद्गत विद्वान् थे। महीधर नामक जनमुनिसं उनने जैन दीक्षा प्रहण की थी। लाते हैं; जैसे उपभेद वाची 'प्रकृति' शब्द । जैनद्श्वनमें कमींके १४८ भेदोंको 'प्रकृतियां 'कहते हैं । कीटिल्य भी इस शब्दकी इसी अर्थमें प्रयुक्त करता है, यथा "अरि और मित्रादिक राष्ट्रोंकी सब कुल प्रकृतियां ७२ होती हैं । " उनने अपने नीतिसूत्रोंमें जैन प्रभावके कारण ही जैनाचार विषयक कई सिद्धांतोंको भी लिखा है; जैसे "दया धर्मस्य जन्मभूमिः "; "अहिंसा लक्षणो धर्मः ", "मांसभक्षणमयुक्तं सर्वेषाम् "; "सर्वमनित्यं भवति "; "विज्ञानदीपेन संसारभयं निवर्तते ।" इत्यादि ।

उन्होंने अपने अर्थशास्त्रमें राय दी है कि राना अपने नग-रके बीचमें विजय, वैजयंत, जयंत और अपराजित नामक देवता-ओं की स्थापना ६रे! ये चारों ही देवता जैन हैं! और जैन पंडित कहते हैं कि सांसारिक दृष्टिसे नगरके वीच इनके मंदिरोंके बनवा-नेकी यों नह्यरत है कि ये चारों ही देवता उस स्थानके रहनेवाले हैं, नहांकी सम्यता और नागरिकता ऐसी वढ़ी चढ़ी है कि वहांपर प्रनाप्ततात्मक राज्य अथवा साम्राज्यज्ञून्य ही संसार वसा हुआ है। ये अपनी वढ़ी-चढ़ी सम्यताके कारण सबके सब अहमिन्द्र कहरू।ते हैं और इनके रहनेके स्थानको ऊँचा स्वर्ग जैन शास्त्रोंमें माना है। छोक शिक्षाके छिये तथा राजनीतिका उत्छष्ट ध्येय बतलानेके लिये इन देवताओंका गत्येक नगरके वीच होना जरूरी है। इन उझेलों एवं ऐसे ही अन्य उझेलोंसे, नो अर्थ शास्त्रका अध्ययन करनेसे पगट हो तके हैं, चाणक्यका जैनधर्म विषयक ही श्रद्धान प्रगट है । और अन्तमें चाणिक्यने नैन शास्त्रानुसार नैन साधुकी वृत्ति ग्रहण करली थी।

चाणक्य जैनाचार्य हुये थे और अपने ५०० शिप्यों सहित **उनने देश विदेशों में विहार करके दक्षिणके** वनवास नामक देशमें स्थित क्रींचपुर नगरके निकट प्रायोपगमन सन्यास छे लिया था। चाणक्यके साधु होनेका जिक्र जैनेतर शास्त्रोंमें भी है। इस स्रवस्थामें चाणक्यको जैन ब्राह्मण मानना स्थवा उनपर जैनधर्मका प्रमाव पड़ा स्वीकार करना कुछ अनुचित नहीं है। चाणक्यको अवश्य ही जनवर्षेसे प्रेम था। अतएव चन्द्रगुप्तने उनको मंत्रीपदः देकर एक उचित कार्य ही किया था। चाणक्यके मंत्री होनेसे उनके जैनत्वमें कुछ भी अन्तर नहीं पड़ता है। यही वात प्रसिद्ध इतिहासज्ञ श्री विन्सेन्ट स्मिथ स्वीकार करते हैं। वह कहते हैं कि 'चंद्रगुप्तने राजगद्दी एक कुश्रल बाह्मणकी सहायतासे प्राप्त की थी, यह वात चंद्रगुप्तके जैन घर्मावलम्बी होनेके कुछ भी विरुद्ध नहीं पड़ती।' (ऑहिइ० ए० ७५) इस भवस्थामें सम्राट् चंद्रगुप्त और चाणक्यके जैन होनेके कारण भारतवर्षके प्रथम उद्धारका यश नैनियोंको ही प्राप्त है।

कहते हैं कि चंद्रगुप्तने कुल चौवीस वर्ष राज्य किया था। धर्म-प्रमावनाके कार्य और अन्तमें वह जैन साधु होगया था। और समाध्मरण। उसने अपनी राज्यावस्थामें जैनवर्म प्रमाव-नाके छिये क्या२ कार्य किये थे, उनका पता लगा छेना आज कठिन

१-आक आ २ पृ० ५१-५२। २-हिड्राव०, भृमिका पृ० १०-२६। ३-जिवेशोसो० आ० १ पृ० ११५-११६. मि० जायसवाटने चन्द्र-गुप्तका राज्य काल सन् ३२६ ई० पु॰से सन ३०२ ई० पृ०तक लिखा किन्तु श्री० नगेन्द्रनाथ वसु इससे वहुत पहिले उनका राज्यकाल निर्धारित करते हैं; उनका कहना है कि "सिकन्दरका समकालीन चन्द्रगृप्त न

है। किन्तु उनके समान एक न्यायशील और घर्मात्मा राञाने अवश्य ही धर्मके लिये कोई ठोस कार्य किये होंगे, यह मान लेना ठीक है। इतना तो कहा जाता है कि दक्षिणके जैनतीर्थ 'अवणवेलगोल'-के पास जो गांव है उसको सम्राट चंद्रगुप्तने ही वसाया थे। । अजैन विद्वान् भी कहते हैं कि उन्होंने दक्षिण भारत है श्री ज्ञालम् प्रांतमें एक नगरको जनम दिया था। र माल्डम होता है कि वह उस ओरं जब अपना साम्राज्य-विस्तार करते हुए पहुंचे थे, तब उक्त जैन त्तीर्थंकी वन्दना की श्री और वहांपर एक ग्रामकी जड़ जमाई श्री। उपरांत यह ग्राम नैनधर्मका मुख्य केन्द्र हुआ और अब भी है। भले ही चंद्रगुप्तके अन्य धर्म कार्योका पता आन न चले; किन्तु जैनधर्मके इतिहासमें उनका नाम और उनका राज्य धनश्य हो प्रमुख स्थान प्राप्त किये रहेगा। इसका कारण है कि उनके समयमें ही जैनवर्मका पूर्णश्चत व्यक्षिप्त हुआ था और जैन संवर्मे दिगम्बर एवं क्वेतांवर मेदकी जड़ भी तव ही नमी थी। अशोकके सनयमें संक्रलित हुए वौद्ध शास्त्रोंसे भी इसी समयके लगभग जैन संघमें मतभेद खड़ा होनेका समर्थन होता है। (भक्ड़० ए० २१३) दि० नैन शास्त्र कहते हैं कि सम्राट चंद्रगुप्तने

होकर अशोक था। उनका समय ३७२ ई० पू० ठीक है। हिन्दू, बौद्ध और जिन श्रोतोसे यही प्रमाणित होता है" (देखो हिनि० मा० १ पृ० ५८७) यदि ३७२ ई० पृ० चन्द्रगुप्तका समय माना जाय तो मद-बाहुका समय ई० पृ० ३८३ उनके समयसे करीत्र २ आ मिलता है। किन्तु अशोकके छेखोंमें जिन निदेशी राजाओंका चल्लेख हैं, उनका समय इतना प्राचीन है कि अशोकको सिक्टररका ममकालीन माना जाये। १-प्रभिप्राजिस्मा। पृ० २०५। २-ऐहि० मा० ९ पृ० ९९।

सोलह स्वप्त देखे थे; जिनका फल श्री भद्रवाहुनी श्रुतकेवलीने बतलाया थी।

इसका निष्कर्ष इस कलिकालमें जैनधर्म और सार्य मर्यादाका हास होना था; किन्तु पं० जुगलिकशोरजी मुख्तार इन स्वप्नोंको कल्पित ठहराते हैं। जो हो, इतना स्पष्ट है कि जैनधर्ममें और खासकर दिगम्बर जैनधर्ममें चंद्रगुप्तका स्थान बड़े गौरव और मह-त्वका है। जैनियोंने उनकी जीवन घटनाओंको पत्थरकी शिलाओं-पर सुन्दर चित्रकारीमें अंकित कर रक्खा है। अवणवेलगोलके चन्द्र-गिरिवाले मंदिरोंमें सम्राट् चन्द्रगुप्त और उनके गुरु भद्रवाहुनीके जीवन सम्बन्धी नयनाभिराम चित्रपट धपूर्व हैं और वह धान भी सम्राट चंद्रगुप्तके जैनत्वकी स्पष्ट घोपणा कर रहे हैं। चंद्रगुप्तके नामसे ही इस पर्वतका नाम 'चन्द्रगिरि' हुआ है और वहांपर एक गुफामें उनके गुरुके चरणचिन्ह भी विराजमान हैं।

जैन शिलालेखोंने समाट चन्द्रगुप्तकी मुनि अवस्थाका स्मरण बड़े गौरवास्पद शव्दोंने हुआ मिलता है। उन्हें मुनींद्र चन्द्रगुप्त व महामुनि चन्द्रगुप्त अथवा चन्द्र प्रकाशोज्वल सान्दकीर्ति चंद्रगुप्तः या मुनिपति चन्द्रगुप्त लिखा गया है। अशेर यह विशेषण उनके समान एक महान् और तेनस्वी राजिषके लिये सर्वथा उचित थे। महामुनि चन्द्रगुप्तने श्रवणवेलगोलसे ही समाधिमरण द्वारा स्वर्ग-लाभ किया था।

१-भद्रवाहु चरित्र पृ० ६१-३२। २-जैहि० मा० १३ पृ० २३६। ३-हिवि० मा० ७ पृ० १५०, जैसि० मा० १ कि० २-३ पृ० ८५ व ममैप्राजैस्मा० पृ० २०५। ४-जैसिमा० मा० १ किरण २-३ पृ० ७-८।

चंद्रगुप्तके वाद मीर्यवंशका दूसरा राजा विंदुपार था। विद्वान कहते हैं कि वह भी अपने पिताके समान जैनधर्मी तुयायी और पराक्रमी राजा था। जैन शास्त्रोंमें इसका नाम सिंहसेन लिखा है। सन् ३०० ई० पू० के लगभग वह मगधके राज्यसिंहासनपर वैठा था। इसका विशेष इतिहास कुछ ज्ञात नहीं है। किन्तु इस राज्यका संपर्क विदेशी राजाओं से वढ़ा था; यह मगट है, मेगास्थनीनके चले जानेके बाद इसके राजदरवारमें सिल्युक्तसके पुत्र एण्टिओकस नया दृत समृह मेजा था; फिर मिस्रनरेश टोल्मी फी डोलफसने भी डेओनीसे उसकी सव्यक्षतामें एक दृत समृह मेजा था। विन्दुसारके राज्यकालमें विदेशों व्यापारके अनेक मार्ग खुले ये और आपसमें दृतोंका शब्द सदल वदल होता था। यूनानी विद्वानोंने इसका नाम कुछ ऐसे शब्दोंमें लिखा है जो अमित्रधात अथवा समित्रखादका अपनंत्रश प्रतीत होता है।

विन्दुमारकी एक रानी वाह्मण जातिकी सुमद्रांगी नामकी थी।
अशोकका जनम इसीकी कोलले हुआ
धारिकका राजतिल्क ।
था। कहते हैं कि अशोकका एक वड़ा
भाई और था; किन्तु सब माहयोंमें योग्यतम होनेके कारण उसके
पिताने उसे ही युवराज पद प्रदान किया था। विन्दुसारके उपरान्त वही मगधका राजा हुआ था। उसके हाथोंमें राज्यभार

१-हिनि० मा० ७ पृ० १५७ । २-लामाइ० पृ० १६९ । '३-जराएसो० सन् १९२८ मा० ६ पृ० १३२-१३५ । ४=भाप्रारा० ं भार २ पृ०-९६ ।

यद्यपि ई॰ पृ॰ २७७ में सागया, परंतु उसका राज्याभिषेक इसके चार वर्षे वाद सन् २७३ ई॰ पृ॰ में हुसा था। इन चार वर्षों तक वह युवराजके रूपमें राज्य-शासन करता रहा था। इस स्विध तक राजितिक न होनेका कारण कोई विद्वान् उसका वड़े भाईसे झगड़ा होना सनुमान करते हैं; परंतु यह वात ठीक नहीं है।

नालम ऐसा होता है कि उस समय अर्थात सन् २७७ ई॰
पू॰ में अशोककी अवस्था करीव २१-२२ वर्षकी थी और
प्राचीन प्रथा यह थी कि जवतक राज्यका उत्तराधिकारी २५ वर्षकी
अवस्थाका न होजाय तवतक उसका राजतिलक नहीं होसका था;
यद्यपि वह राज्यशासन करनेका अधिकारी होता था । इसी प्रथाके
अनुरूप जैनसम्राट् खारवेलका भी राज्य अभिषेक कुछ वर्ष राज्यशासन युवराजपदसे कर जुकने पर २५ वर्षकी अवस्थामें हुआ
था । अशोकके संबंधमें भी यही कारण उचित प्रतीत होता है ।
जव वह २५ वर्षके होगये तव उनका अभिषेक सन् २७३ ई॰
पू॰ में हुआ । और उनका अद्भुत राज्य-शासन सन् २३६ ई॰
पू॰ में हुआ । और उनका अद्भुत राज्य-शासन सन् २३६ ई॰

विन्दुसारके समयमें अशोक उत्तर पश्चिमीय सीमा प्रान्त और अशोक तक्षशिला व पश्चिमी भारतका सुवेदार रह चुका था। उज्जनीका स्वेदार। इन प्रदेशोंका उसने ऐसे अच्छे ढंगसे शासन-प्रवंघ किया था कि इसके सुप्रवन्घ और योग्यताका सिका

१-कोई विद्वान विन्दुसारकी मृत्यु सन् २७३ ई० पू० और सशो-कका राज्याभिषेक सन् २६९ ई०पू० मानते हैं। (भाइ० पृ० ६७-६८) २-लाभाइ०, पृ० १७०। ६-जिवलोसो० भा० १३ पृ० ४३८। ४-जिवलोसो० भा० १ पृ० ११६।

तव ही जम गया था। उत्तर पश्चिमीय सीपा प्रान्तका राज्य 'तक्ष-शिलाके राज्य' के नामसे प्रगट था और उसमें काश्मीर, नेपाल, हिन्दुकुश पर्वत तक सारा अफगानिस्तान, बलोचिस्तान और पंजाव मिले हुये थे। तक्षशिला वहांकी राजधानी थी, जो अपने विश्व-विद्यालयके लिये प्रल्यात थी। बड़े २ विद्वान् वहां रहा करते थे। और दूर दूरके लोग वहां विद्याध्ययन करने आते थे। तक्षशि-लाके अतिरिक्त अशोक पश्चिमी मारतका भी शासक रहा था। उस समय वहांकी राजधानी उज्जैन थी, जो तक्षशिलासे कुछ कम प्रसिद्ध न थी। यह पश्चिमी मारतका द्वार और एक वड़ा नगर था। वहांका विद्यालय गणित और ज्योतिषके लिये विख्यात था। उज्जैन जैनोंका मुख्य केन्द्र था और जैन साधु अपने प्रिय विषय ज्योतिप और गणितके लिये जगप्रसिद्ध थे। उन्होंने उस समय उज्जैनको भारतका श्रीनिच बना दिया था। अशोकने इन दोनों स्थानोंका शासन मुचार रीतिसे किया था।

जब मशोक राजिसहासनपर आसीन होगये तो उनको भी
अपने पूर्वजोंकी मांति साम्राज्य विस्तार करकिलारे महानदी और गोदावरी निदयोंके बीचमें स्थित देश किलक्षेत्र नामसे प्रसिद्ध था और यह देश मगध साम्राज्यका शासनभार
उतारकर स्वाधीन होगया था। अशोकने उसे पुनः अपने राज्यमें
मिला लिया था। इस कलिङ्गविजयमें बड़ी धनधोर लड़ाई हुई

१-लाभाइ० पृ॰ १७०-१७१ व माप्रारा० मा० २ पृ० ९६ । २-लाभाइ० पृ० १७१ । ३-केहिइ० मा० १ पृ० १६७ ।

थी। वशोकने इस युद्धमें नो भयानक हत्याकाण्ड देखा, उसका उसके हृदयपर गहरा प्रभाव पड़ा ! उसकी भात्मा इस नृशंस नर-संहारको देखकर भयभीत हो गई। और उसके हृदयमें दया एवं प्रेमका स्रोत वह निकला। किलङ्ग विनयने अशोकको एक क्ट्रर धर्मात्मा बना दिया । वह रांजलोलुपी न रहा । उसने मण करलिया कि वह फिर कभी छोई युद्ध नहीं क्रेरेगा । इतना ही क्यों विलक्क उसने अपना शेप जीवन धर्म प्रचःरमें व्यतीत करनेका सह संकरा करिलया और अपने उत्तराधिकारियोंके लिये भी आदेश किया कि 'मेरे पुत्र और प्रपीत्र इस वातको सुन हैं और युद्ध विजयको बुरा समझ छोड़ दें। तीर चलानेके समय भी शांति और थोड़े दण्ड देनेको ही पसंद करें। घर्मविजयको ही असली विनय समझें।' इस खादेशमें जिस खनूठे हंगसे प्रिय-एत्यका प्रतिबिम्म अंकित है, वह हृदयको मोह लेता है। सम्यग्दर्शन अथवा संवोधिको प्राप्त होनेपर संसारी नीव धर्मके गर्मेको समझ नाता है, यह वात अशोकके उक्त हृदयोद्वारसे स्पष्ट है ।°

भशोकने अपने शासनकालमें केवल एक उक्त चढ़ाई की और
अशोकका साम्राज्य।

उसके वाद उसने धर्म-विजयके सच्चे प्रयत्न
किये थे। इतनेपर भी उसके समयमें मौर्य
साम्राज्यकी वृद्धि हुई थी। उसका राज्य उत्तरमें हिमालय और
हिंदुकुश पर्वततक पहुंचता था। अफगानिस्तान, विलोचिस्तान
और सिन्ध उसके आधीन थे। वंगाल उसके राज्यका पूर्वीय सुवा
था। कृष्टिंग और आंध्र देश भी उसके राज्यमें सम्मिलित थे।

१-माप्रारा० मा० र पृ० ९७-९८ । २-माइ० पृ० ६८ ।

कारमीरमें उसने एक नई राजधानी वसाई; जिसका नाम श्रीनगर रक्ता। नेपालमें भी ललितपाटन नामक एक नई राजधानी स्थापित की थी। दक्षिण भारतमें नेलोर प्रदेशसे लेकर पश्चिमी किनारे जथीत करपाणपुरी नदीतक उसका राज्य था। इस प्रदेशके दक्षि-णमें जो पांड्य, केरलपुत्र और सतियपुत्र तामिल राज्य थे, वे स्वतंत्र और स्वाधीन थे। इस प्रकार दक्षिणके थोड़ेसे भागके जितिस्क सारे भारतवर्षमें उसीका साम्राज्य था।

इस वृहत साम्राज्यको अशोकने कई भागों में विभक्त कर रक्ला था। इनमें मध्यवती सागके अतिरिक्त शेष भागों में चार राजप्रतिनिधि—संभवतः राजकुमार राज्य करते थे। एक राजप्रति-निधि तक्षशिलामें रहता था; दूसरा किंग पांतकी राजधानी तोष-लीमें, तीसरा उज्जैनमें और चौथा दक्षिणमें रहकर सारे दक्षिणी देशपर शासन करता था। उज्जैनके राज प्रतिनिधि मालवा, काठि-यावाड़ और गुनरातका शासन प्रवंध करता था। कर्लिंगके शास-नकी अशोकको वड़ी फिकर रहती थी। वहांपर उसके राज्यप्रति-निधि कमीर अच्छा शासन नहीं करते थे। इसलिये उसने वहांपर दो शिलालेख खुदवाकर राजप्रतिनिधियोंको समुचित शिक्षा दी थी।

अशोकने शासन प्रवन्धमें धर्मको प्रधान स्थान दिया था। अशोकना शासन इसी कारण उसके राज्यमें राष्ट्रका रूप नदल प्रवन्ध। गया था। राजनीति संबंधी कार्योमें धार्मिक कार्य आ मिले थे। इसलिये 'राज्यका कर्तव्य न केवल देशमें शांति स्थापित रखना और प्रजाकी रक्षा करना था, वरन् धर्मका प्रचार

१-लाभाइ० पु० १७५-१७६ । २-अघ० पु० ३७ ।

करना भी था। इसके लिये अशोकने भरसक प्रयत्न किया। उसके महामात्र राज्यमें दौरा करते थे और जनताको धर्मका उपदेश करते थे। प्रत्येक वर्षमें कुछ दिन ऐसे नियत कर दिये गये जिनमें राजकमंचारी सर्कारी काम करनेके अलावा प्रजाको उसका कर्तव्य बतलाते थे। जनसाधारणके चाल-चलनकी निगरानीके लिये निरी-क्षक नियुक्त थे। इनका काम यह देखना था कि लोग मातापिताका आदर करते हैं या नहीं, जीव हिंसा तो नहीं करते। ये लोग राजवंशकी भी खबर रखते थे। स्त्रियोंके चाल-चलनकी देख-भालके लिये भी अफसर थे। राज्यका दान विभाग अलग था। यहांसे दीनोंको दान मिलता था। पशुओंको मारकर यज्ञ करनेकी किसीको आज्ञा नहीं थी। रि

अशोक एक बड़ा राजनीतिज्ञ, सच्चा धर्मात्मा और प्रजापालक अशोकको वैयक्तिक राजा था। इसकी अभिलाषा थी कि प्रत्येक जीवन । प्राणी अपने जीवनको सफल बनाये और परभवके लिये खुब पुण्य संचय करे। दया, सत्य, और वड़ोंका आदर करनेपर वह बड़ा जोर देता था। वह प्रजाके सुखमें अपना सुख और दुःखमें दुःख समझता था! वह एक आदर्श राजा था और उसकी प्रजा खुब सुखी और समृद्धिशाली थी। वह अपने आभिषेकके वार्षिकोत्सव पर एक एक केंद्री छोड़ा करता था। इससे प्रगट है कि उसके राज्यमें अपराध बहुत कम होते थे और जेलखानोंमें केंद्रियोंका जमघट नहीं रहता था। उसकी एक उपाधि 'देवानां प्रिय' थी और उसे 'प्रियदर्शी' भी लिखा गया

१-साइ० पृ० ७३-७४ । २-साप्रारा० सा० ३ पृ० १३१ ।

है। <sup>9</sup> जैन शास्त्रोंमें जैन रानाओंके लिये 'देवानां प्रिय 'का प्रयोग हुआ मिलता है। भगवान महावीरके पिता राना सिद्धार्थको भी लोग 'देवानां प्रिय' कहकर पुकारते थे और उनकी माता रानी त्रिशलको' 'प्रियकारिणी' कहते थे। <sup>2</sup>

भशोकपर नैनधर्मका विशेष प्रभाव पड़ा था। वह अपने पितामह और पिताके समान जैन घर्मानुयायी ही था; यद्यपि अपने घर्मप्रचारके समय उसने पूर्ण उदारतासे काम लिया था और नैन घर्मके आधारपर अपने घर्मका निरूपण किया था। बौद्ध ग्रंथ 'महावंश' के आधारपर विद्वान् उसे ब्राह्मण धर्मानुयायी वतकातेः हैं; विन्तु इस अन्थके कथन निरे कपोल-कल्पित प्रमाणित हुये हैं। इस कारण उसपर विश्वास करना कठिन है, तिसपर सिंहलके लोगोंके निकट ब्राह्मणसे भाव नौद्धेतर संप्रदायोंका होना उचितः दृष्टि पड़ता है; प क्योंकि बौद्ध ग्रन्थोंमें ब्राह्मण और अमण रूप जो उल्लेख हैं; उनमें श्रमणसे भाव बीद्ध भिक्षुओंका है। और ब्राह्मण केवल वेदानुयायी बाह्मणोंका घोतक नहीं होसक्ता। उसके कुछ व्यापक अर्थ ठीक जंचते हैं। इस कारण यह संभव है कि इसी भावसे सिंहलवासियोंने अशोकको बौद्ध न पाकर उसे बाह्मण (वीद्ध-विरोधी) लिख दिया है। वरन् एक उस रानाके लिये निसके वितामह और विता नेनी थे, और निसका प्रारंभिक नीवन

१-अघ० द्वितीय अध्याय, व इंऐ० भा० २० पृ० २३२। २-कस्० पृ० २६-३० व ५४। ३-अशोक० पृ॰ २३। ४-अशोक पृ० २३ व ४७, भाअशो० पृ० ९६, मैबु० पृ० १११०। ५-मि० ई० टॉमक-स्रा० भी यही ठीक समझते हैं। जराएसो० भा० ९ पृ० १८१।

जैनोंके दो प्रधान नगरों तक्षशिला और उज्जेनीमें व्यतीत हुआ हो, यह संभव नहीं है कि वह अकारण ही अपने वंशगत धर्मको तिलांजिल देदे ।

इस विपयमें अगाड़ीकी पंक्तियोंसे विल्कुल स्पष्ट होनायगा कि वास्तवमें अशोक मूलमें जैनधर्मानुयायी था। उउनेनमें निप्त समय वह थे, तब उनका विवाह विदिशागिरि (वेसनगर-भिलसाके निकट) के एक श्रेष्टीकी कन्यासे हुआ था। उनकी पहरानी क्षत्रीय-वर्णकी थी और वह पाटलिपुत्रमें थी । मशोक नत्र राना होकर पारलीपुत्र पहुंचे तब उनके साथ उनके सब पुत्र-पुत्रियां भी वहां गये थे; किन्तु पट्टरानी आदिके भतिरिक्त उनकी भन्य स्त्रियां उज्जैनमें रहीं थीं । अशोकने इनका उक्षेख ' अवरोधन ' रूपमें किया है। इससे अनुमान होता है कि यह महिलाएं परदेमें रहतीं थीं । किन्तु परदेका भाव यहांपर इतना ही हो सक्ता है कि वह जनसाधारणकी तरह आम तौरसे जहां-तहां आ जा नहीं सक्तीं होंगी । राजमर्थादाका पालन करते हुये, उनके जाने-आनेमें रुकावट नहीं थीं । यदि यह बात न होती तो षशोककी रानियां महात्मा-लोगोंके दर्शन नहीं घर सक्ती थीं और न दान-दक्षिणादि देसकीं थीं । वौद्धशास्त्र अशोकको पारम्भमें एक दुष्ट व्यक्ति प्रगट करते हैं और कहते हैं कि उनने अपने ९९ भाइयों की हत्या करके \_राज्यसिंहासन पर ष्मिकार जमाया था; किन्तु उनके शिलालेखोंसे उनके राज्यकालमें भाइयों और विह्नोंका नीवित रहना प्रमा-णित है। <sup>इ</sup> अतः नौद्धोंका यह कथन कोरा कल्पित है। तन

१-मांअंबो० पृ० १३ । २-अशोक० पृ० २३ व माइ पृ० ६१ ।

भशोक बीद न होकर नेन थे, इसिलये बौद्धोंने उनको दुष्ट लिखा है।

किन्हीं लोगोंका कहना है कि पहिले अशोक मांत्रभोनी था। उसकी भोजनशालामें हनारों जानवर मारे जाते अशोक प्रारंभमें जैनी था। ये। एक नैनके लिये इस प्रकार मांसलोलुपी होना जी को नहीं लगता और इसीसे विद्वानोंने उसे दांव धर्मातु-यायी प्रकट किया है। किन्तु इस उछेलसे कि सशीक्के राज घरानेकी रसोईमें मांस पकता था, यह नहीं कहा नामका कि अशोकके मांसभोनी था। संभव यह है कि अन्य मांसभोनी रानवर्गके लिये ऐसा होता होगा। जन्मसे जैनी होनेके कारण अशोकका मांस-भक्षी होना सर्वथा असंगत है। यह उक्षेख उसके जन्य सम्बंधि-योंके दिपयमें ठीक जंचता है; जिनको भी उसने अन्तमें अपने समान कर लिया था। पहले एक ही कुटुम्बमें विभिन्न मर्तोंके अनु-यायी रहते थे, यह सर्वमान्य वात है। इसके विपरीत यदि पहलेसे ही छिहिसातत्वका प्रभाव और खासदर जेन छिहिसाका, अशोक हृद्यमें घर किये हुये न माना जाय तो उपका कलिंग-विजयमें भयानक नस्तंहार देखकर भयभीत होना असंभवता होजाता है। ओर यह भी तब संभव नहीं कि उतके रहोई घरमें एकदम हजा-रोंकी संख्यासे कम होकर केवल तीन माणी ही मारे जाने लगते और फिर वह भी वन्द कर दिये जाते। यह ध्यान रहे कि वैदिक महिंसामें मांसभोजनका हर हाजतमें निपेय नहीं है और न वीद ं अदिंता ही किसी व्यक्तिको पूर्ण शाकाहारी बनाती है। यह केवल

१-माप्रा० पृ० ७१ । २-माप्रारा० भा० २ पृ० ९८ ।

जैन अहिंसा है जो हर हालतमें प्राणीवनकी विरोधी है और एक

उस समय वैदिक मतावलं वियों में मांसभी ननका बहु पचार था और वौद्धलोग भी उससे परहेज नहीं रखते थे। म० बुद्धने कई वार मांसभोजन किया था और वह मांस खास उनके लिये ही लाया गया था। अतएव अशोकका पूर्ण निरामिप भोजी होना ही उसको जैन बतलानेके लिए पर्याप्त है। इस अवस्थामें उसे जन्मसे ही जैनधर्मका श्रद्धानी मानना अनुचित नहीं है। जैन ग्रन्थों में उसका उल्लेख है और जैनोंकी यह भी मान्यता है कि श्रवणवे-लगोलामें चन्द्रगिरिपर उसने अपने पितामहकी पवित्रस्मृतिमें चंद्र-वस्ती आदि जैन मंदिर बनवाये थे।

'राजावलीक्या'में उसका नाम भारकर लिखा है और उसे स्थाने पितामह व भद्रवाहु स्वामीके समाधिस्थानकी वंदनाके लिये अवणवेलगोल आया बताया है। (जेशि सं०, भृमिका ए० ६१) अपने उपरान्त जीवनमें माल्रम पड़ता है कि अशोक्षने उदारवृत्ति यहण करली थी और उसने अपनी स्वाधीन शिक्षाओंका प्रचार करना प्रारंभ किया था; जो मुख्यतः जैन घमके अनुसार थी। यही कारण प्रतीत होता है कि जैन ग्रंथोंमें उसके शेष जीवनका हाल नहीं है। जैन दृष्टिसे वह वनयिक-रूपमें मिथ्यात्व ग्रसित हुआ कहा जासका है; परन्तु उसकी शिक्षाओंमें जैनत्व कूट२ कर भरा दृष्टा मिलता है। उसने बौद्धों, ब्राह्मणों और मानीविकोंके साथ

१-समबु॰ पृ० १७०। २-राजावलीक्था सौर परिशिष्ट पर्व (पृ० ८७) ३-हिवि० भा० ७ पृ० १५०।

नैनोंको भी भुलाया नहीं था, यह बात उसके शिलालेखोंसे स्पष्ट है। प्रो० कर्नके समान वौद्ध धर्मके प्रखर विद्वान् अशोकका जैन होना बहुत कुछ संभव मानते हैं और मि॰ यजैन साक्षी। टॅामसने तो जोरोंके साथ उनको जैन घर्मानुयायी प्रगट किया है। वि मि० राह्में और प्राच्य विद्या महार्णव पं० नागे-न्द्रनाथ वसु भी अज्ञोकको एक समय जैन प्रगट करते हैं। यह बात भी नहीं दे कि केवल आधुनिक विद्वान ही अशोकको पहिले नैनघर्मका श्रद्धानी प्रगट करते हों; विक भाजसे बहुत पिहलेके भारतीय लेखक भी उनका जैनी होना सिद्ध करते हैं। 'राजतरि-ङ्गणी'में लिखा है कि अशोकने जिन शासनका उद्धार या प्रचार काइमीरमें किया था। 'जिनशासन' स्पष्टतः जैनवर्मका चोतक है; किन्तु विद्वान् इसे चौद्ध घर्मके लिये प्रयुक्त हुआ वतलाते हैं। हमारी समझसे ''वौद्धधर्म'' में 'निन ' शब्दका व्यवहार अवस्य मिलता है; किन्तु नेनवमें नेती प्रवानता इस शब्दको मिली हुई है, वैसी वौद्ध धर्में में नहीं। इस शब्दकी अपेक्षा ही जब जैनधर्मका नामकरण हुआ है, तन वह ,शब्द इसी वर्मका बोतक माना जा सक्ता है । 'राजतरिङ्गणी'में अन्यत्र काश्रमीरके राजा मेववाहनको

१-जमीबो॰ सा० १७ पृ॰ २७५। २-इंऐ॰ भो॰ २० पृ॰ २४३। ३-जगएबो॰ सा० ९ पृ॰ १५५-१९१। ४-मैस्र एण्ड कुर्ग देखो । १ ५-हिबि॰ सा॰ २ पृ॰ ३५०।

६-'यः शान्तवृजिनो राजा प्रपन्नो जिनशासनम् ।

शुष्कछेऽत्र वितस्तात्री तस्तार स्तृत्मग्रहे ॥-राजतरिंगणी अ॰ १ ७-रहिक्वा० भा० ३ पृ० ४७५-४७६ ।

नैनोंके समान हिंसासे घृणा करनेवाला लिखा है। इस उछेलसे स्पष्ट है कि किन करड़णके निकट 'निन' शब्द नेनोंके अर्थमें महत्व रखता था।

**अबुरफ्रन्लने ' आइने अक्वरी ' में** जो कादमीरका हाल लिखा है, उससे भी इस वातका समर्थन होता है कि अशोकने वहां जैनधर्मका प्रचार किया था। अबुलफनलने 'नैन ' शब्दका प्रयोग सज्ञोक्के संबन्धमें किया है और सगाड़ी "बोद्ध" शब्दका प्रयोग वौद्धधर्मके वहांसे अवनत होनेके वर्णनमें किया है। इस द्शामें अशोकका प्रारम्भमें जैनमतातुयायी होना संभव है। श्रवण-वेलगोलमें जो राजा जैनमंदिर बनवा सक्ता है, वह जैनधर्मका प्रचार काइमीरमें भी कर सक्ता है। अशोक स्वयं कहता है कि उसके पूर्वजोने धर्मपचार करनेके पयतन किये, पर वह पूर्ण सफल नहीं हुए। अञ यदि अशोकको नौद्धभभ अथना बाह्मणमतका प्रचारक मार्ने तो उसका धर्म वह नहीं ठहरता है जो उसके पूर्व-नोंका था । सत्राट् चंद्रगुप्तने जैन मुनि होकर घर्मपचार किया था। इस दशामें अशोक भी अपने पूर्वनोंके घर्ममचारका हामी प्रवीत होता है। जिस धर्मका प्रचार करनेमें उसके पूर्वेन असफल रहे, - उसीका प्रचार अशोकने नये ढंगसे कर दिखाया और अपनी इस सफलता पर उसे गर्व और हर्ष था।

वह केवल साम्प्रदायिकतामें संस्थान नहीं रहा-उदारवृत्तिसे उसने सत्यका प्रचार मानवसमानमें किया। प्रत्येक मतवालेको

१-राजतरिंगणी अ० १ इलो० ७२ व अ० ३ इलो० ७। २-जराएसो० भा॰ ५ पृ० १८३ । ३-प्रतमस्तंभन्नेस-अघ० पृ० ३७१।

उसने उसके मतमें अच्छाई दिखा दी और वह सबका भादर करने कगा । साम्प्रदायिक दृष्टिसे जैन अशोकके इन वैनयिक भावसे संतुष्ट न हुये और उनने उसके संगन्धमें विशेष कुछ न लिखा | इतनेपर भी अशोकका शासन प्रवन्य और उसके धर्मकी शिक्षा-ओंमें नैनत्वकी झलफ विद्यमान है। डाँ० कर्न सा० लिखते हैं कि "अशोकके शासन पवन्वमें वोद्धभावका द्योतक कुछ भी न था **।** छापने राज्यके प्रारंभसे वह एक अच्छा राजा था । उसकी जीव-रक्षा संवन्धी आजायें वौद्धोंकी अपेक्षा जैनोंकी मान्यताओंसे अधिक [मलती हैं |" अपने राज्यके तेरहवें वर्षसे अशोकका राजधराना एक जैनके समान पूर्ण शाकभोजी होगया। उनने जीव हत्या करनेवालेके लिये पाणदंड जैसी ऋड़ी सना रक्खी थी। जैनराना कुमारपालकी भी ऐमी ही राजाज्ञा थी। व यज्ञमें भी पशुहिंसाका निषेव अज्ञोकने किया था। कहते हैं कि इम कार्यसे उसकी वेदिक धर्मावलम्बी प्रना असंतुष्ट थी। म० बुद्धके समयमें वौद्ध-लोग वाजारसे मांस लेकर खाते थे; किन्तु अशोकने भोजनके लिये भी पशुहिंसा वन्द करदी थी, यह कार्य सर्वेथा एक जैनके ही उप-युक्त था । प्रीतियोज और उत्सर्वोमें भी कोई मांस नहीं परोस सक्ताथा।

आखेटको भी अशोकने वन्द कर दिया था। उसने बेंग्रों, अशोककी शिक्षांचे जेन बकरों, घोड़ों आदिको बिधया करना भी धर्मानुसार हैं। वन्द कराया था। पशुओंकी रक्षा और चिकित्साका भी उसने पिंतरापोलके ढंगपर प्रवंध किया था। कहते

१-इंऐ० सा० ५ पृ० २०५ । २-भैक्षशो० पृ० ४९ । ३-अह्इ०. पृ० १८५-१९० । ४-मैक्षशो० पृ० ४९ । १७

हैं कि पिंतरापोल संस्थाका जन्म जैनोंद्वारा हुआ है और माज भी नैनोंकी ओरसे ऐसी कई संस्थायें चल रही हैं। भशोक्ते कई वार जैनोंकी तरह 'अमारी घोष' ( अभयदानकी घोषणा ) कराई थी। सारांश यह है कि अज़ोरको पशुरक्षाका पृग व्यान था। कोई विद्वान् कहते हैं कि पशुरक्षाको उसने इतना महत्व दिया था कि उसके निकट मानवसमानकी भलाई गीण थी। यह ठीक बसा ही लाञ्छन है जैसा कि आन जैनोंपर वृथा ही आरोपित किया जाता है; किन्तु इंप्से अशोक्की पवृत्ति नेनोंके समान थी, यह प्रस्ट होता है। अशोक्ने मानवोंकी भलाईके कार्य भी अनेक किये थे। टनकी जीवनयात्रायं घार्मिक कार्योको करने हुए व्यतीत हों, इस-लिये अशोक्ने उनको धर्मशिक्षा देनेका खान प्रदन्त्र किया थै।। प्राणदण्ड पाये हुये केंदीके जीवनको भी भदिष्यमें सुखी बनानेके लिये उनने उसको धर्मोपदेश मिलनेका प्रवन्त्र किया था। कृतपा-पके लिये पश्चाताप और उपनास करनेसे मनुष्य अपनी गति सुचार सक्ता है। जैनधर्ममें इन बातोंपर विशेष महत्व दिया गया है।

अशोक भी इन हीकी शिक्षा देता था। उनने केवल मनु-प्यके प्रभवका ही ध्यान नहीं रखा था। वह जानता था कि धर्म पारलेकिक और लोकिकके भेदसे दो तरहका है। एक श्रावकके लिये यह उचित है कि वह दोनोंका सम्यास सुचार रीतिसे करे। अशोकने सपनी शिक्षाओंसे धर्मके इन भेदका पृश ध्यान रवर्षना।

१-मंअशो० पृ० ४९-५० । २-अथ० पृ० १६२-१६७- पंचम शिलालेस । ३-अथ० पृ० ३३९ । ४-अय८ पृ० ३१०-प्रथम स्तम्म लेख ।

उसकी शिक्षाओं ने निम्न वाटोंका उपदेश मनुष्यके पारलीकिकक धर्मकी दस्य करके दिया गया था; नो नैनधर्मके अनुकूल है:—

- (१) जीवित प्राणियोंकी हिंसा न की जावे और इमका अमली नमूना स्वयं अशोकने अपने राजधरानेको शाक्रमोजी बनाकर उपस्थित किया था। हम देख चुके हैं कि अशोकका अहिंसातत्व विरुक्त जैनधमके समान है। वह कहता है कि सनीव तुषको नहीं जलाना चाहिये (तुसे सनीवे नो झापेउविपे) और न वनमें आग लगाना चाहिये। यह दोनों शिक्षायें जैनधममें विशेष महस्व रखती हैं। वनस्पतिकाय, जलकाय आदिमें नेनोंने ही जीव वनलाये हैं।
- (२) मिध्यात्वर्द्धक सामाजिक रीति-नीतियों को नहीं करना चाहिये निवान पेसे रीति रिवान नो किसीके नीमार होनेपर, किसीके पुत्र पुत्रीके विवाहोत्सवपर अथवा जन्मकी खुशीमें और विदेशयात्राके समय किये नाते हैं, न करना चाहिये। इनकी वह पापवर्द्धक और निरर्थक बतलाता है और खासकर उस समय जब इनका पालन स्त्रियों द्वारा हो, कारण कि इनका परिणाम संदिग्व और फल नहींके वरावर है। और उनका फल केवल इस मवमें मिलता है। इनके म्थानपर वह धार्मिक रीति रिवानों को निसे गुरुओं का खादर, प्राणियों की छाई सा. अपण और बाह्मणों को दान देना खादि कियायों का पालन करनेका उपदेश देता है। यहांपर खशोक प्रगटतः भोले मनुष्यों की देवी, भवानी, यक्ष, पितृ

१-अथ० पृत १४८-चतुर्थ व ग्यारस शिलालेख । २-अथ० पृत ३५२-३५३-पंचम स्तम्म छेस । ३-Js. Pts Id II II tro. ४-अध० पृत २११-नवम शिलालेख ।

भादिकी मान्यता मनाने आदि लेकिक पालण्डका विरोध कर रहा है। भारतीय समानमें यह पालण्ड वड़े मुहतोंसे वढ़ रहा है। भशोकके लाल उपदेश देनेपर भी भानतक यह निरधंक और पापवर्डक रीति नीति जीवित है। लोग अब भी देवी, मवानी, पीर-पैगम्बर आदिकी मान्यतायें मनाकर सांसारिक भोगोपभोगकी शिमग्रीके पालनेकी लालकामें पागल हो हैं। अशोककी यह शिक्षा भी ठीक जैनवर्मके अनुपार है। जैन शास्त्रीये दिश्यात्वपाखण्डका चोर विरोध वियागया है और धर्मिक क्रियायोंके करनेका उपदेश है।

- (३) सत्य बोलना चाहिये <sup>३</sup>-जैनोंके पंचाणुवतों में यह एक सत्याणुवत है।
- (४) अल्य व्यय और अल्पभांडताका अभ्यास करना अधित थोड़ा व्यव करना और थोड़ा संचय करना अच्छा है। अश्वेक इप शिक्षाका भाव जनोंक परिग्रह प्रमाण ब्रउके समान है। श्रावक इस बतको ग्रहण वरके इच्छाओं हा निरोध करता है और अल्य वर्ग्य एवं अल्य परिग्रही होता है।

२-अध० १० ९६-त्रह्म० द्वि० शिलालेख । २-तत्वार्थसूत्रम सक ७ सूत्र० १ । ४-अध० १० १३१-तृतीय शिलाल ।

५—घनधान्यादिश्रन्थं परिमाय ततोऽधिवेषु निःस्पृहता । परिमितपरिप्रदः स्यादिच्छापरिमाणनामापि ॥ ३ ॥ १५ ॥ —रत्नकरण्डमा० ।

१-रपु॰ पृ॰ ६२४ तथा रतन्दरण्डश्रायकाचारमें लिखते हैं:— भाषगासगरस्नानमुच्यः सिकतादमनाम् । गिरिपातोऽगिनपातद्व रोकमूढं निगद्यते ॥ १ ॥ २२ ॥ वरोपलिप्सयाञाना रागद्वेपमलीनसाः । देवता यदुपासीत देवतामूहमुच्यते ॥ १ ॥ २३ ॥

- (५) संयम और भावशुद्धिका होना आवश्यक है। अशोक कहते हैं कि जो वहुत अधिक दान नहीं कर सक्ता उसे संयम, मावशुद्धि, रुतजता और दृढ़ भ किका अम्यास अवश्य करना चाहिये। एक श्रावकके लिये देव और गुरुकी पूना करना और दान देना मुख्य कर्तव्य बताये गये हैं। अशोकने भी ब्राह्मण और श्रमणोंका आदर करने एवं दान देनेकी शिक्षा जननाधारणको हो थी। यदि वह दान न देसकें तो संयम, भावशुद्धि और दृढ़ भक्तिका पालन करें। जनधमें इन वातोंका विधान खाम तौरपर हुगा मिलता है। मंयम और भावशुद्धिको उपमें मुख्यस्थान गात है।
- (६) अशोककी धर्मयात्राय स्वः पर क्रवाणकारी थीं। विनमें श्रमण और ब्रह्मणोंका दर्शन करना और उन्हें दान देना तथा प्रामवासियोंको उपदेश देना और धर्मविषयक विचार करना आवश्यक थे। जैन संघठा विहार इसी उद्देशके होता है। जैन संघठा विहार इसी उद्देशके होता है। जैन संघि श्रावक श्राविका साधुजनके दर्शन पृजा करके पुण्य-वन्ध करते हैं और उन्हें बड़े भक्तिमावसे आहार दान देते हैं। साधुजन अथवा उनके साथके पंडिताचार्य सर्व साधारणको धर्मका स्वरूप

१-अघ० १० १८८-सप्तम शिला०। २-दाणं पृजा मुक्तं सावय धम्मो, ण गावगो तेण थिणा।-कुंद्कुंदाचार्थ। ३-अघ० ए० १८७ य १११-अष्टम व नवम् शिला०- व्याग और श्रमण का प्रयोग पहिले धाधारणतः सायुजनको स्वकृत कर किया जाता था।

४-भावी कारणमृदी गुंगदीवाणं जिणाविति। -अष्टपाहुइ १० १६२ । 'संजम जीगे जुतो जो तबसा चेटेंद अणेगविधं।

सो कम्मणिजनराए विज्ञाए वहरे जीवो ॥२४२॥५॥-मृठांचार । ५-अघ• पृ० १९६-अप्टमशि०।

समझाते हैं और खूब ज्ञान गुदड़ी लगती है। म छम होता है कि अशोकने अपनी घर्मयात्रायोंका ढांचा जैनसंघके आदर्शपर निर्मित किया था।

- (७) सर्व प्राणियोंकी रक्षा, संयम, समाचारण और मार्व (सवभूतानं अहित, संयम, समचिर्यं, मादवं च) वर्मका पालन करनेकी शिक्षा अशोकने मनुष्योंको परभव सुरुके लिये समुचित रीत्या दी थी। कैनधर्ममें इन नियमोंका विधान मिलता है। समाचरण वहां विशेष महत्व रखता है। जैन मुनियोंका आचरण 'समाचार' रूप और धर्म साम्यभाव कहा गया है। सर्व प्राणियोंकी रक्षा, संयम और मार्वव जैनोंके धर्मके दश अंगोंमें मिलते हैं।
- (८) अशोक कहते हैं कि 'एकान्त वर्गानुराग, विशेष आतमपरीक्षा, बड़ी सुश्रूषा, बड़े भय और महान् उत्साहके विना ऐहिक और पारलैकिक दोनों उद्देश्य दुर्लभ हैं। ' जैनोंको इस शिक्षासे कुछ भी विरोध नहीं होसक्ता। श्रावक्षे ित्ये धर्मध्यानका अम्यास करना उपादेय हैं और आत्मपरीक्षा करना—प्रतिक्रमणका नियमित

<sup>.</sup> १९-अघ० पृ० २५०-त्रयोदश क्षि०।

२-समदा सामाचारो सम्माचारो समो व आचारो।

सम्वेतिहि सम्माणं सामाचारो दु आचारो ॥१२३॥४॥ मूला । । अथवा:-"चारितं खलु धम्मो, धम्मो जो सो समोत्ति णिहिंडो ।

मोह्नखोह निहीणो, परिणामो अप्पणो हि समो ॥७॥ प्रवचनसार । ३—"संतीमहव अञ्जव लाघन तम संजमो अर्दिचणदा।

तह होइ बहाचेरं सर्च चाओ य दस धम्मा ॥७५२॥-मूलः । ४-अध॰ पृ॰ ३१०-प्रथम स्तंभलेख । ५-सप्टपाहुङ पृ० २१४ स्व २२१ व ३४४

विधान रखना जैनधर्ममें परमावश्यक है। वड़ीसुश्रूपा वैयाव-त्यकी धोतक है। वड़ा नय संसारका भय है और उससे छूटनेका दृढ़ अनुराग वड़ा उत्साह है।

(९) अशोक धर्म पालन करनेका उपदेश देते थे और धर्म यही बताने थे कि 'व्यक्ति पापाश्रव (अपासवः) से दूर रहे, बहुतसे अच्छे काम करे, दया, दान, सत्य और शौचका पालन करे। ' अशोकने ज्ञान दान दिया था; पशुओं और मनुष्यों के लिये चिकित्सालय खुलवाकर औपधिदानका यश लिया था. वृद्धों और गरीबोंके भोजनका प्रबंध करके आहारदानका पुण्यवंघ उपाजन किया था और जीबोंको प्राण-दक्षिणा देकर, परमोत्रुष्ट अभय-दानका अभ्यास किया था। ' जैनधर्ममें दान ठीक इसी प्रकार चार तरहका बताया गया है। ' जैनधर्ममें ही कर्मवर्गणाओं के आश्रव होनेपर पापवन्य होता लिखा है। ' अशोक भी पापकी व्याख्या ठीक ऐसी ही कर रहा है। पापकी व्याख्या वैदिक और बीद्यमों के संवेधा प्रतिकृत है; क्यों कि इन दोनों दर्शनों में कर्म वीद्यध्यों के संवेधा प्रतिकृत है; क्यों कि इन दोनों दर्शनों में कर्म

१-मृहा० पृ० ११ व । २-अप्टवाहुइ पृ० २३५ । ३-जिनव्यनमणुननेता संवार महाभयंपि चितंता । गटपवसदीसु भीदा भीदा पुण जम्ममरणेसु ॥८०५॥-मृङा० । निय भय मरणे समे ।' -मूङा० ।

४-उन्छंश्वभावणासं पसंससेवा सुदंसणे सद्धा ।

ण जहिंद जिण सम्मतं कुत्वंतो णाणमग्गेण॥१४॥ भए० १० ८९।
५-६. अध० १० ३१७-द्वितीय स्वंभलेख । ५-अध० ।
८-अध० १० ३०३-३८०-सप्तम स्वंभलेख । ९-अध० १० ३१७द्वितीय स्वंभलेख । १०-तंत्वांर्यं० १० ५५। ११-प्रवचनसार टीका
खंड २ १० १३२ व तत्वार्यं० १० १२४।

एक ऐसा सृहम पुद्रल पदार्थ नहीं माना गया है जिसका आश्रव होसके । दया, दान, सत्य और शौच धर्म भो जैनमतमें मान्य है ।

(१०) सहोक्तने अकित कराया था कि जातमपरीक्षा बड़ी कि हि, तो भी मनुष्यको यह देखना चाहिये कि चंडता, निप्दु-रता, क्रोध, मान और ईप्यी यह मन पापके कारण हैं। वह इनसे दूर रहे। कारागारमें पड़े हुये प्राणक्षण्ड पुरस्तन केदियों के निये भी अहारिने तीन दिनहा अवकाश दिया था; निपमें ने और उनके संवंधी उपनास, दान आदि हारा परमक्ती सुनार मके। एक धर्म-परायणके रानाके लिये ऐना करना नितांट स्वामानिक था। अहारिकी यह शिक्षा भी जैनवर्षके अनुकूल है। केदियों का व्यान समाधिम-रणकी ओर आक्षित करना उपके लिये स्वामानिक था। जैनका स्वमान ही ऐसा होनाता है कि वह दूपरों तो केदल नीवित ही न रहने दे, प्रत्युत उसका नीवन सुखमय हो, ऐसे उपाय करे। अहारिक भी यही करता है।

इस प्रकार सशोक्ते जो नातें पारहोकिक वर्मके लिये साव-[इयक बताई हैं, वह जैनवर्ममें मुख्य स्थान रखती हैं। हां, इतनी नात व्यान रखनेकी सवस्य है कि अशोक्तने अपने शासन लेखोंमें लौकिक और पारिलोकिक वर्ममें बाह्मण-श्रमणका आदर करना, दान देना, जीवोंकी रक्षा करना, कृत पापोंसे निवृत होनेके लिये सातम परीक्षा करना और बत उपवास करना मुख्य हैं। इन्हीं पांच नातोंके सन्तर्गत अवशेष नातें लानाती हैं। और इन्हीं पांच नातोंका

१-अघ० पृ॰ ३२४-द्वर्तीय स्तंमलेख। २-अघ० पृ० ३३९। ३-माअशो० पृ० १२६-१२७।

डिपंदेश जैन शास्त्रोंने मिलता है। सब जीवींपर दया करना, दांन देना, गुरुओंकी विनय और उनकी मूर्ति बनाकर पूजा करना, कत्पा-मोंके लिये प्रतिक्रमण करना 'और पर्व दिनोंने उपवास करना एक आवक्के लिये आवक्यक कर्म है।

करो और चाहे एक देशक्रप, परन्तु करो अवस्य ! और वह यह सो वतला देते हैं कि सर्वक्रपेण घर्मका पालन करना महाकठिन है। यहांपर उन्होंने स्पष्टतः जैन शास्त्रोंमें बताये हुये घर्मके दो मेद-(१) अनगार धर्म और (२) सागार धर्मका उद्धेल किया है। अनगार धर्म और (२) सागार धर्मका उद्धेल किया है। अनगार धर्म वही नात एक देश-आंशिक क्रपमें पाली नातीं हैं। इस अवस्थामें धशीकका पारलीकिक धर्मके लिये नो धार्ते आवश्यक वताई हैं, उनसे भी जैनोंको कुछ विरोध नहीं है। क्योंकि वह सम्यक्त्वमें वाषक नहीं हैं। तिसपर जैन शास्त्रोंमें उनका विधान हुआ मिलता है। अशोक लीकिक धर्मके ही लिये कहते हैं कि:—

(१) माता-पिताकी सेवा करना चाहिये। विद्यार्थीको आचा-

१-इत्पस्त्र पृ० ३२-जराएंडो० मा० ८ पृ० १७२ फुटनोट १ । २-अघ० पृ० १०९-सप्तम शिला० । ३-अघ० पृ० २२०-शि० ११ । ४-अष्टपाहुद पृ० ९४ वं ९९ ।

५—द्वी हि धर्मी गृहस्यानां छौकिकः पारछौकिकः ।
लोकाश्रयो मनेदाद्यः परः स्यादांगमाश्रयः ॥
सर्थ एव हि जैनानां प्रमाणं लौकिको विधिः ।
यत्र सम्यक्त्व हानिन यत्र न नतदृषणम् ॥

र्थकी सेवा करना नाहिये और अपने जाति भाइयोंके प्रति उचित वर्तीव करना चाहिये। (ब्रह्मिगिरिकाद्वि० शि०, अघ० ए० ९६)

- (२) मनुष्य व पशु चिकित्सका प्रवन्य करना चाहिये । फूल फल जहां न हों, वहां भिनवाना चाहिये और मार्गोमें पशुओं व मनुष्योंके सारामके लिये वृक्ष लगवाना व कुँयें खुदवाना चाहिए।
- (३) बन्धुओं हा छादर और वृद्धोंकी सेवा करनी चाहिये। (चतुर्थ शि॰) वृद्धोंके दर्शन करना और उन्हें सुवर्णदान देना चाहिये। (अष्टम शि॰)
- (४) दास और सेवकों के प्रति उचित व्यवहार और गुरु-भौंका भादर करना चाहिये। (नवम शि॰)
- (५) और अनाथ एवं दु खियोंके प्रति दया फरना चाहिये । ( सप्तम स्तम्भ लेख )

इन लौकिक कार्यों को अशोक महत्वकी दृष्टिसे नहीं देखते थे। वह साफ लिखते हैं कि 'यह उपकार कुछ भी नहीं है। पिह-छेके राजाओंने और मैंने भी विविध प्रकारके सुखोंसे लोगोंको सुखी किया है; किन्तु मैंने यह सुखकी व्यवस्था इसलिये की है कि लोग धमेंके अनुसार आचरण करें।' अतः अशोकके निकट धमेंका मूल भाव पारलीकिक धमेंसे था। लौकिक धमें सम्बन्धी कार्य मूल धमेंकी वृद्धिके लिये उनने नियत किये थे। जैनधभेंमें लौकिक

१—'तिणहं हुप्पडि आरं समणाआसो तं जहा । अगपिउणो भदिदायगस्य धम्मापियस्य ॥' २—सोमदेव:-'माता-पित्रोश्च पूजकः'—श्री मण्डनगणि । ३-अधं० पृ० ३७६—सप्तम स्तम्भ छेख ।

कार्योको करना पारिलोकिक धर्ममें सहायक होनेके लिये बताया है। प्रवृत्ति भी निवृतिकी ओर ले जानेवाली है। अशोक भी इस मुख्य भेदके महत्वको स्पष्ट करके तद्रूप उपदेश देते हैं।

निसपन्नार अशोककी घार्मिक शिक्षायें नैनध्मके अनुकूल हैं;
अशोकने जैनोंके उसी प्रकार उनके शासन-लेखोंकी भाषामें भी
पारिसाधिक शब्द अनेक बातें निनधर्मकी द्योतक हैं। खास बात
व्यवहृत किए थे। तो यह है कि उन्होंने अपने शासन-लेखपालत
भाषाओं में लिखाये हैं; जैसे कि जैनोंके ग्रंथ इसी माधामें लिखे गये
हैं। अशोककी प्राक्त जैनोंकी अपभ्रंश प्राक्ततसे मिलती जुलती
है। तिसपर उन्होंने जो निम्न शब्दोंका प्रयोग किया है, वह
खास जैनोंके भावमें है और जैनधर्ममें वे शब्द पारिमाधिक क्रप्
(Technical Term) में व्यवहृत हुये हैं; यथा:—

- (१) श्रावक या उपासक-शब्द हा प्रयोग रूपनाथके प्रथम रुघु शिलालेख वैराट और सहसरामकी आवृतिमें हुआ है। जैन धर्ममें ये शब्द एक गृहस्थके द्योतक हैं। वैश्वेद धर्ममें श्रावक उस साधुको कहते हैं जो विहारों में रहते हैं। असः यह शब्द अशो-क्के जनत्वका परिचायक है।
- (२) प्राण-शब्द ब्रह्मगिरिके दितीय रुष्ट शिकालेखमें प्रयुक्त हुला है। जैनधर्ममें संसारी जीवके दश पाण माने गये हैं

१-शाहवाजगढी और मन्सहराकी शिलाओंपर खुरी हुई अशोककी प्रशस्तियोंकी भाषा जैन अपभ्रंशके समान है। देखों 'प्राकृतकक्षण 'by Dr. R. Hoernle, Calcutta, 1880. Introduction. २-अष्टपाहुड पृ० ९९ व उद् । ३-समबु भूमिका, पृ० १३।

ध्यौर उन्होंके अनुसार कमती बढ़ती रूपमें संसारी जीवोंके विविध मेद ही हुये हैं।

- (३) जीवशब्दका व्यवहार प्रथम शिलालेखमें हुआ है । जैनवर्ममें 'जीव' सात तत्वोंने प्रथम तत्व माना गया है ।
- (४) श्रमण शब्द तृतीय व अन्य शिलालेखों में मिलता है। जैन साधु और जैन धर्म क्रमशः श्रमण और श्रमणधर्म नामसे परिचित है।
- (९) प्राण अनारम्भ शब्द तृतीय शिळालेखर्मे है। जैनोंमें बह शब्द प्रतिरोध रूपमें ''पाणारम्भ'' रूपमें मिलता है।
- (६) भूत शब्द चतुर्थ शिलालेखमें गयुक्त हुआ है। जैन शास्त्रोंमें जीवके साथ इस शब्दका भी व्यवहार हुआ मिलता है।

१-पंचिव इन्दियपाणा मणविचिकाया य तिष्णि वळपाणा । आणप्पाणप्पाणो आउगपाणेण होति दसपाणा ॥५७॥ प्रवचनसार । २-तत्वार्थाधिगम सुत्र १।४-५०६ ।

३-मूलाचार पृ॰ ३१८ व कल्पस्त्र पृ० ८३।

४-छन्दं पाणारंभं पच्चक्खामि अलीयवणं च ।

सन्त्रमदत्तादाणं मेहूण परिगाहं चेत्र ॥ ४९ ॥ मूला०

प-Js. Pt I & II Intro. और मूला० पृ० २०४ ययाःभन्नोकने जीव, पाण, भूत और जात शहरोंका जो व्यवहार किया है
वह 'क्षाचाराङ्गसूत्र' (S. B. E. P: 36 XXII) के इस वाक्य
भर्यात पाणा-भूया-जीवा-सत्ता के विल्कुल समान है। येशक अशोकने इनका व्यवहार एक साथ नहीं किया है; किन्तु इनने प्राण व भूत'
( अनारभी प्राणांना अधिहिंसा भूतानां) का व्यवहार साथ २ करके
स्पष्टतः इन शब्दोंके पारस्परिक मेदको स्वीकार किया है; जैसे कि जैन
प्रकट करते हैं। (माअशो० प्र० १३७) दि० जैनोंके प्रतिक्रमणमें भी
"पाणभूद जीवंसतांणं" रूपमें इंसका स्वेसंहे। (श्रावक प्रतिक्रमण पृं० ५)

- (७) करप शब्दका व्यवहार पंचम शिलालेखमें हुआ है। जैनोंकी कालगणनामें करपकाल माना गया है।
- (८) एक देश शब्द सप्तम शिलालेखमें मिलता है। जैन--घमेंमें भी खांशिक घमेंको एक देश घमें वताया गया है। 2
- (९) सम्बोधिका प्रयोग अप्टम शिलालेखमें है। जैनवास्त्रमें: बोधि सम्यय्दर्शनकी प्राप्तिको कहा गया है।
- (१०) वचन गुप्तिका उपदेश बाग्हवें शिलालेखमें हैं कि अपने धमेंसे भिन्न धमेंके प्रति वचन गुप्तिका अम्याप्त करो, जिससे परस्पर ऐक्यकी बढ़वारी हो। गुप्ति जैनधमेंमें तीन मानी गई हैं— (१) मनगुप्ति (२) वचनगुप्ति और (३) कायगुप्ति। अन्यञ्च यह मेद नहीं मिलता है।
- (११) समत्रायका व्यवहार भी चारहवें शिलालेखमें है। जैन द्वादशांगमें एक अंग ग्रन्थका नाम 'समत्रायांग' है।
- (१२) वेदनीय शब्द त्रयोदश शिलालेखर्मे भशोक्ते दुःख प्रकाशके लिये प्रयुक्त किया है। जैनधर्ममें भी वेदनीय शब्द दुःख सुखड़ा द्योतक माना गया है और अन्य कमीने एक कर्मका नाम है।

४-मूडाचार पृ० १३५ व तत्वार्थि पृ० १७५-१७६। ५-तत्वार्थे-विगमसूत्र, पृ० ३०। ६-तत्वार्थिधगमसूत्र, पृ० १६०।

<sup>&#</sup>x27; जो समो मन्त्रभृदेसु तहेसु थावंसुः । जस्स रागो य दोन्रो य वियिष्टं ण जणेति दु ॥५२६॥ मूला । १-'' पयित्यमाणकगाओ पयित्यमिच्छत्तमोहसमित्रतो । पावइ तिहुदणन्नारं चोही जिणसासणे जीचो ॥७८॥"-अष्ट० पृ० २१५ २-पुरुपार्थसिद्धयुपाय ४१७ । ३-'सेय मनभयमहणी बोधी ।'-मूङा० पृ० २७७

(१३) अपासिनवे (अपासव) शव्दका प्रयोग द्वितीय स्वंम -लेखमें पापरूपमें हुआ है। जैनवर्भमें आसव शुभ और सशुभ ही माना गया है। सशुभ अधवा अप आसव पाप कहा गया है।

(१४) आसिनद नो 'भासव' ग्रव्दका अपभ्रंश है तृतीय स्तम्म लेखमें व्यवहृत हुआ है। भैन शब्द ' अण्हय ', और यह दोनों एक ही घातुसे बने हैं। यह और आसव शब्द समानवाची हैं। आसन शब्द बीदों द्वारा भी व्यवहत हुआ है; किन्तु अशोद्धने इस शब्दका व्यवहार उनके भावमें नहीं किया है। खास वार यहां दृष्टव्य यह है कि इस स्तंभछेखमें आस्तव (आसिनव) के साथर अशोकने पापका भी उत्तेख किया है। हा॰ मांडारकर कहते हैं कि बौद्ध दर्शनमें पाप और अन्नव, ऐसे दो भेद नहीं हैं। उनके निकट पाप शब्द आसवका चोतक है। किन्तु नैनधर्ममें पाप अलग माने गये हैं और आसव उनसे भिन्न बताये गये हैं। कषायोंके वश हो इर पाप किये जाते और आसवका संचय होता है। क्रोव, मान, म.या, लोभ रूप चार ऋषाय हैं। अशोक क्रोध और मानका उल्लेख पापासवके कारण रूपमें करता है। अशोककी ईप्यो जैनोंके द्वेष या ईव्यकि समान हैं। चंडता और निष्ठुरता कैनोंकी हिंसाके अन्तर्गत समिष्ट होते हैं। यह पाप और आसवके कारण है। इस प्रकार अशोक यहां भी वौद्ध या किसी अन्य वर्मके सिद्धांतीं और पारिभाषिक शब्दोंका व्यवहार न करके जैनोंके सिद्धान्त और उनके पारिभाषिक शब्दोंका प्रयोग कर रहा है।

<sup>&</sup>quot; १-तत्वार्यधिगमसूत्र, पृ० १२४ । २-इपीप्रकिया इण्डिया भा० २ पृ० २५० । ३-माअजो० पृ० १२६-१२७ ।

- (१५) द्विपद्चतुण्यदेषु पश्चिवारिचरेषु-( दुपदचतुपदेसु
  पिलवालिचलेसु ) वाक्य दितीय स्तम्म लेखमें मिलता है । यहां
  पशुर्वोंके भेद गिनाये हैं; जिनपर अशोहने अनुग्रह किया था और
  यह जैनेंकि तीन प्रकारके वताये हुये तिर्थचोंके समान हैं । जैनेंकि
  पंचेन्द्रिय तिर्थच जीव (१) जलचर (२) थलचर और (३) नमचर
  इस तरह तीन प्रकारके हैं।
- (१६) जीवनिकाय शब्द-पंचम स्तम्भ हेलमें आया है जीर इस रूपमें इनका व्यवहार जैनोंके शास्त्रोंने हुआ मिलता है।
- (१७) प्रोपय शब्द पंचम स्तम्भङेखमें है और जैनोंमें यह प्रोपघोपवास खास तौरपर प्रतिपादित है।
- (१८) धर्मदृद्धि शब्द पटम स्तम्मङेखर्मे प्रयुक्त है। जैन साधुओं द्वारा इव शब्दका विशेष प्रयोग होता है और नैनोंको धर्मवृद्धिका विशेष ध्यान रहता है।

इस प्रकार नैनोंके उपरोक्त खास शब्दोंका व्यवहार करनेसे व्यश्नोकके दार्शनिक भी अशोकका नन होना प्रमाणित है। तिस-सिद्धांत जैनमता- पर उनके आध्न छेखोंसे निन पार्भिक सिद्धां-चुसार हैं। न्तोंमें उनका विश्वास प्रगट होता है, वह भी नैनपर्भके अनुकूल है। नसे:—

(१) अशोक प्राणियोंके अच्छे बुरे कामोंके अनुसार मुख-दु:खुरूप फल मिलना लिखते हैं। वह पाप सबकी एक मात्र --

देकेन्द्रियप्रमुख जीचनिकाय वाधा। व दत्यादि। २-१२नकरण्डश्रावकाचार ४-१६ व १ मृ०। ३-'वीरं' वर्षे ५ पृ० ३९२। ४-चतुर्थ, नवम एवं त्रयोदश शिलालेख-जमेसो॰ मा० १७ पृ० २६९।

१-"ईर्वावये प्रचलताद्य गवा प्रमादा

विपत्ति बतलाते हैं। नेन दृष्टिसे यह विरुक्तल ठीक है। आस-वका नाश होनेपर ही जीव परमसुख पा सक्ता है। अशोकने आसन शब्दको जैन भावधें प्रयुक्त किया है, यह लिखा जाचुका है। अतएव अशोकका श्रद्धान ठीक जैनोंके अनुपार है कि प्राणि-योंका संप्तार स्वयं उनके अच्छे बुरे कमीपर निर्भर है। कोई सर्व-शक्तिशाली ईश्वर उनको सुखो बनानेवाला नहीं है। कर्मवर्गणा-ओंका खागमन (असन) रोक दिया जाय, तो आत्मा सुखो होजाय।

- (२) आत्माका अमरपना यद्य पे अशोकने स्पष्टतः स्वीकार नहीं किया है; किन्तु उन्होंने परभवमें आत्माको अनन्त सुखका उपभोग करने योग्य लिखा है। इनसे स्पष्ट है कि वह आत्माको अमर-अविनाशो मानते हैं और यह जैन मान्यताके अनुकू क है।
- (३) लोक के निषयमें भी अशोक हा निश्वास निर्मे अनुकूल प्रतीत होता है। वह इहलोक और परलोक का भेद स्थापित केरके आत्माके साथर लोक का सनातन रूप स्पष्ट कर देते हैं। उनके निकट लोक अनादि है; निप्तमें जीवारमा अनंत कालतक अनंत सुखका उपभोग कर सक्ता है। नितु अशोक 'क्ला-काल'का उल्लेख करके लोक-क्यवहारमें को यहां परिवर्तन होते रहते हैं, उनका भी संकेत कर रहे हैं। जैन कहते हैं कि यद्यपि यह लोक अनादि निषन है, पर भरतालण्डमें इसमें उलटफेर होती रहती है; जिसके

१-दशम शिलालेख-अधः पृ० २२०। २-तत्वार्थं० अ० ६-१०। ः ३-जमीसो० भा० १७ पृ० २७०। ४-एको मे सासदो अप्ना णाणदंसण लक्खणो। सेसा मे बाहिरा भावा सन्वे संजीग लक्खणा ॥८॥-क्रुन्दकुन्दाचार्थः। ५-अध० पृ० २६८-त्रयोदश शि०। ६-अध० पृ० १४८ व १६३-चतुर्षं व पंचम शिला०।

कारण इसका स्रादि और अंत है। एक परिवर्तन स्थवा उलटफेर 'करुप' कहनाता है।

- (४) घमें के सिद्धांतमें अशोक जीवों की रक्षा अथवा अहिं-साको मुरुष मानते हैं। उनके निकट अहिंसा ही धर्म है। जैन शास्त्रोंमें भी धर्म दयामई अथवा अहिंसामई निर्दिष्ट किया गया है। उसमें धर्मके नामपर यज्ञमें भी हिंसा करने की मनाई है। अशोक्ष्में भी यही किया था।
- (५) धर्महा पालन पत्येक प्राणी कर सक्ता है। जैनधर्मकी शरणमें आकर क्षुद्रमें क्षुद्र जीव अपना आत्मक्रणण कर सक्ता है। ठीक इप उदाग्वृत्तका अनुपरण अशोकने किया था। उनका प्रतिघोप था कि धर्मविषयक उद्योगके फलको केवल वड़े ही लोग पासके ऐसी बात नहीं है; क्योंकि छोटे लोग भी उद्योग करें तो सहान स्वगंका सुख पासके हैं। इस प्रकार उन्होंने धर्माराधनकी स्वतंत्रता प्रत्येक प्राणीके लिये कर दी थी और इस वातका प्रयत्न किया था कि हरकोई धर्मका अभ्यास करे। उनका यह कार्य भी यज्ञ-हिंसाके प्रतिरोधकी तरह वेदिक मान्यताका लोप था। ब्राह्मण समुदायका श्रद्धान और व्यवहार था कि धार्मिक कार्य करनेका पृणे अधिकार उन्होंको प्राप्त है। अशोकने भगवान महावोरके उपदेशके अनुसार प्रत्येक प्राणीको आत्म-स्वातंत्र्य और पुण्यसंचय

१-धमैमहिं डारूवं संशृज्यन्तोवि ये परित्ववतुम् ।

स्थावरहिंसामसहास्त्रवहिंसां तेऽिष मुंचन्तु ॥७५-पुरुषार्थसिद्धयुगाय। २-मृलाचार पृ० १०८ व उस्० । ३-वीर वर्ष ५ ५० २३०-२३४ । ४-हपनाय भौर सहसरामके शिलालेख; मश्कीका शि० व नदागिरीका शिला०।

करनेका अधिकार देकर ब्राह्मणोंकी इस मान्यताको नष्टमाय कर दिया था। उपरोक्त पांचों वातोंका श्रद्धान रखने और तद्वत प्रय-त्न करनेसे उनने यहां सत्य धर्मका सिका जमा दिया था। उनसे कई सौ वर्षों पहलेसे जो मनुष्य (अर्थात ब्राह्मण) यहां सच्चे माने जाते थे, वे अपने देवताओं सिहत झुटे सिद्ध कर दिये गये; यह वह स्वयं बतलाते हैं।

- (६) धर्मका पालन पूर्ण और आंशिक्र्स्पमें किया नाता है। नैनशास्त्रोंमें यह मेद निर्दिष्ट है। अशोक भी एक देश अथवा पूर्णस्ट्रपमें धर्मका पालन करनेकी सलाह देते हैं। तथापि वह सावधानतापूर्वक कह रहे हैं कि आश्रवके फंदेसे तबही छूटा (अपिसवे) नासका है, जब सब परित्याग करके बड़ा पराक्रम किया जाय! यह बड़ा पराक्रम त्यागके परमोच्चपद श्रमणके अतिरिक्त और कुछ नहीं है। कैनशास्त्रोंका ठीक यही उपदेश है।
- (७) अशोकके निकट देवताओंकी मान्यता भी जैनोंके प्रमान थी। वह कहते हैं कि देवताओंका सम्मिश्रण यहांके लोगोंके साथ वन्द होरहा था; उमको उन्होंने फिर जीवित कर दिया। जैनशा-स्त्रोंका कथन है, जैसे कि सम्राट् चन्द्रगुप्तके सोलह स्वमोंमेंसे एक स्वमके फलरूप बतलाया गया है कि अब इम पंचमकालमें देवता लोग यहां नहीं आयेंगे; ठीक यही बात अशोक कर रहे हैं।

१-अध० पृ० ७४-७५ स्थनाथका प्रथम रुघु० शिला०। २-अध० पृ० १८९ सप्तमिश्रा०। ३-अध० पृ० २२० दशमशिला०। ४-नेम्०, सा० २ पृ० ५७ व अष्टपाहुड पृ० ३८-४० व ९९। ५-स्पनाथक प्रथम रुघु श्रालाण-जराएपी० छन् १९११ पृ० १९१४। ६-जेहि० मा॰ १३.ए० २३६।

उन्होंने इस अभावकी पूर्तिके सद्ययत्न किये और लोगोंको देव-योनिके अस्तित्वका पता वतानेका प्रयत्न किया । देवतालोग स्वयं तो आ नहीं सक्ते थे। अतएव अशोकने उनके प्रतिबिम्ब लोगोंकी दिखाये। विमान दिखलाकर वैमानिक देवताओंका दिव्यक्रप कोगोंको दर्शा दिया ! इन देवताओंके इन्द्रका ऐरावत हाथी जैन लोगों में बहुपसिद्ध है। जब तीर्थं कर भगवानका जन्म होता है तब इन्द्र इसी हाथीपर चढ़कर आता है। यानकल भी जेन रथया-त्राओं में काठ वगैरहके बने हुए ऐसे ही हाथी निकाले जाते हैं। अशोकने भी ऐसे ही हाथी जलसमें दिखाये थे। " 'अग्नि-स्कंघ' दिखलाकर अज्ञोकने ज्योतिषी देवोंके अस्तित्वका विश्वास लोगोंको कराया प्रतीत है; क्योंकि इन देवोंका शरीर श्रागिके ममान ज्योति-मेय होता है। है शेषमें भवनवासी देव रह गये। अशोकने इनके दर्शन भी लोगोंको अन्य दिव्यरूप दिखलाकर करा दिये थे। सारां-शतः अशोककी यह मान्यता भी जनोंकी देव योनिके वर्णनसे ही समानता रखती है। इससे यह भी पता चलता है कि अशोकको 'मूर्तिपुजा' से परहेज नहीं था। जैनोंके यहां तीर्धकर भगवानकी मृर्तियां स्थापित करके पुत्रा करनेका रिवान बहुपाचीन है।

(८) अशोक सब घार्मिक कार्योका फल स्वर्ग-सुख्तका मिलना बतलाता है। उसने मोक्ष अथवा निर्वाणका नाम उद्घेख भी नहीं किया है। बौद्ध दर्शनमें 'निर्वाण' ही जीवन अथवा अईत् पदका खंतिम फल लिखा गया है; किन्तु अशोक उसका कहीं नाम भी

१-अध० पृ० १४६-पंचमशिलाः। र-हरि० पृ• ११। ३-अध० पृ• १४७। ४-तत्वार्धे० ४।१।

नहीं लेते हैं। इसी तरह जैन शास्त्रोंमें मोक्ष ही मनुष्यका अंतिमः घ्येय बताया गया है; पर अशोक उतका भी उछेल नहीं करते हैं। किन्तु उनका मोक्षके विषयमें कुछ भी न कहना जन दृष्टिसे ठीक है; क्यों कि वह जानते थे कि इस जमानेमें कोई भी यहां से उस परम पदको नहीं पासक्ता है और वह यहांके लोगोंके लिये घमीराघन करनेका उपदेश देरहे हैं। वह कैसे उन बातों हा उपदेश दें मथवा उल्लेख करें निसको यहांके मनुष्य इस कालमें पाही नहीं सक्ते हैं। जैन शास्त्र स्पष्ट कहते हैं कि पंचमकालमें (वर्तमान समयमें) कोई भी मनुष्य—च हे वह आवक हो अथवा मुनि मोक्ष लाभ नहीं कर सक्ता। वह स्वर्गीके सुर्लोको पासक्ता है। किर एक यह बात भी विचारणीय है कि अशोक केवल घर्माराघना करनेपर जोर देरहा है और यह कार्य शुभरूप तथापि पुण्य पदायक है। जैन शास्त्रानुपार इस शुभ कार्यका फल स्वर्ग सुख है। इसी कारण अशोकने लोगोंको स्वर्ग-प्राप्ति करनेकी ओर भारूष्ट किया है। उसके बताये हुए वर्मः कार्योंसे सिवाय स्वर्ग सुखके और कुछ मिल ही नहीं सक्ता था।

(९) कृत अपराधको अशोक क्षमा कर देते थे, केवल इमा शर्तपर कि अपराधी स्वयं उपवास व दान करे अथवा उसके संवंधी वैसा करे। इस देख चुके हैं कि जैन शास्त्रोंमें प्रायश्चित्तको विशेषा महत्व दिया हुआ है। गहीं, निन्दा, आलोचना और प्रतिक्रमण

१-जमीसो० मा० १७ हु॰ २७१। २-अज्जिवि तिरमण दुद्धा अप्पा आएवि लहइ इंदत्तं। लोगंतियदेवत्तं तत्य चुआणिव्दुद्धिं जंति ॥७७॥-अष्ट० पृ० ३३८ ३-धम्मेण परिणदप्पा, अप्पा जदि सुद्धसम्पयोग जुदो। पावदिः णिव्वाणसुहं, सुहोवजुत्तो व सम्मसहं॥ ११॥-प्रवचनमार टीका भा० १ पृ० ३९ । ४-स्तम्भ छेस ७ व जमेसो । भ० १७ ए० २७०।

करके कोई भी प्राणी कतपापके दोपसे विसुक्त होता है। उसे कायो-त्समें और उपवास विशेष रूपमें करने पड़ते हैं। जिनेन्द्र भग-वानकी पूजन व दान भी यथाशक्ति करना होता है। अतएव कत पापके दोषसे छूटनेके लिये अशोकने जो नियम निर्धारित किया था, वह जैनोंके अनुसार है!

इस प्रकार स्वयं अशोकके शासन-छेलों तथापि पूर्वोछि लित स्वाधीन साझीसे यह स्पष्ट है कि अशोकका सम्बन्ध अवस्य जैन धर्मसे था। हमारे विचारसे वह प्रारम्पमें एक श्रावक (जन गृहस्थ) या और अपने जीवनके अंतिम समय तक वह भाव अपेक्षा जैन भा; यद्यपि प्रगटमें उसने उदारवृत्ति ग्रहण करकी थी। ब्राह्मणों, आजीविकों और बौद्धोंका भी वह समान रीतिसे आदर करने कगा था। माल्म होता है कि बौद्ध धर्मकी ओर वह कुछ अधिक सदय हुआ था। यद्यपि उसके शासन छेलोंमें ऐसी कोई शिक्षा नहीं है जो स्वास बौद्धोंकी हो। अकवरके समान "दीन इलाही" की तरह यद्यपि अशोकने कोई स्वतंत्र मत नहीं चलाया था, तीमी उसकी अंतिम धार्मिक प्रवृत्ति अकवरके समान थी। जैन अकवरको जैनधर्मानुयायी हुआ प्रकट करते हैं। यह ठीक हैं

१-देसो प्रायदिवल संप्रह-माणिकचन्द प्रन्यमाला । र-अघ० पृ० '३६१-पष्टम स्तम्म छेसं । ३-मैवु० पृ० ११२; सेनार्ट; इंपे० मा०२० पृ० २६० जमीसो० मा० १७ पृ० २७१-२७५ । ४-अशोक साफ लिसता है कि 'मेरे मत' में अथवा 'मेरा उपदेश है (१-२ क्रिंग शिलाकेस च पष्टम व सप्तम स्तम्म छेस) अतः उनका निजी मत किसी सम्प्रदाय विद्योपसे अन्तम सवलंबित नहीं था। ५-सस्० पृ० ३५७।

हमारी मान्यतामें कुछ बाघा नहीं आती; अशोकका नामोलेख तक जैन शास्त्रोंमें न होता तो भी कोई हर्ज ही नहीं था। क्योंकि हम जानते हैं कि पहिलेके जैन लेखकोंने इतिहा-सकी ओर विशेष रीतिसे ध्यान नहीं दिया था। यही कारण है कि खारवेल महामेघवाहन जैसे धर्मप्रभावक जैन सम्राट्का नाम निशान तक जैन शास्त्रोंमें नहीं मिलता। अतः अशोकपर जैन-घर्मका विशेष प्रभाव जन्मसे पड़ा मानना और वह एक समय श्रावक थे, यह प्रगट करना कुछ अनुचित नहीं है। उनके शासन-लेखोंके स्तम्भ आदिपर जैन चिह्न मिलते हैं। सिंह और हाथीके चिह्न जैनोंके निकट विशेष मान्य हैं। अशोकके स्तंभीपर सिंहकी मृति बनी हुई मिलती है। यह भी उनके जैनत्वका घोतक है।

किंतु हमारी यह मान्यता आजक्रक अधिकांश विद्वानोंक अशोकको वौद्ध मानना मतके विरुद्ध है। आजक्र प्रायः यह ठीक वहीं है। सर्वमान्य है कि अशोक अपने राज्यके नवें वर्षसे बौद्ध उपासक हो गया था। किंतु यह मत पहिलेसे

१-ये दोनों क्रमशः अन्तिम और दूसरे तीर्थंद्वरोंके चिन्ह हैं और इनकी मान्यता जैनोंमें विशेष है। (वीर॰ मा॰ ३ पृ॰ ४६६-४६८)
— मि॰ टॉमसने भी जैन चिन्होंका महत्व स्वीकार किया है और कुहाऊंके जैन स्तंभपर सिंहकी मूर्ति और उसकी बनावट अशोकके स्तम्भों जैसी बताई है। (जराएसो॰ मा॰ ९ पृ॰ १६१ व १८८ फुटनोट नं० २) तक्षशिलाके जैन स्तूपोंके पाससे जो स्तंभ निकले हैं उनपर भी सिंह हैं। (तक्ष॰ पृ॰ ७३) अवणवेलगोलके एक शिलालेखके प्रारम्भमें हायीका चिन्ह है। र-इंऐ॰ मा॰ २० पृ॰ २३०।

ही अशोकके वौद्धत्वको वास्तविक मानकर विद्वानोंने स्वीकार किया है, वरन् ऐसा कोई स्पष्ट कारण नहीं है कि उन्हें बौद्ध माना जावे। यह मत नया भी नहीं है। डा॰ फ्छीटै, मि॰ मैक-फैल, र मि॰ मोनहर्ने और मि॰ हेराँने मशोकको वौद्ध धर्मानुयायी प्रगट नहीं किया था। डॉ० कर्न अोर डॉ० सेर्नार्ट व इल्श सा० भी भशोकके शासन लेखोंमें कोई वात खास बोद्धत्वकी परिचायक नहीं देखते हैं, किंतु वह बौद्धोंके सिंहकीय ग्रंथोंके आधारपर अशोकको वौद्ध हुआ मानते हैं। और उनकी यह मान्यता विशेष महत्वशाली नहीं है क्योंकि वौद्धोंके सिंहलीय अथवा ४ थी से ६ ठी २० तकके धन्य ग्रन्थ काल्पनिक और धविश्वसनीय प्रमा-णित हुये हैं। तथापि रूपनाथके प्रथम रुघु शिलालेखके आधा-रसे जो अशोकको वौद्ध उपासक हुआ माना जाता है, वह भी ठीक नहीं है; क्योंकि वौद्ध उपासक्के किये श्रावक शब्द व्यवहत नहीं होसक्ता है जैसे कि इस लेखमें व्यवहृत हुआ है। वौद्धोंक निकट श्रावक शब्द विहारोंमें रहनेवाले भिक्षुओंका परिचायक है<sup>9</sup>° और उपरोक्त लेख एवं अन्य लेखोंसे प्रकट है कि अशोक उस-समय एक उपासक थे। ११

१-जराएबो, १९०८, पृ० ४९१-४९२ । २-मेअजो० पृ० ४८ । ३-अर्ली हिस्ट्री आफ वंगाल पृ० २१४ । ४-जमीसो० मा० १७ पृ० २७२-२७६ । ५-मेंबु० पृ० ११२ । ६-इंऐ० मा० २० पृ० २६० । ७-С. J. J. I. p. XLIX जमीसो० मा० १७ पृ० २७१ । ८-अज्ञो० पृ० १९ व २३; भाअज्ञो० पृ० ९६ और मेंबु० पृ० १९०। ९-अव० पृ० ६९ । १०-भमबु० मृमिका पृ० १२ । ११-अव० पृ० ७२-८०...।

. महकीके शिलालेखमें उनका उद्घेल 'एक बुद्ध-शाक्य' के नामसे अवस्य हुआ है; किंतु यह उनके ज्ञानप्राप्तिका चोतक ही माना गया है। १ इससे यह प्रकट नहीं होता कि अशोधने बौद-धर्मकी दीक्षा ली थी। हां, यह स्पष्ट है कि वह आवक अधवां उपासक हुआ था, जैसे कि वह स्वयं कहता है। इससे भाव वती श्रावक होनेके हैं। किंतु अगाड़ी अशोक कहता है कि करीन एक वर्षसे कुछ अधिक समय हुआ कि जबसे में संघमें आया हूं तबसे मैंने अच्छी तरह उद्योग दिया है। वीद्यप्रन्थों में भी अशोकके वीद्संघमें आनेकी इस घटनाका उछेख है । वुल्हर, स्मिथ और टामस सा॰ ने इस परसे अशोकको नौद्धसंघमें सम्मिलित हुआ ही मान लिया था। <sup>४</sup> डॉ० भाण्डारकर अशोकको वौद्ध भिक्ष हुआ नहीं मानते; विरुक्त कहते हैं कि संघमें अशोक एक 'भिक्षु-गतिक'के रूपमें अवस्य रहा था। किंतु मि॰ हेरस कहते हैं कि वह बौद्धतंघमें सम्मिलित नहीं हुआ था। अशोक बौद्ध संघमें गया अवस्य था, और भिक्षुनीवनकी तपस्याका उत्तपर त्रभाव भी पड़ा था; किंतु इतनेपर भी उसने वौद्धवर्म की दीक्षा नहीं की थी। इस घटनाके बाद अशोकने दो शासनलेख प्रगट किये थे।

एक रूपनाथवाला शिलालेख है जो माघारण जनताको लक्ष्य करके लिखा गया है और दूमरा कलकत्ता वैराटवाला श्विलालेख है, जिसको उन्होंने वौद्धसंघको लक्ष्य करके लिखा है। रूपनाथवाला

<sup>-</sup> १-जमीसो० मा० १७ पृ० २७३ । २-अघ० पृ० ७३-७४ । ३-महावंश (कोलम्बो) पृ० २३ । ४-जमीसो० मा० १७ पृ० २७४ । ५-माअशो० पृ० ७९-८०। ६-जमीसो० मा० १७ पृ० २७२-२७६ ।

शिकालेख यद्यपि नीद्धसंघर्मे हो आनेके बाद लिखा गया है; परन्तु उसमें कोई भी ऐसी शिक्षा नहीं है जो बौद्ध कही जासके। दूसरे वैराटवाले शिलालेखके अनुसार तो भशोकको वीद हुआ ही प्रकट किया जाता है। किन्तु वह सर्वे प्रजाको लक्ष्य करके नहीं लिखा गया है। यदि वस्तुतः अशोक बौद्ध हुये थे तो वह अपने इस श्रद्धानका प्रतिघोष सर्वसधारणमें करते और उनके छेखमें वौद्धशि--क्षाका होना लाजमी था। फिर उनके बौद्ध हो जानेपर यह भी संभव नहीं था कि वह उन मतवालों - नसे झाह्मणों, नैनों, आनि-विक छादिका सत्कार कर सक्ते, जिनका बौद्ध प्रन्थोंमें खासा विरोध किया गया है । वैराट शिलालेख केवल वौद्ध संघको लक्ष्य करके लिखा गया है और उसमें भशोक संघको भभिवादन करके जो यह कहते हैं कि ' हे भदन्तगण, आपको माल्रम है कि बुद्ध घर्म और संघमें हमारी कितनी मिक्त और गौरव है ' वह ठीक है। यह 'एक मामान्य वाक्य है, इसमें किसी धार्मिक अद्धानको व्यक्त नहीं किया गया है।

कशोक समान उदारमना राजाके लिये यह उचित है कि
वह जब एक संप्रदायिवशेषके संघमें अपने मतको मान्यता दिलाना
चाहता है, तो वह शिष्टाचारके नाते उनका समुचित आदर करें
और विश्वास दिलावे कि वह उनके मतके विरुद्ध नहीं है। अशो-कने यही किया था। उनने यह नहीं कहा था कि हमें बौद्धधर्ममें
विश्वास है और हम उसमें दीक्षित होते हैं। शिष्टाचारकी पूर्ति
करके उनने संघको बौद्धधर्मके उन खास अन्थोंके अध्ययन व
अनार-करनेका परामर्श दिया, जो उनके मतके अनुकूल थे; क्योंकि

अशोक यह अन्यत्र पगट कर चुके हैं कि वह प्रत्येक वर्मावल-म्बीको अपने ही वर्मका पूर्ण आदर करना उचित समझते हैं। इसके अतिरिक्त उस छेखमें कोई भी ऐसी बात या उपदेश नहीं है जिससे बौद्धवर्मका प्रतिभास हो। तिसपर इस छेखके साथ ही उपरोक्त रूपनाथका शिलालेख लिखा गया था। इन दोनों शिला-छेखोंमें पारस्परिक भेद भी दिखन्य है। रूपनाथ वाले शिलालेखमें कुछ भी बौद्धवर्म विषयक नहीं है; यह बात मि० हेरस भी प्रकट करते हैं।

यह भी कहा जाता है कि अशोकने अपनी प्रथम वर्षयात्रांमें कई बौद्ध तीथोंके दर्शन किये थे। किन्तु आठवें शिलालेखमें प्रयुक्त हुये 'सम्बोधि' शब्दसे जो म० बुद्धके 'शानप्राप्तिके स्थान' (बोधिवृक्ष) का मतलब लिया जाता है, वह ठीक नहीं है। वन शास्त्रोंमें 'बोधि' का पालेना ही वर्षाराधनमें मुख्य माना गया है। अशो कके यह 'बोधिलाभ' उनके राज्याभिषेकके बाद दशवें वर्षमें हुआ था। हां, अपने राज्यप्राप्तिसे बीसवें वर्षमें अशोर वहां उनने पृजा-अर्चा की थी और उस प्रामवासियोंसे कर लेना छोड़ दिया था। इसके पहिले अपने राज्यके १ ४वें वर्षमें वह बुद्धको नाकमन (कनकमुन)

१-जमीसो० भा० १७ ए० २७४-२७५। २--इंए., १९१३, ए० १५९। ३-अघ० ए॰ १९७। ४-सेयं भवमय महणी बोधी गुण-वित्यज्ञ मगे लदा। जिंद पिंदा ण हु सुलहा तझा ण समं पमादो मे ॥७५८॥-- मूळाचार । ५-अघ० ए० ३८३-कस्मिन देई स्तम्म देखा १।

के रतृपका पुनरुद्धार कर चुके थे। किन्तु उनका वीद्धधर्मके प्रति यह धादरभाव कुछ धनोखा नहीं था। वह स्पष्ट कहते हैं कि मंने मन संप्रदायोंका विविध प्रकारसे सतकार किया है। आनी-विकोंक लिये उनने कई गुफायें बनवाई थीं। इसीप्रकार ब्राह्मण और निर्मन्थों (जैनों) का भी उन्हें ध्यान था।

'महावंश' में लिखा है कि अशोक्ष्मे कई वौद्धविहार वनवाये थे; तो उपर 'राजतरिङ्गणी' से पगट है कि उन्होंने काइमीरमें कई ब्राह्मण मंदिर वनवाये थे। जैनोंकी भी मान्यता है कि अशोक्ष्मे श्रवणवेलगोल आदि स्थानोंपर कई जैन मंदिर निर्मित कराये थे। अतएव अशोक्ष्मो किसी सम्पदायविशेषका अनु-यायी मान लेना कठिन है। उपरोक्त वर्णनको देखते हुये उनका बीद्ध होना अशक्य है। वौद्धमतको भी वह अन्य मर्तोके समानः आदरकी दृष्टिसे देखते थे और वौद्धसंघक्षी पवित्रता और अक्षुण्ण-ताके इच्लुक थे। विदेशोंमें नो उन्होंने अपने धर्मका पचार किया था उससे भी उनके वौद्धत्वका कुछ भी पता नहीं चलता है। मिश्र, मेकोडोनिया प्रभृति देशोंमें अशोकके धर्मोपदेशक गये थे; किन्तु इन देशोंमें बौद्धिक कुछ भी चिन्ह नहीं मिलते; यद्यपि मिश्र, मध्यएशिया और युनानमें एक समय दिगम्बर जैन मुनियेकि अस्तित्व एवं इन देशोंकी धार्मिक मान्यताओंमें जैनधर्मका प्रभाव

१-अघ० पृ० २८६-निग्टीव स्तम्म छेख (बुद्ध कनक मुनि नीद्रमतके विशेषी देवदत्तकी संप्रदायमें विशेष मान्य हैं) २-अघ० पृ० ३६०-पष्ठ स्तम्म छेख । ३-अघ० पृ० ४०१-तीन गुहा छेख । ४-महावंश पृ० २३ । ५-राजतरंगिणी मा० १ पृ० २०। ६-हिवि०-भा० ७ पृ० १५० । ७-जमीसो० मा० १७ पृ० २७२ ।

प्रवार श्रशोक के बाद हुना था और इन देशों में अशोक ने अपने कोई धर्मों प्रदेशक नहीं भेजे थे। अतः मध्यऐशिया, चीन आदि देशों में बौद्धधमें के चिन्ह मिलने के द्वारण यह नहीं कहा नामका कि श्रशोक उन देशों में बौद्धधमें के चिन्ह मिलने के द्वारण यह नहीं कहा नामका कि श्रशोक उन देशों में बौद्धधमें का प्रवार किया था। 'महावंश' में लिखा है कि श्रशोक पिता ब्वाह्मणों का उपासक था; किन्तु वौद्धशंथों के इस उल्लेख मात्रसे बिन्दुपार और श्रशोक वाह्मण मान लेना भी ठीक नहीं है; नव कि हम उनकी शिक्षाओं में प्रगटतः ब्वाह्मण मान्यताओं के विरुद्ध मतों की पृष्टि और उनकी अबहेलना हुई देखते हैं।

इम प्रकार माल्य यह होता है कि यद्यपि अशोक पारम्भें अधाकका श्रद्धान अपने पितामह और पिताके समान नेन्धमंका केन तक्षोपर अन्त मात्र श्रद्धानी था, किन्तु जेनधमंके संप्तर्गं समय तक था। उपका हृद्य कोमल और दयालु होता जारहा था। यही कारण है कि कर्लिंग विजयके उपरांत वह श्रावक हो गया और अब यदि वह बाह्मण होता तो कदापि यज्ञोंका निषेष न करता। वह स्पष्ट कहता है कि उसे 'बोधी' की प्राप्ति हुई है; जो जेनधमंमें आत्मकल्याणमें मुख्य मानी गई है। यद्यपि अशोकने अपने शेष जीवनमें उद्धारवृत्ति प्रहण कर ली थी और समान मावसे वह सब सम्प्रदायोंका आदर और विनय करने लगा था; किन्तु उसकी शिक्षाओंमें ओरसे छोर तक जेनसिद्धांतोंका समावेश और उनका प्रचार किया हुआ मिलता है। उनका सप्तम स्तम्भ

१-सर्वा॰ प्रं० १८६-२०२ । र-महावैश पृ० १५ ।

लेख, जो उनके अंतिम जीवनमें दिखा गया था, इस व्यवस्थाका , पुष्ट पमाण है।

हम लेखमें अशोकने धमं और ध्यानके मध्य जो मेद प्रगट किया है, वह जनधमंके अनुकूल है। इसी लेखमें वह कह चुके हैं कि 'धम दग, दान, पत्य, शौच, मृदुना और साधुनाम है।' इन धम नियमों व वह धमंकी वृद्ध हुई मानने हैं; किन्तु ध्यानको वह विशेष महत्व देने हैं। ध्यानकी वहीलत मनुष्यों भें धमंकी वृद्ध, पाणियों की अहिंमा और यज्ञों में जीवों का अनालंभ बढ़ा, उन्होंने प्रगट किया है। जनधमं दया. दान, एत्य आदिकी गणना दश धमें में की गई है और ध्यानके चार मेदों में एक धमंध्यान वताया गया है। यह धमंध्यान ज्ञुभोपयोगस्त्रप है, नो पुष्य और स्वर्गसुखका कारण है। अश्वकको ध्यान करनेकी आज्ञा जिन शास्त्रमें मीजूद है। विश्व श्रावकको ध्यान करनेकी आज्ञा जिन शास्त्रमें मीजूद है।

धर्मध्यान चार प्रकारका है अर्थात् (१) आज्ञाविचय, (२) अपायिवचय, (३) विपाक्षविचय और (४) संस्थान विचये । इनमें

१-अध० पृ० ३६२ । २-धम्मं सुक्षं च दुवे पसत्यद्वाणाणि णेयाणि । १९४ ॥ मृटा॰ माधं तिबिह्ययारं सुहासुहं सुद्धमेव णायन्वं । अहुहं च अहहहं सुह धम्मं जिणविद्धिं ॥ ७६ ॥—अष्ट॰ पृ॰ २१४ । ३—धम्मेण परिणद्या अप्या जिद्द सुद्धवम्ययोग जुदो । पाविद्द णिन्वाण सुहं, सुहोवजुत्तो च सम्मसुहं ॥ १९ ॥— प्रवचनप्तार । उवओगो जिद्द सुरो पुणं जीवस्स संचयं जादि । असुहो वा तथ पावं, तेसिमभावे ण चवमित्य ॥ ६० ॥ --प्रवचनसार । ४—गहिकण य सम्मत्तं सुणिम्मळं सुरिगिरोच णिद्धंव । तं जाणे झाइज्जह सावय ! दुक्खक्खयहाए ॥ ८६ ॥ -अष्ट० पृ० ३४४ । ५ -स्यग्नेण मणं णिहंभिकण-धम्मं चउिन्वहं साह । आणापायविवाय विवासे संठाण विचयं च ॥ ३९८ ॥ -मूळाचार ।

अपायिव चय धर्मध्यानके आराधकके लिये आतम-करणाणको प्राप्त करनेवाले उपायोंका ध्यान करना अथवा नीवोंके गुभाशुभ क्योंका नाश और उनमें धर्मकी वृद्धि करें हो, ऐसा विचार करना आव-स्थक होता है। अशोक इसी धर्मकी वृद्धि हुई स्वीकार करते हैं। उन्होंने इस धर्मध्यानका विशेष चिंतवन किया प्रतीत होता है। और उसीके बरुपर वह अपनी धर्म-विजयमें मफरुमनोरथ हुये थे। जिस धर्मप्रचारको उनके पूर्वन नहीं कर सके उसको उन्होंने सहज ही दिगन्तव्यापी बना दिया। अतः यह कहा जामन्ता है कि अशोक अपने अंतिम समय तक भावोंकी अपेक्षा बहुत करके जैन था। उसने राजनीतिका आश्रय लेकर अपने आधीन प्रजाके विविध धर्मोंकी मान्यताओंका आदर किया था और उन्हें धर्मके उस रूपको माननेके लिये वाध्य कर दिया था; जिसपर वह स्वयं विश्वास रखता था।

लोगोंमें घर्मबृद्धि करनेके जिन उपायोंको महोक्रने अपने धर्म-प्रचारका ढंग घ्यान बलसे प्रतिष्ठित किया था, उनको वह और कियात्मक रूप देकर शांत हुना था। अशो-उसमें सफलता। कने अपने सब ही छोटे बड़े राज-कर्मचारियोंको भाजा दे रक्ली थी कि—''ने दौरा करते हुये 'धर्म' का प्रचार करें और इस बातकी कड़ी देखमाल रक्लें कि लोग सरकारी आज्ञा-भोंका यथोचित पालन करते हैं या नहीं। तृतीय शिलालेख इसी विषयके सम्बंधमें है। उसमें लिखा है कि—देनताओंके प्रिय प्रिय-

१-ं स्ट्याण पावगामो पाओ विचिगोदि जिणमद्मुविच्च । विचि• णादि वा भपाये जीवाणमुहे य अमुहेय ॥ ४०० ॥-मृहाचार ।

दशी राना ऐसा कहते हैं:-मेरे राज्यमें सब जगह युक्त ( छोटे कर्मचारी ) रज्जुक ( कमिश्नर ) और प्रादेशिक (पांतीय अफनर) पांचर वर्षपर इस कामके लिये अर्थात् धर्मानुशासनके लिये तथा खीर कामोंके लिये यह कहते हुए दौरा करें कि-" माता-पिताकी खेवा करना तथा मित्र, परिचित, स्वनातीय, बाह्मण और श्रमणको दान देना अच्छा है । जीव हिंसा न करना अच्छा है । कम खर्च करना और कम संचय करना अच्छा है ।"

अपने राज्याभिषे इके १३ वर्ष बाद अशोकने 'धर्म महामात्र' नये कर्मचारी नियुक्त किये। ये कर्मचारी समस्त राज्यमें तथा यवन, काम्बोज, गांधार इत्यादि पश्चिमी सीमापर रहनेवाळी जाति-योंके मध्य धर्मप्रचार करनेके लिये नियुक्त थे। यह पदवी बड़ी ऊँची थी और इस पदपर स्त्रियां भी नियत थी। धर्म महामात्रके नीचे 'धर्मयुक्त ' नामक छोटे कर्मचारी भी थे नो उनको धर्म-प्रचारमें सहायता देते थे।

अज्ञोहके १३ में शिलालेखने पता चलता है कि उन्होंने इन देशों में अपने दून अथवा उपनेश के धर्ममचारार्थ मेजे थे। अर्थात (१) मीर्य साम्राज्यके अन्तर्गत भिन्न भिन्न भदेश, (२) सामाज्यके सीमान्त प्रदेश और सीमापर रहनवाली यवन, काम्बोज, गान्धार, राष्ट्रिक, पितनिक, भोज, आंध्र, पुल्लिन्द आदि जातियोंके देश; (३) साम्राज्यकी अंगली जा'तयोंक पान्त, (४) दक्षिणी भारतके स्वाधीन राज्य जैसे केरलपुत्र, (चे ), सत्य पुत्र (तुल्ल-कोंकण), चोड़ (कोरोमण्डल), पांह्य (महुन व तिनाव्ही जिले), (९) ताझपणी सर्थात् लङ्काद्वीप; स्वीर (६) सीरिया, मिश्र, साइरीनी, मेसिडोनिया और एपिरस नामक पांच मीक राजा जिनपर क्रमसे संतियोक (Antiochos II, 261-246 B. C.), तुरमय (Ptolomy Philadelphos; 285-247 BC.) मक (Magas. 285-254 B. ं संतिकिन (Antigonos; Gonatas 277-239 B.C.) सीर सल्कि सुन्दर (Alexander 272-258 B. C.) नामके राजा राज्य करते थे।

ईतवी सन्के पूर्व २९८में ये पांचों गना एक माथ जीवित थे। खतः अनुमान किया जाता है कि इमी समय अशो ध्रें धर्मों- पदेशक धर्मका प्रचार करनेके लिये विदेशों में भेजे गए थे। इम प्रकार यह प्रकट है कि अशोधका धर्मप्रचार केवल भारतमें ही सीमित नहीं रहा था; प्रत्युन ए शिया, आ फ्रक्ता और योक्समें भी उमने धर्मेपदेशक मेजे थे। इस मुख्य कार्यकी क्रपेक्षा संमारमरके आधुनिक इतिहाममें कोई भी स्म्राट् अशोककी समानता नहीं कर सक्ता। वह एक अद्वितीय राजा थे। अशोकने निन उपरोक्त देशों में धर्मप्रचार किया था, उनमें किसी न किसी स्ट्रपमें अने चिन्हों के अस्तित्वका एता चलता है। व

१-छंडामें जनधर्महा प्रचार एक अत्यन्त प्राचीनदालसे था, यह जैन शास्त्रोसे प्रगट है। लंकाका सक्षसनंश, जिसमें प्रसिद्ध राजा रावण हुआ, जैनधर्मातुयायी था। (भपा० पृ० १६०-१६८) अशोबसे पिट्टे सम्राट् चन्द्रगुप्तके समयमें लंकामें पाण्डकमय नामक राजा राज्य दरसा था (३६७-३०७ ई० पू०)। इस्ने निर्प्रन्यों (जैनो) के लिये अपनी राजधानी असुरुद्धपुरमें मंदिर व बिहार बनाये थे। (इंसेजै० पृ० ३७)। २-अध० पृ० ५४-५५। ३-भपा० पृ० १८६-२०२।

अशोकके पोते संपतिने अपने पितामहके इस प्रचार कार्यका
पुनरुद्धार किया था और उन्होंने प्रगटतः जैनवर्मका प्रचार भारतेतर
देशोंमें किया था। यदि मुनि करणाण और फिर सम्राट् कशोक
अपने उदाररूपमें उन घमेसिद्धांतोंका, जो सर्वथा जैन घमीनुकूछ थे,
प्रचार न करते, तो संपतिके लिये यह सुगम न था कि वह जैन
धर्मका प्रचार और जैन मुनियोंका विहार विदेशोंमें करा पाता।
इस देशोंमें अशोक्ष्ने अपने घमप्रचार द्वारा जैनवर्मकी जो सेवा की
है वह कम महत्वकी नहीं है। उन्हें उसमें बड़ी सफछता मिली
थी। उसे वे बड़े गौरवके साथ 'धमविनय' कहते हैं।

सम्राट् अशोकने अपनी घर्म-शिक्षाओं को बड़ी२ शिकाओं अशोकके शिलालेख च और पाषाण स्तम्भोंपर अंकित कर दिया

शिवपकार्य । था। उनके यह शिलालेख आठ प्रकारके माने गये हैं—(१) चट्टानों के छोटे शिलालेख नो संमवतः २५७ ई० पू० से भारम्भ हुए केवल दो हैं, (२) माब्रूका शिलालेख मंगवतः १६वें या १४ वें वर्षके हैं; (४) किल्ड्रिके दो शिलालेख संमवतः १६वें या १४ वें वर्षके हैं; (४) किल्ड्रिके दो शिलालेख संमवतः १६वें हैं ० पू० में अंकित कराये गये; (५) तीन गुफा लेख; (६) दोत-राईके शिलालेख (२४९ ई० पू०), (७) सात स्तम्मोंके लेख छै पाठों में हैं (२४३ व २४२ ई० पू०) और (८) छोटे स्तम्मोंके लेख (२४० ई० पू०)। इन लेखों मेंसे शहनान और मानस-हराके लेख तो खरोटी में और बाकी के उस समयकी प्रचलित बाह्मी

<sup>.</sup> १-परि० पृ० ९४ व सं॰ प्राजैस्मा॰ पृ० १७९ । २-अ४० पृ• २६२-त्रयोदद्य शिलाङेख । ३-लाभाइ॰ पृ० १७३।

लिपिमें हैं। भारतवर्षके प्राप्त लेखों में यह लेख सर्व प्राचीन समझे जाते हैं और इनसे उस समयके भारतकी दशाफा सच्चा २ हाल प्रकट होता है। एक बड़े गौरव और महत्वकी बात यह माल्यम होती है कि 'उस समय पाश्चाल्य लोग भी हमारे ही पूर्वनोंसे घर्मका उपदेश सुना करते थे।'

इन लेखों के वितिरिक्त जशोकने स्तृप कादि भी वनवाये थे। उसके समय वास्तुविद्या और चित्रणकलाकी खूब उन्न ते हुई थी। तक्की परथरपर पालिश करनेकी दस्तकारी विशेष प्रकृपात है। कहते हैं कि ऐसी पालिश उसके बाद आज तक किसी अन्य परथरपर देखनेमें नहीं मिली है। वितप्त कहना होगा कि अशोकके समय वर्षवृद्धिक साथ साथ लोगोंगे सुख-सम्पत्तिकी समृद्धि भी काफी हुई थी; क्योंकि विद्या और ललितकलाकी उन्नति किसी देशमें उसी समय होती है; जब वह देश सब तरह भरपूर और समृद्धिशाली होता है।

सम्राट्र अशोकने करीन ४० वर्ष तक अपने विस्तृत साम्र जय अशोकका अन्तिम पर सुशासन किया था । और अन्तमें लगभग जीवन । सन् २३६ ई० पू० वह इस असार संसारको छोड़ गये थे । बौद्धशास्त्रोंमें को इनके अंतिम जीवनका परिचय मिलता है, उससे प्रकट है कि उस समय राज्यका अधिकार उनके पीत्र सम्प्रतिके हाथोंमें पहुंच गया था और वह मनमाने तरीकेसे धर्मकार्यमें रुपया खर्च नहीं कर मक्ते थे । कह नहीं सक्ते कि बौद्धोंके

१-माप्रातं भाव २ पृव १२८-१२९ । २-माप्राताव, भाव २

इस इथनमें इहांतक सचाई है ? उनके ग्रन्थोंसे यह भी पता चलता है कि उनका एक भाई वीतज़ोक नामक 'ति त्ययों' (जैनों) का मक्त था। वह वौद्ध भिक्षुओं को वासनासक्त कहकर चिढ़ाया करता था। वशोकने प्राणमय द्वारा उसे वौद्ध बनाया था। बौद्ध शास्त्रोंमें यह भी लिखा है कि अज्ञोकने एक जैन द्वारा बुद्धमूर्तिकी अविनय किये जानेके कारण हमारों जैनोंको पुण्ड्बद्धेन आदि त्थानोंवर मरवा दिया था। पाटलिपुत्रमें एक जैन मुनिको वौद्ध होनेके लिये उनने बाध्य किया था; किन्तु बौद्ध होनेकी अपेक्षा उन मुनि महाराजने प्राणोंकी विल चढ़ा देना उचिन समझा था। किन्तु वौद्धोंकी इन कक्षाओंमें प्रत्यताका अंग विरुक्त नहीं प्रनीत होता है।

सांचीके वीद पुगतत्वसे पगट हैं कि ई० पू० प्रथम शता-विद्रतक अदिनयके सबसे म० बुद्धकी मूर्ति पाषाणमें अकित भी नहीं की जाती थी। फिर भला यह तो असंमव ही ठइरता है कि अशोकके समय म० बुद्धकी मुर्तियां मिलती हों। तिसपर अशो-ककी शिक्षायें उनको एक महान् उदारमना राजा प्रमाणित करतीं हैं। उनके द्वारा उक्त प्रकार हत्याकांड रचनेकी संमादना स्वयनमें भी नहीं की जासकी। बोद्धोंकी उक्त कथायें उसी प्रकार असत्य

१-अशोक पृ २५४। २-दिव्यावदान ४२७-मेबु पृ १९४। ३-जिग भा० १४ पृ ५९। ४-जभीसो भा० १७ पृ २७२-पाणि-निस्त्रके पातज्ञिल भाष्य (Goldstucker's Panini, p. 228) में मीर्योको सुवर्ण मूर्तियां वनवाते और वेचते लिखा है। भाष्य ने लिखा है कि शिव, स्कन्ध, विशासकी मूर्तियां नहीं वेची जातों थीं। और बौद्ध मूर्तियां भी उस समय नहीं थीं। अतः मौर्यो हाग वनाई गई मूर्तियां जैन होना चाहिये। इस तरह पातज्ञिभाष्यसे भी मौर्योक्ता जैन होना प्रकट है।

हैं, जिसप्रकार उनका यह कहना कि अशोक अपने भाई-विह्नोंके निरपराध खुनसे हाथ रङ्गकर सिंहासनपर वेठा था। किन्तु इनसे भी इतना पता चलता है कि अशोकके घरानेमें जैनधर्मकी मान्यता सवस्य थी।

किन्हीं विद्वानोंका मत है कि जैनधर्म और बौडमतका प्रचार होनानेसे एवं सम्राट अशोक द्वारा इन वेद धर्म-प्रचार भारतीय विरोधी मतोंका विशेष भादर होनेके कारण पतनका कारण नहीं है। भारतीय जनवामें सांपदायिक विदेपकी जड़ जम गई; जिसने भारतकी स्वाधीनताको नष्ट करके छोड़ा। उनके खयाळसे वौद्धकाळके पहिले भारतमें सांपदायिकताका नाम नहीं था और वैदिक मत अक्षुण्ण रीतिसे प्रचलित था। किन्तु यह मान्यता ऐतिहासिक सत्यपर हरताल फेरनेवाली है। भारतमें एक वह प्राचीनकालसे जैन और जैनेतर संप्रदाय साथ २ चले आरहे हैं। वैदिक घर्मावरूं वियों में अनेक संपदाय पुराने जमाने में थे। किन्तु इन सबमें सांपदायिक कट्टरता नहीं थी; जैसी कि उपरांत कालमें होगई थी । मगवान महावीर तक एवं मौर्यकालके उपरांत कालमें भी ऐसे उदाहरण मिलते हैं; जिनसे एक ही कुटुम्बमें विविध मतेंकि माननेवाले लोग मौजूद थे। यदि पिता वौद्ध है, तो पुत्र जैन है। स्त्री वैष्णव है तो पति जैनधर्मका श्रद्धानी है। अतः यह नहीं कहा जासक्ता कि मौर्यकालसे ही सांपदायिक विदेषकी ज्वाला भार-तीय जनतामें घषकने लगी थी। यह नाशकारिणी साग तो मध्य-

१-इंऐ०, सा० ९ पृ० १३८ । २-देखो हिस्ट्री ऑफ प्री० वुद्धि-स्टिक इंडियन फिलसफी । ३-इंहिका० सा० ४ पृ० १४८-१४९ ।

कारुसे और खासकर भी शङ्कराचार्यनीके समयसे ही खुब घघकी थी।

साम्प्रदायिकताका उद्गम यद्यपि भारतमें बहुत पहले होचुका था, परन्तु उसमें कट्टरता वादमें ही आई थी। अशोक्षे नामसे जो लेख मौजूद हैं, वे उसके धर्म और पवित्रताके भावसे लवालव भरे हुए हैं। उनसे स्पष्ट है कि अशोक एक बड़ा परिश्रमी उद्योगी स्रोर प्रजाहितैयी राजा था। यही कारण है कि उसके इतने दीर्घ-कालीन शासन—कालमें एक भी विद्रोह नहीं हुआ था। प्रनाकी शिक्षा-दीक्षाका उसे पूरा घ्यान था। वस्तुतः इतने विशाल साम्रा-ज्यका एक दीर्घकाल तक विना किसी विद्रोहके रहना इस वातका पर्याप्त प्रमाण है कि अशोकके समयमें सारी प्रजा बहुत सुखी और समृद्धिशाली थी। वह साम्प्रदायिकताको बहुत कुछ भुला चुकी थी । अशोकके उस वहें साम्राज्यके सार-संमालके योग्य उनका कोई भी उत्तराधिकारी नहीं था। इसी कारण उनके साम्राज्यका पतन हुआ था। धर्मपचार उसमें मुख्य कारण नहीं था। प्रत्युत जिस राजाने राजनीतिमें धर्मको प्रधानता दी उसका राज्य राम-राज्य होगया और इतिहासमें उसका उल्लेख बड़े गौरवसे हुआ ह सम्राट् चंद्रगुप्त मौर्य, अशोक, हर्षवर्द्धन, कुमारपाक, अमोधवर्ष, अक-बर इत्यादि ऐसे ही आदर्श सम्राट् थे।

सन् २३६ ई० पू॰के लगभग अशोककी मृत्यु हुई थी।
यह निश्चय रूपमें नहीं कहा जासका
अशोकके उत्तराधिकारी।
कि उसकी जीवनलीला किस स्थानपर
समाप्त हुई थी। उसके बाद उसका वेटा कुणाल ई॰ पु॰ २३६

१-वेग । भा १४ पृष् ४५...। २-जिविद्योसी भा १ पृष् ११६ ।

से २२८ तक राज्य करता रहा । कुणालका उत्तरिधिकारी उसका भाई दशरथ हुआ। दशरथने सन् २२८-२२०ई०पृ तक शासन-भार ग्रहण किया। उपरांत अशोकका पोता सम्प्रति राज्यसिदासन पर वैठा । यह जनधर्मानुयायी था और इसने जैनधर्म प्रचार दूर र देशोंमें किया था। श्वेतांवर शास्त्रोंका कथन है कि स्थूलभद्रस्वामीके उत्तराधिकारी श्री आर्य महागिरि थे। इनके गुरु माई श्री आर्य सहस्तिस्हिर थे। सम्प्रतिकी राजधानी उज्जयनि थी। श्री आर्य सहस्तिस्हिर थे। सम्प्रतिकी राजधानी उज्जयनि थी। श्री आर्य सहस्तिस्हिरने यहां चातुर्मीस किया था। चातुर्मीसके पूर्ण होनेपर श्री जिनेन्द्रदेवका रथयात्रा महोत्सव होरहा था। संप्रति राजा भी अपने राजपासादमें वैठा हुआ उत्सव देख रहा था। भाग्यवशात् उसकी नजर श्री आर्य सहस्तिस्हिरपर जा पड़ी।

संप्रतिने गुरुके चरणोंमें जाकर प्रणाम किया और उनसे धर्मोपदेश सुनकर व्रत प्रहण किया। व्रती श्रावक होचुकनेपर संप्रतिने धर्म प्रभावनाकी ओर बड़ी दिलचरपीसे ध्यान दिया। पहिले वह दिग्वजय पर निकला और उसने अफगानिस्तान, तुर्क, ईरान आदि देश जीते। अपनी दिग्वजयसे लीटनेपर संप्रतिने जैनधर्म प्रभावक अनेक कार्य किये। कहते हैं कि उसने सवालाख नवीन जैन मंदिर बनवाये, दो हजार धर्मशालायें निर्माण कराई, सवा करोड़ जिनविम्बोंकी स्थापना कराई, ग्यारह हजार वाविका और कुण्ड खुदवाये तथा छत्तीस हजार स्थानोंमें जीणोंद्धार कराया

१-परि० पृ० ९४ व जैसासं० भा० १ पृ० ८-९ वीर वंशा०-यहां संप्रतिको कौरवकुळ मोरियवंशका लिखा है । २-गुसापरि० जैन० ९० ८३।

था । माछ्ग नहीं इस गणनामें कहांतक तथ्य है ! किंतु वर्तमान जैन पंदिरोंमें बहुत ही कम ऐसे मिलते हैं, जिनको लोग संप्रतिका बनवाया हुना मानते हों। राजपूताना और गुजरातमें इन मंदिरोंकी संख्या अधिक वताई नाती हैं; परन्तु जमीतक कोई भी ऐसा पुष्ट प्रमाण नहीं मिना है, जिससे इन मंदिरोंको संपति द्वारा निर्मित स्वीकार िया जासके । यह सब मंदिर संप्रतिसे बहुत पोछेके बने स्ये प्रगट होते हैं। (राइ० भा० १ ए० ९४) जो हो, यह स्पष्ट है कि संपतिने नेनधर्म प्रभावनाहा खास उद्योग किया था और उन्होंने नेन उपदेशक देश विदेशमें मेजे थे। वहांके निवासियोंको जैनधर्ममें दीक्षित कराया था। <sup>2</sup> 'तीर्थव्ररूप' से प्रकट है कि उन्होंने **अनार्य देशों में भी विहार (मंदिर) वनवाये थे । ( राइ० मा० १** ए० ९४) दुःख है कि अशोककी तरह संप्रतिके कोई भी लेख मादि नहीं मिलते हैं, जिससे उनके धर्मप्रभावक सुकृत्योंका पता चल सके । तो भी जैनवर्षके लिये संपति दूसरे कान्सटिन्टायन थे । उनने सौ वर्षकी आयु तह नैनधर्म और राज्यसेवन ऋरके स्वर्गसुख लाम किया था।

दिगम्बर जैन ग्रंथोंने राजा संप्रतिका कोई उछेल देखनेको संप्रति और उसके नहीं मिलता है। संप्रतिके परिपतामह समयका जैन संघ। सम्राट् चंद्रगुप्तका उछेल दोनों ही संप्र-

१-जैसाएं० भा० १ वीरवंश पृ० ८। २-परि० पृ० ९४, जैसाएं• भा० १ वीरवंश पृ० ९ व पाटलीपुत्र कल्पप्रन्य; यथा:-"कुणालस्तुखि-संदभरताधियः परमहितो, अनायदेशेष्वि प्रवृतितः श्रमणविद्यारः सम्प्रति महाराज्ञ प्रमेषद

दायोंके शास्त्रोंमें है; किंद्र संप्रतिका रहेख केवल एक संप्रदायके शास्त्रोंमें होना, संभवतः संघमेदका द्योतक है। वि० सं० १३९में दिगंबर और श्वेताम्बर मेद जैनसंघमें प्रगट हुआ था; तबतक दिग म्वर जैन दृष्टिके खनुसार सर्घपालक नामक संप्रदायका अस्तित्व जैनसंघमें रहा था। मेश्वराकी मृतियोंसे इम संप्रदायका होना सिद्ध है। अत्यय यह उचित जंचता है कि इवेतांवरोंके इप पूर्वस्त्रप 'सर्घपालक' संप्रदायके नेता आर्थ सुहस्तिस्ति ये और संप्रतिकों भी उन्होंने इसी संप्रदायमें भुक्त किया था। यही कारण है कि सुहस्तिस्ति और संप्रतिके नाम तकका पता दिगम्बर जैन शास्त्रोंमें नहीं चलता। सम्राट् चन्द्रगुप्तका जितना विशद वर्णन और उनका आदर दिगंबर जैन शास्त्रोंमें है, उतना हो वर्णन और सादर इवेतांवरीय अन्योंमें संप्रतिका है।

हिंदुओंके वायु पुराणादिकी तरह वीद्धोंने भी संप्रतिका उल्लेख 'संपदी' नामसे किया है और अशोकके अंतिम जीवनमें उसके द्वारा ही राज्य प्रवंघ होते लिखा है। दिन्तु उपर जिम संघमेदका उल्लेख किया जाचुका है, उसके होते हुये भी माल्यम होता है कि मूल जैन मान्यताओंमें विशेष अन्तर नहीं पड़ा था। श्री आर्य सुहस्तिस्रिके गुरुभाई श्री आर्य महागिरिने जिनकरूप (दिगम्बर मेष)का आचरण किया था। जैनमृतियां ईसवीकी प्रथम शताब्दि तक और संभवतः उपरांत भी विरुक्तक नग्न (दिगम्बर भेष) में बनाई जातीं थीं। दिगम्बर जैनोंके मतानुसार भद्रवाहुनीके बाद वि-

१-जैहि॰ सा॰ १३ पृ॰ २६५। २-भहवाहुचरित्र पृ॰ ६६। ३-दीर वर्ष ४ पृ॰ ३०७-३०९। ४+अशोक, पृ॰ २६५। ५-परि॰ पृ॰ ९२३

शाखाचार्य, प्रोष्ठिल, क्षत्रिय, जय मादि दस पूर्वेषारी मुनि हुये थे। संप्रतिके समयमें संमवतः क्षत्रिय मथवा जयाचार्य विद्यमान होंगे।

श्वेताम्बरोंका कथन है कि महाबीरजीसे २२८ वर्ष बाद जैन संघमें गंग नामक पांचवां निहन्व उत्पन्न हुआ सेठ सुकुमोल। था; किंतु वह भी निष्फल गया थै।। उज्जनीके प्रसिद्ध सेठ सुकुमालको भी वह इसीसमय हुये अनुमान करते हैं, परंतु यह बात ठीक नहीं, क्योंकि इससमय मोक्षमागं बन्द था।

मंप्रतिके बाद मीर्यवंशमें पांच राजा और हुये थे। परन्छ अन्तिम मौर्य राजा और उनके विषयमें कुछ भी विशेष वृतान्त मीर्य साम्राज्यका अन्त । मालून नहीं होता । इनमें सर्व अंतिम राजा वृहद्रय नामक थे। सन् १८४ ई० पु॰में यह अपने सेना-पति पुष्पित्रके हाथसे मारा गया था। और इनके साथ ही मौर्य वंशकी समाप्ति होगई ! अशोकके वाद ही मौर्य साम्राज्यका पतन होना प्रारम्भ होगया था, यह हम पहिले लिख चुके हैं। अशो-कके उत्तराधिकारियोंमें कोई इस योग्य नहीं था नो समूचे साम्रा-ज्यकी वाग्डोर अपने पुद्ध हाथोंमें ग्रहण करता । माल्स होता है कि पूर्वीय भागमें अशोकका पोता दशरथ राज्याधिकारी रहा था, भीर पश्चिमकी भोर संप्रति सुयोग्य रीतिसे शासन करता रहा था। हिन्दू पुराणोंसे विदित है कि इसी समय शुङ्ग-वंशने राजविद्रोह किया था। मीर्थ साम्राज्यके पतनका यह भी एक कारण था। कहर ्रवाह्मण भवस्य ही संप्रतिके जन्धमें प्रचारके कारण उनसे असंतुष्ट थे। इनके अतिरिक्त और भी कारण थे; निनके परिणामक्दप मौर्भ

<sup>्</sup>रि इंऐ० सा० २१ पृ• ३३५। रं-जैसासं• सा० १ वीर वंश• पृ० ६,३

साम्राज्यं छिन्नभिन्न होगया ! मय्य भारत, गंगाप्रदेश, आंध्र और कलिङ्गदेश पुनः अपनी स्वाधीनता प्राप्त करनेकी चेष्टा करने लगे थे । सीमांत प्रदेशोंका यथीचित व्यन्य न होनेके कारण विदेशीय आक्रमणकारियोंको भी अपना अभीष्ट सिद्ध करनेका अवसर मिलाथा।

मौर्यवंशकी प्रधान शाखाका यद्यपि डपरोक्त प्रकार अंत हो उपरांत कांलके गया था, किन्तु इस ग्राखाके देशन को अन्यत्र मौये वंशज । प्रांतोंमें ज्ञापनाधिकारी थे, वह सामन्तोंकी तरह मगध और उसके आसपासके प्रदेशों में ई० सातवीं शताब्दि तक विद्यमान थे। ई॰ ७वीं शताविद्रमें एक पुराणवर्मी नामक मौर्यवदंशी राजाहा उल्लेख मिलता है। हिन्हीं अन्य टेलोंसे नौयाँहा राज्य ईसाकी छठी, सातवीं और भाठवीं शताब्दितक कोकण और पश्चिमी भारतमें रहा प्रगट है। ई॰ सन् ७३८ का एक शिलालेख कोटा (राजपूताना)के कंतवा ग्राममें घवल नामक मौर्यवंशी राजाका मिला है। इससे ईसाकी व्याठवीं शताब्दिमें राजपूतानेमें मीर्यवंशके सामंत रानाओंका राज्य होना प्रगट है। वितोड़का किला मीर्य राजा चित्रांग (चित्रांगद) का वनाया हुआ है। वित्रांग तालाव भी इन्हींका बनाया हुआ वहां मौजूद है। कहते हैं कि मेवाड़के गुहिल वंशीय राजा वापा (कालभोज)ने मानमोरीसे चित्तौड़गढ़ लिया था। भाजकल राजपूतानेमें कोई भी मौर्यवंशी नहीं है। हाँ, वस्वईके सानदेशमें जिन मौर्य राजाओंका राज्य था, उनके वंशन अवतक दक्षिणमें पाये जाते हैं और मोरे कहलाते हैं।

१-साइ० पृ० ७५। २-आप्रारा०, सा० २ पृ० १३६। ३-ज्ञमार० पील प्रवन्त्र, पत्र ३०-२-राइ० पृ० ९५। ४-राइ० सा० १ पृ० ९५४

मोर्योके सेनापतिने वृहद्र्ध मोर्थका हत्या करके मगवर्मे अपना राज्य जमा लिया। इसका यंश 'शुङ्गवंश'के नामसे शुङ्ग वंग । प्रसिद्ध हुआ। कहते हैं कि इस वंशका राज्य ११२ वर्ष तक रहा। पुष्पमित्रके समयमें यूनानी राना मैनेन्डरने भारतपर आक्रमण किया, परन्तु उसे पीछे लीट नाना पड़ा था। नेन समार् खारवेद्रने पुष्पित्र पर आक्रमण किया था; निसके कारण पुष्यमित्रको मगघ छोड़कर मधुरा भाग नाना पड़ा था। जैन घर्मेके प्रमावक मीर्य राजवंशका अप्तमयमें ही अन्त करनेवाले रामद्रोही व्यक्तिको एक नैन रामा आनन्दसे कैसे रहने देता ? ञ्चाहुवंशके बाद सन् ७३ ई० पृ०में वसुदेव काण्वसे 'काण्ववंश ' का जनम हुआ था। काण्यवंशके अन्तिम राजाको सन् २७ ई० पू॰के लगभग एक मान्ध्रवंशीय रानाने मार डाला था। मशोककी मृत्युके वाद ही आंघ्र राज्य स्वाघीन होगया था और इस समय उसका विस्तार बहुत बङ्गया था। किन्तु उत्तरी भारतमें वह अधिक दिन तक न टिक सके। यूनानी और सिथियन शासकोंने उन्हें श्रीव निकाल वाहर कर दिया थै। ।



१-माइ० पृ । १-महिद् पृ १०५। १-माइ० पृ ।

## बावृ कामताप्रसादजी रचित यंथ-

भगवान महावीर भगवान महावीर व महात्मा बुद्ध १॥) संक्षिप्त जैन इतिहास प्रथम भाग ॥≤) महारानी चेळनी भगवान पार्श्वनाथ રા!) सत्य मार्ग नवरत्न पंचरत्न तैयार होरहा है। विशाल जैन संघ जैन जातिका हास, चन्नतिके खपाय ।) जैनधर्म सिद्धान्त भगवान महावीर व उनका उपदेश।)

जैन मुनिकी नग्नता मिलनेका पता-मैनेजर, दिगंबरजैन पुस्तकाळय–सूरत