# हिन्दीविवेचनसमन्वित तत्त्वबोधविधायिनी टीकालङ्कृत

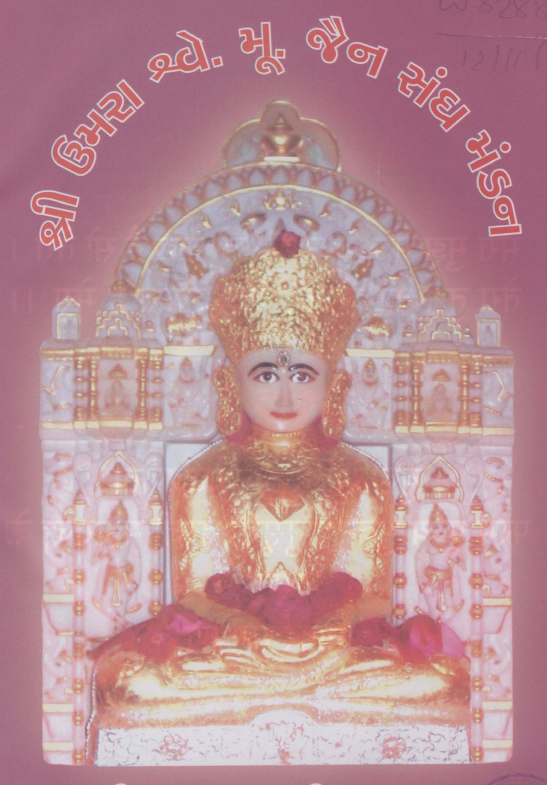
# ।। सन्मति - तर्कप्रकरण ।।



सूत्रकार : सिद्धसेन दिवाकरसूरि वृत्तिकार : तर्कपञ्चानन अभयदेवसूरि

प्रकाशक दित्यदर्शन ट्रस्ट, कलिकुण्ड धोलका - ३८७८१०





# श्री प्रस्थिति (सिंह्य)

मेरा मुझ में कछु नाहीं, जो कुछ है सो तेरा। तेरा तुझ को सोंपतें, क्या लागत है मेरा।।

युवाशिबिर के आद्यप्रणेता परम पूज्य भुवनभानुसूरीश्वरजी महाराजा के चरणो में सादर समर्पण

#### श्री शंखेश्वरपार्श्वनाथाय नमः

# श्री सिद्धसेनिवाकरसूरि विरचित सन्मति-तर्कप्रकरण

श्री तर्कपञ्चानन-वादिमुख्य-अभयदेवसूरि विरचिता तत्त्वबोधविधायिनी वृत्ति

(प्रथमः काण्डः)

आ० जयसुंदरसूरि कृत हिन्दी विवेचन

[ तृतीय खण्ड ]

आशिषदाता

ः न्यायविशारद आचार्यश्री विजयभुवनभानु सू. म.सा.

एवं सिद्धान्तदिवाकर गच्छाधिपति आचार्यश्री विजय जयघोष सू.म.सा.

आर्थिक लाभार्थी : श्री उमरा जैन श्वे० मू० संघ, उमरा, सूरत-७

प्रकाशक

ः दिव्यदर्शन ट्रस्ट

C/o, कुमारपाळ वि. शाह

३९, कलिकुंड सोसायटी, कलिकुण्ड तीर्थ, धोळका – ३८७८१०, गुजरात

प्रथमावृत्ति

वि.सं.२०६७

प्रति ३००

#### \* सा विद्या या विमुक्तये \*

वीर नि.सं.२५३६

#### प्रथमावृत्ति विक्रमसंवत्-२०६७

प्रति ३००

#### सन्मतितर्कप्रकरण

[सर्वाधिकार श्रमणप्रधान जैन संघ को स्वायत्त]

#### **☆ प्राप्तिस्थान ☆**

- 9. दिव्यदर्शन ट्रस्ट, ३९, कलिकुंड सोसायटी, धोळका-३८७८९०
- २. श्री भुवनभानुसूरि ज्ञानमंदिर -- दिव्य दर्शन ट्रस्ट, C/o कल्पेश वि. शाह २९, ३० वासुपूज्य बंगलोझ, फन रिपब्लिक के सामने, रामदेव नगर चार रस्ता, सेटेलाईट, अमदावाद. फोन : ०७९-२६८६०५३१
- ३. श्रेयस्कर अंधेरी गुजराती जैन संघ,
  श्री आदिपार्श्व जिनालय, जय आदिनाथ चोक, करमचंद जैन पौषधशाळा,
  एस.वि.रोड,इरला, विलेपार्ले (वे.), मुंबई-४०००५४

टाईपसेटिंग : श्री पार्श्व कोम्प्युटर्स, ५८ पटेल सोसायटी, जवाहर चोक, मणिनगर, अमदावाद-३८०००८

### आ.श्री भुवनभानुसूरिजन्मशताब्दीवर्ष

परमोपकारी सुविशुद्धब्रह्ममूर्त्ति कर्मसाहित्यनिष्णात, चारित्रसम्राट सिद्धान्तमहोदधि सुविशालगच्छाधिपति सकलसंघसमाधिदाता प.पू. आचार्यदेव श्रीमद् विजय प्रेमसूरीश्वरजी म.सा. के चरणों में भावपूर्ण वन्दनाविल

#### धन्यवाद-अभिनंदन

वि.सं. २०६५ के चातुर्मासार्थ बिराजमान **पू.आचार्य जयसुंदर सू.** के बहुमानार्थ श्री उमरा जैन संघ-सूरत ने अपनी ज्ञाननिधि में से विशाल धनराशि का सद्व्यय किया है - एतदर्थ उस संघ को सहस्रशः धन्यवाद ।

### 💠 नूतन आवृत्ति के अवसर पर 💠

जैनशासन का एक अमूल्य शास्त्रग्रन्थरत्न 'सन्मित तर्कप्रकरण'। पूं हिरभद्रसूरिजी के ले कर लघुहिरभद्र महोः यशोविजय एवं आः श्री विजयानंदसूरिजी आदिअनेक जैन महापुरुषोंने इस ग्रन्थ का अध्ययन किया, इस ग्रन्थ की गाथाओं के उद्धरण अपने अपने ग्रन्थों में उद्धृत कर के इस ग्रन्थरत्न का गौरव बढाया। इसग्रन्थरत्न के अध्ययन के विना द्रव्यानुयोग में गीतार्थता अपूर्ण रहती है।

पू॰ आ॰ अभयदेवसूरिजीने इस ग्रन्थरत्न को संस्कृत भाषा में विस्तारयुक्त व्याख्या बनायी।

यह ग्रन्थ पढने के लिये अत्यन्त कठिन माना जा रहा था। विरल अभ्यासी इस को हाथ लगाते थे। पू॰ आ॰ गुरूदेव भुवनभानुसूरिजी म॰ने इसका गहराई से अध्ययन किया। अत एव उनकी उपदेशवाणी अनेकान्तवाद-नयवाद से सुसंक्ृत बनी रही। उन्हें यह महसूस हुआ कि कठिन ग्रन्थों का अभ्यास प्रति दिन घटता जा रहा है तो इस ग्रन्थ को समझने के लिये लोकभाषा (हिन्दी) में इसे प्रस्तुत किया जाय तो बहुत उपकारक बनेगा।

उनकी प्रेरणा से पूरा सटीक सन्मति तर्कप्रकरण हिन्दी विवेचन के साथ प्रकाशित हुआ है। पहले इस का प्रथम खण्ड मोतीशा लालभाग चेरिटी ट्रस्ट (मुंबई) की ओर से प्रकाशित हुआ था जो अब अनुपलब्ध है। बाद में पंचम खण्ड, उसके बाद दूसरा खण्ड प्रकाशित हुआ। सं० २०६७ में चौथा और तीसरा खण्ड तय्यार हुआ। कारण यह था कि प्रथम खण्ड प्रकाशित होने के बाद स्व० पू० गुरूदेवश्री भु० भा० सूरीश्वरजी म.सा. की इच्छा थी अब पंचमखंड का लेखन-प्रकाशन किया जाय। पंचम खंड प्रकाशित होने के बाद दूसरे खण्ड का लेखन-प्रकाशन किया गया। उस के बाद तृतीय खण्ड क्रम प्राप्त था। किन्तु यह अशुद्धि बहुल था अतः पहले चौथे खण्ड का लेखन मुद्रण कार्य किया गया। प्रतीक्षा यह थी कि कोई ताडपत्रीय शुद्ध पाठवाला हस्तादर्श मिल जाय तो तीसरे खंड का शुद्धीकरण हो सके, किन्तु यह आशा विफल हुई। आखिर तीसरे खण्ड का जैसा था वैसा पाठ स्वीकार कर लेखन-मुद्रण किया गया है। इस ढंग से व्युत्क्रम से लेखन-मुद्रण हुआ है। किन्तु स्व॰ पू॰ भु॰ भा॰ सूरीश्वरजी जन्मशताब्दी वर्ष में प्रकाशकों की भावना अनुसार पहला-दूसरा और पांचवा खंड पुनर्मुद्रित करा कर पाँचों खंडो का एक साथ अब प्रकाशन किया जा रहा है यह बडे आनन्द का पुण्यावसर है। गूजरातविद्यापीठ(अमदावाद) के संस्करण में पंचम खंड में जितने (१३) परिशिष्ट थे वे सब ज्यों के त्यां इस संस्करण के तृतीय खंड के अन्तभाग में अध्ययनकर्तांओं की सुविधा के लिये सभार उद्धृत करके जोड दिया हैं। विद्वद्गण इस का स्वागत-अध्ययन करेगा, अनेकान्तवाद से रोम रोम वासित करके मुक्तिलाभ प्राप्त करेगा यही शुभ कामना।

सज्जन श्री पार्श्व कोम्प्युटर्सवाले विमलभाई पटेलने इस ग्रन्थ की नूतन आवृत्ति का कार्य पूर्ण निष्ठा से किया है - उसको हमारा हजारों धन्यवाद हैं।

> श्री शत्रुंजयतीर्थधाम - भु० भा० मानसमंदिर पोष सुदि १३ - शाहपुर

## \* सन्मतितर्क० तृतीयखण्ड – विषय निर्देश \*

| पृष्ठ | विषय                                                                                                                                                                                                                                                  | पृष्ठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १     | का अवयवार्थ  ानविच्छेद — शब्द का तात्पर्य  वचनविच्छेद नयाधार कैसे ?  का कुछ स्वरूप निर्धारण  बौद्धसंमतवादप्ररूपणायामक्षणिकवाव  तिरतबौद्धमतप्ररूपणा-अक्षणिकवावि  क्षणभंगवाद का निश्चय अशक्  अनुमान के लिये तीनों हेतु व्य  अनुपलब्धि हेतु के विशेषलक्ष | 94 सपक्ष<br>95 हेतु<br>99 सत्ता<br>99 प्रत्य<br>99 प्रत्य<br>99 प्रत्य<br>99 प्रत्य<br>99 प्रत्य<br>99 प्रत्य<br>२१ क्षणि<br>२१ क्षणि<br>२१ क्षणि<br>२१ क्षणि<br>२१ क्षणि<br>२१ क्षणि<br>२१ क्षणि<br>२१ क्षणि<br>२१ क्षणि<br>२४ क्षणि | त की व्यवस्था दुष्कर नहीं का लक्षण 'साध्य के साथ प्रतिबद्धता' यिककल्पित सत्तालक्षण का निरसन का सही लक्षण अर्थक्रियासामर्थ्य विद्यादिरूप सत्त्वलक्षण की समीक्षा क्ष से क्षणिकत्वसिद्धि की चर्चा व हेतु से परोक्ष भावों में क्षणिकत्वानुमान चर्चा व परमार्थतः अर्थवाचक नहीं होता व स्वभावहेतु में क्षणिकत्व के तादात्म्यप्रति- विनश्चय पर प्रश्न व भाव के साथ क्रमादि का मेल अघटित व पदार्थ में क्रमाक्रमयोगाभाव संदेहग्रस्त व पदार्थ में क्रमाक्रमयोगाभाव संदेहग्रस्त व व व व व व व व व व व व व व व व व व व |
| निरसन |                                                                                                                                                                                                                                                       | 1 (5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| पृष्ठ विषय                                                                      | पृष्ठ विषय                                           |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|--|--|
| २९क्रम-यौगपद्य से अन्य प्रकार के अभाव                                           | की ४२सामान्यरूप अभेदमूलक कारणसामग्री की              |  |  |
| प्रसिद्धि                                                                       | जनकता शंका — उत्तर                                   |  |  |
| २९सर्वभाव स्व-पर सर्वस्वरूप मानने पर क्षित                                      | नयाँ ४३अनेक कारणों से अनेककार्यापत्ति का निरसन       |  |  |
| ३०क्रम-यौगपद्य से अन्य प्रकार की असिष्टि                                        | ४३अभिन्न तत्त्व में कारणता का स्वीकार दोषग्रस्त      |  |  |
| ३०असाधारणरूप परिच्छेद में अतद्रूपपरिच                                           | ४४कार्य – कारणभाव सिद्धि का आधार कौन ?               |  |  |
| का अन्तर्भाव                                                                    | ४५क्षणिक भाव से व्यापार के विना कार्योत्पत्ति-       |  |  |
| ३०प्रत्यक्ष से प्रकारान्तराभावसिद्धि कैसे ? प्र                                 | श्न शंका – उत्तर                                     |  |  |
| का उत्तर                                                                        | ४६कार्योत्पत्ति के लिये व्यापार कल्पना निरर्थक       |  |  |
| ३१परोक्ष पदार्थों के लिये भी क्रम-यौगपद्य                                       | का ४६नष्ट कारण से कार्योत्पत्ति का असम्भव            |  |  |
| निर्णय सरल                                                                      | ४७विनाश के लिये हेतुव्यापार नहीं होता                |  |  |
| ३२प्रकारान्तराभाव की अनुमान से सिद्धि                                           | ४७अध्ययनादिमतप्रदर्शन - निरसन                        |  |  |
| ३३अक्षणिक भाव में क्रम/यौगपद्य की असंग                                          | ति ४८विनाश का शब्दार्थ एकक्षणस्थायि भाव              |  |  |
| ३४सहकारी द्वारा विशेषाधान के विकल्प                                             | का ४९अक्षणिकत्च की प्रत्यभिज्ञा में अनुमानबाध        |  |  |
| निरसन                                                                           | ५०सद्धेतु और साध्याभाव का स्पष्ट विरोध               |  |  |
| ३४एककार्यप्रतिबद्धतारूप सहकारित्व अघटि                                          | ,,                                                   |  |  |
| ३५कार्य में सामग्रीजन्यस्वभावता का निरस                                         | न प्रश्न                                             |  |  |
| ३६स्वभावभेदावतारवारणनिष्फलता                                                    | ५२प्रत्यभिज्ञा का बाधक अकेला प्रत्यक्ष नहीं          |  |  |
| ३६नित्य के कार्यजननस्वभाव वैचित्र्य की श                                        | का ५३सदोषकारणजन्य होने से प्रत्यभिज्ञा अप्रमाण       |  |  |
| <ul><li>- उत्तर</li></ul>                                                       | ५३अर्थक्रियासाधक न होने से प्रत्यभिज्ञा अप्रमाण      |  |  |
| ३६नित्य पदार्थ में निमित्त सापेक्ष स्वभाव                                       | की ५४जलादि वास्तव बाह्यार्थ न मानने पर               |  |  |
| शंका – उत्तर                                                                    | शून्यवादापत्ति                                       |  |  |
| ३७अक्षणिक भाव में क्रमिक कार्यकारित्व अघ                                        |                                                      |  |  |
| ३७अक्षणिकभाव में युगपत् कार्यकारित्व अघ                                         |                                                      |  |  |
| ३८क्षणिकभाव में अर्थक्रियाकारित्व अशक्य                                         |                                                      |  |  |
| शंका                                                                            | ५५अवस्था – अवस्थावान् में भेद असंगत                  |  |  |
| ३८क्षणिक भाव में सत्त्व हेतु अनैकान्तिक                                         |                                                      |  |  |
| ३९सत्ता हेतु में अनैकान्तिक दोष का निर<br>४०क्षणिक भावों में क्षणान्तरजनन अघटित | 1/1104                                               |  |  |
|                                                                                 | पदताात्रायता का त्याकार, नव का वना                   |  |  |
| शंका<br>४०क्षणान्तरजनन अघटित नहीं <b>–</b> उत्तर                                | अस्वीकार ?                                           |  |  |
| ४१भिन्न कारणों में एकरूपता के अभाव                                              | ५७प्रत्यभिज्ञा में प्रमेयाधिक्य/ प्रामाण्य का असम्भव |  |  |
| विमर्श                                                                          | का ५८पूर्वकालदृष्टार्थता का अपूर्वग्रहण असम्भव       |  |  |

| ————<br>पृष्ठ | विषय                                       | पृष्ठ            | विषय                                            |
|---------------|--------------------------------------------|------------------|-------------------------------------------------|
| ५९प्रत्या     | भेज्ञा और स्मृति में अभेद                  | की सिद्धि ७६     | व्यवहार एकत्वबल से प्रत्यभिज्ञा एकत्वसिद्धि     |
|               | ोंतन अस्तित्व का पूर्वबुद्धि               |                  | अशक्य                                           |
| कैसे          |                                            |                  | एकत्वग्रहण और संवाद से प्रत्यभिज्ञा प्रमाण      |
| ६१पूर्वोत्त   | ारभाव के एकत्व का ग्रहण                    | _                | — आशंका                                         |
| ६३पूर्वदृः    | ष्टपदार्थ का पुनः दर्शन अ                  | शक्य ७८          | पूर्वकालयोगिता- एकत्च-प्रत्यभिज्ञा बेबुनियाद    |
| ६३पूर्वदृ     | ष्ट रूप का द्वितीयविज्ञान                  | से ग्रहण ७९      | नाश की सहेतुकता का निरसन                        |
| <b>अश</b>     | त्र्य                                      | 60               | आत्मा के अव्यक्तविकाररूप बुद्धिध्वंस अमान्य     |
| ६४अभि         | न्न विषय के अवभास का निरूप                 | मण असंगत   ८९    | प्रध्वंसाभाव कृतक या अकृतक – विकल्पनिरसन        |
| ६५वर्त्तम     | गनदर्शनवृत्ति <del>—</del> अप्रच्युति का उ | भन्योन्याश्रय ८२ | अभाव में भावत्व का अनिष्टापादन                  |
| ६५पूर्वदृ     | ष्ट रूप के लिये दो प्रश्न                  | <b>ر</b> غ       | अभाव और भवति का परस्परविरोध                     |
| ६६निर्वि      | कल्प में पूर्वापर भावावभार                 | न के प्रति ८३    | पर्युदास नकार से अर्थान्तरविधान का विमर्श       |
| विक           | ल्पद्वयी                                   | 68               | अभाव (ध्वंस) काल में काष्ठानुपलब्धि की          |
| ६६प्रतिभ      | नास्यों के अभेद की सिद्धि क                | ज असम्भव         | संगति कैसे ?                                    |
| ६७अखं         | डरूप से पूर्वापर का प्रतिभा                | ास अशक्य ८४      | सहेतुक विनाश में वैविध्य की आपत्ति              |
|               | ष्ट के दर्शन का पूर्वकथन                   | -   -            | नाश के नाश की अथवा बुद्धि आदि                   |
| ६८नील         | के अध्यवसाय से नीलग्रहण                    | ाका प्रश्न       | अविनाश की आपत्ति                                |
|               | अन्यमत                                     |                  | बुद्धि को स्वसंविदित न मानने पर                 |
|               | नेश्चय अनुमानमूलक, अन्य                    | _                | अविनाशप्रसंग                                    |
|               | चग्राही निर्विकल्प का निर                  | 1 5 4            | बुद्धिनाश की तरह विनाश के विनाश की              |
| _             | सहकृत दर्शन से एकत्व                       | का ग्रहण         | आपत्ति                                          |
| असग           |                                            | ८६               | लोक में भी विनाश की तुच्छता की मान्यता          |
|               | धिकरणतारूप अभेद की पी                      | रभाषा का ८७      | कृतकविनाश की नित्यता युक्तियुक्त नहीं           |
| प्रतिव        |                                            | ਨਗ ਵੈ ?          | अनुपलम्भ मात्र से वस्तु अभाव की सिद्धि          |
|               | आत्मा एकत्चबोध कर स                        |                  | अशक्य                                           |
| _             | हदर्शनानुगत एक शुद्धात्मा ।<br>            | का कल्पना   ८८   | वस्त्र के रंग की अवश्यंभाविता अनिश्चित          |
| असं<br>       |                                            | رم<br>در م       | नर्श्वर/अनश्वर स्वभाव विकल्पों में अनुपपत्तियाँ |
|               | दप्रत्यभिज्ञा से एकत्व सिद्धि ।<br>जन्म    | का आशका   ९०     | अन्तकाल में स्वभाव तदवस्थ होने से नाश           |
|               | उत्तर<br>एक्ट्रा 'मर्गण चट्ट्रा' एकीवि     | की बलावा         | अयोग                                            |
| ,             | गजन्य 'सुरभि चन्दन' प्रतीति।<br>भिज्ञा में | का पुल्पता   ९०  | मोगरादि की निवृत्ति प्रति सापेक्षता प्रश्नगत    |
|               | ामशा म<br>त्वाध्यवसाय बल से प्रत्          | प्रभिता 🗕 ९१     | नाश की तरह उत्पत्ति के विकल्पों का              |
|               | त्याञ्जयसाय यस स प्रस्<br>चिसिद्धि दर्गम   | ना । स्था        | आपादन                                           |

एकत्वसिद्धि दुर्गम

९२ .....अनुत्पत्तिस्वभाव के स्वीकार में इष्टापत्ति ९३ .....भावधर्म और अभावधर्म तुल्य नहीं होते ९३ .....ऋजुसूत्र पर्यायनय का विस्तार शब्द-समभिरूढ-एवंभृतनय

#### ९५ .....ऋजुसूत्रव्याख्यान्तरे विज्ञप्तिवादसिद्धये प्रथमं पूर्वपक्षः

९५ .....ऋजुसूत्र की अन्य व्याख्या — विज्ञप्तिवाद के सामने पूर्वपक्ष

९६ .....अर्थाभाव प्रत्यक्ष का विषय नहीं होता ९६ .....बाध है तो किस को ? – तीन विकल्प

९७ .....बाधकतत्त्व से बाध की अनुपपत्ति

९८ .....बाधक ज्ञान की बाधकता पर दो प्रश्न

९८ .....अनुपलम्भ बाधक प्रमाण हो नहीं सकता

९९ .....शुद्धदर्शन में चन्द्रयुगल न भासने का कारण

900 ...चन्द्रयुगल सिर्फ ज्ञानाकार होने का कथन गलत

१०० ...अनुमान से भी बाह्याभावसिद्धि दुःशक्य

१०१ ...अनुमान से अर्थाभावसिद्धि अशक्य

१०२ ...सहोपलम्भहेतुक अभेदानुमान में बाध -असिद्धि दोष

9०३ ...सहोपलम्भिनियम हेतु की सिद्धि के प्रयास का निरसन

90४ ...बुद्धि प्रत्यक्ष है, सहोपलम्भ के साथ भेद सत्ता — नैयायिक

१०४ ...प्रतिबन्धमूलकभेद दोनों ओर समान

१०५ ...सहोपलम्भ हेतु में अनैकान्तिक या विरुद्ध या असिद्धि दोष

१०६ ...ज्ञानमात्र का या अर्थ का एकोपलम्भ हेतु सदोष

9०६ ...अभेदसाधक तथा संवेदन हेतु में दोषप्रसङ्ग 9०६ ...साधारण संवेदनरूप हेतु में दोषपरम्परा

#### पृष्ठ विषय

१०७ ...विज्ञानवादियोगाचारमतेन विज्ञप्तिमात्रता-सिद्धिः उत्तरपक्षः

१०७ ...बाह्यार्थवादी के सामने विज्ञानवादी का उत्तरपक्ष

९०८ ...व्यतिरिक्त ग्रहणक्रियापक्ष में विकल्पद्वय की सदोषता

9०९ ...बोध एवं संवेदनक्रिया में कारण—कार्यभाव असंगत

११० ...समकालीन बोध ग्रहणक्रिया के लिये असमर्थ

999 ...भिन्न ग्रहणक्रिया की उत्पत्ति का नील से क्या सम्बन्ध ?

999 ...अर्थ की प्रत्यक्षता का तथा कर्मादित्रितय-प्रतीति का निषेध

99२ ...त्रितयावगाहि एक कल्पना से ग्राह्मग्राहक-भावसिद्धि दुष्कर

99३ ...तुल्यकालीन नीलोद्भासक प्रतीति की अनुपपत्ति

99४ ...बाह्यार्थ एवं संवेदन के अभेदप्रसंग से विज्ञप्तिमात्रसिद्धि

99५ ...नीलदर्शन—पीतदर्शन की ऐक्यापत्ति का निरसन

११६ ...जन्य-जनकभावप्रेरित प्राह्य-ग्राहकभाव असत्

99७ ...प्राग्भाव के विना भी नियतदेशादि की

99९ ...विज्ञानवाद में 'नील का प्रकाश' भेदबुद्धि की संगति

9२० ...आत्मप्रकाशन बुद्धि की भी परोक्षता की आपत्ति

१२१ ...बुद्धि परोक्षतावादी मीमांसक के मत की समीक्षा

१२२ ...अर्थप्रत्यक्षता ही बुद्धि, पृथगर्थकल्पना का निरसन

१२२ ...ग्राह्य-ग्राहक दो आकार युक्त एक ज्ञान असत

१२३ ...भ्रमज्ञान के रजताकार की तरह सब ज्ञानमय

9२४ ...रजत का लौकिकरूप से ग्रहण में अनवस्था प्रसंग

- 9२५ ...सीप और रजत का भान सत्य है या विपरीत ?
- १२५ ...अन्यथाख्याति की गहराई से समालोचना
- १२६ ...ज्ञान की निरालम्बनता का उपपादन
- 9२७ ...संवादप्रेरित अर्थग्राहितासाधन का निरसन 9२७ ...अर्थ के विना भी स्वप्नादि में अर्थक्रियानिष्पत्ति
- १२८ ...नील-नीलबुद्धि का अभेद प्रत्यक्षसिद्ध-अनुमान
- १२८ ...नाल—नालबुद्ध का अभद प्रत्यक्षासद्ध-अनुमान से व्यवहारसिद्धि
- 9२९ ...अभेद प्रत्यक्षसिद्ध है तो अनुमान का प्रयोजन क्यों ?
- १३० ...बुद्धिपरोक्षतावादी मीमांसक मत का निरसन
- 9३० ...हेतु में अनैकान्तिकता या संदिग्धविपक्षव्यावृत्ति दोषों का उद्धार
- 9३९ ...सहोपलम्भ में भेदसाधकता प्रयुक्त विरुद्धदोष का निरसन
- १३२ ...एक अर्थ में 'सह' शब्दप्रयोग की संगति
- १३२ ...संवेदनस्वरूप होने से दोनों में अभेद सिद्ध
- 9३३ ...सहोपलम्भनियम और तथासंवेदन दो हेतु में भेद
- १३४ ...भेदावभास के होने पर भी संवेदन से अभेद
- १३४ ...चित्त-चैत्तादि स्थल में व्यभिचार का वारण
- 9३५ ...अभ्युपगमवाद से मीमांसकमतानुसार भी विज्ञानमात्रता
- १३५ ...विज्ञानवाद में प्रमेयादिव्यवस्था शंका-समाधान
- १३६ ...नीलादि अनुभवस्वरूप है विज्ञानवादी
- १३७ ...कर्तृआदि भेदविकल्प का मूल अनादि वासना
- १३८ ...ऋजुसूत्रनयान्यव्याख्यया शून्यवादनिरूपणम्
- 9३८ ...शुद्धपर्यायास्तिकप्रकारभूत ऋजुसूत्र नय विज्ञानमात्रग्राही
- 9३८ ...अन्यप्रकार से व्याख्या के द्वारा ऋजुसूत्रनय का शून्यवादसमर्थन

- 9३९ ...मिथ्याज्ञानोत्पन्न प्रवृत्ति का बाध असम्भव 9४० ...बाधक के सामर्थ्य से बाध्यता की अनुपपत्ति
- १४० ...अर्थानुपलब्धि से बाध की अनुपपत्ति
- 9४९ ...सत्यदर्शिता कारणदोषाभाव में अन्योन्याश्रय दोष
- १४२ ...बाधाभाव भावसत्ता का प्रसाधक नहीं
- १४२ ...प्रसज्यनञर्थ तुच्छस्वरूप बाधाभाव अकिंचित्कर
- 9४४ ...मीमांसककथितरूप से अभावग्रहण में अनवस्थाप्रसंग
- १४४ ...अभावप्रमाण से प्रतियोगिनिवृत्ति असंभव
- 9४५ ...पर्युदासरूप बाधकाभाव से अर्थतथात्वव्यवस्था अशक्य
- 9४६ ...स्वप्नदशावत् जागृति में भी द्रव्यादि की असिद्धि
- १४७ ...अर्थों में कालभेदप्रयुक्त भेद सम्भव नहीं
- १४८ ...देशादिभेदप्रयुक्त भावभेद का असम्भव
- १४९ ...स्वयं नीलादि के भेद का अवभास अशक्य
- १४९ ...एक स्थूल स्तम्भादि का भी निश्चय अशक्य
- १५० ...भेद की असिद्धि से अभेद का साधन अनुचित
- 9५० ...नैसर्गिक शुद्ध ज्योति की परमार्थसत्ता का निषेध
- १५१ ...विज्ञानवाद तत्त्वभूत नहीं है
- १५२ ...बाह्यरूपता से नीलादि की सत्यता का निषेध
- १५३ ...भ्रान्तरजतस्थल में स्मृतिप्रमोष का निषेध
- 9५३ ...एकदेशीय पदार्थ में अन्यदेशादिवृत्तित्व का भान अशक्य
- १५४ ...पूर्वदेशादि वर्त्तमानदेशादिता के ऐक्य का निषेध
- 9५५ ...असद् भासित होने पर असत्ख्याति की आपत्ति
- १५७ ...अविसंवाद का निर्वचन दूषित है
- १५८ ...पूर्वदर्शन-उत्तरदर्शन विषयों का ऐक्य असम्भव

- 9५९ ...पूर्वरूप—उत्तररूप ऐक्य के तीन पक्षों का निरसन 9५९ ...भ्रान्तज्ञानविषय अलौकिक नहीं होता
- १६० ...अवयवी की सत्ता की सिद्धि अशक्य
- . . १६१ ...व्यवहार के बल पर बहिरर्थसिद्धि अशक्य
- १६२ ...परमाणु में षड्दिक्संयोग से सांशता आपत्ति
- १६२ ... अर्थ की तरह बोध भी असत् है
- १६३ ...सर्व धर्म मायाजाल है
- 9६४ ...साधनादि उपायविहीन शून्यवादी का वाद में अनिधकार — पूर्वपक्ष
- १६४ ...साधनादिउपायवाले अर्थवादी का अनिधकार — उत्तरपक्ष
- १६५ ...शुद्धतर पर्यायवादी ऋजुसूत्र मत से सर्वं शून्यम्
- १६६ ...सौत्रान्तिकादिचतुष्कस्य ऋजुसूत्रादिचतुष्के-ऽवतारः
- १६६ ...निक्षेपेषु द्रव्य-पर्यायनययुगलावतारः
- १६६ ...ऋजुसूत्रादि चार नयों में सौत्रान्तिकादि चार मतों का प्रवेश
- १६६ ...निक्षेपों में द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक का अवतार
- १६७ ...षष्ठगाथा का अवयवार्थ
- १६७ ...नामनिक्षेपः व्याख्या-संकेत-विषयाः
- १६७ ...नामनिक्षेप के विषय-संकेत-और व्याख्या
- १६८ ...शब्दब्रह्मवादिभर्तृहरिमतपूर्वपक्षो द्रव्यार्थिका-नुगामी
- 9६८ ...द्रव्यार्थिकसदृश शब्दब्रह्मवादी भर्तृहरिमत --पूर्वपक्ष
- १६९ ...ज्ञानमात्र शब्दानुविद्ध, प्रकाश की वाग्रुपता
- 9७० ...पर्यायास्तिक नय से विश्व—वाङ्मयता प्रति दोषापादान
- १७१ ...शब्दमयता पक्ष में घट-पटादि में अभेदप्रसंग
- 9७२ ...क्षणिकत्व की तरह शब्दमयता के असंवि-दितत्व की अनुपपत्ति

- १७२ ...शब्दब्रह्म में ग्रहण—अग्रहण उभय की अनुपपत्ति
- 9७३ ...शब्दात्मक घटादि में भेदाभेदोभाय की अनुपपत्ति
- 9७३ ...शब्द से जगत् की उत्पत्ति वाला दूसरा 'हेतुकृत' विकल्प
- १७४ ...अविभक्तब्रह्मतत्त्वोपपादनं तत्प्रतिविधानं च
- १७४ ...शब्दकारानुविद्धत्व हेतु में असिद्धि दोष
- १७५ ...ब्रह्मसिद्धि के लिये प्रमाणपृच्छा
- १७६ ...शब्दब्रह्म की सिद्धि अनुमान से दुष्कर
- १७६ ...योगिजन के ब्रह्मदर्शन की मीमांसा
- 9७७ ...द्वैतवादी के क्षणिकतामत में मोक्षाभावापत्ति नहीं
- १७८ ...पर्यायास्तिकनय से बन्ध-मोक्ष की उपपत्ति
- 9७९ ...आत्मज्योतिस्फुरणरूप ब्रह्म का कोई साधक नहीं
- १७९ ...अभेदभावकृत संकेत शब्दार्थतादात्म्य असिब्द
- १८०....शब्दार्थनित्यसम्बन्धवादिमीमांसकमतनिरसनम्
- १८० ...अशुद्धद्रव्यास्तिकमतप्रविष्ट मीमांसकनित्य-सम्बन्धवादसमीक्षा
- 9८9 ...नित्यवाद—अनित्यवाद दोनों को तुल्य अनवस्था दोष
- १८२ ...शब्दस्य द्रव्यार्थनिक्षेपरूपताया उपसंहारः
- १८२ ...स्थापनाया द्रव्यार्थिक निक्षेपरूपता प्रदर्शनम्
- 9८२ ...शब्द(= नाम) की द्रव्यार्थनिक्षेपरूपता का उपसंहार
- १८२ ...स्थापनानिक्षेप का प्रतिपादन
- १८३ ...द्रव्यार्थिक नय स्वीकृत-द्रव्यनिक्षेप व्याख्या
- १८३ ...विस्तरेण क्षणभङ्गवादनिरसनम्
- १८३ ... द्रव्यार्थिकनयमान्य द्रव्यनिक्षेपव्याख्या
- 9८४ ...द्रव्यार्थिकनय से क्षणभंगवाद का विस्तृत निरसन प्रारम्भ

- १८६ ...प्रत्यक्ष से क्षणिक—निरंश अर्थसिद्धि दुष्कर
- १८७ ...अनुमान से क्षणभंगुरता की सिद्धि दुष्कर
- 9८९ ...उत्पादक की नाशकता के सभी विकल्पों में दूषण
- 9९० ...अन्वय—व्यतिरेकबल से अभाव में सहेतुकत्व की प्रतिष्ठा
- 9९9 ...विनाश में मोगर आदि जन्यता की निर्बाध सिद्धि
- 9९२ ...मोगरप्रहार से सामर्थ्यविघात की शंका समाधान
- 9९३ ...विलक्षण कार्योत्पत्ति के स्वीकार पक्ष में असंगतियाँ
- १९३ ...मोगरप्रहार की व्यर्थता का कलंक तदवस्थ
- 9९४ ...मोगरप्रहारव्यर्थ होने पर लोकव्यवहार-निष्फलताप्रसंग
- 9९५ ...'असत्' व्यवहार के साथ अर्थान्तरग्रहण अनिवार्य
- 9९५ ...शत्रु—मित्र से अतिरिक्त (ध्वंसरूप) अभाव की स्वीकारापत्ति
- १९५ ...अभाव में भावरूपता की आपत्ति का प्रतिकार
- १९६ ...घटस्वरूप या कपालरूप प्रच्युति का समीक्षण
- 9९७ ...कपालकाल में घट के स्वतन्त्र विनाश की समीक्षा
- १९८ ...विनाशहेतु की निष्फलता का आपादन
- १९८ ...सहेतुकविनाश की हेतुपूर्वक सिद्धि
- १९९ ...भाव का युगान्तरस्थायी स्वभाव निर्बाध
- २०० ... उत्पत्तिधर्मता की तरह नाशधर्मिता में युक्तितुल्यता
- २०१ ...असत् सद्भवन की तरह घट का कपालभवन अविरुद्ध
- २०१ ...भावान्तररूप घटप्रच्युति तीसरे विकल्प की आलोचना

- २०२ ...अनुमान में प्रत्यक्षबाधकता का निरसन २०३ ...प्रत्यभिज्ञाप्रदर्शित स्थायित्व के प्रति शंका— समाधान
- २०४ ...प्रत्यभिज्ञा के प्रामाण्य की शंका का समाधान
- २०४ ...स्वभावलिंगक अनुमान से क्षणिकतासिद्धि अशक्य
- २०५ ...क्षणिकवादसमर्थक दीर्घ पूर्वपक्ष
- २०६ ...अनुमान की बाधकता बलवती-पूर्वपक्ष चालु
- २०७ ...नित्यतावादी कृत क्षणिकवाद-प्रतिकार
- २०८ ...प्रत्यक्ष से पूर्वकालपरामर्श की अशक्यता का निरसन
- २०९ ...पूर्वापरभाव के एकत्व की बुद्धि भ्रममूलक— शंका
- २१० ...छत्र-कुण्डलादि के दृष्टान्त से पूर्वापरकालीन में एकत्व-समाधान
- २११ ...क्षणभंगानुमान में प्रत्यक्ष से बाधितत्व की उपपत्ति
- २१२ ...प्रतीतिभेद एकसन्तानमूलक कहना शोभास्पद नहीं
- २१२ ...अर्थ के ज्ञानजनकत्व के अवगम की शंका और समाधान
- २१३ ...अन्वय-व्यतिरेकसहकृत जनकत्वनिश्चय
- २१४ ...जनकत्चनिश्चायक प्रत्यक्ष नहीं किन्तु अनुमान ?
- २१४ ...ज्ञान मात्र का विषय आरोपित मानने पर आपत्तियाँ
- २१५ ...क्षणभंगानुमान अन्यथासिद्ध एवं बाधग्रस्त
- २१६ ...क्षणिकत्व प्रत्यक्ष के बाद स्थायित्वनिश्चय का उदय क्यों ?
- २१६ ...क्षणिकत्वसंवेदन स्थायित्वध्यवसाय व्याघात किस को ?

पुष्ठ

#### पृष्ठ विषय

- २१७ ...विरुद्धाकार दो प्रतीतियों का सामानाधि-करण्य नहीं
- २१८ ...स्थायित्वबाधक प्रमाण की समालोचना
- २१९ ...सत्ता के स्वरूप की मीमांसा-पूर्व पक्ष
- २१९ ...कल्पनाबुद्धि से सत्ता की सिद्धि असम्भव
- २२० ...सत्ता का योग विवादास्पद पूर्वपक्ष चालू
- २२१ ...नित्यपदार्थ में स्वरूप सत्त्व अघटमान पूर्वपक्ष
- २२२ ...अर्थक्रियाभेद से हेतुभेद असिद्ध उत्तरपक्ष
- २२२ ...प्रतिक्षण अर्थक्रिया भेद भी असिद्ध
- २२३ ...काल स्वीकारने पर भी कार्य भेद अयुक्तिक
- २२४ ...कल्पनासूचित स्वभावभेद भावभेदक नहीं
- २२५ ...क्षणिकत्व के साथ अर्थक्रिया की असंगति
- २२५ ...दूसरे-तीसरे विकल्पों का निरसन
- २२६ ...अनेक से अनेक का सृजन—चौथा विकल्प सदोष
- २२६ ... ग्राह्य-ग्राहक आकार काल्पनिक नहीं
- २२७ ...अनेक से अनेक की उत्पत्ति चतुर्थविकल्प निरसन
- २२७ ...कारणभेद से कार्य में भी अनेक स्वभाव की शंका और उत्तर
- २२८ ... चक्षु आदि में ज्ञानरूपता की, मनस्कार में भेद की आपत्ति
- २२९ ...धर्म-धर्मी शक्ति-शक्तिमान का भेदपक्ष असंगत
- २३० ...परस्परनिरपेक्ष एक एक कारण से एक कार्योत्पत्ति में विरोध
- २३० ...अर्थक्रिया एवं सत्त्व अन्योन्य सम्बन्ध की समीक्षा
- २३१ ...अर्थक्रियास्वरूप सत्त्व से क्षणिकतानुमान अशक्य
- २३२ ...प्रत्यक्ष/अनुमान से क्षणिकत्व की सिद्धि असंभव

#### विषय

- २३३ ...क्षणिकताव्यवहारसाधनार्थ अनुमान की सफलता दुष्कर
- २३४ ...एकत्चव्यवहारबाधक अनुमान का अभाव
- २३५ ...पूर्वापरअस्पृष्ट मध्यक्षणमात्र का प्रतिभास अशक्य
- २३६ ...पूर्वज्ञान उत्तरज्ञान विषयों का अभेद—प्रत्यक्ष सुविदित
- २३७ ...पूर्वादृष्टदर्शन की स्मृतिरूपता का निषेध
- २३८ ...पर्यायाधारभूत द्रव्यवस्तुसिद्धि द्रव्यार्थिक निक्षेप पूर्ण
- २३९ ... द्रव्यनिक्षेपस्य आगमोक्तस्वरूपम
- २३९ ... द्रव्यार्थिक निक्षेपवादी के मत से द्रव्यस्वरूप-वर्णन
- २४० ...४-भावनिक्षेपनिवेदनम् पर्यायार्थिकनयसमा-वेशश्च
- २४० ...पर्यायनयान्तर्गत भावनिक्षेपव्याख्या
- २४१ ...गाथा-७ का विवरण
- २४९ ...मीलित द्रव्य-पर्याय बोधक उभय नय ही शास्त्रहृदय
- २४२ ...सातवीं गाथा के पदों का शब्दार्थ
- २४३ ...सातवीं गाथा के वैकल्पिक अवयवार्थ
- २४४ ...द्रव्य-पर्याय संकीर्णताबोधार्थं ज्ञानानेकान्त-निरूपणम
- २४४ ...गाथा-८ का विवरण
- २४४ ...द्रव्य-पर्यायों की अवियुक्तताप्रदर्शक ज्ञान अनेकान्तवाद
- २४४ ...जहाँ तक द्रव्योपयोग वहाँ तक द्रव्यार्थिक विषय
- २४५ ...शुद्धद्रव्यार्थिक—पर्यायार्थिकास्तित्वं गगनपुष्पवत्
- २४५ ...गाथा-९ का विवरण
- २४५ ... शुद्ध द्रव्यार्थिक शुद्ध पर्यायार्थिक कोई है नहीं

#### विषय पुष्ठ २४६ ...अन्योन्यनययोः तत्तदविषययोर्वस्तुता २४६ ...गाथा-१० का विवरण २४६ ...अन्योन्य नय से तत्तद् विषय की अवस्तुता २४७ ...उत्पाद-व्यय-ध्रौव्ये नयद्वयस्य स्वस्वाभ्युपगमः २४७ ...उत्पत्ति-व्यय-स्थिति के बारे में नयद्वय का अभिप्राय २४८ ...गाथा-- ११-१२ का विवरण २४८ ... द्रव्य का लक्षण उत्पाद-व्यय-ध्रुवता २४९ ...सविस्तरं उत्पादादेरन्योन्याविनाभावित्वोप-पादनम २४९ ...उत्पादादि तीनों के अविनाभावित्व का उपपादन २४९ ...इन्द्रियसंनिकर्ष के बाद अन्वयभान की उपपत्ति २५० ...सामान्यअबोधदशा में विशेषभान असंभव २५१ ...स्थलावभास समुदितपरमाणुमूलक नहीं है २५९ ...स्थूल-एक स्तम्भादि के प्रतिभास में मिथ्यात्व अप्रमाण २५३ ...कारण-कार्य में अंशतः भेदाभेद का समर्थन २५३ ...अंशतः स्थूलता के अस्वीकार में बहुत नुकसान २५४ ...एक-स्थूलाकार को भ्रान्त मानने पर प्रत्यक्ष-लोपापत्ति २५४ ...भिन्न भिन्न परमाणुओं में पूर्वापर अनुवृत्ति का समर्थन २५५ ...शब्द-विद्युत्-प्रदीपादि में उत्तरपरिणामतः स्थैर्य २५६ ...वस्तु का पूर्वोत्तरपरिणाम-साधन सयुक्तिक २५६ ...उत्पादादि तीन में एकान्त से भेद या अभेद दुर्घट २५८ ...सत्त्व का श्रेष्ट लक्षण उत्पादादित्रय २५८ ...सद्श अपरापरक्षणप्रेरित एकत्व भ्रान्ति का निरसन

२५९ ...क्षणिकवाद में चिरविनष्ट वस्तु से कार्य की

#### पुष्ठ विषय २५९ ... अक्षणिक पक्ष में कार्यों की स्वनियतकाल व्यवस्था सुघट २६० ...कारणव्यावृत्ति की कार्योत्पत्ति के लिये निरुपयोगिता २६० ... अक्षणिक भाव में कारणतासिद्धि से परिणामवाद सिद्धि २६१ ...अभेदबृद्धि हरहमेश भ्रान्त नहीं होती २६२ ...भाव क्षणिक मान लेने पर भी यथार्थोप-लब्धिनियम नहीं २६२ ...अनपेक्षत्व की तद्भावनियतत्व से व्याप्ति परिणामसाधक २६३ ...एकान्तमतिसिद्धि में दृष्टान्ताभाव २६४ ... कथंचिद् अभेद के विना प्राह्य-प्राहकाकार अनुपपत्ति २६४ ...ग्राह्य-ग्राहकसंवित्तिअविभाग की तरह परमात्मा अविभाग २६५ ...स्वभावभेद ही आखरी भेदक होता है २६६ ...विशेष के विना सामान्य का असम्भव २६७ ...द्रव्य का लक्षण 'उत्पाद-स्थिति-व्यय' -निष्कर्ष २६८ ...गाथा- १३-१४ का विवरण २६८ ...निरपेक्ष प्रत्येकमूल नय मिथ्यादृष्टि २६८ ... उभयभ्राहि तृतीयनय की कल्पना असत्य २६९ ...गाथा-१५ का विवरण

२६९ ...स्वतन्त्र प्रत्येक सर्व नय दुर्नय हैं

२७० ...उभयवादप्ररूपक कोई भी स्वतन्त्र नय नहीं है

२७० ...बाह्यवत् अभ्यन्तर पदार्थ भी उभयात्मक

२७१ ...एकान्तवाद में संसार की अनुपपत्ति

२७० ...गाथा-१६ का विवरण

२७१ ...गाथा-१७ का विवरण

२७२ ...गाथा-१८ का विवरण

आपत्ति

#### विषय पुष्ठ विषय पुष्ठ २८७ ...सांख्यविशेषमान्यानर्थान्तरभूतपरिणामवादस्य २७२ ...एकान्तवाद में सुख-दुःख भोगादि की अनुपपत्ति २७३ ...गाथा-१९ का विवरण निरसनम २७३ ...एकान्तवाद में कर्मसिद्धान्त की अनुपपत्ति २८७ ...सांख्यविशेष के अनर्थान्तरभूतपरिणामरूपकार्य २७४ ... 'मैं बद्ध हूँ' इत्यादि बुद्धि में मिथ्यात्व का निरसन २८७ ...नैयायिकादिमान्य असत्कार्यवाद का निरसन असिद्ध २८८ ...बौद्धमतेन कारणव्यतिरिक्तं असत कार्यमित्ये-२७४ ... 'मैं वही हूँ' यह प्रतीति मिथ्याविकल्परूप नहीं कान्तस्य भङ्गः २८८ ...कारण से कार्य का भेद एवं उत्पत्तिपूर्व २७५ ...गाथा--२० का विवरण असत्त्व का निरसन २७५ ...बन्ध नहीं तो संसार का भय क्यों ? २८९ ... असद्रूप निवृत्ति के चतुर्विध विकल्पों की २७६ ...गाथा-२१ का विवरण २७६ ...नय मिथ्यादृष्टि नय सम्यग्दृष्टि कब कैसे ? समीक्षा २७७ ...प्रत्येक में नहीं है तो समुदाय में कैसे ? २८९ ...कारणनिवृत्ति के अन्यविध चार विकल्पों की शंका समीक्षा २९० ...कारणनिवृत्ति और कारणस्वरूप के भेद -२७८ ...सम्यक्त्वापादक समुदाय की विशेष व्याख्या २७८ ...प्रमाण-नय भेदव्यर्थता शंका का समाधान अभेद की समीक्षा २९१ ...कारण और निवृत्ति के आधार-आधेयभाव २७९ ...प्रमाणलोप-आपत्ति का निरसन २७९ ... नयसमुदाय में अर्थदर्शित्व निषेध का निरसन की असंगति २९२ ... 'कारण स्वयं नहीं होता' - यहाँ विकल्पद्वय २८० ...गाथा--२२-२५ का विवरण २८० ...अनेकान्तवाद के समर्थन में रत्नमाला का का असमाधान २९२ ...अभाव के पर्युदास-प्रसज्य विकल्पों की चर्चा दुष्टान्त २८१ ...पृथग पृथग मणियों को 'रत्नावली' बिरुद २९३ ...प्रसज्याभावात्मकता - दूसरे मूल विकल्प नहीं की आलोचना २८१ ...विशिष्टरचनालंकृत मणियों को रत्नावली २९५ ...पूर्वपर्यायविनाश-उत्तरपर्यायोत्पाद का एकत्व बिरुद २९६ ...निरन्वय नाश का संयुक्तिक निरसन २८२ ...प्रत्यक्षसिद्ध भाव के लिये दृष्टान्त की उपयोगिता २९६ ...निर्हेतुकनाशवत् निर्हेतुक उत्पत्ति का आपादन २८३ ...गाथा-२६ का विवरण २९७ ...विनाशहेत से भाव के अभवने करण का २८३ ...रत्नावली दृष्टान्त प्रदर्शन के विविध हेत् आपादन २८४ ...गाथा--२७ का विवरण २९८ ...क्षणभंगमत ंमें कारणंचकार्यभाव असंगत २८५ ...सांख्याभिमतसत्कार्यवादैकान्तनिरसनम् २९९ ...क्षणिक पदार्थ में कारण-कार्य भाव अनुपपत्ति २८५ ...सांख्यसम्मत एकान्तसत्कार्यवाद का निरसन २९९ ...अक्षणिक में अवस्तुस्यायिति का निरसन २८५ ...मूर्त्त कारण से मूर्त्त कार्य का आवरण ३०० ...स्वभावभेद<sup>ाः</sup>से व्यक्तिभेद आपत्ति का निरसन

असंगत

#### पुष्ठ विषय ३०१ ...अक्षणिकवाद में अध्यक्षप्रवृत्ति में अन्योन्याश्र नहीं ३०२ ...विविध-अद्वैततत्त्ववादिमतानां निरसनम् ३०२ ...विविध अद्वैतवादियों अद्वैततत्त्व का निरस ३०३ ... दव्याद्वैत-प्रधानाद्वैत-शब्दाद्वैत-ब्रह्माद्वैत स अविश्वस्य ३०४ ...कारण-कार्य-परिणाम-सत्-असत् आदि चर् का निगमन ३०५ ...सिद्धान्तवित्कृतं नयसत्याऽसत्यताविभाग विमर्शनम् ३०५ ...गाथा-२८ का विवरण ३०५ ...सिब्दान्तज्ञाता की नयसत्याऽसत्यता के प्री विवेकदृष्टि ३०६ ...गाथा--२९ का विवरण ३०६ ...अन्यनयविषयसापेक्षभाव से स्वनयविषय व ग्रहण ३०६ ... द्रव्यार्थिक/पर्यायार्थिक नय से एक वस्तु व स्वरूप ३०७ ...गाथा-३० का विवरण ३०७ ...नय भेद से अर्थनियत-व्यञ्जननियत विभा ३०८ ...भेद-अर्थपर्याय-अभिन्न आदि पद-परामश् ३०८ ...व्यञ्जनपर्यायशब्द-समन्निरूढ-एवंभूत न मान्यता ३०९ ...गाथा-३१ का विवरण ३०९ ...अतीतादिपर्यायों से एकद्रव्य की अनन्तता ३१० ... एकान्त असत् का उत्पाद नहीं, एकान्त सत् का नाश नहीं ३१० ... ३२ वे श्लोक की भिन्न भिन्न अवतरणिका ३१० ...गाथा-३२ का विवरण **३** ९ ...वाच्य-वाचकसम्बन्धमीमांसायां

वैयाकरणाभिप्राय:

| य         | नि  | दं       | 9 |
|-----------|-----|----------|---|
|           | पृ  | Q        | 5 |
| य         | 3   | 9        | 9 |
|           | 3   | 9        | 9 |
|           | 3   | 9        | 3 |
| न         | 3   | 9        | 3 |
| ৰ         |     |          |   |
|           | 3   | 9        | 8 |
| र्वा      | 3   | 9        | 8 |
|           | 3   | 9        | G |
| П-        |     |          |   |
|           |     | 9        |   |
|           | 3   | 9        | 3 |
| ति        |     |          |   |
|           | 3   | 9        | 5 |
| का        | 3   | 9        | Ŀ |
|           | 3   | 9        | ٢ |
| का        | 3   | 9        | 4 |
|           | 3   | 9        | ç |
| ाग<br>र्ग | 3   | 9        | Ç |
| ।<br>Iय   | į , | ·<br>२   |   |
|           | 7   | <b>२</b> |   |
|           |     | ۲<br>२   |   |
| ता        | ۲   | 7        | • |

# 9 ...पुरुष में व्यञ्जनपर्याय-अर्थपर्याय की स्पष्टता 9 ...शब्दस्वरूप मीमांसा-सम्बन्धसमीक्षा-स्फोटचर्चा ३ ...चरमवर्ण से अर्थबोध की अनुपपत्ति ३ ...संस्कार या तज्जन्य स्मृति का सहकारित्व अघटित ४ ...अन्यथा अनुपपत्ति से स्फोटतत्त्व की सिद्धि ४ ...स्फोट-प्रत्यक्ष को भ्रान्त मानने पर मुसीबतें ५ ...स्फोटवादनिरसनं वैशेषिके स्वप्रक्रियावर्णनं ५ ...स्फोटवादनिषेध अन्त्यवर्ण से अर्थबोध-वैशेषिक ६ ...अथवा पूर्ववर्णज्ञानध्वंससहकृत अन्त्यवर्ण से बोध से अर्थबोध प्रहार दोष निरसन निषेध समालोचना

विषय

३२५ ...वृद्धव्यवहार से वाच्य—वाचक अवधारण ३२५ ...प्रतिनियत योग्यता के लिये स्वाभाविक सम्बन्ध निरुपयोगी

#### ३२६ ...शाब्दं प्रमाणमनुमानभित्रमिति प्रस्थापनम्

- ३२७ ...त्रेरूप्य के अभाव में अनुमानरूपता अस्वीकार्य
- ३२७ ...अनुमानरूपता की सिद्धि के व्यर्थ प्रयास
- ३२८ ...मीमांसकमतोक्तं वर्णानां वाचकत्वमसंगतम्
- ३२८ ...शाब्दप्रमाण स्वभावलिंगक अनुमान नहीं
- ३२८ ...मीमांसक मत में वर्णों में अप्रामाण्य की आपत्ति
- ३२९ ...जैनदर्शनानुसार वर्णों की शब्दरूपता संगत
- ३३० ...क्रम और वर्णों के भेदाभेद से सर्वसंगति
- ३३१ ...व्यञ्जन पर्यायरूप शब्द वाच्य अर्थ का पर्याय
- ३३२ ...गाथा-३३ का विवरण
- ३३२ ...पुरुष की एकानेकरूपता न मानने पर अनिष्टापत्ति
- ३३३ ...गाथा-३४ का विवरण
- ३३४ ...गाथा-३५ का विवरण
- ३३४ ...सविकल्प-निर्विकल्प उभयरूप से वस्तुप्रतिपादन सत्य
- ३३५ ...गाथापञ्चकेन सप्तभंगीस्वरूपनिरूपणार्थ-मारम्भः
- ३३६ ...गाथा-३६ का विवरण
- ३३६ ...भङ्गत्रयसमर्थकाः षोडशापेक्षाभेदाः
- ३३६ ...सप्तभंगी के प्रथम तीन भंगो का स्पष्टीकरण—9
- ३३७ ...बहुब्रीहि**–**द्वन्द्व–अव्ययीभाव समास की निष्फलता
- ३३७ ...तत्पुरुष-द्विगु-कर्मधारय समासों की निष्फलता
- ३३८ ...संकेतित एक पद से भी वाच्यता का असंभव

#### पृष्ठ विषय

३३८ ...एकान्त अर्थान्तररूपता से स्वरूप से व्यावृत्ति की आपत्ति

३३९ ...निक्षेपों से प्रयुक्त आद्य तीन भंग-२

३३९ ...नामादि घट के आकार से प्रयुक्त भंगत्रय—३

३४० ...मध्य-पूर्वोत्तरावस्थाभेद से तीन भंग - ४

३४९ ...इन्द्रियग्राह्यत्व-अग्राह्यत्व से तीन भंग 🗕 ६

३४१ ...घटकुटशब्दवाच्यत्वावाच्यत्व प्रयुक्त तीन भंग - ७

३४२ ...उपादेयादि-हेयादि रूप प्रयुक्त तीन भंग - ८

३४२ ...इष्टार्थबोधकत्च-अबोधकत्चरूप से तीन भंग - ९

३४३ ...घटत्व एवं सत्त्वासत्त्व स्व-पररूपों से भंगत्रय - १०

३४४ ...व्यञ्जनपर्याय-अर्थपर्याय से पर-स्वरूप से भंगत्रय **–** 99

३४४ ...दो अवाच्यों से स्व—पर—रूप से भङगत्रय — १२

३४५ ...संद्रुपता और सत्त्वादि से भंगत्रय - १३

३४५ ...रूपादि और असद्रूपत्व से भंगत्रय— निष्पत्ति – १४

३४६ ...रूपादि और मतुप् अर्थ से भंगत्रय प्राप्ति — १५

३४६ ...बाह्य-अभ्यन्तर रूपों से भंगत्रय निष्पत्ति — १६

३४७ ...सप्त भंगों में सकलादेश-विकलादेश विभाग

३४७ ...सकलादेश—विकलादेश भंगो का वाक्यार्थ

३४८ ...विकलादेश के उत्तर चार भंगों का स्वरूप

३४८ ...नय—दुर्नय—सुनय—प्रमाण का विभाग एवं व्यवहारसम्पादन

३४९ ...क्रमशः उत्तरभंगचतुष्कनिरूपणे गाथाचतुष्कम्

- ३४९ ...गाथा-३७ का विवरण
- ३४९ ...चौथे सावयव अस्ति—नास्ति भंग का विवेचन
- ३५० ...गाथा-३८ "का विवरण
- ३५० ...पंचम भंग अस्ति-अवक्तव्य का निदर्शन
- ३५१ ...गाथा-३९ का विवरण
- ३५१ ...छट्ठे भंग की निष्पत्ति एवं स्पष्टीकरण
- ३५१ ...सप्तम भंग का निष्पादन और स्पष्टता
- ३५२ ...गाथा-४० का विवरण
- ३५२ ...मल्लवादीसूरि के ग्रन्थ में कोटिकोटी उपभेद
- ३५३ ...आठवा भंग युक्तिसंगत क्यों नहीं ? उत्तर
- ३५४ ...गाथा-४१ का विवरण
- ३५४ ...अर्थनय-शब्दनय में सात भंगों की व्यवस्था
- ३५४ ...शब्दनय में सविकल्प-अविकल्प सात भंग
- ३५५ ... अर्थनय में सात भंग, शब्द नय में दो
- ३५५ ...शब्द—समभिरूढ नयों में सविकल्प, एवंभूत में निर्विकल्प
- ३५६ ...गाथा-४२ का विवरण
- ३५६ ...पर्यायार्थिक नय का द्रव्यविषयक अभिप्राय अनुचित
- ३५७ ...गाथा-४३ का विवरण
- ३५७ ...एकान्तवाद की समीक्षा
- ३५७ ...द्रव्यार्थिकनय का उदाहरण
- ३५८ ...गाथा-४४ का विवरण
- ३५८ ...बाल-युवा-वृद्ध में एकान्त अभेद का निषेध
- ३५९ ...गाथा-४५ का विवरण
- ३५९ ...दृष्टान्त और दार्ष्टान्तिक का उपसंहार
- ३६० ...गाथा-४६ का विवरण
- ३६० ...भेदाभेदात्मक जीवद्रव्य को दिखाने के लिये दृष्टान्त
- ३६० ...उत्पादादि के द्वारा आत्मतत्त्व की स्थिति

- ३६१ ...एकान्तनित्य आत्मवाद में जन्मादि लोप की आपत्ति
- ३६१ ...कपालोत्पत्ति घटविनाश कथंचिद् एक
- ३६३ ...दण्डादिसंनिधान में हेतुत्व की उपपत्ति
- ३६३ ...स्याद्वाद में विरोधादि दोषों का परिहार
- ३६५ ...घट को त्रि—आत्मक न मानने पर दोष— परम्परा
- ३६६ ...गाथा—४७ का विवरण
- ३६७ ...गाथा-४८ का विवरण
- ३६७ ...संसार या मोक्ष दशा में रूपादि-ज्ञानादि का प्रवेश
- ३६८ ...गाथा-४९ का विवरण
- ३६८ ...स्थानांग सूत्र कथित आत्मा आदि के एकत्व का समर्थन
- ३६९ ...गाथा-५० का विवरण
- ३६९ ...जैन दर्शन में न कुछ बाह्य न अभ्यन्तर
- ३६९ ...देहाभिन्न आत्मा की परप्रत्यक्षतापत्तिनिरसन
- ३७० ...संसारी आत्मा में देहपरतन्त्रता की उपपत्ति
- ३७१ ...आत्मा के अवयवों के छेद की आपत्ति का समाधान
- ३७२ ...एक आत्मा में विभाग के विना भी छेद की उपपत्ति
- ३७३ ...आत्मा में गमनक्रिया से अनित्यत्वप्राप्ति निर्दोष
- ३७४ ...गाथा-५१ का विवरण
- ३७४ ...दोनों नयों के अनुसार कर्त्ता—भोक्ता का अभेद और भेद
- ३७५ ...गाथा-५२-५३ का विवरण
- ३७६ ...गाथा-५४ का विवरण
- ३७६ ...व्यक्तिविशेष के लिये एक नय की प्ररूपणा निर्दोष

श्री शंखेश्वर पार्श्वनाथाय नमः श्री सिद्धसेनदिवाकर-अभयदेवसूरीश्वराभ्यां नमः श्रीमद् विजय प्रेम-भुवनभानु-जयघोषसूरीश्वर-सद्गुरुभ्यो नमः ।। सुअदेवया भगवई मम मइतिमिरं पणासेउ ।।

# सन्मति - तर्कप्रकरणम्

तत्त्वबोधविधायिनी व्याख्या

## प्रथमकाण्डे तृतीयखण्डः

(पर्यायास्तिक-ऋजुसूत्रादिनयविवरणम्)

(व्याख्या-अवतरणिका) विशेषप्रस्तारस्य पर्यायनयो मूलव्याकरणी, शब्दादयश्च शेषाः पर्यायनयभेदाः इति प्रागुक्तम् तत्समर्थनार्थम्—

मूलणिमेणं पज्जवणयस्स उज्जुसुयवयणविच्छेदो।

तस्स उ सद्दाईआ साह-पसाहा सुहुमभेया।।५।। इति गाथासूत्रम्।

अस्य तात्पर्यार्थः — पर्यायनयस्य प्रकृतिराद्या ऋजुसूत्रः स त्वशुद्धा, शब्दः शुद्धा, शुद्धतरा समिभिरूढः, अत्यन्ततः शुद्धा त्वेवंभूतः इति ।

अवयवार्थस्तु— मूलम् = आदिः ने(णि)मेणं = आधारः पर्यायो = विशेषः तस्य नयः = उपपत्तिबलात् 15 परिच्छेदः तस्य, ऋजु = वर्तमानसमयं वस्तु स्वरूपावस्थितत्वात्, तदेव सूत्रयित = परिच्छिनित्त नातीतानागतम्

#### [हिन्दी विवेचन]

श्री सन्मित तर्कप्रकरण के द्वितीय खण्ड में पहले तृतीय गाथा (पृष्ठ २६५) में कहा था — (जैसे सामान्यप्रस्तार का मूलतः प्रभाषक द्रव्यास्तिक नय है वेसे) विशेष प्रस्तार का मूल प्रभाषक पर्यायास्तिक नय है। शेष शब्दादि तीन तो पर्यायनय के प्रकार हैं। इसी तथ्य का समर्थन करते हुए मूलग्रन्थकार श्री 20 सिद्धसेन दिवाकरसूरिजी प्रथम गाथा सूत्र में कहते हैं —

गाथार्थ :- पर्यायनय का मूल बीज ऋजुसूत्र वचन की सीमा (= अवधारण) है। उस के शाखा-प्रशाखातुल्य सूक्ष्म (अवान्तर) भेद तो शब्दादिक हैं।।५।।

व्याख्यार्थ :- मूल ग्रन्थ के व्याख्याकार महर्षि श्री अभयदेवसूरिजी तात्पर्यार्थ में कहते हैं — पर्यायनय की आद्य प्रकृति (यानी प्रकार) ऋजुसूत्र नय है, किन्तु वह अशुद्ध है। शुद्ध प्रकृतिरूप तो शब्दनय है। 25 समिभ्रूढ नय तो अधिक शुद्ध है। एवंभूत नय की प्रकृति तो अत्यन्त शुद्ध मानी गयी है। (पर्यायनय स्कन्ध है, ऋजुसूत्र मूलशाखा है, 'शब्द' मूल शाखा की उपशाखा है, उस की प्रशाखा है समिभ्रूढ, और एवंभूत उसकी चरम शाखा है।

#### [ पंचमगाथा का अवयवार्थ ]

गाथा सूत्र के एक एक शब्द का अर्थ :- मूल = आदि यानी बुनीयादी अथवा प्रारम्भिक। निमेणं 30 = आधार यानी नींव। पर्याय = विशेष यानी व्यावृत्तिहेतु। उस से संबंध रखनेवाला जो नय = युक्तिबलप्रयुक्त

For Personal and Private Use Only

5

10

तस्याऽसत्त्वेन कुटिलत्वात्, तस्य वचनम् = पदं वाक्यं वा तस्य विच्छेदो = अन्तः सीमा यावत्। 'ऋजुसूत्रवचनस्य' इति कर्मणि षष्ठी, तेन 'ऋजुसूत्रस्य एवमयमर्थो नान्यथा' इति प्ररूपयतो वचनं विच्छिद्यमानं यत् तत् मूलनिमेनम् अत्र गृह्यते।

ननु कथं वचनविच्छेदः शब्दरूपः परिच्छेदस्वभावस्य नयस्याधारः ? नैष दोषः, विषयेण विषयी(?िय)कथनरूपत्वादस्य। न च वचनार्थोऽस्य विषयः न शब्द इति वाच्यम्, वचनार्थयोरभेदात् वचनमिप यतो
विषयः। अथ विषय एव किं नोक्त इति न प्रेरणीयम्, शब्दनयानां यत् शब्दहतस्यैव प्रमाणत्विमिति
ज्ञापनार्थत्वादेवमिभधानम्, तस्य च पूर्वापरपर्याये(?यै)विविक्ते एकपर्याय एव प्ररूपयतो वचनं विच्छिद्यते
बोधात्मक नय। ऐसे विशेषग्राही नय का जो मूलाधार है वह है ऋजुसूत्रवचनविच्छेद। विशेषग्राही नय
तो शब्द-समिभिक्षढ-एवंभूत भी है, किन्तु उनका भी मूलाधार ऋजुसूत्रवचनविच्छेद है। ऋजु = वर्त्तमान समय
की वस्तु। अतीतानागत यानी नष्ट और अनुत्पन्न भाव अपने स्वरूप से च्युत रहते हैं जब कि वर्त्तमानसमय
की वस्तु अपने स्वरूप में अवस्थित होती है। ऋजु शब्द से उसी का निर्देश है, क्योंकि ऋजु यानी सरल,
वर्त्तमान समय की वस्तु ही स्वकार्य के लिये सरलता से उपलब्ध होती है, नष्ट-अनुत्पन्न वस्तु सरलता
से उपलब्ध हो नहीं सकती, अत एव वह वक्र यानी असत् कही जाती है। ऋजु यानी वर्त्तमान समय
की वस्तु का ही जो सूत्रण = ग्रहण या बोध करे, अतीत-अनागत का नहीं, वह है ऋजुसूत्र। अतीत अनागत
तो कुटिल = वक्र होने से, सरलता से उपलब्ध न रहने से असत् होने के कारण उस का सूत्रण ऋजुसूत्र
नहीं करता। इस प्रकार के ऋजुसूत्र का वचन = पद या वाक्य, उस का विच्छेद = अन्त अथवा सीमा,
यह है ऋजुसूत्रविच्छेद।

#### [ ऋजुसूत्रवचनविच्छेद-शब्द का तात्पर्य ]

'ऋजुसूत्रवचनिवच्छेद' का उपरोक्त व्याख्या अनुसार मतलब यह हुआ कि ऋजुसूत्र यानी वर्त्तमान समय 20 की वस्तु के ग्रहण की सीमा यानी अवधारण। पर्यायनय (ऋजुसूत्र से लेकर एवंभूतनय) गर्भित पद या वाक्य कभी भी ऋजुसूत्र की मर्यादा को लाँघ कर वस्तुबोधकारक नहीं हो सकता। विच्छेद यानी एक प्रकार से अवधारण, इस का निशान है ऋजुसूत्रवचन, निशान यानी व्याकरण की परिभाषा अनुसार कर्म। व्याख्याकार ने ऋजुसूत्रवचन का विच्छेद इस ढंग से जो समास का विग्रह दिखाया है वहाँ पष्ठी विभक्ति से विच्छेद = अवधारण का कर्म (या निशान) सूचित किया है। अतः ऋजुसूत्रवचनविच्छेद का फलितार्थ यह होगा कि वर्त्तमान वस्तुग्रहण यह ऋजुसूत्र का ही अर्थ = विषय है, अन्य किसी का नहीं — इस प्रकार की मर्यादा गर्भित अवधारण विषयभूत जो वचन, वही पर्यायनय का मूलनिमेन यानी मूलाधार है — प्रस्तुत में यही समझना है।

#### [ शब्दात्मक वचनविच्छेद नयाधार कैसे ? ]

शंका :- नय तो बोधस्वभाव होता है, बोध अर्थाधारित (यानी स्वविषयावलम्बी) होता है न कि 30 वचनाधारित। तब सूत्रकार ने शब्दात्मक वचनविच्छेद (= सीमितवचन) को नय का आधार कैसे जताया ? उत्तर :- इस में कोई दोष नहीं है। विषयभूत अर्थ के माध्यम से (पर्याय नयों के प्रस्ताव में) विषयी

 <sup>▼. &#</sup>x27;णिमेणमिव ठाणे' - 'णिमेणं = स्थानम्' - देशीना० च० व० गा० ३७ - टीका — इति पूर्वसम्पादकौ।

10

15

एकपर्यायस्य परपर्यायाऽसंस्पर्शात्। उक्तं च तन्मतमर्थं प्ररूपयद्भः – [ ] पलालं न दहैत्यग्निर्दह्यते न गिरिः क्वचित। नाऽसंयतः प्रव्रजित भैव्यजीवो न सिद्ध्यति।।

पलालपर्यायस्य अग्निसद्भावपर्यायादत्यन्तभिन्नत्वात्, यः यः पलालो नासौ दह्यते यश्च भस्मभावमनुभवति नासौ पलाल-पर्याय इति।

यानी (विषयबोधक) वचनात्मक शब्द का ही यहाँ प्रतिपादन अभिप्रेत है।

शंका :- पर्यायनय का प्रतिपाद्य विषय तो अर्थ ही है न कि शब्द । फिर शब्द को क्यों 'प्रतिपाद्य' दिखाते हैं ?

उत्तर :- नय का आधारभूत जो अर्थ (यानी विषय) है उस का प्रतिपादक वचन उस से (अर्थ से) सर्वथा भिन्न नहीं होता, कथंचिद अभिन्न होता है। अतः पर्यायनय का विषय शब्द भी है।

शंका :- अर्थ को ही पर्यायनय का विषय क्यों न कहा ?

उत्तर :- न कहने का प्रयोजन यह है कि शब्दनय अर्थव्युत्पादक शब्द से गर्भित ही वाच्यार्थ का प्रतिपादन करे तभी प्रमाणभूत माना गया है – इसी तथ्य को इंगित करने के लिये सूत्रकार ने शब्द को पर्यायनय का आधार कहा है।

#### [ पर्यायनय का कुछ स्वरूप निर्धारण ]

पर्यायनय के प्रस्ताव में, पूर्वापर (यानी नष्ट-अनुत्पन्न) पर्यायों से सर्वथा पृथक वर्त्तमान एकपर्याय के बारे में (यहाँ विषय अर्थ में सप्तमी विभक्ति है।) प्ररूपण करनेवाला वचन ही सीमाबब्द यानी मर्यादानुसारी हो सकता है. क्योंकि वर्त्तमान एक पर्याय कभी अन्य पर्याय से सम्बन्ध नहीं रखता। विशेषस्वभाव ही पर्याय है (जो कि वर्त्तमानसमय की ही वस्तू है।) वह अपने निराले स्वभाव में ही निमग्न रहता है, अन्य किसी पर्याय के प्रति उस को कुछ भी लेना देना नहीं है – इस प्रकार की मान्यता धारण करने 20 वाले तज्ज्ञों ने भी यही कहा है - (तत्त्वार्थसूत्र आदि में उद्धत) 'अग्नि पलाल (= तुणविशेष) का दहन नहीं कर सकता, पर्वत कभी दाहाभिभूत नहीं होता, असंयत कभी प्रव्रज्या (= दीक्षा) अंगीकार नहीं करता, भव्यजीव कभी सिद्ध नहीं बन सकता।"

भावार्थ :- लोग रूढी से (उपचार से) कहते हैं कि अग्नि पराळ को भस्मीभूत करता है। किन्तु सूक्ष्मदृष्टि से देखे तो पता चलेगा कि पलाल-पर्याय और अग्निज्वलनपर्याय यानी (भस्मीभवन पर्याय) दोनों एक- 25 दुसरे से अत्यन्तभिन्न एवं भिन्नक्षणवृत्ति हैं, दोनों ही एक-दूसरे से अलिप्त-असम्बद्ध हैं। कारण, पराळ जब तक जिस क्षण में जिन्दा है, पराळ ही है, वह दाहपरिणत कैसे उस क्षण में कहा जायेगा ? भस्मीभावापन्न क्षण उस से सर्वथा भिन्न ही है, जिस को पलाल पर्याय के साथ कोई स्नान-सूतक ही नहीं है तो कैसे कह सकते हैं कि भरमभाव पराल का है ? इसी तरह प्रतिक्षणभिन्न पर्यायों के कारण पर्वत और भरमभाव, असंयत और प्रव्रजित एवं भव्यजीव एवं सिद्धजीवों का भी सर्वथा भेद समझ लेना।

Jain Educationa International

30

<sup>\*.</sup> तत्त्वार्थ० टी० पृ.४०२ पं. २२। श्री भगवतीसूत्र टी. पृ.२०५ अ. पं.४ - 'त्यग्निर्भिद्यते न घटः क्वचित्"।

 <sup>◆. &#</sup>x27;भव्योऽसिद्धो न सिध्यति' नयोप. प्.४० द्वि. श्लो.३१ । — इति पूर्वसम्पादकौ ।

10

#### [ ऋजुसूत्रे बौद्धसंमतवादप्ररूपणायामक्षणिकवादपूर्वपक्षः ]

ननु च क्षणक्षयपरिणामसिद्धावेवं वक्तुं युक्तम्, प्रमाणरहितस्य वचसो विपश्चितामनादरणीयत्चात्। न च क्षणक्षयावगमे प्रमाणव्यापारः।

यतो न तावदध्यक्षं क्षणक्षयितां भावानामवगच्छत् प्रतीयते, परैरभ्युपगम्यते वा । यतः परैरन्त्यक्षणदर्शिनामेव प्रत्यक्षतः क्षणिकताया निश्चयः प्रकल्प्यते, भ्रान्तिकारणसद्भावाद् न प्राक्। उक्तं च — [प्र.वा.१-१०४] क्वचित्तदपरिज्ञानं सदृशापरसंभवात्। भ्रान्तेरपश्यतो भेदं मायागोलकभेदवत्।। इति।

नाप्यनुमानात् तन्निश्चयः, अनुमानस्य लिङ्गबलादुपजायमानत्वात् । सामान्यलक्षणं च तस्य 'पक्षधर्मत्वम् सपक्षे सत्त्वम् विपक्षे चाऽसत्त्वमेव' (न्यायप्र.सू. ) निश्चितम् इति परैर्गीयते । तत्र पक्षधर्मतानिश्चयः 'प्रत्यक्षतोऽनुमानतो वा' [ ] इति वचनाद् यद्यपि प्रमाणद्वयनिबन्धनः सिद्धः, तथापि सपक्षे सत्त्वं

#### [ ऋजुसूत्रावतरितबौद्धमतप्ररूपणा-अक्षणिकवादिपूर्वपक्ष ]

पूर्वपक्ष :- पलालपर्याय और भस्मपर्याय इत्यादि में आपने भेद दर्शाया वह न्याययुक्त नहीं है। न्याययुक्त तभी कहा जा सकता है यदि वस्तुपरिणाम मात्र को प्रमाणपुरस्सर क्षणिक यानी क्षणभंगुर सिद्ध किया जाय। बगैर प्रमाण के बोलेजानेवाले वचनों के प्रति विद्वज्जनों को आदर नहीं होता। वस्तु के क्षण-विनाशमत के अंगीकार में किसी भी प्रमाण का सामर्थ्य नहीं है। कारण यह है —

15 ऐसा किसी को अनुभव नहीं है कि प्रत्यक्ष प्रमाण वस्तु की क्षणभंगुरता को भाँप लेता हो। क्षणिकवादी विद्वान् भी ऐसा मानते नहीं है। कारण यह है — प्रत्यक्ष से क्षणिकता का (यानी वस्तुविनाश का) निश्चय तो अन्त्यक्षण की पूर्वक्षणों में नहीं होता, क्योंकि तब स्थिरता के भ्रम करानेवाले वासनादि कारण मौजूद रहते हैं। प्रमाणवार्तिक ग्रन्थ में आचार्य धर्मकीर्तिने यही कहा है — (१-१०४)

'समान अन्य (भाव) की (त्वरित) उत्पत्ति के कारण, जादूगर के गोलक भिन्न भिन्न रहते हुए भी 20 जैसे भेद का दर्शन न होने से भ्रान्ति के जरिये कहीं पर क्षणिकता का अनुभव नहीं होता है। (जैसे जादूगर अपनी बगल में एक गोली डाल कर फिर मुँह से निकाल कर दिखाता है तो यद्यपि बगलवाली और मुखनिर्गत गोली भिन्न भिन्न होने पर भी देखनेवाले को सादृश्य के कारण एक ही दीखती है — यह देखनेवाले की भ्रान्ति है।)

#### [ अनुमान से क्षणभंगवाद का निश्चय अशक्य ]

25 प्रत्यक्ष से क्षणिकता की सिद्धि जैसे नहीं होती, अनुमान से भी उस की सिद्धि शक्य नहीं है, क्योंकि अनुमान का उत्थान लिङ्ग पर ही निर्भर है। क्षणिकता का साधक कोई लिङ्ग ही नहीं है। लिङ्ग का जो सामान्य लक्षण है वह क्षणिकतासाधक किसी भी पदार्थ में घट नहीं सकता। देखिये — पक्षधर्मता, सपक्ष में वृत्तित्व, विपक्ष में अभाव — ये तीन समुदित धर्म लिङ्ग का लक्षण है ऐसा क्षणिकवादी बौद्धों का अभिमत है। यद्यपि लिंग में 'प्रत्यक्ष से या अनुमान से' इस बौद्धवचनाधारित पक्षधर्मता का निश्चय अग्रमाणयुगल के द्वारा कर भी लिया जाय, फिर भी सपक्ष में सत्ता का सत्त्वादि हेतु में निश्चय करना अशक्य है। कारण, यहाँ सभी अर्थों में क्षणिकतासिद्धि अभिप्रेत होने से पक्ष बाहर कोई अर्थ ही नहीं

सत्त्वादेर्हेतोः निश्चेतुमशक्यम् क्षणिकतया सर्वार्थानां साधियतुमभिलिष(त)त्वात् सपक्षस्यैवाभावात्।

साध्यस्य तन्मात्रानुबन्धः स्वभावहेतोर्विशेषलक्षणम् क्षणक्षयस्य चाऽनध्यक्षत्वात् तत्र सोऽपि नाध्यक्षतो निश्चितः। नाप्यनुमानात् तन्निश्चयः अनवस्थाप्रसङ्गात्।

तत्कार्यताऽवगमः कार्यहेतोरिप विशेषलक्षणम्। न च क्षणिक(व)स्तुकार्यतया किञ्चित् प्रसिद्धं वस्तु, प्रत्यक्षाऽनुपलम्भसाधनत्वात् तस्याः। न च क्षणिकस्य किञ्चित् कार्यं सम्भवति। तथाहि— न विनष्टात् 5 कारणात् कार्यजन्म असतोऽजनकत्वात्। नाप्यविनष्टात्, व्यापारालीढस्य द्वितीयक्षणावस्थितेर्जनकत्वे क्षणभङ्गभङ्गप्रसङ्गात् निर्व्यापारस्य च शशशृंगवदजनकत्वात् कार्य-कारणयोरेककालताप्रसक्तेः।

है जिसे सपक्ष (= उदा०) के रूप में दिखाया जा सके। जब सपक्ष नहीं तो 'सपक्ष में सत्ता' लक्षणांश लिंग में घटेगा कैसे ?

#### [ क्षणिकता अनुमान के लिये तीनों हेतु व्यर्थ ]

10

उपरांत, हेतु के तीन प्रकार बौद्धमान्य हैं, १-स्वभाव, २-कार्य, ३-अनुपलब्धि। उन में से स्वभाव हेतु यहाँ निरवकाश है। कारण, स्वभाव हेतु का विशेष लक्षण है – साध्य का हेतुमात्र से अनुबन्ध यानी तादात्म्य होना। किन्तु यहाँ क्षणिकता साध्य प्रत्यक्षविषय न होने से उस का तादात्म्य भी सत्त्व हेतु में प्रत्यक्ष से निश्चित नहीं हो सकता। अनुमान से भी वह निश्चित नहीं हो सकता क्योंकि उस अनुमान के साध्य का हेतू के साथ तादात्म्यादि निश्चित करने के लिये और एक अनुमान जरूरी बन जायेगा, 15 उस अनुमान के लिये भी और एक अनुमान.. इस प्रकार अन्त ही नहीं आयेगा।

#### [ कार्य और अनुपलब्धि हेतु के विशेषलक्षण का निरसन ]

२ – कार्य हेतू का विशेषलक्षण है साध्यजन्यता का निश्चय। परिस्थिति ऐसी है कि क्षणिकवस्तु(साध्य) के कार्यरूप में कोई पदार्थ ही सिद्ध नहीं है। कार्यरूप से पदार्थ की सिद्धि, प्रत्यक्ष और अनुपलम्भ यानी प्रसंग और विपर्यय से होती है। इन के आधार पर यहाँ क्षणिक अर्थ का कोई कार्य सिद्ध 20 नहीं होता। देखिये— जब सोचते हैं कि विनष्ट कारण (क्षण) से कार्य (क्षण) उत्पन्न होगा या अविनष्ट क्षण से ? असत् पदार्थ कार्यजनक नहीं होता, विनष्ट कारण तो असत् है, अतः उस से कार्योत्पत्ति असम्भव है। यदि अविनष्ट कारण से, तो मतलब यह हुआ कि प्रथम क्षण में कारण अपनी उत्पत्ति में व्यप्र होगा, दूसरे क्षण में विनष्ट नहीं होगा किन्तु कार्योत्पत्ति अनुकूल व्यापार करेगा, तभी वह तीसरे क्षण में कार्योत्पादक बनेगा, किन्तु यहाँ द्वितीय-तृतीयादि क्षणों में कारण की अवस्थिति रह 25 जाने पर क्षणभंगवाद का ही अवसान हो जायेगा। यदि वह विना व्यापार ही कार्योत्पत्ति करेगा, तब तो विना व्यापार शशशृंग भी कार्योत्पत्ति कर सकेगा, किन्तु विना व्यापार शशशृंग कार्योत्पत्ति नहीं कर सकता तो कारणक्षण भी कार्यजनक नहीं हो सकता। विना व्यापार कार्योत्पत्ति मानने पर तो कारण स्वक्षण में ही कार्योत्पत्ति कर बैठेगा - अतः कारण-कार्य समानकालीन हो जाने की आपत्ति आयेगी।

30

<sup>▼.</sup> स्वभावः स्वसत्ताभाविनि साध्यधर्मे हेतुः।।१६।। (न्या.विं.द्वि.प.पृ.१८-१९)

अनुपलब्धेश्चात्राधिकार एवाऽसम्भवी प्रतिषेधसाधकत्वात्तस्याः, क्षणिकताविधिस्त्वत्र साध्यत्वेनाऽभिप्रेतः। न चापरो हेतुः\* सौगतैरभ्युपगम्यते। नापि प्रत्यक्षानुमानव्यतिरिक्तं प्रमाणान्तरं\* तदभिप्रायेण विद्यत, इति कृतः क्षणिकतानिश्चयः ?

प्रत्यभिज्ञाप्रत्यक्षास्व(?क्षाच्च) भावानां स्थैर्यप्रतिपत्तेः क्षणिकाभ्युपगमोऽसंमत एव। न च प्रत्यभिज्ञा 5 न प्रमाणम्—<sup>▼</sup>

> तत्र(ा)पूर्वार्थविज्ञानं निश्चितं बाधवर्जितम्। अदुष्टकारणारब्धं प्रमाणं लोकसंमतम्।।

इति प्रामाण्यलक्षणयोगात्। प्रत्यक्षं च प्रत्यभिज्ञा आत्मेन्द्रियार्थसम्बन्धानुविधानतस्तदन्यप्रत्यक्षवत् सिद्धम्। न च स्मृतिपूर्वकत्वात् 'स एवायम्' इत्यनुसन्धान(।?)ज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वमयुक्तमिति वाच्यम्, 10 सत्सम्प्रयोगजत्वेन स्मरणपश्चाद्भाविनोप्यक्षप्रत्ययस्य लोके प्रत्यक्षत्वेन प्रसिद्धत्वात्। उक्तं च (श्लो.वा.प्रत्यक्ष.)

न हि स्मरणतो यत् प्राक् तत् प्रत्यक्षमितीदृशम्।।२३४।। वचनं राजकीयं वा लौकिकं नापि विद्यते। न चापि स्मरणात् पश्चादिन्द्रियस्य प्रवर्त्तनम्।।२३५।। वार्यते केनचिन्नापि तत् तदानीं प्रदुष्यति। तेनेन्द्रियार्थसम्बन्धात् प्रागूर्ध्वं वापि यत् स्मृतेः।।२३६।।

3—अनुपलब्धि हेतु का यहाँ क्षणिकतासिद्धि के लिये अधिकार ही संभवित नहीं है, क्योंकि वह तो निषेध(= अभाव) की साधक होती है, जब कि यहाँ विधिस्वरूप (= भावात्मक) क्षणिकत्व सिद्ध करना अभिलिषत है। और किसी हेतु का तो बौद्धमत में स्वीकार ही नहीं है। उपरांत, बौद्ध मत में प्रत्यक्ष- अनुमान के सिवा अन्य किसी प्रमाण का भी स्वीकार नहीं है, तो क्षणिकता की सिद्धि यानी निश्चय किस 20 प्रमाण से सिद्ध होगा ?

#### [ प्रत्यभिज्ञा के प्रामाण्य और प्रत्यक्षत्व का समर्थन ]

क्षणिकवाद का अंगीकार इस लिये भी असत् है, प्रत्यिभज्ञा संज्ञक प्रत्यक्ष से पदार्थों की स्थिरता यानी चिरकालस्थायिता सुज्ञात होती है। प्रत्यिभज्ञा को 'अप्रमाण' मत कहना, हेतुबिन्दुटीकादि विविध ग्रन्थों में कहा है — "प्रमाण की व्याख्या में, वह प्रमाण लोकमान्य होता है जिस में अपूर्व अर्थ का भान होता 25 हो, बाधमुक्त हो, निर्दोष कारणों से प्रादुर्भाव हुआ हो।" — इस प्रमाणलक्षण का अन्वय प्रत्यिभज्ञा में निर्वाध है। ऐसा भी मत कहो कि प्रत्यिभज्ञा प्रत्यक्ष नहीं है। जैसे घटादिप्रत्यक्ष आत्मा, इन्दिय-अर्थ संनिकर्षजन्य होता है वैसे यह प्रत्यिभज्ञा प्रत्यक्ष भी सिद्ध है। ऐसा भी मत कहना कि — 'यह तो वही है' इस प्रकार से होने वाला पूर्वापर अनुसन्धानकारक ज्ञान तो पूर्वांश की स्मृति से गर्भित होने के कारण, प्रत्यभिज्ञा को 'प्रत्यक्ष' मानना अनुचित है' — क्योंकि जानकार लोगों में, स्मृति गर्भित होने पर भी सत् पदार्थ के

<sup>\*.</sup> त्रिरूपाणि च त्रीण्येव लिङ्गानि । । १९ । । अनुपलिष्धाः स्वभावः कार्यं च (न्या.बिं.द्वि.पं.पृ.२९) ♦. द्विविधं सम्यग्ज्ञानम् । । २ । । प्रत्यक्षमनुमानं च । । ३ । । (न्या.बिं.प्र.प.पृ.५-६) ▼. हेतुबिन्दु-प्रमाणपरीक्षा - तत्त्वार्थश्लो.-प्रमेयक.मा.नयोपदेशादिग्रन्थेषु श्लोकोयमुद्धृतः ।

10

15

25

विज्ञानं जायते सर्वं प्रत्यक्षमिति गम्यताम्। २३७ पूर्वार्धः।

इत्यनेकदेश-कालावस्थासमन्वितं सामान्यम् द्रव्यादिकं च वस्तु अस्याः प्रमेयमित्यपूर्वप्रमेयसदभावः। तदक्तम्- [श्लो.वा.प्रत्यक्ष. २३२-२३३-२३४]

गृहीतमपि गोत्चादि स्मृतिस्पृष्टं च यद्यपि। तथापि व्यतिरेकेण पूर्वबोधात प्रतीयते।। देशकालादिभेदेन तत्रास्त्यवसरो मितेः। यः पूर्वमवगतो ना(?i)शः स च नाम प्रतीयते।। इदानींतनमस्तित्वं न हि पूर्विधया गतम्। इति।

नन्वेवं भिन्नाभिन्नवस्तुविषयोऽनिब(?नुस)न्धानप्रत्ययः प्राप्तः। इष्यत एवैतत्, यतो(न?)भिन्नत्वे न प्रत्यभिज्ञानम् अभिन्नत्वेऽपि न प्रमेयभेदः। प्रत्यभिज्ञाव्यपदेशोऽप्यस्य भेदाभेदालम्बनत्वमेव द्योतयित। यतो

संनिकर्ष से जन्य होने के कारण इन्द्रियजन्य बुद्धि का, प्रत्यक्षरूप से व्यवहार सुविदित है। श्लोकवार्त्तिक ग्रन्थ में कहा गया है -

'ऐसा कोई राजकीय (= राजाज्ञारूप) या लोकमान्य वचन नहीं है कि स्मृति के पूर्व होनेवाला (ज्ञान) प्रत्यक्ष नहीं होता।। स्मृति के बाद यदि (प्रत्यक्षजनक) इन्द्रिय प्रवृत्ति होती है तो कोई भी उस को रोक नहीं सकता। अतः प्रत्यक्ष उस काल में प्रदूषित (= दोषग्रस्त) नहीं है।। अतः स्मृति के पूर्व या पश्चाद् जो विज्ञान इन्द्रियार्थ सम्बन्ध से निपजता है वह सब 'प्रत्यक्ष' जान लेना।।

#### [ प्रत्यभिज्ञा प्रत्यक्ष का प्रमेय कौन ? ]

इससे फलित होता है कि प्रत्यभिज्ञा प्रत्यक्ष प्रमाण है जिस का प्रमेय है - अनेक देशों में, अनेक काल में, अनेक अवस्थाओं में अनुगत सामान्य एवं उस से विशिष्ट वस्तु। (उदा० देवदत्त द्रव्य एवं भिन्न भिन्न स्थलों में, बचपन आदि विविध काल में, एवं विविध बाल्यादि अवस्थाओं में 'यह वही देवदत्त है' इस प्रकार देवदत्तत्व सामान्य विषयक प्रत्यभिज्ञा होती है वह इन्द्रियसम्बन्ध जन्य होने से 'प्रत्यक्ष' है।) ऐसा नहीं है कि प्रत्यभिज्ञा सर्वथा पूर्वदृष्ट प्रमेय गोचर ही हो - श्लोकवार्त्तिक 20 में कहा है – 'हालाँकि गोत्चादिसामान्य स्मृतिस्पृष्ट हो कर (पूर्व में) गृहीत रहता है, फिर भी पूर्वबोध (मैं जैसा दीखता था उस) से भिन्नरूपेण प्रतीत होता है।। देश-कालादि भेद से वहाँ (अपूर्वतया) प्रमिति अवसरप्राप्त है। पहले जिस अंश का (वृद्धत्वादि अवस्था आदि का) बोध नहीं हुआ था वह (अपूर्वतया) यहाँ प्रतीत होता है। आखिर, पूर्वबुद्धि में वर्त्तमानक्षणव्याप्त अस्तित्व का तो ग्रहण नहीं हुआ।। (वह अभी गृहीत होने से अपूर्व प्रमेय का बोध प्रत्यभिज्ञा में सिद्ध होता है।)

#### [ प्रत्यभिज्ञा में भिन्नाभिन्नवस्तुविषयता का समर्थन ]

शंका :- 'यह वही हैं' इस प्रकार पूर्वोत्तरकालीन दृष्ट पदार्थ के ऐक्य का अनुसन्धान करनेवाली प्रत्यभिज्ञा प्रतीति में भिन्नाभिन्न वस्तुविषयता प्रसक्त होगी।

उत्तर :- वह तो हमें इष्ट ही है। अगर पूर्वोत्तरकालीन वस्तु सर्वथा भिन्न होती तो ऐक्यावगाही प्रत्यभिज्ञा का उद्भव ही नहीं होता। तथा, यदि वहाँ सर्वथा अभेद होता तो कालभेदप्रयुक्त प्रमेयभेद न होता। उस 30 प्रत्यक्ष की 'प्रत्यभिज्ञा' ऐसी संज्ञा भी यही सूचित करती है कि इस का विषय अकेला भेद या अकेला

नैककालैकप्रमेयगोचराणां भिन्नप्रमातृसम्बन्धिज्ञानानां 'प्रत्यभिज्ञा' इति व्यपदेशः। नापि सर्वथा भिन्नेषु घट-पटादिषु। न च कालस्यातीन्द्रियत्वाद् भिन्नकालैकप्रमेयप्रत्यभिज्ञाने न प्रमेयातिरेक इति वक्तव्यम्, यतो यद्यपि न किश्चित् तत्र प्रमेयातिरेकस्तथापि घटादयः कदाचिदुपलक्षिताकारा अन्यदाऽनुपलक्ष(?क्ष्य)माणाः सदसत्तया सन्देहविषयतामापद्यन्ते तत्स्वभावावेदिका च प्रत्यभिज्ञा तेषां सन्देहविषयतामपाकुर्वाणा प्रमाणतामश्नुते। यतो न विषयातिरेक एव प्रामाण्यनिबन्धनं प्रत्ययानाम् किन्तु सन्देहापाकरणमपि सन्दिग्धस्य। यदा त्वविरतोपलब्धिसन्तानाः पुनः पुनरपेतसन्देहसङ्गाः प्रत्यभिज्ञायन्ते भावाः तदा सन्देहविच्छेदाधिकफलाभावात् मा भूत् प्रत्यभिज्ञा प्रमाणम्।

न च सविकल्पकमेवैकं प्रत्यभिज्ञाज्ञानम् अविकल्पकस्यापि एकत्वग्राहिणः प्रत्यभिज्ञाज्ञानस्य सद्भावात् । तथाहि— एकप्रमातृसम्बन्धिप्रथमप्रत्ययाऽभिन्नविषयाकारानुभवतोऽनुट्यदूपार्थग्राह्यविकल्पकं ज्ञानमनुभूयत एव, एकत्वग्राहि च ज्ञानं प्रत्यभिज्ञाज्ञानमुच्यते इति । क्षणिकाभिव्यक्तिष्वपि शब्दमात्रास्वालोचनप्रत्ययावगतमेव स्थैर्यम् 'स एवायम्' इत्यनन्तरमनुसन्धानविकल्पोत्पत्तिदर्शनात् । तथाहि— अर्थसंसर्गानुसारिणोऽनुभवादुपजा-अभेद नहीं किन्तु भेदाभेद ही है। देखिये— किसी एक काल में अगर भिन्न भिन्न ज्ञाता किसी एक ही प्रमेय का बोध करे, फिर भी वह बोध 'प्रत्यभिज्ञा' नहीं कहा जाता। उपरांत, भिन्नभिन्न घट-पटादि का एक व्यक्ति को होनेवाला बोध भी प्रत्यभिज्ञा नहीं कहा जाता।

#### [ संदेहनिरसन भी प्रामाण्य का प्रयोजक ]

शंका :- प्रामाण्य का मूल है प्रमेयातिरेक यानी अपूर्व (= अधिक) प्रमेयग्रहण, प्रत्यभिज्ञा में कालभेद का ग्रहण अतीन्द्रिय होने से शक्य नहीं। अतः कालभेदमूलक प्रमेयभेद गृहीत न होने से एकरूप प्रमेय की ग्राहक प्रत्यभिज्ञा प्रमाण नहीं हो सकती।

उत्तर :- ऐसा कहना ठीक नहीं है। हालाँकि कालभेद अतीन्द्रिय होने से प्रमेयभेद उपलक्षित नहीं 20 होता, फिर भी पूर्व में एक बार कभी घटादि देखने में आ गये। तदनन्तर विविध व्याक्षेपो के कारण, वे घटादि नहीं देख पाये तब उन के सत्त्व, असत्त्व के बारे में सन्देह हो गया। पुनः प्रत्यभिज्ञा होने पर घटादि अपने स्वभाव से वेदित हुए, अतः घटादि की संदेहग्रस्तता दूर हो गयी। इस प्रकार सन्देहग्रस्तता का निरसन करनेवाली प्रत्यभिज्ञा प्रमाणता को प्राप्त होती है। विषयातिरेक यानी विषयाधिक्य ही प्रतीतियों में प्रामाण्यप्रयोजक हो ऐसा नहीं है किन्तु संदेहग्रस्त प्रमेयों के संदेहों का अपाकरण भी प्रामाण्य-प्रयोजक 25 है। हाँ, जब पुनः पुनः सत्वर संदेहमुक्ततया निरन्तर भावोपलब्धि प्रवाह चलता रहे तब न संदेहापाकरण है न विषयातिरेक, यानी संदेहविच्छेद जैसा कोई अधिक फल न होने से उस वक्त प्रत्यभिज्ञा को प्रमाण मत मानो, कोई हानि नहीं।

#### [ प्रत्यभिज्ञा अविकल्परूप भी होती है ]

प्रत्यभिज्ञाज्ञान एकमात्र सविकल्प ज्ञान ही होता है ऐसा भ्रम नहीं रखना। अविकल्परूप भी प्रत्यभिज्ञान 30 होता है जो एकत्वावगाहि होता है। देखिये — जैसे, एक ही प्रमाता को प्रथमानुभव से अभिन्नाकारविषयस्पर्शी अखण्डस्वरूप अर्थ के ग्राहकरूप में अविकल्प अनुभव होता ही है। अभिन्नाकारविषयस्पर्शी और अखण्डस्वरूप अर्थ का ग्रहण यही तो एकत्वग्रहण है और एकत्वग्राहि ज्ञान ही 'प्रत्यभिज्ञा ज्ञान' कहा जाता है। यहाँ

तान्नीलविकल्पात् तद्व्यापारानुसारिणो यथा नीलानुभवव्यवस्था सौगतैरभ्युपगता तथा 'पूर्वदृष्टं पश्यामि' इत्युल्लेखवतोनुसन्धानविकल्पात्(?द)त्रुटचद्रूपशब्दाद्यवभासिनस्तत्त्वात्त तर्ह्य(?द)धिगतरूपत्वं किमिति न व्यवस्थाप्यते ? 'पूर्वदृष्टमेव पश्यामि' इत्युल्लेखवानुपजायमानोऽप्यनुसन्धानप्रत्ययो न प्रत्यभिज्ञाध्यक्षतामनुभवति क्षणिकाभिव्यक्तिषु शब्दमात्रास्वक्षसंसर्गाभावतस्तदोपजायमानत्वात् । चिरन्तरकालाभिव्यक्तीनां तु घटादिव्यक्तीनां अनुसन्धानविकल्पप्रत्यिधगतमेव स्थिरत्वम् इन्द्रियसंसर्गानुसरणतस्तस्य प्रादुर्भावात् ।

न चेन्द्रिय(ा)विषयत्वात् स्थैर्यस्य तदनुसारिणो विकल्पस्य वाऽध्यक्षस्य न पौर्वापर्ये वृत्तिरिति वक्तुं युक्तम्, नीलादावप्यस्य समानत्वात्। यथा चाक्षव्यापारानन्तरं नीलाद्यवभासस्यानुभूतेस्तस्य नीलादिविषयत्वम् तथा नयनव्यापारानन्तरमञ्जटचद्रूपप्रतिभासानुभूतेस्तस्य तद्विषयत्वमि व्यवस्थापनीयम्। न च पूर्वदर्शना-नुस्मरणमन्तरेण दृश्यमानस्यार्थस्य पूर्वदृष्टताधिगतिर्न सम्भवति पूर्वदर्शनस्मरण एव वर्त्तमानदर्शनग्राह्यस्य

शब्दिनित्यतावादी मीमांसक कहता है कि जिन शब्दमात्राओं की अभिव्यक्ति हालाँकि क्षणिक ही होती है, 10 फिर भी उन में आलोचनप्रतीति यानी निर्विकल्प ज्ञान के द्वारा स्थिरता का भान गर्भितरूप से होता ही है। अत एव उसके बाद 'यह वही (ककार) है' ऐसा अनुसन्धान विकल्प उत्पन्न होता हुआ दिखाई देता है। 'यह वही(ककार) है' इस अनुसन्धान प्रतीति का उदाहरण लेकर यदि कोई 'पूर्वदृष्ट को देखता हूँ' ऐसी भिन्न भिन्न शब्दमात्राओं की अनुसन्धानात्मक प्रतीति (यानी सर्वथा भिन्न घट-पट शब्दों की प्रतीति) में भी प्रत्यभिज्ञारूप प्रत्यक्ष का आपादन करें तो वह उचित नहीं है — क्योंकि तब पूर्वकालीन शब्दमात्राओं 15 के साथ इन्द्रिय का संनिकर्ष उपस्थित नहीं है। फिर भी, दीर्घकाल के अन्तराल से अभिव्यक्त होनेवाले घटादि की स्थिरता को भी प्राहक अनुसन्धान प्रतीति घटादि की स्थिरता को भी प्रहण कर लेती है — इस में बाध नहीं है क्योंकि उसी घटादि के साथ उत्तरकाल में भी इन्द्रिय संसर्ग होने के कारण ही उस का (अनु० प्रतीति का) उदय होता है।

#### [ प्रत्यक्ष की स्थैर्यविषयता का समर्थन ]

आशंका :- स्थैर्य (= चिरकालसम्बन्ध) अतीन्द्रिय होने से, स्थैर्य ग्रहण प्रवण विकल्प अथवा प्रत्यक्ष (= अविकल्प) की उस के पूर्वापरभावग्रहण में शक्ति नहीं हो सकती।

उत्तर :- नीलादि भी क्षणमात्रवृत्ति होने से क्षण की अतीन्द्रियता के कारण उस का प्रत्यक्ष हो नहीं सकेगा — आप को भी यह समान दोष है। फिर भी जैसे इन्द्रियसंचार के बाद नीलादि का अवभास अनुभविसद्ध है अतः प्रत्यक्ष में नीलादिविषयता माननी पडती है, उसी तरह नेत्रसंचार के बाद अस्खिलतरूप 25 से स्थैर्य के प्रतिभास का अनुभव होता है अतः स्थैर्यविषयता भी प्रत्यक्ष में मान लेना ही चाहिये।

आशंका :- 'पूर्वदृष्टं स्मरामि' इस ढंग से, पूर्वदृष्ट वस्तु के पश्चात् स्मरण के विना, वर्त्तमान में दृश्यमान वस्तु की पूर्वदृष्टता का अवगम सम्भव नहीं। कारण, पूर्वदर्शन का स्मरण होने पर ही वर्त्तमानप्रत्यक्षगृहीत पदार्थ में 'पहले यह देखा है' ऐसा पूर्वदृष्ट का अध्यवसाय उत्पन्न होता है। अब वस्तुस्थिति ऐसी है कि वर्त्तमानकालीन दर्शन में पूर्वदर्शन तो भासित नहीं होता। तब उस का प्रतिभास न होने पर, 30 वर्त्तमानदर्शन गृहीत पदार्थ में पूर्वदृष्टता को जान लेने में प्रत्यक्ष कैसे समर्थ हो पायेगा ? पूर्वदृष्टता के अवगम के विना इन्द्रियजन्य प्रतीति की पूर्वापरभाव के ग्रहण में प्रवृत्ति कैसे होगी ?

Jain Educationa International For Personal and Private Use Only www.jainelibrary.org

20

'पूर्वदृष्टमेतत्' इत्यध्यवसायात्, तच्च दर्शनं नेदानीन्तनदृशि प्रतिभातीति तदप्रतिभासने न तद(?दृ)ष्टतां वर्तमानदर्शनग्राह्यस्याध्यक्षमधिगन्तुं प्रभुरि(?इ)ति कथं पौवापर्येऽक्षजप्रत्ययप्रवृत्तिः ? इति वक्तव्यम्, यतः 'पूर्वदृष्टमेतत्' इत्युल्लेखमन्तरेणाऽपि पौर्वापर्ये दृगवतारात्।

तथाहि— मलयगिरिशिखराद्यनुस्मरणकालेऽप्यक्षजे दर्शने पुरो व्यवस्थितो नीलादिरर्थः स्फुटमत्रुट्यदूपतया प्रतिभाति । तदूपतया प्रतिभासनमेवाऽक्षणिकत्वप्रतिभासनं कथं न निर्विकल्पकप्रत्यभिज्ञाध्यक्षसमवसेयं तत्त्वम्? न च निर्विकल्पाध्यक्षेणैवैकत्वप्रहणात् तदेवेदमिप(?मिति) सिवकल्पप्रत्यभिज्ञाध्यक्षं गृहीतप्राहितया व्यवहारमात्रदर्शन(?प्रवर्त्तन)फलत्वात् नीलादिविकल्पवदप्रमाणम् (?) यतो गृहीतमगृहीतं वार्थस्वरूपमवभासयन्ती प्रतिपत्तिः अबाधितरूपा अर्थाऽविसंवादित्वात् प्रमाणम् अर्थाधिगतिफलनिबन्धनत्वे(न) प्रमाणस्य लोके सिद्धत्वात् । ततो निर्विकल्पकस्य विकल्पकस्य वा स्थैर्यग्राहिणः प्रत्यभिज्ञाप्रत्ययस्य प्रमाणतेति तद्बाधितत्वात् । अधाध्यस्य नाभ्युपगमार्हता युक्तिसङ्गता ।

विनाशस्य सहेतुकत्वात् हेतुसंनिधेः प्रागभावात् क्षयिणामिष भावानां कियत्कालं यावत् स्थैर्यमनु-मानादप्यवसीयते। न च नाशहेतूनामभावः, 'दण्डेन घटो भग्नः' — 'अग्निना काष्ठं दग्धम्' इति नाशहेतु-

उत्तर :- ऐसा नहीं बोलना, क्योंकि 'पूर्व में यह देखा है' ऐसा उल्लेख न होते हुए भी पूर्वापरभाव के ग्रहण में दर्शन का अवतार हो सकता है।

#### [ नीलादि का अतूटरूप से अक्षणिकत्व संवेदन ]

देखिये— जब एक ओर अपनी सामग्री के बल से मलय पर्वत के शिखरादि की याद आ रही है उसी वक्त इन्द्रियादि सामग्री बल से जात दर्शन में अस्खिलतरूप से संमुखवर्त्ती नीलादि अर्थ का स्फुट प्रतिभास भी होता है। यही नीलादि अर्थ प्रतिभास अक्षणिकत्व प्रतिभास गर्भित ही होता है। तो फिर कैसे कह सकते हैं कि अक्षणिकत्व निर्विकल्प प्रत्यभिज्ञा प्रत्यक्ष से गृहीत नहीं हो सकता ?

शंका :- (अक्षणिकत्व यानी स्थिरत्व अथवा) एकत्व यदि दर्शन यानी निर्विकल्प प्रत्यक्ष से ही गृहीत हो चुका है, तब तो 'वह यही है' ऐसा जो सविकल्प प्रत्यभिज्ञा प्रत्यक्ष है वह गृहीतग्राहि होने से अप्रमाण ठहरेगा, क्योंकि उस नीलादि सविकल्प का नीलादिव्यवहारप्रवर्त्तन के सिवा और तो कोई प्रमात्मक फल है नहीं।

उत्तर :- गृहीत या अगृहीत तत्त्व प्रमाण/अप्रमाण का प्रयोजक नहीं है। कोई भी अबाधितविषयक 25 प्रतीति सही अर्थ स्वरूप को प्रकाशित करती है तो अर्थ-अविसंवादी होने के जरिये प्रमाण होती है। लोगों में अर्थाधिगम (= अर्थप्रमा) फलकारणतारूप से ही प्रमाण की प्रसिद्धि है न कि अगृहीतग्राहितारूप से।

निष्कर्ष :- निर्विकल्प या सविकल्प किसी भी स्थैर्यग्राहक प्रत्यभिज्ञा प्रत्यक्ष प्रमाणभूत होने के कारण, उस से क्षणिकत्व बाधित हो जाने से क्षणभंगवाद स्वीकाराई एवं युक्तिसंगत नहीं है।

#### [ विनाश अहेतुक नहीं होता - स्थैर्यवादी ]

30 अहेतुक विनाश वादी क्षणिकमत से विपरीत ही स्थैर्यवादी कहता है कि विनाशहेतु के संनिधान से ही नाश होता है, नाशक्षण के पहले जब तक नाशहेतु का संनिधान नहीं है तब तक विनश्वर भाव भी किंचित्काल पर्यन्त स्थिर यानी जिन्दा रहता है, इस तथ्य को अनुमान से भी जान सकते हैं — (भाव

20

नामन्वय-व्यतिरेकाभ्यां लोके सुप्रसिद्धत्वात् । अन्वय-व्यतिरेकनिबन्धनो हि सर्वत्र हेतुफलभावः, तमभ्युपगच्छन् 'हेतुभिरनाधेयत्वं(?ध्वं)सा घटादयः' इति प्रत्येतुं न क्षमः। उक्तं च— [ ]

▼अभिघाताग्निसंयोग-नाशप्रत्ययसन्निधिम्।

विना संसर्गितां याति न विनाशो घटादिभिः।। इति।

न चाऽवस्तुत्वाद् विनाशस्य कार्यत्वं न सङ्गतमिति वक्तव्यम्, यतः — [ ]

\*भावान्तरविनिर्मुक्तो भावोऽत्रानुपलम्भवत्।

अभावः संमतस्तस्य हेतोः किं न समुद्रभवः ?।।

घटेन्धनपयसां समासादितविकाराणामवस्थान्तरमेव ध्वंसं मन्यन्ते । येप्यनुपजातविकाराः प्रदीपबुद्ध्यादयो ध्वंसमालम्बन्ते तेप्यव्यक्तरूपतामात्मस्वभावतां च विकारमेव ध्वंसमासादयन्ति यथा नोपलम्भव्यावृत्तिरेवानुपलम्भः परेषां किन्तु विवक्षितोपलम्भादन्यः पर्युदासवृत्त्योपलम्भ एव, तथा भावातिरेकेणाभावस्याऽसंवेद्यत्वाद् भाव <sup>10</sup> एव(ा)भावः।

कुछ काल स्थिर रहता है, क्योंकि नाशहेतु तब असंनिहित हैं।) 'नाश का कोई हेतु ही नहीं होता' यह कथन गलत है। अन्वय और व्यतिरेक के बल से विश्व में विनाश के हेतु अति प्रसिद्ध है। उदा० 'डंडे से घट को फोड दिया, आग से लकड़ी जल गयी...' इत्यादि व्यवहारों से स्पष्ट है कि विश्व में घट और लकड़ी आदि का नाशहेतु क्रमशः डंडा ओर आग इत्यादि प्रसिद्ध है। विश्व के कोने कोने में अन्वय-व्यतिरेक 15 मूलक कारण-कार्य भाव निश्चित है। इस तथ्य को स्वीकारनेवाला कोई भी व्यक्ति 'घटादि का ध्वंस कारण से आधेय (= प्रयुक्त) नहीं है' ऐसी बेतुकी बात मानने को तैयार नहीं। किसी विद्वान् ने कहा है — '(दंड का) अभिघात अथवा अग्निसंयोग रूप नाशनिमित्तों के सांनिध्य के विना नाश घटादि के साथ संसर्गिता अनुभव नहीं करता।' [ ] इति।

#### [ विनाश में कार्यत्व की उपपत्ति ]

'विनाश अवस्तुरूप होने से उस में कार्यत्व नहीं मेल खाता' ऐसा मत कहना, क्योंिक बहुत से विद्वान् स्पष्ट कहते हैं — 'अनुपलम्भ की तरह अन्यभाव से व्यावृत्त भाव ही 'अभाव' माना गया है, तब कारण के विना उस का उद्भव कैसे होगा ?' (अनुपलम्भ का अर्थ उपलम्भाभाव नहीं होता किन्तु अन्य (भूतलादि) अर्थ के उपलम्भ को अनुपलम्भ कहा जाता है वैसे अभाव के लिये भी समझ लेना।) इस श्लोकार्थ के आधार पर घट के इन्धन के या दुग्ध के विकारप्राप्त रूपान्तर को ही (खप्पर, 25 भरम, दध्यादि को ही) ध्वंसात्मक मानते हैं। तथा, प्रदीप, बुद्धि आदि के बारे में जहाँ भरमादिवत् विकार अनुपलम्भ है वहाँ भी उन की जो व्यक्त भावात्मकस्वभावता है वह बदल कर अव्यक्तभावापन्नता जो कि एक विकाररूप है उसी को ध्वंस मानते हैं। (प्रदीप आदि पहले व्यक्तरूप थे, नाशहेतु का संनिधान होने पर वे अव्यक्त यानी तिरोहित हो जाते हैं — यही ध्वंसात्मक विकार है।) जैसे बौद्धों के मत में अनुपलम्भ उपलम्भव्यावृत्तिस्वरूप नहीं किन्तु पर्युदास नञ् (तिद्भन्नसूचक नकार) का अवलम्ब 30 कर के विविक्षित (वस्तु के) उपलम्भ से भिन्न (अन्य वस्तु के) उपलम्भ को ही 'अनुपलम्भ' माना

<sup>▼.</sup> हेतुबिन्दुटीकायामृद्धृतोऽयं श्लोकः।। ♦. हेतुबिन्दुटीका-स्याद्वादरत्नाकर-रत्नाकरावतारिकायां समृद्धृतोऽयं श्लोकः।

वि(?वै)शेषिकास्तु मन्यन्ते— भवत्वनपेक्षितभावान्तरसंसर्गः प्रच्युतिमात्रमेव प्रध्वंसाभावः, तथापि तत्र हेतुमत्ता न विरोधमनुभवति। तथाहि— (हेतु० टीका )

सं(सन्) बोधगोचरप्राप्तस्तद्भावे नोपलभ्यते।

नस्या(श्य)न् भावः कथं तस्य न नाशः कार्यतामियात्।।

कारणाधीनः पदार्थेषु प्रध्वंस इति तद्धेतुसन्निधानात् प्रागनासादितविनाशसङ्गतयो भावा इत्यनुमानाद-क्षणिकत्वसिद्धेर्न क्षणक्षयिता तेषामभ्युपगन्तुं युक्तेति।

#### [ ऋजुसूत्रनयावलम्बिसौगतीयः क्षणभंगसिद्धावुत्तरपक्षः ]

अत्र प्रतिविधीयते— यदुक्तम् (४-५) 'नाध्यक्षतः क्षणिकतावगमः' इति, तत्र यथा अध्यक्षमेव क्षणिवशरारुतां भावानामवगमयित तथा प्रतिपादितं प्राक् ▼वेदान्तवादिमतिनराकरणं कुर्विद्भः। यदिप 'नानुमानतोऽपि तिसिद्धि(ः) सामान्यविशेषलक्षणाऽयोगात् लिङ्गस्य' (४-८) इति - तदसंगतमेव। यतः 'सपक्षे सत्त्वम्' (४-९०) इत्यादिना स्वसाध्यप्रतिबिम्ब(बन्ध) एव हेतोः निश्चितोऽभिधीयते न दर्शनादर्शनमात्रम्, जाता है — उसी तरह भाव से विनिर्मुक्त अभाव का संवेदन शक्य न होने से (अन्य) भाव को ही अभाव माना जाता है। (इसीलिये अभाव का 'अस्ति' रूप से अनुभव होता है।)

#### [ वैशेषिक मतानुसार अभाव में कार्यता संगति ]

15 वैशेषिकों की मान्यता है — अन्य दण्डादि भाव के संसर्ग की अपेक्षा नहीं रखनेवाला सीर्फ प्रच्युति (= स्वरूपभंग) रूप ही प्रध्वंसाभाव बौद्ध विद्वान् भले ही मानते हो, किन्तु तथास्वभावी प्रध्वंस के साथ सहेतुकता का कोई विरोध नहीं है। देखिये — 'बोधगोचरप्राप्त (यानी उपलब्धिलक्षण प्राप्त) पदार्थ (= इन्धन) अग्निसांनिध्य के बाद में (नाशपर्यायापन्नभाव) उपलब्ध नहीं होता। तो वह नाश अग्नि का कार्य क्यों नहीं होगा ?" — (हेतुबिंदुटीका) इस से फलित यह होता है कि अनुमान से सिद्ध हो सकता है 20 कि पदार्थों का प्रध्वंस कारणाधीन ही होता है। क्योंकि ध्वंस-कारणों के संनिधान के पहले भाव कभी विनाशालिंगनप्राप्त नहीं होता।

निष्कर्ष :- भावों की क्षणभंगुरता स्वीकारोचित नहीं है।

#### [ क्षणिकत्वसिद्धि-ऋजुसूत्रानुसारी बौद्ध उत्तरपक्ष ]

ऋजुसूत्रनयमतवादी अथवा बौद्धमतवादी अब स्थैर्यवादीमत की आलोचना में कहते हैं — स्थैर्यवादी 25 ने जो कहा (४-१६) प्रत्यक्ष से क्षणिकता का भान नहीं होता — इस के विरुद्ध — प्रत्यक्ष ही भावों की क्षणभंगुरता को भाँप लेता है इस तथ्य का प्रतिपादन दूसरे खंड में पहले वेदान्तवादिमत के निरसन में किया जा चुका है (♥)। यह जो कहा था (४-२३) अनुमान से भी क्षणिकता की सिद्धि नहीं होती, क्योंकि लिङ्ग में पक्षधर्मत्वादि सामान्य लक्षण की, अथवा स्वभाव-कार्यत्वादि विशेष लक्षण की संगति नहीं होती। यह असंगत है क्योंकि हेतु में 'सपक्षे सत्त्व' इत्यादि (४-२५) सामान्यलक्षण के बहाने हमारा अभिप्राय 30 है कि हेतु में निश्चितरूप से अपने साध्य के साथ प्रतिबद्धता यानी अव्यभिचारिता होनी चाहिये, सपक्ष का अस्तित्व चाहे हो या न हो, उस में हेतु की सत्ता का दर्शन हो या अदर्शन — यह कोई महत्त्व

<sup>▼.</sup> वेदान्तवादिमतनिराकरणं द्वि० खण्डे पृष्ठ २८० तः २९४ मध्ये पृ.३०६ तः ३३६ मध्ये दृष्टव्यम्।

सपक्ष-विपक्षयोर्हेतुभावाऽभावयोः सर्वत्र निश्चयाऽयोगात्। न हि पार्थिवत्वादौ दर्शनाऽदर्शनयोः सतोरप्यन्वय(।)निश्चयः इति कृतकत्वादावपि स न स्यात।

तथाहि— बहुलमदृष्टे(ष्ट)व्यभिचारस्यापि केनचिदसति प्रतिबन्धे सर्वत्र सर्वस्य न तथाभावावगमो नियमनिबन्धनाऽभावात्। न वा सर्वदर्शनाऽव्याप्यसपक्षविपर्यं(?क्ष)यो हेतोर्भावाभावौ ग्रहीतुं शक्यौ (?), यतो न हेतुमन्तः सर्व एव भावाः साध्यधर्मसंसर्गितयाऽसर्वविदः प्रत्यक्षा(ाः) साध्यविविक्ता वा हेतुविकलतया, 5 अदृश्यतानुपलब्धेरभावाऽव्यभिचारित्वाऽयोगातु । उक्तं च— [श्लो॰ वा॰ अर्था॰ ३८]

गत्वा गत्वा च तान् देशान् यद्यर्थो नोपलभ्यते। तदान्यकारणाभावादसन्नित्यवगम्यते।। इति। यत्र यत्र साधनधर्मस्तत्र सर्वत्र साध्यधर्मः यत्र च साध्याभावस्तत्र सर्वत्र साधनधर्मस्याप्यभाव इति अशेषपदार्थाक्षेपेण सपक्षेतरयोः हेतोः सदसत्त्वे ख्यापनीय(?ये) स्तः। क्वचिदेव तादात्म्य-तदुत्पत्तिलक्षणस्य

नहीं रखता। सपक्ष में हेतू का रहना और विपक्ष में नहीं रहना इन का निश्चय सर्वत्र अनुमान स्थल 10 में होना संभव नहीं। पार्थिवत्व के साथ लोहलेख्यत्व का बार बार दर्शन होता है और पार्थिवत्व न हो वहाँ लोहलेख्यत्व का बार बार दर्शन नहीं होता — फिर भी लोहलेख्यत्व का पार्थिवत्व में अन्वय निश्चय नहीं होता क्योंकि वज्र में पार्थिवत्व होने पर भी लोहलेख्यत्व नहीं रहता – यह बात मंजूर है, लेकिन उस का यह मतलब नहीं कि — कृतकत्वादि में अनित्यत्व का अन्वय निश्चय भी न हो। कृतकत्व हेतु में साध्यप्रतिबद्धता निर्विवाद है।

#### [ हेतु में साध्यप्रतिबद्धता का निश्चय कैसे ]

देखिये – जिस भाव में प्रायशः अन्य का व्यभिचार नहीं देखा गया, किन्तु अन्य के साथ उस की प्रतिबद्धता प्रमाणसिद्ध नहीं है, तो यह नहीं जाना जा सकता कि सर्व क्षेत्रों में उस भाव का या तत्सदृश सजातीय सर्व भावों का अन्य के साथ अव्यभिचार होगा ही, क्योंकि अव्यभिचारनियम जानने के लिये कोई आधार वहाँ नहीं है। सभी असर्वज्ञ के दर्शन का जो अव्याप्य यानी अविषय हैं ऐसे सपक्ष और 20 विपक्ष में, हेतु का अन्वय और व्यतिरेक जानना शक्य नहीं (इसी लिये हमने कहा है कि अनुमान के लिये सपक्षसत्त्वादि का कोई महत्त्व नहीं है।) क्योंकि असर्वज्ञ को हेतुशाली सभी भावों का साध्यधर्म के साथ अवश्य संसर्गिता का प्रत्यक्ष भान होना शक्य नहीं। तथा जितने साध्यविकल स्थान हैं वे सब हेत् से भी रहित है - ऐसा भी निर्णय असर्वज्ञ लोग प्रत्यक्ष से नहीं कर सकते। कारण, सर्व साध्यविकल स्थानों में कदाचित हेत्वैकल्य यानी हेत्-अनुपलब्धि मान ली जाय तो वह अदृश्य-अनुपलब्धि है, उस से 25 सर्वत्र हेतू-अभाव का निर्णय नहीं हो सकता, क्योंकि अदृश्यानुपलिब्धि में अभाव की अव्यभिचारिता का नियमतः योग असिद्ध है। जैसे कि श्लोकवार्त्तिक में कुमारील विद्वान ने का है – (श्लो.वा.अर्था. ३८)

#### [ साध्यनिश्चय का आधार सीर्फ व्याप्ति ]

'अर्थ का अभाव तभी निर्णीत हो सकता है यदि उन देशों में पुनः पुनः जाने पर भी अर्थ उपलब्ध न हो।'

जहाँ जहाँ साधनधर्म हो वहाँ सर्वत्र साध्यधर्म रहेगा, जहाँ साध्यधर्म का अभाव होगा वहाँ सर्वत्र

30

15

20

25

च प्रतिबन्धस्यैकस्मिन्निप प्रमाणतोऽधिगमेऽन्वय-व्यतिरेकयोर्व्याप्त्या निश्चयः सम्पद्यते नान्यथा तदात्मनस्ता-दात्म्याभावे नैरात्म्यप्रसङ्गात्, कार्यस्य च स्वकारणाभिमते(त)भावाभावे भवतो निर्हेतुकत्वप्रसक्तेश्च। उक्तं च — (प्र.वा.३-३९/३४)

> स्वभावेऽप्यविनाभावो भावमात्रानुरोधिनि । तदभावे स्वयं भावस्याभावः स्यादभेदतः । । कार्यं धूमो हुतभुजः, कार्यधर्मानुवृत्तितः ।

स भवंस्तदभावेऽपि हेतुमत्तां विलंघयेत्।।

यस्य च क्वचित् धर्मिणि प्रागुप्र(प)दिशितप्रतिबन्धसाधकं प्रमाणं वृत्तम् इदानीं विस्मृतम् तस्य तदुपन्यासेन तत्र स्मृतिर(ा)धीयते। अनुमेयार्थप्रसिद्धे(द्धि)स्तु अविनाभाविनिश्चये तत एव स्मर्यमाणात् (??) प्रमाणात्, न पुनर्वृष्टान्तप्रतिबिम्ब(बन्ध)ग्राहकं च प्रामाण्यम्। यद्वा स्यान्नाद्यापि (??) क्वचिद्धर्मिणि प्रवृत्तं तस्यानुमानोपन्यासकाल एव प्रदर्शनीयमिति न तस्य प्रतिबिम्बग्राहिप्रमाणानुस्मृत्यर्थं पक्षीकृतार्थव्यतिरेकवान् साधनधर्म का भी अभाव रहेगा — इस प्रकार सकल पदार्थों का समुच्चय कर के ही सपक्ष में हेतु का सत्त्व और विपक्ष में उस का असत्त्व जाहीर करना पडेगा। (यह तो कैसे शक्य होगा ? अतः) किसी एक भी अधिकरण में साध्य का हेतु के साथ तादात्म्य या तदुत्पत्ति सम्बन्ध प्रमाणमूलक ज्ञात होगा तो अन्वय-व्यतिरेक व्याप्ति के बल से साध्य का निश्चय प्राप्त हो सकेगा, अन्यथा नहीं। नहीं इसलिये कि साध्यात्मा का तादात्म्य सम्बन्ध नहीं होगा, तो हेतु के साथ आत्मभाव न होने से वह हेतु नहीं बनेगा। यदि कार्य (रूप हेतु) भी कारणविधया माने गये भाव के विरह में रह जायेगा तो वह हेतुरूप कार्य निर्हेतुक यानी विना कारण उत्पन्न हो गया ऐसा स्वीकारना पडेगा। प्रमाणवार्त्तिक के दो श्लोको में कहा गया है (३-३९/३४)

भावमात्र का अनुसरण करनेवाला स्वभाव (हेतु में) होगा तो (उस के साथ) अविनाभाव जरुर रहेगा। यदि (हेतु में साध्य की) स्वभावरूपता नहीं है तो उस भाव का (हेतु का) भी अभाव प्रसक्त होगा क्योंकि वह उससे अभिन्न है।।३९।। तथा — धूम अग्नि का कार्य है क्योंकि उसमें कार्यधर्म (= कारण सत्त्वे सत्त्वम् तदभावे अभावः) का अनुसरण हैं। (अत एव) अग्नि के न रहने पर भी वह रह जायेगा तो हेतुमत्ता (= कार्यता) का उल्लंघन होगा।।३४।।

#### [ हेतु में सामान्यलक्षणिवरह के आपादन का निरसन ]

ऋजुसूत्रबौद्ध विद्वान् का कहना है कि हेतु में सामान्यलक्षण के विरह का आपादन अयुक्त ही है यह उपरोक्त चर्चा से स्पष्ट हो जाता है, फिर भी एक और बात है — किसी प्रमाता को किसी एक धर्मी में पूर्वप्रदर्शित व्याप्तिसाधक (तादात्म्यादि सूचक) प्रमाण प्रवृत्त हुआ। लेकिन अभी वह उस को विस्मृत हो गया। इस स्थिति में हम जो प्रतिबन्ध का धर्मी में उपन्यास करेंगे उससे उस प्रमाता को पुनः उस प्रमाण का स्मरण जाग्रत होगा। (स्मरण होने में तो कोई बाध नहीं है।) एक बार पूर्वजात प्रमाण का स्मरण हो आया तो उस प्रमाता को स्मृत प्रमाण से ही अविनाभावित्व का निश्चय हो कर साध्यार्थ की सिद्धि हो जायेगी। प्रमाण को दृष्टान्त के प्रतिबिम्ब का (यानी दृष्टान्तगत साध्यादि का ग्राहक हम नहीं

साधर्म्यादिदृष्टान्तः प्रदर्शनीयः, अतस्तत्प्रतिबन्धप्रसाधकं साक्षादेव प्रमाणं प्रदर्शनीयम्। तत्र च प्रदर्शिते न किञ्चित् दृष्टान्तप्रदर्शनेन, तस्य चरितार्थत्वात्। प्रतिबिम्बप्रसिद्धौ च प्रमाणतः साध्यधर्मे सत्येवानुमेये हेतोः सद्भाव इति कथं तस्य सामान्यलक्षणिवरहः ?!

तथाहि— सपक्षः साध्यधर्मवानेवार्थ उच्यते । बाधकप्रमाणबलाच्च विपक्षाऽव्यापितो हेतुः साध्यधर्मवत्चे(ति) च साध्यधर्मिणि वर्त्तमानः कथं न सपक्षे वृत्तः यतो न सपक्षव्यवस्था वा ? सर्वमिच्छाव्यवस्थापितलक्षणं 5 पक्षत्वमपाकरोति साधियतुमिष्टे, इतीच्छा (?) व्यवस्थापितत्व(त्वं) पक्षलक्षणस्य सिद्धमेव। सपक्षत्वात् (त्वं) तु तस्य साध्यधर्मयोगात् वस्तुबलायातमिति न तत् तेन बाध्यते अन्यथा सपक्षव्यतिरिक्ते पक्षे वर्त्तमानो हेतुः विपक्षाऽ(क्ष)वृत्तेरनैकान्तिकः प्रसक्त इति सर्वानुमानोच्छेदः । अथ पक्षीकृतपरिहारेणैवाऽसपक्षस्यापि व्यवस्थापितत्वात् मानते जिस से कि दोषप्रवेश हो सके।) हाँ, जिस प्रमाता को अब तक किसी धर्मी में पूर्व कथित प्रमाण प्रवृत्त नहीं हुआ उस के प्रति अनुमानप्रयोगकाल में ही अनुमानप्रयोग के साथ तादात्म्यादिप्रतिबन्ध प्रसाधक 10 प्रमाण का निरूपण कर देना होगा। अतः उस को प्रतिबिम्बग्राहक प्रमाण का स्मरण कराने के लिये हम ऐसा कोई साधर्म्यादि दृष्टान्त प्रदर्शित नहीं करेंगे जो पक्षीकृत अर्थ से विरुद्ध हो। यानी उस प्रमाता के प्रति साक्षात ही प्रतिबन्धसाधक प्रमाण प्रदर्शित किया जायेगा। उस प्रमाण के उपन्यास से ही उस प्रमाता को साध्यार्थ का अनुमान हो जायेगा, फिर तो दृष्टान्त के प्रदर्शन की आवश्यकता ही नहीं है, क्योंकि उस का कार्य सिद्ध हो ग्रमा है। अब बराबर ध्यान में लो कि जब प्रमाण से प्रतिबिम्ब सिद्धि हो गयी 15 तो 'साध्यधर्म के रहने पर ही अनुमेय धर्मी में हेतु की सत्ता रहेगी' इस प्रकार सामान्य लक्षण प्रसिद्ध हो गया। फिर कैसे कह सकते हैं कि हमारे क्षणिकवादमत में हेतु को सामान्यलक्षण का असम्भव है। (हमारी सम्यक् मतिस्फुरणा के अनुसार, संदिग्ध पाठ के रहते हुए हिन्दी विवेचन लिखने का प्रयास किया है। जब भी इससे अच्छा अर्थविवेचन करने का जिसे मौका मिले और शुद्ध पाठ प्राचीन आदर्शों से उपलब्ध हो जाय तो अधिकृत तज्ज्ञों को अधिक संतोषप्रद अर्थविवेचन करने के लिये अनुरोध है।) 20

#### [ सपक्ष की व्यवस्था दुष्कर नहीं ]

देखिये — साध्यधर्मवान् अर्थ ही सपक्ष कहा जाता है। बाधक प्रमाण के कारण जिस हेतु में विपक्षाव्यापिता सिद्ध है ऐसा हेतु जब साध्यधर्मवान् सपक्ष में विद्यमान रहेगा तो ऐसा हेतु सपक्षवृत्ति क्यों नहीं होगा ? अथवा उस से सपक्ष का निश्चय भी क्यों नहीं होगा ? साध्य सिद्धि की इच्छा के विषयभूत स्थान में साध्यसिद्धि की इच्छा से गर्भित लक्षण से युक्त जितने भी व्यक्ति हैं वे सब पक्षता 25 का पुरस्कार करते हैं, अतः सिषाधियपागर्भितत्व यह पक्ष का लक्षण सिद्ध होता है। साध्य धर्म के योग की प्रसिद्धिवाले स्थान में सपक्षत्व वस्तुभूत (वास्तविकतारूप) बल से प्राप्त हो जाता है। अतः सपक्ष के द्वारा पक्ष में किसी बाध को अवकाश नहीं है। अन्यथा, सपक्षभिन्न ऐसे पक्ष में (साध्यसिद्धि के पहले ही) रहनेवाला हेतु यदि सपक्षभिन्नता स्वरूप विपक्ष स्वरूप पक्ष में रह जाने मात्र से (क्योंकि पक्ष में साध्य सिद्ध नहीं होने से) अनैकान्तिक मान लिया जाय तो धूम से अग्नि अनुमान आदि अनुमानमात्र का विच्छेद 30 प्रसक्त होगा, क्योंकि सपक्षभिन्न होने मात्र से ही पक्ष को विपक्ष ठहराया जाता है, उस में सभी सद् हेतु रह जायेंगे।

'न पक्षे वृत्तो' = ऽसपक्षवृत्तो, असपक्षवृत्तित्वादनैकान्तिकः। नन्वेवं पक्षपरिहारेण (?) साध्यभावाभावयोस्त-द्वान्व(?न)यं हेतुर्न साध्यधर्मिणीति कथं पक्षो हेतुमानपि साध्यधर्माध्यासितत्वात्।

न हि 'यस्माद(?स्या)नुमेये साध्यं विनापि भावः तत्सद्भावाद्धर्मी साध्यधर्मवान्' इत्यभिधातुं युक्तम् । न च साध्यधर्मवृत्तिव्यतिरेकस्वरूपौ सपक्ष-विपक्षौ विहाय प्रकारान्तरस्य सम्भवः यत्र पक्षत्वं स्यात् । अन्योन्य-व्यवच्छेदरूपतया सर्वस्य द्वैराश्यव्यवस्थितेः । हेतोश्च पक्ष-सपक्षादिप्रविभागापेक्षया गमकत्वे काल्पनिकत्वम-नुमानेऽप्यंगीकृतं स्यात्, न वस्तुबलप्रवृत्तम् । तस्मात् साध्यप्रतिबद्धभावतया हेतोर्गमकत्वे साध्यधर्मिण्यपि साध्यधर्मयुक्त एव परमार्थतः सपक्षात्मन्येवासौ वर्त्तते इति कथं सामान्यलक्षणयोगी न स्यात्? उक्तं च─
▼'यत् क्वचिद् वृष्टान्(टम्) तस्य यत्र प्रतिबिम्बः तद्विदः तस्य तद् गमकं तत्रेति वस्तुगतिः ।" इति (हेत्बिन्द् टीकाग्रन्थे पृ० १६ मध्ये)

10 शंका :- असपक्ष यानी विपक्ष की व्यवस्था पक्षभूत व्यक्तियों को अलग कर के ही मान ली जाय तो कह सकते हैं कि पक्ष में रहनेवाला सद् हेतु असपक्ष (= विपक्ष) वृत्ति नहीं है अत एव असपक्ष (= पक्ष) वृत्ति होने मात्र से अनैकान्तिक भी नहीं है।

उत्तर :- अरे ! तब तो पक्ष को दूर रख कर, साध्यवान् का अन्वय वाला या साध्याभाववान् का अन्वयवाला ही हेतु ठहरा, साध्यधर्मी में रहनेवाला तो हेतु नहीं ठहरा, फिर हेतुमान् होने पर भी साध्यधर्म 15 से युक्त होने से, कैसे उस को 'पक्ष' सिद्ध करेंगे ?

#### [ हेतु का लक्षण साध्य के साथ प्रतिबद्धता ]

ऐसा तो नहीं कह सकते कि अनुमेय (= पक्ष) में साध्य के विरह में जिस का अस्तित्व है, उस के होने से धर्मी (पक्ष) साध्यधर्मयुक्त है। साध्यधर्म जिस में रहे वह सपक्ष है, जिस में न रहे वह विपक्ष है, तीसरा तो कोई प्रकार नहीं है जिस को आप 'पक्ष' कह सकेंगे। जो भी पदार्थ एक-दूसरे के व्यवच्छेदी 20 (= सप्रतिपक्ष) होते हैं वे सब विधि-या-निषेध दो राशि में किसी एक में अन्तर्भूत रहता है। मतलब, पक्ष एक कल्पना है, उसी के आलम्बन से सपक्ष-विपक्ष के विभाग के अवलम्ब से ही यदि हेतु साध्यबोधक बनेगा तो वहाँ अनुमान में भी काल्पनिकता का ही स्वीकार करना पड़ेगा, न कि वास्तविकता के जोश से हुआ प्रादुर्भाव।

सारांश, पक्षादि की माथापच्ची को छोड कर इतना ही हेतु-लक्षण समझना चाहिये कि साध्य से 25 प्रतिबद्धता (= व्याप्तता) होने के जिरये ही हेतु साध्यबोधक होता है, वह जब साध्यधर्मी में निश्चित होगा तो वास्तव में तो सरलता से यह फलित हो सकेगा कि साध्यधर्मयुक्त सपक्ष में ही वह वृत्ति है। इस प्रकार, अब कहिये कि हेतु सपक्षसत्त्वरूप सामान्य लक्षण का योगी कैसे नहीं होगा ?

किसी ग्रन्थ में (प्रमाणविनिश्चय में) कहा है कि — 'किसी एक प्रदेश में जो देख लिया गया, उस का जिस में (जिस के साथ) प्रतिबन्ध रहेगा उस (प्रतिबन्ध) को जाननेवाले को वह उस का (स्वप्रतिबद्ध

<sup>▼. &#</sup>x27;अत एवान्यत्रोक्तम्' इत्युक्त्वा 'यत् क्वचिद् दृष्टं तस्य... वस्तुगितः' अन्यत्र = विनिश्चये (सम्भवतः प्रमाणिविनिश्चयग्रन्थे) यत् = लिङ्गं क्वचित् = प्रदेशे दृष्टम् = निश्चितम् तस्य = लिङ्गस्य यत्र = वह्न्यादौ तिद्वदः = प्रतिबन्धिविदः तस्य = वह्नेः तद् = लिङ्गम् तत्र = 'यत्र दृष्टं तत्रैव नान्यत्र' — इति हेतुबिन्दुटीकाग्रन्थे पृ० १६ मध्ये २-३-२४-२५ पंक्तिषु।

ततो व्यवस्थितं क्षणिकत्व-सत्त्वयोस्तादात्म्यात् क्वचिद् वस्तुनि वर्त्तमानं सत्त्वं क्षणिकत्वयुक्त एव वर्त्तते इति नास्य सामान्यलक्षणाऽयोगः।

सत्त्वं च भावानां न सत्तायोगलक्षणम् सामान्यादिष्वभावात् अव्याप्तेः, शशशृंगादिष्विति(?पि) भावादितव्याप्तेश्च। न च शशशृंगादीनामसत्त्वाद् न सत्तायोग इति वाच्यम्, इतरेतराश्रयत्वप्रसक्तेः। तथाहि—तेषामसत्त्वं सत्तायोगविरहात् तिद्वरहश्चाऽसत्त्वात् इति व्यक्तमितरेतराश्रयत्वम्। अथ अर्थिक्रयासामर्थ्यविरहाद् 5 न तेषां सत्तायोगः — ननु एवं यदर्थिक्रयासामर्थ्ययुक्तं सत्तायोगस्तस्यैव इत्यर्थिक्रयासामर्थ्यमेव सत्त्वमायातिमिति व्यर्थः सत्तायोगः। अत एव सामान्यादीनामिप स्वरूपसत्त्वं अर्थिक्रयासामर्थ्यात् सिद्धम् 'सत्'प्रत्ययस्य सर्वत्राऽविशेषात्। न च सामान्यादिषूपचिरतः 'सत्'प्रत्ययः अस्खलद्वत्तित्वात्।

उत्पाद-व्यय-ध्रौव्येन विरोधात् एकस्मिन् धर्मिण्ययोगात् 'उत्पाद-व्यय-ध्रौव्ययुक्तं सत्' (तत्त्वार्थ० ५- साध्य का) बोधक बनेगा — यह (स्पष्ट) वस्तु स्थिति है।' — (यानी महानसादि में धूमादि लिंग एक 10 बार देखा गया, फिर वह अग्नि आदि के साथ प्रतिबद्ध है ऐसा जिस को पता चलेगा, उस व्यक्ति को धूमादि अग्नि आदि का बोधक होगा।)

इस प्रकार से हेतुलक्षण निश्चित होने पर यह भी स्पष्ट हो जाता है कि तादात्म्य के जरिये सत्त्व क्षणिकत्व के साथ प्रतिबद्ध है, अतः जिस वस्तु में सत्त्व रहेगा, क्षणिकत्व से युक्त हो कर ही रहेगा। निष्कर्ष, हेतु में सामान्यलक्षण का अयोग नहीं है।

#### [ नैयायिककल्पित सत्तालक्षण का निरसन ]

पदार्थों का सत्त्व भी नैयायिक की तरह सत्तासामान्य के सम्बन्ध से प्रयुक्त नहीं है, क्योंकि सामान्यादि में भी पदार्थ होने के जिरये सत्त्व तो होता है किन्तु वह सत्तासामान्यसम्बन्धरूप न होने से अव्याप्ति दोष लगेगा। तथा शशशृंगादि में सत्त्व न होते हुए भी सत्तासामान्यसम्बन्ध (व्यापक समवाय) रह जाने से अतिव्याप्ति दोष प्रसक्त है। ऐसा मत कहना कि — 'शशशृंगादि तो असत् है उन में सत्तासम्बन्ध नहीं रह सकता अत एव अतिव्याप्ति नहीं होगी' — क्योंकि तब इतरेतराश्रय दोष प्रसक्त होगा। देखिये — पूछा जाय कि शशशृंगादि क्यों असत् है — उत्तर होगा कि सत्तासम्बन्ध नहीं है। सत्तासम्बन्ध क्यों नहीं — तो उत्तर देंगे कि असत् है इसलिये। मतलब, स्पष्ट ही अन्योन्याश्रय प्रसक्त होगा।

#### [ सत्ता का सही लक्षण अर्थक्रियासामर्थ्य ]

यदि कहें — असत् है इसिलये नहीं किन्तु अर्थक्रियासामर्थ्य से वंचित होने के कारण शशशृंगादि 25 में सत्तासम्बन्ध नहीं है — अब अन्योन्याश्रय टल गया। नहीं, इस ढंग से तो, जो अर्थक्रियासामर्थ्यविशिष्ट होता है उसी में ही सत्तासम्बन्ध होता है। अतः (यानी समिनयत पदार्थों का ऐक्य होने से) फिलत यह हुआ कि अर्थक्रियासामर्थ्य यही सत्ता है, न कि सत्तासामान्य का सम्बन्ध (यानी सत्तासम्बन्ध निरर्थक है)। इसी लिये तो सामान्यादि में भी, 'सत्-सत्' ऐसा अनुवृत्ति प्रत्यय प्रसिद्ध होने से, अर्थक्रियासामर्थ्यरूप स्वरूप सत्त्व सिद्ध होगा। सामान्यादि में 'सत्' इत्याकार प्रतीति औपचारिक नहीं मानी जा सकती, क्योंकि यह 30 प्रतीति स्खलनाग्रस्त यानी बाधित नहीं है।

#### [ उत्पादादिरूप सत्त्वलक्षण की समीक्षा ]

जैनमत के अनुसार सत्त्व का जो यह लक्षण कहा गया है — उत्पत्ति-नाश-स्थैर्ययुक्तत्व, वह भी

२९) इत्येतदिष सत्त्वलक्षणमयुक्तम् । अथ कथंचिद् उत्पाद-व्ययौ कथंचिद् ध्रौव्यम् इत्यभ्युपगमः । नैतत्, यतो यथोत्पाद-व्ययौ न तथा ध्रौव्यम्, यथा च ध्रौव्यं न तथोत्पादव्ययौ इति कथमेकं वस्तु यथोक्तलक्षणयुक्तं भवेत् अतोऽर्थिक्रियासामर्थ्यमेव सत्त्वमक्षणिकात् क्रम-यौगपद्यविरोधाद् व्यावर्त्तमानं क्षणिक एवावितष्ठते इति, तदात्मतां कथमितक्रामेत् ? तन्न विशेषलक्षणस्याप्ययोगः (५/२-४)। तस्मात् 'यत् सत् तत् क्षणिकमेव, सन्ति च द्वादशायतनानि' इति क्षणिकतायामिदमनुमानम्।

अत्र च पञ्चस्य(?सु) रूपादिष्वध्यक्षतः सत्त्वसिद्धिः। ▼मनो-धर्मायतनयोः स्वसंवेदनतः स्कन्धत्रय-स्वभावत्व(?) धर्मायतनस्य संस्कारस्कन्धस्य च विप्रयुक्तस्याभावात् चक्षुरादि(च?) पञ्चस्वनुमित्ये(ते)स्तत्कार्य-विज्ञानस्य कादाचित्कतया करणान्तरसापेक्षत्वसिद्धेः देशादिविप्रकृष्टेषु च सर्वपदार्थेषु अभ्युपगमविषयेषु प्रसङ्गमुखेन सत्तायाः क्षणिकतासाधन(म्) व्याप्यसद्भावे व्यापकस्य नियतसंनिधित्वा(त्) व्यापकाभावे च

समीचीन नहीं है, क्योंकि उत्पत्ति-नाश का स्थैर्य के साथ स्पष्ट विरोध है एवं एक धर्मी पदार्थ में एक साथ तीनों का अस्तित्व भी शक्य नहीं। यदि कहें कि — 'जैनमत में पदार्थों में कथंचित् सापेक्षभाव से ही उत्पाद-व्यय-स्थैर्य का समावेश माना गया है, तब विरोधादि दोषसम्भव नहीं है' — तो यह अयुक्त है। कारण, एक ही वस्तु में जिस प्रकार (जिस काल में) उत्पत्ति-नाश होते हैं उसी प्रकार (उसी काल में) स्थैर्य का होना सम्भव नहीं (विरोध होने से)। एवं जिस प्रकार एक वस्तु में (जिस काल में) स्थैर्य रहेगा उसी प्रकार (उस काल में विरुद्ध होने से) उत्पत्ति-नाश नहीं रह सकते। आखिर और किसी तरह सत्त्व की व्याख्या संगत नहीं होने पर, अर्थक्रियाशिक्त को ही 'सत्त्व' मानना न्यायोचित्त है। ऐसा सत्त्व अक्षणिक में नहीं हो सकता, क्योंकि तब प्रश्न आयेगा — अक्षणिक भाव क्रमशः अर्थिक्रिया सम्पन्न करेगा या एक साथ ? दोनों ही पक्ष में विरोध स्पष्ट होने से आखिर अक्षणिक से पल्ला छुडा कर अर्थिक्रयाशिक्त रूप सत्त्व को क्षणिक पदार्थ में ही विश्राम करना पड़ेगा। इस प्रकार, सत्त्व हेतु क्षणिकतात्मकत्त्व (यानी क्षणिकता के साथ तादात्म्य) का अतिक्रमण कैसे करेगा ? निष्कर्ष, हेतु के स्वभावादि विशेष लक्षण की भी अनुपपत्ति नहीं है। ऋजुसूत्रालम्बी बौद्ध मत में १२ पदार्थ माने गये हैं जिन्हें द्वादश आयतन कहा गया है, उन सभी में अर्थिक्रयात्मकशक्तिस्वरूपसत्त्व के रहने से, 'जो सत् होता है वह क्षणिक होता है — बारह आयतन सत् है' इस प्रकार से क्षणिकता का अनुमान करना बहुत सरल है।

#### [ प्रत्यक्ष से क्षणिकत्वसिद्धि की चर्चा ]

बौद्धदर्शन में रूपादि पाँच विषय + नेत्रादि पाँच इन्द्रिय + मन और धर्मायतन — ये जो बारह आयतनों का निरूपण है, उन में से रूप-रसादि पाँच स्कन्धों में सत्त्व की सिद्धि तो प्रत्यक्षतः होती है। मनः स्कन्ध और धर्मायतन की सिद्धि स्वसंवेदन से की जा सकती है। ('स्कन्धत्रयस्वभावत्व' इतने अंश का विवरण पाठाशुद्धि के कारण शक्य नहीं।) धर्मायतन से संस्कारस्कन्ध पृथक् न होने से एक की सिद्धि

<sup>▼.</sup> चक्खायतनं, रूपायतनं, सोतायतनं, सद्दायतनं, घानायतनं, गन्धायतनं, रसायतनं, कायायतनं, फोड्डब्बायतनं, मनायतनं, धम्मायतनं ति।। विसुद्धिमग्गो पृ.३३४।। तथा पञ्चेन्द्रियाणि शब्दाद्या विषया पञ्च मानसम्। धर्मायतनमेतानि द्वादशायतनानि च।। षड् द० समु० का० ८।।

10

व्याप्यस्याप्यभावात् चक्षुरादि-ध्वनीनां सन्(त्)शब्दस्य च प्रवृत्तिनिमित्तभेदादर्थभेदतः परमार्थतो भेदाभावेऽिप न धर्मिण एव हेतुता, पारमार्थिकरूपस्याऽवाच्यत्वात् । विकल्पावभासिनमेवार्थं ध्वनयः प्रतिपादयन्ति 'क्षणिक'शब्दस्यापि (अ)क्षणिकसमारोपव्यवच्छेदविषयतया न 'सत्'शब्दार्थतोऽिभन्नार्थतेति तद्द्वारेणापि न प्रतिज्ञार्थेकदेशता(म्?) । अन्वयादिनिश्चयस्तु प्रतिबन्धनिश्चायकप्रमाणिनबन्धनः । स च तादात्म्यलक्षणः प्रतिबन्धः स्वभावहेतोः प्रमाणिनबन्धनः ।

होने पर दूसरे की भी (संस्कारस्कन्ध की) सिद्धि हो गयी। चक्षु आदि पाँच इन्द्रियों की अनुमान से सिद्धि कर लेने पर उस के कार्य के रूप में विज्ञानस्कन्ध की सिद्धि इस लिये शक्य है कि विज्ञान कादाचित्क होता है, अत एव इन्द्रिय उपरांत अन्य करण (मन) की सापेक्षता से विज्ञान की निष्पत्ति होती है। इन सभी में सत्त्व हेतु से क्षणिकता की सिद्धि की जा सकती है।

#### [ सत्त्व हेतु से परोक्ष भावों में क्षणिकत्वानुमान की चर्चा ]

प्रत्यक्ष या स्वसंवेदन से जिन प्रमेयों की सिद्धि शक्य नहीं है — जैसे दूर क्षेत्र में रहे हुए, या स्वभाव से ही परोक्ष (अतीन्द्रिय) हो — ऐसे सभी पदार्थों जो कि भिन्न भिन्न दर्शनों में मान लिये गये हैं उन में प्रसङ्ग (और विपर्यय अर्थात् अन्वय और व्यतिरेक) के बल से सत्ता के आधार पर क्षणिकता की सिद्धि की जा सकती है। सत्ता व्याप्य है क्षणिकता की। अतः प्रसंगापादन से उन प्रमेयों में मान्य सत्ता रूप व्याप्य से नियतसंनिहित होनेवाली अर्थात् व्यापक क्षणिकता की सिद्धि होती है। तथा जहाँ व्यापक 15 का अभाव होता है वहा व्याप्य भी नहीं होता (इस विपर्यय के द्वारा नित्य माने गये आकाशादि से सत्त्व की निवृत्ति होती है।)

प्रश्न :- 'चक्षु' आदि वर्णानुपूर्वीरूप शब्दों में क्षणिकता की सिद्धि कैसे होगी ? यदि वहाँ हेतु प्रयोग में 'सत्' शब्द का (सत्त्वात् इस तरह) प्रयोग करेंगे तो आखिर शब्दों की क्षणिकता की सिद्धि के लिये शब्द को ही हेतु करने से, यानी परमार्थत दोनों में भेद न होने से पक्ष और हेतु के ऐक्य का दोष 20 प्रसक्त होगा।

उत्तर :- चक्षु आदि एवं सत् - ये सभी शब्द शब्दत्वेन एक होने पर भी उन में चक्षण - रसनादि प्रवृत्तिनिमित्त भिन्न भिन्न हैं, इस तरह उन शब्दों में अर्थभेद स्पष्ट है, अर्थभेदप्रयुक्त भेद शब्दों में रह जाने से अब धर्मी (चक्षु आदि शब्द) और 'सत्' शब्द में धर्मी-हेतु के ऐक्य का दोष प्रसक्त नहीं है।

प्रश्न :- क्षणिकशब्द जो साध्यवाचक है और 'सत्' शब्द हेतु का वाचक है, आखिर वाचक शब्द 25 ही साध्य और हेतु है, यहाँ भिन्नता न होने से साध्य-हेतु के ऐक्य का दोष क्यों नहीं होगा ?

# [ शब्द परमार्थतः अर्थवाचक नहीं होता ]

उत्तर :- पहले यह ध्यान में रख लो कि शब्द कभी भी पारमार्थिकरूप से अर्थ का बोधक नहीं हो सकता क्योंकि शब्द का अर्थ के साथ तादात्म्य या तदुत्पत्ति कोई सम्बन्ध नहीं है। शब्द तो केवल किल्पित अर्थ का ही बोधक होता है। इस स्थिति में 'क्षणिक' शब्द अक्षणिक समारोप की व्यावृत्ति को 30 एवं 'सत्' शब्द असत् समारोप व्यावृत्ति को विषय करता है। यहाँ दोनों व्यावृत्ति भिन्न होने से व्यावृत्तिभेद द्वारा साध्यशब्द से हेतुशब्द की भिन्नार्थता (यानी 'सत्' शब्दार्थता से 'क्षणिक' शब्दार्थता में भिन्नार्थता

ननु क्षणिकत्वस्य प्रत्यक्षेणाऽनिश्चयात् कथं तत्तादात्म्यं स्वभावहेतोः प्रत्यक्षप्रमाणतः सिद्धम् ? अथ \*'कृतका विनाशं प्रति अनपेक्षत्वात् तद्भावनियता यतो भावाः' इत्यनुमानसिद्धं तत्तादात्म्यम् – नैतत्, यतो निर्हेतुकत्वेऽिप विनाशस्य यदैव घटादयो नाशमनुभवन्तः प्रतीयन्ते तदैव तेषामसौ निर्हेतुकः स्यात् नान्यदेति कथं क्षणिवशरारुता भावानाम् ? अथ एकक्षणभावित्वेन भावस्योत्पत्तेः प्रागिप विनाशसंगितः। ननु यथैकक्षणस्थायित्वेनोत्पत्तिः स्वहेतुभ्यः, तथाऽनेकक्षणस्थायित्वेनािप साऽविरुद्धा। दृश्यन्ते हि विचित्रशक्तयः स्पष्ट है। अत एव प्रतिज्ञार्थ (यानी साध्य) की एकदेशता का हेतु में प्रसञ्जन शक्य न होने से कोई होष नहीं है।

प्रश्न :- सत्त्व हेतु में साध्य क्षणिकता के अन्वय, आदिशब्द से व्यतिरेक का निश्चय किस प्रमाण से करेंगे ?

10 उत्तर :- (तादात्म्यादि) प्रतिबन्ध (साध्य का हेतु के साथ सम्बन्ध) का निश्चायक जो प्रमाण होगा उसी से अन्वयादि का भी निश्चय फलित होगा। यहाँ सत्त्व हेतु में क्षणिकत्व साध्यका तादात्म्य रूप प्रतिबन्ध, स्वभावहेतु (सत्त्व) के साधक प्रमाण से ही गृहीत होता है।

# [ सत्त्वस्वभावहेतु में क्षणिकत्व के तादात्म्यप्रतिबन्धनिश्चय पर प्रश्न ]

अब बौद्ध के सामने पूर्वपक्षी दीर्घ प्रश्न खडा कर रहा हैं — ननु... से लेकर अत्र केचित् (२२-८) तक..

15 प्रश्न :- जब क्षणिकत्व का प्रत्यक्ष से निश्चय नहीं होता तब स्वभावहेतु (सत्त्व) में प्रत्यक्षप्रमाण से उस का तादात्म्य प्रतिबन्ध भी कैसे सिद्ध होगा ?

उत्तर में यदि कहा जाय कि कृतक भाव विनाश के लिये हेतु आदि की अपेक्षा नहीं रखते इसी लिये क्षणिकस्वभाव से व्याप्त होने चाहिये — इस अनुमान से क्षणिक का तादात्म्य सिद्ध होगा। — तो यह समुचित नहीं है क्योंकि विनाश भले हेतुनिरपेक्ष हो, फिर भी घटादि भाव जिस पल में नाशकवित विखते हैं उसी पल में ही उन का निहेंतुक नाश होता है उस के पहले नहीं — ऐसा मान सकते हैं — फिर भावों की क्षणिकता कैसे स्वीकारना ? यदि यहाँ कहेंगे — 'कि भाव की उत्पत्ति एकक्षणजीवित्व गर्भित स्वरूप से ही होती है। अत एव जिस पल में उन का नाश दीखता है उस के पहले भी दूसरी क्षण में नाश मानना संगत है।' — तो ऐसा भी मान सकते हैं कि अपने हेतुओं से भावों की उत्पत्ति एकक्षणजीवित्व की तरह अनेकक्षणजीवित्वगर्भितस्वरूप से भी होती है, इस में कोई विरोध नहीं। भिन्न भिन्न भावों की उत्पादक सामग्री तरह तरह की शक्ति धारण करती दिखती है तो तथाविध सामग्री से अनेकक्षणजीवित्व भी हो सकता है। यदि आप तर्क करें कि — 'कहाँ भी किसी भी काल में (न कि दूसरे पल में ही) भाव का विनाश हो सकता है' — तो यह भी मानना पड़ेगा कि तत्कालीन विनाश को तत्कालस्वरूप व्रव्य की अपेक्षा रहती है, फलतः भावों के विनाश में अन्य निरपेक्षता की हानि प्रसक्त होगी' — तो यह तर्क गलत है क्योंकि किसी भी पल में विनाश हो, वहाँ अवर्जनीय संनिधि के कारण कोई भी काल उपस्थित रहे, लेकिन विनाश में उस की अपेक्षा न माने तो कोई हानि नहीं है। अगर आप ऐसा स्वीकार नहीं

<sup>▼.</sup> यद्भावं प्रति यन्नैव हेत्वन्तरमपेक्षते। तत् तत्र नियतं ज्ञेयं स्वहेतुभ्यस्तथोदयात्।। निर्निबन्धा हि सामग्री स्वकार्योत्पादने यथा। विनाशं प्रति सर्वेऽपि निरपेक्षाश्च जन्मिनः।। (तत्त्वसंग्रहे का० ३५४-३५५)। तथा प्रामाण्यचर्चायामेषा व्याप्तिः प्रथम खंडे ४-१९ मध्ये दृश्या।

सामग्र्यः। न च यदि क्वचित् कदाचित् विनाशोद्भवे (वः) तदा तत्कालद्रव्यापेक्षत्वाद् अन्यानपेक्षत्वहानिः इति वक्तव्यम्, विनाशहेत्वनपेक्षत्वेनानपेक्षत्वात्, अन्यथा द्वितीयेऽपि क्षणे विनाशो न स्यात् तत्कालाद्यपेक्षत्वात्।

न च, क्रम-यौगपद्याभ्यां सामर्थ्यलक्षणं सत्त्वं व्याप्तम् क्रमाऽक्रमनिवृत्तौ च नित्यात् सत्त्वं निवर्त्तमानं क्षणिकेष्वेवावितष्ठते इति सत्त्वयुक्तस्य कृतकत्वस्य गमकत्वम् । यतः क्षणिकत्वे सित क्रमाऽक्रमप्रतिपत्तेरसंभव एव । तथाहि— येन ज्ञानक्षणेन तत्पूर्वकं वस्तु प्रतिपन्नं न तेनोत्तरकालभावि, येन चोत्तरकालसंगतं न तेन 5 पूर्वकालालीढिमिति कथं क्रमप्रतीतिः ? योपि पूर्ववस्तु-प्रीत्य(प्रतीत्य)नन्तरमपरस्य ग्राहकः स क्रमग्राही भवेत् । तथा च क्षणिकत्वमस्य स्यात्, बौद्धस्य च काल एव नास्तीति कथं तस्य क्रमग्रहः ? भिन्नकालवस्त्वग्रहा(?हे) कालाभावे चानेकवस्तुरूप एव क्रम(ः) । तथा, नित्यस्यपि क्रमकर्तृत्वं न विरुध्यते । यथा च नित्यस्य क्रमकर्तृत्वादनेकरूपत्वात्(?त्वं) तथा क्षणिकस्यापि स्यात् ।

अथ क्षणवद् द्वितीये क्षणे नित्यस्याप्यभावो भवेत् कार्याभावात् । अयुक्तमेतत्, कालाभावात् भवन्मतेन । <sup>10</sup> भवतु वा ग्रहस्तथापि कथं क्रमाऽक्रमाभ्यां सत्त्वस्य व्याप्तिः, क्रम-यौगपद्यव्यतिरिक्तप्रकारान्तरेणाप्यर्थिक्रयासंभवात् । करेंगे तो फिर जब दूसरे ही क्षण में भाव का विनाश स्वीकारने पर, द्वितीयक्षणकाल की अपेक्षा आप को भी स्वीकारनी पडेगी, फलतः क्षणिकवाद में भी विनाश में कालद्रव्यसापेक्षता होने से अन्यनिरपेक्षत्व की नाश में हानि प्रसक्त होगी। द्वितीयक्षणसापेक्षता नहीं मानेंगे तो द्वितीयक्षण में भाव का नाश नहीं हो सकेगा।

#### [ क्षणिक भाव के साथ क्रमादि का मेल अघटित ]

(मुख्य प्रश्न चालु है —) यदि कहा जाय — 'अर्थिक्रयासामर्थ्यरूप सत्त्व का क्रमशः युगपद् वा कार्यकारित्व (अन्यतर) व्यापक है। नित्य वस्तु में यह अन्यतरस्वरूप व्यापक घटता नहीं है, अतः सत्त्वरूप व्याप्य नित्य में नहीं हो सकता। तो फिर क्षणिक भावों में ही वह रहेगा। अत एव कृतकत्व भी सत्त्व के साथ रह कर अनित्यता का (क्षणिकता का) ज्ञापक बन सकता है।' — इस के निषेध में हम कहते हैं कि 20 ऐसा नहीं घट सकता, क्योंकि क्षणिक वस्तु के साथ क्रम- अक्रम प्रतीति का मेल ही बैठ नहीं सकता। कैसे यह देखिये — जिस ज्ञान क्षण से पूर्वकालीन वस्तु का ग्रहण किया है उस से उत्तर क्षण की वस्तु का ग्रहण अशक्य है — उत्तरकालीनवस्तुग्राहक ज्ञान क्षण से पूर्वकालीन वस्तु का ग्रहण अशक्य है अतः पूर्वापरभावस्वरूप क्रम का ग्रहण ही क्षणिकपक्ष में असंभव है। जो पूर्वक्षणवर्त्तीवस्तुग्राहक हो कर उत्तरक्षण का ग्राहक होगा वही क्रमग्राही बन सकेगा, तब (स्वयं अनेकक्षणवर्त्ती हो कर) वस्तु की क्षणिकता को 25 प्रसिद्ध कर सकता है, किन्तु बौद्धमत में क्रमग्रहण का इस लिये भी असंभव है कि उस के मत में काल जैसा पदार्थ ही नहीं। (तत्त्वसंग्रह पंजिका श्लो० १९४-१५ में काल पदार्थ के अस्वीकार की सूचना स्पष्ट की गयी है।)

#### [ क्रमाक्रम के विना भी अर्थिक्रिया की सम्भावना ]

यदि कहें — 'नित्य भाव के लिये दूसरे क्षण में कोई भी कार्य शेष न रहने से द्वितीयक्षण में उस 30 का अभाव हो जाना चाहिये जैसे कि क्षण का।' — तो यह भी गलत है क्योंकि आप के मतानुसार कालसंज्ञक कोई पदार्थ ही नहीं है। मान लो कि आप के मत में किसी तरह क्रम-अक्रम ग्रह कर लिया, फिर भी

न च प्रकारान्तराभावनिश्चयो दृश्यानुपलम्भात्। ततो विशिष्टदेशादावेवाभावनिश्चयप्रसक्तेः न सर्वत्र सर्वदा वा। नाप्यदृश्यानुपलम्भात् तद(।?)भावनिश्चयः, तस्य संदेहहेतुत्वात्। तस्मात् नित्येषु क्रमाऽक्रम(।)ऽयोगेऽपि सत्त्वाऽनिवृत्तेः कथं सत्त्वस्य क्षणिक(स्व)भावत्वं प्रमाणतः सिद्धम् येनाऽन्वय-व्यतिरेकनिश्चयो भवेत् ? यद्यपि क्रमाऽक्रमाभ्यां सत्त्वस्य व्याप्तिः प्रकारान्तराभावात् सिद्धा तथापि क्रमाऽक्रमाऽयोगो न नित्येषु प्रत्यक्षादिना सिद्धः, नित्यानामतीन्द्रियत्वात्। तदसिद्धौ न तेषु सत्त्वनिवृत्तिसिद्धिः, तदसिद्धौ च न सत्त्वस्य क्षणिकस्वभावत्वसिद्धिः। किञ्च, सत्त्वात् क्रम-यौगपद्यानुमानं स्यात् ताभ्यां तस्य व्याप्तत्वाद् न तु क्षणिकत्वानुमानम् तत्र क्रमकर्तृत्वाऽसंभवात् इति।

अत्र केचित् प्रतिविदधति— प्रत्यक्षसिद्धे एव क्रम-यौगपद्ये। तथाहि— सहभावो भावानां यौगपद्यम्

क्रमाऽक्रमान्यतर के साथ सत्त्व की व्याप्ति की सिद्धि कठिन है, क्योंकि संभावना की जा सकती है कि 10 क्रम या अक्रम के विना भी अर्थिक्रिया निष्पन्न हो। यदि इन दोनों के विना कोई तृतीयप्रकार नहीं होने से व्याप्ति मान ली जाय तो यह समुचित नहीं, क्यों कि तृतीयप्रकार के अभाव का निश्चय कैसे होगा? यदि दृश्य होने पर भी अनुपलब्धि के द्वारा निश्चय करेंगे तो जिस देश-काल में उस की अनुपलब्धि होगी वहाँ ही तृतीयप्रकार का अभाव निश्चित होगा, सर्वकाल-सर्वदेश में तो नहीं होगा। अदृश्य होने पर भी अनुपलब्धि से तृतीयप्रकाराभाव का निश्चय करेंगे तो यह निश्चय सदा के लिए संदेहहेतु बना रहेगा कि 15 तृतीयप्रकाराभाव अदृश्य होने से अनुपलब्ध रहता है या उस का अस्तित्व न होने से ? इस चर्चा का सार यही निकलेगा कि नित्यपदार्थों में क्रमाक्रम उभय न घटने पर भी सत्त्व का अभाव नहीं होता। तो आपने कैसे बोल दिया कि 'सत्त्व का क्षणिकतास्वभाव प्रमाणसिद्ध है' जिसके आधार से अन्वय-व्यितरेक का निश्चय किया जा सके ?

#### [ नित्य पदार्थ में क्रमाक्रमयोगाभाव संदेहग्रस्त ]

20 अरे मान लिया कि क्रमाऽक्रम से भिन्न तृतीय प्रकार नहीं है अतः क्रमाक्रम के साथ सत्त्व की व्याप्ति भी सिद्ध होना मान ले, फिर भी नित्य पदार्थों में क्रमाक्रम का विरह किस प्रमाण से सिद्ध करेंगे ? नित्य वस्तु में तो वह अतीन्द्रिय है इस लिये प्रत्यक्षादि से उस की सिद्धि की आशा रख नहीं सकते। क्रम-अक्रम सिद्ध हुये बिना नित्य भाव से सत्त्व की व्यावृत्ति भी सिद्ध नहीं होगी। नित्य से सत्त्वव्यावृत्ति की असिद्धि के रहते हुए सत्त्व में क्षणिकत्वस्वभाव की सिद्धि दुरुह रहेगी।

यह भी ध्यान में लिजिये कि सत्त्व से तो सीर्फ क्रमाक्रम की ही अनुमानतः सिद्धि होगी क्योंकि उन के साथ उस की व्याप्ति है, क्षणिकत्वानुमान सत्त्व से सिद्ध नहीं हो सकता क्योंकि क्षणिक भाव में क्रमिककर्तृत्व का सम्भव ही नहीं। तो क्रमिककर्तृत्व के न रहने से क्षणिकता के साथ सत्त्व की व्याप्ति के न होने पर सत्त्व से क्षणिकता का अनुमान कैसे आकार लेगा ? — क्षणिकत्विवरोधी पक्ष (प्रश्न) निरूपण सम्पूर्ण।

# [ क्षणिकवादी का उत्तर - क्रम की व्याख्या एवं समीक्षा ]

अक्षणिक पदार्थवादी के बयान की अब क्षणिकवादी की ओर से प्रतिक्रिया प्रस्तुत की जाती है — यह जो अभी आपने कहा कि क्रमाक्रमयोग (नित्यों में) प्रत्यक्षादि से सिद्ध नहीं है — हम कहते हैं कि

25

क्रमस्तु पूर्वापरभावः। स च क्रमिणामभिन्नः एकप्रतिभासश्च तत्प्रतिभासः। अधैकप्रतिभासानन्तरमपरस्य प्रतिभासः क्रमप्रतिभासः न त्वेकस्यैवातिप्रसङ्गात्। एवमेतत्, किन्तु यदैकप्रतिभासः न तदा परस्य, तदा तत्प्रतिभासे यौगपद्यप्रतिभासप्रसक्तेः। तस्मात् क्रमिणोः पूर्वापरज्ञानाभ्यां ग्रहणे तदिभन्नक्रमोऽिष गृहीत एव। केवलं पूर्वानुभूतपदार्थाऽऽहितसंस्कारप्रबोधात् 'इदमस्मादनन्तरमुत्पन्नम्' इत्यादिविकल्पप्रादुर्भावे क्रमो गृहीत इति व्यवस्थाप्यते। क्रम(?म)णोर्ग्रहेऽिष कथिव्यदानुपूर्व्या विकल्पानुत्पत्तौ क्रमग्रहव्यवस्थापनाऽयोगात्। अत 5 एव क्रमिणामेकग्रहेऽिष न क्रमग्रहो व्यवस्थाप्यते।

अपि च कथं कालाभ्युपगमवादिनोऽपि क्रमग्रहः सर्वकार्याणामेककालत्वात् ? न च भिन्नकालकारणो-पाधिक्रमात् कार्यक्रमो युक्तः, कालस्याऽभिन्नत्वेनाभ्युपगमात् (न) तद्योगात् भावानां क्रमसद्भाव इति । न च पूर्वापररूपत्वात् 'कालः क्रमवान्' इति वक्तव्यम्, यतस्तस्यापि यद्यपरकालापेक्षः क्रमः तदाऽनवस्थाप्रसिक्तः । अथ स्वरूपेण तस्य क्रमः, तथा सित कार्याणामपि बहुनामसहायानां क्रमो भवेत् । अस्माकं तु लोकप्रतीत्या 10 प्रत्यक्षसिद्ध है । कैसे यह देखिये — यौगपद्य का अर्थ है पदार्थों का (कालिक) सहभाव । क्रम का अर्थ है (कालिक) पूर्वापरभाव । क्रमिक भावों का पूर्वापरभाव क्रमिकों से अभिन्न ही होता है । किसी एक क्रमिकभाव का प्रतिभास क्रमप्रतिभासरूप ही होता है ।

शंका :- अरे ! एक का प्रतिभास ही क्रमप्रतिभास कैसे हो सकता है ? फिर भी मानेंगे तो एकप्रतिभास से सारे जगत् का प्रतिभास मानना पडेगा। अतः एक भाव के प्रतिभास के अनन्तरक्षण में दूसरे भाव 15 का प्रतिभास — इसे ही क्रम-प्रतिभास मानना पडेगा।

उत्तर :- ठीक है आप की बात। लेकिन जब एक का प्रतिभास जिस काल में होता है उस काल में दूसरे का नहीं होता — यही उस का मतलब है। अगर एक ही काल में दोनों का प्रतिभास होता तब तो प्रतिभासों में समकालीनता की प्रसक्ति होगी। हम कहना चाहते हैं कि जब पूर्वापरभावापन्न ज्ञानों से क्रिमिकों का ग्रहण होगा, तभी (न कि किसी एक का) उन दो से अभिन्न क्रम भी गृहीत हो जाता 20 है — यह निश्चित बात है। यदि क्रिमिकों का ग्रहण होने पर भी क्रमशः उन के पीछे संयोगवश विकल्पों का जन्म नहीं होगा, तो क्रमग्रहण का निश्चय भी हो नहीं पायेगा। हमने इसी लिये स्पष्ट किया है कि क्रिमिक भावों में किसी एक का ग्रहण होगा (न कि पूर्वापरभाव से दोनों का) तो भी क्रमग्रह का निश्चय नहीं होगा।

#### [ स्वतन्त्रकालतत्त्ववादी के मत में क्रमग्रहण प्रश्नग्रस्त ]

और एक प्रश्न है — कालतत्त्व स्वीकारने पर भी वह एक तत्त्व स्वरूप होने से (अपने में कोई स्वतः भेद न होने से) सकल कार्यों में क्रम का बोध कैसे होगा ? यदि कहें कि — 'अतीतादिभेदगर्भित कालरूप कारणात्मक उपाधि भेदों के क्रम से कार्यों में भी क्रम घटेगा।' — वह अयुक्त है, क्योंिक काल को तो आप अखण्ड एकद्रव्यरूप भेदविहीन मानते हैं फिर भिन्नकालोपाधि का सम्भव कैसे ? फिर उस के योग से भावों का क्रम भी कैसे घट सकता है ? यदि कहें कि — पूर्वापरभावगर्भित होने से काल 30 भी क्रमिक है — तो यह कथन व्यर्थ है, क्योंिक काल तो अखण्ड एक होने से उस में कोई पूर्वापरभाव हो नहीं सकता, तब और कोई उपाधिभूत अन्य काल ढूँढना पडेगा जिस के सांनिध्य से काल में पूर्वापर

'पूर्वाहण'आदिप्रत्ययविषयो महाभूतविशेषः कालोस्त्येव तद्भेदात् क्रमादिप्रतीतिर्युक्तैव।

नापि नित्यस्य प्रकारान्तरेण कर्तृत्वसङ्गतिः। यतः एकदेशकार्यकारणानेक – (?)करणे अन्यदा प्रकारान्तरेण करणेऽङ्गीक्रियमाणे वस्तुनः स्वभावभेदात् भेदप्रसक्तिरिति नैकत्वम्, पुनः पुनः कार्यकरणे च क्रम एव न प्रकारान्तरसम्भवः। न च प्रक्रारान्तरेण 'नैकदा कार्यं करोति पुनः पुनश्च करोति' इत्येवं करणमभ्युपगन्तव्यम् भावस्याऽवस्तुत्वप्रसक्तेः सर्वदाऽकर्तृत्वात्। अथ 'एकदा कार्यं करोति पुनः पुनश्च न करोति' इति प्रकारान्तरेण करणमभिमतं तथापि (न?) यदा न करोति (न?)तदाऽवस्तुत्वमेव प्रसक्तम् । तस्मात् 'घटादिः पदार्थोऽक्रियाकारी क्रमाक्रमाभ्यां प्रत्यक्षसिद्धः (यद्यपि) 'स एवायम्' इति ज्ञानादक्षणिकश्च प्रतीयत एव' (किन्तु) तस्यैककार्यकरणं प्रति यत् सामर्थ्यं तत् तदैव न पूर्वं न पश्चात् तत्कार्याभावात्, सामर्थ्यं तु ततोऽव्यतिरिक्तमेव, उत्तरकार्योत्पत्तावप्येवं द्रष्टव्यमिति सामर्थ्यभेदेन पदार्थभेदात्

10 भाव घटाया जा सके। फिर उस काल में भी पूर्वापरभाव व्यवस्था करने के लिये अन्य एक काल की कल्पना, इस तरह अप्रामाणिक कल्पना का अन्त नहीं आयेगा।

यदि अन्यकाल सांनिध्य रूप सहायक के बदले मुख्य काल में स्वरूपतः पूर्वापरभाव मान लिया जाय तो उस के बदले जिन भावात्मक कार्यों में पूर्वापरभाव सिद्ध करना हैं उन में भी मुख्य काल सहाय के विना स्वरूपतः ही पूर्वापरभाव मान लेने से अपने आप क्रमव्यवस्था हो जायेगी। अतः स्वतन्त्र मुख्य काल 15 मानने के बदले हमारे मत में तो यही बात है कि लोक समाज में जो पूर्वाह्णादि प्रतीति होती है उस का विषयभूत कोई पूर्वाहण-अपराहणादि महाभूत है (जो कि प्रसिद्ध ही है) जिस की 'काल' संज्ञा की गयी है और ऐसे महाभूत तो अने़क हैं अतः उन के भेद से पूर्व-अपर आदि भिन्न भिन्न भावों में क्रम की प्रतीति संगत ही है।

#### [ नित्यवादीपक्ष में अन्यप्रकार के कर्तृत्व की असंगति ]

क्रमाक्रम के विना नित्यपदार्थ में अन्य किसी प्रकार से कर्तृत्व की संगति सम्भव नहीं है। कारण यह है कि नित्य पदार्थ एक देश में जिस प्रकार से कार्य करेगा अन्य देश में उसी प्रकार से कार्य करने का मानेंगे तो देशऐक्य प्रसक्त होगा, अन्य प्रकार से कार्य करेगा तो स्वभावभेद से वस्तुभेद की आपत्ति होगी। इसी तरह काल भेद से स्वभावभेदापत्ति भी समझ लेना। इस से फलित हुआ — भिन्न काल में वस्तु एक नहीं है। यदि कहा जाय कि नित्य भाव बार बार कार्य करता रहेगा — तो यहाँ क्रम से ही 25 कार्य हुआ, तीसरा तो कोई प्रकार नहीं आया। यानी क्रम से कार्य करने पर भिन्नस्वभावता से वस्तभेद प्रसक्त है। यदि ऐसा कहें कि 'क्रमअक्रम उपरांत तीसरा प्रकार यह है कि एक बार कार्य करता नहीं किन्तु करता है जरूर बार बार।' -- तो यह असंगत है, क्योंकि जो एक बार कार्य नहीं करता वह कभी भी कार्य कर नहीं सकता, यानी सर्वदा अकर्ता बने रहने से भाव में अवस्तुत्व प्रसक्त होगा। यदि कहें कि (तीसरा प्रकार ऐसा है - बार बार नहीं करता, एक बार जरुर करता है।' – तो भी जब करता 30 है तब तो वस्तु है किन्तु जब नहीं करता उस काल में असत्त्व प्रसक्त रहेगा।

# [ क्षणिक भाव में क्रमाक्रम का नियम सुसंगत ]

फलतः यह प्रत्यक्षसिद्ध हुआ कि घटादि पदार्थ क्रम-अक्रम (अन्यतर) प्रकार से ही अर्थक्रियाकारी है।

कथं न क्षणिक एव क्रमाऽक्रमयोर्नियमः ?

अतो यत्र सत्त्वं तत्र क्रमाक्रमावप्रतीताविप क्षणिकत्वप्रतीतिरेव। य एव क्षणिके क्रमाक्रमयोर्नियमो नित्येप्ययमेव(?प्येवमेव) न(?तद्) योगः। ततो घटादौ यदेतन्नित्यत्वं प्रतीतिविषयत्वेनाध्यवसितं तत् सत्त्वविरुद्धमिति क्रमयौगपद्याभ्यामर्थक्रियाविरोधो नित्यस्य सिद्ध उच्यते। यथा च दृष्टेषु घटादिषु क्षणिकत्वव्याप्तं सत्त्वं तथाऽदृष्टेष्वप्यविशेषादिति सर्वोपसंहारेण व्याप्तिमवगत्य यथा यथा तेषु सत्त्वं निश्चीयते तथा तथा <sup>5</sup> क्षणिकत्वानुमानम् । यत्र च सत्त्वाऽनिश्चयः तत्र सत्त्वाशङ्कया शशविषाणादिष्विव न क्षणिकत्वप्रतीतिरन्यत्र प्रसङगसाधनात्।

न च तत्राप्यनुमानवैयर्थ्यं बाधकप्रमाणादेवाक्षणिकत्वस्य निश्चितत्वात् इति वाच्यम्, प्राग् गृहीतव्याप्तिकस्य

हालाँकि वह 'यह वही है' इस प्रतीति से अक्षणिक भासता है, किन्तु एक कार्य करते समय उस में जो सामर्थ्य है वह उस क्षण में ही हो सकता है, पूर्व या पश्चात् क्षणों में नहीं,क्योंकि पूर्वोत्तर क्षणो में उस 10 का कोई कार्य उपलब्ध नहीं होता। सामर्थ्य भी उस पदार्थ का अभिन्न स्वरूप ही है। उत्तरकालीन कार्योत्पत्ति में उत्तरकालीन सामर्थ्य ही कार्यकारी बनेगा, न पूर्वकालीन। तथा वह सामर्थ्य भी उत्तरकालीन पदार्थ का अभिन्न स्वरूप ही है। अतः फलितार्थ यही निकलेगा कि पूर्वोत्तरकालीन सामर्थ्यभेद होने से पदार्थ भी बदल जाता है - तो अब ऐसा कहने में क्या दोष है कि क्रमाक्रम का नियम क्षणिक वस्तु के साथ ही संगत होता है, अक्षणिक के साथ नहीं।

# [ नित्य वस्तु के साथ क्रमाक्रम की असगंति ]

इस से यह फलित होता है कि जहाँ सत्त्व होगा वहाँ क्रमाक्रमप्रतीति हो या न हो, क्षणिकत्व प्रतीति जरूर होगी। पदार्थ क्षणिक होने पर जैसे क्रमाक्रम का नियम लगता है वैसे पदार्थ नित्य होने पर भी उस को क्रमाक्रमपरीक्षा तो देना ही होगा। तब पता चलेगा कि पदार्थ में जो 'यह स्थिर है' ऐसी प्रतीति होती है उस का विषय नित्यत्व कल्पित है अत एव सत्त्व से विरुद्ध है क्योंकि नित्य वस्तु में क्रम-यौगपद्य 20 से अर्थक्रिया का मेल नहीं बैठता यह सिद्ध किया जा सकता है।

शंका :- अदृष्ट वायू आदि भावों में क्षणिकत्वानुमान कैसे करेंगे ?

उत्तर :- जैसे दृष्ट घटादि भावों में निश्चित है कि सत्त्व क्षणिकत्व से व्याप्त है वैसे अदृष्ट में दृष्टतुल्यता होने से, सर्व भावों में व्यापकरूप से व्याप्ति का आकलन हो जाने पर, जिन जिन भावों में सत्त्व सुनिश्वित होता जायेगा, उन उन भावों में (यानी अदृष्ट भावों में भी) क्षणिकत्व का अनुमान आसानी से होता 25 चलेगा। शशविषाणादि की तरह जिन में सत्त्व का निश्चय नहीं होगा, वहाँ सत्त्व शंकाग्रस्त रहने से क्षणिकत्व प्रतीति प्रसङ्ग साधन के अलावा नहीं हो सकेगी। प्रसङ्गसाधन में, 'यदि शशविषाणादिवत् आशंकित भाव में सत्त्व होगा तो वह क्षणिक होगा' इस तरह क्षणिकत्व की शशविषाणादि में आहार्य (कृत्रिम) प्रतीति का निषेध नहीं है।

#### [ क्षणिकत्वनिश्चय के बाद प्रत्यक्षबाध अकिंचित्कर ]

ऐसा नहीं कहना कि – 'घटादि भावों में क्षणिकत्व का अनुमान व्यर्थ है, क्योंकि वहाँ स्थैर्यग्राही प्रत्यक्षप्रमाण से अक्षणिकत्व पूर्विनिश्चित ही है।' — निषेध का हेतु यह है कि जिसने प्रथमतः ही क्षणिकत्व

For Personal and Private Use Only

सत्त्वनिश्चयमात्रेणैव क्षणक्षयाधिगते बाधकप्रमाणवैयर्ध्यात्। ये तु विपक्षाद् व्यावृत्तत्वेन क्षणिकत्वव्याप्तिं सत्त्वस्य सर्वत्रावगम्य तत्रैव सत्त्वात् क्षणिकत्वमनुमापयन्ति तेषां व्याप्तिप्राहकादेव प्रमाणात् क्षणक्षयस्य सर्वत्र निश्चितत्वादनुमानोत्थानमेव न स्यात्, त्रैलोक्यस्य च सर्वस्य प्रत्यक्षत्वात् धर्मसिद्धिश्च तेषां दोषः, असिद्धश्च हेतुः प्राप्नोति, पक्षीकृते च सर्वस्मिन् धर्मिणि बाधकं च स्यात्। यदि विपक्षाभावः सिद्धः तदा साध्यस्यापि सिद्धत्वादनुमानोत्थानं न स्यात् अन्यश्च धर्मी न सिद्धः इति कथं वा कस्य प्रवृत्तिरिति — यत् किञ्चिदेतत्। तत् स्थितमेतत् सत्त्वविशिष्टस्य कृतकत्वस्य क्षणिकत्वेन सह तादात्म्यं प्रमाणिनिश्चितमिति — कथं नान्वयन्व्यतिरेकिनिश्चयः ?

यद्वा सत्त्वविशेषविकलस्याऽपि कृतकत्वादेः क्षणपरिणामे साध्ये नानैकान्तिकत्वम्। यतस्तस्य प्रथमे क्षणे य एव स्वभावो द्वितीयेऽपि क्षणे स एव चेत् तदा प्रथमक्षणवदभूत्वा भवनमेव प्रसक्तमिति क्षणिकत्वम्। अथ प्रथमक्षणे जन्मैव तस्य न स्थितिः, द्वितीये स्थितिरेव न जन्म, एवमपि क्षणिकत्वप्रसक्तिर्जन्म-जन्मिनोः

के साथ व्याप्ति ग्रहण कर ली हे उस को घटादि में सत्त्वनिश्चय होने पर त्वरित ही (स्थैर्य प्रत्यक्ष के पहले ही) क्षणिकत्व का निश्चय हो गया, फिर कितने भी बाधकों का उदय हो सब व्यर्थ है।

कुछ विद्वान ऐसा कहते हैं कि सर्व भावों में क्षणिकत्व का निश्चय होने के पहले सत्त्व की विपक्ष (अक्षणिक) से व्यावृत्ति का निश्चय करना जरूरी है, बाद में जहाँ भी सत्त्वनिश्चय होगा वहाँ सर्वत्र (धर्मीओं में) क्षणिकत्व का अनुमान शक्य बनेगा। — इन के मत में तो व्याप्तिग्राहक प्रमाण जो कि प्रत्यक्ष के अलावा और कोई है नहीं, सर्व भावों में सत्त्व में क्षणिकत्व की व्याप्ति का प्रत्यक्ष से ही ग्रहण हो जायेगा। फलतः क्षणिकत्व धर्म की सन्मात्र में प्रत्यक्ष से ही सिद्धि हो जायेगी — यह बडा दोष होगा। तथा, सर्वधर्मी को पक्ष करने पर सत्त्व हेतु में असिद्धि दोष होगा, क्योंकि प्रत्यक्ष से सभी धर्मीयों में इष्ट साध्य क्षणिकत्व जब प्रसिद्ध हो गया, फिर सत्त्व वहाँ हो न हो — क्या फर्क पडता है। तथा सर्व धर्मीयों को पक्ष करने पर, बाधक भी उपस्थित होगा, क्योंकि भावत्वरूपावच्छेदकावच्छेदेन क्षणिकत्व सिद्ध करना है तब सामानाधिकरण्येन स्थैर्य का प्रत्यक्ष जरूर बाध करेगा।

यह तो कह चुके हैं कि यदि विपक्ष में साध्य का अभाव सिद्ध है तब तो पक्षभूत धर्मी मात्र में साध्य सिद्ध हो जाने से अनुमान का उत्थान होगा नहीं। शेष कोई धर्मी बचा नहीं तो कैसे किस अनुमान की कहाँ प्रवृत्ति होगी ? सारांश, उन कुछ विद्वानों का मत मूल्यविहीन है। स्थित पक्ष यह हुआ कि सत्त्वविशिष्ट कृतकत्व का क्षणिकत्व के साथ तादात्म्य प्रमाणसिद्ध है। अब बताईये कि अन्वय-व्यतिरेक का निश्चय क्यों नहीं हो सकता ?

# [ क्षणिकत्व की सिद्धि में कृतकत्व हेतु निर्दोष ]

अथवा, सत्त्वविशिष्ट कृतकत्व के बदले क्षणिकत्व साध्य के प्रति अकेले कृतकत्व को हेतु करे तो भी अनैकान्तिकत्व दोष असंभव है। देखिये — पहले क्षण में भाव का जो स्वभाव है वह यदि दूसरे क्षण 30 में भी रहेगा तो प्रथमक्षण के पूर्वक्षण में जैसे 'न रह कर प्रथम क्षण में सत्ता को धारण करने' का ऐसा स्वभाव होने से दूसरे क्षण में भी ऐसा स्वभाव तभी होगा जब वह प्रथमक्षण में न रह कर दूसरे क्षण में सत्ताधारण करता। (इसी को कहते हैं 'अभूत्वा भवन') इस तरह तो स्वतः क्षणिकत्व प्रसक्त हुआ।

स्थिति-स्थितिमतोश्चाभेदात्। न च द्वितीयेऽपि क्षणे जन्मव्यितरेकेण स्थितिर्युक्ता। अथ तत्रापि जन्म तिर्हि न तदा स्थितिर्द्वितीयादिक्षणभावित्वात् तस्याः। एवमुत्तरोत्तरक्षणेष्विप सर्वदोत्पित्तरेव न स्थितिरिति क्षणक्षियित्वमेव। उत्पत्तिश्च हेतुकृतेति तत्रैव कृतकत्वम्। (स्थितौ ?) तस्मात् कृतकत्वस्याऽक्षणिकत्व-विरुद्धत्वात् नानैकान्तिकत्विमिति सत्त्वानन्तर्भूतस्यापि कृतकत्वस्य व्याप्तिः प्रमाणिनिश्चितेत्यत्राप्यन्वय-व्यितरेकनिश्चयः।

परं तु— सत्त्वलक्षणस्य हेतोस्तादात्म्यस्वरूपः प्रतिबन्धो विपर्यये बाधकप्रमाणनिबन्धनः इत्येवं वर्णयन्ति । यत्र क्रम-यौगपद्याऽयोगो न तस्य क्वचित् सामर्थ्यम्, अस्ति चाऽक्षणिकेषु स इति तेषां सामर्थ्यविरह-लक्षणाऽसत्त्वसिद्धौ ततो निवृत्तौ(?त्त)सत्त्वमर्थिक्रयासामर्थ्यलक्षणं क्षणिकेष्वेवावितष्ठत इति सत्त्वस्य क्षणिकत्व-स्वभावतासिद्धिः । अनेन हि बाधकेन प्रमाणेन सत्त्विवरोध(?रुद्ध)मसत्त्व(वं) क्षणिकेष्वाकृष्यते । न च

यदि ऐसा माना जाय कि प्रथम क्षणे भाव का जन्म है तब स्थिति नहीं है, दूसरे क्षण में सीर्फ स्थिति 10 ही है जन्म नहीं किन्तु भाव में भेद नहीं तो यहाँ स्वभावभेद से स्वतः क्षणिकत्व प्रसक्त हुआ क्यों कि जन्म और जन्मि का एवं स्थिति स्थितिमान् का अभेद होने से जन्म-स्थितिभेद प्रयुक्त जन्मी-स्थितिमान् का भी भेद ही प्रसक्त होगा।

#### [ निर्बाधरूप से अन्वय-व्यतिरेक निश्चय की उपपत्ति ]

तथा यह जो कहा कि प्रथम क्षण में जन्म है तब स्थिति नहीं है वह युक्तियुक्त नहीं, क्योंकि द्वितीयक्षण 15 में जन्म के विना स्थिति आयेगी कैसे ? यदि दूसरे क्षण में भी पुनः उसी भाव का जन्म भी मान लेंगे तो स्थिति नहीं रहेगी जैसे आपने कहा है कि प्रथम क्षण में जन्म है तब स्थिति नहीं। स्थिति तो जन्म के बाद द्वितीयादि क्षण में होती है, वह जन्म क्षण में कैसे हो सकेगी ? इस प्रकार उत्तरोत्तर तृतीयादिक्षणों में भी जन्म—जन्म की सन्तित चलेगी, स्थिति की नहीं, तो पुनः क्षणिकत्व प्रसक्त हो गया। तथा जन्म तो हेतुप्रयुक्त होता है — वही कृतकत्व है तो वह क्षणिकत्व के विना कैसे रहेगा ? फलतः अक्षणिकत्व 20 के साथ कृतकत्व का विरोध सिद्ध होगा, न कि अनैकान्तिकत्व। इस तरह गहराई से सोचने पर पता चलता है कि वस्तुसत्ता में (= वस्तु जन्म हेतुप्रयुक्त होने से) कृतकत्व को अन्तर्भूत न माने तो भी क्षणिकत्व के साथ उस की व्याप्ति प्रमाणसिद्ध हो जाने से अन्वय-व्यतिरेक निश्चय बेरोकटोक किया जा सकता है।

# [ सत्त्व हेतु में विपक्षबाधकशंका का निवारण ]

कुछ अन्य विद्वानों का मतवर्णन ऐसा है — क्षणिकत्व का साधक सत्त्व हेतु में विपक्षवृत्तित्व की 25 शंका का निवारक प्रमाण है — सत्त्व हेतु का क्षणिकत्व के साथ तादात्म्य सम्बन्ध।

जिस पदार्थ में क्रम-यौगपद्य उभय का वियोग होगा उस पदार्थ में कुछ भी कार्य करने का सामर्थ्य नहीं रह सकता। अक्षणिक माने हुए पदार्थों में क्रम-यौगपद्य उभय का वियोग है जो सिद्ध कर देता है कि अक्षणिक पदार्थ सामर्थ्य विहीन यानी असत् है। उस में अर्थक्रियासामर्थ्यरूप सत्त्व नहीं रह सकता। तो वह कहाँ रहेगा ? क्षणिक पदार्थों में ही आखिर उस को रहना पड़ेगा। इस ढंग से क्षणिक पदार्थ 30 में सत्त्व के तादात्म्य की यानी सत्त्वस्वभाव की सिद्धि होगी। यही एक प्रबल बाधक प्रमाण है जिससे अक्षणिकव्यावृत्त सत्त्व, अक्षणिकवृत्तिअसत्त्व के विरुद्ध होने से, क्षणिक पदार्थों की ओर आकृष्ट रहेगा।

# विरुद्धयोरेकत्र समवधानमिति ततो विरुद्धानैकान्तिकत्वे अपि नाशङ्कनीये।

अथ कथमर्थिक्रेयासामर्थ्यनिवृत्तिः क्रमयौगपद्यनिवृत्तिनिमित्ता, तयोस्तद्(?द)व्यापकत्वात् ? अथात्रापि यदि व्याप्य-व्यापकभावो बाधकान्तरनिबन्धनस्तदा बाधकान्तरं तत्राप्यन्वेषणीयम् तथा तदन्यत्रापि इत्यनवस्थाप्रसक्ते-रप्रतिपत्तिः । असदेतत्— यतः क्रमयौगपद्याभ्यां सामर्थ्यस्य व्याप्तिः प्रकारान्तरऽसंभवतो निश्चितेति कृतोऽनवस्था ? प्रत्यक्षबलादेव च प्रकारान्तरासंभवो निश्चितः । 'प्रत्यक्षस्याऽभावविषयत्विवरोधात् न' इति चेत्? न, भावमेव क्रमेणेतरेण वा कार्योदयलक्षणं प्रतिप(न्ना?)द्याध्यक्षेण द्वैराश्यव्यवस्थापनतः प्रकारान्तराभावसाधनात् ।

असत्त्व और सत्त्व परस्परविरुद्ध होने से, ऐसी शंका ही नहीं कर सकते कि क्षणिकत्वस्वभावभूत सत्त्व का विरोधी असत्त्व क्षणिक में रहता होगा। अथवा ऐसी भी शंका नहीं कर सकते कि क्षणिक में असत्त्व 10 के साथ सत्त्व भी रहता होगा — क्योंकि दोनों परस्पर विरुद्ध होने से एकत्र नहीं रह सकते।

#### [ अर्थिक्रिया का व्यापकत्व क्रमादि में प्रश्नापन्न ]

प्रश्न :- क्रम-यौगपद्य अर्थक्रिया के व्यापक सिद्ध नहीं है, तो उन की निवृत्ति के बल पर अर्थक्रियासामर्थ्य की निवृत्ति किस तरह कही जा सकती है ?

उत्तर :- हमने जो अक्षणिक में अर्थक्रियायोग में बाधक प्रमाण दिखाया उस से सिद्ध होता है क्रम-

प्रश्नकार :- उस बाधक प्रमाण में भी व्याप्य-व्यापकभाव दिखाना पड़ेगा, अन्यथा वह बाधकप्रमाण भी सिद्ध नहीं हो सकेगा। द्वितीय व्याप्य-व्यापकभाव की सिद्धि के लिये जो बाधक प्रमाण दिखायेंगे उस की सिद्धि के लिये और एक व्याप्य-व्यापकभाव.... इस तरह तो कल्पना का अन्त न होने से क्रम-यौगपद्य में अर्थक्रिया के व्यापकत्व की सिद्धि दुःस्वप्न बन जायेगी।

3त्तर :- यह कथन गलत है। क्रम और यौगपद्य के विना कार्य करने की और कोई पद्धित ही जब अस्तित्व में नहीं है तब अपने आप क्रम-यौगपद्य के साथ कार्यसामर्थ्य की व्याप्ति निश्चितरूप से गृहीत हो जाती है, फिर यहाँ अनवस्था दोष को अवकाश ही कहाँ है ? और कोई पद्धित का अस्तित्व नहीं — यह तथ्य तो प्रत्यक्षबल से ही निश्चित हो चुका है। यदि कहें कि — 'प्रत्यक्षत्व का अभावविषयत्व के साथ विरोध होने से अन्यपद्धित का अभाव प्रत्यक्ष से गृहीत नहीं हो सकता' — तो यह ठीक नहीं। प्रत्यक्ष क्रमशः कार्यकारित्व अथवा युगपत्कार्यकारित्व प्रकार से कार्योदय करनेवाले भाव को ग्रहण कर ही सकता है, वही प्रत्यक्ष क्रम और युगपत् प्रकारद्वयरूप दो राशि का जो प्रख्यापन करता है यही है अन्यपद्धित के अभाव का प्रख्यापन। (यानी यहाँ अभाव भावात्मकराशिद्वय का ही स्वरूपान्तर है इसलिये राशिद्वय के रूप में उस का ग्रहण शक्य है।)

<sup>▼.</sup> तत्त्वसंग्रहेऽन्यप्रकारेण द्वैराश्यमुपदिष्टम् - तद्यथा, कृतकाऽकृतकत्वेन द्वैराश्यं कैश्चिदिष्यते । क्षणिकाऽक्षणिकत्वेन भावनामपरैर्मतम् ।। का.३५२ ।। तथा तस्य पञ्जिकायामुक्तमित्थम्- 'इह हि नैयायिकादयः क्षणिकमेकमपि वस्तु नास्तीति मन्यमानाः कृतकाऽकृतकत्वेन भावानां द्वैराश्यमवस्थापयन्ति । अपरैस्तु वात्सीपुत्रीयादिभिः क्षणिकाऽक्षणिकत्वेनापि भावानां द्वैराश्यमिते"। (पञ्जिकायां पृष्ठ १३२ पंक्ति ५ ।७)

तथाहि— यथा क्रमेण यौगपद्येन वा स्वकार्यमुत्पादयन्तो भावाः अध्यक्षविषयतामवलम्बन्ते तदेतररूप-विवेकिनो ज्ञानात्मिन तथैव प्रतिभासन्ते, यतः स्वस्वभावव्यवस्थितयो नात्मानं परेण मिश्रयन्ते भावाः तस्यापरत्वप्रसङ्गात्, तथा च सर्वत्र सर्वस्योपयोगादिप्रसङ्गः। न चाऽसाधारणरूपाध्यासितेषु प्रतिभासमानेषु तेषु तत्राऽसतो रूपस्यावभासो युक्तः, अहेतुकतापत्तेः। एवं चाक्षसंविदां प्रतिनियतविषयता प्रमाणपरिदृष्टा हीयेत, अहेतुकत्वे प्रतिभासस्य विषयान्तरावभासनप्रसक्तेः। अक्षस्य नियामकत्वेऽप्यविद्यमानाऽनुकारणे(रेण) 5 न संविद्वशादर्थात्म(ा)नः स्वरूपमासादयेयुरिति नियतार्थाध्यवसायतः प्रवृत्तानां नार्थक्रियाप्राप्तिः स्यात् मरीचिकादिषु जलाद्य(?ध्य)वसायिनामिव। नापि सुख-दुःख—प्राप्ति-परित्यागौ स्यातामिति क्रमवत्कार्य-सामर्थ्योदीयमानमध्यक्षं तद्रूपमेवानुकुर्वत् इतररूप(।?)प्रतिभासविविक्ततया स्वसंवेदनेन संवेद्यमानं यथानुभवं पाश्चात्त्यं विकल्पद्वयं जनयति। तत एवं विभागः सम्पद्यते 'क्रमभावि तत् कार्यं नाक्रमम्' इति। तस्मात्

## [ क्रम-यौगपद्य से अन्य प्रकार के अभाव की प्रसिद्धि ]

कैसे यह देखिये — जैसेः घटादि भाव क्रमशः या एकसाथ अपने अपने कार्य को उत्पन्न करते हुए प्रत्यक्षगोचर बनते हैं, वैसेः ही प्रत्यक्षज्ञान में वे ही घटादि स्वेतर पटादिभावव्यावृत्तरूप से भी प्रतिभासित होते ही हैं। स्वेतरभाव से मिश्रतया भावों का प्रतिभास कभी नहीं होता, अतः अपने स्वभाव में तन्मयीभूत भाव अपने को अन्य (व्यावृत्त) भाव से मिश्रतया भासित नहीं होने देते। अन्यथा, अन्य भाव से मिश्रण होगा तो (घटादि) भावों में पररूपता (पटादिसर्वरूपता) का अनुवेद्य प्रसक्त होगा। नतीजतन एक ही भाव 15 सर्वभावरूप हो जाने पर सर्व कार्यों में उसी एक का ही उपयोग आदि प्रसक्त होगा। इस तरह सभी कार्यों के लिये सभी भाव कारण बन बैठेंगे। यह युक्तिसंगत भी नहीं है कि अपने असाधारणस्वरूप से आश्लिष्ट होकर प्रतिभासगोचर होनेवाले घटादि भावों में अन्य भावों (पटादि) के स्वरूप का भी, जो कि घटादि में असत् हैं, प्रतिभास किया जा सके। यदि ऐसा मान लेंगे तो असत् (पटादि) स्वरूप के प्रतिभास से आश्लिष्ट घटादिभाव प्रतिभास में निर्हेतुकता का प्रसञ्जन होगा, क्योंकि सर्वभावापन्नरूप से प्रतिभास की 20 कोई कारण सामग्री नहीं होती। तब तो इन्द्रियकृतसाक्षात्कारों में जो प्रतिनियतविषयता प्रमाणसिद्ध है उस की हानि होगी। कारण, विना निमित्त ही सर्वप्रतिभास हो जाने पर स्व-पर सभी विषयों का अवबोध हो जाने से प्रतिनियत विषयता कैसे रहेगी ?

#### [ सर्वभाव स्व-पर सर्वस्वरूप मानने पर क्षतियाँ ]

यद्यपि जिस भाव से इन्द्रिय का संनिकर्ष होगा वही भाव संवेदित होगा ऐसा आपाततः नियामक 25 मान लेने पर भी, सर्व भाव स्वपरसर्वरूप होने के कारण किस के साथ इन्द्रियसंनिकर्ष है किस के साथ नहीं — इस का स्पष्ट भानरूप अनुकार (= नियमन) के न होने से, संवेदन के आधार से अर्थस्वभावों का रूप निश्चित नहीं हो सकेगा। फलतः प्रमाता प्रतिनियत जलरूप अर्थ को दिमाग में रख कर पीने की कोशिश करेगा किन्तु जलमिश्रअग्निरूपता के कारण दाह प्रसक्त होने से तृषाशमनरूप अर्थक्रिया की उपलब्धि नहीं होगी। उदा० मरीचिका में जलप्रतिभास करनेवाले को जल की प्राप्ति नहीं होती। इसी प्रकार 30 सुख हेतु के अध्यवसाय से न तो सुखप्राप्ति होगी, दुःखहेतु के अध्यवसाय से न तो दुःख का परित्याग हो सकेगा।

सर्वस्य तत्राऽप्रतिभासमानस्य 'यदेवं न भवित तत् क्रमभावि न भवित' इति सर्वस्ये(?स्यान्य)तरप्रकारतया व्यवस्थितेः सिद्ध एव तद्व्यतिरिक्तप्रकारान्तराभावः, अन्यथा तदन्यतया तस्य व्याप्त्यभावेऽस्वविषयव्यवच्छेदात् तद्रूपतापरिच्छेद एव तस्य न स्यात्।

परिच्छेदो हि तदसाधारणरूपानुकरणमेव, तच्च नास्तीति, तत् (?) सद्भावे वा कथं न अतद्रूपव्यवच्छेदः ? यतो नाकारान्तराऽसंसृष्टरूपानुकरण(ान्यत्) तदन्यव्यवच्छेदनं नाम। ततः सर्वस्य तदतद्रूपतया व्यवस्थितेः प्रकारान्तराभावः कथं न सिद्धिमध्यास्ते ? एवमितरप्रकारप्रतिपत्ताविप ज्ञेयम्। क्रमश्च तदन्याऽसाहित्यमुक्तः स चैकक्षणभाविनाप्यध्यक्षेण वस्तुस्वरूपं गृहणता तदव्यतिरिक्तो गृहीत एवेत्यप्युक्तम्।

यदिप उपलब्धिलक्षणप्राप्तत्वे प्रकारान्तरस्य देशादिनिषेध एव स्याद् नात्यन्ताभावः, अनुपलब्धिलक्षण-प्राप्तत्वे विप्रकर्षिणां नाऽभावनिश्चयः, इति कुतोऽध्यक्षतः प्रकारान्तराभावसिद्धिः ? इत्युक्तम्, (२२/१)

## [ क्रम-यौगपद्य से अन्य प्रकार की असिद्धि ]

इस लिये यही मानना होगा कि क्रमशः कार्यकारीभाव के सामर्थ्य से उदित होने वाला निर्विकल्प प्रत्यक्ष, उसी भावस्वरूप का ही अनुवर्त्तन = प्रतिपादन करता हुआ, अन्यभावप्रतिभासविभिन्न रूप से ही स्वसंवेदन के द्वारा संविदित करता हुआ दर्शन (= निर्विकल्पानुभव) के अनुरूप क्रम-यौगपद्य के विकल्पों को उत्पन्न करता है। उस से यह विभाजन ज्ञात होता है कि 'भाव का कार्य क्रमिक है अक्रमिक नहीं है।' इस प्रकार वस्तुमात्र क्रम-यौगपद्य में से किसी भी एक प्रकार को धारण करती है यह निश्चित होने से अन्य (तृतीय) प्रकार का अभाव सिद्धिप्रासाद का आरोहण क्यों नहीं कर सकता ? अन्यप्रकार का अभाव असिद्ध मानेंगे तो उस के साथ सत्त्व की व्याप्ति न रहने पर उस से भिन्नरूप से अपने अतद्रूपतात्मक विषय का व्यवच्छेद यानी भिन्नतया अवगाहन न होगा, तो अपने स्वतन्त्र स्वरूप का भान ही नहीं होगा।

#### [ असाधारणरूप परिच्छेद में अतद्रूपपरिच्छेद का अन्तर्भाव ]

20 वस्तु के असाधारणस्वरूप का अनुसरण करे वही परिच्छेद (= भान) कहा जाता है। यदि ऐसा परिच्छेद है, तो उस में अतद्रूप का व्यवच्छेद भी शामिल ही है। अस्विवषयव्यवच्छेद यानी तदन्यव्यवच्छेदन आखिर क्या है — अन्याकार से अनाश्लिष्ट वस्तुस्वरूप का अनुकरण यानी आकलन। यह सुनिश्चित है कि वस्तुमात्र का तद्रूप अथवा अतद्रूप किसी एक प्रकार होता है, तीसरा कोई प्रकार होता है या नहीं होता इस प्रश्न को फिर अवकाश ही कहाँ है ? तीसरा प्रकार नहीं होता — यह तथ्य जैसे सिद्ध हुआ तो उसी ढंग 25 से इतर प्रकारों की संभावना के लिये भी समझ लेना। (यानी दो से अतिरिक्त कोई भी प्रकार वस्तु में नहीं घटता। अक्रम प्रकार कैसे नहीं घटता — यह तो कहा जा चुका है — शेष रहा क्रम प्रकार) क्रम का मतलब है कि कालकृत साहित्य (यानी समकालीनता) का न होना। जब अध्यक्ष से वस्तुस्वरूप का ग्रहण होता है तो उस से भिन्न न होने से क्षणिक प्रत्यक्ष के द्वारा उक्तक्रम का भी ग्रहण हो ही जाता है — यह कहा जा चुका है।

# [ प्रत्यक्ष से प्रकारान्तराभावसिद्धि कैसे ? प्रश्न का उत्तर ]

यह जो पहले विकल्पयुग्म कहा है (२२-१२) — "प्रकारान्तर के लिये दो विकल्प हैं — या तो वह उपलब्धिलक्षण प्राप्त (यानी प्रत्यक्षयोग्य) है या तो उपलब्धिलक्षण अप्राप्त है। प्रथम विकल्प में तो उस

तदप्युक्तोत्तरमेव। यतः कार्यान्तरासाहित्यं कैवल्यमङ्कुरादेः क्रमः, यौगपद्यमप्यपरैः बीजादिकार्येस्तस्य साहित्यम्, प्रकारान्तरं च तदुभयावस्थाभावेऽप्यंकुरादेरन्यथाभवनमध्यक्ष(?क्षं) तस्यान्यसहितश्च(?स्य) केवलस्य चाङ्कुरादिस्वभावस्य भावस्य भाव उपलभ्यमान उपलब्धिलक्षणप्राप्त एव स्वभावः क्रम-यौगपद्यस्वभावबहिर्भूतो नोपलभ्यते उपलभ्यवस्तुनोऽपरसाहित्ये कैवल्ये वा अपनीते तद्विविक्तदेशाद्य(?ध्य)वसायिनोऽध्यक्षस्यानुभवादभावसिद्धेः।

अंकुरादेस्तु स्य(?) कार्यस्य क्रमाऽक्रमभावव्यतिरेकेणाभावेऽन्यदाभावो न क्षतिमावहित । तस्मात् प्रत्यक्षत एव प्रकारान्तराभाविसिद्धिः(द्धेः) क्रमयौगपद्ययोगेन कथं न सामर्थ्यस्य व्याप्तिर्भवेत् ? अत एव न्यायात् देश-कालविप्रकर्षिणो भावास्तथाविधं कार्यं ये विदधित क्रमेतराभ्यामन्यथा न ते कर्तुमर्हन्ति, अन्यथा तस्यैवासम्भवात् । तथाहि— यद्यपि देशादिविप्रकृष्टता तेषां तथापि कार्यस्य भावो दृष्टकार्यधर्मव्यतिरेकेण न सम्भवित कार्यमात्रस्य विशेषाभावात् । कार्यता हि 'कस्यिवद् भावे भवनम्' तच्च अन्यसहितस्य केवलस्य 10

का सर्वथा निषेध शक्य नहीं, सीर्फ किसी देश-काल में ही उस का निषेध शक्य है। दूसरे में, प्रकारान्तर स्वभावतः विप्रकृष्ट होने के कारण उस के अभाव का निश्चय तो शक्य ही नहीं, फिर प्रत्यक्ष से प्रकारान्तर के अभाव कि सिद्धि कैसे शक्य है ?" — इस का उत्तर दिया जा चुका है। देखिये — अंकुरादि से संलग्न जो क्रम है वह है क्या ? 'अन्य कार्य वैकल्य स्वरूप' कैवल्य (= एकािकता)। प्रत्येक क्षण उत्तरोत्तर इस प्रकार की होती है। यौगपद्य क्या है ? अन्य अन्य बीजादि कार्यों के साथ अंकुर का साकल्य। क्या कहीं 15 किसी को ऐसा प्रत्यक्ष होता है कि क्रम-यौगपद्य उभयावस्था से मुक्त अंकुरादि का (अन्यथा =) तीसरे किसी प्रकार का (भवन =) परिणमन हो रहा हो ? जो भी अंकुरादिस्वभावाश्लिष्ट भाव उपलब्ध होता है वह कैवल्य या अन्यसाकल्य से गर्भित ही उपलब्ध होता है। यानी वह अन्यतररूप से उपलब्धिलक्षण प्राप्त ही है। उस से विपरीत, क्रम-यौगपद्यस्वभावबहिष्कृत कोई अंकुरादि उपलब्ध ही नहीं है। जब उपलब्धिलक्षण प्राप्त वस्तु कैवल्य (= क्रम) या अन्य साकल्य (= यौगपद्य) से अनाश्लिष्ट रहेगी तब तो तथाविध वस्तु 20 विकल सीर्फ भूतलादि देश-कालिनर्भासि प्रत्यक्ष ही अनुभवारूढ होता है जिस से सहजतया तृतीयप्रकार का अभाव निर्वाध सिद्ध होगा।

#### [ परोक्ष पदार्थों के लिये भी क्रम-यौगपद्य का निर्णय सरल ]

क्रमाक्रम भाव के विना अंकुरादि कार्य जब हो नहीं सकता तब अन्यदा(?था)भाव कुछ भी बिगाड नहीं सकता। अतः प्रत्यक्ष से ही प्रकारान्तर का अभाव सिद्ध होने पर कैसे कहते हैं कि क्रम-यौगपद्य 25 के साथ सामर्थ्य की व्याप्ति नहीं है ? इसी न्याय से यह निष्कर्षफलित होता है कि देश-काल से विप्रकृष्ट (= दूरवर्त्ती) जितने भी भाव अपने कार्य का निर्माण करते हैं वे सब क्रमशः या युगपद् ही कर सकते हैं, अन्य किसी प्रकार से कार्य करने की उन में कोई क्षमता नहीं है। अन्यप्रकार से वे अगर कार्य करने जायेंगे तो कोई कार्य न कर सकने से अर्थक्रिया के विरह में अपने अस्तित्व को ही गँवा देंगे। कैसे यह देख लो — हालाँकि वे देश-काल विप्रकृष्ट (प्रत्यक्ष अगोचर) हैं फिर भी यह सोच सकते हैं कि प्रत्यक्षदृष्ट 30 जो कार्यशैली है उस को छोड कर कोई भी कार्य निर्मित होना असम्भव है, क्योंकि दृष्ट और अदृष्ट में ऐसा कोई अन्तर (वैजात्य) नहीं है जिस से यह कल्पना की जा सके कि अदृष्ट कार्य की मर्यादाओं

वा, नान्यथा — इत्यत्र प्रत्यक्षाऽनुपलम्भतः सिद्धम् । यथा च प्रत्यक्षानुपलम्भ(त) स्तद(द्)भावभावित्वसिद्धेः कार्यतायामंकुरादेः, सर्वत्र तथैव तल्लक्षणव्यवस्थाविशेषाभावात्ः तथा कार्यस्य भावोऽपि प्रकारद्वयेन सर्वत्र, नान्यथा — विशेषाभावाद् भवनमात्रस्य— इत्यनुपलब्धिलक्षणप्राप्तानामपि क्रम-यौगपद्याभ्यामर्थिक्रेयासामर्थ्यस्य व्याप्तिः ।

अनुमानतोऽपि सर्वत्र प्रकारान्तराभावः सिध्यत्येव । तथाहि— अन्योन्यव्यवच्छेदरूपाणामेकनिषेधेनापरवि-धानात् तस्याऽपि प्रतिषेधे विधि-प्रतिषेधयोरेकत्र विरोधादुभयनिषेधात्मनः प्रकारान्तरस्य कृतः सम्भवः ? प्रयोगश्चात्र— यत्र यत्प्रकारव्यवच्छेदेन तदितरैकप्रकारव्यवस्थापनम् न तत्र प्रकारान्तरसम्भवः । तद्यथा— नीलप्रकारव्यवच्छेदेनानीलप्रकारव्यवस्थायां पीते । अस्ति च क्रमाऽक्रमयोरन्यतरप्रकारव्यवच्छेदेन तदितर-प्रकारव्यवस्थापनम् व्यवच्छिद्यमानप्रकारविषयीकृते सर्वत्र कार्य-कारणरूपे भाव इति विरुद्धोपलब्धिः ।

10 से अतीत होंगे। कार्यता का मतलब है किसी (कारणात्मक) भाव के होने पर उत्पन्न होना। या तो वह केवल ही (यानी क्रम से) उत्पन्न होगा, या फिर अन्य साकल्ययुक्त होगा, अन्यथा नहीं होगा — यह तथ्य तो प्रत्यक्ष और अनुपलम्भ (यानी प्रसंग और विपर्यय) से सिद्ध होता है। जिस तरह, प्रत्यक्ष-अनुपलम्भ से अंकुरादि कार्य मात्र को यह सिद्धान्त लागु होता है कि (कारण) भाव के होने पर ही कार्य हो सकता है, क्योंकि अनेकविध कार्यों के स्वरूप की व्यवस्था में कोई तफावत नहीं होता — तो इसी तरह कहीं भी कार्य मात्र का भवन भी क्रम/यौगपद्य से ही होता है अन्य प्रकार से नहीं, क्योंकि उन के भवनमात्र में कोई तफावत नहीं है। फलित यह हुआ कि देश-काल विप्रकृष्ट अदृष्ट उपलब्धिलक्षणअप्राप्त कार्यों में भी क्रम/यौगपद्य के साथ ही अर्थक्रियासामर्थ्य की व्याप्ति होती है।

#### [ प्रकारान्तराभाव की अनुमान से सिद्धि ]

क्रम-यौगपद्य से अतिरिक्त प्रकार का अभाव अनुमान से भी अवश्य सिद्ध हो सकता है। प्रकाश और अन्धकार की तरह अन्योन्य व्यवच्छेदस्वरूप भावों में से एक का निषेध करने पर दूसरे का विधान निर्वाध फिलत होता है। वस्तु का निषेध कर के उसी वस्तु के विधि का भी निषेध करेंगे तो, एक ही वस्तु में विधि और प्रतिषेध उभय का विरोध स्पष्ट होने के कारण, उभय का निषेध यानी तृतीय प्रकार सम्भवित ही नहीं होगा। अनुमानप्रयोग को देख लो — जिस वस्तु में एक धर्मरूप प्रकार के निषेध के द्वारा तिहरुद्ध अन्य प्रकार का प्रतिपादन किया जाता है वहाँ उन दो से अतिरिक्त प्रकार का सम्भव नहीं हो सकता। उदा० पीतरूप में नीलात्मक एक प्रकार के निषेध के द्वारा अनील प्रकार का प्रतिपादन करने पर नील-अनील से अतिरिक्त प्रकार बचता नहीं। प्रस्तुत में भी, क्रम-यौगपद्य में से किसी एक का व्यवच्छेद करने पर दूसरे प्रकार की स्थापना, व्यवच्छेदविषयभूत प्रकार से सम्बन्ध न रखनेवाले सभी कार्यकारणरूप भाव में स्फुट ही है। यहाँ विरुद्ध हेतु की उपलब्धि (जैसे जल की उपलब्धि से अग्नि के अभाव की तरह) प्रकारान्तरशाव को सिद्ध करती है। व्यवच्छेदविषयीभूत प्रकार से अन्य प्रकार की स्थापना यही प्रकारान्तररूप की, अथवा यह किहये कि प्रकारान्तर का लक्षण है व्यवच्छिद्यमान प्रकार से बिहर्भूत भाव। यहाँ तथाभाव और अन्यथा भाव 'परस्परपरिहारेण अवस्थान' स्वरूप विरोधप्रस्त है अतः एकप्रकार के निषेध से दूसरे प्रकार का विधान प्रसक्त होने पर तृतीय प्रकार का अभाव अनुमानसिद्ध है।

20

www.jainelibrary.org

व्यवच्छिद्यमानप्रकारेतरव्यवस्थापनं प्रकारान्तरत्वं प्रकारान्तरंश्च (?) ततो बहिर्भावलक्षणः इत्यनयोस्तथा-ऽन्यथारूपयोः परस्परपरिहारलक्षणत्वात् । न चात्रापि (२८-३) बाधकान्तराशंकयाऽनवस्थानमाशंकनीयम् (??) पूर्वप्रसिद्धस्य विरोधस्य स्मरणमात्रत्वविरुद्धोपलब्धिषु हि धर्मिणि सद्भावमुपदर्शिविरोधमेव बाधकं (??) तस्माद् विरुद्धयोरेकत्रासम्भवात् प्रतियोग्यभाविनश्चयः शीतोष्णस्पर्शयोरिव भावाभावयोरिव वेति कृतोऽनवस्था ?

अथ कथं क्रम-यौगपद्याऽयोगोऽक्षणिकेषु भावेषु ? — उच्यते ? न तावदक्षणिकाः क्रमेणार्थिक्रयाकारिणः अकारकावस्थाविशेषात् प्रागेव द्वितीयादिक्षणभाविनः कार्यस्य क(ा)रणप्रसंगाच्च तत्कारकस्वभावस्य प्रागेव सन्निधानात् । न च तदैव सन्निहितोपा(त्पा)दकानां कार्याणामनुदयो युक्तः पक्षा(?श्चा)दपि तत्प्रसक्तेः । न च सहकारिक्रमात् कार्यक्रम इति वक्तव्यम् यतः <sup>व</sup>सहकारिणः किं विशेषाधायित्वेन तथा व्यपदिश्यन्ते आहोस्विद् <sup>b</sup>एककार्यप्रतिनियता(मा)च्चक्षुरादयः इवाक्षेपकारिणः स्विवज्ञाने ? तत्र यदि प्रथमो विकल्पः, 10

पहले जो (२८-१७) अनुमान की चर्चा में बाधक की शंका ऊठा कर, उस बाधक के निरसन के लिये किये जानेवाले अन्य अनुमान मे पुनः बाधक शंका — इस तरह अनवस्था का प्रसञ्जन किया था वह निरवकाश है। जब पूर्वगृहीत विरोध का स्मरण पहले जाग्रत् हो जाने के बाद विरुद्धोपलब्धि हेतु प्रयोग किया जाता है तब साध्य धर्मी में साध्य उपदर्शक अनुमान हो जाता है तब उस अनुमान के विरोध से बाधक ही ठंडा हो जायेगा। कारण, विरुद्ध तत्त्वद्वय का एक वस्तु में समावेश संभव ही नहीं होने 15 से, एक विरुद्ध की उपलब्धि हो जाने पर अन्य प्रतियोगी के अभाव का निश्चय स्वतः हो जायेगा, जैसे शीत-उष्ण स्पर्शद्वय अथवा भावअभावद्वय में, फिर बाधक की शंका ही नहीं रहेगी तो अनवस्था कैसे ?

प्रश्न :- तृतीयप्रकार का अभाव मान लिया, किन्तु अक्षणिक भावों में क्रमशः या युगपद् अर्थक्रियाकारित्व का मेल नहीं खाता — यह कैसे सिद्ध करेंगे ?

[ अक्षणिक भाव में क्रम/यौगपद्य की असंगति ]

उत्तर :- अक्षणिक भाव क्रम से अर्थिक्रयाकारी नहीं हो सकते क्योंिक द्वितीयादिक्षणभावि अर्थिक्रया का अकारकत्व जैसे प्रथम क्षण में है वैसे ही प्रथमक्षण की अर्थिक्रया के प्रति भी अकारकत्व तदवस्थ ही रहेगा। अथवा स्वभाव में तफावत न होने से पहले क्षण में जैसे प्रथमक्षणवाले कार्य का कारित्व है वैसे ही द्वितीयादिक्षणभावी कार्यों का भी सम्पादन प्रसक्त होगा, चूँिक द्वितीयादिक्षणकार्यकारकस्वभाव प्रथम क्षण में भी अक्षुण्ण है। जिन कार्यों के उत्पादक जिस क्षण में हाजीर हैं उन कार्यों का उस क्षण में उदय 25 कोई रोक नहीं सकता। यदि उस वक्त कार्य नहीं होगा तो बाद में भी उदय नहीं होगा। (जो आज नहीं हो सकता वह कल भी नहीं हो सकेगा।)

यह मत कहना कि - 'उपादानात्मक कारण हाजीर होने पर भी सहकारी कारणों का योगदान आगे पीछे यानी क्रमिक होने से कार्यवृन्द भी क्रमिक होता है।' - ऐसा कहने पर तो और दो प्रश्न खड़े होंगे - किया कुछ विशेषता का कारण में आपादन करने के कारण वे सहकारी कहे जाते हैं ?  $^{\mathbf{b}}$  या चक्षु 30 आदि जैसे अपने ज्ञानरूप एक कार्य के प्रति मिलकर नियतरूप से कार्योत्पादक होते हैं वैसे यहाँ एक कार्य के प्रति प्रतिबद्धता के जिरये वे सहकारी कहे जाते हैं ?

20

स न युक्तः 'अयमेव हि भेदो भेदहेतुर्वा विरुद्धधर्माध्यासः कारणभेदश्च' [ ]। ततश्चेन्न भेदो न क्वचिदप्ययं भवेत अन्यनिमित्ताभावात । 'प्रतिभासभेदातु' इति (चेतु) नन् प्रतिभासभेदोपीतरेतरप्रतिभासाभावरूपतया विरुद्धधर्माध्यासरूपतां नातिवर्त्तते, भेदे चातिशयस्य तदवस्थ एवासौ भाव इति पश्चादप्यकारकः पूर्वाव-स्थायामि(?ती)व। तस्मादेवातिशया(त्) कार्यस्योत्पत्तेस्तत्र भावे कारकव्यपदेशो विकल्परचित एव भवेत्।

▼अथ द्वितीयो विकल्पोऽभ्यूपगमविषयः सोऽपि न युक्तः, यतो न नित्यानामेककार्ये प्रतिनियमलक्षणं सहकारित्वमस्माभिरपह्नुयते किन्तु अक्षणिकत्वे प्राकु पश्चात् पृथग्भावसम्भवात् कार्यस्य तथा क्रियाप्रसंगेन 'सहैव कुर्वन्ति' इति सहकारित्वनियमो न युक्तिसंगतो भवेत्। यतो न ति(ते) साहित्येऽपि पररूपेणैव

#### [ सहकारी द्वारा विशेषाधान के विकल्प का निरसन ]

<sup>ंब</sup>प्रथम विकल्प युक्तियुक्त नहीं है। सहकारी यदि मूल कारण में किसी विशेष का आधान करेगा, 10 तो उस से मूल कारण को कुछ भी लाभ होनेवाला नहीं, क्योंकि वह विशेष तो मूल कारण से सर्वथा भिन्न अर्थ है, मूल कारण का उदभव हो गया, बाद में जो मूल कारण का पश्चाज्जात कोई स्वभावविशेष निपजेगा, स्व से अथवा अन्य हेतु से, वह मूल कारण का स्वभाव नहीं बन सकता। सुविदित न्यायोक्ति है कि - 'जो विरुद्धधर्माध्यास होता है वही तो भेद अथवा भेदापादक हेतू है, अथवा कारणभेद भेदापादक होता है।' – यहाँ कारणभेद अथवा विरुद्धधर्माध्यास स्पष्ट है – प्रथम क्षण में अविशेषस्वभाव और दूसरे 15 क्षण में विशेष स्वभाव। अथवा मुल कारण के उत्पादक भिन्न हैं और विशेष के उत्पादक सहकारी हैं। इस प्रकार भेद के निमित्त होते हुए भी अगर मूल कारण और विशेष का भेद नहीं मानेंगे तो, तीसरा कोई निमित्त न होने से कहीं भी भावों में भेद न रहने से अभेदवाद प्रसक्त होगा।

प्रश्न :- तीसरा निमित्त क्यों नहीं है ? है, प्रतिभासभेद से भी वस्तुभेद होता है (जो कि मूल कारण एवं विशेष में न होने से यहाँ भेदापादन नहीं हो सकता।)

उत्तर :- अरे ! प्रतिभासभेद क्या है ? अन्योन्य प्रतिभासाभाव यही है प्रतिभासभेद। वह परस्पर अभावरूप होने से विरुद्ध धर्माध्यासरूप ही तो हुआ। इस से मूल कारण और विशेष में प्रतिभासभेदप्रयुक्त भेद जब सिद्ध है तो भिन्न विशेषरूप अतिशय होने पर भी मूल कारण तो तदवस्थ (यानी निष्क्रिय) ही रह गया. तो जैसे सहकारीविरह में पहले वह अकारक था वैसे पीछे भी अकारक ही बना रहेगा। सारांश, सहकारीक्रमप्रयुक्त क्रम से अक्षणिक पदार्थ में विशेषाधानमूलक अर्थक्रिया करण शक्य नहीं। उपरांत 25 जिस अतिशय की प्रतीक्षा थी उस से ही कार्य सम्पन्न हो जाने पर, मूलकारणात्मक भाव में 'कारक' शब्द का प्रयोग कल्पनाकल्पित ही रह गया। दूसरा विकल्प है एक कार्य के प्रति प्रतिबद्धता के जरिये क्रम से कार्यकरण - वह भी युक्तियुक्त नहीं।

#### [ एककार्यप्रतिबद्धतारूप सहकारित्व अघटित ]

दूसरा विकल्प था एककार्यप्रतिबद्धता का - वह भी युक्तिसंगत नहीं। देखिये - चक्षु आदि की तरह 30 सहकारिवृन्द एककार्य करने के लिये बद्धकक्ष बन जाय यह नित्य भावों में सम्भव है, हम उस का अपलाप नहीं करते, किन्तु भावों के अक्षणिकत्व पक्ष में अनेक सहकारीयों में अन्योन्य पृथक्ता होने से कोई पहले ▼. सकलेयं चर्चा प्रमेयकमलमार्त्तण्डे पृष्ठ ४ मध्येऽनुसन्धेया।

कार्यकारिणः, स्वयमकारकाणामपरयोगेऽपि तत्कारित्वाऽसम्भवात्। सम्भवे वा (ऽपर एव) परमार्थतः कार्यनिर्वर्त्तको भवेत्, स्वात्मिन तु कारकत्वव्यपदेशो विकल्पनिर्मित एव भवेत्। एवं च नास्यानुपकारिणो भावं कार्यमपेक्षेतेति तद्विकलेभ्य एव सहकारिभ्यस्तत् समृत्पद्येत। अथवा तेभ्योऽपि न भवेत् स्वयं तेषामप्यकारकत्वात्, पररूपेणोव कर्तृत्वाभ्युपगमात्। अतः सर्वेषां स्वयम(प?)कर्तृकत्वा(त्) पररूपेणाप्यकर्तृत्वात् सर्वथा कर्तृत्वोच्छेदतो न कुतिश्चित् किञ्चिदुत्पद्येत। तस्मात् स्वरूपेणेव कार्यस्वभावाः कर्त्तारः इति न 5 कदाचित् तित्क्रियाविरतिरिति कुत एकार्थिक्रयाप्रतिनियमस्वरूपमक्षणिकानां सहकारित्वम् ?

'सामग्रीजन्यस्वभावतया कार्यस्य तस्याश्चापरापरप्रत्यययोगरूपतयाऽयोग(गे) प्रत्येकं तिक्रियास्वभावत्वे-ऽप्यनुत्पत्तिः' इति चेत् ? व्याहतमेतत्, यतोऽयमेकोपि क्रमभाविकार्योत्पादने समर्थः ततः कथमेषां भिन्न-कालापरापरप्रत्ययप्रयोगलक्षणानेकसामग्रीजन्यस्वभावता ? एकेनापि तेन तज्जननसामर्थ्यं बिभ्राणेन तानि जनयतन्मानि(?जनियतव्यानि) न ह्यन्यथा केवलस्य तज्जननस्वभावता सिद्ध्यति, तस्याः प्रा(कार्यप्रा)दुर्भावा- 10

अपना कार्य कुछ अंश से करेगा, बाद में दूसरा — इस तरह तथाविध (भिन्न भिन्न) क्रिया प्रसङ्गत करनेवाले भी भिन्न भिन्न काल में अपने सिर पर आये हुए काम करेंगे - तब 'साथ रह कर ही कार्य करते हैं' इस प्रकार के सहकारिभाव का नियम युक्तियुक्त नहीं ठहरेगा। कारण, यदि समूह बनाकर कार्य करनेवाले भी अपने प्रातिस्विकरूप से ही कार्य करेंगे. न कि पररूप से। स्वयं अपने पाणि-पादादिस्वरूप से निष्क्रिय रह कर तो दूसरे के सहयोग से भी कोई कार्य कर सके यह असम्भव है। यदि सम्भवित मान ले. फिर 15 भी पर व्यक्ति ही वस्तुतः कार्यसम्पादक ठहरा, मूल कारण में तब 'कारक' पन का निर्देश तो कल्पनाकल्पित ही हो गया। फलतः सिद्ध होगा कि कार्य किसी अनुपकारि भाव का मुहताज नहीं होता, क्योंकि उस से विरहित भी सहकारीवृन्द से कार्य तो निपजता है। अथवा तो यह कहिये कि सहकारीवृन्द से भी कार्य नहीं हो पायेगा, क्योंकि मूल कारक तो वे नहीं है, वे तो सीर्फ सहकारी हैं। सहकारी तो मूल कारण को सहकार करने से परतः यानी पररूपेण (अर्थात् गौण प्रकार से) ही कर्ता माने गये हैं। इस ढंग से 20 सोचा जाय तो स्वयं भी स्व-रूप से कर्ता नहीं, पर रूप से भी कर्ता नहीं, तो कर्तृत्व मात्र का उच्छेद हो जाने से कुछ भी किसी से उत्पन्न नहीं होगा, जगत् कार्यशून्य प्रसक्त होगा। अब यह फलित होता है – कर्तृत्वोच्छेद दोष से बचने के लिये वस्तु (कार्य) स्वभाव ऐसा स्वीकारना पडेगा कि सब स्वरूप से ही कर्त्ता होते हैं। स्व-रूप से कर्त्ता यदि अक्षणिक होगा तो स्वतः सतत अपनी अपनी क्रिया करता रहेगा, फिर एक अर्थक्रिया प्रतिबद्धत्व कुछ अर्थ ही नहीं रखता, तो अक्षणिकों में सहकारित्व कैसे कहाँ 25 रहेगा ?

#### [ कार्य में सामग्रीजन्यस्वभावता का निरसन ]

नित्यवादी :- कार्य का स्वभाव है सामग्री से पैदा होना। सामग्री क्या है ? मूल (= प्रधान) कारण के साथ अन्य अन्य (सामग्रीअन्तर्गत) निमित्तों का संयोग। क्षणिकवाद में ऐसा संयोग शक्य नहीं है। अतः प्रत्येक ( सामग्री अन्तर्गत) निमित्त में तत्तत् क्रिया करणस्वभाव रहते हुए भी कार्योत्पत्ति कभी नहीं होगी। 30 क्षणिकवादी :- इस कथन में परस्पर विरोध है। देखिये — जब एक एक कारण या निमित्त में क्रमिककार्यजननक्रियास्वभावरूप सामर्थ्य मौजूद है तो वे अपना कार्य करके ही रहेंगे, क्यों उन्हें भिन्न भिन्न

नुमीयमानस्वरूपत्वात् कार्याणि च कारणान्तराण्यपेक्षमाणानि कथमयमुपेक्षते ? अनादृत्य तानि हठादेव जनयेत् कार्याणि। यो हि यन्न जनयित नासौ तज्जननस्वभावः, न चायं केवलः कदाचिदप्युत्तरोत्तरकालभावीनि प्रत्ययान्तरापेक्षाणि कार्याणि जनयतीति (न) तत्स्वभावो भवेत्। अतत्स्वभावश्च प्रत्यया(न ?) न्तरसन्निधानेऽप्यत्यक्तरूपो नैव जनयेत्। स च केवलोऽपि तज्जननस्वभाव इति ततः केवलादुत्पत्तिं ब्रु(?ब्र)वीषि कार्याणि च सामग्रीजन्यस्वरूपतया सामग्र्यन्तराण्यपेक्षन्ते इति ततः केवलादनुत्पत्तिं वदिस। एते चोत्पत्ति-अनुत्पत्ती तज्जन्यत्वाऽतज्जन्य(त्व)स्वभावते विरुद्धे कथमेकत्र स्याताम् ?

#### [ स्वभावभेदावतारवारणनिष्फलता ]

अथ कारणैः हेत्वन्तरापेक्षकार्यजननस्वभावोऽयमुत्पादित इति केवलो न जनयति, न च सहकारि-सहिताऽसहितावस्थयोरस्य स्वभावभेदः, प्रत्ययान्तरापेक्षस्वकार्यजननस्वभावतायाः सर्वदा भावात्। — असार-

10 कालवर्त्ती अन्य अन्य निमित्तसंयोगात्मक अनेकरूप सामग्री पर निर्भर माना जाय ? कार्य को क्यों स्वजनकक्रियास्वभाववाले एक कारण से जन्य मान कर भी उक्त सामग्री से जन्य स्वभाववाला माना जाय ? एक भी व्यक्ति यदि स्वकार्यजननस्वभावात्मक सामर्थ्यशालि है तो उसे अपने अपने कार्यों का निर्माण करना ही पड़ेगा, यदि वे नहीं करेंगे तो अकेले तत्तद् व्यक्ति में स्वकार्यजननस्वभाव कैसे सिद्ध होगा ? कार्यजननस्वभाव तो कार्यप्रादुर्भाव के द्वारा ही अनुमितिगोचर होनेवाला है। प्रधान कारण समर्थ होने पर भी यदि कार्यवृन्द अन्य कारणों की प्रतीक्षा करते हुए उत्पन्न होने से कतराते हैं तो समर्थ कारण उन अन्य कारणों की परवा न कर के जोर लगा कर कार्यों को उत्पन्न होने के लिये बाध्य करेंगे ही। यदि वह प्रधान समर्थ कारण स्वकार्य को उत्पन्न नहीं करता तो समझना चाहिये कि वह तत् कार्यजननस्वभावरूप यानी समर्थ नहीं है।

#### [ नित्य के कार्यजननस्वभाव वैचित्र्य की शंका - उत्तर ]

20 नित्यवादी :- अरे ! कारण का तज्जननस्वभाव ही ऐसा विचित्र है कि खुद अकेला नहीं किन्तु किसी भी समय उत्तरोत्तरकालसंप्राप्त अन्य अन्य निमित्तों से सहचरित हो कर ही कार्य निपजाता है — यही उस का स्वकार्यजननस्वभाव है। तब विरोध कैसे ?

क्षणिकवादी :- इस का तो मतलब यही हुआ कि वह अकेला कार्यजननस्वभावी नहीं है। जब स्वयं बाँझ जैसा वह अकेला कार्यजननस्वभावी नहीं है, तो अन्य अन्य निमित्तों के समवधान में वह अजननस्वभाव त्याग किये विना कार्योत्पत्ति कर ही नहीं सकता। एक ओर ऐसा कहें कि वह अकेला कार्योत्पत्तिसमर्थ है और दूसरी और ऐसा मानते हैं कि कार्य तो सामग्रीजन्यस्वभावाश्लिष्ट होने से अन्य अन्य कारण संहतिरूप सामग्री की अपेक्षा रखते हैं अतः अकेले एक से कार्योत्पत्ति नहीं हो सकती — तो यहाँ थोडा सोच लो कि उत्पत्ति/अनुत्पत्ति, तज्जन्यत्व/अतज्जन्यत्व स्वभाव, परस्पर विरुद्ध ये सब एक व्यक्ति में कैसे रहेंगे ?

#### [ नित्य पदार्थ में निमित्त सापेक्ष स्वभाव की शंका - उत्तर ]

नित्यवादी :- क्या करे ! स्थायी भाव जो अपने कारणों से तथास्वभाव ही पैदा हुआ है कि अन्यहेतुओं का सहयोगी होकर वह कार्योत्पत्ति करता है, अकेला नहीं करता। अतः वह सहकारीमुक्त हो या सहकारीयुक्त

मेतत्, यतः प्रत्ययान्तरसंनिधा(ने)पि स्वरूपेणैवास्य कार्यकारिता, तच्च प्रागप्यस्ति प्रत्ययान्तरापेक्षायाश्च ततो लभ्यस्यात्मातिशयस्याभावतोऽयोगात् उपकारलक्षणत्वादपेक्षायाः अन्यथाऽतिप्रसक्तेः। तत्संनिधानस्या-सिन्नधानतुल्यत्वाच्च केवल एव कार्यं किं न करोति ? अकुर्वंश्च केवलः सिन्नतावस्थायां च कुर्वन् कथं न भिन्नस्वभावो भवेत् ?

अपि च, यदि सहकार्यपेक्षा कार्यजननस्वभावता तस्य सर्वदा अस्ति तदा सर्वदा कार्योत्पत्तिप्रसित्तः। <sup>5</sup> अथ सहकारिसन्निधान एव तत्स्वभावता कथं न स्वभावभेदा(त्) वस्तुभे(दं ?)दः, स्वभावस्यैव वस्तुत्वात्? तस्मात् सिहतावस्थायाः स्वरूपेणोपकारकस्य प्रागपि तत्स्वभावत्वे कार्यक्रियाप्रसंगाद् नाऽक्षणिकस्य कार्यक्रियासम्भव (इ)ति न क्रमयोगः। यौगपद्यमपि तस्याऽसङ्गतम् द्वितीयादिक्षणेषु तावत एव कार्यकलापस्योदय-प्रसंगात्, हेतोस्तज्जननस्वभावस्याऽप्रच्युतेः। सिन्निहितसकलकारणानां वा(?चा)नुदयोऽयुक्तः प्रथमक्षणेऽपि

हो, स्वभाव में कोई फर्क नहीं पडता, क्योंकि अन्य अन्य निमित्तसापेक्ष कार्यजननस्वभाव तो उस में सदाबहार 10 है।

क्षणिकवादी:- ये वचन निःसार है। कैसे यह देखिये — पररूप से तो कोई कार्यजनक नहीं होता, स्वरूप से ही होता है चाहे अन्यनिमित्तों का संनिधान कितना भी रहे। अगर पहले वह नहीं रहे तो भी स्वरूपतः कार्यकारित्व मौजूद ही है। फिर अन्यनिमित्तापेक्षा का योग ही नहीं घट सकता, क्योंकि उन निमित्तों से कोई अतिशयलाभ तो है नहीं। अपेक्षा का मतलब है अतिशय यानी उपकार, अन्य कोई अर्थ 15 मानने जाय तो बहुत प्रसंग-अतिप्रसंग की जाल खडी होगी। अन्य निमित्तों से जब कोई उपकार शक्य नहीं तब उन की अपेक्षा क्यों ? फिर उन का संनिधान हो (या न हो) न होने तुल्य ही है, तब वह अकेला कार्योत्पत्ति क्यों नहीं कर सकता ? यदि अकेला नहीं कर सकता (यह एक स्वभाव) और निमित्तयुक्तावस्था में करता है तब तो भिन्नस्वभावता का अवतार क्यों नहीं होगा ?

#### [ अक्षणिक भाव में क्रमिक कार्यकारित्व अघटित ]

यह भी सोचना है — नित्य भाव में कार्योत्पत्ति के लिये यदि सहकारीसापेक्ष कार्यजननस्वभाव सदा विद्यमान है तब तो सदा ही उस स्वभाव से प्रेरित कार्योत्पत्ति चलती रहेगी। यदि सहकारीयों की उपस्थिति में ही तथास्वभावता का अस्तित्व स्वीकारेंगे, अन्य काल में नहीं, तब तो स्वभावभेद गले में आ पड़ा, उस से वस्तुभेद स्वीकारना पड़ेगा, क्योंकि आखिर वस्तु क्या है — अपना स्वभाव। इस से यह फलित होता है कि सहकारीयुक्त अवस्था में भी स्वरूप से ही जो उपकारक होता है, वह स्व-रूप जब पूर्वकाल 25 में भी मौजूद है तब तो पूर्व काल में भी कार्यजननक्रिया हो कर रहेगी। यदि यह नहीं मानना है तो अक्षणिक में और कोई उपाय न होने से कार्यजननक्रिया का सम्भव नहीं रहेगा — इस प्रकार क्रमिक कार्यकारिता भी नहीं घटेगी।

## [ अक्षणिकभाव में युगपत् कार्यकारित्व अघटित ]

अक्षणिक भाव में एकसाथ कार्यजननिक्रया भी संभवित नहीं। कैसे यह देखिये — पहले क्षण में एक 30 साथ अपने सर्व कार्यों का निर्माण कर दिया, फिर दूसरे क्षण में भी उतने ही पुनः पुनः कार्यवृन्द का निर्माण चालु रहेगा, रुकेगा नहीं, क्योंकि द्वितीयादि क्षण में भी कारण में युगपत् कार्यजननस्वभाव अक्षुण्ण

तद्भावापत्तेरिति क्रम-यौगपद्याऽयोगादक्षणिकानामर्थ(। ?) क्रियासामर्थ्यविरहलक्षणमसत्त्वमायातमिति सत्त्वलक्षणः स्वभावहेतुः क्षणिकतायां बाधकप्रमाणबलाद् निश्चिततादात्म्यो विशेषलक्षणभाक् कथं न प्रतीतः ?।

अधाऽक्षणिकानामिव क्षणक्षयिणामप्यर्थिक्रयासामर्थ्यलक्षणं सत्त्वमनुपपन्नमेव, क्रमाऽयोगस्य तत्रापि तदवस्थत्वात् । अतो न क्षणिका अपि परैरनाधीयमानस्वरूपभेदाः सामर्थ्यक्रियाप्रक्रान्तप्रकारमुत्पादियतुं शक्ताः । न च प्रतिक्षणोदयं विभ्राणाः परस्परतो विशेषमासादयन्ति भावभेदप्रसङ्गात् । तथाहि— असौ विशेषस्तेषां प्रागुत्पत्तेः पश्चाद्वा ? न तावत् प्राक्, तेषामेव तदाऽसत्त्वात् । पश्चात्तत्स्वरूपस्याऽकार्यत्वात् तदुपहितानुपहितक्षणानामविवेकादिति न सहकारिभिरुपकारः । ततो निर्विशेषाणां न क्रम-यौगपद्याभ्या-मर्थिक्रयासामर्थ्यलक्षणं सत्त्वम् । तदुक्तं च— ( )

है। पूर्व क्षण में यदि सकल कारणों का संमिलन सज्ज है तो उत्तर क्षण में कार्य का उदय न हो ऐसा 10 मानना अयुक्त है। फिर भी ऐसा मानेंगे तो प्रथम क्षण में भी कार्य का उदय न मानने की विपदा गले पड़ेगी।

इस चर्चा का फलितार्थ यह है कि अक्षणिक भावों में क्रम/यौगपद्य की संगति अशक्य होने से अर्थिक्रियासामर्थ्याभावरूप असत्त्व ही स्वीकारना पड़ेगा। तब सत्त्वरूप स्वभावहेतु का क्षणिकता के साथ ही मेल बैठने में कोई बाधक प्रमाण न बच पाने से क्षणिकता के साथ उस का तादात्म्य निश्चित हो जाता 15 है। आपने पहले जो कहा था (५-१२) 'स्वभाव हेतु (सत्त्व) में विशेषलक्षण का निश्चय नहीं हो सकता' — वह मिथ्या हो गया क्योंकि विशेषलक्षणरूप तादात्म्य अब सुनिश्चित हो गया है।

# [ क्षणिकभाव में अर्थक्रियाकारित्व अशक्य - शंका ]

शंका :- आपने अक्षणिक में जो दोष बताया वह क्षणिक भावों में भी प्रविष्ट है, अर्थिक्रियासामर्थ्यात्मकसत्त्व की यहाँ भी संगित नहीं बैठती। कारण, क्रमशः कार्यकारित्व का योग क्षणिक वस्तु में संगत नहीं है। शिणक भावों में अन्य सहकारी आदि द्वारा स्वरूपविशेष का आधान तो शक्य ही नहीं, अतः क्रियासामर्थ्य का जो प्रस्तुत प्रकार है (यानी क्रमशः अर्थिक्रिया) उस का जनन कर नहीं सकता। क्षणिक भाव एवं कितने भी अन्य सहकारी, आखिर तो सब प्रत्येक क्षण में नये नये ही उदित होते हैं, वे कैसे एक-दूसरे को सहयोगरूप विशेष प्रदान करेंगे ? यदि करेंगे तो एक माने गये भाव में भी भेद प्रसक्त होगा। कैसे यह देखिये — यह जो विशेषाधान है वह भावोत्पत्ति के पहले होगा या बाद में ? पहले तो भाव स्वयं ही सत् न होने से विशेषाधान किस में होगा ? भावोत्पत्ति हो गयी, उस के बाद में तो उस भाव का स्वरूप (जो उत्पन्न हो ही चुका है वह) अन्य किसी का कार्यात्मक विशेष बन नहीं सकता। कारण, विशेषाधानयुक्त और विशेषाधानमुक्त वह मूल भाव तो विभिन्न नहीं है। अतः सहकारीयों के द्वारा क्षणिक भाव में कोई विशेषाधानरूप उपकार शक्य ही नहीं है। इस प्रकार क्षणिकभाव विशेषाधानविशिष्ट न होने से क्रम/यौगपद्य से अर्थिक्रियाकारित्व रूप सत्त्व उस में घट नहीं सकता। कहा भी है — [हेतुबिन्दुटीका - पृ०१३१]

# [ क्षणिक भाव में सत्त्व हेतु अनैकान्तिक ]

(अक्षणिक में क्रम/यौगपद्य, अर्थक्रियाकारित्व, सत्त्व मेल नहीं खाता...) इत्यादि बोलनेवाला कौन शोभायुक्त बनेगा यदि वह निर्लज्ज नहीं अथवा अज्ञानी नहीं। (वैसे बोलनेवाला कोई नहीं शोभता) क्योंकि

20

कः शोभेत वदन्नेवं यदि न स्यादहीकता।
अज्ञ(ा)ता वा यतः सर्वं क्षणिकेष्वपि तत्समम्।। [हेतुबिन्दुटीका — पृ॰१३१]
विशेषहेतवस्तेषां प्रत्ययाः न कदाचन।
नित्यानामिव युज्यन्ते क्षणानामिववेकता।। [हेतुबिन्दुटीका — पृ॰१३१]
क्रमेण युगपच्यैव यतस्तेऽर्थिक्रियाकृतः।

न भवन्ति ततस्तेषां व्यर्थः क्षणिकताश्रमः।। इति।।

तदयं सत्ताहेतुरसाधारणानैकान्तिकः क्षणिकाऽक्षणिकयोरभावात्, प्रकारान्तराभावाच्च न ताभ्यां व्यति-रिच्यत इति संशयहेतुस्तयोरिति।

असदेतत्— यतो नैवमुपकारः क्षणिकानामभ्युपगम्यते। तथाहि— उपकारः समग्रकारणाधीनविशेषान्तरविशिष्टक्षणान्तरजननम् तच्च कथमभिन्नकालेषु परस्परं क्षणिकेषु भावेषु भवेत् कार्य-कारणयोः 10
परस्परकालपिरहारेणावस्था(नां?)नात्। ततः सामग्र्या एव जनकत्वात् एकस्य जनकत्वाऽविरोधादव्यवधानदेशाः समग्र (?) एव प्रत्येकमितरेतरसहकारिणः स्वं स्वं क्षणान्तरं विशिष्टमारभन्ते तदिप चोत्तरोत्तरं तथैव
क्षणिकों में भी वह सब समान है।। नित्य भावों की तरह क्षणिकों में विशेष (आधायक) हेतु एवं उन
के निमित्त किसी भी तरह घट नहीं सकता, यह अविवेकता है।। क्षणिक भाव क्रम से या एक साथ
अर्थक्रियाकारी नहीं बन सकते, अत उन का (क्षणिकवादियों का) क्षणिकता (सिद्धि) के लिये परिश्रम व्यर्थ 15
है।। — शंकाकार कहता है कि इस तरह क्षणिकतासाधक सत्त्व हेतु न तो क्षणिक भावों के साथ संगति
रखता है, न अक्षणिक भावों से, अतः वह हेतु असाधारण अनैकान्तिक दोषग्रस्त है, अन्य तो कोई प्रकार
न होने से क्षणिक-अक्षणिक को छोड कर अन्य स्वरूप तो कोई स्वतन्त्र भाव है नहीं — अतः भाव क्षणिक
है या अक्षणिक इस संशय को खडा करने वाला ही सत्त्व हेतु ठहरता है।

#### [ सत्ता हेतु में अनैकान्तिक दोष का निरसन ]

शंका का उत्तर :- सत्ता हेतु में अनैकान्तिक दोष-प्रदर्शन गलत है। कारण, हम क्षणिकों में एक-दूसरे पर कोई उपकार का नाम निर्देश भी नहीं करते हैं। उपकार यानी क्या यह जान लो — समस्त कारणों पर निर्भर ऐसे विशिष्ट कार्य क्षण का जनन जिस में कुछ अन्य विशेष यानी नाविन्यादि का आश्लेष हो। ऐसा नाविन्यादि विशेष का सृजन समकालीन क्षणिक भाव एक-दूसरे में कैसे कर सकता है (क्योंकि वे तो अपने पूर्णस्वरूप से प्रथमतः एव आविर्भूत है।) ? कार्य-कारण तो भिन्नकालीन ही होते हें एकदूसरे 25 के काल का परिहार कर के रहने वाले हैं अतः एक-दूसरे में समानकाल में कार्योत्पत्ति नहीं कर सकते। (मतलब, कारणसमूह समकाल में एक-दूसरे के ऊपर किसी भी उपकार का सृजन नहीं कर सकते।) इस प्रकार हमारे क्षणिकवाद में सामग्री ही कार्य जनक होने से उस के घटकी भूत एक एक अवयव में कारणता मान लेने में विरोध को अवकाश ही नहीं रहता। सामग्री भी वही कही जाती है किसी एक देश में अवयवों का अव्यवधानरूप से जो मिलन होता है यानी प्रत्येक अवयव मिल कर समग्र बनता है। वे सब परस्पर 30 एक-दूसरे से मिल कर रहे हुए एक-दूसरे के सहकारी कहे जाते हैं। वे सब अपने अपने सन्तान में विशिष्ट क्षणान्तर का जनन करते हैं। वे भी उसी प्रकार उत्तरोत्तर

तथैवान्यविशिष्टं कारणभेदाद् भेदसिद्धिः। यथा चक्षुरादयो बीजादयश्चा (त?) ऽकिंचित्करेभ्यः सन्निहितेभ्योऽपि न कार्यप्रभवस्तत्संनिधानस्याऽकिंचित्करत्वात्।

न च— परस्परसहकारित्वेऽप्यव्यवधानतः क्षणिकानां विशिष्टक्षणान्तरारम्भकत्वमयुक्तम् प्रथमक्षणोप-निपातिनां क्षित्यादीनां परस्परतः तथाभूतक्षणान्तरजननस्वभावातिशयलाभाभावाद् निर्विशेषाणां विशिष्ट-क्षणान्तरजननाऽयोगात् योगे वाध्यग्राणामपि तत्प्रसङ्गो विशेषाभावादिति वक्तव्यम्;

मा (?) यतः किं कार्योत्पादानुगुणविशेषविरहाद् निर्विशेषास्त(द्?) उच्यन्ते आहोस्वित् तदुत्पत्ति-निबन्धनविशेषवैकल्यात्, उत विशेषमात्राभावात् ? तत्र यद्याद्यः पक्षः स न युक्तः। यतो नास्मन्मते कारणस्थमेव कार्यं व्यक्तिमात्रमनुभवित यतस्तदभावे न स्यात्, अपि तु कारणं कार्यरूपविकलमेव कार्यमारभते सतः क्रियाविरोधात् भिन्नस्वभावत्वाच्च कारणात् कार्यस्य। द्वितीयपक्षाभ्युपगमोऽप्ययुक्तः, यतोऽव्यवहितः 10 क्षित्यादिकारण(।?)कलापः कार्यो(त्)पादानुगुणविशेषजननसमर्थो हेतुस्तद्भा(?तुस्वभा)वस्तत्प्रत्यक्षानुप-

विशिष्ट क्षणान्तर को निपजाते रहते हैं। इस प्रकार भिन्न भिन्न कारणों से भिन्न भिन्न कार्य क्षणिकवाद में सिद्ध होते हैं। हाँ जो संनिहित (परस्पर मिलित) रहने पर भी सहकारी नहीं होते वे कार्य के प्रति अिकंचित्कर होते हैं जैसे चक्षुआदि और बीजादि संनिहित रहे फिर भी उन का संनिधान (सहकारीस्वरूप न होने से) अिकंचित्कर होने के कारण उन से कार्योत्पत्ति नहीं होती।

[ क्षणिक भावों में क्षणान्तरजनन अघटित - शंका ]

शंका :- क्षणिक भाव अन्तर के विना एक-दूसरे का सहारा बन कर भी नये विशिष्ट किसी भावक्षण को निपजा सके ऐसा कहना गलत ही है। किसी प्रथम एक क्षण में मान लो कि वे पृथ्वी आदि एक दूसरे के साथ अन्तर के विना मिल गये, फिर भी वहाँ विशिष्ट नये क्षण उत्पादक स्वभावात्मक अतिशय का लाभ जब तक नहीं हुआ, वे जैसे पहले थे वैसे ही यानी निर्विशेष (निष्क्रिय) रह जाने से विशिष्ट वये क्षण की निष्पत्ति का योग नहीं कर पायेंगे। यदि योग कर पायेंगे तो नूतन जात वस्तुमात्र में वैसा होने की विपदा खडी होगी क्योंकि विशेषशून्य क्षिति आदि और नूतन जात वस्तुमात्र में विशेषाभाव तो तुल्य ही है।

#### [ क्षणान्तरजनन अघटित नहीं - उत्तर ]

उत्तर :- बोलने जैसा नहीं। कारण, यहाँ तीन पक्ष (= विकल्प) खडे होते हैं — ? आपने जो पृथ्वीआदि 25 को विशेषशून्य होने का कहा वह क्या कार्योद्भव अनुकूल गुणविशेष का विरह होने से ? या — २ उसकी उत्पत्ति का हेतुभूत विशेष के न होने से ? या — ३ किसी भी प्रकार के विशेष के न होने से ?

प्रथम पक्ष का स्वीकार अनुचित है। कारण, हम सत्कार्यवादी नहीं है, कारण में पूर्वतः विद्यमान ही कार्य स्वोत्पत्तिअनुकूल गुण विशेष से व्यक्तभाव को प्राप्त करे ऐसा हम मानते नहीं, जिस से कहा जा सके कि तथाविध गुणविशेष के विरह से क्षणिकों में कार्यारम्भकत्व अघटित है। हम तो स्पष्ट कहते 30 हैं कि सर्वथा कार्यत्वशून्य ही कारण कार्यजनन करता है (यहाँ गुण विशेष अनावश्यक ही है)। यदि पहले से ही कार्य कारण में सत् (= विद्यमान) है तो जननक्रिया के साथ विरोध प्राप्त होगा, तथा कार्य का स्वभाव कारण से भिन्न होता है यह तथ्य भी तूट पड़ेगा।

www.jainelibrary.org

लम्भतः सिद्धः, केवलमत्र विवादः 'क्षित्यादयः किं क्षणिकास्तथाभूतविशेषारम्भकाः आहोस्विदक्षणिकाः' इति । तत्र च साहित्येऽपि न ते पररूपेण कर्त्तारः, स्वरूपं च तेषां प्रागपि तदेवेति कथं कदाचित् क्रियाविरामाः? इति क्षणिकतैव तेषामभ्युपगमनीया।

अथ तेषां समर्थहेतुत्वं कुतः ? परस्परोपसर्पणाद्याश्रयप्रत्ययिवशेषात् तदन्वय-व्यतिरेकानुविधानदर्शनात् तेषां च प्राक् पश्चात् (पृथग्)भावः कारणाभावादिति नान्यदोदयप्रसङ्ग(ः) प्रत्येकं चेति।

तृतीयपक्षोऽप्ययुक्तः, अपरापरप्रत्यययोगतः प्रतिक्षणं भिन्नशक्तीनां भावानां कुतिश्चित् साम्यादेकताप्रति-पत्ताविप भिन्नस्वरूपत्वात् । न हि कारणानां भेदेऽप्येकरूपतैव भावस्याऽनिमित्तताप्रसङ्गात् । तथाहि— (??) यदि न कारण(भेदः)भेदादिप (ना?) भेदः... भेदस्वरूपं च कार्यम् तच्चेद् अहेतुकं विश्वस्य वैश्वरूप्यमहेतुकं भवेत् । न च कदाचित् किञ्चित्, एकमेव, वातातपशीतादीनां यथासम्भवं सर्वत्र भेदकारणानां भावात् ।

द्वितीय पक्ष का अंगीकार भी अयुक्त है। कारण, यह तो प्रत्यक्ष-अनुपलम्भ (यानी अन्वय-व्यितरेक) 10 से निर्विवाद सिद्ध ही है कि परस्पर अन्तरविहीन पृथ्वीआदि कारणसमूह कार्यजनन अनुकूल गुणविशेषाधान के लिये समर्थ होता है, क्योंकि हेतुओं का तथास्वभाव होता है। विवाद है तो इतना कि वे पृथ्वीआदि कारणसमूह जो कि तथाभूत गुणविशेषाधानकारक हैं। स्वयं क्षणिक है या अक्षणिक ? उस का निर्णय तो पहले हो चुका है कि (३४-७) वे मिलित होने पर भी पररूप से कर्त्ता नहीं होते, जिस रूप से कर्तृत्व होता है वह स्व-रूप तो नित्य में पहले भी सहकारि विरह में भी विद्यमान तदवस्थ ही है तो कभी कभी 15 (सहकारिविरह में) क्रियाविराम यानी निष्क्रियता कैसे ? निष्कर्ष, नित्य में यह अनुपपत्ति होने के कारण क्षणिकता का स्वीकार करना पडेगा।

प्रश्न :- क्षणिक भाव में समर्थ हेतुत्व कैसे सिद्ध होगा ?

उत्तर :- परस्पर अन्तरविहीनरूप से मिलन आदि संबन्धि विशिष्टप्रतीति के बल पर कार्य के साथ उन के अन्वय-व्यतिरेक का अनुगमन दिखाई देता है। क्षणिक भाव का वर्त्तमान क्षण को छोडकर पूर्व- 20 पश्चाद् अस्तित्व होता नहीं, तब उस क्षणरूप कारण का अभाव होने से पूर्व या पश्चात् काल में कार्य का उदय नहीं होता। अकेला भी उत्पादक नहीं होता।

#### [ भिन्न कारणों में एकरूपता के अभाव का विमर्श ]

तीसरा पक्ष— विशेषमात्र का अभाव, यह भी अयुक्त है। कारण, नये नये निमित्तों के सिन्नधान से पल पल में जो भिन्न भिन्न शक्तिवाले भाव निपजते हैं, उन में आंशिक साम्य के जिरये एकत्व का भास 25 होने पर भी वे स्वरूपतः भिन्न यानी एकदूसरे से पृथग् विशेषता युक्त ही होते हैं। कारणों में भिन्नता होने पर भी एकरूपता का संभव हो नहीं सकता, फिर भी एकरूपता मानेंगे तो कारणों का कुछ महत्त्व न रहने से कार्यभावों में अहेतुकता का अतिप्रसंग आयेगा। कैसे यह देखो — कारणभेद होने पर भी कार्यों में भेद नहीं होगा तो अभेद प्रसक्त होगा। किन्तु कार्य तो भेदस्वरूप होता ही है। अतः अभेद नहीं हो सकता। यदि कार्यों में भेद मानेंगे तो समग्र विश्व में प्रसिद्ध वैविध्य निर्हेतुक मानना पड़ेगा। ऐसा कोई 30 क्षेत्र/काल है नहीं जहाँ सब एक ही हो, वायु-गर्मी-शैत्य जो कि सम्भवानुसार भेदप्रयोजक कारण है उन का सर्वत्र अस्तित्व है। इस प्रकार स्वभाव भेद सिद्ध है इसी लिये कभी कभी किसी एक कार्य के कुछ

ततः प्रतिक्षणं स्वभावभेदात् किञ्चिदेव कदाचित् कारणम् न सर्वं सर्वस्येति क्षणिकानामेवार्थ(क्रिया)-सामर्थ्यलक्षणं सत्त्वं सम्भवतीति नाऽसाधारणानैकान्तिकता सत्त्वस्य।

अथ क्षणिकानां क्षित्यादीनामेकदैककार्यक्रियायां सर्वेषामिभन्नेनैवात्मना तत्रोपयोगोऽभ्युपगन्तव्यः। अन्यथा कारणभेदात् कार्यभेदप्रसिक्तः। स चैका(?षा)मेकभावेष्यस्ति। न च तदैकं कार्यं जनयति सर्वेषां भाव इति (?) तत् कारणात् अतस्तस्य सामान्यात्मनः कदाचित् कार्यकारिणोप्यभेदादर्थक्रिया सामर्थ्यात् त्वसत्त्वम् इति अनैकान्तिकता हेतोः। असदेतत्, यतः किमिदं कारणं भवताऽभिप्रेतम् भेदो वा — यद्भेदात् कार्यस्यापि भेदः प्रतिपाद्यते ? यदि चक्षुरादिकं प्रत्येकं तदवस्थाभावि कारणम् भेदश्चानेकत्वात्, तदा नायं नियमः — अनेकस्माद् भवताऽनेकैनैव भवितव्यम् विपर्यये बाधकप्रमाणाभावात्। 'एकनैवैकं कर्त्तव्यम्' इत्यत्रापि न नियमकारणमुपलभ्यते।

किञ्च, 'एकमेकं करोति' इति कुतोऽवगतम् ?' तद्भावे तस्य(ा?) भावात्' इति चेत् ? समानमेतदनेकत्र । नियत ही कोई कारण होता है, एक से सर्व की या सर्व से एक की उत्पत्ति कभी नहीं होती — इस प्रकार स्वभावभेद से पल पल में वस्तुभेद सिद्ध होने पर अर्थक्रिया सामर्थ्यस्वरूप सत्त्व भी क्षणिक भावों का ही धर्म सम्भवित होता है। अब सत्त्व हेतु में असाधारण अनैकान्तिकता प्रसञ्जन तनिक भी युक्त नहीं।

# [ सामान्यरूप अभेदमूलक कारणसामग्री की जनकता शंका- उत्तर ]

15 शंका :- 'क्षणिक पृथ्वी आदि जब एक बार एक कार्यजननक्रिया में जुटते हैं तब अभिन्न एकरूप हो कर ही उपयुक्त बनते हैं' ऐसा तो मानना ही पड़ेगा। यदि अभिन्न एकरूप न माना जाय तो भिन्न कारणों से कार्य भी भिन्न भिन्न बन जायेंगे। अब जान लो कि उन में से एक एक भाव में भी वह अभिन्न एकरूप उपयोग विद्यमान है, फिर भी एक एक भाव से कार्यजनन नहीं होता सभी का वहाँ भाव हो तभी कार्य का करण होता है। अतः मानना होगा कि वे कारण सब एक सामान्यात्मक अभेद से ही कभी कार्यकारी बनते हैं — यानी सामान्यात्मक अभेद में अर्थक्रियाकारित्व रहता है किन्तु सत्त्व नहीं रहता। इस प्रकार सत्त्व हेतु में अनैकान्तिकता दोष लगा रहेगा। (पाठ अशुद्धि के कारण सम्यकृ विवेचन करना यहाँ मुश्किल है)

उत्तर :- शंका गलत है। प्रश्न यह है कि आप यहाँ 'कारण' पद से क्या समझते हैं ? अथवा कारण भेद पद से, जिस के आपादनबल से कार्य का भी भेद प्रसञ्जित करते हैं ? यदि आप कहना 25 चाहते हैं कि चक्षु आदि तदवस्थाभावि एक एक तत्त्व (प्रत्यक्षकार्य के) कारणीभूत है और वे अनेक होने से उन में भेद भी हैं; तो समझ लो कि — यहाँ कोई ऐसा नियम नहीं है कि 'अनेक कारणों के होने पर (भेद के जिरये) कार्य भी अनेक ही होने चाहिये।' उस से विपरीत अनेक कारण से एक कार्य के होने में कोई बाधक प्रमाण नहीं है। तथा 'एक कारण से एक ही कार्य होना चाहिये' ऐसा नियम मानने में कोई भी आधार नहीं है।

30 (अनेक कारणों से एक कार्य की उत्पत्ति के लिये अब अभिन्न एकरूप का अंगीकार प्रसक्त नहीं हो सकता। एवं कारणभेद से कार्यभेद का आपादन भी शक्य नहीं।)

तथाहि— एकमङ्कुरादि कार्यमङ्गीकृत्य विशिष्टक्षणान्तरोत्पादनलक्षणेनाऽतिशयाधानेन क्षित्यादीनां प्रवृत्तिः । तत्र स्वहेतुपरिणामोपात्तधर्माणस्तदवस्थाप्राप्ताः तस्यैवैकस्य जनने समर्थाः समृत्पन्नाः (ना)न्यस्येति नापरं तद् जनयन्ति, न वाऽनेकोद्भूतं तद् अनेकमासज्यते । यतः 'न कारणमेव कार्यं भवति' इत्येतदस्माभिरभ्युपेयते येनानेकपरिणतेरनेकरूपत्वात् कार्यस्याप्यनेकत्वप्राप्तिः, किन्तु केषुचित् सत्स्वपूर्वमेव किञ्चित् प्रादुर्भवित तद्भावे एव भावात्, तत्कार्यमुच्यते इति नानेकताप्रसङ्गः ।

यदि त्वेष्वभिन्नं रूपं जनकं स्यात् तदा तस्यैकस्थिताविष भावात् तत्कार्यजननस्वभावत्वाच्च विशेषान्तरिवक(ल्पा ?)लादिष ततः कार्योदयप्रसिक्तः अन्यस्त(?स)न्निधाविष तस्य विशेषाभावात्। तदवस्था-यामिष वा न जनयेद्। अतो यद्भावाभावानुविधािय यद् दृष्टं तत् कार्यं त एव च विशेषाः तस्य जनका इति कुतोऽनेकान्तः ? अथ 'सामग्रीमाश्रित्य न कारणभेदात् कार्यभेदः स्याद्' इत्युच्यते, तदप्यसत्, सामग्रीभेदे

## [ अनेक कारणों से अनेककार्यापत्ति का निरसन ]

यह भी जवाब दो — 'एक कारण एक कार्य करता है' यह किस आधार पर कहेंगे ? यदि एककारण का सद्भाव होने पर एककार्य होता है यह देख कर कहेंगे, तो अनेक कारणों से होने वाले एक कार्य को देख कर अनेक कारणों से एक कार्योद्भव भी कह सकते हैं — दोनों का दर्शन होने से युक्ति समान है। देख लो — किसी एक कार्य अंकुरादि जनन के लिये क्षिति, बीज, जल आदि अनेक भावों (कारणों) की, विशिष्ट नये क्षण का उत्पादन रूप अतिशयाधान द्वारा प्रवृत्ति होती है, तब वे क्षिति आदि भाव 15 अपने हेतुभूत परिणामविशेष से अतिशयाधानकारीधर्मानुविद्ध एवं कारणावस्था प्राप्त, ऐसे स्वरूप से इस तरह उत्पन्न हुए हैं जो एक ही कार्य के उत्पादन के लिये शक्ति धारण करते हैं, अन्य कार्योत्पादन के लिये नहीं। अतः वे न तो अन्य कार्य का निर्माण करते हैं, न तो उन (अनेक) से उत्पन्न कार्य अनेकता को धारण करता है। अनेकताप्रसक्ति होने का कारण यह मान्यता है कि कारण ही कार्य रूप में परिणत होता है (यानी अनेक कारण अनेक कार्यों मे ही परिणत होगा।) किन्तु हम क्षणिकवादियों की मान्यता 20 ऐसी नहीं है जिस से कि अनेकपरिणति के अनेकरूप होने से कार्यों में अनेकताप्रसक्ति की जा सके। हमारी मान्यता है — कुछ तत्त्वों के रहते हुए नवीन ही कुछ तत्त्व जन्म लेता है। वहाँ अन्वय दीखता है उन के रहते हुए ही वह नविन तत्त्व अस्तित्व में आता है। उस तत्त्व को ही कार्य कहा जाता है। अत एव अनेक से एक कार्य उत्पन्न हो सकता है वहाँ कोई अनेकताप्रसङ्ग का भय नहीं रहता।

#### [ अभिन्न तत्त्व में कारणता का स्वीकार दोषग्रस्त ]

यह सोचना चाहिये कि यदि क्षिति आदि कारणों में अवस्थित कोई एक अभिन्न (नित्य सामान्य) तत्त्व ही जनक माना जाय, तो अकेले उस अभिन्न तत्त्व से ही कार्योत्पाद हो जायेगा क्योंकि उस का आपने विवक्षित कार्यजनन स्वभाव भी मान लिया है, तब तो अनेक कोई विशेष (क्षिति आदि कारण) के न होने पर भी अकेले अभिन्न तत्त्व से (अंकुरादि) कार्योत्पत्ति का अतिप्रसंग होगा। कारण, उत्पत्ति तो सीर्फ सामान्य तत्त्व से ही होनेवाली है फिर क्षिति आदि कारणों का संनिधान रहने पर 30 भी उस तत्त्व को कोई विशेष फर्क पड़ने वाला है नहीं। या तो ऐसा भी हो सकता है कि अन्यकारणसंनिधान-अनवस्था में भी वह अकेला पड़ जाने से कार्यजनन नहीं कर पायेगा।

फलित यही होगा कि जो तत्त्व (कार्य) जिन विशेषों की उपस्थिति में जन्म लेता है, अनुपस्थिति

Jain Educationa International

कार्यभेदस्येष्टत्वात् कार्यस्याप्यनेकसामग्रीजनितस्याऽनेकत्वात् तद्वैलक्षण्ये च तस्यापि विलक्षणत्वात्। तस्मात् न सत्तालक्षणस्य हेतोरनैकान्तिकता। नापि विशेषणलक्षणविरहः, प्रमाणनिश्चितस्य तन्मात्रानुबन्धस्य स्वभावहेतुलक्षणस्य सद्भावात्।

यदप्युक्तम् (५-५) 'कार्यहेतुप्रतिपाद्योऽिप प्रतिक्षणं ध्वंसो न भवति, क्षणिकत्वेऽक्षदृशोऽप्रवृत्तेः, कार्य-कारणभावस्य च प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनत्वात्' इति तदप्यसंगतम्। यतो यदि सर्वत्र प्रत्यक्षानुपलम्भसाधन एव कार्यकारणभावस्तदा चक्षुरादीनां स्वविज्ञानं प्रति कृतः कारणताप्रतिपत्तिः ? अथ तद्विज्ञानस्यान्येषु सत्स्विप हेतुषु कादाचित्कतया तद्व्यतिरिक्तकारणान्तरसापेक्षत्वात् चक्षुरादीनां तत्र हेतुत्वमनुमीयते— स तर्हीहापि न्यायः समानः। तथाहि— विषयेन्द्रियादिवशात् प्रतिक्षणिवशरारुणि क्रमवन्त्युपजायमानानि ज्ञानानि तथाविधकारणप्रभवत्वमात्मनः सूचयन्तीति कथं (न) कार्यहेतुः क्षणध्वंसितां चक्षुरादीनां प्रतिपादयेत् ?

10 में नहीं लेता, ऐसा भावाऽभावानुगामि दीखता है वह है कार्य। और वे विशेष (क्षिति आदि) हैं उस के कारण। जब कारण और कार्य का यह सिद्धस्वभाव है तब, सत् कारणों में सत्त्व हेतु से अर्थक्रियासामर्थ्य सिद्ध हो जाने से अनैकान्तिकता दोष है कहाँ ?

सामग्री को लेकर यदि उलटा ही कहा जाय — कि कारण भेद होने पर भी कार्यभेद नहीं होता-तो यह गलत है, क्योंकि कार्यभेद का आधार कारणभेद भले न हो, सामग्रीभेद तो इष्ट ही है। अनेक 15 (यानी भिन्न भिन्न) सामग्री से (उदा० मिट्टी-चक्रादि और तन्तु-वेमादि से) जो कार्य (घट-पट) उत्पन्न होंगे वे अनेक यानी भिन्न ही होंगे। कारण, सामग्री विलक्षण होने पर कार्य भी विलक्षण ही होना चाहिये। इन से स्पष्ट है कि सत्तात्मक हेतु में अनैकान्तिकता दोष निरवकाश है। अत एव पहले (३१८-१४) जो कहा था कि स्वभावहेतु में विशेषलक्षण (साध्य का तन्मात्र अनुबद्ध) संगत नहीं है — वह भी निषेधाई है क्योंकि स्वभावहेतु का तन्मात्रअनुबन्धरूपलक्षण यहाँ सत्त्व हेतु में ऊपर चर्चित प्रमाण से 20 निश्चित है।

#### [ कार्य-कारणभाव सिद्धि का आधार कौन ? ]

पूर्वपक्षीने यह जो कहा था — (५-१८) कार्यहेतु से प्रसाधित प्रतिक्षणध्वंस की सिद्धि दुरुह है, क्योंकि क्षणिकभाव के प्रति इन्द्रियप्रत्यक्ष की प्रवृत्ति अशक्य है। प्रत्यक्षप्रवृत्ति नहीं होगी तो कार्य-कारणभाव ग्राहक प्रत्यक्ष/अनुपलम्भ प्रवृत्ति नहीं होगी।' — यह भी गलत है। कारण, यदि कार्य-कारणभावग्राहक को प्रत्यक्ष/ अनुपलम्भाधीन ही सर्वत्र माना जायेगा तो चक्षुइन्द्रियादि प्रत्यक्ष गोचर न होने से प्रत्यक्ष/अनुपलम्भ के द्वारा स्वजन्य विज्ञान (चाक्षुष प्रत्यक्ष) के प्रति कारणता ग्रहण कैसे होगा ? यदि अनुमान किया जाय — 'अन्य सामग्रीअवयव प्रकाशादि हेतुओं के रहते हुए भी कभी चाक्षुष प्रत्यक्ष का उदय कदाचित् न होने के कारण, प्रकाशादि के उपरांत भी किसी अन्य कारण की सापेक्षता सिद्ध हो जाने पर, अनुमान से चक्षु आदि (अतीन्द्रिय) की कारणता सिद्ध हो सकती है।' तो हमारे पक्ष में भी यही न्याय समान है जिस 30 से क्षणिकता की या क्षणिक भाव के प्रति प्रत्यक्षप्रवृत्ति सिद्ध हो सकती है। कैसे यह देखो — विषय-इन्द्रियादि योग से पल पल में नये नये क्षणिक ज्ञान क्रमशः उत्पन्न होते हैं, वे सजातीय (यानी क्षणिक) कारणों से जन्म लेते हैं यह अर्थतः सूचित हो जाता है। यहाँ क्षणिक विज्ञानरूप कार्य हेतु से ही चक्षु

## कार्यक्रमाद्धि कारणक्रमः प्रतीयमानः कथं कार्यहेतुश्चलप्रतीतिर्भवतीत्यलमितनिर्बन्धेनाऽज्ञप्रलापेषु।

यदप्युक्तम् (५-६) — 'असतोऽजनकत्वाद् न क्षणविशरारोः कार्यप्रसवः' इति, तदनभ्युपगमादेव निरस्तम् । यच्च (५-६) — 'अविनष्टा(द्) द्वितीयक्षणव्यापारसमावेशवर्त्तिनः कार्यप्रभवाभ्युपगमे क्षणभङ्गभङ्गप्रसङ्गः' इत्यभिहितम्— तदप्यसंगतम् यतो यदि व्यापारसमावेशाद् भावाः कार्यनिर्वर्त्तका भवेयुस्तदा कार्योत्पादने द्वितीयक्षणप्रतीक्ष(।?)या स्यादयो(?यं) दोषा(?षो) यावता प्रसवव्यापारसमावेशलक्षणो 5 दोषो (??) द्वितीयसमयप्रतीक्षाव्यतिरेकेणापि स्वमहिम्नैव कार्यक(।?)रणे प्रवर्त्तन्ते एव. अन्यथा द्वितीय-क्षणभाविव्यापारजननेऽप्यपरव्यापारसमावेशव्यतिरिकेणाऽप्रवृत्तेस्तत्रापि व्यापारान्तरसमावेशकल्पनातो-**ऽनवस्थाप्रसक्तेः अपरापरव्यापारजननोपक्षीणशक्तित्वाञ्च कदाचनापि कार्यं कुर्युः। अथापरव्यापारनिरपेक्षा** एवैकं व्यापारं नि(र्)वर्तयन्ति, तथा सित कार्येण किमपराद्धं येनाद्यव्यापारनिरपेक्षास्तदेव न जनयन्ति ? पारम्पर्यपरिश्रमा(?मोऽप्ये)षामेवं परिहृतो भवति।

आदि की क्षणिकता का पता क्यों नहीं लग जाता ? जब कार्यों की क्रमिकता से कारणों की क्रमिकता स्पष्ट प्रतीत होती है, तब कार्यहेत् को चल यानी संशयग्रस्तप्रतीतिविषय कैसे कह सकते हैं ? आँख मूँद के कहते रहेंगे तो ऐसे अज्ञानीयों के प्रलापों के प्रति कुछ ध्यान देने की जरूर नहीं है।

#### [ क्षणिक भाव से व्यापार के विना कार्योत्पत्ति- शंका - उत्तर ]

यह जो कहा था - (५-२२) 'असत् पदार्थ किसी का जनक नहीं होता, अतः क्षणभंगुर भाव से 15 कार्यजन्म नहीं हो सकता।' — इस कथन का अस्वीकार ही निरसन है। क्षणिक भाव को हम असत् नहीं मानते। तथा यह जो कहा है - (५-२३) 'क्षणिक भाव अविनष्ट रह कर दूसरे क्षण में व्यापाराविष्ट हो कर कार्य को जन्म दे सकता है ऐसा मानने पर तो वह द्वितीयक्षण में जीवंत रहने से क्षणिकवाद का भंग हो जायेगा' – तो यह गलत है। यदि हम मानें कि भाव व्यापाराविष्ट हो कर ही कार्यजनन कर सकता है तो कार्योत्पत्ति के लिये द्वितीयक्षण प्रतीक्षादि दोष सावकाश हो सकते हैं, यावत् 20 कार्यानुकूलव्यापाराविष्टतास्वरूप दोष भी हो सकता है। किन्तु हम मानते हैं कि व्यापारावेश विना भी क्षणिक भाव स्वप्रभाव से ही कार्य निपजाते हैं उस में द्वितीयक्षण की प्रतीक्षा नहीं करते। प्रतीक्षा को मानेंगे तो द्वितीयक्षण में व्यापारावेश (= व्यापारजनन) के लिये और एक व्यापारावेश — जिस के विना उक्त व्यापार-जन्म नहीं होगा – मानना पडेगा, एवं एक एक व्यापारावेश के लिये नये नये एक एक व्यापारावेश की कल्पना करेंगे तो अनवस्था दोष प्रसंग होगा। दुष्फल यह होगा कि एक कारण को अपने कार्य करने 25 के लिये अवसर ही नहीं मिलेगा, क्योंकि वह व्यापार के व्यापार की परम्परा के उत्पादन में ही व्यग्र रहेगा, उस में ही उस की शक्ति क्षीण हो जायेगी। यदि कहें कि - 'कार्योत्पादन के लिये कारण को सीर्फ एक ही व्यापार के जनन की आवश्यकता रहेगी, अन्य अन्य व्यापार की अपेक्षा नहीं होगी' — तो यदि व्यापार के विना व्यापारोत्पत्ति हो सकती है तो कार्योत्पत्ति का क्या अपराध कि कारण आद्य व्यापार के विना उस को न कर सके। कारणों से अपने प्रभाव से कार्योत्पत्ति मान लेने पर व्यापारपरम्परा के सृजन 30 का व्यर्थ परिश्रम भी टल जायेगा।

20

पदार्थव्यितरेकेण चोपलभ्य स्वभावं व्यापारमभ्युपगच्छतः प्रत्यक्षविरोधश्च। न च व्यापारमन्तरेणार्थिक्रेया नोपपित्तमतीति वक्तव्यम्, व्यापारेणैव व्यभिचारात्। तथा, व्यापारस्याप्यपरव्यापारमन्तरेणापि यदि कार्ये प्रवृत्तिः — अन्यथाऽत्राप्यनवस्थाप्रसंगात् कार्यानुत्पितः स्यात् — तथा(?दा) व्यावृत्त(?पृत)पदार्थस्यापि तमन्तरेणैव सा भविष्यतीति व्यर्थं व्यापारपिरकल्पनम्। तत्स्वभावत एव स्वकार्यकारिणो भावा न व्यापारवशात्, ते च स्वहेतुभ्य एव तथाविधाः समुत्पन्नाः स्वसंनिधिमात्रै(?त्रेणै)व कार्यं नि(र्)वर्त्तयित(न्तीति) कृतः क्षणभङ्गभङ्गप्रसङ्गः ? न चाऽनष्टात् कारणादुपजायमाने कार्ये (?) कारणभावसम्भवात् तदभावश्चासतः प्रागसामर्थ्यात् सामर्थ्यकाले च कार्यनिष्यत्तेस्तत्त्वतः (तत्र त)स्याऽनुपयोगात्। तस्मात् पौर्वापर्येणैव कार्यकारणभावः कारणसत्तानन्तरं च कार्यस्योत्पादने नष्टात् कारणात् कार्यप्रभ(।?)वानुषङ्गः तथाभ्युपगमे च

# [ कार्योत्पत्ति के लिये व्यापार कल्पना निरर्थक ]

अनवस्था निवारण के लिये पदार्थ से पृथग् माने गये व्यापार को पदार्थ का स्वभाव मानने जायेंगे तो प्रत्यक्ष विरोध होगा। (स्वभाव अभिन्न होता है, व्यापार भिन्न माना हुआ है — इस तरह विरोध स्पष्ट है।) ऐसा नहीं कह सकते कि — 'व्यापार के विना अर्थक्रिया का उपपादन हो नहीं सकता' — यहाँ तो व्यभिचार दोष होगा कि आद्य व्यापाररूप अर्थक्रिया तो व्यापार के विना ही होती है।

तदुपरांत, यदि आद्यव्यापार की प्रवृत्ति न्ये व्यापार के विना माननी पड़ेगी, क्योंकि नये व्यापार से 15 मानेंगे तो पूर्वोक्तरीत्या अनवस्था प्रसंग के कारण कार्योत्पत्ति ही रुक जायेगी — किन्तु तब आद्यव्यापारयुक्त माने गये कारण से आद्यव्यापार के विना ही कार्योत्पत्ति भी मानी जा सकेगी, फिर आद्यव्यापार की कल्पना भी निरर्थक ही ठहरती है। प्रत्येक भाव व्यापार के विना अपने तथास्वभाव से ही अपने कार्य को कर सकते हैं, क्योंकि वे अपने हेतुओं से तथाविधस्वभावयुक्त ही पैदा हुए हैं, अतः अपनी उपस्थिति मात्र से ही कार्य जनन कर सकते हैं — तो अब क्षणभंगवाद का भंगप्रसंग है कहाँ ?

#### [ नष्ट कारण से कार्योत्पत्ति का असम्भव ]

क्षणिकवाद में नष्टकारण से कार्योत्पत्ति नहीं मानी जाती, अनष्टकारण से ही स्वप्रभाव से दूसरे क्षण में कार्योत्पत्ति होती है। अतः कारण-कार्य की एककालता प्रसक्त नहीं है। कारण-कार्य में आनन्तर्य यानी पौर्वापर्यभाव का नियम है। यदि दोनों को सहभावी मानेंगे तो कारण कौन — कार्य कौन, निश्चय के विना कारण-कार्यभाव का सम्भव ही नहीं रहेगा। पूर्वकाल में कारण का अभाव होगा तो वह असत् होने से शक्तिहीन रहेगा, समर्थ होगा तो कार्योत्पत्ति हो कर ही रहेगी, वहाँ दोनों का सहभाव आवश्यक उपयोगी नहीं है। अतः दूसरे क्षण में कारण के अभाव में भी पूर्वक्षण के कारण से दूसरे क्षण में कार्योत्पत्ति हो सकती है — इस प्रकार क्षणिकवाद के भंग को अवकाश नहीं है। अतः मानना पडेगा कि कारण-कार्यभाव पौवापर्य से ही होता है। कारण सत्ताक्षण के अनन्तर क्षण में ही कार्योत्पत्ति होती है। यदि नष्ट कारण से कार्योत्पत्ति मानेंगे तो कार्य का उदय तीसरी क्षण में होने की अनिष्टापत्ति होगी। कैसे यह देखो — उपले क्षण में कारणसत्ता, दूसरे क्षण में कारणध्वंस, बाद में तीसरे क्षण में कार्योत्पत्ति, तो कार्य में कारण

<sup>9.</sup> कार्ये स्वकारणेनैककालत्वमानन्तर्यनियमा यदि हि कार्य-कारणयोः सहितोत्पत्तिर्भवेत् तदास्यादयो यौगपद्यं च नास्ति सहभाविनोः कार्य-कारणभावसम्भवात् तदभात्तभावश्चासतः (इति पूर्वसम्पादिते वा० बा० आदर्शयोः पाठान्तरं निर्दिष्टं सम्पादकयुगलेन।)

तृतीये क्षणे कार्योदयः स्यात् (??) यस्मात् प्रथमे क्षणे (कार्योदयः स्यात् (??) यस्मात् ?) प्रथमे क्षणे कारणसत्ता द्वितीये तद्विनाशः ततः कार्योत्पत्तिः तदनन्तरं भावः इति । ततो यथैव कारणविनाशस्तत्सत्तापूर्वको न नष्टाद् भवति तथा समानकालं कार्यं कार(ण)सत्तानन्तर्यात्रष्टादुपजायते ।

अथ कारणसत्तापूर्वकत्वात् विनाशो हेतु(मान्) प्रसजित । न, नीरूपत्वात् तस्य तत्र हेतुव्यापाराभावात् । तथाहि— स एव हेतुव्यापारेण क्रियते तस्य कृतस्य किञ्चिद् रूपमुपलभ्येत, विनाशस्तु ना(?नी)रूप इति 5 न किञ्चित् कर्त्तव्यम् । दृष्टान्तत्वेन तु विनाशस्य उपन्यासा व्यवधायक-कालाऽसम्भवप्रदर्शनार्थः ततो द्वितीये क्षण(णे) कारणं नष्टं कार्यं चोपजाय(?त) मिति कुतस्तयोः सहभावप्रसिक्तः ? तदुक्तम्— [ ]

अनष्टाज्जायते कार्यं हेतुश्चान्येऽपि तत्क्षणम्। क्षणिकत्वात् स्वभावेन तेन नास्ति सहस्थितिः।।

अत्र च <sup>▼</sup>अध्यये (?य) नाऽविद्धकर्णोद्द्योतकरादिभिर्यदुक्तम् 'यदि तुलान्तयोर्नामोत्रामवत् कार्योत्पत्तिकाल 10 का अनन्तरभाव नहीं रहेगा। फलितार्थः — जैसे कारण का ध्वंस कारणपूर्वक (अनन्तर क्षण में) होता है

का अनन्तरभाव नहां रहगा। फालताथः — जस कारण का ध्वस कारणपूवक (अनन्तर क्षण म) होता ह कारण विनाश से, तो ऐसे ही नष्ट कारण से कार्य का उदय नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि कारणनाशसमानकाल में ही कारण सत्ता के बाद नष्टकारणक्षण में कार्योत्पत्ति होती है। (पाठ अशुद्धि के कारण विवेचन में क्षति के लिये क्षमायाचना।)

# [ विनाश के लिये हेतुव्यापार नहीं होता ]

शंका :- आपने कहा कि द्वितीयक्षणभाविनाश प्रथमक्षणवृत्ति कारणसत्तापूर्वक होता है, तो अब विनाश सहेतुक सिद्ध होगा।

उत्तर :- नहीं, विनाश नीरूप (स्वरूपशून्य) होता है, निरूप विनाश के प्रति किसी हेतुओं का कोई व्यापार नहीं होता। देखिये— जिस में कुछ रूप (= तत्त्व) उपलब्ध होता है ऐसे ही जन्य भाव के प्रति हेतु का व्यापार जनक बनता है। विनाश तो नीरूप (= स्वरूपशून्य, तत्त्वविहीन) होता है, उस के लिये 20 किसी को कुछ करना नहीं पडता। द्वितीयक्षण के उत्पाद के प्रति अनन्तर कारणता दिखाने के लिये जो उसका दृष्टान्त दिया था वह तो सिर्फ कारण-कार्य क्षणों के पौर्वापर्य दिखाते समय मध्य में एक भी क्षण का व्यवधान सम्भव नहीं — इतना प्रदर्शित करने हेतु दिया था। फलितार्थ यह है कि द्वितीय क्षण में कारणनाश हुआ और कार्य उत्पन्न हुआ तो यहाँ कारण-कार्य का सहभाव कैसे शक्य है ? कहा है [ ] (श्लोक में 'हेतुश्चान्येऽपि' पाठ अशुद्ध लगता है, 'हेतुर्नश्येत' ऐसा कुछ पाठ सम्भवित है।)

'अनष्टभाव से कार्य निपजता है, उसी क्षण में स्वभावतः क्षणिकता होने के कारण हेतु नाश को प्राप्त होता है, तो यहाँ (उन दोनों कारण-कार्य का) सहावस्थान कैसे होगा ?'

#### [ अध्ययनादिमत प्रदर्शन - निरसन ]

नाश एवं कार्य के सहभाव के विषय में अध्ययन-अविद्धकर्ण-उद्द्योतकर वगैरह ने जो कहा है (वह भी निरस्त हो जाता है)—

▼. भूतपूर्वसम्पादकाभ्यामत्र सन्मति द्वि० का० प्र० गाथाटीका - शास्त्रवार्त्ता० स्या० क० टीका- तत्त्वसंग्रहकारिका पञ्जिका -न्यायवा० सूत्रकृ० टीका- प्र० क० मार्त्तण्डादिभ्यो बहव उद्धृताः संदर्भाः विशेषार्थिभिः तत एवावसेयाः।

30

20

30

एव कारणिवनाशः तदा कार्य-कारणभावो न भवेत् यतः (?? कारणस्य विनाशः कारणोत्पादः एव नाशः ??) इति वचनात्। एवं च कारणेन सह कार्यमुत्पन्नमिति प्राप्तम्। यदि च स एव नाशः प्रथमेऽिप क्षणे न सत्ता भावस्य स्याद् विनाशात्, तदैव लोके च भाविनवृत्तिर्विनाशः प्रतीतः न भाव एव। सर्वकालं च विनाशसम्भवात् सर्वदा भावस्य सत्त्वं स्यात्। अथ कारणोत्पादात् कारणिवनाशो भिन्नः तदा कृतकत्वस्वभावत्वमनित्यत्वस्य न भवे(त्)। व्यतिरिक्ते च नाशे समृत्पन्ने न भावस्य निवृत्तिरिति कथं क्षणिकत्वम्" [ ] इति, तन्निरस्तम्। यतो द्विविधो विनाशः — सांव्यवहार्यः तात्त्विकश्च। भाविनवृत्तिरूपः प्रथमः भावरूपश्च द्वितीयः। ततो (? दो)त्पन्नो भावः कार्यं करोति, कार्यकाले च कारणिनवृत्तिरूपो विनाशो लोकप्रतीत एव, नायं भावस्वभाव इष्यते, नापि कारणोत्पादादिभन्नो वा, नीरूपत्वात्। भेदाभेदप्रतिषेध एव केवलस्य क्रियते। उक्तं च — [प्र० वा० ३-२७९]

भावे ह्येष विकल्पः स्याद् विधेर्वस्त्वनुरोधतः।।" इति 'न व्यतिरिक्ते नाशे जाते क्षणरूपस्य भावस्य(।?)

'तुला के दो ध्रुवों का अवनमन-उन्नमन जैसे समकालीन होते हैं वैसे यदि कारणिवनाश एवं कार्योत्पत्ति एक ही काल में मान लेंगे तो कार्य-कारणभाव घट नहीं पायेगा। (पाठ अशुद्धि है — कारणिवनाश एव कार्योत्पाद इति वचनात् ऐसे पाठ की कल्पना करे तो) ऐसा कहा गया है कि कारणनाश और कार्योत्पत्ति समकाल होने से एक ही है। (तब, विनाश अहेतुक होने से कार्य भी अहेतुक हो जायेगा।) कारणनाश में से कार्योत्पत्ति मानने पर कारणनाशात्मक कारण और कार्य की समकालोत्पत्ति मानना होगा। यदि कार्योत्पाद को ही विनाशात्मक मानेंगे तो प्रत्येक क्षणिक भाव विनाशात्मक हो जाने से प्रथमक्षण में भी कारणरूप से किसी भाव की सत्ता न बन सकेगी (क्योंकि वह भी किसी का कार्य है।) जब कि लोक तो भाव को नहीं किन्तु भावनिवृत्ति को ही नाश प्रतीत करते हैं। तथा विनाश और भाव को एक मानने पर विनाश शाश्वत होने से भाव की सत्ता भी सदा काल प्रसक्त होगी।

यदि कहें कि कारणोत्पाद और कारणिवनाश एक नहीं है, भिन्न हैं तो अनित्यत्व को कृतकत्वस्वभाव नहीं बोल सकते क्योंकि विनाश कृतक है अनित्य नहीं। तथा भावनाश को भाव से भिन्न स्वीकार करेंगे तो नाश का भाव के साथ (असत् का सत् के साथ) कोई सम्बन्ध न होने से नाश के द्वारा भाव की निवृत्ति नहीं होगी। अब क्षणिकत्व का क्या होगा ?"

यह कथन निरस्त हो जाता है। कारण सुनो ! विनाश की दो विधाएँ हैं — सांव्यवहार्य और तात्त्विक। 25 पहला है भाविनवृत्तिस्वरूप। दूसरा है भावात्मक। वास्तविकता यह है कि उत्पन्न भाव कार्योत्पत्ति करता है। कार्योत्पत्ति काल में उस कारणात्मक भाव की निवृत्तिस्वरूप भाव सारा जगत् देखता है। निवृत्तिस्वरूप विनाश भावात्मक नहीं माना जाता, कारणोत्पाद से अभिन्न भी नहीं माना जा सकता क्योंकि वह नीरूप (= तुच्छ) है। अतः केवल भाव निवृत्ति रूप विनाश न तो भाव से भिन्न (स्वतन्त्र वस्तु) है न तो भाव से अभिन्न है। प्रमाण वार्त्तिक (३-२७९ उत्तरार्छ) में कहा है —

## [ विनाश का शब्दार्थ एकक्षणस्थायि भाव ]

'विधि (यतः) वस्तु अधीन होती है (अतः) भाव के लिये ही (भेद/अभेद के) विकल्प हो सकते हैं"। अत एव.

निवृत्तिः' इत्यपास्तम् यतश्च द्वितीयक्षणोत्पत्तिकाल एव प्रथमक्षणिनवृत्तिः तेनैकक्षणस्थायी भावो 'विनाश' -शब्देनोच्यते, अयं च भावरूपत्वात् साधनस्वभाव एव विनाशः, कार्योत्पत्तिकाले च निवर्त्तत इति कार्यभिन्नकालभावी। न च सर्वकालमस्य सद्भावः, भावस्याऽसत्त्वात्। यद्वा विनश्वरोऽयं भावः 'विनाशोऽस्य' इति द्वाभ्यां धर्मि-धर्मवाचकाभ्यामविनाशिच्यावृत्तस्यैवैकस्य भावस्य भेदान्तरप्रतिक्षेपाभ्यामभिधानाद् भाव एव नाश उच्यत इति। यत् पुनिरदमभिहितम् 'विधिरूपेण क्षणिकताऽत्र साधियतुं प्रस्तुतेति प्रतिषेधसाधिकाया 5 अनुपलब्धेरिहानधिकार इति,' तत्, लिङ्गव्यापारविषयानभिज्ञ(।?)ताख्यापनम्। यतो न लिङ्गं विधिमुखेन किञ्चित् प्रवर्त्तते, सर्वस्य समारोपव्यवच्छेदसाधकत्वे नैव व्यापारादिति कार्य-स्वभावहेत्वोरिप नानुपलब्धि-रूपताव्यतिक्रमः। तेन परमार्थतः अनुपलब्धिरेवैको हेतुरिति सुगतसुताभ्युपग(तः?)मः।

यदप्यभ्यधायि - (६-४) 'प्रत्यभिज्ञाप्रत्यक्षावसितं भावानामक्षणिकत्विमिति क्षणध्वंसितापरिकल्पनमयुक्त'

यह जो भी कहा था — भिन्न नाश उत्पन्न होगा तो उस से भाव की निवृत्ति नहीं होगी — यह 10 अब निरस्त हो जाता है। कारण, नये क्षण के उत्पत्तिकाल में ही प्रथमक्षण निवृत्त होता है, अतः 'विनाश' का शब्दार्थ है एकक्षणस्थायी भाव। यह तो भावात्मक ही है अतः विनाश होने से साधनस्वभाव (यानी कारणस्वभाव) फलित होता है जो कि कार्योत्पत्तिकाल में निवृत्ति लेता है, अतः वह कार्य से भिन्नकाल भावी बन गया। इस प्रकार के (कारणात्मक) विनाश का अस्तित्व सर्वकालीन होने की आपित्त कैसे होगी जब कि वह भाव ही दूसरे क्षण में असत् है।

अथवा, यह जो द्विविध प्रतीति होती है 'यह भाव विनाशी है' — 'इस का (यह) विनाश है' — इन में भाव धर्मीतया और 'विनाश' धर्मतया प्रतीत होता है तो धर्मी (भाव) और धर्म विनाश के वाचक शब्दों के द्वारा आखिर तो अविनाशीव्यावृत्त एक ही भाव का भेदान्तर (= भाव विशेष) और उस के प्रतिक्षेप के द्वारा निरूपण किया जाता है उस से यही सिद्ध होता है कि प्रथमक्षण का भाव ही विनाश कहा जाता है।

यह जो कहा था (६-१) — 'बौद्धमतवालों को यहाँ विधिरूप से क्षणिकता की आनुमानिक सिद्धि अभिप्रेत हैं, अतः अनुपलब्धि हेतु को यहाँ अवकाश नहीं। (स्वभावकार्य हेतु का निरसन तो पहले कर दिया था)' — यह तो लिङ्गसम्बन्धी व्यापार एवं विषय के अनिभज्ञता का ही प्रदर्शन है। कारण, सुगतपुत्रों का अभिमत ऐसा है कि कोई भी लिङ्ग (चाहे स्वभाव — कार्य या अनुपलब्धि) विधिमुख से साध्यसिद्धि के लिये कभी कुछ नहीं करते। लिङ्गमात्र का एक ही व्यापार है अक्षणिकत्व (यानी स्थायित्व) आदि 25 के समारोप के व्यवच्छेद को भासित करना। कार्य एवं स्वभाव हेतु भी इस प्रकार अनुपलब्धि स्वरूप के बहिर्वर्त्ती नहीं। सत्त्व की अक्षणिक में अनुपलब्धि ही वास्तव में सत्त्वहेतु का परमार्थ है। एवं अग्निशून्य स्थान में धूमानुपलब्धि ही धूम हेतु का परमार्थ है — वास्तव में अनुपलब्धि एकमात्र हेतु होता है — यह बुद्धपुत्रों का मत समझना।

# [ अक्षणिकत्व की प्रत्यभिज्ञा में अनुमानबाध ]

यह जो कहा था (६-१७) — 'भावों का अक्षणिकत्व जब प्रत्यभिज्ञा-प्रत्यक्ष से गृहीत है तब क्षणध्वंस की कल्पना करना निष्फल है।' — यह भी संगत नहीं, प्रत्यभिज्ञा का प्रामाण्य असिद्ध होने से। देखिये—

\_

20

20

इति, तदप्यसङ्गतम्, तस्याः प्रामाण्याऽसिद्धेः । तथाहि — प्रमाणस्येदं लक्षणं परेणाभ्यधायि 'तत्रापूर्वार्थविज्ञानम्' इत्यादिनान्य बाधकवर्जितत्वमस्याः संभवति प्राक्प्रतिपादितानुमानबाध्यत्वात् । अथ तया बाधितत्वादनुमानस्य कथं बाधकत्वम् ? असदेतत्, अनिश्चितप्रामाण्यायाः अस्या बाधकत्वानुपपत्तेः। न चेतरेतराश्रयत्वं दोषः, यतो नानुमानस्य प्रामाण्यं प्रत्यभिज्ञाऽप्रामाण्याश्रितम् अपि तु स्वसाध्यप्रतिबन्ध्या(?बन्ध)तः स्य(?स) च विपर्यये बाधक्रप्रमाणबलाद् निश्चित इति कथमितरेतराश्रयत्वलक्षणो दोषः ? न चानुमानविरोधमनुभवन्त्यपि प्रत्यभिज्ञा प्रमाणम् अन्यथाऽऽकारसाम्यदेवत्व(? म्यादेकत्व)मधिगच्छन्ती नीलेतर-कुसुम-सर्पादिवस्तुनः प्रमाणं भवेत्, यतो नात्रापि कुसुमादिकार्यदर्शनमनुमीयमानो भेदः (?) प्रत्यक्षप्रतीततामनुभवित । न चानुमानस्यात्र बाधकत्वं न इतरत्र, प्रमाणावगतसाध्यप्रतिबिम्ब(बन्ध)-पक्षधर्मतात्मकतल्लक्षणसंज्ञिनोऽनुमानस्य प्रत्यभिज्ञा अन्यद्धा वत (किञ्चित) प्रमाणान्तरं बाधकं संभवति, विरोधात्।

तथाहि— स्वसाध्यप्रतिबन्धे हि सति हेतुः स्वसाध्ये सत्येव तस्मिन् धर्मिणि भवति, बाधा तु तदभावनिमित्तेव कथं न विरोधः ? प्रत्यक्षादिकं च बाधकं तत्र धर्मिणि साध्याभावमवबोधयति, स्वसाध्याविना-वैदिकों ने कहा है 'तत्रापूर्वार्थविज्ञानं प्रमाणं बाधवर्जितम्' — अपूर्वार्थग्राहि बाधरहित विज्ञान प्रमाण है। प्रत्यभिज्ञा में बाधाविरह का सम्भव नहीं क्योंकि पूर्वदर्शित क्षणिकत्व के अनुमान से वह बाधित है। 'अरे ! वह अनुमान ही प्रत्यभिज्ञा से बाधित है उस से प्रत्यभिज्ञा का बाध कैसे होगा ?' — यह प्रश्न भी गलत 15 है। प्रत्यभिज्ञा का प्रामाण्य ही अब तक अनिश्चित है वह उस अनुमान का बाध कैसे करेगा ? यहाँ परस्पर बाध की कल्पना कर के अन्योन्याश्रय दोष का आपादन भी शक्य नहीं है, क्योंकि अनुमान का प्रामाण्य प्रत्यभिज्ञा के अप्रामाण्य की सिद्धि पर ही अवलम्बित नहीं है किन्तु हेतु में साध्य के प्रतिबन्ध पर अवलम्बित है, एवं वह प्रतिबन्ध भी विपक्षबाधकप्रमाण बल से निश्चित किया हुआ है, अतः अन्योन्याश्रय हो नहीं सकता।

दूसरी और, सुनिश्चित स्वसाध्यप्रतिबन्धवाले अनुमान का विरोध देख कर भागनेवाली प्रत्यभिज्ञा प्रमाण कैसे मानी जाय ? विरोध की उपेक्षा कर के उसे प्रमाण मानेंगे तो नील-नीलेतर (यानी पीत), कुसुम, सर्प आदि पदार्थों में कुछ आकारसाम्य को देखकर उन के एकत्व का निश्चय कर लेनेवाली प्रत्यभिज्ञा को भी प्रमाण मानने की विपदा होगी, क्योंकि यहाँ भी एक सर्पादि पदार्थ में अन्य पुष्पादि के कार्य के अभेद का अनुमान करता हुआ बोध भेदप्रत्यक्षप्रतीति गोचरता का अनुभव नहीं करता है। यदि कहें कि 25 — 'यहाँ अभेद प्रत्यक्ष में भेद का अनुमान बाधक बनेगा किन्तु क्षणिकत्वानुमान अक्षणिकत्व प्रत्यभिज्ञा का बाधक नहीं होगा' – तो यह अयुक्त है, क्योंकि प्रमाण से जब स्वसाध्यप्रतिबन्ध और पक्षधर्मता का निश्चय है जो कि अनुमान का लक्षण है वह जब प्रत्यभिज्ञा का बाध करेगा तब और कोई प्रमाण नहीं है जो उस अनुमान का बाध करे, क्योंकि तब प्रमाण का प्रमाण के साथ विरोध प्रसक्त होगा।

# [ सद्धेतु और साध्याभाव का स्पष्ट विरोध ]

देखिये — किसी एक धर्मी में कोई हेतु अपने साध्य की मौजूदगी में ही रहता है यदि उस का 30 अपने साध्य के साथ अविनाभाव सम्बन्ध है। जब एक ओर हेतु के धर्मी में साध्य की सत्ता है, दूसरी ओर आप उस, में प्रत्यक्ष के द्वारा बाध प्रयुक्त करते हैं जो कि साध्याभावमूलक होता है – तो यहाँ विरोध भूतश्च हेतुस्तत्र प्रवर्त्तमानः स्वसाध्यसद्भाविमिति भावानामस्वास्थ्यं भवेत्, अनुमानाप्रामाण्यप्रसंगश्चैवं स्यात्। तुल्यलक्षणे ह्येकत्र बाधकसद्भावो दृष्टः इति। अदृष्टबाधकेऽपि तदाशङ्का न निवर्त्ततेऽविशेषात्। न हि दृष्टप्रतियोगिन प्रागितरेण कश्चिद् विशेषो लक्ष्यते। यतो न संभवद्बाधकानामपि सर्वदा तदुपलब्धिः। सातिशयप्रज्ञानां तु कदाचिद् बाधकोपलब्धिर्भविष्यतीति तन्न(न नि)श्चयो (?) बाधक(।?)भावाभावयोरित्यनिश्चिततल्लक्षणत्वादनुमानं न किञ्चिदपि प्रमाणं स्यात्।

कुतश्चाध्यक्षज्ञानमप्रमाणम् ? नानुमानतः। न हि प्रत्यक्षाऽनुमानयोः प्रमाणरूपतायां विशेषः— प्रत्यक्षेऽप्यर्थाव्यभिचार(। ?)ः प्रामाण्यनिबन्धनम् स च तस्मादात्मलाभः [?? अन्यतो भवतोऽभवतो वा भवतः तदा व्यभिचारिनयमाभावात् स पा(?चा)र्थात्मलाभः साक्षाद् ??] व्यवधानं तथाऽनुमानेऽपि तुल्यः। यदि प्रत्यक्षबाधान(?म)न्तरेण प्रत्यभिज्ञानस्याऽप्रामाण्यं नाभ्युपगम्यते तदा वक्तव्यं किमिति शालीबीजमेव शाल्यङ्कुरजनकं (न) कोद्रवबीजम् ? अथ शालीबीजभावे तदङ्कुरभावमवगच्छताऽध्यक्षेण तस्यैव 10 तज्जनकत्वव्यवस्थापनाद् न कोद्रवबीजस्य कोद्रवबीजभावे (??शाल्यङ्कुरिविवक्तदेशप्रितिभासवतोऽध्यक्षेण तस्याजनकत्वव्यवस्थापनाच्च। नन्वेवमन्वय-व्यतिरेकानुविधायि तत्कालकार्यमवगच्छदध्यक्षं कस्यचिद् वस्तुनः

क्यों नहीं होगा ? एक और प्रत्यक्षादिरूप बाधक उसी धर्मी में साध्याभाव घोषित करता है, दूसरी ओर अपने साध्य का अद्रोही हेतु वहाँ विद्यमान हो कर अपने साध्य की सत्ता को घोषित करता है — ऐसा विरोध यदि सर्वत्र चलता रहेगा तो किसी भी भाव (साध्य) का कहीं भी स्वस्थ निश्चय हो नहीं सकेगा। 15 ऐसा ही चलता रहेगा तो अनुमान का प्रामाण्य भी लुप्त होने का अनिष्ट प्रसक्त होगा।

जब दोनों पक्ष अपने अपने लक्षणों से तुल्य बलवत् बनते हैं तब यह देखा गया है कि किसी एक पक्ष में बाधक सीर ऊठाता ही है। कदाचित् बाधकदर्शन न भी हो फिर भी वहाँ उस की सम्भावना अक्षुण्ण बनी रहती है जो समानबल के कारण निवृत्त नहीं होती। जहाँ एक बार पूर्व में बाधकरूप प्रतियोगी दृष्टिगोचर बना है वहाँ दूसरी बार उस का उपलम्भ न रहे तो भी उस की सम्भावना में कोई फर्क नहीं 20 पडता, क्योंकि बाधक जहाँ सम्भावित है वहाँ सदैव उस की उपलब्धि हो ऐसा कोई नियम नहीं है। शक्य है कि वहाँ कभी किसी विशिष्टज्ञानी योगी को बाधक का उपलम्भ हो। इस प्रकार बाधकसत्ता या उस के अभाव का निश्चय न होने के कारण हेतु के लक्षण का निश्चय न होने से अनुमान कोई भी प्रमाण मेहीं बन सकेगा (यदि अक्षणिकत्व की प्रत्यभिज्ञा में अनुमान का बाध न माना जाय।)

## [ प्रत्यक्षज्ञान के प्रामाण्य का आधार कौन ? प्रश्न ]

प्रत्यक्ष में यदि अनुमान का बाध नहीं माने, अर्थात् अनुमान को अकिंचित्कर मानेंगे तो प्रत्यक्ष का अप्रामाण्य कैसे सिद्ध करेंगे ? अनुमान से शक्य नहीं। कारण, तब प्रत्यक्ष में अनुमान का बाध स्वीकारना पड़ेगा। यानी अनुमान को प्रत्यक्षतुल्य प्रमाण मानना होगा, अनुमान और प्रत्यक्ष की प्रमाणता में कोई तरतमभाव नहीं होता। प्रामाण्य तो अर्थ के अव्यभिचारमूलक होता है, प्रत्यक्ष और अनुमान दोनों में वह समकक्ष होता है। अर्थाव्यभिचार क्या है ? अर्थ से उत्पत्तिलाभ। (अन्यतो भवतो... व्यवधानं — यहाँ तक 30 पाठ शुद्धि न होने से उस का विवरण नहीं किया।) अर्थाव्यभिचार यानी अर्थ से उत्पत्तिलाभ साक्षात् या परम्परया प्रत्यक्षवत् अनुमान में भी तुल्य है।

तदा तज्जननस्वभावतानु(?मु)त्तरकालभाविनस्तत्कार्यस्य तदानीं तस्याऽजननस्वभावतां च किमिति न प्रत्येति ? तथा चोत्तरकाल(भा)विकार्यजननसमये प्रत्यभिज्ञाज्ञानं यदा 'स एवायम्' इति प्रत्येति तदा कथं प्रत्यक्षेण बाध्यते ? यतः 'अयम्' इत्युल्लेखवत् पुरोऽवस्थित(व?)तत्कालकार्यजनकं वस्तुनः परामृशित 'स एव' इत्युल्लेखवच्च प्राक्तनम् तदजनकश्च भावः तस्य संस्पृशित, तत् कथं पूर्वापरकालभावि कार्यजनकस्वभावव्यवस्थापकाऽक्षतप्रत्ययकान्ता बाधां प्रत्यभिज्ञाज्ञानमनुभवित ? तथा 'स एवायम्' यः प्रागेव तत्कालकार्याऽजनकस्वभावोऽध्यक्षेण व्यवस्थापितः स यदि न तर्द्ययं यो जनकस्वभावतयेदानीं परामृष्टः अथायं जनकस्वभावो विरुद्धरूपमाबिभ्रतां द्विचन्द्रादिप्रत्ययानामिव तत्त्वव्यवस्थापकत्वाऽसम्भवादिति स्वप्रतीत्याववाप्यतेयं प्रत्यभिज्ञा। अतो बाधावर्जि(त)त्वमप्यस्यासङ्गतम्। ??)

यथा शुक्तिकायां रजताध्यवसायो दुष्टकारणप्रभवत्वेनाऽप्रमाणं तथा प्रतिक्षणविशरारुषु सदृशा-

#### [ प्रत्यभिज्ञा का बाधक अकेला प्रत्यक्ष नहीं ]

यदि आपका ऐसा आग्रह है कि प्रत्यभिज्ञा में प्रत्यक्षबाध हो तभी अप्रामाण्य स्वीकारना, अन्यथा नहीं तो जवाब देना होगा कि शालीबीज ही शाली-अङ्कुरजनक क्यों ? कोदरव का बीज क्यों नहीं ? (प्रश्न का हार्द यह है कि बाधकार्य यदि सजातीय से ही होने का माना जाय तो अंकुरकार्य भी सजातीय अंकुर से ही मानना पड़ेगा।) यदि कहें की शालीबीज के रहने पर ही शालीअंकुर का सद्भाव प्रत्यक्ष 15 से ज्ञात होता है इसलिये शालिअंकुर की ही जनकता शालीबीज में प्रस्थापित की जाती है। कोदरव बीज की नहीं। कोदरव बीज जहाँ पडा है वह प्रदेश शालीअंकुर से रहित है ऐसा प्रतिभासित करनेवाला प्रत्यक्ष कोदरवबीज में शालीअंकुर अजनकत्व को प्रस्थापित करता है। [अब ननु... से... असङ्गतम् पर्यन्त जो पाठ है कुछ कुछ अंश उस के अशुद्ध है अतः स्पष्ट विवरण प्रायः शक्य नहीं, फिर भी कुछ प्रयास किया जाता है] तो यहाँ प्रश्न है कि — जो अध्यक्ष किसी वस्तु के अन्वयव्यतिरेकानुगामि तत्कालीन कार्य का 20 अवगम करता हुआ उस वस्तु की तज्जननस्वभावता को ग्रहण करता है — तो उत्तरकालभावि तत्कार्य में उस वस्तु की अतज्जननस्वभावता की प्रतीति क्यों नहीं करता ? अगर प्रत्यक्ष से ऐसी प्रतीति होगी तो प्रत्यभिज्ञान जब (पूर्वकालीन अर्थ ज्ञान के बाद) उत्तरकालभाविकार्यजननकाल में 'यह वही है' (= स एवायम्) ऐसी प्रतीति करता है उस का बाध प्रत्यक्ष कैसे करेगा ? कारण, 'अयम्' ऐसा आंशिक उल्लेखवाला प्रत्यभिज्ञाज्ञान वस्तु की संमुख अवस्थित तत्कालकार्यजनकता का परामर्श करता है और 'स एव' इस अंश 25 का उल्लेखवाला प्रत्यभिज्ञाज्ञान पूर्वकालीन अत एव उत्तरकालीन भाव का अजनक, उस का परामर्श करता है। तब यह प्रश्न होगा कि पूर्वापर काल भावि कार्यजनकस्वभावव्यवस्थापक अखंडताप्रतीतिआक्रान्त प्रत्यभिज्ञान में बाधा क्यों नहीं आयेगी ? तथा, जो पहले प्रत्यक्ष से तत्कालकार्यजननस्वभाववाला प्रस्थापित हुआ था 'वही है यह' वह अगर नहीं है तो जो अभी 'यह' इस रूप से जननस्वभावतया उल्लेखित किया जाता है तो यह जननस्वभाव विरोधिस्वभावग्रस्त बन जायेगा. फिर चन्द्रद्वयावगाहिभ्रान्तप्रतीतियाँ की तरह 30 तत्त्व की व्यवस्था उस से नहीं हो सकेगी। अतः उस की प्रतीति से ही प्रत्यिभज्ञा बाधित होगी। तो फिर प्रत्यभिज्ञा को आप बाधवर्जित कैसे सिद्ध करेंगे ?

परोत्पत्त्यादिविप्रलम्भहेतोरुपजायमानं प्रत्यभिज्ञानं दुष्टकारणारब्धत्वादेवाऽप्रमाणम्। न च प्रत्यभिज्ञानमेव स्वविषयस्य तत्त्वं व्यवस्थापयददुष्टकारणारब्ध(त्व)मात्मनो निष्ठा(?श्वा)पयित, इतरेतराश्रयत्वप्रसक्तेः — अदुष्टकारणारब्धत्वात् स्वविषयव्यवस्थापकत्वम् ततश्वादुष्टकारणारब्धत्विमितं कृत्वा। लूनपुनरुदितकेशादिषु चैकत्वाभावेऽप्यस्य दर्शनात् कृतः स्वविषयव्यवस्थापकत्वम् ? न च(ा ?) केशादिप्रत्यभिज्ञानस्यान्यत्वाद् नायं दोषः अन्यत्रापि नियामक (?) मन्तरेण व्यभिचारशङ्काऽनिवृत्तेः। न च— यो जनित्वा प्रध्वंसते 'नैतदेवम्' इति स मिथ्याप्रत्ययः, वज्रोपलादिप्रत्यभिज्ञानं तु देशान्तरादौ न विपर्यत्यवितथम्— अनुमानस्यात्रापि विपर्ययव्यवस्थापकस्य प्रतिपादितत्वात्। तन्न अदुष्टकारणारब्धत्वमप्यत्र संभवति।

अर्थिक्रयार्थी हि सर्वः प्रमाणमन्वेषते न व्यसनितयेत्यर्थिक्रयासाधनविषयं प्रमाणमभ्युपगन्तव्यम्। न च प्रत्यिभज्ञानविषयेण स्थैर्यमनुभवताऽर्थिक्रया काचित् साध्यत इति तैमिरिकज्ञानवदपूर्वमर्थिक्रयाऽक्षमं सामान्याद्यधिगच्छदपि न प्रमाणमिति प्रमाणलक्षणाभावाद् न प्रत्यिभज्ञाप्रमाण(म)ध्यक्षम्। सता नित्येनार्थेन 10

#### [ सदोषकारणजन्य होने से प्रत्यभिज्ञा अप्रमाण ]

जैसे छीप में रजत की कल्पना सदोष कारण से जन्य होती है इस लिये अप्रमाण होती है, उसी तरह पल पल में क्षणभंगुर तत्त्वों के प्रित समान अपर अपर तत्त्वों की उत्पत्ति आदि भ्रामक कारण से उत्पन्न होने वाली प्रत्यिभज्ञा भी दुष्ट कारण से जन्य होती है अतः अप्रमाण है। ऐसा नहीं है कि — 'प्रत्यिभज्ञा स्वतः अपने विषय की यथार्थता को प्रकाशित करती हुई अपने को निर्वोषकारणजन्य घोषित 15 करती है' — क्योंकि यहाँ अन्योन्याश्रय दोष है। अपने विषय की यथार्थता का आधार है निर्वोषकारणजन्यत्विसिद्ध और निर्वोषकारणजन्यत्व की सिद्धि का आधार है स्वविषययथार्थता की प्रसिद्धि। तथा, काटने के बाद पुनर्जात केशादि के स्थल में एकत्व न होने पर भी 'यह वही है' ऐसा दर्शन होता है, यहाँ प्रत्यिभज्ञा अपने विषय की यथार्थता को प्रकाशित करेगी कैसे — जब कि वह है ही नहीं ? यदि कहें कि — 'केशादिस्थल में होने वाली प्रत्यिभज्ञा आभासिक होने से भले अप्रमाण हो — उपलादि प्रत्यिभज्ञा वैसा न होने से दोष 20 नहीं।' — तो सोच लो कि उस में और इस में भेदघोषक कोई नियामक न मिले तब तक 'यह भी वैसी ही होगी' इस तरह होनेवाली व्यभिचार की शंका कैसे टलेगी ? यदि कहा जाय — नियामक यह है, जो उत्पन्न हो कर — 'यह यथार्थ नहीं' इस तरह विघटन का भोग बनता है वह बोध मिथ्या होता है। उपल या वज्रादि को अन्यदेश में फिराया जाय तो भी उस की प्रत्यभिज्ञा का विघटन नहीं होता अतः वह सत्य है।' नहीं, इस प्रत्यभिज्ञा का विघटनद्वारा वैपरीत्यघोषक अनुमान पहले दिखाया जा चुका है। 25 निष्कर्ष, उपल-वज्रादि की प्रत्यभिज्ञा भी निर्वोषकारणजन्य नहीं मानी जा सकती।

#### [ अर्थक्रियासाधक न होने से प्रत्यभिज्ञा अप्रमाण ]

यह सोचिये कि 'प्रमाण' का आदर क्यों ? इसिलये कि हर कोइ प्रेक्षावान् अर्थक्रिया सिद्धि के लिये ही 'प्रमाण' ढूँढता है। 'व्यसन' के कारण, सिर्फ शौख के लिये नहीं। यानी ऐसा ज्ञान 'प्रमाण' माना जायेगा जो अर्थिक्रिया के साधनीभूत विषय को प्रकाशित करे। स्थैर्य का अनुभव करानेवाली प्रत्यभिज्ञा के विषय 30 से कोई अर्थिक्रया सिद्ध नहीं होती। तिमिरदोषग्रस्त आदमी चन्द्रद्वय को देखता है किन्तु उस से कुछ प्रयोजनिसद्धि नहीं होती क्योंकि वह अप्रमाण है, उसी तरह अर्थिक्रया के लिये अशक्त सामान्यादि को ग्रहण करनेवाला प्रत्यभिज्ञादि ज्ञान 'प्रमाण' नहीं होता क्योंकि उसमें प्रमाण की व्याख्या घट नहीं सकती अतः

5

15

प्रत्यभिज्ञाजनकाभिमतेनेन्द्रियाणां सम्प्रयोगासिद्धेस्तद्व्यवस्थापकप्रमाणाभावः। भावे वा तत एव तिसद्धेर्व्यर्था प्रत्यभिज्ञा। न च सत्योदकाध्यक्षेष्वप्येतत् समानम् अर्थिक्रयाज्ञानात् तेषां तथाभावसिद्धिः। न च बहिरर्थाभावे-ऽप्यर्थिक्रयाज्ञानस्य भावात् तत्तथात्वसिद्धिः शून्यवादापत्तिप्रसङ्गात् तद्व्यतिरेकेणापरस्यार्थव्यवस्थापकस्या-भावात्। न चैकत्वे संवादकं प्रमाणं किञ्चित् सिद्धमिति न प्रत्यक्षताऽपि प्रत्यभिज्ञानस्येति नातः स्थैर्याधिगतिः।

किञ्च, एकत्वाध्यवसायिन्यपि क्रमोदयमनुभवन्ती प्रत्यभिज्ञा स्वविषयस्य क्रमं सूचयति । न चाऽभेदे स्वालम्बनस्य क्रमवत्प्रत्यभिज्ञोदयः सम्भवति । ततो येन स्वभावेनाद्यं प्रत्यभिज्ञानं तथालम्बनत्वाभिमतः पदार्थे जनयित तेनैव यद्यत्तरकालभावीनि तदाद्यज्ञान काले एव सर्वेषामुदयप्रसिक्तः, सिन्निहितकारणत्वात् आद्यज्ञानवत् । अनुदये वा तस्य तानि प्रत्य(य?) जनकत्वमेव । न हि यदा यद् यन्न जनयित तदा तद्(न? तज्जननस्वभावम् । पश्चादिप तत् तत्स्वभावमेव (इति) नैव तदािप जनयेत् । अथान्येन तदा स्वभावे(?व)भेदात् कथं न

10 प्रत्यिभज्ञा प्रत्यक्ष प्रमाणरूप नहीं है। प्रत्यिभज्ञा के उत्पादक, आप को अभिमत जो नित्य सत् तत्त्व है उस से इन्द्रियों के संनिकर्ष का मेल नहीं बैठेगा (क्योंकि संनिकृष्टतारूप नया परिणाम मानने पर अनित्यता गले पडेगी) अतः उस का प्रत्यक्ष न होने से उस का (नित्य पदार्थ का) साधक प्रमाण असत् है। फिर भी नित्य वस्तु का प्रत्यक्षीकरण स्वीकारेंगे तो उस से ही नित्यता सिद्ध हो जाने से प्रत्यिभज्ञा तो निरर्थक बन जायेगी।

#### [ जलादि वास्तव बाह्यार्थ न मानने पर शून्यवादापत्ति ]

यदि कहा जाय — 'ये सब तर्क वास्तव जल के प्रत्यक्ष को भी समानरूप से सम्बद्ध होने से, वह भी 'प्रमाण' नहीं हो पायेगा।' यह गलत है क्योंकि वास्तव जल का प्रत्यक्ष होने पर जलसाध्य अर्थक्रिया मलधावनादि का ज्ञान सभी को होता है अतः उस के ज्ञान का प्रमाण में अन्तर्भाव करना पड़ेगा। यदि कहें — 'अर्थक्रिया का ज्ञान तो स्वप्न की तरह बाह्यार्थ न होने पर भी हो सकता है अतः उस से प्रामाण्य 20 की सिद्धि नहीं है।' — तब तो बाह्यार्थ ही सिद्ध न होने से शून्यवाद के गले पड़ने का खतरा होगा। कारण, अर्थक्रियाज्ञान के विना और कोई बाह्यार्थसाधक प्रमाण ही नहीं है। दूसरी बात यह है कि पूर्वापरक्षणवर्त्ती तत्त्वों में एकत्व की साक्षि पूरनेवाला कोई संवादी प्रमाण प्रसिद्ध नहीं है, अत एव प्रत्यभिज्ञाज्ञान की प्रत्यक्षता असिद्ध है, उस में स्थैर्य का अवबोध कैसे हो सकेगा ?

#### [ प्रत्यभिज्ञा और तद्विषय में भेदापादन ]

25 और एक बात :- प्रत्यिभज्ञा क्रमशः प्रथम-दूसरे क्षणों में उदित हो कर (अपने विषयों का ग्रहण कर के उन में) जब एकत्व का भान करती है तब अपने विषयों के क्रम का भी सूचन हो ही जाता है। यहाँ इतना तो स्पष्ट है कि यदि अपने विषयों में अभेद वास्तविक होगा तो क्रमशः प्रत्यिभज्ञोदय नहीं हो सकता। अब दो प्रश्न खड़ा होगा — 'जिस स्वभाव से विषयभूत तथा स्वीकृत पदार्थ प्रथम क्षण के प्रत्यिभज्ञान को उत्पन्न करता है उसी स्वभाव से ही उत्तरकाल (क्षण)वर्त्ती प्रत्यिभज्ञा को उत्पन्न करेगा वो (तादृश स्वभाव प्रथम क्षण में मौजूद होने से) आद्यज्ञानक्षण में ही सकल उत्तरोत्तरक्षण भावि प्रत्यिभज्ञाज्ञानों के उदय का अतिप्रसङ्ग लग जायेगा, क्योंकि तथास्वभावरूप कारण हाजिर है जो प्रथम क्षण के ज्ञानोत्पाद के वक्त था। अगर उन का उदय नहीं होता तो मानना पड़ेगा कि वह तथास्वभाव विषय उन के प्रति

प्रत्यभिज्ञाविषयस्य भेदा(?दः), स्वभावभेदनिबन्धनत्वादर्थभेदस्य ? अपि च सकलसहकारिसन्निधाने येन स्वभावेन तदालम्बनं प्रत्यभिज्ञानं जनयित स्व(?स) स्वभावस्तस्य तदैवोत्तर(?वोत) प्रागप्र(?गप्या)सीत्?

यदि तदैव, कथं पूर्वस्मादभेदस्तस्य, प्रागसतः तदैव सत्ताभ्युपगमात् ? अथ अवस्थानां भेदः अवस्थातुश्चाभेदः। न, अवस्थातुरपि तदवस्थाभाविनो जनकाऽजनकस्वरूपतया भेदस्य ना(?न्या)यप्राप्तत्वात्। न चावस्थावा(न् अ)वस्थाव्यतिरिक्तोऽस्ति, उपलब्धिलक्षणप्राप्तत्वे तस्याऽनुपलम्भेनाऽसत्त्वात्। अनुपलभ्यस्वभावत्वे 5 च तस्य न प्रत्यभिज्ञाविषयत्विमिति नाभेदसिद्धिः। सहकारिप्रत्ययोपजनितस्य वा(चा)तिशयस्यालम्बनाद् (व्यतिरेके) व्यतिरेकपक्षभावी दोषो दुर्निवार इत्युक्तं प्राक्।

अथ प्रागपि स स्वभाव आसीत् तदोत्तरकालभाविनी प्रत्यभिज्ञा(।?) कार्याणि प्रागेवोदस्त(?)वित (?न्ति) स्युरिति क्रमवता प्रत्यभिज्ञानेन स्वसंवेदनेनोपलक्षितेनाऽभिन्नत्वेनोपलक्षितस्यापि व्या(?बा)ह्यालम्बनस्य

अजनक है। जो जब जिसे जन्म नहीं देता वह न तो तब उसके प्रति जननस्वभाववाला होता है, न तो 10 पश्चात् भी उस के प्रति अजननस्वभाववाला होने के कारण उसे जन्म दे सकता है। यदि वह विषय अन्य स्वभाव से उत्पन्न करता है तो उस विषय में स्वभाव भेद के प्रसक्त होने के कारण उस प्रत्यभिज्ञाविषय का भी भेद क्यों प्रसक्त नहीं होगा ? अर्थभेद तो स्वभावभेदमूलक ही होता है।

### [ प्रत्यभिज्ञा नामक आलम्बन के स्वभाव की कालपृच्छा ]

और भी प्रश्नयुग्म खडा होगा — ? सकल सहकारीयों की मौजूदगी रहने पर जिस स्वभाव से द्वितीयक्षण 15 में वह आलम्बन (= विषय) प्रत्यभिज्ञान को जन्म देता है वह स्वभाव उस द्वितीयक्षण में ही है या पहले भी था ?

#### [ अवस्था-अवस्थावात् में भेद असंगत ]

यदि दूसरे क्षण में ही वैसा स्वभाव है पहले क्षण में नहीं है तो पूर्वक्षण की वस्तु या उस के स्वभाव के साथ उस का अभेद कैसे ? जब कि आप पूर्व में नहीं किन्तु दूसरे क्षण में ही उस का तथास्वभाव 20 मानते हैं। यदि कहें — 'यह तो अवस्थाभेद है वह भिन्न भिन्न क्षणों में अलग-थलग हो सकता है किन्तु अवस्थावान् तो एक ही है।' — नहीं, वह अवस्थावान् पूर्वावस्था में अजनक और उत्तरावस्था में जनक — इस तरह उस में भेदापित्त न्यायोचित है। अवस्थावान् अवस्था से सर्वथा जुदा तो नहीं है। अगर, वह जुदा है और उपलब्धियोग्य है फिर भी अवस्था से पृथग् उस का उपलम्भ नहीं होता है, तो समझना होगा कि अवस्था से जुदा अवस्थावान् असत् है। यदि वह जुदा है किन्तु उपलब्धियोग्य नहीं है, तब 25 तो वह प्रत्यभिज्ञाप्रत्यक्ष का विषय नहीं हो पायेगा, फिर अभेदिसिद्धि होगी कैसे ? अगर, यहाँ सहकारीयों के द्वारा उपलब्धि मानेंगे तो फिर सहकारीनिमित्त से उस वस्तु में उत्पन्न अतिशय को भी स्वीकारना पडेगा, वह भी यदि उस वस्तु से जुदा मानेंगे तो भिन्न अतिशय पक्ष में पहले जो दोष दिखाये हैं वे दुर्निवार हो जायेंगे — यह पहले कहा जा चूका है।

# [ क्रमिक प्रत्यभिज्ञा से विषय-क्रमिकता की सिद्धि ]

दूसरा विकल्प :- यदि वह स्वभाव पहले भी था, तो जो प्रत्यभिज्ञासाध्य उत्तरकालीन कार्य हैं वे पहले ही उदित हो कर रहते। अगर ऐसा नहीं होता तो यह फलित हो जाता है कि स्वसंवेदन से संविदित

क्रमः प्रदर्शित एव। अथ दर्शनाऽविशेषेऽपि प्रत्यभिज्ञाकार्यक्रमानुभवः किमिति सत्यत्वेन व्यवस्थाप्यते न पुनरभिन्नतदालम्बनानुभव(त?)ः — उच्यते, क्रमसंवेदने बाधकाभावादितस्त्र तद्विपर्ययात्। यदि ह्यसतो ज्ञानक्रमस्य स्वसंवित्त्या विषयीकरणं भवेत् तदा तदभावे स्वसंवित्तेरिप तदव्यतिरिक्तायाः, तत्प्र(?तद)भावाद् न केनचित् कस्यापि विषयीकरणं भवेदिति तत्क्रमानुभवः सत्यः बाह्यालम्बनाभेदानुभवस्तु लूनपुनर्जातकेशादिष्विव बाधितत्वादसत्यः। यथा चानुसन्धानप्रत्यया बहिरेकत्वाद्यालम्बनाभावेऽप्यान्तरमेव(?का)कारं बहिर्वद् अवभासमानाः प्रवर्त्तन्ते तथान्यत्र प्रतिपादितम्।

यत् पुनः परैरुच्यते— आलम्बनैकत्वाध्यवसायि प्रत्यभिज्ञाकार्यक्रमदर्शनं सहकारिप्रत्ययैरनाधेयाति— शयतामालम्बनस्य बाधनो(?ते) कार्यस्यानुत्पादयौगपद्याभावाद्, न पुनरभेदम्, भेदावभासिनोऽनुभवस्याभावादिति — तदसङ्गतमेव, यतो यद्यालम्बनस्याभेदो न बाध्यते तर्हि सहकारिसन्निधावप्यप्रतीयमानातिशयानां 10 वज्रोपलादीनामनाधेयातिशयतापि कथं बाध्येत ? अथ कार्यानुत्पादयौगपद्याभावात् सा बाध्यते, नन्वे-वमनुपलभ्यमानोऽपि भेदस्तस्यामवस्थायामतिशयवत् किं नाभ्युपगम्यते ? यतोऽनितशयानुभवस्याप्यनुमानत

प्रत्यिभज्ञाज्ञान से, पूर्वापर एकत्वेन गृहीत बाह्यविषय वास्तव में क्रमिक ही है। यदि आशंका हो — 'प्रत्यिभज्ञा से कार्यों में जो क्रमानुभव होता है— उस को तो आप सत्य की मुहर लगा देते हैं, और प्रत्यिभज्ञा से जो अभिन्न (= एक) विषय का अनुभव होता है उस को आप जूठलाते हैं, हाँला कि उभय में अनुभव 15 (= प्रत्यक्ष) तो तुल्यरूप से प्रवृत्त है — तो ऐसा पक्षपात क्यों ?' — उत्तर यह है कि एकत्व के अनुभव में बाधक सीर उठाता है जब कि क्रमसंवेदन में कोई बाधक नहीं है। यदि ज्ञानक्रम स्वयं असत् होता और स्वसंवेदन उस असत् ज्ञानक्रम को अपना विषय बनाता, तो ज्ञानक्रमाभाव से उस वक्त स्वसंवेदन भी अभिन्न होने से असत् ठहरेगा। स्वसंवेदन ही अब असत् ठहरा तो कोई भी संवेदन (स्वयं असत् ठहरने से) किसी को विषय ही नहीं बनायेगा, अतः इस आपित्त के प्रतिकार में क्रमानुभव को सत्य ही मानना पड़ेगा। इस के सामने बाह्यविषयएकत्वानुभव की बात करो तो पता लग जाता है कि पूर्विदत केश को काटने के बाद नये ऊगते हैं तब देखनेवाले को वहाँ भले एकत्वानुभव हो किन्तु वह बाधित होने से असत्य सिद्ध होता है। हमने अन्य स्थान में यह स्पष्ट दिखाया है कि अनुसन्धान (= प्रत्यिभज्ञा) अनुभवों के बाह्य विषयों में वस्तुतः एकत्व नहीं होता, फिर भी आन्तरिक वासनाकल्पित एकत्व को बाह्य जैसा ही समझ कर वे अनुसन्धान अनुभव चल पडते हैं।

## [ सातिशयता का स्वीकार, भेद का क्यों अस्वीकार ? ]

कुछ लोग जो यह कहते हैं — विषय के एकत्व का ग्राहक जो प्रत्यभिज्ञाकार्यों का क्रमदर्शन है वह 'विषय में सहकारीयों के निमित्त से कोई अतिशयाधान शक्य नहीं' इस निवेदन का बाध जरुर करता है, क्योंिक कार्यों के उत्पादन अभाव अथवा यौगपद्य का अभाव सिद्ध न होने से। किन्तु अभेद का बाध नहीं करता, क्योंिक वहाँ भेदप्रकाशक अनुभव नहीं होता। — ऐसा कथन अयुक्त ही है। कारण, अगर वह क्रमदर्शन आलम्बन (= विषय) के अभेद का बाध नहीं करता, तो वज्र-उपलादि जिन में सहकारीयों का संनिधान होने पर भी किसी अतिशय का उपलम्भ नहीं होता, फिर भी उन में अनाधेयातिशयता का बाध कैसे कर सकता है ? उत्तर दिया जाय कि 'कार्य का अनुत्पाद एवं यौगपद्य के अभाव से ही

एवाऽप्रामाण्यं परोऽभ्युपगतवान् अन्यथा भेदानुभवमनादृत्य कथमतः सातिशयत्वं तस्यामवस्थायामभिमन्येत ? तथा, यद्यालम्बने भेदोऽप्यङ्गीक्रियते तदा को दोषो विशेषाभावादिति । क्रमत(?व)त्प्रत्यभिज्ञालक्षणकार्यदर्शनात तदालम्बनस्यापि क्रमः सिद्धः। तदुक्तम् [प्र.वा.१-४५] —

▼नाऽक्रमात् क्रमिणो भावो नाप्यपेक्षाऽविशेषिणः।

क्रमाद भवन्ती धीर्ज्ञेयात् क्रमं (समं?) तस्यापि (सत्स)सेत्स्यति।। इति।

तदेवं न बहिरवस्थितैकार्थसम्प्रयोगेणेन्द्रियेण जन्यते प्रत्यभिज्ञा तद(1?)भावाद् न प्रत्यक्षं नापि प्रमाण-मिति स्थितम्। तथा च 'न हि स्मरणतो यतु' (६-११) इति वचनं सिद्धसाधनमेव। यतो यदेवंभूतं तद भव(वि)त् प्रत्यक्षम् न त्वेवं प्रत्यभिज्ञानम् इति का नो हानिः ? यतः पूर्वानुभूतधर्मारोपणाद विना 'श(?स) एवायम्' इति ज्ञानं नोपजायते, तच्चाक्षजे प्रत्ययेऽसम्भवि।

यदप्युक्तम्— देशादिभिन्नं सामान्याद्यालम्बनम् इति (७-२) — तदप्यसङ्गतम्, सामान्यादेरभिन्नस्य <sup>10</sup> अनाधेयातिशयता स्फूट बाधित होती है' अरे ! तब तो भेदावभास न होने पर भी उस अवस्था में अतिशयस्वीकार की तरह भेदस्वीकार क्यों न किया जाय ? आपने तो अनितशयता के अनुभव में अनुमान से बाध यानी अप्रामाण्य मान लिया है, इस का इनकार करें तो फिर भेदानुभव का प्रतिषेध कर के उस अवस्था में सातिशयता को कैसे मान लिया ? तथा, सातिशयता की तरह आप आलम्बन (= विषय) भेद को भी स्वीकार लो, क्या हानि है ?! कोई फर्क तो है नहीं।

सारांश, क्रमिक प्रत्यभिज्ञास्वरूपकार्य दिखता है इस लिये उस के आलम्बन में क्रम यानी भेद सिद्ध होता है। प्रमाणवार्त्तिक में कहा है - 'अक्रमिक (कारण) से क्रमिक भाव नहीं हो सकता। तथा अविशेषी (= अतिशयविशेषरहित) को किसी (सहकारी) की अपेक्षा नहीं होती (यानी सहकारीक्रममुलक क्रमभाविता भी नहीं हो सकती।)। अतः ज्ञेय (= आलम्बन) से क्रमशः होने वाली बुद्धि उस के क्रम को सिद्ध करेगी'।।१-४५।।

अत एव, उक्त प्रकार से, प्रत्यभिज्ञा बाह्य-एक अर्थ के सम्प्रयोग (= संनिकर्ष) विशिष्ट इन्द्रिय से उत्पन्न नहीं होती यह सिद्ध होता है, इन्द्रियजन्य न होने से वह न तो प्रत्यक्ष है न तो प्रमाण है यह निश्चित हुआ। ऐसा जब सिद्ध हो गया, तब पहले (७-११) श्लोकवार्तिक की कारिकाओं से जो यह कहा था कि 'स्मृति के पहले प्रत्यक्ष नहीं होता ऐसा कोई राजकीय या लौकिक आदेश नहीं है, तथा स्मृति के पश्चाद भी इन्द्रियप्रवृत्ति (यानी प्रत्यक्ष) नहीं होती ऐसा भी नहीं.'... इत्यादि वचन हमारे लिये तो 25 मान्य होने से सिद्ध साधन ही है। कारण, उन कारिकाओं द्वारा जिस प्रकार के प्रत्यक्ष का निरूपण है वैसी प्रत्यभिज्ञा होती नहीं है – फिर हमें क्या क्षति है उस कारिकोक्त प्रत्यक्ष के स्वीकार में ? कारण. ्रस्पष्ट है कि 'वह्नि है यह' ऐसा ज्ञान पूर्वानुभूत धर्म के आरोपण के विना नहीं होता और इन्द्रियजन्य प्रत्यक्ष में किसी पूर्वानुभूत धर्म के आरोपण को स्थान नहीं होता।

# [ प्रत्यभिज्ञा में प्रमेयाधिक्य/ प्रामाण्य का असम्भव ]

यह जो पहले कहा था (७-१६) - 'भिन्न भिन्न अनेकदेशादि विशिष्ट सामान्य द्रव्यादि वस्तु प्रत्यभिज्ञा

▼. इस श्लोक के उत्तरार्ध में प्र.वा. में 'ज्ञेयात्' के बदले 'कायात्' और 'सत्सिति' के स्थान में 'शंसिति' पाठ है।

15

20

5

www.jainelibrary.org

तिष्ठषयस्याभावात् भावेऽप्यनेकप्रमाणगोचरत्वेन तत्र प्रवर्त्तमानस्य प्रत्यभिज्ञानस्याऽनिधगतार्थाधिगन्तृत्वाऽयोगात् भिन्नाभिन्नालम्बनत्वेऽपि च प्रत्यभिज्ञानस्य न प्रामाण्यम् अपूर्वप्रमेयाभावात् । न हि देशादयस्तत्र प्रत्यभिज्ञा(य)न्ते प्रागदर्शनात् तेषाम् पूर्वोपलब्धे तु सामान्यादौ न प्रमेयाधिक्यम् । न च 'पूर्वप्रसिद्धमेवाग्निसामान्यं देशादिविशिष्टतयाऽनुमानस्याधिगच्छिति(?तः) प्रमेयातिरेकानु(?त्) यथा न प्रामाण्यव्याहितः, तथा प्रागुपलब्धमेव सामान्यादि देशादि(ति?)विशिष्टतया प्रतिपद्यमानस्याप्यपूर्वप्रमेयसङ्गतेर्न प्रामाण्यक्षितः' इति वक्तव्यम्, द्वितीयप्रत्यक्षत एव तिसिद्धिः, प्रत्यभिज्ञातस्यापूर्वप्रमेयाऽयोगात् । त व(?) (न च) पश्चादुपलब्धपूर्वदृष्टार्थभावोऽधिकः प्रत्यक्षानव(ग)तः प्रत्यभिज्ञानेन प्रतीयते इति अपूर्वप्रमेयसद्भावः, यतः पूर्वदृष्टार्थभावो न प्रत्यक्षद्वयगोचरातिरिक्त इति तस्य ततो(?तः) सिद्धिः ? व्यतिरेक(?के) वा कथं न मिथ्याप्रत्ययः 'स एव' इत्यभेदोल्लेखवान् ? अनुसन्धानं व (?च) 'योऽयमिदानीमुपलभ्यते प्रागप्येष मया

10 का अपूर्व प्रमेय हैं' — इत्यादि, वह अयुक्त है — क्योंकि अभिन्न सामान्यादि प्रत्यभिज्ञा का विषय ही असत् है। कदाचित् उस का अस्तित्व हो, तब भी वह अनेकप्रमाणगृहीत होने से, उस के ग्रहण में प्रवृत्त प्रत्यभिज्ञा में अगृहीतार्थग्राहकत्व का योग नहीं है। चाहे प्रत्यभिज्ञा का विषय एक हो या जुदा, प्रमेय नया न होने से वह प्रमाणभूत नहीं होती। तथा, अनेकदेशादिविशिष्ट सामान्य को उस का विषय दिखाया, किन्तु देशादि उस का विषय नहीं हो सकता क्योंकि पूर्वक्षण में सामान्य को देखते समय उन का दर्शन नहीं हुआ। 15 'हुआ था' ऐसा मत कहना क्योंकि तब तो सामान्यादि सब पूर्वदृष्ट होने से प्रमेय का आधिक्य (= अपूर्वत्व) रहेगा नहीं।

शंका :- 'अग्निसामान्य तो प्रत्यक्ष से पूर्व प्रसिद्ध ही होता है किन्तु सामान्यविषयक अनुमान पुनः देशादि (पर्वतादि) वृत्तितया उस का जब अधिगम करता है तो वहाँ प्रमेयाधिक्य (देशकालादिवृत्तिरूप) मान लिया जाता है अतः अनुमानप्रामाण्य का व्याघात नहीं होता। ठीक उसी तरह पूर्वोपलब्ध (= पूर्वदृष्ट) 20 सामान्यादि को भी पुनः देशादिविशिष्टतया ग्रहण करनेवाले प्रत्यभिज्ञाज्ञान में अपूर्वप्रमेयसंगति बैठ जाने से उस के प्रामाण्य की हानि नहीं हो सकती।'

उत्तर :- ऐसा नहीं कह सकते, क्योंकि प्रथमक्षण में प्रत्यक्ष से सामान्यादि के दर्शन के बाद द्वितीयक्षण में देशादि की प्रसिद्धि भी प्रत्यक्ष से ही होती हैं, अतः बाद में होने वाली प्रत्यभिज्ञा में कोई नया विषय नहीं होता।

# [ पूर्वकालदृष्टार्थता का अपूर्वग्रहण असम्भव ]

ऐसा भी नहीं कह सकते — 'कि पूर्वोपलब्ध सामान्यादि/देशादि में, उस के प्रत्यक्ष से तत्कालदृष्टता का ग्रहण होगा, पूर्वकालदृष्टार्थता का ग्रहण नहीं होता, वह तो प्रत्यभिज्ञा में ही होता है, इस प्रकार अपूर्वप्रमेय की हस्ती अक्षुण्ण है।' — निषेध का कारण, जो पूर्वदृष्टार्थता है वह पूर्वकालीन प्रत्यक्षयुग्म के विषयभूत सामान्यादि से पृथक् नहीं है, तो उस का पूर्वप्रत्यक्ष से अग्रहण कैसे हो सकता है ? अगर, उस को (पूर्वदृष्टार्थता 30 को) आप अलग मानेंगे तब तो 'वही है यह' इसप्रकार अभेदोल्लेखकारी वह प्रत्यभिज्ञाज्ञान (भेद में अभेदोल्लेखी होने से) मिथ्या क्यों नहीं होगा ? लोगों का अनुसन्धान तो ऐसा ही (अभेदग्राही ही) होता है कि 'जो यह अभी दिख रहा है वह पहले भी मैंने देखा है — अतः वही है यह।' अगर यहाँ पूर्वदृष्टता

15

दृष्टः' इति लोकस्य प्रवर्त्तते अतः 'स एवायम्' इति । न हि पूर्वदृष्टतामस्मरतः 'स एवायम्' इत्यनुसन्धान-सम्भवः ।

[?? तस्मात् स्मृतिरूपतां नातिक्रामित प्रत्यभिज्ञानं च । यथा वस्तुस्वरूपप्राहिणाऽध्यक्षेण तदव्यतिरिक्ते क्षणक्षयेऽधिगतेऽपि तत् निश्चितम् तित्रिश्चितत्वा(द्) नानुमितिः प्रमाणम् । तथा च स्वव्यतिरिक्ते एकत्वे दर्शनद्वयगृहीतमिप तित्रश्चा(यकं) न प्रमाणमिभिज्ञायते, अनुमितिः साध्याऽविनाभूतिलङ्गसमुद्भवा दर्शनमात्र- 5 निबन्धना न भवतीति प्रतिपन्नेऽप्यंशे समारोप्य व्यवच्छेदं कुर्वाणा प्रमाणम् । नन्वेवं प्रत्यभिज्ञा दर्शनबलात् तदुत्पत्तेः समारोपव्यवच्छेदविषया चैवं स्यात् न वस्तुग्राहिणी तथा चास्याः कुतः प्रत्यक्षता स्वतन्त्रायाः प्रमाणयं वेति ? यदि (प्रमेयातिरेकाभावेऽपि सन्देहापाकरणात् प्रमाणं प्रत्यभिज्ञा' इत्यभ्यधायि (८-४)— तदप्यसङ्गतम्, स्मृतेरि (के मया दृष्टमृत न' इति संशयव्यवच्छेदेन 'दृष्टम्' इत्युपजायमानायाः प्रमाणताप्रसिक्ति(?क्ते)ः । ▼आलोचनाज्ञानान्तरं विकल्पकप्रत्यक्षाभ्युपगमात् (कालान्तरं सिवकल्पप्रत्यक्षाभ्युपगमात्) कालान्तरादिभावोऽपि 10 तत एव निश्चित इति कुतो भवदभिप्रायेण सन्देहं(?हः) । न हि निश्चयविषयीकृतमनिश्चितं नाम । न च कालान्तरादौ सद्भावः ततो व्यतिरिक्तः अन्यत्वप्रसङ्गात् इति प्रमेयाधिक्य(ा?)मेव प्रामाण्यनिवन्धनमभिधातुमु(तुं (जो पूर्वगृहीत ही है) का स्मरण नहीं होता (यानी प्रत्यक्ष के बाद उस की प्रत्यभिज्ञा नहीं किन्तु स्मरण-नहीं होता) तो 'वही है यह' ऐसा अनुसन्धान सम्भव नहीं होता।

#### [ प्रत्यभिज्ञा और स्मृति में अभेद की सिद्धि ]

उक्त चर्चा से फिलत होता है कि प्रत्यिभज्ञा स्मृति से अलग नहीं है। जिस तरह, प्रत्यक्ष जब वस्तुस्वरूप को ग्रहण करता है तब वस्तु से अभिन्न क्षणिकत्व भी गृहीत हो जाता है अत एव बाद में विकल्प से वह निश्चित होता है, इस प्रकार क्षणिकत्व प्रत्यक्षगृहीत हो जाने से, विकल्प उस में प्रमाण नहीं माना जाता, न तो क्षणिकता की अनुमिति प्रमाण मानी जाती है (अत एव अक्षणिकता के समारोप की व्यवच्छेदकारी होने से ही अनुमिति प्रमाण मानी जाती है, उसी तरह पूर्वोत्तरक्षण में पदार्थ का एकत्व पदार्थ से अलग 20 न होने से पूर्वोत्तरक्षणभावि दर्शनद्वय से गृहीत होने के कारण उस का निश्चायक विकल्प प्रमाण रूप से स्वीकृत नहीं होता। दूसरी ओर अनुमिति प्रमाण इस लिये है कि वह सिर्फ प्रत्यक्षमूलक ही नहीं होती किन्तु साध्यअविनाभूतिलङ्गजन्य भी होती है, अतः प्रत्यक्ष से गृहीत अंश में भी समारोप का व्यवच्छेद करती है। यदि आप भी इसी तरह दर्शन के बल से प्रत्यभिज्ञा-उत्पत्ति को मान कर दर्शनगृहीत अंश में प्रत्यभिज्ञा को समारोपव्यवच्छेद विषयक स्वीकार कर ले तो वह (अनुमिति की तरह प्रमाण होने पर 25 भी) वस्तुग्राहक तो न रही, तो कैसे वह प्रत्यक्ष कही जायेगी और स्वतन्त्ररूप से वह कैसे प्रमाण मानी जायेगी ?

यह जो कहा था (८-२२) 'प्रमेयाधिक्य के न होने पर भी सन्देह को दूर करने से प्रत्यभिज्ञा प्रमाण है' — यह भी अयुक्त है। जब आदमी को स्मरण होता है कि 'मैंने यह देखा है' तब स्मरण से पूर्वजात यह 'मैंने देखा है या नहीं' ऐसा संदेह टल जाता है तो अब नित्यवादी को मानना 30 पड़ेगा कि स्मृति भी प्रमाण है। तथा संदेह की बात है तो यह सोचो कि आलोचनाज्ञान अपरनाम

<sup>▼.</sup> अस्ति ह्यालोचनाज्ञानं प्रथमं निर्विकल्पकम्। श्लो.वा. प्र.प.११२।।

यु)क्तम् अन्यथा \*निष्पादितक्रिये कर्मविशेषाधायि कथं साधनं स्यात् ? ??]

यत्तु — 'इदानींतनमस्तित्वं न हि पूर्विधया गतम्' (श्लोकवार्तिक प्र० २३४ पू०) इत्युक्तम् (७-८)' — तद्युक्तमेव इदानीं(त)नत्वस्य भेदात् । अन्यथा प्राक्तनिवकल्पबुद्ध्या वस्त्वव्यतिरेकि इदानींतन्ना(?ना)स्तित्वस्य कथमग्रहणम् ? यदि च सविकल्पकं प्रत्यभिज्ञाप्रत्यक्षमर्थग्राहकमभ्युपगम्यते तदा सर्वात्मनाऽर्थस्य निश्चितत्वात् प्रमाणान्तरप्रवृत्तेवैयर्ध्यप्रसक्तेरिति विचारितमन्यत्रेतीह न प्रतन्यते । यैस्तु निर्विकल्पकं प्रत्यभिज्ञाज्ञानं प्रमाणतयाऽभ्युपगतम् (८-८) तेषां तदुत्तरकालभाविसविकल्पकाध्यक्षप्रायो घटादिविषयः प्रमेयातिरेकाभावात् कथं प्रमाणतामश्नुवीत ? न च प्रमेयातिरेकमन्तरेणापि संदिग्धवस्तु-निश्चयनिबन्धनत्वा(त्) प्रमाणमसौ, निर्विकल्पक-सविकल्पकयोरक्षजप्रत्यययोर्नियतपौर्वापर्ययोरपान्तराले सन्देहाऽसम्भवात् तदपाकरणाभावाद् न निर्विकल्पप्रत्यक्षेण समाना [??प्रत्यभिज्ञानेनैकत्वमवगन्तुं शक्यम् । यतोऽर्थसाक्षात्कारि प्रत्यक्षं लोके प्रतीतम्

10 निर्विकल्प ज्ञान जो शुद्धवस्तुरूप आलम्बन से जन्म लेता है, उस के बाद सविकल्पप्रत्यक्षज्ञान होता है (यहाँ कालान्तरं सविकल्पकप्रत्यक्षाभ्युपगमात् — इतना पाठ अधिक लिखित लगता है) उस से वस्तु के कालान्तर-देशान्तर भाव भी वस्तुनिश्चय के साथ निश्चित हुआ रहता है तो फिर वहाँ आप के मतानुसार उस का संदेह, उस के निरसन से प्रत्यभिज्ञा का प्रामाण्य कैसे हो सकता है। जो निश्चय से गृहीत हो चुका है उस विषय के बारे में कुछ भी अनिश्चित रह नहीं पाता, (वस्तु अगर कालान्तरवृत्ति होगी तो) वस्तुग्रहण के साथ कालान्तरादिसद्भाव अव्यतिरिक्त होने से गृहीत हो जाता है — ऐसा नहीं मानेंगे तो वस्तु से कालान्तरादिसद्भाव का भेद प्रसक्त होगा। निष्कर्ष — संदेहनिरसन नहीं, प्रमेयाधिक्य ही प्रामाण्य का मूल कहा जा सकता है। अन्यथा अर्थक्रिया निष्पन्न हो जाने पर कर्म (क्रिया) विशेषाधानकारि को (प्रमा का) साधन (= करण) क्यों न माना जाय ? (तत्त्वसंग्रह का० ४५९ में कहा है —)

#### [ इदानींतन अस्तित्व का पूर्वबुद्धि से अग्रहण कैसे ? ]

यह जो कहा था (७-२०) अद्यतन अस्तित्व का ग्रहण तो पूर्वबुद्धि से नहीं हुआ था.... इत्यादि वह तो संगत ही है। क्यों कि वह पूर्वक्षणपदार्थ से भिन्न ही है। यदि वह पूर्वक्षणपदार्थ से अभिन्न होता तो पूर्वतनिवकल्पबुद्धि से वर्त्तमानकालीन अस्तित्व का ग्रहण क्यों नहीं होता ? यदि सविकल्पक प्रत्यभिज्ञा प्रत्यक्ष को आप अर्थग्राहक प्रमाण मानते हैं तो उस से ही समस्तरूप से अर्थ का निश्चय हो जाने से निर्विकल्पप्रत्यक्ष आदि अन्य प्रमाणों की प्रवृत्ति निरर्थक ठहरेगी। कुछ लोग तो निर्विकल्प प्रत्यभिज्ञा प्रत्यक्ष को भी प्रमाण मानते हैं (८-२९), उन के मत में, घटादिविषयक निर्विकल्पप्रत्यभिज्ञा-उत्तरकालभावि सविकल्पप्रत्यक्षतुल्यज्ञान प्रमाण कैसे बनेगा जब कि प्रमेय तो उस का कोई नया है नहीं ? ऐसा कहें कि — 'प्रमेय नया न होने पर भी संदिग्ध पदार्थ का निश्चय कारक होने से वह 'प्रमाण' बनेगा' — तो यह ठीक नहीं है क्योंकि एक तथ्य सुविदित है कि इन्द्रियजन्य निर्विकल्प — सविकल्प दो प्रत्यक्ष के बीच अभी संदेह का अस्तित्व ही नहीं होता जिस का निवारण करने से वह प्रत्यभिज्ञा निर्विकल्पप्रत्यक्ष की कक्षा में बैठ सके। (यहाँ से आगे ??प्रत्यभि०.... पाठ-अशुद्धि के कारण यथामित विवरण किया जाता

<sup>🗣.</sup> निष्पादितक्रिये चार्थे प्रवृत्तेः स्मरणादिवतु । न प्रमाणमिदं युक्तं करणार्थविहानितः ।। तत्वसं. ४५९ ।।

पूर्वापरसंवेदनाधिगतभावैकत्वग्राहकं च प्रत्यभिज्ञानम् तत् कत(?थ) मध्यक्षस्य स्वरूपम् ?

तथाहि— न तावत् प्रथमसंविदस्तत्त्वग्रहणसम्भवः, तत्सम्भवे हि भावि समयादिग्रहणमिति तदैव स्तम्भादेरुदयम(ध्या?)स्तमयादिप्रतीतिप्रसिक्तः। न च भावि समय-वे(?दे)श-दशादर्शनादि न गृह(?ह्य)ते तत्सम्बन्धं(छं) तु रूपं पूर्वदर्शने प्रतिभात्येव, भाविकालाद्यग्रहे तत्सम्बन्धिरूपस्याप्यग्रहाद्। यदेव हि तद्देशाद्यनुव्यक्तं रूपं न तत्र प्रतिभातीति न तद्दर्शनावसेयम्। यदि तु भाविकालाद्यग्रहेऽपि तत्सम्बन्धिरूपग्रहस्तथा 5 सित सर्वे भावाः समस्तकालदर्शनसम्बन्धिनः आद्यदर्शनाऽवसेयाः स्युः, एवं च सित सर्वे नित्या भवेयुः अ(थ) नैषां प्रथमदर्शनं(ने) सर्वकालस्थायिता प्रतिभातीति नैते तथाऽभ्युपेयन्ते तर्हि तत्र भाविदृगादिपरिष्वक्त-ताऽपि न प्रतिभातीति साऽपि न तत्र सती। न च तस्यैवोत्तरकालं प्रतीतेः भाविविज्ञानग्राह्यताद्य(?य)तः तस्यैवोपलब्धिः किं पूर्वदृशा, उत उत्तरकालभ(ा)विन्या ? यदि पूर्वदृशा तदा सोत्तरकालमसती कथं प्रतिपद्यते ? न ह्यसद् ग्राहकम् अतिप्रसंगात्। यदापि सा सती आसीत् तदा न पश्चाद् दर्शनादि संभवतीति 10

है) अत एव प्रत्यभिज्ञान से एकत्व-ग्रहण अशक्य है। कारण, लोक में यह तथ्य सुविदित है कि प्रत्यक्ष अर्थसाक्षात्काररूप होता है — प्रत्यभिज्ञा तो पूर्वापर संवेदनों से ज्ञात पदार्थों के एकत्व की ग्राहक होती है तो वह प्रत्यक्ष रूप कैसे हो सकती है ?

### [ पूर्वोत्तरभाव के एकत्व का ग्रहण कैसे ? ]

प्रथम संवेदन से, उत्तर भाव के साथ एकत्व का ग्रहण शक्य नहीं। शक्य होगा तो प्रथम संवेदन 15 से ही भाविसमय-देशादि का भी ग्रहण भी शक्य हो जायेगा, फलतः प्रथमसंवेदन क्षण में ही स्तम्भादि पदार्थों का उदय से ले कर अस्त पर्यन्त का ग्रहण प्रसक्त होगा। यदि कहें कि — 'जो प्रथम संवेदन है वह स्तम्भादि के भावि समय, देश, दशा-दर्शन आदि को ग्रहण नहीं कर सकता उस के स्वरूप का ग्रतिभास प्रथम दर्शन में जरूर भासित होता ही है' — तो यह गलत है क्योंकि भावि कालादि का ग्रहण न होने पर उस स्तम्भादिसम्बन्धि स्वरूप का भी ग्रहण नहीं हो सकेगा। यदि कोई स्वरूप देशादिअनुषक्त हो कर 20 भासित नहीं होता वह स्वरूप मात्र दर्शन से प्रतिभासित नहीं हो सकता। यदि भाविकालादि का ग्रहण न होने पर भी किसी भावसम्बन्धि स्वरूप का भान मानेंगे तो सिर्फ एक ही संनिकृष्ट भाव का ही स्वरूप क्यों — विप्रकृष्ट समस्त काल, दर्शन देशादि सम्बन्धि सर्व भाव भी ग्रथम दर्शन ग्राह्य बन जायेंगे, इस स्थिति में सिर्फ आकाशादि नहीं, पुष्पादि सभी भावों को नित्य मान लेना पडेगा। यदि कहें — 'ग्रथम दर्शन में सब भावों की सर्वकालावस्थिति भासित नहीं होती इस लिये सभी भावों को नित्य नहीं मानना 25 पडेगा' — तो उस भाव में ग्रथम दर्शन के द्वारा भाविदर्शनादि का संग भी नहीं भासता, अतः उस भाव में उस को भी सत् नहीं मानेंग।

यदि कहें कि - 'उत्तरकाल में उसी की प्रतीति होती है अतः भावि विज्ञानग्राह्मता (यानी स्थायिता) मान सकते हैं' - तो यह शक्य नहीं, क्योंकि दो विकल्प खडे होंगे - ? क्या उस स्वरूप का उपलम्भ पूर्व दर्शन से होगा ? या उत्तरकालभावि दर्शन से ? यदि पूर्व दर्शन से, तो जो उत्तरकाल में नहीं है 30 उस से किसी भी भावस्वरूप का ग्रहण कैसे होगा ? स्वयं असत् दूसरे का ग्रहण कैसे कर सकता है,

न तत्प्रतिभासिरूपग्रहः प्राक् । अथोत्तरकालभाविनी दृक् तस्योपलब्धिः (अ)युक्तमेतत्, यतो द्वितीयदृगपि स्वप्रतिभासिनमेव पदार्थात्मानमवभासयतु न पुनस्तत्त्वम् । यतस्तत्त्वं दृश्यमानस्यार्थस्य पूर्वदेशादिपरिगतत्वम् (दृष्टता) वा ???]

न तावदाद्यः पक्षः, पूर्वदेशादीनामसन्निधानेनाऽप्रतिभासने तत्सम्बद्धस्यापि रूपस्याऽग्रहणात्। प्रत्यक्षेण

न चाऽसंनिहिता देशादयः प्रतिभान्ति दर्शनस्य निर्विषयत्वप्रसङ्गात्, सकलातीतभावपरम्परापरिच्छेदप्रसक्तेश्च कालत्रयप्रदर्शि प्रत्यक्षं भवेत्। न च तथाऽभ्युपगन्तुं युक्तम् अतीतादौ विशदप्रतिभासाभावात्, तमन्तरेण च प्रत्यक्षेणाऽग्रहणात्। न च पूर्वदेशादीनां तदा सिन्नधानम्, सिन्नधौ वा तद्दर्शने प्रतिभासनात् पूर्वरूपतात्यागः वर्त्तमानताप्राप्तेः। न हि तद्दर्शनप्रतिभासनमन्तरेणान्या वर्त्तमानता नीलादीनामपि। तथापि पूर्वरूपत्ये वर्त्तमानव्यवहारोच्छेदप्रसिक्तः। न च पूर्वदेशादीनामप्रतिभासे तत्सम्बद्धरूपप्रतिभासः प्रत्यक्षतः सम्भवित, अन्यथा सर्वदेशकाल-दशापरिष्वक्तभावावगमात् सर्व एव व्यापिनो नित्याः सर्वाकारस्वभावाः प्रसर्जन्ति। न करेगा तो सारे विश्व के ग्रहण का अतिप्रसंग सिर उठायेगा। जब वह प्रथम दर्शन मौजूद था तब पश्चाद् दर्शनादि की सत्ता ही नहीं थी फिर उस (पश्चाद् दर्शन) से गृहीत स्वरूप का पूर्व में ग्रहण प्रथम दर्शन से किस तरह हो सकेगा ? यदि कहें कि — 'उत्तर क्षण का दर्शन उस की उपलब्धि करेगा' — तो यह युक्त नहीं है, क्योंकि द्वितीयदर्शन भी स्व में भासमान पदार्थस्वरूप का ही प्रकाशन कर पायेगा, न कि उस के 'स एवायम्' यहाँ 'स' से निर्दिष्ट तत्त्व को। कारण, तत्त्व से क्या अभिप्रेत है ? — दृश्यमान अर्थ की पूर्वदेशादिसंलग्नता या सिर्फ दृष्टता (= अतीतदर्शनग्राह्यता) ?

पहला पक्ष तो ठीक नहीं है क्योंकि पूर्वदेशादि उत्तर दर्शन के लिये संनिहित न होने से उस का प्रतिभास शक्य नहीं है अतः उस से सम्बद्ध रूप का भी ग्रहण नहीं हो सकता। प्रत्यक्ष असंनिहित देशादि में भासित नहीं हो सकते, क्योंकि तब दर्शन असत्ख्यातिरूप यानी निर्विषय हो जायेगा। अथवा भूतकालीन 20 सकल भाव सन्तान के बोध की प्रसिक्त होगी, तुल्यरूप से भविष्यकालीन की, इस तरह प्रत्यक्ष में त्रिकालभावप्रकाशन की प्रसिक्त होगी। ऐसा तो कोई भी मानने को नहीं चाहेगा क्योंकि भूत आदि भावों का किसी को भी स्पष्ट प्रतिभास होता नहीं। स्फुट प्रतिभास के विना प्रत्यक्षग्रहण होता नहीं। उत्तरक्षण में पूर्वदेशादि का संनिधान शक्य नहीं, शक्य होगा तो उस का प्रत्यक्ष में प्रतिभास भी स्वीकारना होगा, (यतः प्रत्यक्ष वर्त्तमानग्राही ही होता है अतः) पूर्वदेशादि में पूर्वरूपता के त्याग और वर्त्तमानता की प्रसिक्त होगी। नीलादि भावों की भी वर्त्तमानता क्या है अपने दर्शन में प्रतिभास को छोड कर ? फिर भी पूर्वरूपता का आग्रह करेंगे तो प्रत्यक्ष में वर्त्तमानग्राहिता के व्यवहार के, या प्रत्यक्षविषय में वर्त्तमानता के व्यवहार के उच्छेद की आपित्त होगी।

पूर्वदेशादि का प्रतिभास न होने पर पूर्वदेशादिसम्बद्ध भावस्वरूप का प्रत्यक्ष से भान सम्भव नहीं। अन्यथा सर्वदेश-काल-दशासम्बद्ध भावों का बोध हो जाने से, उन भावों की सर्वदेशकालादि सम्बन्धिता 30 सिद्ध होने से उन भावों को विश्वव्यापक एवं कालव्यापक यानी नित्य एवं सर्वआकार-प्रकार से संयुक्त मानने का अनिष्ट खड़ा होगा।

शंका :- ऐसा अनिष्ट नहीं होगा, क्योंकि भावों की प्रतीति नियतदेशसंलग्नता से ही होती है।

च नियतदेशादिसंसर्गतया तेषां प्रतीतेर्नायं दोषः, पूर्वदेशादिसंसर्गितया सम्प्रति दर्शनेऽप्रतिभासमानवपुषः तथात्वाभावप्रसक्तेः। तन्न पूर्वदेशादिमत्त्वं दृश्यमानस्य तत्त्वम्।

अथ दृष्टता दृश्यमानस्य तत्त्वम्, स्या(?सा) पि किं सम्प्रति दर्शने प्रतिभातता ? आहोस्वित् पूर्वदृशि ? यद्याद्यः पक्षः तदा वर्त्तमानतैव न पूर्वापरदृगव(ग)तैकत्वम्। अथ द्वितीयः तदा पूर्वदर्शनमपेतत्वादसत् कथं वर्त्तमानदर्शने प्रतिभासित ? तदप्रतिभासे च तद्ग्राह्यतापि प्रच्युतत्वाद् न प्रतिभाति, तद्दृग्ग्राह्यं तु 5 रूपमथुनाऽसंनिहितत्वाद् वर्त्तमानदृगधिगम्यं (न) भविष्यति, पूर्वदर्शनस्याऽपरिच्छेदे तदिधगम्यस्यापि रूपस्याधिगमासंभवात्। यतो न वर्त्तमानं दर्शनं पूर्वदृशमगृहणत् तदिधगम्यमधिगन्तुं क्षमम् तिह् (?दृ)शा प्राह्यमिथगच्छत् पूर्वदृग्ग्राह्यतां तु कथमिथगच्छेत् ? यदि तु पूर्वदृगम(?न)वगमेऽपि तद्ग्राह्यता प्रतीयते तथा सित सक(।?)लातीत दृग्गाह्यताऽपि प्रतीयताम्। न च पूर्वदृष्टता नाभाति पूर्वदृष्टरूपं ना(?चा)भातीति पूर्वदृष्टताऽप्रतीतौ पूर्वदृष्टरूपाऽप्रतिपत्तेनं हि नीलताऽप्रतिपत्तौ नीलोऽर्थोऽधिगतो भवति। स्ववेद्यतया च 10

उत्तर :- अरे ! तब तो वर्त्तमान दर्शन में पूर्वदेशसंलग्नतया जिन का देह भासमान नहीं होता उन भावों में पूर्वदेशसंलग्नता का अभाव सिद्ध हो जायेगा। सारांश, 'स एव' यहाँ स — पदार्थभूत तत्त्व पूर्वदेशादिवृत्तित्वरूप कर्ताई नहीं है।

# [ पूर्वदृष्टपदार्थ का पुनः दर्शन अशक्य ]

दूसरा विकल्प :- दृश्यमान की दृष्टता यही है तत्त्व, यहाँ भी दो विकल्प खडे होंगे — 9 दृष्टता 15 वर्त्तमान दर्शन में भासामानता है या २ पूर्व दर्शन में ? प्रथम पक्ष के स्वीकार में फलित होगा कि दृष्टता वर्त्तमानता ही है न कि पूर्वापर दर्शनोपलब्ध एकत्व। दूसरे पक्ष में, पूर्वदर्शन तो बीत चुका, वर्त्तमान में वह असत् है वह वर्त्तमान दर्शन में कैसे भासित होगा ? वर्त्तमान में प्रतिभास के न होने से वर्त्तमानदर्शनग्राह्यता भी शक्य नहीं है क्योंकि वह भी च्यवनग्रस्त है। अतः प्रच्युतदर्शनग्राह्य रूप वर्त्तमान में संनिहित न होने से वर्त्तमानदर्शनगृहीत हो नहीं सकता, क्योंकि पूर्वदर्शन के ग्रहण के विना उस के 20 ग्राह्यरूप का भी अवबोध सम्भव नहीं है। कारण, वर्त्तमान दर्शन पूर्व दर्शन नहीं कर सकता अतः पूर्वदर्शनग्राह्य पदार्थ का भी ग्रहण नहीं कर सकता। वर्त्तमान दर्शन स्वग्राह्य का तो अवबोध कर सकता है लेकिन पूर्वदर्शनग्राह्यता का भान कैसे कर सकता है ? पूर्वदर्शन का ग्रहण न होने पर भी उस से ग्राह्य का द्वितीय दर्शन से ग्रहण होगा तो सिर्फ पूर्वक्षण का ही क्यों, भूतकालीन समस्त दर्शनों के ग्राह्यों का ग्रहण भी हो जाने दो ?!

#### [ पूर्वदृष्ट रूप का द्वितीयविज्ञान से ग्रहण अशक्य ]

ऐसा नहीं हो सकता कि पूर्वदृष्टता का भान न होने पर भी पूर्वदृष्टरूप का भासन हो। पूर्वदृष्टता का भासन न होने पर पूर्वदृष्टरूप का भान शक्य नहीं। नीलता का भान न होने पर नील पदार्थ का भान नहीं हो सकता। जो दर्शन में स्वग्नाह्यरूप से भासेगा वह स्व से ही वेद्य हो सकता है अन्य विज्ञानक्षण से वेद्य नहीं। दर्शन में न भासने वाले अर्थ को भी उस का वेद्य मानने पर अतिप्रसंग स्पष्ट है — सारे 30 विश्व का वेदन और सर्व में सर्वात्मकता होने की आफत। (एक दर्शन प्राह्य होने से सकल पदार्थों में एकत्व की प्रसक्ति स्पष्ट है।) यदि कहें कि — 'अर्थ स्थिर है किन्तु उस का ग्राहक पूर्व दर्शन क्षीण हो

5

प्रतिभासमानः स्ववेद्य एव नान्यवेद्यः, तत्राऽप्रतिभासमानरूपाभ्युपगमेऽतिप्रसङ्गात् सर्वस्य सर्वात्मकतापत्तेः। न पूर्वदृशापो(?शोऽपा) ये तत्कर्मता अर्थस्य प्रच्युतेति न भाति तद्गोचरः सर्वात्मना भात्येव तदपाये तदवगतत्चेनाऽप्रतिभासनाद्य(?द्) अन्यथातिप्रसङ्गः इत्युक्तेः। यदि च प्राग्दर्शनगोचरोऽर्थो वर्त्तमानदृशि प्रतिभाति पूर्वदृग्गोचरसकलपदार्थप्रतिभासप्रसङ्गः।

न च भिन्नं पूर्वदृगवगतं नावभाति अभिन्नं तु तत्प्रतिभासविषयोऽवभासत एव नीलादेर्भिन्नस्यापि वर्त्तमानदर्शनप्रतिभासनात् पूर्वदृष्टत्वादेव तस्य न तत्र प्रतिभासः, तच्चाभिन्नेऽपि समानम् इति कुतस्तस्य प्रतिभासः ? न चाऽभिन्नस्य पूर्वदृग्गोचरस्य संनिहितत्वा(त्) प्रतिभासः नेतरस्य विपर्ययात् तत्संनिधेरेवाऽसिद्धेः। न च सम्प्रति दर्शनात् तत्संनिधिसिद्धिः, यतः किं तत् तस्य दर्शनम् उतान्यस्य ? यद्यन्यस्य कथं तत्संनिधि-सिद्धिः सर्वस्य तत्प्रवृत्तिः(?त्तेः)। न चाऽप्रतिभासाद् न सर्वस्य(।?) संनिधिः, इतरेतराश्रयदोषात्— तदप्रति-10 भासात् सर्वाऽसंनिधिः ततश्च सर्वाऽप्रतिभास इति व्यक्तमितरेतराश्रयत्वम्। अथ तस्यैव दर्शनात् स(?त)

जाने के बाद उस अर्थ में उस की कर्मता (दृष्टता) भी क्षीण हो गयी अतः पूर्वदृष्टता का भान उत्तर दर्शन में भले न हो, किन्तु उस का भूतपूर्व विषय तो अपने पूर्ण स्वरूप से (नील अर्थ नीलरूप से) भासित हो सकता है।' — यह सम्भव नहीं है। पूर्वदर्शन का भासन न होने से वह अर्थ पूर्वदृष्टत्वेन ज्ञात नहीं हो सकता, (तब 'वही है यह' ऐसा नहीं कह सकते,) फिर भी उस का भान मानेंगे तो पूर्वोक्त 15 अतिप्रसंग होगा ही — यह पहले कह दिया है। यदि पूर्वदर्शनगृहीत विषय वर्त्तमान दर्शन में प्रतीत होगा तो पूर्वपूर्वदर्शनसंबन्धि भूतकालीन सकल पदार्थों के प्रतिभास की आफत खडी है।

# [ अभिन्न विषय के अवभास का निरूपण असंगत ]

यदि कहें - 'उत्तर दर्शन ग्राह्य से भिन्न वस्तु का यदि पूर्व में भासन होता तो उत्तरदर्शन में उस का भान नहीं हो सकता — यह ठीक है किन्तु अभिन्न प्रतिभासविषय तो भासता ही है।' — तो यह गलत 20 है क्योंकि पूर्वदर्शनविषय से भिन्न भी नीलादि वर्त्तमानदर्शन में भासता ही है अतः न भासने का मूल कारण भिन्नता नहीं किन्तु पूर्वदृष्टता ही है। अभिन्न में भी आप पूर्वदृष्टता तो समानरूप से मानेंगे ही, अतः उस का वर्त्तमानदर्शन में भान होगा कैसे ? यदि कहें — 'अभिन्न पूर्वदर्शनविषय उत्तरदर्शन में संनिहित होने के कारण गृहीत हो सकता है, भिन्न पदार्थ गृहीत नहीं हो सकता क्योंकि वर्त्तमान में उस का संनिधान नहीं है।' — तो कहना होगा कि पूर्वदर्शनविषय की वर्त्तमान में संनिधि ही नहीं है। 'वर्त्तमान में दिखता है अतः 25 संनिधि सिद्ध है' — ऐसा नहीं कहना, क्योंकि प्रश्न खडा होगा कि वर्त्तमान में उसी का (पूर्वदर्शनविषय का) ही दर्शन होता है या अन्य का ? यदि अन्य का, तो पूर्वविषय के संनिधान की सिद्धि कैसे होगी ? ऐसे तो सकल अतीत पदार्थ की संनिधि प्रवृत्त होगी। "सकल पदार्थों का प्रतिभास न होने से उन सभी की संनिधि सिद्ध नहीं होगी।" — ऐसा कहेंगे तो इतरेतराश्रय दोष गले पडेगा। उन सभी के अप्रतिभास का हेतु उन की असंनिधि, और उन की असंनिधि के कारण अप्रतिभास — तो स्पष्ट ही अन्योन्याश्रय है। 30 यदि कहें कि - अन्य की नहीं किन्तु (दूसरे विकल्प में) उस के (पूर्वदृष्ट के दर्शन से ही उस की संनिधि मानेंगे — तो यह गलत है क्योंकि वर्त्तमानदर्शन पूर्वदर्शनगृहीत अर्थ का ही है यह कैसे जान लिया ? वर्त्तमान दर्शन से यह मालूम नहीं हो सकता क्योंकि वह तो संनिहित (= वर्त्तमान) पदार्थ के लिये ही ग्रहण-प्रवृत्त

15

त्सन्निधिः। असदेतत्— यतः पूर्वदर्शनावगतस्य वर्त्तमानदर्शनमिति (न?)कुतिश्चिदवगम्यते ? न तावद् दर्शनात् सिन्निहित एव तस्य वृत्तेः। न च पूर्वदृष्टसिन्निहितयोरेकत्वाद् वर्त्तमानदर्शनवृत्तिः, इतरेतराश्रयत्वप्रसक्तेः— तयोरेकत्वाद् तद्दर्शनवृत्तिः तद्वतेश्च तयोरेकत्वम् इतीतरेतराश्रयत्वम्।

अपि(?न) च तद्दर्शनवृत्तेर्नायं दोषः, तदप्रच्युतौ प्रमाणाभावात्। न च प्रत्युत्पन्नदर्शनमेव तत्र प्रमाणम् इतरेतराश्रयदोषप्रसक्तेः। तथाहि— पूर्वदृष्टाऽप्रच्युतौ प्रवर्त्तमानं दर्शनं प्रमाणं सिध्यित तत्प्रामाण्यात्व(?च्च) 5 पूर्वदृष्टस्याऽप्रच्युतिरिति व्यक्तमितरेतराश्रयत्वम्। न च परिस्फुटप्रितिभासादेव वर्त्तमाना दृक् प्रमाणम्, कामशोकाद्युपप्लुतिवशददृशः प्रमाणताप्रसक्तेः। न च विसंवादात् सा अप्रमाणम् इयं तु विपर्ययात् प्रमाणम्, यतः संवाददृगिप पूर्वदृष्टेऽर्थे प्रवर्त्तमाना न प्रमाणतया सिद्धा अन्यत्राऽप्रवृत्ता (न?) संवादकृता, ततः पूर्वदृष्टार्थग्राहित्वे दृग् भ्रान्ता प्रसक्ता। अपि च उत्तरज्ञाने पूर्वदर्शनग्राह्यं किं तदृष्टेन रूपेण प्रतिभाति उत रूपान्तरेण ? यदि पूर्वदृष्टेन तथा सित पूर्वदृष्टरूप्तपावभास एव न वर्त्तमानरूपपरिच्छेदः। अथ रूपान्तरेण, तत्रापि 10 वर्त्तमानदर्शनग्राह्यरूपतैव न पूर्वज्ञानग्राह्यता इति वर्त्तमानमेव तत्। न च ज्ञानद्वयावभासि रूपं तत्र रहता है। यदि पूर्वदृष्ट और वर्त्तमानसंनिहित एक होने के कारण वर्त्तमान दर्शन की उस में प्रवृत्ति होने का मानेंगे तो पुनः अन्योन्याश्रय प्रसक्त होगा, दोनों के एकत्व प्रसिद्ध होने पर वर्त्तमान दर्शन की प्रवृत्ति और उस की प्रवृत्ति सिद्ध होगी तभी उन का एकत्व सिद्ध होगा — यह इतरेतराश्रय स्पष्ट है।

#### [ वर्त्तमानदर्शनवृत्ति-अप्रच्युति का अन्योन्याश्रय ]

यदि कहें कि — 'वर्त्तमानदर्शनवृत्ति वास्तविक होने से अन्योन्याश्रय दोष नहीं होगा' — तो यह भी ठीक नहीं है, क्यों कि वर्त्तमानदर्शनवृत्ति तो पूर्व विषय की वर्त्तमान में अप्रच्युति सिद्ध होने पर ही शक्य है, किन्तु प्रमाण के विना वही सिद्ध नहीं है। वर्त्तमानदर्शन को ही यहाँ अप्रच्युति प्रति प्रमाण नहीं दिखा सकते क्योंकि अन्योन्याश्रय दोष होगा। देखिये — पूर्वदृष्ट विषय की अप्रच्युति सिद्ध होने पर वर्त्तमान दर्शन का प्रामाण्य सिद्ध होगा, और उस के प्रामाण्य की सिद्धि होने पर पूर्वदृष्ट विषय की अप्रच्युति 20 सिद्ध होगी। स्पष्ट ही अन्योन्याश्रय है। स्फुट प्रतिभासरूप है इस लिये वर्त्तमानदर्शन प्रमाण मान लेना अयुक्त है क्योंकि कामराग या गहरे शोकादि प्रसंग में भी अपने स्वजन का स्फुट प्रतिभास होता है किन्तु उन का दर्शन प्रमाण नहीं होता। 'वह दर्शन तो विसंवादी होने से प्रमाण नहीं, पूर्वदृष्ट दर्शन तो संवादी होने से प्रमाण मान लेंगे' — यह भी शक्य नहीं, क्योंकि संवाददर्शन भी पूर्वदृष्टार्थ ग्रहण में प्रवृत्त होने पर भी प्रमाणरूप से सिद्ध नहीं है। अन्य अर्थ में प्रवृत्त होगा तो वह यहाँ संवादकारक नहीं होगा। अतः 25 यदि वह उत्तर क्षण में असत् पूर्वदृष्ट अर्थ का ग्रहण करेगा तो भ्रान्त ठहरेगा।

## [ पूर्वदृष्ट रूप के लिये दो प्रश्न ]

तथा, यह भी प्रश्न खडा होगा — उत्तर दर्शन में पूर्वदर्शनदृष्ट अर्थ पूर्वदृष्टरूप से भासित होता है या अन्य स्वरूप से ? यदि पूर्वदृष्टरूप से, तो पूर्वदृष्टरूप का भासन तो होगा किन्तु वर्त्तमानरूप का भान नहीं होगा। यदि अन्य रूप से, तो वर्त्तमानदर्शनग्राह्यरूपता ही उस में सिद्ध होगी, न कि पूर्वज्ञानग्राह्यता। 30 मतलब कि वह वर्त्तमान ही भाव है, न कि भूत। ऐसा तो नहीं कह सकते कि — 'पूर्वापरज्ञानद्वय में प्रतिबिम्बित रूप वहाँ दिखता है' — क्योंकि वहाँ एक पल में दो ज्ञान की हस्ती ही नहीं है अतः

प्रतिभातीति वक्तुं शक्यम्, ज्ञानद्वयाभावे तदवभासिनो रूपस्याप्यभावात्। यदेव हि ज्ञानमस्ति भवतु तदवभास्येव तद्रूपम् यत् तु नष्टज्ञानं न तदवभासि युक्तम् अन्यथा सकलातीतज्ञानावभासिरूपप्रति-भासप्रसिक्तिरित्युक्तम् तस्मादिदानीन्तनज्ञानावभासमेवैतद्युक्तम्।

न च निर्विकल्पके वर्त्तमानग्रहणे सित प्राक्तनज्ञानावभासिभावपरिच्छेदः समस्ति, विकल्पद्वयानितवृत्तेः — यतः 'सः' इति पूर्वपरिच्छेदः 'अयम्' इति प्रतिभासानुप्रवेशेन प्रतिभाति उताननुप्रवेशेन ? यद्याद्यः पक्षः, तदा 'सः' (इ)ित वा परोक्षाकारः प्रतिभासः 'अयम्' इति वा वर्त्तमानमात्रावभासः। अथाननुप्रवेशेन प्रतिभासस्तदापि प्रतिभासद्वयं परस्परिविवक्तमायातम्, तथा च तद्ग्राह्यस्यापि भेदः प्रतिभासभेदात्। न च तद्वभासद्वयमेकाधिकरणम् परोक्षाऽपरोक्षरूपिनभासद्वयस्यैकाधिकरणत्वासिद्धेः, अन्यथा भिन्नाधिकरणसर्व- संविदामेकाधिकरणत्वापत्तेः। तन्नैककालम् भिन्नकालं वा प्रतिभासद्वयमेकार्थम् प्रतिभासभेदात्। न चात्र प्रतिभास एव भिन्नो न प्रतिभास्यः, तद्भेदे तदभेदाऽसिद्धेः। तथाहि—

न स्वतः प्रतिभास्याऽभेदः सिद्धः, स्वसंविन्मात्रप्रसक्तेः। नापि प्रतिभासात्, तस्य भिन्नत्वादिति नैकत्वसिद्धिः। उत्तरकालभाविनोऽपि दर्शनात् सिन्निहितमात्रस्यैव तत्र प्रतिभासात् पूर्वकालादीनां तत्र प्रतिभासने ज्ञानद्वयप्रतिबिम्बित कोई रूप भी नहीं है, जो वर्त्तमान ज्ञान है उस में प्रतिबिम्बित रूप तो मान सकते हैं किन्तु जो नष्ट ज्ञान है उस के विषय का वर्त्तमान में अवभास होना शक्य नहीं। अन्यथा, सकल भूतकालीन ज्ञानाप्रतिबिम्बित रूपों की वर्त्तमान में उपलब्धि प्रसिक्त होगी। फलित यह होता है कि वर्त्तमानरूप वर्त्तमानज्ञानावभासि ही है।

# [ निर्विकल्प में पूर्वापर भावावभास के प्रति विकल्पद्वयी ]

जो निर्विकल्प वर्त्तमान दर्शन है उस में पूर्वकालीनज्ञानभासित भाव का प्रतिभासन नहीं होता, होगा तो दो प्रश्न खड़े होंगे — 9 'वह' ऐसा जो पूर्वभाव का बोध है वह 'यह' इस प्रतिभासानुविद्ध होकर 20 भासित होता है ? २ या अननुविद्ध हो कर ? प्रथम पक्ष में, दो अनिष्ट गले पड़ेंगे। A या तो 'वह' इस प्रकार पूर्वभावबोध में परोक्षाकारता प्रसक्त होगी, B या तो 'यह' इस प्रकार वर्त्तमानमात्र का अवभास होगा। यदि २अननुविद्ध हो कर — यह पक्ष माना जाय तो परस्पर असम्बद्ध दो प्रतिभास फलित हो गये। अत एव उन के ग्राह्म विषयों का भी प्रतिभासभेदमूलक भेद सिद्ध हो गया। 'पूर्वापर दो प्रतिभास होने पर भी एक ही अधिकरण (यानी विषय) में मग्न है' — ऐसा भी नहीं है क्योंकि पूर्वदर्शनगृहीत उत्तथा, जितने भी भिन्नाधिकरणक (= भिन्नविषयक) संवेदन हैं उन सभी में एकाधिकरणता प्रसक्त होगी। सारांश, समकालीन या भिन्नकालीन दो पृथक् प्रतिभास एकार्थग्राही नहीं हो सकते, क्योंकि ग्राहक अलग है। ऐसा नहीं कह सकते कि — 'यहाँ प्रतिभास ही भिन्न है प्रतिभासित अर्थों में भेद नहीं' — क्योंकि प्रतिभासभेद के रहते हुए प्रतिभासित अर्थों में अभेद हो नहीं सकता।

#### [ प्रतिभार्स्यों के अभेद की सिद्धि का असम्भव ]

अगर प्रतिभास विषयों का अभेद है तो वह स्वतःसंविदितप्रमाणभूत नहीं हो सकता, क्योंकि तब

वर्त्तमानतापत्तेः, तदनवभासे च तत्परिकरितरूपस्याप्यपरिच्छेदः। न च तद्गतत्वेनाऽप्रतिभासेऽप्यत्रुट्यद्रूपतया प्रतिभासात् प्रतिभास्यैकत्वम्, यतो विद्युदादिष्विप पूर्वरूपाऽप्रतिभासनं यदि त्रुट्यद्रूपत्वमङ्गीक्रियते तर्हि पूर्वदृष्टाऽप्रतिभासनं वर्त्तमानं (?) वरदृशः स्तम्भादावस्तीति कथं न त्रुट्यद्रूपप्रतिभासः स्तम्भादेभेदः ? अथ प्राह्यस्याऽविरत्तमुपलब्धिरत्रुट्यद्रूपता, विद्युदादौ त्ववभासस्य विरितरित्यत्रुट्यद्रूपता न युक्ता। नन्वविरतोपलब्धिरिप किं तस्य आहोस्विदन्यस्य इति वक्तव्यम्। यद्यन्यस्य कथमेकत्वम् ? अथ तस्यैव, सा न सिद्धा। न हि 5 पूर्वदृष्टस्य पुनरुपलब्धिरिति सिद्धम्।

यदिप- 'पूर्वदृष्टं पश्यामि' इति व्यवसायबलात् निर्विकल्पकं दर्शनं पूर्वापरैकत्वग्राहि- इत्युक्तम् (९-९) तदप्यसारम्, यतो न व्यवसायबलाद् ग्राहकं दर्शनं व्यवस्थाप्यते किन्तु प्रतिभासबलात्। अन्यथा अश्वविकल्पसमये गोदर्शनव्यवस्था न स्यात्। प्रतिभासश्च निराकृतपूर्वापरभावो वर्त्तमानार्थमारूढः परिस्फुटं

तो बाह्यपदार्थलोप हो कर स्वसंवेदनमात्र की हस्ती बचेगी। भिन्न प्रतिभास से भी अभेद सिद्ध नहीं हो 10 सकता क्योंकि तब प्रतिभासभेद नहीं होगा, यहाँ तो प्रतिभास का भेद प्रसिद्ध है। अतः एकत्व की सिद्धि दुष्कर है। उत्तरक्षणवर्त्ती दर्शन से तो एकत्व का या पूर्वदृष्ट का नहीं सिर्फ संनिहितमात्र विषय का ही प्रतिभास होता है। यदि उस में अभेद मानने के लिये पूर्वक्षणादि का प्रतिभास स्वीकारेंगे तो पूर्वक्षणादि में वर्त्तमानता की आपित्त होगी (संनिहित हो जाने से।) यदि पूर्वक्षणादि का प्रतिभास न माने तो पूर्वक्षणादिगिर्भतरूप से पूर्वरूप का बोध होगा ही नहीं। (तो एकत्वभान कैसे होगा ?)

#### [ अखंडरूप से पूर्वीपर का प्रतिभास अशक्य ]

ऐसा नहीं कहना कि — 'पूर्वक्षणगर्भितरूप से प्रतिभास न होने पर भी उस पूर्वदृष्टरूप का प्रतिभास तो अस्खिलत — अविच्छिन्नरूप से होता है इस लिये प्रतिभास भिन्न होने पर भी प्रतिभास्यों का एकत्व अक्षुण्ण रहेगा।' — क्योंकि विद्युद् (= बीजली) आदि में जब वह तेजोरेखा ऊपर से नीचे तक अखंड दिखती है यानी पूर्वरूपप्रतिभास है फिर भी वहाँ अखंडरूपता का स्वीकार नहीं करते हैं तो फिर स्तम्भादि 20 में वर्त्तमानग्राहिदर्शन पूर्वरूप प्रतिभासकारि भले दिखाई दे, क्यों न वहाँ स्खिलतरूप प्रतिभास और उस के निमित्त से भेद न माना जाय ? यदि कहें कि — अस्खिलत(अखंड)रूपता का तात्पर्य है विषय की निरंतर उपलब्धि, यहाँ बीजली आदि में तो भिन्न भिन्न गगनप्रदेश में प्रतिभास निरंतर नहीं होता, अतः उन में अखंडरूपता नहीं मानते, (स्तम्भादि में वैसा न होने से अखंडरूपता मानते हैं।)' अरे ! स्तम्भादि के लिये भी समस्या है कि वहाँ जो निरंतर उपलब्धि होती है वह उसी एक व्यक्ति की होती है या अन्य 25 अन्य व्यक्ति सन्तान की ? 'उसी व्यक्ति की' होती है ऐसा तो अभी तक आप सिद्ध नहीं कर पाये हैं, क्योंकि पूर्वदृष्ट की पुनः पुनः उपलब्धि कहाँ सिद्ध है ?

#### [ पूर्वदृष्ट के दर्शन का पूर्वकथन अयुक्त ]

यह जो कहा था (९-१३) 'मैं पूर्वदृष्ट को देखता हूँ - इस निश्चय के बल से सिद्ध होता है कि निर्विकल्पक (प्रथम) दर्शन पूर्वापरभावि विषयों का एकत्व ग्रहण करता है' - वह भी निःसार है, क्योंकि 30

सर्व एवाऽऽभाति । साक्षात्करणं हि परिस्फुटता । तच्च सिन्निहितप्रितिभासनम् असंनिहितस्य साक्षात्कर्तुमशक्य-त्वात् । पूर्वदृष्टं (?टम)सिन्निहितं रूपमिति न तद्ग्रहः प्रत्यक्षस्वभावः । अथापि स्यात् नोत्तरप्रत्यक्षे पूर्वदृष्टं रूपमाभाति किन्तु धर्मिरूपं नीलादिलक्षणम् । असदेतत्— पूर्वापरदर्शनप्रतिभासिस्वरूपव्यतिरिक्तस्य नीलादित्वस्य धर्मिणः तद्भेदेऽप्यभिन्नस्याऽनुपलब्धेः । न हि पूर्वापरदृगवसेयं मुक्त्वा रूपमपरो नीलादिरूपो धर्मी प्रतिभाति, अप्रतिभासमानस्य नित्यत्वसाधने न काचित् क्षतिः, प्रतिभासस्यैव सर्वस्याऽनित्यत्वसाधनात् । तन्न अध्यवसायवशादध्यक्षस्य ग्रहणव्यवस्था इत्येके ।

अपरे तु मन्यन्ते — यद्यपि नीलाध्यवसायात् नीलदर्शनस्य तद्ग्रहणं व्यवस्थाप्यते तथापि लून-पुनर्जातकेशादिषु 'पूर्वदृष्टं पश्यामि' इत्यध्यवसायस्यान्यथापि प्रवृत्त्युपलब्धेः कथं तद्रूपार्थग्राह्यनुभव-व्यवस्थापकत्वम् ? न च — विच्छेदाभिज्ञौस्तत्र भेदस्य ग्रहणादभेदग्राहिता मा भूद् अनुभवस्य तिन्नबन्धना, न पुनिरहैवं भेदावसायस्यैव कस्यचिदभावादि(ति) वक्तव्यम्, भेदावसाय एवात्र कस्यचिन्नास्तीत्यदर्शनमात्रादिसिद्धेः । निश्चय के बल से यह सिद्ध नहीं होता कि दर्शन उस एकत्व का ग्राहक है, किन्तु दर्शन में जिस का प्रतिभास होता है उस के बल से दर्शन विषय का ग्राहक सिद्ध होता है। अन्यथा, एक और विकल्प (निश्चय) जब अश्वग्रहण करता है उसी समय संनिहित गो-संनिकर्ष होने पर दर्शन गौआ का ग्राहक सिद्ध नहीं हो पायेगा। सभी प्रतिभास पूर्वापरभाव का लोप करता हुआ वर्त्तमान अर्थ पर ही निर्भर होता है यह स्पष्ट भासित होता है। स्पष्टता क्या है — साक्षात्कार। साक्षात्कार यानी संनिहित वस्तु का प्रकाशन। असंनिहित तत्त्व का साक्षात्कार होना असम्भव है। पूर्वदृष्ट रूप तो वर्त्तमान में असंनिहित है कैसे उस का प्रत्यक्षात्मक साक्षात ग्रह होगा ?

यदि कहा जाय — 'उत्तरक्षण-दर्शन में हाँलािक पूर्वदृष्ट रूप नहीं भासता किन्तु नीलािदिस्वरूप (वही) धर्मी भासता है — अतः भेद नहीं रहेगा' — यह असार है। पूर्वापरदर्शनप्रकािशतस्वरूप से अतिरिक्त कोई नीलािदिक धर्मी से भिन्न नीलत्वािद अभिन्न एक सामान्य की उपलब्धि होती नहीं। जो पूर्वापरदर्शनप्राह्य व्यक्तिस्वरूप रूप भासता है उन से अतिरिक्त कोई नीलािद धर्मी का भान नहीं होता। जिन (असत् पदार्थों) का भान नहीं होता उन में नित्यत्व को सिद्ध करने पर आप सज्ज हैं तो उस में हमारा कोई नुकसान नहीं, हम तो सर्व प्रतिभासों (प्रतिभास्यों) के अनित्यत्व की सिद्धि कर रहे हैं। सारांश, अध्यवसाय (विकल्प) के बल से प्रत्यक्ष या उस के विषयग्रहण की सिद्धि दूरापास्त 25 है। — यह कुछ एक पक्ष के पंडितों का मन्तव्य दिखाया।

### [ नील के अध्यवसाय से नीलग्रहण का प्रश्न - अन्यमत ]

कुछ लोग मानते हैं — हालाँकि नीलाध्यवसाय के बल से नीलदर्शन द्वारा नील का ग्रहण स्थापित किया जाता है — फिर भी काटने के बाद पुनः उग आने वाले केशादि में 'पूर्व में देखा था उसे देखता हूँ" इस प्रकार पूर्वदृष्ट के अभाव में भी उस के अध्यवसाय का प्रचार होता है, तब अध्यवसाय 30 के बल से अनुभव भी उसी अर्थ का ग्राहक है — ऐसी स्थापना कैसे ठीक हो सकती है ? — यदि यहाँ कहा जाय — 'जो लोग पूर्व केशविच्छेद को जानते हैं उन्हें वहाँ पूर्व केश और नवजात केशादि में भेद बुद्धि भलीभाँती होती है अतः जिस को विच्छेद का ज्ञान है उस का नवजात केश

अपि च अवगतिवच्छेदानामपि प्रमातृणां समानवर्णसंस्थान-प्रमाणेषु केशादिषूपलम्भसमये न प्रत्यक्षनिबन्धनस्त-दन्येषामिवाऽन्यत्विनश्चयः अपि त्वनुभूतिवच्छेदेषु पूर्वरूपाऽसम्भवादेकाकारप्रत्ययगोचरेष्विनत्येष्वनुमानिबन्धन एव, तच्चान्यत्रापि समानम् विकल्पवशाच्चायमनुभवस्य विषयव्यवस्थां कुर्वन्नन्यथापि विकल्पस्य सम्भवदर्शनात् समुपजातशङ्कः कथं सर्वत्र कुर्वीत ?

अथ— 'बाधकप्रमाणबलेनाऽन्यथात्वस्य प्रतीतेः, अत्र च तदभावान्न शङ्कासम्भवः। तदुक्तम्— 5 'बाधाज्ञाने त्वनुत्पन्ने का शंका निष्प्रमाणका?।" ( ) इत्युच्यते — असारमेतत्। यतो यत्र बाधकप्रमाणिनवृत्तिस्तत्र विपर्ययाऽनिश्चय एव, न पुनर्बाधकिनबन्धना शंका युक्ता। सा हि तुल्यजातीये प्रतियोगिदर्शनाददृष्टप्रतियोगिष्विप विशेषाऽदर्शिनामुपजायत इत्युक्तमसकृत्। तन्नैकत्वाध्यवसायिविकल्प-

का अनुभव भले ही पूर्वकेशमूलक न हो, किन्तु प्रस्तुत में नीलदर्शन में ऐसा कोई विच्छेदज्ञान नहीं है अतः यहाँ कोई भेदाध्यवसाय भी नहीं है।' — तो यह कथन योग्य नहीं है। किसी को भेदाध्यवसाय 10 नहीं है यह कथन दृष्टिसंगत नहीं है (क्यों कि सभी व्यक्ति का दर्शन किसी भी छद्मस्थ को नहीं हो सकता।) अतः ऐसा वचन ही असिद्ध है न कि भेदाध्यवसाय।

# [ भेद निश्चय अनुमानमूलक, अन्यत्र सुलभ ]

यह भी जान लो कि प्रमाताओं को विच्छेद ज्ञान होने पर भी, समानवर्ण-आकार-परिमाणयुक्त पदार्थों में (केशादि में) जो भेदाध्यवसाय होता है, वह अन्यों को जैसे प्रत्यक्षमूलक होता है वैसे 15 विच्छेदज्ञाता प्रमाताओं को प्रत्यक्ष मूलक नहीं किन्तु अनुमानमूलक ही होता है। — देखिये केशादि विच्छेद का अनुभव कर लेने वाले को जब मालूम ही है कि पूर्वकेश का विच्छेद हो चुका है, नवजात केश में उन का (पूर्वकेशादि का) स्व-रूप सम्भव ही नहीं है फिर भी जो एकाकार प्रतीति के विषय बनते है (नवजात केशादि) उन में यानी अनित्य विषयों में, अनुमान से ही भेदनिश्चय होता है। वहाँ पूर्वरूप असम्भव हेतु विधया अनुमानापादक है। नवजात केश में जब इस प्रकार अनुमान से 20 ही भेदनिश्चय होता है न कि प्रत्यक्ष से, भेदाध्यवसाय (फलतः अनित्यत्व का निश्चय) क्यों नहीं हो सकता ?। जब प्रमाता को आखिर विकल्प के जोर से ही अनुभव के विषय की स्थापना करना है तो विकल्प तो विपरीत होने का सम्भव (लून-पुनर्जातकेशादि में) दृष्टिगोचर होने पर शंका जरूर होगी कि विकल्प के जोर से अनुभवविषय की स्थापना सच्ची होगी या नहीं ? ऐसी दशा में सर्व विषयों के बारे में वह क्या व्यवस्था करेगा ?

आशंका :- शंका वहाँ होगी जहाँ बाधक रहेगा, जहाँ बाधकप्रमाण के बल से ही वैपरीत्य का भान होता है। प्रस्तुत में (नीलादि अभेद भान में) बाधक प्रमाण न होने से शंका का सम्भव नहीं है। कहा है — 'बाधा का ज्ञान उत्पन्न न होने पर शंका करना अप्रमाणिक है।'

उत्तर :- यह असारवचन है। बाधक प्रमाण का जहाँ अभाव होता है वहाँ वैपरीत्य का अनिश्चय ही होता है न बाधमूलक शंका। आप जो बाधज्ञान की उपस्थिति में शंका की बात करते हैं वह 30 ठीक नहीं है। शंका वहाँ होती है जहाँ समानधर्मवाले एक भाव का दर्शन होने पर अन्य अदृष्टभावों में उस की भिन्नता का जिन्हें भान नहीं होता। कई बार यह तथ्य कहा जा चुका है। बलाद् निर्विकल्पकप्रत्यभिज्ञानस्य पूर्वदृष्टार्थाधिगन्तृत्वं व्यवस्थापियतुं शक्यम्।

यदिष कैश्चिदभ्युपगम्यते (८-८) — निर्विकल्पकं ज्ञानमेकत्वग्राहि तदनन्तरभावि च सविकल्पकं प्रमाणिमिति — तदिष प्रतिविहितमेव, निर्विकल्पकेनैकत्रं(?त्वाऽ)पिरच्छेदात् स्वरूपप्रतिभासनं च निर्विकल्पकमुच्यते। सिन्निहितमेव च स्वरूपमाभाति। असिन्निहितप्रतिभासस्य च वस्त्वसंनिधेर्भ्रान्तत्वात्, पूर्वदर्शनादिसम्बन्धिता च तदा सिन्निहिता नास्ति। तद् न तत्र दर्शन(ा?)वृत्तिः स्मृतेरेव तत्र प्रवृत्तेः, पूर्वदर्शनवृत्त्याद्यगतेः स्मरणमन्तरेण, पूर्वदृगादिकं स्मरत एव 'पूर्वदृष्टम्' इत्यध्यवसायोदयाद् विस्मरणे तदभावा(त्) स्मृतिविकलेन्द्रियजप्रतिभासस्य निर्विकल्पकत्वात्। [?? न कस्मृतिकृतदर्शनमविकल्पकज्ञानावसेयमेकत्वम्। अत एव कल्पनाज्ञानमप्येकत्वाध्यवसाये शुक्तिकायां रजतबुद्धि(वद)तत्त्वम्]। न च तत्र बाधकप्रवृत्तेर्भ्रान्तता सिन्निहितविषये तु प्रत्यभिज्ञाने न कदाचिद् बाधावृत्तिरिति सत्यार्थता, यतस्तथापि यदि तत्त्वमधिकथं (?गतं) भवेतु प्रथमदर्शने एव प्रतिभासेत, अप्रतिभासनादसत्यम्।

निष्कर्ष :- एकत्व अध्यवसायी विकल्प के जोर से प्रत्यिभज्ञास्वरूप माने गये निर्विकल्प में पूर्वदृष्ट अर्थ की अवगाहकता का स्थापन नहीं किया जा सकता।

### [ एकत्वग्राही निर्विकल्प का निरसन ]

यह जो पहले कुछ विद्वानों ने कहा था (८-२९) एकत्वग्राहि (प्रत्यभिज्ञात्मक) सिर्फ सविकल्प 15 ही नहीं, निर्विकल्प भी एकत्वग्राहि (प्रत्यभिज्ञात्मक) प्रमाण होता है — उस की भी प्रतिक्रिया अव पूर्वोक्तकथन से सिद्ध हो गयी। कारण, निर्विकल्प से पूर्वोत्तरक्षणों के एकत्व का उपलम्भ नहीं होता। निर्विकल्प कहते हैं स्वरूप (अपने तत्त्व) के परिच्छेद को। निर्विकल्प से जो स्वतत्त्व संनिहित होता है वही उपलब्ध हो सकता है। असंनिहित (उत्तरक्षण) का प्रतिभास तो भ्रान्ति है क्योंकि पहले क्षण में उस का संनिधान नहीं है। उत्तरक्षण में भी पूर्वदर्शन का संनिधान शक्य नहीं, अतः उस में दर्शन 20 का सम्बन्ध ही नहीं है। हाँ स्मृति में वस्तुसंनिधान जरूरी नहीं होने से स्मृति की पूर्वक्षण ग्रहण में प्रवृत्ति शक्य है। (किन्तू वह प्रमाण नहीं होती)। स्मृति के विना पूर्वदर्शन के सम्बन्ध का भान शक्य नहीं होता। अतः पूर्वदर्शन आदि याद करने वाले को ही 'पहले देखा हुआ' ऐसा अध्यवसाय उदित होता है, याद नहीं करनेवाले को नहीं होता। फलित यह हुआ कि स्मृति से अस्पृष्ट इन्द्रियजन्य परिच्छेद ही निर्विकल्प होता है (जिस में पूर्वक्षण गृहीत नहीं होने से वह एकत्वग्राहि नहीं होता।) 25 [अतः स्पष्ट है कि स्मृति से किया गया बोध अविकल्प दर्शन नहीं है, तथा एकत्व अविकल्पज्ञानग्राह्य नहीं है। अत एव एकत्वाध्यवसायि कल्पनाज्ञान छीप में रजताध्यवसायि ज्ञान की तरह अतत्त्वभूत यानी अप्रमाण ही होता है।] आशंका :- शुक्तिका में रजत का भान तो उत्तरकालीन बाधक उपस्थिति के कारण भ्रान्त कहलाता है, यहाँ प्रत्यभिज्ञान तो संनिहितविषयक होता है जिस में कोई बाधक का भय नहीं, अतः उसे सत्यार्थक मानना जरूरी है। उत्तर :- नहीं, बाध न होने पर भी संनिहित 30 विषय में यदि अभेद या पूर्वकालता का अधिगम होता तो प्रथमक्षण दर्शन में ही उस का भासन

<sup>▲.</sup> पूर्वमुद्रित पाठान्तरमिदम् – स्मृतिकृतं दर्शनं विकल्पकमिति नाधिकल्पकल्पकज्ञानाव – वा० बा०। 'न स्मृतिकृतं दर्शनमविकल्पकम् नाऽविकल्पकज्ञानावसेयमेकत्वम्' – इति समीचीनपाठेन भवितव्यम् – इति प्रतिभाति।

अथ स्मृतिसहिताया दृशस्तत्त्वे व्यापाराद् न प्राक्तनदर्शने प्रतिभासनम् । असारमेतत्, यतः स्मरणसहायमिप दर्शनं नैकत्वग्रहणक्षमम् तस्य वर्त्तमानमात्र एव व्यापारात् । वर्त्तमानमेवाक्षप्रभवे ज्ञाने प्रतिभातीति तदेव तद्विषयो न तत्त्वम् । यच्च यदगोचरः तद् अन्यसद्भावेऽिप न तत्र प्रतिभाति यथा गन्धस्मृताविप न दृशि परिमलः, दृगविषयश्च पौर्वापर्यम्, तत्र स्मृताविप तत् तत्र प्रतिभाति । तथा, स्मृतिरिप नैकत्वमवगच्छिति, वर्त्तमानदृग्विषये तस्याः अप्रवृत्तेः । न हि वर्त्तमानदर्शनग्राह्यं रूपं स्मृतिः परामृशित परोक्षाकारतया तस्याः 5 प्रवृत्तेः । असंस्पर्शे च न स्वविषयस्य तेन सहैक्यमवगमयित ।

न च दर्शनस्मरणयोरेकाधिकरणता तत्त्वम् तथाप्रतीत्यभावात् तयोः, स्फुटाऽस्फुटावाकारौ विभ्राणे दर्शन-स्मरणे नैकाधिकरणतामश्नुवीयाताम् सर्वसंविदामेकाधिकरणतापत्तेः । न च तत्र प्रतिभासभेदाद् भिन्नार्थता,

हो जाता, नहीं होता है अत एव वह (प्रत्यभिज्ञान) असत्य है।

# [ स्मृतिसहकृत दर्शन से एकत्व का ग्रहण असम्भव ]

10

आशंका :- स्मृतिउपकृत दर्शन ही तत्त्व यानी एकत्व के ग्रहण में व्यापृत होता है अतः पूर्वक्षण के दर्शन में उस का प्रतिभास नहीं होता क्योंकि उस को स्मृति की सहायता नहीं मिलती।

समाधान :- यह कथन भी निःसार है। कारण, स्मृति उपकृत दर्शन भी एकत्व ग्रहण में सक्षम नहीं, क्ष्म्योंकि दर्शन का व्यापार सिर्फ वर्त्तमान अर्थ ग्रहण पर्यन्त ही होता है। इन्द्रियजन्य प्रत्यक्ष ज्ञान में तो वर्त्तमान अर्थ ही भासता है इसलिये उस का विषय भी वर्त्तमान अर्थ ही होता है, तत्त्व 15 (= एकत्व) नहीं। जो जिस ज्ञान का विषय ही नहीं वह अन्य (स्मृति आदि) के रहते हुए भी उस ज्ञान में दृग्गोचर नहीं हो सकता, उदा॰ चक्षुदर्शन अगोचर परिमल गन्धस्मृति के रहते हुए भी चक्षुग्रत्यक्ष में भासित नहीं होता। एकत्व या एक वस्तु में ही क्षणभेद से घट सके ऐसा पूर्वअपरभाव दर्शन में तो दिखता नहीं, जो अनुभव-विषय नहीं होता उस का स्मरण भी कैसे होगा ? स्मृति में भी पौर्वापर्य का भासन शक्य नहीं। उपरांत, स्मृति एकत्व का परामर्श भी नहीं कर सकती क्योंकि 20 वर्त्तमान दर्शन के विषय को वह छूती नहीं। सच ही है कि वर्त्तमानदर्शनगोचर वस्तुस्वरूप का परामर्श स्मृति स्वयं प्रत्यक्ष नहीं है। जिस को वह छूती नहीं उस के साथ अपने विषय का ऐक्य कैसे वह ज्ञात करेगी ?

#### [ एकाधिकरणतारूप अभेद की परिभाषा का प्रतिकार ]

तत्त्व यानी एकत्व या अभेद की ऐसी परिभाषा की जाय — दर्शन और स्मृति की एकाधिकरणता, 25 मतलब, दर्शन एवं स्मरण का विषय एक होता है। — तो यह परिभाषा प्रामाणिक नहीं है क्योंकि उसे सिद्ध करनेवाला कोई अनुभव नहीं होता। दूसरी बात यह है कि दर्शनाकार स्पष्ट होता है जब कि स्मरणाकार अस्फुट होता है अतः उन दोनों की समानविषयतारूप एकाधिकरणता संभव नहीं है। अन्यथा, आकारभेद रहते हुए भी दो ज्ञानों की एकाधिकरणता मान लेंगे तो सकल संवेदनों की एकाधिकरणता मान लेना पड़ेगा, चाहे उन में कितना भी भेद हो। यदि कहा जाय — दर्शन-स्मरण 30 में जो एकार्थता (एकविषयता) की प्रतीति न हो कर भिन्नार्थता प्रतीत होती है उस का कारण विषयभेद नहीं होता है। — तो यह ठीक नहीं है, क्योंकि स्फुट और अस्फुट प्रतिभास भेद से दर्शनस्मरण

स्फुटेतरप्रतिभासभेदाद् दर्शन-स्मरणयोरिप भिन्नार्थताप्रसक्तेः—दर्शनं हि साक्षात्करणाकारम् स्मृतिश्च परोक्षाध्यवसायस्वभावेपि (?ति) कथं तयोः प्रतिभासभेदादि(?द)भिन्नार्थत्वम् ? तन्न ताभ्यामिप एकत्वप्रतिपत्तिः।

नाप्यात्मा एकत्वं प्रतिपद्यते दर्शन-स्मरणाभावे स्वापादावर्थप्रतिपत्तेस्ततो ⁴भावात्। दर्शन-स्मरणे च पूर्वापरार्थपरिहारेण प्रवर्त्तमाने न तयोरेकत्वमधिगच्छत इति न तद्द्वारेणात्मापि तत्त्वमवैति। न चात्मनोऽपि पूर्वापरावस्थयोरेकत्वावगमः पूर्वबोधेन भाविविबोधसम्बन्धिता(न)नुभवात्, उत्तरानुभवेन पूर्ववित्सम्बन्धिता-ऽनवगमात्। अनुभवे वाऽनाद्यनन्तसकलजन्मपरम्परापरिच्छेदप्रसिक्तः। न च शुद्ध एवात्मा स्वसंवेदने प्रति-भाति दृशा परिगतः, तासामप्रतिभासे तद्गतत्वेन तस्याप्यप्रतिभासनादित्युक्तत्वात्। न च दर्शन-स्मरणव्यितरेके-णान्योऽनुसन्धाता भाति, ते चाऽन्योन्यपरिहारेण स्थिते इति कथमेक आत्मा ? न च दृष्टुः स्वरूपं स्मर्तृरूपत्या 'द्रष्टाहं स्मरामि' इति प्रतीतौ प्रतीतिः (?तेः)\* कथं नैक आत्मा ? यतो द्रष्ट्रस्वरूपं

10 में अर्थभेद भी सुप्रसक्त ही है। दर्शन होता है साक्षात्काररूप, स्मृति होती है परोक्षाध्यवसायस्वरूप, तो सिर्फ प्रतिभासभेद को ही अर्थभेदप्रयोजक कैसे माना जाय ? निष्कर्ष — दर्शन-स्मरण से एकत्व की उपलब्धि असंभव है।

# [ क्या आत्मा एकत्वबोध कर सकता है ? ]

'पूर्वक्षणदर्शन या सविकल्प या स्मृति तो एकत्व का बोध नहीं कर सकती किन्तु आत्मा पूर्वोत्तरक्षणानुगत होने से एकत्वबोध कर लेगा' — ऐसा भी नहीं माना जा सकता, क्योंकि निव्रादि अवस्था में जब दर्शनोदय नहीं होता, न तो कोई स्मृति होती है तब भी आत्मा मौजुद होने से अर्थभान होने का प्रसंग आयेगा। तथा यह भी नहीं कह सकते कि — 'आत्मा को निव्रादि में अर्थभान नहीं होगा क्योंकि दर्शन-स्मरण के द्वारा ही आत्मा अर्थभान कर सकता है' — क्योंकि दर्शन उत्तर अर्थ ग्रहण नहीं करता एवं स्मृति पूर्व अर्थ को स्पर्श नहीं करती, दोनों में से एक भी एकत्वबोध करता नहीं तो उन के (एक-एक के) द्वारा आत्मा कैसे एकत्वबोध कर पायेगा ?! यदि कहें — 'आत्मा स्वयं पूर्वोत्तर अर्थों के (अवस्थाओं के) एकत्व का अवबोध कर लेगा' — तो यह भी अनुपपन्न है क्योंकि पूर्वक्षणबोध से आत्मा के साथ भाविक्षणबोधसम्बन्धिता का भान हो नहीं सकता, एवं उत्तरक्षणबोध के द्वारा पूर्वबोधसम्बन्धिता भान नहीं हो सकता तब आत्मा से एकत्वबोध होगा कैसे ? फिर भी आत्मा से एकत्वबोध यानी पूर्वापरक्षणसम्बन्धिता का भान मानेंगे, तो अनादिकालीन अनन्तकाल तक 25 की जन्मपरम्परा का भी अवबोध प्रसक्त होगा।

# [ अनेकदर्शनानुगत एक शुद्धात्मा की कल्पना असंगत ]

ऐसा मत कहना कि — 'अनेक दर्शनों में व्याप्त एक शुद्धात्मा ही स्वसंवेदन में भासित होता है अतः एकत्वग्रह संगत है' — क्योंकि अनेक दर्शनों का एक साथ प्रतिभास शक्य न होने के कारण उन में व्याप्त एक आत्मा का अवबोध भी शक्य नहीं है — यह कहा जा चुका है। वास्तव में 30 तो दर्शन और स्मरण के विना और कोई स्वतन्त्र अनुसन्धानकर्त्ता कभी भासित नहीं होता। दूसरी ओर, यह भी सिद्ध है कि दर्शन और स्मरण एक दूसरे से स्वरूपतः भिन्न भासित होते हैं, फिर

ततोऽभावात् इति पूर्वमुद्रिते । \*. (प्रतीयत इति) इति कोष्ठगतः पाठः पूर्वमुद्रिते ।

किं स्मर्तृस्वरूपानुप्रवेशेन<sup>a</sup> प्रतिभाति <sup>b</sup>उताननुप्रवेशेन ? <sup>a</sup>यद्यनुप्रवेशेन तदा द्रष्टृस्वरूपता (स्मर्तृस्वरूपता) वा एकस्य रूपस्येतरत्रानुप्रवेशात्। <sup>b</sup>अथाननुप्रवेशेन तदा द्रष्टृ-स्मर्तृरूपे अन्योन्यं भिन्ने स च नैक आत्मा। न च दृष्टृ-स्मर्तृरूपो विकार एव भिद्यते नात्मेति, क्रमभाविविकारप्रतिपत्तौ तद्गतत्वेन तस्याप्य(स्यापि) प्रतिपत्तेः विकारव्यतिरेकेण तस्याऽनुपलब्धेरित्युक्तत्वाच्चेति नात्मनोऽप्येकत्वप्रतिपत्तिः।

न च स्मरणोत्तरकालभाविनी 'स एवायम्' इत्यनुसन्धानप्रतिपत्तिरक्षान्वय-व्यतिरेकानुविधायितया 5 प्रत्यक्षं प्रमाणम्; तस्याः प्रत्यक्षत्वानुपपत्तेः । यदि प्रत्यक्षप्रभवेयं भवेत् पौवापर्ये वृत्तिमती न स्यात् अक्षस्य वर्त्तमाने एव व्यापारात् । न च स्मरणोपढौकिते पूर्वापरभावेऽक्षस्य वृत्तेः तत्प्रभवायास्तस्या तत्र वृत्तिर्युक्ता, अक्षस्य स्मरणोपिहतेऽपि पौर्वापर्येऽविषयत्वेनाऽप्रवृत्तेस्तदुद्भवायास्तस्या अपि प्रवृत्त्यनुपपत्तेः । न ह्युत्पलरूपप्रवृत्तिमदक्षं स्मरणोपनीतेऽपि गन्धादौ प्रतिपत्तिजननम् ▲(स्मरणम् ?) न च चक्षुषो गन्धाऽविषयत्वात्

अनुसन्धानप्रतीति में दृष्टा का स्वरूप ही यादकर्त्ता के रूप में भासित होने से, एक आत्मा क्यों न 10 माना जाय ?' — तो यह ठीक नहीं, क्योंकि दो प्रश्न खडे होंगे — <sup>a</sup>याद कर्त्ता के स्वरूप से अनुविद्ध दृष्टा का भास होता है या <sup>b</sup>अननुविद्ध ? पहले विकल्प के स्वीकार में दो नहीं कोई एक ही दृष्टारूपता या स्मर्तृरूपता शेष रहेगी क्योंकि अन्यरूपता तो एक में प्रविष्ट (अन्तर्हित-तिरोहित) हो गयी। यदि दूसरा विकल्प स्वीकारें तो सिद्ध होगा कि दृष्टा अलग है और स्मर्ता अलग है — तो एक आत्मा कैसे सिद्ध हुआ ?

यदि कहें — दृष्टृ और स्मर्तृ यह तो एक ही आत्मा के दो भिन्न विकार (= अवस्था) है, विकार भेद से आत्मा का ऐक्य बाधित नहीं होता — यह ठीक नहीं है। दोनों विकार क्रमिक आविर्भूत होते हैं तो तद्गत आत्मा भी क्रमिकता से अस्पृष्ट कैसे रहेगी ? सच तो यह है कि अनुभव में विकार के अलावा स्वतन्त्र आत्मा का उपलम्भ तो होता नहीं — यह पहले कह दिया है, अतः आत्मा के ऐक्य का स्वीकार असम्भव है।

### [ अभेदप्रत्यभिज्ञा से एकत्व सिद्धि की आशंका का उत्तर ]

आशंका :- आत्मा के एकत्व का साधक प्रत्यक्ष प्रमाण सुनिये — पूर्वदर्शन एवं उत्तरक्षण में स्मृति के उत्तरक्षण में होनेवाली 'वही है यह' ऐसी अभेदानुसन्धानकारक प्रतीति, इन्द्रिय के अन्वय-व्यतिरेक का अनुमान करनेवाली होने से प्रत्यक्ष प्रमाणरूप है।

उत्तर :- नहीं, उस प्रतीति में प्रत्यक्षत्व की संगति नहीं बैठती। यदि यह प्रतीति प्रत्यक्ष प्रमाण 25 जन्य होती तो पूर्वोत्तर का अनुसन्धान करने में प्रवृत्तिमत् नहीं हो सकती, क्योंकि प्रत्यक्ष में इन्द्रिय का व्यापार सिर्फ वर्त्तमान एक क्षण के लिये ही सीमित होता है, अतीतक्षण उस की पहुँच के बाहर है।

आशंका :- अतीत क्षण भले अविद्यमान है, किन्तु क्षणों का पूर्वापरभाव स्मृति के द्वारा इन्द्रिय को ढौकित किया जाता है तब उस में भी इन्द्रिय-प्रवृत्ति घट सकती है, अतः इन्द्रियजन्य प्रतीति में पूर्वोत्तरभावग्रहणप्रवृत्ति घट सकती है।

उत्तर :- यह भी असंगत है। एक तथ्य सुनिश्चित है कि पूर्वोत्तरभाव इन्द्रियगोचर नहीं है सिर्फ

Jain Educationa International

30

<sup>▲. &#</sup>x27;प्रतिपत्तिजननसमर्थम्' इत्यनुमानं भूतपूर्वसम्पादकयुगलस्य ।

न (च ?) तत्र लोचनसंवित्प्रसवः स्मरणोपनीतपौर्वापर्येऽप्यक्ष(।)विषयत्वस्य तुल्यत्वात् । अथ कथमक्षव्यापारा-नन्तरं प्रत्यिभज्ञा उदयमासादयित यद्यक्षप्रभवा न भवेत् ? न, तत्र सित पुरोव्यवस्थितवस्तुदर्शने पूर्वदृष्टे स्मृतेरुदयात् । यथा, दूरव्यवस्थितचन्दनाद्यर्थदर्शनाद् गन्धस्मृतेः 'सुरिभ चन्दनम्' इति प्रतिपत्तिः ।

न च लोचनाऽविषयत्वाद् गन्धस्य तिद्विशिष्टं(ष्ट)चन्दनप्रतिपत्तिस्तद्गतरूपदर्शनाल्लिंगप्रभवेति वक्तव्यम् — प्रकृतेऽपि समानत्वात्। तथाहि — वर्त्तमानदर्शनात् पूर्वकालाद्यनुस्मरणात् तिद्विशिष्टपुरोव्य-वस्थितार्थप्रतिपत्तिरानुमानिकी पूर्वकालादिसम्बन्धितायास्तदा प्रत्यस्तमयतोऽक्षाऽगोचरत्वात् तामध्यवसन्ती प्रत्यभिज्ञा कथं प्रत्यक्षतामनुभवेत् ? अन्यथा परोक्षप्रतिपत्तेः सर्वस्याः प्रत्यक्षताप्रसिक्तः। अथ परोक्षाकारैव प्रतीतिरप्रत्यक्षा, प्रत्यभिज्ञा तु पूर्वदृगादियोगित्वे परोक्षाकारा वर्त्तमानत्वे प्रत्यक्षाकारेति स्मरणाध्यक्षरूपा

वर्त्तमानक्षण ही इन्द्रियगोचर होता है।) अतः लाख बार स्मृति पूर्वोत्तरभाव का ढौकन करे उस से 10 क्या ? इन्द्रिय की उस के ग्रहणार्थ प्रवृत्ति स्वीकारार्ह ही नहीं है, अतः इन्द्रियजन्य प्रतीति की भी पूर्वोत्तरभावग्रहणार्थ प्रवृत्ति संभव नहीं है। कमल के रूप के ग्रहण में प्रवृत्त इन्द्रिय सुगन्ध की उपलब्धि करने के लिये कभी सक्षम नहीं होती, चाहे वहाँ स्मरण से सुगन्ध की उपस्थिति रहे तो भी।

आशंका :- सुगन्ध चक्षु का गोचर नहीं है अतः चाक्षुषज्ञान उस का नहीं हो सकता।

उत्तर :- यह कथन इसलिये अनुचित है कि पौवापर्य के लिये भी यह दलील तुल्य है कि वह 15 इन्द्रियजन्य प्रत्यक्ष का गोचर नहीं है इसलिये प्रत्यक्ष से उस का भान असम्भव है, भले वह (=पौर्वापर्य) स्मृति से उपस्थित हो।

**प्रश्न**ः- यदि प्रत्यभिज्ञा प्रत्यक्ष इन्द्रियजन्य नहीं है तो इन्द्रिय व्यापार के बाद ही प्रत्यभिज्ञा का उदय क्यों होता है ?

उत्तर :- नहीं होता। वहाँ तो पुरोवर्त्ती विषय का दर्शन पहले होता है, बाद में प्रत्यिभज्ञा का 20 नहीं किन्तु पूर्वदृष्ट क्षण का स्मरण उदित होता है। जैसे — पहले दूरवर्त्ती चन्दन आदि अर्थ का दर्शन होता है, बाद में सुगन्ध का स्मरण होता है तब 'सुगन्धि चन्दन' ऐसा अध्यवसाय होता है।

# [ लिङ्गजन्य 'सुरभि चन्दन' प्रतीति की तुल्यता प्रत्यभिज्ञा में ]

ऐसा नहीं कहना — गन्ध नेत्र का विषय नहीं है अतः नेत्रप्रयोग के बाद 'सुगन्धि चन्दन' ऐसी बुद्धि जो होती है वह प्रत्यक्ष नहीं है किन्तु चन्दनरूप को देखने के बाद सुगन्ध के साथ व्याप्ति 25 के स्मरण से वहाँ रूपहेतुक सुगन्धानुमिति होती है। — इस के प्रतिकार का कारण यह है 'वही है यह' यह प्रतीति भी हेतुजन्य अनुमिति ही होती है, क्योंकि पूर्वापरभाव तो नेत्र का विषय नहीं है जिस से कि वह प्रत्यक्ष कहा जा सके। स्पष्ट देखिये — वर्त्तमान क्षण को देखने के बाद सादृश्यादि के कारण पूर्वक्षण की स्मृति झलक ऊठती है, तब पूर्वभावविशिष्ट वर्त्तमानपुरोवर्त्तीभाव का अनुमान बोध उदित हो जाता है, वहाँ फिर पूर्वकालादिसंसर्ग का अस्त हो जाने से इन्द्रियगोचरता न रह 30 पाने से उस को अध्यवसित करने वाली प्रत्यभिज्ञा का उदय होता है किन्तु इन्द्रियजन्य न होने के कारण वह प्रत्यक्षात्मक क्यों मानी जाय ? यदि आग्रह करेंगे तो सकल परोक्ष ज्ञान को प्रत्यक्ष मानने का अनिष्ट खड़ा होगा।

5

एका प्रतीतिः। नैतदेवम् — आकारद्वयाऽयोगाद् एकवस्तुन आकारलक्षणत्वात् तद्भेदे ज्ञानस्यापि भेदात् अन्यथा परोक्षाऽपरोक्षाकारभेदेऽपि स्मरणदर्शनयोरभेदप्रसिक्तभेवेदिति सर्वमपि ज्ञानं स्मृतिः प्रत्यक्षं वा भवेत् — प्रथमपक्षेऽस्पष्टप्रतिभासप्रसिक्तः। द्वितीये तु सर्वप्रतिभासो विशदः स्यात्। न च स्मरण-दर्शनयोर— स्पष्ट-स्पष्टप्रतिभासभेदाद् भेदः — प्रत्यभिज्ञानेऽपि 'स' इति पूर्वोल्लेखस्या(स्प)ष्टप्रतिभासतया 'अयम्' इति वर्त्तमानोल्लेखः(?स्य) स्पष्टप्रतिभासभेदाद् भेदस्य न्यायप्राप्तत्वात्।

न च 'स एवायम्' इत्येकत्वाध्यवसायादेकत्वम्, यतः किं पूर्वापरध्यवसायस्यैकत्वम्, यद्वा अध्यवसीय-मानस्य ? न तावदाद्यः पक्षः, अन्योन्यरूपविवेकेन पूर्वापरयोरवभासनात्। तथाहि— 'सः' इति पूर्व-रूपाध्यवसायो वर्त्तमानरूपाध्यवसायविविक्तः प्रतिभाति, 'अयम्' इति च वर्त्तमानाकारावभासः पूर्वावभासभिन्नतनुराभाति, परस्पररूपानुप्रवेशे वा 'सः' इति वा प्रतिभासः स्यात् 'अयम्' इति वा, तथा

आशंका :- जो परोक्षाकार ही होती है वह प्रतीति परोक्ष होती है, प्रत्यभिज्ञा यदिप पूर्वदृष्टादि 10 के योग से परोक्षाकार होने पर भी वर्त्तमानक्षणस्पर्शी भी होने से प्रत्यक्षाकार होती है, अत एव स्मरण-प्रत्यक्षरूप एक ही प्रत्यभिज्ञा है।

उत्तर :- बात ठीक नहीं है, आकार सिर्फ एक ही वस्तुरूप होता है (मतलब प्रत्येक वस्तु सिर्फ एकाकार होती है) अतः दो आकारवाली कोई वस्तु के न होने से यहाँ वस्तुभेद मानना पड़ेगा, फलतः ज्ञान भी भिन्न भिन्न मानना पड़ेगा। अगर आकारभेद (वस्तुभेद) रहने पर भी ज्ञान में भेद नहीं 15 मानेंगे तो परोक्ष-अपरोक्ष आकारभेद के रहते हुए भी ज्ञान में भेद नहीं मानेंगे, तो दर्शन-स्मरण (मिश्र) भी एक अभिन्न प्रतिति मान लेनी पड़ेगी, फलतः दो तो नहीं रहेंगे अतः या तो स्मरण सत्ता बचेगी या दर्शन सत्ता रहेगी। यदि सिर्फ स्मरणसत्ता ही मानेंगे तो सर्वत्र अस्पष्टाकार प्रतिभास आ पड़ेगा, यदि दर्शनसत्ता मानेंगे तो सभी बोध स्पष्टाकार मानने का अनिष्ट प्रसक्त होगा।

यदि कहें कि — 'स्मरण-दर्शन में तो भेद स्वीकारते हैं क्योंकि एक अस्पष्टाकार है, दूसरा स्पष्टाकार 20 है।' — तो यह न्याय नहीं है, क्योंकि प्रत्यभिज्ञा में भी तब प्रतिभासभेदमूलक भेद न्यायोचित मानना होगा, क्योंकि यहाँ 'वह' ऐसा पूर्वक्षणउल्लेख अस्पष्ट प्रतिभासरूप है और 'यह' ऐसा वर्त्तमानउल्लेख स्पष्ट प्रतिभास रूप है।

## [ एकत्वाध्यवसाय बल से प्रत्यभिज्ञा - एकत्वसिद्धि दुर्गम ]

आशंका :- प्रतिभासभेद के रहते हुए भी 'वही है यह' इस ढंग के एकत्वाध्यवसाय से ही 25 दर्शन-स्मरणादि का एकत्व सिद्ध हो सकता है (यानी प्रत्यभिज्ञारूप एक ज्ञान सिद्ध होगा)।

उत्तर :- बात ठीक नहीं, आप किस के एकत्व को सिद्ध कर रहे हो ? Aपूर्वापर अध्यवसाय के एकत्व को या Вअध्यवसायकर्मभूत विषयों के एकत्व को ? Aपहला पक्ष गलत है क्योंकि पूर्व-अपर का एक-दूसरे से भिन्नतया अवभास होता है। कैसे यह देखिये — 'वही है यह' इस प्रतीति में 'वह' इस उल्लेख से पूर्वरूप-अध्यवसाय अपर यानी वर्त्तमानरूप अध्यवसाय से पृथग् ही भासित 30 होता है। 'यह' ऐसे उल्लेख से वर्त्तमानरूप का अवबोध पूर्वरूप प्रतिभास से पृथग् ही लक्षित होता है। यदि उन दोनों का पूर्वोक्तकथनानुसार अन्योन्यानुविद्ध एक रूप से भान होता तो 'वह' इस ढंग

च कुतः 'स एव॰' इत्येका प्रत्यभिज्ञा ? परस्परव्यतिरेके च परोक्षाऽपरोक्षप्रतिभासयोर्भेद एवेति कथमेका प्रत्यभिज्ञा ? नाप्यवसीयमानस्याऽभेदः, अवसायभेदे तदवसीयमानस्यापि भेदात्।

न च 'स एवायम्' इति व्यवहारैकत्वादेकत्वम्, यतो व्यवहारो <sup>A</sup>ज्ञानम् <sup>B</sup>अभिधानम् <sup>C</sup>प्रवृत्तिर्वा ? तत्र यिद ज्ञानम् तत्राप्यविकल्पम् स्मृतिः कल्पना वा ? यदि <sup>a</sup>निर्विकल्पकम् तत् पूर्वापरकालभावि भिन्नमेव — एककालमिप पूर्वापरार्थग्राहि प्रतिभासभेदाद् भिन्नम् । अथ <sup>b</sup>स्मृतिः, सापि दर्शनाद् भिन्नेव कथं तदर्थस्यैकत्वं साधयित ? न च पूर्वदर्शनविषयवृत्तिः स्मृतिः, तद्विषयत्वस्य तत्राऽसिद्धेः । तथाहि— न तावद् दर्शनात् स्मृतेः तद्विषयत्वं सिध्यित दर्शनकाले स्मृतेरभावात्, तदभावे च न तदर्थवेदनं ततः सिध्यित । नापि स्मृतेरेकार्थता वृत्तिः तत्काले दर्शनस्याभावात्, तद्भावे वा स्मृतेरयोगात् । न हि दर्शना-वस्थायां स्मृतिरुदयवती उपयोगवती वा, दर्शनादेवार्थप्रतिपत्तेः । ततो दर्शनकालपरिहारेण प्रवर्त्तमाना स्मृतिन् दर्शनार्थविषयतामात्मनोऽधिगन्तुं समर्था । अस्पष्टप्रतिभासा च स्मृतिः कथं स्पष्टप्रतिभास-

से अथवा 'यह' इस ढंग से, किसी एक रूप से ही अवबोध होता 'वही यह' ऐसे द्विविधरूप से नहीं। फिर 'वही है यह' ऐसी एकज्ञानात्मक प्रत्यभिज्ञा को अवकाश कहाँ है ? अन्योन्यानुविद्धरूप से प्रतिभास को न मान कर परस्पर पृथग् रूप से ही मानेंगे तब तो स्पष्टास्पष्ट — प्रत्यक्ष/परोक्ष प्रतिभासों का भेद अनायास सिद्ध हो गया फिर प्रत्यभिज्ञा एक अखंड कैसे ? Вअध्यवसायकर्मों का 15 अभेद मानेंगे तो वह भी गलत है क्योंकि जब उपरोक्त ढंग से अध्यवसायों का भेद सिद्ध हुआ तो उन के कर्मों का भेद ही प्रसिद्ध होगा।

#### [ व्यवहार एकत्वबल से प्रत्यिभज्ञा एकत्वसिद्धि अशक्य ]

आशंका :- एकत्वाध्यवसाय को जाने दो व्यवहार-एकत्व के बल से हम 'वही है यह' इस व्यवहार से एकत्व की सिद्धि करेंगे।

20 उत्तर :- नहीं। व्यवहार क्या है ? <sup>A</sup>ज्ञान है ? <sup>B</sup>अभिधान है ? या <sup>C</sup>प्रवृत्तिरूप है ? <sup>A</sup>प्रथम विकल्प :- ज्ञान कौनसा ? <sup>a</sup>निर्विकल्प ? <sup>b</sup>स्मृति ? या <sup>C</sup>कल्पनारूप ? <sup>a</sup>यदि निर्विकल्प ज्ञान लेंगे तो पूर्वापरकालभावि निर्विकल्प तो पृथग् ही होता है। समानकाल भावि निर्विकल्प ज्ञान भी पूर्वापर अर्थग्राहक होगा तो प्रतिभासभेद से पृथक्-पृथक् सिद्ध होगा। <sup>a-2</sup>यदि स्मृतिरूप ज्ञान लिया जाय तो, यदि दर्शन से वह भिन्न है तो दर्शनविषय से स्मृतिविषय का एकत्व स्मृति के द्वारा कैसे सिद्ध होगा ? स्मृति पूर्वक्षण के दर्शन के विषय को छूती नहीं है, क्योंकि स्मृति में दर्शनविषयविषयकत्व सिद्ध नहीं है। देखिये— दर्शन से तो यह सिद्ध नहीं हो सकता कि स्मृति दर्शनविषयविषयकत्व धर्म, दर्शन से सिद्ध नहीं हो सकता। स्मृति दर्शनविषय के साथ अपने विषय की एकार्थता के ग्रहण में तत्पर नहीं हो सकती क्योंकि स्मृति क्योंकि क्योंकि त्रहीं हो सकता। स्मृति दर्शनविषय के साथ अपने विषय की एकार्थता के ग्रहण में तत्पर नहीं हो सकती क्योंकि स्मृति क्षणकाल में दर्शन ही मौजूद नहीं, यदि उस क्षण में दर्शन विषय को एकार्थता के ग्रहण में तत्पर नहीं रहेगी। विदित है कि दर्शनावस्थाकाल में न तो स्मृति का उदय होता है, न तो उस का उपयोग, क्योंकि अर्थावबोध तो दर्शन से ही चिरतार्थ है। निष्कर्ष :- दर्शन को छोडकर भिन्नकाल में रहनेवाली स्मृति दर्शनग्राह्यअर्थविषयता का स्व में प्रकाश करने के लिये सक्षम नहीं है। यह भी

दृग्विषयमर्थमधिगच्छति ? इति न तदर्थविषया स्मृतिवृत्तिः सिद्धाः, प्रतिभासभेदस्य भेदकत्वात् अन्यथा भेदोच्छेदप्रसिक्तिरित्युक्तत्वात्।

न च <sup>c</sup>कल्पनाप्येका व्यवहृतिः, यतः पूर्वापरावभासा ('स एव) अयम्' इत्युल्लेखवती सापि भिन्नैवेत्युक्तम्। <sup>B</sup>अभिधानमपि 'सः' इति 'अयम्' अपि च भिन्नम् भिन्नार्थं च प्रतिभाति, एकार्थत्वे पर्यायताप्रसक्तेः। तन्न अभिधाप्येका व्यवहृतिः। <sup>C</sup>प्रवृत्तिस्तु क्रियारूपत्वात् पूर्वापरभाविनी भिन्नैवेति कृतो 5 व्यवहारैकत्वादप्येकत्वम् ?

अधैकत्वाध्यवसायः 'स एवायम्' इति, संवादश्च तत्र विद्यते एवेति कथं न तत्र प्रत्यिभज्ञा प्रमाणम् ? उच्यते, प्रतिभास एवाध्यवसाय-संवादौ प्रतिसच्चन्ये (प्रतिभासान्यत्वे) वा सकल एक निरस्तपूर्वापरभावः स्वावधिकमर्थं वेति भिन्नकालावधेस्तस्य संवेदनाऽसम्भवात्। तथाहि — संवेद्यमानरूपसद्भावे वस्तु संवेद्यते वेदनकाल एव च संवेद्यमानं रूपमस्ति, कालान्तरे तस्य सद्भावाभ्युपगमे स्वत एव संवेदनत्वप्राप्तेः (?) 10 सोचिये कि अस्पष्ट अर्थभासवाली स्मृति स्पष्ट प्रतिभासवाले दर्शन के विषयभूत अर्थ को छूने का साहस कैसे कर सकती है ? निगमन :- दर्शनग्राह्यअर्थविषयतारूप तत्परता स्मृति में सिद्ध नहीं है क्योंकि प्रतिभासभेद ही ग्राह्य विषय के भेद को सूचित कर देता है। ऐसा नहीं मानेंगे तो भेदकथा को उच्छेद का संकट होगा यह पहले कहा जा चुका है।

a-3कल्पनाज्ञान भी एक व्यवहारात्मक नहीं है। कारण, वह भी 'वही है यह' इस तरह पूर्वापर 15 की अवभासक होने से स्मृति की तरह एकात्मक नहीं किन्तु स्मृति की तरह भिन्न भिन्न प्रतिभासरूप ही हो सकती है।

<sup>b</sup>व्यवहार को यदि एक अभिधान (नामनिक्षेप) रूप माना जाय तो वह संभव नहीं क्योंकि 'सः' पद और 'अयम्' पद दोनों पृथग् एवं अलग अर्थवाले भासित होते हैं। उन्हें यदि एक माना जाय तो पर्यायशब्द बन जाने का प्रसंग होगा। अतः अभिधानरूप व्यवहार भी एकात्मक नहीं है। <sup>C</sup>प्रवृत्ति <sup>20</sup> तो पूर्वापरभाविनी पृथक् पृथक् क्रिया स्वरूप होने से एक नहीं हो सकती, भिन्न ही हो सकती है। आखिर यह प्रश्न तदवस्थ रह गया कि व्यवहार के एकत्व से प्रत्यभिज्ञा का एकत्व कैसे ?

#### [ एकत्वग्रहण और संवाद से प्रत्यिभज्ञा प्रमाण - आशंका ]

आशंका :- 'वही है यह' यह तो एकत्वग्राहि अध्यवसाय ही है, उपरांत एक वस्तु की प्राप्तिरूप संवाद भी उस का समर्थक है तो फिर एकत्वसिद्धिकारक यह अध्यवसाय यानी प्रत्यभिज्ञा प्रमाण क्यों 25 नहीं ?

उत्तर :- ये अध्यवसाय और संवाद सिर्फ प्रतिभासमात्र है, सभी प्रतिभास प्रमाण नहीं होते। यदि यह मिथ्याप्रतिभास से भिन्न है तो वैसा सम्पूर्ण अध्यवसाय पूर्वापरभाव को न छूता हुआ सिर्फ स्वसंनिहित अर्थ को ही ग्रहण कर सकता है, भिन्नकालीन असंनिहित अर्थ का संवेदन उस से संभव नहीं। देखिये— संवेदन में भासनेवाली वस्तु वर्त्तमान में सद्भूत होने पर ही उस का वेदन होगा, 30 अथवा जिस काल में वस्तु का दर्शनात्मक संवेदन होता है उसी काल में उस वस्तुरूप की सत्ता संगत होगी। अन्य काल में उस का संवेदन मानने पर तो अपने आप फलित होगा कि वह मिथ्या

तत्त्वसंवेदनसमयाध्यासितमेव सर्वमाभाति नान्यसमयादियोगि अन्यकालादियोगिनोऽपि तदा प्रतिभासने तद्दैव प्रकाशरूपसद्भावः इति वर्त्तमानैव पूर्वकालादियोगतो भवेत् नातीता। प्रकाशमानरूपविरहे च न तदा पूर्वकालादियोगितायाः प्रतिभासनमित्येकत्वस्यानुपलब्धेर्न प्रत्यभिज्ञा कथंचिदपि सम्भविनी। न च संवादेठ-प्येकत्वे सिद्धः, स हि तदर्थज्ञा(?)न्तरवृत्तिः म(न)रैकत्वे पुनः ज्ञानवृत्तिः इत्युक्तम्। तज्जातीये तु पुनर्दर्शनं प्रवर्तते तदैव च संवादात् समिभमानो लोकस्य तत्त्वाध्यवसायात्।

तथाहि — 'स एवायम्' इति तदर्थिक्रयाकारी अयं भावः इत्युच्यते तदर्थकारित्वं च भिन्नस्याप्युपलब्धम् यथा चक्षुरादेस्तज्ज्ञानजननम् तत्रैव च 'स एवायम्' इति भेदेऽप्येकत्वव्यवहारः अथवा पूर्वापरदर्शनाभ्यां परस्परपरिहारेण प्रवृत्ताभ्यामेकत्वलक्षणस्य तदर्थस्य बाधितत्वादनादिकाला भ्रान्तिरेव प्रत्यभिज्ञा। तन्न क्षणिकाभिव्यक्तिषु शब्दमात्रासु निर्विकल्पकप्रत्यभिज्ञाविसतं स्थैर्यम् निर्विकल्पकस्य सविकल्पकस्य वा

10 संवेदन है, क्योंकि वस्तुमात्र स्वतत्त्वसंवेदनकालनिष्ठ ही भासित होती है, अन्यकालसंयोगी हो कर नहीं, क्योंकि अन्यकालादिसंयोगिरूप से यदि विवक्षितकाल में वह उद्भासित होगी तो वह सिर्फ अन्यकाल में ही प्रकाशात्मना सद्भूत मानी जायेगी, तब तो वह अन्यकालादिसंयोग ही वर्त्तमानता हो कर रहेगी, न की अतीतता।

## [ पूर्वकालयोगिता- एकत्व-प्रत्यभिज्ञा बेबुनियाद ]

अगर कहें कि अन्यकालादिसंयोग में कोई प्रकाशमानरूप (वर्त्तमानता) नहीं है, तो प्रकाशविरह 15 के कारण पूर्वकालादियोगिता का प्रतिभासन भी नहीं हो सकता, फलतः एकत्व का उपलम्भ भी न होने से प्रत्यभिज्ञा का आविर्भाव भी क्यों कर संभव होगा ? एकत्व की सिद्धि संवाद से होने की बात भी असिद्ध है। (स हि तदर्थान्तरवृत्ति एकत्वं पुनः ज्ञानवृत्तिः इत्युक्तम् – ऐसी पाठकल्पना करने से कुछ संगति बैठेगी) संवाद तो अन्य अर्थ में प्रवृत्तिशील है और एकत्व तो ज्ञानवृत्ति है, तो अन्यार्थवृत्ति 20 संवाद एकत्व का समर्थन क्यों कर करेगा ? दर्शन भी पुनः पुनः एक ही अर्थ में प्रवृत्त नहीं होता, वह तो तज्जातीय अन्य अर्थ में जब प्रवृत्त होता है, उसी समय तज्जातीय-रूपता में संवाद होने से दृष्टा लोग को ऐसा अभिमान होता है कि मैं पूर्वदृष्ट (तत्त्व) को अध्यवसित करता हूँ। देखिये 'स एवायम' ऐसी जो बुद्धि तज्जातीय विषय में होती है उस का मतलब है कि तदर्थसाध्यअर्थक्रियासाधक यह (वर्त्तमान) अर्थ है। तद् (पूर्वकालीन) अर्थसाध्य क्रिया 'तत्' (पूर्वकालीन) अर्थ से ही सिद्ध हो 25 ऐसा कोई नियम नहीं है, तज्जातीय अन्य अर्थ से भी वह सिद्ध हो सकती है – यह अनुभवगोचर है। जैसे :- तदर्थ के अलावा चक्ष आदि भी तदर्थजन्य ज्ञान के उत्पादनकारी होते हैं। तब ज्ञानोत्पादक होने से वहाँ चक्षु और अर्थ में भेद के रहते हुए भी 'वही है यह' ऐसा एकत्व व्यवहार यथा-तथा प्रवृत्त होता है जो यथार्थ नहीं होता। अथवा यह भी ध्यान देने पात्र है कि पूर्व-अपर दर्शन अन्योन्य विषय के परिहार करते हुए ही प्रवृत्त होते हैं, अन्योन्य विषय को छूते ही नहीं, तो फिर 30 एकत्वरूप अर्थ में प्रवृत्ति स्पष्टतया बाधित होने से यही फलित होता है कि एकत्वाध्यवसायिनी अनादिकालीनवासनाजन्य प्रत्यभिज्ञा भ्रान्ति के अलावा कुछ नहीं है।

अतः यह सिद्ध होता है कि क्षणमात्रप्रकाशी शब्दतत्त्वों में कर्तई स्थैर्य नहीं है जो कि

प्रत्यभिज्ञानस्य प्रामाण्याऽसिद्धितत्त्वस्याऽसाधकत्वात्। तन्न प्रत्यक्षविरोधमनुभवन्ति क्षणभङ्गवादिनः।

यदिप 'नाशस्य कारणाधीनत्वादसंनिहिते (त) कारणस्य घटादिषु अनुदयात् विनाशकारणात् प्रागिन-वृत्तरूपा एव घटादयः' (१०-११) तदिप प्रतिक्षणध्वंसिताभावे सर्वसामर्थ्याभावलक्षणस्याऽसत्त्वस्य भावात स्वरसविनाशितया [?नापि संयोगाद् विनाशमनुभवन्ती(ध्व?न्ध)नादय इति ??] प्रतिविहितमेव। तथापि किंचिद् उच्यते— तत्रेन्धनादीनामग्निसंयोगावस्थायां त्रितयमुपलभ्यते तदेवेन्धनादि, कश्चिद विकारः, तुच्छ- 5 रूपस्वभावः कल्पनाज्ञानप्रतिभासी। तत्राग्न्यादीनां क्व व्यापार इति वक्तव्यम्। न तावद इन्धनादिजन्मनि, स्वहेतुत एवैषामुत्पत्तेः। नाप्यङ्गारादौ, विवादाभावात्, अग्न्यादिभ्यश्चाङ्गाराद्युत्पत्ताविन्धनादेरनिवृत्तत्वात् तथैवोपलब्ध्यादिप्रसङ्गः। न चाङ्गारादिभ्यः काष्ठादेध्वंसान्नायं दोषः, ततो वस्तुरूपापरध्वंसोपगमेऽपि काष्ठादेस्तदवस्थात् पुनरिप स्वार्थिक्रयानिवृत्तेर्वत्रक(?)प्रसिक्तः। ततोऽप्यपरतथाभूतध्वंसोत्पत्त्यभ्युपगमेऽप्य-नवस्था वाच्या।

10

निर्विकल्पप्रत्यभिज्ञा से गृहीत होने का दावा किया जाता है। सच यही है कि प्रत्यभिज्ञा का प्रामाण्य सिद्ध नहीं होता, चाहे वह निर्विकल्प मानी जाय या सिवकल्प, क्योंकि प्रत्यिभज्ञा एकत्व की स्थैर्य की सिद्धि करने में सक्षम नहीं है।

निष्कर्ष, क्षणभङ्गवाद को प्रत्यक्षविरोध का कोई स्पर्श नहीं है। [ नाश की सहेतुकता का निरसन ]

15

यह जो पहले कहा था (१०-३०) - 'विनाश सहेतुक ही होता है, नाशकारण जब तक सम्पर्क में नहीं आते तब तक घटादि में नाश का उदय नहीं होता, अतः नाशकारणोपस्थिति के पूर्व में घटादि कुछ काल तक अवस्थित रहते हैं।' — वह भी निरस्त हो जाता है, क्योंकि (पाठ तो अशुद्ध है फिर भी कुछ संगति कर के पढना) इन्धनादि को प्रतिपल विनाशी नहीं मानेंगे तो उन में सर्वशक्तिशून्यतारूप असत्त्व प्रसक्त होगा, क्योंकि असत् का प्रतिपल विनाश नहीं होता है – सत् का 20 होता है। तात्पर्य, सभी भाव स्वरसपूर्वक यानी निसर्गतः प्रतिपलविनाशी होते हैं, अग्नि के संयोग से इन्धनादि का नाश होता है यह गलत है। पहले बहुत कह चुके हैं, कुछ यहाँ भी कहते है-अग्निसंयोग के काल में इन्धनादि की संभवित कल्पना से तीन अवस्था हो सकती हैं -

9 — इन्धनादि तदवस्थ ही रहे। २ — कुछ विकार प्राप्त करें। ३ — कल्पनाज्ञान से कल्पित तुच्छदशापन्नस्वभाव। अब बोलिये कि अग्नि आदि (तथाकथित नाशकारणों) का यहाँ कौनसा योगदान 25 (= व्यापार) है ? 9 — क्या वे इन्धनादि की उत्पत्ति करेंगे ? नहीं, इन्धनादि की तो अपने हेतसमुदाय से ही उत्पत्ति होती है। २ – अग्निसंयोग से अंगारादि विकार का सृजन होने में तो कोई विवाद ही नहीं। दूसरी बात, अंगारादिविकार की उत्पत्तिकाल में यदि इन्धनादि की निवृत्ति मानेंगे या नहीं मानेंगे ? अगर नहीं मानेंगे तो काष्ठादि सद् रूप से तदवस्थ उपलब्ध हो सकेंगे। यदि कहें कि - 'हम अंगारादि से काष्ठादि की निवृत्ति (ध्वंस), मानेंगे तब कोई दोष नहीं लगेगा।' - तो भी 30 गलत है क्योंकि उस ध्वंस को वस्तुरूप मानेंगे तो अग्नि से एक स्वतन्त्र कार्यरूप वस्तुस्वरूप ध्वंस भले उत्पन्न हो, काष्ठादि को क्या ? वे तो तदवस्थ ही रहेंगे और पुनः पुनः अपना कार्य करते

अथ भावान्तरमेव प्रध्वंसाभावः नापरः तत् कथं काष्ठादेस्तथोपलब्ध्यादिप्रसङ्गः ? नैतदेवम्— यतः 'काष्ठादेरङ्गारादिरेव ध्वंसो नाऽपरः' इत्यत्र किञ्चिन्निबन्धनं वाच्यम्। 'तिस्मिन् सित तिन्नवृत्तिरि'ति चेत् ? न, तुच्छस्वभाविनवृत्त्यनङ्गीकरणेऽङ्गारादिकमेवार्थान्तरं निवृत्तिशब्देनोक्तम्। ततश्चायं वाक्यार्थः— अङ्गारादिभावभावात् काष्ठादेरङ्गारादिकं ध्वंस इति। न चाङ्गारादिभावेऽङ्गारादिर्भावः स्वात्मिन हेतुत्विवरोधात् अप्रस्तुताभिधानं च प्रसक्तम् अस्त्या(?ग्न्या)दिभ्यस्तदुत्पादाभिधानात्। काष्ठादीनां निवृत्तो प्रस्तुतायामर्थान्तरविधाने तेषामिनवर्त्तनात्।

यदप्यभ्यधायि (११-८) 'बुद्धिप्रदीपादयो येऽप्यनु(प)जातविकारा ध्वंसमासादयन्ति तेऽप्यात्माऽ-व्यक्तरूपा(पतां) विकारान्तरमेव ध्वंसमनुभवन्ति' इति, तदप्यसङ्गतम्, बुद्ध्यादीनामात्मरूपविकारापत्तौ प्रमाणाभावात्, आत्मनश्चाऽसत्त्वात् कथं तद्रूपता बुद्ध्यादीनां विकारः ? 'न च परिणामः सम्भवति' १० इति प्राक् प्रतिपादितम्। प्रदीपादेस्तु अव्यक्तभावः कार्यदर्शनानुमेयः तस्यातीन्द्रियत्वात्। न च ध्वस्तस्य रहेंगे यह प्रसंग अनिष्ट होगा। पुनः पुनः अग्नि आदि से नये नये ध्वंस की उत्पत्ति चलती रहेगी तो अनवस्था दोष होगा।

यदि कहें — 'काष्ठादि का ध्वंस तुच्छ नहीं किन्तु उत्तरभाव (भस्मादि) रूप हैं, अतः भस्मादि ही उपलब्ध होंगे, काष्ठादिउपलब्धि तदवस्थ होने का प्रसंग कैसे होगा ?' — यह भी यथार्थ नहीं 15 है। कारणः काष्ठादि का ध्वंस अंगारादिस्वरूप ही है अन्यस्वरूप नहीं — ऐसा मानने के लिये कोई आधार कहना चाहिये। यदि 'काष्ठादि के रहने पर अंगारादि निष्पन्न होते हैं' ऐसा अन्वयप्रसंग दिखायेंगे तो वह ठीक नहीं है क्योंकि निवृत्ति या ध्वंस को तुच्छस्वरूप न मान कर आपने तो अर्थान्तर रूप अंगारादि (या भस्मादि) को ही निवृत्तिशब्द से स्वीकार लिया। फलस्वरूप वाक्यार्थ यह हुआ — काष्ठादि के रहने पर ही अंगारादिभाव का भाव (सत्ता) होने के कारण अंगारादि ही उस का ध्वंस है। 'अंगारादि था भाव से ही अंगारादिभाव का उद्भव' नहीं हो सकता क्योंकि स्व-उद्भव के लिये तब स्व में ही उत्पादनानुकूल क्रिया मानने में हेतुत्व के साथ स्पष्ट विरोध प्रसक्त होगा। तथा ऐसा कहना यहाँ बिनजरूरी होने से अप्रस्तुतता भी होगी। कैसे यह देखो — अग्निआदि से उस का उद्भव कह देने के बाद काष्ठादि की निवृत्ति की बात प्रस्तुत में चल रही है तब आप अंगारादि के उद्भव की बात पर चल गये तो काष्ठादिनिवृत्ति तो रुक जायेगी।

# [ आत्मा के अव्यक्तविकाररूप बुद्धिध्वंस अमान्य ]

यह जो कहा था— (११-२६) 'जिन का ध्वंस भरमादिव्यक्तविकारप्रदर्शक नहीं होता ऐसे बुद्धि अथवा दीपकादि पदार्थ का जो ध्वंस होता है उन का व्यक्त नहीं किन्तु अव्यक्त भी विकार तो होता है जो आत्मा से अभिन्न ही होता है।' — वह तो गलत ही है। बुद्धि आदि का स्वअभिन्न विकार होता है इस कथन में कोई समर्थक प्रमाण नहीं। आत्मा भी सत् नहीं है तो बुद्धि आदि का आत्मा 30 से अभिन्न विकार की तो कथा ही क्या ? आत्मा न होने से उस के परिणाम की कथा भी व्यर्थ है — यह पहले कहा जा चुका है। बुद्धि की तरह प्रदीप का अव्यक्तभावरूप ध्वंस भी अघटित ही

पूर्वमुद्रितपुस्तके द्वाविंशतिटीप्पणगतं पाठान्तरं स्वीकृतमत्र।

प्रदीपादेः किञ्चित् कार्यमुपलभ्यते यतस्तदव्यक्तभावानुमितिः स्यात्। तन्न भावान्तरं प्रध्वंसाभावः। भावान्तरस्य च प्रध्वंसत्वे तद्विनाशाद् घटाद्युन्मज्जनप्रसिक्तः। न च कपालादेर्भावरूपतैव ध्वस्ता नाभावात्मकतेति नायं दोषः, भावान्तररूपस्याभावस्य तदभावे प्रच्युतत्वात्।

न च कृतकस्याभावस्याऽविनाशितायामनित्यत्वेन कृतकत्वस्य व्याप्तिः सिध्येत्, अकृतकत्वे त्वभ्युपगम्यमाने भावान्तरकार्यात्मकध्वंसो न भवेत्। प्रध्वंसाभावविनाशे तु सर्वदा प्रध्वंस(स)द्भावात् घटादीनां सत्ता न 5 भवेत्। ततो यथा कारणस्वरूपः प्रागभावः कार्योदये कारणनिवृत्तौ निवर्त्तते— अन्यथा तदात्मकत्वाऽयोगात् — तथा कार्यात्मा ध्वंसाभावोऽपीति नष्टैर्घटादिभिः पुनर्मक्तव्यमेव। न च यथा हेतुबन्धे देवदत्तस्य न पुनः प्रादुर्भावः तथेहापीति वक्तव्यम्, देवदत्तहेतुर्देवदत्तमरणाऽरूपत्वात् तस्य दण्डादिकल्पत्वात्। तन्न कपालादिरूपं भावान्तरं घटादेर्ध्वंसः, तत्र कारकव्यापाराऽसम्भवात् क्रियाप्रतिषेधमात्रप्राप्तेः, अकारकस्य

है। अगर वह है तो वह उस के कार्य को देखने पर अनुमानगम्य ही होगा, क्योंकि वह अतीन्द्रिय 10 होगा — एक बार नष्ट हो जाने पर प्रदीपादि का कुछ भी कार्य उपलब्ध नहीं होता कि जिस के प्रदीपादि के अव्यक्तभाव का अनुमान किया जा सके। फिलत हुआ कि प्रध्वंसाभाव भावान्तररूप नहीं है। यदि घटादि वस्तु का ध्वंस कपालादि अन्य वस्तुरूप होगा तो उस अन्य वस्तु के ध्वंस होने पर पूर्व वस्तु घटादि के पुनरुद्गम होने की आपत्ति अवश्य होगी। यदि कहें कि — 'घटादि का ध्वंस कपालरूप है और कपालादि भाव का ध्वंस होने पर उस की भावरूपता का ही ध्वंस होता 15 है न कि अभावरूपता का, अतः घटादि के पुनरुद्गम का अनिष्ट प्रसंग नहीं होगा।' — तो यह गलत है क्योंकि नष्ट भावरूप अभावरूप से अभिन्न होने से भावरूप के नष्ट होने पर अभावरूप का भी नाश अवश्य होगा अतः घटादि के पुनरुद्गम का अनिष्ट तदवस्थ रहेगा।

# [ प्रध्वंसाभाव कृतक या अकृतक - विकल्पनिरसन ]

यह भी सोचिये — अभाव को कृतक (हेतुजन्य) मानेंगे या अकृतक ? यदि कृतक मान कर, 20 भाव के पुनरुद्गम को रोकने के लिये कृतक अभाव को अविनाशी मानेंगे तो कृतकत्व-अनित्यत्व की व्याप्ति का भंग प्रसक्त होगा। यदि अभाव को अकृतक मानेंगे तो अन्यभावकार्यात्मक ध्वंस का (यानी भाव कार्यात्मक अभाव का) ध्वंस नहीं होगा, क्योंकि वह तो अकृतकअभावरूप है। अकृतक तो अविनाशी होता है (गगनवत्)। तथा उक्त ढंग से प्रध्वंसाभाव को अविनाशी मानने पर घटादिध्वंस त्रैकालिक बन जाने से घटादि की सत्ता कहाँ रहेगी ? फलतः जैसे कार्य उद्गम होने पर कारणीभूत 25 प्रागभाव की निवृत्ति होती है — अगर नहीं होगी तो वह कारणीभूत अभावरूप नहीं रहेगा — उसी तरह कार्यात्मक (यानी सहेतुक) ध्वंसाभाव भी अभावरूप नहीं रहेगा, अतः घटादि के पुनरुद्गम का दोष लगा रहेगा। यदि कहें कि — 'देवदत्त के खूनी का खून हो जाने पर देवदत्त का पुनर्जन्म नहीं होता तो ध्वस्त घटादि का कैसे होगा ?' यह प्रश्न भी गलत है, देवदत्त का खूनी देवदत्त के मरण (ध्वंस) रूप नहीं है जब कि घटादि की निवृत्ति को घटादिध्वंसरूप होती है। जैसे वह दण्डादि से 30 होता है किन्तु वह घटादिध्वंस दण्डादिरूप नहीं होता। निष्कर्ष :— भावान्तरभूत कपालादि के लिये कारकव्यापार अपेक्षित होता है, ध्वंस के लिये नहीं। तब ध्वंस के लिये प्रयुक्त 'अभाव' शब्द में

वाऽहेतुकत्वादहेतुमत्त्वाऽभ्युपगमोऽभावस्य विरुध्येत। हेतुमत्त्वेऽभावस्य कार्यत्वाद् अभावरूपताप्रच्युति-प्रसङ्गः, भावस्य कार्यलक्षणत्वात्।

तथाहि— यत् स्वकारणसद्भावं भवित तदभावं च न भवित तत् कार्यमुच्यते, भवनधर्मा च कथं न भावः ? यतो 'भवित' इति भावः उच्यते इति । अङ्कुरादेरि भावशब्दप्रवृत्तिनिमित्तं नापरमुपलभ्यते, तच्चेदभावेऽप्यस्ति कथमसौ न भावः ? न चार्थिक्रयासामर्थ्यं भावशब्दप्रवृत्तिनिमित्तम् तथा(?तच्च) भावे नास्तीति वक्तव्यम्, सर्वसामर्थ्यविकलस्य तस्य प्रतीतिविषयताऽभावात् कथं हेतुमत्त्वावगितः ? प्रतीतिजनकत्वे वा कथं न सामर्थ्ययोग्यता ? अथ कार्यत्वे सत्यिप यथा घट-पटादिनां भेदः प्रतिनियतिवज्ञानविषयतया, तथा भावाऽभावयोः समानेऽपि कार्यत्वे सत्प्रत्ययविषयस्य भावता असत्प्रत्ययविषयस्य चाऽभावरूपतेति । असदेतत्, असत्प्रत्ययविषयत्वे कार्यताऽप्यस्य दूरोत्सारितैव । अथ स्वहेतुभावे भावात् कार्यताऽस्य

10 प्रयुक्त 'नज्' से सिर्फ भावक्रिया का निषेध ही निरूपित होगा, न कि भावान्तर। अथवा यहाँ दण्डादि किसी भावान्तर का कारक नहीं सिद्ध होगा, फलतः अभाव अपने आप अहेतुक सिद्ध होगा, क्योंकि जो अकारक होता है वह अहेतुक भी होता है, अत एव अभाव में हेतुप्रयुक्तत्व का स्वीकार विरोधग्रस्त हो जायेगा।

#### [ अभाव में भावत्व का अनिष्टापादन ]

कैसे यह देखिये — अपने कारणों के हाजिर रहने पर जो हाजिर होता है और उन के अभाव 15 के होने पर जो निहं होता — उसे कार्य कहते हैं। कारणों के जिरये जो भवनधर्मवाला (यानी अस्तित्व धारण करनेवाला) होता है उसे 'भाव' क्यों न कहा जाय ? (यदि अपने कारणों से प्रध्वंसाभाव का भवन होता है तो वह अभाव नहीं, भाव ही हो सकता है — यह कथनतात्पर्य समझिये)। 'भाव' कहते हैं होनेवाले पदार्थ को, अंकूरादि के लिये भी 'भाव' शब्दप्रयोग का निमित्त यही है, और कोई नहीं, यही निमित्त अभाव को भी लागु होता है तो वह भी 'भाव' क्यों न कहा जाय ?

20 **शंका** :- भावशब्दप्रयोग का निमित्त है अर्थक्रियासामर्थ्य, अभाव में वह है नहीं, तो उसे भाव क्यों कहा जाय ?

उत्तर :- ऐसा मत बोलना, जो सर्वशक्तिविकल है उस में प्रतीतिविषयता का अन्वय भी जब शक्य नहीं तब हेतुमत्त्व (यानी किसी का कार्यत्व) भी कैसे हो सकता है ? अगर प्रतीतिविषयता का अन्वय भी जब शक्य नहीं तब हेतुमत्त्व (यानी किसी का कार्यत्व) भी कैसे हो सकता है ? 25 अगर प्रतीतिविषयता जो कि तज्जनकता ही है, उस में मानी जाय तो सर्वशक्तिवैकल्य कैसे होगा?

शंका :- कार्यता के रहते हुए भी जैसे घट-पटादि में भेद होता है वैसे भाव-अभाव दोनों में नियतप्रतीतिविषयता के जरिये कार्यत्व तुल्यतया होने पर भी जिस में 'सत्' आकारप्रतीतिविषयता रहती है वह 'भाव' होता है, तथा असत्-आकारप्रतीतिविषयता होती है वह 'अभाव' होता है।

उत्तर :- यह भी गलत शंका है। असत्आकारप्रतीतिविषयता अभाव में स्वीकारने पर तो कार्यता 30 त्वरित वहाँ से भाग जायेगी। यदि अपने हेतुओं उस का (अभाव का) आविर्भाव होने के कारण उसे 'भाव' मानेंगे तो सत्-आकार प्रत्ययविषयता बलात् गले में आ पडेगी। अभाव को भावात्मक

10

20

#### - तर्हि कथं न सत्प्रत्ययविषयता ?

तथाहि— यद्यसौ 'भवति' इति प्रतीयते 'सन्' इत्यपि प्रतीयेत। न हि 'अस्ति-भवति-सद्भावः' इति शब्दानां कश्चिदर्थभेदो विद्वद्भिरिष्यते। अथ वा(चाऽ)भावात्मकतयैवासौ भवति। न, व्याहतत्वात्। यतो 'न भवति' इत्यभाव उच्यते स कथं 'भवति' इति ? 'स्वग्राहिणि ज्ञाने प्रतिनियतेन रूपेणाऽप्रतिभासनात् 'अभावः' इत्येतदपि न वक्तव्यम' – अत्यन्तपरोक्षचक्षुरादीनामप्यभावताप्रसक्तेः। न वाऽभावस्य भवितृष् 5 पर्युदासात् प्रसज्यप्रतिषेधो भिद्यते। न वाऽसद्रपत्वस्य विधानात् स पर्युदासात् भिद्यते असद्रपस्य भवनविरोधात्। 'भवति' इति हि भूत्या सत्तयाऽभिसम्बध्यते, एवं कथमसद्रूपस्य विधानम् ? विधिः(?धेः) सर्वदा प्राधान्यात् नञर्थश्च पर्युदास एवैको भवेत्। यतो यदि कृतश्चित् किञ्चिन्निवर्त्तेत तदा तत्पर्युदासेन तद्व्यतिरेकि परामृश्येत, न ≜चैकं भवतिनिर्वृत्तिर्भवतीत्युक्ते, अर्थान्तरस्यैव कस्यचित् सर्वत्र विधानात्। एवं वस्वन्तरमेवोक्तं स्यात्, न तयोर्विवेकः, अविवेके च न पर्युदासः।

मान कर सहेतुक मान सकते हैं, अभावात्मक मान कर नहीं।

### [ अभाव और भवति का परस्परविरोध ]

देखिये – यदि अभाव 'भवति (होता है)' इस प्रकार प्रतीत होता है तो 'सत्' स्वरूप से भी प्रतीत होना चाहिये। अस्ति-भवति-सद्भाव इन शब्दोमें विद्वानों को कोई अर्थभेद प्रतीत नहीं होता - एक ही अर्थ भासता है। फिर भी वह अभावस्वरूप ही होने का पकड रखेंगे तो अभाव और 15 भवति का परस्पर विरोध होने से वह उचित नहीं होगा। कारण, 'न भवति' (= नहीं होता) यह अभावसूचक है तो फिर वहाँ 'भवति' (= होता है) कैसे संगत होगा ? ऐसा मत बोलना कि -'अपने ग्राहक ज्ञान में वह भासित होता है किन्तु किसी नियताकार से नहीं – इस लिये उसे 'अभाव' कहते हैं - निषेधकारण यह है कि यहाँ अत्यन्त परोक्ष नेत्रादि के लिये भी 'अभाव' व्यवहार प्रसक्त होगा, क्योंकि उन का भी (परोक्ष होने से) नियताकार भासन नहीं होता।

#### [ पर्युदास नकार से अर्थान्तरविधान का विमर्श ]

यह भी विचारणीय है कि 'न भवति' अथवा 'अभाव' में जो 'नज' (= निषेधवाचक नकार) है वह भवनशील पदार्थ के विषय में चाहे पर्युदास नज़ हो या प्रसज्य नज़ हो, कुछ तफावत नहीं। आखिर तो भवनक्रिया का निषेध ही होता है तो साथ में अभाव का भवन भी विहित हो जाता है। भवन-विधान के बदले अगर असद्रूपता का विधान माने तो पर्युदास से वह पृथक् नहीं हो सकता क्योंकि 25 असद्रूप का भवन के साथ विरोध है – इस तरह कि 'भवति' स्थल में भूति के साथ सत्ता का अन्वय न किया जाता है – तो वहाँ असद्भूपता का विधान कैसे ? विधि (= विधान) का तो हमेशा प्राधान्य होने से नकार का अर्थ पर्युदासात्मक एक ही होगा। कारण, एक पदार्थ जब दूसरे से जुदाई रखता है तब उसे के पर्युदासात्मक निषेध के द्वारा उसके असमान पदार्थ का परामर्श करता है। तब एकत्व वहाँ सावकाश नहीं है। 'निवृत्तिः भवति (= होती है)' ऐसा कहने पर किसी अन्य अर्थ का विधान 30 सर्वत्र होता है। इस प्रकार 'अभाव' पद से किसी अर्थान्तर का ही निरूपण होता है, न कि उस का

. 'चैवं' इति पूर्वमुद्रिते पाठः । अस्माभिस्तु तत्रैव अधोनिर्दिष्टं पाठान्तरं गृहीतिमिति ।

अपि च, यद्यग्न्यादिभ्योऽभावो भवेत् तद्भावे काष्ठादयः किमिति नोपलभ्यन्ते ? न ह्यग्न्यादिभ्यो ध्वंससद्भावेऽपि काष्ठादयो निवृत्ताः ध्वंसोत्पादन एव अग्न्यादीनां चिरतार्थत्वात् । 'काष्ठोपमर्देन ध्वंसस्योत्पत्तेः न तेषामुपलब्धिरि'ति चेत् ? कुतः पुनस्तदुपमर्दः ? न तावत् प्रध्वंसाभावात्, काष्ठादिसत्ताकाले तस्याभावात् । नाग्न्यादिभ्यः, ध्वंसाविर्भाविन (वन) एव तेषां व्यापारात् । न चोत्पन्नः प्रध्वंसाभावः काष्ठादीनुपमर्दयित, तद्यौगपद्यप्रसङ्गात् तथा च सत्यविरोधप्राप्तिः । ध्वंसेन च काष्ठादेविनाशने विकल्पत्रयस्य (७९-५) तदवस्थत्वात् ततश्चानवस्था । न च ध्वंसेनावृतत्वात् काष्ठादेरनुपलम्भः, तदवस्थे तिस्मिन्नावरणाऽयोगात् । ततो विकारभावे वा पुनरिप विकल्पत्रयानितवृत्तिः ।

किञ्च, यदि हेतुमान् विनाशः, तदा हेतुभेदात् म(? स) भेदं किं नानुभवेत् ? कार्यात्म(ा)नो हि घटादयः कारणभेदात् भेदमनुभवन्तोऽध्यक्षत एवावसीयन्ते, नैवमनासादितभावान्तरसम्बन्धः प्रच्युतिमात्रस्वभावो

10 विवेक — यानी शून्यतत्त्व। यदि शून्यत्व का निरूपण मानेंगे तो पर्युदास नहीं चलेगा।
[ अभाव (ध्वंस) काल में काष्ठानुपलब्धि की संगति कैसे ? ]

यह भी विचारना है कि अगर अग्निआदि से (काष्ठादि का) अभाव होता है, भले हो, लेकिन तब (अभाव के रहते हुए) काष्ठादि का उपलम्भ क्यों नहीं होता ? अग्निआदि से ध्वंसोत्पत्ति होने पर भी काष्ठादि की निवृत्ति क्यों ? अग्नि आदि तो सिर्फ ध्वंस को उत्पन्न कर के सार्थक बन 15 गये – उस से काष्ठादि पर कौन सा प्रभाव पड़ा कि वे नहीं दिखाई देते ? यदि कहें कि – 'ध्वंस काष्ठादि का उपमर्दन करता हुआ ही स्वयमुत्पन्न होता है – इस लिये काष्ठादि नहीं दिखते।' – , तो यहाँ प्रश्न है – काष्ठ का उपमर्दन किया किसने ? काष्ठ की सत्ता के काल में प्रध्वंस तो था नहीं तो प्रध्वंस उपमर्दन हो नहीं सकता। क्या अग्निआदि ने किया ? नहीं – वे तो ध्वंस का आविर्भाव करने में व्यग्न हैं। प्रध्वंस उत्पन्न हो कर काष्ठ का उपमर्दन करे यह शक्य नहीं क्योंकि 20 तब प्रध्वंसक्षण में भी काष्ठ की सत्ता स्वीकारनी पडेगी - जो अनिष्ट है। तथा, दोनों की एक कालीनता मानने पर वास्तविकता से विरोध आयेगा। तथापि ध्वंस से काष्ठादि का विनाश मानेंगे तो पुनः पूर्वोक्त तीन विकल्प (७९-२३) — अग्निसंयोग होने पर इन्धनादि <sup>ब</sup>तदवस्थ रहते हैं ? <sup>b</sup>कुछ विकार होता है ? <sup>c</sup>या तुच्छ स्वभावप्राप्ति होती है ? — ये तीन विकल्प 'अग्निसंयोग' शब्द के बदले ध्वंसशब्दप्रयोग कर के पुनः खडे होंगे। उपरोक्त प्रकार से उन का उत्तर देने में पुनः ये तीन 25 विकल्प खड़े होंगे – आखिर अनवस्थादोष लगेगा। यदि कहें कि – 'ध्वंस से आवृत होने के कारण काष्ठादि का उपलम्भ नहीं होता' – तो कहना होगा कि प्रथम विकल्प में जब काष्ठादि तदवस्थ (अनावृत) ही हैं तो उन का आवरण हो नहीं सकेगा। यदि कहें कि - 'ध्वंस से काष्ठादि को विकार प्राप्त होगा' – तो यहाँ भी ध्वंस से विकारावस्था में काष्ठादि का क्या होता है ? तदवस्थ रहते हैं... इत्यादि तीन विकल्प पीछा नहीं छोडेंगे।

#### [ सहेतुक विनाश में वैविध्य की आपत्ति ]

यह भी विचारणीय है — विनाश यदि सहेतुक है तो हेतुभेद से विनाश में भी भेद यानी वैविध्य होना चाहिये। प्रत्यक्ष से दिखता है कि कपालादि एवं तन्तुआदि कारण-भेद रहने पर घट-

ध्वंसः, तस्याग्न्यभिघातादिहेतुभेदेऽपि तु(स्व)च्छरूपतया सर्वत्र विकल्पज्ञानेऽवभासनात्। न हि 'अभावोऽभावः' इति तुच्छरूपतामपहायापरं तस्य किञ्चिद् रूपमीक्ष्यते। हेतुमत्त्वे च तदवस्थस्तस्य विनाशप्रसङ्गः। अथ विनाशस्य विनाशहेतुः न दृष्टः — इति नासौ विनश्यति। तदुक्तम् — [ ]

घटादिषु यथा (दृष्टाः) हेतवो ध्वंसकारिणः। नैवं नाशस्य सो हेतुस्तस्य सञ्जायते कथम् ?।। इति। नन्वेवं बुद्ध्यादीनामप्यविनाशिताप्रसिक्तः विनाशहेत्वदर्शनात्। अथाऽदृष्टोऽपि ध्वंसहेतुः कल्प्यते 5 अहेतुकविनाशानुपपत्तेः अन्यत्र तस्य हेतुमत्त्वदर्शनात्, बुद्ध्यादीनां चोत्तरकालं स्वरूपाऽसंवेदनात् अवस्थित-रूपत्वे च तेषां तदयोगात् इति — असदेतत्, स्वसंविदितत्वानभ्युपगमे बुद्ध्यादीनामस्य प्रलापमात्रत्वात्।

तथाहि— यथा घटादयो भावा न सर्वदैव ज्ञानविषयतामुपगच्छन्ति तथा बुद्ध्यादयोऽपि ज्ञानान्तरसंवेद्याः सन्तोऽपि नावश्यमनुभवपथमुपयास्यन्तीति कृतस्तेषामनुपलम्भादभावनिश्चयः ? न चैकदोपलब्धानामन्यथा(?दा)-त्यन्तानुपलम्भादसत्त्वनिश्चयो युक्तः। यतः उपलम्भः प्रमेयकार्यम्, न च कार्यनिवृत्तिः कारणाभावं गमयति 10 पटादि में भेद की उपलब्धि होती है। ध्वंस यदि सिर्फ प्रच्युतिमात्रस्वरूप है तो भावान्तर के साथ उस का कोई सम्बन्ध ही नहीं है, उस में तो वैसा (वैविध्य) है ही नहीं। ध्वंस तो उसके जनक अग्निअभिघात (संयोगविशेष) आदि विभिन्न हेतु से जन्य होने पर भी सभी विकल्पों में एकमात्र तुच्छस्वरूप से ही अवभासित होता है। 'अभाव... अभाव' इस प्रकार तुच्छस्वरूपता को छोड कर अन्य किसी स्वरूप से अभाव का दर्शन नहीं होता। तथा, जो सहेतुक है वह विनाशी होता है इस व्याप्ति के 15 जोर पर सहेतुक विनाश के ध्वंस की विपदा तो तदवस्थ ही है।

# [ नाश के नाश की अथवा बुद्धि आदि अविनाश की आपत्ति ]

यदि कहें — 'व्याप्ति होने पर भी जब विनाश के विनाश का हेतु ही अस्तित्व से बाहर है तो विनाश के विनाश का अनिष्ट नहीं रहता। — किसी विद्वान् ने कहा है — घटादि भावों के जैसे विनाशक हेतु हैं वैसे नाश का वह कोई हेतु नहीं है। फिर उस का नाश होगा कैसे ?' — 20 तो सहेतुकवादी को ऐसी आपित्त होगी कि (के अतीन्द्रिय होने के कारण) बुद्धि आदि का भी कोई विनाशहेतु दृष्टिगोचर न होने से बुद्धि आदि अविनाशी हो जायेंगे। यदि — "दृष्टिपथ में न आने पर भी उन के नाशहेतु की कल्पना करनी पड़ेगी क्योंकि नाश विना हेतु नहीं होता। अन्य स्थलों में भाव का नाश एवं उस की सहेतुकता सर्वमान्य है — बुद्धि आदि का स्वरूप स्वउत्तरकाल में संविदित भी नहीं होता, यदि उत्तरकाल में वें उपस्थित होते तो उन का असंवेदन संगत नहीं होगा 25 — आखिर बुद्धि आदि का नाश तो मानना ही पड़ेगा।" — ऐसा कहें तो यह गलत है क्योंकि यह सब वचन प्रलापमात्र रह जाता है यदि बुद्धि आदि को स्वसंविदित न माना जाय।

# [ बुद्धि को स्वसंविदित न मानने पर अविनाशप्रसंग ]

प्रलाप क्यों — यह देखिये, घटादि पदार्थ जैसे सर्वदा ज्ञानविषय नहीं बने रहते वैसे बुद्धि आदि पदार्थ (स्वसंविदित यदि नहीं मानेंगे तो) ज्ञानान्तरवेद्य होते हुए भी अवश्य अनुभवविषय बनते रहे 30 — ऐसा कोई नियम नहीं है, अत एव उन के अनुपलम्भ से उन के अभाव का निर्णय आप नहीं कर सकेंगे। एक समय जो उपलब्ध हो चुके हैं — अन्य काल में उन के अनुपलम्भमात्र से उन के

— 'न हि अवश्यं कारणानि फलवन्ति' [ ] इति न्यायात् केवलमनुपलभ्यमाना बुद्ध्यादय उपलम्भ-प्रत्ययान्तरिवकला न 'असन्त एव' इति निश्चयः। येषां त्वर्थापत्तिसमधिगम्या बुद्धिः तेषां चक्षुरादीनामिव कार्याऽनारम्भेऽपि कृतोऽस्या प्रभ(?अभा)वो भवेत् ?

अथवा एकैवावस्थितरूपा बुद्धिस्तान् तान् पदार्थान् क्रमेणोपलभन्ते, न ह्यस्या घटादीनामिव विनाशकारणमुत्पश्यामः। ततोऽदृष्टोऽपि यथाऽस्या विनाशहेतुः कल्प्यते विनाशस्यापि तथैव कल्प्यताम्। ततो विनाशेनापि स्वविषयज्ञानजननसामर्थ्यं विभ्राणेन विनंष्टव्यमिति घटादीनां पुनरप्युन्मज्जनप्रसङ्गः। य(?त)तोऽयमहेतुः निःस्वभावोऽभ्युपगन्तव्यः। अग्निसंयोगादयस्तु काष्ठादिष्वङ्गारादिकमेव जनयन्ति। काष्ठादयस्तु स्वरसत एव निरुध्य(न्)ते इत्यनवद्यम्। लोकश्चािकञ्चिद्रपतामेव नाशस्य प्रतिपद्यते तत्त्वमपि (?) वा(चा) सतोऽकिञ्चिद्रपतेव, यतोऽवैपरीत्यं तत्त्वमुच्यते। न चैतद् विपरीतं यत् 'अिकंचिद्रपो ध्वंसः' इति। ततो यद्यपि 'सदसती तत्त्वम्' इति व्यपदेशस्तथापि नासतो वस्तुता। तेन विनाशकाले – 'न असत्त्व का निश्चय कर लेना उचित नहीं। क्योंकि उपलम्भ तो प्रमेय (विषय) का कार्य है, कार्य के अभाव से कारण के अभाव का अनुमान शक्य नहीं। यह नियम नहीं है कि कारण विद्यमान होते हुए भी कार्य का जनन करे ही – यह न्यायसंगत है। अत एव बुद्धि आदि जब उपलम्भ – या अन्य किसी प्रतीति से शून्य होते हैं तब उन्हें सिर्फ अनुपलभ्यमान ही कह सकते हैं किन्तु 'ये असत् हैं' ऐसा निश्चय नहीं होता।

#### [ बुद्धिनाश की तरह विनाश के विनाश की आपत्ति ]

अथवा स्थिरवाद में ऐसा भी क्यों न माना जाय कि — बुद्धि सदा (दर्पण की तरह) अवस्थित रहती है और (दर्पण में पडनेवाले क्रमिक प्रतिबिम्बों की तरह) क्रमशः तत्तत् पदार्थों का ग्रहण करती है। घटादि के विनाश के दृश्यमान कारणों की तरह बुद्धि का कोई नाशहेतु दृष्टिगोचर नहीं होता। 20 आप ऐसा मानने के बदले आप अदृष्ट नाशहेतु की कल्पना जब करते हैं तो विनाश के अदृष्ट विनाश की भी कल्पना कर लो। फलतः मानना ही पड़ेगा कि स्वविषयज्ञानजनक सामर्थ्य रखनेवाले अभाव (ध्वंस) को भी ध्वस्त हुए विना नहीं चलेगा। जैसे ही ध्वंस का ध्वंस हुआ, प्रतियोगी घटादि पुनः सिर उठायेंगे ही। आप को स्वीकारना होगा कि ध्वंस अहेतुक निःस्वभाव होता है। प्रश्न :- नाश स्वयं होता है तो अग्नि आदि का काम क्या ? उत्तर :- अग्निसंयोगादि नाश के लिये निरूपयोगी 25 है किन्तु काष्ठादि के अंगार या भस्म की उत्पत्ति के लिये उपयोगी है। अग्नि से काष्ठादि का नाश नहीं होता, काष्ठादि का निरोध स्वस्वभाव से ही होता है — इस कल्पना में दोष नहीं है।

# [ लोक में भी विनाश की तुच्छता की मान्यता ]

लौकिक न्याय से देखें तो — नाश तुच्छ निःस्वभाव अकिंचिद्रूप ही लोक में माना जाता है। नाश का मूल तत्त्व (तद्भाव) भी यही है — असत् होने से अकिंचिद्रूपता। यह भी इस लिये कि 30 पदार्थमात्र का अपने स्वभाव से अनन्यथापन यही उस का तत्त्व कहा जाता है। 'ध्वंस अकिंचिद्रूप है' यह निरूपण विपरीत नहीं है। हालाँकि लोक में ऐसा व्यवहार भी होता है कि तत्त्व सत् और असत् द्विविध है। किन्तु सच यह है कि असत् पदार्थ वस्तुरूप कभी नहीं होता। अत एव प्रमाणवार्त्तिक

तस्य किंचिद् भवति, न भवत्येव केवलम्, (प्र॰ वा॰ ३-२७९ पू॰) अन्यथा कस्यचिद् विधाने न भावो निवर्त्तितः स्यात्' इत्यप्रस्तुताभिधानं भवेत्।

यदि — 'कृतकोऽिप विनाशो नित्यः, अकृतकोऽिप प्रागभावो विनाशी' इत्यभिधानम् तदिप न न्यायानुगतम्। अथ भावानां कृतकाऽकृतकानां ध्वंसिता-स्थैर्यलक्षणो धर्म एकान्तिकः। न च भावधर्मो-ऽभावेष्वध्यारोपियतुं युक्तः। कृतः पुनरयमेकान्तिको भावधर्म इत्यवसितम् ? 'अन्यथाभावस्यानुपलम्भाद्' 5 इति चेत् ? नन्वनुपलम्भोऽयं भवन्नप्यात्मादेः सत्ताया अनिवर्त्तकोऽन्यत्र कथमन्यथाभावं निवर्त्तयेत् ? न चात्मनोऽनुमानेनोपलम्भाद् इति वाच्यम्, यतोऽनुमानेप्यनुपलम्भ एव हेतोः विपक्षवृत्तिं कथं निवर्त्तयित ? अथ कृतकाऽकृतकानां पदार्थानां हेतुकृतिवनाशेतरस्वभावदर्शनादव्यभिचारः, यद्येवं यस्यैव घटादेः कृतकस्य का यह कहना — विनाश काल में 'वस्तु का कुछ होता नहीं है — इतना ही कहना चाहिये कि वस्तु नहीं होती।' यदि एक को नष्ट होने पर अन्य का विधान किया जाय तब तो भाव की निवृत्ति <sup>10</sup> नहीं होगी।" — यह कथन अप्रस्तुत ठहरता है।

### [ कृतकविनाश की नित्यता युक्तियुक्त नहीं ]

किसी का यह कथन — 'जैसे अकृतक होने पर भी प्रागभाव विनाशी होता है वैसे कृतक होने पर भी नाश नित्य हो सकता है' — न्यायसंगत नहीं है। अब ऐसा कहें कि — 'ध्वंसशीलता एवं स्थैर्य ये क्रमशः कृतक और अकृतक भाव के ही धर्म हैं यह सुनिश्चित तथ्य है। आप ध्वंसरूप 15 अभाव में कृतकत्व के बल से जो भावधर्मात्मक नाश का आरोप करते हैं वह उक्त रीति से अनुचित है (कृतकत्व नाशप्रयोजक नहीं है किन्तु कृतकभावत्व नाशप्रयोजक है।)' — तो यहाँ प्रश्न है — नाश कृतकभाव का ही धर्म है यह कैसे सुनिश्चित तथ्यरूप मान लिया ? उत्तर में कहा जाय कि भावेतर पदार्थ के धर्मरूप में नाश (यानी अन्यथाभाव) का अनुपलम्भ ही उस के भावधर्मता का साक्षि है — तो यहाँ आत्मा के दृष्टान्त से आप के कथन की अतथ्यता को जान लो — आत्मादि तत्त्वों 20 का उपलम्भ नहीं होता, फिर यहाँ अनुपलम्भ से आत्मसत्ता की निवृत्ति नहीं मानी जाती, तो फिर भाव में ध्वंस का उपलम्भ, अभाव में उस का अनुपलम्भ — इतने मात्र से अभाव की नाशधर्मितारूप वैपरीत्य (अन्यथाभाव) की निवृत्ति कैसे मानी जाय ?

# [ अनुपलम्भ मात्र से वस्तु अभाव की सिद्धि अशक्य ]

यहाँ ऐसा मत कहना कि — 'आत्मा की अनुमान से उपलब्धि होती है अतः अनुपलम्भ से 25 आत्मसत्ता की निवृत्ति नहीं हो सकती (यहाँ अभाव की नाशधर्मिता की उपलब्धि नहीं होती अतः उस की सत्ता अभाव (ध्वंस) में कैसे मानी जाय ?)' — इस कथन के निषेध का कारण यह प्रश्न है कि अनुमान के संदर्भ में (विपक्ष में हेतु न देखने मात्र से) अनुपलम्भ मात्र हेतुसत्ता को विपक्ष से व्यावृत्त कैसे कर सकता है ? यदि कहा जाय कि — 'घटादि कृतक पदार्थ (यानी भाव) हेतुजन्य विनाशस्वभाववाले होते हैं तथा गगनादि अकृतक भाव तथास्वभाववाले नहीं होते — (भाव के लिये 30 ऐसा दिखता है, अभाव के लिये नहीं) इस से, अभाव में नाशधर्मिता के अनुपलम्भ से उस का अव्यभिचार यानी धर्मिता का अभाव मान सकते हैं।' — तो यदि ऐसा ही मानेंगे तो ऐसा भी मान

विनाशकारणवशाद् विनाशो दृष्टः स एव ततस्तथा निश्चीयताम् नान्य कृतकत्वसाधर्म्यमात्रेण। न हि वस्त्रे रागस्य एव स्वहेतुसंनिधिसापेक्षस्याऽवश्यम्भाविना(?ता) तद्धेतुसंनिधेरप्यपरहेतुसंनिधिसापेक्षत्वात्, 'न चावश्यं हेतवः फलवन्तः' (८६-९) इत्युक्तम्।

अध सापेक्षोऽपि वासिस रागः सर्वत्र यद्युपलभ्यते किमित्यवश्यंभावी न भवेत् ? न च तथोपलभ्यते अन्यथापि तस्य ग्रहणात् । एवं यदि नाशस्याप्यन्यथापि भाव उपलभ्यते तदाऽसापेक्षत्वान्नावश्यंभाविता भवेत् । न चैवं सर्वत्र (??कृतके (ना)शस्योपलब्धेरिति । असदेतत्, भवतु समस्तवस्तुव्यापिज्ञानाभावात् भावेऽनुमानवृत्तेर्न(?)वैफल्यापित्तः ??) हेतुबलादुपजातध्वंसस्य कस्यचिद् दर्शनेऽपि कारणप्रतिबद्धजन्मनामन्यथापि दर्शनात् उपजातशङ्को देशादिविप्रकृष्टेषु भावेषु कथं तथाभावं निश्चिनुयात् ? यद्यपि वा(?चा)कृतकानां विनाशं(?शो) नोपलब्धः, तथापि कालान्तरे तदा वाऽसौ हेतुनिमित्तो न सम्भवीति कृतो निश्चयः ?

10 सकते हैं कि जिन घटादि भावों का नाशकारणसांनिध्य से नाश दिखता है उन का ही नाशकारणजिनत नाश स्वीकृत किया जाय, केवल कृतकत्व साधर्म्य से सभी कृतक भावों का नाश मानने की जरुर नहीं। — देखिये, वस्त्र में रंग के कारणों के सांनिध्य से रंग उत्पत्ति होने पर भी, यह नहीं कह सकते कि सभी वस्त्रों में रंग की उत्पत्ति अवश्य होगी ही, क्योंकि कारणों का सांनिध्य भी अन्य कारणों पर निर्भर रहता है। अत एव हमने पहले कहा है (८६-९२) हेतु फलवन्त ही हो — ऐसा नियम नहीं है। (समग्र कथन का तात्पर्य यह है कि यदि अभाव का नाश नहीं मानेंगे और उस की सहेतुक उत्पत्ति मानेंगे — वह भी सिर्फ उपरोक्त युक्तियों के आधार पर, तो उन्हीं युक्तियों के आधार पर कृतक भावों के अहेतुकत्व अथवा हेतुसंनिधि होने पर भी अनुत्पत्ति आदि की आपत्ति प्रसक्त होगी।)

### [ वस्त्र के रंग की अवश्यंभाविता अनिश्चित ]

20 अब दलील की जाय कि — 'वस्त्र में परद्रव्यकृत राग यद्यपि अवश्य हेतुसापेक्ष है, (उस का मतलब यह नहीं कि हेतु के रहते हुए भी वह अवश्य उत्पन्न न भी हो) फिर भी **यदि** सभी वस्त्रों में कोई परद्रव्यकृत रंग दिखता है तो उसे सहेतुक अवश्यंभावी क्यों न माना जाय ? हाँ, सच है कि सभी वस्त्रों में वह (परद्रव्यकृत रंग) दिखता नहीं परद्रव्यसंयोग के विना भी वह दिखता है। यदि इस तरह कृतक का नाश भी विना हेतु के उपलब्ध होता तो हेतु-असापेक्ष हो जाने से उस 25 की अवश्यंभाविता वच नहीं पाती। किन्तु वैसा कहीं भी नहीं दिखता कि नाश विना हेतु के होता हो, कृतक सभी का नाश दिखता है।' —

यद दलील गलत है क्योंकि सभी कृतक का नाश बोल नहीं सकते जब तक हमें समस्तवस्तुव्यापि ज्ञान (सर्वज्ञता) नहीं है। — यदि होता तो अनुमान निष्फल होने की विपदा प्रसक्त होगी। किसी भाव का ध्वंस हेतु के प्रभाव से दिखाई देने पर भी सहेतुकोत्पन्न दृष्टिगोचर कुछ भावों का ऐसा 30 भी नाश दिखता है जहाँ कोई कारण नहीं दिखता। तब जो दृष्टिमर्यादा बाहर रहे हुए देश-कालदूरवर्त्ति भाव हैं उन में सहेतुकता का निश्चय ही कैसे होगा, जब तक पूर्वोक्त रीति से दृष्ट भाव के नाश के कारण भी शंकाग्रस्त हैं ? अकृतक के लिये भी प्रश्न होगा कि यद्यपि आज-कल उस का नाश

15

न वा(चा)कृतको प्रागभावः तदविनाशो वा सम्भवतीति प्रतिपादितम्। ततोऽसमर्थो विनाशहेतुरिति स्थितम् व्यर्थश्च।

तथाहि— <sup>A</sup>यिद स्वभावतो नश्वरो भावः न किंचिद् विनाशहेतुभिः तत्स्वभावतयैव तस्य स्वयं नाशतः— न हि स्वयं पतित पातप्रयासः फलवान् । <sup>B</sup>अथाऽनश्वरस्तदा तत्स्वभावस्यान्यथाकर्तुमशक्यत्वाद् व्यर्थो नाशहेतुः । न च व(च)लरूपतायां तदुपयोगः, यतो नाऽस्माभिः कार्ये भावानां व्यापारः प्रतिक्षिप्यते 5 किन्त्वचलरूपतैव । ततो भावानामुद्भूता[??भावस्य भावपूर्वस्तु पूर्वको प्रच्युत एवेति तथोपलब्ध्यादिप्रसङ्गः??] यश्च विनाशहेतोरस्थिरस्वभावो घटादेर्भवित कथं स स(?त)स्य स्वभावः तस्मिन्निष्पन्ने भिन्नहेतुकः ? यतो न तत्स्वभावो युक्तः । न च स्वहेतुभिरेव नियमितस्वभावोऽयं कालान्तरस्थायी पदार्थानां हेतुभिर्जनित इत्युत्पादानन्तरं न विनष्टः, स तस्मिन्नेव स्वभावे व्यवस्थितः कथमन्तेऽपि नश्येत् ?

अनुपलब्ध है, किन्तु जब आप नाश सहेतुक ही मानने पर तुले हैं तो ऐसा निश्चय किस तरह 10 होगा कि कालान्तर में अकृतक का नाशहेतु कोई न आने से नाश नहीं ही होगा ? यह भी कैसे कह सकते हैं कि प्रागभाव निर्हेतुक ही है ? पहले हमने कहा ही है कि प्रागभाव न तो अकृतक है न तो अविनाशी है। निष्कर्ष :- नाश स्वयं ही होता है, नाश के लिये अन्य कोई समर्थ हेतु नहीं होता, अगर होगा तो भी निरर्थक, क्योंकि उस के विना भी नाश तो होनहार ही है।

[ नश्चर/अनश्चर स्वभाव विकल्पों में अनुपपत्तियाँ ]

नाश स्वयंभू है वह समझ लो - भाव का स्वभाव  $^{\mathsf{A}}$ नश्चर है या  $^{\mathsf{B}}$ अनश्वर - दो विकल्प हैं। **पहला** :- <sup>A</sup>यिद भाव स्वभाव नश्वर है तो विनाशहेतु बेकार है क्योंकि स्वभावतः यानी स्वतः ही नाश होने वाला है। जो अपने आप गिरनेवाला है (बारीश आदि), उस को गिरने का प्रयत्न सफल नहीं कहा जाता। (स्वयं पतनशील ताडवृक्ष के ऊपर कौआ बैठ जाने के बाद उस का पतन हो जाय तब कौए को दोष देना बेकार है)। <sup>B</sup>दूसरा :- यदि भाव अनश्वरस्वभावी है तब हेतुप्रयोग 20 से उस के परिवर्त्तन के लिये यानी नाश के लिये कुछ भी करना अशक्य होने से नाशहेतु की कल्पना व्यर्थ है। यदि कहें कि - 'भाव में चलरूपता (नश्वरता) के आपादन के लिये नाशहेतु उपयोगी बनेगा' — तो यहाँ हम इतना ही कहना चाहते हैं कि किसी भी कार्य को लक्ष में रख कर कोई कुछ भी प्रयोग (= व्यापार) कर सकता है जिस का हम इनकार नहीं करते, किन्तु हम भावों की स्वतः चलरूपता का स्वीकार करते हैं और अचलरूपता का निषेध करते आये हैं, करते रहेंगे। (यहाँ 25 ततो भावा... प्रसङ्ग.. इतना पाठ अशुद्ध होने से उस का विवरण नहीं किया) ऐसा कहें कि -'घटादि भाव विनाशहेतुसापेक्षअस्थिरस्वभावयुक्त होते हैं' — तो प्रश्न है कि जो अन्य सापेक्ष है उस को 'स्वभाव' कैसे कहेंगे ? भाव तो जब उत्पन्न होगा तब अपने पूर्ण स्वभाव से उत्पन्न होगा, फिर उस में स्विभिन्न हेतु सापेक्ष नया स्वभाव कैसे प्रवेश करेगा ? अरे ! वह उस का स्वभाव हो ही नहीं सकता। ऐसा नहीं हो सकता कि - 'अपने हेतुओं से ही जो नियतप्रकार के स्वभाववाला है 30 ऐसे भाव अपने हेतुओं से कालान्तर स्थायी ही उत्पन्न होता है – अतः त्वरित नष्ट नहीं होता' — यदि ऐसा भाव अपने कालान्तरस्थायित्व स्वभाव में ही अवस्थित रहेगा तो ऐसी क्षण ही कभी

तथाहि— उदयकाले यः स्वभावः स्थिरः तत्स्वभाव एवायमन्तेऽपीति पुनस्तावन्तमेव कालं तिष्ठेत्। तथा तदन्तेऽपि तावन्तमपरम् कालान्तरस्थितिरूपस्योदयकालभाविनः स्वभावस्य तदन्तेऽपि भावात्। न ह्यन्तेऽपि रूपान्तरसम्भवः तस्यैकस्वभावत्वाद् अकिञ्चित्करस्य च विरोधित्वाऽयोगात्। तत्कथं तदपेक्षोऽयं निवर्त्ततः ? दण्डादिप्रपातसमयेऽस्य प्रच्युतिलक्षणः स्वभावः स किं प्रागा(?ग्ना)सीत् येनाऽसौ न निवृत्तः ? न हि तद्भावेऽपि पररूपेणायं निवर्त्तते, स्वरूपं च तदेवास्य प्रागपि कथं न निवृत्तिः ? हेतवश्चानुपकार्यापेक्षायां नियुञ्जानाः स्वकार्यमात्मनोऽस्थानपक्षपातित्वमाविष्कुर्युः।

न च भवतामप्यिकिञ्चित्करमिप मुद्गरादिकमपेक्ष्य कथं प्रवाहो निवर्त्तते इति वाच्यम्— न च विशरारुक्षणव्यितरेकोऽपरः प्रवाहो विद्यते यो निवृत्ताविकिञ्चित्करं मुद्गरादिकमपेक्षते किन्तु परस्परविविक्ताः पूर्वापरक्षणा एव, ते च स्वरंसत एव वि(? नि)रुध्यन्ते इति न क्वचिदिकिञ्चित्करापेक्षा निवृत्तिः।

10 नहीं आयेगी जब उस स्वभाव का विरह होने पर उस का नाश हो।

## [ अन्तकाल में स्वभाव तदवस्थ होने से नाश अयोग ]

स्पष्टता :- अक्षणिकवादी के मत में यदि उत्पत्ति काल में वस्तु कियत्काल-स्थिरस्वभावी है तो अन्तकाल में भी वह मौजूद होने से तथोक्त अन्तकाल में भी वह कियत्काल स्थिर रहेगी। पुनः जब अन्तकाल आयेगा तब भी उक्त स्वभाव मौजूद होने से वस्तु पुनः कियत्काल अवस्थित रहेगी, क्योंकि 15 उत्पत्तिकालीन जो कियत्कालावस्थानरूप स्वभाव है वह तथाकथित अन्तकाल में हाजिर है। अन्तकाल में वह स्वभाव बदल जाय ऐसा तो कह नहीं सकते क्योंकि वस्तु का स्वभाव आदि-अन्त तक एक अपरिवर्त्त्य होता है। कदाचित् आंशिक परिवर्त्तन के रूप में नये स्वभाव को मान ले, किन्तु वह करेगा क्या ? कुछ कर नहीं पायेगा तब पूर्वस्वभाव का विरोध भी नहीं कर सकेगा, तो उस नये स्वभाव से पूर्वस्वभाव का निवर्त्तन कैसे होगा ? यह भी प्रश्न है कि वस्तु में दण्ड-अभिघातकालीननाशस्वभाव 20 जो आप स्वीकारते हैं वह उत्पत्तिकाल में पहले नहीं था जिस से उस काल में घटादि नष्ट न हुए ? यदि कहें कि - 'वह स्वभाव पहले था इसी लिये तो अन्यरूप से उस का निवर्त्तन (यानी भेद) जारी रहा' — तो पूछना है कि अगर पररूपनिवृत्ति के साथ स्वरूप (= दण्डाभिघातजन्यनाशस्वभाव) भी तदवस्थ ही है तब तो स्वरूप से भी निवृत्ति होनी चाहिये। यदि उस काल में नाशहेतु स्वभाव तदवस्थ है फिर भी वह अनुपकारिदशा में होने से (अकिंचित्कर होने से) स्वरूप से नाश नहीं कर 25 सकते — तो ध्यान दिजिये कि वह दशा भी स्वभावान्तर्गत होने से अन्तकाल तक तदवस्थ ही रहेगी, और उस अवस्था के रहते हुए भी वह स्वभावादि हेतु नाश कार्य नियोजित करेगा तो विद्वान लोग समझेंगे कि आप के नाश हेतुओं का यह केवल अनुचित आग्रह यानी जिद्द ही है कि कैसे भी घटादि का नाश कर दो। इस में न्याय कहाँ रहेगा ?

## [ मोगरादि की निवृत्ति प्रति सापेक्षता प्रश्नगत ]

30 क्षणिकवादी के प्रति यदि कहा जाय कि — 'आप तो मुद्गर को अकिञ्चित्कर ही मानते हैं, तो फिर घटप्रवाह की निवृत्ति (= नाश) मुद्गरप्रहारसापेक्ष ही क्यों होती है' — तो यह कथन ठीक नहीं है — हमारे यहाँ प्रवाह जैसी कोई चीज ही नहीं है। जो कुछ हैं वह नाशवंतक्षण ही हैं जो अतो मुद्गरादिरहिता सामग्री अविभक्तं कार्यं सम्पादयन्ती तत्सन्निधाने विभक्तं कार्यान्तरं जनयति न तु मुद्गरादयः कारणसामर्थ्यं खण्डयन्ति, विकल्पत्रयस्याऽत्रापि पूर्वोदितस्य (७९-५) प्रसङ्गात्।

अतो यदुक्तम् [ ] 'स्वभावोऽपि स तस्येत्थं येनापेक्ष(?) निवर्त्तते। विरोधिनं यथान्येषां प्रवाहा मुद्गरादिकम्।।" तदपि प्रतिक्षिप्तं दृष्टव्यम्।

अथायं विकल्पः (८९-३) सर्वत्रगत्वादसारः। तथाहि— उत्पादेऽप्येवं शक्यते वक्तुम्— <sup>A</sup>स्वभावतो 5 ह्युत्पत्तिस्वभावस्य न किञ्चिदुत्पत्तिहेतुभिः, तत्स्वभावतयेव स्वयमुत्पादात्। <sup>B</sup>अनुत्पत्तिस्वभावस्य तु स्वभावतो व्यर्था उत्पत्तिहेतवः तद्भावान्यथात्वस्य कर्त्तुमशक्यत्वात् इति। नैतत् सारम्, यतो यदुत्पत्तिरभूत्वा भवन-लक्षणैव — अन्यथा तदयोगाद् — स्वभावो यस्य स तथोच्यते तदा सिद्धसाधनमेव। यस्य ह्यभूत्वा

स्वयं नष्ट होते हैं। अतः निवृत्ति (= नाश) के लिये मुद्गरादि की अपेक्षा की गन्ध ही नहीं है। कहना है तो कह सकते हैं कि परस्पर असम्बद्ध पूर्वोत्तर क्षण ही प्रवाह है, ये प्रवाहसंज्ञक पूर्वोत्तरक्षण 10 तो अपने आप ही निवृत्त (= नष्ट) हो जाते हैं। अतः निवृत्ति को किसी अकिंचित्कर (मोगरादि) की अपेक्षा होने की सम्भावना नहीं है। यह स्पष्टता सुन लो — मोगरशून्य पूर्व पूर्व क्षणसामग्री सदृश उत्तरोत्तर क्षणात्मक कार्य घटादि को निपजाती है। पुनः मोगरसंयुक्त पूर्व-पूर्व क्षण सामग्री विसदृश उत्तरोत्तर क्षणात्मक कपालादि कार्य को निपजाती है। (इस तरह मोगर तो कपालादि कार्य का जनक है सर्वथा अकिंचित्कर नहीं) अत एव यह कहना अयुक्त है कि मोगरादि से घटादि के जनक कारणों के सामर्थ्य 15 का विनाश होता है। यदि ऐसा मानेंगे तो पूर्वोक्त तीन विकल्पों (इन्धन — कुछ विकार — तुच्छ) की पुनरावृत्ति प्रसक्त होगी (७९-२३)।

अत एव यह जो किसी ने कहा है - (श्लोकार्थः) - 'भाव का स्वभाव ऐसा ही है कि (किसी की अपेक्षा से ही) निवृत्त (= नाश) होता है, जैसे अन्यों के मत में विरोधी मोगरादि से प्रवाहों की निवृत्ति होती है।' - वह भी निरस्त हो जाता है।

# [ नाश की तरह उत्पत्ति के विकल्पों का आपादन ]

शंका :- ऐसा विकल्प (८९-१६) में नश्चर/अनश्चर स्वभाव के विकल्प) तो वस्तुमात्र के लिये शक्य होने से, (व्यवस्थानाशक होने से) असार है। उदा॰ उत्पत्ति के लिये भी देखिये— यह कह सकते हैं कि पदार्थ स्वभावतः  $^{A}$ उत्पत्तिशील है या  $^{B}$ अनुत्पत्तिशील ?  $^{A}$ यदि स्वभावतः उत्पत्तिशील है तो तथास्वभाव के जिरये स्वयं उत्पन्न हो जायेंगे अतः उत्पत्ति-हेतुओं की जरूर नहीं है।  $^{B}$  यदि 25 पदार्थ स्वभावतः अनुत्पत्तिशील है तो उत्पादक हेतु बेकार हो जायेंगे क्योंकि हेतुसामग्री में ऐसी शक्ति नहीं है कि वह स्वभाव में फेरबदल कर सके।

उत्तर :- यह कथन अच्छा नहीं है। कारण, उत्पत्ति क्या है अन्य कोई प्रकार न होने से अभावानन्तर भाव, यह है स्वभाव जिस का वह उत्पत्तिस्वभाव कहा जाय तो सिद्धसाधन ही होगा। जिस पदार्थ का अभावानन्तरभाव हो गया स्वभावतः हो गया, वहाँ उत्पादक हेतु का कोई योगदान न होना यह 30 हमें मान्य ही है, क्योंकि स्वतः सत् है उस का निर्माण अशक्य है। सत् का भी निर्माण स्वकालीन दूसरे सत् से मानेंगे तो कार्य-कारण का सहभाव हो जायेगा जो किसी को मान्य नहीं है। यदि उत्पत्तिस्वभाव

Jain Educationa International

5

भवत (? भावः) सम्पन्नः तत्रोत्पादहेतूनां व्यापाराभावस्याभीष्टत्वात्, सतो निवर्त्तयित्मशक्यत्वात्, कार्य-कारणयोः सहभावेनाऽ(नि)वृत्तेः। अथोत्पत्तौ स्वभाव आभिमुख्यलक्षणो यस्य सन्निहितसर्वकारणकलापान्तर-भाविनः - इत्यभिधातुमभिधेयं(ध्येयम्) तदा कथमस्योत्पत्तिहेतूनां वैयर्थ्यम् ? न हि तथाभूतकारणवशात् तथाव्यपदेशेन हेतोर्व्यर्थता युक्ता।

<sup>B</sup>अथ द्वितीयो विकल्पः, सोप्यनुपपन्नः। यतोऽनुत्पत्तिर्भावप्रतिषेधमात्रं स्वभावः सर्वसामर्थ्यविरह-लक्षणस्याभावस्य तत्र चानभ्युपगमाछेतुव्यापारस्य सिद्धसाध्यतैव। न ह्युत्पत्तिहेतवोऽभावं भावीकुर्वन्ति। भावेष्विप परिणामस्तावदयं न सम्भवति (कि)मृत नीरूपेऽभावे ? नत्वे(न्वे)वं कथमसदुत्पद्यत इत्युच्यते ? कारणानन्तरं यः सद्भावः स प्रागसन्नित्ययमत्रार्थः न पुनरभावो भावत्वमापद्यते इति न कश्चिद्दोषः। अन्यथानुपपत्तावनन्तरभावाभावे(?वो) धर्मो यस्याऽसंनिहित कारणस्य च स एवमभीष्टः तदापि तत्राऽसत्त्वादेव 10 कारणानां व्यापारो न भवतीति न काचित् क्षतिः, लोके चोत्पत्तिधर्माऽनागत एवोच्यते। न च तस्य शश्विषाणस्येव तीक्ष्णतादिगोचराणामिव भावाश्रयाणां विकल्पानां सम्भवः।

के समास का विग्रह ऐसा करे कि उत्पत्ति के प्रति अभिमुखतासंज्ञक स्वभाव है जिस का - वह उत्पत्तिस्वभाव, अर्थात् समुदित सर्व कारण समूह के उत्तरक्षण में भावि हो वह उत्पत्तिस्वभाव ऐसा कहने की अभिध्या = तात्पर्य हो तब तो स्वभाव अन्तर्गत ही कारणसमूह-अनन्तरभाविता प्रविष्ट है <sup>15</sup> फिर उत्पत्ति हेतुओं की व्यर्थता कैसे ? जब तथाविध कारणसामग्री के बल पर ही उत्पत्ति का व्यवहार सम्पन्न होता है तो फिर हेतु को व्यर्थ बताना किसी तरह युक्तियुक्त नहीं।

## [ अनुत्पत्तिस्वभाव के स्वीकार में इष्टापत्ति ]

<sup>B</sup>दूसरा विकल्प है अनुत्पत्तिस्वभाव, वह भी अयुक्त है। अनुत्पत्ति का मतलब है सिर्फ भाव का निषेधात्मक स्वभाव। यहाँ हम सर्वसामर्थ्यशुन्यात्मक अभाव को तथा उस के लिये किसी हेत्रप्रयोग 20 को नहीं मानते। अतः इस विकल्प को स्वीकार लेने में सिद्धसाध्यता = इष्टापत्ति ही है। हम ऐसा नहीं मानते कि उत्पत्ति का हेत्वुन्द अभाव को भाव में परिवर्त्तित करता है। जब भाव में परिवर्त्तनरूप परिणाम का हमें स्वीकार नहीं है तो तुच्छ अभाव के भावात्मक परिवर्त्तन या परिणाम के स्वीकार की बात ही कहाँ ? यदि पूछे कि — 'अभाव का भावपरिणाम अस्वीकार्य है तब कैसे कहते आये हैं कि असत उत्पन्न होता है ?' — उत्तर है कि जो कहते आये हैं उस का तात्पर्य है कि कारणप्रयोग 25 के उत्तरक्षण में जो सद्भूत भाव है वह पूर्वक्षण में नहीं था, अभाव का भाव बनता है ऐसा नहीं मानते अतः कोई दोष नहीं है। यदि अनुत्पत्ति का यह अर्थ हो कि कारण के विना जिस की उपपत्ति (या उत्पत्ति) शक्य नहीं – और उस का यह तात्पर्य अभिमत हो कि जिस के कारण उपस्थित नहीं हैं उस के कारण अनन्तर भाव का अभाव, तो यहाँ भी निष्कर्ष यही हुआ – कारण हाजिर न होने से उन का प्रयोग भी हाजिर नहीं है - ऐसा मानने में हमारा कोई नुकसान नहीं। लोक में 30 भी इस बारे में यही कहा जाता है — जो उत्पत्तिधर्मवाला (न कि उत्पन्न) है वह 'अनागत' है। अनागत तो वर्त्तमान में शशशृंगवत् असत् (तुच्छ) होता है। अतः उस के ऊपर जैसे तीक्ष्ण है या कुण्ठ ये विकल्प निरवकाश हैं उसी तरह भावसम्बन्धि कोई भी विकल्प 'अनागत' के ऊपर सावकाश नहीं।

न च यदि निर्हेतुको भावस्य विनाशः उत्पादोऽपि तथैवास्तु, भाव(ा)भावधर्मत्वाऽविशेषात्। यतो न विनाशो नामान्य एव कश्चिदुदयापवर्गिणो भावात्, भावश्च स्वहेतोरेव तथाभूत उत्पन्नो न कश्चि-द्धर्मोऽस्यान्नि(?नि)मित्तः केवलं तमस्य स्वभावं पश्यन्नपि मन्दबुद्धिर्न विवेचयति दर्शनपाटवाऽभावात्। यदा तु विसदृशकपालादिविधुरप्रत्ययोपनिपाताद् उत्पद्यते तदा भ्रान्तिकारणविगमात् प्रत्यक्षनिबन्धनो निश्चय उत्पद्यते, अनुमानतो भावानां सुविदुषां प्रागपि भवत्येव। यथा विषस्वरूपदर्शनेऽप्यतत्कारिपदार्थसाधर्म्यवि- 5 प्रलब्धो न मारणशक्तिं नि(श्चि)नोति प्राक्, पश्चात्तु विकारदर्शनात् तन्निश्चयः। न च शक्तिमतः शक्यतो भेदमनुभवन्ति इति प्रतिपादितं सौगतैः। जातस्य च स्वभावस्य विनश्वरत्वेऽन्यानपेक्षणाद् निर्हेतुको विनाश उच्यते— इति स्थितमेतद् यथोक्तप्रकारेणानुमानतो भावानां क्षणक्षयो सिद्धः। प्रत्यक्षतोऽपि क्षणक्षयाधिगमे तद्व्यवहारसाधनानुमानं साफल्यमनुभवतीत्यपरे प्रतिपन्नाः।

तदेवं प्रत्यक्षतः अनुमानतश्च क्षणिकत्वव्यवस्थितेः स्थितमेव(?)तद् मूलाधारः पर्यायनयस्य ऋजुसूत्र- 10

## [ भावधर्म और अभावधर्म तुल्य नहीं होते ]

ऐसा मत सोचो कि – 'भाव का विनाश निर्हेतुक है तो उत्पाद भी निर्हेतुक होने दो' – क्योंकि तब भावधर्म और अभाव धर्म तुल्य हो जायेंगे। कारण, उत्पत्ति-विनाश शाली भाव से अतिरिक्त कोई विनाश होता नहीं है। भाव तो अपने हेतुओं से क्षणभंगुर ही उत्पन्न होता है। कोई भी भाव का धर्म (उत्पत्ति आदि) अनिमित्त नहीं होता। विशेषता सिर्फ यही है कि मन्दबुद्धि भाव के इस स्वभाव 15 को देखने पर भी, देखने में सतर्कता न होने के कारण, उस का निर्णय नहीं कर पाता है। (अतः प्रतिक्षण उत्पत्ति का भान नहीं होता – सादृश्य यहाँ भ्रान्ति का बीज होता है।) किन्तु जब विसदृश कपालादि से व्याप्त प्रतीति उद्भूत होती है तब वहाँ भ्रान्तिबीज सादृश्यदर्शन का प्रलय हो जाने से प्रत्यक्षमूलक ही उत्पत्ति-निश्चय उदित होता है। अनुमान से तो उत्पत्ति के पहले भी अच्छे पंडितों को भावि भावोत्पत्ति का निश्चय होता है। उदा० विष को देखने पर भी मृत्युअकारकअन्नादिपदार्थसादृश्यमूलक 20 वञ्चना के कारण मारणशक्ति का निश्चय पहले नहीं होता, किन्तु किसीने थोडा खा लिया, फिर तज्जन्य विकार (मस्तकभ्रमि आदि) को देखने पर मारणशक्ति का निश्चय उदित होता है। बौद्ध विद्वान् ऐसा नहीं कहते कि (मारण) शक्ति और शक्तिमंत (विषादि) में भेद होता है। (अतः अभ्यस्त पटु दृष्टा को विष के दर्शन में मारणशक्ति का भी भान हो ही जाता है।)

निष्कर्ष यह है कि अपने हेतुओं से विनश्वरस्वभावयुक्त ही उत्पन्न होनेवाले भाव को नष्ट होने 25 के लिये ओर किसी हेतुओं की अपेक्षा नहीं रहती अतः विनाश निर्हेतुक होता है, अत एव उत्पत्ति अनन्तर ही द्वितीयक्षण में विनाश का उदय होने से पदार्थों की क्षणिकता निर्वाध अनुमानसिद्ध हो जाती है। कुछ लोग ऐसा भी मानते हैं कि क्षणक्षयिता जो भावधर्म है वह भाव के प्रत्यक्षदर्शन में विषयभूत बनती है अतः प्रत्यक्षसिद्ध भी है – फिर क्षणिकता के व्यवहार की प्रसिद्धि के लिये ही अनुमान सार्थक बनता है।

## [ ऋजुसूत्र पर्यायनय का विस्तार शब्द-समभिरूढ-एवंभूतनय ]

उपरोक्त प्रकार से, प्रत्यक्ष और अनुमान से क्षणिकता का निश्चय हो जाने से, पाँचवी मूल

वचनविच्छेदः इति। तस्य = ऋजुसूत्रतरोः तु अवधारणार्थः तेन तस्यैव न द्रव्यास्तिकस्य शब्दादयः शब्दादर्थं गमयन्तः शब्दनयत्वेन प्रतीताः शब्द-समिभिरूढैवंभूतास्त्रयो नयाः शाखा-प्रशाखाः इव स्थूल-सूक्ष्म-(-सूक्ष्म)तरदर्शित्वात् सूक्ष्मो भेदो = विशेषो येषां ते तथा। यथा हि तरोः स्थूलाः शाखाः, सूक्ष्मास्तत्प्रशाखाः प्रतिशाखा अति(?पि) सूक्ष्मतराः — एवम् ऋजुसूत्रतरोः स्थूल-सूक्ष्म-सूक्ष्मतराः शाखा(ः) प्रशाखा(ः) प्रतिशाखारूपा अशुद्ध(ः) शुद्ध(-शुद्ध)तरपर्यायास्तिकरूपाः शब्द-समिभिरूढै-वंभूतास्त्रयो नयाः दृष्टव्याः।

तथाहि— ऋजुसूत्राभ्युपगतं क्षणमात्रवृत्ति वस्तु दिं(?िलं)गादिभेदाद् भिन्नं शब्दो वृक्षाच्छाखामिव सूक्ष्ममिमन्यते एकसंज्ञम्, समिभिरूढः शब्दाभिमतं वस्तु संज्ञाभेदादिप भिद्यमानं शाखातः प्रशाखामिव सूक्ष्मतरमध्यवस्यति, तदेव समिभिरूढाभिमतं वस्तु शब्दप्रतिपाद्यक्रियासमावेशसमय एवं स्थिति(ितं) भूत

कारिका में जो कहा था कि पर्यायनय का मूलाधार ऋजुसूत्रवचनविशेष है यह भी निर्णीत हो जाता है। पाँचवी कारिका का शब्दार्थ इस प्रकार है — तस्य (= उस का) यानी ऋजुसूत्रवृक्ष का, 'तु' अव्यय अवधारण अर्थ में है, अतः 'उस के ही न कि द्रव्यास्तिक नय के' ऐसा निर्दिष्ट होता है। 'शब्दादिक' यानी शब्द के मुताबिक अर्थ का भान करानेवाले 'शब्दनय' संज्ञा से प्रसिद्ध तीन नय १शब्द, २समिभ्रूढ, ३एवंभूत नय। ('शब्दादिक' यह उद्देश है, अब विधेय का निर्देश करते हैं —) ये तीन नय पर्यायनय की (यानी ऋजुसूत्रनयवृक्ष के) शाखा-प्रशाखाएँ हैं, क्योंकि स्थूल-सूक्ष्म और सूक्ष्मतर (अर्थ के) प्रदर्शक हैं। मूल पाँचवी कारिका में जो 'सुहुमभेया' (= सूक्ष्मभेदाः) पद है वह 'सूक्ष्म है भेद यानी विशेष जिन के' इस प्रकार के विग्रहवाले बहुवीही समास गर्भित है।

जैसे वृक्ष की पहले स्थूल शाखाएँ निकलती है, फिर कुछ पतली (सूक्ष्म) प्रशाखाएँ निकलती हैं, फिर उन से भी पतली (सूक्ष्मतर) प्रतिशाखाएँ निकल आती है — इसी तरह ऋजुसूत्रनयवृक्ष की 20 स्थूल-सूक्ष्म-सूक्ष्मतर शाखा-प्रशाखा-प्रतिशाखा स्थानीय अशुद्ध-शुद्ध-शुद्धतर पर्यायास्तिकनयस्वरूप शब्द- समभिरूढ-एवंभूत ये तीन नय जान लेना।

स्पष्टता :- सब से पहले पर्यायनयवृक्षस्वरूप ऋजुसूत्रनय ने क्षणमात्रजीवि वस्तु का निर्देश किया। मतलब कि वस्तु क्षणभेद से भिन्न होती है यह दिखाया। साथ में, यह नय भिन्न भिन्न लिंगवाले शब्दों के अर्थ में लिंगभेद से भिन्नता का निर्देश नहीं करता। इन्द्रदेव (पु०) कहो या इन्द्रदेवता (स्त्री.) 25 कहो बात एक ही है। शब्दनय यहाँ सूक्ष्म दृष्टिपात कर के निर्देश करता है कि इन्द्रदेव पुल्लिंगशब्द का अर्थ एवं इन्द्रदेवता स्त्रीलिंगशब्द का अर्थ पृथक् है। वृक्ष की अपेक्षा जैसे शाखा पतली (सूक्ष्म) होती है वैसे 'शब्द' नय भी ऋजुसूत्र की अपेक्षा अपने को 'सूक्ष्मदृष्टि' समझता है। साथ में वह मानता है कि इन्द्र-शक्र-पुरंदर ये सब एकसंज्ञक होते हैं — मतलब एकार्थ संज्ञापक-सूचक होते हैं, पर्यायवाचिशब्दों का भेद होने पर भी अर्थभेद नहीं है। यहाँ समभिष्ठढ नय शाखा से आगे प्रशाखा 30 की तरह सूक्ष्मतरदृष्टिपात करता हुआ कहता है कि शब्दनयमान्य यह एकार्थकता ठीक नहीं है। संज्ञाभेद से वस्तु भिन्न होती है। इन्दन (ऐश्वर्यभोग) कारक इन्द्र होता है और शक्तिप्रदर्शक शक्र होता है। पुर का दारण (भेदन) करनेवाला पुरंदर होता है। ज्ञातव्य है कि जैसे पाक क्रिया करते समय पाचक

एवंभूतः क्रियाभेदाद् भिन्नं प्रशाखातः प्रतिशाखामिव सूक्ष्मतममधिगच्छति, एवं बाह्यार्थभ्युपगमपरः शब्द-समभिरूढैवंभूतभेदवानवगन्तव्यः।

## [ऋजुसूत्रव्याख्यान्तरे विज्ञप्तिवादसिद्धये प्रथमं पूर्वपक्षः]

अथवा 'ऋजु = बाह्यापेक्षया ग्राहक-संवित्तिभेदविकलमविभागं बुद्धिस्वरूपम् अकुटिलं सूत्रयति' इति ऋजुसुत्रः शुद्धः पर्यायास्तिकः।

ननु <sup>A</sup>िकमिवभागबुद्धिस्वरूपावेदकप्रमाणसद्भावतो विज्ञप्तिमात्रमभ्युपगम्यते, <sup>B</sup>आहोस्विदर्थसद्भाव-बाधकप्रमाणसङ्गतेरिति वक्तव्यम् । तत्र <sup>A</sup>यद्याद्यः पक्षः स न युक्तः, यतस्तथाभूतविज्ञप्तिमात्रोपग्राहकं प्रत्यक्षं वा तद् भवेत् अनुमानं वा ? प्रमाणान्तरस्य सौगतैरनभ्युपगमात् । तत्र न तावत् प्रत्यक्षं 'अर्थ-संस्पर्शरहितं विज्ञप्तिमात्रमेव' इत्यधिगन्तुं समर्थम् अर्थाभावनिश्चयमन्तरेण 'विज्ञप्तिमात्रमेव' इत्यवधार-

कहा जानेवाला कभी सो गया हो तब भी समिभरूढ को वह पाचकतया मान्य है, ऐश्वर्यभोगस्वरूप 10 इन्दन न करने वाला भी इन्द्रतया मान्य है।

अब एवंभूत नय का अभिप्रायः — प्रशाखा से आगे प्रतिशाखा की तरह अतिसूक्ष्मदृष्टिपात करता हुआ कहता है — इन्द्रशब्दसूचित इन्दनिक्रया-अनुभव के काल में ही 'एवं' (यानी) शब्दसूचितिक्रयास्थिति में 'भूत' यानी आविष्ट हो तभी 'इन्द्र' कहा जायेगा। वर्ना 'इन्द्र' नहीं। इस प्रकार एवंभूत नय क्रियाभेद से, अर्थात् क्रियावेशस्थिति — क्रियावेशाभावस्थिति में भी वस्तुभेद स्वीकारता है।

पर्यायनय की इस प्रकार व्याख्या करने पर ऋजुसूत्र-शब्द-समिभक्तढ-एवंभूत चारों नयों में इतना साम्य लक्षित होता है कि पर्यायनय स्वरूप ऋजुसूत्र के उपभेद शब्दादि तीनों नय बाह्य अर्थ का स्वीकार करके चलनेवाले हैं।

#### [ ऋजुसूत्र की अन्य व्याख्या - विज्ञप्तिवाद के सामने पूर्वपक्ष ]

व्याख्याकार श्री **अभयदेवसूरि**जीने ऋजुसूत्र की प्रथम व्याख्या के द्वारा पर्यायनयमान्य क्षणिक बाह्यार्थ 20 का समर्थन किया। अब दूसरी व्याख्या से विज्ञप्तिमात्रवाद कु समर्थन करनेवाले हैं। यहाँ पहले द्वितीयव्याख्या प्रस्तुत करने के बाद विज्ञप्तिवाद के सामने पूर्वपक्षनिरूपण करेंगे—

ऋजु यानी अकुटिल-सरल-अवक्र । बाह्यार्थ मानने पर ग्राहक-संवेदन इत्यादि भेदों की कुटिल मायाजाल खडी होती है जो वक्रतारूप ही है, ऐसी वक्रता की झंझट को छोड कर निर्विभाग एकमात्र बुद्धिस्वरूप विज्ञान का ही सूत्रण = निरूपण करता है वह है ऋजुसूत्र जो शुद्ध पर्यायास्तिक (= क्षणिक ज्ञान 25 पर्यायवादी) है।

अब यहाँ बाह्यार्थवादी पर्यनुयोग प्रस्तुत करते हैं -

**बाह्यार्थवादी** :- विज्ञानमात्र के अंगीकार का मूलाधार क्या है ?  $^{A}$ निर्विभागबुद्धिस्वरूप का निवेदक कोई प्रमाण है ? या $^{B}$  अर्थसत्ताबाधक प्रमाण का योग है ?

Aपहला पक्ष अयुक्त है। पूछते हैं कि बुद्धिस्वरूप विज्ञानमात्र का निवेदक प्रमाण प्रत्यक्ष है या 30 अनुमान ? अन्य किसी प्रमाण को बौद्ध तो स्वीकारते नहीं।

णाधिगमानुपपत्तेः। उक्तं च- (श्लो॰वा॰अभा॰श्लो॰१५)

'अयमेवेति यो ह्येष भावे भवति निर्णयः। नैष वस्त्वन्तराभावसंवित्त्यनुगमादृते।।'

न चार्थाभावोऽध्यक्षसमधिगम्यः, अर्थविभासकत्वेन तस्योत्पत्तेः। न च तत्रावभासेऽपि तस्याभावः, विज्ञप्तेरप्यभावप्रसक्तेः। न च तैमिरिकाक्षजप्रतिभासे चकासिदन्दुद्वयं यथाऽसत्यत्वमनुभवित तथा शुद्धदृक्षप्रति-भासिवषयस्यापि स्तम्भादेरिप वितथत्वम्— यतस्तिमिरपिरकिरतदृग्विषयस्यार्थस्य बाध्यमानप्रत्ययविषयत्वादसत्त्वं युक्तम् न पुनः शुद्धदृगवसेयस्य, तत्र बाध्यत्वाऽयोगात्। यद्वा तैमिरिकावभासिनोऽपीन्दुद्वयादेरवैतथ्यमस्तु। न च बाधप्रत्ययावसेयस्य कथमवितथत्विमिति वक्तव्यम् बाध्यत्वाऽयोगात्।

तथाहि— <sup>a</sup>दर्शनं वा बाध्येत, <sup>b</sup>तत्रावभासमानो वाऽर्थः <sup>c</sup>प्रयोजनं वा ? <sup>a</sup>न तावदाद्यः पक्षः, दर्शनस्योत्पन्नत्वात् । <sup>b</sup>नाप्यर्थो बाध्यः प्रतिभासमानेन रूपेण तस्य सत्त्वात् अन्यथा प्रतीयमानताऽयोगात् । 10 न च 'प्रतिभासोऽस्ति किन्तु तन्निर्भासि रूपमसत्यम्' इति वक्तव्यम् प्रतिभासमानं रूपं बिभ्रतोऽप्यसत्त्वे

A अर्थस्पर्शरहित हो ऐसे विज्ञानमात्र के बोध कराने में समर्थ कोई प्रत्यक्ष प्रमाण नहीं है। कारण, जब तक प्रत्यक्ष स्वयं बाह्यार्थाभाव का निश्चय नहीं करेगा तब तक 'विज्ञानमात्र ही है' ऐसा भारपूर्वक बोधन करा नहीं सकता। श्लो॰ वार्त्तिक (अभाव श्लो॰१५) में कहा है — 'भाव के विषय में 'यही है' ऐसा (भारपूर्वक) निर्णय जो होता है वह अन्य किसी वस्तु के अभाव के संवेदन के 15 विना शक्य नहीं।'

#### [ अर्थाभाव प्रत्यक्ष का विषय नहीं होता ]

प्रत्यक्ष से अर्थाभाव का अधिगम हो नहीं सकता, क्योंकि प्रत्यक्ष तो अर्थमात्रप्रकाशकस्वभाव ले कर ही उदित होता है। प्रत्यक्ष में स्तम्भादि अर्थ भासित हो जाय तब तो उस का अभाव सिद्ध ही नहीं होगा, अन्यथा प्रत्यक्ष में भासित होने वाले विज्ञान का भी अभाव प्रसक्त होगा। यदि कहा 20 जाय — 'तिमिररोगप्रस्त व्यक्ति के इन्द्रियजन्य प्रतिभास में चन्द्रयुगल हालाँकि भासित होता है किन्तु जैसे वह असत्य माना जाता है वैसे शुद्धदर्शनप्रतिभासविषयभूत स्तम्भादि भी असत्य माना जाय।' — तो यह मिथ्या है क्योंकि तिमिरप्रस्तदृष्टि विषयभूत चन्द्रयुगलरूप अर्थ तो आखिर बाधितप्रतीति का विषय होने से असत्य माना जाय यह उचित है, किन्तु शुद्ध अवाधित दृष्टि प्राह्म अर्थ स्तम्भादि असत्य नहीं होता, क्योंकि अबाधित दर्शन बाधप्रस्त नहीं होता। अथवा हम तो यही कहेंगे कि तिमिरप्रस्त 25 व्यक्ति से गृहीत चन्द्रयुगल भी मिथ्या नहीं है। यदि पूछेंगे कि बाधित प्रतीति ग्राह्म विषय असत्य क्यों नहीं होगा तो उत्तर यह है कि उसकी प्रतीति में बाधवैशिष्ट्य ही नहीं है।

#### [ बाध है तो किस को ? - तीन विकल्प ]

स्पष्टता :- बाध यदि है तो किस को है ? <sup>a</sup>दर्शन को है ? <sup>b</sup>दर्शन में भासित होनेवाले अर्थ को है ? या<sup>c</sup> प्रयोजन को ? <sup>a</sup>पहला पक्ष अनुचित है क्योंकि दर्शन तो होनहार हो चुका है 30 उसको कौन सा बाध होगा ? <sup>b</sup>अर्थ को बाध नहीं पहुँचेगा क्योंकि जिस स्वरूप से वह दर्शन में भासता है उस स्वरूप से वह 'सत्' है, सत् नहीं होता तो प्रतीतिविषयता न होती। ऐसा मत कहना कि — 'प्रतिभास यद्यपि हो सकता है किन्तु प्रतिभासप्रदर्शित रूप असत्य है।' — क्योंकि प्रतिभासमान

संविदोऽपि तथात्वप्रसक्तेः। अथार्थिक्रयाविरहाद् भ्रान्तज्ञानावभासिनो हिमकरादेवैंतथ्यम्। अयुक्तमेतत्, यतो यद्यर्थिक्रया तत्र नोदिता तथापि पूर्वज्ञानावभासिनः कथं वैतथ्यम् ? न ह्यन्याभावादन्याभावः अतिप्रसङ्गात्। न चार्थिक्रयानिबन्धनं भावानां सत्त्वमिति यत्र सा नोदेति तत् प्रतिभासमानमिप न सत्तामनुभवतीति वाच्यम्— यतो यदि भावाः प्रयोजनमुपजनयन्तः सत्तामनुभवन्ति तदा साऽप्यर्थिक्रयाजननात् सत्तासंगता स्यात् साप्यपरार्थिक्रयाजननाद् इत्यनवस्थाप्रसिक्तः। अथ अर्थिक्रया प्रतिभासविषयत्वात् सती— पदार्थमात्रा 5 अपि तथैव सत्यः स्युरिति व्यर्थाऽर्थिक्रया।

अत एव तैमिरिकावभासिनः केशादयोपि सत्याः प्रतिभासविषयत्वात्। न च बाधकवशात् तेषां वैतथ्यव्यवस्था, बाधकस्यैवानुपपत्तेः। यतस्तैमिरिकोपलब्धकेशादेः दर्शनानन्तरं यदि बाधकं तदा वक्तव्यम्— एककालं भिन्नकालं वा ? यदि भिन्नकालं बाधकमाश्रीयते तदा पूर्वदर्शनकाले नाऽपरम् अपरदर्शनसमये च न पूर्विमिति परस्परकालपिरहारेण प्रवर्त्तमानयोः कथं बाध्य-बाधकता ? अथैककालं तद् बाधकम् 10 तचा(?दा) त्रापि वक्तव्यम्— एकविषयम् भिन्नविषयं वा ? न तावदेकविषयम् तस्य सुतरां तत्साधकतोपपत्तेः।

रूप को धारण करने पर भी यदि अर्थ असत् है तो विज्ञान भी तथैव असत् ठहरेगा।

यदि अर्थिक्रियाकारि न होने से भ्रमज्ञानभासित चन्द्रयुगल को मिथ्या बताया जाय तो वह गलत है, भले ही उस से अर्थिक्रिया-उदय नहीं हुआ, फिर भी तथाकथित बाधज्ञान के पूर्व जात ज्ञान में अवभासि चन्द्रयुगल का मिथ्यात्व कैसे ? एक चीज (अर्थिक्रिया) के न होने मात्र से अन्य चीज (चन्द्रयुगल) 15 का अभाव कैसे हो गया ? ऐसा मानने पर तो घट का अभाव होने पर पट में मिथ्यात्वापित्त प्रसक्त होगी। यदि कहा जाय — 'पदार्थों की सत्ता अर्थिक्रयामूलक होती है अतः जिस से उस का उद्भव नहीं होता वह प्रतिभासमान होने पर भी सत्तालाभ नहीं कर पाता' — तो यह गलत है, क्योंकि यदि पदार्थ अपने प्रयोजनभूत अर्थिक्रया के उद्भव द्वारा ही सत्तालाभ कर पायेगी, वह नूतन अर्थिक्रया भी नूतनतर अर्थिक्रया की उद्भव द्वारा.... इस प्रकार अनवस्थादोष लगेगा। यदि प्रतिभासविषय होने के कारण अर्थिक्रया की सत्ता को मानेंगे तो पदार्थमात्राएँ भी प्रतिभासित होने की वजह सत्तावती क्यों न मानी जाय — फिर अर्थिक्रया की जरूर क्या ? वह तो व्यर्थ ही ठहरेगी।

#### [ बाधकतत्त्व से बाध की अनुपपत्ति ]

अर्थक्रिया सत्ता की बुनियाद नहीं हो सकती इसी लिये तिमिररोगी के ज्ञान में भासमान केशादि 25 भी सत्य ही है क्योंकि प्रतिभासमान है। बाधकबल से उस को मिथ्या मानना शक्य नहीं है क्योंकि वहाँ कोई बाधकसत्ता ही नहीं। कारण, तिमिररोगी के दृष्ट केशादि के दर्शन के बाद अगर बाधक खडा हुआ तो दो प्रश्न खडे होंगे। दर्शन और बाधक एककालीन है या भिन्नकालीन ? यदि भिन्नकालीन है तो स्थिति यह होगी कि पूर्व दर्शनकाल में बाधक नहीं है और उत्तरकालीन बाधकदर्शन के वक्त पूर्व दर्शन नहीं — इस प्रकार एक-दूसरे के काल में एक-दूसरे से दूर रहनेवाले दोनों में अन्योन्य 30 बाधक-बाध्य भाव कैसे बनेगा ? यदि समकालीन मानें तो ये दो प्रश्न खडे होंगे — दोनों समानविषयक हैं या भिन्नविषयक ? समानविषयक होंगे तो बाध करने के बजाय संवादी होने के कारण साधक

न ह्येकविषयं संविदन्तरं तद्विषयस्यैव संविदन्तरस्य बाधकमुपलब्धम्। भिन्नविषयं संविदन्तरं स्वविषयमेव भासयितुं समर्थम् न पुनर्विषयान्तरसंवेदनमुपदलयितुमलम्। न हि स्वविषयमवतरन्ती नीलसंवित् पीतदृश-म(मु)पहन्तुं समर्था।

न च दर्शनानन्तरं पूर्वदर्शनाधिगतमर्थमसत्यमधिगच्छत् तस्य बाधकम्। यतस्तदिष दर्शनं स्विवषयीकृतं वा अस्विवषयीकृतं वा पूर्वदर्शनाधिगतमर्थमसत्यमधिगच्छत्तस्य बाधकं स्यात् ? प्रथमपक्षे पूर्वदर्शनाधिगतोऽर्थ उत्तरकालभाविनि दर्शने परिस्फुटमवभासमानः सुतरां सत्यः स्यात् न वितथः इति कथं तत् 'तदसत्यम्' इत्यावेदयित ? अथ द्वितीयः पक्षोऽङ्गीक्रियते तदाऽत्रापि बाध्यदर्शने प्रतिभासमानस्यार्थस्य बाधकसंविदि प्रतिभासाभावात् कथं तस्य ततो वैतथ्यावगितः ? न च विषयान्तरस्य शुक्तिकादेस्तत्रावभासनात् रजतादेरलीकतेति वाच्यम्— यतो यदि शुक्तिकाज्ञाने स्वेन रूपेण शुक्तिका प्रतिभाति रजतादेर्भिन्नकालावभासिनः किमिति वैतथ्यं भवेत्, सर्वस्य वैतथ्यप्रसक्तेः ?

अथानुपलम्भो बाधकं प्रमाणमुच्यते तदात्रापि वक्तव्यम्— एककालः भिन्नकालो वा ? तत्र च वन जायेगा। समानविषयक एक ज्ञान समानविषयक अन्य ज्ञान का बाधक हो — कहीं देखा नहीं गया। यदि बाधकदर्शन समकालीन एवं भिन्नविषयक है तब तो वह सिर्फ अपने विषय के प्रकाशन में ही शक्तिप्रयोग करने में व्यस्त होगा, वह बेचारा अन्यविषयक संवेदन का उपमर्दन काहे को करेगा? 15 अपने विषय के प्रकाशन में व्यस्त नीलज्ञान पीतदर्शन का उपघात नहीं कर सकता।

## [ बाधक ज्ञान की बाधकता पर दो प्रश्न ]

दर्शन के बाद पूर्वदर्शनगृहीत अर्थ को मिथ्यारूप से प्रसिद्ध करनेवाला कोई बाधक प्रसिद्ध नहीं है। कारण, किल्पित बाधक के प्रित दो प्रश्न हैं — 9—पूर्वदर्शनगृहीत अर्थ को मिथ्या दिखानेवाला दर्शन उस अर्थ को अपना विषय करता हुआ बाधक बनेगा या २—अपना विषय न करता हुआ 20 ? पहले पक्ष में, पूर्वदर्शनगृहीत अर्थ जब उत्तरकालीन (किल्पित बाधकरूप) दर्शन में स्पष्टतया भासित होता है तब तो उस की सत्यता अधिक निखर आयेगी, मिथ्यात्व तो प्रतिक्षिप्त हो गया, तो फिर वह उत्तरदर्शन पूर्वगृहीत अर्थ को 'असत्य' कैसे करार देगा ? दूसरा पक्ष माना जाय तो यहाँ सोचिये कि किल्पित बाध्य (पूर्व) दर्शन में जिस अर्थ का प्रतिभास हुआ है उस का किल्पित बाधकज्ञान में प्रतिभास ही नहीं हुआ, जो स्व में प्रतिभासित नहीं है उस को वह ज्ञान मिथ्या कैसे विदित या 25 घोषित करेगा ? यदि कहें कि — 'रजत के बदले जब उत्तरकालीन बाधकज्ञान में विषयान्तररूप छीप का प्रतिभास होता है (पूर्वगृहीत रजत का नहीं) तो फिलत होता है कि पूर्वगृहीत रजत जूठा है।' — ऐसा नहीं कह सकते क्योंकि किल्पित बाधक ज्ञान में यदि छीप अपने स्वरूप से भासित होती है तो भले भासित हो किन्तु इतने मात्र से भिन्नकाल में (यानी) पूर्वकाल में भासित रजत मिथ्या कैसे हो गया ? यदि रजत मिथ्या हो जाय तो पूर्वकालीन सभी दर्शनों के सभी विषयों का मिथ्यात्व उपसक्त होगा।

## [ अनुपलम्भ बाधक प्रमाण हो नहीं सकता ]

यदि बाह्यार्थ के प्रति अनुपलम्भ को बाधक कहा जाय तो यहाँ दो प्रश्न होंगे — समानकालीन

10

यद्येककालः सोऽसिद्धः स्वप्रतिभाससमये रजतस्यानुपलम्भाऽयोगात्। कालान्तरभावी रजतानुपलम्भः तदैव तस्याऽसत्त्वम् न पूर्वकालम्। न च भाविकाले पूर्वदर्शनप्रत्यस्तमयात् स्वदर्शनकालावधेरर्थस्याभावः, अतिप्रसङ्गात्। तदेवं विशददर्शनावभासि सत्यं बिहरर्थस्वरूपम् यथा स्वसंवित्प्रतिभासमानं विज्ञप्तिस्वरूपम् तथा च तैमिरिकदर्शनावभासीन्दुद्वयमिति स्वभावहेतुः, असतः प्रतिभासाऽयोगात्।

अथेन्दुद्वयादेर्बिहः सत्त्वे किमिति शुद्धदृशि न प्रतिभासः ? यत्र हि बहिरर्थोऽस्ति तत्र योग्यदेशादितः 5 सकलसामग्रीप्रभवसमस्तजनसंविदि प्रतिभासमाधत्ते यथा नीलादिः, न चेन्दुद्वयं नरान्तरविशददृशि प्रतिभाति तद्देशव्यवस्थितपुरुषान्तरसंविदि एकेन्दुमण्डलस्य प्रतिभासनात्। ततो ज्ञानाकार एवेन्दुद्वयम् न बाह्यम्।

असदेतत्— यतो न बहिरर्थाः संनिधिमात्रेण ज्ञाने प्रतिभासमादधित किन्तु सामग्रीवशात्। अन्यथा अत्वा(न्धा)दिदृशि प्रतिभासमादध्युः। अथ लोचनाद्यभावात् नान्धादिदृशि तत्प्रतिभासः, नन्वेवं तिमि-रादिसामग्र्यभावात् शुद्धदृशि हिमकरद्वयादेरप्रतिभासमानस्व(त्व)म्।

अनुपलम्भ या भिन्नकालीन ? वहाँ यदि समानकालीन अनुपलम्भ को बाधक दर्शाया जाय तो वह असिद्ध है क्योंकि रजतादिअर्थप्रतिभास-काल में रजतादि का उपलम्भ ही होता है न कि अनुपलम्भ । यदि भिन्नकालीन अर्थात् अन्यकाल भावी रजतादि का अनुपलम्भ बाधक माना जाय तो वैसा अनुपलम्भ अपने काल में ही रजत का असत्त्व सिद्ध करेगा, पूर्वकालीन रजत के अस्तित्व को बाध नहीं कर सकता। यदि भावि (उत्तर) काल में पूर्वदर्शन लुप्त हो जाता है तो उस से अपने पूर्व दर्शनकालखंड 15 में अर्थ का अभाव सिद्ध नहीं हो सकता, क्योंकि तब तो पूर्व पूर्व सभी दर्शनों के विषयों को तत्तद् दर्शनकाल में असत् मानने का अनिष्ट प्रसङ्ग आयेगा। अब यह अनुमानप्रयोग सरल है — स्पष्टदर्शन में प्रतिभासमान होने से बाह्यार्थस्वरूप सत्य है, उदा० अपने संवेदन में भासमान विज्ञानस्वरूप। यहाँ तैमिरिकदर्शन में प्रतिभासमान होने से चन्द्रयुगल भी सत्य सिद्ध होता है — इस प्रयोग में प्रतिभासमानत्व बाह्यार्थ का स्वभाव ही है जो हेतुतया प्रयुक्त है। असत् पदार्थ कभी प्रतिभासमान नहीं होता। 20

प्रश्न :- चन्द्रयुगल जो तिमिररोगी को भासता है वह यदि सत्य है तो शुद्धदृष्टिवाले को क्यों नहीं भासता ? विशेष :- जहाँ बाह्यार्थ सत्य होता है वहाँ योग्यदेशादिअवस्थान इत्यादि सम्पूर्ण सामग्री बल से निपजनेवाले जनसाधारण के संवेदन में वह नियमतः भासित होता है जैसे नीलादि। तिमिररोगी के अलावा अन्य मनुष्यों के शुद्ध दर्शन में चन्द्रयुगल कहाँ भासता है ? उस देश में रहे हुए अन्य मानवों को तो एक ही चन्द्रमंडल दिखता है। फलित होता है कि चन्द्रयुगल सिर्फ ज्ञानाकार के अलावा 25 और कुछ बाह्यार्थरूप नहीं है।

# [ शुद्धदर्शन में चन्द्रयुगल न भासने का कारण ]

उत्तर :- ज्ञानाकारवादी का यह कथन गलत है। कारण, संनिधानमात्र से बाह्यार्थ, ज्ञान में स्वप्रतिभास आधान कर दे ऐसा नहीं है, किन्तु सामग्री के बल से जरूर करते हैं। विना सामग्री कर दे तो अन्धपुरुष के ज्ञान में भी प्रतिभासाधान कर देंगे। यदि कहें कि — नेत्रादि न होने से अन्धपुरुष 30 के ज्ञान में अर्थ प्रतिभास नहीं होता — तो प्रस्तुत में भी जान लो कि तिमिररोगादि सामग्रीविरह कारण से शुद्धदृष्टिवाले ज्ञान में चन्द्रयुगल (तथा रजत) आदि का प्रतिभास नहीं होता।

न च स्वसामग्रीवशात् क्षपाकरयुगलं संविदि भासमानं ज्ञानस्वरूपमेव, बिहर्ग्राह्याकारतया प्रतिभास-मानस्य इन्दुद्धयस्यान्तर्ग्राहकाकारतयाऽप्रतिभासनात्, ज्ञानरूपत्वाऽयोगात्, तद्रूपत्वे वा ग्राहकाकारतया प्रति-भासमानज्ञानस्यापि तथाऽप्रतिभासमानस्यार्थरूपताप्रसङ्गः। तत्र(त्र) बिहर्ग्राह्याकारतया प्रतिभासमानस्येन्दु-द्वयादेविज्ञप्तिरूपता। परिशुद्धविशददृगवसेयस्य तु स्तम्भादेः सुतरां ज्ञानरूपतानुपपत्तिः। तन्न अध्यक्षं बिहरर्थावभासि तदभावं गमयति। न चाध्यक्षमभावग्राहि, तस्य तुच्छतया तद्विषयत्वाऽयोगात्। न च वस्तुत्वादसदंशः प्रत्यक्षग्राद्यः इन्द्रियसम्बन्धाभावेन तस्यापि प्रत्यक्षत्वाऽयोगात्, तदसम्बन्धस्तु योग्यताऽभावात् इन्द्रियस्य। उक्तं च (श्लो॰वा॰अभाव॰श्लो॰१८) 'न तावदिन्द्रियेणैषा नास्तीत्युत्पाद्यते मितः। भावांशेनैव संयोगे योग्यत्वादिन्द्रियस्य हि।।" तत्रोभयरूपोऽप्यर्थाभावोऽध्यक्षवेद्यः।

नाप्यनुमानं बाह्याभावमावेदयति, प्रत्यक्षाभावे तस्याऽयोगात्। न च प्रत्यक्षविरोधेऽनुमानस्य प्रामाण्यं 10 सम्भवति 'प्रत्यक्षनिराकृतो न पक्षः' [ ] इति वचनात्। न च बाह्यार्थावेदकस्याध्यक्षस्य भ्रान्तत्वाद् न

## [ चन्द्रयुगल सिर्फ ज्ञानाकार होने का कथन गलत ]

अपनी तिमिरादिसामग्री के बल से संवेदन में भासमान चन्द्रयुगल मात्र ज्ञानस्वरूप नहीं है। चन्द्रयुगल वहाँ बाह्यविषयाकार रूप से भासित होता है, अन्तरंगविषयाकाररूप से भासित होता नहीं, अतः वह ज्ञानस्वरूप नहीं है। अन्तरंगरूप से न भासने पर भी यदि उस को ज्ञानस्वरूप मानेंगे 15 तो अन्तरंगस्वरूप भासनेवाले ग्राहकाकार से ही अनुभवगोचर ज्ञान बहिरंगस्वरूप न भासने पर भी बाह्यार्थाकार मानने का अनिष्ट होगा। सारांश, जब बहिरंग विषयाकार स्वरूप से भासनेवाला चन्द्रयुगल भी विज्ञानरूप नहीं है, तो विशुद्ध स्पष्ट दृष्टि में भासनेवाले स्तम्भादि में तो सुतरां विज्ञानरूपता का व्यवच्छेद हो जाता है।

पहले जो कहा था (९६-३) अभाव प्रत्यक्षगोचर नहीं होता — वह अब निश्चित हो जाता 20 है कि प्रत्यक्ष बाह्यार्थावभासि होता है किन्तु उसके अभाव को विषय नहीं कर सकता। बात भी सच है कि प्रत्यक्ष अभावग्राहक नहीं होता क्योंकि अभाव तुच्छ (निःसार) होने से प्रत्यक्षविषयता यानी प्रत्यक्ष की पहुँच वहाँ नहीं होती। यदि कहें कि — 'अभाव तुच्छ नहीं है, वस्तु का ही एक नकारात्मक अंश है अतः प्रत्यक्ष से ग्राह्य होगा' — तो यह शक्य नहीं क्योंकि नकारांश के साथ इन्द्रियसम्पर्क शक्य न होने से चाहे उसे वस्तु-अंश माना जाय फिर भी उस का प्रत्यक्ष नहीं हो सकता। इन्द्रियसम्पर्क न होने का कारण इन्द्रिय की असदंश के साथ सम्बन्ध लगाने की योग्यता (= शक्ति) ही नहीं है। श्लोकवार्त्तिक (अभाव० श्लो०१८) में कहा है — 'नहीं है' ऐसी यह बुद्धि इन्द्रिय से तो उत्पन्न नहीं होती। कारण, भावांश के साथ संयोग करने में ही इन्द्रिय की योग्यता होती है। — निष्कर्ष, चाहे असत् हो या वस्तु-अंश हो किसी भी प्रकार का अर्थाभाव प्रत्यक्षगोचर नहीं है यह सिद्ध होता है।

## [ अनुमान से भी बाह्याभावसिद्धि दुःशक्य ]

30 प्रत्यक्ष की तरह अनुमान भी बाह्याभाव को आवेदित नहीं कर सकता, क्योंकि प्रत्यक्ष के विरह में अनुमान भी योजन कर नहीं सकता। जिस विषय में (अर्थाभाव के प्रति) प्रत्यक्ष का विरोध हो उस विषय में अनुमान प्रमाण सम्भव नहीं, क्योंकि 'अनुमान के लिये पक्ष चाहिये और वह भी प्रत्यक्ष तेनाऽनुमानबाधेति वक्तव्यम्— इतरेतराश्रयप्रसक्तेः। तथाहि— अर्थाभावे सिद्धे तद्ग्राहि अध्यक्षं भ्रान्तं सिद्ध्येत् — अन्यथा कथमवितथार्थग्राहिणो भ्रान्तता— भ्रान्तत्वे च तस्य सिद्धे अर्थाभावानुमानस्ये(स्य)न तेन बाध्यते(ति) व्यक्तमितरेतराश्रयत्वम्। न च तद् अध्यक्षमेव न भवति अनुमानेन बाधनादिति वक्तव्यम्, अनुमानेप्यस्य पर्यनुयोगस्य समानत्वात्। [??तथाहि— बाह्याभावग्राह्यस्य भ्रान्तत्वात् तेनानुमानबाधेति वक्तव्यम् इतरेतराश्रयदोषप्रसक्तेः। तथाहि— अर्थाभावे सिद्धे बलादनुमान(?नं) प्रमाणिमिति दर्शनाभावेप्यर्थाभाव- 5 सिद्धिः तत्प्रतिबन्धसिद्धेः अध्यक्षमिति तत्त्वात् अन्यथा अनवस्थापत्तेरिति नानुमानवेद्योप्यर्थाभावः ??]।

अपि च, तदनुमानं किं कार्यलिङ्गप्रभवम् स्वभावहेतुसमुत्थं वा, उतानुपलब्धिप्रसूतम् ? इति विकल्प-

त्रयम्। न तावत् प्रथम-द्वितीयपक्षौ कार्य-स्वभावहेत्वोर्विधिसाधकत्वाभ्युपगमात् 'अत्रे(?त्र) द्वो(?द्वो) वस्तुसाधनौ'⁴ (न्या॰वि॰२-१९) इधि(?ति) वचनात्। नापि अनुपलब्धिप्रसूतिमित पक्षः अनुपलब्धेरिसद्ध(त्वा)त्, बहिरर्थस्य प्रतिभासनात्। उपलभ्यानुपलब्धिस्वा(?स्त्व)भाव(ा?)साधनी, सा च नियतदेश-कालमेवार्थाभावं गमयित न 10 से अनिराकृत होना चाहिये' यह आप्तवचन है। ऐसा नहीं कहना कि बाह्यार्थप्रदर्शक प्रत्यक्ष भ्रान्त होने के कारण उस भ्रान्त प्रत्यक्ष से अनुमान को बाधा नहीं पहुँच सकती, क्योंकि तब अन्योन्याश्रय दोष लगेगा। स्पष्ट है कि बाह्यार्थाभाव सिद्ध होने पर बाह्यार्थ का ग्राहक प्रत्यक्ष भ्रान्त सिद्ध होगा, हाँ अर्थाभाव असिद्ध होता तब तो बाह्य अर्थग्राहि प्रत्यक्ष भ्रान्त कैसे होता ? तथा प्रत्यक्ष भ्रान्त सिद्ध होगा तभी अर्थाभावानुमान को उस से बाध पहुँचता नहीं अपि तु निर्वाध अपने साध्य अर्थाभाव 15 को सिद्ध करता। यदि कहें कि — अर्थाभावसाधक अनुमान का बाध होने से बाह्यार्थग्राहि प्रत्यक्ष प्रमाण ही नहीं हो सकता — तो यह ठीक नहीं, अनुमान के लिये भी वैसा प्रश्न होगा कि बाह्यार्थसाधक प्रत्यक्ष का बाध होने से अर्थाभावग्राहि अनुमान प्रमाण कैसे हो सकेगा ? (सूचना — यहाँ कौंस में रही हुई पंक्तियाँ अशुद्ध होने से उस का विवेचन करना दुःशक्य है। कुछ भावार्थ ऐसा निकाल सकते हैं कि — बाह्याभावग्राहि अनुमान भ्रान्त होने से बाह्यार्थग्राहि प्रत्यक्ष को अनुमानबाधा नहीं होगी। 20 ऐसा कहेंगे तो अन्योन्याश्रय दोष होगा — कैसे यह देखिये.... अनवस्था दोष होने से अनुमानग्राह्य बाह्याभाव नहीं हो सकता।)

#### [ अनुमान से अर्थाभावसिद्धि अशक्य ]

और भी प्रश्न यहाँ खडे हैं — अर्थाभावग्राहि अनुमान यदि होगा तो कार्यिलङ्ग से होगा — स्वभावहेतु से होगा या अनुपलब्धिजनित होगा ? पहला या दूसरा विकल्प तो आप (बौद्ध) को भी 25 स्वीकार्य नहीं है क्योंकि आप तो कार्य-स्वभाव हेतु को विधिसाधक ही मानते हैं जैसे कि आप के धर्मकीर्ति विद्वान ने कहा है (न्या॰बि॰ २-९९ में) कि 'यहाँ पहले दो (हेतु) वस्तु (= भाव) के साधक हैं'। तीसरा पक्ष :- अनुपलब्धिवाला भी निष्फल है क्योंकि (अर्थ की) अनुपलब्धि ही असिद्ध है, स्पष्टतया ज्ञान में बाह्यार्थ भासित होता है। स्मरण में रहे कि यत्तत् अनुपलब्धि अभावसाधक नहीं होती किन्तु उपलब्धियोग्य वस्तु की अनुपलब्धि अभावसाधक होती है। वह भी सर्वदेश-सर्वकाल 30 में अभाव की स्थापना कर नहीं सकती किन्तु किसी नियतदेश — नियतकाल में ही अभाव सिद्ध कि. अत्र ह्यै वस्तुसाधनौ एकः प्रतिषेधहेतुः।।१९।। न्यायबिन्दुप्र० इति पूर्वमद्विते।

#### सर्वत्र सर्वदेति न ततोऽपि सर्वथा अभावसिद्धिः।

अधापि स्यात् नार्थाभावद्वारेण विज्ञानमात्रं साध्यते अपि त्वर्थ-संविदोस्सहोपलम्भनियमादभेदः चन्द्रद्वयादिवदिति वि(धि)मुखेनैव साध्यते इति न पूर्वोक्तो दोषः। — असदेतत्, अभेदस्य प्रत्यक्षेण बाधनात्। यतः पुरःस्थस्फुटवपुर्नीलादि प्रतिभाति हृदि रूपग्राहकाकारं विश्राणा संविच्चकास्तीति कृतो ध्वान्त (कृतोऽर्थ-तत्)संविदोरभेदः साधियतुं शक्यः शब्देऽश्रावण(त्व)वत् पक्षस्य प्रत्यक्षेण निराकृतेः ? न वाऽभेदेऽपि प्रत्यक्षं भेदाधिगन्त्रुपलब्धमिन्दुद्वयादिवत् इति न तेव(?न) बाधा। यतो द्विचन्द्रादौ बाधादर्शनात् तस्य भ्रान्तत्वमस्तु स्तम्भादौ त्वर्थिक्रयाकारिरूपोपलब्धि(ब्धेः) तदभावास्त(?त्स)त्यता ततो नील-बुद्ध्योर्भेद एव। असिद्धश्चायं हेतुः मीमांसकमतेन विज्ञानव्यतिरेकेण बाह्यार्थस्यैवोपलम्भात् प्रत्यक्षार्थव्यतिरिक्तस्य तदा

कर सकती है। अतः विज्ञानवादी जो सर्व देश-काल को ले कर अर्थ के अभाव की अनुमान (अनुपलब्धि) 10 से सिद्धि करना चाहते हैं वह शक्य नहीं है। सारांश, भाववाधक कोई प्रमाण न होने से अर्थाभावसिद्धि के द्वारा विज्ञानमात्र की सिद्धि की आशा व्यर्थ है।

## [ सहोपलम्भहेतुक अभेदानुमान में बाध-असिद्धि दोष ]

वि॰वादी :- हम सिर्फ अर्थाभाव के आधार पर ही विज्ञानमात्र की सिद्धि नहीं चाहते, (यहाँ प्रत्यक्ष से अभाव ग्रह हो न हो इस चर्चा का अन्त नहीं है) किन्तु दो चन्द्र की उपलब्धि की तरह 15 सहोपलम्भ के आधार पर (यानी अर्थ और संवेदन का पृथक् पृथक् उपलम्भ नहीं होता, जब भी अर्थोपलम्भ होता है तब विज्ञान के साथ ही होता है — सहोपलम्भनियमादभेदो नील-तिद्धियः) नील अर्थ और उस के संवेदन का विधिमुख से यानी हकारात्मकरूप से (न कि अभावरूप या निपेधरूप से) सिद्धि करते हैं — इस में तो कोई दोष नहीं है।

अर्थवादी :- यह गलत है। उन दोनों का अभेद तो प्रत्यक्ष से बाधित है, कैसे सिद्ध करेंगे ? 20 सुनिये — बाह्य देश में अपने संमुख ही नीलादि पिण्ड का स्फुट भासन होता है, दूसरी ओर रूपादिग्राहकाकार को धारण करता हुआ संवेदन अपने भीतर में भासित होता है — तो यहाँ अर्थ और उस के विज्ञान में अभेद की सिद्धि कैसे कर सकते है ? जैसे शब्द में अश्रावणत्चिसिद्ध का उपक्रम करने जाय तो शब्द रूप पक्ष श्रावण (प्रत्यक्ष) होने के कारण प्रत्यक्षतः बाधित हो जाता है वैसा यहाँ समझ लो।

25 विज्ञानवादी :- आप प्रत्यक्षवाध की बात करते हैं तो जान लो जैसे चन्द्र का स्व में अभेद के रहते हुए भी प्रत्यक्ष से चन्द्रयुगल में (द्वित्व यानी) भेद की उपलब्धि होती है तो ऐसे, प्रत्यक्ष से हमारे सहोपलम्भहेतुक अभेदानुमान में बाधा कैसे होगी ?

अर्थवादी: एेसा कथन योग्य नहीं। कारण, मान लिया कि चन्द्रयुगल के बारे में बाध-उपलम्भ के कारण वह प्रत्यक्ष भ्रान्त होगा, किन्तु स्तम्भादि प्रत्यक्ष में बाध तो है नहीं, उपरांत वहाँ भारवहनादि अर्थिक्रियाकारी रूप भी उपलब्ध होता है अतः वह सत्य ही है, उस से सिद्ध होता है कि नील और नीलविज्ञान का भेद है। दूसरा दोष है हेतु-असिद्धि, मीमांसक के मत में विज्ञान प्रत्यक्षगोचर नहीं है ज्ञाततालिंगक अनुमान-गोचर है। अतः उस के सामने विज्ञान के विना भी केवल नीलादि बाह्यार्थ

#### ज्ञानस्यानुपलक्षणात्।

न चान्तःसुखाज्ञा(?द्या)कारज्ञानोपलम्भात् सिद्धो हेत्ः इति वक्तव्यम्, सुखादेर्बाह्य(।?)संवेदनं प्रति व्यापाराऽसंवेदनात्। न हि सुखादयः स्वरूपनिमग्नतया प्रतिभासमानास्तदैवार्थग्राहितया प्रतीयन्ते। न च समकालप्रतिभासनात् व्यापारमन्तरेणापि नीलादिग्राहकाः, तेषामपि तद्ग्राहकतापत्तेः। यदि च नीला(दी)नां सुखादिकं ग्राहकं तथा सित तदभावे नीलादीनां ग्रहणं न स्यात्। न हि यद् यद्ग्राह्यं तत् तदभावे 5 प्रतिभाति चक्षुरभाव इव रूपम्, चक्षुःसमवधाने च सुखाभावेपि नीलमाभाति [?? नापि तस्य तद्ग्राहकम्। यदि च सुखादिरूपैव संविद् नान्या एवं सति सुखाद्यभावेपि नीलादिकस्य स्फुटतया प्रतिभासात् तदा मानसस्य च सुखादेनीलावभासा(भा)वेप्यवभासनत्वाऽसिद्धो नीलादीनां ग्रहणं न स्यात् नहि यद् यदग्राह्यं तत् तदभा(व)द्धियोः सहोपलम्भनियमः नियतकादाचित्कसहोपलम्भतो (त)योर्नियमो युक्तः, नीलपीतयोरिप

का उपलम्भ होने से सहोपलम्भ हेतु असिद्ध है, उस के मत में बाह्यार्थ के सिवा प्रत्यक्ष में ज्ञान 10 का वेदन होता नहीं है।

## [ सहोपलम्भनियम हेतु की सिद्धि के प्रयास का निरसन ]

विज्ञानवादी :- नीलादि को देख कर भीतरी सुख-दुःखादि आकार ज्ञान का बाह्यार्थ संकलितरूप से उपलम्भ होता है इस से ही नीलादि सुख-ज्ञान का अभेदसाधक सहोपलम्भ हेतू सिद्ध होता है। अर्थवादी :- ऐसा नहीं है, सुख या सुखाकार ज्ञान बाह्यार्थ संवेदन के लिये व्यापृत नहीं होते। 15 सुखादि तो अपने स्वरूप में मग्न होते हुए भासित होते हैं, बाह्यार्थग्राहकरूप से वे कभी प्रतीत नहीं होते ।

विज्ञानवादी :- विना व्यापार भी नील और ज्ञान समानकाल में भासते होने से संवेदनों को नीलादिग्राहक मानना होगा।

अर्थवादी :- हम भी कहेंगे कि विना व्यापार भी नीलादि बाह्य पदार्थ अपने सुखादिरूप संवेदनों 20 के ग्राहक बनेंगे चूँकि समकाल में भासित होते हैं। यदि आप सुखादि को (सुखाभिन्नसंवेदन को) नीलादि के ग्राहक मानेंगे तो यह विपदा होगी कि सुखादि के विरह में कभी भी नीलादि का ग्रहण नहीं होगा। नियम देखिये - जो जिस से ग्राह्म बनता है वह उस के अभाव में गृहीत नहीं होता जैसे नेत्र के विरह में रूप। दूसरी ओर हकीकत है कि सुख के विरह में भी नेत्रसंनिधान में नील का भान होता है। [यहाँ कौंस में रहा हुआ पाठ अशुद्ध है, यद्यपि अशुद्ध पाठ का विवेचन अशक्य 25 है, फिर भी शुद्ध पाठ की कल्पना कर के संभवित भावार्थ लिखने का प्रयास है – वास्तव में तो सुखादि नीलादि का ग्राहक ही नहीं है, विज्ञान यदि सुखादिरूप ही होता, भिन्न नहीं - तो ऐसा मानने पर सुखादि के विरह में नीलादि का स्फुटरूप से प्रतिभास होता है वह नहीं होता। तथा नीलादि अवभास न होने पर भी मानसिक सुखादि अवभास होता है वह असिद्ध हो जाने से नीलादि का ग्रहण नहीं होगा। जो जिस से अग्राह्य होता है वह उस के विना भी भासित होता है अतः 30 नील और विज्ञान का सहोपलम्भनियम नहीं रहा। अनियत एवं कादाचित्क सहोपलम्भ के आधार पर अभेद का नियम युक्तियुक्त नहीं। अन्यथा, कदाचित नील-पीत उभय का सहोपलम्भ होने पर उन का

तथाभावप्रसङ्गात् ततः सुखादिरूपा न बुद्धिः ??] नापि नीलोपलम्भकाले प्रतिभाति केवलस्य नीलस्यैव तदा प्रतिभासात् (पश्चात्) त्वर्थप्रत्यक्षताऽन्यथानुपपत्त्या गम्यते।

अन्ये तु मन्यन्ते— पश्चादिष प्रत्यक्षत एव बुद्धिः प्रतीयते न पुनः सा सर्वदा परोक्षा इत्यसिद्ध एव सहोपलम्भिनियमः, क्रमेण नीलतिद्धियोः प्रतिभासात्। अथ नीलप्रतिभासकाले तद्बुद्धिः प्रत्यक्षा भवेत् तथापि सहोपलम्भिश्च भवेत् भेदश्चेति नात्र विरोधः, तथापि(?िह)—रूपालोकयोर्भिन्नयोरिष सहोपलम्भात् कथं सहोपलम्भिन्यमस्य भेदेन सह विरोधिसिद्धिः ? न च कार्य-कारणभावप्रतिबन्धतो ग्राह्मलक्षणत्वाच्च रूपालोकयोर्भेदेपि सहोपलम्भः, नील-तिद्धयोरिष प्रतिबन्धादेव सहोपलम्भसम्भवात्। न च तयोस्तुल्यकालत्वात् प्रतिबन्ध एव न सम्भवतीति वाच्यम् एकसामग्र्यधीनतालक्षणस्य प्रतिबन्धस्य प्रत्यक्षनीलतद्बुद्ध्योः सम्भवात्। ततः सहोपलम्भेऽिष नाभेदो भवेत्। न चाऽभेदेन व्याप्तः सहोपलम्भः सिद्धः येन ततस्तित्सिद्धिः स्यात्।

10 भी अभेद प्रसक्त होगा। फलितार्थ — बुद्धि भी सुखादिरूप नहीं (भले सुखादिविषयक हो।] तथा नीलोपलब्धिकाल में मीमांसक मतानुसार बुद्धि भासित नहीं होती, उस वक्त सिर्फ नील का ही प्रतिभास होता है, बाद में अर्थप्रत्यक्षता (ज्ञातता) की अन्यथा अनुपपत्ति से बुद्धि की आनुमानिक प्रतीति होती है।

## [ बुद्धि प्रत्यक्ष है, सहोपलम्भ के साथ भेद सत्ता - नैयायिक ]

दूसरे लोग (नैयायिकादि) कहते हैं — बाद में भी प्रत्यक्ष से ही बुद्धि भासित होती है (न 15 कि ज्ञातता लिंगक अनुमिति से, किन्तु अनुव्यवसायात्मक प्रत्यक्ष से भासित होती है)। बुद्धि मीमांसक की तरह सदा के लिये परोक्ष होती है ऐसा नहीं है अतः अर्थ एवं बुद्धि का सहोपलम्भ नियम यहाँ खण्डित हो जाता है। पहले व्यवसाय से नीलादि, बाद में अनुव्यवसाय प्रत्यक्ष से बुद्धि इस तरह क्रमशः उन का अवभास होता है। कदाचित् मान ले कि (स्वप्रकाशवादीमतानुसार) बुद्धि नीलप्रितिभासकाल में प्रत्यक्ष भासती है, तथापि यानी सहोपलम्भ के रहते हुए भी भेद हो सकता 20 है नील एवं बुद्धि का इस में कोई विरोध नहीं। कैसे यह देखिये — रूप और आलोक का नेत्र द्वारा एक साथ उपलम्भ होता है किन्तु वे दोनों भिन्न है, तो सहोपलम्भनियम के साथ भेद का विरोध कैसे सिद्ध होगा ? अगर कहा जाय कि (एक) आलोककारण है, रूपदर्शन कार्य है इस प्रकार यहाँ कारण-कार्यभाव सम्बन्ध है तथा (दो) दोनों ही ग्राह्यस्वरूप है, अतः वहाँ सहोपलम्भ होने पर भी भेद घटता है — अहो ! तब तो यहाँ भी नील एवं उस की बुद्धि में कारण-कार्य सम्बन्ध है, दोनों 25 ही ग्राह्य है, तो सहोपलम्भ हो सकता है और भेद भी।

# [ प्रतिबन्धमूलकभेद दोनों ओर समान ]

यदि कहें कि — 'नील और नीलबुद्धि दोनों समकालीन होने से कार्यकारण भाव सम्बन्ध ही नहीं है' — तो यह कथन निषेधपात्र है क्योंकि समानकालीन मानने पर भी एकसामग्रीजन्यत्वस्वरूप सम्बन्ध तो दोनों में मौजूद रहेगा प्रत्यक्ष नील एवं नीलबुद्धि दोनों में। तब यहाँ सहोपलम्भ होने 30 पर भी अभेद सिद्ध नहीं होगा। जहाँ जहाँ सहोपलम्भ है वहाँ वहाँ अभेद है — ऐसी व्याप्ति नहीं है जिससे कि अभेद की सिद्धि सहोपलम्भ से हो सके। यदि कहा जाय — 'चन्द्रयुगल में अभेद के साथ सहोपलम्भ दिखता है, इस आधार पर अन्य स्थानों में भी अभेद मानेंगे' — तो यह असार

अथ द्विचन्द्रादावभेदे सहोपलम्भदर्शनादन्यत्रापि ततोऽभेदः। नैतत् सारम्, दृष्टान्तमात्रात् साध्यसिद्धेरयोगात् अन्यथा हेतुवैयर्ध्यप्रसक्तेः। न चाऽभेदव्याप्तः कश्चिद्धेतुरस्ति। न च दृष्टान्तोऽपि सिद्धः चन्द्रद्वयादेरपि ज्ञानाद् भिन्नत्वेन प्रतिपादितत्वात् (१००-२)।

अनैकान्तिकश्चायं हेतुः, सर्वज्ञज्ञानस्य पृथग्जनिचत्तस्य सहोपलम्भेऽिप भेदाभ्युपगमात्। न च सर्वज्ञज्ञानसंवेदनं विनापि पृथग्जनिचत्तसंवेदनसम्भवात् न तत्र सहोपलम्भिनयमः इति वाच्यम्, यतः परदृशं 5 विनापि तद्ग्राह्यं नीलादि पृथग् नरान्तराण्युपलभन्त इति तद्दर्शनात् तदिप भिन्नमस्तु। अपि च, सह शिष्येण पण्डितः' इति 'सह' शब्दो भेद एवोपलब्धः ततो हेतुर्विरुद्धो भवेत् सहभावविवक्षायां भेदेन व्याप्तत्वात्। अथ 'सह' शब्दो नैव सहभावार्थवृत्तिः किन्तु एकार्थवृत्तिः, ततः 'एकोपलम्भात्' इति हेतुर्विवक्षितः, न चासौ विरुद्धः। असदेतत्— एकोपलम्भस्याऽिसद्धत्वात्, तदिसद्धत्वं च नील-तद्धियोर्भेदोपलम्भात्। तथाहि— बहिर्गतत्वेन देशकालादिभिन्नतया ग्राह्यतया नीलं भिन्नमाभाति—अन्तर्गतत्वेन 10 सुखादिरूपतया ग्राह्वरूपापन्ना बुद्धिराभातीति न तयोरेकोपलम्भः सिद्धः।

है क्योंकि केवलदृष्टान्त से साध्यसिद्धि युक्त नहीं है, क्योंकि तब तो सर्वत्र हेतु निरर्थक सिद्ध होगा। अभेद के साथ व्याप्ति धारण करनेवाला कोई हेतु यहाँ नहीं है। तथा दृष्टान्त भी असिद्ध है क्योंकि ंपहले यह कह दिया है (१००-१६) कि चन्द्रयुगलआदि भी ज्ञानभिन्न है।

## [ सहोपलम्भ हेतु में अनैकान्तिक या विरुद्ध या असिद्धि दोष ]

अभेदानुमान के लिये प्रयुक्त सहोपलम्भ हेतु साध्यद्रोही भी है, सर्वज्ञ को अपना ज्ञान और सामान्यजन का चित्त दोनों का एकसाथ ही उपलम्भ होने का नियम है फिर भी उन दोनों में भेद स्वीकृत है। ऐसा नहीं कहना कि – 'किसी किसी को सर्वज्ञज्ञानसंवेदन नहीं है किन्तु सामान्यजन के चित्त का संवेदन होता है यहाँ सहोपलम्भिनयम हेतू नहीं है अभेद भी नहीं है तो हेतू असिद्ध कैसे ?' — क्योंकि अन्य व्यक्ति के दर्शन या संवेदन के ग्रहण के विना भी उस के दर्शन का ग्राह्मविषय नीलादि 20 अन्य सामान्यजनों को उपलब्ध होता है यह दिखता है अतः वहाँ भी (बुद्धि और नील में) भेद रहने दो। और एक बात, 'सह' शब्द का अर्थ सोचिये - 'शिष्य के साथ पंडित घुमता है' यहाँ पंडित और शिष्य के भेद के रहते ही 'सह' शब्दप्रयोग किया जाता है (अभेद हो तब नहीं), अतः अभेद से विरुद्ध भेद का साधक होने से सहोपलम्भ हेतु विरुद्ध ठहरा, क्योंकि 'सह' शब्दार्थ जो सहभाव है उस की तो भेद के साथ व्याप्ति है। यदि कहें कि - 'सह' शब्द सहभाव अर्थ में वाच्यत्व 25 सम्बन्ध से वृत्ति नहीं है, किन्तु 'एक अर्थ' में वृत्ति है। अब सहोपलम्भ शब्द से एकोपलम्भ तो अभिन्न ही होता है।' — तो यह गलत है। प्रस्तुत में नील-नीलबुद्धि स्थल में एकोपलम्भ (यद्यपि विरुद्ध या अनैकान्तिक हो – न हो) असिद्ध है। असिद्धि इस तरह :- नील और नीलबुद्धि में तो भेद का ही उपलम्भ है (एकोपलम्भ नहीं।) स्पष्टता :- नील पदार्थ बाह्यरूप से, देश-कालादि भेद से भिन्न एवं ग्राह्मरूप से भासित होता है, उस से विपरीत :- नीलबुद्धि आन्तरिकस्वरूप से, सुखादिआत्मक 30 तथा ग्राहकरूप से विदित होती है। अतः उन दोनों का एकोपलम्भ सिद्ध नहीं है।

किञ्च, एकस्यैवोपलम्भो <sup>a</sup>ज्ञानस्य <sup>b</sup>अर्थस्य वा ? यदि <sup>a</sup>ज्ञानस्यैव तदा हेतुरसिद्धः। न हि परं प्रित ज्ञानस्यैवोपलब्धिः सिद्धा, अर्थस्याप्युपलब्धेः। न च तस्याभावात् अनुपलब्धिः इतरेतराश्रयदोषात्। तथाहि— अर्थाभावे सिद्धे ज्ञानस्यैवैकस्योपलम्भः सिद्धो भवित तदुपलम्भसिद्धौ चार्थाभाव इतीतरेतरा-श्रयत्वम्। न चैकस्य ज्ञानस्योपलम्भः एवेति हेत्वर्थो युक्तः, नीलादेरुपलम्भाऽनिराकरणात्। एवं च कथमर्थाभावसिद्धिः इत्यनैकान्तिक एव हेतुः। अथ <sup>b</sup>अर्थस्यैवैकस्योपलम्भः एवमपि नार्थाभावसिद्धिः।

न च 'तथासंवेदनात्' इत्ययमिप हेतुः असिद्धत्वात्। तथाहि— यादृग्भूतं ज्ञाने संवेदनं (न) तादृगर्थे, स्वप्रकाशरूपत्वा(त्) ज्ञानस्य, इतरस्य च तद्विपर्ययात्। अर्थस्य हि ज्ञानाधीनः प्रकाशो जडत्वात् न त्व(?स्व)यम्। ततो यदि स्वप्रकाशनं तथासंवेदनं हेत्वर्थः तदाऽसिद्ध(?द्धिः) तदर्थस्य।

अथ संवेदनसामान्यं स्व-परसंविदो हेतुः। तस्य प्रतिबन्धो वाच्यः, यतः साधारणं सत् तदर्थ-ज्ञानयोः
10 ज्ञानात्मतामेव साधयति। अथापि— 'संवेदन'शब्दो हेतुः सोपि प्रतिबन्धाभावादेव न साध्यं साधयति।
[ ज्ञानमात्र का या अर्थ का एकोपलम्भ हेत् सदोष ]

उपरांत, हेतु जो है 'एक का उपलम्भ' — इस में एक का यानी किस का ?<sup>a</sup> ज्ञान का या <sup>a</sup>अर्थ का ? <sup>b</sup>यिद ज्ञान का — तो हेतु असिद्ध है। अन्य वादी (अर्थवादी) के प्रति, उपलम्भ सिर्फ ज्ञान का ही नहीं होता अर्थ का भी होता है। यदि अर्थ न होने से उस का उपलम्भ न होने का कहा जाय (असत् बताया जाय) तो इतरेतराश्रय दोष प्रसक्त होगा। स्पष्ट है — अर्थाभाव सिद्ध होता तभी अकेले ज्ञानमात्र का उपलम्भ (हेतु) प्रसिद्ध बनेगा, तथा अकेले ज्ञानमात्र का उपलम्भ सिद्ध होने पर ही अर्थाभाव सिद्ध होगा — यह अन्योन्याश्रय है। यदि एकोपलम्भ हेतु का अर्थ किया जाय 'एक ज्ञान का उपलम्भ ही' तो यह भी अयुक्त है क्योंकि इस अर्थ में, अर्थ का यानी नीलादि का व्यवच्छेद तो नहीं हुआ (अतः उस का भी उपलम्भ मान लेने पर 'एक ज्ञान का उपलम्भ' ऐसा अर्थ असंगत हो गया।) तब अर्थाभाव की सिद्धि कैसे होगी ? इस प्रकार एकोपलम्भ हेतु अर्थ के साथ भी रह जाने से अनैकान्तिक दोष आया। <sup>b</sup>यिद एको० हेतु का अर्थ किया जाय एक यानी अर्थ का उपलम्भ, तब तो बाह्यार्थ की सुतरां सिद्धि हो जाने से अर्थाभाव की सिद्धि तो दूर रह गयी।

# [ अभेदसाधक तथासंवेदन हेतु में दोषप्रसङ्ग ]

सहोपलम्भ के बदले ज्ञान-अर्थ के अभेद की सिद्धि के लिये 'तथा संवेदन' हेतु किया जाय तो यहाँ 25 उसे असिद्धि दोष लगेगा। स्पष्टता :- तथासंवेदन का अर्थ क्या है ? ज्ञान का जैसा संवेदन होता है वैसा ही अर्थ का ? तो यह गलत है क्योंकि ज्ञान का संवेदन स्वप्रकाशरूप से होता है जब कि अर्थ का संवेदन परप्रकाश्यरूप से होता है। अर्थ का प्रकाशन स्वतः नहीं किन्तु ज्ञानाधीन होता है क्योंकि वह जड़ है। तब यदि तथासंवेदन हेतु का मतलब 'स्वप्रकाशन' ऐसा हो तो ऐसा अर्थ (अर्थ पक्ष में) असिद्ध है।

## [ साधारण संवेदनरूप हेतु में दोषपरम्परा ]

30 विज्ञानवादी कहें कि स्व-परसंवेदन (विशेष नहीं किन्तु) साधारण संवेदनसामान्य को हेतु करेंगे। तो — यहाँ कौन सा व्याप्तिसम्बन्ध है यह दिखाओ जिस से कि वह साधारण होते हुए अर्थ और ज्ञान की ज्ञानात्मकता सिद्ध कर सके। कदाचित् 'संवेदन' शब्द मात्र को ही हेतु किया जाय, किन्तु किञ्च, तदा(था)संवेदनं नीलादीनामभावसाधनत्वेनोपन्यस्यते उत ज्ञानात्मकताप्रसाधकत्वेन ? यद्याद्यः पक्षः स न युक्तः हेर्ताोर्वरुद्धत्त्वप्रसक्तेः, उपलब्धेः सत्तया व्याप्तत्वात्। न ह्यसदुपलभ्यते तथाभ्युपगमे वा ज्ञप्तावप्यसत्त्वप्रसिक्तः। न चाऽसतोऽनुपलम्भे द्विचन्द्रादेरनुपलब्धिप्रसिक्तः, तस्यापि सत्तायोगित्वप्रतिपादनात्। यदि वा संवेदनं सित ज्ञानेऽसित च चन्द्रद्वये उपलब्धिमित्यनैकान्तिकमस्तु। अथ ज्ञानात्मकता तथा-संवेदनात् साध्यते, तत्रापि वक्तव्यम् किं ज्ञानात्मकत्वेन नीलादेः संवेदनम् उत व्यतिरिक्ततया ? प्रथमपक्षे 5 ज्ञानात्मकं संवेदनं नीलादेर्हेतुः स चाध्यक्षसिद्धोऽभ्युपगन्तव्यः इति नापरं साध्यमस्ति यदर्थं हेतुः स्यात्। द्वितीयपक्षेऽपि हेर्तुर्विरुद्धः भिन्नरूपं हि संवेदनं भेदमेव साध्यति नैकत्वम् अन्यथा भेदोपरितप्रसक्तेः। तदयमि हेतुः न युक्तः। इति न कृतिश्चित् विज्ञप्तिमात्रसिद्धिः। (पूर्वपक्ष समाप्त)

[ विज्ञानवादियोगाचारमतेन विज्ञप्तिमात्रतासिद्धि :- उत्तरपक्षः ]

अत्र प्रतिविदधति :- यत् तावदुक्तम् (९६-३) — 'कथं प्रत्यक्षप्रतीतवपुषां नीलादीनामभावः साधियतुं 10

व्याप्तिसम्बन्ध के विरह में वह भी साध्यसिद्धि के लिये सक्षम नहीं। उपरांत, पहले जो तथासंवेदन को हेतु कहा है वह क्या है ? नीलादि के अभाव की सिद्धि के लिये हेतुरूप से उस को पेश किया है या ज्ञानात्मकताप्रसाधक के रूप में ? पहला पक्ष युक्त नहीं, क्योंकि हेतू में विरोध दोष है। तथासंवेदन तो नीलाभाव के बदले नीलादि को ही सिद्ध करते हैं. क्योंकि नीलादि की उपलब्धि होती है। हमेशा वस्तु की उपलब्धि वस्तु की सत्ता से व्याप्त होती है, असत् की कभी उपलब्धि नहीं होती। यदि असत् 15 की उपलब्धि होती हो तो विज्ञान की उपलब्धि होती है इस लिये विज्ञान को भी असत् मानना होगा। यदि कहें कि - 'असत का उपलम्भ नहीं मानेंगे तो असत् चन्द्रयुगल की उपलब्धि नहीं हो पायेगी' — तो सुन लो कि हमने तो पहले उसमें भी सत्तायोग का समर्थन कर दिखाया है। अथवा संवेदन हेतू में अनैकान्तिक दोष का स्वीकार कर लो क्योंकि संवेदन तो अब आप के मत से ज्ञानादि सत् और चन्द्रयुगल असत् दोनों का समानरूप से होता है, तब सिर्फ अर्थाभाव या ज्ञानात्मकता की सिद्धि 20 कैसे करेंगे ? दूसरा विकल्प :- तथा संवेदन हेतु से ज्ञानात्मकता की सिद्धि करेंगे -- तो यहाँ प्रश्न होगा कि नीलादि का ज्ञानात्मकतारूप से संवेदन (हेतु) मानेंगे या नीलादिभिन्नरूप से मानेंगे ? प्रथम पक्ष में ज्ञानात्मक संवेदन ही हेतु है जो प्रत्यक्षसिद्ध है और ज्ञानात्मकता से अन्य कोई साध्य नहीं है जिस के लिये हेतुप्रयोग की जरूर बचे। द्वितीय पक्ष में, हेतु में विरोध दोष आयेगा — नीलादि का भिन्नरूप से संवेदन यह हेतु अभिन्नरूपता साध्य को कैसे सिद्ध करेगा ? भेद को ही सिद्ध कर 25 सकता है एकत्व को नहीं, अन्यथा भिन्नरूप से संवेदन सर्वत्र एकत्व को ही सिद्ध करता रहेगा तब भेदवार्त्ता का ही लोप हो जायेगा। सारांश, तथासंवेदन या संवेदनसामान्य कोई भी हेतु निर्दोष नहीं है तो विज्ञानमात्र की सिद्धि कैसे होगी ? (विज्ञानवाद के विरुद्ध पूर्वपक्ष समाप्त)।

#### [ बाह्यार्थवादी के सामने विज्ञानवादी का उत्तरपक्ष ]

बाह्यार्थवादीनें अपना पक्ष प्रस्तुत किया, अब उस के प्रति विज्ञानवादी विस्तार से प्रत्युत्तर करते 30 हैं —

बाह्यार्थवादीने जो यह कहा था (९६-१७) — प्रत्यक्षदृष्ट पिण्डात्मक नीलादि बाह्यार्थ का अभाव

10

शक्यते' इति तत्र प्रत्यक्षेणाऽर्थपरिच्छेदाऽसम्भवात् कथं नीलादीनां प्रत्यक्षपरिच्छेद्यता ? तथाहि— प्रत्यक्षमर्थं <sup>A</sup>तुल्यकालं वा प्रकाशयति, <sup>B</sup>भिन्नकालं वा ? तुल्यकालमपि <sup>A1</sup>प्रत्यक्षं <sup>A2</sup>परोक्षं वा ? <sup>A1</sup>यदि प्रत्यक्षं ज्ञानमर्थात्मानं तुल्यकालमवभासयित तथा सित यदैव ज्ञानमवभासतेऽध्यक्षतया तदैव नीलादिस्वरूपमिप परिस्फुटमाभाति स्वरूपनिष्ठयोर्द्वयोरिप प्रतिभासनात् कथं ग्राह्य-ग्राहकभावः ? तथाहि— ज्ञानं नीलाकारविविक्तं स्वरूपनिमग्नं हृदि सन्धीयते अर्थस्तु तद्रूपपिरहारे(ण) बहिः स्फुटवपुः प्रतिभाति। न च दर्शनप्रतिभासकाले नीलं स्वरूपनिष्ठं प्रतिभातीति तद्ग्राह्यं युक्तम्, ज्ञानस्यापि नीलावभासकाले प्रतिभासनात् तद्ग्राह्यतापत्तेः। न च दर्शनं बहिरर्थसंविदं प्रति ग्रहणक्रियामुपरचयतीति तद् ग्राहकम् नीलं तु तत्प्रतिबद्धप्रकाशतया ग्राह्ममिति वक्तव्यम्, नील-दर्शनव्यतिरिक्ताया ग्रहणिक्रयाया अभावात्, यतो न तथाभूततद्द्वयव्यतिरिक्ता ग्रहणक्रिया प्रतिभाति। न च तामन्तरेण कर्तृ-कर्मते नील-बोधयोर्युक्ते अतिप्रसङ्गात्।

भवतु वा तद्व्यतिरिक्ताऽपरा क्रिया, तथापि परोक्षायां तस्यां नीलादेः कर्मसम्(?त्वं) बन्धोतस्य कैसे सिद्ध हो सकता है ? — यहाँ विज्ञानवादी पूछते हैं — जब प्रत्यक्ष से अर्थबोध का सम्भव ही नहीं तब बाह्यार्थ का प्रत्यक्षबोध कैसे हो सकता है ? स्पष्ट सुनो ! प्रत्यक्ष अपने <sup>A</sup>समानकाल में अर्थप्रकाशन करेगा या <sup>B</sup>भिन्नकाल में ? समानकाल में भी <sup>A1</sup>प्रत्यक्षज्ञान ही अर्थप्रकाशन करेगा या <sup>A2</sup>परोक्ष ज्ञान भी ? <sup>A1</sup>अगर प्रत्यक्षज्ञान समानकाल में अर्थभासन करेगा तो उस स्थिति में जब 15 ही ज्ञान भासित होता है तभी नीलादि (उस ज्ञान का ही) स्वरूप स्पष्ट भासित होता है, इस प्रकार अपने अपने पृथक् स्वरूप में लीन और भासमान दोनों में ग्राह्य-ग्राहक भाव कैसे मेल खायेगा ? स्पष्ट समझो – नीलाकारविनिर्मुक्त सिर्फ अपने संवेदन में मस्त ज्ञान भीतर में संवेदित होता है, अर्थ तो आन्तरस्वरूप से मुक्त सिर्फ बाह्यपिण्डाकार स्फुट प्रतीत होता है। ऐसा कहना कि — 'दर्शनप्रतिभास समानकाल में नील भी अपने स्वरूप में अवस्थित प्रकार से भासित होता है – इस लिये वह ग्राह्य 20 बन गया' – उचित नहीं, क्योंिक नीलप्रतिभासकाल में ज्ञान भी स्वरूपतः भासित होता है तो ज्ञान भी ग्राह्य बन जायेगा।

यदि कहें कि — 'ग्रहण क्रिया करने वाला ग्राहक बनता है और गृहीत होने वाला ग्राह्य बनता है, प्रस्तुत में दर्शन बाह्यार्थ संवेदन के लिये ग्रहणक्रियाकारक होने से ग्राहक कहा जाता है और नील पदार्थ का प्रकाशन दर्शन को अधीन होने से वह ग्राह्य कहा जाता है' — यह कथन अयुक्त है क्योंकि 25 दर्शन या नील से भिन्न स्वतन्त्र कोई ग्रहण क्रिया है नहीं जिस के अवलम्ब से एक ग्राहक और दूसरा ग्राह्य ऐसा विभाग किया जा सके। स्वरूपावस्थित दर्शन एवं नील से विभिन्न किसी 'ग्रहणक्रिया' का अनुभव नहीं होता। जब ग्रहणक्रिया की सत्ता शंकाग्रस्त है तब उस के विना कर्तृत्व और कर्मत्व भी क्रमशः दर्शन और नील में मानना अयुक्त है, क्योंकि तब ग्रहण क्रिया की असिद्धि में नील ग्राहक और दर्शन ग्राह्य मानने का भी अनिष्ट खतरा हो सकता है।

#### [ व्यतिरिक्त ग्रहणक्रियापक्ष में विकल्पद्वय की सदोषता ]

अथवा मान लो कि क्रिया दर्शन-नील दोनों से पृथक है, उस को परोक्ष मानेंगे या प्रत्यक्ष में भासमान ? परोक्ष मानेंगे तो उस के आधार पर यह विभागीकरण नहीं हो सकेगा कि नीलादि कर्म

(?बोधस्य) च कर्तृत्वमितप्रसङ्गतोऽयुक्तमिति प्रतिभास(मा)न(ा?)तनुरभ्युपगन्तव्या, तथाभ्युपगमेऽपि च किंचित् (?िकंस्वित्)<sup>a</sup> सा स्वरूपेण प्रतिभाति उत<sup>b</sup> तद्ग्राह्यतयेति वक्तव्यम् । <sup>a</sup>प्रथमपक्षे क्रिया स्वरूपेनमग्ना प्रतिभातीति नीलम् बोधः ग्रहणिक्रया चेति त्रितयं स्वतन्त्रमाभातीति न कर्म-कर्तृ-क्रियाव्यवहतिर्युक्तिमती । न च परस्परस्वरूपविविक्तनिर्भासादेव कर्म-कर्तृक्रियाव्यवहारः, स्तम्भादेरिप तथा परस्परव्यवहारप्रसक्तेः । <sup>b</sup>अथ ग्राह्यतया क्रिया प्रतिभाति तदा तस्या अप्यपरिक्रयाविषयीक्रियमाणायाः कर्मतेति निरविधः क्रिया- 5 परम्परा प्रसज्येत । अथ क्रियान्तरमन्तरेण ग्रहणिक्रयाया ग्राह्यता, नन्वेवं नीलादेरिप ग्रहणिक्रयाव्यतिरेकेण स्वप्रकाशवपुषो ग्राह्यता समस्तु । तथा च नीलादीनां स्वरूपमेव प्रकाशात्मकिमिति विज्ञप्तिमात्रमेव सर्वं भवेत् ।

अपि च बोध (क?)काले यदि संवेदनिक्रिया विद्यमाना तदा समानकालतया प्रतिभासनात् कथं ज्ञानस्य संवित्क्रियां प्रित कर्तृता ? न हि समानकालयोः सव्येतरगोविषाणयोरिव हेतु-फलभावः। अथ 10 बोधोत्तरकालभाविनी क्रिया तथापि यदा ज्ञानसत्ता न तदा संवित्क्रिया यदा तु संवेदनिक्रिया प्रतिभाति न तदा ज्ञानप्रतिभासः इति कथं हेतु-फलभावः ? न च पूर्वं स्वरूपेण बोधः प्रतिभातः पश्चाद् नयनादि-और बोध कर्त्ता है, क्योंकि परोक्ष ग्रहण क्रिया इस से उलटी भी हो सकती है नीलादि कर्त्ता और बोध उस का कर्म — तो यह अनिष्ट प्रसक्त होगा। अतः ग्रहणिक्रया को यदि प्रत्यक्ष में स्फुरायमान मानेंगे तो यहाँ दो विकल्प — व्वह स्वरूप से स्फुरायमान होगी या <sup>b</sup>ग्राह्यरूप से ? प्रथम पक्ष में तो अब 15 स्वतन्त्र स्वरूप से तीन पदार्थों का भासन होगा — नील, बोध और ग्रहण क्रिया, मतलब कि स्वतन्त्र भासमान तीनों में यह कर्त्ता यह कर्म और यह क्रिया ऐसा व्यवहार अयुक्त फलित होगा। जहाँ अनेक पदार्थ परस्पर पृथक् पृथक् स्वरूप से भासित होते हैं वहाँ कर्म-कर्त्ता-क्रिया का व्यवहार ग्रिक्तयुक्त नहीं है। युक्तियुक्त मानेंगे तो स्वतन्त्र पृथक् भासमान स्तम्भ-कुम्भादि में भी वैसा व्यवहार प्रसक्त होगा।

<sup>b</sup>यदि स्वरूप से नहीं, ग्राह्यरूप से क्रिया भासित होने का मानेंगे तो ग्राह्य होने से वह भी 20 अन्य क्रिया का विषय बनती हुयी कर्मतापन्न हो जायेगी। वह दूसरी क्रिया भी ग्राह्यरूप से भासित होगी, अतः वह भी अन्य क्रिया का विषय बनती हुई कर्मतापन्न होगी — इस प्रकार अन्य अन्य क्रियाओं की कल्पना का अन्त ही नहीं होगा। यदि अनवस्था से बचने के लिये अन्यक्रिया से निरपेक्ष ही प्रथम ग्रहणिक्रया की ग्राह्यता (यानी स्वतः प्रकाशता) मान लेंगे तब तो उसी प्रकार नीलादि को भी ग्रहणिक्रया से निरपेक्ष ग्राह्यता यानी स्वप्रकाश पिण्डात्मक मान लो, अतः स्पष्ट फलित हो जायेगा 25 कि नीलादि पदार्थ भी प्रकाशात्मक स्वरूप ही है अतः वस्तुमात्र विज्ञप्तिस्वरूप सिद्ध हुई।

# [ बोध एवं संवेदनक्रिया में कारण-कार्यभाव असंगत ]

यह भी सोचना चाहिये कि ज्ञान समानकाल में यदि संवेदनक्रिया (= ग्रहणक्रिया) सत्ता में है तो समानकाल में ही उस का प्रतिभास होने से, ऐसा कैसे हो सकता है कि ज्ञान संवेदन क्रिया का कर्तृ बने ? दायें-बायें गोशृंग समानकालीन होते हैं तो उन में कारण-कार्यभाव नहीं होता। कदाचित् 30 ज्ञान के उत्तरकाल में ज्ञानजन्य संवेदनक्रिया सत्ता में हो, फिर भी जब ज्ञान की सत्ता है उस क्षण में संवेदन क्रिया भासित नहीं होती, जब संवेदन क्रिया है तब ज्ञान की प्रतिभास नहीं होता —

सामग्रीवशात् संवेदनिक्रियायुक्तो भातीति कर्त्ताऽसाविति वक्तव्यम्, यतो यदा संवित्क्रियायुक्तो बोधः प्रतीयते न तदा तत्पूर्वदशावगमः, यदा च तदवगमः न तदा संविद्युक्तावस्थाधिगतिरिति न पूर्वापरकालाव-गतिस्तयोरवस्थयोः, तदभावे च कथं बोधस्य ग्रहणं प्रति कर्तृताप्रतीतिः ?

अथ नीलानुभवसमये पूर्वदशां स्मरन् बोधस्यानुभवं प्रति कर्तृतां प्रतिपद्यते। अयुक्तमेतत्— नीलपिरच्छेद-काले बोध-ग्रहणयोः परस्पराऽसंसक्तयोः समानकालयोः प्रतिभासनात् कर्तृतावगमासम्भवात्। न च बोधस्य पूर्वावस्थां अध्यवस्था(स्य)दिप स्मरणं ग्रहणावस्थां प्रतिपद्यते, इति कथं तत् कर्तृतामुद्द्योतियतुं प्रभु ? न च बोधात्मैवात्मानमुपलभत इति कर्तृतावगितः, यतो यदा नीलग्राहकमात्मानं बोधः प्रतिप(।?)द्यते न तदा पूर्वसत्तामनुभवकर्त्रीं प्रतिपद्यत इति कथं ग्रहणं प्रति जनकतामात्मनोऽसाविधगच्छिति ? न च प्राक्तनीमग्रहणावस्थं(i) नीलाऽवभासकालेऽसावध्यवसा(?स्य)ति, प्रतिभासयोः युगपिद्वरुद्धयोरापत्तेः। तस्मात् 10 समानकालो बोधो न ग्रहणिकयामुपजनियतुं समर्थ इत्यग्राहक एव।

तो उन दोनों में कारण-कार्यभाव कैसे जमेगा ? यदि कहा जाय — 'पहले क्षण में ज्ञान स्वरूपतः (निर्विशेषण शुद्धरूप) से प्रकट हुआ, दूसरे क्षण में नेत्रादिसामग्रीप्रभाव से संवेदनिक्रियाविशिष्ट ज्ञान भासित होता है, इसलिये ज्ञान को 'कर्त्ता' कह सकते हैं।' — तो यह ठीक नहीं, क्योंकि जिस क्षण में ज्ञान संवेदनिक्रियायुक्त भासित होता है तब पूर्वदशा(शुद्धदशा)वाला ज्ञान तो भासित नहीं होता 15 (तब कैसे कह सकते हैं कि विशिष्ट ज्ञान पूर्वकालीनज्ञान का अभिन्न विशिष्ट रूप है?) तथा जब पूर्वदशापन्न बोध पूर्व क्षण में जीवित है तब संवेदनिक्रियायुक्त ज्ञान भासित नहीं होता — इस तरह किसी भी क्षण में दोनों अवस्थावाले एक ज्ञान का पूर्व-पश्चात् काल का बोध तो है नहीं — तब फिर उस के विरह में ग्रहणिक्रया के प्रति ज्ञान के कर्तृत्व की प्रतीति कैसे होगी ?

#### [ समकालीन बोध ग्रहणक्रिया के लिये असमर्थ ]

20 आशंका की जाय — 'नीलदर्शनकाल में बोध की पूर्वावस्था का स्मरण करनेवाला उस अनुभव के प्रित ग्रहणकर्तृत्व का भी भान कर लेता है' — तो यह गलत है क्योंकि नीलदर्शनकाल में बोध और ग्रहण का परस्परसंकित नहीं किन्तु समानकालीन फिर भी परस्पर असंकित ही प्रितभास होता है अतः पृथक् कर्तृत्व का बोध सम्भव नहीं। मान ले कि बोध पूर्वावस्था का स्मरण करता है फिर भी ग्रहणावस्था का तो भान नहीं करता, फिर कैसे वह कर्तृता का ग्रहण करने के लिये सक्षम बनेगा? यदि कहें कि — 'बोधात्मा स्वयं अपने आत्मरूप का उपलम्भ करता है (उस में कर्तृत्व का भी हो जायेगा)। अतः कर्तृता भासित हो सकेगी' — तो यह ठीक नहीं है — क्योंकि जब बोध स्वयं नीलग्राहकतया स्व को देखता है तब अनुभव करने वाली (खुद की) पूर्वसत्ता को देखता नहीं है, फिर कैसे ग्रहणावस्था का निर्णय करता है' — तो यहाँ एक साथ अन्योन्य विरुद्ध दो प्रतिभासों की सत्ता का अनिष्ट प्रसंग अयेगा क्योंकि नीलदर्शनरूप एक वर्त्तमान प्रतिभास और ग्रहणावस्थारूप पूर्वतन का प्रतिभास, ये दोनों एक काल में विरुद्ध है। अतः सिद्ध होता है कि समकालीन बोध ग्रहणिक्रया के व्यापार में समर्थ न होने से अग्राहक ही है।

किञ्च, यदि बोधो व्यतिरिक्तां ग्रहणिक्रयामुपरचयित नीलस्य किमायातं येन तद् ग्राह्यं भवेत् विज्ञानं तद्ग्राहकमिति। न च संविदुत्पत्तावपरोक्षतया नीलमाभातीित ग्राह्यम्, संविदुत्पादेऽपि तस्याऽप्रकाशात्म-कस्य प्रतिभासाऽयोगात्। तथाहि— नीलादिरथों जडरूपत्चात् न स्वयं प्रतिपत्तिगोचरतामवतरतीित दर्शनं प्रकाशकमस्याऽभ्युपगतम्। यदि पुनः स्वप्रकाशात्मकं नीलं स्यात् तदा 'विज्ञप्तिरूपं नीलम्' इति परवाद एवाभ्युपगतो भवेत्। यच्चाऽप्रकाशात्मकं वस्तु तत् प्रकाशसद्भावेऽपि नैव प्रकाशते। यतो न प्रकाशात्मा 5 नीलं संक्रामित भेदप्रतिहतिप्रसङ्गात्। न चार्थाकारकार्यतया प्रकाशस्यार्थस्य प्रकाशता, यतोऽपरोक्षाकार-रूपत्वे तस्य प्रत्यक्षता युक्ता यथा नीलस्वभावतायां नीलस्य नीलरूपता, न तु प्रकाशात्मनं(?नः) कार्यस्योद्भूतेः, अर्थकार्यतया हि तत्सम्बन्धिता प्रकाशस्य संगता, यथा नयनकार्यतया तत्सम्बन्धिता, न तु तत्स्वरूपं प्रकाशः।

अथेन्द्रियाणां ज्ञाने स्वरूपाऽनर्पणाद(प्रत्य)क्षता, अर्थस्य तु तत्र स्वरूपपरिच्छेदात् प्रत्यक्षता। असदेतत्, 10 अर्थस्य प्रत्यक्षस्वरूपाऽसम्भवात्, यतो न नीलादेः स्वरूपम् बहिरुन्मुखताऽप्रतीतिः(तेः)। अथाप्यपरा बहिरुन्मुखता तत्रास्ति तथापि स्वरूपमात्रनिमग्ना प्रतिभासमानमूर्त्तिः सा तृतीया सिद्धेति न तद्वशाद् बोधस्य

# [ भिन्न ग्रहणक्रिया की उत्पत्ति का नील से क्या सम्बन्ध ? ]

और एक बात :- बोध जब नील (या बोध) से भिन्न (तृतीय) ग्रहणिक्रिया का सर्जन करता है, तो इस में नील को क्या लाभ हुआ कि जिस से नील को ग्राह्य बना दिया और बोध को 15 ग्राहक ? ऐसा नहीं है कि संवेदन की उत्पत्तिकाल में नील (जड़) अपरोक्षरूप से भासित होने के कारण ग्राह्य बन जाय, संवेदनोत्पत्तिकाल में भी अप्रकाशात्मक (= जड़) नील का प्रतिभासित होना सम्यक् नहीं है। स्पष्ट है कि नीलादि भाव जड़रूप होने से स्वयं ग्रहणगोचर नहीं बन सकता, इसीलिये तो आप उस के प्रकाशकरूप में दर्शन को स्वीकारते हैं। यदि नील स्वयं प्रकाशात्मक होने का मानेंगे तो 'नीलादि विज्ञानमय हैं' — इस परकीय मत को ही स्वीकारना पड़ेगा। यह नियम है कि वस्तु 20 यदि अप्रकाशात्मक होगी तो अन्यप्रकाश के योग से भी वह स्फुरित नहीं हो सकती। कारण, प्रकाशिंड नील स्वरूप में परिणत हो नहीं सकता, यदि होगा तो जड़ वाद में नील एवं प्रकाश का भेद लुप्त हो जायेगा। प्रकाश की अर्थाकाररूपता अर्थ पर निर्भर है इस लिये अर्थ की प्रकाशता स्वीकाराई नहीं बन जाती। कारण, यदि वह अर्थाकारता अपरोक्षाकारता है तो उस की प्रत्यक्षमयता भी माननी पड़ेगी जैसे नीलस्वभावता के होने पर नील में नीलरूपता। यह भी ठीक नहीं है कि 'अर्थ से प्रकाशात्मक 25 कार्य की उत्पत्ति होती है इस लिये अर्थकार्य होने की वजह प्रकाश में अर्थसंसर्गता की संगति बन जाय, जैसे कि नयनकार्यता से प्रत्यक्ष में नयन संसर्गता (नहीं होती)। प्रकाश कभी नयनस्वरूप नहीं होता।

#### [ अर्थ की प्रत्यक्षता का तथा कर्मादित्रितयप्रतीति का निषेध ]

शंका :- नयन या इन्द्रिय का प्रकाश न होने का कारण है ज्ञान में अपने आकार का अनर्पण, 30 जब कि अर्थ तो अपने आकारमय स्वरूप का समर्पण करता है इस लिये उस का भान होने से अर्थ में प्रत्यक्षता होती है।

10

ग्राहकता सिद्धा। तन्न नील-संविदोस्तूल्यकालं प्रतिभासनादपरव्यापाराभावतः स्वस्वरूपनिमग्नयोर्वेद्य-वेदक(ता)। न च नील-तत्संवेदनद्वयस्य स्वरूपनिमग्नस्य स्वतन्त्रतयाऽवभासने तदुत्तरकालभावी कर्मकर्त्रभिनिवेशी 'नीलमहं वेद्मि' इत्यवसायो न स्यात्, न हि पीतदर्शने नीलोल्लेख उपजायमानः संलक्ष्यते, भवति च तथाध्यवसायी विकल्प इति तयोर्ग्राह्य-ग्राहकतेति वाच्यम्, मिथ्यारूपकल्पनया ग्राह्य-ग्राहकरूपतायाः परिच्छेदाऽसंभवात् । तथाहि— 'नीलम्' इति प्रतीतिः पुरोवर्त्ति नीलमुल्लिखन्ती वर्त्तमानदर्शनानुसारिणी भिन्ना लक्ष्यते, 'अहम्' इत्यात्मानं व्यवस्यन्ती स्वानुभवायत्तालक्ष्यपरा प्रतीयते, 'वेद्यि' इति प्रतीतिरप्यपरैव क्रियाव्यवसितिरूपा परस्पराऽव्यतिमिश्रसंवित्तित्रितय(।?)मेतत्। नातः कर्म-कर्तृ-क्रियाव्यवस्था।

भवतु वैकेयं कल्पनाप्रतीतिः कर्म-कर्तृ-क्रियाव्यवसायिनी, तथापि नातो ग्राह्य-ग्राहकता सत्या, मृग-तृष्णिकासु जलाध्यवसायाज्जलसत्यताप्रसक्तेः। न चात्र बाधातोऽसत्यता, प्रकृतेऽप्यस्य समानत्वात्। तथाहि—

उत्तर :- शंका गलत है क्योंकि अर्थ प्रत्यक्ष स्वरूप नहीं हो सकता। कारण :- नीलादि अर्थ का स्वरूप अन्तर्मुखतागर्भित नहीं किन्तु बहिर्मुखतागर्भित प्रतीत होता है। यदि कहें कि बहिर्मुखता भी एक अतिरिक्त आकार है जो प्रतीत होती है तो यह भी समझ लो कि उस का पिण्ड स्वरूपमात्र निष्ठतया ही भासित होता है, फलतः ज्ञानाकार, अर्थाकार और यह तीसरी बहिर्मुखता यह त्रिक सिद्ध होगा किन्तु उस के बल से बोध में ग्राहकता सिद्ध नहीं हो सकती। सारांश, अपने स्वरूप में निष्ठ 15 ऐसे नील और संवेदन का समकाल में भासित होना यही एक व्यापार है, अन्य कोई व्यापार उन दोनों का न होने से उन में ग्राह्मता-ग्राहकता सिद्ध नहीं होती।

आशंका :- स्वरूपनिष्ठ नील और उस का संवेदन ग्राह्य-ग्राहकरूप से भासित न हो कर सिर्फ स्वतन्त्ररूप से ही भासित होंगे तो उत्तरकाल में कर्म-कर्त्ता निर्देशक 'मैं (कर्ता) नील (कर्म) को वेदता हूँ' ऐसा निश्चय कैसे साकार होगा ? ऐसा कभी नहीं दिखता कि पीत का दर्शन होने के बाद 20 नील का उल्लेख लक्षित हो। इस स्थिति में - कर्म-कर्तृ का निर्देशक विकल्प होता है अतः उन दोनों में ग्राह्मता-ग्राहकता सिद्ध हो जाती है।

उत्तर :- ऐसा कथन निषेधाई है क्योंकि नील और संवेदन का ग्राह्यता-ग्राहकता ऐसा कोई स्वरूप नहीं होने से उन की कल्पना करना मिथ्या है, ऐसी मिथ्या कल्पना कर लेने से, वास्तव में ग्राह्यता और ग्राहकता का परिबोध हो नहीं सकता। क्यों - यह देखिये - 'नील को' यह प्रतीति संमुखवर्त्ती 25 नील का उल्लेख करती हुई वर्त्तमानकालीन दर्शनानुगामिनी भिन्नतया ही लक्षित होती है, जब कि 'मैं' यह प्रतीति स्व का अवबोध करती हुयी स्वानुभवाधीनतालक्षी अपर (= भिन्ना) ही प्रतीत होती है, तथा 'वेदता हूँ' ऐसी क्रियावबोधरूप प्रतीति भी भिन्न ही होती है, यानी अन्योन्य असंश्लिष्ट तीन संवेदन ही यहाँ स्फुरित होते हैं। अतः कर्म-कर्ता-क्रिया ऐसी कोई व्यवस्था शक्य नहीं। अतः नील भी एक संवेदनमात्र है. बाह्यार्थरूप नहीं।

## [ त्रितयावगाहि एक कल्पना से ग्राह्मग्राहकभावसिद्धि दुष्कर ]

अथवा. चलो एक बार मान लिया कि नील-आत्मा-क्रिया त्रितयविषयक कल्पनारूप प्रतीति एक है। फिर भी इस से ग्राह्मता या ग्राहकता की सत्यता सिद्ध नहीं होती, अन्यथा मृगतृष्णाजल में जलबुद्धि

कल्पनोल्लिख्यमानस्य कर्म-कर्तृभावस्य नीलसंविदोः स्वतन्त्रतया निर्भासोऽस्त्येव बाधक इति कथं न ग्राह्य-ग्राहकभावोऽसत्यः ? किञ्च, भ्रान्तेऽपि प्रत्यये ग्राह्य-ग्राहकतोल्लेखो दृश्यते, न च तदुल्लेखमात्रभ्रान्तदर्शनाव-भासिनः केशादेः सत्यता। अथ तत्र बाधकसद्भावादसत्यता, न, बाधाऽयोगादित्यभिधानात्। [??न च बहिरर्थाभावेऽपि कथं ग्राह्यताऽध्यवसायादयः वितथदर्शनावसेये केशकलापाध्यवसेये केशकलापाध्यवसाये-ऽप्य(स्य) समानत्वात्। अथात्र सत्यकेशग्राह्यताऽध्यारोप्यते वितथकेशाभावे अर्थाभावे तु सर्वसंविदां न 5 क्वचित् पूर्वदर्शनदृष्टा ग्राह्यता वर्त्तमानदर्शनेऽध्यारोप्यते तत्राप्यपरपूर्वदर्शनदृष्टा तत्राप्येवमित्यनादिरध्यारोप-परम्परा बहिरर्थाभावेऽपि व्यवहारनिबन्धनं युक्तैवेति ??।

अपि च, तुल्यकालं प्रकाशमानवपुर्नीलमुद्भासयन्तीं प्रतीतिमभ्युपतै (१पे)त्य व्यापाराभावाद् ग्राह्मग्राहकभावः प्रतिक्षिप्तः सैव प्रतीतिर्विचार्यमाणा न सङ्गच्छते कुत एवार्थग्राहिणी स्यात् ? तथाहि— अनुभूयमानमर्थाकारं विहाय नान्या प्रतिय (१संवि) दाभाति । यतः प्रकाशमानं नीलादिकं बिहः अन्तश्च सुखादि स्वसंविदितं 10 यद्यपि होती है, उस में भी सत्यता प्रसक्त होगी। ऐसा कहना कि वहाँ तो बाध होने से सत्यता नहीं होती — तो प्रस्तुत में भी वह समान है। स्पष्टता :- नील और संवेदन का स्वतन्त्र निर्भास होता है यही बाधक है कल्पना से उल्लिखित कर्म-कर्तृभाव का, तो ग्राह्म-ग्राहकभाव असत्य क्यों नहीं ? और एक तथ्य है कि ग्राह्म-ग्राहकभाव तो केशोण्डुक की भ्रमप्रतीति में भी दिखता है, वहाँ ग्राह्म-ग्राहकभावप्रदर्शक भ्रान्त दर्शन से निर्दिष्ट केशादि में सत्यता नहीं होती। ऐसा कहें कि — उस में 15 बाधक की सत्ता होने से केशादि माना जाता है — गलत है क्योंकि वहाँ उत्तरकाल में केशाभावग्राहक कोई बाधक ज्ञान का उदय नहीं होता।

[आगे अब पाठ अशुद्धि के कारण सम्यक् विवेचन करना दुष्कर है, यथामित प्रयास करते हैं — प्रित्वादी पूछता है कि बाह्यार्थ का अस्वीकार करे तो भी ग्राह्यतादि का जो प्रतिभास होता है वह कैसे संगत होगा ? वादी उत्तर में कहता है कि जैसे केशादि के न होने पर भी मिथ्यादर्शनगोचर 20 केशवृन्दाध्यवसाय में समानतया ग्राह्यताबुद्धि होती है। प्रित्वादी :- मिथ्या केश स्थल में यद्यपि केश का अभाव है, फिर भी वहाँ सत्यकेशगत ग्राह्यता का आरोप होता है, विज्ञानवादी के मत में तो अर्थ ही नहीं है, किसी भी संवेदन या पूर्व-पूर्वदर्शन में अर्थ की ग्राह्यता नहीं है जो कि वर्त्तमानकालीन दर्शन में आरोपित की जा सके — अतः ग्राह्यता प्रतिभास कैसे संगत करेंगे ? वादी :- यद्यपि बाह्यार्थ नहीं है, फिर भी मिथ्या केश के भ्रान्त दर्शन में वासनाप्रेरित पूर्वकालीन भ्रान्त केशदर्शनदृष्ट ग्राह्यता 25 के प्रभाव से ग्राह्यता का अध्यवसाय होता है, उस में पूर्वकालीन दर्शनदृष्ट ग्राह्यता का, उस में भी... इस तरह अध्यारोपपरम्परा मूलक ही ग्राह्यताव्यवहार युक्त है, भले बाह्यार्थ का स्वीकार न हो।)

## [ तुल्यकालीन नीलोद्भासक प्रतीति की अनुपपत्ति ]

यह भी ध्यान में लिजिये — समानकाल में स्फुरायमाणिपण्डवाले नील को उद्भासित करनेवाली प्रतीति भी स्वीकाराई नहीं है, हमने तो अभ्युपगमवाद से उस के ग्राह्मग्राहकभाव का प्रतिक्षेप किया 30 है, क्योंकि उस प्रतीति का कोई ग्रहणादि व्यापार सद्भूत नहीं है। वास्तव में जाँच करे तो पता चलेगा कि वैसी प्रतीति ही युक्तिसंगत नहीं है जो बाह्मार्थप्रकाशित करे। स्पष्टता :- अनुभवगोचर

विरहय्य नान्या संवित् सता(?ती) कदाचित् प्रतिभातीत्यसती सा कथमर्थग्राहिणी भवेत् ? न च सुखादिकमेवाहंकारास्पदं(स्य?स) तं(?त्) हृदि परिवर्त्तमानं नीलादेर्ग्राहकम्, उत्पादेः (?सुखादेः) प्रतिभासमानवपुषो ग्राहकत्वाऽनुपपत्तेः । तथाहि— सुखादयः स्वसंविदिता हृदि प्रकाशन्ते नीलादयस्तु बहिस्तथाभूता एवाभान्ति, न च परस्पराऽसंसृष्टवपुषोस्तयोः समानकालयोर्वेद्यवेदकता, तुल्यकाल(त)या प्रकाशमाननील-पीतयोरिप परस्परतस्तद्भावापत्तेः ।

न च सुखादिराकारः स्वपरप्रकाशतया प्रतिभासमानो नीलादेर्वेदकः सवितृप्रकाश इव घटादीनाम्। यतो दर्शनात्मनः प्रकाश एव किं बहिरर्थावभासः आहोस्विद् दर्शनकाले तेषां प्रकाशात्मता ? आद्ये विकल्पे ज्ञानात्मनः प्रकाशः स्वसंविद्वपोऽनुभवः तत् ज्ञानस्य रूपं न बाह्यार्थात्मनाम्, अन्यथा

आद्ये विकल्पे ज्ञानात्मनः प्रकाशः स्वसंविद्वपोऽनुभवः तत् ज्ञानस्य रूपं न बाह्यार्थात्मनाम्, अन्यथा प्रत्यक्षात्मतया तयोरभेदप्रसङ्गः। तन्न दर्शनानुभवः एव नीलानुभवः। अथ दर्शनसमये प्रत्यक्षं नीलादि10 स्वरूपं तेषामनुभवः, नन्वन्नापि दर्शनोदयसमये यदि पदार्थप्रत्यक्षता तथा सित सामग्रीवशात् प्रत्यक्षाकारं नीलमुत्पादितिमिति दर्शनवत् तत् स्वसंविदितं प्रसक्तम्। अत एव दृष्टान्तोऽपि अत्राऽसङ्गतः, तथाहि—सिवतृप्रकाशः स्वरूपनिमग्न एवाभाति घटादिरिप स्वात्मनिष्ठ एव भासत इति नानयोरिप परस्परं प्रकाश्य-अर्थाकार (नीलाद्याकार) को छोड कर अन्य कोई संवेदन अनुभविषद्ध है नहीं। कारण, बाह्यरूप से भासमान नीलादि और आन्तररूप से स्फुरायमाण सुखादि दोनों स्वसंविदित, इन के अलावा और कोई संवेदन कभी सद्भूत नहीं होता, फिर भी किसी को वैसा भासे तो वह मिथ्या ही है, मिथ्या संवेदन को अर्थग्राहि कैसे माना जाय ? यदि कहें कि — 'वह जो हृदय में स्फुरायमाण अहंरूप से वेद्यमान सुखादि है वही नीलादि का ग्राहक है' — तो यह मिथ्या है क्योंकि प्रकाशमानिपण्डस्वरूप सुखादि में किसी भी प्रकार से ग्राहकता का मेल नहीं बैठता। स्पष्टता :- हृदय में जैसे स्वसंविदित सुखादि अनुभूत होते हैं वैसे ही बाह्याकार नीलादि भी स्वसंविदित (यानी ज्ञानमय) भासित होते हैं, परस्पर समकालीन उन दोनों पिण्डों में कोई मेल ही नहीं है जिस से कि ग्राह्य-ग्राहकता बन सके, अन्यथा समकाल में भासमान नील और पीत दो पिण्डों में भी परस्पर ग्राह्यग्राहक भाव गले पड़ेगा।

प्रतिवादी :- जैसे सूर्यप्रकाश अपना एवं घटादि अर्थान्तर का प्रकाश करता है वैसे ही सुखादि आकार (ज्ञान) भी स्व-पर प्रकाशक होने से भासमान नीलादि का वेदक होता है।

वादी :- यह भी निषेधार्ह है क्योंकि दो प्रश्न खडे होते हैं - १दर्शनात्मा का स्वप्रकाश ही 25 बाह्यार्थावभासरूप है या २दर्शनकाल में बाह्यार्थों की स्वतन्त्र प्रकाशरूपता स्फुरित होती है ?

## [ बाह्यार्थ एवं संवेदन के अभेदप्रसंग से विज्ञिप्तिमात्रसिद्धि ]

प्रथम विकल्प :- ज्ञानात्मा का प्रकाश तो स्वसंवेदनात्मक अनुभवस्वरूप होता है जो ज्ञान का ही स्वभाव है बाह्यार्थपिण्डों का नहीं, यदि तथाकथित बाह्यार्थ का भी यही स्वभाव है तब तो वे खुद प्रत्यक्षात्मक होने से ज्ञान और अर्थ का अभेद प्रसक्त होगा (जो प्रतिवादी को अनिष्ट है)। तात्पर्य, 30 दर्शनानुभव और नीलानुभव एक नहीं हो सकता। दूसरा विकल्प :- दर्शनकाल में यदि प्रत्यक्ष नीलादि-स्वरूप होता है तो यहाँ भी दर्शनोत्पत्तिकाल में यदि पदार्थप्रत्यक्षत्व माना जाय तो मतलब उस का यह होगा कि सामग्री के विचित्र प्रभाव से प्रत्यक्षाकार नील को उत्पन्न किया गया, फलतः यहाँ नील

प्रकाशकभावः । अपि च, आलोकाद् घटादिः प्रकाशरूपः प्रादुर्भवतीत्यालोकः प्रकाशकः स्यात् उपकाराभावे व्यतिरिक्तोपकारप्रादुर्भावे वा घटादीनां प्रकाशायोगात् । न चात्राऽहंकारास्पदनं(?मं) तर्द(दर्श)नं बिहः परोक्षाकारमर्थं जनयित, तुल्यकालतया हेतुफलभावाऽयोगात् । उपकार्योपकारकभावमन्तरेण बाह्यार्थाना-मन्तर्दृशां च त(?वे)द्य-वेदकभावानुपपत्तेः सर्वं वस्तु स्वं(?सं)विन्मात्रकमेवेति स्थितम् ।

[?? न च नीलादिव्यतिरिक्तबोधानभ्युपगमे नीलस्वरूपः प्रकाशः पीतस्य प्रकाशः न नीलप्रकाश 5 एव पीतस्य प्रकाशोऽभ्युपगम्यते ??] तयोर्भेदेन प्रतिपत्तेः। न हि नीलप्रकाशः पीतप्रकाशानुगामितया प्रतिभाति, नापि पीतात्मानुभवो नील(।?)स्वरूपानुभवप्रविष्टः प्रकाशत इति कथं नील-पीतयोरनुभवः ? तथाभ्युपगमे वा सर्वपदार्थसाङ्कर्यप्रसिक्तः। न च 'अनुभवः...अनुभवः' इत्येकरूपतयोत्पत्तेरनुभवस्यैकता, प्रतिपदार्थं 'स्वरूपम्...स्वरूपम्' इत्येकत्वाध्यवसायोत्पत्तेः सर्वपदार्थानां स्वरूपस्यैकताप्रसक्तेः।

भी दर्शन की तरह स्वसंविदित मान लेना पड़ेगा। यही कारण है कि आप का सूर्यप्रकाश — घटादिवाला 10 उदाहरण भी असङ्गत है। स्पष्टता :- उस वक्त एक तो दिखता है सूर्यप्रकाश जो स्वभावरक्त होता है, तथा घटादि भी स्वभावनिष्ठ भासित होता है, दोनों अपने में मस्त होते हैं, न तो अन्योन्य कोई प्रकाशक होता है न प्रकाश्य। यदि आलोक को वहाँ प्रकाशक मानेंगे तो कैसे — आलोक द्वारा प्रकाशमय घटादि का प्रादुर्भाव हुआ इस लिये ? यदि आलोक का कोई उपकार नहीं होगा, अथवा घट से भिन्न ही उपकार का प्रादुर्भाव मानेंगे तो उस से घटादि कोई उपकृत न हो सकने से उस 15 का प्रकाश भी नहीं हो सकेगा। ऐसा नहीं हो सकता कि अहंकारमय आन्तर्दर्शन परोक्षाकार बहिरर्थ को समकाल में निपजा दे, क्योंकि समकालीन भावों में कभी जन्य-जनकभाव नहीं होता। अत एव उन में उपकार्य-उपकारकभाव के भी न होने से बाह्यार्थ और अन्तर्दर्शन में वेद्य-वेदकभाव भी घट नहीं सकता। निष्कर्ष, वस्तुमात्र संवेदनमय ही होती है।

## [ नीलदर्शन-पीतदर्शन की ऐक्यापत्ति का निरसन ]

[??न च...गम्यते पाठ अशुद्धि के कारण, सिर्फ यहाँ भावार्थ लिखते हैं —]

प्रतिवादी: – नील वस्तु से भिन्न नीलबोध का स्वीकार न करे तो नीलस्वरूप एवं पीतस्वरूप प्रकाशद्वय में भेद कैसे होगा ? (बाह्य नील-पीत के आधार से ही प्रकाशद्वय में भेद हो सकता है।)

वादी: — नील प्रकाश का स्वरूप और पीतप्रकाश का स्वरूप एक नहीं मानते हैं,) क्योंकि दोनों का भान भिन्न भिन्न रूप से होता है। नील प्रकाश कभी पीतप्रकाशानुविद्धतया भासित नहीं होता, 25 एवं पीतप्रकाशानुभव कभी नीलप्रकाशगर्भित हो ऐसा अवभास नहीं होता — फिर नील और पीत दोनों के एक अनुभव का अनिष्ट कैसे हो सकता है ? यदि किसी प्रकार से साम्य को ले कर उन के एकानुभव का आपादन करेंगे तो पदार्थमात्र में परस्पर संकीर्णरूपता की आपत्ति आयेगी। कारण :— अनुभव... अनुभव... इस प्रकार एक प्रकार की प्रतीति की उत्पत्ति के बल पर सभी अनुभवों की एकरूपता नहीं मानी जा सकती। अन्यथा प्रत्येक पदार्थ में 'स्वरूप... स्वरूप' इस प्रकार एकत्व 30 की प्रतीति की जा सकती है, फलतः सभी पदार्थों के स्वरूप में भिन्नता के लोप की या ऐक्य की प्रसक्ति होगी।

[?? अथ प्रत्यक्ष एव पदार्थस्वरूपाऽप्रत्यक्षं तद्रूपत्वे ग्रहणरिहतस्यैव तस्य प्रतिभासप्रसंगः। अथ व्यतिरिक्तं प्रत्यक्षस्वरूपम् एवं सित सामग्रीबलादुपजातं तदेकत्वभासनम् नीलादेस्तु परोक्षत्वात् स्वरूपेण परिच्छेदाऽसम्भवः। न चाध्यक्षावभासमानरूपोदय(?ये) नीलमध्यक्षीभवति भिन्नाऽभिन्नविकल्पप्रसङ्गतोऽनुपपत्तेः ??]

अथाध्यक्षं नीलमपरोक्षस्वभावं जनयतीति ग्राहकं नीलादेस्त्वध्यक्षरूपतया जन्यमानत्वाद् ग्राह्यता। असदेतत्— एककालत्वे नील-दर्शनयोर्जन्य-जनकभावाऽयोगात् भिन्नकालत्वे दर्शनबलादध्यक्षरूपतयोपजाय-मानं स्वप्रकाशकिमिति कथं ग्राह्यता भवेत् ? अपि च, यदि प्रकाशिवकलं नीलं सिध्यित तदा प्रकाश-रिहतस्य नीलस्य प्रकाशमाविर्भावयन्ती बुद्धिर्भवेद् वेदिका। न च दर्शनविकलस्य पिरच्छेदः सम्भवित, तस्य दर्शनेनैव पिरच्छेदात्। यदा तु दर्शनमुत्पद्यते तदा तत्कालीनमेवार्थमवभासियतुमलम् पूर्वसत्तां तु तस्य कथमिथगच्छित ? न च प्रत्यक्षमपरं प्राग्भावमर्थस्य वेत्ति तत्राप्यपरापरप्रत्यक्षाभ्युपगमादनवस्थापत्तेः।

[?? अथ प्रत्यक्ष...नुपपत्तेः ?? — पाठ अशुद्धि के कारण सम्यक् विवेचन दुष्कर है, यथामित स्थानाशून्यार्थ लिखते हैं ] — यदि कहें कि — पदार्थस्वरूप ही प्रत्यक्ष है तब तो स्वसंविदित होने से उस के ग्रहण के विना ही उस का प्रतिभास प्रसक्त होगा। यदि प्रत्यक्षस्वरूप पदार्थ से भिन्न है, अपनी सामग्री से ऐक्य प्रतीति उत्पन्न होती है, नीलादि तो परोक्ष है अतः उस का स्वरूप से बोध 15 होगा ही नहीं। यदि कहें कि नील परोक्ष तो है ही लेकिन जब उस में प्रत्यक्षसंनिधि से भासमान रूप का उदय होता है तब नील का अध्यक्ष होता है — तो यहाँ दो विकल्प अनुत्तीर्ण रहेंगे कि वह उदित रूप नील से भिन्न है या अभिन्न।

#### [जन्य-जनकभावप्रेरित ग्राह्य-ग्राहकभाव असत्]

यदि कहें कि — 'प्रत्यक्ष नील के रूप को नहीं किन्तु अपरोक्षस्वभाववाले नील को ही उत्पन्न 20 करता है अतः जनक होने से प्रत्यक्ष ग्राहक बनेगा, नीलादि ग्राह्म बनेगा क्योंकि वह प्रत्यक्षरूप से जन्यमान है।' — तो यह गलत है, नील और दर्शन एककालीन होंगे तो उन में जन्य-जनकभाव घटेगा नहीं, भिन्नकालीन होंगे तो दर्शन के जोर से प्रत्यक्षात्मक उपजात नील स्वप्रकाशक ही होगा, फिर उस को ग्राह्म कैसे कहेंगे ? और भी एक बात :— यदि अप्रकाश नील पदार्थ सिद्ध है तो अप्रकाश नील को प्रकाशित करती हुयी बुद्धि उस की वेदक कही जा सकती है। कारण, दर्शन के विना तो बोध संभवित नहीं, दर्शन से ही बोध होता है। जब भी दर्शन उत्पन्न होगा, वह समकालीन अर्थ का अवबोधन कराने के लिये सक्षम होगा, अर्थ की पूर्वसत्ता का बोध वह कैसे करा सकता है। उस के लिये अन्य प्रत्यक्ष पूर्वसत्ता का वेदन नहीं कर सकता। यदि करेगा तो उस के प्राग्भाव के वेदन के लिये और एक प्रत्यक्ष, उस के भी प्राग्भाव के वेदन के लिये अन्य एक प्रत्यक्ष... इस तरह अनवस्था दोष प्रसक्त होगा। यदि कहें कि — 'प्राग्भाव के विना अर्थ की प्रत्यक्षता संगत न 30 होने से, अनुमान से प्राग्भाव सिद्ध करेंगे' — तो यह निषेधाई है क्योंकि प्रत्यक्ष न होने पर कभी भी अनुमान-प्रवृत्ति शक्य नहीं होती। स्पष्टता :- पहले प्रत्यक्ष से अर्थ का प्राग्भाव सिद्ध रहेगा तभी

न चार्थस्य प्राग्भावमन्तरेण प्रत्यक्षतानुपपत्तेस्तस्य प्राग्भावोऽनुमानेन साध्यते, प्रत्यक्ष(ा)भावेऽनुमानस्या-प्रवृत्तेः। यदि प्राग्भावोऽर्थस्य प्रत्यक्षतः सिद्धः स्यात् तदा तत्प्रतिबद्धोत्तरकालभाविप्रत्यक्षादनुमीयते, न चाध्यक्षोदयवेलायाः प्रागर्थसत्ता सिद्धेति तत्प्रतिबद्धतया दर्शनलक्षणस्य लिङ्गस्याप्रतिपत्तेः न ततोऽप्यर्थ-प्राग्भावः सिध्यति।

न च प्रागर्थस्य प्राग्भावः सिध्यति, न च प्रागर्थसद्भावमन्तरेण नियतदेश-काल-दशापरिगतदर्शनानुदय- 5 प्रसिक्तः, स्वप्नादौ तथाभूतार्थाभावेऽपि कुतिश्चिद् वासनादेर्निमित्तम्(?त्तात्) प्रतिनियताकारदर्शनोदयानुभवात् अर्थस्य च नियताकारदर्शनाहेतुता। जाग्रद्दशायामपि प्राग्भाविता न सिद्धा। न च प्रागर्थसत्ताविरहे भवतोऽपि किं प्रमाणम् इति क(?व)क्तव्यम्, यतो यथा नीलविविक्ततया नीलाकारस्य परिच्छेदात् तत्र नीलरूपता-ऽभावः तथा परिस्फुटप्रतिभासस्य नीलाकारस्य वर्त्तमानतया प्रतिभासनात् तस्य पूर्वरूपताविरहः, यदि हि तत् तद्वपं स्यात् तदा तथैवावभासेत, न ह्यन्यरूपमन्यरूपेण प्रतिभाति दर्शनस्य वैत(थ्य)प्रसंगात्। 10 न च वर्त्तमानप्रतिभासं नीलं पूर्वरूपतया प्रतिभातीति पूर्वरूपताविरहस्तस्य सिद्धः। यथा च पूर्वरूपतां न किञ्चिज्ज्ञानमावेदयित तथा क्षणभङ्गं साधयिद्भः प्रतिपादितमिति नेहोच्यते। तदेवं दर्शनकाले एव नीलादेरवभासनाद् न ग्राह्यता।

बाद में अर्थ से सम्बद्ध उत्तरकालीन प्रत्यक्ष से प्राग्भाव की अनुमिति शक्य बनती, खेद है कि प्रत्यक्षोदयवेला के पहले अर्थसत्ता ही सिद्ध नहीं होने से उस से संबद्धतया दर्शनात्मक लिंग की लिंगरूप से प्रतीति 15 नहीं हो सकती, अतः उस से अर्थ के प्राग्भाव की सिद्धि शक्य नहीं।

#### [प्राग्भाव के विना भी नियतदेशादि की उपपत्ति]

अर्थ के पूर्वकाल में अर्थ का प्राग्माव (= अस्तित्व) किसी तरह सिद्ध नहीं। अर्थ के प्राग्माव के विना नियतदेशीय-नियतकालीन-नियतअवस्थागिमत दर्शन का उदय कैसे होगा ऐसा आक्षेप उचित नहीं है, स्वप्नदशा में तात्त्विक अर्थ के विरह में भी पूर्व पूर्व वासना आदि किसी भी निमित्त से 20 प्रतिनियत देशादि गर्भिताकारवाले दर्शन का अनुभव सिद्ध होने से फिलत होता है कि अर्थ नियताकारदर्शन का हेतु नहीं है। ऐसा मत बोलना कि जाग्रद्दशा में तो अर्थ-हेतुता है, क्योंकि यहाँ भी अर्थ की पूर्वसत्ता असिद्ध है। ऐसा बोलने का अनुचित है कि आप के मतानुसार अर्थ की पूर्वसत्ता के निषेध में कौन सा प्रमाण है ? — क्योंकि जैसे नील से पृथक् नीलाकार के बोध से माना जाता है कि बोध में नीलरूपता नहीं है, वैसे ही अतिस्फुटतया भासमान नीलाकार में वर्त्तमानता के भासित होने 25 से उस की पूर्वसत्ता का निषेध फिलत हो जाता है। यदि नीलाकार में पूर्वरूपता विद्यमान होती तो उस रूप से उस का भान जरूर होता। कोई भी एक स्वरूप वस्तु अन्यरूप से दर्शन में ज्ञात नहीं हो सकती, यदि ज्ञात होगी तो वह दर्शन मिथ्या जाहीर होगा। वर्त्तमानरूप से भासमान नील में पूर्वरूपता का भान नहीं होता है इस से सिद्ध होता है कि नील में पूर्वरूपता नहीं है। पूर्वरूपता को सिद्ध करनेवाला एक भी प्रमाण नहीं है — इस तथ्य का प्रतिपादन क्षणिकवाद की सिद्धि के 30 प्रस्ताव में किया जा चुका है इसलिये यहाँ पुनरावृत्ति नहीं की जाती। तात्पर्य, दर्शनक्षण में नीलादि का ही अवभास होता है, ग्राह्य-ग्राहकभाव का नहीं, अतः ग्राह्यता सत्य नहीं है।

[??न च तद्दर्शनोपरताविष परवृशि नीलादेरवभासनात् साधारणतया प्राह्मता दर्शनं पुनरसाधारणतया न स्वसन्तानान्तर इति प्राहकम्, साधारणतया पदार्थपिरच्छेदासंभवात्। तथाहि— स्वदर्शने वस्तु प्रतिभातीित स्व-स्ववृष्टतया प्रतीयताम् नरान्तरदर्शनपिरच्छेदमन्तरेण तद्वृष्टतया कथं तत्पिरकल्पना ? न हि परवृग-मनन्त(?मवगमान्त)रेण तदेव(?दव)गम्यता (न च?) तस्य प्रत्येतुं शक्या। यतः (ऽ)साधारणतया स्वसन्ततावेव प्रतिभाति न सन्तानान्तरं प्रति साधारणमर्थस्य प्रकाशयित। अन्वयबलेनानुमानस्य प्रवृत्तेः तस्य च साधारण एव परिच्छेदात्, नानुमानं 'अ(न्य)वृष्टमेवायमर्थमवगच्छित' इति एवं साधारणतां वस्तुनः प्रतिपादयित। यथा च साधारणमा(?ता)यां न किञ्चित् प्रमाणं प्रवर्तते तथा प्रतिपादितमद्वैतं निराकृर्विद्भः। (२८५-६)। ततोऽसाधारणतया बोधवन्नीलादिकमिप हृदिता ??]

न च समानकालप्रतिभास(।)विशेषेपि चिद्रूपतया बोधो ग्राहकः, अर्थस्त्वचिद्रूपत्वाद् ग्राह्यः। यतो 10 दर्शनस्यापरोक्षात्मतैव चिद्रूपता, अपरोक्षता व्यतिरिक्तायाः चिद्रूपतायाः केनचिदप्रतिपत्तेः। सा च नीलादेरिप स्वरूपभासमानमूर्त्तरस्तीति कथं न बोधात्मकता ? न च नीलादेर्बहीरूपतया प्रकाशनाद् ग्राह्यता, संविदोऽपि

प्रितवादी :- (न च...हृदिता तक पाठ अशुद्ध होने से शुद्ध विवेचन दुष्कर है) एक व्यक्ति का नील संबन्धि दर्शन क्षीण हो जाने पर भी अन्यव्यक्ति के दर्शन में वही नीलादि स्फुरित होने से मानना होगा कि नीलादि स्व-परउभयदर्शनगोचर यानी साधारण होने से उस में ग्राह्मता स्थापित होगी, 15 तथा एक व्यक्ति का दर्शन अन्यसन्तान में स्फुरित न होने से, अर्थात् असाधारण होने से वह ग्राहक बनेगा।

वादी :- नहीं, नीलादि पदार्थों का अन्यव्यक्ति साधारण बोध का उदय संभव नहीं है। स्पष्टता :- हर एक व्यक्ति को अपने अपने दर्शन में ही वस्तु भासित होती है, अतः सभी को स्वदृष्टतया ही प्रतीति हो सकती है। फिर अन्यव्यक्तिदर्शन के भान विना अन्यव्यक्तिदृष्टतया साधारणता की कल्पना 20 कैसे हो सकती है ? स्वदर्शन के द्वारा अन्यदर्शन के अवबोध के विना अर्थ की परदृष्टता का भान कैसे हो सकता है ? स्वसन्तान में जो वस्तु असाधारणतया ही भासित होती है उस वस्तु की अन्यसन्तान के प्रति साधारणता कैसे प्रकाशित होगी ? यदि कहें कि अनुमान से, तो जान लो कि अनुमान की प्रवृत्ति अन्वय के बल से ही होती है उस से तो साधारण यानी सामान्य (अवस्तु) का ही भान होता है स्वलक्षण का नहीं। अनुमान कभी 'अन्य से दृष्ट ही यह दृष्टा देखता है' इस तरह की 25 साधारणता का प्रतिपादन नहीं कर सकता। दूसरे खण्ड में, साधारणता को सिद्ध करनेवाला कोई प्रमाण है नहीं — इस तथ्य का निदर्शन, अद्वैतवादिनरसन के प्रस्ताव में किया जा चुका है — (२८५-६) अतः बोध की तरह नीलादि की प्रतीति भी असाधारणरूप से ही स्वीकारनी पडेगी।

प्रतिवादी :- बोध और अर्थ दोनों का प्रतिभास समकालीन होने पर भी चिदात्मक होने से बोध ग्राहक, जड होने से अर्थ ग्राह्य होता है।

30 **वादी** :- नहीं, चिद्रूपता ग्राहकतारूप नहीं है किन्तु दर्शन की अपरोक्षतास्वरूप है, अपरोक्षता को छोड कर चिद्रूपता की प्रतीति किसी को भी नहीं होती। नीलादि पिण्ड भी स्वरूपतः अपरोक्षतया भासमान है, क्यों उसे भी चिदात्मक न मानें ?

5

नीलादिकमिप(मिव) हृदि प्रतिभास(मा)नाया बहीरूपतासद्भावाद् ग्राह्यताप्रसक्तेः। [??अथ संविदो ग्राहकत्वं बाह्योन्मुखतया प्रकाशता। असदेतत्, संविदाकारव्यितरेकेण तत्र तस्य भेदप्रतीतेर्नैकता एवं तर्हि पदार्थानुभवोप्यध्यक्षतो भिन्नः प्रतिभातीति कथमेकत्वाध्यवसायेऽपि न तस्य भिन्नता ??] ततो नीलात्मैवाऽपरोक्षरूपः प्रतिभाति तद्व्यतिरिक्तस्यानुभवात्मनो नीलग्राहकस्याऽदर्शनात् स्वरूपेणाऽप्रतिभासमानस्य चार्थव्यवस्थापकत्वाऽसंभवात् स्वसंवेदनरूपा नीलादयः सिद्धाः।

अथ प्रकाशमाननीलव्यतिरिक्तप्रकाशाभावा(त्) 'नीलस्य प्रकाश' इति भेदप्रतीतिर्न स्यात्। असदेतत्, भेदाभावेऽपि 'शिलापुत्रकस्य शरीरम्' इति भेदाध्यवसायदर्शनात्। अथात्र प्रत्यक्षता(?त्वा)द् भेदा(?दो) वाच्य(?बाध्य)ते। ननु नील-तिद्धयोरिप भेदोल्लेखः कल्पनारिचतोऽविनिर्भागावभासाद् बाध्यत एव। [?? अध्य(?त्य)क्षतः परोक्षा संविदुपगम्यते तेनाऽपरोक्षनीलावभासतद्बुद्धेरिप परिच्छेदपुरिसच्छि(प्रसिक्त)रिति न दूषणावकाशः। परोक्षेव बुद्धिरर्थमुद्भासयित ??] अर्थस्तु बहिर्देशसम्बद्धः प्रत्यक्षमनुभूयते। आह च 10

प्रतिवादी :- नीलादि प्रकाशमान है किन्तु बहिर्मुखस्वरूप से, अतः वह ग्राह्य माना जाय। वादी :- नहीं, हृदय में भासमान नील की बाह्यता की तरह हृदय में भासमान बोध में भी तथाविध बाह्यता सद्भूत होने से बोध में भी ग्राह्यता प्रसक्त होगी। [अथ संविदो...भिन्नता — पाठ अशुद्धि के कारण सम्यग् विवेचन दुष्कर है। प्रयास किया जाता है — 'नीलादि बाह्यरूप से प्रकाशित होता है (अतः वह ग्राह्य है) जब कि संवेदन बहिर्मुखतारूप से प्रकाशित होता है यही उस की ग्राहकता 15 है।' — तो यह गलत है, (बहिर्मुखता और बाह्यरूपता में कोई भेद नहीं है।) यदि कहें कि — 'बोध संविदाकार प्रतीत होता है जब कि नीलादि अर्थ संविदाकार से पृथक ही हृदय में बोध से भिन्न प्रतीत होता है अतः दोनों में ऐक्य नहीं है।' — अरे ऐसे तो पदार्थानुभव भी प्रत्यक्ष से भिन्न होने का भास होता है, फलतः अनुभव और प्रत्यक्ष के ऐकत्य के निश्चय के रहते हुए भी उन दोनों में भेद क्यों न माना जाय ? ] निष्कर्ष, अपरोक्षाकार से जो भासता है वह नीलस्वरूप ही है, उस 20 से भिन्न कोई नीलग्राहक अनुभवस्वरूप दिखता नहीं। जो (नीलादि) अपने असाधारणरूप से स्फुरित नहीं होता वह स्वभूत अर्थ स्वस्वरूप की व्यवस्था भी कर नहीं सकता, इस लिये नीलादि स्वसंवेदनरूप ही सिद्ध होते हैं।

## [ विज्ञानवाद में 'नील का प्रकाश' भेदबुद्धि की संगति ]

प्रतिवादी :- आप के मत में स्फुरायमान नील से विभिन्न कोई ज्ञानप्रकाश नहीं है तो 'नील 25 का प्रकाश' यह सर्वमान्य भेदबुद्धि कैसे संगत होगी।

वादी :- शंका गलत है, भेद न होने पर भी जैसे 'शिलाखण्ड का पिण्ड' ऐसी भेदकल्पना दिखती है उसी तरह भेद न रहने पर भी 'नील का प्रकाश' यह बुद्धि हो सकती है।

प्रतिवादी :- शिलाखण्ड-पिण्डस्थल में अभेद के प्रत्यक्ष से भेदबुद्धि का बाध होता है, 'नील का प्रकाश' इस बुद्धि में बाध कहाँ है ?

**वादी** :- अरे ! नील और उस की बुद्धि में जो भेदिनिर्देश होता है वह तो कल्पनाप्रेरित है, नील और उस की बुद्धि के अपृथग्भावप्रतिभास से भेद बाधित होता ही है।

भाष्यकारः— 'स हि बहिर्देशसम्बन्धः(?द्धः) प्रत्यक्षमुपलभ्यते' [मीमां॰ द॰ ७/२३] इति । असदेतत्— बुद्ध्यध्यक्षतामन्तरेण नीलादेस्तद्ग्राह्यत्वाऽयोगात् । यदि ह्यपरोक्षा बुद्धिर्नीलप्रतिभासकाले भवेत् तदा युज्येत वक्तुम्— 'बुद्धिरर्थान् गृहणाति' इति, यदा तु बुद्धिस्तदा न प्रतिभाति तदा नीलादेरपरोक्षस्याऽप्रादुर्भाव एवोक्तः स्यात् न ग्राह्यता ।

किञ्च, यथा परोक्षाऽर्थसद्भावात् तदवभासिनी बुद्धिरनुमीयते तथात्मानो व्यापाराध्यक्षतया प्रति-भासनात् सा तदवभासिन्यप्यनुमीयताम् । न चात्मनोऽपि प्राहिका 'अहम्' इति बुद्धिरस्त्येव इति वक्तव्यम्, परोक्षत्वे तस्याग्राहकत्व(ा)योगात् स्वरूपेण वात्मा प्रतिभातीति स्वसंवेद(?द्य) एव युक्तः । [?? न चात्मा सत्तादिरूपेण ग्राह्यः(?ग्राहकः) तत्पक्षरूपेण ग्राह्य इति ग्राह्य-ग्राहकयोर्भेदोऽस्तीति वक्तव्यम्, सत्तादिपरिच्छेदे आत्मपरिच्छेदात् । यदि हि सत्ताबोधपरिच्छेदेन तदा आत्मसत्तादिपरिच्छेदोऽन्यथा सत्तादेः सर्वत्र भावाद्

मीमांसक :- अतीन्त्रिय होने के कारण संवेदन को परोक्ष ही मानना चाहिये। अतः अपरोक्षनीलावभास की तरह उस की बुद्धि का भी भान प्रसक्त होने का दूषण सावकाश नहीं है। परोक्ष ही बुद्धि अर्थ का प्रकाशन करती है ] अर्थ तो बहिर्देशसंलग्न प्रत्यक्ष अनुभूत होता है। जैसा कि (श्लो॰वा॰शून्य॰श्लो॰ ७९ में) — शाबरभाष्यकार कहते हैं — 'बाह्यदेशसंलग्न अर्थ प्रत्यक्ष उपलब्ध होता है।' — विज्ञानवादी कहता है, यह सब गलत है। बुद्धि प्रत्यक्ष न होने पर नीलादि कभी बुद्धिग्राह्य हो नहीं सकता। विलावभासकाल में यदि बुद्धि अपरोक्ष होगी तभी 'बुद्धि अर्थों का ग्रहण करती है' ऐसा कथन उचित ठहरेगा, बुद्धि ही जब भासित नहीं होगी तो नीलादि अपरोक्ष अर्थं का प्रादुर्भाव ही रुक जायेगा, ग्राह्यता कैसे घटेगी ?

#### [ आत्मप्रकाशन बुद्धि की भी परोक्षता की आपत्ति ]

यह भी ध्यान में लेना — जैसे, परोक्ष बुद्धि अर्थसत्ता के जिरये उस की प्रकाशता बन कर अनुमानिसद्ध होती है, वैसे आत्मा के व्यापार का प्रत्यक्षतया प्रतिभास होने के बल से उस की अवभासक बुद्धि भी अनुमित कर लो। यदि कहें कि — हाँ 'अहम्' इस प्रकार आत्मा की ग्राहिका बुद्धि होती ही है — ऐसा नहीं कह सकते क्योंकि वह बुद्धि परोक्ष होगी तो ग्राहक नहीं हो सकती। अथवा यही कह दो कि आत्मा स्वयं स्वरूप से भासित होता है अतः स्वसंवेद्य ही है न कि बुद्धि द्वारा प्रकाश्य। (यहाँ पाठ अशुद्धि के कारण सम्यक् विवेचन दुष्कर है अतः सिर्फ भावार्थ लिखते हैं। 'न चात्मा...प्रकाशनात्') — ऐसा नहीं कहना कि — 'सत्त्वादिरूप से आत्मा ग्राहक है किन्तु सत्तापक्ष यानी सत्ताश्रय के रूप में वह ग्राह्य है इस प्रकार ग्राह्य-ग्राहक भेद यहाँ भी है' — क्योंकि सत्ता और आत्मा एक होने से सत्त्व के भान से आत्मा का भी बोध मानना पडेगा। यदि कहें कि सत्ताबोधप्रकाश से आत्मसत्ता का भान होता है। अन्यथा सत्ता सर्वत्र मौजूद होने से आत्मसत्ता का भान कहने का मानने पर तो आत्मा की अग्रत्यक्षता बोधात्मक ही ठहरेगी क्योंकि बोध के अलावा आत्मा का अन्य कोई स्वरूप नहीं है। 'आत्मा बोधरूप ही है और वह अन्य प्रतीति से प्रकाशित होती है' — ऐसा नहीं कहना, क्योंकि वह स्वयं ही बोधात्मक यानी प्रकाशस्वरूप ही है। (यहाँ एक पाठान्तर पूर्वमृद्रित

वात्मसत्ता परिच्छेत्तुर्बोधरूप(ा)एवात्मनोऽप्रत्यक्षतैव भवेत् तस्यान्यरूपाभावात् न च बोधरूप (ए)वात्मा प्रत्ययान्तरेण प्रकाश्यते तस्य प्रकाशरूपत्वात्। यो ह्यप्रकाशात्मप्रकाशात्मकः स्वरूपेणैव तस्य प्रकाशनात् ??] यदात्मा प्रकाश्यते तदा स्वसंवेदनरूप एवाऽवगन्तव्यः। यथा चात्मा अपरप्रकाशाभावात् स्वप्रकाशः, नीलादयोऽपि तथैवाऽभ्युपगन्तव्यास्तेषामप्यपरप्रकाशाऽसंवेदनात्।

यदप्युक्तम् 'बुद्धिः परोक्षा' इति, अत्रापि बुद्धेः प्रत्यक्षतापित्तः। [?? तथाहि— अर्थ(ा?)प्रत्यक्षता 5 बुद्धिसत्ता तत् तस्यैवाव्यक्तं स्वरूपम्, यदि पदार्थस्वरूपाया (तथा सर्वार्थाना) प्रत्यक्षतेति सर्व सर्वदर्शी भवेत्। अथैतद्दोषपरिजिहीर्षायां द्वया(मिन्द्रिया)दिसामग्र्यन्तर्गतः प्रतिनियत एवार्थः कस्यचिदध्यक्षीभवतीत्युपगम्यतेः नन्वेवं सामग्रीवशात् कस्यचिदर्थस्य प्रत्यक्षं स्वरूपमुपजातिमिति स्वसंविदितमेवार्थस्वरूपमायातम्। अथ दर्शनसत्ता(?त्तया) पूर्वस्य प्रत्यक्षता तर्हि परोक्षतया तस्या अप्रतिभासने तदव्यतिरिक्तपदार्थप्रत्यक्षताया अप्य-प्रतिभासनादर्थः प्रत्यक्षो न भवेत्। न च प्रत्यक्षतायमा(?एवायम)र्थः न तु तस्यां विदितायामिति वक्तव्यम्, 10 तस्या अवेदने प्रत्यक्षीभूतार्थाऽवेदनात्। यतश्चक्षुरादिसामग्रीतः प्रादुर्भूताऽर्थप्रत्यक्षत(ा?)या एव भाति तदार्थः

में है — यो ह्यप्रकाशात्मकः स व्यतिरिक्तं स्वप्र(का)शमपेक्षते ननु(?तु) यः प्रकाशात्मकः वा॰ बा॰ आदर्शयोः — इस पाठ के आधार से विवेचन ऐसा होगा कि —) जो अप्रकाशरूप होता है वह अतिरिक्त प्रकाश की अपेक्षा रखता है न कि जो प्रकाशरूप होता है, क्योंकि वह तो स्वरूप से ही अपने को प्रकाशित करता है।) सारांश, यदि आत्मा प्रकाशित होती है तो उसे स्वसंवेदनात्मक ही स्वीकारनी चाहिये। 15 निष्कर्षः- जैसे आत्मा अन्यप्रकाश के विना स्वप्रकाश ही होती है वैसे नीलादि भी स्वप्रकाश माना जाय, क्योंकि अन्य प्रकाश से उस का संवेदन संभवित नहीं है।

#### [ बुद्धि परोक्षतावादी मीमांसक के मत की समीक्षा ]

मीमांसक ने जो यह कहा था — 'बुद्धि परोक्ष है' यहाँ तो उलटे बुद्धि में प्रत्यक्षता की आपित आयेगी। [स्पण्टता :- बुद्धिसत्ता यदि अर्थप्रत्यक्षतारूप है तो वह अर्थ का ही अव्यक्तस्वरूप हो गया। 20 (मतलब कि अर्थ प्रत्यक्ष होगा तो बुद्धि भी प्रत्यक्ष होगी) यदि पदार्थ स्वरूप है तब तो सभी अर्थों में प्रत्यक्षता रह जाने से सभी ज्ञाता (कोशिश करने पर) सर्वदर्शी बन जायेगा। यदि उन दोषों से छूटने के लिये इन्द्रियादिसामग्री के अन्तर्भूत नियत कोई अर्थ नियत किसी व्यक्ति को ही प्रत्यक्ष होता है — ऐसा मानेंगे तो यह भी कह सकते हैं कि इन्द्रियादिसामग्री से किसी अर्थ में प्रत्यक्षस्वरूपता का आविर्भाव होता है — इस प्रकार से तो यही फलित हुआ कि अर्थस्वरूप स्वसंविदित ही होता 25 है। यदि ऐसा मानेंगे कि प्रत्यक्षता परोक्ष होने से, उस का प्रतिभास शक्य न होने पर, उस से अनितिरक्त पदार्थ-प्रत्यक्षता का भी प्रतिभास न हो सकने से अर्थ भी प्रत्यक्ष नहीं हो पायेगा। ऐसा नहीं कहना कि — 'प्रत्यक्षता ज्ञात होने की जरुर नहीं, अर्थ ही प्रत्यक्ष होता है ' — क्योंकि प्रत्यक्षता विदित न होने पर प्रत्यक्षता ज्ञात होने की जरुर नहीं, अर्थ ही प्रत्यक्ष होता है ' — क्योंकि प्रत्यक्षता विदित न होने पर प्रत्यक्षता है तभी प्रत्यक्षताविशिष्ट अर्थ ही प्रत्यक्ष होता हुआ विदित होता है। उठ यदि प्रत्यक्षता का अवगम नहीं होगा तो तदन्तर्भूत अर्थात्मा का भी अवगम नहीं होगा, फिर कैसे

5

तद्विशिष्टतया प्रत्यक्षीभवन् विदितो भवेत्, प्रत्यक्षताऽनवगमात् तत्परिगतो वात्मानवगत इति कथमसा-वध्यक्षः ? यदि हि प्रत्यक्षाकारतया प्रतिभाति तदा प्रत्यक्षोऽर्थः यथा नीलं नीलाकारतया परिच्छिन्नं नीलमिति व्यवस्थाप्यते नान्यथा। न चार्थः प्रत्यक्षतया प्रतिता(?भा)तीति दर्शनगोचरातिक्रान्तत्वादव्यति-रिक्तविषयसंविदोऽप्यप्रकाशनाया(?द्या)यातमान्यत्यनव(मज्ञातत्वम)शेषस्य जगतः। ??]

न च पूर्वमर्थावभासः पश्चाद् दर्शनान्तरेण बुद्धेः, अनवस्थाप्रसक्तेः। यदि पुनरर्थस्य प्रत्यक्षता अपरोक्षा बुद्धिस्तु परोक्षा(?)वगमात् तर्हि चक्षुरादिसामग्रीबलादुपजायमाना सैवार्थस्य प्रत्यक्षता प्रकाशमाना प्रतिपुरुषं भेदमासादयन्ती बुद्धिरस्त् तदुदयेऽर्थपरिच्छेदादिव्यवहारपरिसमाप्तेः व्यर्थाऽपरा बुद्धि। नार्थप्रत्य-क्षतानिबन्धनमपरा बुद्धिरभ्युपगन्तव्या, तत्र तस्याः सामर्थ्यादर्शनात्। यतश्चक्षुरादिसामग्रीसद्भावे प्रत्यक्षतोदेति तदभावे नोत्पद्यते इति तन्मात्रदृष्टस्य कल्पना सैवार्थस्य प्रत्यक्षता प्रकाशमाना प्रति पुरुषं भेद(प्र)संगात्। 10 ततो बुद्धिः प्रत्यक्षा अभ्युपगन्तव्या। तदभ्युपगमे च तद्व्यतिरिक्तार्थानामप्रतिभासनात् निरस्तार्थसद्भावात् पक्षतावा(?प्रत्यक्षतैव) बुद्धेरेवास्तु।

ननु यदि बुद्धिरेव नीलाद्याकारः तथा सित ग्राह्य-ग्राहकाकारद्वयस्य संवेदनमेकं ज्ञानं भवेत्। न मानेंगे कि अर्थ प्रत्यक्ष कहा जायेगा, जैसे नीलाकारतया स्फुरायमाण हो तभी नील प्रत्यक्ष कहा जाता है, अन्यथा नहीं। यदि अर्थ प्रत्यक्षतया भासित नहीं होगा तो दर्शनविषयताक्षेत्र से बाहर हो जाने 15 के कारण यही आया कि सारा जगत् अज्ञात = अप्रत्यक्ष है।)

# [ अर्थप्रत्यक्षता ही बुद्धि, पृथगर्थकल्पना का निरसन ]

यदि कहा जाय – पहले अर्थावभास होगा, बाद में अन्य दर्शन से बुद्धि का प्रतिभास होगा तो यहाँ उस अन्यदर्शन के प्रतिभास के लिये अन्य दर्शन, उस के लिये और एक दर्शन... इस तरह अनवस्था चलेगी। यदि आप अर्थ की प्रत्यक्षता को अपरोक्ष मानते हो और अस्पष्ट अवगम 20 के कारण बुद्धि को परोक्ष कहते हो, तो उस के बदले ऐसा ही मानों कि नेत्रादिसामग्रीबल से उदित होनेवाली एवं स्फुरायमाण वही अर्थप्रत्यक्षता भिन्न भिन्न पुरुषों के प्रति भेद धारण करती हुई बुद्धि ही है, क्योंकि उस के उदय में अर्थाकलनादि व्यवहार सार्थक हो जाता है। फिर तथाविध प्रत्यक्षता से पृथक् बुद्धि का अंगीकार व्यर्थ है। अर्थ-प्रत्यक्षता के लिये उत्तरोत्तर नयी नयी बुद्धि के स्वीकार की जरूर नहीं. क्योंकि उस के लिये उस की सक्षमता दिखती नहीं। कारण:- नेत्रादि सामग्री के रहने 25 पर ही प्रत्यक्षता उदित होती है, सामग्री के विरह में उदित नहीं होती, अतः इस अन्वय-व्यतिरेक के द्वारा दृष्ट की ही कल्पना करे तो वही अर्थ-प्रत्यक्षता पुरुषभेद से भिन्न होने के कारण प्रत्यक्ष बुद्धि स्वरूप ही स्वीकृत की जाय। वैसा स्वीकार लेने पर, यह भी सोचा जाय कि बुद्धि से भिन्न अर्थ का प्रतिभास नहीं होने से, अर्थसत्ता का त्याग कर के अर्थप्रत्यक्षतास्वरूप बुद्धि को ही सिद्ध होने दो।

#### [ ग्राह्य-ग्राहक दो आकार युक्त एक ज्ञान असत् ]

आशंका :- यदि नीलादिआकार बुद्धिस्वरूप ही है तो एक ही संवेदनात्मक ज्ञान ग्राह्याकार-ग्राहकाकार उभय कैसे हो सकता है ? दो आकार तो भासते भी नहीं, भासता है सिर्फ एक नीलादि आकार ?

चाकारद्वयमाभाति नीलादेरेवाकारस्य भासनात्। नैतदेवम्— दृश्य-दर्शनयोरेक(ाद्?) निर्भासादेवाकार- द्वयप्रतिभासाभावात्। यदि पुनर्प्राह्याकारो ग्राहकाकारश्च पृथक् प्रतिभातस्ततो भेदप्रतिभासात् ज्ञानाद्वैतभेव न भवेत्। तस्मात् दृश्यदर्शनयोरेकाकारोपलम्भादेकत्वं व्यवस्थितमिति भ्रान्तज्ञानावसेय इव रजताकारः सत्यदर्शनाधिगम्योऽप्यसौ ज्ञानस्वभाव एव।

[?? न च बहीरूपतया प्रतिभासनाद् भ्रान्तसंविदवभासिनोऽपि रजतासिद्धात्तसंविद्वपता सिद्धा, तस्य 5 बाह्यार्थत्वेप्यवहारो भेदप्रसक्तेः। न च सत्यासत्ययोर्लोकेतराभ्यां व्यवहारभेदः वितथाज्ञानावभासिनस्तस्या-ऽलौकिकत्वपरिज्ञानाभावाद्। न तावदस्याऽलौकिकत्वं तज्ज्ञानादेव, तत्र तस्याऽप्रतिभासना(द्)। यदि तु तत्र प्रतिभासेत तदर्थिक्रयार्थिनस्तत्र वृत्तिर्न भवेत्। अथालौकिकोपि रजतादिलौकिकतया तत्र अवभासत इति प्रवृत्तिर(स)त्वेवमलौकिकतया तत्र भातीति विपरीतख्यातिरिति न सर्वेषां प्रतिभासमानानां सत्यता। किञ्च अलौकिके लौकिकं रूपं तस्य सिद्ध्यत् किं सत्यम् उताऽसत्यं (असत्यं?) कथमवभाति ? अथ 10 सत्यम् न व्यवहारभेदः। यदि पुनरलौकिके यल्लौकिकं रूपमाभाति तदा लौकिकरूपतया सत्यम्, नन्वत्राप्यलौकिके

उत्तर :- वैसा है ही नहीं, दृश्य और दर्शन दोनों का एकरूप ही निर्भास होता है अतः दो आकार प्रतिभास है ही नहीं। हाँ, यदि ग्राह्माकार और ग्राहकाकार ऐसा पृथक् प्रतिभास होता तब तो भेदप्रतिभास के कारण ज्ञानाद्वैत सिद्ध नहीं होता। अतः दृश्य और दर्शन के एकाकार उपलम्भ के बल से एकत्व ही स्थापित होता है। निष्कर्ष, जैसे भ्रमज्ञान में रजताकार सत्य नहीं होता वह 15 सिर्फ ज्ञानरूप ही होता है, वैसे ही सत्यदर्शन में भासनेवाला नीलाकार भी वास्तव में सत्य नहीं किन्तु वह भी ज्ञानस्वभावरूप ही होता है — यह सिद्ध हो गया।

## [ भ्रमज्ञान के रजताकार की तरह सब ज्ञानमय ]

(वाचकगण सावधान — न च बहीरूपतया... से लेकर विज्ञानवादसमाप्ति — '.....भेद ऋजुसूत्रः (१३८-८)' पर्यन्त, पूरा लेख भूतपूर्वसम्पादकों के अभिप्राय से अशुद्धिबहुल है। इस कारण से यद्यपि 20 उस का विवेचन लिखना उचित नहीं, स्थानाशून्यार्थ ही यथामित यह लेखनप्रयास समझा जाय।)

'बाह्यरूप से भासित होने के कारण भ्रान्तज्ञान में प्रतिबिम्बित रजत भले ज्ञानाकाररूप हो, सत्यज्ञान में भासमान रजत की संवेदनरूपता सिद्ध नहीं होती' ऐसा कहना ठीक नहीं क्योंकि सत्यरजत बाह्यार्थरूप होवे फिर भी सत्य-मिथ्या रजत का बाह्य व्यवहार में सादृश्य यानी अभेद प्रसक्त होगा। यदि कहें कि — 'एक सत्य होने से लोकसिद्ध है और दूसरा मिथ्या होने से लोकबाह्य, इस प्रकार व्यवहार 25 का भेद होता रहेगा' — तो यह छीक नहीं क्योंकि मिथ्याज्ञान में भासनेवाले रजत में लोकबाह्यता का ज्ञान करने के लिये उस वक्त कोई उपाय नहीं होता। मिथ्यारजतज्ञान से ही रजत में लोकबाह्यता का भान शक्य नहीं है क्योंकि मिथ्याज्ञान में लोकबाह्यता का प्रतिभास नहीं होता। यदि भ्रमज्ञान में लोकबाह्यता का प्रतिभास नहीं होता। यदि भ्रमज्ञान में लोकबाह्यता का प्रतिभास माना जाय तो रजत क्रियार्थीयों कि एक बार जो वहाँ ग्रहणार्थ प्रवृत्ति हो जाती है वह होगी ही नहीं। यदि कहें — 'लोकबाह्य भी रजत वहाँ लौकिकरूप से ज्ञात होता 30 है इस लिये उस के ग्रहणार्थ प्रवृत्ति हो सकती है' — तो भले वहाँ अलौकिकरूप से भान होता हो, वह तो अन्यथाख्याति ही हुई, अतः इतना तो मानना पडेगा कि जो भी प्रतिभासित होते है

यल्लौिककं प्रतिभातं तत् किं सत्यतया उताऽसत्यतया ? यद्यसत्यतया कथं प्रवृत्तिः ? अथ सत्यतया, कथमलौिककं रूपं तस्य सिध्येत् ? किंच, यद्यलौिककं रूपं प्रतिभातं स्वरूपेण न गृह्यते किं वा लौिककत्वं परेणाऽलौिककेतररूपेण गृह्यते तदप्यपरेणेति निरवसाना लौिककपरम्परा समासञ्येत ?]

[ ??यदि पुनर्वितथदर्शनं विपरीतख्यातिरभ्युपेयते, तत्रापि वक्तव्यम्— किं<sup>A</sup> विपरीता ख्यातिः आहोस्विद् विपरीतस्य वस्तुनो विपरीताकारेण ख्यातिर्विपरीतख्यातिः ? तत्र <sup>A</sup>प्रथमे विकल्पे किं <sup>A1</sup>स्वरूपापेक्षया विपरीतख्यातिः ? <sup>A2</sup>आहोस्वित् ख्यात्यन्तरापेक्षया सर्वेव ख्यातिः विपरीतख्यातिः ? आहो(?द्यः) ? तदात्रापि वक्तव्यम् किं <sup>A1a</sup>तदैव <sup>A1b</sup>उत्तरकालं (वा) ? यदि<sup>A1a</sup> तदैव तदा विरोधः। तथाहि— यदि तदा ख्यातिः कथं स्वरूपविरहलक्षणा विपरीतता ? अथ स्वरूपप्रच्युतिः कथं (किं?) सा ख्यातिः ? <sup>A1b</sup>अथोत्तरकालं ख्यातेरभावस्तथापि कथं विपरीता— (सर्वासां) ख्यातीनामुत्तरकालप्रच्युतेर्विपरीतख्याति- प्रसक्तेः। अथ <sup>B</sup>द्वितीयो विकल्पः, तत्रापि ख्यात्यन्तरापेक्षया सर्वेव ख्यातिर्विपरीतख्यातिरिति सर्वख्याते- वे सब सत्य नहीं होते।

## [ रजत का लौकिकरूप से ग्रहण में अनवस्था प्रसंग ]

और एक बात :- अलौकिक रजतादि लौकिकरूप से सिद्ध होने का बताया, वह लौकिक रूप सत्य है या असत्य ? असत्य है तो भासित कैसे होता है ? सत्य है तब तो व्यवहार से कोई 15 भेद न रहा (सत्य और भ्रमज्ञान के रजत में )। यदि कहें कि — अलौकिक होते हुए भी लौकिक रूप भासित होता है तब लौकिकरूप से उस को सत्य मानेंगे। — अरे यहाँ भी वे ही प्रश्न ऊठेंगे कि अलौकिक में लौकिकरूप से भासित होनेवाला रजत सत्यत्वेन दिखता है या असत्यत्वेन ? यदि असत्यत्वेन दिखेगा तो ग्रहणार्थ प्रवृत्ति कैसे होती है ? यदि सत्यत्वेन दिखेगा तो फिर उस के अलौकिकरूप की सत्ता कैसे मान्य होगी ? और भी एक दोष — अनवस्थारूप लगेगा। अलौकिकरूप ग्रतीत होता 20 है तो स्वरूप से गृहीत क्यों नहीं हुआ ? यद्वा — अलौकिकरूप में प्रतिवादी लौकिकत्व को लौकिकरूप से गृहीत करने का दिखायेगा तो उस लौकिकरूप का भी नये लौकिकरूप से ग्रहण करना पडेगा, उस का भी नये लौकिकरूप से... इस तरह अन्त ही नहीं होगा।, अनन्त काल तक यही लौकिक परम्परा प्रसक्त होती रहेगी।

यदि आप मिथ्या दर्शन को 'विपरीत (अन्यथा) ख्याति' कहते हैं तो यहाँ दो विकल्प हैं — 25 <sup>A</sup>विपर्ययभूता ख्याति (= ज्ञान), <sup>B</sup>अथवा विपरीत वस्तु की विपरीताकार से प्रतीति—विपरीतख्याति। 
<sup>A</sup>प्रथम विकल्प में दो प्रश्न हैं — <sup>B1</sup>स्वरूपापेक्षया विपरीत भान ? या <sup>B2</sup>अन्य अन्य ख्यातियों की अपेक्षया प्रत्येक ख्याति विपरीतख्याति ? पहले प्रश्न के ओर भी दो उपप्रश्न — <sup>A1a</sup>स्वरूपापेक्षया उसी काल में विपरीत ख्याति या <sup>A2b</sup>स्वरूपापेक्षया उत्तरकाल में विपरीत ख्याति ? <sup>A1a</sup>उसी काल में विपरीत मानने में विरोध आयेगा। देखिये — यदि विपरीत का अर्थ है स्वरूपशून्यता, तो एक ओर स्वरूपापेक्षया ख्याति है तो दूसरी ओर उसी काल में स्वरूपशून्यतारूप विपरीतता कैसे रहेगी? अथवा यदि उसी काल में स्वरूपशून्यता है तो वहाँ ख्याति की सत्ता कैसे होगी ? <sup>A1b</sup>यदि उत्तरकाल में स्वरूपशून्यता को विपरीत ख्याति कहेंगे तो भी विपरीतता किस तरह ? ऐसे तो सभी ख्यातियाँ

र्वेपरीत्यप्रयु(?स)क्तिः। यदि पुनर्वेपरीत्यं शुक्तिकादि रजताद्याकारेण विपरीतेन ख्यातीति विपरीतख्यातिरित्यथ पक्षाभ्युपगमः, सोप्ययुक्तः अन्यरूपेणान्यस्य परिच्छेदाऽयोगात्। तथाहि—

किं रूपद्वयनिर्भासेऽध्यारोपः कल्प्यते, उत्तैकरूपनिर्भासे ? यदि प्रथमः पक्षः— तदा द्वयं शुक्तिका रजतस्वरूपं चाऽऽत्मस्वरूपेण(?पा)पेक्षया सर्वे(?त्यै)व ख्यातिः। अथैकं रूपं तत्र चकास्ति तत्रापि यदि रजतमेकं स्वरूपेण भाति, कथमध्यारोपो?ऽन्याकारपरिहारेण तस्यैवैकस्य प्रतिभासनात् ? अथ शुक्तिका 5 स्वरूपेण प्रतिभाति, तत्रापि न विपरीतख्यातिः, अन्यरूपविविक्तायास्तस्या एव परिच्छेदाद्। अन्यस्यान्याकारेण प्रतिभासना(?न)मन्तरेण ना रजतदृग्याह्यो, परिमलादेरिप रूपदृग्याह्यताप्रसक्तेः। किञ्च, यद्यपरोक्षतया 'रजतम्' रजतसंविदवभासयित कथमस्या विपरीतख्यातित्वम् ? न चान्यदेव देशादिमद् रजतमन्यदेशादितयाऽभासयतीति विपरीतख्यातिः, यतो देशान्तरादिमत्ता रजतादेः किं तेनैव दर्शनेन गृह्यते ? आहोस्वित् पूर्वदर्शनेन ? तत्र न तावत्तेनैव, तत्र वर्तमानदेशादिमत्तया रजतादेरवभासनात्, तिद्ध तद्देशादिमत्तयैव तावद् गृहणाति 10

उत्तरक्षण में तो स्वरूपच्युत होती ही है तो ख्यातिमात्र को विपरीतख्याति मानेंगे ?

Bदूसरा विकल्प :- (विपरीत वस्तु की विपरीताकारतया ख्याति) यहाँ तो सर्व ख्यातियाँ विपरीतख्याति बन बैठेगी क्योंकि अन्य-अन्य ख्यातियों की अपेक्षया विपरीत ही होती है। यदि वैपरीत्य का तात्पर्य ऐसा हो कि 'सीप आदि स्वीय आकार से नहीं किन्तु रजतादि अन्य आकार से ज्ञात होना' यह है विपरीत ख्याति — इस पक्ष का स्वीकार भी अयुक्त है, क्योंकि एक वस्तु का अन्यरूप से भान सम्भवित नहीं है। 15

#### [ सीप और रजत का भान सत्य है या विपरीत ? ]

स्पष्टता :- अन्यथाख्यातिवादी जो अन्यरूप का आरोप मानते हैं वह दो रूपों का निर्भास होने पर या एक रूप का — ये दो प्रश्न हैं। प्रथम पक्ष में यदि सीप और रजत दोनों का निर्भास अपने अपने स्वरूप से होता है तो वह अपने अपने स्वरूप की अपेक्षा से सत्य ख्याति ही हुयी। यदि एक ही रूप का, वह भी रजत का ही निर्भास होता है तो यहाँ आरोप का प्रश्न ही नहीं है, क्योंकि अन्यरूप को 20 छोड कर एक सिर्फ रजत ही वहाँ भासित होता है। यदि रजत नहीं सिर्फ सीप ही वहाँ अपने स्वरूप से दिखती है तो वहाँ भी विपरीत ख्याति नहीं है, अन्यरूप से विनिर्भृक्त सिर्फ सीप का ही वहाँ भान होता है। (यहाँ अन्यस्यान्या... मन्तरेण इस पाठ के बाद तस्या अभावात्, न हि सीपाकारो रजतदृग्याह्यो — ऐसा पाठ मान कर विवेचन करना है) एक वस्तु का अन्यआकार से प्रतिभास के विना विपरीत ख्याति होती नहीं। वस्तुतः सीपाकार कभी भी रजतदर्शन का ग्राह्य नहीं होता (एवं रजताकार सीपदर्शन ग्राह्य 25 नहीं होता)। यदि ऐसा मानेंगे तो परिमलादि भी रूपदर्शन का ग्राह्य बन जायेगा।

# [ अन्यथाख्याति की गहराई से समालोचना ]

और एक बात :- यदि रजतसंवेदन में अपरोक्षरूप से 'रजत' ऐसा अवभास होता है तो उसे विपरीतख्याित क्यों कर कहा जाय ? यदि कहें — 'अन्य अन्य देश-कालािदगत रजत स्वदेश-कालािदवृत्ति रूप से भािसत होता है इस लिये हम उसे विपरीतख्याित कहेंगे।' तो यहाँ दो प्रश्न :- क्या रजतािद 30 की देशान्तरवृत्तिता उसी रजतदर्शन से दिखती है या पूर्वदर्शन से ? यहाँ, उसी दर्शन से तो नहीं दिख सकती क्योंिक उस दर्शन से तो रजतािद की वर्त्तमान (पुरोवर्त्ति) देशािदवृत्ति का ही भािसत

न पूर्वादिमत्तया। अथ पूर्वकालादिमत्त्वं रजतादेरवभासयित, ननु तदिप तद्देशादिमत्त्वमेव तस्याऽवभासयित (न) तदानीन्तनदेशादिमत्त्वं, तदनवभासने च कथं भ्रान्तदर्शनावसेयस्य रजतादेस्तेन पूर्वदेशादिमत्तावगते(तिः? न च) 'तत्रान्यदेशादि(नादि?)मानर्थोऽन्यदेशादितया वितथदर्शने प्रतिभाती'ति वक्तव्यम्, न च बाधकप्रमाणं भ्रान्तदृगवगतरजतादेरन्यत्र देशादितामावेदयित यतो बाधकप्रतीतिरिप रजतादिकमलीकतयाऽऽवेदयित 5 नत्वन्यदेशादितया, न हि सा 'अन्यदेशादि रजतम्' इत्यवगच्छति किन्तु 'नेदं रजतम्' इति।

यदि च भ्रान्तदृशि प्रतिभासमानो रजतादिस्तदेशादौ नास्ति तर्हि ज्ञानस्यैवाभा(?सा)वाकारो नार्थस्येति कथं न ज्ञानस्य निरालम्बनता ? निरालम्बनत्वं ह्यर्थसंनिधिनिरपेक्षस्य ज्ञानस्य जन्म। तच्चोपरतप्रमेयाणा-मर्थसंनिधिनिरपेक्षत्वात् स्वप्नादिप्रत्ययानामस्तीति न दृष्टान्तासिद्धिः। यदि च स्वप्नादिदर्शनं विशदावभास्य-प्यन्यदेशाद्यर्थविषयम् परिशुद्धदर्शनमपि यथाप्रतिभासमानं पूर्वदृष्टाना(लं)बनं किं नाभ्युपेयते ? अथ परित्यागो भवेत्। अथ बाधकेऽपरबो(?बा)धकान्तराभावात् तस्य वर्त्तमानावभासकत्वम्, ननु बाधकाभाव-प्रत्ययेऽभावप्रत्ययावतारात् पूर्वदृशा(?ष्टा)र्थग्राहिता। ननु बाधकवित्तरेपि पूर्वपरिज्ञातय(?र)जताद्यभाववेदित्वं

होती है। वह रजतदर्शन तो रजत को तद्देश (संमुखीनदेश) वृत्तिरूप से ही प्रदर्शित करता है न कि पूर्विदिवृत्तिरूप से। यदि कहा जाय — 'भ्रान्त रजतदर्शन पूर्वकालादिवृत्तित्व को भासित करता ही है' — नहीं, पूर्वकालादिवृत्ति का ग्रहण शक्य न होने से संमुखदेश-कालादिवृत्ति का ही वहाँ ग्रहण 15 हो सकता है, न पूर्वदेश-कालादिवृत्ति का। जब वर्त्तमान में संमुखदेश में उस का ग्रहण ही शक्य नहीं है तब तथाकथित भ्रान्तदर्शन का ज्ञेय रजतादि की पूर्वदेशादिवृत्ति का भान उस दर्शन से होगा ही कैसे ? इसी लिये ऐसा कहना निषिद्ध है कि — 'वहाँ एक देशादिगत रजतादि अर्थ अन्यदेशादिवृत्तितया विपरीतदर्शन में भासता है।' कारण :- ऐसा कोई बाधक प्रमाण नहीं है जो तथाकथित भ्रान्तदर्शनगृहीत रजतादि को अन्यदेशादिवृत्तितया प्रकाशित कर सके। यह भी इस लिये कि बाधक प्रतीति भी रजतादि को 'इस दर्शन में भासमान रजत अलीक = असत्य है इतना ही प्रकाशित करती है न कि अन्यदेशादिवृत्ति को। बाधक प्रतीति 'यह रजत अन्यदेशादिवृत्ति है' ऐसा अवगाहन नहीं करती किन्तु 'यह रजत नहीं है' ऐसा अवगाहन जरूर करती है।

#### [ ज्ञान की निरालम्बनता का उपपादन ]

निरालम्बनज्ञानवादी कहता है — भ्रमज्ञान में प्रतिभासमान रजतादि संमुखदेश में नहीं है तब 25 तो उस का मतलब यह हुआ कि वह रजतादि आकार अर्थ का नहीं ज्ञान का ही है, फिर ज्ञान को निरालम्बन मानने में क्या हानि है ? निरालम्बनता यही है — अर्थसंनिधि के विना ज्ञान का उद्भव। यहाँ दृष्टान्त कोई नहीं है ऐसा मत कहना, प्रमेयों का क्षय हो जाने पर भी अर्थनिरपेक्ष स्वप्नादिप्रतीति होती है यह दृष्टान्त है। जब आप (अन्यथाख्यातिवादी) स्पष्टावभासि स्वप्नादि दर्शन को अन्यदेशकालादिअतीतार्थविषयक मानने को तैयार है तो उस के बदले परिशुद्धदर्शन को जैसा कि 30 वह प्रतिभासित होता है तदनुसार पूर्वदृष्टालम्बन से रहित ही क्यों नहीं मान लेते ? हाँ, अर्थ का त्याग हो सकता है। — 'बाधक के बारे में अन्य कोई बाधक का अवतार न होने से, बाधक प्रत्यय को वर्त्तमानार्थप्रदर्शक ही मानना पडेगा। यदि बाधक अभाव प्रतीति के बारे में अभावप्रतीति का प्रादुर्भाव

15

भवेत्। न हि कश्चिद् विशेषो वर्त्तमानानुभवं प्रति बाधक-दर्शनयोः यतो रजतदर्शनमतीतविषयग्राहि बाधकं तु वर्त्तमानार्थस्वरूपावेदकमिति विभागो भवेत्। अथ बाधकेऽपरबाधकान्तराभावात्तस्य वर्त्तमानावभासकत्वम् न तु बाधकावभासप्रत्ययेऽभावप्रतीतिः पूर्वमभावप्रतीतिः किं नोपेयते ? न चापरबाधकाभावात् तत्रापि वर्त्तमानार्थग्राहित्वमिति वक्तव्यम्, तत्रापि तत्पर्यनुयोगादनवस्थाप्रसक्तेः।

न च सत्यर्द(दर्श)ने संवादे(?दा)त् साम्प्रतिकार्थग्राहित्वम् भ्रान्तज्ञाने त् विपर्ययात्, पूर्वदृष्टावभासित- 5 संवादस्यैवाऽयोगात् । तथाहि— <sup>A</sup>किमुत्तरज्ञानोदयः संवादः <sup>B</sup>उतार्थक्रियाप्रसूतिः ? <sup>a</sup>यद्यत्तरज्ञानोदयः, <sup>a</sup>स किमेकविषयः, <sup>b</sup>भिन्नविषयो वा ? <sup>a</sup>यद्येकविषयः तदा तैमिरिकस्य **≜केशोण्ड्कादिविषयो ज्ञानान्तरो**दयः

होगा तो वहाँ पूर्वदृष्टार्थग्राहिता माननी पडेगी।' - ऐसा माने तब तो वहाँ बाधक प्रतीति में पूर्वदृष्टरजतादि के अभाव का वेदन भी मानना पड़ेगा। बाधक प्रतीति या दर्शन दोनों में वर्त्तमानार्थ अनुभव के बारे में कोई तफावत नहीं है, जिस से कि ऐसा विभाग बन सके कि रजतदर्शन है वह अतीतार्थविषयग्राहि 10 हो और बाधक है वह वर्त्तमानार्थप्रदर्शक हो। यदि बाधक के प्रति और कोई बाधकान्तर के न होने से उस को वर्त्तमानार्थप्रदर्शक माना जाय. बाधकप्रदर्शकप्रतीति में अभावप्रतीति का निषेध किया जाय तो उस के पहले ही अभावप्रतीति का स्वीकार क्यों न किया जाय ? ऐसा मत कहना कि — उस काल में अन्य बाधक के न होने से वहाँ भी वर्त्तमानार्थग्राहिता ही होती है – ऐसा कहने पर तो इस में पुनः पुनः प्रश्न खडे होते रहने से अनवस्था दोष आयेगा।

#### [ संवादप्रेरित अर्थग्राहितासाधन का निरसन ]

यह कहना कि - सत्यदर्शन में संवाद के बल से वर्त्तमानार्थग्राहिता मानते हैं. भ्रान्तज्ञान में नहीं मानते क्योंकि वहाँ संवाद के बदले प्रवृत्ति का विसंवाद होता है। — ठीक नहीं है, क्योंकि पूर्वदृष्ट का पुनरवभास करावे ऐसा कोई संवाद सत् नहीं है। स्पष्टता :- संवाद क्या है - Aउत्तरज्ञान उदय, या  $^{\mathsf{B}}$ अर्थक्रिया का जन्म  $?^{\mathsf{A}}$  उत्तरज्ञानउदय भी  $^{\mathsf{a}}$ एक विषयक या $^{\mathsf{b}}$  भिन्नविषयक ? यदि  $^{\mathsf{a}}$ एक 20 विषयक उत्तरज्ञानउदय को संवाद कहेंगे तो तिमिररोगी को एक के बाद एक – केशोण्डुक सम्बन्धि अन्य अन्य ज्ञान की शृंखला चलती ही रहती है तो उस के संवाद से उस के ज्ञान को सत्य मानना पडेगा। (केशोण्डुक = नेत्र के संमुख दिखने वाले केश जैसे गोल-गोल मिथ्या तन्तु-समूह।) यदि भिन्नविषयक उत्तरज्ञानोदय को संवाद कहेंगे तो वहाँ भी प्रश्न है कि यदि अन्यविषयकदर्शन उदित हुआ इतने मात्र से पूर्वदर्शन को क्या लाभ हुआ ? ऐसे तो फिर भ्रान्तरजतदर्शन के बाद भिन्नविषयक 25 सीपज्ञान का उदय होगा तो क्या भ्रान्तरजतदर्शन को सत्य मानेंगे ?

#### [ अर्थ के विना भी स्वपादि में अर्थक्रियानिषाति ]

<sup>B</sup>यदि अर्थक्रियाकारित्व को संवाद कहेंगे तो प्रश्न यह है कि पूर्वदृष्ट जल से ही अर्थक्रियाजन्म ■. यथा चिरकालीनाध्ययनादिखिन्नस्योत्थितस्य नीललोहितादिगुणविशिष्टः केशोण्ड्रकाख्यः कश्चिन्नयनाग्रे परिस्फुरति, अथवा करसंमृदितलोचनरश्मिषु येयं केशपिण्डावस्था स केशोण्ड्रकः-१-१-५ शास्त्रदीपिका० युक्तिस्नेहप्रपूरणी सिद्धान्त० पृ०९९ पं०७। इति भूतपूर्वसम्पादकटीप्पणी।

केशोण्डुकं यथा मिथ्या गृह्यते तिमिरैर्जनैः- (लंकाव. सू. प्.२७४।) केशोण्डका नाम पक्षिणो ये केशमलान्यत्पाटयन्ति – शिक्षासम प ७०। संवादः स्यात्। <sup>b</sup>अथ भिन्नविषयस्तदुदयः संवादः, तत्रापि यदि नाम विषयदर्शनान्तरमुदयमासादयित पूर्व-दृशस्तु सत्यत्वे किमायातम् ? अन्यथा रजतज्ञानस्य शुक्तिकाज्ञानोदयात् सत्यत्वप्रसिक्तः। <sup>B</sup>अथार्थिकया-प्रसूतिः संवादः नन्वर्थिक्रेयापि पूर्वानुभूतादेवोदकादेः किं नाभ्युपेयते ? अथाऽविद्यमानं पूर्वानुभूतं जलादि न पानाद्यर्थिक्रयामुपजनियतुं समर्थम्, तिर्हे स्वप्नादिदर्शनमिप तदिवद्यमानं कथं जनियतुमलम् ? न द्यविद्यमानस्य तत्रापि कारणत्वं युक्तम् चिरतरातीतस्यापि तत्प्राप्तेः। न चार्थिक्रया-ज्ञानयोः किश्चिद् विशेषो यतो ज्ञानमर्थमासादयित। नार्थिक्रया अर्थाभावेन दृष्टेति संनिहितार्थ(। ?)जन्मा ननु तथाभूतार्थाभावेऽपि स्वप्नदशायामर्थिक्रयोपलभ्यते एवं जाग्रदशायामिप पित्तोपहततनोर्मलयजरसादिसंस्पर्शो दहन्निवासा (? दाहावभासः) कथं ? नार्थिक्रयान्यथा दृष्टान्तसंवादः इति सर्वं वासनाप्रतिबद्धं दर्शनं बाह्यार्थसविधान(?र्थ)क्रियमिति स्वरूपप्रतिभासाः सर्वत्र प्रत्यया न बाह्यार्थावभासिन इति व्यवस्थितम्।??] तेन नार्थाभावः प्रत्यक्षवेद्यः 10 तत्र बहिरर्थप्रतिभासनात्' (९६-३) इति निरस्तम् बहिरर्थप्रतिभासनस्योक्तन्यायेनाऽसिद्धत्वात्।

[??न च प्रत्यक्षतोऽर्थाभावः साध्यते यतः प्रत्यक्षविरोधो दोषः पक्षस्य स्यात्। अपि तु प्रकाशरूपता नीलादीनां साध्या, सा तु यथोक्तप्रकारेण प्रत्यक्षसिद्धैवेति कथं न विज्ञप्तिमात्रता ?! प्रत्यक्षप्रतीते च ज्ञानमात्रे न किंचिदनुमानेनेति। न च तद्भावां(?वि) दोषावकाशोऽस्माकम्। न च 'सहोपलम्भनियमाद्'

क्यों नहीं मानते हैं ? यदि कहें कि — 'पूर्वदृष्ट जलादि अविद्यमान होने पर पान आदि अर्थिक्रिया निपजाने को सक्षम नहीं होता' — तो प्रश्न दूसरा — स्वप्नादिदृष्ट पदार्थ उसकाल में सत् न होने पर भी अर्थिक्रिया निपजाने को कैसे सक्षम होगा ? उस काल में जो सत् नहीं उस में कारणता मानना अयुक्त है, क्योंकि तब तो युगों पूर्व अतीत पदार्थ भी अर्थिक्रिया सम्पन्न कर देगा। ज्ञान कहो या अर्थिक्रिया, कोई फर्क नहीं है, क्योंकि ज्ञान ही अर्थ यानी प्रयोजन सिख करता है। यदि कहें कि — अर्थ विरह में अर्थिक्रिया नहीं होती, संनिहित अर्थ से ही वह उत्पन्न होती है — तो बताओ 20 कि तथाविध अर्थ के न रहने पर भी स्वप्नदशा में अर्थिक्रया होती है वह कैसे ? अरे ! जागृतिदशा में भी जिस के देह में प्रचण्ड पित्तप्रकोप हुआ है और चन्दन का विलेपन भी किया गया है उसे जलन का अनुभव कैसे ? वास्तव में तो अर्थिक्रया के बिना आप का दृष्टान्त भी संवादयुक्त नहीं होगा। निष्कर्ष :- दर्शनमात्र (अर्थ न होते हुए भी) ही वासनाप्रेरित अर्थाकारगर्भित होता है अत एव बाह्यार्थसदृश ही क्रियासम्पादक होता है, इस लिये सिख होता है कि ज्ञानमात्र स्वरूपभासक ही 25 होता है न कि बाह्यार्थावगाहि। अत एव — 'प्रत्यक्ष से अर्थाभावग्रहण नहीं होता क्योंकि प्रत्यक्ष में सिर्फ अर्थ का ही प्रतिभासन होता है' — यह विधान (९६-९७) निरस्त हो जाता है, क्योंकि उपरोक्त विचार-विमर्श से तो अर्थ का प्रतिभासन भी न्यायसिख नहीं ठहरता।

# [ नील-नीलबुद्धि का अभेद प्रत्यक्षसिद्ध-अनुमान से व्यवहारसिद्धि ]

विज्ञानवादी :- हम नीलादिअर्थाभाव प्रत्यक्ष से सिद्ध होने का मानते ही नहीं जिस से कि हमारे 30 पक्ष में उक्त प्रकार से प्रत्यक्षविरोध दोष प्रसक्त हो सके। हम तो इतना सिद्ध करते हैं कि नीलादि (स्वतन्त्र बाह्य वस्तु नहीं है किन्तु) प्रकाश (= ज्ञान)मय हैं, नीलादि की ज्ञानमयता तो उपरोक्त प्रकार से जब प्रत्यक्षसिद्ध है तो विज्ञप्तिमात्रतासिद्ध क्यों नहीं होगी ? जब ज्ञानमात्रता प्रत्यक्षसिद्ध है तो

इति हेतूपन्यासो व्यर्थ इति वक्तव्यम्, परं प्रति व्यवहारसाधनाय तस्योपन्यासात्। यो हि नील-तः(?तत्) संविदोरप्रतीयमानमिप प्रत्यक्षतो भेदं 'नीलस्य संविदि'ति कल्पनावशात् पारमार्थिकं भेदिमच्छिति तस्य नील-तिद्धियोः पृथगनुपलम्भात् पृथक्त्वं न युक्तमिति प्रतिपाद्यते, उपलिद्धिर्हि सत्त्वम्, न च नील-तिद्धियोः क्रमेण युगपद् वा भेदोपलिद्धाः संख्य(?सत्त्व)व्यितरेकेण तत्संविद इत्यनुपलिद्धभेदं तयोर्निराकरोति न नील-तिद्धियोरभेदः प्रत्यक्षविरुद्ध इति निराकृतं दृष्टव्यम्।

न च नील-तिद्धियोरभेदे प्रत्यक्षसिद्धे किमनुमानप्रसाध्यम्, अभेदव्यवहारयोग्यताया इ(?ए)व साध्यत्वादित्युक्तत्वात्। न च सहोपलम्भनियमोऽसिद्धः, नीलप्रत्यक्षताव्यितिरिक्तसंविदो निराकृतत्वात् यतो न बोधरूपता बौद्धैस्तद्व्यितिरिक्तरूपेष्टा येन तदनुपलम्भात् सहोपलम्भनियमोऽसिद्धः स्यात्। अपि तु सुखादि-नीलादिप्रत्यक्षतैव संवित् तन्मात्रं च सर्वव्यवहारपिरसमाप्तैश्वरादिव्यापारस्य तत्रैवोपलम्भात् सा च सर्वेषां पिरस्फुटमाभाति तदवेदने प्रत्यक्षार्थाऽवेदनोवशे(?नमवेदने चाशे)षस्य जगतः समायातः मात्प(?मान्ध्य)मिति 10

हमें अनुमान की भी क्या जरूर है ? अत एव हमारे पक्ष में, अनुमान में होनेवाले दोषों को भी वास्तव अवकाश नहीं है। हम निषेध करते हैं ऐसा बोलने का कि 'सहोपलम्भहेतु तो फिर निरर्थक हो गया' — निषेध का कारण इतना ही है कि अन्य वादियों के प्रति 'नीलादि ज्ञानाभिन्नरूप से व्यवहर्त्तव्य हैं' ऐसे व्यवहार के प्रवर्त्तनहेतु ही सहोपलम्भ हेतु को प्रस्तुत किया जाता है। ऐसे भी वादी हैं — नील और उसके संवेदन का भेद प्रत्यक्ष से ज्ञात न होने पर भी 'नील का संवेदन' 15 ऐसी कल्पना के बल से उन दोनों का भेद — मानते हैं, उन वादियों को हम यह सिखाना चाहते हैं कि नील और उस की बुद्धि का भिन्नतया उपलम्भ नहीं होने से उन का भेद मानना गलत है। उपलब्धि क्या है — सत्ता है। नील और उस की बुद्धि का एक साथ या क्रमशः भेदेन उपलम्भ होता नहीं, क्योंकि सत्ता के अलावा नील संवेदन की उपलब्धि होती नहीं, अतः नील से पृथक् नील संवेदन का अनुपलम्भ नील-नीलबुद्धि के भेद का छेद कर देता है। अतः नील और नीलबुद्धि का 20 अभेद प्रत्यक्ष बाधित होने का कथन निरस्त समझ लेना।

# [ अभेद प्रत्यक्षसिद्ध है तो अनुमान का प्रयोजन क्यों ? ]

ऐसा भी नहीं कहना कि नील और नीलबुद्धि का अभेद यदि प्रत्यक्षसिद्ध है तो अनुमान से किस का प्रसाधन करेंगे ? हम अभेदव्यवहार योग्यता ही सिद्ध करते हैं न कि अभेद को — यह पहले कह दिया है। साध्य जैसे अबाधित है, हेतु सहोपलम्भ नियम भी असिद्ध नहीं है, क्योंकि 25 हमने नीलप्रत्यक्षता से पृथक् संवेदन की सम्भावना का छेद कर दिया है। बौद्धमत में बोधरूपता का नीलप्रत्यक्षता से पृथक् स्वीकार इष्ट ही नहीं है जिस से कि उन की अनुपलब्धि के द्वारा सहोपलम्भ की असिद्धि दिखाई जा सके। हमारा मत है कि सुखादिप्रत्यक्षता या नीलादिप्रत्यक्षता ही संवेदन है, इतना मात्र मान लेने पर सभी व्यवहार सार्थक यानी उपपन्न हो जाते हैं, अन्य लोग जो परमेश्वर का इस विषय में हस्तक्षेप मानते हैं उस की भी उपलब्धि तो व्यवहारसिद्धि के लिये ही मानी जाती 30 है। नीलादिप्रत्यक्षतारूप संवेदन का तो सभी को स्पष्ट भान होता है, यदि उस का वेदन नहीं होगा

प्रतीतत्वात् नील-तद्धियोः कथं (न) सिद्धः सहोपलम्भनियमः ?

[??मीमांसकमतमि नीलं प्रत्यक्षं बुद्धिस्तु तद्धेतुभूता प्रवेश(तद्देश?)प्रत्यक्षान्यथाऽनुपपत्त्या पश्चात् प्रतीयते (१०४-१) इति सहोपलम्भतोऽसिद्ध इति प्राग् दि(?नि)रस्तमेव। यदि(त्) तेनोक्तम्— पश्चादुपलभ्यते बुद्धिः (१०४-३) इति, तत्रापि बुद्धिप्रतीतिकाले यद्यर्थस्यापि प्रतीतिस्तदा द्वयोर्युगपदुपलम्भः स्यात्। न चैतदिष्टम् इष्टो वा हेतुर्न सिद्धः। न च युगपदुपलभ्यमानयोः प्राह्य-प्राहकभावः सम्भवतीति ज्ञानमिति न सिद्धो(?द्ध्येत्)। यदि तु तदा नार्थप्रतिभासः तथापि केवलायास्तस्याः प्रतिभासनात् 'अर्थस्य बुद्धिः' इति न युक्तं भवेत्— इत्यादेः प्राक् प्रतिपादितत्वाद् नासिद्धो हेतुः।

नाप्यनैकान्तिकः सर्वज्ञज्ञानस्य पृथगुपलम्भाद् भेदः, यत सर्व(ज्ञ)ज्ञानं पृथग्जनिवत्ता(त्) पृथग् भाति पृथग्जनस्यापि स्विचत्तं सर्वविद्विज्ञानं विनापि भातीति भेदः, नील-तिद्धयोस्तु न कदाचित् पृथगुपलम्भः एकलोकी(ली)भावेन सर्वदोपलम्भात्। न हि नीलव्यितिरिक्ता या प्रत्यक्षता भाति तद्व्यितिरिक्तं वा नीलम् तो प्रत्यक्षअर्थों का भान नहीं होगा, अर्थों का प्रत्यक्ष वेदन न होने पर सारे जगत् को अन्धापन आयेगा। सारांश, नील और नीलबुद्धि का अभेद सुप्रतीत है तब सहोपलम्भनियम कैसे असिद्ध होगा?

[ बुद्धिपरोक्षतावादी मीमांसक मत का निरसन ]

मीमांसकों का मत भी निरस्त हो जाता है। उन का जो यह मत है कि नीलांदि अर्थ प्रत्यक्ष 15 होता है किन्तु उस की हेतुभूत वह प्रत्यक्षबुद्धि खुद परोक्ष होती है जो तद्देशीय अर्थ की प्रत्यक्षता की अन्यथाअनुपपित्त के द्वारा बाद में ज्ञात (= अनुमित) होती है। (१०४-१२)। अतः सहोपलम्भनियम असत् है। — इस मत का निरसन पहले (१०४-१४) हो चुका है। यह जो उसने कहा कि 'बुद्धि का उपलम्भ बाद में होता है' यहाँ भी आपित्त यह है कि बाद में बुद्धि का जब उपलम्भ होता है तब यदि अर्थ का भी उपलम्भ होता है तब तो दोनों का सहोपलम्भ सिद्ध हो गया। आप ,को 20 तो यह इष्ट नहीं, अथवा पश्चादुपलम्भस्वरूप आप का इष्ट हेतु सिद्ध नहीं हुआ। तथा, एक साथ उपलब्ध होनेवाले नील और बुद्धि का ग्राह्य-ग्राहकभाव भी सम्भवित नहीं अतः बाद में भी ज्ञान सिद्ध नहीं होगा। यदि बुद्धि-उपलम्भ समान काल में अर्थ प्रतिभास न होकर केवल बुद्धि का ही प्रतिभास मानेंगे — तो 'अर्थ की बुद्धि' ऐसा मानना अयुक्त हो जायेगा — इत्यादि पहले कई बार कह दिया है अतः सहोपम्भनियम हेतु असिद्ध नहीं है।

[ हेतु में अनैकान्तिकता या संदिग्धविपक्षव्यावृत्ति दोषों का उद्धार ]

हेतु तथा अनैकान्तिक (= साध्यद्रोही) भी नहीं है। यदि कहें कि — 'आमजनता के चित्त का प्रहण सर्वज्ञ ज्ञान से होता है वहाँ सर्वज्ञ ज्ञान और चित्त का भेद स्पष्ट है अतः आप का हेतु अभेद विरुद्ध भेदवत् सर्वज्ञज्ञान में रह जाने से साध्यद्रोही हो गया' — तो यह ठीक नहीं, आपने बताया वहाँ तो ज्ञान-ज्ञान में भेद है क्योंकि सर्वज्ञ ज्ञान आमजनता के चित्त (= ज्ञान) से पृथक् 30 ही प्रतीत होता है (यानी वहाँ सहोपलम्भ ही नहीं है।) आमजनता का चित्त भी सर्वज्ञज्ञान के विना भी प्रतीत होता है, जब कि नील और नीलबुद्धि का तो कभी भी पृथम् उपलम्भ नहीं होता किन्तु एकरस भाव से ही उनका सदाकाल उपलम्भ होता है। नील और बुद्धि एक ही होते हैं इसीलिये

एवं स्वै रूपोपलम्भाच्यैकत्वव्यवहारः, अन्यथा तदयोगात्। सर्वे चात्र नीलादयोऽभिन्नरूपोपलम्भा एकत्र-(?त्व)व्यवहारे साध्ये स्वरू(पा)पेक्षया दृष्टान्तीभवन्तीति दृष्टान्तिसद्धिरिप न प्रेरणीया। न च संदिग्धविपक्षव्यावृत्तिरयं हेतुः अभिन्नोपलम्भेपि भेदे सर्वत्राभेदोच्छेदप्रसक्तेः।

यदिप 'भेदेप्येकसामग्र्यधीनतया नील-तिद्धयोः सहोपलम्भः' इत्युक्तम् (१०४-८) (तदिप निरस्तं) दृष्टव्यम् भेदानवभासनेन तस्याभावात्। यदिप 'रूपालोकयोः सहोपलम्भेऽपि भेदः' इत्युक्तम् (१०४-५) 5 तदप्यसम्यक्, यतो रूपालोकयोर्ययोरपृथगुपलम्भः भेदोऽपि तयोर्न सम्भवत्येव। यतो न नीलमालोको वा तद(ा)पि निर्भागावर्त्ती पृथगभ्युपगम्यते प्रकाशात्मनो नीलस्यैवोत्पादात्। ययोः पुनर्भेदस्तयोरपृथगुपलम्भो नास्तीति नीलादिभिन्नस्याऽप्रत्यक्षरूपस्य तस्यानुपलम्भात्। यदप्युक्तम् 'सह'शब्ददृष्टत्वाद् विरुद्धो हेतुः' इति (१०५-८) तत्रापि विकल्पारूढं भेदमाश्चित्य 'सह'शब्दः प्रयुक्तः परमार्थतस्तदभावेऽपि। अथ यदि भेदो विकल्पैरुल्लिख्यते किमिति सत्यो न ? वस्तुरूपाऽसंस्पर्शित्वात्। (न?) तत्र (?तच्च) नील- 10 प्रत्यक्षता नीलादि से पृथग् भासित् नहीं होती, यद्वा, नीलादि प्रत्यक्षता से पृथग् भासित नहीं होता। इस तरह दोनों ही अपने अपने एकरूप से उपलब्ध होते हैं अतः उन का व्यवहार सम्भवित नहीं हो सकता। हमारा साध्य यही एकत्व-व्यवहार है और उस की सिद्धि के लिये अपृथग्रूप से उपलब्ध होनेवाले सभी नीलादि अपने अभिन्नरूप से दृष्टान्त वन सकते हैं अतः यहाँ दृष्टान्त असिद्धि की शंका भी नहीं करना।

तथा सहोपलम्भनियम हेतु में संदिग्धविपक्षव्यावृत्ति की भी शंका नहीं करना, क्योंकि अभेद का स्पष्ट उपलम्भ होने पर भी आप विपक्ष भेद की शंका करेंगे तो सुप्रसिद्ध अभेदोपलम्भवाले नील एवं नीलस्वरूप इत्यादि सभी स्थल में भी सर्वत्र भेद की (विपक्ष की) शंका करते रहने पर अभेद की कथा का ही उच्छेद सर्वत्र प्रसक्त होगा।

#### [ सहोपलम्भ में भेद साधकता प्रयुक्त विरुद्धदोष का निरसन ]

यह जो कहा था कि (१०४-२९) — 'भिन्न होने पर भी नील और बुद्धि दोनों एकसामग्रीनिष्पन्न होने से सहोपलम्भ होता है' — यह निरस्त समझ लेना। (क्यों कि हमने अभी हेतु की अनैकान्तिकता का निरसन कर दिया है।) भेद का अवभास ही नहीं है तो भेद कैसे होगा ? यह जो कहा था — (१०४-२४) 'रूप और आलोक का सहोपलम्भ होने पर भी भेद ही होता है' — यह भी युक्त नहीं है, क्योंकि जिन नील रूप और आलोक का अपृथ्य उपलम्भ होता है उन का भेद सम्भवित 25 भी नहीं ही होता। कारण, उस वक्त भी अपृथ्यवर्त्ती नीलरूप और आलोक पृथक् पृथक् होने का हम नहीं मानते, वहाँ तो झीलिमल तेजोरूप चमकीले ही नील का जन्म मानते हैं। जहाँ नील और आलोक का भेद होता है वहाँ तो उन का अपृथग् उपलम्भ होता ही नहीं। कारण, वहाँ नीलादिभिन्न आलोक अप्रत्यक्ष होने से उस का उपलम्भ ही नहीं होता। यह जो कहा था — 'भेद में 'सह' शब्दप्रयोग होता है अतः सहोपलम्भ अभेद के बदले भेद का साधक होने से विरुद्ध हेतुदोष आया। (१०५- 30 २०)' — वहाँ (सहोपलम्भ हेतु पर) ध्यान देने पर पता चलेगा कि दर्शनगृहीत नहीं किन्तु विकल्प (जो कि मिथ्या होता है) उद्भासित भेद के लिये ही 'सह' शब्द प्रयुक्त किया गया है, परमार्थ से

तिद्धयोरभेदे एकरूपोपलम्भात् (न) सिध्यत्येव। तथा, संवेदनादप्यभेदः सिद्धः। नीलादीनां प्रत्यक्षं च स्वरूपं संवेदनमुच्यते, विज्ञानस्यापि ह्यपरोक्ष(ता) तद्भेदात् तदर्थस्य 'सह' शब्दस्यावृत्तिर्युक्ता परमार्थतो-**ऽभेदेऽपि।??**1

यद्वा एकस्मिन्नप्यर्थे सहशब्दो दृष्ट एव यथा 'सहदेशोऽयमस्माकम्' इत्येकरूपोपलब्धिरेकत्वेन व्याप्ता प्रत्यक्षत एव ते गता। ततो न विरुद्धत्वम् विपर्ययव्याप्तेरभावात्। यदप्युक्तम् (१०६-१) – 'एकरूपोप-लब्धिर्विज्ञानस्यार्थस्य, वा प्रथमपक्षेऽपि बौद्धं प्रति...' इति तदिप निराकृतमेव, नीलतद्बुद्धचोरेकोपलम्भस्य प्रतिपादितत्वात्, विवादश्च तयोर्भेदाभेदौ प्रति न स्वरूपं प्रति, तस्य सिद्धत्वात्। न चैकरूपोपलम्भस्तयो-रध्यक्षसिद्धो वचनमात्रादेवासिद्धो भवति । तस्मात्रीलतद्धियोरभेद एकरूपोपलम्भात् सिध्यत्येव । {तथा संवेदनादप्यभेदः सिद्धः। नीलादीनां प्रत्यक्षं च स्वरूपं संवेदनमुच्यते। विज्ञानस्यापि}(ह्यभेदः सिद्धः 10 नीलादीनां प्रत्यक्षं च स्वरूपं संवेदनमुच्यते)ऽ(?)विज्ञानस्यापि ह्यपरोक्षमेव स्वरूपं संवेदनतद्व्यतिरिक्तस्य

तो अभेद ही है। यदि पृष्ठा जाय कि भले भेद विकल्पारूढ हो विकल्प उल्लिखित हो, सत्य क्यों नहीं ? उत्तर यह है कि विकल्प वास्तवस्वरूपस्पर्शी नहीं होता। वास्तव में तो नील और बुद्धि का अभेद होने से एक ही तत्त्व का उपलम्भ होने के कारण भेद सिद्ध ही नहीं है।

तदुपरांत. संवेदन से भी अभेद सिद्ध होता है, नीलादि का प्रत्यक्ष स्वरूप ही 'संवेदन' कहा 15 जाता है, एवं विज्ञान अपरोक्षरूप होता है, इन दो में (वास्तव में अभेद होने पर भी विकल्पकृत) भेद होने से 'सह' शब्द की आवृत्ति (यानी प्रयोग) करना अयुक्त नहीं, यद्यपि वहाँ वास्तव में तो अभेद ही जीवंत है।

## [ एक अर्थ में 'सह' शब्दप्रयोग की संगति ]

अथवा दूसरा समाधान :- एक ही अर्थ में भी 'सह' शब्दप्रयोग दिखता ही है। जैसे, 'यह हमारा 20 सह-देश है' - इस का मतलब है 'यह हम सभी का एक ही देश है'। इस प्रकार एकत्व अविनाभावि एकरूप की उपलब्धि प्रत्यक्ष से ही आप को ज्ञात होती है। अतः सहशब्दगर्भित हेतु में विरुद्धत्वदोष सम्भव नहीं है क्योंकि हेत् विपर्यय (यानी भेद) से व्याप्त नहीं।

यह जो कहा था (३५३-१२) — 'एकरूपोपलब्धि किस की ? विज्ञान की या अर्थ की ? पहले पक्ष में बौद्ध के प्रति ... (यानी बौद्ध के प्रतिवादी के प्रति हेतु-असिद्धि होगी क्योंकि वह अर्थ की 25 भी उपलब्धि मानता है... इत्यादि',) यह सब निरस्त हो जाता है – क्योंकि पूर्वपरिच्छेदों में हमने नील और उस की बुद्धि के एक उपलम्भ का प्रदर्शन कर दिया है। विवाद एकोपलम्भस्वरूप का नहीं है, किन्तु एकोपलब्धिवाले नील और ज्ञान के भेद या अभेद का है, एकउपलम्भ स्वरूप तो दोनों का सिद्ध ही है। नील और बुद्धि का एक उपलम्भ प्रत्यक्ष सिद्ध है तब 'असिद्ध' ऐसे आरोपमात्र से वह असिद्ध नहीं हो सकता। अतः नील और बुद्धि का अभेद एकरूप उपलम्भ हेतु से सिद्ध होता है। [ संवेदनस्वरूप होने से दोनों में अभेद सिद्ध ]

(तथा संवेदना... विज्ञानस्यापि – यह पाठ पूर्वपरिच्छेद में आ चुका है उस का यहाँ पुनरावर्त्तन लगता है, तथा विज्ञानस्यापि... के बाद लगता है कि फिर से नीलादीनां ... विज्ञानस्यापि... पुनर्भुद्रण

तस्यायोगात् अतो न नील-तिद्धयोः संवेदनभेदः अन्योन्यस्य संवेदनाऽयोगात्। यदप्युक्तम् — 'संविदो भिन्नमभिन्नं वा नीलस्य संवेदनं भेद(?दे) हेतुर्विरुद्धः अभेदश्चासिद्धः।' इति तदप्यसंगतमेव, नीलादीनामपरोक्ष आत्मा संविद् इति प्रतिपादितत्वात् तथा च ज्ञानव्यवहारयोगात् साध्यते परपरिकल्पितबोधवत् अन्यथा बोध-व्यवहारोच्छेदप्रसङ्गात्।

ननु कः सहोपलम्भनियमादस्य भेदः ? एकोपलम्भ एव तस्याप्यर्थः अत्रापि स एव। नैतत्, सहोप- 5 लम्भेन पृथग्भाविनराकरणात् तद्द्वारेण संविद्वपा नीलादयः प्रसाध्यन्ते, अनेन तु त एव बोधरूपा विधिरूपेणेति। द्वयोरिप हेत्वोर्व्यापारभेदोऽस्त्येव, परमार्थतस्तु न कश्चिद् भेदः। तच्चाद्वो(बो)धव्यतिरिक्त-मभ्युपगम्य सहोपलम्भनियमात्रीलादेः संविद्वपता साध्यते। न हि सकृदुपलभ्यमानयोर्ग्राह्य-ग्राहकभावो नील-बोधयोर्युक्तस्तदन्यक्रियाविरहात् चन्द्रद्वयस्येव परस्परं बोधेन सहेति प्राक् प्रतिपादितम् ग्राह्य-ग्राहकभावाभावे स्वसंविद्वपाः सिद्धा एव नीलादयः तेन नील-तिद्धयोः स्वरूपभेदेऽपि चन्द्रद्वयादेरिव परस्परं बोधरूपतया- 10

हुआ है जिस में अवग्रह भी अनुचित है) एकोपलम्भ उपरांत संवेदन से भी अभेद सिद्ध होता है:नीलादि का स्वरूप प्रत्यक्ष संवेदनात्मक है तो विज्ञान का भी स्वरूप अपरोक्ष संवेदनरूप ही है, संवेदन
से भिन्न दोनों का कोई स्वरूप नहीं है; अतः नील और नीलबुद्धि में कोई संवेदनभेद नहीं है, परस्पर
भिन्न संवेदन होता नहीं। यह भी जो कहा था — नील का संवेदन विज्ञान से भिन्न हो या अभिन्न ?
भेद मानेंगे तो हेतु विरुद्धदोषान्वित बनेगा, अभेद तो असिद्ध है... इत्यादि, वह भी असंगत है क्योंकि 15
नीलादि का जो अपरोक्ष स्वरूप है वही संवेदन है यह कई बार बोल दिया है। (पृ०९०६ पं०६
से पृ०९०७ पं०८ तक पूर्वपक्ष का वक्तव्य देख सकते हैं)। ज्ञान के व्यवहार-साधन से भी वही सिद्ध
होता है जैसे पूर्वपक्षकित्पत बोध तथाविध व्यवहार से सिद्ध किया जाता है। ऐसा न मानने पर
तो बोधव्यवहार का ही उच्छेद प्रसक्त होगा।

## [ सहोपलम्भनियम और तथासंवेदन दो हेतु में भेद ]

प्रश्न :- सहोपलम्भिनियम हेतु और तथा संवेदन हेतु दोनों में भेद क्या है ? सहोपलम्भ का जो अर्थ है एकोपलम्भ, तथा संवेदन का भी यहाँ वही अर्थ है।

उत्तर :- ऐसा नहीं है, सहोपलम्भ हेतु से पृथग्भाव का निरसन होता है जिस के द्वारा नीलादि संवेदनमय सिद्ध किया जाता है। तथा संवेदन इस हेतु से वे ही नीलादि की विधिरूप से बोधरूपता सिद्ध की जाती है, इस प्रकार दोनों हेतुओं की कारवाई अलग अलग हैं, हाँ यहाँ व्यवहारभेद है, 25 परमार्थ से कोई भेद नहीं है। दोनों हेतु स्वभावहेतु होने से नील एवं संवेदन को अबोधिभन्न मान कर सहोपलम्भिनयम से नीलादि में बोधरूपता सिद्ध की जाती है। एक बार (यानी एक साथ) उपलब्ध नील-बोध में ग्राह्य-ग्राहकभाव मानना योग्य नहीं, क्योंकि उन दोनों से अतिरिक्त कोई ग्रहणक्रिया है ही नहीं। चन्द्रद्वय में जैसे अन्योन्य भेद नहीं होता वैसे नीलादि का भी बोध से भेद नहीं है यह पहले कहा जा चुका है। ग्रहणक्रियानिषेध से ग्राह्य-ग्राहकभाव का निषेध फलित होने से नीलादि 30 स्वसंविदितस्वरूप ही सिद्ध होते हैं। अतः जैसे चन्द्रद्वय में द्वित्व (यानी भेद दिखने पर भी अभेद) होता है वैसे ही नील और बुद्धि में परस्पर स्वरूपभेद दिखता हो फिर भी बोधात्मक होने से,

#### **५भेदः सहोपलम्भनियमात।**

अयं चार्थः स्वयमेव शास्त्रकृता स्पष्टीकृतः— "न हि भिन्नावभासित्वेऽप्यर्थान्तरमेव रूपं नीलस्यानुभवात्" [ ] इत्यनेन प्रतिभासभेदात स्वरूपभेदेऽपि नीलस्यानुभवादर्थान्तरं जडतया विजातीयमेव रूपं न भवतीति यावत स्वरूपभेदेऽपि प्रकाशरूपत्वात। यदि तु सर्वात्मनील-तिष्डियोरभेदः साध्यः तथा सित एवकारो न युक्तः, नार्थान्तरमेवमिदं वाच्यं स्यात्, प्रत्यक्षबाधश्च दुर्निवारो नीलादेः सुखादिरूपस्य बोधस्य भेदे साध्ये। यदा तु तयोर्भेदेऽपि साम्यं बोधरूपतया साध्यते तदा न कश्चिद् दोषः। रूपालोकयोरपि परस्परं न प्रकाश्य-प्रकाशकभावः सहोपलम्भनियमादेव । चित्त(ा?)चैत्तानामपि स्वसंविद्रपतैवेति न तैरपि व्यभिचारः, सर्वविदोऽपि स्वसंवेदन(1?)मेव स्वसत्त्वं परचित्तत(?वे)दनं तु व्यवहारमात्रेण। विद्वताव(?व्यभिचारिता) दूरोत्सादितैव अस्मिन् व्याख्याने स्वरूपैकत्वाऽसाधनादेवाऽसिद्ध इति नैव सुखादेरतन्नी(रन्तर्नी)लादेर्बिह-10 श्चावभासनात् तयोरेव ग्राह्य-ग्राहकभावाभावतः सहोपलम्भनियमात् स्वप्रकाशरूपता साध्यते व्यतिरिक्तस्य

सहोपलम्भनियममुलक अभेद सिद्ध होता है।

# [ भेदावभास के होने पर भी संवेदन से अभेद ]

शास्त्रकार ने (?) स्वयं इस अर्थ का स्पष्टीकरण किया है – 'नील का स्वरूप अनुभव से भिन्न नहीं है यद्यपि वह भिन्नतया भासित होता है।' [ ] इस से फलित होता है कि प्रतिभासभेदमूलक 15 स्वरूप भेद के रहते हुए भी नील का स्वानुभव से भेद तथा जडता के जरिये वैजात्य होता नहीं, क्योंकि स्वरूपभेद होने पर भी प्रकाशरूपता अखंडित रहती है। यदि नील और उस की वुद्धि में सर्वात्मना अभेद सिद्ध करने जायेंगे तो वाक्य में 'एवकार' प्रयोग करना पडेगा, किन्तु वह युक्त नहीं है, (क्योंकि 'एवकार' से फिर व्यवच्छेद किस का करेंगे ?।) जकार के बिना इतना ही कहना चाहिये कि वुद्धि और नील अर्थान्तर नहीं है। दूसरी ओर, नीलादि और सुखादिबोध में सर्वथा भेद को 20 सिद्ध करने जायेंगे तो प्रत्यक्षबाधा दुर्निवार रहेगी। हाँ, उन दोनों में भेद के रहते हुए भी बोधरूपतया साम्य की सिद्धि करेंगे तो कोई दोष नहीं होगा।

## [ चित्त-चैत्तादि स्थल में व्यभिचार का वारण ]

रूप-आलोक का दृष्टान्त दिया जाता है (भेदिसिद्धि के लिये किन्तु वहाँ भी सहापलम्भनियम के कारण परस्पर प्रकाश्य-प्रकाशकभाव सिद्ध नहीं हो सकता (तो भेदिसिद्धि कैसे होगी ?)। चित्त एवं 25 चैत्त (= चित्त में प्रतिविम्बित अर्थ) स्थल में भी सहोपलम्भ हेतु को साध्यद्रोह दोष नहीं है, क्योंकि वे दोनों संवितस्वरूप ही है। 'सर्वज्ञ के ज्ञान में अन्य संवेदनों का सहोपलम्भ होने पर भी भेद हैं' ऐसी वात नहीं है क्योंकि मुख्यतया सर्वज्ञ भी स्वसंवेदन का ही वेदन करते हैं (स्वसंवेदन में प्रतिविम्बित परकीय संवेदनों का स्वसंवेदनान्तर्गतरूप से ही वेदन करते हैं) स्वतन्त्रतया परचित्त का वेदन करते हैं ऐसा प्रवाद व्यवहारमात्र है अतः इस स्थल में व्यभिचारिता दोष निरस्त हो जाता है। इस व्याख्यान 30 में (स्वरूपतः भेद, संवेदनतः अभेद), सुखादि अन्तस्तत्त्वरूप से और नीलादि बहिस्तत्त्वरूप से भिन्न भासित होनं के कारण सहोपलम्भनियम हेतु को असिद्ध नहीं कह सकते क्योंकि हमें संवेदनतः अभेद ही साध्य है न कि स्वरूपतः भेद, स्वरूपतः एकत्व तो हम मानते ही हैं। सुखादि नीलादि में ग्राह्य-

#### बोधोऽग्राहकोऽप्रतीतेरेव।

अथवा परोक्षो बोधः पुरोव्यवस्थितार्थान् प्रतिपद्यत इति परेषामभ्युपगमः, तदभ्युपगमात्रीलकालो बोधात्मा भवतु प्रत्यक्षस्तथापि न तयोर्वेद्यवेदकभावः सहोपलम्भनियमादिति प्रतिपाद्यते तेनायमदोषः। संवेदनं तु प्रत्यक्षरूपं बोधरूपतां नीलसुखादेर्वस्तुस्थित्यैव साधयित, बोधव्यवहारस्य तत्रैव सिद्धेः अन्य-थाभूतस्यानुपलब्धेस्तस्याऽभावात् ततो नीलादेः सुखादेश्चात्मैवानुभवः चक्षुरादिव्यापारात् परोपि तदा स 5 स्यात्। न च चक्षुरादिव्यापारादेव नीलादयोऽनुभवरूपा जायन्ते यतश्चक्षुरादयोऽपि नानु(भव)व्यतिरिक्ताः सत्य(सन्त्य)र्थवादप्रसक्तेः। नैतदेवम् (?न चेदेवम्—)स्वप्नदशावज्जाग्रदृशायामपि वासनावशादेव नियताव-भासोदयो भविष्यतीति न कार्यव्यतिरेकादप्यर्थवादकल्पना युक्तिमतीति सर्वत्र विज्ञान्तिमात्रतैव।??]

[??ननु यदि विज्ञप्तिमात्रतैवाभ्युपेया तथा सित मेय-मानिमित व्यवहारविलोपः, तस्य भेदपूर्वकत्वात्— अर्थो हि प्रमितिक्रियया व्याप्यमानत्वात् प्रमेयम्, कर्मणि कृत्यविधानात्। तथा नीलादयो यदि बोधः 10 स्यात् तदाऽसौ स्वतन्त्रो नीलदृशं प्रतीत्य प्रमाता भवेत् चक्षुरादयश्च करणतया मानं भवेयु अर्थिमितिस्तु(फलम्) ग्राहकभाव नहीं है अतः उन में सहोपलम्भनियम से स्वप्रकाशरूपता सिद्ध कर सकते हैं क्योंकि बोध

## [ अभ्युपगमवाद से मीमांसकमतानुसार भी विज्ञानमात्रता ]

अतिरिक्त अर्थ का कोई ग्राहक नहीं है क्योंकि वैसी प्रतीति नहीं होती।

अथवा मीमांसक मतानुसार, संमुखवर्त्ती अर्थों का बोध परोक्ष माना गया है, तो अभ्युपगमवाद 15 से हम कहते हैं कि बोध नील समानकालीन मान लेंगे, किन्तु उन का वेद्य-वेदकभाव प्रत्यक्ष नहीं है, सहोपलम्भिनयम के आधार पर ऐसा कह सकते हैं — इस में तो कोई दोप नहीं है। प्रत्यक्षात्मक जो अर्थसंवेदन है उसी से नीलादि-सुखादि की बोधरूपता वस्तुमर्यादानुसार सिद्ध हो जायेगी क्योंकि नीलादि-सुखादि में ही बोधव्यवहार-प्रवृत्ति प्रसिद्ध है। नीलादिभिन्न में तादृश व्यवहार अनुपलध्ध है, इस लिये उस का असत्पन फलित होता है। अतः नीलादि एवं सुखादि का आत्म स्वरूप ही अनुभव 20 है जो कि उस समय चक्षुआदि व्यापार का अगोचर हो सकता है। ऐसा नहीं है कि — नेत्रादिव्यापार से ही नीलादि अनुभवदशापन्न बनते हैं — क्योंकि विज्ञानवाद में नेत्रादि भी क्या है ? आखिर एक प्रकार का अनुभव। उस से भिन्न मानेंगे तो अर्थवाद प्रसक्त होगा। (यहाँ 'नैतदेवम्' के बदले 'न चेदेवम्' ऐसा पाठ ठीक लगता है — मतलब) नेत्रादि को अनुभवात्मक न माने, असत् ही मानें, तब तो स्वप्न दशा में जैसे नेत्रादि के विना वासनावश नियत अनुभव होता है वैसे जाग्रद् दशा 25 में भी वासनावश नियत अनुभव का उदय हो जायेगा। निष्कर्ष, ठोस कार्य की साक्षि के विना सिर्फ कल्पना से अर्थवाद का स्वीकार युक्तिसंगत नहीं है। सारांश, विज्ञानमात्रस्वरूप पूरा जगत् है।??)

#### [ विज्ञानवाद में प्रमेयादिव्यवस्था शंका-समाधान ]

पूर्वपक्ष :- अगर विज्ञप्तिमात्रता ही मान्य करेंगे तो मान-मेयादि का व्यवहार कैसे घटेगा -- उसका तो लोप प्रसक्त होगा, क्योंकि वह तो भेदमूलक ही होता है। देखिये -- प्रमितिक्रिया से व्याप्यमान 30 होने के कारण नीलादि अर्थ 'प्रमेय' होता है, 'प्रमेय' शब्द में 'य' प्रत्यय कृत्यप्रत्यय है उस का विधान कर्म (= व्याप्य) में किया गया है। नीलादि यदि बोधरूप होंगे तो स्वतन्त्र होने से वह

उपलम्भसाध्यत्वात् स्यात् तदभावे तु न नीलादयः संविद्वपाः सिद्ध्यन्ति सिद्धः (?द्धेः) प्रमाणनिबन्धनत्वात्। न च स्वसंवेदनमेव प्रमाणं व्यवस्थाकारि, तत्र दृष्टान्ताऽसिद्धेः। प्रदीपादयोऽपि हि परप्रकाश्या एव। च (न च) तेनैवात्मना स एवाधिगन्तुं शक्यम्। न ह्यंगुल्यग्रेण तेनैव तदेवांगुल्यग्रं स्पृश्यते इति। असदेतत्, यतो यथा बाह्यार्थवादे सुखादीनामा(?न्या)त्म(ा ?)विषये प्रमाणम् तेषामेव वेदनं = वित्तिः फलं सुखादयश्च मेयम्, य(?त)थैवापरेषामात्माऽपरोक्षो मेयः तस्य च प्रकाशरूपता मानम् तत्प्रतिभासः फलम् तदन्यग्राहक(ा?)भावेऽप्यनवस्थाप्राप्तेर्मतिनि(?िम)यमेव मेय-मान-फलानां व्यवस्था सर्वत्र नीलादौ योजनीया विज्ञानवादे।

अथ नीलादीनां जडत्वाद् न संविदस्ति, सुखादेरात्मनश्च प्रकाशरूपत्वात् संविदिति अत्रोच्यते— तत्रापि ज्ञानवादेऽनुभवात्मकत्वात् प्रकाशरूपत्वापत्तेः नीलादयः स्वात्मनः संविदि कर्त्तव्यायां योग्याः। न <sup>10</sup> हि ते तत्र दर्शने जडरूपाः, संविदस्तथाऽयोगादित्युक्तेरिति। तस्मात् सा नीलादीनां प्रकाशाख्याभेदोल्लेखः।

नीलादि नीलदर्शन के प्रति प्रमितिक्रिया का कर्त्ता यानी प्रमाता बन जायेगा। तथा नेत्रादि प्रमितिकरण होने से प्रमाण बनता है, उपलम्भसाध्य होने से अर्थमिति (= प्रमिति) फल है, यहाँ नेत्रादि करण या नीलादि अर्थ के न होने पर नीलादि संवेदनरूप खुद ही उक्त व्यवस्थाकारक प्रमाण नहीं हो सकता क्योंकि स्वयं अपनी व्यवस्था करनेवाला कोई दृष्टान्त नहीं है, उस से उलटे ही दृष्टान्त है — प्रदीपादि भी पर(=स्वज्ञान से) प्रकाश्य ही है। स्वयं अपनी व्यवस्था (= प्रकाश) नहीं करते हैं। अपने ही द्वारा कोई स्व का अधिगम कर नहीं सकता। अंगुलि का अग्रभाग अपने ही द्वारा स्व (= अंगुलीअग्र) का स्पर्श नहीं कर सकता।

उत्तरपक्ष :- यह सब गलत है। बाह्यार्थवादियों के मत में जैसे सुखादि अर्थ (प्रमेय हो कर भी) स्विवषय में प्रमाण होता है और उन का वेदन यही वित्ति यानी फल (= प्रमिति) होता है 20 (यथैवा. के बदले तथैवा. पाठ होना चाहिये) उसी प्रकार हमारे मत में बोधात्मा अपरोक्ष मेय (= प्रमेय) हो कर स्विवषय में प्रकाशरूप होने से प्रमाणरूप भी होता है, और उस का प्रतिभास ही फल, यह मत है। यदि उस के बदले, स्व को स्व का ग्राहक न मान कर अन्य को ग्राहक मानेंगे तो उस का भी अन्यग्राहक उस का भी अन्य... इस प्रकार अनवस्थादोष आयेगा। सुखादि भाँति ही नीलादि सर्व वस्तु के लिये विज्ञानवाद में यही मेय-मान-फल की व्यवस्था 25 समझ लेना जिस से कि अनवस्था दोष को टाला जा सके।

#### [ नीलादि अनुभवस्वरूप है - विज्ञानवादी ]

आशंका :- नीलादि तो जड होने से संविद् रूप नहीं है, आत्मा और सुखादि प्रकाशरूप होने से संवेदनमय होते हैं।

उत्तर :- यहाँ विज्ञानवाद में तो नीलादि भी अनुभवात्मक होने से प्रकाशरूपता को प्राप्त होने 30 से, अपने स्वरूप के संवेदन को करने के लिये योग्य, यानी समर्थ ही हैं। विज्ञानवाद के मत में कहा ▲. अत्रार्थे 'स्वात्मिन क्रियाविरोधः, न हि सुशिक्षितोपि नटबटुः स्वस्कन्धमारोढुं शक्नोति' इत्यादयः बहवो न्यायाः प्रसिद्धाः। विशेषसन्दर्भार्थिना तु भूतपूर्वसम्पादने तृतीयखण्डे पृष्ठ ३६६ मध्ये तृतीयाटीप्पणी दृष्टव्या। यथा स्वरूपमेयं स्वसंवित् फलमित्यस्ति प्रमाणादिव्यवस्थेत्यर्थः श्लोकद्वयस्य। [ ]

तत्रात्मिन सुखादीनां यथा वित्तिः फलं तरं। तथा सर्वत्र संयोज्या मान-मेय-फलस्थितिः।। अत्राप्यनुभवात्मत्वाद् योग्यास्ताः संविदः इति। सा योग्यता मानं मेयं रूपं फलं स्ववि(?संविदि) त्याचार्योक्तस्य यदि तर्हि नीलादीनां स्वप्रकाशो वित्तिश्च कथं 'नीलमहं वेद्यि' इति कर्तृ-कर्म-क्रियाभेदोल्लेखः ? यथात्मिन सुखादौ चामा(?त्मादेर)त्राप्यहमात्मानं वेद्यि सुखादीनि वासौ दृष्ट एव। अथान्यग्राहकाभावात् 5 तत्रासौ मिथ्योल्लेखस्तर्हि नीलादाविप व्यतिरिक्तप्रकाशाभावात् (अ)भेदोऽवसेयः कर्तृ-कर्मादितया मिथ्यो(?थ्यै)वाऽपरोक्षस्य नीलादेरेव प्रकाशनात्।

अथाऽस्याः कर्म-कर्तृ-क्रियाभेदाध्यवसितेर्बीजं वक्तव्यम्, निर्बीजं (क्)वाऽन्य(?प्य)योगात्। नैव, तत् क्वचिदिष कर्त्रादिभेदस्य वास्तवस्यानुपलब्धेवा(?र्वे)ित परम्परामात्रं अनादिवासनाप्रभवप्रधानादिविकल्पवदसाव-भ्युपगन्तव्यः। यदिष विरोधान्न संवेदनं भवत्यंगुल्यप्रवत् (१३६-३) — इत्युक्तम्— तदसारम्, यतोऽपरोक्षं १० स्वरूपं स्वानुभवः तत् कुतोऽत्र विरोधः ? तथा, 'अङ्गुल्यग्रमिष तेनैवाङ्गुल्यग्रेण न संस्पृश्यते' इत्यत्रापि

<sup>्ग</sup>गया है कि नीलादि जडरूप नहीं है, क्योंकि संवेदनरूप होता है वह जड नहीं होता। अत एव ऐसा ाजो भेदोल्लेख होता है कि वह संविद 'नीलादि का प्रकाश' ऐसी संज्ञायुक्त है, वह जैसे 'स्वसंविद का <sup>ं</sup>यह मेयस्वरूप' ऐसा भेदोल्लेख होता है तथा यह मेय है यह फल है इत्यादि। इस तरह विज्ञानवाद में प्रमाणादि व्यवस्था होती है। शास्त्रकारोक्त दो श्लोकों का यह भावार्थ है। उन में से एक श्लोक 15 का अर्थ :- 'यहाँ (विज्ञानवाद में) आत्मा में सुखादि का वेदन फल-परक है वैसे सभी (नीलादि) में मान-मेय-फल की व्यवस्था जोड लेना।।" यहाँ एक ही संविद में मान-मेयादि की व्यवस्था का मूल है उन संविदों की योग्यता (= यानी सामर्थ्य) क्योंकि संविद अनुभवात्मक होती है। 'यह जो योग्यता है वह मानादि की अभेदभाव से व्यवस्था करती है' - ऐसा तात्पर्य यदि आचार्यकथन का माना जाय तो प्रश्न खडा होगा कि नीलादि का स्वप्रकाश ही वेदन स्वरूप है तो 'मैं नील को जानता हूँ' - 20 इस प्रकार कर्त्(= मैं) — कर्म(= नील) — क्रिया (= जानता हूँ)' भेदोल्लेख कैसे संगत होगा ? — इस का उत्तर है जैसे सुखादि और आत्मा में होता है वैसे यहाँ (मैं नील को जानता हूँ) भी होगा। 'मैं आत्मा को जानता हूँ' यहाँ, तथा 'सुखादि मैं भोगता हूँ' यहाँ एक ही आत्मा या एक ही सुखादि , के बारे में कर्तृ-कर्म-क्रियाओं का भेदोल्लेख दृष्ट ही है। यदि कहा जाय — 'आत्मादि स्थल में तो अन्य कोई ग्राहक न होने से भेदोल्लेख होने पर भी अभेद मानते हैं' — तो फिर नीलादिस्थल में भी पृथक्प्रकाश 25 न होने से. भेदोल्लेख होने पर भी अभेद समझ लेना। कर्त-कर्मादिरूप से जो वहाँ भेदोल्लेख होता है वह मिथ्या ही है क्योंकि वहाँ अपरोक्षरूप से नीलादि का ही प्रकाशन होता है।

#### [ कर्तृआदि भेदविकल्प का मूल अनादि वासना ]

पूर्वपक्ष :- यह जो कर्त्-कर्म-क्रिया का भेदाध्यवसाय होता है, (चाहे वह सत्य हो या न हो) किन्तु उस का कोई मूल तो होगा ही, क्योंकि कोई भी चीज निर्मूल नहीं होती। (तात्पर्य, जो भी 30 मूल होगा वह संवेदन से भिन्न सिद्ध हो जायेगा।)

उत्तरपक्ष :- यह बात सिर्फ परम्परागत अतिरेक ही है क्योंकि कर्तृ आदि का भेद कहीं भी वास्तविक नहीं है। जैसे सांख्यादि को अनादिवासनामूलक प्रधान-महत्-अहंकारादि के अध्यवसाय होते किं यथानित्या(?थान्येना)ङ्गुल्यग्रेणाङ्गुल्यग्रं न संस्पृश्यते उत (यथा) तेनैव ? तत्राद्ये पक्षे सिद्धसाध्यता, न हि यथाऽन्येनाङ्गुल्यग्रेणाऽन्यदङ्गुल्यग्रं संस्पृश्यते तत्संस्पर्शः संभवी। अथ द्वितीयः पक्षः सोऽप्यनुपपन्नः, तेन तत्संस्पर्श(स्य) न्यायप्राप्तत्वात्। न हि स्वरूपव्यतिरेकेणाङ्गुल्यग्रसम्भवः। न च स्वरूपमात्मानं न संस्पृशित तथाभ्युपगमे स्वरूपहानिप्रसक्तेः, नीलादीनां त्वपरोक्षप्रकाशस्वभावता स्वरूपमेव अन्यथा तेषां (अ)परोक्षताऽभावप्रसङ्गादिति प्रतिपादितत्वात्। तत् व्यवस्थितमेतत् नीलादयोऽपरोक्षस्वभावाः प्रकाशन्त इति विज्ञप्तिमात्रकमेवेदं बहिरर्थसंस्पर्शरहितम्। तदिष विज्ञप्तिमात्रं पूर्वापरस्वभावविविक्तमध्यक्षणरूपं स्वसंवेदनाध्यक्षतः तथैव प्रतिपत्तेः, पौर्वापर्यं प्रमाणा(त् ?)ऽप्रवृत्तेः प्रतिपादनादिति क्षणिकविज्ञप्तिमात्रावलम्बी शृद्धपर्यायास्ति(क)भेद ऋजसूत्रः ??।

# [ऋजुसूत्रनयान्यव्याख्यया शून्यवादनिरूपणम्]

[??यद्वा एकत्वानेकत्वसमस्तधर्मकलापिवकलतया तदिष विज्ञानं शून्यरूपम् = ऋजु सूत्रयतीति रहते हैं वैसा यहाँ भी अनादिवासनामूलक भेदविकल्प जान लेना। यह जो कहा था — 'विरोध के कारण संवदेन अभेदसाधन नहीं कर सकता — (स्वात्मिन क्रियाविरोध होता है)। उंगलीअग्रभाग स्वयं स्व का स्पर्श नहीं कर सकता। (१३६-१६) तो यह असार है क्योंकि यहाँ अनुभव का अपना स्वरूप ही अपरोक्षता है, उस के लिये कोई क्रिया की नहीं जाती फिर उस में विरोध कैसे ? तथा विरोध के खातिर जो दृष्टान्त दिया है उंगलीअग्रभाग का उंगलीअग्रभाग से स्पर्श नहीं हो सकता। उस पर प्रश्न हैं कि अन्य अंगुलीअग्र से स्पर्श नहीं होता या उसी अंगुलीअग्र से ? प्रथम पक्ष में सिद्ध को ही आप साध्य कर रहे हैं जो दोष है क्योंकि जैसे एक अंगुलीअग्र से अन्यअंगुलीअग्र का स्पर्श नहीं होता, वैसा संस्पर्श संभव ही नहीं है। दूसरे पक्ष में भी असंगति है क्योंकि स्व से स्व का स्पर्श युक्तिसंगत है — कैसे यह देख लो — अंगुलीअग्र तो अंगुली का स्वरूप ही है उस से भिन्न नहीं 20 है। वस्तु है और वह अपने स्वरूप को स्पर्श न कर सके ऐसा कभी नहीं हो सकता। अगर वैसा मानेंगे तो अपने स्वरूप के स्पर्श से (यानी स्वरूप से) रहित वस्तु अपने स्वरूप को ही खो बैठेगी। नीलादि का स्वरूप है अपरोक्ष प्रकाशस्वभावता, अगर इस को स्वरूप नहीं मानेंगे तो नीलादि में अपरोक्षप्रकाशस्वभावता का अभाव ही प्रसक्त होगा, यह पहले कहा जा चुका है।

# [ शुद्धपर्यायास्तिकप्रकारभूत ऋजुसूत्र नय विज्ञानमात्रग्राही ]

25 निष्कर्ष :- नीलादि अपरोक्षस्वभावरूप से प्रकाशशील हैं अतः यह पूरा विश्व बाह्यार्थवार्त्तामुक्त विज्ञानमात्रस्वरूप ही है। यह जो विज्ञान है वह भी अस्थायि यानी पूर्वोत्तरक्षणस्वभाव से अस्पृष्ट मध्यक्षणमात्रवृत्ति है क्योंिक स्वसंवेदनअध्यक्ष से वैसा ही संविदित होता है। किसी भी संवेदन क्षण को पूर्व या उत्तर क्षण का संसर्ग प्रमाणसिद्ध नहीं ऐसा हम कई बार कह चुके हैं — इस समग्र विज्ञानवादचर्चा से फलित होता है शुद्धपर्यायास्तिक का प्रकाररूप ऋजुसूत्रनय केवल क्षणिक विज्ञानमात्रस्पर्शी होता है।

# [ अन्यप्रकार से व्याख्या के द्वारा ऋजुसूत्रनय का शून्यवादसमर्थन ]

व्याख्याकार अभयदेवसूरिजी कहते हैं कि - ऋजु का सूत्रण करे वह ऋजुसूत्रनय। यहाँ ऋजु की व्याख्या ऐसी कर सकते हैं  $\rightarrow$  एकत्व-अनेकत्वादि सर्वगुणधर्मों से शून्य होने के कारण वह विज्ञान

ऋजुसूत्रः। स हि माध्यमिकदर्शनावलम्बी सर्वभावनैवात्मा(नैरात्म्य)प्रतिपादनाय प्रमाणयति— यद् विशददर्शनावभासि न तत् परमार्थसद्या(?द्व्य)वहितमवतरित यथा तिमिरपिरकिरितदृगवभासि इन्दुद्वयम् विशददर्शनावभासिनश्च स्तम्भ-कुम्भादयः, प्रतिभासाऽविशेषात्। अथापि युक्तं यत् तैमिरिकावभासिनश्चन्द्वद्वयादयो न परमार्थसन्तः, तत्र कारणदोषाद्वा बाधोदयाद्वा। परिशुद्धदृगविशेषा(?भासा)स्त्वेकेन्दुमण्डलादयो न वितथाः, तत्र कारणदोषविरहाद् बाधाभावात्वे(?द्वे) त्यसिद्धः प्रतिभासाऽविशेषा(?ः)। असदेतत्, बाध्यत्वायोगात्। तथाहि न विज्ञानस्य 5 तत्कालभाविस्वरूपं वाच्य(?बाध्य)ते, तदानीं तस्य स्वरूपेण प्रतिभासनात्। नाप्युक्तरकालम्, क्षणिकत्वेन तस्य स्वयमेवोत्तरकाल(म)भावात्। नापि प्रमेयं प्रतिभासमानेन रूपेण बाध्यते, तस्य विशदप्रतिभासादे-वाभावाऽसिद्धेः। नाप्यप्रतिभासमानरूपत्वात्, तस्याप्यभावे वारिणा स्पर्शादिलक्षणेन प्रतिभासनारूपात् तस्यान्यत्वात्। न चान्याभावेऽन्यस्याभावोऽतिप्रसङ्गात्।

नापि प्रवृत्तिरुत्पन्ना बाध्यते, उत्पन्नत्वादेवाऽसत्तायोगात् तस्याः । नाप्यनुत्पन्ना, स्वत एवाऽसत्त्वात् । 10 भी शून्यरूप ही है। इसी को कहते हैं ऋजु)। ऐसा एक बौद्धमत में वादी है जो मध्यमप्रतिपदामत का अवलम्बन कर के सर्वभावों की निःस्वरूपता (= नैरात्म्य) का निरूपण — स्थापन करने के लिये प्रमाण प्रस्तुत करता है —

जो स्पष्टवर्शन से भासमान होता है वह परमार्थतः 'सत्' (= यह सत्य है) ऐसे व्यवहार का पात्र नहीं होता। उदा॰ तिमिररोगग्रस्तदृष्टि से भासमान चन्द्रयुगल। स्तम्भ-कुम्भादि भी स्पष्टदर्शनावभासी 15 हैं, चन्द्रयुगलावभास और स्तम्भादि के अवभास में कोई फर्क नहीं है।

पूर्वपक्षी: – तिमिररोगग्रस्तनेत्र से भासमान चन्द्रयुगलादि परमार्थ सत् नहीं है – यह तो युक्त ही है। कारण: – वहाँ सदोष कारण होते हैं या तो बाधबुद्धि का आक्रमण होता है। किन्तु शुद्ध निर्दोषदृष्टि से भासमान एक चन्द्रमण्डलादि पदार्थ मिथ्या नहीं होते, क्योंकि न तो वहाँ कारण दूषित हैं न तो वाध है। अतः 'प्रतिभास में फर्क नहीं' यह निवेदन अयुक्त है।

उत्तरपक्षी :- यह कथन गलत है। चन्द्रयुगलदर्शन में कोई बाध को अवकाश नहीं। बोलिये कि वाध कैसे होता है ? - क्या चन्द्रयुगल विज्ञान का स्वकालवर्तिस्वरूप बाधित होता है ? नहीं, अरे वह तो अपने स्पष्ट स्वरूप से ही भासित होता है। क्या स्वोत्तरकाल में बाध उदित होता है ? नहीं, क्षणिक विज्ञान स्वयमेव उत्तरकाल में नहीं रहा, फिर बाध किस का ? क्या जिस रूप से वह भासित होता है उस रूप से उस का प्रमेय (= विषय) बाध का शिकार बनता है ? नहीं, उस 25 रूप से तो उस प्रमेय का स्पष्ट अवभास होता है, अतः उस का अभाव असिद्ध है। यदि अप्रतिभासमानरूप से उस का अभाव मानंगे तो वारि (? वायु) का स्पर्शादि रूप से, जो कि वायु के स्व स्वरूप से अन्य है, उस रूप से प्रतिभास न होने से उस का भी बाध मानना पड़ेगा। कभी ऐसा नहीं देखा कि एक रूप से जो सत् नहीं होता वह अन्य रूप से भी असत् ही हो। अन्यथा अग्नि का जलत्वरूप से प्रतिभास न होने पर, अग्नित्वरूप से भी अभाव — अतिप्रसंग होगा।

# [ मिथ्याज्ञानोत्पन्न प्रवृत्ति का बाध असम्भव ]

प्रवृत्ति जो उत्पन्न हो गयी उस का बाध भी नहीं हो सकता, जो एक बार उत्पन्न हो गया

5

नाप्यर्थिक्रिया उत्पत्ति-क्षययोर्बाध्यत्वाऽयोगात्। न च तस्या (अ)भावेऽर्थस्याऽसत्त्वम् तस्यास्ततोऽन्यत्वात्। न चार्थिक्रियासद्भावादर्थस्य सत्त्वम् अर्थिक्रयाया अपि सत्ताऽसिद्धे(ः)। नाप्यपरार्थिक्रयाऽभावात् तस्याः सत्त्वम् अनवस्थाप्रसक्ते(ः)। नाप्यर्थजन्यत्वादर्थिक्रयासत्त्वम् इतरेतराश्रयप्रसङ्गात्। न च सत्तासम्बन्धात् भावान्(i) सत्त्वम् सत्ता-तत्सम्बन्धयोर्निषेधात्। नाप्युत्पाद-व्यय-ध्रौव्ययोगात्, विरोधाद्यनेकदूषणाघ्रातत्वात्।

बाधकसद्भावाद् बाध्यत्वं (चेद् भिन्नसन्तानमेकसन्तानं वा न भिन्न)सन्तानमितप्रसङ्गात्। नाप्येक-सन्तानमेककालमेक(तानैकं ?)कालाविकल्पदर्शनद्वयाऽयोगात्। नापि भिन्नकालमेकार्थम् घटज्ञानान-न्तरभाविनस(स्त)ज्ज्ञानस्य बाधकतापत्तेः। नापि भिन्नार्थम् पटज्ञानबाधकतापत्तेः।

नाप्यनुपलब्धिर्बाध्यज्ञानसमानकाला तद्बाधिका तस्या असिद्धेः। नाप्युत्तरकालभावितयान्यज्ञानैकार्थ-विषया एकविषयस्य तदर्थसाधकत्वेन बाधकत्वानुपपत्तेः। नापि भिन्नविषया(णा?)यास्तस्यास्तदानीं 10 स्वविषयसाधकत्वेन पूर्वबाध्यज्ञानविषयाभावप्रतिपादकत्वानुपपत्तेरन्यथातिप्रसक्तेः। न च दुष्टकारणप्रभवत्वे-

उस का असत्त्व कौन कर सकता है ? अर्थिक्रिया का बाध भी नहीं हो सकता, क्योंिक न तो कोई उस की उत्पत्ति को, न विनाश को रोक सकता है। तथा, अर्थिक्रिया के विरह से अर्थ सत्ता का विरह मानना अनुचित है, क्योंिक वह उस से भिन्न है। यदि अर्थिक्रिया की सत्ता पर किसी की (अर्थ की) सत्ता निर्भर होती तब तो अर्थिक्रिया द्वारा अन्यअर्थिक्रया न होने से अर्थिक्रया का ही असत्त्व 15 प्रसक्त होगा। अन्य अर्थिक्रया होने पर अर्थिक्रया की सत्ता मान लेंगे तो उस की सत्ता के लिये भी और एक अर्थिक्रया के सत्त्व से अर्थ का सत्त्व, ऐसा मानेंगे तो अन्योन्याश्रय दोष लगेगा। वस्तु का सत्त्व 'सत्त्व' (जाति) के योग से भी नहीं माना जा सकता, क्योंिक पहले हमने सत्ता (जाति) एवं उस के सम्बन्ध (समवाय) का निषेध कर दिखाया है। 'उत्पत्ति-स्थैर्य-विलय' के योग से भी अर्थ की सत्ता मानना उचित नहीं है क्योंिक एक वस्तु में सम काल में इन तीनों के होने में स्पष्ट ही वरोध है और भी (सांकर्यादि) अनेक दोष लग जायेंगे।

#### [ बाधक के सामर्थ्य से बाध्यता की अनुपपत्ति ]

(विज्ञान की बाध्यता की कसौटी चल रही है यह भूलना नहीं।) बाधक की सत्ता से विज्ञान की बाध्यता नहीं घट सकती, क्योंकि विकल्प खडे हैं — भिन्नसन्तानगत बाधक से बाध होगा या एकसन्तानगत ? पहले विकल्प में समस्त विज्ञानों का भिन्नसन्तानीय बाधक से बाध अति प्रसक्त होगा। 25 एकसन्तानगत एककालीन बाधक से बाध अशक्य है क्योंकि समकाल में एकसन्तान में निर्विकल्प दो दर्शन (बाध्य और बाधक दर्शन) का संभव नहीं। यदि भिन्नसन्तानगत भिन्नकालीन बाधक दर्शन से बाध मानेंगे तो वह भिन्नविषयक है या एकविषयक ? यदि भिन्नकालीन एकविषयक बाधक मानेंगे तो पूर्वघटदर्शन के बाद द्वितीय उत्तरकालीन घटदर्शन से पूर्वघटदर्शन का बाध प्रसक्त होगा। भिन्नविषयक भिन्नकालीन बाधक से बाध मानेंगे तो घट ज्ञान के बाद भिन्न सन्तान में भिन्नकाल में पटविषयक 30 ज्ञान से बाध प्रसक्त होगा।

## [ अर्थानुपलब्धि से बाध की अनुपपत्ति ]

यदि बाध्यज्ञान समानकालीन अर्थानुपलब्धि से बाध मानेंगे – तो वह भी शक्य नहीं क्योंकि

नेन्दुद्वयावभासज्ञानस्याऽसत्यार्थविषयतया तत्प्रभवत्वं ज्ञातुमशक्ते(रती)न्द्रियत्वेन तद्गतदोषस्याप्यध्यक्षेणा-ऽप्रतिपत्तेः। नाप्यनुमानात् कारणदोषावगितः अध्यक्षाभावेऽनुमानस्याऽप्रवृत्तेः। न च नरान्तरस्येन्दुद्वया-देरप्रतिभासनाद् दुष्टकारणजनितविज्ञानविषयत्व(।?)मस्य(। स)त्यत्वं वा स्वग्राहिज्ञाने परिस्फुटतया प्रतिभासनात्। न च समानसामग्रीकस्य नरान्तरस्य तदप्रतिभासः, यावत् तिमिरं तावत् तस्यावभासनात्। न च परिन्ना (?परस्य भिन्न)सामग्रीकस्यानवभासनात् तदभावः, सत्कारणानामेव तद्ग्रहणं प्रति सामर्थ्याऽविरहात् दुष्टत्व- 5 सिद्धे(ः) ??]

[??न च सत्यदर्शित्वात् तस्य कारणदुष्टतानुपपत्तिः, कारणाऽदुष्टत्वे सत्यार्थदर्शितत्वम् तद्दर्शित्वाच्य कारणाऽदोषः इतीतरेतराश्रयदोषापत्तेः। न च तदवभासिविज्ञानस्य मिथ्यारूपत्वात् दोषवत्कारण(।?)-जन्यत्वम् अत्रापीतरेतराश्रयदोषस्य तदवस्थानात्। न च विसंवादिज्ञानविषयत्वात् इन्दुद्वयादेरपारमार्थिकत्वम्

बाध्य माने गये ज्ञान से जब अर्थोपलब्धि सिद्ध है तब समानकाल में अनुपलब्धि खुद ही असिद्ध 10 है। यदि भिन्न (उत्तर) कालीन एकार्थविषयक अनुपलब्धि से बाध मानेंगे तो वह सम्भव नहीं है क्योंिक उस का विषय जब एक (वही) अर्थ है तब तो वह उस की साधक बन जाने से बाधकभाव नहीं घट सकता। यदि भिन्नविषयक अनुपलब्धि को बाधक मानेंगे तो वह भी असम्भव है क्योंिक वह अनुपलब्धि तो उस समय (बाध्यज्ञानीयविषय से भिन्न) अपने विषय के ग्रहण में व्यग्न होगी, फिर वह पूर्वकालीन बाध्यज्ञान के विषय के असत्यत्व के प्रतिपादन का काम कैसे करेगी ? यदि किसी 15 तरह करेगी, तो सारे सम-विषमकालीन सभी ज्ञानविषयों का बाध होने का अतिप्रसंग शिर उठायेगा। तो क्या सदोषकारणजन्य होने से इन्द्रयुगलावभासि ज्ञान की असत्यार्थविषयता घोषित करेंगे ? नहीं, क्योंिक नेत्रादि इन्द्रिय अतीन्द्रिय होने से उस के दोष का प्रत्यक्षग्रहण शक्य न होने से, सदोषकारणजन्यत्व का ज्ञान शक्य नहीं है।

अनुमान से भी नेत्रादि इन्द्रियरूप कारणों के दोष का भान शक्य नहीं है क्योंकि जिस विषय 20 का प्रत्यक्ष नहीं होता उस के ग्रहण में अनुमान साहस नहीं कर सकता। यदि कहें — 'अन्य लोगों को दो चन्द्र भासते नहीं है इस लिये दुष्टकारणजन्यविज्ञानविषयत्व रूप असत्यत्व सिद्ध होता है' — तो यह ठीक नहीं है, क्योंकि (अन्य मनुष्य के नेत्र की दुर्बलतादि को दो चन्द्र अति स्पष्टरूप से भासित होते हैं। यदि वे अन्य लोग समानरूप से चन्द्रयुगलदर्शनसामग्री के धनी होंगे तो वे भी तिमिरग्रस्त होने से जब तक उन को तिमिर रहेगा, जरूर दो चन्द्र का प्रतिभास उन को भी होगा। 25 यदि वे अन्य लोग भिन्नसामग्री के धनी है और उन को दो चन्द्र नहीं दिखते, इतने मात्र से चन्द्रयुगल का बाध नहीं हो जाता, यदि उन लोगों के पास चन्द्रद्वयदर्शन सामग्री सत् होगी तो वह सामग्री चन्द्रद्वयग्रहणसामर्थ्य से वंचित भी नहीं होगी, अतः सदोषकारणजन्यत्व असिद्ध है।

#### [ सत्यदर्शिता - कारणदोषाभाव में अन्योन्याश्रय दोष ]

यदि कारण सत्यज्ञान में कारणदोषाभाव परिपूर्णसामग्रीमूलक न मानकर सत्यदर्शितामूलक ही 30 मानेंगे, तो इतरेतराश्रयदोष :- 'कारणों की निर्दोषता होने पर सत्यदर्शिता होगी और सत्यदर्शिता सिद्ध होने पर कारणनिर्दोषता सिद्ध होगी' — होगा। एवं चन्द्रयुगलावभासि विज्ञान में मिथ्यारूपतामूलक

5

10

विसंवादस्यैवाऽसिद्धेः। न तावत् समानजातीयतद्विज्ञानानुत्पत्तिविसंवादः, यावत् तिमिरं तावत् तस्योदय-सद्भावेन तदनुत्पत्तेरसिद्धत्वात्। नापि विजातीयविज्ञानसंवादादिन्दुद्वयादेवैतथ्यम् सत्यज्ञानावभासिस्तम्भा-देरपि तत्सद्भावेन वैतथ्यप्रसक्तेः। न च स्तम्भादेरवितथत्वं तदवभासिज्ञानबाधाभावाद् इति वक्तव्यम्, बाधाभावस्य तदवैतथ्याऽप्रसाधकत्वात।

तथाहि— न तावत् तत्कालो बाधाभावः भावसद्भावं अ(व)गमयति, इन्दुद्वयावभासिज्ञानेऽपि तत्सद्भावात् क्षपाकरय्गलस्य सद्भावप्रसक्तेः। नाप्यूत्तरकालभावी तदभावः पूर्वकताल्प(?काल)मर्थसत्तां साधयति तत्कालपरिहारेण प्रवृत्तेः, तथापि तत्साधकत्वे भ्रान्तदृगवसेयस्य रजतादेरुत्तरकालभाविबाधाभावतो भावप्रसक्तिर्भवेत्। नाप्युत्तरकालं भावमसौ साधयति, भ्रान्तदृग(वग)तरजतेनैव व्यभिचारात्। नापि समान-कालं तमेव गमयति, समानकालावभासिनोऽर्थस्य भ्रान्तज्ञानावभासिरजतस्यैव ततः सद्भावसिद्धेः।

न च बाधाभावः प्रसज्यरूपस्तुच्छरूपतयार्थसत्त्वस्य व्यवस्थापकः, तद्भावे तुच्छत्वाऽयोगात्। न सदोषकारणजन्यता मानेंगे तो यहाँ भी अन्योन्याश्रय दोष उक्त रीते से तदवस्थ रहेगा। यदि कहें -'चन्द्रयुगल की मिथ्यारूपता को सदोषकारणमुलक नहीं किन्तु विसंवादिज्ञानविषयतामुलक मानेंगे (अतः अन्योन्याश्रय नहीं होगा)' – तो यह भी निषेधाई है क्योंकि यहाँ विसंवाद ही असिद्ध है। समानजातीयज्ञानअनुत्पत्ति को आप विसंवाद नहीं बता सकते, क्योंकि जब लग यहाँ तिमिर सत्ता 15 है तब लग समानजातीयविज्ञान की उत्पत्ति सिद्ध होने से उसकी अनुत्पत्ति(रूप विसंवाद) असिद्ध है। यदि कहें - 'एकचन्द्रज्ञानरूप विजातीयविज्ञानसंवाद के आधार पर चन्द्रयुगल का मिथ्यापन सिद्ध किया जायेगा' – तो इस तरह अनेकस्तम्भावभासिविजातीयज्ञानरूप संवाद के बल से एकस्तम्भावभासिसत्यज्ञानविषयभूत एक स्तम्भादि के स्थल में भी मिथ्यात्व की आपदा आयेगी। यदि कहें कि – 'उक्त संवादबल से नहीं किन्तु स्तम्भादिभासकज्ञान के प्रति बाधाभाव रहने से स्तम्भादि का सत्यत्व मानेंगे' – तो ऐसा 20 कहना गलत है, क्योंकि बाधाभाव कभी सत्यत्व का साधक नहीं होता।

## [ बाधाभाव भावसत्ता का प्रसाधक नहीं ]

कैसे, यह विस्तार से सुनिये - समकालीन बाधाभाव भावसत्ता का भान नहीं करायेगा क्योंकि चन्द्रयुगलावभासिज्ञान के प्रति समकालीन बाधाभाव के रहने से इन्दुद्धय की सत्ता सिद्ध हो जायेगी। उत्तरकालवर्त्ति बाधाभाव पूर्वकालीन अर्थसत्ता का साधन नहीं कर सकता क्योंकि पूर्वकाल से अस्पृष्ट 25 रह कर ही वह उदित हुआ है। फिर भी उस को उस का साधक मानेंगे तो भ्रान्तदर्शनविषयभूत रजतादि के प्रति जब उत्तरकाल में बाधक नहीं रहेगा तब उस रजतादि की सत्ता प्रसक्त होगी। बाधाभाव अपने उत्तरक्षण में भाव की सिद्धि कर दिखावे ऐसा भी सम्भव नहीं है, क्योंकि भ्रान्तदर्शनविषयभूत रजत के स्थल में व्यभिचार है, मतलब, उत्तरकाल में पूर्वकालीनबाधाभाव से रजतिसद्धि नहीं होती। बाधाभाव समानकाल में भी भावसत्ता की सिद्धि कर नहीं सकता, यदि करेगा तो समानकाल में 30 भासमान भ्रान्तज्ञानावभासित रजतरूप अर्थ की ही उस से सिद्धि हो जायेगी।

## [ प्रसज्यनअर्थ तुच्छस्वरूप बाधाभाव अकिंचित्कर ]

यहाँ दो प्रश्न हैं – बाधाभाव प्रसज्यनअर्थ स्वरूप यानी तुच्छ है या पर्युदास नअर्थरूप यानी

वाऽसावज्ञातः तद्वचवस्थितः(तये) स्यात् परस्परस्थापक(त्वाऽ)योगात्। नानाम(?यम)पि ज्ञातः स्वसंवेदनं तत्र ज्ञान(।?)सम्भवात् स्वसंविद्दपतां बिभ्राणस्य भावस्वरूपतापत्तेः। नाप्यनुपलब्धितस्तज्ज्ञप्तिः, तस्या अप्यज्ञाताया (अ)योगाद् अन्यायो(?या) ज्ञापकत्वाऽयोगाद्। अन्यानुपलब्धेस्तुच्छरूपायास्तज्ज्ञप्तौ तत्पर्यन्योगतोऽनवस्थाप्रसक्तेः। न च पर्युदासरूपायास्ततस्तित्सिद्धिः, भावविषयत्वेन तस्यास्तदवगमहेतुत्वाऽयोगात्। न च बहिर्बाधकविषयगोचराऽनुपलब्धिर्बाधकाभावमवगमयित, अन्यथा देवदत्तनीलज्ञानावभासिनीलगोचरा(त्) 5 प्रतिपत्तिर्नीलदृशमपाकुर्यात् तत्पीतप्रतिपत्तिर(?म)पाकुर्यात्। न च बाधकप्रत्ययो 'नास्ति' इत्युल्लेखव-दभाव(नाज् ?)ज्ञानं तदभावमवगमयित, वस्त्वन्तरग्रहणे प्रतियोगिस्मरणे च प्रतियोग्यभावविषयत्वेन परैस्तस्याभ्युपगमात्। उक्तं च (१लो०वा०अभा०१लो० २७) —

गृहीत्वा वस्तुसद्भावं स्मृत्वा च प्रतियोगिनम्। ... इत्यादि।

अन्यार्थ(भाव)सूचक है ? (दूसरे प्रश्न की चर्चा बाद में की जायेगी, अभी प्रथम प्रश्न की विस्तृत 10 चर्चा शुरु होती है —) बाधाभाव यदि तुच्छस्वरूप है तो वह अर्थसत्ता की स्थापना कर नहीं सकता, अगर अर्थसत्ता की स्थापना करेगा तो वह तुच्छरूप नहीं होगा। उपरांत बाधाभाव अज्ञात रहेगा या ज्ञात ? अज्ञात तुच्छरूप वाधाभाव कोई व्यवस्था नहीं कर सकता। अज्ञात बाधाभाव की व्यवस्था कौन करेगा ? अर्थसत्ता ? तो अन्योन्याश्रय होने से परस्परस्थापकता नहीं घट सकती। ज्ञात बाधाभाव भी स्वसंवेदन के बिना स्थापक नहीं हो सकता, और तुच्छ होने से स्वसंवेदन ज्ञान भी शक्य नहीं। 15 यदि वह स्वसंविदित माना जायेगा तो उस की अभावरूपता का भंग और भावरूपता की प्रसक्ति होगी।

अर्थसत्ता का भान बाध की अनुपलब्धि से भी शक्य नहीं। स्वयं वह अज्ञात रह कर अन्य का ज्ञापक बन नहीं सकती। अन्य किसी प्रकार बाध अनुपलब्धि से प्रस्तुत अनुपलब्धि का भान भी शक्य नहीं क्योंकि इस प्रकार अज्ञात-ज्ञात प्रश्नमाला चलने पर तुच्छ स्वरूप अन्य अन्य अनुपलब्धि 20 मानते चलेंगे तो अनवस्था दोष होगा। पर्युदासस्वरूप अनुपलब्धि से बाधाभाव का ज्ञान शक्य नहीं, क्योंकि पर्युदासस्वरूप अनुपलब्धि हर हमेश भाव विषयक होती है अभाव (बाधाभाव) उस का विषय नहीं, अतः वह उस की अवबोधक नहीं हो सकती।

बाधकाभाव से बाधाभाव का ज्ञान मानेंगे तो पहले बाह्य बाधकविषयसम्बन्धि अनुपलब्धि के लिये प्रथम बाधक को जान कर बाद में बाधकाभाव ज्ञान करना पड़ेगा, किन्तु यह सम्भव नहीं, 25 क्योंकि जो बाधक को जानती है वह बाधकाभाव की बोधक कैसे होगी ? देवदत्त की नीलज्ञानावभासी नीलविषयक प्रतीति कभी नीलदर्शन का तिरस्कार नहीं कर सकती। भिन्नविषयक अनुपलब्धि भी उस का अवबोध नहीं करा सकती, अन्यथा देवदत्तीय नील प्रतीति देवदत्तीय पीतदर्शन का तिरस्कार कर देगी।

'नास्ति = नहीं है' इस प्रकार उल्लेखशालि अभावज्ञानरूप बाधकप्रत्यय भी अभाव के प्रकाशन में समर्थ नहीं है, क्योंकि मीमांसकादि विद्वानों का मत अभावग्रहण के बारे में इस तरह है — प्रतियोगि 30 (घटादि) से भिन्न (भूतलादि) का ग्रहण एवं प्रतियोगी का स्मरण हो तभी अनुपलब्धि प्रतियोगिअभावविषयक मानी जाती है। श्लोकवार्त्तिक (अभाव॰ श्लो॰२७) में कहा है — वस्तु सत्ता को ग्रहण कर के एवं वस्त्वन्तरस्य च प्रतियोगिसंसृष्टस्याध्यक्षेण ग्रहणे न ततस्तद्भा(?द्भा)विसिद्धिः। असंसृष्टग्रहणे चाध्यक्षत एवाभाविसद्धेर्व्यर्थमभावाख्यं प्रमाणम्। न चाऽभावप्रमाणादेव प्रतियोग्यसंसृष्टता वस्त्वन्तरस्य प्रतीता, तस्यापि प्रतियोग्यसंसृष्टवस्त्वन्तरग्रहणमन्तरेणाऽप्रवृत्तेः, तदभ्युपगमे चानवस्थाप्रसक्तेः। तथा, प्रतियोगिनोऽपि यदि वस्त्वन्तरसंसृष्टस्य स्मरणं, कथमभावः ? अथाऽसंसृष्टग्रहणे सित प्रवर्त्तते असंसृष्टता-ग्रहणं च यदि प्रत्यक्षादभावप्रमाणवैयर्थ्यम्। अभावप्रमाणत्वे तदिष वस्त्वन्तरसंसृष्टप्रतियोगिस्मरणे सित प्रवर्त्तते तत् स्मरणमि तथाभूतवस्तुग्रहणे, तदप्यभावप्रमाणादित्यनवस्थाप्रसिक्तः।

न चभास(?चाभाव)प्रमा(णा)दभावप्रतिपत्ताविप प्रतियोगिनो निवृत्तिसिद्धिः, अन्यप्रतिपत्तावन्य-निवृत्त्यसिद्धेः। न च तिन्नवृत्तिप्रतिपत्तौ प्रतियोगिनिवृत्तिसिद्धिः, अनवस्थाप्रसक्तेः, प्रतियोगिस्वरूपा(ः?)ऽ-संस्पर्शिरूपाऽपरापरनिवृत्तिप्रतिपत्त्यपरिसमाप्तेः। न चाभावप्रत्यये प्रतियोगिस्वरूपानुवृत्तौ तत्प्रतिषेधः, तस्य

10 प्रतियोगि का स्मरण कर के... (प्रतियोगि के अभाव का ज्ञान अनुपलब्धि से होता है।) इत्यादि।
[ मीमांसककथितरूप से अभावग्रहण में अनवस्थाप्रसंग ]

इस प्रकार से अभाव का ग्रहण करने जायेंगे तो अभावप्रमाण से अभाव की सिद्धि ही नहीं हो सकेगी, क्योंकि अन्यवस्तु (भूतलादि) तब प्रतियोगिविशिष्टरूप से गृहीत रहेगी, अथवा प्रतियोगिअविशिष्ट रूप से प्रत्यक्षतः ग्रहण होगा तो प्रत्यक्ष से अभाव गृहीत हो चुका है। यदि कहें कि — 'अन्यवस्तु में प्रतियोगिअविशिष्टता का ग्रहण भी हम प्रत्यक्ष से नहीं किन्तु अभावप्रमाण से ही मानेंगे' — तब तो उसके लिये पुनः प्रतियोगिअविशिष्ट अन्यवस्तु का ग्रहण अनिवार्य हो जायेगा क्योंकि उस के बिना प्रथम अभावप्रमाण की प्रतियोगिअविशिष्ट अन्य वस्तु के ग्रहण में प्रवृत्ति ही कैसे होगी ? फलतः अनवस्था गले पडेगी। तथा, यदि अन्यवस्तुविशिष्टतया प्रतियोगि का स्मरण (यानी एक प्रकार से ग्रहण) चालु है तब प्रतियोगी का उस (अन्य) वस्तु में अभाव क्यों कर रहेगा ? यदि कहें कि — 'अन्य वस्तु प्रतियोगिअविशिष्टतया ही गृहीत होती है — तब अभाव प्रमाण प्रवृत्त होता है' — तो दो प्रश्न, एक — अविशिष्टता प्रत्यक्ष से ज्ञात होगी ? या दो — अभावप्रमाण से ? प्रत्यक्ष से ज्ञात रहेगी तो प्रत्यक्ष से ही अभाव तदन्तर्गतरूप से सिद्ध हो गया, अभावप्रमाण तो बेकार रहा। यदि अभावप्रमाण से, तो उस की प्रवृत्ति के लिये पुनः अन्यवस्तु अविशिष्ट प्रतियोगी का स्मरण करना पडेगा, वह स्मरण भी प्रतियोगिअविशिष्ट अन्यवस्तु के ग्रहण होने पर ही होगा तो वह नये अभावप्रमाण से ही हो सकता है, पुनश्च अनवस्थाप्रसङ्ग आ पडेगा।

# [ अभावप्रमाण से प्रतियोगिनिवृत्ति असंभव ]

कदाचित् अभावप्रमाण से अभाव का ज्ञान हो भी जाय, उस से भाव की (प्रतियोगी की) निवृत्ति यानी निषेध शक्य नहीं है क्योंकि एक वस्तु के ज्ञान से उस वस्तु का विधान हो सकता है, अन्य का निषेध नहीं है। कारण :- जिन में प्रतियोगिस्वरूप का संस्पर्श ही नहीं ऐसी निवृत्ति के ग्रहण 30 में पुनः पुनः अन्य अन्य निवृत्तियों का भान स्वीकारने में अन्त ही नहीं होगा।

तथा, प्रश्न ये हैं – अभाव की प्रतीति में प्रतियोगीस्वरूप की झाँखी होती है या नहीं ?

तत्र प्रतिभासनात्। अननुवृत्ता(व)पि नाभावः अप्रतिभास(ा)त्। न च तद्विविक्तत्वात् तद(भा)व(ा?)प्रति-पत्तिः, तदवभासे तद्विविक्तताऽप्रतिपत्तेः। न स्मृतौ प्रतियोगिप्रतिभासात् तद्विविक्ततावगितः, यथाप्रतिभास-मवभासाऽसिद्धेः। यथा(?दा) च न प्रतिभासस्तथापि निषेधाऽयोगात्। इत्यभावाकारस्य प्रतियोग्यभेदे तत्प्रतिभासे न तन्निराकृतिः भेदेपि न प्रतियोगिप्रतिषेध इति न बाधाभावावगमः। अपि च बाधाभावप्रतीतिरिप यि अपरबाधाऽप्रतीते(ः) श(?स)त्या तदानवस्थाप्रसिक्तः। नापि सत्यविषयप्रतिभासा तत्प्रतीतिः सत्या, 5 इतरेतराश्रयदोषात्। तद् न प्रसज्यरूपो बाधाभावो भाव(त)स्तद्भावव्यवस्थापकः ??]

[?? नापि पर्युदासरूपो बाधकाभावस्तद्वचवस्थापकः तस्य विषयोपलम्भस्वभावत्वात्। स च यथा

न प्राक्कालभावी अर्थतथाभावव्यवस्थापकः तथोत्तरकालभाव्यपि, प्रितिभासाऽविशेषात्। पुनरप्युत्तरकालभा-विपर्युदासरूपबाधाभावात्मन्यव्यवस्थायां चोद्यपरिहारानवस्थाप्रसिक्तिरिति न बाधाभावादर्थतथात्वसिद्धिः। न च स्तम्भादीनां परमार्थतस्तत्त्वं सम्बन्धस्य प्रितिभास(1)विषयत्वात्। अप्रितिभासविषयत्वे कथं न तदभावः 10 यि होती है तो उस का प्रितेषध नहीं हो सकता क्योंकि उसमें वह भासता है। यदि नहीं होती, उसी हेतु से, यानी नहीं होती झाँखी इतने मात्र से उस का निषेध नहीं हो सकता। यदि कहें कि – 'अभाव की प्रतीति में प्रितियोगी उस से सर्वथा अलिप्त ही होने से प्रितियोगी के अभाव की प्रतीति हो सकती है' – तो सुन लो कि कैसे भी प्रितियोगी यदि भासता है तो उस में अलिप्तता हो ही नहीं सकती। यदि कहें कि – 'प्रितियोगी का अवभास अभाव की प्रतीति में नहीं किन्तु स्मृति में 15 होता है अतः अभाव की अलिप्तता प्रितियोगी में भासित हो सकती है' – तो यह भी निषेधाई है क्योंकि आपने जैसा कहा वैसा अवभास ही असिद्ध है। आप के कथनानुसार अवभास यदि नहीं होता ता प्रतियोगी का निषेध भी नहीं हो सकता। तदुपरांत, यदि अभावाकार प्रतियोगि से भिन्न नहीं है प्रतियोगिरूप ही है तब तो उस का प्रतिभास अभाव के साथ होने से उसका निषेध अशक्य है। यदि भेद है, तब तो अभावप्रतीति से अभावभिन्न प्रतियोगी का निषेध कैसे हो सकता है ? 20

यदि बाधाभाव की प्रतीति भी उस में अन्य बाधकाभाव से ही सत्य मानेगें तो उस अन्य बाधकअभाव की प्रतीति भी अन्य अन्य बाधकाभाव से ही सत्य माननी पड़ेगी — तब अनवस्था दोष गले पड़ेगा। यदि सत्य प्रतीति का आधार सत्य विषय के प्रतिभास से मानेंगे तो सत्यविषय प्रतिभास का आधार भी सत्य प्रतीति को मानना पड़ेगा फलतः अन्योन्याश्रयदोष घुस जायेगा। निष्कर्ष :- प्रसज्यनञर्थरूप 25 बाधाभाव (या बाधकाभाव) तत्त्वतः किसी भाव का स्थापक नहीं हो सकता।

सारांश. किसी भी तरह बाधाभाव अथवा बाधकाभाव का भान शक्य नहीं है।

### [ पर्युदासरूप बाधकाभाव से अर्थतथात्वव्यवस्था अशक्य ]

पर्युदासरूप बाधकाभाव अर्थतथाभाव की स्थापना नहीं कर सकता, क्योंकि उस का स्वभाव है भावात्मक विषय का उपलम्भ मात्र जैसे पूर्वकालीन बाधकाभाव अर्थतथाभावस्थापक नहीं होता (यह तो स्पष्ट ही है) वैसे उत्तरकाल भावी भी नहीं हो सकता क्योंकि दोनों तुल्य प्रतिभासरूप है। यदि 30 उत्तरकाल भावि बाधाभाव से प्रतिभासतुल्यता के रहते हुए भी अर्थतथात्चव्यवस्था का स्वीकार करेंगे तो उत्तरकालभावी बाधाभाव के लिये पुनः वे ही प्रश्न खडे होंगे, उन के वे ही उत्तर करते रहेंगे

अप्रतिभासविषयस्याऽतत्त्वरूपत्वात् ?! न च संवादित्वादिष स्तम्भादेः सत्यत्वम्, समानजातीयोत्तरकालभाविज्ञानवृत्तिलक्षणस्य संवादस्य यावित्तिमिरं ताविदेन्दुद्वयादाविष भावात्। नापि भिन्नजातीयाद् ज्ञानसंवादात्, भ्रान्तज्ञानावभासिनो रजतादेः शुद्धि(?िक्त)काज्ञानसंवादात् सत्यत्वप्रसक्तेः। न चैकार्थाद् भिन्नजातीयज्ञानसंवादात्, एकार्थत्वे पूर्वापरज्ञानयोरिवशेषात् संवादज्ञानवत् संवादस्यापि सत्यत्वव्यवस्थापकत्वाऽयोगात्।

न च रूप-स्पर्शज्ञानयोर्विजातीययोरेकार्थविषयत्वम् रूप-स्पर्शयोरभेदात्। न च रूप-स्पर्शाधिकरणमेकं द्रव्यं तयोर्विषयः, एकत्वे प्रमाणाऽवृत्तेः प्रतिपादितत्वात्। नापि भिन्नविषयात् संवादप्रत्ययात् (संवादे?) सत्त्वसिद्धिः, शुद्धि(?िक्त)कादर्शनात् भ्रान्तदृगवगतरजतादेः प्र(?स)त्यताप्रसङ्गात्। न च स्पर्शज्ञानमर्था-भावे नोपलब्धं सर्वसत्यप्रतिभासमानस्य दशायां तदभावेऽपि तदुदयोपलब्धेः। न च स्वप्न-जाग्रद्दशाभाविनोर्ज्ञानयोः कश्चिद्विशेष इति न संवादादपि सत्यता। न च जाग्रद्दशायामिव स्वप्नदशायामपि यदव(भास)ित तत्

10 तो अन्त न होने से अनवस्थाप्रसंग गले पडेगा। अत एव बाधाभाव से अर्थतथात्विसिद्धि शक्य नहीं। वास्तव में तो स्तम्भादि का कोई वास्तविक तथात्व (या तत्त्व) है ही नहीं। कारण, तथात्व का वह सम्बन्ध प्रतिभासविषय ही नहीं है। जब वह प्रतिभासविषय नहीं, तब तथात्व का अभाव क्यों नहीं होगा ? जो प्रतिभासित नहीं होता वह तत्त्वरूप भी नहीं होता।

संवादित्व भी स्तम्भादि की सत्यता का मूलाधार नहीं बन सकता। कारण :- समानजातीय उत्तरकालभावि ज्ञानप्रवृत्ति ही संवाद का लक्षण है, ऐसा संवाद तो जब तक तिमिरग्रस्तता है तब तक चन्द्रयुगलस्थल में विद्यमान है, किन्तु उसे कोई सत्य नहीं मानता। भिन्नजातीय उत्तरकालभाविज्ञानरूपसंवाद से भी स्तम्भादि की सत्यता सिद्ध नहीं होती। कारण :- वैसा संवाद यानी शुक्तिज्ञानरूप संवाद तो भ्रान्तज्ञानावभासि रजतादिस्थल में भी सुलभ है, तो भ्रान्तज्ञानावभासि रजतादि को भी सत्य मानना पडेगा। यदि कहें कि 'भिन्नजातीय सही, किन्तु ज्ञानरूप संवाद एकार्थक भी होना चाहिये यहाँ रजत 20 शुक्तिभिन्न अर्थ है, शुक्तिज्ञानसंवाद भिन्नार्थक है' - तो यह सम्भव नहीं, क्योंकि तब पूर्वापर संवाद-संवादक ज्ञान में कोई भेद ही नहीं है, इस स्थिति में जैसे संवाद्यज्ञान किसी रजतादि का व्यवस्थापक नहीं है तो उत्तरकालीन समान - या भिन्न जातीय संवादकज्ञान भी रजतादि के सत्यत्व की व्यवस्था क्यों कर सकेगा ?

## [ स्वप्नदशावत् जागृति में भी द्रव्यादि की असिद्धि ]

25 रजतादि बाह्यार्थ की सत्यता द्रव्यादि की सिद्धि पर अवलंबित है, किन्तु वही दुर्गम है। रूप और स्पर्श का एक अधिकरणभूत द्रव्य किसी प्रमाण का विषय नहीं है न तो बाधाभाव से सिद्ध है, रूप-स्पर्शउभय एक भी प्रतीति का विषय नहीं है। एक अधिकरण द्रव्य के ग्रहणार्थ कोई प्रमाणवृत्ति तैयार नहीं है यह पहले कहा जा चुका है। भिन्नविषयक संवाद प्रतीति से भी द्रव्यसत्ता सिद्ध नहीं होती, क्योंकि भिन्न विषयक संवाद के रहते हुए वस्तु सिद्ध होने का मानने पर तो शुक्ति के दर्शन के बाद भ्रान्तदर्शनगृहीत रजतादि में भी सत्यता प्रसक्त होगी। अर्थ (द्रव्य) के बिना स्पर्श ज्ञान नहीं उपलब्ध होगा, ऐसा नहीं है, क्योंकि सभी को स्वप्न में सत्यरूप से भासमान अर्थज्ञान उस दशा में अर्थ के न होने पर भी उदित होता है यह दिखता है। स्वप्नज्ञान जाग्रदशाज्ञान इन दोनों में

सर्व (?र्वम)सत्यम् प्रतिभासमानस्याऽसत्ताऽयोगात्। दृष्टान्तासिद्धितो न सर्वभावाभावः, प्रतिभासमानस्य स्तम्भादेरे-कानेकरूपतयाऽव्यवस्थितेः। तथाहि —

(न) कालभेदाद् भिन्नोऽध्यक्षतः प्रतिपत्तुं शक्यम्(?:)— सन्निहिते एव तस्य वृत्तेः। न हि मृत्यिण्डस्वरूप-ग्राह्यध्यक्षं तदाऽसंनिहितं घटमुपलभते, तदनुपलम्भे च न तदपेक्षया तेन स्वविषयस्य भेदोऽधिगन्तुं शक्यः. प्रति(पादि?)योगिग्रहणमन्तरेण ततो भिन्नमि(त्य)नधिगतेः। नापि घटस्वरूपग्राहिणा तेन मृत्पिण्डात् भेदोऽ- 5 धिगम्यते, तत्स्वरूपाऽग्रहणे तस्याऽप्रवृत्तेः। न च स्मरणमपि भेदाऽधिगमे प्रभु, अध्यक्षे(क्ष)गृहीते एवार्थे तस्य व्यावृत्तेः(?पृतेः)। न वाध्यक्षमेतद्ग्रहणक्षमम् इति प्रतिपादितत्वात। न स्मरणमर्थग्रहणे प्रभवति. तस्य स्वरूपमात्रपर्यवसितत्वात् । तत एव स्मरणसहायमप्यवा(?ध्य)क्षं न भेदग्रहणे पटु । न पूर्वरूपाऽग्रहणमेव ततो भेदवेदनम् तद्ग्रहणस्य व्यवस्थापयितुमशक्तेः। न च तत्स्वरूपमेव भेद इति तद्ग्रहणात् सोपि गृहीतः, कोई विशेष फर्क नहीं है, जिस से कि एक का विषय सत्य, दूसरे का असत्य माना जा सके। मतलब, 10 संवाद से भी अर्थ की सत्यता फलित नहीं होती। जागृति दशा में जो प्रतिभासित होता है उस को सत्य माना जाय तो स्वप्नदशा में जो अनुभूत होता है उन सभी को असत्य मानना उचित नहीं है, क्योंकि जो प्रतिभासित या अनुभूत होता है उस में असत्ता को अवकाश नहीं रहता। (मतलब, जागृतिदशा में भासमान अर्थ भी स्वप्नदशावत् असत् ही मानना चाहिये, उस को असत् मानने में) कोई दृष्टान्त नहीं है ऐसा नहीं है, (स्वप्नदशा का दृष्टान्त है।) अतः अर्थवादी के माने हुए स्तम्भादि 15 सभी भाव का अभाव ही फलित होता है, क्योंकि प्रतिभासमान स्तम्भादि एक है या अनेक, यानी भिन्न है या अभिन्न — एक भी विकल्प से उस की कोई व्यवस्था शक्य नहीं है — यानी कोई आधार नहीं है। क्यों ? सुनिये -

# [ अर्थों में कालभेदप्रयुक्त भेद सम्भव नहीं ]

अब शून्यतावादी शून्यता सिद्धि के लिये प्रथम सर्वप्रकार के भेद का उन्मूलन करता है — कालभेद 20 प्रयुक्त अर्थभेद (अर्थों का अन्योन्य भेद) प्रत्यक्ष प्रमाण से जानना शक्य नहीं है, क्योंकि संनिहित पदार्थ में ही प्रत्यक्ष की प्रवृत्ति होती है (अर्थ में तिदतरभेद तिरोहित होता है।) मिट्टीपिण्ड का ग्राहक प्रत्यक्ष उस वक्त दूरवर्त्ती घट को जान नहीं सकता। जब उस का ज्ञान शक्य नहीं, तो घट की अपेक्षा प्रत्यक्ष के द्वारा अपने विषय में घटभेद का अवबोध नहीं हो सकता। मिट्टीपिंडग्राहि प्रत्यक्ष से भेदप्रतियोगी घट का ग्रहण न होने से मिट्टीपिंड घट से भिन्न है ऐसा भान अशक्य है। तथैव, घटस्वरूपग्राहि प्रत्यक्ष 25 से मृत्पिण्डप्रतियोगिक भेद का ग्रहण भी शक्य नहीं है, मिट्टीपिण्डस्वरूप के अग्राहक प्रत्यक्ष की उस के भेद के ग्रहणार्थ प्रवृत्ति नहीं हो सकती। स्मरण भी इस भेद के ग्रहण में सक्षम नहीं, क्योंकि प्रत्यक्षागृहीत विषय में स्मरण की प्रवृत्ति (= व्यापार) नहीं होती, प्रत्यक्ष तो उस के ग्रहण में समर्थ नहीं यह तो अभी कह दिया है। प्रत्यक्ष निरपेक्ष स्मरण स्वयं अर्थ (या भेद) का ग्रहण करने लग जाय यह भी सम्भव नहीं, क्योंकि स्मरण तो अपने स्वरूपग्रहण में ही तत्पर रहता है न कि अर्थ 30 ग्रहण में। इसी लिये तो (स्मरण अर्थग्राहक न होने के कारण) स्मरणसहकृत प्रत्यक्ष भी भेदग्रहण में सक्षम हो नहीं पाता।

न, अपेक्षया भेदव्यवस्थितेः, अन्यथा स्वरूपापेक्षयापि भेदप्रसिक्तिरिति न कालभेदाद् भेदः प्रमाणगोचरः। नापि देशभेदाद्ः (देशभेदाद्) भावभेदे भे(?)देशस्याप्यपरदेशभेदाद् भेद(प्र)श(?स)कितोऽनवस्था-प्राप्तेः। न चान्यभेदोऽन्यत्रानुविशतीति न देशभेदादपि तद्भेदः। नापि स्वरूपभेदाद् भावभेदः। न हि समानकालमुद्भासमानयोर्घट-पटयोर्भित्रं संवेदनं भेदमवस्थापयित प्रकाशमाननील-सुखादिव्यितरेकेण तस्याऽनुपलम्भतोऽसत्त्वात्। सत्त्वेऽपि समानकालस्य भिन्नकालस्य वाऽध्यक्षस्य परोक्षस्य वा ग्रहणिक्रया-सिहतस्य तिद्विकल(।?)स्य वा तस्यार्थग्राहकत्वे(?त्वा)नुपपत्तेरिति ज्ञाननयप्रस्तावप्रतिपादितत्वात् न भेद-ग्राहकत्वम्। न च तस्य स्वयमर्थात् भेदेनाऽप्रतीतस्य भेदग्राहकत्वम् अन्यथा खरविषाणादेरपि तत्प्रतिश-

यदि कहें कि — 'प्रत्यक्ष स्वकालीन संनिहित अर्थ का ग्रहण करता है पूर्वकालीन रूप का नहीं, यहाँ प्रत्यक्ष का जो पूर्वरूपअग्रहण है यही पूर्वरूपभेद का संवेदन है।' — तो यह व्यर्थ है क्योंकि 10 पूर्वरूपअग्रहण (= ग्रहणाभाव तुच्छ होने) से भेद के वेदन (= ग्रहण) की स्थापना शक्य नहीं। यदि कहें कि — 'पूर्वरूपभेदवेदन पूर्वरूप अग्रहण का स्वरूप ही है अतः जो पूर्वरूप अग्रहण है यही पूर्वरूपभेदवेदन है।' — नहीं, किसी प्रतियोगी घटादि की अपेक्षा से ही भेद का स्वरूप निश्चित होता है, यदि एवमेव भेदस्वरूप निश्चित होगा तो स्व (मिट्टीपिंड) रूप की अपेक्षा से भी स्व में स्व का भेद प्रसक्त होगा। सारांश, काल भेद से अर्थों का भेद प्रमाणसिद्ध नहीं है।

# [ देशादिभेदप्रयुक्त भावभेद का असम्भव ]

15 देशभेदमूलक अर्थभेद मानना भी अयुक्त है, क्योंिक देशभेद कैसे (किंमूलक) मानेंगे, अन्यदेशभेद से मानेंगे तो अनवस्था दोषप्रसंग आयेगा। तथा, एक पदार्थभेद कभी अन्यपदार्थ में घुस नहीं सकता, मतलब देशभेद घट-पटादि में घुस कर उन में भेद खडा करे यह असम्भव है, अतः अर्थों का भेद देशभेदमूलक नहीं सिद्ध होता।

भावों का भेदस्वरूपमूलक भी नहीं होता। कारण :- एककाल में भासित होनेवाले घट या पट का संवेदन पृथक् पृथक् होने से वे भेद का निश्चय करा सकता नहीं। मतलब, प्रकाशमान (यानी ज्ञानमय) नील एवं सुखादि (या घट-पटादि) से पृथग्रूप से भेदसंवेदन प्रतीत न होने से उस का सत्त्व सिद्ध नहीं होता। कदाचित् किसी प्रकार भेद संवेदन मान लिया जाय, फिर भी उस से स्वप्रतियोगिरूप से अर्थग्रहण की उपपत्ति नहीं हो सकेगी, चाहे वह अर्थ का समकालीन हो या भिन्नकालीन, चाहे वह भेद संवेदन प्रत्यक्ष हो या परोक्ष, चाहे वह भेद संवेदन ग्रहणक्रियाअनुविद्ध हो या ग्रहणक्रियाविकल टिं हो। ज्ञाननय (अद्वैतज्ञानप्रतिपादकनयविशेष) की प्ररूपणा के प्रस्ताव में इस तथ्य का प्रतिपादन किया जा चुका है, अतः कोई भी संवेदन भेदग्राहक सिद्ध नहीं हो सकता।

यदि कहें कि — 'अर्थ संवेदन स्वयं भिन्नरूप से अर्थग्रहण के साथ साथ भेदग्राहक बनेगा — तो यह ठीक नहीं क्योंिक स्वयं भिन्नरूप से वह प्रतीत नहीं होता, केवल अर्थरूप से ही भासित होता है। स्वयं भिन्नरूप से भेदग्राहक बनेगा तो गधेसींग के भेद का भी ग्राहक बन जाने का दोषप्रसंग 30 आयेगा। ज्ञान के ज्ञान से (अनुव्यवसाय से) भी अर्थों का भेद गृहीत नहीं हो सकता, क्योंिक ज्ञान का ज्ञान भी जब तक भेदग्रहण नहीं करता तब तक वह भेदव्यवस्थापक नहीं बन सकता। अगर

(?प्रस)क्तेः। न च तस्य भेदो ज्ञाता(?न)ज्ञानादवसीयते, तस्याप्यप्रतिपन्नभेदस्य तद्भेदाऽव्यवस्थापकत्वादि-त्याद्यनवस्थाप्रसक्तेः। न च स्वसंवेदनत एव तद्भेदः सिध्यति, तथाभ्युपगमे स्वस्वरूपमात्रपर्यवसितत्वात् तस्य नीलादिभेदव्यवस्थापकत्वानुपपत्तेः।

न च स्वत एव स्तम्भादयो भिन्नरूपाः प्रथन्ते तथाभ्युपगमे स्वसंवेदनरूपतया तेषां अ(स्व)रूप-वेदनपर्यविसतत्वेनाऽन्यत्राऽप्रवृत्तेः, परस्पराऽसंवेदनतः कृतः स्वरूपतोऽपि भेदसंवित्तिर्भवेत् ? द्वयरूपाऽसंवेदने 5 तिन्नष्ठस्याप्यप्रतिपत्तेः । न चाऽपरोक्षे नीलस्वरूप(?पे) पीतमपरमाभाति । तथा (? न चा)पराऽप्रतिभास-नमेव भेदवेदनम् यतो नीलस्वरूपस्वसंविदितत्व(।?)प्रतिभासनं पीतमस्ति नास्ति वा न शक्यमिधगन्तुम् । नास्तित्वाऽवेदने च कृतः स्वरूपमात्रप्रतिभासनाद् भेदिसिद्धिः ? अपि च, स्तम्भादेः स्थूलादवभासिनोऽनेकिदिक्सम्बन्धाद् भेदः परमाणुपर्यन्तः पुनस्तत्परमाणूनामिप भेदिदक्षष्ट्कसम्बन्धाद् भेदः तत्राप्येवम् इत्यनवस्थात् न भेदव्यवस्थिते(तिः) एका(?क)रूपाऽव्यवस्थितौ तद्विपर्ययेण भेदव्यवस्थितेरयोगात्।?? ]

उस के लिये एक और ज्ञान-ज्ञान का ज्ञान लायेंगे तो अनवस्था दोषप्रसंग होगा। स्वसंवेदन से भी अर्थों का भेद सिद्ध नहीं हो सकता, क्योंकि वैसा मान लेने पर भी वह स्वरूपमात्रसंवेदनतत्पर होने के कारण नीलादिअर्थों के भेद की व्यवस्था अनुपपन्न रहेगी।

### [ स्वयं नीलादि के भेद का अवभास अशक्य ]

ऐसा नहीं है कि स्तम्भादि स्वयमेव भेदसहित भासित हो जाय। अगर ऐसा मानेंगे तो वे भी 15 स्वसंवेदनरूप ही बन जायेंगे, फलतः अपने स्वरूपवेदन में व्यग्न रहनेवाले उन की अन्य (भेदादि) के लिये कोई प्रवृत्ति ही नहीं हो सकेगी। उपरांत, एक नीलादि संवेदन या पीतादि एकसंवेदन परस्पर एक-दूसरे का वेदन ही नहीं करते, तब स्वरूप से भी भेदसंवेदन की कथा ही कहाँ ? द्वन्द्व का भान न होने पर उन दोनों के साधारण धर्म का भी प्रवेदन नहीं हो सकता। न तो अपरोक्ष नीलस्वरूप में अपररूप से पीत भासता है (न पीतसंवेदन में अपररूप से नील।) ऐसा नहीं कि अपर का असंवेदन 20 ही भेदवेदनरूप मान लिया जाय। कारण :- नीलस्वरूप का जब स्वसंविदितत्त्वप्रतिभास होता है उस वक्त 'पीत है या नहीं' ऐसा अन्वेषण शक्य नहीं है। जब नास्तित्व का वेदन ही नहीं है। सिर्फ नील के अपने स्वरूपमात्र के प्रतिभास से भेद की सिद्धि क्यों कर होगी ?

## [ एक - स्थूल स्तम्भादि का भी निश्चय अशक्य ]

उपरांत, एक और स्थूल दिखनेवाले स्तम्भादि वास्तव में एक और स्थूल नहीं होते, छ या दश 25 दिशाओं के संयोगभेद से उन के अनेक खण्ड स्वीकारने होंगे। एक एक खण्ड के भी विभिन्न दिक्संयोग से अनेक भेद मानने पड़ेगे। (तर्क यह है कि एक में विरुद्धिदक् संयोग घट नहीं सकता।) इस प्रकार खण्डोपखण्डभेद की शृंखला चलेगी तो आखिर परमाणु ही बचेगा। अरे वह भी नहीं बचेगा, क्योंकि उस में विरुद्ध अनेकदिक्संयोग से भिन्न भिन्न खण्ड, इस से भी आगे भेद...भेद... अनवस्था चलती रहेगी, तब भेद का ही निश्चय लुप्त हो जायेगा। एक स्तम्भादि के या एक परमाणु का 30 भी निश्चय न हो सकेगा तो तद्व्यावृत्तिरूप से भेद का निश्चय कैसे शक्य होगा ?

द्विष्ठसम्बन्धसंवित्तिः नैकरूपप्रवेदनात् । इति स्मर्त्तव्यम्

[नन्चनेन न्यायेन यद्यत्प(?ध्य)क्षावभासिनो नीलादेर्न भेदः, अभेदस्तु तदा न्यायप्राप्त इत्यद्वैतापत्तेर्न शून्यता। अन्तर्बिहिश्च प्रतिभासमानयोः सुखनीलाद्योरपह्नोतुमशक्यत्वात् 'प्रतिभासतोऽध्यक्षतः' [ ] इति वचनात्। नैतत् सारम्, यतो नास्माभिरवभासमानस्य नीलादेरवभासशून्यताऽभिधीयते प्रतिभासविरितिलक्षणायास्तस्याः कथञ्चिदप्रतीतेः, अपि तु प्रतिभासोपमत्वं सर्वधर्माणां शून्यत्वम्। उक्तं च─ 'प्रतिभासोपमाः सर्वे धर्माः' [ ] इति। प्रतिभासश्च सर्वो भेदाभेदशून्यः। न हि नीलस्वरूपं सुखाद्यात्मकतयाऽभेदरूपमुपलभ्यते, तद्रूपताऽनुपलम्भे च कथमेकं भिवतुं युक्तम् ? न च तस्य भेदाऽवेदनमेवैकत्ववेम(?वे)दनम् एकतो स्वस्वरूपाऽवेदनस्यापि भेदत्वेनाभिधातुं शक्यत्वात्, इति न विशेषः कश्चित् स्व-परपक्षयोः। परस्परपरिहारेण देशास्व(?द्य)भासाञ्चैकत्वं देशकालाकारैर्जगतः।

न चैकत्ववादिनोऽन्योन्यपरिहारेण देशादीनामुपलम्भोऽसिद्धः परस्परानुप्रवेशोपलम्भस्यापि तेषामसिद्धेः । 10 न च प्रतिभास(१?)स्तावदयमस्तीत्यदै(?द्वै)तमस्तु नीलादेर्विचित्रस्य प्रतिभासा(ज्)जगतो विचित्रताप्राप्तेः ।

# [ भेद की असिद्धि से अभेद का साधन अनुचित ]

पूर्वपक्ष :- भवदीय तर्कों के अनुसार प्रत्यक्ष प्रतिभासमान नीलादि में भेद नहीं है, तो उस से विपरीत उन का अभेद न्यायसिद्ध हो गया – क्योंकि भेद-अभेद के अलावा तीसरा कोई विकल्प नहीं, फलतः अद्वैत का ही समर्थन हुआ, न कि शून्यता का। शून्यता मानी जाय तो भीतर में भासमान 15 सुखादि और बाहर में भासमान नीलादि का निषेध करना पडेगा जो अनुचित है। एक आप्त वचन है कि 'प्रत्यक्ष से प्रतिभास होने से' – जिस का यह तात्पर्य है कि सभी धर्मों का प्रत्यक्ष से प्रतिभास होता है। उत्तरपक्ष :- कथन असार है, हमारा शून्यतावाद ऐसा नहीं कहता कि अवभासमान नीलादि का अवभास शुन्य है (यानी होता ही नहीं।), कभी भी प्रतिभासनास्तित्व रूप शुन्यता की प्रतीति नहीं होती। किन्तु हमारे कथन का भाव यह है कि सर्व धर्म प्रतिभास सदृश होते हैं - यही शून्यता 20 है। एक आप्तवचन में कहा है — 'सभी धर्म प्रतिभासतुल्य हैं।' शून्यता इस लिये कि प्रतिभास, भेद या अभेद से नितान्तशून्य होता है। देखिये – नील पदार्थ सुखादिआत्मक पदार्थ से अभिन्नतया संविदित नहीं होता। अभिन्नतया संविदित न होने पर कैसे वे दोनों अभिन्न = एक हो सकते हैं? 'अभिन्नतया यानी एकत्वरूप से संवेदन का मतलब 'भेद का अवेदन' ऐसा नहीं कह सकते, क्योंकि तब उस मसे उलटा, यानी अपने एकत्व = अभेदस्वरूप का अवेदन यही भेद का वेदन' ऐसा भी 25 कहना युक्त मानना होगा। आप के और हमारे दोनों कथन में कोई फर्क दिखानेवाला तर्क नहीं है। तथा, एक-दूसरे का त्याग कर के (एक-दूसरे का अवगाहन न कर के) देश-कालादि का भी अवभास न होने से, विश्वपदार्थों का देश-काल-आकारों के द्वारा एकत्व निषिद्ध हो जाता है।

# [ नैसर्गिक शुद्ध ज्योति की परमार्थसत्ता का निषेध ]

ऐसा नहीं कहना कि हमारे एकत्व (= अद्वैत)वाद में परस्परविमुक्ततया देशादि का उपलम्भ असिद्ध 30 है। अरे ! आप के मत से तो उन के परस्परव्यतिषङ्ग का उपलम्भ भी कहाँ सिद्ध है ? यदि कहें

<sup>▲.</sup> भूतपूर्वसम्पादकयुगलेनात्र महायानसूत्रालंकार-शास्त्रवार्त्तासमुच्चय-स्याद्वादकल्पलताटीकाग्रन्थयुगलादनेकवचनसंदर्भा उद्धृतास्तत एव ज्ञातव्याः। (पृ० ३७९ मध्ये तृतीयखण्डे)

न च बहिर्नीलादेरेकानेक(१?)रूपतया युक्ता(?क्त्या)नुपपत्तेः प्रकृतिपरिशुद्धं ज्योतिर्मात्रं परमार्थसदस्तु, तथाभूतज्योतिर्मात्रस्य कदाचनाप्यप्रतिपत्तेरसत्त्वात् सर्वधर्मशून्यतैव सिद्धिमा(स)साद (पि नगमान्?)। यदि प्रतिभासनाद् ज्योतेरवगम्यमाननीलादिवद् प्राह्योल्लेखभूतेपि सत्यसत्यात्वनीलादेरि मधावभासितेः सत्यत्वप्रशिक्तत्वात्। न च विद्याविरचितप्रतिभासविषयत्वाज्ज्योतिषः सत्येतरस्य तु विपर्ययादसत्यतेति वाच्यम्, कल्पना(?न)याऽस्यापि रचियतुं शक्यत्वात्।

यदि प्रतिभासस्सत्या(?उ)च्यते इति न्यायात् प्रतिभासवपुषां नीलादीनां कथमसत्यं(त्य?त्वमु)क्तम् तत्रापि प्रतिभासात् सत्यत्वं स्वप्नप्रतिभासिनोऽपि तस्य सत्यत्वप्रसिक्तः। न च स्वप्नदशायामपि ज्ञानस्वरूपतया नीलादेः सत्यत्वाद् जाग्रदृशायामपि तथैव सत्येति विज्ञप्तिमात्रं न शून्यतेति वक्तव्यम् ज्ञानरूपतया प्रसक्ते-र्नीलादेरप्रतिभासनात् । न ह्यन्यतरस्यापि दशायां प्रकृतिपरिशुद्धान्तस्तत्त्वज्ञानरूपतया तेषां सर्वदावभासनात् । न च बहीरूपतयाऽवकाशादन्तस्तत्त्वं भवितुमर्हति अन्तरारूपतया सुखादेव भासमानबहीरूपतया प्रसक्तेः। <sup>10</sup> कि – 'आखिर प्रतिभास तो सत् है अतः शून्यता नहीं प्रतिभासाद्वैत मान लो !' – नहीं नीलादि प्रतिभास कोई एक किस्म का नहीं होता, वह भी चित्रविचित्र होता है, अगर प्रतिभास मानेंगे तो विचित्रताहेतु जगद्वैचित्र्य भी गले पडेगा। यदि कहा जाय - 'बाह्य नीलादि जगतु युक्तिसंगत नहीं है क्योंकि वह एक है या अनेक - एक भी विकल्प घटता नहीं, अत एव नैसर्गिक विशुद्ध ज्योतिर्मय वस्तु ही पारमार्थिक सत् माना जाय' - नहीं, भवत्कथित ज्योतिर्मय वस्तु का कभी अनुभव न होने 15 से वह असत् है, फलतः सर्वधर्मश्रून्यता ही सिद्धिसदन आरोहण कर सकती है, (सिद्धिमासादिपिऽनकामात् पाठ अशुद्ध है, सिद्धिमासादयत्यनागमाद्यप्रतिभासनाज्ज्योतेः – ऐसा कोई पाठ हो सकता है।) क्योंकि ज्योति न तो आगमगम्य है न प्रतिभासित होती है। ज्ञायमान नीलादि की तरह वहाँ ग्राह्म पदार्थ का उल्लेख यद्यपि होता है किन्तु (सत्यासत्यत्व के बदले 'असत्य' पाठ हो सकता है।) असत्य नीलादि का भी मध्यमावभासन के जरिये नीलादि में भी सत्यत्व की प्रसक्ति होगी। यह कहना कि — 'नीलादि 20 तो अविद्याप्रयुक्त प्रतिभास का विषय होने से असत्य है, जब कि ज्योति तो विद्याप्रयुक्त प्रतिभास का विषय होने से सत्य है' – ठीक नहीं, ज्योति भी अविद्या यानी कल्पना से प्रयुक्त प्रतिभास का ही विषय है। ज्योतिप्रतिभास की रचना के लिये अविद्या शक्तिशाली है।

## [ विज्ञानवाद तत्त्वभूत नहीं है ]

यदि आप प्रतिभास को सत्य कहेंगे तो प्रतिभासारूढ पिण्डात्मक नीलादि को असत्य क्यों कर 25 कहेंगे ? यदि उन्हें भी सत्य मानेंगे तो स्वप्न में प्रतिभासी नीलादि को भी सत्य मानेना पड़ेगा। ऐसा कहना — 'स्वप्नदशादृष्ट नीलादि बाह्यरूपता से नहीं किन्तु ज्ञानरूपता से ही सत्य मानेंगे, एवं जागृति में भी ज्ञानरूपता से ही नीलादि को सत्य मानते हैं। मतलब, विज्ञानमात्र वस्तु सिद्ध होती है, शून्यता नहीं' — निषेधाई है, क्योंकि नीलादि भी ज्ञानरूपतापत्र बन जाने पर बाह्यरूप नीलादि का प्रतिभास ही लुप्त हो जायेगा। जो बाह्यरूपता से प्रतीत होते हैं उन को अन्तस्तत्त्वस्वरूप मानना 30 अयुक्त है, अन्यथा अन्तस्तत्त्वता से भासमान सुखादि को बाह्यरूपतापन्न मानने की मुसीबत आयेगी।

तन्न बहिरुद्दचोतमानो नीलादिरन्तस्तब्धस्याकाराभ्युपगन्तव्य इति न विज्ञानवादो ज्यायान् ??)

[?? न च बहीरूपतया प्रतिभास(ा)न्नीलादेस्तथैव सत्यता, वा(?भ्रा)न्तरजतादौ तद्रूपाभावेऽिप तथा-प्रतिभासोपलब्धेः। अथापि स्यात्— शुक्तिकायां प्रतिभासमानस्य रजतस्य वाऽसत्यता, पूर्वदृष्टस्यैव तत्र तस्य स्मृतेरनुभूतरजतस्य स्मृतेरनुकारदर्शनेऽिप रजतस्याऽप्रतिभासात् पूर्वप्रतिभातं च रजतं ततस्तब्ध- स्याकारोऽभ्युपगन्तव्यः (सं)िवदसत्यतयाऽऽपित्तदर्शनं(?ने) शून्यवादिनो भवेत्। — असदेतत्, यतो यत् शुक्तिकायां पूर्वदृष्टं रजतरूपं सत्यं तस्य प्रतिभासे स्मर्यमाणतया प्रतिपत्तिर्न भवेत्, यच्च वर्त्तमानिमदानींतन-दर्शनाद् विपरीतख्यातिः स्याद् न स्मृतिप्रमोषः। तथाहि— स्मृतिरभावः तदा तदभावे कथं पूर्वदृष्टरजततद-भावप्रतीतिः स्यात्। नाप्यन्यदर्शनं स्मृतिप्रमोषस्तद्भावे परिस्फुटवपुरन्यदर्शनमेव प्रतिभातीित कथं रजते स्मृतिप्रमोषः ? सर्वदर्शनस्य स्मृतिप्रमोषतापत्तेः। नापि (वि)परीताकारवेदित्वं स्मृतेः प्रमोषः विपरीतख्या
10 तित्वप्रसक्तेः। यदेव प्रत्यक्षाकारणं स्मृतेरभावनः आकारस्तदासौ प्रत्यक्षस्य रूपं न स्मृतेः इति कथं तेन रूपेण स्मृतिः प्रतिभाति ?

निष्कर्ष — बाह्यरूपता से भासित होनेवाले नीलादि अन्तस्तत्त्वाकार मानना युक्तिसंगत नहीं होने से विज्ञानवाद तनिक भी प्रशस्त नहीं है।

## [ बाह्यरूपता से नीलादि की सत्यता का निषेध ]

यदि बाह्यरूपता से भासमान नीलादि की बाह्यरूप से ही सत्यता स्वीकारेंगे तो भ्रान्तरजतस्थल 15 में बाह्यरूपता से भासित होनेवाले रजतादि बाह्यरूपता के न होने पर भी बाह्यरूप से सत्यता माननी पड़ेगी। यदि यह कहा जाय - 'सीप में भासित होनेवाले रजत को सत्य नहीं मानेंगे क्योंकि वहाँ पूर्वदृष्ट रजत का ही स्मरण होता है। यद्यपि पूर्वानुभूत रजत का स्मृति में अनुकार (यानी रजत का आकार) जरूर दिखता है किन्तु रजत स्वयं वहाँ नहीं दिखता। रजत तो पूर्वदर्शन में देख लिया 20 था। अतः यही मानना चाहिये कि रजत से संसुष्ट आकार ही वहाँ भासता है। अतः शुन्यवादी के मत में ही ज्ञान की सत्यता की आपत्ति आयेगी।' — यह कथन गलत है, कारण :- सीप में पूर्वदृष्ट रजत सत्य है उस का प्रतिभास होगा तो स्मृतिविषयतारूप से उस का भान नहीं हो सकता। तथा भूतकालीन होने पर भी वर्त्तमानकालतारूप से जो वर्त्तमान में रजतज्ञान है वह तो विपरीतख्याति हुई तो विज्ञानवाद में वहाँ स्मृति का प्रमोष (स्मृतिरूप से भ्रान्तज्ञान का अभासन) नहीं होगा। देखिये-25 स्मृति का प्रमोष यानी अभाव माना जाय तो उस वक्त प्रमोषकाल में स्मृति न होने पर पूर्वदृष्ट रजत और उस के अभाव की प्रतीति कैसे होगी ? स्मृति प्रमोष यदि अन्यार्थ का दर्शन रूप है तो प्रमोषकाल में स्पष्ट मूर्त्तरूप अन्यदर्शन ही भासित होगा, फिर रजत के साथ स्मृतिप्रमोष का नाता क्या ? सभी चीज एक-दूसरे से अन्य होने के कारण दर्शनमात्र स्मृतिप्रमोषरूप बन कर रहेगा। स्मृति प्रमोष यदि विपरीताकारवेदनरूप कहा जाय तो अन्यथाख्याति की आपत्ति होगी। ऐसा कहा जाय कि 30 जो (रजतादि आकार) प्रत्यक्ष का विषयविधया कारण नं हो कर, स्मृति का न हो ऐसा आकार प्रत्यक्ष में दिखता है वह तो स्मृति का नहीं प्रत्यक्ष का ही रूप हुआ, फिर उस रूप से स्मृति का भान कैसे होगा ? (स्मृतेरभावनः आकारः यह पाठ अशुद्ध लगता है, शुद्ध पाठ ध्यान में नहीं आया।) अथ प्रत्यक्ष(म)भावाकारतया प्रतिभाति तर्हि तदेव रूपं न तस्याः सदस्तु न स्मृतिरूपता तस्या-स्तन्नाप्रतिभासना(त्) वा बाधक प्रत्ययो रजतमसदेव प्रतिभास(मानम् ?) इत्युल्लेखेन प्रवर्त्तमानो रजता-भावमेवावग(च्छ)ति(:?), न भ्रान्तेः स्मृतिरूपतामिति न रजताभावसमये नापि बाधकप्रत्ययप्रवृत्तिकाले चान्तरदृष्टां स्मृतिरूपता-प्रतिपत्तिः। प्रतिपत्तिप्रमोषकल्पना। सर्वत्राप्येतदोषपरिजिहीर्षया विपरीतख्यातेरभ्यु-पगमः (न) श्रेयान्। यतो न ताव(त्रमृ)तेर्विपरीतत्वं तदैवाभावः ख्यातेरभावादप्रतिभासः न तर्हि 5 ख्यातेरभावे विपरीतख्यातिः यतो यदन्यप्रतिपत्तिः पूर्वदर्शनं तु कथं विपरीतख्यातिः ? न ह्यन्यदर्शनात् अना(?न्य)द् विपरीतं भवत्यतिप्रसङ्गात्। नापि विपरीताकारदर्शित्वं विपरीतख्यातिः यतोऽत्रापि यदि विपरीतमर्थं दर्शनं गृहणाति कथं तदा तद् भ्रान्तं भवेत् ? अन्यथा, नीलदर्शनस्यापि पीतदर्शनविपरीतार्थ-ग्राहिणो भ्रान्तताप्रसक्तिः।

न च भिन्नदेशादावभिन्नदेशादितया प्रति तद्वि (?प्रतीत्या) विपरीतख्यातिः, यतो देशादयः तत्र दर्शने 10 प्रतिभासमानाः यदि सन्तः प्रतिभान्ति तदा कथञ्चित् विपरीतख्यातिः। अथाऽसन्तस्तदाप्यसत्ख्यातिप्रसिक्तः

# [ भ्रान्तरजतस्थल में स्मृतिप्रमोष का निषेध ]

यदि प्रत्यक्षतः अभावाकार भ्रान्तरजतस्थल में दिखता है तो प्रत्यक्ष का वही अभावाकार सत् रूप स्वीकार किया जाय, न स्मृतिरूपता, क्योंकि स्मृतिरूपता उस में प्रतीत नहीं होती। 'रजत असत् ही प्रतिभासता है' — इस तरह के उल्लेखपूर्वक प्रवर्त्तमान बाधक प्रत्यय भी रजत के अभावाकार 15 को ही बोधित करता है, न कि भ्रान्ति की स्मृतिरूपता को। फलतः रजताभास क्षण में या बाधकप्रतीतिकाल में आन्तररूप से अदृष्ट स्मृतिरूपता की प्रतिपत्ति के प्रमोष की कल्पना नहीं करना चाहिये। तथा स्मृतिप्रमोषकल्पना के बदले सर्वत्र ही उक्त दोष के परिहारार्थ (यदि असत् ख्याति नहीं मानना है तो) आखिर अन्यथाख्याति का स्वीकार भी श्रेयस्कर नहीं है। यदि कहें कि — 'स्मृति का वैपरीत्य उसी काल में अभावात्मक ही है, मतलब ख्याति ही नहीं है — अप्रतिभास है' — तब तो ख्याति 20 के विरह में विपरीतख्याति फलित नहीं हुयी। प्रश्न अब यह है कि यदि अन्य किसी काल में ख्याति का वैपरीत्य यानी अभाव है तो इस से प्रस्तुत में क्या फल आया ?

यदि कहें कि (प्रस्तुत विषय से) भिन्न विषय की ख्याति ही विपरीत ख्याति है तो वह तो पूर्वदर्शन रूप ही है, यहाँ विपरीत ख्याति कैसे हुयी ? एक चीज के देखने पर अन्य चीज का वैपरीत्य नहीं हो जाता।

ऐसा कहें कि विपरीतख्याति का मतलब है कि विपरीत आकार का प्रदर्शकत्व, तो मतलब हुआ कि जो अर्थ विपरीत है उसको उस रूप से दर्शन ग्रहण करता है, इसमें वह भ्रान्त कैसे हो गया? अरे ! ऐसे तो फिर पीतदर्शन से विपरीत नीलअर्थग्राहि नीलदर्शन में भी भ्रान्तता प्रसक्त होगी।

#### [ एकदेशीय पदार्थ में अन्यदेशादिवृत्तित्व का भान अशक्य ]

यदि कहें कि — 'भिन्नदेशादि(गत) पदार्थ अभिन्नदेशादि (वर्त्तमान में दृश्यमान देशादिगत) तया 30 प्रतीति होती है वह है विपरीतख्याति — यह उचित व्याख्या है।' — तो यह ठीक नहीं है क्योंकि उस दर्शन में प्रतिभासमान देशादि यदि सत् है तो किसी भी तरह वह विपरीतख्याति नहीं है। यदि

सतां देशादीनां तत्राऽख्यातेः। न च तद्देशादिसम्बन्धग्रहणाद् विपरीतख्यातिः, यतस्तत्सम्बन्धोऽपि यदि सन् प्रतिभाति तदा सदर्धग्रहणात्र विपरीतख्यातिः। अथासंस्तदाप्यसत्ख्यातिर(स्त ?)सदर्धग्रहणात्। अन्यदेशादित्वं च भ्रान्तदृगवसेय(स्यै)वार्थस्य कल्पने (ल्प्यते) नान्यस्य, न तर्हि स्वप्नदृशो भ्रान्तत्वं तदवभासिनोऽन्यदेशादित्वाभावात्। तथापि तत्त्वे सर्वदृशां विपरीतख्यातित्वप्रसिक्तः। अथ भ्रान्तदृगवसेयस्यैवान्यदेशादितयाऽन्यदेशस्यापि ग्रहणमिति विपरीतख्यातिस्तत् तर्हि तस्यान्यदेशादित्वं भ्रान्तदृशाऽवसीयते उत पूर्वदर्शनेन ? तदिप यदीदानीन्तनस्यान्यदेशत्वावगतः(मः) तदाऽसंगतम् पूर्वदर्शनस्येदानी(न्तना)नामशक्यत्वादर्श(न)तश्चातिप्रसङ्गतो ग्राहकत्वानुपपत्तेः। नापि पूर्वमिदानीन्तनभ्रान्तदृगवसेयस्य तेन पूर्वदेशादिगतिः, इदानीन्तनज्ञानावसेयस्य पूर्वमभावात्।

न चैकमेव पूर्वापरदर्शनावसेयं वस्त्विति न दोषः, पूर्वापरदृग्भावयोरेकत्वाऽसिद्धेः। पूर्वदर्शनेन 10 वर्त्तमानदेशादिपरिहारेण पूर्वदेशादितयैव तस्यावगतेर्नेदानींतनस्य पूर्वादिताऽवगतिः। न च पूर्वदेशादिरे-(?देरि)व वर्त्तमानादेरिप ग्राहकमिति तेनैव पूर्वापरदेशादिना तथाऽवसीयते पूर्वदर्शनकाले वर्त्तमानदेशादेर-असत् ही प्रतिभासित होते हैं तो असत्ख्याति ही माननी पडेगी क्योंकि उस में सद्भूत देशादि का तो भान नहीं होता। यदि कहें - 'वही (पूर्वदृष्ट)देशादि सत् हो कर वहाँ भासित नहीं होते किन्तु उस का सम्बन्ध (जो अब यहाँ नहीं है और) भासित होता है – यही है विपरीतख्याति' – तो 15 यहाँ भी वे प्रश्न हैं — वह सम्बन्ध सत् है और भासता है या असत् ? यदि सत् है तो सदर्थग्रहण होने के कारण विपरीतख्याति हो नहीं सकती। यदि सम्बन्ध असत है तो असदर्थग्रहण होने के कारण असत्ख्याति हो गयी। यदि भ्रान्तदर्शनवेद्य अर्थ की अन्यदेशादिता भासने के कारण ही आप उस दर्शन को भ्रान्त कहेंगे – तो कभी भी स्वप्नदर्शन को भ्रान्त नहीं कह सकेंगे, क्योंकि उस में दृश्यमान अर्थों में अन्यदेशादित्व है ही नहीं। फिर भी स्वप्नदर्शन को भ्रान्त कहेंगे तो दर्शनमात्र को भ्रान्त 20 (विपरीतख्यातिरूप) मानने की विपदा आयेगी। यदि कहें कि - 'सर्व दर्शनों के विषयों में नहीं किन्तु जो भ्रान्तदर्शनगृहीत अर्थ है उस में ही स्वदेशवृत्तित्व के बदले अन्यदेशवृत्तितारूप से जो ग्रहण होता है वह विपरीत ख्याति – ऐसी व्याख्या करेंगे' – तो यहाँ प्रश्न हैं कि वह अन्यदेशादिवृत्तित्व उसी भ्रान्तदर्शन से ज्ञात होता है या पूर्वदर्शन से ? वह पूर्वदर्शन भी यदि वर्त्तमान भ्रान्तदर्शन के अन्यदेशादित्व का ग्राहक मानेंगे तो संगत नहीं है क्योंकि वर्त्तमान दर्शन के अन्यदेशादि पूर्वदर्शन का विषय बन <sup>25</sup> नहीं सकते, अतः उस का दर्शन शक्य नहीं है, फिर भी शक्य मानेंगे तो सभी दर्शनों से सभी अन्यदेशादि का ग्रहणरूप अतिप्रसंग होने से अन्यदेशादित्व का ग्राहकत्व भ्रान्तदर्शन में अनुपपन्न है। (?) वर्त्तमान भ्रान्त दर्शन से अन्यदेशादि (यानी पूर्वदेशादि) का बोध शक्य नहीं है क्योंकि उस काल में यानी पहले वर्त्तमानदर्शनग्राह्य देशादि विद्यमान ही नहीं थे।

# [ पूर्वदेशादि वर्त्तमानदेशादिता के ऐक्य का निषेध ]

30 यदि कहें कि — 'पूर्वापरदर्शनग्राह्य वस्तु एक ही है अतः उपरोक्त दोष निरवकाश है' — नहीं, पूर्वापरदर्शन ग्राह्य विषयों में एकत्व सिद्ध नहीं है। पूर्वदर्शन से जो गृहीत हुआ है वह वर्त्तमानदेशादि का स्पर्श न कर के पूर्व(तत्काल)देशादितारूप से ही गृहीत होता है, अतः वर्त्तमानकालीन वस्तु में

भावेन तत्सम्बन्धित्वस्य तेन तत्र प्रतिपत्तुमशक्तेः, भावे वा वर्त्तमानदेशादेः पूर्वदेशादिरूपतैव न इदानींतन-देशादितेति तदनुषक्तार्थावगतौ पूर्वदर्शने कथिमदानींतनस्य पूर्वीदितावगितः ? न च पूर्वदेशादिरेव वर्त्तमान-देशादिः प्रत्यिभज्ञानादविसतस्य परिगतार्थस्याप्येकतापत्तेः स्वप्नादिप्रत्ययस्य पूर्वप्रत्ययवदभ्रान्तताप्रसक्तेः एकविषयत्वात्।

न च प्रत्यभिज्ञानात् पूर्वापरदेशादीनां तद्दर्शनकाले सत्त्वेनाऽप्रतिभासनात् तत्सम्बन्धित्वस्याऽप्य- 5 प्रतिपत्तेरसतामिप देशादीनां तत्सम्बन्धित्वस्य वा तत्र प्रतिभासे दर्शनमस(त्)ख्यातिः स्यात्। अथ तद्देशा(दय)दयस्तत्सम्बन्धित्वं वा सत् तत्र प्रतिभाति तथा सित विद्यमानार्थग्राहित्वात् न भ्रान्तं भवेत्। पूर्वदेशादिमद्वस्तुप्रतिभासे च य(?त)दवभास एव न वर्त्तमानरूपतावगितिरिति न विपरीतख्यातिः, अपास्त-वर्त्तमानावभासस्य पूर्वरूपग्राहिणः स्मृतिस्तिद्व(?रूपस्य) विपरीत(स्या?)ख्यातित्वायोगात्। न च पूर्वकाल-

पूर्वदेशादिरूपता का भान शक्य नहीं। ऐसा कहें कि — 'पूर्वदर्शन पूर्वदेशादि की तरह वर्त्तमानादि 10 का भी प्राहक होता है अतः उसी से पूर्वापरदेशादिअवगाहितया वर्त्तमानादि का ज्ञान होता है।' — यह ठीक नहीं, क्योंकि पूर्वदर्शनकाल में वर्त्तमानदेशादि की सत्ता न होने से, वर्त्तमानदेशादिसम्बन्धिता का वहाँ उस से ग्रहण शक्य नहीं है। यदि फिर भी शक्य मानेंगे तो वर्त्तमानदेशादि में भी पूर्वादेशादिरूपता ही प्रसक्त होगी न कि वर्त्तमानदेशादिता, तब उस से अनुषक्त अर्थ का बोध पूर्वदर्शन से ही हो जाने पर पूर्वदर्शन में वर्त्तमान (काल या वस्तु) में पूर्वादि(काल)ता का भान होगा कैसे ? यदि पूर्वदेशादि 15 और वर्त्तमानदेशादि को एक ही मानेंगे तो प्रत्यभिज्ञा से अवभासित परिगत यानी तुल्य अर्थ का भी ऐक्य प्रसक्त होगा। फलतः पूर्वप्रतीति की तरह स्वप्नादि प्रतीति में भी जाग्रदृशागृहीत अर्थों की एकविषयता के कारण अभ्रान्तता की आपित्त होगी, क्योंकि वहाँ भी 'वही है यह' ऐसी प्रत्यभिज्ञा होती है।

#### [ असद भासित होने पर असत्ख्याति की आपत्ति ]

प्रत्यिभज्ञान से पूर्वापरदेशादि का ऐक्य सिद्ध नहीं हो सकता क्योंकि एकदेशादि दर्शन काल में अन्यदेशादि (या) पूर्वदेशादि का सत्त्वरूप से प्रतिभास नहीं होता, न तो उन के सम्बन्धित्व का भान होता है। यदि एकदेशादि के दर्शन काल में अन्यदेशादि या उन का सम्बन्धित्व असत् होने पर भी भासित होने का मानेंगे तो वहाँ दर्शन को असत् ख्याति रूप मानना पड़ेगा। यदि कहें कि — 'दर्शन में भासम्मान तहेशादि अथवा तत्सम्बन्धित्व सत् होते हैं' — तब तो सद्भूतार्थग्राहि होने से वह दर्शन 25 भ्रान्त नहीं होगा। जब पूर्वदेशादियुक्तवस्तु का प्रतिभास होता है तो उसी वस्तु का अवभास मानना चाहिये, वर्त्तमानरूपता का भान नहीं मानना चाहिये, फलतः विपरीतख्याति मानने की जरूर नहीं रहेगी। फिर भी मानेंगे तो जहाँ स्मृतिप्रत्यय में पूर्वरूप का ही ग्रहण है, वर्त्तमान का अवभास दूरापास्त है, उस में भी विपरीतख्यातित्व का अनिष्ट हो जायेगा। यदि कहें कि — 'भ्रान्तरजतस्थल में पूर्वकाल वर्तमानकालादितया भासित होने से भ्रान्तावभास के कारण उस को विपरीतख्याति मानेंगे' — तो यह 30 निषेधार्ह है क्योंकि वर्त्तमानदेश वहाँ प्रतिभासित नहीं होने से रजत में पूर्वरूपता का अभाव प्रसक्त होगा। कारण :— संनिकट हो कर जो रूप भासता है वही सत् हो सकता है, पूर्वदेशादित्व न तो

5

वर्त्तमानकालादितया भ्रान्तावभासनात् तत्र तद्विपरीता(?)ख्यातित्विमदानीन्तनदेशाऽप्रतिभासमान(ात्) तत्र जखादेः (?रजतादेः) पूर्वरूपताऽभावप्रसक्तेः। यतो यदेव तत्र संनिहितरूपमाभाति तदेव सदसत्तु(दस्तु) पूर्वदेशादित्वं न च भासमानं न चाभ्युपगमविषयः अन्यथा पीतादेव प्रतिभासमानस्य नीलादेः सत्त्वापत्तेः, सर्वस्य प्(?स)र्वात्मकतापत्तेः।

न च सर्व सर्वे(?सर्वस्य) सर्वात्मकतापत्ते(त्तिरभ्यूप)गम्यते एव, प्रत्यक्षेण तथाऽप्रतिपत्तेः। न चानुमानमपि सर्वस्य सर्वात्मकतामवगमयति, प्रत्यक्ष(।)नवतारे तत्रानुमानस्यापा(?प्य)नव(तारा)त्। अनुमानं च सर्वात्मकत्वसाधकत्वे प्रवृत्तो(त्तौ) प्रतिनियतरूप(।?)ग्राह्यवा(?ध्य)क्षमशेषं विपरीतख्यातितामनुभवेत्। न वाऽभेदग्राह्यनुमानमागमो वाऽवितथो (वितथो ?)व्यक्तं तु भेदावभासिनमस्तं (?न च तद्) वितथमित्यद्वैतापत्तिः अध्यक्षा(नु)मते भेदे अनुमानागमयोरभेदग्राहिणोः वैतथ्यापत्तेः, प्रत्यक्षतोऽवगतभेदे वस्तुन्यभेदग्राहिणोस्त-10 योरग्र(?न्य)थाग्रहणलक्षणस्य वैपरीत्यस्य भावात्। न चानुमाना(व?)गमबाधितत्वादभेदग्राह्यध्यक्षस्य चैतन्यं(?चाऽतत्त्वं), तद्बाधितत्वेन तयोरेक(?व)चैतन्यं(?चाऽतत्त्व)प्रसक्तेः। न च तत्त्वात् तस्य तदबाधकत्व-प्रसक्तेः। न चानुमान(।गम)योरभेदप्रतिपादकत्वं तयोर्भेदप्रतिपादक(त्व)योः ततः प्रतिभासाऽविशेषात। विपरीतख्यात्यभ्युपगमे सर्वासद्विपरीतख्यातिर्भवेत्। न च यदविसंवादि तन्न विपरीतख्यातिरिति वक्तव्यम् अविसंवादित्वस्याऽसिद्धेरित्यसकृत् प्रतिपादनात्।

15 भासता है न स्वीकृत किया जाता है। एक वस्तु के भासने पर अन्य वस्तु को सत् मानेंगे तो भासमान एक पीत से ही नीलादि की सत्ता मान लेनी पड़ेगी, फलतः पीतादि-नीलादि में भेद न रहने से भासमान सभी वस्तु में सर्वरूपता की आपत्ति होगी।

सभी में सर्वात्मकत्व की प्राप्ति का स्वीकार नहीं किया जा सकता, क्योंकि प्रत्यक्ष से ऐसा अवबोध नहीं होता। तथा, अनुमान भी सभी में सर्वात्मकता का बोधक नहीं है, प्रत्यक्ष अगृहीत वस्तु के 20 लिये अनुमान की पहुँच नहीं होती। यदि अनुमान वस्तु में सर्वात्मकता-साधन में सफल प्रवृत्ति करेगा, तो सर्वरूपता के बदले प्रतिनियतरूपग्राहि सफल प्रत्यक्ष विपरीतख्यातिरूप बन जायेगा। तथा, कोई भी अनुमान या आगम अभेदग्राहक प्रसिद्ध नहीं है। उलटे, अविपरीत (= सत्य) आगम (अनुमान) तो व्यक्तरूप से भेदावभासी है। 'अनुमान (या आगम) असत्य हो तो अद्वैतवाद प्राप्त हो जायेगा'-ऐसा नहीं कह सकते, क्योंकि प्रत्यक्ष से अनुज्ञात भेद के रहते हुए अभेदग्राहि अनुमान और आगम 25 में मिथ्यात्व की आपत्ति होगी। कारण :- भेद जब प्रत्यक्षसिद्ध है तब, वस्तुमात्र में अभेदग्राहि अनुमान और आगम में अन्यथाग्रहणरूप वैपरीत्य का भाव स्पष्ट है। यदि कहें कि — '(अ?)भेदग्राहि प्रत्यक्ष अनुमान-आगम दोनों से अबाधित होने से अतत्त्व हो गया' – तो यह मिथ्या है, क्योंकि प्रत्यक्षबाधित होने से अनुमान और आगम में ही अतत्त्व प्रसक्त होगा। यदि अनुमान और आगम भी तत्त्वयुक्त(भेदग्राहि) होंगे तो प्रत्यक्षबाधक नहीं होंगे। वस्तुतः अनुमान और आगम में अभेदप्रतिपादकत्व है नहीं। यदि 30 वे दोनों भेदप्रतिपादक होने पर भी अभेदप्रतिपादक ही माने जाय तो नील-पीतादिग्राहि किसी भी प्रतिभास में फर्क ही नहीं रहेगा। यदि आप भेदग्राहि प्रत्यक्ष को विपरीतख्याति कहेंगे तो सर्व प्रत्यक्ष असत हो जाने से विपरीतख्याति प्रसक्त होगी। 'नहीं, जो अविसंवादी है उस में विपरीतख्याति नहीं होगी।' --

10

[?? अपि च, पूर्वदृगवगतस्य रूपस्य पुनरवगमोऽविसंवादः। न च पूर्वदृगवगत(पुनरवगम)योर-भेदप्रतिपादकत्वम, पूर्वदृशः प्रच्युतत्वेन तत्राऽप्रतिभासे तदवगतस्यापि रूपस्याऽप्रतिभास(मा?)नात्। न च पूर्वप्रतिभास्येवे(वोत्तर)दर्शनावभासिरूपमित्येकत्वात् न पूर्व प्रतिभासते स्यनमसत्वामेकत्वस्यैवाऽसिद्धेः। तथाहि— दर्शने प्रतिभासमानं रूपं तद्दर्शनग्राह्यमस्तु पूर्वं न ग्राह्यं तु तत् कथमवगतं ? न तावत् स(?पू)र्वदर्शनेन, उत्तरकालं तस्याभावात्। यदापि तदासीत् न तदा वर्त्तमानं दर्शनं तदभावेन तदवसेयरूपावगतिः तदवसायाऽनिधगमे 5 तदवसेयरूपाऽनवगमात् अन्यथा सकलसन्तानदृगवसेयत्वप्रतिपत्तिप्रसक्तेः सर्व(ः) सर्वविद् भवेत्। न च तद्दर्शनेन तदवसायाऽव्यतिरिक्तभाविदृगवगतरूपपरिच्छेदः न पुनः तद्व्यतिरिक्तरूपपरिच्छेदा(?दो) भेदादेवेति वक्तव्यम्, यतो भाविदृगवगमस्य भेदतद(न)वसेयत्वादेवाध्यक्षस्याप्यप्रवृत्तिर्न पुनर्भेदात्। भिन्नेऽपि संनिहिते पक्षभृतेरुत्पत्तेरुपलम्भात तच्चाभिज्ञे(न्ने)ऽपि भाविदर्शनाग्राह्यत्वमस्ति इति न तत्राध्यक्षवृत्तिः।

ऐसा नहीं कहना क्योंकि पहले अनेक बार कह चुके हैं कि अविसंवादिता ही असिद्ध है। [ अविसंवाद का निर्वचन दूषित है ]

एक और बात :- अविसंवाद से ऐक्य मानने के लिये उस का ऐसा निर्वचन कि 'पूर्वदर्शनगृहीत पदार्थ का पुनर्ग्रहण' – यह वास्तविक नहीं है, क्योंकि उन दोनों में अभेदनिरूपकत्व शक्य नहीं। पूर्वदर्शन के नष्ट हो जाने पर, पुनरवगम काल में उस का प्रतिभास न होने से, नष्ट दर्शन से गृहीत रूप (= विषय) का पुनः प्रतिभास भी शक्य नहीं है। ऐसा नहीं कहना कि - 'एकत्व सिद्ध 15 होने से ही पूर्वप्रतिभासि रूप ही उत्तरदर्शनावभासि रूप है जुदा नहीं।' — क्योंकि पहले तो उन दोनों का एकत्व ही सिद्ध नहीं है। कैसे यह देखिये – जो रूप दर्शन में भासित हो वही दर्शनग्राह्य रूप होता है, जब दर्शन उत्पन्न होता है उस काल में उस में 'पूर्वता' नहीं होती तो वह उस दर्शन का ग्राह्म भी कैसे होगा ? तथा उत्तर काल भी किसी दर्शन (पूर्वदर्शन) से गृहीत नहीं हो सकता (क्योंकि किसी भी दर्शन काल में उत्तरता नहीं होती।) जब भी तथाकथित उत्तरदर्शन सत्ता में होगा 20 उस वक्त उस में वर्त्तमानता होगी, उत्तरता नहीं, तो उस के ज्ञेय रूप उत्तरता का बोध कैस होगा? जब तक बोध नहीं होगा, तो उत्तरतारूप के बोध का पता भी कैसे चलेगा, उस के ज्ञेयरूप का पता भी कैसे चलेगा ? यदि जैसे तैसे उन सभी का बोध मान लेंगे तो सकलसन्तान के दर्शनों में या उन के प्राह्मपदार्थों में एकव्यक्तिनिरूपित ज्ञेयत्व प्रसक्त होने पर सब लोग सर्वज्ञ है ऐसा मानने का संकट आयेगा।

यदि कहा जाय – एक दर्शन से, स्वअभिन्न जो भाविदर्शन का ग्राह्मरूप होगा, उस का ही भान होगा, न कि स्वभिन्नरूप का भान, क्योंकि वह भिन्न ही है अतः सब सर्वज्ञ नहीं होंगे। — तो ऐसा कहना उचित नहीं, क्योंकि 'भेद के कारण एक दर्शन की भाविदर्शनग्राह्यरूप के ग्रहण में प्रवृत्ति नहीं होती' ऐसा कथन गलत है, वास्तव में तो भाविदर्शनग्राह्यरूप भी पूर्व दर्शन ग्राह्यरूप से सर्वथा अभिन्न न होने के कारण ही प्रत्यक्ष की उस के ग्रहण में प्रवृत्ति नहीं होती। भेद होने 30 पर भी यदि प्राह्मरूप संनिहित होता है तो पक्षभूति (? प्रत्यक्ष) की उत्पत्ति होती दिखती है, दूसरी ओर अभेद होने पर भी असंनिहित होने से भाविदर्शनरूप की अग्राह्मता होने से उस में प्रत्यक्षप्रवृत्ति

न च भिन्नं भाविज्ञानावसेयसंनिहितत्वात् न तदवसेयमभिन्नं तु विपर्ययात् तदिधगम्यिमिति वक्तव्यम् भाविदृगसंनिधाने तदवभास्यस्याप्यसंनिहितत्वात् । यदि च भाविज्ञानदृशं तत् परिगतं चार्थं पूर्वदर्शनमवभासयित तदाऽसदर्थग्राहित्वात् भ्रान्तं तदासज्येत । तन्न प्रथमदर्शनेन भाविज्ञाने ग्राह्यरूपपरिच्छेदः तत्परिहारेण पूर्वकालताप्रतिभासोदयात् तत् प्रतिगतमेव रूपं तद्विषयोऽभ्युपगन्तव्यः । नापि वर्त्तमानं दर्शनं दृश्य मानस्य पूर्वदृगवभासिरूपमावेदयित तस्यापि स्वकालभाव(?)विरूपावभासकत्वेनोदयात् पूर्वदृशोऽप्रतिभासे तदवगतस्यापि रूपस्य तेनाऽग्रहणात् भपूर्वदृशोऽनवगमेऽपि (त)दवगतरूपपरिच्छेदाभ्युपगमात् पूर्वपूर्वज्ञानावभासिरूपपरिच्छेदापत्तिरित्युक्तत्वात् । अपि च, भपूर्वज्ञानावभासि रूपं वर्त्तमानावभासितया वा गृह्यते, वर्त्तमानदर्शनावगम्यं वा पूर्वज्ञानावभासितया ? С्ष्वयं वा परस्परसंसक्तमिति विकल्पाः।

^आद्ये विकल्पे वर्त्तमानदृगवभासिरूपाधिगतिरेव न पूर्वज्ञानावगतरूपाधिगमः। <sup>B</sup>द्वितीयेऽपि प्राक्तन-गि ज्ञानावगतरूपाधिगतिरेव पूर्वदृगवगतं च रूपमसदिति तद्ग्राहि वर्त्तमानं ज्ञानं भ्रान्तं भवेत्। पूर्वावभासप्रच्युते(:) तद्ग्राह्यताया अपि प्रच्युतेः। न हि तस्मिन् विनष्टे तत्प्रतिभासमानं रूपं संभवित प्रतिभासनप्रसङ्गात्। <sup>C</sup>नापि तृतीयः पक्षः तत्र हीदानीन्तनदृगवभासि पूर्वावभासाधिगम्यं च परस्परं संसक्तं रूपद्वयमाभातीति नैकतावगमः, इति न पूर्वदर्शनावगतेन रूपेण दृश्यमानरूपावगमो युक्तः। न च रूपान्तरेण दृश्यमानावगमो युक्तः, रूपान्तरावगमात् पूर्वज्ञानावभासिरूपानवगमात्। यतः अन्यरूपपरिच्छेदे नान्यत् परिच्छिन्नं भवित।

15 नहीं होती।

## [ पूर्वदर्शन-उत्तरदर्शन विषयों का ऐक्य असम्भव ]

यदि कहा जाय — 'भाविज्ञानज्ञेय से संनिहित होने के कारण भिन्न वस्तु दर्शनविषय नहीं होती किन्तु अभिन्न दर्शनप्राह्य विषय तो दर्शनविषय होने के कारण उस का ग्राह्य हो सकता है।' — यह बोलने लायक नहीं, क्योंकि भाविदर्शन संनिहित न होने पर उस से प्रतिपाद्य विषय भी संनिहित नहीं हो सकता। यदि पूर्वदर्शन भाविज्ञानदृग् तथा उस से परिगत (ग्राह्य) अर्थ का द्योतन करने लगेगा तो पूर्वदर्शन काल में भाविदर्शन और उस का ग्राह्य असत् होने से, असदर्थग्राहि बन जाने के कारण वह भ्रान्त प्रसक्त होगा। सारांश, प्रथमदर्शन के द्वारा भाविज्ञान के ग्राह्यरूप का भान शक्य नहीं। अतः उस से दूर रह कर पूर्वकालता के प्रतिभास का उदय होने से उस प्रतिभास से व्याप्त रूप ही उस का विषय मानना चाहिये।

तथा, वर्त्तमान दर्शन दृश्यमान वस्तु को पूर्वदर्शनभासितरूपयुक्त नहीं दिखाता है, क्योंकि वह भी स्वकालविद्यमानरूप का प्रतिभासक के स्वरूप से ही उदित होता है। पूर्वदर्शन के प्रतिभासाभाव में उस से गृहीत रूप का भी वर्त्तमान दर्शन से ग्रहण नहीं हो सकता। यदि पूर्वदर्शन का ग्रहण न हो कर सिर्फ उसके ग्राह्यरूप का ही भान वर्त्तमानदर्शन में स्वीकार करेंगे तब तो पूर्वपूर्वदर्शनगृहीत सकल रूपों का वर्त्तमान दर्शन में भान हो जाने का अनिष्ट आयेगा — पहले कह दिया है।

30 वहाँ ये दो प्रश्न भी खडे होंगे — वर्त्तमानदर्शन में पूर्वज्ञानगृहीत रूप यदि भासेगा तो किस प्रकार से ? <sup>A</sup>वर्त्तमानअवभासिरूप से, या <sup>B</sup>वर्त्तमानदर्शनगृहीत रूप पूर्वदर्शनावभासिरूप से भासता है ? <sup>C</sup>अथवा दोनों ही परस्परसंसक्त अपने और अन्य के यानी दोनों रूप से ?

न च वर्त्तमानदर्शनात् पूर्वदर्शनग्राह्यरूपपरिच्छेदः अभेदादेवेति वक्तव्यम् यतोऽभेदसिद्धौ पूर्वदृगवगतरूप-स्यावगत(?म)सिद्धिः तत्सिद्धौ चाभेदसिद्धिरितीतरेतराश्रयदोषप्रसिक्तः। तस्मान्न गृहीतस्य पुनर्ग्रहणसम्भव इति न संवादः। तदभावे च भ्रान्ताभ्रान्तज्ञानयोर्विशेषाभावात्र विपरीतख्यातिसंभवः ??]

नाप्यलौकिकत्वं भ्रान्तज्ञानावभासिनोऽर्थस्यात एव न्यायात्। तथाहि— न तावल्लौ(?दलौ)किकत्वा(ा?)प्रति-पत्तिः, यतो-म(?ऽ)भावस्य निःस्वभावतया केनचिदाकारेण परिच्छेत्तमशक्यत्वात्, परिच्छेदे वा (व)स्तृत्वापत्तेः 5 पुनरप्यलौकिकत्वाशंकाऽनिवृत्तेरनवस्थाप्रसिक्तः। न च लौकिकत्वादन्यच्च(?न्य)त्वमलौकिकत्वम्, यतो यदि तत् तदैव गृह्यते तदा भ्रान्तदृशोऽप्रवृत्तिर्भवेत्। न ह्यर्थक्रियार्थिनोऽलौकिकत्वपरिच्छेदप्रवृत्तिर्युक्तिमती

## [ पूर्वरूप-उत्तररूप ऐक्य के तीन पक्षों का निरसन ]

<sup>A</sup>प्रथम विकल्प :- पूर्वरूप यदि वर्त्तमानावभासिरूप से गृहीत होगा तो वही वास्तव होगा न कि पूर्वज्ञानगृहीतरूपविषयक भान । <sup>B</sup>दूसरा विकल्प :- पूर्वज्ञानगृहीतरूप का भान ही वास्तव है, किन्तु 10 वर्त्तमानदर्शन अब असत्ख्याति हो जायेगा, क्योंकि वर्त्तमान दर्शन के वक्त पूर्वरूप असत् है, अतः उस का ग्राहक ज्ञान भ्रान्त हो गया। जब पूर्वावभास च्युत हो गया तो पूर्वदर्शन के नष्ट होने पर उस में प्रतिभासित रूप भी जिन्दा नहीं रह सकता, अगर वह जिन्दा रहेगा तो उस के अवभास की आपत्ति होगी। <sup>C</sup>तीसरा पक्ष :- भी गलत है क्योंकि उस पक्ष में वर्त्तमानदर्शनावभासि रूप और पूर्वदर्शनावभासि रूप दोनों परस्पर मिले-जुले होने से एक के बदले दो रूप भासित होगा, तब ऐक्य का भान कैसे कहा जायेगा ? 15 सार :- पूर्वदर्शनावभासि रूप का वर्त्तमानदर्शनावभासि रूप के साथ ऐक्य का भान शक्य नहीं।

पूर्वदर्शन में दृश्यमान रूप का ही अन्य प्रकार से (अथवा वर्त्तमानदर्शन में पूर्वरूप का ही अन्य प्रकार से) अवबोध मान लेना अयुक्त है, क्योंकि तब अन्य प्रकार का ही अवबोध सत्ता में रहेगा, पूर्वज्ञानावभासिरूप का अवबोध नहीं रह पायेगा। कारण :- एक क्षण में एक रूप का जब भान रहेगा तब अन्य किसी भी प्रकार या रूप का बोध नहीं रह सकता। ऐसा उच्चार - 'अभेद के कारण 20 ही वर्त्तमान दर्शन से पूर्वदर्शनग्राह्य रूप का भान पूर्णतः सम्भव है' – नहीं करना, क्योंकि अभेद सिद्ध होने पर पूर्वदर्शनगृहीतरूप का वर्त्तमानदर्शन में अवबोध सिद्ध होगा और इस के सिद्ध होने पर अभेद सिद्ध होगा – इस प्रकार अन्योन्याश्रय दोष प्रसक्त होगा। फलतः, एक बार पूर्वगृहीत वस्तु का पुनः पुनः ग्रहण जब संभव नहीं है तब संवाद की बात ही कहाँ ? इस स्थिति में भ्रान्त-अभ्रान्त ज्ञानों में कुछ भी भेद न होने से विपरीतख्याति का भी संभव नहीं है।

## भ्रान्तज्ञानविषय अलौकिक नहीं होता 1

यदि कहें कि - 'भ्रान्तज्ञानगृहीत अर्थ वस्तुतः असत् नहीं किन्तु अलौकिक होता है, ज्ञान भ्रान्त नहीं होता' – तो यह निषेधाई है। उपरोक्त युक्तियाँ ही इस के विरुद्ध है। देखिये – अलौकिकत्व का भान संभव नहीं है। कारण :- अलौकिक कहा जाने वाला भाव वस्तुतः स्वभावविहीन ही होता है अतः किसी भी आकार-प्रकार से उस का बोध अशक्य है। यदि शक्य हो तब तो वह 'वस्तु' 30 ही है, अलौकिक नहीं क्योंकि उस का संवेदन होता है। अब यदि उस को अलौकिक वस्तु कहेंगे तो पुनः पुनः उस के अलौकिकत्व के बारे में शंकाएँ ऊठती रहेगी, पुनः उत्तर, पुनः शंका... अनवस्था प्रसक्त होगी। कारण :- अलौकिकत्व का शब्दार्थ है लौकिक से जुदा। यदि वह अर्थ जब गृहीत होता

न्याय्य(?नाप्य)न्यदाऽलौकिकत्वप्रतिपत्तिः, यतः 'नेदं रजतम्' इति कालान्तरेऽभावप्रतीतिस्तव जायते ना-ऽलौकिकत्वावगतिः। तदेवं प्रतिभासाऽविशेषात् प्रतिभासमानं केशोन्दुकादिवत् सर्वं निःस्वभावम्।

तथाहि— नावभासमानो नीलादिरवयवी, देशादिभिन्नस्थूलस्य तस्यैकत्वानुपपत्तेः। न ह्यनेकदेशसम्बन्ध-विरुद्धधर्माध्यासवत एकत्वं युक्तम् तथाप्येकत्वे घट-पट(ाव?यो)रिप न भेदो भवेत् विरुद्धधर्माध्यासादन्यस्याऽभेदकत्वात्। न च देशादिभेदेऽप्येकत्वप्रतिभासादेकता, देशादिभेदेन व्यवस्थितानामवयवानां प्रतिभासभेदादेव भेदात्। न ह्यव(१?)म-मध्यो(र्द्ध्वा)दिभागा ए(क)रूपतया प्रतिभा(न्)ति, पिण्डस्याणुमात्रतापत्तेः। न च तद्व्यितिरिक्तो ग्राह्याकारतां बहिर्बिभ्राणोऽवयवी प्रतिभाति। न च समानदेशतयाऽवयवेभ्यः पृथक्त्वस्याऽप्रतिभासो यतः समानदेशा अपि वातातपादयो भावाः पृथगवभासमाना लक्ष्यन्ते। न चैवमवयवनिर्भास इति नासौ तद्व्यवहारविषयः। न च 'एको घटः' इति प्रतीतेरवयवो(?वी) अवयवव्यक्तिरिक्तम(?ःसम)स्ति।

10 है उसी वक्त यह अलौकिकत्व भी गृहीत होता है — तब तो भ्रान्तदृष्टि स्वयं समझ जायेगा कि यह तो मेरे काम का नहीं (क्योंकि लौकिक नहीं है) अतः भ्रान्तदृष्टा की मरीचिजल में होने वाली प्रवृत्ति अनुपपन्न हो जायेगी। कारण :- जो तृष्णाशमनरूप अर्थक्रिया का अर्थी है उस की अलौकिकत्व ज्ञान से मरीचिजल में प्रवृत्ति का होना युक्तिसंगत नहीं है। यदि उसी वक्त नहीं किन्तु अन्य काल में अलौकिकत्व का पता चलेगा ऐसा कहा जाय तो वह भी स्वीकाराई नहीं। कारण :- आपने तो कालान्तर में अलौकिकत्व का नहीं किन्तु 'यह रजत नहीं है' इस ढंग के अभाव — की प्रतीति का स्वीकार किया है। इस प्रकार, तथाकथित भ्रान्त ज्ञान (जिस की किसी तरह न्यायतः उपपत्ति शक्य नहीं) एवं अभ्रान्त ज्ञान में कोई खास फर्क न होने से, केशोण्डुक की तरह ज्ञायमान वस्तुमात्र स्वभावविहीन है यह सिद्ध होता है।

#### [ अवयवी की सत्ता की सिद्धि अशक्य ]

20 सर्व शून्यवादी के विरोध में अवयवी की सत्ता प्रदर्शित की जाय तो वह भी परीक्षासह नहीं है। देखिये — भासमान नीलादि कोई स्थूल अवयवी नहीं है। उस में अवयवादि देशभेद-कालभेदादि के कारण एकत्व घटेगा नहीं। एक में अनेकदेशसम्बन्धरूप धर्म विरुद्ध है। विरुद्धधर्माध्यासग्रस्त हो उस में एकत्व नहीं हो सकता। फिर भी मानेंगे तो देशादिभेद से घट-पटादि का भेद भी लुप्त हो जायेगा, विरुद्धमीध्यास के अलावा और कोई वस्तु का भेदक नहीं होता। यदि देशादिभेद के रहने पर भी एकत्व-प्रतिभास से अवयवी-एकत्व स्वीकारेंगे तो यह शक्य नहीं, क्योंकि फिर तो देशादिभेद से अवस्थित अवयवों में भी प्रदेशभेद के बदले प्रतिभासभेद (चाहे वह सत्य हो या मिथ्या,) से ही भेद स्वीकारना पडेगा। आप जानते हैं कि अधोभाग-मध्यभाग-ऊर्ध्वभाग ये एकरूप से भासित नहीं होते, अगर इन की एकता मानेंगे तो सभी पिण्डों में परमाणुपर्यन्त अवयवों की एकता प्रसक्त होगी, मतलब एकमात्र परमाणु अवयव ही शेष रहेगा। वास्तव में, अवयव से पृथक् ग्राह्याकार धारण करता कुआ बाह्य अवयवी कोई दिखता नहीं। यदि कहें कि — 'अवयवी पृथक् है, किन्तु अवयव-अवयवी की प्रदेश-समानता के कारण अवयवी की अवयवों से पृथक्ता लक्ष में नहीं आती।' — ठीक नहीं है, क्योंकि वायु-सूर्यिकरणादि भावों में प्रदेशसमानता के रहने पर भी वे भाव पृथक् पृथक् ज्ञायमान

10

15

यतो घटावसायेऽपि तदवयवानाममुल्लेखश्चावसीयते नापरोऽवयवी <sup>▼</sup>वर्णाकृत्यक्षराकारशून्यस्य तस्य केनचिदप्य(न)नुभवाद् न कल्पनाऽवसेयोऽप्यवयवी सत्तामासादयति।

अनादिवासनासमुत्थं व्यवहारमात्रकमेवेदं मिथ्यार्थं ज्ञानम्। न च व्यवहारमात्रादेव बहिरेकं वस्तु सिद्धचिति 'नीलादीनां स्वभावः' इत्यत्रापि व्यवहारैकत्वात् स्वभावस्यैकताप्राप्तेः । अथ तत्र प्रतिभासभेदादेकत्वं बाध्यते तर्हि अत्रापि मध्योर्ध्वादिनिर्भासभेदात् घटादेरेकत्वं बाध्यत एवेति न बाह्योर्थोस्त्यवयविरूपः। नापि 5 परमाणुस्वभावः मध्योर्ध्वादिविभागप्रतिभासेऽप्यणूनामप्रतिभासमानात्। स्थूलरूपो हि नीलाद्यवभासः संवेद्यते, न च परमाणुषु प्रत्येकं स्थूलरूपसम्भवः, तथात्वे परमाणुत्वाऽयोगात्। नापि तेषु समुदितेषु स्थूलरूपसंगतिः, तथावस्थाभाविनामप्यणूनां स्वरूपतः सूक्ष्मत्वात् । न च तद्व्यतिरिक्तः समुदायः, तथात्वे द्रव्यवादप्रसङ्गात् होते दिखते ही हैं। इसी प्रकार अवयवी से पृथक् अवयवों का (प्रदेश समानता होने पर भी) निर्भास नहीं होता अतः 'अवयवी' नाम से कोई व्यवहारमात्र विषय नहीं है।

यदि कहें — 'घट एक है' इस प्रतीति से अवयवों से पृथक् अवयवी की सत्ता है' — तो गलत है, क्योंकि घट की ज्ञायमान दशा में भी उस के अवयवों (अग्र-पश्चादादि भाग) का ही दर्शन एवं उल्लेख लक्ष में आता है, अवयवों से पृथक् कोई अवयवी नहीं, क्योंकि वर्ण-आकृति-अक्षर-आकार (देखिये भा॰२ पृ॰ १६९/१४) से शून्य अवयवी का अनुभव किसी को नहीं होता। मतलब, विकल्पग्राह्य होने पर भी अवयवी स्वतन्त्र सत्तालाभ वंचित है।

## [ व्यवहार के बल पर बहिरर्थसिद्धि अशक्य ]

प्रश्न :- अर्थ मिथ्या है तो उस का ज्ञान कैसे ?

उत्तर :- वह तो सिर्फ एक व्यवहारमात्र है जो अनादिकालीन वासना से जन्म लेता है। व्यवहार मात्र से वास्तव में कोई बाह्य वस्तुसिद्धि नहीं होती। अन्यथा जब ऐसा व्यवहार होता है कि 'नीलादि का स्वभाव एक ही है' तब इस एकत्वसूचक व्यवहार से नीलादि स्वभाव के भेद का उच्छेद, एकत्व 20 की आपत्ति होगी। यदि वहाँ प्रतिभासभेद होने से एकत्व का बाध मानेंगे तो यहाँ मध्य-ऊर्ध्वादि भागों के प्रतिभासभेद से घटादि का एकत्व बाधग्रस्त ही है, अतः सिद्ध होता है की अवयवीरूप कोई बाह्यार्थ नहीं है।

तो क्या परमाणुस्वभाव भी असिद्ध है ? हाँ, घटादि के मध्य-ऊर्ध्वादि खण्डों का जैसे प्रतिभास होता है वैसे परमाणुओं का प्रतिभास कभी नहीं होता। नीलादिप्रतिभास स्थूलरूप से ही संविदित 25 होता है, एक एक परमाणु में स्थूल रूप का अवभास नहीं होता, यदि होगा तो उसे परमाणु कौन कहेगा ? समुच्चयरूप परमाणु (परमाणुपुञ्ज) में भी स्थूलता संगत नहीं होती, क्योंकि हजारो परमाणु इकट्ठे होने पर भी स्वरूपतः जो उन में सूक्ष्मता है वह दूर नहीं हो जाती। परमाणुओं से पृथक् तो कोई समुच्चय होता नहीं है। मानेंगे तो विज्ञानवादी आदि को 'द्रव्य'सत्ता मान लेना पडेगा। वहाँ भी कैसे दोष लगते हैं यह पहले कहा जा चुका है। सारांश, परमाणुओं में (प्रत्येक या समुदाय) 30

Jain Educationa International

<sup>▼.</sup> वर्णाकृत्यक्षराकारशून्यं गोत्वं हि वर्ण्यते १४७।। वर्णो = नीलादिः, आकृतिः = संस्थानं, अक्षरं = गवादिशब्दः, तेषामाकारो यथाप्रतीतः तेन शून्यं गोत्वं हि सामान्यवादिभिर्वण्यते। (प्र० वा० १४७ द्वि० परिच्छेद-पृष्ठ १४५)

तस्य चोक्तदोषत्वात् । ततो न परमाणुषु कथञ्चित् स्थूलरूपतासम्भवः । न चान्यादृगवभासोऽन्यादृशस्यार्थस्य ग्राहकः नीलदृशोऽपि पीतग्राहकतापत्तेः नियतव्यवस्थाविलोपश्चैवं प्रसज्यते ।

अपि च, नानादिक्सम्बन्धात् परमाणोरप्येकता असंगतैव। आह चार्चार्यः — षट्केन युगपद्ययोगात् परमाणोः षडंशता। [ ] इति। तदंशानामपि नानादिक्सम्बन्धात् पुनः सांशतापत्तेरनवस्थाप्रसिक्तः इति न परमाणुसद्भावः। न चार्थाभावे नियतदेश-कालाकारः प्रतिभासो न भवेत्ः वासनावलेन तथाभूतप्रतिभासस्य स्वप्नदशायामुपलब्धेः जाग्रद्दशायामपि तद्बलेनैव तदुदयसद्भावात् अर्थस्तु स्वरूपेण न क्वचित् सिद्धः। नापि प्रतिभासनियामकत्वेनेति नार्थवादो युक्तिसंगतः। न च वासनावलान्नियताकारं ज्ञानमेव सदस्तु न शून्यतेति वक्तव्यम् यतो नीलादिरूपं ज्ञानमप्येकानेकरूपमयुक्तम्। तथाहि— तस्यापि दिग्भेदान्नैकता अर्थवत् युक्ता प्रतिभासभेदाच्च। नापि नीलादिज्ञानं परमाणुरूपम् ज्ञानपरमाणूनामपि दिक्षट्कयोगात् सांशता- पत्तेरनेकप्रतिपत्तेरयोगाच्चोक्तप्रायम्। न च बहिरवभासमानो नीलादिर्वितथः बोधस्तु परिशुद्धोऽवितथ इति किसी भी तरह स्थूलता का सम्भव नहीं है। कभी एक प्रकार का दर्शनावभास अन्य प्रकार के अर्थ का ग्राहक नहीं हो सकता, अन्यथा नीलग्राहि दर्शन में पीतग्राहकता की आपित्त होगी, परिणामतः प्रतिनियत (यह पीतग्राहि है यह नीलग्राहि ऐसी) व्यवस्था भंगापन्न हो जायेगी।

## [ परमाणु में षड्दिक्संयोग से सांशता आपत्ति ]

15 और एक बातः — विविध दिशासम्बन्ध के कारण परमाणु में भी एकत्व संगत नहीं है। आचार्य ने कहा है — 'एक साथ छः दिशा के संयोग से परमाणु में छ अंशभाव (प्रसक्त है)।' तथा उन छ अंशों में भी छ दिशासम्बन्ध से पुनः पुनः सांशत्व प्रसक्त होने से आखिर अनवस्था दोष होगा। अतः परमाणुसत्ता असिद्ध है।

प्रश्न :- अर्थ के बिना नियतदेश नियतकालीनता नियताकार प्रतिभास कैसे होगा ? उत्तर :- 20 स्वप्नदशा में अर्थ के बिना भी वासना के प्रभाव से नियताकार प्रतिभास दिखता है, तो वासना के ही प्रभाव से नियताकार प्रतिभास का जागृति दशा में भी उदय हो सकता है, कहीं भी स्व-रूप से अर्थ की सिद्धि नहीं होती।

प्रश्न :- अर्थ नहीं होगा तो प्रतिभास का नियम कैसे सिद्ध होगा ?

उत्तर :- वह भी वासनाबल से संभवित है, अतः अर्थवाद युक्तिसंगत नहीं है। यदि कहें कि
25 — 'आखिर वासनाबल से नियताकार ज्ञान की तो सत्ता माननी होगी, तो शून्यता कैसे सिद्ध होगी ?'
— ऐसा नहीं है, क्योंकि अवयवी जैसे सिद्ध नहीं होता वैसे एकानेक विकल्पों के प्रहारभय से नीलादिस्वरूप ज्ञान भी युक्तिसिद्ध नहीं होता। देखिये— ज्ञान में भी अर्थ की तरह दिशाभेद के कारण षडंशता प्रसक्त होने से तथा प्रतिभासभेद के कारण एकत्व सिद्ध नहीं हो सकता। नीलादि ज्ञानपरमाणु की मान्यता भी जूठी है क्योंकि ज्ञानपरमाणुओं में भी दिशाभेद से सांशता आपित्त खड़ी है, तथा अनेकरूपता कि भी भासित नहीं हो सकती यह करीब पहले कह दिया था।

# [ अर्थ की तरह बोध भी असत् है ]

ऐसा मत कहना कि - 'बाह्य प्रतिभासमान अर्थ भले मिथ्या हो, परिशुद्ध भासमान बोध तो

वक्तव्यम्, तस्यानुपलब्धेरेवाभावनिश्चयात्। न च वासनाप्रतिबद्धत्वमनुभवस्य निश्चेतुं शक्यम् प्रत्यक्षस्य पौवापर्येऽप्रवृत्तेर्नान्वयव्यतिरेकनिश्चायकत्वम् तदनिश्चये च न हेतु-फलभावावगतिरध्यक्षात्। नाप्यनुमानम् प्रत्यक्षाभावे तस्याप्यप्रवृत्तेर्न हेतुफलभावः क्वचिदिप सिद्धिमासादयित।

किञ्च, यदि वासनाप्रबोधप्रभवं नील-सुखादिव्यतिरिक्तं प्रतिपुरुषनियतं संवेदनमनुभूयेत तदा विज्ञानवादो युक्तिसंगतः स्यात्, न च तत्कदाचनाप्युपलब्धिगोचरः। नील-सुखादेस्त्वेकानेकस्वभावाऽयोगात् वासनाजन्यस्यापि 5 परमार्थतोऽसम्भवात् सर्वधर्मशून्यतैव वस्तुबलायाता। नीलाद्यवभासस्य वासनाप्रतिबद्धत्वं संवृत्या शून्यत्वमुच्यते न सर्वसंवेदनाभावः तस्य कदाचिदप्यननुभवात्। न च प्रतिभासे सित कथं शून्यत्विमिति वक्तव्यम् तस्यैकानेकस्वभावाऽयोगतः शून्यतेतिप्रतिपादनात्। उक्तं चाचार्यण (प्र०वा०२-३६०) —

 ™'भावा येन निरूप्यन्ते तद्रूपं नास्ति तत्त्वतः। यस्मादेकमनेकं वा रूपं तेषां न विद्यते।।' इति।
 भगविद्भरप्युक्तम्— 'मायोपमाः सर्वे धर्माः' [ ] इति।
 तदिखलमेतत् यत् प्रतिभाति तद् द्विचन्द्रादिवत् सकलमसत्यम्।

सत्य हैं' — क्योंकि तथाकथित बोध की उपलब्धि न होने से उस का अभाव ही निश्चित होता है। उपरांत, बोध यानी अनुभव में वासना की मिलावट भी (यानी अशुद्धि भी) प्रत्यक्ष या अनुमान से निश्चित करना अशक्य है। पूर्व में वासना, उत्तर में ज्ञान — यहाँ इन का पूर्वापरभाव प्रत्यक्ष से गृहीत न होने से ज्ञान के साथ वासना का अन्वय-व्यितरेक गृहीत हो नहीं सकता। उस का निश्चय 15 (ग्रहण) न होने पर वासना-ज्ञान के कारण-कार्यभाव का भी प्रत्यक्ष से भान नहीं हो सकता। तथा, अनुमान तो प्रत्यक्ष के बिना प्रवर्त्तन के लिये पंगु है, अतः किसी भी तरह वासना-ज्ञान का कारण-कार्यभाव सिद्ध नहीं होता।

### [ सर्व धर्म मायाजाल है ]

उपरांत, विज्ञानवाद को तब युक्ति संगत मान लेते यदि वासनाप्रबोधप्रेरित तत्तत् पुरुष के साथ 20 नियत नील-सुखादि से पृथक् (स्वतन्त्र) कोई संवेदन अनुभविसद्ध होता, अरे ! वह तो कभी भी उपलब्धिगोचर होता नहीं। बाह्य नील-सुखादि में अथवा नील-सुखादिप्रितिभास में एकता-अनेकता के स्वभाविवकल्पों में एक भी घट नहीं सकता, वासनाजन्य माने फिर भी परमार्थ से उस की संभावना शक्य नहीं, अतः वास्तविक प्रमाणबल से तो सर्व धर्मों की शून्यता ही फिलत होती है। इस शून्यता का मतलब सर्वसंवेदनाभाव नहीं है किन्तु वासनागर्भित नीलादिअवभास काल्पनिक होने से शून्यता 25 कही गयी है। सर्वसंवेदना का अभावरूप इस लिए नहीं कि उस का कभी अनुभव नहीं होता। ऐसा मत कहना कि 'प्रतिभास होता है तो शून्यता कैसे ?' — प्रतिभास में एकस्वभाव/अनेक स्वभाव की संगित नहीं होती इस लिये शून्यता का निरूपण किया जाता है। धर्मकीर्त्त आचार्य ने (प्र॰वा॰ ३६०) कहा है — 'जिस रूप से भावों का प्रतिभास होता है वह तात्त्विक नहीं, क्योंकि उन का एक या

▼. प्रमाणवार्त्तिक-मनोरथनन्दिटीकायाम् — तस्माद् **भावा** ग्राह्यादयो **येन** रूपेण ग्राह्यत्वादिना **निरूप्यन्ते** = अनुभूयन्ते **तदूपं** तत्त्वतस्तेषां नास्ति । यस्मादेकं रूपमनेकञ्च रूपं तेषां न विद्यते । वस्तु भवदेकमनेकं वा स्यात् । न च ग्राह्याद्यभाव एकोऽनेको वा युक्तः । तस्मादुपप्लव एवायम् । ।

न चात्रैतत् प्रेरणीयम् — दृष्टान्त-दार्ष्टान्तिकभेदाभावे द्विचन्द्रादिनिदर्शनेन नीलाद्यवभासस्याऽसत्यता न साधियतुं शक्या। न ह्यसतो निदर्शनसंगितः। भेदे वा नाऽसत्यता भवेद् भावानाम्। पक्षदृष्टान्तयोर्हि भेदः सत्यत्वे सित भवित, असतः शश-विषाणादेरिव भेदानुपपत्तेः। तथा, साधनस्यास्तित्वे न शून्यता, नास्तित्वे न साध्यप्रतिपत्तिः। एवं वादि-प्रतिवादिप्राश्निकानामभावे न वादः सम्भवी। तत्सद्भावे च न शून्यता। आह च भट्टः — (श्लो॰ वा॰ निरा॰ श्लो॰ १२८-१२९)

'सर्वदा सदुपायानां वादमार्गः प्रवर्त्तते।। अधिकारोऽनुपायत्वात् न वादे शून्यवादिनः।। इति'

— यतो यदि पारमार्थिकदृष्टान्त-दार्ष्टान्तिकादिभेदाद् वादमार्गप्रप्रवृत्तिः, परस्याप्यसौ कथं भवेत्? न हि परमार्थतो भावभेदः प्रत्यक्षतोऽधिगन्तुं शक्यस्तदभावात्, नानुमानादपीति प्रतिपादितम्। न च परस्याभ्युपगमात् साधनादिभेदसिद्धेः तत्प्रवृत्तिः, अप्रमाणकाभ्युपगममात्रादर्थासिद्धेः कल्पितात्तु साधनादिप्रविभागाद्

10 अनेक रूप विद्यमान नहीं।' भगवन्त ने भी कहा है – सभी धर्म मायाजाल है।' अतः जो कुछ सब यह भासित होता है वह चन्द्रयुगल की भाँति सब मिथ्या है।

### [ साधनादि उपायविहीन शून्यवादी का वाद में अनिधकार - पूर्वपक्ष ]

यहाँ ऐसा प्रतिवाद नहीं उठाना :- भेद को जब आप (शून्यतावादी) असत् कहते हैं, तब तो दृष्टान्त - दृष्टान्तसाध्य दोनों का भेद न होने से, चन्द्रयुगल के दृष्टान्त से नीलादिप्रतिभास की असत्यता 15 की सिद्धि अशक्य है। असत् को दृष्टान्त नहीं किया जाता। यदि भेद सिद्ध मानेगें तो भावों की असत्यता प्रसिद्ध नहीं हो सकती। सत्यता होने पर ही पक्ष और दृष्टान्त का भेद संगत हो सकता है। शशशृंगादि की तरह वे यदि असत् हैं तो उन में भेदसंगित नहीं हो सकती। तदुपरांत, शून्यता की सिद्धि जिस साधन से की जाती है वह यदि सत् है तो शून्यता कैसे ? यदि असत् है तब उस से शून्यता-साध्य की सिद्धि नहीं होगी। एवमेव वादी-प्रतिवादी-सभासद् आदि कुछ नहीं है तो शून्यतासाधक वाद भी सम्भवित नहीं। यदि वादी... सब सत् हैं तो शून्यता कैसे ? श्लोकवार्तिक (निरा॰ श्लो॰ १२८-१२९ उत्त॰) में कुमारिलभट्ट कहते हैं —

'सद्भूत उपाय (हेतु आदि) के होने पर वादमार्ग प्रवृत्त होता है, शून्यवादी के पास कोई (सद्भूत) उपाय न होने से उन का वाद में अधिकार ही नहीं है।'

### [ साधनादिउपायवाले अर्थवादी का अनिधकार - उत्तरपक्ष ]

25 अर्थवादी के उपरोक्त प्रतिवाद का निषेध करते हुए शून्यवादी अर्थवादी को पूछता है कि (अब तक आप का अर्थवाद भेदादि सिद्ध नहीं हुआ — इस स्थिति में) वास्तव दृष्टान्त एवं पक्ष के भेद का अवलम्ब लेकर आप की भी वादमार्ग में प्रवृत्ति कैसे सुसंगत हो सकती है ? पहले जो हमने कहा है — परमार्थ से तो, कोई भावभेद प्रत्यक्ष से सिद्ध करना शक्य है, क्योंकि तथाविध प्रत्यक्ष की सत्ता नहीं है, न अनुमान से सिद्ध है। (जब भावभेद असिद्ध है तो साधनादि भी असिद्ध होने 30 से अर्थवादी कैसे वाद करेगा ?) यदि कहें कि — 'शून्यवादी अनेक बार साधनादि का प्रयोग करते हैं, अन्य लोग (विज्ञानवादी आदि) भी करते हैं, अतः करिबन अन्य सब लोगों को उस में सम्मित होने से साधनादिभेद सिद्ध हो जाता है, अतः वादप्रवृत्ति निर्बाध शक्य है।' — तो यह गलत है,

बाह्यार्थव्यवस्थार्थवादिनो युक्तिमती, शून्यवादिनोऽपि तत्प्रसिद्धेनैव तेन शून्यताव्यवस्थाया न्यायप्राप्तत्वात्। तथाहि— तस्यापि साधनादिभेदव्यवहारो लोकप्रसिद्धः प्रागासीत्, तेन यदि शून्यता व्यवस्थाप्यते न तेन कश्चिद् दोषः 'गतोदके कः खलु सेतुबन्धः' [ ] इति न्यायात्। उक्तं चाचार्येण 'सर्व एवायमनुमानानुमेयव्यवहारः सांवृतः"। [ ] इत्यादि। ततः सांवृता अनुमानगम्या शून्यता।

व्यवहारबलादप्रतिभासमानमेकत्वादिकं रूपं कल्पयितुं युक्तम् प्रतिभासव्यतिरेकेण व्यवहारस्याप्ययोगात्। ततो

यद्वा नीलादीनां प्रतिभासमानानां यत् कल्पितमेकत्वादिरूपं तस्याऽप्रतिभासादेव निषेधः। न हि 5

बाह्यमाध्यत्मिकं वा रूपं न तत्त्वम् किन्तु सांवृतमेव। संवृतिश्च त्रिधा सुगतसुतप्रसिद्धा — (१) लोकसंवृतिर्मरीचिकादिषु जलभ्रान्तिरेका, (२) तत्त्वसंवृत्तिः सत्यनीलादिप्रतीतिर्द्वितीया, (३) अभिसमयसंवृतिर्योगिप्रतिपत्तिस्तृतीया, योगिप्रतीतेरिप ग्राह्य-ग्राहकाकारतायाः प्रवृत्तेः। उक्तं च भगविद्भः — 'कतमत् संवृतसत्त्वं
अन्यलोगों के अप्रामाणिकमत मात्र के आधार से कोई अर्थसिद्धि शक्य नहीं। यदि अर्थवादी को कल्पित 10
साधनादि भेद से बाह्यार्थव्यवस्था करना इष्ट है तो हम उसे न्यायोचित मानते हैं और तब हमारे
शून्यवादीयों की ओर से भी कल्पित साधनादि से शून्यता की सिद्धि न्यायोचित ही है। देखिये —
शून्यवादीमत से भी, परापूर्व से जो लोकप्रसिद्ध (किन्तु कल्पित) साधनादिभेद व्यवहार चलता था
चलता आया है उसी का उपयोग कर के यदि शून्यता की सिद्धि की जाती है तो इस में कोई

जान लिजिये कि एक बार शून्यता सिद्ध हो जाने पर, उत्तरकाल में आप के युक्तिप्रहार से साधनादि भेद समाप्त हो जाय तो हमें कोई आपित्त नहीं है (अपि तु इष्टापित्त है) क्योंकि वह तो पानी बह जाने पर पालीबन्ध करने की चेष्टा है। (यानी अर्थवादरूप जल बह जाने पर आप शून्यवादभंगरूप पाली बन्ध करते ही रहिये। तकलीफ नहीं। हमारे आचार्य ने यही कहा है — 'पूरा ही अनुमान-अनुमेय व्यवहार जूठा है।' इत्यादि। अत एव अनुमानसिद्ध शून्यता को भी आप अर्थ 20 की तरह काल्पनिक कहें तो मंजूर है।

#### [ शुद्धतर पर्यायवादी ऋजुसूत्र मत से सर्वं शून्यम् ]

अथवा, इस तरह शून्यता जान सकते हैं — प्रतिभासमान नीलादि का एकत्वादिरूप कल्पित है उस का प्रतिभास नहीं होने से वह निषेधपात्र है। अप्रतिभासमान एकत्वादि रूप, सिर्फ एकत्वादिव्यवहार के आधार पर सत्य मान लेना उचित नहीं। प्रतिभास के न होने पर व्यवहार भी अकिंचित्कर है। 25 सारांश, बाह्य अथवा अभ्यन्तर नीलादि या सुखादि कोई भी रूप तात्त्विक नहीं है, सांवृत यानी अविद्या = कल्पना (= संवृति) शिल्प है। बुद्धमतानुयायीओं में संवृत्ति के तीन प्रकार कहे गये हैं - (9) लोकसंवृत्ति जिस से मरुमरीचिका में जलभ्रान्ति होती है। (२) तत्त्वसंवृति जिस से नीलादि बाह्य में सत्यत्व प्रतीति होती है, (३) अभिसमय संवृति जिस से योगीगण को आध्यात्मिक (= अभ्यन्तर) अनुभूतियाँ होती है, लेकिन वह भी कल्पनाशिल्प इस लिये है कि उन की अनुभूतियाँ ग्राह्य-ग्राहकाकार 30 से प्रवृत्त रहती है, ग्राह्य-ग्राहकभाव आकार सत्य नहीं है। भगवंतोंने 'संवृतिसत्त्व कितने हैं ?' इस प्रश्न के उत्तर में कहा है कि लौकिकव्यवहार पर्यन्त (सब काल्पनिक है।)। इस तरह निश्चित हुआ

दोष नहीं है।

15

यावल्लोकव्यवहारः' [ ] इति व्यवस्थितं सर्वधर्मविरहः शून्यतेति शुद्धतरपर्यायास्तिकमतावलम्बी ऋजुसूत्र एवं व्यवस्थितः।

## [ सौत्रान्तिकादिचतुष्कस्य ऋजुसूत्रादिचतुष्केऽवतारः ]

अथवा, सौत्रान्तिक-वैभाषिकौ बाह्यार्थमाश्रितौ, ऋजुसूत्र-शब्दौ यथाक्रमम् वैभाषिकेण नित्यानित्यशब्द-वाच्यस्य पुद्गलस्याभ्युपगमात् शब्दनयेऽनुप्रवेशस्तस्य। बाह्यार्थप्रतिक्षेपेण विज्ञानमात्रं समभिरूढो योगा-चारः। एकानेकधर्मविकलतया विज्ञानमात्रस्याप्यभावः इत्येवं भूतो = व्यवस्थितः एवम्भूतो माध्यमिकः। इति व्यवस्थितमेतत् 'तस्य तु शब्दादयः शाखा-प्रशाखाः सूक्ष्मभेदा इति।।५।। (प्रथमकाण्डे पञ्चमगाथा-व्याख्या समाप्ता)।

# [ निक्षेपेषु द्रव्य-पर्यायनययुगलावतारः ]

'नयानुयोगद्वारवत् शेषानुयोगद्वारेष्वपि द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिकौ मूलव्याकरणिनौ' इति दर्शयन्त्य (? कि सर्वधर्मनास्तित्व शून्यता है। ऐसी शून्यता का अतिशुद्ध पर्यायास्तिक मतावलम्बी ऋजूसूत्र नय स्वागत करता है। (अतिशुद्ध कैसे ? – पर्यायास्तिक होने से पहले 'द्रव्य' को असत् ठहराया, ओर गहराई में जा कर बाह्य पर्यायों को भी असत् ठहराया, फिर नील-सुखादि ज्ञान (सविषयक ज्ञान) पर्यायों को भी असत् ठहराया, इस तरह सर्वधर्मों को असत् ठहराया और शून्यता स्वरूप अतिशुद्ध मध्यम 15 प्रतिपद का स्वीकार किया, इस लिये यह अतिशुद्ध पर्यायवादी ऋजुसूत्रमत है।)

## [ ऋजुसूत्रादि चार नयों में सौत्रान्तिकादि चार मतों का प्रवेश ]

पाँचवी मूल कारिका में सूत्रकार सिद्धसेन दिवाकरसूरि ने कहा है कि शब्दादि तीन नय ऋजुसूत्र की ही शाखा-प्रशाखारूप हैं - इस का स्पष्टीकरण व्याख्याकार अभयदेवसूरि दूसरे प्रकार से करते हैं अथवा — क्षणिकवादी सौत्रान्तिक वाह्यार्थ मानने के कारण ऋजुसूत्र स्वरूप है। वैभाषिक भी बाह्यार्थ 20 को इस तरह मानता है कि पुद्गल शब्दवाच्य है चाहे वह शब्द नित्य हो या अनित्य। (मतलब कि इस में अनित्य पुद्गलरूप बाह्यार्थ को अनित्य शब्द से अपोहात्मकरूप से वाच्य माननेवाले) वैभाषिक का भी शब्दनय में समावेश हुआ — (एवं पुद्गल को नित्यशब्दवाच्य माननेवाले मीमांसक के मत का भी शब्दनय में प्रवेश समझ लेना – यह प्रासंगिक बात है।) योगाचार यानी विज्ञानवादी बाह्यार्थ का विरोधी बन कर विज्ञानमात्र के ऊपर अपने मत का आक्रमक ढंग से आरोहण करने के कारण समभिरूढनय 25 में प्रविष्ट है। तथा माध्यमिक, एवं = एकानेकधर्मों की संगति शक्य न होने से विज्ञान का भी अभाव है इस प्रकार, भूत = निश्चय कारी होने से एवम्भूतनय में माध्यमिक का प्रवेश है। निष्कर्ष (या निगमन) यह सुनिश्चित हो गया कि शब्दादि तीन नय ऋजुसूत्रनय के सूक्ष्मभेदरूप शाखाप्रशाखातुल्य हैं।।५।। (पहले काण्ड की पंचमकारिका की विस्तृत व्याख्या समाप्ता।) श्री परमेश्वराय नमः।।

## [ निक्षेपों में द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक का अवतार ]

श्री दिवाकर सूरिजीने पांचवी गाथा के द्वारा ऋजुसूत्रादि चार नयों का प्रदर्शन किया - अब 30 छट्टी गाथा की अवतरणिका व्याख्याकार दो प्रकार से दिखा रहे हैं -

(१) नयस्वरूप अनुयोगद्वारों की तरह शेष (निक्षेपरूप) अनुयोगद्वारों में भी द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक

20

25

#### यन्न)नयोर्व्यापकताम्-

# [मूलम्] नामं ठवणा दविएत्ति एस दव्वद्वियस्स निक्खेवो। भावो उ पज्जवद्विअस्स परूवणा, एस परमत्थो।।६।।

इत्यनया गाथया दर्शयत्याचार्यः।

अथवा वस्तुनिबन्धनाध्यवसायनिमित्तव्यवहारमूलकारणतामनयोः प्रतिपाद्य, अधुना अध्यारोपिताऽ-नध्यारोपितनाम-स्थापना-द्रव्य-भावनिबन्धनव्यवहारनिबन्धनतामनयोरेव प्रतिपादयन्नाहाचार्यः नामं ठवणा इत्यादि।

अस्याश्च समुदायार्थः – नाम स्थापना द्रव्यम् इति एष द्रव्यार्थिकस्य निक्षेपः। भावस्तु पर्यायार्थिक-निरूपणाया निक्षेपः इति एष परमार्थः।

#### [ नामनिक्षेप:- व्याख्या-संकेत-विषया: ]

तत्र यस्य कस्यचिद् वस्तुनो व्यवहारार्थमिभधानं निमित्तसव्यपेक्षमनपेक्षं वा यत् संकेत्यते तद् नाम । संकेतकरणात् (णं तु) क्वचिदभेदेन यथा 'अयं घटः' इति, क्वचिद् भेदेन यथा "अस्य चायं 'घट'- शब्दो वाचकः" इति भेदेन । एतच्च समानाऽसमानाकारपरिणत्यात्मकेऽपि वस्तुनि समानाकारप्रतिपादनायैव नियोज्यते तस्यानुगतत्वेन तत्र संकेतकरणसौकर्यात् । असमानपरिणतेष्वननुगमात् आनन्त्याच्च न तत्र 15 नय कैसे मूलव्याकरणी हैं यह छट्ठी गाथा से दिखाते हुए, उसी गाथा से द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक की व्यापकता आचार्य सिद्धसेनसूरि प्रकट करते हैं —

(२) अथवा वस्तुमूलक अध्यवसाय और वस्तु निमित्तक व्यवहारों का मूल कारण उक्त दो नय हैं यह दिखा कर, अब अध्यारोपित, या वास्तव नाम-स्थापना-द्रव्य निक्षेप एवं भावनिक्षेप मूलक व्यवहार की नींव भी ये ही दो नय हैं — ऐसा आचार्य सिद्धसेनसूरि दिखा रहे हैं —

गाथार्थ :- नाम-स्थापना-द्रव्य ये द्रव्यार्थिक के निक्षेप हैं, 'भाव' पर्यायार्थिक की प्ररूपणा है — यह परमार्थ है।।६।।

**व्याख्यार्थ** :- गाथा का समुदित अर्थ है **—** नाम-स्थापना एवं द्रव्य ये तीन द्रव्यार्थिक के (मान्य) निक्षेप हैं, भाव तो पर्यायार्थिक निरूपण का (मान्य) निक्षेप हैं **—** यह परमार्थ है।

#### [ नामनिक्षेप के विषय-संकेत-और व्याख्या ]

यहाँ — जिस किसी भी वस्तु के व्यवहार को चलाने के लिये जिस अभिधान का यानी जिस शब्द के प्रयोग का संकेत यानी निर्धारण किया जाता है उस शब्द को नाम (निक्षेप) कहा जाता है, चाहे वह (गो-इत्यादि) शब्द संकेत वस्तुगत (गमनक्रियादि) निमित्त से निरपेक्ष हो या सापेक्ष। [यहाँ नाम आदि को 'निक्षेप' इस लिये कहा जाता है कि एक बार एक वस्तु के लिये जो नाम- 30 निर्धारण हुआ है, उस नाम का संकेत किसी एक ही पदार्थ में हो यह जरूरी नहीं, नाममात्र अनेकार्थक होता है। तब प्रतिनियत देश-काल-संदर्भ के अनुसार वह नाम किस अर्थ में प्रयुक्त है उस का अन्वेषण कर के नियत अर्थ के साथ उस नाम का सम्बन्धग्रहण किया जाता है — इस निर्धारण को ही निक्षेपण या निक्षेप कहा जाता है और निक्षेपण के आधारभूत (नामार्थ, स्थापना, द्रव्य भाव रूप) विषयों को

Jain Educationa International

संकेतः कर्तुं शक्यः। शब्दव्यापाराच्च वस्तुगतसदृशपरिणतेरेव प्रतिभासता(?सनात्), स एव शब्दार्थः यः शाब्द्यां प्रतीतौ प्रतिभातीति नाऽसदृशपरिणामोऽत्यन्तविलक्षणः तस्यार्थ इति वस्तुस्थितिः।

# [ शब्दब्रह्मवादिभर्तृहरिमतपूर्वपक्षो द्रव्यार्थिकानुगामी ]

▼अत्र च द्रव्यार्थिकमतवलम्बी शब्दब्रह्मवाद्याह भर्तृहरिः- (वा० पदी०१-१)

\*अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदक्षरम्। विवर्त्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः।।

अत्र आदिः = उत्पादः, निधनं = विनाशः, तदभावाद् 'अनादिनिधनम्', अक्षरम् इति अकाराद्यक्षरस्य निमित्तत्वात्, अनेन च विवर्त्तोऽभिधानरूपतया निदर्शितः, 'अर्थभावेन' इत्यादिना त्वभिधेयो विवर्त्तः, 'प्रक्रिया' इति भेदानामेव संकीर्त्तनम्। 'ब्रह्म' इति पूर्वापरादिदिग्विभागरहितम् अनुत्पन्नम् अविनाशि यच्छब्दमयं ब्रह्म तश्च(?स्या)यं रूपादिभावग्रामपरिणाम इति श्लोकार्थः।

10 भी प्रचुरतया निक्षेप कहा जाता है। 'पदवृत्तिग्रहणानुकूलव्यापारः निक्षेपः' यह उस की सरल व्याख्या है और उस व्यापार के विषयभूत नामादि चार को प्रचुरतया निक्षेप कहा जाता है।)

उपरोक्त संकेतग्रहण कभी अभेदभाव से किया जाता है — जैसे 'यह घट है', यहाँ कम्बुग्नीवादिमान् पदार्थ को अभिन्नरूप से घट-शब्द के साथ निर्दिष्ट किया जाता है। कभी संकेतग्रहण भिन्नरूप से भी होता है जैसे — 'इस वस्तु का (घट का) घटशब्द वाचक है।' यहाँ घट अर्थ और घट शब्द का भेदनिर्देश है। (नाम निक्षेप की व्याख्या और संकेत का स्पष्टीकरण हुआ, अब विषयभूत सामान्य का निर्देश करते हैं —) निक्षेप का यानी शब्दप्रयोग का विषय है सामान्य। (यानी नामोच्चार के द्वारा निर्देश किया जाता है वस्तुसामान्य का, वस्तुविशेष यानी व्यक्ति का नहीं। (मीमांसक और बौद्ध के मत से नाम जाति का वाचक होता है, नैयायिक के मत से जातिविशिष्ट व्यक्ति का वाचक होता है।) व्याख्याकार कहते हैं कि वस्तुमात्र तुल्यातुल्याकारपरिणामरूप होती है। नाम का प्रयोग तुल्याकार परिणाम (सामान्य या जाति) को ही निर्दिष्ट कर सकता है क्योंकि वह अनेक व्यक्तियों में व्याप्त रहता है, फलतः उस में संकेत करना बहुत सरल वन जाता है। असमानपरिणाम (यानी भेद अथवा विशेष अथवा व्यक्ति) के प्रति संकेत करना शक्य नहीं क्योंकि कोई भी व्यक्ति अन्य व्यक्तियों में व्याप्त नहीं होती, व्यक्तियाँ अनन्त हो सकती है, एक एक व्यक्ति को पकड कर संकेत करना शक्य नहीं। यह सर्वविदित है कि शब्दप्रयोग से वस्तुनिष्ठ तुल्याकार परिणाम ही भासित होता है, शब्दार्थ वही होता है जो शाब्दिक प्रतीति में भासता है। अतुल्याकारपरिणाम (= विशेष) ऐसा विलक्षण है कि शब्दप्रयोग से नहीं भासता अतः वह नाम का वाच्य अर्थ नहीं होता — यह है वास्तविकता।

# [ द्रव्यार्थिकसदृश शब्दब्रह्मवादी भर्तृहरिमत- पूर्वपक्ष ]

दो नय के संदर्भ में नामनिक्षेप प्रकरण में, भर्तृहरि पंडित का शब्दब्रह्मवाद कुछ अंश में द्रव्यार्थिकनय का अनुसरण करने वाला है — व्याख्याकार विस्तार से उस के मत का निरूपण करते हैं — (वाक्यपदीय 30 ग्रन्थ में 'अनादि... जगतो यतः' श्लोक है) अनादि... 'शब्दस्वरूप ही ब्रह्म है, वह अनादि-अनन्त है,

www.jainelibrary.org

<sup>▼.</sup> सम्पूर्णोऽयं शब्दब्रह्मपक्षः अविकलतया तत्त्वसंग्रहपञ्जिकायां पृ.६ कारिका १२८ तः पृ.७५ कारिका १५२ मध्ये दृष्टव्यः। (इति भूतपूर्वसम्पादकौ) ☀. श्लोकोऽयं वाक्यपदीय- तत्त्वसंग्रहपञ्जिका - द्वादशारनयचक्र-प्रमेयकमलमार्त्तण्ड-स्याद्वादरत्नाकर-स्याद्वादकल्पलता-नयोपदेश- टीकाद्यनेकग्रन्थेषु दृश्यते। (भूतपूर्वसम्पादकौ)

एतच्च शब्दस्वभावात्मकं ब्रह्म प्रणवस्वरूपम् स च सर्वेषां शब्दानाम् समस्तार्थानां च प्रकृतिः। अयं च वर्ण-क्रमरूपो वेदस्तदिधगमोपायः प्रतिच्छन्दकन्यायेन तस्यावस्थितत्वात्। तच्च परमं ब्रह्म अभ्युदय-निःश्रेयसकलधर्मानुगृहीतान्तःकरणैरवगम्यते। अत्र च प्रयोगः — ये यदाकारानुस्यूतास्ते तन्मयाः यथा घट-शरावोदञ्चनादयो मृद्विकारानुगता मृण्मयत्वेन प्रसिद्धाः, शब्दाकारानुस्यूताश्च सर्वे भावा इति स्वभावहेतुः। प्रत्यक्षत एव शब्दाकारानुगमोऽनुभूयते। तथाहि— अर्थेऽनुभूयमाने शब्दोल्लेखानुगता एव सर्वे प्रत्यया 5 विभाव्यन्ते। उक्तं च — (वाक्यप॰ १-१२४)

न सोऽस्ति प्रत्ययो लोके यः शब्दानुगमादृते। अनुविद्धमिव ज्ञानं सर्वं शब्देन भासते।। इति। न च वाग्रूपताननुवेधे बोधस्य प्रकाशरूपतापि भवेत् तस्याऽपरामर्शरूपत्वात् तदभावे तु तस्याऽभावात् बोधस्याप्यभावः, परामर्शाभावे च प्रवृत्तः(?त्त्या)दिव्यवहारोऽपि विशीर्येत इति। आह च (वाक्यप०१-११५)

अक्षर है, उसी के अर्थतादात्म्यभाव से इस जगत की प्रक्रिया विवर्त्तमान है।' इस श्लोक का शब्दार्थ 10 — आदि = उत्पाद, निधन = विनाश, दोनों के न होने से अनादि-निधन। अक्षर = अकारादि अक्षरों का निमित्त, निमित्तभाव से यहाँ शब्दात्मक स्वरूप से उस के विवर्त्त का निर्देश किया है। 'अर्थभावेन' (= अर्थतादात्म्यभाव से) इस पद से शब्दप्रतिपाद्य विवर्त्त का निर्देश किया है। (विवर्त्त का मतलब है जो किसी के प्रपञ्च के रूप में भासमान होता है।) 'प्रक्रिया' पद से शब्द और अर्थ के विवर्त्त के अनेक भेदों का निर्देश है। ब्रह्मपद से — पूर्व-पश्चिमादिदिशाभेदशून्य अनुत्पन्न अविनाशि शब्दमय 15 ब्रह्म सूचित किया है। यह जगत् उसी का विवर्त्तरूप है, मतलब कि रूपादिभावसमुदायात्मक परिणामरूप है। श्लोकार्थ पूरा हुआ।

यह शब्दात्मकस्वभावरूप ब्रह्म प्रणव (यानी ॐकार) स्वरूप है, वही एक समस्त शब्द और सम्पूर्ण अर्थसमुदाय की प्रकृति यानी मूल उपादान या उद्गमस्थली है। शब्दब्रह्म की पहचान कराने वाला वेद है जो कि क्रमिक वर्णसमुदायात्मक है, वेद में ही शब्दब्रह्म प्रतिबिम्बन्यास से अवस्थित होने के कारण 20 उस को शब्दब्रह्मज्ञान का उपाय दिखलाया गया है। परमब्रह्मतत्त्व का विशुद्ध बोध उन्हीं को होता है जिन का हृदय अभ्युदय-निःश्रेयस फलक धर्मतत्त्व से आप्लावित रहता है। इस को समझने के लिये एक प्रयोगः — 'जिस आकार से जो भाव आप्लावित होते हैं वे भाव तन्मय (तदाकार) होते हैं, उदा. घट-शराव-उदञ्चन आदि भाव मिट्टी के परिणामों से आप्लावित होते हैं वे मिट्टीमय ही होते हैं — यह प्रसिद्ध है। सभी भाव शब्दाकार से आप्लावित होते हैं (इस लिये शब्दतादात्म्यापन्न होते 25 हैं।)' यह स्वभावहेतुक प्रयोग है। समस्त भाव शब्दाकारानुविद्ध हैं यह तो प्रत्यक्षानुभवसिद्ध है। देखिये — जब भी अर्थानुभव होता है तब शब्दोल्लेख से अनुवासित ही सभी अनुभव भावित होते हैं। कहा भी है — (वाक्यपदीय में)

#### [ ज्ञानमात्र शब्दानुविद्ध, प्रकाश की वाग्रूपता ]

'शब्दानुवेध से वंचित हो ऐसा कोई बोध ही नहीं है, समस्त ज्ञान शब्द से मिला-जुला ही 30 प्रतीत होता है।"

अरे ! वाङ्मयता के बिना ज्ञान की प्रकाशरूपता भी घट नहीं सकती। प्रकाशरूपता के बिना

वाग्रुपता चेद् व्युत्क्रामेदवबोधस्य शाश्वती। न प्रकाशः प्रकाशेत सा हि प्रत्यवमर्शिनी।। इति।

ज्ञानाकारनिबन्धना च वस्तूनां प्रज्ञप्तिरिति नैषां शब्दाकारानुस्यूतत्वमसिद्धम्, तित्सिद्धेश्च तन्मात्रभावित्वात् तन्मयत्वस्य तन्मयत्वमपि सिद्धमेव। अत एव 'अयं घटः' इत्यभेदेन शब्दार्थ-सम्बन्धो वैयाकरणैः — 'सोयमित्यभिसम्बन्धाद् रूपमेकीकृतम्' इत्यादिनाऽभिजल्पस्वरूपं दर्शयद्भिः प्रतिपादितः।

अत्र च पर्यायास्तिकमतेन प्रतिज्ञादोष उद्भाव्यते-

किमत्र जगतः शब्दपरिणामरूपत्वाच्छब्दमयत्वं साध्यते, उत शब्दात्तस्योत्पत्तेः शब्दमयत्वं यथा 'अन्नमयाः प्राणाः' इति हेतौ 'मयट्' विधानात् ? न तावदाद्यः पक्षः परिणामानुपपत्तेः। तथाहि — शब्दात्मकं ब्रह्म रूपाद्यात्मकतां प्रतिपद्यमानं स्वरूपत्यागेन वा प्रपद्यते ? अपरित्यागेन वा ? यदि परित्यागेनेति पक्ष आश्रीयते तदाऽनादिनिधनमित्यनेन यदिवनाशित्वमभ्युपगतम् तस्य हानिप्रसिक्तः

10 ज्ञान परामर्शविहीन ही रह जायेगा अतः परामर्शरूपता के बिना बोध का भी अस्तित्व नहीं रहेगा। तथा परामर्शरूपता न होने से प्रवृत्ति आदि लोकव्यवहार भी नष्ट-भ्रष्ट हो जायेगा। वाक्यपदीय में कहा है —

"ज्ञान की वाङ्मयता शाश्वती है वह यदि (ज्ञान को) छोड जायेगी तो ज्ञान की प्रकाशता भी चली जायेगी क्योंकि वही परामर्शकारक है।"

15 वस्तु का निरूपण ज्ञानाकारमूलक होता है अतः ये वस्तु भी ज्ञान की शब्दाकारता से अनुवासित हो तो इस में कोई असिद्धता नहीं है। ज्ञान की शब्दाकारता सिद्ध होने पर ज्ञानमात्र पर आधारित होने के कारण वस्तुमात्र की ज्ञानमयता की सिद्धि से शब्दमयता भी सिद्ध हो जाती है। इसी लिये, 'यह वही है' इस प्रकार के अन्योन्य अभिमुख सम्बन्ध के आधार पर (अर्थ और शब्दों के) रूप का एकीकरण करते हुए व्याकरणपंडितों ने 'अभिजल्प का स्वरूप निर्देश करते हुए साथ में 'यह घट 20 है' इस तरह अभेदभाव से शब्द-अर्थ का सम्बन्ध, प्रदर्शित किया है।

द्रव्यार्थिक नय का हाथ पकड कर शब्दब्रह्मवादी ने शब्द, ज्ञान और अर्थों के तन्मयत्व का निदर्शन समाप्त किया।

### [ पर्यायास्तिक नय से विश्व-वाङ्मयता प्रति दोषापादान ]

द्रव्यार्थिकनयाधारित शब्दब्रह्मवादी मत के ऊपर अब पर्यायास्तिकनय से दोष-प्रदर्शन किया जाता 25 है — प्रश्न — जगत् की शब्दमयता कैसे सिद्ध करते हो - <sup>A</sup>शब्दपरिणामरूपता होने से या <sup>B</sup>जगत् शब्दहेतुक होने से ? उदा॰ प्राण अन्नमय हैं' यहाँ मयट् प्रत्यय हेतु अर्थ में है, शब्दमय में भी ऐसा ही समझना ? मतलब, जगत् की उत्पत्ति शब्दमूलक होने से ? <sup>A</sup>प्रथम पक्ष ठीक नहीं है क्योंकि परिणामवाद घट नहीं सकता। कैसे यह देखिये —

शब्दमय ब्रह्म <sup>a</sup>अपने स्वरूप को छोड कर रूपादिपरिणामपरिणत होते हैं या <sup>b</sup>न छोडते हुए ? 30 यदि पहले 'छोड कर' पक्ष का स्वीकार है तो वाक्यपदीय श्लोक में जो शब्दब्रह्म को 'अनादि-निधन' शब्दप्रयोग से 'अविनाशि' कहा गया है उस का भंग होगा क्योंकि शब्द के अपने पूर्वस्वरूप (शब्दता)

<sup>▼.</sup> अभिजल्पो = वाचकशब्दोल्लेखः (प्र.वा.२/२४९ टीका)

पौरस्त्यस्वभावध्वंसात् । अथाऽपिरत्यागेनेति पक्षः, तदा रूपसंवेदनसमये बिधरस्य शब्दसंवेदनप्रसङ्गः तदव्यतिरेकात् नीलादिवत् । तथाहि— यत् यदव्यतिरिक्तं तत् तत्संवेदने संवेद्यते, यथा तत्स्वरूपम्, रूपाद्यव्यतिरिक्तंश्च शब्दात्मेति स्वभावहेतुः । अन्यथा भिन्नयोगक्षेमत्वात् तद—तदात्मकमेव न स्यादिति विपर्यये बाधकं प्रमाणम् । अथ तत्समये न तत्संवेदनिमध्यते तदा रूपादेरप्यसंवेदनप्रसंगः एकस्वभावत्वात् । भिन्नधर्मत्वे वा शब्द-रूपादेरत्यन्तभेद एव । न ह्येकप्रमात्रपेक्षयैकस्यैव ग्रहणमग्रहणं वा एकत्वहानिप्रसंगात् । 5

यदि पुनर्विरुद्धधर्माध्यासेऽप्यभेदः घट-पटादिव्यक्तीनामपि कल्पितभेदानामभेदप्रसक्तिः। परेणाभ्यूपगतश्च घटादिव्यक्तीनां भेदः, यतः स्वात्मनि व्यवस्थितस्य ब्रह्मणो नास्ति भेदः अविकारविषयत्वादस्येति परसिद्धान्तः। न हि घटाद्यात्मना तस्यानादिनिधनत्वम् किन्तु परमात्मापेक्षया। घटादयश्च परिदृश्यमानोदय-व्ययाः परिच्छिन्नदेशादयश्चोपलभ्यन्त एव । अयं चोपलब्धिलक्षणप्राप्तत्वे ब्रह्मणो दोष उक्तः । अतिसक्ष्मतयाऽतीन्द्रियत्वे त् तस्य तत्स्वरूपवन्नीलादीनामप्यग्रहणप्रसक्तिर्दोषः। तेन 'उदय-व्ययवतीमेवार्थमात्रामपरदर्शनाः प्रतियन्ति' 10 का नाश प्रसक्त होगा। <sup>b</sup>यदि 'न छोडते हुए' इस दूसरे पक्ष का स्वीकार हो, तब शब्द और रूप का तादात्म्य हो जाने से, बधिर नर को रूपसंवेदनकाल में शब्द का भी संवेदन प्रसङ्ग प्राप्त होगा, जैसे अभेद के कारण रूप तादात्म्यापन्न नील का सहसंवेदन होता है। व्याप्ति देख लो – जो जिस से जूदा नहीं वह उस के संवेदन में संविदित होता है जैसे वस्तु और उस का स्वरूप। शब्दपदार्थ भी आपने रूपादिअभिन्न मान्य किया है। यह है स्वभावहेतुप्रयोग। यदि इस के विपरीत माना जाय 15 तो बाध क्या ? ऐसा पूछा जाय तो कहेंगे कि भिन्न योगक्षेम होने से, मतलब एक का संवेदन किन्तु तदभिन्न अन्य का नहीं ऐसा भिन्न प्रस्थान होने पर वह रूपादि, नील तादात्म्यापन्न नहीं रहेगा। यही विपक्षबाधक प्रमाण व्याप्तिसाधक है। यदि कहें कि रूपादिसंवेदन होने पर भी नील-पीत का संवेदन न हो तो क्या बाध ? अरे ! नील/पीतादि का संवेदन न होने पर तो उन से अभिन्न रूपादि का भी संवेदन लुप्त हो जायेगा, क्योंकि रूप और नील एक ही स्वभाव के हैं। एक स्वभाव के बदले 20 उन दोनों को भिन्न धर्मवाले मानेंगे तो यहाँ नील और रूपादि में भी भिन्नधर्मता के जरिये अत्यन्तभेद प्रसक्त होगा। एक ही ज्ञाता एक एवं अभिन्न पदार्थों में से एक को ग्रहण करे अन्य को नहीं ऐसा तो हो नहीं सकता, अन्यथा एकत्व लुप्त हो जायेगा।

### [ शब्दमयता पक्ष में घट-पटादि में अभेदप्रसंग ]

ग्रहण-अग्रहण ऐसे विरुद्धधर्माध्यास हो वहाँ भेद मान लेना चाहिये, उस के बदले बलात् अभेद 25 का आग्रह रखा जाय तो जिन घट-पटादि में भेद सुविदित है (क्योंकि वे अन्योन्य घटत्च-पटत्चादि विरुद्धधर्माध्यासित है,) उन में भी अभेदप्रसंग का अनिष्ट होगा। शब्दमयता वादी घट-पटादि का भेद नहीं मानता है ऐसा नहीं है। उस का सिद्धान्त तो यह है कि (विकारों में भेद होता है किन्तु) ब्रह्म विकारग्रस्त न होने से, अपने स्वरूप में लीन ब्रह्म में भेद नहीं होता। ब्रह्म की अनादिनिधनता भी घटादिस्वरूपतः नहीं है किन्तु सिर्फ स्व-आत्मा की अपेक्षा से ही अनादिनिधनता होती है। घटादि 30 में तो उत्पत्ति-विनाश दिखते हैं और मर्यादितदेशादिसम्बन्धिता भी उपलब्ध होती है। फिर भी जब शब्द ब्रह्म से अभेद मानने का आग्रह है तो ब्रह्म उपलब्धि योग्य होने से शब्दब्रह्म की उपलब्धि

इत्युक्तमेवाभिधानम्। न च यथा नीलत्वाऽव्यतिरिक्तमपि क्षणिकत्वं तत्संवेदने न संवेद्यते तद्वच्छब्दरूपमपीति वक्तव्यम् भ्रान्तिकारणवशान्निर्विकल्पकेन गृहीतमपि (न) निश्चीयते इत्यनुभवापेक्षया तद्ग्रहणे तदिप गृहीतमेव निश्चयापेक्षया त्वगृहीतमिति ज्ञानभेदाद् गृहीतत्वमगृहीतत्वं चैकस्याऽविरुद्धमेव।

न चैवं शब्दब्रह्मणो भवन्मतेन ग्रहणाऽग्रहणे, सिवकल्पकत्वाभ्युपगमात् सर्वसंविदाम्, सिवकल्पकत्वेन च सर्वात्मना शब्दस्य निश्चितत्वादगृहीतस्वभावान्तरानुपपत्तेः... निश्चयैः। यत्र निश्चीयते रूपं तत् तेषां विषयः कथम्।। (त.सं.पंजिकायामुद्धृतः) इति प्रतिपादनात्। न चाऽविकल्पकस्यापि ज्ञानस्याभ्युपगमादयं न दोषः, 'न सोऽस्ति प्रत्ययो लोके'... (वाक्य.१-१२४) इत्यादेर्विरुद्धत्वप्रसक्तेः, 'शब्दाकारानुस्यूतत्वात्'

के साथ घटादि की उपलब्धि के अतिप्रसंग का दोष, अथवा रूपादि की उपलब्धि होने पर बिधर मनुष्य को शब्दोपलब्धि का दोष अनिवार्य है। यदि कहें कि — 'शब्दब्रह्म अतिसूक्ष्म अत एव अतीन्द्रिय 10 होने से रूपादिउपलब्धिकाल में शब्दसंवेदन की विपदा नहीं होगी' — तो यहाँ भी यह दोष होगा कि ब्रह्म-अभिन्न होने से जैसे ब्रह्मस्वरूप अतिसूक्ष्मतादि के कारण उपलब्ध नहीं हो सकता वैसे ही अतिसूक्ष्मादि ब्रह्म से अभिन्न नीलादि पदार्थों का भी ग्रहण न होने का अतिप्रसंग सिर उठायेगा।

# [ क्षणिकत्व की तरह शब्दमयता के असंविदितत्व की अनुपपत्ति ]

अतः ब्रह्मवादी जो कहते हैं कि — 'परतत्त्वदर्शी (ब्रह्मतत्त्वदृष्टा) जो नहीं है वे तो उत्पत्ति15 विनाशशाली अर्थों का ही ज्ञान कर सकते हैं' — यह कथन अयुक्त ही है। ऐसा नहीं बोलना कि
— 'जैसे बौद्ध मत में (पर्यायार्थिकनयानुसार) नील के संवेदन में नीलत्व ही भासता है, यद्यपि क्षणिकत्व
भी अभिन्न रूप से नील में है लेकिन वह नहीं भासता, इसी तरह रूपप्रतिभासकाल में अभिन्न होने
पर भी शब्द नहीं भासता, दोष क्या है ?' — निषेध का कारण :— हमारे मत में नील संवेदन
में क्षणिकत्व संविदित नहीं होता ऐसा नहीं है, किन्तु निर्विकल्पगृहीत होने पर भी भ्रान्तिकारणों के
20 जिरये विकल्प से निश्चित नहीं होता, इस लिये अनुभव (संवेदन) की अपेक्षा से क्षणिकत्व का ग्रहण
होने पर भी निश्चय (सविकल्प) की अपेक्षा क्षणिकत्व का अग्रहण न्यायसंगत है। इस प्रकार निर्विकल्पसविकल्प ज्ञान भेद से एक ही नीलादि में (नीलत्व का) ग्रहण और (क्षणिकत्व का) अग्रहण मानने
में कोई विरोध नहीं है।

#### [ शब्दब्रह्म में ग्रहण-अग्रहण उभय की अनुपपत्ति ]

25 नीलत्व-क्षणिकत्व का उदाहरण ले कर आप ऐसा नहीं कह सकते कि — 'हमारे मत में भी रूपादि का ग्रहण — शब्दब्रह्म का अग्रहण संगत होगा' — क्योंकि बौद्धमत में क्षणिकत्व का ग्राहक है निर्विकल्प, अग्राहक है सिवकल्प, आप के मत में तो सभी ज्ञान सिवकल्प ही होता है, और सिवकल्परूप होने से उस से शब्द का सर्वप्रकार से ग्रहण हो जाता है फिर कैसे शब्द में अगृहीतत्वरूप स्वभावान्तर संगत होगा ? आप के मत में ऐसा ही कहा गया है — 'निश्चयों से जिस रूप का भान नहीं 30 होता वह उन का विषय कैसे हो सकता है ?' इस से भी उपरोक्त वार्त्ता का समर्थन हो जाता है। यदि क्षणिकत्वनिर्विकल्प की तरह शब्दब्रह्म के निर्विकल्प का स्वीकार कर के आप दोष टालने की कोशिश करेंगे तो वाक्यपदीय के — 'ऐसी कोई प्रतीति नहीं जो शब्दानुगम से रहित हो' —

इति हेतोरसिद्धिप्रसिक्तिश्च। न च यथा प्रमाणान्तरतः क्षणिकत्वप्रसिद्धेः 'अध्यक्षतोऽनुभूतमपि तन्न निश्चीयते' इति व्यपदिश्यते तथा शब्दात्मता भावानां व्यपदेशमासादयति, तत्प्रसाधकप्रमाणान्तरस्याऽप्रसिद्धेः। किं तु (च)-शब्दात्मा घटादिरूपतया परिणमन् प्रति पदार्थं भिद्यते न वेति वक्तव्यम।

यद्याद्यः पक्षः तदा शब्दब्रह्मणोऽनेकत्वप्रसिक्तः, विभिन्नानेकभावात्मकत्वात् तत्स्वरूपवत्। एकं च परैर्ब्रह्मेष्यते इत्यभ्युपगमापगमः। अथ यदि द्वितीयः पक्षस्तदा एकदेश-कालाकाररूपतापत्तिर्जगत इत्येकरूपः 5 प्रतिभासो भवेत्, नीलादेरेकब्रह्मरूपाऽव्यतिरेकात्। अपि च, नित्यशब्दमयत्वे जगतः शब्दस्वरूपवत् सर्वभावानां नित्यत्वप्रसिक्तः इति तेन सहसर्वदोपलब्धेः परिणामाऽसिद्धिः कृशयति परिणामप्रतीतेः(?तिम्)। तत्र परिणामकृतं शब्दमयत्वं भावानाम्।

<sup>B</sup>नापि हेतुकृतम्, (१७०-४) शब्दस्य नित्यत्वेन अविकारित्वात् ततः कार्योदयाऽसम्भवात्। नाप्यक्र-माच्छब्दब्रह्मणः क्रमवत्कार्योदयो युक्तः। कारणवैकल्याद्धि कार्याणि उदयं प्रति सविलम्बानि भवन्ति, 10

इस कथन के साथ विरोध प्रसंग आयेगा और — सर्व भाव शब्दाकारानुस्यूत है — यह स्वभाव हेतुप्रयोग है — ऐसा जो पहले आपने कहा है (१७०) वह हेतु असिद्ध हो जायेगा। यदि कहा जाय — क्षणिकत्व की सिद्धि अनुमानरूप अन्य प्रमाण से करनी पड़ती है तब ऐसा व्यपदेश किया जाता है कि क्षणिकत्व प्रत्यक्षदृष्ट होने पर भी निश्चयविषय नहीं बनता, उसी प्रकार भावों की शब्दात्मकता के लिये भी तथा व्यपदेश किया जाता है। — तो यह ठीक नहीं क्योंकि क्षणिकत्व जैसे प्रमाणान्तरसिद्ध है वैसे 15 भावों की शब्दात्मकता प्रमाणान्तरसिद्ध नहीं है।

## [ शब्दात्मक घटादि में भेदाभेदभाव की अनुपपत्ति ]

उपरांत, यह स्पष्ट बोल दो कि घट-पटादिरूप से परिणामों में ढलनेवाला शब्दब्रह्म व्यक्ति-व्यक्ति से यानी व्यक्तिभेद से <sup>कि</sup>भन्न होता है या <sup>b</sup>नहीं ? प्रथम पक्ष में, <sup>a</sup>शब्दब्रह्म में अनेकता (भेद) की विपदा होगी, क्योंकि वह भिन्न भिन्न अनेक व्यक्तियों से अभेद रखता है जैसे उन व्यक्तियों का स्वरूप। 20 दूसरी ओर परपक्षी तो ब्रह्म को 'एक' ही मानता है, उस का विलोपन होगा। <sup>b</sup>दूसरे पक्ष में पूरे विश्व में एकदेशीयता, समकालीनता और एकाकारता की प्राप्ति होने से प्रतिभास भी एकाकार ही प्रसक्त होगा क्योंकि नीलादि व्यक्तियों से एक ब्रह्म अभेदभाव रखता है। तथा, जैसे नित्यशब्दअभिन्न उस का स्वरूप भी नित्य होता है वैसे जगत् को नित्यशब्दमय मानने पर सभी पदार्थों में नित्यत्व का अतिप्रसंग होगा। तथा, नित्य शब्द की उपलब्धिकाल में तदभिन्न भावों की भी सदैव उपलब्धि 25 चलती रहेगी तो शब्दों से पृथक् उन के परिणामों की सिद्धि ही न होने से परिणामों की प्रतीति का भी लोप प्रसक्त होगा। निष्कर्ष, भावों में परिणामप्रेरित शब्दमयता संगत नहीं है। (मूल प्रथम विकल्प पूरा हुआ, अब हेतुकृत दूसरे विकल्प का निषेध प्रारम्भ होता है।)

## [ शब्द से जगत् की उत्पत्ति वाला दूसरा 'हेतूकृत' विकल्प ]

 $^{B}$ शब्द से उत्पन्न होने के कारण जगत् का शब्दमय होना — यह दूसरा पक्ष, (शब्दहेतुक जगत् 30 शब्दमय है) यह भी असंगत है। शब्द नित्य है, नित्य पदार्थ अविकारी होता है, अविकारी नित्य हेतु से कार्य का उदय असंभव है अतः जगत् शब्दजन्य नहीं होने से शब्दमय नहीं हो सकता।

शब्दाख्यं चेत् कारणमविलम्बम् अपरस्यापेक्षणीयस्याभावात् किं न तानि युगपदुदयमनुभवेयुः ? अपि च, एकस्वभावाच्छब्दब्रह्मणोऽन्यस्य भावान्तरस्योत्पत्तिर्यद्यङ्गीक्रियते तदा 'अर्थरूपेण तद् ब्रह्म विवृत्तम्' (१६८-६) इत्येतद् न सिद्धिमासादयेत्। न ततोऽर्थान्तरोत्पादे तत्स्वभावमनासादयतोऽन्यस्य ताद्रूप्येण विवर्त्तो युक्तिसंगत इति सर्वथापि प्रतिज्ञार्थो न घटते। 'शब्दानुस्यूतत्वात्' इति हेतुश्चासिद्धः, न यतः परमार्थेनैकरूपानुगमो भावानां सम्भवति, स्वस्वभावव्यवस्थिततया सजातीयव्यावृत्तस्वरूपत्वात्तेषाम्। विजातीयव्यावृत्तिकृतं त्वेकाकारानुस्यूतत्वं कल्पनाशिल्पिनिर्मितमेषाम् घट-शरावोदञ्चनादिषु परमार्थतो भिन्नेष्वपि अमृदात्मकपदार्थव्यावृत्तिकृतमृद्रूपानुस्यूतिवत् । न च नीलादिनां कल्पनाविरचितमपि शब्दाकारानुस्यूतत्वमस्ति, नील-पीतादिषु प्रतिभासं बिभ्राणेषु शब्दानुस्यूतत्वस्य कल्पनयाप्यनुल्लेखात्। तत् कथं नासिद्धो हेतुः ?

[ अविभक्तब्रह्मतत्त्वोपपादनं तत्प्रतिविधानं च ]

अथाऽविभक्तमेव सदा ब्रह्मात्मकं तत्त्वम् न तस्य परमार्थतः परिणामः येनैकदेशत्वं नीलादेरेकाकारं घट-पटादि कार्यों का उदय एक साथ नहीं, क्रमिक होता है यह सुप्रसिद्ध है, शब्दब्रह्म में तो नित्य होने से क्रम ही नहीं है तब उस से क्रमिक कार्यों की उत्पत्ति की आशा कैसे रखी जाय ? कार्यों की उत्पत्ति में जो विलम्ब होता है उस का मूल है कारणों की विकलता। शब्दरूप कारण की विकलता तो है नहीं, अतः उस की उपस्थिति में विलम्ब भी संभव नहीं, फिर अन्य किसी की अपेक्षा भी 15 नहीं है तो प्रश्न खडा होगा कि उस के सभी कार्य एक साथ क्यों उदयापन्न नहीं होंगे ?

उपरांत एक ही स्वभाव वाले शब्दब्रह्म से अन्य अन्य भावों की उत्पत्ति मानी जायेगी तो पहले जो वाक्यपदीय (१-१) का उद्धरण दे कर कहा था कि 'शब्दब्रह्म अर्थरूप से विवर्त्तापन्न होता है' यह संगत नहीं होगा। कारण :- अन्य अन्य भावों की ब्रह्म से व्यावृत्ति मानेंगे तो प्रत्येक में स्वभाव भेद भी मानना पडेगा, तब अन्यभाव के उत्पादकाल में ब्रह्मस्वभाव को प्राप्त न होनेवाला अन्य भाव 20 का ताद्रूप्यप्रयुक्त विवर्त्त युक्तियुक्त नहीं हो सकता। अतः 'जगत् शब्दमय है' यह प्रतिज्ञा लेशमात्र संगत नहीं है।

# [ शब्दाकारानुविद्धत्व हेतु में असिद्धि दोष ]

पहले अनुमानप्रयोग में जो 'शब्दाकारानुविद्धत्व' हेतु (१६९-२५) कहा था वह भी असिद्ध है। कारण :- पदार्थों में वस्तुतः किसी एक (शब्द या सामान्य) की अनुवृत्ति सम्भवित नहीं है क्योंकि 25 सभी भाव अपने अपने स्वभाव में स्वतः ही तन्निष्ठ होने से सजातीयों से भी स्वतः ही व्यावृत्त स्वरूपवाले हैं। तथा उन भावों में विजातीयव्यावृत्तिप्रयुक्त एकाकारानुवृत्ति तो कल्पना स्थपित रचित है (वास्तव नहीं है) जैसे कि परमार्थ से भिन्न भिन्न घट-शराव-उदंच आदि में (बौद्धमत से) अमृद्व्यावृत्तिप्रयुक्त मिट्टीरूपता की अनुवृत्ति। (अतद्व्यावृत्तिरूप सामान्य तुच्छ है इस लिये)। जब नीलादि बाह्यभावों में उक्त ढंग से एकाकारानुवृत्ति घटती नहीं, तो कल्पनारचित शब्दाकारानुवृत्ति के घटने की 30 तो बात ही कहाँ ! अरे ! दर्शन में भासित होनेवाले नील-पीतादि में कल्पनातरंग से भी शब्दाकार की अनुवृत्ति का उल्लेख प्रतीत नहीं होता, तब 'शब्दाकारानुविद्धत्व' हेतु असिद्ध क्यों नहीं होगा ? ब्रह्मवादी :- ब्रह्मात्मक तत्त्व सदैव अविभक्त (एक-अखंड) ही रहता है, उस का कोई वास्तविक परिणाम

वा संवेदनं भवेदिति प्रेर्यते। तच्चाऽविद्योपहतबुद्धयो नीलादिभेदेन विविक्तमिव (विचित्रमिव) मन्यन्ते। यदुक्तम् — [ ]

यथा विशुद्धमाकाशं तिमिरोपप्लुतो मनः। संकीर्णिमिव मात्राभिश्चित्राभिरभिमन्यते।। तदेव(? थेद)ममृतं (तथेदममलं) ब्रह्म निर्विकारमिवद्यया। कलुषत्विमवापन्नं भेदरूपं विवर्तते।। इति। न हि नीलादीनामवस्तुरूपत्वादेकदेशत्वप्रसंगः, नापि संवेदनस्याऽभेदः अविद्यारचितत्वात् तद्भेदस्येति <sup>5</sup> श्लोकद्वयाभिप्रायः।

अत्र प्रतिविधीयते— प्रमाणाधीना हि प्रमेयव्यवस्था। न चैवंभूतब्रह्मसिद्धये प्रमाणमुपलभ्यते किञ्चित्। तथाहि— न तावत् प्रत्यक्षं तथावस्थितब्रह्मस्वरूपावेदकम् नीलादिव्यितरेकेण तत्रापरस्य ब्रह्मस्वरूपस्या-ऽप्रतिभासनात्। अथ ज्ञानात्मरूपवत् स्वसंवेदनस्याध्यक्षत एव शब्दब्रह्म सिद्धम् ज्योतिस्तदेव शब्दात्म-त्वाच्चैतन्यरूपत्वाच्चेति प्रतिपाद्यते। असदेतत्— स्वसंवेदनिवरुद्धत्वात्। तथाहि— अन्यत्र गतिचत्तोऽपि 10 रूपं चक्षुषा वीक्षमाणोऽभिलापाऽसंसृष्टमेव नीलादिप्रत्ययमनुभवतीति विस्तरेण प्रतिपादितमेव सौगतैः नेह प्रदश्यते ग्रन्थगौरवभयात्। तेन 'वाग्रूपता चेद् व्युत्कामेत्' इत्यादि(ना ?)(वाक्य॰ १-१२५) तथा न 'सोऽस्ति प्रत्ययो लोके' इति च (वाक्य॰ १-१२४) प्रत्युक्तं द्रष्टव्यम्। तन्नाध्यक्षतो बाह्येन्द्रियजात् नहीं होता, जिस से कि परिणामरूप नीलादिअभेद से एकदेशीयता की, अथवा नीलादि सभी भावों की ब्रह्मभेदप्रयुक्त एकाकार संवेदन की आपित्त दी जा सके। हाँ, अविद्या के उपघात से बुद्धिमंत लोग नील- 15 पितादि भेद से ब्रह्म खंडो में विविक्त हो - विभक्त हो ऐसा मान लेते हैं। कहा गया है ( ) —

'तिमिररोगग्रस्त लोगों को विशुद्ध आकाश भी विचित्र मात्राओं (रेखाओं) से हरा-भरा दिखता है — इसी प्रकार निर्मल अमृततुल्य निर्विकार ब्रह्म अविद्या के कारण मिलनताग्रस्त एवं भेदग्रस्त विवर्त्तन करता है।"

दोनों श्लोकों का तात्पर्य है कि नीलादि कोई वस्तुरूप ही नहीं है अत एकदेशता की आपत्ति 20 नहीं है, संवेदन (ब्रह्म) का नीलादि से अभेद भी नहीं है क्योंकि उस का भेद भी कल्पनारचित है। [ ब्रह्मसिद्धि के लिये प्रमाणपृच्छा ]

ब्रह्मवादप्रितिविधान :- प्रमेय की व्यवस्था प्रमाणाधीन होती है। ब्रह्मवादीस्वीकृत ब्रह्मतत्त्व की सिद्धि के लिये कोई भी प्रमाण उपलब्ध नहीं है। देखिये — प्रत्यक्ष और परोक्ष दो ही प्रमाण है। उन में ब्रह्म के सदैव अविभक्तस्वरूप का प्रत्यक्ष से तिनक भी समर्थन नहीं होता। प्रत्यक्ष ज्ञान में नीलादि 25 भेदों को छोड कर किसी एक अनुगत शब्दब्रह्म स्वरूप का प्रतिभास नहीं होता। यदि कहें — 'स्वसंवेदन का जैसे ज्ञानात्मकस्वरूप प्रत्यक्ष से सिद्ध है वैसे ही ज्योतिस्वरूप शब्दब्रह्म सिद्ध ही है, वह शब्दात्मक भी है और चैतन्यस्वरूप है।' — तो यह गलत है, क्योंकि स्वसंवेदनिवरुद्ध है। कैसे यह देखिये — चित्त कुछ दूसरे विचार में हो तब संमुखवर्त्ति नीलरूपादि को नेत्र से देखने वाला अभिलापविरिहत शुद्ध नीलादिबोध का ही अनुभव करता है — बौद्धमतवाले ने इस तथ्य का विस्तृत निरूपण कर 30 दिया है, ग्रन्थगौरव के भय से यहाँ पुनः निरूपण करना जरूरी नहीं। अत एव बौद्धप्रतिपादन से वह निरस्त हो जाता है जो वाक्यपदीयग्रन्थकार ने श्लो० 9/9२४-२५ में कहा है 'ऐसी कोई प्रतीति

#### स्वसंवेदनाद्वा तथाभूतब्रह्मसिद्धिः।

नाप्यनुमानतस्तित्सिद्धिः यतोऽनुमानं कार्यिलङ्गजम् स्वभावहेतुप्रभवं वा तित्सिद्धये व्याप्रियेत ? अनुपलब्धेः प्रतिषेधविषयत्वेन विधावनिधकारित्वात् । तत्र न तावत् कार्यिलङ्गजं तत्र व्याप्रियते, नित्यस्य कम-यौगपद्याभ्यामर्थिक्रियाविरोधात् ततः कार्यस्यैव कस्यचिदसम्भवात् । नापि स्वभावहेतुप्रभवस्य तस्य तत्र व्यापारः ब्रह्माख्यस्य धर्मिणोऽसिद्धत्वेन तत्स्वभावभूतस्य धर्मस्य सुतरामसिद्धेः । न चैतद्व्यतिरिक्तमपरं विधिसाधकं लिङ्गमस्ति तस्य स्वसाध्यप्रतिबन्धनाभावात् । न चाऽप्रतिबद्धं लिङ्गं युक्तम् अतिप्रसंगात् । शब्दरूपान्वयत्वं चाऽसिद्धत्वात् न पारमार्थिकब्रह्मस्वरूपसाधनायालम् । नाप्यागमात्तत्सिद्धिः तस्याऽनवस्थितत्वात् । किंच, ज्ञानमात्रार्थकरणेऽप्ययोग्यं ब्रह्म चामृतम् । तदयोग्यतयाऽरूपं तद्वाऽ (?द्ध्य) वस्तुष्व(त्व)लक्षणम् । । — [ ] इत्येतत् प्रतिपादितमनेकधा न पुनरुच्यते ।

10 यदिप न्यगादि 'तं तु परमं ब्रह्मात्मानमभ्युदय-निःश्रेयसफलधर्मानुगृहीतान्तःकरणा योगिन एव नहीं है'.... तथा वाणीरूपता यदि लुप्त हो जाय... इत्यादि। निष्कर्ष, बिहरिन्द्रियजन्य प्रत्यक्ष या स्वसंवेदन से तथाविध ब्रह्म की सिद्धि नहीं शक्य है।

### [ शब्दब्रह्म की सिद्धि अनुमान से दुष्कर ]

अनुमान से भी शब्दब्रह्म की सिद्धि शक्य नहीं है। कौन से अनुमान से सिद्धि करेंगे ? कार्यिलंगक 15 या स्वभावहेतुक से ? तीसरा प्रकार अनुपलब्धिमूलक भी अनुमान है किन्तु वह अभावसाधक होने से, भावसिद्धि के लिये निकम्मा है। कार्यिलंगक अनुमान से ब्रह्मसिद्धि शक्य नहीं, क्योंकि नित्य होने के कारण ब्रह्म का कोइ कार्य ही नहीं हो सकता, क्योंकि नित्य पदार्थ क्रमिक या एकसाथ किसी अर्थक्रिया करे इस में विरोध है। स्वभावहेतुक अनुमान भी नित्यब्रह्मसिद्धि के लिये नपुंसक है क्योंकि जब तक ब्रह्मनामक धर्मी ही अप्रसिद्ध है तो उस के स्वभावभूत हेतुधर्म की सुतरां असिद्धि होगी। 20 इन दो सें पृथक् और कोई भावात्मक ब्रह्म के साधक लिंग की सत्ता ही नहीं है क्योंकि होगी तो उस लिंग में अपने साध्य को सिद्ध करने के लिये व्याप्ति ही नहीं मिलेगी। व्याप्तिशून्य लिंग की कोई कीमत नहीं है, क्योंकि तब तो कोई भी वस्तु लिंग बन कर साध्य सिद्ध कर बैठेगा। यदि प्रत्येक प्रतीति में शब्दस्वरूपानुविद्ध के बल से पारमार्थिक शब्दब्रह्म सिद्धि करने जायेंगे तो निष्फलता मिलेगी क्योंकि प्रत्येक प्रतीति में शब्दस्वरूप का अन्वय ही असिद्ध है।

25 आगम प्रमाण से भी उस की सिद्धि दुष्कर है क्योंकि किसी भी आगम का भरोसा नहीं हो सकता। तथा, — "अमृतमय ब्रह्म ज्ञानमात्रस्वरूप अर्थ के करण में भी योग्य (समर्थ) नहीं, अतः अयोग्य होने से स्वरूपहीन है अथवा वह अवस्तुस्वरूप है।" — इस तथ्य का बार बार निरूपण हो चुका है, पुनरावर्त्तन नहीं करते।

## [ योगिजन के ब्रह्मदर्शन की मीमांसा ]

30 यह जो कहा है — 'अभ्युदय एवं निःश्रेयस फलदायी धर्म से आप्लावित चित्तवाले योगिजन ही उस परम ब्रह्मात्मा का दर्शन करते हैं (१६९-२१)' — वह भी असंगत है। कारण :- यदि ब्रह्मात्मा का ऐसा कोई व्यापार हो जिस से उन योगियों को अपने स्वरूप का दर्शनरूप कार्य निष्पन्न हो तभी

पश्यन्ति' इति (१६९-२) तदप्यसङ्गतमेव। यतो यदि योगजे ज्ञाने तस्य व्यापारो भवेत् तदा तत्स्वरूपं योगिनः पश्यन्तीति युक्तं भवेत्। न च तज्ज्ञाने तस्य व्यापार इति प्रतिपादितम्। न च तद्विषयज्ञानोत्पत्त्या योगिनस्तं पश्यन्तीति नाऽस्माभिरभिधीयते — तद्व्यतिरिक्तस्य योगिनस्तज्ज्ञानस्य चाऽभावात् — किन्तु योगित्वावस्थायामात्मज्योतीरूपं स्वत एव तत् प्रकाशत इति 'योगिनस्तत् पश्यन्ति' इत्युच्यत इति वक्तव्यम्, यतो योग्यवस्थातः प्राग् यदि ब्रह्मणो ज्योतीरूपत्वस्वभावस्तदा सदैवात्मज्योतीरूपत्वात् तस्य न कदाचिद् 5 अयोग्यवस्थेत्ययत्निसद्धः सर्वेषां मोक्षः स्यात्। न च भवदभिप्रेताऽद्वयसंवेदनिचत्राकारपरिग्रहप्रतिभास-वदिवभागस्याप्यविद्यावशाद् ब्रह्मणोऽविशुद्धसन्ततीनां तथाप्रकाशनम् इति वक्तव्यम्, यतो न तद्व्यति-रेकेणान्येऽविशुद्धसन्ततयो भवदभिप्रायेण सन्ति ते(?ये)षां तथा तत्प्रतिभासः। न च स्वयमेव तथा प्रकाशत इति वक्तव्यम्, मोक्षाभावप्रसङ्गात्, सर्वदैव तस्य तथाप्रकाशात्मकत्वात्।

अस्मन्मते तु विशुद्धज्ञानान्तरोदयात् मुक्तिर्घटत एव। न च भवन्मतेन तद्व्यतिरेकिणी अविद्या 10 सम्भवित यद्वशात् तथा प्रकाशन इत्युच्यते(?च्येत)। तदव्यतिरेके चाऽविद्यायास्तद्वशात् 'तदेव तथा प्रकाशते' इति वचो जाघटीति। न च 'अविद्यावशात् तत्तथा ख्याति' इत्यनेन तस्याऽविद्यात्मकत्त्वमेव आप का उपरोक्त कथन युक्तिसंगत हो सकता है, किन्तु पहले ही हम कह चुके हैं कि नित्य ब्रह्म

का किसी भी कार्योत्पत्ति (ज्ञानोत्पत्ति) के प्रति कोई व्यापार हो नही सकता।

ब्रह्मवादी :- हम ऐसा नहीं कहते कि स्वविषयकज्ञानोत्पत्ति के द्वारा योगीजन उस ब्रह्म का दर्शन 15 करते हैं — 'ऐसा हम बोलेंगे तब तो उस का अर्थ ऐसा निकलेगा कि ऐसे दर्शन से वंचित जन योगी नहीं है और उन को वैसा ब्रह्मज्ञान भी नहीं है। हम तो इतना कहते हैं कि योगिअवस्था में स्वत एव आत्मज्योतिरूप ब्रह्म स्फुरित होता है।" तो यह बोलने जैसा नहीं,

द्वैतवादी :- क्योंकि योगिअवस्था के पूर्व में ब्रह्म में ज्योतीरूप स्वभाव नहीं है ? यदि है तो सदैव स्वयं आत्मज्योतीरूप होने के कारण ब्रह्म से अभिन्न ऐसी कोई अयोगीअवस्था है वहाँ ? फिर 20 तो अनायास ही सभी का मोक्ष हो जायेगा।

ब्रह्मवादी: - आप की जैसे मान्यता है कि किसी एक भाव का संवेदन एक-अखंड होता है फिर भी वह चित्राकार (अनेकाकार) परिग्रहण करके भासित होता है, उसी तरह निर्विभागअखंड ब्रह्म भी अविशुद्धचित्तसंतानवाले को अविद्या के कारण भिन्न भिन्न अवस्थावाला भासित हो सकता है।

**द्वैतवादी** :- यह भी बोलने जैसा नहीं, क्योंकि तब अविद्या के प्रभाव से किसी का मोक्ष ही 25 नहीं होगा, कारण :- नित्य ब्रह्म का सदैव तथाविध प्रकाशरूप ही (अविद्या के कारण भेदप्रकाशन) स्वभाव है।

#### [ द्वैतवादी के क्षणिकतामत में मोक्षाभावापत्ति नहीं ]

हमारा मत :- क्षणिकज्ञान सन्तान में पूर्व ज्ञान क्षणों में अयोगिअवस्था और बाद में योगाभ्यास से उत्तर काल में विशुद्ध ज्ञानक्षणों के उत्पाद से मुक्ति-सिद्धान्त युक्तिसंगत ही है। आप के (ब्रह्मवादी 30 के) मत में द्वैत न होने से ब्रह्म से पृथक् अविद्या का सम्भव ही कहाँ है — जिस से कहा जा सके कि अविद्या के कारण ब्रह्म विविधाकार भासता है ? अविद्या यदि ब्रह्म से अभिन्न अविभक्त हो

प्रकाश्यते' इति वक्तव्यम्, मोक्षाभावप्रसक्तेरेव। यतो न नित्यैकरूपब्रह्मण्यविद्यात्मके स्थिते तदात्मका-ऽविद्याव्यपगमः कुतिश्चित् सम्भवी येनाविद्याव्यपरतेर्मुक्तिर्भवेत्। न च तद्व्यतिरेकवदविद्याङ्गीकरणेऽप्य-विद्याप्रकाशात् (? द्यावशात्) तस्य तथाप्रकाशनं युक्तिसंगतम्, नित्यत्वादनाधेयातिशये ब्रह्मणि तस्या अकिञ्चित्करत्वात्, अत एव तस्य तयाऽसम्बन्धात् संसाराभावप्रसक्तिश्च। न च सा तत्त्वाऽन्यत्वाभ्याम-निर्वचनीयेति वक्तव्यम् वस्तुधर्मस्य गत्यन्तराभावात्। न चाऽवस्तुत्वमेव तस्याः, तथात्वे तस्या तथाख्यात्य-योगादितप्रसंगात्। न च तथाभूतार्थिक्रयाकारिण्यास्तस्या 'वस्तु' इति नामकरणे कश्चिद् विवादः।

अस्मन्मते तु तथाभूताऽभिनिवेशवासनैवाऽविद्या। वासना च कारणात्मिका शक्तिरिति पूर्वपूर्वकरण-भूतादिवद्यात्मकज्ञानादुत्तरोत्तरज्ञानकार्यस्य वितथाकाराभिनिवेशिन उत्पत्तेरेवाविद्यावशात् तथाख्यातिरित्युच्यते। तस्याश्च योगाद्यभ्यासादसमर्थतरतमक्षणोदयक्रमतः प्रच्युतेः शुद्धतरसंवित्सन्तानप्रादुर्भावात् मुक्तिप्राप्तिरित्युत्पन्नैव 10 बन्ध-मोक्षव्यवस्थितिः। नित्यैकरूपे च ब्रह्मणि अवस्थाद्वयाऽयोगात् न संसाराऽपवर्गौ भवन्मते सम्भवतः।

तब आप का कहना उचित होगा कि 'अविद्या के कारण वहा ब्रह्म विविधाकार भासित होता है।' यदि कहें कि - 'अविद्या के कारण ब्रह्म विविधाकार ज्ञात होता है इस विधान से आप समझ जाओ कि ब्रह्म का अविद्यात्मकत्च ही प्रकट होता है' – तो ऐसा नहीं बोलना, क्योंकि तब मोक्षप्राप्ति का सम्भव ही नहीं रहेगा। कारण, अखंड नित्य ब्रह्म यदि अविद्यात्मक है तो अविनाशी ब्रह्मात्मक होने 15 से अविद्या का किसी भी उपाय से नाश ही सम्भव नहीं होगा जिस से कि अविद्याहासरूप मोक्ष हो सके। अविद्या को ब्रह्मभिन्न स्वीकार ले, फिर भी पृथक् अविद्या के कारण ब्रह्म का विविधाकार स्फुरण मानना युक्तिसंगत नहीं है, क्योंकि ब्रह्म नित्य होने से उस में किसी विकारस्वरूप अतिशय का आधान शक्य न होने से, पृथक् अविद्या अकिञ्चित्कर ही पडी रहेगी, अत एव उस का ब्रह्म से कोई तादात्म्यादि सम्बन्ध न घटने से संसार का भी लोप प्रसक्त होगा। ऐसा मत कहना कि – 20 'अविद्या भिन्न है या अभिन्न, सत् है या असत् किसी भी प्रकार से निर्वचनीय नहीं है (अतः भेद-अभेद पक्ष में जो मोक्षाभाव-संसाराभाव दूषण दिये गये हैं वे निरस्त हो गये)' — क्योंकि कोई भी वस्तु या उस का धर्म तद्रूप होगा या अतद्रूप होगा, तीसरा कोई अनिर्वचनीयादि प्रकार ही नहीं है। यदि अविद्या को अवस्तु ही मानेंगे तो उस की जो ऐसी ख्याति है कि उस के प्रभाव से ब्रह्म विविधाकार भासित होता है वह घट नहीं सकता, क्योंकि फिर तो ब्रह्म तत्त्व की सत्ता में भी उस 25 का प्रभाव मानना पडेगा। ब्रह्म के विविधाकार में प्रदर्शन रूप अर्थक्रिया करनेवाली अविद्या का यदि 'वस्तु' ऐसा नामकरण किया जाय तो कोई विवाद नहीं रहता। (क्योंकि वह नाम सार्थक ही है।)

## [ पर्यायास्तिकनय से बन्ध-मोक्ष की उपपत्ति ]

हमारे पर्यायास्तिक मत के अनुसार :- क्षणिक ज्ञानान्तर्गत मिथ्यात्वादि अभिनिवेशगर्भित वासना का ही दूसरा नाम अविद्या है। वासना का तात्पर्य है अन्तर्निहित कारणात्मक शक्ति। पूर्व-पूर्व कारणस्वरूप अविद्याअभिन्न ज्ञान क्षणों से उत्तरोत्तर ज्ञानक्षणात्मक कार्यों मिथ्याभिनिवेशगर्भित उत्पत्ति को ही हम कहते हैं अविद्यामूलक तथाख्याति। उस अविद्या का हास होता है योगादिअभ्यासमूलक असमर्थ-असमर्थतर-असमर्थतम ज्ञानक्षणों के क्रमिक उदय से। तब शुद्ध शुद्धतर शुद्धतम संवेदनपरम्परा के प्रादुर्भाव से

ब्रह्मणश्चैकत्वादेकस्य मुक्तौ सर्वेषां मुक्तिप्रसंगः अमुक्तौ वैकस्य सर्वेषाममुक्तिप्रसिक्तश्चाऽनिर्वाया। न चात्मज्योतीरूपत्वेऽयोग्यवस्थायां किञ्चिदस्य प्रमाणं प्रसाधकमस्ति। यथा हि ज्ञानं स्वसंवेदनप्रसिद्धं प्रकाशात्मतया नैवं शब्दः सर्वसंविदि संवेद्यत इति प्रदर्शितम्। अथ अयोग्यवस्थायां ब्रह्मणो नात्म-प्रकाशताऽङ्गीक्रियतेः नन्वेवमपि प्रागविद्यमान(ा)ऽयोग्यवस्थायां सा प्रादुर्भवतीति सुस्थितं तस्य नित्यत्वम् !!। निराकृतश्च पुरुषाद्वैतवादः प्रागिति समानन्यायत्वादयमपि तथैव निराकृत्तव्य इत्यलमितप्रसङ्गेन।

यद्यपि 'अभेदेन संकेतकरणं शब्दार्थयोस्ताद्रूप्यं स्थापयित' इत्युच्यते (१७०-३) तदप्ययुक्तम्, न हि 'अयं घटः' इति घटशब्दस्य घटार्थता (तदर्थस्य वा) घटशब्दता प्रकाश्यते, किन्तु 'अयं घटशब्दवाच्यः घटार्थवाचको वा' इत्ययमत्रार्थः प्रकाशियतुमिभप्रेतः । अन्यथा प्रत्यक्षप्रतीतिबाधितार्थप्रकाशकत्वेन इदमुन्म-त्तकवचनवदनादरणीयं स्यात् । शब्दार्थयोश्च तादात्म्ये क्षुराऽग्निमोदकादिशब्दोच्चारणे आस्यपाटन-दहन-पूरणादिप्रसिक्तः अनवगतसमयस्याभिधानोपलब्धौ तदर्थस्य अर्थोपलब्धौ च तद्वाचकस्यावगितप्रसिक्तिश्च, <sup>10</sup> मुक्तिप्राप्ति होती है – इस प्रकार बन्ध-मोक्षव्यवस्था सही ढंग से होती है। एक स्वरूप नित्य ब्रह्म

मुक्तिप्राप्ति होती है — इस प्रकार बन्ध-मोक्षव्यवस्था सही ढंग से होती है। एक स्वरूप नित्य ब्रह्म की पृथक् पृथक् दो अवस्था का सम्भव न होने से ब्रह्मवादिमत में संसार-मोक्ष की सही व्यवस्था शक्य नहीं है। सभी जीवों में ब्रह्माभेदप्रयुक्त अभेद होने से ब्रह्म एक होने के कारण एक जीव की मुक्ति होने पर सभी जीवों की मुक्ति प्रसक्त होगी। अथवा एक जीव अमुक्त रहेगा तो तदभिन्न सर्व जीव अमुक्त रह जायेंगे। इन दोषों का निवारण नहीं होगा।

## [ आत्मज्योतिस्फुरणरूप ब्रह्म का कोई साधक नहीं ]

यह कहा था कि — 'ब्रह्म आत्मज्योतिरूप स्फुरित होता है' — लेकिन अयोगीअवस्था में उस का साधक कोई प्रमाण नहीं है। जैसे प्रकाशात्मकरूप से ज्ञान स्वसंवेदनसिद्ध है उस तरह प्रत्येक संवेदन में शब्द का अन्वय संविदित नहीं होता — यह पहले (३८४-७) कह दिया है। आप कहेंगे कि अयोगीअवस्था में ब्रह्म की प्रकाशात्मकता हम नहीं मानते — वाह वाह, पूर्व (अयोगी) अवस्था में जो प्रकाशात्मकता 20 नहीं है वह बाद में योगी-अवस्था में उत्पन्न होती है फिर भी ब्रह्म या ब्रह्म की प्रकाशरूपता नित्य है, सुंदर व्यवस्था बनाई। याद कर लो, हमने पहले पुरुषाद्वैतवाद का निरसन कर दिया है, समान युक्तियों से उसी तरह यह शब्दाद्वैतवाद भी निरस्त हो जाता है। अधिक चर्चा से विश्राम।

## [ अभेदभावकृतसंकेतशब्दार्थतादात्म्य असिद्ध ]

यह जो कहा था (१७०-१८) — 'यह घट है' इस प्रकार अभेदभाव से किया गया संकेत, शब्द- 25 अर्थ के तादात्म्य को प्रस्थापित करता है' — वह अयुक्त है। 'अयं घटः' ऐसे उल्लेख का तात्पर्य घटशब्द की घटरूपता अथवा घट की घटशब्दता को विषय नहीं करता, किन्तु यह (अर्थ) घटशब्दवाच्य है, अथवा यह (घट) शब्द घटरूप अर्थ का वाचक है इतना ही द्योतन करता है। यदि घटशब्द से अभेदात्मक घटार्थ का ही द्योतन मानेंगे तो अभेद सिद्ध नहीं किन्तु बाधित होने से वह प्रत्यक्षज्ञानबाधित अर्थ का प्रकाशन करने के कारण पागल नर के वचन की तरह अनादरपात्र बनेगा।

यदि शब्द-अर्थ का अभेद होगा तो 'अस्त्र' बोलने से जिह्वाछेद, 'अग्नि' बोलने से जलन और 'लड्डु' बोलने से पूरा मुख भर जायेगा। तथा, जिस को संकेतज्ञान नहीं उस को नाममात्रश्रवण होने

15

अन्यथा तादात्म्याऽयोगात् 'निश्चीयमानाऽनिश्चीयमानयोर्भेदान्निश्चायकं वाध्यक्षं परपक्षे' [ ] इत्युक्तत्वात् । न च यो यत्प्रतिपादकः स तदात्मको धूमक्षा(?माग्न्या)दिभिर्व्यभिचारात् । न च शब्दस्य अर्थविशेषणत्वेन प्रतीतेस्तदात्मकता, देशभेदेन शब्दार्थयोरुपलब्धेः । न च भेदे तस्य तद्व्यवच्छेदकत्वमनुपन्नम्, काकादेर्भिन्नस्यापि गृहादिकं प्रति व्यवच्छेदकत्वप्रतीतेः । तन्न शुद्धद्रव्यास्तिकाभिमतनामनिक्षेपो युक्तियुक्त इति भावनिक्षेपप्रति-पादकपर्यायास्तिकाभिप्रायः ।

### [ शब्दार्थनित्यसम्बन्धवादिमीमांसकमतनिरसनम् ]

अशुद्धद्रव्यास्तिकप्रकृतिव्यवहारनयमतावलम्बिनस्तु मीमांसका भिन्नानेव शब्दार्थसम्बन्धान् नित्यानाहुः

— 'औत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थेन सम्बन्धः' (मी॰द॰१-१-५) इति वचनात्। 'औत्पत्तिकः' इति विरुद्धलक्षणया नित्यस्तैर्व्याख्यातः। नित्यत्वे च सम्बन्धस्य कृतकसम्बन्धवादिनो, येनावगतसम्बन्धेन 'अयम्' इत्यादिना शब्देनाऽप्रसिद्धसम्बन्धस्य घटादेः सम्बन्धः क्रियते तस्यापि यद्यन्येन प्रसिद्धसम्बन्धेन सम्बन्धः तदा तस्याप्यने(?न्ये)नेति अनवस्थाप्रसिक्तिरिति यो दोषः सोऽकृत(क)सम्बन्धवादिनोऽस्मान्न श्लिष्यतीत्ययुक्तवादिन पर अभेदभाव से अर्थ का भान, एवं नाम सुने बिना भी अर्थ को देखने पर नाम का भान प्रसक्त होगा। ऐसा नहीं होगा तो अभेद भी नहीं रहेगा। कहा गया है कि — 'प्रतिवादीपक्ष में,(एक जब) निश्चित किया जाता है (तब अन्य) अनिश्चित रहता है तो उन दोनों का भेद होने से (आखिर) प्रत्यक्ष ही निश्चायक है।' — जो जिस का निवेदक हो वह तदात्मक नहीं होता, क्योंकि धूम अग्नि का निवेदक है किन्तु अग्निरूप नहीं — यह व्यभिचार है। अर्थ के विशेषणरूप में प्रतीत होने से शब्द अर्थात्मक नहीं बन जाता, क्योंकि शब्द और अर्थ का देशभेद स्पष्ट दृष्टिगोचर है। — 'यदि विशेषणभूत शब्द अर्थ से भिन्न होगा तो अर्थ का व्यावर्त्तक नहीं बनेगा।' — ऐसा कथन युक्त नहीं है, क्योंकि भेद होने पर भी काग गृहादि का व्यावर्त्तक बनता है यह दिखता है।

इस से भावनिक्षेपनिवेदकपर्यायास्तिक अभिप्राय स्पष्ट है – शुद्ध द्रव्यास्तिकमान्य नामनिक्षेप युक्तिसंगत नहीं है।

#### [ अशुद्धद्रव्यास्तिकमतप्रविष्ट मीमांसकनित्यसम्बन्धवादसमीक्षा ]

जिनोक्त नयसमुदाय में, शब्दार्थ के संदर्भ में यदि मीमांसक का अवतार ढूँढा जाय तो अशुद्धद्रव्यास्तिक स्वरूपव्यवहारनय मत में मेल बैठता है। शुद्ध द्रव्यास्तिक तो अंतिमसामान्यवादी संग्रह नय है, व्यवहार 25 नय सामान्य का स्वीकार करता है किन्तु लोकव्यवहार के अनुसार आवश्यक विशेषों का भी स्वीकार करता है अतः उसे यहाँ अशुद्धद्रव्यास्तिकप्रकृति कहा गया है। मीमांसक प्रति अर्थद्रव्य शब्दार्थ सम्बन्ध को सर्वानुगत शब्द सामान्यरूप न मान कर भिन्न भिन्न मानता है — इस तरह भेदवादी होने से उस का अशुद्ध द्रव्यास्तिक में अवतार उचित है। मीमांसक मत यह है कि शब्द-अर्थ का सम्बन्ध भिन्न भिन्न है एवं नित्य है। यद्यपि मीमांसासूत्र (१-१-५) में कहा है कि 'शब्द का अर्थ के साथ 30 सम्बन्ध औत्पत्तिक (= उत्पत्तिशील) है।' (इस में अनित्यता व्यक्त होती है किन्तु) 'औत्पत्तिक' पद का शक्यार्थ न ले कर 'उत्पत्तिविरोधी' (यानी नित्य) ऐसा लक्ष्यार्थ ग्रहण करना है — ऐसा उस सूत्र के व्याख्याकार का अभिग्राय है। इसे विरुद्धलक्षणा कहते हैं क्योंकि यहाँ उत्पत्तिरूप शक्यार्थ का विरोधी

20

20

एतेऽपीति भावनिक्षेपवादी पर्यायास्तिकः। अयुक्तवादिता च नित्यवस्तुनः शब्दादेः कस्यचिदसम्भवादिति प्रतिपादितत्चादनवगन्तव्या(ः?)। अनवस्थादूषणमपि कृतकसम्बन्धपक्षप्रतिपादितमयुक्तमेव 'अयम्' इत्यादेः शब्दस्यानादिव्यवहारपरम्परातः सिद्धसम्बन्धत्वात्, तेनाऽनवगतसम्बन्धस्य घटादिशब्दस्य संकेतकरणाद् अकृतसम्बन्धवादिनोऽपि चानवस्थादोषस्तुल्य एव। तथाहि— अनभिव्यक्तसम्बन्धस्वाभिव्यक्तसम्बन्धेन शब्देन यदि सम्बन्धाभिव्यक्तिः क्रियते तदा तस्यापि सम्बन्धाभिव्यक्तिरन्यतोऽभिव्यक्तसम्बन्धादिति कथं 5 नानवस्थादोषस्तुल्यः ? यदि पुनः कस्यचित् स्वत एव सम्बन्धाभिव्यक्तिः अपरस्यापि तथैवास्तु इति संकेतक्रिया व्यर्था। शब्दविभागाभ्युपगमे चाऽस्मन्मतानुप्रवेशः प्रदर्शितन्यायेन।

अनुत्पत्तिक (नित्य) ऐसा विरुद्ध अर्थ लक्षणा से लिया जाता है। (जैसे उष्ट्र के लिये अहोरूपम् कहा जाय तब 'रूप' शब्द का कद्रूपता अर्थ लिया जाता है।)

# [ नित्यवाद-अनित्यवाद दोनों को तुल्य अनवस्था दोष ]

नित्यसम्बन्ध वादी अनित्यसम्बन्ध वादी के सिर पर एक अनवस्था दोष लगाते हैं - 'अयं घटः' यहाँ इदम् (अयम्) पद का पुरोवर्त्ती अर्थ के साथ सम्बन्ध ज्ञात है, 'घट' पद का उस के अर्थ के साथ सम्बन्ध अज्ञात है, इस स्थिति में अज्ञातसम्बन्धवाले घटादि अर्थ का (घटादि पद के साथ) सम्बन्ध जिस शब्द से जोडा जाता है — यानी ज्ञातसम्बन्ध वाले जिस 'अयम्' शब्द से अज्ञात सम्बन्ध जोडा जाता है, उस ज्ञात सम्बन्ध को भी पहले तो पुरोवर्त्ती अर्थ के साथ जोडना पडेगा, 15 वह किससे जोडेंगे ? यदि अन्य ज्ञातसम्बन्ध (वाले शब्द) से जोडेंगे तो उस सम्बन्ध को जोडने के लिये और एक सम्बन्ध, उसके लिये भी अन्य एक सम्बन्ध.. इस तरह अनवस्था दोष होगा 🗕 अनित्यसम्बन्धवादी के मत में यह दोष लगता है, किन्तु हमारे (मीमांसक) नित्यसम्बन्धवादी के मत में ऐसा कोई दोष लग सकता नहीं। - इस मीमांसक (अशुद्धद्रव्यास्तिकनय) मत के प्रति भावनिक्षेपवादी पर्यायास्तिकनयवादी कहता है कि ये नित्यसम्बन्धवादी अतथ्यवादी हैं।

अतथ्यवादी कहने का हेत् यह है कि पहले ही हम सिद्ध कर चूके हैं कि विश्व में किसी नित्य पदार्थ या नित्य शब्दादि की सत्ता ही नहीं है। फिर नित्यसम्बन्ध भी कैसे ? अनित्यसम्बन्धपक्ष में जो अनवस्थादूषण प्रदर्शित किया है वह भी गलत है। कारणः- 'अयम्' इत्यादि शब्दों का सम्बन्ध अनादिशब्दव्यवहारपरम्परा से सुप्रसिद्ध है। मीमांसक को भी अज्ञातसम्बन्धवाले घटादि शब्द का घटादि अर्थ में संकेत तो करना ही पड़ेगा, फलतः नित्यसम्बन्धवादी को भी पूर्वोक्त प्रकार से अनवस्था दोष 25 समान क्यों नहीं होगा ? यदि इस दोष से बचने के लिये कहा जाय कि परम्परा में कोई एक सम्बन्ध स्वयमेव अभिव्यक्त हो जायेगा, तो अनित्यशब्दवादी हमारे मत से भी अनवस्थादोष निवारण आप की तरह हो जायेगा, फिर व्यर्थ संकेत-करणक्रिया का कष्ट क्यों ? (शब्दार्थसम्बन्ध तभी नित्य हो सकता है जब शब्द को नित्य माना जाय किन्तु नित्य शब्द में संकेतकरण व्यर्थ है - शक्य नहीं है) यदि शब्द में भी कालविभाग से विभाग (यानी भेद, अर्थात् अनित्यता) माना जाय तो 30 पूर्वप्रदर्शित युक्ति से संकेतकरणें करने पर तो हमारे मत में ही प्रवेश कर लेना होगा।

# 'द्रव्य-पर्यायरूपमुभयमपि परस्परविविक्तमेकत्र विद्यते' इत्यभिप्रायो नैगमोऽशुद्धद्रव्यास्तिकप्रकृतिः। [ शब्दस्य द्रव्यार्थनिक्षेपरूपताया उपसंहारः ]

कृतकत्चेऽिप शब्दस्य यत्र यत्र सङ्केतद्वारेण शब्दो नियुज्यते तत्र तत्र प्रतिपादकत्चेन प्रवर्त्तते इति द्रव्यसाधर्म्याद् द्रव्यार्थिकनिक्षेपः शब्दः। य(?त)था द्रव्यार्थताया अपि सर्वत्राभ्युपगमाद् वाच्य-वाचकयो-र्नित्यत्वात् तत्सम्बन्धस्यापि नित्यता समस्त्येव, सङ्केतश्च तदिभव्यक्तिरिति द्रव्यार्थिकनिक्षेपः शब्दः। [ स्थापनाया द्रव्यार्थिक निक्षेपरूपता प्रदर्शनम् ]

संकेतिभधानस्यार्थस्य प्रतिकृतिप्रकल्पना स्थापना इति यद् वस्तु सद्भूताकारेण स्थाप्यत इति णिजन्तात् कर्मणि षु(?यु)प्रत्ययः?। सापि द्रव्यार्थिकस्य निक्षेपः मुख्य-प्रतिनिधिविभागाभावात् सदिवशेषात् सर्वस्य मुख्यार्थिकयाक(।?)करणात् अन्यथोपयाचितादेस्ततोऽसिद्धिप्रसक्तेः तिन्निमित्तद्रव्यादिविनियोग10 व्यवहाराभावप्रसक्तेश्च मुख्यपदार्थरूपत्वात् स्थापनाया द्रव्यार्थत्वात्। अथवा अध्यवसायोपरचितमेव स्थापनायास्तदेकत्वम् न पुनर्वास्तवम् अन्यथा मुख्यप्रतिनिधिविभागाभावप्रसक्तेस्तद्वपोपलक्षकत्वाभावप्रसक्तेश्च।

नैगम नय भी अशुद्ध द्रव्यास्तिक स्वभावी ही है क्योंकि उसकी मान्यता ऐसी है परस्पर पृथक् द्रव्य-पर्याय दोनों ही एक वस्तु में रहनेवाले हैं। (यहाँ पर्याय का भी स्वीकार होने के कारण यह नय अशुद्ध द्रव्यास्तिक समझना)।

#### [ शब्द(= नाम) की द्रव्यार्थनिक्षेपरूपता का उपसंहार ]

पर्यायास्तिक मतानुसार शब्द कृतक (उत्पत्तिशील) होने से जिस जिस अर्थ के अभिप्राय से वक्ता संकेत द्वारा शब्दिनियोग करता है उस अर्थ का निरूपण वह शब्द करता है। वह शब्द सिर्फ पर्यायरूप ही नहीं होता द्रव्यरूप भी होता है, अतः द्रव्य के साधर्म्य से शब्द को द्रव्यार्थिक(मान्य) निक्षेप कहना उचित है। तथा अनेकान्तवाद में तो सभी अभिलाप्य वस्तुओं में द्रव्यार्थता मान्य होने से वाच्य-वाचक 20 (अर्थ-शब्द) को नित्य माना गया है अत एव उन के सम्बन्ध में भी नित्यत्व अक्षुण्ण है। 'तब संकेत की क्या जरूर ?' प्रश्न का उत्तर यह है कि वह तो सिर्फ अभिव्यक्ति है। द्रव्यार्थिक निक्षेपरूप शब्द (नाम) है यह प्रतिपादन समाप्त।

#### [ स्थापनानिक्षेप का प्रतिपादन ]

संकेतशाली नाम के वाच्यार्थ की प्रतिकृति (चित्र, छाया, शिल्प मूर्त्त-प्रतिमा इत्यादि) की रचना-25 यह है स्थापनानिक्षेप। स्थापनाशब्द की व्याख्या — 'सद्भूत यानी तुल्य आकार से प्रेरित हो कर जिस (अमुख्य) पदार्थ को (चित्रादि को, मुख वस्तु रूप से) स्थापित यानी गृहीत (=ज्ञात) किया जाता है' यहाँ प्रेरकप्रत्ययान्त स्था(स्थाप्) धातु को कर्म-अर्थ में 'यु' प्रत्यय किया गया है। स्थापना भी नाम की तरह द्रव्यार्थिक मान्य होने के अनेक हेतु हैं — 9 इस नय में यह मुख्य वस्तु और यह उस की प्रतिनिधिभूत वस्तु — ऐसे विभाग को नहीं माना जाता, २, क्योंकि दोनों 'सद्' रूप से तुल्य है। ३, प्रत्येक वस्तु 30 अपनी अपनी मुख्य अर्थक्रियाओं को करते हैं। ४, अगर स्थापना मुख्य अर्थक्रिया नहीं कर सकती ऐसा मानेंगे तो देवताओं की प्रतिष्ठित मूर्त्त-प्रतिमा के सामने (पूजादि करनेवाले को) मानता माननेवाले को 9. 'ण्यासश्रन्थो युच्' (पा. ३-३-१०७), 'णि-वेत्त्यासश्रन्थघट्टवन्देरनः' (सिद्धहेम.५-३-१९१)। न ह्यभेदे उपलक्ष्य-उपलक्षकभाव उपपन्नः। नापि भिन्नदेश-काल-चेतनाऽचेतन-मुक्तादिविभागो न्यायानुगतो भवेदिति सर्वत्र सद्भावाऽसद्भावरूपतया प्रवर्त्तमानत्वात् द्रव्यधर्मसद्भावादेकत्वाध्यवसायकृतमेव तस्या द्रव्यार्थत्विमिति द्रव्यार्थिकनिक्षेपः स्थापना।

# [ द्रव्यार्थिक नय स्वीकृत-द्रव्यनिक्षेप व्याख्या ]

द्रवति = अतीताऽनागतपर्यायानधिकरणत्वेनाऽविचलितरूपं स(त्)गच्छति — इति द्रव्यम् । तच्च भूत- 5 भाविपर्यायकारणत्वात् चेतनमचेतनं वाऽनुपचरितमेव द्रव्यार्थिकनिक्षेपः।

### [ विस्तरेण क्षणभङ्गवादनिरसनम् ]

न च प्रतिक्षणविशरारुतया भावानां नित्यताऽसम्भवाद् न द्रव्यार्थिकनिक्षेपः सत्य इति वक्तव्यम्, निरन्वयनाशितायां प्रमाणाऽनवतारात्। तथाहि— अध्यक्षम् अनुमानं वा तद्ग्राहित्वेन प्रवर्तते ना(?अ)न्यस्य प्रमाणत्वेन सौगतैरनभ्युपगमात् ? न तावदध्यक्षं क्षणक्षयितां भावानामवगमयितुमलम् प्रतिक्षणमुदयापवर्ग- 10 संसर्गितया भावानां तत्राऽप्रतिभासनात्। न हि प्रतिक्षणं त्रुट्यदूपतां विभ्राणाः पदार्थमात्रास्तत्रावभान्ति फलसिख्रि रुक जायेगी। ५ मख्य देवता के उद्देश्य से उसकी मर्ति के सामने दल्यादि व्याणा करने के

फलिसिब्डि रुक जायेगी। ५, मुख्य देवता के उद्देश्य से उसकी मूर्त्ति के सामने ब्रव्यादि अर्पण करने के शिष्ट व्यवहारों का लोप भी प्रसक्त होगा। — इस तरह से सोचे तो स्थापना भी मुख्यपदार्थरूप ही है, उस की ब्रव्यार्थता भी अक्षुण्ण है। अत एव यह ब्रव्यार्थिकनिक्षेप है।

अगर कोई स्थापना और मुख्य का वास्तव एकत्व न माने तो आखिर तत्त्वाध्यवसाय के द्वारा 15 भी एकत्व द्रव्यार्थिक को मंजूर है। वास्तव एकत्व न मानने के कारण — 9, यह मुख्य और यह प्रतिनिधि — इस विभाग का लोप प्रसक्त होगा। तथा २, मूर्ति आदि के द्वारा मुख्य पदार्थ उपलक्षित होता है इस तथ्य का सर्वथा एकत्व पक्ष में लोप प्रसक्त होगा। ३, अभेदपक्ष में एक (मूर्ति आदि) उपलक्षक (पहेचान कराने वाला), दूसरा उपलक्ष्य (जिस की पहेचान करायी जाती है) ऐसा भेदभाव संगत नहीं हो पायेगा। ४, मुख्य वस्तु के देश, काल और स्थापना (प्रतिनिधि) के देश-काल में भेद 20 है, मुख्य देवतादि सचेतन हैं मूर्ति-चित्रादि अचेतन हैं,परमात्मा मुक्त है — उन की मूर्ति-चित्रादि अमुक्त है — इत्यादि जो न्याययुक्त विभाग है वह लुप्त हो जायेगा। तथा, मुख्य पदार्थ तो 'सद्भूत' एक ही प्रकारवाला होता है, स्थापना तो सर्वत्र सद्भूत (यानी तुल्याकार जैसे मूर्त्त आदि), असद्भूत (अतुल्याकार जैसे अक्ष-शंखादि) दोनों प्रकार से प्रवृत्त होती है। स्थापना के ये जो लक्षण कहे गये वे सब द्रव्य में घट सकते हैं अतः मुख्य और द्रव्यभूत स्थापना 'एकत्व' अध्यवसायकृत द्रव्यार्थत्व 25 ही होता है यह मानना उचित ही है। यह द्रव्यार्थिक मान्य स्थापना निक्षेप का परिचय हुआ। अब द्रव्यनिक्षेप का परिचय कराया जाता है —

#### [ द्रव्यार्थिकनयमान्य द्रव्यनिक्षेपव्याख्या ]

'द्रुं गतौ' द्रुधातु गत्यर्थक है। द्रवित = गच्छिति। द्रुधातु से 'द्रव्य' शब्द बना है। शब्दार्थः- अतीत-अनागत पर्यायों का वास्तिवक आश्रय न बन कर जो अविचिलतस्वरूप की ओर गमन (प्रत्यर्पण) 30 करता है वह 'द्रव्य' है। यद्यिप वह अतीत-अनागत पर्यायों का आश्रय नहीं है किन्तु कारण जरूर है, वह चेतन-अचेतन दोनों प्रकार में हैं, जैन परिभाषा में भूत-भावि पर्यायों के कारण को द्रव्य कहा

स्थिरस्थूररूपतया तेषां तत्र प्रतिभाससंवेदनात् । न चाऽन्यादृग्भूतप्रतिभासोऽन्यादृग्भूतार्थव्यवस्थापकः अतिप्रसंगात् । न च प्रतिक्षणं भिन्नस्वभावानुभवेऽपि सदृशापरापरोत्पत्तिविप्रलम्भात् यथानुभवव्यवसायानुत्पत्तेः क्षणक्षयानुभवेऽपि स्थिर-स्थूररूपाध्यवसाय इति वक्तव्यम्, प्रमाणाभावात् । न चान्यादृग्भूतार्थानुभवेऽन्यादृग्भूतार्थनिश्चयोत्पत्तिकल्पना ज्यायसी, नीलानुभवेऽपि पीतनिश्चयोत्पत्तिकल्पनायाः सर्वत्र प्रतिनियतार्थव्यवस्थितेरभावप्रसक्तेः।

[??न च भावव्यतिरिक्तस्य वा सादृश्यस्यान्यथा सामान्यपक्षोक्तदोषस्यात्रापि प्रसक्तेः सम्भवः यतो जाता है, इस में कोई उपचार करना नहीं पडता। अतः द्रव्यार्थिक नय बिना किसी उपचार से द्रव्यनिक्षेप को मान्य करता है।

### [ द्रव्यार्थिकनय से क्षणभंगवाद का विस्तृत निरसन प्रारम्भ ]

यहाँ क्षणिकवादी के साथ चर्चा का प्रारम्भ हो रहा है -

10 **क्षणवादी** :- भाववृन्द क्षण-क्षण में नाशग्रस्त होते हैं अतः उस में नित्यता (स्थायिता) का सम्भव न होने से यह स्थायिद्रव्यवादी द्रव्यार्थिक निक्षेप सत्य नहीं है।

द्रव्यवादी :- ऐसा नहीं बोलना, क्योंकि निरन्वयनाशवाद को किसी प्रमाण का समर्थन नहीं है। अन्वय = हेतु, बिना हेतु ही नाश होता है इस लिये क्षणोत्पत्ति के बाद नाश में एक क्षण का भी विलम्ब नहीं होता। बताईए — क्षणभंगग्राही प्रमाण कौन सा है ? प्रत्यक्ष या अनुमान ? इन 15 दो प्रमाणों से अधिक कोई प्रमाण बौद्ध विद्वानों को मान्य नहीं है। प्रत्यक्ष प्रमाण भावों की क्षणभंगुरता का परिच्छेद करने के लिये सक्षम नहीं है। प्रत्यक्ष में कभी ऐसा नहीं दिखता कि सभी भाव प्रतिक्षण उत्पत्ति-विनाशप्रतियोगी हैं। पदार्थों की ऐसी कोई मात्रा (व्यक्तिप्रकार) दिखती नहीं जो प्रतिक्षण तूट तूट कर शून्यता ओढ लेती हो। उलटे, प्रत्यक्ष में भासमान सभी मात्रा स्थिर एवं स्थूलावयवीरूप से ही संविदित होती है। भाव को एक प्रकार से भासित करनेवाला प्रतिभास अन्यप्रकारापन्न अर्थ 20 का निश्चायक नहीं बन सकता, अन्यथा नील प्रतिभास पीत का निश्चायक बन जाने का अनिष्ट होगा।

क्षणवादी :- दर्शन में क्षण-क्षण का स्वभाव पृथक-पृथकरूप से अनुभूत होता ही है, किन्तु दर्शनानुरूप निश्चय उत्पन्न नहीं होता (मतलब, विकल्प क्षणक्षयित्व का प्रदर्शन नहीं करता) उस का हेतु यह है कि अहर्निश विविक्षित पदार्थ के तुल्य नये नये क्षणों की निरन्तर उत्पत्ति से स्थिरत्व की छलना होती ही रहती है। इस तरह, क्षणक्षय का अनुभव (= दर्शन या निर्विकल्प बोध) होता है किन्तु 25 तथाप्रकार सिवकल्प न होने से तथा उक्त छलना के कारण स्थिर-स्थूलावयवी का अध्यवसाय उदित होता है।

द्रव्यवादी :- ऐसा नहीं बोल सकते क्योंकि उक्त बचाव में कोई प्रमाण नहीं है। 'अनुभव यदि एकप्रकार का होता है और अन्य प्रकार के निश्चय का उदय होता है' इस कल्पना में कुछ तथ्यांश नहीं है। नील का अनुभव (निर्विकल्प) होने के बाद पीत के निश्चय की उत्पत्ति की कल्पना कर 30 लेंगे तो नियत प्रामाणिक अर्थ व्यवस्था का दुष्काल ही पड़ेगा। तब अनुभव और निश्चय का कभी मेल ही नहीं बैठेगा।

[भूतपूर्वसम्पादकों के अभिप्राय से न च भावव्यति... (पृ.१८४ पं.५) से मध्यक्षावसेया। (१८७-

निमित्तात् सदृशापरापरोत्पिर्तिर्वभ्रमाद् यथानुभवं विकल्पोत्पत्तिर्न भवेत्, न वाऽसदृशेष्विप समानविकल्पजनकेषु दर्शनद्वारेण सदृशव्यवहारहेतुत्विमिति वक्तव्यम्, नीलादिविशेषाणामप्यभावप्रसक्तेः। यथा हि — परमार्थतोऽसदृशा अपि तथाभूतिवकल्पोत्पादकदर्शनहेतवः सदृशव्यवहारभाजो भावाः तथा स्वयमनीलादिस्वभावा अपि नीलादिविकल्पोत्पादकदर्शनिनिमित्तत्या नीलादिव्यवहारभाक्त्वं प्रतिपत्स्यन्ते इति तेषामिप निःस्वभावताप्रसक्तिः। अत एव 'प्रतिक्षणं भिन्नस्वभावान् भावान् पश्यन्निप विषमज्ञ इव नावधारयित' [ ] इत्यभिधानं न 5 यक्तम्, स्वयमद्वयस्वरूपाणामन्तर्द्वयनिर्भासादर्शनाद् बहिरप्यनाविलाक्षविज्ञानानां खण्डशः प्रतिभासोपलिधः याथात्म्येनैवार्थप्रतिभासोऽनुभवैरित्येतस्याऽसिद्धेः विकल्पवशेन चाध्यक्षस्य प्रामाण्यव्यवस्था अन्यथा दान-हिंसाविरतचेतसामिप स्वर्गप्रापणशक्तेरध्यक्षत एवाधिगमव्यवस्थितेर्न तत्र विप्रतिपत्तिरिति तद्व्युदासार्थ-मनुमानप्रवर्त्तनम् शास्त्रविरचनं वा वैयर्थ्यमनुभवेत्।

3) तक पाठशुद्धि नहीं है — इस लिए उस का विवेचन दुष्कर है, स्थानाशून्यार्थ यहाँ प्रयास किया 10 जाता है —]

सदृश अपर-अपरोत्पत्ति से स्थिरता के विभ्रम की जो बात कही वह भी अनुचित है क्योंकि क्षणों से सादृश्य अभिन्न होगा तो भिन्न भिन्न सादृश्य से एक-स्थिर बुद्धि नहीं हो सकेगी। यदि भाव से भिन्न प्रतिव्यक्ति अनुषक्त एक सादृश्य मानेंगे तो आपने जो दोष एक सामान्य में लगाये हैं वे सब सादृश्य के सिर पर चिपक जायेंगे। अतः स्थिर बुद्धि के निमित्त रूप से सादृश्य का सम्भव 15 नहीं है। अतः उस के निमित्त से सदृश नये नये क्षणों का उदभव, उस से स्थैर्य का विभ्रम एवं क्षणिकत्व के अनुभव से क्षणिकत्व विकल्प की अनुत्पत्ति का निरूपण यथार्थ नहीं है। तथा, पूर्वोत्तर असदृश किन्तु दर्शन के द्वारा समानविकल्प के जनकभावों में सदृशव्यवहार हेतृत्व रूप सादृश्य भी नहीं घट सकता, क्योंकि इस तरह तो नीलादि पृथक् पृथक् भावों का भी लोप प्रसक्त होगा। देखिये वास्तव में पूर्वोत्तर भाव असदृश होने पर भी समानताविकल्पों के जनक दर्शन-कारण भाव 20 सदृशव्यवहारशाली हो सकते हैं वैसे ही स्वयं अनीलादिस्वभाववाले भाव भी नीलादिविकल्पों के जनक दर्शनिनिमित्तभूत हो कर नीलादिव्यवहारकारी बन सकेंगे, फलतः नीलादि में अनीलस्वभावता या निःस्वभावता की आपत्ति होगी। इसी लिये यह कथन भी युक्तिबाह्य है कि - 'प्रतिक्षण पृथक-पृथक स्वभाव वाले भावों को देखता हुआ भी दृष्टा भेददर्शी की तरह (पृथक् स्वरूप से) अवधारण (= निश्चय) नहीं कर सकता।' - युक्ति, एकविषयक ज्ञान अन्यविषय का निश्चय नहीं कर सकता, इत्यादि 25 अनेक, पहले कही गयी हैं। 'अनुभवों से हरहमेश यथार्थ वस्तुप्रतिभास ही होता है' ऐसा मानना गलत (असिद्ध) है क्योंकि स्वयं एकात्मक होनेवाली वस्तु का भी भीतर में द्वैतप्रतिभास होता है, एवं बाहर निर्मल इन्द्रिय विज्ञानशाली को भी अखण्ड नहीं, खण्ड खण्ड प्रतिभास होता है। सच तो यह है कि आखिर प्रत्यक्ष के प्रामाण्य की व्यवस्था का आधार तो विकल्प ही है। अन्यथा दानचित्तवाले और हिंसाविरतचित्तवाले को स्वर्ग प्राप्ति करानेवाली शक्ति का भान प्रत्यक्ष से सिद्ध हो जाने पर 30 उस विषय में जो विवाद है उस को स्थान ही नहीं रहेगा। फिर उस विवाद को मिटाने के लिए अनुमानप्रयोग अथवा ग्रन्थरचना नितान्त व्यर्थ हो जायेंगे।

विकल्प(त)स्तु स्थिरस्थूरार्थाध्यवसाय(।त्)प्रतीतिः कथमध्यक्षतः क्षणिक-निरंशे परमाणुस्वलक्षणे व्यवस्थाया(मेव?) सर्वविकल्पानामवस्तुविषयत्वम(म्)बाधितार्थ(?र्थत्वम्)। तथा विकल्पस्यावा(वस्तु)विषयत्वे अन्यथाभूतसंवेदनस्यानुपलक्षणाद् वस्तुव्यवस्थाभावप्रसक्तेः। संहतसकलविकल्पावस्थायामश्वविकल्पनसमये एव चक्षुःप्रणिधानानन्तरं पुरोव्यस्थितस्य गवादेविशदतया स्थिरस्थूररूपस्यैवानुभवात् अन्यथा भूतार्थप्रतिभासस्य कदाचिदप्यनुपलब्धेः। न च वस्तुनः प्रतिक्षणध्वंसित्वात् तत्सामर्थ्यबलोद्भूतेनाध्यक्षेण तद्रूपमेवानुकरणीयम् अन्यरूपानुकरणे असदर्थग्राहकत्वेन तस्य भ्रान्तताप्रसक्तेः क्षणपरिणामग्राह्येवाध्यक्षमिति वक्तव्यम् इतरेतराश्रयप्रसक्तेः — सिद्धे हि क्षणक्षयित्वे भावानां तत्सामर्थ्यभाविनोऽध्यक्षस्य तद्रूपानुकरणं सिद्ध्यति तत्सिद्धौ च क्षणक्षयित्वं तेषां सिध्यतीति व्यक्तमितरेतराश्रयत्वम्।

अपि च क्षणस्थायित्वेऽपि भावानां यथास्वभावमनुभवः उतान्य(थाः ?अन्य)थेति चेत् वस्तुस्वभावा-

[ प्रत्यक्ष से क्षणिक-निरंश अर्थसिद्धि दुष्कर ]

विकल्प से जब स्थिर-स्थूल अर्थ अध्यविसत करने वाली प्रतीति होती है — तब १ — प्रत्यक्ष से क्षणिक-निरंश स्वलक्षणपरमाणुसिद्धि कैसे ? २ — सर्वविकल्पों में अवस्तुविषयता एवं बाधितार्थता कैसे ? तथा, विकल्प हमेशा अवस्तुविषय ही होता तो <sup>ब</sup>प्रत्यक्ष वस्तुव्यवस्थाकारि न हो सकने पर, <sup>b</sup>विकल्प अवस्तु विषयक होने के कारण, <sup>c</sup>प्रत्यक्ष एवं विकल्प से पृथक् किसी संवेदन उपलक्षित न 15 होने से, वस्तुमात्र की व्यवस्था का लोप प्रसक्त होगा। (विकल्प को छोडो, प्रत्यक्ष से भी स्थिर स्थूल वस्तु गृहीत होती है वह इस तरह—) सकल विकल्पावस्था जब स्थिगत है, एकमात्र अश्वविकल्प उदित हो रहा है उस वक्त नेत्रव्यापार के बाद तुरंत पुरोवर्त्ति गाय आदि पिण्ड का स्थिर-स्थूलस्वरूप स्पष्टरूप से अनुभव में आता है (इस को विकल्प नहीं कह सकते क्योंकि अश्वविकल्प चालु है उसी वक्त चक्षुव्यापार से दूसरा विकल्प नहीं हो सकता।) ऐसा नहीं मानेंगे तो सद्भूतार्थ के प्रतिभास की उपलब्धि 20 का पूर्णतया लोप प्रसक्त होगा।

यदि कहा जाय — वस्तुमात्र प्रतिक्षण विनाशी होने से वस्तुसामर्थ्य से उत्पन्न होनेवाले प्रत्यक्ष को क्षणक्षयिता का ही अनुसरण करना अनिवार्य है, उस से अन्य (स्थायित्व) का अनुसरण करेगा तो असत्अर्थग्राहक होने से उस में भ्रान्तता का प्रवेश होगा, अतः मानना पडेगा कि प्रत्यक्ष क्षणपरिणाम का ही ग्राही है। — तो यह बोलने लायक नहीं, क्योंकि यहाँ अन्योन्याश्रयदोषप्रसंग होगा। देख लो 25 — भावों का क्षणभंग सिद्ध होने पर उन के सामर्थ्य से उत्पन्न प्रत्यक्ष का क्षणिकताअनुसरण सिद्ध होगा, तथा क्षणिकत्वानुसरण सिद्ध होने पर भावों का क्षणविनाशित्व सिद्ध होगा। स्पष्ट ही यहाँ अन्योन्याश्रय है।

और एक प्रश्न :- भाव क्षणभंगुर भले हो — उन का अनुभव उन के स्वभावानुरूप होगा या अन्यप्रकार से भी ? यदि अन्यप्रकार के होने पर भी अन्य प्रकार का अनुभव होगा तो यह नियम 30 नहीं रहेगा कि प्रत्यक्ष से वस्तुस्वभाव का ही अनुभव होगा। तब इस स्थिति में प्रत्यक्ष यथार्थ है या अयथार्थ ? अतः यह कहना युक्तियुक्त नहीं होगा कि — "चक्षुरादिजन्यज्ञान, प्रतिक्षण (प्रतिकालकला) में नये नये वस्तुस्वभाव का अनुभव तो करता है किन्तु विकल्पवासनाजनित अध्यवसाय उस का निश्चय

ऽनुभवनियमाभावात् कृत आशङ्काव्यावृत्तिरिति— 'चक्षुरादिज्ञानं प्रतिकलमपरापरमेव वस्तुस्वभावमनुभविति किन्तु विकल्पवासनाप्रभवाध्यवसायस्य तिन्नश्चयं प्रत्यशक्तिरि'त्यसङ्गतम् नीलादिस्वभावेष्वप्यनाश्वास-प्रसिक्तिरित्युक्तत्वाच्च। तद् न क्षणक्षयिता भावानामध्यक्षावसेया।??]

नाप्यनुमानाद् निश्चेतव्या, तत्राध्यक्षावृत्तावनुमानस्याप्यनवतारात्। तथाहि— अध्यक्षाधिगतमिवनाभावमा- श्रित्य पक्षधर्मतावगमबलादनुमानमुदयमासादयतीति, अध्यक्षानवगते तु विषये स्वर्गादाविवाध्यवसायफल- रियानुमानस्य(ा)प्रवृत्तिरेव सौगतैरभ्युपगता। तथा चाचार्यः — 'अदृष्टेऽर्थेऽर्थविकल्पनमात्रम्' [ ] इत्युक्तवान्। यदिप 'निर्हेतुको ध्वंसः पदार्थोदयानन्तरभावी देश-कालपदार्थान्तरम(न)पेक्ष्य भवत(?न)स्तत्सापेक्षतया निर्हेतुत्वाभावप्रसक्तेः' इत्युक्तम् (तन्न) यतो यदि नाम अहेतुकः प्रध्वंसस्तथापि यदैव मुद्गरव्यापारानन्तर-मुपलब्धिगोचरस्तदैव तत्सद्भावोऽभ्युपगमनीयः भावोदयानन्तरं तु न कस्यचिदुपलम्भगोचरतामुपगच्छतीति कथं तदैवास्य तद्भावावगितः ? न च मुद्गरादिव्यापारानन्तरमस्य दर्शनात् प्रागिप सद्भावः कल्पनीयः 10 तथाकल्पने ह्यादौ तस्याऽदर्शनाद् मुद्गरव्यापारसमनन्तरमप्यभावप्रकृति (अ)प्रसिक्तः, विशेषाभावात्। न करने में अशक्त होता है।" — क्योंकि तब नीलादि के स्वभावों (के प्रहण) भी अविश्वसनीय बन जायेंगे।

निष्कर्ष :- भावों की क्षणभंगुरता प्रत्यक्षग्राह्य नहीं है, प्रथम विकल्प निरसन समाप्त। (अशुद्ध पाठवाला कोष्ठान्तर्गत पाठ भी समाप्त)

## [ अनुमान से क्षणभंगुरता की सिद्धि दुष्कर ]

निरन्वयनाशिता (एवं क्षणक्षयिता) का निश्चय अनुमान से भी नहीं हो सकता, क्योंकि वह प्रत्यक्षविषय न होने पर अनुमान की भी उस में गित शक्य नहीं। देखिये — जब प्रत्यक्ष से अविनाभाव निश्चित हो जाय तब उस की सहायता से पक्षधर्मता का बोध होगा, उस के बल से अनुमान का उदय होता है — प्रत्यक्ष-अगृहीत स्वर्गादि के बारे में जैसे अनुमान की प्रवृत्ति बौद्धदर्शनी नहीं मानते, 20 वैसे अध्यवसाय (विकल्प) से उत्पन्न होनेवाले अनुमान की भी प्रत्यक्षअगृहीत अर्थों में प्रवृत्ति नहीं हो सकती। आचार्य (दिग्नाग?) ने कहा है — 'अदृष्ट (= प्रत्यक्षअगृहीत) अर्थ के बारे में सिर्फ अर्थविकल्पन ही होता है।'

यह जो कहते हैं कि — पदार्थोत्पत्ति के बाद त्चिरत ही होनेवाला निर्हेतुक ध्वंस देश-काल या अन्य (मुद्गरादि) पदार्थमुखदर्शी नहीं होता, अन्यथा निर्हेतुकत्व लुप्त हो जायेगा' — (वह ठीक नहीं) 25 क्योंिक प्रध्वंस यदि निर्हेतुक माना जाय, फिर भी कभी मुद्गरप्रहार के बाद ही दृष्टिगोचर होता है तो उस वक्त ही उस की सत्ता मानना चाहिए। भावोत्पत्ति के वाद तुरंत किसी को ध्वंस दृष्टिगोचर नहीं होता नहीं, तब उस वक्त ही (दूसरे क्षण) उस की सत्ता का पता कैसे चलेगा ? 'मुद्गरप्रहार के बाद नाश दिखता है इस लिये पहले भी उस की सत्ता मान लेंगे।' — तो यह गलत है, वैसी कल्पना करने पर तो प्रतिकल्पना ऐसी भी कर लो कि 'शुरु में नाश नहीं दिखता तो मोगरप्रहार 30 के बाद भी वह नहीं होगा, क्या फरक पडता है ? तथा अन्त में क्षयदर्शन से पहले भी नाश मान नहीं लेना, क्योंिक दीपसन्तान का अन्त में नाश दिखता है किन्तु पहले आप सन्तान के नाश

चान्ते क्षयदर्शनाद् आदावप्यसावभ्युपगन्तव्यः, सन्तानेनानेकान्तात्।

न च 'मुद्गरादिसंयोगादिकं कारणान्तरमनपेक्षमाणः (नाशः) पदार्थसत्तामात्रानुबन्धित्वात् तदुदयानन्तरमेव सत्त्वमासादयित' इति वक्तव्यम् — यतो यदि नाम भावसत्तामात्रानुबन्धिता नाशस्य तथापि न प्रतिक्षणध्वंसित्वं सिध्यित सत्ताया एव तथात्वेनाऽनिश्चयात्। तथाहि <sup>a</sup>असावेकक्षणसंगता वा भवेत् <sup>b</sup>अनेकक्षणपिरगता वा ? तत्र <sup>a</sup>यद्याद्यः पक्षः स न युक्तः, तस्या एकैकक्षणावस्थानाऽसिद्धेः, तदिसद्धौ च तदनुबन्धिनः प्रध्वंसस्य कथं प्रतिक्षणभावित्वं निश्चेतुं शक्यम् ? विशेषणाऽप्रतिपत्तौ तद्विशेष्यस्य प्रतिपत्तुमशक्तेः न क्षणिकसत्तामात्रानुबन्धित्वाद् नाशस्योदयानन्तरभावित्वं सिद्धिमासादयित। <sup>b</sup>अर्था(?था)नेकक्षणस्थायिसत्तामात्रानुबन्धी ध्वंसः, तथा सित सत्तायाः क्षणान्तरावस्थानादक्षणिकतेव भावस्य न्यायादनुपति। अनेकक्षणस्थितिसत्तानुबन्धे प्रध्वंसस्याऽनेकक्षणस्थितिसत्तानन्तरं भावेन नष्टव्यम् अन्यथा तथाभूत-

किञ्च, उदयानन्तरमेव भावानां ध्वंस इति कृतः प्रतीयते ? <sup>a</sup>किं भिन्नाभिन्नविकल्पाभ्यां ध्वंसस्याऽघटमानत्वात् <sup>b</sup>आहोस्विदन्यतः प्रमाणादिति विकल्पद्वयम् । <sup>a</sup>तत्र यद्याद्यः पक्षः तदा नोदयानन्तरं ध्वंसः सिद्धिमासादयति यतो भिन्नाभिन्नविकल्पाभ्यां मुद्गरादिनिरपेक्षि(क्ष)त्वं तस्य सिद्धिमासादयति न

को नहीं मानते। यहाँ व्यभिचारदोष है।

15 ऐसा मत कहना कि — 'नाश मुद्गरप्रहार आदि किसी भी अन्यान्य कारणों की परवा नहीं करता, उस को तो पदार्थसत्ता मात्र से सम्बन्ध (अनुबन्धिता) है, अतः पदार्थोत्पत्ति होते ही उस का नाश अस्तित्व में आ जाता है।' — कारण, नाश यदि भावसत्तामात्रानुबन्धि है तो भी उस का प्रतिक्षणध्वंस सिद्ध नहीं हो सकता, क्योंकि सत्ता क्षणिक ही होती है ऐसा निश्चय नहीं है। देखिये — दो विकल्प, <sup>а</sup>सत्ता एकक्षण जीवित होती है या <sup>b</sup>अनेकक्षणजीवी ? <sup>a</sup>प्रथमपक्ष अयुक्त है, क्योंकि सत्ता की एकक्षणस्थिति ही असिद्ध है तो तदनुबन्धि नाश की भावोत्पत्ति के बाद तुरन्त प्राप्ति का निश्चय कैसे हो सकता है ? जब भावसत्ताक्षणिकत्वरूप विशेषण असिद्ध है तो भावसत्तानुबन्धित्व रूप विशेष्य ही गृहीत न हो सकने से, क्षणिकसत्तामात्रानुबन्धित्व के आधार पर नाश में उत्पत्तिपश्चाद्भावित्व कैसे सिद्धि प्राप्त करेगा ?

दूसरा पक्ष :- <sup>b</sup>यिद ध्वंस अनेकक्षणस्थायीभाव सत्ता मात्र का अनुबन्धि है — तब तो भावसत्ता 25 में अन्यअन्यक्षणवृत्तित्व फलित होने से भाव की अक्षणिकता न्यायप्राप्त हो गयी। मतलब, जब ध्वंस में अनेकक्षण स्थायिभावसत्ता का अनुबन्ध है तब तो भाव को अनेकक्षणसत्ताभोग करने के बाद ही नाशप्राप्ति होगी, अन्यथा ध्वंस में अनेकक्षणस्थायिसत्ता का अनुबन्ध ही नहीं घटेगा, फिर कैसे क्षणिकत्व सिद्ध होगा ?

बुद्धदर्शनीओं को यह एक प्रश्न है – उत्पत्ति के तुरंत बाद भावों के ध्वंस की प्रतीति किस 30 से या कैसे हुई ? क्या आपने <sup>ब</sup>ध्वंस भाव से भिन्न या अभिन्न, एक भी विकल्प के न घटने से कल्पना कर ली ? या <sup>b</sup>अन्य किसी प्रमाण से ? ये दो विकल्प विचारने पडेंगे। <sup>ब</sup>प्रथम पक्ष मानेगें तो भाव की उत्पत्ति के बाद ध्वंस की सत्ता सिद्ध नहीं होगी, इतना ही सिद्ध होगा, कि भाव-उत्पत्ति पुनर्जन्मा(न)न्तरं भावः। न हि निर्हेतुकस्य शशविषाणादेः पदार्थोदयानन्तरभावितोपलब्धा। अथ निर्हेतुकत्वे ध्वंसस्य सर्वदा भावात् कालाद्यपेक्षाऽसम्भवतः पदार्थोदयानन्तरमेव भावः, नन्वेवं निर्हेतुकत्वे सर्वदा भावात् प्रथमे क्षणे एव भावप्रसिक्तर्नोदयानन्तरं सद्भावो ध्वंसस्य। न ह्यनपेक्षत्वाद् निर्हेतुकः क्वचित् कदाचिच्च भवति तद्भावस्य सापेक्षत्वं(?त्वे)न निर्हेतुकत्विवरोधादिति अभ्युपगतमेव एतत् सौगतैः।

अथ स्वोत्पत्तिहेतुत एव पदार्था ध्वंसमासादयन्तीति। प्रथमक्षण एव तेषां प्रध्वंसे न तथा(?दा) 5 सत्तानुषङ्गः इति पदार्थाभावात् कुतः तत्प्रच्युतिलक्षणो ध्वंसः प्रथमक्षणे भवेत् ? असदेतत्, यतो यदि भावहेतुरेव तत्प्रच्युतिहेतुः तदा रिकमेकक्षणस्थायिभावहेतोस्तत्प्रच्युतिहेतुत्वम् किं वाऽनेकक्षणस्थायिभाव-हेतोरिति वक्तव्यम्। यद्याद्यः पक्षः तदाऽसिद्धम् एकक्षणस्थायिभावहेतुत्वस्याप्यसिद्धेः तत्कृतकत्वं तत्प्रच्युतेर-सिद्धमेव । द्वितीयपक्षे तु 'क्षणिकताऽभावः' इति प्रतिपादितं प्राकु । किञ्च यदि भावहेतुरेव तत्प्रच्युति-हेतुरभ्युपगम्यते तदा वक्तव्यम् किं भावजननादसौ प्राक् तत्प्रच्युतिं जनयति ? आहोस्विदुत्तरकालम् ? <sup>10</sup> उत समानकालम् ? यद्याद्यः पक्षः तदा प्रागभावः प्रच्युतिर्भवेद् न प्रध्वंसाभावः। अथ द्वितीयस्तथा सति के बाद कभी भी ध्वंस को मोगरादि की अपेक्षा नहीं करनी पड़ती। ध्वंस की तरह शशविषाणादि निर्हेतुक होने पर भी भावोत्पत्ति के बाद शशविषाणादि का आविर्भाव सिद्ध नहीं होता (इस तरह निर्हेतुक माने गये ध्वंस का भी भावोत्पत्ति के बाद तूरंत आविर्भाव सिद्ध नहीं हो सकता।) यदि कहा जाय - 'ध्वंस निर्हेत्क होने से (एवं भावसापेक्ष होने पर भी) कालादिअपेक्षा न होने से वह 15 सर्वकालीन होना चाहिये (किन्तु भावसापेक्ष होने के कारण भावोत्पत्ति के पहले नहीं हो सकता) अतः भावोत्पत्ति के बाद तुरंत ध्वंस प्राप्त होगा।' - अरे बन्धु ! जब ध्वंस सर्वकालीन (एवं भावसापेक्ष) है तब तो भावोत्पत्तिकालक्षण = प्रथमक्षण में भी ध्वंसापत्ति आयेगी, निर्हेतुक होने से, न कि भावोत्पत्ति के दूसरे क्षण में ध्वंससत्ता। निरपेक्ष होने से निर्हेतुक जो होगा वह किसी एक क्षेत्र या किसी एक काल से ही सम्बद्ध हो यह नहीं बन सकता, क्योंकि तब उस वस्तु में देश-काल सापेक्षता के प्रवेश 20 से निर्हेतुकत्व के साथ विरोध प्रसक्त होगा। यह तथ्य तो बौद्धों को भी सम्मत है।

# [ उत्पादक की नाशकता के सभी विकल्पों में दूषण ]

क्षणिकवादी :- सभी भाव अपने उत्पादक हेतुओं से ही नष्ट हो जाते है, यदि यह नाश उत्पत्ति के प्रथम क्षण में हो जाय तब तो वस्तु को सत्ताप्राप्ति नहीं होगी, जब पदार्थ ही नहीं होगा तो प्रच्यवनरूप ध्वंस पहले क्षण में कैसे प्रसक्त होगा ?

स्थायित्ववादी :- यह कथन गलत है। भावोत्पादक को ही आप नाशहेतु मानते हैं तो दो प्रश्न :- १ क्या एकक्षणस्थायिभाव का उत्पादक हो कर वह प्रच्युतिहेतु बनेगा या २ अनेकक्षणस्थायिभाव का उत्पादक हो कर ? प्रथम पक्ष में प्रच्युतिहेतुत्व इसिलये असिद्ध है कि पहले तो भावोत्पादक में एकक्षणस्थायिभावोत्पादकत्व ही असिद्ध है, अतः भावनाश में तत्प्रयुक्तत्व भी असिद्ध हो गया। दूसरा पक्ष मानेंगे तो क्षणिकता का ही छेद हो जायेगा क्योंकि उत्पादक हेतु से जब अनेकक्षणस्थायिभाव 30 उत्पन्न होगा तो क्षणिकता कैसे टिकेगी ? — यह पहले भी कह आये हैं।

दूसरी बात :- यदि जो भावोत्पादक है वही नाशोत्पादक है तो तीन प्रश्न - 9 भावोत्पत्ति के पहले

25

भावप्रभववेलायां तत्प्रच्युतिर्नोत्पन्नेति न भावहेतोस्तस्या उत्पत्तिरिति न भावहेतुस्तद्धेतुः। एवं चोत्तरोत्तरकालभावि-भावपरिणितिमपेक्ष्योपजायमाना तत्प्रच्युतिः कथं भावोदयानन्तरभाविनी स्यात् ? अथ तृतीयपक्षोऽभ्युप-गमविषयस्तथापि भावोदयसमयभाविन्या प्रच्युत्या सह भावस्य प्रथमक्षणेऽवस्थानेनाऽविरोधाद् न तत्सद्भावेऽपि सित भावेन नंष्टव्यमिति न कदाचिद् भावाभावसद्भावः।

किञ्च, यद्यप्युदयानन्तरोदयवती तत्प्रच्युतिः तथापि न तदैव मुद्गरादिव्यापारानन्तरिमव प्रतीतिपक्षमवतरित किन्तु मुद्गरादिव्यापारानन्तरमेव, ततश्च प्रागनुपलब्धा मुद्गरादिव्यापारानन्तरमुपलभ्यमाना पुनस्तदभावे-ऽनुपलभ्यमाना तज्जन्यतयाऽसौ व्यवस्थाप्यते अन्यत्रापि हेतु-फलभावस्यान्वयव्यतिरेकानुविधानलक्षणत्वात्। न च मुद्गरव्यापारानन्तरं न प्रच्युतेरुपलम्भः किन्तु कपालसन्ततेरिति तदुदय एव मुद्गरादेर्व्यापारः प्रच्युत्युपलब्धिस्तु विषयाभावादुपजायमाना वितथैवेति वक्तव्यम्— यतो घटादेः स्वरूपेणैवाधि(?वि)कृत-

10 ही भावहेतु नाश कर देगा ? या उत्तरकाल में ? या समानकाल में प्रच्युति करेगा ? पहले पक्ष में जो अभाव होगा वह ध्वंसरूप नहीं बल्कि प्रागभावरूप ही होगा, तो जो भावोत्पादक वही नाशोत्पादक कैसे हो सकेगा ? दूसरा पक्ष मानेंगे तो :- भावोत्पित्तकाल में (यानी प्रथमक्षण में) भावविनाश उत्पन्न नहीं हुआ अतः (अन्वय व्यभिचार होने से) भावहेतु से भावनाशोत्पित्त न होने से जो भावहेतु है वह नाशहेतु न रहा। फलतः मानना पड़ेगा कि भावप्रच्यवन भावोत्पादकसापेक्ष नहीं किन्तु उत्तरोत्तरकालभावी भाव (के) तथास्वभाव से ही नाशोत्पित्त होती है, तब भावोत्पित्त के तुरंत बाद प्रच्यवन कैसे सिद्ध होगा ? (भाव का जैसा स्वभाव रहेगा, कोई दूसरे क्षण में, कोइ तीसरे.. चौथे..पाँचवे क्षण में नाश प्राप्त करे ऐसा स्वभाव होगा तो नाश भी तीसरे, चौथे, पाँचवे... क्षण में ही होगा।) तीसरा पक्ष माना जाय तो — प्रथम क्षण में अविरोधभाव से भावोत्पाद एवं भावोत्पित्तक्षणभावि नाश दोनों बिना विरोध सहचर बनेंगे, अतः भाव की उत्पत्ति (के समकाल में भले नाश रहे किन्तु) के उत्तर काल में भाव की सत्ता होने पर भी नाश 20 कभी नहीं हो सकेगा। मतलब, भाव का अभाव कभी नहीं होगा।

## [ अन्वय-व्यतिरेकबल से अभाव में सहेतुकत्व की प्रतिष्ठा ]

और एक बात, हालाँकि भावप्रच्युति भावोत्पत्ति के तुरंत बाद उदयवती होने का मान लिया जाय, फिर भी जैसे मोगरप्रहार के बाद उस की प्रतीति होती है वैसे उत्पत्ति के तुरंत बाद नहीं प्रतीत होती किन्तु मोगरप्रहार के बाद ही होती है, इस से यह निश्चय या निरूपण किया जा सकता है कि भावोत्पत्ति 25 के तुरंत बाद न दिखनेवाली, मोगरादिप्रहार के बाद दिखाई देनेवाली, पुनः मोगरप्रहार के बन्द हो जाने पर न दिखनेवाली भावप्रच्युति मोगरप्रहार का ही कार्य है, क्योंकि घट-कपालादि अन्य स्थल में भी कार्यकारणभाव अन्वय-व्यितरेकानुसरण से ही लक्षित होता है। ऐसा बोलना मत कि — 'मोगरप्रहार के बाद तो कपालखण्ड सन्तान की ही उपलब्धि होती है न कि भावप्रच्युति की, अतः खण्ड की उत्पत्ति के लिये ही मोगरादि का योगदान मानना चाहिये। प्रच्युति की उपलब्धि तो मिथ्या ही हैं क्योंकि वह 30 तो विषयभूतघटादिअभाव से उदित होती है।' — निषेध का हेतु यह है कि जब मोगरप्रहार का भावप्रच्युति के लिये कुछ योगदान ही नहीं, तब तो अपने अविकृतस्वरूप से घटादि वहाँ विद्यमान होने से पूर्ववत् वहाँ उस की उपलब्धि आदि प्रसक्त होगी। ऐसा नहीं कहना कि — 'घटादि का तो वहाँ स्वयमेव अभाव

स्यावस्थाना(?ने) पूर्ववदुपलब्ध्यादिप्रसिक्तभवेत्। न च तस्य तदा स्वयमेवाभावाद् नोपलब्ध्यादिरिति वक्तव्यम् यतः सोऽपि तदभावस्तदैव मुद्गरादिव्यापारानन्तरमुपलभ्यते अन्यदा तु नोपलभ्यत इति कथं न तत्कार्यः ?!

अथ न (?) भावाभावो भावस्वरूपादन्यः केवलं कल्पनाविषयत्वादसदेवासौ व्यवहारपथमवतार्यते। नन्वेवं भावप्रच्यतेः काल्पनिकत्वे भावानामपि काल्पनिकत्वमपरिहार्यम् यतो लाक्षणिको विरोधो नीलपीतादेः 5 परैरभ्यूपगतः, वस्तुस्वरूपव्यवस्थापकं च लक्षणं तिन्निमित्तो विरोधो नीलप्रच्युत्या, तिद्वरोधे च पीतादीनामपि तत्प्रच्युतिव्याप्तानां तेन विरोधः, तथा च प्रमाणं नीलपरिच्छेदकत्वेन प्रवृत्तं नीलप्रच्युतिं तद्व्याप्तांश्च पीतादीन व्यवच्छिन्ददेव स्वपरिच्छेद्यं नीलं परिच्छिनत्तीत्यभ्यूपगमः। स च शशविषाणस्येव भावाभावकाल्पनि-कत्वाभ्युपगमे कथं मु(?यु)क्तिसङ्गतः ? न हि शशविषाणप्रख्यस्य भावाभावस्य भावविरुद्धत्वम् पीतादिव्यापकत्वं वा प्रमाणाऽविषयत्वेन व्यवस्थापयितुं शक्यम् यतस्तस्य प्रतिनियतपदार्थव्यवस्थाहेतुत्वं भवेत्।

न च विनाशस्य मुद्गरादिजन्यत्वमसिद्धम् विरोधिरूपतया लोकस्थित्या मुद्गरादीनां तत्कारणत्व-हो जाता है अतः उस की उपलब्धि आदि का प्रसञ्जन नहीं होगा,' - निषेध का हेतु यह है कि अन्वय-व्यतिरेक देख लो कि वह अभाव भी उसी काल में मोगरप्रहार के तुरंत बाद दिखता है, अन्य काल में नहीं तो उसे उस का कार्य क्यों न माना जाय ??

क्षणिकवादी :- भाव का अभाव भावस्वरूप से भिन्न नहीं (?) है, तथापि (पृथग् रूप से) वह <sup>15</sup> असद्रुप से व्यवहार गोचर बनता है क्योंकि वह विकल्प का विषय है।

स्थायित्ववादी :- यदि भावप्रच्यति (स्वरूप अभाव) को आप काल्पनिक (यानी विकल्प का विषय) कहेंगे तो पदार्थों को भी काल्पनिक होने का प्रसंग अनिवार्य बन जायेगा। कैसे यह देखिये - बौद्धोंने नील-पीतादि का लाक्षणिक विरोध मान्य किया है। लाक्षणिक :- लक्षण वस्तुस्वरूप का निश्चायक होता है, लक्षण के आधार पर यानी लक्षणनिमित्तक नील-पीतादि का विरोध होता है जिसे 'लाक्षणिक' कहा 20 गया है। अभाव का लक्षण है भावप्रच्युति, इसी लिये तो नील का नीलप्रच्युति के साथ विरोध होता है, जहाँ नीलप्रच्युति होगी वहाँ पीतादि कोई अवश्य होगा, यानी पीतादि नीलप्रच्युति से व्याप्त होने के कारण, नील से पितादि का विरोध फलित होगा। इस प्रकार यह स्पष्ट होता है कि नीलपरिच्छेदकरूप से प्रवर्त्तनेवाला प्रमाण नीलप्रच्यति का व्यवच्छेद करता हुआ एवं नीलप्रच्युतिव्याप्त पीतादि को भी व्यावृत्त करता हुआ स्वविषयभूत नीलादि का प्रकाशन करता है यह आप का अभिमत हुआ। अब 25 आप यदि भावाभाव को शशविषाण की तरह सर्वथा काल्पनिक मानेंगे तो उक्त लाक्षणिक विरोध कैसे युक्तिसंगत होगा ? भावाभाव सर्वथा शशविषाणतुल्य होगा तो भावाभाव के साथ भावविरुद्धता एवं उस की पीतादिव्यापकता प्रमाणविषय नहीं हो सकती (शशशृंग के साथ भावविरुद्धतादि जैसे प्रमाणविषय नहीं होती।) फिर उस का निश्चय भी कैसे किया जा सकेगा, जिस से कि व्यावृत्तरूप से परिच्छेद के द्वारा वस्तु की प्रतिनियतपदार्थव्यवस्था का हेतुत्व कहा जा सके ?!

### [ विनाश में मोगर आदि जन्यता की निर्बाध सिद्धि ]

विनाश में मोगरप्रहार जन्यत्व असिद्ध नहीं है। लोकाभिप्राय से (सार्वजनीन प्रतीति से) यह

30

व्यवस्थापनात् । तथाहि — न परैः कणभुग्मतानुसारिभिरिव कार्य-कारणभावात् पृथग् विरोधाख्यसम्बन्धोऽभ्युपगम्यते । यतस्तैर्मृद्गरादिजन्यस्य विनाशस्य तदतद्वपत्वेनाऽसम्भवाद् विनाशस्य च तदतत्स्वभावतया
विनाशविषयत्वमपाकृत्य घटक्षणो मुद्गरादिकं विनाशकारणत्वेन प्रसिद्धमपेक्ष्य समानक्षणान्तरोत्पादनेऽसमर्थक्षणान्तरमुत्पादयित तदिप तदपेक्षमपरमसमर्थतरम् तदप्युत्तरं तदपेक्ष(म)समर्थतमं यावद् घटसन्ततेर्निवृत्तिः,
अन्यत्रापि सर्वत्रैवमेव विरोधित्वं प्रतिपादितं परैः । एतदभ्युपगमे च क्षणस्याऽसमर्थक्षणान्तरजनकत्वमेवानुपपन्नं
भवेत् । न च मुद्गराद्यपेक्षस्य घटक्षणस्य शक्तिव्यावृत्तिः स्वत एव व्यावर्त्तमानस्त्वसौ मुद्गराद्यभावे
समानक्षणान्तरोत्पादकमपरं समर्थं जनयित तत्सद्भावे त्वसमर्थक्षणा(न?)न्तरम् न तु मुद्गराद्यपेक्षातस्तस्य
कश्चित् सामर्थक्षणान्तरजनस्वभावस्य कारणपरम्परायातस्य भावात् प्राक्तनक्षणस्येव । न हि तस्य
गि स्विनरोधादन्यज(ज्ज)नकत्वम् । स च हेतुतः समर्थजननस्वभावो भूत्वा स्वयमेव न भूतो । मुद्गरादिना
च न तस्य कश्चिच्छक्तिप्रतिघातो विहित इति ।

सुविदित है कि मोगरप्रहार घटादि का विरोधी है अत एव निश्चित होता है कि वह घटविनाश का कारण है। देखिये — न्यायमत के पंडितों मानते हैं कि नाश्य-नाशकभावादिस्वरूप विरोधसम्बन्ध कारण-कार्यभाव से पृथक् होता है, किन्तु क्षणवादी को इस का स्वीकार नहीं है। कारण :- मोगरप्रहारजन्य विनाश न घटरूप होता है न अघटादिरूप, तथा विनाश स्वयं विनाश का तत्स्वभावरूप से विषय नहीं हो सकता और अतत्स्वभावरूप से भी विनाशविषय नहीं हो सकता, इत्यादि समझते हुए बौद्ध विद्वान् कहते हैं कि घटक्षण, विनाशकत्वरूप से अन्यमतप्रसिद्ध मोगरादिप्रहार का सापेक्ष हो कर जब सजातीयअन्यक्षण को उत्पन्न करता है तो वह अग्रिम सजातीयअन्यक्षण को असमर्थरूप से ही उत्पन्न करता है। वह अग्रिम क्षण भी अग्रिमसजातीय अधिक असमर्थ क्षण को उत्पन्न करेगा। वह भी अग्रिम अत्यन्तअसमर्थ क्षण को उत्पन्न करेगा। यही है बौद्धमतस्वीकृत विरोध, जो सर्वत्र उन्होंने प्रदर्शित किया है। अब इस तरह के सामर्थ्य का कुछ हनन मोगरप्रहार से मानना पडेगा। अन्यथा मोगर के सांनिध्य में उस क्षण में असमर्थ अन्य क्षण जनकत्व की संगित नहीं होगी।

# [ मोगरप्रहार से सामर्थ्यविघात की शंका - समाधान ]

25 ऐसा मत कहना कि — 'मोगरादिसापेक्ष घटक्षण से अपने आप ही शक्ति दूर भाग जाती है। वह घटक्षण जब निवृत्त लेता है उस वक्त यदि मोगरादि नहीं होता तो समान (सजातीय) समर्थ अन्यक्षण को वह जन्म देता है किन्तु मोगरादि की उपस्थिति में असमर्थ अन्य क्षण को उत्पन्न करता है। यहाँ मोगरादिसांनिध्य रहने पर भी उस की अपेक्षा नहीं होती जिससे कुछ सामर्थ्य विघात हो सके।' — निषेध का कारण मोगरादि के सांनिध्य में यदि समर्थक्षणजनकस्वभाव का व्याघात नहीं 30 मानेंगे तो समर्थ अन्यक्षण के जन्म की आपित्त होगी, क्योंकि परम्पराप्राप्त समर्थ अन्यक्षणस्वभाववाला पूर्वक्षण जैसे समर्थ उत्पन्न हुआ था वैसे प्रस्तुतक्षण भी समर्थ ही उत्पन्न होगा। जनकत्व का मतलब कुछ व्यापार नहीं किन्तु स्व का निरोध यही है जनकत्व। निरोध का मतलब है — अपने हेतु से

यद्यप्यरकारणान्तरसिन्नधानात् कार्यं वैलक्षण्येनैवोत्पत्तृमिच्छित [?? तथापि प्राक्तनघटक्षणस्य तत्स्वभावत्वाद् न त्वेवं कार्योत्पत्तिः स्याद् नान्यथेति। न च स्वहेतुतो समर्थजननस्वभावस्य तस्योत्पत्तेर्नायं दोषः प्रथमक्षण एवं(?व) सन्तत्युच्छेदप्रसिक्तः। अतो मुद्गरादिव्यापारकालेऽपि यदि स्वहेतुत एव समानक्षणान्तरजननसामर्थ्यं घटक्षणस्य समस्ति ततः सदृशक्षणान्तरोत्पत्तेर्मुद्गरादिसंनिधानं व्यर्थम्। अथ स्वहेतुतः समानक्षणान्तराऽजननसमर्थो घटक्षणः तथापि प्राक्तनक्षणादिवत् तत्क्षणादप्यपरक्षणान्तरजनकस्य 5 समानक्षणोत्पत्तेर्व्यापारवन्मुद्गरसिन्नधिर्व्यर्थः एव। एतच्च— 'स्वहेतुतो भावस्य नश्वरस्वभावत्वे न किञ्चिन्नाशहेतुना अनश्वरस्वभावत्वेऽपि सुतराम्' — इति वदता परेण दूषणमभ्युपगतमेव। न चाऽिकञ्चित्करस्यापि मुद्गरादेः समर्थक्षणजनकस्वभावयुक्त होने के बाद स्वयमेव असत् हो गया। यहाँ मोगर आदि से कुछ शक्तिविधात किया गया — ऐसी बात ही नहीं है।

### [ विलक्षण कार्योत्पत्ति के स्वीकार पक्ष में असंगतियाँ ]

(इस परिच्छेद में तथापि... से लगा कर (पृ.१९३-१) 'प्रच्युतिर्भवेत् ?' (१९७-४) पाठ पर्यन्त, भूतपूर्वसम्पादकों ने अशुद्ध पाठ का निर्देश किया है इस लिए उस का सम्यक् विवेचन शक्य नहीं, फिर भी स्थान अशून्यार्थं कुछ प्रयास करते हैं) —

यद्यपि नये नये अन्यकारणों के सांनिध्य में कार्य कुछ विलक्षण प्रकार से उत्पत्ति के लिये तत्पर रहता है (अतः मोगरप्रहार निरर्थक कहने का साहस किया जाय) किन्तु ऐसे तो उस का पूर्वघटक्षण 15 भी तथाविधस्वभाववाला होने पर ही विलक्षण प्रकार से कार्योत्पत्ति हो सकती है अन्यथा नहीं। ऐसा मत कहना कि — 'पूर्वघटक्षणरूप हेतु से कार्य समर्थजननस्वभाववाला ही उत्पन्न होता है — अतः प्रस्तुतक्षण में विलक्षण कार्य (असमर्थकार्यक्षण) का दोष नहीं होगा।' — निषेधकारण :- प्रथमक्षण में ही सकल भावि समर्थक्षणों की उत्पत्ति प्रसक्त होने से समुचे सन्तान के उच्छेद की आपित्त होगी (नतीजा, मोगरप्रहारकाल में भी यदि प्रस्तुतघटक्षण में अपने हेतुवृन्दप्रयुक्त समानअन्यक्षणजननसामर्थ्य मानना पडेगा, 20 फिर तो उस से सदृश यानी समर्थ अन्यक्षण की ही उत्पत्ति प्रसक्त होने के कारण मोगरप्रहार सांनिध्य की निरर्थकता का कलंक लगा रहेगा।

#### [ मोगरप्रहार की व्यर्थता का कलंक तदवस्थ ]

अब यदि कहें कि — 'अपने हेतुओं से समानउत्तरक्षण अजननसमर्थ घटक्षण की उत्पत्ति होती है' — फिर भी पूर्वक्षणादि की तरह (नियामक न होने से) प्रस्तुतक्षण से अन्यक्षणजनक ऐसे समान 25 (असमर्थ) क्षणोत्पत्ति हो जायेगी, उसमें जैसे अन्य किसी का व्यापार व्यर्थ है वैसे मोगरप्रहारसांनिध्य भी व्यर्थ होने का कलंक अनिवार्य रहेगा। आपने स्वयं भी इस कलंक का स्वीकार तब कर ही लया है जब आप ने कहा है कि — भाव यदि अपने हेतु से नश्चरस्वभाव उत्पन्न होता है तो नाशहेतु (मोगरप्रहारादि) अकिञ्चित्कर (यानी व्यर्थ) है। यदि अनश्चरस्वभाव उत्पन्न होता है तब तो सुतरां नाशहेतु व्यर्थ है। ऐसा मत कहना कि — प्रस्तुत घट क्षण द्वारा असमर्थ अन्यक्षणजनन काल में अकिञ्चित्कर 30 मोगरप्रहार कोई उपालम्भपात्र नहीं है क्योंकि वह भी अपने हेतुओं के सांनिध्य के बल से अकिञ्चित्करस्वरूप से ही उपस्थित होता है (जिस को कहते हैं अवर्जनीयसंनिधि)।' — निषेध कारण

स्वहेतुमित्र्रहेतुसित्रिधिबलायातत्वाद् घटक्षणस्याऽसमर्थक्षणान्तरजननकालेनोप(ा)लम्भविषयता यत एवानेकस्यैव क्षणघटस्य विलक्षणक्षणान्तरोत्पादकत्वाभ्युपगमप्रसिक्तः स्यात्।

एवं च मुद्गरादेर्न विरोधित्वम् विनाशस्याऽहेतुकत्वात्। नापि जनकत्वम् पूर्वोक्तदोषप्रसक्तेरिति विलक्षणसन्तत्युत्पादे सन्तानोच्छेदे वा मुद्गरादेरन्वय-व्यतिरेकाननुविधानप्रसक्तितो नाग्न्यादीनां दहनादिकार्ये लोकस्योपादानं भवेत्। न च परमार्थेकत्वस्याभावे घटादीनां मुद्गरादिव्यापारानन्तरमनुपलब्धिर्भवेत्। न च पूर्वसन्तानोच्छेदाद् विलक्षणसन्तानोत्पत्तेश्च तदा घटानुपलब्धिरिति वक्तव्यम्, विलक्षणसन्तत्युत्पादस्य प्राक्तनन्यायेनाभावात् पूर्वसन्तिनिवृत्तेरिप वि(?नि)वर्त्तमानेभ्योऽनर्थान्तरत्वात् तथैवोपलब्ध्यादिप्रसक्तेः तदा तस्य स्वरूपप्रच्युतिरुत्पद्यते किन्तु तस्यैकक्षणावस्थायित्वेन तदाऽभवनमिति नोपलम्भः, यतः स्वरूपादप्रच्युतस्य नाऽभवनं नाम किञ्चित् तत्सद्भावाभ्युपगमे वा कथं न स्वरूपप्रच्युतिरुत्ततोऽर्थान्तरभूतोत्पत्तिमती ? अथ स एव न भवति, न तु तस्याऽपरं सत्त्वम् न तु तदेवेदं पुना रूपाऽभवनमभिधीयते, तत्र च तदेवोत्तरम्।

:- तब तो प्रत्येक घटक्षणों में विलक्षण (असमान) अन्य क्षण उत्पादकत्व के स्वीकार की आपत्ति होगी, (क्योंकि मोगरसांनिध्य हो या न हो कोई फर्क पडनेवाला नहीं है)।

### [ मोगरप्रहारव्यर्थ होने पर लोकव्यवहारनिष्फलताप्रसंग ]

उक्त प्रकार से तो बौद्धमत का निष्कर्ष यही होगा कि मोगरादि घट के विरोधी नहीं है क्योंकि 15 विनाश तो निर्हेतुक है एवं (कपालिकादि का) जनक भी नहीं है क्योंकि तब पूर्वकथित दोषप्रसंग खडे होंगे। उस का नतीजा यह होगा कि विलक्षणसन्तान की उत्पत्ति या सन्तानोच्छेद में मोगरादि की अन्वय-व्यतिरेक अनुवृत्ति निष्फल होने से (कारणताज्ञापक न होने से) कोई भी लोग पचनादि कार्यों के लिये अग्नि आदि की अपेक्षा नहीं रखेगें। तथा, घटादिसन्तान में यदि वास्तव एकत्व नहीं 20 होगा तो जरूरी नहीं है कि मोगरादि के प्रहार के बाद घटादि की अनुपलब्धि हो। यदि कहें कि - प्रहार के बाद पूर्व घटसन्तान का उच्छेद एवं विलक्षण (ठिकरे) सन्तान का उत्पाद होने से घटादि की अनुपलब्धि जरूरी है।' – तो यह अयुक्त है – क्योंकि पूर्वोक्त युक्तियों से स्पष्ट हो चुका है कि विलक्षणसन्तानोत्पाद सम्भव नहीं है। तथा पूर्वसन्ताननिवृत्ति भी निवर्त्तमानक्षणों से पृथक न होने पर उन की उपलब्धि का प्रसंग तदवस्थ रहेगा, क्योंकि मोगरप्रहार व्यर्थ होने से उन क्षणों को कोई 25 स्वरूपहानि होती नहीं। ऐसा भी नहीं कहना कि — 'वहाँ कोई स्वरूपप्रच्युति उत्पन्न होने की बात नहीं है। किन्तू घटादि एकक्षणस्थितिवाले होने के कारण बाद में अभवन हो जाने से घटादि की उपलब्धि नहीं होती।' - निषेधकारण :- स्वरूप से प्रच्युति यदि नहीं हुई तो अभवन-शब्द का कुछ अर्थ ही नहीं है, यदि अभवन का सद्भाव है तो स्वरूपप्रच्युति कैसे नहीं जो कि अर्थान्तरभाव की उत्पत्तिरूप मानी गयी है ? यदि ऐसा भी कहें कि - 'वह नहीं होता यही स्वरूपप्रच्युति है, और किसी भाव 30 की सत्ता नहीं, पूर्वक्षण में जो है वह उत्तरक्षण में नहीं है इसी को तद्रूप का अभवन कहा जाता है' - तो यहाँ भी पूर्ववत ही उत्तर समझ लेना।

तस्माद् विनाशहेतुव्यापारनन्तरां(?रं) पदार्थस्याऽसद्व्यवहारं विदधता तद्व्यतिरिक्तार्थान्तरग्रहणम-भ्युपगन्तव्यम् न तु तदग्रहणमात्रम् अन्यथा तस्याभावानिश्चये क्तन्यादि(?क्षणादि)व्यवहितस्य सद्व्यवहार-निषेध एव स्यात् नाऽसद्व्यवहारप्रवर्त्तनम् यतो न कश्चिदभावाऽनिश्चये तत्स्वरूपाऽग्रहणे वानुपलब्ध्यो-विशेषः येनैकत्राऽसद्व्यवहारप्रवृत्तिः अन्यत्र सद्व्यवहारनिषेधमात्रात्(?त्रम्)। किञ्च, भावोत्पत्तेः प्राग्भा-वस्याऽभावनिश्चय(?ये) तदुत्पादकारणोपादानं कुर्वन्त उपलभ्यन्ते प्रेक्षापूर्वकारिणःः तदुत्पत्तौ च निवृत्त- 5 व्यापारा विनाशकहेतुव्यापारान्तरं च स्वरूपातिरिक्तं पदार्थान्तरमवगत्य शत्रुध्वंसे सुखभाजो मित्रप्रक्षये तु दुःखानुषक्ता उपलभ्यन्ते। न च मित्रसद्भावो दुःखहेतुः प्रतीतः, नापि शत्रुसद्भावः सुखजनक इति तद्व्यतिरिक्तोऽभावस्तज्जनकोऽभ्युपगन्तव्यः। न च मित्राऽमित्राभावे (च?) न दुःख-सुखे, विहितोत्तरत्वात्।

न चाभावस्य भवितृत्वे भावरूपता, अभावप्रत्ययविषयत्वेन भवितृत्वेऽप्यभावरूपत्वात्। यथा हि भवितृत्वेनाऽविशेषेऽपि घट-पटयोस्तत्प्रतीतिविषयत्वेन तद्रूपता तथा भावाऽभावयोरपि तद्विषयत्वात् तद्रूपत्वे 10

# [ 'असत्' व्यवहार तो साथ अर्थान्तरग्रहण अनिवार्य ]

यही कारण है कि विनाशहेतुव्यापार के उत्तरक्षण में पदार्थ के प्रति 'असत्' व्यवहार करनेवाले को यह भी स्वीकारना चाहिये कि भावनाश के बाद उस भाव से भिन्न किसी अन्य अर्थ का ग्रहण भी होता है न कि पूर्वभाव का अग्रहणमात्र। अन्यथा, अग्रहणमात्र से उस भाव के अभाव का निश्चय न होने से क्षणादिव्यवधान से उस भाव के सत्त्व के व्यवहार का निषेध मात्र होगा किन्तु 'असत्' 15 व्यवहार का प्रवर्तन शक्य नहीं होगा। कारण :- भाव के अभाव का अनिश्चय और भाव के स्वरूप का अग्रहण, दोनों प्रकार की अनुपलब्धि में खास कोई भेद नहीं है, जिस से कि अभाव का अनिश्चय रहने पर 'असत्' व्यवहार प्रवृत्ति की जा सके और अग्रहणमात्र होने पर सिर्फ 'सद्' व्यवहार का निषेध किया जाय।

# [ शत्रु-मित्र से अतिरिक्त (ध्वंसरूप) अभाव की स्वीकारापत्ति ]

दूसरी बात :- बुद्धिपूर्वक कार्य करनेवाले को किसी (धूमादि) भाव की उत्पत्ति के पूर्वकाल में जब उस भाव के विरह का निश्चय रहता है तो वे उस के उत्पादक (अग्नि आदि) कारणों की खोज करते हैं यह दिखता है। जब उस की उत्पत्ति हो जाती है तो फिर उत्पादनक्रिया से उपरत हो जाते है। फिर जब उस (प्रिय-अप्रिय) भाव के विनाशकहेतु के व्यापार के बाद अन्यपदार्थ (ठिकरे आदि) को जान कर (अप्रिय) शत्रु का ध्वंस होने पर सुख भोक्ता और (प्रिय) मित्र का ध्वंस होने 25 पर दुःखभागी होते हैं — यह दिखता है। न तो मित्र का सद्भाव दुःखहेतु है, न तो शत्रु का सद्भाव सुखहेतु है, अतः सुख या दुःख के हेतुभूत (शत्रु-मित्र) से अतिरिक्त ही उन के अभाव को सुख-दुःख का जनक मानना पडेगा। 'मित्र के अभाव में दुःख न हो, शत्रु के अभाव में सुख न हो' ऐसा तो बोल नहीं सकते क्योंकि उन के हेतु-हेतुमद्भाव से उत्तर दिया जा चुका है।

# [ अभाव में भावरूपता की आपत्ति का प्रतिकार ]

यदि कहा जाय — भाव का ध्वंसरूप अभाव यदि भविता — यानी भवनशील माना जायेगा तो उस में भावरूपता प्रसक्त होगी — तो यह गलत है क्योंकि भविता स्वीकारने पर भी वह अभावप्रतीतिविषय होने से अभावरूपता ही माननी होगी। देखिये — घट और पट दोनों में भविता

30

20

न किञ्चिद्दूषणमुत्पश्यामः। न वाऽभावस्य भवने विरोध एव दूषणम् स्वरूपेऽबाधितप्रत्ययविषये विरोधाऽसिद्धेः, अन्यथा सर्ववस्तुषु तित्सिद्धिप्रसिक्तः। तन्न मुद्गरादिव्यापारात् प्राग् घटादेस्तद्व्यापारानन्तरमेव तस्या उपलब्धेः पदार्थात्मभूता प्रच्युतिः। अत एव तिस्मिन् 'गृहीतैव प्रमाणता' इति हेतोरसिद्धतेत्यिप न वाच्यम्। यतः कि घट एव प्रच्युतिः, उत कपाललक्षणं भावान्तरम्, आहोस्वित् तदपरं पदार्थान्तरमिति विकल्पाः।

9तत्र यदि घटस्वरूपमेव प्रच्युतिः तर्ह्यपरं तत्राभिधानान्तरं विहितम् घटस्वरूपं त्वविचित्तं प्रतीयते कथं न नित्यम् ? अथैकक्षणस्थायि घटस्वरूपं प्रच्युतिरिति न घटस्य नित्यता, नन्वेकक्षणस्थायितया घटस्वरूपं न प्रतीतिगोचर इति कथं तस्य प्रच्युतिः ? २ अथ कपालस्वरूपमेव घटप्रच्युतिः तथापि प्राक्कपालप्रादुर्भावात् घटस्यावस्थितेः कालान्तरस्थायितैव घटस्य भवेद्, न क्षणिकता। न च कपालरूप-प्रच्युत्यभ्युपगमे मुद्गरादिव्यापारानन्तरिमव 'घटस्य ध्वंसः' इति पूर्ववदुपलब्ध्यादिप्रसङ्गः, यतो न मुद्गरादिना

10 तुल्यरूप से हैं, फिर भी घट में पटरूपता या पट में घटरूपता प्रसक्त नहीं होती, क्योंिक घटप्रतीतिविषयता होने से घट में घटरूपता, पटप्रतीतिविषयता होने से पट में पटरूपता ही होती है। मतलब पदार्थ की तद्रूपता भविताप्रयुक्त नहीं किन्तु तदाकारप्रतीतिविषयतामूलक होती है। इसी तरह भाव/अभाव में भी भावाकारप्रतीतिविषयता/अभावाकारप्रतीतिविषयता से प्रयुक्त भावरूपता/अभावरूपता होती है। इस के स्वीकार में कोई दूषण दिखता नहीं। यदि दूषण दिखाया जाय — अभाव और उस का भवन यही तो विरोध है — तो समझ लो कि अबाधितप्रतीतिविषयभूत भवनस्वरूप चाहे भाव का हो या अभाव का, कोई विरोधगन्ध नहीं है। अन्यथा निर्बाधप्रतीतिविषय भूत प्रत्येक पदार्थं में विरोध ही विरोध प्रसक्त होगा। निष्कर्ष, मुद्गरादिव्यापार के पहले घटादि की उपलब्धि होती है और मोगरप्रहार के बाद ही घटप्रच्युति का उपलम्भ होता है, अतः सिद्ध होता है कि प्रच्युति भावात्मक नहीं होती (किन्तु अभावरूप होती है। यही कारण है कि आप को ऐसा बोलने का अवसर ही नहीं रहता कि — 20 'ध्वंस के प्रति मोगरप्रहार की हेतुता में प्रामाण्य गृहीत है इस प्रकार का हेतु असिद्ध है' — (क्योंिक उपरोक्त कथन से हेतुसिद्धि निर्वाध है।)

यहाँ प्रच्युति के बारे में बौद्धमत के प्रति तीन प्रश्न-विकल्प हैं — १घट ही प्रच्युति है ? २या प्रच्युति कपालस्वरूप भावान्तररूप है ? ३या कपालिभन्न कोई पदार्थान्तर है ?

# [ घटस्वरूप या कपालरूप प्रच्युति का समीक्षण ]

25 प्रथमपक्ष :- यदि घट का स्वरूप है प्रच्युति, तो यहाँ घटक्षण को नाशादिस्वरूप प्रच्युति से कुछ सम्बन्ध नहीं रहता, सिर्फ एक नूतन नामकरण घट का हुआ 'प्रच्युति'। घट स्वरूप तो नामान्तर करने पर भी तदवस्थ प्रतीत होता है — क्यों उसे नित्य न माने ? यदि कहें कि — 'घटस्वरूप प्रच्युति का मतलब नित्यता नहीं है किन्तु एकक्षणस्थायित्व' — तो यह प्रश्न निरुत्तर रहेगा कि घटस्वरूप एकक्षणस्थायित्व रूप प्रच्युति दृष्टिगोचर क्यों नहीं होती ? प्रतीति के बिना प्रच्युति को घटस्वरूप एकक्षणस्थायित्व रूप प्रच्युति दृष्टिगोचर क्यों नहीं होती ? प्रतीति के बिना प्रच्युति को घटस्वरूप नहीं होगा, १ दूसरा पक्ष :- यदि प्रच्युति कपालस्वरूप है, तो भी जब तक कपाल का प्रादुर्भाव नहीं होगा, घट तदवस्थ रहने से कालान्तरस्थिति ही घट की सिद्धि होगी, क्षणिकता नहीं। तथा — 'प्रच्युति (=ध्वंस)' को कपालरूप मानने पर मुद्गरप्रहार के बाद जब तक कपाल रहेंगे तब तक 'घट

घटस्वरूपं क्रियते, स्वहेतोरेव तस्य निष्पत्तेः। नाप्यसती स्वरूपप्रच्युतिरुत्पद्यते तत्र परैर्हेतुव्यापारानभ्यु-पगमात्। यत् तु कपालादिषु(?स्तु) मुद्गरादिना निष्पाद्यत इत्यभ्युपगतम् न तस्य विरोधान्न हेतुत्वं कुड्यादेरिवेति कथं न प्रागिवोपलब्ध्यादिकं भवेत्।??

[ अथ स एव न तदा न तेन नित्यता न चोपलब्ध्यादिकं(?क)स्वकार्यक(1?)रणम्। नैतदेवम् — यतः 'सः' — 'न' इति शब्दयोः किं भिन्नार्थत्वम् आहोस्विदेकार्थत्विमिति वक्तव्यम्। यदि भिन्नार्थता 5 कथं न 'नञ्'शब्दवाच्यः पदार्थान्तरमभावोऽभ्युपगतो भवेत् ? अभिन्नार्थत्वे तु पूर्वमिप 'नञ्' प्रयोगप्रसिक्तः। न चानुपलम्भे सित नञ्प्रयोगाभ्युपगम इति वक्तव्यम् यतो व्यवधानाद्यभावे स्वरूपादप्रच्युतस्य तस्यैवानुपपित्तर्भवेत्। अथ स्वरूपात् प्रच्युतिः कथं न कपालकाले मुद्गरादिहेतुकं भावान्तरं प्रच्युतिर्भवेत् ???]

[??अथ कपालकाले घटविनाशा(न)भ्युपगमे स्वभावत एव घटस्याऽविनश्वरस्य परतोऽपि नाशाऽसम्भवतो यः स्वभावो घटस्य प्रथमक्षणात् कियत्कालावस्थानोत्तरकालिवनाशलक्षणस्तस्य मुद्गरादिसंनिधानकालेऽपि 10 का ध्वंस' ऐसी उपलब्धि का अतिप्रसंग पूर्ववत् जारी रहेगा' — ऐसा मत कहना क्योंकि मोगरप्रहार घटध्वंस के साथ घटस्वरूप का निर्माण नहीं करता जिस से 'घट का' इस प्रकार घट की (एवं तत्प्रतियोगिक ध्वसं की) पुनः पुनः उपलब्धि का निर्मित्त बन सके। घट तो अपने हेतु मिट्टी आदि से ही निर्मित होता है। बौद्ध मत में असत् के निर्माण के लिये हेतु के योगदान का स्वीकार न होने से, मोगर प्रहार से असत् प्रच्युति की उत्पत्ति का प्रश्न ही नहीं है। भीति आदि का जैसे मिट्टी आदि से 15 निर्माण होता है वैसे ही मोगरप्रहार से कपालादि का निर्माण मान्य ही है, अतः वहाँ विरोध का आपादन कर के मोगरप्रहार के हेतुत्व का निषेध नहीं किया जाता। अतः एक बार कपाल उत्पन्न होने पर पहले पहल जैसे उस की उपलब्धि होती है वैसे जब तक उसका नाश न हो तब तक पूर्ववत् उसकी उपलब्धि क्यों नहीं होगी ?

बौद्ध :- उस वक्त वही नहीं है, अतः नित्यता प्रसक्त नहीं होगी। एवं उपलब्धि आदि अपने 20 कार्य का करण भी नहीं होगा। नित्यवादी :- यह यथार्थ नहीं, स न भवित — इस में स और न शब्द भिन्नार्थक है या एकार्थक ? यह कहो। यदि भिन्नार्थक है तो अभाव नञ्शब्दवाच्य एक पदार्थ है यह स्वीकारना होगा। यदि एकार्थक है पूर्वक्षण में भी नञ्प्रयोग प्रसक्त होगा। यदि कहें कि — 'पूर्वक्षण में उपलम्भ होने से नञ्प्रयोग नहीं होगा, अनुपलम्भ के रहते ही वह होगा' — तो यह बोलने जैसा नहीं। कारण :- यदि दूसरे क्षण में कोई व्यवधान न रहा तो जो अपने स्वरूप से 25 अप्रच्युत है उसका अनुपलम्भ कैसे ? यदि स्वरूप से प्रच्युति मानेंगे तो कपाल (यानी ध्वंस) क्षण में मोगर आदि हेतुक कपालादि रूप अन्यभावात्मक प्रच्युति क्यों न मानी जाय ?

# [ कपालकाल में घट के स्वतन्त्र विनाश की समीक्षा ]

[पुनः यहाँ (१९७-१०) अथ कपाल.. से लेकर वितथत्वात् सिद्धः (२०१-८) पर्यन्त अशुद्ध पाठ का विवेचन] अहेतुनाशवादी :- कपालस्वरूप ही प्रच्युति मानेंगे, पृथक् विनाश नहीं मानेंगे तो घट को (नाश 30 न होने से) स्वभावतः ही अविनश्वरस्वभाव मानना होगा, फलतः किसी भी मोगरादि पर वस्तु से उस का नाश सम्भव नहीं होगा। कैसे यह देखिये — घट का जो आप को मान्य स्वभाव है — कुछ काल जीवित रह कर उत्तर काल में विनष्ट होना, वह स्वभाव तो मोगरसंनिधिकाल में भी तदवस्थ रहेगा,

भावात् — अभावे वा स्वभावनानात्वा(त्) क्षणिकत्वप्रसक्तेः — पुनरिष तावत्कालमवस्थानमनुभूय तेन (न) नंष्टव्यमिति घटादेः कौटस्थ्यप्रसङ्गः। विनाशहेतुस्व(?स्त्व)भावस्याऽिकञ्चित्करतयाऽनपेक्षणीयः। न ह्यसौ भावमेव करोति कृतस्य करणाऽयोगात्। न च भावान्तरं करोति, तत्करणेऽिष भावस्य किं सञ्जातिमित तथोपलब्ध्यादिप्रसङ्गात्। न च तस्य तेन सम्बन्धो येन 'तस्यायं विनाशः' इति व्यपदेशभाग् भवेत्, तयोरुपकार्योपकारकभावाऽभावात् तदभावे च पारमार्थिकसम्बन्धाऽयोगात्। यदि पुनर्भावान्तरं विना स्वयमेव कियते, विनाशहेतुवैक(?फ)ल्यम्, स्वत एव तस्य तत्करणसमर्थत्वात् अन्यापेक्षाऽनुपपित्तः, असमर्थत्वेऽन्यसंनिधानेऽिष करणानुपपत्तेर्न भावान्तरमि विनाशहेतुनिर्वर्त्यम्। अभावकरणेऽिष पर्युदासपक्षेऽयमेव दोषः। प्रसज्यपक्षे त्वभावं करोतीति क्रियाप्रतिषेधमात्रमेव। तत्र च हेतुरिकंचित्कर एवेत्यनपेक्षणीयः स्यात् तस्य निर्हेतुकत्वात्। स्वरसतो भवन्नभावो भावस्य पावकोष्णत्ववन्न कालान्तरभावीति।

असदेतत्— हेतुतः साध्यसिद्धेः प्रत्यक्षस्य च क्षणिकत्वग्राहकत्वेनाऽप्रवृत्तेः न तत्प्रतिबद्धत्वेन हेतुअगर नहीं रहेगा तो स्वभावभेद प्रसक्त होने से स्वयं क्षणिकत्व आ पडेगा। जव पुनः विनाशकाल प्राप्त
होगा तब भी कुछ काल जीवित रहने का स्वभाव तदवस्थ रहने से वह कभी नण्ट नहीं होगा — इस
प्रकार घटादि कुटस्थ नित्य रहेगा। किसी को वहाँ 'विनाश हेतु' माना जाय तो व्यर्थ है क्योंकि अभाव
तुच्छ होने से वहाँ हेतु अपेक्षणीय नहीं रहेगा। यदि कहें कि — 'विनाशहेतु मोगरादि अभावकारक नहीं,
भावकारक हो सकता है।' — तों वह शक्य नहीं, भाव तो अपने हेतु से उत्पन्न है उस का पुनरुत्थान
असंभव है। 'विनाशहेतु अन्य भाव को करे' यह भी शक्य नहीं, यदि वह अन्य भाव का कारक बने
तो प्रस्तुत घटरूप भाव से क्या निस्वत, वह तो मोगरसांनिध्य में भी तदवस्थ रहने से पुनः पुनः उपलब्धि
का प्रसंग जारी रहेगा। घटादि के साथ अन्य भाव का कोई सम्बन्ध नहीं है जिस से कि 'उस का
यह विनाश' ऐसा कहा-माना जा सके, क्योंकि घटादि के साथ उस भावान्तर का कोई उपकारक-उपकार्यभाव
20 है नहीं. उसके विना उन दोनों में कोई वास्तविक सम्बन्ध होगा नहीं।

#### [ विनाशहेतु की निष्फलता का आपादन ]

यदि कहें कि — "विनाशहेतु या तज्जन्य भावान्तर के बिना विनाशहेतु संनिधि में घटादि स्वयं ही किया जाता हो, तब तो विनाशहेतु सर्वथा निष्फल रहेगा, क्योंकि घटादि स्वयं स्वकरण के लिये समर्थ है, उसे अन्य किसी की अपेक्षा नहीं रही। यदि वह स्वयं समर्थ नहीं, अतः फलित होगा कि 'अन्यभाव 25 भी विनाशहेतु का कार्य नहीं हो सकता। यदि भावकरण के बदले अभावकरण माना जाय. तो पर्युदासनञ् पक्ष में अभावकरण का अर्थ अन्यभाव करण ही होगा, अतः उक्त दोष अनिवृत्त रहेगा। प्रसज्य नञ् पक्ष में, 'अभावं करोति' का अर्थ होगा 'भावं न करोति' यानी कुछ (भी) नहीं करता — इस प्रकार क्रिया होने पर विनाशहेतु अकिञ्चित्कर सिद्ध होने से अपेक्षाविषय नहीं रहा, क्योंकि निषेध तो निर्हेतुक है। भाव का अभाव जब स्वयमेव हो सकता है तो वह तत्क्षण हो जायेगा कालान्तरप्रतीक्षा क्यों ? अग्नि की उष्णता 30 स्वयमेव होती है, तो अग्नि उत्पत्ति के साथ तत्क्षण हो जाती है कालान्तरप्रतीक्षा नहीं करती।" —

### [ सहेतुकविनाश की हेतुपूर्वक सिद्धि ]

हेतुवादी :- यह पूरा कथन गलत है। क्षणिकत्व साध्य की सिद्धि हेतु पर निर्भर है। जब प्रत्यक्ष से क्षणिकत्व सिद्ध नहीं है तो क्षणिकत्वग्राहकरूप से प्रत्यक्ष की प्रवृत्ति के विरह में क्षणिकत्व से व्याप्त हेतु र्निश्चित इत्युक्तत्वात्। अहेतुकत्वेऽिप च नाशस्य जन्मान्त(नन्त)रभावित्वं नित्यस्यापि प्राक्प्रतिपादितत्वात्। न च पावकोष्णत्वदृष्टान्तस्तत्र संभवी, प्रथमक्षणेऽिप भावध्वंसप्रसक्तेः तद्वदेवेत्यग्न्या(?त्यग्रे)प्यभिहितत्वात्। न च क्षणाविस्थितिलक्षणस्य विनाशस्य तदैवेष्टत्वाददोषः, कालान्तरस्थायित्वस्यापि स्वभावत एव सम्भवाद् विशेषाभावात्। तथाहि एतदिप वक्तुं शक्यम् — कालान्तरस्थायी स्वहेतोरेव भाव उत्पन्नः न तद्भावे भावान्तरमपेक्षतेऽग्निरे(िर)वोष्णत्वे इति किं न स्वत एव स्थिरस्वभावो भावो भवेत् ? न चैवं कौटस्थ्यप्रसङ्गः 5 क्षणिकपक्षेऽप्यस्य समानत्वात्।

तथाहि— क्षणमपि स्वरसतः एव स्थास्नोः कल्पान्तरस्थायित्वमपि किं न भवेत् ? अन्यथा अग्निरिव

शैत्ये न क्षणमि स्वयमस्थास्नोः स्थायिता युक्तिमती। विनाशहेतुपक्षनिक्षिप्तश्च विकल्पो भावोत्पित्तहेताविप समानः। तस्या(?था)हि — उत्पित्तहेतुः स्वभावत एव भावमुत्पित्सुमुत्पादयित, आहोस्विदनुत्पित्सुम् ? प्रथमपक्षे विफलता तद्धेतोः। द्वितीयपक्षेऽप्यनुत्पित्सोरुत्पादने वियत्कुसुमादेरप्युत्पादनप्रसङ्गः। 10 स्वहेतुसिन्नधेरेवोत्पित्सोरुत्पादनाभ्युपगमे विनाशहेतुसंनिधानाद् विनाशहेतुर्विनश्वरं विनाशयतीत्यभ्युपगमनीयम् का निश्चय शक्य नहीं यह पहले कह दिया है। नाश को निर्हेतुक मानने पर भी, पदार्थ युग युगान्त तक (चिरकालजीवी) यानी नित्य हो सकता है — यह भी पहले कहा जा चुका है। (?) अग्नि की उष्णता का उदाहरण प्रस्तुत में अप्रस्तुत है, अग्नि की उष्णता की तरह क्षण का नाश क्षण के साथ समानक्षणवृत्ति होने पर प्रथम क्षण में ही भाव के ध्वंस की आपित्त होगी, यह पहले कह दिया है। यदि कहें कि — 'क्षणिकस्थितिस्वरूप 15 विनाश क्षणकाल में इष्ट ही है, दोष नहीं है।' — तो यह गलत है क्योंकि ऐसे तो स्वभावतः ही वस्तु को कालान्तरस्थायी होने की सम्भावना में भी दोष नहीं है। स्वभाव यक्ति तो दोनों ओर तल्य है।

देखिये — आप के बयान से विरुद्ध यह भी कह सकते हैं — भाव अपने हेतुओं से कालान्तरस्थायिस्वभाववाला ही निष्पन्न होता है। उस के लिये किसी भावान्तर की अपेक्षा नहीं होती, जैसे अग्नि की उष्णता को। अब बोलो कि भाव स्वतः ही स्थिरस्वभाव क्यों नहीं होगा ? यहाँ ऐसा मानने पर कूटस्थ नित्यता की 20 आपत्ति निरवकाश है क्योंकि क्षणिकवाद में भी वैसी आपत्ति सावकाश हो सकती है।

#### [ भाव का युगान्तरस्थायी स्वभाव निर्बाध ]

कैसे यह देखों — अपने स्वभाव से क्षण यदि क्षणमात्रस्थायी होता है तो वैसे ही क्षण (यानी भाव) युगान्तरस्थायी अपने स्वभाव से क्यों नहीं होगा ? यदि अग्नि में जैसे शीतलता नहीं होती वैसे भाव में यदि स्वभाव से स्थिरता नहीं होगी तो एक क्षण के लिये भी भाव स्थिर कैसे रह 25 पायेगा ? विनाशहेतु के निरसन के लिये आपने जो विनाशस्वभाव — अविनाशस्वभाव के विकल्प किये हैं वे तो भावोत्पत्तिहेतु के निरसन में भी समान हैं। देखिये — उत्पत्ति का हेतु किसे उत्पन्न करता है ? स्वभावतः उत्पत्तिसज्ज भाव को या उत्पत्ति के लिए अनिभमुख भाव को ? पहले पक्ष में हेतु निष्फल है क्योंकि वह भाव तो अपने स्वभाव से ही उत्पन्न होनेवाला है। दूसरे पक्ष में जो स्वयं उत्पत्ति सज्ज नहीं है, उस को भी यदि हेतु उत्पन्न करेगा तो गगनपुष्प को भी उत्पन्न 30 क्यों नहीं करेगा ? यदि स्वहेतुसांनिध्य में उत्पत्तिसज्ज को उत्पत्तिहेतु उत्पन्न करेगा ऐसा कहा जाय तो हम भी कह सकते हैं कि विनाशहेतुसंनिधि में विनाशसज्ज भाव को विनाशहेतु विनष्ट करता है, युक्ति इस प्रकार दोनों ओर समान है। जो अपने स्वभाव से ही उत्पत्तिसज्ज है उस के प्रति

न्यायस्य समानत्वात् । स्वयमेवोत्पित्सोस्तत्कृतोपकाराभावात् सम्बन्धाभावतो व्यपदेशाभावतो(वो)ऽपि समानः । एवं च प्रयोजनाभावाद् भावहेतुर्भावं नोत्पादयतीति, नाप्यभावं भावयतीति कथं नाऽकिंचित्करत्वम् ? 'अभावं भावीकरोति' इति चेत् ? नन्वेवं हेतु र्विनाशहेतुर्भावमभावीकरोतीति तुल्यम् ।

यदिप — 'स्वकारणादुत्पत्तिरात्मलाभो यस्य(ाः?) स(ा?) स्वोत्पत्तिधर्मा तं यदि स्वहेतुर्नोत्पादयित तदा विरुद्धमिधानं स्यात्' — इत्याद्युक्तं तद् विनाशहेताविप तुल्यम्। तथाहि— विनाशकारणाद् विनाश आत्मप्रच्युतिलक्षणो धर्मो यस्य तं यदि विनाशहेतुर्न विनाशयित तदा विरुद्धाभिधानमित्याद्यपि कथं न समानम्। यदिप— उत्पत्तेः प्राग् उत्पत्तिधर्मिणोऽसत्त्वात् किमुत्पत्तिधर्माणमुत्पत्तिहेतुरुत्पादयित, आहोस्विद् अनुत्पत्तिधर्माणम् (१९९-७) इत्यादिविकल्पानुपपत्तिः' तदिप (१९३-६) विनाशहेतौ समानम् प्रागभाववत् प्रध्वंसाभावास्यापि भवन्मतेनाऽभावात् कथं तत्रापि विकल्पोत्पत्तिः ? येषां च न घटिनवृत्तिः कपालस्वरूपादन्या तेषां कथं न कपालहेतुर्घटध्वंसहेतुर्भवेत् ? अथ कथं कपाललक्षणस्य वस्त्वन्तरस्य प्रादुर्भावे 'घटो विनष्टः' इति व्यपदिश्यते ? नैष दोषः, मुद्गरादेर्घटस्यैव कपालभावाद् 'घटो विनष्टः'। 'कथं स एवाऽन्यथा

उत्पत्तिहेतु का कोई उपकार न होने से उस के साथ इस का कोई सम्बन्ध नहीं होगा, अत एव 'यह उस का उत्पादक' ऐसा व्यवहार भी उत्पत्तिहेतुसाध्य नहीं होगा। विनाशहेतु की तरह उत्पत्तिहेतु के लिये भी व्यवहारशून्यता दोष समान है। इस प्रकार कह दो कि कोई प्रयोजन न होने के कारण भावहेतु भावनिर्माण नहीं कर सकता, अभाव का भावीकरण भी नहीं कर सकता, अतः उत्पत्ति हेतु अिकंचित्कर क्यों नहीं ? यदि कहें — अभाव का भावीकरण (असत् का सत्करण) करता है — अरे तब तो विनाशहेतुरूप कारण भाव का अभावीकरण भी कर सकता है — बात समान है।

### [ उत्पत्तिधर्मता की तरह नाशधर्मिता में युक्तितुल्यता ]

यह जो कहा था — अपने कारणों से उत्पत्ति = आत्मसत्तालाभ यह है धर्म जिस का उस को 20 कहते हैं 'उत्पत्तिधर्मा'। यदि ऐसे उत्पत्तिधर्मवाले को उत्पादकहेतु उत्पन्न ही नहीं करेगा तो उत्पत्तिधर्मत्व से विरोध प्रसक्त होगा... — ऐसा कथन तो विनाशहेतु के लिये भी तुल्य है। देखिये — विनाशकारणों से विनाश = आत्मप्रच्युतिस्वरूप यह है धर्म — जिस का वह है 'विनाशधर्मा' — यदि विनाशहेतु से उस का विनाश नहीं होगा तो वहाँ भी विरोध प्रसक्त होगा, तुल्यता क्यों नहीं ? यह जो कहा था — (१९९-२२) उत्पत्तिहेतु उत्पत्तिसज्ज को उत्पन्न करता है या जो उत्पत्तिसज्ज नहीं है उस को — इत्यादि विकल्पों को अवकाश ही नहीं, क्योंकि उत्पत्ति के पहले उत्पत्तिधर्मी की सत्ता ही नहीं है तो वह सज्ज है या नहीं ये विकल्प निरवकाश है। — ऐसा तो (१९३-२८) विनाश के लिये भी समान है। जैसे उत्पत्ति के पहले भाव नहीं होता वैसे विनाश के बाद भी भाव नहीं होता, फिर विनाशपक्ष में भी वे विकल्प कैसे सावकाश हो सकते हैं ? जो लोग कपालस्वरूप से घटनिवृत्ति को भिन्न नहीं मानते उन के मत से जो कपालहेतु है वह घटध्वंस का (घटनिवृत्ति का) हेतु कैसे नहीं होगा ? यदि पूछा जाय — कपाल हेतु से जब कपालरूप भावान्तर की उत्पत्ति होने पर, घटनाश से उस का क्या सम्बन्ध कि वहाँ 'घट विनष्ट हुआ' ऐसा व्यवहार उचित हो सके ? — उत्तर :- यहाँ दोष नहीं है, मोगरप्रहार से घट का ही कपालात्मक रूपान्तर होने से, अर्थात् घटनिवृत्ति होने से 'घट का नाश हुआ' यह व्यवहार उचित है। प्रश्न :- घट तो घट है वह अन्यविध यानी कपाल कैसे बन गया ? — उत्तर :- उत्पत्ति

भवति' इति चेत् ? नन्वसत् कथं भवतीति समानम्।

अथ प्राग् घटादिकमसत् 'सद्' भवत्युत्पत्तिसमये इत्यविरुद्धम्। नन्वन्यदा घटः सन् कपालीभवति इत्यविरुद्धमेव। कथं तस्यैव तदन्यत्विमिति चेत् ? यथा संवेदनस्यैकस्य ग्राह्य-ग्राहकाद्याकारभेदः, यथा ह्य(न्य)रूपेणानेकमेकं भवन्न विरुध्यते इत्यसकृदावेदितम् तेन निवृत्तिः कारणस्य कार्यात्मना परिणतिरेवाभिधीयते। तथा च घटप्रच्युतेः कपालस्वरूपत्वे कृतः क्षणिकत्वम् ?

अथ भावान्तरं घट-कपालव्यतिरिक्तं घटप्रच्युतिः। नन्वेवमिप तेन सह घटस्य युगपदवस्थानाद्यविरोधात् कथं तत् तत्प्रच्युतिः ? अथ कपालमन्यभावोपलक्षणम् तेन सह घटक्षणस्यान्यस्य प्रादुर्भावः पूर्वस्य च प्रध्वंसः सदृशापरापरानुभवश्च दलितपुनरुदितकररुहिनकरादिष्विव 'स एवायम्' इत्येकाध्यवसायोदयः। नन्वत्रापि किं स एव पदार्थात्मा प्रतिभाति आहोस्वित् तत्प्रतिसमयमन्यान्यसंवेदनेऽपि सादृश्यादेकत्व-भ्रान्तिरिति नात्र निश्चयो बाधकानुत्पत्तौ दर्शनस्य वितथत्वात सिद्धः। ??]

के पहले घट असत् था फिर उत्पन्न हो कर सत् कैसे हो गया ? तुल्य स्थिति है।

### [ असत् सद्भवन की तरह घट का कपालभवन अविरुद्ध ]

यदि कहा जायः — 'पहले जो घटादि असत् था वह अपनी उत्पत्तिक्षण में सत् है, इस में कोई विरोध नहीं है' — ठीक इसी तरह पहले घट सत् था और विनाशपल में कृपाल बन गया इस में क्या विरोध है ? प्रश्न :- घट और कपाल सर्वथा भिन्न है, अब घट कैसे कपालरूप यानी 15 कपालाभिन्न हो गया ? उत्तर :- वास्तव में कहीं एकान्तभेद नहीं होता, भेद-अभेद दोनों सापेक्षभाव से एक में रह सकता है। उदा० एक ही संवेदन में ग्राह्माकार-ग्राहकाकार का भेद रहने पर भी अभेद होता है। तथा अवयव-अवयवी में भेदाभेद होने से पृथग् अवयव रूप से अनेक; होनेवाले तन्तु आखिर वस्त्ररूप से एक बनते हैं वहाँ कोई विरोध नहीं होता — यह बार बार कहा जा चुका है। सारांश, कारणों की कार्यात्मकरूप से परिणित ही निवृत्ति कही जाती है, इस स्थिति में घट प्रच्युति द्वितीयक्षणरूप 20 न हो कर कालान्तरभावी कपालरूप सिद्ध हो गयी तो क्षणिकता रही वृद्धाँ ?

### [ भावान्तररूप घटप्रच्युति - तीसरे विकल्प की आत्रोचना ]

घटप्रच्युति के तीसरे विकल्प में यदि कहें — 'घट प्रच्युति न तो घटरूप है न कपालस्वरूप, किन्तु स्वतन्त्र भावरूप है, अतः क्षणिकता अक्षुण्ण है। — अरे ! तब प्रश्न आयेगा — स्वतन्त्रभावरूप घटप्रच्युति को घट के साथ समकाल में अवस्थान होने में कोई विरोध नहीं रहा, फिर उसे 'घटप्रच्युति' 25 कैसे कहेंगे ? (क्योंकि घटप्रच्युति तो घट की विरोधिनी होती है, भावान्तर विरोधी नहीं होती।)। यदि कहें कि — 'कपाल घटप्रच्युतिरूप है ही, लेकिन कपाल के उपलक्षण से नूतन घटक्षणारूप अन्यभाव भी 'घटप्रच्युति' होता है, अतः नूतन घटक्षणारूप की उत्पत्ति और पूर्व पूर्व घटक्षण का नाश — इस तरह क्षणिकता सुरक्षित है। फिर भी 'यह वही है' ऐसा जो प्रत्यभिज्ञा बोध होता है वह समान अन्य अन्य क्षणों का उद्भव होने से होता है। उदा० एक बार नाखुन वक्षे काटने के बाद वह पुनः 30 ऊगता है तब भी 'यह वही है' ऐसा बोध होता है।' — तो यहाँ विनिगमनाविरह होगा, उस बोध में वही पूर्व पदार्थ भासित होता है या समय समय बदलनेवाले स्वलक्ष्वण का संवेदन (दर्शन) होने पर भी सादृश्य के कारण एकत्व का भ्रम होता है ? यहाँ एकत्वाबोध में बाधकप्रतीित का उदय

न च क्षणक्षयव्यवस्थापकमनुमानमेकत्वाध्यवसायिदर्शनस्य बाधकम् अनुमितेरध्यक्षबाधकत्वेनाऽप्रवृत्तेः तस्यास्तत्पूर्वकत्वात् । यतोऽध्यक्षावगतं प्रतिबन्धमाश्चित्य पक्षधर्मतादर्शनबलादनुमितिरुदयित, अनुमानाद-विनाभावावगमेऽनवस्थाप्रसक्तेः । न च स्थायितादर्शनमनुमानेन बाधितत्वाद् नाध्यक्षतामनुभवतीति वाच्यम्, क्षणक्षयानुमानमध्यक्षेण बाधनाद(न्ना)नुमानं भवतीत्यिप पर्यनुयोगस्य तुल्यत्वात् । अतः स्थायितादर्शनं क्षणक्षयप्राहिणा परेणाध्यक्षेण बाधकेना(न)ध्यक्षीकर्त्तव्यम् क्षणक्षयनिर्भासविरहेण तस्य (?) अन्यथा तेन सह विरोधाऽसिद्धेः । ततः प्रतिक्षणभेदावभास्येवाध्यक्षं नित्यताध्यवसायिदर्शनस्य बाधकं नान्यत् । न च प्रतिक्षणविशरारुतावभास्यध्यक्षमनुभूयते, स्थिर-स्थूरार्थावभासिनोऽध्यक्षप्रभवस्य संवेदनस्य सर्वदोपलक्षणत्वा(णा)त् । अथ प्रत्यक्षेऽपि बाधकेऽभ्युपगमाने द्वयोरिप दर्शनयोः परस्परप्रतिहतिद्वारेणाऽनध्यक्षता कस्माद् न भवति येनैकमेवानध्यक्षीभवति । नैतदेवम्, अतुल्यत्वात् । दुर्बलं हि बलवता प्रतिहन्यते रजतदर्शनमिव १ शक्तिकादर्शनेन बलवता रजतदर्शनमया(यथा)र्थक्रियाकारिरुपावभासि दुर्बलमनध्यक्षीक्रियते ।

न होने पर एकत्वदर्शन में विपरीतता के बल से कोई निश्चय सिद्ध नहीं हो सकेगा। (भूतपूर्व सम्पादकों के अभिप्राय से 'वितथत्वात् सिद्धः' यहाँ तक पाठ अशुद्ध है।)

### [ अनुमान में प्रत्यक्षबाधकता का निरसन ]

क्षणिकवादी :- एकत्वग्राहक दर्शन में बाधक है क्षणिकतासाधक अनुमान।

15 स्थायितावादी :- नहीं, प्रत्यक्षबाध के लिये अनुमानप्रवृत्ति संभव नहीं। कारण :- अनुमान प्रत्यक्षोपजीवी यानी प्रत्यक्षपूर्वक होता है, क्योंकि प्रत्यक्षगृहीत व्याप्तिसंबन्ध एवं पक्षधर्मतादर्शन के बलबूते पर अनुमान प्रवृत्त होता है, यदि व्याप्तिबोध प्रत्यक्ष के बदले अनुमान से मानेंगे तो उस अनुमान के लिये आवश्यक व्याप्तिबोध तीसरे अनुमान से... इस प्रकार अनवस्थादोष होगा। यदि कहें कि — 'स्थायित्व का प्रत्यक्ष क्षणिकत्व अनुमान से बाधित होने के कारण वास्तवप्रत्यक्षता वहाँ नहीं है।' — तो समानरूप से हम कहेंगे कि क्षणिकत्वानुमान स्थायित्वप्रत्यक्ष से बाधित होने से वास्तवानुमानता उस में नहीं है, प्रश्न-उत्तर तो दोनों ओर हो सकते हैं। हाँ अगर स्थायित्वप्रत्यक्ष को प्रत्यक्षाभास ठहराना है तो क्षणिकताग्राहि प्रत्यक्ष ही बाध कार्य कर सकता है। अन्यथा जब तक क्षणिकत्विनभीसि प्रत्यक्ष नहीं होगा तब तक व्याप्तिबोध के विरह में क्षणिकत्वानुमान भी न होने से स्थायित्वप्रत्यक्ष के साथ उस का विरोध सिद्ध नहीं होगा। सारांश, प्रतिक्षणभिन्नतावबोधक प्रत्यक्ष ही नित्यता (= स्थायित्व) बोधक प्रत्यक्ष का बाधक हो सकता है, अन्य कोई नहीं। प्रतिक्षण भंगुरता बोधक प्रत्यक्ष अनुभव सिद्ध नहीं है। हर हमेश, स्थिर एवं स्थूल (न कि परमाणुस्वलक्षणरूप) अर्थ भासक ही प्रत्यक्षजन्य संवेदन उपलक्षित होता है।

शंका :- प्रत्यक्ष को बाधक मानने पर भी उगारा नहीं है क्योंकि विनिगमनाविरह से, दोनों प्रत्यक्ष एक-दूसरे का बाधक बन कर एक-दूसरे को प्रत्यक्षाभास सिद्ध क्यों नहीं करेगा ? तब किसी एक को ही प्रत्यक्षाभास कैसे कह सकेंगे ? (आखिर तो अनुमान को ही बाधक मानना पड़ेगा — यह तात्पर्य।)

समाधान :- ऐसा नहीं होगा क्योंकि दोनों परस्परविरुद्ध प्रत्यक्ष तुल्यबली नहीं हो सकते, जो दुर्बल होगा वह बलवान् से बाधित होगा, जैसे बलवान् सीप-दर्शन से दुर्बल रजतप्रत्यक्ष बाधित होता है। रजतदर्शन अयथार्थक्रियाकारिरूप अवबोधक होने से दुर्बल होता है अतः वह प्रत्यक्षाभास ठहराया जाता है।

न च (नन्) लून-पूनर्जातकेशादिष्यपि प्रत्यभिज्ञाज्ञानोदया(त्) स्थायिताप्रतिपत्तिः सर्वत्रालीका। न, दृष्टान्तमात्रादर्थसिद्धेरभावात्, अन्यथा हेतूपन्यासस्य वैफल्यापत्तेः। हेतूपयोगितयैव निदर्शनस्य परैः साफल्याभ्यूपगमात । आह च 'स एवाऽविनाभावो दृष्टान्ताभ्यां दश्र्यते' [ ] इति । यद्वा लून-पूनर्जातशिरसिजादिष्वपि प्रत्यभिज्ञानादेकता भवत् । 'अप्रध्वस्तः केशादिः कथं प्रत्यभिज्ञायते ?' नन्वेवं ध्वस्तेऽपि शिरोरुहनिकरादौ समानम् । अथाऽध्वस्ते तत्र पुनर्दर्शनात् 'त एवामी केशाः' इत्येकताप्रतीत्यनुभवात् 5 प्रत्यभिज्ञानम्, नन् ध्वस्तेष्वपि तेषु पुनर्दर्शनात तुल्यप्रमाणादियोगेष्वेकताप्रतिपत्तिदर्शनात् कथं न प्रत्यभिज्ञानम् ? तस्माद ध्वस्तोदितेष्वपि शिरसिजादिषु प्रत्यभिज्ञानादेकत्वं कस्यचिद् रूपस्याभ्यपगन्तव्यम् । अथ दलिताध्यवसायि प्रत्ययः स्थायिताध्यवसायिनीं प्रत्यभिज्ञां बाधत इति न तेष्वेकता। न, भिन्नकालेन दलितकेशाध्यवसायिप्रत्ययेन प्रत्यभिज्ञाया बाधाऽयोगात्। अथवा लुनपुनर्जातकेशनखादिभेदाभेदाध्यवसायादुभयतैवाऽस्तु स्तम्भादिषु तु विशददर्शनावभासिषु क्षणक्षयविकला स्थायिता प्रतिभातीति तेषां स्थिररूपतैवास्तु।

## [ प्रत्यभिज्ञाप्रदर्शित स्थायित्व के प्रति शंका-समाधान ]

शंका :- काटने के बाद पनरुत्पन्न केशादि के विषय में 'ये तो वही हैं' ऐसी प्रत्यिभज्ञा का उदय होता है जो स्थायित्व प्रदर्शित करती है किन्तू वह जैसे भ्रम है वैसे अन्यत्र भी स्थायित्व का भान भ्रम ही समझना चाहिये।

उत्तर :- नहीं, सिर्फ दृष्टान्त कह देने से साध्यार्थ की सिद्धि नहीं हो सकती, अन्यथा अनुमान 15 के लिये हेतू-प्रदर्शन निष्फल हो जायेगा, क्योंकि आप लोग तो यह मानते है कि दृष्टान्त तो हेतु की पुष्टि के लिये ही दिये जाने पर सफल बनता है। कहा भी है - वही अविनाभाव दो प्रकार के (साधर्म्य-वैधर्म्य) दृष्टान्तों से दिखाया जाता है। अथवा कह सकते हैं कि प्रत्यभिज्ञा के बल पर काटे गये पुनरुत्पन्न केशादि में एकत्व (यानी स्थायित्व) होता है। यदि पुछे कि – यह केशादि (एक ही है स्थायी है) अविनष्ट है ऐसा बोध प्रत्यभिज्ञा से क्यों कर होगा ? — जवाब भी प्रतिप्रश्नरूप है कि विनष्ट (पुनरुत्पन्न) 20 केशादि गुच्छ के बारे में भी प्रत्यभिज्ञा कैसे होगी ? यदि कहें कि अविनष्ट केशादि का तो पुनःदर्शन होने के कारण 'वे ही ये केश हैं' ऐसी एकताप्रतीति का अनुभव होने से प्रत्यभिज्ञा हो सकती है। – तो विनष्ट केशादि प्रति भी प्रमाणादि का सामग्रीयोग तुल्य रहने पर एकता का बोध दिखता है इस लिये प्रत्यभिज्ञा क्यों नहीं होगी ? अत एव नष्ट पुनरुत्पन्न केशादि के प्रति प्रत्यभिज्ञा होने से, पूर्वोत्तर केशों में किसी एक (केशत्वादि सामान्य) रूप का एकत्व स्वीकारना पडेगा।

शंका :- नष्टतानिश्चायक प्रतीति स्थायित्वनिश्चायक प्रत्यभिज्ञा को बाध करेगी, अतः एकता संभव नहीं — उत्तर :- नहीं, भिन्नकालीन नष्टताप्रतीति स्थायित्वबोधक प्रत्यभिज्ञा की बाधक नहीं बन सकती। अथवा मान सकते हैं कि भेदाध्यवसायी निश्चय और अभेदाध्यवसायिनी प्रत्यभिज्ञा तुल्यबल होने से नष्ट पुनरुत्पन्न केश-नखादि में भिन्नाभिन्नता अथवा एकानेकता उभय होना चाहिये। यह केश-नखादि की बात हुई. लेकिन स्तम्भादि के लिये क्या मानेंगे ? वहाँ तो (नष्टता ही नहीं है) नष्टताप्रतीति 30 है नहीं. स्पष्टदर्शनभासमान स्तम्भादि में स्थायित्व ही भासित होता है, अतः उन में तो स्थायित्व का स्वीकार करना ही पड़ेगा।

अथ कथं प्रत्यभिज्ञा प्रामाण्यमनुभवति ? कारणदोषाभावात् बाधारहितापूर्वार्थग्राहित्वाच्च। तदुक्तम् — (प्रव्वाव्भाष्य २-१५८)।

तत्राऽपूर्वार्थविज्ञानं निश्चितं बाधवर्जितम्। अदुष्टकारणारब्धं प्रमाणं लोकसंमतम्।। इति। प्रथमदर्शनानिधगतां स्थायितां प्रत्यभिज्ञानमध्यवस्यित विश्वासादिव्यवहारप्रवर्त्तिका चेति कथं न प्रमाणम् ? न चाद्यदर्शनमेव स्थायिताध्यवसायात् उत्तरकालभाविनो नित्यताग्राहितया व्यवस्थाप्यत इति आद्यदर्शनगृहीतां नित्यतामध्यवस्यत् प्रत्यभिज्ञाज्ञानमपूर्वार्थाधिगन्तृत्वाभावात्र प्रमाणम्। यत एवमाद्यदर्शनावसेयमेव नित्यत्विमिति कथं क्षणक्षयिता भावानाम् ? न चाध्यक्षानवतारे प्रतिक्षणध्वंसितायामनुमानमपि प्रवृत्ति-मासादयतीत्युक्तम्।

किञ्च, स्वभाविलङ्गप्रभवमनुमानं क्षणक्षयितां भावानामवगमयित इति पराभ्युपगमः। न चाध्यक्षगृहीतं 10 प्रतिक्षणध्वंसित्वम् येन स्वभावहेतुस्तत्र व्यवहृतिमुपरचयित यथा शिशपा विशददर्शनावभासिनि तरौ वृक्षत्वव्यवहृतिम् प्रत्यक्षप्रतीत एवार्थे स्वभावहेतोर्व्यवहृतिप्रदर्शनफलत्वात्। न च विद्युदादौ सत्ता-क्षणिकत्वयोरध्यक्षत एव प्रतिबन्धग्रहणात् अन्यत्रापि शब्दादौ सत्तोपलभ्यमाना क्षणिकत्वमवगमयित, जातरूपे

### [ प्रत्यभिज्ञा के प्रामाण्य की शंका का समाधान ]

प्रश्न :- प्रत्यभिज्ञा प्रामाण्य-धारण कैसे कर सकती है ?

15 उत्तर :- उस के कारणवृंद निर्दोष है, बाधमुक्त है तथा अपूर्वार्थग्राहक होती है इस लिये वह प्रमाणभूत है। आप के प्रमाणवार्त्तिक भाष्य में कहा गया है — 'निर्दोषकारणजन्य बाधमुक्त अपूर्वअर्थस्पर्शी निश्चायात्मक विज्ञान प्रमाण है जो लोकसंमत भी है।' — प्रत्यभिज्ञा पूर्वदर्शन से अज्ञात स्थायित्व का बोध करती हुई विश्वाससम्पादन आदि कार्य व्यवहार प्रवर्त्तिका होने से प्रमाण क्यों नहीं है ?

शंका :- अगर ऐसा मानें कि पूर्वदर्शन से ही स्थायित्व गृहीत हो जाता है, उत्तर काल स्थायित्वग्राही 20 प्रत्यिभज्ञारूप निश्चय तो पूर्वदर्शन को 'नित्यत्वग्राही' रूप से घोषित करता है। यहाँ पूर्वदर्शनगृहीत नित्यता का पुनर्ग्रहण करने वाली प्रत्यिभज्ञा प्रमाण नहीं हो सकती क्योंकि उस में अपूर्वार्थग्राहकत्व नहीं है।

समाधान :- ऐसा मानेंगे तो आद्यदर्शन से ही नित्यता की सिद्धि हो गयी, तब भावों की क्षणभंगुरता कहाँ रह पायेगी ? जब दर्शनरूप प्रत्यक्ष नित्यताग्राही बन गया, प्रतिक्षणध्वंसावगाही न रहा, तो प्रत्यक्षामुखदर्शी अनुमान भी क्षणिकताग्रहण का साहस कैसे कर पायेगा ? कई बार यह कह दिया 25 है कि अनुमान क्षणिकता साधक नहीं हो सकता।

# [ स्वभावलिंगक अनुमान से क्षणिकतासिद्धि अशक्य ]

और एक बात :- बौद्ध विद्वान् तो मानते हैं कि स्वभाविलंगक अनुमान भावों की क्षणिकता का बोधन करता है। अब देखों कि प्रतिक्षण ध्वंस प्रत्यक्षसिद्ध है नहीं, जिस से कि स्वभाविहेतु क्षणिकता के विषय में व्यवहारकारक बन सके। उदा० स्पष्टदर्शनअवभासित वृक्ष (यानी प्रत्यक्षगृहीत वृक्ष) में उप स्वभावहेतुस्वरूप शिंशपा से वृक्षत्व का व्यवहार सिद्ध किया जाता है, मतलब प्रत्यक्षदृष्ट अर्थ के लिये ही स्वभा वहेतु व्यवहार सम्पादन में सफल होता है। (यहाँ क्षणिकता का प्रत्यक्ष ग्रहण है नहीं तो कैसे उस का स्वभावहेतु से (सत्त्व से) व्यवहार सिद्ध करेंगे ? यदि कहें कि — 'बिजली आदि में सत्ता और क्षणिकत्व का प्रतिबन्ध (= अविनाभावसम्बन्ध) प्रत्यक्ष से गृहीत होता है अतः अन्यत्र

15

सत्तातः शुक्लतानुमितिप्रसक्तेः। अथ हेमाकारनिर्भासिदर्शनं शुक्लताप्रसाधकमनुमानमुपहन्तीति न तत्र शुक्लतासिद्धिः। नन्वेवं स्तम्भादौ क्षणिकतामुल्लिखन्तीमनुमितिं 'स एवायम्' इत्यभेदप्रतिभासोऽपहन्तीति कृतः क्षणिकतासिद्धिः ? अथ प्रत्यभिज्ञा भिन्नेष्वप्यभेदमुल्लिखन्ती दलितपुनरुदितकररुहादिषूपलभ्यत इति नासावेकत्वे प्रमाणम् तर्हि कामलोपहतदृशां धवलिमानमाबिभ्राणेषु पदार्थेषु कनकाकारनिर्भासिदर्शनमुदेतीति तत् पीतेऽपि न प्रमाणतामासादयेत् तथा च शुक्लतानुमानस्यापि कृतो बाधाप्रसक्तिः ?

अथ शुक्लताप्रसाधकस्यानुमानस्यान्यथासिद्धत्वात् युक्तं प्रत्यक्षबाध्यत्वम्, तस्याऽनन्यथासिद्धत्वात् । न ह्यनुपहतेन्द्रियस्य पीतावभासि दर्शनं पीतार्थव्यतिरेकेण सम्भवति कनकादौ तु शुक्लताप्रसाधकम-नुमानमन्थासिद्धत्वाद अध्यक्षविरोधे न तद्विपरीतार्थसाधकं युक्तम्। स्तम्भादौ तु नित्यतावेदकस्याध्यक्षस्य कृतश्चिद् भ्रान्तिकारणादन्यथासिद्धत्वेनाऽनन्यथासिद्धानुमानबाधकत्वमयुक्तम्। तथाहि— सति प्रतिबन्ध-ग्रहणेऽनुमितिप्रवृत्तिः, प्रतिबन्धग्रहणं च साध्यव्यतिरेकेण साधनस्याऽभवनज्ञानम्, तदेव चाऽनन्यथासिद्धत्वं <sup>10</sup> शब्दादि में उपलंभगोचर सत्तारूप हेतू से क्षणिकत्व का अवबोध हो सकता है।' — अरे तब तो कर्पास या दुग्धादि में सत्ता और शुक्लवर्ण का प्रत्यक्ष से प्रतिबन्धग्रहण कर के सूवर्ण में भी सत्ता हेत्

शंका :- सुवर्णाकार अवभासकारी दर्शन शुक्लवर्णसाधक अनुमान का उपघातक होने से सुवर्ण में शुक्लतासिद्धि नहीं होगी।

के द्वारा शुक्लता का व्यवहार या अनुमिति प्रसक्त होगी।

उत्तर :- वाह ! इसी तरह स्तम्भादि में अभेदावभासी प्रत्यक्ष भी क्षणिकता उल्लेखकारि अनुमिति का उपघातक होने से क्षणिकतासिद्धि कैसे होगी ? शंका :- भिन्न भावों में भी अभेद का उल्लेख करनेवाली, यानी काटे गये पुनरुत्पन्ननखादि में अभेदप्रदर्शक प्रत्यभिज्ञा प्रसिद्ध है अतः वह एकत्व-विषय में प्रमाण नहीं है।

उत्तर :- तब तो फिर पीतग्राहि दर्शनमात्र को अप्रमाण मानना पडेगा क्योंकि काचकामल बिमारीग्रस्त 20 नेत्रवालों को श्वेतताधारक शंखादि में पदार्थों में कनक (यानी पीत) आकार प्रदर्शक दर्शन उदित होता है। फिर उस से पीत पदार्थ में शुक्लता का अनुमान कैसे बाधित हो सकेगा ?

### [ क्षणिकवादसमर्थक दीर्घ पूर्वपक्ष ]

क्षणिकतावादी :- पीत पदार्थ में शुक्लता का साधक अनुमान अन्यथासिद्ध है, मतलब कि शुक्लतारूप साध्य के बिना ही उदित हो गया है, दूसरी ओर पीतभाव का प्रत्यक्ष अन्यथासिद्ध नहीं है क्यों 25 कि पीतभाव के बिना उदित हो गया ऐसा नहीं है। अतः वह प्रत्यक्ष शुक्लतासाधक अनुमान को बाधित कर सकता है। व्याघातरहित इन्द्रिय से होनेवाला पीतभावदर्शन पीत अर्थ के बिना शक्य नहीं है। दूसरी ओर, सूवर्णादि में शुक्लतासाधक अनुमान शुक्लता के बिना भी होने से वह अन्यथासिद्ध है, उस का यद्यपि पीतग्राही प्रत्यक्ष से विरोध जरूर है किन्तु स्वयं बाधित होने से पीतविपरीत (शुक्लता) अर्थ का साधक नहीं हो सकता। (क्षणिकवादीकथन चालु है।)

स्तम्भादि की बात अलग है। वहाँ जो नित्यताआवेदक प्रत्यक्ष होता है वह किसी प्रकार से भ्रान्तिकारक दोष से जन्य होने से वहाँ वास्तव नित्यता के न होने पर भी उदित होता हैं अत एव यहाँ वह प्रत्यक्ष ही अन्यथासिद्ध है। अतः अनन्यथासिद्ध क्षणिकतासाधक अनुमान का वह बाधक

20

तस्योच्यते । अत एवानुमानस्य प्रामाण्यमपाकुर्वता तत् प्रतिबन्धप्रसाधकप्रमाणस्याऽप्रामाण्यमुपदर्शनीयम् । यतः प्रतिबन्धाऽसिद्धितोऽनुमानं प्रामाण्यादपाक्रियेत । तथा चोक्तं न्यायिवदा — 'लक्षणयुक्ते बाधासम्भवे तल्लक्षणमेव दूषितं स्यात्" [ ] — इति । नित्यताप्रसाधकस्य त्वध्यक्षस्यास्तामनुमानेन तुल्यकक्षत्वम्, तत्प्रतिबन्धप्रसाधकेनाप्यतुल्यकक्षतैव ।

तथाहि— क्षणक्षयविपरीतनित्यत्वलक्षणार्थमन्तरेणानुपजायमानमध्यक्षं तथाभूतमर्थं व्यवस्थापयत् क्षणिकत्वानुमानबाधकमुच्यते न चाध्यक्षा(क्षेण स्वा)वसेयं नित्यत्वं वस्तुनो व्यवस्थापियतुं शक्यम् यतः पूर्वापरकालताविष्टमध्यक्षावसेयम् तच्च न वस्तुधर्मः। वर्त्तमानकालं हि वस्तु, पूर्वापरकालभावित्वं च वर्त्तमानवस्तुविरुद्धत्वात् न तद्धर्मत्वेनावस्थापियतुं युक्तम् इति प्रत्यभिज्ञाप्रमेयस्य यथाप्रतीत्यसम्भवात् बाधकप्रमाणेनाप्यतुल्यकक्षत्वात्तद्ग्राहिणोऽध्यक्षस्य कृतः क्षणक्षयानुमानबाधकता ? विपर्ययस्य प्रमाणेनाऽत्र

10 नहीं हो सकता। देख लो — (क्षणिकतादिप्रदर्शक) अनुमिति की प्रवृत्ति प्रतिबन्धग्रहणमूलक ही होती है। प्रतिबन्ध (व्याप्ति) ग्रहण का मतलब है 'साध्य के बिना साधन का न रहना' ऐसा ज्ञान। इसी को हम 'अनन्यथासिद्धत्व' कहते हैं। जिस को भी अनुमानप्रामाण्य का निषेध करना हो उस का कर्त्तव्य है कि वह प्रतिबन्ध (उक्त व्यतिरेकव्याप्ति) के साधक प्रमाण के अप्रामाण्य का खण्डन कर दिखावे, जिस से कि प्रतिबन्धनिरसन के द्वारा अनुमानप्रामाण्य का निरसन किया जा सके। न्यायवेत्ता (धर्मकीर्ति ?)
15 ने कहा है कि — "(अगर आप) लक्षणयुक्त में बाधा का सम्भव (दिखाना चाहते) हैं तो (आप को) लक्षण ही दृषित करना होगा।" — इति।

प्रस्तुत में नित्यतासाधक प्रत्यक्ष और क्षणिकतासाधक अनुमान दोनों में तुल्यबलत्व की बात तो दूर, उक्त प्रतिबन्ध (सत्त्व-क्षणिकत्व व्याप्ति) साधक प्रमाण से भी तुल्यबलत्व नहीं है (क्षणिकवादीकथन चालु है।)

#### [ अनुमान की बाधकता बलवती-पूर्वपक्ष चालु ]

असमानता इस प्रकार :- आप कहते हैं, क्षणिकता से विपरीत नित्यत्वात्मक पदार्थ के विना उस का प्रत्यक्ष नहीं हो सकता, अतः वस्तु की नित्यता को प्रकाशित-स्थापित करनेवाला प्रत्यक्ष क्षणिकत्व-अनुमान का बाधक बनेगा। अब वस्तुस्थिति यह है कि प्रत्यक्ष वस्तु की नित्यता की स्थापना कर सके यह असंभव है। कारण :- नित्यता यानी त्रिकाल सम्बन्ध, प्रत्यक्ष भूत-भविष्य को यानी पूर्वापरकाल को भी ग्रहण करेगा, किन्तु वस्तु हरहमेश वर्त्तमानकालीन ही होती है उस में पूर्वापरकालीनता जैसा कोई वास्तव धर्म होता नहीं, क्योंकि वर्त्तमानकालता के साथ उसका विरोध है, अतः पूर्वापरकालता को वर्त्तमानवस्तु के धर्म-रूप में निश्चित करना अयुक्त है। प्रत्यभिज्ञा का विषय है पूर्वापरकालता, किन्तु प्रतीति (जो वर्त्तमानकालता की होती है) के अनुरूप सम्भव न होने से बाधकप्रमाण (= अनुमान) से समानबलवती नहीं हो सकती। फिर उस (प्रत्यभिज्ञा के) विषय का ग्राहक प्रत्यक्ष क्षणिकता-अनुमान का बाधक कैसे हो सकता है ? प्रत्यभिज्ञाविषय है नित्यता, उस से विपरीत है क्षणिकता, उस का निश्चय बाधक अनुमान प्रमाण से निश्चित हो जाता है। (पूर्वपक्ष चालु है)

(न च मूल... से ले कर निराकृतम्...यहाँ तक (पृ०२०७) पाठ अशुद्ध होने से सम्यक् विवेचन

विषये निश्चितत्वात्। [?? न च मूलबाधकत्वेनानुमानस्यानुभव आशङ्कनीयः प्रत्यक्षाभासस्य कस्यचिद् बाधनात् उत्पलपत्रशतव्यतिभेदाद्यध्यक्षबाधकत्वेनानुमानस्य प्रवृत्ताविष यतो नोच्छेदः एवमत्रािष इति न कश्चिद्दोषः, अत एव सर्वत्र प्रत्यक्षं विरोधि बाधकमनुमानं तु तिद्वरोधाद् बाध्यमेवेति नियमाभावाद् निराकृतम्। ??] इतरेतराश्रयत्वमिष नात्राऽऽशंकनीयम् — प्रत्यक्षाभासत्वेऽनुमानं बाधकम् अनुमानप्रामाण्यात् प्रत्यक्षस्याभासतेति — यस्मान्नानुमानप्रामाण्यमध्येक्षाभासनिबन्धनम् किन्तु प्रतिबन्धप्रसाधकप्रमाणनिमित्तं 5 तत्प्रामाण्यमिति कृत इतरेतराश्रयत्वम् ?

असदेतत्— यतो यद्यपि परिच्छिद्यमानस्य वस्तुनः पूर्वकालताऽपि निश्चीयते तथापि नाऽवस्तुधर्मग्राहकमध्यक्षमिति कथं तिर्ह्वषयस्य यथाप्रतीत्यसम्भवः ? तथाहि — तस्य पूर्वकालसम्बन्धिता स्वरूपेण गृह्यते नेदानीन्तनसम्बन्धितानुप्रवेशेन। तेनेदानीं यद्यपि कुतिश्चित्रिमित्तात् तस्य पूर्वकालादित्वमवसीयते तथापि— तद्ग्राहकमध्यक्षं कथं न वस्तुग्राहकमिति कुतः तस्याऽप्रामाण्यम् ? यदि ह्यविद्यमानं पूर्वकालादित्वम् 10 विद्यमानं वा वर्त्तमानारोपेणाध्यक्षमध्यवस्येत् तदा भवेदस्याऽयथार्थग्राहित्वादप्रामाण्यम्, एतच्च नास्तीति करना दुःशक है, यहाँ स्थानाशून्यार्थ किञ्चित् प्रयास करते हैं) आशंका नहीं करना कि अनुभव ही अनुमान के मूलभूत (प्रतिबन्ध) का बाधक है। कभी-कभी शतकमलपत्रों का नुकीले सूये से एकसाथ भेदन हो जाने के प्रत्यक्ष का अनुमान से बाध होता है अतः वह प्रत्यक्षाभास ठहरता है। अतः अनुमान-प्रमाणता का यहाँ उच्छेद नहीं होता, इसी तरह नित्यतादर्शन का भी अनुमान से बाध होने 15 में कोई दोष नहीं। यही कारण है कि 'सर्वत्र प्रत्यक्ष ही विरोधि या बाधक होता है और अनुमान प्रत्यक्ष के विरोध से बाधित होता है' ऐसा नियम न बन सकने से, अनुमान की बाध्यता का निराकरण हो जाता है।

यहाँ अन्योन्याश्रय दोष कल्पना भी निरवकाश है। "पहले प्रत्यक्ष 'आभास' सिद्ध होगा तब अनुमान बाधक बनेगा, दूसरी ओर अनुमान 'प्रमाण' सिद्ध होने पर प्रत्यक्ष की आभासता निश्चित होगी" ऐसी 20 आशंका इस लिये निरवकाश है कि अनुमान का प्रामाण्य (या बाधकत्व) प्रत्यक्षाभासतामूलक नहीं होता किन्तु अविनाभावरूप प्रतिवन्ध के साधकप्रमाण पर निर्भर होता है, फिर यहाँ अन्योन्याश्रय रहेगा कैसे ? (पूर्वपक्ष समाप्त)

#### [ नित्यतावादी कृत क्षणिकवाद-प्रतिकार ]

यह पूरा क्षणिकवादी का पूर्वपक्ष गलत है। ज्ञायमान वस्तु की यद्यपि प्रत्यक्ष से वर्त्तमानकालता 25 के साथ पूर्वकालता भी गृहीत होती है, तथापि इतने मात्र से प्रत्यक्ष में अवस्तुधर्मग्राहकता नहीं है, फिर उस के विषय में वस्तुअनुरूप प्रतीति का असम्भव कैसे ? देखिये — प्रत्यक्ष में जो पूर्वकालसम्बन्धिता गृहीत होती है वह (रजत में रजतत्व की तरह) अपने सच्चे रूप से ही गृहीत होती है न कि तदनुप्रविष्ट वर्त्तमानकालसम्बन्धितारूप से। अतः किसी भी निमित्त से, यद्यपि प्रत्यक्ष में पूर्वकालादिता भासित होती है, किन्तु वह सत्य होने से उस का ग्राहक प्रत्यक्ष असत्यवस्तु का नहीं सत्य धर्म 30 का ही ग्राहक है फिर वह अप्रमाण कैसे ? यदि नित्य वस्तु में पूर्वकालीनतादि अविद्यमान हो, अथवा विद्यमान होने पर भी अन्यरूप से यानी आरोपित वर्त्तमानरूप से प्रत्यक्षविषय बनती हो तब तो

#### कतोऽस्याऽप्रामाण्यप्रसक्तिः ?

न च संनिहितविषयबलोत्पत्त्याऽविचारकत्वादध्यक्षेण पूर्वकालसम्बन्धित्वं परामर्ष्ट्रमशक्यम, यतो यद्यप्यतीतकालत्वमसंनिहितं तथापि संनिहितविषयबलादुपजायमानमध्यक्षं वर्त्तमानवस्तुनस्तन्निश्चिनोत्येवा यथा अन्त्यसंख्येयग्रहणकाले 'शतम्' इति प्रतीतिः क्रमगृहीतानपि संख्येयान् । न चैषाऽनिन्द्रियजा इन्द्रियान्वय-व्यतिरेकानुविधानात्। नाप्यनर्थजा संनिहितान्त्यसंख्येयजन्यत्वात्। न चैकावभासिनी, एकप्रतिपत्तिसमये 'शतम्' इत्यप्रतिपत्तेः, अन्यथा प्रथमव्यक्तिप्रतिभाससमय एवैषा भवेत्। न चाऽप्रमाणमेषा बाधकाभावात्। घटाध्यक्षेण तुल्यत्वाद् नास्या विकल्पमात्रता। तस्मात् यथा अन्त्यसंख्येयप्रतिपत्तिसमये प्रागवगततदा(?या) परिच्छिद्यमानार्थोपयोगः तद्विशिष्टप्रतिपत्तौ, तथा प्रत्यभिज्ञावसेयवस्तुपरिच्छेदसमये पूर्वकालभाविताया अपि। न च विशिष्टप्रतिपत्तिकाले संख्येयानां विद्यमानता, पूर्वकालतायास्तु तद्वैपरीत्यमिति न तत्रोपयोगः। यतो

10 अयथार्थग्राहि होने से उस को अप्रमाण मानना ठीक है, किन्तु जब ऐसा है ही नहीं तब नित्यता (पूर्वकालीनतादि) ग्राहक प्रत्यक्ष में अप्रमाणता की आपत्ति कैसे दी जा सकती है ?

### [ प्रत्यक्ष से पूर्वकालपरामर्श की अशक्यता का निरसन ]

शंका :- प्रत्यक्ष निकटवर्त्ती विषय बल से उत्पन्न होता है, वहाँ विचार सावकाश नहीं है अतः उस से पूर्वकालसंसर्गिता का परामर्श भी अशक्य है।

उत्तर :- यह शंका उचित नहीं, क्योंिक यद्यपि अतीतकालता संनिहित नहीं है, फिर भी संनिहितविषयसम्पर्क से उत्पन्न होने वाले प्रत्यक्ष से वर्त्तमानवस्तु में अतीतकालसंसर्गिता का (मौजूद होने से) निश्चय अवश्य हो सकता है – यह तथ्य उदाहरण से स्पष्ट होगा – एक, दो, तीन... ९९, १०० इस तरह जो संख्येय मोती आदि की गिनती होती है तब प्रथम-द्वितीयादि का भी ग्रहण अन्तिम संख्येय के ग्रहण के साथ होता है जो कि पहले क्रमशः गृहीत हुए थे। ऐसा नहीं कि यह 20 ज्ञान इन्द्रियजन्य नहीं है, इन्द्रिय के अन्वय-व्यतिरेक का अनुसरण होने से तज्जन्य ही है। अर्थजन्य नहीं ऐसा भी नहीं कहना, क्योंकि, संनिहित अन्तिम संख्येय (मोती आदि) से जन्य है। शंका :-एक मात्र (अन्तिम) संख्येय अर्थ का ही उस में भान होगा, पूर्व-पूर्व का नहीं। उत्तर :- नहीं, एक का भान होने पर 'सो' ऐसा संख्याबोध नहीं हो सकता, यदि एक के भान से 'सो' ऐसा संख्याबोध मानेंगे तो प्रथम व्यक्ति से भी वह हो जाने की आपत्ति होगी। यह प्रतीति अप्रमाण नहीं है क्योंकि 25 कोई बाधक नहीं है। इसको सिर्फ विकल्परूप (यानी अप्रमाण) नहीं कह देना, क्योंकि यह प्रतीति घटादिप्रत्यक्ष जैसी ही होती है।

अतः यह फलित होता है कि जैसे पूर्वसंख्येय विशिष्टप्रतीति में अन्तिमसंख्येय के बोधकाल में ज्ञायमान अर्थ में पूर्वसंख्येय का भी उपयोग (= भान) होता है इसी तरह प्रत्यभिज्ञा से गृह्यमाण वस्तु के बोधकाल में पूर्वकालभाविता का निर्बाध बोध होता है। शंका :- विशिष्ट बोधकाल में संख्येयों 30 की तो सत्ता होती है किन्तु पूर्वकालता (जो पूर्वकालगर्भित होने से) वर्त्तमान में विद्यमान नहीं है अतः तद्विषय उपयोग (= भान) संभव नहीं। उत्तर :- ऐसा नहीं होता, क्योंकि ज्ञायमान पदार्थों में तत्कालविद्यमानता का कोई महत्त्व नहीं होता, अतः जैसे चरमसंख्येयबोधकाल में पूर्वज्ञात संख्येयों का

गृह्यमाणानां तत्कालविद्यमानता नोपयोगिनी यत्र चान्त्यसंख्येयग्रहणसमये पूर्वावगतसंख्येयानामभावस्तत्र यथा तेषामुपयोगः तथा पूर्वकालादितया अपि तदविशिष्टाया उपयोगो भविष्यतीत्यनवद्यम्।

अथापि स्यात् — वर्त्तमानतापिरच्छेदसमये तदभावनियतभावत्वात् न पूर्वतावगितर्भावानाम् नीलपिरच्छेदे पीतादीनामिव । तथाहि — नीलप्रच्युत्यिवनाभूतत्वात् पीतादीनां नीलपिरच्छेदकं प्रमाणं तत्प्रच्युतेरिव तदिवनाभूतपीतादिव्यवच्छेदं कुर्वदेव तत् पिरिष्ठिनित्ति, तद्वद् इदानींतनपदार्थपिरच्छेदाय प्रमाणं प्रवृत्तं <sup>5</sup> तत्प्रच्युत्यिवनाभूतानां व्यवच्छेदकम् । वर्त्तमानश्च समयः तत्प्रच्युत्या विरुद्धः इति तद्व्याप्तावप्यतीतानागतौ तेन विरुद्धाविति तदवच्छिन्नस्यापि भावस्य वर्त्तमानाविच्छिन्नेन सह न समावेशः तयोः परस्परपिरहारत्वेन विरोधात् । तेन वर्त्तमानसम्बन्धिताग्राहिणा प्रमाणेन तत्प्रच्युत्यिवनाभूतव्यवच्छेद्यस्य व्यवच्छेदमकुर्वाणेन वर्त्तमानसम्बन्धित्वयोव न परिच्छिन्नं भवेत् । ततः पूर्वापरसमयसम्बन्धिनोर्नानात्वे यन्नानाभूतानामेकत्वग्राहि प्रमाणं तस्य अतिस्मिस्तद्ग्रहणरूपत्वाद् अप्रामाण्यम् । अत एवैकत्वाध्यवसायस्य सदृशापरापरेत्यादिभ्रम- <sup>10</sup> निमित्तादृत्यादः परिगीयते ।

असदेतत् — यतो नैकत्वेन निश्चीयमानस्य परस्परिवरुद्धकालादिव्यवच्छेदाद् नानात्वम् छत्र-अभाव होता है फिर भी उन का भान होता है, इसी तरह पूर्वकालताविशिष्ट अर्थबोध में पूर्वकालता आदि का भान भी होता है, जिस में कोई दोष नहीं।

### [ पूर्वापरभाव के एकत्व की बुद्धि भ्रममूलक-शंका ]

शंका :- पूर्वता हर हमेश वर्त्तमानता के अभाव से नियतभाववाली होती है। अतः भावों की वर्त्तमानता के बोधकाल में पूर्वता के न होने से पूर्वता का बोध नहीं होता। उदा॰ नीलरूप पीताभाव से नियत होने के कारण नीलबोधकाल में पीतादि का बोध नहीं होता। क्यों ? देखिये— पीतादि रूप नीलप्रच्युति (= नीलाभाव) के अविनाभूत होता है। अतः नीलपरिच्छेदक प्रमाण जैसे नीलाभाव का व्यवच्छेद करता है वैसे नीलाभाव-अविनाभावि पितादि का भी निरसन करता हुआ ही नील का 20 भान करता है। इसी तरह— वर्त्तमानभावबोधार्थ प्रवृत्त प्रमाण वर्त्तमानता-अभाव (का व्यवच्छेद करने के साथ) उस के अविनाभावि पूर्वतादि का भी व्यवच्छेद करेगा ही। जैसे वर्त्तमान क्षण का स्व-अभाव के साथ विरोध है वैसे स्व-अभाव से नियतभाववाले अतीत और अनागत क्षण के साथ भी विरोध है। अतः अतीत या अनागत से अवच्छिन्न (= संसृष्ट) भाव का वर्त्तमानसंसृष्ट भाव के साथ सहभावरूप समावेश असम्भव है, क्योंकि वर्त्तमानता और अतीतादिता परस्परपरिहारावस्थित होने से विरुद्ध है। 25 तात्पर्य, वर्त्तमानसंसर्गिताग्राहक प्रमाण यदि स्व-अभाव अविनाभूत अतीतादि व्यवच्छेद्य का व्यवच्छेद नहीं कर पायेगा तो वह वर्त्तमानसंसर्गिता का बोध करेगा कैसे ?

निष्कर्ष :- पूर्वापरसम्बन्धिद्धय में भेद होने पर भी, भिन्न भिन्न उन दोनों में एकत्वग्राहि जो तथाकथित प्रमाण दिखाया जायेगा वह अतथाभूत भाव में तथाप्रकारग्राहि होने से प्रामाण्यधारक नहीं रहेगा। इसी कारण से कहा जाता है कि वहाँ जो एकत्वबुद्धि उत्पन्न होती है वह तुल्य नये नये 30 भावक्षण की निरंतर उत्पत्ति रूप भ्रमनिमित्त के जिरये होती है।

कुण्डलाद्यविश्वित्रस्य देवदत्तादेरिव। न च देवदत्तादेः सहभाव्यनेकविशेषणाविश्वित्रत्वादेकत्वम् तदभाविनयतभावलक्षणस्य विरोधस्य सहसम्भविनामपि भावात्, ततो विरुद्धाविश्वित्रस्य नानात्वे देवदत्तस्यापि नानात्वप्रसिक्तः। न च देवदत्तादेरेकस्य कस्यचिदभावात् तन्नानात्वप्रसिक्तः न सौगतपक्षे दोषायेति वाच्यम्, एकप्रतिभासबलात् देवदत्तादेरेकत्विसद्धः, अन्यथा नीलसंवेदनस्यापि स्थूलाकारावभासिनो विरुद्धदिक्सम्बन्धात् प्रतिपरमाणुभेदप्रसक्तेः तदवयवानामपि षट्कयोगाद् भेदापत्तितोऽनवस्थाप्रसक्तेः प्रतिभासिवरित्तलक्षणाऽप्रामाणिका शून्यता भवेत्—इति सर्वव्यवहारिवलोपः। न च छत्रकुण्डलादेरिन्द्रियावसेयवस्तुव्यवच्छेदकत्वेन इन्द्रियजप्रतिपत्तिविषयता सांनिहितत्वेन युक्ता, पूर्वापरादित्वस्य तु वर्त्तमानकालाविष्ठन्ने वस्तुन्यसंनिधानात् कथं तद्ग्राहिज्ञानप्राह्यता युक्तेति वक्तव्यम्, यतो यथाऽन्त्यसंख्येयकाले पूर्वसंख्येयानामसंनिधानेऽपि इन्द्रियजप्रतिपत्तिविषयता तथा पूर्वापरकालभाविताया अपीत्युक्तं प्राक्।

# [ छत्र-कुण्डलादि के दृष्टान्त से पूर्वापरकालीन में एकत्व-समाधान ]

उत्तर :- शंका गलत है — एकत्चरूप से निश्चयारूढ घटादि भावों में परस्पर विरुद्धकालादिव्यवच्छेद के जिरये भिन्नता का आपादन करना युक्तियुक्त नहीं, जैसे एक निश्चित देवदत्तादि में छन्नधारण, कुण्डलधारणादि अवस्थाभेद से भेद नहीं हो सकता। शंका :- देवदत्तादि में विशेषणभूत जो छन्न-कुण्डलादि हैं वे सहभावी हैं सहभावी विशेषणों से विशिष्ट देवदत्त में एकत्व हो सकता है। उत्तर :- नहीं, जब आपने स्व-अभाव से नियत भाव स्वरूप विरोध लक्षित किया है तब वह तो सहभावी में भी माना जा सकता है। अतः विरुद्ध छन्नादि धर्म विशिष्ट में भेद होने से देवदत्त में भी भेद मानना पड़ेगा। शंका :- इष्टापित्त है, हम तो स्थिर एक देवदत्तादि का स्वीकार नहीं करते हैं, अतः उस में भेद का आपादन हमारे बौद्धमत में दोषकारक नहीं है। उत्तर :- दोष क्यों नहीं ? जब कि एकत्व अवबोध से देवदत्तादि में एकत्व सिद्ध है। अन्यथा, नीलसंवेदन में स्थूलाकार भासित होनेवाले पदार्थ में विरुद्ध षट् दिक् (विरुद्धकाल की तरह विरुद्ध दिशा) के संयोग से उस में भी प्रति परमाणु भेद प्रसक्त होगा (इस में तो बौद्ध को आपत्ति नहीं किन्तु) फिर परमाणु (स्वलक्षण) में भी षड् दिशा संयोग से पुनः पुनः उन के अवयवविभागों में भेदापत्ति के कारण अनवस्था दोष प्रसक्त रहेगा। फिर एक भी भाव का प्रतिभास न हो सकने से शून्यता प्रसक्त होगी जो कि प्रामाणिक नहीं है। फलतः पूरे लोकव्यवहार का विलोप ही प्रसक्त होगा।

25 शंका :- छत्र-कुण्डलादि जरूर (पूर्वापरकाल की तरह) इन्द्रियगम्य वस्तु के व्यवच्छेदक (विशेषणरूप) हैं, किन्तु वे देवदत्तादि वस्तु में संनिहित हैं — सम्बद्ध हैं अतः वे इन्द्रियजन्यप्रतीतिविषय एक साथ होने में कोई अनौचित्य नहीं। प्रस्तुत वर्त्तमानकालीन घटादि में विशेषणरूप माने गये पूर्वापरकालीनता वर्त्तमान घटादि में संनिहित न होने से उन में घटादिग्राहकज्ञानविषयता (यानी घटादि विशेषणरूप में पूर्वापरकाल की प्रतीति) कैसे उचित हो सकती है ?

30 उत्तर :- इस तरह उचित है कि जैसे चरमसंख्येयकाल में पूर्व-पूर्व संख्येयों का सांनिध्य न होने पर भी उन में चरमसंख्येयज्ञानजनकइन्द्रियजन्यज्ञानविषयता सर्वमान्य है, तो ऐसे घटादि में असंनिहित पूर्वापरकालीनता में भी इन्द्रियजन्यप्रतीतिविषयता भी हो सकती है — यह अभी अचिरपूर्व में कह आये हैं।

अथवा 'तदेवेदम्' इति ज्ञानस्याऽनिन्द्रियजत्वेऽप्यिलंगजस्य प्रामाण्यमभ्युपगन्तव्यम् बाधारिहतत्वेनाऽनेन प्रतीयमानस्य वस्तुनः पूर्वापरकालभाविता पूर्वापरदर्शनकर्मता चाऽवसीयत इति चाभ्युपगन्तव्यम् अन्यथाऽनक्षािलंगप्रत्ययस्य निश्चयात्मनो बाधारिहतस्यैवंजातीयस्य कस्यचित् प्रामाण्यानभ्युपगमे अक्षजस्य संनिहितार्थमात्रप्राहित्वेन लिंगजस्य चानवस्थाप्रसिक्ततः सकलपदार्थाक्षेपेण प्रतिबन्धग्राहकत्वाऽयोगात् अनुमान-प्रवृत्तेरभाव इति कृतः क्षणिकत्वादिधर्मसिद्धिः ? यथोक्तविकल्पस्य च प्रामाण्ये कथं न क्षणक्षयानुमानबाधा ? 5

भवतु वा प्रत्यभिज्ञाज्ञानस्य तदाभाससमानत्वात् क्षणक्षयानुमानाऽबाधकत्वम् तथापि स्मृत्याद्य-व्यवहिताक्षप्रभववर्त्तमानतासम्बद्धस्वविषयपरिच्छेदकावभासबाधितत्वाद् न क्षणक्षयानुमानस्य स्वविषय-व्यवस्थापकत्वम् । यतो न भवन्मतेन नीलादिर्ज्ञानसमानकालभावी जनकत्वेन व्यवस्थितः, वर्त्तमानज्ञानसत्तासमया-ज्जनकत्वेन तस्य प्राक्कालभावित्वाभ्युपगमात् । जनकश्च ज्ञानविषयः परमतेन तस्य वर्त्तमानसम्बन्धित्वाऽवगमे

अथवा, भले पूर्वकालभाविता में इन्द्रियजन्यप्रतीति गोचरता न मानी जाय, 'यह वही है' इस 10 प्रत्यिभज्ञा ज्ञान को इन्द्रियजन्य न माना जाय, लिंगजन्य न होने से अनुमानरूप भी न माने, फिर भी प्रत्यिभज्ञाज्ञान को प्रमाणभूत मानना पडेगा, क्योंकि इस ज्ञान में अन्य किसी प्रमाण की बाधा नहीं है, अत एव इस ज्ञान से गृह्यमाण वस्तु की पूर्वापरकालता एवं पूर्वापरदर्शनकर्मता सुज्ञात होती है — यह भी स्वीकारना होगा। नहीं स्वीकारेंगे तो — मतलब इन्द्रियअजन्य, लिंगअजन्य बाधा रहित तथाविध किसी एक निश्चयात्मक (प्रत्यिभज्ञा) ज्ञान का प्रामाण्य नहीं मानेंगे तो, अनुमानप्रवृत्ति रुक 15 जायेगी क्योंकि इन्द्रियजन्य ज्ञान तो संनिहितअर्थमात्रग्राही रह गया अतः उस से प्रतिबन्ध का ग्रहण नहीं मान सकेंगे, तथा लिंगजन्य अनुमान से प्रतिबन्ध ग्रहण मानेंगे तो उस के लिये भी और एक प्रति॰ ग्रहण ... इस तरह माननें में अनवस्था दोष होगा, अतः सकल (धूम-अग्नि) पदार्थ के उपसंहार द्वारा प्रतिबन्ध ग्रहण न होने पर अनुमान की प्रवृत्ति नहीं हो पायेगी, तो क्षणभंगसिद्धि क्षणिकताधर्म की सिद्धि होगी कैसे ? यदि उक्त निश्चयात्मक बाधारहित विकल्प ज्ञान को 'प्रमाणभूत' मान ले तब 20 तो पूर्वापरकालता वास्तविक हो जाने से क्षणिकता का अनुमान बाधित क्यों नहीं होगा ?

### [ क्षणभंगानुमान में प्रत्यक्ष से बाधितत्व की उपपत्ति ]

अथवा, मान लिया कि प्रत्यभिज्ञाज्ञान अनुमानबाधक नहीं होगा यदि वह भी प्रत्यक्षाभासतुल्य है। फिर भी क्षणभंगानुमान अपने विषय का सुनिश्चायक नहीं हो सकता, क्योंकि वह ऐसे प्रत्यक्ष से बाधित है जो स्मृति से व्यवहित नहीं है, इन्द्रियजन्य है, वर्त्तमानता से आलिंगित है और अपने 25 स्थिर-स्थूल विषय का बोधक है। कारण :- आप के मतानुसार ज्ञानसमानकालभावी नीलादिभाव ज्ञानजनक नहीं हो सकता। कारण, आप मानते हैं कि वर्त्तमानज्ञानक्षणसमय का जनक नीलादिभाव पूर्वक्षणभावी होता है। तथा आप मानते हैं कि जो जनक होता है वही तज्जन्यज्ञान का विषयभूत होता है। अब देखना यह है कि प्रत्यक्षज्ञान यदि अपने विषय में वर्त्तमानसम्बन्धिता को ग्रहण करता है तो विषय नीलादि जनक होने से पूर्वक्षण में तो मौजूद होना चाहिये, एवं उत्तरक्षण का तज्जन्यज्ञान उस 30 में वर्त्तमानसम्बन्धिता को भी ग्रहण करता है, इस तरह अल्पतम दो क्षणों की अवस्थिति नीलादि में माननी पडेगी, तो यहाँ नीलादि की अक्षणिकता कैसे सिद्ध नहीं होगी ? देखिये— नीलादि भावस्पर्शी

10

क्षणद्वयावस्थितत्वेन ग्रहणात् कथं नाऽक्षणिकत्वग्रहणम् ? तथाहि— एतदृग्राहि ज्ञानमुपजायमानमेवं स्वविषयमवभासयति 'नायं सम्प्रत्येव नीलाद्यर्थः अपि तु प्रागासीत्' इति । यतश्चक्षुरादिव्यापारोद्भृतप्रतिपत्तिभेदः प्रादुर्भूत-प्रादुर्भवद् घटविषयत्वेन सुप्रसिद्ध एव उत्पद्यमानविषयावगमस्वभावप्रतिपत्तेः तद्विपरीतार्थालम्बनाऽप्रतीतिः अपरैव लोकेनानुभूयते।

न चैकसन्तान-पूर्वसन्तानव्यावृत्तिनिबन्धनाऽपरसन्तानोत्पत्तिनिबन्धनोऽयं प्रतिपत्तिभेदः क्षणिकत्वसिद्धा-वेतद्वचनस्य घटमानत्वात् तत्र चाद्यापि विवादात्। न च जनकोऽर्थो वर्त्तमानकालतया नाक्षसंविदि प्रतिभाति किन्तु तस्यां तत्समानकालभाव्याकारस्तेनाधीयते तस्य तथावभासात् वर्त्तमानार्थावगम इत्युच्यते, ज्ञानकाले बहिरवभासमानस्य नीलादेर्ज्ञानाकारतयाऽसिद्धेः, अन्यथाऽन्तरवभासमानस्य सुखादेरप्यर्थाकारताप्रसिक्तः इति ज्ञानसत्तैवोत्सीदेत्। निराकरिष्यते च साकारता ज्ञानस्य।

न चार्थस्य ज्ञानजनकत्वेऽवगते क्षणद्वयस्थायित्वमर्थस्य सिध्यति, तदेव तु तस्यावगन्तुमशक्यम्। प्रत्यक्ष ज्ञान उत्पन्न हो कर इस तरह ज्ञापन करता है कि मेरा नीलादि विषय 'सिर्फ वर्त्तमान में ही है ऐसा नहीं, पहले भी था।' इस प्रकार से ज्ञान होने का कारण :- एक ही घट को विषय करते हुए चक्षुआदिव्यापारजन्य पृथक् पृथक् प्रतीति भेद, 'घट उत्पत्ति हो रही है, घट उत्पन्न हुआ' इस प्रकार से सुविदित है। प्रतीतिभेद तो स्पष्ट है क्योंकि 'उत्पन्न हो रहा है' ऐसी बोधस्वरूपा प्रतीति 15 अलग होती है और उत्पन्न अर्थ विषयक प्रतीति अलग होती है – ऐसा लोकानुभव प्रसिद्ध है। (इस से उत्पत्तिप्रक्रियाधीन एवं उत्पन्न घटादि एक होने से अक्षणिक होने का फलित होता है।)

#### [ प्रतीतिभेद एकसन्तानमूलक कहना शोभास्पद नहीं ]

यदि कहा जाय — 'यह जो प्रतीतिभेद है वह एकघटविषयमूलक नहीं है किन्तु एकसन्तानमूलक है जिस में उत्पत्तिप्रक्रियाधीन पूर्वसन्ताननिवृत्तिप्रयुक्त अन्यसन्तानोत्पत्ति ही प्रयोजक है।' — यह ठीक 20 नहीं है, जब तक अन्य प्रमाण से क्षणिकत्व सिद्ध हो जाय तभी सन्तानवार्त्ता शोभायुक्त हो सकती है, किन्तु अब तक तो क्षणिकत्व ही विवादग्रस्त है। यदि कहें — जनक यानी पूर्ववर्त्ती क्षण प्रत्यक्ष ज्ञान में वर्त्तमानकालीनरूप से संविदित नहीं होता (अतः क्षणद्वयअवस्थिति की सिद्धि शक्य नहीं।) किन्तु पूर्ववर्त्ती क्षण उत्तरज्ञान में वर्त्तमानकालभावितास्वरूप आकार का आधान करता है, इसी लिये प्रत्यक्ष में पूर्वक्षण की वर्त्तमानता भासित होती है, उसी को वर्त्तमानार्थप्रत्यक्ष कहा जाता है। – यदि 25 ऐसा कहेंगे तो वह ठीक नहीं है। कारण :- प्रत्यक्षकाल में बाह्यरूप से भासमान नीलादि बाह्यभाव ही होता है, उस की ज्ञानाकारता सिद्ध नहीं है। अन्यथा, ऐसी भी कल्पना हो सकेगी कि भीतर में बाह्यभावजन्य सुखादि में बहिर्भावाकारता की आपत्ति आयेगी। फिर बहिर्भावों में ज्ञानाकारता मान लेने से ज्ञानसत्ता का ही उच्छेद हो जायेगा। बाह्यार्थ की सत्ता के बदले ज्ञान में साकारता (अर्थाकारता) की मान्यता का तो अग्रिम चतुर्थभाग में विस्तार से निरसन किया जायेगा।

#### [ अर्थ के ज्ञानजनकत्व के अवगम की शंका और समाधान ]

आपादन :- क्षणद्वयस्थायित्व अर्थ में तब सिद्ध होगा जब प्रत्यक्ष ज्ञान के द्वारा पूर्वक्षण के ज्ञानजनकत्व का भी ग्रहण किया जाय। महत्त्व की बात यह है कि पूर्वक्षण के ज्ञानजनकत्व का प्रत्यक्ष

तथाहि— न तावत् तदवभासिना ज्ञानेन तस्य जनकताऽवगन्तुं शक्या, तेन तत्स्वरूपस्यैव ग्रहणात्। जनकता तु तज्ज्ञानहेतुत्वम् न तत्तेन परिच्छेत्तुं शक्यम्। नापि तदवभासिना ज्ञानान्तरेण, तस्यापि तत्तुल्यत्वात् । अतत्प्रतिभासिनाप्यतद्ग्रहणस्वभावत्वात् न तज्जनकतापरिच्छेदः । तत्स्वरूपप्रतिभासे हि 'इदमस्मादुत्पन्नम्' इत्यवगन्तुं शक्यं नान्यथेति वक्तव्यम्, यतो देवदत्तावभासिनो ज्ञानस्य तद्देश-देवदत्तसंनिधेः प्रागभावमवगत्य तद्देशसंनिहितदेवदत्तावभासोदये तस्य तदन्वयव्यतिरेकानुविधायित्वमवगतं तज्जन्यतां तस्य 5 व्यवस्थापयति, अन्वय-व्यतिरेकावगमनिबन्धनत्वात् तज्जन्यतावगतेः। अथवा कार्यव्यतिरेकाच्चक्षुरादेरिव विषयस्यापि तज्जनकत्वमवसीयते केवलं चक्षुरादेर्विशिष्टज्ञानव्यतिरेकेण जनकत्वावधारणेऽपि स्वरूपाऽप्रति-भासादतीन्द्रियत्वम् विषयस्य पुनः कार्यव्यतिरेकादवगतस्य जनकत्वेन तत्स्वरूपावभासात् तदध्यक्षता। न हीन्द्रियज्ञानविषयत्वव्यतिरेकेणान्यत् प्रत्यक्षलक्षणमिति विषयस्य तज्जनकत्वे स्थिते वर्त्तमानताग्रहण एव तस्याऽक्षणिकत्वग्रह इति तेन तद्विरुद्धानुमानबाधा।

से ग्रहण शक्य नहीं। देखिये – पूर्वक्षणबोधक वर्त्तमानप्रत्यक्ष से उस की जनकता की पहिचान शक्य नहीं क्योंकि वर्त्तमानप्रत्यक्ष तो उस के नीलादिस्वरूप को ही ग्रहण करता है। जनकता का अर्थ है उस ज्ञान का हेतुत्व। जन्य ज्ञान उस को ग्रहण करने में सक्षम नहीं है। जन्य ज्ञान से भिन्न कोई ऐसा पूर्वक्षणवेदी ज्ञान नहीं है जो जन्यज्ञान के जनक पूर्वक्षण की जनकता को भाँप सके, क्योंकि वह भी जन्यज्ञान की तरह अक्षम है। पूर्वक्षण-अवेदी ज्ञान से भी जनकता का बोधन शक्य नहीं 15 क्योंकि उस का तथास्वभाव नहीं है कि वह उसका ग्रहण करे। पूर्वक्षण के जनकत्व स्वरूप को जो प्रकाशित कर सके वही ज्ञान 'यह इस से उत्पन्न हुआ है' इस तथ्य का द्योतन कर सकता है अन्यथा नहीं।

आपत्तिशमन :- उक्त आपादन कथनक्षम नहीं है। कारण :- अन्वय-व्यतिरेक से जनकता ज्ञान होता है। देवदत्त वस्तु का प्रदर्शक ज्ञान उस देशमें पहले देवदत्त नहीं था (तब उस का ज्ञान भी नहीं हुआ) जब वह उस देश में उपस्थित हुआ तब उस का ज्ञान उदित हुआ— इस प्रकार देवदत्त के अन्वय- 20 व्यतिरेक के अनुसरण को देवदत्तज्ञान ग्रहण कर लेता है अत एव स्व में देवदत्तजन्यता को निश्चित करता है। एक कार्य में अन्यजन्यता का बोध तो आखिर अन्वयव्यतिरेकबोधमूलक ही होता है।

### [ अन्वय-व्यतिरेकसहकृत जनकत्वनिश्चय ]

अथवा दूसरा उत्तर :- ज्ञानजनक चक्षु आदि में जैसे (उस के बिना रूपप्रत्यक्ष नहीं होता इस प्रकार के) कार्य व्यतिरेकमूलक जनकत्व का निश्चय होता है इस तरह ज्ञानजनक विषय में भी 25 व्यतिरेकमूलक जनकत्व का निश्चय हो सकता है। फर्क है तो इतना कि चक्षु आदि (अतीन्द्रिय) में जनकत्व का निश्चय होने पर भी चक्षु के रूपादिमत्त्व स्वरूप का प्रतिभास न होने से उस को अतीन्द्रिय मानना पड़ेगा. जब कि कार्यव्यतिरेक के बल पर जनकत्वरूप से ज्ञात विषय का नीलादिमय स्वरूप भासित होता है अतः विषय को 'प्रत्यक्ष' माना जाता है। प्रत्यक्ष का इन्द्रियजन्यज्ञानविषयत्व के अलावा और तो कोई लक्षण नहीं है, इस तरह विषय में ज्ञानजनकत्व के निश्चय में आपादित शंका का 30 निवारण हो जाने से अब, ज्ञात ज्ञानजनकत्व के आधार पर वर्त्तमानताग्रहणमूलक क्षणद्वयस्थायित्व का निश्चय निष्कंटक बन गया। फलस्वरूप, इस प्रत्यक्ष से क्षणिकत्वग्राहि अनुमान बाधित हो गया।

अथ वर्तमानार्थावभासिनाऽध्यक्षेण न प्राक्तनक्षणभाविनोऽर्थस्य जनकत्विनश्चयः, तस्यानुमानगम्यत्वात् तेन ज्ञानोदयात् प्रागर्थप्रतिपत्तिरनुमानफलम् जनकत्वात् ज्ञानसत्तातः प्राग्भावो विषयस्यान्यकारणस्येव इति कथमनुमानबाधा वर्त्तमानावभासिनाऽध्यक्षेणेत्युच्यते । असदेतत्— यतो न जनकत्वमनुमानगम्यम् तस्या-ऽध्यक्षविषयत्वे तत्प्रतिबद्धत्वेनैव लिङ्गस्याऽनिश्चयादनुमानगम्यताऽपि न भवेत् तत् कृतो ज्ञानार्थव्यतिरिक्तस्यापि वस्तुनो जनकत्वमनुमीयेत ? तत् मानसाध्यक्षगम्यमूहाख्यप्रमाणगम्यं वाऽभ्युपगन्तव्यम् । यच्च 'जनकत्वात् कार्यसत्तातः पूर्वं कारणसत्तेत्यनुमानगम्यत्वं जनकस्य' इत्युक्तम् (१९७-१९) तदिप परिहृतमेव, यतः एका भावावगमपूर्विका चक्रमूर्द्धव्यवस्थितघटप्रतिपत्तिः अपरा प्रदीपव्यापारप्रभवा तदनवगमपूर्विका, यया स्वविषयपरिच्छेद एवं क्रियते — 'न सम्प्रत्येवायं भाव अपि तु प्रागासीत्' इति, अतीते च क्षणेऽक्षव्यापारः शतादिप्रतीत्या प्रदर्शितः ।

यदपि 'न गृह्यमाणस्य ज्ञानसमानसमयस्य जनकता, जनकस्य च क्षणिकत्वेन वर्त्तमानतयाऽतीतस्य

### [ जनकत्विनश्चायक प्रत्यक्ष नहीं किन्तु अनुमान ? ]

शंका :- वर्त्तमानक्षणभासक प्रत्यक्ष से पूर्वक्षणभावी अर्थ में जनकता का निश्चय कर नहीं सकता, क्योंकि जनकत्व अनुमानगोचर है। अतः ज्ञानोदयपूर्ववर्त्तिक्षण की वर्त्तमान में प्रतीति तो अनुमान का ही फल है, तथा विषय की ज्ञानोत्पत्तिपूर्वकालीनता का पता भी जनकत्व हेतु से ही हो सकता है जो धूमोत्पत्तिपूर्वकालीनता अग्नि में जनकत्व हेतु से ज्ञात होती है। इस स्थिति में, वर्त्तमानरूप से भासमान प्रत्यक्ष से अनुमान को बाधा कैसे पहुँचेगी ?

उत्तर :- शंका गलत है। जनकत्व अनुमान गोचर नहीं हो सकता, क्योंकि वह प्रत्यक्षगोचर नहीं होगा तो तदिवनाभावि किसी लिंग का भी निश्चय न होने से अनुमानगोचरता भी नहीं होगी। तब, ज्ञानिवषय की तो ठीक अन्य किसी वस्तु में भी जनकता का अनुमान कैसे होगा ? अतः जनकत्व 20 को मानसप्रत्यक्षगोचर या ऊहसंज्ञक प्रमाणगोचर मान लेना पड़ेगा। अभी जो यह कहा (१९७-१९) 'कार्यसत्ता से कारण की पूर्वसत्ता जनकत्व हेतु द्वारा जनक में अनुमान से गृहीत होगी — उसका भी निरसन हो गया, क्योंकि दृष्टा को पहले पदार्थबोधपूर्वक कुलाल चक्र पर रहे हुए घट की प्रतीति होती है, फिर कुम्हार जब चक्र पर से घट को नीचे उतार लेता है, अन्धेरे किसी खण्ड में रख देता है, बाद में प्रदीपप्रकाश से चक्र विनिर्मुक्त ऐसी प्रतीति होती है जिस से अपने विषय का भान 25 इस प्रकार के उल्लेखपूर्वक होता है — 'यह भाव सिर्फ वर्त्तमान में ही नहीं — पहले भी मौजूद था।' इस प्रकार अतीतकालीनता का बोध होता है। पहले शतसंख्याज्ञान के उदाहरण से यह दिखाया है कि अतीत अर्थ के प्रति भी इन्द्रियव्यापार शक्य है।

#### [ ज्ञानमात्र का विषय आरोपित मानने पर आपत्तियाँ ]

यह जो कहा जाय कि — 'गृह्यमाण पूर्वक्षणभाव यदि ज्ञान का समानकालीन होगा तो उसमें 30 ज्ञानजनकता नहीं रहेगी। ज्ञान क्षण में उस के जनक पूर्वक्षण का वर्त्तमानरूप से प्रतिभास भी शक्य न प्रतिभासः, इति समारोपिताकारग्राहि सर्वमेव ज्ञानम्' इत्युच्यते, तदप्यसारम्, नील-द्विचन्द्रज्ञानयोरिवशेषप्रसक्तेः । न च बाह्यार्थवादिना तयोरिवशेषोऽभ्युपगन्तव्यः प्रमाणाऽप्रमाणप्रविभागप्रलयप्रसक्तेः । न चानेन न्यायेन विज्ञाननय एवावतार्यत इति वक्तव्यम् तस्य निषेत्स्यमानत्वात् । न च ज्ञानार्थयोरेकसामग्रीजन्ययोः सहभावित्वेन वर्त्तमानग्रहणं क्षणिकत्वेऽपि वैभाषिकमताश्रयणेनाऽभ्युपगन्तव्यम्, क्रियानियमस्य कर्मशक्ति-निमन्तत्वेन व्यवस्थापितस्याऽभावप्रसक्तेः ।

भवतु वाऽनुमानात् प्राक्तनक्षणे सत्ताप्रतीतिः, तथाप्यनन्यथासिद्धेनानेनान्यथासिद्धस्य क्षणक्षयानुमानस्य बाधनात् कुतस्तित्सिद्धिः ? न च क्षणक्षयानुमानस्यान्यथासिद्धत्वाऽसिद्धिः बाधकप्रमाणबलात् सत्ता-क्षणिकैत्वयोरिवनाभावसिद्धेरिति वक्तव्यम्, यतस्तद्बाधकं प्रमाणं सत्तायाः क्षणिकाविनाभावप्रतिपादकमध्यक्षं अनुमानं वा भवेत् ? न तावदध्यक्षरूपम् तत्र क्षणिकताप्रतिभासाभावात् । न चाऽनवभासमानक्षणक्षयस्वरूपमध्यक्षं

नहीं। इस स्थित में यही फलित होता है कि सभी ज्ञान अच्छी तरह आरोपित (न कि वास्तव) 10 आकार को ही ग्रहण करता है।' — तो यह निःसार कथन है। कारण, नील ज्ञान (जो कि प्रमाण माना जाता है) और चन्द्रयुगलज्ञान (जो अप्रमाण माना जाता है) दोनों ही अवास्तव आरोपित आकार के ग्राहक होने से उन के आपसी भेद का उच्छेद हो जायेगा। बाह्यार्थ को स्वीकारनेवाले वादी कभी भी इन दो प्रकार के ज्ञानों का एकत्व नहीं मान सकते क्योंकि तब प्रमाण और अप्रमाण — इस विभाजन का लोप ही प्रसक्त होगा। यदि कहें — 'इष्टापत्ति, आखिर तो इस ढंग से हम विज्ञानमात्रतापक्ष 15 का ही अवतरण करना चाहते हैं' — तो इस विज्ञानमात्रतापक्ष का भी हम अग्रिम चतुर्थ खंड में प्रतिकार कर दिखायेंगे — याद रखना। यदि वैभाषिक मत का आशरा ले कर कहा जाय कि — 'ज्ञान और उस का विषय ये दोनों एकसामग्रीजन्य होने से समकालीन हो सकते हैं, अतः क्षणिक होने पर भी अर्थ में वर्त्तमानता गृहीत होती है' — तो यह भी निर्दोष नहीं, क्योंकि कर्मशक्तिमूलक जो क्रियानियम स्थापित किया गया है — उस का भी लोप प्रसक्त होगा। मतलब कर्मरूप जो घटादि 20 विषय है उस में निहित शक्ति के आधार पर ही ज्ञान (जानाति) क्रिया अवलम्बित होने का नियम, पूर्वापर भाव से ही संगत होता है, समकालीन मानने पर उस का लोप होगा।

#### [ क्षणभंगानुमान अन्यथासिद्ध एवं बाधग्रस्त ]

कदाचित् मान ले कि पूर्वक्षणिनिष्ठ सत्ता की प्रतीति प्रत्यक्ष से नहीं अनुमान से होगी। फिर भी उस से क्षणभंग की सिद्धि दुराशा है क्योंकि स्थायित्वप्रत्यक्ष अनन्यथासिद्ध है क्योंकि वह अन्यप्रमाण 25 पर निर्भर नहीं है, जब कि क्षणभंगानुमान प्रत्यक्षावलिम्ब होने से अन्यथासिद्ध है, अतः प्रत्यक्ष से उस अनुमान का जरूर बाध होगा। अब क्षणक्षयसिद्धि कैसे होगी ? शंका :- क्षणभंगानुमान में अन्यथासिद्धि का होना असिद्ध है, बाधक प्रमाण न होने से सत्त्व और क्षणिकत्व का अविनाभाव सिद्ध होता है। उत्तर :- ऐसा नहीं कह सकते क्योंकि प्रत्यक्षबाधक एवं सत्ता में क्षणिकत्व की व्याप्ति का निवेदक प्रमाण कौन सा है ? प्रत्यक्ष या अनुमान ? प्रत्यक्ष तो नहीं, क्योंकि प्रत्यक्ष में कभी भी क्षणिकता 30

Jain Educationa International

25

सत्तायास्तदिवनाभावमावेदियतुमलम्। न च प्रत्यक्षवपुषि स्फुटमाभाति प्रतिक्षणिवशरारुता भावानाम् किन्तु विपरीताध्यवसायोदयात् प्रतिहन्यत इति वक्तव्यम् विहितोत्तरत्वात् प्रागेव। किञ्च, यदि अध्यक्षं प्रतिक्षणमपायमवभासयित भावानाम् किमिति तदनुसारी निश्चयो नोदयमासादयित ? सादृश्यदर्शनात् भ्रान्तेर्निश्चयानुदय इति न च वक्तव्यम् सादृश्ये प्रमाणाभावात्। न चाप्रामाणिका सादृश्यपरिकल्पना ज्यायसी। किञ्च, यदि विपरीतिनिश्चयोत्पादात् प्रतिक्षणापायप्रतिभासप्रतिहितरभ्युपगम्यते, नन्वेवं पुरोवर्तिनि स्तम्भादौ विजातीयस्मरणसमये प्रतिभासमाने क्षणक्षयनिर्भासो भवेत् नित्योल्लेखाभावात्।

किञ्च, यदि क्षणक्षयावभासि संवेदनं स्थायिताध्यवसायश्च परस्पराऽसंसक्तर्षं प्रत्यक्षद्वयमुदयमासादयित तदा क्षणक्षयावभासस्य न काचित् प्रतिहृतिः। न च नित्याध्यवसायसंनिधानमेव तस्य प्रतिहृतिः, क्षणक्षयावभासस्यापि नित्याध्यवसायप्रतिघातकत्वप्रसक्तेः, संनिधरविशेषात्, पूर्वोत्तरकालभावित्वस्याप्यिकं-

10 का प्रतिभास नहीं होता। क्षणभंगस्वरूप ग्रहण न करनेवाला प्रत्यक्ष सत्ता में क्षणिकता के अविनाभाव का प्रतिपादन कर नहीं सकता। शंका :- प्रत्यक्ष दर्पण में स्पष्ट ही भावों की प्रतिक्षणिवनाशित्व का अनुभव होता ही है, किन्तु क्षणिकताविरुद्ध स्थायित्व के अध्यवसाय (निश्चय) उदित होने के कारण उक्त क्षणिकताग्राहि प्रत्यक्ष को व्याघात लग जाता है। उत्तर :- ऐसा नहीं बोलना, क्योंकि पहले ही, प्रत्यक्ष में क्षणिकत्व के प्रतिभास का कोई प्रमाण नहीं... इत्यादि उत्तर दिया जा चुका है।

## [ क्षणिकत्व प्रत्यक्ष के बाद स्थायित्विनश्चय का उदय क्यों ? ]

शंकाकार को यह प्रश्न है कि यदि प्रत्यक्ष प्रतिक्षणिवनाशित्व को ग्रहण करता है, उस के अनुसार निश्चय का उदय क्यों नहीं होता — क्यों उस से विपरीत निश्चय उदित होता है ? यदि उत्तर में कहें कि सादृश्यमूलक भ्रान्ति के कारण क्षणिकत्विनश्चय का उदय नहीं होता — तो पहले सादृश्य को सिद्ध करनेवाला प्रमाण दिखाओ — वह तो है नहीं। निष्प्रमाण सादृश्यकल्पना शोभावर्धक नहीं है। उपरांत, यदि विपरीत अध्यवसाय के उद्भव से आप प्रतिक्षण विनाशप्रतिभास का व्याघात मानते हैं तो व्याघातमुक्त दशा में तो उस का उदय होना चाहिये — मतलब, जब एक ओर भाव के क्षणिकत्व का प्रत्यक्ष हुआ, एवं दूसरी ओर पुरोवर्त्ति स्तम्भादि के बारे में विसदृश स्मृति का उदय हुआ, यहाँ व्याघातकारक सादृश्य है नहीं, तो इस स्थिति में क्षणभंग का निर्भास = निश्चय हो जाना चाहिये क्योंकि यहाँ सादृश्यमूलक स्थायित्व का उल्लेख नहीं है जिस से कि व्याघातकल्पना की जा सके।

### [ क्षणिकत्वसंवेदन स्थायित्वाध्यवसाय - व्याघात किस को ? ]

जब तक व्याघात की बात है तो इतना समझ लो कि अगर एक ओर क्षणिकताद्योतक संवेदन है, दूसरी ओर स्थायिता का निश्चय है, दोनों ही परस्पर असंसृष्ट है — इस प्रकार के दो दो प्रत्यक्ष उदित होते हैं तो इस में क्षणभंगप्रत्यक्ष को कोई जफा नहीं हो सकती। शंका :- जो स्थायित्वाध्यवसाय का संनिधान है वही बडी जफा है। उत्तर :- क्षणभंगावभास के संनिधान से स्थायित्वाध्यवसाय को

चित्करत्वात्। अपि च, विजातीयविकल्पोदयेऽपि विशददर्शनस्य प्रतिहितप्रसिक्तिरिति पीताद्यध्यवसायप्रसवे नीलादिकं न प्रतिपन्नं स्यात्। न च विजातीयत्वात् पीतविकल्पो नीलादिदर्शनस्य न प्रतिघातक इति वक्तव्यम्, नित्यताध्यवसायस्यापि क्षणक्षयदर्शनं प्रति प्रतिघातकत्वाऽप्रसक्तेः विजातीयत्वाऽविशेषात्। आकारभेदादेव ह्यन्यत्रापि विजातीयत्वम् तच्च नित्यानित्ययोरिप तुल्यमेव। न च प्रथमोत्पन्नक्षणिकदर्शनसमानाधिकरणतया नित्योल्लेखस्योत्पत्तेः प्रतिघातकत्वं विरुद्धाकारावभासिनोः प्रत्यययोः सामानाधिकरण्या- 5 नुपपत्तेः, अन्यथाऽतिप्रसक्तेः। तन्न सामानाधिकरण्यात् तत्प्रतिहितिरित्यध्यक्षस्वरूपबाधकप्रमाणिनश्चेयो न क्षणक्षय-सत्त्योरिवनाभाव इति न सत्तातः क्षणक्षयसिद्धिः।

न चानुमानरूपेण बाधकप्रमाणेन क्षणक्षयाऽविनाभूता सत्ताध्यवसीयते, तदनुमानेऽविनाभावस्यान्यानुमानबलात्

जफा क्यों नहीं है ? संनिधान तो दोनों ओर एक-सा है। क्षणभंगावभास पहले हुआ है, स्थायित्वाध्यवसाय बाद में, इतने मात्र से पहले को दूसरे की जफा बताना अनुचित है, क्योंकि पूर्वापरभाव यहाँ नियामक 10 न होने से दूसरे को पहले की जफा भी हो सकती है। ऐसा अगर माना जाय कि स्थायित्वाध्यवसाय विजातीय होने से विशददर्शनरूप क्षणभंगसंवेदन का व्याघात करेगा, तो अन्य प्रकार के विजातीय विकल्प से भी विशददर्शन का व्याघात प्रसक्त होगा, उदा० पीतादिअध्यवसाय के उदय से नीलादिप्रतिपत्ति भी रुक जायेगी। यदि कहें कि — पीतविकल्प विजातीय होने से नीलादिदर्शन का व्याघातकारि नहीं होगा — तो यह ठीक कथन नहीं, हम कहेंगे कि स्थायित्वाध्यवसाय भी क्षणभंगसंवेदन का विजातीय 15 होने से उस का विघातक नहीं होगा, क्योंकि पीतविकल्प और स्थायित्वाध्यवसाय दोनों ही क्रमशः नीलदर्शन और क्षणभंगदर्शन का समानतया विजातीय हैं। यहाँ वैजात्य आखिर है क्या ? आकारभेद, वह तो क्षणभंग और स्थायित्व दोनों में तुल्यतया मौजूद है।

#### [ विरुद्धाकार दो प्रतीतियों का सामानाधिकरण्य नहीं ]

यदि कहें — प्रथमजात क्षणिकतादर्शन के अधिकरण में समानाधिकरणतारूप से स्थायित्वविकल्प 20 उत्पन्न होता है इसिलये वह क्षणिकतादर्शन का सामानाधिकरण्य के कारण विघातक होता है। — तो यह जूठा है, क्योंकि (पहली बात, बौद्धमत में दो ज्ञानक्षणों का कोई एक आत्मादि अधिकरण है नहीं, सन्तान तो काल्पनिक है) यदि ये दो अधिगम विरुद्धाकार हैं तो उन की एकअधिकरणता ही अघित है, अन्यथा प्रकाश और अन्धकार भी समानाधिकरण होने की मुसीबत आ पडेगी। निष्कर्ष, सामानाधिकरण्यमूलक दर्शनविघात शक्य नहीं है। अत एव स्थायित्वप्रत्यक्षस्वरूप के बाधक (अनुमान) 25 प्रमाण से सत्त्व-क्षणिकत्व का अविनाभाव उपलब्ध नहीं हो सकता। अतः सत्ता हेतु से क्षणभंगसिद्धि अशक्य है — प्रत्यक्ष से अविनाभाव का पता नहीं चल सकता — यह प्रथम विकल्प निरस्त हुआ।

अनुमानात्मक बाधकप्रमाण से भी सत्ता क्षणभंगाविनाभाविनी होने का पता नहीं चलता। कारण, उस बाधकप्रमाणरूप अनुमान करने के लिये जिस अविनाभाव की जरूर पडेगी उस के लिये अन्य अनुमान करना पडेगा... उस के लिये भी अन्य-अन्य अनुमान.. तो इस तरह अनवस्था दोष होगा। 30

### प्रसिद्ध्यभ्युपगमादनवस्थाप्रसक्तेः।

अपि च, किं तद् बाधकं प्रमाणिमित वक्तव्यम्। अथाऽर्थिक्रियालक्षणं सत्त्वं नित्ये क्रम-यौगपद्याभ्यामर्थिक्रियाविरोधात् ततो व्यावर्त्तमानमिनत्ये एवाऽवितष्ठते इति तेन व्याप्तं तत् सिध्यित इत्येतद् बाधकं प्रमाणम्। असदेतत्— सत्ता-नित्यत्वयोर्विरोधाऽसिद्धेः। विरोधो हि भवन् <sup>व</sup>सहानवस्थानलक्षणः <sup>b</sup>परस्परपरिहारस्थितिलक्षणो वा तयोर्भवेत् ? <sup>व</sup>न तावत् स्थायिता-सत्तयोराद्यो विरोधः सम्भवी, स हि पदार्थस्य पूर्वमुपलम्भे पश्चात् पदार्थान्तरसद्भावादभावावगतौ निश्चीयते शीतोष्णवत्। न च नित्यतावभासि दर्शनमुदयमासादयित तदभ्युपगमे वा विशददर्शने नित्यतायाः प्रतिभासात् सा विद्यमानैवेति कथं क्षणक्षयिणः सर्वे भावाः स्युः।

<sup>B</sup>नापि द्वितीयो विरोधस्तयोः सम्भवति, नित्यतापरिहारेण सत्तायाः सत्तापरिहारेण वा स्थायितायाः <sup>10</sup> अनवस्थानात् । क्षणिकतापरिहारेण ह्यक्षणिकता व्यवस्थिता अक्षणिकतापरिहारेण च क्षणिकता-इत्यनयोः परस्परपरिहारस्थितिलक्षणताविरोधः । न चार्थक्रियालक्षणा सत्ता क्षणक्षयितया व्याप्तेति नित्यताविरोधिनी

#### [ स्थायित्वबाधक प्रमाण की समालोचना ]

क्षणिकवादी को और एक प्रश्न है — स्थायित्व का बाधक प्रमाण कौन-सा है ? यदि कहें — 'अर्थिक्रियाकारित्वरूप सत्त्व अनित्यत्व के साथ ही बैठ सकता है, नित्यत्व के साथ नहीं क्योंकि 15 नित्य पदार्थ में क्रमिक अथवा युगपद् अर्थिक्रिया के साथ विरोध है, अतः उस से वह दूर भागता है। अनित्यत्व से व्याप्त सत्त्व सिद्ध हो कर स्थायित्वप्रत्यक्ष का बाध करेगा।' — तो यह गलत है, सत्ता के साथ नित्यत्व का विरोध असिद्ध है। यदि विरोध है तो कौन-सा ? <sup>व</sup>सहानवस्थानस्वरूप या <sup>b</sup>परस्परपरिहारवृत्तिस्वरूप ?

वस्थायित्व और सत्ता में प्रथमस्वरूप विरोध निरवकाश है, क्योंिक सहानवस्थानरूप विरोध वहाँ 20 होता है जहाँ एक पदार्थ पहले अनुभवारूढ होता है जैसे शीत, बाद में उष्णतारूप अन्य पदार्थ का आगमन होने पर शैत्य का वहाँ विरह दिखता है, तब निश्चित होता है कि एक अधिकरण में शीत और उष्णता एक साथ नहीं रह सकते। सत्ता और नित्यत्व में ऐसा विरोध सम्भव नहीं है क्योंिक सत्तादर्शन के बाद नित्यताप्रदर्शक दर्शन का कभी उदय नहीं होता। अगर, नित्यत्व का स्पष्ट दर्शन हो सकता है तब तो उस का प्रतिभास ही नित्यता के सद्भाव को सिद्ध कर देगा, फिर पदार्थों की क्षणिकता की सिद्धि को अवकाश कहाँ मिलेगा ? bपरस्पर परिहारस्वरूप विरोध भी सिद्ध नहीं क्योंिक ऐसा दिखता नहीं कि सत्ता हो वहाँ नित्यता न हो और नित्यता हो वहाँ सत्ता न हो। हाँ ऐसा हो सकता है, क्षणिकता रहे वहाँ अक्षणिकता नहीं रहेगी (उदा० बीजली) अक्षणिकता रहे वहाँ क्षणिकता नहीं रहती (उदा० समुद्र)। यहाँ 'क्षणिकता-अक्षणिकता में परस्परपरिहारस्वरूप विरोध रहता है। ऐसा बोलना नहीं कि — 'अर्थक्रियास्वरूप सत्ता क्षणिकता से अविनाभाविनी होने से नित्यता 30 की विरोधिनी फलित होगी' — इस में तो स्पष्ट अन्योन्याश्रय दोष होगा। देखिये— अर्थक्रियारूप सत्ता नित्यताविरोधिनी होने से क्षणिकता की व्याप्य सिद्ध होगी, दूसरी ओर सत्ता क्षणिकता की व्याप्य

सेति वक्तव्यम् इतरेतराश्रयप्रसक्तेः। तथाहि — अर्थिक्रयालक्षणा सत्ता क्षणिकतया व्याप्ता नित्यताविरोधात् सिध्यति, सोऽपि तस्याः क्षणिकतया व्याप्तोरिति परिस्फुटमितरेतराश्रयत्वम्। न चान्वयनिश्चयद्वारेण सत्त्व-क्षणक्षययोरिवनाभावः सिध्यति प्रत्यक्षस्याऽन्वयग्राहित्वेनात्रप्रवृत्तेः। अनुमानादन्वयप्रतिपत्तावनवस्था-प्रसक्तेरिति प्रतिपादनात् (२१८-१०)।

अथापि स्यात् — अर्थिक्रयास्वरूपं सत्त्वं नित्यतायामसंभिव । अन्यथाभूतं च तन्न सम्भवतीति <sup>5</sup> क्षणक्षियणः सर्वेऽपि भावाः । तथाहि— सत्तासम्बन्धः तावत् सत्त्वं नोपपद्यते व्यक्तिव्यतिरेकेण तस्या अनवभासनात् । न ह्यक्षान्वय-व्यतिरेकानुविधायिनी दर्शनोदये पिरस्फुटप्रतिभासव्यक्तिस्वरूपव्यतिरेकेणाऽपरा वर्ण-संस्थानिवरिहणी बिहर्प्राह्याकारतां बिभ्राणा सत्ता प्रतिभाति तदवभासिन्या अक्षप्रभवसंविदोऽननुभवात् । न च सकलजनताविशदसंवेदनगोचरातिक्रान्ता सा समस्तीति शक्यमभिधातुम् अभावव्यवहारोच्छेदप्रसक्तेः । न च कल्पनाबुद्धः 'सत्... सत्...' इति सत्तास्वरूपमुल्लिखन्ती प्रतिभातीति तदवसेयत्वात् सत्ता सतीति <sup>10</sup> वक्तव्यम्, कल्पनाबुद्धाविप बिहःपरिस्फुटव्यक्तिस्वरूपान्तर्नामोल्लेखाध्यवसायव्यतिरेकेण सत्तास्वरूपस्या-ऽप्रकाशनात् । तन्न कल्पनाबुद्ध्यध्यवसेयािप सत्तेति कथं सा सतीित ?

सिद्ध होने पर नित्यता विरोध सिद्ध होगा। यहाँ अन्योन्याश्रय स्पष्ट है। उपरांत, सत्ता और क्षणिकता का अविनाभाव अन्वयग्रहण के द्वारा सिद्ध नहीं होता, क्योंकि दर्शन क्षणिकताग्राहित्वेन निश्चित न होने से 'जहाँ सत्ता है वहाँ क्षणिकता' इस प्रकार के अन्वय ग्रहण के लिये प्रत्यक्ष-प्रवृत्ति असिद्ध 15 है। यदि अन्वयग्रहण अनुमान से मानेंगे, तो उस अनुमान के उत्थानार्थ जरूरी अन्वयग्रहण के लिये दूसरा अनुमान... उस के लिये तीसरा, इस प्रकार अनवस्था प्रसक्त होगी। पहले (२९९-९२) यह निरूपण कर आये हैं।

#### [ सत्ता के स्वरूप की मीमांसा-पूर्वपक्ष ]

दीर्घ पूर्वपक्ष का प्रारम्भ :- यदि ऐसा सोचा जाय — नित्य के होते हुए अर्थिक्रयारूप सत्त्व 20 नहीं सम्भवता, नित्य या अनित्य के सिवा और कोई उस का स्वरूप नहीं है, अतः 'सर्व क्षणिकम्' स्वीकारना पड़ेगा। कैसे यह देखिये— सत्त्व की संगति सत्तासामान्य के सम्बन्ध से नहीं हो सकती, क्योंकि व्यक्ति से अलग किसी सामान्य का वहाँ उपलम्भ नहीं होता। इन्द्रिय के अन्वय-व्यतिरेक से अनुबद्ध दर्शन का उदय होने पर अतिस्पष्टव्यक्तिस्वरूपप्रतिभास से अतिरिक्त वर्णाकारशून्य, बाह्यरूप से प्राह्याकारता धारण करनेवाली कोई सत्ताजाित भासित नहीं होती, क्योंकि सत्ताजाितअवबोधक 25 इन्द्रियजन्य संवेदन अनुभूत नहीं होता। ऐसा कहना कि — 'भले सत्ताजाित सकल जनसमूहसंवेदन विषयमर्यादा की बाहर है फिर भी है जरूर' — शक्य नहीं, क्योंकि तब तो समस्त काल्पनिक वस्तु के लिये ऐसा कथन शक्य होने से शशशृंगािद के अभाव-व्यवहार का ही विलोप प्रसक्त होगा।

# [ कल्पनाबुद्धि से सत्ता की सिद्धि असम्भव ]

शंका :- सत्ता जाति वास्तव है, क्योंकि 'सत् सत्' ऐसी सत्ता के स्वरूप को घोषित करती 30 हुयी कल्पनाबुद्धि उदित होती है उस से सत्ता ज्ञात होती है।

उत्तर :- ऐसा नहीं बोलना। कारण :- कल्पनाबुद्धि में भी बाह्यरूप से स्पष्टतया व्यक्तिस्वरूपों

किञ्च, न तावत् सतः सत्तासम्बन्धात् सत्त्वम्, सत्तासम्बन्धात् प्रागेव पदार्थस्य सत्त्वप्रसक्तेः प्राक् सत्ताभ्युपगमे च सत्तासम्बन्धवैयर्थ्यम्। नाप्यसतः तत्सम्बन्धात् सत्त्वम् शशशृंगादेरिप सत्त्वप्रसक्तेः। न च खरविषाणादेः स्वरूपिवरहात् न सत्तासम्बन्धः, इतरेतराश्रयप्रसक्तेः— शशशृंगादेः स्वरूपिवरहात् सत्तासम्बन्धःभाविसिद्धिः तत्सिद्धौ च स्वरूपिवरहिसिद्धिरितीतरेतराश्रयत्वम्। यदि च शशशृंगादेः स्वरूपिवरहाद् न सत्तासम्बन्धः तिर्हं यत्र गोशृंगादौ स्वरूपसद्भावः तत्र सत्तासम्बन्धः इति स्वरूपसत्त्वमायातम्। तथा सत्तािप यदि न स्वरूपेण सती तदाऽपरसत्तासम्बन्धात् सा सती स्यात् सािप सत्तान्यसम्बन्धात् सत्यभ्युपेयेत्यनवस्थाप्रसित्तः। अथ सा न सती न तिर्हे तत्सम्बन्धो भावसत्त्वव्यवस्थापकः। न च गगनारिवन्दस्य सम्बन्धाभावाद् न तद्योगः कस्यिचत् सत्त्वं व्यवस्थापयित, सत्तायास्तु सम्बन्धसद्भावात् तद्योगात् पदार्थसत्त्वम् इति वक्तव्यम्, यतः सम्बन्धोऽपि विद्यमानस्य भवेत् ? अविद्यमानस्य वा ? यदि विद्यमानस्य, न किञ्चित् सम्बन्धकल्पनया, तद(?म)न्तरेणापि विद्यमानत्वात्। अथाविद्यमानस्य,

के उल्लेख करनेवाले अध्यवसाय से अधिक किसी सत्तास्वरूप का प्रकाशन नहीं होता। अतः कल्पनाबुद्धि से भी सत्ता सिद्ध नहीं हो सकती, फिर उसे वास्तव कैसे कहा जाय ?

### [ सत्ता का योग विवादास्पद - पूर्वपक्ष चालु ]

यह भी समझ लो — क्या सत्ता के सम्बन्ध से सत् का सत्त्व होता है ? नहीं, क्योंकि सत्ता 15 के सम्बन्ध के पहले ही (सत् होने से) पदार्थ का सत्त्व प्रसक्त है, तब पहले ही सत्ता स्वीकृत है फिर सत्तासम्बन्ध निरर्थक हो गया। यदि सत्ता सम्बन्ध के पहले पदार्थ सत् नहीं है, सत्तासम्बन्ध से सत्त्व होता है, तब तो शशशृंगादि में भी सत्त्व प्रसक्त होगा। ऐसा मत कहना कि शशशृंगादि स्वरूपविहीन होने से उस में सत्तासम्बन्धप्रयुक्त सत्त्व संभव नहीं — ऐसा कहने पर तो अन्योन्याश्रय दोष प्राप्त होगा। देखिये— शशसींग के स्वरूपविरह की सिद्धि होने पर सत्ता सम्बन्धाभाव की सिद्धि होगी, और उस की सिद्धि होने पर स्वरूपविरह की सिद्धि होगी— इस प्रकार अन्योन्याश्रय दोष होगा। यदि कहें कि शशसींग का स्वरूप विरह तो प्रसिद्ध ही है, उस से सत्तासम्बन्धाभाव निर्वाध सिद्ध हो जायेगा तो जिस गोशृंग आदि में स्वरूपसद्भाव होगा उसी में सत्तासम्बन्ध मानना होगा, फलतः गोशृंग आदि में स्वरूपतः सत्त्व ही प्रसक्त हुआ (न कि सत्तासम्बन्धमूलक सत्त्व)। इसी तरह, सत्ता भी यदि स्वरूप से सत् नहीं है तो अन्यसत्ता के सम्बन्ध से ही वह सत् बन सकेगी, वह अन्यसत्ता 25 भी अपर सत्ता सम्बन्ध से... इस तरह अनवस्था दोष प्रसक्त होगा। यदि सत्ता सम्बन्ध से भी वह सत् नहीं है, तो सत्तासम्बन्ध भावतः सत्त्व-स्थापक नहीं हो सकता। जैसे, आकाशकमल का सम्बन्ध किसी वस्तु के सत्त्व का स्थापक नहीं हो सकता।

शंका :- आकाशकमल का कोई सम्बन्ध ही नहीं होता (क्योंकि वह खुद ही असत् है) अतः उस का योग किसी के सत्त्व का स्थापक नहीं बन सकता। सत्ता की बात अलग है, सत्ता का सम्बन्ध 30 वास्तव होने से, उस के योग से पदार्थ का सत्त्व हो सकता है।

उत्तर :- ऐसा कथन अयुक्त है। **कारण** :- सम्बन्ध किस का ? विद्यमान का या अविद्यमान का ? यदि विद्यमान का, तो सम्बन्ध कल्पना की जरूर ही नहीं है, क्योंकि उस के बिना भी पहले

# गगनारविन्दस्यापि स्यात् – इति न सत्तासम्बन्धः सत्त्वम्।

नापि स्वरूपतः सत्त्वम् स्वप्नावस्थावगतेऽपि पदार्थात्मनि स्वरूपसद्भावात् सत्त्वप्रसक्तेः। यदि हि परिस्फुटसंवेदनावभासनं स्वरूपमुच्यते तत् स्वप्नदशायामपि पदार्थात्मनो विद्यते इति कथं न तत्सत्त्वप्रसिक्तः ? तत् पारिशेष्याद् अर्थक्रियायोगः सत्त्वम्, स च क्रम-योगपद्याभ्यां व्याप्तः, ते च न नित्ये सम्भवतः। यतो न क्रमवती अर्थक्रिया नित्ये सम्भविनी, तस्य स्वरूपमात्रेण कार्यकरणसामर्थ्ये तदैव सकलकार्योत्पत्तिप्रसक्तिः 5 कालविलम्बाऽयोगात्। न हि पदार्थस्वरूपनिबन्धनं कार्यं तत्स्वरूपस्य प्रागपि संनिधाने क्रमोत्पत्तिकं युक्तम्। न च नित्यस्याऽविचलितरूपस्य सहकारिसव्यपेक्षस्य स्वकार्यकरणात् सहकारिक्रमात् कार्यक्रमः, नित्यस्य सहकार्यपेक्षाऽयोगात् । न हि स्थायिनो निरतिशयं स्वरूपं बिभ्राणस्य सहकारिणा क्रमवता कश्चिदव्यतिरिक्त उपकारः कर्तुं शक्यः। नापि व्यतिरिक्तोपकारजननात् तस्य सहकारीणि किञ्चित्कराणि भवन्ति, अतिप्रसंगात्। न चाऽिकञ्चित्कराण्यपेक्षन्ते इति युगपत् सकलकार्योदयप्रसिक्तः। न च यौगपद्येनाप्यर्थक्रिया नित्यात् 10 से वह विद्यमान है। यदि अविद्यमान का — तो आकाशपुष्प का भी सम्बन्धप्रयुक्त सत्त्व क्यों नहीं

होगा ? वस्तुतः सत्त्व सत्तासम्बन्ध स्वरूप नहीं है यह फलित होता है।

# [ नित्यपदार्थ में स्वरूप सत्त्व अघटमान- पूर्वपक्ष ]

सत्तासम्बन्ध से सत्त्व का जैसे मेल नहीं बैठता, वैसे स्वरूपतः सत्त्व भी संगत नहीं होता क्योंकि स्वप्नदशा में दृष्ट पदार्थात्मा में भी स्वरूप होने से उस में सत्त्व प्रसक्त होगा। स्वरूप किस को 15 कहते हैं - स्पष्ट संवेदन के अवभास को, तो स्वप्न दशा में पदार्थात्मा के स्पष्ट संवेदन का अवभास होता ही है, तो उस में सत्त्व प्रसक्ति क्यों नहीं होगी।

जब सत्तासम्बन्ध और स्वरूप से सत्ता का मेल नहीं बैठता तो आखिर परिशेषन्याय से अर्थक्रियायोग को ही सत्त्व मान लेना अनिवार्य है। वह अर्थक्रियायोग क्रम या यौगपद्य (अन्यतर) का व्याप्य है। नित्य पदार्थ में वे संभव नहीं है क्योंकि वह न तो क्रमिक, न युगपद् अर्थक्रिया कर सकता है। 20 नित्य पदार्थ क्रमिक अर्थक्रिया कर नहीं सकता क्योंकि अपने स्वरूप मात्र से वह कार्य-करण समर्थ होगा तो पहले क्षण में ही सकल भाविकार्यों का सर्जन कर देगा, कालविलम्ब क्यों करेगा ? सिर्फ पदार्थस्वरूपमूलक ही कार्य-सर्जन है तो वह स्वरूप प्रथम क्षण में भी संनिहित होने से क्रमोत्पत्ति युक्तियुक्त नहीं है।

शंका :- नित्य पदार्थ अचल एकरूप ही होता है किन्तु सहकारियों से मिल कर अपना कार्य 25 करता ही होगा। उत्तर :- नित्य पदार्थ के साथ सहकारि-अपेक्षा घट नहीं सकती। निरतिशय स्थायि स्वरूप धारण करनेवाले नित्य पदार्थ पर क्रमिक सहकारी पृथक् उपकार करेगा या अपृथग् ? अपृथग् तो संभव नहीं क्योंकि तब नित्यत्व भंग होगा। पृथक् उपकार से नित्य पदार्थ का कोई रिश्ता न होने के कारण उस के लिये सहकारीवृंद अकिंचित्कर ही रहेगा, अन्यथा वह पृथग् उपकार वस्तुमात्र प्रति साधारण हो जाने से सभी का सहकारी बन जायेगा। यदि अकिंचित्कर होने पर भी सहकारी 30 वृंद अपेक्षित माना जायेगा तो पूर्वोक्त एक साथ सकल कार्योत्पत्ति की आपत्ति नहीं टलेगी। दूसरी और, एक साथ अर्थक्रिया-करण भी नित्य पदार्थ के लिये असम्भव है, क्योंकि प्रथम क्षण में सब

सम्भवित पूर्वोत्तरकालयोरिप तत्स्वभावप्रच्युतेः तावतः कार्यस्योदयप्रसक्तेः — इत्यादि क्षणिकतां व्यवस्थापयिद्भः सौगतैः प्रतिपादितम् न पुनरुच्यते ग्रन्थविस्तरभयात्। ततः क्रमयौगपद्याभ्यामर्थिक्रया नित्याद् व्यावर्त्तमाना क्षणिकतायामेवावितष्ठत इति कथं न सत्ता क्षणिकताव्याप्ता ?

असदेतत्— यतो यद्यर्थिक्रया क्रमेणोत्पत्तिमती भिन्ना, हेतोः किमायातं येन तद्भेदाद्धेतोर्भेदो भवेत् ? न ह्यन्यभेदादन्यद् भिन्नमितप्रसंगात्। न च हेतोः प्रतिक्षणमिन्नरूपत्वे एकस्वभावत्वादर्थिक्रयाऽपि युगपद् भवेद्, यतो नायं नियमः एकस्वभावत्वे हेतोरर्थिक्रियया युगपद् भवितव्यम्। यदि हि कारणसद्भावेऽर्थिक्रया युगपदुपलभ्येत तदा युगपदुदेति — इति व्यवस्था भवेत्, न च कारणाभेदेऽपि युगपदुदयमासादयन्ती सा ततो लक्ष्यत इत्यनुभवबाधितमर्थिक्रयायौगपद्यम्। न च प्रतिक्षणविशरारुताऽविनाभूतः क्रमवदर्थिक्रयोत्पादः क्विचदुपलब्धो येन तदुदयक्रमात् तद्धेतोः प्रतिक्षणभेदः सिद्धिमासादयेत्। न चार्थिक्रयाऽपि प्रतिक्षणं भेदवती । सिद्धा तत् कथं स्वयमसिद्धा हेतोः प्रतिक्षणभेदमवगमयित। न च सौगतानां कालाभावादर्थिक्रयाक्रमो

अर्थक्रिया कर देने पर दूसरे क्षण में वह बेकार बन जायेगा, अथवा दूसरे-तीसरे क्षण में भी एक साथ अर्थक्रिया-करण स्वभाव तदवस्थ होने से पुनः पुनः सकल-कार्यकारित्व का दोष खडा होगा।

यह सब बौद्धों ने क्षणभंग की सिद्धि करते हुए कह दिया है, पुनरुक्ति ग्रन्थविस्तार के भय से नहीं करना है। सारांश, नित्य पदार्थ से क्रमिक-युगपद् अन्यतर प्रकार से अर्थिक्रयाकारित्व की व्यावृत्ति 15 होने के कारण आखिर यह क्षणिक वस्तु के साथ ही दोस्ती कर पायेगी। तो वह क्षणिकत्व की व्याप्य क्यों नहीं होगी ? (क्षणिकता दीर्घपूर्वपक्ष समाप्त)।

### [ अर्थक्रियाभेद से हेतुभेद असिद्ध - उत्तरपक्ष ]

उत्तरपक्ष :- पूरा कथन गलत है। पदार्थ और अर्थिक्रिया दोनों एक नहीं है भिन्न है। अर्थिक्रिया भिन्न है और क्रमिक है, लेकिन इस से पदार्थ का क्या दोष ? पदार्थ से क्या रिश्ता ? जिस से 20 कि अर्थिक्रियाभेद से पदार्थ(क्षणों) का भेद हो जाय। एक पदार्थ के भेद से अन्य पदार्थ का भेद मानेंगे तो सर्वत्र भेद ही भेद रहेगा, एक व्यक्ति भी अभेदशाली नहीं रह पायेगी। ऐसा नहीं है कि — 'हेतु (कारण) अनेक क्षणों में अभिन्न एकरूप है तो स्वभाव भी एक होने से युगपद अर्थिक्रया हो जानी चाहिये' — हाँ, ऐसी व्यवस्था तब मानी जाती यदि ऐसा नियम होता कि एकस्वभाववाले हेतु से अर्थिक्रया एक साथ ही होनी चाहिये। यदि अनेकक्षणस्थायी किसी एक कारण से एक साथ सब अर्थिक्रया दृष्टिगोचर होती तो एक साथ सब अर्थिक्रया हो सकने की स्थापना भी हो जाती, किन्तु कारण के एक रहते हुए भी एकसाथ सब अर्थिक्रया उदित होती हो ऐसा दृष्टिगोचर नहीं होता अतः एक साथ सब अर्थिक्रयोलों का उदय का आपादन अनुभविरुद्ध है। ऐसा भी कहीं नहीं दिखता कि क्रमिक अर्थिक्रयोत्पत्ति क्षणभंगुरता की व्याप्य हो जिस से कि अर्थिक्रयाक्रिमेकोदय से उस के कारण में क्षणविनश्वरता की सिद्धि हो सके।

#### [ प्रतिक्षण अर्थक्रिया भेद भी असिद्ध ]

तथा, अर्थक्रिया भी प्रतिक्षण भिन्न भिन्न होने की सिद्ध नहीं है। तो स्वयं असिद्ध अर्थक्रियाभिन्नता कारण के प्रतिक्षणभेद का अवबोध कैसे करा सकती है ? बोद्धों के मत में कालपदार्थ स्वीकृत न

युक्तिसंगतः। यदि ह्यतीतानागतवर्त्तमानकालभेदसङ्गतिमासादयेयुः कार्याणि तदा क्रमवन्ति भवेयुः। न च कार्यपरम्पराव्यतिरिक्तः कालः सौगतैरभ्युपगत इति भिन्नफलमान्नमेव। न च फलभेदमान्नाद् हेतुभेदव्यवस्था कर्तुं शक्या, एकस्यापि प्रदीपादेरेकदाऽनेककार्यकरणात्।

अथ वैशेषिकादिपरिकल्पितः पदार्थव्यतिरिक्तः कालोऽभ्युपगम्यते, तथापि तस्यैकत्वाद् न तद्भेदनिमित्तः कार्यभेदो युक्तिसंगतः। न चैककालानुषङ्गात् कार्याणि क्रमवन्ति भवन्ति यौगपद्याभावप्रसक्तेः। 
न कालस्यैकत्वेऽपि क्रमवद्वर्षातपादिसम्बन्धात् क्रमः, इतरेतराश्रयप्रसक्तेः। तथाहि— कालक्रमाद् वर्षादेः 
क्रमः तत्क्रमाच्च कालक्रमः इति कथं नेतरेतराश्रयत्वम् ? न च कालक्रमहेतुरपरः कालोऽभ्युपगमविषयः 
अनवस्थाप्रसक्तेः कालक्रमनिमित्तापरकालाभ्युपगमाऽनिष्ठितेः। न च कालः स्वरूपादेव क्रमवान् कार्याणामपि 
स्वरूपत एव क्रमवत्त्वप्रसक्तेः, एवं च कालपरिकल्पनावैयर्थ्यप्रसिक्तः। तन्न कालाभ्युपगमेऽपि कार्यक्रमो 
युक्त्या सङ्गच्छत इति कथं कार्यक्रमो हेतुभेदमवगमयित ? न च कार्यक्रमाभ्युपगमेऽपि हेतुरनित्यता- 
गासादयतीत्युक्तम्। अथ क्रमेण कार्योदयेऽनेककर्तृत्वसङ्गतेरनित्यता, ननु कार्यक्रमदर्शनात् यदि नाम 
कारणस्य क्रमः, स्वभावभेदस्तु कथं सिध्यति ?

होने से कालभेदमूलक अर्थिक्रियाक्रम युक्तिसंगत नहीं है। बौद्ध मत में यदि कार्यकलाप अतीत-वर्त्तमान-भाविकाल भेद से अनुबद्ध होने का सिद्ध हो तभी कार्यों में (अर्थिक्रिया में) क्रमिकता सिद्ध हो सकती है, किन्तु कार्यसन्तान से पृथक् काल की सत्ता बौद्धमत में मान्य नहीं है अतः उन के मत में तो 15 कालविहीन भिन्न भिन्न कार्यवृन्द ही शेष रहा। कार्यभेद रहे तो भले रहे किन्तु कार्यभेद से कारण-भेद की स्थापना करना अशक्य है। दिखता है कि प्रदीप (आदि) भाव एक होते हुए भी कज्जल, प्रकाश, वर्त्तिध्वंसादि अनेक कार्य करता है।

# [काल स्वीकारने पर भी कार्य भेद अयुक्तिक]

यदि वैशेषिकआदिदर्शनप्ररूपित पृथ्वी आदि पदार्थ से भिन्न काल तत्त्व का स्वीकार किया जाय 20 तो उस से कालभेदमूलक कार्यभेद सिद्ध नहीं हो सकता क्योंकि वह काल एक ही है। एककाल के संसर्ग से कार्यों की क्रिमिकता सिद्ध नहीं होती, अन्यथा यौगपद्य (समकालीन) का सर्वथा उच्छेद हो जायेगा क्योंकि एक काल समस्त कार्यों में क्रम प्रयुक्त करेगा। शंका :- काल एक होने पर भी वर्षाऋतु - ग्रीष्मऋतु आदि के क्रम सम्बन्ध से काल का क्रम सिद्ध हो जायेगा। उत्तर :- ऐसा मानने पर अन्योन्याश्रय दोष होगा। देखिये— कालक्रम से वर्षा आदि में क्रम सिद्ध होगा और वर्षादि के क्रम से कालक्रम सिद्ध 25 करेंगे तो अन्योन्याश्रय क्यों नहीं होगा ? यदि कालक्रम वर्षादिमूलक न मान कर अन्यकाल की कल्पना कर के उस से प्रथम काल में क्रम संगत करेंगे तो दूसरे के लिये तीसरे काल की... चौथे काल की...इस तरह अनवस्था दोष प्रसक्त होगा। कारण :- कालक्रम की सिद्ध के लिये आप के अन्य अन्य काल स्वीकार का अन्त नहीं होगा। यदि कहें कि — 'काल स्वतः क्रमिक है' — तब तो कार्यों का क्रम भी स्वतः ही बन जायेगा, तो फिर कार्यक्रम के द्वारा कारणभेद का अनुमान कैसे हो सकता है ? 30 पहले तो हमने कह दिया है कि कार्यों का क्रम बन जाने पर भी कारण की अनित्यता सिद्ध नहीं हो सकती। यदि कहें — 'कार्य का क्रम बन जाने पर भी कारण की अनित्यता सिद्ध नहीं हो सकती। यदि कहें — 'कार्य का क्रम बन जाने पर भी कारण की अनित्यता सिद्ध नहीं हो सकती। यदि कहें — 'कार्य का क्रम बन जाने पर भी कारण की अनित्यता सिद्ध नहीं हो सकती। यदि कहें — 'कार्य का क्रम बन जाने पर भी कारण की अनित्यता सिद्ध नहीं

न च क्रमेण कार्यजननेन जनकताऽजनकत्वे भवत इति स्वभावभेदलक्षणमित्त्यत्वं सिध्यति, यतः क्रमोपेतकार्योपलम्भाद् हेतोर्जनकाऽजनकस्वभावं भेदं कल्पना अध्यवस्यित। न च तत्प्रदिशतस्वभावभेदाद् भावा भिद्यन्ते तथाऽभ्युपगते वा कल्पना भावानामेकत्वमध्यवस्यन्त्युदयतीति नित्यता तेषां भवेत्। कल्पनाप्रदिशतिश्च भावानां जनकत्वऽजनकत्वलक्षणः स्वभावभेदः। तथाहि— उदितप्रयोजनापेक्षया कल्पना भावानां जनकत्वमध्यवस्यित अनुदितफलापेक्षया तु तत्रैवाऽजनकत्वं सैवाध्यारोपयित, न च कल्पनाप्रदिशतस्यभावभेदाद् भावानां जनकत्वमध्यवस्यित अनुदितफलापेक्षया तु तत्रैवाऽजनकत्वं सैवाध्यारोपयित, न च कल्पनाप्रदिशतस्वभावभेदाद् भावानां भेदो युक्तः अन्यथा परोपजिनतकार्याऽपेक्षयैकस्यैव क्षणस्याऽजनकत्वम् स्वोत्पाद्यकार्यापेक्षया तु जनकत्वं तदैव तस्याऽसौ व्यवस्थापयतीति युगपदेकस्य क्षणस्य स्वरूपभेदप्रसिक्तः। अथाऽत्राभेदप्रतिभासः कल्पनाप्रदर्शितं भेदं बाधते तर्हि क्रमेण कार्यजननेऽपि कल्पनाप्रदर्शितो जनकत्वाऽजनकत्वलक्षणः स्वभावभेदोऽभेदिनिर्भासेन िकं न बाध्यते ? न च क्रमेण कार्योत्पत्तौ हेतुभेदः प्रतिक्षणमवभात्येव, भ्रान्त्या तु न निश्चीयत इति वक्तव्यम् प्रतिक्षणं भेदसंवेदनस्याननुभवात्, अननुभवे सिद्ध है।' — यह कथन गलत है। कारण :- कार्यौ का क्रम देखने के आधार पर कारणों का क्रम सिद्ध होने पर भी एक स्थायी कारण में स्वभावभेद कैसे सिद्ध होगा ?

#### [ कल्पनासूचित स्वभावभेद भावभेदक नहीं ]

15 **पूर्वपक्षी** :- स्वभावभेद इस तरह होगा — क्रमिक कार्यजनन करने पर कार्योत्पत्तिक्षण में जनकत्व, पूर्वोत्तरक्षण में अजनकत्व — इस प्रकार स्वभावभेदात्मक अनित्यत्व सिद्ध है।

उत्तरपक्ष :- नहीं, यह तो कल्पनाविलास है। क्रमिक कार्यों को देख कर कल्पना कारण में जनक-अजनक स्वभाव भेद को मान लेती है। वास्तव यह है कि कल्पना प्रदर्शित स्वभावभेद से भावभेद सिद्ध नहीं हो जाता। अरे ! ऐसा मानेंगे तब तो पूर्वोत्तर भावों के एकत्व को ग्रहण करती हुई 20 कल्पना जाग्रत होने पर भावों की नित्यता सिद्ध हो सकती है। भावों में जो जनकत्व-अजनकत्वरूप स्वभावभेद कहा जाता है वह तो कल्पनासूचित है। देखिये — प्रयोजन प्राप्त होने पर कल्पना भावों की जनकता निश्चित कर लेती है, अनपेक्षित प्रयोजन के अवसर में वही कल्पना भावों में अजनकत्व स्वीकार लेती है। अत एव कल्पनागृहीत स्वभावभेद से भावों में भेद मान लेना युक्तिसंगत नहीं है, अन्यथा एक ही क्षण में एक साथ दो विरोधिधर्म के अध्यवसाय से क्षणस्वरूपभेद प्रसक्त होगा, देखिये -25 एक ही क्षण में स्वजन्य कार्यापेक्षया जनकत्व, परजन्य कार्यापेक्षया अजनकत्व — इस प्रकार एक ही क्षण में स्वभावभेद कल्पना से निश्चित किया जा सकता है। यदि कहें कि - यहाँ अभेद का (एक क्षण में अभेद का) प्रतिभास कल्पना गृहीत भेद का बाध करता है, तो कपालादि में अभेदप्रतिभास से. क्रमिककार्यकारि भावों में जनकत्व-अजनकत्वस्वरूप स्वभावभेद भी क्यों बाधित नहीं होगा ? ऐसा मत कहना – क्रमशः कार्योत्पत्ति होते समय प्रतिक्षण कारणभेद भासित होता ही है, भ्रान्ति के कारण 30 उस का निश्चय नहीं हो पाता है - निषेध इसलिये कि प्रतिक्षण भेदसंवेदन का किसी को अनुभव नहीं होता. अनुभवसिद्ध न होने पर भी उसकी कल्पना करने पर तो शशसींगादि की कल्पनारूप अतिरेक होगा – पहले यह कहा जा चुका है। निष्कर्ष, अर्थक्रिया के भेद से कारणभेद सिद्ध नहीं तु तत्कल्पने अतिप्रसिक्तिरित्युक्तमिति नार्थक्रियाभेदात् कारणभेदः अन्यभेदस्याऽन्याभेदकत्वात्।

किञ्च, यदि नाम क्रम-यौगपद्याभ्यां नित्यादर्थक्रिया व्यावृत्ता तथापि न ततः क्षणक्षयसिद्धिः। तथाहि— यथैषाऽक्षणिकेभ्यो व्यावृत्तत्वात् क्षणिकत्वं साधयति तथा क्षणिकेभ्योऽपि व्यावृत्तत्वादक्षणिकतां साधयेत्। न च क्षणिकेभ्योऽस्या अव्यावृत्तिः, यतः क्षणिका अपि कार्यमुत्पादयन्तः किं केवला एकमुत्पादयन्ति, उतानेकम् ? तथा समुदिता अपि तदेकमनेकं वा ? न तावदेक एकमुत्पादयत्यनभ्युपगमात् अदर्शनाच्च। 5 तथाहि— एक एवाऽग्निः इन्धनविकार-धूम-भस्मादिकमनेकं कार्यमुत्पादयन्नुपलभ्यत इति नैक एकमेव जनयतीति नियमः, 'न वै किञ्चिदेकं जनकम्' [ ] इत्यभ्युपगमविरोधश्चैकस्यैकजनकत्वे । ▼नाप्येकमने-कोत्पादकम् सामग्र्या एव जनकत्वाभ्युपगमात्, अनेकस्मात् कार्योत्पत्त्युपलब्धेश्च। नाप्यनेकमेकोत्पादकम कार्यस्यानेकस्मादुपजायमानस्य नानात्वापत्तेः। न हि विज्ञानवाद्यभ्युपगतकार्यव्यतिरेकेण बाह्यं वस्तु सामग्रीतः उपजायमानं विज्ञानं वा एकं भवति। सौत्रान्तिक-वैभाषिकमतेन सञ्चितेभ्यः परमाणुभ्यः सञ्चितानां <sup>10</sup> तेषामुत्पत्तेः सञ्चितपरमाणुव्यतिरेकेणाऽपरस्य भिन्नस्याऽभिन्नस्य वा सञ्चयस्य वस्तुसतोऽभावात्। यस्य होता, क्योंकि एक का (कपालादि का) भेद अन्य (तन्तु आदि) के भेद का कारक नहीं बन सकता।

[ क्षणिकत्व के साथ अर्थक्रिया की असंगति ]

और एक बात :- यदि नित्य वस्तु में क्रमिक/एकसाथ अर्थक्रिया-संगति नहीं होती, तथापि इतने मात्र से क्षणिकत्व की सिद्धि किस तरह हो गयी ? देखिये— अक्षणिक वस्तु में जैसे अर्थक्रिया नहीं 15 घटती इसलिये आप क्षणिकत्विसिद्धि की आशा रखते हैं, इसी तरह क्षणिक वस्तु में वह न घटने से अक्षणिकत्व की सिद्धि भी हो सकती है। 'क्षणिकों में वह घटती है' ऐसा है नहीं। कारण :- प्रश्न -क्षणिक भावों १क्या केवल (यानी एक भाव) स्वयं ही एक कार्य को उत्पन्न करते हैं ? या २अनेक कार्य को ? ३क्या समुदित (अनेक) हो कर एक कार्य को उत्पन्न करते हैं या ४अनेक कार्य को ? किसी १एकमात्र व्यक्ति से एक कार्य की उत्पत्ति मान्य नहीं है क्योंकि वैसा कभी देखा नहीं। देखों— 20 एक ही अग्नि इन्धन का रूपान्तर, धूम्र, भस्म आदि अनेक कार्यों को उत्पन्न करते हुए दिखते हैं अतः 'एक व्यक्ति से एक कार्य का उत्पाद' ऐसा नियम नहीं बना सकते, क्योंकि "कोइ एकउत्पादक नहीं" ] आप की इस मान्यता का 'एक से एक का जनन' मानने पर विरोध प्रसक्त होगा।

## [ दूसरे-तीसरे विकल्पों का निरसन ]

२एक से अनेक की उत्पत्ति, ऐसा भी नहीं है, सामग्री ही उत्पादक होती है ऐसी मान्यता होने 25 से एवं कार्य की उत्पत्ति अनेक से ही, दृष्टिगोचर होने से। ३'अनेक से एक की निष्पत्ति' यह तीसरा विकल्प भी योग्य नहीं, क्योंकि अनेक से उत्पन्न कार्यों में भी भेद की आपत्ति होगी। विज्ञानवादी स्वीकृत कार्य के अलावा सामग्री से जायमान वस्तु अथवा विज्ञान एकरूप नहीं हो सकता। तथा सौत्रान्तिक - वैभाषिक बौद्धमतानुसार तो परमाणुपुञ्ज से परमाणुपुञ्ज की ही उत्पत्ति होती है, समुदित परमाणुपुञ्ज को छोड कर भिन्न या अभिन्न अन्य किसी समुदाय (अवयवी) की वास्तव सत्ता नहीं 30

<sup>▼.</sup> न तु स्वोपादानमात्रभावि किञ्चित् कार्यं सम्भवति, सामग्रीतः सर्वस्य सम्भवात्। यथोक्तम् – 'न किञ्चिदेकमेकस्मात् सामग्र्या सर्वसम्भवः।।' (तत्त्वसं. पञ्चिका पृ.१९३ पं.१२) इति भूतपूर्वसम्पादकयुगलम्।)

च संवृत्ति सत एकता घटादेः न तस्य जन्यता, विज्ञानमपि विषयाऽऽलोकमनस्कारादिसामग्रीप्रभवं नैकं युक्तम्। नापि तद् एकरूपमभ्युपगम्यते ग्राह्य-ग्राहकाकारद्वयस्य तस्य संवेदनात्।

न चैकस्य रूपद्वयं बोधाऽबोधरूपमुपपन्नम् । तथाहि— अहंकारास्पदः सुखादिरूपो ग्राहकाकारः अन्तस्तद्वैपरीत्येन च ग्राह्याकारोऽपरः एव प्रतिभाति, तथा च स्वसंवेदनिसद्धभेदत्वात् रूप-रसयोरिव तयोर्नेकत्वम् । अथानयोर्भेदावभासो भिन्नयोरिव न पुनर्भिन्नयोरेव । तदुक्तम्— 'ग्राह्य-ग्राहकसंवित्तिभेदवानिव लक्ष्यते' [प्र.वा.२/३५४] इति । नैतदेवम्, बाह्यार्थवादत्यागप्रसक्तेः, सौत्रान्तिकमतस्य वैभाषिकमतस्य चात्र विचारियतुं प्रक्रान्तत्वात् ज्ञानवादस्य च निषेतस्यमानत्वात् । न च ग्राह्य-ग्राहकाकारयोः संवृतत्वम्, स्वकारणान्वय-व्यतिरेकानुविधानात् । ग्राहकाकारो हि बोधरूपतया समनन्तरप्रत्ययान्वय-व्यतिरेकानुविधायी, विषयाकारोऽपि विषयस्यान्वय-व्यतिरेकावनुविधत्ते । एवं च रूप-रसादेरिव नानयोरेकता । न च निराकारमभिन्न-

10 होती। तथा, बौद्धमत में जो काल्पनिक-सत् घटादि का एकत्व यद्यपि स्वीकृत है किन्तु वहाँ घटादि कार्य सत् नहीं है। नीलादि विषय, आलोक, अन्तःकरण (मन) आदि सामग्री से जन्य विज्ञान का भी एकत्व युक्तिसिद्ध नहीं है। विज्ञान के भी ग्राह्य-ग्राहक दो आकार संवेदन सिद्ध होने से वह भी एकरूप नहीं माना जा सकता।

### [ अनेक से अनेक का सृजन-चौथा विकल्प सदोष ]

एक वस्तु में बोध (ग्राहक) और अबोध (ग्राह्य) ये दो आकार (= दो रूप) युक्ति घटित नहीं होते। देख लो — ग्राहकाकार भीतर में अहंकारमय एवं सुखादिस्वरूप (ज्ञानमय) होता है, उस से विपरीत ग्राह्य (नीलादि) आकार उलटा ही प्रतीत होता है। फलतः रूप-रस के भेद की तरह ग्राह्य-ग्राहक आकारों में भेद स्वसंवेदनिसद्ध होने से उन में एकत्व नहीं हो सकता। शंका :- ग्राह्य-ग्राहक में जो भेदप्रतिभास होता है उसे मानों कि भिन्न हो — इस प्रकार से जरूर होता है, किन्तु वस्तुतः भिन्न का ही हो — ऐसा नहीं है। कहा भी है [ ] ग्राह्य-ग्राहक संवेदन में 'परस्पर भिन्न हो' ऐसा लक्षित होता है। उत्तर :- ऐसा नहीं है। यदि ग्राह्य-ग्राहक आकार वास्तव में भिन्न नहीं है तो सिर्फ ग्राहकाकार ही फलतः सिद्ध होने से बाह्यार्थ का परित्याग प्राप्त होगा। विज्ञानवादी भले यहाँ इष्टापत्ति कर ले, किन्तु प्रस्तुत में सौत्रान्तिक-वैभाषिक दो मतों की बात चल रही है, उन में तो बाह्यार्थ-परित्याग की आपित्त आ कर रहेगी। तथा आगे चल कर इष्टापित्त कर लेनेवाले विज्ञानवाद का भी निरसन किया जानेवाला है।

### [ ग्राह्य-ग्राहक आकार काल्पनिक नहीं ]

तथा, प्राह्म-ग्राहक आकारों में शून्यवादी यहाँ प्राह्म-ग्राहक आकारों को काल्पनिक नहीं कह सकता, क्योंकि ये दोनों कार्यभूत आकार कारणों के अन्वय-व्यतिरेक का अनुसरण करनेवाले हैं। देख लो — ग्राहकाकार बोधात्मक स्वरूप से अपने पूर्वकालीन समनन्तरप्रत्यय के अन्वयव्यतिरेक के अनुगामी हैं और विषय (ग्राह्म) आकार विषय नीलादि के अन्वय-व्यतिरेक के अनुगामी हैं, अतः रूप-रस आदि

<sup>▼.</sup> अविभागोऽपि बुद्ध्यात्मविपर्यासितदर्शनैः – इत्यस्य पूर्वार्धः प्रमाणवार्त्तिके । मनोरथनन्दिटीकायाम् – परमार्थतोऽविभागो = भेदरिहतोऽपि बुद्ध्यात्मद्वयवासनया विपर्यासितं = विभागेनोपदि्शतं दर्शनं येषां तैः = अतत्त्वदिशपुरुषैर्प्राह्य-ग्राहकसंवित्तीनां परस्परं भेदः तद्वानिव लक्ष्यते ।

स्वभावमेकसामग्रीजन्यं ज्ञानं सम्भवति पराभ्युपगमेन निराकारत्वेन तस्य विषयसंवेदनत्वानुपपत्तेः। तस्मान्नैकमनेकजन्यमिति स्थितम।

नापि पूर्वसामग्रीत उत्तरा सामग्री प्रभवतीति बौद्धाभ्युपगमात् अनेकमनेकमुत्पादयतीति वक्तव्यम्, यतः कारणायत्तः कार्याणां स्वभावः, अन्यथा निर्हेतुकत्वं तस्य स्यात्। पूर्वसामग्री च सर्वेषां सामग्र्यन्तर्भूतानां समग्राऽजनकत्वेन व्यवस्थितेति कथं कार्यविशेषस्य सामग्र्यन्तर्गतस्यैकस्वभावता ? एवं च रूपस्य ज्ञान- 5 रूपतापित्तर्ज्ञानजन्यत्वात् ज्ञानस्वरूपवत्, ज्ञानस्यापि रूपस्वरूपतापित्तः रूपजन्यत्वात् रूपस्वरूपवत् — इत्यनेकत्वव्याघातः। न वा किञ्चित् रूपम् प्रतिनियतस्वरूपभावात्। अधाऽवान्तरकारणसामग्रीविशेषसम्भवात् तज्जन्यस्य कारणभेदादेव स्वभावनानात्विमिति नायं दोषः। तथाहि— चक्षुरूपालोकमनस्कारादिषु विज्ञानादिकार्योत्पादकेषु मनस्कारो विज्ञानमुपादानत्वेन जनयति शेषकार्याणि सहकारित्वेन, एवं रूपादिकमपि रूपादिककार्यमुपादानत्वेन शेषाणि सहकारित्वेनेत्यवान्तरसामग्रीभेदेन सिद्धः तज्जन्यानां स्वभावभेदः। नन्वत्रापि 10

की तरह इन दोनों में अभेद नहीं हो सकता। तथा एकसामग्री(= अनेक)जन्य ज्ञान अभेदानुविद्ध निराकारस्वरूप नहीं हो सकता, क्योंकि यदि विज्ञानवादीबौद्ध कथनानुसार वह निराकार (और एकरूप) होगा तो निराकार होने से साकार विषय का संवेदी वह नहीं हो सकेगा। (ज्ञान तो साकार ही संविदित होता है)। अतः एक के जनक अनेक नहीं हो सकते — यह सार निकला।

### [ अनेक से अनेक की उत्पत्ति - चतुर्थविकल्प निरसन ]

अनेक से अनेक की उत्पत्ति यह विकल्प भी मिथ्या है क्योंिक बौद्ध विद्वान् तो पूर्व सामग्री से उत्तर सामग्री की उत्पत्ति को मानते हैं। कारण यह है कि कार्यों के स्वभाव का मूल, कारण होता है। अन्यथा कार्यस्वभाव को निर्हेतुक मानना पड़ेगा। कारणीभूत पूर्व सामग्री, सामग्रीअन्तर्भूत समस्त भावों के समग्रस्वरूप से समग्र कार्यों की जनक नहीं होती यह निर्विवाद है, तो सामग्री-अन्तर्भूत कार्यविशेष की एकस्वभावता कैसे हो सकती है ? फलतः पदार्थरूप और ज्ञान में अन्योन्य सांकर्य इस तरह 20 प्रसक्त होगा — ज्ञान जन्य होने से ज्ञानस्वरूप की तरह पदार्थरूप में ज्ञानस्वरूपता प्रसक्त होगी, तथा ज्ञान में पदार्थरूपजन्यता होने से पदार्थस्वरूप की तरह पदार्थरूपता (नीलादिविषयरूपता) प्रसक्त होगी, इस प्रकार कारण-कार्य (विषय और ज्ञान) में एकरूपता प्रसक्त होने पर अनेकत्व को व्याघात पहुँचेगा। अथवा नियत एकस्वरूपता न होने से पदार्थमात्र नीलरूप ही मान लेना पड़ेगा।

#### [ कारणभेद से कार्य में भी अनेक स्वभाव की शंका और उत्तर ]

शंका :- दीपक-प्रकाशादि जनक एक तैलादि सामग्री में मषी, वर्त्तिहास आदि की जनक अवान्तर अनेक विशष्ट सामग्री अन्तर्भूत होती है, अतः उस सामग्री से जन्य कार्य कारणभेदाधीन विविध स्वभाव युक्त हो सकता है, कोई पूर्वोक्त दोष अब रहता नहीं। देखिये — विज्ञानादि कार्य के जनक चक्षु है रूप है आलोक है मनस् है — तो इस में मन विज्ञानजनक है क्योंकि वह उपादान है, विज्ञान के उपरांत जो भी वचनादि कार्य हैं उस में मन उपादान नहीं किन्तु सहकारी होता है। इसी तरह 30 रूपादि भी रूपादि कार्य के उपादानतया कारण होते हैं, शेष ज्ञानादि कार्यों के प्रति सहकारितया। इस तरह अवान्तर सामग्री भेद से, सामग्रीजन्य कार्य में स्वभाव भेद सिद्ध होता है।

15

किं येन रूपेण मनस्कारो ज्ञानस्य जनकः तेनैव चक्षुरादिकमपि जनयति, आहोस्वित् रूपान्तरेण ? यदि तेनैवेति पक्षः तदा चक्षुरादेर्ज्ञानत्वापत्तिः।

तथाहि— सकलस्वगतिवशेषाधायकत्वं कार्ये उपादानत्वम् तद्भूपेण चेत् प्रवृत्तो मनस्कारश्चक्षुरादि-जनने कथं न चक्षुरादेर्ज्ञानरूपतापित्तः ? अथ स्वभावान्तरेण चक्षुरादिजननेऽसौ प्रवर्त्तते। नन्वेवं स्वभावभेदाद् मनस्कारस्य भेदापित्तः स्वभावभेदलक्षणत्वाद् वस्तुभेदस्य। अथ स्वसंविदि एकत्वेनाऽवभासात् मनस्का-रक्षणस्यैकत्वमुपादान-सहकारिशित्तभेदेऽपि। नन्वेवमक्षणिकस्यापि तदतत्कालभाविकार्यजनकत्वाऽजनकत्व-भावभेदेऽप्येकत्वेनाध्यक्षे प्रतिभासनात् कथं नैकत्वम् ? अथ न स्वभावभेदाद् भावभेदः अपि तु विरुद्धस्वभाव-भेदात् तदतत्कार्यजनकत्वाऽजनकत्वे चाऽक्षणिकस्य विरुद्धौ स्वभावाविति तस्य भेदः। नन्वेवं मनस्कारक्षण-स्यापि भेदप्रसिक्तः उपादानत्व-सहकारित्वलक्षणयोः शक्त्योर्मनस्कारात् परस्परतश्च भेदात्। अथ न शक्तीनां शिक्त-शक्तिमतोर्वा भेदः, तथापि विरुद्धस्वभावद्वययोगात् भेद एव। यतो मनस्कारस्योपादेयज्ञानं प्रति यैव जिनका शिक्तः सैव चक्षुरादिकं प्रति, ततश्चक्षुरादिकं प्रति जनकस्वभावोऽजनकस्वभावश्च मनस्कारः

उत्तर :- यहाँ प्रश्न यह है कि मन जिस स्वभाव से ज्ञान का जनक है क्या उसी स्वभाव से चक्षुआदि को जन्म देता है या अन्य स्वभाव से ? यदि उसी स्वभाव से, तब तो चक्षु आदि में भी ज्ञानरूपता की आपत्ति होगी।

#### [ चक्षु आदि में ज्ञानरूपता की, मनस्कार में भेद की आपत्ति ]

देखिये — उपादानत्व यदि कार्य में सकल स्वनिष्ठ विशेषों का आधान-कारित्वरूप है, और उसी रूप से मनस्कार चक्षुरादि उत्पन्न करेगा तो चक्षु आदि में ज्ञानरूपता की आपत्ति क्यों नहीं होगी? यदि उस रूप से नहीं अन्य रूप (= स्वभाव) से नेत्रादि के सृजन के लिये मनस्कार प्रवृत्त होगा तब तो मनस्कार में भेदापत्ति होगी क्योंकि वस्तुभेद स्वभावभेदस्वरूप ही होता है।

शंका :- उपादानशक्ति — सहकारिशिक्ति भिन्न होने पर भी स्वसंवेदन में मनस्कार एकत्वरूप से ही भासित होता है इस लिये उस का एकत्व अक्षुण्ण रहेगा। उत्तर :- अच्छा ! इसी तरह तत्कालभाविकार्यजनकत्व — अतत्कालभाविकार्यअजनकत्व स्वरूप भेद के होते हुए भी अक्षणिक नीलादि एकरूप से प्रत्यक्ष में भासित होने से, नीलादि का एकत्व क्यों नहीं होगा ? शंका :- सिर्फ स्वभावभेद वस्तुभेदप्रयोजक नहीं होता, विरुद्धस्वभाव का भेद वस्तुभेदप्रयोजक होता है। तत्कार्यकारित्व और अतत्कार्यकारित्व ये दो एक अक्षणिक नीलादि पदार्थ में विरुद्ध स्वभाव है, अतः उस एक नीलादि में भेद प्रसक्त होगा। उत्तर :- अरे ! ऐसे तो मनस्कारक्षण में भी भेद प्रसक्त होगा क्योंकि उपादानत्व शक्ति और सहकारित्व शक्ति मनस्कार से तो भिन्न है एवं परस्पर भी विरुद्ध होने से भिन्न है। शंका :- शक्ति और शक्तिमान का भेद नहीं होता, एवं शक्तियों में परस्पर भेद नहीं होता। उत्तर :- तथापि विरुद्ध दो स्वभाव के संभवित योग से भेद प्रसक्त होगा ही। कारण :- मनस्कार में उपादेय ज्ञान के प्रति जो जनक शक्ति है वही चक्षु आदि के प्रति हो के प्रति जो सहकारिस्वभाव है वह सकल स्वनिष्ठ विशेषों का आधानकारी न होने से अतत्स्वभाव (अनुपादानत्व) रूप वन गया।

प्रसक्तः, चक्षुरादिजननात् तत्स्वभावः सकलस्वगतिवशेषानाधायकत्वादतत्स्वभावः। न हि जनकत्वादन्यत् सकलस्वगतिवशेषाधायकत्वम्। नापि मनस्काराज्जनकत्वम्, धर्म-धर्मिणोरभेदाभ्युपगमात्। अतः शक्ति-शक्तिमतोरभेदपक्षे तदतत्स्वभावत्वमेकदैकस्यैकस्मिन् जन्ये पूर्वोक्तनीत्या प्रसक्तम् तेन विधि-प्रतिषेधरूप-विरुद्धधर्मसंसर्गाद् भेदः प्रसक्तः।

भेदपक्षेऽप्युपादानत्व-सहकारित्वयो रूप-रसवत् तद्भावनियतभावत्वेनैककालत्वेऽपि भेदात् मनस्कार- 5 लक्षणस्य भावस्य भेदः सिद्ध एव । न चैवमापादितभेदस्याप्यबाधितैकावभासिप्रत्ययविषयत्वात् न नानात्वम् अक्षणिकस्यापि पूर्वक्षणग्रहणपरिणामाजहद्वत्तोत्तरक्षणग्रहणपरिणामवदध्यक्षेणैकतया ग्रहणात् तदतज्जनका-ऽजनकस्वभावभेदेऽपि न नानात्विमत्युक्तत्वात् । न च शक्ति-शक्तिमतोः शक्त्योश्चाभेदे 'इदमुपादानम् इदं च सहकारिकारणम्' इति विभागः क्षणिकपक्षे भवेत् । यदिप 'अन्त्यावस्थायां सर्वेषां प्रत्येकमभिमतकार्योत्पाद-कत्वम् अन्यसंनिधिस्तु स्वहेतुप्रत्ययसामर्थ्यात् नोपालम्भमर्हति । न च भिन्नकार्योत्पत्तिः सर्वेषां तस्यैव जनने 10 सामर्थ्यात् पर्यायाऽनपेक्षणाच्य नोत्पन्नोत्पादोऽपि' इत्युक्तम् तदिप प्राक्तनन्यायेन निरस्तम् ।

आप के मत से सकल स्विनष्ठ विशेषाधानकारित्व जनकत्व से भिन्न तो नहीं है। अतः विरुद्ध स्वभाव प्रसिक्त होगी। तथा जनकत्व स्वभाव मनस्कार से भी भिन्न नहीं है, क्योंकि आपने धर्म-धर्मी में भी भेद नहीं माना है। अतः शक्ति और शक्तिमान में अभेद मानने पर, एक ही मनस्कार में एक ही चक्षुआदि कार्य के प्रति एक काल मे ही तत्स्वभावत्व और अतत्स्वभावत्व पूर्वोक्त युक्ति के अनुसार 15 प्रसक्त है। इस प्रकार, विधिरूप एवं निषेधरूप विरुद्धधर्म संसर्ग के कारण भेदापत्ति प्रसक्त है।

#### [ धर्म-धर्मी शक्ति-शक्तिमान् का भेदपक्ष असंगत ]

धर्म-धर्मी का भेद पक्ष मानेंगे तो, जैसे रूप और रस दोनों में 'एक है तो दूसरा अवश्य होगा' ऐसा अविनाभाव होने पर भी, यानी समकालीनता के रहने पर भी भेद होता है, उसी तरह उपादानत्व और सहकारित्व समकालीन होने पर भी उन का भेद अक्षुण्ण रहने पर, मनस्काररूप भाव में भी 20 भेद सिद्ध होगा ही। शंका :- भेद का कितना भी आपादन किया जाय, किन्तु निर्वाध एकत्वदर्शकप्रतीति का विषय होने से मनस्कार एक ही है, अनेक नहीं है। उत्तर :- तो हमने भी पहले कह दिया है — अक्षणिक पदार्थ में तज्जनक-अतज्जनक स्वभावभेद से भेदापादन कितना भी किया जाय, किन्तु पूर्वक्षणप्रहणपरिणाम को न छोडते हुए उत्तरक्षणप्रहणपरिणाम से अनुबद्ध प्रत्यक्ष अपने विषय को एकत्वरूप से ग्रहण करता है अतः उस में (अक्षणिक में) कोई भेद नहीं है। तथा, क्षणिकवाद में शक्ति-शक्तिमान 25 और शक्तियों का अभेद मानेंगे तो 'यह है उपादान और यह है सहकारी' ऐसा विभाग भी पूर्ण अभेद के कारण संगत नहीं हो सकेगा। यह जो आशंका है — 'सभी भाव अपनी अन्त्यावस्था (एक सन्तान का चरम क्षण) में अपने अपने कार्य को उपादानविधया उत्पन्न करते हैं। वहाँ सहकारिक्षण भी अपने अपने हेतु के बल से, बिना बुलाये हाजिर हो जाते हैं तो उन का क्या दोष ? सब मिलते हैं सब कार्य करते हैं किन्तु पृथक् पृथक् कार्य उत्पन्न नहीं होते, एक ही कार्य उत्पन्न होता 30 है क्योंकि उन सभी का एक साधारण कार्य करने का ही सामर्थ्य होता है। तथा, एक ने जो उत्पन्न किया, दूसरे ने भी उसे फिर से, तीसरे ने भी उसे फिर से उत्पन्न किया... इस प्रकार 'उत्पन्न का

किञ्च, अत्र पक्षे उष्णाद् गर्भगृहं प्रविष्टस्य मनस्कारादिः कारणकलापश्चक्षुर्ज्ञानं समर्थः परस्परिनर्पेक्षतयेति यथा मनस्कारस्य चक्षुर्ज्ञानं प्रत्युपादानता तस्यैवैकस्य तज्जनने सामर्थ्यात् तथाऽऽलोकादेरपीति दर्श(कथं ?)न क्षतिः। प्रतीतिविरुद्धं चैकस्यैवोत्पादकत्वम्। न चैकैकस्मात् कार्योत्पादः कदाचिदप्युपलब्धः इति कथं न तदभ्युपगमः प्रतीतिविरुद्धः ? न च प्रकारान्तरेण क्षणिकानां कार्यकरणसम्भव इति क्षणिकेभ्योऽपि प्राक्तनन्यायेन कार्यकरणसामर्थ्यं निवृत्तमक्षणिकत्वं प्रसाधयेत्, श्रावणत्ववद् वोभयव्यावृत्तत्वात् संशयहेतुर्भवेत्। नाप्येतद् वक्तव्यम् उक्तप्रकारेणाऽक्षणिकेष्वप्यर्थक्रियानुपपत्तिरिति निर्हेतुकं सकलं जगद् भवेत्, अक्षणिकपक्षे बहुभ्यः समवायिकारणत्वादिरूपेभ्य एकमिन्नं च वस्तूत्पद्यत इत्यभ्युपगमात्तत्र च विरोधाभावादित्युक्तत्वात्।

यदिप 'सत्त्वस्वरूपमुपवर्णयता प्रतिपादितमर्थिक्रियालक्षणं भावानां सत्त्वम्' इति तत्र किमर्थिक्रियातः 10 सत्त्वम् आहोस्वित् सत्त्वादर्थिक्रया ? तत्र यद्यर्थिक्रयातः सत्त्वं तदा प्राक् सत्त्वव्यतिरेकेणापि तस्या उत्पत्ते-र्निहेतुका सा। अथ सत्त्वादर्थिक्रया तदाऽर्थिक्रयातः प्रागपि भावसत्त्वसिद्धेः स्वरूपसत्त्वमायातम्, अपि

उत्पादन' दोष संभव नहीं है क्योंकि वे कारणभूत सब पर्याय (= क्रम) से कार्य नहीं करते हैं।" — यह कथन भी पूर्वोक्त भेदपक्ष - अभेदपक्ष की युक्तियों से निरस्त हो जाता है।

# [ परस्परनिरपेक्ष एक एक कारण से एक कार्योत्पत्ति में विरोध ]

15 यह भी सोचिये — जब आपने एक के सुजन में अनेक का सामर्थ्य स्वीकार कर लिया है तो बाह्य उष्ण प्रदेश से घर के भीतर कोई आ गया तब उस का मनस्कारादि कारणवृंद चक्षु-ज्ञान सुजन में परस्पर निरपेक्ष समर्थ है — यहाँ जैसे चक्षु-ज्ञान के प्रित मनस्कार उपादान है क्योंकि उस में एक में ही चक्षु-ज्ञान सुजन का सामर्थ्य है, वैसे आलोक आदि एक एक में भी सुजन का सामर्थ्य मानने में, आप के मत की हानि क्यों नहीं होगी ? (अनेक से एक या अनेक के सुजन वाले विकल्प ये में क्षित आयेगी।) वास्तव में तो परस्परिनरपेक्षरूप से एक एक में जनकत्व मानना यह तो प्रतीतिविरुद्ध है। एक एक से कार्य की उत्पत्ति कभी भी दिखती नहीं। तब वैसी मान्यता प्रतीतिविरुद्ध क्यों नहीं? अन्य किसी प्रकार से क्षणिक में कार्यजनकत्व का संभव नहीं। अतः पूर्वोक्त युक्ति से ही, क्षणिकभावों से भागनेवाला कार्यजनकसामर्थ्य आखिर अक्षणिकत्व को ही सिद्ध करेगा न ! अरे अक्षणिकत्व को नहीं मानेंगे तो नित्य-अनित्य उभय से व्यावृत्त श्रावणत्व की तरह कार्यकरण सामर्थ्य उभयव्यावृत्त होने 25 से रहेगा कहाँ — यह संशय का झुला चलता रहेगा। नास्तिक हो कर ऐसा मत बोलना कि — 'उपरोक्त न्याय से जब (क्षणिक एवं) अक्षणिक से भी अर्थक्रिया भागती है तो आखिर सारे जगत् को अकस्मात् यानी निहेंतुक कह दो' — हम तो अक्षणिकपक्ष में समवायिकारणादि अनेक कारणरूप वस्तु से अभिन्न एक घटादि वस्तु की उत्पत्ति को मानते हैं जहाँ कोई विरोध नहीं है — यह पहले कहा जा चुका है।

# [ अर्थक्रिया एवं सत्त्व अन्योन्य सम्बन्ध की समीक्षा ]

तथा सत्त्व के स्वरूपवर्णन में जो यह कहा जाता है कि पदार्थों की अर्थक्रिया यही सत्त्व का लक्षण है — वहाँ हमारे दो प्रश्न हैं — अर्थक्रिया पर सत्त्व निर्भर है या सत्त्वमूलक अर्थक्रिया होती है ? यदि अर्थक्रिया पर सत्त्व निर्भर है तो सत्त्व के पहले ही अर्थक्रिया का स्वीकार (= उत्पत्ति) चार्थिक्रेयाकाले हेतोरदर्शनाद् सतस्तस्य कथं सत्ताऽवगम्यते ? न च 'अर्थिक्रयोदयात् प्राक् कारणमासीत्' इति व्यवस्थापियतुं शक्यम्, यतो यदि स्वरूपेण पूर्वं हेतुरवगतो भवेत् तदनन्तरं चार्थिक्रयोपलम्भानुभवः स्यात् ततोऽर्थिक्रया अवगतप्रतिबन्धोपलभ्यमाना प्राग् हेतुसत्ताव्यवस्थापनपटीयसी भवेत्। न चार्थिक्रयामन्तरेण हेतुः स्वरूपेण कदाचिदप्युपलब्धिगोचरः स्वरूपसत्त्वप्रसक्तेः।

किञ्च, यद्यर्थिक्रेया हेतुसत्ताव्यवस्थापिका तस्या अप्यपरार्थिक्रेया व्यवस्थापिकेत्यनिष्ठाप्रसक्तेः न 5 हेतुसत्ताव्यवस्थितिर्भवेत्। न चार्थिक्रेया अनिधगतसत्त्वस्वरूपाऽपि हेतुसत्त्वव्यवस्थापिका, शशविषाणा- देरिप तत्सत्त्वव्यवस्थापकत्वप्रसक्तेः। तथाहि— हेतुसद्भावादर्थिक्रेया सती तत्सत्त्वाच्च हेतोः सत्त्वमिति पिरस्फुटमितरेतराश्रयत्विमिति नार्थिक्रयालक्षणं सत्त्वम्।

भवतु वाऽर्थक्रियालक्षणं सत्त्वं तथापि नातः क्षणक्षयानुमानम् यतोऽसौ भावानां <sup>^</sup>क्षणस्थायितां साधयति उत <sup>B</sup>क्षणादुर्ध्वमभावम् ? <sup>^</sup>प्रथमपक्षे सिद्धसाध्यता, नित्यस्यापि भावस्य क्षणावस्थानाभ्युपगमादन्यथा <sup>10</sup>

सत्त्व के बिना भी हो जाने से उसे निर्हेतुक मानना पडेगा। यदि सत्त्वमूलक अर्थ क्रिया मानेंगे तो अर्थक्रिया के पहले उस के विरह में भी वस्तु का सत्त्व सिद्ध होने से स्वरूपतः सत्त्व ही प्राप्त हो गया। तदुपरांत, अर्थक्रियाकरण काल द्वितीयक्षण में हेतु(= कारण)भूत (पूर्वक्षणवृत्ति) वस्तु का दर्शन नहीं होता अतः असत् कारण की सत्ता का बोध कैसे होगा ? 'अर्थक्रिया के उदय के पूर्वक्षण में कारण सत् था' — ऐसी व्यवस्था (= स्थापना) नहीं कर सकते, क्योंकि यदि पूर्वक्षण में हेतु का 15 स्वरूपतः बोध होता, उस के अनन्तर क्षण में अर्थक्रिया उदय का अनुभव (उसी व्यक्ति को) होता तब तो ठीक है कि ज्ञात अविनाभावविशिष्ट अर्थक्रिया उपलब्ध होने पर, पूर्वक्षण में हेतु की सत्ता की स्थापना करने के लिये सक्षम होती। किन्तु समस्या यही है कि अर्थक्रिया के बिना कभी भी स्वरूपतः सत् हेतु दृष्टिगोचर नहीं होता, होगा तो स्वरूपतः सत्त्व प्रसक्त होगा।

उपरांत, यदि हेतु की सत्ता की व्यवस्था अर्थिक्रिया करेगी तो उस की खुद की व्यवस्था किस 20 से होगी ? (यदि हेतु सत्ता से तो अन्योन्याश्रय दोष और) अन्य अर्थिक्रिया से होगी तो उस के लिये भी अन्य अर्थिक्रिया.... इस तरह अनवस्था दोष होगा, अतः हेतुसत्ता की व्यवस्था नहीं हो पायेगी। तथा, जिस का सत्त्वस्वरूप अज्ञात है ऐसी अर्थिक्रया भी यदि हेतुसत्ता की व्यवस्था कर पायेगी तो वैसे शशसींग आदि भी हेतु आदि की सत्ता के व्यवस्थापक हो जाने का अतिप्रसंग होगा। ऐसा नहीं कहना कि — हेतुजन्य होने से अर्थिक्रया सत् होती है न कि अन्य अर्थिक्रया के उदय से। ऐसा 25 कहेंगे तो अन्योन्याश्रय दोष होगा। देखिये — हेतु के सत्त्व से अर्थिक्रया का सत्त्व होगा, और अर्थिक्रया के सत्त्व से हेतु की सत्ता सिद्ध होगी — तो स्पष्ट ही अन्योन्याश्रय दोष होने से, सत्त्व अर्थिक्रया स्वरूप नहीं हो सकता यह सिद्ध हुआ।

### [ अर्थक्रियास्वरूप सत्त्व से क्षणिकतानुमान अश**क्**य ]

अथवा सत्त्व अर्थक्रियास्वरूप हो जाय, फिर भी उस से क्षणभंग का अनुमान करना शक्य नहीं 30 है। कारण :- वह अनुमान क्या सिद्ध करेगा ?  $^{A}$ क्षणस्थायिता या  $^{B}$ क्षण के बाद अभाव ?  $^{A}$ प्रथम पक्ष में सिद्धसाधनता दोष होगा, क्योंकि जो नित्य होता है वह क्षणस्थायी तो अवश्य होता है -

सदावस्थितिरेव न भवेत्, क्षणावस्थितिनिबन्धनत्वात् क्षणान्तरादिस्थितेः। <sup>B</sup>न चोत्तरकालमभावमवगमयित अभावेन सह तस्याः प्रतिबन्धाभावात् न चाऽप्रतिबन्धविषयः शशिवषाणादिवदनुमेयः। किञ्च, <sup>a</sup>समानकालं वा सा साध्यं साध्येद् <sup>b</sup>भिन्नकालं वा ? <sup>a</sup>यदि समानकालं सद्गूपं साध्यं साध्यति तदा तत्समानकालभाविनः सत्तामात्रस्य सिद्धत्वात् सिद्धसाध्यता, अभावेन च प्रतिबन्धाभावाद् न ततस्तित्सिद्धः। <sup>b</sup>अथ भिन्नकालं साध्यति, तत्रापि प्रतिबन्धाभावाद् न तत्तस्तित्सिद्धः। न हि भिन्नकालेन विद्यमानेनाऽविद्यमानेन वा सत्तायाः किश्चिदविनाभावः, इति यत्राऽविनाभावस्तत्र विप्रतिपत्तिर्नास्ति यत्र च विप्रतिपत्तिस्तत्राविनाभावस्याभावः इति न सत्तातः क्षणक्षयानुमानम्।

न च सत्त्वं वर्त्तमानकालभावित्वम् तच्च पूर्वापरकालसम्बन्धविकलतया क्षणिकत्वं तदात्मकतया भावानां प्रकटयित । यतो वर्त्तमानं क्षणिकिमिति कुतोऽवगम्यते ? 'पूर्वापरयोस्तत्राऽदर्शनाद्' इति चेत् ? <sup>10</sup> न, दृश्यादर्शनस्यैवाभावव्यवहारसाधकत्वात् । अदर्शनमात्रस्य तु सत्यिप वस्तुनि सम्भवात् न तत्र प्रमाणता । न च सर्वं वस्तु सर्वदा दर्शनयोग्यम् चक्षुर्व्यापाराभावे वस्तुनोऽप्रतिभासनात् तदैव च चक्षुर्व्यापारात्

सब कोई यह मानता है, नहीं मानेगा तो क्षणाधिक यानी सदा स्थैर्य ही नहीं बनेगा। क्षणाधिकस्थायित्व तो अवश्य क्षण-क्षणस्थितिमूलक ही होता है। <sup>B</sup>क्षणभंगानुमान क्षणान्तर उत्तर काल में अभाव का बोध करावे — यह भी शक्य नहीं, क्योंकि अभाव के साथ सत्त्वस्वरूप अर्थक्रिया की अविनाभावसम्बन्धरूप 15 व्याप्ति नहीं है। जो प्रतिबन्ध यानी अविनाभाव का विषय (= आश्रय) नहीं है वह कभी अनुमानप्राह्य नहीं होता, उदा० शशसींग अनुमानग्राह्य नहीं होता।

और एक बात :- वह अनुमानहेतुभूत अर्थक्रिया अपने <sup>а</sup>समानकालीन साध्य को सिद्ध करेगी या <sup>b</sup>भिन्नकालीन ? <sup>a</sup>यिद समानकालीन सत्स्वरूप साध्य सिद्ध करेगी तो हमारे लिये सिद्धसाधनता है क्योंकि अर्थिक्रिया के साथ समानकालीन सत्ता रूप साध्य तो हमारे पक्ष में सिद्ध ही है। यदि क्षणानन्तर अभाव 20 रूप साध्य है तो उस के साथ व्याप्ति नहीं है, अतः क्षणक्षय की सिद्धि नहीं हो सकेगी। <sup>b</sup>यदि भिन्नकालीन साध्य सिद्ध करना है तो वहाँ व्याप्ति के बिना साध्यसिद्धि अशक्य है। सत्ता को भिन्नकालीन विद्यमान या अविद्यमान साध्य के साथ किञ्चिद् भी अविनाभाव नहीं है। हाँ, जिस के साथ अविनाभाव है (सत्तामात्र के साथ) वहाँ कोई विवाद नहीं है, जहाँ (क्षणभंग के बारे मे) विवाद है वहाँ अविनाभाव नहीं है। सारांश, सत्ता हेतु से क्षणभंग का अनुमान नहीं हो सकता।

### [ प्रत्यक्ष/अनुमान से क्षणिकत्व की सिद्धि असंभव ]

यदि कहा जाय — 'सत्त्व की व्याख्या है वर्त्तमानकालभावित्व, इस ढंग का सत्त्व पूर्वापरकालसम्बद्ध न होने से, भाव वर्त्तमानकालीनरूप होने से, उन की क्षणिकता प्रकट करता है।' — यह ठीक नहीं है क्योंकि जो वर्त्तमान है वह क्षणिक ही होने का कैसे ज्ञान हुआ ? यदि पूर्वोत्तरकाल में नहीं दिखता इसिलये ? नहीं, क्योंकि दृश्यादर्शन (यानी योग्य की अनुपलब्धि) ही अभावव्यवहार का साधक 30 है। वस्तु सत् होने पर भी उस का अदर्शन हो सकता है लेकिन वह अदर्शन निषेध में प्रमाण नहीं है। नियम नहीं है कि सभी वस्तु सदा दर्शन के योग्य हो, वस्तु होने पर भी चक्षुक्रिया न होने पर वस्तु का अप्रतिभास हो सकता है। उसी काल में किसी अन्य व्यक्ति को चक्षुक्रिया से उस

परेणोपलम्भात् । तन्न पूर्वापरयोरनुपलम्भमात्रादभावनिश्चय इति न प्रत्यक्षानुमानाभ्यां क्षणिकत्वावगमः । न चैतद्व्यतिरिक्तं प्रमाणान्तरं परैरभ्युपगम्यते इति कुतः क्षणिकत्वसिद्धिः ?

यदि 'यद् यथावभासते तत्तथैवाभ्युपगन्तव्यम् यथा नीलं नीलरूपतया प्रतिभासनं तेनैव रूपेणाभ्युपगमिवषयः, क्षणपिरगतेन च रूपेण पदार्थाः प्रतिभान्तीति प्रत्यक्षसिद्धे क्षणिकत्वे तद्व्यवहार साधनाय हेतूपादानम्' इति परैः प्रतिपादितं तदप्ययुक्तम्, 'क्षणपिरगतेन रूपेण प्रतिभासनाद्' — इति हितोरिसद्धेः कालान्तरस्थायितयाऽध्यक्षे भावानां प्रतिभासनस्य प्रतिपादितत्वात्। यदप्यभिहितम् 'न प्रथमदर्शनेन कालान्तरस्थितिरवसातुं शक्या' तदप्यसङ्गतम्, स्थिररूपपदार्थदर्शनाद् आ विनाशकारणसंनिधानात् स्थायितया आद्यदर्शनेनैव भावस्य ग्रहणात् अन्यथैकक्षणस्थायितया तस्य ग्रहणे व्यवहारार्थमुपादानं न भवेत्। न च तत्क्षणप्रभवं वस्तु व्यवहारं साधियष्यतीति तदुपादानम् एवंभूतप्रतिपत्तेर भावात्। न हि व्यवहारिणः 'इदमर्थिक्रियाकारि वस्त्वन्यदेव' इति प्रतिपद्यन्ते। न च सन्तानिबन्धनोऽयं व्यवहारः क्षणिकत्वाऽसिद्धौ वस्तु का दर्शन हो सकता है या होता है। निष्कर्षः - पूर्वोत्तर काल में अनुपलम्भ मात्र से भावक्षणानन्तर अभाव का निश्चय नहीं किया जा सकता। अतः प्रत्यक्ष या अनुमान से क्षणिकत्व की सिद्धि अशक्य है। इन दो से अतिरिक्त कोई प्रमाण बौद्ध विद्वानों को मान्य नहीं है — अब क्षणिकत्व की सिद्धि कैसे करेंगे ?

#### [ क्षणिकताव्यवहारसाधनार्थ अनुमान की सफलता दुष्कर ]

बौद्ध विद्वानों ने यह जो प्रतिपादन किया है — 'जो जैसा भासित होता है उस का वैसा ही स्वीकार होना चाहिये जैसे नीलरूपता से प्रतिभासमान नील उसी रूप से स्वीकारपात्र होता है। पदार्थवन्द भी क्षणानुबद्धरूप से भासता है अतः क्षणिकत्व तो प्रत्यक्षसिद्ध है, अनुमान हेतुप्रयोग तो उस के व्यवहार के उपपादन के लिये किया जाता है।' — यह प्रतिपादन अयुक्त है क्योंकि 'पदार्थवृन्द क्षणानुबद्धरूप से भासता है' यह हेतु ही असिद्ध है। उलटा, पदार्थवृन्द तो प्रत्यक्ष में कालान्तरावस्थितरूप से भासित 20 होता है यह पहले दिखाया जा चुका है। तथा, यह जो कहा जाता है – प्रथमदर्शन से कालान्तरावस्थिति ज्ञात नहीं हो सकती - वह भी असंगत है, क्योंकि स्थिरस्वरूप पदार्थ दिखता है, विनाशकारणसंनिधानपर्यंत भाव की स्थायिता का ग्रहण आद्य दर्शन से ही हो जाता है, अगर ऐसा नहीं मानेंगे तो यानी सिर्फ एकक्षणस्थिति का ही दर्शन मानेंगे तो दूसरे क्षण में उस के न होने का निश्चय होने से उस के संबन्ध में क्रय-विक्रयादि व्यवहार के लिये कोइ उपक्रम ही करेगा नहीं। यदि कहें कि – व्यवहारार्थ उपक्रम 25 तो वह ऐसा समझ कर के करता है कि व्यवहारक्षण में (यह भाव तो नहीं रहेगा किन्तु) जो नया भाव पैदा होगा वह व्यवहार साधन करेगा – तो यह गलत है क्योंकि वर्त्तमानक्षणग्रहण अवसर में ऐसा तो कोई भान या विचार होता नहीं है। व्यवहारी लोक ऐसा अनुभव नहीं करते कि 'यह व्यवहारसाधक अर्थक्रियाकारी क्षण पूर्वक्षणवाले भाव से जुदा है।' व्यवहारउपक्रम को सन्तानमूलक मानना भी अयुक्त है, क्योंकि जब क्षणिकत्व ही असिद्ध है तो सन्तान कहाँ से सिद्ध होगा ? यदि कहें कि 'पूर्वदृष्ट भाव 30 के सम्बन्ध में ही ये क्रयादि हो रहे हैं - यह व्यवहार भ्रान्त है' - तो कहना पडेगा कि अब तक क्षणक्षय सिद्ध नहीं है तब उस व्यवहार में अतद् में तद् के भान रूप भ्रमत्व भी सिद्ध नहीं हो सकता।

सन्तानस्याऽसिद्धेः। न च क्षणिकत्वं तथाप्रतिभासात् सिद्धम् इतरेतराश्रयप्रसक्तेः। तथाहि- प्रतिभासात् क्षणिकत्वसिद्धौ एकत्वव्यवहारो भ्रान्तः सिध्यति, तत्सिद्धेश्च तथाप्रतिभाससिद्धौ क्षणिकता सिध्यतीति-तरेतराश्रयत्वम।

न चान्यदनुमानं क्षणिकताप्रतिपादकमस्ति यत एकत्वव्यवहारस्य भ्रान्तता भवेत्। न च भाविजन्म-परम्पराग्रहणप्रसक्तिराद्यप्रत्यक्षेण कालान्तरस्थायिताप्रतिपत्तौ – यतोऽबाधितप्रतिपत्तौ यत प्रतिभाति तदेव तद्ग्राह्यतया व्यवस्थाप्यते न त्वप्रतिभासमानस्यापि ग्राह्यताप्रसिक्तप्रेरणं युक्तिसङ्गतम्। न हि 'सुरभि चन्दनम्' इति विशेषण-विशेष्यभावग्रहणे बाह्येऽपि बाह्येन्द्रियनिरपेक्षं स्वातन्त्र्येण प्रवृत्तं मानसमध्यक्षमेकी-यमतेनेति सर्वत्रैव तत् प्रवर्त्ततामिति प्रेरणा युक्तिसङ्गता सर्वस्य तत्राऽप्रतिभासनात्। यत्रैव विशेषण-विशेष्यभावनियतं लिङ्गाद्यनपेक्षं मनः प्रवर्त्तते तत्रैव तद्ग्रहणव्यापारोऽभ्युपगन्तव्यः, न सर्वत्र।

एवं भाविकालान्तरादिस्थितेरपि वक्तव्यम्, यतः तत्रापि भाविकालादीनामसंनिहितत्वेऽपि तद्व्यापिनो भावस्य संनिहितत्वात् तत्र व्यापृतमक्षं तद्विशेषणत्वव्यवस्थितानां भाविकालादीनामपि ग्राहकम्। न चैवं तदनिन्द्रियजम् असंनिहितार्थजत्वेन भ्रान्ततरं च, इन्द्रियान्वय-व्यतिरेकानुविधानेन संनिहिते विशेष्ये भावात्। तथाप्रतिभास से क्षणिकता सिद्ध करने जायेंगे तो अन्योन्याश्रय दोष होगा। देखिये – उस प्रतिभास से क्षणिकत्व सिद्ध होने पर एकत्वव्यवहार भ्रान्त सिद्ध होगा और एकत्वव्यवहार भ्रान्त सिद्ध होने से 15 तथाप्रतिभास सिद्ध होने पर क्षणिकता की सिद्धि होगी। स्पष्ट है यहाँ अन्योन्याश्रय।

#### [ एकत्वव्यवहारबाधक अनुमान का अभाव ]

क्षणिकता का प्रदर्शक और कोई अनुमान है नहीं जिस से कि भावों में एकत्वव्यवहार (स्थायित्वदर्शन) को भ्रान्त माना जा सके। शंका :- प्रथम दर्शन से यदि भाविकालस्थिरता का ग्रहण मानेंगे तो भावि काल में कोई सीमा न होने से अग्रिम जन्मों की परम्परा का भी ग्रहण प्रसक्त होगा। उत्तर :- शंका 20 अनुचित है क्योंकि निर्बाध प्रतीति में जो जैसा प्रतीत हो वही उस प्रतीति का विषय प्रस्थापित होता है। जो प्रतिभासित नहीं होता उस को उस प्रतीति का विषय मानने का आग्रह युक्तियुक्त नहीं है। उदा० जब चन्दन को देख कर 'सुगन्धि चन्दन' ऐसी विशेषण-विशेष्यभावग्राही चाक्षुष प्रतीति में सुगन्ध का भान बाह्य सुगन्ध रूप विषय में बिहिरिन्द्रियनिरपेक्ष स्वतन्त्ररूप से प्रवृत्त मानसप्रत्यक्षरूप होता है ऐसा जो न्यायदर्शन का मत है, उस को ऐसा प्रसञ्जन नहीं कर सकते कि जलादिप्रतीति में भी 25 सुगन्ध का भान हो जायेगा, क्योंकि सुगन्ध का मानस प्रत्यक्ष होने पर भी सभी विषयों का वहाँ भासन नहीं होता है। नियम यह है कि विशेषण-विशेष्य भाव से नियत लिङ्गादिनिरपेक्ष मन जिस (सुगन्धादि) के ग्रहण में प्रवृत्त होता है वहाँ ही मन का ग्रहण व्यापार माना जाता है, सभी क्षेत्रों में नहीं। अतः भाविजन्म परम्परा के ज्ञान की आपत्ति निरर्थक है।

व्याख्याकार अभयदेवसूरिजी कहते हैं कि 'सुगन्धि चन्दन' प्रतीति की तरह प्रस्तुत में भावि 30 कालान्तरादि संबन्धि अवस्थिति भी समझ लेना। कारण :- यद्यपि (आद्य क्षण में वस्तु देखते ही स्थायिता = भाविकालावस्थिति का ग्रहण हो जाता है) वहाँ भी भाविकालादि असंनिहित है किन्तु तब तक रहनेवाले (तद्व्यापि) भाव तो वर्त्तमान में संनिहित जरूर है, उस के ग्रहण में संलग्न इन्द्रिय उस

न चाऽसंनिहितानां भाविकालादीनां तत्राऽप्रतिभासः विशेष्यप्रतिभासाऽऽकृष्टानां शतादिग्रहणे पूर्वसंख्येया-नामिव तेषां तत्र प्रतिभाससंवेदनात् अन्यथा अस्खलद्रूप एकत्विनबन्धन उपादेयव्यवहारस्तत्र कथं भवेत् ? इत्युक्तमसंनिहितार्थस्यापि चेन्द्रियजत्वं तैमिरिकज्ञानस्येवोपपन्नम् केवलमसत्यत्वे विवादः, तत्र च बाधकाभावात् कालान्तरस्थायिताप्रतिपत्तेः सत्यता व्यवस्थाप्यते। न च विषयसंनिधानाऽसंनिधाने इन्द्रियजत्वप्रयोजके अपि त्विन्द्रियव्यापारानुविधानम् तच्चात्रास्तीति कथं न कालान्तरस्थितिप्रतिपत्तिरक्षजा ? न चावच्छेदकाग्रहणे- <sup>5</sup> ऽवच्छेद्यस्याप्यग्रहणमिति वक्तव्यम् अवच्छेदकप्रतिभासस्य प्रसाधितत्वात्।

किञ्च, यदि पूर्वापरविविक्तमध्यक्षणप्रतिभास्येवाध्यक्षं भवेत् तदा बाधकसंवादप्रत्ययानुत्पत्तितः प्रमाणे-तरव्यवहारो ज्ञानानां विशीर्येत । तथाहि – बाधकं पूर्वविषयापहारेणोत्पत्तिमासादयति, पूर्वप्रत्ययेन च यद्यत्तर-प्रत्ययसमये स्वविषयसत्त्वं नावभातं तदा स्वसमये बाधकेन पूर्वविज्ञानगोचरस्याऽसत्त्वावेदनेऽपि कथं

भाव के विशेषणरूप से (असंनिहित) भाविकालादि का भी ग्राहक होता है। शंका :- भाविकालादि <sup>10</sup> इन्द्रियप्राह्य न होने से वह अनिन्द्रियजन्य हुआ और असंनिहितार्थ (भाविकालादि) से जन्य होने से भाविकालादि का ग्रहण अति भ्रान्त ठहरा। उत्तर :- शंका अनुचित है, विशेष्य (स्थायि भाव) संनिहित है और उस में अन्वयव्यतिरेकानुविधान से असंनिहित भाविकालादि का बोध मान सकते हैं। ऐसा मत कहना कि – 'भाविकालादि असंनिहित अर्थ का प्रतिभास नहीं हो सकता' – क्योंकि संनिहित शतसंख्या के ग्रहणकाल में अन्वय-व्यतिरेक से पूर्व की दो-तीन आदि संख्या का ग्रहण हो जाता है 15 वैसे ही विशेष्य (घटादि या नीलादि) प्रतिभास से (स्मृति द्वारा) आकृष्ट भाविकालादि का प्रतिभास संविदित हो सकता है। यदि ऐसा नहीं मानेंगे तो अस्खिलितरूप से (अभ्रान्तरूप से) एकत्वमूलक उपादेयव्यवहार होता है वह कैसे होगा ? अत एव कहा जा चुका है कि जैसे तिमिरग्रस्त दोषवाले को संनिहित शंख में असंनिहित पीतादि का इन्द्रियकृत प्रत्यक्ष होता है वैसे ही यहाँ भाविकालादि का नीलादि में भी हो सकता है। हाँ उस के सत्यत्व/असत्यत्व में विवाद हो सकता है – हम कह 20 सकते हैं (यानी प्रस्थापित करते हैं) कि कोई बाधकज्ञान का उदय न होने से कालान्तरस्थायिता का भान सत्य है। ऐसा नहीं मानना कि इन्द्रियजन्य/अनिन्द्रियजन्य ज्ञान के प्रयोजक क्रमशः संनिहित/ असंनिहित विषय होते हैं। नियम है तो इतना कि जो प्रतिभास इन्द्रियव्यापार का अनुविधान करता है वह इन्द्रियजन्य होता है। आद्य क्षण में नीलादि वस्तु के ग्रहण के साथ साथ जो भाविकालादि अवस्थिति का ग्रहण होता है वहाँ (नीलादिग्रहणकालीन) इन्द्रियव्यापार मौजूद ही है, तो क्यों उसे 25 इन्द्रियजन्य न माना जाय ? '(असंनिहित होने से) अवच्छेदक (विशेषणभूत भाविकालादि) का ज्ञान शक्य न होने से, अवच्छेदक (विशेष्यभूत नीलादि) का भी विशेष्यरूप से भान अशक्य है' - ऐसा नहीं कह सकते क्योंकि अवच्छेदक का प्रतिभास सिद्ध कर दिया है।

## [ पूर्वापरअस्पृष्टमध्यक्षणमात्र का प्रतिभास अशक्य ]

यह भी सोचिये — यदि प्रत्यक्ष सीर्फ पूर्वापरक्षण अस्पृष्ट मध्यवर्त्ति क्षण का ही भासक है तो 30 न उस का कोई बाधक ज्ञान होगा, न संवादी, फलतः ज्ञानों में भ्रम या प्रमाण ऐसा व्यवहार कभी नहीं हो पायेगा। देखिये — बाधक का मतलब जो पूर्व विषय को जूठलाता हुआ उत्पन्न होता है, बाधकता ? न हि विनाशकारणव्यापारोत्तरकालभाविभावाऽसत्त्वावेदकज्ञानस्य पूर्वज्ञानबाधकता। न च बाधकेन पूर्वविज्ञानविषयस्य पूर्वमेवाऽसत्त्वपरिच्छेदात् बाधकता, तस्य पूर्वविज्ञानविषये प्रवृत्त्यभ्युपगमप्रसक्तेरिति बाध्य-बाधकभावाभ्युपगमे पूर्वोत्तरिवज्ञानयोरेकविषयता अभ्युपगन्तव्या, अन्यथा— सन्तानकल्पनाया असम्भवतो बाध्यबाधकभाविवलोपप्रसक्तेरप्रामाण्यव्यवस्था न क्वचिद् विज्ञाने भवेत्। पूर्वविज्ञानविषयेऽविजातीयोत्तरज्ञानवृत्तिः संवादः सोऽपि पूर्वापरज्ञानविषयेकत्त्वे सम्भवित नान्यथेति तद्व्यवहारादिप स्थायिताग्राह्यध्यक्षसिद्धिः। पूर्वज्ञानवदुत्तरज्ञानमिप 'तदेवेदम्' इत्युल्लेखवत् पूर्वक्षणेषु वर्त्तत इत्यभ्युपगन्तव्यम् न्यायस्य समानत्वात्। न च पूर्वदेश-काल-दशा-दर्शनानामुत्तरज्ञानप्रतिभासे तद्देशादिताप्रसक्तिरिति वर्त्तमानतामात्रग्रहणात् क्षणिकताग्रह एवाऽग्रहणे न तेन स्वविषयस्य पूर्विदिताग्रह इति वक्तव्यम्, क्षणिकत्वग्रहेऽप्यस्य चोद्यस्य समानत्वात्। तथाहि— उत्तरज्ञानेन पूर्वदेशादीनां ग्रहणे न स्वविषयस्य ततो भेदग्रहः, अग्रहणेऽपि सुतरां तेषामग्रहे

गि यदि उत्तरप्रतीति काल में पूर्वप्रतीति के द्वारा अपने विषय का सत्त्व प्रदर्शित नहीं किया जायेगा तो अपने काल में बाधकप्रतीति से पूर्वविज्ञानविषय की असत्ता का प्रदर्शक ज्ञान होगा तो भी वह पूर्वज्ञान का बाधक कैसे बन सकेगा ? पूर्वक्षणज्ञान विनाशक कारणव्यापार के उत्तर काल में भाव की असत्ता का प्रदर्शक ज्ञान पूर्वज्ञान का बाधक नहीं हो सकता। शंका :- बाधक प्रतीति पहले से ही पूर्वज्ञानविषय की असत्ता को भाँप लेती है इसलिये वह बाधक बन सकेगी। उत्तर :- तब तो आप को मान लेना पडेगा कि बाधक ज्ञान पूर्वज्ञानीय विषय के ग्रहण में प्रवृत्त होता है। मतलब — बाध्य-बाधक भाव अखंड रखना है तो पूर्वोत्तरविज्ञानों में एकविषयता भी माननी पडेगी। अन्यथा, सन्तानकल्पना का सम्भव न रहने से बाध्य-बाधकभाव का लोप प्राप्त होगा, परिणामतः किसी भी विज्ञान को अप्रामाणिक घोषित नहीं कर सकेंगे। यह बाधक की असंगतता की बात हुई।

संवाद प्रतीति की असंगतता भी प्रसक्त है। 'पूर्विवज्ञान के विषय में सजातीय उत्तर ज्ञान की 20 प्रवृत्ति' यह है संवाद। पूर्वापरज्ञानों में एकविषयता का स्वीकार न किया जाय तो उक्त संवाद नहीं घट सकता। इस प्रकार बाधक-संवाद व्यवहार से भी स्थायित्वग्राहक प्रत्यक्ष सिद्ध होता है। पूर्वज्ञान जैसे पूर्वक्षणों के ग्रहण में प्रवृत्त होता है, उत्तरज्ञान भी उसी तरह 'यह वही है' इस उल्लेख के साथ उन के ग्रहण में प्रवृत्ति करता है यह मानना ही पड़ेगा, क्योंकि न्याय तो पूर्वज्ञान की तरह उत्तर ज्ञान के लिये भी समान होना चाहिये। शंका :- उत्तर ज्ञान में यदि पूर्वज्ञानविषयभूत पूर्वदेश, पूर्वकाल, पूर्वदशा, पूर्वदर्शन का प्रतिभास मानेंगे तो उत्तरज्ञान स्वयं भी पूर्वदेशादिविशिष्ट बन जाने की आपत्ति होगी। यदि कहें कि सिर्फ वर्त्तमानता का ही ग्रहण होगा, पूर्वदेशादि का नहीं — तब तो क्षणिकताग्रह ही फलित हो गया। यदि वर्त्तमानताग्रह नहीं मानेंगे तो अपने विषय की पूर्वदेशता आदि का भी ग्रहण नहीं हो पायेगा। उत्तर :- शंका नहीं करना, क्योंकि क्षणिकता के ग्रहण में भी यह समस्या समान है।

#### [ पूर्वज्ञान उत्तरज्ञान विषयों का अभेद-प्रत्यक्ष सुविदित ]

कैसे यह देखिये — पूर्वदेशादि का ग्रहण यदि क्षणिक उत्तर ज्ञान से होगा तो अपने विषय का उन से भेद होने पर भी उस का ग्रहण नहीं हो सकेगा। (मतलब, पूर्वोत्तर विषय का एकत्व

'ततो भिन्नमिदम्' इति प्रतितेरयोगात् प्रतियोगिग्रहणसव्यपेक्षत्वाद् भेदावगतेः। न च स्वविषयस्य तेन तदनुप्रवेशाग्रहणमेव भेदग्रहणम्, तद्भेदाऽग्रहणमेव तदनुप्रवेशास्वरूपनित्यत्वग्रहणमित्यस्यापि वक्तुं शक्यत्वात्। न च स्वरूपमेव भेद इति तद्ग्रहणे भेदग्रहः, अभेदेऽप्यस्य समानत्वात्। तथा च 'पूर्वमेवेदं मया दृष्टम्' 'पूर्वदृष्टं पश्यामि' इति च पूर्वोत्तरज्ञानयोभीविभूतज्ञानैकार्थविषयताव्यवस्थापकं निश्चयद्वयं यथाक्रममुप-जायमानं संलक्ष्यत इति यथा 'नीलिमदं पश्यामि' इति तद्व्यापारानुसारिविकल्पोदयात् तत्प्रतिभासोऽध्य- <sup>5</sup> क्षस्याविकल्पकस्य व्यवस्थाप्यते तथा प्रकृतेऽपि पूर्वोत्तरज्ञानद्वयेऽभेदग्रतिभासो व्यवस्थापनीयः, न्यायस्य समानत्वात्। इदमेव वा निश्चयद्वयमक्षव्यापारानुसारित्वादध्यक्षतामनुभवति। यतो नेदमानुमानिकम् लिंगाद्यनपेक्षतयोत्पत्तेः। नापि भ्रान्तम्, बाधकाभावात्। न च स्मृतिरूपम् अपूर्वार्धप्रतिपत्तेः।

न च प्रथमाक्षव्यापारानन्तरमनुत्पत्तेः स्मरणरूपताऽस्य, विशिष्टसामग्र्यन्तर्भूतेन्द्रियजन्यतया प्रागनुत्पादेऽपि स्मरणरूपतानुपपत्तेः। अत एवोत्पाद्यमाने पटादौ 'अनागताध्यवसायोऽध्यक्षम्' इति केचित् सम्प्रतिपन्नाः। <sup>10</sup>

गृहीत हो जायेगा। यदि पूर्वदेशादि का ग्रहण नहीं होगा तब तो उन का ग्रहण न होने की वजह से सूतरां 'उन से यह भिन्न है' ऐसी प्रतीति नहीं होगी, क्योंकि भेदग्रह के लिये प्रतियोगिग्रहण अपेक्षित है। शंका :- उत्तरज्ञान में पूर्वदेशादि के अनुप्रवेश का ग्रहण (दूसरे विकल्प में) नहीं होता है तब यह अग्रहण ही स्वविषयानुयोगिक भेदग्रहण है यह समझ लो। उत्तर :- नहीं, ऐसा ही बोलो न कि स्वविषय में पूर्वदेशादि के भेद का अग्रहण है वही पूर्वदेशादिअनुप्रवेशस्वरूप नित्यत्व का ग्रहण है 15 ऐसा भी कहा जा सकता है। शंका :- उत्तरज्ञान में गृहीत होने वाले स्वविषय का स्वरूप है यही पूर्वदेशादिभेद है, स्वरूप का ग्रहण होने पर भेद भी गृहीत हो जायेगा। उत्तर :- इस से विपरीत, उक्त प्रकार से अभेद का ही ग्रहण समानन्याय से मान लो। फलितार्थ यह है कि 'मैंने पहले भी यह देखा है' तथा 'पहले देखा है उसे अब देखता हूँ' ये दो निश्चयज्ञान क्रमशः प्रकट होता है यह स्पष्ट दिखता है जो कि पूर्वोत्तरज्ञानों में भावि एवं भूतकालीन ज्ञानों की एकविषयता का स्फुटरूप 20 से प्रदर्शक हैं। जैसे यह नील देखता हूँ – ऐसे दर्शन के बाद उस दर्शन के व्यापार का अनुगामी तथाविध निश्चय (= विकल्प) के उदय से यह निश्चित किया जाता है कि पूर्व निर्विकल्प प्रत्यक्ष भी नीलप्रतिभासात्मक ही है – तो इसी तरह प्रस्तुत में भी पूर्वोत्तर ज्ञान के विषय में अभेदग्राहि विकल्प के उदय से यह मान लेना चाहिये कि पूर्व निर्विकल्प प्रत्यक्ष भी अभेदग्राही हुआ था, क्योंकि नीलप्रतिभास और अभेदप्रतिभास दोनों के प्रति न्याय तो समान ही है। अथवा ये उक्त दोनों निश्चय 25 इन्द्रियव्यापार संजात होने से प्रत्यक्षता को धारण करनेवाले ही माना जाय। कारण :- न अनुमानरूप है, न भ्रान्त है न तो स्मृतिरूप है (तब एक प्रत्यक्षरूप ही बचा) क्योंकि क्रमशः लिङ्गादिनिरपेक्ष होकर उत्पन्न होता है, बाधरहित है, एवं अपूर्वार्थग्रहणरूप है।

#### [ पूर्वादृष्टदर्शन की स्मृतिरूपता का निषेध ]

उक्त निश्चय प्रथम प्रथम इन्द्रियव्यापार से उत्पन्न नहीं होता अतः स्मृतिरूप है ऐसा नहीं कह 30 सकते — क्योंकि जिस विशिष्ट सामग्री से वह उत्पन्न होता है उस में इन्द्रिय भी शामिल है अतः प्रथमक्षण में उत्पन्न न होकर यदि दूसरे तीसरे क्षण में भी भले उत्पन्न हो, इन्द्रियजन्य होने से स्मृतिरूप

न ह्यनध्यवसितमृत्पाद्यते, तथा चोत्पन्ने तदुत्पादकानां प्रतिपत्तिः, यदेवोत्पादियतुमध्यवसितं तदेवोत्पादितम् यदेव चोत्पादितं तदेवाध्यवसितमित्यभेदप्रतिपत्तिः सङ्गता भवति । न चास्या अनिमित्तता अनियतिनिमित्तता वा, कादाचित्कतयाऽनिमित्तत्वस्याभावात् लिङ्गादिनिमित्ताभावतः पारिशेष्यादिन्द्वियलक्षणिनयतिनिमित्तत्वाच्च । न चैवम्भूतप्रतिपत्तेर्मिथ्यात्वेनोपलब्धोरियमिप मिथ्या, प्रत्यक्षस्यापि कस्यचिन्मिथ्यात्वोपलब्धोः सर्वस्य मिथ्यात्वप्रसक्तेः । न च तत्र बाधकाभावात् सत्यार्थतेति वक्तव्यम्, अत्रापि समानत्वात्, बाधरिता हि सविकल्पा प्रतिपत्तिः प्रमा नान्येत्यभ्युपगमात् । न च मनसः सर्वत्रातीते अनागते वाऽव्याहतप्रसरत्वादुत्पाद्यमाने भावे तदध्यवसायस्य मनोजन्यत्वेनाध्यक्षता युक्ता चक्षुरादेस्त्वतीतानागतयोरिवषयत्वेन तत्प्रतीतेः कथमध्यक्षतेति वक्तव्यम् उक्तोत्तरत्त्वात् । अतीतानागतविषयस्य मानसाध्यक्षत्वेऽपि वा क्षणप्रतिभासलक्षणस्य हेतोरिसद्धता भवत्येव अबाधितमानसाध्यक्षेण भावानामेकत्वग्रहणात् ।

यदपि 'किं क्षणिकेन ज्ञानेन स्थायिता युगपत् क्रमेण वा भावानां गृह्यते, आहोस्वित् अक्षणिकेन'

नहीं हो सकता। अत एव कुछ पंडितों का कहना है कि जब वस्त्र उत्पन्न हो रहा है तब बुननेवाले को जो पूरे वस्त्र का ज्ञान होता है वह इन्द्रियजन्य होने से अनागत (वस्तु) का अध्यवसाय प्रत्यक्षरूप है। जो भी उत्पन्न किया जाता है वह पहले अध्यवसित (यानी मानसप्रत्यक्ष) रूप ही होता है, जब वह उत्पन्न हो जाता है तब कर्ता को यह प्रतीति होती है कि जो पहले मैंने निर्माणार्थ निश्चित किया था वही मैंने उत्पन्न किया, जो मैंने उत्पन्न किया वही पहले मैंने निर्माणार्थ निश्चित किया था — इस प्रकार जो अभेद प्रतीति होती है वह एकत्व प्रत्यक्ष से संगत होती है।

यह प्रतीति निर्निमित्त नहीं है क्योंिक कादाचित्क है, कादाचित्क चीज निर्निमित्त नहीं होती। अनियत (अनिश्चेय) निमित्तमूलक भी नहीं है, क्योंिक लिङ्गादि निमित्त के बिना भी होती है अतः परिशेष से इन्द्रियरूप नियतनिमित्तमूलक सिद्ध होती है। शंका :- ऐसी ऐसी प्रतीतियाँ तो कभी जूठी थी होती है, उन का भरोसा नहीं कर सकते यह भी जूठी हो सकती है। उत्तर :- अरे ! अन्य अन्य अनेक प्रत्यक्ष भी जूठा होता है तो क्या आप सभी प्रत्यक्ष को जूठा मानेंगे ? ऐसा कहने की जरूर नहीं कि वहाँ बाधक के न होने पर सत्यता हो सकती है — यहाँ भी वैसा कह सकते हैं — बाधमुक्त सिवकल्प प्रतीति प्रमाणभूत और अन्य (बाधयुक्त) प्रतीति अप्रमाणभूत — ऐसा मानेंगे। आशंका :- उत्पत्ति-अधीन भाव के बारे में मनोजन्य जो अध्यवसाय है उस को प्रत्यक्ष मान सकते 25 हैं क्योंिक मन तो अतीत-अनागत (और वर्त्तमान) सर्व काल में अस्खिलतगितप्रसरवाला होता है — किन्तु चक्षु आदि बिहिरिन्द्रिय अतीत-अनागत विषय में गितशील नहीं है, तो फिर अनागत उत्पद्यमान भाव के बारे में या अतीत विषय में चक्षुजन्य प्रतीति कैसे प्रत्यक्ष मानी जा सकती है ? — उत्तर :- पहले इसका प्रत्युत्तर दे दिया है, मान लो कि अतीतानागतिवषयता मानसाध्यक्ष तक ही सीमित है, फिर भी क्षणिकता साधक क्षणप्रतिभासरूप हेतु तो यहाँ असिद्ध बन गया क्योंिक अब अबाधित मानस 30 प्रत्यक्ष से ही (चाक्षुष प्रत्यक्ष से न सही) भावों के एकत्व का ग्रहण सिद्ध है।

# [ पर्यायाधारभूत द्रव्यवस्तुसिद्धि – द्रव्यार्थिक निक्षेप पूर्ण ]

यह जो कहा है - ( ) ज्ञान तो क्षणिक होता है, क्षणिक ज्ञान से भावों की स्थायिता एक

इति विकल्प्य सर्वत्र दोषप्रतिपादनं कृतम् तत् क्षणिकत्वग्रहेऽपि समानम्। तथाहि— न क्षणिके ज्ञाने क्षणस्थिति-क्षणान्तरस्थित्योर्युगपत् क्रमेण वा प्रतिभासे तयोर्भेदप्रतिपत्तिः परस्पराभावस्य भावग्राहिणि तत्राऽप्रतिभासनाद् भावाभावयोर्विरोधात्, तदप्रतिभासने च न तद्भेदप्रतिपत्तिः। नापि तयोरप्रतिभासने भेदावगतिः प्रतियोगिग्रहणसव्यपेक्षत्वाद् भेदप्रतिपत्तेः इति भवतैवाभिधानात्। अन्तर्बहिश्च स्थिर-स्थूरा-ध्यक्षप्रतिभासबाधितत्वाच्च प्रकृतविकल्पानुत्थानमिति न प्रतिपदमेषां निराकरणे प्रयत्नः सफलः पिष्टपेषण- 5 रूपत्वात् । दिग्मात्रप्रदर्शनं तु विहितमेवेत्यलमतिविसारिण्या कथया। तत् क्षणक्षयप्रसाधने प्रत्यक्षादेः प्रमाणस्यानवताराद् बाधकत्वेन च तस्यैकत्वाध्यवसायिनः प्रवृत्तिप्रतिपादनात् न पर्यायास्तिकाभिमतपूर्वापरक्षण-विविक्तमध्यक्षणमात्रं वस्तु किन्त्वतीतानागतपर्यायाधारमेकं द्रव्यवस्त्विति द्रव्यार्थिकनिक्षेपः सिद्धः।

[ द्रव्यनिक्षेपस्य आगमोक्तस्वरूपम् ]

द्रव्यं चानुभूतपर्यायम् अनुभविष्यत्पर्यायं चैकमेव तेन 'अनुभूतपर्याय'शब्देन तत् कदाचिदभिधीयते 10

साथ (भावग्रहण के साथ) गृहीत हो जाती है या क्रमशः गृहीत होती है ? अथवा अक्षणिक ज्ञान से एक साथ या क्रमशः गृहीत होती है ? – इस प्रकार से विकल्पजाल को बून कर सभी विकल्पों में दोषों का उद्भावन किया गया था वह सब वस्तु की अस्थायिता (= क्षणिकता) के पक्ष में तुल्य है। देखिये— क्षणिक ज्ञान में वस्तु की क्षणस्थिति और क्षणान्तरस्थिति का चाहे एक साथ प्रतिभास हो या क्रमशः, किन्तु भेदप्रतीति शक्य नहीं। (मतलब कि वस्तु में क्षणभेद से वस्तुभेद की प्रतीति 15 शक्य नहीं है।) कारण :- भावमात्रग्राहि प्रत्यक्ष में परस्परव्यावृत्ति का प्रतिभास हो नहीं सकता क्योंकि भाव और अभाव में अन्योन्य विरोध होता है। अतः किसी भी तरह से भेदप्रतिभासन होने पर भेद का स्थापन शक्य नहीं रहेगा। यदि प्रतिभास अभावग्राही मान लिया जाय तो भाव-अभाव में कोई विरोध न रहा, अतः क्षणस्थिति और क्षणान्तरस्थिति में भेदप्रतीति का सम्भव नहीं रहा। तथा. उन दोनों का जब तक प्रतिभास नहीं होगा तब तक तत्प्रतियोगिक भेद का बोध हो नहीं पायेगा. 20 क्योंकि आपने ही कहा है कि भेद का बोध प्रतियोगीसापेक्ष ही होता है। तथा, आपने जो युगपद क्रमशः इत्यादि विकल्पों का उत्थान किया है वे सब निरर्थक हैं क्योंकि बाह्य या भीतर में स्थिर एवं स्थूल प्रत्यक्षप्रतिभास अनुभवसिद्ध होने से बाधग्रस्त हैं। अतः उन एक एक विकल्प को पकड कर उन के निरसन करने के लिये प्रयत्न करना व्यर्थ है क्योंकि वह पिष्टपेषण ही होगा, जो थोडा कुछ ऊपर कहा है वह तो दिशासूचन ही है, अति विस्तृत निरूपण बिनजरुरी है। 25

निष्कर्ष, क्षणभंगसिद्धि के लिये प्रत्यक्षादि एक भी प्रमाण उत्साहित नहीं है, तथा क्षणिकता में बाधक बन कर एकत्वग्राही अध्यवसाय की प्रवृत्ति होती है यह पहले कह आये हैं - इस से फलित होता है कि पर्यायास्तिकनयमान्य पूर्वापरक्षण से अस्पृष्ट मध्यवर्त्ती क्षणमात्र कोई वस्तु नहीं होती किन्तु भूत-भाविपर्यायों के आधारभूत एक द्रव्य ही सत्य वस्तु है – इस प्रकार द्रव्यार्थिकाश्रित निक्षेप सिद्ध है।

पृ.१८३ पं. ८ से द्रव्यार्थिकनिक्षेपवादीने क्षणभंगवाद का निरसन प्रारंभ किया था वह पूरा हुआ। 30

## [ द्रव्यार्थिक निक्षेपवादी के मत से द्रव्यस्वरूपवर्णन ]

द्रव्यार्थिकनिक्षेपवादीने द्रव्य का समर्थन किया – अब वह द्रव्यस्वरूप दिखा रहे हैं –

कदाचिच्च 'अनुभविष्यतु'पर्यायशब्देन यथा अतीतघृतसम्बन्धो घटो 'घृतघटः' इत्यभिधीयते भविष्यत्तत्सम्बन्धोऽपि तथैवाऽभिधानगोचरचारी। शुद्धतरपर्यायास्तिकेन च निराकारस्य ज्ञानस्यार्थग्राहकत्वाऽसम्भवात् साकारं ज्ञानमभ्यूपगतम् तत्संवेदनमेव चार्थसंवेदनम् ज्ञानानुभवव्यतिरेकेणापरस्यार्थानुभवस्याभावात् घटोपयोग एव घटस्तन्मतेन । तत्पर्यायेण अतीतेन परिणतम् परिणंस्यद् वा द्रव्यं तच्छब्दवाच्यं द्रव्यार्थिकमतेन व्यवस्थितं पूर्ववत् । अत एव घटाद्यर्थाभिज्ञः तत्र चानुपयुक्तो 'द्रव्यम्' इति प्रतिपादितः द्रव्यार्थिकनिक्षेपश्च । द्रव्यमागमे अनेकधा प्रतिपादितम् इह त् युक्तिसंस्पर्शमात्रमेव प्रदर्श्यते तदर्थत्वात् प्रयासस्य।

## [ ४ - भावनिक्षेपनिवेदनम् पर्यायार्थिकनयसमावेशश्च ]

'भवति' = विवक्षितवर्त्तमानसमयपर्यायरूपेण उत्पद्यते - इति 'भावः' 'विभाषा ग्रहः' (३-९-९४३ सिद्धान्त कौ॰ अं॰ २९०५) इत्यत्र सूत्रे कैश्चिद् 'भवतेश्च' इति णोऽपीष्यते। अथवा भूतिः = भावः

▲अतीत पर्याय का अनुभव (धारण) जो पहले कर चुका है और भाविपर्याय का अनुभव जो करनेवाला है वह भी एक द्रव्य है। कभी कभी 'द्रव्य' का निर्देश भूतकालीन पर्याय से होता है जैसे घी खाली कर देने के बाद भी अतीत घुताश्रयतापर्याय को लेकर वह 'घुत-घट' कहा जाता है। कभी द्रव्य का निर्देश भावि पर्याय को लक्ष में ले कर किया जाता है, जैसे बजार से घी भरने की इच्छा से घड़े को ले आये (अभी भरा नहीं है) उस में दो-तीन दिन के बाद घी भरा जायेगा, तब भावि 15 घृताश्रयतापर्याय को ले कर उसे 'घृत-घट' कहा जाता है। यह द्रव्यनिक्षेप विचारबाह्य घटादि वस्तु को ले कर हुआ। बाह्य की तरह एक अभ्यन्तर घट भी होता है जो अतिशुद्ध पर्यायास्तिकनयानुसार ज्ञानमय होता है और इसी ज्ञान संदर्भ में द्रव्यनिक्षेपवादी भी अन्य दो प्रकार द्रव्य का प्रदर्शित करेगा। पहले \*अति शुद्धपर्यायवादी मतानुसार ज्ञानमय घट का स्वरूप ऐसा है – अर्थ (घटादि) नहीं किन्तु अर्थसंवेदन ही सत्य (घटादि) अर्थ है, संवेदन रूप ज्ञानानुभूति से पृथक कोई अर्थानुभव नहीं होता। 20 यद्यपि ज्ञान निराकार भी कोई स्वीकारता है, किन्तु निराकार ज्ञान अर्थग्राहि नहीं हो सकता, अतः यहाँ साकारज्ञानमय घटादि अर्थ का स्वीकार किया गया है। यह तो पर्यायवादी का मत हुआ। <sup>▼</sup>द्रव्यनिक्षेपवादी कहता है कि वर्त्तमान में घटसंवेदनपर्याय नहीं है किन्तु भूतकाल में जिस देवदत्त ने घटसंवेदनपरिणाम संविदित किया है अथवा भविष्य में यदि (देवदत्त) संवेदनपरिणाम संविदित करनेवाला है वे दोनों ही द्रव्यशब्दवाच्य होने से द्रव्यार्थिक मत से 'द्रव्य' है। यही कारण है कि अनुयोगद्वार 25 [सू०३३] आदि आगमशास्त्रों में घटादिअर्थज्ञाता किन्तु वर्त्तमान में घटसंवेदन से शून्य व्यक्ति को 'द्रव्य' कहा गया है, द्रव्यनिक्षेप में गिना गया है। आगमशास्त्रों में अनेक प्रकार 'द्रव्य' के दिखाये गये ह — यहाँ तो उस की उपपत्ति के लिये लेशमात्र युक्तियाँ ही दिखायी है क्योंकि निक्षेप व्याख्यान का यह प्रयास भी उसी के लिये है।

## [ पर्यायनयान्तर्गत भावनिक्षेपव्याख्या ]

मूल गाथा ६ के उत्तरार्ध में भावनिक्षेप सूचित किया गया है — यहाँ 'भाव' शब्द की व्युत्पत्ति 30 व्याख्याकार प्रदर्शित करते हैं - विवक्षित (= कहने के लिये या स्वयंबोध के लिये अभिप्रेत) वर्त्तमानकालीन ▲. भूतस्य भाविनो वा भावस्य हि कारणं तु यल्लोके तद् द्रव्यम् । (अनु०द्वार-सू०१३-मलधारीटीकायाम्) \*. आगमतो भावसुयं जाणते उवउत्ते (अनु०द्वार-सू०४७) ▼. अणुवओगो दव्वं - (अनु०द्वार सू०१४)

वज्र-किरीटादिधारणवर्त्तमानपर्यायेणेन्द्रादिरूपतया वस्तुनो भवनम्, तद्ग्रहणपर्यायेण वा ज्ञानस्य भवनम्। यथा चाऽयं पर्यायार्थिकप्ररूपणा तथा प्रदर्शित एव प्राक् न पुनरुच्यते। एष एव नय-निक्षेपानुयोगप्रतिपादित उभयनयप्रविभागः परमार्थः = परमं हृदयम् आगमस्य, एतदव्यतिरिक्तविषयत्वात् सर्वनयवादानाम्। न हि शास्त्रपरमहृदयनयद्वयव्यतिरिक्तः कश्चिद् नयो विद्यते सामान्य-विशेषस्वरूपविषयद्वयव्यतिरिक्तविषयान्तराभावाद् विषयिणोऽप्यपरस्य नयान्तरस्याभाव इति प्राक् प्रतिपादितमिति।।६।।

एतदिप नयद्वयं शास्त्रस्य परमहृदयं 'द्रव्यं पर्यायाऽशून्यं पर्यायाश्च द्रव्याऽविरहिणः' इत्येवं भूतार्थ-प्रतिपादनपरम् नान्यथेत्येतस्यार्थस्य प्रदर्शनार्थमाह—

# (मूलम्) पञ्जवणिस्सामण्णं वयणं दव्वद्वियस्स 'अत्थि'त्ति । अवसेसो वयणविही पञ्जवभयणा सपडिवक्खो । ।७ । ।

पर्याय रूप से (तद् तद् व्रव्यों का) उद्भव 'भाव' कहा जाता है (भवित इति भावः।) यहाँ 'विभाषा 10 ग्रहः' इस सूत्र द्वारा 'भवतेश्च' इस काशिका वृत्तिकथन से कुछ पंडितों को 'भू' धातु से 'ण' प्रत्यय विधान मान्य है अतः 'भाव' शब्द निष्पन्न होता है। अथवा 'भू' धातु से भाव अर्थ में 'अण्' प्रत्यय से भी 'भाव' शब्द बनता है 'भूतिः = भावः'। इस रीति से निष्पन्न 'भाव' शब्द का मतलब है कि मुगुट आदि धारण स्वरूप वर्त्तमान इन्द्राविपर्यायरूप से वस्तु का भवन (= परिणमन)। अथवा तथाविध इन्द्रपर्यायग्रहणात्मक पर्याय में परिणत ज्ञान का जो भवन है वही (इन्द्र का) 'भाव' निक्षेप 15 है। ये दोनों प्रकार के भाव पर्यायार्थिकनयप्ररूपणान्तिनिहेत ही है यह पहले दिखाया है, पुनरुक्ति नहीं करते। यही नयगिभितनिक्षेप के अनुयोग (= व्याख्यान) में निरूपित उभयनय प्रविभाग परमार्थ है। यहाँ 'परमार्थ' शब्द का अर्थ है आगम का परम हृदय (तात्पर्य), क्योंकि सकल नयवादों का विषय इस नय द्वन्द्व से पृथक् नहीं है। शास्त्रों के परम हृदयभूत नयद्वन्द्व से अधिक कोई नय कहीं भी नहीं है, क्योंकि सामान्य एवं विशेष रूप विषयद्वन्द्व से अधिक कोई अन्य विषय दुनिया में नहीं 20 है। अत एव तद्गाहक कोई अन्य (तृतीय) नय भी नहीं है यह पहले भी कहा जा चुका है। [द्वि॰काण्ड गाथा-६ विवरण समाप्त] विशेषार्थी चार नक्षेपो के अधिक भेद-प्रभेद विवेचन के लिये श्री अनुयोगद्वार सूत्र में 'आवश्यक' एवं 'सुअ' (श्रुत) शब्द के नामादि चार निक्षेपों को सूत्र १० से ५० के मध्य देख, सकते हैं।)

## [ मीलित द्रव्य-पर्याय बोधक उभय नय ही शास्त्रहृदय ]

यह जो नयद्वन्द्व शास्त्रों का परम हृदय कहा गया है वह भी इसिलये कि 'द्रव्य पर्यायिविहीन कभी नहीं होता और पर्याय कभी द्रव्यविहीन नहीं होते' इस प्रकार द्रव्य-पर्याय की सापेक्ष प्ररूपणा करते हो तभी वह परमहृदय है, अन्यथा एकान्ततः द्रव्य-पर्याय को निरपेक्ष दिखानेवाले नय कभी परमहृदय नहीं हो सकते — इस तथ्य का सातवीं गाथा से दिवाकर सूरि निरूपण करते हैं —

**गाथार्थ** :- 'अस्ति' ऐसा वचन पर्यायसामान्यविहीन द्रव्यास्तिक का है, सप्रतिपक्ष शेष वचनप्रयोग 30 पर्यायोपासना स्वरूप है।।७।।

परस्परनिरपेक्षस्य नयद्वयस्य प्रत्येकमेवं वचनविधिः - द्रव्यास्तिकस्याऽननुषक्तविशेषं वचनम् 'अस्ति' इत्येतावन्मात्रम्, पर्यायास्तिकस्य त्वपरामृष्टसत्तास्वभावं 'द्रव्यम्' 'पृथिवी' 'घटः' 'शुक्लः' इत्याद्याश्रित-पर्यायम् । परस्परनिरपेक्षं चोभयनयवचोऽसदेव, वचनार्थाऽसत्त्वात् । वचनमसदर्थमिति तदर्थस्याप्यसत्त्वमावेदितं भवतीति समुदायार्थः।

अवयवार्थस्तु- पर्यायनयेन सह निःसामान्यम् = असाधारणं वचनम् द्रव्यास्तिकस्य 'अस्ति' इति एतत्, भेदवाद्यभ्युपगतस्य विशेषस्य सत्तारूपतानुप्रवेशात्। एतच्च वचो निर्विषयम्, निर्विशेषत्वात् वियत्कु-सुमाभिधानवत् — 'निर्विशेषं हि सामान्यं भवेच्छशविषाणवत्' (श्लो॰ वा॰ आकृति॰ श्लो॰ १०) इति प्रसाधितत्वाद् नाऽव्याप्तिर्हेतोः । असिद्धिः पराभ्युपगमादेव परिहृता । तन्नैकान्तभावनाप्रवृत्तस्य द्रव्यास्तिकनयस्य परमार्थता । पर्यायास्तिकस्याप्येवंप्रवृत्तस्य न सेति पश्चार्धेन प्रतिपादयति – अवशेष इति शेषः, स चोपयुक्तादन्यः 10 वचनविधिः = वचनभेदः सत्ताविकलविशेषप्रतिपादकः पर्यायेषु सत्ताव्यतिरिक्तेष्वसत्सु भजनात् = सत्ताया आरोपणात् सप्रतिपक्षः इति सतः प्रतिपक्षः = विरोधी असन् भवति। तथाहि— पर्यायप्रतिपादको वचनविधिरवस्तुविषयः, निःसामान्यत्वात् खपुष्पवत्। भावना तु द्रव्यार्थिकवचनविपर्ययेण प्रयोगस्य कार्या।

**व्याख्यार्थ** :- परस्पर निरपेक्ष दोनों नयों का एक एक वचनप्रयोग इस तरह है — विशेषानुषङ्गविनिर्मुक्त द्रव्यास्तिक का वचन 'अस्ति' इतना ही होता है। पर्यायास्तिक मत सत्तासामान्य की उपेक्षा कर के 'द्रव्य' 15 अथवा 'पृथिवी' अथवा 'घट' अथवा 'श्वेत' इस प्रकार पर्यायाश्रित ही होता है। ऐसा जो परस्परनिरपेक्ष उभय नय का वचनप्रयोग है वह जूठा है क्योंकि उक्तवचनप्रतिपाद्य अर्थ असत् है। वचन असत्यार्थक कह देने से वचनवाच्य अर्थ की भी असत्यता निवेदित हो जाती है। यह गाथा का समुदितार्थकथन है।

#### [ सातवीं गाथा के पदों का शब्दार्थ ]

गाथा के अवयवों का अर्थ :- पर्यायनय के साथ समानता से रहित यानी असाधारण (= स्वतन्त्र) 20 ऐसा वचन है द्रव्यास्तिक को मान्य - 'अस्ति' (= सत् है), क्योंकि द्रव्यास्तिक नय के मान्य सत्तास्वरूप में भेदवादी (पर्यायवादी) मान्य विशेष के अनुप्रवेश को अवकाश नहीं है।

द्रव्यास्तिकनय का यह वचन विषयबाह्य (निरर्थक) है क्योंकि विशेषमुक्त है जैसे 'गगनपुष्प' नाम। श्लोकवार्त्तिक में कहा है कि 'विशेषरहित सामान्य शशसींग तुल्य है।' — इस कथन से निर्विशेषत्व हेतु की पुष्टि होने से अव्याप्ति दोष नहीं है। असिद्धि दोष भी नहीं है क्योंकि द्रव्यास्तिकनय (एकान्त) 25 ने स्वयं विशेष का बहिष्कार किया है। सारांश, एकान्तवासना से प्रवृत्त यह द्रव्यास्तिक नय पारमार्थिक नहीं। गाथा के उत्तरार्ध से यह सूचित करना है कि एकान्तवासना से प्रवृत्त पर्यायास्तिक नय भी पारमार्थिक नहीं। देखिये - अवशेष यानी शेष, मतलब द्रव्यास्तिकवचन से भिन्न जितने भी सत्ताशून्य विशेष के निरूपक वचनप्रकार हैं वे पर्यायों में यानी सत्ताशून्य असत् व्यक्तियों में सत्ता का भजन यानी आरोपण कर देने से प्रतिपक्षयुक्त (यानी विरोधयुक्त) हैं, अर्थात् सत् के विरोधी होने से उक्त 30 वचन प्रकार असत् हैं। प्रयोग देखिये — पर्यायनिरूपक वचनप्रकार वस्तुविषयक (वस्तुस्पर्शी) नहीं, क्योंकि सामान्यविकल है जैसे गगनपुष्प। इस प्रयोग का भावार्थ, उपरोक्त द्रव्यार्थिकवचन के लिये किये गये प्रयोग से विपरीत, समझ लेना।

अथवा — 'अर्थाभिधानप्रत्ययास्तुल्यनामधेयाः' [ ] इति अर्थ-प्रत्यययोः स्वरूपमभिधायाभिधानस्य द्रव्यास्तिक-पर्यायास्तिकस्वरूपस्य तदिभधायकस्य वा प्रतिपादनार्थमाह – पज्जवनिस्सामण्णं इत्यादि । पर्यायात्रिष्कान्तम् — तद्विकलम् सामान्यं सङ्ग्रहस्वरूपं यस्मिन् वचने तत् पर्यायनिःसामान्यं वचनम् । किं पुनस्तत् ? इत्याह — 'अस्ति' इति, तच्च द्रव्यार्थिकस्य स्वरूपम् प्रतिपादकं वा ।

यद्वा पर्यायः ऋजुसूत्रनयविषयाद् अन्यो द्रव्यत्वादिविशेषः, स एव च निश्चितं सामान्यं यस्मिंस्तत् 5 पर्यायिनःसामान्यं वचनम् द्रव्यत्वादिसामान्यविशेषाभिधायीति यावत्। तच्चाशुद्धद्रव्यार्थिकसम्बन्धि तत्प्रतिपाद-कत्वेन तत्स्वरूपत्वेन वा। अवशेषो वचनविधिः = वर्णपद्धतिः सप्रतिपक्षः अस्य वचनस्य पर्यायार्थिक-नयरूपः तत्प्रतिपादको वा पर्यायसेवनात्; अन्यथा कथमवशेषवचनविधिः स्यात् यदि विशेषं नाश्रयेत्।।७।।

#### [ सातवीं गाथा के वैकल्पिक अवयवार्थ ]

अन्यविध अवतरिणका :- दर्शनक्षेत्र में यह सुविदित तथ्य है कि अर्थ, उस का वाचक और 10 उस की प्रतीति, इन तीनों के लिये समान नामकरण होता है। उदा॰ घटरूप अर्थ, उस का वाचक एवं उस के ज्ञान — तीनों के लिये 'घट' शब्दप्रयोग होता है। (दूसरा नाम निक्षेप हैं और तीसरा है आगमतः भावनिक्षेप। और पहेला ज्ञशरीरभव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्य निक्षेप है।) व्याख्याकार कहते हैं — तीन में से प्रथम-तृतीय दो अर्थ एवं प्रतीति का स्वरूप पहले काण्ड में और दूसरे काण्ड की ६ गाथा तक कहा जा चुका है। अतः अब अवसरप्राप्त है द्रव्यास्तिक-पर्यायास्तिक स्वरूप जो 15 अभिधान, उस का प्रतिपादन, अथवा अर्थ/प्रतीति का जो वाचक (नाम) है उस का प्रतिपादन सातवीं गाथा से किया जा रहा है — पज्जविनस्सामण्णं इत्यादि पदों का अर्थ :- पर्यायों से निष्क्रान्त यानी पर्याय (= विशेष) रहित है सामान्य = संग्रहरूप जिस वचन में वह वचन पर्यायिनःसामान्य वचन है। वह कौन सा वचन है ? उत्तर :- 'अस्ति' ऐसा। यह वचन द्रव्यार्थिक का प्रतिपादक = सूचक अथवा द्रव्यार्थिक स्वरूप है।

और एक प्रकार से अवयवार्थ :- 'पर्याय' का मतलब है द्रव्यत्वादिरूप (अवान्तर) विशेष जो कि यहाँ ऋजुसूत्रनय का विषय नहीं समझना। (ऋजुसूत्र नय शुद्ध विशेषवादी है द्रव्यत्व उस का विषय नहीं।) यही द्रव्यत्वादिरूप विशेष जिस वचन में सामान्यरूप से निश्चित है वैसा वचन है पर्यायिनिःसामान्य वचन। (यहाँ 'नि' उपसर्ग लेकर 'निश्चित' अर्थ किया है, प्राकृतशैली से 'स्स' द्विरुक्ति समझना।) मतलब कि द्रव्यत्वादि सामान्यविशेष का प्रतिपादक वचन। यह वचन (किसी रूप से विशेष- 25 निरूपक होने के कारण) अशुद्ध द्रव्यार्थिक सम्बन्धि जानना क्योंकि वह अशुद्धद्रव्यार्थिकरूप है अथवा उस का प्रदर्शक है।

अवशेष वचनविधि का और एक अर्थ :- अवशेष यानी द्रव्यार्थिक स्पर्शरिहत जो वचनविधि यानी वर्णानुपूर्वी है वह सप्रतिपक्ष (यानी द्रव्यार्थिक से विपरीत) है यानी द्रव्यार्थिकवचन के प्रतिपक्षरूप पर्यायार्थिकनयरूप अथवा उस का प्रतिपादक है, पर्याय सेवन (पर्याय का आश्रयण) करने से। यदि 30 यह पर्याय = विशेष का नाम नहीं जपेगा तो उसे अवशेष (द्रव्यार्थिकभिन्न) वचनविधि कौन मानेगा ?।।७।।

## [ द्रव्य-पर्याय संकीर्णताबोधार्थं ज्ञानानेकान्तनिरूपणम् ]

एवं तावत् द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिकभेदेन भेदमनुभवतां नयानां स्वरूपं प्रतिपाद्य अनेकान्तभावभावनयैवैषां सत्यता नान्यथेत्येतत्प्रतिपादनार्थं ज्ञानानेकान्तमेव तावदाह—

# (मूलम्) पज्जवणयवोक्कन्तं वत्थुं दव्वद्वियस्स वयणिज्जं। जाव दविओवओगो अपच्छिमवियप्पनिव्वयणो।।८।।

[व्याख्या] द्रव्यास्तिकस्य वक्तव्यं = परिच्छेद्यो विषयः, निश्चयकर्तृ वचनं निर्वचनम्, विकल्पश्च निर्वचनं च विकल्प-निर्वचनम्। न विद्यते पश्चिमं यस्मिन् विकल्पनिर्वचने तत् — तथा, तथाविधं तद् यस्य द्रव्योपयोगस्यासौ अपश्चिमविकल्पनिर्वचनः सङ्ग्रहावसानः इति यावत्, ततः परं विकल्पवचनाऽप्रवृत्तेः। यावद् अपश्चिमविकल्पनिर्वचनो द्रव्योपयोगः प्रवर्तते तावद् द्रव्यार्थिकस्य विषयो वस्तु, तच्च पर्यायाक्रान्तमेवः अन्यता ज्ञानाऽर्थयोरप्रतिपत्तेरसत्त्वप्रसिक्तः। न हि पर्यायाऽनाक्रान्तसत्तामात्रसद्भावग्राहकं प्रत्यक्षमनुमानं वा प्रमाणमस्ति, द्रव्यादिपर्यायाक्रान्तस्यैव सर्वदा सत्तारूपस्य ताभ्यामवगतेः।

यद्वा यद् वस्तु सूक्ष्मतर-तमादिबुद्धिना पर्यायनयेन स्थूल रूपत्यागेनोत्तरतत्तत्सूक्ष्मरूपाश्रयणाद् व्युत्क्रान्तम्

## [ द्रव्य-पर्यायों की अवियुक्तताप्रदर्शता ज्ञान अनेकान्तवाद ]

अवतरिणका :- इस प्रकार, द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक के भेद से स्वयं भी भेद धारण करने वाले नयों 15 का स्वरूप दिखाया। अब ८ वीं गाथा से यह दिखाना है कि उन नयों की सत्यता भी अनेकान्त स्वभाव की भावना के द्वारा ही हो सकती है, इस लिये अब ज्ञान में अनेकान्तगर्भता प्रदर्शित करते हैं —

गाथार्थ :- पर्यायनय से आक्रान्त वस्तु द्रव्यार्थिक का ग्राह्य (विषय) है, जहाँ तक अपश्चिम (= चरम) विकल्प-निर्वचन है (वहाँ तक) द्रव्योपयोग होता है।

व्याख्यार्थ :- ब्रव्यास्तिक का वाच्य (= प्राह्य) विषय समझने के लिये व्याख्याकार पहले उत्तरार्ध का याख्याकरण करते हैं :- निर्वचन यानी निश्चयकारक वचन। विकल्प और निर्वचन का समाहार द्वन्द्व एकवचन से सूचित किया है। जिस विकल्पनिर्वचन के पश्चिम (उत्तर) में कोई शेष नहीं ऐसे विकल्पनिर्वचन को अपश्चिम कहा गया है। (इस का तात्पर्य यह है कि 'शुक्ल' यह चरम विकल्पवचन है — उस के पहले ब्रव्य-मिट्टी-घट ये सब अचरम विकल्पवचन पर्यन्त ब्रव्योपयोग है वह ब्रव्यास्तिक का विषय समझना।) जो ब्रव्योपयोग ऐसे अपश्चिम विकल्प निर्वचनरूप यानी संग्रहणशील (= संक्षेपीकरणरूप या या सामान्यीकरणरूप) होता है — जिस के बाद विकल्पवचन (सामान्यीकरण) निरुद्ध हो जाता है ऐसा ब्रव्योपयोग ब्रव्यार्थिक का वाच्य विषय — वस्तु है और वह अनेकान्तदृष्टि से देखा जाय तो पर्यायाक्रान्त ही होता है। उस के बिना ज्ञान या अर्थ का भान असंभव होने से उन का सत्त्व लुप्त हो जायेगा। ऐसा कोई प्रत्यक्ष या अनुमान प्रमाण है नहीं जो पर्यायानासक्त सत्ता (सामान्य) मात्र की हस्ती का बोधक हो। प्रमाणद्वय (प्र० अनु०) से तो सर्वदा ब्रव्यादिपर्यायानुषक्त सत्तारूप का ही बोधन किया जाता है।

#### [ जहाँ तक द्रव्योपयोग वहाँ तक द्रव्यार्थिक विषय ]

अथवा, सूक्ष्मतर-सूक्ष्मतम आदि दृष्टिवाले पर्यायनय ने स्थूलरूपता को छोड कर उत्तरोत्तर तत्तत्

= गृहीत्वा त्यक्तम् यथा किमिदं मृत्सामान्यं घटादिभिर्विना प्रतिपत्तिविषयः ? यावत् शुक्लतमरूपस्वरूपो-ऽन्त्यो विशेषः एतद् द्रव्यार्थिकस्य वस्तु = विषयः यतो यावद् अपश्चिमविकल्पनिर्वचनोऽन्त्यो विशेषः तावद् द्रव्योपयोगः द्रव्यज्ञानं प्रवर्त्तते, न हि द्रव्यादयो विशेषान्ताः सदादिप्रत्ययाः विशिष्टैकान्तव्यावृत्तबुद्धि-ग्राह्मतया प्रतीयन्ते। न च तथाऽप्रतीयमानास्तथाऽभ्युपगमार्हा अतिप्रसङ्गात्।।८।।

## [शुद्धद्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिकास्तित्वं गगनपुष्पवत्]

तदेवं न सत्ता विशेषविरहिणी, नापि विशेषाः सत्ताविकला इति प्रदर्श्योपसंहरन्नाह— (मूलम्) दव्वद्विओ त्ति तम्हा नित्थि णओ नियम सुद्धजाईओ। ण य पज्जवद्विओ णाम कोई भयणाय उ विसेसो।।९।।

तस्माद् द्रव्यार्थिकः इति नयः शुद्धजातीयः विशेषविनिर्मुक्तो नास्ति 'नियमेन' इत्यवधारणार्थः विषयाभावेन विषयिणोऽप्यभावात्। न च पर्यायार्थिकोऽपि किश्चिद् नयः 'नाम' इति प्रसिद्धार्थः नियमेन 10 शुद्धस्वरूपः सम्भवितः सामान्यविकलात्यन्तव्यावृत्तविशेषविषयाभावेन विषयिणोऽप्यभावात्। यदि विषयाभावादिमौ सूक्ष्मरूप को पकड कर जिस वस्तु का व्युत्क्रमण यानी ग्रहण किया और छोड दिया (यह है पर्यायनय व्युत्क्रान्त वस्तु)। जैसे कि जिज्ञासा की जाय कि यह क्या है ? तब ज्ञाता पहले साधारण यह मिट्टी है — ऐसा द्रव्यबोध करता है, फिर यहाँ से ले कर अपश्चिमविकल्पनिर्वचन तक, यानी अतिअति शुक्ल है वहाँ तक) यह प्रतीति विषयभूत द्रव्य घटादि है, फिर श्वेत है, श्वेततर (= अधिकश्वेत) 15 श्वेततम है... (अत्यन्तश्वेत) है यहाँ तक द्रव्यार्थिक की विषयसीमा है। वहाँ तक द्रव्योपयोग यानी द्रव्यसंबन्धि ज्ञान प्रवृत्त रहता है। यहाँ व्याख्याकार यह स्पष्टता करते हैं कि द्रव्यादि से ले कर अन्त्य विशेष पर्यन्त जो सत्, द्रव्य, मिट्टी, घट शुक्ल शुक्लतर शुक्लतम इत्यादि प्रतीतियाँ हैं वे अन्यनयविषय से विनिर्मुक्त एकान्ततः भेदबुद्धि के सम्बन्धिरूप से प्रतीत नहीं होती। जिस रूप से वे प्रतीत नहीं होती उस रूप से वे स्वीकृतिपात्र भी नहीं हो सकती क्योंकि तब शशशींग आदि 20 का भी सत् आदिरूप से स्वीकार्य होने का अनिष्ट प्रसङ्ग होगा।

## [ शुद्ध द्रव्यार्थिक शुद्ध पर्यायार्थिक कोई है नहीं ]

अवतरिणका :- इस प्रकार, विशेषवियुक्त कोई सत्ता नहीं होती, और सत्तावियुक्त कोई विशेष नहीं होते — यह निर्दिष्ट कर के अब उपसंहार करते हैं —

गाथार्थ :- इस कारण से नियमतः शुद्धजातीय कोई द्रव्यार्थिक नहीं होता, और पर्यायार्थिक भी 25 नहीं होता। भजना से भेद होता है।।९।।

व्याख्यार्थ :- एकान्ततः भेद या समानता न होने से, विशेषवियुक्त शुद्धाभिमानीजातीय कोई द्रव्यार्थिक नय नहीं ही होता। 'नियम' पद अवधारण का द्योतक है। (नास्ति एव ऐसा समझना) जब विषय (विशेषवियुक्त सत्ता) नहीं है तो विषयी (तद्ग्राहि नय) कैसे होगा ? उपरांत, यह भी प्रसिद्ध है कि शुद्ध स्वरूपवाला पर्यायार्थिक कहा जाय ऐसा कोई नय नहीं ही है। 'नाम' शब्द इस तथ्य की 30 प्रसिद्धता का द्योतक है। यहाँ भी 'नियम' पद से अवधारण समझ लेना।

नयौ न स्तः यदुक्तम् 'तीर्थकरवचनसंग्रह' — इत्यादि तद् विरुध्यत इत्याह- भयणाय उ विसेसो = भजनायास्तु विवक्षाया एव विशेषः- 'इदं द्रव्यम् — अयं पर्याय' इत्ययं भेदः, तथा तद्भेदाद् विषयिणोऽपि तथैव भेद इत्यभिप्रायः। भजना च — सामान्यविशेषात्मके वस्तुतत्त्वे उपसर्जनीकृतान्वयीरूपं तस्यैव वस्तुनो यदसाधारणं रूपं तद् विवक्ष्यते तदा पर्यायनयविषयस्तद् भवतीति।।९।।

[ अन्योन्यनययोः तत्तद्विषययोरवस्तुता ]

एवंरूपभजनाकृतमेव भेदं दर्शयितुमाह-

# (मूलम्) दव्वद्वियवत्तव्वं अवत्थु णियमेण पज्जवणयस्स। तह पज्जववत्थु अवत्थुमेव दव्वद्वियनयस्स।।१०।।

पर्यायास्तिकस्य द्रव्यास्तिकाभिधेयमस्तित्वमवस्तु एव भेदरूपापन्नत्वात्, द्रव्यास्तिकस्यापि पर्यायास्ति-10 काभ्युपगता भेदा अवस्तुरूपा एव भवन्ति सत्तारूपापन्नत्वात्। अतो भजनामन्तरेणैकत्र सत्ताया अपरत्र च भेदानां नष्टत्वात् 'इदं द्रव्यम् एते च पर्यायाः' इति नास्ति भेदः। न च प्रतिभासमानयोर्द्रव्य-पर्याययोः

शंका :- यदि विषय न होने से शुद्धाभिमानी दो नय नहीं है तो तीर्थंकरवचनसंग्रहविशेषप्रस्तारमूलव्याकरणी द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक इत्यादि तीसरी गाथा से जो पहले कह आये हैं उस के साथ विरोध प्रसक्त होगा। समाधान :- 'भयणाय उ विसेसो' मतलब कि दोनों का विभाग विवक्षाभेदाधीन है, (यानी वास्तविक 15 नहीं है।) यह द्रव्य और ये पर्याय — ऐसा जो लौकिक या शास्त्रीय विषय या व्यवहारभेद है वह विवक्षाभेद से होता है। विषयभेद से विषयी नयों का भी भेद हो जाता है। यहाँ भजनाशब्द का अर्थ 'विवक्षा' कहा है — उस का स्पष्टीकरण :- वस्तुतत्त्व सामान्य-विशेषात्मक है, जब विशेष को गौण कर के पर्यायों में अनुगत अन्वयी रूप की प्रधानरूप से विवक्षा की जाती है तब 'द्रव्य' कहा जाता है और वह द्रव्यार्थिक का विषय बनता है। जब अन्वयीरूप को गौण करके उसी वस्तु के असाधारणरूप की विवक्षा की जाय तब वह द्रव्यार्थिक का विषय बनता है।। १।।

#### [ अन्योन्य नय से तत्तद् विषय की अवस्तुता ]

अवतरिणका :- पूर्वगाथा में भजनाकृत भेद का निर्देश किया है, अब उस के स्वरूप का निरूपण 90 वीं गाथा में करते हैं —

गाथार्थ :- द्रव्यार्थिक का वक्तव्य पर्यायनय की अवश्य अवस्तु है। तथा पर्यायनय की वस्तु 25 द्रव्यार्थिकनय की अवश्य अवस्तुरूप है।।१०।।

व्याख्यार्थ :- द्रव्यास्तिक प्रतिपाद्य अस्तित्व (= सत्तासामान्य) पर्यायास्तिकनय की दृष्टि में वस्तुरूप है ही नहीं, क्योंकि वह तो भेदरूप के प्रति झुक कर बैठा है। तथा, पर्यायास्तिक स्वीकृत भेद (= विशेष) द्रव्यास्तिक की दृष्टि में अवस्तुरूप (= मिथ्या) ही है क्योंकि वह सत्ता की ओर झुका है। ये दोनों जब परस्पर विरुद्ध बिन्दु पर जा बैठे हैं तब भजना ही (विवक्षा ही) यहाँ सामञ्जस्य कर सकती है। भजना के बिना एक और सत्ता नाशाभिमुख है तो दूसरी ओर भेद नाशाभिमुख हैं, तो 'यह द्रव्य — ये पर्याय' ऐसा भेद (विभाग) कैसे होगा ?

कथं पर्यायास्तिक-द्रव्यास्तिकाभ्यां प्रतिक्षेप इति वक्तव्यम्, यतः प्रतिभासोऽप्रतिभासस्य बाधकः न तु मिथ्यात्वस्य, मिथ्यारूपस्यापि प्रतिभासनात् । तथाहि, पर्यायास्तिकः प्राह — न मया द्रव्यप्रतिभासो निषिध्यते तस्यानुभूयमानत्वात्, किन्तु विशेषव्यतिरेकेण द्रव्यस्याऽप्रतिभासनात् अव्यतिरेके तु व्यक्तिस्वरूपवत् तस्यानन्वयात् उभयरूपतायाश्चैकत्र विरोधात् गत्यन्तराभावात् द्रव्यप्रतिभासस्तत्र मिथ्यैव । विशेषप्रतिभासस्त्वन्यथा, बाधकाभावात् । यतः प्रतिक्षणं वस्तुनो निवृत्तेर्नाशोत्पादौ पर्यायलक्षणं न स्थितिः । द्रव्यार्थिकस्तु भजनोत्थापित- 5 स्वरूपः प्राह— अस्माकमप्ययमेवाभ्युपगमः न विशेषप्रतिभासप्रतिक्षेपः किन्तु तस्य भेदाभेदोभयविकल्पैर्वाध्य-मानत्वाद् मिथ्यारूपतैव अभेदप्रतिभासस्तु अनुत्पादव्ययलक्षणस्य द्रव्यस्य तद्विषयस्य सर्वदाऽवस्थितेरबाध्य-मानत्वात् सत्य इति । १९० । ।

## [ उत्पाद-व्यय-ध्रौव्ये नयद्वयस्य स्वस्वाभ्युपगमः ]

कल्पनाव्यवस्थापितपर्यायास्तिक-द्रव्यास्तिकयोरेवंलक्षणप्रदर्शितस्वरूपयोर्मिथ्यारूपताप्रतिपत्तिः सुकरा 10 भविष्यतीत्याह-

शंका :- परीक्षक को द्रव्य एवं पर्याय दोनों का प्रतिभास होता है, तब क्रमशः पर्यायास्तिक और द्रव्यास्तिक कैसे उन का अपलाप कर सकता है ?

उत्तर :- प्रश्न अयोग्य है, प्रतिभास/अप्रतिभास अन्योन्य विरुद्ध है अतः प्रतिभास वाध करेगा तो अप्रतिभास का बाध करेगा, लेकिन द्रव्य या पर्याय के मिध्यात्व का बाध कैसे करेगा ? प्रतिभास तो 15 मिध्याल्प का भी होता है। देखिये — (दोनों नय एक दूसरे का विरोध कैसे करते हैं यह देखिये—) पर्यायास्तिक बोलता है — मैं द्रव्यप्रतिभास का इनकार नहीं करता क्योंकि द्रव्यप्रतिभास तो अनुभवगोचर जरूर है, सिर्फ बात यह है कि विशेष से पृथक् द्रव्य का स्वतन्त्र प्रतिभास नहीं होता। यदि अपृथग्रूप से व्यक्तिस्वरूप जैसे व्यक्ति के साथ भासित होता है ऐसे यदि द्रव्य भी अपृथक् रूप से पर्याय के साथ भासित होगा तो मुसीबत यह होगी कि प्रमाणसिद्ध पर्यायों के साथ उस का अन्वय 20 (मेल) तो नहीं हो पायेगा, एक वस्तु में विरुद्ध उभयरूपता भी स्वीकाराई नहीं है, आखिर अन्य गित न होने से द्रव्यप्रतिभास को मिध्या ही करार देना पडेगा। विशेष (पर्याय) प्रतिभास को मिथ्या नहीं कह सकते क्योंकि उस का कोई बाधक नहीं है, क्योंकि क्षण-क्षण वस्तु की जो निवृत्ति दिखती है वह सिद्ध करती है कि उत्पत्ति-विनाश पर्याय ही वस्तु का स्वरूप है स्थिति नहीं। भजना जब द्रव्यास्तिक को स्वरूपपृच्छा करती है तो वह कहता है — हमारा भी तुल्यरूप से यही अभिगम है — हम भी 25 विशेषप्रतिभास का इनकार नहीं करते किन्तु विशेष के प्रति द्रव्यभिन्न/द्रव्यअभिन्न विकल्प लगाने पर वह बाधित हो जाता है अतः पर्यायप्रतिभास मिथ्या ही है। अतः उत्पत्ति-व्ययरहित स्थितिरूप अभेद का प्रतिभास तो सत्य ही है क्योंकि उस के विषयभूत द्रव्य की स्थिरता में कोई बाधापादन है नहीं।।।।।

## [ उत्पत्ति-व्यय-स्थिति के बारे में नयद्वय का अभिप्राय ]

द्रव्यास्तिक-पर्यायास्तिक का विभाग तो कल्पनाप्रेरित है और तथाविध अपने अपने लक्षणों के 30 द्वारा उन का स्वरूप प्रदर्शित किया गया है, उस के आधार पर उन की मिथ्यारूपता की प्रतीति सरलता से हो सकेगी — इस आशय से गाथा ११ में कहते हैं —

20

# (मूलम्-) उप(प्प)ज्जंति वियंति य भावा नियमेण पज्जवणयस्स। दव्वद्विअस्स सव्वं सया अणुप्पन्नमविणद्वं।।११।।

उत्पद्यन्ते = प्रागभूत्वा भवन्ति विशेषेण निरन्वयरूपतया गच्छन्ति = नाशमनुभवन्ति भावाः = पदार्थाः — नियमेन इत्यवधारणे पर्यायनयस्य मतेन — प्रतिक्षणमृत्पाद-विनाशस्वभावा एव भावाः पर्याय-नयस्याभिमताः। द्रव्यार्थिकस्य सर्वं वस्तु सदा अनुत्पन्नमविनष्टम् आकालं स्थितिस्वभावमेवेति मतम्। एतच्च नयद्वयस्याभिमतं वस्तु प्राक् प्रतिपादितमिति न पुनरुच्यते।।१९।।

परस्परनिरपेक्षं चोभयनयप्रदर्शितं वस्तु प्रमाणाभावतो न सम्भवतीत्याह-

(मूलम्) दव्वं पज्जवविउयं दव्वविउत्ता य पज्जवा णित्थ। उप्पाय-ट्विइ-भंगा हंदि दवियलक्खणं एयं।।१२।।

दव्वं पर्यायिवयुक्तं नास्ति मृत्पिण्ड-स्थास-कोश-कुशूलाद्यनुगतमृत्सामान्यप्रतीतेः । द्रव्यविरहिताश्च पर्यायाः न सन्ति अनुगतैकाकारमृत्सामान्यानुविद्धतया मृत्पिण्ड-स्थास-कोश-कुशूलादीनां विशेषाणां प्रतिपत्तेः । अतो द्रव्यार्थिकाभिमतं वस्तु पर्यायाक्रान्तमेव न तद्विविक्तम्, पर्यायाभिमतमपि द्रव्यार्थानुषक्तं न तद्विकलम्, परस्परविविक्तयोः कदाचिदप्यप्रतिभासनात् । किंभूतं पुनर्दव्यमस्तीत्याह — उत्पाद-स्थिति-भङ्गा यथाव्यावर्णित-

गाथार्थ :- पर्यायनय में नियमतः भावों का उत्पत्ति-व्यय चलता है। द्रव्यार्थिक नय में हरहमेश ् 15 सब कुछ उत्पत्तिविनाशरहित है।।९९।।

व्याख्यार्थ :- पर्यायनय अभिमत पदार्थ नियमतः (अवश्य) उत्पन्न होते हैं यानी पूर्व में न हो कर वर्त्तमान में होते हैं तथा विशेषरूप से यानी निरन्वय (बिना कारण) चले जाते हैं, नाश का अनुभव करते हैं। मतलब भाव क्षण-क्षण में उत्पत्ति-विनाशधर्मी होते हैं। द्रव्यार्थिक मत में सर्व वस्तु सदा के लिये अनुत्पन्न अविनष्ट होती है, सर्वकाल में स्थिर स्वभाव होती है। १९९।।

## [ द्रव्य का लक्षण उत्पाद-व्यय-ध्रुवता ]

अवतरिणका :- दो नय के द्वारा निरूपित वस्तु परस्परनिरपेक्ष नहीं हो सकती, परस्परनिरपेक्ष होने पर उस का साधक कोई प्रमाण न होने से एकान्त वस्तु की संगति नहीं हो सकती यह तथ्य १२ वीं गाथा से कहते हैं —

**गाथार्थ** :- पर्यायिविहीन द्रव्य नहीं होता, पर्याय द्रव्यविहीन नहीं होता। उत्पाद-स्थिति-व्यय यह 25 द्रव्य का सही लक्षण है।।१२।।

व्याख्यार्थ :- द्रव्य कभी पर्यायमुक्त नहीं हो सकता, मिट्टी-तास-कोश-कुशूल इत्यादि विशेषों में मिट्टी समानरूप से प्रतीत होती है। पर्याय कभी द्रव्यरहित नहीं रह सकते। सर्व में अन्तर्भूत एकाकार मिट्टीरूप सामान्य से अनुविद्ध हो कर ही मिट्टी-तास-कोश-कुशूल आदि विशेषरूपों की प्रतीति होती है। सारांश, द्रव्यार्थिकमान्य (द्रव्य) वस्तु पर्यायानुषक्त ही होती है, पर्यायरहित नहीं होती, एवं पर्यायास्तिकमान्य (पर्याय) वस्तु द्रव्यरूप अर्थ से अनुविद्ध ही होती है, उस से रहित नहीं, कभी भी द्रव्य-पर्याय एक दूसरे से पृथक् भासित नहीं होती। 'द्रव्य का स्वरूप कैसा है' — इस प्रश्न के उत्तर में उत्तरार्ध में कहते हैं — परस्पर अपृथगभाव से रहने वाले उत्पाद-स्थिति-व्यय — जिन का स्वरूप पहले कहा

स्वरूपाः परस्पराविनिर्भागवर्त्तिनः, 'हन्दि' इत्युपप्रदर्शने, द्रव्यलक्षणं = द्रव्यास्तित्वव्यवस्थापको धर्मः एतद् दृश्यताम्, यतः पूर्वोत्तरपर्यायपरित्यागोपादानात्मकैकान्वयप्रतिपत्तिः तथाभूतद्रव्यसत्त्वं प्रतिपादयतीत्युत्पाद-व्ययध्रौव्यलक्षणं वस्त्वभ्युपगन्तव्यम्। एतच्च त्रितयं परस्परानुविद्धम् अन्यतमाभावे तदितरयोरप्यभावात्। सविस्तरं उत्पादादेरन्योन्याविनाभावित्वोपपादनम् ]

तथाहि न ध्रौव्यव्यतिरेकेण उत्पाद-व्ययौ सङ्गतौ, सर्वदा सर्वस्यानुस्यूताकारव्यतिरेकेण विज्ञान- 5 पृथिव्यादिकस्याऽप्रतिभासनात् । न चानुस्यूताकारावभासो बाध्यत्वादसत्यः तद्बाधकत्वानुपपत्तः । यतोऽ- नुस्यूताकारस्य विशेषप्रतिभासो बाधकः परिकल्प्येत, स एव चानुपपन्नः । तथाहि अनुगतरूपे Аप्रतिपन्ने ऽप्रतिपन्ने वा विशेषावभासोऽभ्युपगम्येत ? यदि Аप्रतिपन्ने तदा विकमनुस्यूतप्रतिभासात्मको विशेषप्रतिभासः, उत कित्व्व्यतिरिक्तः इति कल्पनाद्वयम् । व्यद्यव्यतिरिक्तः तदा ध्रौव्यावभासस्य मिथ्यात्वे विशेषावभासस्यापि तदात्मकत्वाद् मिथ्यात्वापत्तेः कथमसौ तस्य बाधकः ? अथ विद्वितीयो विकल्पस्तन्नापि ध्रोव्यप्रतिभासमन्तरेण 10 स्थास-कोशादिप्रतिभासस्य तद्व्यतिरिक्तस्याऽसंवेदनात् कथं तद्बाधकतोपपत्तिः ? न चाक्षव्यापारानन्तर- मन्वयप्रतिभासनमन्तरेण विशेषप्रतिभास एवोपजायत इति वक्तव्यम् प्रथमाक्षव्यापारे प्रतिनियतदेशवस्तुमान्नस्यैव जा चुका है — वही द्रव्य का लक्षण है, मतलब द्रव्य के अस्तित्व को निश्चित करानेवाला धर्म है — यह समझ लो। कारण :- पूर्वपर्याय त्याग — उत्तरपर्यायग्रहण उभयात्मक एक अन्वयी तत्त्व की प्रतीति तथाविध (त्रितय युक्त) द्रव्य के सत्त्व का स्पष्ट निर्देश करती है, अतः वस्तु का उत्पाद- 15 व्यय-स्थिति रूप लक्षण स्वीकार लेना चाहिये। उत्पादादि तीनों ही एक-दूसरे से मिले-जुले ही होते हैं, उन में से एक के भी न होने पर अन्य दो भी नहीं रह पार्येग।

#### [ उत्पादादि तीनों के अविनाभावित्व का उपपादन ]

उत्पादादि तीन का अनुषंग किस तरह है यह देखिये — ध्रुवता के बिना उत्पाद-व्यय सिद्ध नहीं हो सकते। कारणः- कभी किसी को अनुगत आकार विहीन विज्ञान या पृथ्वी आदि भेदों का प्रतिभास 20 नहीं होता। नहीं कह सकते कि 'अनुगताकार बाध्य होने से असत्य है' — क्योंकि उसका कोई बाधक प्रमाणोपलब्ध नहीं है। यदि कल्पना कर ले कि विशेषप्रतिभास अनुगताकार (= सामान्य तत्त्व) का बाधक है — तो वह भी संगत नहीं। देखिये — <sup>A</sup>ज्ञात अनुगताकार के बाद बाधक विशेषप्रतिभास होगा या <sup>B</sup>अज्ञात अनुगताकार के ? यदि ज्ञात होने के बाद, तो वह विशेष प्रतिभास <sup>a</sup>अनुगताकारप्रतिभास से अभिन्न होगा या <sup>b</sup>भिन्न ? ये जो दो कल्पना है उसमें अभिन्न कल्पना मान लेंगे तो यह विपदा 25 आयेगी कि अनुगताकारप्रतिभास (यानी ध्रुवता का भान) को यदि मिथ्या मानेंगे तो तदात्मक होने से विशेषप्रतिभास में भी मिथ्यात्व प्रसक्ति होगी। फिर वह मिथ्या प्रतिभास दूसरे का बाधक बनेगा कैसे ? यदि वह विशेष प्रतिभास सामान्यप्रतिभास से भिन्न होगा तो ऐसा होगा कि मिट्टीतत्त्व के ध्रुवता-प्रतिभास के बिना मिट्टी अन्तर्भूत स्थास, कोशादि के प्रतिभासों का स्वतन्त्ररूप से प्रतिभास का संवेदन न होने के कारण जो है नहीं वह बाधक कैसे होगा ?

#### [ इन्द्रियसंनिकर्ष के बाद अन्वयभान की उपपत्ति ]

यदि कहें कि — 'इन्द्रियव्यापार उत्तरक्षण में अन्विय तत्त्व प्रतिभास न हो कर विशेष प्रतिभास ही निपजता है' — तो ऐसा मत बोलना, क्योंकि प्रथम प्रथम इन्द्रियसंनिकर्ष से तो प्रतिनियत देश 15 के कारण संशयादि अनुभूति हो सकती है।

प्रतीतेः, अन्यथा तत्र विशेषावभासे संशयाद्यनुत्पत्तिप्रसिक्तः, विशेषावगतेस्तिद्वरिधित्वात्। न च तदुत्तरकाल-भाविसादृश्यिनमित्तैकत्वाध्यवसायनिबन्धनेयं संशयाद्यनुभूतिः, प्राग् विशेषावगमे एकत्वाध्यवसायस्यैवाऽ-सम्भवात्। अनुभूयते च दूरदेशादौ वस्तूनि सर्वजनसाक्षिकी प्राक् सामान्यप्रतिपत्तिः, तदुत्तरकालभाविनी च विशेषावगितः। अत एव अवग्रहादिज्ञानानां कालभेदानुपलक्षणेऽपि क्रमोऽभ्युपगन्तव्यः, उत्पलपत्रशत-व्यतिभेद इव।

<sup>B</sup>द्वितीयविकल्पोऽप्यत एवाऽनभ्युपगमाहोंऽनुगताकाराऽप्रतिपत्तौ तद्विशेषावभासस्याऽसम्भवादिति । न हि मूल-मध्याग्रानुस्यूतस्थूलैकाकारप्रतिभासनिहनवे विविक्ततत्परमाणुप्रतिभासाऽनपह्नव इति कृतस्तस्य स्विवषय-व्यवस्थापनद्वारेणान्यबाधकत्वम् ? न चैकत्वप्रतिभासस्य मिथ्यात्वम् तद्विषयस्य विकल्प्यमानस्याऽघट-मानत्वादिति वक्तव्यम्, विकल्पमात्रात् प्रमाणस्यान्यथात्वाऽयोगात् । न चानुगतावभासस्याऽप्रामाण्यम्, तिन्नबन्धनाभावात् । न च क्षणिकानेकिनरंशपरमाण्ववभासस्तन्निबन्धनम्, तस्याभावात् । न ह्यसंवेद्यमानस्त-थाभूतावभासः प्रमाणम् इतरद् वा, प्रतीतिधर्मत्वात् प्रमाणेतरयोः । न च सञ्चितपरमाणुनिबन्धन एवायमनुस्यूत-में अवस्थित वस्तुसामान्य की ही प्रतीति होती हैं । यदि ऐसा नहीं माने तो वहाँ पहले से विशेषप्रतिभास मान लेने पर संशय की उत्पत्ति कभी कभी होती है वह होगी ही नहीं । कारण :- विशेषभान संशय का विरोधी है । शंका :- इन्द्रियसंनिकर्षजन्य विशेषभान के बाद होनेवाले सादृश्यमूलक एकत्वाध्यवसाय

उत्तर :- पहले ही यदि विशेषभान हो गया तो बाद में एकत्व के अध्यवसाय का संभव ही नहीं रहता। यह सर्वजनअनुभवगोचर है कि वस्तु दूरदेश में हो तब पहले उस का सामान्यबोध ही होता है, विशेषभान तो आगे बढ़ने पर बाद में होता है। इसी लिये तो इन्द्रियजन्य मितज्ञान में प्रथमतः अपाय नहीं हो जाता किन्तु अवग्रह इहा अपाय क्रमशः ही होते हैं भले उन में कालभेद उपलक्षित न होता हो, वह मानना ही पड़ेगा, जैसे कमल के शत पत्रों के वेध की घटना में क्रम उपलक्षित न होने पर भी क्रम माना जाता है।

## [ सामान्यअबोधदशा में विशेषभान असंभव ]

**B**प्रथम सामान्य बोध फिर विशेषबोध यह सर्व जनानुभविसद्ध है इसी लिये मूल दूसरा विकल्प, अनुगताकार अज्ञात रहने पर विशेष का बोध, यह विकल्प स्वीकृतिपात्र नहीं है, क्योंकि जिस वस्तु 25 का अनुगताकार अज्ञात है उस के विशेषाकार का भान असम्भव है। यदि मूल-मध्य-अग्र भागों में ओतप्रोत स्थूल-एक सामान्याकार वस्तु के भान का अपलाप कर देंगे तो पृथक्-पृथक् उस वस्तु के परमाणु के अवबोध का अपलाप सुतरां हो कर रहेगा, इस स्थिति में विशेषावबोध (जो स्वयं सिद्ध नहीं है) अपने विषय की स्थापना के द्वारा अन्य (सामान्यबोध) का बोध कैसे करेगा ? 'एकत्वबोध तो मिथ्या है क्योंकि उस का विषय (सामान्य) विकल्पशाण के ऊपर खरा नहीं उतरता' — ऐसा अत कहना क्योंकि यह भी आप का एक विकल्पमात्र ही है उस से प्रमाण को उलटाया नहीं जा सकता। अनुगतप्रतीति में अप्रामाण्य नहीं है क्योंकि अप्रामाण्य का वहाँ कोई प्रयोजक (बाध प्रतीति आदि या विसंवाद आदि) नहीं है। क्षणिक-अनेक-निरंश परमाणु के अवभास को अनुगतप्रतीति के अप्रामाण्य

स्थूलावभासः, सञ्चितेष्वपि तेषु प्रत्येकं समुदितेषु वा स्थूलरूपतायाः परेणानभ्युपगमात्, सञ्चयस्य च वस्तुरूपस्यैकस्य द्रव्यपक्षोक्तदोषप्रसक्तितोऽनिष्टेः। न चाऽन्यथावभासोऽन्यथाभूतार्थव्यवस्थापकः अतिप्रसक्तेः। तन्नालंबनप्रत्ययतया परमाणवः स्थूलावभासजनकाः तत्र स्वरूपानर्पकत्वेनाऽप्रतिभासनात्। स्थूलाकारस्य वा तेष्वनुस्यूतज्ञानावभासिनो भावेऽनुगतव्यावृत्तहेतुफलरूपभावाभ्युपगमात् परवादाभ्युपगमप्रसक्तिः।

यदि च स्तम्भादिप्रतिभासो मिथ्या तर्हि 'अतथाभूते तथाभूतारोपणं मिथ्या' इत्यन्यथाभूतवस्तुसद्भावावेदकं 5 प्रमाणं वक्तव्यम्। तच्च न प्रत्यक्षम् उक्तोत्तरत्वात्। नाप्यनुमानम् क्षणिक-परस्परविविक्तपरमाणुस्वभाव-भावकार्याऽदर्शनात् स्थूलैकस्वभावस्य चोपलभ्यमानस्य न तत्कार्यत्वम्, तस्याऽवस्तुसत्त्वेन परैरभ्युपग-मात्। न चाऽवस्तुसत् कस्यचिद् व्यवस्थापकम् अतिप्रसङ्गात्। वस्तुसत्त्वेऽपि न तस्य क्षणिकविविक्त-परमाणुव्यवस्थापकत्वम् तस्य तद्विरुद्धत्वात्। न हि पावकप्रतिभासो जलव्यवस्थापकत्वेन प्रसिद्धः। का प्रयोजक नहीं कह सकते, क्योंकि वैसा कोई परमाणु अवभास प्रमाणिसिद्ध नहीं है। असंवेद्यमान 10 परमाणु-अवभास को प्रमाण या मिथ्या नहीं बता सकते क्योंकि प्रामाण्य/अप्रामाण्य प्रतीतिधर्म है, परमाणु प्रतीत ही नहीं है तो उस के प्रामाण्य की चर्चा ही कैसे ?

### [ स्थूलावभास समुदितपरमाणुमूलक नहीं है ]

यदि अनुगत स्थूलावभास को परमाणुसञ्चयमूलक बताया जाय तो वह जूठा है क्योंकि स्थूलरूपता न तो सञ्चित एकैक परमाणु में आप को स्वीकार्य है न तो समुदितपरमाणुवृन्द में, फिर स्थूलरूपता 15 का बोध होगा ही कैसे ? यदि आप परमाणुसञ्चय को एक वस्तुरूप मान लेंगे तो स्थूल-एकद्रव्य वाद पक्ष में आपने जो दोषारोपण किया है वह सब अब आप के पक्ष में प्रसक्त होगा — जो आप को इष्ट नहीं है। एकप्रकार का बोध अन्य प्रकार के अर्थ का निश्चायक नहीं बन सकता, अन्यथा अश्व का बोध गधे का निश्चायक हो जायेगा — यह अतिप्रसंग होगा। फिलतार्थ :- परमाणु स्वविषय प्रतीतिमात्र से स्थूलाकार बोध का कारण नहीं हो सकते क्योंकि वे (परमाणु) बोध में अपने आकार 20 का (स्थूलाकार का) अर्पण करते हो ऐसा दिखता नहीं है। यदि आप मान लेंगे कि परमाणु में, अनुगताकार ज्ञान में भासमान स्थूलाकार की वास्तविक सत्ता है, तब तो अनुगताकारबोध जो कारण है और व्यावृत्ताकार बोध जो फल है — इस हेतु-फल भाव का स्वीकार कर लेने पर प्रतिवादीमत का स्वीकार ही गले पड़ेगा।

#### [ स्थूल-एक स्तम्भादि के प्रतिभास में मिथ्यात्व अप्रमाण ]

स्थायित्ववादी उत्पाद-व्ययवादी को पूछता है क्या स्तम्भादि प्रतिभास मिथ्या है ? मिथ्या की व्याख्या है अतथाभूत (शुक्ति आदि) में तथाभूत (रजनादि) का आरोपज्ञान। यदि स्तम्भादि भान मिथ्या है तो वह 'अतथाभूतवस्तुसत्' हो ऐसा घोषित करनेवाला प्रमाण दिखाना चाहिये। वह प्रमाण प्रत्यक्ष हो सकता है ? नहीं, पहले ही उस का कारण कह दिया है। क्या अनुमान है ? नहीं, विधिसाधक अनुमान स्वभाविलंगक या कार्यिलंगक होता है, यहाँ स्तम्भादि वस्तु में क्षणिक परस्पर भिन्न परमाणु 30 स्वभाव रूप लिंग का अथवा वैसे तथाविध परमाणु के किसी कार्य लिंग का उपलम्भ है नहीं। क्या स्थूल-एक उपलभ्यमान (स्तम्भादि) उन परमाणुओं का कार्य लिंग है ? नहीं, क्षणिक वाद में स्थूल

न च वनादिप्रत्ययतः शिंशपादिविशेषावगितिरिवात्रापि भविष्यतीति वक्तव्यम्, शिंशपादेः प्राक् प्रतिपत्तेर्वनादेश्च तद्धर्मतया वस्तुत्वान् परमाणूनां न कदाचनापि प्रतिपत्तिः। नापि तद्धर्मतया वस्तुत्वाभ्युपगमः स्थूलस्य पराभ्युपगमविषयः, वस्तुत्वाभ्युपगमे तु तस्य स्यात् सूक्ष्मव्यवस्थापकता, सूक्ष्मापेक्षितत्वात् स्थूलस्य, अन्यथा तदयोगात्। सूक्ष्मपर्यन्तरूपश्च परमाणुः, तस्याभेद्यत्वात्। भेद्यत्वे वाऽवस्तुत्वापत्तेः तदवयवानां परमाणु- त्वापत्तिः, भेदपर्यन्तलक्षणत्वात् परमाणुस्वरूपस्य।

न च ध्रौव्योत्पत्तिव्यतिरेकेण प्रतिक्षणिवशरारुताऽणूनामिष सम्भवित । तयोरभावे एकक्षणिवितनामिष तेषामभावात् कृतो विनश्चरत्वम् ? अथ देश-कालिनयतस्य स्थैर्याभावेऽिष क्विचत् कदाचित् पदार्थस्य वृत्तरेरन्यदाऽन्यत्र च निवृत्तिः । नैतदेवम्, अन्यदाऽन्यत्र चाऽवृत्तेरेवाऽिनश्चयात् । तथाहि— कार्यएक अवयवी रूप कार्य अवस्तुभूत होने से स्वीकार्य नहीं है । अवस्तु किसी का निश्चायक (= साधक) नहीं हो सकता । अन्यथा शशसींग भी गोशृंग का साधक वन बैठेगा । यदि स्थूल पदार्थ वस्तुभूत मान लेंगे तो भी वह क्षणिक परस्परिभन्नपरमाणु का साधक नहीं हो सकता क्योंकि तब हेतु ही विरुद्ध होगा । (स्थूल स्थायि एक कार्य क्षणिक भिन्न सूक्ष्म का विरोधी है ।) अग्नि का प्रतिभास कभी स्विवरुद्ध जल का निश्चायक हो नहीं सकता । शंका :- जैसे स्थूल एक भासमान जंगल की प्रतीति से सीसम आदि विशेषों का बोध होता है वैसे यहाँ भी स्थूल कार्य भान से क्षणिक परमाणु आदि विशेषों का अवबोध क्यो नहीं होगा ? उत्तर :- इस लिये कि वहाँ पहला बोध सीसम आदि का होता है, बाद में समूहात्मक जंगल का उन के धर्मरूप से, क्योंकि समूहात्मक वन तो सीसम आदि का धर्म है, और दोनों ही वस्तु है एवं प्रत्यक्ष है । एक अवस्तु, दूसरी वस्तु ऐसा नहीं है ।

दूसरी और परमाणुओं का तो कभी भी प्रत्यक्ष बोध होता नहीं है। तथा, क्षणिकवाद में परमाणुओं के धर्मरूप से स्थूल में वस्तुत्व का स्वीकार किया नहीं जाता। हाँ यदि स्थूल को (अवयवी को) वस्तुरूप स्वीकारा जाय तो उस के सूक्ष्म अवयवरूप से परमाणुओं की निश्चायकता मानी जा सकती है, क्योंकि स्थूल हमेशा सूक्ष्मसापेक्ष ही होता है, अन्यथा सूक्ष्मता की संगति ही नहीं होगी। सूक्ष्मता की चरम सीमा ही परमाणु हैं, क्योंकि वह अभेद = अविभाज्य है। अथवा उसे विभाज्य मानेंगे तो उन में अवस्तुत्व की आपित्त होगी। स्थूल एवं परमाणु से अतिरिक्त हो वह शशसींगवत् अवस्तु होती है। तथा, परमाणु का भी भेद होने पर उन कें अवयवों में ही वास्तव परमाणुत्व संगत होगा, क्योंकि 25 भेद की चरम सीमा ही परमाणु का स्वरूप होता है।

स्थैर्य एवं उत्पत्ति के बिना प्रतिक्षणिवनाश भी अणुओं का सिद्ध नहीं होगा, उत्पत्ति के बिना अणु ही नहीं होगा तो विनाश किस का ? स्थैर्य के विना एक क्षण अवस्थिति कैसे रहेगी ? इन दोनों के अभाव में विनश्वरता कैसे घटेगी ? शंका :- प्रत्येक अणु की नियतदेशीयता और नियतकालता स्वभावतः ही होती है। अतः बिना स्थैर्य के नियत देश-काल में स्वभावमूलक परमाणु की वृत्ति हो जायेगी, अन्य देशकाल में उन का विरह रहेगा। उत्तर :- यह शंका वास्तविक नहीं है, अन्य देशकाल में विरह का निश्चय कौन कैसे करेगा ? देखिये — कार्य-कारण (पूर्वक्षण की और उत्तर क्षण की वस्तु) में परस्परभेद किस तरह मानेंगे ? क्या यह भेद कथंचित् ओतप्रोत एक आकार धारण

www.jainelibrary.org

कारणयोः परस्परतो व्यावृत्तिः कथञ्चिदनुस्यूतमेकमाकारं बिभ्रतोर्विज्ञानग्राह्यग्राहकाकारयोरिवापरित्यक्त-तादात्म्यस्वरूपयोः, आहोस्वित् घट-पटयोरिवात्यन्तभिन्नस्वरूपयोः इत्यत्र न निश्चयः।

किञ्च, प्रत्यक्षेणैव हेतु-फलयोः कथञ्चित्तादात्म्यस्य निश्चयाद् न घट-पटयोरिवात्यन्तव्यावृत्तिस्तयोः परस्परतोऽभ्युपगन्तव्याः। न ह्यध्यक्षतः प्रसिद्धस्वरूपं वस्तु तद्भावं प्रमाणान्तरमपेक्षते, अग्निरिवोष्णत्व-निश्चये। न च कालभेदान्यथानुपपत्त्या प्रतिक्षणं भेदेऽपि पूर्वोत्तरक्षणयोः कथंचित्तादात्म्यं वस्तुनो विरुध्यते <sup>5</sup> येनाध्यक्षविरुद्धो निरन्वयविनाशः कल्पनामनुभवित, अध्यक्षविरोधेन प्रमाणान्तरस्याऽप्रवृत्तेः। न चानुवृत्ति-व्यावृत्त्योः परस्परं विरोधेकान्ताभ्युपगमे विज्ञानमात्रमि सिध्येदिति कृतः क्षणस्थितिर्भावानां निरन्वया व्यावृत्तिर्वा सिद्धिमासादयेत् ? अन्तर्विहश्च भावानामनुगत-व्यावृत्तात्मकत्वात् प्रमाणतस्तथैवानुभवात् तत्स्व-रूपाभावे निःस्वभावतया भावाऽभावप्रसक्तेः। यदि च परस्परव्यावृत्तस्वभावानां परमाणूनां कथंचिदनुवृत्त-

करनेवाले, तादात्म्य का सर्वथा त्याग न करनेवाले, कार्य-कारण दोनों के बीच होगा, जैसे कि कथंचिदेकाकार 10 ग्राह्य-ग्राहक उभयरूप विज्ञान में होता है ? या फिर घट-वस्त्र की तरह सर्वथा भिन्न स्वरूप कार्य-कारण के बीच होगा ? — इस तरह कोई निश्चय नहीं है अत एव अन्य देश-काल में अवृत्ति स्वीकारपात्र नहीं रहती।

#### [ कारण-कार्य में अंशतः भेदाभेद का समर्थन ]

यह भी अनुभविसिद्ध है — उपादान कारण और कार्य (मिट्टी एवं घट) में प्रत्यक्ष से ही अंशतः 15 तादात्म्य निश्चित होता है। अतः घट-वस्त्र की तरह उन में परस्पर अत्यन्त भेद स्वीकारार्ह नहीं है। जिस वस्तु का स्वरूप प्रत्यक्षप्रसिद्ध है उस के निर्णय के लिये अन्य प्रमाण की अपेक्षा नहीं रहती, उदा॰ अग्नि के स्पार्शन प्रत्यक्ष से उष्णता का निश्चय हो जाने के बाद अन्य प्रमाण की खोज करनी पड़ती नहीं। हाँ, कालभेद (यानी वस्तु में अतीतादि अवस्थाभेद), वस्तु में प्रतिक्षण परिवर्त्तन के स्वीकार के बिना घट नहीं सकता, तथापि पूर्वोत्तर क्षण में वस्तु का तादात्म्य या एकत्व विरोधाकान्त नहीं 20 है जिस से कि प्रत्यक्षविरुद्ध निरन्वयनाश की कल्पना का शरण लेना पड़े, जहाँ प्रत्यक्ष का विरोध है वहाँ अन्य प्रमाण आगे आने का साहस नहीं करता। फलतः सिद्ध होता है कि प्रत्येक वस्तु में कथंचित् अनुवृत्ति (= एकत्व) एवं व्यावृत्ति (= भेद) अपने आप रहते हैं। यदि उन में एकान्ततः विरोधापादन करेंगे तो विज्ञान की सिद्धि में भी (प्राह्याकार-प्राहकाकार विरोध प्रसक्त होने से) बाधाप्रवेश के कारण उस की भी सिद्धि नहीं हो सकेगी, तो फिर भावों का क्षणभंग एवं निरन्वयनिवृत्ति (विज्ञान 25 के बिना) कैसे सिद्धि-आरोहण कर पायेंगे ? भाव मात्र का बाह्य या भीतरी स्वरूप अनुवृत्ति-व्यावृत्ति उभयात्मक होता है, प्रमाण से उसी प्रकार का अनुभव भी होता है, यदि फिर भी उभयात्मकता नहीं मानना है तो भावों के स्वरूप के बारे में कोई निश्चय न होने पर, स्वभावहीनता प्रसक्त होने से वस्तुमात्र का उच्छेद प्रसक्त होगा।

## [ अंशतः स्थूलता के अस्वीकार में बहुत नुकसान ]

परस्पर भिन्न व्यक्तित्ववाले पुञ्जभूत परमाणुओं में यदि कथंचित् अनुस्यूत एक स्थूलाकार को वास्तविक नहीं मानेंगे तो बाह्य किसी भी पदार्थ का प्रत्यक्ष अवभास होगा नहीं, क्योंकि जब प्रत्येक स्थूलैकाकारः पारमार्थिको न भवेत् न किञ्चिद् बहिरध्यक्षेऽवभासेत, परमाणु-पारिमाण्डल्य-नानात्व-परोक्षस्वभावत्वस्वभावानां सञ्चितेष्वप्यणुषु स्थूलैकाकाराध्यक्षस्वभावेन विरोधात्, अविरोधे वाऽनेकान्त-त्वप्रसक्तेः तथाभूतस्वभावसद्भावेऽपि तेषु पारिमाण्डल्य-नानात्व-परोक्षत्वस्वभावानपायात्।

अपाये वा परमाणुरूपतात्यागात् स्थूलैकाकारस्य तेषु सांवृतत्वे साकाराऽध्यक्षाजनकत्वेन न किञ्चिदपि तत्र प्रतिभासेत । तदनध्यक्षत्वे तत्प्रत्यनीकस्य स्वभावस्य पारिमाण्डल्यादेश्चक्षुरादिबुद्धौ रसादेरिवाऽप्रतिभासनाद् बहिरर्थप्रतिभासशून्यं जगद् भवेत्। स्थूलैकाकारग्राह्यवभासस्य च भ्रान्तत्वे न किञ्चिद् कल्पनापोढं प्रत्यक्षमभ्रान्तं भवेत्। तदभावे च प्रमाणान्तरस्याप्यप्रवृत्तेरन्तर्बाह्यरूपस्य प्रमेयस्याऽव्यवस्थितेर्न कस्यचिदभ्यु-पगमः प्रतिक्षेपो वेति निर्व्यापारं जगद् भवेत्। तस्मात् क्षणस्थितिधर्मणोऽपि बाह्यान्तर्लक्षणस्य वस्तुनः परस्परव्यावृत्तपरमाणुरूपस्य कथंचिदनुवृत्तिरभ्युपगन्तव्या, अन्यथा प्रतिभासविरतिप्रसक्तेः। तदभ्युपगमे च <sup>10</sup> परस्परव्यावृत्तयोर्हेतु-फलयोरिप प्रत्यक्षगता अनुगतिरभ्युपगमनीयैव । कल्पनाज्ञाने भ्रान्तसंविदि वा स्वसंवेदनापेक्षया विकल्पेतरयोर्भ्रान्तेतरयोश्च परस्परव्यावृत्तयोराकारयोः कथञ्चिद् अनुवृत्तिमभ्युपगच्छन् कथमध्यक्षां हेतु-अणुओं में स्वतन्त्र मिजाज है जैसे सुक्ष्मता-अणुपरिमाण-पृथक्त्व-परोक्षता आदि, तब हजारो समुदित परमाणु भी मिल कर अपने मिजाज से विरुद्ध एकस्थूलाकार-प्रत्यक्षत्व की प्राप्ति नहीं कर सकते। यदि उन मिजाजों में विरोध नहीं स्वीकारेंगे तो आप का प्रवेश होगा अनेकान्तवाद भवन में, क्योंकि स्थूलतादि 15 स्वभाव के रहते हुए भी सूक्ष्मता-अणुपरिणाम-वैविध्य एवं परोक्षस्वभावता को कोई हानि नहीं पहुँचती।

#### [ एक-स्थूलाकार को भ्रान्त मानने पर प्रत्यक्षलोपापत्ति ]

यदि कुछ हानि समझ कर, परमाणु में अणुरूपता के त्याग से स्थूलरूपता के प्रवेश को काल्पनिक कहने का साहस करेंगे तो सूक्ष्मपरमाणु साकार प्रत्यक्ष का जनक न हो सकने से प्रत्यक्ष में कुछ भासेगा ही नहीं। स्थूलाकार प्रत्यक्ष के अभाव में, उस के विरोधी स्वभाववाले अणुपरिमाणादि का 20 भी चाक्षुषादिबोध में रसादि की तरह प्रतिभास नहीं हो सकने से, सारा जगत् बाह्यार्थावभासशून्य बन जायेगा। एक स्थूलाकारग्राहि प्रत्यक्ष को भ्रान्त मानने पर तो (स्थूल भिन्न आकारग्राहि किसी अभ्रान्त प्रत्यक्ष की हस्ती न होने से) 'कल्पनामुक्त अभ्रान्त' लक्षणवाले प्रत्यक्ष का ही लोप हो जायेगा। प्रत्यक्ष का लोप होने पर, तदाधारित सकल अन्य प्रमाणों की भी गति न हो पाने से बाह्य-अन्तर किसी भी प्रमेय का निश्चय नहीं हो सकेगा, फलतः किसी वस्तु का स्वीकार या प्रतिकार अशक्य बन

#### 25 जाने से पूरा जगत् व्यवहारशून्य हो जायेगा।

## [ भिन्न भिन्न परमाणुओं में पूर्वापर अनुवृत्ति का समर्थन ]

अत एव क्षणिकस्थितिधर्मी बाह्य-अभ्यन्तरस्वरूप अन्योन्यभिन्न परमाणुरूप वस्तु में अंशतः अनुवृत्ति (= एकत्व) का भी स्वीकार करना ही पड़ेगा। अन्यथा, परमाणु प्रतिभास-अयोग्य होने से प्रतिभासलोप प्रसंग खडा होगा। प्रतिभास यदि मानना है तो परस्परभिन्नांशवाले उपादान-कार्यो में प्रत्यक्षगृहीत कुछ 30 अनुवृत्ति भी स्वीकारनी ही होगी। बौद्धवादी कल्पनाज्ञान अथवा भ्रान्तबोध में स्वसंवेदन की अपेक्षा निर्विल्पता एवं अभ्रान्तता, विषय की अपेक्षा विकल्परूपता और भ्रान्तता – इस प्रकार परस्परविरुद्ध दो आकारों में अंशतः अभेद का जब स्वीकार करता है तो प्रत्यक्षसिद्ध पूर्वापर हेतू-फलक्षणों में अंशतः फलयोरनुवृत्तिं प्रतिक्षिपेत् ? संशयज्ञानं वा परस्परव्यावृत्तोल्लेखद्वयं बिभ्रद् यद्येकमभ्युपगम्यते कथं न पूर्वापरक्षणप्रवृत्तमेकं हेतुफलरूपं वस्तु ?

शब्द-विद्युत्-प्रदीपादीनामप्युत्तरपरिणामाऽप्रत्यक्षत्वेऽपि तस्य सद्भावोऽभ्युपगन्तव्यः। पारिमाण्डल्यादि-वत् संविद्याह्याकारिववेकवद् वाऽध्यक्षस्यापि केनिवद्रूपेण परोक्षता, अविरोधात्। न च पारिमाण्डल्यादेः प्रत्यक्षतेति वाच्यम्, शब्दाद्युत्तरपरिणामेऽप्यस्य वक्तुं शक्यत्वात् विशेषाभावात्। अत एव अन्ते क्षयदर्शनात् 5 प्रागपि तत्प्रसिक्तिरिति न वक्तव्यम्, मध्ये स्थितिदर्शनस्य पूर्वापरकोटिस्थितिसाधकत्वेन प्रसिद्धेः। न हि शब्दादेरनुपादाना उत्पत्तिर्युक्तिमती, नापि निरन्वया सन्तिविच्छित्तिः, चरमक्षणस्याऽिकञ्चित्करत्वेऽवस्तुत्वापत्तितः पूर्व-पूर्वक्षणानामपि तदापत्तितः सकलसन्तत्यभावप्रसक्तेः। न च शब्दादेर्निरुपादानोत्पत्त्यभ्युपगमेऽन्येषामपि सा सोपादानाऽभ्युपगन्तुं युक्ता। तथा च सुप्तप्रबुद्धबुद्धेरिप निरुपादानोत्पत्तिप्रसिक्तः, तत्रापि शब्दादेरिव

अभेद का इनकार कैसे कर सकता है ? तथा परस्पर विरुद्ध कोटिद्वय के उल्लेखवाले संशयज्ञान को 10 यदि एक = अभिन्न मानता है तो पूर्वापरक्षणवृत्ति हेतुफल को एक वस्तु मानने में क्यो डरता है ? [ शब्द-विद्युत-प्रदीपादि में उत्तरपरिणामत: स्थैर्य ]

हालाँकि शब्द-विद्युत्-प्रदीपादि में क्षणभंगुरता दिखती है, किन्तु ऐसा एकान्त नहीं है। शब्द उत्पन्न होते ही सुन लिया, बाद में उस का प्रतिघोष भी सुनने को मिलता है — मतलब मध्य क्षण में भले वह प्रत्यक्ष नहीं है किन्तु नष्ट भी नहीं है, अत एव उस का उत्तर परिणाम प्रतिघोष सुनाई 15 देता है। विद्युत् का चमकार दिखता है, बाद में नहीं दिखता किन्तु जमीन पर कहीं उस के गिरने से बड़ा गर्त्त बन जाता है अतः चमकार के बाद भी उस का उत्तर परिणाम मौजूद है। प्रदीप में तो अन्तिम दीप ज्योत तक उत्तरोत्तर परिणाम स्पष्ट ही दिखाई देता है। दूसरी और, जिस को आप प्रत्यक्ष कहते हैं वह भी किसी रूप से परोक्ष होता है जैसे पारिमाण्डल्य (= अणुपरिमाण) अथवा संवेदन और प्राह्म आकारों का भेद। (बौद्ध मत में अणु को स्वलक्षण को प्रत्यक्ष मानते हैं, उसके 20 परिमाण को नहीं। तथा संवेदन स्वप्रत्यक्ष माना जाता है किन्तु उस से प्राह्म-प्राहकाकार के भेद को प्रत्यक्ष नहीं माना जाता।) यदि कहें कि अणु के साथ उस के पारिमाण्डल्य का भी हम प्रत्यक्ष मान लेंगे — अच्छा ! तब तो शब्दादि के साथ हम उन के उत्तर परिणाम को भी प्रत्यक्ष मान लेंगे, अनुभवबाह्मता तो दोनों ओर रहती है, कोई फर्क नहीं।

जैसे आपने उत्तर परिणाम का अस्तित्व मान लिया, वैसे हम अन्तिमपल में नाश के दर्शन 25 से पूर्व-पूर्व क्षणों में भी नाश को मान लेंगे — ऐसा मत बोलना, क्योंकि तब मध्य क्षणों में स्थिति के दर्शन में, पूर्वोत्तर काल-कोटि में भी स्थितिसाधकता प्रसक्त होने पर उस की भी प्रसिद्धि आ पड़ेगी। शब्दादि की बिना उपादान उत्पत्ति शक्य नहीं है, युक्तिसंगत भी नहीं है। निरन्वय सन्तानोच्छेद भी युक्तियुक्त नहीं। यदि अन्तिम क्षण अर्थक्रियाकारी न होने से असत् ठहरेगा। फलतः उपान्त्य क्षण भी बिना अर्थक्रिया के असत् ठहरेगा...इस तरह पूर्व-पूर्व सभी क्षणों में अवस्तुत्व आपित्त आने से पूरे 30 सन्तान में (प्रत्येक क्षणों में) असत्त्व की आपित्त होगी। यदि बौद्धवादी शब्दादि की निरुपादान उत्पत्ति मानते हैं तब तो घटादि की भी सोपादान उत्पत्ति नहीं मानना चाहिए। मतलब कि सो कर जागनेवाले

#### प्रागुपादानाऽदर्शनात्। न चानुमीयमानमत्रोपादानम्, शब्दादावपि तथाप्रसङ्गात्।

न च 'दृष्टस्यार्थस्याखिलो गुणो दृष्ट एव' इति परिणामसाधनं निरवकाशम्, दृष्टेप्यर्थे पारिमाण्ड-ल्यादेर्प्राह्माकारिववेकादेर्वांशस्याऽदृष्टत्वेनानुमीयमानत्वात्, एवं च परिणामसाधनं निरवद्यमेव। यदि हि दृष्टस्याऽदृष्टोंऽशः सम्भवति कथमृत्पन्नस्वभावस्यानुत्पन्नः कश्चानात्मा न सम्भवी ? स्वभावभेदस्य भाव-भेदसाधनं प्रत्यनैकान्तिकत्वेन प्रदर्शितत्वात्। तस्माद् वस्तु यद् नष्टं तदेव नश्यति नङ्क्ष्यति च, यदुत्पन्नं तदेवोत्पद्यते उत्पत्स्यते च कथञ्चित्, यदेव स्थितं तदेव तिष्ठित स्थास्यति च कथंचिद् इत्यादि सर्वमुपपन्नमिति भावस्योत्पादः स्थितिविनाशरूपः विनाशोऽपि स्थित्युत्पत्तिरूपः स्थितिरिप विगमोत्पादात्मिका कथंचिदभ्युपगन्तव्या।

सर्वात्मना चोत्पादादेः परस्परं तद्वतश्च यद्यभेदैकान्तो भवेत् नोत्पादादित्रयं स्यादिति न कस्यचित् गुतश्चित् तद्वत्ता नाम। न च वस्तुशून्यविकल्पोपरचितत्रयसद्भावात्तद्वत्ता युक्ता अतिप्रसंगात्, खपुष्पादेरिप की प्रथम बुद्धि की भी बिना उपादान ही उत्पत्ति माननी पडेगी क्योंकि वहाँ भी शब्दादि की तरह कोई पूर्व-उपादान नहीं दिखता है। यहाँ उपादान का अनुमान करेंगे तो शब्दादि के पूर्व में भी उपादान का अनुमान करना होगा।

### [ वस्तु का पूर्वोत्तरपरिणाम-साधन सयुक्तिक ]

शंका :- जो प्रत्यक्षीकृत अर्थ है उस का कोई अंश अदृष्ट नहीं छूट जाता, उस के पूरे गुण-15 अंशो का प्रत्यक्ष हो जाता है। अतः दृष्ट वस्तु के उत्तरपरिणाम का साधन व्यर्थ है। उत्तर :- नहीं, अर्थ का प्रत्यक्ष करने पर भी उस के पारिमण्डल्य अंश का, अथवा संवेदन का स्वप्रत्यक्ष करने पर भी ग्राह्याकारों के भेद अंश का दर्शन हो नहीं जाता इसीलिये तो उस का अनुमान किया जाता है। इस प्रकार वर्त्तमानदृष्ट वस्तु का उत्तरपरिणाम अदृष्ट रह जाने से उस का साधन दोषमुक्त ही 20 है। यदि दृष्ट वस्तु का भी पारिमाण्डल्यादि अदृष्ट अंश सम्भव है तो उत्पन्न स्वभावी वस्तु का भी कोई अनुत्पन्नस्वरूप अंश क्यों संभव नहीं होगा ? 'स्वभाव भेद होने पर भाव-भेद अवश्य होता है' — इस नियम में व्यभिचार का प्रदर्शन पहले क्षणिकतावादनिरसन में किया जा चुका है। निष्कर्ष :-जिस वस्तु को नष्ट माना जाता है वह भी कुछ अंश में वर्त्तमान में नाश-अनुभव कर रही है एवं कुछ अंश में भविष्य में नाशाधीन होगी जरूर। इसी तरह, जो वस्तु उत्पन्न है वह भी अन्य कुछ 25 अंश से उत्पन्न हो रही है, एवं अन्य अन्य अंशो से भविष्य में उत्पन्न होनेवाली है। तथैव, जो वस्तु अतीत में स्थिर थी वह वर्त्तमान में स्थितिभोग कर रही है और भविष्य में कथंचित स्थिर रहनेवाली है। यह सब त्रितयात्मक युक्तिसिद्ध हो जाता है। इस प्रकार, वस्तु का उत्पाद कथंचित् स्थिति-विनाश से अभिन्न है, विनाश भी स्थिति-उत्पत्ति से कथंचिद् अभिन्न है, स्थिति भी कथंचिद् उत्पत्तिविनाश से अभिन्न है – ऐसी वस्तुमात्र की त्रितयरूपता कथंचिद् स्वीकाराई है।

## [ उत्पादादि तीन में एकान्त से भेद या अभेद दुर्घट ]

उत्पादादि तीनों में तथा उत्पादादिशाली वस्तु में यदि परस्पर सर्वथा अभेद भी नहीं होता। यदि एकान्त अभेद होगा तो 'तीन' नहीं होंगे, न तो कोई किसी से तद्युक्त होगा, क्योंकि एकान्त

ततस्तद्वत्ताप्रसक्तेः। न चोत्पादादेः परस्परतः तद्वतश्च भेदैकान्तः, सम्बन्धाऽसिद्धितो निस्स्वभावताप्रसक्तेः।

एतेन उत्पाद-व्यय-ध्रौव्ययोगाद् यदि असतां सत्त्वम् शशशृंगादेरिष स्यात् सतश्चेत् स्वरूपसत्त्वमा-यातम्। तथोत्पाद-व्यय-ध्रौव्याणामिष यद्यन्यतः सत्त्वम् अनवस्थाप्रसिक्तः, स्वतश्चेद् भावस्यापि स्वत एव तद् भविष्यतीति व्यर्थमुत्पादादिकल्पनम् एवं तद्योगेऽिष वाच्यम्'... इत्यादि यदुक्तम् तिन्नरस्तं दृष्टव्यम् एकान्तभेदाभेदपक्षोदितदोषस्य कथंचिद्भेदाभेदात्मके वस्तुन्यसम्भवात्। न हि भिन्नोत्पाद-व्यय-ध्रौव्ययोगाद् 5 भावस्य सत्त्वमस्माभिरभ्युपगम्यते किन्तु 'उत्पाद-व्यय-ध्रौव्ययोगात्मकमेव सत्' इत्यभ्युपगमः।

विरोधादिकं चात्र दूषणं निरवकाशम्, अन्तर्बिहिश्च सर्ववस्तुनस्त्रयात्मकस्याऽबाधिताध्यक्षप्रतिपत्ति-विषयत्वात् स्वरूपे विरोधाऽसिद्धेः, अन्यथाऽतिप्रसक्तेः। एकान्तनित्यानित्यस्य प्रमाणबाधितत्वात् अनुभवरूपस्य चाऽसम्भवात्, शून्यताया निषेत्स्यमानत्वात्, पारिशेष्यात् कथंचिद् नित्यानित्यं वस्तु अबाधितप्रमाणगोचर-

अभेद होने पर कोई सम्बन्ध ही नहीं घटेगा। शंका :- एकान्त अभेद मानेंगे और वस्तुअस्पर्शी विकल्प 10 के जादु से 'तीन' की रचना एवं कल्पितसम्बन्ध से तद्युक्तता भी घट जायेगी। उत्तर :- नहीं, विकल्प का जादु चलाने पर तो शशसींग को खपुष्पमाला-परिधान आदि अतिप्रसंग होता रहेगा। तथा, उत्पादादि तीन का परस्पर एकान्त भेद एवं तीन से युक्त वस्तु का एकान्तभेद भी मान नहीं सकते क्योंकि यहाँ भी सम्बन्ध न घटने से घटादि में अवस्तुत्व की घुस होगी।

उपरोक्त निरूपण से यह एक कथन भी निरस्त हो जाता है — कथन :- उत्पाद-नाश-स्थिरता 15 के योग से आप किस का सत्त्व मानेंगे ? असत् का या सत् का ? यदि असत् का, तो शशसींग आदि का भी सत्त्व प्रसक्त होगा। यदि पूर्व में सत् का, तो मतलब उत्पादादि योग के बिना भी पूर्व वस्तु में स्वरूपतः सत्त्व मौजूद है फिर उत्पादादि का क्या प्रयोजन ? तथा उत्पादादि तीन स्वतः सत् हैं या अन्य (उत्पादादि) के योग से ? यदि अन्य योग से, तो उन का भी अन्य योग से... इस तरह अनवस्था दोष लगेगा। यदि वे तीन स्वतः ही सत् हैं तो उन के योग के बिना वस्तु 20 में भी स्वतः ही सत्त्व रह पायेगा — अतः उत्पादादि की कल्पना निष्फल है। इसी प्रकार, उत्पादादि के योग से वस्तु का सत्त्व मानने पर भी उक्त दोष समझ लेना।

निरसन :- यह सब जो कहा है वह सब पूर्वोक्त भेदाभेद के प्रतिपादन से निरस्त हो जाता है। एकान्त भेद या एकान्त अभेद पक्ष में जो दोष लगाये जाते हैं वे कथंचिद् भेद-अभेद स्वरूप वस्तु मानने पर सम्भव नहीं होते। हम ऐसा नहीं कहते कि पृथक् पृथक् उत्पाद-व्यय-ध्रौव्य के योग 25 से भाव 'सत्' होता है। हम तो मानते हैं कि जो उत्पाद-व्यय-ध्रौव्य योगात्मक होता है वह 'सत्' होता है।

अनेकान्तवाद में भेदाभेद उभय मानने पर जो विरोध संकर आदि दोष-संभावना करते हैं वे निरवकाश हैं। जब भीतर में या बाहर, जब वस्तुमात्र में उत्पादादित्रयात्मकता निर्बाधप्रत्यक्षप्रतीतिगोचर है तब तथाविध स्वरूप में कोई कल्पित विरोधादि दोषों को स्थान नहीं है। बलात् दोष निवेदन 30 करेंगे तो सर्वत्र दोष-दोष ही शेष बचेगा। सारांश, वस्तु को एकान्ततः नित्य या अनित्य मानने में प्रमाणबाध है, अनुभयस्वरूप का सम्भव नहीं है, आखिर शून्यता मान ले तो उस का भी अग्रिम

#### मभ्युपगन्तव्यम्।

अत एव 'उत्पाद-व्यय-ध्रौव्ययुक्तं सत्' (तत्त्वार्थ. ५-२९) इति सल्लक्षणम् अन्यस्य तल्लक्षणत्वानुपपत्तेः। न तावत् सत्तायोगः सत्त्वम्, सामान्यादिनाऽव्यापकत्वात् निषिद्धत्त्वाच्च सत्तायास्तद्योगस्य वेति। नाप्यर्थिकयालक्षणं सत्त्वम् नश्वरैकान्ते तस्याऽसम्भवात् तस्य क्वचिवप्यभावात्। उत्पाद-स्थितिस्वभावरहितस्य नश्वरत्वे खपुष्पादेरेव तत् स्यात् न घट-सुखादेः, क्षणस्थितिरेव जन्म विनाशश्च यद्यभ्युपगम्येत कथमनेकान्तिसिद्धर्न स्यात्? न च क्षणात् पूर्वमस्थितौ भावानां किञ्चित् प्रमाणमस्तीति प्रतिपादितम्। न चाऽवस्थिताविप न प्रमाणमिति वक्तव्यम्, प्रत्यक्षस्य तत्र प्रमाणत्वात्। न च सदृशापरापरोत्पत्तिविप्रलम्भादनवधारितक्षण-क्षयस्यैकत्वप्रतिपत्तिर्भ्रान्तेति वक्तव्यम्, निरन्वयविनाशप्रसाधकप्रमाणाभावात्। न चाऽक्षणिके क्रम-यौगपद्या-भ्यामर्थिक्रयाविरोधात्ततो निवर्त्तमानं सत्त्वं निरन्वयविनश्वरस्वभाविमित सत् क्षणिकमेवेति प्रमाणम्, क्षणिकेपि ग्रन्थ में निषेध किया जायेगा, तब यही विकल्प बचा कि वस्तु को कथंचित् नित्यानित्य माना जाय

जिस में निर्बाध प्रमाण विषयता अक्षुण्ण है।

## [ सत्त्व का श्रेष्ठ लक्षण उत्पादादित्रय ]

एकान्ततः भेद या अभेदादि दुर्घट है इसी लिये जो तत्त्वार्थाधिगम सूत्र में श्वेताम्बरिशरोमणिआचार्य उमास्वातिजी ने 'उत्पाद-व्यय-ध्रौव्य से युक्त सत्' ऐसा सत् का लक्षण निर्देश किया है, उत्पादादि को 15 छोड कर और किसी (सत्ता सामान्यादि) में सत् का लक्षण घट नहीं सकता। सत्तासामान्य के योग से सत्त्व नहीं घट सकता क्योंकि इस वह लक्षण की सामान्यादि में व्याप्ति नहीं है, एकान्त सामान्य का निषेध हो चुका है और एकान्त सामान्य का सत् आदि में योग भी दुर्घट है। अर्थक्रिया को भी सत् का लक्षण नहीं कह सकते क्योंकि एकान्त नश्वर (क्षणिक) पक्ष में अर्थक्रिया सम्भवित नहीं है यह पहले कहा जा चुका है। कहीं भी तथाविध सत्ता का अस्तित्व नहीं है। उत्पत्ति-स्थितिविहीन वश्वरता तो सिर्फ गगनपुष्पादि में ही कदाचित् हो सकती है, सद्भूत घट-सुखादि में नहीं। यदि क्षणिक स्थिति को ही आप उत्पत्ति-विनाशात्मक मान लेंगे (जिस से घट-सुखादि में वह घट सके) तो अनेकान्तवादसिद्धि अनायास हो जायेगी। तथा, यह पहले ही कह दिया है कि क्षण के पूर्वकाल में किसी वस्तु की स्थिति नहीं होती इस बात में कोई प्रमाण नहीं। 'स्थिति होने में भी क्या प्रमाण है कोई नहीं' — ऐसा मत कहना क्योंकि पहले प्रत्यक्ष प्रमाण का सबूत दिया जा चुका है।

## [ सदृश अपरापरक्षणप्रेरित एकत्व भ्रान्ति का निरसन ]

ऐसा नहीं कहना कि — 'उत्तरोत्तर नये सदृश घटादि क्षणों की उत्पत्ति की श्रेणि चलती रहती है उस से छिलत दृष्टा को क्षणभंग का निश्चय न होने से एकत्व की भ्रान्ति हो जाती है' — निषेध का कारण :- प्रतिक्षण निरन्वयनाश को सिद्ध करनेवाला कोई प्रमाण नहीं है। यदि ऐसा तर्क-प्रमाण दिखाया जाय कि — अक्षणिक पदार्थ में क्रमशः अथवा युगपद् अर्थक्रिया को मानने में खुब विरोध आता है, अतः अक्षणिक पदार्थ से पराङ्मुख बने हुए सत्त्व को आखिर निरन्वय क्षणभंग स्वभाववाला ही स्वीकारना पडेगा, अतः जो सत् है वह क्षणिक ही होता है — लो यह प्रमाण।' — तो यह बेकार है, सच तो यह है कि क्षणिक पदार्थ में भी तथोक्त प्रकार से अर्थक्रिया का विरोध प्रसक्त

तथैवार्थिक्रयाविरोधात्। तथाहि— क्षणिकत्वे कार्य-कारणयोर्योगपद्येन कुतः कार्य-कारणभावव्यवस्था ? क्रमोत्पादे हेतोरसतः कुतः फलजनकत्वम् ?

निरन्वयविनाशाभ्युपगमे चानन्तरं विनष्टस्य चिरतरिवनष्टस्य च विनष्टत्वाऽविशेषात् चिरतरिवनष्टादिप कार्योत्पत्तिप्रसिक्तः। भावस्य हि विद्यमानत्वाद् अनन्तरकार्योत्पादनसामर्थ्यम् न व्यवहिततदुत्पादनसामर्थ्यम् इति विशेषो युक्तः न पुनरभावस्य, निःस्वभावत्वाऽविशेषात्। अनेकान्तवादिना हि कथंचिद् भेदाभेदौ 5 हेतु-फलयोर्व्यवस्थापियतुं शक्यौ संवेदनस्य ग्राह्य-ग्राहकाकारयोरिव। भेदाऽभेदैकान्तौ तु परस्परतो न विशेषमासादयत इति न निरन्वयनाशव्यवस्था नित्यताव्यवस्था वा कर्तुं शक्या। यतो न क्षणिकपक्षेऽिप सत्ताव्यतिरेकेण अपरा अर्थिक्रया सम्भवति सा चाऽक्षणिकेऽिप समाना। यथा हि क्षणिकस्य स्वसत्ताकाले कुर्वतोऽिप कार्यं स्वत एव न भवति, भावे वा कार्य-कारणयोर्योगपद्येन न कार्य-कारणव्यवस्था। नापि होता है। देखिये — यदि क्षणिकवाद में कारण कार्य का यौगपद्य मानेंगे तो कौन कारण कौन कार्य वह निश्चय ही शक्य नहीं बनेगा। क्षणिक कारण से क्रमशः कार्योत्पत्ति असम्भव है क्योंकि एक क्षण के बाद जिस का खुद का अस्तित्व ही नहीं है वह क्रमशः पहले-दूसरे-तीसरे आदि क्षणों में फलोत्पादन करेगा ही कैसे ?

## [ क्षणिकवाद में चिरविनष्टवस्तु से कार्य की आपत्ति ]

वस्तुमात्र का दूसरे क्षण में निरन्वय विनाश माननेवाले बौद्ध मतवादी को यह भी आपित्त होगी 15 — दीर्घ भूतकाल में विनष्ट घटादि से वर्तमान में जलाहरणादि कार्य हो जायेगा। कारण :- समकालीन कारण-कार्यभाव ही मान्य है। कार्यक्षण में कारण विनष्ट होता है फिर भी उसे वर्त्तमान कार्य का उत्पादक माना जाता है। वर्त्तमान में जैसे पूर्वक्षण विनष्ट है वैसे ही बिना फर्क पूर्वतरादि हजारों क्षण भी विनष्ट हैं विनष्ट विनष्ट में कोई तफावत नहीं होता सब असत् हैं, तो विनष्ट पूर्व क्षण की तरह विनष्ट हजारों पूर्वतरादि क्षणों से भी कार्य क्यों उत्पन्न नहीं होगा ? हाँ, भावों में यह 20 तफावत होता है — जो भाव विद्यमान है वह निरन्तर उत्तरकाल में कार्योत्पत्ति के लिये समर्थ होता है, वह यदि कार्य से क्षेत्र-काल से दूर व्यवहित होता है तो उस में व्यवहितकार्योत्पादन सामर्थ्य नहीं होता, क्योंकि उस का समर्थ स्वभाव देश-कालमर्यादित होता है। अभाव (नाश) में ऐसी विशेषता नहीं होती क्योंकि उस में कोई स्वभाव ही नहीं होता। अनेकान्तवाद में कारण-कार्य में कथंचिद् भेदाभेद की व्यवस्था सुकर है जैसे संवेदन में प्राह्माकार-प्राहकाकार के भेदाभेद की व्यवस्था की जाती है। 25 एकान्त भेद या अभेद पक्षों में कारण-कार्य में कोई स्पष्ट विशेषता का निश्चय नहीं होने से एकान्त निरन्वयनाश अथवा एकान्त नित्यता की संगतव्यवस्था हो नहीं सकती। चाहे क्षणिकवाद हो या नित्यवाद, सत्ता को छोड कर और कोई अर्थक्रिया होती नहीं है।

## [ अक्षणिक पक्ष में कार्यों की स्वनियतकाल व्यवस्था सुघट ]

जैसे क्षणिक भाव अपनी सत्ता के काल में कार्य (अर्थक्रिया) करता है फिर भी स्वतः (अपनी मौजूदगी 30 में) ही कार्योत्पत्ति हो नहीं जाती। अगर स्वतः ही हो जायेगी तो कारण-कार्य समकालीन बन जाने पर सव्येतर (दायें-बायें) गो-विषाणवत् उन में 'यह कारण यह कार्य' ऐसी विभक्त व्यवस्था नहीं हो पायेगी,

सन्तानव्यवस्था भवेत्। किन्तु कार्यस्य स्वकालनियमात् तत्तदभावाऽविशेषेऽपि द्वितीय एव क्षणे भावः तथा अक्षणिकस्यापि प्रागपि विवक्षितकार्योत्पादनसामर्थ्ये ततो भवत् कार्यं स्वकालनियतमेव भविष्यतीति समानं पश्यामः।

न चाऽसित कारणिवनाशे कार्योत्पत्तिर्न भवतीत्यत्र निबन्धनं किंचिदस्ति येनाऽक्षणिकात् कार्योत्पत्तिर्न भवेत्। यदि चाऽक्षणिकस्य कार्योत्पत्तिक्षणे स्थितिः कार्योत्पत्तिप्रतिबन्धहेतुः एवं क्षणिकस्यापि तदा तदभावः किं न प्रतिबन्धहेतुर्भवेत् ? यदि च कारणिवनाशे कार्योत्पत्तिः स प्राणिव चिरतरिवनष्टे कारणेऽस्तीति तदापि कार्योत्पत्तिः स्यात्। अथ कार्योत्पत्तिकालेनैव कारणसंनिधेरुपयोगः, ननु कारणव्यावृत्तेरिप तदुत्पत्तिकालेनैव किश्चिदुपयोगः यतः कारणव्यावृत्तौ कार्यं भवेत्। कारणव्यावृत्तिश्च तदभावः स च प्राक् पश्चादिप कालान्तरेऽस्त्येवेति सर्वदा कार्योत्पत्तिप्रसिक्तिरित्युक्तम्।

्न च कारणस्य प्राग्भावित्वमात्रं कार्योत्पत्तावुपयोगः तस्याऽकारणाभिमतेष्वपि जगत्क्षणेषु भावात्,

तथा सभी कार्य समानक्षणवृत्ति हो जाने से सन्तानव्यवस्था भी नहीं बनेगी — किन्तु कार्य तो अपने नियत काल में (उत्तरक्षण में) ही होता है, मतलब उस वक्त पूर्वक्षणादि तत्तत् सभी क्षणों का अभाव रहने पर भी कार्य तो स्वपूर्वक्षणरूप कारण के उत्तर क्षण में ही होता है, ठीक ऐसे ही अक्षणिक वस्तु में शुरु से अन्त तक किसी अभिप्रेत कार्योत्पादन का सामर्थ्य रहते हुए भी, अक्षणिक भाव से होनेवाला कार्य अपने नियत (तत्तत् काल) क्षणों में ही उत्पन्न होता है — इस प्रकार कार्यों की स्वनियतकालीन उत्पत्ति क्षणिकवाद या अक्षणिकवाद दोनों पक्षों में समानतया हो सकती है यह हम सब को दृष्टिगोचर है।

#### [ कारणव्यावृत्ति की कार्योत्पत्ति के लिये निरुपयोगिता ]

कारणिवनाश कार्योत्पित्तकाल में होना ही चाहिये वह नहीं होगा तो कार्योत्पित्त रुक जायेगी — इस बात में कोई तर्क नहीं है जिस से कहा जा सके कि अक्षणिक से (दूसरे क्षण में कारणनाश 20 न होने से) कार्योत्पित्त नहीं होगी। कार्योत्पित्त क्षण में अक्षणिक पदार्थ की स्थिति यदि बिना तर्क के कार्योत्पित्त में प्रतिबन्धक मान ली जाय तो उस काल में क्षणिक भाव का अभाव भी कार्योत्पित्त प्रतिबन्धक क्यों न माना जाय ? यदि कहें कि कारणनाश के रहते ही कार्योत्पित्त हो सकती है, तब तो पूर्वक्षण की तरह चिरतरिवनष्ट कारण के बाद भी कारणिवनाश है तो उस वक्त कार्योत्पित्त चिरतरिवनष्ट कारण से भी मान लेनी पडेगी। यदि कहें कि कार्योत्पित्तकाल में कारणसांनिध्य उपयोगी 25 नहीं है तो उस की सत्ता क्यों मानना ? तब यह भी कहो कि कार्योत्पित्तकाल में कारणव्यावृत्ति (ध्वंस) भी उपयोगी नहीं है जिस से कि कार्य उत्पन्न करने के लिये कारणव्यावृत्ति की गरज रहे। कारणव्यावृत्ति क्या है — कारण का अभाव, वह तो पूर्व या उत्तर काल में सदा के लिये है, तो हरहमेश उस के रहते हुए कार्योत्पित्त का अनिष्ट प्रसक्त होगा — यह सब पहले कह दिया है।

## [ अक्षणिक भाव में कारणतासिद्धि से परिणामवाद सिद्धि ]

30 यदि कहें कि कार्य के लिये कारण का इतना उपयोग है कि पूर्वावस्थिति, तो सारे पूर्वक्षण के जगत् में कारणता प्रसक्त होगी, यद्यपि पूरा पूर्वक्षण का जगत् किसी एक कार्य का कारण नहीं होता किन्तु पूर्वावस्थित होता है। यदि उन से कारण को पृथक् दिखाने के लिये कोई अगोचर विशेष

तद्विशेषकल्पनायास्त्वक्षणिकेष्वप्यविरोधात् । तथाहि— यद् यदा यत्र कार्यमुत्पित्सु तत् तदा तत्रोत्पादनसमर्थम-क्षणिकं वस्त्विति कल्पनायां न काचित् क्षतिः। न च स्वयमेव प्रतिनियतसमयस्य कार्यस्योत्पत्त्यभ्युपगमे न किञ्चित् कारणाभिमतभावेन तस्य कृतमिति न तत्कार्यतया तद्व्यपदेशमासादयेदिति वक्तव्यम्, (अ)क्षणिकपक्षेऽप्यस्य समानत्वात्। तस्मात् कथञ्चिद् व्यवस्थितस्यैव भावस्य जन्म-विनाशयोर्दर्शनाद यथादर्शनं हेतु-फलभावव्यवस्थितेः परिणामसिद्धिः समायाता।

न चाऽभेदबुद्धिर्भान्ता, भेदबुद्धाविप तत्प्रसक्तेः, स्वप्नावस्थाहस्त्यादिभेदबुद्धिवत्। न च मिथ्याबुद्धीना-मपि विसंवादो भावमात्रे, भेदेष्वेव तद्दर्शितेषु विप्रतिपत्त्युपलब्धेः। तस्मादक्षणिकत्वे क्रम-यौगपद्याभ्यामर्थ-क्रियाविरोधात् क्षणिकत्वमभ्युपगच्छन् क्षणिकानामर्थक्रियादर्शनमभ्युपगच्छेत्, अन्यथा सत्त्वादेर्हेतोर्विपक्ष-व्यावृत्तिप्रसाधिकाया अनुपलब्धेर्व्यतिरेकासिद्धेः, अक्षणिकत्वेऽर्थक्रियाविरोधः क्षणिकत्वेऽर्थक्रियोपलम्भमन्तरेण कथं सिद्धिमासादयेत् ? न चाऽक्षणिकेऽर्थक्रियाविरोधादेव क्षणिकेऽर्थक्रियोपलब्धिः, इतरेतराश्रयप्रसक्तेः। 10 [?? तथाहि- विपक्षे प्रत्यक्षवृत्तेरनुपलब्धेर्व्यतिरेकसिद्धिः। तत्र प्रत्यक्षवृत्तिरक्षणिकत्वेऽर्थक्रियाविरोधात्

कारण में स्वीकारा जाय तो अच्छा है कि वह विशेष अक्षणिक में ही विरोध न होने से मान लिया जाय। कैसे यह देखिये — जो कोई कार्य जब जहाँ उत्पत्त्यभिमुख होगा उसे वहाँ उस काल में उत्पन्न करने के लिये अक्षणिक वस्तु समर्थ होगी - ऐसा मान लेने में कोई हानि नहीं है। शंका :- प्रतिनियतकाल में स्वतः ही कार्योत्पत्ति मान ले तो ? कारणरूप से अभिप्रेत भाव ने तो कार्य के लिये कुछ किया 15 ही नहीं, फलतः वह अमुक कारण का कार्य है ऐसा व्यवहार भी नहीं बच पायेगा, अतः कारणता की सुरक्षा के लिये क्षणिक पदार्थ में कुछ विशेष मानना पडेगा। उत्तर :- यही बात अक्षणिक पक्ष के लिये भी समानतया कही जा सकती है। सारांश, कथंचिद स्थिरभाव के ही उत्पत्ति-विनाश दृष्टिगोचर होते हैं, तो दर्शन के अनुरूप ही कारण-कार्य भाव का स्वीकार करना चाहिये — इस प्रकार परिणामवाद की सिद्धि फलित होती है।

#### [ अभेदबुद्धि हरहमेश भ्रान्त नहीं होती ]

अभेदबुद्धि को भ्रान्त कहना गलत है, भेदबुद्धि में भी भ्रान्तता का प्रवेश सम्भव है, जैसे स्वप्नावस्था में हाथी-बैल इत्यादि में भेदबुद्धि भ्रान्त होती है। जो मिथ्याबुद्धियाँ कही जाती है वे भी भावसामान्यग्राही होने में कोई विसंवाद नहीं है, विसंवाद तो मिथ्याज्ञानप्रदर्शित भेदों के बारे में होता है। अतः जो बौद्धवादी अक्षणिक में क्रमिक या युगपद् अर्थक्रिया के विरोध से डर कर क्षणिकत्व का स्वीकार करने को त्वरा 25 करता है उस को पहले तो क्षणिक वस्तु में अर्थक्रिया का दर्शन सिद्ध करना होगा। अन्यथा, सत्त्व हेतु की विपक्ष (अक्षणिक) से व्यावृत्ति की साधक जो अनुपलब्धि है वह विपक्ष की तरह पक्ष में भी जाग्रत् होने से विपक्षमात्र से सत्त्वहेतु की व्यावृत्ति असिद्ध हो जायेगी। इस स्थिति में, क्षणिक वस्त में अर्थक्रियोपलब्धि के बिना अक्षणिक में अर्थक्रियाविरोध की सिद्धि होगी कैसे ? अक्षणिक में अर्थक्रिया के विरोध की कल्पना से यदि क्षणिक में अर्थक्रियोपलब्ध मान लेंगे तो स्पष्ट अन्योन्याश्रय दोष आयेगा। 30 (तथाहि... से ले कर... व्यक्तमितरेतराश्रयत्वम्- यहाँ तक अशुद्ध पाठ होने से शब्दशः यथार्थ विवेचन शक्य नहीं है किन्तु भाव ग्रहण कर यह विवरणप्रयास किया है -) अक्षणिक में अर्थक्रियाविरोध की सिद्धि होगी

तद्विरोधसिद्धिरनुपलब्धेर्व्यतिरेकनिश्चयात् तद्विपक्षे प्रत्यक्षवृत्तेरिति व्यक्तमितरेतराश्रयत्वम् ??]

क्षणिकत्वेऽपि च भावानां यथातत्त्वमुपलम्भिनयमाभावाद् ग्राह्य-ग्राहकाकारसंवेदनवद् अयथातत्त्वोप-लम्भसंभवाद् न क्षणिकत्वमध्यक्षगोचर इत्यतोऽप्यनेकान्तः सिद्धिमासादयित । न च सदृशापरापरोत्पत्तिरिनश्चयहेतुः, भेदैकान्ते तस्या अप्ययोगात् । न हि तत्र सादृश्यं भावानां व्यतिरिक्तमव्यितिरिक्तं वा सम्भवित । न चाऽविद्यमानमनुपलम्यमानं वा तद् विभ्रमहेतुः, अतिप्रसङ्गात् । न च विशेषाणां स्थिति-भ्रान्तिजननशिकरेव सादृश्यम्, क्षणिकावेदकप्रमाणान्तराभावतः स्थितिप्रतिपत्तेर्भ्रान्त्यसिद्धेः । न चान्यादृग्भूतं वस्तु अबाधित-प्रतिपत्तिजन्मनो हेतुरभ्युपगन्तव्यम् अभ्रान्तप्रतिपत्तेर्वस्त्वव्यवस्थापकत्वेन प्रतिनियतव्यवहारोच्छेदप्रसक्तेः । अत एव उपलब्धमपि क्षणिकत्वं 'विषमज्ञ इव न निश्चिनोती'[१८५-५]त्युदाहरणमप्यसिद्धम्, यथावस्तूप-लम्भिनयमाभावात् ।

यदिप '**ये यद्भावं प्रत्यनपेक्षाः ते तद्भाविनयताः यथा अन्त्या कारणसामग्री स्वकार्योत्पादने, विनाशं** क्षिणिक में अर्थक्रिया की उपलब्धि होने पर, और क्षिणिक में अर्थक्रिया की उपलब्धि की सिद्धि, अक्षिणिक में अर्थक्रियाविरोध सिद्ध होने पर होगी — तो यहाँ अन्योन्याश्रय स्पष्ट ही है।

#### [ भाव क्षणिक मान लेने पर भी यथार्थोपलब्धिनियम नहीं ]

कदाचित् मान लिया जाय कि भाव क्षणिक होते हैं, किन्तु तथापि क्षणिकत्वरूप से ही उस का 15 उपलम्भ हो ऐसा नियम नहीं है; जैसे गाह्य-ग्राहक संवेदन ग्राह्य के प्रति अयथार्थ उपलब्धि के सम्भव से युक्त होता है। अतः यदि क्षणिकत्व भी प्रत्यक्षगोचर नहीं मानेंगे तो अनेकान्त ही सिद्धिसदनारूढ होगा। यदि कहें कि – दर्शन में क्षणिकत्व गृहीत होता है किन्तु सदृश नये नये भाव की निरंतर ' उत्पत्ति के कारण उस का निश्चय नहीं होता – तो यह भी भाव एवं क्षणिकत्वादि का एकान्त भेद मानने पर नहीं घट सकता। तथा उन नये नये भावों में क्षणिकवादानुसार भाव से अभिन्न या भिन्न 20 सादृश्य का एकान्त भेदवाद में सम्भव नहीं है। जब सादृश्य कोई चीज नहीं है अविद्यमान है अनुपलभ्यमान है तब वह किसी अभेदादि विभ्रम का हेतु नहीं बन सकता, क्योंकि अविद्यमान-अनुपलभ्यमान शशसींगादि में भी विभ्रमहेतुता मानने का अनिष्टप्रसंग होगा। यदि कहें कि — भिन्न भिन्न विशेषों (व्यक्तियों) में जो स्थैर्य की भ्रान्ति को निपजा सके ऐसी शक्ति है वही सादृश्य है — तो यह भी निषेधाई है क्योंकि जब तक क्षणिकत्वसाधक अन्य कोई प्रमाण सिद्ध नहीं है तब तक स्थिति के भान को 25 'भ्रान्ति' मानना प्रमाणिक नहीं है। वस्तु यदि यथादृष्टस्वरूप नहीं है तो वह निर्वाधबोधोत्पत्ति के कारणरूप से मान्य नहीं हो सकती। यदि अभ्रान्त प्रतीति को वस्तु-व्यवस्थाकारक नहीं स्वीकारेंगे तो 'यह अश्व यह बैल' इस प्रकार नियतरूप से व्यवहार चलता है उस का लोप प्रसक्त होगा। इसी लिये — यह जो दृष्टान्त (क्षणिकत्व दर्शनविषय बनने पर भी उस का निश्चय नहीं होता — इस कथन की पुष्टि में विष का दृष्टान्त) दिया जाता है कि 'अज्ञानी पुरुष जहर को देखता है किन्तु 30 उसका जहररूप से निश्चय नहीं कर पाता – यह दृष्टान्त भी निरर्थक है क्योंकि 'जिन का निश्चय नहीं होता ऐसी सकल वस्तु का उपलम्भ होता ही है' ऐसा कोई नियम प्रसिद्ध नहीं है।

## [ अनपेक्षत्व की तद्भावनियतत्व से व्याप्ति परिणामसाधक ]

बहुत पहले निरन्वयनाशिसिद्धि के लिये यह जो कहा था (२०-१७) कि जो जिस भाव के प्रति

प्रत्यनपेक्षश्च भावः' (२०-२) तदिष परिणामप्रसाधकम्, भावस्योत्तरपरिणामं प्रत्यनपेक्षतया तद्भाव-नियतत्वोपपत्तेः। पूर्वक्षणस्य स्वयमेवोत्तरीभवतोऽपरापेक्षाऽभावतः क्षेपाऽयोगात् उत्पन्नस्य चोत्पत्ति-स्थिति-विनाशेषु कारणान्तरानपेक्षस्य पुनः पुनरुत्पत्ति-स्थिति-विनाशत्रयमवश्यं भावि। तदेवं कस्यचिदंशस्य पदार्था-ध्यक्षतायामप्यनिर्णये तस्य सांशतामभ्युपगच्छन् कथमंशेनोत्पन्नस्यांशान्तरेण पुनः पुनरुत्पत्तिं नाभ्युपगच्छेद् येनैकं वस्त्वनन्तपर्यायं नाङ्गीकुर्वीत ?

न चैकान्तसाधने उदाहरणमपि किञ्चिदस्ति, अध्यक्षाधिगतमनेकान्तमन्तरेणाऽन्तर्बहिश्च वस्तुसत्तानुपपत्तेः। न च निरन्वयिवनाशमन्तरेण किञ्चिद् वस्तु अनुपपद्यमानं संवेद्यतेः यतो बहीरूप-संस्थानाद्यात्मना अध्यक्ष-प्रतीतमनेकान्तमन्तर्विकल्पाविकल्पस्वरूपं संशय-विपर्यास-संवेदनात्मकं वा स्वसंवेदनसिद्धमपहाय निरन्वय-क्षणक्षयलक्षणं वस्तु प्रकल्पे(?ल्प्ये)त। न चानुस्यूतिव्यतिरेकेण ज्ञानानां कार्य-कारणभावोऽपि युक्तिसङ्गतः आस्तां स्मृति-प्रत्यभिज्ञा-वासना-सन्तानादिव्यवहारः। न हि भेदाऽविशेषेऽपि कथञ्चित् तादात्म्यमन्तरेण 10 भेदानामयं नियमः सिद्धिमासादयति केषांचिदेव, अन्यथा ग्राह्य-ग्राहकाकारयोरपि तादात्म्याभावप्रसक्तिर्भवेत्।

अन्य (दण्डादि) निरपेक्ष होते हैं वे उस भाव से अवश्यंभावि होते हैं, जैसे अन्तिम कारण सामग्री कार्योत्पादन में। भाव भी विनाश के लिये अन्यनिरपेक्ष होते हैं — यह व्याप्ति भी वस्तु के परिणाम को ही सिद्ध करती है। भावमात्र अपने उत्तरपरिणाम के लिये निरपेक्ष होते हैं अतः वे उत्तरपरिणाम से नियत ही होते हैं — यह सिद्ध होता है। पूर्वक्षण को स्वयं उत्तरपरिणामप्राप्ति के लिये किसी 15 की अपेक्षा न होने से उत्तरपरिणामप्राप्ति के लिये विलम्ब नहीं होता। इसी तरह, उत्पन्न भाव को भी अन्य अन्य अंशों से उत्पत्ति-स्थिति-विनाशात्मक परिणाम प्राप्ति के लिये अन्य किसी कारण की अपेक्षा नहीं होती अतः पुनः पुनः उस की उत्पत्ति-स्थिति-विनाश ये तीन धर्म अवश्य होता ही रहेगा। इस प्रकार, बौद्ध जब वस्तु के कुछ अंश का प्रत्यक्ष मानने पर भी उस का अनिश्चय स्वीकारता हुआ वस्तु की सांशता को मान्य रखता है तो एक अंश से उत्पन्न किन्तु अन्य अन्य अंशो से पुनः 20 पुनः उत्पत्तिशील ऐसे पदार्थ को कैसे अमान्य करेगा जिस से कि अनन्तपर्यायवाली वस्तु का बहिष्कार कर सके ?

#### [ एकान्तमतसिद्धि में दृष्टान्ताभाव ]

दुनिया की हर कोई चीज अन्योन्य विरोधाभासि अनन्तधर्मिक ही है अत एव एकान्तवाद को सिद्ध करने के लिये एकान्त एकरूप हो ऐसा कोई उदाहरण नहीं मिलता। यद्यपि हम लोगों को वस्तु 25 के अनन्त धर्मों का प्रत्यक्ष भले न होता हो फिर भी अपने अपने प्रत्यक्ष से उत्पादादि अन्योन्यविरोधाभासी अनेक धर्मों का यानी अनेकान्त का प्रत्यक्ष होना अनुभवसिद्ध है, अनेकान्तमयता के बिना बाह्य-आन्तररूप से वस्तु-सत्ता दुर्घट है। ऐसा कोई संवेदन नहीं जिस में निरन्वय विनाश के बिना कोई वस्तु असंगत होने का ध्यान में आ सके, जिस के फलस्वरूप :- बाह्यरूप-संस्थानादि संबन्धि प्रत्यक्षसिद्ध अनेकान्त का, तथा भीतर में स्वसंवेदनसिद्ध ऐसा विकल्प-अविकल्पादि नानास्वरूप संशय-विपर्यय-संवेदन का त्याग 30 कर के निरन्वयनाशस्वरूप एकान्त वस्तु की कल्पना करनी पडे। स्मृति-प्रत्यभिज्ञा-वासना-सन्तानादि व्यवहार तो दूर रहो, एक अनुगत सामान्य के बिना ज्ञानों में कारण-कार्यभाव भी युक्तिघटित नहीं हो सकता।

10

यतः शक्यमत्राप्येवं वक्तुम् प्राह्यग्राहकानुभवयोः स्वकारणवशाद् भिन्नस्वभावयोरेव प्रतिक्षणं विशिष्टयोरुत्पत्ति-स्तेन रूपेणेति। एवं च [प्र० वा० २-३५४]

अविभागोऽपि बुद्ध्यात्मा विपर्यासितदर्शनैः। ग्राह्य-ग्राहकसंवित्तिभेदवानिव लक्ष्यते।। ^इत्ययुक्तमेवाभिधानं स्यात्। परेणापि चैवं वक्तु शक्यत एव —

'परमात्माऽविभागोऽप्यविद्याविप्लुतमानसैः । सुख-दुःखादिभिर्भागैर्भेदवानिव लक्ष्येत ।।' इति ।

न हि भेदाऽभेदैकान्तयोरागमोपलम्भं परमार्थाऽदर्शनं च प्रति कश्चिद् विशेषः संलक्ष्यते। कथंचित् परमार्थाऽदर्शनाभ्युपगमे च 'उत्पन्नं कथंचित् पुनरुत्पादयेत्' इत्यनेकान्तसिद्धिः स्यादित्युक्तम्। स्वलक्षणस्य परमात्मनो वा परमार्थसतः सर्वथाऽनुपलम्भैकान्ताभ्युपगमे परीक्षाक्षमस्य संवृतिरूपस्याऽविद्यास्वभावस्य वा दर्शनाऽसम्भवाद् अनेकान्तात्मकस्य सतः सर्वथैकान्तव्युदासेन प्रमाणतो दर्शनमायातिमिति कथं तत्प्रतिक्षेपः?

## [ कथंचिद् अभेद के बिना ग्राह्य-ग्राहकाकार अनुपपत्ति ]

कुछ पदार्थभेद (= वस्तुप्रकार) ऐसे हैं कि जिन में भेद के रहते हुए भी यदि कथंचित् अभेद नहीं रहेगा तो उन में 'यह इस का कारण, यह इस का कार्य' ऐसा कोई भी नियम सिद्ध ही नहीं हो सकेगा। यदि तादात्म्य के बिना भी उक्त नियम की सिद्धि शक्य है तो ग्राह्म-ग्राहकाकार (जिन में अभेद होने पर भी) तादात्म्य के लोप की आपित्त आ सकती है क्योंकि वहाँ भी ऐसा तर्क हो 15 सकता है कि अपने अपने कारण बल से ही भिन्नस्वभाववाले ये दोनों एक-दूसरे से विशिष्ट यानी मिलितरूप से ही उत्पन्न होते हैं, फिर तादात्म्य मानने की जरूर क्या ? यदि ऐसा मान लेंगे तो यह कथन अयुक्त ही ठहरेगा कि —

#### [ ग्राह्य-ग्राहकसंवित्तिअविभाग की तरह परमात्मा अविभाग ]

'परमार्थ से बुद्धिस्वरूप में भेद नहीं होने पर भी विपरीत दर्शनवालों को ग्राह्य-ग्राहक संवेदन 20 भेदवाला दिखता है।।' (२-३५४) ऐसा कथन अयुक्त ठहरेगा, क्योंकि ब्रह्म अभेदवादी भी ऐसा कहेगा — 'परमात्मा में भेद नहीं होने पर भी अविद्या से विकृत चित्तवालों को सुख-दुःखादि खंडों से भेदयुक्त दिखाई देता है।।'

यहाँ अपने शास्त्रों की वासना से चाहे कोई एकान्त भेद या अभेद स्वीकार ले — दूसरी ओर उन को परमार्थ का दर्शन न होने का माना जाय तो एकान्तवाद में कुछ फर्क पड़ता नहीं है (मतलब 25 दोनों जूठे हैं।) यदि दोनों (भेद और अभेद वादियों) में कथंचित् (अंशतः) परमार्थ दर्शन का अंगीकार किया जाय तब तो 'जो (कुछ अंश से) उत्पन्न है वही (अन्य अंशो से) कथंचिद् उत्पन्न किया जायेगा' ऐसा मानने में भी अनेकान्त मत ही सिद्ध होगा। पहले भी यह कहा जा चुका है। चाहे स्वलक्षण हो या चाहे परमात्मा, यदि दोनों पारमार्थिक हैं कुछ अंश से उन की (अपरोक्ष) उपलब्धि भी माननी होगी, यदि उन को सर्वथा एकान्त परोक्ष मानेंगे तो प्रमाणपरीक्षा में उत्तीर्ण न हो सकने से, चाहे 30 सांवृतिरूप (= काल्पनिक) मानो या फिर वासनाप्रेरित मानो, दर्शन का सम्भव बचेगा नहीं। हाँ

▲. परमार्थतो**ऽविभागो** भेदरिहतोऽपि **बुद्ध्यात्म**द्वयवासनया **विपर्यासितं** = विभागेनोपदर्शितं **दर्शनं** येषां तैरतत्त्वदर्शिपुरुषै**र्ग्राह्य-**ग्राहकसंवित्तीनां परस्परं भेदः तद्वानिव लक्ष्यते।। इति म० नन्दिकृतटीकायाम्।)

न च संवृतेरेवोत्पाद-विनाशाभ्युपगमः, क्षणस्थितिव्यितरेकेणापरस्य परमार्थसल्लक्षणलक्ष्यस्याभावात् क्षणस्थायिन एव स्वलक्षणताभ्युपगमात् क्षणव्यवस्थितयश्च ग्राह्य-ग्राहकसंवित्त्यादयोऽध्यक्षत्वेनेष्यन्ते तदस्व-लक्षणत्वे कोऽपरः स्वलक्षणार्थो भवेत् ? तदाकारिविक्तस्यापरस्यात्यन्तानुपलम्भतः प्रत्यक्षत्वानुपपत्तेः। न चानंशमसाधारणं स्वलक्षणं सांशमिव विपर्यासात् प्रतिभातीति वक्तव्यम्, अकार्यकारणरूपं कार्यकारणरूपिव सर्वविकल्पातीतं सविकल्पमिव पुरुषतत्त्वं प्रतिभातीत्येवं पराभिधानस्यापि सम्भवादित्युक्तत्वात्। 5 ततश्च न कस्यचिद् उत्पादः क्षयो वा भवेत्। न चोत्पाद-विनाशयोः भ्रान्तिकल्पनायां किञ्चदप्यभान्तं सिध्येत्, निरंशक्षणक्षयाद्यवभासाभावात् स्वसंवित्तिसद्भावमात्रसिद्धेरप्यभावप्रसंगात्। क्षणक्षयाद्यवभासस्यासत्यत्वे सैवाऽनेकान्तसिद्धिः समापतित। अथ नेयमसती संवित्तिः कुतिश्चिन्निमत्तात् सतीव प्रतिभाति, किन्तु सत्येव प्रतिभातीत्यस्याः स्वभावसिद्धिः, नन्वेवं न सर्वथापि भ्रमः सिध्येत् किन्तु भ्रान्ताऽभ्रान्तैकविज्ञानाभ्य-पगमादनेकान्तवाद एव पुनरिप सिद्धिमायातः।

यदिप 'कार्य-कारणयोरभेदाभावः सिध्यति भेदात् अकार्यकारणवत्' इति तदिप ग्राह्य-ग्राहक-अनेकान्तरूप से पारमार्थिक मानने पर, एकान्त निरस्त हो जाने से प्रमाणप्रयुक्त दर्शन सुघट बन जाता है — तो उस का अपलाप कैसे हो सकेगा ?

बौद्धवादी ऐसा मत कहें कि — 'उत्पाद-विनाश तो कल्पनाकिल्पित ही हैं' — वास्तव तो क्षणिकिस्थिति ही है — क्षणिस्थिति से अतिरिक्त 'परमार्थसत्'रूप लक्षण के लक्ष्यभूत कोइ तत्त्व नहीं है, अतः क्षणस्थायी 15 को ही स्वलक्षण माना जाता है। (अनेक) क्षणाविस्थितिवाले ग्राह्य-ग्राहकसंवेदनादि प्रत्यक्षतया दिखते हैं — यदि उन्हें स्वलक्षणरूप नहीं मानेंगे तो और कौन है जिस को स्वलक्षण-अर्थरूप माना जाय ? (स्थूलाकार रिहत अथवा) ग्राह्यादिआकारशून्य कोई अन्य तत्त्व उपलब्धिगोचर न होने से उस का प्रत्यक्षत्व सयुक्तिक नहीं हो सकता। ऐसा मत कहना कि 'स्वलक्षण तो निरंश एवं असाधारण है किन्तु वासनाकृत विपर्यास से वह सावयव हो ऐसा दिखता है' — ऐसे तो अन्य वादी (सांख्य) भी कहेगा कि पुरुषतत्त्व कार्य-कारणरूप 20 न होने पर भी कार्य-कारण हो ऐसा, एवं सर्वविकल्पशून्य होने पर भी सविकल्प हो ऐसा भासता है — पहले यह कह दिया है। सिर्फ क्षणस्थिति मानने पर तो न किसी का उत्पाद होगा, न नाश।

यदि उत्पाद-विनाश के भान को भ्रान्ति कहेंगे तब तो प्रत्येक चीज के ज्ञान के लिये समानरूप से यह बात लागु होने से फिर सारे जगत् में अभ्रान्त कुछ बचेगा ही नहीं। निरंशक्षणक्षयादि अवभास भी भ्रान्त ठहरेगा, तो सिर्फ स्वसंवेदनमात्र की सत्ता भी संकटग्रस्त हो जायेगी — उस का भी अभाव 25 प्रसक्त होगा। क्षणक्षयादि अवभास को असत्य मानेंगे या सत्य ? यदि असत्य मानेंगे तो स्वसंवेदन में सत्यत्व किन्तु क्षणक्षयसंवेदन में असत्यत्व — इस प्रकार अनेकान्तमत की सिद्धि प्रसक्त होगी। यदि कहें कि यह क्षणक्षयादि प्रतीति है असत्य किन्तु, किसी निमित्त से सत्य भासती है ऐसा नहीं है, वह स्वभाव से वास्तव में ही सत्य भासती है — तो कहीं भी भ्रम सिद्ध नहीं होगा — तथा पूर्वोक्त प्रकार से एक ही विज्ञान को भ्रान्त एवं अभ्रान्त मान लेने पर तो अनेकान्तवाद की ही पुनः सिद्धि प्रसक्त होगी। 30

यह जो कहा जाता है – अकार्य और अकारण में जैसे भेद होने से अभेदिवरह होता है वैसे

[ स्वभावभेद ही आखरी भेदक होता है ]

संवित्त्यादिभिरनैकान्तिकिमित्युपेक्षामर्हित । न हि स्वभावभेदात् अभेदे ग्राह्य-ग्राहक संवित्त्यादेः कालभेदाद् हेतुफलयोरभेदाभावो युक्तः, कालभेदादिप स्वरूपभेद एव भावानामवसेयः, स्वभावतोऽभिन्नस्य कालभेदादिप भेदाऽयोगात् — स्वभावभेदश्चेन्न भेदकः कालभेदो क्वोपयोगी ? इति न तद्भेदात् कार्य-कारणयो-रात्यन्तिकभेदिसिद्धः। एवं चांशेन वृत्तिः कार्ये कारणस्योपपन्ना। न च प्रतिक्षणमंशवृत्तौ दृष्टान्ताभावः संवित्तेर्ग्राह्य-ग्राहकाकारादेर्दृष्टान्तत्वेन सिद्धत्वात्। अनंशवृत्तिस्तु न क्वचिदर्थस्य प्रमाणसिद्धा या दृष्टान्तत्वेन प्रदर्श्येत, सर्वस्य सांशवृत्तितयोपलब्धेः। ततो नाध्यक्षसिद्धमनुगमस्वरूपं भावानां लक्षणं प्रतिक्षेप्तुं युक्तम्, तत्प्रतिक्षेपे प्रमाणान्तराभावात्। न हि सुखादि-नीलादीनां निरन्वयानां क्वचित् संवेदनमध्यक्षमनुमानं वाऽनुभूयते। नापि तेषां भेदविकलानां कदाचिदप्यनुभूतिरिति यथा संविदाकारमन्तरेण ग्राह्य-ग्राहका-कारयोरसंवित्तेरनुपपत्तिस्तथा तावन्तरेण तस्या अप्यसंवित्तेरनुपपत्तिरिति भेदाऽभेदरूपं सर्वं प्रमाण-प्रमेय-

न च पूर्वापराऽधोमध्योध्वादिभेदाभावेऽनुगताकारलक्षणं सामान्यं तेष्वेकाकारप्रतिभासग्राह्यं सम्भवित, अनुगतिविषयाभावे तदनुगतैकाकारस्याप्यभावात्, तदभावे च तदवृत्तेः सामान्यस्याभाव एव। न च कारण-कार्य में भी भेद होने से अभेदिवरह सिद्ध होता है – वह कथन उपेक्षापात्र है क्योंकि ग्राह्य-ग्राहकसंवेदनों में भेद होने पर भी अभेद कैसे होता है वह पहले कहा जा चुका है। ग्राह्य-ग्राहकसंवेदनों 15 में स्वभावभेद रहने पर अभेद भले रहे किन्तु हेतु-फल में कालभेद के कारण अभेदाभाव होना चाहिये — यह ठीक नहीं, क्योंकि कालभेद से भी आखिर भावों के स्वरूपभेद पर ही जाना पड़ेगा। यदि भावों में स्वरूपभेद नहीं होगा तो कालभेद से भी भावभेद नहीं बनेगा। यदि भेदक होगा तो स्वभावभेद. वह यदि भेदक नहीं बनेगा तो कालभेद का उपयोग क्या रहेगा ? मतलब, कालभेद से कार्य-कारण का अत्यन्तभेद सिद्ध नहीं हो सकता। अत एव कारण में कार्य की आंशिक वृत्ति सुघटित है। यदि 20 कहें कि क्षण-क्षण में एक ही भाव की आंशिक वृत्ति होने में कोई दृष्टान्त नहीं है – तो यह निषेधार्ह है क्योंकि संवेदन की ग्राह्य-ग्राहक आकारों में आंशिक वृत्ति सिद्ध है। किसी भी भाव में किसी धर्म की निरंशवृत्ति प्रमाणिसद्ध नहीं है जिस का दृष्टान्तरूप से आप प्रदर्शन कर सके, सर्वत्र सभी की सांशवृत्ति ही उपलब्धिगोचर होती है। अतः भावों का प्रत्यक्षसिद्ध अनुवृत्तिरूप लक्षण निषेधार्ह नहीं है, क्योंकि निषेध करने के लिये कोई अतिरिक्त प्रमाण नहीं है। निरन्वय (यानी अनुवृत्तिरहित) भीतरी 25 सुखादि या बाह्य नीलादि भावों का प्रत्यक्ष या अनुमानरूप संवेदन कहीं भी अनुभवसिद्ध नहीं है। साथ में यह भी ज्ञातव्य है कि सर्वथा व्यावृत्तिरहित भावों की अनुभूति भी कदापि नहीं होती। जैसे संवेदनाकाररिहत ग्राह्य-ग्राहक आकारों का अनुभव नहीं होने से उन की संगतता नहीं हो सकती, वैसे ही उन आकारद्वय (रूपभेदों) के बिना संवेदन का अनुभव भी सिद्ध न होने से संगति नहीं हो सकती। सारांश, सर्व भाव भेदा-भेदोभयरूप प्रमाण-प्रमेयलक्षण स्वीकार के काबिल है।

#### [ विशेष के बिना सामान्य का असम्भव ]

वस्तु निरंश नहीं होती। पूर्व-पश्चिम, अधो-मध्य-ऊर्ध्व आदि भेद (अंश) नहीं होगा तो उन में एकाकारप्रतीतिग्राह्य अनुगताकाररूप सामान्य, घट नहीं सकेगा, क्योंकि अनुगम के विषय (आश्रय) पूर्वादि

15

तेष्ववर्त्तमानमपि तत् सामान्यं व्यक्त्यन्तरस्वरूपवत्। किञ्च, तदनुगतं रूपं व्यावृत्तरूपाभावे किं कार्यरूपम् उत कारणरूपम् आहोस्विदुभयात्मकम् उतानुभयस्वभावम् इति विकल्पाः। आद्यविकल्पे तस्याऽनित्यत्व-प्रसक्तिः। द्वितीयेऽपि सैवेति न तत् सामान्यस्वभावम्। तृतीय पक्षे उभयदोषप्रसक्तिः। तुर्यविकल्पेऽप्यभाव-प्रसङ्ग इति विशेषाभावे नानुगतिरूपसामान्यसम्भवः, सम्भवेऽपि तत्प्रतिपादकं प्रमाणमभिधानीयम्। तच्चाऽक्षणिकत्वविरोधि कथञ्चित् क्षणिकत्वावभासितयाऽनुभूयत इति विपर्ययसाधकं भवेत्। कथञ्चित् 5 क्षणिकत्वावभासस्य भ्रान्तत्वे विपरीतावभासस्यापि भ्रान्तत्वप्रसक्तिः। तदवभासस्याऽभ्रान्तत्वे वा भ्रान्ता-ऽभ्रान्तरूपमेकं विज्ञानमेकान्तपक्षप्रतिक्षेप्यनेकान्तं साधयतीत्यलमतिप्रसङ्गेनेति स्थितमेतत्— ध्रौव्यमृत्पाद-व्ययव्यतिरेकेण न सम्भवति तौ च तदन्तरेणेत्युत्पाद-स्थितिभङ्गा अपरित्यक्तात्मस्वरूपास्तदितरस्वरूपत्वेन त्रैलक्षण्यं प्रत्येकमनुभवन्तो द्रव्यलक्षणतामुपयान्ति अन्यथा पृथक्पक्षोक्तदोषप्रसक्तिर्दुर्निवारेति व्यवस्थित-मृत्पाद-स्थिति-भङ्गा द्रव्यलक्षणमिति।।१२।।

भेद न होने पर उन में एक अनुगताकार भी नहीं रहेगा, विषयों के अभाव में भी एकाकारता नहीं रह पायेगी अतः सामान्य का लोप ही प्रसक्त हुआ। ऐसा कहना कि — इस तरह भेदों में जो नहीं रहेगा फिर भी उसे सामान्य (व्यक्ति) रूप मानने में बाध नहीं। — तो यह अनुचित है एक व्यक्ति में न रहनेवाले अन्यव्यक्तिस्वरूप को सामान्य नहीं माना जाता। मतलब. सामान्य को मानना है तो भेदों को भी मानना पड़ेगा।

#### [ द्रव्य का लक्षण 'उत्पाद-स्थिति-व्यय' - निष्कर्ष ]

यदि भेद (यानी व्यावृत्तरूप) को मान्य नहीं रखेंगे तो अकेले 'सामान्य' के प्रति चार विकल्पप्रश्न खडे होंगे — 'सामान्य कार्यरूप है ? 'सामान्य कारणरूप है ? उभयात्मक है ? 'या अनुभयस्वभाव है ? प्रथम विकल्प में सामान्य अनित्य बन जायेगा। दूसरे विकल्प में भी अनित्यता आपत्ति होगी, क्योंकि कारण कभी नित्य नहीं होता। अतः सामान्य कार्यरूप या कारणरूप नहीं हो सकता। <sup>3</sup>तीसरे 20 विकल्प में उभयपक्ष के दोष प्रविष्ट होंगे। ४ चौथे विकल्प में सर्वथा अभाव ही प्रसक्त होगा। फलितार्थ, विशेष (कार्यादि के विरह में) अनुगताकाररूप सामान्य का संभव नहीं है। यदि उस के होने की सम्भावना करते रहेंगे तो उस के लिये भी प्रमाण खोजना पडेगा। यदि वह प्रमाण अक्षणिकत्वविरोधी कथंचित क्षणिकत्वावभासिरूप से अनुभवारूढ होगा तो विपरीत स्वरूप की सिद्धि होगी। यदि कथंचित् क्षणिकत्वावभासि बोध भ्रान्त होगा तो विपरीतावभास भी भ्रान्त ठहरेगा। यदि उस भ्रान्त अवभास 25 को (कथंचित्) अभ्रान्त मानेंगे तो भ्रान्त-अभ्रान्त उभयरूप एक विज्ञान एकान्तपक्षविरोधी अनेकान्त मत की सिद्धि करेगा। अब अधिक विस्तार छोड दो, सिद्ध पक्ष यह हुआ कि द्रव्य का यह लक्षण है कि अपने स्वरूप को न छोडते हुए प्रत्येक (उत्पादादि तीन) ही अन्यद्वयस्वरूप होने से त्रिलक्षणानुविद्ध ऐसे उत्पाद-व्यय-स्थितिरूप त्रैलक्षण्य। यदि इस तरह मिलित त्रैलक्षण्य नहीं मानेंगे तो प्रत्येक पृथक् पथक पक्ष में कहे गये दोषों का निवारण नहीं हो सकेगा। आखरी निष्कर्ष यह है कि उत्पाद-स्थिति- 30 व्यय ये मिलित द्रव्य का लक्षण है।।१२।।

25

# एते च परस्परसव्यपेक्षा द्रव्यलक्षणम् न स्वतन्त्रा इति प्रदर्शनायाह-(मूलम्-) एए पुण संगहओ पाडिक्कमलक्खणं दुवेण्हं पि। तम्हा मिच्छिद्दिट्टी पत्तेयं दो वि मूलणया।।१३।।

एते = उत्पादादयः सङ्ग्रहतः शिबिकोद्वाहिपुरुषा इव परस्परस्वरूपोपादानेनैव लक्षणम्। प्रत्येकं एकका उत्पादादयो द्वयोरिप = द्रव्यास्तिक-पर्यायास्तिकयोः अलक्षणम् उक्तवत् तथाभूतविषयाभावे तद्ग्राहकयोरिप तथाभूतयोरभावात्, उत्पादादीनां च परस्परविविक्तरूपाणामसम्भवात्। तस्मात् मिथ्यादृष्टी
एव प्रत्येकं परस्परविविक्तौ द्वाविप एतौ द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक-स्वरूपौ मूलनयौ समस्तनयराशिकारणभूतौ।।१३।।

स्यादेतद् - भवतु परस्परिनरपेक्षयोर्मिध्यात्वम् उभयनयारब्धस्त्वेकः सम्यग्दृष्टिर्भविष्यतीत्याह-(मूलम्-) ण य तइओ अत्थि णओ ण य सम्मत्तं ण तेसु पडिपुण्णं। जेण दुवे एगन्ता विभज्जमाणा अणेगन्तो।।१४।।

न च तृतीयः परस्परसापेक्षोभयग्राही अस्ति नयः कश्चित् तथाभूतार्थस्यानेकान्ताऽत्मकत्वात् तद्ग्राहिणः

#### [ निरपेक्ष प्रत्येकमूल नय मिथ्यादृष्टि ]

अवतरिणका :- ये उत्पादादि तीन अन्योन्यसापेक्षरूप से मिल कर रहे तो द्रव्य का लक्षण बन 15 सकता है, अन्योन्य पराङ्मुख या स्वतन्त्र रहे तो नहीं — इस का प्रदर्शन करते कहते हैं —

गाथार्थ :- संग्रह से ये (लक्षण जानना)। अकेले तो दोनों का भी लक्षण नहीं। अतः एक एक दोनों ही मूल नय मिथ्यादृष्टि हैं।।१३।।

व्याख्यार्थ :- ये उत्पादादि तीन संगृहीत (= मिलित) हो कर, यानी पालखी के वाहक पुरुषों की तरह परस्पर के स्वरूप का आदर करने पर ही द्रव्य का लक्षण बनेंगे। एक एक उत्पाद या 20 व्यय या स्थिति तो दोनों द्रव्यास्तिक-पर्यायास्तिक में से एक का भी लक्षण नहीं हो सकते, जैसे की पूर्व गाथा के विवेचन में कहा जा चुका है। जब अन्योन्यपराङ्मुख ऐसा कोई विषय (= पदार्थ) ही नहीं, तब उन के ग्राहक भी न कोई स्वतन्त्र द्रव्यास्तिक है न कोई स्वतन्त्र पर्यायास्तिक है। परस्पर निरपेक्षरूपवाले उत्पादादि का सम्भव नहीं। अतः प्रत्येक द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक मूल नय जो कि समस्तनयसमुदाय के उत्थानविंदु है — वे परस्परिनरपेक्ष होंगे तो प्रत्येक ही मिथ्यादृष्टि जान लेना।।१३।।

#### [ उभयग्राहि तृतीयनय की कल्पना असत्य ]

प्रश्न :- परस्परनिरपेक्ष दो नयों में मिथ्यात्व कहा वह सत्य है, किन्तु उभयनय संयोजनमूलक तीसरा एक नय माना जाय तो वह तो सम्यग्दृष्टि होगा या नहीं ? उत्तर :-

**गाथार्थ** :- तीसरा कोई नय है नहीं। दो में सम्यक्त्व परिपूर्ण है। यतः दोनों एकान्त विशेषतया (सापेक्षभाव से) गृहीत करने पर अनेकान्त (बन जाता) है।।१४।।

30 व्याख्यार्थ :- वैसा कोई तीसरा नय नहीं है जो अन्योन्यसापेक्षतया उभयस्पर्शी हो, क्योंकि जो उभयात्मक (द्रव्य-पर्याय अथवा सामान्य-विशेष) अर्थ तो अनेकान्तात्मक होने से उस का ग्राहक जो

प्रत्ययस्य नयात्मकत्वानुपपत्तेः। न च सम्यक्त्वं न तयोः प्रतिपूर्णं प्रतिषेधद्वयेन प्रकृतार्थावगतेः। अशेषं हि प्रामाण्यं सापेक्षं गृह्यमाणयोरनयोरेवंविषययोर्व्यवस्थितं येन द्वाविष एकान्तरूपतया व्यवस्थितौ मिथ्यात्व-निबन्धनं तत्परित्यागेनाऽन्वय-व्यतिरेकौ विशेषेण परस्परात्यागरूपेण भज्यमानौ गृह्यमाणावनेकान्तो भवतीति सम्यक्त्वहेतुत्वमेतयोरिति।।१४।।

एवं सापेक्षद्वयग्राहिणो नयत्वानुपपत्तेस्तृतीयनयाभावः प्रदर्शितः, निरपेक्षग्राहिणां तु मिथ्यात्वं दर्शयितु 5 माह-

# (मूलम्) जह एए तह अण्णे पत्तेयं दुण्णया णया सव्वे। हंदि हु मूलणयाणं पण्णवणे वावडा ते वि।।१५।।

यथा एतौ निरपेक्षद्वयग्राहिणौ मूलनयौ मिथ्यादृष्टी तथा उभयवादरूपेण व्यवस्थितानामि परस्पर-निरपेक्षत्वस्य मिथ्यात्वनिबन्धनस्य तुल्यत्वात् प्रत्येकम् इतरानपेक्षा अन्येऽपि दुर्नयाः। न च प्रकृत- 10 नयद्वयव्यतिरिक्तनयान्तरारब्धत्वादुभयवादस्य नयानामिप वैचित्र्यादन्यत्रारोपियतुमशक्यत्वात् तद्वपस्य अये सम्यक्प्रत्यया भविष्यन्तीति वक्तव्यम्; यतः हंदि इत्येवं गृह्यतां 'हुः' इति हेतौ मूलनयद्वयपरिच्छिन्नवस्तुन्येव

एक बोध होगा वह पूर्ण (न कि अंश) ग्राही होने से नयरूप हो नहीं सकता। दूसरी ओर वे दोनों नय यदि परस्पर सापेक्ष मिल कर उभयग्राही बनेंगे तो उन में पिरपूर्ण सम्यक्त्व नहीं होगा ऐसा नहीं है। यहाँ दो निषेधों से प्रकृत अर्थ बोधित होता है कि 'पिरपूर्ण सम्यक्त्व होगा'। भावार्थ है 15 कि सापेक्षरूप से प्रवर्त्तमान दोनो नयों में एवं सापेक्ष दोनों विषयों में अशेष प्रामाण्य अक्षुण्ण विद्यमान है। अतः फिलत यह हुआ कि एकान्तआग्रहिता से युक्त दोनों नय मिथ्यात्वमूलक हैं। एकान्ताग्रह से मुक्त, विभज्यमान यानी विशेष (मिलित) स्वरूप से अन्योन्य की उपेक्षा न करते हुए प्रवर्त्तमान दोनों ही अनेकान्त विभूषित बन जाते हैं, अत एव उन में सम्यक्त्व की हेतुता अक्षुण्ण रहेगी।।१४।।

## [ स्वतन्त्र प्रत्येक सर्व नय दुर्नय हैं ]

अवः :- उस प्रकार से सापेक्ष उभयग्राहि एक बोध में नयत्व दुर्घट होने से तीसरे नय का अभाव दर्शाया। अब परस्परनिरपेक्ष सामान्यादि वस्तुग्राहि बोध (या प्रतिपादन) में भी मिथ्यात्व है यह दिखाते हैं —

गाथार्थ :- जैसे ये (दो) हैं उसी तरह अन्य सभी प्रत्येक (= निरपेक्ष) नय (मिथ्यादृष्टि) हैं, क्योंकि वे भी मूल नयों के प्रज्ञापन में ही मस्त हैं ऐसा समझ के रखो।।१५।।

व्याख्यार्थ :- जैसे परस्परिनरपेक्ष सामान्य-विशेष ग्राही मूल नय मिथ्यादृष्टि हैं वैसे ही पृथक् पृथक् उभयनिरूपकरूप से प्रवर्त्तमान होने पर भी प्रत्येक (यानी इतरिनरपेक्ष) अन्य नय भी दुर्नय ही हैं क्योंकि मिथ्यात्वआपादक परस्परिनरपेक्षत्व उन में भी तुल्य ही है।

शंका :- उभयवाद (= उभय निरूपण) तो मूलनययुगल से अत्यन्त विभिन्न नयविशेषमूलक होने से, और नय का कोई संकुचित स्वरूप नहीं होता किन्तु विचित्र स्वभाव होता है, इस लिये उभय 30 वाद में मिथ्यात्व आरोपण शक्य नहीं है अतः अन्य नय बोध भी सम्यक्प्रतीतिरूप हो सकते हैं।

20

व्यापृतास्तेऽपि तद्विषयव्यतिरिक्तविषयान्तराभावात् सर्वनयवादानां च सामान्य-विशेषोभयैकान्तविषयत्वात्। तत्र नयान्तरसद्भावः यतः तदारब्धोभयवादे नयान्तरं भवेत्।।१५।।

ननु सङ्ग्रहादिनयसद्भावात् कथं तद्व्यतिरिक्तनयान्तराभावः ? सत्यम्, सन्ति सङ्ग्राहदयः किन्तु तिह्ययव्यतिरिक्तविषयान्तराभावतः तिद्द्वतयविषयास्तेऽपि तद्दूषणेनैव दूषिताः। यतो न मूलच्छेदे तच्छा-खास्तदवस्थाः सम्भवन्तीत्याह-

# (मूलम्-) सव्वणयसमूहम्मि वि णत्थि णओ उभयवायपण्णवओ। मूलणयाण उ आणं पत्तेय विसेसियं बिंति।।१६।।

सङ्ग्रहादिसकलनयसमूहेऽपि नास्ति कश्चिद् नयः उभयवादप्ररूपकः यतः मूलनयाभ्यामेव यत् प्रतिज्ञातं वस्तु तदेव आश्रित्य प्रत्येकरूपाः सङ्ग्रहादयः पूर्वपूर्वनयाधिगतांशविशिष्टमंशान्तरमधिगच्छन्तिति न विषयान्तरगोचराः। अतो व्यवस्थितम् परस्परात्यागप्रवृत्तसामान्यविशेषविषयसङ्ग्रहाद्यात्मकनयद्वयाधि-गम्यात्मकत्वात् वस्त्वप्यभयात्मकम्।।१६।।

# न केवलं बाह्यघटादि वस्तु उभयात्मकं तथाविधप्रमाणग्राह्यत्वात् किन्त्वान्तरमपि हर्ष-शोक-भय-

उत्तर :- यह कथन बोलने योग्य नहीं है। कारण, आखिर अन्य नय भी मूल उभयनयगृहीत विषय प्रति ही सिक्रिय हैं, अन्य कोई अधिक विषय नहीं है, सभी नयवादों का विषय या तो एकान्त 15 सामान्य है या एकान्त विशेष है। अतः ऐसा कोई नयविशेष है नहीं जिस से कि तन्मूलक उभयवाद चलाने के लिये वह प्रवृत्ति करे।।१५।।

#### [ उभयवादप्ररूपक कोई भी स्वतन्त्र नय नहीं है ]

अव॰ :- शंका :- संग्रहादि नय अनेक हैं तो उक्त दो मूलनय से अधिक नयभेद का अभाव हैं, किन्तु मूलनयविषयभूत वस्तु (सा.वि.) से पृथक् कोई नया विषय नहीं है, उक्त मूलनययुग्म का विषय ही उन का विषय है। अतः निरपेक्ष मूल नययुगल सदोष सिद्ध होने पर तन्मूलक संग्रहादि निरपेक्ष नयवृंद भी दूषित सिद्ध होता है। कारणः- वृक्षमूल का उच्छेद हो जाने पर वृक्ष की शाखा- प्रशाखा जीवंत नहीं रह सकती। यही १६ वीं गाथा में —

गाथार्थ :- सकलनयवृंद में भी (ऐसा) कोई नय नहीं (जो) उभय वाद का पुरस्कर्ता हो। (कारण :-) प्रत्येक (नय) मूल नयों की आज्ञा (= विषय वस्तु) का सिवशेष कथन करते हैं।।१६।। व्याख्यार्थ :- संग्रहादि सकलनयसमुदाय में भी कोई ऐसा नय नहीं जो उभयवाद का प्रज्ञापक हो। कारण :- मूल नयों ने जिन वस्तु की आज्ञा यानी प्रतिज्ञा की है उन्हीं का आशरा ले कर, पूर्व पूर्व नय स्वीकृत वस्तु-अंश से गिभत अंशांतर का उत्तरनय निरूपण करते हैं, नहीं कि अन्यविषयसंबन्धि कुछ कहते हो। अतः निश्चित होता है कि वस्तु उभयात्मक (सा.वि.रूप) है क्योंकि परस्परमिलितरूपवाले सामान्य-विशेष विषयग्राहि संग्रहादिमय नययुगलरूप बोध के गोचरस्वरूप है।।१६।। वाह्यवत् अभ्यन्तर पदार्थ भी उभयात्मक ]

अवः - केवल बाह्य घटादि वस्तु ही (सा.वि.) उभयात्मक है उभयात्मकतासूचकप्रमाणग्राह्य होने

20

करुणौदासीन्याद्यनेकाकारिववर्त्तात्मकैकचेतनास्वरूपम् तदात्मकहर्षाद्यनेकविकारानेकात्मकं च स्वसंवेदनाध्यक्ष-प्रतीतम् तस्य भेदाभेदैकान्तरूपताभ्युपगमे दृष्टाऽदृष्टविषयसुख-दुःखसाधनस्वीकार-त्यागार्थप्रवृत्ति-निवृत्ति-स्वरूपसकलव्यवहारोच्छेदप्रसिक्तिरिति प्रतिपादियतुमाह—

# (मूलम्-) ण य दव्वद्वियपक्खे संसारो णेव पज्जवणयस्स। सासय-वियत्तिवायी जम्हा उच्छेअवाईआ।।१७।।

द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिकनयद्वयाभिमते वस्तुनि न संसारः सम्भवति, शाश्वतव्यक्तिप्रतिक्षणान्यत्वैकान्तात्मक-चैतन्यग्राहकविषयीकृतत्वात् पावकज्ञानविषयीकृते उदकवत्। तथाहि— संसारः = संसृतिः सा चैकान्त-नित्यस्य पूर्वावस्थाऽपरित्यागे सित न सम्भवति तत्परित्यागेनैव गतेः भावान्तरापत्तेर्वा— संसृतेः सम्भवात्। नाप्युच्छेदे = उत्पत्त्यनन्तरनिरन्वयध्वंसलक्षणे संसृतिः सम्भवति, गतेः भावान्तरापत्तेर्वा कथञ्चिद् अन्विय-रूपमन्तरेणाऽयोगात्। अथैकस्य पूर्वापरशरीराभ्यां वियोग-योगौ संसारः, असाविप सदाऽविकारिणि न 10

से, इतना मत समझना, अरे ! आन्तरिक हर्ष-शोक-भय-करुणा-औदासीन्य इत्यादि विविधाकार विवर्त्तात्मक एक-चेतना के परिणामस्वरूप पदार्थ भी (सा.वि.) उभयात्मक है। प्रत्यक्ष से यह सिद्ध है क्योंकि एक-चेतनामय हर्षांदि अनेक विकाररूप से अनेकात्मक आन्तर वस्तु स्वप्रकाश संवेदनात्मक प्रत्यक्ष से अनुभूत होता है। यदि इन आन्तर पदार्थों को एकान्ततः अभिन्न या एकान्त भिन्न स्वरूप मानेंगे तो सकल व्यवहार के उच्छेद की आपित्त होगी — दृष्ट (= इहलौकिक) अदृष्ट (= पारलोकिक) विषयों से प्रेरित 15 सुख या दुःख के साधनों का कोई स्वीकार करता है उन के लिये प्रवृत्ति करता है, तो कोई त्याग करता है उन के लिये निवृत्ति करता है। ये सब व्यवहार लुप्त हो जायेंगे। इस वृत्तान्त का निरूपण गाथा १७ में —

गाथार्थ :- न तो द्रव्यार्थिक मत में संसार (घट सकता है), न पर्यायार्थिकमत में,क्योंकि शाश्वतवादी (द्रव्या॰) या (प्रतिक्षण भिन्न) व्यक्तिवादी (व्यवहार के) उच्छेदवादी हैं।।१७।।

#### [ एकान्तवाद में संसार की अनुपपत्ति ]

व्याख्यार्थ :- द्रव्यार्थिक या पर्यायार्थिक नय द्वारा स्वीकृत (नित्य अथवा एकान्त अनित्य) वस्तु होने पर संसार (जन्मादि व्यवहार) संगत नहीं हो सकते, जैसे अग्निज्ञानविषयीभूत वस्तु में जल की संगति नहीं होती। कैसे यह देखिये— संसार यानी संसृति (संसरण) मतलब परिवर्त्तनशील। एकान्त नित्य वस्तु पूर्वावस्था छोडे बिना (परिवर्त्तनरूप) संसार कैसे घटेगा ? पूर्वावस्था छोडेगा तभी अन्य 25 गति अथवा अन्य भावप्राप्ति रूप संसार घटेगा। पर्यायनयसंमत एकान्त क्षणिकतापक्ष यानी उत्पत्ति के बाद तुरंत निरन्वयविनाशपक्ष में संसार सम्भव नहीं, क्योंकि किसी एक स्थायि कथंचिद् अन्वय रूप के बिना गत्यन्तर या भावान्तर की प्राप्तिरूप संसार कैसे घटेगा ?

शंका :- संसार है पूर्वशरीर त्याग उत्तरशरीर संयोग, तो यह एकान्त नित्य में क्यों नहीं घटेगा ? उत्तर :- अत्यन्त अविकारी वस्तु मानने पर यह शरीरपरिवर्त्तन सम्भव नहीं है, क्योंकि एकान्त नित्य 30 आत्मा के साथ पूर्वोत्तर शरीर का त्याग-ग्रहण घट नहीं सकेगा। पर्यायनय के निरन्वयक्षणध्वंसवाद सम्भवति, नित्यस्य पूर्वापरशरीराभ्यां वियोग-योगानुपपत्तेः । निरन्वयक्षणध्वंसिनोऽप्येकाधिकरणत्वाऽसम्भवाद् न तल्लक्षणः संसारः । न चामूर्त्तस्यात्मनोऽसर्वगतैकमनोऽभिष्वक्तशरीरेण विशिष्टवियोग-योगौ संसारः, मनसोऽकर्तृत्वेन शरीरसम्बन्धस्यानुपपत्तेः । यो ह्यदृष्टस्य विधाता स तन्निर्विर्त्तितशरीरेण सह सम्बध्यते, न चैवं मनः । न च मनसः शरीरसम्बन्धेऽपि तत्कृतसुख-दुःखोपभोकृत्वम् आत्मिन तस्याभ्युपगमात् तदर्थं च शरीरसम्बन्धोऽभ्युपगम्यते इति तत्सम्बन्धपरिकल्पनं मनसो व्यर्थम् मनसि सुख-दुःखोपभोकृत्वाभ्युपगमे वा आत्मकल्पनावैयर्थ्यम् मनस आत्मत्वसिद्धेः । । १७ । । तथा-

# (मूलम्-) सुह-दुक्खसम्पओगो ण जुज्जए णिच्चवायपक्खम्मि । एगंतुच्छेयंमि य सुह-दुक्खवियप्पणमजुत्तं । ।१८ । ।

सुखेन = अबाधास्वरूपेण, दुःखेन = बाधनालक्षणेन, सम्प्रयोगः = सम्बन्धः न युज्यते = न <sup>10</sup> घटते आत्मनो नित्यवादपक्षे = द्रव्यास्तिकाभ्युपगमे, सुखस्वभावस्य अविचलितरूपत्वात् सदा सुखरूपतैव आत्मनः न दुःखसम्प्रयोगः, दुःखस्वभावत्वे तद्रूपतैव तत्त्वादेव। एकान्तोच्छेदे च पर्यायास्तिकपक्षे सुख-

में पूर्वदेहधारी और उत्तरदेहधारी की एकाधिकरणता नहीं घटेगी। मतलब, एक ही व्यक्ति में भवद्वयं का त्याग-ग्रहण नहीं घटेगा। यानी संसार नहीं घटेगा। उपरांत, यदि कहें कि — अमूर्त आत्मा को अव्यापि एक मन संसक्त देह के साथ विशिष्ट प्रकार से संयोग-वियोग — यही संसार है — तो यह 15 भी असंगत है क्योंकि मन स्वयं कर्त्ता न होने से उस का शरीर के साथ संयोग घटेगा नहीं। शरीर के साथ सम्बन्ध उसी का होगा जो शरीरिनिमित्त अदृष्ट का निर्माता होगा। मन अदृष्टिनिर्माता नहीं। तथा मन का देहसम्बन्ध मान ले तो भी वह देह जिनत सुख-दुःख का उपभोग कर नहीं सकता क्योंकि उपभोग तो आत्मा में ही होता है, उपभोग के लिये ही देहसम्बन्ध की जरूर पडती है। अतः मन में देहसम्बन्ध की कल्पना निरर्थक है। अगर मन को ही सुख दुःख का उपभोक्ता मान लेंगे 20 तो मनोभिन्न आत्मा की कल्पना व्यर्थ ठहरेगी, क्योंकि अब तो मन ही आत्मा बन कर बैठ गया है। 19७।। तथा.

#### [ एकान्तवाद में सुख-दुःख भोगादि की अनुपपत्ति ]

गाथार्थ :- नित्यवादपक्ष में सुख-दुःखसयोग नहीं घट सकता। एकान्तविनाश में भी सुख-दुःख का विकल्पन अयुक्त है।।१८।।

25 व्याख्यार्थ :- अबाधास्वरूप सुख और बाधास्वरूप दुःख का, एकान्तनित्यवाद मत में संबन्ध नहीं बैठ सकता, क्योंकि द्रव्यास्तिक नय के मत में यदि आत्मा सुखस्वभावी होगा तो स्वभाव अचल होने के कारण हरहमेश सुखी ही बना रहेगा, कभी दुःखस्पर्श होगा नहीं। यदि दुःखस्वभाव होगा तो अचलस्वभाव के कारण हमेशा दुःखी रहेगा। एवं पर्यायास्तिक मत में भी एकान्त विनाशी आत्मवाद में सुख-दुःख का सम्बन्ध घटेगा नहीं, क्योंकि सुखी क्षण और दुःखी क्षण सर्वथा पृथक् हैं। तदुपरांत, वोनों पक्ष में सुखप्राप्ति और दुःखनाश के लिये विकल्पन यानी विशिष्ट प्रयत्न (क्लृप् धातु यहाँ प्रयत्नार्थक समझना) भी घट नहीं सकता, क्योंकि नित्यपक्ष में सुख-दुःख अचल स्वभाव होने से प्राप्ति-परिहार

दुःखसम्प्रयोगो न युज्यत इति सम्बन्धः। तथा पक्षद्वयेऽपि सुखार्थम् दुःखवियोगार्थं च विशिष्टं कल्पनं = यतनम् - 'कल्पतेः' अत्र यतनार्थत्वात् – अयुक्तम् = अघटमानकम् सुख-दुःखोपादान-त्यागार्थप्रयत्न-स्याप्ययुक्तत्वमुक्तन्यायात्। 'संसरित निरुपभोगं भावैरिधवासितं लिङ्गम्।' [सांङ्ख्य का॰ ४०] इति साङ्ख्यमतमपि निरस्तम् न्यायस्य सर्वैकान्तसाधारणत्वात्।।१८।।

एकान्तपक्षे आत्मसुख-दुःखोपभोग-निर्वर्त्तकशरीरसम्बन्धहेत्चदृष्टोत्पादकनिमित्तानामप्यसम्भवं दर्शय- <sup>5</sup> न्नाह-

# (मूलम्-) कम्मं जोगनिमित्तं बज्झइ बन्ध-द्विई कसायवसा। अपरिणउच्छिण्णेसु य बंधद्विइकारणं णत्थि।।१९।।

कर्म = अदृष्टम्, योगनिमित्तं मनो-वाक्-कायव्यापारनिमित्तम् बध्यते = आदीयते, बध्यत इति बन्धः = अदृष्टमेव तस्य स्थितिः = कालान्तरफलदातृत्वेन आत्मन्यवस्थानम् सा कषायवशात् = 10 क्रोधादिसामर्थ्यात् एतदुभयमपि एकान्तवाद्यभ्युपगते आत्मचैतन्यलक्षणे भावे अपरिणते उत्सन्ने च बन्ध-स्थितिकारणं नास्ति । न ह्यपरिणामिनि अत्यन्तानाधेयातिशये आत्मिन क्रोधादयः सम्भवन्ति । नाप्येकान्तोत्सन्ने का प्रयत्न व्यर्थ जायेगा, एवं क्षणिकपक्ष में प्रयत्न करने पर भी स्वयं को कोई लाभ होने वाला नहीं — यह युक्ति है।

सांख्यकारिका ग्रन्थ में जो कहा है कि '(अहंकारादि) भावों से अधिवासित लिंग (प्रधानतत्त्व), विना 15 उपभोग ही संसरण (= परिभ्रमण) करता है' — यह सांख्यमत भी निरस्त हो जाता है, क्योंकि एकान्त कूटस्थ आत्मा मानने पर सर्वत्र 'सुख-दुःख प्राप्ति-परिहारप्रयत्नव्यर्थता'रूप न्याय यहाँ लब्धप्रसर है।।१८।।

#### [ एकान्तवाद में कर्मसिद्धान्त की अनुपपत्ति ]

अव॰ :- एकान्तवाद पक्ष में आत्मा को सुख-दुःख उपभोग कराने वाले देहसम्बन्ध की अनुपपत्ति की तरह देहसम्बन्ध के हेतुभूत अदृष्ट यानी कर्म एवं उस के उत्पादक निमित्त कषायादि की भी 20 अनुपपत्ति को गाथा १९ में दिखाते हैं —

गाथार्थ :- (मन आदि) योग के निमित्त से कर्म बँधता है। बन्ध की स्थिति कषायाधीन होती है। अपरिणाम एवं उच्छेद (पक्ष) होने पर बन्ध एवं उस की स्थिति का कारण नहीं रहेगा।।१९।।

व्याख्यार्थ :- 'कर्म' शब्द के क्रियादि अनेक अर्थ है, यहाँ नैयायिकमत प्रसिद्ध अदृष्ट अर्थ लेना है। उस का बन्ध होता है मन-वचन-काया के स्पन्दनरूप योग के निमित्त से। जीव को बाँधनेवाला 25 बन्ध कहा जाता है, मतलब कि कर्म। उस की स्थिति का मतलब है कालान्तर में फलदान करने तक आत्मा में बैठे रहना। बन्धस्थिति क्रोधादिबलाधीन होती है। एकान्तवादी स्वीकृत नित्य (अपरिणामी) या क्षणविनाशी आत्मचेतनारूप पदार्थ में उभय यानी बन्ध और स्थिति का एक भी कारण (योग या कषाय) घट नहीं सकता।

जिस में किसी संस्कार (= अतिशय) का सिंचन शक्य नहीं ऐसा अपरिणामी आत्मा मानने पर 30 उस में क्रोधादि कषायों का आवेश-उपशम घटेगा नहीं। एकान्त क्षणभंगुरवाद में पूर्वापर अनुसन्धान नहीं

अनुसन्धानिवकले 'अहमनेनाऽऽक्रुष्टः' इति द्वेषसम्भवः। तथा च 'अन्य आक्रुष्टः अन्यो रुष्टः' 'अन्यो व्यापृत अपरो बद्ध अपरश्च मुक्तः' इति कुशलाकुशलकर्मगोचरप्रवृत्त्याद्यारम्भवैफल्यप्रसिक्तः। न चैकसन्तितिनिमित्तोऽयं व्यवहारः, क्षणिकैकान्तपक्षे सन्तिकल्पनाबीजभूतोपादानोपादेयभावस्यैवाऽघटमानत्वात्। न चेयमनुसन्धानप्रतिपत्तिर्मिथ्या, द्वेष-गर्व-शाठ्याऽसन्तोषादीनामन्योन्यिवरुद्धस्वभावानां क्रमविवर्त्तिनां चिद्विवर्त्तानां स्वसंवेदनाध्यक्षसिद्धानाम् तथा तथाभवितुश्च संशय-विपर्यासाऽदृढज्ञानाऽगोचरीकृतस्यैकस्य चैतन्यस्यानुभवात्। न च बाधारिहतानुभवविषयस्यापहनवः सुखादेरप्यनुभवविषयस्याऽपहनुतिप्रसङ्गात्। तथा च प्रमाण-प्रमेयादिव्यवहारोच्छेदप्रसिक्तः।

यदिप 'मिथ्याध्यारोपहानार्थं यत्नोऽसत्यिप मोक्तिर' (प्र.वा. १-१९४) इत्युक्तम् तदप्यनेनैव प्रतिविहितम्, यथोक्तप्रतिपत्तेर्मिथ्यात्वाऽसिद्धेः। न चानुमाननिश्चितेऽर्थे आरोपबुद्धेरुत्पत्तिर्धूमनिश्चयावगतधूमध्वज इव। न च मिथ्याज्ञानस्य सहजत्वात् विपरीतार्थोपस्थापकानुमानप्रवृत्ताविप न निवृत्तिः तथाभ्युपगमे बोधसन्तानवत् तस्य सर्वदाऽनिवृत्तिरित्यमुक्तिप्रसिक्तः। असहजं तु तत्त्वज्ञानप्रादुर्भावेऽवश्यं निवर्त्तते शुक्तिकावगमे रजतभ्रम

होगा — 'अतः मुझ पर इसने आक्रोश किया' ऐसा द्वेष होगा नहीं। कारण :- इस पक्ष में आक्रोशकर्त्ता अन्य है रोषकर्त्ता अन्य है, क्रियाकारक अन्य है बन्धप्रतियोगी अन्य है एवं मुक्त होने वाला भी अलग है, अतः कुशल या अकुशल कर्मसंबन्धि प्रवृत्ति आदि कारक प्रयत्नों में निष्फलता प्राप्त होगी।

#### [ 'मैं बद्ध हूँ' इत्यादि बुद्धि में मिथ्यात्व असिद्ध ]

धर्मकीर्त्ति पंडित ने प्रमाणवार्त्तिक ग्रन्थ में जो यह कहा है कि 'मुक्तिगामी कोई न होने पर भी('मैं बद्ध हूँ' ऐसे) मिथ्या आरोप की निवृत्ति के लिये प्रयत्न किया जाता है' — यह कथन भी ऊपिर कथित युक्ति से निरस्त हो जाता है, क्योंकि 'मैं बद्ध हूँ' ऐसी बुद्धि मिथ्या मानना अयुक्त है। जैसे धूमनिश्चय से निश्चित होनेवाले अग्नि में आरोपित प्रकार की बुद्धि नहीं होती ऐसे ही 20 अनुमान से निश्चित बन्धादि अर्थ के प्रति आरोपबुद्धि का उदय नहीं होता। ऐसा कहना कि — 'मैं बद्ध हूँ' इत्यादि मिथ्याज्ञान अनादिकालीन सहज होने से, विपरीत अर्थ 'मैं बद्ध नहीं' उपस्थापक अनुमान प्रवृत्त रहने पर भी उक्त सहज बुद्धि की निवृत्ति नहीं होती' — तब ऐसा मानने पर तो, वैसे बोधसन्तान की तरह उस मिथ्याज्ञान की भी निवृत्ति न होने से कभी मुक्ति लाभ न होने की अनिष्टता प्रसक्त होगी। जो असहज मिथ्याज्ञान होता है वह तो तत्त्वज्ञान के उदय में अवश्य निवृत्त 25 हो जाता है जैसे सीप का भान होने पर चाँदी का भ्रम निवृत्त हो जाता है। कदाचित् उस की निवृत्ति न होने का मानेगें तो कभी भी प्रमाण अप्रमाबुद्धि का बाधक नहीं हो सकेगा।

#### [ 'मैं वही हूँ' यह प्रतीति मिथ्याविकल्परूप नहीं ]

यदि वस्तु के निश्चय के साथ क्षणभंग का भी निश्चय हो जाता तो 'मैं वही हूँ' ऐसा भान कभी न होता, उलटे — 'उस के जैसा हूँ' ऐसा ही भान होता। गवय का निश्चय होने से गाय 30 का स्मरण होने पर भी 'गाय ही है' ऐसा निश्चय नहीं होता किन्तु 'गाय जैसा है' ऐसा निश्चय होता है, क्योंकि गवय और गाय भिन्न है। यदि क्षणभेद से वस्तुभेद होता तब तो 'मैं वही हूँ' ऐसा भान न हो कर 'उस के जैसा हूँ' ऐसा ही बोध होता, लेकिन होता नहीं है अतः क्षणभेद

इव, अनिवृत्तौ वा न प्रमाणमप्रमाणबाधकं भवेत्। न च क्षणक्षयनिश्चये 'स एवाहम्' इति प्रत्ययो युक्तः अपि तु 'स इव' इति स्यात्। न हि गवयनिश्चये 'गौरेव' इति प्रत्ययो दृष्टः अपि तु 'गौरिव' इति। न च क्रमवर्त्तिष्वभिष्वङ्ग-द्वेषादिपर्यायेषु चैतन्यानुस्यूतिप्रत्ययस्य मानसत्वमात्मनि क्षणक्षयमनुमानाद् निश्चिन्वतोऽपिः तदैव स्पष्टमनुभूयमानत्वाद् विकल्पद्वयस्य युगपदुत्पत्तिः परैर्नेष्टेति विकल्परूपत्वे एकत्व-प्रत्ययस्य क्षणिकत्वनिश्चयसमये सद्भावो न भवेत्। इत्येकान्तनित्याऽनित्यव्युदासेनोभयपक्ष एव बन्ध- 5 स्थितिकारणं युक्तिसङ्गतम्।।१९।।

किञ्च, एकान्तवादिनां संसारनिवृत्ति-तत्सुखमुक्तिप्राप्त्यर्था प्रवृत्तिश्चाऽसङ्गतेत्याह-(मूलम्-) बंधिम्मि अपूरन्ते संसारभओघदंसणं मोज्झं। बन्धं व विणा मोक्खसुहपत्थणा णत्थि मोक्खो य।।२०।।

वन्धे वाऽसित संसारो = जन्म-मरणािदप्रबन्धस्तत्र तत्कारणे वा मिथ्यात्वादावुपचारात् तच्छब्दवाच्ये 10 भयौघो = भीितप्राचुर्यं तस्य दर्शनं 'सर्वं चतुर्गितपर्यटनं दुःखात्मकम्' इति पर्यालोचनं मौढ्यं = मूढता से वस्तु भेद सिद्ध न होने से, 'मैं वही हूँ' इस बुद्धि का मिथ्यात्व असिद्ध हो जाता है। क्षणिकवादी ऐसा कहें कि — 'आत्मा में एक ओर क्षणक्षय के अनुमानरूप निश्चय हो रहा है उसी क्षण में जो क्रिमिक राग-द्वेषादि पर्यायों में अनुविद्ध एक चैतन्य की प्रतीति होती है वह मानस विकल्प है (प्रत्यक्षप्रमाणरूप नहीं)' — तो यह अयुक्त है क्योंकि विकल्प स्पष्टानुभवरूप नहीं होता जब कि अनुविद्ध 15 चैतन्य की प्रतीति (मैं वही हूँ) तो उसी वक्त स्पष्टानुभवरूप होती है। तथा अनुमानरूप विकल्प के साथ उक्त मानसविकल्प की कल्पना इस लिये भी अयुक्त है कि एक साथ विकल्पद्धय का उद्भव क्षणिकवादी को मान्य नहीं है। अतः अनुविद्ध एक चैतन्य प्रतीति यदि विकल्परूप होगी तो क्षणभंगनिश्चय (अनुमान) काल में उस की सत्ता नहीं होती। इस प्रकार, एकान्तनित्य या एकान्तअनित्य पक्ष का निरसन हो जाने से यह फलित होता है कि उभयवाद (कथंचिद् नित्यानित्य) पक्ष में ही बन्ध-स्थिति 20 कारण (योग-कषायादि) युक्तिसङ्गत हैं।।१९।।

#### [ बन्ध नहीं तो संसार का भय क्यों ? ]

अवः :- एकान्तवादीयों की संसारनिवृत्ति के लिये, तथा सुख एवं मुक्ति के लिये प्रवृत्ति व्यर्थ है यह २० गाथा में दिखाते हैं —

गाथार्थ :- बन्ध युक्तिरिक्त होने पर संसारभयबाहुल्य का प्रदर्शन मूढता है। बन्ध के बिना मोक्ष 25 की प्रार्थना भी नहीं हो सकती एवं मोक्ष भी।।२०।।

व्याख्यार्थ :- यदि बन्ध वास्तव नहीं तो जन्म-मृत्युपरम्परारूप अथवा उस के कारणभूत मिथ्यात्वादि जो कि उपचार से संसारशब्दवाच्य है उस संसार के प्रचुर भय का दर्शन यानी सेवन अथवा 'पूरा चारगतिपरिभ्रमण दुःखात्मक है' ऐसा विमर्श मूढता ही है क्योंकि बन्ध वास्तव न होने पर संसार में दुःखसमुदायकारणता दुर्घट है, अर्थात् वह मिथ्याज्ञान है, जैसे कि वन्ध्यापुत्र मुझे परेशान करेगा 30 ऐसे भय सम्बन्धि परामर्श। मिथ्याज्ञान से होने वाली प्रवृत्ति विसंवादिनी यानी निष्फल होती है।

अनुपपद्यमान संसारदुःखौघविषयत्वात् मिथ्याज्ञानं वन्ध्यासुतजिनतबाधागोचरभीतिविषयपर्यालोचनवत्। मिथ्याज्ञानपूर्विका च प्रवृत्तिर्विसंवादिन्येव। बन्धेन विना संसारिनवृत्ति-तत्सुखप्रार्थना च न भवत्येव तथा मोक्षश्चानुपपन्नः निरपराधपुरुषवत् अबद्धस्य मोक्षाऽसम्भवात्। बन्धाभावश्च, योग-कषाययोः प्रकृति-स्थिति-अनुभाग-प्रदेशात्मकबन्धहेत्वोरेकान्तपक्षे विरुद्धत्वात्। न चैकरूपत्वाद् ब्रह्मणो बन्धाद्यभावप्रेरणा न दोषाय, चेतनाऽचेतनादिभेदरूपतया जगतः प्रतिपत्तेः। न च भेदप्रतिपत्तिर्मिथ्या अविद्यानिर्मितत्वादिति वक्तव्यम्; अविद्यायाः प्रतिपत्तिजननविरोधात्, अविरोधे विद्यारूपताप्राप्तेर्द्वेतप्राप्तिरिति। प्रतिविहितश्चाऽद्वैतवाद इति न पुनः प्रतन्यते।।२०।।

तदेवमेकान्ताभ्युपगमे बन्धहेत्वाद्यनुपपत्तेरैहिकाऽऽमुष्मिकसर्वव्यवहारविलोपः इत्येकान्तव्यवस्थापकाः सर्वेऽपि मिथ्यादृष्टयो नयाः अन्योन्यविषयाऽपरित्यागवृत्तयस्तु त एव सम्यक्त्वं प्रतिपद्यन्त इत्युपसंहरन्नाह— (मूलम्-) तम्हा सव्वे वि णया मिच्छादिट्टी सपक्खपडिबद्धा।

#### अण्णोण्णणिस्सिआ ण हवंति सम्मत्तसब्भावा।।२१।।

यस्मादेकान्तनित्याऽनित्यवस्त्वभ्युपगमो बन्धादिकारणयोगकषायाभ्युपगमबाधितः तदभ्युपगमोऽपि नित्याद्येकान्ताभ्युपगमप्रतिहतः इत्येवंभूतपूर्वोत्तराभ्युपगमस्वरूपाः तस्मात् मिथ्यादृष्टयः सर्वेऽपि नयाः

तथा, बन्ध वास्तव न होने पर, संसार निवृत्तिरूप मुक्तिसुख की याचना भी नहीं करनी चाहिये। 15 बन्ध के बिना मोक्ष भी निर्दोष पुरुष की तरह असंगत है। जो बद्ध नहीं उस का मोक्ष कैसा ? प्रकृति-स्थिति-रस-प्रदेश चतुर्विध बन्ध के हेतुभूत योग-कषायद्वन्द्व एकान्तवाद में विरुद्धतत्त्व है।

यदि ब्रह्माद्वैतवादी कहें कि — हमारे पक्ष में बन्धादि के अभाव का आपादन दूषण नहीं भूषण है — तो यह गलत है, क्योंकि जड-चेतन के भेद से द्वैत जगत् का अनुभव होता है। 'अविद्याप्रेरित होने से भेदानुभव मिथ्या है' — ऐसा नहीं कहना क्योंकि अविद्या होकर अनुभव का उत्पादन करे 20 इस में विरोध है, यदि विरोध नहीं है तब तो उत्पादक होने से वह विद्यारूप सिद्ध होने से विद्या एवं ब्रह्म ऐसे द्वैत का प्रवेश होगा। पहले (२८५-६) पूर्वग्रन्थ में अद्वैतवाद का निरसन किया जा चुका है अतः यहाँ पुनः विस्तार नहीं करते।।२०।।

#### [ नय मिथ्यादृष्टि नय सम्यग्दृष्टि कब कैसे ? ]

अवः :- उक्त प्रकार से एकान्ताग्रह रखने पर बन्धहेतु आदि की संगति नहीं होती अतः इहलौकिक 25 पारलौकिक सर्व व्यवहारों का लोप प्रसङ्ग आता है; अतः एकान्तस्थापक सभी नय मिथ्यादृष्टि हैं। वे ही नय अन्योन्यविषय की उपेक्षा करने का साहस न करे तो सम्यग्दृष्टि बन जाते हैं इसी भावार्थ का उपसंहार करते हैं —

गाथार्थ :- अत एव अपने पक्ष में आग्रहबद्ध सकल नय मिथ्यादृष्टि हैं। और अन्योन्यनिश्चित हो कर सम्यक्त्व की सत्ता से युक्त बन जाते हैं।।२१।।

व्याख्यार्थ :- चूँकि एकान्तनित्य या एकान्त अनित्य वस्तु की मान्यता बन्धादिकारणीभूत योग और कषायों की मान्यता से विरुद्ध है; बन्धादिकारण योग-कषायादि का स्वीकार भी एकान्त नित्य या अनित्य आत्मतत्त्व स्वीकार से विरुद्ध है, इस प्रकार के पूर्व-उत्तर मान्यतात्मक सभी नय मिथ्यादृष्टि

स्वपक्षप्रतिबद्धाः = स्व आत्मीय पक्षः अभ्युपगमस्तेन प्रतिबद्धाः = प्रतिहता यतस्तत इति। नयज्ञानानां च मिथ्यात्वे तिष्ठिषयस्य तदिभधानस्य च मिथ्यात्वमेव। तेनैवं प्रयोगः — मिथ्याः सर्वनयवादाः स्वपक्षेणैव प्रतिहतत्वात् चौरवाक्यवत्। अथ तेषां प्रत्येकं मिथ्यात्वे बन्धाद्यनुपपत्तौ सम्यक्त्वानुपपत्तिः सर्वत्रेत्याह— अन्योन्यनिश्चिताः = परस्पराऽपरित्यागेन व्यवस्थिताः पुनर् इति त एव सम्यक्त्वस्य यथावस्थितवस्तुप्रत्ययस्य सद्भावा भवन्तीति न बन्धाद्यनुपपत्तिः।

ननु यदि नया प्रत्येकं सन्ति कथं प्रत्येकावस्थायां तेषां सम्यक्त्वाभावः स्वरूपव्यतिरेकेण अपरसम्यक्त्वाभावात् तस्य च तेष्वभ्युपगमात् ? अथ न सन्ति, कथं तेषां समुदायः सम्यक्त्विनिबन्धनो भवेत् असतां समुदायानुपपत्तेः ? न च असतोऽपि सम्यक्त्वम् नयवादेष्विप सम्यक्त्वप्रसक्तेः। न च प्रत्येकं तेषां सतामसम्यक्त्वेऽपि तत्समुदाये सम्यक्त्वं भविष्यिति 'दव्विष्टेओ त्ति तम्हा नित्थि णओ' [९] इत्याद्यपसंहारसूत्रविरोधात्। न च प्रत्येकमेकैकांशग्राहिणः सम्पूर्णवस्तुग्राहकाः। समुदिता इति सम्यग्व्य- 10

हैं क्योंकि अपने अपने पक्ष के साथ आग्रहबद्ध होने से परस्पर प्रतिघातकारक बन जाते हैं। एकान्तग्रह के कारण जब सभी नयों में मिथ्यात्व भरा है तो उन का विषय घटादि और उन का प्रतिपादन ये सब मिथ्यात्वग्रस्त सिद्ध होते हैं। यहाँ अब इस प्रकार अनुमानप्रयोग जान लो — 'सकल नयवाद मिथ्या हैं क्योंकि अपने ही पक्ष से एक-दूसरे के साथ टकरानेवाले हैं जैसे तस्कर का वाक्य।'

शंका :- जब नयों में प्रत्येक में मिथ्यात्व हैं, बन्धादि न घट सकने से सभी में सम्यक्त्व तो 15 दूर रह गया।

उत्तर :- अन्योन्यनिश्रागर्भित यानी एक-दूसरे को न छोडते हुए सहयोगी बन जाय तो वे ही यथा-वस्थितवस्तुबोधरूप सम्यक्त्व के प्रशस्तभाववाले बन जायेंगे, फिर कोई बन्धादि की असंगति नहीं होगी। [ प्रत्येक में नहीं है तो समुदाय में कैसे ? शंका ]

शंका :- नय यदि प्रत्येक (= स्वतन्त्र ) हैं तो उन की प्रत्येकावस्था में सम्यक्त्व क्यों न हो ? 20 क्या अपने (प्रत्येकत्व) स्वभाव से अतिरिक्त कोई नया सम्यक्त्व होता है ? नहीं। स्वभाव तो उन में है ही। यदि 'प्रत्येक' कोई नय ही नहीं है तब तो उन का समुदाय सम्यक्त्वप्रयोजक कैसे बनेगा ? जो नहीं है वह असत् है, असत् वन्ध्यापुत्रादि का कोई समुदाय नहीं हो सकता। जो स्वयं असत् हैं उस में सम्यक्त्व नहीं होता, यदि मानेंगे तो नयवादों में भी सम्यक्त्व प्रसक्त होगा। ऐसा नहीं कहना कि — 'नय सत् हैं असत् नहीं, किन्तु एक एक में सम्यक्त्व नहीं होता किन्तु उन के समुदाय 25 में सम्यक्त्व हो सकता है।' — क्योंकि पहले जो एक उपसंहारसूचक सूत्र कहा था 'दव्विडुओ ति तम्हा नित्थे णओ' (= शुद्ध द्रव्यास्तिक कोई नय नहीं है) इस सूत्र [९] के साथ विरोध होगा। यदि कहें कि — 'प्रत्येक नय एकांशवस्तुग्राही है किन्तु उन का समुदाय होने पर वे मिल कर सम्पूर्णवस्तुग्राहक बनते हैं अतः 'सम्यक्' उपाधि प्राप्त कर लेते हैं।' — तो यह ठीक नहीं, क्यों कि समुदाय में रहने पर भी वे अपने अपने विषय को ही पकड कर रखेंगे, अपनी विषयमर्यादा छोड कर दूसरे विषय 30 में टाँग नहीं अडाएँगे। तथा, जो प्रत्येक में नहीं होता वह उन के समुदाय में भी नहीं हो सकता, उदा॰ प्रत्येक बालु-कण में तैल नहीं होता, तो उन के समुदाय को पीलने से भी तैलप्राप्ति नहीं होती।

पदेशमासादयन्ति, तत्तत्स्वगोचराऽपरित्यागेन तत्रापि विषयान्तरे तेषामप्रवृत्तेः। न च प्रत्येकमसम्यक्त्वे समुदायेऽपि सम्यक्त्वं युक्तम् सिकतासु तैलवत्, असतः सदुत्पत्तेः सतो वाऽसदुत्पत्तेर्विरोधाच्च।

अत्राभिधीयते— प्रत्येकमप्यपेक्षितेतरांशस्वविषयग्राहकतयैव सन्तो नयाः तद्व्यतिरिक्तरूपतया त्वसन्त इति सतां तत्समुदाये सम्यक्त्वे न कश्चिद् दोषः। निन्वितरेतरविषयाऽपरित्यागवृत्तीनां ज्ञानानां कथं समुदायः सम्भवी येन तत्र सम्यक्त्वमभ्युपगम्येत ? — अनुक्तोपालम्भ एषः,; नह्येकदाऽनेकज्ञानोत्पादस्तेषां समुदायो विवक्षितः अपि त्वपरित्यक्तेतररूपविषयाध्यवसाय एव समुदायः। अन्योन्यानिश्रिताः इत्यनेनाप्ययमेवार्थः प्रतिपादितः। न हि द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिकाभ्यामत्यन्तपृथगभूताभ्यामङ्गुलिद्वयसंयोगवदुभयवादोऽपरः प्रारब्धः।

ननु यदि प्रमाणं नयाः 'प्रमाणनयैरधिगमः' [तत्त्वार्थ० १-६] इति प्रमाण-नयभेदकल्पनावैयर्थ्यप्रसिक्तः ।

अथ अप्रमाणम् तथाप्यधिगमानुपपित्तः तत्पृथग्भूतस्यापरस्याऽसंवेदनात् प्रमाणाभावप्रसिक्तिश्च । असदेतत्—

यतः अप्रमाणं नयाः नयन्ति इतररूपसापेक्षं स्वविषयं परिच्छिन्दन्तीति नया इति व्युत्पत्तेः । न चाऽपरिच्छेदकाः,

प्रत्येक में जो अल्पांश में भी होगा वही समुदाय में बहुअंश में प्राप्त हो सकेगा, यदि असत् से

सत् की अथवा सत् से असत् की उत्पत्ति मानेंगे तो विरोध ही होगा।

#### [ सम्यक्त्वापादक समुदाय की विशेष व्याख्या ]

15 उक्त शंका का उत्तर :- प्रत्येक नय भी सत् है जो स्वाभिप्रेत अंश के ग्राहक होते हुए अन्य नय निरूपित अंश के प्रति सापेक्ष होते हैं। ऐसे सत् नयों के समुदाय में सम्यक्त्व माने तो कोई दोष नहीं।

शंका :- माना कि अन्योन्य नयविषय का अपलाप करने की वृत्ति सत् नयों में न होनी चाहिये, किन्तु नय तो ज्ञानात्मक है, उन का समुदाय कैसे बनेगा ? जिस से कि उस में सम्यक्त्व हो सके ? उत्तर :- यह उपालम्भ हमारे मान्य सिद्धान्त पर नहीं है अमान्य तत्त्व पर थोपा गया है। 'समुदाय' पद से हम एक साथ अनेक ज्ञानों की सहोत्पत्ति का निर्देश नहीं करते, समुदायपद से हमारा अभिप्राय यह है कि अन्य नयविषय का अपलाप न करनेवाला स्वाभिप्रेतविषय का अध्यवसाय। मूल गाथा में 'अन्योन्यनिश्रित' पद से यही अर्थ अभिप्रेत है। ऐसा मत समझना कि — अत्यन्त भिन्न दो अंगुलि के संयोग की तरह यहाँ अत्यन्त पृथग् द्रव्यार्थिक - पर्यायार्थिक का कोई नया उभयवाद यहाँ अप्रस्तुत है।

#### [ प्रमाण-नय भेदव्यर्थता शंका का समाधान ]

शंका :- नय प्रमाण हैं या अप्रमाण ? यदि प्रमाण हैं तो फिर श्री तत्त्वार्थसूत्र में (१-६ में) 'प्रमाण और नयों से अधिगम' इस तरह जो प्रमाण-नय में भेद की कल्पना प्रदर्शित है वह निरर्थक ठहरेगी। यदि अप्रमाण हैं तो उन से अधिगम होने का नहीं घटेगा क्योंकि प्रमाण से पृथक् तो कोई अधिगम अनुभवसिद्ध नहीं है। फलतः प्रमाणलोप प्रसक्त हुआ।

समाधान :- शंका गलत है। नय प्रमाण से पृथक् ही हैं — उस की व्युत्पत्ति ही ऐसी है — नयन्ति = अन्यरूपसापेक्ष रह कर अपने विषय का परिच्छेद = बोध करते हैं (वे नय कहे जाते हैं)। नय परिच्छेदकारी नहीं है ऐसा तो नहीं कहा जा सकता, क्योंकि नयति = नीधातु गत्यर्थक

20

25

30

नयतेर्गत्यर्थत्वेन ज्ञानार्थत्वात् ज्ञानस्य च परिच्छेदकत्वात्। न च परिच्छेदकत्वेऽिप प्रमाणता, समस्तनयिषयीकृतानेकान्तवस्तुग्राहकत्वेन 'प्रकृष्टं मानं प्रमाणम्' 'इतरांशसव्यपेक्षस्वांशग्राही नयः' इति तत्स्वतत्त्वव्यवस्थितेः। न चानेकान्तात्मकवस्तुग्राहिणो नया (न?)भवन्ति, प्रत्येकं स्वविषयनियतत्वात् तेषाम् तद्व्यतिरिक्तस्य चान्यस्य तद्विषयस्याननुभवात्।

प्रमाणाभावोऽपि न, आत्मनः कथञ्चित् तद्व्यतिरिक्तस्य प्रमाणत्वेनाऽनुभविसद्धत्वात् तत्तन्नय- 5 विषयीकृताऽशेषवस्त्वंशात्मकैकद्वव्यग्राहकत्वस्य तत्र प्रतीतेः। न च संशयािदज्ञानैरात्मनः प्रमाणत्वेऽित-प्रसङ्गः, प्रमीयतेऽनेनेित प्रमिणोतीित वा प्रमाणिति 'प्र'शब्देन तस्य निरस्तत्वात्। न चात्मनः कर्तृत्वात् करणरूपप्रमाणताऽनुपपित्तः, उत्पाद-व्यय-ध्रौव्यात्मकस्य तस्यानेकरूपत्वेन कर्तृ-करणभावाऽिवरोधात्। एतेन 'प्रत्येकं मिथ्यादृष्टयो नयाः समुदिताः सम्यक्त्वं प्रतिपद्यन्ते इत्यत्र न नयसमुदायोऽर्थदृष्टा प्रत्येकमदृष्टत्वात् जात्यन्थसमूहवत्' इत्येतिहरस्तम्, अदृष्टतत्समूहस्य सम्यक्त्वानभ्युपगमात्, स्वविषयपरिच्छेदकत्वाच्य नयानाम् 10 है, जो गत्यर्थक धातु होते हैं वे सब ज्ञानार्थक भी होते हैं — यह सुविदित तथ्य है, ज्ञान कहो या परिच्छेद, एक ही बात है। परिच्छेदक हैं तो प्रमाण क्यों नहीं ? इस का उत्तर है व्युत्पत्तिभेद। 'प्रमाण' पद की व्युत्पत्ति है — 'प्रकृष्ट मान प्रमाण' है, प्रकृष्ट यानी समस्त नयों के द्वारा विभिन्न अंशों से विषयी कृत अनेकान्तात्मक वस्तु का वह ग्राहक है — इस को प्रमाण कहा जाता है। नय की व्युत्पत्ति है — अन्य अंशों से सापेक्ष रह कर अपने अभिन्नेत अंशों का ग्राहक नय है। इस प्रकार 15 दोनों का अपना अपना तत्त्व (= तात्पर्य) भिन्नरूप से व्यवस्थित हैं। यदि कहें कि 'नय अंशग्राही होने पर भी अनेकान्तात्मक वस्तु के ग्राहक हैं' — तो ऐसा नहीं है, प्रत्येक नय अपने अपने अंशभूत विषय के ग्रहण में नियत होते हैं, उन से (अनेकान्तात्मक वस्तु के अंशों से) पृथक् और कोई उन का विषय अनुभवारूक नहीं हैं। अतः अनेकान्तवस्तुग्राही नहीं है।

#### [ प्रमाणलोप-आपत्ति का निरसन ]

प्रमाणभावप्रसिक्त भी निरवकाश है, क्योंकि नयबोध से कथंचिद् विभिन्न आत्मा की प्रमाणता अनुभविसद्ध है। तत्तद् नय के विषयीभूत समस्त वस्तु-अंशात्मक एक द्रव्य के ग्राहकरूप में प्रमाणरूप से आत्मा प्रतीत होता है। 'यदि आत्मा को ही प्रमाण मानेंगे तो संशय-विपर्ययादि ज्ञान के काल में भी प्रमाणत्व का अतिप्रसङ्ग होगा' — ऐसा मत कहना क्योंकि 'प्र' उपसर्ग का प्रयोग उस का निवारक है — 'प्रमिति जिस से हो' अथवा 'जो प्रमिति करे' वह प्रमाण है — इन व्युत्पित्तओं में 25 'प्र' शब्द संशयादि का निवारण करने के लिये ही प्रयुक्त है। यदि कहें कि — 'आत्मा तो प्रमिति का कर्त्ता है अतः उस में करणार्थकव्युत्पित्त से प्राप्त प्रमाणता संगत नहीं होगी।' — तो यह उचित नहीं, क्योंकि आत्मा उत्पाद-व्यय-ध्रौव्यात्मक होने से एकान्त कर्त्तारूप नहीं है, कथंचित् करणरूप भी होने में कोई विरोध नहीं।

#### [ नयसमुदाय में अर्थदर्शित्व निषेध का निरसन ]

शंका :- प्रत्येक नय मिथ्यादृष्टि है किन्तु समुदित हो कर सम्यक्त्व प्राप्त करते हैं ऐसा कहा जाता है किन्तु उस के सामने यह एक अनुमान है — नयसमुदाय अर्थदर्शी नहीं है क्योंकि प्रत्येक

Jain Educationa International For Personal and Private Use Only

30

20

'अदृष्टृत्वात्' इति हेतुरसिद्धः। 'परिपूर्णवस्त्वनिधगन्तृत्वात्' इति हेतौ प्रतिज्ञातार्थेकदेशाऽसिद्धिः, सिद्धसाध्यता च समुदायिनो दृष्टृत्विनषेधे साध्ये। अथ तत्समुदायस्य दृष्टृत्विनषेधः साध्यः तदाऽध्यक्षविरोधः समुदायि-व्यतिरिक्तस्यैकान्तेन समुदायस्याभावात् धर्मिणोऽप्रसिद्धिः सिद्धसाध्यता च।।२१।।

न च समुदायाभावे नया एव परस्परव्यावृत्तस्वरूपा इति न क्वचित् सम्यक्त्वम्, नय-प्रमाणात्मकैकचैतन्य-5 प्रतिपत्तेः, रत्नावलीवत् इत्याह—

यद्वा 'यत् प्रत्येकं नयेषु न सम्यक्त्वम् तत् तेषां समुदायेऽपि न भवति यथा सिकतासु प्रत्येकमभवत् तैलं तासां समुदायेऽपि न भवति' इत्यत्र हेतोरनैकान्तिकताप्रतिपादनार्थमाह— जहणेयलक्खण इत्यादि—

(मूलम्-) जहऽणेयलक्खणगुणा वेरुलियाई मणी विसंजुत्ता।
रयणाविलववएसं न लहंति महग्धमुल्ला वि।।२२।।
तह णिययवायसुविणिच्छिया वि अण्णोण्णपक्खिणरवेक्खा।
सम्मद्दंसणसद्दं सव्वे वि णया ण पार्वेति।।२३।।

नय अर्थदर्शी नहीं है, जैसे एक एक जन्मांध जन दृष्टा न होने पर उन का समुदाय दृष्टा नहीं होता। निरसन :- हम अदर्शी वचनसमूह में सम्यक्त्व का स्वीकार ही नहीं करते हैं और नय तो अपने विषय के परिच्छेदकारी यानी दृष्टा है, अतः नयों में 'अदृष्टृत्व' हेतु असिद्ध है। यदि 'परिपूर्णवस्तुअबोधकारित्व' को हेतु किया जाय तो तो सर्वथा-अदृष्टृत्व नहीं हुआ मतलब किंचिदर्थदृष्टृत्व प्रतिज्ञात अर्थ में रह जाने से, प्रतिज्ञार्थेकदेश से हेतु पुनः असिद्ध हो गया। तदुपरांत प्रश्न है कि १ असमुदायान्तर्गत एक नय में दृष्टृत्व का निषेध करना है या २उन के समुदाय में ? प्रथम पक्ष में सिद्धसाध्यता है क्योंकि हम समुदाय में ही अर्थदृष्टृत्व मानते हैं न कि समुदायान्तर्गत एक नय में दूसरे पक्ष में प्रत्यक्ष विरोध है क्योंकि समुदाय में अर्थदृष्टृत्व प्रत्यक्षसिद्ध है। तथा, समुदाय (= समुदाय का अवयव) एवं समुदाय में हम एकान्त भेद नहीं मानते, समुदायि से पृथक् समुदाय न होने से तथाविध समुदाय को पक्ष करेंगे तो पक्षासिद्धि दोष होगा। सिद्धसाध्यता दोष भी होगा, क्योंकि अतिरिक्त समुदाय (न होने से उस) में दृष्टृत्व को हम नहीं मानते।

### [ अनेकान्तवाद के समर्थन में रत्नमाला का दृष्टान्त ]

- अव॰ (१) जब समुदायरूप धर्मी नहीं है तब शेष रहे परस्पर भिन्नस्वरूप नय। उन में 25 तो कहीं भी सम्यक्त्व नहीं। ऐसा नहीं है, क्योंकि नय-प्रमाण उभयात्मक एक चैतन्य रत्नावली की तरह अनुभवसिद्ध है यही पदार्थ २२-२३-२४-२५ गाथाओं में प्रदर्शित करते हैं—
  - अव॰ (२) अथवा, 'प्रत्येक नयों में जो सम्यक्त्व नहीं है वह समुदाय में भी नहीं, जैसे बालुकणों में एक एक में न रहने वाला तैल उन के समूह में भी नहीं होता' इस प्रयोग में 'प्रत्येकावृत्तित्व' हेतु में साध्यद्रोह दोष का प्रदर्शन २२ आदि चार गाथाओं से किया जाता है—
- 30 **गाथार्थ** :- जैसे अनेक लक्षण एवं गुण वाले वेडूर्यादि पृथक् पृथक् मणीओं में, वे मूल्य से अति महेंगे होने पर भी 'रत्नावली' संज्ञा (विशेषण) से लाभान्वित नहीं होते।।२२।। उसी तरह, अपने

# जह पुण ते चेव मणी जहा गुणविसेसभागपडिबद्धा। 'रयणाविल' त्ति भण्णइ जहंति पाडिक्कसण्णाउ।।२४।। तह सव्वे णयवाया जहाणुरूवविणिउत्तवत्तव्वा। सम्मद्दंसणसद्दं लहन्ति ण विसेससण्णाओ।।२५।।

(व्याख्याः-) यथा अनेकप्रकारा विषविघातहेतुत्वादीनि लक्षणानि नीलत्वादयश्च गुणा येषां ते वैडूर्यादयो मणयः पृथम्भूता रत्नावलीव्यपदेशं न लभन्ते महार्घमूल्या अपि।।२२।।

तथा प्रमाणावस्थायाम् इतरसव्यपेक्षस्विवषयपरिच्छेदकाले वा स्वविषयपरिच्छेदकत्वेन सुनिश्चिता अपि अन्योन्यपक्षनिरपेक्षाः 'प्रमाणं' इत्याख्यां सर्वेऽपि नया न प्राप्नुवन्ति, निजे च इतरनिरपेक्षसामान्यादिवादे सुविनिश्चिता हेतुप्रदर्शनकुशला अन्योन्यपक्षनिरपेक्षत्वात् सम्यग्दर्शनशब्दं 'सुनयाः' इत्येवंरूपं सर्वेऽपि 10 संग्रहादयो नया न प्राप्नुवन्ति । । २३ । ।

यदा पुनस्त एव मणयो यथा गुणविशेषपरिपाट्या प्रतिबद्धाः 'रत्नाविल' इति आख्यामासादयन्ति प्रत्येकाभिधानानि च त्यजन्ति रत्नानुविद्धतया रत्नावल्यास्तदनुविद्धतया च रत्नानां प्रतीतेः 'रत्नावली'

अपने विषयों के बारे में सुनिश्चित किन्तु परस्पर निरपेक्ष सर्व नय 'सम्यग्दर्शन' शब्दलाभ प्राप्त नहीं कर सकते। २३।। फिर जैसे वे ही मणि गुणविशेष (= एक धागे में अथवा चित्र क्रम से) गूंथित 15 होने पर 'रत्नावली' संज्ञा प्राप्त करते हैं, और प्रत्येक संज्ञाओं का त्याग करते हैं। १४।। इसी तरह, सभी नयवाद यथोचित विनियोगात्मक वक्तव्य युक्त हो जाने पर 'सम्यग्दर्शन' शब्दसंज्ञा प्राप्त करते हैं, पृथकु संज्ञा रहती नहीं। १२५।।

#### [ पृथग् पृथग् मिणयों को 'रलावली' बिरुद नहीं ]

व्याख्यार्थ :- यथा = विविध प्रकार के जहर उतारने के लिये हेतुभूत लक्षण एवं नील-पीतादि 20 वर्णरूप गुणों को धारण करने वाले वैडूर्यादि मिण पृथक् पृथक् होने पर 'रत्नावली' बिरुद को प्राप्त नहीं कर पाते, चाहे कितने भी महंगे मूल्यवंत हो।।२२।। सर्व नय यद्यपि प्रमाणावस्था में तो सुनिश्चित होते हैं, अथवा इतरसापेक्षस्वविषयबोधकाल में, अपने विषय के बोधकारक होने से सुनिश्चित होते हैं, फिर भी जब परस्पर निरपेक्ष बन जाय तो कोई भी नय सम्यग्दर्शन यानी 'प्रमाण' संज्ञा को प्राप्त नहीं कर पाते हैं। निज यानी अन्यनिरपेक्ष सामान्यादिप्ररूपक वाद अवसर में सुविनिश्चित यानी 25 युक्तिप्रदर्शन करने में बाहोश होते हुए भी कोई भी संग्रहादि नय जब तक अन्योन्य पक्ष से निरपेक्ष हैं तब तक 'सम्यग्दर्शन' शब्द अर्थात् 'सुनय' ऐसा बिरुद प्राप्त नहीं कर सकते।।२३।।

#### [ विशिष्टरचनालंकृत मणियों को रलावली बिरुद ]

व्याख्यार्थ :- जब वे ही मणि यथोचित रचनाविशेषगर्भित क्रम से संकलित किये जाते हैं तब 'रत्नाविल' ऐसे विशेषण को प्राप्त कर लेते हैं और अपने अपने व्यक्ति-नाम का त्याग कर देते हैं। 30 'रत्नावली रत्नों से अनुविद्ध है और रत्न रत्नाविल से अनुविद्ध हैं' इस ढंग से अन्योन्य अनुविद्धस्वरूप

# इति तत्र व्यपदेशः, न पुनः प्रत्येकाभिधानम्।।२४।।

तथा सर्वे नयवादा यथानुरूपविनिर्युक्तविक्तव्या इति — यथा इति वीप्सार्थे अनु इति सादृश्ये रूपम् इति स्वभावे तेनानुरूपमित्यव्ययीभावः, पुनर्यथाशब्देन स एव 'यथाऽसादृश्ये' [पाणि॰ २-१-७] इत्यनेन, यद् यदनुरूपं तत्र विनिर्युक्तं वक्तव्यं उपचारात् तद्वाचकः शब्दो येषां ते तथा-यथानुरूपद्रव्यध्नौव्यादिषु प्रमाणात्मकत्वेन व्यवस्थिताः सम्यग्दर्शनशब्दं = 'प्रमाणम्' इत्याख्यां लभन्ते न विशेषसंज्ञाः = पृथग्भूता-भिधानानिः, एकानेकात्मकत्वेन चैतन्यप्रतिपत्तेः अन्यथा चाऽप्रतिपत्तेरिति।

ननु नय-प्रमाणात्मकचैतन्यस्याध्यक्षसिद्धत्वेन 'रत्नावलि' इति दृष्टान्तोपादानं व्यर्थम्। न, अध्यक्षसिद्धमप्यनेकान्तमनभ्युपगच्छन्तं प्रति व्यवहारसाधनाय दृष्टान्तोपादानस्य साफल्यात्। प्रवर्त्तितश्च

से भासित होते हैं। मतलब कि वहाँ एक एक मणि की पृथक् पहिचान नहीं रहती, 'रत्नावली' ऐसा 10 ही नामकरण हो जाता है।।२४।।

(जैसे रत्न एक धागे में उचित क्रम से पिरोये जाने पर 'रत्नावली' बन जाते हैं) वैसे, सभी नयवाद यथानुरूपविनिर्युक्तवक्तव्यवाले हो कर 'सम्यग्दर्शन' शब्द यानी 'प्रमाण' संज्ञा को प्राप्त करते हैं, फिर कोई व्यक्तिगत मणी आदि संज्ञा नहीं रहती। यहाँ जो यथानुरूपविनिर्यु(?यु)क्त वक्तव्य— ऐसा अव्ययी समास है उस का विग्रह व्याख्याकार ने इस ढंग से किया है — 'यथा' शब्द वीप्सा = 15 द्विरुक्ति सूचक है, 'अनु' पद सादृश्यिनरूपक है, 'रूपम्' पद स्वभाववाचक है, यहाँ 'अनुरूपम्' ऐसा अव्ययीभाव आन्तर समास हुआ। पुनः 'अनुरूप' शब्द को वीप्सावाचक 'यथा' शब्द से जोड कर (वही =) अव्ययीभाव समास करना होगा। ऐसा समास पाणिनि व्याकरण के (२-१-७) 'यथाऽसादृश्ये' (इत्यनेन) इस सूत्र से (सिद्ध हेम व्याकरण के 'यथाऽथा' (३-१-४९) इस सूत्र से) बन सकता है। अब पूरे मूल समास का विग्रह इस तरह होगा — यद् यद् अनुरूपम् (यहाँ वीप्सा से यद् यद् ऐसी द्विरुक्ति हुई।) = जो जो सदृशस्वभाव, तत्र — उस विषय में विनियुक्त = नियोजित है वक्तव्य = यानी उपचार से उन के वाचक शब्द येषां ते = जिन के वे यथानुरूपविनियुक्तवक्तव्य। इस का फिलतार्थ यह है कि यथोचित द्रव्य-ध्रौव्यादि के प्रति प्रमाणभूत तरीके से नियोजित यानी व्यवस्थित सर्व नय 'प्रमाण' संज्ञा को प्राप्त करते हैं, विशेष = व्यक्तिगत अलग अलग संज्ञा को प्राप्त नहीं करते — छोड देते हैं, क्योंकि चैतन्य स्वयं एक-अनेकात्मकरूप से अनुभवारूढ होता है, एकान्त एकरूप या एकान्त अनेकरूप अनुभूत नहीं होता।

#### [ प्रत्यक्षसिद्ध भाव के लिये दृष्टान्त की उपयोगिता ]

शंका :- जब आप कहते हैं कि नयात्मक एवं प्रमाणात्मक बोधरूप चैतन्य प्रत्यक्षसिद्ध है — तो रत्नावली का उदाहरण देना निरर्थक है।

समाधान :- नहीं, अनेकान्तमत प्रत्यक्षसिद्ध ही है, किन्तु अन्य पंडित उस का सरलता से स्वीकार 30 नहीं करते, उन के प्रति अनेकान्त व्यवहार प्रसिद्ध करने के लिये दृष्टान्त निरूपण सफल हैं। अतः

<sup>▲.</sup> अत्र मूलगाथागत 'विणिउत्त' इति प्राकृतपदानुसारेण 'विनियुक्त' इत्येव सम्यग् भाति, 'विनिर्युक्त' इत्यस्य तु प्राकृतपदम्' विणिज्जुत्त' इति भवेत् । (भू.सम्पा. युगलम्।)

#### तेनापि तत्रानेकान्तव्यवहारः।।२५।।

दृष्टान्तगुणप्रतिपादनायाह-

# (मूलम्-) लोइय-परिच्छयसुहो निच्छयवयणपडिवत्तिमग्गो य । अह पण्णवणाविसउ त्ति तेण वीसत्थमुवणीओ । ।२६ । ।

व्युत्पत्तिविकल-तद्युक्तप्राणिसमूहसुखग्राह्यत्वम् एकानेकात्मकभावविषयवचोऽवगमजनकत्वं च अथ 5 इत्यवधारणार्थः अनन्तधर्मात्मकवस्तुप्ररूपकवाक्यविषयत्वं दृष्टान्तस्यैव। एतैः कारणे शङ्काव्यवच्छेदेन अयमुपदर्शित इति गाथातात्पर्यार्थः।

न चावल्यवस्थायाः प्राग् उत्तरकालं च रत्नानां पृथगुपलम्भाद् इह च सर्वदा तथोपलम्भाभावाद् विषममुदाहरणिमिति वक्तव्यम्, आवल्यवस्थाया उदाहरणत्वेनोपन्यासात्। न च दृष्टान्त-दार्ष्टान्तिकयोः सर्वथा साम्यम् तत्र तद्भावानुपपत्तेः।।२६।।

(१) रत्नादिकारणेष्वावल्यादिकार्यं सदेव - इति साङ्ख्याः।

इस दृष्टान्त से अनेकान्तव्यवहार अच्छी तरह प्रवृत्त होता है।।२५।।

# [ रलावली दृष्टान्त प्रदर्शन के विविध हेतु ]

अवः :- दृष्टान्त के गुण का प्रतिपादन करते कहते हैं -

गाथार्थ :- लौकिक और परीक्षकों के लिये सुखद, निश्चय वचन ग्रहण का उपायभूत, तथा 15 प्ररूपणाविषय है इसीलिये विश्वस्ततया प्रदर्शित किया है।।२६।।

व्याख्यार्थ :- लौकिक यानी अव्युत्पन्न और परीक्षक यानी व्युत्पन्न दोनों प्रकार के जनसमुदाय के लिये दृष्टान्त सरलता से सुखद यानी बोधकारक बनता है। निश्चयवचनप्रतिपत्ति यानी एकानेकात्मक वस्तुविषयक वचनजन्य बोध का उपायभूत दृष्टान्त है। तथा, दृष्टान्त अनन्तधर्मात्मकवस्तुप्ररूपणाकारक वचन का निर्देश्य है। इसी लिये शंका दूर करने हेतु दृष्टान्त का प्रदर्शन किया जाता है — यह 20 गाथा का तात्पर्यार्थ है।।

शंका :- उदाहरण में प्रस्तुत साध्य का साम्य होना चाहिये, यहाँ तो साम्य के बदले वैषम्य है। कारण :- रत्नावली अवस्था के पहले सब मणी पृथक् दृष्टिगोचर होते हैं। जब रत्नावली का धागा निकाल दिया या तूट गया तो पश्चात् भी सब मणी पृथग् दृष्टिगोचर होते हैं। जब कि आप तो यह दिखा रहे हो कि सदा के लिये नयसमुदायरूप अनेकान्त होता है, कभी भी पृथग् नय दृष्टिगोचर 25 नहीं हो सकता।

समाधान :- समझीये जी ! हमने पूर्व-मध्य-उत्तर तीनों अवस्था वाले रत्न समुदाय को दृष्टान्त नहीं किया, सिर्फ मध्य अवस्था में जो रत्नावली है उस को ही हमने दृष्टान्त किया है। दृष्टान्त और तद्बोध्य अर्थ में सर्व प्रकार से साम्य कभी नहीं होता, सर्वथा साम्य ढूँढेंगे तो कोई दृष्टान्त ही नहीं बन सकेगा, क्योंकि सभी भावों में कुछ न कुछ वैषम्य तो रहता ही है।।२६।।

अवः - (१) सांख्यों का मत है कि मालादि कार्य रत्नों में पहले से सत् = विद्यमान होता है।

30

- (२) तेषामेवानेन रूपेण व्यवस्थितत्वात् तदव्यतिरिक्तं विकारमात्रं कार्यं त एव इति साङ्ख्यविशेष एव।
- (३ + ४) 'न कार्यं कारणे विद्यते इति तेभ्यस्तत् पृथग्भूतम्' 'निह कारणमेव कार्यरूपेण व्यवितष्ठते परिणमते वा' इति वैशेषिकादयः।
- (५) न च कार्यं कारणं वास्ति द्रव्यमात्रमेव तत्त्वम् इत्यपरः । एवंभूताभिप्रायवन्त एकान्तवादिनो दृष्टान्तस्य साध्यसमतां मन्यन्ते, तान् प्रत्याह—

# (मूलम्-) इहरा समूहसिद्धो परिणामकओ व्य जो जिहं अत्थो। ते तं च ण तं तं चेव व त्ति नियमेण मिच्छत्तं।।२७।।

(व्याख्याः-) इतरथा = उक्तप्रकारादन्यथा समूहे रत्नानां सिद्धो = निष्पन्नः परिणामकृतो वा 10 मण्यादिष्वावल्यादिः कीरादिषु दध्यादिर्वा यो यत्र अर्थः ते मण्यादय आवल्यादि \*कार्यम् क्षीरं वा दध्यादिकम् तत्र तत्सद्भावात् तस्य तत्परिणामरूपत्वात्। समूहसिद्धः परिणामकृतो वा इति द्वयोरुपादानं

- (२) कुछ सांख्यों का मत है कि रत्न ही उत्तरावस्था में माला रूप से प्रथित हो जाते हैं जो उस से भिन्न नहीं होते, रत्नावलीरूप कार्यं रत्नों का एक विकार (= परिणाम) ही है जो स्वयं रत्नमय ही हैं।
- (३-४) वैशेषिक-नैयायिक आदि का मत है कारण में कार्य पहले से विद्यमान नहीं होता, 15 कार्य कारणों से भिन्न ही होता है, कारण कभी कार्यरूप से अवस्थित या परिणत नहीं होता।
  - (५) न कारण है न कार्य, जो कुछ तत्त्व है वह द्रव्य है ऐसा भी कुछ लोग मानते हैं। उक्त प्रकार से विभिन्न अभिप्राय रखनेवाले एकान्तवादी कहते हैं कि 'रत्नावली' का दृष्टान्त भी असिद्ध है, पहले तो उसी की सिद्धि करिये — इस प्रकार दृष्टान्त को साध्यसम दिखानेवाले के प्रति ग्रन्थकार गाथा २७ में कहते है —
- 20 **गाथार्थ** :- अन्यथा (रत्नावली-दृष्टान्त अनुसार अनेकान्त का स्वीकार न किया जाय तो) जहाँ जो अर्थ समुदायसिद्ध अथवा परिणामकृत है १वे ही यह है या २वे तद्रूप नहीं है अथवा ३वह वही है इत्यादि (मत) नियमतः मिथ्यात्व हैं।।२७।।

व्याख्यार्थ :- इतरथा यानी ग्रन्थकर्त्ता ने जिस प्रकार से दृष्टान्त के द्वारा एकान्त निरसन कर के अनेकान्त स्थापना की है उस से विपरीत यदि ऐसा एकान्त माना जाय कि — मणि आदि में 25 रत्नों के समूह से निष्पन्न जो रत्नावली रूप अर्थ, या क्षीरादिक से परिणामनिष्पन्न जो दहीं आदि अर्थ, जो जहाँ भी निष्पन्न है — वहाँ वे मणिआदि आवलीकार्यरूप है अथवा क्षीरादि दहीं आदि परिणामरूप है क्योंकि वहाँ मण्यादि-क्षीरादि दहीं आदिपरिणामरूप है क्योंकि वहाँ मण्यादि-क्षीरादि में वह एकान्ततः पहले से विद्यमान है अथवा तो वह कार्य कारण के परिणामरूप है। यहाँ मूल गाथा में समूहसिद्ध और परिणामकृत इस तरह अलग अलग उल्लेख किया है वह लौकिकव्यवहार का अनुसरणमात्र है, एकान्त अभेदवादी तो कहता है कि वास्तव में तो, सर्व द्रव्य परमाणुओं का पुञ्जात्मक परिणाम ही

<sup>🔺.</sup> यथाक्रमं योगः - बृ.ल.मां.टि.। \*. समूहः - मां.टि.। 🕏. परिणामः मां.टि.। इति टिप्पणीत्रयं भूतपूर्वावृत्तौ।

लौकिकव्यवहारापेक्षया। परमार्थतस्तु परमाणुसमूहपरिणामात्मकत्वात् सर्व एव समूहकृतः परिणामकृतो वेति न भेदः।

#### [ सांख्याभिमतसत्कार्यवादैकान्तनिरसनम् ]

अयं चाभ्युपगमो मिथ्या। तथाहि— यद्येकान्तेन कारणे कार्यमस्ति तदा कारणस्वरूपवत् कार्यस्वरूपा-नुत्पत्तिप्रसक्तिः । न हि सदेवोत्पद्यते उत्पत्तेरविरामप्रसङ्गात् । न च कारणव्यापारसाफल्यम् तद्व्यापारनिर्वर्त्त्यस्य 5 विद्यमानत्वात् । तथाहि— कारणव्यापारः किं कार्योत्पादने आहोस्वित् कार्याभिव्यक्तौ उत तदावरणविनाशे इति पक्षाः। तत्र न तावत् कार्योत्पादने, तस्य सत्त्वे कारणव्यापारवैफल्यात् असत्त्वे स्वाभ्युपगमविरोधात्। अभिव्यक्ताविप पक्षद्वयेऽप्येतदेव दूषणम्। आवरणविनाशेऽपि न कारकव्यापारः, सतो विनाशाभावात् असतो भावस्योत्पादवत्। तन्न सत्कार्यवादे कारकव्यापारसाफल्यम्। न चान्धकारपिहितघटाद्यनुपलम्भे-Sन्धकारोपलम्भवत् कार्यावारकोपलम्भः येन प्रतिनियतं किञ्चित्तदावारकं व्यवस्थाप्येत। न च कारणमेव 10 कार्यावरकम् तस्य तदुपकारकत्वेन प्रसिद्धेः। न ह्यालोकादि रूपज्ञानोपकारकं तदावारकत्वेन वक्तुं शक्यम्।

किञ्च, आवारकस्य मूर्त्तत्वे कारणरूपस्य न कार्यस्य तदभ्यन्तरप्रवेशः मूर्त्तस्य मूर्त्तेन प्रतिघातात्,

है, उन में समुदायकृत या परिणामकृत ऐसा कोई भेद नहीं है।

#### [ सांख्यसम्मत एकान्तसत्कार्यवाद का निरसन ]

यह मान्यता जूठी है। कारणः- यदि एकान्ततः कारण में कार्य पूर्व-विद्यमान है तो कारणस्वरूप 15 की तरह कार्यस्वरूप को भी उत्पन्न होने की संभावना नहीं रहती। सत् (विद्यमान) वस्तु की उत्पत्ति मानेंगे तो प्रतिपल उत्पत्ति-परम्परा का अन्त नहीं आयेगा। तथा कारणों की सिक्रयता निष्फल बन जायेगी, क्योंकि उन से जो कार्य करना है वह तो पहले से ही विद्यमान है। तीन पक्ष देखिये -कारणों का व्यापार किस के लिये ? <sup>9</sup>क्या कार्योत्पत्ति के लिये ? <sup>२</sup>क्या कार्य की अभिव्यक्ति के लिये ? <sup>३</sup>क्या कार्यावरक आवरण के भंग के लिये ? <sup>9</sup>कार्योत्पत्ति के लिये जरूर नहीं, क्योंकि कार्य 20 पहले से सत् होने से कारणव्यापार निष्फल रहेगा, कार्य पहले से असत् होने का मानेंगे तो सत्कार्यवादी को स्वमत से विरोध होगा। <sup>२</sup>इसी तरह कार्याभिव्यक्ति पक्ष में भी पूर्व सत्त्व या असत्त्व दो विकल्पों में क्रमशः कारणवैफल्य और स्वमतिवरोध दोष समझ लेना। <sup>३</sup>आवरणभंगवाले तीसरे पक्ष में, कारकव्यापार व्यर्थ होगा क्योंकि आवरण यदि सत् है तो उस का विनाश अशक्य है जैसे असत् का उत्पाद नहीं होता वैसे सत् का नाश नहीं होता। सारांश, सत्कार्यवाद में कारकव्यापार का साफल्य नहीं होगा। 25 अन्धकार से ढके हुए घटादि का उपलम्भ नहीं होता तब जैसे अन्धकार रूप आवरण उपलब्ध होता है वैसे यहाँ कार्य का आवारक कोई उपलब्द नहीं होता जिस से कि यह सिद्ध किया जा सके कि कोई ऐसा नियत पदार्थ है जो कार्य का आवारक होता है। 'कारण ही कार्य का उपलभ्यमान आवारक है' ऐसा भूल से भी मत बोलना, कारण तो कार्य के उपकारक रूप से सुविदित है। रूप प्रतिभास में उपकारक प्रकाश आदि को रूप का आवारक कहना बिलकुल उचित नहीं है। 30

#### [ मूर्तं कारण से मूर्त्त कार्य का आवरण असंगत ]

और एक बात :- आवारक (कारण) मूर्त्त है, कार्य भी मूर्त्त है तो एक मूर्त्त (कारण) में दूसरे

अप्रतिघाते च यथा कार्यं कारणाभ्यन्तरप्रविष्टत्वात् तेन आवृतिमिति नोपलभ्यते तथा कारणस्यानुपलिक्षि-प्रसङ्गः अप्रतिघातेन तदनुप्रविष्टत्वाविशेषात् । अथान्धकारवत् तद्दर्शनप्रतिबन्धकत्वेन तद् आवारकम्ः नन्वेवमदर्शनेऽपि तस्य स्पर्शोपलम्भप्रसङ्गः तस्याप्यभावे तस्याऽसत्त्वमिति तद् आवारकं तत्स्वरूपिवनाशकं प्रसक्तम् । न च पटादेरिव घटादिकं प्रति कारणस्य कार्याऽवारकत्विमिति न स्पर्शोपलिब्धः, पटध्वंसे इव मृत्पिण्डध्वंसे तदावृतकार्योपलिब्धिप्रसङ्गात् एकािभव्यञ्जकव्यापारादेव सर्वव्यङ्ग्योपलिब्धिश्च भवेत् एकप्रदीपव्यापारात् तत्सिन्निधानव्यवस्थितानेकघटादिवत्।

किञ्च, कारणकाले कार्यस्य सत्त्वे स्वकाल इव कथमसौ तेनाव्रियते ? नापि मृत्पिण्डकार्यतया पटादिवत् घटो व्यपदिश्येत, असत्त्वे च नावृत्तिः अविद्यमानत्वादेव। एकान्तसतः करणविरोधात् <sup>▼</sup>असद-करणादिभ्यो (२८२-१८) न सत्कार्यसिद्धिः। प्रतिक्षिप्तश्च प्रागेव सत्कार्यवाद (२९६-८) इति न पुनरुच्यते।

10 मूर्त्त (कार्य) का अन्तःप्रवेश शक्य नहीं, क्योंकि दोनों एक-दूसरे के प्रतिघातकारी है। यदि प्रतिघात नहीं मानेंगे तो, जैसेः कारणान्तःप्रविष्ट होने से कारण द्वारा आवृत कार्य (पूर्वावस्था में) दृष्टिगोचर नहीं होता, वैसे अप्रतिघात के जिरये कार्यान्तःप्रविष्ट कारण भी कार्यावृत होने से दृष्टिगोचर नहीं होगा, प्रतिघात न होने पर अन्तःप्रवेश तो दोनों का एक-दूसरे में समान है। यदि कहें— 'कारण अन्धकारतुल्य है जो विषयदर्शन का अवरोधक है अतः अन्धकार की तरह (पूर्वावस्था में) कारण 15 दिखता है कार्य नहीं।' — अरे तब तो कार्य दृष्टिगोचर न होने पर भी अन्धकार में स्पर्शनगोचर बनेगा जैसे अन्धकार में घटादि। यदि स्पर्शापलम्भ का भी आवारक होता, तब तो सर्वथा कार्य का अभाव प्रसक्त होने से वह असत् ठहरेगा और कारण ही कार्य का (आवारक यानी) नाशक बन जायेगा। यदि कहें — जैसेः घटादि के पटादि आवारक होते हैं वैसे कारण कार्य का आवारक बनेगा अतः स्पर्शोपलम्भ नहीं हो सकता — अहो ! तब, वस्त्रध्वंस होने पर जैसे घटादि-उपलम्भ होता है वैसे मिट्टीपिंडरूप कारणध्वंस होने पर कारणावृत घटादि कार्य का उपलम्भ प्रसक्त होगा। तथा, अन्धकाररूप आवरण का एक ही प्रदीपव्यापार से ध्वंस हो जाने पर प्रदीपसंनिहित अनेक घटादि दृष्टिगोचर होते हैं वैसे एक ही कार्याभिव्यञ्जक कुम्हार आदि के व्यापार से सर्व अभिव्यञ्च कार्यों की उपलब्धि प्रसक्त होगी।

तथा, यदि कारणकाल में कार्य का सत्त्व है तो प्रश्न है कि जैसे कार्यकाल में कारण (मिट्टी)

25 से कार्य (घटादि) का आवरण नहीं होता तो कारणकाल में ही क्यों आवरण होता है ? तथा, अनुपलब्ध होने पर भी मिट्टीकाल में जैसे मिट्टीपिण्ड का कार्य नहीं कहा जाता, वैसे घटादि भी मिट्टीकाल में अनुपलब्ध होंगे तो वे मिट्टीपिण्ड के कार्य नहीं कहे जा सकेंगे। यदि उस काल में पटादि की तरह घटादि को भी असत् मानेंगे तब तो अविद्यमान होने से वह कारणावृत होने की बात ही नहीं रहती। सारांश, सांख्यकारिका (गाथा-९ दूसरे खंड में) में असदकरणादि पाँच हेतु से जो 'सत् कार्य' को सिद्ध करने 30 की चेष्टा किया है वह व्यर्थ है क्योंकि एकान्त सत् कार्य वाद में कार्य का निष्पादन घट नहीं सकता। पहले भी (२८२-१८) सत्कार्यवाद का प्रतिकार हो चुका है अतः यहाँ अधिक पुनरुक्ति नहीं करते।

<sup>▼.</sup> असदकरणादुपादानग्रहणात् सर्वसम्भवाभावात् । शक्तस्य शक्यकरणात् कारणभावाच्च सत् कार्यम् (सांख्य कारिका-९)

10

20

#### [ सांख्यविशेषमान्यानर्थान्तरभूतपरिणामवादस्य निरसनम् ]

अनर्थान्तरभूतपरिणामवादोऽपि प्रतिक्षिप्त एव। न हि अर्थान्तरपरिणामाभावे परिणाम्येव कारण-लक्षणोऽर्थः, पूर्वापरयोरेकत्वविरोधात्। न च परिणामाभावे परिणामिनोऽपि भावो युक्तः परिणामनिबन्धन-त्वात् परिणामित्वस्य। अभिन्नस्य हि पूर्वापरावस्थाहानोपादानात्मतया एकस्य वृत्तिलक्षणः परिणामो न युक्तियुक्तः। तन्नैकान्तभेदे कारणमेवानर्थान्तरकार्यरूपतया परिणमत इति स्थितम।

मृत्पिण्डावस्थायां घटार्थक्रिया-गुणव्यपदेशाभावात् 'असदुत्पद्यते कार्यम्' इत्ययमप्येकान्तो मिथ्यावाद एव। कार्योत्पत्तिकाले कारणस्याऽविचलितरूपस्य कार्यादव्यतिरिक्तस्य सत्त्वे पूर्वोक्तदोषप्रसङगात। तदव्यति-रिक्तस्य तस्य सद्भावे कारणस्य प्राक्तनस्वरूपेणैवावस्थितत्वात् अकारणा कार्योत्पत्तिर्भवेत् कारणस्य प्राक्तनाऽकरणस्वरूपाऽपरित्यागात् परित्यागे वा कार्यकारणस्वरूपस्वीकारेण तस्यैवाऽवस्थितत्वादनेकान्त-

#### [ सांख्यविशेष के अनर्थान्तरभूतपरिणामरूपकार्य का निरसन ]

'कार्य कारण का ही एक ऐसा परिणाम है जो कारण से अर्थान्तरभूत नहीं है' ऐसा जो सांख्य-एकदेशी का मत है वह भी उपरोक्त सत् कार्यवाद के निरसन से निरस्त हो जाता है। जैसे कारण और कार्य के बारे में ऊपर विचारणा की गयी है वैसे कारण और परिणाम के बारे में विमर्श करने से स्पष्ट पता चलता है कि जब तक परिणाम को अर्थान्तर नहीं मानेंगे तब तक परिणामीरूप कारणात्मक अर्थ भी संगत नहीं होगा, क्योंकि कारण और परिणाम में पूर्वापरभाव होने से उन में एकान्त एकत्व 15 मानने में विरोध है। तथा, पूर्वोक्त युक्तियों के विरोध से परिणाम भी युक्तिसंगत न होने से परिणामी का भी अस्तित्व सिद्ध नहीं होता, क्योंकि परिणामित्व परिणामसिद्धि आधीन है। एक एवं अभिन्न पदार्थ की पूर्वावस्थात्याग-उत्तरावस्थास्वीकारात्मक वृत्ति = वर्त्तना — जिस को परिणाम कहा जाता है - युक्तिसह नहीं है। निष्कर्षः- कारण-कार्य के एकान्त अभेद पक्ष में 'कारण ही स्व से अनर्थान्तरभूत (= अभिन्न) कार्यरूप से परिणत होता है' ऐसा सिद्ध नहीं हो सकता।

#### [ नैयायिकादिमान्य असत्कार्यवाद का निरसन ]

कोई भी एकान्तमत मिथ्या है। 'मिट्टीपिण्डावस्था में घटसाध्य अर्थक्रिया नहीं होती. घट के गुण एवं 'घट' ऐसा नामकरण भी नहीं होता अतः उत्पत्ति के पूर्व कार्य असत होता है' – यह एकान्तवाद भी मिथ्या ही है। स्पष्टता :- कार्योत्पत्तिकाल में कार्याभिन्न कारण यदि अविचलस्वरूप ही होगा तो कार्य ही उत्पन्न नहीं होता... इत्यादि पूर्वकथित दोष प्रसक्त होंगे। यदि कहें कि - 'कारण कार्य से 25 अव्यतिरिक्त नहीं, व्यतिरिक्त होता है' – तो वहाँ कारण तो पूर्ववत् अपने अजननस्वभाव से अवस्थित यानी निर्व्यापार रहेगा, फिर बिना कारण ही कार्योत्पत्ति प्रसक्त होगी, क्योंकि कारण ने वहाँ अपने पूर्वकालीन निर्व्यापारता स्वरूप का त्याग तो नहीं किया। यदि पूर्वकालीन स्वरूप का त्याग कर के वह कार्यनिष्पादन व्यापार करेगा, ऐसा स्वीकार करेंगे तो मानना होगा कि उस व्यापार के उद्देश्यरूप से कार्य उस काल में विद्यमान है, अतः 'कथञ्चित् सत्' अनेकान्त सिद्ध हो जायेगा। तथा कारण- 30 कार्य का सर्वथा भेद मानने पर घटोत्पत्ति के बाद मिट्टीपिण्ड एवं घट की पृथग् उपलब्धि प्रसक्त होगी। ऐसा कहना — 'कार्य घट कारण मिट्टीपिण्ड का आश्रित बन कर ही उत्पन्न होने से, दोनों की पृथग्

सिद्धिः। व्यतिरेके च कारणात् कार्यस्य पृथगुपलम्भप्रसङ्गः। न च तदाश्रितत्वेन तस्योत्पत्तेर्न तत्प्रसङ्ग इति वक्तव्यम्, अवयविनः समवायस्य च निषेतस्यमानत्वात् निषिद्धत्वाच्च।

#### [ बौद्धमतेन कारणव्यतिरिक्तं असत् कार्यमित्येकान्तस्य भङ्गः ]

कारणाद् व्यतिरिक्तं तत्र असदेव कार्यमित्ययमि पक्षो मिथ्यात्वमेव। तथाहि— एकान्ततो निवृत्ते कारणे कार्यमुत्पद्यते इति, अत्र कारणिनवृत्तिः सद्भूपाऽसद्भूपा वेति वक्तव्यम्। सद्भूपत्वेऽपि न तावत् कारणस्वरूपा, कारणस्य नित्यत्वप्रसक्तेः, निवृत्तिकालेऽपि कारणसद्भावात्। न चाऽविचलितस्वरूप-मृत्पिण्डसद्भावे घटोत्पत्तिर्दृष्टेति कार्यानुत्पत्तिप्रसक्तिश्च। नापि कार्यरूपा तन्निवृत्तिः, कारणाऽनिवृत्तौ कार्यस्यैवानुत्पत्तेः। एवं च कार्यानुत्पादकत्वेन कारणस्याप्यसत्त्वमेव। न च कार्योत्पत्तिरेव कारणिनवृत्तिरिति 'कारणाऽनिवृत्तेर्न कार्योत्पत्तिः' इति नायं दोषः, कार्यगतोत्पादस्य कारणगतिवनाशरूपत्वाऽयोगात्, भिन्नाधि
करणत्वात् कारणिनवृत्तेश्च कार्यरूपत्वे कारणं कार्यरूपेण परिणतिमिति घटस्य मृत्स्वरूपवत् कपालेष्वप्युपलब्धिप्रसङ्गः। नाप्युभयरूपा तन्निवृत्तिः, कारणिनवृत्तिकाले कार्य-कारणयोर्युगपदुपलब्धिप्रसक्तेः।

उपलब्धि का प्रसंग नहीं होगा' — ठीक नहीं है, क्योंकि तब अवयवी और अवयवसमवाय भी लाना

# [ कारण से कार्य का भेद एवं उत्पत्तिपूर्व असत्त्व का निरसन ]

पडेगा, किन्तु उन का तो पहले निषेध हो चुका है एवं आगे निषेध किया भी जायेगा।

कारण से कार्य भिन्न है और उत्पत्ति के पूर्व असत् है – यह पक्ष भी मिथ्या है। देखिये – 15 कारण की एकान्ततः निवृत्ति होने पर कार्योत्पत्ति होती है उस में प्रश्न है कि वह कारणनिवृत्ति सत् रूप है या असत् रूप — यह कहो। सत् रूप कारणनिवृत्ति भी कारणस्वरूप है या कार्यरूप ? उभयरूप है या अनुभयरूप ? कारणस्वरूप मानने पर कारण में नित्यत्व प्रसक्त होगा क्योंकि स्वनिवृत्तिकाल में भी स्व = कारण विद्यमान है क्योंकि निवृत्ति से अभिन्न है। स्पष्ट है कि कारण की यदि निवृत्ति 20 नहीं होगी अर्थात् मिट्टीपिण्ड रूप कारण अविचलस्वरूप रहेगा तब तक घटकार्य की उत्पत्ति दृष्टिगोचर नहीं होती, अतः कार्योत्पत्तिभंगप्रसंग आ पडेगा। कारणिनवृत्ति कार्यरूप भी नहीं हो सकती, क्योंकि तब अकेला कार्य होगा किन्तु कारणनिवृत्ति कैसे कही जायेगी ? यानी कारण (मिट्टीपिण्ड) की निवृत्ति नहीं होगी तब तक घटादि कार्य ही उत्पन्न नहीं हो सकेगा। कारण से कार्य उत्पन्न नहीं होगा तो अर्थक्रिया अनुत्पादक होने से कारण का असत्त्व फलित होगा। यदि कहें कि — 'हमने कहा तो है 25 कि कार्योत्पत्ति ही कारणनिवृत्तिरूप है, अतः आपने जो इस पक्ष में दोष दिया है कि कारण निवृत्ति नहीं होगी तो कार्योत्पत्ति भी नहीं होगी — वह निरवकाश है।' — तो यह ठीक नहीं, क्योंकि कारणनिवृत्ति कारणगत विनाशरूप है और वह कारण में रहेगी, कार्योत्पत्ति कार्यगत है, दोनों व्यधिकरण होने से अभिन्न नहीं हो सकती। तथा, कारणनिवृत्ति यदि कार्यरूप होगी तब तो कारण ही कार्यरूप में परिणत होने का फलित हुआ, अतः जैसे घट में मिट्टीस्वरूप उपलब्ध होता है वैसे कपालों में भी मिट्टीस्वरूप 30 की उपलब्धि प्रसक्त होगी। (यहाँ कुछ पाठ उचित नहीं जचता, उपलब्धि के बदले अनुपलब्धि पाठ की कल्पना करने पर भी संतोषजनक समाधान नहीं मिलता)।

यदि कारणनिवृत्ति को कारण-कार्य उभयस्वरूप मानी जाय तो कारणनिवृत्तिकाल में तदभिन्न कारण-

नाप्यनुभयस्वरूपा तन्निवृत्तिः, मृत्पिण्डविनाशकाले विवक्षितमृत्पिण्ड-घटव्यतिरिक्ताऽशेषजगदुत्पत्तिप्रसक्तेः।

अथ असदूषा तन्निवृत्तिः तन्नापि यदि कारणाभावरूषा तदा कारणाभावात् कार्योत्पादप्रसक्तेर्निर्हेतुकः कार्योत्पादः इति देश-कालाऽऽकारिनयमः कार्यस्य न स्यात्। अभावाच्य कार्योत्पत्तौ विश्वमदिरद्वं भवेत्। नापि कार्याभावरूषा तन्निवृत्तिः कार्यानुत्पत्तिप्रसङ्गात्। नाप्युभयाभावस्वभावा द्वयोरप्यनुपलब्धिप्रसक्तेः। नाप्यनुभयाभावरूषा विवक्षितकारण-कार्यव्यतिरेकेण सर्वस्यानुपलब्धिप्रसक्तेः कारणस्योपलब्धिप्रसक्तेश्च। 5 कारणभावाभावरूपापि न तन्निवृत्तिः, कारणस्यानुगतव्यावृत्तताप्रसक्तेः। अत एव च सदसदूपं स्व-पर-स्वरूपापेक्षयाऽनेकान्तवादिभिर्वस्त्वभ्युपगम्यते। पररूपेणोव स्वरूपेणाप्यसत्त्वे वस्तुनो निःस्वभावताप्रसक्तेः। स्वरूपवत् पररूपेणापि सत्त्वे पररूपताप्रसक्तेः। एकरूपापेक्षयैव सदसत्त्विरोधात् अन्यथा वस्त्वेव न

कार्य उभय की उपलब्धि एक साथ प्रसक्त होगी। अनुभयस्वरूप भी कारणिनवृत्ति नहीं हो सकती, क्योंकि मिट्टीपिण्डिवनाशकाल में विविक्षत मिट्टीपिण्ड और घट को छोड कर पूरे जगत् की उत्पत्ति प्रसक्त होगी, 10 क्योंकि मिट्टीपिण्ड और घट उभय से भिन्न यानी अनुभय, वह पूरा जगत् है। कारणिवनाशकाल में कारणिनवृत्ति अस्तित्व में आयेगी तब अनुभयरूप पूरा जगत् अस्तित्व में आयेगा।

#### [ असद्रूप निवृत्ति के चतुर्विध विकल्पों की समीक्षा ]

यदि कारणिनवृत्ति असद्भूप मानेंगे तो चार विकल्प खडे होंगे :- 9 — वह कारणाभावरूप है ? २ — कार्याभावरूप है ? ३ — उभयाभावरूप है ? या ४ — अनुभयाभावरूप है ? प्रथम विकल्प 15 में, कारण का अभाव होने से कार्योत्पत्ति प्रसक्त होगी अतः कार्य निर्हेतुक उत्पन्न हो जायेगा। फलतः, नियत देश — नियतकाल-नियताकार से कार्योत्पत्ति का नियम नहीं रहेगा। तथा, अभावमूलक कार्योत्पत्ति मानने पर पूरा विश्व तवंगर बन जायेगा, क्योंकि तवंगर बनने के लिये किसी भी भाव की जरूरत नहीं है। दूसरे विकल्प में — कारणिनवृत्ति कार्याभावरूप होने से कार्य उत्पन्न ही नहीं होगा। तीसरे विकल्प में :- कारणिनवृत्ति यदि कारण-कार्य उभयाभावरूप होगी तो दोनों की अनुपलब्धि का अतिप्रसंग 20 आयेगा। चौथे विकल्प में :- यदि कारण-कार्य अनुभव (यानी उन दो से भिन्न सर्वपदार्थ) के अभावरूप कारण-निवृत्ति मानी जायेगी तो विवक्षित कारण-कार्य को छोड कर अन्य सभी पदार्थों का अनुपलम्भ प्रसक्त होगा, एवं उसी वक्त कारण की असद्भूप निवृत्ति कारणसत्ताविरोधी न होने से कारण की उपलब्धि प्रसक्त होगी।

#### [ कारणनिवृत्ति के अन्यविध चार विकल्पों की समीक्षा ]

पुनः कारणिनवृत्ति कारणभावाभावरूप है ? कार्यभावाभावरूप है ? उभयभावाभावरूप है ? या अनुभयभावाभावरूप है ?

प्रथम विकल्प में :- कारण के भावाभावरूप कारणिनवृत्ति मानेंगे तो कारण को भी अनुगत-व्यावृत्त उभयात्मक मानना पड़ेगा। इसी लिये तो हमारे सर्वज्ञभाषित जैन दर्शन में वस्तु मात्र को अनेकान्तवादियों की ओर से स्व-रूप अपेक्षया सद्रूप एवं पररूपापेक्षया असद्रूप माना गया है। पररूप 30 से वस्तु असत् होती है न कि स्वरूप से। यदि स्वरूप से भी वस्तु को असत् मानेंगे तो वस्तु स्वभावविहीन बन जायेगी। एवं वस्तु स्वकीयरूप से सत् होती है, यदि पर-रूप से भी सत् होगी

25

भवेत्। नापि कार्यभावाभावरूपा, कार्यस्योत्पत्त्यनुत्पत्त्युभयरूपताप्रसक्तेः। तथा च सिद्धसाध्यता, केवलोभयपक्षोक्तदोषप्रसक्तिश्च। नापि कार्य-कारणोभयभावाभावरूपा, प्रत्येकपक्षोदितसकलदोषप्रसक्तेः। परस्परसव्य-पेक्षकार्यकारणभावाभावरूपकारणनिवृत्त्यभ्युपगमेऽनेकान्तवादप्रसक्तिश्च। नाप्यनुभयभावाभावरूपा, अनुभयरूपस्य वस्तुनोऽभवात्। न च तन्निवृत्तेः सत्त्वम्, एकान्तभावाभावयोविरोधात्। अनुभयभावाभावरूपत्ये तु तस्याः कारणस्याऽप्रच्युतत्वात् तथैवोपलब्धिप्रसङ्गः।

अपि च, कारणनिवृत्तिस्तत्स्वरूपाद् भिन्नाऽभिन्ना वा ? यद्यभिन्ना, निवृत्तिकालेऽपि कारणस्योपलब्धि-प्रसङ्गः तन्निवृत्तेः कारणात्मकत्वात् स्वकालेऽपि वा कारणस्योपलब्धिर्न स्यात्, तस्य तन्निवृत्तिरूपत्वात्। भिन्ना चेत् 'कारणस्य निवृत्तिः' इति सम्बन्धाभावाद् अभिधानानुपपत्तिः। संकेतवशाद् अभिधानप्रवृत्तावपि आधेयनिवृत्तिकालेऽधिकरणस्य सत्त्वम् असत्त्वं वेति वक्तव्यम्। सत्त्वे कारणविनाशानुपपत्तिराधेयनिवृत्त्या <sup>10</sup> कारणस्वरूपस्याऽऽधारस्याऽविरोधात् विरोधे वा कारण-तन्निवृत्त्योर्योगपद्याऽसम्भवात्। असत्त्वेप्यधिकरणत्व-तो वस्तु में पररूपता की आपत्ति आयेगी। किसी एक ही (स्व या पर) रूप की अपेक्षा से सत्त्व-असत्त्व उभय मानने में स्पष्ट विरोध है। विरोध की उपेक्षा करने पर वस्तु ही निश्चित नहीं होगी। दूसरे विकल्प में :- कार्य के भावाभावरूप कारणनिवृत्ति मानी जाय तो कार्य में उत्पन्न-अनुत्पन्न उभयरूपता प्रसक्त होगी, हालाँ कि अनेकान्तवादी जैन दर्शन के लिये तो वह सिद्धसाधन ही होगा। 15 तथा भावरूपता-अभावरूपता एक एक पक्ष में पहले जो दोष दिखाये हैं वे पुनः प्रसक्त होंगे। तीसरे विकल्प में कारण-कार्य उभय के भावाभावरूप कारणनिवृत्ति मानी जाय तो पृथक् पृथक् एक एक पक्ष में कहे गये सब के सब दोष यहाँ प्रसक्त होंगे। यदि कारणनिवृत्ति को अन्योन्यसापेक्ष कार्य-कारण उभय के भावाभावरूप मान्य करेंगे तो अनेकान्तवाद का स्वागत करना ही पड़ेगा। चौथे विकल्प में कारण-कार्य अनुभय (नित्य जैसे किसी काल्पनिक पदार्थ) के भावाभावरूप कारण-निवृत्ति मानी जाय 20 तो वह गलत है क्योंकि ऐसी कोई नित्य या अनित्य चीज ही नहीं है जो न तो कारण हो न कार्य हो। उक्त प्रकार की कारणनिवृत्ति का कहीं भी सत्त्व संभवित नहीं, क्योंकि निवृत्ति है असत्रूष, उस का सत्त्व मानेंगे तो एकान्ततः भावरूप एकान्ततः अभावरूप ऐसा द्वैविध्य मानने में विरोध सीर उठायेगा। यदि चौथे विकल्प (अनुभय के भावाभावरूप) को स्वीकारे तो तथाविध निवृत्ति के रहते हुए भी भावरूपताप्रयुक्त कारण तदवस्थ रहने से उस की पूर्ववत् उपलब्धि का अतिप्रसंग आ पडेगा।

और भी विकल्पद्वय हैं — कारणिनवृत्ति कारणस्वरूप से भिन्न है या अभिन्न ? यदि अभिन्न है तो कारणिनवृत्ति काल में भी कारण की उपलब्धि प्रसक्त होगी, क्योंिक अब तो कारण की निवृत्ति कारणात्मक है। अथवा कारण के सत्ताकाल में भी कारण की उपलब्धि नहीं होगी, क्योंिक कारण कारणिनवृत्तिरूप है। यदि कारण से कारणिनवृत्ति भिन्न है तो 'कारण की निवृत्ति' ऐसा उल्लेख शक्य नहीं होगा, क्योंिक कारण और निवृत्ति का कोई सम्बन्ध नहीं है, सम्बन्ध के बिना षष्ठीप्रयोग अनुचित है। यदि कहें — 'सम्बन्ध चाहे हो या न हो, शब्दोल्लेख तो संकेताधीन होता है, अतः संकेत के प्रभाव से षष्ठी-प्रयोग हो सकेगा' — तो यहाँ पुनः विकल्पद्वय खडे होंगे — (कारण की निवृत्ति — यहाँ कारण आधार है और निवृत्ति आधेय है) आधेय रूप निवृत्ति के काल में आधारात्मक कारण

[ कारणनिवृत्ति और कारणस्वरूप के भेद-अभेद की समीक्षा ]

25

विरोधः असतोऽधिकरणत्वायोगात् तस्य वस्तुधर्मत्वात्। अथ कारणं निवृत्तेर्नाधिकरणमपि तु तछेतुः। न, निवृत्तेरुत्तरकार्यवत् तत्कार्यत्वप्रसङ्गात् तदनभ्युपगमे कारणस्य तछेतुत्वप्रतिज्ञाहानिः अकार्यस्य तछेतुत्विवरोधात् अविरोधे वन्ध्याया अपि सुतं प्रति हेतुत्वप्रसक्तेः। न च कारणाहेतुकैव कारणनिवृत्तिः, कारणानन्तरभावित्विवरोधात्। न च कारणहेतुका तिन्नवृत्तिः, कारणसमानकालं तदुत्पत्तिप्रसङ्गतः प्रथमक्षण एव कारणस्यानुपलब्धिप्रसक्तेः उपलम्भे वा न कदाचित् कारणस्यानुपलब्धिप्रसक्तेः उपलम्भे वा न कदाचित् कारणस्यानुपलब्धिप्रसक्तेः उपलम्भे वा न कदाचित् कारणस्यानुपलब्धिप्रसक्तेः तिन्नवृत्त्याऽविरुद्धत्वात्। 5 न च कारणनिवृत्तिः स्वहेतुका, स्वात्मिन क्रियाविरोधात्। न च निर्हेतुकैव, कारणानन्तरमेव तस्या भाविवरोधात् अहेतोर्देशादिनियमाभावात्।

सत् है या असत् है — बोलो ! सत् है तो कारण का विनाश अघटित होगा, क्योंकि आधेयरूप निवृत्ति के साथ कारणात्मक आधार का कोई विरोध नहीं रहा क्योंकि कारण निवृत्तिकाल में भी सत् है। यदि विरोध होगा तो कारण और उस की निवृत्ति में समकालीनता नहीं रहेगी। असत् है तो 10 अधिकरणता के साथ विरोध होगा, क्योंकि जो (कारण) असत् है वह किसी का (निवृत्ति का) आधार नहीं बन सकता। आधारता सद् वस्तु का धर्म होता है असत् का नहीं।

#### [ कारण और निवृत्ति के आधार-आधेयभाव की असंगित ]

यदि कहें कि हम कारण को निवृत्ति का आधार नहीं मानते, निवृत्ति का हेतु मानते हैं। -तो यह भी निषेधपात्र है क्योंकि जैसे मिट्टी का उत्तर कार्य होता है घट वैसे निवृत्ति (= असत्) 15 को उस कारण का (मिट्टीपिण्ड) कार्य मानने की आपत्ति होगी। कार्य मानने का निषेध करेंगे तो कारण में निवृत्ति की हेतुता के निरूपण को हानि पहुँचेगी, क्योंकि जो (वन्ध्यापुत्र) कार्य नहीं होता, उस की हेतुता किसी में (वन्ध्या में) स्वीकारने पर विरोध प्रसक्त होगा। यदि विरोध नहीं मानेंगे तो वन्ध्या में भी पुत्रोत्पत्ति की हेत्ता माननी पडेगी। यदि कहें कि हम कारणनिवृत्ति को कारणहेत्क नहीं मानते – अरे तब तो कारण के उत्तर काल में ही निवृत्ति होती है इस तथ्य का विरोध प्रसक्त 20 होगा। (यहाँ 'न च कारणहेतुका' पाठ के बदले जो 'न च कारणकारणहेतुका' ऐसा पाठ है वह ठीक जँचता है –) यदि कारण के कारण से (उत्तर) कारण की निवृत्ति मानेंगे तो पूर्व कारण से जब उत्तरकारण उत्पन्न होगा उसके साथ ही कारणनिवृत्ति भी पूर्वकारण से उत्पन्न होगी, फलतः उस काल में निवृत्ति के साथ विरोध होने से प्रथम क्षण में हीं उत्तर कारण की उपलब्धि ही रुक जायेगी। यदि नहीं रुकती यानी उपलब्धि होगी – तब तो मानना पडेगा कि उस को रोकनेवाला 25 कोई न होने से सदा काल (उत्तर) कारण की उपलब्धि चलती ही रहेगी क्योंकि निवृत्ति के साथ उस का कोई विरोध नहीं है। यदि कहें कि कारणनिवृत्ति कारणहेत्क या अन्यहेतक या अहेतक नहीं है किन्तु स्वयं स्व की हेतु है – तो वह ठीक नहीं, क्योंकि अपने में अपने उत्पादन का व्यापार मानना विरोधग्रस्त है। सुशिक्षित नट भी अपने खन्धे पर आरोहण नहीं कर सकता। यदि निर्हेतुक ही मानेंगे तो वह कभी भी या सदा के लिये हो सकती है, कारण के उत्तर काल में ही उस के 30 उद्भव में स्पष्ट विरोध होगा क्योंकि निर्हेतुक वस्तु में (गगनादि में) नियत देश-कालादि का कोई नियम नहीं होता।

अथ न कारणं निवृत्तेर्हेतुः अधिकरणं वा, किन्तु स्वयमेव न भवति। नन्वत्रापि किं स्वसत्तासमय एव स्वयं न भवति आहोस्विदुत्तरकालमिति विकल्पद्वयानितक्रान्तिः। यदि प्राक्तनिवकल्पः तदा कारणानुत्पत्तिप्रसङ्गः प्रथमक्षण एव निवृत्त्याक्रान्तत्वात्। उत्पत्त्यभावे न निवृत्तिरिप, अनुत्पन्नस्य विनाशाऽसम्भवात्। नापि द्वितीयः, तदा निवृत्तिभवने उत्पन्नाऽनुत्पन्नतया कारण-स्वरूपाभवनयोस्तादात्म्यविरोधात्। यदि हि स्वसत्ताकाले एव न भवेत् तदा भवनाऽभवनयोरिवरोधात् 'स्वयमेव भावो न भवेत्' [ ] इति वचो घटेत नान्यथा। न च जन्मानन्तरं भावाभावस्य भावात्मकत्वात् तदव्यतिरिक्त एवाभावः। नन्वेवमि जन्मानन्तरं 'स एव न भवति' इत्यनेन अभावस्य भावरूपतैवोक्तेत्युत्तरकालमि कारणा-ऽनिवृत्तेस्तथैवोपलब्ध्यादिप्रसङ्गः।

भावस्याभावात्मकत्वाद् नायं दोषः इति चेत् ? न, अत्रापि पर्युदासाभावात्मकत्वं भावस्य ? 10 प्रसज्यरूपाभावात्मकत्वं वा ? प्रथमपक्षे स्वरूपपरिहारेण तदात्मकतां प्रतिपद्यते अपरिहारेण वा ? प्रथमपक्षे

#### [ 'कारण स्वयं नहीं होता' - यहाँ विकल्पद्वय का असमाधान ]

आशंका :- कारण निवृत्ति का हेतु भी नहीं है, अधिकरण भी नहीं है, निवृत्ति से इतना ही कहना है कि 'कारण स्वयं नहीं होता'।

प्रितिकार :- अरे ! यहाँ भी दो विकल्प :- कारण अपनी सत्ता के काल में स्वयं नहीं होता या उत्तरकाल में ? — उत्तर दुष्कर है। प्रथमविकल्प में, प्रथम क्षण में ही 'न भवति' स्वरूप निवृत्ति से गभरा कर कारणोत्पत्ति रुक जायेगी। तथा, जब उत्पत्ति ही नहीं होगी तो निवृत्ति किस की होगी ? अनुत्पन्न का विनाश असम्भव है। दूसरे विकल्प में :- उत्तर काल में कारण का स्वयं अभवन होने का मतलब यह होगा कि कारण और उस का अभवन दोनों का मिलन होगा, उन में कारण उत्पन्न है और अभवन अनुत्पत्तिरूप है, उन दोनों के तादात्म्य का विरोध है, अतः 'कारण स्वयं नहीं होता' इस का वाक्यार्थ असंगत हो जायेगा। हाँ, यदि कारण अपनी सत्ता के काल में नहीं होगा (= अभवन होगा) तब भवन-अभवन का विरोध टल जाता और तब 'स्वयमेव नहीं होता' इस के वाक्यार्थ की संगति होती, अन्यथा शक्य नहीं। 'भाव की उत्पत्ति के बाद जो भावाभाव (= निवृत्ति) उत्तरकाल में होता है वह भावात्मक होता है, अभाव तो उस से अलग ही होता है।' ऐसा कहना अयुक्त है क्योंकि इस कथन से तो आपने — भाव की उत्पत्ति के बाद 'वह (उत्तरकाल में) नहीं होता' इस प्रकार से अभाव की भावात्मकता ही प्रदर्शित कर दी, फलतः उत्तरकाल में भी कारणनिवृत्ति न रह पायेगी. अतः उत्तरकाल में भी कारण की उपलब्धि प्रसक्त होगी।

#### [ भाव के पर्युदास-प्रसज्य विकल्पों की चर्चा ]

**पूर्वपक्ष**ः- भाव अभावात्मक होता है इसलिये कारणिनवृत्ति काल में कारण की उपलब्धि का अतिप्रसंग निरवकाश है।

30 उत्तरपक्ष :- गलत है। यहाँ भी अभावात्मक से क्या अभिप्रेत है ? भाव की पर्युदासाभावात्मकता या प्रसज्यरूपअभावात्मकता ? प्रथम विकल्प में :- नये दो उपविकल्प हैं — भाव अपने स्वरूप का त्याग करके पर्युदासाभावात्मकत्व को अपनाता है या त्याग किये बिना ? पहले उपविकल्प में :- प्रसज्यनिष्ध

स्वभवनप्रतिषेधपर्यवसानत्वाद् न पर्युदासाभावात्मको भावो भवेत्। न चासौ तथा तद्ग्राहकप्रमाणाभावाात् तथाभूतभावग्राहकप्रमाणाभ्युपगमे च प्रसज्य-पर्युदासात्मको भावो भवेदित्यनेकान्तप्रसिद्धिः। द्वितीयपक्षेऽि प न पर्युदासः अनिषिद्धतत्स्वरूपत्वात् पूर्वभावस्वरूपवत्।

प्रसज्यरूपाभावात्मकत्वेऽपि भावस्य प्रतिषिध्यमानस्याश्रयो वक्तव्यः। न तावत् मृत्पिण्डलक्षणं कारणमाश्रयः, कारणिनवृत्तेर्हि प्राग् घटस्याऽसत्त्वेन 'अयम्' इति प्रत्ययाऽविषयत्वात्। 'अयं' प्रत्ययविषयत्वे 5
च 'अयं ब्राह्मणो न भवति' 'ब्राह्मणादन्योऽयम्' इति च प्रतिषेधप्रधानविध्युपसर्जन-विधिप्रधानप्रतिषेधोपसर्जनयोः शब्दयोः प्रवृत्तिनिमित्तधर्मद्वयाधारभूतं द्रव्यं विषयत्वेनाऽभ्युपगन्तव्यमन्यथा तदयोगात्। तथा
चानेकान्तवादापित्तरयत्निसद्धा- इति तथाभूतस्य तस्य वस्तुनः प्रमाणबलायातस्य निषेद्धमशक्यत्वात्।
एकान्तेन घटस्योत्पत्तेः प्रागस्तित्वे क्रियायाः प्रवृत्त्यभावः फलसद्भावात्तसद्भावेऽपि प्रवृत्तावनवस्थाकी तरह स्वभवन का प्रतिषेधमात्र ही बोधित होगा, अतः भाव (प्रसज्यअभावात्मक होगा) पर्युदासाभावात्मक 10
नहीं होगा। भाव स्वरूप का त्याग करके पर्युदासअभावात्मक हो भी नहीं सकता क्योंकि तथाविधभावबोधक
प्रमाण अनुपलब्ध है। स्वरूप परित्याग करने पर स्वभवनप्रतिषेध यानी प्रसज्यरूपता तो प्रसक्त है ही,
उपरांत यदि पर्युदासाभावात्मकता साधक प्रमाण मिलेगा तो भाव में प्रसज्य-पर्युदास उभयात्मकता प्रविष्ट
होने से अनेकान्त मत प्रसिद्ध हो जायेगा। दूसरे उपविकल्प में पूर्वस्वरूप का त्याग न होने से
पर्युदासाभावात्मकता निरवकाश रहेगी जैसे पूर्वभावस्वरूप में वह नहीं है (वैसे कारणिनवृत्तिकाल में 15
भी नहीं होगी।)

#### [ प्रसज्याभावात्मकता - दूसरे मूल विकल्प की आलोचना ]

दूसरे मूल विकल्प में :- कारणिनवृत्तिचर्चा में भाव अभावरूप है फिर कहा था कि भाव प्रसज्याभावात्मक है ? यदि हाँ तो यहाँ प्रसज्यरूपाभाव से जिस भाव का निषेध किया जाता है उस का आश्रय बताईए ! मिट्टीपिण्डरूप कारण को भाव का आश्रय दिखायेंगे तो हम उस का आगे 20 चल कर निषेध प्रदर्शित करेंगे। अतः जिस का हम निषेध करनेवाले है उस का कोई आश्रय हो नहीं सकता। घटात्मक कार्य भी भाव का आश्रय नहीं बन सकता, क्योंकि घट तो मिट्टीपिण्ड के बाद उत्पन्न होगा, कारण (मिट्टीपिण्ड) की निवृत्ति के पहले तो मिट्टीपिण्डावस्था में घट असत् है अतः भाव के आश्रय के रूप में 'यह' इस तरह की प्रतीति से विषय के रूप में उस का उल्लेख शक्य नहीं है। यदि उस को 'यह' ऐसी प्रतीति का विषय मानेंगे तो, जैसे 'यह ब्राह्मण नहीं है (प्रसज्य 25 प्रतिषध)' और 'यह ब्राह्मण से जुदा है' (पर्युदास०) इस प्रकार दोनों तरह का व्यवहार होता है उस तरह भाव-घट-मिट्टीपिण्ड के बारे में भी दोनों प्रसज्य-पर्युदासव्यवहार 'यह घट नहीं है' — यह घट से भिन्न है' मानेंगे तभी 'यह' इस प्रतीति का विषयभूत ऐसा (मिट्टी पिण्डादि) द्रव्य स्वीकारना होगा जो निषेध प्रधान और विधि गौण ऐसे शब्द की, एवं विधिप्रधान और निषेध गौण ऐसे शब्द की प्रवृत्ति के निमित्तभूत दो धर्म का आधारभूत हो। अन्यथा उक्त दो प्रकार के व्यवहार का प्रचलन 30 शक्य नहीं होगा। उक्त दो प्रकार के व्यवहार से अनायास ही अनेकान्तवाद की आपत्ति खडी होगी, क्योंकि अनेकान्तात्मक वस्तु जब उक्त प्रकार से प्रमाणबल से प्राप्त होती है तो उस का निषेध शक्य

प्रसक्तेः। कारणेऽप्येतदविशेषतस्तद्वत् प्रसङ्गे द्वयोरप्यभावप्रसङ्गः। न चैतदस्ति तथाऽप्रतीतेः। तन्न मृत्यिण्डे घटस्य सत्त्वम्।

नाप्येकान्ततोऽसत्त्वम् मृत्पिण्डस्यैव कथञ्चिद् घटरूपतया परिणतेः। सर्वात्मना पिण्डनिवृत्तौ पूर्वोक्त-दोषानितवृत्तेः घटसदसत्त्वयोराधारभूतमेकं द्रव्यं मृल्लक्षणमेकाकारतया मृत्पिण्डघटयोः प्रतीयमानमभ्यप-गन्तव्यम्। न च कारणप्रवृत्तिकाले कारणगता मृद्रूपता तिन्नवृत्तिकाले च कार्यगता सापरैव नोभयत्र मृद्रूपताया एकत्वम्; भेदप्रतिपत्ताविप मृत्पिण्ड-घटरूपतया कथंचिदेकत्वस्याऽबाधितप्रत्ययगोचरत्वात्। उप-लभ्यत एव हि कुम्भकारव्यापारसव्यपेक्षं मृद्द्रव्यं पिण्डाकारपरित्यागेन शिबकाद्याकारतया परिणममानम्। न हि तत्र 'इदं कार्यमाधेयभूतं भिन्नमुपजातं पङ्के पङ्कजवत्' इति प्रतिपत्तिः। नापि तत्कारणनिवर्त्यतया दण्डोत्पादितघटवत्। नापि तत्कर्तृतया कृविन्दव्यापारसमासादितात्मलाभपटवत्। नापि तदुपादानतया आम्रवृक्षोत्पादिताम्रफलवत्।

नहीं। यदि उत्पत्ति के पहले घट को एकान्ततः सत् मान लेंगे तो उत्पादक क्रिया निष्प्रयोजन होने से कर्तव्य नहीं रहेगी क्योंकि उस का कार्य तो पहले से विद्यमान है। विद्यमान होने पर भी क्रियार्थक प्रवृत्ति जरूरी मानेंगे तो अपेक्षित कार्योत्पत्ति के बाद भी वह चालु रखना पड़ेगा। — तब अनवस्था दोष होगा। कार्य के लिये जैसे प्रवृत्ति की अनवस्था का दोषप्रसङ्ग है (जिस से कार्य का अस्तित्व शून्य बन जाता है) वैसे कारण में भी वह तुल्यतया प्रसक्त होने पर न तो कारण का अस्तित्व बचेगा, न कार्य का, दोनों का अभाव आ पड़ेगा। वह स्वीकाराई नहीं है क्योंकि ऐसी प्रतीति नहीं होती। अतः सिद्ध है कि मिट्टीपिण्ड में घट का सत्त्व नहीं है।

(उत्पत्ति के पूर्व में कार्य की एकान्तसत्ता का निषेध कर के अब एकान्त असत्त्व का भी निषेध किया जाता है।) एवं उत्पत्ति के पूर्व कार्य एकान्ततः असत् हो — ऐसा भी नहीं है। कारण :- मिट्टीपिण्ड 20 ही किसी न किसी अंश से घटरूप परिणाम अपना लेता है। यदि सर्वात्मना मिट्टीपिण्ड (= कारण) निवृत्ति मानेंगे तो पूर्वकथित कारणव्यर्थता आदि अनेक दोष प्रसक्त होंगे। अतः घट के सत्त्व-असत्त्व के आधारभूत, मिट्टीपिण्ड एवं घट दोनों में एकाकारतया भासमान एक मिट्टीरूप द्रव्य मानना ही पड़ेगा। एसा मत कहना कि — 'मिट्टीपिण्डात्मककारण घटोत्पत्ति-अभिमुख काल में पिण्ड में रहने वाली मिट्टीरूपता एवं कारणनिवृत्तिकाल में घटात्मककार्यनिष्ठ मिट्टीस्वरूप ये दोनों भिन्न है, एकाकार नहीं, अतः दोनों काल में मिट्टीरूपता एक नहीं है।' — निषेध का कारण यह है कि दोनों काल में पिण्ड-घटावस्था में भेदप्रतीति होने पर भी मिट्टीपिण्डरूपता एवं घटरूपता में निर्वाध प्रतीति से कथंचिद् एकाकारता भी दृष्टिगोचर होती है। दिखता है — एक ही मिट्टी द्रव्य कुम्हारप्रवृत्तिअपेक्षाधीन होने पर पिण्डाकार छोड कर शिवकाकार में रूपान्तर प्राप्त करता हुआ। ऐसा भान नहीं होता कि आधेयभूत यह शिवकाकार परिणामरूप कार्य मिट्टीरूप आधार से पृथम् उत्पन्न हुआ। दण्ड से उत्पन्न घट जैसे पृथक् दिखता है 30 वैसे चक्रात्मक करण से निष्मन्न होनेवाला घट मिट्टी से अलग नहीं दिखता, चक्र से अलग भले दिखता है। जुलाहा के व्यापार से स्वरूपलाभ प्राप्त करने वाला वस्त्र जैसे जुलाहा रूप कर्त्ता से अलग दिखता है वैसे मिट्टी से घट अलग नहीं दिखता। आम्र वृक्षात्मक उपादान से आम्रफल जैसे अलग दिखता है वैसे मिट्टी से घट अलग नहीं दिखता। आम्र वृक्षात्मक उपादान से आम्रफल जैसे अलग दिखता

तस्मात् पूर्वपर्यायविनाश उत्तरपर्यायोत्पादात्मकः, तद्देशकालत्वात् उत्पादात्मवत्, अभावरूपत्वाद्वा प्रदेशस्वरूपघटाद्यभाववत्, प्रागभावाभावरूपत्वाद्वा घटस्वात्मवत्। एवमनभ्युपगमे पूर्वपर्यायस्य ध्वंसात् उत्तरस्य चानुत्पत्तेः शून्यताप्रसिक्तः। उत्तरपर्यायोत्पादाभ्युपगमे वा तदुत्पादः पूर्वपर्यायध्वंसात्मकः, प्रागभावाभाव-रूपत्वात् प्रध्वंसाभावाभाववत्। न च प्राक्तनपर्यायिवनाशात्मकत्वे उत्तरपर्यायभवनस्य तद्विनाशे पूर्वपर्यायस्योन्मज्जनप्रसिक्तः, अभावाभावमात्रत्वानभ्युपगमाद्वस्तुनः तस्य प्रतिनियतपरिणतिरूपत्वात्। भावा- <sup>5</sup> भावोभयरूपतया प्रतिनियतस्य वस्तुनः प्रादुर्भावे मुद्गरादिव्यापारानन्तरमुपलभ्यमानस्य कपालादेरभावस्य नाऽहेतुकता। न चोभयस्यैकव्यापारादुत्पत्तिविरोधः, तथाप्रतीयमाने विरोधासिद्धेः, ततस्तद्विपरीत एव विरोधसिद्धेः उभयैकान्ते प्रमाणानवतारात्। तथात्मकैकत्वेन प्रतीयमानं प्रति हेतोर्जनकत्विवरोधे घटक्षण-सत्तायाः स्व-परिवनाशोत्पादकत्वं विरुध्येत, एवं चाकारणा घटक्षणान्तरोत्पत्तिर्भवेत्। न च विनाशस्य

है वैसा भी यहाँ नहीं है।

10

#### [ पूर्वपर्यायविनाश-उत्तरपर्यायोत्पाद का एकत्व ]

जैसे उत्पाद का आत्मा उत्तरपर्यायोत्पादरूप ही होता है वैसे पूर्वपर्यायविनाश भी उत्तरपर्यायोत्पादरूप ही होता है क्योंकि दोनों का देश-काल समान है। अथवा जैसे घटादि का अभाव अभावरूप होने से घटात्मक होता है वैसे पूर्वपर्यायविनाश भी समझ लेना। ऐसा अगर नहीं मानेंगे तो एक सन्तान में पूर्वपर्याय का ध्वंस तो होगा किन्तु तदात्मक उत्तरपर्याय का उत्पाद न होने से वहाँ शून्यावकाश 15 प्रसक्त होगा। वहाँ यदि उत्तरपर्यायोत्पाद स्वीकारना ही है तो उसे पूर्वपर्यायध्वंसात्मक ही मानना होगा क्योंकि प्रध्वंसाभाव क्या है — जैसे पूर्वपर्यायध्वंस ध्वंसाभावाभावरूप है वैसे प्रागभाव के अभावरूप भी है अतः उसे उत्पादरूप ही मानना पडेगा।

पूर्वपक्ष :- यदि उत्तरपर्यायनिर्माण पूर्वपर्यायविनाशात्मक माना जायेगा तो उत्तरपर्याय का नाश होने पर तदात्मक पूर्वपर्यायविनाश की भी निवृत्ति हो जाने से पूर्वपर्याय के पुनराविर्भाव का संकट होगा। 20

उत्तरपक्ष :- नहीं होगी। कारण :- हम वस्तु को सिर्फ अभावाभावात्मक नहीं मानते किन्तु प्रतिनियतपरिणामरूप मानते हैं। अर्थात् दूधपर्यायिवनाश और दिधपर्यायोत्पाद एक होता है, जब दिध पर्यायिवनाश हो जाय तब दूधपर्यायिवनाश का अभावात्मक नाश नहीं होता किन्तु नवनीत-घृतादि नियत परिणाम उत्पन्न होता है। हम मानते हैं वस्तुमात्र भावाभावोभयरूप होती है, अतः जब किसी नियत वस्तु का उत्पाद होता है तो वह भी उभयात्मक होने से, कपालादिरूप अभाव जब मोगरप्रहार 25 से उत्पन्न होता है तब उस में निर्हेतुकता की आपित्त सावकाश नहीं क्योंकि वह सिर्फ अभावरूप नहीं है किन्तु कपालादिभावात्मक भी है। ऐसा नहीं कहना कि 'एकहेतुच्यापार से भाव या अभाव उभय की उत्पत्ति विरुद्ध है' — क्यों कि विनाशात्मक कपाल की मोगरप्रहारजन्य उत्पत्ति जब सर्वजनविदित है तब विरोध कैसे सिद्ध होगा ? उलटे, सिर्फ एक ही भाव या अभाव की उत्पत्ति मानेंगे तो सर्वजनविदित प्रतीति से विरोध प्रसक्त होगा। एकान्त भाव या अभाव रूप वस्तु की सिद्धि के लिये कोई प्रमाण 30 गगन से धरुती पर उतरनेवाला नहीं है।

उभयात्मक एकरूप से प्रतीतिसिद्ध वस्तु की एक हेतु से उत्पत्ति का विरोध मानेंगे तो घटक्षणसत्ता

प्रसज्य-पर्युदासपक्षद्वयेऽपि व्यतिरिक्ताऽव्यतिरिक्तादिविकल्पतो हेत्वयोगान्निर्हेतुकता युक्ता, सत्ताहेतुत्चेऽपि तथाविकल्पनस्य समानत्वेन प्राक् प्रदर्शितत्वात्।

यदिष विनाशस्य निर्हेतुकत्वात् स्वभावादनुबन्धितेति निरन्वयक्षणक्षयिता भावस्येति नान्वयः – तदप्यसङ्गतम्, विनाशहेतोर्मुद्गरादेर्घटादिनाशस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वात्। न ह्यध्यक्षसिद्धे वस्तुन्यनुमानं विपरीतधर्मोपस्थापकत्वेन प्रामाण्यमात्मसात्करोति। यदिष 'विनाशं प्रति तद्धेतोरसामर्थ्यात् क्रियाप्रतिषेधाच्य स्वरसवृत्तिर्विनाश इति नान्वयः' तदप्यसङ्गतम् विनाशहेतोर्भावाभावीकरणसामर्थ्यात् यथा हि भावहेतुर्भावी-करोति, अन्यथा स्वयमेव नाशेऽिष भावानां द्वितीयक्षणे 'स्वयमेव भावो भावीभवति' इति भवेत्। यथा हि निष्पन्नस्य भावस्य नाभावो नाम कश्चित्तत्सम्बन्धी, यद्यन्योऽभावो भवेत् निष्पन्नस्य भावस्य तदा तेन तस्य सम्बन्धाऽसिद्धेः पूर्ववद् दर्शनप्रसङ्ग इति 'स्वयमेव भावो न भवति' इत्यभिधीयते; तथा

10 में स्वक्षणिवनाश एवं पर (घट का कपाल) क्षण का उत्पाद — दोनों का विरोध प्रसक्त होगा, फलतः सिर्फ अकेले विनाश को ही मानेंगे तो नये घटक्षण की उत्पत्ति का संभव ही नहीं होगा। यदि कहें कि — चाहे प्रसज्य या पर्युदास कोई भी स्वरूप विनाश हो, निर्हेतुक ही मानना होगा क्योंकि वह कारण से व्यतिरिक्त है या अभिन्न, किसी भी विकल्प से समाधान शक्य नहीं' — तो गलत है क्योंकि घटक्षणसत्ता (यानी घटोत्पत्ति) के हेतु के लिये भी तथाविध विकल्पों का उत्थान तुल्य रूप 15 से हो सकता है, तो फिर उत्पत्ति को भी निर्हेतुक मानने की आपित्त आयेगी — यह सब पहले कह आये हैं।

#### [ निरन्वय नाश का संयुक्तिक निरसन ]

यह जो कहते हैं — 'निर्हेतुक होने से विनाश को स्वभाव से ही वस्तु के साथ दोस्ती है। इसी लिये भावों की निरन्वय(निर्हेतुक) क्षणभंगुरता सिद्ध हो जाने से हेतु के अन्वय (= दोस्ती) की उपस्य नहीं' — यह गलत है विनाशक हेतुभूत मोगरादि से घटादि का नाश सर्वजनप्रत्यक्ष से सिद्ध है। प्रत्यक्षसिद्ध वस्तु होने पर विपरीत धर्म (निरन्वयता) का उपस्थापक अनुमान प्रामाण्यपदवी को हस्तगत कर नहीं सकता। यह जो कहते हैं — 'तथाकथित विनाशक हेतु में कोई सामर्थ्य ही नहीं है कि वह विनाश कर सके, तथा विनाश कारक अर्थक्रिया भी निषेधाई होने से मानना पड़ेगा कि विनाश स्वरसतः (स्वभावतः) होता है, उस के लिये अन्वय (= हेतु) अनावश्यक है।' — वह भी अयुक्त है, क्योंकि विनाशक हेतु में भाव को अभाव में पलटने का पूरा सामर्थ्य है। सोचिये कि जो भाव का हेतु होता है वह भावकरण (भाव का निर्माण) कर सकता है (तो समानरूप से) अभावहेतु अभावीकरण कर सकता है। यदि ऐसा नहीं मानेंगे तो स्वतः वस्तुनाश मानने पर भी दूसरे क्षण में जो भाव उत्पन्न होता है उस के लिये भी 'अभाव स्वतः भाव बन गया' ऐसा कहा जा सकेगा।

#### [ निर्हेतुकनाशवत् निर्हेतुक उत्पत्ति का आपादन ]

30 (यथाहि.. पूर्वपक्ष :-) उत्पन्न भाव का स्वसम्बन्धि हो ऐसा कोई अभाव नहीं होता। उत्पन्न भाव का यदि कोई पृथग् अभाव है तो उन दोनों का कोई सम्बन्ध भी होना चाहिये, किन्तु अभाव के साथ भाव का कोई सम्बन्ध सिद्ध नहीं, अत एव दूसरे क्षण में उस भाव का अभाव मानने पर

न निष्पन्नस्य भावस्य भावो नामान्यः कश्चित् तेन तस्य सम्बन्धाऽसिद्धेर्न भावस्य सत्ता भवेदिति 'स्वयमेव हेतुनिरपेक्षो भावो भवति' इत्येतदिप वक्तव्यम्।

यदि पुनस्तत्र न किञ्चिद् भवित— इति क्रियाप्रतिषेधमात्रमिति न हेतुव्यापारः, कथं ति तदवस्थस्य भावस्य दर्शनादिक्रिया न भवेदिति वक्तव्यम् ? 'स एव न भवित' इति चेत्, ति तस्यैवाभवनं करोति विनाशहेतुरित्यभ्युपगन्तव्यमिति तद्धेतूनामिकञ्चित्करतयाऽनपेक्षणीयत्वमनुपपन्नम् । अत एवापेक्षणीयत्वोप- 5 पत्तिर्भावस्यान्यथाकरणात् कथंचिदन्यथा सहानवस्थानलक्षणिवरोधाऽसिद्धेः प्रतिनियतव्यवहारोच्छेदप्रसिक्तः। अपि च, यदि नाम स एव न भवित, तथापि प्रध्वंसाभावः प्रागभावाभावात्मकः उत्तरकार्यवदभ्युपगन्तव्यः तस्यापि तदनन्तरमुपलम्भात्। एतावान् विशेषः— विनाशप्रतिपादनाभिप्राये सित तत्प्राधान्येतरोपसर्जनविवक्षायाम् 'विनष्टो भावः' इति प्रयुज्यते प्रतिपत्तिरिप तथैव, विनाशोपसर्जनेतरप्राधान्यविवक्षायाम्

भी (उस का भाव के साथ कोई नाता-रिश्ता न होने से) दूसरे क्षण में भाव के दृष्टिगोचर होने 10 की आपत्ति होगी। अतः हम अभाव होता है ऐसा नहीं कहते, हम कहते हैं कि दूसरे क्षण में 'भाव स्वयं ही नहीं रहता है।' — अब इस के सामने उत्तरपक्षी कहता है —

उत्तरपक्ष :- आगे चल कर भाव के लिये भी ऐसा कह दो कि उत्पन्न भाव का कोई (कारण) भाव नहीं होता, होगा तो उस के साथ भाव का कोई सम्बन्ध नहीं घटता, अतः भाव (कारणात्मक भाव) की कोई सत्ता न होने से 'भाव स्वयं हि हेतुनिरपेक्ष उत्पन्न होता है।'

#### [ विनाशहेतु से भाव को अभवन-करण का आपादन ]

पूर्वपक्ष :- हम भाव का अभाव होने की बात नहीं करते, हम तो सिर्फ 'वहाँ कुछ नहीं होता' इतना क्रिया का निषेधमात्र ही करते हैं। अतः वहाँ हेतुव्यापार का निषेध करते हैं।

उत्तरपक्ष :- जब आप सिर्फ भवन क्रियामात्र का निषेध करते हैं तो करो, लेकिन उस क्षण में तदवस्थ भाव की दर्शनादि क्रिया क्यों नहीं होती ? यह बताईये। आपने भाव का या उस की 20 दर्शन क्रिया का निषेध तो नहीं किया है।

पूर्वपक्ष :- अरे भाई वह स्वयं नहीं है तो दर्शनादि कैसे होगा ?

उत्तरपक्ष :- अत एव यह मानना होगा कि विनाशहेतु ही भाव की अभवनक्रिया को करता है। सारांश, 'विनाशहेतु अकिंचित्कर होने से नाश के लिये अपेक्षणीय नहीं' यह प्रतिज्ञा युक्तियुक्त सिद्ध नहीं होती। विनाशहेतु भाव का कथंचिद् अन्यथा (= विभिन्नता) करण करता है इसीलिये तो 25 विनाशहेतु की अपेक्षणीयता सिद्ध होती है। यदि विनाशहेतुक अन्यथाकरण नहीं मान कर सिर्फ अभवन क्रिया मानेंगे तो अभवनक्रिया से भाव के भवन की कोई हानि न होने से, भवन-अभवन में जो सहानवस्थान (= एक साथ एक काल में न रहेना) स्वरूप विरोध है वह नाममात्र हो जायेगा। फलतः 'प्रकाशस्थल में तिमिर नहीं होता' इत्यादि नियत व्यवहार का उच्छेद प्रसक्त होगा।

एक बार 'वही नहीं रहता' ऐसी व्याख्या को मान लिया, फिर भी अभवनक्रियाकाल में, 30 प्रागभावाभावात्मक प्रध्वंसाभाव की हस्ती भी माननी पड़ेगी जैसे दुग्ध की अभवनक्रिया के बाद दिधरूप उत्तर कार्य की मानते हैं, क्योंकि प्रध्वंसाभाव भी कपालकाल में दृष्टिगोचर होता ही है। फर्क है तो

'विनष्टो भावः' इति प्रयुज्यते प्रतिपत्तिरिप तथैव। परमार्थतस्तु उभयमप्युभयात्मकम् अन्यथा पूर्वोक्तदोष । नतिवृत्तेः। न च कारणस्य निरन्वयविनाशे कार्यस्याऽदलस्यात्यन्तासत उत्पत्तिर्घटते, विनष्टस्य सकल-शिक्तविरिहणः कारणस्य कार्यिक्रियाऽयोगात् अविनष्टस्य स्वसत्ताकाले कार्यनिर्वर्त्तने हेतु-फलयोः सहभाव इति तद्व्यपदेशः सव्येतरगोविषाणयोरिव न भवेत्। स्वकाले पश्चात् कार्यस्य भावे तदा कारणस्य स्वसत्तामत्यजतः क्षणक्षयपरिक्षयोऽनिष्टोऽनुषज्यते।

किञ्च, कारणसत्तासमये कार्यस्याऽभवतः स्वयमेव पश्चाद् भवतः तदकार्यत्वप्रसक्तिश्च। तथाहि— यस्मिन् सित यन्न भवित असित च भवित तत् तस्य न कार्यम् इतरच्च न कारणम्, यथा कुलालस्य पटादिः। क्षणक्षयपक्षे च प्रथमक्षणे कारणाभिमतभावसद्भावे न भवित कार्यम्, असित तस्मिन् द्वितीयक्षणे भवित चेति न तत् तत्कार्यम् इतरच्च तत्कारणिमिति हेतुफलभावाऽभावस्य तन्मात्रनिबन्धनत्वात्। अत

10 इतना :- जब कपाल विवक्षा नहीं रहती, सिर्फ घट विनाश की ही विवक्षा रहती है तब वह विवक्षा कपाल में गौण — विनाश में प्रधानभाव रखती होने से 'भाव (घट) नष्ट हुआ' ऐसा वाक्यप्रयोग एवं वैसा अवबोध होता है। विनाश गौण, भाव प्रधान विवक्षा होती है तब 'कपाल उत्पन्न हुए' ऐसा उल्लेख एवं ऐसा अवबोध होता है।

परमार्थदृष्टि से नजर डाले तो पता चलेगा कि विनाश और कपाल दोनों ही परस्पर उभयात्मकृ 15 है — यदि ऐसा नहीं मानेंगे तो एक एक पक्ष में पूर्वभाषित सब दोष घुस जायेंगे। कारण का यदि निरन्वय नाश मानेंगे तो कार्योत्पत्ति का कोई आधार (= दल या उपादान) न रहने से कार्य उत्पन्न नहीं हो सकेगा। जो सर्वथा विनष्ट है वह सकल शक्तिवंचित ही होता है, उस से कोई कार्यनिष्पादन क्रिया का योग घट नहीं सकता। यदि सर्वथा अविनष्ट हो कर कारण कार्योत्पत्ति करेगा तो वह (= कारण) अपनी सत्ता के काल में ही कार्य कर देगा, तब कारण-फल सहभावी बन जाने से 'यह 20 कारण — यह फल' ऐसा स्वकाल में विभक्त व्यवहार, उसी तरह नहीं हो सकेगा जिस तरह सहजात दायें-बायें गोविषाण में कारण-फल विभक्त व्यवहार नहीं होता। यदि कारण समकाल में नहीं, किन्तु स्वउत्तरकाल में कार्योत्पत्ति मानेंगे तो सत्ता का त्याग नहीं बोल सकेंगे, फलतः क्षणभंग के भंग की आपत्ति आयेगी जो आप को नहीं रुचेगी।

#### [ क्षणभंगमत में कारण-कार्यभाव असंगत ]

25 एक महत्त्व की बातः- यदि कारण की उपस्थिति में कार्य नहीं होता और बाद में होता है तो आपित्त होगी कि वह 'उस का कार्य' नहीं हो सकता। देखिये— जिस के रहते हुए जो नहीं होता, जिस के न रहने पर जो होता है, वह उस का कार्य और दूसरा उस का कारण नहीं हो सकता। उदा० कुम्हार के रहते हुए वस्त्रादि नहीं होता, कुम्हार के न रहने पर भी वस्त्रनिर्माण होता है अतः वस्त्रादि कार्य और कुम्हार उस का कारण, ऐसा नहीं होता। क्षणभंगवाद में, प्रथम क्षण में कारणरूप 30 से अभिमत दुग्ध के रहते हुए दहीं नहीं होता, दुग्ध द्वितीयक्षण में जब नहीं होता तब दहीं बनता है अतः बौद्धमतानुसार दुग्ध का कार्य दहीं नहीं होगा, दुग्ध उस का कारण नहीं होगा, — इस तरह के जो अन्वयाभावादि है वही हेतुफलाभाव का मूल है। यही कारण है कि क्षणिक पदार्थ के साथ अर्थक्रिया

एव क्षणिकादर्थिक्रिया व्यावर्त्तमाना स्वं व्याप्यं सत्त्वलक्षणमादाय निवर्त्तत इति यत्र सत्त्वं तत्राऽक्षणिकत्वं सिद्धिमासादयित। न च कार्यकालेऽभवतोऽपि कारणस्य प्राक्तनानन्तरक्षणभावित्वात् कारणत्वम् कार्यकाले स्वयमेवाभवतोऽकारणान्तरवत् कारणत्वाऽयोगात् कार्यस्य च कारणकाले आत्मनैवाऽभवतः कार्यान्तरवत् तत्कार्यत्वानुपपत्तेः। क्षणिकस्य च प्रमाणाऽविषयत्वात्र तत्र कार्य-कारणभावपरिकल्पना युक्तिसङ्गता। न चानुपलब्धेऽपि तत्र कार्यकारणभावव्यवस्था, अतिप्रसङ्गात्। न च क्षणक्षयमीक्षमाणोऽपि सदृशापरा- 5 परोत्पत्त्यादिविभ्रमनिमित्ताद् नोपलक्षयतीति वक्तव्यम्, यतो नाध्यक्षात् क्षणक्षयमलक्षयंस्तत्र कार्य-कारणभावं व्यवस्थापितुं शक्नोति, नाप्यनुमानात् क्षणिकत्वं व्यवस्थापितुं समर्थः, तस्य स्वांशमात्रावलम्बितया वस्तुविषयत्वाऽयोगात्। न च मिथ्याविकल्पेनाध्यवसितं क्षणिकत्वं वस्तुतो व्यवस्थापितं भवति।

यदिप 'अक्षणिके क्रम-यौगपद्याभ्यामर्थिक्रयाविरोधात्'० इत्याद्युक्तम् तदिप सहकारिसन्निधानवशाद-क्षणिकस्य क्रमेणार्थिक्रयां निर्वर्त्तयतोऽयुक्तमेव । यदप्युक्तम् 'तत्करणस्वभावश्चेदक्षणिकः प्रागेव तत्करणप्रसङ्गः 10 की दोस्ती जमती नहीं तो उस<sup>े</sup> से पराङ्मुख अर्थिक्रया अपने व्याप्यभूत सत्त्व को साथ में लेकर बिदा लेती है। फलतः यही सिद्ध होता है कि जहाँ सत्त्व होगा वहाँ अक्षणिकत्व होगा।

**पूर्वपक्ष** :- कारण भले कार्योत्पत्तिकाल में हाजिर न रहे, उस के अनन्तरपूर्वक्षण में रहे तो भी वह कारण बन सकता है।

उत्तरपक्ष :- कार्योत्पत्तिकाल में जैसे कि घटोत्पत्तिकाल में पाचकादि हाजिर नहीं होते तो पाचकादि 15 घट का कारण नहीं हो सकता वैसे यदि अभिमत कारण कार्यकाल में हाजीर नहीं रहेगा तो उस में कारणता भी रह नहीं सकेगी। तथा पूर्वक्षण में जब अभिमत कारण है तब यदि कार्य खुद स्वरूपतः हाजीर नहीं है तो वह उस का कार्य बन नहीं सकता जैसे अन्य कार्य।

#### [ क्षणिक पदार्थ में कारण-कार्य भाव अनुपपत्ति ]

यह भी सुन लो कि क्षणिक वस्तु प्रमाणविषय न होने से क्षणिक पदार्थों में कारण-कार्य भाव 20 की कल्पना युक्तियुक्त नहीं है। प्रमाणोपलब्ध न होने वाले क्षणिक पदार्थ में कार्य-कारणभावव्यवस्था शक्य नहीं है, अन्यथा शशशृंगादि में भी होने लगेगी। ऐसा नहीं बोलना :- क्षणक्षय का प्रत्यक्ष तो होता है किन्तु सत्वर नये नये सदृशपदार्थ के उद्भव से पैदा होनेवाले विभ्रम के कारण वह क्षणक्षय को पहिचान सकता नहीं। — निषेध कारण यह है कि प्रत्यक्ष से क्षणक्षय को न पहिचाननेवाला उस में कारण-कार्यभाव की व्यवस्था भी कैसे कर सकता है ? अनुमान से भी वह क्षणिकत्व की 25 सिद्धि कर नहीं सकता। कारण :- बौद्धमतानुसार अनुमान तो सामान्यावगाहि कल्पनारूप यानी अपने ज्ञानांश का ही विषयी होने से, वस्तुविषयक न होने से। मिथ्या विकल्प से गृहीत किया जाने वाला क्षणिकत्व वस्तुतः प्रमाणसिद्ध कभी नहीं हो सकता।

#### [ अक्षणिक में अवस्तुत्वापत्ति का निरसन ]

यह जो कहा है — अक्षणिक वस्तु में क्रमशः या एक साथ अर्थक्रिया का विरोध है। वह अयुक्त <sup>30</sup> है क्योंकि अक्षणिक पदार्थ सहकारि के संनिधान प्रभाव से क्रमशः अर्थक्रिया जरूर कर सकता है। यह जो कहा था — अक्षणिकपदार्थ में यदि द्वितीयक्षणवृत्ति कार्य करने का स्वभाव प्रथम क्षण में

पश्चादिव स्वभावाऽविशेषाद्' इति तदप्ययुक्तम्; यतो न वै किञ्चिदेकं जनकम् सामग्रीतः फलोत्पत्तेः। अक्षणिकश्च सामग्रीसंनिधानापेक्षया कार्यनिर्वर्त्तनस्वभावः केवलस्तु तदकरणस्वभावः। न च तदा भावि-कार्याकरणादवस्तृत्वम्, क्षणिकेऽपि प्रथमक्षणे कार्याऽकरणादवस्तृत्वप्रसक्तेः। अत एकत्र कारणान्तरापेक्षाभ्यां जनकत्वाऽजनकत्वे अविरुद्धे। यतो न क्षणिकवाद्यभ्युपगतक्षणस्यापि सम्बन्ध्यन्तरसंनिधानाऽसंनिधाकृतः स्वभावभेदः अन्यथाऽनेकसामग्रीसन्निपातिनः एकक्षणस्यैकदा विलक्षणानेककार्योत्पादनेऽनेकत्वप्रसक्तिर्भवेत। दृश्यते च प्रदीपक्षणस्य समानजातीयक्षणान्तरकज्जलचक्षुर्विज्ञानाद्यनेककार्यनिर्वर्त्तकत्वमेकस्य नानासामग्र्य-पनिपातिन इति क्रमेणाप्यक्षणिकस्य तदविरुद्धम्। यथा चैकक्षणस्य स्व-परकार्यापेक्षयैकदा जनकत्वाऽजनकत्वे अविरुद्धे तथाऽक्षणिकस्यापि सहकारिकारणसित्रधानाऽसित्रधानाभ्यां क्रमेण कार्यजनकत्वाऽजनकत्वे न विरोत्स्येते।

विज्ञप्तिपरमाणुपक्षेऽपि यथैको ज्ञानपरमाणुः सम्बन्ध्यन्तरजनितस्वभावभेदेऽप्यभिन्नः अन्यथा दिक्ष-होगा तो प्रथमक्षण में ही उस कार्य का करण प्रसक्त होगा क्योंकि उत्तरक्षण में जो स्वभाव है वह पूर्वक्षण में अक्षुण्ण है - इत्यादि, वह भी अयुक्त है क्योंकि हम किसी एक व्यक्ति एवं उस के तथाविध स्वभाव से ही कार्योत्पत्ति नहीं मानते किन्तु सामग्री से फलोद्भव मानते हैं। अक्षणिक पदार्थ सामग्रीसंनिधान की अपेक्षा कार्यकरणस्वभाव होता है, सामग्रीविहीन अक्षणिक पदार्थ कार्यअकरणस्वभाववाला होता है। 15 उस का यानी भाविकार्यअकरणस्वभाव होने का मतलब यह नहीं है कि वह अवस्तु है, यदि ऐसा मानेंगे तो क्षणिक पदार्थ को भी स्वप्रथमक्षण में अवस्तृत्व मानना पडेगा क्योंकि वह भी उस क्षण में कार्योत्पत्ति नहीं कर सकता। फलित यह हुआ कि एक ही वस्तु में कारणान्तर सापेक्ष जनकत्व एवं कारणान्तरनिरपेक्षतया अजनकत्व मानने में कोई विरोध नहीं।

#### [ स्वभावभेद से व्यक्तिभेद आपत्ति का निरसन ]

हेतू स्पष्ट है :- क्षणिकवादिमान्य क्षण में भी, अन्य अन्य सहकारी रूप संबन्धि का संनिधान 20 और असंनिधान, दोनों के रहते हुए भी स्वभावभेद नहीं माना जाता। यदि स्वभावभेद मानेंगे तो कोई एक क्षण जब अनेककारणसामग्रीअन्तर्वत्ती है तब एकसाथ स्वभावभेद प्रयुक्त व्यक्तिभेद से विलक्षण अनेक कार्यों का उदभव आ पड़ेगा, यानी क्षण के एकत्व का भंग होगा। यह तो सभी को दिखता है कि एक प्रदीप क्षण सजातीय उत्तरक्षण, काजल, चाक्षुषज्ञान आदि अनेक कार्यों को करता है फिर 25 भी उस का एकत्व अक्षुण्ण रहता है। तो ऐसे ही एक अक्षणिक पदार्थ जब विविध (क्रमिक) सामग्री के उपनिपात (= संनिधान) के जरिये क्रमशः अनेक कार्यकारी बने इसमें कोई विरोध नहीं है। क्षणिकवादी भी जब एक ही क्षण स्वसन्तान में उत्तरक्षणरूप कार्य करता है, परसन्तान में नहीं करता, इस तरह एकपल में जनकत्व-अजनकत्व होने में, विरोध नहीं मानते – तो इसी तरह अक्षणिक पदार्थ सहकारि कारणों के संनिधान में क्रमशः कार्य का जनक होता है, असंनिधान में अजनक होता है – यहाँ 30 कोई विरोध नहीं आयेगा।

जो विज्ञानवादी विज्ञानपरमाणु की बात करता है, उस में भी जैसे एक ही ज्ञानपरमाणु अन्यअन्यसंबन्धियों के सम्बन्ध से भिन्नस्वभाववाला होने पर भी अभिन्न = एक ही होता है। यदि

ट्कसंयोगात् सावयवत्वकल्पनया अवस्तुत्वप्रसक्तेः सेना-वनादिवत् स्वसंविदि निर्विकल्पिकायामप्रतिभासतः सर्वप्रतिभासिवरितर्भवेत्। एवमक्षणिकोऽपि क्रमभाव्यनेकतत्तत्त्सहकारिसम्बन्ध्यन्तरसव्यपेक्षकार्यजननस्वभाव - भेदेऽप्यभिन्नोऽभ्युपगन्तव्यः, जनकत्वाऽजनकत्वभेदेऽपि वाऽभिन्नस्वभाव इति नाक्षणिकेऽर्थिक्रियाविरोधः। न च क्षणक्षयेऽध्यक्षप्रवृत्तिव्यतिरेकेण अक्षणिकेऽर्थिक्रयाविरोधः सिध्यति इतरेतराश्रयप्रसक्तेः। तथाहि— अक्षणिकत्वेऽर्थिक्रयाविरोधात् प्रतिक्षणविशरारुषु अध्यक्षप्रवृत्तिसिद्धिः तस्माच्चाऽक्षणिकेऽर्थिक्रयाविरोध- <sup>5</sup> सिद्धिरित।

न चाऽक्षणिकवादमतेऽप्ययं समानो दोषः, कालान्तरस्थायिनि भावेऽध्यक्षप्रवृत्तिनिश्चयादेव क्षणिकत्वे-ऽर्थिक्रियाविरोधस्य सिद्धेः। न च क्षणिकेऽध्यक्षप्रवृत्तिरुपजातैव केवलं भ्रान्तिकारणसद्भावाद् न निश्चितेति वक्तव्यम् – विहितोत्तरत्वात् (३००-५)। तन्नैकान्तक्षणिकस्यार्थिक्रयाकरणलक्षणं सत्त्वम् अन्यस्य च सत्ता-सम्बन्धादेः सत्त्वस्य परेणाऽनभ्युपगमात् असन्त एकान्तक्षणिकाः।

श्रीणकवदेकान्ताऽक्षणिकेष्वप्यर्थिक्रियालक्षणं सत्त्वं पूर्वोपदिर्शतन्यायेन व्यावृत्तम् सत्तासम्बन्धलक्षणस्य य सत्त्वस्याऽितव्याप्त्यि(श्वाप्त्य)ऽसम्भवादिदोषदुष्टत्वात् असत्त्वमित्येकान्ताऽक्षणिका अप्यसन्तो वहाँ अनेक सम्बन्धिभेद से भिन्न मानेंगे तो छ दिशा के योग से उस को सावयव मानने की, फलतः परम्परया अवस्तु मानने की आपित्त होगी। प्रतिभास तो सेना-वनादि पुञ्ज का होता है उसकी निर्विकल्प संवेदना में एक ज्ञानपरमाणु कभी नहीं भासता, तो आखिर कुछ भी नहीं भासता यही मानना पड़ेगा। 15 इसी तरह अक्षणिक पदार्थ में क्रमशः अनेक पृथक् पृथक् सहकारिरूप अन्य अन्य सम्बन्धियों की अपेक्षा रखते हुए पृथक् पृथक् कार्यकारि स्वभावभेद भले रहे किन्तु स्वयं तो एक अभिन्न होता है — यह मानना पड़ेगा। अथवा ऐसा मानो कि अक्षणिक पदार्थ में जनकत्व-अजनकत्व ऐसा भेद भले रहे किन्तु स्वयं अभिन्न होता है, अतः उस में क्रमिकअर्थिक्रया योग के साथ कोई विरोध नहीं है। जब तक क्षणभंग विषय में प्रत्यक्ष का प्रचलन सिद्ध नहीं है तब तक अक्षणिक में अर्थिक्रयाविरोध सिद्ध नहीं 20 हो सकता, अन्यथा इतरेतराश्रय दोष का प्रवेश होगा। देखिये — अक्षणिक में अर्थिक्रयाविरोध सिद्ध होने पर प्रतिक्षणिवनाशी परमाणु में प्रत्यक्ष का प्रचलन सिद्ध होगा, और उस के सिद्ध होने पर अक्षणिक में अर्थिक्रया के विरोध की सिद्ध होगी।

#### [ अक्षणिकवाद में अध्यक्षप्रवृत्ति में अन्योन्याश्रय नहीं ]

अक्षणिकवाद में समानरूप से अन्योन्याश्रयदोष का प्रवेश शक्य नहीं है क्योंकि अनेकक्षणस्थायी 25 भाव में प्रत्यक्षप्रवृत्ति से निश्चय सिद्ध होने से क्षणिकत्व में अर्थिक्रयाविरोध की सिद्धि सरल है। ऐसा नहीं कहना कि :- क्षणिक भाव में प्रत्यक्षप्रवृत्ति होती ही है किन्तु उस से संलग्न भ्रान्तिकारणों के अन्तराय से उस का निश्चय नहीं होता — निषेध कारण :- पहले इस तर्क का प्रत्युत्तर दिया जा चुका है (३००-१८) कि प्रत्यक्ष से क्षणभंग का निश्चय न होने पर कारण-कार्यभाव स्थापना शक्य नहीं ... इत्यादि। सारांश, एकान्तक्षणिक पदार्थ मानने पर अर्थिक्रयारूप सत्त्व उस में संगत नहीं होता। 30 अर्थिक्रयाभिन्न कोई सत्तासामान्यसम्बन्धरूप सत्त्व तो बौद्धों को मान्य नहीं है अतः फलित हुआ कि सत्त्व न होने से एकान्तक्षणिक माने गये पदार्थ असत् हैं। 'तो क्या एकान्तअक्षणिक पदार्थों में अर्थिक्रयालक्षण

भावाः—इत्युत्पाद-व्यय-ध्रौव्यलक्षणमेव भावानां सत्त्वभ्युपगन्तव्यमिति नैकान्ततः कारणेषु कार्यमसद् इति 'न तत्' (गाथा २७ उत्तरार्धे 'ण तं') इति पक्षो मिथ्यात्विमिति स्थितम्।

#### [ विविध-अद्वैततत्त्ववादिमतानां निरसनम् ]

अपरस्तु कार्य-कारणभावस्य कल्पनाशिल्पिविरचितत्वात्तदुभयव्यतिरिक्तमद्वैतमात्रं तत्त्वमित्यभ्युपपन्नः। तन्मतमपि मिथ्या, कार्य-कारणोभयशून्यत्वात् खरविषाणवत्, अद्वैतमात्रस्य व्योमोत्पलतुल्यत्वात्। तथाहि— अद्वैतप्रतिपादकप्रमाणस्य सद्भावे द्वैतापत्तितो नाद्वैतम्, प्रमाणाभावेऽद्वैताऽसिद्धेः, प्रमेयसिद्धेः प्रमाणनिबन्धनत्वात्।

किञ्च, 'अद्वैतम्' इत्यत्र प्रसज्यप्रतिषेधः पर्युदासो वा ? प्रसज्यपक्षे प्रतिषेधमात्रपर्यवसानत्वात्तस्य नाद्वैतिसिद्धिः, प्रधानोपसर्जनभावेनाङ्गाङ्गिभावकल्पनायां द्वैतप्रसिक्तः। द्वितीयपक्षेऽपि द्वैतप्रसिक्तरेव प्रमाणान्तरप्रतिपन्ने द्वैतलक्षणे वस्तुनि तत्प्रतिषेधेनाऽद्वैतिसिद्धिः। द्वैताद् अद्वैतस्य व्यतिरेके च द्वैतप्रसिक्तरेव,

10 सत्त्व बेठता है' ? नहीं, पूर्व में प्रदर्शित युक्तियों ( ) के बल से वह भी बहिष्कृत ही है। यदि सत्तासम्बन्धरूप सत्त्व, एकान्त अक्षणिक पदार्थों में मानेंगे तो शशविषाणादि में अतिव्याप्ति और असम्भवादि दोषों की मिलनता स्पर्शेगी, तब सत्त्व के बदले असत्त्व ही आ पडेगा। सारांश, एकान्त अक्षणिक पदार्थ भी असत् हैं। आखिर उत्पाद-व्यय-ध्रौव्य त्रिपुटी को ही भाव का निर्दोष लक्षण मान लेना उचित है।

15 सिद्ध यह हुआ कि कारणों में कार्य एकान्ततः असद् नहीं होता। अतः मूल (२७ वीं) गाथा के उत्तरार्ध में जो दूसरा पक्ष कहा था कि 'वे (यानी रत्नों) तद्रूप (समुदायात्मक) नहीं है' इस एकान्तवाद में भी उसी गाथा के अन्तिम पद से जो मिथ्यात्व कहा गया है वह सिद्ध हो गया।

#### [ विविध अद्वैतवादियों अद्वैततत्त्व का निरसन ]

अन्यवादी :- कार्य और कारण ऐसा द्वैतभाव कल्पनाकलाकार की कृति है, वास्तव में तदुभय 20 से विनिर्मुक्त अद्वैत ही तात्त्विक है।

सिद्धान्तवादी :- यह मत भी मिथ्या है, क्योंकि इस मत में न कोई कारण है न कुछ कार्य, शून्यमात्र है जैसे गर्दभविषाण। अद्वैतमात्र तत्त्व की बात गगनकमलवार्त्तातुल्य है। कैसे यह देखिये — यदि अद्वैत का साधक कोई स्वतन्त्र प्रमाण विद्यमान होगा तो अद्वैत और प्रमाण के द्वैत की आपत्ति होगी, अतः अद्वैत निषेधपात्र है। यदि प्रमाण नहीं है, तो अद्वैत की सिद्धि नहीं हो सकती, 25 क्योंकि प्रमेय (अद्वैत) की सिद्धि प्रमाणमूलक ही होती है।

दूसरी बात :- 'न द्वैतम् अद्वैतम्' यहाँ प्रसज्यप्रतिषेध माना जाय या पर्युदास ? प्रसज्यपक्ष में निषेध मात्रनिषेधपरक ही होता है अतः यहाँ द्वैत का निषेध करने पर भी अद्वैत का साधन न होने से अद्वैत सिद्ध नहीं होगा। यदि ऐसा कहें कि — 'मुख्यतया यहाँ द्वैत का निषेध ही है किन्तु गौणतया अद्वैत का विधान भी है — इस तरह अङ्ग-अङ्गीभाव की कल्पना करेंगे।' तो पुनः एक अङ्ग है दूसरा अङ्गी इस प्रकार द्वैत का प्रवेश निर्व्याघात होगा। यदि पर्युदास (दूसरा) निषेध मानेंगे तो पुनः द्वैत प्रवेश होगा, क्योंकि यहाँ प्रमाणान्तर सिद्ध (द्वैतरूप) वस्तु का किसी देश-काल में निषेध कर के ही अद्वैत की सिद्धि हो सकती है। यहाँ जिस द्वैत के निषेध से अद्वैत का विधान करते

पररूपव्यावृत्त-स्वरूपाऽव्यावृत्तात्मकत्वेन तस्य द्विरूपताप्रसक्तेः, अव्यतिरेके पुनर्द्वेतप्रसिक्तः। न चाऽद्वैतस्या-ऽविद्यमानाद् द्वैताद्व्यावृत्ततासम्भवः, अविद्यमानस्यापि विद्यमानाद् व्यावृत्तिप्रसक्तेः, अन्यथा सद्रूपता-विशेषप्रसिक्तभवेत्।

प्रमाणिविचतुष्टयसद्भावे च न द्वैतवादाद् मुक्तिः तदभावे शून्यतावादाद् इति नाऽद्वैतकल्पना ज्यायसी। न च नित्यत्वाऽद्वैतकल्पना भावानामनेकत्वेऽिप युक्तिसङ्गता, सर्वदा सर्वभावानां नित्यत्वे ग्राह्य- <sup>5</sup> ग्राहकरूपताऽभावप्रसक्तेः, तद्भावाभ्युपगमे वाऽऽनेकान्तवादाश्रयणम् ग्राह्य-ग्राहकरूपताया विकारिताव्यति- रेकेणाऽयोगात् सा च कथञ्चिदेकस्यानेकरूपानुषङ्गादिति कथं नानेकान्तसिद्धिः ?

द्रव्याद्वैतवादे रूपादिभेदाभावप्रसङ्गश्च। न च चक्षुरादिसम्बन्धात् तदेव द्रव्यं रूपादिप्रतिपत्तिजनकम् सर्वात्मना तत्सम्बन्धस्य तथैव प्रतीतिप्रसक्तेः रूपान्तरस्य तद्व्यतिरिक्तस्य तत्राभावात्। तन्न द्रव्याद्वैतमपि।

प्रधानाद्वैतं त्वयुक्तमेव सत्त्वादिव्यतिरेकेण तस्याभावात्। न च सत्त्वादेस्तदव्यतिरेकादद्वैतं प्रधानस्य, 10 सत्त्वाद्यव्यतिरेकाद् द्वैत प्रसक्तेः महदादिविकारस्य चाभ्युपगमे कथं द्वैतम् ? विकारस्य च विकारिणोऽत्यन्तमभेदे

हो उस का उस से भेद मानने पर द्वैत का प्रवेश होगा। कारण :- पररूप से व्यावृत्त और अपने स्वरूप से अव्यावृत्त ऐसे द्वैरूप्य का प्रवेश प्राप्त होगा। और अद्वैत के भेद के बदले अभेद मानने पर द्वैत सिद्ध हो गया। द्वैत यदि अविद्यमान मानेंगे तो द्वैत से अद्वैत में व्यावृत्ति का सम्भव ही नहीं होगा। यदि सम्भव मानेंगे तो विद्यमान की व्यावृत्ति अविद्यमान में भी माननी पडेगी। नहीं मानेंगे 15 तो अविद्यमान में भी विद्यमान की तरह सत्रूपता निर्विवाद प्रसक्त होगी। यदि अद्वैत को प्रमाणसिद्ध मानना है तो प्रमाण-प्रमेय-प्रमाता-प्रमिति इस चौकट को भी मानना पडेगा, तब तो द्वैतवाद ऐसा गले पडेगा, छूट नहीं पायेंगे। प्रमाणादि चौकट न मानने पर शून्यवाद गला पकडेगा — सारांश, अद्वैतवादकल्पना तिनक भी शोभाप्रद नहीं।

दूसरी ओर, भावों की अनेकता स्वीकारने पर भी एकमात्र नित्यता का अद्वैत भाव (यानी एकमात्र 20 अनित्यता) मानेंगे तो वह भी युक्तियुक्त नहीं। कारण :- हर हमेश सभी भावों को नित्य = यानी अविकारी मानेंगे तो कोई ग्राह्म — कोई ग्राह्मक ऐसा भेद समाप्त हो जायेगा। यदि भेद मानेंगे तो एक ही भाव में कदाचित् ग्राह्मकत्व, कदाचित् ग्राह्मत्व स्वीकारने पर अनेकान्तवाद का शरण लेना पडेगा। कारण, कभी ग्राह्म हो कर बाद में ग्राह्मक इत्यादि भेद तो विकारी (यानी अनित्य) स्वरूप मानने पर ही संगत होगा अन्यथा नहीं। विकारिता तभी होगी जब एक ही पदार्थ में कथंचिद् अनेक (ग्राह्म-ग्राहकादि) धर्मों का 25 संसर्ग स्वीकार लिया जाय। अब बताइये अनेकान्तवाद सिद्धि क्यों नहीं होगी?

#### [ द्रव्याद्वैत-प्रधानाद्वैत-शब्दाद्वैत-ब्रह्माद्वैत सब अविश्वस्य ]

कुछ लोग द्रव्याद्वैत मानते हैं वह भी अयुक्त है क्योंकि एक स्वरूप एक ही द्रव्य मानने पर उस के प्रत्यक्षसिद्ध रूप-रसादि के भेद का उच्छेद हो जायेगा। यदि कहें कि — 'नेत्रादि के सम्बन्ध एक ही द्रव्य तत्तत् रूपादिबुद्धि का जनक होता है' — तो यह ठीक नहीं, नेत्रादि का द्रव्य के साथ यदि सर्व प्रकार 30 से तादात्म्य सम्बन्ध होगा तो पुनः एकरूप से प्रतीति होगी तो रूपादि के भेद का उच्छेद गले पडेगा, क्योंकि अद्वैतवाद में द्रव्यभिन्न कोई अन्य अन्य रूप है नहीं। अतः द्रव्याद्वैतवाद भी निषेधाई ही है।

'न विकारी' इति प्रतिपादितम्। भेदाभेदेऽनेकान्तसिद्धिः, व्यतिरेके द्वैतापत्तिरिति। प्रतिक्षिप्तश्च प्रधानाद्वैतवाद इति न पुनः प्रतिषिध्यते।

शब्दाद्वैतं तु नामनिक्षेपावसरे प्रतिक्षिप्तमिति न तदभ्युपगमोऽपि श्रेयान्।

ब्रह्माद्वैतवादस्यापि प्रागेव प्रतिषेधः कृतः, इति 'तदेव वा' (गाथा २७-तं चेव व) इति अयमपि पक्षो मिथ्यात्वम्।

ततः 'कारणे परिणामिनि वा कार्यं परिणामो वा सदेव' 'तावेव तौ' 'असदेव वा तत् तत्र' इति, न कारणमेव कार्यम् परिणामी वा परिणामः। न कार्यम् नापि कारणम् अपि तु 'द्रव्यमात्रं तत्त्विम'ति 'तदेव वा' इति नियमेन एकान्ताभ्युपगमे सर्व एवैते मिथ्यावादा उक्तन्यायेन नियमेन मिथ्यात्वम् इत्यिभिधानात्। कथञ्चिदभ्युपगमे 'सम्यग्वादा एवैते' इत्युक्तं भवति। यत उत्पाद-व्यय-ध्रौव्यात्मकत्वे वस्तुनः 10 स्थिते तद् वस्तु तत्त्तदपेक्षया कार्यं अकार्यं च, कारणं अकारणं च, कारणे कार्यं सच्च असच्च, कारणं

एकदेशीय सांख्यवादी पुरुष को न मान कर एकमात्र प्रधान तत्त्व का अद्वैत मानते हैं वह भी अयुक्त है, क्योंकि सत्त्व रजः तमस् के अलावा कोई स्वतन्त्र प्रधान तत्त्व है नहीं। यदि प्रधान से अभिन्नता के कारण सत्त्वादि प्रधानमय होने से प्रधान-अद्वैत बाधरहित है — तो सत्त्वादि तीन से अभिन्न होने से उलटा प्रधान में द्वैत प्रसक्त होगा। तदुपरांत 'महत्'-'अहंकारादि' तत्त्वों का स्वीकार करते हैं तो अद्वैत रहा कैसे ? यदि महत् आदि विकार और विकारी प्रधान का अत्यन्त अभेद मानेंगे तो विकार जैसा कुछ रहा नहीं, मतलब अविकारी प्रधान ही शेष रहेगा, तो सत्त्व या महत् आदि का उच्छेद होगा। यदि विकार-विकारी का कथंचित् भेदाभेद मानेंगे तो अद्वैत के बदले अनेकान्त की सिद्धि हो जायेगी। यदि उन का भेद ही मानेंगे तब तो स्पष्ट ही द्वैत का भूत धुनेगा। पहले भी प्रधानाद्वैतवाद का निषेध कितना करे ?

शब्दाद्वैत का प्रतिषेध नामनिक्षेपविचार के प्रस्ताव में किया गया है अतः उस का स्वीकार भी श्रेयस्कर नहीं। ब्रह्माद्वैतवाद का भी पहले ही निषेध हो चुका है। (सारांश :-) अतः मूल गाथा उत्तरार्ध में 'तं चेव व' यानी 'तदेव वा' इस वाक्यावयव से जो 'वही एक है' ऐसा एकान्त अद्वैत पक्ष का निर्देश किया गया है उस में भी मिथ्यात्व सिद्ध होता है।

#### [ कारण-कार्य-परिणाम-सत्-असत् आदि चर्चा का निगमन ]

25 मूल गाथा २७ में उत्तरार्ध में समूहसिद्ध अथवा परिणामकृत अर्थ के लिये जो विविध विकल्पों में मिथ्यात्व का निरूपण किया है उस की व्याख्या करते हुए अब व्याख्याकार कहते हैं — <sup>A</sup>कारण में कार्य सत् ही है, <sup>B</sup>परिणामी में परिणाम सत् ही है, <sup>C</sup>वे (कारण या कार्य अथवा सत् या असत्) वे ही है, <sup>D</sup>अथवा कारण या परिणामी में कार्य या परिणाम असत् ही है, <sup>E</sup>कारण कार्यात्मक नहीं है, <sup>F</sup>परिणामी परिणामात्मक नहीं है, <sup>G</sup>न तो कोई कार्य है न कारण — तत्त्व तो द्रव्याद्वैत है यानी 30 (जो है) वही है — इन विविध प्रकारों से नियमपूर्वक एकान्त को मानने पर ये सभी प्रवाद मिथ्यावाद है। पूर्वोक्तयुक्ति अनुसार अवश्यमेव मिथ्यात्व ऐसा कथन करने से गर्भितरूप से यह कहना है कि कथंचिद् रूप से उन प्रवादों को मानने पर वे सब सम्यग्वाद हैं, क्योंकि वस्तु जब निश्चितरूप से

20

10

# कार्यकाले विनाशवत् अविनाशवच्च, तथैव प्रतीतेरन्यथा चाऽप्रतीतेः।।२७।। [ सिद्धान्तवित्कृतं नयसत्याऽसत्यताविभागविमर्शनम् ]

अत एकान्तरूपस्य वस्तुनोऽभावात् सर्वेऽपि नयाः स्वविषयपरिच्छेदसमर्था अपि इतरनयविषयव्यवच्छेदेन स्वविषये वर्त्तमाना मिथ्यात्वं प्रतिपद्यन्त इत्युपसंहरन्नाह-

# (मूलम्-) णिययवयणिज्जसच्चा सव्वनया परवियालणे मोहा। ते उण ण दिट्टसमओ विभयइ सच्चे व अलिए वा।।२८।।

निजकवचनीये = स्वांशे परिच्छेद्ये सत्याः = सम्यग्ज्ञानरूपाः सर्व एव नया संग्रहादयः परिवचालने = परिवचात्वने मोहाः = मुद्यन्तीति मोहा मिथ्याप्रत्ययाः, परिवचयस्यापि सत्यत्वेनोन्मूलियतुमशक्यत्वात्, तदभावे स्वविषयस्याप्यव्यवस्थितेः ततश्च परिवषयस्याभावे स्वविषयस्याप्यसत्त्वात् तत्प्रत्ययस्य मिथ्यात्वमेव तद्व्यतिरिक्तग्राहकप्रमाणस्य चाभावात्।

उत्पाद-व्यय-ध्रौव्यात्मक है। तद् तद् वस्तु तत्तद् अपेक्षा से कार्य भी है अकार्य भी, कारण भी है अकारण भी, कारण में कार्य सत् है असत् भी, कार्यकाल में कारण विनाशी है अविनाशी भी, क्योंकि वैसा ही प्रमाण से ज्ञात होता है, अन्य (एकान्त) प्रकार से प्रतीत नहीं होता।।२७।।

#### [ सिद्धान्तज्ञाता की नयसत्याऽसत्यता के प्रति विवेकदृष्टि ]

अवतरिणका :- उक्त चर्चा से यह सूचित होता है कि एकान्तरूप वस्तु न होने से सभी नय 15 अपने अपने विषय का अवबोध करने में सक्षम होने पर भी यदि वे अन्यनय के विषय का निषेध कर के अपने विषय में आविष्ट रहते हैं तो आखिर मिध्यात्व में गिर पड़ते हैं — उपसंहार में यही कहते हैं —

गाथार्थ :- अपने अपने वक्तव्य के प्रति सत्य ऐसे सभी नय अन्य का उच्चाटन करे तब मिथ्या बन जाते हैं। (अत एव) शास्त्रव्युत्पन्न (पुरुष) 'यह सच्चा – यह झूठा' इस प्रकार विभाजन नहीं 20 करता।।२८।।

व्याख्यार्थ :- निजकवचनीय = अपने प्राह्य अंश (= विषय) में संग्रहादि सभी नय सत्य = सम्यग्ज्ञानमय होते हैं किन्तु परविचालन = अन्य नय के विषयों का खण्डन करने का साहस करते हैं तब मोहा = मूढताग्रस्त हो जाते हैं, यानी मिथ्याज्ञान बन जाते हैं। कारण :- अन्य का विषय भी उस की प्रामाणिक अपेक्षा से सत्य होने के कारण उस का उत्खनन करना शक्य नहीं होता। 25 अरे ! अपना विषय भी (वीर्घत्वादि) अन्य नय के (हस्वत्वादि) विषय से निरपेक्ष बन जाने पर सुनिश्चित नहीं हो सकेगा। यदि अन्य नय के विषय का खंडन कर के उस का अभाव सिद्ध करेंगे तो अपना विषय भी असिद्ध हो जाने से तद्ग्राहक अवबोध मिथ्या ही ठहरेगा। (उच्चत्व-हस्वत्वादि के बिना नीचत्व-वीर्घत्वादि सिद्ध कैसे होगा ? खंधे पर लगाई हुई काविडका में जो दोनो छोर पर दूध और दहीं के मटके रखे हैं, यदि उस में एक घट दूसरे घट को तोड देगा तो वह खुद भी 30 सलामत कैसे रहेगा, सब भार एक ओर आ जाने से वह भी नीचे गिर कर फुट जायेगा।) क्योंकि अन्यनय के विषय से निरपेक्ष स्वविषय का बोधकारी कोई प्रमाण ही नहीं हैं।

तस्मात् तानेव नयान् पुनःशब्दस्यावधारणार्थत्वात् न इति प्रतिषेधो विभजनिक्कयायाः दृष्टः समयः सिद्धान्तवाच्यमनेकान्तात्मकं वस्तुतत्त्वं येन पुंसा स तथा, स न विभजते सत्येतरतया स्वेतरिवषयमवधारयमाणोऽपि तथा तान् न विभजते अपि त्वितरनयविषयसव्यपेक्षमेव स्वनयाभिप्रेतं विषयं सत्यमेवावधारयतीति यावत्। 'ग्राह्यसत्याऽसत्याभ्यां ग्राहकसत्यासत्ये' इत्येवमभिधानम् तच्च दृष्टाऽनेकान्ततत्त्वस्य विभजनम् 'स्यादस्त्येव द्रव्यार्थतः' इत्येवंरूपम्।।२८।।

अतो नय-प्रमाणात्मकैकरूपताव्यवस्थितमात्मस्वरूपम् अनुगतव्यावृत्तात्मकम् उत्सर्गापवादरूपग्राह्य-ग्राहकात्मकत्वाद् व्यवतिष्ठते इत्यर्थप्रदर्शनायाह-

## (मूलम्-) दव्वद्वियवत्तव्वं सव्वं सव्वेण णिच्चमवियप्पं। आरद्धो य विभागो पज्जववत्तव्वमग्गो य।।२९।।

10 यत्किञ्चिद् द्रव्यार्थिकस्य संग्रहादेः सदादिरूपेण व्यवस्थितं वस्तु वक्तव्यं = परिच्छेद्यम् तत् सर्वं सर्वेण प्रकारेण नित्यं = सर्वकालम् अविकल्पं = निर्भेदम् सर्वस्य सदसद्विशेषात्मकत्वात् तच्च भेदेन

#### [ अन्यनयविषयसापेक्षभाव से स्वनयविषय का ग्रहण ]

यही हेतु है कि सिद्धान्तगम्य अनेकान्तात्मक वस्तु तत्त्व का दृष्टा पुरुष, उन्हीं नयों को यद्यिप अपने अपने विषय के निश्चायकस्वरूप से जानता हुआ भी, (उन्ही नयों को) 'यह सच्चा यह झूठा' — इस तरह विभाजित करने का साहस नहीं करता। किन्तु अन्यनय के विषय से सापेक्ष रह कर ही अपने नय मान्य विषय की सचाई का निश्चय करता है। तात्पर्य है कि अर्थग्राही नय की सत्यता/ असत्यता स्वतः नहीं होती किन्तु अपने ग्राह्य विषय की सत्यता/असत्यता पर अवलम्बित होती है (एक नय का ग्राह्य विषय यदि अन्य नयग्राह्य विषय को सापेक्ष होता है तो वह सत्य है अन्यथा असत्य है — यदि ऐसे सत्य विषय को नय ग्रहण करता है तो वह सत्य है अन्यथा वह भी असत्य 20 है।) यह है तात्पर्य निवेदन। उस का मतलब यह होगा कि अनेकान्ततत्त्वदर्शी व्यक्ति सत्य का विभाजन इस तरह करेगा कि 'द्रव्यार्थ की अपेक्षा वस्तु कथंचित् सत् ही है' — यहाँ गौर करो कि अपेक्षा को आगे रख कर कथंचिद् रूप से अन्य नय के विषय की सापेक्षता को बरकरार रख कर ही 'सत्य' नय का प्रतिपादन किया गया है।।२८।।

## [ द्रव्यार्थिक/पर्यायार्थिक नय से एक वस्तु का स्वरूप ]

25 अव॰ :- अन्य तत्त्वों की तरह आत्मा के लिये भी ऐसा ही समझना कि वह नय-प्रमाणोभयात्मक होते हुए भी निश्चित एकरूप है, अनुगत (= सामान्य) और व्यावृत्त (= विशेष) उभयात्मक एक है, कदाचित् उत्सर्गरूप से कदाचित् अपवादरूप से ग्राह्य है एवं तथैव ग्राहक भी है — इस तथ्य का निरूपण करते हैं —

गाथार्थ :- द्रव्यार्थिकनयवाच्य सर्व (वस्तु) सर्व प्रकार से हरहमेश निर्विकल्प होती है। तथा वही 30 (वस्तु) विभाग आरब्ध हो कर पर्यायनयवाच्य पंथ बन जाता है।।२९।।

व्याख्यार्थ :- संग्रहादि द्रव्यार्थिक नय मत से जो कुछ 'सत्' आदि रूप बोधनीय वस्तु है वह

सम्पृक्तमिति दर्शयितुमाह- आरब्धश्च विभागः स एवाऽविभागः सत्तारूपो यो द्रव्यादिनाऽऽकारेण, प्रस्तुतश्च भेदः 'च'शब्दस्य प्रक्रान्ताऽविभागानुकर्षणार्थत्वात् पर्यायवक्तव्यमार्गश्च पर्यायास्तिकस्य यद् वक्तव्यं = विशेषः तस्य मार्गः = पन्थाः जातः — पर्यायाधिकपरिच्छेद्यस्वभावो विशेषः सम्पन्न इति यावत्।।२९।।

एवं भेदाभेदरूपं वस्तूपदर्श्य भेदस्य पर्यायार्थिकविषयस्य द्वैविध्यमाह-(मूलम्-) सो उण समासओ च्चिय वंजणणिअओ य अत्थणिअओ य। अत्थगओ य अभिण्णो भइयव्वो वंजणवियप्पो।।३०।।

स पुनर्विभागो संक्षेपतो व्यञ्जननियतः = शब्दनयनिबन्धनः अर्थनियतश्च = अर्थनयनिबन्धनश्च। तत्र अर्थगतस्तु विभागः अभिन्नः संग्रह-व्यवहार-ऋजुसूत्रार्थप्रधाननयविषयोऽर्थपर्यायोऽभिन्न असदद्रव्याती-

सब सभी प्रकार से हरहमेश अभिन्न (= अविकल्प) होती है, क्योंिक अविशेषतः वह 'सत्' रूप होती 10 है। वही वस्तु अपेक्षाभेद से भेद का भी स्पर्श करती है यह दिखाने के लिये ग्रन्थकार मूल गाथा उत्तरार्ध में कहते हैं — 'आरब्धश्च विभागः'। भावार्थ यह है कि जो द्रव्यादि आकार से भेदरूप प्रस्तुत होता है वही निर्विभाग सत्तारूप होता है। यहाँ गाथा में 'च' अव्ययशब्द प्रकरणप्राप्त अविभाग की अनुवृत्ति करने के लिये प्रयुक्त है अतः जो द्रव्यादिरूप से भेदात्मक है वही अविभाग सत्तारूप है ऐसा अन्वय समझना। वह भेद पर्यायास्तिकनय का वाच्य जो विशेष है उस का मार्ग बन जाता 15 है। तात्पर्य, वह सत्तारूप निर्विभाग वस्तु भेदसम्बन्ध होने पर पर्यायार्थिकनयगम्य विशेषात्मक स्वभावरूप हो जाता है।।२९।।

## [ नय भेद से अर्थनियत-व्यञ्जननियत विभाग ]

अवतरिणका :- वस्तु भेदाभेद उभयरूप प्रदर्शित कर के अब भेद, जो कि पर्यायार्थिक का विषय है उस के दो प्रकार कहते हैं — 20

गाथार्थ :- वह तो (यानी विभाग) संक्षेपतः शब्दनियत और अर्थनियत होता है। (उन में से) अर्थसम्बन्धी (विभाग) अभिन्न होता है और शब्दविकल्प भजनापात्र है।।३०।।

व्याख्यार्थ :- पूर्व गाथा में जो विभाग-कथन किया है — वह संक्षेप से द्विविध १, व्यञ्जन नियत यानी अर्थनयमूलक। २, दूसरा जो अर्थनियत विभाग है वह अभिन्न होता है। क्या मतलब ? संग्रह-व्यवहार-ऋजूसूत्र ये तीन नय अर्थाधीन होते हैं, शब्द चाहे कोई भी हो, अथवा शब्द की यहाँ 25 अधीनता नहीं होती। अतः संग्रहादि तीन को अर्थनय कहते हैं, अर्थ प्रधान अभिधेय या विषय होने से। अर्थनयविषयभूत अर्थपर्याय 'अभिन्न' होता है। क्या मतलब ? उक्त तीन नयों के विषय असद्व्यावृत्त, अद्रव्यव्यावृत्त एवं अतीतानागतव्यावृत्त हैं, इस प्रकार से इस अर्थपर्यायरूप विषय में अभिन्नता है। कैसे ? तीनों का विषय कथंचित् एकरूप ही है। खास कर के जो ऋजुसूत्र का क्षणिक अर्थपर्याय है वह पूर्व दो नयों को मान्य ही है। द्रव्य भी क्षणिक या अक्षणिक, तीनों नयों को मान्य है। उठ तीनों नयों को 'सत्' पदार्थ यानी अर्थ पर्याय मान्य हैं।

तानागतव्यवच्छिन्नाभिन्नार्थपर्यायरूपत्वात्। तिष्ठषया नया अपि 'अर्थगतो विभागोऽभिन्नः' इत्युच्यते। भाज्यो व्यञ्जनिकल्प इति। विकल्पितः शब्दपर्यायो भिन्न अभिन्नश्चानेकाभिधान एकः एकाभिधानश्चैक इति कृत्वा समानिलङ्ग-संख्या-कालादिरनेकशब्दो घटः कुटः कुम्भः इत्यादिक एकार्थ इति शब्दनयः। समभि- रूढस्तु भिन्नाभिधेयौ घट-कुटशब्दौ, भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तत्वात् रूप-रसादिशब्दवत् इत्येकार्थ एकशब्द इति मन्यते। एवंभूतस्तु चेष्टासमय एव घटो घटशब्दवाच्यः अन्यथाऽतिप्रसङ्गात्। तदेवमभिन्नार्थो वाच्यो- ऽस्येत्यभिन्नार्थो घटशब्द इति मन्यते।।३०।।

#### [ भेद-अर्थपर्याय-अभिन्न आदि पद-परामर्श ]

प्रश्न :- यदि तीनों नयों को द्रव्यात्मक अर्थ मान्य हैं तो उसे 'पर्याय' (अर्थपर्याय) कैसे कह सकते हैं ?

10 उत्तर :- अवतरिणका में पर्यायार्थिक विषयभूत भेद (विभाग) का द्वैविध्य ३० वीं गाथा में कहने का निवेदन किया है। मतलब कि मुख्य रूप से इस गाथा में पर्याय के ही भेद दिखाने का है। उन में पहला अर्थ पर्याय है, दूसरा शब्दनयमान्य व्यञ्जन पर्याय है। शब्दनय मान्य पर्याय का मतलब होगा कि शाब्दबोध में जो शब्दानुसारी विषय ज्ञात होंगे वे व्यञ्जनपर्याय हैं और शाब्दिभिन्न मित आदि बोध में जो विषय ज्ञात होंगे वे अर्थपर्याय कहें जायेंगे। (ये दोनों भेद पर्यायार्थिक के हैं) इस लिये यहाँ पर्याय शब्द का प्रयोग उचित है। तथा 'पर्याय' शब्द से यहाँ क्षणिक और अक्षणिक दोनों प्रकार के पर्याय विविक्षित हैं। ऋजुसूत्र से ले कर शब्दनय तक सभी को क्षणिक पर्याय मान्य हैं संग्रह और व्यवहार को क्षणिक-अक्षणिक दोनों प्रकार के पर्याय मान्य हैं। अतः यहाँ अव० में जो पर्यायार्थिक शब्द है वहाँ पर्याय शब्द से पारिभाषिक (द्रव्यभिन्न) पर्याय न ले कर सिर्फ द्रव्य और पारिभाषिक पर्याय साधारण वस्तु ही ग्रहण करना है।

प्रश्न :- यद्यपि यहाँ अवतरिणका में पर्यायार्थिक विषयभूत भेद का द्वैविध्य कहने की बात है किन्तु अर्थगत या अर्थपर्याय को तीन नय (संग्रहादि के) मत में अभिन्न कहा गया है तो यह कैसे ? उत्तर :- अवतरिणका में जो भेद की बात है वह अर्थपर्याय और व्यञ्जनपर्याय के भेद की बात है, अर्थपर्यायरूप भेद के प्रस्ताव में जो अभेद (= अविभाग) की बात है वह तो तीनों में परस्पर गौण-मुख्यरूप से मान्य अभिन्नविषयता की बात है। अनेकान्तवाद की यह विशेषता है। अस्तु। सत् व्यावृत्त आदि विषयक तीन नय उक्तप्रकार से अभिन्न अर्थपर्यायग्राही होने से उन को (बहुसंख्यक नयों को) उद्देश्य कर के विधेयरूप में एक वचन से 'अर्थगतो विभागो अभिन्नः' इस रूप से 'उच्यते' यानी कहा गया है। (जैसे वेदाः प्रमाणम् में कहा जाता है।)

#### [ व्यञ्जनपर्याय शब्द-समभिरूढ-एवंभूत नयमान्यता ]

व्यञ्जन विकल्प भजनापात्र है। पहले मूल गाथा में 'विभाग' के लिये 'व्यञ्जन नियत' शब्दप्रयोग 30 है, व्याख्याकार ने 'शब्दनयनिबन्धन' ऐसा व्याख्यान किया है और अब मूलगाथा के उत्तरार्ध में 'व्यञ्जन विकल्प' शब्दप्रयोग है। तात्पर्य, शब्दनयमूलक व्यञ्जनपर्यायात्मक भेद की ही बात है। उस व्यञ्जन-पर्यायात्मक भेद में भजना कैसे हैं ? उस की व्याख्या में स्पष्ट करते हैं — विकल्पित (यानी अर्थनयमान्य

20

# यत् तदन्यतो विभक्तेन स्वरूपेणैकमनेकं च वस्तूक्तम् तदनन्तप्रमाणम् इत्याख्यातुमाह— (मूलम्-) एगदवियम्मि जे अत्थपज्जया वयणपज्जया वा वि। तीयाणागयभूया तावइयं तं हवइ दव्वं।।३१।।

एकस्मिन् जीवादिद्रव्ये अर्थपर्यायाः = अर्थग्राहकाः संग्रह-व्यवहार-ऋजुसूत्राख्याः तद्ग्राह्या वाऽर्थभेदाः वचनपर्यायाः शब्द-समिभिरूढ-एवंभूताः तत्परिच्छेद्या वस्त्वंशा वा ते च अतीतानागतवर्त्तमानरूपतया सर्वदा 5 विवर्त्तन्ते विवृत्ताः विवर्त्तिष्यन्ते इति तेषामानन्त्याद् वस्त्विप तावत्प्रमाणं भवति। तथाहि— अनन्तकालेन सर्वेण वस्तुना सर्वावस्थानां परस्परानुगमेनाऽऽसादितत्वात् अवस्थातुश्चावस्थानां कथंचिदनन्यत्वाद् घटादि वस्तु पट-पुरुषादिरूपेणापि कथंचिद् विवृत्तमिति 'सर्वं सर्वात्मकं कथंचिद्' इति स्थितम्। दृश्यते चैकं

अर्थपर्याय से भिन्न) शब्दपर्याय भिन्न भी है अभिन्न भी है। क्या मतलब ? अनेकनाम अर्थ एक (जैसे अमर कोश, अभिधान चिन्तामणि आदि) तथा एक नाम एक अर्थ (ऐसा कोई कोश ध्यान में नहीं 10 - व्युत्पत्तिकोश हो सकता है, एक नाम अनेक अर्थ ऐसा 'अनेकार्थकोश' मिलता है।)

पहला जो पक्ष है उस में उदा०-घट कुट कुम्भ ऐसे नाम अनेक है किन्तु एकार्थक है — यहाँ सभी का लिङ्ग एक है, संख्या (एकवचनगम्य) भी समान है और तीनों शब्दों में कालकृत भेद नहीं है। अतः शब्दनयमान्य है। दूसरा पक्ष :- समिभरूढ नय कहता है — घट-कुट (और कुम्भ) शब्द भिन्नार्थक हैं क्योंकि दोनों का व्युत्पत्ति-अर्थ यानी व्युत्पित्तिमित्त (घटत्व-कुटत्व) भिन्न हैं जैसे रूप और 15 रस आदि शब्द। यहाँ एक नाम एक अर्थ माना जाता है। एवंभूत नय तो आगे बढ कर कहता है — घट जब निश्चेष्ट = निष्क्रिय है स्त्रीमस्तकारूढ हो कर उछलता नहीं तब वह 'घट' शब्द का अर्थ नहीं बन सकता। फिर भी माना जाय तो चेष्टारहित कलेवर आदि सभी के लिये 'घट' शब्दप्रयोग की आपित्त होगी। मतलब, इस नय से 'घट' शब्द 'अभिन्नार्थ' है, अभिन्न (= एक मात्र प्रवृत्तिनिमित्तान्वित ही) है अर्थ जिस का — ऐसा विग्रहार्थ समझ लेना।।३०।।

#### [ अतीतादिपर्यायों से एकद्रव्य की अनन्तता ]

अवतरिणका :- वह जो अन्यप्रयुक्त विभागगर्भित स्वरूप से वस्तु में एक-अनेक भाव का कथन किया, उस का प्रमाण कितना ? अनन्त । इस तथ्य का निरूपण करते हैं ३२ वीं गाथा में—

**गाथार्थ** :- एक द्रव्य में जो अर्थपर्याय और वचनपर्याय अतीत-अनागत-वर्त्तमानभूत होते हैं इतने प्रमाणवाला एक द्रव्य होता है।।३१।।

व्याख्यार्थ :- जीवादि एक द्रव्य में रहनेवाले जो अर्थपर्याय, मतलब अर्थग्राही संग्रह-व्यवहार-ऋजुसूत्रनय अथवा इन नयों के जो विषयभूत अर्थप्रकार, एवं शब्द-समिभिरूढ-एवंभूत नय अथवा उन के विषयभूत वस्तु-अंश, ये सब कभी भूतकालीन हो जाते हैं, कभी भाविकालीन रहते हैं तो कभी वर्त्तमानकालीन, ऐसे तीन काल से ग्रस्त रहते हुए वे हरहमेश चलते रहते हैं, चलते रहे हैं और चलते रहेंगे — इस प्रकार कालसम्बन्धितया वे नय अथवा वस्तुअंश अनन्त होने से कोई एक वस्तु भी अनन्तविध 30 होती है क्योंकि उन की कालकृत विशेषताएँ भी अनन्त होती हैं। कैसे यह देखिये — अनन्त भूतकाल

15

पुद्गलद्रव्यं अतीतानागतवर्त्तमानद्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेषपरिणामात्मकं युगपत् क्रमेणापि तत् तथा-भूतमेव। एकान्तासत उत्पादायोगात् सतश्च निरन्वयविनाशासम्भवादिति प्रतिपादितत्वात्।।३१।।

एवं तावद् बाह्याभ्यन्तरभेदेन द्विविधस्यापि वस्तुनोऽनेकान्तात्मकत्वं प्रतिपाद्य तत्प्रतिपादनवाक्यनयानामपि तथाविधमेव स्वरूपम् नान्यादृग्भूतमस्तीति प्रतिपादयन्नाह–

# (मूलम्-) पुरिसम्मि पुरिससद्दो जम्माई-मरणकालपज्जन्तो। तस्स उ बालाईया पज्जवजोया बहुवियप्पा।।३२।।

अथवा अर्थ-व्यञ्जनपर्यायैः शक्ति-व्यक्तिरूपैरनन्तैरनुगतोऽर्थः सविकल्पः निर्विकल्पश्च प्रत्यक्षतो-ऽवगतः, इदानीं पुरुषदृष्टान्तद्वारेण व्यञ्जनपर्यायं तदिवकल्पकत्विनबन्धनम् अर्थपर्यायं च तत्सविकल्प-कत्विनिमत्तमाह— पुरिसम्मि० इत्यादिना सूत्रेण—

10 में सर्व वस्तु परस्पर अनुवृत्ति के द्वारा सभी अवस्थाओं को प्राप्त कर चुकी है। यद्यपि अवस्थाता (पदार्थ) एकरूप होने पर भी अवस्थावृंद से कथंचिद् उस का अभेद होने से अवस्था भी अनन्तविध होती ही है। अब इस से यह फलित होता है कि वर्त्तमानकालीन घटादि वस्तु कभी भूतकाल में वस्त्र या देहपुरुषरूप से कथंचिद् रह चुकी है — अतः सर्व पदार्थ (परिवर्त्तन शील होने से) कथंचित् सर्वात्मक हैं — यह सिद्ध होता है।

#### [ एकान्त असत् का उत्पाद नहीं, एकान्त सत् का नाश नहीं ]

दिखता है कि एक ही बीजादि पुद्गलद्रव्य विविध परिणाम आश्लिष्ट होते हैं जैसे अतीतपरिणाम, अनागत, वर्त्तमानपरिणाम, द्रव्यात्मक, गुणात्मक, क्रियात्मक, सामान्यरूप या विशेषपरिणामात्मक। ये परिणाम भी कभी यथासंभव एकसाथ बनते हैं तो कभी क्रमशः भी, वे अनन्तविध हो इस में क्या आश्चर्य ?! इस का मूल यह है कि एकान्त असत् वस्तु का उत्पाद कभी नहीं होता, जो दुग्धादिरूप 20 से पुद्गल था वही दिध आदि रूप से उत्पन्न होते रहते हैं। तथा सत् पदार्थ का कभी भी निरन्वय (अत्यन्त) विनाश नहीं होता — पहले ऐसा प्रतिपादन कर दिया है, इस वजह से सर्व वस्तु सर्वात्मक हो सकती है।।३१।।

#### [ ३२ वे श्लोक की भिन्न भिन्न अवतरणिका ]

(9) **अवतरिणका** :- अनन्तर गाथा के द्वारा बाह्य (यानी ग्राह्य वस्तु) और अभ्यन्तर (यानी 25 ग्राहक आत्मा), अथवा आत्मा और पुद्गल ऐसे दोनों प्रकार की वस्तु अनेकान्तात्मक ही होती है ऐसा निवेदित कर दिया, अब कहते हैं कि वस्तु के प्रतिपादक वाक्यनयों का स्वरूप भी अनेकान्तगर्भित होता है न कि अन्यरूप या एकान्तगर्भित—

**गाथार्थ** :- पुरुष के लिये 'पुरुष' शब्द जन्म आदि से मरणपर्यन्त होता है, बालादि बहु अवस्थाएँ उसी के पर्याययोग हैं।।३२।।

30 (२) अवतरिणका :- (दूसरे प्रकार से अवतरिणका :-) अर्थपर्याय शक्तिरूप है, व्यञ्जनपर्याय व्यक्तिरूप है, ऐसे अनन्तपर्यायों से व्याप्त अर्थ चाहे सिवकल्प (सामान्य) हो या निर्विकल्प (विशेषरूप), प्रत्यक्षप्रसिद्ध है। इतना कह देने के बाद पुरुष के दृष्टान्त से अब यह कहना है कि अर्थगत निर्विकल्पकत्व (=

अतीतानागतवर्त्तमानानन्तार्थ-व्यञ्जनपर्यायात्मके पुरुषवस्तुनि 'पुरुष' इति शब्दो यस्यासौ पुरुषशब्दः तद्वाच्योऽर्थो जन्मादिर्मरणपर्यन्तोऽभिन्न इत्यर्थः 'पुरुषः' इत्यभिन्नाभिधान-प्रत्यय-व्यवहारप्रवृत्तेः तस्यैव बालादयः पर्याययोगाः परिणतिसम्बन्धा बहुविकल्पा अनेकभेदाः प्रतिक्षणसूक्ष्मपरिणामान्तर्भूता भवन्ति तत्रैव तथाव्यतिरेकज्ञानोत्पत्तेः। एवं च 'स्यादेकः' इत्यविकल्पः 'स्यादनेकः' इति सविकल्पसिद्धः। अन्यथाभ्युपगमे तदभाव एवेति विपक्षे 'अत्थि ति णिव्वियणं' (पृ० ३३३) इत्यनन्तरगाथया बाधां दर्शयिष्यति।

द्वितीयपातिनकाऽऽयातगाथार्थस्तु- 'पुरुष'वस्तुनि पुरुषध्वनिर्व्यञ्जनपर्यायः, शेषो बालादिधर्मक-लापोऽर्थपर्याय इति गाथासमुदायार्थः।।

### [ वाच्य-वाचकसम्बन्धमीमांसायां वैयाकरणाभिप्राय: ]

ननु कोऽयं 'पुरुष'शब्दः कथं वा शब्दोऽर्थस्य पर्यायः, ततोऽत्यन्तभिन्नत्वात् घटस्येव पटः ?

सामान्यरूपता) का मूल व्यञ्जनपर्याय है और सविकल्पकत्व (विशेषरूपता) का आधार अर्थपर्याय है। 10 गाथार्थ :- पुरुष के लिये जन्म से लेकर मरणकालपर्यन्त पुरुषशब्द चलता है। उस के बालादि पर्यायवृंद बहुविकल्पशाली हैं। 13२।।

## [ पुरुष में व्यञ्जनपर्याय-अर्थपर्याय की स्पष्टता ]

व्याख्यार्थ :- पुरिसम्मि... इत्यादि सूत्र से उपरोक्त बात कहते हैं — मूल गाथा में जो 'पुरुषशब्द' वहुव्रीहि समास पद है — 'पुरुष' है (वाचक) शब्द जिस का = अर्थ का, वह अर्थ 'पुरुषशब्द' 15 पद से वाच्य समझना। तात्पर्य, पुरुषवाच्य अर्थ पुरुष के विषय में कोई एक-दो दिन के लिये ही नहीं किन्तु जन्म से ले कर मृत्यु पर्यन्त (मृत्यु है पर्यन्त = एक छोर जिस का इस विग्रह से मृत्यु के बाद भी कुछ काल तक प्रजा में) प्रवृत्त रहता है। किसी भी अवस्था में उस के लिये 'पुरुष' ऐसा एकविध नाम, 'पुरुष' ऐसी एकविध प्रतीति और 'यह पुरुष' ऐसा लौकिक व्यवहार होते रहते हैं। अतीत-अनागत-वर्त्तमान के अनन्त अर्थ-व्यञ्जनपर्यायों से अभिन्न पुरुषात्मक वस्तु के लिये पुरुष- 20 शब्दप्रयोग होता है, उसी में बालादि पर्याययोग यानी परिणाम नियोजना (अर्थपर्याय) बहुविकल्पशाली होती है। बहु विकल्प यानी प्रतिपल अनेक प्रकारवाले सूक्ष्म परिणामों का, उस में अन्तर्भाव होता है। कारण :- उसी पुरुष में भिन्न भिन्न बालादि अनेक पर्यायों की उपलब्धि होती है। मतलब, पुरुषादि वस्तु कर्थचिद् एक है (यह सामान्यावगाहि) अविकल्प प्रकार हुआ। तथा परिणामों के भेद से 'यह अनेक हैं' इस तरह सविकल्प (विशेषावगाहि) प्रकार हुआ। यदि एकान्ततः 'एक' या 'अनेक' ही माना 25 जाय तो वैसा कोई असंकीर्ण पदार्थ अस्तित्व में नहीं है, फिर भी वैसा मानने का आग्रह करेंगे तो उस में 'अत्थि'ति णिव्वियप्पं'... इत्यादि आगामी ३३ वीं गाथा (पृ० ३३३) से बाधप्रदर्शन किया जायेगा। जो दूसरी अवतरिणका है उस के मुताबिक गाथार्थ इस प्रकार होगा — 'पुरुष' वस्तु के लिये

जो दूसरी अवतरणिका है उस के मुताबिक गाथार्थ इस प्रकार होगा — 'पुरुष' वस्तु के लिये जो 'पुरुष' ऐसा ध्विन यानी शब्दप्रयोग है वह व्यञ्जन पर्याय है और शेष बाल्यादि धर्मवृंद है वह अर्थपर्याय है — ऐसा समुदित गाथार्थ समझना।।३२।।

### [ शब्दस्वरूप मीमांसा- सम्बन्धसमीक्षा-स्फोटचर्चा ]

व्याख्याकार यहाँ शब्दस्वरूप एवं उस के अर्थवाचकत्व की विस्तृत मीमांसा का प्रारम्भ करते

▼अत्र वैयाकरणाः प्राहुः – 'यस्माद् उच्चरितात् ककुदादिमदर्थप्रतिपत्तिः स शब्दः' [ ]। ननु अत्र किं गकार-औकार-विसर्जनीयाः ककुदादिमदर्थप्रतिपादकत्वेन शब्दव्यपदेशं लभन्ते ? आहोस्वित्तद्-व्यतिरिक्तः पदस्फोटादिः ?

तत्र न तावद् वर्णा अर्थप्रत्यायकाः यतस्ते किं समुदिता अर्थप्रतिपादका उत व्यस्ताः ? यदि व्यस्तास्तदैकेनैव वर्णन गवाद्यर्थप्रतिपत्तिरुत्पादितेति द्वितीयादिवर्णोच्चारणमनर्थकं भवेत्। अथ समुदिता अर्थप्रत्यायकाः, तदिप न सङ्गतम् क्रमोत्पन्नानामनन्तरिवनष्टत्वेन समुदायाऽसम्भवात्। न च युगपदुत्पन्नानां समुदायप्रकल्पना, एकपुरुषापेक्षया युगपदुत्पत्त्यसम्भवात्, प्रतिनियतस्थान-करण-प्रयत्नप्रभवत्वात् तेषाम्। न च भिन्नपुरुषप्रयुक्तगकार-औकार-विसर्जनीयानां समुदायेऽप्यर्थप्रतिपादकत्वं दृष्टम् प्रतिनियतक्रमवर्ण-प्रतिपत्त्युत्तरकालभावित्वेन शाङ्याः प्रतिपत्तेः संवेदनात्।

10 हैं — पहले कोई विद्वान प्रश्न उठाते हैं कि 'पुरुष' शब्द का स्वरूप क्या है ? दूसरा प्रश्न यह है कि जब शब्द और अर्थ अत्यन्त भिन्न है जैसे घट और वस्त्र, तो शब्द (व्यञ्जनपर्याय) अर्थ का पर्याय कैसे हो गया ? (याद किजिए — व्याख्याकारने अभी अभी 'पुरुष' शब्द को पुरुष वस्त् का व्यञ्जनपर्याय कह दिखाया है।)

प्रथम प्रश्न के उत्तर में व्याकरणविज्ञ कहते हैं — जिस का ('गौ'शब्द का) उच्चारण करने पर 15 (श्रोता को) खूंध आदि अवयववाले (गौ) अर्थ का भान होता है उस को शब्द कहा जाता है। (यह शब्द के स्वरूप का विवरण हुआ।) (महाभारत प्रथमखंड एवं अनेकान्त जयपताका में ऐसा कथन है।) अब शब्द के स्वरूप की विशेष चर्चा शुरु की जाती है —

व्याकरणवेत्ता के सामने अब ये दो प्रश्न खड़े किये गये हैं — A'गौ' पद में गकार-औकार-विसर्ग ये तीन खूंध आदि विशिष्ट अर्थ का निदर्शक होने से 'शब्द' पद प्रयोग होता है ? <sup>B</sup>या उस से भिन्न कोई पदस्फोट आदि होता है ? प्रश्नकार अब कहते हैं \*वर्ण तो अर्थबोधक नहीं होते। यदि होते हैं तो समुदित वर्ण अर्थबोधक होते हैं या पृथक पृथक् (यानी व्यस्त) ? यदि पृथक्, तो प्रथम उच्चारित वर्ण से ही अर्थबोध के हो जाने से दूसरे आदि वर्णों का उच्चारण व्यर्थ जायेगा। यदि समुदित वर्ण अर्थबोधक हैं तो वह संगत नहीं क्योंकि उन की उत्पत्ति क्रमशः होती है, अग्रिम वर्णोच्चार होता है तब पूर्व वर्ण नष्ट हो जाता है अतः उन का समुदाय बन नहीं पाता। ऐसी कल्पना करें कि एक साथ उत्पन्न वर्णों का समुदाय बन जायेगा — तो वह व्यर्थ है क्योंकि एक व्यक्ति से एक साथ अनेक वर्णों का जन्म अशक्य है, क्योंकि एक व्यक्ति के द्वारा प्रतिनियत कण्ठादि स्थान, जीह्वादि करण और व्यक्ति का तथाविध प्रयत्न मिल कर एक से ज्यादा वर्ण की एक साथ उत्पत्ति शक्य नहीं है। यदि कहें कि — 'एक व्यक्ति 'ग' बोले, दूसरी 'औ' बोले, तीसरी विसर्ग बोले, तीनों एक साथ बोलेंगे तो उन के समुदाय से अर्थबोध हो सकेगा।' — तो यह भी कहीं दिखता

<sup>▼.</sup> एतद्विषयकबहुग्रन्थसदृशसन्दर्भवाक्यानि महाभारत-मीमांसा० - अनेकान्तज० प० - प्रमेयक० - स्या० र० - श्लो० वा० - पार्थ० व्या० - प्रशस्त० कंद० स्फोटिसिद्धि - तत्त्वसं० का० - सर्वदर्शन सं० आदि ग्रन्थेष्ववलोकनार्हाणि पूर्वसंस्करणे दृश्यानि।।

<sup>\*.</sup> प्रमेयकमलमार्त्तण्ड में, प्रशस्तपादकंदली टीका में, स्फोटसिब्धिग्रन्थ में ऐसे वाक्यसंदर्भ को देख सकते हैं।

न चान्त्यो वर्णः पूर्ववर्णानुगृहीतो वर्णानां क्रमोत्पादे सत्यर्थप्रत्यायकः, पूर्ववर्णानामन्त्यवर्णं प्रत्यनुप्राहकत्वाऽयोगात्। यतो नान्त्यवर्णं प्रति जनकत्वं पूर्ववर्णानां तदुपकारित्वम् वर्णाद् वर्णोत्पत्तेर-भावात् — प्रतिनियतस्थानकरणादिसम्पाद्यत्वाद् वर्णानाम्, वर्णाभावेऽपि च वर्णोत्पत्तिदर्शनाद् न वर्णजन्यत्वम्। अथार्थज्ञानोत्पत्तौ सहकारित्वं पूर्ववर्णानामन्त्यवर्णं प्रत्युपकारकत्वम्— एतदप्ययुक्तम्; अविद्यमानानां सहकारित्वानुपपत्तेः। अत एव प्राक्तनवर्णवित्तीनामपि सहकारित्वामयुक्तम्।

न च पूर्ववर्णसंवेदनप्रभवसंस्काराः तत्सहायतां प्रतिपद्यन्तेः यतः संस्काराः स्वोत्पादकविज्ञानविषय-स्मृतिहेतवो नार्थान्तरज्ञानमृत्पादियतुं समर्थाः। न हि घटज्ञानप्रभवः संस्कारः पटे स्मृतिं विदधद् दृष्टः। न च तत्संस्कार प्रभवाः स्मृतयः सहायतां प्रतिपद्यन्ते, युगपदयुगपद्विकल्पनानुपपत्तेः। न हि स्मृतीनां युगपदुत्पत्तिः अयुगपदुत्पन्नानां वाऽवस्थितिरस्ति। न च समस्तसंस्कारप्रभवैका स्मृतिस्तत्सहकारिणी, परस्परविरुद्धानेकपदार्थाऽनुभवप्रभवप्रभूतसंस्काराणामप्येकस्मृतिजनकत्वप्रसक्तेर्नानेकवर्णसंस्कराजत्वं स्मृतेः 10 संभवतीति कृतोऽस्या अन्त्यवर्णसहकारित्वम् ? न चान्यविषया स्मृतिरन्यत्र प्रतिपत्तिं जनयति खदिरव्या-

़ नहीं क्योंकि शाब्दबोध में तो अनुभव होता है कि प्रतिनियत क्रमिक वर्णों के श्रवण के बाद अर्थबोध होता है।

## [ चरमवर्ण से अर्थबोध की अनुपपत्ति ]

व्यस्त वर्ण भी अर्थबोधक नहीं हो सकते। 'वर्णों की क्रमशः उत्पत्ति होती है फिर भी पूर्व- 15 पूर्व वर्णसहकृत चरम वर्ण को — अर्थबोधक मानेंगे — तो यह असंभव है क्योंकि पूर्व-पूर्व वर्ण चरम वर्ण के उपकारी बन नहीं सकते। उपकारित्व क्या है ? अन्त्य वर्ण के प्रति पूर्ववर्णों का जनकत्व ? प्रस्तुत में ऐसा उपकारित्व अघटित है क्योंकि एक वर्ण से दूसरे वर्ण की उत्पत्ति नहीं होती। वर्णों की उत्पत्ति तो नियत स्थान-करणों से सम्पन्न होती है, एवं प्रथमादि वर्णों की उत्पत्ति वर्णों के बिना ही होती है यह दिखता है अतः वर्णों में वर्णजन्यत्व नहीं होता। यदि उपकारित्व ऐसा है कि अन्त्य 20 वर्ण से अर्थबोध उत्पन्न होने में पूर्व वर्ण अन्त्य वर्ण का सहकारी बनेगा — तो वह गलत है क्योंकि अन्त्य वर्णकाल में पूर्व वर्ण विद्यमान ही नहीं, फिर सहकारी कैसे होंगे ? पूर्व वर्ण विद्यमान ही नहीं इसी लिये पूर्ववर्णों का ज्ञान भी अन्त्य वर्ण के प्रति अर्थबोधजनन में सहकारी नहीं हो सकते, क्योंकि पूर्ववर्णज्ञान भी क्षणिक होने से अनुपस्थित है। यदि कहा जाय —

#### [ संस्कार या तज्जन्य स्मृति का सहकारित्व अघटित ]

'पूर्ववर्ण बोधजन्य संस्कार अर्थबोधजनन में चरम वर्ण का सहकारी बनेगा।' — तो यह भी सम्भव नहीं, क्योंकि संस्कार तो सिर्फ स्वजनकज्ञान के विषय की स्मृति कराने में ही हेतु बनता है, वह स्मृति भिन्न भिन्नविषयक (शाब्दरूप) ज्ञानोत्पादन के लिये समर्थ नहीं। उदा॰ घटज्ञानजन्य संस्कार वस्त्र की स्मृति करता हुआ दृष्टिगोचर नहीं है। यदि कहें — 'तत्तत्संस्कारजन्य स्मृतियाँ ही सहकारी बन कर चरम वर्ण को सहायता करेगी' — तो यह भी शक्य नहीं, क्योंकि यहाँ क्रम यौगपद्य के 30 विकल्पों का समाधान नहीं मिलता। देखिये — हर एक क्रमिक वर्णज्ञानजन्य संस्कार से उत्पन्न होने-वाली क्रमिक स्मृतियाँ एक साथ उत्पन्न नहीं हो सकती, न तो क्रमिकोत्पन्न स्मृतियों का एकसाथ अवस्थान

पुतपरशोः कदिरच्छेदक्रियाजनकत्वप्रसक्तेः। न चान्यवर्णनिरपेक्ष एव गौः इत्यत्रान्त्यो वर्णः कक्दादिमदर्थ-प्रत्यायकः पूर्ववर्णोच्चारणवैयर्थ्यप्रसक्तेः घटशब्दान्तव्यवस्थितस्यापि तत्प्रत्यायकत्वप्रसक्तेश्च। तस्माद् न वर्णाः समस्त-व्यस्ता अर्थप्रत्यायकाः सम्भवन्ति।

अस्ति च गवादिशब्देभ्यः ककुदादिमदर्थप्रतिपत्तिरिति तदन्यथानुपपत्त्या वर्णव्यतिरिक्तः स्फोटात्मा निरवयवोऽक्रमः स्फुटमवभातीति तस्याऽध्यक्षतोऽपि सिद्धिः। तथाहि— श्रवणव्यापारानन्तरभाविन्यभिन्नार्था-वभासा संविदनुभूयते। न चासौ वर्णविषया, वर्णानां परस्परव्यावृत्तरूपत्वाद् एकावभासजनकत्वविरोधात् तदजनकस्याऽतिप्रसङ्गतस्तद्विषयत्वानुपपत्तेः। न चेयं सामान्यविषया, वर्णत्वव्यतिरेकेणाऽपरसामान्यस्य गकार-औकार-विसर्जनीयेष्वसम्भवात वर्णत्वस्य च प्रतिनियतार्थप्रत्यायकत्वाऽयोगात। न चेयं भ्रान्ता,

होता है – फिर कैसे स्मृतियाँ सहकारी बनेगी ? यदि कहें – 'समस्त संस्कारों से एक ही स्मृति 10 उत्पन्न होगी जो अन्त्य वर्ण की सहकारिणी बनेगी' – तो यह असम्भव है, 'ग'-'औ'-':' इत्यादि परस्पर विरुद्ध अनेक वर्ण के अनुभव से जन्य संस्कार भी परस्पर विरुद्ध अनेक ही होंगे, अतः वे एक स्मृति के उत्पादक नहीं हो सकते। यदि वैसा मानेंगे तो परस्पर विरुद्ध भाव-अभाव आदि अनेक पदार्थों के अनुभव से जन्य अनेक संस्कारों में भी एक स्मृतिजनकत्व प्राप्त होगा। यह सोच कर अब बोलो कि स्मृति अन्त्यवर्ण सहकारी कैसे बनेगी ? ऐसा भी शक्य नहीं है कि एक घटादिविषयक 15 स्मृति अन्यविषय का बोध करा सके। शक्य मानेंगे तो खदिरवृक्षच्छेदन के लिये प्रयुक्त परशु में कदिरछेदनक्रियाजनकत्व आ पडेगा। ऐसा शक्य नहीं कि पूर्व पूर्व वर्ण निरपेक्ष 'गौः' शब्द का अन्त्य वर्ण (विसर्ग) खुंध आदि उपांगवाले अर्थ का बोधन करे; क्योंकि तब 'ग' आदि पूर्ववर्णोच्चारण में व्यर्थतादोष प्राप्त होगा और यदि केवल विसर्ग से गौ का भान होगा तो 'घटः' यहाँ घटपदोत्तर विसर्ग से भी गौ का भान प्रसक्त होगा। निष्कर्ष, व्यस्त या समुदित वर्णों से अर्थबोध का सम्भव है नहीं। [ अन्यथा अनुपपत्ति से स्फोटातत्त्व की सिद्धि ]

इतना तो पक्का है कि गौ-आदिशब्दों से खूंध आदि उपांगवाले जनावर की प्रतीति होती है। व्यस्त-समस्त वर्णों से इस प्रतीति की उपपत्ति शक्य नहीं, अतः स्वीकारना होगा कि वर्णभिन्न अर्थप्रतिपत्तिहेत्भूत स्फोटनामक पदार्थ ही शब्द है। स्फोट की सिद्धि प्रत्यक्ष से होती है – श्रावणप्रत्यक्ष में वर्णभिन्न निरवयव अक्रमिक स्फोट पदार्थ स्पष्ट ही अनुभूत होता है। देखिये— श्रोत्रेन्द्रिय-व्यापार 25 के बाद तुरंत अभिन्न एक अर्थभासक संवेदन का अनुभव होता है। वह वर्णविषयक नहीं होता, क्योंकि वर्ण स्वयं एक-दूसरे से भिन्न होने के कारण, एकवस्तुभानजनक होने में विरोध आयेगा। अजनक होने पर भी उसको तत्प्रतीति का विषय मानेंगे तो अजनक सभी पदार्थ तत्प्रतीति के विषय बन जाने की आपत्ति होगी। वह प्रतीति एकावभाससंगति के लिये वर्णसामान्य विषयक मानना अनुचित है। कारण :- यहाँ गकार-औकार-विसर्ग में वर्णत्व के सिवा और कोई सर्ववर्णसाधारण सामान्य नहीं है, 30 वर्णत्वरूप सामान्य सर्ववर्णसाधारण होने से प्रतिनियत एकवस्तु का बोधकत्व यहाँ सम्भव नहीं होगा।

## [ स्फोट-प्रत्यक्ष को भ्रान्त मानने पर मुसीबतें ]

स्फोट की प्रत्यक्ष प्रतीति भ्रान्त नहीं है क्योंकि उस का कोई बाधक नहीं है। अबाधितप्रतीतिविषय

अबाध्यमानत्वात् । न चाबाध्यमानप्रत्ययगोचरस्यापि स्फोटाख्यस्य वस्तुनोऽसत्त्वम्, अवयविद्रव्यस्याप्य-सत्त्वप्रसक्तेः । एवमप्यवयव्यभ्युपगमे स्फोटाभ्युपगमोऽवश्यंभावी तत्तुल्ययोगक्षेमत्वात् । स च वर्णभ्यो व्यतिरिक्तः नित्यः, अनित्यत्वे सङ्केतकालानुभूतस्य तदैव ध्वस्तत्वात् कालान्तरे देशान्तरे च गोशब्दश्रवणात् ककुदादि-मदर्थप्रतिपत्तिर्न स्यात् असंकेतिताच्छब्दादर्थप्रतिपत्तेरसम्भवात् । सम्भवे वा द्वीपान्तरादागतस्य गोशब्दाद् गवार्थप्रतिपत्तिर्भवेत् संकेतकरणवैयर्थ्यं च प्रसज्येत । तस्मान्नित्यः स्फोटाख्यः शब्दो व्यापकश्च सर्वत्रैक- <sup>5</sup> रूपतया प्रतिपत्तेः ।

#### [ स्फोटवादनिरसनं वैशेषिके स्वप्रक्रियावर्णनं च ]

असदेतद्— इति वैशेषिकाः। ते ह्याहुः — एकदा प्रादुर्भूता वर्णाः स्वार्थप्रतिपादका न भवन्तीत्यन्नाऽवि-प्रतिपत्तिरेव क्रमप्रादुर्भूतानां न समुदाय इत्यन्नाप्यविप्रतिपत्तिरेव अर्थप्रतिपत्तिस्तु उपलभ्यमानात् पूर्ववर्ण-ध्वंसविशिष्टादन्त्यवर्णात्। न चाभावस्य सहकारित्वं विरुद्धम् वृन्त-फलसंयोगाभावस्येवाऽप्रतिबद्धगुरुत्व- 10 फलप्रपातिक्रयाजनने, दृष्टं चोत्तरसंयोगं विदधत् प्राक्तनसंयोगाभावविशिष्टं कर्म, परमाण्विग्नसंयोगश्च परमाणौ तद्गतपूर्वरूपप्रध्वंसविशिष्टो रक्ततामुत्पादयन्।

स्फोटसंज्ञक वस्तु को असत् नहीं कह सकते, इस को असत् कहने पर स्फोट की तरह अवयविद्रव्यप्रतीति को भ्रान्त कह कर अवयवी को 'असत्' कहना पड़ेगा। अवयवी को यदि सत् मानेंगे तो स्फोट को भी अवश्यमेव सत् मानना पड़ेगा, क्योंकि दोनों और युक्तियों का योगक्षेम तुल्य है। यह स्फोट वर्णों 15 से भिन्न एवं नित्य मानना होगा। अनित्य मानेंगे तो — सङ्केतकाल में जिस स्फोट में संकेत किया होगा वह नष्ट हो जाने के बाद अन्य देश अन्य काल में 'गौ' शब्दश्रवण के बाद (नष्ट स्फोट से) खूंध आदि उपांगवाले अर्थ का बोध नहीं होगा, क्योंकि अन्यदेश-काल में सुने गये (स्फोट में = शब्द में तो संकेत न होने से उस से अर्थबोध का सम्भव नहीं। सम्भव मानेंगे तो जिसने पहले कभी 'गौ' शब्द नहीं सुना ऐसे अन्यदेश से आये हुए प्रवासी को अभी 'गौ' शब्द के श्रवण से तुरंत ही धेनु- 20 अर्थ का बोध प्रसक्त होगा। एवं संकेत क्रिया भी व्यर्थ जायेगी। सारांश, स्फोटसंज्ञक शब्दवस्तु नित्य एवं सर्वदेशव्यापक मानना चाहिये क्योंकि सर्व देश-काल में एकरूपता की अनुभूति होती है।

## [ स्फोटवादनिषेध अन्त्यवर्ण से अर्थबोध-वैशेषिक ]

वैशेषिक विद्वानों का कहना है कि यह स्फोटवाद गलत है। हाँ इतना सही है कि एक साथ उत्पन्न वर्ण स्वार्थप्रदर्शक नहीं होते और क्रमिक उत्पन्न वर्णों का कोई समुदाय बन नहीं सकता। तो 25 अर्थबोध किस तरह होगा ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि पूर्व-पूर्व वर्णों के ध्वंस से सहकृत अन्त्य वर्ण की उपलब्धि से होगा। 'ध्वंस तो अभावरूप है वह कैसे किसी का सहकारी होगा — स्पष्ट विरोध है' — इस आशंका का उत्तर यह है कि जैसे वृक्ष पर वृन्त और फल के संयोग का नाश होता है तब उस से गुरुत्व प्रेरित फल अधः पतन क्रिया अप्रतिबद्ध होने से उत्पन्न होती है। तथा पूर्वसंयोगध्वंस सहकृत क्रिया से उत्तरसंयोग का उद्भव दिखता है। तथा, परमाणु में स्वगतपूर्वरूपप्रध्वंस के सहकार 30 से परमाणु-अग्निसंयोग रक्तरूप को उत्पन्न करता है यह दिखता है। वैसे यहाँ भी समझ लेना।

यद्वोपलभ्यमानोऽन्त्यो वर्णः पूर्ववर्णविज्ञानाभावविशिष्टः पदार्थे प्रतिपत्तिं जनयित प्राक्तनवर्णसंवित्रभ्यसंस्कारसव्यपेक्षो वा। न च संस्कारस्य विषयान्तरे कथं विज्ञानजनकत्विमिति प्रेर्यम्, तद्भावभाविन्त्रयार्थप्रतिपत्तेरुपलब्धेः पूर्ववर्णविज्ञानप्रभवसंस्कारश्चान्त्यवर्णसहायतां पूर्वपूर्वसंस्कारप्रभवतया प्रणालिकया विशिष्टः समुत्पन्नः सन् प्रतिपद्यते। तथाहि— प्रथमवर्णे तावद् विज्ञानम् तेन च संस्कारो जन्यते ततो द्वितीयवर्णविज्ञानम् तेन पूर्ववर्णविज्ञानाहितसंस्कारसहितेन विशिष्टः संस्कारो जन्यते ततस्तृतीयवर्णे ज्ञानम् तेन पूर्वसंस्कारविशिष्टेनापरो विशिष्टतरः संस्कारो निर्वर्त्त्यते इति यावदन्त्यः संस्कारोऽर्थप्रतिपत्तिजनकान्त्यवर्णसहायः तथाभूतसंस्कारप्रभवस्मृतिसव्यपेक्षो वाऽन्त्यो वर्णः पदक्षः पदार्थप्रतिपत्तिहेतुः।

अथवा शब्दार्थोपलब्धिनिमित्तादृष्टिनयमादिवनष्टा एव पूर्ववर्णसंवित्प्रभवाः संस्कारा अन्त्यसंस्कारं विदधित, तस्मात् पूर्ववर्णेषु स्मृतिरुपजाता अन्त्यवर्णेनोपलभ्यमानेन सहार्थप्रतिपत्तिमुत्पादयित । वाक्यार्थ
प्रितपत्तौ वाक्यस्याप्ययमेव न्यायोऽङ्गीकर्त्तव्यः । वर्णाद् वर्णोत्पत्त्यभावप्रतिपादनं च सिद्धसाधनमेव । तदेवं यथोक्तं सहकारिकारणसव्यपेक्षादन्त्याद्वर्णाद् अर्थप्रतिपत्तिरन्वय-व्यितरेकाभ्यामुपजायमानत्वेन निश्चीयमाना स्फोटपरिकल्पनां निरस्यित तदभावेऽप्यर्थप्रतिपत्तेरुक्तप्रकारेण सम्भवेऽन्यथानुपपत्तेः प्रक्षयात् । न हि दृष्टादेव

## [ अथवा पूर्ववर्णज्ञानध्वंससहकृत अन्त्यवर्ण से बोध ]

अथवा वर्णध्वंस के बदले पूर्ववर्णविज्ञानध्वंस के सहकार से, उपलब्धिगोचर अन्यवर्ण 'पद' बन कर पदार्थ का बोध करायेगा। अथवा पूर्णवर्णज्ञानजन्यसंस्कार सहकृत अन्त्य वर्ण 'पद' बन कर पदार्थबोध करा सकता है। शंका :- पूर्ववर्ण का संस्कार पूर्व वर्ण की स्मृति ही करा सकता है, अन्य विषय के विज्ञान का जनक कैसे हो सकता है ? उत्तर :- नहीं। संस्कार से साक्षात् अन्य विषय का बोध न होने पर भी पूर्ववर्णों की स्मृति होने पर अन्त्यवर्णजन्य पदार्थबोध अवश्यंभावि होने से श्रवणगोचर होता है। पूर्ववर्णविज्ञानजन्यसंस्कार भी पूर्व-पूर्वसंस्कारजन्य होने से परम्परया विशिष्ट (= सक्षमतावान्) बन जाता है अतः वह अन्त्यवर्ण को सहायता देता है। कैसे यह देखिये — प्रथम वर्ण, फिर उस का ज्ञान, उस से संस्कारजन्म, फिर दूसरे वर्ण का ज्ञान, फिर पूर्ववर्णज्ञानप्रेरितसंस्कार सिहत उस ज्ञान से विशिष्ट संस्कार जन्म लेता है। फिर तीसरा वर्ण उस का ज्ञान पूर्वसंस्कारविशिष्ट इस ज्ञान से नया विशिष्टतर संस्कार पैदा किया जाता है। इस प्रकार चलते चलते अर्थबोधजनक अन्त्य वर्ण सहायवाला संस्कार (पदार्थबोधहेतु बनता है), अथवा तथाविधसंस्कारजन्यस्मृतिसापेक्ष अन्त्य वर्ण, जो अब पदरूप है, वह पदार्थबोधहेतु बनता है।

## [ अविनष्टसंस्कारजन्य अन्त्यसंस्कार अ अन्त्यवर्ण से अर्थबोध ]

वैशेषिक पंडित दूसरा विकल्प दिखाते है — अथवा, शब्दार्थबोध का अदृष्ट भी निमित्त है उस अदृष्ट के प्रभाव से पूर्व-पूर्ववर्णज्ञानजन्य संस्कार अवश्य अविनष्ट रहते हैं। वह संस्कारवृंद अन्त्यसंस्कार को जन्म देते हैं। उस संस्कार से पुनः पूर्व वर्णों की स्मृति उत्पन्न होती है। उपलब्धिगोचर अन्त्यवर्ण 30 को साथ दे कर वही स्मृति पदार्थबोध को जन्म देती है। इसी तरह वाक्य से वाक्यार्थ बोध के लिये भी यही न्यायप्रक्रिया स्वीकार लेना है। पूर्वपक्षी स्फोटवादी ने जो वर्ण से वर्ण की उत्पत्ति का निषेध किया है वह तो हमारे लिये सिद्धसाधन है। निष्कर्ष — पूर्वोक्त सहकारीकारण सापेक्ष चरमवर्ण

## कारणात् कार्योत्पत्तावदृष्टतदन्तरपरिकल्पना युक्तिसंगता, अतिप्रसङ्गात्।

किञ्च, यद्युपलभ्यमाना वर्णा व्यस्त-समस्ता नार्थप्रतिपत्तिजननसमर्थाः स्फोटाभिव्यक्ताविप न समर्था भवेयुः। तथाहि— न समस्तास्ते स्फोटमभिव्यञ्जयन्ति सामस्त्याऽसम्भवात्। नापि प्रत्येकम् वर्णान्तरवैफल्य-प्रसङ्गात् एकेनैव स्फोटाभिव्यक्तेर्जनितत्वात्। न च पूर्ववर्णेः स्फोटस्य संस्कारेऽन्त्यो वर्णस्तस्याभिव्यञ्जक इति न वर्णान्तरवैयर्थ्यम्, अभिव्यक्तिव्यतिरिक्तसंस्कारस्वरूपानवधारणात्। तथाहि— न तावत्तत्र तैर्वेगाख्यः <sup>5</sup> संस्कारो निर्वर्त्यते तस्य मूर्त्तेष्वेव भावात्। नापि वासनारूपः, अचेतनत्वात् स्फोटस्य, तच्चैतन्याभ्युपगमे वा स्वशास्त्रविरोधः। नापि स्थितिस्थापकः तस्यापि मूर्त्तद्व्यवृत्तित्वात् स्फोटस्य चाऽमूर्त्तत्वाभ्युपगमात्।

किञ्च, असौ संस्कारो स्फोटस्वरूपः तद्धर्मो वा ? न तावदाद्यः कल्पः, स्फोटस्य वर्णोत्पाद्यत्वप्रसक्तेः। नापि द्वितीयः, व्यतिरिक्ताऽव्यतिरिक्तविकल्पानुपपत्तेः। तथाहि— असौ धर्मः स्फोटाद् व्यतिरिक्तः अव्यतिरिक्तो से अर्थबोध होता है यह अन्वय-व्यतिरेक से निश्चित होता है, अतः स्फोट की कल्पना निरस्त हो 10 जाती है। स्फोट के बिना भी पूर्वोक्त पद्धति से अन्त्यवर्ण से अर्थबोध घट सकता है। स्फोट के बिना अर्थबोध की अनुपपत्ति हतप्रभाव बन जाती है। जब दृष्ट कारण (अन्त्य वर्ण) से ही किसी प्रकार कार्योत्पत्ति संगत हो जाती है तब उस कार्य के लिये अन्य कारण (स्फोट) की कल्पना युक्तिसंगत नहीं है। अन्यथा, शशशुंगादि की भी कल्पना आ पडेगी।

#### [ स्फोटवाद में संस्कार की बात अशोभनीय ]

और एक बात :- स्फोटवादी जो कहता है कि व्यस्त या समुदित वर्ण अर्थबोध उत्पादन में सक्षम नहीं है तो हम कहते हैं कि स्फोट-अभिव्यक्ति में भी कैसे सक्षम होंगे ? देखिये— समुदित वर्ण स्फोट का व्यक्तीकरण कर नहीं सकता, क्योंकि वर्णों का समुदाय बन नहीं सकता। प्रत्येक वर्ण से भी अभिव्यक्ति दोषग्रस्त है क्योंकि तब अन्य वर्णों की सार्थकता नष्ट होगी, क्योंकि किसी भी एक वर्ण से स्फोट-अभिव्यक्ति सम्पन्न हो जायेगी। यदि कहें — 'पूर्व पूर्व वर्णों से स्फोट परिष्कृत होता 20 रहेगा फलतः अन्त्य वर्ण स्फोट का अभिव्यञ्जक बन जायेगा, अतः अन्य वर्णों की निरर्थकता नहीं होगी' — तो यह निषेधाई है क्योंकि आप के मत में अभिव्यक्ति खुद ही संस्कार है, उस से भिन्न कौन सा संस्कार है ? देखिये — वर्णों से कौन सा (अभिव्यक्ति को छोड कर) संस्कार बनेगा ? वेग, वासना या स्थितिस्थापक ? वेग संस्कार का निर्माण शक्य नहीं क्योंकि वह तो मूर्त्त द्रव्यों में ही होता है, स्फोट को तो अमूर्त कहा गया है। स्फोट अचेतन होने से 'वासना' भी यहाँ नहीं घटेगी 25 क्योंकि वह तो चेतनधर्म है। यदि स्फोट में चैतन्य मान लेंगे तो भवदीय शास्त्रों से विरोध होगा। तीसरा स्थितिस्थापक संस्कार तो मूर्त्तद्रव्य में ही होता है जब कि स्फोट तो अमूर्त माना गया है। मतलब, स्फोटवाद में 'संस्कार' की वार्त्ता शोभास्पद नहीं है।

## [ स्फोटवाद में संस्कार प्रति विकल्प-असह्यता ]

अथवा, संस्कार किसी भी प्रकार का हो, प्रश्न ये हैं कि वह स्फोटात्मक है या उस का धर्म ? 30 प्रथम विकल्प इस लिये अनुचित है कि संस्कार की तरह स्फोट को भी वर्णजन्य होने की आपत्ति होगी। दूसरे विकल्प में स्फोट-तर्द्धमें में भेदाभेद विकल्पों की अनुपपत्ति शल्य बन जायेगी। देखिये—

वा ? यद्यव्यतिरिक्तस्तदा तत्करणे स्फोट एव कृतो भवेदिति तस्याऽनित्यत्वप्रसक्तेः स्वाभ्युपगमविरोधः। अथ व्यतिरिक्तस्तदा तत्सम्बन्धानुपपत्तिस्तदनुपकारकत्वात् । तस्योपकाराभ्युपगमे व्यतिरिक्ताऽव्यतिरिक्तविकल्पः तत्रापि पूर्वोक्त एव दोषोऽनवस्थाकारी। न च व्यतिरिक्तधर्मसदभावेऽपि स्फोटस्यानभिव्यक्तिस्वरूपव्यवस्थितस्य पूर्ववदर्थप्रतिपत्तिहेतुत्वम् तत्स्वरूपत्यागे वाऽनित्यत्वप्रसिक्तः। अथ न व्यतिरिक्तसंस्कारकृतमुपकारमपेक्ष्य पूर्वरूपपरित्यागादसावर्थप्रतिपत्तिं जनयति किन्तु संस्कारसहायोऽविचलितरूप एव, एककार्यकारित्वस्यैव सहकारित्वाभ्युपगमात् । नन्वेवं वर्णानामप्यन्यकृतोपकारनिरपेक्षाणामेककार्यनिर्वर्त्तनलक्षणसहकारित्ववत् सहकारिसहितानामर्थप्रतिपत्तिजनने किमपरस्फोटकल्पनयाऽप्रमाणिकया कार्यम् ?

किञ्च, पूर्ववर्णेः संस्कारः स्फोटस्य क्रियमाणः किमेकदेशैः क्रियते सर्वात्मना वा ? यद्यैकदेशैः तदा ते ततोऽर्थान्तरभूताः अनर्थान्तरभूता वा ? यद्यर्थान्तरभूताः तदा तेषां तदनुपकारे सम्बन्धासिद्धिः, 10 उपकारे व्यतिरिक्ताऽव्यतिरिक्तविकल्पोक्तदोषानुषङ्गः। न च समवायाद् अनुपकारेऽपि तेषां सम्बन्धिता तस्यानभ्युपगमात्, परैरभ्युपगमे च स्वकृतान्तविरोधः। अर्थान्तरभूतत्वे चैकदेशानाम् तेभ्य एवार्थप्रतिपत्तेः धर्मरूप संस्कार स्फोट से भिन्न है या अभिन्न ? यदि अभिन्न है तो अब संस्कार का उत्पादक स्फोट का भी उत्पादक हो गया अतः स्फोट में अनित्यत्व मानने की विपदा आयेगी। तब नित्यत्व के स्वीकार के साथ विरोध होगा। यदि भिन्न मानेंगे तो स्फोट के साथ संस्कार का कोई सम्बन्ध नहीं बनेगा, 15 क्योंकि संस्कार का स्फोट पर कोई उपकार नहीं है। यदि उपकार मानेंगे तो उपकार के ऊपर भी भेदाभेद विकल्प और पूर्वोक्त अनवस्थाकारक दोष नहीं टलेगा। कदाचित् मान ले कि स्फोट से भिन्न (संस्कार या उपकार) धर्म घटित है; फिर भी अनभिव्यक्तिस्वरूपावस्थित स्फोट पूर्वावस्था में जैसे अर्थबोध हेतु नहीं था तो वर्त्तमानादि अवस्था में भी कैसे होगा ? यदि अनिभव्यक्तिस्वरूप का त्याग कर के अभिव्यक्त बनेगा तो अनित्यता गला पकडेगी।

यदि कहें - 'भिन्न संस्कार जनित उपकार को ले कर पूर्व स्वरूप त्याग के द्वारा स्फोट अर्थबोध उत्पन्न करे ऐसा हम नहीं मानते। किन्तु वह अर्थबोधन करता है संस्कार की सहायता से, स्वयं अचल रह कर भी। यहाँ सहकारित्व का इतना ही अर्थ है 'मिल कर एककार्यकारित्व'। अहो ! इस तरह तो वर्णों से ही अर्थबोध शक्य बन गया — देखिये, अन्यकृत उपकार से निरपेक्ष एक कार्य कारित्वरूप सहकारित्व की तरह सभी वर्ण परस्पर सहकारी बन कर अर्थबोध करा देगा। अब वर्णों 25 से अतिरिक्त नये स्फोट पदार्थ की अप्रमाणिक कल्पना का प्रयोजन क्या ?

## [ स्फोट संस्कार पर एकदेश-सर्वात्मता विकल्प प्रहार ]

और एक बातः- पूर्ववर्णों से स्फोट का जो संस्कार होगा वह एक-एक देशों से होगा या अखण्ड स्फोट सर्वात्मा से ? यदि एक देशों से, तो और दो विकल्प :- स्फोट के वे देश उस से भिन्न है या अभिन्न ? यदि भिन्न हैं तो उन देशों का स्फोट के साथ उपकार के बिना कोई सम्बन्धयोजना 30 सिद्ध नहीं होगी। कारण :- वहाँ भी सम्बन्धि का स्फोट पर उपकार भिन्न होगा या अभिन्न — इन विकल्पों के दोषों को लाँध नहीं सकेंगे। समवाय से उपकार के बिना ही स्फोटसंसर्गता को आप मानते ही नहीं है। यदि मानेंगे तो आप के सिद्धान्त के साथ विरोध आयेगा। तथा एक देशों को

न स्फोटस्यार्थप्रत्यायकता। अपि चैकदेशानामर्थप्रतिपत्तिहेतुत्वाभ्युपगमे च वरं वर्णानामेव तदभ्युपगतम् एवं लोकप्रतीतिरनुसृता भवेत्। अथाव्यतिरिक्तास्तदेकदेशास्तदा स्फोटस्यैकेनैव संस्कृतत्वाद् अपरवर्णोच्चा-रवैयर्थ्यम्। न च पूर्ववर्णसंवित्प्रभवसंस्कारसिहतः तत्स्मृतिसिहतो वाऽन्त्यवर्णः स्फोटसंस्कारकः एवंभूत-स्यास्यार्थप्रतिपत्तिजननेऽपि शक्तिप्रतिघाताभावात् स्फोटपरिकल्पना निरवसरैव।

अपि च, स्फोटसंस्कारः स्फोटविषयसंवेदनोत्पादनम्, उतावरणापनयनम् ? यद्यावरणापनयनम् तदैक- 5 त्रैकदाऽऽवरणापगमे सर्वदेशावस्थितैः सर्वदा व्यापिनित्यरूपतयोपलभ्येत तस्य नित्यत्व-व्यापित्वाभ्यामपगतावरणस्य सर्वत्र सर्वदोपलभ्यस्वभावत्वात् । अनुपलभ्यस्वभावत्वे वा न केनचित् कदाचित् कुत्रचिदुपलभ्येत । अथैकदेशावरणापगमः क्रियतेः नन्वेवमावृताऽनावृतत्वेन सावयवत्वमस्यानुषज्येत । अथ निर्विभागत्वादेकत्रानावृतः सर्वत्रानावृतोऽभ्युपगम्यते तदा तदवस्थाऽशेषदेशावस्थितैरुपलब्धिप्रसिक्तः । यथा च निरवयवत्वादेकत्राऽनावृतः सर्वत्राऽनावृतस्तथा तत एवैकत्राप्यावृतः सर्वत्रैवावृत इति मनागिप नोपलभ्येत । 10 किञ्च, एकदेशाः स्फोटादर्थान्तरम् अनर्थान्तरम् वा ? अर्थान्तरत्वेऽपि शब्दस्वभावाः अशब्दात्मका

भिन्न मानने पर यह भी जान लो कि उन देशों से ही अर्थबोध हो जायेगा, स्फोट में अर्थबोधकता मानने की जरूर क्या ?, यदि एक देशों को अर्थबोधक मान लेंगे तो बहेतर है कि वर्णों को ही तथास्वरूप मान लिया जाय। तब लोकमान्य प्रतीति के साथ संवाद भी प्राप्त होगा। यदि एक देशों को अभिन्न मानेंगे तो उन में से एक देश से भी स्फोट संस्कृत हो जाने से अन्य वर्णों का उच्चारण 15 व्यर्थ ठहरेगा। ऐसा मत कहना कि — 'पूर्ववर्णज्ञान जन्य संस्कार से समर्थित, अथवा उस संस्कार से जन्य स्मृति से समर्थित अन्त्य वर्ण ही स्फोट को संस्कृत कर देगा' — निषेध कारण, तथाभूत अन्त्य वर्ण से अर्थबोध के उद्भव के लिये अन्त्यवर्ण की शक्ति का घात करनेवाला कोई न होने से. स्फोटकल्पना निरवकाश ही है।

## [ स्फोट में आवृत-अनावृतत्व से सावयवत्व दोष ]

यह भी ज्ञातव्य है — स्फोटसंस्कार क्या है ? स्फोटसंबन्धि विज्ञान का उद्भव या स्फोटावारक आवरण का निरसन ? यदि आवरण-निरसनरूप है, तो किसी एक जगह एक बार आवरण का भंग होने पर, नित्य एवं व्यापक होने से स्फोट की उपलब्धि सर्वदेशगत श्रोताओं को सदा के लिये हो जायेगी। कारण :- स्फोट नित्य एवं व्यापक होने से उस का यह स्वभाव है कि आवरणमुक्त होने पर सर्वदेशों में सदा के लिये उपलब्धिगोचर होना। यदि ऐसा उस का (अनुपलब्धि) स्वभाव नहीं 25 है तो किसी भी श्रोता को कभी भी कहीं भी उस की उपलब्धि नहीं होगी। यदि किसी एक भाग में ही स्फोट के आवरण की मुक्ति मानेंगे तो अन्य भागों में सावरणता होने से, आवृतत्व-अनावृतत्व के कारण सावयवत्व प्रसक्त होगा। यदि स्फोट को निर्विभाग माना जाय तो एक जगह अनावृत होने पर सर्व जगह अनावृत माना जाय— इस के सामने समानतया यह तर्क आयेगा कि अन्य भाग में आवृत होने से सर्व जगह आवृत मानना पडेगा। फलतः अल्पतया भी उपलब्धिगोचर नहीं होगा।

### [ स्फोट और एक देशों का भेदाभेदविकल्प ]

और एक बात :- स्फोट के विविध देश उस से भिन्न हैं या अभिन्न ? भिन्न हैं तो शब्दस्वभाव

Jain Educationa International

25

वा ? यद्यशब्दात्मका नार्थप्रतिपत्तिहेतवः। अथ शब्दस्वभावास्तत्रापि यदि गो-शब्दस्वभावास्तदा गो-शब्दानेकत्वप्रसक्तिः। अथ अगोशब्दस्वरूपा न तर्हि गवार्थप्रत्यायका भवेयुः। अथाऽव्यतिरिक्तास्तदा स्फोट एव संस्कृत इति सर्वदेशावस्थितैर्व्यापिनस्तस्य प्रतिपत्तिप्रसिक्तिरिति पूर्वोक्तमेव दूषणम्। किञ्च, एकदेशा-वरणापाये स्फोटस्य खण्डशः प्रतिपत्तिः प्रसज्येत। अथ स्फोटविषयसंविदुत्पादस्तत्संस्कारः सोऽपि न युक्तः, वर्णानामर्थप्रतिपत्तिजनन इव स्फोटप्रतिपत्तिजननेऽपि सामर्थ्याऽसम्भवात्, न्यायस्य समानत्वात्। यदि च स्फोट उपलभ्यस्वभावः सर्वदोपलभ्येत, अनुपलभ्यस्वभावत्वे आवरणापगमेऽपि तत्स्वभावानिक्रमाद् मनागपि नोपलभ्येत इत्यर्थाऽप्रतिपत्तितः शाब्दव्यवहारविलोपः।

अनेनैव न्यायेन वायूनामि तद्व्यञ्जकत्वमयुक्तम् वायूनां च व्यञ्जकत्वपरिकल्पने वर्णवैफल्यप्रसिक्तः, स्फोटाभिव्यक्तावर्थप्रतिपादने वा तेषामनुपयोगात् । स्थिते(?सिद्धे) च स्फोटस्य वर्णोच्चारणात् प्राक् सद्भावे <sup>10</sup> वर्णानाम् वायूनां वा व्यञ्जकत्वं परिकल्प्येत। न च तत्सद्भावः कुतश्चित् प्रमाणादवगतः इति न तत्कल्पना ज्यायसी। यदिप 'प्रत्यभिज्ञानं स्फोटस्य नित्यत्वप्रसाधकं वर्णोच्चारणात् प्रागप्यस्तित्वमव-हैं या अशब्दात्मक ? यदि अशब्दात्मक हैं तो अर्थबोध के हेतु नहीं बन सकेंगे। अब उन्हें शब्दात्मक माने जाय तो वहाँ भी यदि गो-शब्दात्मक माने जाय तो जितने देश उतने गो-शब्द प्रसक्त होंगे। यदि गोशब्दात्मक नहीं हैं तो गो-अर्थप्रतीतिजनक नहीं बन सकेंगे।

यदि विविध देश, स्फोट से अभिन्न हैं तब तो एकदेश संस्कृत होने पर तदभिन्न स्फोट ही संस्कृत हो गया, अब तो पुनः वही दोष प्रसक्त होगा कि व्यापक होने से स्फोट की उपलब्धि सर्वदेशीय श्रोताओं को होगी। एवं यह भी दूषण होगा कि एक देश की आवरणमुक्ति होने पर तद्देशावच्छिन्न स्फोट की खण्डित प्रतीति होगी। यदि वर्णों के द्वारा किये जानेवाले संस्कार का यह मतलब हो कि स्फोटविषयकज्ञानोत्पाद, तो वह भी अयुक्त है क्योंकि वर्णों में आप अर्थबोधउत्पादन की शक्ति का 20 इनकार करते हैं तो स्फोटप्रतीति उत्पादन में सामर्थ्य कैसे स्वीकार लिया ? यहाँ न्याय अलग, वहाँ अलग, ऐसा नहीं हो सकता, न्याय तो सर्वत्र समान होता है। स्फोट यदि उपलम्भस्वभाव है तो उस का सदा उपलम्भ चालु रहेगा, यदि अनुपलम्भ स्वभाव है तो उस का आवरण भंग होने पर भी, स्वभाव वही का वही (अनुपलम्भ स्वभाव) होने से किंचित् भी उपलम्भ नहीं होगा। अतः स्फोटवाद में किसी भी तरह अर्थबोध सम्भव न होने से समस्त शाब्दिक व्यवहार लुप्त हो जायेगा।

## [ वायु के द्वारा स्फोट की अभिव्यक्ति का निरसन ]

जैसे वर्णों में स्फोटव्यञ्जकता अघटित है वैसे वायु में भी वह अयुक्त है। उपरांत, वायु में व्यञ्जकता मान लेने पर वर्णों की निष्फलता (व्यर्थता) आ पडेगी, क्योंकि न तो अब वे स्फोट की अभिव्यक्ति के लिये उपयोगी हैं, न तो अर्थबोधन के लिये। तथा, वर्णोच्चार के पहले यदि स्फोट तत्त्व का अस्तित्व सिद्ध होगा, तभी वर्णों में या वायु में व्यञ्जकता की कल्पना उचित हैं; किन्तु 30 किसी भी प्रमाण से स्फोट का अस्तित्व ही सिद्ध नहीं है अतः वह कल्पना भी प्रशस्त नहीं।

ऐसा मानना कि — 'स्फोट की नित्यता का साधक जो प्रत्यभिज्ञा प्रमाण है उसी से वर्णोच्चारपूर्व स्फोट का अस्तित्व भी सिद्ध हो जाता है ('यह वही सकार है' इत्यादि प्रत्यभिज्ञा की यहाँ बात

10

20

बोधयित' इत्यभ्युपगतम् तदिप प्रत्यभिज्ञाज्ञानस्य सादृश्यनिबन्धनत्वेनात्र विषये प्रतिपादितत्वाद् असङ्गतम्; एकगोव्यक्तौ संकेतितात् गोशब्दात् गोव्यक्त्यन्तरे अन्यत्रान्यदा च नित्यत्वमन्तरेणापि प्रतिपत्तिर्यथा संभवित तथा प्रतिपादितम् प्रतिपादियिष्यते च। नातोऽपि स्फोटस्य प्राग् व्यञ्जकात् सत्त्वसिद्धिरिति। 'नादेनाहितबीजायामन्त्येन ध्वनिना सह। आवृत्तपरिपाकायां बुद्धौ शब्दोऽवभासते।।' (वाक्य॰ प्र॰ का॰ श्लो॰ ८५) इति भर्तृहरिवचो निरस्तं द्रष्टव्यम्।

यदि 'विभिन्नतनुषु वर्णेष्वभिन्नाकारं श्रोत्रान्वय-व्यतिरेकानुविधाय्यध्यक्षं स्फोटसद्भावमवबोधयित' इत्युक्तम् तदप्यसारम्; घटादिशब्देषु परस्परव्यावृत्तानेकवर्णव्यतिरिक्तस्य स्फोटात्मनोऽर्धप्रत्यायकस्यैकस्या-ऽध्यक्षप्रतिपत्तिविषयत्वेनाऽप्रतिभासनात्। न चाभिन्नावभासमात्राद् अभिन्नार्थव्यवस्था, अन्यथा दूरादिवरला-नेकतरुष्वेकतरुबुद्धेरेकत्वव्यवस्थाप्रसक्तेः। न चाविरलानेकतरुष्वेकत्वबुद्धेर्बाध्यमानत्वाद् नैकत्वव्यवस्थाप-कत्वम् स्फोटप्रतिभासबुद्धेरि बाध्यत्वस्य दर्शितत्वात्।

न चैकत्वावभासः स्फोटसद्भावमन्तरेणानुपपन्नः, वर्णत्वान्त्यवर्णविषयत्वेनेनाप्येकत्वावभासस्योपपद्यमानत्वात् समझना।)' तो यह भी असंगत है क्योंकि प्रत्यभिज्ञा ज्ञान ऐक्यमूलक या नित्यत्वमूलक नहीं होता किन्तु इस प्रस्ताव में वह सादृश्यमूलक होने का प्रतिपादन किया जा चुका है। हमने पहले कह दिया है कि स्फोट में नित्यत्व न होने पर भी सादृश्यमूलक प्रतीति वैसे ही शक्य है जैसे कि किसी एक देश-काल में एक गो-व्यक्ति के लिये संकेतविषय किये गये 'गो' शब्द से अन्य देश-काल में भी नित्यत्व 15 के बिना भी अन्य गो-व्यक्ति की प्रतीति हो सकती है। आगे भी इस तथ्य को कहेंगे। सारांश, प्रत्यभिज्ञा प्रमाण से भी व्यञ्जकवर्णोच्चारपूर्व में स्फोट तत्त्व की सिद्धि नहीं हो सकती। अत एव भर्तृहरि विद्वान् ने वाक्यपदीय में जो कहा है —

'अन्त्य ध्विन (वर्ण) के साथ नाद (=स्फोट ?) के द्वारा बीजाधानप्राप्त एवं पुनः पुनः परिपाकयुत बुद्धि में शब्द प्रतिभासित होता है।।' यह कथन भी निरस्त हो जाता है।

#### [ स्फोट के प्रत्यक्ष की वार्त्ता असार ]

स्फोटवादी जो यह कहता है कि — 'भिन्न भिन्न स्वरूपवाले वर्णों वर्णों में जो एकाकार, श्रोत्र के अन्वय-व्यितरेक का अनुसरण करनेवाला प्रत्यक्ष उदित होता है वह एकाकार स्फोट के अस्तित्व का बोधक है' — यह भी निःसार है। जब घटादि शब्द सुनते हैं तब परस्पर भिन्न (क्रिमिक) अनेक घकार आदि वर्णों का ही श्रावणप्रत्यक्ष होता है; वहाँ उन वर्णों से पृथक् अर्थबोधकारक एक स्फोटात्मक 25 विषय प्रत्यक्ष ज्ञान में प्रतिभासित नहीं होता। उपरांत, यह ज्ञातव्य है कि एकाकार अवभास मात्र से एकाकार अर्थ की सिद्धि नहीं हो जाती। वैसा मान लेंगे तब तो सान्तर अवस्थित अनेक वृक्षों में दूर से एकत्व बुद्धि उदित होने से वहाँ एकत्विसिद्धि प्रसक्त होगी। ऐसा कहें कि 'सान्तर स्थित अनेक वृक्षों में दूर से जो एकत्व बुद्धि होती है — निकट जाने पर उस का बाध होता है, अतः उस एकत्वबुद्धि से एकत्व का निश्चय नहीं हो सकता।' — यहाँ भी तुल्य है — स्फोटप्रतिभासक 30 बुद्धि की बाध्यता हम दिखा चुके हैं।

स्फोट की सत्ता के बिना एकत्व अवभास की अनुपपित नहीं है, वर्णत्वविषयत्व से अथवा

निरवयवस्याऽक्रमस्य नित्यत्वादिधर्मोपेतस्य स्फोटस्यैकावभासज्ञानेनाननुभवाद् अन्यथावभासस्य चाऽन्य-थाभूतार्थाऽव्यवस्थापकत्वाद् व्यवस्थापनेऽतिप्रसङ्गात्। अवयविद्रव्यं त्ववयवजन्यत्वेन तदाश्चितत्वेन चाध्यक्ष-प्रत्यये प्रतिभासत इति न तच्चायः स्फोटे उत्पादियतुं शक्यः (३१६-२) तन्न स्फोटात्मा शब्दो वर्णभ्यो व्यतिरिक्तः। अथ तदव्यतिरिक्तोऽसावभ्युपगम्यते तदा वर्णनानात्वे तन्नानात्वप्रसिक्तः तदेकत्वे वा वर्णानामप्येकत्वप्रसिक्तः।

### [ मीमांसकमतेन शब्दस्वरूपं तन्निरसनं च ]

अथ गकाराद्यनुपूर्वीविशिष्टोऽन्त्यो वर्णः विशिष्टानुपूर्वीका वा गकारौकारविसर्जनीयाः शब्दः। तथा च मीमांसकाः प्राहुः — [श्लो॰ वा॰ स्फो॰ ६९]

'यावन्तो यादुशा ये च यदर्थप्रतिपादकाः। वर्णाः प्रज्ञातसामर्थ्यास्ते तथैवावबोधकाः।।'

10 एतदिष न सम्यक्। यतः आनुपूर्वी यद्यनर्थान्तरभूता तदा वर्णा एव नानुपूर्वी। ते च व्यस्ताः समस्ता वाऽर्थप्रत्यायका न भवन्तीत्यावेदितम्। अथार्थान्तरभूता, तदा वक्तव्यम् सा नित्या अनित्या वा ? न तावदिनित्या स्वसिद्धान्तविरोधात्, वैदिकानुपूर्व्या नित्यत्वेनाभ्युपगमात्—

'वक्ता न हि क्रमं कश्चित् स्वातन्त्र्येण प्रपद्यते।' (श्लो॰ वा॰ शब्द॰ श्लो॰ २८८) इत्याद्यभिधानात्। अन्त्यवर्णविषयत्व से एकत्वावभास की संगति हो सकती है। एकावभासि ज्ञान में निरवयव अक्रमिक 15 नित्यत्व आदि धर्मों से युक्त स्फोटतत्त्व का अनुभव नहीं होता। एक प्रकार के अवभास से अन्य प्रकार के अर्थ का निश्चय नहीं किया जा सकता। करेंगे तो अश्वावभास से गर्दभ का निश्चय हो जायेगा। जो पहले अवयवी की बात की गयी थी उस में तथ्य यह है कि अवयवी द्रव्य अवयवजन्य एवं अवयविश्वत होने से वह तो प्रत्यक्षप्रतीति में भासता है, स्फोट के लिये यहाँ तुल्य न्याय निरवकाश है। सारांश, स्फोटात्मक शब्द वर्णों से भिन्न स्वतन्त्रपदार्थ नहीं है। यदि वर्णों से अभिन्न स्वीकारे तो वर्णों की अनेकता से स्फोट में भी बहुत्व प्रसक्त होगा, अथवा स्फोट को एक मानने पर वर्णों में भी एकत्व का अतिप्रसङ्ग आयेगा।

## [ आनुपूर्वीस्वरूप शब्द प्रदर्शक मीमांसक का निषेध ]

मीमांसकमत है कि ग-औ-विसर्ग इत्यादि आनुपूर्वीविशिष्ट जो अन्त्यवर्ण विसर्ग (ः) है, अथवा आनुपूर्वीविशेषयुक्त जो गकार-औकार-विसर्ग हैं वह या वे 'शब्द' हैं — श्लो॰ वा॰ शब्दिनत्य॰ श्लो॰ 25 ६९ में मीमांसकवर्य कुमारिलभट्ट कहते हैं — व्यक्त सामर्थ्यवाले जैसे जितने जो भी वर्ण प्रतिपाद्य हैं वे वैसे ही अर्थावबोधकारी होते हैं।

यह मीमांसकमत सच नहीं। आनुपूर्वी यिद वर्णों से पृथक् नहीं है तो आखिर वर्ण ही 'शब्द' हुए — पहले तो यह कह चुके हैं कि व्यस्त या सामासिक वर्ण अर्थबोधक हो नहीं सकते। यिद वर्ण और आनुपूर्वी पृथक् हैं तो पूछना है कि आनुपूर्वी नित्य है या अनित्य ? अनित्य तो आप नहीं कह 30 सकते क्योंकि आप के (नित्यशब्दवादी) मीमांसक के सिद्धान्त का विरोध होगा। वेदगत आनुपूर्वी को आप नित्य मानते हैं। श्लो॰ वा॰ शब्द॰ श्लो॰ २८८ में कहा है कि 'किसी भी वक्ता को स्वतन्त्रतया क्रम विदित नहीं होता।' तथा, नित्यत्वस्वीकार में भी स्फोटवादोक्त (३९८-८) सभी दोषों का प्रवेश होगा।

नापि नित्या स्फोटपक्षोदितसमस्तदोषप्रसक्तेः। न च वैदिकवर्णाद्यानुपूर्वी नित्या लौकिकतदानुपूर्व्यविशेषात्। तथाहि— वैदिकवर्णाद्यानुपूर्वी अनित्या वेदानुपूर्वीशब्दवाच्यत्वात् लौकिकवर्णाद्यानुपूर्वीवत्। न च लौकिकानुपूर्व्या विलक्षणेयम्, वैलक्षण्याऽसिद्धेः। तथाहि— किमपौरुषेयत्वमस्या वैलक्षण्यम्, आहोस्विद् विचित्ररूपता ? न तावदाद्यः पक्षः, अपौरुषेयत्वस्य निरस्तत्वात्। नापि वैचित्र्यम् तस्याऽनित्यत्वेनाऽविरोधात् तत्सद्भावेऽपि नित्यत्वाऽप्रसाधकत्वात्। लौकिकवाक्येष्वपि वैचित्र्यस्योपलब्धेश्च।

न च वर्णानां नित्य-व्यापिनामानुपूर्वी सम्भवति, देश-कालकृतक्रमानुपपत्तेः। न चाभिव्यक्त्यानुपूर्वी

तेषां सम्भविनी, अभिव्यक्तेः प्राग् निरस्तत्वात्। (प्रथमखंडे पृ०१४८-पं०७) पूर्ववर्णसंवित्प्रभवसंस्कारसितः तत्मृतिसिहितो वाऽन्त्यो वर्णः पदम्' इत्यभ्युपगमोऽपि न युक्तिसंगतः, संस्कारस्मरणादेरनुपलभ्यमानस्य तदा सहकारित्वकल्पनायां प्रमाणाभावात्। न वार्थप्रतिपत्त्यन्यथानुपपित्तस्तत्कल्पनायां प्रमाणम्, तत्प्रतिपत्तेर-न्यथासिद्धत्वात्। न वानुपूर्वीसम्भवेऽपि परपक्षे वर्णा अर्थप्रतिपत्तिहेतुत्या सम्भवन्ति, तेषां तत्प्रतिपत्तिजनन- 10 स्वभावत्ये सर्वदा तत्प्रतिपत्तिप्रसक्तेः, तज्जननस्वभावस्य सर्वदा भावात्। अतज्जननस्वभावत्ये न कदाचि-दप्यर्थप्रतिपत्तिं जनयेयुः अनपगताऽतज्जननस्वभावत्वात्। न च सहकारिसिन्निधानेऽपि तेषामतज्जनन-वैदिक आनुपूर्वी भी नित्य नहीं है क्योंकि लौकिक वर्णानुपूर्वीसदृश ही है। प्रयोग देखिये — वैदिक वर्णानुपूर्वी अनित्य है क्योंकि 'वेदानुपूर्वी गत शब्द से वाच्य है जैसे लौकिकवर्णाद्यानुपूर्वी। वैदिकानुपूर्वी लौकिक वर्णानुपूर्वी से विलक्षण नहीं है क्योंकि वैलक्षण्य असिद्ध है। सुनिये — क्या अपौरुषेयत्व वैलक्षण्य है ? 15 या विचित्ररूपता ? प्रथम पक्ष अतथ्य है क्योंकि पहले खंड में अपौरुषेयत्व का निरसन हो गया है ()। वैचित्र्य (उत्पत्ति-नाशादिरूप अथवा वैविध्य) रूप वैलक्षण्य भी नहीं है क्योंकि उस को अनित्यत्व के साथ कोई विरोध नहीं है। अतः वैविध्यरूप वैचित्र्य होने पर भी वह नित्यत्व का साधक नहीं बन सकता। लौकिक वाक्यों में भी वैचित्र्य होता है, वहाँ नित्यत्व नहीं होता।

## [ नित्य एवं व्यापक वर्णों में आनुपूर्वी सम्भव नहीं ]

नित्य एवं व्यापक वर्णों का अनुक्रम सम्भव नहीं है क्योंकि न तो दैशिक क्रम बन सकता है न तो कालिक। कारण :- वर्ण सर्वदेश-सर्वकालवृत्ति हैं। अभिव्यक्ति की आनुपूर्वी भी सम्भव नहीं, क्योंकि अभिव्यक्ति का प्रथमखंड में (पृ०१२९-१४०) निरसन किया जा चुका है। ऐसा मानना — 'पूर्वपूर्व वर्णसंवेदनजन्य संस्कारव्याप्त अन्त्य वर्ण अथवा तत्संस्कारजन्यस्मृतिव्याप्त अन्त्य वर्ण 'पद' है' — यह भी युक्तियुक्त नहीं है। कारण :- अन्त्य वर्ण क्षण में संस्कार या स्मरण उपलब्धिगोचर नहीं है 25 अतः उस के सहकार की कल्पना में कोई प्रमाण नहीं है। उक्त कल्पना में 'अर्थबोध की अन्यथानुपपत्ति' को प्रमाण नहीं मान सकते क्योंकि यह अन्यथा (पूर्ववर्णज्ञानविशिष्ट अन्त्यवर्णज्ञान से) भी हो सकता है। तथा, आप के (मीमांसक के) पक्ष में किसी तरह आनुपूर्वी की व्यवस्था हो जाय फिर भी वर्णों में अर्थबोधहेतुता का सम्भव नहीं है। प्रश्न यह आयेगा कि वर्ण अर्थबोधजननस्वभाव है या नहीं ? यदि है तो सदा के लिये अर्थबोध चलता रहेगा। यदि नहीं है तो कभी भी उन से अर्थबोध नहीं का होगा क्योंकि अर्थबोधअजननस्वभाव मिटनेवाला नहीं है। सहकारिसांन्निध्य बल से भी वर्णों का अर्थबोधअजननस्वभाव मिटनेवाला नहीं है। सहकारिसांन्निध्य बल से भी वर्णों का अर्थबोधअजननस्वभाव मिटनेवाला नहीं। यदि मिट गया तो वर्णों में अनित्यत्वापत्तिदोष मीमांसकमत

## स्वभावता व्यपगच्छति अनित्यताप्रसिक्तदोषापत्तेः, 'नित्याश्च' परैस्तेऽभ्युपगता इत्यभ्युपगमविरोधश्च। [ वाच्य-वाचकसम्बन्धे नित्यत्विनराकरणम् ]

न च नित्यसम्बन्धवादिनस्तदपेक्षा वर्णा अर्धप्रत्यायकाः सम्भवन्ति, नित्यस्यानुपकारकत्वेनाऽपेक्ष-णीयत्वाऽयोगात्। न च नित्यः सम्बन्धः शब्दार्थयोः प्रमाणेनावसीयते, प्रत्यक्षेण तस्याऽननुभवात्। तदभावे नानुमानेनापि, तस्य तत्पूर्वकत्वाभ्युपगमात्। न च शब्दार्थयोः स्वाभाविकसम्बन्धमन्तरेण गो-शब्दश्रवणानन्तरं ककुदादिमदर्थप्रतिपत्तेर्न भवेत्। अस्ति च सा इति शब्दस्य वाचिका शक्तिरवगम्यते इति वाच्यम्, अनवगतसम्बन्धस्यापि ततस्तदर्थप्रतिपत्तिप्रसक्तेः। न च संकेताभिव्यक्तः स्वाभाविकः सम्बन्धोऽर्थप्रतिपत्तिं जनयतीति नायं दोषः; संकेतादेवार्थप्रतिपत्तेः स्वाभाविकसम्बन्धपरिकल्पनावैयर्थ्यप्रसक्तेः। तथाहि- संकेताद् व्युत्पाद्याः 'अनेन शब्देनेत्यंभूतमर्थं व्यवहारिणः प्रतिपादयन्ति' इत्यवगत्य व्यवहारकाले पुनस्तथाभूतशब्द-१० श्रवणात् संकेतस्मरणे तत्सदृशं तं चार्थं प्रतिपद्यन्ते न पुनः स्वाभाविकं सम्बन्धमवगत्य पुनस्तत्स्मरणे-ऽर्थमवगच्छन्ति। न च वाच्य-वाचकसंकेतकरणे स्वाभाविकसम्बन्धमन्तरेणानवस्थाप्रसक्तिः, बुद्धव्यवहारात् प्रभूतशब्दानां वाच्यवाचकस्वरूपावधारणात्। तथाहि—

में प्रसक्त होगा। उपरांत, मीमांसकमत में वर्णों को नित्य माना गया है अतः यदि अनित्यता मान ली जाय तो अपने सिद्धान्त से विरोध प्रसक्त होगा।

## [ मीमांसकमान्य नित्य शब्दार्थसम्बन्ध की समालोचना ]

ऐसा नहीं कि नित्यसम्बन्धवादी के मत में नित्यसम्बन्ध के सहयोग से ही वर्ण अर्थबोध करा सके। कारण :- नित्य पदार्थ उपकारक न बन सकने से उस की आशा-अपेक्षा-भरोसा किया नहीं जा सकता। शब्द और अर्थ का नित्य कोई सम्बन्ध प्रमाणसिद्ध नहीं है। प्रत्यक्ष प्रमाण से वैसा कोई सम्बन्ध दृष्टिगोचर नहीं होता। प्रत्यक्ष के बिना अनुमान से भी कोई सम्बन्ध ज्ञात नहीं हो सकता, क्योंकि 20 अनुमान तो प्रत्यक्षपूर्वक ही होता है। यदि कहा जाय – 'शब्द-अर्थ का स्वाभाविक सम्बन्ध न माने तो 'गौ' शब्द को सुनने के बाद खूंधादि उपांगवाले पिण्ड का बोध नहीं होगा। बोध तो वैसा होता है, इस से सिद्ध होता है शब्द में अर्थवाचक कोई शक्ति (यानि सम्बन्ध) है' – तो यह कथन निषेधार्ह है क्योंकि सम्बन्धज्ञानविहीन पुरुष को भी उस अज्ञात सम्बन्ध से अर्थबोध हो जाने की आपत्ति होगी। यदि कहें — 'स्वाभाविक सम्बन्ध भी जब संकेत के द्वारा अभिव्यक्त होगा तभी अर्थबोध करायेगा। अतः 25 सम्बन्धज्ञानविहीन पुरुष को अर्थबोध हो जाने की आपत्ति नहीं होगी।' — तो हम कहते हैं कि संकेत से ही अर्थबोध मान लो, फिजुल स्वाभाविकसम्बन्ध की कल्पना व्यर्थ है। सुनिये — (संकेत ग्रहण करानेवाले वृद्धज्ञाता को व्युत्पादक कहेंगे और संकेत ग्रहण करनेवाले को व्युत्पाद्य या जिज्ञासु या व्युत्पित्सु कहेंगे) व्युत्पित्सु लोग संकेतबल से 'इस शब्द से इस प्रकार के अर्थ को व्यवहारी जन बोधित करते हैं' इस प्रकार समझ लेने पर व्यवहार प्रयोजन काल में पुनः पुनः पूर्वसदृश अर्थ को जान लेते हैं। यहाँ ऐसा 30 नहीं है कि पहले स्वाभाविक सम्बन्ध का वेदन करे, फिर संकेत को याद करे, बाद में अर्थ का वेदन करे। ऐसा कहना – 'स्वाभाविक सम्बन्ध के बिना वाच्य-वाचक का संकेत हो जायेगा तो उस संकेत के लिये अन्य एक संकेत, उस के लिये अन्य ... अनवस्था प्रसक्त होगी' — निषेधाई है क्योंकि वृद्धज्ञानीयों एको व्युत्पन्नव्यवहारः तथाभूताय 'गामभ्याज शुक्लां देवदत्त ! दण्डेन' इति यदा व्यपदिशति, द्वितीयस्तु तद्व्यपदेशानन्तरं तथैव विदधाति तदा अव्युत्पन्नसंकेतः शिशुः तं तथाकुर्वाणमुपलभ्यैवमवधारयित - 'अनेन गोशब्दाद् गवार्थः प्रतिपन्नः अभ्याजादिशब्दादभ्याजिक्रियादिकः, अन्यथा कथमपरिनिमत्ताभावेऽपि गोपिण्डानयनादिकं वाक्यश्रवणानन्तरं विदध्यात्' एवमपोद्धारकल्पनयाऽव्युत्पन्नानां संकेतग्रहणसम्भवाद् नानवस्थादोषः। न च प्रथमसंकेतविधायिनः स्वाभाविकसम्बन्धव्यतिरेकेण वाच्य-वाचकयोः कृतो वाच्य- व वाच्य-वाचकस्यापतिरिति वक्तव्यम् — अनादित्वादस्य व्यवहारस्यापरापरसंकेतविधायिपूर्वकत्वेन निर्दोषत्वात्। न च वाच्य-वाचकसम्बन्धस्य पुरुषकृतत्वे शब्दवदर्थस्यापि वाचकत्वम्, अर्थवच्छब्दस्यापि वाच्यत्वं प्रसक्तमिति वक्तव्यम्, योग्यताऽनितिक्रमेण संकेतकरणात्।

न च स्वाभाविकसम्बन्धव्यतिरेकेण प्रतिनियतयोग्यताया अभावः; कृतकत्वेऽिप प्रतिनियतयोग्यतावतां भावानामुपलब्धेः । तथाहि— यत्र लोहत्वं छेदिकाशिक्तस्तित्रैव क्रियमाणा दृष्टा न जलादौ, यत्रैव तन्तुत्वमस्ति 10 की कृपा से बहुत सारे शब्दों का वाच्य-वाचकस्वभाव गृहीत हो सकता है। देखिये—

## [ वृद्धव्यवहार से वाच्य-वाचक अवधारण ]

एक व्युत्पन्न व्यवहारी दूसरे व्युत्पन्न पुरुष को आदेश करता है — 'हे देवदत्त ! श्वेत गौआ को दण्ड से हाजिर करो !' वह दूसरा व्युत्पन्न देवदत्त आदेश सुन कर उसी के अनुसार प्रवृत्ति करता है। अब वहाँ एक व्युत्पित्सु बाल खडा खडा सुनता है — देखता है और निश्चय करता है कि 15 'इस देवदत्त को गोशब्द प्रयोग से गौआ का भान हुआ और 'अभ्याज' आदि शब्द से अभ्याजि (हाजिर करना) आदि क्रियादि का भान किया। नहीं तो, कैसे अन्य (अंगुली निर्देशादि) किसी निमित्त के विरह में सिर्फ वाक्य सुन कर गो-पिण्ड के आनयनादि को वह कर देता ?!' इस ढंग से अपोद्धार यानी पृथक्करण की कल्पना से अव्युत्पन्न बालादि को संकेत-म्रहण शक्य है, पुनः पुनः संकेत बोधन की जरूरत नहीं — अतः कोई अनवस्थादि दोष नहीं है। मतलब, स्वाभाविक सम्बन्ध बिनजरूरी है। 20

ऐसा मत कहना कि — 'सब से पहले जो संकेतज्ञान करेगा/करायेगा, उस को स्वाभाविक सम्बन्ध के बिना वाच्य एवं वाचक में क्रमशः वाच्यता और वाचकता का भान कैसे होगा ?' — निषेध का मूल यह है कि इस जहाँ में कोई 'सब से पहला संकेतज्ञ' नहीं है। अनादिकालीन प्रवाह से यह व्यवहार चला आता है अतः नये नये संकेतविधायकों के जिरये यह व्यवहार नितान्त निर्दोष है। ऐसा कहना — 'वाच्य—वाचक सम्बन्ध स्वाभाविक न हो कर पुरुषकृत माना जाय तो शब्द की 25 तरह अर्थ में वाचकत्व और अर्थ की तरह शब्द में वाच्यत्व का प्रसंजन आयेगा।' — निषेधाई है क्योंकि संकेतकारक व्युत्पन्न पुरुष संकेत की योग्यता जान कर योग्यता का उल्लंघन न हो इस ढंग से ही संकेत करेगा।

#### [ प्रतिनियत योग्यता के लिये स्वाभाविक सम्बन्ध निरुपयोगी ]

योग्यता का यह मतलब नहीं कि स्वाभाविक सम्बन्ध के बिना उस का अभाव हो। प्रयत्नजन्य 30 यानी कृतक होने पर भी पदार्थों में प्रतिनियत योग्यता हो सकती है। कैसे यह देखिये— जिस में लोहत्व होता है छेदनशक्ति वहाँ दिखती है, वह लोह में होती है जलादि में नहीं होती। ऐसे ही

तत्रैव निष्पाद्यते पटोत्पादनशक्तिर्न तु वीरणादौ तत्र तन्तुत्वाभावात्। एवं च यत् यथोपलभ्यते तत् तथैवाभ्युपगन्तव्यम्, दृष्टाऽनुमितानां नियोगप्रतिषेधानुपपत्तेः। तेन यत्रैव वर्णत्वादिकं निमित्तं तत्रैव वाचिका शक्ति संकेतेनोत्पाद्यते यत्र तु तित्रयतं निमित्तं नास्ति तत्र न वाचिका शक्तिरिति न नित्यवाच्य-वाचकसम्बन्धपरिकल्पनया प्रयोजनम्। एकान्तिनित्यस्य तु ज्ञानजनकत्वे सर्वदा ज्ञानोत्पत्तिः। तदजननस्व-भावत्वे न कदाचिद्विज्ञानोत्पत्तिरिति प्राक् (३२४-९२) प्रतिपादितम्। समयबलेन तु शब्दाद् अर्थप्रतिपत्तौ यथासंकेतं विशिष्टसामग्रीतः कार्योत्पत्तौ न कश्चिद् दोषः।

## [ शाब्दं प्रमाणमनुमानभिन्नमिति प्रस्थापनम् ]

अत एवानुमानात् प्रमाणान्तरं शाब्दम्। अनुमानं हि पक्षधर्मत्वान्वयव्यतिरेकविल्लिङ्गबलादुदयमा-सादयित, शाब्दं तु संकेतसव्यपेक्षशब्दोपलम्भात् प्रत्यक्षाऽनुमानाऽगोचरेऽर्थे प्रवर्त्तते। स्वसाध्याऽव्यभिचारित्व-10 मप्यनुमानस्य त्रिरूपिलंगोद्भूतत्वेनैव निश्चीयते शाब्दस्य त्वाप्तोक्तत्विनश्चये सित शब्दस्योत्तरकालिमित। किञ्च, शब्दो यत्र यत्रार्थे प्रतिपादकत्वेन पुरुषेण प्रयुज्यते तं तमर्थं यथासंकेतं प्रतिपादयित, न त्वेवं धूमादिकं लिंगं पुरुषेच्छावशेन जलादिकं प्रतिपादयतीत्यनुमानात् प्रमाणान्तरं सिद्धः शब्दः।

जिस में तन्तुत्व होता है वस्त्रोत्पादनशिक्त भी वहाँ ही होती है, कटउत्पादक वीरणादि में नहीं। इस प्रकार प्रतिनियम ऐसा फिलत होता है कि जो जैसे जहाँ उपलब्धिगोचर होता हैं उस का अस्तित्व 15 वैसे — वहाँ ही, मान्य किया जाता है। जो तथ्य अनेक विद्वानों के द्वारा दृष्ट है या अनुमित है उस के ऊपर न कोई प्रश्न करना चाहिये न तो विरोध। फिलतार्थ यह है कि जिस में वर्णत्वादि निमित्त है वहाँ ही संकेत, शिक्त का उत्पादन करता है, जिस में वैसा नियत निमित्त नहीं है वहाँ वाचक शिक्त की उत्पित्त नहीं होती। अतः शिक्त के लिये नित्य वाच्य-वाचक सम्बन्ध की कल्पना जरूरी नहीं है। एकान्तिनत्य सम्बन्ध यदि ज्ञानजनक होगा तो सतत सदा ज्ञान उत्पन्न होता रहेगा। यदि उस में ज्ञानजननस्वभाव नहीं है तो कभी भी ज्ञानोत्पित्त उस से नहीं होगी। पहले यह कहा जा चुका है — (३२४-२९)। ऐसा मानना होगा कि संकेत के बल द्वारा शब्द से अर्थबोध होता है और संकेतानुसार विशिष्ट सामग्री से कार्य यानी शाब्दबोध होता है — यहाँ कोई दोष नहीं।

## [ शाब्द प्रमाण का अनुमान में अन्तर्भाव अशक्य ]

शब्द संकेत के द्वारा अर्थबोध कारक है, अनुमान में संकेत उपयोगी नहीं होता, इसी लिये शाब्दप्रमाण अनुमान से भिन्न है, अनुमान में उस का अन्तर्भाव शक्य नहीं। अनुमान तो पक्षधर्मता, अन्वय-व्यितरेकशालि लिंग बल से उदित होता है — शाब्द तो संकेत सापेक्ष शब्द की उपलब्धि के द्वारा ऐसे परोक्ष अर्थ में प्रवृत्त होता है जहाँ प्रत्यक्ष या अनुमान की पहुँच नहीं होती। यह भी दोनों में भेद है — अनुमान का स्वसाध्याऽव्यिभचारित्व, तीनरूप (पक्षधर्मतादि) वाले लिंग से उत्पत्ति के बल से निश्चित होता है — जब कि शाब्द में स्वबोध्यार्थाव्यिभचारित्व आप्तोक्तत्व का निश्चय होने पर शब्दश्रवण के बाद अर्थ को, संकेत के अनुसार शब्द प्रदर्शित करता है। अनुमानप्रक्रिया में ऐसा नहीं है कि धूमादि लिंग पुरुषइच्छा के अनुसार जलादि का बोधन करे। इस तरह भी शब्द अनुमान से भिन्न स्वतन्त्र

20

न च शब्दादर्थप्रतिपत्तौ शब्दस्य त्रैरूप्यमस्ति। यतो न तस्य पक्षधर्मता, यत्रार्थस्तत्र धर्मिणि शब्दस्याऽवृत्तेः, गोपिण्डाधारेण प्रदेशेन शब्दस्याश्रयाश्रयिभावस्य जन्य-जनकभावनिबन्धनस्याभावात्। अतः 'गोपिण्डवानयं देशः गोशब्दवत्त्वात्' इति नाभिधातुं शक्यम्। नापि गोपिण्डे गोशब्दो वर्त्तते, आधाराधेय-वृत्त्या जन्यजनकभावेन वा गोपिण्डाभावेऽपि गोशब्दस्य दर्शनात्। न च गम्य-गमकभावेन तत्रासौ वर्त्तते, पक्षधर्मत्वाभावे तस्यैवानुपपत्तेः । वाच्यवाचकभावेन वृत्तावनुमानात् प्रमाणान्तरत्वम् । तेन 'गोपिण्डो गोत्ववान् 5 गोशब्दवत्त्वात्' अयमपि प्रयोगोऽनुपपन्न एव। नापि गोत्वे गोपिण्डविशेषणे वर्त्तते तत्, सामान्येनाश्रयाश्रयि-भावस्य जन्यजनकभावस्य वाऽस्याभावात्। अतः 'गोत्वं गोपिण्डवत् गोशब्दवत्त्वातु' इत्यपि वक्तमशक्यम। विशेषे च साध्ये अनन्वयश्चात्र पक्षे दोषः। न च 'गोशब्दो गवार्थवान गोशब्दत्वात' इति प्रयोगो युक्तः

प्रमाण है यह सिद्ध होता है।

## [ त्रेरूप्य के अभाव में अनुमानरूपता अस्वीकार्य ]

अनुमान के लिये आवश्यक त्रैरूप्य (पक्षधर्मतादि) यहाँ शब्द से अर्थबोध के लिये शब्द में जरूरी नहीं होता। कारण :- यहाँ शब्द में कोई पक्षधर्मता नहीं है कि वह हेतु हो सके। कारण, अर्थ जहाँ वृत्ति है वहाँ शब्द की वृत्ति नहीं होती। गोपिण्डाधारभूत जो देश है उस के साथ शब्द का न तो आश्रयाश्रयिभाव है न तो उस का हेतुभूत जन्य-जनकभाव है, इस लिये ऐसा परार्थानुमान बोल नहीं सकते कि 'यह देश गोपिण्डाश्रय है क्योंकि गोशब्दवान् है।' तथा, गोशब्द की गोपिण्ड में भी वृत्ति 15 नहीं है, क्योंकि गोपिण्ड के साथ गोशब्द का न तो आधाराधेयभाव है न तो जन्य-जनक भाव है. क्योंकि गोपिण्ड के विरह में भी गोशब्द की उपलब्धि होती है। ऐसा भी नहीं है कि गोपिण्ड में गोशब्द गम्य-गमक भाव से रह जाय, क्योंकि जब पक्षधर्मता ही नहीं है तब गम्य-गमकभाव कैसे होगा ? यदि वाच्य-वाचकभाव सम्बन्ध से अर्थ में शब्द रहने का मानेंगे तो अनुमान से भिन्न शाब्दप्रमाण की अनायास सिद्धि हो गयी।

#### [ अनुमानरूपता की सिद्धि के व्यर्थ प्रयास ]

यही कारण है कि 'गोपिण्ड गोत्ववान् है क्योंकि गोशब्दवान् है' यह प्रयोग भी असंगत है, क्योंकि इस अनुमान के पहले ही वाच्य-वाचकभाव से गोशब्दवत्त्व मानने पर अनुमानभिन्न शाब्दप्रमाण मान लेना पडेगा। जैसे गोपिण्ड में गोशब्द नहीं रहता वैसे गोपिण्ड के विशेषणभूत गोत्व में भी नहीं रह सकता, क्योंकि गोत्व सामान्य के साथ गोशब्द का न तो आश्रय-आश्रयिभाव सम्बन्ध है, 25 न तो जन्य-जनक भाव है। अत एव 'गोत्व गोपिण्डवत है क्योंकि गोशब्दवत है' ऐसा प्रयोग भी बोलना उचित नहीं। यदि अनुमान प्रयोग के द्वारा गो-सामान्य नहीं किन्तु गोविशेषवत्त्व को साध्य करेंगे तो अनन्वय यानी व्याप्यत्वासिद्धि दोष जरूर होगा। तथा, अर्थ को पक्ष कर के शब्दवत्त्व को साध्य बना कर प्रयोग करने के बदले अब शब्द को पक्ष कर के अर्थ को साध्य किया जाय जैसे :-'गोशब्द गोअर्थवान् हैं क्योंकि गोशब्दात्मक है' तो यह भी असंगत है क्योंकि शाब्दबोध में ऐसी प्रतीति 30 किसी को नहीं होती। कोई बोल दे — 'गौआ जा रही है' तो यहाँ गमन क्रिया विशिष्ट गो अर्थ की प्रतीति को नहीं मानेंगे तो किसी भी लोग को ऐसा बोध (अनुमानरूप) हो नहीं सकता कि

Jain Educationa International

तथाप्रतीत्यभावात्। न हि 'गौर्गच्छिति' इत्युक्ते गमनक्रियाविशिष्टगवार्थप्रतीतिमन्तरेण गोपिण्डेन तद्वान् शब्दो लोकेनाऽवगम्यते। न च गोशब्दो गवार्थवाचकत्वेन गोशब्दत्वादनुमीयते किन्तु गवार्थप्रतिपत्त्यन्यथा-नुपपत्त्या गवार्थवाचकत्वं तस्य गम्यते।

प्रतिनियतपदार्थनिवेशिनां तु देवदत्तादिशब्दानां नान्वयः नापि पक्षधर्मता दृष्टान्ताभावात्। दृष्टान्त-दार्ष्टान्तिकभेदे चानुमानप्रवृत्तेः। न च शाब्दं स्वभाविलंगजमनुमानम् शब्दस्यार्थस्वभावत्वासिद्धेः आकार-भेदात् प्रतिनियतकरणग्राह्यत्वात् वाचकस्वभावत्वाच्च तस्य। नापि कार्यिलंगजम् अर्थाभावेऽपीच्छातः शब्दस्योत्पत्तेः। न च न बाह्यार्थविषयत्वेन शब्दस्यानुमानता सौगतैरभ्युपगम्यते अपि तु विवक्षाविषय-त्वेनेति वक्तव्यम्, यतो यथा न तदर्थो विवक्षा तथा शब्दप्रामाण्यप्रतिपादनेऽभिहितम् (३२०-५) न पुनरुच्यते।

## [ मीमांसकमतोक्तं वर्णानां वाचकत्वमसंगतम् ]

न च मीमांसकाभिप्रायेण वर्णानां वाचकत्वम् अभिव्यक्तानभिव्यक्तपक्षद्वयेऽपि दोषात्। अनिभव्यक्तानां ज्ञानजनकत्वे सर्वपुरुषान् प्रति सर्वे सर्वदा ज्ञानजनकाः स्युः केनिचत् प्रत्यासिति-विप्रकर्षाभावात्। अभिव्यक्तानां गोपिण्ड से अभिन्न अर्थवाला गो शब्द है। (मतलब शाब्दबोध में अर्थविशेष्यक ही बोध होता है शब्दविशेष्यक बोध नहीं होता।) वस्तुस्थिति यह है कि गोशब्दत्व हेतु से गो-अर्थवाचकत्वरूप से गोशब्द की प्रतीति कभी नहीं होती, किन्तु गोअर्थप्रतीतिरूप शाब्दबोध के बाद की अन्यथा अनुपपत्ति से गोशब्द में गोअर्थवाचकत्व का अवबोध होता है।

## [ शाब्दप्रमाण स्वभावलिंगक अनुमान नहीं ]

देवदत्तादि नाम तो ऐसे हैं जो एक-दो व्यक्ति के ही वाचक होते हैं (कोई बडा समुदाय नहीं जैसे गोशब्द पूरे गोसमुदाय का वाचक होता है) उन के लिये तो कोई अन्वयव्याप्ति बन नहीं सकती, व पक्षधर्मता हो सकती है और दृष्टान्त भी नहीं मिलेगा, अतः अनुमानप्रवृत्ति भी नहीं हो सकेगी क्योंकि दृष्टान्त और दार्ष्टान्तिक (पक्ष) एक न होने पर ही अनुमान प्रवृत्त हो सकता है। शाब्द बोध स्वभाविलंगक अनुमानरूप भी नहीं है, क्योंकि घटादि शब्द कोई घटादिअर्थ का स्वभाव नहीं है। शब्द और अर्थ के आकार एक नहीं होते, शब्द सिर्फ श्रोत्रेन्द्रियग्राह्य होता है जब कि अर्थ चक्षुरादि अन्य इन्द्रियों से ग्राह्य होता है। अर्थ वाचकस्वभाव नहीं है, शब्द वाचकस्वभाव है — जब इतना 25 बडा भेद है तो शब्द-अर्थ एक कैसे हो सकता है ? 'अनुमान जैसे बाह्यार्थ विषयक है वैसे शब्द भी बाह्यार्थविषयक है अतः अनुमानरूप क्यों नहीं ?' ऐसा हम बौद्ध नहीं कहते (क्योंकि उन के मत में शब्द बाह्यार्थजन्य न होने से बाह्यार्थविषयक नहीं होता) किन्तु हम कहते हैं कि शब्द विवक्षाविषयक होते हैं" — ऐसा कहना निषेधपात्र है क्योंकि शब्दग्रामाण्य के प्रकरण में (३२०-५) हम कह चुके हैं कि विवक्षा शब्द का अर्थ नहीं हो सकती — अतः यहाँ पुनरुक्ति नहीं करते।

#### [ मीमांसक मत में वर्णों में अप्रामाण्य की आपत्ति ]

मीमांसक दर्शन में वर्णों का वाचकत्व विकल्पों से संगत नहीं होता। अभिव्यक्त एवं अनिभव्यक्त — दोनों पक्षों में दोष लगे हैं। यदि अनिभव्यक्त वर्णों को ज्ञानजनक मानेंगे तो एक के लिये ही

ज्ञानजनकत्वे एक वर्णावरणापाये सर्वेषां समानदेशत्वेनाऽभिव्यक्तत्वात् युगपत् सर्वश्रुतिप्रसिक्तिरित्युक्तं प्राक् (प्रथम खण्डे पृ०१५२, अस्मिन् खण्डे-३२०-५)। इन्द्रियसंस्कारपक्षेऽपि पूर्वप्रतिपादितमेव (प्र० खण्डे १५६-४) दूषणमनुसर्त्तव्यम्। किञ्च, यद्यनवगतसम्बन्धा वर्णा अर्थप्रत्यायकास्तदा नालिकेरद्वीपवासिनोऽप्युपलभ्यमाना अर्थावगतिं विदध्युः। अथावगतसम्बन्धाः, तथा सित पदस्य स्मारकत्वमेव स्याद् न वाचकत्वम्। तथा चानिधगतार्थिधगमहेतुत्वाभावात् न प्रमाणता भवेत्। तदुक्तम् [श्लो०वा०शब्द०श्लो०११७] —

पदं त्वभ्यधिकाभावात् स्मारकान्न विशिष्यते। अथाधिक्यं भवेत् किञ्चित् स पदस्य न गोचरः।। तन्न मीमांसकमतेनापि वर्णानां शब्दत्वम।

कथं तर्हि वर्णाः शब्दरूपतां प्रतिपद्यन्ते ? उक्तम् (प्र० खण्डे ६२४-१) अत्र परिमितसंख्यानां पुद्गलद्रव्योपादानाऽपरित्यागेनैव परिणतानामश्रावणस्वभावपरित्यागाऽवाप्तश्रवणस्वभावानां विशिष्टानुक्रम- युक्तानां वर्णानां वाचकत्वात् शब्दत्वम् अन्यथोक्तदोषानितवृत्तेः। वैशेषिकपरिकल्पितपदादिप्रक्रिया त्वनुभव- 10 विद्यान्यका। न च निरन्वयविनाशिनां विज्ञानहेतुता सम्भवतीत्यसकृत् प्रतिपादितम्। षट्क्षणाव-

्रमहीं सभी पुरुषों के लिये सर्व वर्ण सदा के लिये अनिभव्यक्त होने के कारण ज्ञानजनक बन जायेंगे, क्योंिक अनिभव्यक्त वर्ण न किसी पुरुष से नजदीक हैं न तो दूर हैं। यदि अभिव्यक्त वर्णों को ज्ञानजनक मानेंगे तो एक वर्ण के आवरण दूर होने पर सभी के लिये दूर हो जाने से (एक व्यक्ति के लिये पर्दा हटाने पर सभी व्यक्ति को जैसे पुरोवर्त्ती दृश्य दिखाई देता है वैसे) समानदेशवर्त्ती होने से सभी 15 पुरुषों के लिये वर्ण अभिव्यक्त हो जायेंगे, फलतः एक साथ उन सभी को सर्व वर्णश्रवण प्रसक्त होगा। पहले यह कह दिया गया है। वर्ण द्वारा जैसे स्फोट संस्कार की वार्त्ता असंगत ठहरायी है वैसे इन्द्रिय के संस्कार की वार्त्ता के लिये भी पूर्वोक्त दूषण (प्र० खण्डे १५६-१८) यहाँ समझ लेना।

और भी विकल्प हैं — यदि सम्बन्ध के अज्ञात रहते हुए भी वर्ण अर्थबोधकारक माने जायेंगे तो नालिकेरद्वीपवासी लोगों को भी (जिन्हें शब्द-अर्थ का सम्बन्ध अज्ञात हैं उन्हें) वर्णों का उपलम्भ 20 होने पर अर्थबोध प्रसक्त होगा। यदि ज्ञातसम्बन्धवाले वर्णों से अर्थबोध मानेंगे तो मतलब यही निकला कि पद सिर्फ अर्थस्मृति के ही जनक हैं, वाचक नहीं हैं। इस स्थिति में पूर्वानुभूत अर्थ के ही स्मृतिबोध कारक ये वर्ण अन्धिगत अर्थ बोध हेतु न होने से प्रमाण ही नहीं हो पायेंगे। कहा है श्लोकवार्त्तिक में (शब्दप० श्लो० १०७) —

'अधिकबोधकारकता के विरह में पद तो स्मारक से भिन्न नहीं हुए। यदि कुछ अधिक बोधकारक 25 बनते हैं तो वह पद का गोचर नहीं रह पायेगा।" सारांश, मीमांसकमताभिप्रेत वर्णों में बोधकता न होने से शब्दता भी हो नहीं सकती।

## [ जैनदर्शनानुसार वर्णों की शब्दरूपता संगत ]

प्रश्न :- फिर वर्णसमूह शब्दरूपता कैसे हाँसिल करते हैं। (शाब्द बोध के जनक वर्ण नहीं है शब्द है, तो क्षणिक वर्णों से एक शब्द बनेगा कैसे — यह प्रश्न का हार्द है।

उत्तर :- पहले कह आये हैं (प्र॰ खण्डे ६२४-२६) — शब्द पुद्गलद्रव्य (= भूतात्मक) रूप हैं। वर्णों से शब्द इस प्रकार बनता है — पुद्गलद्रव्यरूप उपादान को न छोडते हुए, परिमितसंख्यावाले वर्ण पूर्वकाल में अश्रावणस्वभाववाले होते हैं किन्तु ओष्ठादिव्यापार से श्रावणस्वभाव में परिणत होते हैं, उन में विशिष्ट

25

स्थायित्वलक्षणमप्यनित्यत्वं तत्परिकल्पितं निरन्वयविनाशपक्षे अर्थिक्रयानिर्वर्त्तनानुपयोगि तेषाम्। न च षटक्षणावस्थानमपि सम्भवति, प्रथमक्षणसत्ताया द्वितीयक्षणसत्तानुप्रवेशे तत्क्षणसत्ताया अप्युत्तरक्षणसत्ता-नुप्रवेशपरिकल्पनायां क्षणिकत्वमेव, अननुप्रवेशेऽपि परस्परविविक्तत्वात् क्षणस्थितीनां तदेव क्षणिकत्विमिति कृतः षट्क्षणावस्थानमेकस्य ? अक्षणिकत्वे चार्थक्रियाविरोधः प्रतिपादित एवेति न पदादिपरिकल्पना वैशेषिकपक्षे युक्तियुक्तेति स्थितम्।

ननु भवत्पक्षेऽपि क्रमस्य वर्णेभ्यो व्यतिरेके न वर्णविशेषणत्वम् अव्यतिरेके वर्णा एव केवलाः। ते च न व्यस्त-समस्ता अर्थप्रतिपादका इति पूर्वमेव प्रतिपादितमिति न शब्दः कश्चिदर्थप्रत्यायकः। असदेतत्— वर्णव्यतिरिक्ताऽव्यतिरिक्तस्य क्रमस्य प्रतिपत्तेः। तथाहि— न वर्णेभ्योऽर्थान्तरमेव क्रमः, वर्णानुविद्धतया तस्य प्रतीतेः। नापि वर्णा एव क्रमः तद्विशिष्टतया तेषां, न च तद्विशेषणत्वेन प्रतीयमानस्य क्रमस्याऽपह्नवो <sup>10</sup> युक्तिसंगतः, वर्णेष्वपि तत्प्रसक्तेः। न च भ्रान्तिरूपा प्रतिपत्तिरियम्, वर्णानां तद्विशिष्टतयाऽबाधिताध्यक्ष-

अनुक्रम बना रहता है, इस प्रकार क्रमबद्ध वर्णसमुदाय ही वाचक होने से 'शब्द' कहा जाता है। इस प्रकार शब्द को न मान कर अन्य किसी प्रकार से उस को मानेंगे तो स्फोटवादादि में जो दूषण आते हैं उन का परिहार अशक्य होगा। वैशेषिकों की दर्शायी हुई पटादि प्रक्रिया अनुभवबाधित होने से गलत है। निरन्वयविनाशी वर्णों से विज्ञान जन्म शक्य नहीं है – यह कई बार कहा जा चुका है।

वैशेषिकों के मत में वर्णों को निरन्वय विनाशी माने गये हैं अतः उन्होंने जो छः-क्षणजीवित्वस्वरूप अनित्यत्व का निरूपण किया है वह भी अर्थक्रिया सम्पादन में निरुपयोगी है। वैशेषिकमत का यह षट्क्षणजीवित्वमत भी चिरंजीवी नहीं है, क्योंकि यहाँ दो विकल्प हैं – पूर्वक्षणसत्ता का उत्तरक्षणसत्ता में अनुप्रवेश यानी अन्वय है या नहीं ? यदि प्रथमक्षणसत्ता का द्वितीयक्षणसत्ता में अन्वय है, तो उत्तरोत्तर पंचमक्षणसत्ता का षष्ठक्षणसत्ता में अनुप्रवेश मानना ही पडेगा, फलतः सभी क्षणों का अन्तिम 20 क्षण में अनुप्रवेश हो जाने से आखिर तो क्षणमात्रजीवित्व ही प्रसक्त हुआ। यदि अनुप्रवेश नहीं है, तो परस्पर सर्वथा एक-दूसरे से पृथक् होने के कारण, सभी वर्ण एकक्षणजीवी ही बन गये, फिर एक एक का षट्क्षणजीवित्व बचेगा कैसे ? यदि वर्णों को अक्षणिक मानेंगे तो उन में अर्थक्रियाकारित्व से विरोध होता है यह पहले कहा जा चुका है, अतः वर्णों से पद... इत्यादि कल्पना वैशेषिक दर्शन की यक्तिसंगत नहीं - यही निष्कर्ष आया।

#### [ क्रम और वर्णों के भेदाभेद से सर्वसंगति ]

'अरे ! आपने भी विशिष्टानुक्रम का उच्चार किया। पहले तो आपने ही (३१३-२४) में भेद-अभेद विकल्प कर के कहा है – क्रम वर्णों से भिन्न होगा तो वर्णों का विशेषण (सम्बन्धानुपपत्ति के कारण) घटेगा नहीं, यदि अभिन्न होगा तो केवल वर्ण ही बचे। वर्ण तो पृथक् पृथक् या समुदित — एक भी प्रकार से अर्थप्रतिपादक नहीं हो सकते। (३९३-२२) ऐसा आपने ही पहले निरूपण किया 30 है।" — ऐसा विरोधापादन निरर्थक है, क्योंकि हमारा तीसरा पक्ष है, वर्णों से भिन्नाभिन्न क्रम स्वीकृत है, सुप्रतीत है। देखिये – क्रम वर्णों से एकान्त पृथक् नहीं है, क्योंकि वर्णों से ओतप्रोत क्रम सर्व जनों को प्रतीतिसिद्ध है। वर्णों से क्रम सर्वथा अभिन्न भी नहीं है, क्योंकि विशेषण के रूप में क्रम गोचरतया प्रसाधितत्वात् अर्थप्रतिपत्तिकारणतोऽनुमितत्वाच्च। न चाभावः कस्यचिद् भावाध्यवसायितया विशेषणम्, नाप्यर्थप्रतिपत्तिहेतुः। न च क्रमोप्यहेतुः तथात्मकवर्णभ्योऽर्थप्रतीतेः। ततो भिन्नाभिन्नानुपूर्वीविशिष्टा वर्णा विशिष्टपरिणतिमन्तः शब्दः। स च पद-वाक्यादिरूपतया व्यवस्थितः, तेन विशिष्टानुक्रमवन्ति तथाभूतपरिणतिमापन्नानि पदान्येव वाक्यमभ्युपगन्तव्यम्। तद्व्यतिरिक्तस्य तस्य पदवदनुपपद्यमानत्वात्।

यच्च 'कथं शब्दो वस्त्वन्तरत्वात् पुरुषादेर्वस्तुनो धर्मो येनासौ तस्य व्यञ्जनपर्यायो भवेत्' इत्युक्तम् <sup>5</sup> (३१२-९) तत्र नामनयाभिप्रायात् नामनामवतोरभेदात् 'पुरुष' शब्द एव पुरुषार्थस्य व्यञ्जनपर्यायः । यद्वा 'पुरुष' इति शब्दो वाचको यस्यार्थगततद्वाच्यधर्मस्यासौ पुरुषशब्दः स चाभिधेयपरिणामरूपो व्यञ्जनपर्यायः कथं नार्थधर्मः ? स च व्यञ्जनपर्यायः पुरुषोत्पत्तेरारभ्य आ पुरुषिवनाशाद् भवित इति जन्मादिर्मरणसमयपर्यन्त उक्तः । तस्य तु बालादयः पर्याययोगा बहुविकल्पाः तस्य पुरुषाभिधेयपरिणामवतो बालकृमारादयस्तत्रोपलभ्यमाना अर्थपर्याया भवन्त्यनन्तरूपाः । एवं च पुरुषो व्यञ्जनपर्यायोणैको बालादिभिस्त्वर्थ- <sup>10</sup> और तिद्विशिष्टरूप से वर्णों की कथंचिद् भेदरूप से प्रतीति होती है । वर्णों के विशेषणरूप से अनुभूयमान कम का अपलाप करना युक्तियुक्त नहीं है, अन्यथा तो अनुभूयमान वर्णों का भी अपलाप करना होगा । यह प्रतीति भ्रान्तिरूप नहीं है क्योंकि क्रमविशिष्टरूप से वर्णों की अनिर्वाधप्रत्यक्षरूप से प्रतीति समर्थित है, तथा क्रम से भिन्नाभिन्न वर्णों रूप कारण की अनुमिति भी होती है ।

पहले जो पूर्ववर्णध्वंसिविशिष्ट अन्त्य वर्ण का कथन किया था (३१६-२६) वहाँ कहना पडेगा 15 कि ध्वंसात्मक अभाव, भावात्मकतासंवेदक बोध में विशेषणरूप से प्रतीत नहीं हो सकता। न तो वह भावसंवेदन का हेतु हो सकता है। 'उसी तरह क्रम भी कारण न बन सके' ऐसा मत बोलना, क्रमविशिष्ट (क्रमात्मक) वर्णों से अर्थबोध सुविदित है। सारांश, भिन्नाभिन्न आनुपूर्वी से विशिष्ट वर्ण ही विशेषरूप से परिणत हो कर 'शब्द' बन जाते हैं, जो कभी पदरूप या कभी वाक्यरूप से संविदित होता है। इस प्रकार, विशिष्ट अनुक्रम गर्भित विशिष्टपरिणामापन्न पदसमूह ही वाक्य मानना होगा। 20 इस से भिन्न किसी भी प्रकार का 'पद' भी संगत नहीं है और उसी तरह 'वाक्य' भी संगत नहीं।

यह जो पहले प्रश्न किया था (३१३-११) पुरुष और उस का वाचक शब्द भिन्न भिन्न है तब शब्द पुरुषादिआत्मक वस्तु का धर्म कैसे होगा जिस से कि शब्द पुरुषात्मक अर्थ का 'व्यञ्जनपर्याय' कहा जा सके ? उस का उत्तर यह है कि नामनय (= शब्दनय) का अभिप्राय ऐसा है कि नाम 25 और नामवंत का अभेद होता है। अतः 'पुरुष' शब्द ही स्वयं पुरुषरूप अर्थ का व्यञ्जनपर्याय है। अथवा मूल गाथा में 'पुरुषशब्द' समास का विग्रह ऐसा करो — 'पुरुष' यह 'शब्द' है वाचक जिस का (यानी पुरुषात्मक अर्थनिष्ठ जो पुरुषशब्द वाच्य पुरुषत्व धर्म का) वह धर्म है पुरुषशब्द। वह पुरुषत्व अभिधेय वस्तु का परिणामरूप जो धर्म है वह व्यञ्जनपर्याय भी एक प्रकार से अर्थधर्म क्यों नहीं है ? ऐसा व्यञ्जनपर्याय पुरुषोत्पत्ति से ले कर पुरुषमृत्युपर्यन्त रहता है, अतः ३२ वीं मूल 30 गाथा में 'जन्मादिर्मरणसमयपर्यन्त' ऐसा पूर्वार्ध में कहा है। उत्तरार्ध में कहा है 'उस के बालादि पर्याय योग बहुविकल्प हैं — उस का मतलब यह है कि पुरुष अभिधेयपरिणामयुक्त उस के (पुरुष के) बाल-

10

पर्यायैरनेकः।।३२।।

यथा पुरुषस्तथा सर्वं वस्त्वेकमनेकं वा, सर्वस्य तथैवोपलब्धेः अन्यथाभ्युपगमे एकान्तरूपमपि तन्न भवेदिति दर्शयन्नाह-

# (मूलम्-) अत्थित्ति णिव्वियप्पं पुरिसं जो भणइ पुरिसकालम्मि। स बालाइवियप्पं न लहइ तुल्लं व पावेज्जा।।३३।। इति

'अस्ति' इति = एवं निर्विकल्पं = निष्कान्ताशेषभेदस्वरूपं पुरुषम् एकरूपं पुरुषद्रव्यम् यो ब्रवीति पुरुषकाले = पुरुषोत्पत्तिक्षण एव असौ बालादिभेदं न लभते बालादिभेदरूपतया नासौ स्वयमेव व्यवस्थितिं प्राप्नुयात्। नापि तद्रूपतयाऽपरमसौ पश्येत्। एवं चाभेदरूपमेव तत् पुरुषवस्तु प्रसज्येत। तुल्यं वा प्राप्नुयात् — तदप्यभेदरूपं बालादितुल्यतामेवाऽभावरूपतया प्राप्नुयात् भेदाऽप्रतीतावभेदस्याऽप्यप्रतीतेरभाव इति भावाः।

यद्वा 'अस्ति' इति = एवं निर्विकल्पम्— निश्चितो विकल्पो भेदो यस्मिन् पुरुषद्रव्ये तद् निर्विकल्पं भेदरूपं पुरुषं तत्स्वरूपलाभकाले भणित असौ बालादिविकल्पं न लभेत तुल्यम् इति द्रव्यतुल्यतामेवासौ कुमारादि पुरुष में दृश्यमान अर्थपर्याय अनन्तसंख्यक होते हैं। इस से यह फलित हुआ कि पुरुष व्यञ्जनपर्याय से एक है और बालादि अर्थपर्यायों से अनेक भी है।।३२।।

## [ पुरुष की एकानेकरूपता न मानने पर अनिष्टापत्ति ]

15 पूर्व गाथा में यह कहा कि पुरुष जैसे एकानेक रूप होता है, तथैव सर्व वस्तु भी एकानेकरूप होती है क्योंकि सर्व वस्तु का एकानेकरूप से ही उपलम्भ होता है। उपलम्भ की उपेक्षा कर के एकान्त एकरूप या एकान्त अनेकरूप माना जाय तो उस की एकान्तरूपता घट ही नहीं सकेगी — यह ३३ वीं गाथा में दर्शाते हैं —

गाथार्थ :- पुरुषकाल में पुरुष के लिये 'अस्ति' ऐसा भेदमुक्त वचनप्रयोग करता है वह बालादि 20 भेद का परिचय नहीं पाता, अथवा समानता ही मिलेगी।।३३।।

व्याख्यार्थ :- दो प्रकार से गाथा की व्याख्या की गयी है। (१) पुरुषकाल में यानी पुरुषजन्म से ले कर मृत्यु तक जो उस के लिये पुरुष...पुरुष ऐसा एकविध पुरुषद्रव्य का 'अस्ति' = है ऐसा प्रयोग करता है उस के मत में बालादिविविधपर्यायों का निश्चितरूप से परिचयलाभ नहीं हो पायेगा। एकान्तभेदरूपता माननेवाले को बालादि कुछ नहीं दिखायी देगा। अन्ततः वह पुरुष वस्तु एकान्त अभेदरूप 25 ही प्रसक्त होगी। अथवा, एकान्तवाद में वह अभेदरूप भी सुस्थित नहीं हो पायेगा, बालादि-तुल्यता प्रसक्त होगी। मतलब, एकान्तवादी जैसे बालादि का निषेध ध्वनित करता है वैसे अभेदरूप का भी निषेध फिनत होगा क्योंकि भेद उपलब्ध नहीं होगा तो अभेदप्रतीति का भी अभाव होने से अभेद का अभाव आ पड़ेगा। जैसे उन्नति-अवनित, एक की प्रतीति के बिना दूसरी प्रतीति नहीं होती। (२) अथवा, निर्विकल्प समास का विग्रह इस तरह करना — निश्चित (सिद्ध) है विकल्प यानी भेद जिस ऐसा ही निर्देश करता है (यानी 'पुरुष' ऐसा विशिष्ट निर्देश ही करता है) उस को पुरुषभिन्न बालादिविकल्प

प्राप्नुयात्। अत्रापि पूर्ववत् तदग्रहे तदग्रहाद् भेदरूपताया अप्यभाव इति भावः। न चैवमेवास्त्विति वक्तव्यम् सर्वव्यवहारोच्छेदप्रसक्तेरिति भेदाभेदरूपमेव वस्त्वस्तु।।३३।।

अस्यैवोपसंहारार्थमाह-

# (मूलम्-) वंजणपज्जायस्स उ पुरिसो 'पुरिसो'ित णिच्चमवियप्पो। बालाइवियप्पं पुण पासइ से अत्थपज्जाओ।।३४।।

शब्दपर्यायेणाऽविकल्पः पुरुषो बालादिना त्वर्थपर्यायेण सविकल्पः सिद्धः इति गाथातात्पर्यार्थः। 'व्यञ्जयित व्यनिक वाऽर्थान् इति व्यञ्जनम् = शब्दः, न पुनः शब्दनयः, तस्य ऋजुसूत्रार्थनयविषयत्वात्।' इति केचित् — तस्य पर्यायः आ जन्मनो मरणान्तं यावदिभन्नस्वरूपपुरुषद्वव्यप्रतिपादकत्वम् तद्वशेन तत्प्रतिपाद्यं वस्तुस्वरूपमत्र ग्राह्ममुपचारात्। एवं च द्वितयमप्येतत् पुरुषः 'पुरुषः' इति अभेदरूपतया न भिद्यते — व्यञ्जनपर्यायमतेन पुरुषवस्तु सदा अविकल्पम् भेदं न प्रतिपद्यत इति यावत्। बालादिविकल्पं 10 = बालादिभेदं पुनस्तस्यैव पश्यति अर्थपर्यायः ऋजुसूत्राद्यर्थनयः। अत्रापि विषयिणा विषयः ऋजुसूत्राद्यर्थ-

का लाभ मिलेगा नहीं, सिर्फ उस पुरुष में द्रव्याभिन्नता ही प्राप्त होगी। यहाँ भी प्रथम व्याख्या की तरह एक का (अभेद का) ग्रहण न होने पर दूसरा (यानी भेद) भी गृहीत होता नहीं, अतः भेदरूपता का अभाव प्रसक्त होगा। ऐसा भले हो — यह बोलना मत, क्योंकि भेद या अभेद का उच्छेद होने पर सभी व्यवहारों का उच्छेद प्राप्त होगा। निष्कर्ष, सकल वस्तु भेदाभेदोभयरूप 15 होती है।।३३।।

इस के उपसंहार में गाथा ३४ में ग्रन्थकार कहते हैं -

गाथार्थ :- व्यञ्जनपर्याय से तो पुरुष हरहमेश अविकल्पतया 'पुरुष' है। उस के बालादि विकल्प को तो अर्थपर्याय देखता है।।३४।।

व्याख्यार्थ :- गाथा का तात्पर्यार्थ यह है कि शब्दपर्याय की नजरों में पुरुष अविकल्प (अभेदरूप) 20 है जब कि अर्थपर्याय की नजरों में पुरुष बालादि प्रकार से सविकल्प (सभेद) सिद्ध है।

'व्यञ्जन' की व्युत्पत्ति :- अर्थों को व्यक्त करे यह है व्यञ्जन, यानी शब्द, शब्दनय नहीं। शब्द तो ऋजुसूत्ररूप अर्थनय का विषय है ऐसा कुछ विद्वानों का अभिप्राय है। इस लिये व्यञ्जन का अर्थ शब्दनय नहीं है। 'पर्याय' पद का अर्थ :- जन्म से ले कर मरणपर्यन्त अभिन्न (= एकात्मक) पुरुषद्रव्य का प्रतिपादन करनेवाला — ऐसा पर्याय व्यञ्जन का पर्याय है। यहाँ व्यञ्जन का अर्थ यद्यपि शब्द 25 ही है किन्तु उपचार से यहाँ प्रस्तुत में शब्द के द्वारा दर्शित वस्तुस्वरूप (अभेद पुरुष) का उल्लेख समझना होगा। शब्द और उस का अर्थ इन दोनों ही अर्थों को लक्ष में ले कर ग्रन्थकार गाथा में कहते हैं पुरुष (अर्थ) एवं 'पुरुष' इस प्रकार शब्द अभेदात्मक होने से व्यञ्जनपर्याय के मत में भेद नहीं रखते, अतः पुरुषात्मक वस्तु णिच्चमवियप्पो = सदा अविकल्प यानी भेदमुक्त रहता है।

अर्थपर्याय यानी जो ऋजुसूत्रादि अर्थनय हैं उन की नजरों में उसी पुरुष के बालादिविकल्प यानी 30 बालादि भेद दृष्टिगोचर होते हैं। यहाँ व्याख्या में 'अर्थपर्याय' पद का 'ऋजुसूत्रादिअर्थनय' ऐसा अर्थ

नयविषयः अभिन्ने पुरुषरूपे भेदस्वरूपो निर्दिष्टः उपचारात्। एवं चाभिन्नं पुरुषवस्तु भेदं प्रतिपद्यते इति यावत्।।३४।।

एवं निर्विकल्प-सविकल्पस्वरूपे प्रतिपाद्ये पुरुषादिवस्तुनि तद्विपर्ययेण तद् वस्तु प्रतिपादयन् वस्तुस्वरूपानवबोधं स्वात्मनि ख्यापयतीति दर्शनार्थमाह—

# (मूलम्-) सवियप्प-णिव्वियप्पं इय पुरिसं जो भणेज्ज अवियप्पं। सवियप्पमेव वा णिच्छएण ण स निच्छिओ समए।।३५।।

सविकल्प-निर्विकल्पं स्यात्कारपदलाञ्छितं पुरुषद्रव्यं यः प्रतिपादकः तद् वस्तु ब्रूयात् अविकल्पमेव सविकल्पमेव वा निश्चयेन इत्यवधारणेन स यथावस्थितवस्तुप्रतिपादने प्रस्तुतेऽन्यथाभूतं वस्तुतत्त्वं प्रतिपादयन् न निश्चित इति निश्चयो = निश्चितम् तदस्यास्तीति निश्चितः— अर्शआदित्वात् अच्, समये परमार्थेन

10 पूर्ववत् विषयी के साथ विषय यानी ऋजुसूत्रादिअर्थनय का विषय कहा गया, यहाँ अभिन्न पुरुषात्मक वस्तु का भेदप्रदर्शन हुआ है वह भी उपचार से समझना। तात्पर्य, अर्थनय की नजरों में अभिन्न एक पुरुषवस्तु भेदग्रस्त माना गया है।।३४।।

## [ सविकल्प-निर्विकल्प उभयरूप से वस्तुप्रतिपादन सत्य ]

अवतरिणका :- पुरुषादि वस्तु का सिवकल्प (= भेद) अविकल्प (= अभेद) उभयप्रकार से प्रतिपादन 15 किया जाय तो वह सत्य है किन्तु उस से विपरीत एकान्ततः किसी एक प्रकार से जो वक्ता निरूपण करेगा वह सिर्फ अपने, वस्तुस्वरूप के अज्ञान को खुल्ला करेगा — इस तथ्य को दिखाने के लिये कहते हैं —

गाथार्थ :- सविकल्प-निर्विकल्प पुरुष को जो निश्चयतः अविकल्प या सविकल्प ही कहता है वह सिद्धान्त में निश्चयविकल है।।३५।।

20 व्याख्यार्थ :- 'स्यात्' (= कथंचित्) इस पद का उच्चार 'स्यात्कार' है। ऐसे स्यात्कार पद से अलंकृत (= अलंकरणार्ह) सिवकल्प-अविकल्प उभयरूप जो पुरुषद्रव्य है उस के निरूपण में जो वक्ता भारपूर्वक निश्चयतः एकान्ततः अविकल्प या सिवकल्प ही दिखायेगा वह निश्चितात्मा नहीं है। यहाँ यथार्थवस्तुनिरूपण का प्रस्ताव चल रहा है तब तत्त्व से विपरीत एकान्ततः वस्तुतत्त्व का प्रतिपादन करनेवाला सुनिश्चित कैसे हो सकता है ? सिद्धान्त के बारे में वह परमार्थतः वस्तुसार का ज्ञाता नहीं है। यहाँ 'निश्चित' पद मूल गाथा में है, निश्चय अर्थवाले उस 'निश्चित' पद को तद्धान् (निश्चयवान्) अर्थ में फलित करने के लिये पाणिनिव्याकरणानुसार अर्शआदि पदों से 'अच्' प्रत्यय स्वामित्व अर्थ में होता है उस का आधार प्रदर्शित किया गया है — निश्चित (= निश्चय) है जिस के पास वह है निश्चित। यहाँ 'अच्' प्रत्यय करने पर पद का रूप नहीं बदलता किन्तु 'निश्चयवान्' ऐसा अर्थ निकल आता है।

30 कैसे यह सुनो :- वस्तुतत्त्व का सही निरूपक वही है जो प्रमाणतः निश्चित एवं प्रमाण के

<sup>▼. &#</sup>x27;अर्शआदिभ्यो अच् (५-२-१२७)' पाणिनि० ।

वस्तुसत्त्वस्य परिच्छेत्तेति यावत्। तथाहि— प्रमाणपरिच्छिन्नं तथैवाऽविसंवादि वस्तु प्रतिपादयन् वस्तुनः प्रतिपादक इत्युच्यते। न च तथाभूतं वस्तु केनचित् प्रतिपन्नं प्राप्यते वा येन तथाभूतं तद्वचः तत्र प्रमाणं भवेत् तथाभूतवचनाभिधाता वा तज्ज्ञानं वा प्रमाणतया लोके व्यपदेशमासादयेत्।।३५।।

## [ गाथापञ्चकेन सप्तभंगीस्वरूपनिरूपणार्थमारम्भः ]

▼परस्पराक्रान्तभेदाभेदात्मकस्य वस्तुनः कथञ्चित् सदसत्त्वमभिधाय तथा तदिभधायकस्य वचसः <sup>5</sup> पुरुषस्यापि तदिभधानद्वारेण सम्यग्मिथ्यावादित्वं प्रतिपाद्य, अधुना भावाभावविषयं तत्रैवैकान्तानेकान्तात्म-कमंशं प्रतिपादयतो विवक्षया सुनय-दुर्नय-प्रमाणरूपतां तत्प्रतिपादकं वचो यथानुभवित तथा प्रपञ्चतः प्रतिपादियतुमाह-

यद्वा, यथैव तद् वस्तु व्यवस्थितं तथैव— बौद्ध-कणभुजामिव अभिन्न-भिन्न-परस्परिनरपेक्षोभयवस्तु-स्वरूपाभिधायिनामर्हन्मतानुसारिणामपि 'स्यादस्ति' इत्यादिसप्तविकल्परूपतामनापन्नवचनं वक्तृणां 10 स्यात्कारपदाऽलाञ्छितवस्तुधर्मं प्रतिपादयतामनिपुणता भवेदिति प्रपञ्चतः सप्तविकल्पोत्थाननिमित्तमुपदर्शयितुं गाथासमूहमाह-

साथ अविसंवादी वस्तु का प्रतिपादन करता हो। एकान्तगर्भित किसी एक ही प्रकारवाली वस्तु कदापि किसी ने भी न तो कभी नजर में लिया है न तो ले रहा है, जिस से कि उस का एकान्तवस्तुप्रतिपादक वचन प्रमाण गिना जा सके; अथवा एकान्तवादिनरूपक वक्ता अथवा उस का ज्ञान 'प्रमाण' की मुहर 15 प्राप्त कर सके।।३५।।

गाथा ३६ से ४० में अनेकान्तदर्शनप्रसिद्ध सप्तभंगी प्रमाण का निरूपण किया गया है। यहाँ ३६ वीं गाथा की अवतरणिका दो प्रकार से व्याख्याकार दिखाते हैं —

- (9) ग्रन्थकार ने अब तक अन्योन्यअनुविद्ध भेदाभेदात्मक वस्तु में कथंचित् सत्त्व-असत्त्व का निदर्शन किया। तथा, एकान्तवादनिरूपक वचन अथवा पुरुष एकान्तवादनिरूपक होने से मिथ्यावादित्व 20 एवं अनेकान्तवादनिरूपक वचन अथवा पुरुष का सम्यग्वादित्व का निरूपण ग्रन्थकार ने कर दिया। अब विस्तार से यह दिखाना है कि जब वक्ता भावाभावविषयक निरूपण करता है, उस में भी एकान्त-अनेकान्तात्मक अंश का निरूपण करता है, तब उस के वचन विवक्षा के अनुसार कैसे दुर्नय होता है, कैसे सुनय बनता है और कैसे प्रमाण बन जाता है —
- (२) अथवा, ३६ आदि गाथावृंद से ग्रन्थकार यह दिखाना चाहते हैं कि जो वस्तु जिस प्रकार 25 से अवस्थित होती है उस का उसी प्रकार से निरूपण करनेवाला वक्ता निपुण कहा जाता है। अन्यप्रकार से निरूपण करनेवाले सांख्य-बोद्ध-वैशेषिक जो एकान्त अभिन्न या एकान्तभिन्न अथवा एकान्ततः सर्वथा निरपेक्ष पृथक् भेद और अभेद वस्तु के प्रतिपादक हैं वे अनिपुण ठहरेंगे। एवं तथाकथित जैनमतावलम्बि जन भी यदि 'स्याद् अस्ति' (कथंचित् सत् है) इत्यादि सप्त विकल्प विनिर्मुक्त स्यात्कारपद अविभूषित वस्तुधर्म का प्रतिपादन करनेवाले वक्ता भी 'अनिपुण' ही कहा जायेगा। इन के सामने सप्तभंगी वचन 30 कैसे बनता है और उन भंगो के उत्थान का निमित्त क्या है यह विस्तार से दिखाने के लिये गाथापञ्चक ▼. सप्तभंगीविशेषजिज्ञासभिः शास्त्रावार्त्तासमृच्चये सटीकसप्तमस्तबके हिन्दीविवेचनयुते पृ.९५३ तः पृ.९७८ मध्ये द्रष्टव्यम्।

# (मूलम्-) अत्थंतरभूएहि य णियएहि य दोहि समयवाईहिं। वयणविसेसाईयं दव्वमवत्तव्वयं पडइ।।३६।।

अस्यास्तात्पर्यार्थः - अर्थान्तरभूतः पटादिः निजो घटः ताभ्यां निजार्थान्तरभूताभ्यां सदसत्त्वं घटवस्तुनः प्रथम-द्वितीयभङ्गनिमित्तं प्रधान-गुणभावेन भवतीति प्रथम-द्वितीयौ भङ्गौ १-२। यदा तु द्वाभ्यामपि युगपत् तद् वस्तु अभिधातुमभीष्टं भवति तदा अवक्तव्यभङ्गकनिमित्तम्, तथाभूतस्य वस्तुनोऽभावात् प्रतिपादक-वचनातीतत्वात् तृतीयभङ्गसद्भावः वचनस्य वा तथाभूतस्याऽभावाद् अवक्तव्यं वस्त्-३।

[ भङ्गत्रयसमर्थकाः षोडशापेक्षाभेदाः ]

▼तथाहि— असत्त्वोपसर्जनसत्त्वप्रतिपादने प्रथमो भङ्गः। तद्विपर्ययेण तत्प्रतिपादने द्वितीयः। द्वयोस्तु धर्मयोः प्राधान्येन गुणभावेन वा प्रतिपादने न किञ्चिद् वचः समर्थम्। यतो न तावत् समासवचनं

10 से कहते हैं -

गाथार्थ :- (मूलगाथा - पूर्वार्ध में अन्त्य अक्षर 'हिं' के बदले 'हं' ऐसा पाठ टीकाकार एवं उपाध्यायश्री यशोविजय महाराज को मान्य है) स्व से एवं पर से एवं उभय से एक साथ विवक्षित करने पर (सत् असत् और) वचनविशेषातीत द्रव्य अवक्तव्यता को प्राप्त करता है।।३६।।

व्याख्यार्थ :- अर्थान्तरभूत यानी स्वभिन्न वस्त्रादि, निज यानी स्वभूत घट (यह सब विवक्षाधीन 15 है।) उन दोनों स्व और पर को क्रमशः प्रधान-गौणतया विवक्षित किये जाने पर घटवस्तु का 'सतु' यह प्रथमभंग होगा और 'असत्' यह दूसरा भङ्ग होगा। उक्त गाथा का तात्पर्यार्थ यह है कि स्वरूप को प्रधान और पररूप को गौण कर के घटादि को देखा जाय तो 'स्याद अस्ति' यानी घट 'कथंचित् सत्' ज्ञात होगा एवं पररूप वस्त्रादि को प्रधान कर के घट के स्वरूप को गौण कर के जब घट जिज्ञासा की जाय तो 'स्याद नास्ति' यानी घट 'कथंचिद असत् है' ऐसा ज्ञात होगा। दोनों भंगो 20 का मुलाधार क्रमशः प्रधान = गौणभाव से तथाभूत वस्तु यानी सत्त्व और असत्त्व है। (१-२)

जब दोनों निमित्त को प्राधान्य दे कर वस्तु घट की एक साथ विवक्षा हो तब वह वस्तु अवक्तव्यभंग का मुलाधार बनी रहेगी। इस के दो कारण हैं - (१) एक साथ दोनों को प्रधान कर के कही जा सके ऐसी कोई वस्तु नहीं है, अगर है तो भी प्रतिपादक वचन मर्यादा से अतीत है। अतः तीसरा भंग फलित होगा। (२) अथवा, उभय की एक साथ विवक्षा के द्वारा घट का निरूपण करना 25 है किन्तु वैसा कोई वचन नहीं मिलता, फलतः घट-वस्तु अवक्तव्य बन जायेगी।३।

#### [ सप्तभंगी के प्रथम तीन भंगो का स्पष्टीकरण-१ ]

तृतीय भंग का विस्तार :- पहला भंग तो असत्त्व को गौण रख कर सत्त्व का प्रतिपादन करता है और उस से विपरीत सत्त्व को गौण कर के असत्त्व का प्रतिपादन दूसरा भंग करता है। अब ▼. श्रीभगवतीसूत्र - द्वा. नयचक्र-अनुयोगद्वार -प्रमेयरत्नकोश-तत्टीका-तत्त्वार्थभाष्य-विशेषावश्यकभाष्य-दिगम्बरीयप्रवचनसार-तत्टीका-इत्यादिग्रन्थेषु तृतीयो भंगोऽवक्तव्यतयोक्तः। श्वेता० प्रमाणनयतत्त्वालोक - अलंकार-रत्नाकरावतारिका-स्याद्वादमञ्जरी-नयोपदेश-दिगम्बरीयपञ्चास्तिकाय-तत्त्वार्थराजवार्त्तिक-श्लोकवार्त्तिक-सप्तभंगीतरंगिण्यादिग्रन्थेषु चतुर्थस्थानेऽवक्तव्यभंगो निरूपितः । विशेषार्थिभिः पूर्वसंस्करणे पृ.४४२-४३ मध्ये टीप्पणी द्रष्टव्या।

तत्प्रतिपादकं नापि वाक्यं सम्भवति। समासषट्के तावद् न बहुव्रीहिरत्र समर्थः तस्यान्यपदार्थप्रधानत्वात् अत्र चोभयप्रधानत्वात्। अव्ययीभावोऽपि नात्र प्रवर्त्तते तस्यात्रार्थेऽसम्भवात्। द्वन्द्वसमासे तु यद्यप्युभयपदप्राधान्यम् तथापि द्रव्यवृत्तिस्तावद् न प्रकृतार्थप्रतिपादकः, गुणवृत्तिरपि द्रव्याश्चितगुणप्रतिपादकः द्रव्यमन्तरेण गुणानां तिष्ठत्यादिक्रियाधारत्वासम्भवात् तस्या द्रव्याश्रितत्वाद् न प्रधानभूतयोर्गुणयोः प्रतिपाद्यत्वम् । तत्पुरुषोऽपि नात्र विषये प्रवर्त्तते तस्याप्युत्तरपदार्थप्रधानत्वात् । नापि द्विगुः, संख्यावाचिपूर्वपदत्वात् तस्य । कर्मधारयोऽपि 5 न, गुणाधारद्रव्यविषयत्वात्। न च समासान्तरसद्भावः येन युगपद् गुणद्वयं प्रधानभावेन समासपदवाच्यं स्यात्। अत एव न वाक्यमपि तथाभूतगुणद्वयप्रतिपादकं सम्भवति तस्य वृत्त्यभिन्नार्थत्वात्। न च केवलं

तीसरा भंग अवक्तव्य इस लिये है कि जब सत्त्व-असत्त्व दोनों धर्मों को तुल्य महत्त्व दे कर अथवा तुल्यतया गौण कर के दोनों का एक साथ प्रतिपादन करने की विवक्षा रहने पर भी एक साथ प्रतिपादन करने के लिये कोई वचन सक्षम नहीं मिल सकता। देखिये- (कोई एक पद से तो उभय का एकसाथ 10 प्रतिपादन शक्य नहीं है। या तो दो-पदवाले समास से या वाक्य से सम्भावना की जाय, किन्तू) छः समास में से एक भी समासवचन या एक भी वाक्य एक साथ प्रधानतया (= विशेष्यरूप से) अथवा गौण (विशेषण) रूप से उभय का प्रतिपादन करने में समर्थ नहीं है।

## [ बहुब्रीहि-द्वन्द्व - अव्ययी समास की निष्फलता ]

बहुव्रीहि समास तो अन्यपदार्थ प्रधान होता है और प्रस्तुत में उभय की प्रधानता विवक्षित है 15 अतः बहुव्रीहि यहाँ सफल नहीं होगा। अव्ययीभाव का तो यहाँ सम्भव ही नहीं (क्योंकि उपकुम्भम् इत्यादि समास पूर्वपदार्थप्रधान होता है) अतः यहाँ उस की प्रवृत्ति निरुद्ध है। यद्यपि द्वन्द्वसमास में उभयपदप्राधान्य जरूर होता है, किन्तु जो द्रव्यवृत्ति यानी द्रव्यार्थक पदों का (उदा॰ धव-खदीरौ) द्वन्द्व होता है वहाँ अन्योन्य उद्देश्यता या विधेयता न होने से अपेक्षित प्रधानता या गौणता नहीं होती अतः इस की प्रस्तुतार्थप्रतिपादकता नहीं हो सकती। गुणवृत्ति यानी गुणार्थक पदों (रक्तपीते) का द्वन्द्व 20 समास भी उभय की प्रधानता या उभय की गौणता से उभय का प्रतिपादन नहीं कर सकता क्योंकि यह द्वन्द्व द्रव्याश्रित गुणों का प्रतिपादन करता है गौण-मुख्यभाव से नहीं। द्रव्य के बिना, गुणों में स्थानादिक्रियाधारता नहीं हो सकती। द्रव्यों में ही स्थानादिक्रियाधारता हो सकती है क्योंकि क्रिया द्रव्याश्रित होती है। (क्रियावाचक तिष्ठित आदि पदों का द्वन्द्व समास नहीं होता।) अतः द्वन्द्व समास से प्रधान या गौण रूप से एक साथ उभय का निरूपण अशक्य है।

### [ तत्पुरुष-द्विगु-कर्मधारय समासों की निष्फलता ]

तत्पुरुष समास उत्तरपदार्थ प्रधान होने के कारण इस विषय में उस की प्रवृत्ति शक्य नहीं। द्विगु समास में पूर्व पद संख्यावाचक होने से उस की भी प्रवृत्ति अशक्य है। कर्मधारय समास गुणाधारभूत व्रव्य का बोधक होने से उभय प्रधान/गौण रूप से अतिरिक्त कोई समास नहीं है जिस से कि एक साथ प्रधानभाव से गुणयुग्म का वाचन उस समास से हो सके। वाक्य का विकल्प (अभिन्नार्थक) 30 ही समास (वृत्ति) होता है, अतः जब समास एक साथ प्रधानभाव से उभय का वाचक नहीं है तो वाक्य भी प्रधानभाव से उभय गुणों का वाचक नहीं हो सकता। विग्रह या समास से भिन्न कोई

पदं वाक्यम् वा लोकप्रसिद्धं तस्यापि परस्परापेक्षद्रव्यादिविषयतया तथाभूतार्थप्रतिपादकत्वाऽयोगात्।

न च 'तौ सत्' [३-२-१२७ पाणिनि॰] इति शतृशानयोरिव संकेतितैकपदवाच्यत्वम्; विकल्पप्रभव-शब्दवाच्यत्वप्रसक्तेः। विकल्पानां च युगपदप्रवृतेर्नैकदा तयोस्तद्वाच्यतासम्भवः। न च निजार्थान्तरैकान्ता-भ्युपगमेऽप्यर्थस्य वाच्यता, तथाभूतस्य तस्याऽत्यन्ताऽसत्त्वात्— सर्वथा सत्त्वेऽन्यतोऽव्यावृत्तत्वात् महा-सामान्यवद् घटार्थत्वानुपपत्तेः। अर्थान्तरत्वे पररूपादिव स्वरूपादिप व्यावृत्तेः खरिवषाणवदसत्त्वादवाच्यतैव। न च घटत्वे घटशब्दप्रवृत्तिनिमित्ते विधिरूपे सिद्धेऽसम्बद्ध एव तत्र पटाद्यर्धप्रतिषेध इति वाच्यम्, पटादेस्तत्राभावाभावे घटशब्दप्रवृत्तिनिमित्तस्य घटत्वस्यैवाऽसिद्धेः। शब्दानां चार्थज्ञापकत्वं न कारकत्विमति

ऐसा एकाकी पद या वाक्य लोग में सुविदित नहीं है जो एकसाथ अपेक्षित विषय का प्रतिपादक हो, क्योंकि जो भी होगा वह तो परस्पर की अपेक्षा से ही द्रव्यादि वस्तु का वाचक होगा। मतलब, 10 एकसाथ प्रधानतया सत्त्व-असत्त्व उभय धर्मों से अनुविद्ध एक वस्तु का प्रतिपादकत्व उस में या अन्य किसी में भी नहीं है — इस लिये तीसरे भंग में वस्तु अवाच्य है।

## [ संकेतित एक पद से भी वाच्यता का असंभव ]

शंका :- 'तौ सत्' इस पाणिनि सूत्र (३-२-९२७) में शतृ और शान प्रत्ययों की 'सत्' संज्ञा की गयी है। यहाँ संकेतित एक 'सत्' पद के द्वारा एकसाथ दो शतृ-शान प्रत्ययों में समप्रधानभाव 15 से वाच्यत्व मानना पड़ेगा।

उत्तर :- नहीं। संकेतकरण तो एक विकल्प है, यदि यहाँ आप कहते हैं ऐसा मान लेंगे तो सर्वत्र विकल्पजन्यशब्दवाच्यता प्रसक्त होगी। वस्तुतः विकल्प यानी संकेतों से जो अनेक अर्थों में एक शब्द की प्रवृत्ति होगी वह एक साथ अनेक का वाचक न हो कर क्रमशः ही अनेक अर्थों का वाचक होगा। न्याय तो यह है कि एक बार बोला गया एक शब्द एक बार ही अर्थबोधक होता है। यदि 20 स्व और (पर =) अर्थान्तर को एकान्ततः शब्दप्रयुक्त अर्थवाच्यता मानने जायेंगे तो यह सम्भव ही नहीं क्योंकि एकान्त सत् एकान्त असत् कोई वस्तु ही नहीं होती। वस्तु को एकान्त सत् मानने पर (यानी सर्वथा = सर्व रूपों से एकान्त सत् मानने पर) पटादिरूप से भी घट में व्यावृत्ति लुप्त हो जायेगी, जैसे महा सामान्य में किसी की व्यावृत्ति नहीं होती। फलतः घट पद में घटार्थत्व की उपपत्ति नहीं हो पायेगी।

### [ एकान्त अर्थान्तररूपता से स्व-रूप से व्यावृत्ति की आपत्ति ]

यदि घट को अर्थान्तर (= पर) रूप से एकान्ततः असत् मानेंगे तो स्व-रूप से भी गर्दभर्सींग की तरह व्यावृत्ति प्रसक्त होने से असत्त्वापत्ति के जरिये अवाच्यता ही फलित होगी।

शंका :- 'घट सत् है' इतना कह दिया तो घटशब्दप्रवृत्ति निमित्तभूत घटत्व जो विधिरूप है उस का भान यानी सिद्धि हो गयी, अब वहाँ पररूप पटादि अर्थ का निषेध असंगत ही कहा जायेगा, 30 उस की जरूर ही क्या है ?

उत्तर :- ऐसा मत बोलिये, क्योंकि यदि घट में पटादिअभाव यानी पटादिप्रतिषेध नहीं करेंगे तो घटशब्द-प्रवृत्तिनिमित्तभूत घटत्व की स्वातन्त्र्येण सिद्धि ही रुक जायेगी। यह जान लो कि शब्द

तथाभूतार्थप्रकाशनं तथाभूतेनैव शब्देन विधेयमिति नाऽसम्बद्धस्तत्र पटाद्यर्थप्रतिषेधः। अथवा 'सर्वं सर्वात्मकम्' इति सांख्यमतव्यवच्छेदार्थं तत्प्रतिषेधो विधीयते तत्र तस्य प्रतीत्यभावात्।

यद्वा, नाम-स्थापना-द्रव्य-भावभिन्नेषु विधित्सिताऽविधित्सितप्रकारेण प्रथम-द्वितीयौ भंगो। तत्प्रकाराभ्यां युगपद् अवाच्यम्, तथाभिधेयपरिणामरहितत्वात् तस्य। यतो यदि अविधित्सितरूपेणापि घटः स्यात् प्रतिनियतनामादिभेदव्यवहाराभावप्रसिक्तः। तथा च विधित्सितस्यापि नात्मलाभः, इति सर्वाभाव एव भवेत्। 5 तथा, यदि विधित्सितप्रकारेणाप्यघटः स्यात् तदा तन्निबन्धनव्यवहारोच्छेदप्रसिक्तरेव। एकपक्षाभ्युपगमेऽपि तदितराभावे तस्याप्यभाव इति अवाच्यः।२।

अथवा स्वीकृतप्रतिनियतप्रकारे तत्रैव नामादिके यः संस्थानादिः तत्स्वरूपेण घटः इतरेण चाऽघटः

अर्थों का कारक हेतु नहीं होता सिर्फ ज्ञापक हेतु होता है, अतः पटादि अर्थव्यावृत्त घट अर्थ का प्रकाशन भी पटादिव्यावृत्तिज्ञापक घटादि शब्द से ही शक्य बन सकता है, अत एव घटशब्द से घट 10 में घटत्वबोध के साथ पटादिअर्थ निषेध का बोध भी संगत ही है।

अथवा, सांख्यदर्शन के विद्वान् जो मानते हैं कि पुरुषव्यतिरिक्त समस्तपदार्थ एक प्रकृति के ही विकाररूप होने से समस्त वस्तु सर्वात्मक (प्रकृतिरूप) हैं — इस मान्यता के निषेध के लिये, अर्थात् घटादि में प्रकृतिविधया पटादिरूपता का निषेध करने के लिये 'घट' पद से घट में पटादि का असत्त्व दिखाना पडेगा, क्योंकि घटादि में कभी पटादि की अभिन्नतया प्रतीति नहीं होती।

### [ निक्षेपों से प्रयुक्त आद्य तीन भंग - २ ]

अद्य तीन भंगों के समर्थन का दूसरा प्रकार :- हर एक वस्तु नाम-स्थापना-द्रव्य-भाव ऐसे चतुर्विध होती है, जिन्हें निक्षेप कहा जाता है (दे॰ सन्मित गाथा १-६ पृ॰ ३७९)। इन में से, जिस रूप से (उदा॰ नाम रूप से) वस्तु विविक्षित की जाय उस रूप से वह 'सत्' (प्रथमभंगप्रविष्ट) है, अन्य अविविक्षित (उदा॰ स्थापनादि) रूप से वह 'असत्' (द्वि॰ भंगपितत) है। उभयरूप से एक साथ विविक्षित 20 की जाय तो वह अवाच्य (तीसरा भंग) बन जायेगी क्योंकि वस्तु में, एक साथ उभयधर्मों का या तो प्राधान्येन या तो गौणरूप से वाच्य-परिणाम होता नहीं। कारण :- यदि अविविक्षित रूप से भी घट 'सत्' होगा तो घट में समस्त रूपों का प्रवेश होने से प्रतिनियत अमुक ही नामादि प्रकार से वस्तु के व्यवहार का लोप हो जायेगा। फलतः व्यवहार के बिना वस्तु में विविक्षित रूप से भी सत्त्व का लोप हो जाने पर सर्व प्रकार से वस्तु का अभाव प्रसक्त होगा। अतः अविविक्षित रूप से वस्तु 25 को 'असत्' मानना अतिजरूरी है। तथा, विविक्षित रूप से वस्तु को 'सत्' मानना भी जरूरी है। यदि ऐसा नहीं मानेंगे, घट को घट मान कर जितने व्यवहार किये जाते हैं उन सभी का लोप प्रसक्त होगा। जैसे मुहर की एक बाजु का निषेध करने पर दूसरी बाजू का भी लोप आ पडता है वैसे ही केवल सत् या असत् रूप का स्वीकार कर के अन्य रूप का अस्वीकार करेंगे तो उभय का अभाव प्रसक्त होने से, इस ढंग से भी वस्तु अवाच्य बन जायेगी।२।

## [ नामादि घट के आकार से प्रयुक्त भंगत्रय - ३ ]

ऐसे भी भंगत्रय हो सकते हैं — नामादि घट के प्रत्येक के अपने अपने पृथक् आकार हैं।

इति प्रथम-द्वितीयौ, ताभ्यां युगपदिभधातुमशक्तेरवाच्यः। विविधतसंस्थानादिनेव यदीतरेणापि घटः स्याद् एकस्य सर्वघटात्मकत्वप्रसिक्तः। अथ विविधतेनाप्यघटः पटादाविव घटार्थिनस्तत्राप्यप्रवृत्तिप्रसिक्तः। एका-न्ताभ्युपगमेऽपि तथाभूतस्य प्रमाणाऽविषयत्वतोऽसत्त्वादवाच्यः।३।

यदि वा स्वीकृतप्रतिनियतसंस्थानादौ मध्यावस्था निजं रूपम्, कुशूल-कपालादिलक्षणे पूर्वोत्तरावस्थे अर्थान्तररूपम् ताभ्यां सदसत्त्वं प्रथम-द्वितीयौ। युगपत् ताभ्यामभिधातुमसामर्थ्याद् अवाच्यलक्षणस्तृतीयो भङ्गः। तथाहि— मध्यावस्थावदितरावस्थाभ्यामपि यदि घटः स्यात् तस्य अनाद्यनन्तत्वप्रसिक्तः। अथ मध्यावस्थारूपेणाप्यघटः सर्वदा घटाभावप्रसिक्तः। एकान्तररूपत्वेऽप्ययमेव प्रसङ्गः इत्यसत्त्वादेवावाच्यः।४।

अथवा तस्मिन्नेव मध्यावस्थास्वरूपे वर्त्तमानाऽवर्त्तमानक्षणरूपतया सदसत्त्वात् प्रथम-द्वितीयभंगौ। ताभ्यां युगपदभिधातुमशक्तेरवाच्यलक्षणस्तृतीयः। तथाहि— यदि वर्त्तमानक्षणवत् पूर्वोत्तरक्षणयोरिप घटः 10 स्यात् वर्त्तमानक्षणमात्रमेवासौ जातः, पूर्वोत्तरयोर्वर्त्तमानताप्राप्तेः। न च वर्त्तमानक्षणमात्रमिप पूर्वोत्तरापेक्षस्य

अपने अपने आकार से नामादिरूप 'सत्' है (आद्य भंग हुआ) और पराये आकारों से वह 'असत्' हैं (दूसरा भंग हुआ)। दोनों मिल कर एक साथ घट प्रतिपादन न कर सकने से वह अवाच्य हैं (तीसरा भंग हुआ)। यहाँ भी पूर्ववत् सोचना है कि नामादि घट विवक्षित संस्थान (= आकार) से 'सत्' है ऐसे यदि अन्य संस्थानों से भी 'सत्' होगा तो एक ही घट में सर्व घटा(कारा)त्मकत्व प्रसक्त 15 होगा। अन्य आकारों से 'असत्' घट यदि स्वाकार से भी असत् (यानी अघट) होगा तो जैसे पटादि में घटार्थी की प्रवृत्ति नहीं होती वैसे घट में भी घटार्थी की प्रवृत्ति शून्य हो जायेगी। यदि एकान्ततः निरपेक्ष आकारों से सत्त्व-असत्त्व माना जायेगा तो वैसा घटादि प्रमाणसिद्ध न होने से, असत् बन जाने से, आखिर वह अवाच्य बनेगा।।३।।

## [ मध्य-पूर्वोत्तरावस्थाभेद से तीन भंग - ४ ]

20 और एक नया भेद :- एक बार घट का पृथु-बुध्नाकार स्वीकार लिया, वह है मध्यावस्था, यह घट का स्व-रूप है, पूर्वावस्था कुशूल एवं उत्तरावस्था कपाल (ठीकरा) यह पररूप है। इन रूपों से 'सत्' और 'असत्' क्रमशः दो भंग हुए। दोनों रूपों से एक साथ प्रतिपादन अशक्य होने से अवाच्यता तीसरा भंग आयेगा। भावना :- मध्यावस्था की तरह घट यदि अन्य अवस्थाद्वय से भी 'सत्' माना जाय तो पूर्व-पूर्व उत्तरोत्तर समस्त अवस्थाओं में 'सत्' घट अनादि-अनन्त हो जायेगा। एवं यदि यूर्वोत्तरावस्था की तरह घट मध्यावस्था में भी असत् होगा तो सदा काल घट का अभाव अचल रह जायेगा। एकान्त सत् या असत् मानने पर भी यही समस्या खडी रहेगी, फलतः असत्त्व प्रसक्त होने पर 'अवाच्यता' लब्धावकाश है।४।

अन्य तरह से भङ्गत्रय :- घट की मध्यावस्था में भी वह वर्त्तमानक्षण में 'सत्' होता है (प्रथम भंग), पूर्वोत्तरक्षण के रूप में तो 'असत्' होता है (द्वितीय भंग)। एक साथ उक्त प्रकारों से सत्त्व-30 असत्त्व की विवक्षा रखने पर प्रतिपादन शक्य न होने से घट अवक्तव्य है — यह तीसरा भंग हुआ। स्पष्टता :- वर्त्तमानक्षण की तरह यदि घट पूर्वोत्तरक्षण में भी 'सत्' माना जाय तो वर्त्तमान के साथ पूर्वोत्तरक्षण का भी ऐक्य हो जाने से घट वर्त्तमानक्षणमात्ररूप बना रहेगा, पूर्वोत्तरक्षणों का ही लोप तदभावेऽभावात् । अथातीतानागतक्षणवद् वर्त्तमानक्षणरूपतया अप्यघटः, एवं सित सर्वदा तस्याभावप्रसिक्तः । एकान्तपक्षेऽप्ययमेव दोष इत्यभावादेव अवाच्यः ।५ ।

यद्वा क्षणपरिणति रूपे घटे लोचनजप्रतिपत्तिविषयत्वाऽविषयत्वाभ्यां निजार्थान्तरभूताभ्यां सदसत्त्वात् प्रथम-द्वितीयौ भंगौ। ताभ्यां युगपदादिष्टोऽवाच्यः। तथाहि— यदि लोचनजप्रतिपत्तिविषयत्वेनेव यदीन्द्रि-यान्तरजप्रतिपत्तिविषयत्वेनापि घटः स्याद् इन्द्रियान्तरकल्पनावैयर्थ्यप्रसिक्तः इन्द्रियसङ्करप्रसिक्तश्च। <sup>5</sup> अथेन्द्रियान्तरजप्रतिपत्तिविषयत्वेनेव चक्षुर्जप्रतिपत्तिविषयत्वेनापि न घटः तर्हि तस्याऽरूपत्वप्रसिक्तः एकान्त-वादेऽपि तदितराभावे तस्याप्यभावादवाच्य एव।६।

अथवा, लोचनजप्रतिपत्तिविषये तस्मिन्नेव घटे 'घटशब्दवाच्यता निजं रूपम्, 'कुट'शब्दाभिधेयत्व-मर्थान्तरभूतं रूपम्, ताभ्यां सदसत्त्वात् प्रथम-द्वितीयौ । युगपत्ताभ्यामिभधातुमिष्टोऽवाच्यः । यदि हि 'घट'-शब्दवाच्यत्वेनेव 'कुट'शब्दवाच्यत्वेनापि घटः स्यात् तिर्हि त्रिजगत एकशब्दवाच्यताप्रसिक्तः घटस्य 10 वाऽशेषपटादिशब्दवाच्यत्वप्रसिक्तिरिति घटशब्दवाच्यप्रतिपत्तौ समस्ततद्वाचकशब्दप्रतिपत्तिप्रसङ्गश्च । तथा होगा । उपरांत, क्षण की वर्त्तमानता भी पूर्वोत्तरक्षण सापेक्ष ही होती है, पूर्वोत्तरक्षणों का लोप होने पर वर्त्तमानता भी कैसे बचेगी ? फलतः वर्त्तमानता के लोप से घट का भी अभाव प्रसक्त होगा । दूसरी ओर, अतीतानागत क्षणों की तरह वर्त्तमान में भी घट 'असत्' मानेंगे तो सदा काल घट का अभाव ही अचल रह जायेगा, घट तो रहेगा ही नहीं । उभय के एकान्तवाद में भी ये ही दोष प्रसक्त 15 हैं, घट का सत्त्व बचेगा नहीं, आखिर अवाच्यता प्रवेश पायेगी। ।

#### [ इन्द्रियग्राह्मत्व-अग्राह्मत्व से तीन भंग - ६ ]

छट्ठा प्रकारः- घट जो क्षणपरिणतिरूप है वह नेत्रजन्यप्रतीतिविषयत्वरूप से 'सत्' है और श्रोत्रादिजन्यप्रतीतिविषयत्वेन 'असत्' है। ये पहला-दूसरा भंग हुआ। एक साथ उन दोनों की विवक्षा रखने पर अवाच्य है — यह तीसरा भंग हुआ। स्पष्टता :- यदि घट वस्तु नेत्रजन्यप्रतीतिविषयत्वेन 20 जैसे 'सत्' है वैसे अन्यश्रोत्रादिइन्द्रियविषयत्वेन भी 'सत्' माना जाय तो किसी भी एक इन्द्रियगोचर हो जाने से अतीन्द्रिय अन्येन्द्रियों की कल्पना निरर्थक ठहरेगी, अथवा इन्द्रियों में सांकर्य दोष आ पड़ेगा। मतलब, इन्द्रियों का यह सुननेवाला श्रोत्र, यह देखनेवाला नेत्र ऐसा स्पष्ट विभाग लुप्त हो जायेगा। दूसरी ओर, जैसे अन्येन्द्रियजन्यप्रतीतिविषयत्वरूप से घट असत् होता है वैसे नेत्रेन्द्रियजन्यप्रतीतिविषयत्वेन भी वह असत् होगा तो, घट का रूप किसी भी इन्द्रिय से गृहीत न होने के कारण नीलरूप सिद्ध 25 होगा। सत् या असत् का एकान्त पकड़ने पर एक के निरसन से दूसरा भी निरस्त हो जाने से आखिर घट अवाच्य बनेगा।६।

## [ घटकुटशब्दवाच्यत्वावाच्यत्व प्रयुक्त तीन भंग - ७ ]

सातवाँ प्रकारः- चाक्षुषविषय घट में 'घट' शब्दवाच्यता स्व-रूप है, कुटादिशब्दवाच्यता पर रूप है; (पर्यायभेद से वस्तुभेद वादी समभिरूढ नय से यह भेद हैं।) यहाँ स्वरूप से सत्त्व प्रथमभंग, 30 पररूप से असत्त्व दूसरा भंग, दोनों मिला कर एकसाथ विवक्षित करने पर अवाच्य — तीसरा भंग होगा। घट जैसे यहाँ घटशब्दवाच्यतात्मक स्व-रूप से 'सत्' है वैसे कुटादिशब्दवाच्यतात्मक पर-रूप से

घटशब्देनापि यद्यवाच्यः स्यात् घटशब्दोच्चारणवैयर्थ्यप्रसिक्तः। एकान्याभ्युपगमेऽपि घटस्यैवाऽसत्त्वात् संकेतद्वारेणापि न तद्वाचकः कश्चित् शब्द इत्यवाच्य एव।७।

अथवा घटशब्दाभिधेये तत्रैव घटे हेयोपादेयान्तरंग-बिहरंगोपयोगानुपयोगरूपतया सदसत्त्वात् प्रथम-द्वितीयौ । ताभ्यां युगपदादिष्टोऽवाच्यः । यदि हि हेय-बिहरंगानर्थिक्रयाकार्यसंनिहितरूपेणाप्यर्थिक्रयाक्षमादि-रूपेणेव घटः स्यात् पटादीनामपि घटत्वप्रसिक्तः । तद्वद् यद्युपादेयसंनिहितादिरूपेणाप्यघटः स्यात् अन्तरंगस्य वक्तु-श्रोतृगतहेतुफलभूतघटाकारावबोधकविकल्पोपयोगस्याप्यभावे घटस्याप्यभावप्रसङ्ग इत्यवाच्यः । एकान्ताभ्युपगमेऽप्ययमेव प्रसङ्गः इत्यवाच्यः ।८ ।

अथवा, तत्रैवोपयोगेऽभिमतार्थावबोधकत्वानभिमतार्थानवबोधकत्वतः सदसत्त्वात् प्रथम-द्वितीयौ। ताभ्यां युगपदादिष्टोऽवाच्यः। विवक्षितार्थप्रतिपादकत्वेनेवेतरेणापि यदि घटः स्यात् प्रतिनियतोपयोगाभावः। तथाभ्युपगमे

10 भी 'सत्' माना जाय तो त्रैलोक्य की सर्व वस्तु में प्रत्येकशब्दवाच्यता प्रसक्त होगी, अथवा घट में पटादिसमस्त शब्दों की वाच्यता प्रसक्त होगी। तथा घट दर्शन से घटशब्दवाच्यता जैसे ज्ञात हो जाती है, पूर्वोक्त रीति से सभी शब्द घट के वाचक हो जाने पर घट में समस्त शब्दों की वाच्यता का भान प्रसक्त होगा। तथा, घट को कुटादिशब्दों से जैसे 'अवाच्य' कहा है वैसे 'घट' पद से भी अवाच्य माना जाय तो 'घट' पद का उच्चारण व्यर्थ बन जायेगा। एकान्तमत से तो घट पदार्थ ही संगत 15 न होने से, उस वाचक कोई सांकेतिक शब्द न होने के कारण अवाच्य ठहरेगा।७।

# [ उपादेयादि - हेयादि रूप प्रयुक्त तीन भंग - ८ ]

आठवाँ प्रकार :- घटशब्दवाच्य घट का उपादेय, अन्तरंग, उपयोग ये स्व-रूप है। हेय, बिहरंग, अनुपयोग ये पर-रूप हैं। घटार्थी के लिये अथवा जलाहरणादि अर्थक्रिया के अर्थी के लिये घट उपादेय है, पटादि हेय है। घटाध्यवसाय घट का अन्तरंगरूप है। मिट्टी आदि घट का बिहरंग रूप है। कुलाल घटनिर्माणकाल में घटोपयोग (यानी घटनिर्माणक्रियाज्ञान) में तन्मय बन जाता है। यदि उस वक्त वस्त्रनिर्माण का विचार करे तो घट में अनुपयोग हो जाता है। उपादेयादि स्व-रूपों से घट 'सत्' है, अनुपादेय यानी हेय आदि पर-रूपों से घट 'असत्' है। उभय की एक साथ विवक्षा रखने पर अवाच्य है। उपादेयादि अर्थक्रियाक्षम-संनिहित रूपों से घट जैसे सत् होता है उसी तरह यदि हेय-बिहरंग-अनर्थक्रिया-क्षम-असंनिहित रूपों से भी घट को 'सत्' मानेंगे तो वैसे पटादि भी घट स्वरूप बन जायेंगे क्योंकि उन रूपों से पटादि भी 'सत्' होते हैं फिर सत् सत् का अभेद होने से पटादि घटरूप क्यों नहीं होंगे ? वैसे ही यदि उपादेय-संनिहितादि रूपों से भी घट 'असत्' मानेंगे तो वक्ता-श्रोता को कारण-कार्यभूत उभयगत घटाकार बोधक विकल्पात्मक उपयोग का लोप प्रसक्त होने से घट का भी लोप प्रसक्त होगा, अतः घट अवाच्य बन जायेगा। पूर्ववत् एकान्त सत्/असत् मानने पर भी असत्त्व प्रयुक्त अवाच्यत्व फलित होगा।८।

#### [ इष्टार्थबोधकत्व-अबोधकत्वरूप से तीन भंग - ९ ]

30 नववाँ प्रकार :- शब्दजन्य उपयोग में इष्ट यानी विवक्षित अर्थबोधकता होती है, अनिष्ट = अविवक्षित अर्थबोधकता नहीं होती, अतः उपयोगात्मक घट उक्त दो रूपों से 'सत्' और 'असत्' होता है, ये प्रथम एवं द्वितीय भंग निष्पन्न हुए। दोनों रूपों से युगपद् (= एक साथ) विवक्षा रखने पर

विविक्तरूपोपयोगप्रतिपत्तिर्न भवेत् । तदुपयोगरूपेणापि यद्यघटो भवेत् तदा सर्वाभावः अविशेषप्रसङ्गो वा । न चैवम् तथाऽप्रतीतेः । एकान्तपक्षेप्ययमेव प्रसङ्गः इत्यवाच्यः ।९ ।

अथवा सत्त्वम् असत्त्वं वा अर्थान्तरभूतम् निजं घटत्वम् ताभ्यां प्रथम-द्वितीयौ। अभेदेन ताभ्यां निर्दिष्टो घटोऽवक्तव्यो भवति। तथाहि— यदि सत्त्वमनूद्य घटत्वं विधीयते तदा सत्त्वस्य घटत्वेन व्याप्तेर्घटस्य सर्वगतत्वप्रसङ्गः। तथाभ्युपगमे प्रतिभासबाधा व्यवहारविलोपश्च। तथाऽसत्त्वमनूद्य यदि 5 घटत्वं विधीयते तर्हि प्रागभावादेश्चतुर्विधस्यापि घटेन व्याप्तेर्घटत्वप्रसङ्गः। अथ घटत्वमनूद्य यदि घटत्वं विधीयते तदा घटत्वं यत् तदेव सदसत्त्वे इति घटमात्रं सदसत्त्वे प्रसज्येते तथा च पटादीनां प्रागभावादीनां चाभावप्रसिक्तिरिति प्राक्तनन्यायेन विशेषण-विशेष्यलोपात् 'सन् घटः' इत्येवमवक्तव्यः 'असन् घटः'

उपयोगरूप घट अवाच्य बन गया यह तीसरा भंग हुआ। जैसे उपयोगरूप घट विवक्षितअर्थबोधकत्वरूप से 'सत्' है वैसे यदि इतर (अविविक्षितार्थबोधकत्वरूप) से भी 'सत्' माना जाय तो भिन्न भिन्न शब्दों 10 से भिन्न भिन्न अर्थिनियत उपयोग की संगित नहीं हो सकेगी। कारण :- एक एक शब्द जन्य उपयोग विविक्षित के समान अविविक्षित अर्थों का बोधक बन जायेगा तो तत्तत् शब्द जन्य उपयोग सकल अर्थिविषयक हो जायेगा। इस तरह विविक्त यानी विभिन्नविषयकत्व रूप से उपयोग की प्रतिपत्ति उपपन्न नहीं होगी। तथा यदि उपयोगरूप घट घटपटजन्यज्ञानात्मकिनयत रूप यानी इष्टघटबोधकत्व रूप से भी असत् होगा तो अविशेषरूप से अन्य रूप और स्वरूप से सर्व का अभाव प्रसक्त होगा, अथवा 15 उक्त उपयोग में निर्विषयक पदार्थों का वैलक्षण्य लुप्त हो जायेगा। किन्तु ऐसा प्रतीत न होने से मान्य नहीं है। एकान्तमत में तो ये दोष प्रसक्त ही हैं अतः उस में उपयोगघट विलकुल अवाच्य हो जायेगा। ९।

# [ घटत्व एवं सत्त्वासत्त्व स्व-पररूपों से भंगत्रय - १० ]

90 वा प्रकार :- विशेषवादी कहेगा — घटत्व घट का स्व-रूप है (क्योंकि सर्वसाधारण नहीं है) सत्त्वासत्त्व घट का पर रूप हैं (क्योंकि सर्वसाधारण सामान्यरूप है।) यहाँ स्व-रूप घटत्व से घट 20 'सत्' है — प्रथम भंग हुआ, पररूप सत्त्व या असत्त्व से घट असत् है — यह दूसरा भंग हुआ। अभेदरूप से उभय मिला कर देखें तो घट अवाच्य है। स्पष्टता :- सत्त्व-असत्त्व पर-रूप इसलिये हैं कि यदि सत्त्व को उद्देश कर के घटत्व का विधान करे (यत् सत्त्वं तत् घटत्वम्, यत् असत्त्वं तद् घटत्वम्) तो सत्त्व में तादात्म्य से घटत्व की व्याप्ति प्रसक्त होने से, सत्त्व की तरह घटत्व भी सर्वगत बन जायेगा (घट मात्र में सीमित नहीं रहेगा।) और ऐसा मान्य किया जाय तो पटादि में घटभेद 25 का प्रतिभास होता है उस का बाध प्राप्त होगा। एवं पटादि में घटभिन्नता का व्यवहार होता है उस का लोप होगा। यदि यद् असत्त्वं तत् घटत्वम् इस तरह असत्त्व को उद्देश कर के घटत्व का विधान करेंगे तो असत्त्व में तादात्म्य से घटत्व की व्याप्ति प्राप्त होने से, प्रागभावादि चार प्रकार के असद् रूप अभाव में घटत्व घुस जायेगा।

यदि घटत्व को उद्देश कर के सत्त्व/असत्त्व का विधान करेंगे तो 'यद् घटत्वं तत् सत्त्वम् असत्त्वम् <sup>30</sup> वा' ऐसी व्याप्ति प्राप्त होने से, सत्त्व और असत्त्व सिर्फ घटत्वरूप ही रह जायेंगे (पटत्वादि रूप नहीं रह पायेंगे, फलतः सिर्फ घट में ही सत्त्व/असत्त्व का पर्यावसान होगा। आखिर पटादि का अथवा

इत्येवमप्यवक्तव्यः। न चैतत्त(चैवम/चैकान्त)तोऽवाच्यः, अनेकान्तपक्षे तु कथञ्चिदवाच्य इति न कश्चिद् दोषः।१०।

यद्वा व्यञ्जनपर्यायोऽर्थान्तरभूतः तदतद्विषयत्वात्तस्य, घटार्थपर्यायस्त्वन्यत्रावृत्तेर्निजः, ताभ्यां प्रथम-द्वितीयौ, अभेदेन ताभ्यां निर्देशेऽवक्तव्यः। यतोऽत्रापि यदि व्यञ्जनमनूद्य घटार्थपर्यायविधिः तदा तस्या-शेषघटात्मकताप्रसिक्तिरिति भेदनिबन्धनतद्व्यवहारविलोपः। अथार्थपर्यायमनूद्य व्यञ्जनपर्यायविधिः, तत्रापि कार्य-कारणव्यतिरेकाभावप्रसिक्तः, सिद्धविशेषानुवादेन घटत्वसामान्यस्य विधाने तस्याऽकार्यत्वात्। एवं च घटस्याभावादवाच्यः। अनेकान्तपक्षे तु युगपदिभधातुमशक्यत्वात् कथंचिदवाच्यः सिद्धः। १९।

यद्वा सत्त्वमर्थान्तरभूतम् तस्य विशेषवदेकत्वादनन्वयिरूपता। अत एव न तद्वाच्यमन्त्यविशेषवत्। अन्त्यविशेषस्तु निजः सोप्यवाच्योऽनन्वयात्। प्रत्येकाऽवक्तव्याभ्यां ताभ्यामादिष्टो घटोऽवक्तव्यः। अनेकान्तपक्षे

10 प्रागभावादि का अभाव प्रसक्त होगा। अतः पूर्वोक्त न्याय से (सत् या असत् से भेद का लोप हो जाने के कारण) विशेषण-विशेष्य का लोप हो जाने पर 'सन् घटः' ऐसा भी वक्तव्य नहीं हो सकेगा, 'असन् घटः' ऐसा भी वक्तव्य न हो पायेगा— आखिर घट अवक्तव्य ठहरेगा। अनेकान्त वाद में सर्वथा ऐसा अनिष्ट प्राप्त न होने से कथंचिद् अवाच्य मान सकते हैं। १०।

#### [ व्यञ्जनपर्याय-अर्थपर्याय से पर-स्वरूप से भंगत्रय - ११ ]

15 99 वाँ प्रकार :- घट का व्यञ्जनपर्याय (घट पदात्मक) पर रूप है क्योंकि वह तद्घट (मिट्टी के घट) विषयक होता है और अतद्घट (धातु के घट) विषयक भी होता है मतलब कि साधारण होता है। घट का अर्थ पर्यायस्वमात्रवृत्ति होने से स्व-रूप है। इन दोनों रूपों से 'घट सत्' 'घट असत्' ऐसे दो भंग बनेंगे। एक साथ अभेदरूप से दोनों की विवक्षा करने पर अवक्तव्य तीसरा भंग बनेगा। पूर्ववत् (१० वे प्रकार की तरह) यहाँ भी यदि व्यञ्जनपर्याय को उद्देश कर के घट के अर्थपर्याय 20 का विधान करेंगे तो व्यञ्जन-घट में सकलघटार्थपर्यायरूपता प्रसक्त होगी, तथा भिन्न भिन्न धातु-मिट्टी आदि घटों के भेदमूलक व्यवहार का लोप होगा।

अब यदि घटार्थपर्याय को उद्देश कर के व्यञ्जन पर्याय का विधान करेंगे 'घट ही घटशब्द है' — तो कारणकार्यव्यतिरेक सहचार लुप्त होगा क्योंकि कपालादि के बिना भी घटशब्दात्मक घट उत्पन्न होता है एवं ओष्ठ-तालु आदि के बिना भी मिट्टी घट पैदा होता है। परिणाम यह होगा कि सिद्ध विशेषरूप 25 मिट्टीस्वरूप घट का अनुवाद कर के व्यञ्जनपर्यायात्मक घटत्व सामान्य का विधान करने पर घट मात्र सामान्यरूप बन जायेगा, सामान्य तो नित्य होने से घट में अकार्यत्व प्रसक्त होगा। अकार्यरूप बन जाने से अवाच्य हो जायेगा (खर-विषाण की तरह।) अनेकान्तवाद में तो पृथक् पृथक् प्रतिपादन से वाच्य होने पर भी एक साथ वाच्य न होने से, कथंचिद् अवाच्यत्व सिद्ध हो जाता है। १९।

#### [ दो अवाच्यों से स्व-पर-रूप से अङ्गत्रय - १२ ]

30 9२ वा प्रकार :- सत्त्व घट का पररूप है, क्योंकि प्रत्येक व्यक्ति का सत्त्व पृथक् पृथक् होता है जैसे विशेष। पृथक् सत्त्व अन्वयी यानी अनुगत (= साधारण) नहीं होता। अत एव वह शब्दवाच्य भी नहीं होता जैसे विशेष। शब्दवाच्य वही धर्म होता है जो अनेक में अनुगत हो। अन्त्य विशेष

#### त् कथंचिदवक्तव्यः।१२।

अथवा 'संद्रुतरूपाः सत्त्वादयो घटः' इत्यत्र दर्शनेऽर्थान्तरभूताः सत्त्वादयः, निजं संद्रुतरूपम् । ताभ्यामादिष्टो घटोऽवक्तव्यः। यतः संद्रुतरूपस्य सत्त्वरजस्तमस्सु सत्त्वे सत्त्वरजस्तमसामभावप्रसिक्तः तेषां परस्परवैलक्षण्येनैव सत्त्वादित्वात् सन्द्रुतरूपत्वे च वैलक्षण्याभावादभाव इति विशेष्याभावादवाच्यः। असत्त्वे त्वसत्कार्योत्पादप्रसङ्गः। न चैतदभ्युपगम्यते, अभ्युपगमेऽपि विशेषणाभावादवाच्यः। १३।

अथवा रूपादयोऽर्थान्तरभूताः असंद्रुतरूपत्वं निजम् ताभ्यामादिष्टोऽवक्तव्यः। य(?त)थाहि— अरूपादिव्यावृत्ता रूपादयस्ते। एवं च रूपादीनां घटताऽवाच्या अरूपादित्वाद् घटस्य। न हि परस्पर-विलक्षणबुद्धिग्राह्या रूपादय एकानेकात्मकप्रत्ययग्राह्या रूपादिरूपघटतां प्रतिपद्यन्त इति विशेष्यलोपाद-

घट का स्वरूप है। वह भी अन्वयी न होने से अवाच्य है। (पृथक् सत्त्व और अन्त्य विशेष दोनों ,अननुगत है फिर भी सत्त्व पर रूप है और अन्त्यविशेष स्व-रूप है — यह सब विवक्षा का जादू 10 है।) दोनों अवाच्यों से मिल कर एक साथ वस्तु का निरूपण अशक्य होने से घट अवक्तव्य है — इस प्रकार प्रथम-द्वितीय-तृतीय भंग निष्पन्न हुए। अनेकान्तवाद में तो वस्तुमात्र अनेकान्तात्मक होने से घट को कथञ्चिद अवाच्य मानने में कोई दोष नहीं है। १२।

### [ संद्रुपता और सत्त्वादि से भंगत्रय - १३ ]

सांख्यदर्शन में, घट सत्त्वादिरूप है जो परस्पर भेद रखते हुए भी एकरूप में परिणत होते हैं 15 जिन्हें 'संद्रुत' कहा जाता है। अब यहाँ संद्रुतता ही वास्तव में स्व-रूप है और अन्योन्य भेद रखनेवाले सत्त्व-रजस्-तमस् ये पर रूप हैं। एक साथ उभय की विवक्षा होने पर घट अवाच्य है। कारण :- सत्त्व-रजस्-तमस् (भिन्न होते हुए भी उन) में संद्रुतता को मानेंगे तो संद्रुतता ही रहेगी, सत्त्वादि तीन का अस्तित्व लुप्त हो जायेगा, क्योंकि अन्योन्य भेद होगा तभी सत्त्वादि का स्व-तत्त्व बचेगा। संद्रुतता होने पर परस्पर विलक्षणता लुप्त हो जायेगी, तब संद्रुतता के विशेष्य भूत सत्त्वादि रहेंगे नहीं अतः 20 घट उन रूपों से अवाच्य बना रहेगा। अब यदि सत्त्व-रजस् आदि का बिलकुल सत्त्व ही नहीं होगा तो असत् की उत्पत्ति को यानी असत्कार्यवाद को मानना पडेगा, किन्तु वह सांख्यदर्शन में मान्य नहीं है। अगर उसे मान्य करेंगे तो संद्रुतता रूप विशेषण भाग जायेगा। आखिर घट को अवाच्य घोषित करना पडेगा। अनेकान्तवाद में कथंचिद् अवाच्यत्व स्वीकृत है। १३।

#### [ रूपादि और असंद्रुपत्व से भंगत्रयनिष्पत्ति - १४ ]

9४ वा प्रकार :- रूपादि पर रूप हैं, क्योंकि द्रव्य-गुण के अभेदपक्ष में रूपादि समुदाय ही घट है, फिर समुदायरूप से गृहीत न हो कर एक-एक कर के गृहीत होते हैं — अत एव पर रूप हैं। असंदुतरूपत्य घट का स्व-रूप हैं क्योंकि समुदितरूप से गृहीत होता है। दोनों रूपों से एक साथ विवक्षा होने पर घट अवाच्य बनेगा। इस प्रकार, प्रथम-द्वितीय और तृतीय भंग निष्पन्न हैं। अन्योन्य विलक्षण बुद्धि से ग्राह्म एक एक रूपादि 'एकानेकात्मक प्रतीति यानी एक समुदायात्मना अनेक को 30 ग्रहण करनेवाले ज्ञान' से ग्राह्म जो अरूपादिस्वरूप घट, उस की अभिन्नता नहीं प्राप्त कर सकते। अतः विशेष्य का लोप होने से, अर्थात् समुदायभावापन्न होने पर रूपादिआत्मकता न रहने के कारण

वाच्यः । अथाप्यरूपादिरूपा रूपादयः । नन्वेवमपि रूपादय एव न भवन्तीति तेषामभावे केऽसंदुतरूपतया विशेष्या येनाऽसंदुतरूपा रूपादयो घटो भवेत् इत्येवमप्यवाच्यः । अनेकान्ते तु कथञ्चिदवाच्यः । १४ ।

यदि वा रूपादयोऽर्थान्तरभूताः, मतुबर्थो निजः, ताभ्यामादिष्टो घटोऽवक्तव्यः रूपाद्यात्मकैकाकाराव-भासप्रत्ययविषयव्यतिरेकेणापरसम्बन्धानवगतेर्विशेष्याभावात् 'रूपादिमान् घटः' इत्यवाच्यः। न चैकाकार-प्रतिभासग्राह्यव्यतिरेकेणापर (सम्बन्धानवगतेर्विशेष्याभावात्) रूपादिप्रतिभास इति विशेषणाभावादप्यवाच्यः। अनेकान्ते तु कथञ्चिदवाच्यः।१५।

अथवा, बाह्योऽर्थान्तरभूतः, उपयोगस्तु निजः ताभ्यामादिष्टोऽवक्तव्यः। तथाहि— य उपयोगः स घट इति यद्युच्येत तर्ह्युपयोगमात्रकमेव घट इति सर्वोपयोगस्य घटत्वप्रसिक्तिरिति प्रतिनियतस्वरूपाभावादवाच्यः। अथ यो घटः स उपयोग इत्युच्येत तथाप्युपयोगस्यार्थत्वप्रसिक्तिरित्युपयोगाभावे घटस्याप्यभावः, ततश्च

10 'समुदायभावापन्नरूपादि' में विशेष्यभूत हो कर प्रतीत होनेवाले रूपादि का अभाव हो जाने से समुदायभावापन्न रूपाद्यात्मक घट का अभाव यानी असत् हो जाने से घट सर्वथा अवाच्य बन जायेगा।

यदि कहें कि रूपादि अरूपादिस्वरूप हैं (यानी अरूपादिव्यावृत्त नहीं है।) तो यह गलत है, जब वह अरूपादिस्वरूप है वह रूपादिआत्मक कैसे कहे जा सकते हैं ? मतलब रूपादि आत्मक न होने से 'असंदुतरूपत्व' ऐसा विशेषण भी उन्हें जुड नहीं सकता, यानी घट असंदुतरूप भी नहीं हो सकता, 15 आखिर वह अवाच्य रह गया। अनेकान्तवाद में तो कथंचिद् अवाच्य है — यह समझ के चलना। १४।

#### [ रूपादि और मतुप् अर्थ से भंगत्रय प्राप्ति - १५ ]

9५ वा प्रकार :- घट रूपादिमान् है ऐसा कहने पर घट और रूपादि का भेद लिक्षित होने से रूपादि घट का पर-रूप है। मतुप् प्रत्ययार्थ 'सम्बन्धी' यह घट का स्वरूप हैं क्योंकि रूपादिमान् और घट का अभेद लिक्षत होता है। यहाँ इन स्व-पर रूपों से सत्त्व-असत्त्व प्रथम-द्वितीय भंग हुए। 20 दूसरी ओर, इन दोनों रूपों से एक साथ विवक्षा करने पर घट अवाच्य है (यह तीसरा भंग हुआ)। स्पष्टता :- रूपादि स्वरूप एकाकार अवभास की प्रतीति, मतलब निमित्तभूत विषय जो रूपादि है उस के अभाव में मतुप् प्रत्ययार्थ सम्बन्धि घट की विशेष्यरूप से प्रतीति नहीं हो सकती। फलतः 'रूपादिमान् घटः' ऐसा व्यवहार लुप्त हो जाने पर सम्बन्धी का भी अभाव हो जाने से आखिर घट अवाच्य रह गया। अनेकान्त वाद में तो घट एवं रूपादि का कथंचिद् भेदाभेद होने से कथंचिद् अवक्तव्य 25 भी हो सकता है।१५।

## [ बाह्य-अभ्यन्तर रूपों से भंगत्रय निष्पत्ति - १६ ]

9६ वा प्रकार :- बाह्य घट घट का पर रूप है (बाह्य होने से।) उपयोगात्मक यानी ज्ञानात्मक आन्तर घट घट का स्व-रूप हैं। इन दोनों रूपों से एक साथ विवक्षा करने पर घट अवक्तव्य हो जायेगा। ये प्रथम-द्वितीय और तृतीय भंग हुए। स्पष्टता :- 'जो उपयोग है वह घट है' इस व्याप्ति 30 में तो उपयोगमात्र यानी सभी उपयोग घट है ऐसा फलित होने से घट का कोई नियत स्व रूप तय न होने से घट का अभाव आ पड़ेगा तो उस रूप से घट अवाच्य हो गया। एवं, जो घट है वह उपयोग है ऐसी व्याप्ति करेंगे तो उपयोग में बाह्यार्थत्व प्रसक्त होने से उपयोग लुप्त हो जायेगा,

15

कथं नाऽवाच्यः ?।१६।

'एते च त्रयो भंगा गृण-प्रधानभावेन सकलधर्मात्मकैकवस्तुप्रतिपादकाः स्वयं तथाभूताः सन्तो निरवयवप्रतिपत्तिद्वारेण सकलादेशाः, वक्ष्यमाणास्त् चत्वारः सावयवप्रतिपत्तिद्वारेणाशेषधर्माक्रान्तं वस्तु प्रतिपादयन्तोऽपि विकलादेशाः' - इति केचित् प्रतिपन्नाः। वाक्यं च सर्वमेकानेकात्मकं सत् स्वाभिधेयमपि तथाभूतमवबोधयति । यतो न तावन्निरवयवेन वाक्येन वस्तुस्वरूपाभिधानं सम्भवति अनन्तधर्माक्रान्तैकात्म- 5 कत्वाद् वस्तुनः। निरवयववाक्यस्य त्वेकस्वभाववस्तुविषयत्वात् तथाभूतस्य च वस्तुनोऽसम्भवात् न निरवयवस्य तस्य वाक्यमभिधायकम्। नापि सावयवं वाक्यं वस्त्वभिधायकं सम्भवति वस्तुन एकात्म-कत्वात्। न च वस्तुनो व्यतिरिक्तास्तदंशाः, तद्व्यतिरेकेण तेषामप्रतीतेः – एकस्वरूपव्याप्तानेकांशप्रति-भासात्। न च तद् एकात्मकमेव, अनेकांशानुरक्तस्यैव एकात्मनः प्रतिभासात्। अतो वस्तुन एकानेक-स्वभावत्वात तथाभूता एव नैकान्ततः सावयवा उभयेकान्तरूपा वा।

तत्र विवक्षाकृतप्रधानभाव-सदाद्येकधर्मात्मकस्यापेक्षितापराशेषधर्मक्रोडीकृतस्य वाक्यार्थस्य स्यात्कार-तो उस रूप से भी घट का अभाव प्रसक्त होने से आखिर घट अवाच्यत्व क्यों नहीं होगा ? अनेकान्तवाद में तो कथंचिद बाह्यान्तर उभय स्वरूप घट की एक साथ विवक्षा करने पर कथंचिद अवक्तव्य हो सकता है।१६।

#### [ सप्त भंगों में सकलादेश-विकलादेश विभाग ]

"ये आद्य तीन भंग गौण या प्रधानभाव से सकलधर्ममय एक वस्तु के प्रदर्शक हैं। निरवयव (अखंड) बोध कराने के कारण स्वयं इस प्रकार के होते हुए इन तीन भंगों को सकलादेश कहेंगे। शेष अग्रिम ग्रन्थ में कहे जानेवाले चार भंग सावयव (सखंड) बोध द्वारा समस्तधर्ममय वस्तु का प्रदर्शक होने पर भी विकलादेश हैं।" — कुछ विद्वानों का ऐसा अभिप्राय है। जैनदर्शनानुसार सभी वाक्य एकानेकात्मक होते हैं और अपने वाक्यार्थ को भी एकानेकतया ही प्रदर्शित करते हैं। वाक्य भले सावयव हो, बोध 20 सावयव (सखंड), निरवयव (अखंड) दोनों प्रकार से करा सकते हैं। निरवयव वाक्य नहीं होता, निरवयव वाक्य से वस्तु के पूर्ण स्वरूप का प्रदर्शन शक्य नहीं, क्योंकि वस्तु तो अनन्तधर्मगुम्फित एकात्मक होती है, निरवयवाक्य तो एकस्वभाव वस्तु को ही स्पर्श कर सकता है, किन्तु वस्तु कभी एकस्वभाव नहीं होती, अतः (कल्पित) निरवयव (सिर्फ एकात्मक) वस्तु का प्रदर्शन निरवयव वाक्य नहीं कर सकता। 'तो क्या सावयव वाक्य वस्तु-प्रतिपादक हो सकेगा ?' नहीं, क्योंकि वस्तु एकात्मक (कथंचिद्) होती 25 है। वस्तु के तथाकथित अवयव वस्तु से भिन्न नहीं होते, क्योंकि वस्तु के साथ भेद से उन की प्रतीति नहीं होती। वस्तु तो एक स्वरूप से रञ्जित अनेकांशमय ही भासित होती है। एकान्ततः वस्तु एकात्मक भी नहीं होती, क्योंकि एकात्मकता भी अनेक अवयवों से व्याप्त हो कर भासित होती है। निष्कर्ष, वस्तु एकानेकस्वभाववाली होने से, तथाप्रकार वस्तु के प्रदर्शक शब्द भी एकानेकस्वभाव ही हो सकते हैं। न तो एकान्ततः सावयव, न तो एकान्ततः उभयरूप यानी सावयव-निरवयवरूप हो सकते हैं। 30

#### [ सकलादेश-विकलादेश भंगो का वाक्यार्थ ]

तीन भंग सकलादेश है उन में पहला है 'स्यात् घटः अस्ति' (कथंचिद् घट सत् है।) स्यात्

पदलाञ्छितवाक्यात् प्रतीतेः 'स्यादिस्ति घटः १ स्यान्नास्ति घटः २ स्यादवक्तव्यो घटः ३' इत्येते त्रयो भङ्गाः सकलादेशाः। विवक्षाविरचितद्वित्रिधर्मानुरक्तस्य स्यात्कारपदसंसूचितसकलधर्मस्वभावस्य धर्मिणो वाक्यार्थरूपस्य प्रतिपत्तेश्चत्वारो वक्ष्यमाणका विकलादेशाः — 'स्यादिस्ति च नास्ति घटः' इति प्रथमो विकलादेशः १, 'स्यादिस्ति चाऽवक्तव्यश्च घट' इति द्वितीयः २, 'स्यान्नास्ति चावक्तव्यश्च घटः' इति तृतीयः ३, 'स्यादिस्ति च नास्ति चाऽवक्तव्यश्च घटः' इति चतुर्थः ४।

एत एव सप्त भङ्गाः स्यात्पदलाञ्छनविरहिणोऽवधारणैकस्वभावा विषयाभावतो दुर्नया भवन्ति । धर्मान्तरोपादानप्रतिषेधाऽकरणात् स्वार्थमात्रप्रतिपादनप्रवणा एते एव सुनयरूपतामासादयन्ति । स्यात्पद-लाञ्छनविवक्षितैकधर्मावधारणवशाद् वा सुनयाः सद्द्रव्यादेरेकदेशस्य व्यवहारनिबन्धनत्वेन विवक्षितत्वात्

अव्ययपद है उस से विशिष्ट यह जो वाक्य है उस से प्रतीत होने वाला वाक्यार्थ है — सत्त्वभिन्न 10 अपेक्षित सकलघटनिष्ठधर्मसमानाधिकरण विवक्षानुसार प्राधान्ययुत एक सत्त्वधर्म विशिष्ट घट है। दूसरे भंग में वाक्य है 'स्याद् घटो नास्ति'। यहाँ 'स्याद्' अव्ययपदगर्भित इस वाक्य से प्रतीत होनेवाला वाक्यार्थ ऐसा है — असत्त्वभिन्न अपेक्षित सकलघटनिष्ठ धर्मसमानाधिकरण विवक्षानुसारप्राधान्ययुत एक असत्त्व धर्म से विशिष्ट घट है। तीसरे भंग में वाक्य है 'स्याद् अवक्तव्यो घटः' (कथंचिद् घट अवाच्य है।) स्याद् अव्ययपदघटित इस वाक्य से प्रतीत होनेवाला वाक्यार्थ इस प्रकार है — अवाच्यत्वभिन्न 15 अपेक्षित सकलघटनिष्ठधर्म समानाधिकरण विवक्षानुसारप्राधान्ययुत एक अवाच्यत्वधर्म से विशिष्ट घट है। ये तीन भंग सकलादेश हैं।

#### [ विकलादेश के उत्तर चार भंगों का स्वरूप ]

इसी तरह विकलादेश के चार भंग वाक्य हैं 9 — स्याद् अस्ति च नास्ति घटः (घट कथंचिद् सत् एवं असत् हैं)। २ — स्याद् अस्ति चावक्तव्यश्च घटः (घट कथंचिद् सत् एवं अवक्तव्य है) यह 20 दूसरा भंग-वाक्य है। ३ — 'स्याद् नास्ति चावक्तव्यश्च घटः' (घट कथंचिद् असत् और अवक्तव्य है) तीसरा भंगवाक्य हुआ। ४ — चतुर्थ भंगवाक्यः — स्याद् अस्ति च नास्ति च अवक्तव्यश्च घटः (घट कथंचित् सत् है असत् है और अवक्तव्य है)। इन में से चौथे-पाँचवे-छट्टे भंगवाक्य का वाक्यार्थ पूर्वोक्त रीति से स्यात्पदसंसूचित अन्य सकलधर्मस्वभावसंमिलित, (क्रमशः) विवक्षित सत्त्व-असत्त्व, अथवा सत्त्व-अवक्तव्यत्व, अथवा असत्त्व-अवक्तव्यत्व इन दो धर्मों से विशिष्ट और सातवे भंगवाक्य का सत्त्व-असत्त्व- अवक्तव्यत्व तीन धर्मों से विशिष्ट धर्मी है।

## [ नय-दुर्नय-सुनय-प्रमाण का विभाग एवं व्यवहारसम्पादन ]

प्रश्न :- दुर्नय किसे कहते हैं ? सुनय किसे कहते हैं ? प्रमाण किसे कहते हैं ?

उत्तर :- स्यात् पदसांनिध्यरहित निर्धारण (= जकार) युक्त एकमात्र स्वभाववाले ये ही सात भंग दुर्नय हैं क्योंकि एकान्ततः ऐसा कोई विषय है नहीं। ये ही सात नय जब धर्मान्तरसामानाधिकरण्य 30 का निषेध न करते हुए सिर्फ अपने इष्ट अर्थमात्र का प्रतिपादन करने में मशगुल रहेंगे तब 'सुनय' पदवी प्राप्त करेंगे। अथवा स्यात्पदपूर्वक किसी एक विवक्षित सत्त्वादि धर्म का भारपूर्वक प्रतिपादन करे तो ये सुनय हैं। कारण :- अन्य धर्मों का निषेध नहीं है और 'सत् द्रव्यम्' इत्यादि व्यवहारकारक

धर्मान्तरस्य चाऽनिषिद्धत्वात्। अतः 'स्यादस्ति' इत्यादि प्रमाणम्, 'अस्त्येव' इत्यादि दुर्नयः, 'अस्ति' इत्यादिकः सुनयो न तु संव्यवहाराङ्गम्, 'स्यादस्त्येव' इत्यादिस्तु नय एव व्यवहारकारणं स्व-पराव्यावृत्तवस्तुविषयप्रवर्त्तकवाक्यस्य व्यवहारकारणत्वाद् अन्यथा तदयोगात्।।३६।।

## [ क्रमशः उत्तरभंगचतुष्कनिरूपणे गाथाचतुष्कम् ]

एवं निरवयववाक्यस्वरूपं भङ्गकत्रयं प्रतिपाद्य सावयववाक्यरूपचतुर्थभङ्गकं प्रतिपादियतुमाह— <sup>5</sup> (मूलम्-) अह देसो सब्भावे देसोऽसब्भावपज्जवे णियओ।

## तं दवियमत्थि णत्थि य आएसविसेसियं जम्हा।।३७।।

अथ इति यदा देशो वस्तुनोऽवयवः सद्भावेऽस्तित्वे नियतः 'सन्नेवायम्' इत्येवं निश्चितः, अपरश्च देशोऽसद्भावपर्याये = नास्तित्वे एव नियतः - 'असन्नेवायम्' इत्यवगतः अवयवेभ्योऽवयविनः कथंचिद-भेदाद् अवयवधर्मेस्तस्यापि तथाव्यपदेशः यथा 'कुण्ठो देवदत्तः' इति । ततोऽवयवसत्त्वाभ्यामवयवी अपि <sup>10</sup> सदसन् सम्भवति । ततः तद् द्रव्यमस्ति च नास्ति चेति भवत्युभयप्रधानावयवभागेन विशेषितं यस्मात्।

एक देश की विवक्षा प्रदर्शित करते हैं। निष्कर्ष :- स्याद् अस्ति अथवा स्याद् नास्ति इत्यादि प्रमाण है, 'अस्ति एव' यह दुर्नय है, सिर्फ 'अस्ति' यह सुनय है। यद्यपि प्रमाण या सुनय व्यवहारसाधक नहीं है, (व्यवहार में प्रचिलत नहीं है या लोकव्यवहार में उपयोगी नहीं हैं,) स्याद अस्ति एव — ऐसा नय ही व्यवहार कारक होता है, क्योंकि यह नय वाक्य 'स्यात् पद के द्वारा स्व या पर का 15 व्यवच्छेद नहीं (किन्तु संग्रह) करता हुआ विवक्षित वस्तु विषय' का (एव-पद से) उचित भारपूर्वक बोधन या प्रवर्त्तन करानेवाला होने से व्यवहार सम्पादक बनता आया है। उक्त प्रकार की विषय-वस्तु का बोधन या प्रवर्त्तन न करे वह व्यवहारसम्पादक नहीं बनता।।३६।।

#### [ चौथे सावयव अस्ति-नास्ति भंग का विवेचन ]

अवतरिणका :- आद्य तीन भंगों में अस्ति या नास्ति या अवक्तव्य इस प्रकार निरवयव वाक्य 20 होते हैं, उन का प्रतिपादन कर दिया। अब दो अवयवों वाले चतुर्थभङ्ग का प्रतिपादन करते हैं — गाथार्थ :- जब एक अंश सत्त्व में और अन्य अंश असत्त्वपर्याय में निर्दिष्ट हो तब वह द्रव्य यतः आदेश(= अंश)विशेषित है इस लिये अस्ति और नास्ति (हो जाता है।)।।३७।।

व्याख्यार्थ :- अथ यानी जब, वस्तु का एक अवयव (= अंश) अस्तित्व से 'यह सत् ही है' इस प्रकार से नियत यानी निश्चित (= स्थापित) किया जाय, और अन्य देश (= अंश) असद्भाव- 25 पर्याय यानी नास्तित्व से 'यह असत् ही है' इस प्रकार नियत (= स्थापित) किया जाय; यह कैसे देखिये :- अवयव-अवयवी कथंचिद् अभिन्न होते हैं इस लिये देवदत्त के हस्तादिरूप अवयव कुण्ठ होने पर 'देवदत्त कुण्ठ है' ऐसा व्यवहार प्रचलित है। मतलब, अवयवभूत सत्त्व और असत्त्व के अभेद से द्रव्य भी सत्-असत् हो सकता है। अत एव वैसा द्रव्य, उक्त कारण से 'अस्ति' और 'नास्ति' इस प्रकार उभय प्रधान अवयव अंशतः विशेषित बनता है।

स्पष्टता :- जो द्रव्य जिस जिस अवयव रूप विशिष्ट धर्म से विवक्षित किया जाता है वह

तथाहि— यद् अवयवेन विशिष्टधर्मेण आदिश्यते तद् अस्ति च नास्ति च भवति। तथा, स्वद्रव्यक्षेत्र-काल-भावैर्विभक्तो घटः स्वद्रव्यादिरूपेणास्ति परद्रव्यादिरूपेण च स एव नास्ति। तथा च पुरुषादि वस्तु विविधतपर्यायेण बालादिना परिणतम् कुमारादिना चाऽपरिणतमित्यादिष्टम् इति योज्यम्।।३७।। पूर्वभङ्गकप्रदर्शितन्यायेन पञ्चमभङ्गकप्रदर्शनायाह-

> (मूलम्-) सब्भावे आइट्टो देसो देसो य उभयहा जस्स। तं अत्थि अवत्तव्वं च होइ दविअं वियप्पवसा।।३८।।

सद्भावे = अस्तित्वे यस्य घटादेर्धर्मिणो देशो धर्म आदिष्टो अवक्तव्यानुविद्धस्वभावे, अन्यथा तदसत्त्वात्। न ह्यपरधर्माप्रविभक्ततामन्तरेण विवक्षितधर्मास्तित्वमस्य सम्भवति खरविषाणादेरिव। तस्यै-वापरो देश उभयथा अस्तित्व-नास्तित्वप्रकाराभ्यामेकदैव विवक्षितोऽस्तित्वानुविद्ध एवाऽवक्तव्यस्वभावः अन्यथा तदसत्त्वप्रसक्तेः। न ह्यस्तित्वाभावे उभयाविभक्तता शशशृंगादेरिव तस्य सम्भविनी। प्रथम-तृतीय-भङ्गव्युदासस्तथाविवक्षावशादत्र कृतो दृष्टव्यः। तत्र प्रथम-तृतीययोर्भगकयोः परस्पराविशेषणभूतयोः प्रति-

अस्ति और नास्ति इस प्रकार परिणत होता है। तदुपरांत, जब घट द्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव (जैन दर्शन के पारिभाषिक तत्त्व) से विविक्षत किया जाय तब घट स्वद्रव्य = मिट्टी, स्वक्षेत्र = भूतलादि, स्वकाल = प्रातःकालादि, स्वभाव = वृत्ताकारादि रूपों से 'सत्' होता है किन्तु परद्रव्य = जलादि, परक्षेत्र 15 रज्जु आदि, परकाल = रात्रिकाल अथवा प्रलयकाळ, पर भाव = चतुष्कोणादि संस्थान आदि रूपों से जिज्ञासित होने पर वही घट 'नास्ति' बन जाता है। ऐसे ही घट की तरह पुरुषद्रव्य भी (३३ वीं गाथा में जो कहा है तदनुसार) विविक्षित बालादि पर्याय से जब परिणत होता है तब कुमारादि भाव से वही पुरुष अपरिणत भी निर्दिष्ट किया जाता है — यह समझ लेना।।३७।।

### [ पंचम भंग अस्ति-अवक्तव्य का निदर्शन ]

20 अवतरिणका :- पूर्वभंगों का सयुक्तिक प्रदर्शन कर के अब वैसे ही सयुक्तिक पंचमभंग का प्रदर्शन किया जाता है—

गाथार्थ :- द्रव्य का एक अंश 'सत्' रूप से और दूसरा अंश एक ही सत्-असत् उभय रूप से निर्दिष्ट करना हो तब वह द्रव्य विकल्प (= जिज्ञासा या विवक्षा) के अनुसार स्याद् अस्ति — स्याद् अवक्तव्य (भंगप्रविष्ट) होता है।।३८।।

25 व्याख्यार्थ :- घटादि धर्मी को एक देश यानी एक धर्म सत्त्व से विवक्षित करें, और अन्य देश यानी एक साथ सत्त्वासत्त्व उभयविवक्षा से अवक्तव्य धर्मअनुरक्त स्वभाव से विवक्षित करें तब वह द्रव्य 'स्याद् अस्ति स्याद् अवक्तव्य' भंग का आह्वान करता है। यदि विवक्षानुसार ऐसा (यानी सत्त्व को अवक्तव्य अनुगतस्वभाव युक्त) न माने तो द्रव्य सर्वथा असत् खपुष्पवत् हो जायेगा। किसी भी द्रव्य का कोई एक धर्म (सत्त्व), अन्य धर्मों से अविभक्तरूप से द्रव्य में रहना पसंद नहीं करेगा 30 तो उस विवक्षित धर्म का अस्तित्व ही गर्दभश्रृंग की तरह आपद्ग्रस्त बन जायेगा। सत्त्वरूप से विवक्षित एक द्रव्य में अन्य देश एक साथ अस्ति-नास्तिउभयप्रकार से विवक्षित किया जाय तो वह द्रव्य अस्ति-

10

20

पाद्येनाधिगन्तुमिष्टत्वात्, प्रतिपादकेनापि तथैव विवक्षितत्वात् अत्र तु तद्विपर्ययात् अनन्तधर्मात्मकस्य धर्मिण प्रतिपाद्यानुरोधेन तथाभूतधर्माक्रान्तत्वेन वक्तुमिष्टत्वात् तद् द्रव्यमस्ति च अवक्तव्यं च भवित तद्धर्मविकल्पनवशात् धर्मयोस्तथापरिणतयोस्तथाव्यपदेशे धर्म्यपि तद्द्वारेण तथैव व्यपदिश्यते।।३८।। षष्ठभङगकं दर्शयितुमाह-

# (मूलम्-) आइट्ठोऽसब्भावे देसो देसो य उभयहा जस्स। तं णत्थि अवत्तव्वं च होइ दवियं वियप्पवसा।।३९।।

यस्य वस्तुनो देशोऽसत्त्वे निश्चितः 'असन्नेवायम्' इत्यवक्तव्यानुविद्धः अपरश्चासदनुविद्ध<sup>▼</sup> उभयथा 'सन्नसंश्च' इत्येवं युगपन्निश्चितस्तदा तद् द्रव्यं नास्ति च अवक्तव्यं च भवति विकल्पवशात् = तद्व्यपदेश्यावयववशात् द्रव्यमपि तद्व्यपदेशमासादयति । केवलद्वितीय-तृतीय-भङ्गकव्युदासेन षष्ठभंगः प्रदर्शितः । ।३९ । सप्तमप्रदर्शनायाह−

त्वधर्मानुविद्ध अवक्तव्यस्वभावयुक्त बन जायेगा। इस भंग का प्रथम और तृतीय भंग में अन्तर्भाव नहीं हो सकता, क्योंकि यहाँ जैसे अस्तित्व और अवक्तव्यता में परस्पर अनुविद्धता है वैसी प्रथम-तृतीय भंग में नहीं है। वहाँ तो परस्पर अविशेषणभूत सत्त्व और अवक्तव्यत्व का प्रतिपादन अपेक्षित है, कारण-प्रतिपादक की विवक्षा भी तथाप्रकार की है। यहाँ ऐसा नहीं है। यहाँ तो अनन्तधर्मात्मक द्रव्य वस्तु धर्मी को वाच्यवस्तु के अनुरोध से अन्योन्यानुविद्ध धर्म संकलित स्वरूप से ही दिखाना अभीष्ट 15 है। इस ढंग के तत् तत् धर्म के विकल्पन = विवक्षा वश वह द्रव्य अस्ति और अवक्तव्य हो कर रहेगा। धर्म-धर्मी का अभेद कर के, अन्योन्यानुविद्ध स्वभावपरिणत धर्मों के द्वारा धर्मी(द्रव्य) भी अन्योन्यानुविद्ध स्वभाव परिणत स्वरूप से निर्दिष्ट किया गया है। मतलब, गाथा में द्रव्य यानी धर्मी-प्रधान निर्देश है।।३८।।

#### [ छट्टे भंग की निष्पत्ति एवं स्पष्टीकरण ]

अवतरणिका :- छद्ने भंग का निदर्शन करते हैं :-

गाथार्थ :- जिस का अंश असत्त्व और अंश सत्त्वाऽसत्त्व उभय विवक्षित हो तब विकल्प (= विवक्षा) वश वह द्रव्य नास्ति और अवक्तव्य होता है।।३९।।

व्याख्यार्थ: जिस वस्तु का अंश असत्त्व रूप निश्चित किया, उदा. 'यह असत् ही है'; वह भी अवक्तव्यस्य अनुविद्ध; तथा अन्य अंश अवक्तव्य असदनुविद्ध हो कर 'सद्-असत्' इस प्रकार एक साथ 25 निश्चित यानी विवक्षित हुआ, तब द्रव्य नास्ति और अवक्तव्य भंग विशिष्ट बनेगा। 'विकल्पवश' शब्द का यह भी सूचितार्थ है कि द्रव्य अपने धर्मरूप व्यपदेश्य के अनुरोध से नास्ति-अवक्तव्यव्यपदेश प्राप्य करता है। स्वतन्त्र द्वितीय-तृतीय भंग के व्यवच्छेदपूर्वक यह छट्टा भंग प्रदर्थित किया गया है। मतलब, पंचम भंग में जो कहा है उस के अनुसार इस भंग का द्वितीय-तृतीय भंग में समावेश नहीं होता।।३९।।

## [ सप्तम भंग का निष्पादन और स्पष्टता ]

अवतरिणका :- सातवे भंग का प्रदर्शन करते कहते हैं -

▼. 'न हि अपरमधर्म... इत्यादिभावना अत्रापि कार्या' - बृ० ल० टी०। सा च ३५९-८ मध्ये।

Jain Educationa International Fo

For Personal and Private Use Only

25

# (मूलम्-) सब्भावेऽसब्भावे देसो देसो य उभयहा जस्स। तं अत्थि णत्थि अवत्तव्वयं च दवियं वियप्पवसा।।४०।।

यस्य देशिनो देशोऽवयवः देशो धर्मो वा सद्भावे नियतो = निश्चितः अपरस्तु असद्भावे = असत्त्वे तृतीयस्तु उभयथा इत्येवं देशानां सदसदवक्तव्यव्यपदेशात् तद् अपि द्रव्यमस्ति च नास्ति चावक्तव्यं च भवति विकल्पवशात् । तथाभूतविशेषणाध्यासितस्य द्रव्यस्यानेन प्रतिपादनादपरभङ्गव्युदासः । एते च परस्पररूपापेक्षया सप्तभंग्यात्मकाः प्रत्येकं स्वार्थं प्रतिपादयन्ति नान्यथेति प्रत्येकं तत्समुदायो वा सप्तभंगात्मकः प्रतिपाद्यमपि तथाभूतं दर्शयतीति व्यवस्थितम।

अत्र चाद्यभंगकस्त्रिधा, द्वितीयोऽपि त्रिधैव, तृतीयो दशधा, चतुर्थोऽपि दशधैव, पञ्चमादयस्तु त्रिंशदिधकशतपरिणामाः प्रत्येकं श्रीमन्मल्लवादिप्रभृतिभिर्दिर्शिताः । पुनश्च षड्विंशत्यिधकचतुर्दशशतपरिणामास्त 10 एव च द्व्यादिसंयोगकल्पनया कोटीशो भवन्तीत्यभिहितं तैरेव। अत्र तु ग्रन्थविस्तरभयात् तथा न प्रदर्शितास्तत एवावधार्याः।

गाथार्थ :- जिस द्रव्य का एक अंश 'सत्' रूप से, दूसरा 'असत्' रूप से, तीसरा (सत्-असत्) उभयरूप से सह विवक्षित होता है, (अवक्तव्य रूप से) वह द्रव्य विकल्पवश (= विवक्षाधीन) 'स्याद् अस्ति स्याद् नास्ति स्याद् अवक्तव्य' हो जाता है।।

व्याख्यार्थ :- जिस अवयवी का देश यानी अवयव अर्थात् देशरूप अथवा धर्मरूप अवयव सत्स्वरूप से निश्चित किया, दूसरा अंश 'असत्' रूप से तय हुआ, तीसरा उभयथा यानी एक साथ सत्-असत् विवक्षित करने पर अवक्तव्यरूप से तय हुआ, तब उन तीनों का एक मिलित भंग सत्-असत्-अवक्तव्य रूप से निर्दिष्ट होने के कारण उन से अभिन्न द्रव्य भी विकल्प (= तथाविध विवक्षा) अनुसार 'स्याद् अस्ति स्याद् नास्ति स्याद् अवक्तव्य' व्यपदेश को प्राप्त होता है। यहाँ अभेदनिर्देश से सत्त्वादिविशेषणों 20 से आश्लिष्ट द्रव्य का प्रतिपादन किया है उस से अन्य भंगों में इस भंग के समावेश की सम्भावना का निरसन हो जाता है। ये प्रत्येक भंग परस्पर सापेक्ष सप्तभंगी से अभिन्न रह कर अपने अपने अर्थों का प्रतिपादन करते हैं, भिन्न रह कर और निरपेक्ष बन कर नहीं। इस ढंग से ये प्रत्येक भंग अथवा उन का समुदायरूप सप्तभंगी बनती है और उन के प्रतिपाद्य अर्थ भी अन्योन्य कथंचिद् अभेदभाव रखते हैं – यह इस गाथा से प्रदर्शित किया गया है जो सुव्यवस्थित है।

# [ मल्लवादीसूरि के ग्रन्थ में कोटिकोटी उपभेद ]

द्वादशारनयचक्र ग्रन्थ के कर्ता श्रीमान् मल्लवादिसूरि आदि पूर्वाचार्यों ने इन भंगों के उपभेद अनेक दर्शाये हैं - जैसे :- प्रथम भंग के तीन प्रकार, दूसरे के भी तीन, तीसरे के दश, चौथे के भी दश, पाँच-छ-सात के एक एक के एकसो त्रीश। तथा, इन उपभेदों के भी द्विसंयोगी, त्रिसंयोगी आदि रचना के द्वारा चौदह सो छव्वीस (१४२६) होते हैं और आगे चल कर उपभेदों के प्रतिभेदों से <sup>30</sup> कोटिकोटी संख्या होती है। ऐसा उन महापुरुषोंने अपने द्वादशारनयचक्र आदि प्रन्थों में कहा है। यहाँ ग्रन्थ विस्तार भय से वे सब नहीं कहते हैं. विस्तरार्थी उन ग्रन्थों में देख सकते हैं।

अथानन्तधर्मात्मके वस्तुनि तत्प्रतिपादकवचनस्य सप्तधा कल्पने अष्टमवचनविकल्पपरिकल्पनमिप किं न क्रियते इति न वक्तव्यम्, तत्परिकल्पनिमित्ताभावात् । तथाहि— न तावत् सावयवात्मकमन्योन्यिनिमित्तकं तत् परिकल्पियतुं युक्तम् चतुर्थादिवचनविकल्पेषु तस्यान्तर्भावप्रसक्तेः । नापि निरवयवात्मकमन्योन्यिनिमित्तकं तत् परिकल्पनामर्हति प्रथमादिष्चन्तर्भावप्रसक्तेः । न च गत्यन्तरमस्तीति नाष्टभंगपरिकल्पना युक्ता ।

किञ्च, असौ क्रमेण वा तद्धर्मद्वयं प्रतिपादयेत् यौगपद्येन वा ? प्रथमपक्षे गुणप्रधानभावेन तत्प्रतिपादने प्रथमद्वितीययोरन्तर्भावः प्रधानभावेन तत्प्रतिपादने चतुर्थे। यौगपद्येन तत्प्रतिपादने तृतीये, भङ्गकसंयोगकल्पनया भङ्गान्तरकल्पनायां प्रथम-द्वितीयभंगकसंयोगे चतुर्थभङ्गक एव प्रसज्यते। प्रथम-तृतीयसंयोगात् पञ्चमप्रसिक्तः। द्वितीय-तृतीयसंयोगात् षष्ठप्रसिक्तः, प्रथम-द्वितीय-तृतीय-संयोगात् सप्तमः, प्रथम-चतुर्थादिसंयोगकल्पनायां पुनरुक्तदोषः। तस्माद् न कथञ्चिदष्टमभङ्गसम्भवः इत्युक्तन्यायात् वस्तुप्रतिपादने सप्तविध एव वचनमार्गः।।४०।।

# [ आठवा भंग युक्तिसंगत क्यों नहीं ? - उत्तर ]

प्रश्न :- वस्तु जब अनन्तधर्मात्मक है तब उन एक एक धर्म के प्रतिपादक वचनों के सिर्फ सात ही भंगों की कल्पना क्यों ? आठवे वचन (= भंग) की कल्पना क्यों नहीं किया ?

उत्तर :- ऐसा मत पूछो ! आठवे वचन की कल्पना करने के लिये जो निमित्त मिलना चाहिये 15 वह नहीं है। देखिये— अन्योन्य अस्तित्वादिनिमित्तों से जो सावयव भङ्गों की कल्पना की गयी है (चार से सात भंग) उन से अतिरिक्त सावयव भंगकल्पना के लिये कोई निमित्त नहीं है, क्योंकि जो भी होगा— चतुर्थादि वचन विकल्पों में ही उन निमित्तों का अन्तर्भाव हो जायेगा। तथा, १-२-३ भंगों से अतिरिक्त निरवयवात्मक भी अन्योन्यनिमित्त कल्पनाई नहीं है क्योंकि जो भी वैसा निमित्त खोजेंगे उनका प्रथम-द्वितीय-तृतीय में ही अन्तर्भाव हो जायेगा। और कोई चारा नहीं है अतः आठवे भंग 20 की कल्पना युक्तिसंगत नहीं है।

और एक बात :- कदाचित् आठवे भंग के निमित्त को खोज डाला :- तो प्रश्न ऊठेगा कि वह क्रमशः धर्म युगल का प्रतिपादन करेगा या एक साथ ? प्रथम क्रमिक पक्ष में, गौण-मुख्य भाव से भङ्ग-प्रतिपादन करने पर पहले और दूसरे भंग में ही अन्तर्भाव हो जायेगा। दोनों धर्मों का क्रमशः प्रधानरूप से प्रतिपादन करेंगे तो चौथे भंग में समावेश कर देंगे। यदि दूसरा पक्ष एक साथ किसी 25 भङ्ग का प्रतिपादन करना चाहेंगे तो तीसरे भंग में समावेश हो जायेगा। अगर, भंगों के संयोग से नये भंग की कल्पना करने जायेंगे तो प्रथम-द्वितीय के संयोग से चौथे भंग में प्रवेश होगा। प्रथम-तृतीय के संयोग से नया भंग बनाएँगे तो छट्टे भंग में, आद्य तीन के संयोग से नया भंग बनाएँगे तो सातवे भंग में प्रवेश होगा। पहला-चौथा इत्यादि संयोग की कल्पना करेंगे तो पुनरुक्ति का ही दोष होगा। सारांश, किसी भी 30 तरह आठवाँ भंग सम्भव नहीं। अतः पूर्वोक्त तर्कानुसार वस्तु का निरूपण करने में सप्त प्रकार वाला ही वचनमार्ग प्रस्थिपत होता है।।४०।।

10

अन्योन्यापरित्यागव्यवस्थितस्वरूपवाक्यनयानां शुद्ध्यशुद्धिविभागेन संग्रहादिव्यपदेशमासादयतां द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिकनयावेव मूलाधार इति प्रदर्शनार्थमाह-

# (मूलम्-) एवं सत्तवियप्पो वयणपहो होइ अत्थपज्जाए। वंजणपज्जाए उण सवियप्पो णिव्वियप्पो य।।४१।।

एवं इत्यनन्तरोक्तप्रकारेण सप्तविकल्पः = सप्तभेदः वचनमार्गो वचनपथः भवत्यर्थपर्याये = अर्थनये संग्रह-व्यवहार-ऋजुसूत्रलक्षणे सप्ताप्यननन्तरोक्ता भंगका भवन्ति। तत्र प्रथमः संग्रहे सामान्यग्राहिणि, 'नास्ति' इत्ययं तु व्यवहारे विशेषग्राहिणि, ऋजुसूत्रे तृतीयः, चतुर्थः संग्रह-व्यवहारयोः, पञ्चमः संग्रह ऋजुसूत्रयोः, षष्ठो व्यवहार-ऋजुसूत्रयोः, सप्तमः संग्रह-व्यवहार-ऋजुसूत्रेषु। व्यञ्जनपर्याये = शब्दनये सविकल्पः प्रथमे पर्यायशब्दवाच्यताविकल्पसद्भावेऽप्यर्थस्यैकत्वात् (प्रथमः)। द्वितीय-तृतीययोनिर्विकल्पः

### [ अर्थनय-शब्दनय में सात भंगों की व्यवस्था ]

एक-दूसरे को न छोडते हुए अपने अपने स्वरूप में सुस्थित वाक्यात्मक नयों, शुद्ध-अशुद्ध विभाग के द्वारा संग्रह-व्यवहार ... इत्यादि शब्दिनिर्देश भले प्राप्त करें किन्तु उन का मूलाधार तो द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक ये दो मूल नय ही हैं — इस तथ्य का ४९ वीं गाथा से निदर्शन किया जाता है—
गाथार्थ :- उक्त रीति से अर्थपर्याय में सप्तप्रकारी वचनमार्ग होता है, व्यञ्जनपर्याय में तो सविकल्प-

15 निर्विकल्प होता है।।४१।।

व्याख्यार्थ :- अर्थपर्याय यानी अर्थनय संग्रह-व्यवहार और ऋजुसूत्र, इन का वचनमार्ग यानी वचनव्यवहार पूर्वोक्त गाथाओं के अनुसार सात विकल्पों से चलता है। पहला भंग सामान्यवस्तुग्राही संग्रह नय में प्रविष्ट है, क्योंकि वह सत्त्वमहासामान्यप्रेक्षी है। दूसरा भंग विशेषवस्तुग्राही व्यवहार में प्रविष्ट होगा, क्योंकि वह सत्त्व सामान्य को नजरअंदाज करता है। ऋजुसूत्र लिंगादिभेद से भेद की पृच्छा होने पर मौन रख कर तृतीयभंग अवाच्यता को स्वीकार लेता है। चौथा दो अंशवाला भंग संग्रह और व्यवहार में मिलितरूप से समाविष्ट होगा। उसी तरह पाँचवा मिलितरूप से संग्रह और ऋजुसूत्र में, छट्ठा भंग व्यवहार-ऋजुसूत्र में और सातवाँ मिलित रूप से संग्रह-व्यवहार-ऋजुसूत्र में समाविष्ट होंगे।

#### [ शब्दनय में सविकल्प-अविकल्प सात भंग ]

25 व्यञ्जनपर्याय यानी शब्दनय (शब्द, समिभिरूढ और एवंभूत)। इस में सात भंगों के दो विभाग होते हैं, सिवकल्प और निर्विकल्प। (अर्थनय में तो सब सिवकल्प हैं यह फिलित होता है।) जिस को पर्यायशब्दवाच्यता मान्य है उस प्रथम शब्दनय में अर्थ एक होता है किन्तु पर्यायशब्दविकल्प मौजूद होने से प्रथम भंग सिवकल्प है। दूसरा समिभिरूढ नय और तीसरा एवंभूत नय द्रव्यार्थरूप सामान्य से विनिर्मुक्त पर्याय के प्रतिपादक होने से, यानी यहाँ पर्यायशब्दवाच्यता न होने से द्वितीय भंग निर्विकल्प 30 है। समिभरूढ नय में पर्यायभेद से अर्थभेद होता है। एवंभूत नय तो विवक्षित क्रियाकाल में ही तत्तिक्रिया अन्वित अर्थ का ग्राहक होने से, लिंगभेद से, संज्ञा भेद से और क्रिया भेद से अर्थभेद

द्रव्यार्थात् सामान्यलक्षणान्निर्गतपर्यायाभिधायकत्वात्— समभिरूढस्य पर्यायभेदभिन्नार्थत्वात्— एवंभूतस्यापि विविक्षतिक्रयाकालार्थत्वात् लिङ्ग-संज्ञा-क्रियाभेदेन भिन्नस्यैकशब्दाऽवाच्यत्वात् । शब्दादिषु तृतीयः, प्रथम-द्वितीयसंयोगे चतुर्थः, तेष्वेव चानभिधेयसंयोगे पञ्चम-षष्ठ-सप्तमा वचनमार्गा भवन्ति ।

अथवा प्रदर्शितस्वरूपा सप्तभंगी संग्रह-व्यवहार-ऋजुसूत्रेष्वेवार्थनयेषु भवतीत्याह- एवं सत्तवियप्पो इत्यादिगाथाम् । अस्यास्तात्पर्यार्थः —

अर्थनय एव सप्त भङ्गाः, शब्दादिषु त्रिषु नयेषु प्रथम-द्वितीयावेव भङ्गौ। यो ह्यर्थमाश्चित्य संग्रह-व्यवहार-ऋजुसूत्राख्यः प्रत्ययः प्रादुर्भवित सोऽर्थनयः अर्थवशेन तदुत्पत्तेः अर्थं प्रधानतयासौ व्यवस्थापयतीति कृत्वा। शब्दं तु स्वप्रभवमुपसर्जनतया व्यवस्थापयित तत्प्रयोगस्य परार्थत्वात्। यस्तु श्रोतिर तच्छब्दश्रवणादु-द्गच्छिति शब्द-समिभिरूढ-एवंभूताख्यः प्रत्ययस्तस्य शब्दः प्रधानम् तद्वशेन तदुत्पत्तेः, अर्थस्तूपसर्जनम् तदुत्पत्ताविनिमित्तत्वात्, स शब्दनय उच्यते।

तत्र च वचनमार्गः सविकल्प-निर्विकल्पतया द्विविधः— सविकल्पं सामान्यम् निर्विकल्पः पर्यायः मानता है अतः इन दो (स॰ ए॰) नय में दूसरा भंग निर्विकल्प होता है। शब्दादि तीनों नयों में तीसरा भंग सविकल्प-निर्विकल्प हैं। शब्द और समिभक्षढ में मिल कर चौथा भंग (सविकल्प-निर्विकल्प) होता है। शब्दादि तीन में अवक्तव्य के संयोग से शब्द और एवंभूत में मिल कर पाँचवा भंग (सविकल्प-निर्विकल्प) समिभक्षढ-एवंभूत में मिल कर छहा (निर्विकल्प) भंग, तथा शब्द-समिभक्षढ-एवंभूत में मिल कर सातवाँ सविकल्प-निर्विकल्प भंग समाविष्ट होता है।

#### [ अर्थनय में सात भंग, शब्द नय में दो ]

इस ४९ वीं गाथा की दूसरे प्रकार से व्याख्या प्रस्तुत है— दूसरे प्रकार से व्याख्या में ऐसा कहते हैं कि उक्तस्वरूप सप्तभंगी सम्पूर्णतया सिर्फ संग्रह-व्यवहार-ऋजुसूत्र तीन अर्थनयों में ही होती है यह मूलकार सत्तवियप्पो... इस गाथा से कहना चाहते हैं। उस का तात्पर्यार्थ व्याख्याकार दिखाते 20 हैं —

ज्ञानात्मक नय पक्ष में अर्थ नय में सात भंग पूरे लागु होते हैं किन्तु शब्दनय में (तीनों में) प्रथम-द्वितीय दो भंग ही लागु होते हैं। अर्थनय वक्ता के ज्ञानरूप है और शब्दनय श्रोता के ज्ञानरूप है। अर्थ के विषय में संग्रह-व्यवहार-ऋजुसूत्रसंज्ञक जो बोध वक्ता को होता है वह अर्थनय है क्योंकि वह अर्थवश उत्पन्न होता है और यह नय भी प्रधानरूप से अर्थ का प्रस्थापन करता है। शब्द तो 25 अर्थबोध जन्य होता है इस लिये उस का प्रस्थापन गौणरूप से करता है क्योंकि शब्दप्रयोग हमेशा दूसरे के लिये होता है।

श्रोता को तत्तत् शब्द के श्रवण से जो शब्द-समिभिरूढ-एवंभूत संज्ञक बोध उदित होता है वह शब्दनय कहा जाता है, क्योंकि उस में शब्द की प्रधानता होती है, शब्द से वह उदित होता है, अर्थ यहाँ (उत्पत्ति के लिये) गौण है, शब्दबोध की उत्पत्ति में अर्थ यहाँ निमित्त नहीं होता।

#### [ शब्द-समभिरूढ नयों में सविकल्प, एवंभूत में निर्विकल्प ]

यहाँ ज्ञानात्मकनय में वचनमार्ग के दो भेद हैं - सविकल्प और निर्विकल्प। सविकल्प यानी

तदिभधानाद् वचनमि तथा व्यपिदश्यते। तत्र शब्द-समिभिरूढौ संज्ञा-क्रियाभेदेप्यभिन्नमर्थं प्रतिपादयत इति तदिभिप्रायेण सिवकल्पो वचनमार्गः प्रथमभंगकरूपः। एवंभूतस्तु क्रियाभेदाद् भिन्नमेवार्थं तत्क्षणे प्रतिपादयतीति निर्विकल्पो द्वितीयभङ्गकरूपस्तद्वचनमार्गः। अवक्तव्यभङ्गकस्तु व्यञ्जननये न सम्भवत्येव। यतः श्रोत्रभिप्रायो व्यञ्जननयः, स च शब्दश्रवणादर्थं प्रतिपद्यते न शब्दाश्रवणात्, अवक्तव्यं तु शब्दाभावविषयः इति नावक्तव्यभङ्गकः व्यञ्जनपर्याये सम्भवतीत्यभिप्रायवता व्यञ्जनपर्याये तु सिवकल्प-निर्विकल्पौ प्रथमद्वितीयावेव भङ्गाविभिद्दितावाचार्येण, 'तु' शब्दस्य गाथायामेवकारार्थत्वात्।।४९।।

इदानीं परस्पररूपापरित्यागप्रवृत्तसंग्रहादिनयप्रादुर्भूततथाविधा एव वाक्यनयास्तथाविधार्थप्रतिपादका इत्येतत् प्रतिपाद्याऽन्यथाभ्युपगमे तेषामप्यध्यक्षविरोधतोऽभाव एवेत्येतदुपदर्शनाय केवलानां तेषां तावन्मतमु-पन्यस्यति –

# (मूलम्-) जह दवियमप्पियं तं तहेव अत्थि त्ति पज्जवणयस्स। ण य स समयपण्णवणा पज्जवणयमेत्तपडिपुण्णा।।४२।।

सामान्य और निर्विकल्प का अर्थ है पर्याय। सामान्य और पर्याय का प्रतिपादक होने से तिष्ठषयक वचन को भी सिवकल्प-निर्विकल्प कहा गया है। शब्दनय में संज्ञाभेद होने पर भी, एवं समिभिरूढ में क्रियाभेद होने पर भी अर्थभेद नहीं माना गया अतः इस अभिप्राय से ये दो नय के पिरप्रिक्ष्य में वचनमार्ग सिवकल्प हैं जो प्रथमभङ्गरूष हैं। एवंभूतनय क्रियाभेद से अर्थभेद मान कर विवक्षितक्रिया अन्वित अर्थ का ही तिक्रियाक्षण में प्रतिपादन करता है अतः उस के मत से द्वितीयभंगरूप निर्विकल्प ही वचनमार्ग है। व्यञ्जननयों (= शब्दनयों) में अवक्तव्य भंग सम्भव नहीं। कारण :- व्यञ्जन श्रोता-अभिप्रायरूप है। श्रोता शब्द श्रवण कर के अर्थबोध करता है शब्द सुने विना नहीं। जब कि अवक्तव्य तो शब्दाभावविषयक यानी शब्दबाह्य (= शब्दिविनिर्मुक्त) होता है। अतः व्यञ्जनपर्याय में अवक्तव्य भंग का सम्भव नहीं। इसी अभिप्रायवाले आचार्य ने व्यञ्जनपर्याय में सिवकल्प = प्रथमभंग और निर्विकल्प = दूसरा भंग ये दो ही प्रतिपादित किये हैं। दो ही — यहाँ 'ही' = एवकारार्थ 'तु' शब्द से गाथा में सुचित किया गया है।।४९।।

अब मूलग्रन्थकार कहते हैं — एक-दूसरे के स्वरूप का अपलाप न करते हुए अपने विषय में प्रवृत्त होनेवाले संग्रहादि (बोधात्मक) नयों से तथाविध ही (परानपलापी) वाक्य नयों का प्रादुर्भाव 25 होता है और ये वाक्यनय भी तथाविध (अन्य सापेक्ष) अर्थ के प्रतिपादक हैं, ऐसा यदि न माना जाय तो प्रत्यक्षतः विरोध प्राप्त होने से उन का अभाव यानी लोप ही प्रसक्त होगा — इस तथ्य को प्रदर्शित करने के लिये सिर्फ स्वमत के आग्रही परनिरपेक्ष ऐसे नय के मत का उपन्यास अग्रिम गाथा ४२ से करते हैं —

### [ पर्यायार्थिक नय का द्रव्यविषयक अभिप्राय अनुचित ]

30 **गाथार्थ** :- पर्यायनय :- द्रव्य जैसे विवक्षित है वह वैसा ही है यह पर्यायनयमात्र में व्याप्त समय = अर्थ की प्ररूपणा नहीं।।४२।।

यथा वर्त्तमानकालसम्बन्धितया यद् द्रव्यमर्पितं = प्रतिपादियतुमिष्टं तत् तथैवास्ति नान्यथा अनुत्पन्न-विनष्टतया भावि-भूतयोरविद्यमानत्वेनाऽप्रतिपत्तेः, अप्रतीयमानयोश्च प्रतिपादयितुमशक्तेरतिप्रसंगाद् वर्त्तमानसम्बन्धिन एव तस्य प्रतीतेः इति पर्यायार्थिकनयवाक्यस्याभिप्रायः। एतद् अनेकान्तवादी दूषिय-तुमाह— न इति प्रतिषेधे स इति तथाविधो वाक्यनयः परामृश्यते समय इति सम्यग् ईयते = परिच्छिद्यत इति समयोऽर्थः तस्य प्रज्ञापना = प्ररूपणा पर्यायनयमात्रे द्रव्यनयनिरपेक्षे पर्यायनये प्रतिपूर्णा = पुष्कला 5 सम्पद्यते। न स वाक्यनयः सम्यगर्थप्रत्यायनां पूरयतीति यावत्, पर्यायनयस्य सावधारणैकान्तप्रतिपाद-नरूपस्याध्यक्षबाधनात् तद्बाधां चाग्रतः प्रतिपादयिष्यति।।४२।।

द्रव्यार्थिकवाक्यनयेऽप्ययमेव न्यायः इति तदभिप्रायं तावदाह-

# (मूलम्-) पडिपुण्णजोव्वणगुणो जह लज्जइ बालभावचरिएण। कुणइ य गुणपणिहाणं अणागयसुहोपहाणत्थं।।४३।।

10

व्याख्यार्थ :- पर्यायार्थिक नय को ऐसा अभिप्रेत है कि द्रव्य वर्त्तमानक्षणमात्र में विद्यमानतया ही प्रतिपादित किया जाय वह द्रव्य भी तब वर्त्तमानक्षणमात्रवृत्ति ही होता है, अन्यकालवृत्तित्व मान्य नहीं। भावि काल अनुत्पन्न है और भूतकाल विनष्ट है अतः वर्त्तमानभिन्न काल में विद्यमान रूप से द्रव्य का स्वीकार नहीं हो सकता। भूत और भावि काल अदृश्य है अतः उन का या उन में द्रव्यसत्ता का प्रतिपादन अशक्य – अयुक्तिक है। किसी तरह आँख मुंद कर करे तो खरविषाण की सत्ता के 15 प्रतिपादन का अतिप्रसंग होगा। द्रव्य तो वर्त्तमानकालसम्बन्धितया ही दृश्यमान होता है। — यह पर्यायार्थिक नय का अभिप्राय है।

#### [ एकान्तवाद की समीक्षा ]

इस पर्यायनय के एकान्तवाद के प्रति अनेकान्तवादी गाथा उत्तरार्ध में दोषारोपण करता है -वह वाक्यनय यानी पर्यायनय द्रव्यनयनिरपेक्ष पर्यायनयमात्रप्ररूपणा में प्रतिबद्ध (= प्रतिपूर्ण) है किन्तु 20 समयप्रज्ञापनारूप नहीं है। जो सम्यक् प्रकार से ज्ञात किया जाय ऐसे अर्थ को 'समय' कहा जाता है, प्रज्ञापना यानी प्ररूपणा। गाथा में 'न' पद प्रतिषेधसूचक है और 'स' पद वाक्यनय का परामर्शकारी है। भावार्थ यह है कि वाक्यनय सम्यक् अर्थ-प्रतीति की आशा पूर्ण नहीं करता। कारण :- अवधारण (= आग्रहपूर्ण) सिंहत एकान्तमत का प्रतिपादन करनेवाला होने से वाक्य नय प्रत्यक्षतः बाधित है। कैसे ? यह अग्रिम ग्रन्थ में कहा जायेगा।।४२।।

### [ द्रव्यार्थिकनय का उदाहरण ]

पर्यायार्थिकवाक्यनय का एकान्तवाद में जिस न्याय से अनौचित्य प्रदर्शित किया गया है उसी न्याय से अब द्रव्यार्थिकवाक्यनय में भी एकान्तवाद का अनौचित्य सूचित करने के अभिप्राय से ४३ वीं गाथा में कहते हैं

गाथार्थ :- प्रतिपूर्ण यौवन गुणशाली जैसे बाल्यभाव आचरण से लज्जित होता है और अब (युवावय 30 में) भावि सुखप्राप्ति के लिये गुणों का प्रणिधान करता है।।४३।।

प्राप्तयौवनगुणः पुरुषो लज्जते बालभावसंवृत्तात्मीयानुष्ठानस्मरणात् 'पूर्वमहमप्यस्पृश्यसंस्पर्शादि-व्यवहारमनुष्ठितवान्' यथा इत्युदाहरणार्थो गाथायामुपन्यस्तः यथैव ततोऽतीत-वर्त्तमानयोरेकत्वमवसीयते। करोति च गुणेषु = उत्साहादिषु प्रणिधानमैकाग्र्यम् अनागतं यत् सुखं तस्योपधानं = प्राप्तिस्तस्यै तदर्थम् 'मयैतस्मात् सुखसाधनात् सुखमाप्तव्यम्' इति। यतश्चैवमतोऽनागत-वर्त्तमानयोरैक्यम्।।४३।।

अत्रापि मते यथावस्थितवस्तुरूपप्ररूपणा न प्रतिपूर्यत इति सूत्रान्तरेणाह-

# (मूलम्-) ण य होइ जोव्वणत्थो बालो अण्णो वि लज्जइ ण तेण। ण वि य अणागयवयगुणपसाहणं जुज्जइ विभत्ते।।४४।।

न च भवति यौवनस्थः पुरुषो बालः अपि त्वन्य एव, अन्योपि न लज्जते बालचरितेन पुरुषान्तरवत् तेनाऽनन्यः। नाप्यनागतवृद्धावस्थायां सुखप्रसाधनार्थमुत्साहस्तस्य युज्यते अत्यन्ताभेदे। एतदेवाह- विभक्त <sup>10</sup> इति विभक्तिर्भेदः। अकारप्रश्लेषाद् अविभक्ते भेदाऽभावेऽविचलितस्वरूपतया तत्प्रसाधकगुणयत्नाऽ-सम्भवात्। तस्मान्नाऽभेदमात्रं तत्त्वम् कथंचिद्भेदव्यवहृतिप्रतिभासबाधितत्वात्। नापि भेदमात्रम्

व्याख्यार्थ :- यौवनवयारूढ पुरुष बाल्यकाल की स्वकीय चेष्टाओं के स्मरण से लज्जित होता है 'अरे ! शैशव में मैंने अस्पृश्य मल-मूत्र में हाथ-अंगुलियाँ डालने का पराक्रम किया था !' मूल गाथा में 'यथा' पद से इस लज्जा का उदाहरण सूचित कर के कहना यह चाहते हैं कि भूतकालीन विज्ञाल एवं वर्त्तमान युवा एक ही है, पृथक् नहीं। तथा वही पुरुष युवावस्था में भविष्यकालीन सुखप्राप्ति के लिये उत्साहादि गुणों में एकाग्रता - तन्मयता से दत्तचित्त बन जाता है, उदा॰ 'मुझे इस सुखोपाय से सुख प्राप्त करना है।' यहाँ वर्त्तमान और भविष्यत्पुरुष का ऐक्य ध्वनित होता है। (यह द्रव्यार्थिक नय है वह भी कैसे अनुचित है वह आगे दिखायेंगे)।।४३।।

### [ बाल-युवा-वृद्ध में एकान्त अभेद का निषेध ]

20 इस उदाहृत एकान्त द्रव्यार्थिक नय में भी यथार्थवस्तुप्ररूपणा की आशा पूर्ण नहीं होती, इस तथ्य का दिग्दर्शन ४४ वे गाथासूत्र में करते हैं –

गाथार्थ :- जो युवावस्थाशाली है वह बाल नहीं है, जुदा होने पर भी वह उस (बालचरित) से भी (वर्त्तमान में) शरमींदा नहीं हो जाता। अविभक्तदशा में भावी गुणों का प्रसाधन भी युक्त नहीं है।।४४।।

25 व्याख्यार्थ :- स्पष्ट दिखता है कि यौवनवर्त्ती पुरुष अब बालक नहीं है किन्तु भिन्न है। यद्यपि भिन्न है फिर भी अनन्य = अभिन्न है, इसी लिये अपने को युवा समझने वाला अपने ही बालचरित से अन्यपुरुष (बालक) की तरह वह शरमींदा नहीं हो जाता। (यहाँ ऐसा अर्थ सुसंगत लगता है कि (देवदत्त) युवान पुरुष यज्ञदत्त की तरह वह अपने बालचरित से अब लज्जित नहीं होता। अतः वह बाल से भिन्न है। व्याख्याकार ने मूलगाथागत 'तेन' शब्द के साथ 'अनन्यः' ऐसी पूर्ति की है। 30 किन्तु भूतपूर्वसम्पादकयुगल ने यहाँ 'तेनान्यः' ऐसा पाठान्तर उद्धृत किया है वह ठीक लगता है।) तथा भाविवृद्धावस्था में सुखी बने रहने के लिये जो वर्त्तमान में उत्साह है वह भी वर्त्तमान-

20

25

एकत्वव्यवहारप्रतिपत्तिनिराकृतत्वादिति भेदाभेदात्मकं तत्त्वमभ्युपगन्तव्यम् अन्यथा सकलव्यवहारो-च्छेदप्रसक्तिः।।४४।।

एवमभेदभेदात्मकस्य पुरुषतत्त्वस्य यथा अतीतानागतदोष-गुणनिन्दाभ्युपगमाभ्यां सम्बन्धः तथैव भेदाभेदात्मकस्य तस्य सम्बन्धादिभिर्योग इति दृष्टान्त-दार्ष्टान्तिकोपसंहारार्थमाह-

# (मूलम्-) जाइ-कुल-रूव-लक्खण-सण्णा-संबंधओ अहिगयस्स । बालाइभावदिद्वविगयस्स जह तस्स संबंधो।।४५।।

जातिः = पुरुषत्वादिका, कुलं = प्रतिनियतपुरुषजन्यत्वम्, रूपं = चक्षुर्प्राह्यत्वलक्षणम्, लक्षणं = तिलकादि सुखादिसूचकम्, संज्ञा = प्रतिनियतशब्दाभिधेयत्वम् एभिर्यः सम्बन्धः = तदात्मपरिणामः, ततस्तमाश्चित्य अधिगतस्य ज्ञान(?त)स्य तदात्मकत्वेनाभिन्नावभासविषयस्य, यद्वा सम्बन्धो = जन्यजनकभावः, एभिरधिगतस्य तत्स्वभावस्यैकात्मकस्येति यावत् बालादिभावैर्दृष्टैर्विगतस्य तैरुत्पादविगमात्मकस्य तथाभेद- 10

भावी के बीच अत्यन्त अभेद होने पर संगत नहीं हो सकता। उत्तरार्ध में यही कहा है — विभक्त पद में विभक्त का अर्थ है भेद, 'जुज्जइ विभत्ते' इस वाक्यांश में बीच में अकारक्षेप (अवग्रह) समझ कर व्याख्याकार कहते हैं कि यदि भेदाभाव यानी वर्त्तमान-भावि अवस्था में एकान्त अभेद होगा तो युवावस्था अचलस्वरूप रहने से वृद्धावस्था में सुखी बनने के लिये सुख साधक गुणों (उत्साहादि) के लिये प्रयत्न करने की जरूर नहीं रहती। सारांश, सिर्फ (एकान्त) अभेद कोई तत्त्वभूत नहीं है <sup>15</sup> क्योंकि कथंचिद् भेदग्रसाधक व्यवहार से या प्रतिभास से वह बाधित है।

एकान्त भेद भी नहीं है क्योंकि वह एकत्चव्यवहार या प्रतीति से बाधित है। अतः मानना पडेगा कि तत्त्व भेदाभेदात्मक है, नहीं मानेंगे तो भेद-अभेद प्रयुक्त सकल व्यवहारों का लोप प्रसक्त होगा।।४४।।

## [ दृष्टान्त और दार्ष्टान्तिक का उपसंहार ]

अवतरिणका :- उक्त प्रकार से, जिस तरह भेदाभेदात्मक पुरुषतत्त्व का भूत-भावि दोषों की निंदा के साथ और गुणों के अंगीकार के साथ सम्बन्ध युक्तियुक्त है वैसे ही भेदाभेदात्मक पुरुष का सम्बन्धादि के साथ भी योग सयुक्तिक है — इस दृष्टान्त-दार्ष्टान्तिक के उपसंहार में अब कहते हैं—

**गाथार्थ** :- जाति-कुल-रूप-लक्षण-संज्ञाओं के साथ किसी सम्बन्ध से ज्ञात बालादि दृष्ट भावों का जैसा सम्बन्ध होता है वैसा विगत का भी सम्बन्ध होता है।।४५।।

व्याख्यार्थ :- जाति यानी पुरुषत्वादि सामान्य, कुल यानी व्यक्तिविशेष पुरुष से निष्पन्न संतान, रूप जो कि नेत्रवेद्य होता है, लक्षण यानी सुखादि सूचक तल आदि देहचिह्न, संज्ञा का मतलब है कि किसी नियतशब्द से वाच्यत्व, इन सभी से जो तदात्मकपरिणामरूप यानी तादात्म्यरूप सम्बन्ध के आश्रय से ज्ञात होनेवाला अर्थात् तदात्मकरूपतया अभेदावभास का जो विषय उस का जैसा जन्यजनकभावरूप सम्बन्ध होता है; अथवा जाति से लेकर सम्बन्ध, उन से जो अधिगत एकात्मक 30 वस्तुस्वभाव है उस का जैसे भेदाभेद परिणामरूप सम्बन्ध होता है, वैसे दृष्ट बालादिभावों से जो

Jain Educationa International

20

प्रतीतेस्तस्य यथा तस्य सम्बन्धो भेदाभेदपरिणतिरूपो भेदाभेदात्मकत्वप्रतिपत्तेर्बाह्यध्यक्षतः।।४५।। आध्यात्मिकाध्यक्षतोऽपि तथाप्रतीतेस्तथारूपं तद् वस्त्विति प्रतिपादयन्नाह दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकोपसंहार-द्वारेण-

# (मूलम्-) तेहिं अतीताणागयदोसगुणदुगुंछणऽब्भुवगमेहिं। तह बंध-मोक्ख-सुह-दुक्खपत्थणा होइ जीवस्स।।४६।।

ताभ्यामतीतानागतदोष-गुणजुगुप्साऽभ्युपगमाभ्यां यथा भेदाभेदात्मकस्य पुरुषत्वस्य सिद्धिः तथा दार्प्टान्तिकेऽपि तह बंध-मोक्ष्व-सुह-दुक्खपत्थणा होइ जीवस्स इति तथा बन्ध-मोक्ष-सुख-दुःखप्रार्थना तत्साधनोपादानपरित्यागद्वारेण भेदाभेदात्मकस्यैव जीवद्रव्यस्य भवति बालाद्यात्मकपुरुषद्रव्यवत्। न च जीवस्य पूर्वोत्तरभवानुभवितुरभावाद् बन्धमोक्षभावाभावः, उत्पाद-व्यय-ध्रौव्यात्मकस्य तस्यानाद्यनन्तस्य प्रसाधितत्वात् [प्र० खण्डे पृ० ३१९ तः ३२८]।

तथाहि— मरणिचत्तं भाव्युत्पादस्थित्यात्मकम् मरणिचत्तत्वात् जीवदवस्थाविनाशचित्तवत् । तथा जन्मादौ चित्तप्रादुर्भावोऽतीतिचित्तस्थितिविनाशात्मकः चित्तप्रादुर्भावत्वात्, मध्यावस्थाचित्तप्रादुर्भाववत्, अन्यथा तस्याप्य-भावप्रसिक्तः । न चास्याभावः हर्ष-विषादाद्यनेकविवर्त्तात्मकस्यानन्यवेद्यस्यान्तर्मुखाकारतया स्वसंवेदनाध्यक्षतः

विगत यानी उत्पाद-विगमात्मक वस्तु — जिस का उक्त प्रकार से भेद प्रतीत होता है — उस का 15 सम्बन्ध भेदाभेदपरिणतिरूप होता है क्योंकि बाह्य प्रत्यक्ष से जाति आदि की तरह बालादि भावों में भी भेदाभेदात्मक प्रतीति होती है।।४६।।

### [ भेदाभेदात्मक जीवद्रव्य को दिखाने के लिये दृष्टान ]

अवतरिणका :- बाह्य की तरह आन्तरिक प्रत्यक्ष से भी भेदाभेद की प्रतीति होती है अतः वस्तु भेदाभेदात्मक होती है, दृष्टान्त और दार्ष्टान्तिक के उपसंहार द्वारा इस का प्रतिपादन मूलग्रन्थकार करते हैं—

गाथार्थ :- वे जो भूतभावि दोष-गुण की (क्रमशः) जुगुप्सा और स्वीकार (भिन्नाभिन्न) है उसी तरह जीव की बन्ध-मोक्ष-सुख-प्रार्थना भी (भिन्नाभिन्न) हैं।।४६।।

व्याख्यार्थ:- जिस तरह भूत-भविष्यद् दोषों की जुगुप्सा और गुणों के स्वागत के द्वारा यह सिद्ध होता है कि पुरुष भेदाभेदात्मक है; वैसे ही दार्ष्ट्यन्तिक में भी बन्ध-मोक्ष, सुख-दुःख, प्रार्थना ये सब, उन के उपायों के स्वागत या त्याग के द्वारा भेदाभेदस्वरूप जीवद्रव्य में होते हैं, उदा० बालादिस्वरूप पुरुषद्रव्य है। ऐसा 25 बोलना मत कि - 'पूर्व-उत्तर भवों के अनुभव करनेवाला कोई जीवद्रव्य सिद्ध नहीं है' — हमने प्रथमखंड में (पृ०३९९ से ३२८) उत्पाद-विगम-स्थैर्यात्मक अनादि-अनन्त जीवद्रव्य की सिद्धि पहले ही कर दिया है।

#### [ उत्पादादि के द्वारा आत्मतत्त्व की स्थिति ]

जीविसिद्धि के लिये कुछ यहाँ भी याद कर ले – जन्म और जन्मान्तर के बीच एक अनुगत पदार्थ सिद्ध हो जाय तो आत्मा सिद्ध होगा। उस के लिये यह अनुमानप्रयोग – मरणसमयवर्त्ती (यानी 30 विनाशाभिमुख) चित्त (= चेतना) भावि उत्पत्ति-स्थिति-संलग्न है क्योंकि मरणचित्तात्मक है जैसे जीवंत अवस्था में विनाशचित्त (युवाचित्त उत्पत्ति के पहले बालचित्तविनाश)। इस से अग्रिमभवचेतना का ऐक्य

शरीरवैलक्षण्येनानुभूतेः। न च तथाप्रतीयमानस्याप्यभावः शरीरादेरपि बहिर्मुखाकारतया प्रतीयमानस्या-भावप्रसक्तेः। न च नित्यैकान्तरूपे आत्मनि जन्म-मरणे अपि संभवतः कुतो बन्ध-मोक्षप्रसक्तिः ? न च नित्यस्याप्यात्मनोऽभिनवबुद्धिशरीरेन्द्रियैर्योगो जन्म तद्वियोगो मरणमिति कल्पना सङ्गता, अस्याः पूर्वं निषिद्धत्वात् । न चैकान्तोत्पादविनाशात्मके चित्ते इहलोक-परलोकव्यवस्था बन्धादिव्यवस्था वा युक्ता यत ऐहिककायत्यागेनाऽऽमुष्मिकतदुपादानमेकस्य परलोकः पूर्वग्रामपरित्यागावाप्ततदन्तरैकपुरुषवत्। न च 5 दृष्टान्तेप्येकत्वमसिद्धम् उभयावस्थयोस्तस्यैकत्वेन प्रतिपत्तेः। न चेयं मिथ्या बाधकाभावात् विरुद्धधर्म-संसर्गादेर्बाधकस्याध्यक्षबाधादिना निरस्तत्वात्।

न च पूर्वावस्थात्याग एकस्योत्तरावस्थापादानमन्तरेण दृष्टः, पृथुबुध्नोदराद्याकारविनाशवत् मृद्द्रव्यस्य

सिद्ध हुआ। तदुपरांत, जन्म समय में चित्त (= चेतना) का आविर्भाव भूत (= विगत) चित्तस्थितिविनाशसंलग्न है क्योंकि चित्तप्रादुर्भावात्मक है, जैसे मध्या(= युवा)वस्था का चित्तप्रादुर्भाव (युवावस्था के चित्त के 10 प्रादुर्भाव के पहले बाल्यावस्था के चित्त की स्थिति अवश्य थी, उस के विनाश के बाद मध्य यानी युवावस्था के चित्त का प्रादुर्भाव होता है। इस दृष्टान्त से पूर्वभवचेतना का ऐक्य सिद्ध होता है।) यदि विगतचित्त (बालचित्त) की स्थिति और विनाश नहीं मानेंगे तो मध्यावस्था (युवा) चित्त का भी सत्त्व लुप्त हो जायेगा। 'मध्यावस्था का अभाव भी मान लेंगे' यह नहीं चलेगा, क्योंकि हर्ष-विषाद आनंद-शोक... इत्यादि अनेक विवर्त्तमय, अन्यों के लिये परोक्ष, चेतनतत्त्व (बाल या मध्यादि अवस्था 15 में) शरीरभिन्नत्वेन अन्तर्मुखतया स्वसंविदित प्रत्यक्ष से अनुभवसिद्ध है। अनुभवसिद्ध का भी इनकार करेंगे तो बहिर्मुख आकार से प्रतीत होनेवाले शरीरादि का भी निषेध प्रसक्त होगा।

### [ एकान्तनित्य आत्मवाद में जन्मादि लोप की आपत्ति ]

नैयायिकादि कहें कि आत्मा का स्वीकार तो कर लेते हैं किन्तु वह एकान्त नित्य माना जाय- अरे! तब तो आत्मा के जन्म-मरण का भी लोप हो जायेगा, फिर बन्ध और मोक्ष की तो बात कहाँ ?

नैयायिक :- नित्य आत्मा के साथ नये नये शरीर-इन्द्रिय और तज्जन्य ज्ञान का योग ही जन्म है और उन का वियोग ही मरण है।

जैन :- यह कल्पना असंगत है पहले इस का निरसन हो चुका है। चित्त के उत्पाद-विनाश के बारे में एकान्तवाद स्वीकारेंगे तो न तो इहलोक-परलोक की संगत व्यवस्था होगी, न बन्धादि की। कारण :- परलोक का मतलब है इहलौकिक काया का त्याग कर के किसी एक जीव द्वारा पारलौकिक 25 देह को अपनाना। जैसे कोई ग्रामीण पुरुष अपने एक गाँव को अलविदा कर के दूसरे गाँव रहने को चला जाय। मत कहना कि – 'यहाँ गाँव भेद से पुरुष भिन्न है एक नहीं' – क्योंकि पूर्वोत्तरग्रामनिवास अवस्थाओं में भी एक पुरुष अनुगत होने की प्रतीति सभी को होती है। मत कहना कि 'वह प्रतीति मिथ्या है', क्योंकि उस में कोई बाधक नहीं है, संभवित बाधक विरुद्ध धर्मसंसर्ग तो यहाँ प्रत्यक्षबाधित होने से निरस्त है।

### [ कपालोत्पत्ति घटविनाश कथंचिद् एक ]

किसी भी एक पदार्थ में पूर्वावस्था का परित्याग उत्तरावस्था अंगीकार के विना दृष्टिगोचर नहीं

कपालोपादानमन्तरेण तस्याऽदर्शनात्। न च कपालोत्पादमन्तरेण घटविनाश एव न सिद्धः घट-कपाल-व्यतिरेकेणापरस्य नाशस्याप्रतीतेरिति वक्तव्यम्, कपालोत्पादस्यैव कथञ्चिद् घटविनाशात्मकतया प्रतिपत्तेः। अत एव सहेतुकत्वं विनाशस्य, कपालोत्पादस्य सहेतुकत्वात्। न च कपालानां भावरूपतैव केवला घटाऽनिवृत्तौ तद्विविक्ततायास्तेष्वभावप्रसक्तेः। न चैकस्योभयत्र व्यापारिवरोधः दृष्टत्वात्। न च घट-निवृत्ति-कपालयोरेकान्तेन भेदः कथञ्चिदेकत्वप्रतीतेः। न च मुद्गरादेर्नाशं प्रत्यव्यापारे क्वचिदप्युपयोगः। कपालेषु न तदुपयोगः अन्त्यावस्थायामिष घटक्षणान्तरोत्पत्तिप्रसक्तेः, तस्य तदुत्पादनसामर्थ्याऽविनाशात् 'तस्य स्वरसतो विनाशात् तदव्यतिरिक्तसामर्थ्यस्यापि विनाशः।' न, पूर्वं तद्विनाशेऽपि तस्याऽविनाशात्। विरोधिमुद्गरसन्निधानात् समानजातीयक्षणान्तरं न जनयतीति चेत् ? न, 'घटविरोधी न च तं विनाशयित' इति व्याहतत्वात्।

10 है, जैसे चौडा-गोल उदरादि आकार का विनाश। कपालावस्थाअंगीकार के विना मिट्टी में उक्त आकार का विनाश दिखता नहीं। ऐसा मत बोलना कि — 'कपालोत्पत्ति के विना घटविनाश ही सिद्ध नहीं होता, क्योंकि घट और कपाल से पृथक किसी नाश का अनुभव नहीं होता' — कारण :- कपालोत्पत्ति ही कथंचित् घटविनाशरूप ज्ञात होती है। यही हेतु है कि विनाश निहंतुक नहीं सहेतुक होता है, क्योंकि कपालोत्पत्ति सहेतुक है। कपालों को विनाशरूप नहीं केवल भावरूप ही माने जाय — ऐसा नहीं हो सकता क्योंकि सिर्फ भावरूप ही मानेंगे तो जब तक भावात्मक घट की निवृत्ति नहीं होती तब तक कपालों में घटप्रतियोगिक विविक्तता = पृथक्ता का लोप प्रसंग होगा। मतलब घटविनाश और कपालोत्पाद कथंचिद् एक हैं। एक मुद्गरप्रहार को घटविनाश और कपालोत्पत्ति दोनों का हेतु मानना अथवा दोनों के लिये सिक्रिय मानने में विरोध नहीं है क्योंकि जो निर्बाधरूप से दृष्टिगोचर होता है उस में कोई अनुपपत्ति नहीं लगती। घटनाश और कपालों में एकान्त भेद नहीं होता क्योंकि कथंचिद्

यदि मोगर आदि को नाश के प्रित सिक्रिय न माना जाय तो वह (मोगर आदि) बिलकुल निरुपयोगी बन जायेगा क्योंिक कपालोत्पित्त के लिये तो वह उपयोगी नहीं है। फलतः घट की अन्तिम पलों में भी न विनाश होगा न कपालोत्पित्त होगी तो आखिर मोगर आदि प्रहार होने पर भी घट के नये क्षण की ही उत्पित्त प्रसक्त होगी; क्योंिक प्रहार होने पर भी घट में नये घटक्षण की उत्पित्त 25 के सामर्थ्य का विनाश होनेवाला नहीं है। यदि कहें कि — 'प्रहार के विना भी घट अपने स्वभाव से ही दूसरे क्षण में विनष्ट हो जायेगा, फलतः नये घटक्षण की उत्पित्त का सामर्थ्य भी तदिभिन्न होने से नाश हो जायेगा, अतः नये घटक्षण के उत्पाद का संकट नहीं होगा।' — तो यह ठीक नहीं है, ऐसा स्वभावतः नाश तो पहले भी पल-पल में होता ही था, किन्तु तदिभन्न नृतनघटक्षणोत्पित्त का नाश नहीं होता था, नये घटक्षणसन्तान उत्पन्न होता ही रहता था। यदि कहें कि — 'पूर्व क्षणों ये विरोधि मोगर सांन्निध्य न होने से घट से नये घटक्षण की उत्पत्ति चलती थी किन्तु अंतिम पलों में विरोधीमोगरसंनिधान प्राप्त होने से समानजातीय घट क्षण की उत्पत्ति नहीं हो सकती' — अहो वाक् चातुर्य ! मोगर को घटविरोधी कहते हो और विरोधी होने पर भी वह घट का नाश नहीं

न च तद्धेत्वभावात् सामर्थ्याभावः तथाविधकार्यजननसमर्थहेतोर्भावात्। अन्यथा प्रागिप तथाविध-फलोत्पत्तिर्न भवेत्। न च स्वहेतुनिर्वित्तित एव दण्डादिसंनिधौ सामर्थ्याभावः, दण्डादिसंनिधिमपेक्षमाणस्या तस्य तद्धेतुत्वोपपत्तेः, अन्यत्रापि तद्भावस्य तन्मात्रनिबन्धनत्वात्। न च तद्व्यापारानन्तरं तदुपलम्भात् तस्य तत् कार्यत्वे मृद्द्रव्यस्यापि तत्कार्यताप्रसिक्तः, तस्य सर्वदोपलम्भात्, सर्वदा तस्यानभ्युपगमे उत्पाद-विनाशयोरभावप्रसिक्तिश्चेति प्रतिपादितत्वाच्च। तस्यैव तद्रूपतया परिणतौ कथंचिदुत्पादस्यापीष्टत्वात्। यदा 5 च पूर्वोत्तराकारपरित्यागोपादानतयैकं मृदादिवस्त्वध्यक्षतोऽनुभूयते तदा तत् तदपेक्षया कारणम् कार्यम् विनष्टम् अविनष्टं च उत्पन्नम् अनुत्पन्नं च एककालम् अनेककालं च भिन्नम् अभिन्नं चेति कथं नाभ्युपगमविषयः ?

न चात्र विरोधः, मृदव्यतिरिक्ततया घट-कपालयोरुत्पन्नविनष्टस्थितिस्वभावतया प्रतीतेः। न च करता — अद्भुत कल्पना ! कैसा वदतो व्याघात !

# [ दण्डादिसंनिधान में हेतुत्व की उपपत्ति ]

ऐसा नहीं कहना कि - 'अन्तिमपलों में नये घटक्षण की उत्पत्ति का हेतू कोई न होने से अंतिम घटक्षण में सामर्थ्याभाव सिद्ध होता है' — क्योंकि अंतिम कहे जाने वाले घटक्षण में भी (अंतिमत्व सिद्ध न होने से) नये घट क्षण रूप कार्योत्पादक समर्थ हेतु हाजिर है। ऐसा यदि नहीं माने तो पहले भी उन घट क्षणों से नये नये घट क्षणों की उत्पत्ति नहीं होती। ऐसा नहीं कहना कि - 15 'दण्डादिसंनिधान में उपान्त्यघटक्षण रूप हेतु से ही अन्तिम क्षण में सामर्थ्याभाव प्रसञ्जित होता है' - यदि सामर्थ्याभाव (यानी सामर्थ्यनाश) में यदि उपान्त्य क्षण दण्डादिसंनिधान की अपेक्षा करता है तो दण्डादिसंनिधान में सामर्थ्याभावहेतुत्व स्वीकारना पडेगा, क्योंकि अन्यत्र भी कारण-कार्यभाव कारण के सांनिध्यमूलक ही माना जाता है। ऐसा नहीं कहना कि – दण्ड व्यापार के बाद घटविनाश की उपलब्धि होने से यदि घटनाश को दण्डप्रहार का कार्य मानेंगे तो घटनाश काल में दण्डव्यापार के 20 बाद मिट्टीद्रव्य की उपलब्धि होने से मिट्टी द्रव्य को भी दण्डप्रहार का कार्य मानना पडेगा' — क्योंकि मिट्टीब्रव्य तो पहले भी था, सदा उपलब्धिगोचर है; घटनाश तो दण्डव्यापार के बाद उपलब्धि गोचर होता है। यदि ऐसा (मिट्टीद्रव्य सदा उपलब्ध) नहीं मानेंगे तो घट की उत्पत्ति और विनाश की वार्त्ता ही खतम हो जायेगी यह पहले कह दिया है। हाँ, मिट्टी द्रव्य ही कथंचिद् कपालोत्पत्ति या घटनाशरूप से परिणत हो जाने से, दण्डप्रहार से कथंचिद मिट्टी की उत्पत्ति भी हमें स्वीकार्य है। जब मिट्टी 25 द्रव्य, पूर्वाकार (घटाकार) का त्याग, उत्तराकार (कपालादि) का अंगीकार, इस प्रकार एक ही मिट्टी द्रव्य के विवर्त्त प्रत्यक्ष से अनुभवसिद्ध है तब तत्तद् अपेक्षा के अनुसार वही मिट्टी द्रव्य कारण है - कार्य है, विनष्ट भी है - अविनष्ट भी है, उत्पन्न है - अनुत्पन्न भी है, एककालीन है - अनेककालीन भी है, भिन्न है तो अभिन्न भी है (सब कथंचिद्।) ऐसा स्वीकार क्यों न किया जाय ?

#### [ स्याद्वाद में विरोधादि दोषों का परिहार ]

अनेकान्तवाद में वस्तुमात्र बहुपक्षक (अनन्तधर्मी) होती है, चाहे उन पक्षों में कितना भी विरोध हो, किन्तु उचित अपेक्षा से विरोध गल जाता है। विरोध दोष यहाँ सावकाश नहीं। (अन्य अन्य

Jain Educationa International For Personal and Private Use Only

प्रतीयमाने वस्तुस्वरूपे विरोधः, अन्यथा प्राह्य-प्राहकाकाराभ्यामेकत्वेन स्वसंवेदनाध्यक्षतः प्रतीयमानस्य संवेदनस्य विरोधप्रसक्तेः। न, च संशयदोषप्रसक्तिरिप उत्पत्ति-स्थिति-निरोधानां निश्चितरूपतया वस्तुन्य-वगमात्। न च 'स्थाणुर्वा पुरुषो वा' इति प्रतिपत्ताविव प्रकृतिनश्चये 'सामान्यप्रत्यक्षात् विशेषाऽप्रत्यक्षात् विशेषस्मृतेश्च संशयः' [वैशे॰ द॰-२।२।७७] इति निमित्तमस्ति। न च व्यधिकरणतादोषासिक्तरिप, घट-कपालविनाशोत्पादयोर्मृद्दव्याधिकरणतया प्रतिपत्तेः। न चोभयदोषानुषङ्गः, त्र्यात्मकस्य वस्तुनो जात्यन्तरत्वात्। सङ्करदोषप्रसिक्तरिप नास्ति, अनुगत-व्यावृत्त्योस्तदात्मके वस्तुनि स्वस्वरूपेणैव प्रतिभासनात्। अनवस्थादोषोपि न सम्भवी भिन्नोत्पाद-व्यय-ध्रौव्यव्यतिरेकेण तदात्मकस्य वस्तुनोऽध्यक्षे स्वयमतदात्मकस्यापरयोगेपि तदात्मकतानुपपत्तेरन्यथातिप्रसङ्गात्। तथाप्रतिभासादेव अभावदोषोऽपि न सम्भवी अबाधि-तप्रतिभासस्य तदभावेऽभावात्, भावे वा न ततो वस्तुव्यवस्थितिरिति सर्वव्यवहारोच्छेदप्रसिक्तः।

10 दर्शनकारों ने अनेकान्तवाद पर विरोधादि आठ दोष थोप दिया है — उन का अब व्याख्याकार निराकरण करते हैं कि विरोध नहीं है।) मिट्टी द्रव्य एक है, घट और कपाल ये मिट्टी के पर्याय मिट्टी द्रव्य से पृथक् नहीं है। कपालापेक्षा मिट्टी की उत्पत्ति, घटापेक्षा मिट्टी का नाश और द्रव्यापेक्षा मिट्टी की स्थिति इस तरह मिट्टी द्रव्य अन्योन्यविरोधीस्वभावात्मक एकरूप से अनुभवसिद्ध है फिर विरोध कहाँ ? अनुभवसिद्ध वस्तुस्वरूप में विरोधिपशाच को प्रवेश ही नहीं है। फिर भी विरोध... विरोध ... विरोध करेंगे तो एक ही संवेदन में स्वसंविदित प्रत्यक्ष से अन्योन्यविरुद्ध ग्राह्याकार-ग्राहकाकार युक्त होने पर भी एकत्व अनुभवसिद्ध है उस में विरोध का प्रवेश हो जायेगा।

उत्पन्न है विनष्ट भी है ऐसे स्याद्वाद में संशय दोषापत्ति भी नहीं है क्योंकि एक वस्तु में उक्त प्रकार से उत्पत्ति-स्थिति-व्यय निश्चितरूप से ज्ञात होते हैं। 'यह ठूँठा है या आदमी' इस संशय में तो वैशेषिक दर्शन के सूत्र (२-२-१७) अनुसार सामान्यदर्शन, विशेषादर्शन तथा विशेषद्वय की स्मृति ये निमित्त होते हैं, किन्तु प्रस्तुत निश्चय में वैसा कोई निमित्त नहीं होने से 'संशय' आपित्त निरवकाश है। व्यधिकरणता दोष :- नाश घट का है, उत्पत्ति कपाल की है और स्थिति मिट्टी की है, तीनों ही उत्पत्ति आदि व्यधिकरण है तो एक में अनेक विरुद्धधर्म समावेश रूप अनेकान्त कहाँ रहा ? यह दोष भी निरवकाश है; एक मिट्टी द्रव्य अधिकरण में घटनाश और कपाल की उत्पत्ति के अधिकरणरूप से मिट्टी की प्रतीति होती है।

25 प्रत्येकपक्ष में होनेवाले दोष, उभयपक्ष में प्रसक्त होंगे ऐसा भी नहीं है क्योंकि स्याद्वाद में जो तथाकथित उभय पक्ष है। वह प्रत्येकरूप नहीं किन्तु जात्यन्तररूप ही है। असमानाधिकरण तथा कथित विरोधी धर्मों के एकत्र समावेश मानने पर संकर दोष का आरोपण भी जूठा है क्योंकि अपेक्षाभेद से एकाधिकरण में रहनेवाले तथाकथित विरुद्ध धर्मों की अनुवृत्ति और व्यावृत्ति अपने अपने स्वरूप से जब स्पष्ट भासित होती है तब दोष क्या है ? वस्तु में उत्पादादिलक्षण, उन लक्षण के भी उत्पादादि क्षण... इस तरह अनवस्था दोष का आरोपण भी अनुचित है क्योंकि उत्पादादि वस्तु से भिन्न नहीं है जिस से कि उन के उत्पादादि मानने पर अनवस्था प्रसक्त हो, उत्पादादित्रयात्मक ही वस्तु प्रत्यक्ष में भासित होती है। वस्तु स्वयं यदि उत्पादादिमय नहीं होगी तो भिन्न उत्पादादि से भी तदात्मकता

न च त्र्यात्मकत्वमन्तरेण घटस्य कपालदर्शनाद् विनाशानुमानं सम्भवति, तत्र तेषां प्रतिबन्धानव-धारणात्। न हि तद्विनाशनिमित्तानि तानि मुद्गरादिहेतुत्वात् अभावस्य कारणत्वाभावाच्च। यद्यपि घटहेतुकानि तानि तथापि घटसद्भावमेव गमयेयुः न तदभावम् ? न हि धूमः पावकहेतुकस्तदभावगमक उपलब्धः। न चाभिन्ननिमित्तजन्यता तयोः प्रतिबन्धः अभावस्याऽकार्यताभ्युपगमात्। नापि तादात्म्यलक्षणः तयोः तादात्म्यायोगात्। न च घटस्वरूपव्यावृत्तत्वात्तेषां तदभावप्रतिपत्तिजनकत्वम् सकलत्रैलोक्याभाव- <sup>5</sup> प्रतिपत्तिजनकत्वप्रसक्तेः तेषां ततोपि व्यावृत्तस्वरूपत्वात्। न च घटविनाशरूपत्वात्तेषां नायं दोषः, तेषां वस्तुरूपत्वात् विनाशस्य च निःस्वभावत्वात् तथा च तादात्म्यविरोधः अन्यथा घटानुपलम्भवत् तेषामपि तदानुपलब्धिर्भवेत्। तस्मात् प्रागभावात्मकः सन् घटः प्रध्वंसाभावात्मकतां प्रतिपद्यत इत्यभ्युपगन्तव्यम् अन्यथा पूर्वोक्तदोषानितवृत्तिः।

नहीं बन सकती। यदि भिन्न उत्पादादि से भी तदात्मकता हो सके तो पूरे विश्व में सर्व में सर्वात्मकता <sup>10</sup> दोष प्रसक्त होगा।

अभावदोष भी नहीं है क्योंकि वस्तु है और वस्तु की त्रयात्मकता भी भासित होती है फिर उस का अभाव कैसे ? यदि त्रयात्मक वस्तु का अभाव हो तो वस्तु का जो निर्बाध प्रतिभास होता है वह लुप्त हो जायेगा। वस्तु न होने पर भी निर्बाध प्रतिभास की सत्ता मानी जाय तब तो सर्वशून्यता प्रसक्त होने से सकल शिष्ट व्यवहारों का उच्छेद प्रसक्त होगा।

#### [ घट को त्रि-आत्मक न मानने पर दोष-परम्परा ]

त्रि-आत्मकता के विना कपालदर्शन से घट के नाश का अनुमान सम्भव नहीं होगा। कारण :-दर्शन में घट के नाश का व्याप्तिसम्बन्ध गृहीत नहीं होगा। कपाल के कारणों को घट के विनाश के हेतु नहीं मान सकेंगे क्योंकि कपाल तो मोगरप्रहारादिहेतुक है, विनाशात्मकाभाव तो निष्कारण होता है। यद्यपि कपाल घटहेतुक होते हैं किन्तु वे घटाभाव का ज्ञान कैसे करायेंगे ? प्रत्युत, कपाल तो घट 20 के अस्तित्व का भान करायेंगे। अग्निहेतुक धूम अग्नि के अस्तित्व का भान करा सकता है न कि अग्नि के अभाव का। नाशात्मक अभाव को बौद्धमत में कार्य नहीं माना जाता, अतः कपाल और घटविनाश में अभिन्नकारण (दण्डादिप्रहार अथवा घट) जन्यता रूप प्रतिबन्ध भी नहीं हो सकता। तादात्म्यात्मक प्रतिबन्ध भी नहीं घट सकता, क्योंकि आप के मत में भाव (कपाल) और विनाशरूप अभाव का तादात्म्य मान्य नहीं। यदि कहें कि - 'दोनों ही घटस्वरूप से व्यावृत्त होने से कपालों से घटविनाश प्रतीति 25 हो जायेगी' – तो यह गलत है क्योंकि सारा त्रैलोक्य घटव्यावृत्त होने से सकल त्रैलोक्याभाव की प्रतीति कपालों से प्रसक्त होगी क्योंकि कपाल भी घटव्यावृत्तिस्वरूप हैं। 'कपाल भी घटविनाशरूप होने से उक्त दोष नहीं होगा' – ऐसा मत कहना क्योंकि कपाल तो वस्तुरूप है जब कि विनाश तो स्वभावविहीन है – दोनों की एकरूपता होगी कैसे ? एकरूपता के विरह में तादात्म्य प्रतिबन्ध मानना विरोधग्रस्त है। फिर भी तादात्म्य मानेगें तो नाशकाल में घट का उपलम्भ नहीं होता तो कपालों का भी उपलम्भ 30 नहीं होगा। आखिर ऐसा मानना पडेगा कि पहले प्रागभावात्मक सत् घट अब प्रध्वंसाभावात्मकता को आत्मसात करता है, ऐसा नहीं मानेंगे तो पूर्वोक्त सभी दोषों की आवृत्ति चलती रहेगी।

सत्त्वलक्षणस्यापि हेतोर्गमकत्वमनेनैव प्रकारेण सम्भवति, अन्यथा उत्पत्त्यभावात् स्थित्यभावः, तदभावे विनाशस्याप्यभावः, असतो विनाशायोगात् — इति ज्यात्मकमेकं वस्त्वभ्युपगन्तव्यम् अन्यथा तदनुपपत्तेरिति प्राक् प्रदर्शितत्वान्न पुनरुच्यते। यथा चात्मनः परलोकगामित्वं शरीरमात्रव्यापकत्वं च तथा प्रतिपादितमेव (प्रथमखण्डे पृ०२९३)। ननु शरीरमात्रव्यापित्वे तस्य गमनाभावाद् देशान्तरे तद्गुणोपलब्धिर्न भवेत्। न, तदिधिष्ठितशरीरस्य गमनाविरोधात्, पुरुषाधिष्ठितदारुयन्त्रवत्। न च मूर्त्तामूर्त्तयोर्धटाकाशयोरिव प्रतिबन्धाभावात् मूर्त्तशरीरगमनेपि नामूर्त्तस्यात्मनो गमनम् इति वक्तव्यम्, संसारिणस्तस्यैकान्तेनाऽमूर्त्तत्वा-सिखेः, तत्प्रतिबद्धत्वाभावासिद्धेः ।।४६।।

एतदेवाह-

# (मूलम्-) अण्णोण्णाणुगयाणं 'इमं व तं व' त्ति विभयणमजुत्तं। जह दुद्ध-पाणियाणं जावंत विसेसपज्जाया।।४७।।

अन्योन्यानुगतयोः = परस्परानुप्रविष्टयोः आत्म-कर्मणोः 'इदं वा तद् वा' इति = 'इदं कर्म अयमात्मा' इति यद् विभजनं तद् अयुक्तम् = अघटमानकम् प्रमाणाभावेन कर्त्तुमशक्यत्वात्। यथा दुग्ध-

क्षणिकत्व के साधक सत्त्व हेतु का भी गमकत्व त्रि-आत्मकत्व पर ही निर्भर है। अन्यथा, उत्पत्ति के विना स्थिति का लोप और स्थिति के विना विनाश का भी लोप प्रसक्त होगा, क्योंकि असत् का कभी विनाश नहीं होता। अतः वस्तु मात्र को त्रि-आत्मक मानना ही होगा, अन्यथा सत्त्व में गमकत्व की संगति नहीं हो सकेगी यह पहले कह दिया है अतः पुनरुक्ति का काम नहीं। त्रि-आत्मक आत्मा किस तरह परलोकप्रवासी होता है और कैसे शरीरमात्र व्यापक होता है यह पहले (खंड १ पृ० २९३ आदि) में कहा जा चुका है। यदि कहें कि — 'आत्मा शरीरमात्रव्यापी होगा तो अन्य देश में उस के ज्ञानादि गुणों का उपलम्भ नहीं होगा क्योंकि आत्मा गतिकारक नहीं होता।' — तो यह निषेधाई है क्योंकि आत्माधिष्ठित शरीर हो तब शरीरगित से आत्मा की भी गित हो सकती है जैसे दारुयन्त्र (शकट) की गित से तदिधष्ठाता किसान की भी गित होती है। ऐसा मत कहना कि — घट और आकाश की तरह मूर्त्त और अमूर्त्त का सम्बन्ध न होने से (घट की गित होने पर भी गगन की गित नहीं होती उसी तरह) मूर्त्त शरीर की गित होने पर भी अमूर्त्त आत्मा की गित नहीं होती उसी तरह) मूर्त्त शरीर की गित होने पर भी अमूर्त्त आत्मा की गित नहीं होती उसी तरह) मूर्त्त होता, किन्तु कथंचिद् मूर्त्त भी होता है अतः देह से सर्वथा अप्रतिबद्धत्व असिद्ध है।।४६।।

अन्योन्यानुविद्ध मूर्त्तामूर्त्त को ही स्पष्ट करते हैं -

गाथार्थ :- अन्योन्यप्रविष्ट (आत्मा और कर्म) में यह (जीव) — और वह (कर्म या शरीर) ऐसा विभाजन अयुक्त है। (चरम) विशेषपर्यायों तक जैसे दूध और पानी का।।४७।।

30 व्याख्यार्थ :- एक-दूसरे आत्मा और कर्म का अन्योन्यप्रवेश है तब तक 'यह कर्म है — यह आत्मा है' ऐसा पृथक् विभागीकरण घट नहीं सकता क्योंकि प्रमाणसिद्ध नहीं है। उदा० एक-दूसरे में प्रदेशों का अनुप्रवेशवाले दूध और जल का। प्रश्न :- जीव और कर्मप्रदेशों का यह अविभाग कहाँ तक

पानीययोः परस्परप्रदेशानुप्रविष्टयोः । किंपरिणामोऽयभविभागो जीव-कर्मप्रदेशयोः ? इत्याह — यावन्तो विशेषपर्यायास्तावान् । अतः परमवस्तुत्वप्रसक्तेः अन्त्यविशेषपर्यन्तत्वात् सर्वविशेषाणाम् 'अन्त्यः' इति विशेषणान्यथानुपपत्तेः । ।४७ । ।

जीव-कर्मणोरन्योन्यानुप्रवेशे तदाश्रितानामन्योन्यानुप्रवेश इत्याह—

# (मूलम्-) रूआइपज्जवा जे देहे जीवदवियम्मि सुद्धम्मि।

ते अण्णोण्णाणुगया पण्णवणिज्जा भवत्थम्मि।।४८।।

रूप-रस-गन्ध-स्पर्शादयो ये पर्याया देहाश्रिता जीवद्रव्ये विशुद्धस्वरूपे च ये ज्ञानादयस्तेऽन्योन्यानुगता जीवे रूपादयो देहे ज्ञानादय इति प्ररूपणीया भवस्थे = संसारिणि अकारप्रश्लेषाद् वाऽसंसारिणि। न च संसारावस्थायां देहात्मनोरन्योन्यानुबन्धात् रूपादिभिस्तद्व्यपदेशः मुक्त्यवस्थायां तु तदभावात् नासौ युक्त इति वक्तव्यम्, तदवस्थायामपि देहाद्याश्रितरूपादिग्रहणपरिणतज्ञानदर्शनपर्यायद्वारेणात्मनस्तथाविधत्वात् 10 तथाव्यपदेशसम्भवात् आत्म-पुद्गलयोश्च रूपादिज्ञानादीनामन्योन्यानुप्रवेशात् कथञ्चिदेकत्वम् अनेकत्वं च, मूर्त्तत्वम् अमूर्त्तत्वं चाव्यतिरेकात् सिद्धमिति।।४८।।

अयुक्त समझना ? उत्तर :- जितने भी विशेषपर्याय हैं वहाँ तक। सकल विशेष पर्यायों से आगे चले तो अवस्तु ही हाथ पडेगी। अतः फलितार्थ हुआ — सर्व विशेषों में चरम विशेष की सीमा तक। चरम विशेष तक न ले तो 'अन्त्य' विशेषण की संगति नहीं हो सकेगी।।४७।।

### [ संसार या मोक्ष दशा में रूपादि-ज्ञानादि का प्रवेश ]

जीव और कर्म का जैसे अन्योन्य संमिश्रण है वैसे उन में रहनेवाले धर्मों का भी अन्योन्य संमिश्रण होता है इस तथ्य का ४८ वीं गाथा में प्रतिपादन करते हैं –

गाथार्थ :- देहगत जो रूपादिपर्याय और शुद्ध जीवद्रव्यगत जो (ज्ञानादि पर्याय) हैं, संसारवासीयों में वे अन्योन्यानुगत होते हैं ऐसा प्रतिपादनार्ह है।।४८।।

व्याख्यार्थ :- रूप रस गन्ध स्पर्श ये जो देहाश्चित पर्याय हैं और शुद्धस्वरूपवाले जीवद्रव्य में जो ज्ञानादि पर्याय हैं वे सब अन्योन्याप्रविष्ट जान लेना। मतलब, जीव में ज्ञानादि उपरांत रूपादि का प्रवेश मानना चाहिये, एवं देह में रूपादि उपरांत ज्ञानादि का भी प्रवेश मानना चाहिये। सिर्फ भवस्थित जीव में ही नहीं भवमुक्त जीव में भी। मूल गाथा में 'भवत्थिम्म' पद के आगे अवग्रह समझ कर अकारवृद्धि कर लेना।

प्रश्न :- संसार अवस्था में देह-आत्मा के अन्योन्य अनुबद्धता कारण जीव में रूपादि प्रवेश ठीक है, लेकिन मुक्तिदशा में देह नहीं है तब जीव में रूपादि प्रवेश क्यों मानना ?

उत्तर :- ऐसा मत बोलना। मुक्तावस्था में भी स्वकीय भूतकालीन देह के रूपादि अथवा अन्य संसारी जीवों के रूपादि के ग्रहण में मुक्तिकालीन ज्ञान दर्शनपर्याय परिणत ही हैं अतः स्वविषयक ज्ञान-दर्शन उपयोगवत्त्व सम्बन्ध से मुक्तावस्था में भी रूपादि का जीव में प्रवेश युक्तिसंगत होने से 30 'रूपादिमान् मुक्तात्मा' ऐसा निर्देश या व्यवहार सम्भव है। तथा, आत्मा और पुद्गल में भी रूपादि

एतदेवाह-

# (मूलम्-) एवं 'एगे आया एगे दंडे य होइ किरिया य।' करणविसेसेण य तिविहजोगसिद्धि वि अविरुद्धा।।४९।।

एवं इत्यनन्तरोदितप्रकारेण मनो-वाक्-कायद्रव्याणामात्मन्यनुप्रवेशाद् आत्मैव न तद्व्यतिरिक्तास्ते इति तृतीयाङ्गैकस्थाने 'एगे आया' [स्थानांग] इति प्रथमसूत्रप्रतिपादितः सिद्धः एक आत्मा एको दण्डः एका क्रियेति भवति मनो-वाक्-कायेषु दण्डक्रियाशब्दौ प्रत्येकमिसम्बन्धनीयौ करणविशेषेण च मनो-वाक्-कायस्वरूपेणात्मन्यनुप्रवेशावाप्तित्रिविधयोगस्वरूपत्वात् त्रिविधयोगसिद्धिरिप आत्मनः अविरुद्धैवेति एकस्य सतस्तस्य त्रिविधयोगात्मकत्वाद् अनेकान्तरूपता व्यवस्थितैव।

न चान्योन्यानुप्रवेशाद् एकात्मकत्वे बाह्याभ्यन्तरविभागाभाव इति अन्तर्हर्ष-विषादाद्यनेकविवर्त्तात्म-10 कमेकं चैतन्यम् बहिर्बाल-कुमार-यौवनाद्यनेकावस्थैकात्मकमेकं शरीरमध्यक्षतः संवेद्यत इत्यस्य विरोधः बाह्याभ्यन्तरविभागाभावेऽपि निमित्तान्तरतः तद्व्यपदेशसम्भवात्।।४९।।

एवं ज्ञानादि का अन्योन्यप्रवेश संगत होने पर कथंचिद् एकत्व-अनेकत्व, मूर्त्तत्व-अमूर्त्तत्व अभेदभाव से सिद्ध होते हैं।।४८।।

### [ स्थानांग सूत्र कथित आत्मा आदि के एकत्व का समर्थन ]

अन्योन्यप्रवेश ही अधिक स्पष्ट करते हैं -

गाथार्थ :- उक्त प्रकार से एक आत्मा, एक दंड, एक क्रिया करणविशेष से त्रिविधयोगसिद्धि भी निर्विरोध है। ४९।।

व्याख्यार्थ :- पूर्वसूत्रोक्त प्रकार से मन-वचन-काया द्रव्यों का भी आत्मा में अनुप्रवेश होने से वे द्रव्य और आत्मा एक ही है जुदा नहीं है। अत एव तीसरे अंग-आगम स्थानांग में प्रथमसूत्र 20 से प्ररूपित एक आत्मा, एक दंड, एक क्रिया इस प्रकार से सभी का अन्योन्य एकत्व सिद्ध होता है। यहाँ मन-वचन-काया के साथ दण्ड और क्रिया जोड कर मनदंड वचनदंड कायदंड, मनःक्रिया वचनक्रिया कायक्रिया ऐसा शब्दवृंद समझ लेना। एकत्व सिद्ध होने से, मन-वचन-कायात्मक करणविशेष रूप से आत्मा में अनुप्रवेश होने पर योगत्रयरूपता प्राप्त होने से आत्मा की त्रिविधयोगरूपता भी निर्विरोध सिद्ध होती है। फलतः एक सत् आत्मा की योगत्रयरूपता के द्वारा अनेकान्तरूपता निश्चित 25 होती है।

प्रश्न :- अन्योन्यानुप्रवेश के जिरये कायादि के साथ एकात्मकता का स्वीकार करने पर, बाह्य-अभ्यन्तर ऐसा जो पदार्थभेद है उस का लोप हो जायेगा। यह स्पष्ट प्रत्यक्ष संवेदन होता है कि भीतर में हरख-शोक आदि अनेक विवर्त्तों से अनन्य एक ही चैतन्य है और बाहर में बाल-कुमार-यौवन आदि अनेक दशाओं में अनन्य एक शरीर है। इस प्रकार के भेद के साथ एकात्मकता का 30 विरोध प्रसक्त क्यों नहीं होगा ?

उत्तर :- बाह्य-अभ्यन्तर विभाग, उपरोक्त एकात्मकता के साथ विरोध होने से भले शून्य हो जाय

एतदेवाह-

# (मूलम्-) ण य बाहिरओ भावो अब्भंतरओ य अत्थि समयम्मि। णोइंदियं पुण पडुच्च होइ अब्भंतरविसेसो।।५०।।

आत्म-पुद्गलयोरन्योन्यानुप्रवेशाद् उक्तप्रकारेण अर्हत्प्रणीतशासने न बाह्यो भावः अभ्यन्तरो वा सम्भवित, मूर्त्ताऽमूर्त्तरूपादितयाऽनेकान्तात्मकत्वात् संसारोदरवर्त्तिनः सकलवस्तुनः। 'अभ्यन्तरः' इति 5 व्यपदेशस्तु नोइन्द्रियं = मनः प्रतीत्य, तस्यात्मपरिणतिरूपस्य पराऽप्रत्यक्षत्वात् शरीर-वाचोरिव।

न च शरीरात्मावयवयोः परस्परानुप्रवेशात् शरीरादभेदे आत्मनोपि तद्वत् परप्रत्यक्षताप्रसिक्तः; इन्द्रिय-ज्ञानस्याशेषपदार्थस्वरूपग्राहकत्वायोगात् इत्यस्य प्रतिपादियष्यमाणत्वात्। अतः 'शरीरप्रतिबद्धत्वमात्मनो न भवति अमूर्त्तत्वात्' अत्र प्रयोगे हेतुरसिद्धः। यदि चात्मपरिणतिरूपमनसः शरीरादात्यन्तिको भेदः स्यात् तिद्वकाराऽविकाराभ्यां शरीरस्य तत्त्वं न स्यात्, तदुपकारापकाराभ्यां चात्मनः सुख-दुःखानुभवश्च न भवेत्, 10 किन्तु दूसरे भी ऐसे निमित्त हैं जिन के आधार से दूसरे ढंग से बाह्य और अभ्यन्तर ऐसा विभाग जिन्दा रहेगा।।४९।।

### [ जैन दर्शन में न कुछ बाह्य न अभ्यन्तर ]

अवतरिणका :- पूर्वोक्त बाह्य-अभ्यन्तर की स्पष्टता करते हैं -

गाथार्थ :- सिद्धान्त में न कुछ बाह्य है न कोई अभ्यन्तर भाव है। फिर भी नोइन्द्रिय (= मन) <sup>15</sup> को लेकर 'अभ्यन्तर' विशेष होता है।।५०।।

व्याख्यार्थ :- अरिहंत प्रभु के प्रकाशित शासन में आत्मा और पुद्गल (= जड) का अन्योन्य अनुप्रवेश पूर्वोक्तप्रकार से प्रसिद्ध है अत एव न कोई बाह्य भाव संभव है न तो अभ्यन्तर। कारण :- संसारान्तर्गत सकल चीज-वस्तु मूर्त्त-अमूर्त इत्यादिरूप होने से अनेकान्तमय होती है।

प्रश्न :- लोक में 'अभ्यन्तर' (और बाह्य) ऐसा विशेष यानी व्यवहार कैसे होता है ? कौन 20 सा निमित्त है ?

उत्तर :- मन को जैनदर्शन में नोइन्द्रिय कहा गया है, वह मन क्या है — आत्मा की परिणित है। ऐसा मन अन्य लोगों को प्रत्यक्ष नहीं होता, शरीर और वचन तो अन्य लोगों को प्रत्यक्ष होता है। मतलब इस मन के आधार पर बाह्य-अभ्यन्तर भेद व्यवहृत होता है।

#### [ देहाभिन्न आत्मा की परप्रत्यक्षतापत्तिनिरसन ]

शंका :- यदि शरीर और आत्मा के प्रदेशों अन्योन्य संमिश्र है तो देह से अभिन्न आत्मा का भी देहवत् अन्य लोगों को प्रत्यक्ष क्यों नहीं होगा ?

उत्तर :- नहीं, प्रत्यक्ष इन्द्रियज्ञान में इतनी अमर्यादित शक्ति नहीं होती की वह सकल पदार्थों का साक्षात्कारी हो सके। इस तथ्य का निरूपण अग्रिम खंड में किया जानेवाला है। (इन्द्रियप्रत्यक्ष

शरीरविभागकृतश्च हिंसकत्वमनुपपन्नं भवेत्, शरीरपुष्ट्यादेः रागाद्युपचयहेतुत्वम् शरीरस्य 'कृशोऽहम् स्थूलोऽहम्' इति प्रत्ययविषयत्वं च दूरोत्सारितं भवेत्। पुरुषान्तरशरीरस्येव घटाकाशयोरिप प्रदेशान्योन्या-प्रवेशलक्षणो बन्धोऽस्त्येवेत्ययुक्तो घटाकाशयोरिप प्रदेशान्योन्याप्रवेशलक्षणो बन्धोऽस्त्येवेत्ययुक्तो दृष्टान्तः अन्यथा घटस्यावस्थितिरेव न भवेत्।

न चान्योन्यानुप्रवेशसद्भावेप्याकाशवत् शरीरपरतन्त्रता आत्मनोऽनुपपन्ना, मिथ्यात्वादेः पारतन्त्र्य-निमित्तस्यात्मिन भावात् आकाशे च तदभावात्। न च शरीरायत्तत्वे सित तस्य मिथ्यात्वादिबन्ध-हेतुभिर्योगः तस्माच्च तत्प्रतिबद्धत्वम् इतीतरेतराश्रयत्वम् अनादित्वाभ्युपगमेनास्य निरस्तत्वात्। न च शरीरसम्बन्धात् प्रागात्मनोऽमूर्त्तत्वम् सदा तैजस-कार्मणशरीरसम्बन्धित्वात् संसारावस्थायां तस्य अन्यथा

में योग्यता की कारणता कही जायेगी। आत्मा में इन्द्रियप्रत्यक्षयोग्यता नहीं है।) पहले (पृ.३६७-५) कहा था कि — 'आत्मा शरीरप्रतिबद्ध नहीं होता क्योंकि अमूर्त्त होता है, घट-आकाश का प्रतिबद्धत्य नहीं होता' — इस प्रयोग में अमूर्त्तत्व हेतु असिद्ध है आत्मा कथंचित् मूर्त्त और अमूर्त्त है। यि आत्मपरिणतिस्वरूप मन और शरीर का अत्यन्त भेद मानेंगे तो मन के विकार या अविकार से शरीर में विकार-अविकार दिखता है वह नहीं हो सकेगा। तथा शरीर के उपकार-अपकार से आत्मा को सुख या दुःख का अनुभव भी नहीं हो सकेगा। तथा शरीर के उपकार-अपकार से आत्मा को सुख 15 या दुःख का अनुभव भी नहीं हो सकेगा। तथा शरीर विघातकारी को आत्मिहंसकत्व का आरोप नहीं लगेगा। तथा शरीर की पुष्टि/अपुष्टि से आत्मा में रागादि का उपचय-अपचय नहीं होगा। तथा अहंपदार्थ आत्मा के साथ अभेदभाव से शरीर में 'मैं कृश हूँ मैं स्थूल हूँ' इस अनुभव कि विषयता दूर भाग जायेगी। जैसे अन्यपुरुष का अपने शरीर के प्रदेशों के साथ बन्धात्मक अन्योन्यानुप्रवेश होता है वैसे घट और आकाश का भी अन्योन्यप्रवेशरूप बन्ध होता ही है अतः आत्मा में शरीरअप्रतिबद्धत्व 20 को दर्शाने के लिये घट-आकाश का दृष्टान्त दिया है वह अयुक्त ही है। यदि घट-आकाश का उक्तलक्षण बन्ध नहीं मानेंगे तो घट को कहीं भी अवस्थिति या स्थिरता प्राप्त नहीं होगी।

#### [ संसारी आत्मा में देहपरतन्त्रता की उपपत्ति ]

शंका :- घट-आकाशवत् देह-आत्मा का अन्योन्यानुप्रवेश मान लेने पर भी जैसे आकाश को घटपरतन्त्रता नहीं होती तथैव आत्मा को देहपरतन्त्रता संगत नहीं होगी।

उत्तर :- ऐसा नहीं है, आकाश में कोई पारतन्त्र्य का निमित्त नहीं है किन्तु आत्मा में मिथ्यात्वादि पारतन्त्र्यनिमित्त मौजुद है अतः आत्मा में पारतन्त्र्य सयुक्तिक है।

शंका :- आत्मा शरीरपरतन्त्र होने से आत्मा में मिथ्यात्वादिबन्धहेतु का संयोग सिद्ध होगा, किन्तु दूसरी और मिथ्यात्वादिबन्धहेतु से शरीरपारतन्त्र्य सिद्ध होगा — अन्योन्याश्रय दोष स्पष्ट है।

उत्तर :- नहीं, यह अन्योन्यहेतुता प्रवाहतः अनादिकालीन स्वीकृत होने से अन्योन्याश्रय निरस्त 30 हो जाता है। ऐसा नहीं है कि — 'इस शरीर के साथ सम्बन्ध होने के पहले अशरीरी होने से आत्मा अमूर्त्त था' — आत्मा को अपनी संसार दशा में हमेशा तैजस-कार्मणशरीर का योग चालु ही है। इस को नहीं मानेंगे तो तैजसादि शरीर के विना भवान्तर में आत्मा को स्थूल शरीर का सम्बन्ध

भवान्तरस्थूलशरीरसम्बन्धित्वाऽयोगात् पुद्गलोपष्टम्भव्यतिरेकेणोर्ध्वगतिस्वभावस्यापरदिग्गमनासम्भवात् स्थूलशरीरेणातिसूक्ष्मस्य रज्ज्वादिनेवाकाशस्य सम्बन्धाऽयोगात् संसारिशून्यमन्यथा जगत् स्यादिति संसार्यात्मनः सूक्ष्मशरीरसम्बन्धित्वं सर्वदाभ्युपगन्तव्यम्।

अथ शरीरात्मनोस्तादात्म्ये शरीरावयवच्छेदे आत्मावयवस्यापि छेदप्रसिक्तः अच्छेदे तयोर्भेदप्रसङ्गः। न, कथंचित्तच्छेदस्याभ्युपगमात् अन्यथा शरीरात् पृथग्भूतावयवस्य कम्पोपलब्धिर्न भवेत्। न च छिन्ना 5 वयवानुप्रविष्टस्य पृथगात्मत्वप्रसिक्तः, तत्रैव पश्चादनुप्रवेशात् छिन्ने हस्तादौ कम्पादितिल्लिङ्गाऽदर्शनादियं कल्पना। न चान्यत्र गमनात् तस्य तिल्लिगानुपलब्धिः, एकत्चादात्मनः शेषस्यापि तेन सह गमनप्रसिक्तः। न चैकत्र सन्ततावनेक आत्मा अनेकज्ञानावसेयानामेकत्रानुभवाधारेऽप्रतिभासप्रसिक्तः, शरीरान्तरव्यवस्थितात्मान्तरवत्। न च पृथग्भूतहस्ताद्यवयवस्थितोऽसौ तत्रैव विनष्ट इति कल्पनापि युक्तिसंगता, शेषस्याप्येकत्वेन तद्वद् विनाशप्रसिक्तः ततोऽन्यत्राऽगतेः तत्राऽसत्त्वात् अविनष्टत्वाच्च तदनुप्रवेशोवसीयते 10 ही घट नहीं सकेगी। स्वतन्त्र आत्मा की गित ऊर्ध्व होती है, पृद्गल प्रभाव के विना आत्मा की अन्य अन्य दिशाओं में गित का सम्भव ही नहीं होगा। कारण :- रज्जुआदि स्थूल ब्रव्य का सूक्ष्म आकाश के साथ बन्ध नहीं होता वैसे ही यदि स्थूल शरीर के साथ सूक्ष्मशरीर का बन्ध नहीं होने का मानेंगे तो एक स्थूल शरीर का अन्त होने पर सब मुक्त हो जाने से सारा जगत् संसारिजीवश्चय हो जायेगा। अतः संसारी आत्मा को हर हमेश सूक्ष्म शरीर का बन्ध मानना पडेगा।

#### [ आत्मा के अवयवों के छेद की आपत्ति का समाधान ]

शंका :- देह और आत्मा का अभेद मानेंगे तो देह के हस्तादि अवयवों का छेद होने पर आत्मा के भी भेद = विभाजन की आपत्ति होगी, यदि छेद नहीं होगा तो शरीर से उस का भेद मानना पड़ेगा।

उत्तर :- नहीं। हमें कथंचिद् आत्मा का च्छेद स्वीकार्य है। अन्यथा, छीपकली के शरीर से कट 20 जाने पर पुच्छावयव में जो कम्पन दिखते हैं वे नहीं दिखेंगे। ऐसा मत समझना कि — 'छिन्न पुच्छ में अनुप्रविष्ट अवयव में पृथम् आत्मा को मानना पड़ेगा' — जब पुच्छावयव का कम्पन खतम हो जाता है तब उस अवयव में प्रविष्ट आत्मप्रदेश शेष भागवाले शरीर में प्रवेश कर लेते हैं — ऐसी कल्पना निराधार नहीं है, छिन्न हस्तादि अवयव में पहले जो कम्पन स्वरूप लिंग दिखता था वह अब कुछ काल के बाद नहीं दिखता है। उस छिन्न अवयव में जो कम्पन लिंग नहीं दिखता उस 25 का मतलब ऐसा नहीं समझना कि 'तद्गत आत्मा अन्यन्न चला गया।' — यदि ऐसा होता तो शेष भाग से भी आत्मा का निर्गमन अन्यन्न गमन मानना पड़ेगा क्योंकि छिन्न हस्तादि और शरीर में आत्मा तो एक ही था। एक देह सन्तान में अनेक आत्मा की कल्पना शक्य नहीं है, क्योंकि अनुभव के आधारभूत एक शरीर व्यक्ति में अनेक ज्ञानों से बोध्य विषयों का जो प्रतिभास होता है उन का लोप होगा, जैसे कि अन्य शरीर में प्रविष्ट अन्य आत्मा को उक्त प्रतिभास नहीं होते। 'छिन्न 30 हस्तादिअवयव में प्रविष्ट आत्मा, कम्पन खतम हो जाने पर वहाँ ही नष्ट हो गया' — ऐसी कल्पना भी संगत नहीं है क्योंकि शेष जो छिन्न शरीरभाग है उस में भी छिन्न हस्तादि की तरह आत्मनाश

#### गत्यन्तराभावात्।

न चैकत्वे आत्मनो विभागाभावाच्छेदाभाव इति वक्तव्यम्, शरीरद्वारेण तस्यापि सिवभागत्वात्, अन्यया सावयवशरीरव्यापिता तस्य कथं भवेत् ? न चारभ्यमूर्त्तद्रव्याविष्ठिन्नावयवस्य (?) सर्वदेव तस्य नियाभावः — उत्तरकालमपि तदवयवोपष्टम्भोपलब्धस्यार्थस्य तथैव स्मरणात् अन्यत्वे चैतददर्शनात्। न चासावारभ्यमूर्त्तद्रव्यवद् द्व्यणुकादिप्रक्रमेणावस्थितसंयोगैस्तैरारब्धः येन तद्वत् तस्य तथैव भावप्रसिक्तः। न चानारब्धत्वात् तस्य निरवयवत्वम् शरीरसर्वगतत्वाभावप्रसिक्तः। न च शरीराऽसर्वगतोऽसौ, तत्र सर्वत्रैव स्पर्शोपलम्भात्। न तदव्यापकस्य तच्छेदे छेदः अतिप्रसङ्गात्। न च तदवयवच्छेदे न छिन्नः, तत्र कम्पाद्यपलब्धेः, अतस्तत्रैवानुप्रविष्ट एकत्वादिति ज्ञायते। कथं छिन्नाछिन्नयोः संघटनं पश्चादिति चेत् ? न, एकान्तेन छेदाभावात् पद्मनालतन्तुवदिवच्छेदाभ्युपगमात् संघटनमि तथाभूतादृष्टवशादिवरुद्धमेव।

10 हो जाने की विपदा होगी। आखिर मानना पडेगा कि छिन्न हस्तादि अवयव से तद्गत आत्मा अन्यत्र कहीं गया नहीं, न वहाँ उपलब्ध होता है — इसिलये शेष शरीर भाग में आत्मा का अनुप्रवेश मानना होगा, और कोई चारा नहीं है।

### [ एक आत्मा में विभाग के विना भी छेद की उपपत्ति ]

प्रश्न :- यदि आत्मा एक है तो उस का मतलब कि कोई विभाजन है नहीं तो फिर छेद कैसे 15 हुआ ?

उत्तर :- ऐसा मत बोलो, शरीरछेद के द्वारा आत्मा भी एक होते हुए भी सविभाग (सावयव) है, अन्यथा सावयवशरीर में वह व्याप्त हो कर रहेगा कैसे ?

शंका :- आरभ्य यानी अवयवनिष्पन्न मूर्त्तद्रव्य (कपालादि या शरीरादि से) अवच्छिन्न (= विशिष्ट) सावयव द्रव्य (घटादि या आत्मादि) में भी हर हमेश (अवयवजन्य मूर्त्तद्रव्यत्व या) सखण्डत्व की 20 आपत्ति होगी।

उत्तर :- नहीं हस्तादि छिन्न अवयव के कम्पन समाप्त होने पर भावि काल में तत्तद् हस्तादि अवयवप्रयोजित क्रियादि से उपलब्ध अर्थ का पूर्ववत् ही स्मरण शेषभाग निष्ठ आत्मा को होता है, यदि छिन्न अवयवगत आत्मा सर्वथा पृथक् ही होता तो यह स्मृतिदर्शन होता ही नहीं। आत्मा द्वचणुकादि क्रमपरम्परानिष्पन्न बड़े बड़े अवयवों के संयोगों से अवयवारब्ध घटादि मूर्त्तद्रव्य की तरह आरब्ध नहीं है कि जिस से घटादि के भेद = अवयवविभाजन की तरह आत्मा के अवयवों का भी विभाजन हो जाय। 'यदि इस तरह आत्मा को अनारब्ध मानेंगे तो वह निरवयव ही होगा' — ऐसा बोलना नहीं क्योंकि तब आत्मा शरीर के प्रत्येक अवयवों में व्याप्त हो कर रह ही नहीं पायेगा। 'वह तो शरीर में अव्याप्त ही है' — ऐसा भी नहीं है कि क्योंकि शरीर के प्रत्येक अवयवों में आत्मा की स्पर्शना (चैतन्य का चमकारा) अनुभूत होती है। यदि आत्मा को पूर्णतया देहव्याप्त न माने तो देह 30 के छेद से आत्मा का छेद मान ही नहीं सकेंगे क्योंकि तब अतिप्रसंग होगा, काँच के बरतन का

<sup>▼.</sup> संदर्भोऽस्य भूतपूर्वसम्पादकयुगलटीप्पणानुसारेण प्रमेयकमलमार्त्तण्ड-रत्नाकरावतारिकापरि.७- स्या. मञ्जरीश्लोक ९-शास्त्रवा. समु.स्त. ३ स्या. कल्प. आदि ग्रन्थेषु विभावनीयः।

न चात्मनः शरीरमात्रव्यापकत्वेऽन्यत्र शरीरान्तरसम्बन्धन्यथानुपपत्त्या गतिक्रियाप्रसक्तेरनित्यत्वप्रसक्ति-र्दोषः; कथंचित्तस्येष्टत्वात् गृहान्तर्गतप्रदीपप्रभावत् संकोच-विकाशात्मकत्वेन तस्य न्यायप्राप्तत्वात्। न च देहात्मनोरन्योन्यानुबद्धत्वे देहभस्मसाद्भावे आत्मनोऽपि तथात्वप्रसक्तिः, क्षीरोदकवत् तयोर्लक्षणभेदतो भेदात्। न हि भिन्नस्वरूपयोरन्योन्यानुप्रवेशे सत्यप्येकक्षयेऽपरस्य क्षयः यथा क्वाध्यमाने क्षीरे प्रथममुदकक्षयेऽपि न क्षीरक्षयः। न चेह लक्षणभेदो नास्ति। तथाहि— रूप-रस-गन्धस्पर्शादिधर्मवन्तः पुद्गलाः चेतनालक्षणभ्यात्मेति 5 सिद्धस्तयोर्लक्षणभेदः। यथा चैकान्तामूर्त्तादिरूपत्वेऽर्थक्रियादेर्व्यवहारस्याभावस्तथा प्रतिपादितमनेकधेति मूर्त्तामूर्त्ताद्यनेकान्तात्मकत्वमात्मनोऽभ्युपगन्तव्यम्।।५०।।

भेद होने पर भी तद्गत तैलादि अवयवी को अविभक्त मानना पड़ेगा। पुरुष के हस्तादि अवयव का छेद होने पर भी तद्गत आत्मा का छेद नहीं मानेंगे तो छिन्न हस्तादि में कम्पन आदि का उपलम्भ नहीं होगा। आखिर मानना पड़ेगा कि छिन्न हस्तादिगत विभक्त आत्मा पुनः शेष शरीरभाग में प्रविष्ट 10 हो जाता है क्योंकि उस विभक्त दशा में भी आत्मा तो एक ही है।

प्रश्न :- अछिन्न शरीर और छिन्न हस्तादि गत आत्मा का विभाजन हो जाने के बाद पुनः उस का संघटन किस तरह से होगा ?

उत्तर :- अरे ! यहाँ कोई एकान्ततः छिन्नता है ही नहीं, पद्मनाल तन्तु जैसे पहले अकड होता है, कोई हाथ में लेकर दोनों छोर को मिलावे तो कुछ टूटता है फिर भी सम्पूर्ण खण्डित नहीं होता, 15 इस तरह यहाँ आत्मा विघटन होने पर भी तथा प्रकार के अदृष्ट से पुनः संघटित होने में कोई भी विरोध नहीं है।

#### [ आत्वा में गमनक्रिया से अनित्यत्वप्राप्ति निर्दोष ]

शंका :- आत्मा यदि देहमात्रव्यापक होगा तो भवान्तर में अन्य देह के साथ सम्बन्ध की गमनक्रिया के विना उपपत्ति हो नहीं सकेगी, फलतः गति से अनित्यत्व भी प्रसक्त होगा।

उत्तर :- कथंचिद् अनित्यत्व स्वीकारते हैं। जैसे गृहान्तर्वर्त्ती प्रदीप की प्रभा खिडकीयों के खोल-बन्द करने से संकोच-विकासशाली फिर भी एक, किन्तु कथंचिद् अनित्य होती है वैसे आत्मा में भी बह न्यायसंगत है।

शंका :- देह-आत्मा अन्योन्यप्रविष्ट होंगे तो देह के भस्मीभूत होने पर आत्मा भी भस्मीभूत हो जायेगा।

उत्तर :- नहीं लक्षणभेद से क्षीर-उदक की तरह उन दोनों में कथंचिद् भेद स्वीकार्य है। भिन्न भिन्न स्वरूप (= लक्षण) वाले अन्योन्यमिलित दो द्रव्यों में एक का नाश होने पर दूसरे का भी नाश होना जरूरी नहीं है। उदा॰ अन्योन्यमिलित जल और दूध को उबाला जाय तब पहले जल का नाश होता है उस वक्त दूधत्तत्व का नाश नहीं होता। प्रस्तुत में देह-आत्मा में लक्षणभेद का इनकार नहीं हो सकता। देह पुद्गलमय है उस का लक्षण रूप-रस-गन्ध-स्पर्शादिधर्म हैं, आत्मा का 30 लक्षण चेतना है — इस प्रकार दोनों का लक्षणभेद सिद्ध है। पहले अनेक बार यह कह आये हैं कि यदि आत्मादि द्रव्य को एकान्ततः अमूर्तादिरूप मानेंगे तो आकाश की तरह उस में ज्ञानादि अर्थक्रिया

20

अस्य च मिथ्यात्वादिपरिणतिवशोपात्तपुद्गलाङ्गाङ्गिभावलक्षणो बन्धः तद्वशोपनतसुख-दुःखाद्यनुभव-स्वरूपश्च भोगः अनेकान्तात्मकत्वे सत्युपपद्यते अन्यथा तयोरयोगः इति प्रतिपादनार्थमाह- दव्वद्वियस्स इत्यादि-

अथवा परस्परसापेक्षद्रव्यास्तिक-पर्यायास्तिकयोः प्ररूपणा प्रदर्शितन्यायेन सम्भविनी निरपेक्षयोः कथं 5 सा ? इत्याह-

# (मूलम्-) दर्व्वाहेयस्य आया बंधइ कम्मं फलं च वेएइ। बीयस्स भावमेत्तं ण कुणइ ण य कोइ वेएइ।।५१।।

द्रव्यास्तिकस्येयं प्ररूपणा – आत्मा एकः स्थायी कर्म ज्ञानादिविबन्धकं बध्नाति = स्वीकरोति, तस्य कर्मणः फलं च कार्यरूपं वेदयते = भुङ्क्ते आत्मैव। द्वितीयस्य तु पर्यायार्थिकस्येयं प्ररूपणा — 10 नैवात्मा स्थाय्यस्ति किन्तु भावमात्रं = विज्ञानमात्रमिति न करोति न च कश्चित् वेदयते उत्पत्तिक्षणा- नन्तरध्वंसिनः कर्तृत्वाऽनुभवितृत्वायोगात्।।५१।।

तथेयमपि तयोस्तथाभूतयोः प्ररूपणेत्याह-

के व्यवहारों का पूरा लोप प्रसक्त होगा। अतः आत्मद्रव्य को मूर्त-अमूर्त्त आदि अनेकान्तमय स्वीकार लेना ही चाहिये।।५०।।

15 अवतरिणका (१) — आत्मा को अनेकान्तस्वरूप मानने पर आत्मा को मिथ्यात्वादि आश्रवपरिणित से आकर्षित कर्म पुद्गल का अङ्गाङ्गिभावस्वरूप बन्ध होना घट सकता है। तथा कर्मपुद्गल के उदय से प्राप्त सुख/दुःखादि अनुभवात्मक भोग भी घट सकता है। अनेकान्तात्मक न मानने पर बन्ध और भोग की संगति नहीं हो सकती। इस तथ्य को दिखाने के लिये गाथा ५१ में दव्वद्वियस्स इत्यादि कहते हैं –

20 अवतरिणका :- (२) अथवा अनेकान्तसाधक उक्त विस्तृत युक्तियों के बल से परस्पर सापेक्ष द्रव्यास्तिक-पर्यायास्तिक नयों की प्ररूपणा संगत हो सकती है। परस्परनिरपेक्ष नयों के पक्ष में उस का सम्भव ही कहाँ ? – यही दिखाते हैं –

गाथार्थ:- द्रव्यार्थिक नयानुसार आत्मा कर्म बाँधता है और फल भोगता है। पर्यायार्थिक नय से (क्षणिकिवज्ञानस्वरूप) भावमात्र है (अतः) न कोई (बन्ध) करता है और न कोई भोगता है। 25 व्याख्यार्थ:- द्रव्यास्तिक नयानुसार प्ररूपणा ऐसी है कि एक (प्रत्येक) आत्मा स्थायी है, वह ज्ञानादिप्रतिबन्धक कर्मों का बन्ध यानी उपार्जन करता है। तथा उस कर्म का कार्यरूप फल भी वही आत्मा भोगता है। द्वितीय पर्यायार्थिकनय का मत ऐसा है — आत्मा स्थायी नहीं है किन्तु भावमात्र क्षणिकिवज्ञानस्वरूप ही है। अतः न तो वह कर्म का कर्त्ता है न तो उस के फल का भोक्ता है क्योंकि उत्पन्न होते ही दूसरे क्षण में नष्ट हो जाने से कर्तृत्व और उपभोक्तृत्व का योग उस में संभव नहीं 30 है।।५९।।

### [ दोनों नयों के अनुसार कर्त्ता-भोक्ता का अभेद और भेद ]

अवतरिणका :- उक्त प्रकारवाले दोनों नयों की एक और प्ररूपणा को कहते हैं -

# (मूलम्-) दव्विट्टियस्स जो चेव कुणइ सो चेव वेयए णियमा। अण्णो करेइ अण्णो परिभुंजइ पज्जवणयस्स।।५२।।

य एव करोति स एव वेदयते नित्यत्वात् द्रव्यास्तिकस्यैतन्मतम्। अन्यः करोत्यन्यश्च भुङ्क्ते क्षणिकत्वात् पर्यायनयस्य। ननु पूर्वगाथोक्तमेव पुनरिभदधता पिष्टपेषणमाचार्येण कृतं भवेत् ! न, उत्पित्तिसमनन्तरध्वस्तेन करणम् भोगो वाऽसम्भवतीति प्राक् प्रतिपादितम्— इह तु उत्पित्तिक्षण एव कर्त्ता <sup>5</sup> तदनन्तरक्षणश्च भोक्तेति न पुनरुक्तता। उक्तं च परैः 'भूतिर्येषां क्रिया सैव कारकं सैव वोच्यते' [ ▼] इति।।५२।।

इयमसंयुक्तयोरनयोः स्वसमयप्ररूपणा न भवति या तु स्वसमयप्ररूपणा तामाह-(मूलम्-) जे वयणिज्जवियप्पा संजुज्जंतेसु होन्ति एएसु। सा स-समयपण्णवणा तित्थयराऽऽसायणा अण्णा।।५३।।

ये वचनीयस्याभिधेयस्य विकल्पास्तत्प्रतिपादका अभिधानभेदाः संयुज्यमानयोरन्योन्यसम्बद्धयोर्भवन्त्यनयोः

गाथार्थ :- द्रव्यार्थिक मत में जो करता है वही अवश्य भोगता है। पर्यायार्थिक मत में एक करता है दूसरा भोगता है।।५२।।

**व्याख्यार्थ** :- द्रव्यास्तिकनय कर्त्ता को नित्य मानता है अतः उस के मतानुसार जो कर्म करता है वही उस के फल को भोगता है। पर्यायनय क्षणिकवादी है अतः उस के मतानुसार कोई एक कर्म <sup>15</sup> करता है तो दूसरा उस का फलभोग करता है।

प्रश्न :- यही बात मूलग्रन्थकार ने पूर्व गाथा में कर दिया है, पुनः उसी बात को इस गाथा में कर के पिष्टपेषण नहीं किया ?

उत्तर :- नहीं, पूर्वगाथा में उत्तरार्ध से, उत्पन्न होते ही नष्ट हो जानेवाले क्षणिक पदार्थ में करण और भोग असम्भवी है यह कहा है, इस गाथा में बात अलग है — उत्पत्तिक्षण को कर्त्ता कहा है <sup>20</sup> और तदुत्तरक्षण को भोक्ता बताया है इस लिये कोई पुनरुक्ति नहीं है। अन्य विद्वानोंने भी यही कहा है — 'उन की उत्पत्ति वही अर्थक्रिया है और वही कारक भी है ( )'।।५२।।

अवतरिणका :- असंयुक्त दोनों नयों की यह बात स्वसमयप्ररूपणा नहीं है। स्व-समयप्ररूपणा कैसी होती है यह दिखाते है-

**गाथार्थ** :- अन्योन्यसम्बद्ध दोनों नयों में जो अभिधेय के (अभिधायक) प्रकार होते हैं वह स्वसिद्धान्त 25 की प्ररूपणा है। उस से विपरीत तीर्थंकर की आशातना है।।५३।।

**व्याख्यार्थ** :- अन्योन्य सम्बद्ध द्रव्यास्तिक-पर्यायार्थिक नयों के जो अभिधेय अर्थ अनुसारी 'कथंचिद् नित्य है आत्मा कथंचिद् अमूर्त्त है' इत्यादि जो प्रतिपादन प्रकार हैं — वह स्वसिद्धान्त यानी उस

▼. क्षणिकाः सर्वसंस्कारा अस्थिराणां कुतः क्रिया। भूतिर्येषां क्रिया सैव कारकं सैव चोच्यते।। इति बोधिचर्या. प्रज्ञापार. पञ्चि. परि. ९, ब्रह्म. भामती, रत्नाकराव.परि. ९-१५, स्या. मञ्जरी श्लो. १६, मध्यमकवृ. इत्यादि ग्रन्थेषु — इति भूतपूर्वसम्पादकयुगलटीप्पणे।

Jain Educationa International

= द्रव्यास्तिक-पर्यायास्तिकवाक्यनययोः, ते च— 'कथंचिन्नित्य आत्मा कथंचिदमूर्तः' इत्येवमादयः। सा एषा स्वसमयस्येति तदर्थस्य प्रज्ञापना = निदर्शना। अन्या तु निरपेक्षयोरनयोरेव नययोर्या प्ररूपणा सा तीर्थकरस्य आसादना = अधिक्षेपः। 'एगमेगे णं जीवस्स पएसे अणंतेहिं णाणावरणिज्जपोग्गलेहिं आवेढियपवेढिए' [ ] इति तीर्थकृद्धचने प्रमाणोपपन्ने सत्यिप — [ ]

'नाऽमूर्त्तं मूर्त्ततामेति मूर्त्तं नायात्यमूर्त्तताम्। द्रव्यं कालत्रयेऽपीत्थं च्यवते नात्मरूपतः।।' इति तीर्थकृन्मतमेवैतत्रयवादिनरपेक्षमिति कैश्चित् प्रतिपादयिद्भस्तस्याधिक्षेपप्रदानात्।।५३।।

परस्परनिरपेक्षयोरनयोः प्रज्ञापना तीर्थकरासादना इत्यस्यापवादमाह-

# (मूलम्-) पुरिसज्जायं तु पडुच्च जाणओ पण्णवेज्ज अण्णयरं। परिकम्मणाणिमित्तं दाएही सो विसेसं पि।।५४।।

10 पुरुषजातं = प्रतिपन्नद्रव्यपर्यायान्यतरस्वरूपं श्रोतारं वा प्रतीत्य = आश्रित्य ज्ञकः = स्याद्वादिवत् प्रज्ञापयेत् = आचक्षीत अन्यतरत् पर्यायं द्रव्यं वा । अभ्युपेतपर्यायाय द्रव्यमेव, अङ्गीकृतद्रव्याय च पर्यायमेव के प्रतिपाद्य अर्थों की प्ररूपणा = निदर्शन है। उस से विपरीत, अन्योन्यनिरपेक्ष उन्हीं दो नयों की जो (एकान्त) प्ररूपणा है वह तीर्थंकरप्रभु की आशातना यानी अधिक्षेप = अवज्ञारूप है।

तीर्थंकर प्रभु का (भगवतीसूत्रादि में) यह प्रमाणिसद्ध वचन मिलता है कि एगमेगं णं.... इत्यादि 15 जिस का भावार्थ है कि — 'जीव के प्रदेश अन्योन्य ज्ञानावरणीय अनंत पुद्गलों से आवेष्टित-पिरवेष्टित (यानी अन्योन्यप्रविष्ट) हैं'। ऐसा मूर्त्तामूर्त्त उभयात्मक स्वरूप के निर्दर्शक वचन प्रसिद्ध होने पर भी कुछ विद्वानों ने — \*'अमूर्त्त कभी मूर्त्ततापन्न नहीं होता, मूर्त्त कभी अमूर्त्ततापन्न नहीं होता। तीन काल में भी इस ढंग से द्रव्य अपने स्वरूप से च्युत नहीं होता' — इस प्रकार नयवादिनरपेक्ष यह तीर्थंकरों का ही वचन है ऐसा प्रतिपादन करते हुए तीर्थंकरों के ऊपर आरोप लगाया है, अतः वह तीर्थंकर 20 प्रभु की आशातना है ऐसा ग्रन्थकर्त्ता को कहना पड़ा है।।५३।।

#### [ व्यक्तिविशेष के लिये एक नय की प्ररूपणा निर्दोष ]

अवतरिणका :- सामान्यरूप से कहा कि परस्परिनरपेक्ष दो नयों की प्ररूपणा तीर्थंकर की आशातना है। इस में जो अपवाद है वह गाथा ५४ से दिखाते हैं –

गाथार्थ :- व्यक्ति विशेष को लक्षित कर के ज्ञाता किसी एक नय की प्ररूपणा कर सकता है। 25 एवं बुद्धिपद्गता के लिये वह विशेष को भी दिखायेगा।।५४।।

व्याख्यार्थ:- द्रव्य या पर्याय में से किसी एक को ही पकड लेने वाले व्यक्ति विशेष अथवा तथाविध श्रोता को लक्ष में रख कर अनेकान्तवादिनिष्णात किसी एक द्रव्य या पर्याय का व्याख्यान कर सकता है। जो पर्याय को पकड कर बैठा है उस के सामने केवल द्रव्य का व्याख्यान करे, जो

▼. प्र० एगमेगस्स णं भंते ! जीवस्स एगमेगे जीवपएसे णाणावरणिज्जस्स कम्मस्स केवइएहिं अविभागपिलच्छेदेहिं आवेढिए परिवेढिए सिया ? उ० गोयमा सिय आवेढियपरिवेढिए सिया नो आवेढियपरिवेढिए ... नियमा अणंतेहिं...भगवती. श. ८, उ. ९० सू. ३५९।।) \*. 'परः शंकते' इति निर्दिश्य शा.वा. समु. स्त.३ मध्ये पद्यमिदमुद्धृतम् तत्रोत्तरार्धस्तु 'यतो बन्धाद्यतो न्यायादात्मनोऽसंगतं तया।।' इति निर्दिष्टः।। (भूतपूर्वसम्पादकयुगलनिर्देशः।)

कथयेत् । किमित्येकमेव कथयेत् ? परिकर्मिनिमित्तं = बुद्धिसंस्कारार्थम् । परिकर्मितमतये दर्शयिष्यत्यसौ स्याद्वादाभिज्ञः विशेषमपि द्रव्य-पर्याययोः परस्पराऽविनिर्भागरूपम्, एकांशविषयविज्ञानस्यान्यथा विपर्वय-रूपताप्रसिक्तः स्यात् तदितराभावे तद्विषयस्याप्यभावात् । ।५४ । ।

इति तत्त्वबोधविधायिन्यां सम्मतिटीकायां प्रथमकाण्डम।।

द्रव्य को पकड़ कर बैठा है उस के प्रति केवल पर्याय का निरूपण करे।

प्रश्न :- क्यों ऐसे केवल एक का कथन करे ?

उत्तर :- श्रोता की (या शिष्य की) बुद्धि की परिकर्मणा (शिष्यबुद्धिवैशद्य) के लिये स्याद्धादिवज्ञ वक्ता किसी एक का निरूपण कर सकता है। हाँ, जब श्रोता परिकर्मित बुद्धिवाला हो जायेगा तब उस के सामने विशेष प्ररूपणा भी करेगा — यानी द्रव्य और पर्याय दोनों परस्पर अविभाज्य हैं यह भी दिखायेगा। कारण :- उभयात्मक पदार्थ का उभयरूप से बोध या निरूपण करने के बदले एकांशविषयक ही बोध या निरूपण करेगा तो उस बोध में या निरूपण में विपरीतता प्रसक्त होगी क्योंिक अन्य 10 अंश के विना ज्ञात या निरूपित अंश की हस्ती ही नहीं हो सकती।।५४।।

इस प्रकार सम्मति० ग्रन्थ की तत्त्वबोधविधायिनी टीका का प्रथम काण्ड समाप्त हुआ।
सिद्धान्तमहोदधि-प.पू.आ.प्रेमसूरीश्वर-पट्टधरन्यायविशारद प.पू.आ.भुवनभानुसूरिषट्टधरसिद्धान्तदिवाकर प.पू.
गीतार्थमूर्धन्यआ. श्री विजय जयघोषसूरिशिष्य आ. जयसुंदरसूरिविरचित हिन्दीविवेचन समाप्त। वि.सं.
२०६६ श्रा.सु. ५ रविवारे श्री शंखेश्वरपार्श्वनाथजैनसंघे घाटकोपर (पूर्व) मध्ये जयालक्ष्मी जैन आराधना 15
भवने। शुभं भवतु।

# परिशिष्ट – १ व्याख्यान्तर्गत उद्धृतपाठ-अकारादि

| *                                          |              | _                                   |
|--------------------------------------------|--------------|-------------------------------------|
| उद्धरणांशः                                 | पृष्ठ/पंक्ति | उद्धरणांशः                          |
| अत्रे(?त्र) द्वो(?द्वौ) वस्तुसाधनौ         |              | ज्ञानमात्रार्थकरणेऽप्य( )           |
| (न्या०बि०२-१९)                             | १०१/८        | तत्र(ा)पूर्वार्थविज्ञानं( )         |
| अनष्टाज्जायते कार्यं( )                    | ४७/८         | तत्राऽपूर्वार्थविज्ञानं(प्र०वा०भाष  |
| अनादिनिधनं ब्रह्म(वा॰पदी०१-१)              | १६८/५        | तत्रात्मनि सुखादीनां( )             |
| अभिघाताग्निसंयोग ( )                       |              | तदेव(? थेद)ममृतं()                  |
| अयमेव हि भेदो( )                           |              | तौ सत् (३-२-१२७ पाणिनि०)            |
| अयमेवेति यो ह्येष                          |              | देशकालादिभेदेन(श्लो.वा.प्रत्य       |
| (श्लो०वा०अभा०लो०१५)                        | ९६/२         | न तावदिन्द्रियेणैषा                 |
| अविभागोऽपि बुद्ध्यात्मा                    |              | (श्लो०वा०अभाव०लो०                   |
| (प्र०वा०२-३५४)                             | २६४/३        | न सोऽस्ति प्रत्ययो                  |
| इदानींतनमस्तित्वं(श्लो.वा.प्रत्यक्ष. २३४   | ) ७/६        | (वाक्यप० १-१२४)                     |
| इदानींतनमस्तित्वं                          |              | न हि अवश्यं कारणानि( ) .            |
| (लोकवार्तिक प्र० २३४ पू०)                  | ६०/२         | न हि स्मरणतो(श्लो.वा.प्रत्यक्ष      |
| उत्पाद-व्यय-ध्रौव्ययुक्तं सत्              |              | नाऽक्रमात् क्रमिणो(प्र.वा.१-१       |
| (तत्त्वार्थ० ५-२९)                         | १७/९         | नाऽमूर्त्तं मूर्त्ततामेति( )        |
| उत्पाद-व्यय-ध्रौव्ययुक्तं(तत्त्वार्थ० ५-२९ | ३) २५८/२     | नादेनाहितबीजायाम                    |
| एगमेगे णं जीवस्स ( )                       | ३७६/३        | (वाक्य० प्र० का० लो०                |
| औत्पत्तिकस्तु शब्दस्या(मी०द०१-१-५          | ) . १८०/७    | निश्चीयमानाऽनिश्चीयमान( )           |
| कः शोभेत वदन्नेवं                          |              | निर्विशेषं हि सामान्यं              |
| (हेतुबिन्दुटीका - पृ०१३१)                  | ३९/१         | (श्लो० वा० आकृति०ल                  |
| कतमत् संवृतसत्त्वं( )                      | १६५/९        | पक्षधर्मत्वम् सपक्षे सत्त्वम्(न्याः |
| कार्यं धूमो हुतभुजः(प्र.वा.३-३४)           | १४/६         | पदं त्वभ्यधिकाभावात्                |
| क्रमेण युगपच्चैव                           | ३९/५         | (श्लो०वा०शब्द०लो०११                 |
| कचित्तदपरिज्ञानं(प्र.वा.१-१०४)             | ४/६          | परमात्माऽविभागो                     |
| गतोदके कः खलु सेतुबन्धः ( )                |              | पलालं न दहत्य                       |
| गत्वा गत्वा च तान्(श्लो०वा०अर्था०३         | ८) . १३/७    | प्रतिभासतोऽध्यक्षतः ( )             |
| गृहीतमपि गोत्वादि(श्लो.वा.प्रत्यक्ष. २३    | २)७/४        | प्रतिभासोपमाः सर्वे धर्माः ( ) .    |
| गृहीत्वा वस्तुसद्भावं                      |              | प्रत्यक्षतोऽनुमानतो वा ( )          |
| (श्लो०वा०अभा०ला०२७)                        |              | प्रत्यक्षनिराकृतो न पक्षः ( )       |
| ग्राह्य-ग्राहकसंवित्ति(प्र.वा.२/३५४)       |              | बाधाज्ञाने त्वनुत्पन्ने( )          |
| घटादिषु यथा (दृष्टाः)( )                   | ८५/४         | भावा येन निरूप्यन्ते(प्र०वा०        |
|                                            |              |                                     |

| उद्धरणांशः पृष्ठ/पंक्ति                           | วั |
|---------------------------------------------------|----|
| ज्ञानमात्रार्थकरणेऽप्य( ) १७६/८                   | ,  |
| तत्र(।)पूर्वार्थविज्ञानं( ) ६/६                   |    |
| तत्राऽपूर्वार्थविज्ञानं(प्र०वा०भाष्य २-१५८) २०४/३ |    |
| तत्रात्मिन सुखादीनां( )१३७/२                      |    |
| तदेव(? थेद)ममृतं( ) १७५/४                         |    |
| तौ सत् (३-२-१२७ पाणिनि०) ३३८/२                    |    |
| देशकालादिभेदेन(श्लो.वा.प्रत्यक्ष. २३३)७/५         |    |
| न तावदिन्द्रियेणैषा                               |    |
| (श्लो०वा०अभाव०लो०१८) १००/७                        | 9  |
| न सोऽस्ति प्रत्ययो                                |    |
| (वाक्यप० १-१२४) १६९/७,१७२/७                       | 9  |
| न हि अवश्यं कारणानि( )८६/१                        | )  |
| न हि स्मरणतो(श्लो.वा.प्रत्यक्ष.२३४) ६/११          |    |
| नाऽक्रमात् क्रमिणो(प्र.वा.१-४५) ५७/४              |    |
| नाऽमूर्त्तं मूर्ततामेति( ) ३७६/५                  | 1  |
| नादेनाहितबीजायाम                                  |    |
| (वाक्य॰ प्र॰ का॰ लो॰ ८५) ३२१/४                    |    |
| निश्चीयमानाऽनिश्चीयमान( ) १८०/१                   | ,  |
| निर्विशेषं हि सामान्यं                            |    |
| ृ (श्लो॰ वा॰ आकृति॰लो॰ १०) २४२/७                  |    |
| पक्षधर्मत्वम् सपक्षे सत्त्वम्(न्यायप्र.सू. ) ४/७  | )  |
| पदं त्वभ्यधिकाभावात्                              |    |
| (श्लो०वा०शब्द०लो०११७) ३२९/६                       |    |
| परमात्माऽविभागो२६४/५                              |    |
| पलालं न दहत्य ३/२                                 |    |
| प्रतिभासतोऽध्यक्षतः ( ) १५०/२                     | ,  |
| प्रतिभासोपमाः सर्वे धर्माः ( ) १५०/४              | 1  |
| प्रत्यक्षतोऽनुमानतो वा ( )४/८                     |    |
| प्रत्यक्षनिराकृतो न पक्षः ( ) १००/१०              | ,  |
| बाधाज्ञाने त्वनुत्पन्ने( ) ६९/६                   |    |
| भावा येन निरूप्यन्ते(प्र०वा०२-३६०) १६३/९          | •  |

| उद्धरणांशः पृष्ठ/पंक्ति                           |
|---------------------------------------------------|
| भावान्तरविनिर्मुक्तो ( )११/६                      |
| भावे ह्येष विकल्पः(प्र० वा० ३-२७९) . ४८/१०        |
| भूतिर्येषां क्रिया सैव( ) ३७५/६                   |
| मायोपमाः सर्वे धर्माः ( ) १६३/१०                  |
| यत कचिद् दृष्टान्(टम्)                            |
| (हेतुबिन्दु टीकाग्रन्थे पृ०१६ मध्ये) १६/८         |
| यथा विशुद्धमाकाशं( ) १७५/३                        |
| यथाऽसादृश्ये (पाणि० २-१-७) २८२/२                  |
| यन्न निश्चीयते रूपं (त.सं.पंजिकायामुद्भृतः) १७२/५ |
| यस्माद् उच्चरितात्( ) ३१२/१                       |
| यावन्तो यादृशा ये च                               |
| (श्लो०वा० स्फो० ६९) ३२२/९                         |
| लक्षणयुक्ते बाधासम्भवे( ) २०६/२                   |
| वक्ता न हि क्रमं                                  |
| (श्लो० वा० शब्द० लो० २८८) ३२२/१३                  |
| वचनं राजकीयं वा(लो.वा.प्रत्यक्ष.२३५) ६/१३         |
| वाग्र्पता चेद् व्युत्क्रामेद                      |
| (वाक्यप०१-११५) १७०/१                              |

| उद्धरणांशः पृष्ठ/पंक्ति                           |
|---------------------------------------------------|
| वार्यते केनचिन्नापि(श्लो.वा.प्रत्यक्ष.२३६) . ६/१५ |
| विभाषा ग्रहः (३-१-१४३ सिद्धान्त                   |
| कौ० अं० २९०५) २४०/८                               |
| विशेषहेतवस्तेषां प्रत्ययाः                        |
| (हेतुबिन्दुटीका-पृ०१३१) ३९/३                      |
| षट्केन युगपद्ययोगात्( ) १६२/२                     |
| स एवाऽविनाभावो ( ) २०३/३                          |
| स हि बहिर्देशसम्बन्धः(?द्धः)                      |
| (मीमां० द० ७/२३) १२०/१                            |
| संसरित निरुपभोगं भावैर                            |
| (सांड्ख्य का० ४०) २७३/४                           |
| सर्व एवायमनुमाना( ) १६५/३                         |
| सर्वदा सदुपायानां वादमार्गः(श्लो० वा०             |
| निरा० लो० १२८-१२९) १६४/६                          |
| सामान्यप्रत्यक्षात् विशेषा                        |
| (वैशे० द०-२।२।१७) ३६४/३                           |
| स्वभावेऽप्यविना(प्र.वा.३-३९) १४/४                 |

# परिशिष्ट-२ प्रथमकाण्ड - तृतीयखंडे मूलगाथा - अकारादि

| गाया-आद्यांश             | गाचा/पृष्ठ     |
|--------------------------|----------------|
| अन्नोज्नानुगयानं इमं     | . ४७/३६६       |
| अत्थंतरभूएहि य णिवएहि    |                |
| अत्थिति णिव्वियपं        | . 33/332       |
| अह देसो सब्भावे          | . ३७/३४९       |
| आइड्डोऽसब्भावे देसो      |                |
| इहरा समूहसिद्धो          |                |
| उप(प्प) जाति वियंति य    | . ११/२४८       |
| एए पुण संगहओ             | . १३/२६८       |
| एगदवियम्मि जे अत्थ       | . ३१/३०९       |
| एवं एगे आवा एगे          | .४९/३६८        |
| एवं सत्तविवय्यो          | 88/348         |
| कम्मं जोगनिमित्तं बज्झइ  | १९/२७३         |
| जह एए तह अण्णे           | . १५/२६९       |
| जह दवियमप्पियं तं        | . ४२/३५६       |
| जाह पुण ते चेव मणी       | .२४/२८१        |
| च्छनेत्रत्वचनुवा के      | २२/२८०         |
| जाइ-कुल-रूव-लक्खण        | <b>*</b> 4/349 |
| बे वयणि अवियप्पा         | ५३/३७५         |
| ण य तइओ अत्थि            | १४/२६८         |
| ण य दव्बद्धियपक्खे       | १७/२७१         |
| ज व बाहिरओ धार्वो        | 40/359         |
| ण व होइ जोञ्चणत्थो       | 2248           |
| चिवयवयणिष्यसच्या सन्वनया | २८/३०५         |
| तम्हा सब्वे बि गवा       | २१/२७६         |
| तह निययवाबसुविनिच्छिया   | २३/२८०         |

| गाया-आवांश                   | गाथा/पृष्ठ |
|------------------------------|------------|
| तह सब्बे णयवाया              | २५/२८१     |
| तेहिं अतीताणागय              | ४६/३६०     |
| दव्वं पज्जवविउयं दव्वविउत्ता | १२/२४८     |
| दव्वडिओ ति तम्हा             |            |
| दव्वद्वियवत्तव्वं अवत्थु     |            |
| दव्बद्धियवत्तव्वं सव्वं      |            |
| दव्वद्वियस्य आया बंधइ        | ५१/३७४     |
| दव्वडियस्स जो चेव            | ५२/३७५     |
| नामं ठवणा दविएति             | ६/१६७      |
| पञ्जवणयबोक्कन्तं वत्थुं      | ८/२४४      |
| पञ्जबिणस्सामण्णं वयणं        | ७/२४१      |
| पडिपुण्णजोञ्चणगुणो जह        |            |
| पुरिसज्बायं तु पडुच्च        | ५४/३७६     |
| पुरिसम्मि पुरिससद्दो         | ३२/३१०     |
| बंधम्मि अपूरन्ते संसार       | २०/२७५     |
| मूलनिमेषं पञ्चनगयस्          | ५/१        |
| रूआइपज्जवा जे देहे           |            |
| लोइय-परिच्छयसुहो             |            |
| वंजणपञ्जायस्स उ पुरिसो       | ३४/३३३     |
| सब्भावे आइडो देसो            | ३८/३५०     |
| सब्भावेऽसब्बाचे देसो         | ४०/३५२     |
| सवियप-णिबियपं इय             | ३५/३३४     |
| सञ्चणयसमूहम्मि वि णत्थि      | १६/२७०     |
| सुह-दुक्खसम्पओगो ण           |            |
| सो उण समासओ च्चिय            | ३०/३०७     |

#### सन्मतितर्कप्रकरण काण्ड-१

|            |                                                                                                     | पृष्ठ     |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|            | भूतपूर्व सम्पादकसंगृहीतानि परिशिष्टानि-१३                                                           | . ३८२-४८४ |
| 9.         | सन्मतिमूलगाथानामकाराद्युनुक्रमः                                                                     | ३८२-३८३   |
| ₹.         | श्वेताम्बर-दिगम्बरजैनाचार्यैः स्वे स्वे ग्रन्थे समुद्धृतानां<br>यथोपलब्धानां च सन्मतिगाथानां सूचिः। | ३८४       |
| ₹.         | यशोविजयोपाध्यायैः स्वरचिता अनेके ग्रन्थाः सन्मतिप्रकरणमाश्रित्यैव                                   |           |
|            | कृता इति सूचनाय ततद्ग्रन्थोद्धृतानां सन्मतिगाथानां सूचिः।                                           | ३८५-३८६   |
| ४.         | सन्मतिमूलगाथागताः शब्दाः।                                                                           | ३८७-४०९   |
| <b>ų</b> . | सन्मतिटीकागतान्यवतरणानि                                                                             | ४१०-४४०   |
| ξ.         | सन्मतिटीकानिर्दिष्टा ग्रन्था ग्रन्थकृतश्च                                                           | ૪૪૧-૪૪५   |
| <b>9</b> . | सन्मतिटीकागता वादिनो वादाश्च                                                                        | ४४६-४४८   |
| ۷.         | सन्मतिटीकागता दार्शनिकाः पारिभाषिकाश्च शब्दाः।                                                      | ४४९-४६६   |
| ۶.         | सन्मतिटीकागताः केचिद् विशिष्टाः शब्दाः                                                              | ४६७-४६८   |
| 90.        | टीकायामनिर्दिष्टस्थलानामवतरणानां सम्पादकैः संशोधितानि स्थलानि                                       | ४६९       |
| 99.        | सन्मत्यादर्शगतानि सम्पादकीयानि च टिप्पणानि                                                          | ४७०-४७१   |
| 92.        | सन्मतिटिप्पणी निर्दिष्टा ग्रन्थकृतो ग्रन्थाश्च                                                      | ४७२-४८०   |
| 93.        | सन्मतिसम्पादने उपयुक्तानां ग्रन्थानां सूचिः।                                                        | ४८१-४८३   |

इति

# भूतपूर्वसम्यादकसंगृहीतानि परिशिष्टानि -१

# सन्मतिमूलगाथानामकाराद्यनुकमः।

| गाथा                                 | गायांक       | गाया                         | गायांक       | गाया                                 | गार्चाङ      |
|--------------------------------------|--------------|------------------------------|--------------|--------------------------------------|--------------|
| अगु दुभगुएहिं दन्वे                  | <b>३-</b> ३९ | गुणसर्मंतरेणानि              | 3-98         | ण य होइ जोम्बनत्यो                   | 9-44         |
| भण्गात्रं पासंती                     | 2-93         | <del>बक्खुअबक्खुअ</del> वहि- | २–२०         | ण नि भरिय भण्णवादी                   | ३-२५         |
| <b>अ</b> न्नोन्ना <u>ण</u> ुगयाणं    | 9-84         | <b>बरण-करणपदाणा</b>          | ₹~६७         | ण हु सासणमत्तीमेत्त <b>एण</b>        | 1-61         |
| अस्य भविणासचम्मी                     | 3-44         | जद ओग्गहमेलं                 | 4-21         | णाणं अपुद्धे जिसस्ये                 | 4-84         |
| श्रुरिय ति णिव्यियणं                 | 9-33         | जइ सन्वं सायारे              | २-१•         | णाणं किरियारहियं                     | 3-60         |
| अत्यंतरभूएहि य                       | 9-34         | जह एए तद भणी                 | 9-14         | णियमेण सद्हंती                       | ३-२८         |
| भहिहं अण्णायं च                      | <b>२-9</b> २ | जद कोइ सद्विवितसो            | <b>₹-४</b> • | णिययचयणिजस्या                        | 7-76         |
| अह देतो सब्भाने                      | 1-30         | जह जह बहुस्युओ संमओ य        | <b>३-६</b> ६ | तम्हा भण्गो जीनो                     | 8-96         |
| अह पुण पुन्वपयुत्तो                  | 2-35         | जहऽणेयलक्लणगुणा              | 9-65         | तम्हा नहिगयस्रतेण                    | 5-64         |
| आरहोऽसन्भावे                         | 1-55         | जह दवियमप्पियं तं            | 9-83         | तम्हा चडिन्दभागो                     | 2-74         |
| इहरा समूहसिद्धी                      | 1-30         | जह दसपु दसगुणिम्म य          | 3-94         | तम्हा सम्बे वि णया                   | 1-21         |
| उपज्ञमाणकार्व                        | 3-30         | जह पुण ते चेब मणी            | 1-28         | तह णिययबायसुविणिच्छिया               | 9-33         |
| उप(प्प)जंति वियंति य                 | 1-99         | त्रह संबन्धविसिद्धो          | 3-96         | तह सञ्वे णयवाया                      | 3-24         |
| उप्पाओ दुवियप्पो                     | 4-32         | जाइ-कुल-रूव-सक्सण-           | 1-84         | विष्णिः नि उत्पायाई                  | 5-54         |
| एए पुण सङ्गद्यो                      | 9-93         | जावह्या बयणवहा               | 3-80         | तित्थयरवयणधगह-                       | 1-3          |
| एगदवियम्मि जे अत्य-                  | 1-31         | जीवो अणाइणिहणो केवल-         | <b>२</b> -३७ | ते उ भयणोबणीया                       | 1-47         |
| एगसमयम्मि एगदवियस्स                  | <b>₹-४</b> ¶ | जीवो अणाइणिहणो जीव-          | २–४२         | तेहिं अतीताणागय-                     | 1-AÉ         |
| एगंतणि व्यिसे सं                     | 3-8          | जुज्जइ संबन्धनसा             | ३-२१         | दव्बद्विओ ति तादा                    | 9-5          |
| एयंतप <b>क्स</b> वाओ                 | ₹-9€         | ञेण मणोबिसयगयाण              | 7-95         | दव्यद्विशो नि होऊण                   | <b>२-१</b>   |
| एयंताऽसञ्भूयं                        | 5-46         | जेण निणा छोगस्स (पाठान्तर)   |              | दम्बद्धियनयपय्डी                     | 1-8          |
| एवं एगे आया                          | 1-26         | ने बयणिजवियपा                | 9-43         | दम्बद्धियवत्तनं अवत्यु               | 1-1-         |
| एवं जिणपण्यते                        | र-३२         | जे संतबाय दोसे               | 1-4-         | दन्त्रद्वियनत्तन्तं सन्तं            | 1-75         |
| एवं जीवद्दव्यं                       | ₹-¥¶         | ने संघयणाईया                 | 4-5N         | दम्बद्घियवत्तन्त्रं सामण्णं          | 3-40         |
| एवं सत्तवियप्यो                      | 1-41         | नो पाउंचणकालो                | 1-34         | दन्बद्धियस्य भागा                    | 1-41         |
| एवं सेसिंदियदंसणम्मि                 | २–३४         | जो हेउबायपक्खिम              | 3-84         | दम्बद्धियस्य जो चेव कुणइ             | 9-47         |
| कम्मं जोगनिसत्तं                     | 7-15         | जं भप्पुट्ठा भारा            | २-२९         | <b>रम्बत्यंतरभ्</b> या               | <b>३-२४</b>  |
| हाय-मण-वयणिकरिया-                    | ३-४२         | जं अप्पुट्ठे भावे            | ₹-₹•         | द•र्वतर पंजोगाहि                     | 1-36         |
| कालो सदाव णियई                       | 3-43         | जं काबिछं इरिसणं             | ₹-¥6         | दब्बस्स ठिई जम्म-दिगमा               | <b>१-</b> २३ |
| कुंभो ण जीवद्वियं                    | 1-51         | जं च पुण भरिह्या             | <b>३-</b> 99 | दन्तं सितं कार्ल                     | 3-60         |
| केई भणंति जइया                       | ₹-٧          | जं पचक्समाइणं                | २-३८         | दन्नं जहा परिणयं                     | ₹-४          |
| केवलणाणमर्णतं                        | 9-9¥         | जंपन्ति अरिय समये            | 3-93         | दम्बं पजनबिख्यं                      | 9-93         |
| केवलणाणावरणक्खय~                     | 3-4          | जे सामण्यस्यद्वणं            | २-१          | दुविहो धम्माबाओ                      | <b>3-4</b> 3 |
| केवलगाणं साई                         | 8-18         | णरिय ग जिस्रो ग कुण इ        | <b>₹~4</b> ¥ | दूरे ता अण्णतं                       | ₹-5          |
| कोवं उप्पायंती                       | v-\$         | ण य ताओ मत्य गओ              | 1-14         | दो उण णया भग <b>न</b> या             | 1-9-         |
| गद्गपरिगयं गर्दे चेव                 | 1-45         | ग य दन्बद्वियपक्खे           | 9-90         | दोहि वि गएहि णीमं                    | <b>1-</b> 44 |
| गुण <b>निञ्च</b> त्तियस <b>न्</b> ना | 1-1-         | ण य बाहिरओ भाषो              | 9-40         | <b>रं</b> तणजाजादरण <del>व</del> स्य | 8-5          |
| ९८ सं  प                             |              |                              |              |                                      |              |

#### १ - सन्मतिमूलगाथानामकाराचनुकमः।

| गाया                     | गायांक      | गाया                    | गार्थाक      | गाथा                      | गाथांक        |
|--------------------------|-------------|-------------------------|--------------|---------------------------|---------------|
| रंसणपुञ्चं गाणं          | 8-88        | बंधस्मि अपूरन्ते        | 9-20         | <b>स</b> मयपरमत्यवित्थर्− | 1-2           |
| दंसणमोगगद् मेलं          | 1-29        | मण्यद् खीणांबरणे        | 7-6          | सम्मण्याणे जियमेण         | 2-33          |
| नत्य पुढवीबिसिद्वी       | 3-43        | भण्णा जह चतणाणी         | 2-99         | सम्बद्धंसणमिणमो           | 7-67          |
| नामं ठबणा ६विए ति        | 1-6         | भण्णा विसमपरिणयं        | ३–२२         | सबियप्य-णिविवयप्पं        | 4-34          |
| पशुप्पणस्मि वि पज्जयस्मि | 7-6         | भणाइ सेबंधवसा           | <b>1</b> -20 | सञ्जणयसमूहिम्म वि         | 7-74          |
| प्राथमं भावं             | <b>३-</b> ३ | भरं मिच्छदंसणसमूह-      | 1-65         | साई भपजनसियं              | २–३१          |
| पञ्चबणयबोक्तंतं          | 1-6         | भयणा वि ह भइयम्बा       | 3-30         | राभाविओ वि समुदयक्ञो      | 1-11          |
| पजनणस्सामण्यं            | 9-4         | मविओ सम्मद्ताण-         | <b>3-88</b>  | सामण्णमिम निसेसो          | ₹-¶           |
| पढिपुण्णजो•वणगुणो        | 9-83        | मइस्रुयणाणणिमित्तो      | <b>२-२७</b>  | साहम्मउ व्व अत्यं         | ₹-46          |
| पण्णबणिजा भावः           | ₹-9€        | मणपञ्चवणाणंती           | ₹-३          | सिद्धत्तणेण य पुणी        | २−३६          |
| परपज्जवेहिं असरिसगमेहिं  | 3-4         | I '                     |              | सिद्धं सिद्धत्याणं        | 1-1           |
| परवत्त-स्यपक्खा          | 2-16        | मणपञ्चरणाणं दंसणं       | 9-96         | सीसमईविष्फारण-            | 1-24          |
| परिगमणं पजाओ             | 3-97        | मूलणिमेणं पजन-          | 9-4          | मुत्तं अत्यनिमेणं         | ₹- <b>६</b> ४ |
| परिमुद्धो नयवाओ          | 3-4¢        | स्भारपजना जे देहे       | 7-46         | मुत्तिम चेव साई           | २-७           |
| परिसुदं सायारे           | 8-11        | रूब-रस-गंध-फासा         | 3-6          | युद्द-दुक्खसम्पओगो        | 7-16          |
| पाडे क्रनयपद्गर्य        | 3-69        | <b>हो</b> इयपरिच्छयसुहो | 9-26         | सो उण समासभो निय          | 1-1-          |
| पिउ-पुत्त-णत्तु-भम्बय-   | 3-90        | वंजणपजायस्स उ           | 1-5×         | संखेजमसंखेजं              | <b>२-</b> ४३  |
| पुरिसञ्जायं तु पडुच      | 9-44        | विगमस्स वि एस विही      | 3-3×         | संतम्मि केवले दंसणम्मि    | २-6           |
| पुरिसम्मि पुरिसस्रो      | 9-12        | सन्भावाऽसन्भाने         | 9-40         | हेउ विसओ वणी अं           | 3-46          |
| बहुयाण एमस्र             |             | 1                       | 3-76         |                           | 7-95          |

२

# श्रेताम्बर-दिगम्बरजैनाचार्यैः स्त्रे से प्रम्थे समुद्धतानां यथोपलब्धानां च सन्मतिगाथानां सूचिः।

| जिनमद्रगणी समाधमण |                                 | हरिभद्र     |                                | हैमचन्द्र      |                        |  |
|-------------------|---------------------------------|-------------|--------------------------------|----------------|------------------------|--|
| बन्मदिप्रकरण      | विशेषावर्यक                     | सन्मति •    | पश्चवातु                       | सन्मति ॰       | प्रमाण गीमांसा         |  |
| 1,11              | गाया २५४८                       | 1,41        | गाया १०४९                      | 3.88           | <b>7• ∀•</b>           |  |
| 1,15              | 9534                            |             | <b>उ</b> पदेशपद                | ,,,,           |                        |  |
| 1,5               | १९४०                            | 1,41        | £• 14•                         |                | डधारी हेमचन्द्र        |  |
| 8,14              | 141                             |             | दशनै॰ टीका                     |                | •                      |  |
| <b>१,</b> ४३      | YUV                             | ३,५२        | ष्ट• ३२                        | धन्मति•        | विशेषाव टीका           |  |
| ३,४७              | <b>२२६५</b>                     | 1,96        | 36                             | ३,५२           | . 50 \$\$              |  |
| ३,५२              | २ <b>१</b> ०४                   |             |                                | 1,40           | 2)                     |  |
| <b>₹,</b> ¥5      | 7954                            |             | <b>बीला</b> ङ्क                | 1,3            | 1516                   |  |
|                   |                                 |             | · ·                            |                | <del></del>            |  |
| _                 | रमाश्रम <b>ण</b>                | सन्मिति०    | <b>आचारा</b> न्नटीका           |                | मिल्लिषेण              |  |
| सन्मति०           | नयचकटीका                        | 9,89        | ह- ८•                          | सन्मति         | <b>स्याद्वादम अ</b> री |  |
|                   | (लिखित प्रेसकोपी)               | 1,93        | ८५                             | l .            |                        |  |
| 1,31              | ह॰ ४                            | ₹,¥6        | 140                            | ₹,४७           | g• २ <b>११</b>         |  |
| 9,80              | 6                               | 1,3 ,       | 101                            |                | 6 0                    |  |
| 1,26              | ٧.                              |             | सूत्रकृताद्वरीका               |                | विद्यानन्दी ्          |  |
| ₹,६९              | १२३ अने १०३२                    | 1,41        | पृ० २११                        | सन्मति ०       | तरवार्थ छोकवार्तिक     |  |
| 9,3               | ३५९                             | 9,22        | _                              | 3,44           | <b>ह•</b> ३            |  |
| 1,46              | ६६०                             | 1,23        | "                              |                | -                      |  |
| 9,80              | SYU                             |             | ,,                             |                | अनन्तवीर्य             |  |
| 1,€               | 460                             | 9,27        | "                              | सन्मति०        | सिदिविनिध्य श्रीका     |  |
| 7,4               | <b>९</b> २८                     | 9,24        | "                              |                | (लिखित)                |  |
| १,५ अपने ३,४५     | 509                             | a 18 3 3 -  | ——<br>गल शान्तिस्रि            | ₹,५•           | ष्ट• <b>३</b> २४       |  |
| <del>~~~</del>    | क्कि (ग्राचकको \                | सन्मति      | ास्त्र साम्ययनपा <b>इअटीका</b> | -              |                        |  |
|                   | ाणी (गन्धहस्ती)                 | _           |                                |                | अमृतचन्द्र             |  |
| सन्मनि॰           | तस्वार्यभाष्यवृति               | १,३ अने १,६ |                                | सन्मति०        | पद्यास्त्रिकायटीका     |  |
| १,२८ अन १,२०      | अ- १ स्- ७ प्र <sup>० ५</sup> ३ | ₹,¥७        | 40                             | l .            | 7411                   |  |
|                   |                                 | •           |                                | ` <b>₹</b> ,६७ | 2- 17-                 |  |

३ यशोविजयोपाध्यायैः खरचिता अनेके प्रन्थाः सन्मतिप्रकरणमाश्रित्यैव कृता इति सूचनाय तत्तद्वन्थोद्धृतानां सन्मतिगाथानां सूचिः।

| •            |                      |              | G                         | *             |             |
|--------------|----------------------|--------------|---------------------------|---------------|-------------|
| सन्मति•      | शास्त्रवार्तास• टीका | 3,40         | ३५६ म्र•                  | 9,34          | 49          |
| 1,24         | ष्ट्र• २५२ द्वि•     | 3,36         | ३६ प्र•                   | ٧,٥           | MA          |
| 1,80         | <b>) )</b> ৸ স •     | 7,5          | २६१ 🖟 -                   | 5,5           | ,,          |
| 9,70         | २५३ प्र•             | ₹,3•         | ,,                        | 1,14          | 44          |
| 1,35         | "                    | 1,15         | २ <b>७४ प्र•</b>          | 1,11          | <i>)</i> )  |
| 1,17         | २३१ द्वि∙            | 1.5          | २५ प्र•                   | 1,13          | 1)          |
| 3,45         | ११५ हि॰              | 17,5         | १६१ दि॰                   | 1,13          | **          |
| 1,43         | ११६ प्र•             | •¥, <i>§</i> | च ३५ प्र•                 | 1,14          | ,1          |
| 1,40         | ११५ द्वि•            | ₹,२७         | २२३ दि•                   | 1,14          | ,,          |
| 1,44         | २५८ प्र•             | ¥¥,§         | 4K 24                     | 1,19          | 13          |
| 1,5          | ३४२ प्र∙             | 3,6          | •R 19 ₽                   | 1,31          | 46          |
| 1,20         | म३० द्वि०            | 4,6          | २२१ द्वि•                 | 1,२२          | 40          |
| •            | " EXE                | 3,33         | प्र∙ द्वि•                | 1,23          | ,,          |
| 1,81         | २३ <b>॰</b> प्र•     | ₹,५€         | २५६ प्र०                  | 9,24          | •)          |
| 2,48         | <b>१</b> ९ प्र•      | सन्मति •     | नयोपदेश                   | 9,24          | ,,          |
| 3,1-         | २३१ दि•              | 7,13         | प्र- ३५ द्वि-             | <b>9</b> ,२६  | 46          |
| 1,41         | ११६ प्र•             | 1,33         | वे द्वि•                  | 9,20          | <i>•</i>    |
| 1,5          | २३१ प्र-             | 1,41         | १३ द्वि०                  | 1,86          | 45          |
| 7,13         | ? <b>?¥</b> ∏•       | 9,94         | ३६ दि•                    | 9,4           | 1.2         |
| 1,23         | ३५८ प्र•             | 1,43         | ●K 99                     | 1,41          | 1-6         |
| 9,44         | 995 Ae               | 1,14         | ३५ द्वि-                  | 1,43-48       | 123         |
| 1,46         | <b>ን የ</b> Կ Я=      | 1,96         | २८ द्वि•                  | 1,35          | 15.         |
| 1,44         | १५३ द्वि-            | 9,3          | ३९ प्र∙                   | 1,30-36       | 933         |
| 1,46         | " द्वि•              | 1,10         | 39 X•                     | 9,25          | 115         |
| ۹,34         | ३४२ प्र•             | 1,5          | ३० दि•                    | 1,4*          | 114         |
| 3,34         | ,, 底•                | 1,13         | ३५ द्वि•                  | 1,41          | <b>1</b> 34 |
| 1,15         | ३६ प्र•              | 1,6          | ३० दि-                    | <b>३,४९</b>   | y           |
| 1,12         | २१९ वि•              | 1,40         | 14 R.                     | <b>३,५</b> -६ | 135         |
| 1,41         | ७९ दि॰               | 9,38         | १२ प्र•                   | ₹,७           | 180         |
| 1,23         | २६० प्र•             | 9,34         | <b>»</b>                  | 1,6-94        | 121-12      |
| 3,44         | २५९ द्वि•            | 1,19         | ३६ प्र•                   | 1,35          | ૧૫ર         |
| 1,1•         | "                    | 1,30         | ४३ द्वि•                  | 3,23          | 143         |
| ٧٢, ٤        | २६१ द्वि•            | 1,43         | ९२ द्वि•                  | 3,19          | 29          |
| 7,54         | २६१ दि•              | 1,80         | ٠٩ ٦٠                     | ₹,95-२•       | 148         |
| ¥,¥V         | •ए ४७६               | 3,48         | ८९ दि०                    | 3,29          | ,,          |
| ₹,५•         | २४ दि•               | ३,२८         | ९६ द्विः                  | ३,२२-२३       | 144         |
| 3,46         | २७४ प्र•             | 1,5          | <b>१९ दि</b> •            | 3,28-34-26    | 146         |
| ₹,11         | १६९ हि॰              | 3,34         | १५ दि•                    | 3,20          | 940         |
| \$,13        | 2)                   | सन्मति•      | <b>अने दान्तव्यव</b> स्था | 1,76-99       | 146         |
| ३,२८         | २५९ प्र•             |              | (डिबित प्रेसकोपी)         | 3,30-39       | 14.         |
| <b>₹,₹</b> ५ | ३५ प्र•              | 3,4          | पृ• ३•                    | 3,60          | ,,          |
|              |                      |              |                           |               |             |

|              | ३ - वद्गोविजयोप     | ाष्यायैः सा | मन्ये <b>पू</b> युत्तानां | सन्मविगाः      | थानो स्विः।    |      | 4                   |
|--------------|---------------------|-------------|---------------------------|----------------|----------------|------|---------------------|
| सन्मति •     | <b>ज्ञान</b> बिन्दु | 2,99        |                           | <b>1</b> 46 9• | 1,13           | 9    | 99                  |
| 1,6          | ष्ट्र १५१ वि॰       | 2,14        |                           | 145 A•         | 3,38           | 5    | 21                  |
| 9,34         | <i>)</i> }          | २,२७        |                           | १६२ प्र•       | ₹,9•           | २    | 12                  |
| २, <b>१२</b> | १५८ दि॰             | ₹,₹         |                           | १५४ दि॰        | ₹,४९           | 4    | •                   |
| 7,13         | <b>1)</b>           | २,२६        |                           | १६२ प्र•       | ₹,¶₹           | ₹    | 11                  |
| २,३२         | १६३ द्वि०           | २,३३        |                           | १६३ दि•        | 1,14           | 5    | 25                  |
| २,२४         | १६१ द्वि०           | २,३१        |                           | ))             | २,३३           | 5    | ₹•-₹₹               |
| ٧,۶          | १५५ व्र•            | 2,0         |                           | १५६ हि०        | सन्मति•        | ī    | <b>म्हा</b> वीरस्तव |
| 7,18         | १५९ प्र०            | ₹,¢         |                           | 940 Ao         | 9,36           | Ā    | • K Y P             |
| २,५          | 9 ५६ अ•             | सन्मति•     | द्रव्यगुण <sup>र</sup>    | र्यायनो रास    | 1,0            | _    | ४२ द्वि∙            |
| <b>४,२०</b>  | १६• द्वि•           | 9,40        | ৱা০ ૧২                    | गा• ५•         | 3,29           |      | १६ दि॰              |
| २,२३         | १६१ दि•             | 1,41        | Y                         | 91             | 3,4            |      | ५६ प्र•             |
| ₹,1•         | १५८ प्र०            | २,३५        | \$                        | 98-94          | <b>₹,</b> ₹4   |      | ५४ हि॰              |
| 7,15         | १६२ दि॰             | २,३६        | •                         | 94-94          | सन्मति•        |      | धर्मपरीक्षा         |
| २,२८         | १६२ दि०             | 3,35        | \$                        | 3 3 9          | 1,3            |      | 20 65               |
| २,३०         | 7)                  |             | 94                        | 35             | ₹, <b>४</b> \$ |      | 66                  |
| २,२९         | १६२ प्र•            | 1)<br>2,30  | \$                        | 12             | 3Y,F           |      | 1,                  |
| <b>१,</b> १५ | १६१ द्वि•           | <b>₹,₹₹</b> | Š                         | 15             | ३,२७           |      | ₹४•                 |
| <b>२,९</b>   | 940 A.              | i e         | <b>ર</b>                  | 93             | सन्मति•        | गहतः | त्वविनिज्ञय         |
| <b>२,२२</b>  | १६१ प्र•            | 3,98        | •                         | 3              | 9,86           |      | १२ द्वि॰            |
| २,२१         | १६० द्वि०           | 3,60        | =                         | 12             | 3,48           | 2.   | 960 No              |
| ₹,1 <b>६</b> | <b>ງ</b> ५९ ኧ፡      | 3,14        | ۶                         |                |                |      | १७ द्वि-            |
| २,१८         | <b>1</b> €∘ ⋊∘      | ३,११        | 3                         | 93             | ३,२७           |      | 10 18/-             |

४ सन्मतिमूलगाथागताः शब्दाः ।

| राञ्ड                      | PIOR | गाया :            | या. पृ.     | <b>ঘ</b> ৰ                    | <b>E</b> [ <b>48</b> | गाचा            | ष्पा. पृ.       |  |  |  |  |
|----------------------------|------|-------------------|-------------|-------------------------------|----------------------|-----------------|-----------------|--|--|--|--|
|                            | 30   | ľ                 |             | अणेग                          | 3                    | 92              |                 |  |  |  |  |
| अंतरेण                     | 3    | 14                | 634         | अणेगकरणं                      | 3                    | 18              | ६३५             |  |  |  |  |
| <b>भकु</b> सल!             | 3    | 36                | 484         | भणेगन्ते                      | •                    | 18              | ¥15             |  |  |  |  |
| अ <b>क्स</b> यं            | ર    | 10                | 414         | अणेय                          | *                    | २२              | ¥31             |  |  |  |  |
| अगई                        | 3    | 25                | £*•         | अणेयलक्खणगुणा                 | ţ                    | २२              | ¥ <b>?</b> ¶    |  |  |  |  |
| <b>अग्रहणं</b>             | 3    | २४                | <b>६३</b> ८ | अणोदम                         | *                    | •               |                 |  |  |  |  |
| अवक्ख                      | 2    | ₹•                |             | अणो <b>र</b> मप्रहं           | १                    | 1               | 111,140         |  |  |  |  |
| भजुतं                      | 2    | 96,80             | ¥90,¥43     |                               |                      |                 | <b>१६६</b>      |  |  |  |  |
| <b>अ</b> यज्ञी             | 3    | 42                |             | अण्णं                         | 3                    | •               | <b>(</b> 20     |  |  |  |  |
| <b>अ</b> णत्यंतरं          | 3    | 34                | ६१५         | भण्णतं                        | ર                    | २२              | 696             |  |  |  |  |
| <b>अ</b> णंत               | ર    | Υ₹                | ६२'५        |                               | 3                    | \$              | Ęą¥             |  |  |  |  |
|                            | ₹    | 1,15              | 61.         | अण्गयर <del>े</del>           | 2                    | 48              | <b>*</b> 4€     |  |  |  |  |
| <b>બ</b> ળંત <b>ર</b> વં   | २    | Υį                | ६२५         | अण्णव।दो                      | 3                    | २६              | ६३८             |  |  |  |  |
| अर्णतकपा                   | 3    | •                 | <b>45.</b>  | <b>6र्</b> णवार               | 8                    | 43              | 844             |  |  |  |  |
| अर्णतगुणकासर्थ             | 3    | 15                | 610         |                               | 3                    | ₹•              | 690             |  |  |  |  |
| <b>બ</b> ળંત ગુળો          | ₹    | 13                |             | <b>अ</b> ण्यायं               | ર                    | 17,17           | <b>६-९</b>      |  |  |  |  |
| अर्णतं                     | २    | 14,74,74          | 416,423     | भागा                          | R                    | 34              | ¥16             |  |  |  |  |
| <b>अ</b> णा <b>र</b>       | ર    | <b>₹७,</b> ४९,४२  |             |                               | ર                    | \$4, <b>2</b> £ | <b>६२३,६</b> २५ |  |  |  |  |
| <b>भ</b> णाइजि <b>ह</b> ण  | २    | *9                | 638         | अण्णो                         | ₹,₹                  | 44,48           | 840,844         |  |  |  |  |
| <b>जगारणिहणो</b>           | २    | ३७                | 423         |                               | ર                    | 36              | ६२३             |  |  |  |  |
| भणाइनिहणो                  | २    | YR                | 652         |                               | 3                    | 43              | v9.             |  |  |  |  |
| अणागयाई यनिसये सु          | ર    | २५                | 615         | અખ્યોખાં                      | Ę                    | 48              | ७२५             |  |  |  |  |
| <b>अणा</b> गय              | *    | <b>₹</b> ₹,४₹,४४, | 441,440     | अण्णोण्ण                      | Į                    | २,३,२१,२३       |                 |  |  |  |  |
|                            |      | X.C               |             |                               | •                    | ¥0,¥6           | •               |  |  |  |  |
| <b>अगागयवयगु</b> णवसाहणं   | ₹.   | AA                | A. 14 .     |                               | ર                    | 25              |                 |  |  |  |  |
| <b>अ</b> णागयसुहुबह्याल्यं | *    | ¥₹                | YYS.        |                               | 3                    | 21,45           | €¥•             |  |  |  |  |
| <b>अणागारं</b>             | ર    | 14                | <b>२१</b> ० | <b>अ</b> ग्गो <b>ण</b> गिहिसआ | ì                    | 31              | ¥35             |  |  |  |  |
| अणायारे                    | ર    | 99                |             | भण्गोण्मनिरदेक्खा             | <b>ર</b>             | ¥\$             | UOY             |  |  |  |  |
| भणावरणं                    | ૨    | 30                | 616         | अण्णोण्णपक्रति (वेक्स         |                      | २३              | ¥ <b>₹</b> ¶    |  |  |  |  |
| अपि च्छियं                 | 3    | 49                | ७२६         | अण्गोण्यविस्त्रवणा            | `` <b>`</b>          | 16              | <b>614</b>      |  |  |  |  |
| <b>अ</b> षियमा             | 3    | ₹ ₹               | <b>441</b>  | अण्णोण्यविसेसिया              |                      |                 |                 |  |  |  |  |
| अणु                        | 3    | 35                | 444,46      | अण्णीन्याचुमया                | 3                    | <b>₹1</b>       | <b>€</b> ¥•     |  |  |  |  |
| अणुगया                     | 1    | 46                |             |                               | 2                    | *6              | ANS             |  |  |  |  |
| •                          | 3    | 6                 |             | भ्रश्लीष्णाणु त याणं          | ł                    | ¥4              | A13             |  |  |  |  |
| अणुगयाणं                   | *    | YU                |             | <b>अ</b> तीत ्                | 3                    | ¥ <b>६</b>      |                 |  |  |  |  |
| अणुत्तरं_                  | ð    | 49                | 4.0         | भतीताणागयदोसगुणो-             | _                    |                 |                 |  |  |  |  |
| भणुष्पन्नं                 | *    | 11                | A.4         | दुर्गुं च मडब्धुबगमे दि       | ţ                    | x é             | <b>*</b> 4•     |  |  |  |  |
| गुमयं                      | 1    | <b>३</b> ०        | 630         | भतुकोस                        | 3                    | <b>६</b> २      | ७१२             |  |  |  |  |
|                            | 3    | 14                | 646         | अतुकोसनिणद्वा                 | 3                    | 63              | <b>७३</b> २     |  |  |  |  |

## ४ - सन्मतिमूलगाथागताः शन्दाः।

| गन्द               | काण्ड     | गाथा                          | या. ष्ट.         | शब्द                        | <b>4</b> 1 <b>43</b> | गाथा       | व्या. पृ.       |
|--------------------|-----------|-------------------------------|------------------|-----------------------------|----------------------|------------|-----------------|
| <b>अ</b> त्य       | ₹         | ₹•,₹ <b>\$</b> ,₹ <b>Y</b> ,¥ | ٠                | <b>अ</b> पच् <del>छिम</del> | 3                    | د          |                 |
| n                  | २         | 9,20,26                       | <b>६२३,६३</b> •, | भपच्छिम बियप निम्नयण        |                      | 4          | Y06             |
|                    |           |                               | VYE              | <b>भ</b> पज्ज <b>व</b> सियं | ર                    | 4,71,74    | E=0, (29        |
|                    | <b>ર</b>  | 4,44,44                       | 130,089          |                             |                      |            | ६२२             |
| भरयउनलंभो          | २         | २ ७                           | <b>६१९</b>       | <b>अपजवे</b> षु             | à                    | 36         | <b>EY</b> •     |
| <b>अत्यं</b>       | ₹         | २                             | 103              | अपरिणभ                      | ₹ .                  | 15         | 298             |
| <b>अत्य</b> ओ      | ર         | <b>₹</b>                      | ६२२              | अपरिण उच्छिण्णे सु          | 7                    | 15         | ¥96             |
| भत् <b>यग</b> ई    | 3         | ÉA                            | 986              | <b>अ</b> परिसुद्धो          | ર                    | १२         | 641             |
| <b>अत्थगईअ</b>     | ર         | 16                            | 535              | अपुट्ट                      | ર                    | २५         | 616             |
| <b>अरथगओ</b>       | •         | ₹•                            | ¥ <b>₹•</b>      | अपूरन्ते                    | Ł                    | ₹•         |                 |
| अत्यणिभभो          | 8         | <b>1</b> 0                    | ¥1•              | अणियं                       | 2                    | 43         | YY\$            |
| <b>अ</b> त्यंतर    | *         | 3 6                           |                  | भपुट्टा                     | ર                    | २ <b>९</b> | ६२•             |
|                    | 3         | ₹¥                            |                  | भप्पुट्ठे                   | २                    | ₹•         | ६२•             |
| भत्यंतरं           | 3         | 34                            | ६३६              | अब्भंतर                     | *                    | 4.         |                 |
| अत्यंतरभाव गमणं    | 3         | \$Y                           | EXS              | अ <b>≈</b> भंत <b>र</b> ओ   | ₹                    | 4.         | 443             |
| अत्यंतरभूए/हि      | *         | <b>३</b> ६                    | XX4'AXS          | अन्भंतर विसेसी              | Ł                    | 4.         | A43             |
|                    |           |                               | AAE              | अरभुवगमेहिं                 | १                    | *4         |                 |
| <b>अ</b> त्यतिमेणं | <b>રે</b> | (x                            | 44               | अभविया                      | 3                    | ¥1         |                 |
| <b>अत्थपज्ञ</b> ग  | •         | 33                            | ASO              | अभिणिबोहें                  | २                    | ३१         | ६२१             |
| भत्यपजाए           | 2         | ¥1                            | AAS              | <b>भ</b> भिण्णकाला          | ३                    | <b>३</b> ५ | £x3             |
|                    | 3         | 4                             | <b>65</b> •      | अभिण्यं                     | <b>ર</b>             | 34         | €¥₹             |
| <b>अत्य</b> पजाओ   | K         | ΥĘ                            | AA.              | अभिण्णो                     | ₹ .                  | ३ ०        | <b>4</b> }•     |
|                    | २         | 75                            | 840,623          | अमीरू                       | २                    | ¥          | 604             |
| अत्यपिंडनती        | 3         | (A                            | 414              | अमयसारहस                    | 3                    | <b>{ 1</b> |                 |
|                    | 3         | 46                            | 710              | अमुत्ता                     | 3                    | २४         | 636             |
| अत्यम्मि           | ર         | २५                            | £16              | अमुत्तेसु                   | 3                    | <b>2</b> × | ६३८             |
| अत्थर्षेपायणमिम    | 3         | ६५                            | UYE              | <b>अ</b> र्य                | 3                    | 84         | ६१८             |
| भत्या              | २         | २८                            | 675              | भरहा                        | ર                    | 11,14      | 610             |
| अत्यि              | *         | 5 F, 4 P, O                   | ¥ • 0, ¥ 9 €     | <b>अ</b> रिह्या             | 3                    | 11         | 434             |
|                    |           | ३७,३८,४०                      | 740,446          | अलवखणं                      | 2                    | 13         | ¥14             |
|                    |           | 43,40                         | 240,445          | <b>अ</b> लिए                | •                    | 36         |                 |
|                    |           |                               | ४५३              | अवत्तव्यं .                 | 8                    | ३८,३९      | YYO             |
|                    | ₹         | ¥,4,9₹,₹₹,                    | ६३०,६३५          | <b>अवत्</b> रायं            | Ł                    | 16.80      | OYY,FYY         |
|                    |           | 46,44                         | <b>६३</b> ७,६३८  | <b>अ</b> वस्थुं             | 3                    | 1•         | X+2             |
| _                  |           |                               | 010,015          | अवमण्णंता                   | त्र                  | 3 6        | 430             |
| <b>अ</b> त्यो      | 3         | <b>२</b> ७                    | ४२३              | अवलंबमाणा                   | 2                    | ¥          | <b>ۥ</b> 4      |
|                    | ર         | 15                            | 483              | <b>अ</b> वसेसी              | ₹                    | v          | Yeu             |
| अदिबर्य            | 3         | 15                            | £4.              | भवहि                        | ર                    | २०         |                 |
| भदर्न              | 3         | ₹•                            | £¥•              | <b>भ</b> वि                 | ३                    | 4,94       | <b>63-,63</b> 4 |
| भदिद्वं            | ર         | 12,72                         | 4.4              | <b>अ</b> विकोविय            | 3                    | <b>Ę</b> 9 | ७३२             |
| <b>अन्दा</b>       | ₹         | 3.2                           | €A•              | अविकोवियसामत्थ।             | ð                    | <b>49</b>  | ७३२             |
| भन्तो              | 3         | ₹                             | 454              | <b>भ</b> विण <b>हं</b>      | *                    | 11         | 4.5             |
| <b>अजो</b>         | 3         | AA                            | 441              | भविणास                      | Ź                    | 44         | <b>176</b>      |

#### ४ - सन्मतिभूखगायागताः शब्दाः ।

| गन्                              | <b>SIVE</b> | गाथा       | ब्या. पृ.        | शब्द                      | काण्ड | गाया       | या. पृ.                     |
|----------------------------------|-------------|------------|------------------|---------------------------|-------|------------|-----------------------------|
| <b>अ</b> विणा <b>प्रथम्</b> शी   | 3           | 44         | <b>49</b> 6      | आएस                       | 2     | 10         |                             |
| <b>अविभिच्छ</b> नो               | 3           | 44         |                  | जाएसविसे छियं             | Ł     | <b>V</b> § | 446                         |
| <b>अ</b> विभत्ता                 | 3           | 16         | £4.              | <del>श</del> ाग <i>म्</i> | *     | २          | 107                         |
| <b>अ</b> वियत्तं                 | २           | 11         | 4-4              | आगममे <b>त्रत्य</b>       | 3     | YĘ         | 444                         |
| अवियप्पं                         | *           | २९,३५      | ¥₹ <b>₹,</b> ¥¥¶ | <b>आगममेत्तत्यसा</b> इओ   | 3     | 44         | EUU                         |
| <b>अ</b> वियप्पो                 | 8           | ₹¥         | AA•              | <b>आग</b> मिओ             | 3     | 84         | 643                         |
| <b>ভাৰি হ</b> ত্ত্বা             | *           | ¥5         | *43              | भागमे                     | 3     | <b>yy</b>  | <b>६</b> ५३                 |
| <b>अ</b> विरोहेण                 | રૂ          | <b>२</b> ७ | ६३९              | भागासाई आणं               | 3     | 31         | 688                         |
| अविसए                            | २           | 44         | <b>६ १</b> ८     | भाणं                      | *     | 96         |                             |
| अविसिद्धा                        | ર           | 96         | ६१६              | <b>आयरिय</b>              | 3     | <b>{</b> 4 | UYE                         |
| <b>अ</b> बिसेसओ                  | ર           | ₹•         | ६२•              | <b>आयरियधीरहत्या</b>      | 3     | 44         | OAE                         |
| मबिसे सियं                       | ર           | Y)         | 65A              | भाया                      | 2     | 88,49      | A115 A110                   |
| भसं <b>त्रे</b> नं               | 2           | FY         | ६२५              | भारदे                     | 3     | 35         | EAE                         |
| <b>अ</b> स≘मा <b>य</b>           | ₹.          | र्         |                  | <b>आर</b> द्धो            | •     | २९         | ¥25                         |
| <b>अ</b> ए=भा <b>र</b> पञ्जरे    | *           | 10         | ¥¥€              | <b>आनरण</b>               | વ     | 4,4        | <b>६</b> • ६                |
| <b>अ</b> सन्भावे                 | ₹           | **,**      | VYV              | भासायणा                   | *     | ५३         | xyy                         |
| <b>अ</b> स <b>ञ्</b> यं          | 3           | 48         | ७२६              | _                         | ર     | Y,0        |                             |
| भसमत्था                          | 3           | 80         |                  | <b>मा</b> सि              | ¥     | 48         | <b>0)</b> •                 |
| असमाण                            | Ę           | 6          | 633              |                           |       | Ţ          |                             |
| असमागा <b>गर्</b> णल <b>ऋ</b> णा | 1 3         | C          | ६३३              | <b>इ</b> स                | २     | \$ v       | ६२३                         |
| <b>भ</b> स(रेस                   | 3           | ч          |                  | इच्छंति                   | २     | ₹,4€       | ६२२,६२३                     |
| असरिसगमेहि                       | 3           | 4          | 65.              |                           | 3     | 6,24,36    | 653,64.                     |
| <b>अस</b> ∙वाए                   | R           | 4.         | 4.v              |                           |       |            | 686                         |
| <b>भ</b> स•दाया                  | 3           | 46         | ७२५              | <b>र</b> णं ्             | ર     | 15         | 653                         |
| <b>भ</b> द                       | 8           | २६,३७      | <b>४२२,४४६</b>   | र्णमो                     | 3     | ६२         | ७३२                         |
|                                  | ર           | 54,35      | ६१८              | <b>र</b> न्ति             | ર     | २८         | 535                         |
|                                  | Ę           | 98         | ६३६              | इंदिय                     | Ą     | 16         | 636                         |
| अर्वा                            | ર           | 1-         | ę • c            | इंदियगयं                  | 3     | 16         | 434                         |
| <b>अ</b> हिगम्मस्स               | 3           | 63         |                  | <b>इ</b> मं               | *     | ¥4         | *45                         |
| <b>म</b> हिगय                    | ₹           | ६५         | <b>4</b> 46      |                           | ર     | 11         | <b>६</b> २२                 |
| <b>महि</b> यम्मि                 | 3           | 94         | 636              | इय                        | ₹     | 34         |                             |
| <b>अ</b> हिगय <b>सुतेण</b>       | Ę           | 44         | ast              | <b>रह</b>                 | २     | २६         | 475                         |
| <b>अ</b> द्दिगयस्स               | Ł           | 44         | A.A.             | <b>रह</b> रा              | · R   | <b>₹</b> 0 | <b>∀</b> ₹₹                 |
| भहेउवाभो                         | 3           | ¥\$        | <b>६५</b> •      |                           | 3     | २५         | 436                         |
|                                  | :           | मा         |                  |                           |       | ৰ          |                             |
| भाइ                              | २           | 36         |                  | <b>3</b>                  | *     | 4,4,4,16   | , <i>₹</i> ४९,₹ <i>७</i> ९, |
| भारहो                            | *           | 16,25      | 446,440          |                           |       | 15,14      | ¥•८,¥ <b>9</b> ६,           |
| भाईणं                            | 2           | "          | 634              |                           |       |            | AA.                         |
| भाईया                            | ą           | 4          | <b>€ 3</b> •     |                           | 3     | २,१६,१७,   | <b>(16,688</b> ,            |
| <b>जार्र</b> हिं                 | *           | 31         |                  |                           |       | 76,33,47   |                             |
| भाउंचण                           | Ą           | 35         |                  |                           | 3     |            | 1, 630,643                  |
| <b>পা</b> ত্ত <b>্ত্ত</b> ালী    | 3           | 36         | LAA              |                           |       | ¥3,¥6,4°   | 144,646                     |
| <b>জাত্ত</b> য                   | R           | ४२         | 684              | <b>उजाहरणमित्तं</b>       | 3     | 35         | 111                         |
|                                  |             |            |                  | I                         |       |            |                             |

#### ४ - सन्मतिमूङगायागताः शन्ताः ।

| शद                                  | ₹ाण्ड      | गाया                                       | चा. पृ.            | शन्द                          | डाव्ड    | गाथा                                              | व्या. पृ.       |
|-------------------------------------|------------|--------------------------------------------|--------------------|-------------------------------|----------|---------------------------------------------------|-----------------|
| उच्छिणोसु                           | •          | 15                                         | ¥96                | <b>च</b> वगयाणं               | •        | 1                                                 | 111,140         |
| उच्छेअ                              | १          | •                                          |                    |                               |          |                                                   | 155             |
| <b>उच्छे</b> अबा <b>ई</b> आ         | *          | 10                                         |                    | उपणीओ                         | •        | 38                                                |                 |
| <b>उन्</b> द्य                      | *          | ч                                          | ₹94,₹96,           | <b>उ</b> चणीयं                | 3        | 42,46                                             | <b>\$30,089</b> |
| •                                   |            |                                            | 244,266,           | उ <b>द</b> णीया               | ą        | 49                                                | V-5             |
|                                     |            |                                            | 30€                | <b>उ</b> बलंभो                | ર        | २७                                                |                 |
| ज <u>ज</u> ुदुय <b>∢</b> यणविच्छेदो | 2          | 4                                          | 190                | वबबण्णं                       | २        | <b>₹</b> ₹                                        | (22             |
| <b>उ<u>ष</u>्ट</b>                  | 3          | २९                                         | ÉAo                | उक्सिमयाई                     | २        | ३६                                                | 613             |
| <b>स्टू</b> न (यं                   | <b>ર</b>   | 75                                         | 44.                | <b>उ</b> वसमिया <b>इँभावं</b> | २        | <b>ર</b>                                          | 454             |
| <b>च</b> ण                          | १२         | (1,24,20,<br>¥1                            | ¥15,¥35,<br>¥3•    | उवसमियाईतक्खणवि-<br>पेसओ      | ર        | 15                                                | <b>\$7?</b>     |
|                                     | <b>ર</b> ૧ | ) 0,18,23,                                 | <b>६१४,६१</b> ६    | <u>उ</u> वाओ                  | Ę        | 44                                                |                 |
|                                     | •          | ξ <b>Χ</b>                                 | <b>६२७,७४६</b>     | उस्स <b>ग</b> ओ               | 3        | ¥ \$                                              | <b>443</b>      |
| <b>72</b> 1111                      | ૨          | ₹ <b>४</b>                                 | <b>६२२</b>         | 3(4.7911                      |          | τ,                                                | 4.,             |
| <b>उत्</b> णा<br>उनेसुं             | ł          | र •<br>२                                   | 9 4 3              | एए                            | Į.       | 11,14                                             | ¥94,¥96         |
| उपजेति<br>उपजेति                    | ę          | 11                                         | V•5                |                               | 3        | 44,40                                             | v24             |
|                                     | 3          | <b>३</b> ७                                 | 444                | एएस                           | ì        | 43                                                | *44             |
| उप्पज्जमाण<br>उप्पज्जमाणकालं        | ٠<br>٦     | रेड<br>रेड                                 | <b>4</b> × 4       | ए <b>क</b> सस <b>ए</b> ण      | રે       | 1-                                                | 9.6             |
| <b>२</b> ५उत्पन्नं                  | ٠<br>٦     | 30                                         | <b>434</b>         | एग                            | į        | 31                                                | ¥1•             |
| <b>उत्प</b> णी                      | ર<br>ર     | <b>1</b>                                   | ६२३                |                               | વે       | 13,81                                             | 4-6,639         |
| उप्पाओ<br>उप्पाओ                    | 2          | 5,31                                       | ६•८,६३१            |                               | ą        |                                                   | 656,644         |
| ઉત્તાલા                             | 3          | `, <b>₹</b> `<br><b>₹</b> ₹, <b>¥•,</b> ४₹ |                    | एगगुण                         | રે       | Ę                                                 | 43.             |
|                                     | *          | 4 () 4 - ) 4 (                             | <b>44.</b>         | एगगुणाईया                     | 3        | Ì                                                 | 43.             |
|                                     | ę          | 92                                         | 7 1-               | एगगुणो                        | 3        | ો                                                 | 434             |
| <b>उ</b> प्पाय<br>जन्म विकास        | ę          | 93                                         | ¥9+,¥94            | एग <b>र</b> वियम्मि           | R        | 13                                                | <b>v1•</b>      |
| जप्पायहि <b>र्भं</b> गा             | 3          | 14                                         | 4,-,-,             | एगदवियस्स                     | à        | ٧ì                                                | (11)            |
| <b>उप्पायत्था</b>                   | ર<br>રૂ    | <b>1</b> 6                                 | EYG                | एगंत                          | 2        | ₹5                                                | ***             |
| उप्पायत्थाकुसला<br>उप्पार्थनो       | ٠<br>ټ     | <b>4</b>                                   | <b>Ę</b> ₹9        |                               | <b>à</b> | ₹                                                 | ६२७             |
|                                     | ત્રું સ્   |                                            | 444                | एगंतजि व्विधेषं               | 3        | <b>à</b>                                          | 620             |
| <b>ड</b> प्पायं                     | ٠<br>٦     | ₹ <i>C</i>                                 |                    | एगंतपवखगडिसेहे                | 2        | 35                                                | 433             |
| <b>उ</b> ष्पायसमा                   | ર<br>૧     | ¥3                                         | 674<br>674         | एगंता<br>एगंता                | ì        | 14                                                | <b>436</b>      |
| <b>उप्पा</b> या                     | ع<br>ز     |                                            | 443<br>443         | Q-rain                        | 5        | 41                                                | v ) (           |
| <b>चप्पाया</b> दे                   | ्र<br>१    | ३५<br>००                                   | ***                |                               | à        | <b>4</b> 6                                        | <b>V</b> 10     |
| ਰ <b>ਮ</b> ਧ                        | ۲<br>٦     | 9 4                                        | €3Å                | एगंतिको (एगरिको)              | 3        | 11                                                |                 |
| <b>उभ</b> यत्य                      | ٠<br>ع     | A b                                        | ¥95                | एगंतुच्छेयम्भि                | ì        | 14                                                | 410<br>441      |
| <b>रुभयव।यप॰णवश्री</b>              | •          | 9 E                                        | •                  | एगंतो<br>एगंतो                | ì        | , <del>, , , , , , , , , , , , , , , , , , </del> | 683             |
| <b>इभयहा</b><br>:                   | १          |                                            | 446,444            | एगपुरिसर्स <b>ं</b> धो        | ž        | 90                                                | 654             |
| <b>उयाहरणं</b>                      | ર          | <b>३</b> ९                                 | <b>६२१</b>         | एगयरम्मि<br>एगयरम्मि          | 2        | 90                                                | <b>535</b>      |
| <b>उ</b> त्तूएण                     | 3          | 85                                         | <i>६५</i> <b>६</b> | एगविभागम्मि<br>एगविभागम्मि    | 3        | Y•                                                | 412             |
| <b>उ</b> त्र्य।                     | 3          | 40                                         |                    |                               | ì        | Ye                                                | <b>( y s</b>    |
| <b>उव</b> उत्तो                     | 2          | <b>₹</b> \$                                | £30                | एगस <b>रे</b><br>एगसमयंतरूपाओ | ٠<br>٦   | 11                                                | 641             |
| उवएसम्मि                            | 3          | २६                                         | ६३८                | एगसमयत्र व्याचा<br>एगसमयस्मि  | ٠<br>٦   | 1 '<br>1                                          | <b>6.3</b>      |
| <b>चब</b> ओगा                       | ર          | \$                                         | <b>६</b> • ८       | एगचमवा <b>न्म</b>             | *        | 1                                                 |                 |
| <b>ट</b> वओगो                       | ę          | 6                                          |                    |                               | 4        | • ;                                               | EAR             |
| ५९ सं०                              | Ч¶         |                                            |                    | i                             |          |                                                   |                 |

# ४ - सन्मतिमूलगाथागताः शब्दाः ।

| गन्द                             | কাত    | गाथा      | न्या. पृ.       | शब्द                     | क्रापंड  | गाया           | म्या. एं.                               |
|----------------------------------|--------|-----------|-----------------|--------------------------|----------|----------------|-----------------------------------------|
| <b>एग</b> स्स                    | રૂ     | 90        | 438             | कृप्पा                   | 3        | Ę              | ₹ <b>₹</b> •                            |
| एगे                              | ₹      | ¥\$       | YYĘ             | <del>क</del> म्मं        | 3        | 15,41          | *16,*44                                 |
| एतं                              | ર      | २४        | 616             | क्यं                     | 3        | 44             | 496                                     |
| एसिनं                            | ર      | 49        | 690             | करण                      | ₹        | X4             |                                         |
| एतो                              | 3      | 9•        | 638             | <b>कर</b> णं             | 3        | 93             |                                         |
| <b>ए</b> त्य                     | ર      | 31        | <b>Ę</b> 9 O    | करणविसेसेण               | *        | <b>44</b>      | ४५३                                     |
| ·                                | 3      | २१        | ६३७             | करेड                     | *        | 48             | * MA                                    |
| एयंत                             | 3      | २,1६      | ६३५             | ļ                        | <b>ર</b> | 44             | 290                                     |
| •                                | 3      | 49        | ७२६             | <b>क</b> साय <b>ब</b> सा | 2        | 15             | ¥16                                     |
| एयंतप <del>व</del> स <b>वा</b> ओ | ₹      | 18        | <b>\$ 3 \$</b>  | <b>क</b> स्स             | <b>ર</b> | \$             | ६०८                                     |
| एयंतविधे सियं                    | 3      | २         | ६२८             | <b>₹</b> ₹               | <b>ર</b> | <b>१३,३७</b>   | ६०५,६२३                                 |
| एयंतासङभूयं                      | 3      | 49        | ७२६             |                          | 3        | <b>२</b> २     | ६३७                                     |
| <b>ए</b> यं                      | į      | 93        | ¥10             | • इहा                    | 3        | २५             | 636                                     |
| <b>\1</b>                        | ર      | 1,14      | ¥40, €9•        | कहामुहं                  | 3        | २५             | ६३८                                     |
|                                  | ٠<br>٦ |           | ६२८,६३६         | -हाय                     | 3        | ¥۶             | 640                                     |
|                                  | •      | २१,२२     | <b>६३</b> ७,६५६ | कायमणचयणकिरियार          |          | <b></b> 5      | ct.                                     |
|                                  |        | *6        |                 | वाइगई विसेसओ             | 3        | ¥ <b>२</b>     | ξ <b>η•</b>                             |
| एव                               | Ł      |           | 4 405,439       | <b>इ</b> ।(ओ             | ð        | <b>y</b>       | €₹ <b>1</b><br>⊍ <b>1</b> •             |
| <b>V</b> 1                       | •      |           | YYT             | <b>कारण</b>              | <b>ર</b> | ५३             | 310                                     |
|                                  | ર      | 92,23     | 605,696         | €ार्ण                    | 8        | <b>1</b> 5     | v7•                                     |
|                                  | 3      | v         | (3)             | कारणेगंता                | સ્       | ५३<br>३२       | 0,0                                     |
| एवं                              | ţ      | ¥9,¥5     | ¥44,444         | काल                      | र<br>३   | ₹ ₹            | ξ¥¥                                     |
| ••                               | ર      |           | ४ ६०८,६96       | कालंतर                   | ą        | ₹ <i>५</i> ,६• | ७४५,७२७                                 |
|                                  |        |           | 1 621,638       | कालिम<br>कालिम           | ٠<br>•   | <b>49,4</b> -  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|                                  | 3      |           | ७ ६३८,६३९       | <b>कालयं</b>             | à        | 35             |                                         |
|                                  |        | ₹•        | <b>6</b> X•     | l.                       | 3        | ₹ <b>'</b>     | €¥}                                     |
| एस                               | ę      | Ę         | ३७९             | काला<br>कालो             | ą        | ३६,५३          | 011,010                                 |
| •                                | ર      | ₹६        | ६२३             | काबिलं                   | 3        | ¥6             | E4E                                     |
|                                  | 3      | <b>JY</b> | ६४२             | 荷                        | રે       | 13             | 4.5                                     |
| एसी                              | વ      | 3         | 840             | (4)                      | Ę        |                | ¥ \$ \$                                 |
| •                                | ;      | जो        |                 | किरिआ                    | ع        |                | , ,                                     |
| ओरगद्दमेत्तं                     | ર      | 41,43     | ६१७,६१८         | किरिआसितं                | રૂ       |                |                                         |
| ओच                               | ₹      | 50        |                 | <b>हिरिआरहि</b> थं       | 3        |                |                                         |
| ओहि                              | ર      | 18        | ६१५             | किरिया<br>  किरिया       | र        | ¥S             | ¥42,64•                                 |
| ओहिण्णाणस्स                      | ર      | 75        | ६२•             | 140241                   | રૂ       |                | <b>६</b> 4•                             |
| ओहिण्णाणे                        | ર      | 25        | 630             | ्र<br>कुण <b>इ</b>       | ર        |                | ¥¥9,¥44                                 |
| ओहिमणपजावाण                      | ર      | 16        | <b> </b>        | 3,1,4                    | ٠<br>٦   |                | 434                                     |
|                                  |        | <b>क</b>  |                 | कुंभ                     | `<br>3   |                | 996                                     |
| <b>∓</b> ओ                       | ર      | १५        | 536             | कुंभरवियं                | 3        |                | Ę, o                                    |
| कुरो                             | 3      | *X        | ६५१             | <del>જું</del> મો        | 3        |                | €¥•                                     |
| ≰तो                              | ર      | २७        | £15             | बुल                      | *        | 84             | <b>Y</b> Y0                             |
| ब, व्यं                          | ર      | 28        | 634             | कुसमय                    | ş        | , ,            | 44                                      |

#### ४ - 'सन्मतिम्छगाथागताः शब्राः।

| ग्रन्द                      | をいる        | गाथा          | व्या. पृ.      | शन्द                      | क्षाक्ड  | गाथा                               | व्या. पृ.                            |
|-----------------------------|------------|---------------|----------------|---------------------------|----------|------------------------------------|--------------------------------------|
| <b>कुसमय</b> िसासणं         | ţ          | 1             | ६५,६६,६७       | गर्य                      | 3        | 10,61                              | 414                                  |
|                             | •          |               | 66,69,00       | गहेणं                     | 3        | Ę¥                                 | UY                                   |
| केद                         | ર          | <b>३४,३</b> ६ | ६२२,६२३        | गुण                       | ę        | ₹४,४₹,                             | **5                                  |
|                             | 3          | ८,२९          | ६३३,६४•        |                           |          | <b>YY,Y</b>                        |                                      |
| केह                         | 3          | ¥             | ६०५            |                           | 3        | <b>६,८,</b> ९                      | 4\$3,638                             |
| केल्प                       | 3          | 36            | EXE            |                           |          |                                    | <b>६३५,६३८</b>                       |
| केण                         | ą          | 4,6           | ७२६            |                           |          | 16,15,85                           | £8.                                  |
| केवलणाण                     | ર          | 4             |                |                           |          | ₹•                                 |                                      |
| <b>देवलणाणदं</b> सणा        | ર          | २०            | ६१७            | गुणहिय                    | 3        | 9•                                 | 6 <b>3</b> A                         |
| केवलणाणं                    | २          | ₹,३१,₹४       | ५९६,६२२        | गुपट्टियणओ                | 3        | 1.                                 | <b>6</b> 5A                          |
|                             |            | VF            | ६२३            | गुणणिव्यत्तियसण्णा        | 3        | <b>ą</b> o                         | €¥•                                  |
| केबलगाण(म्म                 | ર          | c             | €¥.º           | गुणपणिहाणं                | ţ        | ¥ξ                                 | XXZ                                  |
| केवलणाणावरणक्खय             | ર          | 4             | ६ • ६          | गुणलक्खणं                 | 3        | २३                                 | ६३८                                  |
| केवलणाणा <b>वरणक</b> खयजायं | ર          | 4             | €•€            | गुणविसेसभागप <b>डिवदा</b> | ₹        | *YF                                | Y ? T                                |
| केवलभावं                    | ર          | 3 4           | ६२३            | गुणविसेसे                 | 3        | 3.                                 | £\$X                                 |
| केवलं                       | 3          | 4,0,90,2      | ६ ६ • ७,६ ९६   | गुणविसेतो                 | ₹        | <b>9</b> 3                         | ६३५                                  |
|                             |            | 30            | <b>६</b> २३    | गुणसण्या                  | 3        | •                                  | ६३४                                  |
| केवल(ण                      | ঽ          | २०,२1         | ६१७            | <b>गु</b> णस <b>र्</b>    | 3        | 18                                 | ६३५                                  |
| <b>के</b> वलि               | ર          | 349           | ६२२            | गुणसद्                    | Ę        | 5,54                               | <b>\$</b> \$4, <b>\$</b> } <b>\$</b> |
| केबलियो                     | 3          | २ ३           | 416            | गुणा                      | *        | २२                                 | ***                                  |
| केवलिपजाओ                   | <b>ર</b>   | Y1            | 658            | _                         | 3        | <b>7 Y</b>                         | ६३८                                  |
| <b>के</b> वली               | ર          | <b>9</b> 2,30 | <b>६•९,६२•</b> | गुणो                      | •        | ¥ξ                                 |                                      |
| केवले                       | ર          | 6             | 800            | गीयम                      | 3        | 11                                 | ६३५                                  |
| कोई                         | •          | 5,17          | 400,844        | गोयमाईणं                  | 3        | 1)                                 | ६३५                                  |
|                             | २          | A.o.          | EZX            | 14हण                      | २        | 9                                  | 840                                  |
| कोवं                        | 3          | v             | <b>{ } )</b>   |                           | 3        | C                                  | 153                                  |
| क्लए                        | ર          | \$            |                | <b>ग्</b> नहणाहि          | ર        | 14                                 | 905                                  |
| क्लय                        | ર          | 4             |                |                           | ε        | 1                                  |                                      |
|                             | <b>(</b> q |               |                | घडादओ                     | ર        | २४                                 | <b>६</b> 95                          |
| खित्तं                      | ą          | Ę             | ७२७            | घडो                       | ર        | 39                                 | 610                                  |
| खीणाबरणिञे                  | २          | <b>۴,31</b>   | 600,609        |                           | Ą        | ५२                                 | <b>4</b> ₹₽                          |
| र्खाणानरणे                  | ર          | 4             | <b>6.0</b>     | <b>घे</b> ल <b>इ</b>      | २        | <b>3</b> ¥                         | <b>416</b>                           |
|                             | भ          |               |                |                           | ₹        | 7                                  |                                      |
| गई                          | <b>ર</b>   | 9,25          | ६३•            | व                         | *        |                                    | ¥¥७,४५५                              |
| ग <b>र</b> परिगयं           | રૂ         |               | €¥0            | `                         | •        | 35,49                              | 4 4 4 7 4 7 7                        |
| गई                          | 3          |               | 440,640        |                           | ર        |                                    | <b>६•९,६</b> २ <b>•</b> ,            |
|                             |            |               | 916            |                           | •        | 3 · , ₹ <b>?</b> , ₹ ₹             |                                      |
| गईयं                        | <b>ર</b>   | 25            | 680            |                           |          | . 4*,4*,44;<br><b>8</b> }          |                                      |
| गओ                          | १          | ३ ०           |                |                           | <b>ર</b> | 1,2,3,13                           |                                      |
| गण                          | 3          | ६६            |                |                           | `        | ₹ <b>٧,</b> ₹ <b>५,</b> ५ <b>९</b> |                                      |
| गंव                         | ર          | ۷             |                |                           |          | ₹°, <b>\$</b> ¢                    | vea                                  |
| गमविसेसा                    | <b>ર</b>   | Ę             | ६३•            | <b>न</b> डणाणि            | ર        | 94                                 | <b>ξ9</b> •                          |
| गमेहिं                      | <b>ર</b>   | 4             | •              | चउविमागो                  | રે       | 10                                 | 414                                  |
|                             |            |               |                |                           | `        | • •                                | 111                                  |

# ४ - सन्मतिमूङमाथागताः सन्दाः ।

| गन्द                      | <b>\$</b> 103 | गाचा              | न्या. पृ.    | भारत                | কাত্ত    | माथा            | चा. पृ.             |
|---------------------------|---------------|-------------------|--------------|---------------------|----------|-----------------|---------------------|
| चक्स                      | ર             | ₹•                | 650          | जह                  | 2        | <b>२,९५,२२,</b> | ,714,500            |
| चक्खुअचक्खुभवहिके-        | ·             |                   |              |                     |          | 28,82,83,       | 429,4X5,            |
| पलाण                      | ર             | <b>ર</b> •        | 690          |                     |          | ¥4,40,          | 440,44 <del>2</del> |
| <del>च</del> क्सुम्मि     | २             | 44                | 514          |                     | ર        | 4,14,27,        | 400,490,            |
| चरणकरण                    | 3             | 6 3               | whi          |                     |          | ٧•,             | 610,68Y,            |
| नरण हरणप्यहाणा            | 3             | 60                | ७५५          |                     | રૂ       | 94,96,20,       | , 636,836,          |
| चाणकरणस्स                 | ą             | <b>(</b> •        | uyy          |                     |          | 46,66,          | v₹ <b>(</b> ,       |
| चरिएण                     | 8             | ٧ą                |              | <b>जहं</b> ति       | *        | 48              | ¥₹9,                |
| चेर ं                     | į             | २४,२७,५२          | 826,844      |                     | ર        | 4               | € • €               |
|                           | ર             | ७,२१              | ६९७          | जहा                 | <b>ર</b> | <b>₹,</b> ₹¶    | €₹4, <b>€</b> ¥•,   |
|                           | ঽ             |                   | १६ ६३४,६३६   |                     |          |                 | <b>७३</b> ३         |
|                           |               | २५,३२,३६          | ६३८,६४०      | जहापमि अत्तपदिवत्ती | ₹        | F F             | <b>७३</b> २         |
|                           |               | 44,40             | 448,644      | जहाणु <b>रूर</b>    | 2        | २५              |                     |
| चेंबा(व)                  | <b>ર</b>      | 43                |              | जह।णुरूबबिणिउत्तव-  |          |                 |                     |
| चिचय                      | *             | ₹•                |              | त्तव्वा             | १        | २५              | ¥33                 |
|                           | ;             | छ                 |              | जिहें               | १        | २ ७             | ४२३                 |
| ਚ                         | 3             | 44,44             | 496          | जहेव                | २        | 14,14           | <b>ξ90</b>          |
| <b>छ</b> उमत्ये           | <b>ર</b>      | २७                | 695          | जाइ                 | १        | 84              | YYo                 |
| छक्राए                    | 3             | 36                | 631          |                     | 3        | <b>9</b> Ę      |                     |
|                           | ;             | <b>া</b>          |              | जाह्कुलस्त्रलवखणसण  |          |                 |                     |
| नर्                       | २             | १०,२३,            | 906,996,     | <b>संबंधओ</b>       | *        | Ap'             | A.d.                |
|                           | 3             |                   | , ६२७,६३८,   | जाओ                 | ર        | ¥ o             | ESA                 |
|                           |               | مرد               | , ६४९,७२६,   |                     | 3        | 35              | £ 4 8               |
| जहयव्यं                   | 3             | EA                | ७४ ६         | जाण <b>इ</b>        | ર        |                 | ६०५,६०८,            |
| जद्या                     | ર             | ¥                 | Eorl         |                     |          |                 | ६०९,६२०             |
| <b>ાં</b>                 | ર             |                   | ६१९,६२०      | ञाणओ                | १        | 48              | 84¢                 |
|                           |               | <i>र</i> ४,१०,४३  |              |                     | <b>ર</b> | 36              | <b>49</b> 4         |
|                           | 3             |                   | ९, ६२८,६२९,  |                     | 3        | ६३              |                     |
|                           |               |                   | ८, ६३०,६३५,  | ज।णणा               | 4        | *3              | 5 A €               |
|                           |               | 43,40             | २, ६४०,६५६,  | (अ) य               | 3        | ¥•              |                     |
|                           |               |                   | 00Y,07.      | जायं                | •        | 44              |                     |
| <b>अं</b> 1न्ति           | 3             | 11                | ६३५          | •                   | 2        | 4               | 406                 |
| ञ्जण                      | •             | ₹,₹₹,             | 903,647      |                     | 3        | 36              |                     |
| जिल्ले अ                  | 3             | 31                | 911          | जायसद्धी            | ર્       | ¥•              | ६१४                 |
| जणियम्मि                  | 3             | 1 A               | <b>4 4 3</b> | जाव                 | <b>१</b> | 6               | ¥•6                 |
| अम्म                      | 3             | २३,६८,            | 636          | जावह्या             | 3        | ¥.              | <b>६५५</b>          |
| जम्ममरणदु <del>व</del> खं | 3             | (6                |              | जावंत               | ?        | <b>Y</b> 3      | 747                 |
| जम्माई                    | ₹             | 11                | A \$ 3       | <b>जि</b> ण         | 3        | 36,64           | 636                 |
| जादा                      | ?             | 90,30             | AA É         | जिणपण्णते           | <b>ર</b> | <b>३</b> २      | (7)                 |
|                           | ર             | <b>1</b> 4,38,41  | 9, ६१६,६१९,  | जिणवयणस्य           | 3        | 45              | . 1. 2.5            |
|                           |               |                   | € ₹¥,        | ञिणाणं              | 1        | •               | 6,4,2 <b>६,</b>     |
|                           | 3             | 4,93              | ६३३,६३५      |                     |          |                 | २९,४३,              |
| <b>अस्</b>                | 7             | ₹८,₹ <i>९,</i> ४० | •, ४४६,४४७,  | 1                   |          |                 | 56,99               |

# सन्मतितर्कप्रकरण ४ - सन्मतिमूलगायागताः शब्दाः ।

| शस्त           | <b>Zias</b> | गाया       | <b>ट्या. पृ.</b> | गन्द           | कृषि          | गाया                                    | था. पृ.                                         |
|----------------|-------------|------------|------------------|----------------|---------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------|
|                | ર           | 10,        | 414              |                | ε             | •                                       |                                                 |
| <b>ত্ৰি</b> ণ  | २           | •          | 6.10             | (દ્વે <b>₹</b> | ţ             | 17,35                                   | >96                                             |
| जिणो           | ર           | Y          | <b>६•</b> 4      | हि <b>रे</b>   | Ł             | 15                                      | ¥16                                             |
| जिणोवएसम्मि    | Ę           | ₹ €        | 536              |                | 3             | 5                                       |                                                 |
| जिव्नंतो       | Ð           | 46         | ७२६              | ठवणा           | *             | Ç                                       | 405,705                                         |
| जी <b>न</b>    | •           | ¥6         |                  | ठाणं           | ફે            | ì                                       | 933,940,                                        |
|                | ર           | ¥1,¥7,¥₹   | ६२४              | <b>31 1</b>    | •             |                                         | 156                                             |
|                | Ę           | 39         | <b>€</b> ¥•      | ठाणाईं         | 3             | 48,44                                   | 296                                             |
| जीवद्वियं      | 3           | 37         | €A•              | হি <b>ই</b>    | ą             | <b>२३</b>                               | 536                                             |
| जीबद्वियम्मि   | •           | *6         | 443              | ठिई उ          | Ą             | ¥1                                      | 445                                             |
| जीनर्व्यं      | ર           | ¥5         | ६२४              | ठिई जम्मिष्यमा | રે            | २३                                      | ६३८                                             |
| जीवपजाया       | ર           | ¥          | ६२५              |                | `             |                                         |                                                 |
| जीवस्स         | *           | ٧٩         | <b>Y</b> 4•      | - mark         | <b>ą</b>      | 15                                      | ६३७                                             |
|                | 3           | v          | ६३१              | डहरओ           |               |                                         | 111                                             |
| जीविय          | ર           | ४२         | ६२४              |                |               |                                         |                                                 |
| जीवो           | २           | ३७,४२      | ६२३,६२४          | प              | *             | 5,14,10                                 | ¥•6,¥9€                                         |
|                | 3           | 33         | €X•              |                |               |                                         | ¥90,¥₹9                                         |
| <b>ত্তকা</b>   | १           | YY         | <b>४५</b> •      |                |               |                                         | 436,439                                         |
|                | ર           | 4,10,11,   | 606,606,         |                |               |                                         | ¥11,445                                         |
|                |             | 94,90      | £ • 5, £ 1 •,    |                |               | 49                                      | ¥4•,¥ <b>५३</b>                                 |
|                |             |            | ६१६              |                | _             |                                         | * 44<br>• * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |
|                | 3           | २१,२३,४०   | , ६३७,६३८,       |                | ર             |                                         | १ ६०५,६०७                                       |
|                |             | 4.         | १ ६४५            |                |               |                                         | 7.3.5.9                                         |
| ন্তুজ্বত্      | 2           | 96         | <b>290</b>       |                |               |                                         | 490,494                                         |
| <b>जु</b> जंतो | 3           | 1•         | ६३४              |                |               | 4 K, 2 M, K M                           | 717,517                                         |
| जुत्तं         | ર           | २४,२६      | 496,495          |                | 2             | 1. % a % s                              | ६२२,६२४<br>६३०,६३ <b>९</b>                      |
| <b>जु</b> त्तो | ર           | ३२         | 639              |                | 3             | 4,90,90                                 | <b>६३०,६३६</b>                                  |
|                | 3           | ३६         | ERR              |                |               |                                         | \$\$0, <b>\$</b> \$6                            |
| जे             | Ś           |            | 1 445,844        |                |               |                                         | (Y+, (YY                                        |
|                | २           | ३५         | <b>६</b> २२      |                |               |                                         | . (\$6'0}•                                      |
| _              | 3           | 4.         | 4.8              |                | •             | ६३<br>४९                                | ७ <b>१</b> ८,७३२<br>६५६                         |
| जेण            | १           | 14         | ¥96              | पएहि           | 3             |                                         | 4 4 6,4 3 4                                     |
|                | २           | 15         | 690              | णओ             | १<br>३        | 1, 1, 1 e, 1<br>1 e                     | 4 4-5),,,4<br>43x                               |
| जो             | *           |            | 1, x43,xx+       | l              | 3             |                                         | 630,6x5                                         |
|                |             | 43         | 444,844          | ज्यु           |               | ₹0,४•                                   | 440,443                                         |
|                | 3           | 16,36,4    | 4 436,4XX        | णतु            | ર<br><b>૧</b> | 9 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 | V90 V96                                         |
|                |             |            | 441              | ण(त्य          | •             |                                         | ¥90,¥96                                         |
| जोग            | <b>!</b>    | 15         |                  |                |               | <b>₹</b> •,₹७,₹`<br><b>¥•</b>           | 440<br>********                                 |
| जोगनिमित्तं    | 1           | 15         | ¥94              | 1              | _             |                                         |                                                 |
| जोगसिद्धी      | 2           | <b>Y 5</b> |                  |                | ર             | ۶,۲۴,۲                                  | २ ६ • <b>७,६ •</b> ४                            |
| जोया           | 3           | ३२         |                  |                |               | 80 81 84                                | <b>ξ90</b>                                      |
| ओम्बण          | 3           | A.S.       |                  |                | Ą             |                                         | £34,636,                                        |
| नोम्बणत्थो     | 3           | YY         | \$4.●            |                |               | 4¥                                      | 444,414                                         |

## ४ - सन्मतिमूळगायागता। राज्याः ।

| गन्द                    | কাত্ত | गाथा       | व्या. वृ.       | शब्द                      | কান্ত - | गाथा         | या. पृ.         |
|-------------------------|-------|------------|-----------------|---------------------------|---------|--------------|-----------------|
| णय                      | 8     | ८,9६,२५    | į               | णिचो                      | 3       | 48           | 496             |
| -44                     | •     | ¥ <b>?</b> |                 | णि=छएण                    | 2       | 34           | AA.J            |
|                         | 3     | YU         | ६५५             | णिच् <del>छि</del> ओ      | ₹       | 43           | ७३२             |
| <b>णययाद्</b>           | 3     | <b>२</b> 9 | ६३७             | <b>णि</b> दिद्वं          | ર       | 35           | 630             |
| णययाद्दविसेसगओ          | રે    | 49         | 430             | <b>णि हो सं</b>           | ₹       | <b>€</b> 3   | <b>७३</b> ३     |
| णयनाय                   | 3     | Ę¥         | 946             | <b>णिमित्तं</b>           | 2       | 44           |                 |
| णयवायगहणतीणा            | ą     | EA         | <b>516</b>      |                           | २       | 45           | 610             |
| णयबाया                  | ę     | २५         | ¥89             |                           | 3       | 43           | ६३७             |
|                         | ą     | YU         | 444             | णिमित्रो                  | २       | २७           |                 |
| <b>ण</b> यस्स           | *     | 4,10,99    | Ì               | <b>णिमे</b> णं            | Ł       | 4            | ३१७             |
|                         | -     | 90,88,48   | 1               | णिय                       | ર       | 4            | <b>६∙६</b>      |
| णया                     | *     | 13,14,31   |                 | णियञावरणक्खय              | २       | ч            | 9-9             |
| •                       | _     | २३         |                 | णियआव <b>रणक्खयरसं</b> ते | २       | 4            | <b>६•६</b>      |
|                         | 3     | 90         | ६३४             | णिय <b>ई</b>              | 3       | 43           | <b>u9</b> •     |
| णयाण                    | *     | 16         |                 | णियएदि                    | ₹       | 35           | ¥¥₹             |
|                         | २     | 3          | 84.9            | णियओ                      | ť       | ३७           | XX 6            |
| णयाणं                   | 3     | 14         |                 | णियतेइ                    | 3       | 3            | ६२८             |
| णराहिबो                 | 2     | ¥0         | ETY             | णियम _                    | 3       | 90           | 31.             |
| <b>णर</b> रॅ            | 3     | 14         | ६३५             | <b>णियमओ</b>              | २       | <b>¥</b> ₹   | <b>6</b> 38     |
| चाण                     | 2     | 4,94,90    | <b>६१५,६९</b> ६ | <b>णियमपरित्तं</b>        | ર       | 34           | 210             |
| ** -                    |       | १२,२७      | ६१७             | णियमा                     | 1       | 44,          |                 |
|                         |       | ₹ .        |                 |                           | ź       | 14,11,2-     |                 |
| <b>णाणिमित्तं</b>       | २     | 47         | ६३७             |                           |         |              | ६२∙,            |
| <b>णाण</b> इंस <b>ण</b> | ૨     | 90         | <b>६ १</b> ६    |                           | 3       | x 1'A X' £ 5 |                 |
| <b>णाणदंसणजि</b> णाणं   | २     | 90         | ६१६             | 1                         |         |              | ७३२,            |
| गार्ग                   | ર     | 9,3,4,95   | 840,846         | णियमे इ                   | 3       | •            | ६२७             |
|                         |       | २९,२२      | थी५९५,५९६       | <b>णि</b> यमेण            | १       | 7•           | Y+5,            |
|                         |       | २३,२४,२५   | 4 606,690       |                           | ર       | <b>₹</b> ₹   | ६२२,            |
|                         |       | २६,३०      | <b>६९८,६९</b> ९ |                           | 3       | 4,26,25      | <b>६३०,६३९,</b> |
|                         |       |            | ६२०             |                           |         |              | €¥•             |
| णाणस्स                  | ર     | 3,5        | ५९६,६०७         | णियमी                     | 3       | २७           | 135             |
| णाणा (पञ्जवा            | २     | 3 4        | ६२३             | णियय                      | *       | २३,२८        | ¥41             |
| पापाण                   | २     | २३         | ६१८             | णिययत्रयणिज्ञ             | ₹       | २८           | ¥35             |
| वाचे                    | २     | २          | ५९६             | णियय वयणिज्य मञ्चा        | 9       | २८           | ¥35             |
| णाम                     | *     | \$         | X06             | णिययवायसुविणि च्छिय       |         | <b>3</b>     | 443             |
| णामं                    | Ę     | ६३         | ७३३             | णियया                     | Ę       | 11           | 634             |
| <u>णाय<b>न्ता</b></u>   | 3     | 34         | ६३५             | <b>णिरियसओ</b>            | 3       | 16           | ६३६             |
| णिश्रजी                 | ٤     | ₹•         |                 | णिरवे <del>य</del> खा     | Ł       | २ ३          |                 |
| गिच                     | į     | 16         |                 | <b>णिट्यणणा</b>           | २       | 31           | <b>£1</b> 0     |
| णियं                    | į     | ¥5,7¥      | ¥35,4¥0         | णिन्वतिय                  | Ę       | ₹•           | £*•             |
|                         | 3     | 4          | ६३०             | <u> विक्वा</u> णं         | ₹       | 42,44        | 916             |
| <b>प्रिव</b> नाय        | ્     | 10         |                 | णिव्यिप्पं                | *       | 37,34        | AA.             |
| <u>विचनायपक्खिम</u>     | 1     | 16         | ¥34             | <b>जिब्विय</b> प्पो       | 1       | ¥1           | AAC             |

## ४ - सन्मतिमूलगाथागवाः शब्दाः ।

| शब्द                 | काण्ड    | गाया               | व्या. पृ.            | शन्द                               | काण्ड         | गाथा                | व्या. पृ.         |
|----------------------|----------|--------------------|----------------------|------------------------------------|---------------|---------------------|-------------------|
| णिव्विसेसं           | 3        | २                  | ६२७                  |                                    | ₹             | 96,885,49           | ६३६,६५७,          |
| णिस्सामण्यं          | १        | •                  | You                  | तहा                                | २             | 14                  | ६९०               |
| णिस्सिआ              | १        | 39                 |                      |                                    | <b>ર</b>      | २९,३०,५८            | <b>६४०,७२६</b>    |
| णिस्सियं             | 3        | <b>3</b>           | ६२९                  | तद्देय                             | 3             | 14                  | ६३६               |
| णिहणं                | ર        | Yq                 |                      | तहेव                               | १             | * 3                 | AAR               |
| णिहणी                | ર        | ₹ <b>७</b>         |                      |                                    | ર             | 94,24               | 987,087           |
| णीअं                 | 3        | <b>Y</b> 5         | <b>६५६</b>           |                                    | 3             | Y                   | ६३०               |
| णेव                  | १        | 90                 |                      | ता                                 | 3             | 9                   | ६३४               |
| णी                   | 3        | २३                 | ६३८                  | ताच                                | 3             | 5                   | ६३४               |
| जो <b>इंदियं</b>     | १        | 40                 | <b>¥43</b>           | तावइयं                             | १             | <b>३</b> १          | • FY              |
| णो <b>इं</b> दियम्मि | २        | ₹ €                | <b>₹१5</b>           | Δ.                                 | <b>ર</b>      | YU                  | ६५५               |
|                      | 7        | ₹                  |                      | वि                                 | २             | ३,७,२३,             | 446,600,          |
| तइओ                  | १        | 48                 | ४१६,                 |                                    |               | २६,३१,              | 616,633,          |
| तइगुणो               | 3        | 14                 | 634,                 |                                    | _             | \$3,3 <b>4,3</b> 5  |                   |
| तइआ                  | વ        | Å                  | Eod                  |                                    | 3             | २३,३१,              | ६४०,६४५,          |
| तओ                   | २        | <b>३५</b>          | ६२२,                 |                                    | _             | <b>\$ 0,35</b>      | € ¥ €             |
|                      | 3        | 45                 | <b>430</b>           | विभणुयं<br>A ——                    | 3             | 34                  | EAE               |
| तत्ती                | 3        | ७,३९,              | ६३१,६४७,             | विकाल<br><del>के किया</del>        | 3             | ₹ <i>\</i>          | ei.               |
| तत्थ                 | २        | <b>4</b> ×         | <b>₹96</b> ,         | तिकालविसयं<br>ति0िण                | 3             | <b>३</b> ७          | ery<br>err        |
|                      | 3        | ३२,४३              | <b>६</b> 40          |                                    | 3             | ₹ <i>५</i>          | €A\$              |
| तं                   | १        | २,२७,३१,           | १७३,४२८,             | तिण्हं                             | ş             | 39                  | <b>EX9</b>        |
|                      |          | ३७,३८,             | AAE'ARO'             | <b>तित्य</b> यर                    | <b>१</b>      | ₹,4₹                | २७१,४५५           |
|                      |          | ₹4,80,             | ¥¥ <b>९,</b> ¥५२,    | ~ <del>-</del>                     | 2             | A                   |                   |
|                      |          | ¥₹,¥७,             |                      | तित्धयरचयणसंगहविसे-                |               | 4                   | २७१               |
|                      | <b>ર</b> | ७,३०               | ६२०,                 | सपत्थारमूलवागरणी                   |               | 43                  | w to to           |
|                      | 3        |                    | , ६३७,६३८,           | तित्ययपासायणा                      | <b>१</b><br>२ | <b>ગ</b> ₹<br>૪     | y 44<br>Enla      |
| Fibre                | 2        |                    | ६४०,७२६              | तित्थयरासायणाभी ह                  |               | A .                 | goly<br>Enla      |
| तम्म                 | ₹ .      | Y                  | £ 3 0                | तित्थय<br>वित्थिय                  | <b>૧</b><br>૨ |                     | ६०५               |
| तम्दा                | ₹        | 5,93,29            | ४०८,४१५,<br>४१९      | । तिविद्                           | १             | ३१<br>४९            | ६२९               |
|                      | 5        | 4 8 5 7 4          | -                    | तिविहजोगसिद्धी                     | ę             | ¥\$                 | <b>443</b>        |
|                      | ર        | 6,90,76,<br>253,36 | <b>६९</b> ८,६२०,     | तीय                                | રે            | <b>३ १</b>          | - '\              |
|                      |          | ( ) ( ) ( )        | £ <b>२•,</b> ६२३     | तीयाणागयभूया<br>तीयाणागयभूया       | Ŗ             | 39                  | o F Y             |
|                      | 3        | < 43.34            | , ६३३,६३५,           | तीसइ                               | રે            | <b>3</b> 0          | • • •             |
|                      | ٦        | ह <b>प</b>         | \$40,08E             | ताय <b>र</b><br>तीम <b>इवरि</b> सो | ર             | Υo                  | 6 <b>2 Y</b>      |
| त्रयं                | રૂ       | 9                  | ६२७                  |                                    | १             | 48                  | * ( *             |
| तव्वाओ               | Ę        | २६                 | ६३८                  | ₫.                                 | ર             |                     | 690623            |
| तस्य                 | રે       |                    | 4 388,839,           |                                    | ٠,            | २८,२२,३६<br>३७      | ६१७,६२३           |
| 444                  | •        | 7.94.95            | 440,440,             |                                    | ą             | 9४,9 <del>६</del> , | 480               |
|                      | ૨        | ३६,४१              |                      |                                    | ~             | 98,20               | 1 -               |
| तह                   | È        |                    | ₹, ¥ <b>9</b> ६,¥₹9, | <u>त</u> ्रहं                      | ţ             | 33                  | YYo               |
| ~ · · · ·            | ,        | <b>२५,</b> ४६      | ¥40                  | ते                                 | į             |                     | , ४१६,४२१,        |
|                      | ર        | -                  | <b>ξοξ,ξου,</b>      |                                    | •             | 34,36               | ¥₹₹,¥₹ <b>९</b> , |
|                      | •        |                    | ६२३,६२५              |                                    |               |                     | <b>743</b>        |
|                      |          | 177                | 1117111              | I                                  |               |                     | *                 |

## ४ - सम्मतिमूलगाथागताः शब्दाः ।

| शब्द               | ৰাত্ত    | गत्या                  | ब्या. पू.                | <b>ग</b> न्द            | <b>Zias</b> | याथा              | व्या. पृ.           |
|--------------------|----------|------------------------|--------------------------|-------------------------|-------------|-------------------|---------------------|
|                    | २        | २ <b>०,३१,३</b> ५      | (14,621,                 | <b>रं</b> सणस <b>रो</b> | ર           | २४,२९,३१          | £15,£₹+,            |
|                    | _        |                        | (13                      | _ <u>•_</u>             |             |                   | £\$1                |
|                    | 3        | <b>८,२∙,₹४,</b>        | 634,636,                 | <b>दं</b> सणस्य         | <b>ર</b>    | 6                 | 600                 |
|                    |          | 40,49,43               |                          | दंसणा<br>>              | <b>ર</b>    | 16                | 414                 |
| <b>&gt;_</b>       |          | <b>4</b> • 1 • 4       | <b>41.</b>               | <b>रं</b> सणे<br>:      | <b>ર</b>    | र,३३              | 466.635             |
| तेग                | <b>!</b> | 16,44                  | 44.                      | द <u>ुर</u> ुवं         | 3           | 14                | 636                 |
|                    | ર        | २०,२२,२६               |                          | दहन्त्रयं               | 2           | •                 | 600                 |
| 30.0               | 3        | 19,42                  | <b>4</b> 34,09•          | <i>द</i> टुव्वा<br>'दे  | 3           | ₹•                | ex.                 |
| तेतियभित           | ર        | ĴΧ                     | 638                      | दंदे                    | <b>!</b>    | YS                | <b>443</b>          |
| ते तियमित्तोत्तूणा | ર        | ξ¥                     | ६२२                      | दरिसणं                  | 3           | Y6                | EUG                 |
| वेसि               | ર        | 16,24                  | £14,£15                  | दरिसणस्स                | ર           | 3                 | 456                 |
| _                  | 3        | 16,40                  | £44,4+4                  | दवि <b>भ</b><br>        | Ł           | 6                 |                     |
| <del>ते</del> सु   | ţ        | 14                     | ¥94                      | दवि <b>भं</b>           | •           | ३८                | AAA                 |
|                    | ર        | 16                     | <b>414</b>               | दबिए                    | १           | Ę                 | 160,406             |
|                    | 3        | 11                     | ६१५                      | दविओवओगो                | 3           | 4                 | Y.6                 |
| <del>रे</del> हि   | ₹        | X &                    | ¥4+,¥43                  | दविय                    | ţ           | <b>1</b> 2        |                     |
| तो                 | २        | 15                     | ६१७                      | <b>र</b> वियं           | १           | <b>₹७,₹९,४</b> •, |                     |
| ति                 | •        | <b>ξ,υ,٩,₹</b> ¥,      | 304.400,                 |                         |             |                   | YY!                 |
|                    |          | 16,40,13,              |                          |                         | <b>ર</b>    | २,२९,३१,          | ६२८,६४०,            |
|                    |          | \$X,43,40              |                          |                         |             | ३७                | fry                 |
|                    |          |                        | ¥¥ <b>9,</b> ¥५ <b>9</b> | दवियम्म                 | *           | 39,46             | ٧ţ٥                 |
|                    | ર        | Y,13,21,               |                          | दवियल ३ खर्ण            | १           | 92                | 494                 |
|                    | `        | ¥ <b>₹</b>             | ६ ५ ४<br>६ ५ ४           | द्विय६स                 | <b>ર</b>    | 23,34,89,         | \$\$6,6 <b>¥</b> \$ |
|                    | 3        |                        |                          |                         |             | *4                |                     |
|                    | ₹        | ¥,6,93,9¥              |                          | दवियाहि                 | 3           | ३५                | <b>६३</b> ५         |
|                    |          |                        | <b>६३६,६३७,</b>          | द्व्य                   | १           | 95                |                     |
|                    | 2        | ¥ <b>¥,</b> 4 <b>₹</b> | ६४८,६५१                  |                         | 3           | 1,4,16,28         |                     |
| त्यंतरभूया         | 3        | 48                     |                          | दव्वगुणजाइभेयस्मि       | <b>3</b>    | 14                | 414                 |
|                    | ข        | 1                      |                          | दञ्बजायाग               | ર           | 15                | (10                 |
| <b>बोर</b> म्मि    | ર        | 10                     | ६२३                      | दब्बद्विओ               | १           | ₹,5               | २७१,२७२,            |
|                    | द        |                        |                          |                         |             |                   | 204,800             |
| दंसण               | ર        | 5,90,20,               | £96.696.                 |                         | ર           |                   | 498                 |
| • •                | -        | २२,२८,३२               |                          | दव्बद्धिय               | ţ           | 10,90,25          |                     |
| <b>≮</b> सणजाणाण   | <b>ર</b> | 47                     | <b>€</b> 30              |                         | ₹           | 90,40             | ६३४,७२५             |
| दंसणणाणा वरण क्साए | રે       | 3                      | £06                      | दञ्बद्धियनय             | १           | ¥                 | 314                 |
| दंसणपुन्नं         | ર        | २२                     | 693                      | दव्वाहुयनयपय <b>डी</b>  | <b>ર</b>    | Y                 | 394                 |
| <b>रं</b> सणं      | ર        | <b>ર</b>               | ¥3 <b>९</b>              | द्विद्वियनथस्स          | ર           | 90                | YOK                 |
| <b>4</b> M · 1     | ર        |                        |                          | दब्बद्धियपक्षे          | १           | 90                | <b>Y9</b> 9         |
|                    | `        |                        | ४५७,५९६,                 | दव्दद्वियपज्जगद्विया    | 3           | 90                | £ 3 ×               |
|                    |          |                        | ६०६,६०७,                 | दव्बद्धियदत्तव्य        | ६           | 90,25             | A • 2' X 5 4        |
|                    |          |                        | ६०९,६१७,                 |                         | 3           | 40                | *44                 |
|                    |          |                        | £96,695,                 | दव्य <b>द्धियस्स</b>    | १           |                   | १७९,१८६,            |
| L D.               | _        | ₹•,₹₹                  | ६२०,६६२,                 |                         |             | 49,42             | 124,404,            |
| <b>इंस</b> जम्मि   | <b>ર</b> | 4                      | £ • •                    |                         |             |                   | K.C'A.Z'            |
| <b>र्</b> सणविषया  | २        | ₹•                     | 5 <b>9</b> 0             | I                       |             |                   | *44                 |

#### ४ - सन्मतिमूलगाथागताः शन्दाः ।

| शन्द                       | ক্যতে       | गाँचा             | <b>व्या.</b> पृ.  | गद                  | ₹(08     | गाया       | चा. पृ.         |
|----------------------------|-------------|-------------------|-------------------|---------------------|----------|------------|-----------------|
|                            | ٩           | Y6                | 646               | दुविहो              | 1        | ٧Ì         | 640             |
| दम्बत्यंतरभ्या             | રે          | 44                | £\$6              | <b>दु</b> वे        | į        | 14         | ¥16             |
| दमं                        | રે          |                   | ¥1•,¥₹•,          | <b>डु</b> वेण्हं    | į        | 53         | <b>٧</b> 94     |
|                            | •           | ,                 | YYZ               | दूरे                | ą        | •          | <b>{}</b> ¥     |
|                            | Ę           | ¥, <b>Ç, 1</b> 6, | £₹0, <b>६₹</b> €, | <sup>°</sup> देवाचय | 3        | *2         | ६२४             |
|                            | •           | 19,40,40          |                   | देवाउयजीवियविसिद्धी | ર        | <b>Y</b> ₹ | ( ?Y            |
| <sup>०</sup> दम्बंतर       | 3           | 3,16              | 686               | °देस                | 3        | <b>(•</b>  | vFv             |
| दव्वंतरणिस्सियं            | 3           | ₹                 | 658               | देसणा               | •        | 13         | 484             |
| दय्वंतरसंजोगाहि            | 3           | 10                | EXE               | देसो                | Ł        | 14,16,15   | AAL'AAA         |
| द्वपरिणामं                 | 3           | •                 | ६२७               |                     |          | <b>V•</b>  |                 |
| द्वविष्ठता                 | ₹.          | 12                | Ali               | देहे                | ₹        | <b>T</b> 6 | <b>741</b>      |
| दब्बस्स                    | 3           | <b>२,२३</b>       | ६२७,६३८           | °दो                 | •        | 11         | ¥14             |
| दव्याई                     | 3           | 30                |                   |                     | 3        | 11         | 683             |
| दम्बाणुगया                 | 3           | 6                 | 633               |                     | 3        | 10,39,49   | <b>{{Y,{Y}}</b> |
| एक्बे                      | 3           | 11                | 646               |                     |          | ६८         | 41-             |
| दसगुणम्बि                  | 1           | 94                | <b>41</b>         | दोणावि              | 3        | 46         | 49              |
| <b>र</b> सगुणो             | 3           | 93                |                   | दोण्गि              | 3        | *4         | 644             |
| <b>द</b> स <del>त</del> णं | 3           | 74                | ६३६               | होण्ह               | २        | 3          | ryu             |
| ₹सम्र                      | 3           | 34                | ६१६               | °दोत                | •        | <b>∀</b> § |                 |
| दहणादओ                     | 3           | 1.                | ₹ <b>∀</b> •      |                     | ર        | ¥₹         |                 |
| दाइंती                     | 3           | 40                | ७२६               | दोधे                | 3        | 4.         | VOY             |
| दाइयं                      | ર           | <b>4</b> 7,24     | ६२२,६२३           | दोहि                | •        | 3 6        | YYZ             |
| दाएइ                       | 3           | •                 | ६२७               |                     | 3        | ٧₹         | <b>६५</b> ६     |
| दाएही                      | •           | MX                | 444               | °दव्यं              | ર        | ¥1         |                 |
| °दिट्ठ                     | R.          | 26,84             | 444,44            | ] `                 |          | घ          |                 |
| दिद्वसमञ्जो                | •           | २८                | * 32              | °धम्म               | ą        | <b>7</b> } | 44-             |
| दिद्वी                     | •           | 97,29             |                   | घम्मावाओ            | à        | ¥₹         | 640             |
| दुअणुएहि                   | 3           | 12                | ६४६               | धम्मी               | à        | 44         | 410             |
| <b>5</b> 7                 | ર           | \$                | ६०४               | धम्मी               | ३        | 97         | •               |
| °दुक्स                     | १           | 10,45             | ¥90               | धीरदृत्था           | ą        | ĘŸ         | uyş             |
|                            | ₹           | 49                | 91.               | 31,4,1              |          | े.<br>न    | •               |
| °दुक्खंत                   | ₹           | AA                | <b>६५9</b>        |                     |          |            |                 |
| दुक्लंतकडो                 | 3           | XX                | 443               | न                   | *        | २२,१३      | 431,440         |
| दुक्खं                     | 3           | ६८                |                   |                     | ર        | 12         | 4.4             |
| °दुगुंछण                   | 2           | Aé                |                   |                     | Ą        | 26,49,58   | 656,430         |
| °दुगुण                     | ₹           | 15                | ६३७               |                     | _        | <b>Ç</b> V | UYĘ             |
| दुगुणमहुरं                 | Ę           | 35                | ६३७               | निरिय               | 1        | •          | Y•6             |
| <b>ु</b> ण्णया             | ŧ           | 94                | ¥95               |                     | <b>ર</b> | <b>4</b>   | 6-0             |
| दुष्णिगिष्गो               | Ę           | * 6               | 444               |                     | 3        | 4,45       | £1•,41•         |
| °ँउद                       | *           | YU                |                   | <sup>o</sup> नय     | *        | A          |                 |
| <u> इद्भ</u> पाणियाणं      | •           | <b>Y</b> 0        | *43               | °नयपद्              | 3        | 44         |                 |
| <b>दुर</b> भिगम्मा         | Ę           | éA                | UYE               | नयबाओ               | 3        | A.£        | 6,44            |
| <b>दुवि</b> यप्यो          | <b>રૂ</b>   | ₹4,₹¥             | <b>६४</b> 9,६४२   | नयस्स               | *        | 1•         |                 |
| 1••                        | • र्ष • प • |                   |                   | I                   |          |            |                 |

#### ४ - सन्मतिम्खगाथागता। शन्दाः ।

| सब्द                                 | Plat   | गाया       | ब्या. पृ.    | शब्द                       | Flas     | गाथा                  | व्या. पृ.           |
|--------------------------------------|--------|------------|--------------|----------------------------|----------|-----------------------|---------------------|
| नया                                  | *      | 36         | ¥35          |                            | <b>ર</b> | 11,14,46              |                     |
| नाणं                                 | Ę      | <b>{</b>   |              | पजवजोया                    | ì        | 33                    | ***,***             |
| नामं                                 | ţ      | 9          | Y-(          | पजबद्विभस्स                | ŧ        | 4                     | ₹ 0 ¶               |
| निक् <b>चे हो</b>                    | Ł      | 4          | ३७९,३८६      | पज्जबद्धिओ                 | •        | 5                     | ¥46                 |
|                                      |        |            | <b>३</b> ९७  |                            | ર        | २                     | 494                 |
| नि <b>च्छओ</b>                       | ł      | ¥          |              | °पञ्चबद्विया               | 3        | 9•                    | YFF                 |
| <sup>९</sup> निच्छय                  | *      | <b>२६</b>  |              | पजरणओ                      | 8        | ₹                     | 201,264,            |
|                                      | ₹      | Ęu         |              |                            |          |                       | 310                 |
| निच्छयनयगपडिकति-                     |        |            |              | °पञ्चरणय                   | 2        | 4                     | ¥•6                 |
| मग्गो                                | 2      | 39         |              |                            | 3        | <b>9</b> २            | ६३५                 |
| निच्चयपुदं                           | 3      | 60         |              | पजनणयदेसणा                 | 3        | 98                    | ६३५                 |
| निच्छिओ                              | *      | 14         | AA d         | पञ्चवणयमेत्तपि पुण्णा      | ŧ        | *3                    | YYS                 |
| निष्कणं                              | २      | <b>₹</b> ₹ |              | पज्जवणयवोक्तं              | į        | 4                     | ¥+6                 |
| निमितं                               | *      | 15         |              | पज्जबणयस्स                 | į        | 4,9•,99               | 745,025             |
| नियतेर्                              | 3      | 46         | ७२ (         |                            | •        | 90,88,48              |                     |
| <sup>9</sup> नियम                    | 3      | 5          | ¥•6          |                            |          |                       | 445,844             |
| नियमेण                               | 1      | 11,70      | 7+4,745      | पजनणिस्सामणां              | •        | v                     | ¥•0                 |
| <b>D</b>                             | २      | १४         | <b>§96</b>   | पज्जबभयणा                  | Ł        | •                     | V•V                 |
| नियया                                | 3      | 1•         | £\$A         | पज्जधनत्र ज्ञामग्रेगी      | Ł        | 35                    | ¥35                 |
| नि <b>रनेक्सा</b>                    |        | ¥ <b>4</b> |              | पञ्चनसम्                   | ę        | ,<br>5•               | ¥+5                 |
| नि <b>म्ब</b> यणो                    | ₹      | 6          |              | पजनिभणो                    | •<br>₹   | ¥c                    | 446                 |
| निर्णो                               |        | <b>٧</b> ٦ | -            | पन्नन्बि उयं               | Ř        | 12                    | ¥9•                 |
| 0                                    | _ प    |            |              | पजनविसेससंखाणं             | ٠<br>٦   | ٩v                    | <b>6</b> 34         |
| <sup>०</sup> वओग<br>पञोग <b>जणिओ</b> | B      | <b>₹</b> ₹ | <b>(</b> ¥9  | पजनसण्णा                   | રે       | 11                    | <b>६३</b> ५         |
| प्रकारकाणजाः<br>भ <del>क्ष</del>     | 3      | 11         | 471          | पज्जवस्स                   | ą        | 40                    | ७२५                 |
| 'पण्या                               | १<br>२ | <b>२३</b>  |              | <sup>°</sup> प <b>ज</b> वा | ર        | 17,86                 | ¥90,843             |
|                                      |        | 35         |              |                            | ર        | 16                    |                     |
| पक्सम्य                              | ę<br>g | 96<br>¥4   |              | पञ्चबाह्यि                 | Ę        | <b>ર</b>              | ६२८                 |
| °पक्खनाओ                             | 3      | )(         | 636          | पजराहिओ                    | 3        | 5                     | 444                 |
| ्प <del>वस्</del> वा                 | રે     | 16         | 595          | ॰(जावे                     | į        | ३७                    |                     |
| °पक्खे                               | Ř      | 90         | ```          |                            | 3        | 2,5                   | 690,638             |
|                                      | Ą      | 9,46       | EAA          | °पज्जनेहि                  | ą        | 4                     |                     |
| पचओ                                  | 3      | 11         | 4¥9          | °यजा                       | 3        | ç.                    | ७२७                 |
| प <b>चक्खमार्</b> णं `               | ર      | 74         | <b>६</b> )\$ | <b>°</b> पजा <b>ए</b>      | 3        | ¥9                    |                     |
| प्रवस्ता                             | ર      | 35         | ६२•          | • • • •                    | į        | 4                     | <b>6</b> ₹ <b>9</b> |
| पबुषणम्य                             | 3      | 4          | <b>{}</b> •  | °पजाओ                      | १        | <b>Ś</b> A            | • •                 |
| पणुपणं                               | 3      | 3          | 686          | 4 - 41 - 11                | રે       | 36                    | ६२३                 |
| पञ्चएदि                              | 3      | ¥          | <b>6</b> §•  |                            | 3        | 17                    | 434                 |
| °पजन्तो<br>                          | 2      | <b>1</b> 2 |              | °বজায                      | 3        | <b>ξ</b> •            | v8v                 |
| पञ्जयम्म<br>काल्यम                   | 3      | <b>4</b>   | 65.          | °पञ्चायस्य                 | 3        | ₹ <b>∀</b>            | AA.                 |
| °पजया<br>करवा                        | 3      | v,12,25,   | 794,094      | °पञ्चाया                   | રે       | Yu                    | =                   |
| ণ্ড লৰ                               | •      | 34,43      | ***,***      | 1 301 71                   | રે       | <b>34,</b> ¥ <b>3</b> | 593                 |
|                                      |        | 4 17 4 A   | '            |                            | •        | 4.9.4                 | * ' *               |

## ४ - सन्मतिम्बनाथागताः सन्दाः।

| शब्द                            | eim           | गाया           | व्या. पृ.       | रान्द                          | काण      | । गाथा           | च्या. पृ.                         |
|---------------------------------|---------------|----------------|-----------------|--------------------------------|----------|------------------|-----------------------------------|
|                                 | B             | 11             | 634             | °पत्यार                        | *        | ŧ                | 201                               |
| <sup>०</sup> प <b>ज़ुरासण</b>   | <b>ર</b>      | २              | 103             | <sup>०</sup> प <b>ण्य</b> णा   | Ŗ        | ¥₹               | YYS                               |
| पंचणाणी                         | ર             | 14             | 530             | <sup>•</sup> एय <b>डी</b>      | 8        | ¥                | 194                               |
| पडइ                             | į             | 34             | ``              | °पयुत्तो                       | ર        | 35               | 423                               |
| •                               | Ę             | ६,५९           | <b>६३</b> ०,७१६ | °पर                            | ર        | 16,31,           | (19,62),                          |
| पिककुट्ठा                       | į             | 46             | ७२५             |                                | 3        |                  | , ६३७,६४१,                        |
| <sup>०</sup> व <b>डिकु</b> ट्ठी | ર્            | 16             | 131             |                                |          |                  | 444                               |
| °पडिजोअर्ण                      | 3             | 35             | 621             | परणिमित्तं                     | 3        | <b>२२</b>        | ६३७                               |
| °पिरणीओ                         | 3             | 44             |                 | <b>पर</b> तित्यय <b>वत्त</b> ः | ર        | 31               | <b>6</b> 29                       |
| <b>"पश्चिपुण्या</b>             | •             | ¥\$            |                 | परपचओ                          | 3        | 33               | EX1                               |
| पश्चिपुण्णं                     | 3             | 14             | ¥96             | परपञ्जवेहिं                    | 3        | 4                | <b>६३</b> •                       |
| पडिपुष्णजो•३णगुणो               | 3             | ¥₹             | YYS             | °परमत्थ                        | 2        | ₹                |                                   |
| <b>ेप</b> डिपुण्णा              | *             | ¥₹             | YYS             | परमत्यो                        | Ł        | Ę                | ₹05                               |
| °पडिबदा                         | į.            | <b>२१,</b> २४  | ¥29             | परमाणु                         | 3        | 48               | 636                               |
| प <b>डि</b> ह्वे                | į             | ¥              | 119             | परम्मि                         | 3        | 9                | 639                               |
| <b>ै</b> प <b>डि</b> वित्त      | į             | <b>२६</b>      | , ,             | परवत्तन्त्रयपक्खा-             |          |                  |                                   |
|                                 | 3             | YY             |                 | अविसिद्वा                      | ર        | 96               | 414                               |
| °प <del>डिव</del> त्ती          | 3             | 16,84,69       | יאב.טאא         | परवियालणे                      | Į.       | २८               | ¥35                               |
| पडिवत्तीविगमे                   | à             | 38             | 444             | °परसमय                         | રે       | 90               |                                   |
| पिंडिसिद्धं                     | ą             | <b>३</b> ०     | 44-             | परसमया                         | 3        | 80               | 444                               |
| °पडिसेहे                        | રે            | ३९             |                 | °परिकम्मणा                     | 1        | 48               | ,                                 |
| पहुन                            | į             | 4.44           | 443,446,        | परिकम्मणाणि-                   | •        |                  |                                   |
|                                 | 2             | ર, રૂપ,        | 458,893,        | मितं                           | *        | 48               | ¥46                               |
|                                 | 3             | ₹,५०,          | ७२७             | परिगमणं                        | ą        | 12               | 474                               |
| पड <del>ुच</del> वयर्णं         | <b>à</b>      | ₹              | 620,625,        | °परिगयं                        | <b>ર</b> | 31               | • • •                             |
| <b>्</b> पणिहाणं                | રે            | ٧ą             | YYS             | <sup>९</sup> परिच्छ <i>य</i>   | र        | ₹ €              |                                   |
| पण्णतं                          | ર             | 18             | •               | °वरिच्चयाणं                    | 3        | 49               | ७२६                               |
| <sup>°</sup> वण्णमञ्जो          | 8             | 16             |                 | °परिणयं                        | ą        | <b>v</b> ,       | 4 <b>3</b> -,430                  |
|                                 | ÷             | ¥4             | 449             | °परिणाम                        | į        | २७               | ** ***                            |
| <sup>०</sup> पण्णवण             | Ę             | <b>ą•</b>      | <b>v</b> ₹0     | <sup>०</sup> परिणामं           | à        | 1                | ६२७                               |
| पुष्णवणपञ्जा                    | ą             | 60             | <b>७२७</b>      | परिणाम <b>क्लो</b>             | 1        | २७               | ¥ <b>₹</b> ₹,¥₹₹                  |
| <sup>०</sup> पन्नस्मा           | *             | २६,५३,         | <b>¥</b> 44     | °यरिणामी                       | 3        | 13,81            |                                   |
|                                 | ÷             | 43             | v३२             | °परितं                         | ર        | 14               | 39.                               |
| पण्यवणाणिच्छिओ                  | `<br><b>3</b> | 43             | ७३२             | परिपदिया                       | ર        | ₹•               | ६१७                               |
| वण्णवणाविसउ                     | 8             |                | "(1             | परिभुंज (                      | į        | 49               | 844                               |
| पण्यवणिजा                       | 3             | २६<br>४८       | ¥43             | परिमुदं                        | 3        | 11               | - • •                             |
| Assidiated!                     | વ             | 16             | 494             | परिसुदो                        | ą        | 44,86            | 444,444                           |
| पण्याबणे                        | Ž.            | 94             | 7/7             | °पहनणा                         | ì        | Y, <b>§</b>      | ₹ <b>१</b> ५, <b>३</b> ७ <b>९</b> |
| पण्ण <b>न</b> यंतो              | ş             | 17<br>10       | £ 7/14          | परो                            | 3        | 49,44            | 417,403                           |
| पण्णावस्ता<br>पण्णावे <b>ज</b>  |               | 42             | <b>484</b>      | पसारियस <del>्य</del>          | 3        | 38               | £4.                               |
| पत्तय                           | ę<br>ę        | 7 <b>.</b>     | ¥4Ę             | <b>ं</b> पसाहणं                | ì        | AA               | 84.                               |
| <b>प</b> त्तेयं                 | į             | 73,74          | ¥94,¥95         | °पसा <b>र</b> ा                | ì        | 4                | 4 ) -                             |
| <sup>°</sup> पत् <b>यणा</b>     | રે            | ₹0, <b>¥</b> { | - 179-14        | °पहें                          | 3        | ٠<br><b>١</b> ٩٤ |                                   |
| 4/4 11                          | •             | \-J+ <b>T</b>  |                 | , ' <b>'</b>                   | •        | , 13             |                                   |

## ४ - सन्मतियुखगाथागताः शब्दाः १

| गन्                         | <b>डा</b> ण्ड | गाया              | ચા. ષ્ટુ.       | হাত্ৰ                         | কাজ      | गाथा                    | न्या. पृ.     |
|-----------------------------|---------------|-------------------|-----------------|-------------------------------|----------|-------------------------|---------------|
| 'पहो                        | 2             | ¥9                |                 | पुरिस <b>म्धि</b>             | ţ        | <b>३</b> २              | A\$ 2         |
| <b>े</b> पा <b>डिया</b>     | ₹             | 44                |                 | पुरिससदो                      | į.       | 33                      | ¥₹7,¥¥•       |
| पा <b>डिकं</b>              | *             | 11                | ¥94             | पुरिसस्य                      | <b>ર</b> | 33                      | (31           |
| _                           | 3             | 49                | <b>0</b> 9•     | पुरिसाउयजीचो                  | ₹        | ४२                      | 424           |
| पाडिक्सम्पाउ                | <b>K</b> .    | 68                | ¥₹¶             | पुरिसो                        | •        | ĮΥ                      | <b>YY•</b>    |
| <b>ेपाडेश</b>               | 3             | ()                |                 | -                             | 3        | v,16,95,                | 787,489       |
| पाटेशं                      | ર             | •                 | 840             |                               |          |                         | 430           |
| पाडेक्सनयपहरायं             | 3             | <b>§</b> 1        | <b>७३ १</b>     | <b>'</b> দুক্ৰ                | ર        | 35                      | 623           |
| °पाणियाणं                   | ₹.            | A n               |                 | •                             | à        | 14                      | 634           |
| पारिच्छं                    | 4             | 1                 | £3.8            | पुव्वअरे                      | ર્       | 7                       | 6.0           |
| <b>पावेजा</b>               | 1             | 11                | AAo             | पुरुषं                        | <b>a</b> | ५२                      | 49.           |
| पार्नेति                    | t             | 43                | 451             | पुरुवक्यं                     | 3        | 43                      | 890,098       |
| <b>पा</b> स <b>इ</b>        | ţ             | ja                | AA+             | पु•वपडिकट्टो                  | 3        | 96                      | 111           |
|                             | વ             | <b>٧,5₹,₹•,</b>   | 6-4,6-4         | पुन्वपयुत्तो                  | ર        | 33                      | 623           |
|                             | _             |                   | E <b>२</b> o    | पूरेंति                       | ą        | 49                      | <b>49</b> •   |
| पासंतो                      | 2             | 17                | 608             | <sup>०</sup> ।पहाणत्त्रणेण    | 3        | <b>V</b> S              |               |
| पि                          | १             | 11,44             | ४५६             | °त्पद्दाणा                    | વે       | ĘĠ                      |               |
|                             | 4 94          | 4,4¥,94           | <b>६•६</b> ,६९० |                               | , d      |                         |               |
|                             | ₹             | 4,94,85           | €₹•,६३६,<br>६४• | फलं                           | ર        | 49                      | 844           |
| पिउ                         | 4             | 100               | 11-             | °फासा                         | ą        | ć                       |               |
| पिउपुत्तणत्तुभ <b>≈</b> दय- | •             | , • •             |                 |                               | - 6      | ĭ                       |               |
| भावर्ण                      | 3             | 90                | <b>६३६</b>      | वज्झइ                         | ę        | 14                      | ¥96           |
| °पिय                        | 3             | 10                | <b>£14</b>      | °बंध                          | į        | 95,84                   | ¥16           |
| पिया                        | 3             | 10                | 414             | वंधर्                         | ę        | 49                      | 444           |
| <b>"</b> पुडवी              | ą             | 44                | ن ، ،           | बंधद्विद्दकारणं               | 2        | 15                      | ¥16           |
| पुढनीनिसिद्धो               | રે            | 49                | v9•             | बन्धिद्धिः                    | į        | 15                      | ¥94           |
| पुण                         | Ì             | ¥,53,3¥,          | 296,481         | बन्धं                         | 3        | ₹•                      | V15           |
| 3.1                         | •             | ₹¥, <b>५</b> •    | **•             | बन्धमोक्खसुहदुक्ख-            | -        |                         |               |
|                             | ર             | 1.15              | 453             | पत्यणा                        | R        | YĘ                      | ¥40,¥41       |
|                             | 3             | 4,99, <b>34</b> , | £3+,£34         | <b>बं</b> धम्मि               | į.       | ₹•                      | ¥55           |
|                             | •             | 35,43             | EAA             | <sup>्</sup> बहु              | i        | ३२                      |               |
| पुणो                        | ર             | 36                | <b>६२३</b>      | °बहुय्प्रण                    | 3        | ٧o                      | £ <b>¥</b> \$ |
| °g <del>71</del>            | <b>à</b>      | 90                | ```             | बहुया                         | 3        | ¥9                      | FYS           |
| उप<br>पुरिह्नो              | 3             | Ý2                | ७२६             | बहुवियप्पा                    | 8        | <b>३</b> २              | OYY,FFY       |
| <sup>*</sup> पुरिस          | ì             | 12,13,4Y,         |                 | बहुरसुओ                       | 3        | ६६                      | ` ,           |
| 3160                        | ર             | <b>*</b> *        | 684             | <sup>°</sup> बालभाव           | Ŗ        | ¥₹                      |               |
|                             | ą             | 94,43,            | ६३६,७९•         | बालभावचरिएण                   | į.       | ¥₹                      | YYS           |
|                             | ~             | / = ) 13)         | <b>44</b>       | °बालाइ                        | Ì        | 37,38                   | · · ·         |
| पुरिसं                      | १             | 13,14             | 844,448         | <sup>०</sup> नालाइभा <b>न</b> | 8        | *4                      | <b>¥</b> 4•   |
| पुरिस <b>कालम्मि</b>        | રે            | 13                | <b>YY</b> •     | वाला <b>इभानदिट्टविगय</b> स्स | į        | YY                      | ¥4.           |
| पुरिस <i>जा</i> यं          | રે            | 44                | ¥44             | बालाइवियणं                    | Ŗ        | ₹ <b>₹</b> , <b>₹</b> ¥ | YY•           |
| पुरिसभाव<br>श्वरिसभाव       | રે            | 14                | <b>६३</b> ६     | बालाईया                       | į        | <b>३</b> २              | *¥9,¥¥*       |
| पुरिसभावणिर <b>र</b> सओ     | ર્વે          | 96                | <b>६३६</b>      | बाह्ये                        | ì        | A.A.                    | *4.           |
| Jugar tracks                | •             | •                 |                 | *                             | •        |                         | • •           |

#### ४ - सन्मतिमूलगाथागताः शन्दाः ।

| गन्द                    | <b>₹</b> IVE | गाया           | ध्या. पू.   | शब्द                    | <b>₽</b> la <b>£</b> | गाथा           | ध्या. पृ.       |
|-------------------------|--------------|----------------|-------------|-------------------------|----------------------|----------------|-----------------|
| •बाहिरओ                 | ₹.           | 4,             | 84.8        | °भविस्सेहि              | 3                    | ٧,۶            |                 |
| विति                    | 3            | 16             |             | "भन्वय                  | ð                    | 90             |                 |
| <b>बीयस्य</b>           | R            | 49             | ¥44         | भार                     | 3                    | 46             |                 |
| <b>वि</b> ति            | 3            | २८             | (7(         | <sup>्</sup> भाऊणं      | 3                    | 14             |                 |
|                         | *            |                |             | *भाग                    | · ·                  | २४             |                 |
| <sup>0</sup> 위 <b>백</b> | •            | <b>.</b><br>२• |             | °भाव_                   | 3                    | *4             |                 |
| भएयव्या                 | ą            | 40             | 436         | भावओ                    | 3                    | ३२             | (21             |
| भारयन्त्रो              | 8            | 1.             | ¥3.         |                         | 3                    | २८             | 4351            |
| ·                       | રે           | v              | (i)         | °भा <b>र</b> गमणं       | ₹                    | 158            |                 |
| <b>•</b> ਮऒघ            | 1            | •              | ¥35         | भार्व                   | 3                    | 1,4.           | <b>६</b> २८,७२७ |
| भगवओ                    | 3            | 45             |             | भावमेत्तं               | •                    | 41             | xyy             |
| भगवया                   | Ą            | 1-             | 'CJV        | मारा                    | *                    | 11             | A+4             |
| °भंगा                   | *            | 9 2            |             |                         | ર                    | 16,85          | £94,62•         |
| भण(                     | ţ            | 11             | YY•         |                         | 3                    | A.Ś            | ६५०             |
| <b>मण्ण ६</b>           | ţ            | <b>2</b> ¥     | V71         | भाराणं                  | 3                    | 6.             | ७२७             |
|                         | ર            | 6,94,26        | €00,€90,    | मावे                    | ર                    | ₹•,३२          | £20,639         |
|                         |              |                | 595         | भावो                    | *                    | 4.             | ₹७९,४•६,        |
|                         | Ą            | 13,13,30       | , ६३५,६३७   |                         |                      |                | 243             |
|                         |              | २२             | 1           | भास <b>इ</b>            | २                    | 92             | 6-4             |
| मणंति                   | ર            | ¥              | <b>(</b> •4 | ° भिण्या                | 3                    | ₹4             |                 |
| ,                       | ą            | 4.             | UOY         | भिष्णकाला               | 3                    | <b>३५</b>      | 414             |
| भणेज                    | į            | ३५             | ¥¥1         | °भीरूहि                 | 2                    | v              |                 |
| भत्तीमेत्तएण            | ÷            | 43             | <b>७३</b> ३ | °भूएहि                  | 8                    | 14             |                 |
| <b>अर्</b>              | 3            | 64             | ,           | °भूया                   | •                    | 11             |                 |
| मय.(                    | 3            | २७             | ६३८         | मेयं                    | 3                    | <b>€</b> o     | ७२७             |
| भयणा                    | ٤            | •              | Y- 7        | °मेयओ                   | 3                    | Ył             |                 |
|                         | 3            | ¥, 4, 20,4     | 1 ६३०,६३८,  | °मेयस्य                 | 3                    | 16             |                 |
|                         |              |                | v•\$        | °मेया                   | ₹.                   | 4              |                 |
| <b>भयणाग</b> ई          | 3            | •              | ६३•         |                         | 1                    | न              |                 |
| भयणाय                   | 3            | 5              | ¥•6         | <sup>७</sup> म <b>१</b> | ર                    | २७             |                 |
| भयणिजं                  | २            | <b>₹</b> \$    | ६२२         | <b>सर्</b> णाणं         | २                    | ६,२३           | 6-0,996         |
| भयणोवणीया               | 3            | 49             | 405         | महसुयणाणिभित्तो         | २                    | २७             | 535             |
| "भव                     | *            | 3              | 65          | °म <b>ई</b>             | 3                    | 34             | ,               |
|                         | ą            | 49             | <b>v1</b> 0 | °मगगो                   | 2                    | २६,२९          | ¥35             |
| भवजिणाणं                | ₹            | 1              | ६९,९•२      | *मण                     | 3                    | **             | &42~            |
| °भ <b>ब</b> त्य         | २            | 34             | ६२२         | <sup>°</sup> मणपञ्जव    | ર                    | 95             | <b>६९७</b>      |
| भवत्यकेवलिविसेस-        |              |                |             | मणपञ्जरणाणं             | ર                    | ₹,15,₹६        | 458,890         |
| पजाया                   | २            | 14             | ६२२         | :                       |                      |                | £95             |
| भवत्थम्मि               | १            | ¥6             | *43         | मणपञ्जवणाणंती           | २                    | 3              | 456             |
| भवदुक्खविमोक्खं         | 3            | 49             | 090         | <b>°</b> দ্যুথ্য জবাগ   | २                    | 9 🕯            | E 9 4           |
| <b>म</b> विओ            | 3            | XX             | 441         | मणी                     | ?                    | २ <b>२,३</b> ४ | 889             |
| °भविय                   | 3            | ¥₹             |             | °सणो                    | २                    | 35             | <b>₹</b> ¶♥     |
| भवियाभिवयादओ            | 3            | ¥₹             | <b>६4</b> • | मणोविस्यगयाण            | ૨                    | 26             | ६१७             |
|                         |              |                |             |                         |                      |                |                 |

#### ४ - सन्मतिमूलगाथागताः शब्दाः।

| <b>पा</b> च्य                        | काण्ड        | गाथा       | ब्या. ए.                                | गन्द                       | কাত্ত | गाथा               | द्या. <b>ए.</b>         |
|--------------------------------------|--------------|------------|-----------------------------------------|----------------------------|-------|--------------------|-------------------------|
| स्रणंता                              | ₹            | २६         | ६३८                                     |                            | ų     | •                  |                         |
| <b>म</b> ण्णास                       | ર            | * 3        | 634                                     | य                          | 2     | 1,5,11,            | ¥+¢,¥9+,                |
| ° <b>मर</b> ण                        | Ę            | ३२         | ĺ                                       |                            |       | 12,14,94,          | ¥95,¥90,                |
|                                      | ą            | ĘC         |                                         |                            |       | 14,15,20,          | ¥16,¥15,                |
| <b>मरणका</b> लपजन्तो                 | ŧ            | 17         | ¥₹1                                     |                            |       | २५,१९,३०,          | ¥39,¥₹•,                |
| °मलार                                | Ł            | २          | 103                                     |                            |       | 14,30,36,          | ¥¥€,¥¥\$,               |
| °महर्ग                               | 8            | <b>२२</b>  | ì                                       |                            |       | ₹5,74,¥ <b>1</b> , | <b>४५</b> ०,४५ <b>५</b> |
| मद्ग्यमुहा                           | 8            | <b>२</b> २ | YRT                                     |                            |       | ¥₹,¥₹,¥¥,          |                         |
| मदलो                                 | ą            | 11         | ६३७                                     |                            |       | ¥5,40,49           |                         |
| मदाणं                                | ą            | ६५         | OVE                                     |                            | ર     | ₹,८,٩٩,            | 494,605                 |
| °महुर                                | 3            | 15         | ६३७                                     |                            |       | 94,24,24,          |                         |
| मा                                   | 3            | <b>६</b> ८ |                                         |                            |       | २६,३०,३६,          |                         |
| °िनच्छ                               | 1            | 33         |                                         |                            |       | 44,44              | 924                     |
| मिच्छतं                              | Ą            | २७         | 424                                     |                            | 3     | 1,10,14,           | £30,£3Y,                |
|                                      | વ            | ¥9,43      | ६५७,७९०                                 |                            |       |                    | 434,436,                |
| <b>मिच्छ</b> हिट्टी                  | 1            | 13         | ¥14                                     |                            |       | २६,३९,३२,          | <b>६४३,६५</b> 9,        |
| °मिच्छ।                              | ર            | 39         |                                         |                            |       | <b>३५,३९,</b> ४२,  | 450,010                 |
| <b>मिच्छादिद्वी</b>                  | શે           | 21         | ¥95                                     |                            |       | ¥₹,¥Ҹ,५•,          |                         |
| °मिच्लाइंसण                          | ą            | 643        |                                         |                            |       | 48,44,40           |                         |
| मिच्छ <b>दं</b> सणसमृ <b>द्म</b> इअस |              | 55         |                                         | याणंति                     | 3     | २५,२७              | 636                     |
| <b>धिच्छत्तस्</b> स                  | ``` <b>`</b> | 48,44      | 590                                     | याणाइ                      | ર     | 90                 | <b>₹•</b> ८             |
| °मुक्षवावारा                         | 3            | Ęv         |                                         | •                          |       | ₹                  |                         |
| <b>गु</b> ता                         | <b>à</b>     | <b>3</b> ¥ | ६३८                                     | °1 यणा <b>ब</b> ळि         | 2     | 27,21              | ¥ <b>₹</b> 1            |
| °मुला                                | १            | <b>२</b> २ |                                         | रयण।बलिववएस                | Ł     | २२                 | ¥? •                    |
| °सहं                                 | ٠<br>٦       | २५         |                                         | °रस                        | 3     | 6                  |                         |
| °मूल                                 | ٤            | 3,4,93     | 390                                     | °रहिअं                     | 3     | 66                 |                         |
| J.c.                                 | •            | 14,19      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ्राग ·                     | २     | ¥₹                 |                         |
| भूलणया                               | १            | 9 3        | <b>794</b>                              | °रागदोसमोहा                | ર     | ¥₹                 | ६२५                     |
| मूलणयाण<br>मूलणयाण                   | ર            | 9 €        | ¥36                                     | रायसरिसो                   | ર     | PY                 | 488                     |
| मूलणयाणं<br>मूलणयाणं                 | રે           | 94         | ¥16                                     | <sup>°</sup> हआइ           | Ł     | YC                 | 843                     |
| मूळणमेर्ग<br>मूळणिमेर्ग              | ર્           | 4          | 210                                     | रूआह्पज्जन।                | *     | ¥6                 | <b>44</b> 5             |
| °मूलबागरणी                           | રે           | ą          | 909,209                                 | °ह्व                       | 8     | 44                 | ANO                     |
| भैत्तं                               | १            | ५<br>४२    | •                                       |                            | ą     | 6                  |                         |
| न्तर<br>°मेत्तरथो                    | 3            | २५         |                                         | रूबरसर्गधफासा              | 3     | 6                  | ५३३                     |
| °मोक्ख                               | ર            | २०,४६      |                                         | °स्वाइ                     | 3     | 96,29,42           | ६३६,६३७,                |
| गानज                                 | ą            | 44         |                                         |                            |       |                    | <b>६4</b> •             |
| मोक्खयुह्यस्थणा                      | 1            | २०         | 795                                     | स्वाइविसेसणं               | 3     | 96                 | <b>43</b> €             |
| मान्य <u>अवस्ताः</u><br>मोक्खो       | १            | २०         | ¥15                                     | <b>ह्रवाइविसेसणपरिणामो</b> | 3     | 33                 | ६३७                     |
| मान्या<br>मोक्खोबाओ                  | ર્           | 44,44      | <b>9</b> 96                             | रूवाई                      | 3     | 33                 | ६३५                     |
| माञ्खाबाजा<br>मोज्झं                 | 8            | ₹•         | ¥35                                     |                            |       | ਲ                  |                         |
| माज्य<br>मोत्तृण                     | રે           | રેપ        | 696                                     | <sup>°</sup> लक्खण         | Ş     | 22,84              | ¥₹9,¥4•                 |
| मापूर्य<br>मोहा                      | 8            | २८         | ¥25                                     | °ल <b>≆खणं</b>             | ţ     | <b>1</b> 2         |                         |
| न। हुः                               | રે           | Υ₹         |                                         |                            | 3     | <b>₹₹,</b> ¥¥      | 936,941                 |
|                                      | •            | `          |                                         |                            |       |                    |                         |

#### ४ - सन्मतिमूलगाथागताः शब्दाः।

| शब्द                               | <b>Clok</b> | गाथा           | चा. पृ.           | গহ                     | কাত্ত         | गाया              | च्या. ष्ट्र.     |
|------------------------------------|-------------|----------------|-------------------|------------------------|---------------|-------------------|------------------|
| <sup>०</sup> लक्खण <b>विसेस</b> ओ- | २           | 36             | ६२३               | वयणविसे <b>साई</b> यं  | ę             | ₹ 6               |                  |
| <sup>o</sup> लक्खणा                | à           | ٤              |                   | वयणविही                | į             | ů,                | V04              |
| सज्बह                              | 2           | YY,YY          | ¥¥5,¥4•           | °वयणस्प                | રે            | 65                |                  |
| लहर्                               | *           | 3 3            | 44.               | °4यणिज                 | į             | २८,५३             |                  |
|                                    | ঽ           | 16             | ६३६               |                        | ą             | 49,62             | ७३२              |
| <b>लहं</b> ति                      | 3           | <b>२२,२५</b>   | ¥29               | <b>बयणिज्जपहे</b>      | <b>a</b>      | 45                | 476              |
| <b>लिंगओ</b>                       | २           | २५             | <b>६9</b> 6       | <b>द</b> यणि <b>ञं</b> | ₹ .           | 6                 | ¥+6              |
| °ਰੀਥ                               | 3           | £x.            | OYE               |                        | a             | 46                | ७२६              |
| <b>लोइय</b>                        | ₹           | ₹ €            |                   | <b>ब्यणिजविय</b> प्पा  | ŧ             | ५३                | 844              |
|                                    | 3           | 45             | ७२६               | ₹यमाणो                 | 3             | 2,45              | <b>६२७,६२८,</b>  |
| लोइयपरिच्छय <b>सुद्दो</b>          | 2           | <b>२</b> ६     | *22               |                        | `             | `, `,             | v26              |
| लो <b>इयपरिच्छिया</b> णं           | 3           | 49             | ७२६               | °बरिस                  | ર             | ¥°                | - 11             |
|                                    | Ę           | 7              | ļ                 | वरिसविभागं             | ર             | ¥o                | ĘŻY              |
| व                                  | ŧ           | २ - , २ ७, २ ८ | ¥86,¥¥0,          | °वरिसो                 | રે            | Y•                | ( ,-             |
|                                    |             | 44,40          | ¥42               | °बवएसं                 | į             | <b>२</b> २        |                  |
|                                    | ą           | <b>२२</b>      | ६३७               | वनएसो                  | ÷             | V\$               | YYĘ              |
| °वंजण                              | Ł           | 1+,24,43       | ¥¥•               | बबहारो                 | Ì             | ¥                 | 316              |
| बंजणओ                              | 3           | 4              | 630               | °बसा                   | į             | ₹८. <b>₹</b> ९,४० |                  |
| <b>बं</b> जणणिअओ                   | ₹.          | ٧Ę             | ¥₹•               | 1411                   | 3             | ₹•, <b>₹</b> \$   | 430              |
| वंजणपञ्चाए                         | 2           | ¥3             | A.R.C             | °वहा                   | 3             | AA                | ६५५              |
| वंजणपजायस्स                        | ₹           | ₹¥             | 44.               | वा                     | રે            | 26,29,24          |                  |
| वंजणवियप्पो                        | 3           | ₹•             | v\$o              | •                      | 2             | 13                | <b>(-</b> )      |
| °वत्त• <b>•</b>                    | 2           | 35             | ¥25               |                        | <b>à</b>      | ¥,94,44           | ६३०,६३७,         |
| <sup>°</sup> वत्तव्वं              | ę           | 10,25          | ¥35               |                        | •             | *,,,,             | 415,125,         |
|                                    | ર           | 31             | ६२१               | Osmanum                |               |                   | -, \             |
|                                    | 3           | २३,४८,५७       | ६५६,७२५           | °बा€जा<br>इसके         | <b>१</b><br>३ | 90                |                  |
| °वत्तन्त्रय                        | <b>ર</b>    | 96             | 176               | बाएउं<br>°बाओ          | ર<br>રૂ       | <b>ξ</b> 4        | th.              |
| °वत्तन्त्रा                        | 3           | २५             |                   | ्रवागरणी               | १             | ¥₹                | £4.              |
| बत्तम्बो                           | 3           | ٧₹             | ESK               |                        |               | 3                 |                  |
| बत्धुं                             | ₹           | 6              | ¥•6               | <b>वागरिया</b><br>—••  | 3             | 11                | ६३५              |
| °वय                                | •           | YY             |                   | <b>वादी</b>            | <b>ર</b>      | 45                | ७२६              |
| <sup>c</sup> वयण                   | *           | ३,५,७,२६,      | २७१,३१७           | °बाय                   | *             | 11,14,23          | *<1              |
|                                    |             | 11,16,16       |                   | °बायस्स                | 3             | AA                |                  |
|                                    | 3           | 30,88,80       | ₹₹ <i>७,</i> ६५•, | ° <b>वा</b> या         | १             | <i>₹५</i>         |                  |
| _                                  |             |                | ENA               |                        | 3             | <b>Y U</b>        | ६५५              |
| °वयणं                              | *           | v              | ¥•0               | °नायी                  | 1             | 90                |                  |
|                                    | 3           | <b>₹</b>       |                   | °बायो                  | 3             | ३२                |                  |
| <b>नयणत्यनि</b> च्छओ               | ₹ .         | *              | <b>३</b> 9६       | नावड(                  | *             | 34                | X16              |
| वयणपञ्चया                          | 3           | <b>₹</b> 1     | ¥3•               | वानि                   | 3             | <b>¥</b> ₹        |                  |
| वयणपहो                             | •           | *1             | AAS               | वि                     | *             |                   | ¥94,¥9€          |
| <b>नयणनदा</b>                      | 3           | Yo             | ६५५               |                        |               | २१,२२,२३          |                  |
| नयणविणिवेसो                        | 3           | 1              | (30               |                        |               | ?Y,YY,Y\$         | ¥ <b>₹</b> ¶,¥५• |
| वयणनियण्गे                         | २           | 12             | £ • \$            |                        |               |                   | *43              |

## ४ - सन्मविमूलगाथागवाः शब्दाः ।

| शब्द                  | <b>Sine</b> | गाथा             | ध्या. पृ.       | गब्द                                     | কাত্ত        | गाथा           | ≠या, षृ.                  |
|-----------------------|-------------|------------------|-----------------|------------------------------------------|--------------|----------------|---------------------------|
|                       | •           | 9,2,29,24        | ¥40,49Ę         | विभयणा                                   | <b>ર</b>     | ¥              | 410                       |
|                       |             | 20,26,85         |                 | <sup>०</sup> बिभाग                       | 3            | 10             | 444                       |
|                       |             |                  | <b>£35,</b> £₹• | °विभागं                                  | ર            | ٧°             |                           |
|                       |             |                  | \$83,583        | <b>बिभागजायं</b>                         | ર            | 16             | EYE                       |
|                       |             |                  | 624             | <sup>•</sup> विभागमेत्तं                 | 3            | <b>J</b> A     | (8)                       |
|                       | 3           | 6,90,94          | 4\$9,6\$4       | विभागमिम                                 | 3            | Y•             | 689                       |
|                       |             | 25,20,20         |                 | विभागो                                   | 8            | 35             | ¥34                       |
|                       |             | <b>₹•,₹1,</b> ₹₹ |                 | °विमोक्खं                                | <b>રે</b>    | 49             | 49.                       |
|                       |             | 14,14,14         |                 | विश्रंजणं                                | ર            | 96             | 575                       |
|                       |             | 74,77,44         |                 | °वियत्ति                                 | १            | 90             | ¥90                       |
|                       |             | *4,40,49         |                 | वियंति                                   | 8            | 11             | Y•5                       |
|                       |             | 46,63,66         |                 | *वियण                                    | ₹            | ٥,३८,३९,       | •                         |
| °विश्रपा              | २           | ₹•               |                 |                                          | •            | Yo             |                           |
| <sup>0</sup> विभप्पो  | 7           | 44               |                 | °वियप्पं                                 | ţ            | ¥\$,\$\$       |                           |
| <b>ै</b> विडत्ता      | Į.          | 12               |                 | विथप्पणं                                 | ę            | 96             | ¥90                       |
| ° विदयं               | <b>₹</b>    | 13               |                 | वियप्पवसा '                              | શે           | ₹6,₹5,٧•       | VYO                       |
| विगच्छंतं             | ર્          | 14               | 644             | ° वियप्पा                                | į            | <b>३,३२,५३</b> | 302,844                   |
| विगमस्र               | ર્          | 34               | £x3             | *वियप्पो                                 | Ŗ            | ₹•,₹\$         | 140,11                    |
| बियमा                 | 3           | 31,89            | 430,488         | <b>बियाणंतो</b>                          | <b>ર</b>     | 11             | ६०९                       |
| °िचगमे                | ą           | 11               | ( ( ) ( - )     | °विराहओ                                  |              | ٧ <b>५</b>     | <b>4</b> * 1              |
| °विगय                 | 3           | ¥,¥              |                 | बिलंबेन्ति                               | 3            | E M            | uve.                      |
| °िनगर्य               | ર           | 14               | ६२२             | विबरीयं                                  | રે           | 3              | 456                       |
|                       | 3           | 10               | 684             | °विसउ                                    | 3            | २६             | 1 1 1                     |
| <b>बिगयनविस्सेहि</b>  | <b>ર</b>    | i,v              | ६२८,६३०         | °विसओ                                    | रे           | Y Y            | <b>₹9</b> 4               |
| °विगयस्स              | ર           | 74               | ¥40             |                                          | ર            | 34,36          | <b>६१</b> 4               |
| <sup>०</sup> बिच्छेदो | į           | ч                | 310             | <b>विपं</b> जुत्ता                       | į.           | <b>२२</b>      | ¥31                       |
| विजाणओ                | ર્          | 48               | <b>७३</b> २     | °विसम                                    | ÷            | <b>२</b> २     | ६३७                       |
| विणद्वा               | ą           | <b>६</b> २       | <b>७३</b> २     | बिसमपरिणयं                               | 3            | २२             | ६३७                       |
| विणा                  | Ŕ           | 4.               | 715             | °विसयं                                   | રે           | <b>1</b> 0     | 111                       |
| विणापेति              | રૂ          | <b>६</b> २       | ७३२             | °विसयगयाण                                | રે           | 15             | 490                       |
| °विणिउत्त             | Į.          | 44               | ``              | •ैबिसासणं                                | į            | ,              | 1                         |
| विणिवेसो              | <b>ર</b>    | 1                | ६२७             | °वि <del>पिंड</del> ी                    | ર            | ¥۶             | <b>63</b> ¥               |
| °बित्थर               | Į.          | 2                | 103             | <b>o</b>                                 | <b>à</b>     | 16,42          | ₹ <b>३</b> €,७ <b>३</b> ● |
| विधम्मेइ              | ર્          | ¥€               | <b>६</b> 44     | °विषेष                                   |              |                | ((1)-1-                   |
| °बिप्फार्ण            | ર્          | 44               | ```             | 1100                                     | *            | ३,२४,२५,<br>४७ |                           |
| <b>बिभएय</b> •द्रो    | ą           |                  | ६३७             |                                          | <b>ર</b>     |                |                           |
| <b>बिभज्जमाणा</b>     | ę           |                  | ¥16             | *विसेसओ                                  | ٦<br>٦       | 1•,1४,२१       | 6                         |
| विभजवायं              |             |                  | ७२५             | । <b>५५,५५</b> ।                         | 3            | <b>६</b><br>∀२ | <b>६•७</b>                |
| °विभत्त               | ર           |                  | ण्ड्र<br>१      | विधेसं                                   |              |                | <b>६५</b> •               |
| विभत्ते               |             |                  | ¥4•             | 1404                                     | •            | 48             | <b>*46</b>                |
| विभक्तो               | à           |                  | <b>6</b> 86     | °विसेसगओ                                 | <del>ک</del> | ₹¥             | ६२२                       |
| विभय¶                 |             |                  | 4               | <sup>्व</sup> धसंग्ञा<br>विसे <b>सणं</b> |              | <b>२१</b>      | ६३७                       |
| विभयर्ण               | _           |                  | •               | 14444                                    |              | <b>२</b> 9     | 590                       |
|                       | •           | . •              | * \ \           |                                          | 3            | 16             | 636                       |

#### ४ - सन्मतिम्ङ्गायागवाः सन्याः ।

| <b>ा</b> व्य                  | EITE   | गाथा       | न्या. ए.    | शब्द                         | <b>SME</b> | णाया      | न्या. पृ.           |
|-------------------------------|--------|------------|-------------|------------------------------|------------|-----------|---------------------|
| <b>े</b> बिसेसणी              | 3      | २०,२१      |             | संखाणं                       | 3          | 94,40     | Yev                 |
| विसेसपऋषे                     | ą      | •          | ६२७         | सं लागसत्य धम्मो             | 3          | 14        | 434                 |
| <b>बिसेसप</b> जाया            | ì      | 70         | 848         | संखेजं                       | २          | <b>¥{</b> | ६२५                 |
| <sup>•</sup> विसेसपरिणामी     | ٠<br>٦ | 33         | ६३७         | °संगद                        | *          | 1,4       | २१५                 |
| <b>वि</b> ष्ठेसस् <b>णा</b> ओ | Ŕ      | २५         | ¥39         | <b>पंगर्</b> ओ               | 1          | 13        | ¥14                 |
| •िवसेसा                       | 3      | Ę          |             | <b>संगहए ह्वणाविसओ</b>       | 8          | ¥         | 394                 |
| <b>ेबिसे</b> साईयं            | Ł      | 16         |             | <b>ं</b> संगर् <b>वि</b> सेस | 8          | 1         | २७1                 |
| विसेसिअं                      | ર      | 4 3        | E96         | सेघयणाई मा                   | २          | 34        | 643                 |
| <b>ै</b> बिसेसियं             | ξ.     | 16,30      |             | <b>वंजुजां</b> तेषु          | 2          | 43        | Add                 |
| , , ,                         | 2      | 1          | 840,846,    | <b>°संजोगाहि</b>             | 3          | \$6,Y.    | 446,644             |
|                               |        |            | 454         | °र्वजोगे                     | 3          | Ę         | <b>७२७</b>          |
|                               | Ę      | •          |             | *संजोय                       | 3          | <b>44</b> |                     |
| °विहेसिया                     | 3      | 11         | EY.         | <b>वं</b> जोयभेयओ            | 3          | ٧₹        | (4.                 |
| °विसेसे                       | ર      | રૂહ        | ६२३         | <b>चेत</b> म्मि              | ર          | 6         | 6.0                 |
|                               | Ę      | 90,20      | 634,630     | °संतवाय                      | 3          | 4.        | 4.A                 |
| विसेसे 🕻                      | २      | ¥•         | 638         | <b>चेत्रवायदोसे</b>          | રૂ         | 40        | 404                 |
| ,                             | 3      | v F        | EVY         | <b>৾</b> ধন্তস্থা            | ş          | 53        | ७३२                 |
| विसेसेण                       | *      | ¥4         |             | संपञ्जोगो                    | ₹ .        | 16        | ¥90                 |
| <b>बिसेसें</b> ति             | Ę      | 40         | ७२५         | °क्षंपको                     | 3          | AA        |                     |
| °वि <b>से</b> सो              | Ų      | 4,40       | X06         | °संपरिवु <b>र</b> ो          | ₹          | 46        |                     |
|                               | 2      | 1          | 456         | °र्सपायणम्मि                 | Ę          | 44        |                     |
|                               | Ę      | 9,93,40    | 670,079     | °संबंध                       | 3          |           | 1 636.630           |
| विहम्मओ                       | Ę      | 46         | 710         | ° संबंधको                    | 1          | Ad        | A.d                 |
| <sup>0</sup> बिहाड            | •      | <b>?•</b>  | 101         |                              | 3          | 11        | ६३७                 |
| • <del>विही</del>             | Ł      | v          |             | संबंधवसा                     | 3          | ₹•        | ६३७                 |
|                               | Ą      | <b>J</b> A | (A)         | संबंधविसिट्टी                | 3          | 76        | 416                 |
| <b>बी</b> सत्यं               | Į      | ₹ €        |             | संबंधविसेसे                  | 3          | २∙        | 630                 |
| बीससा                         | 3      | १२         |             | ॰संबंधि                      | 3          | ₹•,₹¶     |                     |
| नुतं                          | ર      | v          |             | संबंधित्तणं                  | 3          | २∙        | ६३७                 |
| वेएर                          | ţ      | 41         | <b>y</b> yy | <b>चंबंधिबिसेस</b> र्ग       | 3          | 20,31     | ६३७                 |
| ••                            | 1      | 48         | 496         | °संबंधो                      | ₹.         | 44        | <b>¥</b> 4•         |
| वेयए                          | 2      | 45         | <b>٧५</b>   |                              | 3          | 10        | 636                 |
| <b>बेश</b> लिया <b>रै</b>     | *      | २ २        | ¥3¶         | संभव (                       | ર          | 6,13      | 4.0,4.4             |
| "बोकंतं                       |        | 6          | ¥•6         | संभवो                        | ર          | 6         | 6.0                 |
| वोच्छं                        | 2      | 25         | 625         | सम्मओ                        | 3          | , ((      |                     |
| <b>ল</b>                      | •      | २७         | 455         | सम्मणाणं                     | २          | 44        | ६२२                 |
|                               | 3      | 21,46      | 849,095     | सम्मण्याणे                   | ર          | 11        | ६२२                 |
|                               |        | स          |             | °सम्मत्त                     | *          | 41        |                     |
| स                             | Ł      | ३५,४२      | 744,444     | सम्मत्तं                     | 3          | ٩¥        | *16                 |
| <b>स</b> (                    | 3      | 44         | 696         |                              | ą          | 48        | v7•, <b>v</b> 7v    |
| " 7                           | 3      | 41         | 936         | सम्मत्तसध्भाना               | Ł          | . २१      | Y15                 |
| <b>पं</b> खा                  | 3      | 4.         | V•7         | सम्मत्तस्य                   | ्रदे       | 44        | ७१८(पं. <u>१</u> ५) |
| <b>ं तंसाण</b>                | 3      | 34         |             | (पाठान्तर अभयदेव             | 1)         |           |                     |
| 1•1                           | च• प   |            |             | 1                            |            |           |                     |

# ४ - बन्मतियूङगाथागताः शन्दः॥ ।

| गन्द                                   | झच       | नावा                | व्या. पृ.      | गन्द                                                | Elec     | गाथा             | व्या. पू.          |
|----------------------------------------|----------|---------------------|----------------|-----------------------------------------------------|----------|------------------|--------------------|
| °सम्महंसण                              | ŧ        | २५                  |                | °सब्भावा                                            | Ŋ.       | 33               | ¥15                |
| *सम्पर् <b>स</b> नं                    | į        | 44                  |                | सन्भावाग्रहभावे                                     | 1        | Y•               | YYV                |
| `                                      | 3        | 41,62               | 1550,000       | सब्भावे                                             | •        | ३७,३८            | AAE                |
| °समर्सनगागचरित                         | 3        | ¥¥                  | -              | सब्भूवं                                             | 3        | 45               | 750                |
| सम्मद्सणनामन्तित्वि                    | · ·      |                     |                | समए                                                 | ₹ .      | રૂપ              | YYT                |
| वत्तिसंपजो                             | 3        | YY                  | 449            |                                                     | ą        | <b> </b>         |                    |
| सम्मद्त्रणसर्                          | ì        | २३,२५               | A3 4           | <sup>o</sup> तमभो                                   | 2        | २८               | 454                |
| <sup>©</sup> सम्मिया                   | રે       | <b>1</b> 6          | 919            | समं                                                 | ર        | \$               | 4.6                |
| °संबिस्म                               | 3        | 63                  | ```            | •                                                   | 3        | 94               | 113                |
| <b>संविगा</b> युद्दाद्दिगम्मस्स        | Ę        | 45                  |                | समण्ये 🕻                                            | 3        | 3                | ६२८                |
| <b>"संता</b> र                         |          | ₹•                  | V16            | ° समस                                               | 2        | 15               | 694                |
| सन्तर<br>संसारमओघदन्सर्ण               | ł        |                     |                |                                                     | 3        | 68               | <b>७३</b> २        |
|                                        | <b>!</b> | ₹•                  | YIS            | °स <b>मत्तसु</b> यणाण                               | ર        | 14               | 694                |
| <del>र्</del> यसारो<br>९० <del>०</del> | र<br>इ   | 9 <b>u</b>          | Y10            | सम्तप्ययान्यदंशकानि-                                | २        | 16               | 634                |
| <b>°4€</b>                             | •        | <b>4.</b>           |                | राओ                                                 |          |                  |                    |
| सकोल्या                                | 3        | 4.                  | V•Y            | °सम <b>य</b>                                        | ţ        | २,४२             | YY!                |
| °E <b>₹</b> I                          | र        | ₹6                  | ¥88            | _                                                   | 3        | २७               | 634                |
| _5                                     | 3        | 4.                  | <b>V•</b> ▼    | प्तमयं _                                            | Ł        | 36               |                    |
| सचे                                    | ₹        | २८                  | 256            | °समयंतर                                             | २        | <b>3</b> 1       | (3)                |
| °सहि                                   | ર        | ¥•                  |                | समयरजनजा                                            | ₹.       | *3               | AAC                |
| संद्विनरिधो                            | २        | ¥•                  | €3¥            | °समयपरमत् <b>य</b>                                  | 3        | <b>ર</b>         | 205                |
| समिह्णा६                               | 3        | 4                   | (••            | समयपर्मश्यवित्वर्विहा                               | ٠ ا      | २                | 765,745            |
| ्रवस्था                                | Į        | YY                  | ٧4•            | रजनपञ्चना सण सय जो                                  |          |                  | 907,800            |
|                                        | 3        | 5,11,20             | £4.            | समयमाई 🎉                                            | Į.       | 36               |                    |
| °सण्माओ                                | Į.       | २४,२५               |                | °समयम्म                                             | Į.       | 4.               |                    |
| ° <b>ৱন্</b>                           | •        | <b>٧1</b>           |                |                                                     | २        | 93,30            | 6-4,690            |
| सत्तवियणो                              | *        | <b>Y</b> )          | AAC            | _                                                   | 3        | 4-,Y1            | 63-,646            |
| ° GTCT                                 | 3        | 14                  |                | °समया                                               | 3        | Yu               | 644                |
| सत्वं                                  | 1        | ΥŞ                  | 646            | समयाविरो <b>हेन</b>                                 | 3        | २७               | (31                |
| °a <b>ų</b>                            | 3        | 25                  | ७३२            | समये                                                | <b>ર</b> | 34               | 633                |
| °aç                                    | •        | 22,24               | ·              |                                                     | 3        | 13               | 634                |
| सर्दर                                  | à        | 36                  | 435            | समा<br>                                             | 3        | ç•               | 450                |
| <b>यह</b> रंती                         | à        | 16                  | 631            | समाण                                                | <b>ર</b> | 1                | 416                |
| सर्दणा                                 | ì        | 36                  | £¥•            | समागम्मि                                            | <b>ર</b> | <b>S</b>         | <b>ۥ</b> &         |
|                                        | ર        | 48                  | 629            | समा <del>स</del> ओ                                  | ?        | ३ <b>०</b><br>५३ | ∨₹•<br><b>∨</b> ↑• |
| सह्द्रभाषस्य                           | ì        | 4                   | 4 × 7, 3 4 &   | °दमुर्य                                             | 3        | 32,33,3°         |                    |
| <b></b>                                | ž        | 3<br>3              | 441,444        | रापुरवदओ<br>समुद्दवदओ                               | 3        | <b>₹₹</b>        | 449                |
| °धरो                                   | *        | 3 <b>?</b>          |                | समु <b>द्यज</b> णियम् <b>न</b>                      | 3        | 4 Y              | 685                |
| <b>0</b> (1                            | 3        |                     | (4/624         | सुर्यजायो <i>न्य</i><br>मु <b>र्</b> य <b>ना</b> यो | Ž        | 13               | 643                |
| °सप <b>क्</b>                          | 3        | ३२,४∙<br>२ <b>१</b> | <b>६१८,६२१</b> | स <u>पु</u> दयविभागमेतं                             | à        | 34               | £4.5               |
| °सप्रस्वपश्चिदा                        | è        | 1)                  | ¥15            | समुद्धारो<br>समुद्धारो                              | 3        | रेप              | 434                |
| सप <b>ढिवक्</b> रो                     | ì        | u ,                 | ¥••            | °समृद्                                              | Ì        | <b>૨</b>         | ¥33                |
| <sup>0</sup> संस्थान<br>वयान्यस्था     | ì        | ٧.                  | AAA            | °समूहम <b>्भरप</b>                                  | à        | 45               | * 1 *              |
| . वस्याम                               | ,        | • -                 | •••            | 4.76.46.46.4                                        | 7        | 11               |                    |

#### ४ - बन्मतिमूलगांबानताः सन्दाः।

| राष्ट्                                         | 414      | नाया       | षा. पृ.     | शस्य                 | कान्द | नाषा             | या. पू.           |
|------------------------------------------------|----------|------------|-------------|----------------------|-------|------------------|-------------------|
| <sup>०</sup> समू <b>इ</b> म्मि                 | 8        | 15         |             | सागारगादणादि         | 2     | 14               | 41.               |
| समूहसिद्धो                                     | į.       | २७         | ¥₹₹,¥₹\$    | साभाविओ              | 3     | 11               | (¥1               |
| समोबणीआ                                        | 3        | •          | ७२५         | °सामण्य              | २     | 3                | YYY               |
| सयं                                            | 3        | v          | (3)         | सामण्णागहुणं         | ર     | 5                | 844,8 <b>4</b> 5, |
| <sup>0</sup> सयजो                              | *        | 3          | 343         |                      |       |                  | 444               |
| °सयस                                           | 3        | <b>F 7</b> | ७३२         | सामण्यं              | Į     | 40               | जर् <b>ष</b>      |
| सयछे                                           | ર        | २८         | 633         | सामण्यम्म            | •     | 1                | ६२७               |
| त्तयलं                                         | २        | 10         | 616         | •सामत्या             | \$    | <b>(1</b>        | <b>७</b> ३२       |
| सयलसमत्त्वयणिजनिद्रोह                          |          | 65         | <b>७३</b> २ | सायार                | ર     | 7-,71            | <b>5-6</b>        |
| सया                                            | Į.       | 11         | A+2         | <b>पा</b> रं         | 3     | ६३,६७            |                   |
| सयाबि                                          | <b>ર</b> | 1-,12      | 6.6,6.3     | साम्रणं              | 3     | •                | 9,4,88,2,8        |
| <b>चरिसेदिं</b>                                | ₹<br>-   | ч .        | <b>६१</b> • |                      |       |                  | (4,1-3,           |
| सलाहमाणा                                       | 3        | 63         | <b>७३</b> २ |                      |       |                  | (पं• ३•)          |
| •सवियप्प                                       | •        | 34         |             | साधणमत्तीमेत्तएण     | •     | <b>4</b> 3       | v <b>?</b> ₹      |
| सबियपं                                         | <b>!</b> | ३५         | AAd         | °सासय                | Ł     | 10               |                   |
| स्र वियप्पणि विषयपं                            | !        | 14         | YYI         | सासयवियत्तिनायौ      | Ł     | 10               | *}v               |
| स्रवियणो<br>• • • • • • •                      |          | ¥1         | AAC         |                      | £     | A.E              | <b>&amp;</b> 44   |
| •बविसभ                                         | 3        | 75         |             | <b>°</b> सा <b>र</b> | 4     | 4                |                   |
| सविस <b>न</b> प्प <b>राज्ञाणी</b> ण<br>सविसेसी | <b>ર</b> | ¥ <b>4</b> | V•Y         | सार्पयाहा            | ₹     | 4                | 386,306           |
|                                                | ٦,       | ¥1         | 13A         | सा <b>हम्म</b> ड     | 3     | 46               | 790               |
| °G <b>=</b> {                                  | Į.       | 19         |             | साहेज                | 3     | 46               | 495               |
|                                                | 3        | २७         |             | Ŕ                    | ŧ.    | 1                | <b>१</b> ७१       |
| सम्बं                                          | Ł        | 11,25      | X+5,715     | <b>चि</b> ण्हाइ      | 3     | 44               | 434               |
| •                                              | २        | 1-         | ६०८         | °सिज्झमाण            | ર     | 14               | ६२२               |
| सञ्चणयसमूद्द्रिय                               | 2        | 96         | ×16         | सिज्झमाणसमये         | २     | 34               | 643               |
| °सम्बज्य                                       | २        | 93         | ۥ <b>\$</b> | सियं                 | •     | 3                | ૧ (વં• ૨•)        |
| सम्बन्ध                                        | २        | 1-         | <b>₹•</b> ८ |                      |       |                  | C,Y \$            |
| सम्बद्ग्नाई                                    | 3        | २७         | ६३८         |                      | २     | ₹•               | 63.               |
| सम्बन्या                                       | •        | 36         | ¥ <b>२९</b> |                      | 3     | ₹•               |                   |
| सन्दे                                          | *        | 14,21,23   | ¥95,¥₹9     | 'सिदंत               | ₹     | <b>x</b> 4,43,66 | ७१२               |
|                                                |          | २५         |             | सिदंतजाणजो           | 3     | 43               | ७३२               |
| _                                              | 3        | 4.         | veX.        | सिदंतप <b>डिणीओ</b>  | 3     | 4 €              |                   |
| <b>पञ्चेण</b>                                  | Į.       | 35         | *35         | <b>धिदंत</b> विराहओ  | 3     | *4               | 541               |
| *सप्तमय                                        | <b>!</b> | 4 3        | 844         | विदत्तणेण            | Ą     | 15               | ६२३               |
| •                                              | 3        | 44,60      | 44 <b>9</b> | <b>चिद्धत्याणं</b>   | 8     | 1                | 66                |
| ससमयम् <del>य</del>                            | 3        | र५         | ६३८         | °तिदी                | 3     | <b>¥</b> \$      |                   |
| ससमयओ                                          | २        | ₹1         | 633         | °िच्दो               | 2     | २७               | ¥₹₹               |
| <b>ससम्यपण्णवणा</b>                            | •        | 43         | *44         | ° <b>धौ</b> स        | 3     | 34,66            |                   |
| ससमयपासमयमुक्तनानार                            |          | Ęv         |             | सीसगगसपरिवृडो        | 3     | 45               |                   |
| °सदान                                          | 4        | 48         | 610,013     | सीसमईविष्कारणमेतत्यो |       | 33               | <b>६३८</b>        |
| सर                                             | Ł        | 43         | YYY         | °g <del>a</del>      | २     | v                |                   |
| सार्यं                                         | २        | ३७         | ६२३         | <b>ड</b> लं          | ર     | ¥                | 4-4               |
| साई                                            | 2        | 4,11,14    | ६०७,६२१,    |                      | Į     | <b>{1,{Y</b>     | 120,026           |
|                                                |          |            | ६२२         | <b>सुतमेति</b> ण     | 3     | ER               | asé               |
| <sup>©</sup> सागा <b>र</b>                     | ₹        | 14         |             | द्यतिम्म             | ર     | •                | 6-0               |

## ४ - सन्मतिमूलगाथागताः शन्दाः ।

| गम्द                                | काण्ड | गाया      | न्या. पृ.              | गर                             | <b>FIGS</b> | गाया              | चा. ए.             |
|-------------------------------------|-------|-----------|------------------------|--------------------------------|-------------|-------------------|--------------------|
| °ग्रतहर                             | 3     | <b>(1</b> | ७३२                    |                                | ह           | •                 |                    |
| <b>युत्तद</b> रस <b>्</b> षंद्वट्टा | 3     | 57        | <b>७३</b> २            | इंदि                           | ₹           | 13,14             | 714,414            |
| <b>ग्रताबायनभी रुद्धि</b>           | २     | v         | <b>६•७</b>             | 4.4                            | રે          | <b>\</b>          | <b>5.</b> 6        |
| <b>सु</b> त्तासाय <b>ण</b>          | २     | 40        |                        |                                | 3           | <b>È</b> 4        | UYE                |
| <b>छत्</b>                          | ર     | 78,74     | ६२२,६२३                | ťΦ                             | ર           | 12                | •                  |
| °धुतेन                              | 3     | 44        | ७ ६                    | •                              | 3           | 26                |                    |
| <b>युलेख</b>                        | ર     | 9<        | <b>६1</b> ६            | दरा                            | Ì           | 11                | • \$4              |
|                                     | 3     | 11        | ६३५                    |                                | ર           | 31,71,72          |                    |
| °सुबं                               | 3     | çu        | ĺ                      | द्वंति                         | *           | <b>R3</b>         | ¥95                |
| स्टम्म ्                            | •     | ¥C        | ४५३                    | <sup>°</sup> हियओ              | į           | રે                | - • •              |
| <b>सुद्रवा</b> ६ओ                   | *     | 5         | Y•6                    | <b>E</b>                       | į           | 14                | ¥15                |
| मुद्                                | 3     | ¥         | 394                    | •                              | à           | ₹७,६३             | <b>७</b> ३२        |
| <b>चुदोग</b> णत <b>गभस्य</b>        | 3     | ¥6        | <b>६५६</b>             | °हेव                           | રે          | 35                | <b>६२३</b>         |
| ° धुर्य                             | २     | 16,30     | 214                    | 4-                             | ર્          | AA.               | ***                |
| °सुयणाण                             | 3     | २८        | £93                    | द्वेउओ                         | 3           | 84                | 641                |
| <b>प्रयनान</b> सम्मिया              | ર     | २८        | <b>495</b>             | हेउपिक्वोभणं                   | વે          | 35                | 623                |
| <b>सुयणाने</b>                      | २     | २८        | 695                    | द्वेत शओ                       | à           | ٧Ę                | <b>E'4</b> •       |
| ° <b>द्वविभिन्त्रि</b> या           | *     | २३        | * 2 5                  | °देउबाय                        | 3           | 84                | 649                |
| सुविनिच्छियामी                      | ર     | २२        | § 16                   | हे उनायप <del>ण्य</del> ामिम   | 3           | <b>V</b> Y        |                    |
| <b>सुवियत्तं</b>                    | २     | 11        | <b>६•</b> ९            |                                |             |                   | <b>६५९</b>         |
| °g <b>T</b>                         | ₹     | 74,07,38  | Y10                    | हे ज्वायस्स<br>नेन्द्रिकारोजनी | 3           | YY                | 649                |
|                                     | 3     | Ę۲        |                        | हेउविसॲ'नणी <i>र्य</i>         | 3           | 46                | <b>७२६</b>         |
| °કરં                                | ţ     | •         |                        | °्रेउविसय                      | 3           | 46                | ७२६                |
| <b>ग्रहदुक्ख</b> वियप्पर्ण          | ţ     | 16        | Y1V                    | होह                            | *           | २,३८,३९           |                    |
| <b>सुर रुक्य ग्र</b> म्प भोगो       | 1     | 94        | ¥10                    |                                |             | A1'A1'AE          |                    |
| °द्धहुम                             | Ł     | 4         |                        |                                | ર           | ¥4,4•             | 843<br>843         |
| <b>ग्रहम</b> मेया                   | ₹.    | 4         | 385,300                |                                | •           | 3,4,93            | भरह,ह•७<br>६०४ ६९४ |
| . सुद्दो                            | *     | 3.6       |                        |                                |             | २३,२४,२५          |                    |
| <b>सुद्दोबदा जत्यं</b>              | ₹     | Υ₹        | YYS                    |                                |             |                   | <b>६१९</b> ,६२२    |
| <b>प्रे</b>                         | 1     | ĮΥ        | 44.                    | •                              | 2           | ३३,३५,३७          |                    |
| सेसयाणं                             | 3     | 34        | ६३६                    |                                | ર્          | v,9v, <b>1</b> \$ | 431,434            |
| सेसा                                | ł     | 1         | २७३                    |                                |             |                   | 631,635            |
| (संप्रद-नैगमी)                      |       |           | 31-                    |                                |             |                   | ६४०,६४८            |
| (न्यवदारः)                          |       |           | ३१०,३११                |                                |             | **,**,* 1         | ६४९,६५५            |
| (ऋजुस्त्रं)                         |       |           | 211,277                | .s                             | _           | _                 | ७३२                |
| (शब्दनयः)                           |       |           | 312                    | <b>हे</b> ।ऊण                  | <b>ર</b>    | २                 | 456                |
| (धमभिरूढं)                          |       |           | 111                    | होज                            | 2           | 5                 | 6.4                |
| (एरंभूतं)                           |       |           | 44A                    | _                              | 3           | 5,9Y              | 614,614            |
| <b>चे</b> सिदियदंसणम्मि             | 3     | २४        | 996                    | होजाहि                         | 3           | 15,21             | (30,641            |
| स्रो                                | 3     | 10,77,47  | ¥{•,¥4•                | होति                           | ₹           | 43                | 844                |
|                                     |       | 44        | *44,*46                |                                | ર           | २९,३५             | <b>५</b> २०,६३२    |
|                                     | 3     | 14,34,34  | £14,6¥3                |                                | 3           | 31,87,80          | 640,645            |
|                                     |       | ४५,४६     | ६४४,६५ <b>१</b><br>६५५ |                                |             | 41,43             | 644,405            |
| °स् <del>वं</del> वे                | ર     | 4         |                        | a)&-                           | *           | 3.6               |                    |
| 194                                 | ٦,    | 4         | 6.6                    | दोदिर                          | 3           | ₹\$               | 410                |

#### 4

#### सन्मतिटीकागतान्यवतरणानि ।

भगृहीतविशेषणा च विशेष्ये मुद्धिनीपजायते । ] g. vos (v)\* **अगृहीताच चाभावात् प्रमेयाभावनिर्णयः ।** तद्भहोऽपान्यतो भावादनवस्था दुहत्तरा ॥ ] ঘূ. ५८७ अगोतो विनिदृत्य गौर्विरुक्षण इष्यते । भाव एव ततो नायं गारगोर्ने प्रसञ्यते ॥ (तह्वसं• का• १०८५ ] पृ. २१५ (५,८) अगोनिवृत्तिः सामान्यं बाच्यं यैः परिकल्यितम् । गोलं बस्त्वेव तैषकमगोपोद्दगिरा स्फुटम् ॥ [स्हो॰ वा• अपो• स्हो• १] पृ. १८७ (११,१२) अप्रिलभावः शकस्य मूर्दा यगन्निरेव सः । भयानमिखभावोऽसौ धूमस्तत्र क्यं भवेत् ॥ ু পূ अमिहोत्रं जुहुयात् । [ ] 2. 15 अमेहर्यज्वलनम् , नायोस्तिर्यक्पवनम् , अणुमनसोश्रायं कर्मादष्टकारितम् । [बैशेषिकद॰ अ॰ ५-२-१३] पृ. १०५ अचेतनः इयं भावखदिच्छामनुवर्तते । ] 8. 56,525 भज्ञातस्थापि चाक्षस्य प्रमाहेतोः प्रमाणता । प्रमाभावस्त्वसामर्थ्यान्नाज्ञातोऽभाववेदकः ॥ J &. 460 अहेर्यं करिपतं हला तह्यवच्छेदेन हेर्येऽनुमानम् । [ हेतु• ] प्ट. १९९ (७), २२४ (२०,२१) अहारस पुरिसेसुं वीषं इत्यीषु । [ ओघनि • गा० ४८३ ] पृ. ७५२ (३) अर्णते केवलणाणे अर्गते केवलदंसणे । ] ष्ट. ६९० (१) 'अत इदम्' इति यतस्तद् दिशो लिज्ञम् । [ वैशेषिकद० २-२-१० ] प्ट. ६६९ (३) अतद्रापरावृत्तवस्तुमात्रवसाधनात् । सामान्यविषयं प्रोक्तं लिन्नं मेदाप्रतिष्ठिते. ॥ ] g. २११ (६,७,८) शतीतानागताकारकालसंसर्शवर्जितम् । वर्तमानतया सर्वमृजुस्त्रेण स्वयते ॥ ] પૃ. ૨૧૨ परिशिष्टऽिसन् कोष्ठकान्तर्गता अङ्गास्तत्तत्वृष्ठगतिटिप-ण्यद्वस्त्रकाः ॥

अवीतानागती काली वेदकारविवार्जती । काललात् तद्यया कालो वर्तमानः समीदयते ॥ ] જુ. રૂ૧ अतीन्द्रियानसंवेदान् पर्यन्यावेण चल्लुचा । ये भावान् बचनं तेवां नानुमानेन बाध्यते ॥ नसन्तासम्भवनो न विरोधगतिः।[ ] ፶. ५५८ भन्न द्वी बस्तुसाधनी [न्यायबिन्दु• परि० २ स्• १९] ष्ट. ३५२ (२) मयान्यया विशेष्येऽपि स्याद् विशेषणकल्पना । तथा षति हि यत् कि भिन् प्रसज्येत विशेषणम् ॥ [ श्टो० वा० अपो• श्टो• ९• ] पृ. १९३. अयान्यदप्रयक्षेन सम्यगन्वेषणे कृते । मूलामावाम विज्ञानं भवेद् बाधकबाधनम् ॥ [तस्वसं• का• २८६९] पृ. १९ भयासत्यपि साहत्ये स्यादपोद्दस्य फलाना । गवाश्वयोरयं कस्मादगोपोहो न कल्प्यते ॥ [स्टो॰ वा॰ भपो॰ श्टो॰ ७६ ] पृ. १९० (८) भयास्त्रतिरायः किथद् येन मेरेन वर्तते । स एव दिव सोऽन्यत्र नास्तीत्यनुभयं परम् ॥ ] g. २४२ (३४)

अहरं साश्रयपंयुक्ते आश्रयान्तरे कमं आरमते, एकदबार्वे सित कियाहेतुगुणत्वात्, यो य एकद्रचरेत सित कियाहेतुगुणः स स साश्रयपंयुक्ते आश्रयान्तरे कमं आरमते, यथा
वेगः तथा चाह्हम्, तसात् तदिष खाश्रयपंयुक्ते आश्रयान्तरे कमं आरमते इति । न चासिदं कियाहेतुगुणत्वम्, 'अमेह्र्ध्वं ज्वजनम्, बायोस्तिर्यक्षवनम्, अणु-मनसीश्राणं कमं देवदत्तविशेषगुणकारितम्, कार्यत्वे सित देवदत्तस्योपकारकत्वात्,
पाण्यादिपरिसन्दवत्, एकद्रव्यत्वं चैकस्यात्मनस्तदाश्रयत्वात्,
एकद्रव्यमद्दृष्म्, विशेषगुणसात्, बान्दवत्'।

'एकदव्यत्वात' इत्युच्यमाने स्पादिभिर्व्यामवारस्तिष्वदृत्य-धंम् 'कियाहेतुगुणलात' इत्युक्तम् । 'कियाहेतुगुणलात्' इत्यु-च्यमाने मुगलहस्तसंयोगेन स्वाश्रयाऽसंयुक्तस्तम्मादिबलनहे-तुना व्यभिवारः, तिन्नहस्यधंम् 'एकद्रव्यत्वे सति' इति विशेष-णम् । 'एकद्रव्यत्वे सति कियाहेतुलात्' इत्युच्यप्राने स्वाश्रया-संयुक्तलोहादिकियाहेतुनाऽयस्कान्तेन व्यभिवारः । तिन्नहस्य-धंम् 'गुणहबात्' इत्यभिधानम् । [ ] पू. १४२ (२)

#### ५ - सन्मविटीकागवान्यववरणानि ।

```
अदष्टमेनायस्कान्तेनाकृष्यमाणकोहर्दाने
एव्यवरपुंसी निःशस्यत्वेन तत्कियाहेतुः ।
                                      ] E. 144
अरप्टेरन्यशब्दार्थे खार्थस्थांशेऽपि दर्शनात् ।
भुवेः सम्बन्धसीकर्यं न चास्ति व्यभिचारिता ॥
                            ] g. 956 (x,4,6)
भरहेऽवॅऽधंविकलानमात्रम् । [
                                    3. 366 (34)
अधिकारोऽनुगायलात् न वादे शुन्यवादिनः ।
             [ श्लो• बा• निरातम्ब• श्लो• १२९ ]
                                   g. ३७७ (४)
अनिभगतार्थंपरिच्छितिः प्रमाणम् । [
                                          ] 8. 448
अनर्थः खल्कपि कत्यनाधमारोपितो न विश्वम्,
तथा पक्ष एवायं पक्षसपद्मयोरन्यतरः।[
                                            ] তু. ৬২১
भनकार्ध्यनलं पर्यक्षि न तिष्टेत नापि प्रतिष्टेत ।
                                      ] ፶. ३४५
जनप्राज्ञायते कार्य हेतु बान्येपि तत्श्रणम् ।
क्षणिकलात् खमानेन तेन नास्ति सङ्ख्यितिः ॥
                           ] 🗜 ३३२ (१५,२०)
   अनादिसात् मायायाः जीवविभागस्य च बीजाहुरसम्तान-
योरिव नेतरेतराश्रयदोषप्रसक्तित्त । तथा चाहुः—"अनादिर-
प्रयोजनाऽविद्या अनादिलादितरेतराश्रयदोदपरिद्वारः, निष्प्रयो-
जनत्वेन मेदप्रपद्यसंप्तर्गप्रयोजनपर्यनुयोगावकाशः ।
                            ] g. २७८ (२,३,४)
भनादिनिपनं ब्रह्म शक्ततस्यं यद्शरम् ।
विबर्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः॥
      [बाक्यप॰ म्ह्रो॰ १ प्रचमका॰] ए. ३७९ (१२)
अनिर्दिष्टफर्न सर्व न प्रेक्षापूर्वकारिभिः।
शास्त्रमादियते तेन नाच्यमञ् प्रयोजनम् ॥
                                         ] 2.1 { 1 (1)
अनुत्यनाथ महामवे सर्वेषर्मा(मीः)यहसतौरनुत्यनतात् ।
                                  ] ३-३ (२,३)
भनुपन्निथरसता । [
                                      े है. ३८८
भनुएलव्यः सभावः कार्यं च । [च. न्या. स्. ११-१२.] ए.३.
भनुमातुरयमपराधो नानुमानस्य । [१-१-३८ बात्सा• भा•]
                                   2. 4 £ 3 (4)
अञ्चमानं निषद्धायाः शन्दादन्यस विद्यते । (
                                 ष्ट. १८५ (२,३)
अनुमानमप्रमाणम् । [
                                        ] g. v•
अनेकगुणजासारिकिकारार्थानुरक्तिता ।
                [श्लो॰ वा॰ बाक्यापि॰ स्लो॰३३५]
                                        5 YU . 3
अनेकपरमाणुपादानमनेकं चेषु विज्ञानं सन्तानाम्तरवरेकपरा-
मर्शाभावः ।
                                      J Z. 945
भनेकान्तभावनातो विशिष्टप्रदेशे स्वयसरीराविकामो निःश्रेय-
षम् ।
                                      ] g. 144
```

```
भनेकान्तात्मकलाभावेऽपि केवलिनि सत्त्वात् यत् सत् तत्
सर्वमनेकाम्तात्मकमिति प्रतिपादकस्य गासनस्याच्यापकलात्
इसमयविशासितं तस्यासिदम् । [
                                             ] ષ્ટ. ૬૧५
अन्तरप्र-बहिरप्रयोरन्तरप्रसीव वर्तीयस्तात् ।
                                    ] মৃ. ४৩९ (৸)
अन्यतरकर्मजः उभयकर्मजः धंभोगजव संयोगः।
                 [वैशेषिकद॰ ७-२-९] ७०४ (३)
जन्यत्र दृशे धर्मः कविद्धिमिण विधीयते निष्ध्यते च ।
                                      ] g. 1.5
भन्यत्र हिंसा भगायहेतुः । [
                                      ] 8. 419
जन्यथाऽनुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किस् ।
नाम्यबाऽनुपपन्नतं यत्र तत्र त्रयेग किम् १॥
                             ] प्ट. ६९,५६५ (७)
अन्यपेकेन शब्देन ब्याप्त एकत्र बस्तुनि ।
बुट्या वा नान्यविषय इति पर्यायता भवेत् ॥
                             ] प्ट. २२० (७,८,९)
भन्यथेवामिसम्बन्धाद् दाई दग्धोऽभिमन्यते ।
अन्यना दाहराव्देन दाइ।र्थः सम्प्रतीयते ॥
               [नाक्य• प• द्वि• का• स्त्रो• ४२५]
                      प्ट. १७७ (४), २६० (१०)
अन्यदेश हि सामान्यमभिनशानदारणम् ।
विशेबोऽप्यन्य एवेति मन्यते निगमो जयः ॥
                                      ] g. {11 (1)
अन्यदेवेन्द्रियपाहां अन्यच्छन्द्रस्य गोचरः ।
बान्दात् प्रखेति भिवाक्षो न तु प्रसम्मीकृते ॥
                               ] g. २६० (८,९)
अन्यान्यवेन ये भावा हेतुना करणेन दा।
विश्रिष्टा भिषजातीयैरसङ्घीणी विनिश्चिताः ॥
           [तरवसं• का• १•६९] ए. २१२ (२३)
   भन्य लाहुः भीत्रज्ञानां नियतार्थविषयप्रदृणं धर्वविद-
धिष्ठितानाम् । यथाप्रतिनियतशब्दादिविषयपाद्दाणामिन्द्रिया-
णामनियतविषयसर्वे विद्धिष्ठितानां जीवच्छरीरे । तथा 🔻
इन्द्रियदृत्युच्छेदलक्षणं केचिद् मरणमाहुभेतनानधिष्ठितानाम्।
अस्ति च क्षेत्रज्ञानां प्रतिनियतिषयपहुणम् तेनाव्यनियतिषय-
सर्वविद्धिष्ठितेन भाव्यम् । योऽसौ शेत्रज्ञाधिष्ठायकोऽनियत-
विषयः स सर्वविदीश्वरः । नन्वेवं तस्यैव सकलक्षेत्रेष्विधाय-
कत्वात् किमन्तर्गद्धश्वानीयैः मेत्रज्ञैः कृत्यम् ! न किचित् प्रमा-
णसिद्धतां मुक्ला । नन्नेदमनिष्ठा-यथेन्द्रयाधिष्ठायकः हो त-
ज्ञस्तद्धिष्ठायकश्रेश्वरः एवमन्योऽपि तद्धिष्ठायक्रोऽस्तु, भवत-
निष्टा यदि तत्साधकं प्रमाणं किष्टिदस्ति; न लनिष्टासाधकं
किचित् प्रमाणमुत्पर्यामः तानत एवातुमानविद्वलात्। भाग-
मोऽप्यस्मिन् बस्तुनि विश्वते-तथा च भगवान् व्यासः--
       द्वाविमी पुरुषी लोके भरभाक्षर एव च।
      क्षरः सर्वाणि भूतानि कूटस्थोऽसर उच्यते ॥
                       [भग• गी• अ• १५ %ो• १६)
```

#### ५ - सन्मतिटीकागतान्यवतरणानि ।

```
उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः ।
यो कोक्त्रयमाविस्य विभर्त्यन्यय देश्वरः ॥
[मग॰ गी॰ ल॰ १५ को॰ १७]
```

तया ब्रुतिब तत्प्रतिपादिका उपस्थयते — विश्वतबसुरत विश्वतो मुखो विश्वतो बाहुरत विश्वतस्पाद । से बाहुभ्यां घमति सं पतत्रेयोवाभूमी जनयन् देव एक आखे ॥ [श्वेताश्वत - उ - अ - ३,३]

न च सहपप्रतिपादकानामप्रामाण्यम्, प्रमाणजनकसम् सद्भावात् । तथाहि-प्रमाजनकत्वेन प्रमाणस्य प्रामान्यं न प्रवृत्तिजनकरनेन तथेहास्त्येष । प्रवृत्ति-निवृत्ती तु पुरुषस्य युस-दुःससाधनलाप्यवसाये समर्थस्यार्थिलाद् भवत इति । अय विभाव इलादमीयां प्रामाण्यं न खरूपायैलादिति चेत्, तदसत्; लार्षप्रतिपादकत्वेन विध्यप्ततात्। तयाहि— स्तुतेः खार्थप्रतिपादकलेन प्रवर्तकलम् , निन्दायास्तु निवर्तः कलमिति । जन्यथा हि तदर्यापरिज्ञाने विदित-प्रतिविदेश्व-विद्येषेण प्रवृत्तिर्निवृत्तिर्या स्थात् । तथा विभिवाक्यस्थापि स्वार्थ-प्रतिपादनद्वारेणैन युक्तप्रेरकलं स्टम्, एवं अरूपपरेष्यि बाक्येषु स्थात्, बाक्यस्वरूपताया अविशेषात् विशेषहेतीया-भावादिति । तथा स्वरूपार्थानामप्रामाण्ये "मेच्या आपः, दर्भाः पवित्रम् , समेष्यमशुन्धि " इत्येवं सरूपापरिज्ञाने विष्य-इतायामध्यविशेषेण प्रवृति-निवृत्तिप्रसङ्गः, न नेतद्स्तः, मेध्ये-ब्वेच प्रवर्तते अमेध्येषु च निवर्तत इत्युपनम्मात् । तदेवं सह-पार्वभ्यो बाक्येभ्योऽर्थसरूपात्रबोधे सति एउ प्रवृतिदर्शनात् अनिष्टे च निवृत्तेरिति ज्ञायते -खरूपार्वानां प्रमाजनकलेन प्रवृत्ती निवृत्ती वा विधिसहकारिलभिति, अपरिकामानु प्रवृत्ता-बित्रसङ्गः । अत्र सरूपार्थानां प्रामाण्ये ''श्राबाणः प्रवन्ते'' इल्रेनमारीनामपि ययार्थता स्यात्, नः मुख्ये बाधकोपपतेः। यत्र हि सुख्ये बाधकं प्रमाणमस्ति तत्रोपचारकल्पना, तदमारे तु प्रामाण्यमेव । न चेश्वरसद्भावप्रतिपादनेषु किथिरस्ति वाभक-मिति सक्षे प्रामाण्यमभ्युपगन्तव्यमित्यागसादपि सिद्धप्रामाः श्यात् तद्वगमः । ईवरस्य **च सत्तामात्रेण** स्वविचयप्रहणप्रवृ-त्तानां भेत्रज्ञानामधिष्ठायकता यथा स्फटिकारीनामुपभानाकार-प्रहणप्रकृतानां सबितृप्रकातः । यथा तेषां सावित्रं प्रकारां निना नोपभानाकारप्रदूणमामध्ये तथेश्वरं विना क्षेत्रविदां न स्वविषयप्रहणसामर्थभित्यस्ति भगवानीश्वरः सर्ववित् ।

स्विषयप्रहणसामध्येमित्यस्ति भगधानीश्वरः सर्वतित् ।

[ ] पृ. ९८-९९ (१,२)

शन्वयेन निना तस्माद्यितिरैकः कवं भवेत् ।

[ ] पृ. ५७५

शन्वयो न च शन्वस्य प्रमेयेण निरूप्यते ।

व्यापारेण हि सर्वेषामन्वेनृत्वं प्रतीयते ॥

[श्लो॰ ना॰ शन्वस्य॰ ८५] पृ. ५७५ (३)

अपक्षधमस्यापि हेतोर्गमकले चाश्चवलमपि शब्दे निस्नस्य गमकं स्थात् । [ ] पृ. ५९३ (६)

अपरस्मिन् परं युगपद् अयुगपत् चिरं झिप्रसिति कालकिन्नानि ।

[बेरोविकव॰ २-२-६] पृ. ६६९ (१)

```
भप णिपादो जवनो प्रदीता पश्यस्यच्छः स श्रामोत्यकणैः ।
स वेति विश्वं निद्धं तस्य वेता तमाहुरम्यं पुरुषं प्रदान्तम् ॥
[श्रेताश्वत - १-१९] ष्ट. ४६
तपि वैकत्व-निस्यत्व-प्रत्येकसमयायिक्ताः(ताः) ।
। स्त्यास्येष्यपोद्देषु कुर्वतोऽपूत्रकः पटः ॥
(श्लो - वा - अपो - को - १६३] ष्ट. २०१ (१०,११)
। पोद्धार प्रस्थायं वाक्याद्वो विवेचितः ।
। स्थायः प्रतिमाक्योऽयं वेनादानुपक्त्यते ॥
[ ] ष्ट. १८८ (६)
```

अगोहः शन्दार्षं इत्ययुक्तम् अन्यापकलात् । यत्र दैरादयं अ-वित तत्रेतरप्रतिषेषापितरः प्रतीयते, यथा-'गौः' इति पदाष् गौः प्रतीयमानः अगौर्निष्यमानः; न पुनः सर्वेपद् एतदस्ति, न द्याप्षं नाम किषिदस्ति यत् सर्वेशन्देन निवर्तेत । जय मन्यसे एकापि असर्षं तत् सर्वेशन्देन निवर्तेन इति, तत्रः सार्वापवाददोषप्रस-मात् । एवं ह्येकादिन्युदासेन प्रवर्तमानः स्वेशन्दोऽत्रप्रतिवे-षाद व्यतिरिक्तस्यात्तिनोऽनम्युपगमादनर्पकः स्यात् । अत्रश-वेदन ह्येकदेश उच्यते; एवं सित सर्वे समुदायसन्दा एकदेशप्रति-वेवस्पेण प्रवर्तमानाः समुदायिन्यतिरिकास्यान्यस्य समुदायस्य-वम्युपगमादनर्पकाः प्राप्तुवन्ति । आसादिशन्दानां तु समुख्य-विवयसादेकादिप्रतिवेषे प्रतिविष्यमानार्थानामसमुष्यवादन्य-कत्वं स्यात्। [ त्र २ सा १ स् ६ ६ न्यायवा १ १० ३२९

पं॰ १२-२३] ए. २०० (१,२,३,४,५)
अपोद्यमेदाद् भिनार्था स्थार्थमेदगती जडा ।
एकताभिनकार्यत्वाद् विदोवणविशेष्यता ॥
[ ] ए. १९६ (९,१०,१९)
जपोद्यीः स बहिःसंस्थितैर्भिवते ।
[ ] ए. १९४
अप्रत्यद्योपत्वम्भस्य नार्थदृष्टिः प्रसिध्यति ।
[ ] ए ८१
अप्रामाण्यकारित्वे बशुषो दूरव्यवस्थितस्यापि प्रदणप्रसाः ।
[ ] ए. १४३ (३)
अप्रत्य गन्यो रस्थामी बायो रूपेण तौ सह ।

व्यक्षेत्र सत्यांता ते च न चेदस्य प्रमाणता ॥

[ स्त्रो॰ वा॰ अभावप॰ स्त्रो॰ ६ ] पृ॰ ५८९ (३,४,५)
अभावगम्यरूपे च न विजेण्येऽस्ति चत्तुता ।

विजेषितमपोहेन चत्तु बाच्यं न तेऽस्त्रतः ॥

[ स्त्रो॰ वा॰ अपो॰ स्टो॰ ९९ ] पृ. १९३
अभावोऽपि प्रमाणामावः 'नास्ति' इत्यपंत्यासिककृष्टस ।

[ १-९-५ ज्ञावरमा॰ ] पृ. ५८०

अभिघातानिषेयोगनावाप्रत्ययसिक्षिम् । विना संसर्गितां याति न निनाशो घटादिभिः ॥ [ ] २. ३२० (२२,२३,२४) अभिषानप्रसिद्धयैमर्थापस्यावनोधितात् । सन्दे व(नकसामर्थ्यात् तिन्त्यत्वप्रमेयता ॥

[स्टो॰ बा॰ अर्थाय॰ स्टो॰ ५] ए. ५७६

#### ५ - सन्मतिटीकागत।न्यवतरणानि ।

```
जभ्यासात् पक्तविज्ञानः कैक्टर्य सभवे नरः ।
केवलं बाम्ये निविद्धे च प्रवृत्तिप्रतिचेवतः ॥
                                 ] ए. १५१ (१)
भभ्याधात् प्रविभादेतुः शब्दः न तु बाद्यार्थप्रत्यायदः"।
                                 ] ૪. ૧૮૨ (૪)
   अयं बापोद्: प्रतिबस्त्वेद्धः, अनेको वेति बक्तन्यम् । यदो-
इतदाडनेदगोइयसम्बन्धी गोलमेदासी भवेत् । अयानेद
स्रतः पिण्डबद्दानन्त्यादाख्यानानुपपत्तरबाच्य एव स्थात् ।
   [न्यायबा० ए० ३३० एं० १५-१७] ए. १०१ (५)
   नयमेन मेदो मेदहेतुर्गा, यदुत विरुद्धधर्माध्यासः कुरण-
मेदच, स चेन मेदको विश्वमेकं स्थात् ॥ [
अयमेव हि सेदो सेदे हेतुर्वा विरुद्धधर्माध्यासः कारणसेद्ध ।
                                      ] पू. ३२७.
वयमेनेति यो हो । भाने भनति निर्णयः।
नैंव बह्तवन्तराभावसंवित्यनुगमाहते ॥ [स्वो० दा॰ सभाव•
                 श्लो• १५ ] प्र. ३४९ (२५) ५५८
अर्थेक्यि।धिपविस्मणफलनिशेषहेतुर्मनं प्रमाणम् ।
                                        ] g. 14
अर्थजात्मिधानैऽपि सर्वे जातिविधायिनः ।
व्यापारतक्षणा यस्मात् पदार्थाः समनस्थिताः ॥
       [ नाक्यप • तु • का० श्लो • ५१ ] ए. ११२ (७,८)
अर्थेबन् प्रमाणम् । [वारस्या० भा• अ• १ आ• १ स्• 1]
            8. 3•6,456,464,4×4,4×2,44•
 अर्थविवक्षां शब्दोऽनुमापयति ।
                                  ] ष्ट. १८५ (१)
 भय शब्दोऽधैवत्वेन पश्चः कस्मात्र रूल्यते ॥
       [श्लो॰ बा॰ बान्दप॰ ६२ ] प्र. ५७५
 भर्षस्याविकृष्टस्य प्रविद्यर्थे प्रमान्तरम् ।
 प्रमाभावमभावारूयं वर्णेयन्ति तथाऽपरे ॥
                                   ] ছ. ५७९ (५)
 भर्यसासम्भवेडभाव।त् प्रस्यसे-पि प्रमाणता ।
 प्रतिबद्धसभावस्य तदेतुत्वे समं द्रयम् ॥
                   ] 8. 10 (2),03,444 (1,2)
 नर्थः सहकारी यस्य विविध्यमितौ प्रमातृत्रमेयाभ्यामर्थान्तरं
                                        ) g. 4x1
  तद्येवत् प्रमाणम् । [
 अर्थानधीवने बनस्यानुमानायत्वात् [
                                              ] Z. YES.
  अर्थान्तरनिष्ट्त्या रुधिदेव बस्तुनो भागो गम्यते ।
                                        ] 2. 213
  अर्थान्तरनिवृत्याद् निविष्टानिति यत्पुनः।
  प्रोक्तं लक्षणकारेण तत्राधोंऽत्रं विवक्षितः ॥
            [ तत्त्वर्षं • का • १ •६८ ] पृ. २१२ (२२)
  अर्यापतिरपि दष्टः श्रुतो बाऽर्थोऽन्यया नोपपदात इल्रद्रष्टार्य-
        इत्पना । [ १-१-५ शावरमा > ] प्ट. ५७८ (११)
  भर्याभिधानप्रव्ययास्तुस्यनामधेयाः । [
                                               ) g. ¥•v
```

```
भर्येन चटवरोनां निह मुकार्यरूपतान् ।
तस्यात् प्रमेयाधिगतेः प्रमाणं मेयहपता ॥
                          ] ष्ट. ३१२ (२) ५१०
अर्थोपयोगेऽपि पुनः स्पार्त शन्दानुयोजनम् ।
अक्षपीर्वधपेन्नेत सोऽर्थो व्यवहितो भवेत्॥
                                 ] ષ્ટ. પરપ (૧)
भवधीनामनिष्यतेर्नियतास्ते न राज्यः।।
सन्ते च नियमसासी (युक्तः) सावधिको ननु ॥
               [तत्त्वषं• का• २] पृ. ३०२ (१)
'अवग्री अवग्रवेषु वर्तते' इति समवायह्या प्राप्तिरुच्यते ।
                                     ] g. ६६६
भवयनेषु (क्रया, क्रियातो विमागः, ततः संयोगविनाशः,
                                      18 JA6
ततोऽपि दयविनाशः। [
अवद्यं भावनियमः इः पर्खान्यवा परैः।
अर्थान्तरनिमित्ते वा धर्मे वासिस रागवत् ॥
                        ] ue (x,4) g. 449 (9)
भवद्यं भाविनं नातं विद्धि सम्बर्धुपस्थितम् ।
वयमेन हि ते कालः पूर्वमावीदनागतः ॥
                                      78. 435
अबलुलादपोदानां नैब मेदः । [
                                      ] g. 14x
अवस्तुविषयेऽप्यस्ति चेतोमात्रविनिर्मिता ।
विचित्रकल्पनामेदरचितेध्वर बासना ॥
           तिरवर्ष • का • १०८६) ए. २१५ (१४)
 अब्धा-देश-कालानाम् । [वाक्यप॰ प्र॰ का॰ श्लो॰ ३२]
                                     ন্তু. ৩০ (५)
 ववाचकले शब्दानां प्रतिज्ञाहेकोब्योघातः ।
    [अ॰ २ आ॰ २ सू॰ ६७ च्यायना॰ पृ. ३२७ पं. ६-७]
                                    ছ. १७५ (१)
 मनिनामाबसम्बन्धस्य प्रहीतुमशक्यलात् । [
                                              ] মু. ৩০
 अविनाभाविता चात्र तदैव परिप्रस्तते ।
 न प्रागनगतेस्रेनं सत्यप्येषा न कारणम् ॥
         [छो॰ बा॰ सु॰ ५ अर्घोपत्ति॰ स्टो॰ ३] पृ ४७
 भविभागोऽपि बुज्यातमा विपर्यासितदर्शनैः।
 प्राह्मपाद्व संवितिमेदवानिव लक्ष्यते ॥
                                  ] &' x J X (e)
 अविभुनि इन्द्रे समानेन्द्रियप्राह्माणां विशेषगुणानामसम्भवात् ।
                                       ] g. v.c
  अवेतनिषयस्मृतिहेतुस्तदनन्तरं धारण। ।
                                  ] g. 443 (q)
  भन्यभिवार।दिविशेषणविधिष्टार्थीएल विधवनिक। सामग्री प्रमान
                                       ] g, voi
  णम् ।
  अशक्यसमयो ह्यात्मा नामादीनामनन्यभाक् ।
  तेवामतो न बान्यसं कथिबदुपपद्यते ॥
                              ] g. 164 (11,11)
```

```
अज्ञान्दे वापि बाक्यार्थे न पदार्थेष्वज्ञान्दता ।
वावयार्थसेव नैतेषां निमित्तान्तरसम्भवः॥
      [ हो • वा • व.क्याधि • स्टो • २३ • ] पृ, ७३८
भारोपशकिश्चितात् प्रधानादेव केवलात् ।
कार्यभेदाः प्रवर्तन्ते तद्भुषा एव भावतः ॥
                 [तस्वसं० का० ७] ए. २८० (१२)
अत्रागं यथा हवं विद्युहाऽयन्न अः यथा ।
          [तत्वर्ते• का० ९•४२] पृ. २०८ (२६)
अधं विकल्पयनो गोदर्शनात् न तदा गोशन्दर्धयोजना तन्या-
रादा ानुभवात्, युगपद्विकत्रद्वयानुत्पत्तेश्च निविंकत्पकगे दर्शन-
सद्भावस्तदा ! [
                                ] দু. ५०४ (५,६,७)
असंस्हार्यतदा पुम्भिः सर्वथा स्यात्रि। ।
सहरारोपगमं व्यक्तं गत्रहानमिदं भवेत्॥
                                        ] g. 11
अगतः सत्त्वेन प्रतिभासनम्य ।
                            ] g. ycf (13,9v)
अमद करणादुपादानप्रहणात् सर्वसम्भवाभावात् ।
शक्त शक्यकरणात् कारणभावाच सत् कार्यम् ॥
                         [साङ्घाका• ९] पृ. २८२
अयम्भवो विधिः । [हेतु•
                                 ] છૂ. ૨૧૭ (૮)
शमाधनाह्यचनमदोषोद्भावनं द्रयोः।
निप्रदृष्थानमन्यदि न युक्तमिति नेष्यते ॥
                                 ] মৃ. ৩६१ (१)
अस्त्रर्थः सर्वेशन्दानामिति प्रसाय्यलक्षणम् ।
अपूर्वदेवताशब्दैः समप्रा(मा)हुर्गवादिषु ॥
       (वाक्या० द्धि• का• श्लो• १२१) पृ. ३१५ (१७)
आहतिजीतिलिक्नात्या । [न्यायद० अ• २ आ० २ सू० ६७]
                                        8. 300
अन्वेरक्(तु)देसिय ।
     ्रे जीतकरपमाष्य गाया १९७२ ] ष्ट. ७४६ (४,५)
आ भव में हि भावानां कारणापेक्षिता भवेत्।
 ल रापना सकार्येषु प्रश्तिः स्वयमेव तु ॥
             [ं श्लो० वा० स्० २ श्लो∙ ४८ ] पृ. ४
  🕩 ेर श्रोतव्यो ज्ञातव्यो मन्तव्यो निदिध्यातितव्यः ।
                (बहरा० उ० २-४-५ ] पृ. ७३१
     र वेरुचनानात् परमात्मनि लयः सम्प्रयते इति शुवते ।
 भारत अल्लेन परमार्थतन्, ततो इन्येशं भेदे प्रमाणाभावात्;
 प २५ १ । रहर्यानां सङ्गानप्राहकमेव न मेदस्य इत्यविद्यास-
 मतोपित एयायं मेदः।
                                           ) g. 144
 धाद,वन्ते च यन्नात्ति वर्तम।नेऽपि तत् तथा ।
 नित्थेः सरवाः सन्तोऽवितया इव लक्षिताः ॥
         ( गोडपा० का॰ ६ ए॰ ७० बेतध्याह्यप्र• )
                                    ष्ट. २७३ (१)
 वाये परोक्षम् । [तत्त्वार्यं - १-११] ए. ५९५ (४)
              १०२ सं • प•
```

```
आवे प्रविदः । [ तत्त्वार्थं • ९-३९ ] ए. ७५४ (१)
आनन्दं ब्रह्मणो हपं तच मोहोऽभिव्यञ्यते ।
                                      ] g. 941
   आप्ताभिहितलासिदेरविसंवादकलायोगादप्रमाणलाभावनि-
थयनिवित्ताभारादप्रवर्त्तकलं प्रयोजनवानयस्य प्रशापूर्वकारिणा
                                   ] છું. ૧૫૨ (૧૨)
आम्रायस कियार्थत्वाद् आनर्थक्यमतद्यीनाम् ।
                [जैमि॰ १-३-१] टु. ९२, ७४४
श(राद्वेत हि यो मोहादजातमपि बाधकम्।
स सर्वव्यवहारेषु संज्ञयातमा क्षयं वजेत् ॥
                   [तस्वसं• का• २८७२] प्ट. ८
आ सर्गेप्रलयादेका बुद्धिः । [
                                   ] g. १०० (९)
आह्वतिरोगः संवरः । [तत्वार्थं - ९-१ ] प्र. ७३५
आहुर्विधातृ प्रत्यशं न निषेद् विपश्चितः ।
नैकत्वे आगमस्तेन प्रशक्षेण विष्ण्यते ॥
                                ] ঘূ, ২৩३ (૧३)
इतरेतरमेरोऽस्य गीजं चेत् पक्ष एष नः ॥
      [ तत्त्वसं • का • ९ • ५ ] पृ. १४१ ( १९,२० )
   इतश्रायुक्तोऽपोद्दः विकल्रानुपपत्तः । तथाहि —योऽयमगौ-
रपोही गवि स कि गोत्रतिरिक्तः भाहोखिदव्यतिरिकः ?। यदि
व्यतिरिक्तः त किमाश्रितः अयानाश्रितः? । यदाश्रितस्तदाऽऽ-
श्रितलाद् गुणः प्राप्त; ततश्र गोरान्देन गुणोऽभिधीयते 'न
 गौः' इति-'गौरितष्ठति' 'गौर्गच्छति' इति न सामानाधिश्ररण्यं
प्राप्नोतीति । अयानाश्रितस्तदा केनार्थेन 'गोरगोपोदः' इति वष्टी
 स्यात् । 'अथा खितिरक खदा गौरेवा साविति न किश्चित् इतं
 भवति'।
                               ष्ट. २०१ ( १,२,३,४ )
                 [न्यायवा• पृ. ३३, पं• ८-१४]
 इलादिना प्रमेदेन विभिन्नार्थनियन्धनाः ।
 व्यावृत्तयः प्रकल्प्यन्ते तिविष्टाः (ष्टाः) श्रुतयस्तया ॥
   [ तत्त्वपं० का० १०४३] पृ. २०८ (२७), २०५ (१)
    'इदं तावत् प्रदयो भवति भवान्-किमपोहो बाच्यः अया-
 वाच्य इति । बाच्यत्वे विधिहरेण बाच्यः स्यात् अन्य-
 व्यादृत्या वा । तत्र यदि विधिह्रपेण तदा नैकान्तिकः
 शब्दार्थः 'अन्यापोद्दः बाच्दार्थः' इति । अयान्यत्र्याद्वत्येति पक्ष-
 स्तदा तथाव्यन्यव्यवच्छेदस्यापरेणान्यव्यक्च्छेदरूपेणानिधानम्
त्रष्टाप्यपरेणेखव्यवस्था स्यात् । भयानाच्यत्तदा 'अन्यशन्दार्या-
 पोहं राष्ट्रः करोति' इति व्याहन्येत ।
       [न्यायवा० पृ• ३३• पं• १८-२२ ] पृ. २०१ (७)
 इदानींतनमस्तित्वं नहि पूर्विधया गतम्।
       [स्डो• वा० स्. ४ स्डो० २३४] प्ट. ५६,३१९
 इन्द्रियाणी ससम्प्रयोगे बुद्धिजनम प्रत्यक्षम् ।
                    [ जेमि० अ• १-१-४ ] ए. ७
 इन्द्रियाणि अतीन्द्रियाणि खविषयप्रहणलक्षणानि ।
                                        ] ष्ट. ५२८
```

```
इन्द्रियार्थसिकिकपेरियज्ञम् [न्यायद• १-१-४] प्र. ५५•
इन्द्रियार्थसित्रिकषेत्पनं ज्ञानम् । [न्यायद• १-१-४]
                                                        ऋषीण।मपि यज्ज्ञानं तदप्यागमप्रवेकम् ।
                                                                [ वाक्रयप० प्र० का॰ स्टो॰ ३० ] पृ. ५३८ (८)
                                       g, vox
  इन्द्रियार्थसिकार्जात्पनं ज्ञानमव्यपदेश्यमव्यभिचारि व्यवसा-
यात्मकं प्रत्यक्षम् । [न्यायद० १-१-४ ] ए. ११९,५१८
                                                        एक एव हि भूतातमा भूते भृते व्यवस्थितः।
इन्द्रो मायाभिः पर(पुरु)हृप ईयते (ऋग्वे० मण्ड• ५ ए.•
                                                                  [अमृतबिन्दु उपनि• प० १२ पृ० १५ ] पृ. ३७
                 YU RO 96] 8, 347 (4)
                                                            ए इद्रच्यम् अगुणम् संयोग-विभागेष्वनपेशम् कारणम् इति
                                                         कर्मलक्षणम् । [वैशेषिकदः १-५-१७] पृ ६७२
इयती च सामग्री प्रमाणोत्पादिका । [
                                           ] g. 3
इप्रानिष्टार्थसाधनयोग्यतालक्षणौ वर्माधर्मा ।
                                                        एकधर्मान्वयासत्त्वेऽध्ययोद्धापोह्योचराः ।
                                ] पृ. ५०५ (८)
                                                        वैलक्षण्येन गम्यन्तेऽभिन्नप्रस्यनपर्धना ॥
                                                                  [तत्त्वसं० का० १०५० ) पृ. २१०
इत्रा समूहसिद्ध-[प्र• का• गा० २७] प्ट ६२८ (३)
                                                        एकप्रखनमर्शे हि केचिदेवीपयोगिनः।
   उत्होपणम् , अपहोपणम् , भाकुबनम् , प्रसारणम् , गगन-
                                                        प्रकृत्य। भेदवन्तोऽपि नान्य इत्युपपादितम् ॥
मिति कर्माणि। [ वैशेषिकद० १-१-७ ] प्र. ६८६
                                                                  [ तत्त्वसं० चा० १०५१ ] पृ. २१० (१०,११)
उत्तमः पुरुषस्बन्यः परमात्मेरयुदाहृतः ।
                                                        एकगेबाद्वितीयम् । [ छान्दो० उ० अ० ६ खं० २ म० ९ ]
यो लोकत्रयमाविदय निभर्खन्यय ईश्वरः ॥
                                                                                            प्ट. २७३ (९)
   [ भग० गी० अ• १५ %ो० १७ ] ए. ९८
                                                           एको रें संविद्र्पं हर्प-विवादायने काकार विवर्त समुत्र-
   उत्तरकालभाविनः संबादप्रस्थयात्र जन्म प्रतिपद्यते कि
                                                        दयामः तत्र यथेष्टं संज्ञाः कियन्ताम् । [
लक्षणं प्रामाण्यमिति खन उच्यते न पुनर्विज्ञानकारणानोपजा-
                                                        एक्योनयश्च पारुजाः । [ ४-१-५ वगस्य'० भा० ]
                                      ] ঘূ. ¶০
गते।
                                                                                            ષ્ટુ. ५૨૧ (૧)
उत्पाद व्यत्र-ध्रीव्ययुक्तं सत् ।
                                                        एकश्रोत्रप्रवेशे च नान्येषा च पुनः श्रुतिः ।
         [तत्वार्धे• अ० ५ स्• २९] प्र. ५९, ३२३, ४१२
                                                        न चावान्तरवर्णानां नानालयास्ति कारणम् ॥
उदघाविव सर्वेगिन्धवः समुरीर्णास्त्वयि नाथ दष्टयः ।
                                                                 ि खो० वा• सू० ६ खो० ११२ ] पृ. ३८
न च तासु भवान् प्रदृश्ते, प्रविभक्तासु सरित्खिवोदिभिः॥
                                                        एकतामध्यनीनत्वाद ह्यादे रयतो गतिः।
            [चतुर्थद्वात्रिशिकाया खो० १५] पृ. २९
                                                        हेतुधर्मानुनानेन धूमेन्यनविकारवत् ॥
   उपमानमपि सारश्यादसिक्षक्षेट्रधे बुद्धिमुत्पादयति यथा
                                                                                         ] g. 449 (4)
गवयदर्शनं गोस्मरणस्य [१-१-५ शाबरभा०] पृ. ५०६ (१)
                                                        एक सिन्नपि दृष्टे इसीयं पत्रयतो वने ।
उपयुक्तीपमानस्तु तुल्यार्थमहणे सति ।
                                                        साद्यमेन सहकास्मिस्तदैवोत्पदाते मतिः ॥
विविष्टविषयलेन सम्बन्धं प्रतिपद्यते ॥
                                                          [ स्टो• वा• उपमान० स्टो० ४६ ] प्ट. ५७७ (५,६)
                                 ] g. 46v (c)
                                                          एकस्मित्रवयविनि कृत्स्रेकदेशवान्दप्रकृत्यसम्भवात् अयुकोऽपं
                                         J &. 333
उपलिषः सता ।
                                                        प्रश्न:—'किमेक्देशेन वर्तते, अथ कुत्न्नो वर्तते' इति ।
   उपलब्धिः सता सा चोपलभ्यमानवस्तुयोग्यता तदाश्रया
                                                         'कृत्नम्' इति हि सल्वेकस्य अशेषामिधानम् । 'एकदेशः'
                                  ] g. २९१
वा ज्ञानकृतिः । [
                                                         इति च अनेक्त्वे सित कस्य चिदिभिधानम्, ताविशो कुलौक-
                                     ] g, v10
उपलम्भः सत्ता । [
                                                         देशशब्दी एकस्मिनवयविनि अनुरापनी ।
उपोदरागेण—। [ध्व॰ लो॰ उ॰ १ ए॰ ३५ ] ए. १३३
                                                                         [२-९-३२ न्यायवा० ] पृ. ६६८
उपाय-द्रिइ-भंगा हंदि दवियलक्खणं एयं ।
                                                         एकस्मिन् भेदाभावात् सर्वशन्दप्रयोगानुपपत्तिः ।
       [प्र० का० गा• १२] प्र. ६२३, ६२८ (४)
                                                                                             ] 2. ६६३
त्रभयम् । [पाणिनि•] पृ. १५९ (४)
                                                         एक्ष्यापि ध्वनेर्वाच्यं सदा तन्नोवपदाते ।
                                                         कियामेदेन भिनालादेवम्भूतोऽभिमन्यते ॥
ऊर्णनाभ इवांऽश्नां चन्द्रकान्त इवाऽम्भसाम्।
                                                                                          ] ष्ट्र. ३१४ (५)
प्ररोहाणामिव प्रक्षः स हेतुः सर्वजन्मिनाम् ॥
                                                         एकस्यार्थसभावस्य प्रसम्य सतः स्वयम् ।
                                 ] ঘূ. ৩၅५ (३)
                                                         कोऽन्यो न रष्टो भागः स्यात् यः त्रमाणैः परीक्ष्यते ॥
कभ्वैमूलमभःशासमश्रःथं प्राहुरव्ययम् ।
छन्दांपि यस पर्णानि यस्तं वेद स वेदवित् ॥
                                                                                          ] মৃ. ५०७ (६)
                                                        एकादश जिने । [तत्त्वार्थं० अ• ९ सू० ११ ] ए. ६१५
              [गीता अ० १५ छो• १ ] ए. ३१०
```

```
एकादिव्यवहारहेतुः सङ्ख्या ।
            [प्रशस्त० भा• ए• १११ एं• १ ] ए. ५१९
                                                           कइविहे णं भंते । आया पण्णते ?
एकेन तु प्रमाणेन सर्वज्ञो येन कल्प्यते ।
                                                          गोयमा! अटुविहे। तं जहा-दविए आया।
                                                                  [ भगवतीस्॰ शत॰ १२ उ० १० ] पृ. ६३१ (१)
नूनं स चधुषा सर्वेत्रसारीन् ( सर्वान् रसादीन् ) प्रतिएयते ॥
          [स्डो० वा• स्• २ स्डो• ११२] पृ. ४३
                                                           कतमत् संवृतिसस्वं यावल्लोकव्यवद्दारः ।
एको भावरात्वतो येन इष्टः सर्वे भावाः सर्वथा तेन दृष्टाः।
                                                                                                 ] ષ્ટ. રેપ્ટ
सर्वे भावाः सर्वेथा येन दष्टा एको भावस्तत्वतस्तेन दष्टः ॥
                                                           कम्मं जोगनिमित्तं । [ प्र॰ का॰ गा॰ ९९ ] पृ. ७३३ (८)
                                   ] प्ट. ६३ (७)
                                                           कर्तुः कार्योपादानोपकरणप्रयोजनसम्प्रदानपरिज्ञानात् ।
एकेको विसयविहो।
                                                                                                  ] g. 9•9
    [ आवश्यक्ति॰ तबग्धायति॰ गा॰ ३६ ] पृ. ७५७ (४)
                                                           कर्तुः प्रियहितमोक्षहेतुर्धमैः, अधमैख् अप्रियप्रव्यवायहेतुः ।
एकगुणकालए दुगुणकालए-।
                                                           [ प्रशस्तपा॰ सा॰ पृ॰ २७३ पं० ८ तथा पृ॰ २८० पं॰ ४ ]
[भगवतीस्• शत > ५ उ० ७ स्• २१७] पृ. ६३५ (४)
                                                                                                    2. 664
एगद्वियम्मि —। [प्र० का॰ गा॰ ३१] प्र ६३८ (२)
                                                              कर्तृफलदायी आत्मगुण आत्म-मनःसंयोगजः खकार्यविरोधी
   एगमेगेणं जीवस्स पएसे अणंतेहिं णाणावरणिज्योगमहेहिं
                                                           धर्माधर्मरूपतया मेदवान् अटहाख्यो गुणः।
भावेढियपवेढिए। [
                                   ) y. x44-x46 (२)
                                                                                             ] प्र. ६८५ (६)
एगे आया । [स्थाना० प्रथमस्था• सू० 1]
                                                           कल्पनाधोवमश्रान्तं प्रत्यश्चम् । [न्यायवि • १-४ ] ए. ५०४ (१)
                               ष्ट. ९३,४५३ (२)
                                                           कल्पनीयाल्य सर्वज्ञा भत्रेयुर्वहवस्तव ।
एगे भवं दुने भवं । [भगवतीस्त्र शतक १८ उ० १०]
                                                           य एव स्थादसर्वज्ञः स सर्वज्ञं न युभ्यते ॥
                                    ष्ट. ६२५ (१)
                                                                    [ स्त्रो• वा० सू० २ स्त्रो० १३५ ] पृ. ५३
   एते च त्रयो भन्ना गुण-प्रधानभावेन सकलवर्मात्म हैक-

    स्मात् साम्नादिमत्खेत्रं गोलं यस्मात् तदातमकम् ।

वस्तुप्रतिपादकाः खयं तथाभूताः सन्तो निरवयवप्रतिपत्तिद्वारेण
                                                           तादातम्यमस्य कस्मात् चेत् सभावादिति गम्यताम् ॥
सक्रलादेशाः, वक्ष्यमाणास्तु चत्वारः सावयवप्रतिपत्तिद्वारेणाशे-
                                                                  [ স্টা• বা৽ পাক্ত০ স্টা• ४৬ ] ঘূ. ২४• (६)
षधर्माकान्तं वस्तु प्रतिपादयन्तोऽपि विकलादेशाः ।
                                                           कस्यचितु यदीभ्येत स्वत एव प्रमाणता ।
                                 ] g. xx4 (11,11)
                                                           प्रथमस्य तथाभात्रे प्रदेषः केन हेतुना ॥
एवं त्रिचतुरज्ञानजन्मनो नाधिका मतिः।
                                                                        [ स्टो॰ बा॰ सू॰ २ श्टो॰ ७६ ] पृ. ६
प्रार्थिते तावतैवैकं खतः प्रामाण्यमश्चते ॥
                                                           कः कण्डकानां प्रकरोति तैक्ष्यं विचित्रभावं मृगपक्षिणां का ।
            [ श्लो॰ स्- २ श्लो॰ ६१ ] पृ. ८
                                                           खभावतः सर्वमिदं प्रगृतं न कामनारोऽस्ति कुतः प्रयतः ॥
एवं धर्मेविना धर्मिण।मुद्देशः कृतः ।
                                                                                             ] છુ. હરૂર (૧)
  [ प्रशस्तरादमा० प्ट० २६ पं• १ ] पृ. ६६१ (३)
                                                           कः शोभेत वद्रभवं यदि न स्यादहीकता।
एनं परीक्षकज्ञानित्रतयं नातिवर्तते ।
                                                           अज्ञा(इ)ता वा यतः सर्वे क्षणिकेष्वधि तत्समम् ॥
तत्रश्चाजातवाधेन नाशक्ष्यं बाधकं पुनः ॥
                                                                      [ हे॰ बिं॰ प्र॰ १२५ ] प्र ३२५ (१७)
                 [तन्वसं० का• २८७१] पृ. १९
                                                           कारणमस्त्यव्यक्तम् । [साह्यका० १६ ] पृ. २८४
एवं परोक्तसम्बन्धप्रत्याख्याने ऋदे सति ।
                                                           कारणसंयोगिना कार्यमन्दर्यं संयुज्यते ।
नियमो नाम सम्बन्धः खमतेनोच्यतेऽधना ॥
                                                                                                 ] g. 1vs
                                        ] षृ. २∙
                                                             कारुण्याद् भगवतः प्रवृत्तिः । नन्वेवं केवलः सुखरूपः प्राणि-
एवं यत् पक्षधर्मत्वं ज्येष्ठं हेल हमिष्यते ।
                                                          सर्गोऽलु, नैवम् ; निरपेक्षस्य कर्तृतेऽयं दोवः सापेक्षते तु कय-
तत् पूर्वीकान्यधर्मलद्शेनाद् व्यभिवार्यते ॥
                                                          मेकरूपः सर्गः ? यस्य यथानिधः कर्मात्रयः पुष्परूपोऽपुष्परूपो
                                      ] g. 400
                                                          ना तस्य तथाविषफलोपभोगाय तत्साधनान् शरीरादीस्तयावि-
एष प्रत्यक्षधर्भश्र वर्तमानार्थतैव या ॥
                                                          धांस्तत्सापेक्षः स्टजति । [
                                                                                                    J &. 33
  [ स्टो० वा० निरा० स्टो• ११४ ] पृ. ५३७ (१•)
                                                          कार्य धूमो हुत्युजः कार्ये धर्मानुकृतितः।
एषार्मिन्द्रियकलेऽपि न ताद्रुप्येण धर्मता ।
                                                                                         ] g. 40 (x) 4c
   [ स्टो• वा• स्० २ स्टो० १३ ] पृ. ५•५ (१•)
                                                          कार्यं धूमो हुतभुजः, कार्यंधमीनुदृत्तितः ।
                                                          स तदभानेऽपि भवन् कार्यभेव न स्यात् ॥
औत्पत्तिकल्लु शब्दस्यार्थेन सम्बन्धः ।
             [मीमां• १-१-५ प्ट• ५] पृ. ३८६
                                                                                                   ] ષ્ટ. ર•
```

```
कार्य धूमो हुतभुजः कार्यधर्मानुवृत्तितः ।
सम्मवंस्तदभावेऽपि हेतुमत्तां विलङ्घवेत् ॥
                     ] g. 322 (9,2,3), 465 (3)
कार्यकारणभावादिसम्बन्धानां द्वयी गतिः।
नियमानियमाभ्यां स्वादनियमादतद्गता ॥
                                      ] g, २१
कार्यकारणभावाद्वा खभावाद्वा नियामकात् ।
अविनाभावनियमोऽदर्शनात्र न दर्शनात् ॥
                          ] মৃ. ৩ই, ৭৭০ (৭४)
कार्यलान्यल्लेशेन यत् साध्यासिद्धिदर्शनं तत् वार्यसमम् ।
                                 ] 2. 994 (६)
कार्यस्थैवमयोगाच किं कुर्वत् कारणं भवेत्।
ततः कारणभाव।ऽपि यीजादेर्नावव ल्पते ॥
            [ तक्वसं० का• १३ ] पृ. २८३ (३४)
कालः पचति भूतानि कालः संहरति प्रजाः ।
कालः युप्तेषु ज.गर्ति कालो हि दुरतिकमः ॥
   [ महाभा• आदिप• अ० १ श्लो० २७३,२७५ ]
                               g 699 (x,4)
कालाध्वनोरत्यन्तसंयोगे । [ पा० २-३-५ ] प्र. ६०५ (२)
कालो य होइ सुहुमो । [
                                        ) g. ६५५
कि स्थात् सा चित्रतैकसां न स्यात् तस्यां मताविष ।
                              ] g. २४१ (१४)
किन्तु गौर्गवयो इस्ती वृक्ष इत्यादिगन्दतः।
विधिरूपावसायेन मतिः शान्धी प्रवर्तते ॥
           [तस्वषं० का० ५११ ] पृ. १८६ (१)
किन्तु विध्यवद्याध्यस्माद् विकलो जायते भ्वनेः।
पश्चाद्योद्दशब्दार्थनिषेधे जायते मतिः ॥
          [तस्वमं०का० ११६४] पृ २२७ (४)
   किल सामग्री करणं तच कर्तृहर्मापेश्रम् सामग्रीजनकलेन
तयोर्चा इतेरर्धान्तरभूतयोरभावात् किमपेक्य साधकतमलमा
सादयेत् । [
                             ] g. voz (5,90)
केचिदेव निरात्मानी बाह्या इष्टा घटादयः ।
गमनं कस्यनिवैव अन्तिसाद्विनिवर्सते ॥
      [ तत्त्वसं॰ का• ११८७ ] पृ. २२९ (१७-१८)
   केवल एव धर्मी धर्मिण साध्यस्त्रधेरसमुदायस्य तिद्धिः
कृता भवति । [
                                  ] g. 44x
केवरुणाणुवउत्ता जाणंति ।
        [प्रज्ञाय• द्विती• य• सू• ५४ गा• १६१]
                                ष्ट. १०८ (६,७)
                                          ] पृ. ६१७
केवलनाणे केवलदंसणे । [
केवलणाणे णं भंते ! । [
                                       ] પૃ. ६०७ (૨)
    केवली णं भंते । इमं रयणायभं पुढवि आयारेहिं पमाणेहिं
हेऊहिं संठाणेहिं परिवारेहिं जं समयं जाणइ नो तं समयं
वास दृश्हेता गोयपा । केवली णं ।[
                                           ] g & 6 4
```

```
को हि मानपर्म हेतुमिच्छन् भावं नैच्छेर्।
                                ] g. 160 (r)
कमेण युगपचेत्र यतस्तेऽपंक्रियाकृतः ।
न भवन्ति ततस्वेषां व्यर्थः क्षणिकताश्रमः ॥
                                      ] પૃ. ३२९
  कियाहपलादपोइस्य विषयो वक्तव्यः । तत्र 'अगार्न भवति'
इल्यमपोद्दः कि गोविषयः अथागोविषय ? यदि गोविषयः
क्षं गोर्भव्येवामावः ? अथागोविषयः कथमन्यविष्यादपोह द
न्यत्र प्रतिपत्तिः, नहि खदिरे छिद्यमाने पलाग्ने छिदा भवति ।
अथागोर्गवि प्रतिषेधो 'गौरगौर्न भवति' इति, केनागोलं प्रयक्त
यन् प्रतिपिध्यत इति । [न्यायवा • पृ० ३२९ पं० २४-५०
३३• वं• ¥ ] ए. २•० (११,१२)
कियाबद् गुणवत् समवायिकारणं द्रव्यम् ।
         [वैशेषिकद० १-१-१५] पृ. ६३३ (३)
क्रीडा हि रतिमधिन्दताम्, न च रखया भगवान् दु राभा-
                        [ न्यायवा > पृ० ४६२ ] ए. ५९
क्रेशकर्मविषाकाशयैरपरामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः ।
          ाँ योगद० पा∙ १ स्∙ २४ ] ष्ट. ६९,९३३.
क्षेत्रेन पक्षधर्मलं यस्तत्रापि प्रकरपयत् ।
न सङ्गच्छेत तस्यैतहक्येण सह् उक्षणम् ॥
                                     ] g. 400
कचित् तदपरिज्ञानं सहवापरसम्भवात् ।
ब्रान्वेरपद्यत (?) मेदं मायागोरुकमेरवत् ॥
                                ] 2. ૨૧૮ (૨)
क वा श्रुतिः । [ तत्त्वसं• का० ९०७ ] पृ. १८५
क्षणिकाः सर्वसंस्काराः । [
क्षणिकाः धर्वसंस्काराः विज्ञानमात्रमेचेदं भो जिनपुत्रा । यद्
इदं त्रैधातुकम् । [
                                       ] g. v} 1
क्षणिका हि सा न कालान्तरमवतिष्ठते ।
                                       े हैं. ३५
क्षणिका द्विसा न कालान्तरमास्ते । [
                                     멸. ५४ (1)
क्षीरे दिध भवेदेव दिश्व क्षीरे घटे पटः ।
शरो श्वनं पृषित्रादौ चैतन्यं मृतिंरास्मनि ॥
      [ स्टो• वा• अमावप० स्टो० ५ ] पृ. ५८९ (२)
क्षीरे दध्यादि यनास्ति प्रागभावः स उच्यते ॥
[श्लो•बा• अभावप० श्लो०२] पृ. १८६ (११) ५८१ (१)
गतोदके कः खलु सेतुबन्धः । [
                                           ] पृ. ३७७
गला गला च तान् देशान् यदायों नोपलभ्यते ।
तदान्यकारणाभावादसिच्चवगम्यते ॥
    [ श्लो• बा० अर्था• श्लो० ३८ ] पू. २३,३२९
गम्भीरब्बानबत्त्वे सति । [ १-१-५ न्यायबा० पृ० ४७ ]
```

```
गवयश्राप्यसम्बन्धात्र गोलिङ्गलम् च्छति ।
साह्ययं न च पूर्वेण पूर्व दृष्टं तदन्विय ॥
   [ स्रो॰ वा॰ उपमान॰ स्रो॰ ४५ ] प्र. ५७७ (४)
गवये गृह्यमाणं च न गवार्थानुमापकप् ।
प्रतिज्ञार्वेकदेशलाद् गोगतस्य न लिइता ॥
      [ स्हो॰ बा॰ उपमान॰ स्हो॰ ४४ ] पृ. ५,७७ (२,३)
गवयोपमिताया गोस्तज्ज्ञानप्राद्यशक्तिता ॥
      [ स्त्रो• वा० अर्घाप० स्त्रो० ४ ] पृ. ५५९ (३)
गत्राश्वप्रमृतीनि च । [ पाणि॰ २-४-११ ] प्ट. १९॰ (९)
गव्यसिद्धे लगीर्नास्ति तदमावेऽपि गौ. कुतः।
      [स्टो• वाव अपोव स्टोव ८५ ] ए. १९१ (१२,१३)
गामहं ज्ञातवान् पूर्वमश्चं जानाम्यहं पुनः।
       [ खो॰ वा॰ सू॰ ५ आत्म• खो॰ १२२ ] पृ. ८८
गीयत्वो य विहारो बीओ गीयत्यमीसओ भणिओ ।
             [ओघनिर्युक्ति गा॰ १२१] पृ. ७५६ (५)
गुणायीयवद् इत्यम् । [तत्वार्यः अ॰ ५ स्० ३७ ]
                                        9. 414
   गुणविशेषाणां हव-रस-गन्ध सर्शानान् गुरुल-द्रवल-घनल-
संस्काराणाम् अव्यापिनश्च परिमाणविशेषस्याश्रयो यथासम्भवं
 तद् द्रव्यं मृति (मृतिः) मृचिंछतानयनवात् ।
      [ न्यायद० वात्सा० भा० पृ० २२४ ] पृ. १७८
गुणाः सन्ति न सन्तीति पाहनेयेषु चिन्त्यते ।
वेदे कर्तुरभावातु गुणाशङ्केव नास्ति नः ॥
                                        ] g. 31
गुणे भावाद् गुणलमुक्तम् ।
        [वैशेषिकद० अ• १ आ• २ स्० १३] पृ. १४०
    गुणे+यो दोवाणामभावस्तदभावाद् अत्रामाण्यद्वयासत्त्वेनो-
                                          ] g. 📭 (३)
रसगें। इनपोदित एवास्ते । [
गृद्धिर संधि पन्नं समभंगमहीरगं च छिण्णरुहं।
 ष्ताहारणं सरीरं तिव्ववरीयं च पत्तेयं ॥
                 [जीवविचा• गा० १२] पृ. ६५४
 पृहीतमपि गोलादि स्मृतिस्पृष्टं च यद्यपि ।
 तथापि व्यतिरेकेण पूर्वेबोधात् प्रतीयते ॥
          [ स्टो॰ वा• प्रत्यक्ष• स्टो॰२३२ ] ए. ३१९ (५)
 गृहीला बल्लुसङ्गाबं स्मृला च प्रतियोगिनम् ।
             [श्लो• वा• अभावप• श्लो• २७] पृ. ३६९
 गृहीला बस्तुसद्भावं स्मृता च प्रतियोगिनम् ।
मान्धं नास्तिताज्ञानं जायतेऽक्षानपेश्रया ॥
 [ श्लो• बा• स्• ५ अभावप• श्लो• २७ ] पृ. २३,२७६,
गोलसम्बन्धात् प्राम् न गौः नाप्यगौः, गोलयोगाद् गौः ।
          [न्य यवा• पृ• ३१८ एं• २१] पृ. १•६
गोमानिसेन मर्सेन भान्यमधनताऽपि किम्।
 प्राह्मप्राहर वंबित्तिमेद्बातिब लक्ष्यते ॥
                                  ] પૃ. ૪•૧ (૨)
```

```
ब्राह्मप्राह्मकोभयक्तरं तत्त्वम्। [
                                             ] છું. હરૂ ૧
घटादिषु (१) यथा हेतवो ध्वंसकारिणः।
नैवं नाशास्य सो हेतुस्तस्य सञ्जायने कथम् ॥
                           ] g. q v s (c, s, 9 • )
घटारीनां न वाकारात् (न्) प्रत्यापयति वाचकः ।
नलुपात्रनिवेशिद्यात् तद्रतिर्नान्तरीयकैः ॥
      [ वाक्या • द्वि • का • स्हो ० १२५ ] प्र. ३१६ (१,२)
चद्युः प्रतीस रूपादि चोत्पवते चक्षविंद्यानम् ।
                                  ] g. 305 (4)
चक्षु श्रवसो भुजद्गाः । [
                                         1 9. 40
च्छः-श्रोत्र-मनसम्प्राप्तार्थकारिलम् ।
                                       ] g. 484
   बद्धयो घटेन संयोग एव युतिसद्धतात् दव्यसमवेताना
गुणादीनां संयुक्तसमबाय एव । [
                                             3 6. AXA
    चतस्य मेदविधासु तत्त्वं परिसमाप्यते -यदुत प्रमातः प्रोन
                                        ] पृ. २९५ (८)
यम् प्रमाणम् प्रमितिः । [
चतुरदञ्चयती आग्रक्षरलोपश्च ।
[ पाणि • अ • ५ पा • २ स्० ५२ वार्ति • ] पृ. २२५ (२४)
चित्रप्रतिभाषाऽप्येकैत्र बुद्धः, बाह्यचित्राबिलक्षणलात् ।
                                       ] g. २४१
चित्रया यजेत पशुकामः । [
                                         ] 🖁 . ७३०(३)
नैतन्यं पुरुषस्य खब्लाम् ।
                              ] पृ. ३०७ (८), ५८८ (२)
 चैत्रस्य वगरोहणे । [
                                       ] વૃ. ૧५
 चोदनाजनिता बुद्धिः प्रमाणं दोववर्जितैः ।
 कारणैर्जन्यमानलाहिङ्गाऽऽमोकाक्षवुद्धिवत् ॥
             [ સ્ટો૦ ચા• સ્• ૨ શ્ટો૦ ૧૮૪ ] પૃ. ૮
 चोदनालक्षणोऽर्थो धर्मः । [ मीमांसाद० १-१ २ ] ष्ट. ७३१
 छकायदयानंतो वि संजओ दुलहं कुण इ वोहिं।
 आहारे - [ओघनिर्युक्ति गा॰ ४४१] ए. ७४९
 जंकयसुक्यं । [
                                 ] ષ્ટુ. ૬∙૬
 जं काविलं दरिसणं एयं दन्वद्वियस्स वत्तन्वं ।
                   [तृ• का० गा० ४८] पू. २८५
जं समग्रं च णं समणे भगवं महावीरे ।
                                       ] g. ६०4
जं समयं पासइ जो तं समयं जाणह ।
                                       ] 7. 494
जं समयं पासइ नो तं समयं जाणइ।
                                       ] y. (14
 जाण६ बज्झेऽणुमाणाओ ।
                             [विशेषा० भा० गा• ८१४]
                                     g. (15 (v)
```

```
जातिमेदश्र तेनैव संस्कारो व्यवतिष्ठते ।
अन्यार्धप्रेरितो वायुर्यथाऽन्यं न करोति वः ॥
        [ स्डो॰ बा• स्• ६ स्डो• ८ ] पृ. ३६ (१)
जातिः पदार्थः । [ बाजध्यायनः ] पृ. १७९ (१,२ )
जातेऽपि यदि विज्ञाने तावन्नार्थोऽनधार्यते ।
                               ] g. 93 (3)
जानेऽपि यदि विज्ञाने ताबनार्थोऽवधार्यते ।
यावत् कारणशुद्धत्यं न प्रमाणान्तराद्वतम् ॥
            [स्टो• वा• स्• २ स्टो० ८९] पृ. ५
जारिसयं गुरुलिंगं सीसेण वि तारिसेण होयव्वं ।
       [धर्मसङ्कहणी गा॰ ११०८,११११] पृ. ७५० (४)
जाव अणेगभूयभावभविए भवं।
         [भगवतीसूत्र श॰ १८ उ॰ १० ] पृ. ६२५
जिज्ञासितिविशेषो धर्मी पक्षः। [न्यायवि० २,८ ] ५९२ (१)
जिणा बारसह्वा उ थेरा चोहमह्त्रिणो।
धजाणं पण्णवीसं तु अओ उहम्वागहो ॥
                       [ ओघनिर्युक्ति गा० ६७१]
           [पञ्च• गा० ७७९] प्र ५५१ (१,२)
जीवाजीवाश्रव बन्ध एंबर निर्जरामे क्षास्तत्त्वम् ।
                   [तत्त्वार्थस्• १-४] ष्ट. ६५१
   जीवानामविदासम्बन्धः न परात्मनः अगौ सदा प्रयुद्धो
निखप्रकाशो नागन्तुकार्थः अन्यथा मुक्त्यवस्थायामपि नावि-
 ानिवृत्तिः । यतोऽस्मिन् दर्शने ब्रह्मैय संसरति मुच्यते च ।
अत्रैकमुक्ती सर्वेमुक्तिप्रसङ्ग अमेदात् परमारमनः, यतस्य
मेदर्शनेन संतारः अभेदर्शनेन च मुक्तिः अत एक्एँव
परमात्मनः परमखारध्यमापतितम् तस्मात्र ब्रह्मण संसारः।
जीवात्मान एवाऽनायविद्यायोगिनः संसारिणः कयश्चिद् विद्यो
दये निमुच्यन्ते तेषा खाभाविकानिशाकलुषीकृतानां निलक्षण-
अलयविद्योदये नाविद्यानिश्वतरनुपपतिः यतो न तेषु साभा-
विकी विद्या अविद्यावत् अतस्त्रया निवृत्तिः खाभाविक्या
अप्यविद्यायाः । [
                             ] पृ. २७८ (२५,२२,२३)
जीबो अणाइणिह्णो । [धर्मसङ्ग्रहणी गा॰ ३५] पृ. ७४६
जुगवं दो परिथ उवओगा । [ आबदयक्तनि ० गा० ९७९ ]
                                  g. ४७८ (२)
जे एवं जाणई।
[ आबा• प्र• श्रु• अध्य• ३ उ• ४ स्• १२२ ] पृ. ६३
जे जतिभा द हैऊ भनस्स ।
                                ] তু. ৩४৫ (५)
जे भिवय किसणं नत्यं पडिगाहेइ।
                                     J. 0'19
ज्ञातसम्बन्धस्येकदेशदर्शनादसनिकृष्टेऽर्ये बुद्धिः ।
                             ] g. २• (३,४,५)
झातसम्बन्ध्येकदेशदर्शनादसिक्छेऽपं बुद्धरनुमानम् ।
          [ १-१-५ बाबरभा• ] पृ. ५७२ (४)
ज्ञान-चिकीर्चा-प्रयक्षानां समबायः कर्तृता ।
                                       2. 36
```

```
ज्ञानमश्रतिष्रं यस्य एश्वर्यं च जगरपतेः।
वैराग्यं चैव धर्मश्र सहसिद्धं चतुष्टयम् ॥
                                       ] ष्ट ५९
ज्ञानमात्रार्थकरणेऽप्ययोग्यं बह्म चामृतम् ।
तदयोग्यतयाऽरूपं तदा वस्तुषु (१) लक्षणम् ॥
                          ] g. 3c4 (c,5,1c)
ज्ञानवान् गुग्यते कश्चित् तदुकप्रतिपत्तते ।
अज्ञोपदेश करणे विष्ठकम्मनशद्भिः॥
                                     ] g. 13c
ज्ञानादव्यतिरिक्तं च स्थमर्थान्तरं वजेत्।
                                ] y. 1cv (5)
त्ते( अज्ञे )य कल्पितं कृत्वा तक्च्याच्छेदेन तेथेऽनुमानम् ।
                   [ हेतु० ] पृ. २२८ (२०,२३)
हो हेये कथमज्ञः स्याद् असति प्रतिवन्धरि ।
सत्येव दाह्ये नताप्रिः कचिद् दशो न दाहक ॥
                                       ] y, ६३
णगिणस्स वा वि । [दशवैकालिक गा∙ २७३ ] पू. ३५९
पगिणस्स वा वि सुण्डस्स ।
              [ इरावैकालिक गा॰ २०३ ] पृ. ७४७
णित्य गएण विहुगं सुत्तं अत्यो य जिणमये किचि ।
आसज्ज उ सोआरं पए गयविशारओ वृजा ॥
[ आवस्यक्रति० उवभ्यायति • गा० ३८ ] पृ. ७४६ (३)
णीया लोवमभूया आणीय हो वि विदु दुरुपावा।
अत्यं वदंति तं चिय जो चिय पि पुन्यनिहिहो ।।
                                 ] पृ ६•६ (२)
   णो व पद निगयस्स णिगांधीए व अभिन्ने तालपलंत्रे
पिंचगाहित्तए। [क्ष्यसूच ७० १ स्०१] पृ. अ५२ (२)
तं सब्वणयविसुदं जं चरणगुणिटुओ साह ।
  [ आवश्यक्रनिव सामाद्ञनीव गाव १०२ ] पृ. उ५६ (४)
तनथ वासनाभेदाद् भेदः सद्भातापि दा ।
प्रकल्पतेऽप्यपोहाना कल्यनारचिते। वत्र ॥
            [ तत्त्वसं० का० १०८७ ] ष्ट. २३५ (१५,१६)
ततः परं पुनर्वस्तुधर्मेः ।
         ि श्लो॰ वा॰ स्० ४ श्लो॰ १२० | पृ 🔾
तनो निरपबादसात् नेनैप्र'यं बलीयम ।
बाध्यते तेन तसैन प्रमाणलम्गोन्ते १
                 [तस्वसः वाव २८ ] पृ. १९
   ततोऽपि विकल्पात् तदध्यवसायेन वल्यन्ता प्रश्ते प्रश्ते
च प्रसिणाभित्रयोगक्षेमसात्।
                              ] 2. 446 (4,6)
ततो भवत्त्रयुक्तेऽस्मिन् साधने याबदुन्यते ।
सर्वत्रोत्पदाते बुद्धिरिति दूषणता भवेत् ॥
        [ श्लो• बा• निरा० श्लो० १७२ ] g. ५६४
```

```
तत्त्वदर्शनं प्रत्यक्षतोऽनुपानतो ना ।
                                   ] g. 5x (v)
   तत् परिच्छिवति अन्यद् व्यवच्छिनति प्रकारान्तराभावं
च स्चयति ।[
                                ] ષ્ટ. ૨૮५ (૧૧)
तत्युवैकमनुमानम् ।
                                      ] g. 460
तत्व्वैकं त्रिविधमनुमानम् ।
                                             7 2. 44.
तत्पूर्वकं त्रिविधमनुमानं पूर्वत्रत् शोषतत् सामान्यतोद्दष्टं च ।
            [न्यायद॰ १-१-५] प्र. ५५९ (१०)
तत् प्रमाणे । [तत्त्वार्षे । १,१० ] ष्ट. ५९५
तत्र ज्ञानान्तरोत्याद प्रतीक्ष्यः कारणान्तरात् ।
याविद्रं न परिच्छिना शुद्धिसावदसासमा ॥
             [श्डो० वा० सू० २ श्रो० ५७ ] पृ. ५
तत्र प्रत्यक्षतो ज्ञातात् दाहाद्द्वगािकता।
बढ़ेरनुमितात् सूर्ये यात्रात् तच्छकियोगिता ॥
      [ श्लो • वा • अर्थाप • श्लो ० ३ ] पृ. ५७९ (२)
   तत्र महद् दिविधम्-नित्यम् अनित्यं द । नित्यम् आकाश-
काल-दिगातम् प्रममहत्त्वम् , अनित्यम् अयुकादिषु द्रव्येषु ।
अणु अपि निखानिखमेदात् द्विविधम्-परमाणु-मनस्मु पारि-
माण्डलाहसां निलम्, अनिलम् ऋणुक एव । युवता-
SSमलक-विल्वादिषु तु महत्स्वपि तत्रकर्पाभावमपेक्ष्य भाक्तोः
Sणुनव्यवहार । तथाहि-यादशं त्रिस्वे महत् परिमाणम् तादशं
ग अ(मलके यादशं च तत् तत्र न तादशं युवल इति ।
   ननु गहद् दीर्घयोच्च्यणुकादिषु वर्तपानयो. ह्यणुके च
अणुव हखलदोः को विशेषः । मह्त्यु 'दीर्घमानीयताम्'
दीर्षेषु 'महद् आनीयताम्' इति व्यवहारमेदत्रतीवेरस्ति तयोः
पासरतो मेदः। अणुजहस्तवगोसु विशेषो योगिनां तद्वीं-
नामध्यक्ष एव । [
                                 ] पृ. ६७५ (३)
तत्रजेसूत्रनीतिः स्यात् शुद्धपर्यायसंश्रिताः (ता) ।
नश्ररशेव भावस्य भावा(बात्)स्थितिवियोगतः॥
                           ] 8. 311 (0,2,9)
तत्र शब्दान्तरापोहे सामान्य परिकल्पिते ।
तयेनावस्तुरूपलान्छन्मेरो न कल्पते ॥
       [ स्हो० वा० अयो० स्हो० १०४ ] पृ. १९५ (१६)
तश्रात्मनि युखादीनां यथा वितिः फलान्तरम् ।
तथा सर्वत्र संयोज्या मानमेयफलस्थितिः॥
                            ] प्ट. रे६५ (२२,२३)
तत्रापव।द्रनिर्मुक्तिर्वक्रभावाहवीयसी ।
वेदे तेनाप्रमाणलं नाराङ्यामपि गच्छति ॥
      [ श्लो० वा० सू० २ श्लो० ६८ ] पृ. १९ (५)
तत्रापि लपवादस सादपेशा कचित् पुनः।
 जाताशक्ष्य पूर्वेण साडव्यन्येन निवर्तते ॥
          [तत्वषं का० २८६७] पृ. १९ (१)
 तत्रापूर्वार्थविज्ञानं निश्चितं बाधवर्जितम् ।
 अदुष्टकारणारब्धं प्रमाणं लोकसम्मतम् ॥
                             18. 13,310 (30), 348
```

```
तथा खन्यन्तराहोषो न ध्वन्यन्तरसारिभिः।
त सादुत्यस्यभियतयोः कार्यायीयत्तितः समः॥
           [ श्वे॰ वा॰ सू॰ ६ श्लो• ८२ ] पृ. ३६
तथाऽन्यवर्णपंतकारशको नान्यं करिष्यति ।
अन्ये ह्यात्वादिसं योग तीन्यो वर्णा यथैव हि ॥
           [ स्हो० वा० स्• ६ स्हो० ८९ ] पृ. ३६
तथाविश्रय तथापि बस्तुनः क्षणवृत्तिनः।
ब्रुवे समभिहदस्तु संज्ञामेदेन भिन्नताम् ॥
                                78. 313 (14)
तथाहि-पचतीत्युक्तं नोदासीनोऽत्रतिष्ठते ।
भुक्के दीन्यति वा नेति गम्यतेऽत्यनिवर्तनम् ॥
      [तत्वर्षे का॰ ११४६ ] पू. २२४ (१४,१५,१६)
तदनन्तरं तदीहिनविशेषनिणंयोऽवायः।
                                 ] g. 443 (4)
तदा प्रवर्तने चक्तरो न दोपः ।
                                      ] पृ. ४९६
तद् इन्द्रियानिन्दियनिमित्तम् ।
            [तत्त्वार्थे० भ० १ स्० १४ ] पृ. ८०
तदेशमरतं (तथेदममलं) महा निविंक रमविदाया ।
क्छपलगिवापत्रं मेद्रह्पं विवर्तते ॥
                              ] ਓ. ३८३ (१०,११,१२)
तद्वणैरपङ्खानां शब्दे संकान्ससम्भवात् ।
यद्वा वस्तुरभावेन न स्युर्वीचा निराश्रयाः ॥
           [श्लो• स:• स्• २ लो० ६३] पृ. १९
तदृष्टात्रेव हटेषु संवित्सामध्येभाविनः ।
स्मरणादभिलापेण व्यवहारः प्रवर्तते ॥
                              ] g. 94 (99) xqc (q)
तद्भपारोपमन्यान्यव्यानृत्त्याडिधगतैः पुनः ।
शन्दार्थोऽर्य स एवेति वचनेन विरुध्यवे ॥
                                 ] g. 961 (91)
तदतो न वाचकः शब्दः, अखतन्त्रवात ।
                                 ] છે. ૧૬૫ (૧૨)
तन्मात्राकाक्षणाद् भेदः खसामान्येन नौज्ञितः ।
नोपात्तः संशयोत्यत्ते. सैव चैकार्थता तयोः ॥
                      ] 2. 954 (77, 97, 98, 94, 94)
तपसा निर्जरा च । [तत्त्वार्थ० ९-३] पृ. ७३५,७३७
तमोनिरोधे वीश्वन्ते तमसाऽनाइतं(वृतं) परम् ।
घटादिकम्-। [
                                  ] g. 4vy (1)
तिहङ्ग-लिङ्गिपूर्वेकम् । [साङ्घ्यका० ५] ए. ५७२ (३)
 तसात् तद् द्रयमेष्टव्यं प्रतिबिम्बादि सांवृतम् ।
 तेषु तद् व्यभिचारिलं दुर्निवारमतः स्थितम् ॥
             [तत्त्वसं• का• १०९४ ] पृ. २१६ (३२)
 तस्मान् तनमात्रसम्बन्धः स्वभावो भावमेव वा ।
 निवर्तयेत् कारणं ना कार्यमव्यभिचारतः ॥
                                   ] 2. 444 (0)
```

```
तम्यात् सर्वेषु यद्भुं प्रत्येकं परिनिष्टितम् ।
गोवुदिस्ति मिता सादू गोलादन्यव नास्ति तत् ॥
          [स्रो॰ वा॰ अपो॰ श्रो॰ १०] ए. १८७ (१९)
तस्मात् स्वतः प्रमाणलं सर्वेत्रीत्सर्गिकं स्थितम् ।
वाधकारणदुष्टलज्ञानाभ्यां तदपोयते ॥
                  [तत्त्वषं • का • २८६२ ] पृ. १८
तस्म।दननुमानलं शाब्दे प्रत्यक्षवद् भवेत् ।
त्रैहप्यरहितलेन तारम्बिषयवर्जनात् ॥
           [ श्लो० वा० शब्दप• श्लो• १८ ] प्रु. ५७४ (७)
ास्पाद् यतो यतोऽर्थानां न्यावृत्तिस्तन्तिवन्धनाः ।
जातिभेदाः प्रकल्यन्ते तद्विशेषावगाहिनः॥
                             ] g. ava (aa,av)
तसाद् यत् सर्यते तत् स्यात् सारक्षेन विशेषितम् ।
भमेयभुपमानस्य साद्द्यं वा तदन्त्रितम् ॥
[ स्हे॰ वा० स्०६ उपमान• श्लो• ३७ ] पृ. ४६,५७६ (५)
तस्माद्यस्यैव संस्कारं नियमेनानुवर्तते ।
तमान्तरीयकं चित्तमतिथतसमाभितप् ॥
                              ] ፶. ৬৬,१५९ (४)
तस्माद् यस्यैव छंस्कारं नियमेनानुक्तिने ।
शरीरं प्वंदेहस तत् तदन्वयि युक्तिमत्॥
                                         ] g. ९२
तस्माद् रोष्वेव शब्देषु नभ्योगस्तेषु केवलम् ।
भवेदन्यनिष्टत्यंशः खात्मैबान्यत्र गम्यते ॥
      [ श्लो• बा० अपो• श्लो० १६४ ] पृ. २०१ (१२)
तस्माद् व्याख्याङ्गमिच्छद्भिः सहेतुः सप्रयोजनः ।
बाह्माबतारसम्बन्धो बाच्यो नान्यस्तु निष्फलः॥
          [ श्हो० बा० स्• १ श्हो• २५ ] प्ट. १६९ (३१)
तस राकिरशकिर्वा या खभावेन एंस्थिता।
निखलादिकित्तस्य कस्तां क्षपयितुं क्षमः ॥
                              ] g. ४८२ (६), ६८४ (७)
तलापि कारणाशुद्धेन ज्ञानस्य प्रमाणता ।
तस्याप्येवमितीत्थं तु न किन्द्रियनतिष्ठते ॥
                िस्हो० वा० स• २ स्हो• ५१ ] ६. ५
तस्येव चैतानि निःश्ववितानि ।
    [ बृह्० उ० अ० २ ब्रा० / स्० 📭 ] पृ. ३२
तस्यैव व्यभिचारादी शब्देऽ-वव्यि ।चारिणि ।
दोषनत् साधनं होषं वश्तुनो वस्त्यि दितः॥
                                       े है. ३०९
तस्योपकारकवेन वर्ततें । गतारेनरः ।
उभयोरपि संबित्त्योहभयानुगमीऽस्ति तु ॥
      [अहो- बा- ध्रमादप० श्लो० १४१] ए. ५८१ (७)
तावातम्यं चेद् मतं जातेर्न्यकिजनमन्यजातता ।
ना ते इनाजाश्व केनेष्टस्तद्वत्वा न स्वयो न किम् (१) ॥
                                 ] g. 34+ (1+)
```

```
ताहक् प्रत्यवमर्शाश्च यत्र नैवास्ति वस्तुनि ।
अगोशदाभिषेयलं विसर्ष्टं तत्र गम्यते ॥
                [तत्वसं० का॰ १०६३] पृ. २१२
ताहरू प्रव्यवमर्शथ विद्यते यत्र बस्तुति ।
तत्राभावेऽपि गोजातेरगोपोहः प्रवर्तते ॥
         [तत्वसं० का० १०६०] पृ. २११ (१५)
तामभावोत्थितामन्यामर्थापतिमुदाहरेत् ।
           [ श्रे॰ ना॰ अर्थाप॰ श्रो०९ ] पृ. ५७९
ताथ व्यावृत्तयोऽर्घानां कलानाशिलिपनिर्मिताः ।
नापोद्याधारभेदेन भिचन्ते परमार्थतः ॥
                [तस्वधं• काः० १०४६] पृ. २०३
तासां हि बाह्यरूपलं कितातं न तु बास्तवम् ।
मेदामेदी च तत्वेन वस्तुन्ये व्यवस्थिती ॥
                [तत्त्वसं• का० १०४७] ए. २०९
ता हि तेन विनोत्पन्ना मिथ्याः स्युवित्रयास्ते ।
न लन्येन विना शृतिः सामान्यश्येह दुष्यति ॥
         [ स्हो• बा• आइ• श्लो• ३८ ] ए. २४•
तित्थपणामं काउं।
       [ भ वदयक्ति • समत्रस • गा० ४५ ] पृ. ७५४ (३)
तुर्ये तु तदिविकोऽसौ पचतीत्यवसीयते ।
तेनात्र विधिवाक्येन सममन्यनिवर्तनम् ॥
          [तत्वसं० का० १९५८] ए. २२५ (२३)
तेन जन्मेन विषये बुदेर्व्यापार उच्यते ।
तदेव च प्रमारू ं तद्वती करणं च धी.॥
           [श्लो॰ वा॰ स्॰ ४ स्लो॰ ५६] ए. १०
तेन यत्राप्युमी धर्मी ।
              [ऋें∘ वा∙ अनु० स्रो• ४] पृ. ९४
तेन सम्बन्धरेलाया सम्बन्ध्यन्यत्रो धुत्रम् ।
अर्थापत्यैव मन्तव्यः पथन्दह्लनुमानता ॥
 [ श्हो॰ वा॰ स्० ५ अर्थापत्ति० श्हो० ३३ ] ए. ४७ (२)
वेन सर्वत्र दश्लाङ्गतिरेकाय चागते.।
सर्वशर्दरशेषार्थप्रतिपत्तिः प्रसज्यते ॥
              [ न्हें वा० शन्दप• श्लो• ८८ ] ष्टु. ५७५
तेनायमपि शब्दस्य खार्थ इत्युपचर्यते ।
न च साक्षादयं शब्दे (दे(देदींदें)विधोऽपोह उच्यते ॥
      [तस्वरं ० वा १०१५] ए. २०३ (२५,२८)
वेषामद्द्यमानाना क्यं च रचनाकमः।
कीटशाद् रचनातेदाद वर्णमेदश्च जायताम्॥
         [ऋं ० वा• स्०६ स्त्रे• १०९१ ] प्र. ३८
   तेषामेबानेन होण व्यवस्थितलात् तदव्यतिरिक्तं विकारमात्रं
कार्येत एव ।∫
                                 ] છું. ૪૧૨
तैरेव गृह्यते शन्दो न दूरहैं। इध्धन ।
          [ को • वा० स् • ६ को • ८६] ए. ३५
तो सत्। [पा॰ स्० ३-२-१२७।] पू. ४४३
```

```
त्रिगुणमविवेकिविषयः सामान्यमचेतनं प्रसवधर्मि ।
व्यक्तं तथा प्रभानं तदिपरीतस्तथा च पुमान् ॥
                       [साञ्चाका• ११] ए. २८१
त्रिधैव सः । [
                                 ] g. 442,449,
त्रिह्पाणि च त्रीव्येब लिज्ञानि । [ ४० न्या० स्• ११ ] पृ. वे
त्रिरूपालिहादर्थहग् । [
                                       ] g. vc.
त्रिरूपात्रिज्ञातिज्ञिनि ज्ञानमनुमानम् ।
                                   ] তু. ५७२ (६)
त्रिह्पालिज्ञाहितिविज्ञानमनुम।नम् ।
                                           ] g. }
नैगुज्यस्य।विशेषेऽपि न सर्वे सर्वेकारकम् ।
            [तत्वसं० का• २८] ए. ३०१ (११)
   टर्गनेन क्षणिकाक्षणिकलसाधारणस्यार्थस्य विवयीकरणात्
कुतिथद् भ्रमनिमित्तादक्षणिकलारोपेऽपि न दर्शनमक्षणिकले
प्रमाणम् किन्तु प्रत्युताप्रमाणम् विपरीतावसाय।कान्तत्वात्
भ्रणिक वेडपि न तत् प्रमाणं अनुरूपाध्यवसायाजननात् नील-
हृपे तु तथाविधनिधयकरणात् प्रमाणम् ।
                                        ] g, ४७¶
द्व्वट्टयाए सासया, पज्जवट्टयाए असासया ।
                                       ] જુ. ૬३૬
दिग्देशायविभागेन सर्वान् प्रति भवन्ति ।
तथैव यत्समीपस्थैनीदैः स्याद् यस्य संस्कृतिः ॥
            [श्लो• वा• स्• ६ श्लो• ८६] प्र. ३५
    दु खरूपलाचानुकम्पया प्रवृत्तिः भवाप्तकामलान्न श्रीडार्या
इखेतरि परिदृतमविवालेन, यतो नासौ प्रयोजनमपे६य प्रव-
तिते, नहि गन्धर्वनगरादिविश्रमाः समुद्दिष्टप्रयोजनानां प्रादुर्भ-
                                   ] છુ. ૨૭૮ (૫)
 बन्ति ।
 दु खे विपर्यासमितिस्तृष्णा बाऽवन्ध्यकारणम् ।
 जिन्मिनो यस्य ते न स्तो न स जन्माघिगच्छिति ॥
                                         ] g. 146
 दृश्यमानव्यपेक्षं चेद् दृष्टज्ञानं प्रमान्तरम् ।
 तत्पूर्वमस्म।दिखादि प्रमाणान्तरमिष्यताम् ॥
                                         ] ષ્ટ. ५८३
 दर्यमानाद् यगन्यत्र विज्ञानमुपजायते ।
 सादद्योपाधितस्वतैरुपमानमिति स्पृतम् ॥
                                         ] ષ્ટ. ५७५
 द्दवात् परोन्ने सादश्यधीः प्रमाणान्तरं यदि ।
 वैधर्म्यमतिर्घ्येनं प्रमाणं किं न सप्तमम् ॥
                                         ] ष्ट. ५८३
 दृष्टः पद्मभिरप्पसाद् मेदेनोक्ता श्रुतोद्भवा ।
 प्रमाणप्राहिणीत्वेन यस्मात् पूर्वविलक्षणा ॥
          [ स्डो॰ वा॰ अर्थाप॰ स्डो॰ २ ] पृ. ५७८
  दृष्टः श्रुतो नार्षोऽन्यया नोपपद्यते ।
     [मीमांसाद• अ• १ पा० १ स्• ५ शाबरभा• ] पृ. ७५
               1-1 4- 4-
```

```
दृष्टः श्रुतो बाऽधाँऽन्यया नोपपद्यते इत्यदृष्टापंदल्पनाऽर्को-
पतिः । [मीमां = ज्ञाबर ० सू - ५ प्र - ८ पं - ९७ ] प्र. ४६
   देवदत्तोपकरणभूतानि मणिमुक्ताफलादीनि द्वीपान्तरसम्भू-
  नि देवदत्तगुणकृतानि, कार्यक्षे सति देवदत्तोपकारकलात्,
शक्रशदिबत् । न च तेंद्शेऽसित्रिहिता एव तद्वणास्तान्
• युत्यादयितुं समर्थाः, निह् पटदेशेऽसिषाधानबन्तस्तन्तु-तुरि-
कुनिन्दादयः पटमुत्पादयितुं क्षमाः । आत्मग्रुणानां च तद्देशः
सिक्षधानं न तद्रुणिसिक्विधिमन्तरेण सम्भवि अगुणसप्राप्तेः
ततस्यापि तरेशलम् । (
देवाकालखभावनियमो न स्यात् ।
                                         7. 6
देशकालादिमेदेन तदाऽस्यवसरो मितेः ।
         [ खो• वा• स्० ४ खो• २३३ ] ए. ५६ (४)
देश-बालादिमेदेन तत्राह्यवसरी मितेः।
यः पूर्वमवगतो नाशः (नाशः) स च नाम प्रतीयते ॥
    [ फ्रो• बा• प्रसम् • फ्रो• २३३ ] ए. ३१९ (६,७,८)
दैवरका हि किंशुकाः । [
                                       ] তু. ૧૨ (५)
दोषाः सन्ति न सन्तीति पौहवेयेषु श्विन्खते ।
वेदे कर्तुरभावातु दोषाराद्भैव नास्ति नः ॥
             [तत्त्वषं• का• २८९५ ] प्र. ११ (२)
द्रवलेन विना चैषां संश्वेषः कल्यतां कपम् ।
आगच्छतां च विश्वेषो न भवेद् वायुना कराप् ॥
           [ श्लो• बा• स्• ६ श्लो• ११• ] ए. ३८
   दव्यवादिभिरनिर्धारितहर्वेर्यः सम्बन्धो दव्यारीनां । स
शन्दार्थः; स च सम्बन्धिना शन्दार्थलेन।सरालादसङ्ग १त्यु-
 च्यते । यद्वा तपः श्रुतारीना मे नकवर्णनदैक्येन भाषनादेवामेन
 परस्परमसद्यः संसर्गः ।[
                                        ] વૃ. ૧૮૦ (૬)
                          [ ब्याडिः ] पृ. १७९ (३)
 द्रयम् ।
 द्रयाश्रद्यगुणवान् संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्षः ।
       [बैशेषिकद० १-२-३६] प्ट. ६३३,६७२
 द्वाविमी पुरुषा लोके सरथाक्षर एव च।
 क्षरः प्रविश्वि भूतानि कृटस्थोऽसर उच्यते ॥
          [भग• गी• अ• १५ खो• १५ ] पृ. ९८
 द्विष्ठसम्बन्धसंवित्तिनैकरूपप्रवेदनात् ।
                                ] છુ. ૨ (૫),  રદ્દપ
 द्विष्ठसम्बन्धसंवित्तिर्नेकह्रपप्रवेदनात् ।
 द्रयखरूपमहणे सति सम्बन्धवेदनम् ॥
                                 ] g. yeş (11)
    द्वीन्द्रियपाद्यापात्वं विमल्यधिकरणभावापकं बुद्धिमत्कारण-
 पूर्वकम्, खारम्भकावयवसित्रवेशविशिष्टलात्, घटादिवत् वैध-
 म्यंण परमाणवः।
                             ] g. 9•• (x,4)
  द्री प्रतिवेधी प्रकृतमर्थं गमयतः।
                                        ] g. 1•5
```

```
बर्मयोर्भेद इष्टो हि धर्म्यमैदेऽपि नः स्थिते ।
उद्भवाभिभवात्मलाद् प्रहणं नावतिष्ठते ॥
[ স্তা • বা • পদাব্দ • ૧-३ • ] চু. ५८१ (१२,१३)
धर्मस्याव्यभिचारस्तु धर्मणान्यत्र दर्श्यते ।
तत्र प्रसिद्धं तद्युकं भर्मिणं गमयिष्यति ॥
                                  ] 2. 444 (2)
घर्माभमेक्षयंदरी रीक्षा। [
                                       ] पृ. ७३२
धमा धर्मविषात्रथ लिही खेत्य साधितम् ।
न ताबदनुमानं हि याबलद्विषयं न तत् ॥
         [ श्लो॰ बा॰ बाबदप॰ ५६ ] पू. ५७५ (१)
                                                            विषं(विवं) घातः।[
   न कार्य कारणे विचले इति तेभ्यस्तत् पृथरभूतम् नहि
कारणमेव कार्यक्रपेण व्यवतिष्ठते परिणमते वा ।
                                       ] Q. ¥87
नक्षत्र-प्रदूषज्ञरमहर्निशं स्रोककमैनिक्षिप्तम् ।
भ्रमति शुभाश्चममस्तिनं प्रकारायत् प्रवजनमञ्जाम् ॥
   त व कार्यम् कारणं वास्ति इत्यमात्रमेव तत्त्वम् ॥
                                         ] पू. ४१२
   व य स्परणतः पवादिन्द्रियस्य प्रवर्तनम् ॥
          [ श्रो• बा• प्रसक्ष० श्रो• २३५ ] ए. ४९६
न च स्याद् व्यवद्वारोऽयं कारणादिविभागतः।
प्रामभावादिमेदेन नाभावो यदि भिराते ॥
  ्र रूरेन बान अभावपन स्टोन ७ ] पृ. ५८० ( ६,७ )
न नागमविधिः कथित्रित्यः सर्वेज्ञवोधकः ।
त च मन्त्रायैदादानी तात्पर्यमदकल्पते ॥
             [ न्हो० बा• स्• २ श्लो• ११८ ] पृ. ४५
न नागमेन सर्वज्ञासदीयेऽन्योन्यसंश्रयात्।
नर।न्तरप्रणीतस्य प्राम।ण्यं गम्यते कथम् ॥
            [ स्टो• वा• स्• २ श्रो• ११९ ] पृ. ४५
न चात्रान्यत्रा भ्रान्तिरुपचारेण वेध्यते ।
हढलात् सर्वथा बुदेर्भानितखर् भ्रान्तिवादिनाम् ॥
        [ स्डो• बा० आकृ• स्डो• ७ ] पृ. ५३३ (७)
न च।न्यह्रपमन्यारक् कुर्याजज्ञानं विशेषणम् ।
इथं चान्यादशे ज्ञाने तदुच्येत विशेषणम् ॥
       [ श्लो- बा- अपो- श्लो- ८९ ] ए. १९२ (१५)
न चात्वयविनिर्मुका प्रवृत्तिः शब्द-लिङ्गयोः ।
                                           ] g. 15•
न चापि लिङ्गतः पथादिन्दियस्य प्रवर्तनम् ।
बार्यते केनचित्रापि तदिदानीं प्रदुष्यति ॥
                                           ] g. ४९६
न बाप्यश्वादिशान्देभ्यो जायतेऽरोदबोधनम् ।
 विद्यान्य ब्रिक्टिस् न नाम्रातविद्येषणा ॥
```

```
न नारसुन एते स्युभेंदास्तेनाऽस्य मस्तुनि ( रास्तुता )
        [स्हो• वा• अभा• परि• श्वो• ८ ] पृ. १८६
न चामसुन एते स्युर्भेदास्तेनास्य बह्यता ।
कार्यादीनामभावः को भावो यः कारणादि न ॥
      [ श्लो॰ ना॰ अभावप॰ श्लो॰ ८ ] पू. ५८० (८)
न चामाधारणं बस्तु गम्यतेऽशोहवत्तया ।
क्यं वा परिकल्पेत सम्बन्धो बस्तवस्तुनोः ॥
   [अञ्चे• बा• अपो• श्लो• ८६ ] प्र. १९२ (१३,१४)
  न चेश्वरत्वयाघातः सापेश्वरतेऽपि, यथा सवितृप्रकाशास्य
स्फटिकादापेक्षस्य, यथा वा करणाधिष्ठायकस्य क्षेत्रज्ञस्य, सापे-
क्षत्वेऽपि तेषु तस्येश्वरता द्रदत्रापि (तद्वरत्रापि ) नेश्वरता-
                                      g. ९९ (३,४)
   न चैकस्पैद सर्वाधु गमनं दिक्षु युज्यते ।
            [ श्लो॰ बा॰ सू॰ ६ श्लो० ११३ ] पृ. ३८
न चैतस्यानुमानत्वं पश्चनर्मायसम्भवात् ।
प्राक् प्रमेयस्य सारत्यं न भर्मत्वेन रहाते ॥
     [ श्लो॰ बा॰ उपमान॰ श्लो॰ ४३ ] प्र. ५७७ (१)
   न जातिशक्रो मेदानां वानकः आनन्खात्।
                                     ] જુ. ૧૫५ (૬)
न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति ।
हविषा कृष्णवर्त्मेव भूय एव।भिवर्धते ॥
   िमहाभा० आदिप• भ० ७८ श्लो• १२ ] पू. १५३
न तदारमा परात्मेति सम्बन्धे सति बस्तुनिः।
व्यावृत्तवस्त्विधिगमोऽप्यर्थ।देव भवत्यतः ॥
        [ तत्वसं • का० १०१४ ] ए. २०३ (२५,२६)
न तावदिनिद्रयेणैषा नास्तीत्युत्पाद्यते मतिः।
भाबाहोनैव संयोगे योग्यलादिन्दियस्य हि ॥
[ श्लो • चा० अभाषप • श्लो० १८ ] ए. ३५१,५६० (५)
न तावयत्र देशेऽसी न तत्काळेऽव गम्यते ।
भनेजियविभुञ्जानेत् सर्वार्थेष्वपि तत्समम् ॥
            [ स्त्रो• वा• शब्दप• ८७ ] प्ट. ५७५ (४)
न त्वेकारमन्युपेयानां हेतुरस्ति बिलक्षणः ॥
            [ श्रो• वा० स्• ५ श्रो• ८६ ] पू. २७४
नदीवूरोऽप्यभोदेशे दष्टः सनुपरिस्थिताम् ।
नियम्यो गमयत्येव कृतां दृष्टि नियानिकाम् ॥
                                     ] ঘূ, ५७० (३)
   नन् गुणव्यतिहिको गुणी उपलभ्यत एव तद्वपादिगुणा-
प्रद्णेऽपि तस्य प्रदणात् । तथाहि मन्दमन्दप्रकाशे तद्गतिस
ताविह्पानुपलम्मेऽपि उपलभ्यते बलाकादिः, खगतशुक्रगुणाः
प्रदृणेऽपि च समिहितोपधानाबस्थायां गृह्यते स्फटिकोपलः,
तथाऽऽपपदीनकभकान्टछन्नशरीरः पुमीस्तद्गतस्यामादिक्या-
प्रतिभागेऽपि 'वुमान्' इति प्रत्ययोत्पत्तः प्रतिभात्येव, कृष्ट्रमा-
दिरकं न वसं तदूपय संधर्गिक्षेणाऽभिभूतस्य अप्रकाशेऽपि
```

[ स्ट्रो॰ वा॰ अपो॰ स्टो॰ 🕻 ८ ] प्र. १५२

प्रकाशत एव 'वद्मपू' इति प्रत्यशेत्पत्तः अध्यक्षत एव गुण गुणिनोभेंदः सिदः । तथा, अनुमानतोऽपि तयोर्भेदः । तयाहि - यद् यह्यवच्छेय वेन प्रतीयते तत् ततो भिन्नम्, यथा देवदत्ताद् अश्वः, गुणिन्यवच्छेयत्वेन प्रतीयन्ते च नीलो-त्पलस्य ह्पादय इति । तथा, पृथिच्यप्-तेजो-वायवो दव्याणि रूप-रस-गन्ध-एर्बोभ्यो भिन्नानि, एकवचन-बहुवचनविषय-लात्, यथा 'चन्द्रः' 'नक्षत्राणि' इति, तथा च 'पृथिवी' इति एकवचनम् 'रूप-रस-गन्ध-एर्शाः' बहुवचनमुपलभ्यते इति तयोभेंदः । अवयवाऽवयविनोरप्यनुमानतः सिद्धो मेदः । तयाहि-विवादाधिकरणे भ्यस्तन्त्रभ्यो भिषः पटः भित्रकर्तृ-कलात् घटादिनत्, भिन्नशक्तिकत्वाद् न। विवागद्वत्, पूर्वीतरकालभावित्वाद् वा पितापुत्रवत्, विभिन्नपरिमाणत्वाद् ना कुवल-निल्ववत् इति । विश्वधर्माध्यासनिनन्धनो हान्यत्रापि मानानां मेदः, स च अप्यत्ति इति कथं न मेदः ? यदि चावयती अवयवेभयो भिन्नो न भवेत् स्थूनप्रतिभासो न स्थात्, परमाण्नां सुरुमत्वात् । न च अन्याह्यभूतः प्रति-भाराः अन्यादगर्धव्यवस्थापकः अतिप्रपद्मात् । न च स्पूला-आवे 'परमाणुः' इति व्यपदेशोऽपि सम्भवी, स्थूलापेक्षिलाद् भगुलस्य । [ g. ६५८(९), ६५९ (१,२,३,४,५,६,७,८.) ननु ज्ञानफलाः शब्दाः । [ ष्ट. २०४ (१८) मनु ज्ञानफलाः सन्दा न चैकस्य फलद्वयम् । अपवाद-विधिज्ञानं फलमेकस्य वः कथम् ॥ [ भामहालं• परि० ६ श्लो० १८ ] पृ. १८६ (४,५) ननु भाबादभिन्नत्वात् सम्प्रयोगोऽस्ति तेन च। न हालन्तममेदोस्ति रूपादिनदिहापि नः॥ [ श्लो• बा० समावप० १९ ] पृ. ५८१ (११) न नैविमिति निर्देशे निषेश्रस्य निषेवनम् । एवमित्यनिषेध्यं तु खरूपेणैव तिष्ठति ॥ ] 2. 155 नन्बन्यापोह्ऋच्छब्दो युष्मःपक्षेतुवर्णितः । निषेधमात्रं नैवेह प्रतिभासेव ( सेऽन ) गम्यते ॥ [ तत्वर्षं • का० १० ] ए. १८५ (१४,१५,१६) न प्रत्यक्षपरोक्षाभ्या मेयस्यान्यस्य सम्भवः । तस्मात् प्रमेयद्रिलेन प्रमाणद्रिलमिष्यते ॥ ] g. 40x न प्रसासमेदनीयस्य सुखस्य प्रतीतेः प्रसाहयानम् । ] ፶. ૧५३ न याति न च तत्र।सीदिस्ति पश्चात्र वांशवत्। जहाति पूर्व नाधारमहो व्यसनसन्तितः॥ ] पृ. ६९१ (२) नयास्त्रव स्थारपदलाच्छना इमे रक्षोपविद्धा इव लोहधातवः । भवन्सभित्रेतफला यतस्ततो भवन्तमार्थाः प्रणता हितैपिणः॥

[ ब्रहत्स्वयमभूत्वोत्रम् ६५ ] ए. ७५०

```
न रेखाकादयः बादित्वेन कारीनां गमकाः, एवं रेखाणब-
यादयोऽपि न गवयत्वेन सत्यगवयादीनाम्; अपि तु साहप्यात्
एवंरूपा गवयादयः सत्याः, वर्णप्रतिपत्युपाया अपि रेखाका-
दयः पुरुषसमयात् वर्णानां स्मारकाः न तु तेषां वर्णत्वेन
वर्णप्रतिपादकलम्, रेखादिरूपेण च सत्वाद् गृहीतसमयानां
पुनरुपतभ्यमानाः समयं स्पारयन्ति समयमहणाद् ययेन
न्युत्प्रचानां बालःदिषु प्रश्नुतिः । [
                         g, २७५ (१८,१९,२०)
नर्ते तदागमात् सिध्येद् न च तेनागमो विना ।
       [ श्लोक • बा • स्• २ श्लो • १४२ ] पृ. ५१
न बाच्यं बाचकं चास्ति परमार्थेन किञ्चन ।
भणमतिषु भावेषु व्यापकलवियोगतः॥
       [तत्त्वसं- का- १०९- ] पृ. २१६ (९,१०)
न निकल्पानुबद्धस्य स्पष्टार्यप्रतिभाषिता ।
स्रोऽपि सार्यते सार्ते न च तत् तादगर्यदग् ॥
                               ] ঘূ. ५•२ (१४)
न वै किथिदेकं जनकम् । [
                      ष्ट. ४०० (१०), ५२७ (४)
न वै हिंह्यो भवेत्। [
                                   ष्ट. ७३१ (२)
न व्यक्तशक्तिरीशोऽयं क्रमेणाप्युपपद्यते ।
व्यक्तशक्तिरतोऽन्यश्रेत् भावो होकः क्यं मनेत्।।
                                  ] g. ७१७ (१)
न शाक्लेयाद् गोबुद्धिः ततोऽन्यालम्बनापि वा ।
तदभावेऽपि सद्भावाद् घटे पार्थिवबुद्धिवत् ॥
             [ श्लो॰ वा॰ वन॰ श्लो॰ ४ ] प्ट. ६९५
न स त्रिविधादेतोरन्यत्रासीसत्रैय नियत उच्यते ।
                                  ] হু. ५५८ (९)
न सदकरणादुपादानप्रहणात् सर्वसम्भवाभावात् ।
बाकस्य वाक्यकरणात् कारणभावाच सत् कार्यम् ॥
                  [ सां॰ का॰ ६ ] पू. २७ (११)
न सर्वेशेकसाक्षिकं सुखं प्रत्याख्यातुं शक्यम् ।
                                  ] ષ્ટુ. ૧५૨ (૪)
न सोऽस्ति प्रत्ययो ठोके यः बन्दानुगमादवे ।
भनुनिद्धामेव ज्ञानं सर्वशब्देन भासते ॥
[ बाक्यप॰ श्लो॰ १२४ प्रथमका॰ ] प्र. ३८० (९,१०)
न हि तत् केवलं नीलं न च केवल मुत्यलम्।
समुदायाभिधेयत्वात् । [
                                  प्ट. १९६ (२१)
नहि तद् श्रणमप्यात्वे जायते वा प्रमातमकम् ।
येनापैप्रहणे पश्चाद्याप्रियेतेन्द्रियाविषत् ॥
           [ श्लो• बा• सू• ४ श्लो• ५५ ] ए. ९•
निह्न द्वेऽजुपपत्रम् । [
```

```
नहि भिन्नावभासित्वेऽप्यर्यान्तरमेव रूपं नीलस्यानुभनात् ।
                                      ोष्ट्र. ३६४
न दि स्परणतो यत् प्राक् तत् प्रलक्षमिद्रीदशम् ॥
       [न्छो॰ ना॰ प्रत्यक्ष॰ म्छो॰ २३४] ए. ३१९
न हेतुरस्तीति नदन् सहेतुकं नतु प्रतिशां स्वयमेव बाधते ।
अयापि हेतुप्रचयालसो भनेत् प्रतिज्ञया केवलयाऽस्य किं भनेत् ॥
                                 ] g. v12-18
नसप्रसन्ते कार्ये कारणभावगतिः।
                                       ] g. 1¥
नहानस्य कारण।नि फलबन्ति ।
                                            ] ₹. ₹¥6
   न हास्य इद्वयंदेतद् सम गौरे रूपं सोऽद्विति भवति
प्रखयः, केवलं मतुन्लोपं कृतैवं निर्दिशति ।
           [न्यायबा• पृ• ३४९ पं• २३] पृ. ८•
नह्याभ्यामर्थे परिच्छिय प्रवर्त्तमानोऽयंकियायां विसंवायते ।
                                     ] g. vec
न होकं किचिजनकम् , सम्ममी नै जनिका ।
                                       ] પૃ. ૧ર
                                      ] 2. 546
नाकारणं विषयः। [
नाकपाद कसिणो भावः ।
                               ] ષ્ટ. ૧૮૪ (૧५)
नाकमात् क्रमिणो भानो नाप्यपेक्षा विशेषिणः।
कमाद्भवन्तौ धीईयात् कमं तस्यापि सेत्स्यति ॥
                          ] ष्ट. ३३६ (२२,२३)
नागृहीतनिशेषणा विशेष्ये बुद्धः ।
                       ] y. <>,404 (0), €96,024,
   नातीन्त्रियार्थप्रतिबेधो निशेषस्य कस्यचित् साधनेन निरा-
करणेन या कार्यः-तदभावे विशेषसाधनस्य तनिराकरणदेतो-
र्बाऽऽश्रवासिद्धलात्-किन्सतीन्द्रियमर्थमभ्युपगच्छंत्रतिसदी प्र-
माणं प्रष्टव्यः । स चेत् तरिसदौ प्रयोजकं हेतुं दर्शयति 'ओम्'
इति कृत्वाऽसौ प्रतिपत्तम्यः। भय न दर्शयति प्रमाणाभा-
बादेवासी नास्ति, नतु विशेषाभाषात् ।
                                       ] 2. 54
गातोऽसतोऽपि भावसमिति हेशो न स्थन।
         [तस्वर्स• का• १०८४] ए. २१४ (२४)
नादेनाऽऽहितणीजायामन्त्येन ध्वनिना सह ।
भाइत्तपरिपाकायां बुदी शन्दोऽवभासते ॥
       [ बाक्यप • प्र० का • स्हो • ८५ ] पृ. ४३५ (२)
 नाधाराधेयवृहयादिसम्बन्धश्राप्यभावयोः ॥
    [ स्टो॰ बा॰ अपो॰ स्टो॰ ८५ ] ए. १९१ (१६)
माननुकृतान्वयव्यतिरेकं कारणं नाका(नाक)रणं विषयः।
                  ] प्र. ३१२,५१० (१) ५७३ (६) ७२८
 मान्योऽनुभाव्यो बुद्धशस्ति तस्या नानुभनोऽपरः ।
ब्राह्मपाद्वकवेधुर्यात् खयं सैव प्रकाशते ॥
                              ]8. 463 (4,6,5)
```

```
नःपोद्यत्रमभावानामभावामाववर्जनात् ।
व्यकोऽपोद्दान्तरेऽपोदस्तस्मात् सामान्यनस्त्रनः ॥
            [स्हो- बा- अपो- स्हो- ९५] ए. १९४
नाभाबोऽपोह्यते होवं नाभाबो भाव इत्ययम् ।
भारस्तु न तदात्मेति तत्येष्टैनमपोश्यता ॥
                [तस्वसं• का• १०८१] पृ. २१४
नाभुकं क्षीयते कर्म कल्पकोटिशतैरपि ।
                                       ] g. 94•
नामूर्तं मूर्ततामेति मूर्तं नायात्यमूर्तताम् ।
द्वयं कालत्रयेऽपीत्यं च्यवते नात्मरूपतः ॥
                                  ] g. v4f (1)
नार्थशञ्द्विशेषस्य बाच्यबावकतेष्यते ।
तस्य पूर्वमदृष्टलात् सामान्यं तूर्वदृश्यते ॥
                             ] છું. ૧૬५ (૧૨,૧૪)
नावर्यं कारणानि तद्वन्ति भवन्ति ।
                                       ] দু. ५६२
नासिके भावधर्मोऽस्ति ।
                             ] પૃ. ૪૮• (३), ५६२ (૬)
नासौ न पचतीत्युके गम्यते पचतीति हि ।
औदासीन्यादियोगय तृतीये निम गम्यते ॥
                [ तत्त्वसं• का• १९५० ] पृ. २२५
नास्तिता पयसो दक्षि प्रष्नंसाभावलक्षणम् ।
गवि योऽश्वायभावन्तु सोऽन्योन्याभाव उच्यते ॥
  [ खो॰ ना॰ समादप॰ खो॰ ३ ] १८६ (१२), ५८९
निसं सस्वमसत्वं वाडहेतोरन्यानपेक्षणात् ।
भपेक्षातो हि भावानां कादाचित्कञ्जसम्भवः ॥
                                   ] 8. 44, ax
निस्य-नैमित्तिके कुर्यात् प्रस्यवायजिद्वासया ।
मोक्षार्था न प्रवर्तत तत्र काम्य-निविद्योः ॥
                                       ] ዊ. 1Կ1
निख-नैमितिकरेन कुर्नाणो दुरितक्षयम् ।
शानं च विमलीकुर्वेभभ्यासेन तु ए। वयेत् ॥
                                       ] 2. 14.
नित्यमेकमण्डव्यापि निष्कियम् ।
                                       ] 8. 031
   निल्यानुमेयलात् समनायस्यानुमानगोत्ररता, वेनायमदोन
इति । तचानुमानम्—'इह तन्तुनु पटः' इति नुदिस्तन्तु-पट-
न्यतिरिक्तसम्बन्धपूर्विका 'इद इति वुद्धिलात्' इद कंसपात्र्यां
जलबुद्धिवत् ।
                                        ] g. 500
    'निरंशं बस्तु सर्वात्मना विषयीकृतं नांशेन' इत्येबं विकल्यो
नाबतरति, सर्वेशब्दस्यानेकार्यविषयत्वात् एकशब्दस्य चावयव-
                                        ] पृ. २२०
रृत्तिलात् ।
निर्न्ययनिनश्ररं बस्तु प्रतिक्षणभवेश्वमाणोऽपि नावधारयति ।
                                        ] g. uze
```

```
निराकारमेव ज्ञानसर्थोन्सुखमुपलभ्यमानं प्रतिनियमेन कयं
सर्वेसाधारणमिति सिद्धः प्रतिकर्मप्रस्ययः ।
                                            ] g. ¥63
निराकारा नो बुद्धिः।[
                                     े पृ. ४६२
निराहारो बोधोऽर्यसङ्भान्यक्सामम्यधीनस्तत्रार्थे प्रमाणत्।
                                     ] g. ¥ 45
निर्युणा गुणाः ।
                                       1 g. ६ u € (v)
निर्विशेषं हि सामान्यं भवेच्छशविषाणवत् ॥
       [ स्रो• वा• आइति• स्रो॰ ९• ] ए. ४०७
यत्र निबीयते हुएं तत् तेषां निषयः क्यम् ॥
                                 ] पृ. ३८२ (२)
निवीयमानानिश्रीयमानयोभेंदानिश्रायकं नाध्यक्षं परपश्ने।
                              ] 9. ३८६ (२,३)
निवेधमात्रं नैवेह शान्दे शानेऽवभासते ।
         [तत्त्वसं- का- १-१३] प्र. २-३ (१३)
निष्पतेरपराधीनमपि कार्य खहेतुना ।
सम्बच्यते कल्पनया किमकार्य कथबन ॥
                                       ] पृ. ६३
निःसामान्यानि सामान्यानि ।
                              ] g. २३२ (६), ५६६
नीलोत्पल।दिशन्दा अर्थान्तरनिशृतिनिशिष्टानयोनाहुः।
                          ] g. 151, 212 (2+,21)
   नेदं प्रसक्षसणविधानं किन्तु लोकप्रसिद्धपराक्षानुवादेन
प्रसम्य धर्मे प्रसनिमित्तसविधानम् ।
                                 ] पृ. ५३५ (३)
नेशेऽसाधारणस्तानद् विशेषो निर्विकल्पनात् ।
तथा 🔫 शाबलेयादिरसामान्यत्रसङ्गतः ॥
[ स्हो• बा• अपो• स्हो• ३ ] प्ट १८७ (१५,१६,१७,१८)
नेइ नानास्ति किघन ।
   [ बृह्दा- उ० अ• ४ हा• ४ मं• १९ ] पृ. २७३ (७)
नैकदेशत्राससाद्द्येभ्योऽर्घान्तरभावात् ।
                 [ न्यायद• २-१~३८ ] पृ. ५६३
नैकरूपा मतिगोंले मिथ्या नकुं च शक्यते ।
नात्र कारणदोबोऽस्ति बाधकः प्रत्ययोऽपि वा ॥
           [श्लो• वा• वन• श्लो• ४९ ] ए. ६९६
नैकात्मतां प्रपचन्ते न भिद्यन्ते च खण्डवाः ।
सरुक्षणात्मका अधी विकल्पः प्रवते लसी ॥
    [तत्त्रसं• का• १•४९] ए. २•५ (१६,१७)
नैगम-सङ्ग्रह-व्यवहारर्जुस्त्र-शब्द-समभिरूदैवम्भूता नयाः ।
              [तस्वार्थ• १-३३ ] ष्ट्र, ६५५,६५६
   नैव दानादिचित्तात् सर्गः यदि ततो भवेत् तदनन्तरमेवाधौ
भवेत् अन्यया मृताच्छि खिनः के कायितं भवेत् तसात् ततो
 घर्मसासास सर्गः।
                                  ] g. 4•4 (v)
```

```
नो चेद् भ्रान्तिनिसित्तेन संयोज्येत गुणान्तरम् ।
शुक्ती वा रजताकारो रूपसाधर्म्यदर्शनात्॥
                                      ] ፶. ५•৩
नोभयमनर्थंकम् । [
                                  ] হু. ১५३ (९)
पक्षधर्मतानिश्रयः प्रसक्षतः किनित्।
                                ] ष्ट. ५१२ (१२)
पश्चर्मतानिश्रयः प्रत्यन्नतोऽनुमानतो वा ।
                                        ] ፶. ບ(
पक्षधर्मस्तदंशेन ब्याप्तो हेतुस्त्रिधैन सः।
भविनाभावनियमादेखागासास्ततोऽपरे ॥
                                  ] ঘূ. ५५६ (३)
पष्टविश्वतितस्वज्ञो यत्र तत्राश्रमे रतः ।
विखी मुण्डी जटी बाडिप मुच्यते नात्र संशयः॥
                                  ] पृ. २८१ (८)
पदमप्यधिकाभावात् स्यारकान विविध्यते ।
       [श्लो• बा॰ शब्दप• श्लो• 1•७] पृ. ७४२
पदं सभ्यधिकाभावात् सगरकाण विज्ञिण्यते ।
भयाधिक्यं मकेत् किथित् स पदस्य न गोचरः ॥
  [ श्लो॰ बा॰ शब्दप॰ श्लो॰ १०७ ] पृ. ४३९ (८,९,१०)
पदार्थपूर्वकस्तस्माद् बाक्यार्थोऽयमबस्थितः ।
    [ स्त्रो• बा• बाक्याधि० श्ले• ३३६ ] पृ. ७४३
पदार्थानां तु मूललिम्हं तद्भावभावतः ।
     [श्लेष्ट बा॰ वाक्याचि॰ श्लो॰ १११] ए. ७४३
   परमाणूत्पादकामिमतं कारणं सद्धमेंपितं न भवति, सत्त्व-
प्रतिपादकप्रमाणाविषयत्वात् , शशस्त्रज्ञवत् ।
                                       ] ष्ट. ६५८
परमात्माऽनिभागोऽप्यविद्याविह्नतमानसैः।
युख-दुःसादिभिभीगैर्भेदवानिव लक्ष्यते ॥
                                      ] g. y 1 v
परलोकिनोऽभागात् परलोकाभानः ।
                                  ] ष्ट. ৩३१ (५)
पराधीनेऽपि नैतस्पिनानबस्या प्रसज्यते ।
प्रमाणाधीनमेतदि खतस्तव प्रतिष्ठितम् ॥
                 [तत्वषं• का• २८५३] ए. १८
   परानुप्रहार्थमीश्वरः प्रवर्तते यथा किश्वत् कृतार्थो मुनिरात्म-
हिताऽहितशाति-परिहारार्थासम्भवेऽपि परहितार्थमुपदेशादिकं
करोति, तथा ईश्वरोऽपि आत्मीयामैश्वर्वनिभूति विस्याप्य
प्राणिनोऽनुमही ध्यन् प्रवर्तत इति अथवा शक्तिस्वाभाव्यात् यथा
बालय बसन्तारीनां पर्यायेण अभित्रकौ स्थावर-जन्नमिकः
कारोत्पत्तिः खभावतः तथैव ईश्वरस्थापि आविभीनाऽनुप्रद्र-
संद्रारताकीनां पर्यायेण अभिव्यको प्राणिनामुत्यति स्थिति-
प्रलयहेतुत्वम् । [
                                ] ঘূ. ৩৭৭ (৩,৫)
 परार्था बद्धरादयः । [
                                        ] 8. 3.5
```

```
पराथं प्रयुज्यमानाः शन्दा वतिमन्तरेणापि तमर्थे गमयन्ति।
                                     ] ह. १३३
परिणामवर्तेना-विधिपराऽपरले ।
            [ प्रशमर० प्र• स्हो० २१८] पृ. ६४ (५,६)
   परिमाणव्यवहारकारणं परिमाणं महद्, अणु, दीर्घम्, हस्व-
मिति चतुर्विधम्।[
                                    ] ঘূ. ६७५ (२)
परोऽप्येव ततश्वास्य सम्बन्धवदनादिता ।
तेनेयं व्यवद्वारात् स्यादकीयस्थ्येऽपि निखता ॥
         [स्रो० वा• सू• ६ स्रो० २८९ ] पृ. ३९
पलालं न दहलिप्रदेशते न गिरिः कचित्।
नासंयतः प्रवजति भन्यजीयो न सिद्धवति ॥
                           ] ঘূ. ২৭৩ (૧૧,૧૨)
   पधादुपलम्यते बुद्धिः [
                                       ] g. ३६३ (६)
पत्रयतः श्रेतमारूपं हेवाशब्दं च शृज्यतः ।
पदविक्षेपशब्दं च श्वेताश्चो धानतीति थी. ॥
   [ स्हो॰ बा॰ बाक्याधि० स्हो० ३५८] पृ. ७४९ (३)
पश्यन्नपि न पश्यति । [
                                     ] g. २४५,५•६
पिण्डं सेजं च वत्यं च च उत्यं पायमेन य ।
अक्षियं ण इच्छेजा पिनाहेज रूपियं ॥
            [दशवै• अ• ६ गा० ४७] पृ. ७५५
विंडविसोही समिई भावण-पिडमाइ इंदियनिरोहो ।
पिक्छेहण-गुतीओ अभिग्गहा चेर करणं तु ॥
               [ओघनि • गा० ३] पृ. ७५५ (३)
पिण्डमेदेषु गोवुद्धिरेकगोलनिबन्धना ।
गबाभाषेकरूपाभ्यामेकगोपिण्डवुद्धिवत् ॥
    [ श्लो• वा• वन• श्लो• ४४ ] प्ट ६९५ (३,४)
पित्रोध महागलेन पुत्रमाह्मणतानुमा ।
सर्वेलोकप्रसिद्धा न पक्षधर्ममपेक्षते ॥
                            ] g. 44, 400 (x)
पीनो दिवा न भुद्गे इत्येवमादिवचः श्रुतौ ।
रात्रिभोजनविज्ञानं श्रुतार्थापत्तिह्न्यते ॥
        [ ষ্ঠা০ বা০ স্থাণ • ছা• ५९ ] দূ. ५७९
पुनरवरहीतविषयाकाङ्कणमीहा ।
                                 ] g. ५५३ (v)
पुरुष एवेदं सर्वम् ।
          [श्रेताश्वतः उ० अ• ३, १५] ए. ३१•
पुरुष एवेदं सर्व यद् भूतम् ।
  [ऋक्षं• मण्ड• १० सू• ९० ऋ• २ ] पृ. २७३ (१०)
पुरुष एवेदं सर्वे यद् भूतं यत्र भान्यम् ।
      (ऋ• ने० म० १० सू० ९• ] पृ. ७१५ (४)
पुरुष एवैकः सकललोकस्थिति-सर्ग-प्रकयहेतुः प्रलयेऽपि अलुप्त-
इ।नातिशयशक्तिः।
                                 ] y. ७१५ (२)
```

```
पुरुषस्य दर्शनार्थं केवल्यार्थं तथा प्रधानस्य ।
पङ्ग्वन्धवदुभयोरभिसंयोगात् तत्कृतः सर्गः ॥
                [ साह्यका० २१ ] प्र ३०७ (१६)
पुरुषो जन्मिन! हेतुनीत्पत्तिविकललतः ।
गगनाम्भोजवत् सर्वमन्यथा युगपर् भवेत् ॥
                                  ] ঘূ. ৩৭५ (৩)
पुन्ति दुचिण्याणं दुष्यखिकंताणं कडाणं कम्माणं ।
                                    ] g. 53 (3)
पूर्वरूपसाधर्म्यात् तत् तथात्रसाधितं नानुमेयतामतिपतति ।
                                    ] છૃ. હધ (૨)
पूर्वापरीभूतं भागमाख्यातमाच्छे ।
                   [नि• अ• १ ख० १] पृ. ७३%
पृचिन्यादिगुणा रूपादयस्तदर्थाः ।
                                ] g. 499 (16)
   दिचादिप्रहणेन त्रिविधं द्रव्यमुपलन्धिलभणप्राप्तं गृह्यते
गुणमहणेन सर्वी गुणोऽस्पदाद्युपलन्धिलक्षणप्राप्त भाश्रितलः
निशेषणत्वाभ्याम् । [
                                       ] g. 41s
प्रकृतीशादिजन्यलं न हि बस्तु प्रसिद्धयति ।
         [तस्वयं• का० १०८३ ] प्र. २१४ (२३)
प्रकृतेर्महान् महतोऽहंकारस्तसाद् गणश्र बोडगकः ।
तस्मादपि षोडशकात् पश्चभ्यः पश्च भूतानि ॥
   [ सांख्यका• का• २२ ] पृ. २८१ (१) ७३३ (४)
अतिज्ञार्थेकदेशो हि हेतुस्तत्र प्रसज्यते ।
पक्षे धूमविशेषे हि सामान्यं हेतुरिष्यते ॥
              [ श्लो• बा॰ शब्दण• ६३] पृ. ५७५
प्रतिपिपादयिषितविशेषो भर्मा ।
                                       ] g, ५९२
प्रतिभावतोऽध्यक्षतः । [
                                      ] ੲ. ३७९ (६)
व्रतिभासीपमाः सर्वे धर्माः ।
                                  ] ঘূ. ३৩१ (८)
   प्रतिसूर्यश्र काल्पनिक. प्रकाशिकया कुर्वन् दष्ट एव ।
                                  ] पृ. २८• (८)
प्रत्यक्षं कल्पनापोढमभ्रान्तम् ।
                                 ] ષ્ટ. ५૧૮ (૧५)
प्रसम् कल्पनापोढं प्रस्केणेव सिन्यति ॥
                                       ] 😉 ५०३
प्रसक्तोऽनुमानतो वा।[
                                         9. 316
प्रत्यसनिराकृतो न पक्षः।[
                                    ष्ट. ३५१ (६)
प्रत्यक्षमन्यत् ।
                     [तस्यार्थं• १-१२ ] पृ. ५९५
प्रत्यक्षमेवैकं प्रमाणम् ।
                                     g. 43,444
```

```
प्रत्यक्षस्याभावनिषयत्वनिरोधान ततः प्रमाणान्तराभानो-
ऽवसातुं शक्यः नापि कार्यस्वभावलक्षणावनुमानात् कार्य-
खभावयोर्वि धिसाधकत्वेनाभावसाधने
                                     व्यापारानभ्युपगमात्
कारणव्यापकानुपलब्ध्योस्तु अत्यन्तासत्तयोपगते प्रमाणान्त-
रेऽभावसाधकरवेन व्यापार एवं न सङ्गच्छते अत्यन्तासतस्तरम्
कार्यत्वेन व्याप्यत्वेन वा कस्यचिद्विदेः । तयोत्र कार्यकारण-
व्याप्यव्यापकभावसिद्धावेव व्यापाराद् विरुद्धविधिरप्यत्रासम्भवी
सहानवस्थानलक्षणस्य विरोधस्यात्यन्तासत्यसिद्धेः ।
                                  ] છૂ. પહેર (૪)
प्रसक्षादेरनुत्पत्तिः प्रमाणाभाव उच्यते ।
सात्मनोऽपरिणामो वा विज्ञानं वान्यवस्तुनि ॥
[ स्टो॰ वा॰ अमावप॰ स्टो॰ ११ ) पृ. २२,५८० (३)
प्रसक्षाद्यवतारब भावांशो गृश्वते यदा ।
व्यापतस्तदनुत्वत्तेरभानांशे जिप्रक्षित ॥
[ ऋो० बा० क्षमावप• ऋो• १७ ] वृ. ५८१ (८,९,१•)
प्रत्यक्षाऽनुपरुम्भसाधनं कार्यकारणभावम् ।
                                        ] 9. 54
प्रत्यक्षेणावबुद्धेऽपि साहर्ये गवि च हम्ले ।
विविष्टस्थान्यतोऽसिद्धेरुपमानप्रमाणता ॥
       [श्टो• वा• उपमान• श्टो । ३८ ] प्र ५७६
प्रस्वक्षे-पि यथा देशे स्पर्वमाणे च पावके ।
विशिष्टविषयत्वेन नानुमानाप्रमाणहा ॥
       [ स्टो॰ वा• उपमान• श्लो• ३९ ] पृ. ५७६
प्रह्येकसमनेताऽपि जातिरेकैव बुद्धितः ।
 'नन्'युकेष्विव वाक्येषु वाह्मणादिनिवर्तनम् ॥
           [ श्लो• वा॰ बन• श्लो० ४७ ] प्र. ६९६
प्रत्येक्समवेतार्थविपयेवाथ गोमतिः।
प्रसेषं कृत्स्रहणलात् प्रसेक्यिक वृद्धिवत् ॥
       [ श्लो॰ वा॰ वन॰ ग्लो॰ ४६ ] पृ. ६९५ (५)
प्रमाणं हि प्रमाणेन यथा नान्यन साध्यते ।
न तिध्यत्यप्रमाणलमप्रमाणात् तथैव दि ॥
                 [तस्वसं•का• २८६४] पृ १८
प्रमाणतर्कसाधनोपालम्भः-[न्यायदः १,२,१]
                                     ত্ব. ५६ • (२)
 प्रमाणतोऽर्धप्रतिपत्तौ प्रकृतिसामध्यीदर्धवत् प्रमाणम् ।
   [ चारस्या० भा० अ० १ स्• १ ] पृ. १२०, ५०९
प्रमाण-नर्यरियममः। [तत्त्वार्थः अः १ स्०६]
                                         पृ. ४२∙
 प्रमाणनिबन्धना प्रमेयन्य वस्थितिः ।
                         [ तत्त्वोपप्तन ] पृ. ५३-५४
 प्रमाणपद्यकं यत्र ।
     [श्लो०वा•सू•५ अभाव०श्लो•९] पृ४९
 प्रमाणपञ्चकं यत्र वस्तुरूपे न जायते ।
 ब हु सत्तावयोधार्थं तत्राभावत्रमाणता ॥
    [ श्लो॰ वा॰ सू॰ ५ अमावप॰ श्लो॰ १ ] पृ. २१,५८० | [ भामहाङं० परि॰ ६ श्लो॰ १८ ] पृ. १८६ (६,७)
```

```
प्रमाणम्बिधंवादि ।
                                    y, vey (e)
प्रमाणमाषिसंवादि ज्ञानम् । [
                                      g. 98,94
प्रमाणमविसंबादि ज्ञानम् अपैकियास्थितिरविसंबादनम् ।
                              ] g 94,493 (4)
प्रमाणषद्र हिन्नातो यत्र।धी नान्यथा भवेत् ।
अद्दष्टं कल्पयत्यन्यं साऽयापतिष्ठदाहृता ॥
[ स्हो• ना• अर्थाप• स्हो• १ ] ए. ५७८ (१२,१३,१४)
प्रमाणस्य प्रमाणेन न बाधा नाप्यनुपद्धः ।
वाधायामप्रमाणलमानर्थेष्यमनुप्रद्ः ॥
                            ] g. ٧५९ (19,9३)
प्रमाणस्य सतोऽत्रैबान्तभीवाद् द्वे एव प्रमाणे ।
                                       ] જુ. ५९•
प्रमाणस्यागौणलादनुमानादर्यनिश्वयो दुर्रुभः ।
                                   ] ષ્ટું, ૫૦ (૨)
प्रमाणाधीना हि प्रमेयव्यवस्था । पृ. ३८४ (१)
प्रमाणाभावनिर्णातचैत्राभावविशेषितात् ।
गेहा बैत्रबहिर्भावसि दिया लिह दर्शिता ॥
          [ स्हो• वा० अर्थाप• श्हो• ८ ] ए. ५७९
   प्रमातृ-प्रमेयाभ्यामर्भान्तरमन्यपदेद्यात्र्यभिचारित्य गसाया-
रमकज्ञाने कर्त्रवेऽधीः सद्दकारी विद्यते यसा तद् अर्धवत्
                                      ] g • 105
 प्रमाणम् ।
 प्रमेया च तुलाप्रामाण्यवत् । ( न्यायद • २,३,५५ ]
                               ष्टु. ५२२,५२८ (३)
 प्रयोगनियम एव एकतक्षणो हेतुः।
                                       प्रसज्यविषेषस्य गौरगौर्न भवत्ययम् ।
 इति विस्पष्ट एवायमन्यापोहोऽबगम्यते ॥
     [ तस्वषं • का • १ • १ ० ] पृ. २ • २ (१७,१८)
    प्रसिद्धसाधर्म्यात् साध्यसाधनमुपमानम् ।
                [ न्यायद• १,१,६ ] पृ. ५७७ (८)
    प्रदाणे नित्यपुखरागस्याप्रतिकूलतम् । नास्य नित्यपुखा-
 भावः ( निराधुसभावः ) प्रतिकूल इत्यर्थः । यथेवं मुक्तस्य
 निल्यं सुखं भवति, अधापि न भवति नास्योभयोः पश्चयोमीं-
 क्षाधिरामाभावः ।
         [वारह्या० भा• अ• १ धा• १ सूत्र २२ ]
                                    g. 988,548 (v)
    प्राक् शब्दयोजनात् मतिहानमेतत् शेषमनेकप्रभेद ( दं )
 शब्दयोजनादुपजायमानमविशदं हानं श्रुतम् ।
                                        ] g. 443
 प्रामगौरिति विज्ञानं गोर्शन्वश्रानिणो भवेत् ।
 येनैं।गो. प्रतिचेवाय प्रवृत्तो गौरिति व्वनिः॥
```

```
प्रापणशक्तिः प्रामाण्यम् तदेव च प्रापक्तसम् अन्यथा
हानान्तरस्वभावत्वेन व्यवस्थितायाः प्राप्तेः दयं प्रवर्तकज्ञान-
बाक्तिस्वभावता ? तत्र यदापि प्रत्यक्षं बसुक्षणप्राहि तद्वाह-
कत्वं च तस्य प्रदर्शकत्वं तथापि क्षणिकत्वेन तस्याप्राप्तः
तत्सन्तान एव प्राप्यत इति सन्तानाध्यवसायोऽध्यक्षस्य प्रद-
र्शकव्यापारो दृष्ट्यः, अनुमानस्य तु नस्त्रपाद्कत्वात् तत्प्राप-
कत्वं यद्यपि न सम्भवति तथापि खाकारस्य बाह्यबस्त्रध्यनप्ता-
येन पुरुषप्रकृतो निमित्तमावोऽस्तीति तस्य तत्प्रापऋषुच्यते ।
                           ] g. xec (2,3,x,4)
प्राप्तन्यो नियतिबलाश्रयेण योर्थः
सोऽवर्यं भनति रुणां शुभोऽशुमो ना ।
भूतानां महति कृतेऽपि हि प्रयत्ने
नाभान्यं भवति न भाविनोऽस्ति नाशः ॥
                                   ] g. vir (v)
प्रामाण्यं व्यवदारेण । [
                            ] ष्ट. १११,४९७ (१२)
प्रामाण्यं न्यबद्वारेण शाश्चं मोद्दनिवर्तनम् ।
                                     ष्ट. ५०८ (३)
प्रामाण्यं व्यवदारेणार्थकियालश्चणेन ।
                                          18. 14
प्राम। प्यप्रहणात् पूर्व सहपेणैव संस्थितम् ।
निर्पेक्षं खकार्ये च । [श्लोब्बाव सुरू २ श्लोब ८३ ]
                                      ঘূ. ৬ (৬,८)
प्रेरणाजनिता बुद्धिने प्रमाणं न चाप्रमा ।
गुण-दोबनिर्मुककारगेभ्यः समुद्भवत् ॥
                                          ] ह. ११
प्रेरणाजनिता बुद्धिरप्रमा गुणवार्जतैः ।
कारणैर्जन्यमानत्वादलिमाऽऽसोकवुद्धिवत् ॥
                                          ] g. 11
श्रेरणाजनिता बुद्धिः प्रमाणं दोवबर्जितैः ।
कारणैर्जन्यमानलातिहाऽऽप्तोकाशनुद्धिवत् ॥
         [ स्टो॰ बा॰ सू॰ २ श्टो॰ १८४ ] ए. ११
प्रेरणैन धमें प्रमाणम् । [
                                         ] g. v)
बन्धवियोगो मोक्षः।
                                          ] ঘূ. ৩३६ (১)
बहुवयणेण दुवयणं । [
                                         ] पृ. २७२ (८)
बहुल्पविष्रयलेन तत्सहेतानुसारतः ।
सामान्य-मेदबाच्यलमप्येषां न विद्ययते ॥
                [तर्वसं• का• १•४५] पृ. २०९
बहारम्भपरिप्रदुलं च नारकत्त्र ।
          [तरबा• अ• ६ स्• १६] प्र. ५३ (२)
बाध इप्रत्ययस्ता । दर्थान्य लावधारणम् ।
सोऽनपेक्षप्रमाणलात् पूर्वज्ञानमयोद्वते ॥
```

[तत्त्वसं• चा• २८६६] पृ. १५

```
बाधकान्तरमुत्पनं यशस्यान्त्रिक्ततोऽप(म्।
ततो मध्यमबाधेन पूर्वस्येव प्रमाणता ॥
                 [ तन्वसं० का• २८६८ ] ए. १९
बाधाज्ञाने खनुत्यने का बाह्या निष्प्रमाणका ।
                                 ] g. 3×1 (s)
   बार्खं तपः परमदुश्रामाचरेस्त्वमाध्यातिमकस्य तपसः परि-
वृंहणार्थम् । [ खयंभृस्तो • ८३ ] पृ. ७५ • (१)
  बुदिमत्कारणाधिष्ठितं मदाभूतादिकं न्यकं सुख-दुःस-
निमित्तं भरति, भर्नेतनलात्, बार्यलात्, दिनाशिलात्,
रूपादिमरबात् , बास्यादिवत् ।
                [ न्यायना॰ पृ॰ ४५५ ] पृ. ९०९
बुद्धिरवलिधर्जानमित्यनधीन्तरम् ।
      [ न्यायद॰ १-१-१५ ] पृ. ४६२,६८३ (२)
बुदौ येऽर्था विवर्तन्ते तानाह जननादयम्।
निश्त्या च बिविध्लमुक्तमेषामनन्तरम् ॥
        [तत्त्वसं॰ का॰ १०७१] पृ. २१२ (२५)
   बुद्धारीनां नवानां विशेषगुणानामात्यन्तिकः भय भारमनो
मुक्तिः ।
                                      ] g. 111
   युद्धारूदमेनाकारं बाह्यवस्तुविषयं बाह्यवस्तुतया गृहीतं
बुद्धिरूपत्वेनाविभावितं राज्यार्यम् ।
                              ] पृ. १८१ (२,३)
   नदा-जीबात्मनाममेदेऽपि विम्ब-प्रतिनिम्बनत् विद्याऽनि-
```

यान्यवस्थां वर्णयन्ति । कथं पुनः संसारिषु विद्याया भाग-न्तुक्याः सम्भवः श्रवण-मनन-ध्यानाभ्यास-तत्साधनयम्-नियम-नदाचर्गदिसाधनतात्, तस्य पूर्वमसत्त्व।दविद्यावत् । स च श्रवण-मनन-पूर्वकध्यानाभ्यासोऽखिलभेदप्रतियोगी सुन्यक्तमेव बेदे दर्शितः-'स एव नेति न' [ नृददा - उ - अ - ३ ना• ९ म० २६] इत्यादिन। सप्रतियोगिलाट् मेदप्रपर्ष निवर्तयताऽऽत्मनापि प्रलीयते, यतः श्रोतन्यादीनामभावे न श्रनणारीनामुपपतिः, स तु तथाभूतोऽभ्यस्यमानः स्वनिष्यं प्रविलापयमारमीपघाताय कल्पते तदभ्यासस्य परिशुद्धारमप्र-काशफललात् यथा रज सम्पर्ककल्ले उदके द्रव्यविशेषचूणै-रजः प्रक्षिप्तं रजोऽन्तराणि संहरत् खयमपि संहियमाणं सध्यां सहपावस्थामुपनयति एवं श्रवणादिभिभदतिरस्कार-विशेषात् खगतेऽपि मेदे समुच्छिते खह्पे पंसार्यवति हते यतोऽनिश्ययेव परमातमनः संसार्यात्मा भिद्यते तन्निवृत्तौ क्यं न परमात्मखरूपता यथा घटादिमेदे व्योम्नः परमाकाशतैव भन-व्यवच्छेदकव्यावृती ? तर्त्रतत् स्यान्-श्रवणादिभद्विषयलाद-विद्याखभावः द्रथं वा अविद्येव अविद्या निवर्तयति ! उक्तमत्र यथा रजसा रजसः प्रश्नमः एवं मेदातीतनद्मश्रवणमनन-ध्यानाऽभ्यासानां मेददर्शन विरोधिलादविद्याया अप्यविद्यानिन-र्तकलम् । तथा च तत्वविद्भिरत्रार्थे निदर्शनान्युकानि-यथा पयः पयो जरयति खयं च जीर्थति, यथा विवं विवान्तरं

```
श्रमयति सर्य च शाम्यति [
                                            ] एवं श्रव-
गादिषु ह्रष्टसम् ।
      g.२७८,२७९ (१,२,३,४,५,६,७,८,९,१•,११,१२)
   ब्राह्मणादिशन्दैरापो-जाति-श्रुतादिसमुदायो विना विकल्प-
प्रमुख्याभ्यामिभिषीयते, यथा बनादिबान्देर्धवादयः ।
                               ष्ट. १८० (२,३)
ब्राह्मणो न इन्तव्यः । [
                                  ष्ट्र, ७३१ (१)
भदं मिन्छदंसणसमूहमद्यस्य जमयसारस्स ।
जिणवयणस्य भगवओ संविगगसुद्दाहिंगम्मस्य ॥
             [स॰ त॰ का॰ ३ गा॰ ६५] पृ. २९
   भनतु सांव्यवदारिकं निशदमध्यक्षम् अनुमानादिकं तूपच-
रितस्यलादिषयाभावाच प्रमाणमनुपपनमिति इपं शब्दसंयो-
जनात् श्रुतं स्पृत्याद्युपपत्तिमत् ? तदुक्तम् — प्रमाणस्यागौणला-
इनुमानादर्यनिर्णयो दुर्रुभः ।
                    [ नार्यकाः ] ष्ट्रः ५५४ (१.२)
भविष्यंवैषोऽयों न ज्ञानकालेऽस्तीति न प्रतिभाति ।
                                 ] ष्ट. ४९६ (५)
भनिष्यति न दर्ध न, प्रत्यक्षस्य मनागपि । सामर्थम् ॥
     [ ख़ी• वा• सू• २ छो• ११५ ] ए. ३१ (२)
भन्या नि वे अणंता सिद्धिपहं जे ण पार्वेति ।
                                      ] g. u49
भारतेऽपि भनेदेवं कर्तृहम्खा तु बाध्यते ।
बेदे तु तत्हमृतियी तु साऽर्थबादनिबन्धना ॥
          [स्रो- बा० स्- ७ श्रो- ३६७] पृ. ४०
भानतस्त न पर्याया नापर्यापाश्च वाचकाः।
न होकं बाच्यमेतेषामनेकं चेति नर्णितम् ॥
  (तस्बर्ध- का॰ १०३३ ] ए. २०७ (७,८,९,१०)
भावनैव हि बाक्यार्थः सर्वत्राख्यातवत्या ॥
     [ स्टो॰ बा॰ बाक्याधि० स्टो॰ ३३० ] पृ. ५४२
भावान्तरविनिर्मुको भावोऽत्रानुपलम्भवत् ।
भगावः सम्मतस्तस्य हेतोः कि न समुद्भवः॥
                      ] g. 9 · (v), ३२ · (१६)
भावान्तरारमकोऽभावो येन सर्वे व्यवस्थितः ।
तत्राश्वादिनकृत्यादमाऽभावः क इति कथ्यताम् ॥
  [स्टो॰ वा• अयो० स्टो॰ २] पृ. १८७ (११,१४)
भावा येग निरूपमते तद्भूपं नास्ति तत्वतः।
यस्मादेकमनेकं वा हपं तेचा न विद्यते ॥
                                ] ষ্ট. ३৩६ (१५)
भावे हे। निकल्पः स्याद् विधेर्नहत्तनुरोधतः।
                                े प्र. ३३३ (११)
 भार्मान्छ। नामकेयापारी शावना ।
                                       ] & AX1
              ९०४ सं• ए॰
```

```
भुवनदेतवः प्रधान-परमान्वदशः लकार्योत्पत्तावतिशयनुद्धि-
मन्तमिष्ठातारमपेशन्ते; स्थिला प्रवृतेः, तन्तु-तुर्यादिवत् ।
                 [न्यायवा• १० ४५७] पृ. १०१
भूतिर्वेषां किया सैन कारकं सैन बोच्यते ।
                                 ] g. ¥44 (9)
भूतेभ्यः ।
                 [न्यायद॰ १-१-१२] पृ. ५३१
मेदानां परिमाणात् समन्ययात् शक्तितः प्रवृत्तेव ।
कारणकार्यनिभागाद्विभागाद् वैश्वहपस्य ॥
                 [ साह्यका॰ १५ ] ए. २८४ (१)
मेदे हि कारणं किश्वद बल्लधर्मतया भवेत्।
अमेदे तु बिरायेते तस्यैकस्य कियाऽकिये ॥
                                ] g. ३•1 (1v)
भौगाभ्यासमनुवर्धनते रागाः, कौशलानि चैन्द्रियाणाम् ।
       [ पात • यो • पा • २ सू • १५ व्यासभा • ] पू. १५३
श्रान्तिरपि सम्बन्धतः प्रमा ।
                    ] E. YC1 (4), 4+6 (16)
भ्रान्तिषंत्रितंत्रानमतुमानातुम।निकम् ।
सार्ताभित।विकं चेति प्रसक्षामं सतैमिरम् ॥
                                       ] ष्ट. ५२७
मण्णइ तमेन सर्व णिहसंकं जं जिणेहिं पन्नतं ।
                       [धर्मेषं• ८१२] ए. ७५६
मति-श्रुतयोर्निबन्धो द्रन्यव्यवर्वपर्यायेषु ।
   [तत्तार्य• अ• १ स्• २७ ] पृ. २६१ (१), ७३२
मति-श्रुताऽबधि-मनःपर्याय-केवलानि ज्ञानम् ।
                       [तत्त्वार्थ • १,९] पृ. ५९५
मतिस्मृतिषंताचिन्ताऽभिनिबोध इत्यनर्थान्तरम् ।
                [तत्त्वार्थ - १-१३] ए. ५५३ (८)
ममेवं प्रतिभासो यो न संस्थानवर्जितः (१)।
 एवमन्यत्र दष्टलादनुमानं तथा सति ॥
                                 ] ष्ट. २५९ (१८)
मह्त्यने बह्न्यवस्वाद् क्षपाचीपल विवः ।
[ वैशेषित्रद० अ० ४-१-६ ] ए. १००,१०३,६५८
    महाभूतादिन्य कं चेतनाधि छितं प्राणिनां सुल-बुः सनिभित्तम् ,
ह्यादिमत्वात्, तुर्यादिवत् । तथा प्रयिचादीनि महाभूतानि
बुद्धिमत्कारणाधिष्ठितानि खासु धारणायासु क्रियास प्रवर्तन्ते,
अनिस्यलात् बास्यादिबत् ।
                  [न्यायना॰ पृ॰ ४६७] पृ. ५००
मायोपनाः सर्वे धर्माः ।
                            ] Z. 300, YCC (c)
 मालादी च महत्त्वादिरिष्टी यद्यीपवारिकः।
 मुक्य।ऽनिविद्यनिक्रानमास्यक्षानीपवारिकः ॥
                                       ] & 101
```

```
मिध्याऽप्यारोपद्वानार्थं यज्ञोऽसद्यपि मोक्तरि ।
                                                          यनतः प्रतिबेध्या नः पुरुषाणां खतस्त्रता ।
                                 ] प्र. १६२,४१८
                                                                   [ श्लो• बा० सू• ६ श्लो• २९• ] ए. ३९
मुकाः सबैत्र तिष्ठन्ति न्योमबत् तापवजिताः ।
                                                          यत् पुनरनुमानं प्रलक्षाऽऽगमविष्ठदं न्यायामासः स इति ।
                                                                   [ वात्त्यायनभा • पृ • ४ पं • ५ ] पृ. ७२१
                                      ] g. 933
मुख्यसंन्यवद्वारेण संवादि विवादं मतम् ।
                                                              यत्र जल्वातेः 'इदं कर्तव्यम्' इति पुरुषाः प्रतीततदाप्तभा-
शानमध्यक्षमन्यदि परोक्षमिति सङ्गरः॥
                                                          ब। नियुज्यन्ते तत्र।बधीरिततत्वेरणाऽतथाभावविषयविचारास्तदः
                                      ] 2. 494
                                                          भिहितं बाक्यमेव बहु मन्यमाना अनादतप्रयोजनपरिप्रक्रा
मुच्छा परिप्रदः।
                     [ तत्त्वार्य ७-१२ ] ए. ७४७
                                                          एर प्रवर्त्तन्ते, विनिश्चिततदासभावानां प्रखनस्थानासम्भवात् ।
मूर्ति-सर्वादिमन्दं च तेषामभिभवः सताम् ।
                                                                                            ] છું. ૧૫૨ (૫)
बगप्राह्मसम्ये च स्हमा भागाः प्रकरिताः ॥
                                                          यत्र धूमोऽस्ति तत्रःग्रेरित्तिः नेनान्वयः स्फुटः ।
         [ श्रो- पा- स्- ६ श्रो- १०८ ] ए. ३८
                                                          न लेवं यत्र शब्दोऽस्ति तत्राधींऽस्तीति निश्वयः ॥
मूलपकृतिरविकृतिमंददाचाः प्रकृति-विकृतयः सप्त ।
                                                                       [ श्लो० वा० शब्द प० ८६ ] पृ. ५७५
बोबराबस्तु विकारो न प्रकृतिनं विकृतिः पुरुषः ॥
                                                             यत्र विशेषिकया नैव श्रुयते तत्रास्तिर्भवन्तीपरः प्रयम्
                         [साङ्ख्यका• ३] पृ. २६
                                                          पुरुषेऽप्रयुज्यमानोऽप्यत्तीति गम्यते ।
   म्लप्रकृतेः कारणलमेन, भृतेन्दियलक्षणस्य पोदशकगणस्य
                                                                                            ] 2. ३१६ (३)
डार्यंतमेन, मददरद्वारतन्मःत्राणां च पूर्वोत्तरापेक्षया कार्यल-
                                                          यत्राप्यतिशयो दृष्टः । [
                                                                                            ] પ્ર. ૧૨૭ (૧)
दारणत्वे च । [
                                 18. 396 (4)
                                                          यत्राप्यतिशयो दृष्टः स खार्पानतिलद्भगत् ।
मृत्यिण्ड-दण्ड-चकादि घटो जन्मन्यपेशते ।
                                                          दूर-प्रमादिदृष्टी स्थान रूपे श्रोत्रवृत्तित. ॥
उरकाहरणे तस्य तदपेक्षा न नियते ॥
                                                               [ श्रो• बा॰ स्• २ श्रो• ११४ ] ए. ४९ (१)
             [ तत्त्वसं• का• २८५१ ] पृ. ४ (६)
                                                          यत्राप्ती वर्तते भावस्तेन सम्बध्यते न च ।
मृत्योः स मृत्युमाप्रोति य १६ नानेत्र पर्वति ।
[ बृहदा॰ उ॰ थ॰ ४ बा॰ ४ मं॰ १९ ] ए. २०३ (८)
                                                          तरेशिनं च व्याप्रोति किमप्येतद् महाद्भतम् ॥
मेयादिना सिनतृप्रकाशः सिनता वा स्वयकाश एवाच्छायते ।
                                                                                                 ] g. 641
                                                          यत्रेव जनयेदेना तत्रैवास्य प्रमाणता ।
                                      J Z. 343
मेयाभावात् प्रयाभावनिर्णयेऽन्योन्यवेश्वयः ।
                                                                                            ] છુ. ५૧૨ (७)
मेयामानात् प्रमाणस्य तस्यात् तस्य बिनिर्णयात् ॥
                                                          यत्सिभाने यो दृष्टसदृष्टेसद्भौ स्मृतिः।
                                      ] g. 460
                                                                                          ] ષ્ટ. પરર (૪,५)
मोश्ने भने च सर्वत्र निःस्पृद्दो मुनितलमः।
                                                          यणा तुत्येऽपि भिन्नले केपुचिद् वृत्त्यवृत्तिता ।
                                      36. 165
                                                          गोत्व।देरनिमित्ताऽपि तथा युदेर्भविष्यति ॥
                                                           [ खे॰ बा॰ आक्त॰ खो॰ १६ ] ए. २४॰ (१७,१८,१९)
"य एव पर्यायः स एव गुणः" [
                                                          यथादर्शनमेव इयं मानमेयन्यवस्थितिः न पुनर्यवातत्त्वम् ।
                                         ] प्र. ६३५
य एव लेकिकाः शब्दास्त एव वैदिकाः।
                                                                                            ] মৃ. ৬২৫ (২)
                                        ] & 32
                                                             यथा पयः पयो जरयति स्वयं च जीर्यति, यथा विषं विषा-
य एव व्यादतः धेव व्यादतिः । [
                                          ] ष्ट. २३६
                                                          न्तरं शमयति खरं व शाम्यति एवं श्रवणादिषु इष्टव्यम् ।
य एव श्रेयस्करः स एव धर्म गन्देनोच्यते ।
                                                                                      ] 8. २७१ (११,१२)
[ मीमांसाद॰ १-१-२ शाद॰ पृ॰ ४ वं॰ १५ ] पृ ५०५
                                                             यथा प्रभुः सेवामेदानुरोचेन फलमेदपदो नावभुक्तयेश्वरो-
य उरातमीपस्थैनंदिः स्याद् यस्य संस्कृतिः।
                                                          ऽपि कर्माशयापेक्षः फलं जनयतीति 'अनीश्वरः' इति न
तैर्यय। श्रूयते शब्दस्तया दूरगतैर्न किम् ॥
                                                          युज्यते बक्तम् ।
                                        ] 2. 34
                                                             यया बुद्धिमत्तायामीश्वरस्य प्रमाणसम्भवः, नैवं घर्मादिनि-
यजातीयेः प्रमाणेस्त यजातीयार्थदर्शनम् ।
                                                          व्यले प्रमाणमस्ति ।
दर्षं सम्प्रति 🖹 🗲 स्य तथा कालान्तरेऽप्यभूत् ॥
        [ खो॰ बा॰ स्॰ २ खो॰ ११३ ] ए. ४६,४५
                                                                   [ न्यायबा० पू• ४६४ वं• १४ ] ए. १३३
   यत् कविद् दृष्टान्तस्य (दृष्टं तस्य) यत्र प्रतिनिम्नः तिब्रिदः
                                                          यथा महानसे वेद विद्यतेऽधूममेदि तत्।
तक वर् गमकं तत्रेति बस्तुगतिः।
                                                          तसादनपितो भिषं विद्यतेऽत्र सत्भाषम् ॥
                                🕽 छु ३२२ (३१)
                                                               ·[ तत्त्वर्ध • बा॰ ३०५४ ] ए. २१० (१८,१५)
```

यया यया पूर्व इतस्य कर्मणः फलं निधानस्थमिनावतिष्ठते । तथा तथा तत्प्रतिपादनोद्यता प्रदीपह सेव मितः प्रवर्तते ॥ ] মৃ. ৩৭४ (৫) यथा लोकप्रसिदं च लक्षणैरनुगम्यते । रुष्यं हि स्हणेनैतदपूर्वं न प्रसाध्यते ॥ ] g. 4v. यया विशुद्धमाकाशं तिमिरोपहतो जनः। सङ्कीर्णमिन मात्राभिवित्राभिरभिमन्यदे ॥ ] ष्ट. ३८३ (९) यथा श्रमीसाञ्चन्यादीनां स्वत एव अञ्चितिस अन्येषां च भावानी तद्योगात् तत् तथेहापि तादात्म्य।त् विशेषेषु स्तत एव व्यावतप्रस्यवहेतुलम् परमाण्यादिषु तु तद्योगात् । किम, अतदात्मकेष्वपि अन्यनिमित्तं प्रस्यगे भवस्यव यथा प्ररीपात् पटादिषु न पुनः पटादिभयः प्रदीपे एवं विशेषेभय एव अण्वादी बिशिष्टप्रस्ययः न भण्नादिभ्य इत्यादिकम् । ] g. ६**९९** (३) वयासद्वेतमेनातोऽसद्गीणांशीभिधायिनः। शन्दा विवेकतो वृत्ताः पर्याय। न भवन्ति नः ॥ [ तस्त्रपं॰ का॰ २०४४ ] पू. २०९ (२,३,४) यथैधासि प्रभिद्धोऽप्रिर्भस्पसार्हरते भ्रणात्। ज्ञानामिः सर्वकर्माण भस्मसाःकुषते तथा ॥ [भग•गी• अ• ४ श्लो० ३७ ] प्र. १५० ययंव प्रथमं ज्ञानं तत्संवादमपेसते । स्वादेनापि संवादः पुनर्मृग्यसाधेव हि ॥ [ तत्त्वसे० का• २८५४ ] ए. ६ (४) ययैवोत्पद्यमानोऽयं न सर्वेग्वगम्यते ॥ [ श्लो• बा० स्० ६ श्लो० ८४ ] ए. ३५ यदसलोपाधि सत्यं स वाच्दार्थं । ] g. 96. (6,5) यदा ज्ञानै प्रमाणं तदा हानादिस्बरा फलम् । [ 9-9-7 A DIO ATO ] E. 43. यदाऽपि पूर्व दुःखं नालि त्याप्यभिनापस्य दुःखलमानलात् तिनर्दणसभावं सुस्रमः । ] g. 143 (२) यदा वा शब्दराच्यलात्र व्यक्ती । तदाऽपोद्येत सामान्यं तस्याणेहाच वस्तुता ॥ [ श्लो॰ वा॰ अपो॰ श्ले॰ ९५ ] ए. १९४ (१) यदा खतः प्रमाणले तदाऽन्यंहर ग्यते । निवर्तते हि सिष्यालं दोषाज्ञानाद्यन्नतः ॥ [ स्त्रो॰ बा॰ सू॰ २ श्वो॰ ५२ ] प्र. १८ यदि गौरित्ययं शब्दः समर्थोऽन्यनिवर्तने । जनको गवि गोबुदेर्म्यतामपरो ध्वनिः ॥

[ भामदालं परि॰ ६ मो॰ १७ ] प्र. १८६ (२३)

यदि चाविश्रमानोऽपि मेदो बुद्धिश्रकत्पितः। साध्यसाधनधर्मादेर्व्यवहाराय कल्पते ॥ [ स्हो॰ वा॰ निरा॰ स्हो॰ १७१ ] ए. ५६४ (१०) यदि प्रतीविरन्यया न स्थात् सर्वं शोमेत, दृष्टा च पक्तवर्म-सम्बन्धववनमात्रात् प्रतिज्ञावचनमन्तरेणापि प्रतीतिरिति इस्त-[ धर्मकीर्तिः ] पृ. ५७ स्योपयोगः । यदि विरुद्धभर्माध्यासः पदार्थाना मेदको न स्यात् तदाऽ-

न्यस्य तद्भेदकस्थाभावाद् विश्वमेकं स्थात्। ] પૂ. ૧•૨

यदि शन्दस्यापोहोऽभिषेयोऽर्यस्तवाऽभिषेयार्थव्यतिरेकेणास्य सार्थो बक्तव्यः, अय स एव सार्यस्तयापि व्याइतमेतत् अन्यरान्दार्यापोर्ह हि स्वार्थे इर्वती श्रुतिरभिषत इत्युच्यते इति, अस हि वाक्य सायमर्थस्तदानी भवसमिदधानाभिषत िन्यायबार अ । २ आ । २ स् । ६७ ष्टु॰ ३३० वं॰ २२-ए० ३३१ वं॰ ३ रेपु. २०४ (१,२)

यदि शब्दान् पश्चयि तदा 'आनन्त्यात्' इत्यस बस्तुध-म्मलाद् व्यधिकरणो हेतुः, अय मेदा एव पक्षीकियन्ते तदा नान्वयी न व्यतिरेकी दशन्तोऽस्तीलहेतुरानन्त्यम् । [ च्या॰ बा॰ अ॰ २ आ॰ २ स्॰ ६७ ए॰ ३२३ पं॰ १६ ] g. 944 (c,4)

यदि वड्भिः प्रमाणैः स्थात् सर्वेशः । [ स्त्रो॰ बा॰ सू॰ २ स्त्रो॰ १९१ ] ए. ५७ यदि पड्भिः प्रमाणैः स्थात् सर्वज्ञः केन बार्यते । [स्हो• वा० सु• २ स्हो• १११ ] ए. ४९

यदि एंयोगो नार्यान्तरं भवेत् तदा हेत्रवीबोदकादयी निर्विशिष्टलात् सर्वेदैवाङ्करादिकार्यं कुर्युः, न वेबम्, तस्मात् सर्वदा कार्यानारम्भात् क्षेत्रारीन्यहुरीत्पत्ती कारणान्तरसापे-क्षाणि, यया मृतिपडादिसामग्री घटादिकरणे कुलालादिसापेका; योऽसी क्षेत्रादिभिरपेक्ष्यः स संयोग इति सिद्धम् । किम्, जसी संयोगो द्रव्ययोर्दिशेषणभावेन प्रतीयमानलात् ततोऽर्यान्तर-लेन प्रसम्रिद एव । तथादि-कश्चित् केननित् 'संयुक्ते मन्ये बाइर' इत्युक्तो ययोरेन इत्ययोः संयोगमुपलमते ते एना-इरति न इत्यमात्रम् । किंग्न, दूरतरवर्तिनः पुंसः सान्तरेऽपि वने निरन्तररूपावसायिनी बुद्धिरुदयमासादयति, सेयं मिच्या-बुद्धिः मुख्यपदार्थानुभवमन्तरेण न क्रन्बिदुपजायते । न चननु-भूतगोदर्शनस्य गनये 'गौः' इति विश्रमो भवति । तस्यादनस्यं संयोगो मुख्योऽभ्युपगन्तयः। तया, 'न चैत्रः इण्डली' इस-नेन प्रतिबेधनाक्येन न कुण्डलं प्रतिबिध्यते, नापि वैन्नः, तयोरन्यत्र देशादी सत्त्वात् । तसाचैत्रस्य कुण्डलप्रयोगः प्रतिविध्यते । तया, 'नैत्रः कुण्डली' इस्यनेनापि विविधाक्येन न चैत्रकृण्डलयोरन्यतरविधानम् , तयोः सिद्धलात् , पारिशे-ध्यात् संयोगविधानम् । तस्मादस्येन संयोगः ।

[न्यायवा• ए• ११९] ए. ११४

```
नवेन दभि तत् शीरं वत् शीरं तद् दधीति च।
                                                         यस्मात् प्रकरणचिन्ता स प्रकरणसमः ।
बदता निन्ध्यवासित्वं स्यापितं निन्ध्यवासिना ॥
                                                                      [ न्यायद • ९-२-७ ] ए० ७१९ (१)
                                 ] g. २५६ (८)
                                                         यसाह् उत्परितात् बकुदादिमदर्यप्रतिपत्तिः स शन्दः ।
यद् ययेब।विसंबादि प्रमाणं तत् तथा मतम् ।
                                                                                           ] g. vli (s)
विसंवाराप्रमाणं च तदम्यक्ष-परोक्षयोः ॥
                                                         यस्पिकधूमतो भिन्नं विद्यते हि स्ववस्त्रम् ।
                               ] g. 494 (9,9)
                                                         तस्मित्रनिपतोऽप्यस्ति परावृतं खलक्षणम् ॥
यर् यदा कार्यमुरिपसम् तत् तदोत्पादनात्मकम् ।
                                                                        [तत्वषं• का• १•५३] ए. ३१•
बारणं शक्तिमेदेऽपि न भिन्नं क्षणिकं यथा ॥
                                                         यस्य ज्ञाने प्रतिभासस्तस्य तत्र तत्कारणत्वं निमित्तमभिषीयते
                                     2. २५७
                                                         न लप्रतिभासमानस्य समनायादेस्तिनिमतः प्रतिभासो मन्त्
   ययपि नित्यमीश्वराष्ट्रयं कारणमनिकतं भावानां सिकिडितं
                                                         इत्यासभयितुं युक्तम् । [
                                                                                               ] ፶. Կ•ጜ
तथापि न युगपदुत्पत्तिः ईश्वरस्य बुद्धिपूर्वकारिलात् । यदि
                                                         यस्य तत्र यदोद्भविजिंदृशा चोपजायते ।
हीश्वरः सत्तामात्रेणैवाऽबुदिपूर्वं भावानामुत्पादकः स्यात् तदा
                                                         चेखतेऽनुभवस्तस्य तेन च व्यवदित्यते ॥
स्यादेतची एम् यदा तु बुद्धिपूर्व करोति तदा न दोषः तस्य
                                                               [ श्लो• वा• भभावप• श्लो• ११ ] प्र. ५८१
खेन्छया कार्येषु प्रवृत्तेः अतोऽनैकान्तिकतैव हेतोः ।
                                                            यस्य निर्विशेषणा मेदाः शन्दैरभिषीयन्ते तस्याऽयं शोषः
                                      ] ঘূ. গ্ৰত
                                                         अस्माकं तु सत्ताविशेषणानि इय-गुण-कर्माण्यभिषीयन्ते ।
यचप्यव्यतिरिकोऽयमाकारो बुद्धिक्रपतः ।
                                                         तय।हि-यत्र यत्र सत्तादिकं सामान्यं पर्यति तत्र तत्र सदादि-
तथापि बाह्यरूपत्वं भ्रान्तेश्वस्यावसीयते ॥
                                                         शब्दं प्रयुक्ते, एकमेव च सत्तादिकं सामान्यम् , अतः सामा-
               [तरवर्षं का • १ • २६ ] पृ. २ • ६
                                                         न्योपलक्षितेषु मेदेषु समयिकयासम्भवादकारणमानन्त्यम् ।
यद् यस्येव गुण-दोषान् नियमेनानुवर्तते ।
                                                            [न्या॰ वा॰ अ॰ २ आ॰ २ स्॰ ६७ पृ॰ ३२३ पं॰
त्रजान्तरीयकं तत् स्यादतो ज्ञानोद्भवं वचः ॥
                                                                                           99 ] 20 904
                                       7. 46
                                                         यस्य यावती मात्रा । 🗍
                                                                                                 ] ፶. ◀•
यद्भत् तुरगः सरखप्याभरणविभूषणेष्यनभिषकः।
                                                         याज्ञवलक्य इति दोवाच ।
तद्रदुपप्रद्वानपि न सन्नमुपयाति निर्प्रत्थः ॥
                                                               [ गृह• उ• भ• २ मा• ४ स्• १ ] ए. ३२
                [ प्रशमर • का • १४१ ] पृ. ७४६
                                                         यादशोऽर्थान्तरापोदः प्रतिनिम्बात्मको वाच्योऽयं प्रतिपादितः ।
यदाऽनुकृतिन्यावृत्तिबुद्धिमात्वो यतस्वयम् ।
                                                         शन्दान्तरव्यपोद्दोऽपि ताहगेव प्रतिनिम्बात्मक एवावगम्यते ॥
तसाद गवादिवर् बस्तु प्रमेयलाच गृह्यताम् ॥
                                                          [ तस्वसं• का• १•८८ ] प्र. २१५ (२६) २१६ (१,२)
      [ श्लो• बा• क्षमाबप० श्लो• ९ ] पृ. ५८० (९)
                                                         यानजीनेत् सुखं जीन । [
                                                                                            ] 2. 404 (6)
   यया जातिर्जातिलिहानि च व्याख्यायन्ते तामाकृति विद्यात्
                                                         यानत् प्रयोजनेनास्य सम्बन्धो नाभिधीयते ।
। च सत्त्वावयवानाम् । तद्वयवानां च नियतो व्यूहः ।
                                                         असम्बद्ध्यलापिखाद् भवेत् तावद्धन्नतिः ॥
            [बात्या• भा• पृ• २२५ ] पृ. १७८
                                                                   [ स्डो॰ वा॰ स्॰ ९ स्डो॰ २० ] पृ. ९६५
   यबायमगोऽपोद्दोऽगौर्न भवतीति गोशन्य खार्यः स किविद्
                                                         याबदर्था वै नामधेयशब्दाः । [ १~१~४ बास्वा• भा• ]
भावः, अथाभावः? भावोऽपि सन् किं गौः, अथागौरिति ।
                                                                                             ष्ट. ५२२ (२)
यदि गैरिति नास्ति विवादः । अथागीः, गोशब्दस्थागीर्षं
                                                         यानन्तो यादशा ये च यदर्वप्रतिपादकाः ।
इत्यतिशब्दार्थकीशलम् । अयाभावः, तम् युक्तम्, प्रैव-
                                                         नर्णाः प्रज्ञातसामर्थ्यास्ते तर्यवाननोधकाः ॥
सम्प्रितिपत्त्योरनिषयलात्; नहि दान्दश्रवणादभाने प्रैव:-प्रति-
                                                            [ श्लो • बा • एफोटबा • श्लो • ६९ ] प्र. ४३५ (४)
पादकेन भोतुर्थे विनियोगः-प्रतिपादकथर्मः, सम्प्रतिपत्त-
                                                         युगपद् ज्ञानानुत्पत्तिः [ न्या • स् • १-१-१५ ] ए. ६१६
(ति)श्व श्रोतृधम्मों-भवेत् । अपि च, शब्दार्थः प्रतीसः
                                                         युगपज्ञानानुत्पत्तिर्मनसो छिन्नम् ।
प्रतीयते, न व गोशान्दादभावं कश्चित् प्रतिपर्यते ।
                                                         [न्यायद॰ १-१-१६] ष्ट. ४७७,५३१, ६६५ (६), ७०४
               [ न्यायवा • ए • ३२९ एं • ५-११ ]
                                                         येन येन हि नाम्ना नै यो यो धर्मोऽभिरुप्यते ।
                        ष्ट. २०० (६,७,८,९,९०)
                                                         न स सविवते तत्र भम्मीणां सा हि धर्मता ॥
यः प्रागजनको बुद्धेरुपयोगाविद्योधतः ।
                                                                                    ] g. 90x (4,8,0,4)
स प्रवादिप तेन स्थादर्शायायेऽपि नेत्रधी ॥
                                                         नेऽपि सातिशवा दृष्टाः प्रज्ञामेश्रादिभिर्नराः ।
                                 ] মৃ. ५२५ (২)
```

] ছ. ৸३৬ (२)

यसात् प्रकरणविन्ता । [न्यायदः १-२-७ ] पू. ४१०

```
येऽपि सातिशया दृष्टाः प्रज्ञा-मेधादिभिर्नराः ।
स्तोकस्तोकान्तरलेन न स्तीन्द्रियदर्शनात् ॥
                                       ] જુ. ૪૧
   येशमप्यनश्गतोत्पत्तीनो भावानां रूपमुपलभ्यते तेषां तन्तु-
व्यतिवक्षजनितं रूपं रद्या तझ्यतिवक्षविमोचनात् तदिनायाद्
षा निनद्शयतीत्यनुमीयते ।
                                   ે છે. ⊀⊁ (૬)
योगिप्रसम् सम्बन्धप्राद्कमाहुः स्याप्तेः सकलाहोपेणावगमात् ।
                                   ે કે. ૧ત−૧€
यो शानप्रतिभासमन्त्रयव्यतिरेकाननुकारयति ।
                                   , ] ঘূ. ५२४
यो नाम न यदातमा हि स तस्यापोद्या उच्यते ।
न भानोऽभावरूपच तदपोद्दे न नस्तुता ॥
       [ तत्त्वसं • का • १ • २ ] पृ. २१४ (१७,१८)
यो ग्रन्यस्पछंनेयः संवेधेतान्ययाऽपि ना ।
स भ्रान्तो न तु तेनैन यो नित्यमुपलभ्यते ॥
                                        ] पृ. ३७
रजतं गृह्यमाणं हि चिरस्थायीति गृह्यते ।
                                 ) ছ. ५३५ (२)
रमादिकारणेष्याबस्यादिकार्यं सदेव ।
                              [ सोख्यः } ष्ट. ४२२
रयणप्पभा सिभा सासया सियाऽसासया ।
[ जीवाजीवाभि • प्रतिप • ३ उ • १ स् • ५८ ] ए. ६३९(१)
    हप-रत-गन्ध-सर्जाः संख्याः परिनाणानि पृथक्लम्
संयोग-विभागा परलाऽपरले बुद्ध : सुख-तु. खे इच्छा-देवी
प्रयामय गुणा । [ वैरोधिकद • १-१-६ ) ए. ६७२ (५)
 क्र्यापंस्काराभाषाद् वायावनुपलिषः ।
             [वैशेषिकद• अ• ४-१-७ ] पृ. १००
    ह्यादिखनभगविषयमिनिदयज्ञानम् आर्यसत्यचतुष्टयगोचरं
 योगिज्ञानम् ।
                                       ) g. vss
 रूपभावेऽपि नैकलं कल्पनानिर्मितं यदा ।
 बिमेदोऽपि तथैबेति कृतः पर्यायता ततः ॥
            [तत्वर्षं का॰ १०३२ ] पृ. २०७ (५)
 स्यं पुण पास ६ अपुटुं तु ।
            [ आबर्यक्रनि • गा • भ ] पृ. ५४५ (५)
 छक्णयुक्ते वाधासम्भवे तहस्णमेव दूषितं स्यात्।
                                  ] তু. ২৩५ (६)
 अपनोऽनयना होते निनदा न न केननित्।
 इश्राचभिद्रतानां तु विश्वेषी कोष्टवद् भवेत् ॥
          [ को॰ बा॰ स्० ६ छो॰ १११ ] ए. ३८
 कम्भारमनां सकार्येषु प्रवृत्तिः स्वयमेन तु ।
                                         ] g. 1.
```

```
लिखितं साक्षिणो मुक्तिः प्रमाणं त्रिनिधं हमृतम् ।
                         ] g. x44 (1,1) xv4
लिक्न-लिक्निधियोरैवं पारम्पर्येण वस्तुनि ।
प्रतिबन्धात् तदाभाक्षश्चययोरप्यबन्धनम् ॥
                                  ] છે. ૨•५ (૧)
बक्ता नहि कमं कश्चित् खातक्रयेण प्रपद्यते ।
   [ श्लो॰ बा॰ शब्दनित्य॰ श्लो॰ २८८ ] पृ. ४३५ (७)
वक्ता नहि कमं कश्चित् खातत्वयेण प्रपद्यते ।
यथैबास्य परैक्कः तथैवैनं विवक्षति ॥
         [ श्लो० बा० सू• ६ श्लो• २८८ ] पृ. ३९
बचनं राजकीयं वा लैकिकं नापि विद्यते।
न बाऽपि समरणात् पश्चादिन्द्रियस्य प्रवर्त्तनम् ॥
   [ स्हो० वा• प्रत्यक्ष• म्हो० २३५ ] पृ. ३९९ (३)
वण्गपजावेहिं गंधपजावेहिं। [ भगवतीस् • गत • १४ उ • ४
                     H • 493 ] E. 634 (9,2)
वत्सविवृद्धिनिमित्तं क्षीरस्य यथा प्रवृत्तिरज्ञस्य ।
पुरुषविमोक्षनिमित्तं तथा प्रवृत्तिः प्रधानस्य ॥
                       [ साङ्क्ष्यका० ५७ ] ८. ३०६
वय-समणधम्म-संजम-नेयाबचं च वंमपुत्तीओ ।
णाणाइतियं तव-कोहणिगाहाई चरणमेयं ॥
                    [ ओचति० गा• २ ] ७५५ (२)
वर्णाकृत्यक्षराकारज्ञ्चं गोत्वं हि गीयते।
                                   ] g. ava (a)
वर्तमानानभासि सर्ने प्रव्यक्षम् । [
                                       ] ષ્ટ. ५૬૨
 बस्तुलाद् द्विविधस्यात्र सम्भवो दुष्टकारणान् ।
     [ स्त्रो० मा० स्० २ स्त्रो• ६४ ] पृ. ८ (७-८)
    वस्तुले सलेष दोषः स्यात् नासिद्ध बत्तु बस्लन्तरसिद्धये
 सामर्थ्यमायादयतीति, सायामात्रे तु नेतरेतराश्रयदोषप्रसहः।
 नहि मायायाः कथिदनुपपत्तिः-अनुपपद्यमानार्येव हि माया
 लोके प्रसिद्धा उपपद्यमानार्थले तु यथार्थभावान माया ।
                        ] g. २७७ (२१) २७८(१)
 वस्तुमेदपसिद्धस्य शब्दसाम्यादमेदिनः ।
                                          ] g. vì
 वलुमेदे प्रसिद्धस्य । [
                                        ] g. xcx
    'वस्नस्य रागः' बुद्धुमादिद्रव्येण संयोग उच्यते, स च अव्या-
 प्यवृत्तिः तत एकत्र रक्ते न सर्वस्य रागः न च शरीर।देरेकदे-
 शावरणे सर्वस्य आवरणं युक्तम् । (
 वस्त्रसङ्करसिद्धिश्च तःत्रामाण्यसमाश्रय( ।)
       [ स्टो० बा• सू• ५ अभावप• स्टो• २ ] पृ. २४
 बस्तस इरसिद्धिश्व तस्त्रामःण्यसमान्निता ।
                                        ] 2 164
 बाक्यार्थे तु पदार्थेभ्यः सम्बन्धानुगमाद् ऋते ।
 बुद्धिरूपचते तस्पाद् भित्रा साऽप्यक्षबुद्धिबत् ॥
        [ स्टो॰ बा॰ शब्दण॰ श्लो॰ १०९ ] ए. ७३८
```

```
बाक्येष्वदृष्टेष्यपि सार्थकेषु पदार्थविन्मात्रतयः प्रतीतिम् ।
दृष्टानुमानव्यतिरेकभीताः क्रिष्टाः पदाभेदविवारणायाम् ॥
      [ स्रो॰ बा॰ शन्दप० श्रो॰ १११ ] ए॰ ७३८
वाम्यता चेद् व्युत्कामेदनबोधस्य शाश्वती ।
न प्रकाशः प्रकाशेत सा हि प्रत्यवमधिनी ॥
       [ वाक्यप • प्र• का • ग्हो • १२५ ] पू. ३८०
                               (13), 745 (3)
बार्यते केननित्रापि तदिदानीं प्रदुष्यति ।
   [ म्हो• वा• प्रत्यक्ष० म्हो० २३६ ] पृ. ४९६ (६)
बार्यते केनचिन्नापि तत् तदानीं प्रदुष्यति ।
तेनेन्द्रियार्थसम्बन्धात् प्रामूर्ध्वं वापि यत् स्मृतेः ॥
   [ स्हो० बा० प्रसक्ष० स्होन २३६ ] पृ. ३१९ (४)
   विकल्पप्रतिनिम्बमेव सर्वशब्दानामधः, तदेव चाभिषी-
यते व्यवस्थियत रति च।
                            ] g. 155 (19,13)
विकल्पोऽवद्धनिर्भासाद् विसवादादुपप्रवः।
                     ] g. 400 (c), 499 (90)
                                  ] વૃ. ૬૧૨ (૧)
विश्वहराह्मावण्या । [
                                      J &. Y ( 1
विज्ञप्तिमात्रमेव नार्यव्यवस्था । [
विज्ञानं जायते सर्वे प्रत्यक्षमिति गम्यताम् ।
        [स्रो• वा॰ प्रलक्ष• स्रो॰ २३७] ए. ३१९
विज्ञानमातन्दं ब्रह्म । [ चृहदा० उ० अ० ३ मा॰ ९ मं॰
                                   ₹८ ] १. १५९
 विधावनाश्रिते साध्यः पुरुषार्थो न लभ्यते ।
 भुतः स्वर्गःदिवाक्येन धालयं साध्यता वजेत् ॥
    [ स्हो० वा॰ औत्पत्तिकस्॰ स्हो० १४ ] पृ. ५४० (१)
 विधिरूपव शन्दार्थी येन ना+युपगम्यते ।
 न भवेद् व्यतिरेकोऽपि तस्य तत्पूर्वको ह्यसा ॥
    [ म्हो • वा • अपो ० न्हों ० ११० ] प्र १९६ (७,८)
    विनाशकाले न तस्य किछिद् भवति, न भवस्येव केवलम्,
 भन्यथा कस्यचिद् विधाने न भावो निवर्तितः स्थात् ।
                         ] पृ. ३४६-३४७ (१,३)
 विभागोऽपि भन्यतरोभयकर्म-विभागजः।
                                  ] યુ. ૭૦૪ (૪)
 विभाषाप्रदः। [पा॰ सू० ३।१।१४३ सिद्धान्तकौ०
                            अ० २९०५ ] पृ. ४०६
 विषदं हेतुमुद्भाव्य वादिनं जयतीतरः ।
                                         ] g. uu
 बिरोधिलिक-सञ्चादिमेदाव् मिसलभावताम्।
  तसौब मन्यमानोऽयं शब्दः प्रखबतिएते ॥
                                        ] 2. 191
  विलक्षणोपपाते हि नश्येत् खाभाविकं कचित्।
                                        ] વૃ. ૨૫૯
                                     ] ঘূ, খতণ (গ•)
  विवस्तातः कारकाणि अवन्ति । [
```

```
बिबिष्टरूपानुभवान्त्रान्यतोऽपि निराकिया ।
                                 ] দূ. २७४ (६,७)
```

विशिष्यत इति विशेषः गुणेश्यो विशेषो गुणविशेषः कम्मी-भिधीयते, दितीयवात्र गुणविशेषगान्द एकशेषं कृता निर्दिष्टः तेन गुणपदार्थी पृताते - गुणाब ते विशेषाव गुणविशेषाः -विशेषप्रदुणमाकृतिनिरासाधैम् । तथाहि-आकृतिः संयोगः विशेषसभावा, संयोगश्र गुणपदार्थान्तर्गतः ततश्रासति विशेष-प्रहणे आकृतेरपि प्रहणं स्थात्, न च तस्या व्यक्तावन्तर्भाव इच्यते पृथक खशब्देन ताया उपादानात् । आश्रयशब्देन दव्यमभिधीयते —तेवां गुणविद्योषाणामाश्रयस्तदाश्रयो स्व्यमि-त्यर्थः । मूत्रे 'तत्'शब्दलोपं कृता निर्देशः कृतः, एवं च विश्वः कर्तव्यः —गुणविशेषाध गुणविशेषाधिति गुणविशेषाः तदाश्रयश्रेति गुणिनशेषाश्रयः, समाहारद्रन्द्रवायम् लोबाश्रय-लात् लिक्कस्य [अ० २ पा∙ २ स्∙ २९ महाभाष्ये पृ० ४७९ पं • ८ ] इति नपुंसकलिशाडनिर्देशः । तेनायमर्थौ भवति — योऽयं गुणविशेषाश्रयः सा व्यक्तिश्रोच्यते म्रिंथेति । तत्र यदा दव्ये मूर्तिशब्दस्तदाऽधिकरणसाधनो दृष्टवः-मूर्च्छन्लस्मिनवयवा इति मूर्तिः, यदा तु हपादिषु तदा कर्तृ-साधनः — पूर्च्छन्ति इच्ये समवयन्तीति रूपादयो मूर्तिः । व्यक्तिः गन्दस्तु द्रव्ये कम्पेसायनः रूपादिषु करणसाधनः। िचा॰ बा॰ अ॰ २ आ॰ २ सू॰ ६८ ए॰ ३३२ पं॰

₹-२४ ] g. 100 (5,70,11)-100 (1,2)

विशेषणं विशेष्यं च सम्बन्धं लैकिकी स्थितिम् । गृहीला सङ्गलप्यैतत् तथा प्रदेति नान्यया ॥ ] g. 494 (9), 424 (v)

विशेषहेतवस्तेषां प्रत्यया न कथ घन । निलानामिव युज्यन्ते क्षणानामविवेकता ॥

] છુ. ૧૨૬ (૧૮) विदोचें ऽनुगमाभावः सामान्य सिद्धसाधनम् ।

] g. 44x विश्वतश्रमुहत विश्वतो मुखो विश्वतो बाहुहत विश्वतसात्। स बाहुम्या धमति सं पतत्रैर्यावाभूमी जनवन् देव एक आस्ते ॥

[ श्रेताश्रत • उ० अ० ३,३ ] ए. ১८

विषयविषयिसन्निपातानन्तरमायं प्रदणमवष्रदः। ] দূ, ५५३ (७)

छिषयेण हि बुद्धीनां विना नोत्पत्तिरिष्यते । चरोषादन्यदिच्छन्ति सामान्यं तेन तद् भुवम् ॥

[ लो॰ वा॰ आकृ॰ स्त्रो॰ ३७ ] ए. २४० मृशादिना इतान् ध्वानसद्भावाध्यवसायिनः।

ज्ञानस्योत्पादनादेतजास्यादेः प्रतिबेधनम् ॥ [ तस्वसं • का• १०७० ] पृ. २१२ (२४)

वेदाध्ययनं सर्वे तद्ध्ययन र्वेकम् । वेदाभ्ययनबाट्यजाद्युनाध्ययनं यथा ॥

[ क्षो • वा • अ • ७ खो • ३५५ ] ए. ११७

```
·वेदाघ्ययनम्खिलं गुवैष्ययनपूर्वेकम् ।
·बेदाच्ययनदाच्यलादधुनाऽच्ययनं यया ॥
        [ श्वो• वा॰ सू• ७ श्वो• ३६६ ] ष्टु. ४•
बोसट्टबत्तदेही बिहरए गामाणुगामं तु ।
              [ आव• नि• गा• ३९६ ] पृ. ७५•
व्यक्तिजन्मन्यजाता चेदागता नाश्रयान्तरात् ।
प्रागासीद् न च तद्देशे सा तया सन्नता रूथम् ॥
                                 ] y, २४० (११)
व्यक्तिनादोन चेक्ष्या गता व्यक्तयन्तरं न च ।
तत् शून्ये न स्थिता देशे सा जातिः केति कथ्यताम् 🕪
                                 ] g. २४• (१२)
व्यक्तिरूपावसायेन यदि वाऽपोद्द उच्यते ।
तिक्रायभिसम्बन्धो व्यक्तिद्वारोऽस्य विद्यते ॥
                [तस्वसं• का० १९४३ ] पृ. २२४
व्यक्तिर्गुणविशेषाश्रयो मूर्तिः ।
    [ न्यायप • भ • २ छ। • २ स् • ६६ ] पृ. १७७
व्यक्तेजीत्यादियोगेऽपि यदि जातेः स नेप्यते ।
तादारम्यं रूथमिष्टं स्यादनुपश्चतचेतसाम् ग
                            ] g. qvo (13,1x)
व्यक्तयाञ्चतिजातयस्तु पदार्थः ।
      [ न्यायद= अ॰ २ आ० २ स्॰ ६५ ] पृ. १७७
व्यजनानां हि वायुनां भिन्नावयवदेशता ॥
       [ स्हो॰ बा० सू॰ ६ स्हो० ७९-८ ] पृ. ३६
व्यवद्वारस्तु तामेव प्रतिवस्तुव्यवस्थिताम् ।
त्तरेव दरयमानलाद् व्यवहारयति देहिनः ॥
                               ] g. ₹ $ 1 (4, ६)
म्यापकतं च तस्यदिमिष्टमाध्यवस।यिकम् ।
यिध्यावभातिनो हाते प्रस्ययाः राज्दनिर्मिताः ॥
      [ तरवर्षं • का • १२१२ ] पू. २३५ (२१,१२)
व्यावद्वारिकस्य चैतत् प्रमाणस्य स्त्रणमुक्तम् ।
                                       ] g. ४९७
शक्तयः सर्वभावानां कार्यायीयसिगोचराः ।
   [स्टो॰ बा॰ सू० ५ शत्य॰ श्लो॰ २५४] ए. ५४
शब्द एवाभिजल्पलमागतः शब्दार्यः ।
                                ] g. 960 (19)
शब्दज्ञानादसन्निकृष्टेऽर्थे युद्धिः शान्दम् ।
             ( १-१-५ शावरभा • ] पृ. ५७४ (३)
शब्दलं गमकं नात्र गोशब्दलं निषेत्स्यते ।
व्यक्तिरेव विशेष्याऽतो हेतुथैका प्रसज्यते ॥
               [ स्टो॰ बा॰ शब्दप॰ ६४ ] छू. ५७५
शब्दश्य क्तेः सर्वेत्र पञ्चान।मपि न कवित् ।
प्रमाणानामभाषोऽतो मायोभावविनिषयः।।
                                       7. 460
```

```
शन्दस्यागमनं तानददृष्टं परिकल्प्यते ॥
           [स्डो॰ बा॰ स्॰ ६ स्डो॰ ९०७] प्र. ३८
शब्दादुदेति यद् ज्ञानमप्रस्यक्षेऽपि बह्वनि ।
शान्दं तदिति मन्यन्ते प्रमाणान्तरबादिनः ॥
                                   ] Z. YUY (Y)
शब्दे दोषोद्भवस्तायद् बङ्गत्रधीन इति स्थितम् ।
तदनावः कचित् ताबद् गुणवद्गकतृकतः ॥
            [स्रो॰ गा॰ सू॰ र स्रो॰ ६२] ए. १९
शब्दै नागम्यमानं 🔻 निशेष्यमिति सादसम् ।
वेन सामान्यमेष्टव्यं विषयो वुद्धि-शन्दयोः ॥
      [ स्टो॰ वा॰ अपो॰ स्टो॰ ९४ ] पृ. १९३ (६)
शब्देनाव्याष्ट्रताक्षस्य बुद्धावप्रतिभाषनात् ।
पर्यस्य दृष्टावि तदनिर्देशस्य वेदकम् ॥
                   ] છે. ૧૫• (૧૧,૧૨) પ્રપ (૫)
   शरीरान्तरेऽपि तदन्ननासम्बन्धिन तद्वणा उपलभ्यन्ते
इलिम्इधित । तथाहि-'देवदत्ताहनाहं देवदत्तगुणपूर्वकम्,
कार्यले सति तदुरकारकलात् , प्रासादिवत् । कार्यदेशे च सन्नि-
दितं कारणं तजनने व्याप्रियतेऽन्ययाऽतिप्रसङ्घादिति तदङ्गनाङ्ग-
प्रादुर्भावदेशे तरकारणतद्भुणसिद्धिः । तथा तदन्तराले च प्रती-
यन्ते तनाहि-अभेकर्ध्वज्वलनम्, वायोक्तिर्यक् पवनं तहुण-
प्रैकम्, कार्यके सति तदुपकारकलात्, वल्लादिवत्। यत्र च
तहुणास्तत्र तहुण्यात्यनुमीयत इति 'खदेर एन देवदत्तातमा' इति
प्रतिज्ञा अनुमानवाधिता । ततोऽनुमानवाधितकर्मनिर्देशानन्तर-
प्रयुक्तसेन कालात्ययापदिष्टो हेतुः ।
                            ] g. 186-140 (1)
बाब्डेयाच भिज्ञलं बाहुलेयाश्वयोः समम्।
घामान्यं नान्यदिष्टं चेत् कागोऽपोहः प्रवर्त्तनाम् ॥
    [ क्षो • वा • अपो • क्षो • ७० ] पृ. १८० (१०)
शास्य तु फले दृष्टे तत्प्रास्यावावशीकृताः ।
प्रेकानन्तः प्रवर्तेन्ते तेन वाध्यं प्रयोजनम् ॥
                                 ] g. 151 (10)
   बाह्मापंत्रतिज्ञावितपादनपर आदिवाक्योपन्यासः।
                                  ] Z. 1uz (1)
चिरसोऽवयवा निम्ना कृद्धि-काठिन्यवर्जिताः ।
शशराहादिरूपेण सोऽत्यन्तामाव उच्यते ॥
[ श्रो• वा॰ जमा॰ परि॰ श्रो• ४ ] पृ. १८६,५८१
   बिष्टाः क्विदमीष्टे चसुनि प्रवर्तमाना अभीष्टदेवताविशे-
षस्तवविधानपुरम्सरे प्रवर्तन्ते । [
                                          ] 2. 1
शुदं दव्यं समाश्रिल सङ्गहत्तदशुद्धितः।
नेगमव्यवहारी स्ता शेषाः पर्यायमाभिताः ॥
                                  े ए. ३११ (२)
शेषाणामाश्रयम्य।पिलम् ।
```

[प्रशस्त • फ ॰ ५० १०३ एं • ४ ] पू. ५०८ (१)

```
श्रेयः छाधनता हो बी निसं वैदात् प्रतीयते ।
ताद्र्प्येण च धर्मलं तस्मानेन्द्रियगोचरः ॥
           [स्हो० वा॰ स्॰ २ स्हो॰ १४] पृ. ५०५
श्रेयो हि पुरुषश्रीतिः सा द्रव्यपुणकर्मभिः ।
चोदनारुक्षणैः साध्या तसादेध्वेव धर्मता ॥
         [ श्लो॰ वा॰ सू॰ १ श्लो॰ १८१ ] पृ. ५०५
श्रोत्रधीरप्रमाणं स्यादितराभिरसम्रतेः।
                 [શ્લો• સ્• ર શ્લો• ૫૫ ] છૂ. ૧૬
श्रोत्रादिवृत्तिर्विक्रियका ।
                                   ] प्र. ५३३ (१)
षद्केन युगपद्योगात् परमाणोः षदंशता ।
                            ] g. 1=4, ३v६ (९)
बढेव धर्मिणः प्रोक्ताः । [
                                        ] પ્ટ. ६६૧ (७)
स एवाविनामानो दद्यान्ताभ्या दर्श्यते ।
                                       ] g. 15x
संजोगसिद्धीए फर्ट वयंति ।
```

[ आन्द्रयरुनि • पढमाव • गा • २३ ] पृ. ७५७ (१)

संयोगस्य ब्रन्ययोर्विशेषणत्वेन अध्यक्षतः प्रतीयमानत्वात् । तथाहि-कथित केनचित् 'संयुक्त द्रव्ये आहर' इत्युक्ती ययोरेव इययोः संयोगमुपलभ्य(भ)ते, ते एव आहरति न द्रव्यमात्रम् भन्यया हि यत् किश्वद् आहरत्। एतद् विभागसाधनेऽपि विपर्ययेण सर्वे समानम् । किय, यदि अर्थान्तरभूतौ संयोग-विमागौ बक्तुनो न स्याताम् तदा वस्तुमात्रनिबन्धनौ 'सान्तर-मिदम्' 'निरन्तरम्' इति च प्रख्यी नोत्यवेयाताम् न दि विशेषप्रस्यो नस्तुविशेषमन्तरेण सम्भविनौ सर्वदा सर्वत्र भाव-प्रधन्नात् । अपि च दूरदेशवर्तिनः प्रमातुः सान्तरावस्थितेऽपि धर-खदिरादौ निरन्तरावधायिनी बुद्धियाँत्पवते या च शाखि-धिसरावसके बलाकादी सान्तरलाध्यवसायिनी समुरजायते; दिनिधाऽपि इपम् 'अतस्मित्तत्' इति प्रकृतिर्मिष्यावद्धः । न च असी मुख्यपदार्थानुभवमन्तरेण कचिर उपजायमाना सेल-६यते न हि अननुभूतरजतस्य शुक्तिकायाम् 'रजतम्' इति विभ्रमः इति इश्वित् मुख्यो भावो विश्रम्वियो निमित्तमभ्यपगन्तन्यः: तदभ्युपगमे च सयोग-विभागसिद्धिः तह्यतिरेकेण अन्यस्य एतद्वेर्निबन्धनस्य असम्भवात् । तथा 'कुण्डली देवदत्तः' इति मतिः किंनिबन्धना उपजायते इति बक्तव्यम् । न पुरुष-कुण्डल-मात्रनिबन्धना, सर्वदा तयोस्ताया उत्पतित्रसङ्गात् । अपि ब यदेव कवित् केनचित् उपलब्धं सत्त्वेन; तस्यैव अन्यत्र विधिः प्रतिबेधो न। दृष्टः । यदि च संयोगो न कदाचिद् उप-मन्धः कपं विभागेन अस्य 'नैत्रोऽकुण्डलः कुण्डली वा' इस्पेनं प्रतिवेधः विधिध भवेत् ! यतः 'अकुण्डलश्रेत्रः' इति न कुण्डलं प्रतिभिध्यते तस्य भन्यदेशादौ विद्यमानस्य प्रतिषेद्धमश

```
क्यलात्, अत एव न चैत्रः ततवैत्रस्य कुण्डलसंयोगः प्रतिष्-
ध्यते । एवं 'कुण्डली चैत्रः' इत्यत्रापि चैत्र-कुण्डलयोनीन्य-
तरस्य विधिः तयोः सिद्धलात् । ततः पारिशेष्याद् अप्रतीतस्य
तत्-संयोगसीन विभिरिति सयोगादिर्वास्तनः समस्येन यद-
शाद् विभक्तविध-प्रतिवेधप्रवृत्तिः 'वैतः कुण्डली' इत्यादि-
प्रयोगेषु । किंध, यदि सेयोगः अर्धान्तरं न भवेत तदा बीजा-
दयः-अविशिष्टलात्-सर्वदेव स्वकार्यमङ्करादिकं निद्भ्यः व
नैवम् सर्वदा वेषां कार्यानारम्भातः अतो बीजादयः खडार्यः
निर्वर्तने कारणान्तरसञ्चपेक्षाः मृत्यिण्ड-दण्ड-चक-सन्नादय
इव घटाविकरणे: योऽसी अपेक्ष्य 🕆 संयोगः ।
         ] 2. ६७७(४,५)-६७८(१,२,३,४)-६७९(१,४)
संयोग्यादिषु येष्वस्ति प्रतिबन्धो न ताहवाः ।
न वे देतन इत्युक्तं व्यभिचारस्य सम्भवात् ॥
                                       ] g. ५५९
संवादस्याय पूर्वेण चवादलात् न गणता ।
अन्योऽन्याश्रयभानेन न प्रामाण्यं प्रदृत्यते ॥
                                          ] g. (
संबितिः संवितितयैव संवेदा न संवेदातया ।
                                        ] ፶. ৩९
सवित्याख्यं फलं हातृत्यापारसङ्काने सामान्यतो दृष्टं लिङ्गप् ।
                                        ] पू. २७
संसद्रमसंसद्रा उद्धड तह अप्पलेनिया चेन।
उरगहिया प्रगहिया उजिज्ञयह्म्मा य सत्तिया ॥
                                  Z "" (V,4)
षंसरति निरुपभोगं भानैरधिवासितं छिङ्गम् ।
                 [ साङ्क्षका • ४ • ] ए. ४९७ (c)
संसर्गमोहितिधियो विनिकं धातुगोचरात्।
भावातमानं न पर्यन्ति ये तेभ्यः स विविच्यते ॥
                                       7 60 .3
षंस्जेत् श्रुभमेवैकमनुकम्पाप्रयोजितः ।
          [ स्हो० वा० सू• ५ सम्बन्धा स्हो• ५२ ]
                                         7. 9. .
सस्ज्यन्ते न भिद्यन्ते खतोऽर्थाः पारमार्थिकाः ।
रूपमेकमनेकं वा तेषु बुद्धरपष्ठवः॥
                          ] 2. २१• (१,२,३,४)
   संस्यान-प्रमद-स्थितिषु यथाक्रमं स्त्री-पुं-नपुंसकन्यन-
स्थाति (स्था। इति ) [
                                ] 2. २२१ (११)
सदृत्य सर्वतिश्वन्तां स्विमितेनान्तरात्मना ।
स्थितोऽपि चक्षवा रूपं वीश्वते साक्षजा मतिः॥
                                     ] 4.7 (4)
सङ्केतस्मरणोपायं दृष्टसङ्कलनारमकम् ।
पूर्वापरपरामर्शशून्ये तजाक्षरे कथम् ! ॥
```

] ४.५१५ (३) ५२५ (५)

```
सङ्ख्या-परिमाणानि पृथक्लम् संयोग-विभागौ परलाऽपरावे
कर्म च रूपि(द्रव्य)समनःयाबाक्षुनाणि ।
[ वैशेषिकद• ४-१-११] ए. ११३,६७३ (३) ६८६ (३)
स चेदगोनिवृत्त्यातमा भवेदन्योन्यपेश्रयः ।
सिद्धेद् गौर्पोहार्थं वृथापोइप्रकल्पनम् ॥
    [ स्हो• वा० अपो• स्हो• ८४ ] पृ. १९१ (११)
सता-दयलपम्बन्धात् सद्द्यं बहु ।
                                       12. 439
मत्ता−खकारणाऽऽश्लेषकरणात् कारणं किल ।
सा सत्ता स च सम्बन्धो नित्यो कार्यसथेह किम् ॥
                                  ] g. ३•३ (v)
स त्वसम्पादकस्ताद्वानस्त्रसम्बन्धहानितः ।
न शब्दा. प्रस्ययाः सर्वे भ्तार्योध्यवसायिनः ॥
           तत्त्वसं० का० ११६५ ] पृ. २२७ (६)
   सत्सम्प्रयोगे पुरुषस्येन्द्रियण्णां बुद्धिजन्म तत् प्रत्यक्षम् ।
      िजीमे • स्॰ १-१-४ ] पृ. ४८,८०,५३४(८)
    सत्सम्प्रयोगे पुरुषस्य इन्द्रियाणा बुद्धिजन्म तत् प्रत्यश्नमनि-
 मित्रम्, विद्यमानोपलम्भनलात्।
                  [जैसिनीयस्• १-१-४ ] ए. ३१
 सदकारणवित्रसम्।
        [ वैदोविकद॰ ४-१-१ ] प्र. ६४७,६५६, १३१
    सदुपलम्भकप्रमाणगम्यलं षण्णामितलमधीयते, तब पर-
 पदार्थविषयं ज्ञानम् तस्मिन् सति 'सत्' इति व्यवहारशकृते ।
 एवं 'ज्ञानजनितं ज्ञानज्ञेयलम्' 'अभिधानजनितम् अभिधेयलम्'
 इरोवं व्यतिरेकनिबन्धना षष्टी सिद्धा, न चाऽनवस्था, न च
 षद्यदार्थव्यतिरिक्तपदार्थान्तरप्रसिकः ज्ञानस्य गुणपदार्थेऽन्तर्भा-
                            ] ષ્ટ, ६६૧ (૧•)
  वात्।[
                                          ] g. ५७
  सदेव न जन्यते।
  सद्भुणद्रव्यरूपेण रूपादेरेकतेष्यते ।
  स्वह्यापेक्षया चैषा परस्परं विभिन्नता ॥
   [ म्हो - वा - अभावप - श्लो - २४ ] पृ. ५८८ (१३)
  सद्भुतानतिकान्तखखभाविदं जगत्।
  सत्ताह्यतया सर्वे संग्रहन् संग्रही मतः॥
                                    ] g. 311 (v)
  स द्विविधोऽष्टचतुर्भेदः ।
                [तत्त्वार्थं० अ० २ सू० ५ ] पृ. ६१८
  सन्तानविषयलेन वस्तुविषयलं द्वयोहक्तम् ।
                                    ] पृ. ४६८ (९)
  सन्ति पन्न मह्च्भूया ।
      [ सूत्रकृ• प्र• श्रु• प्र० अ० प्र• उ• गा• ७ ] ए. ५९
   समिक्षंविशेषात् तद्वहणम् ।
                                         ] ष्ट. ५२८
   सिन्द्रशर्यश्तिलं न तु शानान्तरेष्वयम् ।
   [ क्रो+ बा+ निरा+ क्रो+ ११५ ] ए. ५३७ (११,१२)
                ९०५ सं• प•
```

```
सन् बोधगोचरप्राप्तस्तद्भावेनोपलभ्यते ।
नर्यन् भावः इथं तस्य न नाशः कार्यतामियान् ॥
                                ] છું. ૨૨૧ (५,६)
   सप्त भुवनान्येकवुद्धिनिर्मितानि, एकवस्तन्तर्गतवात्, एका-
बसथान्तर्गतानेकापवरकवत्; यथैकावसथान्तर्गतानामपवरकाणां
स्त्रधरिकवुद्धिनिर्मितलं दृष्टं तथैकसिन्नेव सुवनेऽन्तर्गतानि
सप्त भुवनानि, तस्मात् तेषामध्येक्युदिनिर्मितलं निश्रीयते;
यद् बुद्धिनिर्मितानि चैतानि स भगवान् महेश्वरः सकलभुवनैक-
                                        ] g. $ ? ?
सूत्रधारः ।
स बहिर्देशसम्बन्धो विस्पष्टमुपलभ्यते ।
                                        ] g. 155
समवायिन श्रेट्यात श्रेटामुदेः श्रेते बुद्धिः।
             [वंशेषिकद० ८-१-९] पृ. ६९३ (२)
समानप्रस्थयप्रमवान्मिका जाति.।
       [ न्यायद• अ०२ आ०२ सू• ६८ ] पृ. १७८ (७)
समाना इति तद्भहात्।
                                 ] पृ. २४२ (२०)
 समुचयादिर्थेधार्थः कश्चिचादेरभी ऐसतः।
 तदन्यस्य विकल्पादेर्भवेत् तेन व्यपोहनम् ॥
             [ तत्त्वमं • का • ११५९ ] प्ट. २२६ (५)
 सम्बद्धं वर्तमानं च गृधते चलुरादिना ।
        [ श्रो• वा• प्रत्यश्च• श्रो• ८४ ] पृ. ५६,५३७ (९)
 सम्बद्धयुद्धिजननं तेषां सम्बन्ध एव च ।
                                 ] ष्ट. १०७ (५,६)
  सम्यगर्थे च पंशन्दो दुष्प्रयोगनिवारणः ।
     [ क्रो॰ बा॰ स्॰ ४ प्रत्यक्ष॰ श्लो॰ ३८ ] पृ. ५३५ (१)
  सम्यादर्शन-ज्ञान-चारित्राणि मोक्षमार्गः ।
                     [तत्त्वार्यस्• १~१] ए. ६५१
  सर्ग-स्थिन्युप पंद्व।रान् युगपद् व्यक्तशक्तितः ।
  युगपच जगत् कुर्यात् नो चेत् सोऽत्यकशक्तिकः ॥
                                ] g v1 ( ( ( , 9 • )
     सर्गारी पुरुषाणां व्यवहारोऽन्योपदेशपूर्वकः, उत्तरकालं प्रवु-
  दानां प्रत्ययंनियतलात्, अप्रसिद्वाग्यवहाराणां कुमाराणां
  गनादिषु प्रत्यर्यनियतो बाग्यवहारी यथा मात्राद्यपदेशपूर्वेडः।
                                     ] ए. १०५ (३)
  सर्व एनायमनुमानानुमेयन्यवहारः सांहतः ।
                                          ] દૃ, ફેપ્પ્ય
  सर्वे एवायमनुमानानुमेयन्यवहारी युद्धपारूढेन भर्मधर्मिमेदेन।
                                     ] Z. 44x (4)
  सर्विचित्त-चैतानामात्मसंवेदनं प्रत्यक्षम् ।
      [ न्या० चि॰ १-१० ] ए. ५०१ (३) ५०८ (१६)
  सर्वेचित्तवैतानामात्मधेवेदनं प्रसम्भविकल्पम् ।
                                        ] ष्ट. ५०६, (१,२)
```

```
सर्वे इरयते ताबनेदानीम् -।
          [श्लो• बा• स्• २ स्लो• १९७] पृ. ५५
धर्वहो दर्यते तान्त्रेदानीमस्मदादिभिः।
दृष्टी न वैकदेशोऽस्ति लिहं या योऽनुमापयेत ॥
          [श्लो• बा• सू० २ श्लो• १९७] ए. ४५
सर्वेज्ञो नावनुद्धेद येनैव स्थान तं प्रति ।
तद्वाक्यानां प्रमाणलं मूळाज्ञानेन वाययबत् ॥
     [ऋो• बा• स्• २ श्लो• १३५] ए. ५३ (२)
सर्वज्ञोऽयमिति होतत् तत्कालेऽपि बुभुत्युभिः।
तज्ज्ञानक्षेयनिज्ञानरहितैर्गम्यते कथम् ॥
          [ स्हो• बा• सू• २ श्हो• १३४ ] पृ. ५३
सर्वत्र पर्यनुयोगपराष्येव सूत्राणि बृहस्पतेः ।
                                    ] g. ६९,७४
   सर्वजामेदादाश्रयस्यानुच्छेदात् इत्स्नार्थपरिसमाप्तेश्र यथाकमं
बातिधर्मा एकल-निखल-प्रलेक्परिसमाप्तिलक्षणा भपोर्
एनानविष्ठन्ते; तस्याद् गुणोत्कर्षादर्थान्तरापोद एव वान्दार्थः
साघुः ।
                                  ] पृ. २०१ (८)
सर्वेदा सदुपायानां वादमार्गः प्रवर्तते ॥
     [ श्लो॰ वा• निरालम्ब• श्लो• १२८ ] पृ. ३०७
सर्वभावाः स्वभावेन खस्वभावव्यवस्थितेः ।
खभाव-परभावाभ्यां यस्माद् व्यानृतिभागिनः ॥
                        ] g. २४३ (२०,२१,२२)
सर्वमालम्बने भ्रान्तम् ।
                                  ] ष्टु. ५१२ (२)
सर्वमेकं सहक्षणं च ह्रदा।
                                  ] হু. ২৩३ (३)
सर्ववस्तुषु बुद्धिय व्यावृत्यनुगमारिमका ।
जायते द्वात्मक्रलेन निना सा च न युज्यते ॥
            [श्लो• बा• आह• श्लो• ५] ए. २३३
सर्वस्यैव हि बाह्यस्य कर्मणो बाऽपि कस्यचित्।
यानत् प्रयोजनं नोकं तानत् तत् केन गृहाते ॥
    [स्ळो-बा-सू-१ श्लो-१२] प्ट. १६५ (७,८)
सर्वस्योभयहपत्ने तदिशेषनिराकृतेः।
बोदितो दिघ खादेति किमुहं नाभिधानति ॥
                                ] पृ. २४२ (३३)
सर्वे धर्मा निरात्मानः सर्वे वा पुरुषा गताः ।
सामस्यं गम्यते तत्र किश्दंशस्वपोद्यते ॥
                [तत्त्वसं• का• ११८६ ] पृ. २२९
 सर्वेडप्यनियमा होते नानुमोत्पत्तिकारणम् ।
 नियमात् केवलादेव न किश्विचानुमीयते ॥
                                         ] g. ₹1
 स्वियप्प-पिव्वियपं। [प्र• का• गा• ३५ ]
                                    ष्ट. ६२८ (५)
```

```
सन्यापारप्रतीतलात् प्रमाणं फलमेब सत् ।
                               ] છું. પરંડ (૧૧)
सन्यापारमिवाभाति न्यापारेण सन्धर्मणि ।
                           ] ષ્ટુ. ૪५૬ (७) ५२૬
   सन्नत्थोबा तित्थयरिसिदा वित्ययरिवित्ये अवित्ययरिविदा
असंखेजगुणा ।
                                      ] g. u48
सन्त्राओ लद्धीओ । [ विशेषाव• भा• गा• ३०८९ ]
                                  ष्टु. ६०८ (८)
सन्वे वि एगद्सेण णिग्गया जिणवरा ।
        [ आवस्य इस्० गा॰ २२० ] पृ. ७५० (२)
   स सर्वे (सर्वे) मिथ्यावभासोऽयमर्थ इतीव्यत एव यथो-
चे ज्वेका (मर्थे ज्वेका)त्मकप्रदः । इतरेतरमेदोऽस्य बीजं संज्ञा
यदर्थिका ॥ [
                       ] g. 161 (18,10,16)
सहभाविनो गुणाः ऋमभाविनः पर्यायाः ।
                                    7 406 (4)
सद्दवर्तिनो गुणाः । [
                                     ] g. 140
               [ अ० २ पा॰ १ सू॰ ४ पाणि॰ व्या॰ ए॰
सह सुपा।
                      १६० अ० ६४९ ] प्ट. २७१
सद्दन्नबत्मी सामवेदः । [
                                ] মূ, ৩३৭ (३)
साव्यवहारिकस्य च प्रमाणस्येतल्लभूणम् ।
                                      ] g. ४७•
साकारे से णाणे अणागारे दंसणे।
                                      ] হু. ১•५
साक्षादिप च एकस्मिनेवं च प्रतिपादिते ।
प्रसज्यप्रतिरेषोऽपि सामध्यम प्रतीयते ॥
   [ तस्वर्षे• का• १•१३ ] ए. २०३ (१५,१७,१८,१९)
सागारमणागारं रुक्खणमेयं त सिद्धाणं ।
              [ प्रज्ञाप • द्विती • प • स् • ५४ मा • १६० ]
                                   ष्ट. ६०८ (५)
प्राहर्यस्य च वस्तुलं न शक्यमबबाधितुम् ।
भूयोऽवयवसामान्ययोगो जात्यन्तरस्य तत् ॥
       [ स्हो॰ वा• उपमान• स्हो• १८ ] पृ. ५७६
साधने पुरुषार्थस्य सिन्नरन्ते त्रयीविदः।
बोधविधौ समायत्तम्—॥ [
                                      ] g. 041
'वाध्यसद्भावे एव सर्वत्र सामनसद्भावः' इत्येवं भूतान्वयाऽ-
प्रसिद्धी 'साध्याभाने सर्वत्र साधनस्य अभावः' इति सकला-
क्षेपेण व्यतिरेक्ष्यासम्भवात् । [
साध्यसाधनम् । [न्यायदः १-१-६] पृ. ५७८ (९)
सामर्थ्यमेदः सर्वत्र स्थात् प्रयन्नविवसयोः।
              [ स्हो॰ वा॰ सू॰ ६ श्लो॰ ८३ ] पृ. ३६
सामान्यं नान्यदिष्टं चेत् तथ्य क्रोतिंयामकम् ।
गोलेन।पि बिना कस्माद् गोबुद्धिर्न नियम्यते ॥
   [ श्लो• बा• आकृ• श्लो• ३५ ] पृ २४• (१५,१६)
```

```
सामान्यतस्त दृष्टादतीन्द्रियाणां प्रसिद्धिरनुमानात्।
                      [ साष्ट्रयका• ६ ] ए. ५६६
सामान्यप्रत्यक्षात् विशेषाप्रत्यक्षात् विशेषस्पते व संशयः ।
         [ वैदोविकद॰ २,२, १७ ] प्ट. ४'।२ (१)
सामान्यमपि नीललादि नीलाशाकारमेन भन्यथा 'नीलम्'
'नीलम्' इति अनुकृतिप्रत्ययो न स्थात् इति हेतोरसिद्धलात्
                                 ] g. ६९३
मानुमानबाध(।
सामान्यविषयतं हि पदस्य स्थापयिष्यते ॥
                   [ ऋो• बा• शब्दप• ५५ ] प्र, ५७५
सिद्धवागीरपोहोत गोनिषेधात्मकथ सः।
तत्र गौरेन वक्तव्यो नषा यः प्रतिविध्यते ॥
    [ श्लो• बा• अपो• स्लो• ८३ ] ए. १९१ (९•)
सिद्धान्तमभ्युपेख तदिरोधी विरुद्धः।
      [न्यायद• अ• ९ आ• २ स्• ६ ] पृ. ९७
सुलमाहादनाकारं विज्ञानं मेयवीधनम् ।
शकिः कियानुमेया स्थात् यूनः कान्तासमागमे ॥
                                   ] 806 (€)
मुविवेचितं दार्पं कारणं न व्यभिचरति ।
                         ] g. 996,366,467,
सुनिवेचितं कार्यं कारणं न व्यभिचरति अतस्वदबधारणे यत्नो
                                      ] ፶. ९•
   सोमिला। एगे वि अहं जाब अणेगभूयभावभविए य भहं।
से केणद्रेण भंते। एवं बुचइ? एगे वि अहं।
  [ भग० श• १८ उ• १• स्- ६४७ ] ए. ६२५
सोमिला। दब्बद्वयाए एगे अहं, णाणदंतणद्वयाए दुवे अहं।
    [भगवती • श • १८ उ • १० सू • ६४७ ] पृ. ६२५
सोऽयं प्रमाणार्थोऽपरिसङ्ख्येयः ।
       [ बात्स्या• भा• प्र• १ एं• १२ ] ए. ५२४
सो य तवो कायच्यो जेण मणो मंगुलं न चिंतेइ।
      [ पचन• प्ट. ३५ गा० २१४ ] पृ. ७४९ (२)
ब्रीलादयो गोलादय इव सामान्यविशेषाः ।
                                ] पृ. २२२ (३)
   स्पृत्यनुमानागयसं रायप्रतिभाखात्रानोद्दाः सुखादिप्रत्यक्ष-
मिन्डादयब मनसो लिङ्गानि । [ १-१-१६ बास्या• भा• ]
                                      ष्ट. ५६२
सक्रमणा युक्त एव सर्वी द्यत्यवते नरः।
स तथाऽऽकृष्यते तेन न यथा खयमिच्छति ॥
                                     ] 9. 694
   खकारणसम्बन्धकालः प्रथमः ततः खसामान्याभिन्यक्तिः
कालः ततः अन्यवकर्मकालः ततः अन्यविभागकालः ततः
खारमभकावयवसंयोगविनाशकालः ततः द्रव्यविनाशकालः ।
                                    ] છું. ૬૮૭
खकीयरूपानुमावानान्यतोऽन्यनिराकिया ।
                                ] 2. 166 (1)
 खगृहान्निर्गतो भूयो न तदाऽऽगन्तुमईति ।
                                      ] 2. 04
```

```
स्ततः सबैप्रमाणानां प्रामाण्यमिति गम्यताम् ।
नहि खतोऽसतौ मिक्तः कर्तुमन्यन पार्यते ॥
            [ श्लो॰ बा॰ सू॰ २ श्लो॰ ४७ ] पृ. ४
खनौजानेकविश्विष्टवस्तुसद्वेतशक्तितः ।
विकल्पास्तु निभिषन्ते तद्रूपाध्यनसायिनः ॥
      [ तरवर्ष • का • १०४८ ] प्र. २०९ (१४,१५)
सभावेऽप्यक्षतः सिद्धे यदि पर्यनुयुज्यते ।
तत्रोत्तरमिदं युक्तं न दृष्टेऽनुपपन्नता ॥
                                       ] Q. 36
सभावेऽप्यविनाभावो भावमात्रानुरोधिनि ।
तदभावे खयं भावस्याभावः स्थादमेदतः ॥
                     ] g. ३२१ (२९) ५६९ (४)
स्तभागोऽपि स तस्यत्थं येनापेक्ष (१) निवर्तते ।
(?) निरोधिनं पथाऽन्येवां प्रचाहा मुद्ररादिकम् ॥
                                      ] g. {¥4
स्रयमेन भागो न भवेत्।[
                                      ] ષ્ટ. ૪૨५
खहर-परहपाध्यां निसं सदसदातमके ।
बस्तुनि ज्ञायते किथिद् रूपं कैथित् कदाचन ॥
   [ स्डो॰ बा॰ अभाव प॰ श्र्वो॰ १२] पृ. ५८५ (६)
खरूपसत्त्रमात्रेण न स्यात् किश्वद् विशेषणम् ।
खबुद्धा रज्यते येन बिशेष्यं तद् विशेषणम् ॥
               [ श्लो• वा• अपो• श्लो• ८७ ] पृ. १९२
खरूपस्य सतो गतिः।[
                           ] Z. 94,¥६4,¥6₹, 49₹
लरूपेणैन निर्देशयः । [
                                          3453
खधंवेद्यमनिर्देदयं हपमिन्द्रियगोचरः ।
                                  ] ዊ. 1ረ७ (५)
साभाविकीमविद्यां तु नोच्छेत्तं कथिदईति ।
               [ स्हो • बार्तिक • स् • ५ ] पृ. २०८
खाश्रयेन्द्रियसिकक्षेपेश्वप्रतिपत्तिकं सामान्यम् ।
                                       ] ऌ, ६९४
इयं णाणं कियाहीणं ह्या भण्णाणओ किया ।
पासंतो पंगुलो दश्वो धानमाणो य अंधओ ॥
   [ आवद्यक्ति • पदमान • गा • २२ ] पृ. ७५६ (८)
हिताहितप्राप्ति-परिहारयोः । [
                                       ] ፱. ४६९
सर्वज्ञः —।
                                        ] g. v (
हिरण्यगर्भः समवर्तताप्रे । [ऋग्वेद अष्ट॰ ८ मं • ९० सू •
                          १२१ ] ष्टु, ३२,४०, ४२
हेतुना यः समग्रेण कार्योत्पादोऽनुमीयते ।
अर्थान्तरानपेक्षलात् स खभावोऽनुवर्णितः ॥
                                       ] છું. ५६३
हेतुमदनित्यमव्यापि सत्कियमनेकमाश्रितं लिन्नम् ।
सावयवं परतन्त्रं व्यक्तं विपरीतमन्यक्तम् ॥
                [ साक्क्वरा॰ १० ] ए. २८१ (१८)
हेलायर्थे टच्रु । [
                                   ] ঘূ. ২৩૧ (४)
```

#### ६

# \*सन्मतिटीकानिर्दिष्टा यन्था यन्थकृतश्च ।

-

अ

**ज**क्षपाद ५३९-३९ **अक्षपादकणभुग्मतानुसारिन् ४७५-१७,७१८-३२** मप्र ६१४-१६ अत्राहुः ९३-३२,९५-३४ भष्ययन ३३२-१५,४७१-२८,५०९-३२,५६७-१७, ६९९-१३ ( २ ) भन्य ९७-२२,९८,९९,१०९,१५५,१८०-२२ (८,११), १८१ ( २ ), १८२ ( ४ ), १८५ ( १ ), २२२-४ ( ३ ), २७८,३५३,५६२ ( ५ ), ७१५ ( २ ), ७४०-६ भपर १६-२८,१४६,१८० ( २० ), २३२,२३३,२७८, ३१०,३४०,४२२,४२८,५२३,५३१,५६०,५६२-१० (२), **५६५-**२६,५६६-३२,६९८-१४ (२) अभयदे**३ ७६१-२**४ वर्हत १-२०,४४,६३४-१७ भईत्प्रणीतशासन ४५३-३० अर्हत्-सर्वज्ञशासन ६८-२६ अहेदागम ६५१-३,७५३-३८ थर्दद्रजन ६५१-२५,६५१-१ व्यक्तमतानुसारिन् ४४१-२१ व्यविद्यक्तर्ण (००-३३,३३२-१५,६५८-३ (४),६५४-१९

आ

**अप्रका**दि ४०-३३,४२-५

आगम ९३-२,२७३-४,२९५-१०,६१३-३४,६१९-११, ७४६-९,७५१-१३,७५६-३२ आगमविद् ७३२-२० माचाराणंग ७५०-१९,७५१-२ आचार्य ( विज्ञप्तिमात्रताविद्धिकार ) ३७६-३० १-१९७-१२,२२८-२०,२३१-८,३६५-२२,३७७-१९, ३८८-२२ आचार्य ( विद्धिन विवाकर ) १-१६,२९-२५,४३-२१, ६७-३९,६८-१८,६१-१५,६४-१२,६५०,७०४-२०

\* परिशिष्टेऽस्मिन् स्थूला अद्धाः पृष्ठाइसूचकाः, स्क्मा अद्धाः पङ्क्षयद्दावेदकाः, कोष्टकान्तर्गताश्चाद्वाष्टिप्पण्यद्वनिवेदका देया इति ॥ भाचार्याय ( दिप्रामीय ) २०४-८ आम्राय २७३-१४ भायुर्वेद ७३१-१३ आर्हत २९-२४

₹

इन्द्रियसूत्र (न्या. सू.) ५३१-५

₹

ईश्वरकृष्ण २८०-३४,२८२**-**१९,२२६-१**६**,५<del>६</del>६-२६

उ

उद्योतकर ( जुओ वार्तिककार अने वार्तिककृत् ) १०११६,१०६-२३,११४-५,१३२-१९,१२७-१३,६७४-२८,
१७४-१५,२००-२ ( १ ), २०४-२,२२०-४,२२९-१४,
३३२-१५,४७१,५१९-३,६५९-१३,६६३-२३ ( ३ ),
६६८-४ ( ३ ), ६१९-८,६६६-१९
उद्योतकराधि २०१-२,६५९-१३
उद्योतकराध्ययनप्रमृति ४७१-२८
उद्युतकराध्ययनप्रमृति ४७१-२८

U

एक **९६-२**३,३४०-३**१**,५६०-२ (१) औ

औछ₹य १५०-४

ক

कणभुगमत ६५६-१३ कणभुगमतानुसारिन् ३९०-१३ कणभुज् (जुओ वैशेषिकशास्त्रप्रणेतृ) धधर्-२१,५७५, ७१८-३३ कपिलमतानुसारिन् ७१८-३१ कपिलमति १३३-११ कपिलादि १३३-११ कपिलादिप्रणीतसिद्धान्त ६९-५ काणाद ६७६-२१,७२४-२० कादम्बर्यादि ४०-१०,५२६-२८ कापिल २८०-२०,२८२-२६,२९६-१,२००-२३,६५६-७ कालिदासकृतल ५०-११ कीर्ति (भर्मकीर्ति) ५०६-३

# ६ - सन्मतिटीकानिर्दिष्टा मन्या मन्यकृतश्च ।

क्रमारिल १८७-१२,१९०-९,२०४-१९,२२३-१,२२९११,२४०-२५,५६४-१४,५७०-१४,५७८-३३,६९५२२ (२)
क्रमारिलक्कन २०४-१९ (१९)
केचित् ७५-४०,९१-६,९७-२१,१०९-२४,१४६४१,१६८-२६,२७८-३१,३२४-१८,४०५-१०,४४०-२९,
४४५-३१,५२८-१८,५३१,५३८-४,५५३-१४ (९),
६११-२,६४०-९,७१४-११ (५)
केथित ३६-१४,७९-३५,१४२-१५,३१०-१९,३४१४५,४५६-५

ग

गणधरादि ७५१-२४,७५४-२३ गन्घहस्तिप्रमृति ५९५-२४,६५१-२१ गोगाचार्य ५६४-३४ (१७) गोयम ६०५-३ गोतम (इन्द्रभूति) ६०५-१• गोतमादि (इन्द्रभूति शादि) ६३५-२

च

चतुर्याच्याय ( वा. भा. ) ५२१-२
चतुर्वतापूर्व ७५२-३३
चतुर्वतापूर्व विषद् १७३-६
चतुर्वतापूर्व विषद् १७३-६
चर्त्वतापूर्व विषद् १७३-६
चर्त्वतापूर्व विषद् १७३-६
चर्त्वतापूर्व विषद्वामिनी ७५१-२०
चर्त्वता ४३-२६,६९-३९,७३-५,९३-३१,९४-१३,५०५-६
६,५३९-२८,५४६-१,५५४-१
चर्त्वाक्तमत ९४-३०,५५६-१,१६३-१६
चर्त्वाक्तमीम्।सक्दिष्ट ९४-२६
चर्त्वाक्तमिन्दे ५०५-५

ज

जिन ८-२६,२९-२०,४३-२२,६८-२०,६९-८,१३३१२
जिनपुत्र (बौद्ध ) ७३१-३३
जिनप्रणीत ४३-२२
जिनप्रणीत ४३-२२
जिनप्रणीतल १६९-५
जिनमतागुसारिन ८०-२५
जिनमतागुसारिन ८०-२५
जिनवनन ७५७-७,७६१-१५
जिनवासन ६९-८
जिनोपदेश ६३८-२६
जैन ५८-४३,६९-३३,९०-४,१०७-८,२६५-२०,७६५-३५,७७८-१५,७८५-१५

जैनपंक्ष ६४८-१२ जैनमत ४७८-१३,५२४-६१,५५१-८ जैमिनि ४८-१५,५६-२,६५-१३,५२४-११,७१८ जैमिनीय ८०-२३,९४-३६,१२२-४१,४६६-५,४६७-१८ (९,१०), ५५२-२३ जैमिनीयम् ५२९-२८

₹

तस्विचिन्तक ५६८-२२ तत्त्रवोधविधायिनी ७६१-२९ तत्त्वविद् २७२-२६,२७९-१०,२८०-१ तत्त्वार्थसूत्रकृत् ( उमाखाति ) २६१,७४९-१ • तद्रादिन् ( अनेकव्यक्तिव्यापिसामान्यवादिन् ) ११२-२० तान्त्रिकलक्षण ७३-१५,७५-२२,७६-४ तार्किक ७६-३,८९-३• तीर्यकर २७१-१२,४५५-३१,६०५-२४ तीर्यकृत १-२३,६३५-१२,७४६-२५ तीर्थकृद्वन ५५६-१ तीर्थक्रन्मत ४५६-५ तीर्थान्तरीय ७३६-३४ तृतीयस्त्र (न्या. स्.) ५६७-१५ तृतीयाङ्गेकाथान (स्थानाङ्गसूत्र) ४५३-१७ त्रयी ४४-८ त्रयीविद् ७४१-२९

द

दिगम्बर ७४७-१९,७५४-३३
दिमाग (जुओ आचार्य) १७५-१३,१९१-२०,२०१-१३,
२०४-२
दिखासस् ७४६-२४,७५५-५
दृष्टिवाद ६५१-१९
द्वात्रिका २९-३१
द्वात्रवाक्षः १-३०,६८-३०,६९-७,२७१-१०,६१५-९९,
६३८-२६
द्वादक्षाक्ष्वावस्य ६१५-२९
द्वादक्षाक्ष्री ७५१-२०,७५२-१६
द्वादक्षाक्ष्री ७५१-२०,७५२-१६

ध

धर्मकीर्ति ( जुओ कीर्ति ) ६७-३ • ,६९-२९,७६-३ ३,१४९-१५,२४२-३ १,२४५-१५,४६५-११ धर्मोत्तर ४७१-१५

न

नास्तिक-मीमांसक ७५३-४० नास्तिक-याहिक ७१८-३१ निर्मन्त्री ७५१-२५,७५४-१०

# ६ - सन्मतिटीकानिदिंद्या प्रन्था प्रन्थकृतश्च ।

नैयायिक ८४-२३,९३-१३,१०८-२,१२६-३०,१३८२,१५९-२०,१६१-४१,१६२-३९,१७७-१९,४७१-१८
(७),४७५-२३,५२९-१९,५१८-३२,५२९-२२,५२५१३,५५९-२६,५६५-३४,५८४-१,५८९-३५,५५२१३,५५९-२६,५६५-३४,५८४-१,५८९-३५,६७१-३९,५५२-३३,५८९-३४,६७१-३४
नैयायिकत् १५९
नैयायिकारि ७५-३४
नैयायिकारि ७५-२५

V

पतञ्जलि ६९-१२,१५३-१८ पदार्थप्रवेशकप्रन्य ६११-१ (२) पर ३०८-१५,३६५-२६,३३६-११,४५५-२० पाणिनि १७९-१ (४) पाणिन्यादिकम् ५३-१३ पाणिन्यादिकप्रणीतव्यादरण धरे-19 पाञ्चपत ७४७-१८ पूरण ७१८-३१ पूर्वाचार्य ( जैन ) ६३-१७,६८-३८ प्रकरणकार ( जुओ आचार्य अने सिद्धसेन दिवाहर ) ६०७-39,806-34 प्रकृतिकारणिक २९६-१३ प्रज्ञाकर २६५-२६ प्रज्ञाकरमतानुसारिन् २६५-२६ प्रज्ञाकराभिप्राय ५००-१८,५०१-१०,५१२-१२ प्रसक्षस्त्र ५३१-११,५६७-२• प्रथमसूत्रव्याख्यान (न्या. स्. ) ५६७-१० प्रद्युप्रस्रो ७६१-२५ प्रमाणवार्तिक ५७१-२१ प्रवास्तमति १०१-१५,१३२-५,७१६-१८ प्रशस्तमतिप्रमृति १०१-२५,१३२-२८ प्राभाकर २९-१३

बाण ४०-२१ षुद्ध ४४-१६,६८-२१ सुद्धादिवासन ६८-२६,६२-४ सुद्धादिसवैज्ञपूर्वकल ६८-२१ सृहस्पति ७४-११,५५५-१४ मृहस्पतिमतानुसारिन ६९-३२,७३-३९,७७-१७,७१८-१

बृहस्पतिस्त्र ७०-१८ बोटिकादि ७५६-६ बौद्ध १५,५४,७६,७७-९,८४,८६,९३,११५,११७,१६१, १७३,३०८-१•,३०९,३६३,४७०,४७५-२२,४८६,५०२, ५२९,५४६-२,६७४-६,७०६,७०७,७०९,७१८-२,७२७ बौद्धहि ८४-८ बौद्धमतानुसारिन् ८६-२२ ब्रह्मभाषित ६४१-३३ ब्रह्मभाषित ६४१-३३

मगमत् (जैनतीर्थंकर) ६११,६१६-३-,६३४,६३५,६३९, ७५१-४,७५२,७५४,७६१-१६ भगषत् ( बुद्ध ) ३७७-१,३७८-२ भह (कुमारिल) १८-२८, (९१-२०,२०१-२१,५०५-११ भट्टोद्योतकरादि २०१-२1 भर्तहरि ३७९-२३,७५३-३९ भर्तृहरिबचस् ४३५-८ भारत ५६-१०,५३६-२८ (७) भारतादि ४०-३३,४१-२,४२-१३ भाष्य ( बा. भा. ) १०६-३,१२०-२,५०९-१८ भाष्यकार (वातस्यायन ) ( जुओ न्यायभाष्यकृत् अने भाष्य-कृत् ) ९९-४०,७८-५ भाष्यकार ( शबर ) ( जुओ भाष्यकृत ) ३५८-१८ भाष्यकारमत (वा. भा.) १७८-५ भाष्यकृत् ( बात्स्यायन ) १५३-२६,५२२-१५,५२४-८ भाष्यकृत् ( शवर ) ९४-२८ भाष्यकृत् प्रभृति (जिनभद्रगणिसमाश्रमणप्रभृति) ६५३-४ (३)

भाष्यवचन ( शाबरभाष्य ) ५७८-३३

भाष्यविरोध (वा० भा•) ५६३-१•

भुवनगुरु ( तीर्यकर ) १-२२

भिक्ष ७४६-३१

भाष्यबाञ्च (बात्स्यायनभाष्य ) १५४-२०

मण्डलिन् ७१८-७
मन्त्रत्रद्वात् ४०-३६,४२-२५
मन्त्रत्रद्वात् ४०-३६,४२-२५
मन्त्रत्रवित् ४४७-२३,६०८-२३
माध्यमिक ३७८-९
माध्यमिकदर्शनावलम्बिन् ३६६-१३
माध्यमिकदर्शनावलम्बिन् ३६६-१३
माहेश्वर ११९-२६
मीमासक २-२,१३-३७,४२,४८,५०-४१,६८-३६,७४,१९७,२६७,३८६-१३,४३५,५०५-१,५५२,५७४,७३८-८,७४१
मीमासकमत २९-१४,३५२-१४,५१३-५

041-73

## ६ - सम्मतिटीकांनिर्दिष्टा प्रन्या प्रन्यकृत्य ।

```
मीमांसकादिप्रसिद्ध ७४-४०
मीमांसकामिप्राय ७४१-२८
यदप्यत्राहुः ७९-४
यदाह १४-२१,१८५-६
यः ७८-१०,१०७-२•
याशिक ७१८-६
ये १०-८,९६-३४,१५३,१९९-१२ ( १२,१३,१६ ),
309-31
ग्रे: २४०-६,५३५-४ (३)
योगाचार ३७८-८,४६३-१९
रक्तपट ७५६-३•
रामायण ५६-१•
रामायणादि ५३६-२८ (६)
                     ल
लक्षणकार २१७-९
लोकायतशास्त्र ३९-२३
                     व
वर्धमानार्क १-८
बाचकसुख्य (उमाखाति) ८०-२७,९३-४,५९५-१९,
गारकमुख्यस्त्र ( उ॰ खा॰ कृत त॰ स्॰ ) ६३६-३
बाजध्यायन ( जुओ अध्ययन ) १७९-२ ( २ )
बादिदृषभन्तुतिकृत् ७५७-२ • (२)
बार्तिक ( स्रोकवार्तिक ) ३१-५६
बार्तिककार (न्या॰ बा॰ उद्योतकर) १००-२९,५३४-
२• ( ५ )
वार्तिककारप्रमृति ( न्या - वा - उद्योतकर ) ५३४-२ - (९)
वार्तिककारमत (न्या॰ वा॰ व॰) १७७-२२
वार्तिकवारीय ( स्टो॰ वा॰ कारीयकुमारिल ) ९९-४०
बार्तिककारीयदूषण ( भ्हो• वा० ) १३०-३१
बार्तिकहत् ( कुमारिल ! ) ८−१३,४९−२,५७−१०
वार्तिककृत् (न्या• वा• उ•) ८०-१०,९९-२९,१३०-
14,483-21
विनध्यवासिल २९६-२२,५३३-३
विश्वामित्र ६९७-२५
वेद ३०,३२-९,३९-२६,४०-८,४१,४२-३,४३,११७,
३८०-४,७३१-६
वेदवचस् ३२-२
वेदार्थज्ञ ६५-१३
वैदिक ३९-२३
```

वैदिकी धर–३८,९४-४०,९५-१

```
वैभावि 🗣
            १८५-1६,३७८-६,३९७-1२,४५८-१४,
849-97
वैयाकरण १०९-२१,२२२-९,३८०-१९,४३१-१५,४८९-
२,५६६-६
बेशेबिक
          १२९,१३३,१३८,३२१~४,४३२~३०,४३९,
४७२,५२९,५५२,५७१,६२९,६८५ (६), ७०७-३८,
4-050,000,000
वेशे विकास ५१९-१०
बैशेबिक्साछप्रणेत् (क्लाद ) ६५६-१७
वैशेषिकसिदान्त २२२-८
वैजोपिकादि ३०३-५,४००-६,५५२-२३,४२२-१६,६१६०
२८,६३३-२ ( १ ), ७१९-२५
वैशेषिकाभित्रायतः ६२९-१४
व्याकरणप्रणेतृ धर्-१२
व्याख्याप्रज्ञस्यायज्ञ ६१५-१६
न्याकि १७९-३ (३)
व्यास ९८-३०,६९७-३५
शहरखामिन ६६४-१५ ( ७ ), ६९३-५ ( १ )
शबरखामिन् ( जुओ भाष्यकार अने भाष्यकृत् ) ५०५-११
शाक्य ८९-१७,९४-१६,१००-२७
शाक्यदृष्टि ९४-२४,५३३-३
वाक्योद्धक्य ७०४-२८
शावर ( जुओ भाष्यवचन )५०५-९
वास्त्र ६५७-६,७०९-३५
शास्त्रकृत् ३६४-१३
शाबान्तर ४५९-३
शोद्घोदनि ६५६-८
श्रुति ९८-३६
भेतभिद्ध ७४६-३३,७५०-३७,७५१-९३
श्वेतवासस् ७४६-२७
श्वेताम्बर ७४७-४
सकलशाम्रन्याख्यातृ ५८-१३
सन्मति ७६१-२३ (११)
सन्मतिटीका ७६१-२२ (१)
सम्बन्धवादिन् २६४-२२
सन्मतिटीका १~९
सन्मतिवृत्ति १-८
सन्मत्याख्यप्रकरण १-१०
सहस्रवरमैन् ( सामचेद ) ७२१-६
HI 101-U, 740-71, 794-79, 706-12, 706,
ध२२,४८६,५१२-१७,५४६,५७२,६५६,७०४-२९,७०५-
7,08८-२
```

परिशिष्ट ४४५

# ६ - सन्मतिटीकानिर्दिष्टा प्रन्था मन्थकृतद्य ।

```
साञ्च्यज्ञान ६०६-५
            १११-४०,१३५-२७,२८०-२३,३१०-६,
साह्यदर्शन
438-1
साम्बर्गोदकणभुज् ४४१-२१
साज्यमत ४१७-३०,५००-१,५०७-२८,६५६-७
साङ्ग्यमतप्रतिक्षेपक २९६-९
साञ्च्यमतानुसारिन् ५३४-१६
साह्यविशेष ४२२-१४
साह्यसोगतमत ६५६-१३
साङ्खायेकान्तवादिदर्शनसमूहमय ७५७-२३
सामवेद ७३१-७
सितपट ७४६-३९
सिद्धिनदिवाहर ( जुओ आचार्य प्रहरणकार, अने स्रि ) १-१७
सिद्धसेनाचार्यवचन ७५७-२० (२)
सिद्धान्त (जैन ) ६३५-१७
स्गत ५०२-२६
सुगतज्ञान ६०६-७
सुगतसुत १९८-३८,१३२-३८
सुगतसुवाभ्युपगम ३३३-२१
मुरगुरमतानुप्रवेश २८०-८
स्त्र ( मीमांसास्त्र ) ३१-१३,४८-१५,१०६-१
सूत्र ६१३-३४
सूत्र ( आयारंगादिसुत्त ) ७३२-५
सूत्र (न्या० सू०) ९७-७,९७८-१०,५२८-१९,५३०-
१४,५६०-२ ( १ ), ६६९--२•
सूत्र (पन्नवणायुत्त ) ६०५-१ (१)
सूत्र (पाणिनिस्त्र ) ४०६-७
सूत्र ( बृहस्पतिसूत्र ) ५५५-१४ ( ९ )
स्त्र (भगवतीस्त्र ) ६२५-१•
स्त्र (वैशे• स्• ) ६६९-७,६७२-१५,६७३-१७,६८५-
26.866-98
स्त्रकार ( न्या॰ स्॰ अक्षपाद ) ५२८-३,५६३-२०,५७८-
२६,७२०-३६
स्त्रकृत् ( न्या॰ स्॰ अक्षपाद ) ५२८-१३,६२१-८
सूत्रभर ७३२-१४
```

```
सूत्रनिर्देश (जैनसूत्र ) ६१७-४
स्त्रपञ्च (न्या० स्०) ५३१-१७
सूत्रयुक्तिविरोध ( जै॰ सू॰ ) ६१७-२०
सूत्रविरोध (तत्त्वार्थसूत्र ) ६१८-१७
स्त्रसमूह ( आगमनां सूत्र ) ६१४-१५
स्त्रसम्ह (तत्वार्थस्त्र) ५९५-२४
सूत्रसमूह (न्या० सू०) ५३१-१३
स्त्रसंदर्भ ६१३-२ (१)
स्रयः ९७-३६
स्रि ( छिद्धसेन दिवाकर ) ६५-२५,६८-२३,१३३-१९,
१६९-4, ३१५-४, ५९६-२२,६०९,६१५,६२१.-२५
सेश्वरसाक्च २८०-२८
सैद्धान्तिक ५५३-१४ ( १० ), ६५१-२६
सीगत ३-१,४२-११,८१-१३,९०-४,१३८-३८,१४५-
३,१४८-१२,१४९,२०२,२६८-१६,३१८,३२०,३४९-
२•,३८४-४,३८७-२१,३८८-२२,३८९-१६,३९९-३२,
-828,7-1-186,4-028,4-028,4-028,4-008
0,868-23,866-29,486-20,484-22,442-29
448-94,463-9,464-34,466-3,460-25,402-
3 =,40 ? - 3 9,520 - 5,522 - 2,032 - 2,044 - 25
सौगतदर्शन २७०-११
सौगतपक्ष ५११-१२
सागतप्रसिद्ध १३८-४१
सौगतमत ४७८-१२,५१०-२,५४३-६
सौत्रान्तिकमत ४०१-८
सौत्रान्तिकयोगाचार ४६३-१९
सौत्रान्तिकवैभाषिक ३७८-६
सात्रान्तिकवैभाषिकमत ४००-३६
स्फटिकसूत्र (न्या॰ ६) ५२७-१३ (५)
स्तुतिकृत् ७५०-१
खयूथ्य (जैन) ६३३-२ (२), ७३२-५
```

हेतुसुख १९९-८,२१७-६ हेतुलक्षणप्रणेतृ ६८-३८

#### 9

# \*सन्मतिटीकागता वादिनो वादाश्च ।

अ

अकृतसम्बन्धवादिन् ३८६ अक्रमोपयोगनादिन् ६०४ **अक्षणिकवादमत ४२८ अक्षणिकवा**दिन् २५३ भद्देत ७४,२७६ भद्देतपञ्च २८० भद्रेतप्रतिपादक २०३ अद्वेतवाद ४१९ [ अद्वैतवाद ] ४२८ भद्रैतवादावतार २९५ अद्वेतनादिन् ३७,२७६ भद्रेतेकान्त ६१६ अन्यीन्तरभूतपरिणामवाद ४२३ अनुमानवादिन् ७२,७३ अनेकधर्मात्मकैकवखुवादिन् २६५ अनेकान्त ६४० अनेकान्तपश ४४५ अनेकान्त( नाद ) १०७,२६२,४१४, ४४५,६०९,६३८,६३९,७२५, ofe

धनेकान्तवादव्याघात ६४३ अनेकान्तवादापत्ति ४७३,७०५ **अने**कान्तवादाभ्युपगम ४७९ अनेकान्तवादिन् २६१,४१३,४२४,

404, £ 30 अन्यापोहवादिन् २६३ अपोह ( वाद ) १७३,१७४,१८५,

२००,२०२ अपोहबादिन् १८१,१९४,१५६

अप्रामाण्यवादिन् ४३

अभाववादिन् ५०

अभिजलपपक्ष १८४ (१) [अभिजल्यपदार्यबाद ] १८०,१८४

अभेदपक्ष ६०८

जमेदवादिन २७९,२९४ अमेदाद्वेत ६१७ (अमेरेकान्तवाद) ६३७ अमेरेडान्त्रनादिन ६३६,६३७ षभ्युपगमचाद ४९,९१,२६०,३०१ अभ्युपगमवादिन् ७०७ अर्थरादिन् ३७७,४६६ अयभिनारबादिन् ५४७ भशुद्धस्यास्तिकप्रकृतियनदारमताप्त-म्बिन् ३८६ असत्कार्यबाद १९७,३०२,७०६(३), असरकार्यबादिन् २९७,३०९ [ असत्यसम्बन्धपदार्थनाद ] १८०, [ असत्योपाधिसत्यपदार्यंगद ] १८०, [ असद्घाद ] ७०५ असमानजातीयगुणानारम्भवादिन् ७०८ असम्बन्धवादिन् २५३ असर्वगतात्मवादिन् १४५ [ अस्तिलादिबादषङ्क ] ७१८-१९ भस्त्यर्थपदार्थनाद १७५,१८१ अखसंविदितविज्ञानाभ्यूपगमबादिन्५६८ [ अहेतुबाद ] ६५०,६५१

भा

आगमप्रमाणवादिन् २९५ आगमप्रामाण्यबादिन् ५१ [ आत्मपरिमाणवाद ] ११३-१४५ आत्मप्रलक्षनादिन् ५२८

इनिबयार्थसभिक्षंत्रादिन् २४४

ईधरकृतजगदादिन ६९

अहेतुहेतुनाद ६५०

ईश्वरबादिन् ७१६ ईश्वरसिद्धि १०५,१२९ [ईश्वरखरूपबाद ] ६५८१३३

उत्पत्तिबादिन ३५ [ उपयोगनाद ] ५९६-६१०

एकसम्बन्धानभ्युपगमबादिन् २६४ एकज्ञानिन् ६१० एकलवादिन् ३७१-६१० एकनयबादिन् ७३२

एकलभगहेतुवादिन् ७२६ एकारमवादिन् २७८

एकान्तनिखबाद ४०४

एकान्तवाद ४४४,५१५,५९२,७१८,

एकान्तवादिन् २६२,४१८,४२२,५०९, ५२४,५५२,५९२,७**१९,**७६५,

*७२६,७२७,७३३,७३५,७*३५, 470,780

एकान्तवादिवाक्य ७३७

एकान्तसरकार्यवाद ७०७

क्यात्रय ५६२ कमण्डलुटहिकादिलिक्नधारिन् ७५० कर्मवादिन् ७१४ [ कर्नेककारणबाद ] ७१४-१५ कर्मेकान्तवाद ७१५ [कवलाहारबाद] ६१०-६१५ कारकहेतुप्रविश्लेपवादिन् ७९४ कारणभिन्नं कार्यं तत्रासद्वाद ४२४ कारणांत्मकपरिणामवाद ४२३ [कार्योत्पत्तिबाद ] ४२४ कालबादिन् ७११

कालारोकान्तवाद ७९०

] एतम्ब-

<sup>)</sup> एतिकान्तर्गता अङ्गाष्टिपण्यहं स्वयन्ति,[ \* परितिष्टेऽस्मिन् सर्वेऽप्यद्भाः पृष्ठाई सूचयन्ति,( बान्तर्गताः शन्दाः प्रन्थाभिप्रायं समीस्य सम्पादकैयोजिताः ॥ १०६ सं• प•

परिशिष्ट ४४७

#### ७ - सन्मतिटीकागता वादिनो वादाश्र ।

द्रयादेतवादिन् ६३७

कालाम्युपगमयादिन् ३२४
कृतकसम्बन्धवादिन् ३८६
कृमवादिदर्शन ६९०
[क्रमोपयोगद्वयवाद ] ६०७
कृमोपयोगवादिन् ६०७,६०८
[स्वाभन्नवाद ] ३९८-२४९,३८७
स्वाभन्नवादिन् ३४४
सामकभावाभ्युपगमवादिन् ७०६
स्वाभन्नवाद ७०६
स्वाभन्नवादिन् २५५,४२७,६६२
स्वाभन्नवादिन् २५५,४२७,६६२
सामिकवादन् २५५,४२७,६६२
सामिकवादन् २५५,४२०,६६२

ग

गणितशास्त्र ६३५

वार्गं कमत ९४ वार्गं कमतप्रसक्ति १६३ वार्गं कमीमां सब्दष्टि ९४ वार्गं काभिमते कदारीरव्यपदेशभागने कप-रमाणूपादानाने कविज्ञानभाव १४९

ज

म्नानप्रमाणवादिन् ५२९ म्नानप्रामाण्यवादिन् ५२८ म्नानमात्रवादिन् ६०७ म्नानवाद् ३६५ म्नानदितवाद् २९४ [ म्नानोक्झान्तवाद् ] ४०८ म्नानान्तरप्रस्रक्षवादिन् १६१,२५५

त

[ तत्त्वादैत ] ४२८ तिथेक्सामान्यवादिन् ५८ त्रिलक्षणहेतुअदर्शनवादिन् ७२६ त्रैवणिकप्रवाद ६९८

द्द्रश्यवादिन् ७२५,७२६ द्र्षश्यवादिन् ७२५,७२६ द्रितप्रसङ्ग २५७ द्रेतबाद ४२८ द्रेतापत्ति २५८ द्रेतिन् २८०

ह्य्यप्रणान्यलबादिन् ६३५ ह्य्यबाद् १०५ [ह्याद्वेत ] ४२८

द्रव्यार्थान्तरभूनगुणवादिन् ६३८ दच्यायिकपर्यायाधिकनयद्वयावलम्बन् द्रन्यार्थिकमतानलम्बिन् ३७९ [ नयबाद ] २७१-३१४,३१५-३१६ नयवाद ४२१,६५५,७४६ [ नास्तिलादिबादबङ्ग ] ७२७-७२८ [ निपदस्थानवर्चा ] ७५९ नित्यबादिन् ७२० नित्यसम्बन्धवादिन् ४३६ निखमुखाभ्युपगम १५३ निन्दार्थबाद २७३ नियति ७१४ नियलेककारणबाद ७१४ निराकारज्ञानबादिन् ४६० [ निराकारविज्ञानवाद ] ४५८-४६३ निर्णयात्मकानुभववादिन् ५०६ निर्विकलप्रप्रायक्षनादिन् २६५ निश्वयातमकाध्यक्षबादिन् ५०७ [ निषेधमात्रान्यापोहबाद ] १८५,२०३

U

प्रबलक्षणयोग्यविनाभावपरिसमाप्तिवा-दिन् ७२३ पयसमगदेतुनादिन् ७१९ पश्चिवातितत्त्वज्ञ २८९ परतःप्रामाण्यनादिन् २,९५ परतीर्थिक ७४७ परलोकबादिन ७५ परस्परनिरपेक्षेक्रनयाबलम्बन् ६५६ परोक्षज्ञानबादिन् १२ (४) पयोयास्तिकमतानुसारिन् २९५ पाषण्डिन् ७१८ पुहबबादिन् ७१५,७१७ पुरुवाद्वैतबाद ३८५ पुरुषादैतसिद्धि ३७ [पुरुषेककारणबाद] ७१५-७१७ पूर्वपक्षबादिन् ७२६ प्रकृतीश्वरकालादिकृतल २१५ प्रतिभाषस १८४ (१०) [प्रतिभापदार्थबाद ] १८२,१८४ प्रतिभासाद्वेतनाद ५१३

प्रतिबादिन् ३०,१५६,७५९,७६१
प्रस्यसानुमानप्रमाणद्वयबादिन् ५५४
प्रस्यक्षेकप्रमाणबादिन् ७३
[प्रधानाद्वेत ] ४२८
प्रधानाद्वेतवाद ४२८
प्रमाणव्यबद्दादिन् २६७
प्रमाणबद्धवाद् ४७
प्रमाणसत्वादिन् ८४
[प्रामाण्यबाद् ] २-२६
प्रेरणाप्रामाण्यबादिन् ४३

बहिर्थबादित् ४८५ बाह्यार्थबाद ३६५,४०९ बाह्यार्थवादित् २७७,३०४,३९७,४६३, ६६३

५५५ बुद्धिश्रणिकलबादिन् १३९ बुद्धाकारबादिन् १८१,१८२ [बुद्धाबुद्धाक्रवाबारपदार्थबाद ] १८१,

१८४ बोद्धरि १४७ बोद्धपुक्त २९ बोद्धाभिमतसंबेदनाद्वेत ७४ बोद्धाभिमतसंबेदनाद्वेत ७४ बोद्धाभ्युपगम ४०१ ब्रह्मबाद्वेत्वाद ७७,४२८

**મ** 

भावविशेषवादिन् ३८६ मेदवादिन् २७६,२८६,२९३,२९६ भेदामेदवाद ६३६ [भेदैकान्तवाद] ६३७ मेदैकान्तवादिन् ६३७

म

मिथ्याबाद ४२९,६३६ मिथ्याबादिन् ६३८ [मुक्तिस्तहपबाद] १५०-१६६

यथाप्रदर्शितनस्त्रभ्युपगमनादिन् २६६ युगपदुपयोगनादिन् ६०८

युगपदुपयोगद्भयवादिन् ६१० र

रूपादिसणिकविज्ञानमात्रशून्यवाद ७३० क

लोकप्रनाद ५७

[प्रतिमानार] ७५४

# ७ - सन्मतिटीकागता वादिनो वादाश्च ।

होकिक ३९,१५३,९१९,३१९,४५८, ४६८ होकिकी ६२९

व

बाद ३७७,६५० बादमार्गप्रवृत्ति ३७७ मादिन ३०,८९,४८४,४८७,६४६, ७२६,७५९,७६० षादिप्रतिवादिन् १४२,५३७,५५५,७६० बादिप्रतिवादिप्राश्रिक २९५,३७७ [ विकल्पप्रतिनिम्बपदार्थवाद ] १९९ [ बिज्ञप्तिमात्रवाद ] ३४९-३६६ विज्ञानवाद ३६५,३७२,३७६,४६३ विज्ञानवादप्रशिक्त ६६३ विज्ञानवादिन् ४०० (१९), ४६९, 443 } विज्ञानञ्जन्यतावाद ४८८ विज्ञानशून्यवाद १०५ विज्ञानशून्यवादानुकूलता २९४ विज्ञानाद्वेत ५९४ [ विधिवाद ] १७४-१७५ ई. विधिवादिन् १७३ विपक्षवादिन् २६८ विभज्यवाद ७२५ विभागजोत्पादानभ्युपगमवादिन् ६४६ विवक्षा (वाद ) १८५ (१) [ विवक्षापदार्थवाद ] १८५ विशेषगुणोच्छद्विशिष्टातमस्हपमुत्रय-भ्युवगम १५१ विशेषणविशेष्यालम्बनभिञ्जशानवादिन् 424 वैदान्तवादिन् ३२१ [ वेदापीरुषेयलवाद ] २९-४३ वैदिकहिंसा ७३० [वैभाषिकमत ] १८५ वैभाषिकमत ४०१ वैयाकरणन्याय १०९

वैशेषिकप्रक्रिया २२३ व्यावृत्तवस्तुवादिन् २५४ [ शन्दलदावाद ] ३०९ शब्द ब्रह्मवादिन् ३७९ [ शन्दनसादैतवाद ] ४२८ शन्दसमयवेदिन् ३१६ शब्दाहैत ४२८ [ शब्दार्थतत्सम्बन्धवाद ] १७३-२७• शाक्यदृष्टि ९४ शून्यतावाद ४२८ श्र्वाद २७,२८,३३५ [ स्त्यवाद ] ३६६-३७८ शून्यवादिन् ३७२,३७७ [षद्पदार्थंचर्चा] ६५६-७०४ [ संविद्वपुरन्यापोहपदार्थवाद ] २३३, 264 संवृतिपक्ष २२४ संसारमोचक ७३१ [ संकेतविधि-तिद्विषयबाद ] ३७९ सत्कार्यवाद २९७,२९८,२९९,३००, ₹•9,४२३,५३४,७०६( ¥ ), ७०७,७२५ [ सत्कार्यवाद ] ४२३ सत्कार्यवादशसक्ति ७०६ सत्कार्यवादाभ्युपगम ३०९ सत्यवादखरूप ७२५ [सद्वाद ] ७०७ सद्वादिन् ७२६ [ समुदायपदार्थवाद ] १८०,१८३ समुदायवाद ६४१ समुदायाभिधानपश्च १८३ सम्बन्धाभाववादिन् ६६४ सम्यग्वाद ४२९

[ सर्वज्ञवाद ] ४३-६९ सर्वज्ञप्रतिक्षेपवादिन् ६८ सर्वज्ञवादिन् ४८,५० सर्वज्ञापवादिन् १३२ सर्वेप्रवादिन् २०७ सविकल्पप्रत्यक्षवादिन् २६५ [सहोपयोगद्वयवाद ] ६०७ साकारज्ञानप्रमाणवाद ४६६ [साकारज्ञानवाद] ४५८-४६३ साकारज्ञानवादिन् ४६०,४६५ [ सामग्रीप्रामाण्यवाद ] ४७१-७२ सामान्यज्ञानापकारकसामान्यवादिन् २५९ सामान्यवादप्रसक्ति २६३ [ सामान्यविशेषातमकशब्दार्यवाद ] २३७ साश्रवचित्तसन्ताननिरोधलक्षणमुक्तिवा-दिन् १६१ सिद्धान्तवादिन् ६३५,६३७ सुगतविनेय ७४६ ( चौवरादिलिंगधारिन् ) स्थिरप्रहणवादिन् ५३९० स्याद्वाद ७३२,७३५ स्याद्वादप्रहराणा ७४५ स्याद्वादरूपा ७२७ स्याद्वादिन् ७५८ समानकालयहच्छादिवाद ३१० सभावेकान्तवाद ७१४ [ स्वभावेककारणवाद ] ७११-७१४ खरूपविशेषणवादिन् ५६२ खलक्षण (वाद) १०७ खसंवित्तिमात्रवाद ८२ खसंविदितशानवाद ४०९ खसंविदितविज्ञानवादिन् ९० [हेतुवाद] ६५०-६५९

हेतुनाद ६५०,६५१

[ हेत्वाभाससंख्याबाद ] ७१९

सामयिकशब्दार्थविद् ६१३

<

# \*सन्मतिटीकागता दार्शनिकाः पारिभाषिकाश्च शब्दाः।

**अकारणा-कार्योत्पत्ति ४२४ अश्च-प्रमब-उ**पयोग ६५० यक्षर ३७९ जगीतार्थं ७५६ भवेतन १८७ अचेतनपदार्वाधिष्ठात्री १२७ अचेतन-सत्त्व १४१ अनेतनापिहायकल १२८ अनेजपरिषद् ७४७ अचेलपरीबद्दजेतु ७५१ अजीव ६५४,०३२,७३३ अजीनम्य ६४०,६४९ जजीवविचय ७३४ अणु ६४६,६४८ भतात्विकानायविद्योच्छेदार्थमुखु-यन २७६ अवीतानागतपर्यायाधार ४०५ अत्यन्ताभाव ५८१ अदष्ट-कारण ७१५ भरष्ट-कारणल १५ अरप्टपरिकल्पनानैफट्यापति ४७६ (९) षद्द्रप्रेरित ४७६ महप्ट-सत्त्व ११९ भरष्टास्य-गुण ६८५ महद्यच्यारोप १९९ बद्देत ३७१,४२८ (६) अद्देतमात्र-तरव ४१८ अद्वैतापत्ति ३७१,३७४ अधर्म-अधर्मनिमित्तविपर्यास १३०, **4**49,644,038,034 अधःसप्तमनर्वप्राप्ति-प्रसङ्ख ७५३ भभिकरण ४२५ अभिष्ठात् १०१ अध्यम् ५०९

अध्यक्षप्रमाण ५५२ अध्यक्षमति ५३३ (१,५) अध्यवसाय २६१ अध्यवसायवश ३४० अध्यारोप ३६५ अध्येषणादि ७४१ अध्येषणाभाव ७४० अन्धिगतार्थाधिगनतृता ५०६ अन्धिगताथोधिगन्तृत्व ४६६,४६७ अनन्तधर्माध्यासित-बस्तुखरूप १६६ अनन्तपरमाणूपचितमनोवर्गणापरिणतिप्र-तिलभ्य-मनउत्वाद ६५० अनन्तपर्याय**⊸न**खु ४९४ भनन्तपर्यायात्मक-द्रव्य ६४९ अनन्तवीर्य ६११ अनन्तवीर्यंत ६१५ अनन्तसुखस्त्रभाव १३३ धनभिहितप्रयोजन-वाह्य १६९ अनवस्था २,६,१३,१५,१८,५०,५४, **५८,११४,१२२,१३९,१३२,**१३८, 787,984 अनदानादि ७५५ अनाकार ६१० अनाकार-दर्शन ४५८ अनादिकाला-भ्रान्ति ३४४ अनादिवासनासमुत्य ३०६ भनिकायल ६३६ अनित्य ३४१ भानेसलादिक ७५५ अनिर्वचनीया २०० अनुत्तमसंहनन ७४७ अनुपदेशपूर्वकलविशेषणासिद्धि ६६ अनुपलि । प्रसूत ३५२ अनुपलिधिलि प्रभव २. अनुपलन्धि-हेतु ३३३ अनुपलम्भ २१

अनुभूयमानता २६ अनुमान २,१७,४३,३३४,३५२,३८४, 448,444,469,460,465, 400,409, ( & ), 490,499 अनुमानतः ३४८,३४९ भनुमानपूर्विका-अर्यापति ५०९ अनुमानप्रवृत्ति २६८ अनुमानबुद्धि ४ भनुमानलक्षण ५६०,५६७,५७२ (३) अनुसेधानप्रस्य ३२० अनुसंधानप्रत्ययलक्षणहेतु ८७ अनुसंधानप्रत्ययलिङ ९० अनुस्मरण ४६९ भनेकात्मकसत् ४४५ अनेकान्त **१०७,१६६,४**९६,७६**१** अनेकान्तज्ञान १५५ अनेकान्ततत्त्वव्यवस्थापक ७२९ अनेकान्तपक्ष १६४ अनेकान्तभावभावन ४०८ अनेकान्तमतानुप्रवेश ७४५ अनेकान्तरूपता ६३९ अनेकान्तरूपबद्धराद्भाव ७२२ अनेकान्तबाद ६२४,६३८,७२५ अनेकान्तवाद्रप्रसक्ति २६२ अनेकान्तवादऱ्याघात ६४३ अनेकान्तवादसिद्धि ७०९ अनेकान्तवाद।पति ४२५,४६४,४७३ अनेकान्तव।दाभ्युपगम ४७१ अनेकान्तवादिमतानुप्रवेश ४७४ अनेकान्तसिद्धि २५५,४१४,४२४ अनेकान्तात्मक ५९,६०,६८ धनेकान्तात्मकता ६३९ अनेकान्तात्मकल ४५५,६२८ अनेकान्तात्मकवस्तु २६९,५२४,६५५, 495,086,080,088

\* मध्ये — एतिषद्यभाजः शन्दा प्रन्याभिप्रायानुसारेण निदर्शिताः। (
टिप्पम्यद्वं सूचयन्ति ॥

) एति इन्तर्गता अद्वाः

अध्यक्ष-प्रदुणन्यवस्थ। ३४०

### ८ - सन्मतिटीकागता दाशेनिकाः पारिभाविकाम शन्दाः।

भनेकान्तालकवलुत्राहिनय ४१० भनेकान्तात्मक-मञ्जतस्य ४२८ अनेकान्तातमक सत् ४१४ भनेकान्तात्मकार्थप्रविपादकल ७४६ भनेकान्तिक ७२० भनैकान्तिक-हेतु ७२२,७२३ अनेकान्तिकहेलाभास ५५८ अन्तर्जल्याबसानप्रबोध १०४ अन्य ५८० भन्यत (१४ जन्यापो**६ १**९५ (२),२३१,२३६, २३७,२६९ अन्यापोइप्रतिपत्ति १९८ अन्यापोइ-ह्रपपदार्थ १६६ अन्यापोह-शब्दार्थ १७३ अन्याकृति २१३ (२१) अन्योन्यनिश्रित ४२० अन्योन्यविशेषित ६४० अन्योन्यव्यतिरिक्तकालोस्याद-विगम-ध्री-व्याव्यतिरिक्त-एकसहप-दव्य ६४३ अन्योन्याभाव १८७ अन्योन्याश्रय ६,१३८ अन्बयव्यतिरेकनिबन्धन-कार्यकारणभाव अन्वयव्यतिरेकानुविधान-कार्यकारणभा-न-व्यवस्थानिबन्धन १२४ भन्नितकिया ७४३ **भ**न्निताभिधान ७४३,७४४ भन्दितार्थाभिधायकल ७३४ अपक्षधर्म-हेतु ५९३ अपशेषण ६८५,६८६ भएरल ६८९ (२) अपरसमबायनिमित्तं ७०३ अपरिशुद्धनयवाद ६५५ भपरीतता ६१-अपरोक्षप्रकाशासमानता ३६६ अपनर्ग १३३ नपायविचय ७३४ मपोइ १८५,१८६,१८८, (८),१८९, **35•,15**२,15३,15४, (२)15५, 156,150,156,200,201, २•२ (१) २०३,२•४, (१), २•९,२१•,२११,२१२,२१४, २१५,२२४,२२५ (३) २३०, 739,738

भपोहरूत्वा १८९ अपोदल २६५ अपोह-शन्दार्थ १७३,२३७ अपी स्पेय ६६ अपौरुषेयत ८,११,६९,३२,४०,४१, अपीर्वयविधिवाक्यप्रभवा 🗸 अपीरवेयशन्दार्थ-सम्बन्ध २६७ भप्रत्यक्षार्यविषयप्रमाण ५०३ अप्रशस्त-भारमपरिणाम ७३४ अबोधिबीजल ७४९ भभाव २८८,५८०,५८९ अभावज्ञान ३० अभावपूर्विका-अर्थापत्ति ५०९ अमाबसिद्धि ३५२ अभावाकार ३६९ अभावाख्यश्रमाण २२,२४,३६९,५८०, ५८७ (५) अभिग्रह् ७५५ अभिजल्प १८० (११), १८१ अभिजस्पपक्ष १८४ (१) अभिधानोपलन्धि ३८६ अभिषेय पर्योजन प्रतिपादकल १७२ अभिनवकर्मीत्यक्ति ७३७ अभिमान ५२९,५५२ अभिमानमात्र २३७ अभिलाप ३८४ अभिव्यक्ति ३४,३०० अभिसमयसंत्रृति ३७८ अभिहितान्वय ७४३,७४४ अमेद १६३ अमेद-तात्त्विकल २०९ अभेदपक्ष २८० अभेदाध्यवसायि-शास्त्रव्यय १०४ अभ्यास १८२ ( ४ ), २६४ अभ्यासावम्या 👣 अमरपर्याय ५३ अमूर्त ६३८ अयतिख ७४८ अयोगिकेबलिन् ७३६ अर्थ ३६५ अर्थकिया १६,२३४,९७२,३३५, ₹40,₹\$0,**₹\$\$,**¥00,¥0₹,

अर्थकियाकारित् ३२५ अर्थेकियाज्ञान ६,७,९४ अर्थिकिय।शानसंबाद ४ अर्थकियादि ४५४ अर्थक्रियानिबन्धन-भावसत्व ३५० भर्यक्रियाकारिलक्षणसत्त्व ३९६ अर्थंकियार्था ज भर्गकियार्थिन् ४ अर्थकियालक्षण-सत्त्व ४०२, (१४), ७२८,७२९ अर्थकियासक्षणसत्त्व—विद्याष्टकृतकल २५५,२५८ अर्थिकयाविरोध १५८,४१३ अर्थ-संविद्-सहोपलम्भ ३५२ अर्थक्रियासाधन ४६८ अर्थकियासामर्थ ३२३,३२० अर्थकियास्थिति ५१३ अर्थिहरूप १८५ अर्थतथालगरिच्छेदरूप ४ अर्थतथालप्रकाशक २,८ अर्थनय ३१२,४४८ अर्थनियत ४३० अर्थपर्याय ४३०,४४०,४५७ अर्थे अकटता १४ अर्षप्रकटतालक्षणहेतु २२ अर्थप्रकाशता २६ अर्घराद्या ७४६ अर्थवादकल्पना ३६५ अर्थवादादिवाक्य ७४४ अर्थविवक्षा १८५ (१) अर्थव्यज्ञनपर्याय ४३१ अर्थव्यतिरिक्तज्ञानाकार-अनुपपति ४६५ अर्थव्यवस्था ४६६ अर्थश्चन्याभिजल्प २३ ९ अर्थश्चामिजस्पवामना-प्रबोध २३२ भर्षसवेदन १४ अर्थसत्ता २९२,३६८ अर्थताक्षात्करण ४९० ( 1 - ) अर्थानपेश २०६ अर्थान्तर्भूत ४४२ (२) अर्थान्तरानर्थान्तराहर ६४४ अयापति २७,४६२,५७८,५७९,५८६ अर्धापत्तिपूर्विका-अर्थापति ५७९ अर्थाभिधानकपहेय-द्वयात्मकल ४५०

434,456

#### ८ - सन्मतिटीकागता दारीनिकाः पारिभाषिकाश्च शब्दा। ।

अयोपलम्भ ६९९ अर्थोपलिध्य ३८६ अलिक्रपूर्वेकल ६६ अवस्रज्ञ ४४५ अवक्तव्यभार ४४२ भवक्रयसभाव ४४६ **भरप्रह** ५५२ ( ७ ),५५३,६९७, 490,415,429 अवप्रदादि ६२० अबप्रहादिमतिज्ञान ६२० अवधि ६१५,६५० भवधिज्ञान ६२० भवधिज्ञानावरणकर्म-क्षयोपदाम ६२० अवभासशून्यता १०१ भवयव १०५,६७१,७३३ भवयनसमिनेश ११३ भवयवावयवि-संयानदेशल १०३ भवयवि-द्रव्य १५८ (८) अवयमिन् १०५ अवाच्य ४४४ अवन्तरसामान्य ११० अवाप्तकामल-ईश्वरत्व **१३**० अबाय ५५२,५५३ (५) भविकलचारित्रप्राप्ति ७५१,७५२ **अविद्या १५४,२७६,२७७,२७८,२७५,** 454,264,895 अविद्यानुबद्ध २०५ अविद्यासंसर्ग १५१ अविद्यासभाव ४१४ अविनाभाव ५५८,५५९,५९ र अबिनाभावपरिसमाप्ति ५६% अविनाभाववैकल्य ५५८ अविनाभावसम्बन्ध ५६९ अविनाभावसम्बन्ध-स्मृतिविभाग ५६३  $( \cdot \cdot )$ अविनाभावानन्यापेशलिक ४ अविनाशधर्मिन् ७१८ अविभक्त-ब्रह्मात्मक-तरव ३८३ (६) भविरति ७४७ अधिवेकिन् २८१ (११) अविसंवादकल ४६९ **अ**विसंबादन ५१३ ( ५ ) अविषंगादिल ६६,७२ भवीत ५९४

अन्याप्ति ५३९ (९) भगाप्ति-स्थणदोष ४५९ भग्रदद्रन्यार्थिक २८०,४०७ भग्जदद्रयास्तिकप्रकृति ३८६ अशुद्रद्रव्यास्तिकसांख्यमतप्रतिक्षेपक-पर्यायास्तिक २५६,३१० **अগ্ৰ**মাম্বৰ ৩३५ अशेषकर्मक्षय ६११ अशेषकर्मक्षयनिवन्धनाध्यनसाय ७५२ अशेषकर्मभयलक्षणफल ७५६ अशेषकर्मभयाध्यवस(यनिवर्तक ७५३ अशेषकर्मनिर्जरणहरः १६० अशेषकभैपरिश्वयसामध्ये-उपपति ७३६ अशेषकपंदिगमसहपरिदल ६२३ भरोष हर्म वियोगलक्षण-मोक्ष ७३७ अष्टधानरण ७५५ भष्टविभक्तर्मात्मकत्रामीणशरीर ७३६ अष्टनिध-पारमाथिक-कर्मप्रवाहरूपाना-य-विद्यात्यन्तिकनिश्ति १६० **अप्ट**बिध-बन्ध ७३३ असत्कारण-कारण ७०५ असत्कार्यबाद २८३ असत्स्याति ३७३ असल्यष्टम्बन्ध १८३ (१८) भप्तत्यसंप्तर्ग १८० ( ७ ) असत्योपाधिसत्य १८३ (१९) असलोपापि-शब्दप्रश्ति-निमित्त १८० असदकरण २८२ (११) असमानप्रहणलक्षण-गुण ६३३ अविद्विषदानेकान्तिकहेलाभास ७१९ असिद-हेलाभास ५५८ अस्ति ४४९ अस्ति **च भवक्र**य ४४७ भित्त व नास्ति व भवक्तव्य ४४७ अस्मर्थमाणकर्तृकल ४१,४२,४३ अद्द्वार ८०,२८१,(४),२८२ अहंत्रत्यय ८६,२७४ अइमितिप्रस्य ८० अहमिति प्रत्ययानपद्धव ८० अहेतुबाद ६५० अहेतुबादल ६५१ भा

आकारमेद २०३,२०४ (१२) भाकारलक्षणत ३४३ भाकाश ६५४,७३२,७३४ आकाशादि ६५६ भाकुषन ६८५,६८६ আকৃবি १७७,१७८ आख्यात ७३९ भागम ५७८ भागमपूर्विकाप्रसिद्धि ५७८ भागमप्रतिपाद्य ६५५ आगमसर्वेज्ञपरम्परा ६० भागामिगतिविशेष-उत्पत्ति ६५० आचार्याराधनादि ७५५ आचेलक्य ७५१ आबेलक्यपद ५४६ भाज्ञाविचय ७३५ आतिबाहिकादि ७३६ आत्म-अन्त.कर्णसम्बन्ध ५२**०** आत्मकर्मन् ४५२ आत्मगुण-बुद्धि १३५ अस्मचैतन्यलक्षण-भाव ४१८ आत्मदय ६६९ अ।त्मद्रव्यपर्याय ६३१ अत्मन् ७१,८५,११३,१३३,१३५, **\$**Y¥,**\$**\$,\$00,}\$₹₹, **६२**•,६२३,६२५,६३१,७१७, 550,150,290 भातमपयोय ६३ १ आतम-पुद्रल ४५३,६२२ आत्मप्रच्युतिलक्षणधर्म ३९३ भातम-विभुत्व १३३ अत्मविभुत्वप्रसाधक १४५ आत्मविभुत्वसिद्धि १४२,१४६, भारमविशेषगुण-सन्तान १५० आत्मसिद्धि ५१ अत्मखह्पचत् १५३ आत्मानन्द-रूपता १६१ आरमैकज्ञानल १५५ आदिषाक्य १६९,१७२ आदिवाक्योपन्यास १००,१७२ **आराशुक्रध्यानद्वय ७५४** आधाराधेयप्रतिनियम ७०२ आध्यात्मिक-धर्मध्यान ७३४ आघ्यात्मिक्सान ७१२

आकार २२५

#### ८ - सन्मतिटीकागवा दार्शनिकाः पारिभाषिकास शन्दाः ।

भाष्यात्मक-हर ३७७ भाष्यात्मिकशुक्रुश्यान ७३५ भानन्दरूपातमस्रहप १६० भाभिनिबोधिकज्ञान ६२९ आयुष्ककर्मन् ६१२ बार्तच्यान ७३४ आर्तेष्यानोपगत ७४८ भार्यसत्य ७३३ षार्यसत्यचतुष्ट्य ४९९ आर्थ ७३१ आलम्बन ५९२ (२) भावरण ३०० आवरणविनाश ४२३ भारत्यापगम ६७८ आबारक ३५,३८,५१ भावारकल ५१,६०,१६१ भारति १५३ आस्रब ७३२ ( ३ ),७३३,७३६,७३७ षास्रवादि-प्रतिपत्ति ७३७ आहारविरह ६९४ भाहारव्यवस्थिति ६१३

5

इच्छातः ७४१
इतरेतराभाव ५८१
इतरेतराभाव ५८१
इतरेतराभ्रय २,५,३१,३२,४४,४६,
५०,५२,५४,७०,५५८,१६३,
१२९,१४१,१६४,७३३
इदानीन्तनयति ७५०
इन्द्रियज्ञान ४९९
इन्द्रियन्द्रित १२२
इन्द्रियन्द्रियम्पर्णिक्त ५२१
इद्याग्यसभिक्त ५२१
इद्याग्यसभिक्त ५८९
इद्याग्यसभिक्त ५८९
इद्याग्यसभिक्त ५८९

ţ

इैयोसमिखादि ७५५

हैश्वर २१,६९,९५,९६,५९,१२२,
१२५,१२६,१२७,१२८,१३१,
१३२,४७६,५०६,७१५,७१६,
७१७
हैश्वरकल्पनावैयर्थ १२६
हैश्वरक्षान १२५,४७९
हैश्वरक्षानाविद्धि ४७६ (१)

ईश्वर-निमित्तकारण ११९ ईश्वरपरिकल्पनावैयध्यंत्रसक्ति ४०६ ईश्वरप्रेरित ४७६ ईश्वरबुद्धि १२७ ईश्वरसाधक ११७ ईश्वरसाधक-प्रमाणाभाव १३३ ईश्वरिति १५,१०५,१२५ ईश्वराज्य-कारण १२० ईश्वराष्य-सर्वेश १३३ ईश्वरादि ४७५ ईश्वरादिश्ररणा ७१६ ईश्वरादिविकल्प ५०० ईश्वराचनुमान ४८६ ईश्वरानेकलप्रस**म** ७०० ईश्वरावगम ९३ ईश्वरावगम-प्रमाणाभाव १२४ ईश्वरोपदेष्ट्ल १३२ ईहा ५५२,५५३ (४) ईहाविक ६२१

उत्क्षेपण ६८५ (१), ६८६ (२) उत्तमसंहनन ७५३ उत्तरपर्यायोत्पादातम् ४-पूर्वपर्यायविनाश उत्पत्ति ४८१ उत्पतिविन। शिक्षितिसभाव ६४४ उत्विसत्तासम्बन्ध ६४८ उत्पत्ति-स्थिति-निरोध ४५९ उत्पत्तिस्थितिप्रलयात्मक-विचित्र-कीडो-पाय ७१६ उत्पत्ती परतःशामाण्य ११ उत्पत्ती खतःश्रामाण्य ९ उत्पत्यभिव्यक्तिपध ३६ उत्पन्नप्रतीतिप्रामाण्य ७६ उत्पन्न।दिकालत्रय ६४५ (३) उत्पाद ६०८,६४१,६४६ रतपादविगमधीच्य ६२३ उत्पाद-बिनाश ६२३ उत्पादविनाशस्थित्यात्मकल ६४२ उत्पादविनाशस्थित्यातमकभाव ६५० उत्पाद-विनाशसभावभाव ४०९ उत्पादव्ययधीय ३२३,३६७,४१२, ¥₹८,¥₹**९,**¥५**\$** 

उत्पादव्ययधीव्यारमकोपयोग ६१६ उत्पादव्ययस्थिति ६४५ उताद-स्थिति-भन्न ४१०,४१५ उदयन्ययवती-अर्थमात्रा ३८९ उदयबतीस्मृति ३४३ उपस्रब ५११ ( १० ) उपयोग ४५७ उपयोग-भनाकारता-साकारता ४५८ उपमान ५७५ (६), ५७६,५७८, उपमानपूर्विका-अर्यापति ५७९ उपमानलक्षण ५०७ उपलब्धि २९१,२९३,३६२, उपलब्धिलक्षणप्राप्तस्वभाव ३२५ उपलब्ध्याख्य ३ उपलम्भे २८७ उपरामकशपकगुणस्थानभूमि ७३५ उपशामनबान्छा ६११ उपादानकारण ८८ उपादानम्रहण २८२ ( १५ ) उपादानल ४८,८९ उपादान-सद्कारिलनभूणशक्ति ४०१ उपादानादि १०१ उपादःनाद्यधिष्ठान ५६ उपाधि-तद्रत् २६४ उपाधिविशिष्ट-उपाधिमत् २६५ उपायविचय ७३४ उभय १७९ उभयवाक्यप्ररूपक-नयाभाव ४१६ उभयात्मकवस्तु ४१६,४१७

丞

कर्ष्वंगतिवरिणामस्ताभाव्य ७३६ सह ५९४ (४) कहाह्यप्रमाण ७७,३९७

豜

ऋजुस्स्र२८५,३१०,३११,३१२,३१४, ३६६,३५८ ऋजुस्त्रनय ४०५,४२०,४४०,४४८ ऋजुस्त्रनयनिन्छेद ३४९

Œ

एक भारमन् ४५३ एककार्यकारितः ३५५ एक-किया ४५३ एकज्ञानिन् ६१०

उत्पादच्ययधीव्य-सक्षण ९२

#### ८ - सन्मतिटीकागता दार्शनिकाः पारिमाविकाम सन्दाः ।

एकलमाहित् ३४१ एकलप्रतिपति ३४२ एकलबितकी विचार ७३५ एकतव्यवद्दारश्रान्तता ४०४ एकलिस्डि ८७ एकदण्ड ४५३ एकरूपोपलम्भ ३६३ एकविज्ञानजनक-क्षण २६३ एकसन्तान ३६७ एकसन्तानसमाश्रव २४७ एक-समनाय ६५७ एकसामम्यधीनल १२२ एकसूत्रभारनियमित-अनेकस्थपत्यादिनि-र्वर्ख १३१ एकाकारप्रखयगोचर ३४१ एकाकारासविद् ३०५ एकादश-इन्त्रिय २८०,२८२ एकान्तनिर्गतनिशेष ६२७ एकान्तविशेष ६२८ एकान्तो रहेद ४९७ एवम्भूत २८५,३१०,३१४,३४९,३७८ एषणीय ७५१

एकलिकउत्पाद ६४१,६४२ ऐकमस्य १००,१३१ ऐश्वर्थ ९

ओ

श्रीचिकोपाधि ७५१ औत्यत्तिक ३८६ भौदारिकव्यपदेश ६११ श्रीदारिकशरीरल ६१२ औदारिकशरीरल ६१२ औदारिकाशशेषशरीर ७३६ श्रीपचारिक ८०,२६१ औपश्रमिकमान ५९६

4

कथितप्रतिपक्षसङ्ग्रह ७१८ कथित्साहत्त्य २५५ कथा ४०५ कथा त्र ५६३ करण ७५५ करण ४०३ करण। १०० करण।प्रकृत १३० **क**र्तृता ९८,११२,४७३ कर्तृ-भोक्त-समाब ७१८ कर्म-उपभोग १५९ कर्मकर्तृकियान्यवस्था ३५५ कर्मकर्तृरूपलासिदि ४५९ कर्मक्षय १००,१३३ कर्मक्षयकारण ७५४ कर्मक्षयार्थं ६९५ कमेल ४७३ (४) 1-7,97-,94-,492,626 \$\$0,090,094,033 कर्मपरतन्त्र १३० कर्मप्रकृति ७३५ कर्म-प्रक्षय १५९ कर्मफल ३०० कर्मबन्ध ७३७ कर्मबन्धहेतुता ७४५ कर्मयोग्यपुद्गलातमकप्रदेश ७३६ कर्मलक्षण १५० कर्मबर्गण(पुत्रल ७३३ कर्मावनाश १५० कमीदि-सामम्यभाव १३१ कमीशय ५५,५०० कर्मेन्धन ७४९ कर्मैकान्तवाद ७१५ कर्मीत्पत्ति ११४ क्ल्पना २०० कल्पनाविरचितलिइयभवल ५६४ बबलाहार ६११,६१३ करलाहारपरिकल्पना ६१५ **इ**बलाइरिल ६११ कवाय ७४७ काकतालीयन्याय ५७ काद।चित्कता ४०५ कायिकयोत्पत्ति ६५० काय-विज्ञानवैलक्षण्य ५० कायोत्पत्ति ६५० कारक २५ कारबन्धापारसाफल्य ४२३ कारकसाकत्य ४७२,४७३ कारण ११८,२५४,२८१,७१४ कारणङ्खाप ४७९ कारणकार्यविभाग २८४ (८)

कारणत्रयाभाव १२६ कारणल ५४ कारणनिश्चि ४३४ कारणमेद ३,७७ कारणव्यापार ४२३ **कारणसम्बाय १०८** कारणसामधी ४९४,५३० कारणखरूप-प्रागमाव ३४५ कारणात्मकावाकि ३८५ कारणानुपलम्भ २१ क)रणायल-कार्यसमाब ४०९ कारुण्यप्रेरित ५५ कार्मणशरी( ५२,७३६ कार्य ३,२८५ कार्यकारण ८९ कार्यकारणभाव ४९,५७,८७,५१,२५८, ३३२,३३३,७२७ कार्यकारणव्यवस्था १२४ कार्यकारणव्यवस्थानिबन्धन १२४ कार्यक्रमाभ्युवगम ४०० कार्यकिया-अयोग ४२६ कार्यगम्य-नियतत्व २७० कार्यता ४८१ कार्यभेद ४०४ कार्यललक्षण-हेतु १२४ कार्यलितप्रभव ३५२ कार्यश्चन्यता ७०५ कार्यहेतुसमुत्य २,३ कार्यातमा-च्वंसाभाव ३४५ कार्याभिव्यक्त ४२३ (६) कार्यासत्त्व २८३ कायात्वादन ४२३ कार्यीत्पादानुमान ५६२ काल २५७,५७१,६५४,६५५ (१), ६६८ (६) **७११,७१४,७**९६, 4 \$ 0,0 \$ \$ 0,0 \$ v कालकृतपर्वापरव ६८१ कालत्रपप्रदर्शिप्रसम् ३३८ कालश्रयश्रान्य ७३९ कालमेद २०३,२७४,२८७,२५४ कालव्यतिरेक २५८ कालखभाव-नियति-पूर्वकृत-पुरुषकार-णरूप ७१० (५) **कालात्ययापदिष्टल** ७२३

कारणजातिमेद ४७४

#### ८ - सन्मतिदीकागता पार्शनिकाः पारिभाविकाम शब्दाः।

कालात्ययापविष्टलाविदोष ७१५ कालात्ययापदिष्टद्वेलामास ७२१ कालायेकान्त ७१७ कालामेद २९४ कालाभ्युपगम ४०० काल्पनिक १४५ कृतसमयध्वनि २५० **रु**पापरतस्त्रता ७**१**६ केवलकेवलिन् ६१६ 454,400,490,639, केवलज्ञान **६२**२ केबलज्ञानदर्शन (०७ केंगलज्ञानसम्पद् १,१३३ केवलज्ञानाख्य-भर्पपर्याय ६२३ केनलज्ञानाबरणक्षय ६०६ केवलज्ञानोत्पत्ति १६० केवलज्ञानोपयोगकाल ६१२ केबलदर्शन ६०७,६१२,६१७,६२९ केवसम्यतिरेकिन् ७२४ केरलान्वयिन् ७२४ केबलाबबोध ६१७,६२१ केविक्रिवापयीय ६२४ केबलिन् ६१२,६२०,७३६ केबलिभुक्ति ६१४ केबलिभुक्तिसिद्धि ६९१,६१४ केनलोपयोग ६०६,६५० कोपपरिणति ६३१ क्रम ३२४,३३६ क्रमभावित् ६३५ क्रमयोग ३२९ क्रम-योगपद्य १५८,२९६,३९८,४०० ¥99,493 कमबत् ३३१ कमवत् ज्ञानदर्शनोपयोग ६१० क्रमक्र्युपयोगपक्ष ६०९ क्रमसंबेदन ३३६ क्रमाक्रमनिभाग ६९६ कमाकमोपयोगद्वयाभ्युपगम ६०९ कमोत्पाद ६०७ क्रमोपयोग ६०७,६१२ क्रमोपयोगद्वयात्मक ६१६ क्रमोपयोगप्रवृत्त ६१० किया २५ कियानुमेय-वार्षि १४७ कियामात्र ७५६

100 do 40

कियारहितज्ञान ७५६ কীতা ৩৭६ कीडाद्यर्था-भगबत्प्रवृत्ति ७९७ (२) कीडार्याप्रवृत्ति २०८ कोधादिकपायपोडशकनिग्रह ७५५ क्रिष्टकर्मन् १ क्रिष्टकर्मसम्बन्धद्वेतुता ७३१ क्रिष्टकर्मान्तराय १६९ क्रिष्टपरिणामनत् पुरुष ७५३ होश १५३ क्षण २५७ क्षणक्षयसिद्धि ३९८ क्षणक्षयाधिगम ३४९ क्षणक्षयानभास ३९८ क्षणक्षयित्व ३८८ क्षणपरम्परा २९३ क्षणभन्नप्रसन्न ३३२ क्षणभन्नभन्न ५२७ क्षणमात्रवृति-बस्त ३४९ क्षणविवारारुता ३२१ क्षणविश्वराहल ५६६ क्षणस्थिति ४११ क्षणिक ९१,७३१ क्षणिकता ३२९,३९२ क्षणिकताव्याम ३९९ भणिकल ४०३,७१८ क्षणिकलच्चस्थिति ३४९ क्षणिकविज्ञिप्तमात्रावलम्बन् ३६६ सणिकाभिव्यक्ति ३१९ क्षयोपशम ५९,५१७,७४५ क्षयोपशमकार्य ६१२ क्षयोपरामनिबन्धनकम ६१८ क्षयोपशमलक्षण-अभ्यास ६३ क्षयोपशमनिशेषानिर्भूतज्ञान २६८ क्षयोपराम विशेषाविभूत शक्षदर्शितम्या-ति-प्रहणखरूपज्ञान- २५० क्षयोपशमिकभाव ६२३ क्षायिक ६१५ क्षायिक-ज्ञानदर्शन ५९६ क्षायिकज्ञानदर्शनकारित्र ७५० क्षायिकज्ञानदर्शनचारित्रवीर्यातिबायसम्प-त्समन्वित ७३६ धायिकत ६१२ क्षायिकभाव ५९६,६२३ **धायोवशमि**क ६१५

न्नायोपशमिकमान ५९६ क्षायोपश्चामिकभूमि ७३५ क्षीणावरणभारमन् ६२१ क्षीणानरणल ६०६ **श्चदादिपरिवर्हे कादलक ५१**५ क्षेत्रज्ञ ९८ ख्याति ३६१ गच्छत्तृणसर्वाज्ञानद्वस्य १६३ गविकियापरिगतजीनहरू ६४० गविकियापरिणामबद्दव्य (४० गमन ६८६ ग्रण ६३१ (४), ६३३,६३५,६७९ ( 4 ) € 0 € ( ₹,¥ ) गुणहरता ६८३ गुणशब्द ६३४ गुणार्थिकनय ६३४ (४), (३५ गुणास्तिकनय ६३४,६२५ ग्रप्ति ७३५ गुरुख ६८३ (४,५) एहीतसम्बन्धिक्रप्रभव १ प्रहणन्यवस्था ३४० प्रात्मपाइकभावन्यवस्या ४६९ घातिकमेक्षय ७५४ घातिकमेक्षयप्रमनसर्वेज्ञतावि ६९३ पातिकर्मचतुष्टय (२२ नक्रक ४,५,६,१३,१६,४१,५५,१३४, वक्षरादिकरणपञ्चकसंवमप्रतिकेखन ७५५ चतुर्शानित् ६९० चतुर्थभन्न ४४६,७५८ चतुर्दशभक्तनिषेध ६१४ (२) चतुर्रक्षणलित्र ५५५ नतुर्निधकार्यद्रव्याभ्युपगम ६४४ चतुर्विषमतिज्ञान ५५३ चतुःसंस्य-परमाण्यातमद्य-निसाह्य **६46** बरण ७५५ बरणकरण ७५६ बरण-करणप्रधान ७५५

चातुर्वर्ण्यश्रमणसङ्घ ७५४

चारित्र ७५७

#### ८ - सन्मतिटीकागता दार्शनिकाः पारिभाषिकाश्च शब्दाः ।

चित्तनेत-नानास २(१ चित्तपरिणति ७५९ चित्तसन्तति १६२ नितानेत-सर्वनिद्रपता ३६४ निरखभावता १५१,१६० चिन्ता ५५३ चिन्मात्रपरिज्ञान ११९ चेतन ३८७ चेतनल ११९ चेतन-बनस्रति ६५२ ( १ ) चेतन-प्रस्व १४१ चेतनाचेतन-प्रय ६३० चेतनाभिष्ठातृसम्यतिरेक १२६ चेतना-लक्षण ७३२ चेतनालक्षण आत्मन् ४५४ चेलप्रहणप्रतिषेध ७४६ चैतन्य १५१,२५६,२५८,३०७ नैतन्यपरिणति ७३७ चैतन्यप्रतिपत्ति ६५१ चैतन्यमात्र ६५४ चैतन्यलक्षण ६५१ चैतन्यलक्षणभारमन् ७१८ <del>वै</del>तन्योच्छेद १६० चोदना ४१,४३,६२,५३९,७३१,७४०, 642,0Y3 भोदनाप्रभव १९ चोदनाबत् ५१ चोदनासहत्रावाक्य ३२

दु

छद्रस्य ६१-,६१२ ( १ ), ६१९ छद्रस्थानस्था ६१६,६१८,६२ छद्रस्थानस्थाभावित् ६२५ छत्र ७७१,७३३ छाद्रस्थिनज्ञान ५२ ( ४ ) ६४ छाद्रस्थिनोपयोग ६१०

Ŧ

जगत् ८९ जगत्-भद्दयताप्रविक्त ६४७ जगत्-एकल २७६ जगत् कारण ७११ जगत् कारणल ७१७ जगत्कर्तृलानुपपत्ति ११९ जगत्कर्तृलाभ्युपगम १२० जगत्कर्तृलाभ्युपगम १२०

जगद्वैचित्रय ९५,९१८ अडखह्य ७१८ जन्मान्तरशरीरसञ्चार ७१ नय-पराजय ७६० जल्प ६७१,७३३ जाति १११,११२,१९३,१७४,९७८, १७९ (१) २०७,२२३,२३३,२३४, २३८,६७१,७३३ जातिमत् १७४ जातिहर ११३ जातिव्यक्ति १११ जातिन्यवस्था २२२ जिन १३३,६१६ जिनकल्पिक ७५1 मीव ६२०,६२४,६३९,७३२,७३३ जीब-कर्मन् ४५३ जीवकर्मप्रदेश ४५२ जीनद्रव्य ४५१,४५३,६४०,६४१ जीवल ६५१ जीव-पुद्रलप्रदेश ६३९ जीच-बन्धमोक्ष १६२ जीवविचय ७३४ जीबाजीवपदार्थद्वय ७३७ जीबात्मन् २७८ जीवादितस्य ६५९ जीव।दितत्त्वप्रकाशक ७४५ जीबादिब्रन्य ४३० जैनमतानुप्रवेश ५५) ज्ञातृच्यापार २,८,२०,२३,२२,२५ ज्ञातृव्यापारलक्षणप्रमाणसिद्धि २५ ज्ञान ३४३,४५७,४८०,६०६,६१८ ज्ञानप्रहण ५२• (६) ज्ञानचिकीषीधारता ४७३ ज्ञानिकीर्षाप्रयत्रसमवाय ५८,१२५ ज्ञान-दर्शन ६२३ ज्ञानदर्शनएकल ६०९,६१० ज्ञानदर्शनचारित्र ७५५ ज्ञानदर्शचारित्रत्रितय ६५१ ज्ञानदर्शनचारित्रातमक ७५६ ज्ञान-दर्शन-चारित्रात्मकमुक्तिमार्ग७३१ ज्ञानद्र्भनोपयोगद्वयात्मक ६२३ ज्ञानपरमाणु १०५,२६९,४२७ ज्ञानप्रकर्षतारतम्य ५८

**बानप्रयलिकोर्पासमवाय ११९,१२२** ज्ञानहर १४ न्नानरूपता ४८० ज्ञानवाद ४६६ ज्ञानसन्तति ८९ हानाकार २३२,३५१,४६०,४६१, ज्ञानाकारनिबन्धना-बस्तुप्रज्ञप्ति ३८० ज्ञानादि-उत्पत्ति-समवायिकारण, अस-मनायिकारण-निमित्तकारण १२६ ज्ञानादित्रितय ७५५ ज्ञान।यानारकघातिकमेचतुष्टय ६२ ज्ञानाद्युपष्टमभनिमित्तशरीरस्थित्यादिहेतुः ता ७४७ ज्ञानावरणादि ७३६ हानावरणीयादि ७३३ ज्ञानावरणीय।दिकर्मन् ७३७ ज्ञानोपयोग ६२० तत्त्व ३४२,७३२,७३३ तस्वचिन्तक ५६८ तत्त्वव्यवस्था २६६ तत्त्वसंदृति ३७७ तथास्याति ३८५ तदुत्पत्ति २०,५९४ तदुत्पत्ति-तादातम्यलक्षणसम्बन्ध २६६ तद्योग (जातियोग) १७४ तन्त्रयुक्ति ५३९ तमदछायादि ६७९ (७) तमस् ५४३ तर्क ६७९,७३३ तात्पर्यार्थज्ञातृ ७४५ तात्विक ८० तात्विकल २१६ तात्विकविनाश ३३३ (६) तादातम्य २०,२४१,२६८,५६४,५९४ तादातम्य-तदुत्पत्ति ५५८ तादारम्यतदुरपत्तिलक्षणप्रतिबन्ध ३२१ तादात्म्य-तदुत्पतिव्यवस्थापकप्रमाण 468 तार्किक ८९ तिर्थक्-पर्याय ९३ तिर्यक्सामान्य २६७ तीर्थं ३७९,७५४

#### ८ - सन्मतिटीकागता दारीनिकाः पारिभाषिकाश्च शन्दाः।

Pe

तीर्थंकृदासादना ४५७ तीर्यप्रवर्तन ६११ तुच्छरूप-अर्थसत्त्व १६८ तुलाप्रामाण्य ५२२ (३) तृतीयनयाभाव ४१६ तृतीयभन्न ४४२,७५८ तैमिरिकज्ञान ५०९ त्रिंशद्धिकशतपरिमाणभन्न ४४७ त्रिकालता ६४५ त्रिकालशुन्यविधि ७४० त्रिगुणातमक १४ त्रिगुपात्मकपुरुष १०५ त्रिगुणात्मकवस्तु ३०४ त्रितय ३५४ त्रिधागुति ७५५ न्त्रिधाहेतु ५५६ (२), ५५७ त्रेत्रकारपक्षधर्म ५५९ त्रिप्रकारलिक्रालम्बन ५६७ त्रि-भन्न ४४५ त्रिरूपवत् ७२४ त्रिज्ञभणलिष्ठ ५५५ त्रिलक्षणहेतु ५६९ त्रिविधअनुमान ५५९,५६०,५६२ त्रिविधयोगसिद्धि ४५३ त्रिविधसंस्कार ६८४ (1) त्रिविधहेतु ५५८ त्रेयुण्य २८१,२८२ त्रैधातुक ७३१ त्रहत्य ४३७, (७), ७२०,७२४,७५२ त्रैहृष्य-अविनाभावपरिसमाप्ति ७१९ त्रेहप्यसद्भाव ७२९ त्रेह्रप्याभ्युपगम ५२३ त्रैलक्षण्य ५९९ त्रैलक्षण्यसद्भाव ७१९ त्रयणुक ६४६ त्र्यणुकादि ६४**९ ज्यात्मक ६४४ (३**)

द्र दर्शनस्परणरूपा-सामग्री २०६ देशकालाकारवस्तु ४६९ दर्शन २९३,४५७,५५३,६१८ दर्शनशानस्करवद्य-पर्याय ५९६ क्रीनन्जानोग्रोग ५९६

दर्शनपर्याय ४५२ द्दीनसारणएकाधिकरणता ३४२ दर्शनावरणक्षय ६०६ दर्शनावस्था ३४३ दर्शनोपयोग ६२० दशघाक्षान्सादि ७५५ दशधावैयावृत्य ७५५ दानहिंसाविरतचेतस् ३८८ दिक्कालसाधन ६७० (३) दिकृत-परलापरल ६८१ दिश्र ६६९ (२) रीक्षा ७३०,७३९,७३२ दुख ७३३ दुर्नेय ४१६,४४६,७५० हर्यानुपलम्भ २१ दृष्टसाद्वययंव्यभिवार ७० द्दष्टान्त ६७१,७३३ द्दष्टान्त-दार्धान्तिकसाम्य ४१२ द्रष्टापलाप १९९ देवायुष्कजीव ६२४ देश-कालामेद २७४ देशकालसन्तानाकार २०६ देशकालाक(रमेद २८६,४७= देशक।लावस्थाभेद ७० देशनैरन्तर्य-साद्य १६३ देशमेद २७३ देशव्यतिरेक २५८ देहमात्रन्यापक १३५ दोषाभाव १० दवल ६८३ (४) 935,945,564,364,404, A• £'A0 4'X 4 • 'AAR'AX 4' ¥44,494,640,646,64+, ६३१,६३६,६३८,६४३,६५६, द्रव्यक्षेत्रकालमाव ४४६,६३७, द्र-ग्र-क्षेत्र-काल-भाव-पर्याय-देश-सयोग-भेद ७२७ द्रव्य-गुण-कर्मन् ७०१ द्र अगुणकर्मशृति – सत्त। सामान्य ६७२ द्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेष-समगा-य। ह्यबद्घदार्थ ६५७ द्रव्यगुणकर्मखरूप १५६ द्रव्यपुणकर्मात्मकपदार्थत्रय (८७ द्रव्य−त्रेकाल्य ६४५

इन्यनय ४४९ द्रव्यपरमाणु ७३५ द्रव्यपरिणति ६२७ हत्य-पर्याय २७१,६**२३ श्र्यपर्यायहप १८६** द्रव्यपर्यायात्म-अर्थे ५५१ दव्यपर्यायात्मकानन्तायमहण ५१६ द्रव्यपर्यायात्मकैकनस्तुतस्य ७१० द्रश्रप्रतिपाद्कनयप्रत्ययराश्चिमूलव्याकर-णिन् २८५ इव्यभावेन्द्रिय (२० द्रव्यमनस् ६१५ द्रव्यरूपता ६२३ द्रव्यलक्षण ४ १०,४९५ द्रव्यवस्तु ४०५ द्रचसम्यक्त ७३२ द्रव्यखरूप ६४५ द्रव्यादि ११०,१७३,६१५ द्रव्यादिषद्पदार्येन्यवस्था ७२५ द्रव्याद्वेत ४२८ द्रथान्तर ६२५ द्रयाभाव ६७२ (२) द्रव्यार्थपर्यायार्थेन्यसणनयवाद ७४६ द्रव्यार्थिक २८४, (१५) ३७९,४०६, ¥•0,400,4•5,49°,49% X40,XX6,XX4,X40 द्रव्यार्थिकनय ६३४,६५६ द्रव्यार्थिकतिक्षेप ३८७,४०५,४०६ इत्यार्थिक-पर्यायार्थिक २७२ द्रव्याविरहि-पर्याप ४०७ द्यास्तिक २०२,२८५,३४९,४०७, X+2, Y+5, Y94, Y90, Y44, 240,4**54** द्रव्यालिकनय ३१०,३११,३१५,६५६, 4780,800,800 द्रव्यास्तिकपर्यायनय २७२ द्रशास्तिकप्रकृति ३१६ द्रव्येन्द्रिय ५५३ (१) द्रव्योपयोग ४०८ द्रयसंवेदन २०५ द्रादशधा-तपस् ७५५ द्वादशभावना ७५५ द्रादशायतन ३२३ दितीयभन्न ४४३.७५८

#### ८ - सन्मतिदीकागता दारीनिकाः पारिभाविकाश वाब्दाः ।

द्विप्रमाण ५९५ क्रिह्य ६२५ द्विविध-उपयोग ६५० द्विविधसामान्य ६५७,६६८ (१) दिष्टल ५९ द्विष्ठ-मेद २७५ देराक्य २००,२५५ द्वेराज्यव्यवस्थापन ३२६ (४) द्वेरात्रबन्धवस्थिति ३२२ श्युक ६४६ इयणुकादि ६४९,६५६ षर्म ४१,५०५,६६१, (१),७३१,७४० 440,580,580 धर्मकल्पद्वम 🤰 धर्मघ्यान ७३४,७३५ धर्मानुप्रेक्षा ७३५ धर्मायतन ३२३ धर्मास्तिकाय ६४१,६५४,६५५, (३), 4\$0,5\$0 धर्मिन् ५९२ धालपैमात्र ७४० भारणा ५५२,५५३ (६) घ्रीय ४१• ष्वंस ३८९

न

नमल ७५९ नय २७२,३१०,४२०,४२९,४५७ नयद्वय ४०९ नयप्रमाणाभित्राय ७५५ नयरादा २७१ नयबाद ४२९,६५५,७४६ नय-दातिबधल ७५७ नयसमूह्विषयसम्यग्ज्ञान ७५७ नयसहप ४०८ नबह्य ६७२ नवपुराणायनेकक्सभाविषयीयाकान्त-घट २६० नव-बद्याग्रसि ७५५ नानाभूत-एकलपाहिप्रमाण ३९६ नाम स्थापना-इन्य-भाव ३७९,४४३ (६) नामा€य १८५ नारकपर्याय ९३ नास्ति ४४२ नास्ति न भवक्तव्य ४४७

निशेष ३०९ निप्रहस्थान ६७९,७३३, (३) नित्यद्रव्यकृति ६५८, (१),६५५, (१) निसमुखसंवित्ति १५४ नियति ७१४ निरंशक्षणिकैकान्त ७२८ निरंबाक्षणिकैकपरमाणुधंवेदन ५१५ निराकार ८४ निराकार-ज्ञान ४०५,४६१,४६२,४६४ निराकारबोध ४५६ निराकारिकान ४६० निराकारा अर्थबुद्धि ४६२ निरोध ७३३ निर्जरा ७३२,७३५,७३७ निर्णय ६७१,७३३ निर्वाण ७१८ निर्बोणप्राप्ति ७५४ निर्वाणफलहेतुसम्यग्दर्शनचारित्र ७५१ निर्विकल्प ४३९ निर्विकल्पकस्वसंवेदनबादिन् २५० निर्विकल्पज्ञान ३४९ निधितप्रामाण्य १ निरेध १९८ नील-तद्धी ३६२,३६३,३६४ नैगम ३१०,३११,३८६ नेगमनय २८५ नेगम-सङ्ग्रह-व्यवहारर्जुधूत्र-शब्द-सम-भिरूदेवम्भूतनय ६५५ नैगमादि २०२,७५७ नैयायिकाभ्युपगतपदार्घ ६७३ (६) नेसतस्य ११० नैरात्म्यनिषेध १०५ नैरात्म्यप्रतिपादन ३६६ नैर्प्रन्थ्य ७४७,७४८ नैर्घन्थ्याभाव ७४६ नोइन्द्रिय ६१९ पक्ष ३५९, (६),५९२ पक्षधर्म ५५६ (२) पक्षधर्मता ५७० पक्षधर्मतानिध्यहेलङ्ग ५०१ पक्षधर्मलादित्रिलक्षणयोगिन् ५८० (३)

पस-सपक्ष-निपक्ष-स्यवहार ७२० पद्यक्तर्मन् ६५७,६८५, (१) पश्चनानिन् ६९० पत्र-तन्मात्र २८०,२८२ पश्रधा-समिति ७५५ पद्यपदार्थकृतिरूपसमनाय ६७२ (४) पश्चमभन्न ४४६,७५८ पञ्चलक्षणिलम्मामि ५६२ पघनिंशति-तत्त्व २८१ प्रमत २८०,७५५ पञ्चान्नविरमणादिसंयम ७५५ पदार्थ १०४, (१५),१७७,२०६,३२५, 422,083 पदार्थकादाचित्कल ७४ पदार्थपञ्चक ७०२ पदार्थप्रवेशकमन्थ ६६१ (२) पदार्थमेदक ७७ पदार्थव्यवस्था ६५७ पदार्थषद्क ६५७ पदार्थसङ्करप्रसङ्ग ७०२ पद्मलेश्या ७३५ परतन्त्र २८२ परतः-अप्रामाण्य ८,१०,११ परतःश्रामाण्य १७,१९,२८,७३ परतःप्रामाण्यनिश्वय ७,१८ परपक्ष ७६० परपर्याय ६३० परत्रकर्षत्राप्ति ६१ परभवप्रादुर्भाव ६३१ परमञ्क्रभ्यान ७३५ परमाख १०५,१३५,१४५,२५२,२८७, ¥99,6¥6,6¥0,646,656, परमाणुपर्यन्तल ६४८ (३) परमाणुपर्यन्तविनाश ६४९ परमाणुपारिमाण्डल्य।दि १७० परमाणुत्रभवल ३१० परमाणुह्यादि १३५ परमाणुषद्वसम्बन्ध २५२ परमाणुसमृहातम् 🐧 परमागुखलक्षण ३८८ परमाज्यादि १२४ परमाण्यादिसाखभावच्यवस्थिति ६५८ परमानन्द्खभावता १५१

पश्चमान्वयन्यतिरेकलक्षण ५६२

पश्च-सपश्च ७२९

#### ८ - सन्मतिटीकागवा दार्शनिकाः पारिभाषिकाश्र शब्दाः।

परमार्थ ४०६ परमार्थसत् ३६७,४९४ परमाहादरूपानुभव १६१ परलोक ७१,७५ परलोकन्यवस्था ७४ रालोकसङ्गाव ६९ परलोक-सिद्धि ७७ परस्परपरिद्वारस्थितिलक्षण २४१ परस्परखरूपोपादान ४१५ परामर्शज्ञान २३८,५६३, (१२),५७८ परामर्शप्रस्यय २०८ परिच्छिति ५२२ परिणति २९६,३९३,४५१,५३४ परिणास २९७,३८३,७५९ परिणामकृत-अर्थ ४२३ परिणामकृतसमूह ४२२,४२३ परिणामप्रसाधकप्रमाण २९ 🕫 परिणामसामान्य १६४ परिणामिकारणता ७४१ परिमण्डलादि ६०५ परिभाषा ५२५ परिशेष ५६६ (१०),५७१ परीषह ७४७,७५१ परीषद्दोपसर्गाभिभव ७५४ परोक्ष ५५५ परोक्षा ३५८ परोक्षोपयोग (५० पर्यनुयोग ७०,७२,७३ पर्यनुयोगमात्र ६९ पर्यवनय २७९ पर्याय ३१२,४०९,४१०,४४०,४५३, ४५६,६२४,६२७,६२८,६३०, **६३५ (३),६४•,६४**9 पर्यायनय ३१७,३४९,४०७,४०८, ¥+5,446,444 पर्यायनयमेद २८८,३१०,३११,३१७, पर्याययोग ४३१,४४० पर्यायककत्यमार्गे ४२९ पर्यायनिशेष ६५६ पर्यायसंज्ञा ६३५ पर्यायाकान्तवस्तु ४०८ पर्यायाभिमत ४१० पर्यायार्थेक ३७९,४०६,४०८,४१५, X90,Y3=,XX6,YX9,XY4,

पर्यायार्थिकनय ६३४,६५६ पर्यायाश्चन्य-इच्य ४०७ पर्यायास्तिक ६८५,३९४,३४६,३८०, ¥40,44€ पर्याय।स्तिकनय ३८६,४०७,४०९, ¥94,¥44,646,0•4,024 पर्यायास्तिकाभिमतपूर्वापरक्षणविविक्तम-ध्यक्षणमात्रवह्य ४०५ पर्युदास २९,४२८ पर्युदासरूपनिषेष्य २२४ पर्युदासलक्षणअपोह २०२, (१) पर्युदासऋति १० पदयन्तीवाच् ४९३ पापच्यान ७३४ पारतन्त्रय १० पारमाधिक १४५ पारमार्थिक-प्रमाणलक्षण ४६५ पारमार्थिक-ब्रह्मखहप-साधन ३८४ पारमार्थिकसान १ पारमार्थिकाद्वैतसिद्धि २९५ पारमार्थिकानेकाकार-ज्ञानाभ्युपगम **३६**२ पारिणामिकादि ६२३ पारिभाषिक १०३,५२५ वारिमाण्डल्य ४१९ पारिमाण्डल्यलभ्रण-नित्यल ६७५ पारिशेष्य २४६,२५६,४०५,४१२, **५१**९,५२२,५४**१**,६७९ (१) पिण्डविशुद्ध्यादि ७५५ पीतलेखा ७३५ पुष्यापुष्यबन्धहेतुता ५३३ पुद्रल ३७८,४५४,४५५,६१५,६४०, 448,032,038 पुद्रलता ६३९ पुद्रलद्भ्य ४३०,६३९ पुद्रलद्यात्मकल ६०२, (१) पुद्रलधर्मल ८६ पुह्रलपरिणति ६११ पुद्रलपरिणामल ७८ पुद्रलह्य-कर्मन् ७३६ पुद्रललक्षणविलक्षणता ७१८ पुद्रलविकारल ५० पुद्रलात्मककर्मन् ७३४

पुरुष ११२,२८२, (१६),३०६,३१०, **६३9,094** पुरुषजीव ६२४ पुरुषविशेष-ईश्वर १३३ पुरुषवेदापरिक्षय ७५२ पुरुषाद्वेतसिद्धि ३७ पुरुषायुष्डजीब ६२४ पुरुषेच्या ३९ पुरुषेन्छानिबन्धनल ४०१ पूर्वजनमधिद्धि ५२ पूर्वधर ७५४ पूर्ववत् ५५९,५६०,५६४,५६७,५९४ पूर्वविद् ७३६ पूर्वापरदर्शनानसेय-मञ्ज १७३ पूर्वापरेकलमाहिदर्शन ३४० पृथक्लनितर्भनीचार ७३५ पृथगुपलम्भ ३६३ पृथिन्यादि-मनःपर्यन्त-द्रव्यनव**र ५७**९ पृथिव्यादि-मनुष्यपर्यन्त-षिद्विभजीवनिः काय ६५१ पृथिन्य।दिस्थाबर ६५२ पौद्रलिक ६० पौद्रविकल ३८,३९ पौद्रलिकलविचारणा १-८ प्रकरण ७१९ प्रकरणसम ७२० प्रकरणसमता ७२१ प्रकरण।दि २३६ प्रकाशाता ४६३,४६४,४८० प्रकाशतानुप्रविष्टता ४६६ प्रकाशास्यामेदोहेख ३६५ प्रकृति ३०७ प्रकृति-ईश्वर-कालादि-कृतस २१५(१) प्रकृतिविकारमेद २८२ (४) प्रकिया ३८० (१) प्रचय ६४७ प्रच्युति ३८५,३५१,३५२ प्रच्युतिमात्र-प्रघ्वंसाभाव ३२१ प्रज्ञामेषा ७१,७४,७७,७८ प्रगवखरूप ३८० प्रतिक्षणभावित्व ३८९ प्रतिशणविशास ८७,८९,३३१,७९८ प्रतिनियतदेशकालहेतुता ७१३ प्रतिपक्षव्युदास ७१८

#### ८ - सन्मतिटीकागता दारीनिकाः पारिभाषिकाश्च शब्दाः।

प्रतिपति ४८९ प्रतिपत्तिप्रमोषक्त्पना ३७२ प्रतिपत्ति-प्रकृति-प्राप्ति-लक्षणव्यव-हार २६७ व्रतिपत्ति-निगम ६४४ प्रतिबिम्बक २०५,२१७,२३० प्रतिनिम्बारमक-अपोद्द २०६, (१६) प्रतिविम्बात्मन् २०३ (११) प्रतिबिम्बोदयन्याय ३०८ प्रतिभा १८२ (४),३५० प्रतिभाष्य-अपोद्द २०६ प्रतिभातः ५४७ प्रतिभाषक १८४ (१०) प्रतिभास ३७१,३७६ प्रतिभासन २०४ प्रतिभासमेद ८३,३६४ प्रतिभासमानता २९१ प्रतिभाषवपुस् ३७१ प्रतिभाससेवेदन ३८७ (१३,१४) प्रतिभासाद्वैत ४८७ प्रतिभासोपमल ३०१,४८८ प्रतिभासोपलव्धि ३८८ प्रतिमा ७५५ त्रतियोगिगुणात्मक १० प्रतिरूप ३१६ प्रतिषेध ७४१ प्रवीति १११ प्रतीत्यवचन ६२८,६२५,६४३ प्रवास १३,११९,२४५,२८७,३३४, **३४३,५०८ (१),५१८,५२०,** 428,439,454,620 प्रत्यक्षतः ३४९ प्रत्यक्षनिराकृत ३५१ (६) प्रसम्पूर्विद्यार्थीपति ५७९ प्रसम्प्रतीति ११३ प्रसक्षप्रामाण्यलक्षण ७२,५३४ (९) 435 प्रसानुमानप्रतीतिभेद ५६६ प्रस्थक्षानुमानभेद ५१८ प्रत्यक्षानुमानलक्षणद्विप्रमाण ५७३ प्रत्यक्षानुमानादि भेद २८५ प्रत्यक्षोगयोग ६५० प्रसमिशा ३३,३४,३७,१०४,९१२, **२८६,२८५,२९०,३५**9,३**१**८, 346'58R\94R

प्रसमित्रादि ६४१ प्रत्यभिज्ञान ७८,८६,९२,१३६,२८६, **२२५,३४३,३७३,३९४,३९६**, ४३५,५३८ प्रसमित्राप्रसम ५६,३३७ प्रसमिज्ञाप्रमाण ३३४ प्रस्यय ३१५,३८०,६१८ प्रत्ययत्व ८९ प्रत्ययहेत्रत्व १५६ प्रत्युत्पन्नभाव ६२८ प्रथमभङ्ग ४४२,४४३,७५८ प्रधान २८०,२८१,२८४, (३),२९६, प्रधानकारणिक-जगत् ३१० प्रधान-पुरुष २८२ प्रधानाद्वैत ४२८ प्रध्वंस ३८९ प्रध्वंसाभाव ५८१ प्रमा ४६६,४८१, (५) ५०८ (१८) प्रमाण २,५,८,१२,१५,२०,३९,४१, **१२**०,२८५,३३**९,**४२**१,**४५८, **४६५, (६) ४६६ (७),४६७ (१**१) 409,808,804,866, 493,420,448,444,468, **६७९,७३३, (२)** प्रमाणता ५५३ प्रमाणत्रयसम्पाद्य-सहत्यवगम ३२ प्रमाणद्वयनिबन्धन ३१८ प्रमाण-नय ४२० प्रमाणनयप्रमाणद्वार ७४५ प्रमाणनयखरूपाबधारण ७४६ प्रमाणनिवस्धनस ७१० प्रमाणनिबन्धना ७३,७४ प्रमाणपञ्च २३,४१ वदाणलक्षण ५४,४६७ (११) ४६९, प्रमाणज्ञ ४५९ प्रमाणसामान्यलक्षणप्रस्ताव ५५९ (१०) प्रमाणादिव्यवस्था ३६५ प्रमाणाधीन ३८४ प्रमाणाधीनल ७०९ प्रमाद ७४७ प्रमितिकिया ३६५ प्रमेय ६७१,७१३

प्रमेयव्यवस्था ३८४,७०९ प्रमेयव्यवस्थिति ७३,७४,७१० प्रयोगजनित्विगम ६४३ प्रयोजन १७१,६७१,७३३ प्रतयकाल १३२ प्रवाहरूपसन्तानल १५७ प्रव्यक्तचेतनत्रसनिकाय ६५१ प्रवज्यापरिणाम ७५० प्रसञ्चप्रतिषेध २५,२•३,४२८ प्रसज्यप्रतिषेधलक्षण अपोह २०२ (१६) प्रसज्यप्रतिषेधवृत्ति ५६ प्रसज्यहप-प्रतिषेध्य १९५ (१७) प्रसज्यलक्षण १८७ प्रसवधर्मिन् २८९ प्रसह्यप्रतिबेधलक्षण-अपोह १०२ (२) प्रसारण ६८५,६८६ प्राक्तनाशेषकर्म-सयोगाभाव ७३७ प्रागभाव ३८९,५८९,७०५ प्राण(तिपातविरमणादिमह।त्रत ७४९ प्रातिभ ५३७ (४),५३८ (१३),५५२ प्रापकल ४६९ प्राप्तार्थप्रकाशकत्व ५४५ प्रामाण्य २,४,९,१४,४६६,४६८,४५१, प्रामाण्य प्रशासि प प्रेक्षायूर्वकारित्व १५२ प्रेरकत्वानुपपत्ति ७३९ प्रेरणा ११,१९,४१,७४० प्रेरण।जनित्ज्ञान ६० प्रेरणाजनिता बुद्धि ८ प्रेरणाबुद्धि ४,१९ वे**रण**)व(क्य ११ फ फल १३,२५,५३१,५६७ फलता ५५३ फलवत्-कारण ३४६ फलविशेषणपक्ष ५२०(४,६) वद्भमुक्तव्यवस्था २८० वन्ध ४९८,४९९,७३२ (३), ७३३ बन्धमोक्षलक्षणवस्तु नत्त्व ७४५ बन्धमोश्रव्यवस्थिति ३८५ बन्धमोक्षमुखदुःखप्रार्थना ४५१ बन्धहेतुल १५२ वहिरर्थंसंसर्जरहित ३६६

#### ८ - सन्मतिटीकागता दार्शनिकाः पारिभाषिकात्र शब्दाः,।

७९

बाधकप्रत्यय १८ बाध्यबाधकभाव ४८८ बाह्य-अर्थ २१३ **बाह्यधर्मध्यान ७३**४ बाह्य-हर ३७७ बाह्यशुक्तध्यान ७३५ बाह्याभाव ३५१ बाह्यार्थव्यवस्था १०७ वाह्यार्थावभासिन् ३६२ निम्बप्रतिनिम्बवत्-विद्या-अविद्याव्य-त्रस्था २७८ बुद्धि ८,८४,२३७,२८०,२८१(३) 962,346,345,862 बुद्धि-चैतन्याभेद ३०९ बुद्धिदर्पणसकान्त १०८(२) बुद्धिपूर्विका-ईश्वरप्रकृति १३० बुद्धिप्रतिनिम्बक २१३ **बुदिमत्कारणाधिष्ठितपृयिद्यादिमहाभूत** बुद्धिमात्र १०८ बुद्धि-षद्क्षणस्थायित १३९ बुद्धधिकरण-द्रव्य १३३ बुद्धाकार १७४,१८१,१८१,२०५ बुद्धाकारालम्बनाबुद्धि १८८ बुद्धादिसन्तान १५९ बुद्याहर-अर्थ २१३ बुद्धारूढाकार १८१ (२) बोध ८१,४२,८३,८४,८८,९९३, 344, 8 68, 7 60, 8 6 2 बोधमात्र ४५८,४५९ बोधरूपता ४९३ (१) बोधात्मकता ३५८ बोधात्मन् २७५ त्रहान् २७७,२७८,२७९,३८०,३८२ 79 x, 42 £, 52 £, (v) ब्रह्मादिखरूप २३८ ब्रह्माद्वैत ४२८

भगजन ६३९ भजना ४०८ भजनापकार ६४० भयोघ ४१९ भव ७२,९३,६३९ भवगुणप्रत्याविभज्ञानावरणकर्मे स्रमोप-सम ६२०

भवजिन १३३ भवविचय ७३५ भवधिकेवलिन् ६१२ भनोपप्राहिकमेन १६०,७३६ भनोपग्राहिन् १३३ भन्य (५१ भव्याभव्यखरूप ६५० भाव ८९,३७९,४०६,६२९ भाव-क्षणक्षय १४९ भावना ४०७,६८४,७४९ भावनात्रकर्षपर्यन्त ५१ भ। बनिश्चेपप्रतिप। दक्षपर्याया स्तिका भिप्राय भावनोपनेयजनमसुखादि ४६३ भागवरमाणु ७३५ भावप्रसक्ति ३६८ भावकप-पदार्थ १६५ भावसम्यक्ल ७१२ भाविजन्मचित्तीपादानल ८९ भाविपरलोकसिद्धि ५२ भावेन्द्रिय ५५३ भाषावर्गणारूपपरिणतपुद्गल-परिणाम भित्ररूपसंवेदन ३५४ भिन्नसन्तान ८९ भिन्नाभिन्नकाल ६४४ भिन्नोपयोगपि ६१६ भिनोपयोगहर ६१५ भुक्तिप्रकल्पना ६१२ भुजिक्रियाक्लपना ६१० भुनतहेतु-प्रधानपरमाण्वदृष्ट १०१ भूतभाविपयीयकारणल ३८७ मेद ३,१०२,१८९ मेदपरिमाण २८४ (४) मेदप्रपश्च २७९ भेदवेदनाख्यकार्य २०६ मेदव्यवस्था ३१० भेदसिद्धि २८३ मेदहेतु ३ मेदान्वयदर्शन २८४ (५) मेदामेदरूपवस्तु ४४० मेदामेदत्यवहारव्यवस्था २४२ भेदाभेदग्रन्य ३७१

भोक्त ३०७,७१८ भोकुल २८०,३०८ भोग्यल १८१ श्रान्त ५१२ (२) म्रान्ति २६३,४८९,(५), ५०८ मति ५५३,६१५ मतिज्ञान ५५३,५९५,६१७, (२), **६९८,६२**९ मतिज्ञानावरणकर्मक्षयोपरामादिनामग्री। प्रभव ६२० मतिमेद-प्रलक्षता ५९५ मतिरूप ६५० मतिरूपबोध ६१७ मति-श्रुत ६१५ मतिश्रुतज्ञाननिमित्त ६१९ मलावरणादि ७३३ मनस् २८९ (६) मनस्कार २५४,२६३,४०१,४०२ मनस्कारक्षण ४०१,४०२ मनःपयाय ६५० मनःपर्यायज्ञांन ५९५,५९६,६१५,६१७, **६95**,६२० मन.पर्यायज्ञानावरणकर्मक्षयोपदाम ६२० मनोद्रव्य ६६९ (५) मनोधर्मायतन ३२३ मनोवर्गणाख्य ६१९ मनो-वाक्-कायदव्य ४५३ मनोवाङ्गायसंवरण ७५५ मनोवाग्बादरकाययोग ७३६ मनोव्यापारजन्त्रसक्ष १४ महत् २८१ (२) महत्त्व ६४७ महदादि २८० महदादिहर २९६ महदादि-लिङ्ग ३०७ (१४) महाव्रतपरिणामवत् ७५• महावतसम्पन्न ७५९ महासवरसामध्ये ७३५ महेश १९८,१३१ महेशज्ञान १२६ महेशवुद्धि १३१ गहेश्वर १२०,१२१,१३०,१३१,१३२ महेश्वरवपुस् ११९

मेदासद्यता २७९

#### ८ - सन्मतिटीकागता दारीनिकाः पारिभाषिकाश्च शब्दाः ।

गानस् ६१९ मानसप्रत्यक्ष १३८,५(९ मानसी अक्षणिकलभान्ति २४५ माया २७४ मायागारनादिभूयस्ल ७५४ मायोगम ४८८ मायोगम-धमै ३७७(१) मार्ग ७३३ मिथ्याल ४९( मिध्याल-अनिरति-प्रमाद-कषाय।दिवरि-णति ६५०

मध्याताविश्वताष्ट्रविध-दर्भसम्बन्ध

444

मिभ्यादृष्टि नय ४१९ मिथ्याप्रतिएति ८ मिध्यार्थज्ञान ३७६ मिध्यावाद ४२४,४२९ मिथ्यास्थान ७१८ मुक्तमनम् ६९८ मुकारमन् १०७,११५,६९८ Att 144,164,039,040 मुक्तिप्राप्ति ७५२ मुक्तिभाक्ल ७५२ मुकिमाक् ह्री ७५१ मुत्तयबस्था १६१ मुखविव्यक्ताद्यपकरणप्रस्यपेक्षण ७५% मुम्ब १२८,१५२,१६०,७३४ मुमुधुपरृत्ति १५२ मुमुधुबन्ध-प्रसङ्ग १५८ मुख्यव १५१ मूर्त ६३८ मूर्तल ७३६ मूर्तलप्रसङ्ग १४५ मूर्ति १४५,१७८ मूलनय ४९५, ४९६ मूलप्रकृत्यवस्था ३०६ मूलव्याकरणिन् २७१,२७२,३१७,३७९ मुघानन्द ५३४ मोक्ष १५४,१६०,४१९,७३२,७३६,

७३७ मोक्षकारण ७३६ मोक्षमार्ग ६५५ मोक्षाध्यन् ७५० मोक्षाकस्था १५१,१६० मोश्चासि १५२ मोश्चोपाय ७१८ मोह ४२९ मोहनीय ७३५

य

यति ७४७,७४९,७५१

यथानुहपविनिर्युक्तवक्तव्यनयवाद ४२१

यथार्थललक्षण ३

यावत्-नयवाद, ताबत्-परसमय ६५५

युगपज्ज्ञानदर्शनोपयोगद्वयात्मकैकोपयोग

६२९

६२१
युगपद्युगपद्भाविपर्याय ६३६
योग ७३५
योग-कषाय ४१९
योग-कषाय ४१९
योग-कान ३८४
योगनिमित्त ४९८
योगिद्रान ४९९,५०९
योगिद्रविपत्ति ३७८
योगिप्रत्यक्ष ७५,५३६,५६८
योगिप्रस्थक ७५,५३६,५६८
योगिप्रस्थक १९८
योगिप्रस्थक १९८
योग्यता १४६,५३९

₹

रजना ११३
रजत्रय ७४८
रसादिविशेषपरिणाम ६३७
रागादि ५१
रागादि ५९
रागादिसंवेदन ५२
रागादावरण ९९
रागादावरण ९९
रागादावरण १९
रागादावरण १९
र्पादिभावमामपरिणाम ३८०
स्पादिभावमामपरिणाम ३८०
स्पादिभवममपरिणाम ३८०
स्पादिभवममपरिणाम ३८०
स्पादिभिवममहणपरिणाति ६२०
स्पादिभिवममस्कार २६३
स्पालोकमनस्कार २६३
स्पालोकमनस्कारसाकस्य १२१
रोद्रथ्यान ७३४

ल

लय १५५ लिझ २९,२८२,३३३,४८१,५६२, ५६३,५६५,५६८, लिझप्रभव-उपयोग ६५∙ लिझिन् ५६५ लिद्प्रत्यय ७४०
लिद्यादियुक्तवाक्यजनितविज्ञान ७३९
लोकप्रतीति ४३४,४६७,४७६
लोकप्रतीतिवाधा ५५५
लोकप्रसिद्धव्यवहारानुसर्ग ८९
लोकव्यवहारसमाश्रय ९
लोकव्यवहारसमाश्रय ९
लोकक १०३,१५३,४६८
लोकक १०३,१५३,४६८
लोककपरीक्षकादि १९५
लोककवाक्य ४३६
लोककवाक्य ४३६

ध्यः
बचनपर्याय ४३०
वचनविनिवेश ६२०
वचनविधि ४००
वचनार्यनिश्वय ३९६
वनस्पतिपर्यन्त ६५२
वर्ण ३५,३६,४३९,४३२
वर्णमानपरिणाम ६३०
वर्तमानपिशाम ६३०
वर्तमानपिशाम ६५०
वर्तमानपिशाम ६५३
वर्तमानपिश्वय ४०६
वर्तमानपिश्वय ४०६

बाक्यनय ४३०,४४८ वाक्यार्थ २२६ बाक्ष्यता ४८९ बाचकल २६८ वाचिकाशकि ३२ बाच्यवाचकमाव २३७ वाद ६७९,७३३ बादकथा ६७ वादमार्गप्रकृति ३००

बस्तुखह्य-बाच्य १०३

बह्मादिप्रहण ७४६

बादिनिमहस्थान ७६० बादिप्रतिवादिप्राक्षिक २९५ वानना १९५,३८५ बासनाप्रतिबद्धल ३७६

#### ८ - सन्मतिटीकागता दार्शनिका। पारिभाविकाश्र शब्दा।।

बासनारूप ४३३ बाबीचन्दनकस्य १६६ बास्तव ५२५,५२६ विकलादेशमा ४४६ **बिकल्प ४८९,४९४,५०३,५१९,५२५** विकल्पज्ञान ४९३ विकल्पल ५२५ विकल्पप्रतिविम्ब १९९ विकल्पप्रतिनिम्बकमात्र २६१ विदल्पमात्र ५७३ विकलासका ५०३ बिगम ६४२ बिजिगीम ७६० बिज्ञप्ति ८४,४६२ विव्वतिपरम। धुवस ४२० निज्ञप्तिमात्र ३४९,३५४,३७२,४६९ विश्विमात्रक ३६६ विश्वतिमात्रता ३६२,३६५ विज्ञप्तिमात्रसिद्धि ३५२,३५४ विज्ञान १५२,३६४,३६६,३६७,४०१, 499 (1) बिज्ञानमात्र ३५२,३७८,४९३,७३०, 419 विज्ञानावैत ५१४ वितण्डा ७३३ विद्यासभाव २७६ विगासभावल २७८ विधि १८८,१५१,१५८,१९५,२५७, 140,040,750,059 विधिप्रतिवेधरूपविरुद्धधर्मसंसर्ग ४०३ विधिक्य १८८ विभिह्नप-शब्दार्थ २१७,२२७ निधिनाक्य ३२,९९,७४४ बिनावा ६४३,६४९ विपरीतख्याति २७,२८,६४,११३, 36-,369, 302,303 विपरीतक्याविता ३०४ निपरीतख्यातिल ३६% विपर्यय ५२३ विपर्ययशान ५२८ विषयी सकारण-रागादि १३० विपाकविचय ७३४ निभजन ४५३ निमध्यनाद ७३५ 106 से प

बिसु १२२,१३६ विभुत १३५ विभुत्वसाधन १४२ बिभुलादिधर्म ६६९ विरुद्धधर्माभ्यास ३,७७,६२३ विरुद्धधर्माध्यासन्यापक १०३ विरुद्धविधि २१ विरुद्धहेलाभास ५५८ विषक्षा १८५ बिबर्त ३७५,३८०,३८३ विशिष्टकर्मोदयादिसामग्री ६१२ विबिष्टश्योपशमनीर्यमिशेनप्रभनत्रभाव-योग ७५४ विज्ञिष्टधर्माधर्माद्युपदेशविधायीश्वर-सर्वज्ञ-उपासना १२८ बिबिष्युद्रलपरिणतिरूप-अर्थ ५५३ बिजोष ६२७,६५७,६९८,६९९,७२५ विशेषणनिशेष्यभाव १९६,१९७,२६५ विशेषपक्ष ६२७ विशेषपर्याय ४५२ निशेषप्रसार ३९७ विशेषविरहिणी सत्ता ४०८ विषयाकारपरिणति ५३४ विसंबाद ४१३ विसद्दागम ६३० विसद्शपरिणतिलक्षणविशेष २४९ निम्नधाजनित उत्पाद ६४९ बिहितपर्यशासन ७३४ वीचार ७३५ वीत ५९४ वीतप्रयोग २८४ (२) बीताबीत ५९४ (३) वीर्य १४७,६१५ रक्षायुर्वेद ६५३ (१) वृत्तिलक्षण-परिणाम ४२३ मृद्धव्यवद्वार ४३६ वेग ६८४ (१) बेगाख्यसंस्कार ४३३ वेदनीयकर्मप्रभवभसातानुभव ६९५ नेदनोपशमादि ७४७ **बैस**री ४९१ (३) वैदिकशन्द ३९ **वैदिक**हिंसा ७३० बैदिसागुपूर्वी ४३५

वैधर्म्य ७१९ वैराग्यविचय ७३५ वैश्वहत्यानिभाग २८४ (११) व्यक्त २८ १,२८२ व्यक्ति ३८,३९,७६,१७७,९७८,२२३, 211,224,215,245 व्यक्तिलभाव २४० व्यक्त्यश्चक्रशक्तिश्वतिवयम ७०३ व्यज्ञ ३५,३६,३७ व्यक्त ७३५ व्यजनतः ६३ = व्यजनियत ४३० व्यजनपर्याय ४४०,४४५,४४८, व्यज्ञनबिक्स्य ४३० यभिनार ५२४ व्यमिचारिन् ५२३ व्यवहार २८६,३१०,४९८ (५),५६५ व्यवद्वारकाल १३२,२३६ व्यवद्वारनय २८४,२८५,३१०,३११, 344,214,740,246 व्यवद्वारनयमतार्थावलम्बन् १८० व्यवदारमात्रक ३७६ व्यवद्वारविशोप १६५ व्यापकानुपलम्भ २१ व्यापार १२२ व्याप्ति ७,५५९ व्याप्तिप्रहण ५६९ व्याप्तिन्यवस्थापकप्रमाण ५६९ व्याबदारिकप्रमाणलज्ञन ४६५ व्याष्ट्रतबुद्धिहेतुल ६९८ न्युपरतिकयानिवैतिन् ७३५ (२) वतसमूह ७४९ वतायाचरणनैरर्यक्यापति 🛰६ गाचि ५,३४,३५,५४,१८३,२८४, 3-9,346,426 राकितः प्रकृति २८४ (५) शक्तिमत् ३४६ शकि-चकिरुप ४३९ सब्द ३२,३९,४४,३८६,३८७,४३७ (६)६६८ (५) शब्दनय२८५,३१०,३१२,३१७,३७८, ¥3. वाब्दनिश्रत ३३

#### ८ - सन्मविटीकागवां दारीनिकाः पारिभाषिकाश्च सन्दाः।

शब्दपरिकर्मणा ६९५ बान्दपरिणासस्पद्ध ३८० शब्दपर्याय ४४० शब्दप्रकृति ७५ शस्युद्धि १७७ गन्दनहान् ३८१,३८२,३८४,५२३ (4) शन्दमयल ३८१ शन्दमयत्रदान् ३८० (३) शन्दसंकेत १७६ गन्दारमता ३८२ शब्दादिनय ३१७,३४९ शन्दाद्वेत ४२८ शब्दाद्वेतज्ञान १५५ शब्दार्थे १८२,२०**१,२०६** (२),२३६ शब्दार्थ-तादातम्य ३८६ शब्दार्थल १७४, (१४),१४८ गन्दार्थप्रतिभाषित ५२४ शन्दार्थंबास्तवसंबन्ध १७३ शब्दार्थन्यवस्था १९८, (२०),२१९ शन्दार्थसंबन्ध ३८६,४३६ शमसुखरसावस्था ७१८ शरीरपरिणाम-आत्मन् शरीरप्रायोग्यपु-द्रलप्रहण ६१३ शरीरव्यपदेशभागनेक-परमाणूपादानाने-कविज्ञानभाव १४९ वारीरसंबद्ध-ईश्वर-कार्यकर्तृत १२५ शरीरसंयुक्त-भात्मप्रदेश १४५ शरीरान्तर्गतसंवेदन ५१ दारीरारम्भकपरमाणु १४४ बान्द ५७४ (३), ५८६ शाब्दप्रतिभास २०० शान्दप्रत्यय १०३ वाान्दप्रमाणान्तर ४३०,५०५, (५) गान्दिक ७४३ शान्रीप्रतीति ३०६ शान्दीनुद्धि २१२ शासन 3 बासनप्रामाण्यप्रतिपादन ६५ शासनभक्तिमात्र ५३२ शासनार्थाभिन्यकि १ 町間 りゅうりゅう शास्त्रपरमहृदय-नयद्वय ४०७

गास्त्रविरचन ३८८ शक्तरवेश्या ७१५ ग्रह्मचान ७३४,७३५,७३६ शुक्रभ्यानामि ७४९ शुद्धतरपर्यायास्तिक ४०५ शुद्धतरपर्यायास्तिकमताबलम्बन् ३७८ गुदद्रन्यास्तिरुमत-प्रतिक्षेपिपर्यायास्ति-काभिप्राय २५६ शुद्धस्यास्तिकाभिमतनाम-निद्गेष ३८६ गुद्धपर्यायास्तिकमेद १६६ गुद्रबोध-अप्रतिभासन २०४ शुद्धारमन् १३३ श्रूचता २६७,३७१,३७७,३७८,४१२ YCC श्चाताप्रविक ४२६ श्च्यत ३०१,३०६ भूत्यप्रतिभास २०० शून्यक्प ३६६ शेषवत् ५५९,५६०,५६५,५(६,५६७ वीकेश्यवस्था १३३,१६०,७५२ প্ৰহান ৩५৩ श्रमण ७५५ श्रुत ५५३, (१३),५५४,६१५ श्रुतज्ञान ५९५,६१९,७३५ श्रुतज्ञानाबरणकर्मक्षयोपशम ६२० श्रुतहप ६५० श्रुतायावरणक्षयोपश्रम ६०६ श्रुतार्थापत्ति ५०६ श्रुतानधिमनःपर्यायकेवित ६०६ श्रुतोपयोग ६५० श्रोतृसन्तान २५६ पद्काय ६३९ षद्भणावस्थायित्वलक्षण ४३९ षद्जीवनिकाय ६३% **बर्पक्ष ७१९** बदपदार्याभ्युपगम ६६० (१३) बट्टप्रकारा-अर्थापति ५७९,५८५ बदप्रमाणबादाध्युपगम २७ बङ्भावविकार ६५३ (२) षड्बिधजीननिकाय ७४७ बट्विंश स्पिक चतुर्देश शतपरिमाण भ

**पर्**मन्द ४४७,७५८ संयोग ५५४,६७७(५),७०३,७०४ संयोगविभाग-उत्पत्ति ६५० संरक्षणानन्द ७३४ संबर ७३६ संबरनिर्जरा ७३७ पंनरनिर्जरालश्रगपदार्यद्वय ७३७ पंबररूप ७३५ संबाद ४,५,१३,१७०,७२३ संवादक ६ संवादकल ४७९ संरादप्रत्यय १०,१४ संबित्ति २४१,३०∙,३०४,४९४ **मंविरयाख्यलिश १७** संविद् ३१२ संविदास्य ४१५ संबिद्धप २७ संविद्वपुरन्यापीह २३३ संबिद्धेचित्रय ८२ संवेदन २४५,३६४ संवेदनमेद ३६४ संनेदनाख्यलिङ्ग १४ संदत्तल ४०१ संरुति १९५,३७६,४७० (२) मंत्रतिपक्ष २२४ संरुतिरूप १४,४१४ मंदृतिसत् ४० १ संशय १७०,४५२,६७१,७३३ संशयज्ञान ५२४ संशीति ६११ संसार २७८,४१७,४९९ संसारकाल २८२ **संसाराजुच्छेद** १५० **धंसारापवर्ग ३८५** संसारावस्था १५१,१६१ सेसारिल १०७ संसारित् २७८,२७९ संस्कारस्कन्ध १२३ पंस्थानवत्त्व ५४ संस्थानविचय ७३५ सक्लजगरकर्तृत्वसिद्धि ११४ सहस्र ६•

शास्त्रप्रयोजन १७१

**बदस्थानकप्रतिपत्ति ४३० (३)** 

## ८ - सन्मतिटीकागता दारीनिकाः पारिमाधिकाश्च शन्दाः।

<del>एक्लदेशभन्न</del> ४४६ सङ्ख्यानीतम्बेदवलुप्रविपादक ४४५ सङ्खनयसमूह ४९९ सक्लभुरनेकस्त्रधार १३२ सक्ललोकस्थितिसर्गप्रलयहेतुता ७९५ सक्लगाह्मार्यञ्जताविकलमत ७५६ सङ्ख्यान्यताप्रसचित ४८३ सक्लसन्तानश्र्न्य ८९ संकल्प ७३४ संकल्पश्रीत-मनस् २८१ सक्षाय ७३३ संकीणीयता ३१६ संकेत १९१,२६१,२६७,३७९,३८६, 164 संकेतराल २३२ संकेतवैबस्य २३२ संकेताभिव्यक्तसंबन्ध ४३६ संकेतासम्भव १५० सं<del>६</del>या ६७३ (४) संगलकाम ३२ संप्रह ४९६,४२९,७३०,४४८ संप्रदतः ४१५ संप्रहतय २७२,३११,३१०,३१५, 716 संप्रद्र-निशेष २०१ संप्रह-व्यवद्वार २७१ श्रंघ २७९ संघातहप ३०७ संचितकर्मक्षय १५९ संज्ञा ५५३,६४० संज्ञा-संख्या-स्तलक्षण-अर्थक्रियामेद ६३६ संज्ञासंज्ञिसम्बन्धज्ञान ५०८ सत्ता ११०,१११,२८७,२९१,२९३ **365,355,40**3 सत्ता-क्षणिकल-अविनाभावसिद्धि ३९० सत्ताष्ट्यपरसामान्य ६८८ सत्तामात्र १२९ सताविकलविशेष ४०८ सत्ता-धमनाय 19३ सत्यता ३७० मस्यवाद ७२५ मह्यस्वप्रज्ञान ५४३,५५२ ष<del>र</del>्व ९२,३६२,३९८,३९९,४१२,

सस्बक्षणिकलतादातम्य ५५५ सरव-रजस्-तमस् १८०,२८२, (६) सत्त्र-रजस्-तमोलक्षणगुण ३०६ (८) सत्रतक्षण-समावहेतु ३२९ सदसत्य ४४१,४४२ सदसदनेकाकारानुगत ७०% सदसदातमकबद्ध ५८१ **सदसदात्मकबस्तुप्रतिमास** १६६ सदसद्भपत ७०७ सदसद्विशेषात्मकल ४२९ सहदापरिणामलक्षणसामान्य ३८,१४१ **२४१,**२४२,३४३ सन्तविनिच्छिति ४१२ सन्तान ८७,३६७,४७०,५९० सन्तानफल्पना ४०४ सन्तानल १५२,१५६ सन्ताननिरुत्ति ८६ सन्तानमेद ८३ सन्तानशब्दोक्तआत्मन् १६२ **सन्तानादि ६८२** सन्तानादिकल्पना ७२७ सन्तानाध्यनसाय ४६८ सन्तानापेश्च-कार्यकारणभाव ७०६ पन्तानोच्छित्तरूपनिःश्रेयस १५५ सिश्चकषे ४७५,५२९,५४० सप्तदशमेद-श्रमणधर्म ७५५ THAR YYE, YYO सप्तमा ४४७,४४८,७५७,७५८ सप्तिकल्पवचनपथ ४४८ सप्तविकल्पोत्याननिमित्त ४४९ सप्तविष ४४७ सप्रतिघाकारता ४६२ समप्रहेतु ५६२ समनन्तरप्रत्ययत ८८ समिमिह्य २८५,३१०,३१३,३१७, \*\$Y,306,Y3 समय १७५,१७६,१७७,१७५,१५० २५०,४२९ समयनिबन्धना-आकाशादिसंज्ञा ६४२ समयपयाली चन ७५५ समबाय १०६,१०७,११०,१५६,७०० (1),u=1, (E)u=2,u=2,u=Y 45,017

समबायबुद्धि १५७ समबायलक्षणहति ६९१ समबायिताद्र्प्यसमबाय १६४ समबायित् १०६ समल्तसंस्कारप्रभवास्पृति ४३३ समानपरिणतिरूपता २६। समानासमानाकारपरिणतात्मकनसु३७९ समानासमानपरिणामात्मऋघट २६० समानासमानपरिणामात्मकेकवसुप्रतिपा-दक्त ७४५ समासवड्स ४४३ (१) समिति ७३५ समुख्य १८० समुचयारमङ-प्रखय १६४ समुदय ७३३ (५) समुदयकृत उत्पाद ६४१ समुदायाभिधानपश १८३ (१७) समूहकृत-अर्थ ४२३ समूह-संतानादि ६८२ (४) सम्प्रयोग १३ सम्बन्ध ५५,१५६,१६२ सम्बन्धवेदन २३६ प्तम्मूर्वनज-जन्तु ७४८ षम्यक्ल ४१६,४१९,४२०,७१०, 210,010 प्रम्यग्ज्ञान ६२२ सम्यग्नान-क्रियावत् ७५७ सम्यक्तानदर्शनचारित्रात्मक-पर्मरत्रत्र-धम्यग्ज्ञान-दर्शन-बारित्रात्मकहेतु १६ • सम्यग्हानवत् ६२१ सम्बरज्ञानवैराग्य ६१,६२ सम्याज्ञानादि ७३७ सम्यग्ज्ञानादित्रितयनयसमूह ७५७ सम्यादर्शन ६२१,६२२,७३२ सम्यरदर्शनज्ञानचारित्रप्रविपति ६५१ सम्यादर्शनवान्द ४२१,६२० सम्यखाद ४२९ सर्गवैनिज्य २८२ सर्वक्रमैनिर्जराबद् ७३ ७ सर्वगत-नात्मन् १८० सर्वजगत्कर्तु ३१ सर्वजगज्ज्ञातृ ३१ सर्वेज्ञ ४५,४६,५२,५३,५५,६२,६५ 30,900

#### ८ - सम्मतिटीकागता दार्शनिकाः पारिभाषिकाश्च शब्दाः ।

सर्वज्ञताप्रतिबन्धिय।तिकर्म-चतुष्ट्यभय 933 सर्वेज्ञल ४५,६२,१२८,६०६ सर्वेशप्रणीतल ४३ सर्वज्ञप्रजीतशासन ६९ सर्वज्ञ-वीतराग ५० सर्वज्ञलिखि ४५,६५ सर्वज्ञमात्रसिद्धि ६८ सर्वेज्ञवचन ६२८ सर्वज्ञसला ४४ सर्वज्ञधत्त्वप्रविपादक-हेतु ६५ सर्वेज्ञिष्ठि ४४,५३९ (३), ५५२ सर्वधर्मेनिरह ३७८ सर्वनयबाद ४०६ सर्वबन्धास्त्रवनिरोध ७३६ सर्वभाव-प्रतिभासोपमल २६७ सर्वेहोन्साक्षिक ८० सर्वविद् ९९ सर्वविद्विज्ञान ६५ सर्वसंस्कार ७३१ सर्वेसमयसमूदात्म 🗣 २९ सर्वधारवयोगप्रत्य। एपान ७५० सर्वानुपलन्धिप्रसक्ति ६४८ सर्वार्थक्षणि**द**ता ३१८ (४) सर्वोपसंदार ५६९ सर्वेषाख्याविरहरुक्षण-दुःखाभाव १५३ सर्वोपाधितिरपेक्षवस्तुखरूप ३०२ सहस्ण-एक-वहान् २०६ (१३) स्विकल्प ४३१ सबिकल्प-प्रमाण ३४। सहकारिकारण ८८ सहभाविचित्तचेत २६२ पर्भाविन् ६३५ ष्ठहानबस्थानलक्षणविरोध २४१ सद्दोपलम्भ ३५३,३६३ षहोवलम्भनियम ३६२,३६४ सांरत ८८,१७४,२१६,२१७,२२०, 294,300 संदितल ५०,२१६ सांव्यवदारिक १५ सांव्यवद्वारिक-अध्यक्ष ५५४ सांच्यवहारिक-प्रमाण ४०० सांव्यवहार्यविनाश ३३३ (६)

साकार ६०८ साकारप्रदण ६१० साकार-ज्ञान ४५८, ४६१ साकारज्ञानवादिन् २६२ साकारज्ञानाभ्युपगम ४६५ साकारबोध ४५८, ४५९ साकारविज्ञान ४५०,४५३ साइतिक ३० सातजनर १६० सातवेदनीय ६१५ साहत्य २६३,२७३,४१३ साहर्यशान ५७६ साद्यपर्यवसान ६०७ साग्पर्यवित ६२२ साधन २९९ (३) सायम्यं २५४,७१९ साधारणानैकान्तिक ७२० सान्वया चित्तपंतति १९१,१६२ सामन्री १२,११३,४००,४७२,४७४, **∀∪५ (१), ५**२३ सामग्रीतः ४२७ सामगीनश ३५१ सामग्रीविशेषणपक्ष ५३ • (२) सामर्थ्य २५६,२५८ सामध्यमेद ३६ सामानाधिकरण्य १९६,१९७,२२० सामान्य ११२,२०५,२२२,२३७,२४२, २५८,२५९,२८९,२८४,४९५, ५५४,६२७,६५६,६८७ (७), ७२५,७३०,७३३ सामान्यप्रद्रुण ४५७ सामान्यतोद्दष्ट ७०,५५९,५६०,५६२, 480,482,498 सामान्य-अनुमान ५६६ सामान्यविशेवहोयधंस्पर्शिन् ६०९ सामान्यविशेषहपता ४५७ सामान्यविशेषशब्द-वाच्य-संप्रद्व-विशेष सामान्यविशेवात्मक ५९६,६०५ सामान्यविशेषात्मक-बच्च २६५,७२९ सामान्यनिशेषात्मक्वस्त्रमाहिन् ५०७ सामान्यविशेषात्मकवद्धतत्त्व ४०८,

सामान्यविशेषोपयोगकस्पत ६१७ सामान्याकार २४३ सामान्यालभ्बद्शेन ६०५ सामायिकमात्रपदनिद् ७५६ साम्यावस्था २८० सारूपशान ५२८ सानयर २८२ साश्रवजित्तसन्तान-निरोधलक्षण १६२ सिद्ध १ सिख-समृद्ध ४२२,४२३ सिद्धान्त ६७१,७३३ सिद्धान्तज्ञातृ ७३२,७४५ पुस १५३,५३३ सुखदुःसमोहावे**रकल** २८१ (१४), युखदुःखसम्प्रयोग ४९७ **प्रुखदुःखोपलम्भव्यवस्था २८**० मुखादिनेदन ४६३ सुनय ७५७ धनय-दुर्नय-प्रमाणरूपता ४४९ मुविवेचितकार्य ११८,५६३ ष्टुषुप्तायबस्था १६३ बुषुत्तावस्था १५५,५०९,५२९,६१६ सूक्ष्मकियाप्रतिपातिन् ७३५ सेनाप्रत्यय ६०४ सेश्वरनिरीश्वरमेद ३१० स्कन्ध ६०५ स्कन्धत्रय ३२३ स्कन्धसन्तानादि ४९७ स्तेयानम्द ७३४ ब्रील ७५१,७५२ **छोनिर्वोणप्रतिपादक ७५३** श्रीवेदपरिक्षय ७५३ द्वीवेदपरिश्वयाभाव ७५२ ब्रीवे**रो**दय ७५२ स्थविरकल्पिक ७५१ स्थाणु ( जुओ ईश्वर ) ६९ स्थापना ३७९,३८७ स्थावरजङ्गमबिकारोत्पत्ति ७१६ स्थिति ४१८ स्थितिस्थाप ६८४ स्थित्युत्पतिनिरोध ६२५ म्ने**इ ६८३ (**४) हफोट ४३१,४३२,४३३,४३४,४३५, 788

साब्स्य ४७४

सामान्यविशेषेकान्त ७२५

#### ८ - सन्मतिटीकागता दार्शनिकाः पारिभाषिकाश्च शब्दाः।

स्फोटपरिकल्पना ४३३ स्फोटप्रतिभासबुद्धि ४३५ स्फोटएंस्कार ४३४ स्फोटास्यशस्य ४३२ स्फोटातमा शब्द ४३२,४३५ स्फोटाभिव्यक्ति ४३३ सारण ३८७ स्मरणसमनायिनी ११२ सार्नुहर ११३ हरति ११३,२७४,२८८,२८५,२५०, 454,342,343,362,423, ४९४,४९५,५२०,५२३,५५३ (७) **६**मृति-प्रत्यभिज्ञावासना-सन्तानादिव्यन-हार ४१४ स्मृतिप्रमोष १४,२८,२९,३७२ स्मृतिरूपता ३०२ **हमृतिरू**पल ५८६ **६**मृतिसंवेदन ७५ स्मृतिसमवायिन् ११३ **स्**मृत्यादि ५६२ स्यास्कारपदलाव्छित ४४९,४४६ स्थात्कारलाञ्चन ६३९ स्यात्पदप्रयोग ७२५ स्यात्शन्दयोजन ७२६ स्याद्वादप्ररूपकागम ७३५ स्यादादप्रहपणा ७४५ स्याद्वादरूपात्रज्ञापना ७२७ स्यादादविद् ४५६ स्याद्वादाभिगम ७३२ स्यादादाभिज्ञ ४५६ स्याद्वादिन् ७५८ स्याद्वादोपप्रह ७१७ खकारणग्रुण ५

सकृतकर्मसापेश्वलजनपेश्वल ३१० खित १६३ खतन्त्रचरणकरणप्रवृत्ति ७५६ खतन्त्रे च्छाविर चितसं केतमात्रभाविल खतः ( उत्पत्ती, सकार्ये, ज्ञातेः ) २,५ खतःप्रामाण्य ८ स्तःप्रामाण्यनिरास २९ स्तःप्रामाण्यन्याद्वति ७ खपशस्थापन ७६० खपरभावाभावोभयात्मकभावावभासका-घ्यशादिप्रमाण ७१९ सम १४०,४६२ सप्रजापद्दशाभाविज्ञान ३७० खप्तानधा ५०३ स्रपोपलिष ४८८ (२) खप्रकाशसुखसंविति १५३ लभाव ७११,७१४ खभावकारण ७११ खभावकार्यानुपलम्भाष्ट्रपश्चधमं ५५९ खभावमेद २०४ खभानहेतु ३,१०४,१८८ खभावहेतुप्रभावित २ खभावहेतुसमुत्य ३५२ खभावानुपलम्भ २१ खहपप्रतिभास-प्रत्यय १६२ खरूपविशेषणपश्च ५३० (१) खर्ग ५०५ खर्गप्रापणशक्ति ३८८ खलभण १०७,१६४,१७४,१७५,१७६, 944,946,948,944, 150,208 (x), 200,230,

२११, (१७), २१२,२१६,२३४, २६२,२६३,**२६**४,२६५,४**१**४ खलक्षण-संकेत २५० खलभ्रणादि १९० (१२) खसन्तति ८९ खसमयपरसमयमुक्तव्यापार ७५५ स्त्रसयवज्ञापना ४५० खसंवित्प्रतिभासमानवित्रप्तिसहप १५० खमंवेदनप्रसम्मिद्दल १३५ खपंवेदनमात्रपरमार्थसम्ब २३७ खात्रव ११,३०९,४७३, खाभाविक्वत्याद ६४१ खाभाविकविगम ६४३ खाभाविकसंबन्ध ४३६ खारम्भकावयवसिववेश १०१ स्रोत्पतिहेतु-पदार्थपंस ३८९ (१०) हर्भनिषादायनेकविवर्तात्मकआत्मन् १३५ हर्भविषादादानेकविवर्तातमकचैतन्य २६० हर्ष-बोक-भय-क्रुणौदासीन्याद्यनेका-कारविवर्तात्मकैकचेतनाखरूप ४१७ हिंसाविभायक ७३१ हिंसाविरति-दानचेतस् ७६० हिंसाबिरमणादि ७५५ हेत्र ५५९,५६८,५९० हेत्रत्रय ७५९ हेतु-त्रेलक्षण ५९२ हेतुधर्मानुमान ५९३

हेतुबाद ६५०

हेत्रविचय ७३५

हेलाभासल ७२४

हेलाभास ५५८,६७९,७३३

## 9

# \*सन्मतिटीकागताः केचिद् विशिष्टाः शब्दाः ।

अद्गत्यम ५३-२० **अजनादि-स्याकपैण १४४-२**७ अयःशलका २५२-२• अरघद्वधटीयम्त्र ७३५-२ अर्णितः ५०-१५ **अष्टापदनग ६१**⊌-१ भादकप्राहिन् २८४-६ भादर्श ३७-२३ आमलकीफल ११२-३१ आप्रबक्तलादि ४९७-२ आम्रस ४८९-१९ आर्थ २३६-१० भालदान ६०५-२५ कर्णनाम ७१५-२३,७१७-९ एक-चित्रपटज्ञान ७०७-३७ एकाभिप्रायनियमितस्थवसादि-ऐडमस १३१-१४ इंसपात्री १०७-२१ कमण्डल्रटहिकादिलिज्ञवारिन् ७५०-२५ करियुधादि ५३-२• कर्क ५४-३२ (३), इलिमार्यादि २३६-१० (५) कल्पनारचित २१६-१५ कल्पनाशिलिपनिरचितल ध२८-११ काकतालीयन्याय ५७-३९ काकदन्तपरीक्षा १६९-११,९७०-२४,९७९-५ कारभक्षित १३५-२८ काचकपिकान्तर्गत ५४१-५ हामलादि-दोष ३-२१,१७-२१,५४५-१५ 体3年 (2-14 कवलामलकविल्वादि ६७५-८ (३) कृतिकोदय ५१०-६ कृत्योत्यापन १३-१६ केशोण्डक १२-२१,१११-७,११२-२,३६१-२८ केबोन्दुक्षरप-३५,५१०-१५,५४८-६,५४९-२८,५७३-42,469-9

\*विश्विष्टेऽस्मिन् स्थूला अद्याः प्रष्टाः स्चयन्ति, स्क्ष्मा अद्याः पद्मचर्द्वं स्चयन्ति, कोष्ट्रकान्तर्गता अद्वाद टिप्पण्यद्वं स्चयन्ति ॥

कोद्रवनीज २८२-२९,२८३-१,३३४-२४ कोद्रवाङ्कर २३९-८ सण्डमुण्डादि ५१४-१५ खलबिलायन्तर्गतबीजादि ७१३-१८ (१०) बधुःश्रवस् भुजन्न ५७-४ गजम्नान ११-३४ गइची २३८-७,४९७-१० (५) ६८९,१३ गीतादिविषया १६-२ गीर्बाणनाय ६३६-२५ एधराज ५६-१०,५३६-२७ गोत्रामञ्जग ६०५-११ गोपालघटिका ५०-१५,५८-३५,१२०-1३ चऋवर्तिन् २५९-२७ चतुर्वरसादि ७४९-३• चन्त्रप्रहण ५०७-२९,५०८-२ चन्द्रापीड ६९४-२ चातुर्वर्ण्यश्रमणसंघ ७५४-२७ चित्रगतरूपवृद्धि १६-३ चित्रज्ञान २४१-१४ जाति ११२-१७ जीर्णकूपप्रासादादि ३१-२३ जीर्णप्रासादादि १२५-४ ज्वर।दिशमन ४९७-११ तन्दुलमतस्य ७५३-२१ त्रैवर्णिक धर-३९,४३,८ रीर्घशकुती २४७-१८ दैवरक्त-किंशुक (२-३५ प्रविड २३६-१० ध्रविका ११६-१८ नदुलोदक ४७५-९ (४) नराधिप ६२४-५ नालिकेरद्वीपनासिन् ७२-१२,४३९-१२,५६१-५ निम्बादि ६१-३४,६४-१४ नीलकाच ३७-२३ परयोषित ५२४-१ पादप्रसारिका ५६८-२३, (१२) पादरोग ४८५-९ (४) पाशारज् ७४८-१९

#### ९ - सम्मतिटीकागताः केचिद् विशिष्ताः शन्दा। ।

पिविद्यारि ७४९-७ पिण्डसर्जर ७१२-१९ प्रजापति ७१७-१४ (६) प्राकृत्येली २७२-५ प्राप्तकोदक ७४९-३• बकुलोत्पल २१८-२१ ब्रह्मन् ६९७-२५ भरण्यस्य ५१०-९ भरतेथाप्रमृति ७४८-३७ भितिचित्र ३-३३ मण्यादि ५०-१५ मतक ६९७-२५ मत्राविष्टकुमारिका ६५-१ मञ्जालादि ५२३-14 मरुदेवीखामिनी ७५५-११ मलयगिरिविखर ३२०-१५ महाप्रासादादिकरण १००-२१,१३१-१४ महायेता २१६-१५ महासम्मत ६९४-३ (३) मात्विबाहोचितपारशीकदेश ७१२-१९ मिकालकेविषविकार १४७-२० मेहमस्तद ७५५-1 थवाइर ३५-6 रध्यापुरुष ४५-३४,५६-१०,४८,४ राजकीय ३१९-५ राजन् २५९-२७ रोहिष्युदय ५१०-६ लतात्मक-आम्र २६६--२२ वज्रज्ञवभनाराचसंद्वनन ६२२-२४ ब्लातेल ३६-२८ बाहीक ३७-१०,६६४-१२,६७४-७, विट **५२-**9• विन्ध २३-४,६९४-१३,६९५,१९ विशिष्टमन्त्रसंस्कृतचञ्चस (५-१

विशिष्टीवघोपयोगानासअक्षिनैमैल्य ९-१३ विबचुर्णादि ७४९-३• वीणा १६-९ वीरणादि ध३७-३ वेदन्याख्यान ३९-२७ वैद्योपदेश १५०-३१ वास ६९७-२१ शकटोदय ५१०-१० शकेन्द्रादि ६३६-२५ शक २५९-२७ शक्कचकवर्तिन् ६९५-३(४) शालिबीज ३५-८,२३९-८,२८२-१८,२८३-१,३०!,३२, **३३४-२२** शिशपा ३-४ शिस्पकलादि ५१-९ श्रीहर्ष २५९-२७ वण्णगरी २२२-२३ धमुदोद इपलगरिमाण २२-३२ सम्पात्यारि ५३६-२७ सित्रहपर्यस्तगुडशकट १७२-१३ सहा २३-४ सार्वभौमनरपति १३२-३३ सिद्धान्तानभिन्न ६३३-२ सुवर्णकार १४९-३४ सूत्रधारैकबुद्धिनिर्मितल १३२-१६ सेत्रबन्ध ३७७-१९ सोसिल ६२५-१० स्थपति १००-२१,१३१-१४,५३९-२(१) हिमबत् ६९४-८,६९५-२• हिमनद्भिन्य ११४-२५,२४२-१,६२९-२०,६४२-१६ **ECL-0** हिमानलादि १७६-७,२५०-१९ हिरायार्भ ४०-१३,४२-५,४६-२३ होददान ६०५-१७(१),६०६-८

#### १०

## टीकायामनिर्दिष्टस्थलानामवतरणानां सम्पाद्कैः संशोधितानि स्थलानि ।

*अमृतबिःदु-उ*पनिषद् ३७ आबाराष्ट्रसम् ६३ **आवश्यकस्त्र ७५**० भावर्यक्स्त्रनिर्युक्ति ४७८,५४५,७४६,७५४,७५५,७५७ ऋग्वेद ३२,५७३ वोधनिर्वक्ति ७५५ कप्पष्टल ७५२ गौडपाइकारिका २०३ चतुर्यदात्रिधिका २९ बीबविचार ६५४ जीवाजीवाभिगमसत्र ६३९ वैभिनीयमीमांसास्त्र ४८,७९,८०,९२,७३९,७४४. \*तत्त्वसंप्रहुद्धारिका ६,११,१८,१६ तस्यसंग्रहकारिका १८१,१८५,१८६,२०३,२०३,२०६,२०७ **२-८,२-९,२१-,२११,२१२,२१४,२१५,२१६,२२४**, **२२५,२२६,२२७,२२५,२३२,२८०,३८३,३०५,३०२** तत्त्वार्याभिगमस्त्र ५६,८०,९३,४१२,५५२,५५३,५९५, ६३६,६५१,६५६,७३२,७३५,७३७,७४७ \*ध्वन्यालोक १३३ न्यायदर्शनसूत्र ९७,११९,१७७,१७८,४७७,५१८,५२२, 479,440,400,454,663,004,070 न्यायनिन्दु ३,३५२,५०८,५५२ न्यायवार्तिष्ठ ८०,९९,१००,१०१,१०६,११४,१३२,१७८, 200,201,204,666 पञ्चहत् ७४९,७५९ पाणिनीयस्त्र १९०,२२५,४०६,४२१ पातजलस्त्र ६९,१३३ प्रज्ञापनासूत्र ६०८ प्रशासरतिप्रकरण ६४,७४५ प्रशस्त्रपादभाष्य ६६१,६८५

(परिशिष्टेऽस्मिन् <sup>क</sup>एतिचिदाि\$तानि स्थलानि परिशिष्टसमये लञ्चानि ॥]

प्रशास्त्रपादभाष्यकन्दली ७००,७०८ नृहदारम्यक उपनिषद् ३२,२७३,२७९,७३१ भगवतीसूत्र ६२५,६३९,६३५ भगवद्गीता ९८,९५०,३१० भामहालंकार १८६ महाभारत-आदिपर्वत् १५३,७९१ <sup>\*</sup>या**श्रय**त्क्यस्मृति ४५९,४७५ वाक्यपरीय ७०,१७७,२२२,३१५,३१६,३७९,३८०,४३५, 35P,73V बात्स्वायनन्यायभाष्य १२०,१२६,१६१,१७८,५२१,५२२, 489,463,463,029 \*विश्वतिमात्रतासिदि १०५,३७६ विशेषाबद्यकभाष्य ६०८ वैद्ये**पिढद**र्शनसूत्र १००,१०३,१०५,११३,१४०,४५२,६३३, **६४७,६५६,६५८,६६९,६७२,६८६,७०४,७३९** व्याकरणमहाभाष्य १७३ शाबरभाष्य ७९,५०५,५७४,५८० खोद्यार्तिक ४,५,६,७,८,५०,१६,५८,९५,२२,२३,२४, ₹\$,₹4,₹€,₹८,₹₹,**₹**₽,**₹**\$,₹₩,₩₽,₩₽,₩₽,₩₽, **५४,५५,५६,६०,८८,९४,७००,७३७,१६९,९८६,१८७ 9<-,9<9,9<**3,9<8,9<4,9<6,2=**9**,322,3¥**-,** ₹06,200,394,329,349,349,364,300,x00, ५७६,५७७,५७८,५७४,५८०,५८९,५४८,६९६,७३८, FYU, FYU, PYU, +10 श्वेताश्वतर-उपनिषद् ४६,९८,३१० सन्मतिवर्क २९,२८५,६२८ सोख्यकारिका २८३,२८२,२८४,२८६,३०७,३०९,४१७, ५७२,७३३ स्थाना इस्त्र ५३,४५३ खयम्भू स्रोत्र ७५० \*हेतुबिन्दु (इस्तलिखित) ३२९ हेतुमुख (अनुपलब्ध) २१७,२२८

#### 88

## सन्मत्याद्र्शगतानि सम्पाद्कीयानि च टिप्पणानि ।

आ

आ० टिप्पण २-३,४,५;३-**१**२

ग

3・ そーマ;を一と;とーメ;やーマり;?ローメ,い;をマーソ,か; をは一も;をは一り,マ;をマーリ;マローメ,と;マヤーも;ママーも; マピーり;マペーン;ラヤーロ;ラマーフ,い;マルーマ;ピマーも;ピペー も・

ब

**す。 た。 そくは-と,4,14;そく4-と,10,14,16,20,23;** <u>३९६-१,३,६,७,८,१६;३९७-४,५,७,११;३९८-१;</u> ४००-५,७,११;४०१-२;४०२-७,१०,१५;४०३-४, ८,१०;४०४-६,७,१६;४०'५-५,९;४०दे-५;४१०-८, 11:42-6:46-7:364-3:464-6:454-6:450-17: धर्**१-**४,६,७;४२२-१,३,४२३-१,५,१•,१६,१७; <del>&&\-</del>9,२,६,८,९,१५,१६,१७,१८;<del>&</del>२६-२,४,१४, 94;820-5;830-0,6;838-9;822-4,6,9. 99,93;433-2,4,0,5;434-6,0,99,92;434-६;४३६-४,७,११,१३,१४;४३७-५;४३८-१,३; 438-5,3,43,94,96,90;880-0,6,9,99;888-€;884-5;880-1,7,¥;886-1,88€-7,€;8€0-4, 6;86<-1,4,6,6;892-6,6;802-2,4,6,19; 868-5,4;805-3;800-2,90,99,13;809-9; 860-6,862-1;862-1,7,3;863-1,7,3,7,73; 868-9,3,4,0,90,93864-9,3,4,0,0,5,995 856-3,4,4,5,9,9,9,9,9,9,9,9,9,9,9,9,9,9 **४८८-२,५**;४९०-३,५;४९३-२,८,**१•,१**२,**१३**; 9,2,4,4;400-0,4;402-9,2,4,4,6;402-4,6, v,9,97;402-7,3,0;408-9,7,93;-404-3,4, 4,90;408-8,4,8,0,6,400-9,8,3,4,0,90,99; 402-7,0,5,90,99,97,97,97,94,95;408-7,3,8,0,0,9.99;480-8;488-8,3,8,4,6; 422-4,4,6,6,90,93,94,90,96,20;422-9,6, 4,99,488-0;480-3,0,99,98,94;486-7,3; 489-6,4,9.,99,93,93;420-2,4;428-2,3; 422-9,3,x,<,<;422-9,3,3,4,4,4,9,9,9,9; **१०९ सं• प•** 

478-1,6,0,90;474-3;478-9,0,5;470-1, **\$,1₹,1₹,1¥¦५₹८−1,₹,₹,४,७,1•;५₹९−₹,८,\$, ૧•,**9२,1४;५३१-६;५३४-२;५३७-७,9२;५३८-**१,५,७,९,१०;५३९-१,७,८,१२,१३;५४०-१,२;** ५४१-४,५,७,८;५४२-२,४,५,६,१०,११,१३३, **¶Y;५8३-१,२,५,६,७,५,१०,१४,१५,१६;५88-१,** ५,९,१०,१२;५४५-६,७,८,९,१०,११,१३;५४६-२, 17,18;480-9,8,4,0,7,18,94,18,50;48८-1, ₹,४,५,८,९;५<u>४</u>९-४,५,७,९,१•,**११,१२,१**४;५<u>५</u>०~ **૱,૪,७,९,५५%₹~٩,७,٩२;५५%~८;५५५~9,४,३**०, 13:446-6,0,9,99,55,448-7,3;480-4; **५६१-३,५;५६२-६,७;५६३-३,४,१०,१२,१**४,१५<u>;</u> 488-1,2,4;484-9,2,3,८,1•,91,92,9¥,9v, 96,30,488-4,8,0,480-9,3,4,6,93,96; 469-7,4,400-9,401-3,403-3,0,408-2, 93;400-6;40c-9,99,9x;4co-9,4;4c**e**-3, **५,९,११,१३;५८२-४,६;५८३-३,९;५८४-१०,९१;** 464-2,3,7,0;460-2,9;466-6,94,90;460x,4,6,6,499-6,1,11,11,11;499-6,10; *५*९३-२,४,७,८,१०,११,१३;५९४-२;५९५**-**४; 496-9;604-4,6,4;606-1,3;608-4;620-6, **૧४,६११-३;६१२-४,९,६१४-१४,१५;६१५-३,४, ६.७;६३९-३.४,५;६४०-३;६४३-1,२,३,५.७; 939-1.** 

भ

भां • टिप्पण २-२;७,९:३-२,१०;७-५;८-२,७,८;३३-७; ध२-६;४८-६,१०;६४-५;७२-६;९८-२;३९४-८; ३९,५-८,१३,९८;३९७-४,१४;४०१-२;४२२-३; ध२३-१९.

म

मौ • टिप्पण १८-१०;४८-५;६४-५;७०-५;७२-६;
९८-१,४;१०२-४,५;३९४-१५;३९५-४,५,०,०,
१८,२०,२३;३९६-१,६,१६;३९७-४,५,०,१४,१५;
४००-११;४०१-२;४०२-१०,११,१५;४०३-४,८,
१०;४०४-५,६,८,११;४०५-५,६;४०६-५;४१०-८,
११;४१२-६;४१४-८,१२;४१५-३,४,५;४१७-८;
४१९-८,१२;४२०-२,६,०,१२,१३,१५;४२१-४,६,
०;४२२-१,१;४२३-१,२,५,०,८,१०,११,११,१३,

www.jainelibrary.org

#### ११ - सन्मत्यादर्शगतानि सम्पादकीयानि च टिप्पणानि ।

१४,१६,१७,१९;४२४-५,८,१४;४२५-६,८,९,१५, १६,१७,१८;४२६-२,४,४२७-१६;४२८-९;४२९-२; ४३०-७,८;४३१-१,२,३;४३२-५,८,१०,११,१३; ४३३-२,४,८,९;४३४-८,११,१२

#### ल

स॰ टि॰ ४०६-५;४१०-८,११;४१२-६;४१४-२;४१५-1;819-6;820-92,93;822-4,6,0;822-9, **₹**;¥₹₹-**₹**,५,**१**=,₹{;¥₹¥-₹₹;¥₹५-€,८,९,५५, 16,14,14;426-7,4,14,14;424-6;430-4; **&3(-1;&3(-4,6,1=,91)&3(-1,6,6,99,92)** धरेष-६;धरे७-५;धरे८-१,३,**ध**रे९**-१,**३,**१**३,**१**५, 16,74586-4,667;486-6;484-2;886-1,7, ¥;&\$<-1;&\$\$-1,\$;&\$@~4,\$,7;&\$<-1,4,\$; <del>४७१-</del>६,८;४७२-२,४,६,११,१२;४७४-२,५;४७६-3,5;400-7,902;56,99,9-1,928-1,3; 862-1,2,3;863-1,2,3,4,92,868-1,3,4,6. 10,11,864-1,2,0,0,5,10;866-3,4,4,0,4, 13,14,94;469-1,7,3,4;666-7,4;669-4; 400-4,9;468-9,2,4,4;402-4,8,6,6,9,9; 92,93,94,95; 402-2,3,4,0,6,90,99,480-¥;422-7,6;422-¥,4,6,90,93,9¥,90,96,2•; *५१३–१,६,८,८,११,१३,१५,५१४–*४,*१,८,१*०,*१*१, 30,484-2,0,19,488-0,480-2,0,91,9V,94, ५१८-२,३;५१९-६,५,५०,५१,१२,१३;५२१-२; <sup>8</sup>422-9,2,4,6,4,42<u>3</u>-9,2,3,4,4,90,99; *५२४-३,५२५-३;५२६-१,७,९;५२७-२,९,१२,*९३, 14;42<-1,2,1,4,4,9=542&-2,6,5,9=,92, 14;426-6;424-3,420-0;12;426-1,4,0,4, 10;429-1,4,4,12,12;480-1,2,4;487-4,

4,0,0;482-2,8,4,6,9,99,93,93,98;482-9,2,4,6,0,5,90,99,93,94,96;482-3,94,90, 92;434-6,0,0,5,90,93,90;482-2,8,4,0,0,5,90; 489-9,3,8,0,5,92,90;482-2,8,4,0,0,5,90; 488-8,4,0,5,90,92,90;482-2,8,4,0,0,5,90; 442-9,0,92;462-6,0,5,92;460-4;462-3,6; 4,00-1,402-2,402-9,92;460-4;402-2,4, 4,93;462-5,460-9,604-8,4,668-98,94;564-3,8,6,0.

#### घ

ो • टिप्पण ९५-५;९७-३;१०६-२,६,१०७-८:१७८-

#### स

संवादक टिप्पण ७ १०,९-१२;१२-६;१६-५;१९-१,४; 20-3,22-8;28-8,4;26-3;29-4;30-4,79, **१**४;३१–२,३,४,५,८;३२–३,५,९;३३–४;३९-५; 37-1,88-1;86-9;42-6,80-4,88-1,880v; ₹₹8-२; ₹₹८-४, ₹₹९-9, ₹२०-9, ₹४२-२; \$\$3-0,7;[EQ-3; \$UQ-91, \$UQ-7, 70U-2,4; **⋧**⋧८-१५,१९,३४२-२१,३४३-७;३४५-५;३४९-१; 346-36;360-79;366-4;800-5,856-9,3; **&\$-3;&\$2-6;&\$\$-4,5;&\$\$**-3,**\$\$**<**-6;** 407-9:480-98:420-92:484-4,440-2; 481-90:462-3.463-8:466-60:481-1.0.6: 422-3,6,423-14,94;608-1,3;60८-0; :1-2) U, Y-000, F-200; 2-4; 53: N-593 (P-47036-350;7,0-550;5-550,6-3,044-9; 348-6,988-9Y.

१२

## सन्मतिटिप्पणीनिर्दिष्टा यन्थकृतो यन्थाश्च।

अ

अक्तइ ५९५-१;६३१-३२-४;६३४-४. धाकलडीय ६३१-३३-४. अक्षपाद ७३३-२. अध्ययन ३३२-२१. अनन्तवीर्य ५६९-७. अनीश्वरवादिन् ५९७-२. अनुत्तरीपपातिकदशात्र २७१-५. अनुयोगद्वारवृत्ति ७५७-२. अनुयोगद्वारसूत्र ४०६-१;४४१-४२-१०;५५९-६०-१०. अनेकान्तजयपतामा १७७-४,२४२-३३;२४८-१९;२६०-**९,१०**;३८०-१०,१३;४३१-६;५०३-७;५६४-**९.** अनेकान्तजयपताकाटीका (हिखिता) २४३-२०,२१;२४६-न ६;२४८-१९;२६०-९,१०;५०३-७;५१०-१. अन्तकृह्शाङ्ग २७१-५. अत्रंभद्दमिताक्षरा २७१-४. अपोहसिद्धि २४३-२ अपोहसिद्धिप्रकरण २६०-११,१२. अभयदेवसूरि ५९७-६०४-२;६२७-१. अभिधानचिन्तामणि ५३६-५,५३२-३४-२. अभिधानप्रदीपिका ३५३-११. अमरकोश २२६-९:५३६-९. अमृतबन्द ६३१-३२-४, अमृतचन्द्रीयव्याख्या ६३१-३२-४. अर्हतप्रवचनहृदय ६३४-४. अविद्यक्षणं १००-४,३३२-२१;'५८४-५;६८२-४. अष्टकप्रकरण ७४९-२. अष्टशती २६६-१०;३३३-११;३४७-१;४६५-११; ४२७-१,४८७-५;५९५-१,५९७-६०४-२;६४**४-३.** अष्टसहस्रो २११-६;२४३-२०;२५७-२७;२६६-१०; **⋧**⋧२-२२;३३३-11;३४७-१;३५३-1,३७६-१५; ₹**८३-५,9•,19,**3२,३८८-९;**४०१-**२;**४**६४-६; 810-9;820-9;826-4,8;880-4;884-79:

800-7;805-6;850-3,4;854-97;850-4;

**ૡૄૄૡ૱ૢૡૡૡ૱ૢ૱ૢઌૡ૱**૱ૢૡૡ૱૱ૢૡ૱૱૽

ब्ण्यसहस्रीटीका (यक्षोविजयीया लिखिता) २११-६.

**208-3;588-3;584-3;** 

**ゆきとー9.** 

116 आचाराक्रस्त्र २७१-५;२७३-१;६५२-१. आचाराहरीका ७५७-२. आदिपर्वन् ७११-२. आप्तपरीसा ५६९-७०-७. भासमीमांसा ३३३-११;३४७-१;४१७-१;४२८-५,६; **४४२-२;४६५-११;४७०-१;५९५-१;६४४-३;** 1904-x;408.-x;684-1. आर्यसमितीय ४५८-६. आवरयक्रनिर्शक्त ४७८-२;५४० -३;६०८-७;७५४ -३; 5,6-0,000,4-3,5. भावस्पकसूत्र ७३४-१;७५०-२ भावस्यकहारिभद्रीटीका २७२-८;४७८-२ आश्वमेधिकपर्वन् ४९१-३. र्देश्वरक्रण ५३३-१;५५९-१०. ईश्वरवादिन ५९७-२. उत्तराध्ययनसूत्र ६३१-४:६७१-७: वत्तराध्ययनपाइअटी हा ७४७-१:७५१-६. उद्योन ६५२-१. उद्योतकर ३३२-२१;६५९-८;६६४-१;६६८-४; ७१६-८;७१७-२. उपवर्ष ध३१-७. चपाध्य।ययशोविजय २६०-५;२६१-१. उपासकदशाज २७१-५. उमाखाति ६३१-४. उल्रक्तमहाधे ६५६-३. ओ ओवनिर्युक्ति ७५५-२,३. औ औपनिषद् ५९७-२. औपपातिकपूत्र ६०८-७. क कटोपनिषद् २७३-७. कणाद ६५६-३;७३३-१. कन्दली ४६९-६;५३८-१३;५५९-१०.

( जुओ प्र. पा. भा. कन्दली )

www.jainelibrary.org

## ९२ १२ - सन्मतिटिप्पणीनिर्दिष्टा मन्थकतो मन्थाछ ।

कप्यस्त ७५२-२.

कमल्याल २०४-१९;५२३-२;५६९-०;६६१-२.

कात्वाल्यालरण २७१-४.

कारिल ६४४-३.

कारिल १७९-२;२२६-९;४०६-३.

कीर्ति ४८७-५;५५८-१४;५६९-३;
(जुओ धर्मकीर्ति)

क-रकुन्द ६३१-४.

कमारसम्भव ४९१-३.

कमारिल १८५-१४;१९९-१९;२०४-१९;५३२-२;
५५९-१०;५८०-४.

कमारिल १८५-१४;५७४-२;

केमारिल १८५-१.

कैमारिल ५७८-१४.

₹

गणरक्रमहोदिध १७२-२.
गुणरक्रस्रि ५०५-६;७१०-५.
गोगाचार्य ५६५-३.
गोगाचार्य ५६५-३.
गोडगादकारिका २७३-१,५,८;२७९-१,५;३८३-९.
गोतम ६५९-८.
प्रत्यकार (सि. दि.) ४२२-१.

ਚ

बन्द्रशान्तमत १९३-२. बन्द्रगोमिन् ६५२-१. चरक्रंतिता ५५९-१. बरकाबार्य ५५९-१. बान्द्रव्याकरण १७९-२;२७१-४;६५२-१. बार्वाक ५९७-२. बार्वाकमत ५५४-१. वित्युखी ५५८-१४.

ব

बम्बूदीपप्रक्रिसि ६३५-१.
जयन्तमः ५२१-४;५७४-१;५७८-१४;६५९-८;
७०६-५.
जिनमत्रगणिसमाश्रमण ५९७ श्री ६०४-२;६५३-३.
जीवाजीवाभिगमस्त्र ६३५-१;६३९-१.
जैनतकेपरिमाचा ४८०-१.
जैनतांकंच ५५९-१०.
जैनतांकंच ५५९-१०.
जैनतांकंच १५९-१०.
जैनतांकंच ३०-१३.

जैनायस ५५९-१..
जैनेन्द्रचाकरण ४६१-२;६५२-१.
जैनेन्द्रचाकरण ४६१-२;६५२-१.
जैसिन ५३४-९.
जैसिन ५३४-९.
जैसिनीय ५४०-२;५९७-२.
ज्ञातधर्मक्याप्तस्त्र ९३-३;२९१-५.
ज्ञानबिन्दु ५५३-१३;-५९७ थी ६०४-२;६०९-१,६;
६१०-५,११;६१७-२;६१८-६;६१९-१.
ज्ञानेन्द्रसरस्तरी ६५२-१.

ਣ

टीकाकृत् ३१५-२.

ਰ

तस्त्रमोधिनी ६५२-१. तत्त्वसंग्रहकारिका १००-४;१७३-५;१७४-१,८,१४; **१**७५-२,४;१७६-५,६,८,९;६७७-२,५;१७८-८,९, 9+;209-4,6;260-3,6,6,91;262-3;262-4; {८३-३,८,१०,१७,१८,१९;१८४-१,१०,१२; **१८५-४,७,८,१५,१६**;२८६-१,२,३,४,५,६,९,१०, 99,92;**१८७**-३,६,८,9२,9४,9५,9८,95,२१,२२; १८८-४,७,९,१२,१५,१८,९८९-१,३,५,१२,१६,१८; १९०-२,३,८,१•,१३,१५,१८;१९१-१,३,४,१**•**,११, 93,96;892-9,3,4,0,90,917,94;893-9,4,4, U,90;208-5,7,4,6;204-90,96,96,723; १९६-१,८,१७;१९७-२,७,८,१४;१९८-२,४,५,७, 94;2QQ-9,6,93,9E;200-9,97;202-9,4,E, 11,12;202-1,4,5,16;203-1,0,16,20;208-४,८,५,१४,२०,२०५-१,४,५,१०,१७,२०६-३,१६, २४,३०,३२;२०७-७,८,१३,१८,२६;२०८-८,९,१५, ay, 26;280-90,92,93,96,90,20;288-3,90, 9x,9u;282-0,95,90,22,24;283-99,20; २१४-७,१३,१७,२३,२४;२१५-७,१५;२१६-२,६, 9Y,9U;R\$U-3,5,9R,9H;R\$C-Y,9+,91,9F; 280-9,94,94;BRO-8,4,6,99,93,96;RRI-9,८,9२,9५,9९;२२२-३,५,9४,9७;२२३-9,५,८, 93,94;428-9,9\*,99,98,2\*;429-3,4,99, **१७,२२;२२६-१२,१४;२२७-१,१२,१६,२३;२२८**-**३,७,११,१८;२२९-३,११,१५,२०;२३०~१,८,१६, २०;२३१–६,९,१२,१३,१६,१८,२०;२३२–२,१०**; **२३६-९;२३९-१४,१५,१७,१९,२०;२४३-**२;**२८**२-12.16;262-7,6,5,16;20E-7,4;29U-17; २९८-१,६,१७,१९;२**९९**-१,३,६,८;३००-५;३०**१**-99;302-9,6;303-8,5,99,98,10;308-6,6, १०;३०५-१४;३०६-२,५,७,९;३२३-१२;३२६-४।

**३३२-२1;३३३-6;३३७-२९,३१,३२;३५८-**२३; *₹७९-*19;₹८**१-**२,₹,४,९,99;₹८२-६,९,७•,9३, 17,14;363-4,6;368-1,2,6,91,98;364-**9**0;4**3**4-9,2;4**30**-0,866-7;880-4;4**33**-7;430-9,7;448-90;488-6,0; 404-1,3,4;408-1,4,4,6,0,6;400-1,3,6; 402-14:402-2,3,4;420-3,0,2,5;422-€.८,5,9•;५८२-३,७,८,9**•,9**1;५८३-२,४,६, u;468-2,x,4,c;464-99;468-90,93,94; 460-9,4:490-2;888-3;840-4,4;846-4, 6, 0, 0, 5, 5, 6, 9, -7, 6, 0, 5 +, 5 1; 5 50 - 5, 3, 4, 6, **৾৾৽৻ঀ৽৻ঀ৾৾৾৾৾৾ৢৼৼ৾ঀৢ৾৾৾৾ঀ৻৴৻৸৻ৼ৻ৼৼৼ৾৾ৼৼৼ৾৾ৼ ፇ**,३,४,५,६,७,६६४–२,३,६,७,८;६६५–४,५,६; **६६६-1,4,4,4;६६७-२,४;६६८-२,५,६;६६९-マ,५;६७०-१,२,५;६७१-२,३;६७२-२,४,६७३-१,** ₹**,**€,७;६७४-५,६,७,८,९;६७५-२,४;६**७**६-9; \$,5,7,7,7,7,809,7,7,7,809, 3,7,6,6; *६:0-9,४,८,९;६८१-9,२,५;६८२-२,४,५,६,६८४-*9,7,3;&<4-9,3,4,0;&<&-4,0;&<0-1,7,7,4, **६,**७;६८८-**१,**२,३,४,६९३-१,३,४;६९४-२,६,८; **६९५-1,२;६९७-1;६९८-1,३,४;६९९-२,४**; **७००-१,३,५,६,७,८;७०२-४,६,७;७०२-१,३,४,६,** 0,2,4;002-3,4,4,0,2;008-2;012-6,2; **७१२-२,३,६;७१३-१,३,४,५,८,९,११;७१४-१,**२, तस्वसंप्रहपिका १७१-१;१७३-५;१७४-२,५,१२,१५, **^90}?U4-6;8U8-7;8U9-6,90**;8**UC-**U5**?U**6-**२,5;१८०-४,५,९०;१८१-३,९०,९९,९२,**९६,९७; **१८२-६,८;१८४-२,५,९,९१,१५;१८५-१,२,९१, ^?;{<&-?,??;{<@-V,^,<;{<<~?,?,€,<,?•,** 93;869-0,94;890-94;898-4,8,0,9,94; **^}**,**^**\;**?**&&-२,६,**९१,**१६,**९**९,२०,२**१**;**१९७**-**१**, 41,12,12; 22<-2,6,4,10,12,16,14,20; **१९९-३,१२,१५;२००-१,२,३,७,५,११;२०१-**७,५; **२०२-४,६,७,१•,१३;२०३-४,५,११,१४,२१;२०**४-16;204-4;206-11,15,22;204-1,14;206-3,92,24;202-6,95;280-4,96;288-4,6; **२१२-९;२१३-७,८,२५,२२,२७;२१४-२०;२१५-६,** 16,20;2(5-12,16;2(0-1,4,6,6,10,12,14; **~{<-1**¥,14,**?**•,₹1;₹**{%**-₹,¥,८,5₹,1६,1७, **15;**??0-?,5;??**?-**?,**1•,1**1,16;???-٧,5; **~~~~~,1•,1~;~~~~,5,1•,1**~,1<;~~~~, **\$,\$\*,**\$\$;₹₹**७-**५;₹₹८-५,\$₹,\$५;₹₹**₹-**\$\$)

**₹₹0-४,८,१२,१७,२२;₹₹₹-१;₹₹₹-४,१५,१९;** <del>२३६-</del>५;२८०-१३,१४,१५;२८**१**-७,८,१•,११,१२, 93,96,90,94;262-9,3,4,4,6,93;263-4; **२८**४-४,६,११;२९६-७,८,९,११;२९७-२,३,६,११, 93;226-2,4,4,23;228-4,5;200-9,4,6,90, 99,94,94,96,90;308-2,4,4,92,92,94;302-9,97,97,79;303-7,4,6,0,0,97;308-4,4,0, **९;३०५-२,३,११,१५,१६;३०६-८;३०७-२,३,४;** ३२४-२;३२६-४;३३२-२१;३५८-१३;३७९-१९, 17;200-1,7,3,4,6,90;202-4,11,13,94,94, 90,90;302-3,4,0,96;303-9,4,0;308-3, 10,11;3८५-४,५,७,८,९,१०,1५,४००-१०;४२७-4;434-7;464-6;860-7,862-6;404-4; 433-3;436-93;444-3;446-18,448-4, 90;408-3;408-9;400-0;400-11;400-9, २;५८१-२,४,९,१०,६५७-३,६,८,९;६५८-१,४; **&49-1,3;&&0-4,6,5;&&\$-3,6,5;&&?-3,4,** ६,७,८,६६३–२;६६४–१,४,५,९;६६५–१,२;६६७– **9,3;66८-४,७;66९-9,3,6;6७०-3,७;6७१-9; ६७६-२,३,५,६,७,८;६७७-५;६७८-३;६७९-१,५,** *₹,₹,*¥;*₹८*₿**−**¶;*₹८*५−५,*६,८;₹८₹−२,६;₹८७−५* **६८८-४;६९३-१,५;६९४-४,६;६९५-२;६९६-१;** *६९९-1,1,4;७००-४;७०१-1,२,५,८,७०२-२;* 356,1-530;2,4-530;0-530;5-800;3-500 **७१५-३,५;७१६-४,७,९;७१७-१.** तत्त्वार्थभाष्य २६१-१;४४२-३,५५२-७;६३१-४;

तस्वाधभाष्य २६१-१;४४२-३,५५२-७;६३१-४; ७३५-२,

तस्वार्थटीका ३१७-११.

तत्त्वार्थभाष्यवृति । २६१-१;५४०-३;५४३-१३; तत्त्वार्थभाष्यव्याख्या । ५९७-२;६३१ थी ३३-४.

तत्त्वार्यराजवार्तिक ४४२-२;४४३-६;६३१-६३४-४.

तस्वार्धकोक्तवार्तिक १७१-१;२६१-१;३०५-१;३१८-१८; ४४२-२;४८३-११;५९०-१•;४९१-३,५०३-८;५०८-३;५३३-१;५३४-९;५४०-२;५५३-९; ५६९-७;६३१-४;६३४-४;७३५-२.

तस्वार्थकोकवार्तिकालद्वार ४९१-३.

तत्त्वार्थसार ६३१-४.

तत्वार्यस्त्र ६४-५;२६१-१;४५४-४,५;६३१-४;६५४-२,३;६५५-१,२,३;६७६-४;७३४-४;७३५-२; ७३६-१.

तत्त्र्वोपस्रव ( ति ) ३२६-८,४६५-६,५२५-१,२;५३४-९) ५४७-६;५४८-३;५४९-९;५५०-१,

#### १२ - सन्मतिटिपणीनिर्दिष्टा मन्धकृती मन्धाश्च ।

तत्र्यातिक दे१५-१५. सायिन् १७४-५. त्रिबिकाविज्ञप्ति ५९७-२.

₹

दार्शनिकपंथ ध६९-६.
दिमाग १७५-६,१९९-७,५३१-५.
दिवादर ६५६-४.
दिवादाङ्ग २७१-५.
देवनन्दिन ६५२-१.
देवनन्दिन ६५२-१.
देवीनाममाला १७३-१;३१७-२;६२२-३;६३६-२.
द्वादाश्यक्षप्रविद्यास (लि) ६३२-२.
द्वादशास्त्रयक्क (लि) १९५-१३;३७९-१२.

#### 17

धमैकीर्त (जुओ कीर्ति)१५-१२;२११-६,२४२-२१;४६५-१;४६७-११,४८८-९,५०६-२,३,५०८-१;५५४-४.
धमैकीर्तिहृतन्यायबिन्दुर्शकाटिषणी ४६९-६.
धमैकीर्तिहार्ति ५०३-७,
धमैकीर्तिस्रि ३३३-११.
धमैकीर्तिस्रि ३२३-११.
धमैकंप्रहणी ४९८-६,५००-८;५१०-१;५९७ थी ६०३-२,६२७-१,७१२-२.
धमैंस्रहणी इत २७२-८.
धमौंतरीया ४६७-११.

ล

नित्स्त्रचूर्ण (लिखत) ५९७ थी ६०४-२.
नित्स्त्रदीका ४७८-२.
नित्स्त्रदीका ४७८-२.
नित्स्त्रद्यक्ष १७६ (लिखत) ५९७ थी ६०३-२.
नयनक्ष (हस्र लिखत)६३-७,२७१-९;४४१-१०;
४४१-१०.
नयनप्रणित्मी ५५८-१४.
नयोपदेश २७३-१,३१७-१२;६१८-१८,३१९-१३,१५;
४४२-३;६४५-४.
नयोपदेशकृति ३७९-१२;३८०-१,१३;३८३-९,१०,

११. नागेश ६५२-१. निर्मेष ६४४-३. निर्मेषित्वार (भद्रबाहु) ४२२-१. नैयायिक ९८-३;५४०-३;५४३-१३,५७७-४;५९७-२. नैयधीय महाकाव्य ६९७-१. न्याय १८३-२१. न्यायकर्णिका ३६६-२.

स्यायकन्दली ७०६-५. न्यायकुमुद्दबन्द्रोदय (सिखित) १७४-११;५६०-५,१०; ४७१-५;५३७-९;५४०-३,६५७-३,५,६६९-१,३.

न्यायदर्शन ९९-५;११५-६;१५०-४;१७८-७;३४६-३०; ४५२-१;४८७-५,५१८-१६;५२७-५;५३०-१; ५४०-३,५५१-६;५९७-२;६५९-८;६७१-६; ७३३-३.

न्यायदर्शनबास्यायनभाष्य ४२२-१. न्यायप्रवेश ३९८-४;३५१-६;४८८-९. न्यायप्रवेशकार ४८८-९.

न्यायबिन्दुष्त्र ३१८-४,६,१३,१४;३५१-६,३५२-१; ४८८-९;५०१-३;५०६-२,५७२-६;५९२-१.

न्यायविन्दृरीका ४६५-६. न्यायबिन्दुकृति ४६७-११.

न्यात्रज्ञितः ३५० र ग. न्यात्रज्ञिन्दुरीकाटिपाणी ( लिखित ) ४६९-६;४८९-३; ४९८-६;५०६-२.

न्यायमकरन्द ३६६-२.

न्यायमञ्चति ४६५-६;४६६-५,७,४६९-६,४८१-७, ४८०-३,४८३-९;१८७-५;४८९-२,५०५-६,५०७-६;५०८-१;५१९-९,५६०-६;५२१-१,५२८-११; ५२१-११;५२४-४,५२५-१,२,५,५,५,५२९-११; ५३०-१,२,४,६;५६१-१;५३३-१;५३४-९;५३८-२; ५४०-३,५५४-२,३,५६०-१,३,५६१-१२,५६२-२,५,५६३-५,९,५६५-५,५८४-१;५७५-२;६५९-५,८,५७८-१४;५७६-५,

न्यायवार्तिक १२७-१,१४३-२,१५३-४;१७५-६;१७८-२,७,२००-७,२०४-१,६;३२२-२२,३४६-३-; ३७६-९,४२२-१;४७१-११,५१९-४,९;५२०-६; ५२१-१,४,५२२-३,८,५२४-४,५२८-५;५३०-६; ५३१-७,४;५३३-१,५३४-१,५४०-३,५५९-१०; ५६०-३,५;५६१-५२,५६२-२,५,५६२-१,६६६-३, ५,६६८-३;६६९-६;६७७-५;६८९-६,६९२-१; ७१६-८;७१७-२.

न्यायवार्तिवतारपर्वेदीका चेष्ठ६-३०; चेष्ठ६-२; चेष्ठ६-४; ४२२-१; ४६९-६; ४७१-११; ४९९-१; ५०३-४; ५१९-२,४,५,५,५,५२०-२,५२१-१,४,५२२-२,५,८; ५२४-४,५२५-१,२,४,५२८-५,५३०-२; ५३१-१३,५५४-८; ५२३-१,५३४-९,५४०-३,५४३-१३,५५४-८; ५५८-१४,५५९-५,३०,५६०-५,५६१-१२,६६९-६,

न्यायवादिन् २४३-२१,५०३-७. न्यायसिद्धान्तमुक्तावली ५०९-१२;६७६-४. न्यायस्त्र १७८-७,५६०-२.

#### १२ - सन्मतिटिप्पणीनिर्विष्टा मन्धकृतो मन्धात्र ।

```
न्यायस्त्रभाष्यकार ४६९-६.
न्यायागमानुसारिणीटीका ४५१-१०.
न्यायावतार ३५१-६;४२२-१;५९२-२,५.
न्यायावतारटिप्पण २८१-८;३०८-२;३११-३,४,५,७,९;
  ३१४-५
न्यायावतारटीका ४६५-६.
न्यास ७५७-२.
पश्चाभ्यायी ६३१-४.
पद्यात्रक ७४६-५;७५५-६.
पद्याशकटीका ७५५-५.
पञ्चास्तिकाय ४४२-३;६३१-४;६३६-१,
पण्डितरत्नकीतिं ६६०-११.
पतजलि ६५२-१.
पदार्थधर्मसंप्रह ६६१-२.
पदार्थप्रवेशक ६६१-२,३.
पर(शरमाघव ६९७-१.
पहल ४७१-७.
पाइअलच्छीनाममाता १७३-१.
पाणिति १७९-४;२२६-५;२७२-८;५६६-४.
पाणिनिन्याकरण २७१-४,११,३१३-१,४,६.
पाणिनिस्त्र ६५२-१.
पातञ्जल ५९७-२.
पातज्ञलदर्शन
                ३१६-३;६५४-३.
पातज्ञलयोगदर्शन 🕻
पात्रकेसरिन् ५६९-७.
पात्रस्वामिन् ५६९-७.
पार्थसारिथमिश्र १५-१२;१७५-६;४६५-६;७४२-१,
पुण्यराजटीका १८२-४,६.
 पूज्यपाद ६३१-४.
 पूर्वमीमांसक ५७७-८.
 प्रकरणपंजिका ३६६-२.
 प्रज्ञाकरगुप्त ध्रद्भ-६.
 प्रज्ञापनाटीका ]
              490-2.049-4.
 प्रज्ञापनावृत्ति 🕽
 प्रज्ञापनासूत्र ५४०-३;६०५-१;६०७-२;६०८-५;६५४-
    9;७३५-9.
 प्रधीप ६५२-१.
 प्रमाणनयतस्वालोकालङ्कार ४४२-३;४७८-५;५५२-७.
 प्रमाणपरीक्षा वे१८-१८;५५२-४;५५४-४;५५५-९.
 प्रमाणमीमांसा ४६५-६;४६९-६;४८०-३;४८७-५;
    490-6;433-9;434-9,5;443-0;448-4;
    444-7;489-7;400-7.
 प्रमेयकमलमार्तण्ड २९-१;३१-१०;३९-८;४४-१;५२-
```

3;48-6,0'408-3;808-0;828-9;883-6;888-

**♥;₹५४-9•,99;१५९-७;₹६०-9;१६२-३;१६४**-**\u03b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b3\u33b** 9४,95; १९२-9३; १९३-८; १९४-३; १९५-६, १३; **१**९६-२;१९९-२,४;२०२-७;२३७-**१**९,२२,२३, **२६;२३८-४,५,६,१२;२३९-६,७,१०,१४;२४०-३, ૧૦,૧**૨;૨<del>੪</del>੩–२०;૨५१–१४;२५२–२४,२५;*६*५३**–** \$**~**;?**&**{-<,\$&,\$v,\$\$,\*•,\$₹,₹¥,**₹७&**-\$8,**\$**¥; २७४-१,१३,१५;२७६-१३,१६,२७७-९;२८५-३; **₹(८-१८;३(९-१;३२<u>१</u>-२९;**३२२-१,२;३२**५**-**१९,२६;३२८-१,३,५,६,९,१०,१३,१७,१८;३२९**-३;३२०-१०;३३२-२२;३४९-२३,२५,६०;३५१-६, v;342-1,4,2,5,14;343-99;389-4;309-9२;३८०-१,९;३८१-११;३८२-५,१४,१६,३८३-२, ८,९,१•,१२;२८६~७,१३,१४;३**८७**~९,१३,१४,१५; **२८८-५,११,१४,१८,१९;३८९-८,५,१०,११,१४**; **₹**९०-१,१•;**₹९१-२**•,२२,२९;**₹९२-**9•,११,२९; ₹**९३-१,११;३९५-६;**३९८-१,१२;४०२-१४; ४०३-३;४३१-७,८;४३३-१;४३५-३;४५१-७; &48-7;&4C-9;&4Q-3;&&0-4,0;&&4-19; ४६६-५,४६७-८;४६९**-१**,४७**१**-७;४७३-३,४, 5-1,2,7-558;4,5-058;0,7-008;5,7-908;5 868-13;864-4;868-1;86**1**-3;86<u>1</u>-1; 466-8;466-9;400-3,6,9x;403-4,6;480-२,८;५१२-७,११;५१३-७;५३३-१;५३४-२;५३५-2;480-1;482-93;488-6;448-9,4;440-3; ५७४-४;५७५-६;५७७-४;५७८-१४;५७९-५; 423-93;424-V.420-X,4;420-3;42B-Y) *६१२-१,६१३-१;६४१-४;६४२-२,४,६४७-*२; **६५७-३,७;६६१-३;६६९-१,३;६७६-२,३;६७७-**4.500-9;045-7;046-6. प्रमेयहमलमार्तण्डटिप्पण ५६-७;२४०-१०,१३;२४३-<sup>4</sup>२३;२६१-२४;३१८-१८;३८६-७,१३,1४;**३**८८<del>-</del>९) **३९१-२२;३९२-११,४५९-३;४७७-६,४५३-९,** प्रमेयरत्रकोग ३०९-१;४४२-२;४४३-६. प्रवचनसार ४५२-३;६३१-४;६४५-३. प्रवचनसारटीका ४५२-३. प्रवचनसारोद्धार ६३०-३. प्रशामरतिप्रकरण ६४-५. प्रशस्तदेव ६६१-२. प्रशस्तपाद ६६१-२. प्रशस्त्रवादभाष्य १४९-७;५३८-१३;५५९-१•; *५९७-२;६६१-२.* प्रवास्तपादभाष्यकन्दली ४३१-८,४३३-१,६,४३५-४।

## ९६ १२ - सन्मतिटिप्पणीनिर्दिश प्रन्यकृतो प्रन्थाश्च ।

&&&-&;400-&;400-&;40&-97,48&-97; \$\frac{1}{2}\cdot \frac{1}{2}\cdot \frac

प्रवास्तमति ६९९-२;७०१-६. प्रश्नव्याकरणात्त २७१-५. प्राकृतपिष्ठात २७१-२३. प्राकृतप्रकावा २७२-७,८. प्राकृतक्षपावतार २७२-८. प्राकृतक्षपावतार २७२-८.

\*

बक्षीयिविश्वकोश १७२-२;२२६-९.
शृहत्संहिता ६५३-१.
शृहत्संहिता ६५३-१.
शृहत्संहिता ६५३-१.
शृहत्संख्यस्तिबद् २७९-३;२७३-५,७;३८३-९,१०,
१२;७१५-३.
शृहद्व्यसंमह ४५७-३;४७८-२.
शृहस्यति ५०५-६;६९७-१.
शोधचर्यावतार ३६६-२;३७६-५;५१०-१.
शोधचर्यावतारपिक्षश ३७७-८;४५५-१;७१२-२.
श्वास्त्र ४६१-२;५९०-३;५९७-२.
श्वास्त्रशाह्यसाध्य २७९-१४;२८०-१;६४६-४.
श्वास्त्रशाह्यसाध्यभामती २७८-६;४५५-२.
श्वास्त्रशाह्यसाध्यभामती २७८-६;४५५-२.

भगवतीस्त्र (जुओ व्याख्याप्रज्ञाति ) २७१-५;४४१-१•;
४५५-२,५५९-१०;६१०-१६१३ १५,६२५-१;
६३१-१,४;६३५-२,४,५;६७१-७;७१४-४;
७३४-१.
भगवतीस्त्रटीका ३१७-११.
भह (जुओ कुमारिल ) ६-५;४६६-५;५७०-३.
भहजयन्त ४७१-७.
भदबाहुबामिन् ४२२-१;४७८-३.
भगवीक्त ४६१-२;५४३-१३.
भामतीकृत ४६१-२.
भामतीकृत ५६१-२.
भामतीकृत ५६१-२.
भामतीकृत ५६१-२.
भामतीकृत ५८६-२,४,५,६,७;२०४-१९.
भामतीकृत ५८६-२,४,५,६,७;२०४-१९.

भाष्यटीकाकृत् ६'५३-३. भिक्ष १७५-६. मृत्र ६५२-१. मज्झिमनिकाय ३५३-११. मध्यमकरति ३०९-५;३६६-२;३७७-८;४५५-१. मत्रस्पृति ६५२-१;७३१-१. मलधारिहेमचन्द्रस्रि ६२०-1. मलयगिरीयनन्दिस्त्रवृत्ति ५९७ थी ६०४-२. मलयगिरीया ६३५-३. महवादिन् ४४१-१०;५९७ थी ६०४-२. महिषेण ३०८-२. तस्करीगोज्ञालक ७१४-४. महाभारत ४९१-३;५३६-७;६५२-१;७११-२;७३१-३. महाभाष्य १७९-१,३,४;२२६-५;३१६-३;४३१-६; ४७५-४:६५२-१,६५३-२. पहायानस्त्रालंकार ३७१-८;३७७-१. माठर ७१०-५. माठरइति २८१-१,२,४,५,८,९,११,१३,१४,१८,१९; **२८२-३,११,१५;२८३-१;२८४-३,४,५,७,८,१•, ११,१२,१३;२९६**-५;३०५-८;३०७-**९,१४**;३०९-४;५३३-१;७११-५;७१२-१,७३३-९. माध्यमिक ४५८-६. मीनांसक ५५३-१३;५५९-१•;६४४-३. मीमांसादर्शन ४३१-७;४६०-४,४७९-४,५५९-१. मीमांसाशाबरभाष्य ४३-४. मीमांस'सूत्र ५९७-२. मुक्तावली ५४०-३. मृलक्ल्पसूत्र ६१४-२. यशोविजम १८५-१४;२११-६;२६०-९,१०;२६१-१; ३०८-२;४८०-३,५०७-६;६३१-४;६३३-२; ७५९-२. यशोबिजयतस्वार्थभाष्यव्याख्या २६१-१. यादवप्रकाश ५३३-२. यापनीयसंघाप्रगामिन् ६१२-१. यास्कनिकक ६५३-२. योगदर्शन ३०७-८;५९७-२. यौगाचार ४५८-६. ₹ रत्नप्रासूरि ५७०-४. रत्नाकरावतारिका १७०-४;३२०-२५;३७६-५;४४२-२;

yun-1;yun-1;yoc-4;yc2-91;ycc-4;

440-3;443-93;490-Y.

भाष्यकत् ६५३-%

#### १२ - सन्मतिटिप्पणीनिर्दिष्टा प्रन्थकृतो प्रन्थाश्च ।

एविअप्र ५६९-७. राजमा ६३१-४. राजवार्तिच २६१-१;५४०-१;५४१-११;५५२-४;७३५-राजशेखर ३०८-२. रहिन २९६-८. ल्डाबतारसूत्र ३०३~१;३७७-१. लघीयस्रय ५५२-४;५५३-८,९. लपीयस्रयमृहत्मृति ५५२-७;५५३-४,५,९. ललितनिस्तरावृत्ति २७२-८. लीकिकन्यायाजलि ३६६-१;४७५-४;४७९-४,५;५६८-17;492-5. घ बराइमिहिराबार्य ६५३-१. बाक्यपदीय १७९~१,३,८;१८०-१,२,६,८,११,१८१-३; **१८२-४,६;२२२-६,७,१५;२३६-११;३१६-१,२**; 434-1;458-7;498-3;43C-C;443-91; ६५३-२. बाक्यपदीयटीका ३१६-२,४९१-३. बाचकउमाखाति ७३४-४. बाबस्पतिमिश्र ४७१-११;५०३-७;५२२-५;५५९-१०) ६५९-८. बाबरपतिमिश्रटीका ३१६-३. बाबस्यस्थकोष ६३६-४. बाजभ्यायन १७९-१,२. मार्तिक ६५२-१. बार्तिककार ४६९-६:४९८-६. गात्स्यायन ६५६-८. गारस्यायनन्यायभाष्य ९९-५:१५३-४:१५४-७:२९५-४; &~~~);&{<-{;'4~?-~x;'4~?~~,'5;'4~?}-~x; 47८-4;430-6;438-4;44Q-9•;483-9,4; 48E-3,10;400-v;400-2;840-c;880-E. बादमहार्णव ३०८-२. बादिदेवस्रि ५६९-७;५७०-३. बायुपुराण ६५६-३. बार्षगण्य ५३३-१, वित्रप्तिमात्रतासिदिवृत्ति ५९७-२. विद्यानिदन् ६३१-३२-४;६३४-४. विद्यानित्र्वामिन् ४९१-३; ५६९-७. निनिधय ३२२-३१. बिन्ध्यवासिन् ५३३-२; ५३४-२. नित्र ६४५-३. विमाकश्रुतात्र २७१-५.

19. d. q.

विपाकसूत्र ९३-३. निशेषणकती ५९७-२. विशेषाबश्यकनृहद्वृत्ति ४०६-1. विशेवावश्यक्रमाध्य ४४२-२; ४७८-२; ५५०-१; ५५३-५,१०,१३; ५९७ श्री ६०४-२; ६१९-४; ६५३-३; **७४६-१**; ७४७-१; **७**५७-३. विशेषावश्यकनाष्यटीका र् ₹06-4; €₹0-9; ₩40-4,4. विशेषावत्यकभाष्यशति वैद्यकसिन्धु ७१३-१०. बैभाविक ४५८-६. वैशेषिकः ५४०-३; ५४२-१३; ५५८-१०; ५७४-२; 490-1; ६३१-४; ६३३-1; ६५७-३. वैशेषिकदर्शन ५५१-६; ६३३-२; ६५६-४; ६७६-४; €८**६-**₹; **७**०४-४. वैरोषिकद्रात्रिंबिका ६५६-४. म्याख्याप्रकृति भगवतीश्रह्म ( जुओ भगवती ) २७१-५. न्याख्याप्रज्ञतिसूत्र ६१४-१३. म्याडि १७९-३. शृद्धसांख्य ५३३-१. **रदानार्य ५९७ श्री ६०४-**२. शहरखामिन् ६६७-१; ६९३-1. शहराचार्य ४६१-२. शबरखामिन् ५७४-१; ५७७-८. शब्दानुशासन ४८-५. शाकटायन ६१२-१; ६३५-१. शाकटायनग्याकरण २७१-४. शाक्य ५७४-२. शा**इर**भाष ५९७-२. शान्तरिकत ४८८-९; ५३३-२; ५७४-(; ५७६-); 402-9v; &88-7. शान्तिपर्वेन् ६५२-१. वाबरभाष्य २०-५; ५४-१; ५४०-३; ५५९-१०; ५७२-४; ५७४-३; ५७६-१; ५९७-२; ७३०-३. शाबरबचन ७४२-१. शायतकोश २२६-९. वाक्रदीपिका ५०५-९; ५३४-८; ५४०-३; ५५४-३. शास्त्रीपिकायुक्तिलेदप्रपूरणी ५०५-९; ५३५-३; ७४२-१. शाकदीपिकायुक्तिकेहप्रपूरणीसिद्धान्तवन्द्रिकान्याख्या ३६१-₹9; **७४**२-9. भाजनातीसमुजय १७७-४; २६०-९,१०; ३३१-११; ₹90-9; ₹८३-5,9•,91,93; **४**५६-9; **५३३**-२; ६३१ थी ३३-४; ६४४-३; ७१०-५; ७११-५. बाजवातीसमुचयटीका ( लिखित ) ४४३-६; ५०७-६; U80-1; U4**3-**6.

#### १२ - सन्मतिटिप्पणीनिर्दिष्टा मन्थकृतो मन्थाध ।

शास्त्रवार्तासभुवयस्यास्या २६१-१.

बाबनार्तासमुचयस्याद्वादकल्पलता १७५-६; १७९-५,८ **१८०-**२,४,८,११; १८१-२,१९; **१८२-४**,६; **१८**४-**99;** ₹&५-9,२,9४; ₹९०-१२; ₹९₹-१२,१४,9५; **\_₹९२-1**1; **१९६-**२1; **१९८-1•**,1२,1८,1९;१९९-**٦,४,५; २०२-२,७,१६; २०३-२६; २०७-१=;२०**९ 4,10; 2(0-Y; 2(1-Y; 2(2-20,23; 2(8-16, २३; २१५-१,७,9५,9६,9८; २१६-१०,9५,२२; **२१८-४,१०,१४; २२०-२,४,५,१८; २२१-११,१२,** १६; २२२-३,८२१; २२४-१५; २२५-२३; २२६-4,93,94; 220-4,90; 224,4,5,93; 260-94, १९; २८१-८; ३०८-२; ३३२-२१; ३३३-६,११; **301-0;** 308-14; 300-2,4,6,0;309-1, 7,77; ₹८०-1,10; ४०१-२; ४४३-1;४४४-२,४, 884-1,v,10; 889-4; 840-1; 806-7; **४८२-६**; ४९१-३; ४९७-३; ४९९-१,२; ५०२-14; 403-4,0,0; 408-3,408-3, 406-3,0; **५१०-७,७; ५११-१; ५१२-७,११,१५; ५३३-२;** ६३१ श्री ३३-४; ६३९-२: ७१२-१; ७१४-५,८.

विकासमुख्य ३६६-२.

शीलाइ ६१३-१; ७१०-५.

श्रीलाद्याचार्य ७५७-२.

श्रीघर ५७७-८; ५७८-३४; ६५९-८; ७०६-५.

श्रीभरीयकन्दली ४६९-६.

श्रीमाम्य ३६६-२; ५९७-र.

श्रेताश्वतरोपनिषद् ७१०-५; ७१५-३.

म्बोबनार्तिक ६-५; ७-८; १०-३; ११-२; १८६-९,५०,५२; **₹८७-**₹,**६,५,१₹,**9*६,*9७,२१,३३;*₹*८८-४,०,९,१२; 14,96; **१८९-१**,३,५,५२,१६,१८; **१९०-२**,३,१०, **\$3,94,9**4; **₹९१~9,**4,¥; **₹**९२~9,4,4,4,90,3२; **- १९३–७,४,७,७०; - १९**४–२,५,८; - १९५–५,१०,१८, **२३; {९६-१,१७; {९७-२,७,४,१४**; *{*९८-२,४,५ **७,८,१५; १९९~१,८,१३,१४,१६; २०४-१५; २११-^93;** ~~<del>1</del>~9; ~80~10,96; **~1**</ ५; ३५८-२३; ४३३-७; ४९९-१; ५३३-२; ५६४-८; ५३५-१; ५३७-९,५०,५१; ५४०-३; ५५९-90; 484-90; 400-3; 408-3; 454-3; 408 x; 400-x,4; 402-93,9x, 452-2,3,4; ५८०-३,४,७,८; ५८१-४,७,९; ५९७-२; ६४४-३; ECC-0; EC4-7, x,4; 080-1.

भ्होदनार्तिकटीका **४-६; १५-**१२; ४६५-६.

स्रोक्कार्तिकपार्धसारियमिश्रव्याख्या १९६-१६; १९७-१२;

३१९-८; ३६६-२; ४०१-२; ४१४-६; ४३१-७; 830-6,v; 823-9; 404-9; 434-1; 40**4**-Y,4; 682-1.

V

षद्भाषाचित्रका २७२-८.

बब्दर्शनसमुचयन्रह्हेटीका ४५८-६; ४५९-३; ४**६७-**९९; 404-0; 808-4; 803-9; 404-6,0; 480-9;

७१०-५; ७११-५;७१२-१; ७३३-५.

संयुत्तनिकाय ३०९-५,

संक्षेपशारीरक २७३-५.

सप्तमहीतराक्रणी धधर-र; ध५१-७.

तमन्तभद्र ५५९-१०; ५९५-१; ६२०**-१**; ७५**७-२.** 

समवायाङ २७१-५.

सन्मति ३३२-२१.

सन्मतिटीकाकार १८५-१४; ४७८-२.

षर्नेदर्शनषंत्रह १७९-१,३,४; ३७६-९; ४०१-२; ४१४-

€; 834-7,8; 84<-€; 8<3-4; 404-€.

सर्वार्थसिद्धि २६१-१; ३६६-३; ५५२-७; ६३१-४; ७३५-२.

सांख्य ४-४; १८३–२०; ५४०-१; ५४३-१३; ५९७-१; ६५४-३.

साख्यकारिका २८१-२,५,६; ५३३-१; ५५९-१०; ७३३-

साख्यकारिकावृत्ति ७११-५.

साख्यकीमुदी २८४-२; ३०७-५,१६; ५३३-१.

सांख्यतत्त्वकौमुदी ५५९-१०; ५६६-१०.

प्ताख्यतत्त्वविवेचन ५३३-1.

सांह्यदर्शन ३०९-४; ५३३-१; ५४०-३.

सांस्थप्रयचनभाष्य २७७-१६; ५३३-१.

सास्यवेदान्तप्रक्रिया ५४०-३.

साख्यसंप्रह २८१-८.

साख्यसप्तति ध२३-१९.

साख्याचार्य ५५९-1.

मायणमाधन ५०५-६.

सारखतन्यामरण २७१-४.

सिद्धमेनसरि २६१-१, ५५९-१०; ६२०-१; ६३१-४;

19:19-2.

तिद्रसेनदिवाकर ५९७ थी ६०४-२; ६३१-४.

सिद्धमेनदिशकरीय ६३१ थी ३३-४.

सिद्धमेनीयदात्रिंबिका ६२०-१.

तिद्धान्तकोमुदी १७९-२; ३१३-१,६; ३८१-१; ३८७-

२;४०६-३; ४४१-५; ६५२-१.

सिदान्तमुक्तावली ५४६-४.

। सिद्धिनित्रयरीका ( सिस्तित ) ३२६-८; ४६५-५; ४७८-

www.jainelibrary.org

#### १२ - सन्मतिटिपंपीनिर्दिष्टा प्रन्यकृतो प्रन्थात्र ।

4. E; 809-Y; 800-7; 801-4; 802-E; 803-99; ४८८-९; ४९८-६; ५००-८; ५०३-७,८; 408-7; 480-2; 482-9,0; 424-9,7,1; 430-९; ५५३-८; ५६९-७; ७२८-२. सिंहसरिवादिगणिक्षमाश्रमण धर्धर-१०. सीमन्धर ५६९-७. सुत्तनिपात ३५३-११. सुमङ्गलविलासिनी ३६६-२. स्त्रकृताज्ञ २७१-५; ६१३-१५, स्त्रकृताङ्गरीका ३३२-२२: ७१०-५. स्त्रकृताम्हीकाकृत् ६१३-१. सूर्यसिद्धान्त ७११-१. सोगत ५७५-१. सौत्रान्तिक ध५८-६. स्त्रतिकार ६२०-१; ७५७-२. स्थानाइस्त्र २७१-५; ४५३-१; ७३४-१. स्फटार्थाभिधानकोश ५४० - ३. ह्फोटसिद्धि ४३१-८,९,१०; ४३२-२; ४३५-३. स्याद्वादकारिका (अन्ययोगव्यवच्छेदद्वात्रिंकिका) ४८३-११; ४८८-७; ५४३-१३. सादादमजरी ३०८-२; ४४२-२; ४५१-७; ४५४-२: 444-9. स्याद्वादरलाकर ६-५; ७०-२; १६९-१•; १७०-४,७; १७१-१,२,३,१२; १७२-१; *१७७-४,*५; २०२-४, 90,96; २०३-४,९; २४८-१९; ३२०-२६; २७६-14; चिंद-१२, ३८०-१,५,१•,११,१३; ३८१-११; ₹८३-८,९,३•,9२; B0१-२; B१8-६; B३१-७; धरेप-२,३; धरे७-७; ४६५-६; **४६६-५**; ४६७-

٤; ४६९-६; ४७१-७; ४८३-९; ४८८-७; ४९१-३;

BRR-9; 400-1,6,9x; 402-0,6;490-1,6;

५१२-११; ५३३-१; ५३४-२; ५३५-१,५; ५४०-3; 484-97; 487-7; 489-3,v; 400-3; 469-4,4; 498-4; 680-13; 688-9; 688-1; ६६१-३; ६९१-२; ६९७-1. खयंभूत्तोत्र ६३९-२; ७५७-२. हरिभार २६०-९; ५३३-१; ६२७-१; ६३१ थी ३३-४; 40-4; 489-2; 440-2. हरिभदीयनन्दिस्त्रवृत्ति ५९७ श्री ६०४ हरिभद्रियानुयोगद्वारकृति ७१६-५. हर्ष ६९७-१. हेतुबिन्द् ६९१-१. हेतुबिन्दुतर्केटीका ( लिखित ) १६९-७; १७१-१; ३१८-८:५५६-२. हेतुमुख १९९−६. हेमचन्द्र ३१३-६; ४६१-२;४८७-५;५३३-२; ५७०-¥; &42-9; 549-2. हेलाराजटीका ( बाक्यपदीय ) १७९-१,३. हैमसनेकार्यकोश २२६-९; ५२३-६; ६८८-८. हैमञ्चन्दोन्रशासन २७१-१३. हैमतत्त्वप्रकाशिकानृहस्यास २२६-५. हेमधातुपाठ ३१६-३. हैमधातुपारायण १७३-३. हेमप्राकृतव्याकरण २७२-७.८. हैमशन्दानुशासन ४८-५; १७३-२; १७९-२; १९०-९; २२५-२४; ३**१**३-१,४,६; ३१६-३; ३८**१-**२; **३८७-**२; ४२**१-**५; ४४**१**-५; ५६६-४; ६०५-२; ६५२-**१;** ६५३-२. हिमराज्यात्रवासनमृहद्वृत्ति ४६१-२; ४७१-१०; ४७९-५.

#### १३

## सन्मतिसम्पादने उपयुक्तानां मन्थानां सूचिः।

```
जनुयोगदारस्त्र ( सुरत-आगमोदय समिति )
बनुयोगद्वारवृत्ति दृरिभदीय ( रतनाम आवृत्ति )
जनेकान्तवयपताका ( अमदाबाद )
अनेकान्तजयपताकाटीका (काशी यशोविजय श्रंभमाला )
अनेकान्तजयपताकाटीका ( लिखिता )
अर्जनटमिताक्षरा (काशी-विद्याविष्ठास प्रेप्त )
अपोइसिदिप्रकरण (सिक्स बुदिस्ट न्याय टेक्स्ट बिकिन-
   ओथेका इंडिका नं. १२२६ सं. इरप्रसादवाली )
अभिभानचिन्तामणिकोश (काशी-यशोविजय प्रथमाला )
अभिभानप्पदीपिका ( अमदावाद गुजरात पुरातस्य मंदिर )
अमरकोश ( मुंबई राजकीय प्रंथमाला निर्णयसागर प्रेम )
अप्टराती ( मुंबई निर्णयसागर प्रेस )
भटसदसी ( मुंबई निर्णयसागर प्रेस )
अष्टसङ्सीटीका ( बिसिता पूना भांडारकर प्राच्य विदासंशो-
   धनमंदिर )
माराइस्त्र ( सुरत भागमोदय समिति )
आचाराजसूत्रटीका ( सुरत भागमोदयसमिति )
अ:प्तपरीक्षा (कासी-सनातन जैनशंथमाला )
जाप्तमीमांसा (काशी-सनातन जैनप्रंथमाला )
आवर्यकर्निर्श्वक्ति ( काशी-यशोविजय प्रंथमाला अपूर्ण )
आवश्यक इरिभरीय ( सुरत आगमोदयसमिति )
उत्तराष्ययनसूत्र ( सुरत देवचंद नालभाइ )
फुखेद
ऋक्षंहिता
ओचनिर्युक्ति ( पुरत जागमोदयसमिति )
कठोपनिषद् ( ईशायप्टोसरवातोपनिषद् मुंबई निर्णयसागर प्रेस )
कशासूत्र मूब ( सुरत देवचंद लालभाई )
कातस्त्रव्याकरण (बिन्लिओयेका इंडिका नं. ८१)
काश्चिकावृत्ति ( काशी-विद्याविलास प्रेस )
कुमारसंभव ( मुंबई निर्णयसागर त्रेस )
केवलीभुक्तिप्रकरण ( अमदावाद जैन साहित्यसंशोधक )
गणरलमहोदिष ( प्रयाग सरस्रती प्रेप्त संपादक भीम-
   नाय शर्मा)
गोमटसार ( मुंबई निर्णयसागर प्रेस )
गौडपादकारिका (पूना आनंदाश्रम प्रथमाला )
गहानाय झा अनुबाबित ( निन्छिओथेका इंडिका नं ९८६ )
वरकपंहिता (कलकता सं • योगेंद्रनाय सेन )
बान्द्रव्याकरण ( छिप्जीक १९०२ संपा॰ ई. विन्दीश )
```

```
जीवविचारप्रकरण (मैसाजा)
जीवाजीबाभिगमसूत्र ( पुरत आगमोदयसमिति )
जैनतर्कपरिभाषा ( भारतगर जैनधर्मप्रसारक सभा )
जैनेन्द्रव्याकरण (कासी-सं. विन्ध्वेश्वरीप्रसाद )
जैमिनिस्त्र (काशी-विद्याविलास प्रेस)
जम्बूदीपप्रशासि ( सुरत आगमोदयसमिति )
ज्ञानिन्दु (भावनगर जैनधर्मप्रसारक सभा )
तस्वार्थव्याद्या ( अमदावाद पोधी आकार )
तस्वार्थटीका ( सुरत देवचंद लालभाई पुस्तकाकार )
तत्त्वार्यभाष्य ( पूना आईतमत प्रभाकर, कलकत्ता रॉयल एसि-
   याटिक सोसायटी बेंगाल )
तरवार्थराजवार्तिक (काशी-सनातनजैनमंथमाला)
तत्त्वार्थं श्लोकवार्तिक ( मुंबई निर्णयसागर आवृत्ति )
तत्त्वार्यं श्लोकवार्तिकाल द्वार ( मुंबई निर्णयसागर आकृति )
तस्वार्यसूत्र (मेसाणा)
तस्वसंप्रहकारिका (वडोदरा गायकवाड प्रंथमाला )
तत्त्वसंप्रह पित्रका ( बडोदरा गायकवाड प्रंथमाला )
तत्त्वोपप्लव ( लिखित गूजरात पुरातस्व मंदिर )
तन्त्रवार्तिक (काशी)
त्रिंशिकाविज्ञप्ति ( सं. प्रॉ॰ सिल्बन् लेबी पेरिस )
त्रिंशिकाविज्ञप्तिभाष्य ( सं. प्रॉ० पिल्बन् छेवी पेरिस )
दशवैकालि इस्त्र ( सुरत देवचंद लालभाई )
दशवैकालिकस्त्रनिर्युक्ति ( सुरत देवनंद लालमाई )
देशीनाममाला ( मुंबई राजकीय प्रंथमाला )
द्रव्यगुणपर्यायराम्न ( लिखित )
द्वादशारनयचक (लिखित)
धर्मसंप्रह (बौद्ध ) ( ऑक्स्फर्ड युनिवर्सिटि प्रेप्त १८८५ )
धर्मसंप्रहणी ( सुरत देवचंद लालभाई )
भर्मसंप्रहणीवृत्ति ( सुरत देवचंद लालमाई )
नयनप्रसादिनी चित्धुखी ( मुंबई निर्णयसागर प्रेस )
नयोपदेशवृत्ति ( भावनगर आत्मानंदसभा )
नवतस्य
नियमसार ( मुंबई जैन अंधरलाकर कार्यालय )
नैवधकाव्य ( मुंबई निर्णयसागर प्रेस )
नन्दिस्त्रच्णिः ( रतलामनी आवृत्ति )
नन्दिस्त्र मलयगिरिटीका ( सुरत देवचंद लालभाई )
नन्दिस्त्रलघुटीका ( लिखित )
न्यायकुमुद्चन्द्रोदय (लिखित)
न्यायदर्शन ( काशी-विद्याविलास्र प्रेस )
```

#### १३ - सन्मतिसम्पादने उपयुक्तानां प्रन्थानां सूचिः ।

```
न्यायदर्शनवात्स्यायनभाष्य (काशी-विद्याविलास प्रेस)
न्यायप्रवेशसूत्र (वडोदरा गायकवाड प्रंथमाला )
न्यायप्रवेशस्प्रकृति ( वडोदरा गायकवाड प्रथमाला )
न्यायबिन्दुप्रकरण ( बिब्लिओधेका वुद्धिका नं. ७,१९१८ )
न्यायबिन्दुप्रकरणटीका (बिब्लिओथेका बुद्धिका नं. ७,१९१८)
न्यायमञ्जरी (सं० गंगाधरशास्त्री विजयनगर प्रंथमाला )
न्यायवार्तिक (काशी-विद्याविलास प्रेस)
न्यायवार्तिकतात्पर्यटीका (काशी-विद्याविलासप्रेस)
न्यायसिद्धान्तमुक्तावली ( मुंबई निर्णयसागरत्रेस )
न्यायावतार (पाटण हेमचंद्राचार्य प्रथमाला)
न्यायावतारिटपण (पाटण हेमचंद्राचार्य ग्रंथमाला )
पद्याध्यायी ( सुरत जैनविजयप्रेस )
पञ्चाशकटीका ( भाषनगर जैनधर्मप्रसारक सभा )
पद्यास्तिकाय ( मुंबई रायंचद जैन प्रंथमाला )
पराशरमाधव ( बिब्लिओथेका इन्डिका प्रथमभाग )
परीक्षामुख ( सं ॰ घनश्यामदास जैन )
पाइअलच्छीनाममाला (भावनगर सं० बेचरदास जीवराज दोसी)
पाणिनीयव्याकरण ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस )
पाणिनीयमहाभाष्य ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस )
पाणिनीयव्याकरणवार्तिक ( मुंबई निर्णयसागरश्रेस )
पातञ्जलयोगदर्शनवाचस्पतिमिश्रटीका (काशी-विद्याविलासप्रेस)
प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारसूत्र (काशी-यशोविजय प्रंथमाला)
प्रमाणपरीक्षा (काशी-सनातन जैनग्रंथमाला)
श्रमाणमीमां शा ( पूना आईतमत प्रभाकर पुस्तकाकार, अमदा-
   वाद पोथीआकार)
प्रमेयकमलमार्तण्ड ( मुंबई निर्णयसागरत्रेस )
प्रमेयकमलमार्तण्डिटपण (मुंबई निर्णयसागरप्रेस )
प्रमेयरत्नकोश ( भावनगर जैन धर्मप्रसारक सभा )
प्रवचनसार ( मुंबई रायचंद जैन शास्त्रमाला )
प्रवचनसारोद्धार ( सुरत देवचंद लालभाई )
प्रशमरतिप्रकरण ( कलकत्ता रायल एशियाटिक सोसायटी
   वेंगाल तत्त्वार्थभाष्यपुस्तकान्तः )
प्रशस्तकन्दली ( विजयनगर प्रथमाला सं० विध्येश्वरीप्रसाद
    द्विवेदी )
प्रज्ञापनासूत्र ( सुरत देवचंद लालभाई )
प्राकृतपिङ्गल ( कलकता सं० चंद्रमोहन घोष )
प्राकृतप्रकारा ( काशी-विद्याविलास प्रेस )
प्राकृतमञ्जरी ( मुंबई निर्णयसागर प्रेस )
प्राकृतरूपावतार (सं. ई. हुल्श-रायल एशियाटिक सोसायटी)
बृहदारण्यकोपनिषत् ( पूना आनंदाश्रम संस्कृत श्रंथमाला )
बृहदारण्यकोपनिपद्भाष्य ( पूना आनंदाश्रम संस्कृत ग्रंथमाला )
बृहदारण्यकोपनिषद्भाष्यवार्तिक ( पूना आनंदाश्रम संस्कृत
    प्रंथमाला )
बृहद्भव्यसंप्रह ( मुंबई रायचंद जैन शास्त्रमाला )
```

```
बृहत्संहिता (काशी-पं. सुधाकर द्विवेदी संपादित )
वोधिचर्यावतार प्रज्ञापारमितापिजका (विञ्लिओधेका इंडिका
    940)
वन्नीयविश्वकोश (कलकत्ता आवृत्ति )
ब्रह्मसूत्रशाङ्करभाष्य ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस )
ब्रह्मसूत्रशाहरभाष्यभामतीटीका ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस )
भगवद्गीता ( मुंबई निर्णयसागर प्रेस )
भगवतीस्त्र (रायचंद जिनागमसंत्रह )
भगवतीस्त्रटीका ( सुरत आगमोदयसमिति )
भामहालङ्कार ( मुंबई राजकीय प्रंथमाला )
मज्झिमनिकाय ( सी. वि. राजवाडे संपादित )
मध्यमकदृति ( बिब्लिओथेका बुद्धिका नं. ४ )
मनुस्मृति ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस )
महाभारत आदिपर्व ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस )
महाभारत वनपर्व ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस )
महाभ्रत शान्तिपर्व ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस )
महायानसूत्रालङ्कार (पेरिस १९०७ सं० सिल्वन् छेवी)
महाव्युत्पत्ति (बिव्लिओथेका बुद्धिका नं. १३)
माठरवृत्ति (साङ्ख्यकारिका ) (काशी-चोखंबा प्रंथमाला )
मीमांसादर्शन (काशी-विद्याविलासप्रेस)
यास्कनिध्कत ( मुंबई राजकीय शंथमाला )
योगदर्शन (काशी-विद्याविलासप्रेस)
पातञ्जलदर्शन (काशी-विद्याविलासप्रेस)
रत्नाकरावतारिका (काशी-यशोविजय प्रथमाला)
रामायणअरण्यकाण्ड ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस )
लघीयस्त्रय ( मुंबई माणेकचंद दिगंबर जैनग्रंथमाला )
लवीयस्रय खोपज्ञ बृहद्वृत्ति ( लिखित )
लितिविसारा ( सुरत देवचंद लालभाई )
लैकिकन्यायाञ्जलि ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस )
लङ्कावतारसूत्र (कलकत्ता सं. शरचंद्रदास अने विद्याभूषण)
वाक्यपदीयमूल ( काशी-चोखंबा प्रंथमाला )
वाक्यपदीयटीका हेलाराजकृता (काशी-चोखंबा प्रथमाला)
वाक्यपदीयटीका पुण्यराजऋता (काशी-चोखंबा प्रंथमाला)
वाचस्पलकोश (कलकता)
वात्स्यायनभाष्य (काशी विद्याविलासप्रेस )
व्यासभाष्य ( पूना आनंदाश्रमग्रंथमाला )
वायुपुराण ( विव्लिओथेका इंडिका नं. ८५)
विशेषणवती (लिखित)
विशेषावस्यकबृहद्वृत्ति (काशी-यशोविजय प्रथमाला )
विशेषावस्यक्रमाध्य ( काशी-यशोविजय प्रंथमाला )
विज्ञप्तिमात्रतासिद्धि ( सं. प्रॉ. सिल्बन् छेवी पेरिस )
वैजयन्तीकोश ( मद्रास सहकारीप्रेस )
वैद्यकसिन्धु ( कविरस्न उमेशचंद्र गुप्त कलकत्ता )
वैशेषिकदर्शन ( मुंबई गूजरातीप्रेस, काशी-विद्याविलासप्रेस)
```

#### १३ - सन्मतिसम्पादने उपयुक्तानां प्रन्थानां सूचिः।

वैशेषिकद्वात्रिंबिका ( भावनगर जैनधर्मप्रसारक सभा ) शाकटायनव्याकरण ( मद्रास १८९३ नी आवृत्ति ) शाबरभाष्य (काशी-विद्याविलासप्रेस) शाश्वतकोश (पूना सं. कृष्णाजी गोविंद ओक ) शास्त्रदीपिका युक्तिस्नेहप्रपूरणीसिद्धान्तचन्द्रिकाव्याख्यायुता ( मुंबई निर्णयसागरत्रेस ) शास्त्रवार्तासमुचय ( सुरत देवचंदलालभाई ) शास्त्रवार्तासमुचयस्याद्वादकल्पलताटीका (सुरत देवचंदलालमाई) चिक्षासमुचय (बिब्लिओथेका बुद्धिका नं. १. १९०२ नी अात्रति श्रीभाष्य ( मुंबई राजकीय प्रथमाला ) श्वेताश्वतरोपनिषत् ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस ) श्लोकवार्तिक (काशी-चोखंबा प्रंथमाला) श्लोकवार्तिकपार्थसारियमिश्रव्याख्या (काशी-चोखंबा प्रथमाला ) षड्दर्शनसमुचय (भावनगर आत्मानंद सभा ) षड्दर्शनसमुचयषृहदृति (बिब्लिओधेका इंडिका नं. १६७) षड्भाषाचन्द्रिका ( सं. कमलाशंकर प्राणशंकर त्रिवेदी ) ( मुंबई राजकीय प्रंथमाला ) सनातन जैनप्रन्थमाला प्रथमगुच्छक सन्मतितर्कप्रकरण (अमदावाद गूजरातपुरातत्त्वमंदिर) सप्तभन्नीतरिक्षणी ( मुंबई रायचंद जैनश्रंथमाला ) सर्वदर्शनसंप्रह ( पूना मांडारकर प्राच्यविद्यासंशोधनमंदिर ) सर्वार्थसिद्धि (कोल्हापुर जैनेंद्र मुद्रणालय) सारखतव्याकरण ( मुंबई निर्णयसागरप्रेस ) सिद्धिविनिश्चय (लिखित) सुत्तनिपात ( पूना-पि. वि. बापट ) स्त्रकृताङ्गस्त्र ( सुरत आगमोदयसमिति ) सूत्रकृताङ्गरीका (

सुमङ्गलविलासिनी (पालिटेक्स्ट सोसायटी १८८६) स्येसिद्धान्त ( उदयनारायणसिंह आर्यनो हिंदी अनुवाद ) संक्षेपशारीरक (काशी-विद्याविलास प्रेस) संयुत्तनिकाय (पालिटेवस्ट सोसायटी १८९८) साङ्ख्यकारिका (काशी-विद्याविलास प्रेस) साङ्ख्यतत्त्वकोमुदी (काशी-विद्याविलास प्रेस ) साङ्ख्यदर्शन ( काशी-विद्याविलास प्रेस ) साङ्ख्यप्रवचनभाष्य (काशी-विद्याविलास प्रेस ) साङ्ख्यसंप्रह ( काशी-विद्याविलास प्रेस ) स्थानाङ्गसूत्र ( सुरत आगमोदयसमिति ) स्थानाङ्गरीका ( सुरत आगमोदयसमिति ) स्फुटार्थअभिधर्मकोशव्याख्या ( बिब्लिओथेका बुद्धिका नं २१ ) स्फोटसिद्धिन्यायविचार ( त्रिवेन्द्रं-संस्कृतप्रंथमाला ) स्याद्वादमञ्जरी ( पूना-आईतमतप्रभाकर ) स्याद्वादरलाकर ( पूना-आईतमतप्रभाकर पुस्तकाकार, अमदा-वाद पोथी आकार ) खयंभूस्तोत्र ( श्रीवर प्रेस सोलापुर ) हेतुमुख हेतुत्रिन्दुतर्कटीका (अमदावाद गूजरातपुरात**स्वमंदिर लिखित**) हैमअनेकार्थकोश (सं. थीयोडोर जचेरी एज्युकेशन सोसा-यटी प्रेस ) हैमच्छन्दोऽनुशासन ( मुंबई निर्णयसाग**र आवृत्ति )** हैमतत्त्वप्रकाशिका वृह्व्यास ( हेमचंद्राचार्य प्रथमाला पाटण ) हैमधातुपारायण ( मुंबई सं. जोह० किर्स्ट <mark>एज्युकेशन सोसा</mark>-यटी प्रेस ) हैमप्राकृतव्याकरण ( मुंबई राजकीय आवृत्ति ) हेमव्याकरणबृहद्गुत्ति ( अमदावाद आवृत्ति ) हैमव्याकरण ( अमदावाद आवृत्ति )

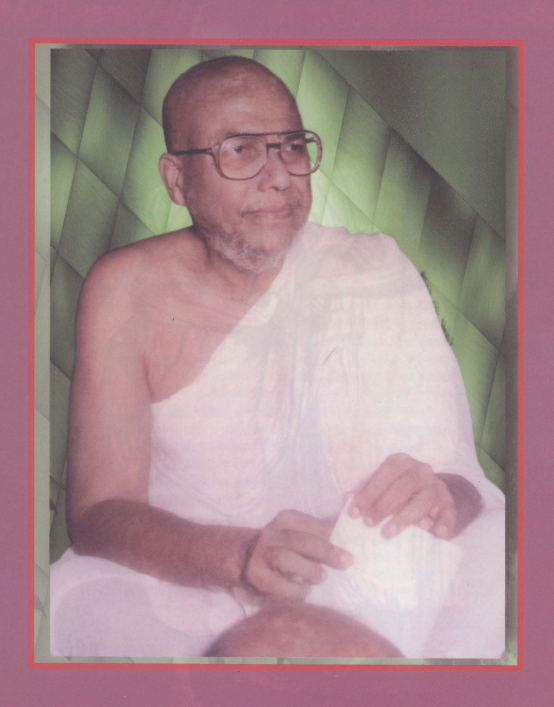
# "ગીવમ-વીકની ચાદ અપાવે

# <u>्रीक-हाम्बच</u> अश्व..



પૂ. આ. શ્રી લુવનલાનુસૂરીશ્વરજી મ. સા.

પ. પૂ. આં. શ્રી પ્રેમસૂરીશ્વરજી મ. સા.



# ता ती का श्री कत्रात्रात्रस्थिक्तस्थ सा सा

વિરાટ વાદળ ભણી પોતાના સમગ્ર અસ્તિત્વને ઓગાળવા દોટ મૂકતાં નાનલડાં સૂર્યકિરણના આ અપ્રતિમ શૌર્યને વાદલડી સાત રંગોના નવલાં નજરાણાથી નવાજે છે.

અખિલ બ્રહ્માંડમાં ઘટતી પ્રત્યેક ઘટના, પ્રત્યેક પદાર્થ જિનશાસનના જલધરમાં જ્યારે વિલીન બને છે ત્યારે સાત નયના समन्वयनी घटना gyanmandir@kobatirth.org સાકાર થાય છે. જિનશાસનની આ ઉજ્જ્વળ યશોગાથાને

> प्रत्येक खंड का मूल्य - ६००/- रुपये सम्पूर्ण सेट मूल्य ३०००/- रूपये

वर्शवतं भेघधनुष

सन्मति - तर्भप्रक्रश

એટલે