

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.



म्मृतिग्रन्थ के दिशा-निर्देशक ग्राचार्थ श्री तुलसी

संस्कृत-प्राकृत जैन ट्याकरण और कोश की परम्परा

आचार्य श्री कालूगणी स्मृति-ग्रन्थ

महोमनस्वी आचार्य श्री कालूगणी की जन्म-शताब्दी के उपलक्ष मे

# सं-रवृत्त-प्रावृत्त जैन व्यावत्ररण और कोश की परा परा

# <sub>दिशा-निर्देश</sub> युगपधान आचार्य श्री तुलसी

#### सपादक-भडल

मुनि श्री चन्दनमल मुनि श्री नथमल मुनि श्री छत्नमल्ल मुनि श्री बुद्धमल्ल डॉ० नथमल टाटिया श्रीचन्द रामपुरिया पं० दलसुख भाई मालवणिया

#### सपादक

# मुनि श्री दुलहराज

डाँ० छंग्(नलाल शास्त्री डाँ० प्रेमसुमन जैन एम० ए० (त्रय), पी-एच० डी० सहायक प्रोफेसर — मूतपूर्व प्राध्यापक प्राकृत-संस्कृत विभाग, प्राकृत शोध संस्थान, वैशाली उदयपूर विश्वविद्यालय

प्रकाशक

श्री कालूगणी जन्म-शताब्दी समारोह समिति छापर (राजस्थान) प्रबन्ध सपादक मोतीलाल नाहटा प्रधान मन्नी . श्री कालूगणी जन्म-शताब्दी समारोह समिति, छापर (राजस्थान)

प्रथम सस्करण आचार्य श्री कालूगणी जन्म=शताब्दी दिवस फाल्गुन शुक्ला २, स० २०३३ [२० फरवरी, १६७७]

मूल्य पैतालीस रुपये

# प्रकाशकीय

तेरापय का उद्भव एक कान्तिपूर्ण इतिहास की किंडियों से जुड़ा है। इसके आविर्भावक महान् लौहपुरुष आचार्य भिक्षु एक कान्ति-द्रब्टा साधक थे, जिन्होंने अध्यात्म-जगत् में अद्भुत कान्ति की। उन द्वारा उप्त कान्ति-वीज से अकुरित, सर्वद्धित, पल्लवित एव पुष्पित तेरापय का महान् वटवृक्ष सतत विकास पाता गया, जिसकी फलान्वित आज अनेक रूपों में दृष्टिगोचर है।

नूतन और पुरातन की भूल-भुलैया में न पड़ सत्य और यथार्थ का अवलम्बन करते हुए अग्रसर होते रहना तेरापथ का मूल मत है। यही कारण है कि तेरापथ में समय-समय पर जब जैसे अपेक्षित हुए, विकास के नथे-नथे उन्मेष आते गए, सवर्द्धन, उन्नयन और विकास होता गया। सयम और श्रुत दोनो दृष्टियो से तेरापथ एक उत्कर्षशील धर्म-सघ है। आचार्य भिक्षु के उत्तरवर्ती आचार्यों ने अनेक दृष्टियो से इसकी सतत अभिवृद्धि की।

जैन धर्म आचार-प्रधान धर्म है। शुद्ध आचार-सवाहकता जैन श्रमण का जीवन-सत्त्व है। आचार के साय श्रुत शास्त्रज्ञान विद्या का भी अपना महत्त्व है क्योंकि उससे आचार को सवल वैचारिक पृष्ठभूमि प्राप्त होती है।

तेरापथ के अष्टमाचार्य श्री कालूगणी ने अपने आचार-समुन्तत अन्तेवासियों को अधिकाधिक श्रुत-समुन्तत करने का अपने शासनकाल में अत्यधिक प्रयत्न किया। उसी के अन्तर्गत सघ में हुए संस्कृत विद्या, प्राकृत भाषा आदि के गभीर अध्ययन का पक्ष आता है। आचार्य श्री कालूगणी चाहते थे, उनके साधु-सध में संस्कृत विद्या का भरपूर प्रसार हो, क्यों कि इससे शास्त्र-परिशीलन में विशेष आनुकूल्य होगा। आचार्य श्री कालूगणी परम दृढ निश्चयी थे, उसी का यह परिणाम हुआ कि तेरापय में संस्कृत के अनेक पारगामी विद्वान साधु-साध्वी तैयार हुए। इतना ही नही, संस्कृत और प्राकृत में अभिनव व्याकरण तक लिखे गए। प्रात स्मरणीय आचार्य श्री कालूगणी द्वारा सचालित यह महान् प्रयास उनके उत्तराधिकारी महामहिम आचार्य श्री तुलसी द्वारा उत्तरोत्तर वृद्धिगत होता रहा।

यह बहुत मुन्दर हुआ कि परमाराध्य आचार्य श्री की प्रेरणा और मुनि श्री नथमलजी के मार्ग-दर्शन से एक इस कोटि के स्मृति-ग्रन्य के प्रकाशन का 'सिमिति' द्वारा निश्चय किया गया, जो आचार्य श्री कालूगणी के विद्या-जीवन से अनन्य-रूपेण सम्बद्ध व्याकरण आदि विषयो पर आधृत हो। उसका साकार रूप प्रस्तुत ग्रन्थ है।

हम इसे आचार्य प्रवर तथा भुनि श्री नथमल जी के आशीर्वाद का ही फल भानते है कि इस कोटि के स्मृति-ग्रथ का दुसाध्य कार्य इतने अल्प समय में सपन्न हो सका है। इसके लिए हम उनके अत्यन्त आभारी है।

इस ग्रन्थ के सम्पादन में प्राच्य विद्या के अध्येता मुनि श्री दुलहराज जी, प्राकृत जैन शोध सस्यान, वैशाली (विहार) के भूतपूर्व प्राध्यापक डॉ॰ छगनलाल जी शास्त्री तथा उदयपुर विश्वविद्यालय के प्राकृत के सहायक प्रोफेसर डॉ॰ प्रेम सुमन जी जैन ने वडी लगन के साथ श्रम किया है। इसके लिए समिति उनका हुदय से आभार मानती है। ये तीनों ही विद्वान् संस्कृत-प्राकृत क्षेत्र के सुप्रसिद्ध सेवी है। इनके मपर्क व प्रयास का ही यह परिणाम है कि वहुत कम समय में इतनी उपादेय सामग्री आज विद्वानों के समक्ष उपस्थित की जा सकी है।

सम्पादक मडल के आदरास्पद मुनिजनो एव सम्माननीय सदस्यों के भी हम आभारी हैं, जिनका सवल व मार्गदर्शन हमे सहज प्राप्त रहा है।

स्मृति ग्रन्य के लिए जिन विद्वानों ने अपने शोधपूर्ण निवन्ध प्रेपित कर इसे समृद्ध वनाया है, उनके प्रति हम हृदय में कृतज्ञ है।

साहित्य प्रकाशन सम्बन्धी कार्य के सम्यक् निर्वाह हेतु समारोह सिमिति के अन्तर्गत एक साहित्य सिमिति परिगठित की गई थी। साहित्य सिमिति के सभी सदस्यो का मुझे हार्दिक सहयोग प्राप्त रहा, जिसके लिए मैं उनका हृदय से आभारी हूँ।

समिति की साहित्यिक योजना तथा कार्यों में हमारे सम्माननीय सदस्य, जैन विश्व भारती, लाडनू के कुलपित श्री श्रीचद जी रामपुरियां का प्रारम्भ से लेकर प्रकाशन की अन्तिम वेला तक जो सहयोग और श्रम प्राप्त हुआ, वही आज फलीभूत होकर हमारी इस योजना को सफल वना पाया है। आदरणीय श्री रामपुरिया जी की सेवाओं के लिए सदा-सदा हमारी समिति कृतज्ञ रहेगी। प्रमुख समाज सेवी श्री मानिकचन्द जी सेठिया, श्री सतोषचन्द जी वरिडया एवं श्री गोपीचन्द जी चौपडा का समय-समय पर जो सत्परामर्श एवं मार्गदर्शन प्राप्त होता रहा, उसके लिए हम उनके भी हृदय से आभारी हैं।

समारोह समिति के सम्माननीय अध्यक्ष श्रीमान् मोतीलालजी कोठारी, उपाध्यस श्रीमान् भीखमचदजी वैद, जिनके महत्त्वपूर्ण, उपयोगी सुझाव मुझे वरावर मिलते रहे, का मैं अत्यन्त कृतज्ञ हूँ। निरन्तर यन्त्रवत् कार्यरत श्रीमान् मानिकचदजी चोरिडिया का आभार मानना मै अपना परम कर्तव्य समझता हूँ, जिनका प्रस्तुत कार्य मे मुझे हर समय साथ मिलता रहा। समारोह सिमिति के सभी सदस्यो को मैं अनेकानेक धन्यवाद देता हूँ, जिनकी सद्भावना, सहयोग तथा साह- चर्य से मैं अपने कार्य मे गतिशील रह सका।

प्रस्तुत ग्रन्थ के प्रकाशन-कार्य मे प० श्री शकरलालजी पारीक बी० ए० साहित्य-रत्न, विज्ञानरत ने अपने अनवरत श्रम से जो स्तुत्य योग प्रदान किया, उसके लिए मैं अपना हार्दिक धन्यवाद देना नहीं भूल सकता।

आशा है, प्राच्य विद्या जगत् के अध्येता, अन्वेष्टा तथा जिज्ञासु प्रस्तुत ग्रन्थ से लाभान्वित होगे।

छापर
चूरू (राजस्थान)
वसत पचमी, स० २०३३
श्री कालूगणी जन्म-शताब्दी समारोह समिति
छापर (राजस्थान)

# सम्पादकीय

भाषा और भाव का अविच्छिन्न सम्बन्ध है। भावों की सवाहकता में भाषा का अपना एक ऐसा दायित्व है, जिसे अनन्य-साधारण कहा जा सकता है। विभिन्न भाषाओं की अपनी-अपनी क्षमताए होती हैं क्यों कि शताब्दियों और सहस्रादिव्यों के प्रयोगों के अनन्तर कोई एक भाषा परिनिष्ठित रूप प्राप्त करती है। इसे उस भाषा का शक्ति-अर्जनकाल अथवा क्षमतान्सम्पादन का समय कहा जा सकता है। परिनिष्ठित, परिष्ठित तथा परिषक्व रूप प्राप्त भाषाओं में संस्कृत का अपना अद्वितीय स्थान है। संस्कृत के शब्दों की कुछ ऐसी अनुपम क्षमता है कि गहनतम विषयों के निरूपण में भी उसका अपने वैज्ञानिक एवं परिपूर्ण व्याकरण का महत्त्वपूर्ण स्थान है। यद्यपि अत्यन्त कसे हुए व्याकरण के नियम भाषा को संसीम अवश्य बनाते हैं पर साथ ही साथ उसमे एक विशिष्ट शक्ति का आपादन भी करते है। संस्कृत का व्याकरण विश्व की भाषाओं के व्याकरणों में अपनी इसी विशेषता के कारण अनुपम है।

सस्कृत भाषा के इतिहास का यह गौरवमय पृष्ठ है कि जैन परम्परा के विद्वानो, आचार्थों और सन्तों ने सस्कृत के पल्लवन और विकास में बहुत वडा योगदान किया। जैन आगम-साहित्य की भाषा प्राकृत होते हुए भी उन्होंने सस्कृत में साहित्य के विविध अगो पर प्रचुर रचनाए की। अपने आगम-वाड्मय की व्याख्या, विश्लेषण तथा विवेचन में भी उन्होंने सोत्साह सस्कृत भाषा का उपयोग किया। इससे जहाँ एक ओर उनकी विचार-सम्पदा विद्वस्भोग्य वनी, दूसरी ओर सस्कृत-साहित्य की भी असाधारण श्री-वृद्धि हुई। सस्कृत विद्या की निधि को आपूर्ण करने में जैन-मनीषियों का बहुत वडा योगदान रहा है।

### तेरापथ मे संस्कृत-प्राकृत की प्रगति

यह वर्डे हर्प का विषय है कि संस्कृतविद्या, जिसकी आज देश में चर्चा तो

वहुत चलती है पर कियातमक रूप से जिसका पठन-पाठन दिनानुदिन क्षीण और क्षीणतर होता जा रहा है, का तेरापय सघ में आज भी उत्तरोत्तर विकासमान अचलन है। शताधिक साधु, साध्विया संस्कृत में पारंगत हैं। वे केवल अध्ययन और अनुशीलन ही नहीं, विविध प्रकार के अभिनव साहित्य के निर्माण में भी तत्पर और कुशल है। तेरापय के वर्तमान अधिनायक युगप्रधान आचार्य श्री तुलसी के निर्देशन और मार्ग-दर्शन में सर्शतिवधा के अभिवर्धन-उन्नयन का यह कम सतत प्रगतिशील है।

तेरापथ मे हुए मस्कृतविद्या के विकास के इतिहास का पर्यवेक्षण करे तो यह स्पष्ट प्रतीत होगा कि परमाराध्य आचार्य श्री तुलसी के गुरुवर्य, तेरापथ के अप्टमाचार्य प्रात स्मरणीय श्री कालूगणी ने इसमे वहुत वडा कार्य किया। उन्होंने जीवन भर इस वात के लिए निरन्तर प्रयत्न किया कि उनके धर्म-संघ में संस्कृत विद्या के विशिष्ट अध्येता और वेत्ता साधु तैयार हो । आचार्य श्री कालूगणी पल्लवग्राही पाडित्य के पक्षपाती नहीं थे, वे ठोस तथा मूलग्राही ज्ञान को महत्त्व देते थे। इसी लिए सम्कृत के अध्ययन में उनका व्याकरण के पठन पर बहुत जोर था। नि सन्देह यह एक अनुकरणीय तथ्य है कि उन्होने श्रीढावस्या में स्वय व्याकरण का गभीर अध्ययन किया एव अपने अन्तेवासी साधु-साध्वियो को इस ओर प्रेरित किया। व्याकरण शब्दों के शुद्ध प्रयोग की शिक्षा देता है। प्रयोग के लिए प्रयोक्ता के पास शब्दो का वहुत अच्छा सम्रह होना चाहिए। अध्वार्थ श्री कालूगणी ने इसका अनुभव किया और कोश के अध्ययन तथा कठस्यीकरण का विशेष ऋम उन्होने चालू किया । फलत अनेक साधु-साध्वियों ने आचार्य हेमचन्द्र द्वारा रचित अभिधान-चिन्तामणि अ।दि कोपो को कठाग्र कर लिया। संस्कृत व्याकरण के साथ-साय प्राकृत व्याकरण के अध्ययन पर भी आचार्य श्री कालूगणी ने वल दिया । आचार्य श्री कालूगणी का शासनकाल तेरापय मे वास्तव मे विद्या-विकास का काल कहा जा सकता है।

सस्कृत, प्राकृत, कोश आदि के ठोस अध्ययन के पश्चात् तेरापथ में एक ऐसा कान गृह होता है, जब मौलिक साहित्य, विशेषत लक्षण-ग्रन्थों का सर्जन चालू हुआ। उसके अन्तर्गत मृष्ट ग्रन्थों में मुनि श्री चौयमल्लजी द्वारा रचित भिक्षु- शब्दानुशासन का अपना अनन्य स्थान है। मुनि श्री चौयमल्लजी ने देश में प्रचित्त, अप्रचलित अनेक व्याकरणों का गभीर परिशीलन किया तथा सरलतम, कोमलतम शैली में इसकी रचना की। इस प्रसग पर आशुक्तविरत्न, आयुर्वेदाचार्य पर रचुनन्दन शर्मा (अलीगड, उत्तरप्रदेश) का नाम बड़े आदर के साथ स्मरणीय है, जो मुनि श्री के अन व्याकरण-प्रणयन के ऐतिहासिक कार्य में अनन्य सहयोगी रहे नया इन शब्दानुशासन पर वृहद् वृत्ति की रचना भी उन्होंने की।

निक्षुणव्दानुधानन लिगानुभानन, उणादि, न्यायदर्पण आदि के साथ एक सर्वानसम्पन्न व्याकरण है। तेरापत्र में इसका पठन-पाठन चालू हुआ। एक प्रकार में यह व्याकरण का एक अभिनव पीठ (New school of grammar) प्रतिष्ठित हुआ । इस महत्त्वपूर्ण ग्रन्य को सुसम्पादित रूप में भी घ्र प्रकाशित करने की योजना है।

सस्कृत का व्याकरण अन्यान्य भाषाओं की तरह साधारणत्या भाषा के शिक्षण या वाक्य-रचना-प्रकार-बोधन का मान्न माध्यम नहीं है। वह तो स्वय अपने आप मे एक सर्वथा परिपूर्ण शास्त्र का रूप लिए हुए है। तभी तो कभी उसके लिए यह जनश्रुति प्रचलित हुई 'द्वादशिभिवंषेंव्यिकरणमधीयते' अर्थात् वारह वर्ष मे व्याकरण का अध्ययन पूर्ण होता है। कहने का आशय यह है कि सस्कृत व्याकरण मे निरन्तर विकास होता गया। टीका, व्याख्या, वृत्ति, वार्तिक, पिका, फिक्किका, प्रिक्या आदि के रूप मे विविध प्रकार का साहित्य निर्मित होता रहा। मुनि श्री चौथमल्लजी ने भी अपने शव्दानुशासन की एक सिक्षप्त प्रिक्या तैयार की, जिसका उन्होंने अपने श्रद्धेय गुरुवर्य के नाम पर 'कालुकौ मुदी' नाम रखा। यह कहना अतिरजन नहीं है कि आचार्य श्री कालूगणी के शासनकाल मे उनके अन्तेवासी मुनि श्री चौथमल्लजी द्वारा प्रणीत भिक्षुभव्दानुशासन सस्कृत के व्याकरण-वाड्मय को एक अप्रतिम देन है। भिक्षुभव्दानुशासन पर एक लघुवृत्ति की भी रचना हुई, जिसके लेखक श्रातृद्धय श्री धनमुनि एव श्री चन्दन मुनि है। आचार्य श्री कालूगणी के समय मे और भी अनेक विपयो पर सस्कृत मे नृतन रचनाए हुई।

के वर्तमान सघाधिपति, युगप्रधान आचार्य श्री तुलसी ने सस्कृत विद्या के इस विकास को न केवल वनाए रखा वरन् उसे और अधिक गतिशील किया है। वाचार्य श्री तुलसी को वचपन से ही सम्कृत से अन्य अनुराग है। किशोरावस्या से ही उनको सस्कृत के सहस्रो एलोक कठस्य हैं। वे व्याकरण, न्याय, काव्य, कोश आदि अनेक विपयों के मार्मिक अध्येता हैं। यह उनके द्वारा रचित जैनसिद्धान्त-दीपिका, भिक्षुन्यायर्काणका, मनोनुशासन जैसे प्रीढ ग्रन्थों से प्रकट है। आचार्य-पद का उत्तरदायत्व अपने पर आने से पूर्व तो वे अपना अधिकाश समय शास्त्र-परिशोलन में लगाते ही थे, अब भी आचार्य-पद के अत्यन्त महत्त्वपूर्ण उत्तरदायत्वी का वहन करते हुए भी शास्त्र-पर्यवेक्षण में वे समय देते है। उन्होंने स्वय तो सस्कृत विद्या के अगोपागों का अत्यन्त मार्मिक अध्ययन कर अनेक विपयों में पारगामिता प्राप्त को ही, अनेक साधुओं एव साध्वियों को भी तैयार किया। आज तेरापथ में सस्कृत के इतने उज्यकोटि के जो विद्वान् दिखाई देते है, इसका वीज-उन्ता के रूप में आचार्य श्री कालूगणी को तथा सिंचक और सवर्धक के रूप में आचार्य श्री तुलसी को वहुत वडा श्रेय है।

आचार्य श्री तुलसी के शासनकाल में संस्कृत की तरहश्राकृत भाषा के अध्ययन पर भी बहुत जोर दिया गया ।

एक प्रमग है वि० स० २०११ का चतुर्मास वम्बई मे था। पेनिस्ले- विया (अमेरिका) यूनिवर्सिटी के सस्कृत-विभागाध्यक्ष डॉ० नॉरमन अडिन आचार्य थ्री के पास आए। वे सस्कृत और प्राकृत भाषा के प्रकाड पडित थे। साधु-साध्वयों के सस्कृत अध्ययन से वे बहुत प्रभावित हुए। उन्होंने आचार्य थ्री से प्रार्थना के स्वर मे कहा महाराज सस्कृत मे बहुत कुछ सुना है। अब एक इच्छा है कि में भगवान् महावीर की भाषा प्राकृत मे कुछ सुन्। आचार्य श्री ने उनकी तीव्र उत्कठा को देखा और मुनि नथमल जी को प्राकृत मे प्रवचन देने का निर्देश दिया। मुनि श्री ने लगभग वीस मिनट तक प्राकृत भाषा में अवचन सेने का निर्देश दिया। मुनि श्री ने लगभग वीस मिनट तक प्राकृत भाषा में अवचन सुनते-सुनते प्राच्य विद्वान् ब्राउन हर्ष विभोर हो उठे और उनकी आखो से हर्ष के आसू टपक पडे। उन्होंने कहा आज मेरी चिर अभिलापा पूर्ण हुई। मैं कृतकृत्य हो गया।

श्रुतयर आचार्य श्री तुलसी ने जैन आगमो के सपादन तथा विवेचन का कार्य अपने हाथ में लिया। योजना वनी। आचार्य श्री वाचना-प्रमुख रहे और मुनि नयमल जी सपादक और विवेचक। उनके निर्देशन में अनेक साबु-साध्वी इस कार्य में जुटे। कार्य गतिशील हुआ और दो दशकों के इस कार्य-काल में अनेक आगम सुसपादित और विवेचित होकर जनता के सामने आए। विदृद्वर्ग ने उनकी भूरि-भूरि प्रश्नसा की और वे ग्रन्थ आगम सपादन के मेख्दड वन गए। इस योजना के अतर्गत भगवान् महावीर की पच्चीसवी निर्माण-श्रताब्दी पर ग्यारह अगो का सुसपादित संस्करण 'अगुसुत्ताण' तीन भाग के रूप में प्रस्तुत हुआ। वह भी अपने-आप में एक अमूल्य अर्ध्य था। आगम सपादन के कार्य ने अनेक साधु-साध्वी को प्राकृत भाषा के अध्ययन की ओर अग्रसर किया। अनेक साधु-साध्वी इसमें निष्णात हुए, लेखक और वक्ता वने।

श्री चन्दर्न मुनि ने प्राकृत भाषा में 'ण्णीइघम्मसुत्तीओं', 'रयणवालकहा' तथा 'जयचरिअ' ये तीन ग्रन्थ लिखें। अन्यान्य साधुन्साध्वियों ने भी प्राकृत में स्फुट रचनाए की। इतना ही नहीं, प्राकृत के व्याकरण का भी नव सर्जन हुआ। प्रौढ विद्वान् एव चिन्तक मुनि श्री नयमल जी ने तुलसीमजरी के नाम से सिद्ध हेमशब्दानु- धासन के अष्टम अध्याय के आधार पर एक प्रक्रिया-ग्रन्थ की रचना की, जो मागधी, अर्धमागधी, शौरसेनी, पैशाची, चूलिका पैशाची, अप श्रश और आर्थ प्राकृत का एक सुन्दर और सुगम व्याकरण है।

संस्कृत व्याकरण के विकास की शृखला में मुनि श्री सोहनलाल जी (चूरू) इं।रा रिचत तुलमीप्रभा नामक प्रक्रिया-ग्रन्थ से एक कड़ी और जुड जाती है। मुनि

श्री सोहनलालजी सिद्धहेमशब्दानुशासन के अच्छे पाठी थे। उन्होने वर्तमान सघन नायक आचार्य श्री तुलसी के नाम पर सिद्धहेमशब्दानुशासन पर इस नवीन प्रक्रिया-ग्रथ की रचना की। मुनि श्री सोहनलालजी एक कविहृदय मनीषी थे। उन्होने व्याकरण जैसे नीरस तथा दुक्ह विषय में जो सरसता और मृदुता का अपा-दान किया है, वह अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है।

इस प्रकार स्वनामधन्य आचार्य श्री कालूगणी से प्रारम हुआ सस्कृत विद्या का अभियान निर्वाध गित से आगे वढता गया, प्रसार पाता गया। इसकी फल-निष्पत्ति का यथार्थ अकन विद्वानों को तब प्रतीत हुआ, जब आचार्य श्री तुलसी अपने अनेक श्रमण-श्रमणी-समुदाय सिहत भारत में सस्कृत के त्रिशिष्ट केन्द्र पूना तथा वाराणसी जैसे स्थानों में गए। पूना में भड़ारकर और एटल रिसर्च इस्टीट्यूट, डेक्कन कॉलेज तिलक विद्यापीठ, सस्कृत वाग्वधिनी सभा तथा वाराणसी में वाराणसेय सस्कृत विश्वविद्यालय, हिन्दू विश्वविद्यालय आदि सस्यानों में अनेक कार्यक्रम आयोजित हुए, जिनमें आचार्य श्री के मेधावी अन्तेवासी मुनि नथमलजी के सस्कृत भाषण तथा आधुकवित्व से वहा के विद्वान् आश्चर्यान्वित हो उठे। अनेक तटस्थ विद्वानों का तो यहां तक कहना रहा कि आचार्य तुलसी का धर्मसघ वास्तव में सस्कृत विद्या का एक जर्गम विश्वविद्यालय है।

## प्रस्तुत ग्रन्थ की योजना

आचार्य श्री कालूगणी की जन्म-शताब्दी का प्रसग आया। उस सन्दर्भ में कर-णीय कार्यो पर चिन्तन चला। साहित्य सर्जन तया प्रकाशन का जब प्रश्न सामने आया तो आचार्यप्रवर की ओर से एक विशेष दिशा-सकेत इस प्रकार प्राप्त हुआ "आजकल अभिनन्दन ग्रन्थ तथा स्मृति ग्रन्थ तो बहुत अधिक निकल रहे हैं पर वे अधिकाशत व्यक्तिपरक या प्रशस्तिमूलक ही दृष्टिगोचर होते हैं, किसी महान् पुरुष की स्मृति का अर्थ मैं यह लेता हू कि उनके द्वारा जीवन मे जो महान् कार्य किये गए, उनमे से किसी एक महत्त्वपूर्ण पक्ष को लेकर उस पर ठोस और शोधपूर्ण सामग्री दी जाए, जो उस क्षेत्र में कार्य करने वाले तथा अग्रसर होने वाले अनु-सन्धित्स सुद्यी जनो के लिए एक प्रकाश-स्तभ का काम दे। आचार्य श्री कालूगणी के जीवन के अनेक ऐसे गरिमाशील पक्ष है, जिनसे आज भी हम प्रेरणा प्राप्त करते हुए अपने में एक अभिनव शक्ति एव स्फूर्ति का सचार कर सकते हैं।

आचार्य श्री कालूगणी ने अपने जीवन मे अनेक महान् कार्य किए। अपने श्रमण-संघ में संस्कृत, श्राकृत आदि श्राच्य विद्याओं के विकास में जो सतत तत्परता और अध्यवसाय उन्होंने दिखाया, निश्चय ही वह स्वर्णाक्षरों में लिखे जाने योग्य है। उनके सतत कर्मठ और उद्यमशील जीवन की स्मृति आज भी हम लोगों में एक नई चेतना का जागरण करती है। संस्कृत, श्राकृत, व्याकरण, कोश आदि के गहन अध्ययन की जो प्रेरणा उनसे समस्त साधु-साध्वियों को प्राप्त होती रही, वह नि -सन्देह विद्या-पथ पर अग्रसर होते अध्येताओं के लिए एक सबल सवल और पावन पायेय हैं। कितना अच्छा हो, आचार्य श्री कालूगणी के जीवन के इसी पक्ष को लेकर संस्कृत प्राकृत व्याकरण, भाषा-विज्ञान तथा कोश वाड्मय पर एक अनु-संधानपूर्ण स्मृति-ग्रन्य तैयार किया जाए।"

वास्तव में आचार्य श्री के इस दिशा-दर्शन में गभीर चिन्तन अनुस्यूत था। इस विषय को लेकर मुनि श्री नयमल जी के सान्तिध्य में परिचर्चाए चली। मुनि श्री ने एति द्विपयक स्मृति-ग्रन्थ की महत्ता एवं उपयोगिता वताते हुए व्यक्त किया कि यदि ऐसा हो सका तो भारतीय विद्या (Indology) के क्षेत्र में एक महंनीय कार्य होगा। यह एक ऐसा सन्दर्भ-ग्रन्थ वन जाएगा, जिसका अनुसन्धित्सु विद्वान् सोत्साह उपयोग करेंगे।

मुनि श्री के मार्ग-दर्णन में हमने स्मृति-ग्रन्य की एक परिकल्पना की। मस्कृत, प्राकृत व्याकरण, भाषा-विज्ञान तथा कोश सबधी विषयों का चयन किया। इस सबध में विशेष रूप से यह चिन्तन रहा कि विभिन्न विशिष्ट विषयों पर उन-उन विशिष्ट विद्वानों से निवन्य प्राप्त किए जाए, जो उन विषयों के गभीर अध्येता और गवेपियता है। सम्कृत, प्राकृत वादि के क्षेत्र में कार्यरत रहने के कारण वैमें विद्वानों से हमारा निकट का परिचय एव सम्पर्क रहा है। हमने इस ग्रन्थ के सबध में लिखने हेतु उन्हें निवेदन किया। यद्यपि जो विषय निर्दारित किए गए, वे इतने गम्भीर और गवेष्य थे कि उन पर लिखने के लिए पर्याप्त समयापेक्षी अध्ययन की आवण्यकता थीं पर फिर भी विद्वानों ने थोडे समय में भी प्रचुर श्रम करके अपने शोधपूर्ण निवन्ध तैयार कर प्रेपित किए। हमारा प्रारम्म से ही यह चिन्तन रहा है कि कलेवर में सामग्री की बहुलता चाहे न रहे किन्तु गुणात्मकदृष्ट्या उममें उप्यता, गहनता तथा मूक्ष्मता हो। हमें मतोप है कि हमारा अभीव्यत सध रहा है तथा विश्वास है कि इन विपयों में गहन अध्ययन करने वालों के लिए यह ग्रथ उप-योगी प्रमाणित होगा।

## विपय-वस्त्

भारतीय वाड् भय मे व्याकरणशास्त्र का महत्त्व सर्वोपिर रहा है। आचार्य पाणिनि एव पत्रजलि आदि मनीपियों ने सस्कृत व्याकरणशास्त्र की जिस परम्परा को स्थापित एव पुष्ट किया था, उसका विकास जैन परम्परा के वैयाकरणो— जैनेन्द्र, शाकटायन, हेमचन्द्र, मलयगिरि आदि के द्वारा हुआ है। इन्होंने अपने-अपने समय की अव्द-सम्पत्ति का सस्कार करने में विशेष प्रयत्न किया है। जैन अभिचार्यों ने सम्कृत के व्याकरण-गन्यों पर अनेक टीकाए लिखकर उन्हें सुगम ओर मुवोध वनाया है। इतना ही नहीं, अपितु प्राचीन व्याकरण ग्रन्यों का परिमार्जन कर

उनमे शब्द, धातु, एव गणपाठो की वृद्धि भी की है। सस्कृत के जैन महाकाव्यों में ऐसे अनेक नवीन शब्दों का प्रयोग भी जैन किया ने किया है, जो व्याकरणशास्त्र की दृष्टि से बहुत महत्त्वपूर्ण है। प्रस्तुत ग्रन्थ के प्रारम्भिक निवन्ध इस दिशा में महत्त्वपूर्ण सामग्री प्रस्तुत कर आधुनिक युग तक संस्कृत व्याकरण शास्त्र की परम्परा को स्पष्ट करते हैं।

सस्कृत की भाति प्राकृत भाषा भी भारतीय चिन्तन की सवाहक रही है। प्राकृत भाषाओं के व्याकरण को प्रस्तुत करना अधिक कष्टसाध्य था क्यों कि उसके प्रयोग में विविधता वनी रही है। किन्तु जैनाचार्यों ने इस क्षेत्र में भी प्रतिष्ठा प्राप्त की है। लोक में प्रचलित प्राकृत के अनेक शब्दों को व्याकरण की दृष्टि से वैकल्पिक रूपों के अन्तर्गत अनुशासित किया गया है। चण्ड, वरुचि, हेमचन्द्र, मार्कण्डेय आदि वैयाकरणों ने ईसा की दूसरी शताब्दी से लगातार १८ वी शताब्दी तक प्राकृत के व्याकरण लिखे हैं। इधर १६-२०वी शताब्दी में भी कई विद्वानों ने प्राकृत भाषाओं का विवेचन व्याकरण की दृष्टि से किया है। होंगेफर, वेबर, कोवेल, याकोवी, पिशेल, डोल्ची आदि पाश्चात्य विद्वानों ने प्राकृत व्याकरणशास्त्र को प्रकाश में लाने का अथक परिश्रम किया है। भारतीय विद्वानों में वैद्य, घाटगे, कत्ने, उपाध्ये, डॉ० हीरालाल जैन, सुकुमार सेन, प० वेचरदास, मुनि नयमल आदि ने प्राकृत भाषा के अनुसन्धान को गतिशील बनाया है। इस तरह भगवान् महावीर के बाद आधुनिक युग तक प्राकृत शब्दशास्त्र पर जो कार्य हुआ है, उसका सक्षिप्त दिग्दर्शन कराना इस ग्रन्थ के निवन्धों का विषय है।

प्राकृत-अपभ्रश भाषाओं का प्रभाव जन-जीवन पर निरन्तर पडता रहा है। अत भारत की प्राय सभी आधुनिक भाषाओं का अध्ययन विना प्राकृत-अपभ्रश को जाने नहीं हो सकता। हमारा यह प्रयत्न या कि इस विषय पर विस्तृत और सोदाहरण सामग्री प्रस्तुत की जाए। किन्तु कुछ लेखकों की स्वीकृति के उपरान्त भी हमें उनके लेख नहीं मिल सके। अत ग्रन्थ का यह अश कुछ अधिक सबल नहीं हो सका। किन्तु प्राकृत-अपभ्रश का राजस्थानी भाषा पर कितना प्रभाव है, यह प्रस्तुत ग्रन्थ के एक लेख से अच्छी तरह प्रतिवादित हो सका है। इससे हमें इस दिशा में और अधिक चिन्तन करने की प्रेरणा मिलती है।

जैनाचार्यों ने संस्कृत-प्राकृत व्याकरण और भाषा-विज्ञान के क्षेत्र में ही नहीं, अपितु कोश-साहित्य के निर्माण में भी अपूर्व श्रम किया है। आगमों में कई एकार्थक शब्दों की सूचिया प्राप्त होती हैं। व्याख्या-साहित्य में कई शब्दों की व्युत्पत्तिया दी गई हैं। इस तरह भारतीय वाड्मय में कोश-निर्माण की परम्परा जैन-आचार्यों के ग्रन्थों से प्रारम्भ होती है। धनपाल एवं हेमचन्द्र ने अपने प्राकृत-कोशों में ऐसे शब्दों का सग्रह किया है, जो भारत के सास्कृतिक इतिहास के निर्माण में आधार-शिला का काम कर सकते हैं। इन शब्दसग्रहों के द्वारा जनभाषाओं के कई स्वरूप

सुरक्षित रह सके हैं। इस परम्परा को आद्युनिक युग में जैन आचार्यों ने पल्लवित और पुष्ट किया है। अत जैनकोशसाहित्य की उपलब्धिया भारतीय वाइ मय के अनुसवान के लिये अपरिहार्य है। सस्कृत, प्राकृत की भाति अपभ्रश-कोश के निर्माण की नितान्त आवश्यकता भी स्पष्ट है। प्रस्तुत ग्रन्य के एतद् विषयक निवन्व अस दिग्धतया अपनी उपयोगिता रखते है।

केवल को शग्रन्थों में ही नहीं, अपितु अर्घमागधी व शिरसेनी साहित्य में भी अनेक ऐसे विशिष्ट शब्दों का प्रयोग हुआ है, जो को शो में भगृहीत होने की अपेक्षा रखते हैं। सस्कृत के जैन महाकाव्यों की शब्दावली सस्कृत भाषा के शब्दभण्डार की वृद्धि करती है। जैनाचार्यों ने वोलचाल की भाषा के जिन शब्दों का माहित्य में प्रयोग किया है, वे 'देशी' शब्द में अभिहित होते हैं। जैन साहित्य में प्रयुक्त देशी शब्द भारतीय साहित्य की बहुत वड़ी थाती हैं। प्रस्तुत ग्रन्य के निवन्दों ने इस विषय को चिन्तन के खेत में लाकर विद्दत्यमाल को उपकृत किया है, अनुसन्वान की दिशाए उलागर की है। ग्रन्थ के अग्रेजी निवन्ध भी मस्कृत प्राकृत-व्याकरण-शास्त्र की परम्परा को स्पष्ट करने में सहायक हुए हैं। इस प्रकार ग्रन्थ के विद्वान लेखकों का अध्ययन व परिश्रम अवश्य ही भारतीय साहित्य के भनीपियों को प्रभावित व लाभान्वित करेगा, ऐसी आशा की जाती है।

#### आभार

इस ग्रन्थ के रूप में जो कुछ हम उपस्थापित कर रहे हैं, वह प्राच्य विद्या के महान् उन्नायक, युगपुरुप आचार्य श्री तुलसी की प्रेरणा व क्रपा का फल है। मुनि श्री नथमल जो के मार्ग-दर्शन के सहारे ही हम इस कार्य में गतिशील रह सके। इन महासत्त्वसम्पन्न साधकों के प्रति शाब्दिक क्रतज्ञता-ज्ञापन तो नितान्त उपचार होगा। हम श्रद्धाभिनत हो उन्हें प्रणमन करते हैं। ग्रन्थ के सम्पादक-मण्डल के विद्वानों का भी हम सादर आभार भानते हैं।

जिन सम्मान्य विद्वानों ने प्रस्तुत ग्रन्थ के लिए अपने वहुमूल्य निवन्ध लिखे हैं उनके हम हृदय से आमारी है। श्री कालूगणी जन्म-अताब्दी समारोह सिमिति, छापर ने अन्यान्य साहित्यिक कृतियों के साय साथ इस महान् ग्रन्थ के प्रकाशन का जो निर्णय लिया, वह वास्तव में स्तुत्य है। आचार्य श्री कालूगणी जैसे महान् विद्योन्नायक, श्रद्धेय प्रज्ञापुरुप की इससे अधिक क्या स्मृति हो सकती है? जिस परम श्रुताराधक अलौकिक पुरुष ने अपने जीवन में श्रुत का सम्यक् सप्रसार करते हुए उसके विविध अगोपागों को सवलता और सपन्नता दी, उन महापुरुप के प्रति ऐसी ही श्रद्धाञ्जलि सर्वाधिक समीचीन है।

ग्रन्थ का प्रकाशन भी अल्प समय में सम्पन्न हुआ है। आशा है, ग्रन्थ की विषय-वस्तु एवं प्रस्तुतीकरण से सुधीजन लाभान्वित होगे।

१ जनवरी १६७७ राजलदेसर (राजस्थान)

मुनि दुलहराज छगनलाल शास्त्री प्रेमसूमन जैन

# प्रस्तुति

आचार्यवर श्री कालूगणी की स्मृति उस प्रकाशपुज की स्मृति है, जिसकी रिश्मयों से असस्य लोगों का जीवन-पथ प्रकाशित हुआ है। उन्होंने समग्र जीवन में विद्या की आराधना की। उनकी आराधना केवल स्वमुखी नहीं थीं, किन्तु उभयमुखी थीं। दूसरों के लिए भी उनका अनुदान वहुत महत्त्वपूर्ण है। मनुष्य-स्वभाव उनके ऋण को स्वीकारता है, जिनसे कुछ अनुदान मिलता है। हम सब आचार्यवर के ऋणी है। त्रृणी आदमी उऋण होने का भी प्रयत्न करता है। आगम-वाणी है कि गुरु, माता-पिता और स्वामी के ऋण से उऋण होना सरल काम नहीं है। हम ऋण से उऋण हो सके या नहीं, यह चिता करणीय नहीं है। करणीय यह है कि हम उऋण होने का प्रयत्न करे। यह प्रयत्न ही सही दिशा का सूचन है।

आचार्यवर की जन्मणती पर चतुर्विय धर्म-सघ ने छतज्ञतापूर्ण भाव से उनके चरणों में विनम्न श्रद्धांजिल समिपत करने का सकल्प किया है। उस सकल्प के विभिन्न रूपों में एक रूप हैं यह स्मृति-ग्रन्य। इस स्मृति-ग्रन्य की परिकल्पना और प्रकल्पना चालू परिपाटी से भिन्न है। इसमें उनके जीवन के विषय में विश्वद वर्णन नहीं हैं और विविध विषयों पर लेख आमित्रत नहीं किए गए हैं। यह ग्रथ पुस्तकालय का शोभा-ग्रन्थ न वने, किन्तु उपयोगी ग्रथ वने, इस दृष्टि से यह एक निश्चित सीमा में वधा हुआ ग्रन्थ है। इसमें विपयों का विशेषीकरण हैं और इस विशेषीकरण के आधार पर ही इसमें लेख आमित्रत किए गए हैं। इस योजना से यह ग्रय जैन परम्परा में निर्मित व्याकरण और शब्दकोश का सदर्भ ग्रन्थ वन गया है।

अ।चार्यवर के जीवन-वृत्त का एक स्वतन्त्र ग्रन्थ है। श्रद्धाञ्जलि और सस्मरण एक पुस्तक मे सकलित है। उनके शिष्यो तथा प्रशसको द्वारा उनकी प्रशस्ति मे लिखित संस्कृत काव्य—'काव्यकुसुमाजलि' के रूप मे एक पुस्तक मे सकलित है। ये तीनो ग्रन्थ स्मृति-ग्रन्थ से जुडे हुए नहीं है, किंतु स्वतन्न है। साधारण पाठको के लिए इनकी उपयोगिता अधिक है और विद्या के क्षेत्र में अनुमधान करने वालों के लिए प्रस्तुत ग्रन्य की उपयोगिता अधिक है। दोनों भिन्नक्षेत्रीय उपयोगिताओं को एक क्षेत्रीय न वनाकर उन्हें पृथक्-पृथक् नियोजित किया है। इससे स्मृतिग्रन्य का आकार अवश्य छोटा हुआ है पर प्रकार छोटा नहीं हुआ है।

जैन आचार्यों ने प्राकृत और सस्कृत—दोनों भाषाओं में ग्रन्थों का प्रणयन किया है। जैन आगम प्राकृत माना में है। प्राकृत के व्याकरण और शब्दकों श की रचना में भी जैन आचार्यों का योगदान है। बाचार्य हेमचन्द्र का देशी नाममाला जैसा विरल ग्रन्थ उस योगदान की एक विशेष उपलिख है। प्राकृत का अध्ययन हिन्दी त्या प्रादेशिक भाषाओं और वोलियों के अध्ययन के लिए आज भी बहुत महत्त्व-पूर्ण है। उसकी उपयोगिता भाषाशास्त्रीय अध्ययन ने और अधिक बढ़ा दी है। भारतीय सम्यता, संस्कृति, इतिहास, तत्त्वज्ञान और विज्ञान की बहुमूल्य सामग्री प्राकृत ग्रन्थों में उपलब्ध है। इस दृष्टि से प्राकृत भाषा के विविध पहलुओं पर उपलब्ध मीमासा इस ग्रन्थ की गौरववृद्धि करने वाली ही नहीं है किन्तु अतीत के प्रयत्नों का मूल्याकन और वर्तमान की उपयोगिता का भी दिशा-निर्देश है।

सस्कृत का महत्त्व सर्वविदित है ही। उसमे वैदिक, जैन और बौद्ध तीनो परपराओं का देय है। जैन-आचार्यों ने सस्कृत के व्याकरण और शब्द-कोशों के निर्माण में भी अपने प्रज्ञा-कौशल का परिचय दिया है। उसका सही मूल्याकन अभी शेप है।

मुझे प्रसन्नता है कि इस ग्रन्य की स्थोजना ने एक नई दिशा का उद्घाटन किया है। आचार्यवर कालूगणी की स्मृति इसका निमित्त वनी है। उनकी स्मृति उनकी मनीपा के अनुरूप हुई है, इससे हम सब बहुत प्रसन्न है।

अल्प समय में इसकी सामग्री का चयन और उपलब्धि हुई है, इसमें सपादकों की तत्परता परिलक्षित होती है।

छापर वाचार्यवर की जन्मभूमि है। वहा के निवासी श्रावक-गण ने प्रस्तुत ग्रन्थ के प्रकाशन का दायित्व लिया है। इस ग्रन्थ से शोध-विद्यार्थियो को पथदर्शन प्राप्त हो सकेगा।

नाहर भवन, राजलदेसर २०-१-७७

अ(चार्य तुलसी

# ?ौलुअम

|    | लेखक एवं विषय                                                                                                                                                                                      | પૃષ્ઠ |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| १  | आचार्य श्री कोलूगणी व्यक्तित्व एव कृतित्व<br>युगप्रधान आचार्य श्री तुलसी<br>तेरापथ के नवम शास्ता, अणुव्रत-अनुशास्ता                                                                                | १     |
| ₹. | सस्कृत के जैन वैयाकरण एक मूल्याकन<br>डॉ॰ गोकुलचन्द्र जैन<br>एम॰ ए॰ (सस्कृत, प्राकृत), साहित्याचार्य,<br>श्रास्त्राचार्य, पी-एच० डी॰<br>प्राच्य विद्या सकाय,<br>हिन्दू विश्व विद्यालय, वाराणसी      | ३७    |
| æ  | आचार्य हेमचन्द्र और पाणिनि<br>स्व० डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री<br>ज्योतिषाचार्य, पी-एच० डी०, डी-लिट्                                                                                                   | ७७    |
| 8  | सस्कृत-व्याकरणो पर जैनाचार्यों की टीकाए एक अध्ययन<br>डॉ० जानकीप्रसाद द्विवेदी<br>विद्यावारिधि (पी-एच० डी०), वाचस्पत्ति, (डी-लिट्)<br>अनुसधान-सहायक, सम्पूर्णानन्द सस्कृत विश्वविद्यालय,<br>वाराणसी | 33    |
| ¥  | भिक्षुशब्दानुशासन एक परिशोलन<br>मुनि श्रीचन्द्र 'कमल'                                                                                                                                              | १४३   |
| Ę  | दो प्रक्रिया-ग्रन्थ<br>मुनि 'दिनकर'                                                                                                                                                                | १६५   |

| હ          | भिक्षुशब्दानुशासन को तुलनात्मक अध्ययन<br>प० विश्वनाथ मिश्र<br>व्याकरण-साहित्याचार्य, एम० ए०                                                                                                                                                       | १६६         |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|            | प्राचार्य भार्दूल सस्कृत कॉलेज, वीकानेर                                                                                                                                                                                                           |             |
| ជ          | प्राकृत व्याकरणशास्त्र का उद्भव एव विकास<br>डॉ० प्रेमसुभन जैन<br>एम० ए० (पालि, प्राकृत एव जैनिज्म, प्राचीन<br>भारतीय इतिहास एव एशियायी अध्ययन)<br>पी-एच० डी०, साहित्याचार्य<br>४, रवीन्द्रनगर, उदयपुर (राजस्यान)                                  | <b>१</b> ६३ |
| 3          | आर्ष प्राकृत स्वरूप एव विश्लेषण<br>मुनि श्री नथमल<br>सुप्रसिद्ध दार्शनिक, विचारक, आगम-सपादक तथा<br>विवेचक ।                                                                                                                                       | २२७         |
| १०         | आधुनिक युग मे प्राकृत व्याकरणशास्त्र का अध्ययन-अनुसन्धान<br>डॉ० भागचन्द्र जैन 'भास्कर'<br>एम० ए० (सस्कृत, पालि, प्राचीन इतिहास),<br>साहित्याचार्य, पी-एच० डी० (सीलोन)<br>अध्यक्ष पालि-प्राकृत विभाग, नागपुर विश्वविद्यालय,<br>नागपुर              | २३६         |
| <b>१</b> १ | अर्धभागधी आगम-साहित्य की विशिष्ट शब्दावली<br>डॉ॰ जगदीशचन्द्र जैन<br>एम॰ ए॰ (दर्शनशास्त्र), साहित्यशास्त्री, पी-एच॰ डी॰<br>भूतपूर्व प्रोफेसर प्राकृत-जैन-शोध सस्यान, वैशाली<br>एव वर्लिन विश्वविद्यालय, जर्मनी<br>निवास २८, शिवाजी पार्क, वम्बई-२८ | २६३         |
| १२         | भौरसेनी आगम साहित्य की भाषा का मूल्याकन<br>प० हीरालाल भास्त्री, सिद्धान्ताचार्य<br>श्री ऐलक पन्नालाल दि० जैन सरस्वती भवन, व्यावर<br>(राजस्यान)                                                                                                    | ३७१         |

| <b>१</b> ३ | प्राकृत एव अपभ्रश का आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओ                                                                                                            |     |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 54         | पर प्रभाव<br>डॉ०्महावीरसरन जैन                                                                                                                           | २८७ |
|            | ्रं एम० ए०, डी० फिल०, डी-लिट्                                                                                                                            |     |
|            | स्नातकोत्तर हिन्दी एव भाषा-विज्ञान विभाग, जबलपुर                                                                                                         |     |
| •          | विश्वविद्यालय, जबलपुर                                                                                                                                    | · · |
| १४.        | प्राकृत-अपभ्रश का राजस्थानी भाषा पर प्रभाव<br>' डॉ० कृष्णकुमार शर्मा                                                                                     | ३०३ |
|            | एम० ए० (हिन्दी, सस्कृत), पी-एच० डी०, डी-लिट्<br>~ ं िहिन्दी विभाग, उदयपुर विश्वविद्यालय, उदयपुर                                                          |     |
| १५         | सस्कृत, प्रकृत तथा अपभ्रंश की अानुपूर्वी मे कोशन्साहित्य                                                                                                 | ३४३ |
| ŕ          | डॉर्० देवेन्द्रकुमार शास्त्री<br>एम० ए० (हिन्दी), साहित्याचार्य, पी-एच० डी०<br>हिन्दी विभाग, शासकीय महाविद्यालय, नीमच (म०प्र०)                           |     |
| १६         | अाधुनिक जैन कोश ग्रन्थो का मूल्याकन                                                                                                                      | ३८७ |
|            | ें डॉ० श्रीमती पुष्पलता जैन<br>एम० ए० (हिन्दी, भाषा विज्ञान), पी-एच० डी०<br>न्यू एक्सटेन्शन एरिया, सदर, नागपुर                                           |     |
| १७         | १६ वी-२०वी शताब्दी के जैन कोशकार और उनके कोशों का                                                                                                        | ४०१ |
|            | मूल्याकन<br>डॉ० नेमीचन्द जैन                                                                                                                             |     |
|            | , , ૫મ૦ ए० -(हिन्दी), पी-एच० डी०<br>सम्पद्धिक तीर्थं इ.र                                                                                                 |     |
|            | सम्पादक ैतीर्थं द्वेर<br>६५, पत्नकार कॉलोनी, कनाडिया रोड, इन्दौर                                                                                         |     |
| १८         | शब्दकोश की प्राचीन पद्धति<br>मुनि दुलहराज                                                                                                                | ४१७ |
| 38         | संस्कृत के जैन पौराणिक काव्यो की शब्द-सम्पत्ति                                                                                                           | ४२५ |
| , ~        | (पद्मपुराण, हरिवशपुराण, आदिपुराण और उत्तरपुराण<br>के सदर्भ मे)                                                                                           |     |
|            | डॉ॰ रमाकान्त शुक्ल                                                                                                                                       |     |
|            | एम० ए० (हिन्दी, सस्कृत), साहित्याचार्य, पी-एच० डी०<br>प्राघ्यापक स्नातकोत्तर अनुसन्धान हिन्दी विभाग,<br>राजवानी कॉलेज, रिंग रोड, राजा गार्डेन, नई दिल्ली |     |
|            | strain addition state and state of the state of                                                                                                          |     |

| 20. | Aspects of Jama Sanskrit  Dr. W. H. Maurer  Assistant Professor of Asian Studies and Curator of the South Asia Collection, University of Hawan                                                              | 1          |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 21. | Dialect and Sub-dialects of Prakrit  Dr. Satya Ranjan Banerjee  M A. Ph. D. (Calcutta), Ph. D. (Fdinburgh)  F. A R S (London)  Department of Comparative Philology and Linguistics, University of Calcutta. | 33         |
| 22. | Semantic Changes in Kṛta, Tretā, Dwāpara and Kali Dr. Ramprakash Poddar M. A (English, Prakrit), Ph. D. Research Institute of Prakrit, Jainology & Ahimsa, Vaishali (Bihar)                                 | <b>6</b> 9 |
| 23. | Importance of Jain Literature for the study of Desya Prakrit Dr. H. C Bhayani M. A (Linguistics), Ph. D. Ex Professor Linguistics, Gujerat University 9, High Land Park, Gulbai Tekara, Ahmedabad           | 83         |





ग्राचार्य श्री कालूगर्गी (१६ वर्ष की ग्रवस्या में । ग्राचार्य श्री माणकगणी के ग्रुप फोटो से)

# आचार्य श्री कालूगणी: ट्यक्तितत्व एवं कृतित्व

# युगप्रधान श्राचार्य श्री तुलसी

जन्मभूमि

गोपालपुरा की पहाडिया लाडणू, सुजानगढ, छापर, चाडवास और वीदासर के मध्य में स्थित है। उनके पास एक ताल है, जो मीलों में फैला हुआ है और वह काले हिरनों के लिए प्रसिद्ध है। उसमें विशाल माल्ला में नमक का उत्पादन हो रहा है।

पहाडियो की शृखला मे आठ पहाडिया हैं। उनके नाम इस प्रकार है

१ काली डूगरी, २ विनायक डूगरी, ३ सुलेर की डूगरी, ४ भेसास की डूगरी, ५ देवी डूगरी, ६ कोढणी डूगरी, ७ चरला की डूगरी, ६ विमर की डूगरी।

महाभारत काल में यह स्थान छापर के नाम से प्रसिद्ध था। आचार्य भार-ढाज (द्रोणाचार्य के पिता) आचार्यवास में रहते थे। उस युग का आचार्यवास ही वर्तमान का चाडवास है।

द्रोणाचार्य काजीविका की खोज मे पूर्व की ओर जा रहे थे। पाडवो और कौरवो से सहमा मिलन हो गया। वे उनके गुरु बन गए। उन्होने राजकुमारो को धनुर्विद्या मे प्रशिक्षित कर दिया। घृतराष्ट्र बहुत प्रसन्न हुए। उन्होने द्रोणाचार्य को गुरु दक्षिणा के रूप मे 'छापर' प्रदेश दिया। द्रोणाचार्य ने काली डूगरी के पास द्रोणपुर बसाया। छापर प्रदेश मे १४४० गाव थे। तीन मुख्यालय थे १ द्रोणपुर-छापर, २ लाडण, ३ किरातावाटी।

प्रोणाचार्य के बाद इस प्रदेश पर शिशुपाल के पौत्र पवार डाहलिया का अधिकार हो गया। नागौर पर वागिडियो का अधिकार था। डाहिलियो (चन्देलो) और वागिडियो मे विरोध उभर आया। वागिडियो ने डाहिलियो को परास्त कर छापर प्रदेश पर अपना प्रभुत्व स्थापित कर लिया। वि० मं० ६३१ तक यह प्रदेश वागिडियो के प्रभुत्व मे रहा।

श्रीमोर प्रदेश के राणा का नाम था मोहिल। उनके पिता का नाम था राणा सुरजन। पिता और पुत्र में अनवन हो गई। मोहिल ने नये राज्य की खोज में दो गुप्तचरों को भेजा। द्रोणपुर की समतल भूमि पर अविकार करना सरल है, गुप्तचरों से यह सूचना पा मोहिल ने १७ हजार सैनिकों के साथ द्रोणपुर पर अचानक आक्रमण कर दिया। वागडियों के पास १ हजार सैनिक थे, वे लडाई में पराजित हो गए। द्रोणपुर पर मोहिल का अविकार हो गया। भोहिल का शासन होने पर उस प्रदेश का नाम मोहिलवाटी हो गया। वि० स० ११३१ तक मोहिलों ने द्रोणपुर पर शासन किया।

वि० सं० १५२३ मे राठौड नरेश जोद्या ने मोहिलो के राज्य को हिथिया लिया। ४-५ महीनो के वाद मोहिलो ने फिर उनसे छीन लिया। छुट-पुट लडाइया होती रही। आखिर वि० स० १५३१ मे राठौड वीदा ने उम पर अपना स्थायी अधिकार कर लिया। पूज्य कालूगणी का जन्म हुआ, तव छापर वीकानेर राज्य की सीमा मे था।

#### जन्म

वि० स० १६३३ फाल्गुन शुक्ला द्वितीया का पुण्य दिन । शुभ मुहूर्त और शुभ वेला। एक शिशु का जन्म हुआ। पिता का नाम भूलचन्दजी और माता का नाम छोगाजी। ओसवाल वश और कोठारी जाति।

मूलचन्दजी पहले ढढेरू गाव मे रहते थे। वहा के ठाकुर से अनवन हो गई। इसलिए वे सं० १६१८ मे छापर मे वस गए। हो सकता है कि एक महान् आत्मा को जन्म देने के लिए उसके उपयुक्त भूमि का चुनाव किया हो। अज्ञात मे कुछ ऐसा घटित होता है कि ज्ञात घटना उसकी व्याख्या नहीं दे सकती।

### नाम-रूप

जन्म-राशि के अनुसार शिशु का नाम शोभाचन्द रखा गया। उनके परिवार में 'काला-मैक' की मान्यता थी। इसलिए माता-पिता और परिवार के लोग उन्हें 'कालू' नाम से मवोबित करने लगे। उनका प्रसिद्ध नाम यही है। वह कालू नाम शैंशव में माता को तृष्ति देता था। मुनि-जीवन में वह मद्यवागणी को तृष्ति देने लगा। आचार्य-जीवन में यह नाम लाखों अद्धालुओं के लिए आस्था का केन्द्र वन गया। यह नाम तेरापय के गौरव का प्रतीक है। शिशु का वर्ण श्याम, छरहरा वदन पुढील आकृति और शरीर सर्वांग-सुन्दर था।

### गशव

िश्यु कालू का जन्म हुआ, तव छोगाजी की अवस्था वत्तीस वर्ष की थी।

स्वस्थ शरीर, स्वच्छ मन और श्रम की आच मे पका हुआ जीवन कालू के लिए वरदान हो रहा था। पर केवल वरदान या केवल अभिशाप विश्व-व्यवस्था के अनुकुल नहीं है। उसमे वरदान और अभिशाप दोनो एक साथ चलते है।

कालू तीन माह का हुआ, उसके पिता मूलचन्दजी का अचानक वि० स० १६३४ मे देहावसान हो गया। छोगाजी को इससे गहरा आधात लगा। पर कालू के मुख को देख-देख उस प्रचण्ड वज्जपात को फोलने मे समर्थ हो गई।

छोगांजी के पिता का नाम था नर्रासहदास लूणिया। उनके छ पुत्र और
तीन पुत्रिया थी। छोगाजी उन सबसे छोटी थी। नर्रासहदासजी कोटासर मे रहते
थे। वि० स० १६४० में वे डूगरगढ़ में वस गए। छोगाजी बहुधा अपने पीहर में
रहने लगी। वहा साधु-साध्वियों का सुयोग सहज सुलभ था। वे साधु-साध्वियों
के पास जाती थी। कालू भी उनके साथ-साथ जाता था। उस शिशु के मन में
धर्म के प्रति अनुराग जागृत हो गया। भावी जीवन का बीज कुछ-कुछ अकुरित
होने लगा। कालू मा का इकलीता वेटा था। भा की सारी ममता उसे प्राप्त थी।
पति के देहावसान के बाद वह और सधन हो गई। छोगाजी के लिए इस नश्वर
ससार में वहीं सब कुछ था। इसलिए उसके लालन-पालन में उनकी सारी जिन्त
लग रही थी।

कालू पाच वर्ष का था। तव आखें दुखने लगी। पन्द्रह दिन तक बहुत कष्ट रहा। आखें खुली ही नहीं। छोगाजी बहुत चिन्तित हो गईं। अचानक एक योगी घर पर आया। उसने कहा —माताजी । फराश की लकडी घिसकर बच्चे की आख मे आज दो। आखें ठीक हो जाएगी। छोगाजी ने वह उपचार किया। आखें ठीक हो गईं।

उन दिनो अघ्यापक बच्चो की पिटाई करने में स्वतन्त्र थे। मा नही चाहती थी कि मेरे शिशु के शरीर पर किसी का क्रोघ से उठा हाथ लगे। इसिनए छोगा जी ने कालू को पढ़ने के लिए स्कूल नहीं भेजा। कालू ने अपने मामा के पास ही थोडी-बहुत पढ़ाई की।

मा की ममता कभी-कभी सीमा पार कर जाती है। वच्चे का मन खेलकूद में लगता है। और, जो वचपन में खेलने-कूदने नहीं जाता, वह कमजोर रह जाता है। पर छोगाजी कालू को खेल-कूद में भी नहीं जाने देती। यह वच्चा है, कहीं हाथ-पैर में चोट न लगा ले, यह आंग्रक्षा बनी ही रहती। जब मा घर पर नहीं होती, तब साथी वच्चे खेलने के लिए कालू को बुलाते, पर मा को पूछे बिना कालू घर से बाहर नहीं जाता। कालू के शैंशव का पूर्वाई मा की ममता भरी उगलियों के मरक्षण में बीता। संस्कारों का वैभव दिन-प्रतिदिन समृद्ध होता गया।

### ४

### सवोधि

साध्वीश्री मृगाजी के मत्सग में छोगाजी में वैराग्य का अकुर फूट गया। उनका मन सामारिक विषयों से उदामीन हो गया — वे साध्वी-दीक्षा के लिए तैयार हो गईं। कालू अभी अवस्था में छोटा था, केवल आठ वर्ष का था। वे चाहती थी कि हम दोनों साथ ही वीक्षित हो। उन्होंने एक दिन कहां पुव । मेरा तुम्हारे प्रति और तुम्हारा मेरे प्रति अति स्नेह है। मैं तुम्हे एक क्षण के लिए भी छोडना नहीं चाहती और तुम मुझे छोडना नहीं चाहते। पर कुछ वडे होने पर तुम्हे कमाई के लिए परदेश जाना होगा। फिर हम साथ नहीं रह मकेंगे।

'मा। ऐसा कोई उपाय है, जिससे हम निरन्तर साथ रह सकें ?'

'इसका उपाय है, पर बहुत कठिन है वेटे ! '

'वह क्या है माँ । में उसे जानना चाहता हू।'

'यदि हम दीक्षित हो जाए तो मघवागणी की सेवा मे एक गाव मे भी रह सकते है और यदि किनी दूयरे गाव मे भी रहना पड़े तो भी कोई कष्ट नहीं होगा।'

यह उपाय कालू के हृदय म पैठ गया। आठ वर्ष के शिशु ने मा की भावना का समर्थन कर दिया। दीक्षा की पूर्व तैयारी शुरू हो गई। कालू साघ्वी मृगाजी के पास तत्त्व-ज्ञान सीखने लगा। पच्चीस वोल, प्रतिक्रमण आदि जो दीक्षा से पूर्व कण्ठस्थ करने होते हैं, उस शिशु ने कण्ठस्थ कर लिए।

एक दिन कालू ने कहा 'मा! हम साबु कब वर्नेंगे ?'

मा ने कहा 'हमारे आचार्य मधवागणी है। वे हमे साधु वनने की स्वीकृति देंगे, तब हम साधु वनेंगे।'

'मघवागणी कहा है ?'

'मरदार शहर में है।'

'तो हम उनके पास चले।'

स० १६४१ का चतुर्माम मघवागणी सरदार गहर मे विता रहे थे। छोगा-जी, कालू और कानकवर जी - तीनो उनके दर्शन करने वहा पहुचे। कानकवरजी छोगाजी की भानजी थी। वह भी दीक्षित होना चाहती थी। उन दिनो थली प्रदेश मे यातायात का मुख्य सावन वैलगाडी या ऊट था। ये ऊट की सवारी कर आ रहे थे। भधवागणी सरवार गहर के वाहर पचारे हुए थे। वहा तीनो ने उनके दर्भन किए और दीक्षा लेने की भावना उनके सामने रखी। प्रार्थना का पहला चरण सम्पन्न हो गया।

कुछ दिन मघवानणी की उपासना कर छोगाजी श्रीडूगरनढ चली गई। अब उनकी सबोधि के नव-अकुर को सीचना मयबानणी का कर्तव्य हो नया। वे अपने कर्नवा के प्रति जागुक्क थे। समय पाकर साधु-साव्वियों को भी डूगर- गढ या छापर भेजकर वे कालू के उस वैराग्याकुर को सीचते रहे।

# मुनि-दीक्षा

मधवागणी मारवाड और मेवाड की याद्वा कर फिर थली प्रदेश मे आए। लाडणू मे छोगाजी ने उनके दर्शन किए और दीक्षित करने की प्रार्थना की। उस समय आचार्यवर ने उन्हें साधु-प्रतिक्रमण सीखने की स्वीकृति दी। यह साधु-दीक्षा की पूर्व स्वीकृति होती है।

स० १६४४ का चतुर्मास वीदासर मेथा। छोगाजी ने वहा मधवागणी के दर्शन किए। इस वार उनकी प्रार्थना स्वीकृत हो गई। उन तीनो (छोगाजी, कालू और कानकवरजी) को दीक्षा की आज्ञा प्राप्त हो गई।

शोभाचन्दजी वैगानी वीदासर के वरिष्ठ श्रावक थे। धर्मिष्ठ, श्रद्धालु और सौभाग्यशाली। उन्होंने कालू से पूछा "तुम दीक्षा ले रहे हो, पर जानते हो कि अपने यहा पारिवारिक जनों की स्वीकृति प्राप्त किए विना दीक्षा नहीं हो सकती। क्या तुमने वह स्वीकृति प्राप्त कर लीं?" कालू ने कहा "भेरी मा मुक्ते दीक्षा की अनुमति देगी और उनकों मैं दूगा, फिर और किसकी अनुमति लेनी हैं? कालू के उत्तर ने शोभाचदजी का मन जीत लिया।

छोगाजी छापर गईं, अपनी जेठानी की अनुमित प्राप्त करने के लिए। जेठानी ने उन्हें अनुमित नहीं दी और कहा कालू को मैं दीक्षित नहीं होने दूगी। क्या मेरे देवर का घर उजाउना है ? छोगाजी ने सोचा, जेठानी में अभी मोह का आवेश हैं। यह भेरी वात नहीं मानेगी। उन्होंने गोविन्दरामजी नाहटा आदि प्रमुख श्रावकों के सामने अपनी समस्या रखी और अपनी जेठानी को समझाने का अनुरोध किया। उन लोगों के कहने पर उसने अनमने भाव से दीक्षा की अनुमित दी।

दीक्षा के समय शोमा-यात्रा निकाली गई। उस समय शोमाचदजी बैगानी ने कालू को बहुमूल्य हार पहनाना चाहा। पर कालू ने यह स्वीकार नहीं किया। वार-वार आग्रह करने पर भी उन्होंने यह स्वीकार नहीं किया। कालू ने कहा "मा, क्या मैं हार के विना अच्छा नहीं लगता? जो घर में है, वहीं जब हम छोड रहे हैं, फिर दूसरों का हार क्यों पहनना चाहिए?" कालू की इस बात ने सबके मन में आइचर्य पैदा कर दिया।

स० १६४४ आश्विन शुक्ला तृतीया को वीदासर में हजारों मनुष्यों की उपस्थिति में दीक्षा की विधि सपन्त हुई। दीक्षा देनेवाले थे तेरापथ के पाचवें आचार्य श्री मधवागणी। दीक्षित होनेवाला था तेरापथ का भावी आचार्य मुनि कालू, छोगाजी और कानकवरजी। दीक्षा का स्थान था जीतमलजी दूगड का नोहरा।

## शिक्षा और जीवन-निर्माण

मुनि कालू मे विनय और विवेक का मिण-काचन योग था। उनकी बुद्धि भी प्रखर थी। वे चरित्र की अनुपालना में बहुत जागरूक थे। इन विशेषताओं ने मधवागणी को शीघ्र ही आकर्षित कर लिया। उनकी शिक्षा मधवागणी के पास ही होती रही।

मधवागणी सस्कृत के वहुश्रुत विद्वान् थे। उन्होने भुनि कालू को आगम-ग्रथों का अध्ययन कराया, अपना लिपि-कोशल सिखाया। उनकी हस्तिलिप वहुत सुन्दर थी। वह सुन्दरता मुनि कालू ने भी हस्तगत कर ली। सारस्वत का पच-सिन्ध प्रकरण कठस्थ कराया, पर सस्कृत विद्या का पर्याप्त ज्ञान नहीं किया जा सका। मुनि कालू को दीक्षित हुए पाच वर्ष हो रहे थे कि मधवागणी का स्वगंवास हो गया।

मुनि कालू को मधवागणी की प्रतिकृति कहा जा सकता है। वही गति, वहीं चितन, वहीं रुचि और वहीं जीवन-कम। जीवन से जो सीखा जा सकता है, वह पुस्तकों से नहीं सीखा जा सकता इस सिद्धात का जीवन्त भाष्य था मुनि कालू। उनके लिए मधवा एक व्यक्ति नहीं, आदर्भ थे। जो मधवा में नहीं था, वह उनके लिए मूल्यवान् नहीं था। इस पौद्गलिक जगत् में मधवा का जीवत-शरीर नहीं रहा, पर कालू के मानस-पटल पर वह सदा अमिट रहा। वे उसे कभी नहीं भुला सके। अन्वार्थ वनने के बाद भी वे जब कभी मधवागणी की चर्ची करते, उनकी आखें प्रमाश्रुपूरित हो जाती। देखने वालों के सामने मानो मधवा की प्रतिमा साकार हो उठती।

मुनि कालू मधवा के प्रति समर्पित थे। समर्पण विनिमय के लिए नही होता। पर जहां समप्ण होता है, वहां विनिमय अपने आप हो जाता है। मुनि कालू को मधवा का हृदय प्राप्त था, और पूर्ण विश्वास। एक स्थविर मुनि ने मधवागणी से निवेदन किया कालू प्रतिलेखन ठीक नहीं करता। मघवागणी ने कालू से विना पूछे ही कहा तुम से ज्यादा ठीक करता है। विश्वास उसका नाम है, जिसमे कोई छेद नहीं होता।

मुनि कालू प्रतिलेखन, प्रतिक्रमण अवि मधनागणी के पास बैठकर ही किया करते थे। इसलिए वे कालू की मुनि-चर्या से भली-भाति परिचित थे। कालू के प्रति उनका आत्मीय भाव दिन-प्रतिदिन बढ रहा था। एक दिन मुनि कालू मधनागणी के उपपात में प्रतिलेखन कर रहे थे। सर्दी का मौसम था। ठिठुरा देने वाली सर्दी पड रही थी। मुनि कालू ने प्रतिलेखन के लिए ओढने के सारे वस्त्र एक साथ उतार लिए। उनका शरीर कापने लगा। मधनागणी ने तत्काल अपनी पछेवड़ी उन्हें ओढा दी। इस घटना को हमारी परम्परा में विरल घटनाओं में गिना जाता है।

मुनि कालू के जीवन-निर्माण में छोगाजी का भी बहुत बड़ा थोग रहा है। वे दीक्षित होने के बाद भी मुनि कालू के जीवन-निर्माण का पूरा ध्यान रखती थी। मुनि कालू भी उनके प्रति बहुत छतज्ञता का भाव रखते थे। एक बार मुनि कालू किसी मुनि के पास पाठ-बाचन कर रहे थे। उस समय साध्वी छोगाजी वहा आ गई। उन्हें देखते ही मुनि कालू उनके पास जाकर बोले मैं बात नहीं कर रहा था। मैं उनसे पाठ-बाचन कर रहा था।

सुनि कालू के जीवन को प्रभावित करने वाला तीसरा व्यक्तित्व था मुनि मगन । मुनि कालू दीक्षित होते ही मुनि मगन से अभिन्न हो गए। उनकी अभिन्नता निरन्तर प्रगाढ होती गई और जीवन भर उनमे कोई अन्तर नहीं आया। दो शरीर और एक आत्मा यह अनुभूति सबको होती रही। मुनि मगन बहुत प्रबुद्ध और विवेकमूर्ति थे। उनका परामर्श मुनि कालू का पथ-दर्शन करता रहा।

निमित्त सहायक ही होते हैं, मूल होता है उपादान । जिसमे योग्यता का उपादान होता है और अनुकूल निमित्त मिल जाते है, तब ज्योति प्रज्वलित हो जाती है।

मुनि कालू की योग्यता पर मघवा ने मुहर छाप लगा दी थी। मधवागणी प्रात काल अवचन करते थे। दोपहर और मव्याह्म में दूसरे साधु व्याख्यान देते थे। एक दिन उन सबने व्याख्यान देने में अपनी असमर्यता अकट की। मधवागणी बहुत कोमल अकृति के थे। उन्होंने उन साधुओं की स्वच्छदता को सह लिया। उन्होंने कालू से कहा 'तुम व्याख्यान दोगे?' कालू बोले—'गुरुदेव! मैं दे सकता हू, पर मेरी कठिनाई है कि मुझे गीतिका की लय नहीं आती। न मुक्ते पदों का अर्थ ही आता है, फिर मैं कैसे व्याख्यान करूगा? कैसे गाऊगा? मधवा ने कहा—'लय मैं सिखा दूगा। अर्थ मैं बता दूगा।' 'गुरुदेव! तब मैं व्याख्यान दे दूगा।' और मुनि कालू व्याख्यान देने लगे। अपनी छोटी अवस्था में ही मुनि कालू मधवान गणी के लिए सहारा बन गए थे।

### विकास की नया आयाम

स० १६६० मे डालगणी वीदासर मे विराज रहे थे। यह कस्वा ठाकुर हुकम सिहजी के आधीन था। उनको सस्कृत के अघ्ययन मे रुचि थी। उन्होने डालगणी के पास एक संस्कृत क्लोक भेजा और उसका अर्थ जानना चाहा।

डालगणी ने वह २लोक मुनि कालू को दिया। वह यह है

"दोषास्त्वामरुणोदये रतिमितस्तन्वीरयात शिव, यामैमीमतथाः फलान्यदशुभ त्वय्यादृतेऽङ्गे च का । s : सम्हत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा

नाराम तमजापयोधरिह्त मारस्य रगाह्द, सोभाधी गृहमेधिनाऽपि कुविशामीकोऽसि नन्दादिम् ॥"

मुनि कालू में मन्छत विद्या का वीज-वर्षन मघवागणी ने किया था किन्तु उनके स्वर्गवास के पश्चात् उसे अंकुरित होने का अवसर नहीं मिला। इन अलोक ने मुनि कालू के मुप्त मरकार पर एक चोट की। वह चोट इतनी गर्रो यी कि फिर वह सन्कार मों नहीं सका। इस अलोक का अर्थ न समझ पाना उनके लिए प्रेरणा का स्रोत वन गया। उन्होंने नारस्वत का पूर्वाई कठस्य करना शुर कर दिया, कुछ ही दिनों में वह कठस्य कर लिया। उन्हीं दिनों डालगणी चूक पथारे। रायचन्द जी सुराणा मंन्छत विद्या में अति अचि रखते थे। वे चूक के मुराणा परिवार के प्रमुख ध्यक्त थे। वे पंडित वनअयामदीमजी के पास मंन्छत पढ़ा करते थे। मुनि कालू का उनमें परिचार हुआ। उन्होंने पडितजों के नामने मन्छत पढ़ने की भावना रखी। पडितजी ने उसका समर्थन किया और उनके लिए अपनी सेवा समर्थित की। मुनि कालू की भावना, रायचन्दजी की शामन-मिन्त और पड़ित वनअयामजी की श्रद्धा का अद्भुत समन्वय हुआ और संस्कृत के अव्ययन का कम चालू हों गया।

'जैनों को सन्कृत व्याकरण पढाना साप को दूध पिलाना है' इस घारणा के पिंडतो ने प० धनन्यामजी का विरोध शुरू कर दिया। प० धनश्यामजी वगड के रहने वाले थे। आजीविका के लिए चूरू मे रह रहे थे। बहुत कट्टर किया-काण्डी ब्राह्मण थे। मुनि कालू के साथ उनका ऐसा संस्कार जुडा कि उन्होंने किसी भी विरोब की परवाह नहीं की। वे मुनि कालू को पढाने लगे। हमारे नघ मे भी संन्कृत विद्या के लिए अनुकूल वात्त(वरण नही था । आगम सूत्रो के अम्यास को जितना महत्त्व दिया जाता या, उतना महत्त्व संस्कृत के अध्ययन को नहीं दिया जाता या । अवैतिनिक रूप में पढ़ाने वाले विद्वान् भी नहीं मिलते थे। उन समग्र वातावरण की निष्यत्ति डालगणी के इन भव्दों के द्वारा हुई 'पडितजी खुले मुंह कैंसे पढ़ाएंगे ?' रायचन्दजी सुराणा ने कहा 'मुखवन्त्रिका वाघकर पढ़ा देंगे।' इसे नियति ही कहना होगा कि पडितजी ने मुखवस्त्रिका वावकर पढाना स्वीकार कर लिया। यदि मुनि कालू के साय उनका कोई पूर्व सस्कार नहीं होता तो वे इसे न्वीकार नहीं करते। उनके मन में कोई स्वार्थ की प्रेरणा नहीं थी। उनकी अन्त प्रेरणा ही इसमें काम कर रही थी। चूरू-प्रवास में मुनि कालू संस्कृत का अध्ययन करते रहे। कुछ दिनो वाद वहां से प्रस्थान हो गया। मुनि कालू का अध्यवसाय अपरिवर्तनीय या । स्यान-परिवर्तन होने पर भी वह नहीं वदला । उनके अव्ययन का कम चालू रहा। बीच-वीच मे पहितजी का थोग मिलता रहा।

भावी आचार्य की नियुनित

स० १६६६ में डालगणी का शरीर अस्वस्थ हो गया। वे अपने दायित्व के प्रति सजग थे। मुनि मगनलालजी ने अपनी प्रार्थना भी आचार्यवर के चरणों में प्रस्तुत कर दी। श्रावण कृष्णा एकम को अपने उत्तराधिकार का पत्र लिख दिया। उस समय रूपचन्दजी सेठिया और साध्वी प्रमुखा जेठाजी बाहर थे। तीसरा कोई व्यक्ति आसपास भी नहीं था। डालगणी ने उस पत्र को पुट्ठे में सुरक्षित रख दिया और साधु-सब को उसकी सूचना दे दी। समूचा सघ हर्ष-विभोर हो गया। अब सवका मन भावी आचार्य का नाम जानने को छटपटाने लगा। कुछ साधुओं और श्रावकों ने डालगणी से प्रार्थना की आपने भावी व्यवस्था कर दी, उसके लिए हम आपके कृतज्ञ है। हम सबकी इच्छा है कि आप युवाचार्य का नाम प्रकट करें और वे आपके चरणों में बैठकर आपके अनुभवों का लाभ लें। डालगणी ने इस प्रार्थना को एक मुस्कान में ही टाल दिया। साधुओं और श्रावकों की भावना पूरी नहीं हुई।

लाडणू के ठाकुर आणदिसहजी थे। वे डालगणी के प्रति वहुत ही श्रद्धा रखते थे। उन्हे पता चला कि डालगणी ने अपना उत्तराधिकारी नियुक्ति कर दिया। उनके मन मे जिज्ञासा पैदा हुई। वे डालगणी के पास आए। उन्होने कहा मैंने सुना है कि आपने उत्तराधिकारी का नाम लिख दिया है। मेरे मन में उन्हे देखने की उत्सुकता है। इसलिए मैं अचानक अकेला आया हू। डालगणी उनके प्रति बहुत ही कृपालु थे। उन्होने एक साधु से कहा मुनि कालूजी को वुलाओ। साधु ने मुनि कालू से कहा - आचार्यवर आपको याद कर रहे है। वे तत्काल उस मुनि के साथ आए। भुनि कालू जैसे ही दृष्टिगोचर हुए, वैसे ही डालगणी ने उन्हें वापस भेज दिया। ठाकुर साहब ने भावी आचार्य के दर्शन कर लिए। डालगणी ने कहा - अभी यह नाम आप तक ही सीमित रहे। इसका कही भी प्रचार न हो। मैंने जानवू भकर इसे गुप्त रखा है और मैं अभी इसे गोपनीय ही रखना चाहता हू । ठाकुर साहव ने प्रतिज्ञापूर्वक कहा आप निश्चिन्त रहे, यह रहस्य कही भी उद्घाटित नही होगा। ठाकुर साहव जैसे ही नीचे आए, लोगो ने उन्हे घेर लिया और भावी आचार्य का नोम जानने का प्रयत्न किया। ठाकूर साहव बोले आप मुक्त से यह बात न पूछें। यदि भावी आचार्य का नाम प्रकट होता तो आप मुझे नही पूछते। यह प्रकट नहीं है। आचार्यवर ने यदि मेरे सामने उसे प्रकट किया है तो यह सोच सममकर ही किया है कि मैं उसे प्रकट नही करूगा। आचार्यवरका मुक्त पर जो विश्वास है, उसे मैं कभी आघात नही पहुचाऊगा। आप धैर्य रखें, जो है वह अपने आप सामने का जाएगा। डालगणी के जीवन काल मे पत्र रहस्य ही वना रहा। भावी आचार्य का नाम जानने की उत्सु-कता पूरी नहीं हुई । अनुमान चलते रहे, लोग अटकलें लगाते रहे । मुनि कालू की

जीवनचर्या वैसी ही चल रही थी, जैसी युवाचार्य पद पर नियुक्त करने से पहले थी। डालगणी वडे अद्भुत व्यक्ति थे। उन्होंने मुनि कालू को अव भी कोई विशिष्टता प्रदान नहीं की। मुनि कालू की अपनी यही विशिष्टता थी कि वे प्रदत्त विशिष्टता से कभी विशिष्ट नहीं बने, जो वने वह अपनी ही आन्तरिक विशिष्टता से बने।

### आचार्य पद का दायित्व

सवत् १६६६ भाद्रपद के शुक्ल पक्ष में डालगणी का स्वास्थ्य अधिक गिर गया। अव उनके ठीक होने की सभावना क्षीण हो गई। उनका सकेत पाकर मुनि कालू ने आरावना सुनाई। वह समाधिपूर्ण मृत्यु का एक अनूठा सवल है। जैन-साधना में समाधिपूर्ण जीवन का जितना महत्त्व हैं, उससे कही अविक महत्त्व समाधिपूर्ण मृत्यु का है।

आराधना श्रीमज्जयाचार्य का अनुपम अनुदान है। उससे समाधिपूर्ण मृत्यु का वरण करने वाला हर व्यक्ति लाभान्वित हो सकता है, और होता है। आरा-धना सुनते-सुनते डालगणी ने सबके साथ 'खमत-खामणा' किए। भाद्रपद शुक्ला वारस के दिन डालगणी स्वर्गवामी हो गए।

मुनि मगनलालजी ने कहा आप पद पर आसीन होकर हमे सनाथ करें।
मुनि कालू ने सहज ही यह स्वीकार नहीं किया। उन्होंने कहा— पहले पत्र पढ़ों,
फिर वात करों। मुनिश्रेष्ठ मगनलालजी ने कहा पत्न पढ़ लिया। अब कौन-सा पत्र पढ़ना वाकी है। सब सन्तों ने आग्रहपूर्व क मुनि कालू को पद पर आसीन कर दिया। वे उदासीन भाव से पद पर बैठे रहे। वे चाहते थे, यह सारा कार्य पत्न-वाचन के वाद में हो, पर साधुओं के आग्रह ने उन्हें पद पर बैठने के लिए वाध्य कर दिया।

भाद्रशुक्ला त्रयोदशी को मध्याह्त के समय तीर्थं-चतुष्टय की विशाल परिषद् जुडी। उसमे मुनि मगनलालजी ने डालगणी द्वारा लिखित आचार्य-पद का नियुक्ति-पत्र पढा। वह इस प्रकार है

'मिक्षु पाट मारीमाल । भारीमाल पाट रायचद । रायचद पाट जीतमल । जीतमल पाट मधराज । मधराज पाट माणकलाल । माणकलाल पाट डालचद । डालचद पाट कालू । विशेष आज्ञा प्रमाणे चाल्या फायदो होसी । वि० स०१६६६ प्रथम श्रावण प्रतिपदा ।'

इस पत्त-वाचन द्वारा साबुओं की भावना, कार्य और व्यवहार की पुष्टि हो गई। यह अज्ञात नहीं था, किन्तु जो ज्ञात था, वह सवादी प्रमाण से प्रमाणित हो सुज्ञात हो गया। अव मुनि कालू तेरापथ के भाग्य-विधाता हो गए। अब्दम आचार्य के जयधीय से वायुमडल गूज उठा। समूचा सघ हर्ष-पुलकित हो गया। हालगणी के चयन-कौशल की सर्वत्र प्रश्नसा होने लगी। कालू जैसे अनासक्त और कर्मक्षम आचार्य को पाकर तेरापथ धर्मसघ घन्य हो गया। भाद्रशुक्ला पूणिमा को सकल कला से समन्वित उस पूर्णचन्द्र का आचार्यपदाभिषेक हुआ। तेरापथ का भाग्यचन्द्र अपनी अमल-धवल चादनी से जन-जन की मनोभूमि को उद्योतित करने लगा। सब लोग नए दायित्व के अभिनव मृजन की प्रतीक्षा करने लगे।

#### अध्ययन का पराक्रम

हमारे धर्मसघ मे सस्कृत विद्या के अध्ययन का श्रीगणेश जयाचार्य ने किया या। उन्होंने अपने उत्तराधिकारी मधवा को सस्कृत का अध्ययन करवाया। वे कहा करते थे हमारे यहा मधजी पंडित हैं। मधवागणी मुनि कालू को सस्कृत पढ़ाना चाहते थे। वे मुनि कालू को कहते सस्कृत हमारे आगमो की कुजी है। आगम प्राकृत भाषा मे है। उनकी टीकाए सस्कृत मे लिखी गई हैं। सस्कृत जानने वाला टीकाओं के माध्यम से आगमों के रहस्य को समक्त सकता है। इसलिए हमे सस्कृत अवश्य पढ़नी चाहिए।

भधवागणी ने मुनि कालू के हृदय में सस्कृत पढ़ने की भावना का बीज वो दिया था, पर वे उसे पर्याप्त समय तक सिञ्चन नहीं दे पाए। फलतः वह बीज अकुरित नहीं हुआ।

डालगणी के शासनकाल में फिर मुनि कालू सस्कृत पढ़ने लगे। इस अध्ययन काल में उन्हें अनेक किठनाइयों का सामना करना पड़ा। उस समय हमारे सघ में संस्कृत पढ़ाने वाला कोई मुनि नहीं था। ब्राह्मण पिंडत जैन मुनि को संस्कृत पढ़ाने में संकुचाते थे। सबसे बड़ी समस्या थी अर्थ देकर विद्या न पढ़ना। इन सब किठनाइयों के होते हुए भी मुनि कालू ने अपना अध्ययन चालू रखा। उनका संस्कृत अध्ययन परिपक्त होने लगा।

मुनि कालू आचार्य वने, तब उनकी अवस्था ३३ वर्ष की थी। उस अवस्था में भी वे विद्यार्थी वने हुए थे। ३६ वर्ष की अवस्था (सं० १६७०) में छापर प्रवास हुआ। उस समय उन्होंने फिर संस्कृत का अध्ययन शुरू किया। उन्होंने अपने अव्यवसाय से यह प्रमाणित कर दिया कि ४० वर्ष के आसपास का आदमी भी विद्यार्थी हो सकता है और ७० वर्ष का भी हो सकता है। आचार्थ पद का दायित्व उनके कन्घो पर आ गया। फिर भी उनके अव्ययन का क्षम नहीं दूटा। वे पहले केवल व्यक्ति थे अपने आपमे सिमटे हुए। अव उनकी सीमाए विस्तृत हो गई, उनका कार्य-क्षेत्र विशाल हो गया। समूचे सघ के हितो का यह ध्यान रखना उनका कर्तव्य हो गया। उन्होंने अपने आचरण से यह प्रमाणित कर दिया कि व्यक्ति दायित्वपूर्ण पद पर रहते हुए भी अध्ययन के लिए समय निकाल सकता है।

मुनि मगनलालजी स्वामी जनता के वीच रहते और आचार्यवर एकान्त मे वैठ अद्ययन करते। उस समय कण्ठस्थ करने की पद्धति चालू थी। वडे-वडे ग्रन्थ कण्ठस्य कराए जाते थे। आचार्यवर ने भी सिद्धान्तचन्द्रिक। का पाठ कण्ठस्थ कर लिया। प्रौढ अवस्था और सघ का दायित्व दोनो उनके दृढ अव्यवसाय मे सहायक वने और उनका स्वप्न साकार होता गया ।

#### विकास के स्वप्न

कालूगणी के मन में विकास के स्वप्न उठते रहते थे। उनका स्वभाव निस्त-रंग समुद्र की भाति ज्ञान्त था। हलचल और कोलाहल से वे दूर रहते थे। पर विकास की तरगे उन्हे तरिगत करती रहती थी। स्वप्न उसी व्यक्त भावना के प्रतीक हो सकते हैं। हो सकता है कि विकास की सूचना देने के लिए वे आते हो। काल्गणी ने एक स्वप्न देखा उनकी आखो के सामने एक सूखा वृक्ष है। वह देखते-देखते लहलहा उठा है। दूसरे दर्शन मे वह फलो से लदा हुआ है।

इस स्वप्न की व्यास्था उन्होंने की अब भेरे सघ मे संस्कृत विद्या का मूखा वृक्ष पत्रो, पूष्पो और फूलो के भार से भूका हुआ होगा। अब हमारा भविष्य विद्या के तर को शतशाखी वनायेगा।

पूज्य भूरुदेव ने एक स्वप्न देखा गाय के मकेंद वछडे और विख्या चारो तरफ फैल रहे है। इस स्वप्न का अर्थ उन्होने लगाया श्वेत वस्त्रघारी अनेक तरुण साधु-साध्विया होगी। सचमूच ऐसा ही हुआ। कालुगणी के समय मे तरुण साधु-साब्वियो की वडी सख्या मे दीक्षा हुई। संघ वहुत शनितशाली हो गया।

कालूगणी जागृत अवस्था मे भी वहुत स्वप्न लिया करते थे। उन्होंने अपने विकास को ही सीमा नहीं माना। अपने शिष्यों को भी विकास के पथ पर अग्र-सर करना शुरू किया। अनेक साधु सस्कृत पढने लगे। आचार्यवर स्वयं उन्हे पढाते थे। सारस्वत और सिद्धान्तचन्द्रिका का प्रवल घोष सुनाई देने लगा।

अ।चार्यवर ने अनुभव किया सिद्धान्तचन्द्रिका का पूर्वाई अपर्याप्त है, सार-स्वत का उत्तरार्द्ध अपर्याप्त है। वे अपने शिष्यो को सारस्वत का पूर्वार्द्ध और भिद्धान्तचन्द्रिका का उत्तरार्द्ध पढाते थे। कुछ वर्षों वाद उनके मन मे इसका विकल्प खोजने की प्रेरणा जागी। प्रयत्न शुरू हुआ। मुनि मगनलालजी वहुत दूरदर्शी, सूक्ष्म-बुद्धि के धनी थे। वे यतियों के उपाश्रयों में जाते, उनके पुस्तक-भंडार देखते और जो हस्तलिखित ग्रथ प्राप्त होते, उन्हे ले आते। उन्होने हस्त-लिखित ग्रयो का महत्त्वपूर्ण संग्रह किया। उनमे अनेक दुर्लम ग्रय हैं। लिपि-सौन्दर्य की दृष्टि से भी बहुत महत्त्वपूर्ण है। श्रीचन्दजी गणेशदासजी गधैया, विरधीचन्दजी मदनचन्दली गोठी, वालचन्दजी मालचन्दजी सेठिया सरदार-भहर, ईमरचन्दजी चोपडा गगा शहर, तोलारामजी मुराना चूरू, मालचन्दजी वैद रतनगढ तथा दानचन्दजी चोपडा सुजानगढ आदि कुछ परिवारो ने भी यतियो के पुस्तक-भडारों से अनेक ग्रथ खरीदे। इस प्रकार तेरापथ सघ के साधुओ तथा श्रावको के पास हस्तिलिखित ग्रथों का एक अच्छा सग्रह हो गया।

कालूगणी को सारको मुदी की एक प्रति प्राप्त हुई। उसे प्राप्त कर आचार्य-वर को सतोप हुआ। उन्होंने कहा इसकी अष्टाध्यायी मिल जाए तो अच्छा रहे। जिसकी ऊर्जा आज्ञाचक की ओर प्रवाहिन होती है, उसकी हर कल्पना वास्नविकता वन जाती है और हर समना साकार हो जाता है। आचार्यवर का स्वप्न थाकार लेने लगा। मुनि चम्पालालजी (मीठिया) भादरा (जिला गगानगर, राजस्थान) में गए। वहा रावतमलजी पारख रहते थे। उनके पास यितयों के पुम्तक-भडारों से खरीदी हुई कुछ पुस्तके थी। मुनि चम्पालालजी ने पुस्तकें देखी। उनमें उन्हें विशालकी तिंगणी द्वारा निमिन विशाल शब्दानुशा सन (अष्टाध्यायी) की एक प्रति मिली। वे उसे प्राप्त कर बहुत प्रसन्त हुए। उन्होंने सोचा आचार्यवर को जिसकी खोज है, वह शायद यही ग्रथ है। वे उस ग्रथ को ले आए। आचार्यवर को जिसकी खोज है, वह शायद यही ग्रथ है। वे उस ग्रथ को ले आए। आचार्यवर को भेट किया। आचार्यवर ने उसे देख आक्ष्यं-मिश्रित हुई प्रकट किया। उस उपलब्धि के लिए उन्हें साचुवाद दिया।

सघ जब विकासोन्मुख होता है, तब आचार्य और उनके अनुयायी सभी एक दिशा में गितशील हो जाते हैं। आचार्य कल्पना करते हैं और शिष्य-समुदाय उस काल्पनिक चित्र में प्राण भरने का प्रयत्न करता है। कालू गणी ऐसे ही सौभाग्य-शाली आचार्य थे। उन्हें शिष्यों का ऐसा विनम्न समुदाय मिला, जो उनके इगित पर प्राण निछावर करने को तैयार रहता था। तेरापथ की परम्परा में यह सामान्य वात रही है। पर, कालू गणी में कुछ विशिष्ट चुम्बकीय प्रभाव था। वह शिष्यों के हृदय को सहज आकर्षित किये रहता था।

## पडित रघुनन्दनजी

विकास का चरण जैसे-जैसे आगे बढता है, वैसे-वैसे सामग्री की अपेक्षाए भी बढती जाती है। ग्रथो की अपेक्षा पूरी हुई तो उन्हें पढानेवालो की अपेक्षा का अनुभव हुआ। जब विकास होता है तो अपेक्षा अपने आप पूरी होती है। आचार्य-वर स० १६७४ में सरदारशहर का चतुर्मास सपन्न कर चूरू पधारे। वहा रावतमलजी यित थे। वे धर्मसघ के प्रति बहुत अनुराग रखते थे। आचार्यवर के प्रति उनके मन में गहरा अनुराग था। उन्होंने कहा--महाराज । यहा एक विद्वान् आया हुआ है। अभी युवक ही है। पर उसमें अद्भुत विशेषताए हैं। वह सस्कृत का पारणामी विद्वान् है। आयुर्वेदाचार्य है। एक दिन में मैंकडो क्लोक बना लेता है। आजुकि है। किसी भी विषय पर धाराप्रवाह क्लोक बोल सकता है। ऐसा विद्वान् मैंने पहले कभी नहीं देखा। वह सुनामई गाव (जिला—अलीगढ,

उत्तर प्रदेश) का निवाभी है। यहा आजीविका-अर्जन के लिए आया है। यदि वह अनुकूर हो जाए तो अपने सब में संस्कृत विद्या का अच्छा विकास हो सकता है। उनका स्वमाव भी निराला है। वह एकान्तप्रिय है। विज्ञापन से दूर रहता है। गंभीर और बीर है। वहुत कम बोलता है। लोगों से मिलने-जुलने में भी सकोच करता है। अपने आप में मस्त है। रधुनन्दन शर्मा उसका नाम है।

यतिजी से एक सस्कृतज्ञ विद्वान् का परिचय पाकर कालूगणी को हर्ष हुआ। इस हर्प के पीछे उनका गुणानुराग तो था ही, किन्तु अपनी अपेक्षा की पूर्ति की पिर्कल्पना भी थी। आचार्यवर ने कहा कभी योग मिला तो उस विद्वान् से वातनीत करेंगे।

यितजी ने पडित रधुनन्दनजी के सामने पूज्य कालूगणी का परिचय दिया। उन्होंने कहा वे जैन आचार्य हैं, तेरापथ के नेता है। उनका बहुत बड़ा सघ है। वे बहुत अधितशाली है। स्वय विद्वान् है और विद्या के अनुरागी हैं। विद्वान् को बहुत भहरवं देते हैं। मैं चाहता हू कि तुम उनके पास चलो, मैं तुम्हे उनसे परि-चित करा द्या।

यित जी की बात पिडत जी सुन रहे थे। पर, समझ नही पा रहे थे। वे यित जी पा गमान करते थे। इमलिए उनकी वात को अस्वीकार करना भी नहीं चाहते थे। और अन्त करण में जैनाचार्य और उसमें भी तेरापंथ के आचार्य के पास वे जाना नहीं चाहते थे। उन्होंने प्रकारान्तर में इस बात को टालना चाहा। यित जी अपनी बात पर अदिग रहे। उन्होंने पिडत जी से कहा मुफ्ते लगता है कि तुम्हारे मन में जैन धमंं और तेरापय के प्रति कुछ भ्रान्तिया है। उन भ्रान्तियों को दूर करने का यह अच्छा अवनर है। इस अवसर का लाम उठाना दूर्विशता ही होगी। पिटाजी ने यित जी का अनुरोध स्वीकार कर लिया। वे दोनो आचार्यवर यो नेवा में उपियति हुए। प्रारंभिक परिचय के बाद जैन धमंं और तेरापथ के द्वारे में चर्चा चरी। पिडनजी के प्रश्नों का समाधान किया गया। अब पिडत जी वित्र में चर्चा चरी। पिडनजी के प्रश्नों का समाधान किया गया। अब पिडत जी वित्र में चर्चा चरी। पिडनजी के प्रश्नों का समाधान किया गया। अब पिडत जी वित्र में चर्चा चरी। पिडनजी के प्रश्नों का समाधान किया गया। अब पिडत जी वित्र में चर्चा चरी। पात्र तेरा ही हो जाता है। उनके भन में प्रथम सपके में ही गर अगर गरी होता, दूसरा ही हो जाता है। उनके भन में प्रथम सपके में ही गर अगर गरी होता, दूसरा ही हो जाता है। उनके भन में प्रथम सपके में ही गर अगर गरी होता है। हमें के निर्म के निर्म के निर्म हो लिए ही उत्तर प्रदेश ने राजन्यान में आए हैं।

दे दूरते जिल्ला पर अलायंप्रवर जी नेजा में जास्वित हुए। उन्होंने विनश्र गुटा र जानावंश्वर को एए पार्जिपि दी। बाचायंप्रवर ने पूछा 'पठितजी। गह करा है है

वावदिवन ।'

रियम कर कि एक स

रर मेर में पत्र इंग परंदरी गा। पिताली में जला। 'यतिजी मुक्ते यहा

नहीं लाते तो मेरा मन आपके प्रति घृणा से भरा ही रहता। मैं आपके सपके में आया। मेरी शकाए निरस्त हो गईं। मैंने अकारण ही आपके प्रति घृणा को पाला मुक्ते अपनी भूल का अनुभव हुआ। उसके प्रायिध्यत्त स्वरूप यह साधु-शतक बना कर लाया हू। इसमे साधु की चर्या है। वह बहुत पवित्र है। उससे पापो का विनाश होता है। मैंने अपने मन में पाली हुई घृणा का प्रायश्चित्त इन शब्दों में किया है

"अल्रागत को न जहाति सत्ये रतो जनोऽसत्यसमूहजालम्। न नीलिमा कस्य निवर्तते हि, ममीरिकायोगगतस्य सद्यः।"र

अाचार्यवर । आपके चरणो मे आया हुआ कौन सत्थप्रेमी मनुष्य है, जो असत्य के जाल को नहीं छोड देता। ममीरा के स्पर्श से किस नीली वस्तु की नीलिमा दूर नहीं होती। ।

आचार्यवर ने तीन घटा मे बनाई हुई उस कृति को देखा और देखा कि पंडितजी की ग्रहणशीलता कितनी प्रवल है। उन्होंने एक बार के सपर्क मे साघु-चर्या को समक्ता और उसे काव्य मे गुम्फित कर दिया। पडितजी के प्रति आचार्य-वर के मन मे आकर्षण पैदा हो गया। उन्होंने पडितजी मे वह सब पाया, जो यितजी ने वताया था।

पिंदतजी के मन में अगाध श्रद्धा पैदा हुई। उन्होंने आचार्यवर के चरणों में अपने आपको समर्पित कर दिया। साधुशतक के एक श्लोक में उसकी स्पष्ट व्विन

"नेदानी त्वा त्यक्तुमहामि साघो ! भिक्त मे त्व शीस्रत सगृहाण । हस्ताभ्यामावद्धवन्ध प्रकार, कि नाह स्या धारितानन्तसेवः ॥"

आचार्यवर । अव मैं अभिको नहीं छोड सकता। आप मेरी भिन्त को स्वीकार करें। मैं हाथ जोडे हुए जीवन-पर्यन्त क्या आपकी सेवा में नहीं रहूगा? अवश्य रहूगा।

आचार्यवर ने पिडतजी के अनुरोध को मूक स्वीकृति दे दी। वे अपना आयुर्वेद का काम करते और जब कभी अवकाश होता आचार्यवर की सेवा मे आ जाते। साधुग्रो को संस्कृत-अध्ययन का विशेष अवसर हाथ लग गया। पहले पञ्चनश्याम-दास जी पढाते थे। अब पिडत रघुनन्दनजी और पढाने लगे। उनका ज्ञान बहुत विश्वद था। वे साधुश्रो को सारकौमुदी और विशाल शब्दानुशासन की अब्दा-ध्यायी पढाने लगे। स० १९७८ मे आचार्यवर लाडणू विराज रहे थे। उस समय हेमशब्दानुशासन का एक प्रकाशित सस्करण जैचन्दलालजी वरमेचा के यहा उनलब्ब हुआ। साधुओं ने आचार्यप्रवर को वह दिखाया। वह सर्वीगसपूर्ण ब्याकरण था। कुछ साधुओं ने उसे पढना शुरू किया।

# भिक्षुशब्दानुशासन का निर्माण

विशालशब्दानुशासन के परिभाषा-सूत्र सरल थे, हेमशब्दानुशासन के किन। पडितजी दोनों को पढाते थे। आचार्यवर भी दोनों को देखते रहते थे। उनकी यह घारणा वन गई कि हेमशब्दानुशासन के सूत्र कठोर है। उसका प्रिक्रिया-ग्रथ भी प्राप्त नहीं है। इसलिए विशालशब्दानुशासन में ही अवश्यक संशोधन कर उमे अध्ययन में प्रयुक्त करना चाहिए।

मुनि चौयमलजी आचार्यवर की उस इच्छा की सपूर्ति में लगे। वे विशाल जन्दानुभासन के अध्येता थे। उनका अष्टयवसाय स्थिर था। वे श्रमपटु थे। जिस कार्य में लग जाते, उसे वीच में छोडना उन्हें पसन्द नहीं था। पिंडत रधुनन्दन-जी का उन्हें सहयोग मिला। विशालभन्दानुशासन के परिष्कार का कार्य प्रारम हो गया।

मुनि चौथमलजी ने विशालशब्दानुशासन के परिष्कार का कुछ कार्य मपन्न कर लिया। पिंडन रधुनन्दनजी ने उसकी वृहद् वृत्ति तैयार की। उसमे सिद्धान्त-कौमुदी और सिद्धहेमगब्दानुशासन आधार रहा। इस कार्य की सपूर्ति पर सबको बहुत प्रसन्नता हुई। आचार्यवर का सब्देन पूरा हुआ। उन्हें इस बात का सतोष हुआ कि अब सम्कृत विद्या के अध्ययन का कम व्यवस्थित ढग से चल पाएगा।

विशालशवरानुशासन को परिष्कृत करने का उपक्रम चला था। पर उसमें इतना परिवर्तन हो गया कि एक नया ही व्याकरण-प्रथ वन गया। तब मत्री मुनि मगनलालजी के सुझाव के अनुसार उसका नाम 'श्रीमिक्षुशव्दानुशासन' रखा गया। वह नत्रीनतम शब्दानुशासन है। उसके सूत्र कोमल है। परिभाषा की जटिलता से वह मुक्त है। पडित रधुनन्दनजी ने हेमशब्दानुशासन की तुलना में उसका चित्र प्रस्तुत किया है.

हैमिषद भम दक्षिणहस्ते, वामकरे भैक्षवमितरम्यम्। ब्रूहि किमिच्छिस कोमलबुद्धे। कर्कश सूत्रमकर्कश सूत्रम्॥

भिक्षुशब्दानुवासन के प्रयम अव्येताओं में मैं और भेरे सहपाठी मुनि वनराज जी और चन्दाम नजी ये। उस समय तक इसके प्रक्रिया-प्रथ का निर्माण नहीं हुआ था। इसिनिए हम लोगों ने पहले सिद्धान्तचन्द्रिका कण्ठरथ की, फिर भिक्षुशब्दानुशासन का पारायण किया। मुनि चौयमलजी ने भिक्षुशब्दानुशासन के प्रक्रिया-ग्रथ के रूप में कालूकी मुदी की रचना की। इसके प्रथम अध्येताओं में मेरे विद्यार्थी मुनि नथमल, बुद्धमल्ल आदि रहे।

पडितजी ने भिक्षुशन्दानुशासन का पद्यबद्ध लिङ्गानुशासन तैयार किया। न्यायदर्गण, उणादिपाठ, धातुपाठ और गणपाठ भी तैयार हो गया। इस प्रकार देखते-देखते महान्याकरण सर्वांगपूर्ण हो गया।

#### चर्चा के अवसर और समता का अवगाहन

कालगणी का विहार क्षेत्र संस्कृतज्ञ विद्वानो का क्षेत्र या। उस समय रामगढ, फतेहपुर, चूरू, रतनगढ और बीकानेर में संस्कृत विद्या के वेन्द्र थे। इनमें सैकडो सस्कृतज्ञ विद्वान थे। जैसे-जैसे हमारे सघ मे सस्कृत विद्या का विकास हुआ, वैसे-वैसे उन विद्वानो का सपर्क बढने लगा। एक बार चन्द्रशेखरजी शास्त्री आचार्यवर के पास आये। वातचीत हो रही थी। मुनि सोहनलालजी ने पाडितजी के सामने एक जिजासा प्रस्तुत की । उन्होने कहा 'कथ द्वयेषामपि मेदिनी भृताम्' इस रलोक में 'द्वयेषा' का प्रयोग कैसे हुआ है ? यह व्याकरण से सिद्ध नहीं होता है। शास्त्रीजी ने इस जिज्ञासा को दूसरे अर्थ मे लिया। उन्होने सोचा, जैन मुनि महाकवि कालिदास के प्रयोगों में सुटि निकालना चाहते हैं। वे उस शब्द की सिद्धि के लिए धाराप्रवाह संस्कृत में बोलने लगे। वे विना रुके बोलते ही गये। उन्होने दूसरो को अपनी वात कहने का मौका ही नही दिया। उनकी वाक्शवित पर सव आश्चर्यचिकित थे। आचार्यवर को लगा कि यह समय का सदुपयोग नही हो रहा है। उन्होने कहा शास्त्रीजी । साधुओं ने जानकारी की दुष्टि से प्रश्न पूछा था। उनके मन मे कोई विरोधी भावना नहीं थी। आप इसे सहज रूप मे ही लें। आपकी वाक्-पट्ता से मैं मुग्ध हू। पर जो कम बोलता है, उसे मैं कम समझदार नही समझता । आचार्यवर के इस वचन से शास्त्रीजी का विवेक जाग उठा । वे तत्काल सभल गये । विन भ्रता पूर्वक वातचीत कर अपने स्थान चले गये ।

तिरस्कार तिरस्कार की भावना को जगाता है और सम्मान सम्मान की भावना को। आचार्यवर ने शास्त्रीजी के सम्मान की सुरक्षा की। उनके मन में भी आचार्यवर के प्रति सम्मान की भावना जागी। वे दूसरे दिन आये और विनम्र स्वर में वोले —

सायतने गतदिने भवदीयशिष्यै, साक विवादविषयेऽत्र यते । प्रवृत्ते । यत् किञ्चिदल्पमिष जल्पितमम्तु कोष्ण, क्षन्तव्यमेव भवताऽत्र कृपापरेण ॥ विशदवोधविशुद्धमितिप्रभा, धविलता लिलता वचनाविल । भगवतो मुखपद्मविनि मृता, सुमुदमातनुतेऽतनुतेजस ॥ आचार्यवर ने उनकी विनम्र भावनाओं को स्वीकार किया। वे जीवनभर १८ : संस्कृत-प्राकृतं व्याकरण और कोश की परम्परा

आचार्यवर के प्रति कृतज्ञ वने रहे।

स० १६७० मे आचार्यवर रतनगढ पथारे। प० हरिनन्दनजी सस्कृत के अच्छे विद्वान् थे। वे आचार्यवर के पास आये। प्रसगवश आचार्यवर ने पूछा आपने कौन-सा व्याकरण पढा है ? पिडतजी ने गर्वोक्तिपूर्ण वाणी में कहा भट्टोजी दीक्षित रचित सिद्धान्त कौ भुदी मैंने पढी है। वही एक मात्र सस्कृत व्याकरण है। उसके सिवाय दूसरा कोई सर्वांगपूर्ण व्याकरण है ही नहीं। महिंष अगस्त्य जैसे तीन अजुलियों में समुद्र को पी गये, वैसे ही तीन मुनियों ने समग्र शब्द-सिन्धु का निपान किया है। ऐसा कोई शब्द शेष नहीं वचा है, जो इस

गर्वोक्ति किसी के लिए भी अच्छी नहीं होती। एक विद्वान् के लिए तो वह अच्छी होती ही नहीं। विद्या अनन्त है। उसका अन्त पाना किसी भी व्यक्ति के लिए सभव ही नहीं है। फिर भी मनुष्य अपनी अल्पज्ञता के कारण समय-समय पर गर्वोक्ति कर वैठता है। यह कैसा आश्चर्य है कि सर्वज्ञ को गर्वोक्ति करने का अधिकार है पर वह करता नहीं। अल्पज्ञ को वह अधिकार प्राप्त नहीं है, फिर भी वह करता है। पिडतजी की गर्वोक्ति पर आचार्यवर को आश्चर्य हुआ। उन्होंने कहा पिडतजी, मैं सिद्धान्त-को मुदी का प्रशसक हू। उसका महत्त्व भी समभना हू। पर, आपकी गर्वोक्ति ने मुक्ते वाध्य कर दिया है यह कहने के लिए कि आप सिद्धान्त-को मुदी के द्वारा 'तुच्छ' शब्द की सिद्धि करे।

सिद्धान्त-कौ भुदी की पुन्तक पिडतजी के पास थी। वे उसमे तुच्छ' शब्द को सिद्ध करने वाला सूत्र देखने लगे। पुस्तक को काफी टटोला पर वह सूत्र मिला नहीं। उन्होंने कहा महाराज । आज वह सूत्र नहीं मिला है। कल उसे देखकर में आपकी सेवा में उपस्थित हों ऊंगा। दूसरे दिन मध्याह्न में वे आये। वातचीत के प्रसग में कहा—'तुच्छ' शब्द को सिद्ध करने वाला सूत्र मुफ्तें नहीं मिला। मैंने गर्वोक्ति की, उसके लिए आप मुझे क्षमा करें। आचार्यवर ने मुस्कान भरते हुए कहा—इस जगत् में सव-कुछ अपूर्ण हैं, फिर हम पूर्णता और अपूर्णता को सापेक्ष दृष्टि से ही देखें। यही समा है। यही हमारा मैंनी-सूत्र है, जो सबको जोडना हैं, किभी को किसी से दूर नहीं करता। सचमुच वह प्रसग मधुरता में वदल गया। आचार्यवर ने पिडतजी को पराजय का अनुभव नहीं होने दिया।

आचार्यवर के जीवन में तत्त्वचर्चा के भी ग्रनेक अवसर आए। वह वाद-विवाद का ग्रुग था। शास्त्रार्थ करना बहुत रसपूर्ण कार्य था। जय-पराजय की भावना प्रवल थी। इनलिए तत्त्वचर्चा की अपेक्षा इसे अविक महत्त्व दिया जाता या कि कौन जीता और कौन हारा। आचार्यवर को भी इस थुन के अनुभवों से गुजरना पड़ा। पर, उनका महज रम इसमें नहीं था। इसका श्रेय उनके जल कमलवत् निर्लेष स्वभाव को ही दिया जा मकता है। सवत् १६७६ की बात है। भीनासर मे कुछ व्यक्ति तत्वचर्चा करने आए। चर्चा प्रारम्भ हो गई। उसके बीच आचार्यवर ने सूत्रकृताग के प्रथम श्रुत-स्कन्ध के ११वे अध्ययन (१६-२१) की टीका का एक पाठ उन्हें वनलाया। वे सस्कृत नहीं जानते थे। अत उन्होंने कहा हम कल किसी सन्कृत विद्वान् को साथ लेकर आएगे। आपने जो अर्थ बताया वह हमे जचा नहीं। वह जचता भी कैसे, उस पाठ से उनके पक्ष को समर्थन नहीं मिल रहा था।

एक ही दिन बाद वे पिडत गणेशदत्तजी को साथ लेकर आए। तत्त्वचर्चा को सुनने के लिए बीकानेर के लोग भी काफी सख्या में उपस्थित थे। आचार्यवर ने फिर प्रसग को चालू करते हुए टीका का अर्थ उन्हें बताया। उन लोगों ने पिडत जी से कहा आप बताइए, टीका के इस पाठ का अर्थ क्या है? पिडतजी ने टीका का पन्ना अपने हाथ में लिया, उसे ध्यान से पढा। उसका अर्थ समभने का प्रयत्न किया। फिर वे बोले में आपके साथ आया हू। आपका पक्षघर होकर आया हू। फिर भी मुझे यह कहना होगा कि टीका के इस पाठ का बही अर्थ है, जो पूज्य कालूगणी जी ने लिया है। उन लोगों ने कहा पिडतजी। आप फिर इसे ध्यान से पिढये। यह अर्थ हमारी समझ में नहीं आया है।

पिंतजी ने दुवारा उसे पढ़ा और कहा आपकी समक्त में आए या न आए, पर इसका अर्थ वही है, जो अभी-अभी आपको बताया गया था। सब लोग मौन हो गए। कनीरामजी बाठिया ने कहा —पिंतजी। आप भले ही पूज्यश्री का समर्थन करें, मैं इस अर्थ को नहीं मानता। तब आचार्यवर ने कहा — 'मैं नहीं मानता'—इसका उपाय मेरे पास भी नहीं है। शायद दुनिया की किसी भी शिवन के पास नहीं है।

तत्त्वची के अनेक प्रसग आते थे। आचार्यंवर की अन्तर्-आत्मा बहुत निर्मल थी। अत हर प्रमग निर्मलता के साथ ही सम्पन्न हो जाता था। कोई-कोई प्रमग खेदजनक भी वन जाता था। स० १६६१ की घटना है। आचार्यंवर जोधपुर चतुर्मास के लिए यात्रा कर रहे थे। कालू पधारे। वहा के कुछ दिगम्बर भाई तत्त्वचर्चा के लिए आए। स्त्री की मुक्ति होती है या नही होती, इस विषय पर चर्चा हो रही थी। आचार्यंवर ने गोम्मटसार की निम्नाकित गाथाए उद्घृत की, जिनसे स्त्री की मुक्ति का समर्थन होता है

"होति खवाइगि समये बोहियबुद्धा य पुरिसवेदा य । उनकुसेणट्ठुत्तर-सयप्पमा सग्गदो य चुदा ॥ पत्तेयबुद्ध तित्थयरित्य णउसयमणोहिणाण जुदा । दम छक्क बीस दस वीसट्ठावीस जहाकमसो ॥ जेट्ठा वर वहु मज्भिम ओगाहणगादु चारि अट्ठेव । जुगव हवति खवगा उपसमगा झद्धमेदेसि ॥" वे लोग गोम्मटसार की हस्तलिखित प्रित लाए। इस गाथा का पन्ना निकाला। वह पन्ना इधर-उवर लेते-देते फट गया। पता नहीं, किसके हाथ से फटा, पर फट गया। इस पर हगामा शुरू हो गया। तत्त्वचर्चा बीच में ही रह गई। आकोश उभर आया। मध्याल में लेकर दूसरे दिन सूर्योदय तक वातावरण तनावपूर्ण रहा। वीच-वीच में आचार्यवर के प्रवास-स्थल पर पथराव भी होता रहा।

इस प्रकार की घटना से यह वोव-पाठ मिला कि ये तत्त्वचर्चा के प्रमंग कभी-कभी सार्यकता की अपेक्षा व्यर्थता को ही सिद्ध कर देते है। तत्त्वचर्चा के अनुकूल या प्रतिकूल किसी भी प्रसग में आचार्यवर की समता को खंडित होते नहीं देखा। उनकी आकृति पर भृकुटि को तनते नहीं देखा। यह उनकी सहज सिद्ध क्षमा का ही अनुदान है।

सव व्यक्ति पूर्वधारणा की तुष्टि के लिए ही तत्त्वचर्चा नहीं करते। किन्तु ज्ञानधारा में अभिनव उन्मेष लाने के लिए भी करते है। उनका वाद निञ्चित ही ज्ञानवर्धक होता है। तत्त्ववेत्ता के जीवन में इस प्रकार की तत्त्वचर्चा के भी अनेक प्रमग आते हैं।

# नये प्रयोग : नई दिशाएं

## (१)

आचार्य का पद बहुत उत्तरदायित्वपूर्ण होता है। आचार्य के सामने अनेक समस्याए होती हैं। वे कभी-कभी नीद को भी प्रभावित कर देती हैं। आचार्यवर को जब नीट नहीं आती, तब वे स्वाध्याय का प्रयोग करते। कुछ लोग नीद की गोलिया खाकर नीद लेते हैं। यह स्वास्थ्य के लिए हितकर नहीं है। स्वाध्याय का प्रयोग बहुत लाभप्रद है। मस्तिष्क में तनाव नहीं रहता, ज्ञान-तन्तु कसे हुए नहीं रहते। स्नायविक तनाव नहीं होता, तब नीद अपने आप आ जाती है। कुछ लोग गिनती करते-करते नीद में चले जाते हैं। कुछ लोग ग्वास गिनते-गिनते नीद ले लेते हैं। आचार्यवर को नीद नहीं आती, तब वे मुक्तें बुलाकर कहते रवाध्याय शुरू करों। मैं किसी ग्रय के पाठ का पुनरावर्तन शुरू कर देता। आचार्यवर उसे सुनने लग जाते। कुछ ही मिनटों में नीद आने लगती।

#### ( ? )

आचार्यवर आगम-भूत्रो का वाचन सस्कृत टीकाओं के माध्यम से किया करते थे। उन नमय हमारे सद्य में वे ही एकमात्र इसके अविकारी थे। दूसरा कोई सस्कृत का विद्वान् नहीं था। कोई विषय उनके घ्यान् में नहीं आता, उसे चिन्तन के लिए छोडकर आगे वढ जाते। वह चिन्तन मे पड़ा रहता। कुछ दिनो वाद अर्ड-निद्रा में उसका अर्थ ह्यान में आ जाता। ऐसा अनुभव होता, मानो मधवागणी उन्हें वह अज्ञात् विषय समभा रहे हैं। ऐसी घटना उनके जीवन में अनेक बार घटित होती थी। मनोविज्ञान इसकी व्याख्या अपने ढग से करता है कि अव-चेतन मन में गया हुआ विषय स्वय समाधान प्रस्तुन कर देता है। आचार्यवर ने इसकी व्याख्या अपने ढग से की। पर वे इस मनोवैज्ञानिक पद्धति का प्रयोग करते थे और उसमें सफल भी होते थे।

#### ( ३ )

आचार्यवर के हाथ के लिखे हुए कुछ पन्ने प्राप्त हैं। उनमे सरस्वती-मत्न लिखे हुए हैं। सरस्वती की उपासना बहुत प्राचीन काल से प्रचलित है। अनेक आचार्यों ने इस विषय मे अनेक मंत्रों की रचना की। आचार्यवर ने उनमे प्रमुख-प्रमुख मत्न अपने पन्नों में लिखे थे। इससे पता चलना है कि उनके मन में विद्या के विकास की भावना बहुत प्रवल थी। सभव है, उन्होंने सरस्वती-मत्र की साधना भी की हो।

हमारे धर्मसघ मे आज विद्या की जितनी शाखाए विकसित हैं, उनका बीज-वपन अ।चार्यवर ने ही किया था। तेरापथ धर्मसघ वर्तमान युग मे एक प्रबुद्ध धर्मसध के रूप मे प्रतिष्ठित है। उसके प्रबुद्ध साधु-साध्वियों के कर्तृत्व से विज्ञ-समाज प्रभावित है। उसका मूल श्रेय आचार्यवर की दूरदिशता को ही है। संस्कृत विद्या का विकास उनके युग मे ही हो चुका था। हेमशब्दानुशासन का आठवा अध्याय प्राकृत परिवार की छ भाषाओं का व्याकरण है। आचार्यवर ने मुक्ते और भेरे विद्यार्थी मूनि नथमलजी को उसका पाठ कठस्य करा दिया था। न्यायशास्त्र के विषय में उन्होंने 'प्रमाणनयतत्त्वालोक' का चुनाव किया। उसकी एक हस्त-लिखित प्रति वे अपने पास रखते थे और समय-समय पर उसका पारायण किया करते थे। साहित्य के क्षेत्र मे अनेक आयाम खुल चुके थे। उस समय का मुनि-गण काव्यपाठी ही नही था, काव्य-निर्माता भी हो चुका था। आचार्यवर कविता को बहुत प्रोत्साहन देते थे। वे स्वय बहुत अच्छे कवि थे, पर स्वय कविता नही लिखने थे। दग्धाक्षर की आशका से ही ऐसा हुआ था। वे कभी-कभी कविता लिखते, वह बहुत सुन्दर होती थी। स० १६६१ की बात है। मारवाड प्रदेश की याला हो रही थी। आचार्यवर वह गुड़े मे विराज रहे थे। फाल्गुन बदी सप्तभी को ११ सायकालीन प्रतिक्रमण के बाद मैं आचार्यवर की वन्दना करने गया। तव आचार्यवर ने मुभे लक्ष्य कर तत्काल एक सोरठा वनाकर मुभे कहा

सीखो विद्यासार, परहो कर परमाद नै। वधसी वह विस्तार, धार सीख धीरण भने।। २२ : सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की पर+५४।

फाल्पुन वदी ६ को मध्याह्न मे आचार्यवर ने पुन. एक सोरठा कहा

शिशु मुनिवर सुविसेख, किया नित्य निर्मल करो । रच न चूको रेख, देख-देख पगला धरो ।।

यह पद्य उनकी ललित, प्रसन्न और मुदु शैली की काव्य-क्षमता की सूचना करते हैं। पर उक्त आशका ने उनकी क्षमता का उपयोग नहीं होने दिया।

### (8)

आचार्यवर के जीवन की सब्या का समय चल रहा था। वे मालवा-यात्रा से लीटकर चित्तीड पवारे। वहा वह प्राणधाती व्रण उठा। आचार्यवर को कुछ आन्तरिक आभास हो गया। उन्होंने भक्तामर का पाठ शुरू किया। वे भक्तामर की एक हस्तिलिखित प्रति अपने पास रखते थे। उस समय वह प्रति मुनि नथमल को दी हुई थी। उन्होंने वह प्रति मगवाई और पाठ शुरू किया। वह पाठ प्रतिदिन चलता था। शारीरिक व मानसिक समस्या आने पर स्तुति-मन्नो के पाठ का वहुत महत्त्व है। वे उसका महत्त्व जानते थे। उनका ज्ञान सघ में सकात हुआ। आज वह अनेक दिशाओं में प्रसार पा रहा है।

#### ( 보 )

जयाचार्य के समय महासती गुलावाजी ने भगवती-सूत्र की जोड की हस्तलिपि की थी। कुछ समय वाद उसकी एक हस्तलिपि वड़े कालूजी स्वामी ने की। उसके वाद उसकी कोई हस्तलिपि नहीं हुई। वह विशाल ग्रंथ है। साठ हजार से अधिक उसके पद्य हैं। आचार्यवर के समय में उसकी दो हस्तलिपिया हुईं। एक मुनि कुन्दनमलजी ने की और एक साव्वी खूमाजी ने। अन्य अनेक साव्वियों ने भी लिपि-कौशल का अद्भुत विकास किया।

मुनि कुन्दनमलजी का लिपि-कौशल बहुत चमत्कारी सिद्ध हुआ। स०१६७७ (भिवानी-चतुर्मास) में उन्होंने एक पत्र लिखा। उसमें समूचा उत्तराव्ययन सूत्र और व्यवहार चूलिका लिखी हुई है। उस "द' ४ ६० च के। पन्ने में लगभग अस्सी हजार अक्षर है। जितना सूक्ष्म, उतना ही सुन्दर। लिपि-कौशल के इतिहास में उसका बिहितीय स्थान है। मुनि सोहनलालजी चूरू, मुनि अमीचन्दजी सुजानगढ, मुनि सोहनलालजी चाड़वास आदि अनेक साधुओ ने ऐसी सुन्दर हस्ति लिपिया की, जिन्हें देखकर कोई भी व्यक्ति आश्चर्य-चिकत हुए विना नहीं रह सकता।

सिलाई, पात्र की रगाई, रजोहरण आदि के निर्माण में भी कला का इतना विकास हुआ कि उनकी कलात्मकता सहज ही आकर्षण का हेतु वन गई।

# प्राचीनता और नवीनता की देहलीज पर

( १ )

आचार्य कालूगणी उस समय अस्तित्व मे थे, जब हजार वर्ष की लम्बी पर-तत्रता के वाद हिन्दुस्तान स्वतव्रता की लडाई लड रहा था। महात्मा गाधी उस लडाई का नेतृत्व कर रहे थे। पुरानी धारणाए टूट रही थी, नई घारणाए स्थापित की जा रही थी। पुरानी परम्पराओ और सीमाओ का स्थान नई परम्प-राए और सीमाए ले रही थी। उस सन्धिकाल में कोई सर्वथा पुराना नहीं रहा था, और कोई भी सर्वथा नया नहीं हो पा रहा था। आचार्यवर नए विचारों के समर्थक थे, यह कहकर मैं अतिशयोक्ति करना नहीं चाहता। किन्तु यह अत्युक्ति भी नहीं होगी कि वे सन्धिकाल के अनुरूप प्राचीनता की मिट्टी में नवीनता के वीज वो रहे थे। वे यथावत् स्थिति के पोषक नही थे। यथार्थ की स्वीकृति के लिए उनका मानस तैयार था। स० १६८४ का प्रसग है। आचार्यवर बीदासर मे विराज रहे थे। मानसिंह जी (मुशिदावाद, पश्चिम बगाल) दर्शन करने आए। उन्होने कहा महाराज श्री ! आप माधु-साध्वियो को बगाल प्रान्त मे क्यो नही भेजते ? अ। चार्यवर ने परम्परानुसारी उत्तर दिया वह अनार्य देश है। वहा हम लोग जा नहीं सकते। अपने कथन की पुष्टि के लिए आचार्यवर ने वृहत्कल्प का एक सूत्र उन्हे बताया, जिसमे मुनियों के विहार की सीमा बतलाई गई है। अ।चार्यवर ने कहा -- इस सुत्र के अनुसार हम पूर्व मे अग-मगघ, दक्षिण मे कौशा+बी, पश्चिम मे थूणा और उत्तर में कुणाल तक जा सकते हैं। यही आर्य क्षेत्र है। इससे आगे अनार्य क्षेत्र है। अत इस सीमा से आगे नहीं जा सकते। इससे ु आगे जाने पर ज्ञान, दर्शन और चारित्र की हानि होती है ।<sup>१२</sup> मानसिंहजी बोले महाराज श्री । सीमा के वारे मे आपने जो कहा वह ठीक है किन्तु मैंने सुना है कि इस सीमा से आगे जहा ज्ञान, दर्शन और चारित्र की वृद्धि हो, वहा मुनि जा सकते हैं।

अाचार्यवर ने वृहत्कल्प का टवा (भावानुवाद) देखा। उसमे उस्सपाति का अर्थ 'हानि होती हैं' किया था। उसके भाष्य और टीका मे इसका अर्थ 'वृद्धि होती हैं', किया था। आचार्यवर ने कहा वृद्धि का अर्थ ठीक है। उन्होने पृष्ठों में 'हानि होती हैं' यह अर्थ कटवा दिया और उसके स्थान पर 'वृद्धि होती हैं' यह अर्थ किखवा दिया। कुछ समय वाद आचार्यवर ने मुनि चौथमल जी से कहा टवा में वह अर्थ किया हुआ था, जो अर्थ अब हमे पुन भान्य नहीं होगा, फिर भी वहीं कर दो। यद्यपि यह अर्थ सही नहीं है पर टवाकार द्वारा किया हुआ अर्थ हम कैसे वदल सकते हैं ? यह अर्थ अब हमे भान्य नहीं होगा, फिर भी हमें उसे बदलने का अधि-

२४ : सस्<sub>थित-</sub>प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा

कार नही।

साधु-साध्वियों को वगाल में भेजने का अवसर आचार्यवर के सामने नहीं आया। पर सुदूर क्षेत्रों में उन्हें भेजने का मार्ग खुल गया। वम्बई, पूना अदि क्षेत्रों में साधु गए उसके पीछे इस धारणा का योग अवस्य होना चाहिए कि जहा ज्ञान, दर्शन और चारित्र की वृद्धि हो वहा किसी भी क्षेत्र में मुनि विहार कर सकते हैं।

### ( ? )

वामिक पुस्तको का प्रकाशन पहले से ही होता रहा है। पर व्यवस्थित रूप में सपादित होकर पुस्तक प्रकाशन आचार्यवर के समय से ही प्रारंभ हुआ। गुलावचन्द जी लूणिया (जयपुर) आचार्यवर के युग में एक विशिष्ट श्रावक थे। उन्होंने श्री जयाचार्य रचित प्रश्नोत्तर-तत्त्व-वोध का सम्पादन किया। उसको प्रकाशन हीरालाल जी आचिलया (गंगाशहर निवासी) ने किया। श्री जयाचार्य का एक दूसरा महत्त्वपूर्ण ग्रन्य है भ्रम विध्वसन। उसमें तेरापथ के सैद्धान्तिक पक्ष पा वहुत सूक्ष्म प्रतिभा से प्रतिपादन किया गया है। उसका प्रकाशन वेला (कच्छ) के श्रावक मूलचन्द जी कोलवी ने कराया था। वे तपस्वी और आस्यावान् श्रावक थे। उन्होंने 'भ्रम विद्वंसन' देखा। उन्हें वहुत महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ लगा। उन्होंने साधुओं के पुट्ठे से उसकी प्रति निकाल ली और उसे प्रकाशित कर दिया। पर, वह वहुत ही अशुद्ध रूप में प्रकाशित हुआ।

सं० १६७६ में आचार्यवर का चतुर्भास वीकानेर में था। उस समय सैंद्धा-नितंक चर्चाओं का दौर चलता था। भ्रम विव्वसन की बहुत उपयोगिता थी। तब अनायास ही उसके सपादन की ओर ध्यान आकर्षित हुआ। आचार्यवर ने अपने शिष्य मुनि चौयमलजी आदि को उसके मपादन का आदेश दिया। उन साधुओं ने प० प्युनन्दनजी के सहयोग से उसका सपादन किया। ईसरचन्दजी चोपडा ने उसे प्रकाशित करवाया। वह उस समय की सुसपादित पुस्तक है। उसका चर्चा वार्ता में बहुत उपयोग हुआ।

## ( ३ )

इन शताब्दियों में आगम-सूत्रों को टवे के माध्यम से पढ़ने की प्रवृत्ति चल रही थी। आचार्यवर ने संस्कृत टीकाओं के माध्यम से आगम पढ़ने शुरू किए। वे वहुत वार कहने थे केवल शब्दार्थ से काम नहीं चलता। उसका तात्पर्य सम-भना चाहिए। वह समभने के लिए टीकाए पढ़ना बहुत आवश्यक हैं।

# परीक्षा के क्षण और प्रोत्साहन

### (१)

शिक्षा का अगला चरण है परीक्षा। आचार्य शिष्यों की शिक्षा देता है और समय-समय पर उसकी परीक्षा भी लेता है। आचार्यश्री कालूगणी भी अनेक बार अपने शिष्यों की परीक्षा लेते थे। एक बार प्राय सभी सन्तों को आमित्रत कर कहा — 'असवारी' (पूरी पिनत है राणाजी थारी देखण द्यों अस-बारी) यह रागिनी गाओ।

मुनि कुन्दनमलजी, चौथमलजी, सोहनलाल जी, (चूरू) आदि सन्तो ने वह रागिनी गाई। पर आचार्यवर की दृष्टि मे वह ठीक नही गाई गई। आचार्यवर के निर्देशानुसार मैंने वह रागिनी गाई। मैंने कुछ दिन पहले ही आचार्यवर के पास वैठकर उस रागिनी को गाने का अभ्यास किया था। आचार्यवर ने कहा यह ठीक गाता है। परीक्षा मे मैं उत्तीर्ण हो गया।

### ( ? )

पिछली रात के समय हम अनेक साधु आचार्यवर की सन्निधि में बैठे थे। व्याकरण का प्रसग चल पड़ा। आचार्यवर ने कहा पठन के साथ-साथ मनन होना चाहिए। तुम लोग पढते हो, पर मनन कौन-कौन करते हो, यह बताओ। मनन के बिना व्याकरण व्याधिकरण बन जाता है। परीक्षा की मुद्रा में आपने पूछा "कुमारीमिण्छति, कुमारी इव आचरति इति कुमारी ना" इसमे कौन-सी विभक्ति है?

विद्यार्थी मुनि उलझन मे फम गए। कुमारी शब्द का तृतीया विभिक्त का रूप कुमार्या वनता है और यह 'कुमारीना' भी तृतीया विभिक्त जैसा प्रतीत होता है। क्या उत्तर दिया जाए।

मुफ्ते सवोधित कर पूछा -मैंने उत्तर दिया यह प्रथमा विभक्ति है। ना पुरुषवाची पद है। कुमारी उसका विशेषण है। जो पुरुष कुमारी को चाहता है या उसके अनुरूप आचरण करता है, वह कुमारीना कहलाता है।

#### ( 3 )

आनार्यवर का सस्कृतज्ञ विद्वानों से काफी सपर्कथा। वे विद्वान् आते और विद्यार्थी साधुओं की परीक्षा ले लेते। कभी-कभी दूसरे सप्रदाय के मुनि भी परीक्षा ले लिया करते थे।

स० १६८७ के भीनासर प्रवास की घटना है। पायचित्या गच्छ के श्री पूज्य

२६ : संस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा

जी देवचदजी ने आचार्यवर को अपने उपाश्रय मे आने के लिए निवेदन किया। आचार्यवर वहा पधारे। कुछ समय तक वार्तालाप होता रहा। आचार्यवर वापस जाने लगे, तव वहा उपस्थित सवेगी मुनि लावण्यविजयजी ने कहा 'कदागुरोकसो भवन्त ?' इसका सिघ-विच्छेद करिए। मुनि सोहनलालजी (चूरू) ने तत्काल बताया कदा आगुः बोकसो भवन्त: अर्थात् आप घर से कब आए? यह उत्तर सुनकर मुनि जी वहुत प्रसन्न हुए। उन्होने आचार्यवर की और मुडकर कहा आप सन्तो को खूब अच्छे दग से तैयार कर रहे हैं।

# (8)

उसी वर्ष (स० १६८७) आचार्यवर वीकानेर मे प्रवास कर रहे थे। वहा यतियो और सवेगी मुनियो का प्रवास भी होता रहता था। कभी-कभी परस्पर मिलने के अवसर भी आते थे। मिलन के एक अवसर पर एक सवेगी मुनि ने पूछा 'कुमरी नव भूपस्य' इस पद मे सिन्ध क्या है ? मुनि सोहनलालजी (चूरू) ने उसका उत्तर दिया कु अरीन् अव भूपस्य अर्थात् हे राजन । पृथ्वी की रक्षा और शत्रुओ का अन्त कर। यह सुन मुनि बहुत प्रसन्न हुए और उन्होने आचार्य वर के नेतृत्व मे चल रहे विद्या-विकास के प्रति वहुत आदर व्यक्त किया।

## ( ) (

अ। चार्यवर विकास की प्रिक्रिया के कुशल ज्ञाता थे। वे उसकी साधना और साधनों को भी जानते थे। उनका अनुभव था कि परीक्षा एक प्रोत्साहन है। प्रोत्सा-हन के और भी अनेक उपाय हैं। उन्होंने अन्य उपायों को भी काम में लिया। वे विद्यार्थी और अध्यापन कराने वाले मुनियों को समर्थन देते, उन्हें पुरस्कृत भी करते।

मुनि भीमराजनी उस युग के प्रवुद्ध चेता विद्वान् थे। उनका विद्यानुराग और गुणानुराग अनुकरणीय था। वे समय और धुन के बढ़े पक्के थे। वे साधुओं को आगमसूल तथा सस्कृत ग्रन्थ पढ़ाते थे। उनका सारा कार्य व समय दूसरों के लिए ही होता था। एक बार उन्होंने कुछ विद्यार्थी साधुओं को अन्वय सिहत 'सिन्दूर प्रकर' सिखाया। आचार्यवर को इसका पता चला। उन्होंने विद्यार्थी मुनियों को बुलाकर उनसे सिन्दूर प्रकर के इलोक सुने। स्पष्ट उच्चारण और अन्वय सिहत क्लोकों को सुनकर आचार्यवर बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने विद्यार्थी मुनियों और मुनि भीमराजजी—सभी को पुरस्कृत किया। परिष्ठापन एक सघीय व्यवस्था है। आचार्य अनुग्रह करते हैं, तब वे जमा होते हैं और प्राय-िचत्त प्राप्त होने पर उनका उपयोग होता है। आचार्यवर ने विद्यार्थी मुनियों को पाच-पाच और मुनि भीमराजजी को इकावन परिष्ठापनों से पुरस्कृत किया।

#### ( & )

विद्यार्थी मुनि अध्ययन में जब कम रुचि लेते, तब आचार्यवर उन्हें बार-बार पुरस्कृत कर प्रोत्साहित करते। कभी सस्कृत का फ्लोक कठस्य कराते और कभी मारवाडी का दोहा। उसका अर्थ बताते और उसका मनन करने की प्रेरणा देते। वे इतने वडे प्रेरणा-स्रोत थे कि उससे प्रेरणा की अनेक रिश्मया निकलती थी और मानस को आलोक से भर देती थी। स० १६८० की घटना है। बाचार्यवर जयपुर में चतुर्मास विता रहे थे। मुनि घनराजजी और मुनि चन्दनमलजी दोनो ससार पक्षीय भाई, जिन्हे दीक्षित किए कुछ ही समय हुआ था, एक दिन दोनो में विवाद हो यया। मुनि चन्दनमलजी ने कहा—मैं नहीं रटू गा। आप रटते जाइए, मैं सुन-सुन कर कठस्य कर लू गा। मुनि धनराजजी ने कहा—मैं क्यो रटू शिखने की अपेक्षा तुम्में है या मुम्में है १ मुनि चन्दनमलजी ने कहा सिखाने की अपेक्षा आपको है या मुम्में है १ इस विवाद को लेकर दोनो भाई बाचार्यवर के पास पहुचे। उन्होंने अपनी-अपनी बात आचार्यवर के सामने रखी। दोनों की बात सुनकर आचार्यवर ने उनके सिर पर हाथ रखकर कहा न तो इसे अपेक्षा है और न तुझे अपेक्षा है। अपेक्षा मुम्में है, इसलिए जाओं ध्यानपूर्वक अध्ययन करो। विवाद समाप्त हो गया। सीखने और सिखाने का काम नए उत्साह से शुरू हो गया।

### गगापुर का चतुर्भास

आचार्यवर उदयपुर चतुर्मास के बाद प्रस्थान कर गगापुर पहुचे। तब तक वे आठ सो मील की यात्रा कर चुके थे। उनके घुटनो मे दर्द रहता था। मत्री मुनि भगनलालजी को भी चलने में कच्ट होता था। फिर भी उन्होंने मालवा की यात्रा वहें उत्साह से की। कौन जानता था कि यह उनकी अन्तिम यात्रा है। कौन जानता था कि गगापुर का चतुर्मास उनका अन्तिम चतुर्मास है। उनकी आयु षिट-पूर्ति नहीं कर पाई थी। उनका शरीर बहुत शक्तिशाली था। घुटने के दर्द को छोडकर बुढापा उन पर आक्रमण नहीं कर पाया था। कुछ ऐसी ही नियति वन गई कि मृत्यु ने असमय में ही उन पर अपने डोरे डालने शुरू कर दिये। घटनाओं से निष्कर्ष निकलता है कि उन्होंने उसका सहयोग किया। वे शरीर की उपेक्षा कर केवल मनोवल से जीवन-यात्रा चलाने लगे।

गगापुर मे चातुर्मासिक प्रवेश वडे उत्साह के साथ हुआ। आचार्यवर ने ५० मिनट तक पहला प्रचवन किया। प्रवचन के समय प्रतीत नही होता था कि उनका शरीर अस्वस्थ है। यदि हाथ पर वधी हुई पट्टी को न देखे तो कोई कह नहीं सकता कि आचार्यवर अस्वस्थ है।

रगलालजी हिरण के भवन (रग-भवन)मे आचार्यवर का निवास हुआ। उस

समय आचार्यवर के साथ चौवीस साध और सत्ताईस साध्विया थी। साधुओं के छत्तीस और साध्वियों के पचास सिंधाडे (कुल ६६) अन्य क्षेत्रों में चतुर्मास कर रहे थे। एक सौ इकतालीस साधु और तीन सौ चौतीस साध्विया उनके नेतृत्व में आत्म-साधना और उसके साथ-साथ जन-कल्याण कर रही थी। उनके शक्ति-शाली नेतृत्व में धर्मसघ अध्युद्य के शिखिर का स्पर्श कर रहा था। प्रगति के नये उन्मेप नई सभावनाओं को खोज रहे थे।

या वचन का निर्वाह और दूसरा कारण था शारीरिक बाघाओं के होने पर भी लक्ष्य की पूर्ति। आचार्यंवर प्रतिदिन प्रवचन करते थे। और भी दैनिक कार्यंक्रम पूर्ववत् चलता था। पर स्वास्थ्य दिन-दिन चिन्तनीय वनता जा रहा था। धाव भरा नही था। मधुमेह की मात्रा में कभी नहीं हुई। अन्न की अरुचि हो गई। जबर सतत् रहने लगा। लीवर विकृत हो गया। खासी भी सताने लगी। शरीर में शोथ हो गया। एक शरीर अनेक रोग। रोग ने एक ऐसे महापुरुष पर आक्रमण किया, जिसकी वेदना केवल उसी को नहीं, अनिगन श्रद्धालुओं, को अभिभूत कर रही थी। रोगी वीर योद्धा की भाति रोगों से जूक्त रहा था और उसके श्रद्धालु उस युद्ध में उसका साथ नहीं दे पा रहे थे, किन्तु प्राण का भोह उन्हें न्नास दे रहा था।

## प० रधुनन्दनजी की चिकित्सा

चतुर्मास का प्रारम हुआ, तव प० रघुनन्दनजी के आमगन की प्रतीक्षा की जाने लगी। पंडित जी चतुर्मास मे प्राय आचार्यवर की सन्निधि मे रहते थे। वे श्रावण मे आते और दीवाली के आसपास अपने घर चले जाते। श्रावण के शुकल पक्ष मे पडितजी आए। आचार्यवर के शरीर को देखकर वे स्तब्ध रह गए। यह क्या हुआ जैसे शतदल कमल के वन पर तुपारापात हो गया हो। उन्हे अपनी आखो पर भरोसा नहीं हुआ। मत्री मुनि मगनलालजी से पूछा यह क्या हो गया ? उन्होंने कहा पडितजी । कुछ समक्त मे नहीं आ रहा है। एक छोटी-सी फुन्सी निकली थी। यह सब उसी का विस्तार है। पुरानी कहावत चरितार्य हो गई छोट वण, चिनगारी, छोटे क्षण और अल्पप्राय कथाय की उपेक्षा नहीं करनी चाहिए। उपेक्षा करने पर उनका छोटा रूप भी बडा बन जाता है। हमने भी फुन्सी को छोटा समक्तकर उसकी उपेक्षा की। आज उसका रूप भयकर वन गया है। अब अप आचार्यवर के रोग का निदान कर चिकित्सा शुरू करें।

पिंतजी के आने पर सभी वर्ड-वर्ड सत एकत्र हो गए। उनकी भावना का ज्वार प्रवल हो गया। वे वोले पिंडतजी इस बार आपके आगमन से हमे उतना ही हर्ष हुआ है, जितना मेह के आने से मोर को होता है। यह छोटा क्षेत्र है। यहा

कोई अच्छा डाक्टर नहीं है। अच्छे वैद्य भी नहीं हैं। वाहर से आने वाले डाक्टरों और वैद्यों की दवा आचार्यवर ले नहीं रहे हैं। एक अच्छे वैद्य से निदान और उपचार की अपेक्षा थी। अब आप आ गए। वहुत अच्छा हुआ। आप शीघ्राति-शीघ्र रोग का निदान कर उपचार शुरू करें।

पडितजी समूचे सघ के मन को पढकर हर्ष से गदगद् हो रहे थे। सबके मन मे आज एक ही भावना है आचार्यवर शीघ्र स्वस्थ हो। मैं आचार्यवर के स्वास्थ्य-लाभ मे कारण बन्, यह मेरा सौभाग्य होगा। उन्होने नाडी की परीक्षा की। आखी, नाखूनी, जीम, यकृत और प्लीहा को देखा। रोग का निदान कर अारम-विश्वास के साथ रोग का उपचार शुरू कर दिया। पिंडतजी ने रोग का निदान इस प्रकार किया- उदर-व्याघि, मदानिन, विषम ज्वर, सूखी खासी, शोथ, उदर वृद्धि और मधुमेह।

पिंडतजी ने इस निदान के आधार पर चिकित्सा शुरू की। सब रोगो को निर्मूल करने के लिए अनेक औषिधयादी। उनकी औषिध की एक विशेषता थी कम मात्रा। उदर पर गोमूल का सिंचन भी शुरू किया गया। प्रात और साय दोनो समय नाडी की परीक्षा करते और आवश्यकतानुसार औपधि मे परि-वर्तन भी। एक राप्ताह बीत गया। बीमारी मे कोई कमी नहीं हुई। दूसरा सप्ताह बीत रहा था, फिर भी विशेष लाभ प्रतीत नहीं हुआ। पिडतजी ने सोचा-यह क्या हुआ ? टीप जल रहा है। पर अन्वकार ज्यो का त्यो है। ठीक वैसे ही हो रहा है कि दवा चल रही है पर रोग ज्यो का त्यो है। यदि लाभ नही, तव दवा कब तक चलेगी? और यह समाज का प्रश्न है, आ चार्यवर का शरीर एक व्यक्ति का शरीर नहीं है, यह समाज का शरीर है। यदि कोई घटना घटित होती है तो उसका समूचे समाज पर अपर होता है। मैं दवा देना बद कर चिकित्सा से हाथ खीच लू, यह कैसे हो सकता है और लाभ न होने की स्थिति मे दवा चलती रहे, यह भी उचित नहीं। वे एक भारी मानसिक उलझन में फस गये। उन्होंने अपने मन की उलक्षत मती मृनि मगनलालजी के सामने रखी। उनसे परामर्श चाहा कि मुभ्ते क्या करना चाहिए। इस परामर्श के मध्य एक वात ध्यान मे जची कि यदि स्वामी लच्छीरामजी आ सके तो मन को कुछ समाधान मिले। वे बहुत बडे अनुभवी कुशल चिकित्सक हैं। उनकी तुलना का वैद्य आसपास मे नही है। वे आचार्यवर के शरीर की परीक्षा कर औषधि का निर्णय करें।

पडितजी ने स्वामी लच्छीरामजी को सस्कृत मे २१ पद्यो का एक पत्र लिखा। उसमे रोग-निदान और रोग-चिकित्सा दोनो प्रस्तुन कर उनसे परामर्श मागा।"

वृद्धिचन्दजी गोठी और पूर्णचन्दजी चोपडा उस पत्र को लेकर स्वामी लच्छी-रामजी के पास जयपुर गए। उनके चिकित्सालय मे उनसे मिले। अपने आने का प्रयोजन बता पडित रघुनन्दनजी का पत्र उन्हे दिया। स्वामीजी पत्र को पढ

चिन्तन में निमन्न हो गए। गोठीजी ने कहा — आप गगापुर चलें। उन्होंने कहा — अभी में बहा जाने की स्थिति में नहीं हू। पिंडनजी को अपना परामर्श लिख दूगा। उन्होंने सिन्कृत में छ अलोकों का एक परामर्श पिंडनजी को लिखा। गोठी-जी और चोपडाजी उस पत्न को लेकर गगापुर आए और वह पत्र उन्होंन पिंडनजी को दे दिया। स्वामी लच्छीरामजी ने पिंडनजी की चिकित्सा का पूरा समर्थन किया। उन्होंने कुछ औषिद्या और जोडने का सुभाव दिया। पत्न के अन्त में उन्होंने एक मार्मिक मकेन भी दे दिया। उन्होंने लिखा रोग कण्ट साब्य है, अवस्था वृद्ध है, रोगी सजकत नहीं है, वर्षा ऋतु उपद्रव कर रही है। इन स्थिति को घ्यान में रखकर ही आप चिकित्सा चलाए। "

स्वामी लच्छीरामजी के पत्र से पडितजी को स्फूर्ति मिली। साधुओं तया समाज के लोगों का भी विश्वास जमा। किर नई उमग के साथ पडितजी ने चिकित्सा शुरू की। अडूसा के सूखे पत्ते के साथ एक दवा दी। उससे नृष्टी खासी का वेग वन्द हो गया। उससे वडी शान्ति मिली। कुछ नीद भी आई। सबको वडा उल्लास हुआ।

सरदार शहर से डाँ० व्यामनारायणजी आए। उन्होने आचार्यवर के जरीर की जाच की। पडितजी द्वारा सचालित चिकित्मा का अध्ययन किया। वे पडित-जी की चिकित्सा से प्रमावित होकर वोले -चिकित्सा वहुत सुन्दर चली है। इसके लिए पडितजी को जितना साधुवाद दिया जाय, उतना कम है। पर रोग वहुत जित्न स्थिति में चला गया है। कलकत्ता, ववई आदि नगरों से भी डाक्टर और वैद्य आए। उनका भी अभिमन यही रहा। वीमारी को समस्या सुलक्षने के वजाय उलक्षती ही गई।

#### महाप्रयोण

भाद्र शुक्ला चौय का दिन शांति में वीता। रात को इवास का प्रकोप वढ गया। साधुओं ने प्रार्थना की गुरुदेव। आज स्थिति नाजुक है। शरीर का रंग वदलने लग गया है। अब क्या किया जाए। आचार्यवर स्वय जागृत थे और अपने शिष्य-समुदाय का सकेत मिलने पर उनकी जागरूकता द्विगुणित हो गई। वे वोले अभी रात है। रात को कुछ खाना-पीना नहीं है। कल मवत्सरी है इसलिए सहज ही उपवास है। इस अविव में यदि प्राण-त्याग हो जाए तो मुझे यावज्जीवन चतुर्विद्य आहार का त्याग है।

आचार्यवर ने सगर्त अनगन स्वीकार कर लिया। उनकी साधना कसीटी पर चढ गई। जिसे गरीर त्यांगे, वह साधक कसीटी में अनुत्तीणं हो जाना है। जो पहले ही गरीर को त्यांग दे, वहीं साधक कसीटी में उनीणं होता है। आचार्यवर इस परीक्षा में पूर्ण उत्तीणं हुए। सवत्सरी पर्व जैन धर्म का सबसे वडा पर्व है। इस पर्व को समूचा जैन समाज त्याग, तपस्या के द्वारा मनाता है। इस दिन महत्त्वपूर्ण अवचन होते है। वर्ष भर नही आने वाले लोग भी उस दिन प्रवचन सुनने आते हैं। आचार्यवर सवत्सरी के दिन प्राय वारह वजे तक अवचन किया करते थे। आज वे प्रवचन नहीं कर सके। उनका यह कार्य मैंने किया। आचार्यवर उस दिन शात, मौन लेटे रहे। नाडी मन्द थी। वानावरण पूर्ण नीरव था। रात भी उसी प्रकार वीतो। पिछली रात मे थोडी ठड हुई। आचार्यवर ने मौन खोलते हुए कहा—कल तो पूर्ण विश्राम किया। उसे (मुक्ते) पूछा भी नहीं कि लम्बे समय तक प्रवचन किया, उससे थकान आई या नहीं? प्यास लगी या नहीं? मुक्ते आमन्दित किया। मैं तत्काल वहां पहुंचा और मैंने कहा आपकी कृपा से सब ठीक रहा।

छठ का सूर्य उदित हुआ। आचार्य बर का सकल्प पूरा हो गया। साध-साध्वियों के अनुरोध पर आचार्यवर ने उपवास का पारणा किया। सबको कुछ आश्वासन मिला। ऐसा लगा मानो दुस्तर समुद्र तैर लिया गया हो। शरीर की इस क्षीणावस्था मे सवत्सरी का उपवास कैसे होगा, पानी विना यह शरीर कैसे टिकेगा ? जव यह हो गया, तव समभा, अब खतरा टल गया। पर हमारी सद्-भावना और मन का स्वप्न नियति को मान्य नही था। हमारे मन का आश्वासन चिरकाल तक टिक नहीं सका। दिन का चौथा पहर आया। साफ ढल रही थी। आचार्यवर ने पूछा दिन कितना शेष है ? मैंने पता लगाकर बताया पौने छ: वजे है। पैनीम मिनट दिन शेप है। आचार्य बर बोले मू से बैठा करो, पानी पीना है। मैंने प्रार्थना की-आज बैठने की शक्ति नहीं है इसलिए आप लेटे-लेटे ही जल लें, आचार्यवर ने कहा नेटे-नेटे तरल वस्तु नही पीनी चाहिए। साघुओ ने हाय का सह।रा दिया। आचार्यवर वैठ गये। थोडा-सा जल लिया। फिर लेट गये। जैसे ही लेटे, वैसे ही श्वास का प्रकोप हो गया। धीमी-सी आवाज मे आचार्यवर ने पूछा मगनलालजी स्त्रामी जगल से लौटे या नहीं ? मैंने कहा --अभी आये नहीं हैं, आने ही वाले हैं। तत्काल सत उनके सामने गए और इस घटना की उन्हे सूचना दी। मगनलाल जी स्वामी तेज नहीं चल सकते थे पर जितनी शीघ्रता हो सकी, उतनी शीघ्रना से वहा पहुचे। मैंने कहा--मगनलालजी स्वामी आ गए हैं। आचार्यवर ने उन की ओर देखकर कहा — 'अबै 'इससे अधिक कुछ नहीं कहा जा सका।

मगनलालजी स्वामी ने पूछा अनशन करा प्रत्याख्यान कराए ? 'हा', कह-कर आचार्यवर ने स्वीकृति दी। मगनलालजी स्वामी ने ऊचे स्वर मे कहा आज से अर्हन्त, सिद्ध के साक्ष्य से आजीवन चतुर्विद्य आहार का त्याग है। इसके वाद वे जोर-जोर से बोलते गए 'अर्हन्तो की शरण है, सिद्धों की शरण है, हम सब भी आप की शरण है।' शरण-सूत्र की ध्विन ने समूचे वातावरण को जागरण से भर दिया और सब वातें विस्मृत हो गईं। केवल अर्हन्त और सिद्ध सब की आखों के सामने मूर्त हो गए। जागरण के उस पित्र वातावरण में सात मिनट का अनशन पूर्ण कर आचार्यवर समाधिस्य हो गए। उनके प्राण आखों के मार्ग से बाहर चले गए केवल स्यूल शरीर शेष रह गया। आचार्यवर अन्तिम क्षण तक जागृत रहे। ऐसी जागृत मृत्यु किसी महान् साधक को ही उपलब्ध होती है।

# विहगावलोकन

| जन्म            | १९३३ फाल्गुन शुक्ला द्वितीया |
|-----------------|------------------------------|
| दीक्षा          | १६४४ आधिवन शुक्ला तृतीय।     |
| अ।चार्यपद       | १९६६ भाद्रपद पूर्णिभा        |
| स्वर्गवास       | १६६३ भाद्रपद शुक्ला षण्ठी    |
| जन्मस्थान       | छापर (राजस्यान)              |
| दीक्षा-स्थान    | वीदासर ,,                    |
| झाचार्यपद-स्थान | બાલનાં "                     |
| स्वर्गवास-स्थान | गगपुर "                      |
| गृहस्थ          | १ गा वर्ष                    |
| सावारण साघु     | २२ वर्ष                      |
| आचार्य          | २७ वर्ष                      |
| सर्व अ।यु       | ५६॥ वर्ष                     |

#### टिप्पणी

- १ छापर प्रदेश का विवरण राठीड रामदेव के विश्ववखरी छन्दो पर आवृत है।
- २ साधुधतक, १६।
- रे ममीरा नेव की दवा है। जसकी यही परीक्षा है कि उसे नीले वस्त्र पर लगाने से उस की नीलिमा मिट जाती है।
- ४ नाधुभानन, ६२।
- प्र विद्यावाचस्पति, राष्ट्रपति समदात, राष्ट्रीय सस्कृत-विद्वान् प्रोफेसर विद्याधरजी मास्त्री का एक पत्र कुछ विस्तृत जानकारी प्रस्तुत करता है। उसका श्रश इस प्रकार है—

''पूज्य श्री मानूनणीजी महाराज के चूरू पधारने पर मुझे पूज्य पिताजी विद्यावाचम्पति श्री देवीप्रसादजी जाम्त्री महाराज के दर्गनार्थं श्री रायचन्दजी सुराना के प्रतिथि निवास में ले गए थे। वहाँ श्री चौयमलजी मुनि भी उपस्थित थे ग्रौर मेरे से लघु सिद्धान्त कौमुदी के प्रश्न पूछे गये थे। उस समय मुझे स्मरण है कि किसी प्रसग में श्री रधुनन्दन जी ने अपने श्लोकों में से "श्रावृत कि न जानीते मिष्ट वस्तु पिपीलिका" यह पद सुनाकर मुझे मुग्ध कर दिया था। श्री रधुनन्दन जी श्रपनी श्राधुक वित्व-शक्ति प्रदर्शित करने के लिए श्री पूज्य जी महाराज की सेवा में पधारे थे ग्रौर वहां उन्होंने निर्वाध रूप से श्री कालूगणीजी की प्रशस्ति में १०० श्लोक सुनाये थे।"

बीकानेर, २०-६-७६ [डॉ० छगनलालजी शास्त्री को लिखे गए पत्न से] ६ उसके प्रथम घम्पेता थे मुनि भीमराजजी, मुनि सीहनलालजी (चूरू), मुनि कानमलजी श्रीर मृनि नथमलजी (बागीर)

७ कालुगणी के एक विशाप्ट शाप्य।

प पिंडतजी का यह भलीक महाकवि कालिदास के निम्नाकित श्लोक की छाया है

पद्मिमद मम दक्षिणहस्ते, वामकरे लसदुत्पलमेतत्। ब्रूहि किमिच्छसि पङ्कजनेते। कर्कशनालमकर्कशनालम् ॥

६ कनीरामजी वाठिया ग्रादि ।

१० गोम्मटसार, जीवकाण्ड, विचार ६ । ६२६-६३१ ।

११ यह घटना 'चतराजी का गुडा' की है।

१२ वृहत्कल्प सून्न १ ४७

कप्पइ निग्गयाण वा निग्गयीण वा पुरित्यमेण जाव श्रगमगहाश्चो एतए, पच्चित्यमेण जाव धूणाविसयाश्चो एत्तए, दिन्खणेण जाव कोसम्बीश्चो एत्तए, उत्तरेण जाव कुणाल विस्थाश्चो एत्तए, एयावयाव कप्पइ, एयावयाव श्चारिए खेत्ते, नो से कप्पइ एत्तो

वाहि, तेण पर जत्य नाण दसणचरित्ताइ उस्सप्पति । श्रीमता वैद्य-वैद्याना, वारीन्द्राणा यशस्विनाम्। 93 लक्ष्मीरामाह्व साधूना, सेवायामिति तन्यते ॥ १ ॥ स(म्प्रत श्री जिनाचार्य, कालूरामाभिष्ठी महान्। पीड्यते कृच्छ्रसाध्येन, रोगेणकेन भूरिशा। २॥ चिकित्सा जायतेऽस्माक, यथावच्छास्त्रसम्मत्ती । तथापि अमशो लाभो, विशेषो न विलोक्यते ॥ ३ ॥ लिख्यते रोग नामापि, निर्णीत यन्मया स्वत । लक्षणान्यपि दर्ध्यन्ते, कार्या निर्धारणा बुधै ॥ ४ ॥ कुक्षेराध्मानमाटोप, शोथ पादकरस्य च। इत्यादि लक्षणै स्पष्टैशीयते ह्य दरामय ॥ ५ ॥ मन्दोऽनि वर्ततेऽनल्पो उनल्पकालसमुद्भव । सर्वेपामिति कण्टाना, प्रारम्भो दृश्यते यत ॥ ६ ॥ ज्वरवैषम्यमेकधिकशताङ्कगम् । દુષ્યતે शुष्ककासो विशेषेण, पूर्वरात्रे च वाधते ॥ ७ ॥

व्याप्त. सर्वत्र देहेऽपि, तथापि क्रमयोर्द्धयो । शोयो विशेषता यातो, विस्मापयति मानवान् ॥ ८ ॥ करोति भिषजावर्ष । स्वकीया न किया यकृत्। दृश्यते पाण्डुता तेन, त्वचि मूत्रे, मलेऽपि च।। ६॥ ज्वराधिवये क्वचित्तन्द्रा, हल्लासश्चाशनान्तिके । चदरस्योन्नतिर्धीमन् । कायकाश्येंऽपि वर्धते ॥ १० ॥ श्रयंका पिडका जाता, मधुमेह-समुद्भवा। वामे पाणी महाभागै, शल्यज्ञी सा विपाटिता ॥ १९ ॥ साम्प्रत निम्बकल्कादि, योगेनायोजिताऽपि सा । मान्ताऽपि रोपण पूर्णं, मजते न विषायिता ॥ १२ ॥ चर्च सच्य प्रतिशते, मधु-भून्न-परीक्षकै । निश्चित तस्य भागोऽपि, बुध्यते न भयावह ॥ १२ ॥ विना प्रमेहमध्येता, जायन्ते दुष्टमेदस । सत्यस्मिन् सुप्रमाणेऽपि, मधुमेहोऽनुमीयते ॥ १४ ॥ साम्प्रत मयका कि कि, क्रियतेऽच्च चिकित्सितम्। सक्षेपेण च तद् वक्ष्ये, विचार्यं वैद्यवल्लभै ।। १५ ॥ यक्टदरिज्वंरारिश्च, सिंहनादरसस्तथा । मेहकेशरी ।। १६ ॥ मकरध्वजक प्राण-वल्लभो हरीतकी च रोहीती, गोम्स च वृथो मधु। सत्त्व गुडूचिकायाश्च पिप्पली भूरिपेषिता ।। १७ ।। फाण्टे भन्येअन्त्र्याने च, प्रयुज्यन्ते यया तथा। गामूबस्य च सेकोऽपि, क्रियतेऽयोदरोपरि ॥ १८ ॥ श्राहारे तु विशेषेण, पयो गव्य प्रदीयते। यवागू मुद्गदालिश्च, दीयतेऽपि कदाचन ॥ १६ ॥ केवलस्य तु दुग्धस्य, प्रयोगो नैव वर्तते ! यद्यप्यम्य मतिर्भूयो, विज्ञवर्य । प्रपद्यते ॥ २० ॥ कृपा विधाय रोगार्तेरक्षयश्च भिषग्यश । यत्करोति भवान् धीमान्, तत्कार्यमिति पूर्यताम् ॥ २९ ॥ श्रीमन् । भवद्दल प्राप्त, साम्प्रत पद्यपेशलम् । ٤,6 रोगलक्षणविज्ञान, व्यवस्था च प्रकाशयत्।। १ ॥ व्याधे स्वरूपमालक्ष्य, बलकालानुसारत । भनुमोदामहे साधु, व्यवस्था मनता कृताम् ॥ २ ॥ किन्तु यद्युदरे जात, सभाव्ये तोदक तदा। जलोदरारिनामात्र, मात्रया दीयता रस ॥ ३ ॥ पुनर्नवाष्ट्रक क्वाय, प्रात साथ पिवेत् गदी। ह्दयार्णवनामान, मधुना च लिहेद् रसम्।। ४॥ कि चाव केवल दुग्व, ईनिव वापि कारभम्। विहासान्त प्रसेवेत क्षिप्रमारोग्यकाक्षया ॥ ५ ॥

रोग कष्टतमो वयो नहि नव नाप्यस्ति भक्तोगदी. कि चोपद्रवपीडितोऽय समयो घाराधर कोधन । इत्येतत् मनसाकलय्य यतता सम्यग् विविच्यात्मना, तस्यारोग्यमह प्रपन्त्यभरण धन्वन्तरि प्रार्थये ॥ ६ ॥

# संस्कृत के जैन वैयाकरण : एक मूल्यांकन

# डॉ० गोक्लचन्द्र जैन

भारतीय वाङ्मय को समृद्ध करने में जैनाचार्यों का महत्त्वपूर्ण योगदान रहा है। उन्होने ज्ञान-विज्ञान की विभिन्त शाखा-प्रशाखाओं पर सहस्राधिक ग्रन्थों की रचना की है। भाषा और देशकाल के वन्धन में वे कभी नहीं बन्धे। इसलिए प्राचीन भारतीय भाषाओं से लेकर आज तक की भाषाओं में ग्रन्थ रचना की स्रोतस्विनी का अजस्त्र प्रवाह प्रवर्तमान है।

समय के दीर्घ अन्तराल में भारतीय वाड्मय के अनेक ग्रन्थरत्न काल के कराल गाल में समा गये। जैनाचार्यों की भी अनेक महनीय निधिया लुप्त हो गयी, फिर भी जितना शेष है, उससे भी भारत के सास्कृतिक इतिहास को जैनाचार्यों के महत्त्व-पूर्ण योगदान का मूल्याकन किया जा सकता है।

प्रस्तुत निवन्ध में हम संस्कृत व्याकरणशास्त्र को जैनाचार्यों के योगदान का मूल्याकन करेंगे। व्याकरणशास्त्र पर जैनाचार्यों ने जितने प्रन्थ लिखे, उनमें से अनेक अव उपलब्ध नहीं है। अन्य ग्रन्थों में उनके यत्न-तत्र विखरे हुए जो सन्दर्भ मिलते हैं, उनसे उन ग्रन्थों की महनीयता का पता चलता है। वर्तमान में जो ग्रन्थ उपलब्ध है, वहीं इस मूल्याकन के आधार स्रोत हैं। मेरी राय में यह मूल्याकन मुख्य रूप से निम्नलिखित दृष्टियों से किया जाना चाहिए।

१ जैनाचार्यो ने सस्कृत व्याकरणशास्त्र की दीर्घकालिक परम्परा को अक्षुण्ण वनाये रखने के लिए पूर्वाचार्यों की उपलिध्धयों को अपने ग्रन्थों में उदारतापूर्वक सरक्षित किया तथा प्राचीन ग्रन्थों पर न्यास, टीका आदि लिख कर संस्कृत व्या-करणशास्त्र का विस्तार, स्पष्टीकरण और संरलीकरण करके संस्कृत व्याकरण-शास्त्र की परम्परा को आगे वढाने में जो योगदान दिया, उसका मूल्याकन इस प्रकार के अध्ययन का एक पहलू हैं।

२ भारत के सास्कृतिक इतिहास की जिस महत्त्वपूर्ण सामग्री को पूर्वाचार्यों ने अपने ग्रन्थों में सरक्षित किया था, उसे सुरक्षित रखते हुए उसमें समसामयिक विशिष्ट सामग्री को जोडकर उदाहरणो आदि के माध्यम से अपने व्याकरण ग्रन्थों मे सुरक्षित किया। इसका मूल्याकन अध्ययन का दूसरा पहलू है।

3 जैन आचार्य इस वात के लिए विशेष जागरून थे कि जैन तीर्थंकरों ने दार्शनिक चिन्तन में जिस एक विशेष दृष्टि को उद्भूत किया था, उसका प्रयोग ज्ञान-विज्ञान की विभिन्न शाखाओं में किस प्रकार किया जाए। व्याकरण ग्रन्थों की रचना के समय भी जैनाचार्य इस विषय में पूर्ण रूप से सजग रहे। उनके द्वारा लिखें गये ग्रन्थों का मूल्याकन करने का यह सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण पहलू है।

जैन वाड्मय मे व्याकरणशास्त्र की परम्परा

जैन आगमों में वारहवा अग दृष्टिवाद है। वर्तमान में यह पूर्ण रूप में उप-लव्यं नहीं है। दृष्टिवाद में चौदह पूर्व शामिल थे। प्रत्येक पूर्व का वस्तु और वस्तु का अवान्तर विभाग 'प्राभृत' नाम से कहा जाता था। आवश्यक-चूणि, अनुयोग-द्वारचूणि, सिद्धसेनगणिकृत तत्वार्यभाष्यटीका और मलधारी हेमचन्द्र सुरिकृत अनुयोगद्वार मूलटीका में 'भव्दप्राभृत' का उल्लेख मिलता है।

सिद्धमेनगणि ने कहा है कि पूर्वों में जो शब्दप्राभृत है, उसमें से व्याकरण का उद्भव हुआ है। शब्दप्राभृत लुप्त हो गया है। वह किस भाषा में था, यह निश्चित हप में नहीं कहा जा सकता। ऐसा माना जाता है कि चौदह पूर्व संस्कृत भाषा में थे। इसलिए 'शब्द प्राभृत' भी संस्कृत में रहा होगा।

टा॰ नेमिचन्द्र शास्त्री ने लिखा हैं कि सत्यप्रवाद पूर्व मे व्याकरणशास्त्र के गमी प्रमुख नियम काये हैं। इसमें वचन सस्कार के कारण, शब्दोच्यारण के स्थान, प्रयत्न, वचन-प्रयोग, वचन-मेद आदि का निरूपण है। वचन सस्कार का विवेचन करते हुए इसके टोकारण वताये गये हें रथान और प्रयत्न। शब्दोच्यारण के आठ न्यान वताये गये हैं —हृदय, कण्ठ, मस्तक, जिह्नामूल, दन्त, तालु, नासिका और अोप्ठ। शब्दोच्चारण के प्रयत्नों का विवेचन करते हुए स्पृष्टता, ईपत् स्पृष्टता, विवृतता, ईपिह वृतता और मवृतता इन पाच की परिभाषाए दी गयी है। वचन के लिप्ट और दुष्ट प्रयोगों के विश्लेषण में शब्दों के साधुत्व और असाधुत्व का भी प्रयत्न किया गया है। इस प्रकार 'सत्यप्रवादपूर्व' में व्याकरणशास्त्र की एक स्पष्ट न रहेगा दृष्टिनोचर होती है।

र्जन अनुश्रुति के अनुसार पूर्व ग्रन्य भगवान् पार्श्वनाथ की परम्परा के थे। भगवान् महावीर के उपदेशों का जब नग्नह किया गया तो पूर्व ग्रन्थों को बारहवें पृष्टियाद नामक अग में शामिल कर लिया गया।

र्जन श्राममो भी भाषा प्राष्ट्रत है। उनसे प्रतीत होता है कि प्राकृत में रचा गया रोई प्राचीन प्राप्ति व्याकरण रहा होगा।

जबमागर्जा जागम जन्यों में ब्याकरण की अनेक वाते आई है। 'ठाणाग' के

अब्टम स्थान में आठ कारको का निरूपण किया गया है। अनुयोगद्वारसूत्र में तीन वचन, लिंग, काल और पूरुपों का विवेचन मिलता है। इसी ग्रन्थ में चार, पाच और दस प्रकार की सज्ञाओं का उल्लेख आया है। सूत्र १३० में सात समासों और पाच प्रकार के पदो का कथन किया गया है। इससे प्रतीत होता है कि सस्कृत मे व्याकरण ग्रन्थो के प्रणयन के पूर्व जैनाचार्यों ने प्राकृत में व्याकरण ग्रन्थों की रचना की होगी, जो आज उपलब्ध नही हैं।

सस्कृत व्याकरण ग्रन्यो मे पाणिनि का अष्टाध्यायी सर्वप्राचीन उपलब्ध व्याकरण है। यद्यपि पाणिनि ने अपने ग्रन्थ मे पूर्वज वैयाकरणो का उल्लेख किया है पर आज उनके ग्रन्थ उपलब्ध नहीं हैं। पाणिनि का समय ईसा पूर्व ५०० से ४०० तक माना जाता है। जैन परम्परा में संस्कृत व्याकरण ग्रन्थों की रचना कब से अारम्भ हुई, इसका ठीक-ठीक निर्णय करना कठिन है।

इस कथन मे आशिक सत्यता प्रतीत होती है कि 'जब ब्राह्मणो ने शास्त्रो पर अपना सर्वस्व अधिकार कर लिया तव जैन विद्वानों को व्याकरण आदि विषय के अपने ग्रन्थ बनाने की प्रेरणा मिली।'र

यह कहना अधिक उपयुक्त प्रतीत होता है कि जैन परम्परा मे जब सस्कृत मे ग्रन्थ रचना होने लगी तो अ।चार्यों ने यह अनुभव किया कि उपलब्ध संस्कृत व्या-करणो से उनका पूरा काम नहीं चल सकता। वे इस वात के लिए भी अत्यधिक जागरूक ये कि तीर्थं करो ने जिस दार्शनिक चिन्ताधारा का प्ररूपण किया या, उसका उपयोग व्याकरण शास्त्र मे कैसे किया जाये। इसलिए उन्होने स्वतन्त्र व्याकरण ग्रन्थों की रचना की।

कपर शब्दप्राभृत या सद्दपाहुड के विषय में कहा गया है कि परम्परानुसार ऐसा ज्ञात होता है कि इसकी रचना संस्कृत में की गयी थी। शब्दप्राभृत पूर्व ग्रन्थो का अग है। 'पूर्व' भगवान् पार्श्व की परम्परा के माने जाते हैं। पार्श्वनाथ का समय भगवान् महावीरसे दो सौ पचास वर्ष पूर्व माना जाता है। महावीर का समय ईसा पूर्व छठी भाताव्दी है। इससे ज्ञात होता है कि पूर्वी की रचना ईसा पूर्व आठवी शती में हुई होगी।

महावीर के समय में भी व्याकरण रचे जाने का उल्लेख मिलता है। ऐसी परम्परा एव मान्यता है कि भगवान् महावीर ने इन्द्र के लिए एक शब्दानुशासन कहा। उसे उपाव्याय ने सुन कर लोक में ऐन्द्र नाम से प्रकट किया। आवश्यक-निर्युक्ति तथा हारिभद्रीय आवश्यक वृत्ति मे कहा है

सैंक्को अ। तत्समक्ख भगवत आसणे निवेसित्ता। सहस्स लक्खण पुच्छे वागरण अवयवा इद ॥ डॉ॰ ए॰ सी॰ वर्नेल ने ऐन्द्र व्याकरण सम्बन्धी चीनी, तिब्बतीय और भारतीय ४०

साहित्य के उल्लेखो का सग्रह करके 'आन द ऐन्द्र स्कूल आफ ग्रामेरियन्स' नामक ग्रन्थ लिखा है।

पूज्यपाद देवनन्दि के जैनेन्द्र ज्याकरण को ही ऐन्द्र ज्याकरण मानने का अम भी वहुत समय से चलता रहा । यह भ्रम कम से कम सत्नहवी शती जितना पुराना तो है ही। उपाध्याय विनय विजय (स० १६६६) और लक्ष्मीवल्लभ मुनि (१८वी शती) ने जैनेन्द्र को भगवत्प्रणीत वताया है।

इस प्रकार के अम फैलाने के लिए रत्निय का 'भगवद्वाग्वादिनी' नामक ग्रन्थ जिम्मेदार है। रत्निय नामक किसी मुनि ने लगभग वि० स० १७६७ में देवनन्दि- कृत जैनेन्द्र व्याकरण के उत्तरवर्ती पाठ के सूत्रों को तोडमरोड कर उनकी दुव्याख्या करके ८०० थलोक प्रमाण 'भगवद्वाग्वादिनी' नामक ग्रन्थ रचा और उसमें उन्होंने जैनेन्द्र व्याकरण का कर्त्ता साक्षात् भगवान् महावीर को वताया। यही नहीं इसे महावीर की जीवनी में इस प्रकार पिरोया कि सामान्य व्यक्ति को उस पर सन्देह भी नहीं हो सकता। "

ऐन्द्र व्याकरण के अतिरिक्त 'क्षपणक व्याकरण' के भी उल्लेख प्राप्त होते हैं। क्षपणक नामक किसी आचार्य ने इसकी रचना की थी। मैंत्रेय रिक्षित ने अपने 'तन्त्रप्रदीप' नामक ग्रन्थ में क्षपणक व्याकरण का एकाधिक बार उल्लेख किया है। एक स्थान पर लिखा है

"अतएव नावमात्मान मन्यते, इतिविग्रहपरत्वादनेन हस्वत्व बाधित्वा अमागमे सति 'नाव मन्ये' इति क्षपणकव्याकरणे दिशातम्।" (भारतकोमुदी भाग २, पृ० ८६३ की टिप्पणी)

तन्त्रप्रदीप सूत्र ४ १ १४४ में 'क्षपणकमहान्यास' का उल्लेख है। इससे प्रतीत होता है कि क्षपणक रचित व्याकरण पर न्यास की भी रचना की गयी होगी।

'ज्योतिर्विदाभरण' में विक्रमादित्य राजा की सभा के जिन नवरत्नों के नाम उल्लिखित है, उनमे क्षपणक का नाम सर्वश्रेष्ठ है "क्षपणकोऽमर्सिहश इ्कूवेताल-भट्टघटकर्परकालिदासा । ख्यातो वराहमिहरो नृपते सभाया रत्नानि वै वररुचिर्नव विक्रमस्य।"

क्षपणक रिचत व्याकरण, उसका न्यास या उनका कोई अश्र अभी तक उपलब्ध नहीं हुआ है।

पर्याप्त प्रमाणों के अभाव में यह कहना युक्तिसगत नहीं होगा कि सिद्धसेन दिवाकर का ही दूसरा नाम क्षपणक था।

सस्कृत व्याकरण साहित्य के इतिहास में महर्षि पाणिनि, कात्यायन और पतजिल को मुनित्नय के रूप में प्रतिष्ठा प्राप्त है। उत्तरवर्ती व्याकरण शास्त्रकारों ने इस मुनित्नयी को अत्यन्त आदर के साथ स्मरण किया है। जैन व्याकरण साहित्य के इतिहास में जिनेन्द्र, शाकटायन और हेम ऐसे ही मुनित्तय है। जिनेन्द्र अर्थात् आचार्य पूज्यपाद देवनदी, शाकटायन अर्थात् आचार्य पाल्यकीर्ति शाकटायन तथा हेम अर्थात् आचार्य हेमचन्द्र इन तीनो ने जैन व्याकरण के प्रवर्तन, प्रवर्धन और प्रसार में संस्कृत व्याकरण शास्त्र के मुनित्तय के समान ही अनुपम कार्य किया। यद्यपि शाकटायन ने जैनेन्द्र पर तथा हेम ने जैनेन्द्र या शाकटायन पर कोई वृत्ति या महाभाष्य नहीं लिखा, फिर भी जैनेन्द्र की उपलव्धियों को शाकटायन ने सुरक्षित रखा और आगे वढाया तथा जैनेन्द्र और शाकटायन की उपलव्धियों को हेम ने अपने शास्त्र में सुरक्षित किया और उसे आगे वढाया।

इस मुनित्नथी के व्याकरणों का अध्ययन संस्कृत व्याकरणशास्त्र में जैनाचार्यों के योगदान को स्पष्ट रूप से प्रतिविभ्वित करता है।

ठपर हमने जिन तीन दृष्टियों से जैन व्याकरणशास्त्र के अनुशीलन की बात कही है, उनमें से प्रयम दो दृष्टियों से पाणिनि का अध्ययन डा० वासुदेवशरण अग्रवाल ने अपने 'पाणिनिकालीन भारतवर्ष' में किया है। इस प्रकार के अध्ययन का यह कीर्तिमान है। जैन व्याकरण के इस प्रकार के अध्ययन की भूमिका डा० अग्रवाल ने जैनेन्द्रमहावृत्ति की भूमिका में प्रस्तुत की है। पूज्यपाद देवनन्दी को समर्पित उनका वह नैवेद्य उन्हीं के लिए अध्यदान के रूप में यहा प्रस्तुत है।

डा० अग्रवाल ने संस्कृत व्याकरण शास्त्र के इतिहास की चर्चा से आरम्भ करते हुए लिखा है

"भारतवर्ष में व्याकरणशास्त्र का अध्ययन लगभग तीन सहस्र वर्ष से चला आ रहा है। भाषा के शुद्ध ज्ञान के लिए व्याकरण का महत्त्व सर्वसम्मिति से स्वीकृत हुआ, अतएव व्याकरण को 'उत्तरा विद्या' अर्थात् अन्य विद्याओं की अपेक्षा श्रेष्ठ कीट में भाना गया। किसी भी भाषा के इतिहास में धातु और प्रत्ययों की पहचान उस गौरवपूर्ण स्थित की सूचक है जिसमें सूक्ष्म दृष्टि से भाषा के आन्तरिक सगठन का विवेक कर लिया जाता है, और शब्दों की उत्पत्ति और निर्माण की जो प्राण्वन्त प्रक्रिया है उसके रहस्य को आत्मसात् कर लिया जाता है। यो तो सभी मनुष्य अपनी-अपनी मातृभाषा में बोलकर अपना अभिप्राय प्रकट कर लेते हैं, किन्तु व्याकरण को प्रक्रिया के जिन्म उस राजपथ का निर्माण है जिस पर चलकर निर्मय भाव से हम भाषा के विस्तृत साम्राज्य में जहा चाहे वहा पहुच सकते हैं और शब्दों में भावप्रकाशन की जो अपरिमित्त क्षमता है उसको भी प्राप्त कर सकते हैं। सस्कृत वैयाकरणों ने ससार में सर्वप्रथम इस प्रकार का महनीय कार्य किया। शब्दों के विभिन्न रूपों के भीतर जो एक मूल सज्ञा या धातु निहित रहती है उसके स्वरूप का निश्चय और प्रत्यक्ष जोडकर उससे वनने वाले किया और सज्ञा रूपी अनेक शब्दों की रचना एव प्रत्ययों के अर्थों का निश्चय इस प्रकार के विविध विचार

४२ सम्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश को परम्परा

की पहित्त का जिस भास्त्र मे आरम्भ और विकास हुआ उसे भव्दविद्या या व्याकरणशास्त्र कहा गया है।

सस्कृत साहित्य में पाणिनि की अण्टाध्यायी व्याकरणशास्त्र का सर्वागपूर्ण विवेचन है। उसके लगभग चार सहस्र सूत्रों में लौकिक और वैदिक सरकृत का जैसा अद्भुत विचार किया गया है, वह विलक्षण है। पाणिनि ने सस्कृत व्याकरण का जो स्वरूप स्थिर किया उसी का विकास अनेक वृत्ति, वार्तिक, भाष्य, न्यास, टीका, प्रक्रिया आदि के रूप में लगभग इस शती तक होता आया है। किन्तु पाणिनि के अतिरिक्त, पर मुख्यत उन्हों की निर्धारित पद्धित से और भी व्याकरण-ग्रन्थों का निर्माण हुआ। इस विषय में एक प्राचीन श्लोक ध्यान देने योग्य है

इन्द्रश्चन्द्र काशकृत्स्नापिशली शाकटायन । पाणिन्यमरजैनेन्द्रा जयन्त्यष्टी च शाब्दिका ॥

यह श्लोक मृखवोध के कर्ता प० वोपदेव का कहा जाता है। इस सूची मे वैयाकरणो की दो कोटिया स्पष्ट दिखाई पडती हैं। पहली कोटि में इन्द्र, भाकटायन, आपिभलि, काभकृत्स्न और पाणिनि, ये पाच प्राचीन वैयाकरण थे। दूसरी कोटि मे अमर, जैनेन्द्र और चन्द्र इन नवीन शाब्दिको की गणना है। पाणि-नीय सूत्र 'ऋनूक्थादिसूत्रान्ताट्ठक्' (४।२।६०) के एक वार्तिक पर काशिका मे 'पचव्याकरण ' यह उदाहरण पाया जाता है, इसका अर्थ था पाच व्याकरणी का अध्ययन करने वाला या जानने वाला विद्वान् । (तदधीते तद्वेद) । इसमे जिन पाच व्याकरणो का एक साथ उल्लेख है, वे यही पाच प्राचीन व्याकरण होने चाहिए, जिनकी सूची मुग्धवोध के इस श्लोक मे है । इस पर मूक्ष्म विचार करने से यह तच्य सामने आता है कि पाणिनि से पूर्वकाल मे व्याकरण का अध्ययन-अध्यापन व्यापक रूप से हो रहा था, जैसाकि पाणिनीय व्याकरण के इतिहास से ज्ञात होता है। प्रातिशाख्य, निरुक्त और अष्टोध्यायी में लगभग ६४ आचार्यो के नाम आये हैं जिन्होंने भव्दशास्त्र के सम्बन्ध में उस प्राचीनकाल में ऊहापोह किया था। इनमे से इन्द्र, शाकटायन, आपिशलि और काशकृत्स्न के ज्याकरण इस समय उपलब्ध नहीं हैं, किन्तु पाणिनि से पहले वे अवश्य विद्यमान थे। ज्ञात होता है कि उन प्राचीन व्याकरणो की अधिकाश सामग्री के आवार पर एव स्वत अपनी सूक्ष्मेक्षिका द्वारा लोक से भव्द-सामग्री का सग्रह करके पाणिनि ने अपनी अष्टाध्यायी का निर्माण किया । वह भास्त्र लोक में इतना महान् और सुविहित समझा गया (पाणि-नीय महत् सुविहितम्, भाष्य प्रा ३१६६) कि पाणिनि के उत्तरकाल मे नये व्याकरणो का रचना-त्रम एक प्रकार से बन्द सा हो गया । उसके बाद व्याकरण का परिष्कार केवल वार्तिक, भाष्य और वृत्तियो द्वारा चलता रहा। कात्यायन जैसे प्रखर बुद्धि-जोली काचार्य ने पाणिनि व्याकरण पर लगभग सवा चारसहस्र वार्तिको की रचना रर्क उस महान् शान्त्र के प्रति अपनी निष्ठा अभिव्यक्त की, पर कोई स्वतन्त्र

व्याकरण रचने का उपक्रम नहीं किया। इसी प्रकार भगवान् पतजिल का महा-भाष्य भी पाणिनीय व्याकरण की सीमा के भीतर एक अद्भुत प्रयत्न था। पाणिनि लगभग पाचवी शती विक्रम पूर्व में नन्द राजाओं के समय में हुए थे। यह अनुश्रुति ऐतिहासिक तथ्य पर आश्रित जान पडती हैं जैसाकि हमने अपने 'पाणिनिकालीन' भारतवर्ष' नामक ग्रन्थ में प्रदक्षित किया है। अतएव यह स्पष्ट है कि पाणिनि के वाद लगमग एक सहस्र वर्ष तक नूतन व्याकरण की रचना का प्रयत्न नहीं किया गया।

भारतीय साहित्यिक इतिहास का यह सुविदित तथ्य है कि कुपाण काल के लगभग सस्कृत भाषा को पुन सार्वजिनक रूप में साहित्यिक भाषा और राजभाषा का पद प्राप्त हुआ। किनष्क के समय में अश्वघोष के काव्यों की रचना और रद्रदामा के जूनागढ़ लेख से यह स्पष्ट विदित होता है। वस्तुतः इस समय भाषा के क्षेत्र में जो क्रान्ति घटित हुई उसका ठीक स्वरूप कुछ इस प्रकार था अहिण साहित्य में तो सस्कृत भाषा की परम्परा सदा से अक्षुण्ण थी ही, पर उसके अतिरिक्त बौद्ध और जैन आचार्यों ने भी सस्कृत भाषा को उन्मुक्त भाव से अपना लिया और उसके अध्ययन से दोनों ने अपने क्षेत्र में विपुल साहित्य का निर्भाण किया जिसमें किसी समय सहस्रो ग्रन्थ थे। कुपाण काल से जो भाषा सम्वन्धी नया परिवर्तन आरम्भ हुआ था वह उत्तरोत्तर सबल होता गया, यहां तक कि लगभग चौयी-पाचवी शती ईस्वी में सस्कृत भाषा को न केवल भारत वर्ष में अखण्ड राष्ट्रीय प्रतिष्ठा प्राप्त हुई, वरच मध्य एशिया से लेकर हिन्द एशिया या द्वीपान्तर तक के देशों में पारस्परिक व्यवहार के लिए वह अन्तर्राष्ट्रीय भाषा भी वन गई।

इस पृष्ठमूमि में शब्दिवद्या का पुन वह छूटा हुआ सूत्र आरम्भ हुआ और नए व्याकरणशास्त्र लिखे जाने लगे। स्वय पाणिनीय व्याकरणो पर वामन जयादित्य कृत काशिका वृत्ति और जिनेन्द्रबुद्धि कृत न्यास की रचना हुई। यह टीका के मार्ग से प्राचीन व्याकरण का ही विश्वदीकरण था, किन्तु बौद्ध और जैन दो बड़े समुदाय संस्कृत भाषा की नयी शक्ति से परिचित हो रहे थे, उन्होंने अपने अपने क्षेत्र में दो नये व्याकरणों का निर्माण किया। वौद्धों में आचार्य चन्द्रगोमी कृत चान्द्र व्याकरणों का निर्माण किया। वौद्धों में आचार्य चन्द्रगोमी कृत चान्द्र व्याकरण और जैनों में आचार्य देवनन्दी पूज्यपाद कृत जैनेन्द्र व्याकरण गुप्त युग में अस्तित्व में आए। ज्ञात होता है कि दोनों की ही रचना लगभग प्रवी शती ईस्वी के उत्तरार्द्ध में हुई। चान्द्र व्याकरण की स्वोपज्ञ वृत्ति में 'अजयद् जतो हूणान्' (११२।६१) उदाहरण से सिद्ध है कि पाचवी शती के मध्य में स्कन्दगुप्त ने हूणों पर जो वडी विजय प्राप्त की थी उसकी समकालीन स्मृति इस उदाहरण में अविशिष्ट है। इससे चान्द्रव्याकरण के रचनाकाल पर प्रकाश पडता है। पूज्य पाद देवनन्दी ने दो सूत्रों में प्रसिद्ध बाचार्य, सिद्धसेन (वेत्ते सिद्धसेनस्य, प्राशाष्ठ) और

समन्तभद्र 'चतुष्टय समन्तमद्रस्य' (५१४।१४०) का उल्लेख किया है। ये दोनो देवनन्दी से कुछ समय पूर्व हो चुके थे। यद्यपि सिद्धसेन दिवाकर का समय भी सर्वया निश्चित नहीं है, किन्तु अनुश्रुति के अनुसार उन्हे विक्रमादित्य का समकालीन माना जाता है। विक्रम के नवरत्नो की सूची में जिस क्षपणक का उल्लेख है उन्हे विद्वान् चन्द्रसेन दिवाकर ही भानते है। श्री राइस ने सिद्धसेन का समय पाचवी शती के मध्यभाग में माना है, किन्तु चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य (३७४-४१३) और सिद्धसेन की समसामियकता का आधार यदि सत्य हो तो सिद्धसेन को चौथी भती के अन्त में मानना ठीक होगा। लगभग यही समय समन्तभद्र का होना चाहिए। श्री प्रेमी जी ने अपने पाडित्यपूर्ण लेख मे देवनन्दी के समय के विषय में जो प्रमाण सगृहीत किये हैं उनकी सम्मिलत साक्षी से भी यही सूचित होता है कि आचार्य देवनन्दी लगभग पाचवी शती के अन्त में हुए है। इस सम्बन्ध में एक विशेष प्रमाण की ओर ध्यान दिलाना आवश्यक है। इसके अनुसार सवत् ६६० मे वने हुए दर्शनसार नामक प्राकृत ग्रन्थ में कहा है कि पूज्यपाद के शिष्य वज्यनन्दी ने दक्षिण मधुरा से ५२६ विकमी मे (४६६ ई०) द्राविड सघ की स्थापना की। इससे भी पूज्यपाद का समय प्वी शती के उत्तरार्ध मे सिद्ध होता है। इसी का समर्थन करने वाला एक अन्य प्रमाण है -कर्नाटक-कविचरित के अनुसार गग-वशीय राजा अविनीत (वि० स० ५२३) के पुत्र दुर्विनीत (वि० स० ५३८, ईस्वी ४८१) आचार्य पूज्यपाद के शिष्य थे, अतएव पूज्यपाद प्रवी शती के उत्तरार्ध के सिद्ध होते है। महाराज पृथिवीकोकण के दानपन्न में लिखा है श्रीमत्कोंकण महाराजाधिराजस्याविनीतनाम्न पुत्रेण शब्दावतारकारेण देवभारती निबद्ध-वृहत्कथेन किरातार्जुनीयपचदशसर्गटीकाकारेण दुविनीतनाममध्येन ' अथित् अविनीत के पुत्र दुर्विनीत ने शब्दावतार नामक ग्रन्थ की रचना की थी। जैसे प्रेमी जी ने लिखा है शिमोगा जिले की नगर तहसील के शिलालेख में देवनन्दी को पाणिनीय व्याकरण पर शब्दावतार न्यास का कर्ता लिखा है। अनुमान होता है कि दुविनीत के गुरु पूज्यपाद ने वह ग्रन्थ रच कर अपने शिष्य के नाम से प्रचारित किया था। जैनेन्द्र व्याकरण उस शृखला की पहली कडी है जिसमे गुप्तकाल से लेकर मध्यकाल तक उत्तरोत्तर नये-नये व्याकरणो की रचना होती चली गई। जैनेन्द्र

जैनेन्द्र व्याकरण उस शृखला की पहली कडी है जिसमे गुप्तकाल से लेकर मध्यकाल तक उत्तरोत्तर नये-नये व्याकरणों की रचना होती चली गई। जैनेन्द्र (पाचवी शती), चन्द्र (पाचवी शती), शाकटायन (नवमी शती का पूर्वार्ड), सरस्वतीकण्ठाभरण (ग्यारहवी शती का पूर्वार्ड) और प्रसिद्ध हैमशब्दानुशासन (वारहवी शती का पूर्वार्ड) इन सबने उन्मुक्त मन से और अत्यन्त सौहार्द भाव से पाणिनीय व्याकरण की मूल सामग्री का अवलम्बन लिया। इनमें भी जैनेन्द्र व्याकरण ने भोज के सरस्वतीकण्ठाभरण को छोडकर अपने आपको पाणिनीय सूत्रों के सबसे निकट रखा है। किसी भी प्रकरण के अध्ययन से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि जैनेन्द्र ने पाणिनि सामग्री की प्राय अविकल रक्षा की है। केवल स्वर

और वैदिक प्रकरणो को अपने युग के लिए आवश्यक न जानकर उन्होंने छोड़ दिया था। जैनेन्द्र व्याकरण के कर्ता ने पाणिनीय गणपाठ की वहुत सावधानी से रक्षा की थी। मूल व्याकरण में पाणिनि के गणसूत्रों को प्राय स्वीकार किया गया है। यद्यपि वैदिक शाखाओं वाले और गोत्त सम्वन्धी गणों से सिद्ध होने वाले नामों का जैन साहित्य के लिए उतना उपयोग न था, किन्तु जिस समय इस व्याकरण की रचना हुई उस समय भाषा के विषय में लोक की चेतना अत्यन्त स्वच्छ और उदार भाव से युक्त थी, अतएव जैनेन्द्र व्याकरण की प्रवृत्ति पाणिनि सामग्री के निराकरण में नहीं, वरन् उसके अधिक से अधिक मरक्षण में देखी जाती है। जैनेन्द्र व्याकरण के साथ उसका अलग गणपाठ किसी समय अवश्य ही रहा होगा, यद्यपि अव वह पृथक् रूप से उपलब्ध न होकर अभयनन्दी छत महावृत्ति के अन्तर्गत ही सुरक्षित है। कात्यायन के वार्तिक और पतजिल के भाष्य की दृष्टियों में जो नये नये रूप सिद्ध किये गये थे उन्हें देवनन्दी ने सूत्रों में अपना लिया है, इसलिए भी यह व्याकरण अपने समय में विशेष लोकप्रिय हुआ होगा। यह प्रवृत्ति काशिका में भी किसी अण में आ गई थी और चन्द्र आदि व्याकरणों में भी वरावर पाई जाती है।

आचार्य अमयनन्दी की महावृत्ति लगमग काशिका के समान ही वृहत् ग्रन्य है। इसके कर्ता ने कात्यायन के वार्तिक और पतजलि के भाष्य से बहुत अधिक उपादेय सामग्री का अपने ग्रन्थ में सकलन कर लिया है। महावृत्ति का काल आठवी शतांव्दी का प्रारम्भ माना जाता है और सम्भावना ऐसी है कि अभयनन्दी ने काशिका वृत्ति का उपयोग किया था। वस्तुत किसी भी पाठक से यह तथ्य छिपा नहीं रह सकता कि अष्टाध्यायी और काशिका का ही रूपान्तर जैनेन्द्र पचाध्यायी और उसकी महावृत्ति मे प्राप्त होता है। फिर भी काशिका और महावृत्ति की मूक्ष्म तुलना करने पर यह प्रकट हो जाता है कि अभयनन्दी ने कुछ ऐसे उदाहरण दिये हैं जो काशिका में उपलब्ब नहीं होते और फलस्वरूप ऐसी सामग्री की शिक्षा की है जो काशिका से प्राप्त नहीं हो सकती। उन्होंने जहाँ सम्भव हो सका वहाँ जैन तीर्थकरो के, महापुरुषो के, या श्रन्थो के नाम उदाहरणो मे डाल दिये है। जैसे, सूत्र १।४।१५ के उदाहरण में 'अनुशालिभद्रम् आढ्या, अनुसमन्तभद्र तार्किका , सूत्र ११४।१६ के उदाहरण में 'उपसिंहनन्दिन कवय , उपसिद्धसेन वैयाकरणा, सूत्र शाष्टा२० की वृत्ति मे 'आकुमारेभ्यो यश समन्तमद्रस्य, सूत्र शाथा२२ की टीका में 'अभयकुमार श्रीणकत प्रति, सूत्र राशाहन की टीका मे 'भरतगृह्य , भुजवलिगृह्य , सूत्र १।३।१० की वृत्ति मे आकुमार यश समन्तभद्रस्य ऐसे रुदाहरण है जो वृत्तिकार ने मूलग्रन्थ के अनुकूल जैन वातावरण का निर्माण करने के लिए अपनी प्रतिभा से बनाये हैं। सूत्र १।३।५ की वृत्ति में 'प्राभृतपर्यन्तमधीते' उदाहरण महत्वपूर्ण है, उसी के साथ 'सम्बन्धम्, सटीकम् अधीते' भी ध्यान देने

४६

योग्य है। यहाँ ऐसा विदित होता है कि प्रामृत में तात्पर्य महाकर्मप्रकृति प्रामृतने था जिसके रचयिता आठ पुष्पदन्त तथा भूतवित माने जाने हैं (प्रथम-द्विनीय शती)। इसी का दूनरा नाम पट्खण्डानम प्रसिद्ध है। इसी वा भागविकेष 'बन्ध' या महावन्य (महाधवल निद्धान्त्रणास्त्र) था जिसके अध्ययन से यहां अभयनन्दी का तात्पर्य जात होता है, अर्थान् उन समय भी विद्वानों में प्रामृत या पट्खण्डानम में पृयक् महावन्त्र का अस्तित्व या और दोनों का अध्ययन जीवन या आदर्ग माना जाता था। 'सटीकमधीने' में जिल टीका का उल्लेख है वह धवला टीन। वहीं हो सकती क्योंकि उसकी रचना वीरनेन ने पर्ध ई० में की थी। श्रुतावतार के अनुसार महाकर्मप्रामृत पर आचार्य कुन्दकुन्द ने भी एक वडी प्राष्ट्रत टीका लिखी यी जो इस समय अनुपलव्य है। सम्भवत वही टीका प्रामृत और वन्यके साय पटी जानी थीं। इनके स्थान पर पाणिनि सूलके उदाहरणों में किसी समय उच्छि, पशुबन्ध, अग्नि, रहस्य नामक शतपय ब्राह्मण के तत्तद् काण्डो का अध्ययन विद्या का बादशं माना जाता या। देवनन्दी ने सूव १।४।३४ मे जिन श्रीवन काचार्यका उल्देख किया है उन्हें कुछ विद्वान् काल्पनिक समझते हैं, परन्तु अभयनन्दी की महावृत्ति से नूचित होता है कि श्रीदत्त कोई अत्यन्त प्रसिद्ध वैयाकरण थे जिनका लोक मे प्रमाण माना जाता है। 'इतिथीदनम्,' यह प्रयोग 'इतिपाणिनि' वे सद्ध लोक-प्रसिद्ध था। इसी प्रकार 'तच्छीदत्तम्' 'अहोश्रीदत्तम् प्रयोग भी श्रीदत्त की लोक-प्रियता और प्रामाणिकता अभिव्यक्त करते हैं (श्रीदत्तशब्दों लोके प्रकाशते, महा-वृत्ति १। ३। ४) । भूत्र ३। ३।७६ पर 'तेन प्रोक्तम्' के उदाहरण मे अभयनन्दी ने श्रीदत्त के विरिचत प्रन्य को श्रीदत्तीयम् कहा है। इससे ज्ञात होता है कि श्रीदत्त का बनाया कोई प्रन्य अवस्य था। ११४१४ की वृत्ति मे भरद मयुरा रमणीया, मास कल्याणी काची' ये दोनो उदाहरण अभयनन्दी की मौलिकता सूचित करते हैं। पाणिनि सूत्र 'कालाव्यनोरत्यन्तसयोगे' (२।३।५) की काशिका वृत्ति मे मास कल्याणीं उदाहरण तो है किन्तु 'माम कल्याणी काचीं यह ऐतिहासिक सूचना अभवनन्दी ने किसी विशेष स्रोत से प्राप्त की थी। जिस काचीपुरी के मासव्यापी उत्सवो की विशेष शोभा की ओर इस उदाहरण में नकेत हैं वह महेन्द्रवर्मन्, नर्रासह वर्मन् अदि पल्लव नरेशों की राजधानी के सम्बन्ध में होना चाहिए। अतएव सप्तम अती से पूर्व यह उदाहरण भाषा में उत्पन्न न हुआ होगा। सूत्र ४।३।११४ की वृत्ति में अभयनन्दी ने माध के 'सटाछटाभिन्नधनेन विश्रता भ्लोक का उद्धरण दिया है। माघ के दादा सुप्रभदेव वर्मलात के मत्नी ये जिसका एक भिलालेख ६२४ ई० का पाया जाता है। अतएव माव का समय सप्तम शती का उत्तरार्ध होना चाहिए। उसके वाद ही अभयनन्दी ने महावृत्ति का निर्माण किया होगा । सूत्र श४।६६ पर 'चन्ट्रगुप्तसभा' इदाहरण तो पाणिनीय परम्परा में प्राप्त होता है किन्तु उसके साथ काशिका में जो 'पुष्पिनन्नसभा' दूसरा उदाहरण

है उसकी जगह महावृत्तिकारने 'सातवाहनसभा' उदाहरण रखा है। उसी प्रकार काशिका (२१४१२३) में केवल 'काष्ठसभा' उदाहरण है, किन्तु अभयनन्दी ने 'पाषाणसंभा और पक्वेण्टकासभा' ये दो अतिरिक्त उदाहरण दिये है। कही-कही अमयनन्दी ने काणिका की अपेक्षा भाष्य के उदाहरणों को स्वीकार किया है। जैसे सूत ११४११३७ में औदालिक पिता, औदालकायन पुत्र 'यह भाष्य का उदाहरण था जिसे वदलकर का शिका ने अपने समय के अनुकूल आर्जुन पिता, अर्जुन । यन पुत्र '(काशिका २।४।६६)यह उदाहरण कर दिया था । 'आर्जुनायन' काशिकाकार के समय के अधिक सन्निकट या जैसा कि समुद्रगुप्त की प्रयागस्तम्भ प्रशस्ति मे आर्जुनायनगण के उल्लेख से ज्ञात होता है। कही-कही महावृत्ति में काशिका की सामग्री को स्वीकार करते हुए उससे अतिरिक्त भी उदाहरण दिये गये है जो सूचित करते है कि अभयनन्दी की पहुच अन्य प्राचीन वृत्तियो तक थी, जैसे सूव शिषाद की वृत्ति मे 'उद्ध्येरावति' तो काशिका मे भी है किन्तु 'विपाट्चक्रभिदम् (विपाशा और चक्रभिद् नदी का सगम) उदाहरण नथा है। ऐसे ही सूत्र २।४।२६ में मयूरिकावन्ध, कौचवन्ध, चक्रवन्ध, कूटवन्ध उदाहरण महावृत्ति और काशिका मे समान है, पर चण्डालिकावन्ध और महिपिकवन्ध उदाहरण महावृत्ति मे नये हैं। काशिका का मुज्टिवन्ध महावृत्ति में दृष्टिवन्ध और चोरकवन्ध चारकवन्ध हो गया है। मूल १।३।३६ मे भी चारकवन्ध पाठ है। सूल प्रा४।६६ पान देशें की वृत्ति मे काशिका के 'क्षीरपाणा उशीनरा ' को 'क्षीरपाणा आन्ध्रा ' और 'सौवीर-पाणा वाह्लीका 'को 'सौवीरपाणा द्रविणा 'कर दिया है। 'द्रविणा ' द्रमिल या द्रमिड का रूप है। ये परिवर्तन अभयनन्दी ने किसी प्राचीन वृत्ति के आधार पर या स्वय अपनी सूचना के आधार पर किये होगे। आन्ध्र देश में दूध पीने का और तिमल देश में काजी पीने का व्यवहार लोक में प्रसिद्ध रहा होगा। कही-कही महावृत्ति में कठिन शब्दों के नथे अर्थ सग्रह करने का प्रयास किया है इसका अच्छा उदाहरण सूत रा४।१६ का 'अपडक्षीण' भव्द है। पाणिनि सूत्र प्रा४।७ की काशिका वृत्ति मे 'अषडक्षीणो मन्त्र ' उदाहरण है अर्थात् ऐसा मन्त्र या परामर्श जो केवल राजा और मन्त्री के बीच मे हुआ हो (यो द्वाम्यामेव ऋयते न बहुमि )। 'पट्कणों भिद्यते मन्त्र' के अनुसार राजा और मुख्य मन्त्री की 'चार आखो' या 'चार कानों' से वाहर जो मन्त्र चला जाता या उसके फूट जाने की आशका रहती थी। अभयनन्दी ने काशिका के इस अर्थ को स्वीकार तो किया है, किन्तू गौण रीति से । उन्होने 'अपडक्षीणो देवदत्त ' उदाहरण को प्रधानता दी है । अर्थात कोई देवदत्त नाम का व्यक्ति जिसने अपने पिता, पितामह और पुत्र में से किसी को न देखा हो । अर्थात् जो स्वय अपने पिता पितामह की मृत्यु के वाद उत्पन्न हुआ हो और स्वय अपने पुत्र जन्म के कुछ मास पहले गत हो गया हो। इसके अतिरिक्त गेद को भी अपडक्षीणा कहा है (येन वा कन्दुकेन द्वी कीडत सोडप्येवमुक्त )।

योग्य है। यहाँ ऐसा विदित होता है कि प्राभृत से तात्पर्य महाकर्मप्रकृति प्राभृतसे था जिसके रचियता आठ पुष्पदन्त तथा भूतविल माने जाते हैं (प्रथम-द्वितीय भती) । इसी का दूसरा नाम पट्खण्डागम प्रसिद्ध है। इसी का भागविशेष 'वन्ध' या महावन्ध (महाधवल सिद्धान्तशास्त्र) या जिसके अध्ययन से यहाँ अभयनन्दी का तात्पर्य ज्ञात होता है, अर्थात् उस समय भी विद्वानो मे प्राभृत या पट्खण्डागम से पृथक् महावन्व का अस्तित्व था और दोनो का अध्ययन जीवन का आदर्श माना जाता था। 'सटीकमधीते' मे जिस टीका का उल्लेख है वह धवला टीका नही हो सकती क्योंकि उसकी रचना वीरसेन ने प्रश्६ ई० में की थी। श्रुतावतार के अनुसार महाकर्मप्राभृत पर आचार्य कुन्दकुन्द ने भी एक वडी प्राकृत टीका लिखी थी जो इस समय अनुपलव्य है। सम्भवत वही टीका प्राभृत और वन्धके साथ पढी जाती थी। इनके स्यान पर पाणिनि सूलके उदाहरणों में किसी समय इष्टि, पशुवन्ध, अग्नि, रहस्य नामक शतपथ ब्राह्मण के तत्तद् काण्डो का अध्ययन विद्या का आदर्श माना जाता था। देवनन्दी ने सूत्र ११४१३४ मे जिन श्रीदत्त आचार्यका उल्लेख किया है उन्हे कुछ विद्वान् काल्पनिक समझते है, परन्तु अभयनन्दी की महावृत्ति से सूचित होता है कि श्रीदत्त कोई अत्यन्त प्रसिद्ध वैयाकरण थे जिनका लोक मे प्रमाण माना जाता है। 'इतिश्रीदत्तम्,' यह प्रयोग 'इतिपाणिनि' के सद्ध लोक-प्रसिद्ध था। इसी प्रकार 'तच्छ्रीदत्तम्' 'अहोश्रीदत्तम् प्रयोग भी श्रीदत्त की लोक-प्रियता और प्रामाणिकता अभिव्यक्त करते हैं (श्रीदत्तशब्दों लोके प्रकाशते, महा-वृत्ति १। ३। ४) । सूत्र ३। ३।७६ पर 'तेन प्रोक्तम्' के उदाहरण मे अभयनन्दी ने श्रीदत्त के विरिचत ग्रन्थ को श्रीदत्तीयम् कहा है। इससे ज्ञात होता है कि श्रीदत्त का वनाया कोई ग्रन्थ अवध्य था। १।४।४ की वृत्ति में 'शरद मथुरा रमणीया, मास कल्याणो काची' ये दोनो उदाहरण अभयनन्दी की मौलिकता सूचित करते हैं। पाणिनि सूत्र 'कालाध्वनोरत्यन्तसयोगे' (२।३।४) की काशिका वृत्ति मे मास कल्याणी' उदाहरण तो है किन्तु 'मास कल्याणी काची' यह ऐतिहासिक सूचना अभयनन्दी न किसी विशेष स्रोत से प्राप्त की थी। जिस काचीपुरी के मासव्यापी उत्सवों की विशेष शोभा की ओर इस उदाहरण में सकेत हैं वह महेन्द्रवर्मन्, नर्रासह वर्मन् आदि पल्लव नरेशों की राजधानी के सम्बन्ध में होना चाहिए। अतएव मप्तम शती में पूर्व यह उदाहरण भाषा में उत्पन्न न हुआ होगा। सूब ४।३।११४ की वृत्ति मे अभयनन्दी ने माध के 'सटाछटाभिन्नधनेन विश्रता ' ज्लोक का उद्दरण दिया है। माघ के दादा सुप्रभदेव वर्मलात के मल्ली थे जिसका एक जिनालेख ६२१ ई० का पाया जाता है। अतएव भाव का समय सप्तम शती का उत्तरार्व होना चाहिए। इसके बाद ही अभयनन्दी ने महावृत्ति का निर्माण क्या होगा । सूत्र शाश्वह पर 'चन्द्रभु'तसभा' उदाहरण तो पाणिनीय परम्परा में प्राप्त होता है किन्तु उसके साथ कार्शिका में जो 'पुष्पमित्रसभा' दूसरा उदाहरण

है उसकी जगह महावृत्तिकारने 'सातवाहनसभा' उदाहरण रखा है। उसी प्रकार काशिका (रा४।२३) में केवल 'काष्ठसभा' उदाहरण है, किन्तु अभयनन्दी ने 'पाषाणसभा और पक्वेष्टकासभा' ये दो अतिरिक्त उदाहरण दिये है। कही-कही अभयनन्दी ने काशिका की अपेक्षा भाष्य के उदाहरणों को स्वीकार किया है। जैसे सूत्र १।४।१३७ मे औदालिक पिता, औदालकायन पुत्र 'यह भाष्य का उदाहरण था जिसे बदलकर काशिका ने अपने समय के अनुकूल आर्जुन पिता, अर्जुनायन पुत्र '(काशिका राष्ट्राइ६)यह उदाहरण कर दिया था । 'आर्जुनायन' काशिकाकार के समय के अधिक सन्तिकट था जैसा कि समुद्रगुप्त की प्रयागस्तम्भ प्रशस्ति मे आर्जुनायनगण के उल्लेख से ज्ञात होता है। कही-कही महावृत्ति मे काशिका की सामग्री को स्वीकार करते हुए उससे अतिरिक्त भी उदाहरण दिये गये है जो सूचित करते है कि अभयनन्दी की पहुच अन्य प्राचीन वृत्तियो तक थी, जैसे सूल शिषाद की वृत्ति मे 'उद्ध्येरावति' तो काशिका मे भी है किन्तु 'विपाट्चक्रभिदम् (विपाशा और चक्रभिद् नदी का सगम) उदाहरण नया है। ऐसे ही सूत्र रा४।२६ मे मयूरिकावन्ध, औचबन्ध, चऋवन्ध, कूटवन्ध उदाहरण महावृत्ति और काशिका मे समान है, पर चण्डालिकावन्ध और महिपिकवन्ध उदाहरण महावृत्ति मे नथे हैं। काशिका का मुख्टिबन्ध महावृत्ति मे दृष्टिबन्ध और चोरकबन्ध चारकबन्ध हो गया है। सूत १।३।३६ मे भी चारकवन्ध पाठ है। सूत प्रा४।६६ पान देशें की वृत्ति मे काशिका के 'क्षीरपाणा उशीनरा 'को 'क्षीरपाणा आन्छा 'और 'सौवीर-पाणा वाह्लीका 'को 'सौवीरपाणा द्रविणा 'कर दिया है। 'द्रविणा 'द्रमिल या द्रमिड का रूप है। ये परिवर्तन अभयनन्दी ने किसी प्राचीन वृत्ति के आधार पर या स्वय अपनी सूचना के आधार पर किये होंगे। आन्ध्र देश में दूध पीने का और तिमल देश मे काजी पीने का व्यवहार लोक मे प्रसिद्ध रहा होगा। कही-कही महावृत्ति में कठिन शब्दों के नये अर्थ संग्रह करने का प्रयोस किया है इसका अच्छा उदाहरण सूत्र रा४।१६ का 'अपडक्षीण' भव्द है। पाणिनि सूत्र प्रा४।७ की काशिका वृत्ति मे 'अषडक्षीणो मन्त्र' उदाहरण है अर्थात् ऐसा मन्त्र या परामर्श जो केवल राजा और मन्त्री के बीच में हुआ हो (यो द्वाभ्यामेव कियते न वहुिम )। 'पट्कर्णो भिद्यते मन्त्र 'के अनुसार राजा और मुख्य मन्त्री की 'चार आखो' या 'चार कानों' से बाहर जो मन्त्र चला जाता था उसके फूट जाने की आशका रहती थी। अभयनन्दी ने काशिका के इस अर्थ को स्वीकार तो किया है, किन्तू गौण रीति से । उन्होने 'अपडक्षीणो देवदत्त ' उदाहरण को प्रधानता दी है । अर्थात् कोई देवदत्त नाम का व्यक्ति जिसने अपने पिता, पितामह और पुत्र में से किसी को न देखा हो । अर्थात् जो स्वय अपने पिता पितामह की मृत्यु के वाद उत्पन्न हुआ हो और स्वय अपने पुत्र जन्म के कुछ मास पहले गत हो गया हो। इसके अतिरिक्त गेद को भी अपडक्षीणा कहा है।(येन वा कन्दुकेन द्वौ क्रीडत सोऽप्येवमुक्त )।

85

या तो ये अर्थ अभयनन्दी के समय मे लोकप्रचलित थे या उनकी कल्पना है।
महावृत्ति में 'अपडक्षीण' का एक अर्थ मछली भी किया है पर उसमे खीचतान ही
जान पडती है। सूत्र ३।४।१३४ में 'अयानयीन' शब्द के अर्थ का भी महावृत्ति में
विस्तार है।

महावृत्ति सूत्र २।२।६२ में इतिहास की विशेष महत्वपूर्ण सामग्री सुरक्षित रह गयी है। उसमे ये दो उदाहरण आए हैं

'अरुणन्महेन्द्रो भयुराम् । अरुणद् यवन साकेतम् ।'

व्याकरण की दृष्टि से यह आवश्यक था कि कोई ऐसा उदाहरण लिया जाता जो लोकप्रसिद्ध घटना का सूचक हो, जो कहने वाले के परीक्ष मे घटित हुआ हो किन्तु जिसका देख सकना उसके लिए सम्भव हो अर्थात् उसके जीवन काल की ही कोई प्रसिद्ध घटना हो, पर जिसे सम्भव होने पर भी उसने स्वय देखा न हो। भाष्यकार पतजलि ने इसका उदाहरण देते हुए अपनी समसामियक दो घटनाओ का उल्लेख किया था 'अरुणद् यवन साकेतम्, अरुणद् यवनो मध्यमिकाम्।' इनमे भाकल के यवन राजाओ द्वारा किये हुए उन दो हमलो का उल्लेख है जिनमे से एक पूर्व की ओर साकेत पर और दूसरा पिच्छम मे मध्यमिका पर । मध्यमिका चित्तौड के पास का वह स्थान या जिसे इस समय नगरी कहते है और जहाँ खुदाई मे प्राप्त पुराने सिक्को पर मध्यमिका नाम लिखा हुआ मिला है। ये हमले किस राजा ने किये ये उसका नाम पतजलि ने नहीं दिया, किन्तु यूनानी इतिहासलेखको के वर्णन से ज्ञात होता है कि उस राजा का नाम मिनन्डर था जिसे पाली भाषा मे मिलिन्द कहा गया है। उसके सिक्को पर तत्कालीन वोलचाल की प्राकृत भाषा में उसका नाम मेनन्द्र मिलता है। महावृत्ति के 'अरुणन्महेन्द्रो मयुराम्' इस उदाहरण में दो महत्वपूर्ण सूचनाए है। इसमें राजा का नाम महेन्द्र दिया हुआ है, पर हमारी सम्मति में इसका मूलपाठ 'मेनन्द्र' था। पीछे के लेखको ने मेनन्द्र नाम की ठीक पहचान न समझ कर उसका संस्कृत रूप महेन्द्र कर डाला। इस उदाहरण से सम्कृत साहित्य की भारतीय साक्षी प्राप्त हो जाती है कि पूर्व की ओर अभियान करने वाले यवनराज का नाम भेनन्द्र या मिनन्डर था। यवनराज मेनन्द्र ने पाटलि-पुत्र पर दात गडा कर पहले धक्के में मयुरा पर अधिकार जमाया और फिर आगे वढ कर साकेत को छेक लिया । साकेत पहुचने के लिए मयुरा का जीतना आवश्यक था। अब यह सूचना पक्के रूप में अभयनन्दी के उदाहरण से प्राप्त हो जाती है। इसमे यह भी पता लगता है कि काशिका के अतिरिक्त भी अभयनन्दी के सामने पाणिनि व्याकरण की ऐसी सामग्री थी जिससे उसे यह नया ऐतिहासिक तथ्य प्राप्त हुआ। सूव ११३१३६ की वृत्ति मे आरण्यक पर्व १२६१८-१० का यह ४लोक पिठत है

उलूखलैराभरणै पिशाची यदभाषत्। एतत्तु ते दिवा नृत्त रात्नौ नृत्त तु द्रक्ष्यमि ॥

काशिका २१११४ में यह श्लोक किन्हीं प्रतियों में प्रक्षिप्त और किन्हीं में भूल के अन्तर्गत माना गया है, किन्तु महावृत्ति से सिद्ध हो जाता है कि वह काशिका के मूल पाठ का भाग था। श्लोक के उत्तरार्द्ध में जो 'दिवानृत्त रात्रों नृत्त' पाठ है उसका समर्थन महाभारत की कुछ प्रतियों से होता है पर कुछ अन्य प्रतियों में 'वृत्त' पाठ है जैसा कि काशिका में और महाभारत के पूना संस्करण में भी स्वीकार किया गया है। आचार्य अभयनन्दी ने अपनी महावृत्ति को जिस प्रकार पाणिनीय व्याकरण की पुष्कल सामग्री से भर दिया है, वह सर्वथा अभिनन्दन के योग्य है। आधा है जिस समय काशिकावृत्ति, अभयनन्दीकृत महावृत्ति और शाकटायन व्याकरण की अमोधवृत्ति इन तीनों का तुलनात्मक अध्ययन करना सम्भव होगा तो यह बात और भी स्पष्ट रूप से जानी जा सकेगी कि प्रत्येक वृत्तिकार ने परम्परा से प्राप्त सामग्री की कितनी अधिक रक्षा अपने-अपने ग्रन्य में की थी। यह सन्तोष का विषय है कि इन कृतियों ने सावधानी के साथ प्राचीन सामग्री को बचा लिया।

आचार्य देवनन्दी ने पाणिनीय अष्टाध्यायी को आधार मानकर उसे पचाध्यायी मे परिवर्तन करते समय दो वातो की ओर विशेष ध्यान रखा था- एक तो धातू प्रत्यय, प्रातिपादिक, विभक्ति, समास आदि अन्वर्थ महासज्ञाओं को भी जिनके कारण पाणिनीय अष्टाध्यायी व्याकरण में इतनी स्पष्टता और स्वारस्य आ सका था, इन्होने बीजगणित के जैसे अतिसक्षिप्त सकेतो में बदल दिया है। दूसरे जितने स्वर सम्बन्धी और वैदिक प्रयोग सम्बन्धी सूत्र थे उनको आ० देवनन्दी ने छोड दिया है। किन्तु ऐसा करते हुए इन्होने उदारता से काम लिया है, जैसे आनाय्य, धाय्या, सानाय्य, कुण्डपाय्य, परिचाय्य, उपचाय्य, (२।१।१०४-१०५), ग्रावस्तुत् (२।२।१५६) आदि वैदिक साहित्य मे प्रयुक्त होने वाले शब्दो को रख लिया है। इंसी प्रकार सास्य देवता प्रकरण (३।२।२१-२८) में शुक्र अपोनप्तृ, महेन्द्र, सोम, द्यावापृथिवी, जुनासीर, मरुत्वत्, अग्नीपोम, वास्तोस्पति, गृहमेधं आदि गृह्यसूत्र कालीन देवताओं के नातों को पाणिनीय प्रकरण के अनुसार ही रहने दिया है। प्रत्येक में आने वाले फ, ढ, ख, छ, घ, और यु, वु, एव उनके स्थान में होने वाले अबिशो को भी ज्यो का त्यो रहने दिया है। (४।१।१, ४।१।२)। तेन शोक्तम' प्रकरण (३१३।७६-८०) में वैदिक शाखाओं और ब्राह्मण प्रन्थों के नाम भी ज्यो के त्यो जैनेन्द्र व्याकरण मे स्वीकृत कर लिये गए है । कही-कही जैनेन्द्र ने उन परि-भाषाओं को स्वीकार किया जो प्राक्पाणिनीय व्याकरणों में मान्य थी और जिनका उल्लेख भाष्य या वार्तिको मे आया है। उदाहरण के लिए जैनेन्द्र सूत्र ११३११०४ मे उत्तरपद की द्युसज्ञा मानी गयी है। पतजलि के महाभाष्य में सूत्र ७।३।३ पर श्लोकवार्तिक मे द्यु पाठ है और वहाँ 'किमिद घोरिति उत्तरपदस्येति' लिखा है। सूत्र ७।१।२१ के भाष्य मे अघुको अनुत्तरपद का पर्याय माना है पर कीलहार्न

५०

का सुझाव था कि घुका शुद्ध पाठ द्युहोना चाहिए। वह वात जैनेन्द्र के सूत्र ११३११०५ 'उत्तरपद द्यु' से निश्चयेन प्रमाणित हो जाती है। और अब भाष्य में भी द्युही शुद्ध पाठ मान लेना चाहिए।

सबसे आश्चर्य की वात यह है कि पाणिनि के 'पूर्वव्रासिद्धम्' (51718) सूल और उससे सम्वन्धित असिद्ध प्रकरण को भी जो पाणिनि के शास्त्रनिर्माण कौशल का अद्भुत नमूना है, जैनेन्द्र व्याकरण में 'पूर्वत्रासिद्धम्' सूत्र (प्र1317७) में स्वीकार किया है। तदनुसार जैनेन्द्र के साढे चार अध्यायों के प्रति अन्त के लगभग दो पाद असिद्ध शास्त्र के अन्तर्गत आते हैं। देवनन्दी ने अपनी पचध्यायों में पाणिनीय अज्दाध्यायों के सूत्रकम में कम से कम फरफार करके उसे जैसे का तैसा रहने दिया है। केवल सूत्रों के शब्दों में जहाँ-तहाँ परिवर्तन करके सन्तोष कर लिया है।

पूज्यपाद देवनन्दी ने आचार्य गृद्धिपच्छ उमास्वाति के तत्त्वार्थ सून्न पर सर्वार्थिसिद्धि नामक टीका का निर्माण किया था जो ज्ञानपीठ से प्रकाशित हो चुकी है। उस ग्रन्थ मे उन्होने कई स्थलो पर व्याकरण के सूत्रो का उद्धरण दिया है। उनमे विना पक्षपात के जैनेन्द्र सूत्रों को भी और पाणिनीय सूत्रों को भी उद्धृत किया गया है। उदाहरण के लिए अध्याय ४ सूत्र १६ की सर्वार्थसिद्धि टीका मे दो सूत्रो का उल्लेख है 'तदस्मिन्नस्तीति' और 'तस्य निवास'। इनमे पहले के विषय में यह कहना कठिन है कि वह किस व्याकरण से लिया गया है, किन्तु दूसरा पाणिनीय व्याकरण का ही है (४।२।६६) क्योंकि उसका जैनेन्द्रगत पाठ 'तस्य निवासादूरभवी' रूप में भिलता है (सर्वार्थसिद्धि प्रस्तावना पृष्ठ ५०)। पूज्यपाद ने न केवल नवीन व्याकरण सूत्रों की रचना की, वरन् उन पर जैनेन्द्र-न्यास भी वनाया था। उन्होने पाणिनीय सूत्रो पर शब्दावतार न्यास भी लिखा था किन्तु अभी तक ये दोनो ग्रन्थ उपलब्ध नही हुए है। इसमे सन्देह नहीं कि आचार्य पूज्यपाद पाणिनीय व्याकरण, कात्यायन के वार्तिक और पतजलि के भाष्य के पूर्ण मर्मज्ञ थे, एव जैनधर्म और दर्शन पर भी उनका असामान्य अधिकार था। वे गुप्तयुग के प्रतिभाशाली महान् साहित्कार थे जिनका तत्कालीन प्रभाव कोकण के नरेशो पर था, किन्तु कालान्तर में जो सारे देश की विभूति बन गये।

डॉ॰ अग्रवाल ने जैनेन्द्र के उपर्युक्त विश्लेपण में जो बाते कहीं हैं उन्हें विद्वान् शत प्रतिशत रूप में ज्यों का त्यों स्वीकार कर लें, यह आवश्यक नहीं है। वे अपनी व्याख्या अलग दें सकते हैं। इस प्रकार के अध्ययन के लिए यह आकाशदीप हैं, इसमें दो राय नहीं हो सकती।

जैन व्याकरण भास्त्र के अध्ययन की जिस तीसरी दृष्टि का हमने ऊपर जिक किया है, उसे किन्ही अर्थी में पारस्परिक तरीके से देखने-सोचने की वात भी कहा जा सकता है पर है वह एक विशेष दृष्टि। उस दृष्टि से भी जब हम देखते हैं तो सर्व प्रथम हमारा ध्यान जैनेन्द्र पर ही जाता है।

उपलब्ध जैन व्याकरण ग्रन्थों में पूज्यपाद देवनन्दी का जैनेन्द्र व्याकरण प्रथम है। देवनन्दी दिगम्बर परम्परा के विश्वत जैनाचार्य थे। उनके पूज्यपाद तथा जैनेन्द्रबुद्धि नाम भी प्रचलित थे। नन्दीसघ पट्टावली में इसका उल्लेख निम्नप्रकार किया गया है

> "यश कीर्त्तिर्यशोनन्दि देवनन्दी महामति । श्री पूज्यपादापराख्यो गूणनन्दी गूणाकर ॥"

श्रवणवेलगोल के ४०वे शिलालेख मे देवनन्दी का जिनेन्द्रबुद्धि नाम वताया गया है

> "यो देवनन्दि प्रथमाभिधानो बुद्ध्या महत्या स जिनेन्द्रबुद्धि । श्रीपूज्यपादोऽजनि देवताभिर्यत्पूजित पादयुग यदीयम् ॥

इससे ज्ञात होता है कि आचार्य का प्रथम नाम देवनन्दी था, बुद्धि की महत्ता के कारण वह जिनेन्द्रबुद्धि कहलाये तथा देवों ने उनके चरणों की पूजा की, इस कारण उनका नाम पूज्यपाद हुआ। जिनेन्द्रबुद्धि नाम के एक बौद्ध साधु विक्रम की आठवी शती में हुए। उन्होंने पाणिनीय व्याकरण की काशिकावृत्ति पर एक न्यास की रचना की थी, जो 'जिनेन्द्रबुद्धिन्यास' के नाम से प्रसिद्ध है। ये जिनेन्द्र बुद्धि पूज्यवाद जिनेन्द्रबुद्धि से भिन्न है। श्रवणवेलगोल के एक अन्य लेख १०८ (२६५) में उनका उल्लेख इस प्रकार है

"जिनवद् वभूव यदनङ्गचापहृत् स जिनेन्द्रवृद्धिरिति साधुवणित ।"

पूज्यपाद अद्भुत प्रतिमा के धनी थे। दर्शन और लक्षणशास्त्र के वे अद्वितीय पण्डित थे।

प० युधिष्ठिर मीमासक के अनुसार पूज्यपाद के 'अरुणन्महेन्द्रो मयुराम्' उदाहरण मे गुप्तवशीय कुमारगुप्त (४१३-४५५)की मयुरा विजय की ऐतिहासिक घटना सुरक्षित है। दससे ज्ञात होता है कि पूज्यपाद कुमार गुप्त के समकालीन थे।

पूज्यपाद ने जैनेन्द्र ज्याकरण मे अपने पूर्ववर्ती छह आचार्यों का उल्लेख इस प्रकार किया है

- १ गुणे श्रीदत्तस्यास्त्रियाम् । ।१।४।३४॥
- २ कुवृषिभृजा यशोभद्रस्य ॥२।१।६६॥
- ३. राट् भूतवले (१३१४।८३।।
- ४. राले कृति प्रभाचन्द्रस्य ॥४।३।१८०॥
- प्र. वेत्ते सिद्धसेनस्य ॥५।१।७॥
- ६ चतुष्टय समन्तभद्रस्य ॥ ११४। १४०॥

५२

इन छह आचार्यों में से किसी एक का भी कोई व्याकरण ग्रन्य अभी तक उपलब्ध नहीं हुआ। न हीं कहीं इनके वैयाकरण होने का उल्लेख मिलता है। इस लिए माल इन उल्लेखों के आधार पर यह निष्कर्प निकालना उचित नहीं होगा कि इन आचार्यों ने व्याकरण ग्रन्यों की रचना की होगी। इतना अवध्य है कि ये आचार्य पूज्यपाद से पूर्ववर्ती तथा विश्वत आचार्य हुए हैं। उनके ग्रन्थों में व्याकरण के प्रयोगों का जो वैशिष्ट्य मिलता है उसमें उनके वैयाकरण होने का प्रमाण मिलता है। पूज्यपाद के इन उल्लेखों में उक्त आचार्यों के समय निर्णय के लिए एक निश्चत आधार उपलब्ध हो जाता है।

#### जैनेन्द्र व्याकरण के दो पाठ

ऊपर बताया गया है कि उपलब्ध जैन व्याकरण-ग्रन्थों में पूज्यपाद देवनन्दी का जैनेन्द्र व्याकरण सर्वप्रथम है। वर्तमान में इसके दो पाठ मिलते हैं। दोनो पाठों पर अलग-अलग टीका या वृत्ति ग्रन्थ भी उपलब्ज है।

एक सूत्र पाठ के अनुसार जैनेन्द्रव्याकरण में कुल ३००० सूत्र हैं। इन पर आचार्य अभयनन्दीकृत महावृत्ति आचार्य प्रभाचन्द्र कृत भव्दाम्मोजमास्कर, श्रुत-कीर्तिकृत पचवस्तु नाम की प्रक्रिया तथा पिंडत महाचन्द्रकृत लघु जैनेन्द्र टीका उपलब्ध हैं।

दूसरे सूत्र पाठ के अनुसार ग्रन्थ में कुल ३७०० सूत्र हैं। इस पर सोमदेव सूरि कृत शब्दाणवचिन्द्रका तथा गुणनन्दी कृत प्रक्रिया उपलब्ध है। इस पाठ में ७०० सूत्र अधिक होने के अतिरिक्त शेप ३००० सूत्र भी पूर्णतया एक जैसे नहीं हैं। इस सूत्र पाठ के अनेक सूत्र परिवर्तित और परिवर्द्धित किये गये हैं। सज्ञाओं में भी भिन्नता है। इतना होने पर भी दोनों में पर्याप्त समानता है।

जैनेन्द्र व्याकरण के सूत्र पाच अध्यायों में विभक्त है। इस कारण इसे पचा-ध्यायी भी कहा जाता है।

जैनेन्द्र व्याकरण की अनेक विशेषताए हैं, जो उसे पाणिनी व्याकरण से अलग करती है। उदाहरण के लिए

१ जैनेन्द्र का सर्वप्रयम सूत्र है सिद्धिरनेकान्तात् ॥१।१।१॥ अर्थात् शब्द की सिद्धि अनेकान्त द्वारा होती है।

अनेकान्त जैन दर्शन का अन्यतम सिद्धान्त है। इसके द्वारा वस्तु की अनेक धर्मात्मकता का प्रतिपादन किया जाता है। वस्तु अनन्त धर्मात्मक है। शब्द पुद्गल की पर्याय है। इसलिए वह भी अनन्त धर्मात्मक है। शब्द में नित्यत्व, अनित्यत्व, उभयत्व, अनुमयत्व आदि अनेक धर्म पाये जाते हैं। ऐसे शब्दों की सिद्धि अनेकान्त में ही सम्भव है। एकान्त सिद्धान्त से अनेक धर्म विशिष्ट शब्दों का साधुत्व नहीं वताया जा सकता।

२ "स्वाभाविक त्वादिभिधानस्यैकशेपानारम्भ ॥१११६६॥ इस सूत्र द्वारा प्रतिपादित किया गया है कि भव्द स्वभाव से ही एक भेष की अपेक्षा न कर एकत्व, द्वित्व, और वहुत्व मे प्रवृत्त होते है। अत एकशेष मानना निरर्थक है। इसी कारण जैनेन्द्र व्याकरण अनेक भोष है। पूज्यपाद की मान्यता है कि लोक व्यवहार में जो चीज सर्वत्र प्रचलित है उसे सूत्रवद्ध निर्देश करने से भास्त्र का निरर्थक कलेवर वदता है।

पाणिनि ने 'रामा ' जैसे बहुवचन के प्रयोगों की सिद्धि के प्रसग में अनेक के स्थान पर एकशेप करने के लिए "सरूपाणामेकशेष " सूत्र की रचना की है। जैनेन्द्र ने इसे निर्द्यक माना है।

३. जैनेन्द्र का सज्ञा प्रकरण बहुत ही मौलिक और साकेतिक है। इसमे धातु, प्रत्यय, प्रातिपादिक, विभक्ति, समास आदि अन्वर्य महा-सज्ञाओं के लिए बीज-गणित जैसी अति सक्षिप्त और पूर्ण सज्ञाए दी गई है। पाणिनि की तुलना में ये सज्ञाए अति सक्षिप्त हैं। दोनों की तुलना करके देखने पर इसका स्पष्ट ज्ञान होता है

| पाणिनि की<br>सज्ञाएं |                      | जैनेन्द्र की<br>सन्नाए | पाणिति की<br>संज्ञाएं | जैनेन्द्र की<br>संभाएं |
|----------------------|----------------------|------------------------|-----------------------|------------------------|
| १                    | अर्द्धधातुकम्        | अग                     | २ चतुर्थी विभक्ति     | अप्                    |
| ३                    | द्वितीया विभक्ति     | इप्                    | ४ सप्तमी विभक्ति      | ર્ફપ્                  |
| ሂ                    | उपधा                 | <b>હ</b>               | ६ યર્ભુ               | ડવ્                    |
| ૭                    | वृद्धि               | <del>ે</del> પૃ        | ८ पचमी विभक्ति        | ्<br>क।                |
| 3                    | संबुद्धि             | <b>વિ</b>              | १०. लोप               | ख                      |
| ११                   | सरा                  | खु                     | १२ હયસર્થ             | गि                     |
| १३                   | <b>અ</b> ગમ્         | गु                     | १४ अगम्               | A                      |
| १५                   | લધુ                  | घि                     | १६ अनुनासिकम्         | ङ्                     |
| १७                   | भोवकर्म              | डि                     | १८ अम्थास             | च                      |
| 38.                  | <b>બ</b> વ્યયમ્      | झि                     | २० कर्मव्यतिहार       | व                      |
| २१                   | पष्ठी विभक्ति        | ता                     | २२ गति                | ति                     |
| २३.                  | प्रत्यय              | त्य                    | २४ अभ्यस्तम्          | थ                      |
| २५.                  | <b>લા</b> ત્મને પદ્મ | द                      | २६ प्रगृह्यम्         | दि                     |
| २७                   | <b>લીર્ધ</b> મ્      | दी                     | २८ वृद्धभ्            | ty                     |
| २६                   | उत्त <b>र</b> पदम्   | द्यु                   | ३०. सर्वनाम स्थानम्   | धम्                    |
| ३१                   | अकर्मकम्             | धि                     | ३२. धातु              | ធ្                     |
| ३३                   | निपात                | नि                     | ३४ नपुसक लिगम्        | ર્નપ્                  |

| ३५  | <b>ઝપ</b> સર્જનમ્ | ન્યન્          | ३६         | <sup>ट</sup> लुत | प        |
|-----|-------------------|----------------|------------|------------------|----------|
|     | हरू<br>हरू        | प्र            | ३८         | वहुन्रीहि        | वम्      |
| 38  | सवोधनम्           | बोध्यम्        | ४०         | तृतीया विभक्तिः  | आ        |
| ४१  | परस्मै पदम्       | મમ્            | ४२         | नदी              | मु       |
| ४३  | प्रातिपदिकम्      | मृत            | <b>४</b> ४ | कर्मध।रय         | य        |
| ΧX  | <u> </u> હિંયુ    | र              | ४६         | યુરુ             | <b>ফ</b> |
| ४७  | प्रथमा विभक्ति    | वा             | ४८         | उपपद्म           | વાન્     |
| 38  | कुर्य             | व्य            | ५०         | तत्पुरुष         | ષમ્      |
| ५१. | समास              | स              | ५२         | वर्तमानम्        | सत्      |
| ५३  | સયોગ              | <del></del> ተफ | ४४         | सवर्णम्          | स्वम्    |
| ሂሂ. | सर्वनाम           | स्नि           | ५६         | संख्या           | स्पि     |
| ५७  | <b>અવ્ય</b> યીમાવ | ह              | ५८.        | तद्धित           | हृद्     |
| ४६  | जुहोत्वादि        | ह्वादि         |            |                  |          |

४ जैनेन्द्र का विधानक्रम पाणिनि की तरह है, किन्तु जैनेन्द्र में स्वर और वैदिक प्रयोग सम्बन्धी सूत्रों का परित्याग कर दिया गया है। छान्दस प्रयोगों को भी लौकिक मान कर सिद्ध किया गया है।

५ सूत्र शैली की सबसे वडी विशेषता शब्द लाघव है। पाणिनि की अपेक्षा जैनेन्द्र के सूत्रों में पर्याप्त लाघव है। उदाहरण के लिए निम्नलिखित सूत्र दृष्टव्य है

| पाणिनि व्याकरण १ ल कर्मणि च भावेचाकर्मकेभ्य । २ हलोन्तरा सयोग । ३ ईदूदेद्विवचन प्रगृहयम् । ४ भूवादयो धातव । १ परिव्यवेभ्यः क्रिय । ६ विपराभ्या जे । ७ नेविश । ६ वशोपण विशोष्येणम् वहुलम् । | जैनेन्द्र व्याकरण<br>ल कर्मणि च भावे चधे ।<br>हलो ८ न्तरा स्फ ।<br>ईद्गदेद् द्विद्धि ।<br>भूवादयो घु ।<br>परिव्यवक्रिय ।<br>विपराजे ।<br>निविश्य ।<br>व्याङ्श्च रम ।<br>विश्रोषण विशेष्येवेति । |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •                                                                                                                                                                                          | 3                                                                                                                                                                                               |

ሂሂ

६ जैनेन्द्र मे "सैन्धी"।।४।३।६०।। को अधिकार सूत्र कह कर चतुर्थ अध्याय के तृतीय और चतुर्य पाद तथा पचम अध्याय के कुछ सूत्रों में सन्धि का निरूपण किया गया है। अधिकार सूत्र के बाद छकार के रहने पर सन्धि में तुगागम का विधान किया गया है। तुगागम करने वाले चार सूत्र दिये गये हैं। इन सूत्रों द्वारा हस्व, आड्, माड् तथा सज्ञकों से परे प्रयोगों का साधुत्व प्रदक्षित किया गया है। यह प्रिक्या पाणिनि के समान है, किन्तु इसमें अधिक सूत्रों की आवश्यकता

७ जैनेन्द्र पचाग व्याकरण है। इसमे धातुपाठ, गणपाठ, उणादिसूत्र तथा लिगानुशासन के प्रयोग पूर्णतया उपलब्ध होते है।

उपस्थित नहीं होती। सज्ञाओं की भौलिकता के कारण ही यह सम्भव हुआ है।

जैनेन्द्रव्याकरण के सम्वन्ध में इस प्रकार के मन्तव्य सर्वथा निराधार हैं तथा जैनेन्द्र व्याकरण विषयक इतिहास और अध्ययन की अज्ञता के द्योतक है कि "पिछलें किन्ही दिगम्बर जैन विद्वानों ने पाणिनीय अष्टाध्यायी सून्नों को अस्तव्यस्त कर यह कृत्निम व्याकरण बना कर देवनन्दि के नाम पर चढा दिया है।" इतिहास ग्रन्थों में इस प्रकार के मन्तव्यों को उद्धृत करना गैरिजम्मेदाराना ही कहा जाएगा।

#### स्वोपज्ञ जैनेन्द्रन्यास

पूज्यपाद देवनन्दी ने जैनेन्द्र पर स्वीपज्ञ न्यास की रचना की । इसके उल्लेख प्राप्त होते हैं। शिमोगा जिले में प्राप्त एक शिलालेख में पूज्यपाद द्वारा रिचत स्वीपज्ञन्यास तथा पाणिनीय व्याकरण पर लिखे शब्दावतारन्यास का निम्न-लिखित रूप में उल्लेख प्राप्त होता है

न्यास जैनेन्द्रसज्ञ सकलबुधनत पाणिनीयस्य भूयो, न्यास शब्दावतार मनुजतितिहित वैद्यशास्त्र च कृत्वा। इन दोनो न्यासो मे से वर्तमान मे कोई भी न्यास उपलब्ध नही है।

# अभयनन्दीकृत जैनेन्द्रमहावृत्ति

जैनेन्द्र की उपलब्ध सभी टीकाओं में अभयनन्दीकृत महावृत्ति सर्वाधिक प्राचीन है। अभयनन्दी दिगम्बर परम्परा के मान्य आचार्य थे। इनका समय विक्रम की प्र-हवी शताब्दी माना जाता है। डा० बेल्वलकर ने इनका समय सन् ७५० बताया है। है

जैनेन्द्र के एक अन्य टीकाकार श्रुतकीर्ति ने अभयनन्दी की इस महावृत्ति को जैनेन्द्रायक्करण रूप महल के किवाड की उपमा दी है। पच-वस्तु के अन्तिम दो पद्यों में कहा गया कि जैनेन्द्रव्याकरणरूपी महल सूत्र रूपी स्तम्भो पर खडा किया गया है। न्यास रूपी उसकी भारी रत्नमय भूमि है। वृत्ति रूप उसके कपाट है,

५६

भाष्यरूप शय्यातल है, टीका रूप उसके भाल या मजिल है और यह पचवस्तु टीका उसकी सोपान श्रेणी है।'

अभयनन्दी की यह महावृत्ति १२,००० घलोक परिमाण है। काशिका की तरह वृहत् है। इसकी निम्नलिखित विशेषताए हैं

१. अभयनन्दी ने अपनी इस वृत्ति में कात्यायन के वार्तिक और पतंजलि के महाभाष्य से सार ले कर वार्तिक, परिभाषा और उपाख्यान लिख कर उन व्याकरण नियमों की पूर्ति की है जिनकी कभी उन्हें जैनेन्द्र के सूत्रों में महसूस हुई।

र इस वृत्ति में शिक्षासूत भी उपलब्ध होते हैं। मूत १।१।२ की व्याख्या में लगभग ४० शिक्षा-सूत्र दिये गये है।

३ परिभाषाओं की व्याख्याए भी वृत्ति में दी गयी है।

४ अभयनन्दी ने अपनी वृत्ति में अनेक उणादिसूत उद्धृत किये है। इसमें कतिपय प्राचीन पचपादी से मिलते हैं और कुछ पाठान्तर है। इसलिए जैनेन्द्र के उणादि सूत्रों को जानने के लिए इस महावृत्ति का अध्ययन अत्यन्त आवश्यक है।

५ अनेक नवीन भव्दो का साधुत्व प्रदर्शित किया गया है। जैसे सूत्र १।१।६६ की व्याख्या में 'प्रविनय्य' प्रयोग की सिद्धि में असाधारण पाण्डित्य दिखाया गया है।

६ महावृत्ति में दिये गये उदाहरणों से अनेक ऐतिहासिक तथ्य प्रकाश में आते हैं। सूत्र ११४१४ की वृत्ति में दिये गये 'अरद मथुरा रमणीया' मास कल्याणी कि ची' उदाहरणों से ज्ञात होता है कि काचीपुरी में मासव्यापी उत्सव होता था तथा मथुरा में शारदोत्सव में विशेष शोभा की जाती थी।

७ महावृत्ति के उदाहरणों में तीर्थं करों, महापुरुपों, ग्रन्थों और ग्रन्थकारों के नाम भी आये हैं। जैसे

सूत्र ११४११ में 'अनुगालिभद्रम्' आढ्या, 'अनुसमन्तभद्र तार्किका'। सूत्र ११४११६ में 'उपसिहनन्दिन कवय', 'उपसिद्धसेन वैयाकरणा'। सूत्र ११३११० में 'आकुमार यश समन्तभद्रस्य'।

#### प्रभाचन्द्र का भव्दा+भोजभास्कर न्यास

आचार्य प्रभाचन्द्र ने जैनेन्द्र व्याकरण पर 'शब्दा+भोजभास्कर' नाम से न्यास की रचना १६,००० श्लोक परिमाण में की थी। इस न्यास के अध्याय ४, पाद ३, सूत्र २११ तक की हस्तलिखित प्रतिया मिलती है। शोप अन्थ अभी तक उपलब्ध नहीं हुआ।

आचार्य प्रभाचन्द्र विक्रम की ११वी भती के प्रसिद्ध विद्वान् थे। उनके ग्रन्थों की प्रशस्तियों और शिलालेखों दें से ज्ञात होता है कि प्रभाचन्द्र धाराधीश भोजदेव और जयसिंह देव के राज्यकाल में विद्यमान थे। एक स्थान पर तो यह भी कहा गया है कि भोजदेव उनकी पूजा करता था। प० महेन्द्र कुनार न्यायाचार्य ने न्यास रचनो का समय सन् ६८० से १०६५ बताया है। १२

प्रभाचन्द्र ने सर्वप्रथम पूज्यपाद और अकलक को नमस्कार करके न्यास रचना का आरम्भ किया है। अपने न्यास के विषय में उन्होंने कहा

> शब्दामनुशासनानि निखिलान्यध्यायताहर्निश, यो य सारतरो विचारचतुरस्तल्लक्षणाशो गत । त स्वीकृत्य तिलोत्तमेव विदुपा चेतस्चमत्कारक-सुव्यक्तेरसमै प्रसन्नवचनैन्यसि समारम्भते॥

इस आरम्भ वचन से प्रभाचन्द्र के व्याकरण विषयक पाण्डित्य का पता चलता है। प्रभाचन्द्र अपने समय के एक महान् टीकाकार और दार्शनिक विद्वान् थे। न्यास में उन्होने दार्शनिक शैली अपनाई है और विवेचन स्फुटरीति से किया है।

### श्रुतकीर्तिकृत पचवस्तु

पचवस्तु टीका (वि० स० ११४६) जैनेन्द्रव्याकरण का प्रिक्रिया भ्रन्थ है। यह ३३०० थलोक परिमाण है। शैली सुवोध और सुन्दर है। व्याकरण के प्रारम्भिक अभ्यासियों के लिए यह ग्रन्थ वडा उपयोगी है। जैनेन्द्रव्याकरण रूपी महल में प्रवेश के लिए इस पचवस्तु को सोपानपित की तरह वताया गया है। इसकी दो पाण्डुलिपिया भाण्डारकर रिसर्च इस्टीट्यूट, पूना में है। ग्रन्थ के आदि अन्त में भ्रन्थकार का उल्लेख नही मिलता। एक स्थान पर सिध प्रकरण में 'सिन्ध विधा कथयित श्रुतकीर्तिरार्य' ऐसा उल्लेख है। इससे ज्ञात होता है कि इसके कत्ती श्रुतकीर्ति आचार्य थे।

नन्दीसघ की पट्टावली में श्रुतकीर्ति को वैयाकरण भास्कर कहा गया है ''तैविद्य श्रुतकीर्त्याख्यो वैयाकरणभास्कर ।''

कन्नड चन्द्रप्रभचरित के रचियत। अग्गलकिव ने श्रुतकीर्ति को अपना गुरु वताया है। यह ग्रन्थ शक स० १०११ (वि० स० ११४६) मे रचा गया था। यदि आर्थ श्रुतकीर्ति और श्रुतकीर्ति त्रैविद्य चक्रवर्ती एक ही हो तो 'पचवस्तु' वि० की १२वी शती मे रची गयी मानना चाहिए।

## महाचन्द्रकृत लघुजैनेन्द्र

प० महाचन्द्र ने विक्रम की १२वी श्राताब्दी में जैनेन्द्रव्याकरण पर अभयनन्दी की महावृत्ति के आधार पर 'लघु जैनेन्द्र' नामक टीका लिखी। इसकी एक प्रति अकलेश्वर दिगम्बर जैन मन्दिर में तथा दूसरी अपूर्ण प्रति प्रतापगढ (मालवा) के दिगम्बर जैन मन्दिर में है।

## गुणनन्दीकृत शब्दार्णव

आचार्य गुणनन्दि ने जैनेन्द्र व्याकरण के सूत्रो को परिवर्तित और परिवर्धित करके इस व्याकरण को सर्वागपूर्ण वनाने का प्रयत्न किया है। इसकी रचना वि० स० १०३६ के पूर्व हुई।

शन्दार्णवप्रिक्या के अन्तिम श्लोक में कहा गया है

सेपा श्रीगुणनन्दितानितवपु शब्दार्णवे निर्णय,

नावत्या श्रयताविविक्षुमनसा साक्षात् स्वय प्रित्रया।"

इससे ज्ञात होता है कि गुणनन्दी ने जैनेन्द्र के सूत्रो का विस्तार किया और उन पर प्रक्रिया भी लिखी।

गुणनित्द ने जैनेन्द्र के आधे से अधिक सूत्र वही रखे है। सज्ञाओं और सूत्रों में अन्तर किया है।

गुणनन्दी नाम के अनेक अधार्य हुए है। एक गुणनन्दी का उल्लेख श्रवण-वेलगोल के ४२, ४३ और ४७वें शिलालेखों में है। उसके अनुसार वे वलाक पिच्छ के शिष्य, गृद्धिपच्छ के प्रशिष्य थे। वे तर्क, व्याकरण तथा साहित्यशास्त्र के निपुण विद्वान् थे। उनके पास ३०० शास्त्रपारगत शिष्य थे। 'कर्णाटकक विचरिते' के लेखक ने गुणनन्दी का समय वि० स० ६५७ निश्चित किया है।

### सोमदेवकृत शब्दार्णवचन्द्रिका

उपर्युक्त शब्दार्णव पर आचार्य सोमदेव ने शब्दार्णवचन्द्रिका नामक एक विस्तृत टीका की रचना की थी। ग्रन्थकार ने स्वय लिखा है

श्री सोमदेवयतिनिमित्तमादधाति या नौ

प्रतीतगुणनन्दितशब्दवारिधौ ।

अर्थात् शब्दार्णव में प्रवेश करने के लिए नौका के समान यह टीका सोमदेव मुनि ने बनाई है।

#### शब्दोर्णवप्रक्रिया

यह ग्रन्थ जैनेन्द्रप्रित्या नाम से प्रकाशित हुआ है। १३ ग्रन्थ के अन्त मे गुणनित्द का उल्लेख निम्नलिखित रूप मे हुआ है

"राजन्मृगाधिराजो गुणनन्दी भुवि चिर जीयात्।"

इस उल्लेख के आधार पर इस प्रित्रयां का लेखक गुणनन्दी मानने में कित्यय विद्वानों को सकोच है। उनका कहना है कि लेखक स्वय इस प्रकार आत्मप्रशसा नहीं कर सकता।

इसी ग्रन्थ के तीसरे पद्य में श्रुतकीर्ति नाम का इस प्रकार उल्लेख है

"सोऽय य श्रुतकीर्ति देवयतिपो भट्टारकोत्तसक । ररम्यान्मम मानसे कविपति सद्राजहसश्चिरम्।।

यह श्रुतकीर्ति 'पचवस्तु' के रचिता से भिन्न होगे क्यों कि इसमें श्रुतकीर्ति को किव पित कहा गया है। श्रवणवेलगोल के शिलालेख सख्या १०८ में जिन श्रुतकीर्ति का उल्लेख है, सम्भवतया वही यह हो। इन्ही के शिष्य ने यह प्रिक्या ग्रन्थ बनाया।

यह टीका प्रन्य सोमदेव की शब्दार्णवचन्द्रिका के आधार पर प्रिक्रियावद्ध रूप मे लिखा गया है।

जैनेन्द्रव्याकरण पर कुछ अन्य टीकाओं की भी जानकारी प्राप्त होती है।

ठपर जिस भगवद्वाग्वादिनि की चर्चा की है, उसे वि० स० १७६७ में रत्निष-नामक किसी मुनि ने लिखा था। इसमे जैनेन्द्र व्याकरण का भव्दार्णवचन्द्रिकाकार द्वारा मान्य सूत्र पाठ मान्न है जो ८०० क्लोक परिमाण है।

### मेघविजयकृत जैनेन्द्रव्याकरणवृत्ति

राजस्थान के जैन शास्त्रभडारों की ग्रन्थसूची भाग २ पृ० २५० में मेघविजय द्वारा लिखित वृत्ति का उल्लेख हैं। यदि वें हेमकोमुदी (चन्द्रप्रभा) व्याकरण के कर्ता ही हो तो इस वृत्ति की रचना १८वी शताब्दी में हुई मान सकते हैं।

### विजयविमलकृत अनिटकारिकावचूरि

जैनेन्द्रव्याकरण की अनिटकारिका पर श्वेताम्बर जैन मुनि विजयविमल ने १७ वी शती में अवचूरी की रचना की है।

जैनेन्द्र पर इतने टीका ग्रन्थो से उसके प्रसार का पता चलता है।

## पाल्यकीति का शब्दानुशासन या शाकटायन व्याकरण

ऊपर हमने जैन व्याकरणशास्त्र की जिस मुनित्नयी का उल्लेख किया है, उसमे जैनेन्द्र के बाद आते है आचार्य पाल्यकीर्ति शाकटायन ।

पाणिनि ने अज्दाध्यायी में आचार्य शाकटीयन का उल्लेख किया है। सन् १८६४ में बुहलर को जब पाल्यकीर्ति के शब्दानुशासन की पाण्डुलिपि का कुछ अश प्राप्त हुआ तो उन्होंने संस्कृत जगत् को सूचित किया कि उन्हें पाणिनि हारा उल्लिखित शाकटायन व्याकरण उपलब्ध हो गया है। वास्तव में यह भ्रम था। बाद में ज्ञात हुआ कि उपलब्ध व्याकरण पाल्यकीर्ति शाकटायन का है। तब से लेकर अब तक शाकटायन व्याकरण के अध्ययन-अनुसन्धान के प्रयत्न बराबर होते रहे और इसका जो नवीन्तम संस्करण अमोधवृत्ति सहित भारतीय ज्ञानपीठ, काशी से प्रकाशित हुआ है, उसकी अगरेजी प्रस्तावना में जर्मन विद्वान् डा० आर० विरवे ने शाकटायने व्याकरण का एक विस्तृत अध्ययन प्रस्तुत किया है ।

प्रस्तुत भाकटायन व्याकरण का मूल नाम शब्दानुभासन है। इसके रचियता का नाम पाल्यकीति प्राप्त होता है। किन्तु ग्रन्थ में सर्वत्न ग्रन्थकार का नाम भाकटायन ही उपलब्ध होता है।

पाल्यकोति भाकटायन जैन परम्परा के यापनीय सघ के अग्रणी और प्रसिद्ध आचार्य थे। वे अमोधवर्ष के राज्यकाल में हुए। अमोधवर्ष भक संवत् ७३६ (वि० स० ८७१) में राजगही पर वैठा। इसी के आसपास पाल्यकीति ने अपने ज्याकरण ग्रन्थ की रचना की होगी।

पाल्यकीर्ति ने अपने पूर्ववर्ती व्याकरणों में पाणिनि, चन्द्र, और जैनेन्द्र के व्याकरणों का गहन अव्यथन किया था। डा० विरवें ने पाणिनि, चन्द्र, जैनेन्द्र तथा भाकटायन की तुलना करके यह स्पष्ट किया है कि भाकटायन के ४० से ५० प्रतिभत तक नियम उक्त व्याकरण ग्रन्थों के समान हैं। भाकटायन की निम्न- लिखित प्रमुख विभेपताए है

१ शाकटायन का अध्याय विभाजन पूर्वाचार्यों से भिन्त है। पाणिनि में बाठ, चन्द्र में छह तथा जैनेन्द्र में पाच अध्याय है, किन्तु शाकटायन व्याकरण चार अध्यायों में विभक्त है। प्रत्येक अध्याय में चार-चार पाद है। प्रथम अध्याय में ७२१ सून्न, द्वितीय में ७५३, तृतीय में ७५५ तथा चतुर्थ में १००७ सून है। इस प्रकार कुल सून सख्या ३२३६ है। इसमें १३ शिव सून शामिल नहीं हैं, जो ग्रन्य के प्रारम्भ में उपलब्ध है। अध्याय विभाजन में शाकटायन कातन्त्र के निकट है।

२ शाकटायन ने अपने ज्याकरण की विषयवस्तु को भी पूर्वाचार्यों की तरह प्रस्तुत न करके उसे स्वतन्त्र रूप से प्रस्तुत किया है। यह विषयक्रम भी कातन्त्र के अधिक निकट है।

३ शाकटायन व्याकरण में कोतन्त्र तथा जैनेन्द्र की तरह स्वर नियम नहीं दिये हैं। इसी प्रकार छान्दस प्रयोगों का भी सर्वथा अभाव है।

४ णाकटायन और पाणिनि के पारिमापिक शब्दों की तुलना करने पर निम्नलिखित तथ्य ज्ञात होते हैं

(क) भाकटायन तथा पाणिनि मे प्रयुक्त अनेक पारिभाषिक शब्द समान है। जैसे अनुनासिक (११११६८),अनुस्वार (१११११०), अव्यय (११११६), अव्ययोभाव (२१११६) इत्यादि।

(ख) भाकटायन ने पाणिनि के भाव्दों के स्थान पर नये भाव्द दिये हैं जैसे पाणिनि के अंग के लिए प्रकृति (१।१।५६), अविकरण के लिए आधार (१।३।१७६) आदि।

(ग) शाकटायन ने पाणिनि की अनेक परिभापाओं को छोड दिया है।

जैसे अनुदात्त, उदात्त, कर्मप्रवचनीय, प्रातिपदिक, थष सहिता, सत्, सम्बन्धी जीर स्वरित्।

१ शाकटायन में नौ प्रकार के मूझो का कथन किया गया है १ सज्ञा, २ नियम, ३ निपेष्ट, ४ अधिकार, १ नित्यापवाद, ६ विधि, ७ परिभाषा, द अतिदेश और १ विकल्प।

सज्ञानियमनिषेधाधिकारनित्यापवादविधिपरिभाषाः। अतिदेशविकल्पाविति गतयशब्दानुशासने सूत्राणाम् ॥

६ भाकटायन पचाग है। सूत्रपाठ, गणपाठ, धातुपाठ, लिगानुशासन और उणादि ये पचाग हैं। इसमे पाणिनीय या जैनेन्द्र के समान वर्गितक, उपाख्यान अथवा अन्य नियम-वाक्यो की आवश्यकता नहीं है।

७ शाकटायन में सामान्य सन्नाए वहुत कम है। स्वर्ण सन्ना के मान्न दो सून्न हैं। (१) इत्सन्ना विधायक (२) स्वर सन्ना विधायक। पूरे सन्ना प्रकरण में कुल छह सून्न हैं। अन्य किसी भी व्याकरण में इतने कम सून्नों से सन्नाओं का काम नहीं चलाया गया। सरलता और आशुवोधता की दृष्टि से इस सन्ना प्रकरण का अधिक महत्व है।

द प्रत्याहार सूत्र भाकटायन में तेरह प्रत्याहार सूत्रों का निरूपण किया गया। ये प्रत्याहार सूत्र न तो पाणिनि जैसे हैं और न इनका क्रम जैनेन्द्र से मिलता है। भाकटायन ने इन दोनों में ही संशोधन और परिवर्तन किया है। शाकटायन के प्रत्याहार सूत्र इस प्रकार हैं-—(१) अइउण्, (२) ऋक्, (३) एओड्, (४) ऐ ओच्, (१) हयवरल, (६) मङ्गणनम्, (७) जबगडदश् (६) भ्रभघढवष्, (६) खफछठथट्, (१०) चटतेव्, (११) कपय्, (१२) श्रषस अ अ क पर, (१३) हल्।

स्पष्ट है कि शाकटायन ने इन सूत्रों में न तो पाणिनि का अनुसरण किया है और न ही जैनेन्द्र का। शाकटायन ने लृकार को स्वर नहीं माना। इसी प्रकार अनुस्वार, विसर्ग, जिह्वामूलीय और उपध्मानीय की गणना व्यजनों के अन्तर्गत कर ली है। पाणिनि ने अनुस्वार, विसर्ग, जिह्वामूलीय और उपध्मानीय को विकृत व्यजन माना है। वास्तव में अनुस्वार मकार या नकार जन्य है। विसर्ग कहीं सकार से और कहीं रेफ से स्वत उत्पन्न होता है। जिह्वामूलीय तथा उपध्मानीय दोनों क्रमश क, खतथा प, फ के पूर्व विसर्ग के ही विकृत रूप है। पाणिनि ने इन सभी को अपने प्रत्याहार सूत्रों में कोई स्वतन्त्र स्थान नहीं दिया। बाद के पाणिनीय व्याकरणों में से कात्यायन ने उक्त चारों को स्वर, व्यजन दोनों में ही परिगणित करने का निर्देश दिया है। शाकटायन ने अनुस्वार, विसर्ग आदि के मूल रूपों को ध्यान में रख कर ही उन्हें प्रत्याहार सूत्रों में स्थान दिया तथा उन्हें व्यजन मान(।

शाकटायन के प्रत्याहार सूत्रों की दूसरी विशेषता यह है कि उनमें 'लण्' सूत्र को स्थान नहीं दिया और लवर्ण को पूर्व सूल में ही शामिल कर लिया गया है। इसमे सभी वर्णों के प्रथम अक्षरों के कम से अलग-अलग प्रत्याहार सूत्र दिये गये है। मान वर्णों के प्रथम वर्णों के ग्रहण के लिए दो सून्न दिये गये हैं। पाणिनीय, वर्ण समाम्नाय की तरह शाकटायन में भी हकार दो बार आया है। पाणिनीय व्या-करण मे ४१, ४३ या ४४ प्रत्याहार रूप मिलते हैं किन्तु शाकटायन में मान ३८ प्रत्याहार ही उपलब्ध है।

१० भाकटायन ने 'न १।१।७०' सूत्र द्वारा विराम मे सन्धि कार्य का निर्धेष्ठ किया है तथा अविराम सन्धिका विधान मानकर 'न' सूत्र को अधिकार सूत्र वताया है। अच् सन्धि के आरम्भ में सर्वप्रथम अयादि सन्धि का विधान किया है। इसके बाद ''अस्वे १।१।७३।।'' द्वारा यण् सन्धि का प्रतिपादन किया है। इसी प्रसग में ''ह्रस्वो वा परे १।१।७४'' सूत्र दिया गया है। इसके द्वारा ''दबी 🕂 अन्न =दिधअत, दध्यत, नदी + एषा निदिएपा, नद्येपा रूप सिद्ध होते हैं। पाणिनि में ह्रस्व विधान का नियम नहीं है। यह शाकटायन की अपनी उद्भावना है।

शाकटायन ने प्रकृति भाव सन्धि को निषेध सन्वि कहा है। इस प्रकरण मे १।१।६६ से १।१।१०२ तक मान्न चार सूत्र है। पाणिनि की अपेक्षा इसमे नवीनता नहीं है फिर भी यह इस दृष्टि से महत्वपूर्ण है कि इतने कम मूलों से शाकटायन ने अपना प्रयोजन साध लिया है।

११. भाकटायन ने 'सम्राट्' शब्द की सिद्धि "सम्राट् १।१।११३" सूत्र द्वारा की है। इस सूत्र की वृत्ति में लिखा है "समित्यस्य राजतौ विववन्ते, उत्तरपदे परेज्नुस्वाराभारो निपात्यते।" इससे स्पष्ट है कि शाकटायन ने मकार को निपातन से ही ग्रहण कर लिया है। यद्यपि इस सूत्र के पहले शाकटायन में वैकल्पिक अनुस्वार का अनुशासन विद्यमान है तो भी उन्होने अनुस्वार के अभाव की बात नहीं कही। निपातन का अर्थ है अन्य विकार्य स्थितियो का अभाव। सभवतया इसी कारण भाकटायन ने हेम की तरह अनुस्वाराभाव कहने की आवश्यकता नहीं समझी ।

१२ भव्दसाधुत्व मे भाकटायन का दृष्टिकोण पाणिनि के समान ही है। उन्होने एक शब्द को लेकर सातो विभिक्तियों में उनके रूपों को सिद्ध करने की विधि वतायी है।

१३ स्त्री प्रत्यय शाकटायन ने स्त्री-प्रत्यय प्रकरण मे स्त्री-प्रत्यान्त शब्दी को सिद्ध नहीं किया। जैसे टीर्घपुच्छी, दीर्घपुच्छा, कवरपुच्छी, मणिपुच्छी, अध्व-कीति, मनसाकीति सदृश प्रयोगी का अभाव है। हेमचन्द्र ने इसके लिए स्वतन्त्र मूत्रों का विधान किया है।

१४ शाकटायन में कारक सामान्य तथा कर्त्ता, कर्म, करण आदि की परि-

भाषाए नहीं दी गयी है। इसमे विभिन्त विधायक सूत्रों का सीधे ढग से ही कथन

१५ समास प्रकरण शाकटायन में समास प्रकरण के आरम्भ में ही बहुन्रीहि समास विधायक सूत्र का निर्देश किया गया है। इसके बाद कुछ तिद्धित प्रत्यय आ गये है, जिनका उपयोग प्राय बहुन्नीहि समास में होता है।

वहुन्नीहि समास का प्रकरण समाप्त होते ही अव्ययीभाव समास का प्रकरण आरम्भ हो जाता है। यहा युद्ध वाच्य में ग्रहण और प्रहरण अर्थ में केशाकेशि और दण्डादण्डि को शाकटायन ने अव्ययीभाव समास माना है। शाकटायन के अनुसार अव्ययीभाव समास के प्रधान दो भेद हैं (१) अन्यपदार्थप्रधान, (२) उत्तर-पदार्थप्रधान। इसलिए "केकाश्च केशाश्च परस्परस्य ग्रहण यस्मिन् युद्धे", इस प्रकार के साध्य प्रयोग विग्रह वाक्य में अन्य पदार्थ प्रधान अव्ययीभाव समास है। पाणिनि ने जिन प्रयोगों को बहुन्नीहि समास में गिनाया है शाकटायन ने उनमें से कितिप्य अव्ययीभाव समास में परिगणित किये है।

१६ तद्धित, कृदन्त और तिडन्त —शाकटायन मे तद्धित, कृदन्त और तिडन्त प्रकरण प्राय पाणिनि के समान है। विशेषता यह है कि शाकटायन का प्रत्यय विधान और प्रत्ययों के अर्थ अपनी मौलिकता लिये हुए है।

## शाकटायन अमोधवृत्ति

शाकटायन पर अमोववृत्ति नाम की एक बृहद् वृत्ति है। यह अठारह हजार श्लोक परिमाण है।

अभोधवृत्ति शाकटायन की स्वोपज्ञवृत्ति है। 'अमोधवृत्ति' इस श्लिष्ट पद के हारा शाकटायन ने एक ओर अन्य वृत्तियो की अपेक्षा अपनी वृत्ति की महनीयता प्रतिपादित की है, दूसरी ओर अपने समकालीन राष्ट्रकूट राजा अमोधवर्ष प्रथम का आदरपूर्ण स्मरण किया है।

शब्दानुशासन के सक्षिप्तसूत्रों में जो बाते कहने से रह गयी थी, उनकी भी पूर्ति इस वृत्ति द्वारा कर दी गयी है।

मुनिवंशाभ्युदय काव्य के रचियता ने लिखा है कि "उस मुनि (शाकटायन) ने अपने बुद्धिरूप मदराचल से श्रुतरूप समुद्र का मयन कर यश के साथ व्याकरण रूप उत्तम अमृत निकाला। शाकयाटन ने उट्छाट्ट शव्दानुशासन को बना लेने के बाद अमोधवृत्ति नाम की टीका, जिसे बड़ी शाकटायन कहते हैं, बनायी, जिसका परिमाण १८०० श्लोक है। जगत्प्रसिद्ध शाकटायन मुनि ने व्याकरण के सूव और साथ ही पूरी वृत्ति भी बना कर एक प्रकार का पुण्य सपादन किया। एक बार अबिद्ध-कर्ण सिद्धान्त चक्रवर्ती पद्मनन्दी ने मुनियो के मध्य-पूजित शाकटायन को मन्दर पर्वत के समान धीर विशेषण से विभूपित किया। यक्ष वर्मा ने अपनी चिन्तामणि

वृत्ति मे अमोधवृत्तिको विशालकाय (अतिमहती) तथा शाकटायन की स्वीपज्ञवृत्ति वताया है।

अमोधवृत्ति के प्रारम्भ मे ग्रन्थावतार के विषय मे शांकटायन ने लिखा है "परिपूर्णमल्पग्रन्थ लघूपाय शब्दानुशासन शांस्त्रमिद महाश्रमणसघाधिपतिर्भग-वानाचार्य शांकटायन प्रारभते।"

अमोधवृत्ति के समस्त पुष्पिका वाक्यों में भाकटायन का उल्लेख इस प्रकार आया है

"इति श्रुतकेवलिदेशीयाचार्यशाकटायनकृती शब्दानुशासने अमोधवृत्ती·"

यहा कृती का अन्वय शब्दानुशासन तथा अमोधवृत्ति दोनो से है। डा॰ विरवे का सुझाव है कि यदि इन पुष्पिका वाक्यों में "शब्दानुशासने अमोधवृत्ती" के स्थान पर "शब्दानुशासनामोधवृत्ती" पाठ हो तो पुष्पिकावाक्य में जो अस्पष्टता है, वह दूर हो जाती है। उस स्थिति में तिनक भी सन्देह की गुजाइश नहीं रहती कि यह वृत्ति स्वय सूत्रवार की है।

चिन्तामणिकार ने अपनी टीका में शाकटायन के विषय में लिखा है

इिंट्निंटा न वक्तव्य वक्तव्य सूत्रत पृथक् ॥ सख्यान नोपसख्यान यस्य शब्दानुशासने॥

इन्द्रचन्द्रादिभि शार्व्दर्यदूक्त शब्दलक्षणम् ।

तिदहास्ति समस्त च यन्त्रे होस्ति न तत्वविचत्।।

अर्थात् शाकटायन व्याकरण में इिष्टिया पढ़ने की आवश्यकता नहीं है। सूत्रों से अलग वक्तव्य कुछ नहीं है। उपसंख्यानों की भी आवश्यकता नहीं है। इन्द्र चन्द्र आदि वैयाकरणों ने जो शब्द लक्षण कहा वह सब इस व्याकरण में आ जाता है। इसमें और जो विशेष है वह अन्यत्न नहीं है।

डा० विरवे की राय में यक्ष वर्मा का यह कथन इस वात को द्योतित करता है कि शाकटायन की अमोधवृत्ति पतजलि के महाभाष्य से विशिष्ट है, क्योंकि महा-भाष्य में इष्टिया अनेक वार आयी है।

वर्धमान सूरि ने गणरत्नमहोद्धि में शाकटायन के नाम से जो अनेक उल्लेख दिये हैं वे अमोधवृत्ति में उपलब्ध हैं। डा० विरवें ने ऐसे १२४ सर्न्द्भों की गणना की हैं।

आचार्य मलयगिरि ने निन्दसूत्र की टीका में अमोधवृत्ति के मगल पद्य "वीर-सभृत ज्योति" इत्यादि को भावटायन की स्वीपज्ञवृत्ति वताया है।

इस प्रकार सन्देह की गुजाइश नही दीखती कि अमोधवृत्ति शाकटायन की स्वीपजवृत्ति है।

अमोधवृत्ति की विशेषता वताते हुए चिन्तामणिकार ने लिखा है

गण-धातुपाठयोगेन धातून् लिंगानुशासने लिंगतम् । औणादिकानुणादौ शेप नि शेपमन्न वृत्तौ विद्यात् ।

अर्थात् गणपाठ, धातुपाठ, लिगानुशासन और उणादि के अतिरिक्त इस वृत्ति मे सभी विषय वर्णित है।

अमोधवृत्ति की एक अन्य विशेषता इसका लिंगानुशासन है। प्रथम अध्याय के दितीय पाद के प्रथम सूत्र "नपो चो ह्रस्त्र" के उपरान्त लिंगानुशासन दिया गया है। हेमचन्द्र ने शाकटायन की इस पद्धति को अपनी बृहद्वृत्ति मे अपनाया है। सूत्र १।१।२६ के बाद उन्होंने लिंगानुशासन दिया है।

शाकटायन में उणादि प्रकरण नहीं है। हेमचन्द्र ने अपनी वृत्ति में उणादि प्रकार सूत्र ११२१६२ के बाद दिया है।

शाकटायन ने अमोधवृत्ति में धातु पाठ के अन्तर्गत सभी नव धातु गणो को गिनाया है। यथा

१ अदादि (४।३।२१)

२ भवादि (४।३।२१)

३ दिवादि (४।३।२२)

४ स्वादि (४।३।२८)

५ तुदादि (४।३।३२)

६ रुधादि (४।३।३४)

७ तनादि (४।३।३३)

द ऋयादि (४।३।३०)

६ चुरादि (४।१।७)

अमोघवृत्ति मे भाव एघादि घातुगण नहीं है जो शाकटायन का प्रथम धातु-पाठ है।

शाकटायन ने काशिका की पद्धति पर अमोधवृत्ति का निर्माण किया है। कही-कही शाकटायन ने भी वही उदाहरण दिये है जो काशिकाकार ने वृहद्वृत्ति में दिये हैं। यथा

- १ शाकटायन सूत्र १।४।३७ की वृत्ति मे किरातार्जुनीय का 'सशय कणादिषु तिष्ठते य ।' उदाहरण दिया है। यही उदाहरण पाणिनि सूत्र १।३।२३ की काशिका मे दिया गया है।
- २ शाकटायन सूत्र ३।१।१६६ की वृत्ति मे निम्नलिखित उदाहरण दिये गये है

''भद्रवाहुन। प्रोक्तानि भद्रवाह्वाण्युत्तराध्ययनानि, याज्ञवल्केन प्रोक्तानि याज्ञवल्कानि व्राह्मणानि, पाणिना प्रोक्त पाणिनीयम्, आपिशलिना प्रोक्तमापिशलम्, काशकृह्स्निना प्रोक्त काशकृत्स्नम् ।'' पाणिनि सूत्र ४।३।१०१ की काणिका मे "पाणिनीयम्," "आपिशलम्" और "काणकुरस्नम्" उदाहरण आये हैं।

शाकटायन तथा व्याकरण ज्ञास्त्र का इतिहास

शाकटायन ने अपने पूर्ववर्ती वैयाकरणों का अनेक वार उल्लेख किया है। ये उल्लेख कही नाम से तथा कही एक , एके, एकेपाम्, किश्वत्, केनचित्, केषाचित्, अन्य , अन्ये, अन्येपाम्, अपरे आदि शब्दों के साथ दिये गये हैं। डा० विरवे ने इस प्रकार के लगभग २१० सन्दर्भों का जिक किया है। कुछ सन्दर्भ ऐसे भी है जहां न तो वैयाकरण का नाम दिया है और न ही 'किश्वत्' आदि कहा है।

## आपिशलि का महत्वपूर्ण उल्लेख

शाकटायन मूत्र २१४११६२ के उल्लेख से ज्ञात होता है कि पाणिनि की तरह आपिशिल का व्याकरण भी आठ अध्यायों में निवद्ध था "अष्टका आपिशलपाणि-नीया"। व्याकरणशास्त्र के इतिहास में इस अकार का दूसरा कोई उल्लेख आप्त नहीं हैं जिससे आपिशिल के व्याकरण के सम्बन्ध में इतनी निश्चित सूचना आप्त हों। इससे ज्ञात होता हैं कि व्याकरणशास्त्र के इतिहास में अष्टाध्यायी व्याकरण रचने वाल अकेल पाणिनि नहीं हैं। उनके पहले आपिशिल ने भी अष्टाध्यायी व्याकरण की रचना की थीं। पाणिनि ने अपने व्याकरण को अष्टाध्यायी वनाने का सूव उनी से ग्रहण किया होगा।

डा० वेलवल्कर ने लिखा है कि शाकटायन ने शव्दानुशासन और अमोधवृत्ति के अतिरिक्त निम्नलिखित प्रकरणों की भी रचना की थी<sup>२४</sup>

१ परिभापासून

२ गणपाठ (१६ पाद)

३ धातुपाठ

४ उणादिसूत्र (४ पाद)

५ लिंगानुशासन (१७ आर्था छन्द)

वास्तव में इनमें से लिंगानुंशासन तया गणपाठ अमोधवृत्ति में शामिल हैं । लिंगान नुजामन अलग में भी प्राप्त हैं । इमलिए इमें स्वतन्त्र मानना भी उचित लगता है ।

गणपाठ कुठ पाण्डुलिपियों में स्वतन्त्र रूप से प्राप्त होता है। इस वात में नन्देह नहीं कि यह अमोबवृत्ति से ही मकलित किया गया है। यद्यपि अमोधवृत्ति में गणपाठ लिंगानुजासन की तरह स्वतन्त्र उपलब्ध नहीं हैं फिर भी उन उन सूत्रों की वृत्ति में निवड़ है।

. शाकटायन ने गणो का स्पष्ट विभाजन इस प्रकार बताया है -

- १ परिपूर्णगण मे किसी नियम विशेष के अर्न्तगत आने वाले सभी शब्दो की गणना दी जाती है।
- २ आकृतिगण के अन्तर्गत कुछ नमूने मात्र दिये जाते हैं। शिष्टप्रयोग के आधार पर अन्य शब्दो को इसके अन्तर्गत शामिल किया जा सकता है।

पाणिनि सूत्रो से भव्दो के गण-विभाजन का स्पष्ट पता नहीं चलता। इसके लिए वृत्तियो पर निर्भर करना पडता है। शाकटायन ने इनको स्पष्ट भेदक एक-वचन और वहुवचन के रूप में दिया है। एकवचन के प्रयोग परिपूर्णगण और बहुवचनात्त आकृतिगण के अन्तर्गत परिगणित है। उदाहरण के लिए सूत्र "कच्छा-देर्न्टस्थे। ३११४६" के अन्तर्गत परिगणित भव्द परिपूर्णगण तथा 'रूढादिभ्य ११३१४' के अन्तर्गत दिए गए भव्द आकृतिगण है। वृत्ति में स्पष्ट लिखा है कि "बहुवचनादाकृतिगणोऽयम्।"

शाकटायन के पूर्व इस प्रकार का गण-विभाजन जैनेन्द्र मे उपलब्ध है (वृष्टव्य सूत्र ३।२।१४६, ३।१।८६, ३।१।४६ तथा ३।१४)। हेमचन्द्र ने शाकटायन की इस परम्परा को अभि वढाया है।

पाणिनि के साथ तुलना करने पर ज्ञात होता है कि शाकटायन में गणसूच नहीं है। पाणिनीय गणसूचों को जैनेन्द्र की तरह शाकटायन ने भी त्याग दिया है। हेम-चन्द्र ने भी इसी परम्परा को अपनाया है।

### शाकटायन के परिभाषा सूत्र

व्याकरण नियमों की सही व्याख्या के लिए कितपय विशेष सिद्धान्तों की आवश्यकता होती हैं। इन्हें परिभाषा कहते हैं। शाकटायन सूत्रों तथा अमोधवृत्ति में यत्न-तत्र परिभाषा-सूत्र उपलब्ध हैं किन्तु एक साथ नहीं हैं। स्वतन्त्र रूप से जो सौ परिभाषा सूत्र प्राप्त होते हैं, उनका तुलनात्मक अध्ययन करने पर यह निर्णय करना किन है कि ये परिभाषा सूत्र स्वय पाल्यकीर्ति शाकटायन के हैं या अन्य किसी शाकटायन के। क्योंकि इन सौ सूत्रों में सम्पूर्ण रूप से वे परिभाषाएं भी नहीं आ पाई, जो शाकटायन और अमोधवृत्ति में उपलब्ध हैं। डाक्टर विरवे ने ज्ञान-पीठ सस्मरण में उक्त परिभाषा सूत्र अपनी प्रस्तावना के परिशिष्ट एक के रूप में प्रकाशित किए हं तथा प्रस्तावना में इनका विस्तृत तुलनात्मक अध्ययन भी प्रस्तुत किया है।

## यक्षवर्मा केत चिन्तामणि वृत्ति

शाकटायन पर यक्षवर्मा कृत चिन्तामणि नाम की वृत्ति है। अपनी वृत्ति के विषय में उन्होंने स्वय लिखा है कि अमोधवृत्ति नामक वृहद् वृत्ति को सक्षिप्त

करके यह वृत्ति वनाई है। अपनी वृत्ति का मंहत्त्व उन्होने निम्नलिखित अन्दो में न्यक्त किया है —

तस्यातिमहती वृत्ति सहत्येय लघीयसी । सम्पूर्णलक्षणा वृत्तिर्वक्ष्यते यक्षवर्मणा ॥ वालावलाजनोप्यस्याऽवृत्तेरभ्यासवृत्तित्ता । समस्त वाड्मय वेत्ति वर्षेणैकेन निश्चयात् ॥

अमोधवृत्ति नामक अत्यन्त विस्तृत वृत्ति को सक्षिप्त करके यह अल्पकाय किन्तु सम्पूर्ण लक्षण युक्त वृत्ति को यक्षवर्मा कहता है। वालक और स्त्नी जन भी इस वृत्ति के अभ्यास से एक वर्ष में निश्चय ही सम्पूर्ण वाड्मय को जान लेता है। यक्षवर्मा के विषय में अन्य जानकारी नहीं मिलती।

#### प्रभाचन्द्रकृत शाकटोयन न्यास

माधवीयधातुवृत्ति (१४वी शती) मे प्रभाचन्द्र कृत शाकटायनन्यास का उल्लेख है। इसके मान्न दो अध्याय उपलब्ध होते है। ये प्रभाचन्द्र प्रमेयकमलमार्तण्ड और न्यायकुमुदचन्द्र के रचियता प्रभाचन्द्र से भिन्न व्यक्ति है, ऐसा डाक्टर महेन्द्र कुमार जी का मत है।

माधवीयवृत्ति में अभोघ विस्तर नामक एक अन्य टीका का भी उल्लेख हैं किन्तु इसके विषय में अन्य विवरण नहीं मिलता।

> भावसेन तैवेद्य ने भी शाकटायन पर एक टीका ग्रन्थ लिखा था। किसी अज्ञात लेखक ने शाकटायनतर्गिणी नामक टीका लिखी।

डा० बुहलर ने एक अन्य अपूर्ण टीका का उल्लेख किया है जिसका नाम तथा लेखक अज्ञात है। (इडिया आफिस केटलाग न० ५०४३)

अजितसेन (१२वी शती) ने चिन्तामणि के अर्थ को स्पष्ट करने के लिए चिन्तामणिप्रकाशिका, मगारस ने चिन्तामणि प्रतिपद तथा समन्तभद्र ने चिन्तामणिविषमपदटीका लिखी। एक अन्य अपूर्णचिन्तामणिवृत्ति की प्रति इडिया आफिस लायब्रेरी (५०४७) मे उपलब्ध है।

#### रूपसिद्धि

द्रविडसध के आचार्य मुनि दयापाल ने शाकटायन पर एक सक्षिप्त टीका रूप-सिद्धि नाम से लिखी । श्रवणवेलगोल के पूठवे शिलालेख मे इनके विषय मे कहा गया है कि वे वादिराज के सद्यमी थे। उनके गुरु का नाम मतिसागर था।

### गणरत्न महोदधि

गोविन्दसूरि के शिष्य वर्धभानसूरि नामक श्वेताम्वर आचार्य ने शाकट्रायन के

गणी का सग्रह करके गणरत्नमहोदिधि नामक ग्रन्थ लिखा। यह ४२०० श्लोक प्रमाण है। इसकी रचना वि० स० ११६७ में हुई।

इस प्रकार शाकटायन की टीकाओ से ज्ञात होता है कि जैन परम्परा मे उसका प्रसार अत्यधिक मात्रा में हुआ।

# आचार्य हेमचन्द्र का सिद्धहेमशव्दानुशासन

र्जन व्याकरणशास्त्र की मुनित्रयों में पूज्यपाद और शाकटायन के बाद तीसरा नाम आचार्य हेमचन्द्र का है। सीभाग्य से आचार्य हेमचन्द्र का विपुल साहित्य उप-लब्द है। उससे उनके ज्ञान वैभव का पता चलता है।

गुर्जर नरेश सिद्धराज जयसिंह के अनुरोध पर आचार्य हेमचन्द्र ने सिद्धराज के साथ अपना नाम जोड कर सिद्धहम शब्दानुशासन की रचना की । इसकी रचना का समय वि० स० ११४५ के लगभग माना जोता है।

हेमशब्दानुशासन का परिमाण सवा लाख श्लोक माना जाता है। आचार्य हेमचन्द्र ने अपने व्याकरण पर छोटी-वडी वृत्तिया तथा उणादिसून्न, धातुपाठ, गणपाठ, लिंगानुशासन स्वय ही बनाए है।

हेम में आठ अध्याय है। पहले सात में संस्कृत शब्दानुशासन है तथा आठवें में प्राकृत शब्दानुशासन। स्व० डा० नेमिचन्द्र शास्त्री ने हेम शब्दानुशासन की निम्न-लिखित विशेषताओं की ओर ध्यान आकृष्ट किया है<sup>१५</sup>

१ हेम के पूर्व पाणिनि, चान्द्र, पूज्यपाद, शाकटायन और भोजदेव आदि कितने ही वैयाकरण हो चुके है। इन्होने अपने समय में उपलब्ध समस्त शब्दार्थ का अध्ययन कर एक सर्वागपूर्ण, उपयोगी एव सरल व्याकरण की रचना कर संस्कृत और प्राकृत दोनो भाषाओं को पूर्णत्या अनुशासित किया है। तत्कालीन प्रचलित अपन्न भाषा का अनुशासन लिख कर हेम ने इस भाषा को अमर बना ही दिया है, किन्तु अपन्न श के प्राचीन दोहों को उदाहरण के रूप में उपस्थित कर लुप्त होते हुए महत्त्वपूर्ण साहित्य के नमूनों की रक्षा भी की है। वास्तविकता यह है कि शब्दानुशासक हेम का व्यक्तित्व अद्भुत है। उन्होंने धातु और प्रातिपदिक और प्रत्यय, समास और वाक्य, कृत और तिद्वत, अव्यय और उपसर्ग प्रभृति का निरूपण विवेचन एव विश्लेषण किया है।

२ शब्दानुशासन के क्षेत्र में हेमचन्द्र ने पाणिनि, भट्टोजिदीक्षित और भट्टि का कार्य अकेले ही सम्पन्न किया है। इन्होंने वृत्ति के साथ प्रक्रिया और उदाहरण भी लिखे है। संस्कृत शब्दानुशासन सात अध्यायों में और प्राकृत शब्दानुशासन एक अध्याय में, इस प्रकार कुल आठ अध्यायों में अपने अब्टाध्यायी शब्दानुशासन को समाप्त किया है। संस्कृत भव्दानुशासन के उदाहरण इयाश्रय काव्य में और प्राकृत भव्दानुशासन के उदाहरण प्राकृत इयाश्रय काव्य में लिखे हैं।

३ सस्कृत भव्दानुशासन के प्रथम अध्याय मे २४१ सूत्र, द्वितीय मे ४६०, तृतीय मे ५२१, चतुर्थ मे ४८१, पचम मे ४६८, पष्ठ मे ६६२ और सप्तम मे ६७३ सूत है। कुल सूत्र सख्या ३५६६ है। प्रथम अध्याय के प्रयम पाद में सजाओं का विवेचन किया है। इसमे स्वर, ह्रस्व, दीर्घ, प्लुत, नामी, समान, सन्ध्यक्षर, अनु-स्वार, विसर्ग, व्यजन, घुट, वर्ग, अधोप, घोपवत्, अन्तस्थ भिट्, न्व प्रथमादि, विभिन्ति, पद, वान्य, नाम, अव्यय, और सख्यावत् इन चीवीस का प्रतिपादन किया है। शिष्टायस्य द्वितीयो वा ११३।४६ द्वारा खणीरम, क्षीरम् तथा अपसरा, अप्सरा जैसे शब्दों की सिद्धि प्रदर्शित की है। हिन्दी खीर अब्द हेमचन्द्र के छ्पीरम से वहत नजदीक है । हेम ने इस प्रकरण में व्यजन और विसर्ग इन दोनो सन्धियो का सिम्मिलित रूप में विवेचन किया है। इसके कुछ सूत्र व्यजन सिध के हैं तथा कुछ विसर्ग के और आगे वढने पर विसर्ग सन्धि के सूत्रों के पण्चात् पुन व्यजन सिंध के सूत्रो पर लौट आते है और अन्त मे पुन विसर्ग सन्धि की वार्त वतलाने लगते है। सामान्य रूप से देखने पर एक गडवड झाला दिखलाई पडेगा, पर वास्तविकता यह है कि हेमचन्द्र ने व्यजन सिंब के समान ही विसर्ग सन्धि को भी व्यजन सन्धि ही माना है, अत दोनो एक जातीय स्वरूप है। दूसरी वात यह है कि प्राय देखा जाता है कि व्यजन सन्धि के प्रसग में आवश्यकतानुसार ही विसर्ग मन्धि के कार्य का समावेश हो जाया करता है। हेम विसर्ग को 'र" और "स" का प्रतिनिधि ही मानते है। प्रयम अध्याय के चतुर्य पाद में कतिपय स्वरान्त और व्यजनात शब्दो का भी नियमन किया गया है।

४ दितीय अध्याय के प्रथम पाद में अवशेष शब्द रूपों की चर्चा दितीय पाद में कारक प्रकरण, तृतीय पाद में पत्व-णत्व विधान और चतुर्थ पाद में स्त्री प्रत्यय प्रकरण है। तृतीय अध्याय के प्रथम और दितीय पाद में समास प्रकरण तथा तृतीय और चतुर्थ पाद में आख्यान प्रकरण का ही नियमन किया गया है। पचम अध्याय के चारों पादों में कृदन्त और पष्ठ तथा सप्तम अध्याय में तदित प्रकरण सन्नि-विष्ट हैं।

५ यह पहले ही कहा जा चुका है कि हेम ने अपने पूर्ववर्ती समस्त व्याकरण भास्त्र का अध्ययन कर अपने शब्दानुशासन को सर्वागपूर्ण और अद्वितीय बनाने का भ्लाघनीय प्रयास किया है। अब यह विचार कर लेना भी आवश्यक है कि हेम मे अन्य व्याकरणों की अपेक्षा क्या वैशिष्ट्य है।

६ सर्वप्रथम पाणिनि और हेम की तुलना करने से ज्ञात होता है कि हेम ने। पाणिनि से वहुत कुछ लिया है, पर इस अवदान को मौलिक और नवीन रूप में ही उन्होंने प्रस्तुत किया है। विचार करने से अवगत होता है कि सस्कृत के शब्द- नुशासको ने विभिन्न प्रकार से अपनी-अपनी सज्ञाओं के साकेतिक रूप दिये हैं। यत्न-तत्त एकता होने पर भी विभिन्नता प्रचुर मात्ना मे विद्यमान है। यही तो कारण है कि जितने विशिष्ट वैयाकरण हुए, उनकी रचनाए अलग-अलग व्याकरण के रूप मे अभिहित हुई। विवेचन शैली की विभिन्नता के कारण एक ही सस्कृत भाषा मे व्याकरण के कई तन्त्र प्रसिद्ध हुए।

७ हेमचन्द्र की सर्वत्र व्यावहारिक प्रवृत्ति है। इन्होंने स्वर तथा व्यजन विधान सज्ञाओं का विवेचन करने के अनन्तर विभक्ति, पद, नाम और सज्ञाओं का बहुत ही वैज्ञानिक निरूपण किया है। पाणिनीय व्याकरण में इस प्रकार के विवेचन का ऐकान्तिक अभाव है। पाणिनि तो वाक्य की परिभाषा देना ही भूल गये है। परवर्ती वैयाकरण कात्यायन ने सभालने की कोशिश अवश्य की है, पर इन्होने जो परिभाषा 'एकतिड्वाक्यम्' दी है, वह भी अधूरी ही रह गई है। बाद के पाणिनीय तन्त्रकारों ने इसे व्यवस्थित करना चाहा है, किन्तु वे भी 'एकतिड्वाक्यम् के दायरे से दूर नहीं हो सके हैं। फलत इनकी वाक्य परिभाषा सीघा स्वरूप ले कर उपस्थित नहीं हो सकी है। और उसकी अपूर्णता ज्यो-की-त्यों बनी रही। किन्तु हेम ने वाक्य की बहुत स्पष्ट परिभाषा दी है "सविशेषभाख्यात वाक्यम् १।१।२६" त्याद्यन्त पदमोख्यात साक्षात्पारम्पर्येण वा यान्याख्यातविशेषणानि तै प्रयुज्यमानै-रप्रयुज्यमानैवि सहित प्रयुज्यमानमप्रयुज्यमान वा आख्यात वाक्यसज्ञ भवति।" अर्थात् भूल सूत्र मे सिवशेषण आख्यान की वाक्य सज्ञा वतलाई गई है। यहा आख्यान के विशेषण का अर्थ है अव्यय, कारक, सज्ञा, विशेषण और क्रियाविशेषण का साक्षात् या परम्परया रहना। इस सूत्र के वृत्यश से स्पष्ट है कि प्रयुज्यमान अथवा अप्रयुज्यमान विशेषणों के साय प्रयुज्यमान अथवा अप्रयुज्यमान आख्यान ही की वाक्य मे प्रधानता रहती है। यहा विशेषण भव्द से केवल सज्ञा विशेषण को ही ग्रहण नहीं किया गया है, अपित साधारणत अप्रधान अर्थ में इसे ग्रहण किया है। 'वैयाकरणो का यह सिद्धान्त भी है कि वाक्य मे अख्यात् अर्थ ही प्रधान होता है। हेम ने अपनी वाक्य परिभाषा का सम्बन्ध 'पदायुग्विभक्त्येक वाक्ये रस्न सौ बहुत्वे' २।१।२१ सूत्र से भी भाना है। अत पाणिनीय तन्त्रकारो की अपेक्षा हेम की वाक्य-परिभाषा अधिक तर्क सगत है।

द हेम ने सात सूत्रों में अव्यय सजा का निरूपण किया है। इस निरूपण में सबसे वड़ी विशेषता यह है कि निपात सज्ञा को अव्यय सज्ञा में ही विलीन कर लिया है। इन्होंने चादि को निपात न मान कर सीधा अव्यय मान लिया है। यह सिक्षप्तीकरण का एक लघुतम प्रयास है। इत् प्रत्यय और सख्यावत् सज्ञाओं का विवेचन भी पूर्ण है। हेम ने अनुनासिक का अर्थ व्युत्पत्तिगत मान लिया है, अत इसके लिए पृथक् सूत्र बनाने की आवश्यकता नहीं समझी है। सज्ञा प्रकरण की हेम की सज्ञाए शब्दानुसारी हैं।

पाणिनि के समान हम की सज्ञाओं का तात्पर्य भी अधिक शब्दावली को अपने अनुशासन द्वारा ममेटना मालूम पडता है। अत हम ने पाणिनि और जैनेन्द्र की अपेक्षा कम सज्ञाओं का प्रयोग करके भी कार्य चला लिया है। इस सत्य से कोई इनकार नहीं कर सकता कि हम ने पाणिनीय व्याकरण का अवलोकन कर उनकी मजाओं को ग्रहण नहीं किया है। हस्त्व, दीर्घ और प्लुत सज्ञाए पाणिनि ने भी लिखी है, किन्तु हम ने इन सज्ञाओं में स्पष्टता और सहज वोधगम्यता लाने के लिए एक, द्वि और त्रिमात्रिक को कमश हस्त्व, दीर्घ, दीर्घ और प्लुत कह दिया है। यद्यपि पाणिनि के 'उका लो उज्ञस्वदीर्घ प्लुत 'शशरह सूत्र में हम का उक्त भाव अकित है, किन्तु हेम ने एक मात्रिक, द्विमात्रिक और त्रिमात्रिक कह कर सर्वसाधारण के लिए स्पष्टीकरण कर दिया है।

ह हेम और पाणिनि की सज्ञाओं में एक मौलिक अन्तर है कि हेम प्रत्याहारों के झमेले में नहीं पड़े हैं। इनकी सज्ञाओं में प्रत्याहारों का विलकुल अभाव है। वर्णमाला के वर्णों को ले कर ही हेम ने सज्ञा विधान किया है। पाणिनि ने प्रत्यान् हारों द्वारा सज्ञाओं का निरूपण किया है, जिससे प्रत्याहार कम को स्मरण किये विना सज्ञाओं का अर्थ बोव नहीं हो सकता है। अत हेम का सज्जाविधान पाणिनि और जैनेन्द्र की अपेक्षा सरल एवं स्पष्ट है।

१० सन्धि-प्रकरण में भी हेम ने लाधव को कायम रखने की पूरी चेज्टा की है। गुण मन्वि में ऋ के स्थान पर अर् और लू के स्थान पर अल् किया है। पाणिनि को डमी कार्य की मिद्धि के लिए पृथक् 'उरणरपर' १११११ सूद्ध लिखना पड़ा है। हेम ने डम एक सूद्ध की वचत कर ली है। पाणिनि ने 'एडिपररूपम्' ११११६४ सूद्ध हारा पहले व हो और वाद में ए हो तो पर रूप करने का अनुशासन किया है। हम ने 'वोध्ठीतो समासे' ११२१७ हारा लुक् का नियमन किया है। अत पाणिनि की अपेक्षा हेम में लाधव है। हम ने यह प्रक्रिया शाकटायन से अपनायी है।

पाणिनि ने ७१११७ के द्वारा जिस के स्थान मे 'शी' होने का विधान किया है, हेम ने ११४१६ द्वारा मीधे जम् के स्थान पर 'ई' कर दिया है। इसका कारण यह है कि पाणिनि के यहा यदि 'ई' का विधायन होता, तो जस के अन्तिम वर्ण स् को भी होने लगता, अतएव उन्होंने शकार अनुबन्ध को लगाना आवश्यक समझा और ममस्त जन् के स्थान पर भी का विधान किया। हेम के यहा इस तरह कुछ भी अमेलानहीं है। इनके यहा जम् के स्थान पर किया गया 'ई' का नियमन समस्त जन् के स्थान पर होना है। अन यहा हेम की लाधव दृष्टि प्रभसनीय है। हेम ने पाणिनि पी तरह भवीदि की भवनाम मज्ञा नहीं की है, किन्तु सर्वादि कह कर ही काम चनाया है। जहा पाणिनि ने नवनाम को रोक कर नवनाम प्रयुक्त कार्य रोधा है, वहा हम ने नविदि ही नहीं भान कर काम चलाया है। यह भी हम की लाधव दृष्टि ला सूचक है। पाणिनि ने आम् को साम् बनाने के लिए सुद आगम

किया है, पर हेम ने १।४।१५ सूत्र द्वारा आम को सीधे साम बनाने का अनुशासन किया है।

११ अजन्त स्त्रीलिंग में लताये, लताया और लताया की सिद्धि के लिए पाणिनि ने बहुत द्रविड प्राणायाम किया। उन्होंने ७१३११३ सूत्र से याद किया है, पुन वृद्धि की, तब लताये बनाया तथा दीर्घ करने पर लताया और लतायाम् का साधुत्व सिद्ध किया। पर हेम ने ११४१७ सूत्र द्वारा सीधे ये, याद और याम् प्रत्यय जोड कर उक्त रूपों का सहज साधुत्व दिखाया है। हेम की यह प्रक्रिया सरल और लाधव सूचक है। मुनि शब्द की औ विभिन्त को पाणिनि ने पूर्व सवर्ण दीर्घ किया है। हेम ने ११४१२१ सूत्र द्वारा इकार के बाद औ हो तो दीर्घ ईकार और उकार के बाद औ हो तो दीर्घ इकार कार का अनुशासन किया है। हेम की यह प्रक्रिया भी शब्द शास्त्र के विद्वानों के लिए अधिक रुचिकर और अनन्ददायक है। मुनौ प्रयोग में पाणिनि ने ७१३१११६ के द्वारा इको ऊ और डी को औ किया है तथा वृद्धि कर देने पर मुनौ की सिद्धि की है, किन्तु हेम ने ११४१२५ सूत्र के द्वारा डी को डौ किया है जिससे यहा इ का अनुवन्ध होने से मुनि शब्द का इकार स्वय ही हट गया है, अतएव मुनि भव्द के नकार में रहने वाले इकार के स्थान पर हेम को अकार करने की आवश्यकता प्रतीत नहीं हुई।

१२ हेम ने कारक प्रकरण आरम्भ करते ही कारक की परिभापा दी है, जो इनकी अपनी विशेषता है। पाणिनि तन्त्र में किया विशेषण को कर्म बनाने का कोई भी नियम नहीं है, बाद के वैयाकरणों और नैयायिकों ने 'कियाविशेपणाना कार्यत्व' का सिद्धान्त स्वीकार किया है। हेम ने २।२।४१ सूत्र में उनत सिद्धान्त को अपने तन्त्र में सग्रहीत कर लिया है। पाणिनि ने २।३।१६ सूत्र द्वारा अल भव्द के योग में चतुर्थी का विधान किया है, किन्तु हेम ने भक्त्यर्थक सभी भव्दों के योग में चतुर्थी का नियमन किया है, इससे अधिक स्पष्टता आ गई है। पाणिनि के उनत नियम को व्यावहारिक बनाने के लिए अल भव्द को पर्याप्तार्थक मानना पडता है, अन्यथा 'अल महीपाल तब श्रमेण' इत्यादि वाक्य व्यवहित हो जाएगे। हेम ने भक्त्यर्थक और पर्याप्तार्थक भव्दों के साधुत्व को पृथक कर दिया है, जिससे किसी भी प्रकार का विरोध नहीं आता है। १५

१३ उपर्युवत सिक्षप्त विवेचन से यह स्पष्ट है कि हेम मे पाणिनि जैनेन्द्र और शाकटायन की अपेक्षा अधिक लाधव और स्पष्टता है, पर यह भी हमे नही भूलना चाहिए कि हेम ने उक्त तीनो व्याकरणों से प्रचुर सामग्री ग्रहण की है। पूज्यपाद और पाणिनि की अपेक्षा हेम ने शाकटायन से बहुत कुछ ग्रहण किया है। जैनेन्द्र के 'सिद्धरनेकान्तात्' का प्रभाव 'सिद्धि स्याद्वादात् १।१।२' पर स्पष्ट है। हेम ने तिद्धित और कृदन्त प्रकरण में जैनेन्द्र के सूत्र ज्यों के त्यों अपनाये है।

१४. शाकटायन व्याकरण की गैली का प्रभाव तो हेम पर सर्वाधिक है। यहा

एक उदाहरण देकर उक्त कथन का स्पष्टीकरण किया जाता है। पाणिन ने पारेमध्येपष्ठ्यावां राशाश्व, पूज्यपाद ने पारे मध्ये तथा वां शशाश्व, और शाकटायन ने पारे मध्येऽन्त पष्ठ्या वां राशाह सूव लिखा है। हेम ने उक्त सूव के स्थान पर पारेमध्येऽग्रैंऽन्त पष्ठ्या वां सूव लिखा है। उपर्युक्त प्रसिद्ध वैया-करणों के सूव की हेम सूव के साथ तुलना करने पर अवगत होता है कि हेम ने शाकटायन का सर्वाधिक अनुकरण किया है।

१५ शाकटायन के 'ननृपूजार्यध्वजिवते' 3131३४ का अमोधवृत्ति सहित हेम ने 'न नृ पूजार्यध्वजिवते' ७१११०६ में शब्दश अनुकरण किया है। यद्यपि हेम ने अपने पूर्ववर्ती वैयाकरणों में वहुत कुछ लिया है, तो भी अपनी मौलिकता प्रतिभा द्वारा शब्दानुशासन में अनेक नवीनताए लाने का उनका प्रयास प्रशस्य है।

१६ हेमणव्दानुशासन का अष्टम अध्याय प्राकृत भाषा का अनुशासन करता है। इसमें चार पाद और कुल १११६ सूत्र है। प्रयम पाद में स्वर और व्यजन विकार, द्वितीय में संगुक्त, व्यजन विकार, तृतीय में सर्वनाम, कारक, कृदन्त एव चतुर्य पाद में धात्वादेण, शीरसेनी, मागधी, पैशाची, चूलिका पैशाची तया अपभ्र श का अनुशासन विणत है। प्राकृत भाषा की जानकारी के लिए इससे वड़ा और मर्वांगपूर्ण व्याकरण अन्य कोई नहीं है। पाणिनि ने जिस प्रकार संस्कृत और लौकिक संस्कृत भाषा का अनुशासन किया, उसी प्रकार हेम ने लौकिक संस्कृत तथा उसकी निकटवर्ती प्राकृत का नियमन उपस्थित किया। भाषा के तत्वों की जानकारी हेम की अद्भुत है। हेम अव्दानुशासन इतना पूर्ण है कि इस व्याकरण के अकेले अध्ययन में ही लोक प्रचलित सभी पुरातन भारतीय भाषाओं की यथेष्ट जानकारी हो सकती है। यह गुजरात का व्याकरण कहलाता है।

हैमभव्दानुशासन पर अनेक टीका ग्रन्य उपलब्ध है। उनका परिचय जैन साहित्य का वृहद् इतिहास भाग १ में दिया गया है।

× × ×

इस प्रकार उपर्युक्त विवेचन से यह स्पष्ट हो जाता है कि जैन व्याकरण शास्त्र की इस मुनित्रयों ने सस्कृत व्याकरण शास्त्र के मरक्षण, सवर्द्धन एव प्रसार में जो योगदान दिया, वह व्याकरणशास्त्र के इतिहास में अद्वितीय है। व्याकरण-शास्त्र पर होने वाले भविष्य के अनुसंधान कार्यों में इन उपलिब्धयों का उपयोग किया जाना चाहिए। और अधिक विस्तार के भय से अन्य ग्रन्थों, टीकाओं आदि पर इस निवन्ध में विचार नहीं किया जा सका।

जिस प्रकार देवनन्दी, शाकटायन और हेमचन्द्र ने अपने पूर्ववर्ती आचार्यों के कृतित्व को अपनी कृतियों में समाहित करके उसे सरक्षित किया और उनकी उप-लब्धियों को सम्बद्धित करके प्रसारित किया उसी प्रकार प्रस्तुत निवन्ध में हमने स्व० डा० वासुदेवशरण अग्रवाल की 'जैनेन्द्र महावृत्ति की भूमिका, डा० आर० विर्ये की शाकटायन व्याकरण की अगरेजी प्रस्तावना, स्व०डा० नेमिचन्द्र शास्त्री के निबन्ध तथा जैन साहित्य का वृहद् इतिहास भाग (पाच) की सामग्री को भी समाहित किया है।

आचार्य श्री कालूगणी की शताब्दी के पुष्य-प्रसग पर उन सभी विद्वानों के लिए हमारा यह नैवेद्य निवेदित है।

#### सदर्भ

- १. जैन साहित्य का वृहद् इतिहास, भाग ५, पृ० ६।
- २ जैन विद्या का सास्कृतिक अवदान, पृ० ४२-४३।
- ३ जैन साहित्य का वृहद् इतिहास, भाग ४, पृ० ४।
- ४ टा० आ० ने० उपाध्ये, जनरल एडिटोरियल, शाकटायन व्याकरण, पृ० १२ ।
- ५ जैन साहित्य का वृहद् इतिहास, भाग ५।
- ६ डा० वासुदेवशरण अग्रवाल -- जैनेन्द्र महावृत्ति की भूमिका पृ० ६-१२।
- ७ युधिष्ठिर भीमासक--जैनेन्द्र शब्दानुशासन तथा उसके खिल पाठ, जैनेन्द्र महावृत्ति, पु० ३६।
- न वही, पृ० ४३-४४।
- ६ प्रवन्ध पारिजात, पृ० २१४, उद्धृत जै० सा० वृ० इ०, भाग ४।
- १० सिस्टम्स आफ सस्कृत ग्रामर, पैरा ४०।
- ११ शिलालेख संग्रह, माग १, पृ० ११८ ।
- १२ प्रमेयकमलमार्तण्ड, प्रस्तावना, पृ० ६७ ।
- १३ सनातन जैन ग्रन्थमाला ४, वाराणसी ।
- १४ सिस्टम्स बाफ संस्कृत ग्रामर, पु० ७१।
- १४ जैन विद्या का सास्कृतिक अवदान, पू० ४३-६०।
- १६ द्रष्टव्य -- आचार्य हेमचन्द्र और उनका गव्दानुशासन ।

# आचार्य हेमचन्द्र और पाणिनि

### स्व० डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री

सस्कृत व्याकरण की रचना बहुत प्राचीनकाल से होती आई है। सस्कृत के प्रकाण्ड वैयाकरण महर्षि पाणिनि के पूर्व भी कई प्रभावशाली वैयाकरण हो चुके थे, किन्तु पाणिनि के व्याकरण की पूर्णता एव प्रभावशालिता के कारण सूर्य के सामने नक्षत्रों की भाति उनकी प्रभा विलीन हो गई और व्याकरण जगत् में पाणिनीय प्रकाश व्याप्त हो गया। इतना ही नहीं अपितु इस भास्वर प्रकाश के सामने वाद में भी कोई प्रतिभा उद्भासित नहीं हो सकी। विक्रम की बारहवी शताब्दी में एक हैंभी प्रतिभा ही इसके अपवाद रूप में जागरित हुई। यह प्रतिभा केवल प्रकाश ही लेकर नहीं आई अपितु उस प्रकाश में रसमयी शीतलता का सहयोग भी था। हम ने शब्दानुशासन के साथ शब्दप्रयोगात्मक द्वयाश्रय काव्य की भी रचना की।

अभार्य हेमचन्द्र ने अपने शब्दानुशासन को पाणिनीय शब्दानुशासन की अपेक्षा सरल बनाने की सफल चेठ्टा की है, साथ ही पाणिनीय अनुशासन से अविष्ठाट शब्दों की सिद्ध भी बतलाई है। सक्षेप मे यह कह सकते हैं कि शब्दानुशासन-प्रक्रिया में पाणिनीय वैयाकरणों के समस्त मस्तिष्कों से जो काम पूरा हुआ है, उसे अकेले हेम ने कर दिखाया है। सच कहा जाए तो इस दृष्टि से सस्कृत भाषा का कोई भी वैयाकरण चाहे वह पाणिनि ही क्यों न हो, हेम की बराबरी नहीं कर सकता। हमें ऐसा लगता है कि हेम ने अपने समय में उपलब्ध कातन्त्र, पाणिनीय, सरस्वती कण्ठाभरण, जैनेन्द्र, शाकटायन आदि समस्त व्याकरण ग्रथों का आलोडन कर सार्प्रहण किया है और उसे अपनी अद्भृत प्रतिभा के द्वारा विस्तृत और चमत्कृत किया है।

प्रस्तुत निवन्ध मे भव्दानुशासन की समस्त प्रक्तियाओं को घ्यान मे रखते हुए हेम की पाणिनि के साथ तुलना की जाएगी और यह बतलाने का आयास रहेगा कि हेम मे पाणिनि की अपेक्षा कौन सी विशेषता और मौलिकता है तथा शब्दानु-शासन की दृष्टि से हेम का विचान कैमा और कितना मौलिक एव उपयोगी है।

सर्वप्रथम पाणिनि और हेम के सज्ञाप्रकरण पर विचार किया जाएगा ऋौर

दोनों की तुलना द्वारा यह वतलाने की चेप्टा की जाएगी कि हेम की सजाए पाणिनि की अपेक्षा कितनी सटीक और उपयोगी है।

सस्कृत भाषा के प्राय सभी ग्रथों में सवंप्रथम पारिभाषिक मज्ञाओं का एक प्रकरण दे दिया जाता है। इससे लाभ यह होता है कि आगे सज्ञा शब्दों द्वारा सक्षेप में जो काम चलाये जाते है वहा उनका विशेष अर्थ समझने में बहुत कुछ सहूलियत हो जाया करती है। सस्कृत के व्याकरणग्रथ भी इसके अपवाद नहीं। वास्तव में व्याकरणगास्त्र में इस बात की और अधिक उपयोगिता है, यत विशाल गव्दराशि की व्युत्पत्ति की विवेचना इसके विना समव नहीं है। उसमें विशेष कर संस्कृत व्याकरण में जहा एक-एक शब्द के लिए सविधान की आव-श्यकता पड़ती है।

सस्कृत के शब्दानुआसको ने विभिन्न प्रकार से अपनी-अपनी सज्ञाओं के साकेतिक रूप दिए हैं। कही-कही एकता होने पर भी विभिन्नता प्रचुर माला में विद्यमान है। यही तो कारण है कि जितने विशिष्ट वैयाकरण हुए उनकी रचनाए अलग-अलग व्याकरण के रूप में अभिहित हुई। विवेचन शैली की विभिन्नता के कारण ही एक संस्कृत भाषा में व्याकरण के कई तन्त्र प्रसिद्ध हुए।

हेमचन्द्र की सर्वत्र व्यावहारिक प्रवृत्ति है, इन्होने सज्ञाओं की पच्या बहुत कम रखकर काम चलाया है। इन्होने स्वरो का सज्ञाओं में वर्गीकरण करते हुए, ह्रस्व, दीर्घ, प्लुन, नाम्नि, समान और सन्ध्यक्षर ये छ सज्ञाए सकलित की हैं। ये है घुट, वर्ग, घोषवान्, अघोष, अन्तस्थ, और शिद्। स्वर सज्ञाओं तथा व्यजन सज्ञाओं का विवेचन कर लेने के वाद एक स्व सज्ञा का विधान है। जिसका उप-योग स्वर एव व्यजन दोनों के लिए समान है।

स्वर तथा व्यजन विद्यान सज्ञाओं के विवेचन के अनन्तर विभिन्त, पद, नाम, और वाक्य मजाओं का वहुत ही वैज्ञानिक विवेचन प्रस्तुत किया है। पाणिनीय व्याकरण में इस प्रकार के विवेचन का ऐकान्तिक अभाव है। पाणिनि तो वाक्य की परिभाषा देना ही भूल गए हैं। परिवर्ती वैयाकरण कात्यायन ने सभावने का प्रयत्न अवश्य किया है, पर उन्होंने वाक्य की जो परिभाषा 'एक-तिड वाक्यम्' दी है, वह भी अधूरी ही रह गई है। वाद के पाणिनीय तन्त्रकारों ने इसे व्यवस्थित करना चाहा है, किन्तु वे 'एकितड वाक्यम्' के दायरे से दूर नहीं जा सके हैं। फलत उनकी वाक्य-परिभाषा सीद्या स्वरूप लेकर उपस्थित नहीं हो सकी है और उसकी अपूर्णता ज्यों की त्यों वनी रही है। किन्तु हेम ने वाक्य की वहुत स्पढ़्ट परिभाषा दी है 'स्विशेषणमाख्यात वाक्यम्' ११११२६ 'त्याद्यन्त पदमाख्यतातम्, साक्षात् पारस्पर्यण वा यान्याख्यातिवशेषणानि तै प्रयुज्यमानैरप्रयुज्यमानैर्युज्यमानैर्युज्यमानैर्युज्यमानैर्वा सहित प्रयुज्यमानमप्रयुज्यमान वा आख्यात वाक्यमज्ञ भवति।' अर्थात् मूल सूत्र में मविशेषण आख्यात वाक्य की वाक्यसज्ञा

वतलाई गई है। यहा आख्पात के विशेषण का अर्थ है अव्यय, कारक, कारक विशेषण और किया विशेषणों का साक्षात् या परम्परया रहना। आगे वाले वृत्यश से स्पष्ट है कि प्रयुष्यमान अयवा अप्रयुष्यमान विशेषणों के साथ प्रयुष्यमान अथवा अप्रयुष्यमान अख्यात को वाल्य कहा गया है। यहा विशेषण अव्य हारा केवल सज्ञा विशेषण का ही प्रहण नहीं है, अपितु साधारणत अप्रवान अर्थ लिया गया है और आख्यात को प्रधानता दी गई है। वैयाकरणों का यह सिद्धान्त भी है कि वाल्य में आख्यात का अर्थ ही प्रधान होता है। तात्पर्य यह है कि हेम की वाक्य परिभाषा सर्वाञ्च पूर्ण है। इन्होंने इस परिभाषा का सम्नद्धालय प्रदेश 'पदाद्युग्विभक्त्येकवाक्ये वस्तसी वहुत्वे' २।१।२१ सूत्र से भी माना है। पाणिनि या अन्य पाणिनीय तन्त्रकार वाक्यपरिभाषा को हेम के समान सर्वाणिण नहीं बना सके हैं। यो तो 'एकतिड वाक्यम्' से कामचलाठ अर्थ निकल आता है और किसी प्रकार वाक्य की परिभाषा वन जाती है, पर समीचीन और स्पष्ट रूप में वाक्य की परिभाषा सामने नहीं आ पाती है। अतर आचार्य ने वाक्य परिभाषा को वहुत ही स्पष्ट रूप में उपस्थित किया है।

हेम ने सात सूत्रों में अव्ययसज्ञा का निरूपण किया है। इस निरूपण में सबसे वडी विशेषना यह है कि निषातसज्ञा को अव्ययसज्ञा मे ही विलीन कर लिया है। उन्होने चादि को निपात न मानकर सीधा अव्यय भान लिया है। यह एक सिक्षप्तीकरण का लघुतम प्रयास है। इत् प्रत्यय और सख्यावत् सज्ञाको का विवेचन भी पूर्ण है। हेम ने अनुनासिक का अर्थ व्युत्पत्तिगत मान लिया है, अत इसके लिए प्यक् सूत्र बनाने की आवश्यकता नहीं समफी है। सज्ञाप्रकरण की हेम की सज्ञाए शब्दानुसारी हैं, किन्तु आगे वाली कारकीय सज्ञाए अर्थानुसारी है। पाणिनि के समान हेम की सज्ञाओं का तात्पर्य भी अधिक से अधिक शब्दा-वली को अपने अनुशासन द्वारा समेटना मालूम पडता है। अत हेम ने पाणिनि की अपेक्षा कम सज्ञाओं का प्रयोग करके भी कार्य चला लिया है। यह सत्य है कि हेम ने पणिनीय व्याकरण का अवलोकन कर भी उनकी सज्ञाओं को ग्रहण नही किया है। ह्रस्व, दीर्घ, प्लुत सज्ञाए पाणिनि ने भी लिखी हैं किन्तु हेम ने इन सज्ञाओं में स्पष्टता और सहज बोधगम्यता लाने के लिए एक, द्वि और त्रिमात्रिक को क्रमश ह्रस्व, दीर्घ और प्लुत कह दिया है। वस्तुत पाणिनि के 'ऊकालो-ऽजम्मस्वदीर्घं प्लुत ' १।२।२७ सूत्र का भाव ही अकित करके हेम ने एकमात्रिक, द्विमानिक और त्रिमात्रिक कहकर मर्वसाधारण के लिए स्पष्टीकरण किया है। हेम के 'औदन्ता स्वरा: १।१।४ की अनुवृत्ति भी उक्त सज्ञाओं मे विद्यमान है।

पाणिनि का सवर्णसज्ञा विधायक 'तुल्यायस्यप्रयत्न सवर्णम् १।१।६ सूत्र है। हेम ने इमी सज्ञा के लिए 'तुल्यस्थानास्यप्रयत्न स्व.' १।१।१७ सूत्र लिखा है। इस 50

सज्ञा के कथन में हेम की कोई विशेषता नहीं है, विल्क पाणिनि का अनुकरण हीं प्रतीत होता है। हा, सवर्णसज्ञा के स्थान पर हेम ने स्वस्त्रा नामकरण कर दिया है। दोनों ही बव्दानुष्टासकों का एक सा ही भाव है।

हेम और पाणिनि की सज्ञाओं में एक मीलिक अन्तर यह है कि हेम प्रत्याहार के झमेले में नहीं पड़े हैं, उनकी सज्ञाओं ने प्रत्याहारों का विल्कुल अभाव है। वर्णमाला के वर्णों को लेकर ही हेम ने सज्ञाविधान किया है। पाणिनि ने प्रत्या-हारों द्वारा सज्ञाओं का निरूपण किया है जिससे प्रत्याहारकम का स्मरण किए विना सज्ञाओं का अर्थवोध नहीं हो सकता है। अत हेम के सज्ञाविधान में सरलता पर पूर्ण घ्यान रखा गया है।

पाणिनि ने अनुरवार, विसर्ग, जिह्वामूलीय तथा उपध्मानीय को व्यजन-विकार कहा है। वास्तव मे अनुस्वार मकार या नकारजन्य है। विसर्ग सकार या कही रेफजन्य होता है। जिल्लामूलीय और उपध्मानीय दोनो क्रमण. क, ख तथा प, फ के पूर्व स्थित विसर्ग के ही विकृत रूप हैं। पाणिनि ने उक्त अनुस्वार आदि को अपने प्रत्याहार सूत्रों में -वर्णमाला में, स्वतः कप से कोई स्थान नहीं दिया है। उत्तरकालीन पाणिनीय वैयाकरणों ने इसकी बडी जोरदार चर्चा की है कि इन वर्णों को स्वरों के अन्तर्गत माना जाए अथवा व्यजनों के। पाणिनीय शास्त्र के उद्भट विद्वान् कात्यायन ने इसका निर्णय किया कि इनकी गणना दोनो मे करना उन्धुक्त होगा। पाणिनीय तत्त्रवेत्ता पतजलि ने भी इसका पूर्ण समर्थन किया है। हेम के अनुस्वार, विसर्ग, जिल्लामूलीय और उपल्मानीय को 'व व र्कर्प श्रां। शिट्' १।१।१६ सूत्र द्वारा शिट् सज्ञ माना है। इससे स्पष्ट है कि हेम ने अपने जव्दानुशासन में विसर्ग, अनुस्वार, जिह्न(भूलीय और उपघ्मानीय को व्यजनो मे स्थान दिया है। हेम की शिट् सज्ञा व्यजनवर्णो की है तथा व्यजन वर्णों की सज्ञाओं में हेम ने उक्त विसर्गादि को स्थान दिया है। शाकटायन व्याकरण में भी अनुम्वार, विसर्ग, जिह्वामूलीय और उपध्मानीय को व्यंजनो के अन्तर्गत माना है। ऐसा लगता है कि हेम इस स्थल पर पाणिनि की पेक्षा शाकटायन से ज्यादा प्रभावित हैं। हेम का अनुस्वार, विसगं आदि का व्यजनो में स्थान देना अधिक तर्कसगत जचता है।

उपर्युक्त विवेचन के आबार पर हम सक्षेप में इतना ही कह सकते हैं कि हेम ने अपनी आवश्यकता के अनुसार सज्ञाओं का विधान किया है। जहा पाणिनि के निरूपण में क्लिब्टता है वहा हेम में सरलता और ज्यावहारिकता है।

पाणिनि ने जिसे अच सन्वि कहा है हेम ने उसे स्वर सन्वि। हेम ने गुण सन्धि में ऋ के स्थान पर अर् और लृ के स्थान पर अल् किया है। पाणिनि को इमी कार्य की मिद्धि के लिए पृथक् 'उरण रपर' १।१।५१ सूत्र लिखना पड़ा है। हेम ने इस एक भूत्र की वचत कर १।२।३ भूत्र में ही उक्त कार्य को सिद्ध कर दिया है। हेम ने ऐ और और को सन्धि-स्वर कहा है, पाणिनि और कात्यायन ने नहीं। उत्तरकालीन व्याख्याकारों ने इनकी सन्ध्यक्षरों में गणना की है।

पाणिनि ने 'एडिपररूपम् ६।१।६४ सूत्र द्वारा पहले अहो और बाद मे ए, ओ हो तो पररूप करने का अनुशासन किया है। हेम ने 'वौष्ठौतौ समासे' १।२।१७ हारा लुक् का विधान किया है। पाणिनि ने अयादि सन्धि के लिए 'एचोऽथवा-याव ' ६।१।७८ सूत्र का कथन कर समस्त कार्यों की सिद्धि कर ली है, किन्तु हेम को इस अयादि सन्धि कार्य के लिए 'एदैतोऽयाय' १।२।२३ तथा 'ओदोतो वाव' १।२।२६ इन दो सूत्रों की रचना करनी पड़ी है। स्वर सन्धि में हेम का 'ह्रस्वो-ऽपदे वा' १।२।२२ बिल्कुल नवीन है। पाणिनि व्याकरण मे इसका जिक नहीं है। मालूम होता है कि हम के समय में 'नदि एपा' और 'नद्येपा' ये दोनो प्रशेग प्रच-लित थे। इसी कारण इन्हे उक्त रूपो के लिए अनुशासन करना पडा। गव्यति, गव्यते, नाव्यति, नाव्यते, लव्यम् एव लाव्यम् रूपो के साधुत्व के लिए हॅम ने 'य्यक्ये' १।२।२५ सूत्र लिखा है। इन रूपो की सिद्धि के लिए पाणिनि के 'वान्तो यि प्रत्यथे '६।१।७६ तया 'धातोस्तन्निमत्तस्यैत '६।१।८० ये दो भूत आते हैं। अभिशाय यह है कि होम ने लव्यम् और लाव्यम् की सिद्धि भी १।१।२५ से कर ली है, जब कि पाणिनि को इन रूपों के साधुत्व के लिए ६।१।८० सूत्र पृथक् लिखना पड़ा है। पाणिनि के पूर्वरूप और पररूप का कार्य होम ने लुक् द्वारा चला लिया है। पाणिनि ने जिसे अकृतिभाव कहा है, हेम ने उसे असन्य कहा है।

उ, इति, विति तथा क इति इन रूपो की साधनिका के लिए पाणिनी ने 'उल ' १।१।१७ तथा 'क' १।१।१८ ये दो सूत्र लिखे हैं हमे ने उक्त रूपो की सिद्धि 'क चोल' २।२।३६ सूत्र द्वारा ही कर दी है।

पाणिनि ने जिसे हल् सन्वि कहा है, होम ने उसे व्यजन सन्वि। होम ने व्यंजन सन्धि में कवर्गीद क्रम से वर्णा का श्रहण किया है, जब कि पाणिनि ने प्रत्याहार-क्रम ग्रहण किया है। पाणिनि ने विसर्ग को जिह्नामूलीय और उपदमानीय वताया है, पर होम ने र कखपक्रयो कि पी १।३।५ सूत्र में रेफ को ही विसर्ग तथा जिह्नामूलीय और उपन्मानीय कहा है। जो काम पाणिनि ने विसर्ग से चलाया है, वह काम होम ने रेफ से चलाया है।

हेम ने 'नोऽप्रशानोऽनुस्वारानुनासिको च पूर्वस्थाधुट् परे' १।३। प्रस्त द्वारा न को सीघे स बना दिया है, जब कि पाणिनि ने न व स = र स कम रखा है, यही नहीं बल्कि अनुनासिक और अनुस्त्रार करने के लिए पाणिनि ने 'अत्रानु-नासिक पूर्वस्य तु वा' दा ३।२ और 'अनुनासिकात्पराऽनुस्वार' दा ३।४ इन दो सूत्रों को लिखा है। होम ने उपर्युक्त सूत्र में ही इन दोनों सूत्रों को समेट लिया है। हेम ने १।३।१३ में पत्रजलि के 'समों वा लोपमेंके' सिद्धान्त को अर्थात् सम् के म् का वैकिल्पिक लोप होता है, को निहित किया है। इसमे अवगत होता है कि हेम ने पाणिनीय तन्त्र का अवगाहनकर उनकी समस्त विशेषताओं को अपने शब्दानु-शासन में स्थान दिया है तथा अपनी सूक्ष्म प्रतिभा द्वारा सरलीकरण और लघ्वी-करण की ओर भी ब्यान दिया।

हेम ने 'सम्राट' १। ३। १६ सूत्र में सम्राट शब्द लिखकर सम्राट की मिद्धि मान ली है जबिक पाणिनि ने दा ३। २४ सूत्र में इसकी प्रिक्तिया भी प्रदर्शित की है। हेम ने १। ३। २२ सूत्र में सका लुक् कर दिया है। पाणिनि दा ३। १७ के द्वारा सको य वनाकर दा ३। २२ सूत्र में लोप किया है। होम का लाधव यहा नितान्त वैज्ञानिक है। होम ने १। ३। ३४ में अस्पष्ट और ईपत्स्पष्टतर में व और यका विद्यान किया है। पाणिनि ने दा ३। १८ में इन्हें लघु ४थ दन कहा है।

हेम ने १।३।२८ मे छ को दित्व किया है, जविक पाणिन ने ६।१।७५ द्वारा तुक का आगम किया है, पञ्चात् त् को च् किया है। तुलना करने से ज्ञात होता है कि पाणिनि की अपेक्षा हेम का यह अनुशासन सरल होने के साथ वैज्ञानिक भी है, क्यों कि हेम छ को द्वित्व कर पूर्व छ को च कर देते हैं। पाणिनि तुक् आगम कर त् को च् बनाते हैं, इसमें प्रक्रिया गौरव अवस्य है।

पाणिनि का सूत्र है 'आड्माड्रोश्च' ६।१।७४। इसके द्वारा तुक् किया जाता है, किन्तु हम ने १।३।२८ के अनुसार आ, मा को छोडकर भेप दीर्घ पदान्त जब्दो से विकल्प से छ का विद्यान किया है। किन्तु वृद्धि के अनुसार आ भा के पास छ का होना नित्य सिद्ध होता है, पर यह सत्य है कि उक्त सूत्र के अनुसार कथन मे स्पष्टता नहीं आने पाई है।

हेम ने तच् श्रोते, तच् शेते में 'त शिट' १३।३६ द्वारा श को दित्त्व किया है, जो हेम की मौलिकता का द्योतक है। हेम ने विसर्ग सिन्ध का निरूपण पृथक् नहीं किया है, बल्क उसे रेफ कहकर व्यवन सिन्ध में ही स्थान दिया है। हेम ने 'रो रे लुग् दीर्घश्चादिदुत' दा३।४१ इस एक ही सूत्र में 'रो रि' दा३।१४ तथा 'ढ्लोपे पूर्वस्य दीर्घोऽण' ६।३।१११ पाणिनि के इन दोनों सूत्रों के कार्यविवान को एक साथ रख दिया है।

हेम ने 'शट्याद्यस्य द्वितीयो वा' १।३।४६ सूत्र मे एक नया निधान किया है। वताया गया है कि श, प, स के परे वर्ग के प्रयम अक्षर का द्वितीय अक्षर होता है, जैसे क्षीरम्, ह्पीरम्, अप्सरा, अपसरा आदि। भाषाविज्ञान की दृष्टि से हेम का यह अनुशासन अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। ऐसा लगता है कि पाणिनि की अपेक्षा हेम के समय मे स्कूल भाषा की प्रवृत्तिया लोकभाषा के अधिक निकट आ रही थी। इसी कारण होम का उक्त अनुशासन सभी सम्कृत वैयाकरणो की अपेक्षा नया है। यह सत्य है कि होम को अपने समय की भाषा का यथार्थ ज्ञान था। उसकी समस्त प्रवृत्तियों की उन्हें ज्ञानकारी थी। इसी कारण उन्होंने अपने अनु-

शासन में भाषा की समस्त नवीन प्रवृत्तियों को समेटने की चेष्टा की है।

शब्दरूपों की सिद्धि को हेम ने प्रथम अघ्याय के चतुर्थपाद में आरम्भ किया है। पाणिनि ने अजन्त की साम्निका आरम्भ करने से पूर्व 'अर्थवदवातुरप्रत्ययः प्रातिपिदिकम्' ११२१४ सूत्र द्वारा प्रातिपिदिक सज्ञा पर प्रकाश डाला है। हेम ने 'अधातुिवभिक्तवाक्यभर्थयनाम' ११११२७ सूत्र में नाम की परिभाषा बतलाई है। पाणिनि ने जिसे प्रातिपिदिक कहा है हेम ने उसको मात्र नाम का अन्तर माना है, अर्थ का नहीं। हेम ने इसी नाम सज्ञा का अधिकार मानकर विभिक्तयों का विधान किया है। हेम चाब्दानुशासन में पाणिनि के द्वारा प्रयुक्त विभिक्तयों ही प्रायग्हीत हैं। केवल प्रथमा एकवचन में पाणिनि के सु के स्थान पर कातन्त्र के समान 'सि' विभिक्त का विधान किया गया है। हेम ने १।४।२ सूत्र से 'अत 'की अनुन्वृत्ति कर 'मस् ऐस्' १।४।२ सूत्र रचा है जो पाणिनि के 'अतो भिस् ऐस्' ७।१।६ के समान प्रथास है।

पाणिनि ने 'जरशसो शि' ७।१।२० के द्वारा जस् के स्थान मे 'शि' होने का विधान है, हेम ने 'जस इ' १।४।६ द्वारा सीचे जस् के स्थान पर 'इ' कर दिया है। इसका कारण यह है कि पाणिनि के यहा यि केवल इ का विधान हाता तो वह जस् के अन्तिम वर्ण स् को भी होने लगता, अतएव उन्होने शकार अनुबन्ध को लगाना आवश्यक समझा और समस्त जस् के स्थान पर शि का विधान किया। हेम के यहा इस तरह का कुछ भी अमेला नहीं है। इनके यहा जस् के स्थान पर किया गया 'इ' का विधान समस्त जस् के स्थान पर होता है। अत यहा हेम की लाधव दृष्टि प्रशसनीय है। हेम ने पाणिनि की तरह सर्वाद की सर्वनामसज्ञा नहीं की, किन्तु सर्वाद कहकर ही काम चलाया गया है। जहा पाणिनि ने सर्वनाम को रोककर सर्वनाम प्रयुक्त कार्य रोका है, वहा हेम ने सर्वादि को सर्वादि ही नहीं मान-कर काम चलाया है। यह भी हेम की लाधव दृष्टि का सूचक है।

पाणिनि ने आम् को साम् बनाने के लिए सुद् का आगम किया है, पर हेम ने 'अवर्णस्याम साम्' ११४११ सूत्र द्वारा आम् को सीघे साम् बनाने का अनुशासने किया है।

अजन्त स्त्रीलिंग में लतायाँ लताया और लताया की सिद्धि के लिए पाणिनि ने बहुत द्रविड प्राणायाम किया है। उन्होंने 'याडाप' ७।३।११३ सूत्र से याट् किया, पुन वृद्धि की, तब लतायाँ बनाया तथा दीर्घ करने पर लताया और लताया का साघुत्व सिद्ध किया। पर हेम ने १।४।१७ सूत्र द्वारा सीघे ये यास् और याम् प्रत्यय जोडकर उक्त रूपों का सहज साधुत्त्व दिखलाया है। हेम की यह प्रक्रिया सरल और लाधवसूचक है।

मुनि शब्द की औ विभिवत को पाणिनि ने पूर्वसवर्ण दीर्घ किया है। हेम ने इदुतोऽस्त्रेरीदूत्' १।४।२१ के द्वारा इकार के बाद औ हो तो दीर्घ ईकार और

उकार के वाद औ हो तो दीर्घ ऊकार का विधान किया है। हेम की यह प्रक्रिया भी शब्दशास्त्र के विद्वानों को अधिक रुचिकर और आनन्ददायक है।

'मुनी' अयोग मे पाणिनि ने 'अच्च घे' ७।३।११६ के द्वारा इ को अ और डि को ओ किया है, तथा वृद्धि कर देने पर मुनी की सिद्धि की है किन्तु होम ने १।४।१५ के द्वारा डि को डी किया है जिससे यहा ड का अनुबन्ध होने के कारण मुनि शब्द का इकार स्वय ही हट गया है, अतएव मुनि शब्द के इकार के स्थान पर होम को अकार करने की आवश्यकता अतीत नहीं हुई।

'देवानाम्' मे पाणिनि ने नुट् का आगम किया है, किन्तु हेम ने 'ह्रस्वामश्च' १।४।३२ के द्वारा सीधे आम् को नाम् कर दिया है। हेम ने पाणिनि के 'त्रेस्त्रय' ६।१।४३ सूत्र को ज्यो का त्यो 'त्रेस्त्रयः' १।४।३४ मे ले लिया है। इसी तरह 'ह्रस्वस्य गुण' ७।३।१०८ को भी १।४।४१ मे ज्यो का त्यो ले लिया है। पाणिनि ने नपुमक लिंग मे मतरद् प्रयोग की सिद्धि के लिए 'अद्ब्डतारादिम्य पर्चम्य.' ७।१।२४ सूत्र द्वारा सु और अम् विभिन्त को अद् का विधान किया है और अका लोप किया है, पर होम ने सि और अम् को सिर्फ 'द' वनाकर कतरद् की सिद्धि की है। इससे इन्होंने अकार लोप को वचाकर लाधव प्रदक्षित किया है।

पाणिनि ने कुर्वत् शब्द को पुल्लिंग में कुर्वन् बनाने के लिए 'छिगदचा सर्वन् नामस्थानेऽधातो.' '७।१।७० द्वारा 'नुम्' और 'सयोगान्तस्य लोप ' मारारे द्वारा 'त् के लोप होने का नियमन किया है। हेम ने सीधे 'ऋदुदित' १।४।७० द्वारा 'त्' के स्थान पर 'न्' कर दिया है।

उशनस् शब्द के सम्बोधन में रूप सिद्ध करने के लिए कात्यायन ने 'अस्थ सम्बुदौ बानड् नलोपश्च वा वाच्य ' वात्तिक लिखा है। इस वात्तिक के सिद्धान्त को हम ने 'वोजनसोनश्चामस्यसो' ११४। इ० में रख दिया है।

पाणिनि ने अपने पूर्ववर्ती अनेक वैयाकरणो का नाम लिया है, कही-कही ये नाम मात्र प्रश्नसा के लिए ही आते हैं, किन्तु अधिकतर वहा उनसे सिद्धान्त का प्रतिपादन ही किया जाता है। जहां सिद्धान्त का प्रतिपादन रहता है, वहां स्वय-मेव विकल्पार्थ हो जाता है। हेम न अपनी अण्टाध्यायी में पूर्ववर्ती आचार्यों का नाम नहीं लिया है। विकल्प विधान करने के लिए प्राय 'वा' शब्द का ही प्रयोग किया है।

युष्मद् और अस्मद् शब्दों के विविध रूपों की सिद्धि के लिए हेम ने अपने सूत्रों में तत्त्रूपों को ही सकलित कर दिया है, जब कि पाणिनि ने इन रूपों को प्रक्रिया द्वारा सिद्ध किया है।

इद जव्द के पुर्तिलग और स्त्रीलिंग के एकवचन में रूप वनाने के लिए पाणिनि के अलग नियम हैं। उन्होंने 'इदमो म.' ७।२।१०८ के द्वारा म विधान और 'इदो-ऽथ्पुसि' ७।२१११ के द्वारा इद को अय विधान किया है। स्त्रीलिंग में 'इयम्' वनाने के लिए पाणिनि ने 'य सों' ७।२।११० से इद् के 'द' को 'य' वनाया है, किन्तु हेम ने सीधे 'अयिभयम् पुस्त्रियो सो २।१।३८ के द्वारा अय और इय रूप सिद्ध किए है। यहा पाणिनि की अपेक्षा हेम की प्रक्रिया सीधी, सरल और हृदय- याह्य है। हेम की प्रयोगसिद्धि की प्रक्रिया से यह स्पष्ट ज्ञात होता है कि ये शब्दानुशासन मे सरलता और वैज्ञानिकता को समान रूप से महत्त्व देते हैं। पाणिनि की प्रक्रिया वैज्ञानिक अवश्य है, पर कही-कही जटिल और वोक्तिल भी है। हेम अपनी सूक्ष्म प्रतिभा द्वारा प्राय सर्वत्र ही जटिलता के बोक्त से मुक्त है।

पाणिनि के त्यद् यद् आदि शब्दों के पुलिंग में रूप वनाने के लिए 'त्यदा-दीनाम.' ७।२।१०२ मूल द्वारा अकार का विधान किया है, इस प्रिक्तया में त्यद् आदि से लेकर द्वितक का ही ग्रहण होना चाहिए, इसके लिए भाष्यकार ने द्विपर्य-न्तानामें ब्रेप्टि द्वारा नियमन किया है। हेम ने भाष्यकार के उक्त सिद्धान्त को मिलाते हुए 'अद्वेर २।१।४१ के द्वारा उसी वात को स्पष्ट किया है। पाणिनि ने 'अचि श्नुद्यातुभुवाय्त्रोरियुङ्क्वडों' ६।४।७७ के द्वारा इ को इयह का विधान किया है। हेम 'धातोरिवर्णोवर्णस्थेयुव् स्वरे प्रत्यये' २।१।५० के द्वारा इय्, उव् माल का विवान कर एक नया दृष्टिकोण उपस्थित किया है।

पाणिनि ने विदुप शब्द की सिद्धि के लिए, 'वसो सम्प्रसारणम्' ६।४।१३१ सूत्र द्वारा सम्प्रसारण किया है तथा धात्व विधान करने पर विदुपः का साधृत्व प्रदिश्ति किया है। हेम ने 'क्वसूपमतौ च' २।१।१०५ सूत्र से विद्व स् के व-स् को उप कर दिया है। वृत्रव्न वनाने के लिए पाणिनि ने हन् मे हकार के आकार का लोप कर ह् के स्थान पर घ् बनाने के लिए 'हो हन्ते क्रिंगन्नेषु' ७।३।५४ सूत्र लिखा है। हेम ने हन् को 'हनो हो घ्न ' २।१।११२ के द्वारा सीघे घ्न बना दिया है। हेम का प्रक्रियानाध्य भव्दानुशासन की दृष्टि से महत्वपूर्ण है।

हेम ने कारक प्रकरण आरम्भ करते ही कारक की परिभापा दी है, जो इनकी अपनी विशेपता है। पाणिनीय अनुशासन मे उनके बाद के आचार्यों ने 'किपान्वियत्वम् कारकत्वम्' अथवा 'किपाजनकत्व कारकत्वम्' कहकर कारक की परिभाषा वताई है, किन्तु पाणिनि ने स्वय कोई चर्चा नहीं की है। हेम और पाणिनि दोनों ने ही कर्ता की परिभाषा एक समान की है। पाणिनि ने द्वितीयान्त कारक जिसे कर्मकारक कहते हैं, बताने के लिए कभी तो कर्मस्था की है और कभी कर्मभवचनीय तथा इन दोनो सज्ञाओं द्वारा द्वितीयान्त पदों की सिद्धि की है। 'कर्मणि द्वितीया' तथा 'कर्मप्रवचनीययुक्ते द्वितीया' सूत्रो द्वारा द्वितीया के विधान के साथ सीचे द्वितीयान्त का भी विधान किया है। हेम ने कर्मकारक बनाते समय सर्वप्रथम कर्म की सामान्य परिभाषा 'कर्नु वर्षाप्य कर्म' २।२।३ सूत्र मे बताई है, इसके पश्चात् विशोषपद, मन्निधान में जहां द्वितीयान्त बनाना है, वहां कर्मकार-

कत्व का ही विधान है अर्यात् कर्म कह देने में द्विनीयान्त समभ लिया जाना है। हैम के अनुसार कर्म स्वतः भिद्र द्विनीयान्त है, उसमें द्विनीया विभिन्त लाने के लिए सामान्यत किसी नियमन की आवश्यकता नहीं है। किन्तु एक वात यहां विशेष उल्लेखनीय है, वह यह है कि जहां पाणिनि ने यह स्वीकार किया है कि दिनीयान्त वन जाने से ही कर्मकारक नहीं कहलाया जा सकता, विकि उसमें कर्म की परिभाषा भी घटिन होनी चाहिए, फिर भी दिनीयान्तमात्र होने के कारण उन रूपों का भी कारक प्रकरण के कर्मभाग में सग्रह कर दिया गया है। अत पाणिनि की दृष्टि में विभिन्त और कारक पृथक् वस्तु है। विभिन्त अर्थ की अपेक्षा खती है, पर कारक शब्द सापेक्ष है, हेम ने भी 'किया विभेषणात्' श्राथ तथा कालाह्वनोव्याप्ती' श्राथ है। हम का यह प्रकरण पाणिनि के समान ही है।

हेन का 'उपान्वध्याड्वम' २।२।२१ सूत्र पाणिनि के १।४।४८ के तुल्य तथा 'साधकाम करगम्' २।२।२४ सूत्र पाणिनि के १।४।४२ के तुल्य हैं। पाणिनि ने 'धुवम प्रायेऽपादानम्' १।४।२५ सूत्र मे 'धुव' शब्द का प्रयोग किया है, जिसकी व्याख्या परवर्ती आचार्यों ने अविध अर्य द्वारा की है। हेम इस प्रकार के अभेले मे नहीं पडे हैं। इन्होंने सीधे 'अपायेऽविधरपादानम्' २।२।२६ सूत्र लिखा हैं। पाणिनि के रचित सूत्र में सन्देह के लिए अवकाश था, जिसका निराकरण टीका-कारो द्वारा हुआ। परन्तु हेम ने सूत्र में ही अविध शब्द का पाठ रखकर अर्थ सन्देह की गुजायश नहीं रखी हैं।

'सम्बोधने चे' रा३।४७ पाणिनि का सूत्र है पर हेम ने 'आमन्त्रे च' रा२।३२ सूत्र सम्बोबन का विवान करने के लिए लिखा है।

पाणिनीय तत्र में किया विशेषण को कर्म बनाने का कोई भी नियम नही है, बाद के वैयाकरणों और नैयायिकों ने 'किया विशेषणाना कर्मत्वम्' का सिद्धान्त स्वीकार किया है। हेम ने 'किया विशेषणात्' २।४।४१ सूत्र में उक्त सिद्धान्त को अपने तन्त्र में सगृहीत कर लिया है।

पाणिनि ने 'नम स्वस्तिम्वाहास्वधाऽलवष ड्योगाण्य' २।३।१६ सूत्र द्वारा अल शब्द के योग मे चतुर्थी का विघान किया है, किन्तु हेम ने शक्त्यर्थ सभी शब्द के योग मे चतुर्यी का नियमन किया है इससे अविक स्पष्टता आ गई है। पाणिनि के उन्त नियम को व्यावहारिक वनाने के लिए उपर्युक्त सूत्र मे अलं शब्द को पर्याप्तार्थक मानना पड़ता है। अन्यत्र 'अल महीपाल तब श्रमेण' इत्यादि वाक्य व्यवहृत हो जायेंगे। हेम व्याकरण द्वारा सभी वाते स्पष्ट हो जाती हैं, अत किसी भी शक्त्यर्थक या पर्याप्त्यर्थक भव्द के सायुत्व मे कही भी विरोध नही आता है।

पाणिनि ने अपादान कारक की व्यवस्था के लिए 'घुवमपायेऽपादानम्' शाथा२५ भूत्र लिखा है, किन्तु इस भूत्र से उक्त कारक की व्यवस्था अधूरी रहती है। अत्यत्व वात्तिककार ने वात्तिक और पाणिनि ने अन्य सूत्र लिखकर इस व्यवस्था को पूर्ण बनाने का प्रयत्न किया है। इम प्रकरण मे 'जुगुप्सा विराम-प्रभादा- थानामुप्सख्यानम्' (का० वा०), 'भीत्रार्थाना भयहेतुं ' १।४।२५, 'पराजेरसोढं ' १।४।२६, 'वारणार्थानामीष्सित ' १।४।२७, 'अन्तर्थों येनादर्शनिमच्छितं' १।४।४६, 'जिनकर्तुं प्रकृति ' १।४।३०, 'भुव प्रभव १।४।३१, पचमी विभक्ते' २।३।४२ 'यतश्चाध्वकालिर्माण तत्वपचमी' (का० वा०) सृत्र और वात्तिक लिसे गये है। पर आचार्य हेम ने 'अपायेऽविधरपादानम्' २।२।१६ इस एक सूत्र मे ही उन्त समस्त नियमों को अन्तर्भुं नत कर लिया है।

इस प्रकार हैमचन्द्र ने पाणिनि के उक्त कार्यों का एक ही सूत्र मे अन्तर्भाव कर लिया है। यद्यपि महाभाष्य मे 'धुवमपायेऽपादानम्' ११४।२५ मे हेम की उक्त समस्त वाते पाई जाती हैं, तो भी यह मानना पड़ेगा कि हेम ने महाभाष्य आदि ग्रन्थों का सम्यक् अध्ययन कर मौलिक और सक्षिष्त शैली मे विषय को उपस्थित किया है।

पाणिनीय तन्त्र मे जातिवाचक शब्दो के बहुवचन का विधान कारक के अन्तर्गत नही है। पाणिनि ने 'जात्याख्यायामेकस्मिन्वहुवचनमन्यतरस्याम्' १।२।५ मस्त्र द्वारा विकल्प से जातित्राचक शब्दों में एक में बहुत्व का विधान किया है और अनुशासक सूत्र को तत्पुरुष समास में स्थान दिया है। पर हेम ने इसी तात्पर्यवाले 'जात्यास्यायाऽनवैकोऽमस्यो वहुवत् '२।२।१२१ सूत्र को कारक के अन्तर्गत रखा है। ऐमा मालूम होना है कि हेम ने यह सोचा होगा कि एक वचनान्त या वहवचनान्त प्रयोगो का नियमन भी कारक प्रकरण के अन्तर्गत आना चाहिए। इसी आधार पर दूसरे अध्याय के दूसरे पाद के अन्तिम चार सूत्र लिखे गये हैं। हेम के कारक प्रकरण का यह अन्तिम भाग पाणिनि की अपेक्षा विशिष्ट है। उक्त चारो सूत्र एकार्थ होने पर भी वहवचन विभिनतयो के विधान का समर्थन करते हैं। विभिक्ति-विघायक किसी भी तरह के सूत्र को कारक से सम्बद्ध मानना ही पडेगा। अत इन चारो सूत्रो का यद्यपि विभिक्ति नियमन के साथ साक्षात् सबध नहीं है, फिर भी परम्परागत सम्बन्ध तो है ही किन्तु विभक्त्यर्थ के साथ एक. वचन या वहवचन के नियमन का सीधा सम्बन्ध नहीं है, इसी कारण हेम ने इन्हे कारक प्रकरण के मध्य में स्थान नहीं दिया। कारक के साथ उक्त विधान का पारस्परिक सम्बन्ध है, यह बात बतलाने के लिए ही इन्होने कारक प्रकरण से दुर कर के उसी के अन्त मे ग्रथित किया है।

पाणिनि की अष्टाघ्यायी का स्त्रीप्रत्यय प्रकरण चौथे अध्याय के प्रथम पाद से आरम्भ होकर ७७वें सूत्र तक चलता है। आरम्भ मे सुप् प्रत्ययो का विधान है। इसके पश्चात् तृतीय सूत्र 'स्त्रियाम्' ४।१।३ के अधिकार मे उक्त सभी सूत्रो को मानकर स्त्री प्रत्यय-विद्यायक सूत्र निश्चित किए गए हैं। प्रत्ययो मे सर्वप्रथम टाप् और डीप् आए है, अनन्तर डाप, डीन्, डीप् और ती प्रत्यय समाप्त हुआ है। सुप् प्रत्ययों में दूसरे अध्याय के सम्पूर्ण चौथे पाद में स्त्री प्रत्यय समाप्त हुआ है। सुप् प्रत्ययों का समावेश न करके 'स्त्रिया नृतो स्वस्त्रादेडीं ' राष्ट्राष्ट्र भूत्र में ही 'स्त्रियाम्' पद आया है जिसकी आवश्यकता स्त्रीत्व के ज्ञान के लिए है, हेम ने यही से स्त्रीत्व का अधिकार मान लिया है। पाणिनि ने ऋकारान्त और नकारान्त शब्दों से डीप् करने के लिए 'ऋन्नेक्यों डीप्' ४।११५ अलग भूत्र लिखा है तथा 'न पट् स्वस्रदिक्य' ४।२।१० द्वारा यहा डीप, टाप् का प्रतिपेच किया है। पाणिनि ने 'उगितश्व' ४।१६ के द्वारा भवती, प्राची जैसे दो तरह के शब्दों का साधन कर लिया है, परन्तु हेम ने इसके लिए 'आवातूदृदित' १।४,२ और 'अच' ३।४।३ ये दो सूत्र बनाए है। अत्यन्त लाधवेच्छ हेम का यहा गीरव स्पष्ट है।

पाणिनि ने बहुन्नीहि समास सिद्ध शन्दों को स्त्रीलिंग बनाने के लिए प्राय बहुन्नीहि विषय के सामान्य सूत्रों की रचना की, लेकिन हेम यहा विशेष रूप से ही अनुशासन करते दिखाई पडते हैं। अशिशु से अशिषी वनाने के लिए 'अशिशों ' २।४। इसूत्र की अलग रचना है।

पाणिनि ने सर्वप्रथम स्त्री प्रत्यय मे 'अजाद्यतब्टाप' ४।१।४ सूत्र लिखा है, हेम ने इस प्रकरणिका मे ही परिवर्तन किया है। हेम व्याकरण में पहले डीप् प्रत्यय का प्रकरण है, उसके अन्त मे उमका निषेच करने वाले 'नोपान्त्यवत' २।४।१३ और 'मन '२।४।१४ ये दो सूत्र हैं। उक्त दोनो सूत्रों के कारण जिन शब्दों में अन् और मन् प्रत्यय लगे होते हैं, उनके बाद स्त्रीलिंग बनाने के लिए डी प्रत्यय नही आता है। इस प्रकार डी प्रत्यय को स्त्रीलिंग बनाने के लिए 'ताम्या वाप् डित् '२।४।१५ सूत्र द्वारा आम् अत्यय का विघान किया है। तत्पश्चात् 'अजाये' रा४।१६ सूल को रखा है। पाणिनि ने कुमारी आदि शब्दो को सिद्ध करने के लिए 'क्यसि प्रथमे' ४।१।२० सूत्र की रचना की, जिसका तात्पर्य है कि प्रयम अवस्या को वतलाने वाले शब्द से स्त्रीनिंग वनाने के लिए डीप् प्रत्यय होता है। हेम के यहा उकत सूत्र के स्थान पर 'वयस्य न्त्ये' २।४।२१ सूत्र है। इसमे अन्तिम अवस्था वुढापा से भिन्न अर्थ को वतलाने वाले सभी शब्दों के अ। रे डी प्रत्यय लगता है। जैसे कुमारी, किशोरी और वधूटी आदि। पाणिनि के उक्त सूत्रानुसार वधूटी और किशोरी शब्द नहीं बनने चाहिए, क्योंकि ये शब्द प्रथम अवस्यावाची नहीं है, अत इनकी सिद्धि उक्त सूत्र से नहीं हो सकती है। अतएव किशोरी और वधूटी के स्थान पर पाणिनि के अनुसार किशोरा और ववूटा ये रूप होने चाहिए। पर हेम के सूत्र से उक्त सभी उदाहरण सिद्ध हो जाते हैं । हेम ने 'वयस्यनन्त्ये' २।४।२१ सूत्र वहुत सोच समझ कर लिखा है ।

पाणिनि के दोपपरिमार्जन के लिए कात्यायन ने 'वयस्यचरमे इति वाच्यम्' वार्तिक लिखा है। सचमुच मे हेम का उक्त अनुशासन अध्ययन पूर्ण है। पाणिनि ने समाहार मे द्विगु समास माना है और उसको 'द्विगो ' ४।१।२१ के द्वारा त्रिलोकी को नित्य स्त्रीलिंग माना है। हेम ने उसके लिए 'द्विगोस्समा-हारात्' २।४।२१ सूत्र लिखा है। यहा समाहारात् शब्द जोडने का कोई विशेष नात्पर्य नहीं मालूम होता।

पाणिनि ने बहादिगण पठित शब्दों को स्त्रीलिंग बनाने के लिए बैंकिल्पिक डीप् का विधान किया है। उक्त गण के अन्तर्गत पद्धित शब्द को भी मान लेने पर पद्धित, पद्धती इन दो रूपों की सिद्धि होती है जिसको 'पद्धते ' २।४।३३ के द्वारा हेम ने भी स्वीकार किया है। स्त्री प्रत्यय प्रकरण में आया हुआ 'यूनस्ति '४।१।८७ सूत्र दोनों में एक है।

अव्ययोभाव समास के प्रकरण मे पाणिनि की अपेक्षा हेमव्याकरण मे निम्न मौलिक विशेषताए है —

- (१) पाणिनि ने 'अव्यय विभिन्तिसमीपसमृद्धिव्वृध्यर्थाभावात्ययासम्प्रतिशब्दप्रादुर्भावपश्चाद्यथानुपूर्वर्ययौगपद्यसादृश्यसम्पत्तिसाकल्यान्तवचनेषु' २।१।६
  सूत्र लिखा है। प्रयोग की प्रक्रिया के अनुसार एक सूत्र रखने मे सगति नही
  वैठती, वयोक्ति केवल अव्यय का विभिन्ति आदि अर्थों केअतिरिक्त भी समास होना
  चाहिए, इसके लिए उत्तरकालीन पाणिनीय व्याख्या कारो ने अव्यय का योगविभाग करके काम चलाया है, पर होम ने अपने व्याकरण को इस भमेले से वचा
  लिया है। इन्होने ३।२।२१ वा सूत्र 'अव्यम्' पृथक् लिखा है। इसके अतिरिक्त
  इन्होने एक विशेषता और भी वतलाई है, वह यह है कि इससे द्वारा निष्यन्न
  समस्त शब्दों को वहुबीहि सज्ञा दी है।
- (२) पाणिनि ने केशा-केशि, मुसला-मसलि, दण्डा-दण्डि इत्यादि शब्दों में वहुवीहि समास माना है। उनत प्रयोगों में 'अनेकमन्यपदार्थों' २।२।२४ सूत्र द्वारा वहुवीहि समास हो जाने के वाद 'इन् कर्मव्यतिहारें शश्रिश्ठ तथा 'द्विदण्ड्या दिक्यरच' प्राशिश्ट सूत्रों द्वारा इच् प्रत्यय का विधान किया है। किन्तु हम ने इसके विपरीत उपर्यु कत प्रयोगों में अन्ययीभाव समास माना है। इस प्रक्रिया के लिए हेम ने 'युद्धे व्ययीभाव ' ३।१।२६ सूत्र की रचना की है। हम की यह मौलिक विशेषता है कि इन्होंने उनत स्थलों पर अव्ययीभाव का अनुशासन किया है
- (३) पाणिनीय व्याकरण में 'श्रव्यय विभिक्ति' इत्यादि सूत्र में यथा शब्द आया है। वैयाकरणों ने उसके चार अर्थ किये हैं।
- (१) योग्यता, (२) वीप्सा, (३) पदार्थानितवृत्ति और (४) सादृश्य। उपर्यु क्त व्याख्या के अनुसार ही पाणिनि का बाद मे आया हुआ सूत्र 'यथा सादृश्ये' २।१।७ सगत होता है। उसका अर्थ है यथा शब्द का समास सादृश्य अर्थ से भिन्न अर्थ मे हो। इसका उदाहरण 'यथा हरिस्तथा हर ' मे समास को रोकना

है। अर्थात् यथा के अर्थ मे कई अव्यय है, जिसमे स्वय यथा का समास सादृश्य-भिन्त अर्थ मे होता है।

हेम ने 'विभिन्तिसमीपसमृद्धिन्यद्ध्यर्थाभाव-अव्यथम् ३।१।३६ सूत्र से यथा को हटा दिया और 'योग्यता वीप्सार्थान तिवृत्तिसादृश्ये' ३।१।४० अलग सूत्र लिखा, इसका तात्पर्य यह है कि इन चारो अर्थों मे किसी अव्यय का समास हो जाता है। यथा अनुरूपं, प्रत्यर्थ, यथाशिक्त, सशीलम् इत्यादि। इसके बाद 'खया था' ३।१।४१ सूत्र द्वारा यथा हरि यथा हर प्रयोगों की सिद्धि भी हेम ने कर ली है। उपर्युक्त प्रकरण में हम ने अपनी अत्यन्त कुशलता का परिचय दिया है। हम के अनुसार यथा शब्द दो प्रकार के होते हैं

(अ) प्रथम प्रकार का यथा शब्द यत् शब्द से 'था' प्रत्यय लगाने पर लगता है।

(ब) द्वितीय प्रकार का यथा शब्द स्वय सिद्ध है। यथा शब्द के इन दो रूपो के अनुसार समासस्थलीय और असमासस्थलीय ये दो भेद हैं। जिस यथा शब्द में 'था' प्रत्यय नहीं है, ऐसे यथा शब्द का तो समास होता है जैसे यथारूप चेष्टते, यथामूत्रम् अघीते, किन्तु यहा यथा शब्द 'था' प्रत्ययवाला है, वहा समास नहीं होता है। जैसे – यथा हिरस्तथा हर यहा समास नहीं है। इसी प्रकार यथा चैत्र-स्तथा मैत्र में भी समास का अभाव है।

इस प्रकार होम ने अन्ययोभाव समास में पाणिनि की अपेक्षा मौलिकता और नवीनता दिलाई है। होम ने यथा शब्द का व्याख्यान कर शब्दानुशासक की दृष्टि से अपनी सूक्ष्म प्रतिभा का परिचय दिया है। समास प्रकरण में हेम की प्रक्रिया प्रद्धति में लाघव और सरलता ये दोनों गुण विद्यमान हैं।

हेम का तत्पुष्प प्रकरण 'गितवकन्यस्तत्पुष्प' ३।१।४२ से आरम्भ होता है। इस सूल के स्थान पर पाणिनि ने 'कुगितप्रात्यः' २।२।१८ सूल लिखा। उनके यहा गित और प्रािट अलग-अलग हैं, किन्तु हेम ने दोनों का समावेश गित में किया है। हेम की एक सूक्ष्म सूफ्त यहा यह है कि 'कुित्सत पुष्पो यस्थ स कुपुष्प 'इस स्थल पर वहुं ब्रीहि समास न हो इसके लिए उन्होंने अन्य पद लिखा है, जिसकी व्याख्या उन्होंने स्वय कर दो है। 'गितिकवन्चस्तत्पुष्प' ३।१।४२ सूल की लघुवृत्ति में हेम ने लिखा है 'अन्यो बहु ब्रीह्यादिलक्षणहीन' पाणिनी ने भी उनत स्थल में अन्य पदार्थ की प्रधानता होने के कारण बहु ब्रीहि समास होने मे सन्देह नहीं किया है।

पाणिनि तन्त्र के 'प्रादया' गताचर्थे प्रथमया' 'अत्यादय कान्ताद्यथ द्वितीयया अवादय कुक्ष्टाद्यर्थे तृतीया' आदि पाच वार्तिको को हेम ने प्रात्यवपरिनिरादयो गतकान्तकुष्टग्लानकान्तार्था प्रथमान्ते ३।१।४७ सूत्र मे ही समेट लिया है।

'कु+मकार' पाणिनि का उपपद समास है जिसका विग्रह 'कु+मकरोति' और

समास कुम्म | ऊम् | कार मे होता है। उक्त समास स्थल मे पाणिनीय तन्त्र मे कुछ द्रविड प्राणायाम करना पडता है, किन्तु हेम ने 'डस्युक्त कुता ' ३११४६ सूत्र द्वारा स्पष्ट अनुशासन कर दिया है। न समास विधायक न ३११११ सूत्र दोनों के यहा समान है।

पाणिनि ने दिगु समास के लिए 'सर्ल्यापुर्वो दिगु.' सूत्र लिखा है, जिसकी बुटिपूर्ति कात्यायन ने समाहारे चायमिष्यते' कार्तिक द्वारा की है। इसी प्रकरण में पाणिनि ने तिद्धतार्थ, उत्तरपद और समाहार में तत्पुरुष समास करने के लिए 'तिद्धतार्थो नरपद समाहारे च' २।१।५१ सूत्र लिखा है। हेम ने इस बृहत् प्रक्रिया के लिए एक ही 'सल्या समाहारे च द्विगुश्चानाग्न्ययम' ३।१।६६ सूत्र रखा है। प्राय: यह देखा जाता है कि जहा पाणिनि ने सिक्षप्त शैली को अपनाया है वहां हेम की शैली प्रसार प्राप्त है किन्तु उपर्यु कत स्थल में हेम का सिक्षप्तीकरण श्लाध्य है। यहा एक सबसे बडी विशेषता यह है कि यहा पाणिनीय तन्त्र में विस्तृत प्रक्रिया होने पर भी विश्लेषण नहीं हो पाया है। वहां हेम की सिक्षप्त शैली से भी पाठक को विषय समभने में अधिक सरलता होती है।

पाणिनि ने चित्रा गावो यस्य स चित्तगु 'मे बहुन्नीहि समास किया है किन्तु साथ ही चित्राओं में कर्मद्यारय समास मानकर चित्रा का पूर्व निपात किया है। हेम ऐसे स्थलों से एकमात्र बहुन्नीहि समास मानते हैं, अत चित्रा पद की व्यवस्था के लिए 'तृतीयोक्त वा' ३।१।५० सूत्र का पृथक् निर्माण किया है। इससे ज्ञात होता है कि बहुन्नीहि में विशेषण का पूर्व निपात करने के लिए पृथक् नियम बनाना आवश्यक है क्योंकि बहुन्नीहि समास स्थल में विशेष्य-विशेषण पदों में अलग-अलग ममास हेम के मत में नहीं होता है। यदि होता तब तो चिन्ना शब्द का पूर्व निपात हो ही जाता, किन्तु हेम ने सिद्धान्तानुसार बहुन्नीहि समास हो जाने के उपरान्त विशेष्य-विशेषण समास का निषेध हो जाता है पर इसमें यह सदेह नहीं रहता कि विशेषण का पूर्व निपात हो या विशेष्य का। इस सन्देह का निरसन करने के लिए हेम ने विशेषण का स्पष्ट रूप से पूर्व निपात करने का पृथक् विधान कर दिया है।

पाणिनि के उदीची उत्तरवासियों के मत में 'मातरिपतरीं' को शुद्ध माना है अर्थात् उसके अनुसार 'मातरिपतरीं' और भातापितरीं' ये दोनो प्रयोग होने चाहिए। हेम ने भी मातरिपतर वा ३।२।४७ में वैसा ही विद्यान स्वीकार किया है, परन्तु इनके उदाहरणों में भतिभन्नता भी प्रकट होती है। पाणिनि ने द्वन्द्ध समास की विभिक्त में ही 'मातरिपतर' रूप ग्रहण किया है। किन्तु हेम ने सभी विभिक्तियों के योग में 'मातरिपतर' रूप ग्रहण किया है, जैसे — भातिपतरयौं आदि। इससे ऐसा ज्ञात होता है कि हेम के समय में मातरिपतर, यह वैकल्पिक रूप सभी विभिक्तियों के योग में व्यक्त होने लगा था।

सम्भृत मे यह साधारण नियम है कि न समास मे दूसरा पद जहां व्यजनादि होता है वहां न के स्थान पर अ होता है। और उत्तरपद स्वरादि हो तो न के स्थान पर अन् होता है। पाणिनि ने इन प्रयोगों की सिद्धि के लिए क्लिब्ट प्रिक्रिया दिखलायी है। उन्होंने व्यजनादि शब्द के सम्पर्क में रहने वाले 'न' के न् का लोप किया है और उत्तरादि उत्तरपद के पूर्व सिग्त न में न् का लोप कर अविशब्द अ के वाद नु का आगाम कर अनु बनाया है। हेम ने इस प्रसग में अत्यन्त सीधा एव स्पब्ट तरीका अपनाया है। इन्होंने न त् ३।२।२४ सूत्र के द्वारा सामान्य रूप से न के स्थान में अ का विधान किया और अन् स्वरे ३।२।१२६ सूत्र के द्वारा अपवाद स्वरूप स्वरादि उत्तरपद होने पर अनु का विधान किया है।

तिड न्त प्रकरण पर विचार करने से ज्ञात होता है कि — हेम के पूर्वकालसवधी प्रिक्रिया के लिए दो विधिया प्रचलित थी। प्रथम कातन्त्र अक्षिया की
विधि, जिसमे वर्तमाना, सप्तमी, पचमी हस्तनी, अधतनी, परोक्षा, आशीष्टवस्तनी,
भविष्यन्ति एव कियातिपत्ति ये दश काल की अवस्थाए थी। दूसरी पाणिनि की
प्रिक्रिया जिसमें लट्, लिट्, लुट, लेट, लोट, लड्, लिड, लुड एव लुड ये दश लकार
कालधोतक माने गये थे। हेम ने कातन्त्र पद्धित को अपनाया है। इसका कारण
यह है कि पाणिनीय तन्त्र मे एक तो प्रक्रिया में अर्थ-शान के पूर्व एक भूल कोटि
का ज्ञान आवश्यक था अर्थात् लकारों के स्थान में आदेशों को समक्तना पडता था
और साथ ही अर्थों को भी, किन्तु कातन्त्र तन्त्र में केवल अर्थों के अनुसार प्रत्ययों
को समझना आवश्यक था। अत्र एव हेम ने सरलता की दृष्टि से कातन्त्र पद्धित
को ग्रहण किया। हेम का यह सिद्धान्त समस्त शब्दानुशासन में पाया जाता है कि
ये प्रक्रिया को जिटल नहीं बनाते। जहां तक सभव होता है वहां तक प्रक्रिया को
सरल और वोधगम्य बनाने का आयास करते हैं।

पाणिनि के लड् (ह्यस्तनी हेम) का विधान अद्यतन सूत्र के लिए किया है और परीक्षा के लिए लिट् का। इसमें यह कि नाई हो सकती है कि अनद्यतन परीक्षा में लिट् लकार का ही सर्वथा प्रयोग किया जाय। हेम ने उक्त कि नाई का निराकरण 'अनद्यतने ह्यस्तनी' के ज्याख्यान में तथा 'अविक्षिते' प्रारा १४ सूत्र हारा कर दिया है अर्थात् इनके मत मे परोक्ष होते हुए भी जो विषय दर्शन अविवक्षित अक्य हो वहा तथा परोक्ष जहा परोक्ष की विवक्षा न हो, वहा ह्यस्तनी का ही प्रयोग होना चाहिए।

हेम के तिडत प्रकरण में पाणिनि की अपेक्षा निम्नाकित धातु नवीन मिलती है। धातुरूपों की प्रिक्या पद्धति में दोनो शब्दानुशासकों का समान ही जासन उपलब्ध होता है।

| धातुं                    | अर्थ                  | रूप                                                                                                            |
|--------------------------|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>अ</b> धुड्            | गत्याक्षेप            | अड्धने, अड्घिष्ट, आनड्ये ।                                                                                     |
| અર્जળ                    | प्रतियद्न             | अार्जयति, आजियत्, अर्जया चकार ।                                                                                |
| अटुड                     | गति                   | अण्ठते, आण्ठिष्ट, आनण्ठे ।                                                                                     |
| <b>आड्शासू</b> कि        | इच्छा                 | आशास्ते, आशामिष्ट, आशशासे ।                                                                                    |
| इ                        | गति                   | अयति, अथेत्, अयतु अ।यत् ऐषीत्,<br>इयाय, ईयात्, एता, एष्यति, ऐष्यत् ।                                           |
| <b>इ</b> जुड             | गति                   | ऐजिष्ट, इ जा चके, इ जामास, इ<br>जाम्बभूव।                                                                      |
| વયુ                      | गति                   | उडगा चकार, उड्गामास, उडगा+वभूव ।                                                                               |
| उप                       | <b>વા</b> ર્ફ         | क्षोषति, ओषेत्, ओपतु, औषत् ।                                                                                   |
| उदि                      | मान और क्रीडा         | ऊर्दते, औदिष्ट, ऊर्दा चक्रे।                                                                                   |
| <b>बो</b> वै             | <b>घो</b> षण          | ओवयात्, ओवयास्ताम्, ओवयासु ।                                                                                   |
| <b></b> কৰ্              | व्यथन                 | कर्जति, ककर्ज, कज्यति, कर्जिता,<br>कजिज्यति, अकजिष्यत्                                                         |
| किकिण्ण्                 | हिंसा                 | किष्कथते, अचिकिष्कत, किष्कथा चक ।                                                                              |
| कुरिसण्                  |                       | कुत्सयते, अर्चुकुत्सत, कुत्सया चन्ने ।                                                                         |
| •                        | सकोचन                 | कूणयते, अचूकुणत, कृणया चन्ने।                                                                                  |
| कुख्, खुज्<br>कुख्, खुज् | स्तेय                 | खीजित, कीजिति, खोजेत्, कोजेत्,<br>खोजतु, कोजतु, अखोजत्, अकोजत्,<br>अखोजीत्, अकोजीत् खुखोज, कुकोज,<br>खुज्यात्। |
| भ                        | हिंसा                 | कृणाति, कृणीयात्, कृणातु, अकृणात्,<br>अकारीत्, चकार, कर्यात् ।                                                 |
| केवड्                    | सेवन                  | केवते, अकेविष्ट, चिकेवे ।                                                                                      |
| वनथ                      | हिंसा                 | वनथति, अवनाथीत्, अवनथीत्, चवनाथ ।                                                                              |
| 118                      | सेवन                  | गडति, अगाडीत्, अगडीत् ।                                                                                        |
| गग्घ                     | हसन                   | गग्धति, गग्घेत्, गग्धतु, अगध्धत्,<br>अगग्बीत्, गगग्घ ।                                                         |
| गुत्                     | પુરી <b>ષોત્સર્</b> ગ | गुवति, गुवेत्, गुवतु, अगुवत्, अगुपीत्,<br>जुगाव, गूयात् ।                                                      |
| जેષક્                    | गति                   | जेपते, अजेपिष्ट, जिजिषे।                                                                                       |
| <b>टु</b> ड              | निमज्जन               | दुडित, अटुडीत्, टटोड,                                                                                          |

४३

| •                                                           | _             |                                                |  |
|-------------------------------------------------------------|---------------|------------------------------------------------|--|
| डपि, डिपि                                                   | सघात          | डम्पयते, डिम्पयते, अडडम्पत, अडी-               |  |
|                                                             |               | डिम्पत, डम्पया चंक्रे, डिम्पया चके ।           |  |
| डवु, डिवुण                                                  | क्षेप         | डम्बयति, डिम्बयति, अडडम्बवत्, अडि-             |  |
|                                                             |               | डिम्बत्, डम्वया चकार ।                         |  |
| तुवृण्                                                      | मर्दन         | तुम्वयति, अतुतुम्वत्, तुम्बया चकार ।           |  |
| त्सर                                                        | छद्मगति       | त्सरति, अत्सारीत्, तत्सार।                     |  |
| नख                                                          | गति           | नस्रति, नस्तेतु, नखतु, अनस्रत्, अनस्रीत्,      |  |
|                                                             |               | ननाख, नख्यात् ।                                |  |
| નર્વ                                                        | गति           | नर्वति, अनर्वीत्, ननर्वे ।                     |  |
| निवु                                                        | सोचन          | निन्वति, अनिन्वीत्, निनिन्व ।                  |  |
| નિષૂ                                                        | सेवन          | नेपति, अनेपीत्, निनेप ।                        |  |
| पिच्चण्                                                     | कुट्टन        | पिच्चयति, अपिपिच्चत्, पिच्चया चकार ।           |  |
| व्यीश                                                       | वरण           | બ્લિનાતિ, अब्लेपीत्, विલ્लाय ।                 |  |
| <b>ट्ले</b> ष्कण्                                           | दर्शन         | व्नेष्कयति, अविष्लेष्कण् व्नेष्कयामास <b>।</b> |  |
| भुडत्                                                       | संधात         | भुडति, अभुडीत्, वुभुडिम ।                      |  |
| मिथग्                                                       | मेधा और हिंमा | मेथति, अभेथीत्, मिभेय, मेयते, अमेथिष्ट,        |  |
|                                                             |               | मिमेथे ।                                       |  |
| मेथग                                                        | संगम          | मेयति, अभेथीत्, मिभेथ, मेथते, अमेथिष्ट,        |  |
|                                                             |               | मिमेथे ।                                       |  |
| वर्फ                                                        | गति           | वर्फति, अवर्फीत्, ववर्फ ।                      |  |
| वाघड                                                        | रोटन          | वाघते, अवाधिष्ट, ववाघे ।                       |  |
| हेड                                                         | वैष्टन        | हेंडित, अहेंडीत्, जिहेंड ।                     |  |
| पाणिति और देम के कदल प्रकरण पर विचार करने से जात होता है कि |               |                                                |  |

पाणिनि और हम के कृदन्त प्रकरण पर विचार करने से जात होता है कि इन दोनो वैयाकरणों ने इस प्रकरण को पर्याप्त विस्तार दिया है। दोनो अनु-शासकों के प्रयोगों में समता रहने पर यत्र तत्र विशेषताएं भी दिखलाई पडती हैं।

पाणिनि ने 'वास्तव्य 'प्रयोग की सिद्धि के लिए कोई अनुशासन ही नहीं किया है। कात्यायन ने इसकी पूर्ति अवश्य की है, किन्तु उनका अनुशासन प्रकार पूर्ण वैज्ञानिक नहीं रहा है। उन्होंने उक्त प्रयोग की सिद्धि के लिए 'वसेस्तव्यत् कर्तरि णिच्च' वानिक लिखा है, जिसका अभिप्राय है कि वस् धातु के कर्ता अर्थ में तव्यत् प्रत्यय होता है और वह स्वय णित् भी होता है। णित् करने का लाभ यह है कि णित् करने से आदिम स्वर की वृद्धि भी हो जाती है। हेम ने उक्त प्रयोग की सिद्धि निपातन के द्वारा की है, यद्यपि निपातन की विधि अगितक गित ही है, किन्तु हेम के यहा यह स्थित मौलिक वन गई है। पाणिनि ने रूच्य और अव्यध्य को निपातन के द्वारा ही सिद्ध किया है। हेम ने उक्त प्रयोग द्वय में वास्त-

व्य को भी मिलाकर 'रुच्या व्यथ्यवास्तव्यम्' ४। १। ६ द्वारा नैपातनिक अनुशासन किया है। हेम के ऐसा करने से यह लाभ हुआ है कि वास्तव्य की सिद्धि से अष्टा-ध्यायी के अभाव की पूर्ति तो हुई ही है, साथ ही कात्यायन की गौरवग्रस्त प्रक्रिया से बचाव भी हो गया है।

पाणिनि ने तव्य, तव्यत्, अनीयर्, यत्, क्यप् और घइन प्रत्ययो की कृत्य सज्ञा देने के लिए एक अधिकार सूत्र "कुत्या" ३१ ६५ की रचना की है, जिससे ण्वल के पहले आने वाले उपर्युक्त प्रत्यय कृत्य वोधक हो जाते है। हेम ने इससे भिन्न भौली अपनायी है। पहले उन सभी प्रत्ययों का उल्लेख कर देने के वाद 'ते कृत्या ' प्राशाप्र सूत्र के द्वारा यह स्पष्ट कर दिया है कि ऊपर के सभी प्रत्यय कृत्य कहे जाते हैं। ऐसा करने से इस सन्देह का अवसर ही नही आता कि आगे आने वाले कितने प्रत्यय कृत्य कहे जा सकते हैं। पाणिनि की अध्याच्यायी का "कृत्या" भूत्र इस बात को स्पष्ट करने मे अक्षम है कि उसका अधिकार कहा तक रहे ? इसका स्पष्टीकरण उत्तरकालीन पाणिनीय वैयाकरणो के द्वारा ही हो सका है। नन्दिग्रहिपचादिभ्यो त्युणिन्यच ३।१।१३४ सूत्र से पाणिनि ने नन्द्यादि से अन्, प्रहादि से णिनि और पचादि से अच प्रत्यय का विधान किया है, किन्तु हेम ने इन तीनो प्रत्ययो के विघान के लिए पृथक्-पृथक् तीन सूत्र रखे हैं। अच्-विद्याय अच् ५।१।४६ सूत्र, अन्-विधायक नन्दादिम्योऽनः ५।१।५२ और णिन्-विधायक ग्रह।दिभ्यो णिन् ५।१।१।५३ सूत्र है। हेम ने सरलता की दृष्टि रक्षकर तो विभा-जन किया ही है, साथ ही अनुशासन शैली मे मौलिकता भी स्थापित की है। यह स्पष्ट है कि अच् प्रत्यय-विघायक सूत्र का हेम ने सामान्यत उल्लेख किया है, इसमे एक बहुत वडा रहस्य है। नन्दादि एव ग्रहादि दोनो गणो मे पठित शब्द परिगणित हैं, इसी कारण पाणिनि ने भी पचादि को आकृतिगण माना है। आकृ-तिगण का मतलव यह होता है कि परिगणितों के सदृश शब्द भी उसी तरह सिद्ध समभे जायें। यहा पचादि को आकृतिगण मानने से पाणिनि का तात्पर्य यह है पचादिसवन्धी अच कार्य पचादि गण मे अनिर्दिष्ट धातुओ से भी सम्पन्न हो ।

हेम न्याकरण में जैसा कि — ऊपर कहा जा चुका है कि सामान्य रूप से सभी घातुओं से अच् प्रत्यय का विघान माना गया है। इससे फल यह निकलता है कि पचादि का नाम लेकर उसे आकृतिगण मानने की आवश्यकता नहीं होती। इस शैली में एक यह अडचन अवश्य होती है कि क्या सभी घातुओं के आगे अच् प्रत्यय लगे ? मालूम होता है कि विशेष रूप से अमिहित अण और णन् प्रत्ययों में प्रकृति स्थलों को छोडकर सर्वत्र अच् प्रत्यय का अभिघान करना हेम को स्वीकार है। सभव है इनके समय में इस तरह के प्रयोग किये जाने लगे होगे।

पाणिनि ने जृ घातु से अतन् प्रत्यय विद्यान कर जरत् शब्द सिद्ध किया है,

जिसका स्त्रीलिंग रूप जरती होगा। हेम ने जृप धातु से अत् प्रत्यय करके उक्त रूपों की मिद्धि की है।

सम्कृत भाषा की यह मामान्य विधि है कि इसमें परसमैपदी धातुओं के साथ अत् और आत्मनेपदी धातुओं के साथ आन प्रत्यय (होता हुआ। अर्थ मे) लगते हैं। इसके विपरीत परसमैपदी धानुओं से आन तथा आत्मनेपदी धातुओं से अत् प्रत्यय नहीं आ सकते। पाणिनीय व्याकरण में इस वात का पूर्ण निर्वाह किया गया है। पर होम व्याकरण में पाणिनि की अपेक्षा प्रक्रिया की विशेषता है। होम ने अवस्था, शिवन एवं शील अर्थ में गच्छमान आदि प्रयोग भी सिद्ध किये हैं। यह भाषा शास्त्र की एक घटना ही कही जायगी। ऐसा मालूम होता है कि पाणिनि के वहुत दिनों के बाद उन्त अर्थों में गच्छमान आदि प्रयोगों का भी औत्रित्य मान लिया गया होगा। इसलिए होम ने कुछ विशेष अर्थों में परसमैपदी धातुओं से भी आन प्रत्यय का अनुशासन किया। इन्दन्त प्रकरण में और पाणिनि के अवशेष प्रत्ययों के अनुशासन में प्राय समता है। होम ने अपने इस प्रकरण को पर्यान्त पुष्ट वनाने का प्रयास किया है।

कृदन्त के अनतर हेम ने तद्धित प्रत्ययों का अनुशासन किया है। यद्यपि पाणि-नीय अनुभासन में तिद्धित प्रकरण कृदन्त के पहिले आ गया है। मट्टोजि दीक्षित का पाणिनीय तन्त्र की प्रक्रिया को व्यवस्थित रूप देने के लिए सिद्धान्त कीमुदी का पाणिनीय सस्करण तैयार किया है। इसमे इन्होने प्रतिपादित शब्दो के साधुत्व के अनन्तर उनके विकारी तद्धित रूपो की साघना प्रस्तुत की है। यह एक साधा-रण मी बात है कि मुबन्त अवदों का विकास तिद्धत-निष्पन्न अवद है, और तिडन्त शब्दो का विकार कृदन्त भव्द है। अत. व्याकरण के ऋमानुसार वर्णमाला, सन्वि मुबन्त शब्द, उनके स्त्रीलिंग और पुल्लिंग विवायक प्रत्यय, अर्थानुसार विभक्ति विधान, सुत्रन्तो के सामाजिक प्रयोग, सुवन्तो के विकारी तद्धित प्रत्ययो से निष्पन्न तद्धितान्त भव्द, तिडन्त, तिडन्तो के विभिन्न अर्थों मे प्रयुक्त प्रक्रिया रूप एव तिइन्त के विकारी कृत प्रत्ययों से मयोग से निष्पन्न कृदन्त शब्द आते हैं। हेम व्याकरण मे निडन्तों के अनन्तर क्रुदन्त बट्द और उसके पञ्चात् विभिन्न वर्थों मे, विभिन्न तद्धित प्रत्ययो से निष्पन्न सुवन्त विकारी तद्धितान्त शब्द आए हैं। हेम का क्रभ इस प्रकार है पहले वे सुवन्त, तिडन्त की समस्त चर्चा कर लेते हैं, इसके पञ्चान् उनके विकारों का निरूपण करते हैं। इन विकारों मे प्रथम तिइन्तविकारी कृत प्रत्ययान्त कृदन्तों का प्ररूपण हैं, अनन्तर सुवन्तों के विकारी तिहितान्त शब्दो का कथन है। अन हम ने अपने क्रमानुसार तिहित प्रत्थयों का मबसे अन्त में अनुशासन किया है।

पाणिनि ने एय प्रत्यय के हारा दिति से दैत्य, अदिति और आन्दिन दोनो से

आदित्य तथा पत्यन्त वृहस्पति आदि शब्दो से वार्हस्पत्य आदि शब्दो की व्युत्पत्ति की है। हेम ने अनिदम्यणपवादे च दित्यदित्यादित्ययमपत्युत्तर पदाञ्ज्य ६।१।९५ द्वारा नवप्रयुक्त याम्य शब्द की भी व्युत्पत्ति उक्त शब्दो के साथ प्रदर्शित कर पाणिनि की अवशिष्ट-पूर्ति की है।

पाणिनि ने गोद्या शब्द से गौधेर, गौद्यार और गौघेय इन तीन ति हितानत रूपों की सिद्धि की है हैं म ने भी गौद्यार और गौघेर की सिद्धि गोद्याया दुष्टे-णार च ६१३। इप के द्वारा की है। पाणिनीय तन्त्र में गौवार और गौघेर की सामान्यत व्युत्पत्ति भर कर दी है अर्थात् गोद्या के अपत्य अर्थ में उनत शब्दों का साद्युत्व प्रदिश्ति किया गया है। पर हेम ने आर्थिक दृष्टि से एक विशेष प्रकार की नवीनता दिलायी है। इनके तन्त्र में ६११। ६१ के द्वारा निष्पन्न गौद्यार और गौघेर शब्द मान्न गोद्या के अपत्यवाची ही नहीं है, किन्तु दुष्ट अपत्यवाची हैं।

पाणिनीय व्याकरण के अनुसार मनोरपत्यम् अर्थ में अण् प्रत्यय कर मानव शब्द की सिद्धि की गयी है। हेम ने भी मानव शब्द की सिद्धि के लिए वही प्रयत्न किया है, किन्तु हेम ने इस प्रसग में एक नवीन शब्द की उद्भावना भी की है। माणव कुत्यासाम् ६।१।६५ सूत्र द्वारा कुत्सित अर्थ में मानव में णत्व विधान कर भनोरपत्य मूढ माणव की सिद्धि भी की है।

पाणिनीय तन्त्र मे सम्राज शब्द से तिद्धितान्त भाववाची साम्राज्य शब्द तो बन सकता है, पर कर्नु वाचक नहीं । हेम ने साम्राज्य शब्द को कर्नु वाचक भी माना है, जिसका अर्थ है क्षत्रिय । इसकी साधिनिका सम्राज क्षत्रिये ६१११९०१ सूत्र द्वारा वतलायी गई हैं । अर्थात् पाणिनीय व्याकरण के अनुसार 'सम्राज भाव या सम्राज. कर्म' इन विश्वहों में साम्राज्य शब्द निष्पन्न हो सकता है, जिसका अर्थ सम्राट् का स्वभाव या सम्राट् सम्बन्धी होगा। पर हेम के अनुसार सम्राज अपत्य पुपान्' इस विश्वह में भी साम्राज्य शब्द वनता है, जिसका अर्थ होगा सम्राट् की पुरुष सन्तान, इस प्रकार यहा यह देखा जाता है कि साम्राज्य शब्द के कर्तु वाचक स्वरूप की ओर या तो पाणिनि का ध्यान ही नहीं गया था अथवा उनके समय में इसका प्रयोग ही नहीं होता था। जो भी हो, पाणिनि की उस कमी की पूर्ति हेम ने अपने इस तिद्धत प्रकरण में की है।

पाणिनीय शब्दानुशासन में वस घातु से ति प्रत्यय करने पर वसित रूप बनता है, हेम के यहां भी वसित रूप सिद्ध होता है। इस वसित शब्द से राष्ट्र अर्थ में अक और अण करने पर वासातक तथा वासात ये दो रूप बनते हैं। इन दोनो रूपों की सिद्धि के लिए होंम ने वसातेर्वा ६।२।६७ सूत्र की रचना की है, जिसके लिए पाणिनीयतन्त्र में कोई अनुशासन नहीं है।

पाणिनि ने 'युर्वातजीया यस्य' इस अर्थ मे वहुन्नीहि समास का विधान करने के बाद जाया के अन्तिम आकार को निड आदेश करने का नियमन किया है।

पश्चात् उसके पूर्ववर्तीय य का लोपकर युवजानि प्रयोग वनाने का विधान है, यह एक वहुत विलष्ट प्रिक्तया मालूम पड़नी है, इसीलिए हेम ने सरलतापूर्वक उक्त प्रयोग की सिद्धि के लिए जाया या जानि ७३।१६४ के द्वारा जाया शब्द को जानि के रूप मे आदिष्ट किया है। तद्धित का यह प्रयोग हेम के सरल अनुशासन का अच्छ। परिचायक है।

हेम और पाणिनि दोनो ही महान् है। दोनो ने सस्कृत भाषा का श्रेष्ठ व्याकरण लिखा है। हेम से पाणिनि बहुत पहले हुए हैं। अत इन्हें पाणिनि के शब्दानुशासन के अध्ययन करने का अवसर प्राप्त हुआ। पर होम ने पाणिनि का पूर्ण अनुकरण नहीं किया है। जहां अनुकरण किया भी है, वहां उसमें मौलि-कता का भी समावेश किया है। हेम ने एक नहीं अनेक स्थलों पर पाणिनि की अपेक्षा वैजिष्ट्य दिखलाया है। सरलता के लिए तो हेम प्रसिद्ध है ही। इन्होने आरम्भ मे विकार दिखलाया है। पङ्चात् उत्सर्ग और अपवाद के सूत्र लिखे। वास्तव मे हेम ने अञ्दानुशासन के क्षेत्र मे वडी समझदारी और वारीकी से काम लिया है। जहा पाणिनि ने वैदिक भाषा का अनुशासन दिया है, वहा हेम ने प्राकृत भाषा का । दोनो के व्याकरण अष्टाध्याय प्रमाण है । हेम के प्रयोगों के आघार पर से मस्कृत भाषा की प्रवृत्तियो का सुकर इतिहास तैयार किया जा सकता है। शब्द सम्पत्ति की दृष्टि से हेम का भाण्डार अविक समृद्धशाली है। अपने समय तक की संस्कृत भाषा में होने वाले नवीन प्रयोगों को भी इन्होंने समेट लिया है। अत यह निष्पक्ष कहा जा सकता है कि जिस काम को समस्त पाणिनि तन्त्र के आचार्यों ने मिलकर किया, उसको अकेले हेम ने कर दिखलाया। भाषा की विकसनशील प्रकृति का बहुत ही सुन्दर और मौलिक विश्लेषण इनके शब्दानुशास**न मे** उपलब्ध होता है।

हेम और पाणिन के इस तुलनात्मक विवेचन से ऐसा निष्कर्प निकालना नितान्त अम होगा कि पाणिनि होम की अपेक्षा हीन है या उनमे कोई बहुत वडी बुटि पायी जाती है। सत्य यह है कि पाणिनि ने अपने समय मे शब्दानुशासन का बहुत वडा कार्य किया है। सस्कृत भाषा को व्यवस्थित बनाने मे इनके दिए गए अमूल्य सहयोग को कभी भी भुलाया नहीं जा सकता है। होम ने जहां अपनी मौलिक निष्यत्तिया उपस्थित की हैं, वहा उन्होंने पाणिनि से बहुत कुछ ग्रहण भी किया है। अनेक नियमन स्थलों में उनके ऊनर पाणिनि का ऋण है।

विशेष के निए इंट्य्य — श्राचार्य हैमचन्द्र भीर उनका भव्दानुशासन् — एक ग्रध्ययन,
 श्रध्याय चार।

# संस्वृत त्याकरणों पर जैनाचार्यों की टीकाएँ : एक अध्ययन

#### डाँ० जानकी प्रसाद द्विवेदी

सस्कृत व्याकरण शास्त्र पर आचार्यों ने अपनी जानसाधना से जो अनेक व्याकरण ग्रन्थ लिखे उनमे आठ या नव को अपनी स्वतन्त्र विशेषताओं के कारण सस्कृत वाड्मय में अमुख स्थान प्राप्त है। इनमें भी कुछ व्याकरण लीकिक-वैदिक उभयविद्य हैं तथा कुछ केवल लीकिक शब्दों का ही अन्वाख्यान करते हैं। ह या ह प्रमुख व्याकरणों के भी दो मूल स्रोत माने जाते हैं— माहेश्वर और ऐन्द्र। माहेश्वर व्याकरण को समुद्रवत् तथा ऐन्द्रव्याकरण को उसकी तुलना में बहुत ही सिक्षप्त वताया गया है फिर भी पाणिनीय व्याकरण की अपेक्षा वह विस्तृत ही था। पाणिनि से पूर्व लगभग हुई वैयाकरण आचार्यों के नाम प्राप्त होते हैं। दश आचार्यों के नाम पाणिनीय अष्टाध्यायी में भी स्मृत है। पाणिनि से पूर्वभावी व्याकरणों में केवल कुछ प्रातिशाख्य ही सम्प्रति प्राप्त होते हैं, जो वैदिक शाखाओं के व्याकरण है।

लौकिक-वैदिक उभयविध पाणिनीय व्याकरण शब्दलाघव का प्रातिनिध्य करता है और उसे सर्ववेदपारिपद कहा गया है। पाणिनि-परवर्ती कातन्त्रव्याकरण में अर्थलाघव को मान्यता दी गई है और वह अनेकल पाणिनीय व्याकरण की अपेक्षा सरल, सुबोध तथा भावप्रकाशक है। इसे मैंने अपने ग्रन्थ "कातन्त्रसूत्राणा पाणिनीयसूत्रें सह तुलनात्मकमध्ययनम्" में प्रत्येक सूत्र की समीक्षा करते हुए लिखा है (ग्रन्थ अप्रकाशित है)। अपनी कुछ विशेषताओं के कारण ही वड्गाल, उडीसा, कश्मीर, राजस्थान एव दक्षिणी प्रदेशो तथा तिब्बत, श्रीलड्का, कम्बोडिया आदि अन्य देशो में भी कातन्त्र का पर्याप्त अध्ययन-अध्यापन होता रहा। टीका-सम्पत्ति के अतिरिक्त कातन्त्र को आधार मानकर कुछ अन्य व्याकरणो की भी रचना की गई।

कातन्त्र के अतिरिक्त पाणिनीय परवर्ती लगभग ४० व्याकरणों के नाम

उपलब्ध होते हैं, जिनमे कुछ तो अद्याविध अप्रकाशित ही हैं, कुछ प्रकाशित व्याकरणों का भी प्रचार नहीं हो सका। सम्भवत साम्प्रदायिक दृष्टिकोण से लिखे जाने वाले हरिनामामृत आदि व्याकरण इस श्रेणी में आते हैं। शाकटायन, जनेन्द्र, हेमचन्द्र आदि प्रमुख जैन व्याकरणों का भी सम्प्रति विरल ही प्रयोग होता है। गुरपद हालदार ने अपने "व्याकरणदर्शनेर इतिहास" (पृ० ४५४-५८) में व्याकरणों के प्रचार-प्रसार आदि को विशद रूप में समझाया है।

सम्कृत वाड्मय के दर्शन, साहित्य, आयुर्वेद आदि क्षेत्रों में तो जैनाचार्यों का कार्ययोग प्रभसनीय रहा ही है, व्याकरण क्षेत्र में भी उन्होंने स्वतन्त्र व्याकरणग्रन्य तया अनेक टीकाग्रन्यों की रचना कर जो महत्त्वपूर्ण कार्य किए है वे संस्कृतसाहित्य की निधि के रूप में सदैव मान्य होते रहेगे। प्रकृत निवन्ध में पाणिनीय, कातन्त्र, मारस्वत तथा सिद्धान्तचन्द्रिका नामक ४ जैनेतर व्याकरणो पर ६५ जैनाचार्यों द्वारा प्रणीत टीकाग्रन्थों का परिचय दिया गया है जिनमे १६ टीकाओ पर विशेष अध्ययन प्रस्तुत किया गया है। विशेष अध्ययन में किन्ही अन्य टीकाओ के साथ सामान्यतया तुलना नहीं की गई है, केवल ग्रन्य की भाषाशैली, विषयपरिचय, रचनाप्रयोजन तथा ग्रन्थगत कुछ मुख्य विशेषताओं को वताया गया है, जिनसे ग्रन्थनाम, रचनाप्रयोजन, ग्रन्थकार के ज्ञान तथा श्रम आदि की सार्यकता सिद्ध होती है।

उक्त चार व्याकरणों के अतिरिक्त वर्धमानकृत गणरत्नमहोदिष्ठ तथा उसकी स्वोपजवृत्ति पर भी एक संक्षिप्त अध्ययन प्रस्तुत किया गया है। यद्यपि यह ग्रन्थ किसी एक निश्चित व्याकरण पर आधारित नहीं है, फिर भी इतना अवश्य है कि वह किसी जैन व्याकरण के गणपाठ की भी व्याख्या नहीं है तथा सस्कृत व्याकरण में गणपाठ का प्रौढ ग्रन्थ है। ऐसे टीका ग्रन्थों का परिचय यहाँ नहीं दिया गया है जिनके ग्रन्थकार असन्दिग्ध रूप में जैनाचार्य नहीं थे। सम्भवत इनमें कुछ ऐसे भी ग्रन्थकार होगे जो ग्रन्थ लिखते समय तक जैनधर्मानुयायी नहीं हो सके हो और इसीलिए उनके नामों के साथ किसी जैनीय उपाधि का उल्लेख भी न किया गया हो। प्रस्तुत लघुनिवन्ध में जिन टीकाओं का विशेष अध्ययन या सामान्य परिचय दिया गया है उन टीकाग्रन्थों तथा टीकाकारों की सूची अन्त में मलग्न है।

पाणिनीय प्रभृति सम्प्रदायों में राधवसूरि, पेरुसूरि, रामकृष्ण दीक्षितसूरि आदि कुठ अन्य जैनाचार्य वात्तिकभाष्य आदि ग्रन्थों के प्रणेता माने जाते हैं। उन ग्रन्थों के अनुपलव्य होने में या विन्तारमय में उनका परिचय यहाँ नहीं दिया गया है। कातन्त्रसम्प्रदाय में दुर्ग सिंह को एक प्रधान व्याख्याकार के रूप में मान्यता प्राप्त है, उनके वृत्तिटीका-परिमापावृत्ति आदि ग्रन्थ भी प्राप्त है, परन्तु जैनाचार्यत्त्व में प्रवास प्रमाण न होने में उनकी कृतियों का परिचय नहीं दिया गया है। कातन्त्र के आदार पर सक्षेप या विन्तार में बनाए गए वालिश्विधाव्याकरण तथा कातन्त्रीत्तर

१०१

(अपरनाम विद्यानन्द) को स्वतन्त्र व्याकरण भी माना जाता है—-फिर भी इनमें कातन्त्र के ही अधिकाश सूत्रों की व्याख्या देखी जाती है, अत उन ग्रन्थों का परिचय कातन्त्रव्याकरण की टीकाओं के क्रम में दिया गया है। जिनरत्नप्रणीत 'सिद्धान्तरत्न' को सारस्वतव्याकरण का रूपान्तर कहा गया है, परन्तु ग्रन्थ के अनुपलब्ध होने से यहाँ उसकी चर्चा सारस्वत व्याकरण की टीकाओं के अन्तर्गत की गई है।

# पाणिनीय व्याकरण टीकाएँ.

पाणिनीय व्याकरण पर चार जैनाचार्यों ने टीकाएँ लिखी हैं, जिनमे से किसी का तो नाममाल ही शेष है, परन्तु ग्रन्थ प्राप्त नहीं होता। (१) पूज्यपाद देवनन्दी ने शब्दावतारन्यास' नामक टीकाग्रन्थ का प्रणयन किया था। (२) विद्यासागर मुनि ने काशिकावृत्ति की 'प्रक्रियामञ्जरी' नामक व्याख्या लिखी थी, जो मद्रास, विवेन्द्रमं के हस्तलेख भण्डारों में ही सुरक्षित है। (३) आचार्य जिनदेवसूरि ने पाणिनीय धातुपाठ पर 'क्रियाकलाप' नामक एक टीका लिखी थी। (४) आचार्य विश्वेश्वर सूरि ने 'व्याकरणसिद्धान्त-सुद्यानिधि' नामक अष्टाध्यायीकम से एक व्याख्या की रचना की है, जो तीन अध्यायों पर ही उपलब्ध होती है। सम्पूर्ण सूत्रों पर यह व्याख्या लिखी गई या नहीं असन्दिग्धरूप से नहीं कहा जा सकता। यहाँ सर्वप्रयम इसी ग्रन्थ का विशेष अध्ययन प्रस्तुत है।

### १ व्याकरणसिद्धान्तसुधानिधि

आचार्य विश्वेश्वरसूरि ने अष्टाध्यायीसूलकम से यह व्याख्या लिखी है। 'सुद्यानिधि' नाम के अनुसार यह विस्तृत व्याख्या है, जिसमें क्वचित् एक ही विषय के निरूपण में अनेक मतसम्बन्धी वचन प्रस्तुत किए गए हैं। ग्रन्थ के अन्त में ग्रन्थ-कार ने लक्ष्मीधर का परिचय अपने पिता के रूप में दिया है। अपने पिता से ही इन्होंने विद्याध्ययन भी किया था ऐसा प्रतीत होता है। यह ग्रन्थ प्रारम्भिक ३ अध्यायों पर ही प्राप्त है, जो १६२४ में विद्याविलास प्रेस से दो भागों में प्रकाशित हुआ था। इसके दितीय भाग में भाण्डारी श्रीमाधवधास्त्री ने ग्रन्थकार का परिचय देते हुए एक किवदन्ती को भी उद्घृत किया है। जिसके अनुसार श्रीलक्ष्मीधर पाण्डेय अपनी वृद्धावस्था में अपत्यहीनता के कारण अत्यन्त सन्तप्त थे। दम्पित की तपस्या से भगवान् शड्कर प्रसन्त हुए और उन्होंने लक्ष्मीधर को वर दिया कि आप मेरे समान पुत्र प्राप्त करेंगे। सातवे महीने में ही उत्पन्त होने वाले वालक का नाम विश्वेश्वर रखा गया, क्योंकि विश्वेश्वर के प्रसाद से ही इनका जन्म हुआ था।

पाँचवे वर्ष में ही पिता लक्ष्मीधर ने विधिवत् उपनयन सस्कार किया और उन्हें वेद-शास्त्रादि की शिक्षा दी। विश्वेश्वर ने शीघ्र ही विविध विधाओं में पारगामिता प्राप्त कर ली तथा ३२ वर्ष की आयु से पहले ही इन्होने तर्क कौतूहल, अलकारकौस्तुभ, सिद्धान्तसुद्धानिधि, रुक्मिणीपरिणय, आर्थासप्तशती एव अलकार-कुलप्रदीप जैसे महान् ग्रन्थों की रचना की थी। ३२ वर्ष की आयु में इनका देहावसान हो गया था

"अय च वार्धक्य एवानपत्यत्वक्लेशप्रतप्रमानसाम्या दम्पतिम्या प्रतप्ततीव्रतप - प्रसन्नेन यत किलाय सप्तम एव मासि गर्भवासान्निर्गत्य ३२ द्वाति-शतोऽब्देश्य प्रागेव परममहनीयान् तर्ककौतूहल अलकारकुलप्रभृतीन् नैक-ग्रन्थान् महनीयान् विरच्य कीर्तिमात्नशरीरता लेभे इति च किवदन्ती वदन्ति" (भूमिका, पृ०३)।

ग्रन्थ के आरम्भ में वाड्मय ब्रह्म को नमस्कार कर मुनिवय तथा पिता लक्ष्मीधर को लोकोत्तर वताते हुए उनकी स्तुति की है। यह भी वताया गया है कि यद्यपि फणिनायक (पतञ्जलि) द्वारा किए गए भाष्य के सम्वन्ध में अल्पवुद्धिवाला कोई भी व्यक्ति सिद्धान्त निर्धारित करने में समर्थ नहीं हो सकता, फिर भी भगवान् शड्कर के प्रसाद से यह कार्य सम्भव हो जाता है

> विषये फणिनायकस्य मार्गं क्षमते नैन विधातुमल्पमेधा । विबुधाधिपतिप्रसादधारा पुनरारादुपकारमारभन्ते

> > मगलाचरण, श्लोक 🗶

इस कथन के आधार पर ऐसा कहा जा सकता है कि उन्होंने महाभाष्य को आधार मानकर अपनी ज्याख्या लिखी है। इस विषय का स्पष्टीकरण भूमिका में श्रीमाधव- भास्त्री ने भी किया है। फिर भी कही-कही भाष्यकार-वार्तिकार के मतो में लाधव या गौरव दिखाया गया है। भूमिका में उक्त आधार पर इसे प्रकरणग्रन्थ कहा गया है, जिससे ५ अध्यायो पर ज्याख्या के न होने पर भी कोई न्यूनता नहीं कही जा सकती (द्रा० —-भूमिका, पृ० २)।

तृतीय अध्याय के अन्त में विद्वानों को लक्ष्य कर जो कहा गया है कि इसमें विज्ञात वस्तु पर मनन करते हुए विद्वान् उसमें परिष्कार करें। इससे ऐसा प्रतीत होता है कि उन्होंने ३ अध्यायों पर ही यह व्याख्या लिखी थी। ग्रन्थकार ने अपने भ्रन्य को सशय नष्ट करने वाला तथा विद्वानों के कौतूहल को बढ़ाने वाला कहा है। यद्यपि प्रतिज्ञानुसार महाभाष्य के अनेक मत उद्धृत किए गए है फिर भी अनेकत्न विषय से सबद्ध काशिका, पदमञ्जरी, शब्दकण्टकोद्धार आदि ४० से भी अधिक ग्रन्थकारों के मतवचन उद्धृत किए गए है।

भूमिका-लेखक ने विश्वेश्वर सूरिका जीवनकाल भट्टोजिदीक्षित के अनन्तर तथा उनके पौव हरिदीक्षित से पूर्व माना है, क्योकि सिद्धान्तसुधानिधि मे भब्द- कौस्तुभ के भत अनेकल उद्घृत है परन्तु शब्दरत्न का उल्लेख नहीं किया गया है। अन्य प्रभाणों के अभाव में यह विचार ही मान्य प्रतीत होता है। सस्कृत-विद्वानों को शब्दकौस्तुभ तथा व्याकरण सिद्धान्तसुधानिधि की अपूर्णता पर अवश्य ही ध्यान देना चाहिए तथा प्राप्त अशो का विधिवत् अन्वेषण कर नवीन तथ्य प्रकाश में लाने चाहिए।

#### २ शब्दोवतारन्योस

जैनेन्द्र व्याकरण के प्रणेता पूज्यपाद देवनन्दी ने अपने व्याकरण तथा पाणिनीय व्याकरण पर 'न्यास' ग्रन्थ वनाया था। पाणिनीय व्याकरण पर रचित 'न्यास' का नाम 'शब्दावतारन्यास' था, परन्तु यह सम्प्रति अप्राप्य है। इसकी रचना मे प्रमाण प्राप्त हैं। नाथूराम प्रेमी, युधिष्ठिर भीमासक तथा अम्बालाल प्रें भाह ने शिमोगा जिले की 'नगर' तहसील के एक शिलालेख को उद्धृत कर इसे स्पष्ट किया है। शिलालेख का सबद्ध अश यह है—-

न्यास जैनेन्द्रसज्ञ सकलब्रुधनुत पाणिनीयस्य भूयो न्यास शब्दावतार भनुजतितिहत वैद्यशास्त्र च कृत्वा। यस्तत्त्वार्थस्य टीका व्यरचयदिह भात्यसौ पूज्यपाद स्वामी भूपालवन्द्य स्वपरहितवच पूर्णद्रवीधवृत्ता।

इसमे पूज्यपादरचित वैद्यशास्त्र तथा तत्त्वार्थटीका का भी उल्लेख किया गया है। वृत्तविलास अन्थ मे कनाडी भाषा के काव्यअन्थ 'धर्मपरीक्षा' की प्रशस्ति की गई है। प्रशस्तिवचन मे पूज्यपाद द्वारा पाणिनीय व्याकरण पर किसी टीकाअन्थ के लिखे जोने का उल्लेख है (द्र ० —सस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास, भाग १, पृ० ४१३)। सम्मवत 'शव्दावतारन्यास' को लक्ष्य कर ऐसा कहा गया हो। आचार्य वर्धमान ने स्वरचित 'गणरत्नमहोदधि' की स्वोपज्ञवृत्ति मे अनेकत्न दिग्वस्त्र या दिगम्बर नाम से इन्हे अभिहित किया है और गणरत्नमहोदधि के प्रारम्भ मे इनकी स्तुति भी की है दिग्वस्त्रभर्तृ हरिवामनभोजमुख्या।

#### ३ प्रक्रियामञ्जरी

विद्यासागर भुनि ने काशिकावृत्ति पर यह टीका लिखी थी, इसके हस्तलेख मद्रास तथा विवेन्द्रभ में सगृहीत है। प्रारम्भिक लेख के अनुसार ग्रन्थकार के गुरु का नाम श्वेतगिरि था। लेख इस प्रकार है

> "वन्दे मुनीन्द्रान् मुनिवृन्दवन्द्यान्, श्रीमद्गुरुन् भ्वेतगिरीन् वरिष्ठान्। न्यासकारवच पद्मनिकरोद्गीर्णमम्बरे। गृह्णामि मधुप्रीतो विद्यासागरषट्पद।।

वृत्ताविति । सूत्रार्थप्रधानो ग्रन्थो भट्टनल्पूरप्रभृतिभिविरिचतो वृत्ति " (द्र०-सस्कृतव्याकरणशास्त्र का इतिहास, भाग १, पृ०४६१-६२, युधिष्ठिर मीमासक) ।

इस लेख में न्यासकार का स्मरण वह आदर के साथ किया गया है। इससे प्रतीत होता है कि इन्होंने अपने ग्रन्थ में न्यासकार के मतो का विशेष अनुसरण किया होगा। यहाँ न्यासकार शब्द का प्रयोग पूज्यपाद देवनन्दी के लिए किया गया है जो जैनाचार्य हैं और जिन्होंने पाणिनीय व्याकरण पर 'अव्दावतार' नामक न्यास वनाया था अथवा वोधिसत्त्वदेशीय आचार्य जिनेन्द्रवृद्धि के लिए, जिन्होंने अपर नाम काशिकाविवरणपञ्जिका न्यास की रचना की है और समग्र रूप में जो प्राप्त भी है यह स्पष्ट नहीं हो पाता। ग्रन्थ के अन्त का लेख इस प्रकार है

"इति श्रीमत्परमहसपरिव्राजकाचार्यविद्यासागरमुनीन्द्रविरचिताया ।"

#### ४ कियाकलाप

जैनसाहित्य का वृहद् इतिहास, भाग १ के लेखक प० अम्बालाल प्रेम शाह के अनुसार इसकी रचना जिनदेवसूरि ने की है। ये भावडारगच्छीय आचार्य थे तथा वि० स० १४१२ में पार्व्वनाथचरित्र की रचना करने वाले आचार्य भावदेवसूरि के गुरुथे। इससे यह कहा जा सकता है कि आचार्य जिनदेव ने वि० स० १४१२ के पूर्व या उसके आसपाम कियाकलाप लिखा होगा। ग्रन्थ सम्प्रति अप्राप्य है।

## कातन्त्रव्याकरण पर टीकाएँ

कातन्त्रव्याकरण के जैन तथा जैनेतर होने में अलग-अलग उल्लेख प्राप्त होते हैं। यहाँ जैनेतर मानकर उस पर जैनाचार्यों द्वारा लिखी गई टीकाओं का परिचय दिया जा रहा है। कातन्त्रव्याकरण की अनेक विशेषताओं में से कुछ इस प्रकार हैं अर्थलाधव तथा लोकव्यवहार का पर्याप्त समादर करना। इस व्याकरण में यद्यपि वैदिक शब्दों का अन्वाख्यान नहीं किया गया है तथापि ऐसे अनेक शब्दों को साधनप्रिक्रया वताई गई है जो मतान्तर से वेदप्रयुक्त भी माने जाते है। 'मोदक देहि' को सकेत मानकर आचार्य शर्ववर्मा द्वारा लिखे गए इस व्याकरण में सिन्ध (मा | उदकम्), नाम (मोदकम्) तथा आख्यात (देहि) नामक तीन अध्याय एव १६ पाद है (क्रमश १ + ६ + ६ = १६)। आचार्य शर्ववर्मा द्वारा इन तीन अध्यायों में ५११ सूत्र वनाए गए हैं। चतुर्थ अध्याय (कृदन्त) वरकचि द्वारा प्रणीत है जिसमे १४६ सूत्र हैं। शब्दानुशासन भाग के अतिरिक्त खिलपाठ, शिक्षा, छन्द - प्रक्रिया, कातन्त्रपरिशाष्ट अदि महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ उपलब्ध है। अनेकत्र पाणिनि की

अपेक्षा आचार्य शर्ववर्मा ने सरलप्रित्रया का निर्देश किया हे, जिसे मैंने प्रत्येक सूत्र के साथ तुलना करते हुए अपने एक ग्रन्थ में स्पष्ट किया है।

कातन्त्रवाड्मय, सूत्ररचना, धातुपाठ आदि पर विशेष जानकारी के लिए मेरा गन्य "कातन्त्रव्याकरणविमर्थ " (प्रकाशित १६७५ ई०) देखना चाहिए। पाणिनीयज्ञत्तरवर्ती लगभग चालीस व्याकरणो मे प्रमुख तथा सर्वप्रथम इस कातन्त्रव्याकरण का अध्ययन-अध्यापन मारत के अनेक प्रदेशो तथा देशान्तरों में भी होता रहा। देवनागरी, शारदा, वड्ग, उत्कल, तेलुगु लिपियों में लिखे गए अनेक ग्रन्य आजतक प्रकाशित नहीं हो सके हैं, जो अत्यन्त महत्त्वपूर्ण सामग्री प्रस्तुत करते हैं।

प्रक्रियाक्रम के आविष्कारक इस व्याकरण पर अनेक सम्प्रदाओं के आचार्यों ने व्याच्याएँ प्रस्तुत की हैं, जिनमे २८ आचार्य जैनसम्प्रदाय के हैं। इन आचार्यों के अधिकाश टीकाग्रन्य अप्रकाशित है। यहाँ १३ टीकाओं पर विशेष अध्ययन प्रस्तुत कर १५ टीकाओं का सक्षिप्त परिचय दिया जा रहा है।

#### १ कलापदीपिका

दुर्गसिहकृत कातन्त्रवृत्ति पर गीतम पण्डित ने यह लघु टीका लिखी है, इसका हस्तलेख विक्रमविश्वविद्यालय, उज्जैन के सिन्धिया प्राच्यविद्या शोधप्रतिष्ठान में मुरक्षित है। नामाध्याय के प्रथम पाद की समाप्ति पर उपन्यस्त वचन से ऐसा लगता है कि ग्रन्थकार के पिता का नाम वीरसिहदेव था "इति वीरसिहदेवी-पाध्यायगीतमपण्डितविरचिताया दुर्गसिहोक्तकातन्त्रवृत्तिटीकाया कलापदीपिकाया नाम्नि प्रथम पाद समाप्त।"

टीकाकार ने यद्यपि अपने लेख की प्रामाणिकता के लिए व्याझ्रभूति, विद्यान्द, वर्धमान आदि अनेक आचार्यों के अभिमत वचनों की उद्धृत किया है तथापि कुछ स्थलों के अध्ययन से पता चलता है कि विद्यानन्द के प्रति ग्रन्थकार की विशेष श्रद्धा थी। जैसे 'अतिजर' शब्द के सवद में कुछ विद्वानों का मत है कि नपुसकलि में अम् का पाक्षिक लोप होगा तथा लोपपक्ष में विसर्गान्त रूप होगा अतिजर कुल तिष्ठति, अतिजर कुल पश्य। विद्यानन्द ने यह मत उपेक्षणीय माना है अत ग्रन्थकार ने विद्यानन्द का अभिमत उचित सिद्ध किया है तिद्दाप्रमाणम् इत्युपेक्षिते इति विद्यानन्द । तस्माद् उभयन्न 'अतिजरम्' इत्येव भवति (पन्न ४२ अ)।

### २ कातन्त्रदीपकः

मुनीश्वर सूरि के शिष्य मुनि हर्ष ने इसकी रचना की है। इसका आख्यातान्त भाग हस्तलेखो में सुरक्षित है। ग्रन्थ की रचना का प्रयोजन बुद्धिवर्धन बताया गथा है। प्रारम्भ मे जिनेण्वर तथा भारती का स्मरण कर ग्रन्थरचना की प्रतिज्ञ। की गई है —

भूर्भुव स्वस्त्वयीशान वरिवस्य जिनेश्वरम् ।
स्मृत्वा च भारती सम्यग् वक्ष्ये कातन्त्वदीपकम् ॥
अन्त मे गुरु का नाम तथा रचनाप्रयोजन इस प्रकार दिया गया है
श्रीमुनीश्वरसूरीक शिष्येण लिखितो मुदा ।
मुनिहर्षमुनीन्द्रेण नाम्ना कातन्त्वदीपक ॥
व्यलेखि मुनिहर्षाख्यैर्वाचकैर्वृद्धिवृद्धये ॥ इति ।

#### ३ कातन्त्रभन्त्रप्रकोश

कातन्त्रव्याकरण के रहस्यों को स्पष्ट करने के उद्देश्य से श्रीकर्मधर ने इस ग्रन्थ की रचना की है। चार खण्डों में विभक्त ४६५ पत्नों का इसका हस्तलेख अलवर (रा० प्रा० वि० प्र०) में प्राप्त है। ग्रन्थ के प्रारम्भ में ४० धलों को में हुसेनशाह के मन्त्री भवनाथ का वशपरिचय चित्रित किया गया है जिनके आदेश से यह ग्रन्थ लिखा गया है। ग्रन्थकार कर्मधर के साथ भवनाथ का क्या सबध है? स्पष्ट नहीं कहा जा सकता।

अपने ग्रन्थ की उपयोगिता के सन्दर्भ में ग्रन्थकार ने यह वताया है कि यद्यपि आचार्य विलोचन की टीका से दुर्गिसह की वृत्ति सुगम हो जाती है, तथापि उन्होंने जो कुछ आवश्यक तथ्य छोड़ दिए है उनकी योजना मैंने यथास्थान कर दी है अत लवन कर्म के अनन्तर क्षेत्र में शेष पड़े हुए 'शिल' तथा 'उञ्छ' का भी जैसे महत्त्व होता है उस प्रकार मेरे भी प्रकृत ग्रन्थ का कुछ महत्त्व तो अवश्य ही है। ग्रन्थरचना के आदेष्टा भवनाय का परिचय इस प्रकार दिया गया है—कायस्थ-वशीय श्रीमेघ के आत्मज विलोचन, उनके आत्मज गदाधर, उनके पुत्र भूधर तथा उनके पुत्र भवनाथ हुए। उन्हे शाह हुसेन का मन्त्रीपद प्राप्त होने पर अपने प्रशसनीय कार्यकलापों के कारण देवनाथ की पदवी प्राप्त होने पर अपने प्रशसनीय कार्यकलापों के कारण देवनाथ की पदवी प्राप्त हुई थी। ग्रन्थकार ने आशीर्वादात्मक मड्गलाचरण करते हुए लक्ष्मी का स्मरण किया है। इससे ऐसा लगता है कि ग्रन्थकार ने ग्रन्थवणित विषयों में तो श्रेषपूर्ति की ही है, मड्गलाचरण में शिव, सरस्वती, गणेश की तुलना में लक्ष्मी का स्मरण अत्यन्त ही विरल देखा जाता है। दुर्गेसिह तथा विलोचनदास ने तो लक्ष्मी का स्मरण नही किया है। उक्त विवरण का ग्रन्थाश इस प्रकार है

"शेषाशेषफणामणिव्यतिकरे कान्ताकृति विस्विताम्, पश्यन्तो रहसिं स्थिताऽपि परिषद्भान्त्या थियासुर्मुहु । या प्रीढाऽपि नव समागमरस भावै समातन्वती,
िष्लष्टा गाढमुर स्थलेन हरिणा लक्ष्मी श्रिये साऽस्तु व ।। १ ।।
तिलोचनख्यातमभिन्नदुर्गं सार्घ नमस्कृत्य विविक्तविद्यम् ।
कातन्त्रमन्त्रार्थविनिश्चयार्थम्य प्रयत्न क्रियते शिशूनाम् ।। २ ।।
दुर्गत्वमुन्नीय सपञ्जिकाया वृत्तेविवेके विजय प्रवृत्त ।
विवेचयस्तद्वचनानि वाग्मी स्वय पुनर्दुर्गतमो वभूव ।। ३ ।।
ततस्तता युक्तिभिष्कितमुक्ताविविक्तपिड्कित क्विचिद्प्यमुख्याम् ।
सयोजयिष्ये निजगीर्गुणेन सता हृदि श्रीमति सश्रयाय ।। ४ ।।
विलोचनाचार्यवच प्रसादाद् दुर्गस्य वृत्ति सुगम। यदीयम् ।

क्वचित् क्वचिन्मे वचसोऽवकाश शिलोञ्छवृत्त्या घटते तथापि ।। ५ ।। इति करणकुलालड्करणश्रीदेवनाथसमादिष्टपण्डितकर्मधरविरचिते कातन्त्र-मन्त्रप्रकाशे प्रथमः पाद परिसमाप्त ।'' आदि ।

ग्रन्थ के आशिक अध्ययन से ही ग्रन्थनाम की सार्थकता के लिए अनेक प्रमाण प्राप्त हो जाते है।

#### ४. कातन्त्ररूपमाला

वादिपर्वतवज्री मुनीश्वर भावसेन ने प्रित्रयाक्रम से कातन्त्रसूत्रो की दो सदर्भी मे व्याख्या की हे । प्रथम सन्दर्भ के सज्ञासन्धि, स्वरसन्धि, व्यञ्जनसन्धि, विसर्ज-नीयसन्धि, स्वरान्त पुल्लिङ्ग, स्वरान्त स्त्नीलिड्ग, स्वरान्त नपुसकलिड्ग, व्यञ्जनान्त पुलिङ्ग, व्यञ्जनान्त स्त्रीलिङ्ग, व्यञ्जनान्त नपुसकलिङ्ग, व्यञ्ज-नान्त अलिड्ग, कारक, समास एव तिद्धितप्रकरणों में ५७४ सूत्र व्याख्यात है। इनमें वड्गीय तया कश्मीरी सस्करणो के कातन्त्रज्याकरण की अपेक्षा कुछ सूत्र विलकुल भिन्त है तथा कुछ की योजना भिन्न स्थानों में की गई है। जैसे "वा विरामे" (२।३।६२) सूत्र अनेक हस्तलेखो तया मुद्रित कातन्त्र ग्रन्थो मे "अघोषे प्रथम" (२।३।६१) के पश्चात् पिठत है। तदनुसार इसका अर्थ है धुट्सज्ञक प्रथम वर्ण के स्थान मे तृतीय वर्णादेश विकल्प से होता है। अत 'वाक्, वाग्' दो रूप निष्पन्न होते हैं । परन्तु कातन्त्ररूपमाला मे व्यञ्जनसन्धि के अन्तर्गत"मोऽनुस्वार व्यञ्जने" (सू० ६१) सूत्र के पश्चात् पढकर पदान्त मकार के स्थान में वैकल्पिक अनुस्वारा-देश किया जाता है, जिससे पदान्त मे विद्यमान होने पर भी 'देवानाम्, देवाना' ये दो रूप साधु माने जाएँगे। ऐसी प्रकिया अन्यत्न नही देखी जाती। फिर भी इतना निश्चित है कि कातन्त्र व्याकरण का सम्यग् बोध इस ग्रन्थ द्वारा पर्याप्त सरल ढग से किया जा सकता है।

द्वितीय सन्दर्भ के तिड्न्त तथा कृदन्त प्रकरणों में ८०६ सूत्र व्याख्यात हैं। इस प्रकार ५७४ - ८०६ = १३८३ सूत्रों की व्याख्या इसमें की गई है। वररुचि १०५

कात्यायन द्वारा रचित कुत्प्रकरण के ५४६ मूलों में यहा केवल ८०६ — ४६० = ३१६ ही सूल व्याख्यात हुए हैं। क्षेप को कठिनता या विस्तार के भय से अनावश्यक जैसा समझकर छोड दिया गया है।

ग्रन्थ के प्रारम्भ मे ग्रन्थकार ने इसकी रचना का प्रयोजन मन्द्रधी बालको को कातन्त्रव्याकरण का सरलत्या अववोधन कहा है, जिसकी चर्चा उन्होंने ग्रन्थ के अन्त में भी की है

वीर प्रणम्य सर्वज्ञ विनिष्टाशेपदोषकम् ।
कातन्त्ररूपमालेय वालवोधाय कथ्यते ॥१। (ग्रन्थारम्भ)।
भावसेनितिविद्येन वादिपर्वतविष्ठणा ।
कृताया रूपमालाया कृदन्त पर्यपूर्यते ।
मन्दबुद्धिप्रवोधार्थं भावसेनभुनीश्वर ।
कातन्त्ररूपमालाख्या वृत्ति व्यरस्वत् सुधी ॥
(ग्रन्थान्त)

ति प्रकरण की समाप्ति पर भावसेन ने इस व्याकरण के 'कालापक' तथा 'कौमार' नामो की विलक्षण व्याख्या की हैं। कहा गया है कि जो स्त्रियों में ६४ तथा पुरुषों में ७४ कलाएँ होती है उन सभी के प्राप्तिकर्ता तीर्थंड्कर ऋषभदेव हैं, उनसे प्रोक्त होने के कारण इसे 'कालापक' एव कुमारी के प्रति कहें जाने से इसे 'कौमार' नाम से अभिहित किया जाता है। उन्होंने इस मान्यता को अयुक्त वताया है कि जो यह कहा जाता है कि स्वामिकात्तिकेय के वाहन मथूर के पुष्ठ से सूत्रों का निर्ममन होने के कारण इस व्याकरण का नाम कालापक है। भावसेन ने इस मान्यता को इसलिए अयुक्त वताया है कि मथूर के निमानिक प्लुत

का ही उप्यारण प्रसिद्ध है और कातन्त्रव्याकरण के वर्णसमाम्नाय मे प्लुतवर्णी का

पाठ नहीं किया गया है

चतु पिष्ट कला स्त्रीणा ताश्चतु सप्तितर्नृणाम्।
आपक प्रापकस्तासा श्रीमानृषभतीर्थकृत्।।
तेन ब्राह्म्यै कुमार्ये च कथित पाठहेतवे।
कोलापक तत् कौमार नाम्ना शब्दानुशासनम्।।
यद् वदन्त्यिधय केचित् शिखिन स्कन्दवाहिन ॥
पुन्छान्निर्गतसूत्र स्थात् कालापकमत परम्॥
तन्न युक्त यत केकी विक्त प्लुतस्वरानुगम्।
त्रिमात च शिखी बूयादिति प्रामाणिकोक्तित ॥
न चात्र मातृकाम्नाये स्वरेषु प्लुतसग्रह।
तस्मात् श्रीऋषमादिष्टमित्येव प्रतिपद्यताम्॥
(तद्धितप्रकरण के अन्त मे)

ग्रन्थ के अन्त में उन्होंने अपने वचनों को उन विद्वानों के गर्वकुहर के लिए वज्रवत् कहा है जो अपने बुद्धिवैभव के गर्व से उद्धृत होकर स्पर्धा करने का साहस करते हैं। यह वचन अभी अनुसन्धान द्वारा परीक्षणीय है।

अभी तक इसके दो सस्करण प्राप्त हैं

- १ निर्णयसागरयन्त्र, वम्बई। स० १६५२।
- २ वीर पुस्तक भण्डार, वीर प्रेस, जयपुर। वीरनिर्वाण सवत् २४ ५१।

दोनो सस्करणो मे प्राय साम्य ही देखा जाता है।

### ५ कातन्त्रविभ्रभावचूर्णि

व्याकरण के लोकव्यवहाराधीन होने से काव्यशास्त्र आदि मे प्रयुक्त कुछ सूत्रों की सिद्धि बताने के उद्देश्य से किसी आचार्य ने कुछ सूत्र बनाए थे। जिस ग्रन्थ को 'कातन्त्रविभ्रम' नाम दिया गया था, परन्तु वे सूत्र आज उपलब्ध नहीं है। उन सूत्रों का गौरव और अप्रसिद्धि टीकाकार गोपालाचार्य के एक वचन से ज्ञात होती है

कातन्त्रसूत्रविसर किल साम्प्रत यद्।
नातिप्रसिद्ध इह चातिखरो गरीयान्।।

प्रकृत ग्रन्थ के रचियता चारित्रसिंह के वचनानुसार ऐसा प्रतीत होता है कि कातन्त्रविभ्रम-सूत्रो पर सर्वप्रथम क्षेमेन्द्र ने व्याख्या थी। क्षेमेन्द्रकृत व्याख्या की टीका मण्डन नामक किसी विद्वान् ने की थी। सम्प्रति ये दोनो टीकाएँ प्राप्त नहीं होती हैं।

कातन्त्र सम्प्रदाय के किसी विद्वान् ने विश्रमसूत्र तथा कातन्त्रशब्दानुशासन के सूत्रों से सिद्ध किए जा सकने वाले १५२ शब्दों को २१ श्लोकों में निबद्ध किया है। इन शब्दों के साधन की प्रिक्रिया प्रश्नोत्तर के रूप में दिशत हुई है। इनके अतिरिक्त ५४ शब्दों की योजना १० श्लोकों द्वारा बाद में की गई है। श्लोकनिर्दिष्ट शब्दों की अवदूरि नामक व्याख्या के कर्ता का परिचय प्राप्त नहीं होता। मुद्रित कातन्त्र-विश्रम के प्रारम्भिक लेख 'कातन्त्र विश्रम सूत्र सवृत्तिक लिख्यते' के अनुसार श्लोकों को भी सूत्र माना जा सकता है। अवचूरिकार ने प्रसङ्गत दो अन्य श्लोकों की योजना इसमें की थी इसका उल्लेख चारित्रसिंहकृत टीका में प्राप्त होता है। प्राप्त टीकाओं के परिचय से पूर्व श्लोकबद्ध कातन्त्र विश्रम का सिक्षप्त विषयपरिचय दिया जा रहा है

प्रारम्भ मे ही प्रश्न किया गया है कि परस्पर विरुद्ध किस धातु के १३ रूप एक ही प्रत्यथ होने पर निष्पन्न होते हैं। व्याख्याकारों ने 'अव' पूर्वक 'गृ' धातु से अद्यतनी (लुड्) के मध्यमपुरुप बहुवचन में 'ध्वम्' प्रत्यय करने पर (१) अवागरिध्वम्,

(२) अवागरीध्वम्, (३) अवागलिध्वम्, (४) अवागलीध्वम्, (५) अवागरिढ्वम्, (६) अवागरीढ्वम्, (७) अवागलिढ्वम्, (ธ) अवागलीढ्वम्, (६) अवागारिध्वम्, (१०) अवागारीघ्दम्, (११) अवागालिघ्दम्, (१२) अवागालीघ्दम् तया (१३) अवागीर्वम् ये १३ रप दिखाए गए है। ग्रन्थान्तरो मे इसके १०४ रूप भी वताए जाते हैं।

इस प्रकार स्याद्यन्तप्रतिरूपक त्यादि, वहुवचनप्रतिरूपक एक वचर्न, त्यादि के विपरीत रूप, विभक्तिव्यत्यय के रूप, स्याद्यन्त की तरह प्रतीत होने वाले त्याद्यन्त रूप, अप्रसिद्ध त्याद्यन्त तया दुर्लक्ष्य यङन्त शब्दो का पाण्डित्यपूर्ण निर्देश किया गया है। उदाहरणार्थ वहुवचनप्रतिरूपक एकवचन के शब्दो का निर्देश इस प्रकार किया गया है

> एतेपा कथमेकत्व वनानि ब्राह्मणैरमी । वृक्षा पचन्ति येपा यान् वायुभ्य पार्थिवा सुरा ।।८।। पूराणि वर्षाणिमठान्यमीना घनानि सर्वाणि विलान्यपा च ॥१०॥

कातन्त्रविभ्रम की प्राप्त टीकाओं में दो हस्तलिखित हैं तथा एक भूद्रित है। मुद्रित टीका चारित्रसिंहकृत 'अवचूर्णि' नामक है। जिसका परिचय इस प्रकार

वि० स० १६२५ में साधु चारिव्रसिंह ने यह टीका लिखी है। इन्होंने अपने को मतिभद्रगणि का शिष्य वताया है। टीका के नाम तथा उसके रचनाकाल आदि का परिचय इस प्रकार दिया है

वाणाध्विषडिन्दु (१६२५) मिति सव्वति धवलक्कपुरवरे समहे ।

श्रीखरतरगणपूष्करसूदिवापूष्टप्रकाराणाम् ।।१।।

श्रीजिनमाणिक्याभिधसूरीणा सकलसार्वभौमानाम् ।

पट्टे वरे विजयिषु श्रीमज्जिनचन्द्रसूरिराज्येषु ॥२॥ गीति ।

वाचकमतिभद्रगणे शिष्यस्तदुपास्त्यवाप्तपरमार्थे ।

चारित्रसिहसाधुर्व्यदधादवचूणिमिह सुगमाम् ॥३॥

उन्होंने अपनी उदारता का परिचय देते हुए यह भी कहा है कि मैंने इन प्रश्नोत्तरो की व्याख्या मे यदि कुछ अनृत लिखा हो तो उसे अपने तथा दूसरो के उपकारार्थ विद्वान् स्वयं संशोधित कर ले। यह व्याख्या १६२७ ई० में इन्दौर से प्रकाशित भी हो चुकी है। इसमे सारस्वत व्याकरण के सूत्रो का उपयोग किया गया है लिखामि सारस्वतसूत्रयुक्त्या।

ग्रन्यरचना का प्रयोजन वताते हुए कहा गया है कि कातन्त्रविभ्रम मे दर्शित प्रयोग अत्यन्त दुर्जेय हैं, उनके विषय में श्रेष्ठ वैयाकरण भी जडवत् हो जाते हैं, अत अपने तया दूसरो के ज्ञानवर्धन-हेतु इस टीका को लिखने का सफल प्रधास किया जा रहा है

### स्वस्येतरस्य च सुबोधविवर्धनार्थ रित्वत्य ममात्र सफलो लिखनप्रयास ॥३॥

टीका मे प्रासिड्गक मूलातिरिक्त कुछ शब्दो की सिद्धि ग्रन्थकार ने स्वय भी वताई। ग्रन्थ के अन्त मे चार कारिकाओं द्वारा अप्रसिद्ध त्याद्यन्त रूपो को भी अपनी ओर से वताया गया है—-'इति रूपमनुक्तमिष प्रसगादिह लिखितम्'। 'अन्येऽपिकेचिद् विभ्रमप्रयोगालिख्यन्ते'।

प्रमाण के लिए क्षेमेन्द्र, हेमचन्द्र, अभिधानकोश, एकाक्षरनिघण्टु आदि के वचनों को अनेकल उद्घृत किया गया है। इसके अनुशीलन से ऐसा कहा जा सकता है कि प्रतिज्ञानुसार ग्रन्थकार ने अपने वुद्धिकौशल का पर्याप्त परिचय दिया है।

### ६ कातन्त्रविभ्रमावचूणि

नागर नीलकण्ठ के पुत्र गोपालाचार्य ने स० १७६३ के दक्षिणायन-पौषमास में इसकी रचना की थी। वालकों की हितकामना, अपने एवं दूसरों के ज्ञानसवर्धन के लिए यह ग्रन्थ लिखा गया था। इसके हस्तलेख जोधपुर, वीकानेर, अहमदाबाद आदि स्थानों में सगृहीत हैं। हस्तलेखों के अवलोकन से ऐसा विदित होता हैं कि इन्होंने केवल मूल की २१ कारिकाओं पर ही अपनी व्याख्या रची है। प्रक्षिप्त १० कारिकाओं पर इनकी टीका नहीं देखी जाती। ग्रन्थकार ने स्वरचित टीका को विशुद्ध, रम्य तथा सुगम बताया है। ग्रन्थरचना के काल आदि का परिचय इस प्रकार है-—

सवद्रामरसाद्रिभू (१७६३) परिमिते वर्षायने दक्षिणे, पौषे मासि शुचौ तिथिप्रतिपदि प्राड् भौमवारेऽकरोत्। श्रीमन्नागरनीलकण्ठतनयो नाम्ना तु गोपालक टीकामस्य विशुद्धरम्यसुगमा काव्यस्य दुर्गस्य वै।।

इस कातन्त्रविश्रम को यहां काव्य कहा गया है, सम्भवत विशेष अर्थों में प्रयुक्त काव्यशास्त्रीय कुछ शब्दों की चर्चा होने से इसे काव्य की सज्ञा टीकाकार ने दी हो। टीका की सुगमता के बोधक कुछ उदाहरण इस प्रकार हैं

१ 'अग्निभ्य 'पद को प्रथमाविभक्त्यन्त सिद्ध करने के सन्दर्भ में बताया है, कि भयार्थक 'भ्यस्' धातु का विववन्त रूप 'भ्य 'होता है, अत 'अग्नि से होने वाला भय' इस अर्थ का वाचक प्रथमाविभक्त्यन्त पद 'अग्निभ्य 'पञ्चमी तत्पुरुष समास से निष्पन्न होगा। विकल्प में भयार्थक 'भी' भव्द का प्रथमा बहुवचन 'भ्य 'बताकर 'अग्निभ्य 'पद की सावना दिखाई गई है। (कारिका २)।

२ 'भवेताम्' शब्द को षष्ठी वहुवचनान्त इस प्रकार सिद्ध किया गया है 'इण् धातु का विववन्त रूप 'इत्' होता है। भव ससार को प्राप्त करने वाले 'भवत ' कहे जाएँगे, उससे पष्ठी वहुवचनान्त रूप 'भवेताम्' निष्पन्न होगा (कारिका ३)।

३ यानि, जुभानि, रणानि' अ।दि स्थाद्यन्त पद तो प्रसिद्ध है परन्तु त्याद्यग्त प्रसिद्ध नही । इन त्याद्यन्त पदो की सिद्धि 'या जुभ, रण' धातुओ से 'आनि' प्रत्यय होने पर वताई गई है ।

इसी प्रकार अनेक शब्दों की साधिनका में प्राय सरल भाषा तथा सरल भैली का व्यवहार किया गया है, जिसे सबद्ध स्थलों में ही देखा जा सकता है। सरलता के लिए इसमें अनेक ग्रन्थों व ग्रन्थकारों के मतो को नहीं दिखाया गया है। कदाचित् वृहत्-सिद्धान्तकी मुदी तथा अनेकाक्षर कोश का उल्लेख अवश्य प्राप्त होता है।

#### ७. कातन्त्रविस्तर

वर्धमान-विरचित इस विस्तृत टीका का कारकभागीय कुछ अश मञ्जूषा पित्रका (वर्ष १२ अड्क ६) में प्रकाशित है। इसके अनेक हस्तलेख उत्कलाक्षरों में भुवनेश्वर के अभिलेखागार में सगृहीत हैं)। राजस्थान में संस्कृत साहित्य की खोज (पृ० ३२) के लेखक श्रीधर रामकृष्ण भण्डारकर के अनुसार जैसलमेर में भी इसकी हस्तलिखित प्रति है। जैनसाहित्य का वृहद् इतिहास, भाग ४, पृ० ४२ पर आरा तथा चूरू में भी इसके हस्तलेख वताए गए है। ग्रन्थकार की प्रतिज्ञा के अनुसार इसके सन्धि तथा नाम अध्यायों में उन सभी भाद्यों की सिद्धि वताने का प्रयास किया गया है, जिनका प्रयोग शिष्टों ने लक्ष्यग्रन्थों में किया है

महेश्वर नमस्कृत्य कुमार तदनन्तरम्।
सुगम कियतेऽस्माभिरय कातन्त्रविस्तर।।
अभियोगपरा पूर्वे भाषाया यद् वभाषिरे।
प्रायेण तदिहास्मामि परित्यक्त न किञ्चन।।

कृद्भागीय व्याख्यान में ग्रन्थकार ने कहा है कि सून्नकार शर्ववर्मा द्वारा जिनकी सर्वथा उपेक्षा की गई तथा कात्यायन ने भी जिन पर विचार नही किया, उन सभी भव्दों को यहा उदाहरण के रूप में दिया गया है। अन्त में ग्रन्थकार ने यह भी वताया है कि यद्यपि अपने प्रशसनीय गुणों के कारण यह शास्त्र अनेकत्र प्रचलित है प्रचुर प्रचार है, तथापि पिताजी के मुख से सुने जाने के कारण या उनके या उनके आदेश से मैंने इस ग्रन्थ की रचना की है

उपेक्षित सूत्रकृता सुदूर कात्यायनेनापि न चिन्तित यत्। सक्षिप्तभाषागतमत्र लक्ष्यसमस्तमस्मामिरुदाहृत तत्।।

सुप्रचार भास्त्र यद्यपि सुगुर्णैरिह । पितृवक्त्नान् तथाप्येतिल्लिखित विदुषा मयो ॥ मञ्जूषा पित्रका मे कारकप्रकरणीय अपादन तथा सम्प्रदान-सज्ञक जो सूत्र व्याख्यात है उनमे पाणिनीय सूत्रो की भी विश्वद व्याख्या देखी जाती है । पाणिनीय अपादानसज्ञक जिन सूत्रो की आवश्यकता महाभाष्यकार आदि ने नही मानी है उन सूत्रो पर भी व्याख्या करने का कारण वताते हुए कहा गया है कि

१ यहा प्रत्याख्यान करने के उद्देश्य से ही इन सूत्रो का उपादान किया है। अथवा।

२ उन्हें स्वीकार भी किया जा सकता है क्यों कि अन्य व्याकरण में उनकी मान्यता होने से यहा उनका खण्डन करना मेरा उद्देश्य नहीं है। अर्थात् कातन्त्रोक्त ही ग्राह्य है, अन्य व्याकरणोक्त ग्राह्य नहीं है इस प्रकार का मेरा कोई पक्षपात नहीं है। यह भी कहा जा सकता है कि व्याकरणान्तर में प्रवल आग्रहवश उन्हें समादृत किया गया है अत उनका प्रत्याख्यान करने के लिए द्विगुणित यत्न की आवश्यकता होगी, अत उन्हें स्वीकार कर लेना ही समीचीन है

प्रत्याख्यातुमिहाख्यातमिति तन्त्रान्तरोदितम् । स्वीकर्त्मथवाऽस्माक पक्षपातो न विद्यते ।।

किञ्च,

तन्त्रान्तरप्रणीताना सूत्राणा परमाग्रहात्। प्रत्याख्यानेन यत्नस्य द्वैगुण्यमुपजायते।।

ऐसा प्रतीत होता है कि यदि इस विपुलकाय ग्रन्थ का प्रकाशन हो जाए तो कातन्त्र व्याकरण का एक विस्तृत रूप सामने आ जाए। कातन्त्रविस्तर की कुछ टीकाएँ भी प्राप्त होती है

(१) वामदेव विद्वान्-विरचित मनोरमा, (२) श्रीकृष्णरिचत वर्धमान-सग्रह, (३) अञ्चातनामा आचार्य रिचत कातन्त्रप्रक्रिया, (४) गोविन्ददास-रचित वर्धमानानुसारिणो प्रक्रिया, तथा (५) रघुनाथदास-रचित वर्धमानप्रकाशा

### द कातन्त्रवृत्तिप्रिञ्जका

आचार्य विलोचनदास द्वारा प्रणीत यह व्याख्या वड्गाक्षरों में मुद्रित है और प्राय सभी सूलो पर प्राप्त होती है। इसकी रचना को उद्देश्य अन्थकार ने स्वय अन्थारम्भ में बताया है, तदनुसार कातन्त्रव्याकरण पर दुर्गिसह द्वारा रचित एक प्रामाणिक वृत्ति में प्रयुक्त कठिन या अस्पष्टार्यक पदों को सरल या स्पष्ट करने के उद्देश्य से इसकी रचना की गई थी। कठिन या अस्पष्टार्यक पदों के व्याख्यान की आवश्यकता मन्दबुद्धि वालों को भी विषय के सम्यक् अवबोधार्य होती है

प्रणम्य सर्वकार्तार सर्वद सर्ववेदिनम् । सर्वीय सर्वग सर्वं सर्वदेवनमस्कृतम् ।। दुर्गसिहोक्तकातन्त्रवृत्तिदुर्गपदान्यहम् । विवृणोमि स्याप्रश्लमशस्त्रानहेतुनो ।। व्याख्या के अध्ययन से ऐसा लगता है कि ग्रन्थकार ने न केवल दुर्गिसहोक्त वृत्ति में ही कठिन या अस्पष्टार्यक भव्दों की ही व्याख्या की है, किन्तु उन्होंने सूत्रनिर्दिष्ट विषय को पूर्णत समझाने के लिए अनुक्त विषयों का भी समावेश किया है और अनेकत्न अपने मत के समर्थन में अन्य ग्रन्थकारों के भी वचनों को उद्धृत किया है। इनके कुछ विशेष विचार इस प्रकार है—-

१ नमस्कारिवययक । इसमे कहा गया है कि अभिष्रेत विषय की सिद्धि केवल नमस्कारमालसाध्य नही होती किन्तु कभी यागादिसाध्य तथा नमस्कार साध्य होती है।

(मड्गलाचरण)

२ मड्गलार्थक 'सिद्ध भव्द का विवेचन । "सिद्धो वर्णसमाम्नाय" इसे प्रथम सूत्र की व्याख्या में 'सिद्ध' शब्द के नित्य, निष्पन्न तथा प्रसिद्ध अर्थों के अतिरिक्त भी कुछ महत्त्वपूर्ण विचार किया गया है। कातन्त्रव्याकरण में आदि, मध्य तथा अन्त में किए गए मड्गलार्थक पदो की योजना स्पष्ट की हैं (१।१।१)।

३ 'अ। दि' णव्द के चार अर्थो की व्याख्या आपिशलीय मतानुसार की गई

तथा चापिशलीया पठन्ति,

सामीप्येऽथ व्यवस्थाया प्रकारेऽवयवे तथा।

चतुर्ध्वर्येषु मेधावी आदि शब्दं तु लक्षयेत् ॥ (१।१।८)।

४ अनुनासिक में 'अनु' शब्द की योजना का तार्त्पर्य। इसकी व्याख्या में 'अनुनासिक' सज्ञा को पूर्वाचार्यप्रणीत तथा अन्वर्य कहा गया है (१।१।१३)।

प्र 'अनुस्वार, विसर्जनीय' सजाओं के क्रम का औचित्य। इसमें वताया गया है कि स्वरसम्बद्ध होने के कारण यद्यपि इन सजाओं का निर्देष सन्व्यक्षर सज्ञा के ही अनन्तर करना चाहिए था, तथापि अप्रवान एव स्वर-व्यञ्जनोभय से सबद्ध होने के कारण इनका पाठ अन्त में किया गया है। सूत्र निर्देष्ट होने के कारण अनुस्वार-विसर्जनीय को भी कातन्त्र व्याकरण में योगवाह माना जाता है, पाणिनीय व्याकरण की तरह अयोगवाह नहीं (११११९)।

६ अ।पिशलीय मतानुसार आगम आदि की परिभाषा । तथा चापिशलीया पठन्ति,

> आगमोऽनुपद्यातेन विकारश्चोपमर्दनात् । आदेशस्तु प्रसङ्गेन लोप सर्वापकर्पणात् ।। (२।१।६) ।

७ अीपचारिक आधार की अयुक्तता बताना 'अड्गुल्यग्रे करिशतम्' आदि स्थलों में कुछ आचार्य अीपचारिक आधार मानते हैं, परन्तु वस्तुत अड्गुलि के अग्रमाग का विषय ही करिशत है अत यहा औपश्लेषिक आधार मानना ही सगत है (२।४।११)। म निमित्त के पर्यायवाची 'कारक' शब्द को अव्युत्पन्न तया स्वभावत नपुसकर्लिड् मानना। किया के निमित्तमात्र प्रधान या अप्रधान को कारक कहते हैं। व्युत्पन्न तथा वुण्प्रत्ययान्त कारकशब्द का अर्थ 'कर्ता' होता है तथा वह वाच्यलिड् माना जाता है। (२१४१२३)।

ह वृत्तिकार दुर्गिसह द्वारा समादृत चन्द्रगोमी के सूत की सूचना देना। ''तादर्थ्य चतुर्थी'' सूत्र को शर्ववर्मकृत न मानकर चन्द्रगोमिकृत माना है। इसकी सूचना देते हुए कहा गया है कि वृत्तिकार ने मतान्तरप्रदर्शन के उद्देश्य से यहा चन्द्रगोमिकृत इस सूत्र को पढ़ा है (२।४।२७)।

इस प्रकार अनेक विशेषताए देखी जाती हैं। दुर्गसिंह कृत वृत्ति तथा टीका के विषयों का प्रौंड स्पण्टीकरण इस व्याख्या में देखा गया है। उस व्याख्या का स्तर कातन्त्र सप्रदाय में वही माना जा सकता है जो कि पाणिनीय सम्प्रदाय में काशिका वृत्ति पर जिनेन्द्रवृद्धि द्वारा प्रणीत काशिकाविवरणपञ्जिका (न्यास) का है। इसमें जयादित्य, जिनेन्द्रवृद्धि प्रभृति लगभग ४० ग्रन्थकारों तथा कुछ ग्रन्यों के मतवचनों को दिखाया गया है। वहुत से मत 'केचित्, अन्ये, इतरे' शब्दों से भी प्रस्तुत किए गए है। इन सभी मतों में कुछ मतों को युक्तिसगत नहीं माना गया है।

इस पञ्जिका में दिशित मतो के प्रति कुछ आचार्यों ने दोष भी दिखाए है, जिन दोपो का समाधान सुपेण विद्याभूषण ने अपने कलापचन्द्र नामक व्याख्यान में किया है। श्रीविविकम ने उद्द्योत, मिणकण्ठभट्टाचार्य ने त्रिलोचनचन्द्रिका सीतानाथ सिद्धान्तवागीश ने कुछ अशो पर सञ्जीवनी तथा घातुसूबीय पञ्जिका पर पीताम्बर विद्याभूषण ने पितका नामक व्याख्या की रचना की है।

### ६ कातन्त्रवृत्तिपञ्जिका प्रदीप

पण्डित श्रीनन्दी के आत्मण पण्डित श्री देसल ने इसकी रचना की थी। रद अपने का इसका हस्तलेख जोधपुर राजस्थान प्राच्यविद्या प्रतिष्ठान में विद्यमान है। पञ्जिका में जो कुछ विशेष रूप में कहा गया है उसी का विवरण प्रस्तुत करने की प्रतिज्ञा ग्रन्थारममं में लेखक ने की है। क्रदभागीय व्याख्या का प्रारम्भ करने से पूर्व ही ग्रन्थकार के पिता दिवगत हो गए थे, अत पितृवियोगरूपी अनल से दग्धमानस होने पर भी दु खो की कमी की समाप्ति न समझकर श्रीदेसल ने अग्रिम ग्रन्थभाग की पूर्ति की है

"अत्र चान्तरे दिवगते पितरि तद्वियोगानलदग्धमानसाना कीदृश हि ग्रन्थ दूपण समाधान बुद्धिकौशलमुपजायत इति जानद्भिरप्यस्माभि प्रारब्धापरि-समाप्तिदु खमवगम्य यथामित किञ्चिदुच्यते" (कृत् प्रकरण का प्रारम्भ)।

ग्रन्थ के अन्त मे ग्रन्थकार ने अपने पिता द्वारा **घातुपरायण** के रचित होने की भी सूचना दी है। शड्कर नामक शिष्य की प्रार्थना पर श्रीदेसल ने जैसा अपने पिता से पढ़ा था उसी के स्मरणार्थ इस ग्रन्थ का निवन्धन किया है, अत अपन। कोई दोष न वताकर युक्तायुक्त के विचार का भार विद्वानों पर छोड दिया है

कात्तिकेय समाराध्य कृत भास्त्रमनाकुलम्।
तस्मै नमोऽस्तु गुरवे श्रीमते भवंवर्मणे।।
धातुपारायणकर्ते व्याकरणित्तयवेदिते।
भव्दसरोजसवित्ते विद्यादाते नम पिते।।
उक्त मया यथावोद्य भड्कराय सुवोधिने।
युक्तायुक्तविचारस्तु कर्तव्य खलु सूरिभि।।
याचितोऽह चुरातेन प्रतिपन्न मयाऽपि तत्।
स्मृत्यर्थं क्रियते यस्मात् तस्मान्नो नात्न दूषणम्।।
पितृभिर्यदुपन्यस्त स्मरणाय कृत मया।।

स० १४६५ मे श्रावणवदी ५ बुधवार को राणा श्रीउदयसिंह विजय के राज्य मे इसे लिखा गया था।

## १० कातन्त्रपञ्जिकोद्द्योत.

वर्धमान के शिष्य विविक्रम ने कातन्वपञ्जिका पर उद्द्योत नामक टीका लिखी है। इसका हस्तलेख सड्घभण्डार-पाटन में सगृहीत है। आख्यात के सम्प्र-सारणपादपर्यन्त यह उपलब्ध है। इसका लेखनकाल स० १२२१, ज्येष्ठवदी तृतीया, शुक्रवार है। ग्रन्थकार ने कहा है कि कुछ पूर्वभावी आचार्यो ने अपने असारवचनो से पञ्जिका को प्राय निर्यंक बताया था और इसी कारण वह पञ्जरस्य शारिका की तरह पराधीन होकर अपने गुणो को प्रकाशित करने में असमर्थ हो गई थी। मैंने पूर्वाचार्यों के उन आक्षेपवचनो का खण्डन कर इसे पूर्ण उज्ज्वल कर दिया है

उक्त यदालून विशीर्णवाक्यैं निर्शल किञ्जन फल्गु पूर्वे। उपेक्षित सर्वे मिद मया तत् प्रायो विचार सहते न येन।। आसीदिय पञ्जरिचलसारिकेव हि पञ्जिका। उद्द्योतन्यपदेशेन मया पूर्णोज्ज्वलीकृता।।

इस प्रकार टीकाकार का प्रयास तथा टीका का नाम सार्थक ही कहा जा सकता है।

### ११ कातन्त्रोत्तरम्

इसकी रचना विजयानन्द ने की है, इसका दूसरा नाम विद्यानन्द भी है। ३६० पत्नो का एक हम्तलेख अहमदावाद के लालभाई दलपतमाई भारतीय सस्कृति विद्यामन्दिर में सुरक्षित है, वीच का कुछ अश इसमें बृटित है। ग्रन्यकार के वचनानुसार इसकी रचना महान् प्रयास से की गई है तथा समस्त प्रतिपक्षि-प्रदर्शित आक्षेपो का सहेतुक समाधान किया गया है। नाटक के भरतवाक्य की तरह विश्वकल्याण की भावना से प्रेरित होकर लेखक ने अन्त मे यह भी कहा है कि इस सद्ग्रन्थ की रचना से मुझे प्राप्त होने वाला पुण्य तीनो दुखो का शमन करता हुआ मनुष्यो की प्रवृत्तिको मह्गलमयी भावना या शिव की और उन्मुख करे

> सहेतुकमिहाशेष लिखित साधु सगतम्।। कातन्त्रोत्तरनाम(ऽय विद्यानन्दापराऽऽह्वय । मान चास्य सहस्राणि स्वर्वेद्यगुणिता रसा ॥ निर्माय सद्ग्रन्थमिम प्रयासाद्, आसादित पूण्यलवो मया त्निदु खापहरो नराणाम्, क्यदि विवेक शिवभावनायाम्।।

सूत्र-टीका-पञ्जिका-पूर्वाचार्यानुमोदित वचनो की चर्चा के अतिरिक्त महा-कवि आनन्दवर्धन द्वारा सामान्य विवक्षा मे भी किए गए पुल्लिङ्ग प्रयोग का उल्लेख किया है। आनन्दवर्धन ने यह प्रयोग अपने ग्रन्थ देवीस्तवयमक मे किया है। इस व्याकरण के चार नामी में हेत्र दिखाए गए है शार्ववर्मिक, कातन्त्र, कालापक, कौमार।

#### १२ कालापप्रिक्या

न्पतिशिरोमणि रामसिंह की आज्ञा से क्षत्रिय बालको के बुद्धिवर्धनार्थ अ। चार्य वलदेव ने इसे बूँदी मे स० १६०५ में लिखा था। १२४ पत्नों का एक हस्तलेख जोधपुर मे प्राप्त है। ग्रन्यकार ने अपने गुरु का नाम आशानन्द बताया है

> बाणखाड्केन्द्रकमिते (१६०५) विक्रमादित्यती गते । वर्षेऽत रामसिहाजाप्रेरितेन द्विजेन वै।। वलदेवेन रचिता कालापप्रक्रिया शुभा। उपदेशाद् गुरोराशानन्दोत्धाद् भाग्ययोगत ॥

सभी धातुओं पर पूर्णतया व्याख्यान करना सम्भव नही होता, क्योंकि धातूए अनन्त तथा अनेकार्यक होती है, अत ग्रन्थकार ने सभी धातुओ पर व्याख्यान नही किया है

धातूनामप्यनन्तत्वान्नानार्यत्वाच्य सर्वथा। अभिधातुमशक्यत्वादाख्यातरव्यापनैरत्नम् ॥ १॥ आख्यात प्रकरण के अनन्तर कृत्प्रकरण के लगभग २० ही सूत्रो की व्याख्या

की गई है, शेप को आवण्यकता से अधिक समझकर छोट दिया गया है।

### १३ बालिशिक्षाव्याकरणम्

गूजराती भाषा के माध्यम से संस्कृत शिक्षण देने का प्रयास जिसमे किया गया हो उस रचना को 'औक्तिक' कहते हैं । वालिशिद्याकरण एक ऐसी ही रचना है। इस अीनितक ग्रन्य के लेखक श्रीमालवशीय कूर्रीमह के पुत्र ठक्कुर सम्रामसिंह है। इसका रचनाकाल स० १३३६ है। सम्पूर्ण ग्रन्य का परिमाण १८५० म्लोक हैं। इसमे मज्ञा, सन्धि, स्यादि, कारक, समास, उक्तिविज्ञान, सस्कार तथा त्यादि नामक आठ प्रकम है। ग्रन्थकार ने प्रारम्भ मे ही यह प्रतिज्ञा की है कि भर्ववर्मप्रणीत कातन्त्रव्याकरण के आधार पर सक्षेत्र मे वालशिक्षा की रचना की जा रही है । अपनी निरिममानिता तथा सरलता का परिचय देते हुए ग्रन्यकार ने यह भी कहा है कि जैसे सूर्य के अभाव मे दीपक के भी प्रकाश का महत्त्व होता है, वैसे कातन्त्रव्याकरण के अभाव मे सभी सज्जन इस वालिशक्षा को अपनाएँ

> श्रीमन्नत्वा पर ब्रह्म वालिशक्षा यथाक्रमम्। सक्षेपाद् रचयिष्योमि कातन्त्रात् धार्ववर्मिकात् ॥ १॥ आदी सज्ञातत सन्धि स्यादय कारकाणि च। समासाण्चो वित्तविज्ञान सस्कारस्यादयस्तया ॥ २ ॥ इत्यष्टप्रक्रमोपेतामेता कुर्वन्तु हृद्गृहे । कातन्त्रभास्करामावे यथा दीपश्रिय जना ॥३॥

सप्तम सस्कार प्रक्रम में अनेक अव्यय तथा तत्कालीन कियापदो को उद्घृत कर उनके संस्कृत शब्द दिए हैं। 'रखंड, वोलंड, आवइ, धूमंड' आदि उद्धृत कियापदो को अवधी, व्रज, राजस्थानी तथा गुजराती भाषा की सपत्ति माना जाता है। इस प्रकार यह ग्रन्थ भाषाविज्ञान की दृष्टि से विशेष महत्त्व का हो गया है। राजस्थान प्राच्यविद्या प्रतिष्ठान, जोधपुर से १६६८ ई० मे प्रकाशित इस गन्य के प्रवान सम्पादक डाँ० फतहसिंह ने इस सस्कारप्रक्रम में उद्धृत अनेक क्रियापदों को लक्ष्यकर विश्वासपूर्वक यह कहने का प्रयास किया है कि ग्रन्थलेखन के समय तक सस्कृतभाषा केवल विद्वानो की ही सम्पर्कभाषा रह गई थी और जनसाधारण की भाषा सस्कृत से वहुत दूर चली गई थी अत इस दूरी को दूर करने के लिए ही ग्रन्यकार ने संस्कार प्रकम में भाषाभव्दों का संस्कृत के साथ मेल विठाने का प्रयत्न किया ।

अस्तु, यह तो निश्चित है कि ग्रन्थकार भारतभूमि का एक ऐसा पुन्नरत्न था जो जैन-अर्जन आदि के भेदभाव से ऊपर उठकर राष्ट्रीय दृष्टि से सोच सकता था और वर्तमान भेदवुद्धिविधायिनी प्रवृत्ति के विपरीत एक मान्न राष्ट्रीय दृष्टि से भाषाप्रश्न पर विचार करके तत्कालीन जनसाधारण की भाषाओं को सुसस्कृत रूप प्रदान करने के लिए अपने व्याकरण में 'संस्कृतप्रक्रम' को लिख सकता था। ग्रन्थ मे दर्शित प्रकरण, विषययोजना, उदाहरणो आदि सेन केवल बालको के लिए ही उपयोगी है किन्तू प्रौढधी विद्वानों के लिए भी मननीय है।

ग्रन्थ के अन्त में लेखक ने कहा है कि यद्यपि अनेक शास्त्रों का अध्ययन कर वर्ड परिश्रम से समोधित कर इस बालिशक्षा को बनाया है तथापि सज्जनी द्वारा यह भोधनीय ही है। इस प्रकार ग्रन्थ के दीर्घकालीन प्रचार की श्रभकामना भी ग्रन्थकार द्वारा की गई है। सज्जनों के प्रसाद से ही इस ग्रन्थ की रचना बताकर लेखक ने महती उदारता का परिचय दिया है। प्रशस्ति, रचनाकाल, श्रुभ-कामनोदिविषयक वचन इस प्रकार है

> सदीपकार्यात् साध्योऽय लक्षणद्रव्यसग्रह । सार्द्धाष्टादशशत्यड्कोऽप्यक्षय सन् तर्दाधनाम् ॥ १ ॥

भूञ्चन्ति भूवता जलजन्तवोऽपि स्वात्यभ्भसा तल्ललित न तेपाम्। ય વ્યોપના અપ્યમૃત तद् वल्पित चन्द्रमस कराणाम् ॥ २॥

स हि यन्भयापि श्रीमालवश्येन कृति कृतेयम सता प्रसाद साढाकभू-ठक्कुरकूरसिंहपुत्रेण पद्त्रितियुत्तैकवर्षे (१३३६) ॥३॥ बहुनि शास्त्राणि विलोक्य तावद् विनिर्मितेय महतोद्यमेन। मशोधिता सद्भिरथापि शोध्या सल्लक्षण क्षोदसह सहैव।। ४।।

> यावद् घत्ते गगनसरसी राजहसप्रचारम्, मेरुश्चाग्निर्वरदिनवध् शर्वरी मङ्गलानि । तावद् वोध भृति विदधती वालशिक्षा सदैषा, जीयाद् योगादतिमतिमता वर्धमानाधिकश्री ॥५॥

#### १४ कातन्त्रभूषणम्

आचार्य धर्मधोपसूरि ने कातन्त्रव्याकरण के आधार पर इसकी रचना की है। इसका परिणाम २४००० ध्लोक है।

(द्र०---जैनसाहित्य का बृहद् इतिहास, भाग ५) ।

#### १४ कातन्त्रवाक्यविरतर

कौशिक वशीय नागरज्ञातीय सर्वदेव के पुत्र पण्डित राम ने इसकी रचना की है। रचना का प्रयोजन मन्दमति वालो को भी सुखपूर्वक वाक्यो की प्रयोगविधि का

१२० : सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा

परिज्ञान वताया गया है। इसका हस्तलेख अहमदावाद में प्राप्त है। ग्रन्थ के अन्त मे इस प्रकार परिचय दिया गया है

> कौशिकान्वयसभूत सर्वदेवात्मजो भुवि। रामाख्यया प्रसिद्धो हि नगरो विप्रसेवकः॥ जडाना मुखवोधार्यं कृतवान् वाक्यविस्तरम्॥

इति श्रीनगरमहास्थानवास्तव्यनागरज्ञातीय-कौशिकान्वयव्याससर्वदेवसुतपण्डितराम विरचित शब्द-कारक-समास-तद्धितिकया-कृत्प्रयोगाणा लौकिकमापया विहित वाक्यविस्तर समाप्तमिति भद्र भूयात् ।

#### १६ कातन्त्रविभ्रमटीका

स० १३५२ में जिनप्रभसूरि ने इस टीका की रचना की थी। यद्यपि इस टीका के अनेक हस्तलेख जयपुर, बीकानेर, अहमदाबाद आदि में देखने को मिले, परन्तु उनका अध्ययन न किए जा सकने से टीका का स्वरूप नहीं बताया जा सकता। ग्रन्थकार द्वोरा रचनाकाल, रचनास्थान का निर्देश इस प्रकार किया गया है

> पक्षेषु शक्तिशशिभृन्मितविक्रमाव्दे धाल्यङ्किते हरतियौ पुरियोगिनीनाम् । कातन्त्रविश्रम इह व्यतनिष्ट टीकाम् अप्रौढवीरपि जिनप्रभमूरिरेताम् ॥

### १७ कातन्त्रवृत्तिपञ्जिका

आचार्य जिनेश्वर सूरि के शिष्य सोमकीति ने कातन्त्रवृत्ति पर इस टीका की रचना की है, इसका हस्तलेख जैसलमेर में है। इस व्याकरणसम्प्रदाय में आचार्य विलोचनदास द्वारा प्रणीत 'पञ्जिका' व्याख्या सुप्रसिद्ध है। दोनो आचार्यो का समय निश्चित न होने से यहा विशेष कुछ भी नहीं कहा जा सकता है। (द्र० जैनसाहित्य का वृहद् इतिहास, भाग १)।

#### १८ त्रियाकलाप

धातुपाठ पर यह व्याख्या कायस्यवशीय विद्यानन्द ने लिखी थी। ग्रन्थकार ने इस व्याख्या के सवन्ध में कहा है कि जो व्युत्पन्त नहीं है उन्हें इसका व्यवहार नहीं करना चाहिए, क्योंकि ग्रन्थ में दिशित धातु, उनके अर्थों का निरूपण करने से ही उनकी वुद्धि मोहित हो सकती है। इसके हस्तलेख वीकानेर तथा अहमदावाद में देखे गए हैं। ग्रन्थकार ने विणित विषय आदि के सम्बन्ध में कहा है पूर्व पूर्वकविप्रणीतविविधग्रन्थेषु दृष्टास्तत, निर्णीता हृदये निरूप्य निपुण ये धातुपारायणम् । धातूना तनुधीरपि व्यरचयत्तेषामिम संग्रहम्, विद्यानन्दकविविशुद्धहृदय कायस्थवशोद्भव ।। व्यूत्पत्तिवर्त्मन्यकृतप्रवेशै शास्त्र जडैर्नेदमुदीरणीयम्। धात्वर्थतन्मात्रनिरूपणेन यतो मतिर्मोहमूपैति तेषाम् ॥

#### १६ कियाकलाप

जिनदेवसूरि ने भी यह ग्रन्थ लिखा था। स० १५२० का एक हस्तलेख श्री-जयप्रभसूरि के शिष्य मूनि पूर्णकलश द्वारा लिखा गया अहमदाबाद मे प्राप्त है।

## २० चतुष्कव्यवहारदृष्टिका

श्रीधनप्रमसूरि ने इसे लिखा था। इसका ति इतप्रकरणान्त भाग ही हस्तलेखो मे प्राप्त होता है। प्रारम्भ मे देवी सरस्वती को नमस्कार कर उनसे यह मड्गल-कामना की गई है कि मेरी इस व्याख्या का समादर विद्वज्जन करे। अन्य हस्तलेखो मे गुरुप्रसाद से चत्रकाव्यवहाराख्य ग्रन्थ के विस्तार करने की वात कही गई है

> श्रीसरस्वत्यै भगवत्यै। प्रणम्य ता जगत्पूज्या गुरूश्च देवी सरस्वतीम्। यस्या प्रसादमालेण स्याद् रुद्रोऽपि कवीश्वर ॥ सुप्रसाद चतुष्कस्य लिखिता ढुण्डिकोमिमाम्। करोत् मे महायोगिध्याया गी परमेश्वरी ।। इति ।। ॐ नमी विध्नराजाय। नत्वा जिन गुरो सत्प्रसादाद् ग्रन्य प्रतन्यते। चतुष्को व्यवहाराख्य श्रीधनप्रभसूरिणा ।। इति ।।

### २१ दूर्गपदप्रबोध

जिनेश्वरसूरि के शिष्य प्रबोधमूर्तिगणि ने १४ वी शताब्दी मे सम्पूर्ण कातन्त्र-सूत्रो पर इसकी रचना की थी। उनके प्रारम्भिक लेख के अनुसार इस ग्रन्थ मे सभी मतो का सार सन्निहित होना चाहिए

> ग्रन्थ सम्यगम् विभाष्य निखिला वृत्ति प्रसगात् तथा, क्वापि क्वापि च पञ्जिकामति सभावार्थं विदित्वा जनात् । ऋमशस्ततोऽखिलमतग्रन्थार्थसार लोच्यसेव्य च मुक्तिमार्गमचिराज् ज्ञान लभन्ता परम् ॥ इति ॥

## २२ दुर्गपदप्रवोध

इस नाम की एक टीका जिनप्रवोधसूरि ने भी वि० स० १३२८ में वनाई थी। इसका उल्लेख 'जैनसाहित्य का वृहद् इतिहास, भाग ३ में डॉ० गुलावचन्द्र चौधरी ने किया है। टीका का अन्य विवरण प्राप्त नहीं होता है।

### २३ दुर्गवृत्तिटिप्पणी

पण्डित गोल्हण ने १६वी शताब्दी में इसे लिखा था। १५४ पन्नो का एक हस्तलेख राजस्यानप्राच्यविद्याप्रतिष्ठान, जोधपुर में तथा ३४८ पन्नो का अहमदाबाद में समृहीत है। इसमें विलोचनदासकृत कातन्त्र वृत्तिपञ्जिका को भी उद्धृत किया गया है।

## २४ दौर्ग सिही वृत्ति

दुर्गिसहरिचत वृत्ति पर आचार्य प्रद्युम्नसूरि ने वि० स० १३६६ में इस वृत्ति को लिखा है, जिसका परिणाम ३००० श्लोक माना जाता है। बीकानेर के भण्डार में इसका हस्तलेख है (द्र०-जैनमाहित्य का वृहद इतिहास, भाग ५)।

#### २५ धातुपारायणम्

कातन्त्रवृत्तिपि का अदीप के लेखक पण्डित देसल के पिता पण्डित नन्दी ने कातन्त्रवृत्तिपि के अत्त के धातुपाठ पर इसे लिखा था, इसकी सूचना कातन्त्रवृत्तिपि कि कान प्रदीप के अन्त में देसल ने दी हैं। 'राजस्थान में सस्कृत साहित्य की खोज' नामक सूचनापत्त में श्रीधर रामकृष्ण भाण्डारकर ने नन्दिकृत टीका के कठिन पदो पर धनेश्वर के शिष्य चन्द्रसूरिकृत एक व्याख्या का उल्लेख किया है (पृष्ठ ३१)। जैसलमेर के किसी हस्तलेख-भण्डार में यह व्याख्या श्रीभाण्डारकर को उपलब्ध हुई थी। पर्वतीय विश्वेश्वरसूरिरित व्याकरणसिद्धान्तसुधानिधि में इस ग्रन्थ को उद्धृत किया गया है। धातुपारायण का अन्य विवरण अप्राप्त है।

#### २६ वालाववोघ.

अञ्चलगच्छेश्वर मेरुतुड्गसूरि ने इसका प्रणयन किया था। इसके अनेक खण्डश हस्तलेख अहमदावाद, जोवपुर तथा वीकानेर में उपलब्ध होते हैं। किसी किमी हस्तलेख में अवचूणि'टीका का भी उल्लेख हुआ है सम्भवत मेरुतुड्गसूरि ने इसे भी बनाया हो। ग्रन्थ के प्रारम्भ में शारदा देवी को प्रणाम कर शर्ववर्म-प्रणीत सूत्रों पर व्याख्या करने की प्रतिज्ञा की है प्रणम्य शारदा देवी ज्ञाननेत्नप्रबोधिनीम् । भार्ववर्मिकसूत्राणा प्रक्रिया च क्रमाद् ब्रुवे ।।

#### २७ बालाववोध

राजगच्छीय हरिकलश उपाध्याय ने वालको के ज्ञानार्य इसे लिखा था। इसके हस्तलेख बीकानेर मे प्राप्त है। पण्डित गोल्हणकृत सुगम टीका का अध्ययन करने के अनन्तर ग्रन्थकार ने टिप्पणी के रूप में इसकी रचना की है

दृष्ट्वा गोल्हणटीका सुगमा लिखति स्म राजगच्छीय । हरिकलशोपाध्यायष्टिप्पनक वालबोधार्थम् ॥

## २८. वृत्तित्वयनिवन्ध

आचार्य राजशेखर सूरि ने कातन्त्रव्याकरण के आधार पर इसका प्रणयन किया है। ग्रन्थ के नाम से ऐसा प्रतीत होता है कि कातन्त्र की तीन वृत्तियों का इसमें विचार किया गया होगा, परन्तु ग्रन्थ के अप्राप्त होने से अधिक कहा नहीं जा सकता। (प्र०-जैनसाहित्य का बृहद् इतिहास, भाग ५)।

वर्णित ग्रन्थो के अतिरिक्त वर्धमानप्रकाश, वर्धमानसारव्याकरण, वर्धमान-प्रिक्तिया, वर्धमानसग्रह आदि उपलब्ध अनेक ग्रन्थों के रचियता भी जैनाचार्य जैसे प्रतीत होते हैं, परन्तु सन्देहवश उनका परिचय यहा नही दिया जा रहा है।

## सारस्वत व्याकरण पर टीकाएँ

अनुभूति स्वरूपाचार्य द्वारा प्रोक्त सारस्वत व्याकरण मे मूल सूत्र ७०० माने जाते हैं। इस व्याकरण की रचना विद्याधिष्ठाती देवी सरस्वती की विशेष अनुकम्पा से की गई थी। इसके अनेक रूपान्तर भी किए गए हैं, जिनमें रामाश्रम-प्रणीत सिद्धान्तचिन्द्रका प्रमुख है। सारस्वत व्याकरण पर अनेक सम्प्रदाय के आचार्यों ने टीकाए लिखी हैं। इनमें जैनाचार्यों की भी २५ टीकाओं का उल्लेख प्राप्त होता है। यहा आचार्य चन्द्रकीति-प्रणीत 'सुबोधिका' टीका का विस्तृत परिचय पहले दिया जायेगा, शेष २४ टीकाओं का सामान्य ही परिचय प्रस्तुत होगा। इन सभी टीकाओं में से २३ का उल्लेख अम्बालाल प्रेम शाह ने तया शेष दो का युधिष्ठिर मीमासक आदि ने किया है।

## १ सुबोधिका

आचार्य चन्द्रकीर्तिसूरि ने सारस्वत व्याकरण की यह टीका लिखी है, जिसे ग्रन्यकार के नाम चन्द्रकीर्ति से भी अभिहित किया जाता है। सरल, सुबोध होने से मुवोशिका, तथा अपिका वर्षन अर्थन अश्विता ग्रंथि स्वापिक स्थापिक करने से विपिक्त नाम भी प्रनिद्ध है। आन्याय प्रकारिक अपने को नागपुरीय तथाय कालिक भट्टारक करा है। आन्याय प्रकार के आरम्भ में राजरतन्त्र को नमन्त्रार किया है। प्रतित होता है कि राजरतन्त्र कि नमन्त्रार किया है। प्रतित होता है कि राजरतन्त्र किया है। वर्ष मुख्ये । युचिष्ठिर भीमामम ने हर्षकौति को पन्द्रकौति का मुख्य किया है। वर्ष त्र ह्वंकीति नाम यन्त्र का किएक का सार्व किया था। जैसाकि निर्णयमाय के प्रवाणित (१८१६ कि में) सारन्य न व्याकरण की प्रत्यावृत्ति की समाज्य पर उत्तेष्ट्य भी है।

मुर्बोधिकाया च कृताया सूरितीचन्द्रभीतिभिः। स्यादीना प्रक्तिया पूर्ण बभूबेट । मनोत्ता ॥१॥ नेपामव हि निच्छियो हपैकीत्यीत्पाद्य । निखनोपक्यं चान्या पपेद प्रीतिमानस ॥२॥

्रम सस्करण के अन्त में व्यात्यान्-प्रयस्ति' दी गर्द है, जिनके अनुसार राजरतन्त्रूरि के अनन्तर चन्द्रकीति को उनके पट्ट का गण्छाधिप बनाया गया है। यह भी कहा गया है कि चन्द्रकीति ने यह टीका श्रीपचनन्द्र उपाद्याय की अभ्यर्थना पर की श्री और जो हमगीति ने लिखा या--

> तत्पट्टोदयगै नहेलिमल श्रीजेमवालान्वया— लकार कलिकाल दपंदमन श्रीराजननप्रभू । तत्पट्टे जिनविश्ववादिनियहा गच्छाविषा सम्प्रति सूरिश्रीप्रभूचन्द्रकीर्तिगुग्वो गम्भीयंधैर्याश्रवा ॥६॥ तैरिय पदाचन्द्राच्योपाध्यावास्ययंनात् गृता । णुभा सुवोधिकानाम्नी श्रीसारस्वतदीपि हा ॥७॥ श्रीचन्द्रकीर्तिसूरीन्द्रपादाम्मोजमधुप्रत । हर्षकीर्तिरिमा टीका प्रथमादणंकेऽलिखत् ॥=॥

प्रन्यरचना के प्रामाणिक समय का उल्लेख प्राप्त नहीं होता, फिर भी युधिष्ठिर भीमासक द्वारा दिशित समय १६वी शती का अन्त या १७वी शती का आरम्भ मान्य प्रतीत होता है।

यद्यपि सारम्वत व्याकरण के तीन विशेषण दिए गए हं स्वल्प, सिद्ध तथा सुवीधक। अत 'सुबीधक' व्याकरण पर 'सुवीधिका' जैसी टीकाओ के बनाने की कोई आवश्यकता सामान्यतया प्रतीत नहीं होती, फिर भी नूदों तथा टीकाओं की सुबीधकता में पर्याप्त भिन्तता होती है, इसलिए श्रीचन्द्रकीर्ति ने भी अपनी टीका द्वारा सुवीधक सूबों के भी विषय को सरलता से समझाने का प्रयास कर अपने ग्रन्थ की सार्थकता सिद्ध की है

स्वल्पस्य सिद्धस्य सुबोधकस्य सारस्वतव्याकरणस्य टीकाम् । सुबोधिकाख्या रचयाचकार सूरीक्ष्वर श्रीप्रभुचन्द्रकीति ।। (व्याख्यातृ प्रशस्ति , क्लोक १०) ।

ग्रन्थ के अध्ययन से सुवोधिका' नाम अन्वर्थ ही प्रतीत होता है, क्यों कि इससे खण्डन-मण्डन के पक्ष प्राय नहीं ही दिखाए गए है। कुछ ही स्थलों में पूर्वाचार्यों का भ्रम प्रदिश्ति किया गया है। जैसे "भजा विण्" (कृत्० ४८) सूत्र की व्याख्या करते हुए कहा है कि कुछ आचार्य 'तत्त्व पृच्छतीति तत्त्वप्राट' शब्द को भी विण्प्रत्ययान्त मानकर यहा उद्घृत करते है परन्तु वह इसलिए ठीक नहीं है कि उसे 'क्विप् प्रत्यय के अधिकार में भी सिद्ध किया ही जाता है अत यहाँ उसे भ्रम वश्र पढ़ा जाता है

''अन्न केचित् तत्त्व पृच्छतीति तत्त्वप्राट् इत्युदाहरण पठन्ति, तदन्न न युज्यते । अग्रे क्विप्प्रत्ययाधिकारे साधितत्वात् । इह तु भ्रमात् पठन्ति'' (कृत्० ४८) ।

सामान्यतया आचार्य ने मन्दमितवालों के अववीद्यार्थ अनेक उपायों का अवलम्बन किया है। कही-कही पर कुछ शब्दों की व्युत्पित्त या समासादि को भी बालबोबार्थ ही दिशत किया है। जैसे "वु से" सूत्रस्थ 'वु पद की व्युत्पित्त—— "उश्च ऋ च वृ तस्मात् वु से। अय समासो बालबोधनार्थ दिशत" (उत्तर्रार्ध २८१२३)।

यद्यपि खण्डन-मण्डन की चर्चा इसमे प्राय नहीं ही की गई है तथापि किन्ही पाठान्तर, शब्दों के प्रयोग आदि की प्रामाणिकता के लिए कुमारसम्भव, चन्द्रिका, प्रिक्रयाकोमुदी, सरस्वतीकण्ठाभरण, भिट्ट, श्रीमद्भागवत अदि ग्रन्यो तथा पाणिनीय, वृत्तिकार, ग्रन्थकार, माघ आदि आचार्यों का उल्लेख किया है। अनेक सरल उपायों के साथ ग्रन्थ मे प्राय सूत्रस्थ पदों की सख्या का भी स्पष्ट निर्देश किया गया है। आख्यात प्रकरण में धातुओं के रूप दिखाए गए हैं। अनुभूतिस्वरूप द्वारा दिशत कुछ विशिष्ट रूपों की ही सिद्ध बताई गई है, मूलप्रोक्त सभी रूपों को नहीं बताया गया है। वे रूप जो पूर्वोक्त अन्य सूत्रों से सिद्ध होते हैं उन्हें भी सुगम कहकर प्राय नहीं दिखाया गया है। अन्य व्याकरण के मतो या सूत्रों को व्याकरणान्तर कहकर ही दिखाया गया है। जैसे क्वचित् दो या तीन कारकों के युगपत् प्राप्त होने पर किसकी प्रवृत्ति होगी इसके निर्णय के लिए कातन्त्रसूत्र को उद्धृत किया गया है

"ज्याकरणान्तरे तुं युगपद्वचने पर पुरुषाणाम्" (उत्तर्रार्घ १११६)। प्, अ' आदि अनुबन्धो का प्रयोजन स्पष्ट किया है। किन्ही धातुओ के उकारादि अनुबन्धो का प्रयोजन उज्यारणसौकर्य भी बताया गया है। उभयपदी धातुओं के प्रकरण में कुछ ऐसी भी धातुए पढ़ी गई है जिन्हे अन्य आचार्य केवल आत्मनेपदी या केवल परस्मैपदी ही मानते है टीकाकार ने ऐसे स्थलों में 'एके आचार्या' आदि वचनो से मतान्तरों का सकेत किया है। कुछ ऐसे भी सूत्रों पर यह टीका देखी जाती है, जिन्हें कुछ आचार्य पढते ही नहीं। वहाँ भी टीकाकार ने मतान्तर का सकेत अवश्य किया है।

#### २ कियाचिन्द्रका

खरतरगच्छीय गुणरत्न ने वि०स० १६४१ मे इसकी रचना की थी। इसकी हस्तलिखित प्रति वीकानेर मे है।

#### ३ चन्द्रिका

पजाव भण्डारसूची, भाग १ के अनुसार मेघविजय जी ने यह टीका लिखी थी। इसका समय निश्चित नहीं है।

#### ४ दीपिका

विनयसुन्दर के शिष्य मेघरत्न ने वि० म० १५३६ में इसे वनाया था। इस टीका का नामान्तर मेधीवृत्ति भी है। १७वी श्रताव्दी में लिखित ६८ पत्नो की तथा वि० स० १८८६ में लिखित १६२ पत्नो का हस्तलेख लालभाई दलपतभाई सस्कृति विद्यामन्दिर, अहमदावाद में सुरक्षित है। प्रारम्भिक श्लोक इस प्रकार है

नत्व। पार्थ्वं गुरुमि तथा मेघरत्नाभिधोऽहम् । टीका कुर्वे विमलमनस भारतीप्रक्रिया ताम् ॥ युधिष्ठिर मीमासक ने इसका नामान्तर ढुण्ढिका बताया है और स० १६१४ के हस्तलेख को प्राप्त होने की सूचना दी है ।

### ५ धातुतरिङ्गणी

इसकी रचना नागोरी तपागच्छीय आचार्य हर्षकीति सूरिने की है। इसमे १८६१ धातुओं के रूप बताए गए हैं। वि० स० १६६६ में लिखित ७६ पत्नों की प्रति तथा वि० स० १७६५ में लिखित ५७ पत्नों की प्रति लालभाई दलपतभाई भारतीय संस्कृति विद्यामन्दिर, अहमदावाद में विद्यमान है। टीकाकार का निर्देश-वचन इस प्रकार है—

वातुपाठस्य टीकेय नाम्ना घातुतरिङ्गणी । प्रक्षालयतु विज्ञानामज्ञानमलमान्तरम् ।। डॉ० वेल्वाल्कर के अनुसार इस ग्रन्थ की रचना स० १७१७ मे की गई थी ।

#### ६ न्यायरत्नावली

खरतरगच्छीय आचार्य जिनचन्द्रसूरि के शिष्य व्यारत्नमुनि ने स० १६२६ में सारस्वत व्याकरण के न्यायवचनों का एक विवरण इसमें प्रस्तुत किया है। विव स० १७३७ में लिखित एक प्रति लालभाई दलपतभाई भारतीय संस्कृति विद्यामन्दिर, अहमदावाद में है।

#### ७ पञ्चसन्धिटीका

मुनि सोमशील द्वारा यह प्रणीत है। रचनाकाल अज्ञात है। हस्तलिखित प्रति पाटन के भण्डार मे प्राप्त है।

## द पञ्चसन्धिबालाववोध (सामान्य)

१८वी शती मे उपाध्याय राजसी ने इसकी रचना की थी। विषय का सकेत नामकरण से ही प्राप्त हो जाता है। बीकानेर के खरतर आचार्यशाखा के भण्डार मे इसका हस्तलेख है।

#### ६ प्रिक्यावृत्ति

खरतरगच्छीय मुनि विशालकीर्ति ने १७वी शती में इसे वनाया था। बीकानेर में श्री अगरचन्द नाहटा के सग्रह में इसकी हस्तलिखित प्रति है।

#### १० भाषाटीका

मुनि आनन्दनिधान ने १८वी शताब्दी में इसकी रचना की थी। नामकरण से ऐसा लगता है कि सरल संस्कृत भाषा का इसमें प्रयोग किया गया होगा। इसका हस्तलेख भीनासर के वहादुरमल वाठिया-संग्रह में है।

#### ११ यशोनिन्दनी

दिगम्बर मुनि धर्मभूषण के शिष्य यशोनन्दी ने इसे बनाया था। ग्रन्थकार का स्विविषयक निर्देश निम्नािद्धत है

राजद्राजिवराजमानचरणश्रीधर्मसद्भूषण स्तत्पट्टोदयभूधरद्युमणिना श्रीमद्यशोनन्दिना।

#### १२ रूपरत्नमाला

तपागच्छीय भानुमेरू के शिष्य मुनि नयसुन्दर ने वि० स० १७७६ में इसे वनाया था। प्रन्य में प्रयोगों की साधनिका है। ग्रन्थ का परिमाण १४००० श्लोक प्रति चतुर्भुज जी के भण्डार मेसुरक्षित है। युधिष्ठिर मीमासक ने 'सस्कृतव्याकरण भाम्त्र का इतिहास, भाग १ में सहजकीति द्वारा प्रणीत व्याख्या का नाम 'प्रक्रियावार्त्तिक' लिखा है। उनके लेखानुसार हेमनन्दनगणि के शिष्य सहजकीति थे। ग्रन्थकार ने रचनाकाल का निर्देश स्वय किया है

> वत्सरे भूमिसिद्धचड्गकाश्यपीप्रमितिश्रिते । माघस्यशुक्लपञ्चम्या दिवसे पूर्णतामगात् ॥

## २४ सारस्वतवृत्ति

श्रीचतुरविजय जी के 'जैंनेतर साहित्य और जैंन'' लेख के सन्दर्भानुसार हर्षकीर्तिसूरि ने एक वृत्ति को लिखा था। सम्भवत इस वृत्ति का नाम दीपिका था।

## २५ सिद्धान्तरत्नम्

युधिष्ठिर मीमासक ने सारस्वत के रूपान्तरकारों में जिनेन्द्र वा जिनरत्न का भी नाम गिनाया है। इसके अनुसार जिनरत्न ने यह टीका लिखी थी, जो वहुत अर्वाचीन मानी जाती है।

## सिद्धान्तचन्द्रिकाव्याकरण पर टीकाएँ

सारस्वत व्याकरण के रूपान्तरकर्ता रामाश्रम या रामचन्द्रश्रिम ने "सिद्धान्तचिन्द्रका" नामक एक विशद वृत्ति लिखी है। इसमे लगभग २३०० सूत्र है। मड्गलाचरण में दिए गए परिचय से इस वृत्ति को महाभाष्यकार पतञ्जलि के मत का पूर्ण अनुसरण करने वाली कहा जा सकता है मत बुद्ध्वा पतञ्जले इस सिद्धान्तचिन्द्रका पर खरतरगच्छीय जिनभक्तिसूरिशाखा के सदानन्दगणि ने 'सुवोधिनी' नामक एक महती वृत्ति की रचना की है। इसके अतिरिक्त ७ अन्य टीकाओ का भी उल्लेख प्राप्त होता है। इनमे सदानन्दगणिप्रणीत 'सुवोधिनी' टीका का विशेष परिचय प्रस्तुत कर ७ अन्य टीकाओं का सामान्य परिचय यहा दिया जाएगा।

## १ सुवोधिनी

कृदन्तवृत्ति के अन्त मे रचनाकाल १७६६ वर्ष लिखा है, इससे ग्रन्थ का रचनाकाल निश्चित ही है। ग्रन्थरचना का प्रयोजन यद्यपि स्पष्टतया उल्लिखित नहीं हैं तथापि 'कुरप्रकाशिका, सुधीभुदे' इन दो शब्दों के आधार पर अर्थ का स्पष्ट प्रकाशन एव बुधजनानुरञ्जन को प्रयोजन माना जा सकता है प्रतोष्ट्रय्य जगन्नाथ सदानन्देन सन्मुदा। सिद्धान्तचन्द्रिकावृत्ति कियते कुटप्रकाशिका।।

(उत्तरार्ध २३।१)।

निधिनन्दार्वभूवर्षे सदानन्द सुधीमुदे। सिद्धान्तचन्द्रिकावृत्ति कृदन्ते कृतवानृजुम्।।

(उत्तरार्घ ३१।११६)।

वृत्ति के प्रारम्भ मे पुराणपुरुष अर्हन्तनायक को नमस्कार कर ग्रन्थकार ने वृत्ति रचना की प्रतिज्ञा की है और अपनी गुरु-शिष्यपरम्परा प्रस्तुत की है। उसके अनुसार जगत्पूज्य खरतर आम्नाय मे भट्टारक श्रीजिनमक्तिसूरि हुए, जो अपने निर्मल यश से चन्द्रवत् तथा तेज से सूर्यवत् थे। उनसे यतीन्द्र श्रीकीर्तिरत्नसूरि हुए, उनके शिष्य पाठकप्रवर श्रीसुमतिरङ्ग, उनके शिष्य पाठक श्रीसुखलाभ, उनके शिष्यवर्य पाठकवारणेन्द्र श्रीभागचन्द्रगणि, उनके शिष्य श्रीभक्तिवनय हुए। इन्हीं के विनयप्रधान शिष्य थे सदानन्दगणि। द्विरुक्तप्रक्रिया एव क्रदन्त की समाप्तिपरभी अपने सक्षाद्गुरु भक्तिविनय की विशेषताओं का उल्लेख किया है।

ग्रन्थकार ने विपयिववेचन में किसी पूर्वाचार्य के मत का सामान्यतया खण्डन नहीं किया है। विरोध उपस्थित होने पर उसे लोकमान्यता या शिष्टसम्मत पक्ष प्रस्तुत करते हुए हेय या उपादेय कहने का प्रयास किया है। कही-कही समन्वयार्य तृतीय भत को भी दिखाया है। जैसे 'अदस्' शब्दोत्तरवर्ती 'सि' प्रत्यय को औकारा-देश होने पर 'असके क्षेत्र को में 'अक' प्रत्यय होने पर 'असके असुक ' ये दो रूप निष्पन्न होते है। दकार को मकारादेश करने पर अमुक ' रूप भी साधु माना जाता है। परन्तु वृत्तिकार ने पूर्वाचार्यों का अनुसरण कर इसे साधु नही माना है। तथापि अव्युत्पन्न नाम मानकर वृत्तिविषय (समास आदि) में ही इसका प्रयोग किया जा सकता है इसे भी दिखाया है (द्र०-पूर्वार्घ १०१६, १७१०६)।

प्रातिपदिक के १ से ५ तक अर्थ अन्यान्य आचार्यों द्वारा भान्य है स्वार्थ, द्रव्य, लिड्ग, सख्या तथा कारक। ऐसे स्थलों में वृत्तिकार ने पृथक्-पृथक् आचार्यों के मतिविशेष को स्पष्ट किया है। इससे यह सुनिश्चित है कि वृत्तिकार को पाणिनीय व्याकरण के भी मतो का परिज्ञान था (द्र०-पूर्वीर्घ १६११)।

प्रसड्गत अनेक आवश्यक अविशिष्ट अशो की पूर्ति-हेतु विशेष वचन प्रस्तुत किए गए है, जिनमे सिद्धान्तचिन्द्रका का अर्थ सुवोध हो जाता है और इस प्रकार 'सुवोधिनी' टीका की अन्वर्थता भी सिद्ध हो जाती है। यथा परिभाषाप्रकरण मे सूत्रज्ञापित पन्द्रह परिभाषाओं की तथा कर्मसज्ञा के प्रकरण में अकथित आदि कर्मसज्ञाविद्यायक पाणिनीय सूत्रों की व्याख्या करना। इसी प्रकार विभक्तिसज्ञा के प्रसड्ग में "इदम इण् विभक्ती" आदि तीस सूत्रों की भी व्याख्या की है।

कहा जाता है। इसकी एक हस्तलिखित प्रति बीकानेर के क्रपाचन्द्रसूरि-ज्ञानभण्डार मे, दूसरी प्रति अहमदाबाद में है। सिद्ध हेमचन्द्र तथा पाणिनि के भी मतो का इसमे समादर किया गया है। अधोर्वाशत परिचय के आधार पर नयसुन्दर ने सारस्वत व्याकरण परवात्तिकों की भी रचना की थी

> ग्रथिता नयसुन्दर इति नाम्ना वाचकवरेण च तस्याम् । सारस्वतस्थिताना सूत्राणा वात्तिक त्वलिखत् ॥३७॥ श्रीसिद्धहेमपाणिनिसम्मतिमाधाय सार्थका लिखिता । ये साधव प्रयोगास्ते शिश्चहितहेतवे सन्तु ॥३८॥

#### १३ विद्विप्यन्तामणि

अञ्चलगच्छीय कल्याणसागर के शिष्य मुनि विनयसागर सूरि ने इसकी रचना पद्यो मे की थी । ग्रन्थकार ने इसका परिचय स्वय इस प्रकार दिया है

> श्रीविधिपक्षगच्छेश। सूरिकल्याणसागरा । तेपा शिष्यैर्वराचार्ये सूरिविनयसागरै ॥२४॥ सारस्वतस्य सूत्राणा पद्यवन्द्वैविनिर्मित । विद्विष्यन्तामणिग्रन्थ कण्ठपाठस्य हेतवे ॥२४॥

वि० स० १८३७ में लिखी गई १ पत्नों की प्रति लालभाई दलपतमाई भारतीय सस्कृति विद्यामन्दिर, अहमदावाद में सुरक्षित है।

### १४ गन्दप्रियासाधनी

आचार्य विजयराजेन्द्रसूरि ने २०वी शताब्दी में इसकी रचना की थी, इसका उल्लेख उनके जीवनचरितसम्बन्धी लेखों में किया गया है (जैनसाहित्य का वृहद् इतिहास, भाग ४)।

#### १५ शब्दार्थचन्द्रिका

विजयानन्द के शिष्य हसविजयगणि ने अत्यन्त साधारण इस टीका को वनाया था। इसका अन्य परिचय प्राप्त नहीं है, केवल स० १७० द में ग्रन्थकार के विद्यमान होने का उल्लेख युधिष्ठिर मीमासक ने किया है सस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास, भाग १, पृ० ५७५।

#### १६ सारस्वतटीका

मुनि मत्यप्रवोध ने सारस्वतव्याकरण पर एक टीका लिखी थी, इसका रचनाकाल बज्ञात है। पाटन और लीवडी के भण्डारो में इसके हस्तलेख प्राप्त होते हैं।

## १७ सारस्वतटीका

श्रीचतुरविजय जी के "जैनेतर साहित्य और जैन" लेख के अनुसार यतीश विद्वान् ने एक टीका लिखी थी। सम्भवत ग्रन्थकार का नाम सहजकीति हो सकता है।

#### १८ सारस्वतटीका

तपागच्छीय उपाध्याय भानुचन्द्र के शिष्य देवचन्द्र ने एक श्लोकबद्ध टीका की रचना की थी। इसकी हस्तलिखित प्रति बीकानेर मे श्री अगरचन्द नाहटा के संग्रह में प्राप्त है।

### १६ सारस्वतटीका

इसे मुनि धनसागर की कृति कहा जाता है। धनसागरप्रणीत होने से यह टीका 'धनसागरी' नाम से भी अभिहित की जाती है। इसका उल्लेख जैनसाहित्य के सक्षिप्त इतिहास में किया गया है।

### २० सारस्वत (किया) रूपमाला

पद्मसुन्दरगणि ने इसमे धातुरूप दिखाए हैं। ग्रन्थारम्म मे कहा गया है
सारस्वतिकयारूपमालां श्रीपद्मसुन्दरै ।
सदृद्धाऽलकरोत्वेषा सुधिया कण्ठरुन्दली ॥
वि० स० १७४० मे लिखी गई ४ पत्नो की प्रति लालभाई दलपतभाई भारतीय
सस्कृति विद्यामन्दिर, अहमदाबाद में प्राप्त है ।

#### २१ सारस्वतमण्डनम्

श्रीमालज्ञातीय मन्त्री मण्डन ने १५वी शताब्दी में इसकी रचना की थी।

### २२ सारस्वतवृत्ति

क्षेमेन्द्ररिचत सारस्वत-टिप्पण पर तपागच्छीय उपाध्याय भानुचन्द्र ने १७वी शताब्दी मे एक वृत्ति रची थी। हस्तलेख की प्रतिया पाटन तथा छाणी के ज्ञान-भण्डारों में प्राप्त हैं।

#### २३ सारस्वतवृत्ति

खरतरगच्छीय मुनि सहजकीर्ति ने वि० स० १६८१ मे इसकी रचना की थी। इसकी हस्तलिखित एक प्रति वीकानेर के श्रीपूजा जी के भण्डार मे तथा दूसरी किमी एक ही अर्थ की प्रामाणिकता के लिए अनेक कोशवचनो को उद्धृत किया है। जैसे

१ भरतीति वर्भुः। 'वभ्रुवैंश्वानरे शूलपाणौ च गरुणध्वजे । विशालेनकुले पुसि पिङ्गले त्विमिद्येयवत्' इति मेदिनी । वभ्रुर्मन्वन्तरे विष्णौ वभ्रुर्नकुलपिङ्गली' इति धरणि (उत्तरार्धे २७।१७) ।

२ मृग यातीति मृगयु । 'मृगयु पुसि गोमायौ व्याद्ये च परमेष्ठिनि' इति मेदिनी । 'मृगयुर्वह्माणि स्थातो गोमायुव्याद्ययोरिप' इति विश्व (उत्तरार्धे २७१३२)।

३ नभ । 'नभो व्योम्नि मेघे श्रावणे च पतद्गृहे। श्राणे मृणालसूते च वर्णासु च नभा स्मृत 'इति विश्व । 'नभ ख श्रावणो नभ ' इत्यमर । नभ तु नभसा सार्धम् इति द्विरूपकोश (उत्तरार्ध २७।३१४)।

यद्यपि वृत्तिकार ने व्याख्यात विषय के प्रमाण में रामायण, श्रीमद्भागवत, मारत, माष्य, हरिटीका, भट्टि, सिद्धान्तकी मुदी आदि अनेक ग्रन्थो, भाष्यकार, कैयट, हरदत्त, यास्क, माधव, कालिदास, श्रीहर्प, वोषदेव प्रभृति अनेक आचार्यों का उल्लेख किया है। इनमें भी अजयकोश, ससारावर्त, विक्रमादित्यकोश तथा वोपालित प्रभृति कुछ नाम अत्यन्त अप्रसिद्ध है तथापि किन्ही शब्दों के अकारान्तत्व आदि में प्रमाण के लिए पुराणवचन भी उद्घृत किए गए हैं। यथा

१ श्रिल शिर किन्य । श्रिल् सेवायामस्मादसु स्यात् सच कित् धातो शिरादेशश्च । शिर । 'उत्तमाड्गं शिर शीर्पम्' इत्यमर । कप्रत्यये तु 'शिर' इत्यदन्तोऽपि । 'शिरोवाची शिरोऽदन्तो रजोवाची रजस्तथा' इति कोशान्तरम् । 'पिण्ड दद्याद् गयाशिरे' इति वायूप्राणे ।

कुण्डलोद्घृष्टगण्डाना कुमाराणा तरस्विनाम् ।

निचकर्त शिरान् द्रौणिर्नालेभ्य इव पड्कजान् ।। इति महाभारते (उत्तरार्ध २७।३०५)।

इस प्रकार यह वृत्ति सरल, प्रमाणयुक्त तथा पूर्ण है

सिद्धान्तचन्द्रिकावृत्ति कृदन्ते कृतवानुजुम् ।

पतञ्जलिमतानुसारिणी 'सिद्धान्तचिन्द्रका' के विषयों का स्पष्टीकरण भी पतञ्जिल के ही मतानुसार करना सगत प्रतीत होता है, वृक्तिकार ने इसका पूर्ण व्यान रखा है, जिसमें यह कहा जा सकता है कि 'सुवोधिनी' टीका का मुख्य आधारग्रन्य पतञ्जलिका महाभाष्य है। यद्यपि ग्रन्यकार ने कही इस प्रकार की कोई प्रतिज्ञा तो नहीं की है परन्तु ग्रन्थ के परिशीलन से ऐसा प्रतीत होता है। निम्नाकित कुछ वचन द्रष्टव्य हैं

१ प्रक्त । प्रच्छेन्तु सम्प्रसारण न भाष्येज्नुक्तत्त्वात् (पूर्वार्घ प्रा७)

२ दम्य म । (इमम्, इमौ, इमान्) त्यदाद्यत्वे मत्वे औत्वे च इमौ । त्यदादे-

१३३

सवोबन नास्तीत्युत्सर्ग । प्रचुरप्रयोगादर्शनमेवाल्ल मूलम् । भाष्ये तु 'हे स' इत्युक्तम् (पूर्वार्घ १०।२०) ।

३ पिद्भिदामड् (उत्तरार्ध ३०।४२) । मृजूप् शुद्धौ मृजा। कथ तिह 'मधुमुरिभमुखाटजगन्वलव्वे' (७।४१) इति माघ । 'प्रेक्षोपलिद्धिश्चित् सिवत्' इत्यमरश्च । पित्त्वादिहाड् प्रत्यय उचित , सत्यम् । अनर्थकास्तु प्रतिवर्णमयीनुलब्धे' इति भाष्यप्रयोगाद् बाहुलकात् क्तिप्रत्ययोऽपि बोध्य ।

## २ अनिद्कारिकावचूरि

मुनि क्षमामाणिक्य ने इसे लिखा था। इसकी हस्तलिखित प्रति बीकानेर के श्रीपूज्य जी के भण्डार में है।

## ३ अनिट्कारिका-स्त्रोपज्ञवृत्ति

नागपुरीय तपागच्छ के हर्पकीर्तिसूरि ने इसकी रचना की है। अनिट्कारिका का रचना काल म० १६६२ तथा स्वोपज्ञवृत्ति का स० १६६६ है। हस्तलिखित प्रति वीकानेर के दानसागर-भण्डार मे है।

### ४ भूधातुवृत्ति

खरतरगच्छीय क्षमाकल्याणमुनि ने इस वृत्ति की रचना वि० स०१८२८ में की है। इसका हस्तलेख राजनगर के महिमाभक्ति-भण्डार में है।

## ५ मुग्धाववोध-औक्तिकम्

तपागच्छीय आचार्य देवसुन्दरसूरि के शिष्य कुलमण्डनसूरि ने १५ वी शताब्दी में इसे बनाया है।

#### ६ सिद्धान्तचन्द्रिका-टीका

आचार्य जिनरत्नसूरि को इसका प्रणेता माना गया है। जैनसाहित्य का बृहद् इतिहास, भाग ५ मे प० अम्बालाल प्रेम शाह के अनुसार यह टीका प्रकाशित होनी चाहिए, परन्तु मैंने इसे नहीं देखा है।

### ७ सिद्धान्तचन्द्रिकावृत्ति

खरतरगण्छीय मुनि विजयवर्धन के शिष्य ज्ञानितलक ने १८ वी शताब्दी में इसे लिखा है। इसकी हस्तलिखित प्रतियाँ बीकानेर के महिमाभिक्तिभण्डार और अबीर जी के भण्डार में है।

## द सुवोधिनी

खरतरगच्छीय रूपचन्द्र ने भी १८ वी शताब्दी में इसका प्रणयन किया था। अ४६४ भ्लोक इसका परिमाण वताया गया है। वीकानेर के किसी भण्डार में इसकी प्रतियाँ है।

## गणपाठ पर आधारित

यद्यपि प्रत्येक व्याकरण का एक निश्चित गणपाठ होता है, जिस पर अन्यान्य आचार्य विद्वानों की टीकाएँ भी प्राप्त होती हैं। तथापि कुछ ऐसे भी ग्रन्य हैं जिनका किसी व्याकरणिविशेष से ही सम्वन्ध नहीं होता। किन्तु अनेक व्याकरणों के आवार पर उनकी रचना होती है। सस्कृत व्याकरण में एक ही आचार्य द्वारा लिखे गए गणपाठ-सम्बन्धी दो ग्रन्य उक्त श्रेणों में माने जा सकते हैं, अत उनका विशेष परिचय यहाँ प्रन्तुत किया जाएगा।

#### १ गणरत्नमहोदिध

श्रीगोविन्दसूरि के शिष्य श्रीवर्धमान ने गणरत्नमहोदिष्ट नामक ग्रन्य की रचना वि० म० ११६७ में की थी। यह ग्रन्थ आठ अध्यायों में विभक्त हैं और इसमें ४६० श्लोक देंसे जाते हैं। ग्रन्थ के अन्त में स्वय ग्रन्थकार ने रचनाकाल आदि का स्पष्ट उल्लेख किया है

किञ्चित् क्विचित् क्विञ्चिद् रिचित्त पद्यानुसारतोऽस्माभि ।
सुन्दरमसुन्दर वा तल्लक्ष्य सहृदयैरेव ॥१॥
सप्तनवत्यधिकेष्वेकादशसु शतेष्वतीतेषु ।
वर्षाणा विकमतो गणरत्नमहोदधिविहित ॥२॥

किस व्याकरण के अनुसार इसमे गणपाठ प्रस्तुत किया गया है इस विषय पर विद्वानो द्वारा परस्पर कुछ भिन्न विचार किए गए है। युधिष्ठिर मीमासक ने अपने 'सन्द्वतव्याकरण भास्त्र का इतिहास' (भाग १, पृ० १६३) ग्रन्थ मे वर्धमान के स्वरचित व्याकरण की कम्भोवना की है, अन तदनुसार ही गणरत्नमहोदधि में भव्दों का पाठ होना चाहिए। प० अम्बालाल प्रेम शाह ने 'जैनसाहित्य का वृहद् इतिहान' (भाग १, पृ० २०-२१) में शाकटायन व्याकरण के अनुसार इसमे गणभव्दों का पाठ माना है। परन्तु गणरत्नमहोदधि का अनुशीलन करने पर ये दोनो विचार प्रामाणिक प्रतीत नहीं होते। जिप्यों की प्रार्थना पूर्ण करने के लिए वर्धमान ने इस ग्रन्थ की रचना की है। उन्होंने ग्रन्थारम्भ में इस हेतु का उल्लेख करते हुए

यह स्पष्ट स्वीकार किया है कि अनेक शब्दशास्त्रो तथा महाकाव्यो का परिशीलन करके ही प्रकृत ग्रन्थ की रचना मे प्रवृत्त हो रहा हूँ

> विदित्वा शब्दशास्त्राणि प्रयोगानुपलक्ष्य च। स्वशिष्यप्रार्थिता कुर्मी गणरत्नमहोद्धिम् ॥३॥

इससे यही कहा जा सकता है कि उन्होने किसी एक स्वरिवत या शाकटाय-नादि प्रणीत व्याकरण के अनुसार प्रकृत ग्रन्थ की रचना नहीं की थी। इस विषय की सम्पुष्टि मङ्गलाचरण के श्लोक २ से भी की जा सकती है, जिसमे उन्होंने पाणिनि, शाकटायन, चन्द्रगोमिप्रभृति अनेक शाब्दिक आचार्यो की जो सुप्-तिड लक्षण दो प्रकार के पद मानते हैं, स्तुति की है। यदि स्वरचित व्याकरण के अनुसार गणपाठ करना अभीष्ट होता तो स्वशिष्यप्रार्थना को ग्रन्थरचना मे हेतू बताना सड्गत नहीं होता। क्यों कि ग्रन्थकार को स्वय ही अपने व्याकरण की सार्थकता के लिए गणपाठ करना आवश्यक हो जाता । इसी प्रकार यदि शाकटायन व्याकरण ही इसका आधार होता तो पाणिनि, चन्द्रगोमि, भर्तु हरि, वामन आदि आचार्यों की स्तुति का कोई महत्त्व नहीं होता। इस विषय पर सपादक जुलियस एकलिड्ग ने भी कोई प्रकाश नहीं डाला है, केवल हेमचन्द्र के कुछ गणो से साम्य की चर्चा अवश्य की है। इसके लिए कुछ और भी प्रमाण हो सकते है जिनकी चर्चा गणरतन-महोदधि की स्वोपज्ञवृत्ति के परिचय मे की जाएगी। यहाँ यह भी ध्यान रखना चाहिए कि पाणिनीय और शाकटायन व्याकरण में जो गण या गणपठित शब्द है उनसे गणरत्नमहोदधि के गणनाम, उनकी सख्या तथा गणपठित शब्दो मे अनेकत्र अन्तर दृष्ट है। गणरत्नमहोदधि के गणो की कुल सख्या २२१ है, जबकि पाणिनीय गणपाठ मे २६१ गण देखे जाते हैं।

इसके विषयो का सिक्षप्त परिचय इस प्रकार्र है

अध्याय १ 'चादि' प्रभृति नाम गण।

अध्याय २ 'अर्धचीदि' प्रभृति समासप्रक्रिया सम्बन्धी गण ।

अध्याय ३ तद्धितप्रिक्यान्तर्गत स्वार्थिक-अपत्यप्रत्ययसम्बन्धी गण।

अध्याय ४. तद्धितान्तर्गत समूह-विकार-अवयव-वेत्ति-अधीते अर्थ सम्बन्धी गण ।

अध्याय ५ तद्धितान्तर्गत शेष-साध्वर्थ-भव-आख्यान-आगत-अर्थ-कृत-अभिजन पाक-इदमर्थविहित प्रत्ययसम्बन्धी गण।

अध्याय ६ करोति-आहेत-गच्छिति-प्राप्त-प्रभावित-कार्यम्-दीयते-प्रयोजन-चरित--उत्पात--सयोग--हरित-वहित-आवहित--पृच्छिति-गच्छित-आह-तेन चरित-जीवित-हरित-निवृत्त-वसित-धर्म्य-प्रहरण-शील-पण्यलक्षणार्थ-विहितप्रत्ययसम्बन्धी गण। अध्याय ७ अस्य सजातम्, अस्य भाव कर्म वा, अनेनास्यात्र वाऽस्त्यर्थविहित-प्रत्ययसवन्धी गण ।

अध्याय ८ आख्यात-कृदाश्चितप्रत्ययसम्बन्धी गण ।

कुछ गणशब्दों का पाठ ग्रन्थकार ने किसी पूर्ववर्ती आचार्य विगेप के मता-नुसार किया है, जैसे केदारादि गण में पठित शब्द वामनाचार्य के मतानुसार लिए गए है

केदारादी राजराजन्यवत्सा उष्ट्रोरभ्रौ वृद्धयुक्तो मनुष्य । उक्षा ज्ञेयो राजपुत्रस्तयेह केदारादी वामनाचार्यदृष्टे ।। (४।२५८)

किन्ही गणो के सन्दर्भ मे आचार्य विशेष का नाम न लेकर उन्हे बुध या विबुध मतानुसार माना गया है। जैसे कुण्डादि-पान्नादि, ज्योत्स्त्नादि गण द्रष्टव्य है

श्लेपद्रव्ये खलों लक्ष्यो विदारशठमोपधी।
दूत सदेशहारिण्या कुट्टिन्या शम्भलो वुधै ।। (११५७)।
ज्योत्स्नाशब्दस्तमिस्रा च कुतुप स्याद् विपादिका।
विसर्पो नखरश्चापि कुण्डलोऽपि मतो वुधै ।। (७।४१६)।
दण्डार्धमेधामुसलानि मेघो वधोदकेभा मधुपर्कयुक्ता।
युग कशासौ पितृदेवता च दण्डादिरेव विदुधै प्रणीत ।। (६।३७१)।
लोम वस्तु मुनि कर्को गिरिवम्नू हरि कपि।
लोमादौ विदुधैर्ज्ञेया रुक्र रोम तथा भुरु ।। (७।४।२१)।

ग्रन्थ में उपसर्गों के लिए न तो स्वतन्त्र 'प्रादि' गण पठित है तथा न उन शब्दों का पाठ 'चादि' या 'स्वरादि' गण में किया गया है। इसका कोई उचित समाधान प्राप्त नहीं होता। 'कर्कादि, लोहितादि, सुखादि' कुछ गण भिन्त-भिन्न प्रत्ययों के लिए दो-दो वार पढें गए हैं, जैसा कि पाणिनीय गणपाठ में भी देखा जाता है। गणपठित शब्दों का विवरण तथा औचित्यादि स्थिर करने के लिए ग्रन्थ पर स्वतन्त्र अनुसन्धानकार्य अपेक्षित है। सामान्यतया यह विश्वासपूर्वक कहा जा सकता है कि संस्कृत-व्याकरण के क्षेत्र में गण रत्नमहोदिध ही एक ऐसा प्राचीन ग्रन्थ हैं जो गणमवन्धी प्रामाणिक सूचनाएँ प्रस्तुत करता है।

## २ गणरत्नमहोदिध स्वोपज्ञवृत्तिः

वि० स० ११६७ में स्वरिचत गणरत्नमहोदिध के गणशब्दों का सुखपूर्वक वोध कराने के उद्देश्य से आचार्य वर्धमान ने स्वोपज्ञ वृत्ति की रचना की है। स्वय ग्रन्थकार ने इसे कण्ठत स्वीकार किया है

> सुक्षेनेव ग्रहीष्यन्ति गणरत्नानि या श्रिता । वृत्ति साऽऽरभ्यते स्वीयगणरत्नमहोदघे ॥१॥

यद्यपि प्रन्यकार ने इसकी रचना का समय नही लिखा है तथापि वि० स० ११६७

के अनन्तर ही उस वृत्ति की रचना की होगी-ऐसा सामान्यतया कहा जा सकता है।

शन्दों के प्रयोगस्थलों तथा मतिवशेषों को दिखाते हुए वृत्तिकार ने ५० से भी अधिक ग्रन्थों का नामोल्लेख किया है। जिनमें विविध्यानारायण, वल्लम, श्रीवसुक, छित्तप, परिमल, अरुणदत्त, भलूट तथा अजितदेव जैसे अप्रसिद्ध ग्रन्थकार भी उल्लिखित हुए है। इसी प्रकार अभरमाला, वृहत्तन्त्र, शाश्वतकोश, अजय तथा मानवीं वृत्ति जैसे कुछ अप्रसिद्ध ग्रन्थ भी उद्धृत किए गए है। वर्धमान ने कुछ उदाहरण स्वरचित काव्यग्रन्थ सिद्धराज वर्षन से भी दिए है, जिनका निर्देश उन्होंने पाँच स्थानों में इस प्रकार किया है

### १ प्रादु प्राकाश्ये । यथा ममैव

नि सीमाश्चर्यद्याम त्रिभुवनविदित पत्तन यत् त्वदीयम्, तन्मध्ये वृद्धिमीयुः फलभरनिमता शाखिनश्चूतमुख्या । नैति पित्र विचित्राद् विहितकृतयुग त्वत्प्रभावात् क्षितीश् । प्रादु पन्ति प्रभूता यदि सुरतरविश्वत्नमेतद् बुद्यानाम् ॥(२।६७)।

#### २ यथा वा ममैव

दूरादिप रिपुलक्ष्म्यो मनीषित यन्त्रयन्ति सावेगा । अन्विमिवेतरभूभृन्निरुद्धगतयोऽपि कूलिन्य ।।(२।१४६)।

## ३ यथा ममैव सिद्धराजवर्णने-

प्रत्युप्तमुक्ताफलपद्मराग जगत्कार्किकलौहितीकम् ॥ (३।१६२) ।

### ४ यथा भमैव सिद्धराजवर्णने

जाते यस्य प्रयाणे जातसध्याभिशड्का ॥ (५१३३४)।

### ५ यथा ममैव

नवे यौवनिकोद्भेदे मनीषिण ।।(७।४०६)। एक उदाहरण स्वरचित क्रियागुप्तक से भी दिया गया है

### १ यथा ममैव कियागुष्तके

उद्यत्तीव्रानड्गनाराचित्रहा स्वप्राणेभ्यो वल्लम त्वामदृष्ट्वा । वेगादेषा चक्रवाकी वराकी तीरात्तीरे प्रातरेव प्रयाति ॥ (२।१५५)। परन्तु इस एक उदाहरण से यह स्पष्ट नहीं हो पाता कि 'क्रियागुप्तक' नामक कोई प्रकरणमात्र है या स्वतन्त्र ग्रन्थ । अस्तु किसी शब्द के अर्थ को वताने के लिए अपने ही किसी अन्य ग्रन्थ से यदि उदाहरण दिए जाते है तो सम्भवत उन ग्रन्थो की भी प्रामाणिकता ज्ञापित करना होता है ।

'गणरत्नमहोदिधि' किस व्याकरण के आधार पर वनाया गया इसकी चर्चा 'गणरत्नमहोदिधि' के परिचय-सन्दर्भ मे की गई है। वृत्ति मे कुछ ऐसे वचन प्राप्त होते है, जिनसे यह निश्चित है कि वर्धमान ने किसी व्याकरणविशेष के अनुसार उक्त ग्रन्थ नही वनाया है। ग्रन्थकार ने अनेकन्न यह स्पष्ट कहा है कि यह गणविशेष मैंने अमुक आचार्य के मतानुसार दिखाया है। यथा

१ अरुणदत्त के अभिप्राय से 'अर्धर्चादि' गण का पाठ

''अरुणदत्ताभिप्रायेणैते दक्षिता '' (२१७८) ।

२ भोजदेव के मतानुसार 'िंकशुकादि, वृन्दारकादि, मतल्लिकादि, खसूच्यादि' गणो का पाठ

> ''अय च गण श्रीभोजदेवाभिप्रायेण'' (२।१०७) । ''एतच्य गणतय श्रीभोजदेवाभिप्रायेण द्रष्टव्यम्'' (२।११४) ।

'शरदादि' गण का पाठ वृद्धवैयाकरणो के मतानुरोध से किया गया है

''ऋक्पूरव्धूपयादित्यनेनैव समासान्तस्य सिद्धत्वादस्य पाठो न सगत प्रतिभाति, पर वृद्धवैयाकरणमतानुरोधेन पठित " (२।१३५)

चन्द्र तथा दुर्ग को अभीष्ट होने से 'नाभ्राडादि' गण पठित है "अय च गणश्चन्द्रदुर्गाभिप्रायेण" (२।१५५)।

रत्नमित के अनुसार 'हरितादि' गण के भन्दो का सकलन किया गया है "चन्द्राचार्येण येक्कोर्वहुष्वस्त्रियामित्यत्त सूत्रेऽपत्यमात्र इत्येव वाह्या उत्सा इत्युदाहृतम् । रत्नमितना तु हरितादयो गणसमाप्ति यावदिति व्याख्यातम् । तन्मतानुसारिणा मयाऽप्येते किल निवद्धा" (३।२३८)।

इस प्रकार विविध आचार्यों के मतानुसार कुछ गणो या गणशब्दो का पाठ किए जाने से यह सिद्ध हो जाता है कि वर्धमान ने किसी व्याकरण ग्रन्थ की रचना नहीं की थीं तथा न उसके अनुसार गणपाठ का विवेचन ही प्रस्तुत किया था। यदि उन्होंने स्वरचित व्याकरण के खिलपाठ के रूप में गणों का प्रवचन किया होता तो उतने ही गणों पर विचार होना चाहिए था। जितने गणों का निर्देश शब्दानुशासन में किया गया होता। उस स्थिति में यह कहना सम्भव न होता कि 'ऋक्पूरव्यूपयात्" सूत्र से ही समासान्त प्रत्यय की सिद्धि हो जाने पर भी 'शरदादि' गण का पाठ वृद्धवैयाकरणों के मतानुरोध से किया गया है (२११३५)।

उपरिविधात प्रकरण के अनुसार ग्रन्थकार ने अनेक प्रामाणिक आचार्यों के मतो का मग्रह किया है। इसके अतिरिक्त क्वचित किन्ही मतो को अनुचित वताकर स्वाभिमत मी दिखाया है, जिससे ग्रन्थकार की समीक्षापरक बुद्धि का परिचय

प्राप्त होता है । इसके कुछ उदाहरण द्रष्टव्य है

१ 'पञ्चकृत्व 'आदि विभक्त्यर्थप्रधान अव्ययो से कौन विभक्ति होती है इसके सम्बन्ध में सुधाकरप्रभृति आचार्यों का भत स्वीकार नहीं किया है जिसके अनुसार अव्ययो से पञ्चमी आदि विभक्तियों की उत्पक्ति तथा उनका लुक् माना जाता है। यहाँ ग्रन्थकार ने उत्सर्गत प्राप्त प्रथमा-एकवचन को न्याय्य कहा है

"पञ्चकृत्व प्रभृतयस्तु विभक्त्यर्थप्रधाना । स च विभक्त्यर्थ प्रातिपदिकार्थं सपन्न इति प्रातिपदिकार्थे प्रथमैव भवति । साऽपि सख्या विशेषाभावान्न सर्वा कि तिहि एकवचनमेव, तस्योत्सर्गत्वात् । तथा चोक्तम् एकवचनमुत्सर्गत करिष्यत इति । एतन्न समतम् ।

सुधाकरस्त्वाह । प्रथमैव नि सस्येभ्योऽपि न्याय्या" (१।१७)।

२ भाष्य, वृत्ति के अनुसार 'परमसींप कुण्डिका' प्रत्युदाहरण को ही ठीक वताया है "परमसींप फलिमत्येवमादिप्रत्युदाहरण पारायणिका आहु । भाष्ये, वृत्ती "नित्य समासेऽनुत्तरपदस्थस्य" (पा० ८१३१४१) इत्यत्न परमसींप कुण्डिका इत्येतदेव प्रत्युदाहरणम् । अस्माक चायमेव पक्ष समत " (१११६)।

३ 'स्वस्नाणि'गण मे पाणिनि द्वारा युष्मद्, अस्मद् शब्दो का पाठ न करना सगत नही माना है (द्र०-१।४२)।

४ गौरादिगण में पिठत 'अनडुही' शब्दिविषयक वामन आदि के भतो को अयुक्त सिद्ध किया है।

प्र कुण्डादिपात्रादिगणपिठत 'शम्भली' शब्द को वामनाचार्य द्वारा निर्दिष्ट 'दूती' अर्थ को लक्ष्यहीन बताया है (११५७)।

६ सुन्दरशब्दिविषयक किसी आचार्य के मत को समीचीन नही बताया है (११५७)।

७ 'उत्कर्षार्थंक 'सार' भन्द का प्रयोग केवल पुल्लिड्ग में ही होता है' इस जयादित्य के मत की अयुक्तता अनेक उदाहरणो द्वारा सिद्ध की है (२।७२)।

द अन्नविकार तथा अपूपादि के विषय मे अपना स्वतन्त्र मत प्रस्तुत किया है

"शाकटायनमतमाश्रित्यान्नविकाराश्चेति न पठितम् । अन्ये तु प्रदीपशब्दमपि पठिन्ति । शकटाङ्गज । अस्माक त्वयमाशय शब्कुलीमोदकप्रभृत-योऽन्नविकारा पृथुकापूपादयस्त्वन्नमेव विशिष्टावस्य नान्नविकार इति पृथगुपादानम्" (प्रा३५६) ।

इस प्रकार अनेक पूर्वाचार्यों के मतो की समीक्षापूर्वक लिखे गए वृत्तिग्रन्थ का सस्कृतव्याकरण के क्षेत्र में अदितीय स्थान है। यदि इस ग्रन्थ की सभी सूचनाओं का अन्वेषण कर उनकी समीक्षा की जाए तो उससे किसी महत्त्वपूर्ण उपलब्धि की सम्भावना की जा सकती है। सक्षेप में इतना अवश्य कहा जा सकता है कि आचार्य

१४०

वर्धमान ने गणरत्नमहोद्धि तथा उसकी स्वोपजवृत्ति बनाकर सस्कृत वैयाकरणो का महान् उपकार किया है। उन्होंने जिन मतो को अयुक्त माना है उनमें प्रवल प्रमाण भी प्रस्तुत किए ह और अपने निजी अभिमत को भी तर्कसम्मत होने के कारण ही दर्शाया है। जिन अनेक आचार्यों के मतानुसार गणो तथा गणशब्दों का समादर किया है उनका नामोल्लेख करने में सकोच नहीं किया गया है, जिसमें किसी मतिववेच का समादर करने या उपेक्षा करने के उद्देण्य से ग्रन्थ की रचना नहीं कही जा सकती है। गणरत्नमहोद्धि के प्रारम्भ में जिन आचार्यों के प्रति अपनी विशेष श्रद्धा व्यक्त की गई है वे आचार्य विविध सम्प्रदायों के हैं, जिससे यह ग्रन्थ किसी सप्रदाय विशेष का भी अनुकरण करने वाला नहीं कहा जा सकता है।

# पाणिनीय आदि ज्याकरणों पर जैनाचार्यो की टीकाएँ

| <del>አ</del> ነዛ | स टीकाएँ                              | जैनोचार्य           | े<br>आघारभूत व्याकरण    |
|-----------------|---------------------------------------|---------------------|-------------------------|
| १               | अनिट्कारिकावचूरि                      | मुनि क्षमामाणिक्य   | सिद्धान्त चन्द्रिका (२) |
| २               | अनिट्कारिकास्वोपज्ञवृत्ति             | हर्पकीर्तिसूरि      | सिद्धान्तचन्द्रिका (३)  |
| 3               | कलापदीपिका                            | गौतम पण्डित         | कातन्त्र (१)            |
| ४               | कातन्त्रदीपक                          | મુનિ <b>ह</b> ર્ષ   | कातन्त्र (२)            |
| ሂ               | कातन्त्नपञ्जिकोद्द्योत                | त्नि विक <b>म</b>   | ,, (१०)                 |
| દ્              | कातन्त्रभूपणम्                        | धर्मघोपसूरि         | ,, ( १४)                |
| ૭               | कातन्त्रमन्त्रप्रकाश                  | कर्मधर              | " `(੩)                  |
| 5               | कातन्त्ररूपमाला                       | मुनीध्वर भावसेन     | (۶)                     |
| 3               | कातन्त्रवाक्यविस्तर                   | पण्डित राम          | ,, (१५)                 |
| १०              | कातन्त्रविभ्रमटीका                    | <b>जिनप्रभ</b> सूरि | ,, (१६)                 |
| ११              | कातन्त्रविभ्रमावचूर्णि                | साधुचारिव्रसिंह     | <b>" `(</b> لا)         |
| १२              | . कातन्त्रविभ्रमावचूर्णि              | ગોપૉલાचાર્ય         | " (Ę)                   |
| १३              |                                       | वर्धभान             | ,, (`v´)                |
| १४              | <b>G</b>                              | न्निलोचनदास         | " (ˈsˈ)                 |
| १५              | <u>-</u>                              | सोमकीति             | ,, ( રેંહ)              |
| १६              | . •                                   | पण्डित देसल         | ,, (ξ)                  |
| १७              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | विजयोनन्द           | ,, (११)                 |
| १८              |                                       | काचार्य वलदेव       | ,, (१२)                 |
| 38              | _                                     | जिनदेवसू <i>रि</i>  | पाणिनीय (४)             |
| २०              | _                                     | जिनदेवसूरि          | कातन्त्र (१६)           |
| २१              | क्रियाकल(प                            | विद्यानन्द (विजयानन | द) " (१ <b>५</b> )      |

| २२        | किया च <b>न्द्रिका</b>      | गुण रत्न              | सारस्वत (२)            |
|-----------|-----------------------------|-----------------------|------------------------|
| २३        | गणरत्नमहोदधि                | श्रीवर्धमान           | अनेक व्याकरण (१)       |
| २४        | गण रत्नमहोदधिस्वोपज्ञवृत्ति | श्रीवर्धमान           | ,, ,, (२)              |
| २५        | चतुष्कव्यवहारढुण्ढिका       | धनप्रभसूरि            | कातन्त्र (२०)          |
| २६        | चन्द्रिका                   | मेघविजय               | सारस्वत (३)            |
| २७        | दीपिक।                      | मेधरत्न               | " (8)                  |
| २६        | दुर्गपदप्रवोद्य             | जिनप्रवोधसूरि         | कातन्त्र (२२)          |
| ३६        | <u>दुर्ग</u> पदप्रवोध       | प्रबोधभूतिगणि         | ,, (२१)                |
| ३०        | दुर्गवृत्तिदिप्पणी          | पण्डित गोल्हण         | ,, (२३)                |
| ३१        | दीगंसिहीवृत्ति              | प्रद्युम्नसूरि        | ,, (२४)                |
| ३२        | धातुतरिंड्गणी               | हर्षकीर्तिसूरि        | सारस्वत (४)            |
| ३३        | धातुपारायणम्                | पण्डित नन्दी          | कातन्त्र (२५)          |
| ३४        | न्यायरत्नावली               | दयारत्नमुनि           | सारस्वत (६)            |
| ३५        | पञ्चसन्विटीका               | मुनि सोमशील           | ,, (v)                 |
| ३६        | पञ्चसन्धिवालावबोध           | उपाध्याय राजसी        | ,, (s)                 |
| ३७        | प्रित्रयामञ्जरी             | विद्यासागर मुनि       | पाणिनीय (३)            |
| ३८        | प्रित्रयावृत्ति             | विशालकीर्ति           | सारस्वत (६)            |
| 38        | वालशिक्षाव्याकरणम्          | ठवकुर सग्रामसिह       | कातन्त्र (१३)          |
| ४०        | वालाववोध                    | हरिकलशोपाध्याय        | ,, (२७)                |
| ४१.       | वालाववोद्य                  | मेरुतुड्गसूरि         | <b>"</b> (२६)          |
| ४२        | भाषाटीका                    | आनन्दनिधान            | सारस्वत (१०)           |
| ४३        | भूधातुवृत्ति                | क्षमाकल्याण मुनि      | \ /                    |
| ጻጸ        | मुग्धाववोध-औक्तिकम्         | कुलमण्डनसूरि          | सिद्धान्तचन्द्रिका (४) |
| ४४        | यशोनन्दिनी                  | यशोनन्दी              | सारस्वत (११)           |
| ४६        | रूपरत्नभाला                 | नयसुन्दर              | ,, (१२)                |
| ४७        | विद्वेच्यिन्तामणि           | विनयसागरसूरि          | ,, (۶۶)                |
|           | वृत्तित्नयनिबन्ध            | राजशेखरसूरि           | कातन्त्र (२८)          |
|           | व्याकरणसिद्धान्त सुधानिधि   | विश्वेश्व रसूरि       | पाणिनीय (१)            |
| ५०        |                             | विजयराजेन्द्रसूरि     | सारस्वत (१४)           |
| ५१        |                             | हसविजयगणि             | सारस्वत (१५)           |
| ५२        |                             | देवनन्दी<br>०         | पाणिनीय (२)            |
| ५३        |                             | पद्मसुन्दरगण <u>ि</u> | सारस्वत (२०)           |
| <b>५४</b> | _                           | मुनि सत्यप्रवोध       | ،، (۶۴)                |
| ५५        | सारस्वतटीका                 | यतीश विद्वान् (सह     | जनीति) " (१७)          |

| ५ ६   | सारस्वतटीका              | देवचन्द्र       | ,, (१८)                |
|-------|--------------------------|-----------------|------------------------|
| ५७    | मारस्वतटीका (धनसागरी)    | धनसगिर          | ,, (१६)                |
| ሂട    | सारस्वतमण्डनम्           | भण्डन           | ,, (२१)                |
| પ્રદ. | सारम्बतवृत्ति            | भानुचन्द्र      | " (২২)                 |
| ६०    | मारस्वतवृत्त <u>ि</u>    | महजकोत <u>ि</u> | " (२३)                 |
| ६१    | सारस्वतवृत्त <u>ि</u>    | हर्पकीतिसूरि    | ,, (২४)                |
| ६२    | सिद्धान्तचन्द्रिका टीका  | जिन रत्नभू रि   | निद्धान्तचन्द्रिका (६) |
| ६३    | सिद्धान्तचन्द्रिकावृत्ति | ज्ञानतिलक<br>-  | ,, (৬)                 |
| ६४    | निद्धान्तरत्नम्          | जिनरत्न         | मारम्बत (२५)           |
| ६५    | <b>नु</b> वोबिका         | चन्द्रकीति      | ,, (ξ)                 |
| ६६    | <b>સુ</b> વોધિની         | सदानन्दगणि      | भिद्रान्तचिन्द्रका (१) |
| ६७    | सुवोधिनी                 | रपचन्द्र        | ,, (=)                 |

# व्याकरण विशेष पर टीकाओं की सख्या

| <u> व्याकरण</u>    | कुल टॉकाए |
|--------------------|-----------|
| पाणिनीय            | 8٠        |
| कातन्त्र           | २्द       |
| सारस्वत            | २५        |
| सिद्धान्तचन्द्रिका | 05        |
| गणपाठ व्याकरण      | ०२        |
| યોગ                | ६७        |

#### દિપ્પળી

इस कातन्त्र-व्याकरण को जैन व्याकरण स्वीकार किया गया है । डॉ॰ (स्व॰) नेमिचन्द्र शास्त्री ने 'व्याकरणशास्त्र को जैन आचार्यो के योगदान' नामक लेख में इस बात को सत्रमाण पुप्ट किया है

लख म इस वात का सप्रमाण पुष्ट किया ह

वादमं साहित्य सथ प्रकाशन, १६७५

# भिक्षुशब्दानुशासनः एक परिशीलन

### मुनि श्रीचंद्र 'कमल'

तेरापय धर्ममघ के अष्टमाचार्य कालूगणी का सस्कृत विद्या के प्रति विशेष लगाव था। वे अपने सघ मे इस विद्या का विकास देखना चाहते थे। इस विद्या के विकास के लिए व्याकरण का अघ्ययन आवश्यक था। उस समय सारस्वत और सिद्धान्त चद्रिका ये व्याकरण उपलब्ध थे। सारस्वत का पूर्वाई और सिद्धान्त चद्रिका का उत्तरार्द्ध पढा जाता था। सार कीमुदी मिलने पर उसका अध्ययन चलने लगा । सिद्धान्त चद्रिका के समास आदि अपूर्ण स्थलो की पूर्ति सार कौमूदी से की जाती थी। दोनो व्याकरणो को मिलाकर पढना अपने आप मे उलफन भरा था। उस स्थिति मे आचार्यश्री कालूगणी की प्रवल भावना वनी कि तेरापथ सघ मे एक ऐसा सस्कृत व्याकरण हो जो सरल, सुवोघ और समयोपयोगी हो । उनकी इस भावना को आकार देने वाले विद्वद्वर्य मुनिश्री चोथमल जी हुए। उनका अध्ययन आचार्य कालुगणी की देख-रेख में सपन्न हुआ था। व्याकरण उनका सवसे प्रिय विषय रहा। इसी सदर्भ मे उन्होंने पाणिनीय, शाकटायन, सारस्वत, सिद्धान्त चद्रिका, मुग्वबोध, सारकौभुदी, जैनेन्द्र और सिद्धहेमशब्दानुशासन आदि व्याकरणो का गहरा अध्ययन व अनुशीलन किया। वर्षी के अध्ययन के बाद आपने एक सर्वा द्वपूर्ण संस्कृत व्याकरण की रचना की जिसका नाम विशाल-शब्दानुशासन रखा । विशालशब्दानुशासन के सूत्रो मे परिवर्तन और परिवर्धन कर इस व्याकरण का निर्माण हुआ था। इसलिए प्रारभ मे इसका नाम विज्ञाल-शब्दानुशासन रखा । मुनिश्री गणेशमलजी की प्रेरणा रही कि इसका नाम भिक्ष्-शब्दानुशासन रखा जाए। मुनिश्री चोधमलजी आचार्य कालूगणी के पास गए और नाम के लिए निवेदन किया। पास मे विराजित मत्री मुनि मगनलालजी स्वामी ने कहा मैं तो प्रारम से कहता आ रहा हू कि इसका नाम भिक्षु अब्दानू-शासन रखा जाए। मत्री मुनि की वलवती प्रेरणा पर ध्यान देकर कालूगणी ने स्वीकृति दे दी। उदयपुर मे विकमी सवत् १६६२ मे उसका नाम भिक्षुशब्दानु-शासन कर दिया गया।

भिक्षुशब्दानुशासन के सूत्रो की रचना मुनिश्री चोथमलजी नेकी और

उसकी वृहद् वृत्ति की रचना सोना मई (अलीगढ, उत्तरप्रदेश)निवासी आयुर्वेदा-चार्य आंगु कविरत्न पडितश्री रघुनदन अर्मा ने की । पडितजी व्याकरण के पार-गामी विद्वान् थे । पाणिनीय व्याकरण के अष्टाध्यायी सूत्र उनकी स्मृति मे इतने जमे हुए थे कि कभी अनुलोम से, कभी विलोम से, उनका धाराप्रवाह पाठ करते थे। इन सूत्रो के पाठ करने का उनका समय होता था, जब प्रात वे घूमने जाते थे। प्रतिदिन पूर्ण अष्टाध्यायी के सूत्रो का पाठ करना उनका ऋम बन गया था। उनका यह कम लवे समय तक चला। मुनिश्री चोयमलजी और आज्ञु कविरत्न प० रघुनन्दनजी— दोनो के सयोग से विज्ञालकाय श्री भिक्षु अव्दानुशासन व्या-करण तैयार हुआ। यह व्याकरण अपने आप मे पूर्ण है। इसमे शब्दो को अनु-शासन करने वाले केवल सूत्र ही नहीं हैं, उनकी व्याख्याए भी है, लघु और वृहद् वृत्ति भी है। यह व्याकरण घातुपाठ, गणपाठ, उणादि, लि द्वानुशासन, न्याय दर्पण कारिका सम्रह वृत्ति आदि अवयवो से पूर्ण है। यह अभी अप्रकाशित है इसलिए सर्वजन भोग्य न होकर केवल तेरापथ के साधु, साध्वियों के अध्ययन तक ही सीमित है। इसकी प्रक्रिया कालूकी मुदी के नाम से प्रकाशित है। कालूकी मुदी के माध्यम से श्री मिक्षुशब्दानुशासन का परिचय सहज ही मिल जाता है। श्री भिक्षु-शब्दानुशासन में सूत्रों की रचना सरल व स्पष्ट है, उच्चारण की विलष्टता नहीं है। जैसे प्रत्याहार सूत्र अइउऋल् एऐओओ हयवरल ञण न डम झढघघम जडदगव खफछठथ चटतकप पस । इस सूत्र मे सिंघ के अभाव मे उच्चारण की स्पष्टता है।

#### रचनाकॉल

१४४

श्री भिक्षुशब्दानुशासन की रचना थली प्रदेश में छापर (आचार्य कालूगणी की जन्मभूमि) में सपन्न हुई। इस व्याकरण का रचनाकाल विक्रम सवत् १६८० से १६८८ है। वि० स० १६८८ के माघ शुक्ला त्रयोदशी शनिवार को पुष्य नक्षत्र में यह व्याकरणपूर्ण हुआ। यह उसकी प्रशस्ति से स्पष्ट है वृहद् वृत्तिकार द्वारा कृत प्रशस्ति इस प्रकार है

क्षामीत् किस्चिद् विपिश्चिद् धृतपदकमलो भिक्षुनामा मुनीन्द्रो।
य श्री जैनोदिताना मनुभव विभवै भूरि भावान् विभाव्य।।
मुग्वानुद्धर्तुकोम सपदि निपतितान् पापि पापण्डि जाले।
तेरापन्थाह्व मर्च्य व्यरचयत सता सपद सम्प्रदायम्।।१।।
भारीमाल स्तदनुमुनिपो रायचन्द्र स्ततोऽभूत।
जात. पश्चादऽगणितगुणो जीतमल्लो गणीश।।
नम्यान्तेऽभूद् गणपमधवा नत्पदे चोत्तमोऽस्यात्।
श्री माणिक्य स्तदनु च मतो डालचन्द्रो मुनीन्द्र।।२।।

समुपगम्य ततोष्टमपट्टक, नियमिना यमिना धुरिकीर्तित, क्षितितले गणिकालूरय गुणै-रति विभाति विभाकरवत् करै ।।३।। शुभगुणगणारामे मेघ कुमार्गनगाशनि., दुरितितिभिरव्वसे भानुर्भवाब्धि-धटोद्भव.। सुगतिकमला दात् भवतो जिनेन्द्रसमो भूवि, स जयतु महाराज कालुश्चिर गुणमदिरम् ॥४॥ तिच्छिष्यवर्यभूनिचौथमलाभिधेन, सम्यक्तया मयितशब्दमहार्णवेन । एक कलासु सकलास्विप दिक्षु भिक्षु-शब्दानुशासनेमिद निरमाय्यमेयम् ॥५॥ सर्व गूरोर्भवति यन्मम किञ्चन स्था-देव विचार्य भतिमानिति शब्दशास्त्रे । ग्रन्थे स्वतो विरचितेऽपि गणिप्रधान-श्रीमिक्षुनाम निजकर्तृपदे न्ययुडक्त ॥६॥ नोणादिघातुगणबद्धविघिः परेषा, पुष्टे कृशाम्वरिमवेह सुजाधटीति। तत्रोक्त पाठमपि तत् परिवर्षं सम्य-गक्षुण्णधी परिचय. समदायि कर्त्री ॥७॥ एतद् विवृण्वन्तमलीगढस्थित-सुनामयीग्रामनिवासि भूसूरम्। स्यलीस्थले वैद्यकवृत्तिवर्तिन, जानीत त मा रधुनन्दनाह्वयम् ॥ ।।।। श्री पूज्यसेवैकपालाभिलाषिण, सत् साधुसङ्गे सुतरा विलासिनम्। प्राप्यावकाश निज वैद्यवृत्तित , प्रवर्तमान वृतवृत्तिवर्णने ॥६॥ सरससरलसूत्र निर्विवाद वरेण्य, सदयहृदयसेव्य स्वल्पकालाभिलभ्यम्। निजविषयविशेष भैक्षव शब्दशास्त्र, जयतु जगति नित्य साधुसाव्य तदेतत् ॥१०॥ नगाङ्ग निघ्यक्जतपस्त्रयोदशी-दिने सचन्द्रे शनिपुष्ययोजिते । निवेशने छापरनामके वृत्ते समाप्ति सुखपूर्विकाऽभवत् ॥११॥

१४६ : सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा

वृहद्वृत्तिकार का मगलाचार इस प्रकार है

यत्पाणिपल्लवतलोपितवल्लवोपि,

प्राप्नोति लोकविरल कविवल्लभत्वम् ।

तस्या गुणीन्द्रगणवन्द्यपदोत्पलाया,

वाण्या वरेण्यशरण प्रणिपद्यमानः ।।१।।

श्रीचोयमल्लमुनिर्निमतरम्यभिक्षुगव्दानुशासनिमद विवृणोमि वृत्त्या ।

हृष्यन्तु यल्ललितसूत्रस्य निपीय,

भृद्गा मरन्दमिव विज्ञजनाग्रगण्या ।।२।।

येपा नितान्तनिहित् करुणाकटाक्षे 
नंव्योद्यमो भवति सस्कृतशब्दशास्त्रे ।

तेपा गणाधिपतिकालुमुनीश्वराणा,

जीयाज्यिर रुचिरसञ्चरणाव्जरोचि ।।३।।

श्रीमज्जैनश्वेताम्वरतरायथाभिषसप्रदायाद्यपुरुपभिक्षुगणिराज सवन्दि-

शब्दानुशासन भिक्षुशब्दानुशासनम् । ग्रयकर्त्री महामहिम्नामादिगुरूणा श्री भिक्षूणामेव तत्कृपयेव जायमान-

रवादिमिवानेन प्रकाश्यते ॥

भिक्षु शब्दानुशासन के द अध्याय हैं। प्रत्येक अन्याय में चार चरण हैं। आठ अन्याओं में ३७५१ सूत्र हैं। उनका संख्याकम इस प्रकार है

| બૅઘ્યાય  | चरण | સૂત્રૅ     | <b>ઇ</b> ર્વ્યાય | <b>चर</b> ण  | सूत्र    |
|----------|-----|------------|------------------|--------------|----------|
| १        | १   | ६७         | ¥                | १            | <b>5</b> |
| <b>?</b> | २   | <b>አ</b> ጻ | ሂ                | २            | १०५      |
| ?        | ₹   | ६५         | ሂ                | <del>३</del> | 03       |
| १        | 8   | 58         | ¥                | 8            | १२४      |
| २        | १   | १२३        | Ę                | 8            | <b>5</b> |
| २        | २   | १०५        | દ્               | ٠<br>٦       | १५३      |
| २        | ą   | ११६        | Ę                | ₹            | १४६      |
| २        | 8   | १२६        | Ę                | 8            | 83       |
| ३        | ?   | २०१        | 9                | 8            | १३२      |
| ş        | २   | १६०        | ৬                | <b>?</b>     | १८१      |
| ३        | ३   | १०३        | ঙ                | ₹            | १०५      |
| 3        | 8   | १२०        | ७                | *            | ११४      |

| <b>अ</b> ध्या <b>य</b> | चरण | सूत्र | अध्याय | चरण | सूत्र |
|------------------------|-----|-------|--------|-----|-------|
| 8                      | १   | १४२   | 5      | १   | १४३   |
| X                      | २   | १३४   | 5      | २   | १०१   |
| X                      | ३   | १२२   | ۲      | ₹   | ११७   |
| 8                      | ४   | ११४   | 5      | ४   | 3 6 9 |
|                        |     |       |        |     |       |

३७५१

३७५१ सूत्रों की टिप्पण सहित वृहद् वृत्ति की पहली प्रतिलिपि मुनिश्री चौयमलजी और सगतमलजी ने लिखी थी। फिर उसमे इतने काट-छाट हुए कि वह प्रति पढने में दुरूह हो गई। फिर स्पष्ट रूप में प्रथम हस्त प्रतिलिपि मुनिश्री चौथमलजी ने स्वयं लिखी। विक्रम सवत् १६८६ कार्तिक शुक्ला चतुर्दशी शनिवार को सरदारशहर में वह प्रति पूर्ण हुई। वह प्रति २६१ पत्रों में हैं। प्रत्येक पत्र दोनों ओर लिखा गया है। प्रत्येक पत्र में ३८ पिनत्या हैं व प्रत्येक पिनत में ४६ से ६० तक अक्षर हैं। इस ग्रथ का परिमाण लगभग १८ हजार श्लोक हैं।

इसकी दूसरी प्रति मुनिश्री केवलचन्दजी ने लिखी । तीसरी प्रतिलिपि मुनि सगतमलजी ने लिखी ।

## भिक्षुशब्दोनुशासन लधुवृत्ति

मिक्षुशब्दानुशासन की लघुवृत्ति लिखने का कार्य मुनि तुलसीरामजी ने प्रारम्भ किया था। कुछ ही समय बाद आचार्य पद का भार सभालने से अन्य कार्यों में समय अधिक लगने लगा और वह वृत्ति लिखने का कार्य स्थिगत हो गया। फिर इस कार्य को मुनि युगल श्री धनराजजी और श्री चन्दनमलजी दोनो ने प्रारम्भ कर विक्रम सवत् १६६४ में पूर्ण किया। प्रशस्ति श्लोक

सच्छब्दवारानिधिपारदृश्वभि ,
श्रीचोथमल्लिपिसरात्तकोशली ।
सहोदरी केवलचन्द्रनन्दनी,
नाम्ना प्रसिद्धी घनराज-चन्दनी ॥६॥
ताभ्या निदेशाद् गणनायकाना,
विनिमिता वृत्तिरिय सुखेन ।
अक्षाङ्क निष्यात्मभिते सुवर्षे,
बोद्याय भूयाल्लघु पाठकानाम् ॥६॥
यह लघ्वत्ति ७६ हस्तलिखित पत्रो मे पूर्ण हुई है। प्रत्येक पत्न के दोनो ओर

४० पक्तिया हैं। प्रत्येक पक्ति मे ५७-५६ तक अक्षर है। यह गन्य ५७०० म्लोक-परिमाण है। इसकी हस्त-लिखित प्रतिलिपि मुनिश्री पूनमचदजी गगाशहर वालो ने वि० म० १६८८ कार्तिक कृष्णा नवमी मगलवार, सिद्धियोग मे हासी नगर में लिखी।

भिक्षु धातुपाठ

यह वातुपाठ म पत्रों में पूर्ण हुआ है। उसमें भवादिगण की १०म० बातुएं, अदादिगण की में एक बातुएं, अदादिगण की में एक दिवादिगण की १४१, म्वादिगण की २६, तुदादिगण की १६२, हवादिगण की ६१, चुरादिगण की ६१, चुरादिगण ४०७, कुल २००२ वातुए हैं। इसकी प्रतिलिपि मुनिश्री चदनमलजी (सिरमा) ने वि० स० १६म६ फाल्गुन कृष्णा ३ को लिसकर पूर्ण की। बाठ पत्रों में अकारादि अनुक्रम से धातुओं की अनुक्रमणिका है। इसके प्रतिलिपि कर्ना मुनिश्री हीरालालजी (वीदासर) वाले हैं।

#### भिक्षु गणपीठ

गण पाठ की हस्तलिखित प्रति तैयार नहीं की गई है। वृहद् वृत्ति के अन्त-र्गत गणपाठ पूर्णरूप से दिया गया है। केवल सकलन अवशेष है। जब आवश्यकता होगी तब उसका संकलन कर लिया जाएगा। इसी कारण ग्रभी उसकी प्रतिलिपि नहीं है।

## उणादि वृत्ति

उणादि के चार चरण है। पहले चरण के २५० मूत्र, दूसरे चरण के २५० सूत्र, तीसरे चरण के २५० सूत्र और चौथे चरण के २५५ सूत्र हैं। कुल १००५ सूत्र है। इस ग्रन्थ मे १००५ सूत्रों पर वृत्ति है। इस ग्रन्थ के वृत्तिकार मुनिश्री चौथमलजी हैं। विक्रम सवत् १६८३ वैशाख कृष्णपक्ष में चन्द्रवार को वृत्ति पूर्ण हुई। इस ग्रन्थ की हस्त्तिखित प्रति ३५ पत्रात्मक है। प्रत्येक पत्न में ३८ पिनत्या हैं और एक पिनत में ७०-७३ तक अक्षर हैं। इसके प्रतिलिपि-कर्ता मुनिश्री मागीलालजी (पहुना) हैं। वि० स० १६८३ पौप कृष्णा द चन्द्रवार को प्रतिलिप पूर्ण की।

## भिक्षुन्यायदर्गण लघुवृत्ति

इसके १४ पत्र हैं। एक पत्र मे ३८ पित्तया हैं। एक पित्त मे ६४ अक्षर हैं। इसमे भिक्षु अव्यानु अस्ति के १३४ सूत्रों की लघुवृत्ति है। इसकी हस्तिलिखित प्रतिलिपि सर्वप्रथम मुनि तुलमीराम (वर्तमान नाम आचार्य तुलसी) ने विक्रम सवत् १६८६ मार्गशीर्प शुक्ला दितीया को रतनगढ़ में पूर्ण की।

## भिक्षुन्यायदर्पण वृहद्वृत्ति

इसमे १३५ न्यायो पर विस्तृत वृत्ति है। वृत्तिकार मुनिश्री चौथमलजी स्वय है। उन्होने वि० न० १६६४ के भाद्र शुक्ला ३ को इसकी वृहद्वृत्ति की रचना पूर्ण की।

वर्गखण्डरसात्माव्दे, भाद्रमासे सिते दले । कर्मवाट्या तृतीयाया, श्रीभिक्षुन्यायदर्पणे ॥१॥ चोथमल्लाभिव साधुर्वृ हद्वृत्ति व्यधान् मुदा । श्रीमता तुलसीराम-गणीन्द्राणा प्रसादत ॥२॥

यह न्यायदर्गण ३४ पत्रो मे पूर्ण हुआ है। प्रत्येक पत्र मे दोनो ओर ३८ पिक्तया हैं। प्रत्येक पिक्त मे ६५-६७ अक्षर है। इसकी हस्तलिखित प्रतिलिपि मुनिश्री नयमलजी (टमकोर) ने वि० स० १६६५ मे आषाढ कृष्णा १२ बुधवार को छापर मे की।

## भिक्षुलिगानुशासन सवृत्तिक

१५७ श्लोकात्मक यह ग्रथ विभिन्न छदो मे आवद्ध है। इसमे २२ वृत्तो का उपयोग हुआ है। वे ये है—अनुष्दुप्वृत्त, वसंतिलकावृत्त, उपजातिवृत्त, दोधकवृत्त, पज्मिदिकावृत्त, विद्युन्मालावृत्त, शार्दूलिकिशिडितवृत्त, मुजङ्गप्रयातवृत्त, मृदङ्कक-वृत्त, इद्रवज्ञावृत्त, मदाकान्तावृत्त, शिखरिणीवृत्त, द्रुतविलिम्ववृत्त, मालिनीवृत्त, प्रमाणिकावृत्त, त्रोटकवृत्त, आर्थावृत्त, क्रग्वरावृत्त, स्रग्वणीवृत्त, इद्रवशावृत्त, हरिणीवृत्त, पथ्योपगीतिवृत्त । इसके १५८ श्लोको के रचनाकार है आशुक्तिव-रत्त प० रधुनदनजी शर्मा । इसमे पुल्लिग अधिकार के २१ श्लोक, स्त्रीलिगअधिकार के ३६ श्लोक, नपुसक लिंग अधिकार के ३० श्लोक, स्त्रीलिंग । पुल्लिंग अधिकार के १२ श्लोक, नपुसक अधिकार के ३० श्लोक, स्त्रीलिंग । पुल्लिंग अधिकार के १२ श्लोक, पुनपुसक अधिकार के ३० श्लोक, स्त्रीलिंग । पुल्लिंग अधिकार के १२ श्लोक, स्वयित्रिलिंगाधिकार के ६ श्लोक, परवित्तंगाधिकार के ६ श्लोक, परवित्तंगाधिकार के ६ श्लोक, स्त्रीलिंग वित्तं श्लोकों के वृत्तिकार हैं मुनिश्री चदनमलजी (सिरसा) । सवृत्तिक लिंगानुशासन हस्तिलिखित २३ पत्रो मे पूर्ण हुआ है । प्रत्येक पत्र मे ४० पिनत्या हैं और प्रत्येक पिनत मे ६३-६५ अक्षर है । वि० स० १६६७ ज्येष्ठ शुनला ६ को श्लोको की वृत्ति पूर्ण हुई । वृत्तिकार की प्रशस्त के अतिम तीन श्लोक इस प्रकार हैं

तत्पादसेवा समुपाश्रयिद्भ , सुघीवरेण्यै रघुनदनाह्वयै । आयुर्विदाचार्यवरैस्तदाशु-,कवित्वकृद्-रत्नमुपादधद्भि ॥४॥ विनिर्मित तैर्ननुभिक्षुलिगानुशासन पद्यपरम्परासु । तदीयवृत्तिर्मुनिचन्दनेन, व्यघायि बोद्याय गुरो कृपात ॥६॥ सवत्यात्मनिघि द्वार द्वीपे शरदि शोभने । शुक्रमासे सिते पक्षे, नवम्या पूर्तिमासदत् ॥७॥

## कारिका-संग्रह वृत्ति

भिक्षुशन्दानुगासन के सूत्रों में जो कारिकाएँ आई हैं, उन इलोकों की वृत्ति इसमें की गई है। सेट अनिट निरूपण, घातु प्रत्यय अनुवंध निरूपण, वृद्गणफल निरूपण, विशेषघातुफल निरूपण, घात्वर्थं विशेष निरूपण, धात्वर्थं उपसर्जन्यमें द प्रकाश निरूपण, द्विकर्मक गणना निरूपण, सकर्मक अकर्मक निरूपण, अनुस्वारादि निरूपण, णोपदेश निरूपण, सिंध निरूपण, मान निरूपण, स्वाङ्ग निरूपण, जाति निरूपण, गुण निरूपण, इदमाद्यर्थं निरूपण, इनकी व्याख्या इस लधुकाय ग्रन्य में है। यह प्रप्तारमक है। प्रत्येक पत्र में ३८ पिनतया और प्रत्येक पिनत में प्रदे द अक्षर हैं। इस ग्रन्थ की प्रतिलिपि मुनिश्री नथमलजी (टमकोर) ने वि० म० १९६७ श्रावण शुक्ला ६ शुक्रवार को लाडनू में पूर्ण की।

## कालुकीमुदी

यह भिक्षुशब्दानुशासन की लघुप्रिकथा है। इस कालुकीमुदी के रचिता मुनिश्री चौथमलजी हैं। वि० स० १६६१ आधिवन कृष्णा दशमी बुधवार की जीवपुर में उन्होंने यह प्रक्रिया परिसमाप्त की। प्रशस्ति श्लोक

त्तत्पादाव्जप्रसादेन, भैक्षुशव्दानुशासनी
मुनिना चोथमल्लेन, कृतेय कालुकौमुदी ।।६॥
भूनिद्यिनिध्यन्द्रेऽब्दे पुष्ये,
जोवपुरे दशमीवुवदिवसे ।
आश्विनमासे कृष्णे पक्षे
पूर्णी कॉलुगणेन्द्र-समक्षे ।।७॥

यह कालुकी मुदी दो भागो मे विभक्त है पूर्वार्क और उत्तरार्क्क । पूर्वार्क मे विपयानुक्रम इस प्रकार है सज्ञा प्रकरण, यद्यि प्रकरण मे स्वर सिद्या, प्रकृति-भाव, हस सिद्या, विसर्ग यद्या । स्यादिप्रकरण मे स्वरान्त पुल्लिङ्ग, स्वरान्त स्त्री-लिङ्ग, स्वरान्त नपुसकिलङ्ग, हसान्त पुल्लिङ्ग, हसान्त नपुसकिलङ्ग, हसान्त पुल्लिङ्ग, हसान्त नपुसकिलग । अलिङ्गी युष्मद् अस्मद्, अव्यय प्रकरण, स्त्री-प्रत्यय प्रकरण, कारक प्रकरण, समास प्रकरण, और तिद्धत प्रकरण। उत्तरार्क मे विपयानुक्रम इस प्रकार है

कास्यात प्रकरण मे भ्वादिगण, अदादिगण, दिवादिगण, स्वादिगण, तुदादि-गण, रुवादिगण, तनादिगण, क्यादिगण, चुरादिगण, कण्ड्वादिगण है। ब्रिन्नन्त- प्रिक्तिया, सन्तन्तप्रिक्रिया, यड्न्तप्रिक्तिया, यड्लुगन्तप्रिक्रिया, नाम धातुप्रिक्तिया, प्रत्ययमालाप्रिक्रिया,पदव्यवस्थाप्रिक्रिया,भावकर्मप्रिक्रिया, कर्मकर्तृ प्रिक्रिया,विभक्त्यर्थ-प्रक्रिया । कृदन्त प्रकरण मे पूर्वकृदन्त, उणादि, उत्तरकृदन्त ।

पूर्वार्द मे ७५१ सूत्र हैं और उत्तरार्द मे ७२१ सूत । ८३३ धातुए हैं।

### विशेपताएं

१ भिक्षुशब्दानुशासन की अपनी विशेषताए है। क्यों कि आज तक उपलब्ध व्याकरणों में यह अन्तिम व्याकरण है, अत अन्य व्याकरणों की अपेक्षा इसे सरल बनाने का प्रयत्न किया गया है। जैसे

> पाणिनीय मे प्रत्याहार के लिए १४ सूत दिए गए हैं। इस व्याकरण मे केवल एक सूत्र मे सारे वर्णो का प्रत्याहार किया गया है, वर्ण अनुबन्ध रहित हैं, केवल उच्चारण की सुविधा के लिए सिंध नहीं की गई है।

२. इस व्याकरण में धातुओं का ज्ञान प्रथम क्षण में उच्चारण से ही हो जाता है कि यह आत्मनेपदी है, परस्मैंपदी है या उभयपदी। आत्मनेपदी के लिए इ अनुबद्य है और उभयपदी के लिए 'न्' अनुबद्य स्वीकार किया गया है। परस्मैंपदी के लिए कोई अनुबन्ध नहीं हैं। जैसे

गाड् गाने =आत्मनेपदी डुकृन् करणे =उभयपदी हस् हसने =परस्मैपदी

हेमशब्दानुशासन की छोडकर अन्य व्याकरणों में ऐसी सरलता नहीं है कि उप्यारण के साथ ही आत्मनेपदी, परस्मेपदी आदि का बोध हो जाए। हेमशब्दानुशासन में आत्मनेपदी और उभयपदी के लिए दो-दो अनुबध स्वीकार किए हैं। आत्मनेपदी के लिए इ और इ, उभयपदी के लिए ई और ग्। जैसे

डुपचीस् पाके = उभयपदी डुक्त ग् करणे = उभयपदी ईक्षि दर्शने = आत्मनेपदी वदुड् स्तुत्यभिवादनयो. = आत्मनेपदी भू सत्तायाम् = परस्मैपदी

भिक्षुशब्दानुशासन में केवल एक-एक अनुबध स्वीकार किया गया है।

3. घातुओं के अनुबन्ध से गणी का वोघ सुगमता से हो जाता है। भ्वादि गण की घातुए अनुबन्ध रहित हैं, शेष गणों के लिए एक-एक अनुबन्ध है।

जैसे

अदादि गण के लिए क अनुवन्ध । जैसे इक्स्मरणे । दिवादिगण के लिए च अनुवन्ध । जैसे शोच् तनुकरणे ।

- ४. धातुओं के सेट्, वेट् और अनिट् की पहचान घातु के उप्चारण मात्र से हो जाती है। अनिट् घातु के लिए अनुस्वार का अनुवन्ध है और वेट् के लिए दीर्घ सुकार। सेट् धातु के लिए कोई अनुवध नहीं है।
- प्र उद् | स्थानम् = उत्थानम् । भिक्षु शब्दानुशासन मे इसकी सिद्धि केवल एक सूत्र 'उद स्था स्तम्भो. सं १ । ३ । ६४ से हो जाती है, जविक पाणि-नीय मे इसकी सिद्धि के अनेक सूत्र लगते हैं। वहा उत् के त् को द्, स को थ्, फिर थ् का लोप, द् को त् करके उत्थानम् रूप बनाया जाता है।
- ६. शिल्पी, खनक, रजक आदि शब्दों के लिए भिक्षुशब्दानुशासन में एक सूत्र है 'नृतिखनिरञ्जिंध्य शिल्पिन्यकद्' प्राशाष्ट, जविक पाणिनीय में शिल्पिनिष्वुक् शिश्पे, सूत्र है और उसकी कात्यायन वार्तिक है 'नृति खनिरञ्जिंध्य एव' और पतजिल का भाष्य है 'नृति खनिध्यामेव-ष्वन्' उणादी क्वनि।
- ७. लघु सिद्धान्त की मुदी के हल् सिध प्रकरण में ४१ सूत्रों और कई वार्तिकों से जो कार्य किया जाता है, वह कार्य इस व्याकरण के केवल २३ सूत्रों से हो जाता है।

इस व्याकरण में सरलता पर विशेष ध्यान दिया गया है। यदि 'युष्मदस्म-त्प्रकरण' के २२ सूत्रों को एक सूत्र में उनके रूपों को निपात कर देते तो और सुगमता हो जाती। वैसे ही इंगलिश और हिन्दी व्याकरण की तरह दिवचन को स्वतत्र स्थान नहीं देते तो और सुगमता हो सकती थी। 'गुरोवेकश्च' गुरु के लिए एक वचन के स्थान पर बहुवचन का प्रयोग होता ही है।

पाणिनीय और भिक्षुशब्दानुशासन मे मुख्य अन्तर इस प्रकार है

१. लूदन्ताः समाना १।१।६

असे लेकर लृतक के वर्ण हरूव, दीर्घ और प्लुत हो तो उनकी समान संज्ञा होती है।

पाणिनीय में ह्रस्व और प्लुत लृकार होता है परन्तु दीर्घ लृकार नहीं होता।

२. क समासेऽध्यर्ध शशाप्रह

अन्यर्ध शन्द से क प्रत्यय या समास होने पर सख्यावद् होता है। अन्यर्ध 'क', अन्यर्ध सूर्पम् यह सून पाणिनीय मे नहीं है।

३. अर्धपूर्वपद पूरण १।११६०

यह सूत्र भी पाणिनीय मे नही है।

- ४. ऋणेप्रवसनकम्बलदशार्णवत्सरवत्सतरस्यार् १।२।२३। पाणिनीय मे वत्सर शब्द नहीं हैं । इसलिए उससे 'वत्सराण' इस रूप की सिद्धि नहीं होती ।
- ५. प्लूताच्च शशार४

पदान्त मे दीर्घस्थानीय प्लुत से परे छकार को द्वित्त्व करता है। आगच्छ भो इन्द्रभूते ३च्छत्नमानय। पाणिनीय मे प्लुतविधि नही है।

६. चपाना शसे खया वा १।३।३६

चप को शस परे हो तो खथ विकल्प सहोता है।

स्पीर, क्षीरं, अपसरा अप्सरा

७ नेमाल्पप्रथमचरमतयडयऽडर्धकतिपयानाम् १।४।२०

इस सूत्र मे पाणिनीय से अयट् का ग्रहण अधिक हुआ है। इसलिए पाणिनीय व्याकरण मे त्रया. यह एक रूप ही वनता है, जबिक इसमे त्रये और त्रया ये दो रूप वनते हैं।

नुमि वा १।४।६६

यह सूत्र अप् शब्द की उपघा को विकल्प से दीर्घ करता है। स्वाम्पि, स्वम्पि। पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है।

६ जरसो वा २।१।२

जरस् अन्तवाले शब्द से नपुसक मे सि और अम् का लोप विकल्प से होता है। अजर, अजरस कुल —ये रूप वनते हैं। पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है, इमलिए ये रूप नहीं वनते।

१० मासनिशासनस्य शसादी वा लोपः २।१।२३

इस सूत्र से आसन शब्द के अत का लोप कर आसन् रूप बनाया जाता है। पाणिनीय मे यह विधान नहीं हैं। वहा आस्य शब्द को आसन् आदेश किया जाता है।

११. श राज भाज् यज् सृज् मृज् अस्ज वृश्च परिव्राजा प-२।१।११७

शकारान्त और राज् आदि के चज को प आदेश होता है। लेज्या, लिड्। आदेश होने वाले शकार को भी ष आदेश करता है प्रष्टा, प्रष्टु। पाणिनीय में तो अश्च अम्ज दारा३६ से छ कार को ष कार का विधान है। इस व्याकारण में छ्वो शूटौं अभे च ४।३।३६ से छ कार को ष कार सिद्ध होता है।

१२ मातुलाचार्योपाघ्यायाद् वा २।३।५६

उपाध्याय का स्त्रीलिंग में प्रयोग करने पर ईप् के साथ आनुक् का आगम विकल्प से होता है, इसलिए दो रूप वनते हैं उपाद्यायानी, और उपाध्यायी। पाणिनीय में, जो स्वय ही अध्यापिका है उसके लिए दो रूप वनते है उपान्यायी और उपाध्याया।

भिक्षु भव्दानुशासन में स्वयं अध्यापिका के लिए विद्याप विद्यान नहीं है, इसलिए केवल एक ही रूप उपाध्याया ही बनता है।

१३ अरोरुपमानसहितसहित सह जफ लक्ष्मण वामादे राटाटर

लक्ष्मणोरु । पाणिनीय मे इस सूत्र मे लक्ष्मण शब्द नहीं है इसलिए वहां लक्ष्मणोरु अब्द सिद्ध नहीं होता ।

१४ कॉलाव्यभावदेशमकर्म चाकर्मणाम् रा४।१८

१५

अकर्म धातु के योग में काल, अध्व, भाववाची शब्दों के आद्यार की कर्मसज्ञा विकल्प से होती है, और अकर्म होता है। मामें आस्ते, मास मास्ते येदों रूप वनते हैं। पाणिनीय में एक ही रूप वनता है मासमास्ते। अविवक्षितकर्मणामिलन् कर्ता जो वा २।४।२०

लिन्नन्त वनाने से पहले अविवक्षित कर्म का जो कर्ता हो उसका जब लिन्नन्त में प्रयोग किया जाए तो उस कर्ता की कर्म सन्ना विकल्प से होती है। जैसे पचित चैत्र । यहां कर्म की विवक्षा नहीं की गई है। लिन्नन्त में इसका रूप बनेगा पाचयित चैत्र चैत्रेण मैत्र । यहां चैत्र कर्ता की कर्म सन्ना विकल्प से हुई है। पाणिनीय लिन्नन्त कर्ता की कर्म सन्ना विकल्प से नहीं करता, इसलिए वहां एक ही रूप बनेगा पाचयित चैत्रेण मैत्र ।

१६. निकषासमयाहाधिगन्तरान्तरेणातियेनतेनै २।४।४६

निकषा आदि युक्त नाम में द्वितीया विभिन्ति होती है। पाणिनीय में 'येन तेन' शब्द नहीं है, इसलिए उनके वहा 'येन तेन' युक्त नाम में द्वितीया विभिन्ति नहीं होती। 'येन तेन वा पश्चिमा गत' ऐसा वाक्य नहीं वनता।

१७ द्विद्रोण।दिभ्यो वीप्साया वा २।४।६२

वीप्सा के अर्थ में द्विद्रोण आदि गौण शब्दों से तृतीया विभक्ति विकल्प से होती है। 'द्विद्रोणेन घान्य कीणाति द्विद्रोण द्विद्रोण कीणाति'। पाणिनीय में यह सूत्र नहीं है।

१८ हितसुखाम्या रा४।७२

हित और सुख के योग में चतुर्थी और प्रश्नी विभिन्त होती है। मैत्राय मैत्रस्य सुरवम्। पाणिनीय में सुख के योग में केवल चतुर्थी ही होती है, पण्ठी नहीं। मैत्राय सुखम्, एक रूप ही वनेगा।

१६. भावे वा राषा१०१

भाव में क्त प्रत्यय हो तो कर्ता में पण्ठी और तृतीया विभिवत होती है। छात्रस्य हसित, छात्रेण हसितम्। पाणिनीय में इस अर्थ में वण्ठी विभिन्ति विधायक कोई सूत्र नहीं है लेकिन 'अधिकरणवाचिनश्च' २१३१६८ इस सूत्र से नित्य षष्ठी होती है, तृतीया विभिन्ति नहीं होती। इसलिए छात्रेण हसितम् यह रूप पाणिनीय में नहीं बनेगा।

२० पारेमध्येग्रेन्त ५७०्या वा ३।१।३०

पारे आदि नाम षष्ठी अन्त वाले नाम के साथ विकल्प से समास होता है। उसके योग मे पारे, मध्ये, अग्रे इन तीन नामो मे जो एकारान्त है, वह निपात रहता है, उसका लोप नहीं होता।

पार गङ्गायाः = पारेगङ्ग, मध्येगङ्ग,

अग्र वनस्य = अग्रेवण, अन्तर्वण।

पाणिनीय में इस सूत्र में अग्रे और अन्तर्इन दो शब्दों का ग्रहण नहीं किया गया है। इस सूत्र से उनके अग्रेवण और अन्तर्वण ये रूप नहीं वन सकते।

२१ द्वित्रिचतुष्पूरणोग्रादय. ३।१।३६

यह सूत्र द्वि, त्रि और चतुर् शब्द पूरण प्रत्ययान्त तथा अग्र आदि शब्दो से अश-अशि-समास मानता है। पाणिनीय अग्र आदि शब्दो से अग-अशि-समास नहीं मानता है।

२२ अर्धचतस्रा ३।१।४६

अर्घचतस्र भाताः। पाणिनीय मे यह सूत्र नही है।

२३ पर शत पर सहस्र परोलक्षा ३।१।६२

इस सूत्र से पर शत, पर सहस्र , परो लक्षा. ये तीन रूप बनते हैं। पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है अत. ये रूप नहीं बनते।

२४ सर्वेपश्चाददय: ३।१।६८

सर्वपश्चाद् सर्व चिर ये शब्द निपात है। पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है।

२५. सिहादिभि पूजायाम् ३।१।७६

पूजा के अर्थ में सिंह आदि शब्द उपमा के अर्थ में निपात हैं। समरे सिंह इव समरसिंहः। पाणिनीय में यह सून्न नहीं है।

२६. अन्यय प्रवृद्धादिभि ३।१।६७

अन्थय नाम प्रवृद्ध आदि के नाम के साथ नित्य समास होता है। पुन प्रवृद्ध, पुनरुत्स्यूत वास:।

पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है। इन शब्दों का अब्यय के साथ समास नहीं होता।

२७ कृतापकृतादय ३।१।१०६

कृतापकृत आदि शब्द निपात है। पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है।

```
१५६ : संस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोण की परम्परा
```

२८. आसन्तद्रगधिकाध्यधीधीदिपूरण द्वितीयाधन्यार्थे २।१।१२६ अध्यवं विशा, अर्धे पञ्चम विशा । पाणिनीय मे इस सूत्र मे हीने वाले शब्दो मे अध्यर्ध और अर्थ ये दो अन्द नहीं हैं, इसलिए वहाँ इनके साथ समास नहीं होता ।

२६ मासर्तुं भ्रातृनक्षत्राण्यानुपूर्वेण ३।१।१८२ मास, ऋतु आदि शब्दो का द्वद्व समासमे अनुपूर्व मे निपात होता है। फाल्गुनचैत्री, वैशाखज्येष्ठी। पाणिनीय इनमे भास वाचि शब्दो मे यह कम स्वीकार नहीं करता।

३० सस्या समासे ३।१।१८६ समास मात्र में सस्याओं को अनु पूर्व से प्राकृ निपात करता है।

द्विता , त्रिचतुरा । पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है ।

३१ ओजोञ्जोम्भ महस्तपस्तमस्तृतीयाय। ३१११२ इन शब्दो से आगे उत्तरपद हो तो उनकी तृतीया विभक्ति का लोप नही होता। ओजसा कृतम्, तपसा कृतम्। पाणिनीय तपसा कृतम् रूप को स्वीकार नही करता।

३२ अपोयथोनिमतिचरेषु ३।२।२८ अप् शब्द से परे य, योनि, मित और चर शब्द हो तो सप्तमी विभिन्ति का लुक् नहीं होता। पाणिनीय में भित और चर शब्द इस अर्थ में ग्रहण नहीं किए गए हैं। इसलिए अप्सुमितः, अप्सुचर ये दो रूप पाणिनीय में नहीं वनते। ३३ वर्षक्षरशरवराप्सरउरों मनसों जे ३।२।२६

वर्षक्षरगरवराप्सरउरो मनसो जे ३।२।२६ ज उत्तर पद मे हो तो इन शब्दो की सप्तमी विभिक्ति का लीप विकल्प से होता है। वर्षेज वर्षज ।

पाणिनीय अप्, सरस्, उरस्, मनस् इतने शब्दों से सप्तमी का लीप विकल्प से नहीं मानता।

३४. प्रावृड्वर्षागरत्कालिव ३।२।२७ प्रावृष्, वर्षा, शरत्, काल और दिव् शब्दो से परे ज शब्द उत्तर पद मे हो तो इन शब्दो की सप्तमी विभिन्ति का लोप नही होता। पाणि-नीय मे वर्षा शब्द ग्रहण नहीं किया गया है। उनके अनुसार वर्षासुज रूप नहीं वनता।

३५ शुन गेपपुच्छला द्वूलेषु सज्ञायाम् २।३।३५ २वन् भव्द की पष्ठी विभक्ति का लुक् नहीं होता, यदि उत्तर पद मे शेप आदि शब्द हो और यदि उससे सज्ञा का अर्थ निकलता हो। पाणिनीय सज्ञा अर्थ के विना ही इस सूत्र को स्वीकार करता है।

३६. नस् नासिकायास्तस् क्षुद्रयों ३।२।११६

नासिका शब्द को नस् आदेश होता है, य प्रत्यय परे हो तो, वर्ण अर्थ को छोडकर। नासिकाय हितं तत्रभव वा नस्यम्। पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है।

३७ येऽवर्णे ३।२।१२०

नासिका शब्द को नस् आदेश होता है, य प्रत्यय परे हो तो, वर्ण अर्थ को छोडकर। नासिकाय हितंतत्र भव वा नस्यम्। पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है।

३८ िकथा व्यतिहारेऽगति हिसाशव्दार्थहसोह्नवहश्चाऽनन्योन्यार्थे ३।३।२०

ित्रया व्यतिहार मे वर्तमान गति, हिंसा शब्दार्थ और हस धातु को छोडकर ह तथा वह धातु से कर्ता मे आत्मनेपद होता है। व्यतिहरन्ते भार स सविवहन्ते वर्गे । पाणिनीय इस विधान मे वह धातु को स्वीकार नही करता।

३६ अने जिज्ञासायाम् ३।३।६२

शक् घातु को जिज्ञासा के अर्थ मे प्रयुक्त करे तो कर्ता मे आत्मनेपद होता है। विद्या शिक्षते, ज्ञातु शक्तुयामितीच्छतीत्यर्थ । पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है। वह इसे स्वीकार नहीं करता।

४० चल्याहारार्थवुधयुधनश्जनेड्प्रुदुस्रुभ्यः ३।३।१०३

चल् और आहार अर्थ वाली वातुए तथा बुध आदि धातुओ से अतिन् कर्ता की जिन्तन्त मे कर्म सज्ञा करता है। पाणिनीय इस सूत्र मे आहार अर्थ वाली अद् घातु को स्वीकार नहीं करता है।

४१ नगृणाशुभरुच ४।१।६

गृण, शुभ् और रुच् धातु के योग से भृशाभीक्षण्यादि अर्थ मे यड् प्रत्यय नहीं होता है। गहित गृणाति, भृग शोभते।

पाणिनीय गृण् धातु को यहा स्वीकार नही करता।

४२ नोतः ४।१।१२

उकारात से विहित यड् प्रत्यय का लुक् नहीं होता । योयूय रोरूय । पाणिनीय मे ये दोनों रूप नहीं बनेंगे, क्योंकि वहा यड् का लोप होता है।

४३ वाष्पोष्मधूमफेन(दुद्वमने ४।१।२८

वाष्प, ऊष्म, धूम और फेन शब्दों से उद्वमन ग्रर्थ में क्यड् प्रत्यय विकल्प से होता है। वाष्पायते, ऊष्मायते, धूमायते, फेनायते। पाणि-नीय में धूमायते नहीं होता। १५८ : संस्कृत-प्राकृतं व्याकरण और कोश की परम्परा

४४. पुनरेकेषाम् ४।१। ५१

यह सूत्र पाणिनीय मे नहीं है।

४५. इको वा ४।२।१६

इक स्मरणे, इस धातु को यकार आदेश विकल्प से होता है, पिद्-वर्जित स्वर आदि शित् प्रत्यय परे हो, अधियन्ति, अधीयन्ति । पाणिनीय नित्य स्वीकार करता है।

भद्. जु भ्रम वम त्रस फण स्थम स्वन राज भ्राज भ्राश स्वाशा वा ४।१।१३० इन धातुओं के अकार को एकार आदेश विकल्प से होता है। लेकिन

डित्व नहीं होता, पिद् वर्जित णवादि और सेट् थप् प्रत्यथ परे हो तो। जेरत् जजरत्.। पाणिनीय वस धातु से विकल्प से स्वीकार नहीं करता।

४७ विश्रमेर्वा ४।२।२७

वि पूर्वक श्रम धातु को विकल्प से वृद्धि करता है, ञ्रिणति, कृत्प्र-त्यय और णि प्रत्यय परे हो तो विश्रामः, विश्रमः। पाणिनीय वृद्धि का निषेच करता है।

४८ नशे नेंश वाडे ४।२।७० नश् धातु को डे परे होने पर नेश् विकल्प से आदेश होता है।

अनेशत्, अनशत्, ये दो रूप वनते हैं। पाणिनीय तो केवल 'अनशत्' यह एक रूप ही स्वीकार करता है।

४६ कुपऋतंलृदकुपणादीनाम् ४।२,७२

कृप घातु के ऋकार को लृकार आदेश होता है परन्तु कृपणादि शब्दो को नहीं। क्लृप्तः। कृपणः। पाणिनीय कृपण आदि शब्दो का निषेद्य स्वीकार नहीं करता।

५० ष्ठिव्पिवोरनिट वा ४।३।३५ ष्ठिव् और षिव् वातु को दीर्घ विकल्प से होता है, अनिट् प्रत्यय परे हो तो। निष्ठीवनम्, सीवन।

पाणिनीय इस विधान को स्वीकार नहीं करता। वेटो ऽपतः ४।३।६१

पत् धातु को विकल्प से इट् न होने से नित्य इट् होता है, पतित रूप वनता है।

पाणिनीय में 'तनि पति दरिद्रातिक्य. सनो वा इड् वाच्य' इति सद्भावात् यस्य विभाषा ७।२।१५ इति इण्निषेधवारणाय पतते-निषेघोन्वेषणीय.।

रेर वम जप त्वर रूप सधुपा स्वनऽ श्वसा म ४।३।१०३ वम आदि शब्दों से परे नत प्रत्यय हो तो इट् विकल्प से होता है।

328

वान्तः, विभत । जप्त जिपत । पाणिनीय वम्, जप्, श्वस् इन तीन धातुओं से विकल्प से इट् स्वीकार नहीं करता, उनके अनुसार विमत , जिपतः श्वसितः रूप ही वनेंगे।

५३ सस्मे दिवादिश्च ४।४।१११

स्म शब्द सहित माड् उपपद मे हो तो धातु से दिवादि और द्यादि विभक्ति होती है। मास्म करोत्, मास्मकार्पीत्। पाणिनीय इस विधान को स्वीकार नही करता है।

५४ रिलप शीड् स्थास वस जन रुह भज जृभ्य ५।१।१०

इन घातुओं से होने वाला क्त प्रत्यय कर्ता मे विकल्प से होता है, विभक्ता भ्रातरो रिक्थम्, विभक्त भ्रातृभि रिक्थम्। पाणिनीय मे भज् बातु से कर्ता मे विकल्प से नहीं होता।

४५ यजिभजिभ्या वा ५।१।२८

यज् और भज् धातु से य प्रत्यय विकल्प से होता है। पक्ष मे घ्यण् भी होता है। यज्य, भज्य, याज्य भाज्यम्। पाणिनीय मे विकल्प से दो रूप नहीं वनते।

५६ ऋदुपधादऽकृपिचृद्च ५।१।३६

यह सूत्र कृप्, चृद् और ऋच् को छोडकर ऋ कार उपघा वाली घातुओं से क्यप् प्रत्यय होता है।

इस सूत्र से ऋष् का अर्च्य रूप नहीं बनता परन्तु पाणिनीय अर्च्य रूप स्वीकार करता है। वह ऋष् का निषेध नहीं करता।

५७. कृ वृषि मृजि शसि दुहि गुहि जपेवी ५।१।४४

इन घातुओं से क्यप् प्रत्यय विकल्प से होता है। दुह्य, दोह्य, गुह्य गोह्य, जप्य जाप्य, ऐसे दो रूप बनते हैं। पाणिनीय मे दुह्य, गुह्य, जप्य ये रूप ही बनते हैं।

५८. तिष्यपुष्यसिद्धया नक्षत्रे ५।१।४७

नक्षत्र अर्थ मे ये तीन निपात हैं। पाणिनीय मे तिष्य शब्द निपात नही है।

५६. नाम्युपद्यज्ञात्रीकृगिर क. **५।१।६५** 

इन धातुओं से क प्रत्यय होता है। उत्किरः, गिल । पाणिनीय मे गिरः शब्द स्वीकार नही किया गया है।

६० धनुर्दण्डत्सरुलाङ्गुर्लाष्ट्रशिष्टिशिक्तियण्टितोमरघटेषु ग्रहे वा ४।२।२४ इन शब्दो से ग्रच् प्रत्यय विकल्प से होता है। पक्ष मे ग्रण्। धनुर्गह, धनुर्गाह, दण्डग्रह, दण्डग्रह, त्सरुग्रह

धनुर्भह, धनुर्माह, दण्डग्रह, दण्डग्राह, त्सरुप्रह, त्सरुप्राह, ऋष्टिग्रह ऋष्टियाह। पाणिनीय मे दण्ड, त्सरु ऋष्टि शन्द नहीं है।

```
१६० सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा
```

६१. अध्यन्तानन्त कार बाह्व वहं दिवा विभा निशा प्रभा भा विजय कर्तृ नान्दी निषि निवि बलि भिनत क्षेत्र मह्या क्षा क्षणदा रजनी दोषा दिन दिवस धनु रम. मन्यासु ११२-२५

इन शब्दों से करोति धातु में ट प्रत्यय होता है। आदिकर, अल्न-करा पाणिनीय में क्षपा, क्षणदा, रजनी, दोपा, दिन, दिवस ये शब्द नहीं हैं। उसके अनुसार क्षपाकर, क्षणदाकर, रजनीकर, दोपाकर,

दिनकर, दिवसकर ये रूप नहीं बनते । फले रजो मलेषु ग्रहे शारा३२

६२ फले रजो मलेषु ग्रहे ४।२।३२ इस सूल्र में फलेयहिवृंक्ष, रजोयहि वञ्चुकः, मलग्रहि कम्बल.। पाणिनीय में रजोग्रहि: और मलग्रहि. ये दो शब्द नहीं बनते। ६३ देववानयोरापे ४।२।३३

देवापि , वातापि । पाणिनीय में ये दोनो शब्द नहीं हैं। ६४ क्षेम प्रिय भद्र भद्रेष्वण्च ४।२।४०

क्षेमकारः क्षेमकर , प्रियकारः प्रियंकर , भद्रकारः भद्रकारः । पाणिनीय मे भद्र शब्द नहीं हैं, उससे भद्रकार भद्र कर नहीं वनते ।

६५ वहु विघ्वरु स्तिलेपु तुद भाराभ्रः वहुतुद, अरु तुद । पाणिनीय मे वहुतुद, ऐसा ८५ नहीं वनता।

६६ शंस स्वयं विश्रेम्यो भुवो हु. १।३।६३ शभु: सभु स्वयभु:, विभु, प्रभु।

पाणिनीय में मभु. और स्वयभु भव्द नहीं वनते।

६७ नीपा दाय् शसु यु युजस्तु तुद सि सिचिमिह पतनहे स्त्रट् साधने १।२।६४ नेल, पालं, पाली, दात्र, शस्त्रम् । पाणिनीय मे पात्री नही बनता । ६८ अन्तर्धनान्तर्धणी देशे १।४।७३

अन्तर्घन अन्तर्घण । पाणिनीय मे अन्तर्घण नही वनता ।

६६ सातिहेतियूतिजूतिज्ञिप्तिकीर्तय ११४१६० साति, ज्ञष्ति आदि शब्द निपात हैं। पाणिनीय मे ज्ञष्ति शब्द नहीं है।

७० युव पौत्रादी कुत्साऽर्चयो ६।२।६ गार्ग्यस्य अपत्यं युवा कुत्सित गार्ग्यं गार्ग्यायणो वा जाल्मः। तत्र भवान् गार्ग्यो, गार्ग्यायणो वा इति द्वपमिष भवति ।

पाणिनीये यून कुत्साया गोत्रसज्ञा, वृद्धस्य पूजायां युवसज्ञा। तेन गार्ग्यो जाल्म , तत्रभवान् गार्ग्यायण इत्येव रूप भवति।

७१ एदोहेश एवेयादी ६।२।१२

७२. प्राग् देशे ६।२।१३

पाणिनीय में इन दो सूत्रों के स्थान पर एक ही सूत्र है एड प्राचा देशे १।१।७५

७३ अनिदम्यणपवादे च दित्यदित्यादित्ययमपत्युत्तरपदाञ्लयः ६।२।१६ इदम् अर्थ को वर्ज कर अपत्यादि अर्थ मे प्रत्यय करता है। पाणि-नीय मे अनिद शब्द नहीं है।

७४. णश्च विश्रवसो विश लोपश्च वा ६।२।५०

विश्ववसोऽभत्यं वैश्ववणः, विश् लोपे तु रावणः। पाणिनीय मे ये रूप नही वनते।

७५ अग्निशर्मगोवृषगणे ६।२।७०

आग्निशमीयणो वृप गण । पाणिनीय मे यह सून नही हे।

७६. कृष्णरणाद् ब्राह्मणवाशिष्ठे ६।२।७१

कार्जायनो ब्राह्मणः राजायनो वाशिष्ठ । पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है।

७७ दगुकोशल कर्मारच्छाग वृषेभ्यो युद् च ६।२।८२ दागव्यायनि । पाणिनीय मे दगु शर्व्य नही है, इसलिए दागव्या-यनि रूप नही बनता ।

७८ दुष्टे गोघाया एरण् च ६।२।१०३
गोवा अव्द से दुष्ट अपत्य अर्थ मे एरण् प्रत्यय होता है।

गोधरे । पाणिनीय में दुष्ट शब्द नहीं है।

७६ उदितगुरोरव्दे ६।३।६

पुष्पेण उदित गुष्णा युक्त वर्षे पोष वर्षम् । पाणिनीय मे यह सूत्र नही है।

८० धेनोरनज ६।३।१६

वेनु शब्द से समूह अर्थ मे इकण् प्रत्यय होता है, यदि वह नज् समास न हो तो। घैनुकम्। पाणिनीय मे अनज शब्द नहीं है।

पर प्रपात् कृतहितवघविकारम्समूहे व्येयन ६।३।६४

पुरुषेण कृत पीरुषेयो ग्रन्थ , पौरुषेयमार्हत शासनभ् । पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है ।

**८२ रड्को प्राणिनि वा ६।४।१२** 

रड्कु शब्द से प्राणि अर्थ मे पायनण् अत्यय विकल्प से होता है। राड्कवायण । मनुष्य अर्थ मे राड्कवको मनुष्य । पाणिनीय मे रङ्को-रमनुष्ये णच् -यह सूत्र है।

```
१६२ : सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा
```

पाणिनीय मे 'तत्र कुशल पथ' ऐसा पाठ है।

त्यदादेर्भयद् ७।१।७१ तन्मय, तन्मयी, भवन्मयम् । पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है।

तन्मय, तन्मयी, भवन्मयम् । पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है। दथ् ज्योतियम् ७।१।७७

पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है।

वामाद्यादेरीन ७१३१४

वामाधूर्वा मघुरा, वामघुरीण । सर्वघुरीण ।

पाणिनीय में सर्वधुर शब्द नहीं है। इसलिए वहा सर्वधुरीण रूप नहीं वनता।

८ विघ्यत्यऽनन्थेन ७।३।८

<u>ہ</u> 3

55

विध्यति के अर्थ मे द्वितीयान्त नाम से य प्रत्यय होता है, यदि वह अन्य साधन से न हो। पादौ विद्यन्ति पद्या, अनन्येन इति किम् चौर विद्यति चैत्र । अत्र हि चैत्रक्वौर विध्यत् धनुषा पाषाणे वा विद्यति । पाणिनीय केवल धनुषा शब्द को छोडता है। विध्यत्यधनुषा इति । सर्वजनाण्ये नभौ ७।३।१६

सार्वजन्यः, सार्वजनीन । पाणिनीय मे 'प्रति जनादिम्य खल्' इससे केवल खल् प्रत्यय होने से 'सार्वजनीन, केवल यह एक रूप ही वनेगा, 'सार्वजन्य ' रूप नहीं बनेगा, बनेगा।

नल् सुदुर्भ सक्तितहलिसक्यवी दा३४७

नल् सुदुर्से परे सिन्ति, हिलि, सिनिय ये शब्द हो तो बहुनीहि समास मे अप्रत्यय विकल्प से होता है। असन्ति, असिन्ति सुसन्ति, सुसिन्ति दुसन्त दुसिन्ति। पाणिनीय मे सिन्ति शब्द का ग्रहण नही किया गया है इसिलिए उपरोक्त रूप वहा नही बनेंगे। सर्वाश संख्यात पुण्य वर्षा दीर्घाच्च रात्रे दाश्प्र

६० सर्वाश संख्यात पुण्य वर्षा दीर्घाच्च रात्रे दाशप्प्र इस सूत्र में जो शब्द हैं, उनमें वर्षा और दीर्घ ये दो शब्द पाणिनीय में नहीं है। इसलिए वर्षारात्र. और दीर्घरात्न ये रूप पाणिनीय में नहीं वर्नेगे।

६१ सुप्रात सुश्वसु दिवशारि कुक्ष चतुर श्रेणी पदाज पद प्रोष्ठपद भद्र-पदा दाइ।७१

इस सूत्र मे उपर्युक्त शब्द बहुन्नीहि समास मे उ प्रत्ययान्त निपात हैं। पाणिनीय मे भद्रपद शब्द नही है। इसलिए भद्रपद शब्द निपात नहीं है। ६२ मन्दाल्पाच्च मेधाया ८।३।७३

मन्दभेधस् अल्पमेधम् । पाणिनीय मे यह सूत्र नही है, इपलिए वहा ये दो रूप नहीं बनते ।

६३ भृगाभीक्षण्यसातत्यत्रीप्सासु द्वि प्राक् तमादे न।३। न १ पाणिनीय मे प्राक् तमादे यह पाठ नहीं है।

६४ नानावधारणे ना४।६७

अवधारण के अर्थ मे वर्तमान शब्द द्वित्व होता है। माल माल देहि। पाणिनीय मे यह सूत्र नहीं है।

६५ पूर्वप्रथमावन्यतोतिशये दा४।६८

प्रथम प्रथम पच्यन्ते । पाणिनीय ने यह सूत्र नही है।

६६ डतरहतमी समाना स्त्रीभावप्रश्ने पा४।६६

कतरा कतरा एषा माढ्यता। कतमा कतमा एषा माढ्यता। पाणिनीय मे यह सूत्र नही है।

श्री भिक्षुशन्दानुशासन महान्याकरण की कोटि मे अब तक अतिम है। इसलिए इसमे पूर्ववर्ती सभी न्याकरणों का सार-नेहन उपलब्ध है। अतिम को पूर्ववर्ती
रचनाओं का जो लाभ मिलता है, वह लाभ भिक्षुशन्दानुशासन को भी प्राप्त है।
सस्कृत न्याकरण के अष्टाच्यायी पद्धित से होने वाले अध्ययन के सरलीकरण के
उद्देश्य में यह सफल हुआ है। यह सफलता ही इसकी अपनी विशेषता है। विशालशन्दानुशासन, हेमशब्दानुशासन और पाणिनीय आदि पूर्ववर्ती महान्याकरणों के
अनुदान की उपेक्षा कर इसका मूल्याकन नहीं किया जा सकता। सभव है, अगले
वर्ष यह न्याकरण प्रकाशित होकर विद्वानों के हाथों में आ जाए।

# दो प्रिक्रिया-धन्ध

## मुनि 'दिनकर'

भिक्षुशब्दानुशासन महाव्याकरण की प्रिक्रिया है कालुकोमुदी । इसके प्रणेता है विद्वद्वर्य मुनि श्री चौथमलजी । इसकी रचना वि० स० १६८१ में हुई और तब से यह हमारे सघ के साधु-साध्वियो तथा पारमायिक शिक्षण-सस्या में सस्कृत का अध्ययन करनेवाले मुमुक्षुओं के लिए प्रयुक्त होती रही है। इसका अध्ययन कर अनेक व्यक्ति संस्कृत में निष्णात हुए है। मैं उसकी विशेषता के विषय में कुछ तथ्य प्रस्तुत कर रहा हूं।

प्राचीन व्याकरण लघुसिद्धान्त कौमुदी तथा मुनि श्री चौथमल जी द्वारा रचित कालुकी मुदी के तुलनात्मक अध्ययन की दृष्टि से कुछ उदाहरण यहा प्रस्तुत है। कितने कठिन व्याकरण के विषय को किस प्रकार सरलता और सुगमता से रखा है, यह निम्नाकित सूत्रों के द्वारा समझा जा सकता है। लघुसिद्धान्त कौमुदी के प्रत्याहारसूत हैं अंइ उ ण् १, ऋ लृ क् २, एओ ड् ३, ऐ औ च् ४, हयवरट् ५, लण्६,वमडणनम् ७,झभव् ८,घढधस् ६,जबगडदश् १०,खफ छठ थ च ट त व् ११, क प य् १२, श ष स र् १३, ह ल् १४ । इस प्रकार प्रत्याहार बताने के लिए चौदह सूत्रों का निर्माण किया गया है। इन सूत्रों के अन्तिम अक्षरो की इत् सज्ञा बताई गई है। यहा प्रत्याहार ग्रहण करने की विधि कुछ कठिन पडती सी नजर अहि। क्यों कि अक्षरों की श्रृखला टूट सी जाती है। जैसे-अण् अइ उ. अक्-अ इ उ ऋ लृ, इक्-इ उ ऋ लृ । उक्-उ ऋ लृ । इस प्रकार प्रत्याहार सूत्रो का सम्बन्ध अलग थलग सा ही प्रतीत होता है। अत उसमे कोई सरलता दिखाई नही देती । इस स्थल मे कालुकौ मुदी का सूल बहुत सरल एव उच्चारण करने में पूर्ण स्पब्ट अइउऋलू एऐओओ हयवरल जणनडम झढधघ भ—जडदगब खफछठथ चटतकप शषस १।१।४। स्पष्टता के लिए सिंघ नहीं की गई है। यहा प्रत्याहार ग्रहण करने की विधि अत्यन्त सुगम है। जैसे किसी ने 'अलप्रत्याहार' का उल्लेख किया, वहा "अइउऋ लुए

में भी है यन र ने "उम प्रकार क्रिक्त कर कर का का सिल करण होता है। यह विधि मरन तो है हो, मा की सान उसक मिद्राणी रण भी है। उपित्र की मुद्री के चूल उच्चारण करने में कुछ किश पत्में है। उसके लिए के का हरकार कुछ मूल प्रस्तुत है। जैसे न्यून ने १४३ रवोजस मोर्फ रदे स्वाक्ति में स्थान स्थान

अनुभव होता है। उपर्युवत मूत्रों के स्थान में रालुकों मुद्दी म कीन से सूत्र दिए गण है व उन मुन्नो का निर्माण किस प्रकार की अञ्चातनी में किया गया है, यह भी नहीं बताना अत्यावश्यक प्रतीत होता है। सूत्र न० १ के न्यान में मि औ जन्, अम् औ शम् टा भ्या मिस्, डेभ्या भ्यस्, इसिन्या भ्यस्, इ.स्. ओस् – आस्. इ. शीस् सुपास् । सूब न०२ के स्वान में हुनेग ने लॉग तथा नूब न०३ के स्थान में- व्यर्तमाने ---तिष् तम् अन्ति, तिष् यम् प्र, मिष् वम् मस्, ते आते अन्ते, से आवे ध्ये. ए पर्दे महे । इस प्रकार कालुकीमुदी को व्याकरण सम्बन्धी सभी प्रकार की जढि ताओं से मुक्त रखा गया है। उसके अतिरिक्त शब्द मिद्रि का भी उसका अपना एक सरल प्रकार है, जो अन्यान्य व्याकरणों में कम मात्रा में पाया जाता है। उसहरण के तीर पर "रामान्" द्वितीया विभवित के बहबबन का रूप है । यह क्यमीता शैर्घ-शसम्बन पुसिं' केवल इस एक नूब में ही सिद्ध हो जाता है।अर्वात् सम् केंअफार सहित पूर्व के स्वर को दीर्घ एव अन् के मकार को 'ग्' हो जाना है। प्रथम शकार इसी सूत्र की विशेषता के लिए कहा गया है । किन्तु इसी श्रद्ध मो सिझ व रने के लिए लघुमि इन्तिकी मुदी में कितने सूत्रों को काम में निया है, यह निम्नोक्त प्रकार से विदित होता है, जैसे "राम-भम्" सर्वप्रथम सूच न० १७१ लशक्ति दिते १।३। द से इस शकार की ३त् सज्ञा की गई। मूल न० ६ अदर्शन लोप १।१।६० से लोपको परिमापा। फिर सून्न न० ७ तस्य लोप १।३।६ से ६त् सिनक वर्णका लोप और सूल न० १६२ प्रथम यो 🔀 पूर्वसवर्ण ६।१।१०२ से 'राम' के अकार को दीर्घ किया गया। फिर सूल न० १७१ तस्माच्छमोन पुसि ६।१।१०३ से ''सकार'' को नकार हुआ अत रूप बना ''रामान्'' किन्तु फिर भी यहा सूच न० १७३ अट् कुप्याट् तुम्व्यपायेऽपि हा४।२ से नकार को णकार होने की प्राप्ति हुई। तव उसे निषिद्ध करने के लिए सूत्र न० १७४ पदान्तस्य दा४।३७। सूत्र का निर्माण करना पडा।

इसी प्रकारका एक उदाहरण और प्रस्तुत है। सखि शब्द से प्रथमा विभिन्ति का ''सिं' प्रत्यय लाया गया। इस अवस्या मे कालुकीमुदी का सूत्र 'ऋदुशन- स्प्रसदशोऽने हस श्च से रघेडां'' से 'सि' को डा हुआ और डित्वात् टि का लोप होने से 'राखा' ऐसा रूप सिद्ध होता है। किन्तु लधुसिद्धान्तकी मुदी में एतदर्थ अनेक सूत्र और युक्तिया काम में लाई गई हैं। वे निम्नोक्त प्रकार से हैं-सखि सु यहा सूत्र न० २१ अन ड्सी ७।१।१०३ से सिख शब्द को अनड् आदेश होता है। यह आदेश सूत्र न० ७२ डिच्य १।११।५३ के अनुसार अन्त के वर्ण को प्राप्त हुआ । सूत्र न० ५ हलन्त्यम् १।३।३ से ड्का लोप तथा गूत्र न०४१ 'उपदेशोऽजनुनासिक इत्' १।३।२ से अकार का लोप सूत्र न० ४२ प्रतिज्ञाअनुनासिक्यापाणिनीया से अनु-नासिक मानकर किया जाता है। सखान् सु ऐसा स्थित है। सूत्र न २१२ "अलोऽन्त्यात् पूर्व उपधा" १।१।६५ से अकार की उपधा की सज्ञा की, तथा सूत्र न० २१३ सर्वनामस्थाने चाऽसबुद्धौ ६।४।१ से नकारान्त शब्द की उपधा को दीर्घ किया गया। अव हमारे सामने सखान्-सु ऐसा रूप प्रस्तुत है। सून्न न० २१४ अपूक्त एकालप्रत्यय १।२।४१ से सकार की अपूक्त सज्ञा, तथा सून न० २१५ 'हल्ड्याव्भयो दीर्घात् सुतिष्य पृक्त हल् से' ६।१।६८ विभक्ति के सकार का लोप किया गया । "सखान्" ऐसा अविशिष्ट रहा । सूल न० २१६ "न लोप प्रातिपदि-कान्तस्य" दाशा से नकार का लोप करने पर सखा रूप सिद्ध हुआ। देखने की वात यह कि एक रूप की सिद्धि के लिए कितने सूत्रों का निर्माण किया गया है। प्रारिभक संस्कृत विद्यार्थी को काफी कठिनाइयो का सामना करना पडता है। कालुकी मुदी में इस बात पर पूरा ध्यान रखा गया है। इसके निर्माणकर्ता ने किस प्रकार सरलता से शब्द-सिद्धि का यह लेखा जोखा किया, यह समझने जैसी वात है।

यहा यह बताना उचित होगा कि इसके रचनाकाल में पाणिनि हैम, सिद्धान्त कौ मुदी, चिन्द्रका, सारस्वत आदि अनेक व्याकरणों का पारायण किया गया था। उनके जिस किसी भी स्थल की सरल पद्धति ध्यान में आई, उसे यहां स्वीकार किया गया है।

हमने लघुसिद्धान्तकोमुदी, सिद्धान्त चिन्द्रका तथा सारस्वत आदि कई प्रिक्तियाए देखी परन्तु कालुकोमुदी जैसी स्पष्ट व सरल कोई भी हमारी दृष्टि में नहीं आई। यहा इतना अवकाश नहीं कि सबका निचीड यहा प्रस्तुत किया जा सके। किन्तु लघुसिद्धान्तकोमुदी के अनेक स्थल हमने पढ़े हैं। हमे वे स्थल बड़े दुरूह से नजर आए। स्यानाभाव के कारण इस लघुकाय निबन्ध में उन सभी स्थलों को उद्धृत नहीं किया जा सकता है। फिर भी विद्वान् इन दो-एक उदाहरणों से ही वस्तुस्थित को आक सकेंगे, ऐसा हमारा अनुमान है।

#### तुलसीप्रभा

आचार्य कालूगणी के समय कुछ सतों ने हेमशब्दानुशासन का अध्ययन किया

संस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा १६८

तो अधिक विस्तृत थी या अधिक सक्षिप्त थी। मुनि सोहनलालजी (चूरू) ने इस कमी को पूरा करना चाहा। उन्होंने कुछ श्रम किया और तीन हजार श्लोक परिमाण वाली एक प्रक्रिया का निर्माण कर डाला। उसका नाम वर्तमान आचार्य श्री तुलसी के नाम पर 'तुलसीप्रभा' रखा। वि० स० १६६६ फाल्गुन शुक्ला ४ सोमवार को उसकी रचना प्रारम हुई और स० १६६६ की विजयदशमी को चूर में उसकी पूर्ति की गई। उसकी अपनी विशेषता यह रही कि उसमे प्रयुक्त सभी उदाहरण ऐतिहासिक, आगमिक, तात्त्विक या सधीय परपरा से अनुस्यूत हैं। इसका प्रयोजन यह या कि व्याकरण के अध्ययन के साथ साथ विद्यार्थी को जैन इतिहास, आगम, जैन तत्त्व और तेरापथ की परपरा का भी बोध हो जाए। उदाहरण के रूप में आडावधी आड् प्रत्यय के योग में पचनी विभक्ति होती है। आड् अव्यय के दो अर्थ हैं मर्यादा और अभिविधि । दोनो के दो उदाहरण इस प्रकार हैं १ मर्यादा आन्नयोदशगुणस्यानात् कर्मवन्ध ।

था। किन्तु उस महाव्याकरण पर कोई उपयुक्त प्रक्रिया नहीं थी। जो थी वे या

२ अभिविधि आसिद्धे ससार ।

# भिक्ष्राब्दानुशासन का तुलनात्मक अध्ययन

#### पं ० विश्वनाथ भिश्र

# व्याकरण रवरूप और परम्परा

भाषा भावाभिन्यक्ति का साधन है और विद्या भावाभिन्यक्ति के साथ अमृतो-पलिध का भी। सस्कृत माल भाषा ही नहीं अपितु वह विद्या भी है। व्यापकता, प्राचीनता, सर्वाङ्गीणता तथा ज्ञानगरिमा के कारण सस्कृत विश्व की सर्वातिशा-यिनी भाषा है। विश्व में वहीं भाषा सक्षम तथा सशक्त समझी जाती है, जिसके पास स्वय का व्याकरण हो। व्याकरण वह निक्षपेपल है, जिसके द्वारा भाषा का विशुद्ध एव परिमार्जित रूप सामने आता है। शब्द की व्याक्रिया करना ही व्याकरण का व्युत्पत्तिकभ्य अर्थ है। धातु और प्रत्ययों की आधारशिला पर शब्दों का निर्माण कर उनके अन्तराल में निहित स्वारिसक अर्थ की अभिव्यक्ति करना किसी भी भाषा के लिये गौरवपूर्ण स्थिति का सूचक होता है। व्याकरण वह निरापद राजमार्ग है, जिसपर अवधिरूप से चलते हुए भाषा की समस्त विधाओं का आलो-उन भली भाँति किया जा सकता है। भारत में व्याकरण के अध्ययन और अध्यापन की परम्परा बहुत पुरानी है। लगभग सहस्राब्दियों से भी अधिक समय से यह परम्परा अक्षुण्ण रूप से यहा चलती आ रही है। सस्कृत व्याकरण ने शब्द के जिस व्यापक, नित्य स्वरूप और इसके अर्थ-प्रकाशन के अपूर्व सामर्थ्य का जो चित्रण किया है, वह अपने में अनुपम है।

#### <u>व्याकरण की विविधता</u>

सस्कृत वाड्मय मे महर्षि पाणिनि का शब्दानुशासन आज सर्वाधिक प्रसिद्धि प्राप्त व्याकरण के रूप मे उपलब्ध होता है। इसमे वैदिक और लौकिक उभयविध शब्दों का निर्वचन किया गया है। इसकी अपूर्व विशिष्टता के फलस्वरूप इस पर कात्यायन ने वार्तिक तथा पतञ्जलि ने महाभाष्य लिख कर इसके गौरव को आगे वढाया। इसके ऊपर वामन जयादित्य दीक्षित, नागेश प्रभृति विद्वानों ने वृत्ति,

800

कीमुटी तया जेखरादि टीकाग्रन्थो का प्रणयन कर इसका काफी विकास किया है। फलस्वरूप इसका अध्ययन जटिल हो गया है और यह साधन न रह कर स्वय साव्य वन गया। फिर भी इसका पठन पाठन आज व्यापक स्तर पर हो रहा है।

पाणिनि का शब्दानुशासन परवर्ती अनेक व्याकरणों का प्रेरणास्रोत रहा है। इन परवर्ती व्याकरणों में पाणिनि स्पष्ट रूप से प्रतिविम्वित है। व्याकरणों की संख्या आठ मुनी जाती है। इस सम्बन्ध में निम्नलिखित श्लोक प्रसिद्ध हैं

इन्द्रश्चन्द्र काशकृत्स्नापिशली शाकटायन । पाणिन्यमरजैनेन्द्रा जयन्त्यण्टौ च शाब्दिका ॥ कही कही यह श्लोक इस रूपान्तर मे भी उपलब्ध होता है

> ऐन्द्र चान्द्र काशकृत्स्न कीमार शाकटायनम्। सारस्वत चापिशल शाकल पाणिनीयकम्।।

इन श्लोको से विदित होता है कि आठ वैयाकरणो ने आठ व्याकरणो की रचना की। इनमे पाणिनि का शब्दानुशासन सर्वप्राचीन है ऐसा कुछ लोगो का अभिमत है। पाणिनि के पहले ऐसा सर्वाङ्गपूर्ण व्याकरण नही था, ऐसी भी कुछ लोगो की मान्यता है। पहले श्लोक में "शाब्दिका" शब्द आया है। 'शाब्दिक' का अर्थ होता है शब्द-शास्त्र में प्रौढि प्राप्त करने वाले अथवा शब्द शास्त्र पारगत विद्वान्, अथवा शब्दशास्त्र के प्रचारक। 'शाब्दिक' शब्द का ऐसा अर्थ करने पर उन सभी ने स्वतन्त्रहप से व्याकरण का निर्माण किया था, यह कथन सर्वथा असदिग्ध नहीं कहा जा सकता।

पातञ्जल महाभाष्य के पस्पशाह्निक में उल्लेख आता है कि इन्द्र वृहस्पति के पास व्याकरण के अध्ययन के लिये गये। वृहस्पति ने दिव्यवर्षसहस्नपर्यन्त शब्दों का पारायण किया, पर उनका अन्त नहीं पा सके। इससे सिद्ध होता है कि इन्द्र जो कि प्रथम वैयाकरण के रूप में अनुश्रुत हैं, केवल शब्दकोप रूप व्याकरण के प्रणेता हो सकते हैं। बातु प्रकृति प्रत्ययादि का निर्वचन पुर मर किसी व्याकरण का निर्माण इन्द्र के द्वारा हुआ था, ऐसा निर्भान्त रूप से नहीं कहा जा सकता। इन्द्र नामक किसी मनुष्य ने ऐन्द्र व्याकरण वनाया था, ऐसा कहना भी युक्ति सगत प्रतीत नहीं होता। क्योंकि पाणिनि ने अपनी अष्टाध्यायी में शाकल्य, स्फोटायन, शाकटायन प्रभृति जिन आचार्यों का उल्लेख किया है, उनमें इन्द्र का उल्लेख नहीं किया है। इससे सिद्ध होता है कि पाणिनि से पूर्व ऐन्द्र नामक कोई सर्वाङ्ग सम्पन्न व्याकरण नहीं था।

जैनेन्द्र महावृत्ति की भूमिका (पृष्ठ ७) में डा० वासुदेव धरण अग्रवाल ने न्यप्ट किया है कि चान्द्रव्याकरण बौद्ध विद्वान् आचार्य चन्द्रगोमी की रचना है,

जो गुप्त-काल मे अस्तित्व मे आयी। इस सम्बन्ध मे राजतरगिणी १।१७१ मे एक क्लोक आता है

> चन्द्राचार्थादिभिर्लब्ध्वा देश तस्मात्तदागमम् । प्रवर्तित महाभाष्य स्व च व्याकरण कृतम् ॥

इस श्लोक से विदित होता है कि चन्द्र प्रभृति जो प्राचीन वैयाकरण थे, उन्होंने महाभाष्य का प्रचार किया तथा स्वय का व्याकरण भी वनाया। इससे सिद्ध होता है कि ये चन्द्राचार्य न केवल पाणिनि के परवर्ती है किन्तु महाभाष्यकार पतञ्जलि से भी परवर्ती हैं। इससे यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि पाणिनि से पूर्व चोन्द्र नाम का कोई व्याकरण नहीं था।

ये चन्द्राचार्य तथा बौद्ध विद्वान् चन्द्रगोभी दोनो एक ही है या अलग अलग यह भी ऐतिहासिक अनुसन्धान का विषय है। स्यूल दृष्टि से कहा जा सकता है कि वौद्ध विद्वान् के द्वारा पातञ्जल महाभाष्य का प्रचार सन्देहास्पद होने के कारण ये दोनो चन्द्र पृथक् पृथक् हैं तथा पाणिनि से परवर्ती भी है।

युधिष्ठिर मीमासक ने 'सस्कृत व्याकरण शास्त्र का इतिहास' नामक अपनी पुस्तक मे पाणिनि पूर्ववर्ती आपिशलि, काशकृत्स्न और भागुरि आदि अनेक शाब्दिक आचार्यों के सूत्र, धातु और गण के वचन उद्धृत करके यह सिद्ध करने का प्रयास किया है कि पाणिनि से प्राचीन आचार्यों के भी पाणिनि के समान ही सर्वाङ्गपूर्ण व्याकरण ग्रन्थ थे।

अस्तु जो भी हो इन्द्र, शाकटायन, आपिशली और काशकुत्स्न व्याकरण इस समय उपलब्ध नही हैं। आज प्रचलित जो शाकटायन व्याकरण दृष्टि गोचर हो रहा है, वह नवमी शती की रचना है जब कि पाणिनि लगभग पाचवी शती विक्रमपूर्व नन्द राजाओं के समय में हुए थे। इस शाकटायन व्याकरण में न केवल सून्नकार पाणिनि का ही अनुकरण है अपितु वार्तिककार कात्यायन और भाष्यकार पतञ्जलि की भी अनुकृति इसमें स्पष्ट रूप से परिलक्षित होती है। कतिपय उदाहरणो द्वारा इसे स्पष्ट करना आवश्यक है।

पाणिनि के वर्णसमाम्नाय मे १४ सूत है, किन्तु शाकटायन के अक्षर समाम्नाय मे १३ सूत है। महाभाष्य के द्वितीय आह्निक में वार्तिककार ने "ऋलृक्" सूत्र में लृकार का प्रत्याख्यान किया है। तदनुसार शाकटायन ने ऋलृक् की जगह 'ऋक्" सूत्र लिखा है। पाणिनि ने "अइउण्" तथा लण्" इन दो सूत्रों में दो वार णकार अनुवन्ध लगाया है। इन दो णकारों का उपादान क्यों किया गया ? इस पर "व्याख्यानतों विशेषप्रतिपत्ति निह सदेहादलक्षणम्" यह परिभाषा ज्ञापित की गई है। शाकटायन इस विवाद में नहीं पडना चाहते। इन्होंने "हयवरल्ल्" ऐसा सूत्र बनाकर णकार के दो वार आने की समस्या का सदा के लिए निराकरण कर दिया। इससे शाकटायन की पतञ्जलि से परवर्तिता स्पष्ट हो जाती है।

पाणिनि सूत्र ''शश्छोऽटि'' पर कात्यायन वार्तिक है ''छत्वममीति वाच्यम्''। शाकटायन ने इस बाधार पर ''शश्छोऽमि'' सूत्र ही बना डालि। शाकटायन ने कतिपय सूत्र अपने व्याकरण में जैसे के तैसे गृहीत किये हैं।

पाणिनि शाकटायन

१ त्रेक्षय त्रेक्तय

२ पूर्वकालैकसर्वजरत्पुराणनव पूर्वकालैकसर्वजरत्पुराण
केवल समानाधिकर नवकेवलम्

३ वृन्दारकनागकुञ्जरै पूज्यमानम् वृन्दारकनागकुञ्जरै
४ कतरकतमौ जातिपरिप्रश्ने कतरकतम जाति परिप्रश्ने

पाणिनि पूर्ववर्ती शाकटायन निश्चित ही एक प्रौढ वैयाकरण हैं, किन्तु उनकी कोई भी कृति पाणिनि के समय थी, यह अमदिग्धरूप से नहीं कहा जा सकता।

पाणिनि ने अपनी सूक्ष्मेक्षिका द्वारा जिस अष्टाध्यायी का निर्माण किया, वह विश्ववाइमय में अनुपम है। ऐतिहासिक तथ्यों के साक्ष्य पर पाणिनि पाचवी शती विक्रम पूर्व में हुए थे। इसके अनन्तर एक हजार वर्ण तक की अविधि में कात्यायन के वार्तिक तथा पतञ्जिल के महाभाष्य के अलावा कोई भी स्वतन्त्र व्याकरण ग्रन्थ नहीं लिखा गया। वौद्ध और जैन विद्वान्, कमश पालि और प्राकृत जिनके धार्मिक वाइमय की, धर्म की भापाए थी उनका ध्यान जब संस्कृत की और गया और उसकी व्यापकता तथा अर्थाभिव्यवित-क्षमता का उन्हें पता लगा तो उन्होंने इसे अपने व्यवहार के लिए अपनाया। कनिष्क के समय अश्वधीय ने अपने काव्य की रचना संस्कृत में की, यह वात ऐतिहासिकों से तिरोहित नहीं है। इसी पृष्ठभूमि में वौद्ध विद्वान् चन्द्रगोमी ने तथा जैन विद्वान् आचार्य देवनन्दि ने अपने अपने व्याकरणों की रचना की। चान्द्र व्याकरण तो आजकल उपलब्ध नहीं है पर जैनेन्द्र व्याकरण सर्वत्र उपलब्ध है। पाणिनि के वाद व्याकरण निर्माण-परम्परा में जैनेन्द्र व्याकरण सर्वत्रथम है। इसका समय ईसा की पाचवीं शती है। चान्द्र व्याकरण का भी समय यही है। प्रचलित शाकटायन व्याकरण नवमी शती तथा हेमशब्दान् नुशासन वारहवी शती पूर्वार्ढ की रचना है।

इन सब ने स्वेच्छ्या तथा पूर्ण सीहार्द से पाणिनि व्याकरण की मूलसामग्री का आकलन अपने ग्रन्थों में किया है। जैनेन्द्र व्याकरण के अध्ययन से विदित होता है कि केवल स्वर और वैदिक प्रक्रिया को अपने लिये अनावश्यक समझ कर जैनेन्द्र व्याकरणकार ने इन्हें तो छोड अवश्य दिया पर शेष पाणिनि सामग्री की अविकल रक्षा की। हेमणव्दानुशासन के वाद जैन सम्प्रदाय के आचार्य विशाल कीर्तिगणि का 'विशालणव्दानुशासन' तथा मलयगिरिकृत 'मलयशव्दानुशासन' का नाम आता है पर ये दोनो व्याकरण इस समय उपलब्ध नहीं हैं।

आचार्य पूज्यपाद देवनन्दि ने अपने शब्दानुशासन मे निम्नलिखित ६ आचार्यों के नाम का उल्लेख किया है

१ गुणे श्रीदत्तस्यास्त्रियाम् १।४।३४

२ कुवृषिमृजा यशोभद्रस्य २।१।६६

३ शद् भूतवले ३।४।८३

४ रान्नेः कृति प्रभाचन्द्रस्य ४।३।१८७

५ वेत्ते सिद्धसेनस्य ५।१।७

६ चतुष्टय समन्तभद्रस्य प्राठा१४०

इन नामोल्लेखो से विदित होता है कि जैनेन्द्र से पूर्ववर्ती ये ६ वैयाकरण थे। परन्तु इन्होने किसी व्याकरण ग्रन्थ की रचना की थी, उसका कोई पुष्ट प्रमाण इस समय उपलब्ध नहीं होता। फिर भी कहा जा सकता है कि ये विशिष्ट वैयाकरण थे, जिनका व्याकरण के प्रसार में महत्त्वपूर्ण योग रहा होगा। पाणिनि-व्याकरण में भी आये हुए शाकल्य, गार्ग्य, गालव, स्फोटायन प्रभृति के सम्बन्ध में भी बहुतों की ऐसी ही धारणार्यें हैं।

जैन व्याकरण परम्परा में अग्रिम तथा अन्तिम कड़ी के रूप में "भिक्षुशब्दानुशासन" का नाम आता है। इसके रचिता तेरापन्थ सम्प्रदाय के मुनि श्री
चौयमल्ल है। इसकी रचना बीकानेर राज्यान्तर्गत छापर ग्राम में की गई। विक्रम
सम्वत् १६८८ माघ शुक्त त्रयोदशी शनिवार को पुष्य नक्षत्न में यह ग्रन्थ पूर्ण किया
गया, जैसा कि इसमें उल्लेख किया गया है।

मिक्षुशब्दानुशासन का परिमाण इसमे आठ अध्याय हैं और प्रत्येक अध्याय में चार चरण है। सूत्र सख्या कुल ३०४१ है। इन सूत्रों के ऊपर आयुर्वेदाचार्य आशुक्रवि प० श्री रघुनन्दन शर्मा द्वारा रचित वृहद्वृत्ति है। इसमे सूत्रों की प्रौढ तथा विस्तृत व्याख्या की गई है। भिक्षुशब्दानुशासन की यह सूत्र सख्या जैनेन्द्र तथा शाकटायन के सूत्रों से अधिक है। निम्नलिखित तालिका से यह बात स्पष्ट हैं

पाणिनि अध्याय आठ, पाद वत्तीस, कुल सूत्र ३६८२। इसमे लौकिक और वैदिक दोनो प्रकार के सूत्र है।

जैनेन्द्र अध्याय पाच, पाद बीस, तथा सम्पूर्ण सूत्र २६६३ है। शाकटायन अध्याय चार, पाद सोलह, सम्पूर्ण सूत्र ३२३६ हैं।

शब्दों की सिद्धि में पाणिनि के सूत्रों की अपेक्षा भिक्षुशब्दानुशासन के सूत्रों की अधिकता का कारण इसकी लाधव तथा सरलीकरण की प्रिक्तया है। मूलत व्याकरण को सरलतथा छात्रों को वोधगम्य कराना ही इसका उद्देश्य है। इसलिये पाणिनि के अधिकाश लम्बे सूत्रों को कई खण्डों में विभाजित करके छोटे छोटे सूत्र इसमें बनायें गये है। उद्दिरण के लिये पाणिनि मूत्र "टाड सिटसामिनात्स्या" इस सूत्र को लिया जाय। यह सूत्र टा, इसि इस् प्रत्ययों के स्थान पर कमश इन, आत् और स्य आदेश करता है। भिक्षुशन्दानुगासन में इस सूत्र की जगह तीन सूत्र है

१ टेन १।४।१५ इससे टा के रथान पर इन आदेण होता है।

२ इसिराद १।४।१३ इसि को आत् का विवान करता है।

३ इस स्य १।४।१४ इस् के स्थान स्य का विधायक मूत्र है।

इसके अतिरिक्त पाणिनि व्याकरण में आये हुए कतिपय वचनो एव वार्तिको को भी इसमें सुद्र का रूप दे दिया गया है। जैसे ---

१ अ अनुस्वार १।१।११

२. अ विसर्ग १।१।१२

३ क्च्ट्तुवर्ग ११।१।१५

भट्टोजिदीक्षित कृत सिद्धान्त कीमुदी में इन सूत्रों के लिये निम्नलिखित वचन मिलते है

"अ अ इत्यच परावनुस्वारविसर्गों"

"कु चु टु तु पु" इत्येते उदित "

पाणिनि परम्परा मे ऋकार और लृकार की परस्पर सवर्ण सज्ञा करने के लिए "ऋलृवर्णयो मिय सावर्ण्य वाच्यम्" ऐसा वार्तिक आता है। भिक्षुशब्दानुशासन मे इसे सुन्न का रूप दे दिया गया है ऋलुवर्णों वा १।१।१६

इसी प्रकार 'भाकन्थ्व(दिपु पररूप वाच्यम् ॥''

''शाकपायिवादीना सिद्धये उत्तरपदलोपस्योपसख्यानम् ॥"

इन दो वार्तिको के स्थान पर भिक्षुशब्दानुशासन मे निम्नलिखित सूझ मिलते हैं

१ शकादीना टेरन्ध्वादिप् १।२।११

२ शाकपार्यिवादीना मध्यमपदलोपश्च । ३।१।११०

जैसा कि पहले कहा जा चुका है कि पाणिनि के अनन्तर जितने व्याकरणों की रचना हुई है, उन सब पर पाणिनि का अविकल प्रभाव है। यह व्याकरण भी उस परम्परा से अछूता नहीं है, फिर भी इसकी निजी विशेषताये हैं, जिनका विवेचन आगे किया जायेगा।

## भिक्षुशब्दानुशासन मे प्रत्याहार सूल

सक्षेपीकरण व्याकरणशास्त्र की अपनी विशेषता है। सारगिंभत छोटे छोटे सूत्रों के द्वारा महत्त्वपूर्ण तथा विस्तृत व्याख्या सापेक्ष तथ्यो का प्रस्तुतीकरण व्याकरणशास्त्र के अतिरिक्त अन्यत्न कम जगहो पर देखने को मिलता है। प्रत्याहार भी कुछ इसी प्रकार के कार्य करते हैं। अ, इ, उ, ऋ, लृ, ए, ऐ, ओ, औ इन नौ अक्षरों को पाणिनि व्याकरण में "अच्" जैसे छोटे भव्द के द्वारा कहा गया है। पाणिनि व्याकरण के मूलाधार चौदह माहेश्वर सूत्र है। इन्हे अक्षर समाम्नाय, वर्ण समाम्नाय तथा प्रत्याहार सूत्र इत्यादि विभिन्न नामो से जाना जाता है। ये चौदह सूत्र इस प्रकार है

अइउण् ११। ऋलृक् १२। एओड् १३। ऐऔच् १४। हयवरट् १४। लण् १६। अभडणनम् १७। झभज् १८। घढधष् १६। जबगडदण् ११०। खफछठयचटतव् १११। कपय् ११२। अपसर् ११३। हल् ११४।

जैनेन्द्र व्याकरण में प्रत्याहार सूत्र नहीं है, किन्तु सूत्रपाठ में जहाँ अनेक वर्णों का निर्देश करना अभीष्ट है, वहाँ सक्षेपार्थ पाणिनि अनुशासन के प्रत्याहारों का ही प्रयोग किया गया है। जैसे

अच् ११११६ इक् ११११७ यण् ११११४ हल् ११४१३६ ऐच् १११११ एड् १११७० अट् ११४१३७ झर् ११४१३६ इन प्रत्याहारों के उल्लेख से यह स्पष्ट है कि ये सारे प्रत्याहार पाणिनि प्रत्याहार सूत्र पर आवारित है। प्रत्याहार सूत्रों के अभाव में भी प्रत्याहार बनाने के लिए "अन्त्येनेतादि" १११७३ यह सूत्र जैनेन्द्र में उपलब्ध होता है। इस सूत्र के द्वारा अजादि प्रत्याहारों का निर्माण तभी सभव है, जब इस ग्रन्थ में पाणिनि सम्मत प्रत्याहार सूत्र स्वीकृत हो। अन्यथा अन्त्येनेतादि सूत्र का अर्थ समझ में ही नहीं आयेगा।

शाकटायन व्याकरण में प्रत्याहार सूच उपलब्ध हैं। इनका मूलाधार भी पाणिनि सूच ही है। किन्तु पाणिनि सूचो में कुछ वर्ण-विपर्यय करके शाकटायन ने इस प्रकार से प्रत्याहार सूचों को बनाया

अइउण् ११ ऋक् ।२। एओड् ।३। ऐऔच् ।४। हयवरलञ् ।४। लमडणनम् ।६। जवगडदश् ।७। झभघढधष् ।८। खफछठथट् ।६। चटतव् ।१०। कपय् ।११। शपसअअ ४ क ४ पर् ।१२। हल् ।१३।

भिक्षुशब्दानुशासन का अपना प्रत्याहार सूत्र है। यहाँ प्रत्याहार सूत्र की सख्या तेरह या चौदह न होकर एक ही है। अनुबन्ध रहित यह एक प्रत्याहार सूत्र निम्नलिखित प्रकार से है

अइउऋलू-एऐओओ - हयवरल - अणनड भ-झढधमभ - जडदगव - खफछठथ-चटतकप-शपस १११४

पूर्ववर्ती व्याकरणों में प्रत्याहार सूत्रों के अन्त में एक-एक वर्ण ऐसे लगे हुए हैं, जिनकी इत्सन्ना का लोग करना पडता है। भिक्षुशव्दानुशासन भौरवग्रस्त इस पद्धित को छोडकर अनुबन्ध विनिर्मुक्त प्रत्याहार सूत्र स्वीकार करता है। शाक-टायन जहाँ लृ को अनावश्यक समझते हैं और प्रत्याहारसूत्रों में उसका उल्लेख नहीं करते, वहीं पर भिक्षुशब्दानुशासन लृवर्ण को आवश्यक समझता है और प्रत्याहारसूत्रों में उसका पाठ स्वीकार करता है। शाकटायन ने प्रत्याहार सूत्रों में

उन्ही अनुबन्धों को लगाया है, जिनका प्रयोग पाणिनि व्याकरण में किया गया है। इतना आवश्यक है कि शाकटायन विवाद से वचना चाहते हैं। पाणिनि के प्रत्याहार सूत्रों में णकार अनुबन्ध दो बार और आया है। जिज्ञासा स्वामाविक है कि णकार का अनुबन्ध रूप में द्विरुप्तारण क्यों किया गया। समादान में कहा गया है कि णकार के द्विरुप्तारण से 'व्याख्यानतों विशेषप्रत्तिपति नहि मदेहादलक्षणम्।" इस परिभाषा का ज्ञापन किया जाता है। शाकटायन इस चक्कर में पडना नहीं चाहते। वे एक णकार को हटा देते है। इन्होंने अनुस्वारिवसर्ग ज्ञामूलीय और उपध्मानीय का पाठ शर प्रत्याहार के अन्तर्गत कर दिया है।

भिक्षुशब्दानुशासन का प्रत्याहार सूत्र अपने ढग का अलग है। इसमे हवर्ण का द्विरुपादान पाणिनि और शाकटायन की भाँति नहीं किया गया है। शाकटायन लिखते हें 'हकारस्य द्विरुपदेशोऽपादी वलादी च प्रहणार्य। पाणिनि परम्परा में हकार का दो वार पाठ अट् और गल् प्रत्याहार में हकार के ग्रहण के लिये कहा जाता है, जिसका फल अहेंण और अध्कृत प्रयोग की सिद्धि मानी गई है।

भिक्षुशब्दानुशासन के अनुसार

"अवकुष्वनुस्वारविसर्गजिह्वामूलीयोपध्मानीयैरन्तरेऽपि" २।२।७०

इस सूत्र से अव के व्यवधान में नकार को णकार करके उपर्युक्त दोनों प्रयोगों की सिद्धि कर दी गई है। इसलिये हकार का दिरुपादान यहा अनावश्यक समझा गया।

## भिक्षुशब्दानुशासन की सर्वाङ्गपूर्णता

व्याकरणसम्प्रदाय में शव्दानुशासन शव्द केंवल सूत्रपाठ के लिये आता है। धातुपाठ, गणपाठ, उणादि और लिंगानुशासन किसी भी व्याकरण की पूर्णता कें लिये आवश्यक होता है। सूत्रों के सहित इन चारों को मिलाकर पञ्चपाठी व्याकरण कहा जाता है। प्रचलित शाकटायन व्याकरण में प्रथम अध्याय के द्वितीयपाद कें आरम्भ में ही श्लोकवद्ध लिंगानुशासन का पाठ है। स्त्रीलिंग, पुल्लिंग तथा नपुसक-लिंग के सारे शव्द ६० श्लोंकों में उल्लिखित है। इस व्याकरण में धातुज रूपों की सिद्धि के लिये प्रक्रिया की विस्तृत चर्चा होने पर भी धातुपाठ नहीं देखा जाता। समवत पाणिनि की धातुओं से ही तत्तद् रूपों को वनाना इन्हें अभीव्ट रहा हो। इसलिये रूपसिद्धि के लिये सूत्र तो बनाये गये पर धातुओं का निर्माण अलग से नहीं किया गया। इसमें गणपाठ की विस्तृत चर्चा है। व्याकरण में आये सारे गण के शब्दों का पाठ ग्रन्थ के परिशिद्ध में दिया गया है।

उणादि प्रकरण के सन्दर्भ में शाकटायन व्याकरण में केवल एक सूत्र उपलब्ध होता हे "उणादय" ४।३।२८०। यहाँ वहुल की अनुवृत्ति करके "उणादयो बहुलम्" ऐसा निर्देश मान लिया गया है। इससे यह बात निश्चित हो जाती है कि पाणिनि परम्परा मे प्रचलित उणादि सूत्रो के रचयिता ये शाकटायन नहीं है।

जैनेन्द्रव्याकरण में धातुपाठ मूल प्रन्य के परिशिष्ट में छ्पाहुआ है। इसमें धातुओं की धुसज्ञा की गई है। इनकी कुल सख्या १४६ हैं। इसामान्य परिवर्तन के साथ यहाँ पर धातु वे ही है, जो पाणिनि व्याकरण में प्रचलित है। अभयनन्दी की महावृत्ति में जैनेन्द्र गणपाठ यथास्थान उल्लिखित है। जैनेन्द्र में न्रजणादि के लिये एक मान्न सून्न उपलब्ध है, उणादयो बहुलम् रा४१६रा इसके अतिरिक्त और कोई उणादिसून्न जैनेन्द्रव्याकरण का उपलब्ध नहीं होता। लिगानुशासनों भी जैनेन्द्र का अनुपलब्ध ही है। इनके अतिरिक्त जैनेन्द्र में पाणिनि की अनुकृति के आधार पर ४६३ वार्तिक तथा ६७ परिभाषाओं का उल्लेख मिलता है। जैनेन्द्र के अपर अभयनन्दी की महावृत्ति का अवलोकन करने से विदित होता है कि अभयहन नन्दी केवल जैनेन्द्र व्याकरण के जानकार ही नहीं थे अपित पाणिनि व्याकरण में

उनकी अप्रतिहत गित थी। वार्तिक तथा परिभामाओं की समानानुकृति सि यहा बात सम्पुष्ट होती है। — मिन्नि कि कि परिवेश में "भिक्षुशब्दानुशासन" का पथ्यिलीलने करने पर विदित्त होता है कि जैनेन्द्र तथा शाकटायन की अपेक्षा यह शब्दानुशासन कित्यय अपनी निजी विशेषताएँ रखता है। उदाहरणार्थ जैनेन्द्र जहाँ प्रत्याहारों -

के लिये पाणिनि के अक्षरसमाम्नाय पर अवलम्बित हे, वहाँ सिक्षुशब्दानुशासने क्रीह स्वयं का प्रत्याहार सूत्र है। उणादि सूत्र न तो जैनेन्द्र में है और नेप्शाकटायने में। हैं।किन्तु भिक्षुशब्दानुशासन में उणादि सूत्रों को चार पादों में विभक्त कर इनका विधिवत् विवेचन किया गया है।

मिक्षुशब्दानुशासन प्रवेशिका त्यकालुकौमदी" मे १११ उणादि सुन्नो काः उल्लेख है। इससे सकेत मिलता है कि इस शब्दानुशासन के और भी उणादिल सुन्ने है।

पूनः हा गणपाठ — इस शब्दानुशासन की सूल पाण्डुलिपि में गणपाठ, उपलब्ध, नहीं है। सभवत इसका उल्लेख अलग किया गया हो। हिन्दी हैं। सभवत इसका उल्लेख अलग किया गया हो।

धातुपाठ इसका धातुपाठ स्वयं का है। कालुकी मुदी में हु३३ धातुओं का उल्लेख है। इससे विदित होता है कि इसके धातुओं की संख्या इससे अधिक है। इस सम्बन्ध में भिक्षुशब्दानुशासन की निम्नलिखित पक्तियाँ ध्यातव्य है

"भिक्षु धातुपाठे सन्तोऽिप ये धातव परेरिप स्वस्वधातुपाठेषु अन्यया पिठता सन्ति, ये च परेरिधका एव पिठतास्तेऽिप परपिठतत्वेन विवक्षिता इहीच्यन्ते" निह

तात्पर्य यह है कि इस धातुपाठ में कुछ धातु स्विनिर्मित और कुछ अन्य व्याकरण से गृहीत है। अन्य व्याकरण से तात्पर्य पाणिनि व्याकरण से है। क्योकिः पाणिनि के धातु अर्थ सहित यहाँ गृहीत किये गये हे।

कुछ धातु जो भिक्षुशब्दानुशसिन के स्वय के हे

१ तन्द्रा अालस्ये तन्द्राति २. निद्रा भयने निद्राति ३ कक्व कर्कहासे केक्वति ४ मर्कस् प्रच्छने मर्कति प्र लत् आदाने लतति

इस प्रकार अनेक घातु है, जो मिक्षुशब्दानुशासन के अपूर्व धातु हैं। लिंगानुशासन इस भव्दानुशासन के मूल हस्तलेख में लिंगानुशासन नही

हैं। किन्तु श्लोकवद्ध इसका लिगानुशासन वना हथा है। ऐसा विदित हुआ है। इन सभी वातो के अतिरिक्त यहाँ का न्यायदर्पण एक महत्त्वपूर्ण वस्तु है। इन न्यायो के द्वारा सदिग्द्य अर्थ को एक निश्चित रूप दिया जाता है। पाणिनि परम्परा में इस प्रकार के कार्य परिभाषाओं के द्वारा सम्पन्न किये गये हैं। "अनियमे नियम कारिणी परिमापा" इस व्यूत्पत्ति के आधार पर परिभाषाओं से भी वे ही कार्य किये जाते है, जो न्यायो से किये जाते है। पाणिनि व्याकरण मे दो प्रकार की परिभाषाये उपलब्ध होती है। एक तो सूत्र रूप में पढी गई परिभाषायें, जैसे "डको गुणवृद्धी" "स्यानेऽन्तरतम " इत्यादि । दूसरे प्रकार की परिभाषाये वे हैं, जो सूत्रकार के द्वारा पढ़ी तो नही गई है, पर उनसे अभिमत है । ऐसी परिमापार्थे सूत्रो से अथवा सूत्रो के अभो से जापित की जाती हैं। ऐसी परिभापाओं के आधार पर निर्मित पाणिनि सम्प्रदाय मे परिमाषेन्द्रशेखर नामक एक विशिष्ट ग्रन्य है ।

भिक्षुणव्दानुशासन में भी दो प्रकार की परिभाषाये उपलब्द होती है। एक तो सूनकार के द्वारा सून रूप में पठी गई है, जैसे "शिदनेकवर्ण सर्वस्य" दार्था १२४ जो कार्य शित् रूप हो या अनेक वर्णी वाला हो, वह सम्पूर्ण के स्थान पर होता है।

पष्ठ्यान्त्यस्य डा४।१२३ पष्ठी निर्दिष्ट कार्य अन्तिम वर्णके स्थान पर होता है। यद्यपि इन्हे सून्नकार ने परिभाषा नाम नही दिया है तयापि इनके द्वारा वे ही कार्य होते हैं, जो परिभाषाओं से किये जाते हैं।

भिक्षु भव्दानुभासन में दूसरे प्रकार की परिभाषाओं के लिए न्याय सब्द का प्रयोग किया गया है।

"अथ ये तु शास्त्रे सूचिता लोक प्रसिद्धाम्च न्यायास्तदर्यं यत्न कियते" यद्यपि न्याय भव्द से "सूचीकटाहन्याय", "काकाक्षिगोलकन्याय" "जल तुम्विकान्याय" इत्यादि लोकप्रसिद्ध न्याय गृहीत किये जाते हैं किन्तु इस शब्दार्नु-

भासन में "नीयते सदिग्धार्यो निर्णयमेभिरितिन्याय " इस व्युत्पत्ति के आधार पर सदिग्धार्य का निर्णय जिसके द्वारा किया जाय वह न्याय कहा गया है।

भिक्षुशब्दानुशासन में तीन प्रकार के न्याय उपलब्ध होते हैं

१ कुछ पाणिनीय सूत्र यहाँ न्याय रूप में स्वीकार है

- (1) स्व रूप भन्दस्याभन्दसज्ञा
- (11) आद्यन्तवदेकस्मिन्
- (111) यथासख्यमनुदेश समानाम्।

२ पाणिनिसम्प्रदाय की अनेक उपयोगी परिभाषाये मूलरूप मे या रूपान्तरित होकर यहाँ न्याय रूप में स्वीकृत हैं

- (1) सन्निपातलक्षणो विधिरनिमित्त तद्विघातस्य ।
- (11) एकदेशविकृतमनन्यवत् ।
- (111) उपपदविभनते कारकविभनित र्वेलीयसी।
  - (IV) अर्थवद्ग्रहणे नानर्थकस्य ग्रहणम् ।
- (v) लक्षणप्रतिपदोनतयो प्रतिपदोनतस्यैव ग्रहणम्।
- ३ कुछ ऐसे न्याय भी यहाँ स्वीकृत है, जो लोकसिद्ध है
  - (1) दिवंद्ध सुवद्ध भवति।
  - (11) यस्य येनाभिसम्बन्धो दूरस्यस्यापि तेन स ।
  - (111) अपेक्षातोऽधिकार ।

भिक्षुन्यायदर्पण में कुल १३४ न्याय है। इन न्यायो पर शब्दानुशासन के श्लोककार मुनि चोथमल की वृहद्वृत्ति है, जो बहुत ही उपयोगी है। इस शब्दा-नुशासन को सर्वाङ्गसम्पन्न वनाने में इन न्यायों का महत्त्वपूर्ण स्थान है।

लाधव और सरलता भिक्षुशब्दानुशासन का प्रधान लक्ष्य है। व्याकरण सम्बन्धी सारे तथ्यो का सागोपाग विवेचन करने वाले इस शब्दानुशासन की निजी विशेषताये इस प्रकार है

१ पाणिनि शब्दानुशासन लौकिक और वैदिक दोनो प्रकार के शब्दों का अनुशासन करता है। भिक्षुशब्दानुशासन के अनुसार वैदिक शब्दों की सिद्धि तथा तत्सम्बन्धी स्वरिवधान की प्रिक्रिया मान्य नहीं थीं, अत यह वैदिक शब्दों का अनुशासन नहीं करता।

२ पाणिनि सून्नो पर आधारित वैयाकरणसिद्धान्त कौमुदी मे पिक्तयो की परम्परा, जिसके कारण व्याकरण को किठन मानने की एक धारा चल पड़ी, उस परम्परा को यहाँ स्थान नहीं दिया गया है। इसका उद्देश्य सरल प्रक्रिया द्वारा व्याकरण का ज्ञान कराना है। पिक्तयों की शास्त्रार्थी प्रणाली शब्द व्याक्रिया से जिज्ञासु को दूर कर देती है।

३ पाणिनि व्याकरण एक शेष का विधिवत् विवेचन करता है। जैनेन्द्र ने एक शेप को आवश्यक नहीं समझा। वे लिखते हैं ''स्वाभाविकत्वादिभधानस्यैक शेपानारभा' अर्थात् लोक व्यवहार के आधार पर प्रयोगों की अवधारणां के कारण एक शेपविधायक सूल आवश्यक नहीं है। यह वात कहाँ तक उचित हैं, इस पर गभीर विचार की आवश्यकता है। जैनेन्द्र के परवर्ती शाकटायन ने एक शेप

को आवश्यक समझा और इस कार्य के लिये इन्होने वारह सूत्री का प्रणयन किया। पाणिनि व्याकरण मे एक भेप के लिये नौ सूत्र है। शाकटायन ने पाणिनि के वार्तिकों को सूत्र का रूप देकर यह संख्या वारह कर दी है।

भिष्नुभव्दानुभासन एक भ्रोप की आवश्यकता का अनुभव करता है। इसका पहला एक भ्रोप विधायक सूत "स्यादावसंख्येय" इंशि१३५ है।

जैसा कि पहले संकेत किया जा चुका है कि किसी भी व्याकरण की सर्वा इन पूर्णता के लिये उसका धातुपाठ, गणपाठ, लिगानुशासन, शिक्षा तथा उणादि सूत्र आवश्यक समझे जाते है। पाणिनि व्याकरण में ये सारी वाते उपलब्ध हैं। इनमें लिगानुशासन, धातुपाठ तथा गणपाठ के पाणिनि कर्तृ करव में किसी की विप्रतिपत्ति नहीं है किन्तु पाणिनि शिक्षा और उणादि सूत्रों के सम्वन्ध में विद्वानों में मतभेंद हैं। शिक्षा का पाणिनि द्वारा रिचत न होने का कारण यह प्रतीत होता है कि इसका पहला श्लोक

अय शिक्षा प्रवक्ष्यामि पाणिनीय मतं यथा । शास्त्रानुपूर्वं तद् विधात् यथोक्त लोकवेदयो ।

है। इसमे पाणिनीय मतानुसार शिक्षा का निरूपण करने का कहा गया है। पाणिनि स्वय के लिए ऐसा प्रयोग नहीं करते। साय ही शिक्षा के अन्त में दो वार पाणिनि को नमस्कार भी किया गया है, जो पाणिनि के द्वारा सभव नहीं है। इसलिए वहुत सभव है कि पाणिनि परम्परा के किसी विद्वान् ने शिक्षा को पीछे से इसमे जोड दिया हैं।

उणादिमूत जो पञ्चपादों में विभक्त है तथा जिनकी सख्या ७५५ हैं, के विषय में विद्वानों में वहा मतभेद हैं। पाणिनि ने "उणादयोवहुलम्" सूत्र का उल्लेख किया है। जैनेन्द्र ने उसे उसी प्रकार उद्भृत किया है। शाकटायन ने "उणादय" सूत्र वनाया तथा इसमें वहुलम् की अनुवृत्ति स्वीकार की। इन दोनों व्याकरणों में सिद्धान्तकों मुदी के उणादि प्रकरण के प्रथम सूत्र "कुवायां जिमि स्विद्वान्यकों मुदी के उदाहरण प्रस्तुत किये गये हैं।

भिक्ष्यां विश्वासन उणादि के सम्बन्ध में जैनेन्द्र और आकटायन से आगे हैं। भट्टोजिदीक्षित की सिद्धान्त की भुदी में जिस प्रकार पूर्व और उत्तर कुंदन्त के मध्य में उणादि प्रकरण हैं, उसी प्रकार भिक्ष्यां व्याप्त की प्रवेशिका "कालु की भुदी" में पूर्व और उत्तर कुंदन्त के मध्य में उणादि प्रकरण को रखा गया है। की भुदी वाने उणादि भूतों में पाँच पाद हैं किन्तु मिक्ष्यां व्याप्त में उणादि के चार पाद हैं। उसे देखने में विदित होता है कि जिस सरलीकरण की पद्धित का अवसम्बन करके मिक्षां क्वां जान के अन्य सूत्रों की रचना हुई हैं, वही पद्धित उपादि सूत्रों के निक्ष भी अपनाई गई हैं। दो उदाहरणों में इस बात को स्पष्ट किया जा सकता है

'थेनागविकार' यह पाणिनि सूत्र है। दीक्षिताने इसकी वृत्ति, मे लिखा है 👈 "थेन विकृतेनागेनागिनो विकारो लक्ष्यते तल तृतीया स्यात्" अर्थात् जिसाविकृत अग से अगी का विकार परिलक्षित हो, उस अगवाचक शब्द में तृतीया विभक्ति होती है । यहा अग शब्द से अच् प्रत्ययाकरके अग शब्द वनाया गया है । जिसका अर्थं होता है 'अग़ी' । अगम् अस्ति यस्य सन्त्यग अर्थात् अगी' इस प्रकार की ल्युत्पत्ति के द्वारा वाञ्छित अर्थ की प्रतीति ,की जाती है।।, भिक्षुशब्दानुशासन इस प्रकार के क्लिब्ट व्याख्यान में न उलझकर सीधा सूत्र बनाता है-'येनागिविकार '' र।४।६०। अर्थ और उदाहरण तो वही है, जो दीक्षित ने दिये, है परासूत्रार्थ मे वह क़ाठिन्य नहीं है जो दीक्षित के आगे हैं। 😁 🐃 🛼 📹 📭 🕆 📆 इसी प्रकार ृ"चन्द्रमस्" शब्द,बनाने के लिए ("चन्द्रे मो डित्"। यह सून वैयाकरण सिद्धान्तकी मुदी में उपलब्ध होता है। इसके द्वाराव्यन्द्रपूर्वक मा सातु से असि । प्रत्यय तथा उसे डित् की प्रतिज्ञा की । गई है । डित् के। कारण धातु के आकार का लोप होकर "चन्द्रमस्" शब्द वनता है। इस वन्द्रमस् शब्द की सिद्धि भिक्षुशब्दानुशासन में 'चन्द्रे ृरमस् ।। इस सूत्र से चन्द्र तथातुःसे रमस् प्रत्यय<sub>ः</sub>करके किया गया है। स्पष्ट है। कि भिक्षुशब्दानुशासन मे प्रक्रिया को सरल करने का प्रयत्न जिस्तप्रकार अन्या प्रकरणो मे किया गया है उसी प्रकारा उणादि सूत्रो को सम्बन्ध मे भी यहा का प्रयत्न प्रशसनीय है। हार प्रकार का निर्माण के लिए हा भिक्षुभव्दानुशासन मे पाणिनि की गगा, कात्यायन की कालिन्दी और पतञ्जलि की सरस्वती का एकत्र दर्शनः होता है। उद्दाहरण के लिए पाणिनिके सूत्र ''शिल्पिनिष्वुन्'' ३।१।१४५ को ले, जो शिल्प्रवाचक शब्दो से ब्रेन् प्रत्यय करता है । इस प्रराकात्यायन का वार्तिक है "नृतिखनिरिञ्जभ्याएव"गाप्रतञ्जलि का कहना हैं यह ज्वुन् प्रत्यय "नृतिखनिभ्यामेव"़। ज्वुन् प्रत्यय से अनुबन्ध को हटा कर वु को अक करके नर्तक इत्यादि रूपो की सिद्धि-की जाती है। इस प्रक्रिया को लाधवपूर्ण बनाते हुए भिक्षुशब्दानुशासन कहता है । 🗥 ा "नृतिखनिरिञ्जभ्य शिल्पिन्यकेट्" हरा। हर

स्पष्ट है कि इस प्रिक्रिया में वु को अक करने की आवश्यकता नहीं है।

पाणिनि परम्परों की वैयाकरण सिद्धान्तकी मुदी के हल सिद्धा प्रकरण में

इट सूंती तथा कुछ वार्तिकों के द्वारा जितने कार्य किये गये हैं, वे सब कार्य मिक्षुशब्दानुशासन पर आधारित कालुको मुदी के हल्स दिध प्रकरण में केवल २३ सूत्रों से कर लिया गया है। सूत्रों को कम करने की यह प्रक्रिया प्रयोगसिद्धि की सरल प्रणाली पर आधारित है। उदाहरण के लिए "उत्यानम्" प्रयोग को लिया जा सकता है।

उद्मिस्थानम् इस स्थिति में पाणिनि ने "उद स्थास्तम्भी पूर्वस्य" इस सूत्र द्वारा स्थानम् के सकार के स्थान पर पूर्वसवर्ण करके थकार, का विधान

किया है। उसके वाद "झरोझरि सवर्णे" सूत्र से थकार का लोप तथा "श्वरि च" सूत्र से दकार को तकार करके "उत्थानम्" प्रयोग की सिद्धि की गई है। भिक्षु भव्दानुभासन इस प्रयोग की सिद्धि के लिये इतनी लम्बी प्रक्रिया की जगह सरल प्रक्रिया को अपनाता है। उसका सूत्र है 'उद स्थास्तम्भो सा" उसके द्वारा उद् शब्द के आगे रहने वाले स्था और स्तम्भ के सकार का लोप कर दिया जाता है। फलस्वरूप सकार का पूर्वसवर्ण तथा थकार का लोप जैसी प्रक्रिया नही करनी पडती । यह एक लाघव है । भिक्षुशब्दानुशासन के पूर्ववर्ती जैनेन्द्र ने तो उत्थानम् की सिद्धि के लिये पाणिनि की सरणि को ही अपनाया। इनका सूत्र "स्यास्तम्भी पूर्वस्थोद " शाष्टा १३५ उद् से पर मे रहने वाले स्था और स्तम्भ को पूर्व का रूप करता है। इससे स्पष्ट है कि ये पाणिनि की परम्परा का अनुसरण कर रहे है। शाकटायन यहाँ पाणिनि से भिन्न सरणि को अपनाते हैं। इन्होंने "उद स्थास्तम्भ १।१।१३४ सूत्र वनाया और इसके द्वारा स्था के सकार का लोप कर दिया गया। इतना अवश्य है कि सकार के लोप के लिये "जर्" प्रत्याहार का अवलम्बन किया गया । अर्थात् उद् से पर मे रहने वाले जर् का लोप हो जाता है यदि उसके आगे भी जर्रहे तो। इस प्रकार सकार का लीप करके भाकटायन ने प्रक्रिया लाघव का प्रदर्शन किया । भिक्षुभव्दानुशासन यहाँ शाकटायन से प्रभावित है । किन्तु शक्टायन जहाँ जर् प्रत्याहार के द्वारा सकार लोप विधान करते है, वहाँ भिक्ष्णव्दानुशासन "उद स्थास्तम्भो स" सूत्र के द्वारा सीघे सकार का लोप विधान कर सरलीकरण की प्रक्रिया को और आगे वढाता है।

पाणिनि परम्परा में जो रूप पूर्वरूप या पररूप करके वनाये जाते है, भिक्षुशब्दानुशासन वहाँ लोप करके उसको वनाता है। उदाहरण के लिए

१ राम् + अम् "अमिपूर्व " सूत्रसे पूर्वरूप करके रामम् वना (पाणिनि)। राम् | अम् = "समानादम " सूत्र से अम् के अकार का लोप करके रामम् वना, (भिक्षुशब्दानु०)।

२ प्र + एजते = "एडि पररूपम्" सूत्र से पररूप करके प्रेजते रूप वनता है (पाणिनि)।

प्र+एजते = एदेतोरूपसर्गस्थलोप " सूत्र से उपसर्ग के अकार का लीप करके प्रेजते रूप की सिद्धि होती है (भिक्षु०)।

३. शक | अन्धु = शकन्ध्वादिपु पररूप वाच्यम् इस वार्तिक से ककारोत्तरवर्ती अकार का पररूप करके "शकन्धु" रूप वनता है (पाणिनि)। शक् + अन्धु = "शकादीना टेरन्धादिषु" इस सूत्र से टिलोप (अकारलोप) करके शकन्धु वना। (भिक्षु०)।

गुण और वृद्धि सज्ञाए भिक्षुभव्दानुभासन में नहीं है। साथ ही अकार के आगे जहाँ ऋ और लृरहता है वहाँ कमश गुण रूप में अर् और अल् तया वृद्धिरूप में आर् और आल् होता है जैसे उप + इद्र = उपेन्द्र (गुण)
देव + ऐश्वर्यम् = देवैश्वर्यम् (वृद्धि)
कृष्ण | ऋद्धि = कृष्णिद्धि (गुण)
तव | लूकार = तवल्कार (गुण)
प्र | ऋष्ण्ठति = प्राच्छेति (वृद्धि)
प्र + लूकारीयति = प्राल्कारीयति (वृद्धि)

(पाणिनि)

भिक्षुशब्दानुशीसन मे

"अवर्णस्येवर्णादावेदोदरल" ११७१२३

इस सूत्र के द्वारा अवर्ण के आगे इ, उ, ऋ और लृ के रहने पर पूर्व और पर के स्थान पर क्रमश ए, ओ, अर् और अल् आदेश होता है। इस पद्धति से भी उपर्युक्त रूपों की सिद्धि की जाती है। इतना अवश्य है कि पाणिनि में जहाँ गुण सकेत से कार्य किया जाता है, वहाँ भिक्षुशब्दानुशासन विधेयों का साक्षात् उल्लेख करके कार्य कर रहा है। यहाँ कुछ गौरव तो अवश्य है, पर प्रक्रिया ज्ञान में लाघव भी है। इसी प्रकार वृद्धि विधान के द्वारा पाणिनि ने जिन रूपों की सिद्धि की है, उनके लिए भिक्षुशब्दानुशासन में

एदैतोरैत् १।२।१६

ओदीतोरीत् १।२।२२

अवर्ण के आगे ए रहने पर ऐ तथा ओ रहने पर औ होता है। रूप सिद्धि तो वही होगी, जो पाणिनि में हुई है किन्तु जैसी जैसी वृद्धि करनी होगी, वैसे वैसे नाना सूत्र यहाँ वनाने पडेंगे। यह यहाँ का एक गौरव है। वृद्धि कही तो पूर्व पर के स्थान पर होती है यथा "तवैषा"। कही आदि अच् के स्थान पर होती है जैसे सौमिति।

इसमे सन्देह नही कि ऐसे विभिन्न स्थलों के लिये भिक्षुशब्दानुशासन में विभिन्न सूत्र अपेक्षित होगे। फिर भी अलग अलग विधियों का विधान प्रक्रिया सारल्य में उपयोगी तो होगा ही।

गुण वृद्धि सर्गा न करके लक्ष्य मे सीधे आदेश का विधान जैनेन्द्र और शाकटायन की देन है। जैनेन्द्र ने गुण करने के लिथे "आदेप्" ४१३१७४ सूत्र बनाया है। इसका अर्थ है 'अवर्ण के आगे अच् रहे तो एव् आदेश होता है। उदाहरण के रूप मे यहाँ 'देवेन्द्र ' तथा 'गन्धोदकम्' ये प्रयोग प्रस्तुत किथे गये है। जैनेन्द्र ने एच्येप् ४१३१७६ सूत्र बनाया है। अवर्णान्त से एच् पर मे रहने पर दोनों के स्थान पर एक ऐप् होता है। महा + औपवम् = महीषधम् ॥ यह उदाहरण रूप मे दिया गया है। शाकटायन ने भी जैनेन्द्र की प्रणाली का अनुसरण कर गुण विधान के लिये इक्येडर ११११६२ तथा वृद्धि करने के लिए 'एजूच्ये व् ॥१११६३ सूत्र

वनाया। इस प्रकार सज्ञा के विना सीधे आदेश विधान की परम्परा को भिक्षुशब्दानुशासन ने अपनाया और उसे ऐसा परिष्कृत रूप दिया, जो अव्याप्ति आदि दोपो से विनिर्मुक्त है।

उपर्युक्त वातों के अतिरिक्त भिक्षुभव्दानुशासन में लगभग एक सी के करीव ऐसे स्थल हैं, जिनकी तुलना पाणिनिशव्दोनुशासन से करने पर दोनों की अपनी २ विशेषता स्पष्ट परिलक्षित होती है। उनमें से कुछ उदाहरण नीचे प्रस्तुत है जिल्ला हिल्लाहा हस्वदीर्घण्तुता 18181६ के उदाहरण में दीर्घ लू का पाठ है। इससे दीर्घ ल की सत्ता भिक्षुशव्दानुशासन में स्वीकृत है।

भट्टोजिदों कित की सिद्धान्तको भुदी में "लूवर्णस्य द्वादण तस्य दीर्घाभावात्" यह पाठ देखकर समझा जाता है कि पाणिनि परम्परा में दीर्घ लूकार नहीं है। किन्तु वात कुछ और ही है। "लूति लूवा" इस वातिक से विधेय जो लू होता है वह दिमानिक अर्थात् दीर्घ होता है और इसका प्रयत्न विवृत न होकर ईपत्स्पृष्ट होता है। इसीलिये ऐसा नहीं समझना चाहिये कि पाणिनि परम्परा में दीर्घ लूकार नहीं होता।

ा २ ऋणे प्रवसन कम्बलदशार्णवत्सरवत्सतरस्यार् ।१।२।१४ (भिक्षु०) प्रवत्सतर कम्बलवसनार्णदशानामृणे (वै० सि० कौमुदी)

भिक्षु भव्दानुभासन का उपर्युक्त सूत्र तथा सिद्धान्तको मुदी का वार्तिक दोनो के द्वारा कार्य एक ही किया जाता है पर भिक्षु भव्दानुभासन आर् का विधान करता है जब कि वार्तिक के द्वारा वृद्धि करके आर् किया जाता है। यहाँ पाणिनि की अपेक्षा वत्सर भव्द भिक्षु भव्दानुशासन मे अधिक है। इससे "वत्सरार्णम्" की सिद्धि होगी।

ि इ नेमाल्प प्रथम चरमतयडयडर्घकतिपयाना वा ।।१।४।२० (भिक्षु०)

प्रथम चरमतयाल्पार्धकितिपयनेभाश्च ।।१।१।३३ (पाणिनि)
किनिधिक्षुशब्दानुशासन सूल पिठत शब्दों के आगे जश् विभक्ति को इश् आदेश
विकल्प से करता है और पाणिनि शब्दानुशासन जश्विभक्ति के पर मे रहने पर
सर्वनाम सज्ञा विकल्प से करता है, जिससे जश् को शी विकल्प से होता है। बात
एक ही है भेदाकेवल प्रक्रिया का है।

मिल्लिमिणिनि सून की अपेक्षा भिक्षुशब्दानुशासन में "अयड्" पाठ अधिक है। इसिलियेन्त्रिय शब्द का रूप प्रथमा के बहुवचन में 'त्रये, तथा ' भिक्षुशब्दानुशासन के द्वारा वनेगा और पाणिनि के अनुसार केवल 'त्रया ' वनेगा। किन्तु पाणिनि परम्परा के विवेचकोका कहना है कि यहाँ पर "त्रय" शब्द में मूल प्रत्यय तथप् है जिसे अदित्रिया तथस्यायज् वा" सूल से अयच् आदेश, कर दिया गया है। अत स्थानिवद्भाव के द्वारा यहाँ तथप् बुद्धि करके वैकल्पिकासर्वताम सज्ञा के द्वारा "त्रयेव्वया" प्रयोग वनाने में कोई वाधा नहीं है। हिन्त करके वैकल्पिकासर्वताम सज्ञा के द्वारा "त्रयेव्वया" प्रयोग वनाने में कोई वाधा नहीं है।

अधिक तिनै शिष्ठा समयाहाधिगन्तरान्तरेणतियेन तेनै शिष्ठाष्ठ । अस्ति भव्दानुशासनः)

अभित परित समयानिकषा हा प्रतियोगेऽपि (पाणिनीय वार्तिक)
नि अन्तराअन्तरणायुक्ते २१३१४ (पाणिनि) कि अन्तराअन्तरणायुक्ते २१३१४ (पाणिनि) कि अतिरितिक्रमणेच ११४१६५ कि कि कि कि विधानकरते हैं। विवेचन करने से स्पष्ट होता है कि पाणिनि परम्पराके दो सूत्र और एक वार्तिक में जितने शब्दों का उल्लेख किया गया है, वे सारे शब्द भिक्षुशब्दानुशासन के एक ही सूत्र में समाहित हैं। इसके अतिरिक्त "येन और तेन" ये दो पद पाणिनि से यहा अधिक हैं। विवेचन तोन वा पश्चिमा गत् । इस प्रयोग में दितीया विधायक सूत्र पाणिनि में नहीं है।

अभित और परित के योग मेः द्वितीया करने के लिये के कि स्वार्थ कर्म के कि स्वार्थ कर्म के कि स्वार्थ कर्म के स्वार्थ के कि स्वार्थ के स्वार्थ के

प्र कालभावाध्वदेशमकर्मचाकर्मणाम् राह्री१७ (भिक्षु शब्दानु के) कि कि कि कि कि कि कि विकल्प से होती है। विकल्प से करने का तात्पर्य त्यह है कि कर्म सज्ञा के अभाव पक्ष में चह अधिकरण सज्ञक हो जाता है। एक बात यह विशेष क्षिप से ध्यान देने का है कि जिस पक्ष में अधिकरण सज्ञक हो जाता है। एक बात यह विशेष क्षिप से ध्यान देने का है कि जिस पक्ष में आधार की कर्म सज्ञा होती है, उसी पक्ष में उसे अकर्म सज्ञा भी विकल्प से की गई है।

पाणिनि परम्परा में इस कार्यकोलिये निम्नलिखितवार्तिक पाया जाता है

अश्वकर्मकधातुभियोगः देश कालो भावो गन्तव्योऽध्वा च कर्मसज्ञक
इतिवाच्यम्। हिंदा कालो भावो गन्तव्योऽध्वा च कर्मसज्ञक
होतवाच्यम्। हिंदा कालोदिको की कर्मसज्ञा नित्य ही की गई है। इसलिये
प्राणिनि मतानुसार मासमास्ते प्रयोग बनेगा और भिक्षुशब्दानुशासन के हारा
"मासमास्ते" के साथ पासे आस्ते अवह प्रयोग भी बनेगा। किन्तु भिक्षुशब्दानुशासन
में कालादिको की कर्मसज्ञा के साथ "अकर्म" सज्ञा करने का क्या फल है, यह वात
अन्वेषणीय है। कालोदिको के कर्म की अविवक्षा कर दी जाती है, उन धातुओं की अविव

अवस्था का जो कर्ता होता है, वह जित् प्रत्यय करेने पर कर्मसज्ञक विकल्प से होता है। उदाहरणार्थ के कि कि कि कि कि कि कि प्रत्यय करेने पर कर्मसज्ज्ञक विकल्प से होता है। उदाहरणार्थ के कि कि प्रित्त कि प्रत्यय करेने पर "पाचयित" यह किया रूप वनता है। चैव जो जिच् प्रत्यय से पूर्व प्रोरणाश विहीन धात्वर्य का कर्ता है, उसे इस अवस्था मे वैकल्पिक कर्मसज्ञा होकर "चैव चैवेण वा पाचयित

मैत "यह प्रयोग भिक्षुणव्दानुशासन के अनुसार वनगा। पाणिनि ने ऐसे स्थल पर कर्मसज्ञा करने के लिये

"गतिवृद्धिप्रत्यवसानार्थं भव्दकर्माकर्मकाणामणिकर्ता स णी" ११४१२ सूत्र वनाया है। इसमें अकर्मकपद आया हुआ है। व्याख्याकारों का कहना है कि अकर्मकपद से यहा वे ही धातु लिये जायेगे, जिनका कर्म पहले से ही नही है। यदि कर्म के रहते हुए भी धातु को अकर्मक कहना वाञ्छित है तो वे कर्म देश, काल, भावादि से अतिरिक्त नहीं होने चाहिये। कर्म की अविवक्षा करके वातु की अर्क्मकता पाणिनि को वाञ्छित नहीं है। इसलिये पच् धातु के कर्म की अविवक्षा करके लिच् (पाणिनि में णिच्) प्रत्यय होने पर शुद्ध धातु के कर्ता को कर्म संशा नहीं की जा सकती। फलस्वरूप पाणिनि मतानुसार उपर्युक्त उदाहरण का ''पाचयित मैं न चैत्रेण'' यही रूप होगा।

७ भावे वा २।४।१०१ (भिक्षुशब्दानुशासन)

भाव अर्थ में जो क्त प्रत्यय होता है उसके कर्ता में पण्ठी विभक्ति विकल्प से होती है। "छात्रस्य हसितम्" "छात्रेण हसितम्"।

पाणिनि में इस प्रकार के प्रयोगों में पण्ठी करने के लिये कोई सून नहीं है, किन्तु महाभाष्य में "नपुसके भावेक्तस्य योगे पण्ठया उपसख्यानम्" यह वार्तिक उपलब्ध होता है। इससे नित्य ही पण्ठी होकर "छात्रस्यहसितम् यही प्रयोग पाणिनि में वनेगा "छात्रेण हसितम्" नहीं वनेगा।

द पारे मध्येऽग्रेऽन्त पष्ठया वा ३।१।३० (भिक्षु०) पारे मध्ये पष्ठया वा २।१।१८ (पाणिनि)

पाणिनि की अपेक्षा भिक्षुशब्दानुशासन में अग्रे और अन्त शब्द अधिक हैं। इसिलये "अग्रेवनम्", "अन्तर्गङ्गम्" ये दोनो प्रयोग भिक्षुशब्दानुशासन के द्वारा वनेंगे। पाणिनि के यहाँ उक्त सूत्र में यद्यपि अग्रे और अन्त शब्द नहीं है तथापि वनस्याग्रे इस विग्रह में पष्ठी समास और राजदन्तादि गणपाठ के प्रभाव से अग्रे शब्द का पूर्व प्रयोग सप्तमी का अलुक् और नकार को णकार करके "अग्रेवणम्" प्रयोग वनाया जाता है।

६ मातुलाचार्योपाध्यायाद् वा २।३।४६ (भिक्षुशब्दानुशासन)

इन भव्दो से स्त्रीलिंग वनाने पर ईप् प्रत्यय, आनुक् का आगम ये दोनो कार्य होते हैं। इनमे आनुक् का आगम विकल्प से होता है। इस प्रकार उपाध्यायस्यस्त्री "उपाध्यायानी" और "उपाध्यायी" ये दो रूप वनते है।

पाणिनि में इस सन्दर्भ में "मातुलोपाध्याययोरानुग् वा" यह वार्तिक मिलता है। इसके अनुसार उपाध्याय की स्त्नी इस अर्थ में "उपाध्यायानी और उपाध्यायी" ये ही रूप यहाँ भी वनेगे किन्तु "या तु स्वय अध्यापिका" इस अर्थ की विवक्षा कर दी जायेगी तो वहाँ पाणिनि के अनुसार वैकल्पिक डीष् होकर ''उपाध्यायी और उपाध्याया'' ये रूप बनेंगे ।

भिक्षुशब्दानुशासन में स्वय अध्यापिका अर्थ में डीप् का विद्यान नहीं है। इसलिये उक्त अर्थ में यहाँ केवल ''उपाध्याया'' यह प्रयोग वनेगा।

१०. नोत ४।१।१२ (भिक्षुभव्दानुशासन)

उकारान्त धातु से विहित जो यड् प्रत्यय होता है, उसका लोप नही होता यदि अच् प्रत्यय पर मे रहे। उदाहरण के लिये रोरूप, लोलूप ' इत्यादि प्रयोगो को लिया जा सकता है।

पाणिनि मे अच् प्रत्यय पर मे रहने पर यड्का लोप होता ही है। "नोत " जैसा सूल पोणिनि मे नहीं है। इसलिये इस मत के अनुसार "लोलुव और पोपुव " रूप वनेंगे।

११ हितसुखाभ्याम् २।४।७२ (भिक्षुशब्दानुशासन)

हित और सुख के थोग में चतुर्थी विभिक्ति विकल्प से होती है। ग्रामस्य ग्रामाय वा हितम्।

पाणिनि मे "हितयोगे च" इस वार्तिक से केवल हित के योग मे चतुर्थी विहित है और वह भी नित्य ही विहित है। सुख का इसमे उल्लेख नही है।

इन कतिपय उदाहरणों के द्वारा पाणिनि और भिक्षुभव्दानुभासन का पारस्परिक महत्वपूर्ण पार्यक्य दिखलाया गया। इस प्रकार के पार्यक्यों की सख्या बहुत है, जिनका विवेचन स्वय में एक पुस्तक हो सकता है। अत विस्तार के भय से इस प्रकरण को यही स्थगित किया जाता है।

आचार्य देवनन्दी ने पाणिनि अष्टाध्यायी को आधार माना और उसे पञ्चाध्यायी मे परिवर्तित कर दिया । धातु, प्रातिपदिक, प्रत्यय, समास और विभिन्न सज्ञायें यत्किञ्चित् परिवर्तन के साथ स्वीकार कर ली गईं। जैसे

> पाणिनि जैनेन्द्र धोतु घु अधिकरण अधिकरण करण करण अपोदान अपादोन विभक्ती

इस प्रकार सारी समानताओं के साथ जैनेन्द्र व्याकरण में बाध्यवाधक भाव की प्रणाली भी वही अपनाई गयी जो पाणिनि व्याकरण में प्रचलित है। पाणिनि का "पूर्वन्नासिद्धम्" दारा१ सून्न तथा तत्सम्बद्ध असिद्ध प्रकरण "जैनेन्द्र में ययावत् स्वीकृत है। विना किसी परिवर्तन के पूर्वन्नासिद्धम्" प्रा३।२७ सून्न यहा स्वीकार किया गया है। उसके अनुसार गाटे चार अध्याय के प्रति ढाई पाद के सूत्रों को असिद्ध किया गया है।

भिक्षुशब्दानुशासन के रचियता के सामने पाणिनीय, शाकटायन जैनेन्द्र, हैम, सारस्वत, कातन्त्र आदि विभिन्न व्याकरण थे। इन सबी के गभीर मन्थन और आलोडन के बाद वडी सूदमेक्षिका से इम शब्दानुशासन का निर्माण किया गया। इसके पूर्ववर्ती व्याकरणों की जिटलता तथा काठिन्य सर्वानुभूत है। इसे दूर करने का इसमें सफल प्रयास किया गया है। वाध्य वाधक भाव जो व्याकरणशास्त्र का महत्त्वपूर्ण अग है उसका समावेश वडी कुशलता से न्याय के भीतर किया गया है। यहा का न्याय दर्गण विषयवाहल्य की दृष्टि से बहुत ही व्यापक है। इसके भीतर सारे वाध्य वाधकभाव अनियमे नियमकारित्व' इत्यादि सारे विषयों का एकत्र समावेश कर दिया गया है।

प्रयोगों की सिद्धि में भिक्षुशब्दानुशासन शाकटायन के निकट पडता है। एक उदाहरण द्वारा इस वात को स्पष्ट किया जाता है

"युप्माकम्" प्रयोग की सिद्धि के लिये 'पाणिनि' का "साम आकम्" सून है। युप्मद् | आम्" इस स्थिति में अवर्ण से पर में न होने के कारण आम् प्रत्यस्त को मुद् नहीं हो सकता। यदि कहा जाय कि दकार का लीप करके आम् को अवर्ण से पर में किया जा मकता है तो यह कहना भी ठीक नहीं है क्यों कि आकम् आदेश के पहले अनादेश अजादि प्रत्यय होने के कारण दकार का लीप नहीं हो सकता। इसिलये पाणिनि परम्परा में 'आम्' को ही 'साम्' मान कर आकम् कर दिया जाता है। इस प्रकार आकम् करने का प्रभाव यह होता है कि स्थानिवद्भाव से आकम् को आम् नहीं माना गया। अन्यथा आकम् में आम् वृद्धि करके पीछे से सुद् होने लग जाता। अत "भाविन सुटो निवृत्ययँ ससुद्किनिदेंश "ऐसा कहा गया। पाणिनि को इस वात का जैनेन्द्र पर पूर्ण प्रभाव है। यहाँ मी "साम आकम्" सूल ययावत् गृहीत है। इस सूल की वृत्ति में अभयनन्दी लिखते हैं "भाविन सुट सूलवदुपादाय साम इति निर्वेश कृत । आकमि कृते सुद् निवृत्यर्थ "। इससे स्पष्ट है कि जैनेन्द्र अपेक्षा कृत सरल अवभ्य है पर पाणिनि द्वारा प्रदिशत पर ही इनका गन्तव्य है।

शाकटायन ने यहा कुछ नवीनता अवश्य की है। युष्माकम् वनाने के लिये इनका सूत्र है "युष्मदस्मद्भ्यामाकम्" ११२११७७। इस सूत्र से युष्मद् के आगे रहने वाले 'आम्' को सीचे 'आकम्' आदेश कर दिया गया है। आकम् अदिश करने के वाद "दो र्लुक्" ११२११८१ सूत्र से दकार का लोप हो जाने पर "सामाम" ११२११७६ सूत्र से आकम् को आम् समझकर साम् आदेश क्यो नहीं होता ? इसका उत्तर शाकटायन के यहा अन्वेपणीय है।

याम् को आकम् करने की प्रेरणा मिक्षुशब्दानुशासनाको भाकटायन से मिली हैं। इसका सूत्र "आम आकम्" २।१।५३ है। इससे आकम् करने के उपरान्त या पहले 'युष्मदस्यदोर्लोप स्यादों' २१११४१ सूत्र से दकार का लोप हो जाने पर 'अवर्णस्याम सुट्' ११३१२३ सूत्र से सुट् क्यों नहीं होता यह प्रश्न यहां भी समाधान की अपेक्षा रखती है। किन्तु इतना अवश्य है कि पाणिनि के बाद सरलीकरण की प्रक्रियां जो व्याकरण के नवनिर्माताओं के द्वारा अपनायी गई थी, उसकी चरम और विकसित परिणति 'भिक्षुशब्दानुशासन' में देखने को मिलती है।

ं पाणिनि जेहाँ ''टाडसिंडसामिनात्स्या' सूत्र से टा, डिस, 'डस् को क्रमश इने, आत् और स्य आदेश करते हैं, और शाकटायन ''ड सोस्येस्स्येनाद्यम्'' १।२।१६५ से वही कार्य करते हैं वहाँ भिक्षुशब्दानुशासन में

१ टेन १।४।१५ टा को इनादेश → रामेण जिनेन इत्यादि उदाहरण।

२ डेर्य १।४।१६ डे० को यादेश → जिनाय देवाय डत्यादि उदाहरण।

ॅं र ३ डसिशद् १।४।१३ डसि को आत् →देवात् इत्यादि उदाहरण । र

४ इस स्य ११४११४ इस् को स्य → देवस्य, जिनस्य इत्यादि उदाहरण। इस प्रकार के सूत्र निर्माण द्वारा प्रक्रिया को अत्यन्त सरल एव सुबोध बेनाया ग्या है। व्याकरणशास्त्र के जिज्ञासु के लिये निश्चय ही यह प्रणाली सर्वाधिक उपादेय सिद्ध हो सकती है।

इस निवन्ध में उणादि सूत्र भी वहुर्चाचत है, इसलिये इनके ऊपर थोडा विचार करना आवश्यक प्रतीत हो रहा है।

पाणिनि की अज्दाध्यायी में 'उणादयों बहुलम्'' सूल आता है। इसी प्रकार का सूल जैनेन्द्र और शाकटायन ने भी स्वीकृत किया है। भट्टोजिदीक्षित की वैयाकरण सिद्धान्त कौ भुदी में उणादि पाच पादों में विभक्त है। जैनेन्द्र और शाकटायन में केवल एक एक सूल हैं। भिक्षु शब्दानुशासन में उणादि चारपादों में विभक्त है तथा इसमें सैकडों सूल है। प्रश्न होता है कि ये उणादि सूल सर्वप्रथम किसके द्वारा वनाये गये। इसे पर कुछ विद्वानों की राया है कि उणादि सूल शाकटायन के बनाये हुए है। किन्तु इस सम्बन्ध में विशेष ध्यातव्य है कि जैन सम्प्रदाय के आचार्य शाकटायन का सम्बन्ध इन उणादि सूलों से नही हैं। इसके निम्नलिखित कारण हैं

र ये प्रसिद्ध जैनाचार्य शाकटायन केवल लौकिक शब्दों का अन्वाख्यान करते हैं। वैदिक शब्दों का अन्वाख्यान इन्हें अभिप्रेत नहीं था। इसीलिये वैदिक शब्दों में अभीब्दस्वरों की सिद्धि के लिये पाणिनि ने जो अनुबन्ध प्रत्ययों तथा आगमों में लगाया है इस शाकटायन ने उन सभी अनुबन्धों का परित्याग कर दिया है। उदाहरण के लिये स्त्री प्रत्यय में डीप् और डीप् का मेद पाणिनि ने केवल स्वर्र सिद्धि के लिये ही किया है। शाकटायन ने दोनो प्रत्ययों के लिये केवल डी प्रत्यय का ही उल्लेख किया है।

२ पाणिनि दिवादिभ्य भ्यन् करते हे और भाकटायन यहाँ पर केवल भ्य का विधान अनुबन्ध विनिर्मुक्त का कर रहे है।

्रा पाणिनि जहाँ चिण् प्रत्यय करते हैं, वहाँ शाकटायन वि प्रत्यय करते हैं।

४ अणु भव्द की सिद्धि के लिये "धान्ये नित्" यह सूत्र है। यहाँ नित् करण केवल स्वर के विधान के लिये है।

प्र शांकटायन ने सम्प्रसारण सज्ञा नहीं की है किन्तु उणादि सूत्र में सम्प्र-सारण सज्ञा की गई है जैसे "रुहे वृद्धिश्व, "स्पन्दे सम्प्रसारण धश्व" सिन्धा

६ शाकटायन ने टि सज्ञा नहीं की है किन्तु उणादि में टि सज्ञा का उल्लेख आता है। यथा "मृजेष्टिलोपश्च" मलम्।

७ पित् प्रत्येय का पित्व प्रयुक्त डीप् करना शाकटायन में नहीं देखा जाता किन्तु उणादि में "कृशृवृश्चितभ्य प्वरच्" प्रत्यय करके डीप् की सभावना स्पष्ट की गई है।

इसके अतिरिक्त यह बात भी ध्यान देने की है कि यदि जैनाचार्य शाकटायन उणादि सूत्रों के रचियता होते तो अपने व्याकरण में केवल माद्र एक सूत्र 'उणादय' का उल्लेख क्यों करते ? इसके अतिरिक्त एक महत्वपूर्ण वात यह भी है कि पाणिन सूत्र "अप्नृन् तृच्स्वसृनप्तृ" इत्यादि में पिठत नप्तृ आदि के ग्रहण से यह शापन किया जाता है उणादि निष्पन्न तृन् तृच् प्रत्ययान्त शब्दों की उपधा को दीर्घ हो तो केवल नप्तृ आदि शब्दों की उपधा को हो, अन्य की उपधा को न हो। उणादि सूत्र "नप्तृनेष्टृत्वष्टृ इत्यादि" (२५२) से नप्तृ आदि शब्दों की सिद्धि की जाती है। यदि ईसा की नवमी या दशमी शताब्दों में होने वाले शाकटायन उणादि सूत्रों

वाद इसा का नवना या दशमा शताब्दा म हान वाल शाकटायन उणाद सुन्ना के रचियता होते तो पाणिनि के सूत्र घटक शब्द अपनी उणादि निष्पन्नता के आधार पर ज्ञापन किस प्रकार करते ? क्या परवर्ती सूत्रो को ध्यानस्थ करके पाणिनि ने सूत्रो का निर्माण किया था ?

इसलिये प्रचलित शाकटायन व्याकरण पाणिनि पूर्ववर्ती शाकटायन की रचना है और वे ही उणादि सूत्रों के रचयिता हैं 'यह वात बुद्धिगम्य नहीं होती। पूर्वप्रदर्शित अनुवन्ध सम्वन्धी सात विन्दुओं के आधार पर यह निश्चय किया जा चुका है कि प्रचलित शाकटयन व्याकरण का उणादि सूत्रों से कोई सम्वन्ध नहीं है।

सिद्धान्तको मुदी वालमनोरमा टीकाकार वासुदेव दीक्षित का कहना है कि उणादिसूत शाकटायन प्रणीत है न कि पाणिनि प्रणीत । "उणादयो बहुलम्" इस सूत्र के भास्य में कहा गया है "नाम च धातुजमाह निरुक्ते व्याकरणे शकटस्य च तोकम्" अर्थात् निरुक्तकार और शाकटायन ने कहा है कि सारे शब्द धातु से ही वनते हैं। यहाँ शाकटायन का नामोल्लेख तथा उनके द्वारा सारे शब्दों को धातुज कहने से स्पष्ट हो जाता है कि उणादि सूत्र शाकटायन प्रणीत है। उणादि सूत्रों का

प्रणयन पाणिनि के द्वारा न होकर शाकटायन के द्वारा होने का एक प्रमुख कारण "वायु" भव्द की निष्पत्ति भी है। "अजेर्व्यघ्ययो" इस सूत्र के भाष्य मे "अज्" धातु से यु प्रत्यय करके प्रकृति को वी भाव निपातन के द्वारी वायु शब्द को सिद्ध किया गया है। यदि उणादि सूत्र पाणिनिकृत होते तो उणादि के पहले सूत्र "कुवायाजिमिस्विदसाध्यशूभ्य उण्" के द्वारा वातीति वायु इस विग्रह मे वा धातु से उण् प्रत्यय और युगागम के द्वारा वायु भव्द बनाया गया होता।

इससे सिद्ध होता है कि पाणिनि पूर्ववर्ती कोई शाकटायन नामक ऋषि हो चुके है, जिन्होने न केवल उणादि सूत्र ही वनाये किन्तु उनका कोई स्वतन्त्र व्याकरण ग्रन्थ भी रहा होगा, जो आज अनुपलव्ध है। पाणिनि ने अपने अष्टाध्यायी मे शाकटायन का स्मरण वर्डे सम्मान के साथ किया है "लड शाकटायनस्य"।

भिक्षुशब्दानुशासन जिस सरलीकरण की प्रक्रिया को लक्ष्य करके प्रवृत्त हुआ है, उसमे इसे पूर्ण सफलता मिली है। इसकी इस प्रवृत्ति से उणादि सूत्र अछूते नहीं है

> पलेराश ३१३४ = पलाश कल्मपर्म् कलेर्मष ३।६३ समेर्डखि ३।१२४ = सखा सारेरिय ३।१६६ = सारिथ अतेरिथि ३।१७२ = अतिथि तडेराग ११६७ = तडाग अमेरेलक १।६६ = अमेलक

इन कतिपय उदाहरणो से स्पष्ट है कि भि क्षुशब्दानुशासन औणादिक विचार में जैनेन्द्र और शाकटायन से बहुत आगे है। सूत्रों के पढ़ते ही अर्थ की अभिव्यक्ति और प्रयोगो पर उनका तात्कालिक प्रभाव यह इस शब्दानुशासन की अनुपम देन है ।

इन सारे विवेचनो से सिद्ध होता है कि भिक्षुशब्दानुशासन एक सर्वाङ्गसम्पन्न व्याकरण है। इसमे नाम, आख्यात, उपसर्ग, निपात तथा सन्धियो का प्रौड किन्तु सरल प्रणाली से विवेचन किया गया है। नवीन सूत्रों की रचना, धातुओं की नयी परिकल्पना तथा उनके अर्थों की व्यवहारोपयोगिता ये सारी चीजे इसके रचयिता की अपूर्व प्रतिभा का अभिव्यञ्जन करती है। यह भव्दानुशासन प्रकाणित होकर संस्कृत वाड्मय को गौरवान्वित करेगा और इसकी उपयोगिता निविचिकित्स होगी ।

#### सदर्भ

१ देखिये मिक्षुशन्दानुशासन का न्यायदर्पण



# प्रावृन्त द्याकरणशास्त्र का उद्भव एव विकास

# डाँ० प्रेम सुमन जैन

प्राचीन समय से ही भारत में शिष्ट और जन-सामान्य की भाषा का समानान्तर प्रयोग होता रहा है। भगवान् महावीर और बुद्ध के समय भी यही स्थिति थी। इन दोनो महापुरुषों ने भाषा की इसी महत्ता को समझते हुए जनभाषा को ही अपने उपदेशों का माध्यम बनाया था। तत्कालीन वह जनभाषा इतिहास में मागधी (पालि) व अर्धमागधी (प्राकृत) के नाम से जानी गयी है। प्राकृत भाषा का सम्बन्ध भारतीय आर्य शाखा परिवार से है। अत प्राकृत का विकास भी मारतीय आर्य भाषा के साथ साथ हुआ है।

#### श्रीकृत भाषा

वैदिक युग में भी लोक भाषाओं का अस्तित्व था। भाषाविदों ने उन्हें तीन भागों में विभक्त किया है (१) उदीच्य या उत्तरीय विभाषा (२) मध्यदेशीय विभाषा तथा (३) प्राच्या या पूर्वीय विभाषा। इनमें से प्राच्या देश्य भाषा उन लोगों के द्वारा प्रयुक्त होती थीं जो वैदिक संस्कृति से भिन्न विचार वाले थें। वैदिक साहित्य में छान्दस भाषा का प्रयोग हुआ है। अत छान्दस भाषा से जो भाषा विकसित हुई उसे संस्कृत या लौकिक संस्कृत के नाम से जाना गया तथा प्राच्या विभाषा से जो भाषा विकसित हुई उसे भगवान महावीर के समय में मागधी के नाम से जाना गया है। इस प्रकार विकास की दृष्टि से प्राकृत और संस्कृत दोनों सहोदरा है। जनभाषा से दोनों उद्भूत हैं। कमश इन भाषाओं का साहित्य धार्मिक एवं विद्या की दृष्टि से भिन्न होता गया अत इनके स्वरूप में भी स्पष्ट भेद हो गये। संस्कृत व्याकरण के नियमों से शासित हो जाने से निश्चित स्वरूप को प्राप्त हो गयी तथा उसका 'संस्कृत' नाम रूढ हो गया। यह देवभाषा हो गयी। जविक प्राकृत में निरन्तर लोकभाषा के शब्दों का समावेश होता रहता था। अत वह रही तो प्राकृत, किन्तु नाम नये-नये धारण करती रही। मागधी, था। अत वह रही तो प्राकृत, किन्तु नाम नये-नये धारण करती रही। मागधी,

अर्घमागघी, महाराष्ट्री, शौरसेनी, पैशाची, अपभ्रण आदि नाम प्राकृत भाषा के विकास के परिचायक है।

प्राक्त भाषा के अनेक तत्त्व वैदिक मस्कृत में उपलब्ध होते हैं। लौकिक सम्कृत भी यत्न-तत्न उससे प्रभावित हैं। उसी प्रकार प्राकृत में भी सस्कृत भाषा के भव्दों को तत्सम और तद्भव रूप में प्रहण किया है। प्राकृत वैयाकरणों ने इस प्रकार के भव्दों का शासन किया है। प्राकृत में कुछ ऐसे शब्दों का भी प्रयोग हुआ है, जिनका अर्थ रूढ़ हो गया है तथा जिनकी कोई व्युत्पत्ति नहीं हो सकती। ऐसे भव्द देश्य या देशी कहे गये हैं, जो जनसाधारण की वोलचाल की भाषा में सम्मिलत होते रहते हैं। इस तरह प्राकृत भाषा का व्याकरण प्रस्तुत करना उतना सरल नहीं था, जितना मस्कृत का। अत सस्कृत को आधार मानकर प्राकृत व्याकरण का प्रारम्भ किया गया है।

प्राक्तत भाषा के वैयाकरणों ने इस भाषा की प्रकृति सस्कृत को माना तया उससे उत्पन्न होने वाली भाषा को उन्होंने प्राकृत कहा है 'प्रकृति सस्कृतम् तलभव प्राकृत उच्यते' इत्यादि । सस्कृत के कुछ अलकारिकों ने भी यही मत प्रगट किया है। किन्तु इन सबने 'प्रकृति' का अर्थ सस्कृत भाषा करके भ्रान्ति की है। प्राकृत को 'प्रकृति' भव्द से उत्पन्न मानना और उसे सस्कृत से जोडना ठीक नहीं है। भाषाविज्ञान की दृष्टि से भी यह सही नहीं है। इस विषय पर पर्याप्त लिखा जा चुका है। अत अब विद्वान् इस मत से सहमत होने लगे हैं कि प्राकृत स्वतन्त्र रूप से विकसित भाषा है, सस्कृत का विगडा हुआ रूप नहीं।

प्राचीन ग्रन्थों में प्राकृत (पाइय, पागय) शब्द का कई वार प्रयोग हुआ है। किन्तु रुद्रदक्वत काव्यालकार के टीकाकार निम साधु ने प्राकृत शब्द की सुन्दर और सटीक व्याख्या की है। उनके अनुसार 'प्राकृत' शब्द का अर्थ है व्याकरण आदि सस्कारों से रहित लोगों का स्वामाविक वचन-व्यापार। उससे उत्पन्न अथवा वहीं वचन-व्यापार प्राकृत है। 'प्राक् + कृत' पद से प्राकृत शब्द बना है, जिसका अर्थ है पहले किया गया। जैन धर्म के द्वोदशाग ग्रन्थों में ग्यारह अग ग्रन्थ पहले किये गये हैं अत उनकी भाषा प्राकृत है। यह भाषा वालक, महिला आदि सभी को सुबोब है। इसी प्राकृत के देश भेद एवं कमश संस्कारित होने से अवान्तर विभेद हुए हैं। प्राकृत वैयाकरणों ने विभिन्न प्रकार की प्राकृतों का अनुशासन किया है। किन्तु सामान्य रूप से प्राकृत शब्द की व्युत्पत्ति करते समय 'प्रकृत्या स्वभावेन सिद्ध प्राकृतम्' अथवा 'प्रकृतीना साधारण जनानामिद प्राकृतम्' अर्थ को स्वीकार करना चाहिए। इस तरहं जन-सामान्य की स्वामाविक भाषा प्राकृत है।

प्राकृत भाषा में केवल जैनागम ही नहीं लिखे गये, अपितु ईसा की प्रयम भनादी में स्वतन्त्र काव्य ग्रन्यों की रचना भी प्राकृत में होने लगी थी। आगमों की भाषा जहां अर्घमाग्धी है, वहां दिगम्बर आगम भौरसेनी प्राकृत में लिखे गये हैं। गाहासत्तसई, तरगवती, पडमचरिय, वसुदेवहिण्डी आदि प्राचीन काव्यो की भाषा महाराष्ट्री प्राकृत है। गुणाढ्य की बृहत्कथा पैशाची में निवद्ध थी। इस तरह ईसा की तृतीय शताब्दी तक प्राकृत भाषा के कई रूप प्रचलित थे। उनमें कुछ सामान्य नियम भी व्याकरण की दृष्टि से निश्चित हो चुके थे, जैसा कि इन ग्रन्यों की भाषा को देखने से पता चलता है। भले ही लिखित रूप में प्राकृत का कोई व्याकरण ग्रन्थ उस समय प्रचलित न रहा हो, किन्तु सामान्य व्याकरणशास्त्र के अनुसार विभिन्त प्राकृत अनुशासित होकर साहित्य में प्रयुक्त होती रही होगी। यद्यपि कुछ अपवाद भी उपलब्ध होते हैं, जो प्राकृत के लोक भाषा होने के कारण हैं। समवत लोकभाषा की विश्वति के कारण ही वहुत समय तक प्राकृत का व्याकरण लिखने की आवश्यकता अनुभव न की गयी होगी। किन्तु ईसा की द्वितीय या तृतीय शताब्दी तक प्राकृत का व्याकरण अवश्य अस्तित्व में आ गया होगा। अन्यथा इस समय के प्राकृत का व्याकरण अवश्य अस्तित्व में आ गया होगा। अन्यथा इस समय के प्राकृत का व्याकरण अवश्य अस्तित्व में आ गया

# प्राकृत व्याकरण के सिद्धान्त

प्राकृत के जितने व्याकरण आज उपलब्ध है वे सब सस्कृत मे लिखे गये हैं। हो सकता है कि प्रारम्भ मे कोई व्याकरण प्राकृत भाषा मे भी लिखा गया हो, किन्तु आज उपलब्ध नहीं है। आगम ग्रन्थों में अवश्य प्राकृत भाषा में व्याकरण के कुछ नियमों का उल्लेख है। कुल सन्दर्भ इस प्रकार है

आचारागसूत्र मे एकवचन, द्विवचन एव बहुवचन, स्त्रीलिंग, पुल्लिग एव नपुसकिलग तथा वर्तमानकाल, भूतकाल एव भविष्यत्काल के वचनो का उल्लेख है। यथा

सिमयाए सजए भास भासेज्जा, त जहा एगवयण, दुवयण, बहुवयण, इत्थीवयण, पुरिसवयण, णपुसगवयण अणागयवयण, पच्चक्खवयण, परोक्खवयण॥ आयारचूला, ४१ सूत्र ३

स्यानागसूत्र मे आठ कारको का सोदाहरण निरूपण है। यथा

अहुविधा वयणविभत्ती पण्णत्ता, तजहा णिद्से पढमा होती, वितिया उयएसणे। तित्या करणिम कत्ता, चउन्थी सपदावणे।।१।। पचमी य अवादाणे, छही सस्सामिवादणे। सत्तमी सण्णिहाणत्थे, अहुमी आमतणी भवे।।२।। तत्थ पढमा विभत्ती, णिद्से-सो इमो अह वित्त। वित्तिया उण उवएसे भण कृण व इम व त वित्त।।३।।

तित्या करणिम कथा भीत व कत व तेण व मए वा। हदि णमो साहाए, हवति चउत्थी पदाणिम ।।४।। अवणे गिण्हेम् तत्तो, इत्तोत्ति वा पचमी अवादाणे। छद्री तस्म इमस्स व, गतस्म वा मामि-मवधे ॥५॥ हवड पूण सत्तमी तिमिमिम आहारकाल भावे य। आमतणी भवे अद्भागे उ जह हे जुवाण । ति ॥६॥

स्थानागमून, अप्टम स्थान, सून २४

इस प्रकार इसमे वताया गया है कि निर्देश मे प्रथमा विभक्ति होती है। यथा — सो, इमो, अह आदि । उपदेश में द्वितीया विभक्ति होती है । यया त आदि । करण मे तृतीया होती है । यथा — तेण णीत, मए कत आदि । सम्प्रदान में चतुर्यी विमक्ति और अपादान में पचमी होती है। स्वामित्व भाव अयवा सम्बन्ध में ५७ठी होती है। जैसे तस्स, इमस्स आदि। अधिकरण में सप्तमी और आमन्त्रण-सम्बोधन मे आठवा कारक होता है। यथा हे ज्वाण ! आदि।

इसके अतिरिक्त अनुयोगद्वारसूत्र मे शब्दानुशासन सम्बन्धी पर्याप्त विवेचन हुआ है। समस्त शब्दराणि को नामिक, नैपातिक, आख्यातिक, औपसर्गिक और मिश्र के अन्तर्गत विभक्त किया गया है। नाम शब्दों की चार प्रकार की निप्पत्ति होती है आगम, लोप, प्रकृतिभाव एव विकार। इन चारो के उदाहरण स्वरूप प्राकृत शब्द दिये गये है।

पदो को तीन लिगो मे विभक्त किया गया है तया अकारान्त, इकारान्त, उकारान्त और ओकारान्त शब्दों को पुल्लिंग कहा गया है। स्त्रीलिंग शब्द ओकारान्त से रहित होते है। तथा नपुसकलिंग में अकारान्त और उकारान्त शब्दी के उदाहरण दिये गये है। यथा

> त पुण णाम तिविहि इत्यी पुरिस णपुसग चेव। एएसि तिण्ह पि अतिमि अ परवर्ण वीच्छ ॥१॥ तत्थ पुरिसस्स अता आइ उओ हेवति चत्तारि । ते चेव इत्थिआओ हवति ओकार परिहीणा ॥२॥ अतिम-इतिअ-उतिअ अताउ णपुसगस्स वोद्धव्वा । एतेसि तिण्ह पि अ बोच्छगामि निदसणे एत्तो ॥३॥ आगारतो राया ईगारतो गिरि अ सिहरी छ। डगारतो विण्हू दुमो अ अताउ पुरिसाण ॥४॥ आगारता माला ईगारता सिरी अ लच्छी अ। कगा रत। जबू वह अ अताउ इस्यीण ॥४॥

अकरत धन्न इकरत नपुसग 'अत्थि'। उकारत पीलु महु च अता णपुसाण ।।६।। अणुओगदारसुत्त (व्यावरसस्करण), सुद्ध १२३

समास, तद्धित, धातु और निरुक्त का विवेचन भी इस ग्रन्थ मे है। समास के सात भेद बतलाये गये है। यथा —

ददे अ वहुव्वीहि कम्मधारय दिग्गु अ । तत्पुरिस अव्वइभावे एक्क सेसे अ सत्तमे ॥१॥

द्वन्द, बहुन्नीहि, कर्मधारय, द्विगु, तत्पुरुष, कर्मधारय और एकशेष ये सात समास हैं। इनमे प्रत्येक के उदाहरण भी इस ग्रन्थ मे दिये गये है। तद्धित के आठ मेद बतलाए गये हैं, यथा कर्मनाम, शिल्प, सिलोक, सयोग, समीप, समूह, ईश्वरीय एव अपत्य नाम

कम्मे सिप्पसिलाए सजोग समीअवो अ सजूहो। इस्सरिअ अवच्चेण य तद्धितणाम तु अट्रविह ॥

इसी ग्रन्थ मे आठो विभक्तियो का उल्लेख है तथा किस-किस अर्थ मे ये विभक्तिया होती है इसका भी सोदाहरण उल्लेख किया गया है।"

इस तरह अन्य आगम अन्थो व उनकी टीकाओं में शब्दानुशासन सम्बन्धी कुछ सामग्री उपलब्ध हो सकती है। यह इस वात की द्योतक है कि प्राकृत भाषा के साहित्यकार भी व्याकरण के नियमों से परिचित थे तथा उनका प्रयोग अपने ग्रन्थों की भाषा में करते थे। इससे एक यह भी सभावना होती है कि प्राचीन समय में प्राकृत का व्याकरण अवश्य लिखा गया होगा, जिसकी परम्परा में प्रसिद्धि थी, किन्तु आज वह उपलब्ध नहीं है।

### अनुपलब्ध प्राकृत व्याकरण

प्राकृत व्याकरण शास्त्र के इतिह(स मे ऐसे कई वैयाकरणो और उनके ग्रन्थों का उल्लेख मिलता है, जो आज उपलब्ध नहीं हैं। उनका यहा विवरण दे देना आवश्यक है, क्योंकि पता नहीं कव शास्त्रभण्डारों से उनके व्याकरण ग्रन्थ प्राप्त हो जाय।

#### ऐन्द्र-व्याकरण

जैन ग्रन्थों में परम्परागत से यह उल्लेख हैं कि भगवान् महावीर ने इन्द्र के लिए एक शब्दानुशासन कहा था, उसे उपाध्याय (लेखाचार्य) ने सुनकर लोक में ऐन्द्र नाम से प्रगट किया

सक्को अतस्ममक्ख भगवत आगणे निवेसिता। सहस्स लक्खण पुच्छे बागरण अवयवा इद ॥

हारिभद्रीय आवश्यकवृत्ति, भाग १, पृ० १८२

इस उल्नेख से इतना तो ज्ञात होता है कि महावीर के समय में कोई व्याकरण-ग्रन्थ अवज्य या, जिसमें संस्कृत के अतिरिक्त हो सकता है कि प्राकृत का भी अनुशासन सम्मिलित रहा हो। इस 'ऐन्द्र व्याकरण' का अन्थपरवर्ती लेखकों ने भी उल्लेख किया है। किन्तु मूल रूप में यह व्याकरण अभी तक उपलब्ज नहीं हुआ है। डा० ए० सी० वर्नेल ने इस ग्रन्य विषयक पर्याप्त शोध की हैं।

#### सद्पाहुण

आवश्यक चूणि, अनुयोगद्वारचूणि एव सिद्धसेनगणिकृत 'तत्त्वार्यनूत-भाष्य-टीका (पृ ५०) में 'सहपाहुण' ग्रन्य का उल्लेख मिलता है। यह ग्रन्य किस भाषा में था तथा उसमें मस्कृत अथवा प्राकृत व्याकरण का क्या स्वरूप त्रणित था, इसका कुछ सकेत नहीं मिलता। किन्तु यह व्याकरण का ही ग्रन्थ रहा होगा। क्योंकि सिद्धसेनगणि ने कहा है कि पूर्वों में जो 'भव्दप्राभृत' है, उसमें से व्याकरण का उद्भव हुआ है। "

#### समन्त्भद्र न्व्योकरण

देवनिद पूज्यपादकृत जैनेन्द्र व्याकरण में समन्तभद्र के किसी व्याकरण ग्रन्थ का उल्लेख है। डाठ हीरालाल जैन का मत है कि सभवत इस ग्रन्थ में सस्कृत व प्राकृत दोनों भाषाओं का व्याकरण रहा होगा। "किन्तु यह ग्रन्थ अभी उपलब्ध नहीं है। डाठ एठ एनठ उपाध्यें ने इस ग्रन्थ के सम्बन्ध में अनेक तथ्यों को सकलित कर उन पर विचार किया है तथा इस ग्रन्थ के अस्तित्व की सभावना व्यक्त की है। "

#### पद्यात्मक प्रीकृत व्याकरण

धवला टीकाकार वीरमेन ने किसी अज्ञानकर्तृक पद्यात्मक व्याकरण के सूत्रों का उल्लेख किया है। किन्तु यह व्याकरण अभी तक अनुपलव्य है। इस व्याकरण के सम्बन्ध में अन्य सूचनाएँ देते हुए डा० जैन ने इसका रचनाकाल द्वी शताब्दी के लगभग माना है। <sup>१६</sup>

## पाणिनि का प्रोकृत व्याकरण .

केदारभट्ट ने 'कविकण्ठपाश में और मलयगिरि ने भी वताया है कि पाणिनि ने 'प्राकृत लक्षण' नामक ग्रन्थ लिखा था। डा० पिशल का कथन है कि पाणिनि प्राकृत के व्याकरण पर भी बहुत कुछ लिख सकता था। सम्भवत उसने अपने सम्कृत व्याकरण के परिशिष्ट के रूप में प्राकृत व्याकरण लिखा हो। किन्तु पाणिनि का प्राकृत व्याकरण न तो मिलता है, न उसके उद्धरण ही कही पाये जाते हैं। १४ किन्तु पाणिनि के सस्कृत व्याकरण में ही कई प्राकृत धातुओं का उल्लेख है १५ और पाणिनि के समय में प्राकृत का प्रयोग भी होने लगा था अत पाणिनि के प्राकृत व्याकरण के उपलब्ध होने की अभी भी सभावना की जा सकती है।

#### स्वयम्भू-०्याकरण

अपभ्रश के प्रसिद्ध एव प्राचीन किव स्वयम्भू की अनुपलब्ध रचनाओं में एक स्वयम्भू व्याकरण भी है। इस ग्रन्थ के सम्वन्य में कहा गया है कि अपभ्र श का मस्त गज तभी तक स्वच्छन्द घूमता है जब तक स्वयम्भू का व्याकरण रूपी अकुश उसे नहीं लगा। १६ यद्यपि इस उल्लेख में स्वयम्भू व्याकरण की विषय-वस्तु स्पष्ट नहीं होती, किन्तु वह महत्त्वपूर्ण व्याकरण रहा होगा। प्राकृत और अपभ्र श के सिंधकाल का यह व्याकरण होने से उससे प्राकृत के व्याकरण पर भी प्रकाश पड सकता है। किन्तु अभी तक यह स्वयम्भू-व्याकरण उपलब्ध नहीं हुआ है।

### अन्य प्राकृत व्याकरण

जैनग्रन्थाविल (पृ० ३०७) पर उल्लेख है कि देवसुन्दरसूरि ने 'प्राकृतयुक्ति' नाम का व्याकरण लिखा था। अभी यह उपलब्ध नही हुआ। हैमशब्दानुशासन के आठवे अध्याय पर १५०० श्लोक-प्रमाण 'हैमदीपिका' अथवा 'प्राकृतवृत्ति-दीपिका' की रचना द्वितीय हरिभद्र ने की है। किन्तु यह अनुपलब्ध है। ' पिशल द्वारा सम्पादित शाकुन्तलम् की चन्द्रशेखरवृत्त टीका में 'प्राकृत साहित्यरत्नाकर' नामक ग्रन्थ का उल्लेख है, यह भी आज तक अनुपलब्ध है। 'प्राकृत को मुदी' नामक ग्रन्थ की भी उपलब्ध अभी नही हुई है, जिसका उल्लेख पिशल ने किया है। ' अभी जैसे-जैसे जैन साहित्य प्रकाश में आयेगा यह सूची और घट-वढ सकती है।

# प्रोकृत वैयाकरण एव उनके ग्रन्थ

उपलब्ध प्राकृत व्याकरण ग्रन्थ सभी सस्कृत में लिखे गये हैं। प्राकृत वैयाकरणो एव उनके ग्रन्थों का परिचय डा० पिशल ने अपने ग्रन्थ में दिया है। डौल्ची नित्ति ने अपनी जर्मन पुस्तक 'ले ग्रामैरिया प्राकृत' (प्राकृत के वैयाकरण) में आलोचनात्मक शैली में प्राकृत के वैयाकरणों पर विचार किया है। ' इधर प्राकृत व्याकरण के बहुत से ग्रन्थ छपकर प्रकाश में भी आये हैं। उनके सम्पादकों ने भी प्राकृत वैयाकरणों पर कुछ प्रकाश डाला है। इस सब सामग्री के आधार पर

प्राकृत वैयाकरणो एव उनके उपलब्द प्राकृत व्याकरणो का परिचयात्मक मूल्याकन यहा प्रस्तुत है, जिसमे ग्रन्थकार का परिचय, ग्रन्य की विषयवस्तु, वैशिष्ट्य एव प्रकाशन सम्बन्धी जानकारी को प्रमुखता दी गयी है।

#### आचार्य भरत

प्राकृत भाषा के सम्बन्ध में जिन संस्कृत आचार्यों ने अपने मत प्रकट किये हैं, इनमे भरत सर्व प्रथम है। प्राकृत वैयाकरण मार्कण्डेय ने अपने प्राकृत-सर्वस्व' के प्रारम्भ मे अन्य प्राचीन प्राकृत वैयाकरणो के साथ मरत को स्मरण किया है ।<sup>३</sup> भरत का कोई अलग प्राकृत व्याकरण नहीं मिलता है। भरतनाट्यशास्त्र के १७वे अध्याय मे ६ से २३ श्लोको मे प्राकृत व्याकरण पर कुछ कहा गया है। इसके अतिरिक्त ३२वे अध्याय मे प्राकृत के बहुत से उदाहरण उपलब्ब है, किन्तु स्रोतो का पता नहीं चलता है।

डाँ० पी० एल० वैद्य ने विविक्रम के प्राकृतशब्दानुशासन सस्करण के १७वें परिभाष्ट में गरत के श्लोकों को संशोधित रूप में प्रकाशित किया है, जिनमें प्राकृत के कुछ नियम वर्णित है। डा० वैद्य ने उन नियमों को भी स्पप्ट किया है। भरत ने कहा है कि प्राकृत में कीन से स्वर एव कितने व्यजन नहीं पाये जाते। कुछ व्यजनो का लोप होकर उनके केवल स्वर वचते है। ख, घ, थ, घ एव भ का परिवर्तन हमे हो जाता है। यथा

> वच्चति कगतदयव। लोप, अत्य च से वहति सरा। खधयधभा उण हत्त उवेति अत्य अमुचता।।५॥

प्राकृत की सामान्य प्रवृत्ति का भरत ने सकेत किया है कि शकार का सकार एव नकार का सर्वत्न णकार होता है। यथा –विष – विस, शङ्का सका आदि। इसी तरह z=s, z=e, q=a, s=e, q=u, q=u, q=u, q=uपरिवर्तनों के सम्वन्ध में सकेत करते हुए भरत ने उनके उदाहरण भी दिये हैं तथा क्लोक १८ से २४ तक में उन्होंने संयुक्त वर्णों के परिवर्तनों को सोदाहरण सूचित किया है और अन्त में कह दिया है कि प्राकृत के ये कुछ सामान्य लक्षण र्मेने कहे हैं। वाकी प्रसिद्ध ही है, जिन्हे विद्वानो को प्रयोग द्वारा जानना चाहिए–

एवमेतन्मया प्रोक्त किचित्प्राकृतलक्षणम् । शेष देशीप्रसिद्ध च ज्ञेय विप्रा प्रयोगता ॥

प्राकृत व्याकरण सम्बन्धी भरत का यह शब्दानुशासन यद्यपि सक्षिप्त है, किन्तु महत्त्वपूर्ण इस दृष्टि से है कि भरत के समय मे भी प्राकृत व्याकरण की आवश्यकता अनुभव की गयी यी। हो सकता है, उस समय प्राकृत का कोई प्रसिद्ध व्याकरण रहा हो अत भरत ने केवल सामान्य नियमो का ही सकेत करना अावश्यक ममझा है। इसी १७वे अध्याय के ५६-६३ श्लोको मे भरत ने कुछ देशी

भाषाओं की विशेषताए कही है, जो अपभ्र शब्याकरणकी दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। रिश् पैशाची और शौरसेनी की विशेपताए भी उसमे इगित होती है। रिश

#### चण्ड प्राकृतलक्षण

प्राकृत के उपलब्ध व्याकरणों में चडकृत प्राकृतलक्षण सर्वप्राचीन सिद्ध होता है। भूमिका आदि के साथ डा॰ रूडोल्फ होएर्नले ने सन् १८८० में विव्लिओयिका इडिका में कलकता से इसे प्रकाशित किया था। १३ सन् १९२९ में सत्यविजय जैन ग्रन्थमाला की ओर से यह अहमदावाद से भी प्रकाशित हुआ है। इसके पहले १९२३ में भी देवकीकान्त ने इसको कलकत्ता से प्रकाशित किया था।

ग्रन्थ के प्रारम्भ मे वीर (महावीर) को नमस्कार किया गया है तया वृत्ति के उदाहरणों में अर्हन्त (सू० ४६ व २४) एव जिनवर (सूल ४८) का उल्लेख है। इससे यह जैनकृति सिद्ध होती है। ग्रन्थकार ने वृद्धमत के आधार पर इस ग्रन्थ के निर्माणकी सूचना दी है, जिसका अर्थ यह प्रतीत होता है कि चण्ड के सम्मुख कोई प्राकृत व्याकरण अथवा व्याकरणात्मक मतमतान्तर थे। यद्यपि इस ग्रन्थ में रचना काल सम्बन्धी कोई राकेत नहीं है, तथापि अन्त साक्ष्य के आधार पर डा० हीरा-लाल जैन ने उने ईमा की दूसरी-तीसरी शताब्दी की रचना स्वीकार किया है। वि

प्राकृत लक्षण में चार पाद पाये जाते हैं। ग्रन्थ के प्रारम्भ में चड ने प्राकृत शब्दों के तीन रूपों तद्भव, तत्सम एवं देश्य—को सूचित किया है तथा संस्कृतवत् तीनो लिंगो और विमक्तियों का विद्यान किया है। तदनन्तर चौथे सूत्र में व्यत्यय का निर्देश करके प्रथमपाद के प्रवे मूत्र से ३५ सूत्रों तक सज्ञाओं और सर्वनामों के विभिन्त रूपों को वताया गया है। दितीय पाद के २६ सूत्रों में स्वर परिवर्तन, शब्दादेश और अव्ययों का विद्यान है। तीसरे पाद के ३५ सूत्रों में व्यजनों के परिवर्तनों का विद्यान है। प्रथम वर्ण के स्थान पर तृतीय का आदेश किया गया है। यथा—एक = एग, पिशाची = विसाजी, कृत कद आदि।

इन तीन पादों में कुल ६६ सून्न हैं, जिनमें प्राकृत व्याकरण समाप्त किया गया है। हाएर्नले ने इतने भाग को ही प्रामाणिक माना है। किन्तु इस ग्रन्थ की अन्य चार प्रतियों में चतुर्थपाद भी मिलता है, जिसमें केवल ४ सून्न है। इनमें कमश कहा गया है १ अपभ्रश में अधोरेफ का लोग नहीं होता, २ पैशाची में र्और स् के स्थान पर ल् और न् का आदेश होता है, ३ मागधी में र् और स् के स्थान पर ल् और श् का आदेश होता है तथा ४ शौरसेनी में त् के स्थान पर विकल्प से द् आदेश होता है। इस तरह ग्रन्थ के विस्तार, रचना और भाग स्वरूप की दृष्टि से चड का यह व्याकरण प्राचीनतम सिद्ध होता है। परवर्ती प्राकृत वैयाकरणों पर इसके प्रभाव स्पष्ट रूप से देखे जाते है। हेमचन्द्र ने भी, चड से बहुत कुछ ग्रहण किया है। वि

'प्राकृत लक्षण' पर सून्नकार चड ने स्वय वृत्ति की रचना की है। इस वृत्ति में उन्होंने सूनों को सक्षेप में स्पष्ट किया है। इस वृत्ति का प्रकाशन सन् १८८० में कलकत्ता से विव्लिओयेका इण्डिका में हुआ। उसके बाद १६२३ में वहीं से श्री देवकीकान्त भट्टाचार्य ने इसे प्रकाशित किया और बाद में मुनि दर्शनविजय निपुटी द्वारा सपादित होकर यह वृत्ति चारिन्नग्रन्थमाला अहमदावाद से प्रकाशित हुई है। देव

### वररुचि-प्राकृत प्रकाश .

प्राक्त वैयाकरणों में चण्ड के वाद वररुचि प्रमुख वैयाकरण हैं। प्राक्तप्रकाश में विणित अनुशासन पर्याप्त प्राचीन है। अत विद्वानों ने वरुचि को ईसा की चौथी शताब्दी के लगभग का विद्वान् माना है। विक्रमादित्य के नवरत्नों में भी एक वरुचि थे। वे सम्भवत प्राक्तप्रकाश के ही लेखक थे। छठी शताब्दी से तो प्राक्तप्रकाश पर अन्य विद्वानों ने टीकाए लिखना प्रारम्भ कर दी थी। अत वरुचि ने ४-५वी शताब्दी में अपना यह व्याकरण ग्रन्थ लिखा होगा।

प्राकृतप्रकाश विषय और शैंली की दृष्टि से प्राकृत का महत्वपूर्ण व्याकरण है। प्राचीन प्राकृतों के अनुशासन की दृष्टि से इसमें अनेक तथ्य उपलब्ध होते हैं। अत न केवल प्राचीन आचार्यों ने इस पर कई टीकाए लिखी हैं, अपितु आधुनिक युग में भी इसके कई सस्करण प्रकाशित हुए है। यथा

| १ | कौवेल             | १८५४  | द प्राकृत प्रकाश, प्र० स०    | हार्टफोर्ड  |
|---|-------------------|-------|------------------------------|-------------|
| २ | "                 | १८६८, | भामह की टीका सहित, द्वि० स०  | लन्दन       |
| ₹ | रामशास्त्री तैलग, | १५६६  | मूल पाठ,                     | वनारस       |
| ४ | वसन्तकुमार शर्मा  | ४१३१  | कात्यायन और भामह की वृत्तियो | कलकत्ता     |
|   | चट्टोपाध्याय      |       | तथा वगाली अनुवाद सहित        |             |
| ሂ | 11                | १६२७  | वसन्तराज और सदानन्द          | वनारस       |
|   |                   |       | की टीकाओ सहित                |             |
| ६ | पी० एल० वैद्य     | १६३१  | भूमिका, पाठभेद सहित मूलपाठ,  | पूर्ना      |
|   |                   |       | अग्रेजी अनुवाद               |             |
| ૭ | उद्योतन शास्त्री  | १६४०  | मनोरमा टीका सहित             | वाराणसी     |
| 5 | उदयराम डवराल      | १६७७  | मनोरमा व्याख्या सहित         | वाराणसी     |
|   | वि० स०            |       |                              |             |
| 3 | डी०सी० सरकार      | १६४३  | मूलपाठ एव अग्रेजी अनुवाद     | कलकत्तर्।   |
|   |                   |       |                              | युनिवर्सिटी |

१०. डी० सी० सरकार १६७० सशोधित एव परिवर्धित सस्करण, वनारस मोतीलाल वनारसीदास ११ कुनहन राजा १६४६ भूमिका एव रामपाणिपाद मद्रास वृत्ति सहित १२ के० वी० विवेदी १६५७ गुजराती अनुवाद सहित नवसारी (गुजरात)

१३ जगन्नाथ शास्त्री १९५६ हिन्दी अनुवाद सहित वाराणसी प्राकृतप्रकाश में कूल बारह परिच्छेद है। प्रथम परिच्छेद के ४४ सुन्नों में स्वरिवकार एव स्वरपरिवर्तनों का निरूपण है। दूसरे परिच्छेद के ४७ सूत्रों मे मध्यवर्ती व्यजनो के लोप का विधान है तथा इसमे यह भी बताया गया है कि शब्दों के अस्युक्त व्यजनों के स्यान पर किन विशेष व्यजनों का आदेश होता है। यथा (१) पके स्थान पर व शाप = सावी, (२) न के स्थान पर ण वचन = वंअण, (३) श, प के स्थान पर स शब्द = सद्दी, वृषभ - वसही आदि । तीसरे परिच्छेद के ६६ सूत्रो में संयुक्त व्यजनों के लोप, विकार एव परिवर्तनो का अनुगासन है। अनुकारी, विकारी और देशज इन तीन प्रकार के भाव्दो का नियमन चौथे परिच्छेद के ३३ सूत्रो मे हुआ है। यथा १२वे सूत्र मोविन्दुः मे कहा गया है कि अतिम हलन्त म् को अनुस्वार होता है वृक्षम् = वच्छ, भद्रम् = भद्द आदि । पाचवे परिच्छेद के ४७ सूत्रो में लिंग और विभिक्त का अनुशासन दिया गया है। सर्वनाम शब्दों के रूप और उनके विभिन्त प्रत्यय ७० परिच्छेद के ६४ सूत्रों में विणित हैं। आगे सप्तम परिच्छेद में तिड्न्तिविधि तथा अष्टम मे धात्वादेश का वर्णन है। प्राकृत का धात्वादेश सम्बन्धी प्रकरण तुलनात्मक दृष्टि से विशेष महत्व का है। नवे परिच्छेद मे अव्ययो के अर्थ एव प्रयोग दिये गर्ये है। यथा **णवरः केवले** ॥७॥ केवल अथवा एकमात्न के अर्थ मे णवर शब्द का प्रयोग होता है। उदाहरणार्थ एसो णवर कन्दप्पो, एसा णवर सा रई। इत्यादि

यहा तक वररुचि ने सामान्य प्राकृत महाराष्ट्री का अनुशासन किया है। इसके अनन्तर दसवे परिच्छेद के १४ सूत्रों में पैशाची भाषा का विधान है। १७ सूत्र वाले ग्यारहवें परिच्छेद में मागधी प्राकृत का तथा वारहवें परिच्छेद के ३२ सूत्रों में शौरसेनी प्राकृत का अनुशासन है।

प्राक्तत्रकाश पर एक टीका नारायण विद्याविनोद की भी मानी जाती है, जिसका नाम 'प्राकृतपाद' है। राजेन्द्र लाल मिन्न ने सर्व प्रथम इसका परिचय दिया था। प्रारम्म मे विद्वान् इस टीका को कमदीश्वर के 'मक्षिप्तसार' की टीका मानते थे। किन्तु अब 'प्राकृतपाद' वरुचि के ग्रन्य की ही टीका स्वीकार की

जाती है। क्यों कि उसके छह परिच्छेद प्राकृतप्रकाश के प्रथम सात परिच्छेदों में ठीक-ठाक मिलते ह। वर्षिच के ग्रन्थ पर चीयी टीका वसन्तराजकृत 'प्राकृत-सजीविनी' है। ४१-१५वी शताव्दी में यह टीका लिखी गयी थी। कर्पूरमजरी में इस ग्रन्थ का नाम आता है— 'तदुक्तम् प्राकृतसजीविन्याम्।' डा० पिशेल इस टीका को वसन्तराज का स्वतन्त्र प्राकृत व्याकरण ग्रन्थ मानते हैं। के किन्तु प्राकृत प्रकाश से इस ग्रन्थ की इतनी समानता है कि इसे उसकी टीका ही मानना उचित है। क्योंकि वसन्तराज ने कोई स्वतन्त्र मूल नहीं कहे है। प्राकृतप्रकाश पर सदानन्दकृत 'प्राकृत सुबोधिनी' नाम की भी टीका है, जिसका प्रकाशन वनारस से हुआ है। १७वी शताव्दी में रामपाणिपाद ने प्राकृत प्रकाश पर एक तस्कृत वृत्ति लिखी है। इसमें सेतुवन्व, गाहासत्तर्सई आदि से उदाहरण दिये गये हैं। यह वृत्ति १९४६ में मद्रास से कुनहन राजा द्वारा प्रकाशित हुई है। वि

इस तरह प्राकृत व्याकरण के गहन अध्ययन के लिए वररुचिकृत प्राकृतप्रकाश एव उसकी टीकाओ का अध्ययन नितान्त अपेक्षित है। महाराज्द्री के साथ मागधी, पैशाची एव शौरसेनी का इसमें विशेष विवेचन किया गया है।

प्राकृत प्रकाण की इस विषयवस्तु से स्पष्ट है कि वररुचि ने विस्तार से प्राकृत भाषा के रूपो को अनुशासित किया है । चड के प्राकृत लक्षण का प्रभाव वररुचि पर होते हुए भी कई वातों में उनमें नवीनता और भौलिकता है।

#### प्राकृतप्रकाश पर टीकाए

वरिष्चि का प्राक्त व्याकरण प्राचीन होते हुए पूर्ण भी है। अत उस पर कई विद्वानों ने टीकाए लिखी है। डा० पिशेल ने इसका सबसे प्राचीन टीकाकर भामहं को माना है, जिसकी टीका का नाम 'मनोरमा' है। किन्तु पिशेल जिस अज्ञातनांमा टीका 'प्राकृतमंजरी' का उल्लेख करते हैं और जिसे विशेष महत्व की नहीं मानते उसके टीकाकार का नाम विद्वान् कात्यायन निश्चित करते हैं। अत कात्यायन भामह से पूर्ववर्ती है। लगभग छठी-सातवी शताब्दी में कात्यायन ने प्राकृतमंजरी नामक टीका पद्य में लिखी थी। इसका प्रकाशन १६१३ में निर्णय सागर प्रेस से हुआ। १६१४ में कलकत्ता से बी० के० चटर्जी ने मूल ग्रन्थ के साथ इसे प्रकाशित किया। यह टीका पूरे प्राकृतप्रकाश पर नहीं है।

भामहकृत मनोरमा टीका का कई स्थानों से प्रकाशन हुआ है। इर यह टीका प्राकृतप्रकाश के १२वे परिच्छेद पर नहीं है। इस टीका में वररुचि के कई सूत्रों को यथावत् नहीं समझा गया है। स्वय भामह ने कई स्थानों से उद्धरण ग्रहण कर दिये हैं। डा० पिशेल ने उनमें से कुछ की खोज-वीन की है।

# सिद्धहैमशब्दानुशासन

प्राकृत व्याकरणशास्त्र को पूर्णता आचार्य हेमचन्द्र के सिद्धहैमशब्दानुशासन से प्राप्त हुई है। प्राकृत वैयाकरणों की पूर्वी और पश्चिमी दो शाखाए विकसित हुई है। पश्चिमी शाखा के प्रतिनिधि प्राकृत वैयाकरण हेमचन्द्र हैं (सन् १०८८ से ११७२)। ३३ इन्होंने विभिन्न विषयों पर अनेक ग्रन्थ लिखे हैं। इनकी विद्वत्ता की छाप इनके इस व्याकरण ग्रन्थ पर भी है। इस व्याकरण का अनेक स्थानों से प्रकाशन हुआ है। डा० पिशेल द्वारा सम्पादित होकर यह ग्रन्थ सन् १८७७-८० के बीच दो बार प्रकाशित हुआ है। डा० पी० एल० वैद्य द्वारा सम्पादित होकर १६३६ मे यह प्राकृत व्याकरण छपा तथा सगोधित होकर १६५८ मे इसका पुन प्रकाशन हुआ। इसके गुजराती, अग्रेजी और हिन्दी अनुवाद भी निकल चुके हैं। व्यावर से प्रकाशित हिन्दी सस्करण मे अनेक परिशिष्ट सलग्न है अत उसकी विशेष उपयोगिता सिद्ध होती है।

हेमचन्द्र के अपने इस व्याकरण ग्रन्थ मे आठ अध्याय हैं। प्रथम सात अध्यायों मे उन्होंने सस्कृत व्याकरण का अनुशासन किया है, जिसकी सस्कृत व्याकरण के क्षेत्र मे अलग महत्ता है। उसकी सक्ष्मित विषयवस्तु द्रष्टव्य है।

अाठवें अध्याय के प्रथम पाद मे २७१ सूल है। इनमे सिंध, व्यञ्जनान्तशब्द, अनुस्वार, लिंग, विसर्ग, स्वर-व्यत्यय और व्यजन-व्यत्यय का विवेचन किया गया है। इस पाद का प्रथम सूल प्राकृत शब्द को स्पष्ट करते हुए यह निश्चित करता है कि प्राकृत व्याकरण संस्कृत के आधार पर सीखनी चाहिये। द्वितीय सूल द्वारा हेमचन्द्र ने प्राकृत के समस्त अनुशासनों को वैकल्पिक स्वीकार किया है। इससे स्पष्ट है कि हेमचन्द्र ने न केवल साहित्यक प्राकृतों को, अपितु व्यवहार की प्राकृत के रूपों को ध्यान में रखकर भी अपना व्याकरण लिखा है। इस पाद के तीसरे सूल आर्थम् दाश इदारा ग्रन्थकार ने आर्थप्रकृत और सामान्य प्राकृत में भेद स्पष्ट किया है। इसके आगे के सूल स्वर आदि का अनुशासन करते है। जिस वात को प्राचीन वैयाकरण चद्र, वरक्चि आदि ने सक्षेप में कह दिया था, हेमचन्द्र ने उसे न केवल विस्तार से कहा है, अपितु अनेक नये उदाहरण भी दिये है। इस तरह प्राकृत भाषा के विमन्त स्वरूपों का सागोपाग अनुशासन हैमव्याकरण में हो सका है। इस

द्वितीयपाद के २१८ सूत्रों में संयुक्त व्यजनों के परिवर्तन, समीकरण, स्वर भिक्त, वर्णविपर्यय, शब्दादेश, तिद्वत, निपात और अव्ययों का निरूपण है। यह प्रकरण आधुनिक भाषाविज्ञान की दृष्टि में बहुत उपयोगी है। हेमचन्द्र ने सम्कृत के कई द्वयक्षर्य वाले शब्दों को प्राकृत में अलग-अलग किया है, ताकि भ्रान्तिया न

हो। सरकत के अण भव्द का अर्थ समय भी है और इत्सव भी। हेमचन्द्र ने उत्सव अर्थ में छजो (क्षण ) और समय अर्थ में राणो (जण ) भप निदिष्ट निये हैं। उसी तरह हेम ने अव्ययों की भी विस्तृत भूजी उस पार में बी है। "

तुतीबपाद में १६२ नूब 🕆 जिनमें कारक विमितियों, कियारचना आदि सम्बन्धी नियमो का कथन विया गया है। शहरमप, वियामप और धन् प्रत्ययो का वर्णन विशेष रूप से घ्यातच्य है। वैसे प्राकृतप्रकाण के समान ही ध्यका विवेचन हेम ने किया है कारक व्यवस्था पर अच्छा प्रकाण उपता है।

हैमश्रावृत व्याकरण का चतुर्व पाद विशेष महत्वपूर्ण है। इसके ४४= सूबी में भौरनेनी, मागधी, पैशाची, चलिका पैशाची और अपश्रण प्राकृती का भव्दानुभासन ग्रन्यकार ने किया है। उस पाद म बात्वादेव की प्रमुखता है। सन्कृत बातुओं पर देशी अपञ्चश धानुओं का आदेश किया है। यथा - न०-ान्, प्रा०-क्ह को बील्ल, चव, जप आदि आदेग।

मागबी, शीरनेनी एप पैशाची का अनुशासन तो पाचीन चैयाकरणो ने भी सक्षेप मे किया या । हैम ने इनको विन्तार से समजाया है । किन्तु इनके भाय ही चूलिका पैशाची की विशेषताए भी स्पष्ट की है । इस पाद के ३२६ नूब से ४४६ सूब तक उन्होने अपभ्र श व्याकरण पर पहली बार प्रकाश डाला है। " उदाहरणों के लिए जो अपभ्र ण के दोहे दिये हैं, वे अप ज ण नाहित्य की अमूल्य निधि है । आचार्य हेम के समय तक प्राकृत भाषा का बहुत अधिक विकास हो गया आ । इस भाषा का विशाल साहित्य भी था। अपभ्र रा के भी विभिन्त रेप प्रचलित ये। अत् हेमचन्द्र ने प्राचीन वैयाकरणों के ग्रन्यों का उपयोग करते हुए भी अपने व्याकरण में बहुत सी वाते नयी और विशिष्ट शैली मे प्रस्तृत की है।

हेम एव अन्य प्राकृत वैयाकरण .

आचार्य हेमचन्द्र के पूर्व कई प्राकृत वैयाकरण हो चुके थे। हेमचन्द्र ने यह स्वय स्वीकार किया है कि उन्होंने प्राचीन ग्रन्थो का पर्याप्त उपयोग किया है। यद्यपि किसी का नाम नहीं लिया है। कश्चित्, केचित्, अन्ये आदि शब्दो द्वारा इसकी सूचना दी है। प्राकृत व्याकरण के अनुशीलन से यह स्पष्ट हो जाता है कि चड एव वररुचि का उन पर पर्याप्त प्रभाव है। फिर भी यह नहीं कहा जा सकता कि हेमचन्द्र मे कोई मौलिकता नहीं है। डा० डौल्ची नित्ति के इस कथन को समर्थन नहीं दिया जा सकता है कि हेमचन्द्र ने प्राकृत व्याकरण की पूर्णता और प्रौढता प्राप्त नहीं की है या उसमे कोई विशेष प्रतिमा नहीं है। रैं

वस्तुत हेमचन्द्र ने अपने प्राकृत व्याकरण मे उस समय तक प्रचलित सभी अनुशासनो को सम्मिलित किया है तया जहाँ नये नियमो व उदाहरणो की आवश्यकता थी उनको अपने ७ग मे प्रस्तुत किया है। चड़ के प्राकृत लक्षण सूत्र

१७, १ द, १६, २३, २४ हैमव्याकरण में द ३२४, द ३७, द ३६, द १ द, द १६ में उपलब्ध है। हेम ने अर्ष प्राकृत के उदाहरण वे ही दिये हैं, जो चड़ ने। किन्तु स्वर और व्यजन परिवर्तन के सिद्धान्त प्राकृत लक्षण में बहुत सिक्षप्त है, जिनका हेमचन्द्र ने बहुत विस्तार किया है। तिद्धित, वृतप्रत्यय, धात्वादेश और अपभ्र श व्याकरण का अनुशासन चड़ की अपेक्षा हैमव्याकरण में नवीनता और विस्तार लिये हुए है।

विषयक्रम और वर्णनशैली दोनों में हेमचन्द्र ने वररुचि का अनुकरण किया है। कुछ सिद्धान्त ज्यों के त्यो प्राकृतप्रकाश के उन्होंने स्वीकार किये है। किन्तु अनेक बातों में हेमचन्द्र वररुचि से अपनी विशेषता रखते हैं। वररुचि ने धातुओं के अर्थान्तरों का कोई सकेत नहीं दिया है, जबिक हेम ने धातबोऽर्थान्तरेऽपि द ४२५६ द्वारा धातुओं के बदलते हुए अर्थों का निर्देश किया है। जैसे

बिल धातु प्राणन अर्थ मे पिठत है, किन्तु खादन अर्थ मे भी इसका प्रयोग होता है। किल धातु गणना के अर्थ मे पिठत है पर पहिचानने के अर्थ मे भी वह प्रयुक्त होता है कलइ जानाति सख्यान करोति वा। इत्यादि।

हेमचन्द्र ने यस्त्रुति का विधान किया है, जिसका वरुचि मे अभाव है। सेतुबन्ध, गउडवहो आदि काव्यो मे यस्त्रुति का प्रयोग है, जिसका हेम ने नियमन किया है। वरु चि ने जहा तीन-चार तिद्धत प्रत्ययों का उल्लेख किया है, वहा हेम ने सैंकडो प्रत्ययों का नियमन किया है। डा० ने मिचन्द्र शास्त्री ने हेम और वरुचि के सूत्रों को तुलनाकर भी यह निष्कर्ष निकाला है कि हेमचन्द्र का व्याकरण अपने पूर्ववर्ती वैयाकरणों की अपेक्षा अधिक पूर्ण और वैशानिक है। ३९ यही कारण है कि हैमव्याकरण से परवर्ती वैयाकरण भी प्रभावित होते रहे है। ४० यद्यपि उनकी अपनी मौलिक उद्भावनाए भी हैं, जो उनके व्याकरण ग्रन्थों के मूल्याकन से स्पष्ट हो सकेंगी।

### हेमप्राकृत व्याकरण पर टीकाए

आचार्य हेमचन्द्र ने अपने प्राकृतव्याकरण पर 'तत्त्वप्रकाशिका' नामक सुबोध-वृत्ति (बृहत्वृत्ति) भी लिखी है। मूलग्रन्थ को समझने के लिए यह वृत्ति बहुत उपयोगी है। इसमे अनेक ग्रन्थों से उदाहरण दिये गये है। एक लघुवृत्ति भी हेमचन्द्र ने लिखी है, जिसको 'प्रकाशिका' भी कहा गया है। यह स० १६२६ में बम्बई से प्रकाशित हुई है। "

हैमप्राकृतव्याकरण पर अन्य विद्वानो द्वारा लिखित टीकाओ मे निम्न प्रमुख हैं

१ दितीय हरिभद्रसूरि ने १५०० श्लोक प्रमाण 'हैमदीपिका' नाम की टीका

लिखी है, जिसे 'प्राकृतवृत्तिदीपिका' भी कहा गया है। यह टीका अभी तक अनुपलव्य है।

२ जिनसागरसूरि ने ६७४० श्लोकात्मक 'दीपिका' नामक वृत्ति की रचना की है।

3 आचार्य हरिप्रममूरिने हैमप्राक्तत व्याकरण के अष्टम अध्याय में आगत जादहरणों की व्युत्पत्ति सूत्रों के निर्देश-पूर्वक की है। २७ पत्नों की यह प्रति एल० डी० इन्स्टीट्यूट अहमदावाद में उपलब्ब है। हरिप्रभसूरि का समय अज्ञात है। इर

४ वि० स० १५६१ में उदयसीभाग्यगणि ने 'हैमप्राकृतढुढिका' नामक वृत्ति की रचना की है। इसे 'व्युत्पत्तिवीपिका' भी कहते है। यह वृत्ति भीमिसह माणेक, वम्वर्ड से प्रकाशित हुई है।

प्र मलवारी उपाध्याय नरचन्द्रसूरि ने हैमप्राकृत व्याकरण पर एक अवचूरि रूप ग्रन्थ की रचना की है। इसका नाम 'प्राकृतप्रवोध' है। 'न्यायकन्दली' की टीका मे राजभेखरसूरि ने इस ग्रन्थ का उल्लेख किया है। प्राकृतप्रवोध की पाण्डु-लिपिया लार द० भारतीय संस्कृति विद्यामदिर अहमदावाद में उपलब्ध हैं।

६ आचार्य विजयराजेन्द्रसूरि ने हेमचन्द्र निर्मित वृत्ति को पद्य में निर्मित किया है। इसका नाम 'प्राकृतव्याकृति' है, जो 'अभिवानराजेन्द्र' कोश के प्रयम भाग के प्रारम्भ में रतलाम से वि० स० १६७० में छपी है।

७ हेमचन्द्र द्वारा जो अपभ्र श व्याकरण के प्रसग में दोहें दिये गये हैं उन पर 'दोधकवृत्ति' लिखी गयी हैं, जो हेमचन्द्राचार्य जैन सभा, पाटन से प्रकाशित हुई हैं।

म 'हैं मदोवकार्घ' नामक एक टीका की सूचना 'जैनग्रन्थावली' से प्राप्त होती है। उसमे (पृ० ३०१) यह भी कहा गया है कि १३ पत्नो की इस टीका की एक पाण्डुलिपि भी उपलब्ध है।

हैमशब्दानुशासन पर हुढिका लिखी गई है। उसके दो चरण ही अब तक उपलब्ध और प्रकाशित थे। किन्तु चारो चरणवाली एक प्रति श्वेतास्वर तेरापथ श्रमण ग्रन्थ भडार, लाडनू में उपलब्ध है। मुनि श्री नथमल ने स्वरचित 'तुलसी-मञ्जरी' नामक प्राकृत-व्याकरण में इस (हुढिका वृत्ति) का विशेष रूप से उपयोग किया है। तुलसीमञ्जरी अपनी सुवोध शैली एव विशद विवेचन की दृष्टि से अत्यत महत्त्वपूर्ण है। यह प्राकृत व्याकरण शीत्र प्रकाशनाधीन है।

इस तरह प्रोक्त व्याकरणशास्त्र के इतिहास में हैमप्राक्षतव्याकरण का कई दृष्टियों से महत्त्व है। आर्पप्राक्षत का सर्वप्रयम उसमें उल्लेख हुआ है। में प्राक्षत एवं अपभ्र शंभाषा के प्राय सभी स्पों का उसमें अनुसासन हुआ है। न केवल साहित्य में प्रोक्त भट्ट अपिनु व्यवहार में प्राक्षत, अपभ्रशाएव देशी भट्दों

का नियमन हेमचन्द्र ने किया है। इस तरह की आदर्श प्राकृत व्याकरण की रचना कर हेमचन्द्र ने परवर्ती प्राकृत वैयाकरणों को भी इस क्षेत्र में कार्य करने के लिए प्रेरित किया है। परवर्ती प्राकृत व्याकरणग्रन्थों के मूल्याकन से यह स्पब्ट होता है कि हेमचन्द्र के प्राकृत व्याकरण ने उन्हे कितना आधार प्रदोन किया है।

## पुरुषोत्तम-प्राकृतानुशासन

हेमचन्द्र के समकालीन एक और प्राकृत वैयाकरण हुए है पुरुषोत्तम। ये वगाल के निवासी थे। अत इन्होने प्राकृत व्याकरणशास्त्र की पूर्वीय शाखा का प्रतिनिधित्व किया है। पुरुषोत्तम १२ वी शताब्दी के वैयाकरण हैं। उन्होंने प्राकृतानुशासन नाम का प्राकृत व्योकरण लिखा है। यह ग्रन्थ १६३८ मे पेरिस से प्रकाशित हुआ है। एल० नित्ती डौल्ची ने महत्त्वपूर्ण फ्रैन्च भूमिका के साथ इसका सम्पादन किया है। भ १६५४ मे डा० मनमोहन घोप ने अग्रेजी अनुवाद के साथ पूल प्राकृतानुशासन को 'प्राकृतकल्पत्तर' के साथ (पृ० १५६-१६६) परिशिष्ट १ मे प्रकाशित किया है।

प्राकृतानुशासन में तीन से लेकर बीस अध्याय है। तीसरा अध्याय अपूर्ण है। प्रारम्भिक अध्यायों में सामान्य प्राकृत का निरूपण है। नौवें अध्याय में शौरसेनी तथा दसवें में प्राच्या भाषा के नियम दिये गये हैं। प्राच्या को लोकोक्ति-बहुल वनाया गया है। ग्यारहवें अध्याय में अवन्ती और वारहवें में मागधी प्राकृत का विवेचन है। इसके वाद विभापाओं में शाकारी, चाडाली, शाबरी और टक्कदेशी का अनुशासन किया गया है। उससे पता चलता है कि शाकारी में 'क' और टक्की में उद् की बहुलता पाई जाती है। इसके वाद अपभ्रश में नागर, जाचड, उपनागर आदि का नियमन है। अन्त में कैंकय, पैशाचिक और शौरसेनी पैशाचिक भाषा के लक्षण कहे गये हैं। ध्य

# विविक्रम-प्राकृतशब्दानुशासन

तिविक्रम १३ वी शताब्दी के वैयाकरण थे। उन्होने जैनशास्त्रो का अध्ययन किया यात्या वे किव भी थे। यद्यपि उनका कोई काव्यग्रन्य अभी उपलब्ध नहीं है। तिविक्रम ने 'प्राकृतशब्दानुशासन' में प्राकृत सूत्रों का निर्माण किया है तथा स्वय उनकी वृत्ति भी लिखी है

प्राकृतपदार्थसार्यप्राप्त्यै निजसूत्रमार्गमनुजिगमिषताम् । वृत्तिर्यथार्थसिद्ध्यै विविकममेणागमकमात्कियते ॥ ६॥

इन दोनों का विद्वतापूर्ण सम्पादन व प्रकाशन डा० पी० एल० वैद्य ने सोलापुर से १९५४ में किया है। यद्यपि इससे पूर्व भी मूलग्रन्थ का कुछ अग १८६६ एव १९१२ में प्रकाशित हुआ था। किन्तु वह ग्रन्थ को पूरी तरह प्रकाश में नहीं लाता या। र्षः अत डा० वैद्य ने कई पाण्डुलिपियों के आधार पर ग्रन्य का वैज्ञानिक सस्करण प्रकाणित किया है। इसके पूर्व वि० स० २००७ में जगन्नाथशास्त्री होशिंग ने भी मूलग्रन्य और स्वोपज्ञवृत्ति को प्रकाशित किया था। रेष्ट इसमे भूमिका सक्षिप्त है, किन्तु परिशिष्ट में अच्छी सामग्री दी गई है।

प्राकृत भव्दानु भासन में कुल तीन अध्याय हैं। प्रत्येक अध्याय में ४-४ पाद है। पूरे ग्रन्थ में कुल १०३६ सूत्र है। यद्यपि तिविक्रम ने इस ग्रन्थ के निर्माण में हेमचन्द्र का ही अनुकरण किया है, किन्तु कई वातों में नयी उद्भावनाए भी हैं। प्रथम, द्वितीय एव तृतीय अध्याय के प्रथम पाद में प्राकृत का विवेचन है। तीसरे अध्याय के दूसरे पाद में गौरसेनी (१-२६), मागधी (२७-४२), पैशाची (४३-६३) तथा चूलिका पैशाची (६४-६७) का अनुशासन किया गया है। ग्रन्थ के इस तीसरे अध्याय के तृतीय और चतुर्थ पादों में अपभ्र श का विवेचन है।

तिविक्रम ने अपने प्राकृत व्याकरण में ह, दि, सं और ग आदि नयी सज्ञाओं का निरूपण किया है। तया हैमचन्द्र की अपेक्षा देशी शब्दों का सकलन अधिक किया है। हेमचन्द्र ने एक ही सूत्र में देशी शब्दों की वात कही थी, क्यों कि उन्होंने 'देशीनाममाला' अलग से लिखी है। जबिक त्निविक्रम ने ४ सूत्रों में देशी शब्दों का नियमन किया है। प्राकृतणब्दानुशासन में अनेकार्य अब्द भी दिये गये हैं। यह प्रकरण हेम की अपेक्षा विशिष्ट हैं। इससे तत्कालीन भाषा की अन्य प्रवृत्तियों का भी पता चलता है। कुछ अनेकार्यक शब्द इस प्रकार विविक्रम ने दिये हैं

अमार = टापू, कछुआ ओहम = नीवी, अवगुण्ठन करोड = कौआ, नारियल, वैल गोपी = सम्पत्ति, वाला आदि ।

इसी प्रकार तिविकम का अपम्र श का अनुशासन भी महत्त्वपूर्ण है। क्योंकि उन्होंने हेम द्वारा उदाहृत अपम्र श उदाहरणों की सस्कृत छाया भी देदी है। यया सूत्र ३३ इन का उदाहरण

सावसलोणी गोरडी नवखी किव विसगिठि। भडु पच्चलिउ सो मरइ जासुन लग्गड किठा। ५७॥ (हेम० ४२०३)

[सर्वसलावण्या गौरी नवीना कापि विपम्रन्यि ।

भट प्रत्युत स भ्रियते यस्य न लगति कण्ठे।।] इत्यादि।

इस तरह सम्कृत छाया द्वारा अपभ्र श पद्यों को समझने में उन्होंने सौकर्य उपस्थित किया है। विविक्रम ने हेमचन्द्र के सूत्रों की संख्या घटाकर लाघवप्रवृत्ति का परिचय दिया है। अत कई दृष्टियों में विविक्रम का प्राकृत व्याकरणशास्त्र के विकास में योगदान हैं। इससे यह भी पता चलता है कि प्राकृत वैयाकरणों ने अपने समय की मापागत प्रवृत्तियों को अनुशासित करने का पूरा प्रयत्न किया है।

# प्राकृतशब्दानुशासन पर टीकाए

तिविक्रम के इस ग्रन्थ पर स्वय लेखक की वृत्ति के अतिरिक्त अन्य दो टीकाए भी लिखी गयी हैं। लक्ष्मीधर की 'षड्भापाचिन्द्रका' एव सिहराज का 'प्राकृतरूपा-वसार' त्रिविक्रम के ग्रन्थ को सुबोध बनाते है।

# (१) पड्भापाचन्द्रिका

लक्ष्मीधर ने अपनी व्याख्या लिखते हुए कहा है कि विविक्रम के ग्रन्य को सरल करने के लिथे यह व्याख्या लिख रहा हू। जो विद्वान् मूलग्रन्य की गूढ वृत्ति को समझना चाहते है वे उसकी व्याख्यारूप 'पड्भाषाचिन्द्रका' को देखे

वृत्ति त्रैविकमीगूढा व्याचिख्या सन्ति ये बुधा । पड्भापाचन्द्रिका तैस्तद् व्याख्यारूपा विलोक्यताम् ॥

वस्तुत लक्ष्मीवर ने व्विविक्रम के ग्रन्थ को सिद्धान्त की मुदी के ढग से तैयार किया है तथा उदाहरण प्राकृत के अन्य काव्यों से दिये हैं। प्रस्तुत ग्रन्थ में प्राकृत (महाराष्ट्री), शौरसेनी, मागधी, पैशाची, चूलिकापैशाची और अपभ्र श इन छह भाषाओं के भाषाओं का विस्तार पूर्वक विवेचन किया है। आगे चलकर इन छह भाषाओं के विवेचन के लिए अन्य कई ग्रन्थ भी लिखे गये हैं। उनमें भामकवि 'पड्भाषाचन्द्रिका', दुर्गणाचार्य 'पड्भाषाक्ष्यमालिका', तथा 'पड्भाषामजरी', 'पड्भाषासुवन्तादर्श,' 'पड्भाषाविचार' आदि प्रमुख हैं। 'प्र

## (२) प्राकृतरूपावतार

सिंहराज (१५ वी शताब्दी) ने विविक्रम प्राक्तित्याकरण को कौमुदी के ढग से 'प्राकृतक्यावतार' में तैयार किया है। इसमें सक्षेप में सज्ञा, सिन्ध, समास, धातुरूप, तिद्धत आदि का विवेचन किया गया है। इस सज्ञा और कियापदो की रूपावली के ज्ञान के लिए 'प्राकृतरूपावतार' कम महत्त्वपूर्ण नहीं है। कही-कहीं सिंहराज ने हम और विविक्रम से भी अधिक रूप दिये है। " रूप गढने में उनकी मौलिकता और सरसता है।

### कमदीश्वर-सक्षिप्तसार

हेमचन्द्र के बाद के वैयाकरणों में क्रमदीश्वर का प्रमुख स्थान हैं। उन्होंने 'सिक्षप्तसार' नामक अपने व्याकरण ग्रन्थ को आठ भागों में विभक्त किया है। प्रयम सात अध्यायों में संस्कृत एवं आठवें अध्याय 'प्राकृतवाद' में प्राकृत व्याकरण का अनुशासन किया है। ग्रन्थ के इस स्वरूप में ही क्रमदीश्वर हेमचन्द्र का अनुकरण करता है। अन्यया प्रस्तुतीकरण और सामग्री की दृष्टि से उनमें पर्याप्त

भिन्नता है। वस्तुत वररुचि के 'प्राकृतप्रकाश' और 'सिक्षप्तसार' मे वडा घनिष्ठ सम्बन्ध दिखायी देता है। '' किन्तु कई स्थलों पर क्रमदीश्वर ने अन्य लेखकों की सामग्री का भी उपयोग किया है। वलास्सन ने क्रमदीश्वर के इस ग्रन्थ पर अच्छा प्रकाण जाला है। 'प्राकृतपाद' का सम्पूर्ण संस्करण राजेन्द्रलाल मिल्ल ने प्रकाशित कराया था। तथा १८८६ में कलकता से इसका एक नया संस्करण भी प्रकाणित हुआ था।

मार्कण्डेय-प्राकृतसर्वस्व .

२१२

प्राकृत व्याकरणशास्त्र का 'प्राकृतसर्वस्व' एक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसके ग्रन्थकार मार्कण्डेय प्राच्य शाखा के प्रसिद्ध प्राकृतवैयाकरण थे। मार्कण्डेय का यह प्राकृत व्याकरण प्रारम्भ में भट्टनाथ स्वामी द्वारा सम्पादित होकर १६२७ में ग्रन्थप्रदिशानी, विजगापट्टम् से प्रकाशित हुआ था। किन्तु वाद में अन्य पाण्डु-लिपियों के आवार पर विद्वत्तापूर्ण वैज्ञानिक संस्करण डा० के० सी० आचार्य ने १६६६ में प्राकृत टेक्स्ट सोसायटी अहमदावाद से प्रकाशित किया है। इस संस्करण में मार्कण्डेय की तिथि १४६०-१५६५ ई० स्वीकार की गयी है तथा ग्रन्थकार और उनकी कृतियों के सम्बन्ध में विस्तार से विचार किया गया है। ध

मार्कण्डिय ने प्राकृत भाषा के चार भेद किये हैं — भाषा, विभाषा, अपभ्र भा और पैशाची। भाषा के पाच भेद हैं महाराष्ट्री, शौरसेनी, प्राच्या, अवन्ती और मागद्यी। विभाषा के जकारी, चाण्डाली, शवरी, आभीरी और ढक्की ये पाच भेद हैं। अपभ्र भा के तीन भेद हैं नागर, न्नाचड और उपनागर तथा पैशाची के कैंकई, पाचाली आदि भेद हैं। इन्हीं भेदोप भेदों के कारण डा॰ पिशल ने कहा है कि महाराष्ट्री, जैनमहाराष्ट्री, अर्धमागद्यी और जैनशौरसेनी के अतिरिक्त अन्य प्राकृत वोलियों के नियमों का ज्ञान प्राप्त करने के लिए मार्कण्डिय कवीन्द्र का 'श्राकृतसर्वस्व' वहत मूल्यवान है। भेष

प्राकृत सर्वस्व के प्रारम्भ के आठ पादों में महाराष्ट्री प्राकृत के नियम बतलाये गये हैं। इनमें प्राय वररुचि का अनुसरण किया गया है। नौवें पाद में भौरसेनी और दसवें पाद में प्राच्या का नियमन है। विदूषक आदि हास्य पात्रों की भाषा को प्राच्या कहा गया है। ग्यारहवें पाद में अवन्ती बाल्हीकी का वर्णन है। बारहवें में मागवी के नियम बतायें गये हैं। अर्धमागवीं का उल्लेख इसी पाद में आया है। इस प्रकार ६ से १२ पादों को भाषाविवेचन का खण्ड कहा जा सकता है। १३वें से १६वें पाद तक विभाषा का अनुशासन किया गया है। शाकारी, चाण्डाली, गावरी अदि विभाषाओं के नियम एवं उदाहरण यहां दिये गये हैं। एक सूत्र में ओड़ी (उडिया) विभाषा का कथन है तथा एक में आभीरी का। ग्रन्य के १७वें एवं १ ववें पाद में अपन्नण भाषा का तथा १६वें और २०वें पाद में पैशाची भाषा

का नियमन हुआ है। अपभ्रश के उदाहरण स्वरूप कुछ दोहे भी दिये गये है। इस तरह मार्कण्डेय ने अपने समय तक विकसित प्राय सभी लोक भाषाओं को, जिनका प्राकृत से घनिष्ठ सम्बन्ध था, अपने व्याकरण में सम्मिलित करने का प्रयत्न किया है।

मार्कण्डेय केवल वैयाकरण ही नही था, अपितु प्राकृत का किव भी था। उसने अपने प्राकृत सर्वस्व मे अनेक ऐसे उदाहरण दिये हैं, जिनके स्रोतों का पता नहीं चलता। और वे सम्भवत स्वय ग्रन्थकार के ही किसी काव्यग्रन्थ के होने चाहिए। डा० आचार्य ने 'विलासवतीसट्टक' को मार्कण्डेय की रचना होने की सम्भावना व्यक्त की है। 'ई इस ग्रन्थ की एक सम्भावित गाथा इस प्रकार है

पढ्म जीविअसरिच्छा तत्तो सुहवी तदो पुणो धरिणी। चिंड ति भणसि एण्हि ण मुणमि काहे हुवेज्ज चामुडा।।

[प्रथम मुझे जीवन-सदृश (प्राणिप्रय) कहा, फिर सुखदातृ तथा वाद मे गृहिण। और अव तुम मुझे चडी (क्रोध करने वाली) कह रहे हो। मैं नही जानती कि मैं कव चामुडा कही जाने लगूँगी ?]

इसी प्रकार मार्कण्डेय ने प्राचीन वैयाकरणों के सम्बन्ध में भी कई तथ्य प्रस्तुत किये हैं। पि उनमें से शांकल्य एवं कौहल निश्चित रूप से प्राष्ट्रत के प्राचीन वैयाकरण रहे होंगे, जिनके प्राकृत सम्बन्धी नियमन से प्राकृत व्याकरणशास्त्र समय-समय पर प्रभावित होता रहा है। यद्यपि अभी तक इनके मूल ग्रन्थों का पता नहीं चला है। इस तरह मार्कण्डेय का 'प्राकृतसर्वस्व' कई दृष्टि से महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। पश्चिमीय प्राकृत भाषाओं की प्रवृत्तियों के अनुशासन के लिए जहां हेमचन्द्र का प्राकृत व्याकरण प्रतिनिध्य ग्रन्थ के रूप में प्रसिद्ध है, वहां पूर्वीय प्राकृत की प्रवृत्तियों का नियमन मार्कण्डेय के इस व्याकरण से पूर्णतया जाना जा सकता है। पूर्वीय प्राकृत वैयाकरणों के सम्बन्ध में डा॰ सत्यरजन बनर्जी ने अपनी श्रीसिस में पर्याप्त प्रकाण डाला है। पर

#### अन्य प्राकृत व्याकरण

प्राकृत व्याकरणभास्त्र के इतिहास में लगभग २-३वी भताब्दी से १४-१६वी भताव्दी तक में हुए इन प्रमुख प्राकृत वैयाकरणों के ग्रन्थों से स्पष्ट है कि प्राकृत भाषा के विभिन्न पक्षों पर विधिवत् प्रकाश डाला गया है। प्राकृत भाषा के प्रचार-प्रसार की दृष्टि से १६वी से २०वी भताब्दी तक अनेक प्राकृत के व्याकरण ग्रन्थ लिखे गये हैं। इन्हे दो भागों में विभक्त कर सकते हैं। (१) १६वी से १८वी भाताब्दी तक के परम्परागत प्राकृत व्याकरण तथा (२) १६वी-२०वी शताब्दी के

आधुनिक सम्पादन से युक्त प्राकृत-व्याकरण । यहाँ प्रथम कोटि के कुछ प्रमुख प्राकृत व्याकरण-ग्रन्थों का परिचय प्रस्तृत है ।

## १ अप्पयदीक्षित-प्राकृतमणिदीपः

ईसवी सन् १५५३-१६३६ के भैव विद्वान् अप्पयदीक्षित ने अनेक ग्रन्थों की रचना की है। उन्होंने 'प्राकृतमणिदीप' नामका प्राकृत व्याकरण लिखा है। यह १६५४ में मैसूर से छ्या है। '' अप्पयदीक्षित ने कहा है कि पुष्पवननाथ, वररुचि और अप्पयज्वन् ने जो व्याकरण ग्रन्थ लिखे है वे वहुत विस्तृत है। अत. सक्षेप रुचिवाले पाठकों के लिए मणिदीपिका लिखी गयी है। इन्होंने विविक्रम, हेमचन्द्र और लक्ष्मीवर का भी उल्लेख किया है। अत इनका यह व्याकरण इन्ही प्राचीन वैयाकरणों के ग्रन्थों पर आधारित है। इस प्राकृतमणिदीप के सम्पादक श्रीनिवास गोपालाचार्य ने इस व्याकरण पर सस्कृत में टिप्पणी लिखी है।

# २ श्रुतसागर-औदार्यचिन्तामणि

दिगम्बर जैन मुनि श्रुतसागर ने वि० स० १५७६ में औदार्यचिन्तामणि व्याकरण की रचना की थी। इसमें प्राकृतमाया के सम्बन्ध में छह अध्याय हैं। यह ग्रन्थ हेमचन्द्र और विविक्रम के व्याकरणों से वडा है। किन्तु इस व्याकरण की अपूर्ण प्रति ही प्राप्त हुई है। है महनायस्वामिन् ने इस ग्रन्थ के तीन अध्याय विजागापट्टम् से प्रकाशित किये है। श्रुतसागर ने प्राय हेमचन्द्र का ही अनुसरण किया है।

## ३. श्रभचन्द्र-चिन्तामणि व्याकरण .

पड्भापाचकवर्ती शुभचन्द्रसूरि ने वि० स० १६०५ मे 'चिन्तामणिव्याकरण' की रचना की है। है पाण्डवपुराण की प्रशस्ति मे इस व्याकरण का उल्लेख इस प्रकार हुआ है

योऽकृत सद्व्याकरण चिन्तामणिनामधेयम् । इस प्राकृत व्याकरण में तीन अध्याय हैं। प्रत्येक में चार पाद हैं। कुल मिलाकर १२२४ सूत्र हैं। इसमें हेमचन्द्र के व्याकरण के अनुसार ही प्राकृत का नियमन किया गया है। ६२ 'चिन्तामणिव्याकरण' पर आचार्य शुभचन्द्र ने स्वीपज्ञवृत्ति भी लिखी हैं।

# ४ रामशर्मा तर्कवागीश-प्राकृतकल्पतरु

रामधर्मा तर्कवागीण भट्टाचार्य वगाल के निवासी थे। इनका समय १७वी भताब्दी माना गया है। इन्होने 'प्राकृतकल्पतरु' नाम का प्राकृत व्याकरण लिखा

है। इस ग्रन्थ का सर्वप्रथम प्रकाशन १६३६ मे श्रीमती लुडगा नित्ति डोल्ची ने पेरिस से किया। 👯 उसके बाद यह ग्रन्थ प्राकृत के विद्वानो का ध्यान अपनी ओर आर्कापत करता रहा है। १९५४ में डा० मनमोहन घोप ने इसे कलकता से प्रकाशित किया है। ध

'प्राकृतकल्पतर' में तीन शाखाए है। प्रथम शाखा में दस स्तवक है, जिनमे महाराष्ट्री के नियमों का प्रतिपादन किया गया है। दूसरी शाखा में तीन स्तवक है । इनमे शौरसेनी, प्राच्या, अवन्ती, वाल्हीकी, मागधी, अर्धमागधी और दाक्षिणात्या भाषा का विवेचन है। दाक्षिणात्या के सम्बन्ध मे कहा गया है कि पदो से मिश्रित, सस्कृत आदि भाषाओं से युक्त इस भाषा का काव्य अमृत से भी अधिक सरस होता है। इस दूसरी शाखा में अन्य सभी विभाषाओं के स्वरूप का विवेचन है। ६ तीसरी शाखा मे नागर और क्राचड अपभ्र श तथा पैशाचिक का विवेचन है।

## ५ लकेश्वर-प्राकृतकामधेनू

लकेश्वर अथवा प्राकृत लकेश्वर रावण ने 'प्राकृतकामधेनु' की रचना की है। ग्रन्थ के मगलाचरण से ज्ञात होता है कि लकेश्वर ने प्राकृत व्याकरण पर प्रारम्म मे कोई वडा ग्रन्थ लिखा था, जिसे सक्षिप्त कर 'प्राकृतकामधेनु' लिखा गया है। डा० मनमोहन घोष एव डा० जी० सी० वसु आदि ने इस ग्रन्थ पर प्रारम्भ मे कुछ लेख लिखे थे। ६६ वाद मे डा० घोष ने इस ग्रन्थ को 'प्राकृतकल्पतरु' के साथ परिशिष्ट २ मे पृष्ठ १७०-१७३ पर प्रकाशित किया है। इस ग्रन्थ मे ३४ सूत्री मे प्राकृत के नियमो का विवेचन है। कुछ सूत्र अस्पष्ट है। अपभ्रश की उकार प्रवृति का भी इसमे सकेत है।

अभी हाल में ही वृन्दावन के एक ग्रन्थ भण्डार से 'प्राकृतकामधेनु' की एक पाण्डुलिपि प्राप्त हुई है, जिसका परिचय डा० एस० आर० वनर्जी ने अ० भा० प्राच्यविद्या सम्मेलन के २५वे अधिवेशन धारवाड में प्राकृत के विद्वानों के समक्ष प्रस्तुत किया था। सभव है, इसके विधिवत् सम्पादन से इस ग्रन्थ व ग्रन्थकार पर कुछ विशेष प्रकाश पड़े।

# ६ शेषकृष्ण-प्राकृतचन्द्रिका

शेपकृष्ण की 'प्राकृतचन्द्रिका' श्लोकबद्ध प्राकृत व्याकरण है। इसके कुछ उद्धरण पीटर्सन ने अपनी तृतीय रिपोर्ट (पृ० ३४२-४८) मे दिये थे। उसके बाद कुछ अन्य विद्वाना ने भी इस पर ध्यान दिया । इधर १६६६ ई० मे श्री सुभद्र उपाध्याय ने पाच कोशो की सहायता से 'प्राकृतचन्द्रिका' का प्रकाशन किया है। " इस ग्रन्य में नी प्रकाश है। श्री नृसिंह गुरु को प्रणाम कर शेपकृष्ण ने प्रारम्भिक पाठकों के लिए यह 'प्राकृतचन्द्रिका' लिखी है

श्रीनृसिंहगुरोर्नत्वा पदपङ्कजतल्लजम् । विश्वदार्थ्यं शिशुहिता कुर्वे प्राकृतचिन्द्रिकाम् ॥३॥

इस ग्रन्थ के प्रथम प्रकाश में सामान्य नियम, द्वितीय में अस्युक्त आदेश, तृतीय में सयुक्त आदेश तथा चतुर्थ में अव्ययों का वर्णन है। पचम प्रकाश में सुवन्त और छठे में मच्या आदि पर विचार है। तिगन्त का विवेचन मातवे प्रकाश में एव कुदन्त का आठवे प्रकाश में है। नवा प्रकाश विविध भाषाओं का अनुशासन करता है। इस 'प्राकृतचन्द्रिका' में हेमचन्द्र एवं विविक्रम के ग्रन्थों को आधार वनाया गया है।

## ७. रवुनाथकवि प्राकृतानन्द

प० रघुनाथ किव १८वी शताब्दी के विद्वान् थे। इनके 'प्राकृतानन्द' मे ४१६ सूत्र है। अन्य के प्रथम परिच्छेद में अब्द और दूसरे परिच्छेद में धातु-विचार किया गया है। प० रघुनाय ने वररुचि के 'प्राकृतप्रकाश' के सूत्रों का यह सिक्षित्त सस्करण निकाला है। ६८ यह ग्रन्थ सिघी जैन ग्रन्थमाला, वस्वई में प्रकाशित हुआ है।

### द. अज्ञातकर्तृ क प्राकृतपद्यव्याकरण

लालभाई दलपतमाई भारतीय सस्कृति विद्या मिदर अहमदावाद में ६ पत्रों की एक अपूर्ण प्रति उपलब्ध है, जो लगभग १७वी शताब्दी में लिखी गयी है। यह एक प्राकृत पद्य व्याकरण है। उसका कर्ता अज्ञात है। ग्रन्थ के नाम का भी पता नहीं चलता। इस प्रति में कुल ४२७ श्लोक है। ग्रन्थ का प्रारम्भ इस प्रकार हुआ है

सस्कृतस्य विपर्यस्त सस्कारगुणविज्ञतम्।
विज्ञेय प्राकृत तत् तु (यद्) नानावस्यान्तरम् ॥१॥
समानशब्द विभ्रष्ट देशीगतिमिति विद्या।
सौरसेन्य च मागध्य पैशाच्य चापभ्रशिकम् ॥२॥
देशीगत चतुर्वेति तदग्रे कथिय्यते । १९

इस ग्रन्थ के सम्पादन व प्रकाशन में इसकी पूरी विषय वस्तु का पता चल सकेगा। जात होता है कि इन शताब्दियों में पद्मबद्ध प्राकृत व्याकरण लिखने की प्रवृत्ति चल पटी थी।

डन उल्लिखित प्राकृत व्याकरण ग्रन्यों के अतिरिक्त कुछ अन्य प्राकृत व्याकरणों के भी ग्रन्थों में उल्लेख मिलते हैं । कुछ उपलब्ध भी हुए हैं । विष्णुधर्मोत्तर का 'प्राकृतलक्षण' डा० घोप ने 'प्राकृतकल्पतरु' के परिशिष्ट में प्रकाशित किया है । डा० पिशल ने अपने ग्रन्थ में 'प्राकृतदीपिका' (चडीदेवशर्मन्)", 'पड्भाषासुवन्तरूपादर्श' (नागोवा), 'प्राकृतकीमुदी,' 'प्राकृत-साहित्यरत्नोकर', भाषाणेव (चन्द्रशेखर) आदि प्राकृत व्याकरण ग्रन्थों का मान्न उल्लेख किया है। " नर्रसिहकृत 'प्राकृतशब्दप्रदीपिका' तथा ऋपिकेश शास्त्री के 'प्राकृतकल्पलिका' नामक प्राकृत व्याकरणों का भी पता चला है। इन सबके प्रकाश में आने पर आधुनिक युग के प्राकृत व्याकरणशास्त्र की प्रवृत्तियों का ठीक-ठीक पता चल सकेगा। वैसे आधुनिक भारतीय भाषाओं के विकास के उपरान्त प्राकृत-अपम्र श व्याकरणों के मूल ग्रन्थों के प्रणयन में कमी आना स्वाभाविक है। इस युग में तुलनात्मक ग्रन्थ अवश्य इस विषय के लिखे गये हैं।

# प्रमुख प्रोकृत भोषाओं का स्वरूप

प्राकृत भाषा के वैयाकरणो एव उनके ग्रयो के उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट होता है कि प्राय सा विवानरणो ने महाराष्ट्री को सामान्य प्राकृत के नाम से कहकर उसका स्वरूप विवेचित किया है एव उससे भिन्न लक्षण वाली अन्य शौर सेनी, मागजी, पैशाची, अपभ्रश आदि का बाद में अनुशासन किया है। यद्यपि चड, वरुचि एव हेमचन्द्र के प्राकृत व्याकरणों में 'महाराष्ट्री' प्राकृत का कोई उल्लेख नहीं है। किन्तु काव्य की भाषा प्राकृत महाराष्ट्री ही मानी जाती थी। अत उसी को सामान्य प्राकृत स्वीकार किया है। केन्तु वरुचि के १०वे एव ११वे परिच्छेदों में शौरसेनी की प्रधानता है। किन्तु १२वे परिच्छेद में 'महाराष्ट्री' शब्द का प्रयोग कर उसे सामान्य प्राकृत कहा गया है। इससे स्पष्ट है कि वरुचि के इस १२वे परिच्छेद की रचना के समय महाराष्ट्री शौरसेनी से भिन्न प्राकृत भाषा के रूप में प्रतिष्ठित हो चुकी थी। बाद के वैयाकरणों ने उसे ही आधार मानकर अपने ग्रन्थ लिखे हैं। अत यहा महाराष्ट्री या सामान्य प्राकृत के कुछ प्रमुख नियमों का उल्लेख कर बाद में अन्य प्राकृतों के स्वरूप को स्पष्ट किया जावेगा।

# सामान्य प्राकृत (महाराष्ट्री)

प्राचीन प्राकृत वैयाकरण चड ने अपने व्याकरण में जिन नियमों की माल सूचना दी थी वरुंचि ने उन नियमों को स्थिर और समृद्ध किया है। हेमचन्द्र ने सूक्ष्मता से साहित्य और लोक में प्रचलित रूपों के आवार पर अपने नियम प्रस्तुत किये हैं। वाद के वैयाकरणों ने प्राकृत के इन सामान्य नियमों को अपने ग्रन्थों द्वारा प्रचारित किया है।

१ भारतीय आर्थ भाषा के ऋ, ऋ, लृ एव लृ का सर्वथा अभाव।

२ ऋवर्ण के स्थान पर अ, इ, उ औ रिका प्रयोग । यथा नृत्य >णच्चो, तृण > तिणो, मृषा > मुसा, ऋषि > रिसि आदि ।

३ ऐ और औ के स्थान पर ए, ओ का प्रयोग पाया जाता है। यथा भील > सेलो, कौ मुदी > को मुई आदि। कही-कही अइ और अंउ रूप भी मिलते हैं — देव > दं वे, पौर > पंउरों आदि।

४ प्राय ह्रस्व स्वर सुरक्षित है। यथा अक्षि > अक्खि, अग्नि > अग्नि

५ सयुक्त व्यजनों के पूर्ववर्ती दीर्घस्वर ह्रस्व हो गये है। यथा शान्त > सतो, शाक्य > सक्को आदि।

६ सानुनासिक स्वर वदलकर दीर्घस्वर हो जाते हैं। यथा सिंह > सीहो आदि।

७ प्राकृत मे विसर्ग का प्रयोग नही होता। उसके स्थान पर एया ओ हो जाता है। यथा — राम > रामो, देव > देवे।

द पदान्त व्यजनो का लोप हो जाता है। यथा पश्चात् > पच्छा, यावत् > जाव आदि ।

ह श, प और स के स्थान पर केवल स का प्रयोग। यथा--अश्व > अस्सो, मनुष्य > माणुसो आदि।

१० दो स्वरो के बीच मे आने वाले क ग च ज त द व का प्राय लोप हो जाता है। यथा मुकुल > मुउलो, नगरम् > णयर, शची > सई, प्रजापति > पयावई, यति > जई, मदन > मयणो, रिपु > रिउ, जीव > जीओ आदि।

११ संयुक्त व्यजनान्त ध्वनियों का समीकरण हो गया है। यया चक > चक्को, लक्ष्मो > लच्छी, वृक्ष > वच्छो आदि।

१२ दिवचन का लोप हो गया है।

१३ हलन्त प्रतिपादिक समाप्त हो गये हे।

१४ पष्ठी का प्रयोग चतुर्थी के स्थान पर और चतुर्थी का प्रयोग पष्ठी के स्थान पर होने लगा है।

१५ न के स्थान पर प्राय ण का प्रयोग होता है। इत्यादि ।

# अर्धमागधी (आर्थ प्राकृत)

जैन आगमों की भाषा को अर्घमागधी कहा गया है। वैयाकरणों ने अर्घमागधी को आर्प भाषा मानकर उसके नियमों का विधान नहीं किया है। क्योंकि अर्घ-मागधीं का रूपगठन मागधीं और भौरसेनी की विशेषताओं से मिलकर हुआ है। अ भरत ने अपने नाट्यशास्त्र में अर्घमागधीं का उल्लेख किया है (१८ ३५-३६)। किन्तु वररुचि ने अपने ग्रन्थ में इसका नाम नहीं लिया है। क्योंकि उनका उद्देश्य जैन सूत्रों की भाषा का नियमन करना नहीं या। हेमचन्द्र ने आर्प प्राकृत के अन्तर्गत इसे ग्रहण किया है और कुछ उदाहरण भी दिये है। टीकाकारों में अभयदेव ने भी अर्धमागधी को मागधी के पूर्ण लक्षणों से युक्त नहीं माना। अ अत अर्धमागधी मागधी और भौरसेनी के कुछ लक्षणों से मिलकर बनी है। कुछ उसकी अपनी विशेषताए भी है। यथा

१ दो स्वरो के मध्यवर्ती असयुक्त क के स्थान मे सर्वन्न ग और अनेक स्थलो पर त्या य्पाये जाते है। यथा—-श्रावक > सावगो, आराधक > अराहत, लोक > लोय आदि।

२ ग्कां प्राय लोप नहीं होता। यथा आगम > आगम, भगवान् > भगव।

३ च् और ज् के स्थान पर त् और य् का प्रयोग। यथा कदाचित्> कथाती, पूजा > पूता आदि।

४ शब्द के आदि, मध्य और सयोग में सर्वन्न ण् की तरह न् भी स्थित रहता है। यथा नदी > नई, ज्ञातपुन > नामपुत्त ।

५ गृह शब्द के स्थान पर गह, घर, हर, गिह आदि आदेश।

६. अकारान्त पुलिंग शब्दों के प्रथमा एकवचन में प्राथ सर्वत्न ए और क्वचित् स्रो का प्रयोग ।

७ धातुओं के भूतकाल के वहुवचन में इसु प्रत्यय का प्रयोग। यथा गच्छिसु, पुच्छिसु इत्यादि। भ

#### शौरसेनी

हेमचन्द्र ने ६ सूत्रों में शौरसेनी भाषा का अनुशासन किया है। अन्य विशेष-ताओं को महाराष्ट्रों के समान मान लिया है। अशोक के अभिलेखों और पड्खडा-गम आदि प्राचीन ग्रन्थों की भाषा में शौरसेनी के रूप पाये जाते हैं। कृतिमरूपों की अधिकता नाटकों की शौरसेनी में पायी जाती है। इस भाषा की प्रमुख विशेष-ताए निम्न है

१ त् के स्थान पर द और थ के स्थान पर ध्या ह् होता है। यथा महन्त > महन्दो, यथा > जधा, नाथ > नाध, णाह आदि।

२ र्यं के स्थान पर य्य अथवा ज्ज होता है। यथा सूर्य > सूय्य, सुज्ज।

उ क्ता के स्थान पर इय, दूग, त्ता, अहुअ आदि आदेश होते हैं। यथा भविय, भोदूण, भोत्ता, कृत्वा > कड्अ आदि ।

४ यश्रुति एव वश्रुति का प्रयोग मिलता है। यथा पदार्थ > पयत्थो, वालुका > वालुवा आदि।

प्र अन्य पुरुष एकवचन में ति को दि। यथा भवति > भोदि, होदि अ।दि।

६ इदानीयम् ⊳ दाणि, तस्मात् > ता अ।दि प्रयोग होते हैं ।

#### मागधी

१ पुलिंग में सि प्रत्यय के परे अकार के स्थान पर एकार । यथा— एप > एशे, पुरुष >पुलिशे, कर > कले आदि ।

२ प एवं स के स्थात पर ग का प्रयोग। यथा सारस > शालशे, भेष > भेशे अादि।

३ र्काल् मे परिवर्नन। यथा नर > नले आदि।

४ ज को य। यथा जानासि > याणासि, जानपदे > यणपदे ।

प्र छ के स्थान पर भव। यथा --- गच्छ > गश्च आदि।

६ ट्ट तथा ष्ठ के स्थान पर स्ट आदेश । यथा भट्टारिका > भस्टालिका, सुष्ठु > गुस्टु आदि ।

७ क्ता को दाणि आदेश। यथा कृत्वा > करदाणि।

### पैशाची

वररुचि एव हैमचन्द्र ने पैशाची भाषा की विशेषताओं का उल्लेख किया है। आगे के वैयाकरणों ने पैशाची के भेद-प्रभेद वतलाए हैं। कुछ विशेष उदाहरण भी दिये है। मार्कण्डेय ने इसे शूरसेन और पाचाल की भाषा कहा है। वस्तुत यह भ्रमणशील किसी जाति विशेष की भाषा थी। इसलिए इसमें कई प्रदेशों की वोलियों के तत्त्व सम्मिलित है। यथा

१ ज्ञ के स्थान पर ञ्ल होता है । प्रज्ञा > पञ्ला लादि ।

२ वर्ग के तृतीय व चतुर्य वर्ण का प्रथम व द्वितीय वर्ण मे परिवर्तन। यय। मेघ > मेखो, राजा > राचा, भदन > भतन आदि।

३ ष्ट के स्थान पर सट और स्नान के स्थान पर सन आदेश। यथा कष्ट > कसट, स्नान > सनान आदि।

४ मध्यवर्ती क, ग, च आदि वर्णी का लोप नहीं होता। यथा शाखा > साखा, प्रतिभास > पतिभास आदि।

हेमचन्द्र, स्निविकम, लक्ष्मीधर आदि प्राकृत वैयाकरणो ने चूलिका पैशाची का भी उल्लेख किया है। पैशाची से इसमे थोडा-सा अन्तर है। यथा

१ र के स्थान पर विकल्प से ल। यथा गोरी > गोली, चरण > चलन, राजा > लाचा आदि।

२ भ् को फ् अ।देश। यथा -- भवति > फोति अ।दि। ध

इस प्रकार प्राक्तत वैथाकरणों ने साहित्य में प्रयुक्त होने वाली विभिन्त प्राक्ततों का नियमन अपने ग्रन्थों में किया है। तथा उन शब्दों का भी अनुशासन किया है जो लोक में प्रचलित थे। संस्कृत नाटकों व प्रकरणों में वाद में कई प्रकार की भाषाओं का प्रयोग होने लगा था। अत मध्ययूग के प्राकृत वैयाकरणों ने शाकारी, डक्की, चाण्डाली, आभीरी आदि वोलियों का भी नियमन किया है। किन्तू ये सभी भाषाए थोडे-सी भिन्नता के उपरान्त उपर्युक्त प्रमुख प्राकृतो के अन्तर्गत आ जाती है।

#### अपभ्रश

प्राकृत भाषाओं के अन्तर्गत वैयाकरणों ने अपभ्रश भाषा का भी नियमन किया है। उनमें हेमचन्द्र प्रमुख है। अपभ्र श भाषा में छठी शताब्दी के लगभग से साहित्य रचना होने लगी थी और १२वी शताब्दी तक यह साहित्यिक भाषा वन चुकी थी। " हेमचन्द्र ने अपभ्र श को व्याकरण के नियमों से बाधने का प्रयत्न भी इसी यूग में किया था। अपभ्रश में प्राकृत व्याकरण से भिन्न कई विशेषताए पायी जाती है। " यथा ---

१ यह अपभ्र श उकार बहुला होती है।

२ स्वर आपस में वदल जाते है। यथा - सीता > सीय, मान्ना > मेत्त, मूल्य > मोल्ल आदि।

३ आदि व्यजन मे भी अपवादस्वरूप परिवर्तन हो जाते है। यथा-दुहिता > धीय, यमुन। > जमुना आदि ।

४ कुछ व्यजन ही वदल जाते हैं। यथा कीड > वेल, कर्पर > खप्पर, दहति > डहइ।

५ शब्दरूप तथा कियारूप अधिक सरल है।

६ सर्वनामो मे पर्याप्त परिवर्तन हुआ है। यथा अहम् > हउ, वय > अम्हे, त्वम् > तृह पइ अदि।

७. अनुकरणमूलक धातुओं का सर्वाधिक प्रयोग।

८ हस्व स्वरको अनुस्वार। यथा दर्शन > दसण, स्पर्श > फस, अश्रु > असू आदि।

६ मकार को विकल्प से अनुनासिक । यथा – कमल > कवँलु, भ्रमर > भवें ७ आदि।

इसी तरह की अनेक विशेषताए हैं जो समय-समय पर अपभ्र श भाषा साहित्य मे सम्मिलित होती रही हैं, जिनका अनुशासन वैयाकरणो ने किया है। 📽

इस प्रकार प्राकृत व्याकरणशास्त्र के इतिहास में अनेक प्राकृत भाषाओ के स्वरूप का नियमन प्राकृत वैयाकरणो द्वारा हुआ है। किन्तु उनमे अनुकरण की प्रवृत्ति अधिक है। कुछ ही प्रन्थकारो में मौलिकता है। कभी-कभी तो इन प्राकृत वैयाकरणो के निष्कर्ष एक-दूसरे के विरुद्ध भी पडते है। यथा अरतमूनि ने मध्य और संयुक्त व्यंजन में 'न' को 'ण में परिवर्तित माना है। जबकि हेमचन्द्र देश्यभाषा

में नकारादि शब्द को असम्भव मानते हैं। इसके विपरीत विविक्रम देशी भाषा में 'न' को वनायें रखने के पक्ष में थे। यथा --- 'निरुप्पइ', 'अनल' आदि। अत यह आवश्यक है कि इन सब प्राकृत वैयाकरणों के अनुशासन को उपलब्ध प्राकृत भाषाओं के साहित्य के परिष्रेक्ष्य में पुन जाचा-परखा जाय। डा० पिशल ने जो परिश्रमपूर्वक 'प्राकृतभाषाओं का व्याकरण' लिखा है उस पद्धित पर अव पुन एक ऐसा प्राकृत व्याकरण भाष्य तैयार होना चाहिए, जिसमें पिशल के अतिरिक्त एवं अन्य प्राकृत कोशों के वाहर के प्राकृत शब्दों पर व्याकरण की दृष्टि से अनुसंधान सम्मिलत हो। पिछले दशक में पर्याप्त प्राकृत-अपभ्र श साहित्य प्रकाश में आयि है। उस सवका उपयोग करते हुए एक वृहत् प्राकृत व्याकरण के निर्माण की नितान्त आवश्यकता है।

#### सदर्भ

- ९ द्रप्टच्य, रत्नाश्रेयान्, 'ए क्रीटीवल स्टडी आफ महापुराण आफ पुष्पदन्त', अहम्दावाद ૧६६६, पृ० ६-४८ ।
- २ स्यानागसूत्र, स्थान ७, सूत्र ५५३, विशेपावश्यक भाष्य, गाथा १४६६ की टीका।
- ३ प्राक् पूर्वे कृत प्राकृत, बालमहिलादिसुबोध सकलभाषानिबन्धमूत वचनमुच्यते।— काव्यालकार २/१२ की टीका ।
- ४ द्रप्टब्य, पाइयमद्दमहुण्एवो, उपोद्धात, पृ० २३ आदि ।
- ५ मुनि नगराज, 'प्राकृतभाषा उद्गम विकास और भेद प्रभेद', आनन्दऋषि अभिनन्दन ग्रन्थ, पृ० ३–३१।
- ६ अणुओगदारसुत्त, सूत्र १३०।
- ७ वही, सूत्र १२८।
- द दुर्गाचार्यं की निश्वतवृत्ति, पृ० ९०, माकटायन-व्याकरण (सूत्र १२३७), यशस्तिलक-चम्पू (अ० ९, पृ० ६०) आदि ।
- ६ द्र<sup>७</sup>८०थ, डा० वर्नेल 'ऑन दी ऐन्द्र स्कूल आफ ग्रामेरियन्स'।
- १० शाह, प० अम्बालाल, जैन साहित्य का वृहत् इतिहास, भाग ४, पृ० ६ ।
- १९ जैन, हीरालाल, भारतीय सस्कृति मे जैन धर्म का योगदान, पृ० १८३।
- 98 Upadhye, AN, A Prakrit Grammai attributed to Samantabhadra Indian Historical Quarterly Vol XVII 1942, PP 511-516
- १३ जैन, हीरालाल, 'ट्रेसेज ओफ एन औल्ड मीट्रिकल ग्रामर'
  - भारतकौमुदी (प्० ३१४-२२) ।
- १४. पिशेल, 'प्राकृतभाषाओं का व्याकरण' (हिन्दी अनुवाद-जोशी), पृठ ६४-६६ ।
- १५ वही, अनुवादक डा० हेमचन्द्र जोशी का फुटनोट द्रष्टव्य ।
- १६ मायाणी, एच सी , पडमचरिंड, मूमिका, पृ० १२१ । तथा

ताविच्चय सच्छदो भमइ अवटभम-मच्च-मायगो ।

जाव ण सयमु-वायरण-श्रकुसो पडइ॥ पडमचरिड, गाथा, ३-४।

- १७ भाह, वही, पृ० ७०।
- १८ वही, पृ० ८६।
- १६ प्रष्टब्य, ई०वी० कावेल का मूल लेख तथा उसका अनुवाद 'प्राकृत व्याकरण सिक्षप्त परिचय', भारतीय साहित्य, १०, श्रक-३-४, जुलाई-अन्तूबर १९६४।
- २० शाकल्यभरतकोहलवररुचिमामहवसन्तराजाद्यै । प्रोक्तान् ग्रन्थान्नानालक्ष्याणि च निपूणमालोक्य ॥ आव्याकीर्ण विशदसार स्वल्पाक्षरप्रथितपद्यम् । मार्कण्डेयकवीन्द्र प्राकृतसर्वस्वमारमते ॥
- २१ हिमवित्सन्ध्सौवीरान् ये जना समुपाश्रिता । उकारवहुला तज्ज्ञस्तेषु भाषा प्रयोजयेत् ॥६२॥
- २२ द्रष्टव्य, वैद्य, पी०एल०, 'प्राकृत प्रामर आफ त्रिविकम,' परिशिष्ट।
- २३ द्रष्टव्य 'द प्राकृतलक्षणम् एण्ड चढाज् ग्रैमर आफ द एशिएन्ट प्राकृत'—हा० होएर्नले ।
- २४ जैन, भा० स० में जैन धर्म, पु० १८२।
- २५ पिशल, वही, पु० ७३ द्रष्टव्य ।
- २६ शाह, वही, पृ० ६७।
- २७ कते, 'प्राकृतभाषाए और भारतीय संस्कृति में उनका अवदान' पुर २४-२६।
- २८ कौबेल वररुचि की भूमिका पृ० १० आदि, औफरेष्ट कार्व कार्व १, प्र ३६०।
- २६ पिशल, वही, पु० द७।
- ३० कापिंडया, पाइय भाषाओं अने साहित्य, पृ० ५४।
- ३१ पिशल, वहा, पु० ७१।
- ३२ प्रष्टब्य, दवराल द्वारा सम्पादित प्राकृतप्रकाश (मनोरमासहित), चौखम्बा प्रकाशन, वि० स० १६६६ (द्वि. स०)
- ३३ बनर्जी, एस० आर०, 'प्राकृत वैयाकरणो की पाश्चात्य शाखा का विह्नमावलोकन', अनेकान्त १६, १-२, १६६६ (अप्रैल-जून)
- ३४ द्रष्टव्य, नेमिचन्द्र शास्त्री, आचाय हेमचन्द्र और उनका शब्दानुशासन एक अध्ययन ।
- ३४ मायाणी, एच० सी०, 'प्राकृतव्याकरणकारो' (गुजराती), भारतीयविद्या, २,४, जुलाई १६४३, पृ० ४०१-१६ ।
- ३६ द्रब्टव्य, शास्त्री, वही, पू० १५७-५८।
- ३७ द्रव्यं अपाध्याय, शालिग्राम, 'अपभ्रंश व्याकरण' तथा श्रीवास्तव, वीरेन्द्र, अपभ्रंशभाषा का अध्ययन।
- ३८ ढील्बी नित्ति ले ग्रामेरिया प्राकृत (प्राकृत के व्याकरणकार), पृ० १४७-५०।
- ३६ द्रष्टव्य, शास्त्री, वही, पृ० १८०-६४
- ४० पहित, प्रवोध, 'हेमचन्द्र एण्ड द लिग्विस्टिक ट्रेडिशन, महावीर जैन विद्यालय सुवर्ण-महोत्सवग्रन्य, बम्बई, भाग-9
- ४९ व्यूलर, 'इयूवर डास लेविन डेस जैन मोएन्शेस हेमचन्द्रा' (वियना १८८६), पू० ७२, फुटनोट ३४।
- ४२ माह, वही, पृ० ७ छ-७१।
- ४३ वर्मा, जगन्नाथ, 'आपं प्राकृत व्याकरण', काशी नागरी प्रचारिणी समा, १६०६।

४४ डौल्ची, 'लैं प्राकृतानुशासन डे पुरुपोत्तम केहिअस', पेरिस । ४५ जैन, जगदीशचन्द्र, प्राकृत साहित्य का इतिहास, पृ० ६४० । ४६ द्रष्टव्य, वैद्य, पी० एल०, 'प्राकृत ग्रामर आफ द्रिविकम', जीवराजग्रन्थमाला, सोलापुर, १६५४ ।

४७ शास्त्री, जगन्नाय, 'प्राकृतव्याकरणवृत्ति', चौखम्बा सीरिज, वाराणसी । ४८ त्रिवेदी, के०पी०, 'पड्भाषाचन्द्रिका (लक्ष्मीघर)' की भूमिका पृ० ४, वस्वई, १९१६ ।

४८ तिबेदी, केर्पोर्व, 'पड्भाषाचीन्द्रका (लक्ष्माधर)' का भूमिका पृर्व ४, वस्वई, १६१६। ४६ हुल्श द्वारा सम्पादित, रायल एशियाटिक सोसायटी की ओर से सन् १६०६ मे प्रकाशित। ५० पिशल, वही, पृर्व ५७।

५९ वही, पृ० दर । ५२ लास्मन, 'इन्स्टीट्यून्सीओनेस' परिशिप्ट, पृ० ४० आदि ।

४३ द्रष्टन्य, आचार्य, के सी 'प्राकृतसर्वस्व' मूमिका। ५४ प्राकृतसर्वस्व, २-४ क्लोक।

४५ पिशल, वही, पृ० द६ । ५६ प्राकृतसर्वस्व, सूमिका, पृ० १३१ ।

५७ वही, पृ० १२४।

४८ वनर्जी, एम० आर०, 'द ईस्टर्न स्कूल आफ प्रकृत ग्रेमिरियन्स', कलकत्ता, १६६४। ४६ गोपालाचार्य, श्रीनिवास, 'प्राकृतमणिदीप आफ अप्पयदीक्षित', ओरियन्टलरिसर्च इन्स्टीट्यूट पिल्लिकेशन, मैसूर यूनिवर्सिटी, १६५४। ६० द्रष्टव्य---एलन्स आफ भडारकर औरियन्टल रिसर्च इन्स्टीट्यूट पूना, जिल्द १३,

पृ० ५२-५३। ६१ उपाध्ये, ए० एन०, 'शुभचन्द्र एण्ड हिज प्राकृत ग्रामर', वही, भाग-१ पृ० ३७-५८, पूना, १६३२। ६२ उपाध्ये, ए० एन०, 'शुभचन्द्र का प्राकृत व्याकरण', अनेकान्त, २२,१, अप्रैल १९६६,

पृ० ३२। ६३ डोल्ची नित्ति, हु प्राकृत कल्पतरु डेस रामधर्मन् विन्लियोधिक 'डिले आल हेट्स इट्यूड्स,' पेरिस, ९६३६।

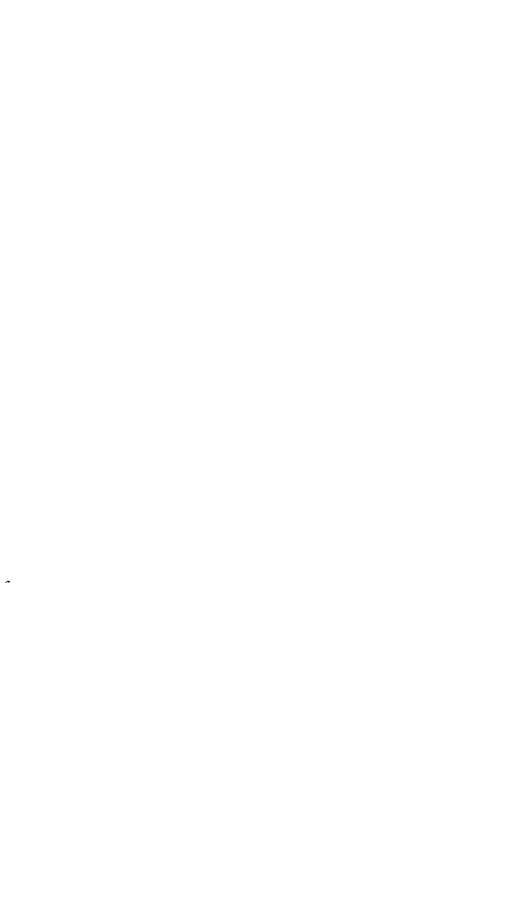
६४ घोष, मनमोहन, 'रामशर्मन्स प्राकृतकल्पतरु', एशियाटिक सोसायटी, कलकत्ता, वि० ई० २७८। ६४ जैन, जगदीशचन्द्र, प्रा० सा० इ०, पृ० ६४९।

६६ न्यू इंडियन एटिक्वेरी, जिल्द म, पृ० ३७-३६, १६४६। ६७ प्रभाकर मा, सम्पादक—'शेपकृष्णकृत प्राकृतचन्द्रिका', प्रकाशक — अमर पिल्लिकेशन, वाराणसी, १६६६।

वाराणसी, १६६६ । ६८ द्रप्टच्य, 'प्राकृतानन्द पर होएर्नले का लेख'—प्रोसीडिंग आफ द एशियाटिक सोसायटी, वगाल १८८०, पृ० ११० पिशल, (पृ० ८६) पर उद्धत ।

६६ णाह, जैन सा० वृ० इ०, भाग ४, पृ० ७३ पर उद्धृत।

- ७० द्रष्टव्य, वनर्जी, एस० आर०, 'चण्डीदेवाज् प्राकृतदीपिका, ए कमेन्टरी आफ कमदीश्वराज प्राकृत ग्रामर आइडेन्टीकल विद द वृत्ति आफ जूमरनन्दि, अ० भा० प्राच्चविद्या सम्मेलन, १६६८।
- ७१ पिशल, वही, पृ० ८६-६२।
- ७२ द्रष्टव्य भास्त्री, प्रा० भा० सा० का इ०, पृ० ७६-५०।
- ७३ इष्टच्य, मार्कप्ढेय 'प्राकृतसर्वस्व' १२-३८ एव कमदीख्वर 'सक्षिप्तसार' आदि ।
- ७४ द्रष्टव्य, उपासगदमाओ की टीका ।
- ७५ शास्त्री, नेभिचन्द्र, प्रा० भा० सा० इ०, पृ० ६०-६५।
- ७६ विस्तार के लिए द्रष्टन्य, पिशल, 'प्राकृतभाषाओ का न्याकरण'
- ७७ द्रष्टरुप, शास्त्री, देवेन्द्रकुमार, 'अपभ्रश भाषा और साहित्य की शोध-प्रवृत्तिया'
- ७८ श्रीवास्तव, वीरेन्द्र, 'अपभ्रश भाषा का अध्ययन'
- ७६ जैन, देवेन्द्र कुमार, 'अपभ्र म भाषा और साहित्य'



## आर्ष प्राकृतः स्वरूप एव विश्लेषण

## मृति श्री नथमल

आचार्य हेमचन्द्र ने अपने प्राकृत व्याकरण मे आर्प-विधियोको वैकल्पिक वताया है। इस नियम के अनुसार उन्होंने आगम-सूत्रों के उन स्थलों का निर्देश किया है, जो उनकी दृष्टि मे व्याकरण-सिद्ध नहीं थे। उदाहरणरूप में कुछ प्रयोग प्रस्तुत है

'पच्छेकम्म', 'असहेज्ज' ये दोनो आर्ष-प्रयोग है। इनमे जो एकार' है, वह व्याकरण-सिद्ध नहीं है। १

' 'आउटण' इस प्रयोग में जो 'चकार' को 'टकार' वर्णादेश है, वह व्याकरण-सिद्ध नहीं हैं।<sup>३</sup>

'अहक्खाय', 'अहाजाय' प्राकृत व्याकरण के अनुसार आदि के 'यकार' को 'जकार' वर्णादेश होता है। किन्तु आर्थ-प्रयोग में य' का लोप भी हो जाता है। ये दोनो प्रयोग उसके उदाहरण हैं।

'दुवालसंगे' प्राकृत व्याकरण के अनुसार इस प्रयोग में 'लकार' वर्णादिश प्राप्त नही है, किन्तु आर्थ मे ऐसा प्रयोग मिलता है। प्राकृत व्याकरण के अनुसार्

अक्यादि गण के सयुक्त 'क्ष' को 'छकार' आदेश होता है। जैसे ूउच्छू, छीर, सारिच्छ ।६

प्राकृत भाषा में सामान्यत 'क्ष' को 'ख' कार्र आदेश होता है। अर्थ-प्रयोगी मे प्राय वही मिलता है।

आर्थ-प्रयोग में 'थ्यं' को चकार आदेश होता है। उजबिक प्राकृत व्याकरण में उसे 'छकार' आदेश दिया गया है।

प्राकृत व्याकरण में 'शमशान' का 'मसाण' रूप वनता है। आर्प-प्रयोग में इसके दो रूप मिलते हैं सीआण, सुसाण । 🕈

प्राकृत में 'स्रोत' शब्द का 'सोत्त' रूप वनता है किन्तु आर्थ में 'पडिसोओ' 'विस्सोअसिआ' रूप भी मिलते है। <sup>१</sup>°

आर्प-प्रयोग में सयुक्त वर्ण के अन्त्य व्यजन से पूर्व 'अकार' होता है<sup>११</sup> तथा 'जकार' भी होता है।<sup>१२</sup>

आर्ष-प्रयोग में 'किरिया' पद का 'किया' रूप भी मिलता है। "

आर्प-प्रयोग में द्रह शब्द का 'हरए' रूप मिलता है।"

'कट्टु' यह आर्ष-प्रयोग है। "

निपात प्रकरण में आचार्य हेमचन्द्र ने लिखा है कि आर्प प्रकरण में जो प्रयोग उपलब्ध है, वे सब अविरुद्ध है। १६

आर्प-प्रयोगानुसार सप्तमी के स्थान में तृतीया तथा प्रथमा के स्थान में द्वितीया विभक्ति भी होती है।

आर्थ-प्रयोग में संस्कृत-सिद्ध रूपों के प्रतिरूप भी मिलते हैं। ""

शौरसेनी मे 'ण' ननु के अर्थ मे निपात है, किन्तु आर्प-प्रयोगों मे वह वाक्यालकार में भी प्रयुक्त होता है। १८

आगम सूत्रों के व्याख्याकार व्याकरण से सिद्ध न होने वाले आर्ष-प्रयोगों को अलाक्षणिक और सामियक कहते हैं। 'वत्यगद्य-मलकार' (दसवैआलिय २१२) इस पद में 'मलकार' का 'म' अलाक्षणिक हैं। हरिभद्रसूरी ने लिखा है अनुस्वार अलाक्षणिक हैं। मुख-सुखो ज्यारण के लिए इसका प्रयोग किया गया है। '' प्राकृत व्याकरण में सुखो ज्यारण और श्रुतिसुख दोनों को महत्व दिया गया है। प्राकृत व्याकरण में पकार के लुक् का विधान हैं '' और पकार को वकार वर्णादेश भी होता है। '' इन दोनों की प्राप्ति होने पर क्या करना चाहिए, इस जिज्ञासा के उत्तर में आचार्य हेमचन्द्र ने लिखा है जिससे श्रुतिसुख उत्पन्न हो, वहीं करना चाहिए। ''

'दतसोहणमाइस्स' (उत्तर १६।२७)—इस पद मे भी सकार अलाक्षणिक माना जाता है। किन्तु इन सवके पीछे सुखोच्चारण तथा छदोबद्धता का दृष्टिकोण है। 'वत्यगधालकार' तथा 'दतसोहणाइस्स' इन प्रयोगो मे उच्चारण की मृदुता भी नष्ट होती है और छदोभग भी हो जाता है।

हरिभद्र सूर्रा ने भोचर' शब्द को सामयिक (समय या आगमसिद्ध) बतलाया है। प्राकृत व्याकरण के नियमानुसार भोचार' होना चाहिए था। ३३

आगमिक प्रयोगों में विभक्तिरहित पद भी मिलते हैं। 'गिण्हाहि साहूगुण मुचऽसाहू (दश० ६।३।११) यहा 'गुण' शब्द द्वितीया विभक्ति का बहुवचर्न है। पर यहाँ इसकी विभक्ति का निर्देश नहीं है।

'इगालधूमकारण' इस पद में विभक्ति नहीं है। आचार्य मलयगिरि ने इस प्रकार के विभक्ति-लोप का हेतु आर्ष-प्रयोग वतलाया है। रू आर्प या सामयिक प्रयोग के प्रतिपादन का हेतु काल का अन्तराल है। आगम सूत्रों के कुछ प्रयोग व्याकरणसिद्ध नहीं हैं, इस धारणा के पीछे दो हेतु थे

१ प्राकृत व्याकरणकारों के समय जो व्याकरण उपलब्ध थे या उन्हें जो नियम ज्ञात थे, उनसे वे प्रयोग सिद्ध नहीं होते थे।

२ प्राकृत व्याकरणकार प्राकृत की प्रकृति संस्कृत मानकर चले । आगमसूत्रो में बहुत सारे देशी भाषा के प्रयोग है, जिनका संस्कृत से कोई सबध नहीं है ।

इन घारणाओं से उन्होंने उन प्रयोगों को अलाक्षणिक, आर्प या सामयिक कहा। यदि हम काल के अन्तराल पर ध्यान दें तो कुछ नए तथ्य उद्घाटित होंगे। निशीय भाष्य में आगमसूत्रों को 'पुराण' कहा गया है। उनका विषय भगवान् महावीर के द्वारा प्रतिपादित है और उनका सकलन गणधरों द्वारा कृत है, इसलिए वे पुराण—— प्राचीन है। उनकी भाषा 'प्राकृत अर्द्धमांगधी' है और उसमें अठारह देशी भाषाओं का सिमश्रण है। उन

अनेक वैयाकरण आर्ष और देश्य भाषाओं को ज्याकरण के नियमों से नियन्नित नहीं मानते। डॉ॰ पिशल ने इस विषय पर एक समीक्षात्मक टिप्पणी की हैं

"भारतीय वैयाकरण पुराने जैन-सूत्रों की भाषा को आर्थम् अर्थात् 'ऋषियो की भाषा' का नाम देते हैं। हेमचन्द्र ने १,३ में बताया है कि उसके व्याकरण के सव नियम आर्प-भापा में लागू नहीं होते, क्यों कि आर्ष-भापा में इसके बहुत से अपवाद हैं और वह २, १७४ में वताता है कि ऊपर लिखे गये नियम और अपवाद आर्ष-भाषा में लागू नहीं होते, उसमें मनमाने नियम काम में लाये जाते हैं। त्रिविकम अपने च्याकरण मे आर्ष और देश्य भाषाओं को व्याकरण के वाहर ही रखता है, क्योकि इनकी उत्पत्ति स्वतन्न है जो जनता में रूढि वन गई थी (रूढत्वात्)। इसका अर्थ यह है कि आर्ष-भाषा की प्रकृति या मूल सस्कृत नहीं है और यह बहुद्या अपने स्वतन्न नियमो का पालन-करती है (स्वतन्त्रत्वाच्य भूयसा) । प्रेमचन्द्र तर्कवागीश ने दण्डिन् के काव्यादर्श १,३३ की टीका करते हुए एक उद्धरण दिया है, जिसमे प्राकृत का दो प्रकारों में भेद किया गया है। एक प्रकार की प्राकृत वह बताई गई है, जो आर्थ भाषा से निकली है और दूसरी प्राकृत वह है जो आर्थ के समान है आर्थोत्थम् आर्थतुल्यम् च द्विविधम् प्राकृतम् विदु । 'रुद्रट' के काव्यालकार २,१२ पर टीका करते हुए 'निमिसाध्' ने प्राकृत नाम की व्युत्पत्ति यो वताई है कि प्राकृत भाषा की प्रकृति अर्थात् आधारभूत भाषा वह है जो प्राकृतिक है, और जो सब प्राणियो की बोलचाल की भाषा है तथा जिसे व्याकरण आदि के नियम नियन्त्रित नही करते, चूकि वह प्राकृत से पैदा हुई है अथवा प्राकृतजन की बोली है, इसलिए इसे प्राकृत भाषा कहते हैं। अथवा इसका यह भी अर्थ हो सकता है कि प्राकृत प्राक्कृत भव्दो से वनी हो । इसका तार्पर्य हुआ कि वह भाषा जो वट्टत पुराने समय से चली आई हो। साथ ही यह भी कहा जाता है कि वह प्राक्तत जो आर्प शास्त्रो में पाई जाती है अर्थात् अर्छमाग्ध वह भाषा है, जिसे देवता वोलते हैं 'आरिसवयणे सिद्ध देवाण अर्छमाग्हा वाणी'। इस लेखक के अनुसार प्राक्टत वह भाषा है जिसे स्तियाँ, वच्चे आदि विना कब्द के समझ लेते हैं, इसिलए मध्यभाषा सव भाषाओं की जड़ है। वरसाती पानी की तरह प्रारम्भ में इसका एक ही रूप था, किन्तु नाना देशों में और नाना जातियों में वोली जाने के कारण (उनके व्याकरण के नियमों में भिन्तता आ जाने के कारण) तथा नियमों में समयन्समय पर सुधार चलते रहने से भाषा के रूप में भिन्तता आ गई। इसका फल यह हुआ कि सस्कृत और अन्य भाषाओं के अपन्न ज रूप बन गये, जो 'रुद्रद' ने २१२ में गिनाये हैं। यहाँ यह वात ध्यान देने योग्य है कि 'निमसाधु' के मतानुसार सस्कृत की आधारभूत भाषा अथवा किए कि सस्कृत की व्युत्पित प्राक्तत से है। यह वात इस तरह स्पष्ट हो जाती है कि वौद्धों ने जिस प्रकार मागधी को सब भाषाओं के मूल में माना है, उसी प्रकार जैनो ने अर्धमागधी को अथवा वैयाकरणों द्वारा विणत आर्षभाषा को वह मूल भाषा माना है जिससे अन्य वोलिया और भाषाए निकली हैं। 'रार्व

वर्धमागधी में मागधी और शौरसेनी का सम्मिश्रण माना है। डा० पिशल के अनुसार अर्थ और मागधी भाषा एक ही है। किन्तु निशीथ चूणिकार के अनुसार अर्धमागधी में केवल शौरसेनी की ही नहीं किन्तु अठारह देशी भाषागृत विशेषताए उपलब्ब हैं। इसलिए जिसे उत्तरवर्ती वैयाकरणों ने आर्थ कहा है, वह व्याकरण के नियमों से सर्वया अनियित्तत भी नहीं है और लौकिक संस्कृत की भाति वहुत नियित्तत भी नहीं है। आर्थ-प्रयोग प्राचीन व्याकरण से नियित्तत है। उन नियमों की जानकारी वैदिक व्याकरण के नियमों के सदर्भ में की जा सकती है।

अनुयोगद्वार के चूणिकार ने भव्द-प्राभृत या पूर्वशास्त्रों के अन्तर्गत व्याकरणों का निर्देश किया है। उ इससे ज्ञात होता है कि आगमसूत्रों की रचना के समय जो व्याकरण थे, उनके आद्यार पर आगमसूत्रों के प्रयोग किए गए। भाषा का प्रवाह और उसके प्रयोग काल-परिवर्तन के साय-साय परिवर्तित होते रहते हैं। पन्द्रह सौ वर्ष वाद वनने वाले व्याकरणों में उन पूर्ववर्ती व्याकरणों के नियमों का अनुवर्तन सभव नहीं होता। इसीलिए प्राचीन प्रयोगों को 'आर्थ' कहने की मनोवृत्ति निर्मित हुई। आगमसूत्रों में प्राचीन व्याकरणों के कुछक सकेत सौभाग्य से आज भी उपलब्ब है। उनके आद्यार पर हम अलक्ष्यणिक प्रयोगों को कसौटी पर कस मकते हैं।

स्योनाग सूत्र में शुद्धवचन अनुयोग के दस प्रकार वतलाए हैं

्री चकार अनुयोग चकार शब्द के

पकार भव्द के अनेक अर्थ हैं

(क) समाहार सहित, एक ही तरह हो जाना।

- (ख) इतरेतरयोग मिलित व्यक्तियो या वस्तुओं का सबध।
- (ग) समुच्चय शब्दो या वाक्यो का प्रयोग।
- (घ) अन्वाचय 'मुख्य काम या विषयं साथ में गौण काम का विषय जोडकर ।
  - (ड) अवधारण-—निश्चय।

(च) पादपूरण ।

२ मकार अनुयोग इस अनुयोग के द्वारा मकार का विधान किया गया है। यह समस्त और असमस्त पदों में होता है।

जेणा न एव = जेणामेव, तेणा + एव = तेणामेव । प्राकृत व्याकरण के अनुसार इनके 'जेणेव' 'तेणेव' रूप वनते हैं। 'छदिनरोहेण उवेद मोक्ख' (उत्त० ४।८) यहाँ समस्त पद में अनुस्वार किया गया है। 'अन्नमन्नेण' (उत्त० १३।७) यहाँ भी मकार विहित है।

३ पिकार अनुयोग - 'अपि' शब्द के अनेक अर्थ है, जैसे सभावना, निवृत्ति, अपेक्षा, समुज्यय, गर्हा, शिष्यामर्षण, विचार, अलकार तथा प्रश्ना। 'एवपि एगे आसासे' यहाँ अपि का प्रयोग 'ऐसे भी' और 'अन्यथा भी' इन दो प्रकारान्तो का समुज्यय करता है।

४ सेयकार अनुयोग 'से' शब्द के अनेक अर्थ हैं -- अथ, वह, उसका आदि। से भिक्खू' -- यहाँ 'से' का अर्थ 'अथ' है। 'न से चाइति वुष्पइ' यहाँ से का अर्थ वह (वे) है। अथवा 'सेय' शब्द के अनेक अर्थ है श्रीयस्, भविष्यत्काल आदि। सेय मे अहिष्णित अष्झयण यहाँ 'सेय' शब्द श्रीयस् के अर्थ मे प्रयुक्त हैं। 'सेयकाले अकम्म यावि भवइ' यहाँ 'सेय' भविष्यत्

काल का द्योतक है। डॉ॰ पिशल ने 'सकार' की विशद मीमासा की है। देखें — प्राकृत भाषाओं का व्याकरण पृ॰ ६२२-२५।

५ सायकार अनुयोग साय शब्द के अनेक अर्थ है सत्य, सद्भाव, प्रश्न आदि।

६ एकत्व अनुयोग बहुवचन के स्थान पर एक वचन का प्रयोग । एस मन्गुत्ति पन्नत्तो' (उत्त० २८।२) यहाँ 'मन्ग' शब्द एकवचन का प्रयोग है, जबकि यहाँ बहुवचन होना चाहिए था।

ं ७ पृयक्तव अनुयोग जैसे धम्मित्यकाये, धम्मित्यकायदेसे, धम्मित्य-कायपदेसा । यहाँ 'धम्मित्थकायपदेसा' इनमे दो के लिए बहुवचन नहीं है किन्तु धर्मीस्तिकाय के प्रदेशों का असंख्यत्व बतलाने के लिए हैं।

क सथूथ अनुयोग 'सम्मत्तदसणसुद्ध' इस समस्त पद का विग्रह अनेक प्रकार से'किया जा सकता है, जैसे

(क) सम्यग्दर्शन के द्वारा शुद्ध (तृतीया)

(ख) सम्यग्दर्शन के लिए गुद्ध (चतुर्थी) (ग) ,, से शुद्ध (पचमी)

ह सकामित अनुयोग इसके अनुसार विभिक्ति और वचन का सकमण् होता है।

#### विभिवत संक्रमण

- इन्वेसि छण्ह जीवनिकायाण (दस० ४। २) यहाँ सप्तमी के अर्थ मे पण्ठी विभिन्ति है।
- वीएसु हरिएसु (दस० ११११४७)
   यहाँ तृतीया के अर्थ मे सप्तमी विभिन्त है।
- भोगेसु (दस० ८।३४)
   यहाँ पचमी के अर्थ मे सप्तभी विभिक्त है।
- अदीण मणसो (उ० २।३) यहाँ प्रथमा के अर्थ में पण्ठी विभक्ति है।
- कडाण कम्माण (वत्त० १३।१०) यहाँ पचमी के अर्थ मे पण्ठी विभक्ति है।

#### वचन संक्रमण

- मन्ते (दस ६।१०)
   यहां बहुवचन के स्थान पर एक वचन है।
- से दसगेऽभिजायई (उत्त० ३।१६)
   यहाँ बहुवचन के स्थान पर एकवचन है।
- उच्चार समिईसु (उत्त० १२।२) यहाँ एकवचन के स्थान पर बहुवचन है। उ

१० भिन्न अनुयोग जैसे 'तिर्विह तिविहेण' यह सग्रह-वाक्य है। इसमे (१) मणेण वायाए कायेण तथा (२) न करेमि, न कारवेमि, करतिप अन्न न ममणुजाणामि इन दो खड़ों का सग्रह किया गया है। द्वितीय खड़ न करेमि आदि तीन वाक्यों में 'तिविह' का स्पष्टीकरण है और प्रथम खड़ 'मणेण' आदि तीन वाक्यों में 'तिविहेण' का स्पष्टीकरण है। यहाँ 'न करेमि' आदि वाद में हं और 'नणेण' आदि पह ने। यह कम भेद हं। कालभेद — 'सक्के देविदे देवराया वदित नममिन'- यहा अतीत के अर्थ में वर्तमान की किया का प्रयोग है।

अनुयोगद्वार में बाठ विभक्तिया बतलाई गई है। उनमें आठवी का नाम आमत्रणी है। वृत्तिकार ने उन पर टिप्पणी करते हुए लिखा है। इस आठवी विमक्तिका आबार प्राचीन वैयाकरण है। आधुनिक वैयाकरण उने प्रथमा विभक्ति ही मानते हे । रे अनुयोगद्वार के चूर्णिकार ने इसी के लिए शब्दप्राभृत और पूर्व के अन्तर्गत व्याकरण का निर्देश किया है।

आर्ष-प्राकृत का वैदिक व्याकरण से साम्य पाया जाता है। र इससे भी यह प्रमाणित होता है कि उसके नियम प्राचीन व्याकरणो से सबद्ध हैं।

अनुयोगद्वार में लिंगानुशासन के नियम भी मिलते है

पुल्लिंग राया, गिरि, सिहरी, विण्हू, दुमो ।

स्त्रीलिंग --माला, सिरी, लच्छी, जबू, बहु।

नपुसर्गालग धन्न, अत्यि, पीलु, महु।

प्रज्ञापना में लिंग-विपयक निर्देण अनुयोगद्वार से अधिक विशद मिलते हैं --- रेर पुल्लिंग मणुस्से, महिसे, आसे, हत्थी, सीहे, वग्धे, वगे, दीविए, अच्छे, तरच्छे, परम्सरे, सियाले, विराले, सुणए, कोलसुणए, कोक्कतिए, ससए, चित्तए, चिल्ललए। १४

स्त्रीलिंग मणुस्सी, महिसी, वलवा, हित्थिणिया, सीही, वर्ग्धी, वर्गी, दीविया, अच्छी, तरच्छी, परस्सरा, सियाली, विराली, सुणिया, कोलसुणिया, कोक्कतिया, ससिया, चितिया, चिल्ललिया। रेप

नपंसक्तिंग-क्स, कमीय, परिमडल, सेल, थूम, जाल, थाल, तार, रूव, अच्छि, पर्व्य, कुड, पर्रम, दुद्द, दहि, णवणीय, आसण, सयण, भवण, विमाण, ৯ন, चामर, भिगार, अगण, निरगण आभरण, रयण।<sup>३६</sup>

'पुढवी' यह स्त्रीलिंग है। 'अंडि'यह पुल्लिंग है। 'धण्ण' यह नपुसकलिंग है। " प्राकृत में लिंग का विधान इतना नियन्नित नहीं है जितना संस्कृत में है। 'आउ' का संस्कृत रूप 'अप्' होता है। संस्कृत में यह स्त्रीलिंगवाची शब्द है और प्राकृत मे पुल्लिगवाची । प्राकृत का प्रसिद्ध सूत्र है लिंगमतन्त्रम्।'

प्रज्ञापना में सोलह प्रकार के वचनों में एकवचन द्विवचन और बहुवचन --- इन तीनो का निर्देश है। र यह निर्देश संस्कृत-व्याकरणानुसारी प्रतीत होता है। प्राकृत व्याकरण के सदर्भ में एक वचन और बहुवचन ये दो ही निर्देश मिलते है मणुस्से, महिसे यह एकवचन है। १९ मणुस्सा महिसा यह वहुवचन है। ४० इस प्रसंग में द्विवचन का उल्लेख नहीं है। द्विवचन को बहुवचन का आदेश र इसलिए करना पड़ा कि उन्होंने संस्कृत को प्राकृत की प्रकृति मान लिया। "र किन्तू जो आचार्य जनभाषा को प्राकृत की प्रकृति मानते हैं भी, उनके सामने द्विवचन को वहुवचन का आदेश करने का प्रश्न ही उपस्थित नहीं होता।

#### वर्णमाला

प्राकृत भोषा के माथ ब्राह्मी लिपि का घनिष्ठ सवध रहा है। समवाय सूत्र मे उसकी वर्णमाला के ४६ अक्षर वतलाए गए है। \*\* उनका स्पष्टीकरण वहा

प्राप्त नहीं है। वृत्तिकार अमयदेवसूरि ने सभावित रूप से छियालीस मातृकाक्षरों की जानकारी इस प्रकार दी हैं प

ऋऋलृलू इनका वर्जन कर शेष १२ स्वरा

क से म तक व्यंजन (४×४) = २४

अन्तस्य यरलव - ४

ठाउँ का पस ह । = १ अ = १

४६

आचार्य हेमचन्द्र के अनुसार प्राकृत वर्णमाला के अक्षर ३८ होते हैं। उनके अनुसार प्राकृत में ऋ, ऋ, लृ, लृ, ऐ, औ, अ ये स्वर तथा ड, ब, श, प व्यजन नहीं होते। ध्र

स्ववर्ग्य संयुक्त ड और अ को मान्य किया है।

ऐ और औं की भी मतान्तर के रूप में मान्य किया है। हैं। मानधी में दन्त्य सकार के स्थान पर तालव्य शकार होता है। हैं। इस प्रकार पाच वर्णों के वढ जाने पर वर्णमाला के अक्षर ४३ हो जाते है। तीन वर्णों के प्रयोग आधुनिक प्राकृतों में नहीं मिलते।

पालि व्याकरण मे ४१ अक्षर निर्दिष्ट है अ अ। इई उ ऊ ए ओ। क ख ग घड। च छ ज झ व। ट ठ ड ढ ण। तथद घन। प फ व भ म। यर ल व।सप हळ अ। अध्यार्थ हेमचन्द्र ने प्राकृत व्याकरण में ड और व इन दोनों वर्णों को वर्जित माना है, किन्तु पालि व्याकरण में ये दोनों मान्य हैं।

स्तत्यवचन के साथ व्याकरण का सवध माना गया है। सत्यभाषी को नाम, आख्यात, निपात, उपमर्ग, तद्धित, समास, सन्धि, पद, हेतु, यौगिक, उणादि, किया-विवान, धातु, स्वर, विभक्ति और वर्ण का वोध होना चाहिए। सत्यवचन इनके वोध से युवत होता है। 4°

इन प्रतिपादन में ज्ञात होता है कि व्याकरण-वोध की अनिवायंता प्राचीन-काल में भोनी गई है।

दशर्वकालिक के आचार, प्रज्ञप्ति और दृष्टिवाद इन तीनो शब्दो का अर्थ चूर्णि और टीकाकाल तक व्याकरण से सर्वधित था।

अगस्त्यमिह स्विविर ने आचारधर और प्रज्ञप्तिधर का अर्थ भाषा के विनयो-नियमों को धारण करने वाला किया है। "जिनदास महत्तर के अनुसार 'आचारधर' शब्दों के निग को जानता है। "

टीकावार ने भी यही अर्थ किया है। प्रज्ञप्तिवर का अर्थ लिग का विशेष जानकार और दृष्टिवाद के अध्येता का अर्थ प्रकृति, प्रस्थय, लोप, आगम, वर्णा-धिकार, काल, कारक आदि व्याकरण के अगो को जानने वाला किया है। पर

ÞŞ

3

विसएसण विसतेसण (,,, ,, रार्पर्र)
ओरिब्भए तोरिब्भए - प्रि.,, ,, रार्पर्र)
काय कात (,,, ,, ,, रार्पर्र)

समए समते । । । (,, । ,, २।२।१६ ) ६ईण रुतीण । । । । (,, । ,, ८२।२।१८ ) द्वित्वादेश

आर्थ-प्रयोगो में कुछ द्वित्वादेश ऐसे हैं, जो प्राक्षत व्याकरणों से सिद्ध नहीं होते सिन्यत्त = सिन्तत, अन्यत्त अनित्त, सगडिंभ = स्वकृतिमिद्द तहककार = तयाकार, कायगिरों कायगिरा, पुरिसक्कार = पुरुषकार अणुव्यस = अनुवंश, अल्लीण = आलीन कार्योगे कार्योगे कार्या कार्या

हस्वादेश

प्राक्टत व्याकरण के अनुसार संयुक्त वर्ण-से पूर्व दीर्घ,वर्ण-हस्व हो जाता है
किन्तु आर्ष प्राक्टत में यह नियम लागू नहीं, होता। प्राचीन आदर्शों में कुछ रूप आज भी सुरक्षित है, जिनमें स्युक्त वर्ण से पूर्व दीर्घ वर्ण उपलब्ध है

ओगाह → उगाह → अवश्रह विकास कि कि

प्रांगल  $\rightarrow$  पुग्गल  $\rightarrow$  पुद्गल  $\stackrel{?}{=}$   $\stackrel{?$ 

लगा। उस स्थिति में आगमसूत्रों की अर्धमागद्यी भाषा महाराष्ट्री से प्रभावित हो गई। आचार्य हेमचन्द्र का विहार-स्थल भी मुख्यत गुजरात ऱ्या। वह महाराष्ट्र का समीपवर्ती प्रदेश है। उन्होंने महाराष्ट्री के प्रचलित प्रयोगों को अपने प्राकृत व्याकरण में प्रमुख स्थान दिया। अर्धमागद्यी के उन प्राचीन रूपों, जो उस समय तक आगमों में सुरक्षित थे, को आर्ष प्रयोग के रूप में उल्लिखित किया। मूलत

तक आगमो मे सुरक्षित थे, को आर्ष प्रयोग के रूप मे उल्लिखित किया । मूलत् प्राचीन आगम-सूत्रो (आयारो,''सूयगड, उत्तरज्झयणाणि 'आदि) 'की भाषा महाराष्ट्रीय नहीं थी, किन्तु उत्तरकालीन आगमो तथा उनके व्याख्याग्रन्यों की भाषा महाराष्ट्री हो गई। सभी जैन आगमो की भाषा न अर्धमागधी है और न महाराष्ट्री और आर्थ प्राकृत का अध्ययन करते समय यह तथ्य विस्मृत नहीं होना चाहिए।

#### सदर्भ

```
१ हेमशब्दानुशासन, ना१।३ आर्पे हि सर्वे विधयो विकल्प्यन्ते।
                  दापाष्ट आर्पे अन्यवापि । पच्छेकम्म । असहेज्ज देवासुरी ।
?
                              आर्पे अन्यद्वि दृश्यते । आकु-चन आउण्टण । अन चस्य
                  5,91900
                              ८९वम् ।
                   दापार्४५ आपें लोपोपि । ययाख्यातम् -- अहन्त्वाय । यथाजातम्
४
                              अहाजाय ॥
                   दा१।२५४ आर्पे द्वालसगे इत्याद्यपि ।
 ሂ
                   दारा १७ वार्षे इक्खू, खीर, सारिक्खिमत्याद्यपि दृश्यते ।
 Ę
                           क्ष ख क्वचित्तु छन्।।
                   51717
 9
                   द-२।२१ आर्पेतथ्ये चोवि तच्च।
 5
                   दाराहद आर्पे धमशानशब्दस्य सीआण सुसाणमित्यपि भवति ।
 3
                   दाराहद आर्पे पहिसोओ विस्सोअसिया ।
90
                   नाराव०१ आर्ये सुध्मेऽपि, सुहमा
99
                   ८।२।११३ आर्पे सुक्ष्मम्, सुहम् ।
92
                   पाराप०४ किरिया, आर्पे तु हय नाण कियाहीण।
93
       "
                   दारा१२० अार्षे हरए महपुण्डरिए।
98
                   मारा१४६ कट्ट इति तु आपै।
94
                   पाराप्७४ आर्पे तु यथादरांन सर्वमविष्दम् ।
9 €
                    मारापुरुष आर्षे तृतीयापि दृश्यते । प्रथमाया अपि द्वितीया दृश्यते ।
१७ (क) ,,
```

- १८ हेमशब्दानुशासन, हा४।२८३ आर्थे वाक्यालकारेपि दृश्यते ।
- १६ दशवैकालिक, हारिभद्रीया वृत्ति, पत्न ६६ अनुस्वारीऽलाक्षणिक । मुखसुखोच्चारणार्थे ।

मारापद्द आर्पे देविन्दो इणमळवरी इत्यादौ सिद्धावस्याश्रयणात्

- २० हेमशन्दानुशासन, दारारि७७ क-ग च-ज-त-द-प-य वा प्रायी लुक् ।
- २१ ,, ,, नापार्वेष पोव ।

(ख) ,,

ह्यस्तन्या प्रयोग ।

- २३ दशर्वकालिक, हारिभद्रीया वृत्ति पत्न १६ सामयिकत्वात् गोरिव चरण गोचर अन्यथा गोचार ।
- २४ पिण्डिनियुं िक्त, गाथा १, वृत्ति-सून्ने च विभिक्तिलोप आर्यत्वात् ।

```
२५ निशीयभाष्य, गाथा ३६१८
   पोराणमद्भागहभासाणियय हवति सुत्त ।।
    चूणि-तित्थयरभासितो जस्सअत्योगधो य गणधरणिवद्धो त पौराण ।
    अहवा-पाययंबद्ध पोराण, मगहऽद्धविसयभासणिबद्ध अद्धमगह ।
    अधवा-अद्वारसदेसीभाखाणियत अद्धमागध भवति सुत्त ।
२६ डा० पिशल- प्राकृत भाषाओं का व्याकरण पु० २५, २६।
२७ अन्योगद्वार चूर्णि पृ०४७ वित्यरो सि सद्द्याहुडातो णायव्यो पुव्वणिगतेस् व
    वागरणादिस् ।
२८ ठाण, १०१६६
२६ विशेष विवरण के लिए देखें
    (१) दशवैकालिक एक समीक्षात्मक अध्ययन, व्याकरण-विमर्श ।
    (२) उत्तराष्ट्रययन एक समीक्षात्मक अध्ययन, व्याकरण-विमर्श।
३० अनुयोगद्वार, मलयघारीया वृत्ति पत्न १२३ वृद्धवैयाकरण दशनेन चेयमष्टमी गण्यते
    एदयुगीनाना त्वसौ प्रथमैवेति मन्तव्यमिति ।
३१ देखें - हा० पिशल, प्राकृत भाषाओं का व्याकरण, पु० ५, ६ टिप्पण।
३२ अणुओगद्दाराइ, सूत्र २६४।
३३ पण्णवणा पद ११ ।
३४ ५०णवणा पद ११, सून २१।
         ,, ,, भूत्र २३।
३४
         " " " सूत्र २४। '
३६
         " " " भूत २६।
 ३८ पण्पवणा १९।८६ ।
            99179 1
        "
४०
            99177 1
४१ हेम० श० दा३।१३० द्विवचनस्य बहुवचनम् ।
        " = 1919 प्रकृति संस्कृतम् । तत्र मन तत् आगत वा प्राकृतम् ।
४३ वृहत्कल्प भाष्य ११२, मलयगिरि वृत्ति प्रकृतौ भव प्राकृत स्वभावसिद्धमित्यर्थ ।
४४ समवाय, ४६।२
 ४५ समवायागवृत्ति, पत्न ६५
 ४६ हेम० श० ८।१।१
 ४६ हेम० श० दावाव छली स्ववर्णसयुक्ती भवत एव । एदीती च केषाचित् कैतवम् कैअव
```

४६ कच्चायन व्याकरण १।१।२ अक्खरापादयो एकचत्तालीस । ५० पण्हावागरणाइ ७।१४ - नामक्खाय-निवाओवसग्ग-तद्भिय-समास-सधि-पद-हेउ-जोणिय

" " दा४।२८८ मागव्या रेफस्य दन्त्यसकारस्य च स्थाने यथासध्य लकारस्तालव्य

उणादि-किरियाविहाण-धातु-सर-विभित्तवण्णजूत ।

सौन्दर्यम्, सौअरिश्र, कौरवा ।

शकारम्य भवति ॥

## २३८ सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोण की परम्परा

- ४१ दश्चकालिक दा४६, अगस्त्यसिंह स्यविर चूणि वयणनियमणमायारो । '' आयारधरो भासेज्जा तेसु विणीतभामाविणओ, विसेसेण पन्नित्तिधरो एत वयणलिगवण्णविवज्जासे ण अवधसे ।
- ५२ दशवैकालिक दा४६, जिनदासमहत्तर चूणि, पृ० २८६ —आवारधरो ६त्यीपुरिसणपुसग-लिगाणि जाणहा
- ५३ दगर्वकालिक, हारिमद्रीय टीका पत्त २३६ आचारघर स्त्रीलिगादीनि जानाति, प्रमप्तिवर स्तान्येव सविशेषाणीत्येव भूतम् । तथा दृष्टिवादमधीयान प्रकृतिप्रत्यय गेषागमवर्णविकार-कालकारकादिवेदिनम् ।
- १४ हेम० ग० पा४।३८७ तदोस्त ।
- ५५ ,, , नापान्य हस्य सयोगे।

# आधुनिक युग में

## प्रावृन्त ट्याकरण-शास्त्र का अध्ययन-अनुसन्धान

## डाॅ० भागचन्द्र जैन 'भास्कर'

प्राकृत भारोपीय मापा परिवार की भारतीय आर्यशाखा की प्राचीनतम और अन्यतम भाषा मानी जाती है। वैदिककाल में वह एक जनबोली थी, जो कमश विकसित होती गई और पालि-प्राकृत तथा अपभ्र श के, सोपानों को पार करती हुई आधुनिक आर्यभाषाओं के विविध रूपों में प्रतिष्ठित हुई। अत भाषा-विज्ञान के आधार पर यह तथ्य प्रस्तुत किया जा सकता है कि वर्तमान जनबोलियों का सीधा सम्बन्ध पालि-प्राकृत भाषाओं से अधिक है। उनका परिनिष्ठित रूप भले ही सस्कृत के परिसर में उपलब्ध हो सकता है।

सदियों से प्राकृत भाषा की उत्पत्ति के सन्दर्भ में विवाद के स्वर्ग्यू जते रहे हैं। प्राकृत और संस्कृत इन दोनों भाषाओं में प्राचीनतर, तथा मूल भाषा कौन-सी है? इस प्रश्न के समाधान में दो पक्ष प्रस्तुत किए गए हैं। प्रथम पक्ष का कथन है कि प्राकृत की उत्पत्ति संस्कृत से हुई है तथा दूसरा पक्ष उसका सम्बन्ध किसी प्राचीन जनभाषा से स्थापित करता है। प्राकृत व्याकरण-शास्त्र में दोनों पक्षों का विश्लेषण इस प्रकार मिलता है

#### १ प्रथम पक्ष

- (1) प्रकृति संस्कृतम्। तत्र भव तत आगत वा प्रोकृतम् —हेमचन्द्र।
- (11) प्रकृति सस्कृतम्, तत्र भव प्राकृतम् उच्यते मार्कण्डेयां।
- (iii) પ્रकृते संस्कृताया तु विकृति प्राकृती मता नरसिंह।
- (1V) प्राकृतस्य तु सर्वमेव संस्कृत योनि वासुदेव।
  - ( v ) प्राकृते आगतम् प्राकृतम् । प्रकृति स्पर्कृतम् । धनिक ।
- (V1) सस्कृतात् प्राकृत श्रेष्ठ ततोऽपभ्र शभाषणम् शकर।
- (V11) प्रकृते संस्कृताद् आगत प्राकृतम् सिंहदेवगणिन् । '

(VIII) प्रकृति संस्कृतम्, तत्र भवत्वान् प्राकृतम् स्मृतम् पिटसन (प्राकृतचिन्द्रगा)

### २ द्वितीय पक्ष

- 'प्राकृतेति' सकलजगज्जन्तूना व्याकरणादिभिरनाहितसस्कार (1) सहजो वचनव्यापार प्रकृति , तत्र भव सैव वा प्राकृतम् । 'आरिल-वयवो सिद्ध देवाण अद्धमागहा वाणी' इत्यादि —वचनात् वा प्राक् पूर्व कृत प्राक्कृत वालमहिलादिमुबोध सकलभाषानिवन्यभूत वचनमुच्यते । मेधनिर्मु क्नजलियवैक स्वरूप नदेव च देशविशेषात् सस्कारकरणाच्च नमासादितविशेष सन् संस्कृताधुत्तरविभेदाना-प्नोति। अतएव शास्त्रकृता प्राकृतमादौ निर्दिष्ट सम्कृतादीनि । पाणिन्यादिव्याकरणोदितशब्दलक्षणेन सस्करणात् सस्कृतम्च्यते -निमसाध् ।
- (11) सयलाओ इम वाया विसत्ति एतो य णेंति वायाओ । एति समुद्दं चिय णेति सायराओ च्चिय जलाइ।। वाक्पतिराज।
- (111) याद् योनि किल संस्कृतस्य सुदृशा जिल्लासु यन्मोदते ।

राजशेखर

उपर्युक्त दोनो पक्षो का विश्लेषण हम इस अकार कर सकते हैं कि प्राकृत वस्तुत जनवोली थी, जिसे उत्तरकाल में संस्कृत के माध्यम से समभने-समभाने का प्रयत्न किया गया। प्राकृत भाषा के समानान्तर वैदिक संस्कृत अथवा छान्दन भाषा थी, जिसका साहित्यिक रूप ऋग्वेद और अथर्ववेद मे विशेष रूप से दृष्टव्य है। यास्क ने इसी पर निरुक्त लिखा और पाणिनि ने इसी की परिष्कृत किया। विड-म्बना यह है कि प्राकृत के प्रायमिक रूप को दिग्दर्शित कराने वाला कोई साहित्य उपलब्ध नहीं, जिसके आधार पर उसकी वास्तविक स्थिति समझी जा नके। हा, यह अवश्य है कि प्राकृत के कुछ भूल शब्दों को वैदिक संस्कृत में प्रयुक्त शब्दों के माध्यम से समझा जा मकता है। वैदिक रूप विकृत, किंकृत, निकृत, दन्द्र, अन्द्र, प्रथ्, ग्रथ्, क्षुद्र ऋमश प्राकृत के विकट, कीकट, निकट, दण्ड, अण्ड, पठ, घट, क्षुल्ल, रूप थे जो घीरे-वीरे जनभाषा से वैदिक साहित्य मे पहुच गए। इन शब्दो और व्विनियो से यह कथन अतार्किक नहीं होगा कि प्राकृत जनवोली थी, जिसे परिष्कृतकर छान्दम भाषा का निर्माण किया। जनवोली का ही विकास उत्तर-काल मे पालि, प्राकृत, अप भ्र ज और आधुनिक भारतीय भाषाओं के रूप मे हुआ। तया छान्दस भाषा को पाणिनि ने परिष्कृत कर लौकिक संस्कृत का रूप दिया। साधारणत लौकिक सम्कृत मे तो परिवर्तन नहीं हो पाया पर प्राकृत जनवोली सर्दैव परिवर्गित अथवा विकसित होती रही। सस्भृत भाषा को शिक्षित और

उप्पवर्ग ने अपनाया तथा प्राकृत सामान्य समाज की अभिव्यक्ति का साधन बना रही। यही कारण है कि संस्कृत नाटकों में सामान्य जनों से प्राकृत में ही वार्तान्लाप कराया गया।

डा० पिशल ने होइफर, लास्सन, याकोबी, भड़ारकर आदि विद्वानों के इस मत का संयुक्तिक खण्डन किया है कि प्राकृत का मूल केवल संस्कृत है। उन्होंने सेनार से सहमति व्यक्त करते हुए कहा कि प्राकृत भाषाओं की जड़ें जनता की बोलियों के भीतर जभी हुई हैं और उनके मुख्य तत्त्व आदि काल में जीती-जागती और बोली जाने वाली भाषा से लिए गए हैं, किन्तु बोलचाल की वे भाषायें, जो बाद को साहित्यिक भाषाओं के पद पर चढ़ गई, संस्कृत की भाति ही बहुत ठोकी-पीटी गई, ताकि उनका एक सुगठित रूप बन जाय। अपने मत को सिद्ध करने के लिए उन्होंने सर्वप्रथम वैदिक शब्दों का प्राकृत शब्दों से साम्य बताया और बाद में मध्यकालीन और अधिनक भारतीय बोलियों में सनिहित प्राकृत भाषा-गत विशेषताओं को स्पष्ट किया। भ

इसमें कोई सन्देह नहीं कि जिस प्रकार वैदिक भाषा उस समय की जनभाषा का परिष्कृत रूप है, उसी प्रकार साहित्यिक प्राकृत भी प्राकृत बोलियों का परि-स्कृत रूप है। उत्तरकाल में तो वह संस्कृत व्याकरण, भाषा और शैली से भी प्रभावित होती रही। फलत लम्बे-लम्बे समास और संस्कृत से परिवर्तित प्राकृत रूपों का प्रयोग होने लगा। प्राकृत व्याकरणों की रचना की आधारिशला में भी इस प्रवृति ने काम किया।

प्राकृत भाषा पर देशी-विदेशी विद्वानों ने काफी अध्ययन-अनुसन्धान किया है, फिर भी उसे हम सपूर्ण नहीं कह सकते। अध्ययन कभी सम्पूर्ण होता भी नहीं। यहां हम प्राकृत भाषा और व्याकरण-शास्त्र पर जो भी पाश्चात्य विद्वानों ने कार्य किया है, उसका सिक्षप्त सर्वेक्षण प्रस्तुत कर रहे है। हम अपने इस सर्वेक्षण को स्थूलत पाच भागों में विभाजित कर सकते हैं।

- १. भाषाविज्ञान के आधार पर प्राकृत भाषाओं का अध्ययन।
- २ प्राकृतच्याकरणोकाअध्ययन।
- ३ प्राकृत भाषाओ पर आधुनिक भाषाओं में लिखे गए व्याकरण।
- ४ प्राकृत भाषाओं का आलोचनात्मक अध्ययन ।
- ५ सस्कृत नाटको मे प्रयुक्त बोलियो का अध्ययन।

## १ प्राकृत भाषाओं का भाषावैज्ञानिक अध्ययन

प्राकृत भाषाओं ने पारचात्य विद्वानों को अपनी विशेषताओं की ओर १६वीं शताब्दी के मध्यकाल में आकर्षित किया। A Hoeser सम्भवत प्रथम विद्वान् रहे होगे जिन्होने १८३६ में Berotini से De Prakiita Dialecto Libri duo

प्रकाशित किया। इसमे उन्होंने प्राकृत भाषाओं का भाषाविज्ञान की दृष्टि से विशेष अध्ययन किया और संस्कृत को उसका मूल उद्गम सिद्ध करने का प्रयत्न किया । J Beames ने भी Outlines of Indian Philology (द्वितीय सस्करण, १८६८) मे औरसेनी से कुछ उटाहरण देकर यही निष्कर्ष निकाला। इसके बाद G Goldschamidt ने Bildungen aus Passive Stammen in Prakrit (Seitscrhift, der deutschen morgenlanelischen Gesellschrift Vol. XXIX, PP. 491-495, Vol. XXX, P. 779 Leipzig, 1875-1876) नया Der infininitive des passive in Prakrit, ZDMG, Vol XXVIII, P, 491-493, Leipzig, 1874) मे प्राकृत के कर्भ-वाच्य पर विशेष अध्ययन प्रस्तृत किया।

E Muller ने आर्थ भाषाओं के विकास में प्राकृत भाषाओं का महत्त्व प्रद-शित करते हुए प्राकृत की रूपिम विशेषताओं को उपरिथत किया। (Beitrage, Zer Grammatik des Jaina Prakrit, Berlin, 1876) A.F Rudolf, Hoernle at A Sketch of the History of Prakrit Philology (CR. LXXI, Art. 7, 1880) नामक अन्य भी इस सन्दर्भ में उल्लेखनीय है। इसी वीच Wilson ने वम्बई विश्वविद्यालय में भाषाविज्ञान पर कुछ भाषण दिए, जिनमें उन्होंने संस्कृत भाषा के विकास को स्पष्ट करते हुए प्राकृत और आवुनिक भाषाओं की सरचना पर प्रकाश डाला। John Beams ने १८७२ से १८७६ के वीच कुछ भाग प्रकाशित किए, जिनमे उन्होने आर्य भाषाओं की विकासार्यक स्थित को स्पष्ट करते हुए उन पर प्राकृत भाषाओं के प्रभाव को परिलक्षित किया।

H Jacobi के Uber Unregelmassige Passive in Prakrit, (Kuhne's Zeitschift für deuteshen morgenlandischen cesellschaft, Vol XXXIII, P 249-259, Gutersloh, 1887) तथा Uber das Prakrit in der Erzahlungs-Literatur der Jainas (Rivista degli studi Orientali, Vol II PP 231-236, Roma, 1908-1909) भी यहा उल्लेखनीय हैं, जिनमे उन्होने प्राकृत की विभिन्न विशेषताओं को भाषा-विज्ञान के क्षेत्र मे अव्ययन का विषय वनाया। हरिभद्रसूरि की समराइप्यकहा तथा विमलसूरि के पउमचरिय के अध्ययन के आवार पर यह निश्चित करने का अयत्न किया कि जैन महाराष्ट्री प्राकृत के गद्य और पद्य साहित्य की विशेषताए पृथक्-पृथक् हैं।

R Pischel ने 1900 में Strassburg से Grammatik der Prakrit sprachen (Grundriss der indo-arischen Philologie un Altertums Kunde, Band I, Heft 8) प्रकाशित कर भाषावैशानिको को प्राकृत

का अध्ययन करने के लिए और भी प्रेरित कर दिया। यहा लेखक ने यह भी सिद्ध करने का अयत्न किया कि श्वेताम्बर सम्प्रदाय के आकृत जैन आगमो की भाषा को अर्धमागधी नाम दिया जाना चाहिए, जैन आकृत नहीं। इसी अकार महा-राष्ट्री जैन अकृत के स्थान पर सौराष्ट्री जैन प्राकृत तथा दिगम्बर सम्प्रदाय के आकृत आगम ग्रन्थों की भाषा को शौरसेनी जैन प्राकृत कहा जाना चाहिए।

Sten Konow (IRAS 1901) ने भी प्राकृत भाषाओं का भाषा-विज्ञान की दृष्टि से अध्ययन किया। T Burrow का Sanskrit Language (London) तथा J Bloch का फ्रेंच्च में लिखित 'ल' ऑर्दा एरिया (भारतीय आर्यभाषा) आदि जैसे प्रन्थों का भी यहा उल्लेख किया जा सकता है, जिनमें विद्वानों ने प्राकृत के विभिन्न विकासात्मक सोपानों को स्पष्ट करते हुए भारतीय भाषाओं के विकास में उनके योगदान की चर्चा की। Alsdorf का Origins of New Indo-Aryan languages लेख भी महत्त्वपूर्ण है।

इसी सन्दर्भ में हम हल्श के Inscriptions of Ashok (Oxford, 1925), वूलर के Ashoka's text and Glossary (कलकता, १६२४), Bloch के Ashoka a la Magadhi (BSOS, VI, 2, 1932) जैसे कार्यों का भी उल्लेख करना चाहेगे, जिनमे शिलालेखों की प्राकृत का विचार किया है। इन विद्वानों ने यह स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है कि अस्तर-लेखों पर प्राकृत का बहुत प्रभाव पड़ा है और ये विशेषताये केवल साहित्यिक प्राकृत में ही मिलती हैं। इन प्रस्तर-लेखों की भाषा में कुछ कृत्विमता दिखाई देती है। फिर भी वे अत्यन्त महत्वपूर्ण हैं प्राकृत के विकास को समझने की दृष्टि से।

### २ प्राकृत-व्याकरणो का अध्ययन-अनुसन्धान

प्राकृत-व्याकरणों को साधारणतः दो सम्प्रदायों में विभवत किया गया है पूर्वी और पिश्चमी। पूर्वी सम्प्रदाय का नेतृत्व वरुचि करते हैं और पिश्चभी सम्प्रदाय का हेमचन्द्र। पाश्चात्य विद्वानों ने इन दोनों सम्प्रदायों पर काम किया है। पूर्वी व्याकरण-सम्प्रदाय पर शोध प्रारम्भ करने का श्रेय Cl Lassen को दिया जा सकता है जिन्होंने १८३७ में Bonnae से Institutions linguae Pracriticae नामक प्रन्य प्रकाशित किया। इसके प्रथम खण्ड में हेमचन्द्र आदि प्राकृत-वैयाकरणों तथा मागधी अवि प्राकृत वोलियों पर विचार किया गया है। दूसरे खण्ड में वरुचि के प्राकृत प्रकाश के प्रथम चार अध्याय प्राकृत-संस्कृत अनुअमिणका के साथ प्रस्तुत किए गए हैं। ग्रन्थ का तृतीय खण्ड मागधी, पैशाची, अपभ्रश आदि प्राकृत बोलियों के विवेचन पर आधारित है। १८३६ में N Delius ने Radices Pracritcae का वहीं से प्रकाशन किया। इसमें लेखक ने वरुचि के आठवे अव्याय पर अपना अध्यन विशेषत केन्द्रित किया।

इन दोनो ग्रन्थों से प्रेरणा पाकर E B Cowell ने वरम्बि के प्राकृतप्रकाश की छह प्रतियों के आधार पर सर्वप्रथम सपादिनकर भामह की प्राचीननम्
मनोरमा टीका के साथ १०५४ में Hertwhrd में प्रकाशित किया। वहीं में उमी
का द्वितीय संस्करण १०६० में और कलकता ने नृतीय सन्कर्ण १६६२ में
हुआ। Cowell ने अपनी सूमिका में प्राकृत ब्याकरणों —विशेषता वर्णिव और
हेमचन्द्र की —का सर्वेक्षण किया। सूल के साथ ही अग्रेजी अनुवाद और पाच
परिशिष्ट भी जोडे गये। इन परिशिष्टों में एक परिशिष्ट ऐसा भी है जिनमें
हेमचन्द्र द्वारा लिखित और सेनी प्राकृत के नियम-सूत्र सकलित विये गये हैं और
अन्य में हेमचन्द्र के ही स्वर निधात सूत्रों को रख दिया गया है। अन्त में एक
विस्तृत शब्दसूची दी गई है जिसमें प्राकृत कवाें की संस्कृत छाया भी नमाहित
है।

कतिपय विद्वान् चण्ड के प्राकृत नक्षण को वरत्वि से भी पूर्ववर्ती मानने है। प्राकृत लक्षण का सर्वप्रयम सम्पादन H Hoernle ने किया जो १८८० मे कलकता से The Prakrit Lakshanam or Chanda's Grammer of the ancient (आर्प) Prakrit, Pt I text with a critical introduction and indexes नाम से प्रकाशित हुआ। इसका सम्पादन चार प्रनियों के आधार पर हुआ। Hoernle की दृष्टि में चण्ड ने आर्प (अर्घ मागवी महाराष्ट्री) ०४।० करण लिखा है और यह चण्ड वररुचि से पूर्ववर्ती है। परन्तु Block ने अपने Vararuci Unt Hemachandra शीर्षक निवन्ध में इस भत का खण्डन किया और कहा कि चण्ड ने अपना व्याकरण हेमचन्द्र आदि अनेक वैयाकरणों से उधार लिया है। इतना ही नहीं, उसमे अशुद्धिया भी बहुत है। पिशल ने इन दोनो मतो का खण्डन किया और कहा कि चण्ड उतना प्राचीन नहीं जितना Hoernle मानते हैं। चण्ड ने प्रथम श्लोक में ही 'वृद्वमतात्' शब्द का प्रयोग कर यह स्पष्ट कर दिया कि उन्होंने पूर्ववर्ती वैयाकरणों का आधार लिया है। यह इलोक क्षेपक या प्रक्षिप्त नहीं विषक लगभग सभी प्रतियों में उपलब्ब है। उन्होंने अपने ग्रन्य में महाराष्ट्री, अर्धभागधी, जैन महाराष्ट्री और जैन शौरसेनी के सामान्य नियमो को प्रस्तुत किया है। व्यूलर ने इस ग्रन्य की समीक्षा "त्साइट-श्रिपट डेर मौरगेन लैण्डिशन गेजेलशांपट' मे प्राकृत भाषान्तर विधान कहकर की है।

क्रमदीम्वर का सक्षिष्तसार हेमचन्द्र के प्राकृत व्याकरण के आधार पर लिखा गया है। इसके अघ्यायो को प्राकृतपाद कहा गया है। प्रयम सात प्राकृत पाद मे संस्कृत व्याकरण और अष्टमपाद में हेमचन्द्र के समान प्राकृत व्याकरण को निवद्ध किया है। इस व्याकरण का सर्वप्रथम सम्पादन Lassen ने १८३६ में 'इन्स्टीट्यूत्सीओनेस' में किया जिसका कुछ भाग राडियेत प्राकृतिका ए (बौन्नाए- आर्डरनुम) नाम से प्रकाशित हुआ। क्रमदीब्वर ने इस पर स्वीपज्ञ टीका लिखी और चण्डीदेव शर्मन् ने प्राकृत दीपिका लिखी है। क्रमदीश्वर का समय १२-१३ वी शती मानी जाती है।

पुरुषोत्तम के प्राकृत शब्दानुशासन का सर्वप्रथम सम्पादन Nitti Dolci ने नेपाल से प्राप्त एक ही प्रति के आधार पर किया जिसका प्रकाशन १६३८ मे पेरिस से हुआ। इसका समय १३वी शती से पूर्व माना गया है। Dolcा ने पिशल के इस मत का खण्डन किया कि ज्याकरणकारो की प्राचीनता तथा नवीनता की पहचान या वर्गीकरण इस सिद्धान्त पर करें कि पुराने व्याक-रणो मे प्राकृत के कम भेद गिनाए गए है तथा नयो मे उनकी सख्या वढती गई है। वास्तव मे पाया तो यह जाता है कि जितना नया व्याकरणकार है, वह उतनी कम प्राकृत भाषाओं का उल्लेख करता है। पिशल के इस मत को भी उन्होने स्वीकार नही किया। वररुचि, महाराष्ट्री छोड, अन्य प्राकृत भाषाओं के वारे में कम सूत्र देते है। कौवेल और ऑफरेष्ट के भी प्राकृत-अध्ययन का भूल्या-कन Dolci ने किया। उन्होने यह स्पष्ट किया कि प्राकृत सजीविनी स्व-तन्त्र ग्रन्थ नही बल्कि टीका का नाम है। टीकाकार वसन्तराज का समय १४-१५ वी शती मान। जा सकता है। पिशल के काल से ही हेमचन्द्राचार्य द्वारा उल्ल-खित 'हुग्ग' की पहिचान अभी तक नहीं हो सकी। Dolc ने हुगा के स्थान पर 'सिद्ध' पाठ सही माना है और कहा है कि हेमचन्द्र के व्याकरण के मूल स्रोतो की खोज अभी तक पूर्ण सफल नहीं हुई। यह सही भी है।

प्राकृतकल्पतरु के रचियता रामतर्कवागीश का समय लगभग १७वी शती माना जाता है। लास्सन ने इसका उल्लेख अपने इन्स्टीटयूत्सी ओस मे किया। उसके समूचे भाग को एक साथ प्रकाशित नहीं किया जा सका। ग्रियरसन ने उसके कुछ भागों को निबन्धों के रूप में अवश्य प्रस्तुत किया है। बाद में सम्पूर्ण ग्रन्थ का सम्पादन E Hultzsch ने किया जिसका प्रकाशन रॉयल एशियाटिक सोसाइटी, Hertford से १६०६ में हुआ।

लकेश्वर की प्राकृत कामचेतु, मार्कण्डेय का प्राकृत सर्वस्व, नरसिंह की प्राकृत शब्दप्रदीपिका आदि और भी अन्य प्राकृत व्याकरण हैं पर विदेशी विद्वानी ने उनपर प्राय अपनी लेखनी नहीं चलाई।

प्राकृत व्याकरण के पश्चिमी सम्प्रदाय के प्रमुख वैयाकरण आचार्य हेमचन्द्र को कहा जा सकता है। उनका प्राकृत व्याकरण सिद्धहेमशब्दानुशासन का अष्टम अध्याय है जिसका सर्वप्रथम सम्पाद R Pischel ने दो भागों में किया जिनका प्रकाशन Halle से १८७७ और १८८० में हुआ। प्रथम भाग में मूल ग्रन्थ और शब्द-सूची दी गई है और दितीय भाग में उसका जर्मन अनुवाद, विशद व्याख्या और तुलनात्मक अध्ययन प्रस्तुत किया गया है। इसमें पिशल ने हमचन्द्र के

२४६ : संस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परस्परा

िमद्धान्तों की भीभासा की है। कही वे उनसे सहमत भी नहीं हो सके। कहीं उन्होंने अकथ्य की भाषा को कथ्य भी बना दिया। अर्धमागधी, महाराष्ट्री आदि के अतिरिक्त उक्की, दाक्षिणात्या, आवन्ती और जैन शौरसेनी जैसी प्राकृत बोलियों पर पिशल ने विलकुल नई सामग्री प्रस्तुत की है।

त्रिविक्रम के शब्दानुशासन के आधार पर सिंहराज ने प्राकृत रूपावतार लिखा जिसका प्रथम सम्पादन E Hultzsch ने किया और प्रकाशन रायल एशियाटिक सोसाइटी, Hertford से १६०६ में हुआ। सम्पादक ने इसकी भूमिका में लेखक के व्यक्तित्व और कृतित्व पर विस्तार से प्रकाश डाला है।

## ३. प्राकृत भाषाओ पर आधुनिक भाषाओ में लिखे गये व्याकरण

उपर्युक्त व्याकरणो के आधार पर विदेशी विद्वानो ने अनेक व्याकरण ग्रन्थ लिखे। उनमे से कतिपय कार्यों का उल्लेख हम प्राकृत भाषाविज्ञान के सन्दर्भ मे कर चुके हैं। पाञ्चात्य विद्वानों में स्वतन्त्र रूप से सर्वप्रथम व्याकरण लिखने वालों में Hoeffar का नाम उल्लेखनीय है जिन्होंने अपना ग्रन्थ De Prakrita Dialects Librio Duo १८३६ में वर्लिन से प्रकाशित किया था। लगभग उसी समय १८३७ में Cl Lassen का Institutions Linguae Pracriticae नामक प्राकृत व्याकरण का ग्रन्थ Bonnae से प्रकाशित हुआ। ये भ्रन्थ सर्वसाद्यारण पाठको को अच्छी सामग्री प्रस्तृत करते है। इसी प्रकार R Pischel की De Grammaticis Pracriticis (Vratislaciae, 1874), E Muller की Beitrage Zur Grammatik des Jaina Prakrit (Berlin, 1876), S Goldschmidt ni Prakritiea (Strassburg, 1879, Zeitschrift der deutschen morgendischen Gesellschaft, Vol XXXII, pp. 99-112, Vol XXXVII, pp 457-458, Leipzig, 1878-1883), H Jacobi of Das guantitatsgestz in den Prakritsprachen (Kuhn's Zeitschrift fur vergleichende Sprachforschung, Vol. XXXV, pp 292-298, Berlin, 1881), R F Pavolini of Le Novello Prakrit de Mandia edi Aglaladatta (Rome, 1872), Alfred C Woolner of Introduction to Prakrit (Lahore, 1917), Sir George Abraham Grierson का Prakrit Dhatvadesase (ASB, Calcutta, 1924) आदि और भी प्राकृत व्याकरण हैं, जो प्राकृत भाषाओं के अध्येता के लिए अत्यन्त उपयोगी है।

यहा Woolner का ग्रन्थ Introduction to Prakrit विशेष उल्लेखनीय है। इसे दो भागो मे विभक्त किया गया है। प्रथम भाग मे ग्यारह अध्याय है जिनमे विभिन्न प्राकृतों के सामान्य रूप से तुलनात्मक नियम दिये गये हैं और दूसरे भाग मे प्राकृत ग्रन्थों के उद्धरणों के साथ उनका अनुवाद और विस्तृत शब्दसूची प्रस्तुत की गई है। लेखक का इस ग्रन्थ की रचना के पीछे एक उद्देश "संस्कृत नाटकों के शौरसेनी और महाराष्ट्री पाठों का अधिक ध्यान और व्युत्पत्ति पूर्वक अनुशीलन करने के लिए विद्यार्थियों के हाथ में एक पथप्रदर्शक रखना है। किन्तु इसका मुख्य उद्देश्य वैदिक काल से आधुनिक भाषाओं तक के विद्यार्थियों को सहायता पहुचाना है। प्रस्तुत व्याकरण अपने उद्देश्य में सफल भी रहा।

इसके बाद विद्वानों ने प्राकृत की किसी एक बोली पर अध्ययन करना अ।रम्भ किया। इस सन्दर्भ में Weber की Maharashtri and Ardhamagadhi, Adverd Mullar की Ardhamagadhi, H Jacobi की Maharashtri, Cowell की A Short Indroductions to the ordinary Prakrit of the Sanskrit Dramas with a list of Common irregular Prakrit words (London, 1875), R Schmidt की Elementarbuch der Sauraschi (Hannover, 1924), Pischel के Materialen Zur Kenntris des Apabhramsa (Gottingen, 1902), तथा Ein Nachtrag Zur Grammatik der Prakrit sprachen (Berlin, 1902) ग्रन्थ अथवा निवन्ध विशेष उल्लेखनीय है।

### ४ प्राकृत भाषाओं का तूलनात्मक अध्ययन

सामान्य अध्ययन के साथ तूलनात्मक अध्ययन भी आवश्यक है। पाश्चात्य विद्वानी ने इस क्षेत्र में भी कार्य किया। H Jacobi के Ueber Vocaleinschub und Vocalisirung des Y in Pali and Prakrit (Kuhn's Zeitschrift für Vergleichende Sprachfor schung, Vol XXIII. pp 594-599, Berlin, 1877), Uber den clocka in Pali and Prakrit (વहી, Vol XXIV, pp 610-614, Berlin, 1879), Zur genesis der Prakritsprabhen (बही, Vol., XXV, pp., 603 609, Berlin 1881), Noch einmal das Prakritische guantitätsgesetz (agl. Vol XXV pp 314-360, Ber'in 1883) Ueber unregelmassige passiva in Prakit (वही Vol XXX) VIII, pp 249-256, Gutersloh, 1887), Uber die Betonung in Klassischen Sanskrit und in den Prakrit-Sprachen (Zeitschrift der deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, Vol XLVII, pp 574-582, Leipzig, 1893) आदि कार्य उल्लेखनीय है। विद्वान् लेखक ने इन निवन्धों में आयारग, स्यगडग, उत्तरज्ञायण आदि जैन ग्रन्थों का विशेष आधार लिया है।

इसके अतिरिक्त S Goldschmidt के Prakiitische miscellen (Kuhn's Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung, Vol XXV, pp, 436-438, 610-617, Vol XXVI, pp 103-112, 327-328, Vol XXVII, P. 336, Berlin, 1881-1885 निवन्छो मे प्राकृत शब्दों पर व्याकरणात्मक टिप्पणिया मिलती हैं जो अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं। R Morris का Notes on some Pali and Jain Prakrit words (The Academy, 1892, PP 217-218, 242-243, 318, London, 1892) भी इसी प्रकार का निवन्ध है जिसमे पम्प, समिति, विवित्त कादि शब्दो का तुलनात्मक अध्ययन किया गया है।

Th Bloch vi Vararuci Und Hemacanda (Gutersloh, 1893) तथा R Pischel का Der Akzent des Prakrit (Kuhn's Zeitschrift fur Vergleichende Sprachforschung, Vol XXXIV, PP. 568-576; Vol XXXV, PP 140-150, Glutersloh, 1896-1897) भी उपयोगी निवन्ध हैं। पिशल ने प्राकृत और वैदिक ध्वनियो की यहा तुलना की है। Z Wickrema Singhe ने अपने Index of all the Prakrit words occurring in Pischel's "Grammatic der Prakrit-Sprachen" (Bombay, 1905-1909) ने पिशल के प्राकृत व्याकरण में आए प्राकृत शब्दी की एक मूची तैयार की जो Indian Antiquary, Vol. XXX IV में प्रकाशित हुई। George A Grierson के Paisachi and Chulikapaisachi (J A Lii 1923, pp. 161-7) तथा The Eastern School of Prakrit Grammarians and Paisachi Prakrit (Sir Ashutosh Mukherji Silver Jublee Volumes (Vol III, Part II, orientals, Calcutta, 1925, PP 119-141) भी उपयोगी निवन्ध है। WE Clerk का Magadhi and Ardhamagadhi (JAOS, 44 1925) J Block to Ashoka's et la Magadhi (BSOS, W), Alsdorf ol "Vasudevahindi, a specimen of Arctric Jaina Maharashtri (BSOS, 1936), Grierson of Rajasekhar on the Home of Paisachi (JRAS, 1921), Paisachi and Chulikapaisachi (IA. 1923), Konow ol Home of Paisachi (ZDMG, 1910), Grierson 和 Parkrit Bibhasa (JRAS, 1918), FBJ Kuiper 41 Paisachi fragment of the Kuvalayamala (IIJII 1957) आदि जैसे निवन्ध भी प्राकृत भाषा के तुलनात्मक क्षेत्र के लिए दुष्टव्य हैं।

## ५. सस्कृत नाटको में प्रयुक्त प्राकृत बोलियो का अध्ययन

सस्कृत नाटको में कुछ प्राकृत भाग नियमत आता है जिसे लेखक, महिला वर्ग, बाल वर्ग अथवा अन्य निम्न वर्ग से बुलवाता है। अत स्वभावत इन बोलियों में वैविध्य मिलता है। E B Cowell ने सभवतः इस ओर सर्वप्रथम ध्यान आकिषत किया और A short introduction of the ordinary Prakrit of the Sanskrit dramas (London, 1875) निबन्ध प्रस्तुत किया। Pischel ने कालिदास के 'शाकुन्तलम्' का सपादन करते हुए उसमें प्रयुक्त प्राकृत का विश्लेपण किया। Printz का Bhasa's Prakrits (Frankfurt, A M. 1921) तथा Luder का The fragments of Asvaghosa's Dramas (Berlin, 1911) भी उल्लेखनीय है।

Keith का Sanskrit Drama संस्कृत नाटको में प्रयुक्त प्राकृत बोलियों का एक अच्छा अध्ययन प्रस्तुत करता है। लेखक ने लिखा है कि भास और अइव-घोष ने शौरसेनी, अर्धमागधी और मागधी का प्रयोग किया है। मृच्छकटिक में तो यह वैविध्य और अधिक पाया जाता है। कदाचित् सर्वाधिक। कालिदास के नाटको में माधारणतः गद्य में शौरसेनी का और पद्य में महाराष्ट्री का प्रयोग हुआ है। भवभूति ने शौरसेनी, विशाखदत्त ने मुद्राराक्षस में शौरसेनी और महाराष्ट्री, भट्टनारायण ने वेणीसहार में शौरसेनी और मागधी तथा राजशेखर ने शौरसेनी का प्रयोग अपने प्राकृत नाटकों में किया है। लेवी और ग्रिल का भी इस क्षेत्र में योगदान रहा है। इस प्रकार पाष्ट्यात्य विद्वानों ने प्राकृत भाषा और व्याकरणशास्त्र के विभिन्न पक्षों पर अपना अध्ययन-अनुसन्धान किया है। उनका शोधकार्य आज भी एक मानदण्ड वना हुआ है।

प्राकृत भाषा और व्याकरण-शास्त्र पर शोधकार्य का सूत्रपात यद्यपि पाश्चात्य विद्वानो ने किया पर वाद मे उसे भारतीय विद्वानो ने सवारा और परि-विध्वत-परिष्कृत किया। यहा हम ऐसे ही विद्वानो के कार्यों का मूल्याकन तीन प्रकार से करेंगे

- १ प्राकृत व्याकरण-शास्त्रो का सपादन और अनुवादन।
- २ स्वतन्त्र व्याकरणात्मक ग्रन्थो का प्रणयन ।
- ३ भाषात्मक चिन्तन।

## १ प्राकृत व्याकरण-शास्त्रो का सपादन और अनुवादनः

प्राकृत व्याकरण-शास्त्र की परम्परा का प्रारम्भ 'भरत' से माना जाता है। मार्कण्डेय ने भरत के साथ ही शाकल्य और कोहल को भी प्राकृत वैयाकरणके रूप में उल्लेखित किया है। कहा जाता है, पाणिनि ने भी एक 'प्राकृत लक्षण' नामक अन्य लिखा था। परन्तु इनमें से कोई भी ग्रन्थ उपलब्ध नहीं। अत साधारणत

प्राकृतप्रकाश के कर्ना वरुरिच को ही प्राचीनतम प्राकृत वैयाकरण माना जाना चाहिए। रामशास्त्री तेलग ने इसका सम्पादन कर मात्र मूल पाठ के साथ १८६६ मे वाराणसी से प्रकाशित किया था। प्राकृतप्रकारा पर अनेक टीकार्ये भी लिसी गई है। बट्कनाय भर्मा और बलदेव उपाध्याय के सपादकत्व में 'प्राकृत-मजरी' नामक कात्यायन की टीका निर्णयसागर प्रेस से १६१३ मे प्रकाशित हुई। इसके वाद वसन्तराज की सजीविनी और सदानन्द भी सुबोधिनी टीका के साथ प्राकृत प्रकाश यू०पी० गवर्नमेट प्रेस से १६२७ में सामने आया। एक अन्य सस्करण डा० पी० एल० वैद्य ने पूना से अग्रेजी अनुवाद सहित १६-१ में निकाला। उद्योतन शास्त्री भामह की मनोरमा व्याख्या के साय (वाराणसी, १६४०), और कुनहन राजा ने रामपाणिवाद की व्याख्या के साथ (अडयार लायब्रेरी, मद्रास, १६४६) भी इसे प्रस्तुत किया। भामह और कात्यायन की वृत्तियों के साथ और वगाली अनुवाद के साथ वसन्तकुमार चट्टोपाध्याय ने इसका सम्पादन १६१४ मे कलकत्ता से प्रकाशित किया। दिनेशचन्द्र सरकार ने अपनी पुस्तक Grammer of the Prakrit Language (कलकत्ता विश्वविद्यालय,१६४३) मे प्राकृत प्रकाश का अभेजी अनुवाद तथा के० पी० त्रिवेदी ने गुजराती अनुवाद, (नवसारी, १६५७) भी प्रकाशित किया है। इसी का एक अन्य सस्करण भारतीय विद्या प्रकाशन वाराणसी से भी हुआ है। इन सभी सस्करणो मे प्राय प्रथम आठ अध्याय प्रका-शित हुए हैं जो दक्षिणी परम्परा का प्रतिनिधित्व करते हैं परन्तु E B. Cowell ने उसके वारह परिच्छेदो को सम्मिलित किया है। जगन्नाथ शास्त्री होगिंग का हिन्दी अनुवाद सहित प्राकृतप्रकाश का नवीन सस्करण भी उल्लेखनीय है (वाराणसी, १६५६) इसके वाद चण्ड के प्राकृत लक्षण को Hoerrle के सस्करण के आघार पर देवकीकान्त ने पुन सम्पादित कर कलकत्ता से १६२३ मे निकाला। उसी का एक अन्य सस्करण सत्यविजय जैन ग्रन्थमाला की ओर से अहमदाबाद से भी १६२६ मे प्रकाशित हुआ। लीविश ने अपने 'पाणिनि' ने चण्ड के स्थान पर 'चन्द्र' भाना पर भण्डारकर के उद्धरणों से ही यह नाम चण्ड ही सिद्ध होता है।"

लकेश्वर की प्राकृत कामघेनु या प्राकृत लकेश्वर रावण का प्रथम सम्पादन मनमोहन घोष ने किया, जिसे उन्होंने प्राकृत कल्पतरु के साथ (परिशिष्ट क्रमाक २, पृ० १७०-१७३) प्रकाशित किया। क्रमदीश्वर का 'सिक्षप्तसार' यद्यपि प्रथमत Lassen ने किया पर उसका सम्पूर्ण सस्करण राजेन्द्रलाल मित्र ने Bibliothika Indica में कलकत्ता से १८७७ में प्रकाशित किया और इसी का एक अन्य सस्करण कलकत्ता से ही १८१६ में हुआ।

पुरुषोत्तम की प्राकृत शब्दानुशासन को Nitti Dolci के बाद मनमोहन घोष ने प्राकृत कल्पतक के परिशिष्ट ऋ० १, पृ० १५६-१६६ पर सपादित कर अग्रेजी अनुवाद के साथ प्रकाशित किया। रामतर्कवागीश भट्टाचार्य का प्राकृत कल्पतरु अभी तक प्रतिलिपि के दोष के कारण सपूर्ण रूप में प्रकाशित नहीं हो सका था। इसका श्रेय डॉ॰ मनमोहन धोप को दिया जा सकता है, जिन्होंने उसके सपूर्ण रूप का सपादन कर एशियाटिक सोसाइटी, कलकत्ता से १६५४ में प्रकाशित किया। इसी के परिशिष्ट में प्राकृत कामधेनु आदि जैसे अल्पकायिक प्राकृत व्याकरणों को भी सम्मिलित कर दिया गया। प्राकृत व्याकरण के पूर्वी सम्प्रदाय में मार्कण्डेय का प्राकृत सर्वस्व (१६-१७वी शताब्दी) सम्भवत सर्वोत्तम माना जा सकता है। इसका प्रथम सम्पादन एस० पी० व्ही॰ भट्टनाथ स्वामिन् ने किया जिसका प्रकाशन विजगापट्टम से १६२७ में हुआ। अभी एक नया सस्करण प्राकृत टेक्स्ट सोसाइटी, अहमदावाद से १६६८ में हुआ जिसके सपादक हैं कृष्णचन्द्र आचार्य। कुछ और नई प्रतियों का आधार लेकर उसे आधुनिक दृष्टि से सपादित किया गया है। सपादक ने १६४ पृष्ट की अग्रेजी में भूमिका लिखी है जिसमें उन्होंने मार्कण्डिय का काल, प्राकृत शब्द की व्युत्पत्ति, प्राकृत वोलियों का जुलनात्मक अध्ययन आदि विषयों पर सप्रामाणिक सामग्री प्रस्तुत की है।

आचार्य हेमचन्द्र (१० प्रद-११७२ ई०) पिश्चमी सम्प्रदाय के सर्वमान्य प्राकृत वैयाकरण हुए हैं। सिद्धहेमशब्दानुशासन के अष्टम अध्याय में उन्होंने प्राकृत व्याकरण को परिवद्ध किया। इसका सर्वप्रथम सम्पादन Pischel ने (Halle, १८७७, १८८०) किया। इसके पूर्व कृष्ण महावल ने Introduction to the Hemachandra Vyakarana (वम्बई, १८७२) लिखा। S P पण्डित ने अपने कुमारपालचरित के परिशिष्ट में इसका पुन सम्पादन किया (BSS. १६००) (पूना, १६२८) और उसी का बाद में डॉ० पी० एल० वैद्ध ने उसे १६२८ में सम्पादित किया। सशोधित सस्करण १६५८ में पूना से ही प्रकाशित हुआ। इसकी प्रियोदय नामक हिन्दी व्याख्या सहित उपाध्याय रितमुनि ने अनुवादित कर व्यावर से दो भागो में प्रकाशित किया। प्रथम भाग विक्रमाव्द २०२० में निकला और दितीय भाग २०२४ में। इस सस्करण के परिशिष्ट भाग में प्रत्यय वोघ, सकेत वोध, तृतीय पाद शब्दकोष रूप सूची और चतुर्थपाद शब्दचातुकोष रूप सूची दी गई है। इससे इस सस्करण की विशेष उपयोगिता सिद्ध हो सकी। शा० भीमसिंह माणेक ने निर्णय सागर प्रेस, मुंबई से ढुढिका टीका भागान्तर सहित भी १६०३ में इसका प्रकाशन किया था।

त्निविकमं (१३वी शती) के प्राकृतशब्दानुशासन के तीन अध्यायों में से प्रयम अध्याय विजगापट्टम् से १८६६ में प्रकाशित हुआ और सपूर्ण संस्करण टीव लड्डू ने १६१२ में प्रकाशित किया। एक अन्य संस्करण बद्कनाथ शर्मा और बलदेव उपाध्याय के सपादकत्व में बनारस से भी निकला। पीव एलव वैद्य ने भी अच्छी भूमिका सहित उसे सपादित कर जीवराज जैन ग्रन्थमाला, सोलापुर से १६५४ में प्रकाशित किया वृत्ति के साथ। सपादक ने इसके सपादन में विजगान

पट्टम तथा चौलम्भा से प्रकाशित सस्करणों का तो उपयोग किया ही, साथ ही तजीर और मद्राम से प्राप्त हस्तिलियत प्रतियो का भी आधार लिया गया है। अपनी विस्तृत भूमिका मे डॉ० वैद्य ने हेमचन्द्र और त्रिविक्रम से पूर्ववर्ती तथा पश्चीत्वर्ती प्राकृत वैयाकरणो पर विचार किया। यही त्रिविक्रम और हेमचन्द्र के व्याकरण-ग्रन्थों के सूत्रपाठ का तुलनात्मक अध्ययन तथा व्रिविक्रम और लक्ष्मीध्य की तुलना की। डॉ० ए० एन० उपाध्ये ने त्रिविक्रम के शब्दानुशासन का रचनाकाल १२३६ ई० माना। इसके परिशिष्ट मे सूत्रपाठ, सूत्रानुक्रमणिका, छन्द्रश्रायापन्त सूत्रपाठ, अपभ्र श पद्यसूची तथा देशशब्दसूची दी गई है। इसके अतिरिक्त जगन्नाय शास्त्री होशिंग ने स० २००७ में वृत्ति महित प्राकृत शब्दानुशासन को विद्याविलास, वाराणमी से मुद्रित कराया था। इसी का एक सस्करण १६१२ ई० में लड्डू ने भी प्रकाशित किया था, जिस पर उनको पी० एच० डी० उपाधि से विभूपित किया गया।

प्राकृत शब्दानुशासन के आधार पर सिंहराज (१४ वी शती) ने प्राकृत रूपावतार और लक्ष्मीधर ने पड्भापाचित्रका लिखी। पड्भापाचित्रका का सपादन कमलाशकर प्राणशकर त्रिवेदी ने किया (वाम्बे संस्कृत और प्राकृत सीरिज, १६१६)। इसकी भूमिका में सपादक ने महाराष्ट्री प्राकृत, औरसेनी, मागधी, पैशाची, चूलिका पैशाची और अपभ्रश इन छह प्राकृत वोलियों का विस्तारपूर्वक विवेचन किया है। हेमचन्द्र के अतिरिक्त भामकिव की पड्भापाचित्रका, दुर्गणाचार्य की पड्भाषारूपमालिका तथा पड्भापामजरी, पड्भाषास्वतादर्श और पड्भाषाविचार में भी इन्ही छह वोलियों का विवेचन है।

इनके अतिरिक्त अप्पय दीक्षित (१५५३-१६३६ ई०) की प्राकृत मणि-दीपिका का सिटप्पण मपादन श्रीनिवास गोपालाचार्य ने (ओरियन्टल रिसर्च इन्स्टीट्यूट पब्लिकेशन्स, युनिविसिटी आफ मैंसूर, १६५४) तथा रघुनाथ (१८ वी शती) के प्राकृतानन्द का सपादन और प्रकाशन मुनि जिनविजय ने (सिंघी जैन ग्रन्थमाला, व+वई) किया।

इन ग्रन्थो के सपादन और प्रकाशन ने प्राकृत भाषा के अव्ययन-अध्यापन को सुरुचिपूर्ण और सुविद्यापूर्ण बना दिया। छात्रो और अध्यापको को ये ग्रन्थ सुलभ हो गये।

#### २ स्वतन्त्र प्राकृत व्याकरणात्मक ग्रन्थो का प्रणयन

उपर्युक्त प्राकृत-व्याकरण शास्त्रो के आधार पर वीसवी शती मे आधुनिक भाषाओं मे भारतीय विद्वानों द्वारा प्राकृत व्याकरण ग्रन्थों का प्रणयन प्रारम्भ हुआ। सर्वप्रथम ऋषिकेश शास्त्री की प्राकृत व्याकरण का प्रकाशन कलकत्ता से १८८३ में हुआ। यद्यपि भूलतः वह संस्कृत में था पर साथ ही उसका अग्रेजी अनुवाद भी प्रकाशित हुआ।

Woolner का Introduction to Prakrit कलकते से १६२८ मे प्रका-शित हुआ था। उसकी उपयोगिता और लोकप्रियता को देखकर डॉ॰ वनारसी-दास जैन ने उसका हिन्दी अनुवाद 'प्राकृत प्रवेशिका'' के नाम से पजाब विश्व-विद्यालय, लाहीर से १६३३ मे प्रकाशित किया। "भारतीय नाटको तथा भार-तीय भाषा-विज्ञान को सुगम बनाना इसका भूल उद्देश्य था। प्राकृत की विभिन्न स्थितियो का परिचय भी इस ग्रन्थ से हो जाता है।

प० वेचरदास दोसी प्राकृत के मूर्धन्य विद्वान् है। उन्होने १६२५ मे गुजरात पुरातत्त्व मन्दिर, अहमदाबाद से गुजराती भाषा मे प्राकृत व्याकरण प्रकाशित की, जिसका हिन्दी रूपान्तर साघ्वी सुन्नताजी ने और उसका प्रकाशन १६६८ में भोतीलाल बनारसीदास ने किया। प्रस्तुत ग्रन्थ मे "सस्कृत, पालि, भौरसेनी, मागधी, पैशाची तथा अपभ्र श के पूरे नियम बताकर संस्कृत के साथ तुलनात्मक दृष्टि से विशेष परामर्श किया है और वेदों की भाषा, प्राकृत भाषा तथा संस्कृत भाषा, इन तीनो भाषाओं का शब्द समूह कितना अधिक समान है, इस बात को यथास्थान स्पष्ट करने का प्रयत्न किया गया है। सुनीतिकुमार चाटुज्यों के शब्दों में "इसे पिशेल के वृहत् प्राकृत व्याकरण का गुटका संस्करण कहा जाए तो अत्युक्ति नहीं होगी।"

इसके बाद डाँ० पी० एल० वैद्य ने A Mannual of Ardhamagadhi Grammar (पूना, १६३४) प्रकाशित की। पुस्तक छोटी पर उपयोगी है। इसके पूर्व डा० बनारसीदास जैन ने पजाब विश्वविद्यालय, लाहौर से १६२३ में Ardhamagadhi Reader प्रकाशित की थी, जिसमे अर्धमागधी की सामान्य विशेषताओं को स्पष्ट करते हुए जैनागमों में से प्राकृत-उद्धरण प्रस्तुत किए गये थे।

इसी शृखला मे डा॰ A M Ghatage की Introduction to Ardhamagadhi कृति १६५१ में कोल्हापुर (School and College Book-stall)
से प्रकाशित हुई। इसमें लेखक ने शकृत को संस्कृत से उत्पन्न मानकर अर्धमागधी अथवा जैन महाराष्ट्री की विशेषताओं को तीन भागों में विभाजित
किया ध्विन, रूपिम और वाक्यविज्ञान तथा समास। यहा भाषाविज्ञान का
विशेष रूप से आवार लिया गया है। अर्धमागधी का विश्लेषण करते हुए उन्होंने
भूमिका में कहा है कि यह भाषा एक जैसी नहीं रही। प्राचीन और नवीन विकास
का सकेत आगमों में स्पष्टत देखा जा सकता है। उदाहरणत प्रथमा विभक्ति के
एकवचन में अतथा ए प्रत्यय मिलते हैं। इनमें ओ प्रत्यय प्राचीन रूप है
जो गाथाओं में मिलता है तथा ए प्रत्यय अपेक्षाकृत नवीन रूप है जिसे हम
गद्यभाग में पाते है। प्राकृत, विशेषन अर्धमागधी, भाषाओं के विकासातमक रूपो

को तुलनात्मक अध्ययन के साथ प्रस्तुत करने वाली यह कृति निःसन्देह अनुपम है।

इसके वाद डा॰ दिनेशचन्द्र सरकार की "Grammar of the Prakrit Languages" उल्लेखनीय है जिसमे उन्होंने अर्घभागधी के साथ ही अन्य प्राकृती पर भी विचार किया है। शिलालेखी प्राकृतो पर डा० एम ए महेन्दले का वहुत अच्छा कार्य हुआ है। उन्होने Historical Grammar of Incriptional Prakiits (पूना, १६४८)मे प्राकृत की विभिन्न विकासात्मक स्थितियो को स्पष्ट किया है। पूना से ही प्रकाशित तगारे का Historical Grammar of Apabhramsa (१६४३) तथा दावाने का Nominal Composition in Middle Indo-Aryan (पूना, १९५६) ग्रन्य भी यहा उल्लेख-नीय है। Comparative Syntax of Middle Indo-Aryan नाम से एक अन्य ग्रन्थ कलकत्ता से १६५३ मे प्रकाशित हुआ। इन ग्रन्थों मे भाषाविज्ञान की दृष्टि से प्राकृत पर विचार किया गया है।

डॉ॰ सरयूप्रसाद अग्रवाल का 'प्राकृत विमर्भ' लखनऊ विश्वविद्यालय से १६५३ मे प्रकाशित हुआ। इसमे लेखक ने मुख्य प्राकृतो के अतिरिक्त प्रारम्भिक प्राकृत-पालि, शिलालेखी प्राकृत और उत्तरकालीन प्राकृत-अपभ्र श का सक्षिप्त परिचय दिया है। निथमो को स्पष्ट करते समय सूत्रो का उल्लेख तथा साथ ही सस्कृत से तुलना कर दी गई है। ११ इससे सस्कृत और प्राकृत को एक साथ समझा जा सकता है। पिशेल के प्राकृत व्याकरण का भी यहा भरपूर उपयोग हुआ है। पुस्तक पाच अध्यायों में विभक्त है १ प्राकृत और उसकी विभिन्न बोलियों का परिचय, २ प्राकृत वोलियो की सामान्य विशेषताए, ३ प्राकृत की व्वनि सम्बन्धी विशेषतायें, ४. प्राकृत के पद, रूपो का विकास, ५ प्राकृत के फियापदी का विकास। अन्त मे प्राकृत साहित्य से २१ उद्धरणो को चयनिका भाग मे देकर प्राकृत के विकास को और भी स्पष्ट करने का प्रयत्न किया परन्तु ये उद्धरण काल-क्रम से नही दिए गए। कालक्रम से दिए जाते तो और अधिक अच्छा रहता। प्राकृत भाषाओं का वर्गीकरण यहा तीन प्रकार से किया गया है धार्मिक साहित्यिक और नाटकीय।

डा० प्रयोघ पडित भाषाविज्ञान के विश्रुत प्राघ्यापक थे। उन्होने पार्श्वनाथ विद्याश्रम, वाराणसी द्वारा आयोजित 'प्राकृत भाषा' पर १६५३ मे, तीन भाषण दिए थे, जो १६५४ मे प्रकाशित हो गए। इन तीन भाषणों के शीपंक थे प्राकृत की ऐतिह।सिक भूमिका, २ प्राकृत के प्राचीन बोली विभाग, और ३ प्राकृत का उत्तरकालीन विकास। डा० पडित ने प्राकृत को स्पब्ट करते हुए कहा है कि 'एक ओर से वर्तमान काल की बोलचाल की नव्य भारतीय आर्य-भाषायं और दूसरी ओर से प्राचीनतम भारतीय आर्यभाषा जैसे कि वेद की भाषा,

यह दोनो स्वरूपो के बीच की जो भारतीय भाषा इतिहास की अवस्था है, उसको हम प्राकृत कह सकते हैं। रहे प्राकृत में 'प्रकृति' का अर्थ उन्होंने आदर्श लिया है अर्थात् प्राकृत का आदर्श है सस्कृत। है

१६६० मे चौखम्मा विद्यामवन, वाराणसी से प्राकृत व्याकरण नामक ग्रन्थ निकला जिसके लेखक हैं मधुसूदनप्रसाद मिश्रा इसे हेमचन्द्र का आधार लेकर लिखा गया है। पुस्तक ग्यारह अघ्यायों मे विभक्त है। सर्वप्रथम महाराष्ट्री के लक्षणों को स्पष्ट किया गया है और उसके वाद शौरसेनी, मागधी, पैशाची और अपभ्र श को। वीच-वीच मे यया स्यान प्राकृतप्रकाश, कल्पलितका आदि का भी उल्लेख किया गया है। सप्तम अध्याय में कुछ विशिष्ट पदों को एकत्रित किया गया है और पादिटपणी में विशेष सूत्रों का भी उल्लेख कर दिया गया है।

डा॰ भुक्भार सेन का एक ग्रन्थ Comperative Grammar of Indo Aryan भारत की Linguistic Society के विशेष प्रकाशन के रूप मे १६६० मे सशोधित करके प्रकाशित हुआ है। उसी का हिन्दी रूपान्तर 'तुलनात्मक पालि-प्राकृत-अपभ्र श व्याकरण' के नाम से प्रकाशित किया गया १६६६ में (लोक-भारती प्रकाशन, इलाहाबाद)। डा० सेन प्रकृति का अर्थ संस्कृत मानकर चलते हुए लगते है । उन्होने प्राग्मारतीय आर्थ भाषा (१२०० ई० पू०) से क्रमश. प्रारम्भिक वैदिक १२००-८०० ई० पूर्ण (साहित्यिक तथा बोलचाल का रूप), परवर्ती वैदिक ६००-५०० ई० पूर्व (साहित्यिक तथा कथ्य रूप), संस्कृत--५०० ई० पू० (साहित्यिक और जन सामान्य) । प्रथम मध्य भारतीय आर्थभाषायें बौद्ध सस्कृत--२००--३०० ई०पू० (उत्तर पश्चिमी, पश्चिम मध्यवर्ती, पूर्वमध्यवर्ती और पूर्वी), द्वितीय मध्यवर्ती आर्यभाषाए (निय प्राकृत २०० ३०० ई , पालि २०० ई०पू० प्राकृत अपभंश -(१-६०० ई०) तृतीय मध्यभारतीय आर्यभाषाए अवहट्ट-६००-१२०० ई०)। यहा अपभ्र श को भारतीय आर्यभाषा के विकास की सीधी परम्परा मे बैठाया है और कहा है कि मध्य भारतीय आर्थभाषा का दितीय पर्व वस्तुत अपभ्र श का प्रारम्भिक पर्व है। वैयाकरणो द्वारा प्रस्तुत अपभ्र श इसके दूसरे पर्व का कुछ गढा हुआ रूप है। अपस्र श का तीसरा पर्व आधुनिक भारतीय अर्थ भाषा का प्राण्रूप है और अवहट्ट या लौकिक कहा जाता है। हैं

डा० एस० एम० कत्रे ने १६४५ में भारतीय विद्याभवन, बम्बई में जो भाषण दिए थे, उनका अकाशन Prakrit Languages and their contribution to Indian culture के नाम से हुआ। उसी का हिन्दी अनुवाद 'प्राकृत भाषाए और भारतीय संस्कृति में उनका अवदान' राजस्थान हिन्दी ग्रन्थ अकादमी जयपुर से (१६७२ में प्रकाशित हुआ) डा० कत्रे ने भी प्राकृत को संस्कृत से उद्भूत माना है। उन्होंने कहा है कि आकृत भाषा में संस्कृत की ही सीधी उपज है, जो स्थान और काल की दृष्टि से परिवर्तित और परिवर्धित होनी रही

हैं। या अन्तत. यो कहा जा सकता है कि ये भाषाए जिय समान स्रोत में उत्पन्त हुई है, वह सस्कृत है। प्यहा हमें यह नहीं भूलना चाहिए कि सरकृत बहु सख्यक प्राचीन भारतीय वोलियों से मानव रूप में पिरिनिष्ठित और पिरिकृत हुई है। ये वोलियाँ ऋग्वेद काल में भी अचितित थी और गंन्कृत के साथ-भाष पाणिनि और पत्जलि के युग में और उसके वाद भी नताब्दियों तक बनी रही। ये ही पालि-प्राकृत भाषाए थी। इन्हें कत्रे ने सात श्रेणियों में विभक्त किया है १. वामिक प्राकृत, २ साहित्यक प्राकृत, ३. नाटकीय प्राकृत, ४ वैयाकरणों द्वारा विभिन्न प्राकृत भाषाए, ४ भारत वहि स्थ प्राकृत, ६ अभिलेखीय प्राकृत, और ७ लोक प्रचलित संस्कृत। १८ आगे के पृष्ठों में इन प्राकृतों पर कुछ विन्तार से ही विचार किया गया है।

उपलब्ध व्याकरणों का आधार लेकर डा० नेमिचन्द्र शास्त्री ने 'अभिनव प्राकृत व्याकरण' लिखा जिमका प्रकाशन तारा प्रिटिंग प्रेस में १६६३ में हुआ। इसमें डा० शास्त्री ने हेमचन्द्र आदि के प्राकृत व्याकरणों को आधुनिक दृष्टि से प्रस्तुत किया है। साथ ही उन्होंने आधुनिक भाषाओं में लिखे प्राकृत व्याकरणों का भी उपयोग किया है। '' अतः वह छात्रों को विशेष उपयोगी सिद्ध हुआ है। डा० शास्त्री का 'प्राकृत भाषा और माहित्य का आलोचनात्मक इतिहास' प्रन्थ भी यहा उल्लेखनीय हैं, जिसमें उन्होंने प्राकृत भाषा का विकास प्राचीन आर्यभाषा छान्दस से माना है। उपलब्ब प्राकृत साहित्य को उन्होंने द्वितीय स्तरीय प्राकृत के अन्तर्गत रखा, जिसके पाच भेद किए १ आपं प्राकृत जिसमें पालि भी सिम्मिलत है, २ शिलालेखी प्राकृत, ३ नियप्राकृत, ४ वम्मपद की प्राकृत, और प्र अश्वधीप नाटकों की प्राकृत, ३ नियप्राकृत, ४ वम्मपद की प्राकृत, और प्र अश्वधीप नाटकों की प्राकृत, इ वित्रीय स्तरीय मध्ययुगीन प्राकृत में महाराष्ट्री, मागबी, पैंशाची, चूलिका पैंशाची, शौरसेनी, शाकारी, ढक्की, आदि भाषाओं पर विचार किया गया है तथा दितीय स्तरीय तृतीय युग में अपभं शाषा को सयोजित किया है। इन सभी की विशेषताए सक्षेप में इस ग्रेन्थ में उप-रियंत की गई है।

इन प्रन्थों में अपभ्र श को भी सम्मिलित किया गया है। परन्तु कुछ विद्वानों ने पृथक रूप से अपभ्र श व्याकरणों की रचना की है। पतजिल से लेकर हेमचन्द्र तक प्राय सभी वैयाकरणों ने अपभ्र श का उल्लेख किया है। अपभ्र श व्याकरणों की कुछ पृथक् रचनाए भी हुई है, जिनमें डांठ देवेन्द्रकुमार जैन का अपभ्र श व्याकरण (वाराणसी), तथा अपभ्र श भाषा और साहित्य (भारतीय ज्ञानपीठ, काशी, १६६६) डांठ परमित्र शास्त्री का मूत्रशैली और अपभ्र श व्याकरण आदि जैसे ग्रन्थ उल्लेखनीय है। डांठ नामवर्रीसह और डांठ शिवप्रसाद सिंह के गन्यों ने भी अपभ्रश और अवहट्ट भाषाओं तथा उनके व्याकरणों को समभने में अपना महत्त्वपूर्ण योगदान दिया है। प्रस्तुत निवन्य के लेखक का भी पालि-प्राकृत

भाषा और साहित्य' नामक ग्रन्थ पालि-प्राकृत और अपभ्र श के अध्ययन के लिए उपयोगी है। इसका प्रकाशन इसी वर्ष नागपुर विश्वविद्यालय से हुआ है। डा० कोमल जैन ने भी बूलर के आधार पर एक प्राकृत प्रवेशिका का (वाराणसी, १६६४) प्रकाशन किया था।

ये सभी ग्रन्थ अधुनिक भाषाओं में प्राकृत व्याकरणों पर उपलब्ध हैं। छोटे-मोटे कुछ और भी ग्रथ लिखे गए है, जिन्होंने प्राकृत भाषा के अध्ययन को प्रोत्सा-हित किया।

### ३ प्राकृत भाषात्मक चिन्तन

पिछने कुछ वर्षों मे प्राकृत ग्रन्थों का आधुनिक दृष्टि से सपादन-प्रकाशन हुआ है। उनमें सपादकों ने ग्रन्थों की भाषा पर विचार विया है। इसी प्रकार कुछ फुटकर निवन्ध भी प्रकाशित हुए हैं। ये सभी यद्यपि स्वतन्त्र ग्रन्थ नहीं है, फिर भी भाषान्तर चिन्तन की दृष्टि से उनका भूल्याकन अवश्य किया जा सकता है।

एम० शाहीदुल्ला का 'Magadhi Prakrit and Bengali (IHQ 1925) डा॰ घाटने के Instrumental and Locative in Ardhamagadhi (IHQ. 1937), Locative form in Paumacaciya (BBRAS 1957) और Maharashtri language and literature (JBU 1936) तथा डा॰ P V वापट का The Relation between Pali and Ardhamagadhi (IHQ Vol. VI 1928) निवन्ध मागधी, अर्धमागधी और महाराष्ट्री प्राकृत से सबद्ध है।

एस० पी० व्ही० रगनाथ स्वामी का Paisaci Prakrit (IA, XLVIII, 1919, pp 211-213) P V रामानुज स्वामी का Hemachandra and Paisaci Prakrit (IA Li, 1922 pp 51-54), ए० एन० उपाध्ये Paisaci Language and literature (Annals of the B O. R I XX1 1-2, pp 1-37, Poona, 1940), आदि निवन्ध पैशाची प्राकृत की विभिन्न समस्याओं को उद्घाटित करते है।

इसी प्रकार के कुछ अन्य निबन्ध भी उल्लेखनीय हैं। डा० के० बी० पाठक का The text of the Jainendra Vyakarana and the Priority of Candra to Pujyapada (ABORI, Vol XIII, 1931-32, pp 25-36), डा० ए० एन उपाध्ये के Joinder and his Apabhramsa works (ABORI, Vol XII, 2 PP 132-168, Poona, 1931), Subhachandra and his Prakrit grammar, (ABORI, Vol XIII, 1931-32, pp 37-58) The Prakrit Dialect of Pravacanasara of jaina Sauraseni (JUB II, 6, Bombay, May, 1934), Prakrit studies their latest progress and future (AIOC, हैदराबाद, 1941 में दिये गए भाषण का

भाग), A Prakrit Grammar attributed to Samantabhadra (IH Q.XVII, pp 511-16, कलकता, 1952), Language and dialects used in the Kuvalayamala (Summary of Papers, A I D.C. XXII Session, Gauhati, 1965) आदि। डा० भयाणी, डा हीरालाल जैन, मुनि नयमल, के ऋषभचन्द्र आदि विद्वानों के भी कुछ निवन्ध प्राकृत व्याकरण के विभिन्न पक्षो पर प्रकाश्वित हुए है।

भाषाविज्ञान की दृष्टि से भी भारतीय विद्वानों ने प्राकृत भाषा की उप-योगिता पर विचार-मन्यन किया है। इस दृष्टि से डा एस एम. कन्ने के Introduction to Modern Indian Linguistics with special reference to Indo-Aryan and Assamese (University of Gauhati, 1941) डा॰ एस॰ एम॰ घटिंगे के Historical Linguistics and Indo-Aryan Languages (University of Bombay, 1962) तथा डा॰ प्रवीच पण्डित के 'प्राकृत भाषा' (वाराणसी, १६५४) पर दिए गये भाषण भारतीय आर्य भाषाओं के विकास में प्राकृत के योगदान को स्पष्ट करते है। इसी प्रकार डा० एस० के० चटर्जी और डा० सुकुमार सेन का Middle Indo-Aryan Reader, (University of Calcutta, 1957), डा॰ P D. गुणे का 'Introduction to Comparative Philology, Apabhramsa Literature and its importance to Philology (Poona, 1919 A I O C), S.N घोषाल का 'On the Etymology of the Prakrit Vocable Pore (VIG, होशियारपुर, मार्गव, मार्च, १६६७, पृ० ३८-४०), गुरुसेवी शर्मा का "मागधीभासासु क्रियापदाना विश्लेषणम्' (AIOC, अलीगढ), मुनीश्वर भा का Modal Relation in Prakrits (वहीं) तथा Desi words in Kalidasa's Prakrit (वही) आदि लेख भी उपयोगी हैं।

प्राकृत और अपभ्रश के मूल ग्रन्थों के सम्पादन में सपादकों ने ग्रन्थों की भाषाओं पर भी विचार किया है। इस दृष्टि से डा० हीरालाल जैन हारा सम्पादित ग्रन्थ उल्लेखनीय है १ णायकुमारचरिं (प्रथम सस्करण कारजा सीरिज से १६३१ में और द्वितीय सस्करण भारतीय ज्ञानपीठ से १६७२ में), २. पाहुंड दोहा (कारजा सीरिज से १६३३ में), ३ सावयधम्म दोहा (कारजा सीरिज, १०३२), ४ करकड्यरिंड (कारजा से १६३४ में प्रथम सस्करण और भारतीय ज्ञानपीठ से १६६४ में द्वितीय सस्करण), १-२० पट्खांडांगम धवलाटीका व हिन्दी अनुवाद के साथ १६ भागों में (ज्ञि० ला० जैन साहित्योद्धार फण्ड, १६३६-१६), २१ सुगंबदसमी कहा (भारतीय ज्ञानपीठ, १६६२), २२ मुदमणचरिंउ (भारतीय ज्ञानपीठ, १६७०), २३ मयण पराजय (भारतीय ज्ञानपीठ, १६६२), २२ कहक्कोसु (प्राकृत सोसाइटी, अहमदाबाद,

१६६९), २५. जसहर चरित्र (भारतीय ज्ञानपीठ, १६७३), तथा वीरजिणिद-चरित्र (भारतीय ज्ञानपीठ, १६७५)।

डा० हीरालालजी के अन्यतम विद्वान् मित्र डा० ए० एन० उपाध्ये ने भी अनेक प्राकृत ग्रन्थो का सपादन किया है, जिनमे उन्होने उन ग्रन्थो की भाषा पर भी विस्तार से विचार किया है। उनके कतिपय सम्पादित ग्रन्य इस प्रकार है पंचसूत्र (१६३४), २ प्रवचनसार (रायचन्द्र जैन शास्त्रमाला, १६३५), ३. परमात्म प्रकाश (१६३७), ४ कसवहो (हिन्दी ग्रन्थ रत्नाकर व+वई, १६४०), ५ धूर्तीख्यान (भारतीय विद्याभवन, वम्बई, १६४४), ३ लीलावई (सिंघी जैन ग्रन्थमाला, १६४६), ७ आणद सुन्दरी (मोतीलाल बनारसीदास, १६५५), प्त उसाणिरुद्ध (वम्बई विश्वविद्यालय जर्नल, १६४१), ६ कुवलयमाला (सिंघी जैन ग्रन्थमाला, १६५६), १० चदलेहा (भारतीय विद्याभवन, १६४५), ११ सिंगारमजरी, (पूना विश्वविद्यालय जर्नल, १६६०), १२. कट्टिगेयाणु-पेक्खा (रायचन्द्र जैन शास्त्रमाला, १६६०), आदि । इनके अतिरिक्त डा० उपाध्ये ने डा० हीरालालजी के सहयोग से कुछ और ग्रन्थो का सम्पादन किया, जिनका प्रकाशन जीवराज जैन ग्रन्थमाला, सोलापुर से श्री प० बालचन्द्र सिद्धान्तशास्त्री के हिन्दी अनुवाद सहित हुआ। इन ग्रन्थो मे तिलोयपण्णत्ती (प्रथम सस्करण, १९४३, द्वि० स० १९५६) भागर्व, तिलीय पण्णत्ती भाग २ (१६५१) तथा जवूदीवपण्णत्ती (१६५७) प्रमुख ग्रन्थ हैं।

मुनि नथमलजी प्राकृत और जैन दर्शन के विश्रुत विद्वान् हैं। उन्होंने उत्तरा-ध्ययन, दशवैकालिक आदि ग्रन्थों का सम्पादन तथा अनुवादन किया है। ग्रन्थ-भाग की व्याख्या और उसके विश्लेषण मे प्राकृत व्याकरण को भी स्पष्ट किया गया है। मुनिजी ने प्राकृत भाषा के सन्दर्भ मे पृथक् रूप से भी यन्न-तत्र अपने गभीर विचार प्रस्तुत किये हैं।

इसके अतिरिक्त डा० विमल प्रकाश जैन द्वारा सपादित जम्बू स्वामि चरिउ (भारतीय ज्ञानपीठ) । डा० भयाणी द्वारा सपादित आहिल का पाउमसिरि-चरिउ, डा० राजाराम जैन द्वारा सपादित विवृध श्रीघर का वडढमाणचरिउ आदि ग्रन्थ भी दृष्ट०थ हैं, जिनकी भूमिकाओं में सपादकों ने सम्बद्ध ग्रन्थों की भाषा पर विस्तार से विचार किया है।

सस्कृत नाटको मे प्रयुक्त प्राकृत की भी भारतीय विद्वानो ने मीमासा की है। एस० बी० पण्डित ने विक्रमोर्वशीय (BSS १८८६) और मालविक्राग्निमित्र (BSSS, 1889) की भूमिका मे, गोडवोले ने मृच्छकिटक (BSS १८६६) की भूमिका मे, तेलग ने मुद्राराक्षस (१६००) की भूमिका मे तथा आर० जी० भण्डारकर ने मालतीमाधव की भूमिका मे (१६०५), प्राकृत वोलियों की विशेषनाओं को स्पष्ट किया है। भास के नाटको पर गणपति शास्त्री (१६१०-

२६० : सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा

१६१४) तथा मुखतकर ने (JAOS ४०-४२), भवभूति के महावीरचरित पर टोड़रमल्ल ने (आवमफोर्ड, १६२८), महाराजिवजय पर दलाल ने (वडोदा, (१६१८), अलविजय पर एल० वी० गाघी (वडोदा, १६२६) ने तथा विक्रमोर्वेशीय पर एच० डी० वेलकर ने (साहित्य अकादमी, १६६१) विशेष लिखा है। उन्होंने इन नाटकों में प्रयुक्त मागद्यी, शौरसेनी, पैशाची म्रादि प्राकृत वोलियों का विश्लेषण किया है।

इस प्रकार भारतीय विद्वानों ने प्राकृत भाषा और व्याकरण की विविध विद्याद्यों पर कोवकार्य किया है। प्रारम्भ में उनका शोध कार्य पाश्चात्य विद्वानों के आदर्ज वो सामने रखकर किया गया प्रतीत होता है। वाद में उन्होंने कुछ मौलिक चिन्तन प्रस्तुत किया। आज वे स्वय आदर्ज वनने की स्थिति में है वशते कि वे अपेक्षित श्रम और निष्ठा के साथ कार्य करें। याकोवी और अल्सडोर्फ के आदर्ज आज भी पुराने नहीं हुए। डा० हीरालाल जैन और ए० एन० उपाध्ये जैसे प्राकृत के सर्वमान्य विद्वानों के कार्य नयी पीढी के लिए प्रेरक सूत्र वन सकते हैं। सर्वश्री मुनि नथमलजी, प० सुखलाल सघवी, प० वेचरदास दोसी, प० दलसुख मालविष्या, डा० भयाणी, प० फूलचन्द्र सिद्धान्तशास्त्री, प० वालचन्द सद्धान्तशास्त्री आदि जैसे प्राकृत भाषा के निष्णात विद्वान् अपनी लेखनी और विद्वत्ता से प्राकृत भाषा और माहित्य के अनुसन्वान के क्षेत्र को प्रशन्त कर रहे हैं। तुलनात्मक तथा ऐनिहासिक दृष्टि से अभी भी प्राकृत भाषा और साहित्य के विविध पक्षों का उद्घाटित होना णेप हैं। आशा है नयी और पुरानी पीढी का सामक्तम्य तथा परिन्हारिक सहयोग इस दिशा की और अपने कदम वढायेगा।

१ भारतीय आर्यभाषा और हिन्दी, हि० स०, पृ ७४।

२ प्रावृत भाषायों का व्याकरण, हिन्दी अनुवाद, पृ० १४।

३ वही, पु० द-१४।

४. ४८०५—(1) प्रेम सुमन जैन—'विदेशी विद्वानो का जैनविद्या को योगदान' वैशाली कुलेटिन न० १, पृ० २३२-४४।

<sup>(</sup>ii) F Wiesinger German Indology-Past & Present

<sup>(</sup>III) A M Ghatge A brief sketch of Prakrit studies in progress of Indic studies

<sup>(</sup>१९) क्षेत्रकृतार कास्त्री—अपन्नज्ञ भाषा श्रीर साहित्य की शोध प्रकृतिया - ।)

- ५ मलयगिरि द्वारा कथित-प्राकृत सापामी का न्याकरण, पु० ६५।
- ६ पिरोल ने इसे स्वतन्त्र अन्य माना है, टीका नही प्राकृत भाषाम्रो का व्याकरण, पु० ५७।
- प्राकृत भाषास्रो का व्याकरण पिशेल, प्-७४ (हिन्दी अनुवाद) ।
- पह्मापाचन्द्रिका, मूमिका, पृ०४।
- ६ प्राकृत प्रवेशिका, भूमिका, पृ० ४।
- प्राकृत मार्गोपदेशिका, भूमिका, प्० १० । 90
- ११ वही, प्रस्तावना, पृ० ७।
- १२ कलकत्ता, १६४३।
- १३ प्राकृत विभर्श, प्राक्तयन, पृ० २।
- १४ प्राकृत नापा, प्०१।
- १४ वही, पृ० ४२।
- १६ तुलनात्मक पालि-प्राकृत-ग्रपन्त्रश व्याकरण, पृ० १४-१५।
- १७ प्राकृत भाषायें और मारतीय संस्कृति में उनका अवदान, पृ० १।
- १८ वही, पृ० ७-८।
- १६. भ्रोभतन प्राकृत व्याकरण, प्रस्तावना, प्० २२।

# अर्धमागधी आगम-साहित्य की विशिष्ट शब्दाविल

### डाँ० जगदीशचन्द्र जैन

वौद्धो के पालि न्निपिटक की तुलना में अर्घमागधी में लिखे हुए जैन आगम-साहित्य का अध्ययन अपेक्षाकृत कम मान्ना में हुआ है। जैन आगमों के अध्ययन को प्रकाश में लाने का श्रेय खासकर वेबर, याकोबी, पिशल, लॉयमान, शूर्जिंग, आल्सडोर्फ आदि जर्मन मनीषियों को ही दिया जायेगा, जिन्होंने अप्रकाशित आगम-साहित्य की हस्तलिखित प्रतियों को पढकर उनका आलोचनात्मक अध्ययन प्रस्तुत किया।

## आगम-साहित्य का महत्त्व

जैन आगम-साहित्य अनेक दृष्टियो से महत्वपूर्ण है। सर्वप्रथम, भगवान महावीर एव उनके शिष्य-प्रशिष्यो के अमूल्य उपदेशो का इसमे सग्रह है, भले ही यह साहित्य अपने मूल रूप में सुरक्षित न हो। इस साहित्य में तत्कालीन सामाजिक सास्कृतिक, आर्थिक एव भौगोलिक विषयों के अतिरिक्त कितनी ही ऐतिहासिक एवं अर्ध-ऐतिहासिक परपराओं का उल्लेख हैं, जो अन्यन उपलब्ध नहीं। भारत के प्राचीन इतिहास के सागोपाग ज्ञान के लिए इस सामग्री का विश्लेषण आवश्यक है।

जैन श्रमण चातुर्मीस को छोडकर, एक वर्ष में आठ महीने एक स्थान से दूसरे स्थान पर गमनागमन करते थे। वृहत्कल्प भाष्य के अध्वप्रकरण के अन्तर्गत जनपद परीक्षा में उल्लेख है कि श्रमण निग्रंथों को विविध देशी भाषाओं में कुशल होना चाहिये, जिससे कि वे अपने उपदेशों को अधिक-से-अधिक लोगों तक पहुंचा सकें। भाषा के अतिरिक्त उन्हें उन-उन प्रदेशों के रहन-सहन और रीति-रिवाजों का ज्ञान होना भी आवश्यक है। उदाहरणार्थ लोक ज्ञान के लिए यह जानना जरूरी है कि किस प्रदेश में किस प्रकार से अन्त उपजाया जाता है जैसे लाट देश में वर्षा से,

सिंधुदेश में निदयों से, द्रविड देश में तालावों से, उत्तरापथ में कुओं से, और डिभरेलक (?) में महिरावण (?) की वाढ से खेतों की सिचाई होती हैं (वृहत्कल्पभाष्य १-१२२६-३६)।

भापाविज्ञान की दृष्टि से भी जैन आगम साहित्य का अध्ययन अत्यन्त उपयोगी है। प्राकृत भाषाओं ने कालान्तर मे किस प्रकार अपभ्र श का रूप लिया और किस प्रकार उन्होने हिन्दी, गुजराती, मराठी आदि आधुनिक भार्य भाषाओ को प्रभावित किया, इसकी कल्पना जैन आगम-साहित्य के अध्ययन के विना नही हो सकती है। इस सबध में हेमचन्द्र की 'देशी नाममाला' का उल्लेख अप्रासिंगक न होगा। स्वय हेमचन्द्र के शब्दों में "जो शब्द 'सिद्धहैम भव्दानुशासन' व्याकरण में सिद्ध नहीं किए जा सके, जो संस्कृत के अभिधान कीपो में भीजूद नहीं है, तथा गीण लक्षणा शक्ति से जो सभव है, उन शब्दों का सग्रह इन देशी शब्दों में नहीं किया गया। उन्ही शब्दो का यहा सग्रह है जो महाराष्ट्र, विदर्भ और आभीर अ। दि देशों में प्रसिद्ध है। किन्तु इस प्रकार के शब्दों की संख्या का अन्त नहीं, अतएव जीवन भर में भी इन भीव्दों को सग्रह कर सकना सभव नहीं। ऐसी दशा में अनादिकाल से प्रचलित प्राकृत भाषा के विंशेष शब्दों का ही यहां सकलन किया गया है।" इसमे सदेह नहीं कि हेमचन्द्र द्वारा किया हुआ यह सग्रह देशी शब्दों का अनुपम सग्रह है जो प्राकृत, अपभ्रश एव उत्तर भारत में वोली जाने वाली आधुनिक भारतीय भाषाओं के विश्लेषणात्मक अध्ययन के लिए परम उपयोगी है।

### भाषा की अने करूपता

भाषा के सबध में एक महत्त्वपूर्ण वात यह है कि भगवान महावीर ने जिस मागधी भाषा में अपना अवचन दिया था, उसका सही रूप जानने के हमारे पास साधन नहीं हैं। फिर, आगे चलकर पाटिलपुत्त, मयुरा और वलिभ में जो समय-समय पर आगमों की वाचनायें अस्तुत की गईं, उनमें उन-उन अदेशों की बोलियों का प्रभाव जा जाना स्वाभाविक हैं। हम देखते हैं कि व्याकरण के अयोगों में भी जैन आगमों में एकरूपता दिखाई नहीं देती। कहीं यश्रुति मिलती हैं, कहीं नहीं मिलती, कहीं उसके स्थान में 'इ' का अयोग किया गया है। वररुचि आदि वैयाकरण यश्रुति को स्वीकार नहीं करते, हेमचन्द्र करते हैं, लेकिन उन्होंने भी अपवादों की ओर लक्ष्य किया है। 'ण' और 'न' के प्रयोग के सबध में भी एक-रूपता नहीं। वररुच ने सर्वत्र 'ण' के अयोग को स्वीकार किया है। हेमचन्द्र के अनुसार स्वर के पश्चात् असयुक्त और आदि में न आने वाला 'न' 'ण' में परिवर्तित हो जाता हैं, जविक आप अपकृत में यह नियम लागू नहीं होता। आदि में आने वाले

असयुक्त 'न' के सबध मे वैकल्पिक नियम है कभी वह 'ण' मे परिवर्तित होता है, कभी नही (प्राकृत व्याकरण, १।२२८।६)। यही बात 'हु-खु' तथा 'अपि पि-वि-मि-अवि, आदि के प्रयोगों के सबध में है। प्राकृत वैयाकरणों ने व्याकरण के नियम वनाते समय जगह-जगह 'प्राय' 'वहल' 'क्वचित्', 'वा' आदि शब्दो का प्रयोग किया है। आगम-साहित्य में केही महावीर के स्थान पर मवावीर, और देवेहि के स्थान पर देवेभि आदि का प्रयोग हुआ है।

प्रकाशित आगम-साहित्य में ही नहीं, उनकी मूल प्रतियों में भी भाषा की विविध रूपता देखने मे आती है। मूनि पूण्यविजय जी ने भगवती सूत्र की प्राचीन हस्तलिखित प्रतियो (क) वि० स० १११० की प्रति, (ख-ग) १३वी सदी की जैसलमेर की दो ताडपत्रीय प्रतिया, (घ) १३वी सदी की खंभात की प्रति (ड) १३वी सदी की बडीदा की प्रति-- का उल्लेख किया है जिनमे भाषा की दृष्टि से विविध प्रयोग पाये जाते है। र

कहना न होगा कि भगवान महावीर तथा समय-समय पर होनेवाली अनेक वाचनाओं में दीर्घकालीन व्यवधान पड जाने के कारण, भूल परम्पराओं के विस्मृत हो जाने से आगमो मे वहुत से परिवर्तन एव सशोधन करने पड़े। अनेक स्थलो पर सूत्रो मे विसवाद उपस्थित होने के कारण स्वय नवागवृत्तिकार अभयदेवसूरि ने अपनी अल्पज्ञता की ओर लक्ष्य किया है (देखिये, स्थानागटीका, पृ० ४६६-५०० प्रश्न व्याकरण टीका, प्रस्तावना) । इसी प्रकार आचार्य मलयगिरि ने वाचनाभेद तथा सूत्रों के गलित हो जाने की ओर लक्ष्य करते हुए सूत्रों के अर्थ को 'सम्यक् सप्रदाय' के द्वारा जानने और समझने की सिफारिश की है। है

हस्तलिखित प्रतियो की नकल करने वाले लेखक और सपादक भी कम दोपी नहीं। जहाँ कोई पाठ उनकी समझ में न आया अथवा उन्हें अनुकूल दिखाई न पड़ा तो उन्होने उसमे मन-माना परिवर्तन कर दिया। इस सवध में प्रोफेसर आल्सडोर्फ लिखते है स्वर्गीय प्रोफेसर लॉयमान के कागजो में मुझे एक पूरजा मिला, जिस पर उन्होने विशेषावश्यक भाष्य के पाठ एकन्न किये थे। पाठ मे वार-वार अद्यतनभूत (Aorist) का प्रयोग किया गया था, किन्तु लेखक ने उसकी जगह निश्चयार्थं सूचक वर्तमान काल लिखना पसद किया। यह केवल एक उदाहरण है जबिक हस्तलिखित प्रतियों की नकल करने वालों ने व्याकरण के असामान्य प्रयोगो को निकाल दिया। हमे उसी से सतीप करना होगा कि जो थोडा बहुत उन्होने छोड दिया है।\*

### आगम ग्रन्थों की शैली

पालि विपिटक की भाँति जैन आगम ग्रन्थों की शैली भी मन्दगति से अग्रसर

होती है। किसी बटना का वर्णन पढ़कर ऐसा लगता है कि सामने खड़ा हुआ कोई व्यक्ति स्वामाविकता, सरलता एवं वोधगम्यता के साथ अपनी वात सुना रहा है। हाँ, वीच-वीच में कथा को गर्मार रूप देने और उसे रोचक वनाने के लिए वर्णकों को समावेश कर लिया जाता है। ये वर्णक प्राय वधे-वधाये रूप में एक जैसे होते हैं, जिनका प्रयोग सर्वमान्य रूप में किया जाता है। उदाहरण के लिए जो वाते चपा नगरी के वर्णन-प्रसग में औपपातिक सूच में विष्पात है, वे ही साकेत के सबध में अन्यत्न समझ लेनी चाहिए। वीद्र सूत्रों में 'वेष्पाल' (पातु अल) की भाति यह वर्णन प्राय 'जहां वण्णओं ' शब्दों से सूचित किया जाता है। आगम-साहित्य में इस प्रकार के वर्णन राजा, नगर, चैत्य, साधुन्सतों का आगमन, पुत्र-जन्म-उत्सव, प्रीतिदान, निष्क्रमण-सत्कार आदि के प्रसग उपस्थित होने पर जहाँ-तहाँ पाये जाते हैं।

इस प्रकार के वर्णन केवल जैन आगम-साहित्य में ही नही, प्राकृत, सस्कृत एवं अपभ्र श के अन्य ग्रन्थों में भी उपलब्ध होते हैं। १४वी शताब्दी के मिथिला निवासी ज्योतिरीश्वर के वर्ण रत्नाकर में राजाओं के भाट, आंक्षेट, रणभूमि के लिये प्रस्थान, दूतियो, देश-देशान्तर की तरुणियों तथा नारियों के आभूपण आदि के मनोर जक वर्णन मिलते हैं। डॉंब बीब जेंब सडेसरा द्वारा सम्पादित वर्णक-समुज्यय इस प्रकार की दूसरी महत्त्वकी रचना है, जिसमें नगर, हाथी, सर्प, समुद्र आदि के वर्णन उपलब्ध होते हैं।

### आगमो के विशिष्ट शब्द

यहाँ आगम और उनकी व्याख्याओं में सन्निहित प्राकृत के कतिपय विशिष्ट शब्दों का अध्ययन प्रस्तुत किया जा रहा है। आशा है, यह अध्ययन जैन आगम-साहित्य के अनुशीलन में प्रेरणादीयक सिद्ध होगा।

## १ शैलीगत शब्दावलि

जैन आगमों की शैली के सवद्य में कहा जा चुका है। भगवतीसूत, नायाधम्म-कहा आदि आगमों में सर्वमान्य रूप में प्रयुक्त निम्न शब्दाविल आगम-साहित्य की विशिष्ट शैली की ओर सकेत करती है

१ कालमासे काल किल्या (मृत्यु आने पर काल करके)।

२ तहमेंय अवितहमेय असर्विद्धमेय इिन्छियमेय पर्डिन्छियमेय इिन्छिय-पडिन्छियमेय सच्ये ण एसमट्ठे 'ज तुन्भे वयह (यह बात तयारूप है, अवितय है, असिद्ध है, इप्ट है, विशिष्ट है, इष्ट-विशिष्ट है और सत्य है, जो आपने कही है)। ३ पिडवुद्धा समाणी हट्ठतुट्ठा चित्तमाणिदया पीइमणा परमसोमणिस्सया हिरसवसिवसप्पमाणिहियया धाराहयकलव पुष्फग पिव समूसिय रोमकूवा (उठ कर वह हिंपत हुई, सतुष्ट हुई, मन में आनिदत हुई, प्रसन्त हुई, परम सौमनस्य-भाव प्राप्त किया, हर्ष के कारण फूली न समाई और वर्षा की धारा से जैसे कदम का पुष्प खिल जाता है, वैसे ही वह रोमाचित हो उठी)।

४ एय सोज्या निसम्म हट्ठतुट्ठे जेणामेव समणे भगव महावीरे तेणामेव उवागच्छड २ समण भगव तिक्खुत्तो आयाहिण पयाहिण करेड वदे नमसं २ समणस्स भगवओ नच्चासन्ते नाइदूरे सुस्सूसमाणे नमसमाणे पजलिउडे अभिमुहे विणएण पज्जुवास (यह श्रवण कर, सुनकर, वह हिषत हुआ, सतुष्ट हुआ और जहाँ श्रमण भगवान महावीर विराजते थे, वहा पहुचा । वहाँ पहुच कर श्रमण भगवान की तीन वार आदक्षिणा-प्रदक्षिणा की, उन्हें वदन किया, नमन किया। नमन करने के पश्चात् श्रमण भगवान के न बहुत निकट और न बहुत दूर उनकी सुश्रूषा करता हुआ, उन्हें नमन करता हुआ, सामने की और दोनो हाय जोडकर विनयपूर्वक उनकी पर्युपासना में लीन हो गया)।

प्र अम्हे एगे पुत्ते इट्ठे कते पिए मणुन्ने मणामे येज्जे वेसासिए सम्मए बहुमए अणुमए भडकरडगकसमाणे रयणे रयणभूए जीवियउस्सासए हिययाणदजणणे उवरपुष्फ पिव दुल्लहे सवणयाए किमग पुण पासणयाए ? (तुम मेरे इकलौते वेटे हो इष्ट हो, कमनीय हो, प्रिय हो, मनोज्ञ हो, मन को अच्छे लगते हो, स्थिर हो, विश्वसनीय हो, सम्मत हो, बहुमत हो, अनुमत हो, रत्नो की पिटारी के समान हो, रत्न हो, रत्न स्वरूप हो, जीवन के उच्छ्वास रूप हो, हृदय मे अनिन्द पैदा करने वाले हो और उद्वर पुष्प की भाँति हो जिसका सुनना भी दुर्लभ है, देखने की वात तो दूर रही) ?

६ अासुरुत्ते तिवलिय भिउडि निडाले कट्टु (क्रोध से लाल-पीला होकर अपनी तीन वलवाली भृकुटि को मस्तक पर चढाकर)।

७ मिसिमिसायमाणा (क्रोध से दात पीसकर)।

द निप्पट्ठपसिणवागरण (निष्पृष्टप्रश्न व्याकरण == निरुत्तर)।

६ जाणुकोप्परमाया (केवल घोटू और कोहनी की माता = वध्या) ।

१० गिरिकदरमल्लीणेव चपग पायवे सुहसुहेण वड्ढइ (पर्वत की कन्दरा में सुरक्षित चपक लता की भाति वह सुखपूर्वक बडा होने लगा)।

११ मारामुक्के र्विव काए (वघस्यान से मुक्त कौए की भाति ।

### २ समानधर्मी विशिष्ट शब्द सूची

१ ग्राम आदि वाचक शब्दावलि, ग्राम नगर, निगम, राजधानी, खेट, कर्बट,

મडव, द्रोणमुख, पत्तन (अथवा पट्टन ) પુટમેदन, आकर, आश्रम, निवेश (अथवा सनिवेश), विहार, सवाध (अथवा सवाह) ।

२ वन आदि वाचक शब्दावलि वन, वनेखंड, वनराजि, कानेन, आराम, उज्जाण (उद्यान) निज्जाण (निर्याण) ।

३ वाषी आदि वाचक शब्दाविल वाषी, पुष्करिणी, सर, सरपक्ति, सरसरपक्ति, अवट (अथवा अवड), तडाग, द्रह (अथवा ह्रद), दीर्घिका, गुजालिया।

४ पर्वत आदि वाचक भव्दावलि टक, कूट, भैल, शिखरी, प्राग्मार, लयन, उज्झर, निज्झर, (निर्झर) पज्झर (प्रक्षर) विष्पण।

५ भवन आदि वाचक शब्दावलि अट्टालिका, चरिका, गोपुर, प्रासाद, गृह (शीतगृह भी), शरण, द्वार, तोरण, परिधि, इन्द्रकील ।

६ मार्ग आदि वाचक शब्दाविल शृगाटक, न्निक, चतुष्क, चत्वर, चतुर्मुख, पथ, महापथ, शकट, रथ, पाया, युग्म (जुग्ग), गिल्ली, विल्ली, शिविका स्पन्दमानी ।

७ आपण-शाला आदि वाचक शब्दाविल कुत्रिकापण' कुभकारशाला पणितशाला, भाण्डशाला, कर्मशाला, पचनशाला, इधनशाला, व्याघरणशाला, कम्मतसाला, कोट्ठागार (कोष्ठागार), भडागार (भाडागार), पाणागार (पानागार) खीरघर (क्षीरगृह) घघसाला, गजसाला (गजशाला), महाणससाला (महानस-शाला), चिक्कयासाला (चिक्रिकशाला), वोहिय साला (वोधित शाला), दोसिय साला (दौस्यिक शाला), सोत्तिय साला (सौतिक शाला), गधिय साला (गाधिक शाला), सौंडिय साला (शौंडिक शाला)।

द नट आदि वाचक शञ्दाविल नट, नर्त्तक, जल, मल, मौन्टिक, विडवक, कथक, प्लवग, लासक, ओख्यापक, लख, मख, तूणइल्ल (तूणावत्) तुववीणिक, तालाचर।

ह राजा आदि वाचक शन्दाविल राजा, पाच प्रधान पुरुष राजा, युवराज अमात्य, श्रेष्ठी, पुरोहित ईश्वर, गणनायक, दडनायक, तलवर, माडंविय (माडंविक), कौटुविक, मत्नी, महामत्नी, गणक, अमात्य, चेट, इश्य, श्रोष्ठी, पुरोहित, सेनापति, सार्थवाह, पीठमर्द, दूत, सिधपाल, कचुकी, वर्षघर, महत्तर, दडधर, दडारक्षित, दीवारिक।

#### ३ प्राकृत साहित्य के मनोरजक शब्द

१ ण्हाविय यदि संस्कृत रूपातर किया जाए तो स्नापित होना चाहिए, लेकिन संस्कृत कोशों में नापित (अर्थात् वाल काटने वाला नाई) किया गया है (मराठी में नावीं इसी अर्थ में)। ण्हाविय का शब्दार्य होता है स्नान करानेवाला। विपाक सूत्र (६) मे उसे अलकारिक भी कहा है, अर्थात् जो स्नान आदि कराकर वस्त्राभूपण से अलकृत करे। मथुरा के राजा के चित्त नामक अलकारिक को सर्वेत अन्त पुर तक मे आने-जाने की छूट थी। ज्ञाताधर्मकथा में (१३) अलकारिक सभा (वाल काटने के 'सलून') का उल्लेख है जहाँ वेतनभोगी अनेक नौकर-चाकर श्रमण, अनाथ, रुग्ण और कगाल पुरुषों का अलकार-कर्म करते थे।

र गणिका का अर्थ है जो गणो के द्वारा भोग्य हो। वसुदेवहिंडि (१०३, १२-२४) में उल्लेख हैं. सामन्त राजाओं ने कुछ कन्याये चक्रवर्ती राजा भरत को उपहार में दी। वे छत्न और चमरवारी सिखयों के साथ राजा भरत की सेवासुश्रूपा में रहने लगी। अपनी रानी के कहने से भरत ने उन्हें गणों को प्रदान कर दी। भगवान बुद्ध को भोजन के लिये निमित्रत करने वाली सुप्रसिद्ध अवापाली वैशाली के गणराजाओं द्वारा भोग्य थी। किन्तु जान पडता है कि आगे चलकर गणिका का मूल अर्थ वदल गया। वात्स्यायन ने कामसूत्र में गणिकाओं को वेश्याओं का एक उपभेद माना है। आचार्य हेमचन्द्र ने काव्यानुशासन (विवेक, पृ० ४१८) में अपनी कला की प्रगल्भता और धूर्तता में कुशल स्त्री को गणिका कहा है (कलाप्रागल्भ्यवीत्यिभ्या गणयित कलयित गणिका")।

३ वेस्सा (वृहत्कल्प भाष्य ६२५६) = द्वेष्या, लेकिन कालान्तर मे यह भाव्द वेश्या के अर्थ मे रूढ हो गया। पाइअसद्दमहाण्णवो मे विशेपावश्यक का उद्धरण प्रस्तुत करते हुए वेस्सा का अर्थ पण्यागना या गणिका किया गया है।

४ छिन्ताला (हिन्दी में छिनाल, कुलटा)। वृहत्कल्प भाष्य (२३१५) के टीकाकार ने छिन्नाला का अर्थ किया है छिन्ना नाम ये ऽ गम्पगमनाद्यपराध कारित्वेन च्छिन्न हस्तपाद। नासादय कृता, अर्थात् अगम्य गमन का अपराध करने के कारण जिसके हाथ, पैर और नासिका आदि को छिन्न कर दिया गया है। पाइअसद्महण्णवों में छिण्णालिआ अथवा छिण्णाली शब्द को देशी बताया गया है।

प्र मेहुणिअ (वृ० भा० २८२२), मेहुणिआ (निशीय भा० ५७७५)।
मेहुणिअ अर्थात् भानजा (मराठी में मेहुणा वहनोई या साले के अर्थ में प्रयुक्त) और मेहुणिआ अर्थात् भामा या बुआ की लड़की या साली (मराठी में भी यही)। मेहुण का संस्कृत रूप मैंथुन होता है, इसका तात्पर्य यह हुआ कि मेहुणिअ और मेहुणिआ का परस्पर विवाह सबध हो सकता था वे मैंथुनगम्य थे। मामा की लड़की से विवाह करने के अनेक उदाहरण मिलते हैं। स्वय महावीर का विवाह उनकी भानजी से हुआ था। इस प्रकार का विवाह लाट देश और दक्षिणापय में विहित तथा उत्तरापय में निषिद्ध समझा जाता था (आवश्यक चूर्णी २, पृ० ८१)। बोधायन में इस प्रकार के विवाह का उपहास किया है (एच० सी० चकलदार, मोशल

लाइफ इन ऐंशियेंट इडिया, स्टडीज़ इन वात्स्यायन'म कामसूत्र, पृ० १३३)। निशीय चूर्णी (पीठिका, पृ० ५१) मे अपनी वुआ अयवा भौसी की कन्या के साथ विवाह किये जाने का उल्लेख है। पाइअसहमहण्णवों में उक्त दोनो शब्दों को देशी वताया गया है।

६ भोयडा— (निशीय भा० १२६)। जिसे लाट देश में कच्छ कहा जाता था, उसे महाराष्ट्र में भोयडा कहते थे। महाराष्ट्र की कन्याये इस वस्त्र को वचपन से पहनती थी और विवाह होने तक पहने रहती थी। उसके वाद गर्भवती होने पर सगे-मविधयों को भोज दिया जाता और उत्सव समाप्त होने के पश्चात् इस वस्त्र को निकाल दिया जाता। इस तरह का या इससे मिलता-जुलता रिवाज आज भी महाराष्ट्र में प्रचलित है या नहीं, इसकी खोज की जानी चाहिये।

कुत्तियावण (वृ० भा० ३४२१४-२२, भगवतीसूत्र और नायाधम्मकहा में भी) का सम्कृत रूप कुविकापण मानकर आचार्य मलयगिरि ने इस भव्द की वडी विचित्र व्याख्या प्रस्तुत की है कु इति पृथिव्या सज्ञा, तस्या निक कुनिक स्वर्गमर्त्यपाताललक्षण तस्यापण हट्ट । पृथिवीन्नये यत् किमिप चेतनमचेतन वा द्रव्य सर्वस्यापि लोकस्य ग्रहणोपमोगदाम विद्यते तत् अ।पणे न न।स्ति (देखिये आवश्यक टीका भी, पृ० ४१३ अ) अर्थात् जहा स्वर्ग, मर्त्य और पाताल लोक में मनुष्य के उपभोग्य चेतन व अचेतन कोई भी वस्तु मिल सकती हो (आजकल का 'जनरल स्टोर', पालि में अन्तरापण)। उज्जैनी, राजगृह और तोसलिनगर में कुत्तियावण होने का उल्लेख मिलता है। कहते हैं कि भूत-प्रेत भी इन दुकानो पर सुलभ थे। भृगुच्छ का कोई वैश्य उज्जैनी की दुकान से एक भूत खरीद कर ले गया, जिसके द्वारा भूततडाग नामक तालाव वनाये जाने का उल्लेख है। तोसलि देश के किसी विणक् ने ऋपिपाल नामक व्यतर खरीदा, जिसने इसितडाग (ऋपि तडाग) तालाव का निर्माण किया। इसितडाग का उल्लेख खारवेल के हाथी गुफा शिलालेख मे पाया जाता है। यदि कृत्तियावण के स्थान पर को द्वियावण पाठ रक्खा जाय तो उसका अर्थ की तुकिकशाला, यानी जहा कुतूहल पैदा करने वाली चीजे मिलती हो, किया जा सकता है।

माहण (त्राह्मण)। माहण अव्द की व्युत्पत्ति भी कुछ विचित्र ही लगती है। कहते हैं कि भरत के राज्य काल मे श्रावक धर्म उत्पन्न होने पर ब्राह्मणों की उत्पत्ति हुई। राजा भरत ने उन्हें जीवों को हनन न करने की प्रतिज्ञा दिलवाई (मा हणह जीवे) तब से ये लोग माहण कहे जाने लगे (देखिये वसुदेव हिंडि, १६४, २३, आवाराग चूर्णी, पृ० ५, आवश्यक चूर्णी, पृ० २१३ आदि)। इसी प्रकार दिजाति भव्द से धिज्जाइ (=धिक् जाति) वना लिया गया मालूम देता है। जिनेश्वर मूर्रि कृत कथा कोप प्रकरण मे ब्राह्मण के लिये डोडु शब्द का प्रयोग हुआ है। कन्नड मे दोडु आवार्य का अर्थ शेखी वद्यारनेवाला होता है।

'धिज्जाइ' की भाति बहुत करके इस शब्द का प्रयोग भी ब्राह्मणों के उपहास के लिये किया गया जान पडता है।

ह. अगोहिल (अ।कठ स्नान) अग + होल के सयोग से बना है। कन्नड मे होल का अर्थ घोना होता है। मराठी में आघोल शब्द स्नान के अर्थ में प्रचलित है। आवश्यक चूर्णी, व्यवहार भाष्य टीका आदि में इसका उल्लेख है।

१० तक्क (बृ०भा०१७०६)। संस्कृत में तका प्राकृत में उदसी (बृ० भा० ५६०४) भी। छास रूप मे भी उल्लेख है, जो खानदेश मे बोली जाने वाली अहिराणी (अहीरों की भाषा) में आज भी प्रचलित है।

११ जल्ल और मल (निशीय भाष्य ५३४)। जल्ल का अर्थ शरीर का मैल होता है। दोनो में अन्तर यही है कि जल्ल में गीलापन रहता है जा कि मल हाथ अादि से रगड कर निकाला जाता है और फूक मारने से उड जाता है।

१२ उज्जल्ल (बृ० भा० २४५७) अर्थात् विशेष मलिन (उत् = प्राबल्येन मलिन), लेकिन हिन्दी मे उज्वल शब्द का अर्थ उज्वल हो गया है, जैसे सस्कृत के भद्रक शब्द से भद्दा उल्टे अर्थ मे प्रयुक्त होता है।

१३ तुष्प (नि० भा० २०१) अर्थात् मृत शरीर की चर्वी । मराठी मे तूप का अर्थ घी और कन्नड मे तेल होता है। किस प्रकार परिस्थितियों के अनुसार शब्दों के अर्थ में फेरफार हो जाता है ? यह अध्ययन का विषय है।

१४ उत्तरोहरोम (निशीय सूत्र ३५६), संस्कृत मे उत्तरीष्ठरोम = ऊपर के ओठ के वाल = मूछ ।

१५ वेण्सुइय (नि० सूत्र) अर्थात् वास की वनी सूई। इससे जान पडता है कि उस समय लोहें की सूई प्रचलित नहीं थी।

१५ माउग्गाम (वृ० भा० २०६६, निशीय सूत्र मे भी) अर्थात् स्त्री-समूह। मराठी में स्त्री के अर्थ में प्रयुक्त, भोजपुरी में मजगी।

१६ दिट (टिटा अथवा टेंटा) । टिटघर का अर्थे द्यूतगृह होता है । भविसत्त कहा, सुपासनाहचरिअ आदि मे इसका उल्लेख हैं (देखिये पाइअसइमहण्णवो) कर्पूरमजरी मे टेटा का अर्थ द्यूतगृह किया गया है। ज्ञानेश्वरी के १८वे अध्याय मे टिटेघर का प्रयोग हुआ है किन्तु टीकाकार ने उसका सही अर्थ नही किया । टिट या टेंटा की हिन्दी के टटा (झगडा) भव्द के साथ तुलना की जा सकती है।

१७ घोडयकडूइय (व्यवहार भा० ४१०५) का अर्थ है दो साधुओ का परस्पर प्रश्नोत्तर, सभवत जैसे दो घोडे मिलकर आपस मे खुजलाते हैं।

१८ खद्नामल्ल (बृ० भा० २६२३-२५) अर्थात् सौ वर्ष का वूढा जो वीमारी के कारण खाट पर से उठने मे असमर्य हो। खासने और थूकने मे भी उसे कब्ट होता है। वह पूजा खाते समय केवल चयचव शब्द करता है, खा नही सकता, इसलिये उसे पूवलिया खाओ (पूयलिका खादक) भी कहा गया है।

१६ अगठिम (वृ० भा० ३०६३) अर्थात् जिसमे गाठ न हो = केला। २० उल्लुगच्छी (नि० भा० ३६८६), जो उल्लू की आय के समान हो = सूई की नोक।

२१ ७लहाण (नि० भा०३१८०) = खलिहान।

२२ झझड़िया (नि० भा० ३७०४) = ऋण न चुका सकने पर विणिको मे परस्पर होने वाला गाली गलीज।

२३ डगलक (वृ० भा० ४ ४०६६) = भीच जाते समय टट्टी पोछने के लिये जैन साधुओं द्वारा उपयोग में लाये जाने वाले मिट्टी आदि के ढेले।

२४ दहर (पिंड नि० ३६४) = जीना, मराठी और गुजराती मे दादर।
२५ दीहसुत्त करेइ (नि० सून ५ २४) = कातता है (सूत को वटाता है)।

२६ दुस्सिय (वृ० भा० ३२८१) = दौष्पिक - वस्त्र वेचने वाला। गुजरात व महाराष्ट्र मे दोशी, हिन्दी मे धुस्सा। मुदसणाचरिय मे दोसियहट्ट (वस्त्र की दुकान) का उल्लेख है।

२७ वहुबुर (वृ० भा० ३७४७) = गोल खुर वाला = घोडा।

२८ सुगेही (वृ० भा० ३२५२) — अच्छे घर वाली, वया के अर्थ मे रूढ।

२६ इहर (ओद्य निर्युनित ४७६) = गाडी।

३० उक्कुरड (वृ०भा० १६२४) — कचरे का ढेर, हिन्दी में कूरडी, गुजराती में उकरडी। ३१ कट्टर (पिड नि०६२४) = कढी में डाला हुआ घी का वडा।

३२ कडुह**ड पोट्टलिक** (व्य० भा० ६८) = गले मे दारुण कुरूप पोटली वाला काला वकरा।

३३ दोद्धिअ (व्य० भा० १० ४६४) = लोकी, मराठी मे दूधी।

३४ वष्प (नि० चूर्णी ३१८७) = वाप । कतिपय संस्कृत के पिडतों ने इसे वप् (वोना) धातु से सिद्ध करने की चेष्टा की है।

३५ वठ (ओधनिर्युक्ति २१८) = अविवाहित, गुजराती में वाढी। ३६ सीताजन्न (वृ० भा० १३६४७) = सीतायज्ञ, हलदेवता के सम्मान में किया जाने वाला उत्सव।

४ प्राकृत के कुछ शब्द जिनकी परम्परा विनष्ट हो गई है और अर्थ मे खीचा तानी करनी पड़ी है।

(१) भिभिसार। जैन ग्रयो मे श्रेणिक (बौद्ध ग्रयो मे सेनिय अथवा विविसार) को भिभिसार (तुलनीय विविसार से), भिभिसार अथवा भंभसार भी कहा गया है। कहा जाता है कि कुशाग्रपुर (राजगृह) के महल मे आग लग जाने पर जल्दी-जल्दी में कोई राजकुमार हायी, कोई घोडा और कोई मणि-मुक्ता लेकर भागा, श्रोणिक एक भभा (एक वाद्य) लेकर चले। तभी से उनका नाम भभसार पड गया (आवश्यक चूर्णी, २, पृ० १५८)। आचार्य हेमचन्द्र ने यही व्युत्पत्ति स्वीकार की है। बौद्ध ग्रथों में बिबिसार का अर्थ सुनहरे (बिबि) वर्ण वाला किया गया है)।

२ क्णिक जैन ग्रथों में कूणिक (अजातशतु बौद्ध ग्रयों में) को अशोकचन्द्र, विज्जिविदेहपुत अथवा विदेहपुत्त भी कहा है। जान पडता है कि इस शब्द की व्याख्या करते हुए भी जैन आचार्यों को खीचार्तानी करनी पड़ी। विज्जिविदेहयुत्त (भगवती ७ ६) अथवा विदेहपुत्त कहे जाने का कारण स्पष्ट है कि उनकी माता चेल्लणा विदेहवश की थी। बौद्ध सूत्रों में भी अजातशत्तु को वेदेहिपुत्त कहा गया है। यद्यपि दीघनिकाय के टीकाकार अश्वधीप ने वेदेन इहित इति वेदेहिं, अर्थात् बुद्धिपूर्वक प्रयत्न करने नाले को वेदेहिपुत्त माना है (अट्टकथा १, पृ० १३६)।

जैन टीकाकारों की कूणिक और अशोकचन्द्र की व्युत्पत्ति भी इसी तरह हास्यास्पद कही जायेगी। कथन है कि कूणिक के पैदा होने पर उसे नगर के वाहर एक कूडी पर छुडवा दिया गया, जहां किसी मुर्गे की पूछ से उसकी कून उगली में चोट लग गई। तभी से वह कूणिक कहा जाने लगा। एक दूसरी परपरा के अनुसार कूणिक के जन्म के पश्चात् जिस अशोक वन में उसे छोड़ दिया गया या, वह प्रकाशित हो उठा। अतएव कूणिक अशोकचन्द्र नाम से प्रसिद्ध हो गया (आवश्यक चूर्णी २, पृ० १६६) निरयाविल १, ११ व, हेमचन्द्र, महावीरचरित उल्लेखनीय है कि उक्त दोनों परपरायें एक ही ग्रय आवश्यक चूर्णी में उद्धृत है, जिससे जान पडता है कि चूर्गीकार इस मबब में स्वय अमदिग्ब नहीं थे। बौद्ध ग्रथों में कूणिक को अजातशब्द कहा जान। उसके प्रति विशेष आदर का सूचक प्रतीत होता है।

३ वज्जी वज्जी एक जाति अथवा वशका नाम है। बौद्धसूत्रों में विज्जियों के आठ कुलों का उल्लेख है, जिनमें वैशालों के लिच्छवी और मिथिला के विदेह मुख्य माने गये हैं। भगवती सूत्र में वज्जी की गणना १६ जनपदों में की गई हैं। विज्जिविदेहपुत का उल्लेख ऊपर किया जा चुका है। फिर भी लगता है कि जैन और बौद्ध दोनों ही टीकाकारों के काल में यह मूल परपरा विस्मृत हो चुकी थी। उपर्युक्त प्रसग पर वज्जी विदेहयुत्त के अन्तर्गत वज्जी शब्द का अर्थ टीकाकार ने इन्द्र किया है वज्जम् अस्य अस्ति (भगवती ७ ६ टीका)। आचार्य हेमचन्द्र ने यही अर्य स्वीकार किया है। मिज्झमिनकाय की अट्ठकया में भी वज्जी वश की विचित्न व्युत्पत्ति दी हुई है जिससे उपर्युक्त वक्तव्य का समर्थन होता है।

४ लिच्छिव (अथवा लेच्छइ) शब्द के सवध मे भी यही हुआ। परपरा के अभाव मे टीकाकारों ने अर्थ का अनर्थ कर डाला। कालिदास के टीकाकार २७४

मिल्लिषेण द्वारा उष्ट्र को एक प्रकार का पक्षी (उष्ट्र पक्षीविशेष ) बताना, मन्छत साहित्य मे सुप्रसिद्ध है। टीकाकार शीलाक ने 'लेच्छइ' का अर्थ किया है

लिप्सुक स च विणगादि (सूबकृताग टीका २, १ पृ० २७७ व), अर्थात् लिप्सायुक्त विणक् आदि को लिच्छिव कहते है। चूर्णीकार ने इस अर्थ का समर्थन किया है (सूबचूर्णी, पृ० ३१५)। पाउअसदमहण्णवो मे लिच्छिव का यही अर्थ दिया गया है। भिष्झमिनकाय के अट्ठकयाकार अध्वधोप ने लिच्छिव का सबध निच्छिव (पारदर्शक) शब्द से जोड दिया है, अर्थात् जो कुछ लिच्छवी लोग खाते थे, वह आरपार दिखाई देता था।

आचाराग (२, ३, ३६६-४००) सूत्र में महावीर भगवान के वश और कुल आदि का वर्णन करते हुए कहा गया है कि लिच्छवी वश में पैदा होने के कारण वे प्रियदर्शी और सुन्दर थे। आश्चर्य है कि फिर भी उत्तरकालीन टीकाकार लिच्छवी वश का अर्थ ही भूल बैठे। ऐसी हालत में उनके जन्म और निर्वाण स्थान के सवय में अनेक विसगतियों एवं विसवाद का उत्पन्न हो जाना अस्वामाविक नहीं माना जायेगा।

प्रवेसाली — (वैशाली) । वैशाली (वसाट, जिला मुजफ्फरपुर) भगवान महावीर की जन्मभूमि थी। भगवतीसूल (शातक २) में महावीर की जीवन सवधी चर्चाओं के प्रसग में महावीर के श्रावकों को 'वेसालियमावक' अर्थात् वैशाली-निवासी महावीर के श्रावक कहा गया है। किन्तु टीकाकार अभयदेव ने 'वैशालीय' का अर्थ विशाल गुण सपन्न ('वेसालीए' गुणा अस्य विशाला इति वैशालीया) कर डाला है। सूलकृताग में भी भगवान महावीर को वेसालिय नाम से उल्लिखित किया गया है। लगता है कि इस प्रकार भ्रातियों के कारण ही विशाला नाम से प्रसिद्ध उज्जैनी महावीर का जन्म स्थान मान ली गई।

६ कासव — (काश्यप) भगवान महावीर का गोत्र है। समवायाग (७) में उल्लिखित सात गोत्रों में कासव गोत्र सर्वप्रथम है। कल्पसूत्र में कासविज्यां नाम की जैन श्रमणों की शाखा का उल्लेख है। फिर भी आश्चर्य है कि टीकाकार अभयदेव सूरि ने इसका सबध इक्षुरस के साथ कैसे जोड दिया — काश उच्छु तस्य विकार कास्य रस स यस्य पान म काश्यप ।

७ आजीविक आजीविक सप्रदाय की परपरा भी विस्मृत हो गई थी। सूनकृताग के टीकाकार भीलाक अमदिग्ध नहीं थे कि गोशाल के मतानुयायी ही आजीविक हैं, इसलिए उन्हें लिखना पड़ा — गोशाल-मतानुसारिया आजीविका दिगम्बरा वा (३३-८,पृ०६०व), अर्थात् वैकल्पिक रूप में उन्होंने दिगबरों को भी आजीविक वताया। निशीयचूर्णी १३-४४२० में गोशाल के शिष्य अथवा पडरिभक्षुओं को आजीविक कहा है। उल्लेखनीय है कि पाइअसद्दम- हुण्णवों में भ्वेतावर सप्रदाय के भिक्षुओं को पडरिभक्षु वताया है, जो ठीक नहीं।

वस्तुत मखिल गोशाल और उनके सिद्धातो की परंपरा विच्छिन्न हो जाने (या विच्छिन्न स्वे जाने) के कारण यह सब घोटाला हुआ जान पडता है। चिल्नपल दिखाकर आजीविका चलाने वाले को मख कहा है (बृहत्कल्पभाष्य पीठिका २०० आवश्यकचूर्णी, पृ० ६२, २८२), फिर भी अश्वधोप जैसे विद्वान् ने 'मत गिर' (मा खिल) इत्यादि व्युत्पत्ति प्रस्तुत कर अपने को उपहास का ही भाजन वनाया है।

म अध्यविष्ठ यादववशी एक सुप्रसिद्ध राजा। लेकिन अभयदेवसूरि ने भगवती सूत्र की टीका (१६३, पृ० ७४५ अ) में इस शब्द का निम्नलिखित अर्थ किया है अहिंपा-वृक्षास्तेपा वह्नयस्तदाश्रयत्वेनेत्यहिंपवह्नयो वादरतेजस्कायिका इत्यर्थ । यहा वादरतेजस्कायिक जीवो को अवगविष्ह वताया गया है लेकिन इस अर्थ के वारे में पूर्णतया असदिग्ध न होने से टीकाकार दूसरों की मान्यता भी प्रस्तुत करते हैं अन्ये त्वाहु —अधका अप्रकाशका सूक्ष्मनामकर्मोदयाद्ये वह्नयस्ते अधकवह्नयों जीवा, यहा सूक्ष्म अग्निकायिक जीवों को अधकविष्ह कहा है। गुणभद्र ने उत्तरपुराण में (७० ६४) में अधगविष्ह को अधकविह्न रूप में प्रस्तुत कर अधकवृष्टि के रूप में उल्लिखित किया है, इससे भी इस विषय में एकमत न होने का ही समर्थन होता है।

६ वीतिभय—-सिन्धु-सौवीर की राजवानी मानी गयी है। चम्पा से वीतिभय पहुचकर वीतिभय के राजा उद्रायण को भगवान महावीर द्वारा श्रमण दीक्षा देने का प्रसग भगवतीसूत्र में उल्लिखित है। टीकाकार अभयदेव सूरि ने वीतिभय की निम्नलिखित व्याख्या की है विगता ईतयो भयानि च यतस्त-द्वीतिभय, विदर्भ इति केचित् (भगवती १३६), अर्थात् जिस स्थान पर भय की आशका न हो, वह वीतिभय है। अपनी इस व्याख्या से सतुष्ट न होने के कारण आगे चलकर टीकाकार को अन्य किसी आचार्य का मत उद्धृत करना पड़ा, जिसने विदर्भ को वीतिभय स्वीकार किया है। वस्तुत वीतिभय सिन्धु-सौवीर का मुख्य नगर था अतएव विदर्भ से उसकी पहचान नहीं की जा सकती।

१० कुत्तियावण — की टीकाकारो द्वारा दी हुई व्याख्या ऊपर आ चुकी है। और भी कितने ही शब्द ऐसे है जिन्हे उदाहरण रूप मे प्रस्तुत किया जा सकता है, किन्तु विस्तारमय से ऐसा न कर कुछ गिने-चुने शब्दो से ही सतीय किया जा रहा है।

कपूँरमजरी के विद्वान् सपादक डॉ॰ मनमोहन घोष ने अपनी भूमिका में ठीक ही लिखा है कि प्राकृत बोलचाल की भाषा न रह जाने से आगे चलकर इसके रूप नियत करने में काफी किठनाई का सामना करना पड़ा। नतीजा यह हुआ कि इतस्तत विखरे हुए प्राकृत साहित्य को पढ-पढकर ही वैयाकरण अपने सूत्रों को गढने लगे। ऐसी हालत में प्राकृत व्याकरण सबधी जो विवेचन उन्होंने प्रस्तुत किया, उसका अस्पष्ट और अपूर्ण रह जाना स्वाभाविक था। वस्तुत जिस साहित्य का विश्लेषण कर वे लोग व्याकरण के सूत्रों की रचना कर रहे थे, वह सर्वथा भिन्न काल का साहित्य था।

ऐसी दशा में जैन आगम साहित्य के मूल रूप का निर्धारित करना कठिन ही नहीं, असभव जान पडता है। फिर भी इतना तो किया ही जा सकता है कि प्रामाणिक मूल प्रतियों की सहायता से जैन आगमों और उनकी प्राचीन टीकाओं के समालोचनात्मक (किटिकल) सस्करण प्रकाशित किये जाये। इस दिशा में भगवान महावीर की पचीसवी निर्वाण शताञ्दी के उपलक्ष में जैन विश्वभारती, लाडनू द्वारा आगम-ग्रन्थों का प्रकाशन एक स्तुत्य प्रयत्न है। आगम ग्रन्थों का पालि विपिटक के साथ तुलनात्मक अध्ययन प्रस्तुत करने की आवश्यकता है, इससे आगमों का विषय अधिक स्पष्ट हो मकेगा और विषय की पूर्वापर ऐतिहासिक दृष्टि हमारे समक्ष आ सकेगी। आगमों के प्रत्येक आगम का पृथक् रूप से समयनिर्धारण की भी बहुत आवश्यकता है। यह कार्य आगमों में उल्लिखित विषयवस्तु के विश्लेपणात्मक अध्ययन से सभव हो सकता है। जरूरत इस बात की है कि आगम-साहित्य को देश-विदेश में उपादेय बनाने के लिये तुलनात्मक ज्यापक दृष्टि से उनका अध्ययन और चितन किया जाये।

हरगोविन्ददास सेठ के हम अत्यन्त आभारी है जिन्होने प्राकृत की अनेक हस्तिलिखित प्रतियों का अध्ययन कर ई० १६२८ में पाइअसद्महण्णवों जैसा महत्त्वपूर्ण कोष प्रकाशित किया। किन्तु क्या पिछले ४८ वर्षों में इस दिशा में हमने कुछ प्रगति की है ? १६६३ में प्राकृत टैक्स्ट सोसायटी की ओर से इसका कायाकल्प किया गया, किन्तु मुनिराज श्री पुण्यविजयजी द्वारा सूचित कितप्य शब्दों को छोडकर उसे ज्यों का त्यों छाप दिया गया। कहने की आवश्यकता नहीं कि प्राकृत के कितने ही महत्त्वपूर्ण शब्दों का इस कोप में समावेश नहीं है।

आगमो के अन्तर्गत छेइसूत्रो के भाष्य एव चूर्गी-साहित्य मे कितनी सामाजिक एव सास्कृतिक सामग्री भरी पड़ी है, यह कहने की आवश्यकता नहीं। जैनकया साहित्य तो इस प्रकार की सामग्रो का अनुपम भड़ार है। भाषा वैज्ञानिक दृष्टि से भी यह समस्त साहित्य अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। भाषाविज्ञान के पिडतो का लक्ष्य इस ओर अभी तक नहीं पहुंचा है। दिगम्बरों के प्राचीन ग्रन्य भगवती आराधना, भूलाचार आदि के तुलनात्मक अध्ययन की भी कुछ कम आवश्यकता नहीं। इस अध्ययन में दिगवर-श्वेतावर परपरा के मतभेद की गुत्यियों पर प्रकाश पड़ सकेगा। भारत के स्वतन्न होने के पश्चात् भारतीय विद्या के क्षेत्न में जो महत्त्वपूर्ण खोजवीन हुई है, उसका पर्याप्त लाभ उठाया जा सकता है।

## शौरसेनी आगम-साहित्य की भाषा का मूल्यांकन

## पं० हीरालाल सिद्धान्ताचार्य

आचार्य हेमचन्द्र ने महाराष्ट्री प्राकृत से विभिन्नता बतलाते हुए शौरसेनी प्राकृत की विशेषताओं का कुछ वर्णन अपने प्राकृत व्याकरण में किया है। परन्तु यह नाम कैंमे पड़ा, इसका कुछ उल्लेख उन्होंने नहीं किया है। पड्भाषाचिन्द्रकाकार ने उसका स्वरूप इस प्रकार बतलाया है

'णूरसेनो द्वा भाषा शौरमेनीति गीयते'

अर्थात् भूरसेन देश मे उत्पन्न हुई भाषा शौरसेनी कही जाती है। यह भूर-मेन देश कौन मा है ? यह विचारणीय है। पन्नवणासूत के

भहरा य सूरसेणा पावा भगीय मास पूरिवड़ा ॥"

ज्यकी टीका करते हुए आचार्य मलयगिरि सूरसेन देश की राजधानी पावा बनलाते हैं। यथा—-

"चेदिपु शुक्तिकावती, वीतमय सिन्धुपु, सौवीरेषु मथुरा, सूरसेनेषु पावा, भगिषु मास पुरिवट्टा''।

इस उल्लेख के अनुसार सूरभेन की राजधानी पावा वतलाकर वे विहार प्रान्त के अन्तर्गत सूरसेन देण का होना मानते है। किन्तु नेमिचन्द्र सूरि ने अपने प्रवचन-मारोद्धार गन्य मे पन्नवणासूद्र के उक्त पाठ को अविकल रूप से उद्धृत किया है और उमकी टीका मे श्री सिद्धसेन सूरि ने मलयगिरि की उक्त व्याख्या को 'अति-व्यवहृत' कहकर उक्त पाठ की व्याख्या इस प्रकार की है

"शुक्तिमती नगरी चेदयो देश , वीतभय नगर सिन्धुसौवीरा जनपद , मथुरा नगरी सूरसेनाख्यो देश , पापा नगरी भङ्कयो देश , मासपुरी नगरी वर्तोदेश "।

इसमे स्पष्ट रूप से मथुरा नगरी को सूरसेन देश की राजधानी बताया गया है। इससे यह सिद्ध है कि मथुरा के समीपवर्ती देश को शूरसेन या सूरसेन देश कहा जाता था।

भ० अरिष्टनेमिके पूर्वजो मे शूरसेन राजा हुए हैं, वे शीर्यपुर नगर के स्वामी थे। यया

> अवार्य निज शौर्येण निर्जिताशेपविद्विप । ख्यातशौर्यपूराधीशसूरसेनमहीपते ।। ६३ ॥ स्तस्य श्रवीरस्य धारिण्याभ्च तन्द्भवी । विख्यातोऽन्धकवृष्टिश्च पतिवृष्टिर्नरादिवाक् ।। ६४।। धर्मा वान्धकवृष्टेश्च सुभद्रायांश्च तुग्वरा । समुद्रविजयोऽक्षोम्यस्तत स्तिमितसागर ।। ६५॥ हिमवान् विजयो विद्वानचलो धारणाह्वय । पूरण पूरितार्थीच्छो नवमोऽप्यभिनन्दन ॥ ६६॥ वसूदेवोऽन्तिमण्चैव दशाभूवन् शशिप्रभा । कुन्ती माद्री च सोमेवा सुते प्रादुर्वभूवतु ॥ ६७॥

(उत्तर पुराण, पर्व ७०)

अर्थात् राजा सूरसेन के भूरवीर पुन्न के दो पुन्न हुए--अन्धकवृष्टि और नरवृष्टि । अन्धकवृष्टि के १ समुद्रविजय, २ अक्षोभ्य, ३ स्तिमितसागर, ४ हिमवान, ५ विजय, ६ अचल, ७ धारण, ८ पूरण, ६ अभिनन्दन और १० वस्देव, ये दश पुत्र हुए।

क्षाज भी शौर्यपुर नगर सौरीपुर वटेश्वर के नाम से प्रसिद्ध है और जो मयुरा के समीप ही है । इस उल्लेख से यह वात सिद्ध है कि मयुरा के आस-पास का प्रदेश भूरसेन नाम से प्रसिद्ध या और उस देश की भाषा शौरसेनी कहलाती थी। उक्त उल्लेख से इस भाषा की प्राचीनता अरिप्टनेमि से भी पूर्ववर्ती काल तक पहुचती है।

शौरसेनी भाषा की कुछ विशेषताए आ० हेमचन्द्र ने इस प्रकार बतलाई है--

१ (तो दो ४,२६०) त के स्थान पर द, यथा तत तदो, पूरित पूरिदो, मारुति गारुदि आदि ।

२ (अद्य क्वचित् ४,२६६) महान्त महन्दो, निश्चिन्त णिज्यन्दो, अन्त पूरम् अन्देउर अदि ।

३ (वादेस्तावति ४,२६२) तावत् ताव, दाव ।

४ (मो वा ४, २६४) भो राजन् भो राय, विजयवर्मन् विजयवक्त લાદિ 1

५ (भवद्भगवतो ४,२६५) भवान् भव, भगव, भयव आदि। ६ (न वा र्यो य्य ४,२६६) अार्थपुत्र अय्यउत्त, पक्षे अज्जपुत्त आदि ।

७ (यो घ ४,२६७) कथयति कधेदि, कहेदि, नाथ णाहो, णाहो, कद्य कह, राजपथः— राजपधो, राजपहो आदि।

८ (इह ह्योर्थस्य ४,२६८) इह इस, भवथ — होध, होह, परियायध्वे परितायध, परितायह आदि।

६ भुवो भ ४,२६६) मवति —भोदि, होदि, भुवदि, हुवदि, भवदि, हवदि आदि।

१० (क्त्व इय दूणौ ४,२७१) भूत्वा--भिवय, भोदूण, हविय, होदूण, पिठत्वा पढिय,पढिदूण, रन्त्वा रिमया रन्दूण आदि ।

११ (कु गमो डडुअ ४,२७२) कृत्वा, कडुअ, गडुअ, पक्षेकरिय, करिदूण, गत्वा गच्छिय गच्छिदूण आदि।

१२ (दि रिचेचो ४,२७३) नयति — नेदि, ददाति देदि, भवति भोदि, होदि।

१३ (अतो देश्च ४,२७४) आस्ते अच्छदि, अच्छदे, गच्छति गच्छदि, गच्छेदे, करोति – किज्जदि, किज्जदे आदि ।

१४ (भविष्यति स्सि ४,२७५) भविष्यति—-भविस्सिदि, करिष्यति करिस्सिदि अदि।

१५ (तस्मात्ता ४,२७८) तस्मात् ता।

सस्कृत नाटको में प्राकृत गद्याश प्राय शौरसेनी भाषा में लिखे गए हैं। अक्व-घोष भास और कालिदास के नाटको में तथा इनके परवर्ती नाटको में प्राय शौर-सेनी के उदाहरण दिखाई देते हैं।

ऊपर जा हेमचन्द्र के प्राकृत व्याकरण के सूत्र और नियम दिए गए है, प्राय वे ही नियम, उनसे मिलते-जुलते सूत्र और प्रयोग वररुचि, लक्ष्मीधर और व्रिविकम आदि के प्राकृत व्याकरणों मे भी पाए जाते है।

दण्डी, रुद्रट और वाग्मट आदि ने भी अपने ग्रन्थों में इस भाषा का उल्लेख किया है। भरत के नाट्यशास्त्र में भी सौरसेनी भाषा का उल्लेख इस प्रकार उपन्लब्ध है

'नायिकाना सखीना च सूरसेनाविरोधिनी' अर्थात् नायिका स्त्री और उनकी सखियों के लिए सौरसेनी का प्रयोग अविरोधी है।

इस प्रकार शौरसेनी या सौरसेनी भाषा की प्राचीनता और उद्गम स्थान ज्ञात हो जाने पर स्वभावत ये प्रश्न उपस्थित होते हैं

(१) क्या वे सब दिगम्बर आचार्य शूरसेन देश के ही निवासी थे, जिन्होने कि अपने ग्रन्थों की रचना शौरसेनी में की है ?

(२) यदि नहीं थे, तो फिर दि० कुन्दकुन्दाचार्य और नेमिचन्द्र सिद्धान्त-चकवर्ती जैसे दक्षिण प्रान्त में जन्मे अनेक दि० आचार्यों ने अपने-अपने ग्रन्थों की रचना शौरसेनी प्राकृत में ही क्यों की ?

(३) अथवा इसमे रचना करने का और कोई अन्य कारण विशेष रहा है, जिससे प्रेरित होकर प्राय सभी दिगम्बर आचार्यों ने इसे अपनाया है ?

उक्त प्रश्नो का समाधान करने के पूर्व यह ज्ञातव्य है कि भारतवर्ष मे उत्तर से

दक्षिण तक जाने-आने का जो मध्य मार्ग था और जिसमे हिन्दुओं के परम उपास्य श्रीकृष्ण का जन्म हुआ, वह मथुरा नगरी इस उत्तरापथ और दक्षिणापथ के मध्य मे पडती है। आज भी सुदूर दक्षिण के तीर्थयात्री जव उत्तर प्रान्तो के तीर्थों की यात्नार्य निकलते है तो वे उत्तर के वदरीनारायण, गगोत्नी, और कैलाश की यात्नार्थ जाते-आते हुए मध्यवर्ती मयुरा मे अवश्य उतरते हैं। इस आवागमन से आज भी दक्षिणयात्री जैसे इस शूरसेन देश की राजधानी मयुरा की वर्तमान भाषा हिन्दी से परिचित हो जाते है, उसी प्रकार श्री कृष्ण के समय इस देश मे वोली जाने वाली शौरसेनी से परिचित हो जाते थे।

अव हम ऊपर दिए गए प्रथम प्रश्न का समाधान करेंगे दि० जैन ग्रन्थो, अनुश्रतियो एव दक्षिण मे प्राप्त अनेक शिलालेखो से यह सिद्ध है कि आ० भद्रवाह श्रुत-केवली के समय उत्तरभारत मे १२ वर्ष का भयकर दुष्काल पडा था। अपने निभित्तज्ञान से जब आ० भद्रवाहु ने यह जाना कि निकट भविष्य मे ही भयकर दुष्काल पडनेवाला है तो अपने सघस्य २४ हजार साधुओं को सम्बोधित करते हुए इस देश को छोडकर सुदूर दक्षिण देश में चलने को कहा। उसमें से १२ हजार साध तो उनके साय दक्षिण देश को चले गए। किन्तु शेप १२ हजार इधर के श्रावको के आग्रह और दूर्भिक्षकाल मे भी भिक्षा-सूलभता के आश्वासन पर स्यूल-भद्र के नेतृत्व मे यही उत्तरभारत मे रह गये।

उक्त परिप्रेक्ष्य मे यह स्पष्ट दृष्टिगोचर होता है कि जो साधु भद्रवाहु श्रुतकेवली के साथ दक्षिण प्रान्त में गये, वे प्राय अधीतश्रुत एव गीतार्य थे, क्यों कि उस समय अगो और पूर्वो का पठन-पाठन प्रचलित था। दक्षिण प्रान्त की तात्कालिक भाषाए आज के समान ही उत्तर भारत की वोलचाल की भाषा से सर्वथा भिन्न थी, फिर भी उधर के निवासी इधर के सूरसेन देश की वोली से आवागमन के कारण परिचित थे, इस कारण उक्त सघ के वहुश्रुतज्ञ साधुओं ने अपनी ही बोली सौरसेनी मे उपदेश देना प्रारम्भ किया और समयानुसार ग्रन्थ रचना करना प्रारम्भ किया। अत. प्रारभ में जिन आचार्यों ने शौरसेनी भाषा में ग्रन्थों की रचना की, उनमे अधिकतर उत्तर भारत के थे। इन हजारों साधुओं के दक्षिण प्रान्त में विचरण से, उपदेश देने से एव सत्सग से दक्षिण देशवासी भली भाति परिचित हो गये थे, अत दक्षिण देश में जन्मे हुए पीछे के दिगम्बर आचार्यों ने भी उसी सर्वाधिक समझी जाने वाली भौरसेनी भाषा में ही अपने ग्रन्थो की रचना की।

(२) इस प्रकार उक्त कथन से दूसरे प्रश्न का समाधान भी स्वय ही हो जाता है। यत पश्चाद्वर्ती ग्रन्थकारो की मूल-परम्परा आ० मद्रवाह तक पहुचती है, अत उनके सधस्य साधुओं की जो वोलचाल की भाषा थी, और जिसे कि आज शौरसेनी नाम से कहा जाता है, उसी में उन पीछे के दक्षिणी आचार्यों ने उत्तर अर दक्षिण के प्रान्तों में समझी जाने वाली भौरसेनी भाषा में ही अपने सिद्धान्तों का प्रतिपादन करना उचित समझा।

(३) तीसरे प्रश्न का समाधान यह है कि जैसे प्राकृत की शाखा मांगधी. अर्धमांगधी, या महाराष्ट्री आदि प्राचीन वोलचाल की प्राकृतिक (स्वामाविक) वोलियों का संस्कार करके संस्कृत भाषा के रूप में तात्कालिक महर्षियों ने एक अन्तर्राष्ट्रीय भाषा का निर्माण किया, और जो समान रूप से विना किसी परिवर्तन के सारे भारतवष में समझी जाने लगी थी, उस संस्कृत भाषा के अति समीप या अत्यधिक साम्य होने के कारण परवर्ती दिगम्बर जैनाचार्यों ने शौरसेनी में अपने ग्रन्थों की रचना करना अधिक उपयोगी और श्रेयस्कर समझा। यह वात इस नीचे दी जाने वाली तालिका से सहज में ज्ञात हो सकेगी

| সাঞ্চর                                              | शीरसेनी                                               | सस्कृत                                                           | प्राकृत                                                 | शौरसेनी                                                    | सस्कृत                                                                |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| अइसय                                                | अदिसय                                                 | अतिशय                                                            | <b>अ</b> इरेअ                                           | अदिरेग                                                     | <b>ઝ</b> તિ રેન                                                       |
| બ૬ફિ                                                | अतिहि                                                 | अतिथि                                                            | अईॲ                                                     | अदीद                                                       | <b>લ</b> તીત                                                          |
| <b>अउ</b> अ                                         | अयुद                                                  | <b>અ</b> યુત                                                     | अकुरिअ                                                  | अकुरिद                                                     | अकुरित                                                                |
| अहर                                                 | अचिर                                                  | अचिर                                                             | প্রত্য                                                  | आरिय                                                       | આર્ય                                                                  |
| अहिगरण                                              | अधिगरण                                                | अधिकरण                                                           | अ।अअ                                                    | <b>આ</b> ગવ                                                | आगत                                                                   |
| સાર્ગ <b>ા</b> વન                                   | अ।कपिय                                                | अ।क म्पित                                                        | आअव                                                     | आतव                                                        | લાવા મ                                                                |
| <b>अ</b> ।एस                                        | <b>ા</b> વેસ                                          | ુ <b>અા</b> દેશ                                                  | अ।अ)स                                                   | ∫अागास                                                     | आकाश                                                                  |
| <b>अ</b> ।उत्त                                      | ∫आजुत्त                                               | ∫ अ।युक्त                                                        |                                                         | <b>ૂ</b> લાયાસ                                             |                                                                       |
| 9110 (1                                             | (बागुत्त                                              | ી લાગુલ્લ                                                        | अ।वस्सर्अ                                               | ्रिशयस्सय                                                  | अ।व¥यक                                                                |
| इइ                                                  | इदि                                                   | इति                                                              |                                                         | अ(वस्सग                                                    | -10 13 1 10                                                           |
| ईसा                                                 | इरिसा                                                 | ફ્રેષ્યા                                                         | <b>∫</b> ફ્રિં∪િફ                                       | इयाणि                                                      | इदानीम्                                                               |
| उदअ                                                 | उदग                                                   | <b>उ</b> दक                                                      | <b>્રે</b> ૬ય ખ્ટિ                                      |                                                            | •                                                                     |
| <b>ও</b> র্ভ                                        | પુહ                                                   | પુટ                                                              | ईंइस                                                    | ईदिस                                                       | ईदृक्, ईदृश                                                           |
| एअ                                                  | एभ                                                    | एक (                                                             | <del>પ</del> ર્પ                                        | <b>ય</b> લુ                                                | ૠતુ                                                                   |
|                                                     |                                                       | ا منم                                                            |                                                         |                                                            |                                                                       |
| ओइण्ण                                               | ओदिण्ण                                                | अवतीर्ण                                                          | <b>હવ્યાયપુ</b> ર્વે                                    | उप्पादपुष्व                                                | उत्पादपूर्व                                                           |
| अोइण्ण<br>कइ                                        | ओदिण्ण<br>कदि                                         | अवतीर्ण<br>कति                                                   | एअत 👅                                                   | एगत                                                        | एकान्त                                                                |
| कइ<br>कड्अ                                          | कदि<br>कडुग                                           | कति<br>कटुक                                                      | ~                                                       | एगत<br>स्रोदण                                              |                                                                       |
| कई                                                  | कदि                                                   | कति<br>कटुक<br>कवलित                                             | एअत 👅                                                   | एगत<br>स्रोदण<br>ककुध                                      | एकान्त<br>ओदन<br>ककुद                                                 |
| कइ<br>कडुअ<br>कवलिअ<br>कोअड                         | कदि<br>कडुग<br>कवलिद<br>कोदड                          | कति<br>कटुक<br>कवलित<br>कोदण्ड                                   | एअत<br>ओअण                                              | एगत<br>स्रोदण<br>ककुध                                      | एकान्त<br>ओदन                                                         |
| कइ<br>कडुअ<br>कवलिस                                 | कदि<br>कडुग<br>कवलिद<br>कोदड<br>खेद                   | कति<br>कटुक<br>कवलित<br>कोदण्ड<br>खेद                            | एअत<br>ओअण<br>कउह                                       | एगत<br>ओदण<br>ककुध<br>करगा<br>कादब                         | एकान्त<br>ओदन<br>ककुद<br>करका(ओला)<br>कादम्ब                          |
| कइ<br>कडुअ<br>कवलिअ<br>कोअड                         | कदि<br>कडुग<br>कवलिद<br>कोदड                          | कति<br>कटुक<br>कवलित<br>कोदण्ड<br>खेद                            | एअत<br>ओअण<br>कउह<br>करअ।<br>कायव<br>खाइर               | एगत<br>ओदण<br>ककुध<br>करगा<br>कादब<br>खादिर                | एकान्त<br>ओदन<br>ककुद<br>करका(ओला)<br>कादम्ब<br>खादिर                 |
| कइ<br>कडुअ<br>कवलिस<br>कोसड<br>सेस<br>गइ<br>गोसाऊरी | कदि<br>कडुग<br>कवलिद<br>कोदड<br>खेद<br>गदि<br>गोदावरी | कति<br>कटुक<br>कवलित<br>कोदण्ड<br>खेद<br>गति<br>गोदावरी          | एअत<br>अोअण<br>कउह<br>करअ।<br>कायव<br>खाइर<br>खोह       | एगत<br>ओदण<br>ककुध<br>करगा<br>कादब<br>खादिर<br>खोभ         | एकान्त<br>ओदन<br>ककुद<br>करका(ओला)<br>कादम्ब                          |
| कई<br>कडुअ<br>कवलिअ<br>कोअड<br>स्वेअ<br>गइ          | कदि<br>कडुग<br>कवलिद<br>कोदड<br>खेद<br>गदि            | कति<br>कटुक<br>कवलित<br>कोदण्ड<br>खेद<br>गति<br>गोदावरी<br>घृतोद | एअत<br>ओअण<br>कउह<br>करअ।<br>कायव<br>खाइर<br>खोह<br>गणअ | एगत<br>कोदण<br>ककुध<br>करगा<br>कादब<br>खादिर<br>खोभ<br>गणग | एकान्त<br>ओदन<br>ककुद<br>करका(ओला)<br>कादम्ब<br>खादिर<br>क्षोभ<br>गणक |
| कइ<br>कडुअ<br>कवलिस<br>कोसड<br>सेस<br>गइ<br>गोसाऊरी | कदि<br>कडुग<br>कवलिद<br>कोदड<br>खेद<br>गदि<br>गोदावरी | कति<br>कटुक<br>कवलित<br>कोदण्ड<br>खेद<br>गति<br>गोदावरी          | एअत<br>अोअण<br>कउह<br>करअ।<br>कायव<br>खाइर<br>खोह       | एगत<br>ओदण<br>ककुध<br>करगा<br>कादब<br>खादिर<br>खोभ         | एकान्त<br>ओदन<br>ककुद<br>करका(ओला)<br>कादम्ब<br>खादिर<br>क्षोभ        |

| २८४ सम्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा |                                                       |     |                                                    |                                                       |  |  |  |  |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|                                              | छादुमित्यय<br>जिद<br>गदी<br>तिदय<br>दलिद<br>धव<br>पगड |     | चओर<br>चाय<br>छेअण<br>जीअ<br>णट्टअ<br>तडअ<br>दिआअर | चगोर<br>चाग<br>छेदण<br>जीव<br>णट्टग<br>तदिय<br>दिवागर |  |  |  |  |
| ৸লঐ                                          | <b>પ્</b> તલન                                         | ৸লক | घुअ                                                | ધુવ                                                   |  |  |  |  |
| वडर                                          | वदर                                                   | वदर | ું<br>પય <b>ગ</b>                                  | ુ<br>પનાય                                             |  |  |  |  |
| सज्ज                                         | सजद                                                   | सयत | 144                                                | าแฯ                                                   |  |  |  |  |

चकोर त्योग छेदन जीव नर्तक तृतीय दिवाकर

{प्रकृत प्रगत

फुल्लक भिदुर

(विनश्वर)

फुल्लअ फुल्लग भिउर भिदुर हअ हद હત ऊपर से दिये गये शब्द-रूपों के भेद से प्राकृत (महाराष्ट्री) और शौरसेनी का अन्तर स्पष्ट दृष्टिगोचर हो जाता है। अव हम आ० कुन्दकुन्द रिचत ग्रन्यों से कुछ प्रयोग उद्भृत करते हैं, जिससे कि पाठक दि० भौरसेनी की विशेषता से स्वय परिचित हो जायेंगे।

#### समयसार से

| प्रयाग            | गायाक              | પ્રયાગ           | गायाक                | प्रयाग                  | गाथाक   |
|-------------------|--------------------|------------------|----------------------|-------------------------|---------|
| પદેસદ્રિય         | २                  | विसवादिणी        | 3                    | सुदपरिचिदाणुभू          | લા ૪    |
| जाणगो             | 9                  | जाणिदूण          | १७                   | અ <b>ખુ</b> चरिदव्वी    | १८      |
| भूदत्थ            | २२                 | मोहिदमदी         | २३                   | इदर                     | २५      |
| <b>લા</b> વ[      | २६                 | <b>ખ</b>         | २६                   | वदिदो                   | २८      |
| वंदिदो            | २5                 | थुणदि            | ३६                   | कदा (कृता)              | ३०      |
| थुदा (स्तुता)     | ३०                 | णादूष            | ३४                   | <b>પ</b> વે `ું         | ሂሂ      |
| विज्जदे           | प्र १              | कोधादिसु         | ६१                   | कुणदि                   | ७२      |
| पादूप             | ७४                 | परिणमदि          | ওচ                   | कुल्वि (करोति)          | 54      |
| अविरदि            | 55                 | आदा (आत्मा)      |                      | अप्पा, अत्ता            | , 03,83 |
|                   |                    | ۲۲۰              | ११०२                 | •                       | १०२     |
| चेदा              | ११८                | {वधदि<br>}मूचदि  | १५०,<br>२ <b>८</b> १ | णादव्य                  | १५६     |
| सब्बदी            | १६०                | विजाणादि         | १६०                  | {जहण्णादो<br> णाणगुणादो | १७१     |
| ∫भृजदि<br>{वज्झदि | १६ <u>५</u><br>१६६ | अ <b>।</b> दम्मि | २०३                  | ्रिष्णियु<br>भिण्लेषु   | २०६     |
|                   |                    |                  |                      |                         |         |

| शौरसेनी आगम साहित्य की भाषा का मूल्याकन २८५                                                                                                      |                             |                                              |                         |                                                                               |                              |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|----------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|--|
| अधम्म <del>स्स</del><br>पजहिंदूण                                                                                                                 | २११<br>२२३                  | वेददि<br>आधाकम्म                             | २१६<br>२ <u></u> ७      | विणस्सदे<br>जिज्जदि                                                           | २१६<br>२० <i>६</i>           |  |
|                                                                                                                                                  |                             | प्रवचनसा                                     | र से                    |                                                                               |                              |  |
| चदिद<br>अदिदिओ<br>किघ (कथ)                                                                                                                       |                             | सपज्जदि                                      |                         | {चिरत्तादो<br>{पहाणादो<br>{तघ, तघा<br>तघा<br>समिधदव्य                         | १,६७<br>१,६७<br>१,६८<br>१,८६ |  |
|                                                                                                                                                  |                             | पचास्तिक                                     | तय से                   |                                                                               |                              |  |
| इदसदवदियाण                                                                                                                                       | १,                          | विज्जिद                                      | १४५                     | चेदिय                                                                         | १६६                          |  |
|                                                                                                                                                  | षट                          | ्खण्डागमसूर्व                                | ( છક્લ ટાના             | मसुत्त )                                                                      |                              |  |
| णाणाणि<br>सजदासजदा<br>झोदेसेण<br>छदुमत्था<br>पुरिसवेदा                                                                                           | १,१<br>१,१३<br>१,२४<br>१,२७ | इमाणि<br>पमत्तसजदा<br>णिरयगदी अ<br>साधारणसरी | १,१<br>१,१४<br>ादि १,२४ | अणियोगद्दाराणि<br>अप्पमत्तसजदा<br>असजदसम्मादिह<br>सोघम्मीसाण<br>प्रभदिअण्णाणी | १,२७<br>१,६६                 |  |
| पुरिसवया रहे ।<br>इस प्रकार के प्रयोगो से सारा ग्रन्थ भरा हुआ है ।<br>इस प्रकार के प्रयोगो से सारी गाथाए शुद्ध शौरसेनी मे ही रची हुई है । यहा पर |                             |                                              |                         |                                                                               |                              |  |

कसायपाहुडसुत्त की सारी गाथाए शुद्ध शौरसेनी मे ही रची हुई है । यहा पर हम केवल एक गाथा ही उदाहरणार्थ देते है

गाहासदे असीदे अत्थे पण्णरसद्या विहत्तम्मि ।

वोच्छामि सुलगाहा जिथ गाहा जिम्म अत्थिमा ॥२॥

रेखा कित तीनो पद स्पष्टत शीरसेनी भाषा के परिचायक हैं।

उक्त ग्रन्थो के पश्चात् जितने भी मूल(चार, नियमसार, रयणसार, अष्टपाहुड, भगवती आरधिना, दर्शनसार, तिलोयपण्णत्ती, भावसग्रह, लब्धिसार, गोम्मटसार जीवकाड, कर्मकाड आदि प्राकृत दि० जैन ग्रन्थ है, वे सभी शौरसेनी मे ही रचे गये है ।

मैंने वसुनन्दि श्रावकाचार के परिशिष्ट न**० ५** में प्राकृत धातु रूप और परिशिष्ट न ० ६ मे प्राकृत शब्द रूप सम्रह दिया है, उससे भी दि० ग्रन्थो की शौरसेनी भाषा को अपनाने की बात भली भाति सिद्ध होती है।

इस प्रकार भौरमेनी प्राकृत का मूल उद्गम भले ही उत्तरी मथुरा का समीपवर्ती प्रदेश रहा हो. परन्तु दक्षिणी यानियों के उत्तर भारत मे आने से तथा उत्तर प्रान्तीय भद्रवाहु के मुनि सघ के दक्षिण में जाने से यह भाषा वहा पर (दक्षिणी मदुरा तक) अच्छी तरह समझी और वोली जाने लगी थी। यही कारण है कि शेपगिरि राव जैसे अजैन दक्षिणी विद्वान् ने अपने लेख 'दी एज आफ् कुन्द-कुन्द' में लिखा है कि भेरे पास तिमल साहित्य में और लोक बोली में इस बात के अनेक प्रमाण हैं कि जिस प्रकार की प्राकृत में आचार्य कुन्दकुन्द ने अपने प्रन्य निवद्ध किये हैं, वह केवल समझी ही नहीं जाती थीं, विल्क आन्छ्र और किलग प्रदेशों में जन-सामान्य के द्वारा वोली जाती थीं। (जैन गजट, १८ अप्रैल सन् १६२२ पृ० ६१)

भाषा की दृष्टि से विचार करने पर यह कथन पूर्णरूपेण सत्य प्रतीत होता है।

आ० हेमचन्द्र ने सज्ञा भव्दो के जो सातो ही विभक्तियों मे अनेक रूप दिये है, उनमें से शौरसेनी भाषा में कुछ सीमित ही रूप अपनाये हैं, जो कि सस्कृत के साथ वहुत अधिक साम्य रखते हैं। यथा

प्राकृत भीरसेनी संस्कृत प्राकृत भीरसेनी संस्कृत ठाणाइ ठाणाणि स्थानानि एए एदे एते वच्छाओं वच्छादों वृक्षात् अच्छोइ अच्छोणि अक्षीणि

इसी प्रकार महाराष्ट्री प्राकृत की अपेक्षा भीरसेनी के धातुरूप भी संस्कृत के वहुत अधिक समीप है। यथा

| সাহুत | शीरसेनी | संस्कृत | प्राकृत | शौरसेनी | संस्कृत |
|-------|---------|---------|---------|---------|---------|
| भवइ   | भवदि    | भवति    | गच्छई   | गच्छिद  | गच्छति  |
| भवउ   | भवदु    | भवतु    | 11282   | गन्छद   | गन्छतु  |
|       |         |         | 32 2    | ່ ລັ ລໍ | * * ~   |

इस प्रकार जन-साधारण को सुगम होने से वहुजन-हिताय दि० जैनाचार्यों ने अपनी रचनाए भौरसेनी प्राकृत मे की हैं।

## प्रावृत्त एवं अपभ्र २१ का आधुनिक भारतीय अर्थ भाषाओं पर प्रभाव

### डाॅ० महावीर सरन जैन

प्राकृत एव अपञ्चण के विविध भाषिक रूपो से ही आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं के विविध रूपो का विकास १०वीं से १२वीं शताब्दी के बीच में हुआ। यह वात अलग है कि इस विकास परम्परा का वैज्ञानिक अध्ययन प्रस्तुत करना एक सीमा तक असम्भव सा है। इस सबद्य में अभी तक जितने कार्य सम्पन्न हुए हैं उनमें अधिकाशत अज्ञात से ज्ञात की ओर आया गया है। इस सम्बन्ध में यह ध्यान रखना जरूरी है कि ज्ञात से अज्ञात की ओर वैज्ञानिक ढग से उन्मुख होने पर ही अज्ञात अनुपलब्ध रूपों को पुनर्निमित किया जा सकता है और पुनर्निमीण के सिद्धान्तो पर अविलिध्वत होकर ही प्राकृत से आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं तक की विकास याद्रा का वैज्ञानिक अध्ययन अशत सम्पन्न किया जा सकता है।

आज हमारे पास प्राकृत एव अपभ्र श की जो सामग्री उपलब्ध है उसके आधार पर आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं के विकास की सारी कडिया अलग-अलग सुस्पष्ट रूप से जोड पाना दुष्कर कार्य है। इसके निम्नलिखित कारण है

- १ हमारे पास प्राकृत युग एव अपभ्रग युग के साहित्यिक भाषिक रूप ही उपलब्ध है। मध्य भारतीय आर्य भाषाकाल में उसके सम्पूर्ण क्षेत्र में विभिन्न भाषाओं के जो विविध क्षेत्रीय एव वर्गीय भाषिक रूप वोले जाते होंगे, वे उपलब्ध नहीं है।
- २ प्रकृत एव अपभ्र श के जो साहित्यिक भाषिक रूप प्राप्त ह उनके क्षेत्रीय प्रभेदों का विवरण मिलता है। इस सम्बन्ध में विचारणीय यह है कि उपलब्ध क्षेत्रीय भेद आधुनिक भारतीय आर्थ भाषाओं यथा पजावी, हिन्दी, गुजराती, भराठी, वगला, असमिया, उडिया आदि की भाति भिन्न साहित्यिक भाषाये है अथवा उस काल की किसी एक ही साहित्यिक प्राकृत अथवा

माहित्यिक अपच्च श के विभिन्न क्षेत्रीय रूप है। दूसरे शब्दों में प्राकृतों के उपलब्ध क्षेत्रीय रूप भिन्न-भिन्न भाषाये हैं अथवा किसी एक ही भाषा के क्षेत्रीय रूप हैं।

इन दृष्टि से जब हम विविध प्राकृत रूपो पर विचार करते हैं तो पाते हैं कि इनका नामकरण विभिन्न दूरवर्ती क्षेत्रो के आवार पर हुआ है तथापि इनमें केवल उच्चारण के धरातल पर थोड़े से ध्वन्यात्मक अन्तर ही प्रमुख है। महाराष्ट्री में स्वर वाहुल्यता है, दिस्वरान्तर्गत व्यजन का लोप हो जाता है तथा श् प्, स् नवर्षी व्वनिया काकल्य संधर्षी 'ह्' में वदल जाती है। शौरमेनी में दिस्वरान्तर्गत न्यित में अधोप व्यजनों का घोषीकरण हो जाता है। मागद्यी प्राकृत में र्>ल् में तथा मूर्वन्य 'प्' तथा दन्त्य 'म्' > तालव्य 'श्' में परिवर्तात हो जाते हैं। अर्घनागधी प्राकृत में दन्त्य > भूर्धन्य तथा मूर्धन्य 'प्' एवं तालव्य 'श्' > दन्त्य 'स्' में परिवर्तात हो जाते हैं तथा दिस्वरान्तर्गत श्रुति का आगम हो जाता है। पैंशाची प्राकृत में संघोप > अधोप, र्>ल तथा मूर्धन्य 'प्' > श् स् में परिणत हो जाते हैं।

प्राकृतों के ये अन्तर अथवा इनकी विशिष्ट विशेषताये इतनी मेदक नहीं हैं कि इन्हें अलग-अलग भाषाओं का दर्जा प्रदान किया जा सके।

मराठी, हिन्दी, गुजराती, वगला आदि आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं में केवल थोड़ से उप्पारणगत मेद ही नहीं है अपितु इनमें भाषागत भिन्नता है, पारस्परिक सरचनात्मक एव व्यवस्थागत अन्तर है तथा पारस्परिक अववीधन का अभाव है। आज कोई मराठी भाषी मराठी भाषा के द्वारा मराठी से अपरिचित हिन्दी, वगला, गुजराती आदि किमी आधुनिक भारतीय आर्य भाषा के व्यक्ति को भाषात्मक स्तर पर अपने विचारो, सवेदनाओं का वोद्य नहीं करा पाता। भिन्न भाषी द्वाक्त अभिप्राप्त को सकेतो, मुखमुद्राओं, भावभगिमाओं के माध्यम से भले ही समझ जावे, भाषा के माध्यम से नहीं समझ पाते। किन्तु अर्धमागद्यी का विद्वान् मागद्यी अथवा भौरमेनी अथवा महाराष्ट्री प्राकृत को पढ़कर उनमें अभिव्यक्त विचार को समझ लेता है। इस रूप में जो साहित्यिक प्राकृत रूप उपलब्ध हैं उनका नामकरण भले ही मुद्दरवर्ती क्षेत्रों के आधार पर हुआ हो किन्तु तत्वत ये उस युग के जन-जीवन में उन विविध क्षेत्रों में वोली जाने वाली भिन्न-भिन्न भाषायें नहीं हैं और नहीं आज की भाति इन क्षेत्रों में लिखी जाने वाली भिन्न-भाषायें नहीं हैं और नहीं आज की भाति इन क्षेत्रों में लिखी जाने वाली भिन्न-भाषायें हैं, प्रत्युत एक ही मानक अयव। साहित्यिक प्राकृत के क्षेत्रीय रूप हैं।

ऐसा नहीं हो सकता कि दसवी-बारहवी शताब्दी के बाद तो भिन्त-सिन्त भाषाय विकसित हो गई हो किन्तु उसके पूर्व प्राकृत युग में पूरे क्षेत्र में भाषात्मक अन्तर न रहे हो। आधुनिक युग में 'मारतीय आर्य भाषा क्षेत्र' में जितने भाषात्मक अन्तराल है उसकी अपेक्षा प्राकृत युग में 'भारतीय आर्य भाषा क्षेत्र' में भाषात्मक अन्तराल कम होने का तो प्रश्न ही नहीं उठता, ये निश्चय ही बहुत अधिक रहे होगे। प्राकृत युग १ ईस्वी से ५०० ईस्वी तक है। आध्निक युग की अपेक्षा डेढ-दो हजार साल पहले तो सामाजिक-सम्पर्क निश्चित ही वहुत कम होगा फिर भापात्मक अन्तराल के कम होने का सवाल कहा उठता है ? सामाजिक सम्पर्क जितना सधन होगा, भाषा विभेद उतना ही कम होगा। आधुनिक युग मे तो विभिन्न कारणो से सामाजिक सम्प्रेषणीयता के साबनो का प्राकृत युग की अपेक्षा कई कई गुना अधिक विकास हुआ है। इनके अतिरिक्त नागरिक जीवन, महानगरी का सर्वभाषायी स्वरूप, यायावरी वृत्ति, शिक्षा, भिन्त भाषायी क्षेत्रो मे वैवाहिक, व्यापारिक एव सास्कृतिक सबद्य तथा सम्पूर्ण भारतवर्ष मे एक केन्द्रीय शासन अ।दि विविध तत्त्वो के द्रुत विकास एव प्रसार के कारण आज भिन्न भाषाओं के वीच परस्पर जितना आदान-प्रदान हो रहा है उसकी डेंढ दो हजार साल पहने कल्पना भी नहीं की जा सकती थीं। इनके अतिरिक्त आधुनिक भारतीय आर्य भाषा काल मे तो अरबी, फारसी, अग्रेजी आदि विदेशी भाषाओं की भव्दावली, ध्वनियो एव व्याकरणिक रूपो ने सभी भाषाओं को प्रभावित किया है। इतना होने पर भी आज भी भिन्न-भिन्न क्षेत्रों की भाषाओं में पारस्परिक वोधगम्यता नहीं है। आज भारतीय आर्य भाषा क्षेत्र में जितनी भिन्न भाषाये एवं किसी भाषा के जितने भिन्न-भिन्न उपरूपों का प्रयोग होता है प्राकृत यूग में तो उस क्षेत्र में निश्चित रूप से अपेक्षाकृत अधिक सख्या मे भिन्न भाषाओं तथा उनके विभिन्न क्षेत्रीय उपरूपो का प्रयोग होता होगा किन्तु हमे आज जो प्राकृत रूप उपलब्ध हैं वे एक ही प्राकृत के क्षेत्रीय रूप है जिनमे बहुत कम अन्तर है एक भाषा की क्षेत्रीय बोलियो मे जितने अन्तर प्राय होते है उससे भी बहुत कम । भाषा की वोलियो के अन्तर तो सभी स्तरो पर हो सकते हैं जबकि इन तथाकथित भिन्न प्राकृतो मे तो केवल उच्चारणगत भेद ही उपलब्ध हैं। विभिन्न प्राकृतो को देश भाषाओं के नाम से अभिहित किया गया है किन्तू तात्त्विक दृष्टि से ये देश की अलग-अलग भाषायें न होकर एक ही प्राकृत भाषा के देश भाषाओं से रजित रूप हैं। एक ही मानक साहित्यिक प्राकृत के विविध क्षेत्रीय रूप है जिनमें स्वभावत विविध क्षेत्रो की उच्चारणगत भिन्नताओं का प्रभाव समाहित है। आधुनिक दृष्टि से समझना चाहे तो ये हिन्दी, मराठी, गुजराती की भाति भिन्न भाषायें नहीं है अपितु आधुनिक साहित्यिक हिन्दी भाषा के ही 'कलकतिया हिन्दी,' 'वम्बइया हिन्दी,' 'नागपुरी हिन्दी' जैसे रूप है।

मेरी इस प्रतिपत्तिका का आधार केवल भाषा वैज्ञानिक ही नही है, इसकी पुष्टि अन्य स्रोतो से भी सम्भव है। भरत मुनि ने अपने नाट्यशास्त्र में यह विधान किया है कि नाटक में चाहे शौरसेनी भाषा का प्रयोग किया जाये चाहे अपनी

इच्छानुसार किसी भी देशभाषा का, क्योकि नाटक में नाना देशों में उत्पन्न हुए काव्य का प्रसग आता है। उन्होंने देश भाषाओं को वर्णन करते हुए उनकी सख्या सात बतलायी है (१) मागबी, (२) आवती, (३) प्राच्या, (४) शीरसेनी, (४) अर्ध मागबी, (६) वा ह्लीका, (७) दाक्षिणात्या।

इस विवेचन के आधार पर यह प्रश्न उठाया जा सकता है कि भरत मुनि सात भापाओं की वात कर रहे हैं किन्तु यदि हम सदर्भ को ध्यान में रखकर विवेचना करे तो पात है कि भरत मुनि यह विधान कर रहे हैं कि नाटककार किसी भी नाटक में इच्छानुसार देश प्रसंग के अनुरूप किसी भी देश भापा का प्रयोग कर सकता है। कोई भी नाटककार अपने नाटक में पातानुकूल भाषा नीति का समर्थक होते हुए भी विविध भापाओं का प्रयोग नहीं करता, नहीं कर सकता। इसका कारण यह है कि उसे ऐसी भाषा का प्रयोग करना पड़ता है जिसका अभिनेता ठीक प्रकार उच्चारण कर सके और उस नाटक का दर्शक समाज भिन्न-भिन्न पातों के भिन्न-भिन्न सम्वादों को समझ मके। यदि सम्प्रेषणीयता ही नहीं होगी तो 'रस' कैंसे उत्पन्न होगा? यही कारण है कि समाज के विविध स्तरो एव विभिन्न क्षेत्रों के पातों के स्वाभाविक चरित्न-चित्वण की दृष्टि से पातानुकूल भाषा का प्रयोग करते समय एक ही भाषा के विविध रूपो तथा उस भाषा के अन्य भाषियों के उच्चारण-लहजों के द्वारा प्रभाव उत्पन्न किया जाता है। कोई हिन्दी नाटककार अपने हिन्दी नाटक में वगला भाषी पात्र से वगला भाषा में नहीं वुलवाता अपितु उसकी हिन्दी को वगला उच्चारण से रिजत कर देता है।

इस दृष्टि से सात देश भाषायें अलग-अलग भाषायें नहीं हैं, किसी एक ही साहित्यिक प्राकृत के भिन्न देशों की भाषाओं से रिजित रूप हैं। यदि ये देश भाषाये अलग-अलग भाषाये ही होती तो मरत मुनि यह विधान न करते कि अन्त - पुरिनवासियों के लिए मागधी, चेट, राजपुत्त एव सेठों के लिए अर्ध मागधी, विदूषकादिकों के लिये प्राच्या, नायिका और सिखयों के लिए शौरसेनी मिश्रित आवती, योद्या, नागरिकों और जुआडियों के लिए दाक्षिणात्या और उदीच्य, खमो, शवर, शकों तथा उन्हों के समान स्वमाव वालों के लिए उनकी देशी भाषा वाल्लीका उपयुक्त है। जहां तक इन तथाकियत भिन्न प्राकृतों के प्रयोग का प्रश्न है शौरमेनी प्राकृत का उपयोग सम्कृत नाटकों में गद्य की भाषा के रूप में हुआ है। भागवी प्राकृत में कोई स्वतन्त्र रचना नहीं मिलती। संस्कृत नाटककार निम्न श्रेणीं के पात्रों में मागधीं का प्रयोग कराते हैं। अर्ध मागधीं में मागधीं एवं शौरसेनी दोनों की प्रवृत्तिया पर्याप्त मावा में मिलती हैं। महाराष्ट्री प्राकृत को आदर्श प्राकृत कहा गया है। दण्डी ने यद्यपि महाराष्ट्री को महाराष्ट्र आश्रित भाषा कहा है तथापि मत्य यह है कि यह क्षेत्र विशेष की प्राकृत न होकर शौरसेनी प्राकृत का परवर्ती विकसित रूप है। यह जरूर विवादास्पद है कि शौरसेनी एवं महाराष्ट्री

का अन्तर कालगत है अथवा शैलीगत। कालगत अन्तर मानने वालों का तर्क है कि प्राकृत के वैयाकरणों ने महाराष्ट्री का अनुशासन आठवी शताब्दी के पश्चात् निबद्ध किया है। डा॰ मनमोहन घोप ने स्थापित किया कि प्राचीन शौरसेनी महाराष्ट्री की जननी है। डा॰ सुनीतिकुमार चाटुज्यों ने भी शौरसेनी प्राकृत तथा शौरसेनी अपञ्च श के बीच की एक अवस्या को महाराष्ट्री प्राकृत माना है। इनका शैलीगत अन्तर मानने वालों में स्टेन कोनों प्रमुख है, जिन्होंने यह नियम प्रतिपादित किया कि पद्य की महाराष्ट्री एवं गद्य की शौरसेनी होती है। शौरसेनी में द्विस्वरान्तर्गत व्यजनों का घोषीकरण अर्थात् व्यजन वर्ग के प्रथम व्यजन के स्थान पर उसी वर्ग के तृतीय व्यजन की स्थित पायी जाती है जबिक महाराष्ट्री में द्विस्वरान्तर्गत व्यजनों का लोप होकर स्वर बाहुल्य स्थित हो जाती है।

डा० मनमोहन घोप ने विकास एव शैली मे तारतम्य स्थापित कर प्रतिपादित किया कि पहले शौरसेनी प्राकृत थी जिसमे गद्य रचना हुई। सस्कृत के नाटककार जब गद्य में पान्नो से वार्तालाप कराते थे तो शौरसेनी प्राकृत का उपयोग करते थे क्योंकि वह तत्कालीन जनता के भाषिक रूपों के निकट थी। बाद में उसका विकास महाराष्ट्री प्राकृत के रूप में हुआ। जब कवियों ने पद्यरचना में महाराष्ट्री प्राकृत का उपयोग किया तो उन्होंने मृदुता के लिए व्यजनों का लोप कर भाषा को स्वर बाहुल्यता प्रदान कर दी।

प्राकृतों की भाति अपभ्रशों की भी स्थिति है। अपभ्रश शब्द के भाषागत प्रयोग का जो प्राचीनतम उल्लेख प्राप्त है उसमें तो अपभ्र श किसी भाषा के लिए प्रयुक्त न होकर संस्कृत के विकृत रूपों के लिए प्रयुक्त मिलता है। नाट्यशास्त्रकार के समय प्राकृतों के युग में अपभ्र श एक बोनी थी। कालान्तर में इस बोली रूप अपभ्रश पर आधारित मानक अपभ्रश का उत्तरोत्तर विकास हुआ जिसका स्वरूप स्थिर हो गया। अपनी इसी स्थिति के कारण हिमालय से सिन्धु तक इसका रूप उकार बहुला था। प्राकृतों के साहित्यिक युग के पश्चात् उकार बहुला अपभ्रश साहित्यिक रचना का माध्यम बनी। आठवी नौवी शताब्दी तक राजशेखर के समय तक यही अपभ्रश सम्पर्क भाषा के रूप में पजाब से गुजरात तक व्यवहृत होती थी।

"समस्त मरुएव टक्क, और भादानक में अपञ्चश का प्रयोग होता है" तथा सौराष्ट्र एव विवणादि देशों के लोग संस्कृत को भी अपञ्च श के मिश्रण सहित पढते हैं जैसी उक्तिया इसकी परिचायक हैं।

आगे चलकर इसी मानक साहित्यिक अपश्रश रूप के विविध क्षेत्रों में उच्चारण भेद हो गए। नौवी शताब्दी में ही रुद्रट ने स्वीकार किया कि अपश्रश के देशभेद से बहुत से भेद है। रे॰

अपभ्रश भाषा के उपनागर, आमीर एव ग्राम्य भेदी की 'भूरिभेद' कहकर

अर्थात् भूमि की भिन्नता के कारण एक ही भाषा के स्वामाविक भेद वतलाकर रुद्रट ने एक महत्वपूर्ण तथ्य की ओर सकेत किया है।

ईसा की १२वी शताब्दी तक अपभ्र श लोकभाषा न रहकर साहित्य में अयुक्त होने वाली रूढ भाषा वन चुकी थी। वस्तुत ११वी शताब्दी से तो आधुनिक भारतीय आर्थ भाषाओं के प्राचीन भाषा रूपों में लिखित साहित्यिक ग्रन्थ मिलने आरम्भ हो जाते हैं। इसका अर्थ यह हुआ कि वोलचाल की भाषा के रूप में तो अपभ्र श के विविध रूप ६०० ई० या अधिक से अधिक १००० ई० तक ही व्यवहृत होते होगे। अपभ्र श के इन विविध रूपों की सामग्री, जिनसे विविध आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं का विकास हुआ, उपलब्ध नहीं है। अपभ्र श के देशगत भेद उसी प्रकार अथवा उससे भी अधिक विद्यमान है।

विष्णुधर्मोत्तरकार के अनुसार तो स्थान भेद के आधार पर अपभ्र श के भेदों का अन्त ही नही है। ११ प्राकृत सर्वस्व से भी पता चलता है कि अपभ्र श के २७ भेद स्वीकृत थे। १२

'प्राकृतानुशासन' मे भी नागर, ब्राचड, उपनागर, पचाल, वैदर्भी, लाटी, ओड़ी, कैंकेयी, गौडी, टक्क, वर्वर, कुन्तल, पाड्य तथा सिंहल आदि अपभ्र शो का उल्लेख है।

अपभ्र श के विविध रूप बोले जाते थे इसमे कोई सन्देह नहीं है किन्तु इन भिन्न-भिन्न रूपों में साहित्य उपलब्ध न होने के कारण इनका परिचय प्राप्त नहीं है। अपभ्र श साहित्य का विकास मालवा, राजस्थान तथा गुजरात में ही हुआ। इन्हीं प्रदेशों की अपभ्र शों के आवार पर विकसित साहित्यिक अपभ्र शों में साहित्यिक रचना हुई। इसी साहित्यिक अपभ्र श का रूप आज सुरक्षित हैं जिसमें कालान्तर में प्रत्येक प्रदेश के साहित्यकारों ने साहित्य रचना की। इस प्रकार साहित्य के रूप में जिस मानक अपभ्र श का प्रयोग हुआ है उसमें प्राकृतों की भाति यित्किचित स्थानीय भेदों की झलक तो है किन्तु वस्तुत वे एक ही साहित्यक अपभ्र श भाषा के रूप हैं।

३ अपभ्र श के विविध रूपो से नि मृत होते समय आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं का जो रूप वोला जाता होगा उसकी भी हमे जानकारी नहीं है। इस प्रकार के विवरण तो उपलब्ध है कि किस अपभ्र श रूप से किस आधुनिक भारतीय आर्य भाषा का विकास हुआ है। इस सम्बन्ध मे 'पाइअ-सइ-महण्णवो' का विवरण उल्लेखनीय है जिसमे कहा गया है कि "महाराष्ट्री अपभ्र श से मराठी और कोकणी भाषा, मागधी अपभ्र श की पूर्वी शाखा से वगला, उडिया और असमिया भाषा, मागधी अपभ्र श की विहारी शाखा से मैंयिली, मगही और भोजपुरिया, अर्द्धमागधी अपभ्र श से पूर्वीय हिन्दी भाषाये अर्थात् अवधी, बघेली, और छत्तीसगढी, शौरसेनी अपभ्र श से बुन्देली, कशौजी, अजभाषा, बागरू, हिन्दी या उर्दू ये पाश्चात्य हिन्दी भाषायें, नागर अपभ्र श से राजस्यानी, मालवी, मेवाडी, जयपुरी, भारवाडी तथा गुजराती भाषा, पालि से सिहली और मालदीवन, टाक्की अथवा ढाक्की से लहण्डी या पश्चिमीय पजाबी, टाक्की अपभ्र श (सौरसेनी से प्रभावयुक्त) से पूर्वीय पजाबी, ब्राचड अपभ्र श से सिन्धी भाषा, और पैशाची अपभ्र श से कश्मीरी भाषा का विकास हुआ। १३

यद्यपि यह विवरण भी केवल ऐतिहासिक सम्वन्धों का द्योतन कराने के उद्देश्य से ही प्रस्तुत है फिर भी इसमें यह दृष्टि तो मिलती ही है कि अपभ्र श में ही विविध भाषिक धारायें थी तथा अलग-अलग धारा से किस प्रकार आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं की किन प्रमुख शाखा प्रशाखाओं का विकास हुआ है। जिस प्रकार हमें अपभ्र श की अलग-अलग भाषा धारा के वैशिष्ट्य की जानकारी एवं सामग्री प्राप्त नहीं है उसी प्रकार इन धाराओं से नि सृत होते समय आधुनिक भारतीय आर्य भाषा की किस शाखा का क्या जन प्रचलित स्वरूप था इसका ज्ञान नहीं है।

४ आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं में से कुछ भाषाओं में प्राचीन साहित्य अवश्य उपलब्ध है। इस सम्बन्ध में भी दो सीमार्ये हैं

- (क) उपलब्ध साहित्य सकान्तिक काल के प्रथम चरण का न होकर परवर्ती युग का है। हिन्दी मे ग्यारहवी सदी मे राउलवेल, उडिया मे १०५१ई० मे अनन्त वर्मा के उरजम शिलालेख, वगला मे १०५० ई० से १२०० ई० तक के चरियागीति, मराठी एव गुजराती मे १२वी शताब्दी मे कमश मुकुन्दराय के गीत तथा शालिभद्र कृत भारतेश्वर बाहुबलिरास मिलता है। पजाबी मे तो १२वी शताब्दी के भी अन्तिम चरण मे वावा फरीद शकरगज की रचनायें तथा असमिया मे १३वी शताब्दी मे जाकर हेम सरस्वती, हरि विप्र, माध्वकदाले तथा शकरदेव की रचनायें प्राप्त हो पाती हैं।
- (ख) इससे लिखित साहित्यिक भाषा के ही स्वरूप का पता चल सकता है, जनजीवन में व्यवहृत तत्कालीन भाषिक रूपो का पता नहीं चलता।

इस प्रकार यह यद्यपि निर्विवाद है कि आधुनिक भारतीय आर्थ भाषाओं के विविध रूपों का विकास उनके प्राकृत एवं अपभ्र श रूपों से हुआ किन्तु उपर्युक्त कारणों से हम इस विकास यावा का पूरा लेखा जोखा प्रस्तुत नहीं कर सकते।

अतएव प्राकृत एव अपभ्र श के साहित्यिक भाषा रूपो की सामान्य उच्चारण-गत अभिरचनाओ, व्याकरणिक व्यवस्थाओं एव सरचनाओं ने आधुनिक भारतीय आर्थ भाषाओं को जिस प्रकार सामान्य मप से प्रभावित किया है। यहां केयल उसी प्रभाव की चर्चा प्रस्तुत की जा रही है ।

#### ध्वन्यात्मक

१ प्राकृत अपभ्र ण की ध्वन्यार्तमक अभिरचनाओं एव प्रमुख स्वर व्यजन ध्वनिया आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं की केन्द्रवर्ती भाषाओं में मुरक्षित हैं। इसके विषरीत सीमावर्ती आर्य भाषाओं में प्राकृत अपभ्रंण ध्वन्यात्मक अभिरचना से भिन्न ध्वन्यात्मक विशेषताओं का भी विकास हुआ है।

इस सम्बन्ध मे निम्नलिखित उदाहरण दृष्टव्य है

- (क) असमिया में दन्त्य एवं मूर्धन्य व्यजनों की भेदकता एवं वैपम्य समास्त हो गण है। तालव्य व्यजन दन्त्य संघर्षी में तथा दन्त्य संघर्षी 'म्' का कोमल तालव्य संघर्षी के रूप में विकास हुआ है।
- (ख) मराठी में चवर्गीय घ्वनियों का विकास दो रूपों में हुआ है तथा न्वरों की अनुनासिकता का लोप हो गया है।
- (ग) केन्द्रवर्ती भाषाओं में पूर्व भारतीय आर्य भाषा की परम्परानुम्प महान्त्राण ध्विनयों का उपयोग होता है किन्तु अन्य भाषाओं में संघोष महाश्राण ध्वजनों एवं हकार का भिन्न-भिन्न रूपों में उज्यारण होता है। इस दृष्टि से डा० सुनीतिकुमार चाटुज्यी पूर्वी वगला में कण्ठनालीय स्पर्भ के साथ-साथ आश्रिक रूप में विशिष्ट स्वर विन्यास का व्यवहार तथा पजावी में स्वर विन्यास परिवर्तन मानते हैं तथा राजम्यानी में ह-कार की जगह कण्ठनालीय स्पर्भ ध्विन तथा संघोष महाश्राणों के अध्वसित उच्चारण की उपस्थित से यह अनुमान व्यक्त करते है कि राजस्थानी तथा गुजराती में इस प्रकार का उच्चारण कम से कम अपन्न श्वा काल की रिक्य तो अवश्य ही है। धर्म
  - (घ) सिन्धी एवं लहदा में अन्त स्फोटात्मक ध्वनियों का विकास हुआ है।
  - (ड) पजावी में तान का विकास हुआ तथा सघोप महाप्राण व्यजन तानयुक्त अल्पप्राण व्यजनों के रूप में परिवर्तित हो गए। इस सम्बन्ध में डा० सुनीति कुमार चाटुर्ज्या ने डा० सिद्धेश्वर वर्मा के मत का उल्लेख किया है कि श्रुति की दृष्टि से पजावी में भ, घ, ढ' आदि के परिवर्तन में महाप्राणता सुनायी नहीं पडती, वाद के स्वर के साथ श्वास को कुछ परिमाण सलग्न रहता है, जो उसके स्वर-विन्यास की एक विशाष्टता माना जा सकता है। 14

२ 'ऋ'को उच्चारण पालि युग मे ही समाप्त हो गया था। इसका उच्चारण आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं मे 'र' 'रि' एव 'रु' रूप मे हुआ। आज भी 'रि'

235

मे 'र्' के बाद का 'इ' का उच्चारण अग्र की अपेक्षा मध्योन्मुखी होता है।

३ 'प' वर्ण का मूर्धन्य उच्यारण किसी भी आधुनिक भारतीय भाषा मे नहीं होता।

४ अपभ्र श के 'ऍ' एव 'ओ'' के हस्य उज्यारण आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं में सुरक्षित है। इसी कारण 'ए' 'ऐ' 'ओ' 'औ' का उज्यारण मूल स्वरों के रूप में होने लगा है।

प्रहिन्दी, उर्दू, सिन्धी, पजाबी, उडिया आदि मे मूर्धन्य उत्क्षिप्त 'ड' एव 'ढ' विकसित हो गए है।

६ मध्य भारतीय आर्य भाषा काल मे जिन शब्दों में समीकरण के कारण एक व्यजन को द्वित्व रूप हो गया था, अप अश के परवर्ती युग में एक व्यजन शेष रह गया तथा उसके पूर्ववर्ती अक्षर के स्वर में क्षतिपूरक दीर्घीकरण हो गया। सिन्धी, पजावी एव हिन्दी की वागरु एवं खड़ी बोली के अतिरिक्त सभी आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं में यह प्रवृत्ति सुरक्षित है। यथा

कर्म > कम्म > कम्मु > कामु > काम्

७. अपभ्र श मे अन्त्य स्वर के ह्रस्वीकरण एव लोप की प्रवृत्ति मिलती है। 'पासणाह चरिउ' १६ से कुछ उदाहरण द्रष्टव्य है

महिला > महिल १।१०।१२। जघा > जघ ३।२।८।

गृहिणी > घरिण १।१०।४। गम्भीर > गहिर ३।१४।२।

पापाण >पाहण २।१२।६। पुडरीक > पुडरिय १७।२१।२।

बिहारी, काश्मीरी, सिन्धी और कोकणी के अतिरिक्त अन्य आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं में भी यह प्रवृत्ति है।

हिन्दी मे अकारान्त शब्दो को प्राय व्यजनान्त रूप मे उच्चरित किया जाता है। "

#### **व्याकरणिक**

१ विभिन्त रूपों की सल्या में कभी प्राष्ट्रत काल में ही विभिन्त रूपों की सल्या में कभी हो गयी थी। विभिन्न कारकों के लिए एक विभिन्त तथा एक कारक के लिए विभिन्न विभिन्तियों का प्रयोग होने लगा था। एक ओर कर्म, करण, अपादान तथा अधिकरण के लिए पण्ठी विभिन्ति का तथा कर्म एव करण के लिए सप्तभी विभिन्ति का तो दूसरी ओर अपादान के लिए तृतीया तथा सप्तभी विभिन्तियों का प्रयोग भिलता है। १८

अपभ्र श में विभिन्ति रूपों की सख्या में और कमी हो गयी। कर्ता-कर्म-सम्बोधन के लिये समान विभिन्तियों को प्रयोग आरम्भ हो गया। इसी प्रकार एक ओर करण-अधिकरण के लिए तो दूसरी ओर सम्प्रदान-सम्बध के लिए समान विभिन्तियों का प्रयोग होने लगा। उदाहरणार्थ, अपन्त्र ण के विभिन्ति नपों को उस प्रकार प्रदक्षित किया जा सकता है

|                    | एक वचन               |                   | वहुवचन     |             |  |
|--------------------|----------------------|-------------------|------------|-------------|--|
|                    | एक र                 | 141               | पुरिलग     | म्बीनिग     |  |
| कर्ता-कर्म-सम्बोधन | –अ, –आ, –उ, –ओ       |                   | –अ, अ।     | –अ, –आ, –उ  |  |
| (                  | एक वचन               |                   | वृद्ध्यम्  |             |  |
|                    | पुल्लिग              | स्त्रीलिग         | पुल्लिग    | स्ब्रीलिग   |  |
| करण-अधिकरण         | _ए, _ए<br>_एण,       | _ए,<br>_इ         | –हि        | <b>–</b> fह |  |
|                    | —एण,<br>—६ण<br>—इ    | <b>–</b> हि       | –एहि       |             |  |
| सम्प्रदान-सम्बन्ध  | _हो<br>_अ।सु<br>_स्स | ने हें<br> <br> - | —ह<br>—अ।ह | _₹          |  |
| अपादान             | –हो, हे-हु           | _हे, _हि          | _<br>—आहु  | <b>–</b> हि |  |

अधिनिक भारतीय आर्य भाषाओं में विभिन्ति रंपों की संख्या में कमश हास हुआ है। जिन भाषाओं की संशिल्प्ट प्रकृति अभी भी विद्यमान है उनमें विभिक्ति रूपों की संख्या अभी भी अधिक है किन्तु जिन भाषाओं ने वियोगात्मकता की ओर तेजी में कदम वढाया है उनमें विभिन्ति प्रत्ययों की संख्या वहुत कम रह गयी है। इस दृष्टि से यदि हम मराठी एव हिन्दी का अध्ययन करें तो स्थिति स्पष्ट हो जाती है। मराठी में सज्ञा भव्द के जहां अनेक वैभिन्तिक रूप विद्यमान हैं मुलास (दितीया) मुलाने (तृतीया), मुलाला (चतुर्थी), मुलाहून (पचमी), मुलाला (पण्ठी), मुलात (सप्तमी), मुला (सम्बोधन) वहां दूसरी ओर हिन्दी में पुल्लिंग सज्ञा भव्दों में या तो केवल विकारी कारक वहुवचन के लिए अथवा अविकारी कारक वहुवचन, विकारी कारक पक्वचन एव विकारी कारक वहुवचन के लिए विभिन्तिया लगती है। स्त्रीलिंग सज्ञा भव्दों में केवल अविकारी वहुवचन एव विकारी वहुवचन के लिए विभिन्तिया लगती है। स्त्रीलिंग सज्ञा भव्दों में केवल अविकारी वहुवचन एव विकारी वहुवचन के लिए विभिन्तिया जुडती है, एकवचन में प्रातिपदिक ही प्रयुक्त होता है। है।

२ परसर्गों का विकास अपभ्र श में विभिक्त रूपों की कभी के कारण अर्थों

मे अस्पष्टता आने लगी होगी। कारको के अर्थों को न्यक्त करने के लिए इसी कारण अपभ्र श में शब्द के नैंभिक्तक रूप के पश्चात् अलग से शब्दों अथवां शब्दाशों का प्रयोग आरम्भ हो गया। यद्यपि संस्कृत में भी 'रामस्य कृते' तथा प्राकृत में 'रामस्य केरक धरम्' जैसे प्रयोग मिल जाते हैं तथापि इतना निश्चित है कि अपभ्र श में परसर्गों की सुनिश्चित रूप से स्थिति मिलती है। करण के लिए सहु, सज, समाणु, सम्प्रदान के लिए तेहिं, केहिं, अपादान के लिए लइ, होन्तज, ठिन, —पासिज, सम्बन्ध के लिए तण, तणि—केरज तथा अधिकरण के लिए मज्झे, — मिल्झ जैसे परसर्गों का बहुल प्रयोग अपभ्र श साहित्य में हुआ है।

आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं में परसर्गों का विकास हुआ है। इनके प्रयोग में सभी भाषाओं की स्थित समान नहीं है। आज भी कुछ भाषायें कारकीय अर्थों को परसर्गों से नहीं अपितु शब्द के विभक्तियुक्त रूपों से द्योतित कर रहीं हैं किन्तु फिर भी परसर्गों का प्रयोग कम या अधिक सभी आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं में होता है। जिन भाषाओं में विभक्तियुक्त शब्द द्वारा कारक का अर्थ व्यक्त किया जाता है उनमें भी अलग-अलग कारक के लिए अलग-अलग विभक्ति रूपों का सम्वन्ध सुनिश्चित नहीं है। यथा मराठी में एक ही कारक को व्यक्त करने के लिए अनेक विभक्तियों का प्रयोग होता है तथा एक ही विभक्ति अनेक कारकों का अर्थ व्यक्त करती है। उसमें भी तृतीया के ने, नी, पचमी के —ऊन, —हून तथा पछीं में प्रयुक्त —चा, ची, चे, च्या आदि रूपों को परसर्ग कोटि में रखा जा सकता है। इसी प्रकार बगला की प्रकृति भी अपेक्षाकृत सश्लिष्ट है किन्तु वहा भी दिया, द्वारा, के दिया, सगे, हइते, थेके जैसे शब्दाशों की स्थिति परसर्गों की ही है। यथा

मन दिया पढ (मन से पढ़ो), तोमा द्वारा हाइबे ना (तुमसे नही होगा) वह के दिया गद्याउ (बहू से रसोई वनवाओ)

आभी बधु सगे देखा करिते गेल (मैं मिल्न से मिलने गया)

वाडी हइते चलिया गेल (घर से चला गया)

वाडी थेके चलिया गेल ( ,, ,, )। १९

गुजराती मे भी सम्प्रदान मे 'माटे' तथा सम्बन्ध के लिए 'ना', 'नी' का प्रयोग होता है। पजाबी मे भी सम्बन्ध मे 'दा', 'दी' का प्रयोग होता है।

परसर्गों के प्रयोग के सम्बन्ध में हिन्दी की स्थिति अधिक स्पष्ट है। हिन्दी में सज्ञा भव्दों में कारकीय अर्थों को विश्लिष्ट प्रकृति के परसर्गों द्वारा ही व्यक्त किया जाता है।

हिन्दी मे परसर्गों का विकास आरम्भ से ही अधिक हुआ। हिन्दी के आदि-कालीन साहित्य में ही विभिन्न कारकीय रूपो को सम्पन्न करने के लिए परसर्गों का प्रयोग मिलता है। कर्ता के अर्थ में डा॰ उदयनारायण तिवारी ने चदरवरदाईं की भाषा में 'ने' का प्रयोग स्वीकार किया है।" कीर्तिलता की भाषा में कर्ता के अर्थ में -आ, -ए, -ओ का प्रयोग हुआ है।"

कर्म के अर्थ में 'को' का प्रयोग ११वी सदी से राउलवेल में मिलने लगता है। वीसलदेव रानों ' में 'नू' एव कीतिलता में 'हि', 'हि' का प्रयोग कर्मकारक के अर्थ में हुआ है।

करण के अर्थ मे कीर्तिलता में "ए" एन" 'हि' का, पृथ्वीराजरासो "मे 'ते", 'वाचा", 'से", सहु", 'मू", 'सो", तया खुसरो " के काव्य मे 'से" का प्रयोग मिलता है।

इसी प्रकार की स्थिति अन्य कारकीय अर्थों को व्यक्त करने के सम्बन्ध में है।

३ भाषा प्रकृति अर्द्ध अयोगात्मक आयुनिक भारतीय आर्य भाषाओं की विवेचना करते समय प्राय विद्वानों ने उन्हें अयोगात्मक भाषायें कहा है। यह ठीक है कि 'हिन्दी' ने अपन्न श की अर्द्ध-अयोगात्मक स्थिति की अपेक्षा अयोगात्मकता की ओर अधिक विकास किया है तथापि भाषा-प्रकृति की दृष्टि से आज भी आधुनिक भारतीय आर्य भाषायें अर्द्ध-अयोगात्मक हैं। शब्द के वैभिक्तक रूप भी मिलते हैं तथा परमर्गों का भी प्रयोग होता है। कारकीय रूपरचना में विभिन्न भाषाओं में विभक्तिया मंश्लिष्ट रूप में भी व्यवहृत होती हैं। उदाहरणार्य सिन्धी एवं पजाबी में अपादान एव अधिकरण कारकों में, गुजराती में करण एव अधिकरण में, मराठी में करण, सम्प्रदान तथा अधिकरण में तथा इसी प्रकार उडिया में अधिकरण में विभक्तियों का सयोगात्मक रूप द्रष्टव्य है। वगला में भी सम्बन्धतत्व मिन्नष्ट रूप में प्राप्त होता है।

हिन्दी में भी सर्वनाम रूपों में कर्म सम्प्रदान में इसे, उसे, इन्हें, उन्हें, तुझे जैसे रूप मिलते हैं जिनकी प्रकृति सिश्तिष्ट हैं। यह वात अलग है कि हिन्दी में इनके वियोगात्मक रूप भी उपलब्ध हैं यथा इसको, उसको, उनको, इनको, तुझको। इसी प्रकार वर्तमान सम्मावनार्थ पढू, पढ़ें, पढ़ें, पढ़ों तथा आज्ञार्थक पढ़ना, पढ़ियेगा, पटों, पढ़ में सथोगात्मकता की स्थिति देखी जा सकती हैं।

४ नपुसकालग की स्थित अपभ्र म काल में नपुसकालग का लोप हो गया या। आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं में मराठी एवं गुजराती को छोड़कर जेप मभी में नपुसकालग नहीं हैं। सिंहली में प्राणी तथा अप्राणीवाची आधार पर प्राणवान तथा प्राणहीन दो लिंग हैं, जो द्रविड परिवार की भाषाओं के प्रभाव के मूचक प्रनीत होते हैं। जेप में पुल्लिंग एवं स्त्रीलिंग दो लिंग हैं। इनमें भी वंगला एवं इंडिया में देशज शब्दों में लिंग विवान शिविल है। जान वीम्स के अनुसार इनमें तत्मम शब्दों को छोड़कर जेप शब्दों में लिंग व्यवस्था नहीं है। रा

४. बहुवचन द्योतक सन्दावली सिन्धी, मराठी तथा पश्चिमी हिन्दी के

अतिरिक्त शेष अन्य आद्यनिक भारतीय आर्य भाषाओं में कर्ता कारक के शब्दों में बहुवचन का द्योतन विभक्तियो से न होकर बहुवचन द्योतक शब्दो अथवा शब्दाशो से व्यक्त होने लगा है। उदाहरणार्थ वगला मे 'सकल' यथा कुक्कुर सकल (कुत्ते) । इसी प्रकार उडिया मे 'मनि' असमिया मे 'बोर' मैथिली 'सम' एव भोजपूरी 'लोगनि' इत्यादि शब्द रूप बहुवचन द्योतक है।

पश्चिमी हिन्दी, सिन्धी, मराठी में कर्ता कारक बहुवचन के वैभिक्तिक रूप उपलब्ध है। यथा

> सिन्धी एकवचन पिउ बहुवचन पिउर भराठी एकवचन---रात वहवचन-–राती हिन्दी---एकवचन लडका बहुवचन लडके

यहा यह उल्लेखनीय है कि इन भाषाओं में भी बहुवचन को स्वतन्न शब्दो द्वारा व्यक्त करने की प्रवृत्ति बढ रही है। यथा

> हिन्दी एकवचन राजा बहुवचन राजा लोग मराठी---एकवचन दोघे बहुवचन दोघे जण

इस प्रकार की प्रवृत्ति सज्ञा शब्दों की अपेक्षा सर्वनाम रूपों में अधिक है। यथा--पश्चिमी हिन्दी हम लोग। भोजपुरी हमनीका। मागधी हमनी। मैथिली हमरा सम। बगला— आमि सब।

आधुनिक भारतीय भाषाओं की यह प्रवृत्ति मध्ययूगीन भाषाओं की व्यवस्था से अवश्य भिन्न है तथा अयोगात्मकता की ओर उन्मुख होने की सूचक है।

६ प्राकृत एवं अपभंश के किया रूप मध्यकालीन भारतीय आर्य भाषा की िकया सरचना का प्रभाव आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं मे वर्तमान अथवा वर्तमान सम्भावनार्थं काल एव आज्ञार्यंक रूपो पर पड़ा है।

अपभ्र श मे वर्तभान काल द्योतक उत्तम पुरुष उ, नहु, मध्यम पुरुष निंह, -हु एव अन्य पुरुष -अइ, -हिं, -अन्ति विभिन्तिय। थी।

अधिनिक भारतीय आर्य भाषाओं मे ये प्रवृत्तिया इस प्रकार है

| <b>વુ</b> હલ | वचन    | हिन्दी | <b>યુ</b> ज રાતી | મરાઠી           | बगला       | उडिया          | पजाबी |
|--------------|--------|--------|------------------|-----------------|------------|----------------|-------|
| उत्तम        | एकवचन  | –ऊ     | –ऊ               | -ए              | <b>–</b> ৯ | अड             | –अ।   |
| પુરુષ        | वहुवचन |        |                  |                 |            |                | •     |
| मध्यम        | एकवचन  | –ए     | –ए               | <del>-</del> એસ | —इस        | –ਭ             | ~ए    |
| પુરુષ        | बहुवचन | ओ      | –ક્રો            | –आ              | –अ         | <del>-</del> अ | —ओ    |

| \$ | 0 | 0 |
|----|---|---|
|----|---|---|

| अन्य<br>पुरुष | एकवचन  | –ਾਂ        | -ए | –ए  | <b>–</b> π. | अइ     | -ए |
|---------------|--------|------------|----|-----|-------------|--------|----|
|               | वहुवचन | <u></u> (T | –ए | —अत | एन          | –अन्ति | अण |

आधुनिक भारतीय भाषाओं के वर्तमान आज्ञार्यक रूपों का विकास भी मध्य-कालीन भारतीय क्रिया रूपों से हुआ है।

अपभ्रण में भविष्यकालिक रूपों की रचना में धातु में विभिन्ति लगने के पूर्व 'इस्स' अथवा 'इह' प्रत्यय जुडता था। गुजराती -करीण, –करिणु, करने –आदि रूपों से 'इस्स' का तथा हिन्दी की व्रज आदि वोलियों के –करिहीं –करिहै आदि में 'इह' का प्रभाव विद्यमान है।

७ किया के कुदन्तीय रूपों का प्रयोग प्राचीन भारतीय आर्थ भाषाकाल में भूतकालिक रचना के कई प्रकार थे। लड्० से असम्पन्न भूत, लुड्० से मामान्य भूत तथा लिट् से सम्पन्न भूतकाल की रचना होती थी। उदा० गम् धातु के रूप अगच्छत्, अगमत् एव जगाम बनते थे। इनमे किया रूप विद्यमान था।

प्राकृत अपम्रण युग में इनके बदले भूतकाल भावे या कर्मणि-कृदन्त 'गत' लगाकर बनाया जाने लगा।

आधुनिक भारतीय आर्थ भाषाओं में कर्मणि कुदन्त रूप तो विद्यमान हैं ही, कुदन्तीय रूपों से काल रचना होने लगी है।

अधिकाश आधुनिक भारतीय आर्थ भाषाओं में वर्तमान कालिक कृदन्तीय रूप में पुरुष एवं लिंग वाचक प्रत्यय लगाकर काल रचना होती है। यथा—-हिन्दी —करता। गुजराती —करत। वगला —करिता। मराठी — करित। उडिया करन्त।

इसी प्रकार भूतकालिक कृदन्तीय रूपो से भी कालरचना सम्पन्न होती है। अपभ्र श मे भूतकालिक कृदन्त रूप विशेषणात्मक रूप मे पूर्ण किया के स्थान मे भी व्यवहृत होने लगे थे। आद्युनिक भारतीय आर्य भाषाओं मे हिन्दी गया गुजराती लीद्यु जैसे रूप वर्तमान है।

अधुनिक भारतीय आर्थ भाषाओं में से वगला, उडिया, असिम्या, भोजपुरी मैंथिली, मराठी आदि में भूतकालिक क्रदन्त प्रत्यय 'ल' जुडता है। यथा वगला गेल, होइल, मराठी गेलो, गेलास, भोजपुरी मारलो, मारलास। इस सम्वन्ध में यह उल्लेखनीय है कि इस भूतकालिक क्रदन्त प्रत्यय का प्रयोग परवर्ती अपभ्र श में हुआ है। राउलवेल की भाषा में इसका प्रयोग देखा जा सकता है। वैं

द कियाओं में लिगभेद — अपभ्र श में कृदन्तीय रूपों में लिगभेद किया जाता था। हिन्दी जैसी भाषाओं में कियाओं में लिगभेद का कारण अपभ्रश के कृदन्तीय रूपों को किया रूपों में प्रयोग हैं। कृदन्त रूपों को किया रूपों में अपनाने के कारण हिन्दी में पढता, पढती, पढा, पढी आदि कियाओं में लिंगभेद मिलता है। मराठीं में भी मी जातो (मैं जाता हू) एव मी जाते (मैं जाती हू) तथा तू जातोस (तू जाता है) एव तू जातेस (तू जाती है) कियाओं में लिंगभेद द्रष्टव्य है।

ह सयुक्त कालरचना एव संयुक्त किया निर्माण — हिन्दी जैसी भाषाओं में मूल धातुओं में प्रत्यय लगाकर कालरचना की अपेक्षा वर्तमानकालिक छदन्त एव भूतकालिक छदन्त रूपों के साथ सहायक कियाओं को जोडकर विविध कालों की रचना की जाती है। इसी प्रकार किया के विभिन्न अर्थों को व्यक्त करने के लिये मुख्य किया रूप के साथ सहकारी कियाओं को सयुक्त किया जाता है। मध्यभारतीय आर्थ भाषाकाल तक इस प्रकार की भाषायी प्रवृत्ति परिलक्षित नहीं होती। इस कारण विद्वानों ने आधुनिक भारतीय आर्थ भाषाओं में सयुक्त काल रचना एव सयुक्त किया निर्माण को द्रविड भाषाओं के प्रभाव का सूचक माना है। इस सम्बन्ध में मेरा यह अभिमत है कि हिन्दी ने इस परम्परा को परवर्ती अपभ्र श परम्परा से स्वीकार किया है। सयुक्त काल एव सयुक्त किया निर्माण की प्रवृत्ति 'उक्ति व्यक्ति प्रकरण' एव 'राउलवेल' की भाषा में दिखायी देती है और इसी का विकास हिन्दी में हुआ है। परवर्ती अपभ्र श में इस प्रकार की व्यवस्था भले ही द्रविड परिवार की भाषाओं के प्रभाव के कारण आयी हो।

#### सदर्भ

- १ नाट्यशास्त्र १८।३४-३५।
- २ नाट्यशास्त्र १८।३६-४०।
- ३ महाराष्ट्राश्रया भाषा प्रकृष्ट प्राकृत विदु ।---काव्यादर्श १।३४।
- Y Introduction to Karpurmanjari, p 75 University of Calcutta (1948)
- ४ भारतीय आर्य भाषा और हिन्दी, पृ० १०३ (१६६३) तृतीय परिवर्धित सस्करण, दिल्ली
- Mana Mohan Ghosh, Maharaştrı, a late phase of Saurasenı Journal of the Department of Letters of the Calcutta University, Vol XXXII, 1933
- ७ गरीयानप भव्दोपदेश । एकैकस्य हि शब्दस्य बहुवोऽपम्न शा । तद्वया गौरित्यस्य भव्दस्य गावी गोणी गोता गोपोतलिका इत्येवमादयो बहुवोऽपम्न शा ।(पातजल, महाभाष्य पापाप)।
- प सापन्न शत्रयोगा सकलमरुभुवष्टवकु भादानकाश्च (काव्यमीमासा, अध्याय 90)।
- ६ भुराष्ट्रव्रवणाद्या ये पठन्त्यर्पितसौष्ठवम् । अपभ्र शवदशानि ते संस्कृत वचास्यपि (काव्यमीमासा, अध्याय ७)
- १० ' भूरिमेदो देशविशोषादपभ्र श (काव्यालकार २।१२) ।
- ११ स चान्यैरूपनागराभीर ग्राम्यत्व भेदेन न्निधोक्तस्तन्निरासार्थमुक्त भूरि भेद इति ।
- १२ ब्राचडी लाट वैदर्भानुपनागर नागरी वार्बरावन्त्यपाचालटाक्कमालवकैकया । गीडीढ् वैनपाण्चात्यपाड्यकौन्तल सैहला। कलिंग्यप्राच्य कार्णाटिका घट्टाविडगौर्जरा। आभीरो

३०२ संस्कृत-प्रोकृत व्याकरण और कोश की परम्परा मध्यदेशीय सुध्म भेदन्यवस्थिता सन्तविभान्यपम्रणा वैतालादि प्रभेदता (प्राकृत

सर्वस्व २)। १३ पडित हरगोविन्ददाम विकमचद गेठ, पाइअ-सद्द-महण्णयो (प्राकृत ५०२ महार्णय ) कलकता,

प्रथम अवित्ति मवत् १६५५ (सन् १६२८ ई०)। १४ दे० भारतीय आर्य नापा और हिन्दी, पृष्ठ १२२-१३२।

१५ भारतीय आर्य भाषा और हिन्दी, पृ० १२७-१२८।

१८ दे० (१) कोमलचद जैन, प्राकृत-प्रवेशिका, पृ० ५८।

१६ पासणाहचरित सम्पादक प्रकुल्लकुमार मोदी (सन् १६६५)। १७ डा० महाबीरसरन जैन, परिनिष्ठित हिन्दी का ध्वनिग्रामिक अध्ययन । पृ० २०-२२

(२) प० ऋषिकेण भट्टाचार्य, प्राकृत ग्रामर, पृ० १२८ । १६ डा० महावीर सरन जैन, हिन्दी संज्ञा, भाषा, हिन्दी मापा विशेषाक ।

२० महादेव मा० वास्तकर, मराठी की कारक व्यवस्था, भवेषणा, पु० ६२-६४ वर्ष १०, श्रक

२१ मरोजिनी शर्मा -- हिन्दी और वंगला के परसर्गों का व्यतिरेकात्मक अध्ययन, गवेपणा, पु० ६३-११०, वर्ष १०, श्रक २०।

२२ म० उदयनारायण तिवारी - वीरकाव्य, पृ० १६५ स० २०१२। २३ स० वासुदेवशरण अथवाल - कीर्तिलता २।२२८, २।२१८, ४।२४। २४ स० उदयनारायण तिवारी वीरकाव्य, पृ० २२०।

२५ स० वासुदेवशरण अप्रवाल —कीर्तिनता २।२७, ३।७८। २६ वही--अमम १।५०, १४६, ४।४०।

२७ स० हजारीप्रसाद द्विवेदी, नामवर्रमिह पक्षिप्त पृथ्वीराज रासी, पृ० २४, ३१, ३२, 9051 २८ स० वालकृष्ण राव हिन्दी काज्यसग्रह (खुसरो), पृ० २७।

RE John Beams, A Comparative grammar of the Modern Indian Aryan Languages, p 177 ३० दे० डा० कैनाश चन्द्र भाटिया, राउलदेल मे प्रयुक्त कियाएँ, नागरी अचारिणी पित्रका, मालवीय भती विभेषाक पृ० ४५७, वर्ष ६६, अ क २-३-४ (सम्वत् २०१८)।

# प्राकृत-अपभ्रंश का राजस्थानी भाषा पर प्रभाव

## डाँ० कृष्णकुमार शर्मा

'राजस्थानी-भाषा' पदवध के 'राजस्थानी' पद को विशेप सावधानीपूर्वक प्रयुक्त करने की अपेक्षा है। इस पदवद्य के 'राजस्थानी' पद का अर्थ आधुनिक वृहतु-राजस्थान नही है। वरन् 'राजस्थानी भाषा' से तात्पर्य उस भाषा से है, जिसका मूल भारत के इस पश्चिमी प्रदेश मे ५०० ई० से १००० ईसातक प्रचलित जनभाषा अपभ्र श मे है। इसी राजस्थानी भाषा का साहित्यिक रूप 'डिंगल' है। राजस्थान की इस साहित्यिक भाषा डिंगल की दो अवस्थाओं का उल्लेख विद्वानों ने किया है। ईसवी सन् की १३वी शताब्दी से लेकर १६वी शताब्दी के अत तक के यूग को टैसीटोरी ने प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी का युग कहा है। १ १७वी शताब्दी के प्रारम से लेकर आज तक के समय को आधुनिक मारवाडी का युग कहा जाता है। इसी आधार पर इन दो कालो की डिंगल को 'प्राचीन डिंगल' एव 'अर्वाचीन र्डिंगल' कहा गया। किन्तु ध्यान देने पर ज्ञात होगा कि अपने मूल से पृथक होने के समय से अब तक की राजस्थानी की तीन अवस्थाएँ स्पष्ट है। एक वह जिसे 'प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी' नाम दिया गया है। यही रूप अपभ्र श का उत्तरा-धिकारी है। रिद्वितीय अवस्था वह है जो पृथ्वीराज रचित 'वेलि किसन रुकमणी री' मे भिलती है। 'वेलि' की भाषा मे ढाचा तो प्राचीन राजस्थानी का है, परन्तु माध्यमिक राजस्थानी मे विकसित कतिपय विशेषताए भी 'वेलि' की भाषा मे है। 'वेलि' साहित्यिक राजस्थानी में रची गई है। ै तृतीय अवस्था वीरसतसई एव आधुनिकतम काव्यो, जैसे --वादली, साझ आदि मे देखी जा सकती है। प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी के उदाहरण 'मुखाववोधमी कितक' की भाषा मे है।

इस प्रकार 'कान्हडदे प्रवध', वेलि, वीरसतसई, वादली, साझ आदि रचनाएँ राजस्थानी के ऐतिहासिक विकास की सामग्री प्रस्तुत करती है। प्राकृत-अपभ्र श से आधुनिक राजस्थानी तक की विकास यान्ना का इतिहास इन रचनाओं के माध्यम से ही जाना जा सकता है। इसी दृष्टि से राजस्थानी के लिखित साहित्य 30℃

को आवारभूत सामग्री के रप मे ग्रहण करना समुचित है। विकास के ऐतिहासिक स्वरप को छ्विन (उच्चारण), रूप, वाक्य और शब्दसभूह की दृष्टि से परखा जा सकता है। प्रस्तुत निबंध में 'छ्विन' और 'रप' को ही आधार बनाया गया है। 'छ्विन' में भी उन परिवर्तनों को दिखलाना अभिप्रेत हैं, जो प्राकृत-अपभ्र श से राजस्थानों में किञ्चित अतर के माथ आए हैं, अथवा वैसे ही प्रयुक्त हो रहे हैं। उच्चारण पर विचार नहीं किया जा रहा है। रपवैज्ञानिक विकास में मभी समव आयामों का आख्यान करना उचित होगा। भारत के पश्चिमी प्रदेण की जन-भाषा औरसेनी अपभ्र श से विकसित राजस्थानी रूपात्मक दृष्टि से कितने विकास स्तरों से गुजरी यह स्वय में महत्त्वपूर्ण शोध का विषय है। पिगल अपभ्र श प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी का स्त्रोत नहीं है। उसमें अनेक तत्त्व ऐसे हैं जो पूर्वी राजस्थानी बोलियों की विशेषता है। प्रस्तुत निबंध का उद्देश्य प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी से विकसित माध्यमिक राजस्थानी और फिर आधुनिक राजस्थानी में दिखलाई पड़ने वाले प्राकृत-अपभ्र श के प्रभाव की रूपरेखा प्रस्तुत करना है।

## (क) ध्वनि विवेचन

राजस्थानी की ध्विन-ज्यवस्था वही है जो प्रा प राजस्थानी में थी और प्रा प रा में वह अपभ्र श से आई थी। टेसीटोरी ने प्रा प राजस्थानी में 'ळ' ध्विन की समावना ज्यक्त की हैं। सभावना इसिल्ये कि पाडुलिपियों में उन्हें इसके लिए पृथक् से चिह्न नहीं मिला। परन्तु जो भी हो माध्यमिक राजि की कृति 'वेलि किमन रक्तमणी री', आधुनिक राजस्थानी की सतसई, वादली आदि में यह ध्विन है और इसे 'ल' चिह्न द्वारा प्रकट किया जाता है। ल/और/लं/ दो स्विनम है। इनके अल्पतम युग दल और दल है। प्रथम का अर्थ समूह और दितीय का दलना, कुचलना आदि है।

अपभ्र श का 'अ' प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी मे सुरक्षित रहा परन्तु जहा अध्य अथवा मध्य 'अ' के पूर्व या पश्चात दीर्घ स्वर वाला अक्षर हो तो अ > इ हो जाता है, पिशेल के अनुसार प्राकृत में ऐसा नहीं होता। प्राप्त के कितपथ उदाहरण ये हैं

अग्डकम् > अप० अग्डउँ > इँडउँ (आदिनाय चरित्र)
कपाट > ,, कवाँड > किमाड ( ,, ,, )

मारवाडी में अं इहोता है। 'किमाड' का प्रयोग भी लोकभाषा है और अपभ्र श की प्रवृत्ति के अनुसार 'कर्वांड' भी प्रचलित है 'कर्वांड दे हो' और किमाड लगाहों' दोनो प्रयोग चलते हैं। 'कर्वांड' अपभ्र श के प्रभाव स्वरूप ही है। इसी प्रकार 'गिमार' (गर्वांर) शब्द भी है। इसी प्रकार 'अ' 'उ' मे भी परिवर्तित होता है। प्राकृत मे यह प्रवृत्ति पाई जाती है, अप अश मे नहीं है।

प्रहर > अप० पहर > पुहर या पुहुर

खेलि किसन रुकमणी' मे अपभ्र श रूप 'पहर' ही प्रयुक्त हुआ है वर्ध मास ताइ पहर वधन्ति (छन्द १३)

क्ष्मसान > अप० मसाण > मुसाण (उपदेशमाला वालावबोद्य) आधुनिक राजस्थानी मे अपभ्र श 'मसाण' और प्रा प रा का 'मुसाण' दोनो प्रचलित है। 'मुसाणा' बहुवचन प्रयोग प्राय मिलता है। परवर्ती और पूर्ववर्ती 'उ' के कारण भी 'अ' 'उ' मे परिवर्तित हो जाता है

गरह>गुरह  $\left\{ \left( q = \frac{1}{2} \left( q$ 

कभी-कभी 'अ' का रूपातर 'अइ' हो जाता है। मारवाडी में ऐसे स्थलो पर 'ऐ' होता है।

अपभ्र श के आद्य 'अ' का लोग भी प्राय राजस्यानी मे होता है। यह प्रवृत्ति प्राप रासे ही प्रारभ हो गई थी

अपभ्र श अच्छइ > अछइ > छइ

मारवाडी ढूढाडी मे 'अइ', ऐ मे परिवर्तित हुआ है, 'छैं' का प्रयोग लिंग और वचन का अनुसरण करता है कुण छी (स्त्री०), कुण छैं या 'कुण છા' (પુलि०) ।

अात्मनक > अप० अप्पणउ > पणउ । तणउ का प्रयोग 'वेलि' मे हैं कमलापति तणी कहेवा कीरति (छन्द-३)

श्रुति के रूप मे 'अ' का आगम राजस्थानी की विशेष प्रवृत्ति कही जा सकती है। यह प्रवृत्ति भी प्रापारा में ही प्रारम हो गई थी

गर्भ > गरभ

जन्म > जन्म

'वेलि' मे इस प्रकार की श्रुति के शतश उदाहरण हैं

अन्तर्थाभी > अतरजामी

अदर्शन > अदरसणि आदि।

अपभ्र श 'इ' के राजस्थानी में निम्नलिखित परिवर्तन हुए है

(क) 'इ' दुर्वल होकर 'अ' हो जाता है।

(ख) ई' हस्य हो जाता है।

न्नीणि > अप० तिण्णि > न्निण्ण

परन्तु पृथ्वीराज ने 'व्रिणि' चतीन का प्रयोग किया है। ऐसा प्रतीत होता है कि यह अप० के तिण्णि से ही अनुमत है। द्वित्त का सरलीकरण और 'इ' का पुन दीर्घीकरण

३०६ सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोण की परम्परा व्रिणि दीह लगन वेला आडा तै (छन्द-६६) 'इ' का दीर्घरूप ई भी होता है न।स्ति > प्राकृत मे णहिय > नथी 'गुजराती' मे 'नथी' का प्रयोग सुरक्षित है, राजस्थानी मे भी इसका प्रयोग हुअ। है । सूर्यमल मिश्रण की वीरसतसई का निम्नलिखित दोह। द्रष्टव्य है— नयी रजोगुण ज्या नरा वा पूरो न उफाण (दोहा-८) 'वेलि' मे अन्त्य 'इ 'का लोप और 'य' के महाप्राण अश वाला रूप 'नह' पाया जाता है---निसा पडी चालियी नह (छन्द-४६) प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे अपञ्रशका मध्यम 'इ' य'मेपरिवर्तित हुआ है वैर > अप० वहर > वयर परन्तु राजस्यानी मे 'इ' का यह रूप नही मिलता वरन् 'वैर' ही प्रयुक्त हुआ है । हाँ वीरसतसङ मे 'व' का 'व' अवश्य हो गया है वर धर **वंर** वसाविया दिन दिन लूवै घाड' (दोहा-६६)

अपभ्र श का 'अअ' प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में दो रूपों में मिलता है (क) या तो 'अअ' सयुक्त होकर 'आ' हो जाते थे, अथवा

(ख) दोनो 'अ' के बीच 'य' श्रुति आ जाती थी रत्न > अप० रअण > रयण

वचन> ,, वॲण > वयण मदन > ,, मअण > भयण

'य' श्रुति वाला रूप भी अपभ्र श मे भिलता है---त सुणेविणु मयण राएण (मयण पराजय चरिउ-१५)

वेलि मे भी 'य' श्रुति युक्त प्रयोग मिलते हैं

आयु रमणी लुटन्ति इम (छद-१८१)

अपम्र श के 'अअ' और 'अआ' में सामान्यत सिंघ हो जाती है। राजस्थानी मे ये सधीकृत रूप ही मिलते है

उष्णकालक > अपभ्र श उण्हलालउ > उण्हालउ (लादिनाय च०) यह प्राप रा की स्थिति है। मारवाडी तथा अन्य वीलियो में 'अउ' ओ मे

परिवर्तित होकर 'उण्हालो' रूप मिलता है। अपभ्र श 'अउ' का सकोचन राजस्यानी में 'क' के रूप में मिलता है

अपभ्रश महु > मूँ

" हउँ > हँ

अप म्र श के इन प्रयोगो का आख्यान हेमचद्र ने 'मावस्मदो हउ' (३७६) तया महु मज्झु डसि डस्भ्याम् (३७५) सूत्रो मे किया है। इनके उदाहरण हैं

तसु हउ कलजुगि दुल्हहो तथा महु होन्तउ अगिदो

'अउ' का यह सकोचन राजस्यानी के सभी विकास चरणो मे पाया जाता हुआ आज भी सुरक्षित है वेलि मे,

महण मथे मू लीघ महमहण (छद ६२) तथा

कहिया मूं मैं तेम कहे

गावण गुणनिधि हूँ निगुण

वीर सतसइ में 'हूँ' का प्रयोग अधिक है

हूँ बलिहारी राणियाँ (दोहा ६४,६५)

राजस्थानी वर्ग की मेवाडी मे 'मु' अधिक प्रचलित है।

अपभ्र श 'इअ' का सकोचन 'ई' में मिलता है

दिवस > अप० दिअह > दीह (प्रा प. रा)

'वेलि' में भी यह प्रयोग मिलता है--

व्रिणि दीह लगन वेला आडा तै (छद-६६)

अपभ्रण 'ए' प्रापरा मे निम्नलिखित रूपो मे परिवर्तित हुआ है

(क) ए>इ

अम्हे > अम्ह

यह 'वेलि' मे भी है, 'ढोलामारू रा दूहा' मे भी है।

एवँ > इम

केवँ > किम

जेवँ > जिम

प्राप रा. के ये प्रयोग वेलि मे भी उपलब्ध होते हैं

पहि किम पूजे पागुली १८

प्रमणन्ति पुत्र इम मात पिता प्रति (छद-४)

जा सुख दे स्यामा नै जिम (छद-३१)

इस प्रकार माध्यमिक राजस्यानी मे तो ये प्रयोग मिलते हैं, पर आधुनिक राजस्यानी मे विरल है।

मध्यवर्ती अनुस्वार का पूर्ववर्ती स्वर जब दीर्घ हो जाता है तो अनुस्वार अनुनासिक मे परिवर्तित हो जाता है

सस्मरति > प्राकृत सभरङ > अप० सभलङ > माँभलङ । अपभ्र श मे प्राकृत 'र' > ल हो गया है ।

इसी 'साँभलड' का पूर्वकालिक रूप 'वेलि' मे प्रयुक्त मिलता है

रथ वैठा साँभलि अरथ (६६)

स्मरण करने के अर्थ मे 'सभरइ' 'ढोला मारू रा दूहा' मे भी प्रयुक्त हुआ है । अपभ्र श का पदान्त अनुस्वार प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी मे तो सुरक्षित रहा पर बाद मे नही मिलता —

अप० वल्लहरूँ > वाहलाँ

मध्यवर्ती 'आ' मे प्राय अनुनासिक श्रुति के रूप मे आ जाता है --

ग्राम > गाँम

नाँम आदि प्रयोग मिलते हैं।

सामान्यत 'ज', 'य' मे परिवर्तित हुआ है---

अप० कहीज्जड > कहीजड > कहियड

प्रा. परा मे तो यह है ही, 'वेलि' मे 'कहिया' का अयोग है

कहिया मूँ मैं तेम कहे (३०२)

'क' का घोषीकरण भी हुआ है

कातिक > कातिग

चातक > चातिग 'त' का 'प' हो जाता है

जीतवर्जें > जीपवर्ज

वेलि मे

जाणे वाद माँडियौ जीपण (३)

'ह' यदि अन्त्य अक्षर के दो स्वरों के बीच आए और पदान्त का एक भाग हो तो प्राय उसका लोप हो जाता है। दोनो स्वर प्राय संयुक्त हो जाते हैं, पर कभी-कभी वैसे ही रह जाते हैं

अप० केरहहँ > करहाँ

'ढोलामारू रा दूहा' मे ये प्रयोग उपलब्ध है।

अ। स संयुक्त व्यञ्जन और उसके वाद वाले स्वर के बीच में कभी-कभी 'र'का आगम हो जाता है। वहुधा ग, त, प, भ और स के साथ 'र' का आगम होता है।

यह प्रवृत्ति अपभ्र श में भी थी और प्राप रामें भी

गोध > गोहली > ग्रीहली > गिरोहली > ग्रीधणी

अाधुनिक राजस्थानी मे भी यह प्रवृत्ति मिलती है।

अपभ्र ग के दित्त व्यञ्जन प्रा प, रा मे नियमत सरलीकृत हो गए है। यही प्रवृत्ति आगे भी रही है--- સપ૦ લચ્છો > લાછો

महुमास लिच्छ ण तरुवरेहिँ (सदेश रासक-३०५)

परन्तू वेलि मे लक्ष्मी से 'लिखमी' बना है

लिखमी सभी रकमणी लाडी (छद-३३)

अधिनिक राजस्थानी में 'लिखमी' ही मिलता है। पालि और प्राकृत में लक्ष्मी का लखमी होता है। राजस्थानी मे आदि 'अ' का इ मे परिवर्तन होकर 'लिखभी' वना है।

इसी प्रकार अप० पुत्तली > पूतली हो गया है

किरि कठचीत पूतली निज करि (छद-२)

उपर्युक्त परिवर्तनो के अतिरिक्त अन्य ध्वनि परिवर्तनो के कतिपय उदाहरण निम्नलिखित हैं-

१. कालिदी > कालिद्री (वे कि रुरी)

२ कर्दम > कादी ३ किजल्क > किजलक (

४ कीर्तन > कीरतन

श > स

ধ किशुक > किसुक ( " " )

६ पलाश > पलास

७ केशव > केसव

क्ष > ख

८ क्षणान्तर> खिणतर

દ ક્ષીળ > હીળ

१०. क्षीर > खीर

११ क्षुधा > खुधा

₹>इ

यह परिवर्तन पालि मे ही हो गया था। ऋ के अ, इ और उ मे परिवर्तन पालि में इस प्रकार मिलते हैं

नुत्य > न ज्य

त्ण > तिन

वृद्ध > बृड्ढो

प्राकृत अपभ्र श मे यही परपरा रही।

वेलि मे- कुष्ण > किसन मिलता है।

३१०

ज> ग्य

वेलि मे ज्ञान और ज्ञाति को कमश 'ग्यान' और ग्याति लिखा गया है।

भ, घ > ह

गभीर>गुहिर (वेली)

मिहनी > सीहणी (वीर भतसई)

मेघ > भेह

दो महाप्राण एक साथ आने पर प्रथम के अल्पप्राण होने के उदाहरण भी मिलते है

भाभी > वाभी

न > ण

अपभ्र श की विशेष प्रवृत्ति थी जो राजस्यानी मे भी मिलती है

ઘની > ઘળી

खाना > खाणी

पीना>पीणो

अतएव ध्विन परिवर्तन की दृष्टि से राजस्यानी ने प्राकृत अपभ्रश की परपरा को सुरक्षित रखा है।

## (ख) रूपवैज्ञानिक विवेचन

रूपवैज्ञानिक विवेचन में दीर्घ उक्तियों को उनके लघुतम सरचकों में विमक्त कर इन सरचकों का कार्यक्रनन की दृष्टि से अध्ययन अपेक्षित होता है। रूपरचना में सरलीकरण की प्रक्रिया आर्यभापाओं के मध्यकाल में ही प्रारंभ हो गई थी। प्राष्ट्रतों में दो लिंग और दो वचन रह गए थे। अपभ्र श में भी दो वचन है। प्राचीन पिष्ट्रचमी राजस्थानी में भी दो वचन हैं एक वचन और बहुवचन। प्राक्टतों में संस्कृत के मन्धि नियम शिथिल हो गए थे। हनन्न मजाएँ न रहने के कारण उनकी कारकावली भी सरल हो गई। करण, अपादान और मप्रदान-सबध के रूपों में समानता पालि में ही आ गई थी, कर्ता और कर्म भी समस्प होने लगे। वैभिन्तिक प्रत्ययों के स्थान पर स्वतन्त्र शब्दों का प्रयोग प्राकृत में ही होने लगा था, अपभ्र श में भी यह प्रवृत्ति चलती रही। सर्वनामों में जिल्लता रही पर एकरूपता का आधार इनमें भी खोजा जा सकता है।

प्राचीन पिश्वमी राजस्थानी में टेसीटोरी के अनुसार 'नियमत सभी सज्ञाओं के रूपान्तर केवल करण, अपादान, अधिकरण और सम्बोबन में ही होते हैं। अन्य कारकों में केवल स्वरान्त प्रातिपदिक ही होते हैं, व्यञ्जनान्त प्रातिपदिक अपरिवर्तित रहते हैं', यद्यपि इसमें कुछ अपवाद मिलते हैं।

## कत्ती-कर्भ एकवचन

पुल्लिंग स्वरान्त प्रातिपिदको मे-उ प्रत्यय लगता है। अपभ्र श व्याकरण में हेमचद्र ने इस स्थिति का आख्यान किया है। सूत्र है 'स्यमोरस्यात्' अर्थात् अपभ्र श में प्रयमा और द्वितीया के एकवचन सज्ञा शब्दों के अन्त्य 'अ' का 'उ' होता है। 'सि' और 'अम्' कमश प्रयमा (कर्ता) एक० व० और द्वितीया (कर्म) एकवचन के बद्ध रूपिम हैं। हेमचद्र ने दहमुहु भुवण भयकरुतोसिअ सँकरू उदाहरण दिया है। दहमुहु (दशमुख) पुल्लिंग एकवचन का कर्ताकारकीय रूप है और 'सकर' द्वितीया एकवचन पुल्लिंग रूप। प्राचीन राजस्थानी में भी यह प्रवृत्ति रही है—

प्राहुणउ (आदिनाथ चरित्न) कुशीलउ (आदिनाथ चरित्न) विवेकरूपीउ हाथीउ (शीलोपदेशमाला)

परन्तु माध्यमिक और आधुनिक राजस्थानी मे यह प्रवृत्ति नही है। इसके साथ ही अपभ्र श मे एक और प्रवृत्ति विभिक्ति लोप अथवा शून्य विभिक्ति की भी पाई जाती है। हेमचद्र ने कहा है —

स्यम्-जस्-शसा लुक् ॥३४४॥

अर्थात् सि, अम्, जस् और शस् मे विभिन्ति का प्राय लोप होता है। सि, अम्, जस् और शस् क्रमश प्रथमा एक व्वव्, द्वितीया एक व्वव्, प्रथमा बव्वव् और द्वितीया बहुव्वव के रूपिम हे। प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे व्यक्तान्त और आकारान्त प्रातिपदिक निविमिन्तिक पाए जाते है। विकल्प से इकारान्त प्रातिपदिकों की भी यही स्थिति रही है। कभी कभी व्यञ्जनान्त प्रातिपदिक भी उ-विभक्ति ग्रहण कर नेते हैं। राजस्थानी में लोप की यह प्रवृत्ति है। कर्ता एक वचन और बहुवचन में प्रातिपदिक ही पद के रूप में प्रयुक्त होते हैं। वहुवचन में भी वव्वव् स्वक रूपिम जोडा जाता है, कर्ता की कोई विशेष विभन्ति नहीं होती। आद्युनिक राजस्थानी के

घोडो घास खार्या है १ घोडा घास खार्या है—२

प्रथम वाक्य में 'घोडो' एक वचन में कर्ता विभक्ति शून्य है, द्वितीय में 'आ' बहु-वचन सूचक है, कर्ताकारक की विभक्ति नहीं है। प्रातिपदिक ही पद के रूप में कार्य कर रहा है। 'वेलि' के व्याकरण के प्रसग में कर्ता और कर्म की शून्य विभक्ति भी प्रदक्षित की गई है---

१ जाणे वाद माँडियो जीपण वाग**होन** वागेसरी (छद-३) उपर्युक्त उदाहरण में वागहीन कर्ता एक वचन है, इसके साथ कर्ताकारक की विभिक्त नहीं है।

२ राजति एक भीखमक राजा

सिरहर अहि नर असुर सुर (छद-१०)

इसमे भी कर्ता 'भीखमक राजा' कर्ताकारक विभिक्त रहित है। कर्मकारक मे भी यही स्थिति है

१ पेखि रुखमणी जल् प्रसन (छद-१३२)

२ वेल खि अणी मूठि द्रिठि वन्धि (छद-१३१)

३ केस उतारि विरूप कियौ (छद-१३४)

४ करै भगति राजान किसन ची (छद-१४६)

ढोलामारू रा दूहा मे भी विभक्तिरहित कर्ता और कर्म के प्रयोग मिलते हैं क्झड़ियाँ कल्ख कियउ (दोहा-५४)

उपर्युक्त उदाहरण में 'कूझडियां' और 'कलख' क्रमश कर्ता और कर्म में प्रयुक्त हैं परन्तु इनमें इन कारकों की विभिक्तियाँ नहीं है। परन्तु 'ढोला मारू रा दूहा' में ही कर्ताकारक में अपभ्रंश का 'उ' भी मिलता है

जोवण आँवउ फलि रह्यउ (दोहा ११७)

कर्मकारक में भी यह 'उ' प्रयुक्त हुआ है

ে હাढी एक सदेशडउ ढोलइ लगि लइ जाइ (दोहा-१२१)

भविष्यकाल के प्रयोगों में कर्ता विभक्तिरहित भी है

**जोब**ण वधन तोडसइ

इससे यह स्पष्ट होता है कि 'ढोलामारू रा दूहा' में 'उ' विभक्ति और शून्य विभक्ति वाले दोनों रूप प्रयुक्त हुए हैं। 'वेलि' में केवल शून्य विभक्ति वाले रूप। अपभ्र श में जहा प्रातिपदिक के अन्त्य 'अ' के स्थान पर 'उ' होता था, 'ढोला मारू रा दूहा' की भाषा में प्रातिपादिक के साथ 'उ' पृथक् से जोडा गया है आंवउ, सदेसडउ आदि

परन्तु उन्नीसवी शताब्दी की 'वीर सतसई' में कर्ता और कर्म विमक्ति रहित ही हैं

१ घणिया पग लूबी घरा, अवखी ही घर आय (दोहा-३२)। 'धरा' स्त्रीलिंग है और विभक्तिरहित भी।

२. तियाँ धरीजे चाव (दोहा-३३)। 'तियाँ' बहुवचन स्त्रीलिंग है, विभिक्त यहाँ भी नहीं है।

उ एय घराणें सोहणी कवर जणें सो काल उपर्युक्त उदाहरण में कर्ता और कर्म दोनों में शून्य विमिक्त है।

४. नागण जाया चीटला, सीहण जाया साव राणी जाया नहें रुक, सो कुल वाट सुभाव (दोहा-४०)

इस प्रकार माध्यमिक राजस्यानी और आधुनिक राजस्थानी में कर्ता और कर्म एकवचन तथा बहुवचन में शून्य विभिन्त के साथ ही मिलते हैं। शून्य विभिन्त का कार्यफलन गणित के शून्य सदृश है। जसे शून्य के योग से अक में कोई अतर नहीं आता वैसे ही शून्यविभिन्त के योग से प्रातिपदिक अप्रभावित रहता है। वस्तुत शून्य विभिन्त की परिकल्पना नियम पालनार्थ है। पाणिनि ने इस परिकल्पना का सूत्र-विन्यास किया था। आधुनिक राजस्थानी का निम्नलिखित उदाहरण इस दृष्टि से उल्लेखनीय है

ओ भूडी बगत

दिन रात म्हार पसवाड मे

रसोली ज्यू कुलै (जागती जोत, पृ० ४७) कर्ता 'बगत' पुल्लिंग एक० व० विभक्ति रहित है।

रात धनख डोर ज्यु तरणाव

रीस मे भरियोडी (वही-पृ० ४८)

'रात' स्त्रीलिंग एक० व० भी विभक्तिरहित है।

अतएव यह निर्विवाद रूप से कहा जा सकता है कि राजस्थानी के विकास स्तरों में अपभ्रं श की स्थम्-जस्-शसा लुक् प्रवृत्ति ही चली। 'स्थमोरस्यात्' सूत्र का विधान वहुत कम पाया जाता है। प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे भी स्त्रीलिंग भाष्द विभिन्ति रहित प्रयुक्त हुए है। नपुसक लिंग भाव्द लिंग सकोचन के कारण पुल्लिगवत् रूप रचना वाले होते है। इनमे प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे अपभ्र श का 'ऊँ' मिलता है, पर कालान्तर में यह भी लुप्त हो गया। व्यञ्जनान्त प्राति-पदिक और 'इ', 'ई', 'उ' और 'ऊ' अन्त वाले प्रातिपदिक तथा स्त्रीलिंग प्रातिपदिक निर्विमिक्तिक ही प्रयुक्त हुए मिलते हैं। अपभ्र श और प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी की यही प्रवृत्ति आधुनिक राजस्थानी मे पाई जाती है। वस्तुत यह भी सरलीकरण की प्रक्रिया का ही प्रतिदर्श है। इस प्रकार अपभ्रश मे कर्ताकारक के रूपिम 'सि' के योग से सज्ञा शब्दो के अन्त्य स्वर मे परिवर्तन होता है। यह परिवर्तन 'सि' रूपिम और शब्द के अन्त्य स्वर मे सिध के कारण नहीं होता। हेमचद्र ने कर्ता का चिह्न 'सि' माना है, जैसे पाणिनी ने 'सु' माना है। आधुनिक भाषाविज्ञान की शब्दावली में 'सि' वद्ध रूपिम है। शून्य इसी 'सि' का सहरूपिम है। आधुनिक राजस्थानी में इसी सहरूपिम का प्रचलन रह गया है, अन्य सहरूपिम काल के प्रवाह में लुप्त हो गए है।

अपभंश में करण कारक के लिये ६ सूत्र हेमचद्र ने दिए है ---

१ एट्टि अपभ्र श मे तृतीय एकवचन के रूप मे सज्ञा भव्द के अन्त्य 'अ' के

स्यान पर 'ए' होता है, यथा दइएँ। दइ मे एँ करण एकवचन का सूचक है। सूत्र में 'एँ' के " का निर्देश नहीं है।

२ आट्टोणानुस्वारी अपभ्रश में तृतीया एकवचन में 'ण' और अनुस्वार आदेश होते हैं।

३ एँ चेदुत इकारान्त और उकारान्त शब्दों के परे तृतीया एक व व की विमिन्त 'टा' को 'एँ' आदेश होता है। 'च' से सूत्र सख्या दो का भी ग्रहण किया जीएगा। इसका तात्पर्य यह हुआ कि 'अग्गि' जैसे प्रातिपदिक के तीन रूप हो सकते है अग्गिएँ, अग्गिण और अग्गि। ध्यातव्य है कि एँ, ण औरतीनो मुन्त वितरण (Free distribution) में है। मूल शब्द में रूप स्वनिमिक (Morphophonemic) परिवर्तन नहीं होता। किन्तु उकारान्त में यह परिवर्तन होता है, वायु से वाएँ वनता है।

४ टए स्त्रीलिंग भाज्दों में 'टा' को एँ आदेश होता है--चन्द्रिमा + टा →चन्द्रिम + एँ →चन्द्रिमएँ

प्र भिस्सुपोहि तृतीया बहुवचन की विभिक्त भिस् परे होने पर 'हिं' आदेश होता है, शब्द के अत मे कोई भी स्वर हो सकता है।

યુળ | મિલ્ →ગુળદ્દિ

६ भिस्पेद्वा — सज्ञा शब्द के अन्त्य 'ख' को तृतीया व० व० की विभक्ति परे रहते विकल्प से 'ए' होता है गुण + भिस् →गुणे। इस प्रकार तृतीया के बद्ध रूपिम टा के निम्नलिखित सहरूपिम होगे

ए—- अन्त्य 'अ' पु० ए० व० के परिवेश में
एँ/ण — इ और उ पु० ए० व० के परिवेश में
ए स्त्रीलिंग एक० व० के परिवेश में
हिं व० व० में किसी भी स्वर के परिवेश मे

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में करण कारक एकवचन के दो विभिक्त चिल्ल भिलते हैं हैं (इ) और इडें (—इहें)। प्रथम का विकास अपभ्र श के एँ से माना गया है, द्वितीय का प्राकृत 'एहिं' से, अपभ्र श में प्राकृत 'एहिं' का 'हिं' ही रह गया है। टेसीटोरी के अनुसार प्रथम का प्रयोग नियमत स्वरान्त प्रातिपदिकों के साथ ही होता है, दूसरें का प्रयोग विरल हैं। व्यञ्जनान्त प्रातिपदिकों के साथ 'हिं' का प्रयोग अधिक प्रचलित है। कभी-कभी ये प्रातिपदिक विभिक्त से मुक्त भी होते है। प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी के उदाहरण निम्नलिखित है

> पसाईँ (शालिभद्र चउपड) वाडँ (दशवैकालिका सूत्र) राडँ (उपदेशमालावालाववोद्य) पायीडँ (पञ्चाख्यान)

## पाणीइँ (दशवैकालिक सूत्र)

स्वीलिंग में भी 'मालाइँ' मिलता है, अपभ्र श में 'ए' प्रयुक्त होता था।

रूपिहि, दैविहि जैसे प्रयोगों में टैसीटोरी ने 'इहिं' प्रत्यय माना है। मेरा मत है कि प्रत्यय तो 'हिंं' ही है, इसके पूर्व 'इ' का आगम रूपस्वनिमिक परिवर्तन के कि कारण है। टैसीटोरी के ही अनुसार प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी का 'अईं' मारवाडी में 'अइ' हो जाता है।

वेलि की भाषा में करणकारक के सहरूपिम निम्नलिखित हैं

इसके अतिरिक्त संस्कृत के रूप भी प्रयुक्त हुए है करेण, जनेन । अन्य उदाहरण निम्नलिखित है

```
१ चालण खल खिंग खेंत चिंढ (२७८) (इ)
२ छत्ने अकास एम औछायौ (१४४) (ए)
३ ऊजिल्या धाराँ ऊविडयी (१२०) (आँ/याँ व व)
४ निहसे वूठौ घण विणु नीलाणी (१६७) (ए)
५ पकवाने पाने फलें सुपुहपे (२३०) (ए) (ब व)
६ परनाले जल रूहिर पडें (१२०) (ए) (ब व)
७ विलि रितुराइ पसाइ वेसन्नर (२५४) (इ)
जण भ्रडीतौ रहें जिंग
```

'अपभ्र श की ही तरह 'अ' पुल्लिंग एकवचन के परिवेश में तो 'ए' आया ही है, वह व में भी प्रयुक्त हुआ है

```
अपभ्रश में गुण + भिस् → गुणे
वेलि में पान + ,, → पाने
फल + ,, → फले
सुपुहुप + ,, → सुपहुये
परनाल | ,, → परनाले
छत्न + ,, → छत्ने
```

लेकिन 'इ' जहा है वह अन्त्य 'अ' के स्थान पर ही है खग + टा →खग् — अ + इ → खगि पसाअ - टा → पसा - अ | इ → पसाइ

करण बहुवचन मे प्राचीन पिश्चमी राजस्थानी में ए तृतीया ब० व० में भिलता है, इँ भी प्रयुक्त हुआ है, इहिँ भी है। अपभ्र श में तृतीया ब० व० में 'ए' स्त्रीलिंग में और 'हिं' अन्यत्न प्रयुक्त होता था। परन्तु राजस्थानी में तृतीया ब० व० में-ए स्त्रीलिंग में ही सीमित नहीं रहा, पुल्लिंग में भी चला। 'हिं' का 'इँ' ही रह गया। वेलि की भाषा में बहुवचन में 'आँ' भी प्रयुक्त हुआ है। बीर सतसई में भी बहु० व० में 'आँ' भाना जा सकता है

१ तुंडा गण फेटाँ तुरी डाढां भड वीझाड (दोहा-५७)

२ भालां थभ वणाय (दोहा-६०)

तुड (एक० व०) तुडा (व० व०)

फेट ( ,, ,, ) फेटाँ ( ,, ,, )

भालो (एक० व०) भाला (व० व०) भाला (व० व०)

३ भर खप्पर वाल्है हिहर (रुधिर से)

अाधुनिक राजस्यानी में करण कारक की अभिव्यक्ति पृथक् शब्द से कराई जाती है। 'सू' ऐसा ही परसर्ग है, अचर तत्त्व है, लिंग — वचन और पुरुप से प्रभावित नही होता

मिया-मिया सवदा सू नी वा सवदा रै लारे लुक्योडो

एक उतावली हाँ फ सू अरथ दिया करतो। (जागती जोत, पृ० ५३)

वीर सतसई के 'भाला', 'तुडां' मे व० व० और तृतीया व०व० का एकीकरण है। आधुनिक राजस्यानी के उपर्युक्त उदाहरण मे 'सवदा' केवल व० व० है। करण-कारकीय परसर्ग 'सू' पृथक् से प्रयुक्त हुआ है। गद्य मे भी यह 'सू' ही चलता है

(क) एक निजर सूदेखा।

(ख) ईं दीठ सू विचार करा।

इसके साथ ही पगा-पगा चाल जैसे प्रयोग भी मिलते हैं।

इस दृष्टि से आधुनिक राजस्थानी प्राकृत-अपभ्र श से पृथक् हो गई है। करण कारक मे योगात्मक रूप नहीं मिलते, परसर्गीय 'सू' वाली सरचनाएँ ही प्रयुक्त होती हैं। माध्यमिक राजस्थानी तक ही अपभ्र श का प्रभाव रहा है।

अपादान के सदर्भ मे अपभ्र श मे निम्नलिखित विद्यान का कथन है डसि~हे अकार/इकार/उकार से परे और स्त्री एक वचन मे (डसि-भ्यस्डीना हे हु हय , डसेर्हेंहु)

डस् डस्यो हीं)

हु अकार से परे ब० व० में (भ्यसी हु) हुँ इकार/उकार से परे व० व० में हु अकार से परे एक० व० में (इसे हुँह)

अपादान कारक के लिए प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे—-ऑ और ओ दो वद्ध रूपिम है। प्रथम का प्रतिविधित प्रयोग सर्वनामों के स्थानवाचक किया-विशेषण रूपों के साथ होता है, जैसे तिहाँ, ताँ, जिहाँ, जाँ आदि। परन्तु, ये रूप प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में कम मिलते हैं। विचित्रता यह है कि इसी प्राप रा से विकसित मारवाडी में 'आँ' वाले अपादान रूप अधिक प्रयुक्त होते हैं और गुजराती में इनका अभाव है। टैसीटोरी ने इस आँ को अपभ्रश में प्रयुक्त अपादान वहुवचन रूपिम अहुँ से निकला हुआ कहा है तथा मारवाडी के 'ऑ' में अ (ह) उँ का सकोचन विशेषता के रूप में स्वीकार किया है। परन्तु, हेमचद्र के अनुसार अपभ्रश में प्रयुक्त अपादान कारकीय रूपिमों में —'अहुँ' का परिगणन नहीं है, वहाँ पर रूपिम —'हुँ' है। आँ वाले अपादान रूपों के उदाहरण टेसीटोरी ने निम्नलिखित दिए हैं—

#### १ कोपा जलि थयउ

## २ सुख केडाँ दुख आवइ

द्वितीय अपादान कारकीय रूपिम प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में ओ है। इसकी व्युत्पित्त अपभ्र श अहु से मानी गई है, पर जैसा कि उपरिलिखित सूत्रों से स्पष्ट है, अपभ्र श में सीधे—'हु' का आदेश है। विभिक्ति अहु मानकर पुन हु का विधान नहीं किया गया है। प्रा प रा में ये प्रयोग नहीं हुए है जहाँ अपादान सज्ञा रूप के बाद अधिकरण सज्ञा रूपों से युग्म बने है

हाथी-हाथइँ, खण्डो-खण्ड, दिसो-दिसि

मध्यकालीन राजस्थानी मे (वेलि मे) अपादान के लिए निम्नलिखित सहरूपिम मिलते हैं

०, हू, हुँताँ, हुँती, हुँवा,
हूत, हूता, हूती, हूतो, प्रति
हू का उदाहरण हूँ ऊधरी पताल हूँ
हुँता ,, ,, कुन्दणपुर हुँता वसा कुन्दणपुर
हूँत ,, ,, दिखण हूँत आवतौ उतर दिसि
हूँता ,, ,, कुससथली हूँता कुन्दणपुरि
हूँती ,, ,, —- हूँ ऊधरी विकुटगढ हूँती

इन रूपों में अपभ्र श का केवल प्रथम अर्द्धाश ही है। पुन अपभ्र श में यह अर्द्धाश

भी विमक्ति की तरह अर्थात् प्रातिपदिक के साथ सयुक्त होकर प्रयुक्त होता था, जैसे 'बच्छहु' आदि मे । माघ्यमिक राजस्यानी मे यह एक परसर्ग की भाँति प्रयुक्त हो रहा है ।

वीर सतसई मे 'यी' अपादान कारकीय परसर्ग के रूप मे प्रयुक्त हुआ हैं 'देखीजैं निज गोख थी' (दोहा-८८)

वीर सतसई में 'हूत' अधिकरण में भी आया है

धावा कत पद्यारिया, पार्वा हूत प्रणाम (दोहा-११७)

आधुनिक राजस्यानी की वोलियों में 'सू' परसर्ग अपादान कारक में प्रयुक्त होता है

'ओ ही कारण है कै भीरसेनी प्राक्रन सू विगम्योटी गुर्जरी अपभ्रस सू निकली जूनी गुजराती या राजस्यानी री परपरागत कविता ऊपर कथणी अर मडणी दोन्यू ही द्विस्टिया सू अपभ्रस रो पूरो अर गैरो असर दीखै है।' (जागती जोत, पृ० ३१)

अपादान के उपर्युक्त विवेचन में यह स्पष्ट हो जाता है कि प्राकृत अपभ्र श का प्रभाव आशिक रूप से माध्यमिक राजस्थानी तक ही रहा। आर्युनिक राजस्थानी में प्रयोगात्मक स्थिति है, पृथक् से परसर्ग प्रयुक्त होता है। करण-कारकीय और अपादान कारकीय रूप एक हो गए है।

जहा तक 'सूँ' की न्युत्पत्ति का प्रश्न है, यह 'हूँ' का परिवर्तित रूप हो सकता है। 'स' का राजस्थानी मे 'ह' होता है, सभवत 'हूँ' से 'सूँ' विपर्ययित परिवर्तन हुआ हो। एक और प्रयोग भी अपादान में मिलता है

'जोधपुरू લાયો है'

अर्थात् प्रातिपदिक के साथ 'उँ' जुडता है, यह निश्चय ही अपभ्र श 'हुँ' का अवशेप है। इस दृष्टि से 'सू' और 'उँ' दोनो ही मूल रूप अपभ्र श की परपरा से आए भ्रतीत होते हैं। काल प्रवाह में ध्वनि-परिवर्तन हो गया है।

#### स+वन्ध कारक

अपभ्रम मे सबध कारक एकवचन मे अकारान्त भाव्दी के आगे 'सु', हो, स्सु आदेश होते है — इस सु हो स्सव । पर, तस और दुल्लह के इसके अनुसार परस्सु, तसु और दुल्लहो रूप बनते है। इस प्रक्रिया मे भी रूपस्वनिभिक परिवर्तन नहीं होते।

वहुवचन में अकार के परे 'ह' आदेश होता है 'आमो ह'। इकारान्त और उकारान्त शब्दों में परे 'हुँ' आदेश होता है हुँ' चेदुद्भ्याम्'। सूत्र में आए 'च' से पूर्वभूव का 'ह' भी ग्रहग करना पड़ेगा। अर्थात् इकारान्त और उकारान्त के आगे 'ह' और 'हूँ' दोनों हो सकते है।

तर + अ। $\psi \rightarrow \pi + \xi \rightarrow \pi + \xi$ सउणि  $+ \pi \rightarrow \pi + \xi \rightarrow \pi + \xi$ 

सूत्र मे 'हूँ' और 'ह' है, पर उदाहरणो मे '" दिया गया है।

स्त्रीलिंग सज्ञा शब्दों में पष्ठी बहुवचन में 'हु' आदेश होता है—'म्यसामों हुँ' प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में 'ह' प्रत्यय का प्रयोग रहा और सभवत सभी प्रातिपदिकों के साथ समान रूप से प्रयुक्त होता था। पर बाद में यह लुप्त हो गया और प्रातिपादिक ही पद के सदृश प्रयुक्त होने लगा। फिर भी 'अ अ' वाले रूपों के साथ इसका प्रयोग मिलता है। गद्य में यह 'ह' वाला रूप नहीं मिलता,

पर पद्य में मिलता है जैसे

वन > वनह

सुपन > सुपनह

कटक > कटकह

उपर्युक्त वन, सुपन, कटक अादि व्यञ्जनान्त प्रातिपदिक कहे गए है। स्वरान्त के साथ यह सिंघ में घुल गया। 'ई' और 'ऊ' वाले प्रातिपदिकों में 'ह' के अवशेष पाए जाते हैं और इसके निम्नलिखित रूप मिलते हैं

'बाँधिया हायीया'

'सोसइ तालुआ'

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में स्त्रीलिंग इकारान्त और उकारान्त प्रातिपदिकों में यह प्रत्यय एकदम छूट गया प्रतीत होता है। सबधकारक बहुवचन में रूप तो एकवचन की ही भाँति होता है पर सानुनासिक होता है। अपभ्रश्न में 'हँ' होता या जिसके पूर्व का 'अ' विकल्प से 'आ' हो जाता था। इस प्रकार दो रूप बनते थे 'अहँ' और 'आहँ'। प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में 'अहँ' और 'आहँ' सकुचित होकर आँ हो जाता है, जैसे

करहाँ, वाहलाँ पागलाँ घोडाँ

च।रिन्नियाँ

वैसे 'गयाँह' और 'नयणाँह' जैसे उदाहरण भी कही-कही मिलते है। माध्यमिक राजस्थानी में सबधकारक के लिए पृथक् से परसर्गी का प्रयोग मिलता है

रो, को, चो, तण, तणो, तिन इनके अतिरिक्त 'आं' और 'काँ' भी वैभक्तिक प्रत्यय है।

| १                                                                          | वयण डेडरॉ किसो वस<br>वयण डेडरॉ = मेटको के वचन                          | ऑ (छद-५)                                                   |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| २                                                                          | कामणि करग सुवाण काम <b>रा</b><br>वाण कामरा —काम के वाण                 | (,,- २³)                                                   |  |  |  |  |
| 3                                                                          | वाककित करि हम चौ वालक<br>ह्स चौ वालक == ह्स को वर्षा                   | (,, १२) ('चौ' का<br>व व ८५ चाँ है। एव<br>स्त्रीलिंग ८५ भी) |  |  |  |  |
| ४                                                                          | कहण तणौ तिणि तणौ कीरतन<br>तिणि तणौ कीरतन = उनका कीर्तन                 | तणी (" ६०)                                                 |  |  |  |  |
| ሂ                                                                          | हलबर काँ वाहताँ हलाँह<br>हलधर के (काँ) चलाए हुए हलो से                 | कौ (₁, <b>−१२४</b> )                                       |  |  |  |  |
| Ę                                                                          | ग्याति किसी राजवियाँ ग्वालाँ<br>राजवियाँ = राजविधयो का                 | याँ                                                        |  |  |  |  |
| ও                                                                          | वेलि गलि तरुवर्गं विलागी<br>गलि तरुवरा वृक्षो के गले                   | <b>લાં ("ર</b> ષ્ણ)                                        |  |  |  |  |
| 5                                                                          | क्रमियो तासु प्रणाम करि<br>उसे प्रणाम करके चला                         | मु                                                         |  |  |  |  |
| 3                                                                          | तिहि कुसुमित देखे<br>उसको कुसुमित देखा                                 |                                                            |  |  |  |  |
| १०.                                                                        | दलॉ दुँह<br>दोनो दलो की                                                | <b>ઝ</b> (                                                 |  |  |  |  |
| ११                                                                         | પુ <sub>રુ</sub> વા, પાતા                                              | ા ઝાં                                                      |  |  |  |  |
|                                                                            | वरहासाँ नासाँ वजन्ति<br>बोडो के नयुने वज रहे हैं                       | ผเ้                                                        |  |  |  |  |
| वेलि                                                                       | के उपर्युक्त उदाहरणो मे अपभ्रश का 'सु' है, 'अ                          | ।हँ का मकुचित रूप 'आँ'                                     |  |  |  |  |
| है। याँ                                                                    | में भी आँ माना जा सकता है। इसके                                        | अतिरिक्त तणौ, तणी,                                         |  |  |  |  |
|                                                                            | , तथा रा, री आदि परसर्ग हैं। मध्यकालीन                                 |                                                            |  |  |  |  |
|                                                                            | or प्रभाव भी है और विकास के दौर में गृही                               |                                                            |  |  |  |  |
| परन्तु इन रूपो का इतिहास स्पष्ट है, विकास यात्रा की पूरी रूपरेखा राजस्थानी |                                                                        |                                                            |  |  |  |  |
|                                                                            | रणो मे सुरक्षित है।                                                    | 6                                                          |  |  |  |  |
|                                                                            | सतमई में सबधकारक एक व में शून्य भी मिल                                 | ।त। ह—-<br>'                                               |  |  |  |  |
| १                                                                          | वाणी जगराणी वल मैं चीताणी मूढ<br>(वाणी जगरानी का चिन्तन किया)          | शून्य (दोह।२)                                              |  |  |  |  |
| Đ                                                                          | सुमिरण लग्गा वीर सव, वीरा रौ कुलवाट<br>वीरा रौ कुलवाट = वीरो का कुलमाग | रौ (" ६)                                                   |  |  |  |  |

| ₹         | वीर धणी रौ धान                         | रौ       |        |
|-----------|----------------------------------------|----------|--------|
|           | वीर स्वामी का अन्न                     | , "      |        |
| ४         | डाकी ठाकर रौ रिजक, ताखा रौ विष एक      |          |        |
|           | जबरदस्त स्वामी का रिजक और तक्षक का विष | रौ (,,   | १२)    |
|           | एक है                                  |          |        |
| <b>¥.</b> | निज भग्गा तो नाह रौ, साथ न सूनो टाल    | । रौ     |        |
| દ્દ્      | पण वण रौ किम पेखही, नयण विणहा नाह      |          |        |
| ૭         | भड घोडा रा भामणा जेथ जुडीजें कत        | । रा ("  | २०)    |
| ፍ         | मिजमानी री वार                         | । री     |        |
| 3         | वीर जमीरा जे जणै                       | । रा     |        |
| १०        | सितयाँ आयो साथ                         | आँ       |        |
|           | सतियाँ साथ = सतियो का समूह             | ज।       |        |
| ११        | धणियाँ पग लूबी धरा                     | ধা       |        |
|           | घणियो के पैरो से लटकती धरती            | व।       |        |
| १२        | वाजा रै सिर चेतनो, भ्रूणा कवण सिखाय    | । रै ("  | ५१)    |
| १३        | घोडा घर ढाला पटल, भाला यभ वणाय         | ા અૉ     |        |
| १४        | <b>कोसा चा सुण</b> ढोलडा ऊठे नीद विछोड | । चा     |        |
| १५        | धणी रै रुण्ड                           | रै       |        |
|           | (धणी का शरीर)                          |          |        |
| १६        | वव सुणीजै पार को, लीजै हात लगाम        | । को     |        |
| १५        | आपा रा मिजमान                          | । रा     |        |
| १५        | पहर धणी चा पूगरण                       | 1-11     | 0 . c  |
|           | धनी के वस्त्र पहनकर                    | च। (,,   | १०६    |
| 38        | चीत खटक्के मास चौ                      | । चौ     |        |
| २०        | जोडी हदा घोर जम, रोडी हदा राव          | हदा (पजा | वी) == |
|           |                                        |          | १७७)   |
|           |                                        |          |        |

उपर्युक्त उदाहरणों के परीक्षण से ज्ञात होगा कि अपभ्र श से प्रभावित 'आं' वाले सबधकारकीय रूप उन्नीसवी शताब्दी की सतसई में अत्यल्प है। 'हदा' पर-सर्ग तो एक दोहें में आया है। अधिकाश प्रयोगों में 'री' परसर्ग का ही प्रयोग हुआ है। 'री' वचन और लिंग से प्रभावित होता है, परिणामत री, री, रा, तीनों रूप चलते हैं। इस समय तक अपभ्रश का प्रभाव इस सदर्भ में बहुत कम रह गया है। सबधकारकीय परसर्ग 'को' भी प्रयुक्त हुआ है। आधुनिक राजस्थानी में 'का', को जैसे, 'कुण को वेटो', 'कुण का वेटा', 'कुण की वेटी' प्रयोग होते हैं। रा, रो तो वहु प्रयुक्त हैं ही। आधुनिक राजस्थानी के कतिपय उदाहरण यहा दिए जा रहे हैं।

१ "समाज मुधार री लहर रै सार्य प्रवासी राजस्थानी लेखका वृद्ध-विवाह, दहेज, जीमण रै वारै में जिकी रचनावा करीं" (जागती जोत पृ० ५५)

२ अरटेम री नस पिछाणवो वीया भी देश भगती है सिरकार री सोराई सारू नसवदी पैला हीजडो कैवाइजणो

३ जिको, किण रैं ई माई किण रैं ई भतीजों किण रैं ई काकों

(वही पृ० ५२)

निष्कर्ष रूप में कहा जा तकता है कि प्राकृत-अपभ्र श के विमिक्त प्रत्यय माध्यमिक राजस्थानी और प्रत्यलप रूप में उन्नीसवी शती की राजस्थानी में भी रहे। परन्तु आज की राजस्थानी में सबध अर्थ व्यक्त करने के लिए परसर्ग ही प्रयुक्त होते हैं, कही-कही शून्य भी। सर्वनामों के साय भी यही रों, रों, री जुडते हैं—थारों, यारों, म्हारों, म्हारां, म्हारीं, वणी रों, वणी रा आदि आधुनिक राजस्थानी के सिद्ध प्रयोग हैं। एक उदाहरण देखें—

"यारो, म्हारो व्याव कोनी हो सकैं म्है विरज री एक गूजरी थारो जान री किण विध खातरी करस्युं"

अपम्र श में सप्तमी एक व० में प्रातिपदिक के अन्त्य 'अ' को 'इ' और 'ए' होते हैं। 'इ' और 'ए' में मुक्त वितरण है, यह निश्चित नहीं है कि अ' का 'इ' कहाँ हो और 'ए' कहाँ ) डिने प्य)

डिस-भ्यस्डीना हे-हू-ह्य सून्न के अनुसार अन्त्य 'इ' और उकार को सप्तमी एकवचन में 'हि' आदेश भी होता है। सप्तमी वहुवचन में भिस्सुपोहि सून्न से हि आदेश होता है।

स्त्रीलिंग शन्दों में सप्तमी एकवचन में डिको हों आदेश होने का विधान भी निहित है। हेमचद्र ने संस्कृत की डिविभिक्त को आधार रूप में ग्रहण किया हैं। रूपवैज्ञानिक धारणा के अनुसार 'डि' वह रुपिम है तथा इसके परिपूरक वितरणीय सहरूपिम निम्नलिखित है

डि~ इ/ए (मुक्त वितरण मे) अन्त्य 'अ' के परिवेश मे हि अन्त्य इ और 'उ' के परिवेश मे हिं वहुवचन के हेतु हिं स्त्रीवाचक प्रातिपदिक के परिवेश मे

अपभ्र श के उपर्युक्त सहरूपियों में दो ही रूप प्रमुख है हिँ (हि) और

/इ/ये दोनो ही रूप प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे भी प्रयुक्त होते रहे, परन्तु यातव्य यह है कि 'हिं' भी —इ (इँ) के रूप मे रह गया था। अपभ्रंश की भाति हें 'अ' को छोडकर शेष स्वरान्त प्रातिपदिको के साथ आता था, इ,ए अकारान्त र साथ । टैसीटोरी ने हिँ अथवा हि प्रत्यय से निष्पन्न रूपो के उदाहरण नम्नलिखित दिये हैं – विद्याइ, शिविकाईँ, रात्नइ, आदि परन्तु घरि,सूरि, गोअलि, पेटिमझारि आदि रूपो की ०्यूत्पत्ति अपभ्रश के ए, एँ, इसे **मानी** गती है।

पुल्लिंग और आ, ई तथा ऊ अत वाले प्रातिपदिक अइ और--अई प्रत्यय ाहण करने है नगरीअइँ, नगरीयइँ आदि । अधिकरण व० व० मे प्राचीन श्चिमी राजस्यानी मे प्रपुक्त होने वाला प्रत्यय ए है

श्रवणे, काॅने, घणी देसे आदि

स प्रकार अविकरण मे प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे प्रयुक्त प्रत्यय है —

(अपभ्रश हिँ अथवा हि से व्युत्पन्त) ---इ अथवा हू . (ए/इ से व्युत्पन्न) ड अइ और अइँ

वहुवचन मे Ų

माध्यमिक राजस्यानी कृति वेलि मे 'इ' और 'ए' दोनो प्रयुक्त हुए है, साथ ਹੈ। 'ਸੈ', 'ਸहि', 'परि', लगि, लगी, लगै परसर्ग भी मिलते है। उदाहरण निम्न-

लेखित हैं

जिणि सेस सहस फण फिण फिण बि वि जीह —-'इ' (छद-५) δ लखण वत्रीस वाल लीलामे मै २

स्णि स्रवणि वयण मन माहि थियौ सुख ्माहि

पखी कवण गयण **लगि** पहुँचै **લ** મિ ४

राज लगे मेल्हियौ रूखमणी લગૌ ሂ

आयी अस खेडि अरि सेन अतर દ્

पूछत पूछत गयौ अतहपूरि 9 इ

ऊपडी धुडी रवि लागी अम्बरि 5 — হু

अस्धि अस्बि कोकिल आलाप 3 इ

उतमग किरि अम्बर आद्यो **अधि** १० इ

११ आगणि जल तिर्य उरप अलि पिअति इ

१२ एअखियात जुआउधि आउघ इ

आवासि उतारि जोडि कर ऊभा १३ इ

१४ भाँखाणा उरि उठि भल इ

अतएव मध्यमिक राजस्थानी तक अपभ्र श 'इ' ही अधिकरण मे अधिक प्रयुक्त हुआ है । परसर्गों का प्रयोग-—इ वाले रूपों की तुलना में कम मिलता है । वीरसतसई में प्रथम दोहे में ही परसर्ग 'पैं' का प्रयोग हुआ है---

| ٠., |       | 3 1                                                       |      |
|-----|-------|-----------------------------------------------------------|------|
|     | 8     | लाऊँ <b>पे</b> सिर लाज हू सदा कहाऊँ दास                   | पै   |
|     | २     | वीर हुतासण बोल मे, दीसै हेक न दोस                         | मे   |
|     | ₹.    | सूरा आलस ऐस मे अकज गुमाई अवि                              | मे   |
|     | ४     | खोयो मै घर <b>मे</b> अवट, कायर जबुक काम                   | मे   |
|     | ሂ     | उरसां खेती बीज घर, रजवट उलटी राह                          | आं   |
|     | Ę     | आज <b>घरे</b> सासू कहे, हरख अचाणक काय                     | ए    |
|     | ø     | देख सखी होली रमें, फौजाँ में धव एक                        | मे   |
|     | 5     | चगताँ धावाँ चैकसी, जे सुणसी बवाल                          | —લાં |
|     | 3     | बिण मार्थे दल वाढियो, ऑख हि <b>ये</b> कै सीस              | ए    |
|     | १०    | मोनू ओछै कचुवै हाय दिखाता लाज                             | ए    |
|     | ११    | तोहिं मचाई छोकरैं, वैरी रे धर बूव                         | 0    |
|     | १२    | गोठ गया सव गेहरा, वणी अचाणक आय                            | 0    |
|     | १३    | भाभी हू डौढी खडी लीधाँ खेटक रूक                           | 0    |
|     | १४    | घोड़ा चढणो सीखिया भाभी किसर्ड काम                         | ऑ    |
|     | १५    | सूने घर सीघू थिया आपा रा मिजमान                           | ٥    |
|     | १६    | हूँ विलहारी <b>रा</b> णियाँ, भ्रूण सिखावण भाव             | आँ   |
|     | १७.   | घर <b>मे</b> देखू दोय कर <b>रण मे</b> दोय हजार            | मे   |
|     | १५    | सीहाँ रे गल साकलै वे भड घालै हाथ                          | 0    |
|     | 38    | पैला काकड, पीव <b>घर</b> वीच बुहारे खेत                   | -0   |
|     | २०.   | भाभी कुल खेती बिचा, भय न हुवै धव भग                       | ઑ    |
|     | २१.   | रण हालीजै चारणा चाहै अब लग चैन                            | 0    |
|     | સપર્ય | क्त उदरणों से स्पार्ट होता है कि अमें और पार नार्ट जा आहा |      |

उपर्युक्त उद्धरणों से स्पष्ट होता है कि 'ऑ' और 'ए' वाले रूप अपभ्रश परपरा के हैं। 'में' प्राकृत परपरा से मध्ये > मज्झे > माँझ > माँहि > में से आया है, जो पहले इस रूप में नहीं मिलता। एक नई विशेषता जो आधुनिक राजस्थानी में विकसित हुई है, अधिकरण में शून्य प्रत्यय का योग है। उपर्युक्त उदाहरणों में 'धर', 'गोठ', डोढी, गल और रण पद अधिकरण में है, पर इनके आगे अधिकरण सूचक विभक्ति नहीं है। आधुनिक राजस्थानी में 'औं' चलता है—'धराँ चालों' जैसे वाक्य नित्य वोलचाल की राजस्थानी में मिलते ही हैं। परन्तु परसर्ग का प्रचलन ही अब अधिक है

ओल्यू — थारी ओल्यू धीमै धीमै

हालतै पाणी मे

(जागती जोत, पृ० ५०)

मे के अतिरिक्त 'माय' का भी प्रयोग होता है 'उणरैं,माय'। तब भी यह कहना पड़ेगा कि 'में' का ही प्रयोग अधिक होता है या फिर शुन्य का ।-- आँ वाले प्रयोग भी मिलते है, पर 'मे' की तुलना मे कम।

उपर्युक्त विभक्ति प्रत्यय और परसर्गों में से परसर्गों की परिगणना इस प्रकार की जा सकती है इनका प्रयोग प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी मे होता रहा है

कर्म नई, प्रति, रहई

करण - करि, नइँ, पाहिँ, साथि सिउँ

सप्रदान कन्हइँ (कनै) नइँ, माटइ (माटै)

अपादान कन्हरूँ, लउ, थउ, थकउ, थाकी, थी, पासइ,लगइ,

लगी, हुँतउ, हुँती

सबध केरड, तणड. नड

अधिकरण ताँई, पासइ, मझारि, माझि, माँ, माहि

इन्ही से विकसित रूप आधुनिक राजस्थानी में प्रयुक्त होते हैं। अतएव इस दुष्टि से प्राकृत--अपभ्र श का प्रभाव निर्विवाद है।

#### िक्यापद

अपभ्र श व्याकरण में हेमचद्र ने तिड् रूपों से सबद्ध केवल सात सूत्र दिए है। इनमे से ५ वर्तमान काल का विधान करते हैं तथा दो भविष्य और आज्ञा का निर्देश करते है। भूतकालिक प्रयोग के लिए अपभ्र श में कुदन्त रूपों का प्रयोग होता रहा। पूर्वकालिक और तुमुनन्त अर्थ मे अनेक प्रत्यय प्रयुक्त होते थे। वर्तमानकालिक कृत् प्रत्ययो से निष्पन्न रूप विशेषणवत् भी प्रयुक्त हए है और त्रिया के स्थान पर भी।

अस्तिवाचक सहायक किया इसकी व्युत्पत्ति 'भू' और ऋण्छ धातु से हुई है। 'भू' घातु से होवऊँ और ऋच्छ से अछवउँ (प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी)। 'भू' धातू से बनने वाले रूप निम्नलिखित है

सामान्य वर्तमान काल

हुइ, होइ (सभवति > अप होइ) प्राकृत मे अन्य पूरुष एकवचन हुवइ मिलता है। आधुनिक मारवाडी में हुवइ व्है प्रयुक्त होता है।

अन्य पुरुष बहुवचन हुईँ, हुई, होईँ, होई

संयुक्त वर्तमान काल की रचना में 'हुइ' के साथ सहायक किया छवउँ का वर्तमान कालिक रूप जोडा जाता है हुइ छइ = होता है।

आज्ञाबोधक में अन्य पुरुष एकवचन, 'हुउ' स == भवतु > अप० होउ > हुउ है । विधि में उत्तम पुरुष में हुजिउँ, मध्यम पुरुष में होडजे, अन्य पुरुष में हुए, मब्यम-पुरुष बहुबचन होयो ।

भविष्यकाल में 'होइसि', हुएसि, हुइसिड, होसि, आदि रूप बनते हैं।

वर्तमानक। लिक कृदत का सर्वाधिक प्रचलित रूप है---- हुँतउ। अपम्र श मे भूतक। लिक कृत् प्रत्यय 'उ' है जिससे हूअउ, हूय उवने।

अछवउँ दितीय किया है, परन्तु यह मुख्य और सहायक दोनो प्रकार से प्रयुक्त होती थी। यह स ऋण्छित से अपभ्र श में अण्छइ हुई है। पिशेल के अनुसार आदि 'अ' प्राय लुप्त होकर छड़' रूप वनते हैं जो वचन और पुरुप के अनुसार वदलते हैं। यह छई ही छैं, छो, छी के रूप में आधुनिक राजस्यानी में सहायक किया के रूप में प्रयुक्त होता है।

राजस्थानी में धातु से निष्पन्न किया रूपों में अपभ्र श का प्रभाव विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं। अपभ्र श व्याकरण के अनुसार अन्य पुरुप की एक वर् द्वि वर्धोर वर्ण वर्ण की विभिन्त को विकल्प से 'हि' आदेश होता है। (त्यादेराद्यवयस्य सविधनों हिं न वा) इसी प्रकार मध्यम पुरुप एक वर्ण की विभिन्त को 'हि' आदेश होता है। वहुवचन में 'हु' आदेश होता है (वहुत्वे हु) उत्तमपुरुप एक वर्ण में 'उ' और बहुवचन में हु होता है। इन्हीं रूपों से आधुनिक राजस्थानी के रूपों की सिद्धि होती है। प्राचीन पश्चिमी राजस्थानों के रूप तो अपभ्र श जैसे ही है

|                   | अपभ्रश        | प्रा० प० रा०         | राजस्यानी    |
|-------------------|---------------|----------------------|--------------|
| (अन्य पुरुष एकवचन | <b>कर्</b> अइ | कर्अइ                | करइ $>$ करैं |
| ( ,,  ,, ब०व०     | कर्अहिँ       | कर्अडँ               | करङ $>$ करैं |
| ∫मध्य " एकवचन     | कर्अहि        | कर्अइ                | करइ          |
| र्ी,, ,, व०व०     | कर्अहु        | कर्अउ                | करो          |
| ∫उत्तम ,, एकवचन   | कर्झउँ        | कर्-अ-उँ             | करू          |
| ेु,, "व०व०        | कर्अहुँ       | कर्अउँ               | <b>ન</b> રૉ  |
|                   |               | અહેં <i>&gt;</i> લાં | <b>ન</b> રાઁ |

'वेलि किसण रुकमणी री' में वर्तमान काल के अन्य पुरुष एक व० (सकर्मक) (१) मूर्क (२) मूकई (३) मूकित, आदि रूप मिलते है, इनमें से प्रथम और दितीय तो अपभ्रश से प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी की परपरा से आए है। दितीय संस्कृत के 'पठित' के सादृश्य पर निर्मित लगता है।

स्त्रीलिंग में भी मूर्क रूप ही चलता है। मध्यम पुरुष एक व० में 'मूर्क', मूकई, मूक तथा स्त्रीलिंग में भी यही प्रचलन है। उत्तम पुरुप एकवचन में 'मूकू' और वहुवचन में आँ वाला रूप 'मूकां' चलता है, जिसकी परपरा अपभ्रश दिखलाई है। वेलि में इस काल रचना के उदाहरण निम्नलिखित हैं

```
३२७
```

अलोचै आपो आप सू (५३) अन्य पुरुष एकवचन पुल्लिम सीखावि सखी राखी आखें सुजि (७६) ,, स्त्रीलिग ą ध्र ढिलिये ऊकसे धड (१२१) ,, ब ०व ०५ लिल ग 3 8 रतध्ये ऊँच छिछ ऊछलै अति (१२५) कहै वेलि वर लहै कुमारी (२८१) ,, स्त्रीलिग ६ काई रे मन कलपसि क्रुपणा (२८६) ,, પુલ્લિમ मध्य पू० ७ किसन पद्यार्या लोक कहन्ति (७२) अन्य पु०व०व० ,, अत वेलि की भाषा में वर्तमान काल में वही रूप चलते हैं, जो अपभ्रश की परपरा से आये हैं। 'कलपसि' जैसे लट्लकार के मध्यम पुरुष एक वचन के अनुवर्ती है। 'कहत्ति' आदि संस्कृत के 'पठति' के सादृश्य पर बनाए गए हैं। वीरसतसई मे भी वर्तमान मे इन्ही रूपो का प्रयोग हुआ है

झूरै इम रंगरेजणी कूडा ठाकुर काम (५५) अ० पु० ए० व० स्ती०

२ चून सलूणों सेर ले, मोल समप्पें सीस (१००) ,, व० व० पु०

३ रुण्ड हुवा जीवे जिके, सदा न हेरै साथ (१०१) अ० पु० ,, ,,

४ पग पग पाछा देण रौ, हुलसै अच्छर हेत (१०७) ,, ,, ए० व०

५ भोलाकी चहरी भडाई खीधारण ऐण (१२२) म० पु० ब० व० पु०

६ घावा कत पद्यारिया, पावा हुत प्रणाम (११७) अ० पु० ए० व० प्०

पय निहारै पाहुणा, गीध विहारै गैण (१२१) अ० पु० ब० व० पू०

आधुनिक राजस्थानी मे

ज्यू भीर खुजालै पांखा अ० पु० ए० पू० हलवो हेवण नै नारवै आ विणी तराज ओलू अ० पु० ए० स्त्री (जुगजुगानी रूप ही हिलोरा लेवै) अ० पु० ए० पुल्लिग

अतएव धातु से निष्पन्न वर्तमानकालिक रूपो की धारा आधुनिक राजस्थानी में भी अपना मूल स्रोत अपभ्र श से ही ग्रहण किये है, यह निर्विवाद रूप से कहा जा सकता है।

मामान्य भविष्य काल के रूप भी अपभ्रश से ही प्रेरित हैं। हेमचद्र ने भविष्यकाल से सवद्ध एक सूत्र दिया है 'वर्त्स्यति स्यस्य स' अर्थात् अपभ्र श मे भविष्यत् अर्थं मे 'स्य' के स्थान पर 'स' आदेश होता है

ज अच्छइ त माणिअइ **होसइ** करतु म अच्छि

इस पिनत में 'होसइ' भविष्यत् अर्थ में है। अपभ्र श में भविष्यकालिक किया की रूप सारिणी निम्नलिखित है

एक व० य० य० अन्य पु० करिसः /किन्हरं करिनहिं,किन्हिं मध्यम पु० करिहिसि/करिसहि करिसहायरिहर् उत्तम पु० करीसु/कीसु करिसह/करिड

प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी में भी अपन्न श के यही स-मूलक रूप भविष्य ताल के लिए प्रयुक्त होते है । कुछ उदाहरण ये है- -

जाइसु, बोलिसु, धरिसिउँ 🛾 ) उत्तम पुठ एकवचन मे वोलिसिज, करिस्यज, उपजिस्यां त्रां, ये विव में जाइसि, हुइसिइ त्रां मध्यम पुरु कर यह में थाइसिज, जीमिस्यज त्रां मिंद्र, करिसंज त्रां में कहिसिइ, देसिइ, करिसंज त्रां में कहिसिँ, धरस्यज्ञ त्रां में कहिसिँ, धरस्यज्ञ त्रां में कहिसँ, धरस्यज्ञ त्रां में स्वारं में स्वार

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में लड़ > लो वाले रूपो के उदाहरण अत्यल्प हैं। आधुनिक राजस्थानी के पूर्वी रूप मे यही चलते है तथा लिंग, बचन और पुरुप से प्रभावित होते हैं। वर्तमान निश्चयार्य से भी भविष्य की प्रतीति होती- - 'मू अवार नी मर् (मैं अभी नहीं मरुगा) यह स्थिति प्राचीन पश्चिमी राज+यानी में भी थी और आज भी है। बेलि में 'स' वाले रूप प्रयुक्त हुए हैं

पूजा मिसि आविसि पुरुखोतम (६६) उत्तम पु० ए० व० स्त्री० कि कि हिसु तासु जसु अहि थाकी किह (२७२) ,, ,, ,, पुल्लिग वेलि मे भविष्यकालिक रूपो की सारणी निम्नलिखित है--

प्रविध्य प्रविध्य प्रविध्य मिल्या प्रविध्य मिल्या प्रविध्य मिल्या मिल्य व० व०

मध्यम पु० उत्तम पु० ँ मुकिस्यौ उत्तम पु० मध्म पु० मुकिसि, मुकिस्यौ मूकिस्या, मूकेस्या, मूकस्या वीरमतसई मे भविष्यकाल अर्थ मे यही 'म'वाले रूप प्रयुक्त हुए हैं

१ चगताँ घावाँ चैकसी, जे सुणसी बवाल (६२) अ० पु० ए० व० पु०

२ भर खप्पर वाल्हे रूहिर, देसी कत धपाय (६७) ,, ,, ,,

३ वलण कढायौ अतर धण, मुहँगौ लेसी कौण (८६) ,, ,,

४ मुडिया मिलसी गीदवी वलोन धणरी वॉह (६७) ,, " "

आधुनिक राजस्थानी के प्राय सभी विविध रूपों में यही रूप चलते है। प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे 'लो' वाले रूप कम प्रयुक्त हुए है, आधुनिक राजस्यानी मे यह भी 'स' वाले रूपो के सदृश ही चलता है। आधुनिक राजस्थानी के कतिपय उदाहरण निम्नलिखित है---

थारी जान री किण विधि खातरी करस्यू दायजो कठा सू लास्यु

(जागती जोत, पृ०३७)

निष्कर्षत इन हपो के विषय में कहा जा सकता है कि इनमें पूर्णत अपभ्र श की ही परपरा प्रवहमान है।

अपभ्र श में आज्ञार्य मध्यम पु० एकवचन और वहुवचन में इ, उ और ए का वैकल्पिक प्रयोग 'हि स्वयोरिदुदेत्' सूत्र द्वारा निर्दिष्ट है। प्राचीन पिचश्मी राजस्थानी में यह 'इ' अन्तवाला होता है। कविता में 'ए' वाले रूप भी मिलते हैं। अउ या उवाले रूप मध्यम पुरुष वहुवचन में प्रयुक्त होते है।

भाध्यमिक राजस्थानी में-

मध्य पू०

एक व॰ व॰ व॰ मूक, मूकि, भूकहि भूकौ

में भिलते है।

आवृत्तिक राजस्थानी मे अकारान्त रूप

यू भण या भणी

प्रयुक्त होते है।

#### विध्यर्थ

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में विध्यर्थ तीनो पुरुषों में मिलता है।

अन्य पुरुष एक व० हुये, जोइजे

मध्य ,, ,, ,, किरजे, जाणिजे, जोजे

,, ,, व० व० सुणजो, करज्यो, जाज्यो
उत्तम ,, एक व० हजिउँ

भारवाडी में 'अजइ, ईजइ,—अज्ये,—अजो वाले रूप मिलते हैं। लासेन ने इनकी व्युत्पत्ति सस्कृत विध्यर्थ से सकेतित की है। टेसीटोरी के अनुसार यह प्राचीन प्राकृत में भी रही है। प्राकृत वैयाकरणों ने होज्जइ, होज्जिस जैसे रूपों का आख्यान किया है। टेसीटोरी प्राचीन पिश्चमी राजस्थानों के 'हुजिऊँ' की व्युत्पत्ति अपभूश के होज्जउँ से मानते हैं, तथा इमें होज्जामि के समकक्ष प्रतिपादित करते हैं। अर्द्धमागद्यी और जैन महाराष्ट्री प्राकृत में 'होज्जामि' का प्रयोग होता रहा है। प्राचीन पिश्चमी राजस्थानों के अन्य रूपों का विकाससूत्र निम्निलिखत है—

अप० प्रा० प० रा०
 होएजाह > होउन
 करिजाह > करिज्यो

'होडजे' और 'करिज्यो' कर्मवाच्य के रूप नहीं है। क्योंकि वर्मवाच्य रूप में 'इ' ह्रस्व नहीं होता। उज्जिह में कर्मवाच्यीय रूप 'ईजड' बनता है। परन्तु, 'बेलि' के स्पादकों ने 'मण्डिजें' जैसे रूपों को कर्मवान्य में ही माना है। उसलिए 'मगलरूप गाइजें माहव' का अर्थ 'मगलरूप भावव का गुणानुबाद गाया जाता है' दिया है। उसका विधियरक अर्थ होगा - 'मगलरूप' माधव का गुणगान करना चाहिए।'

वीरसतमई दोहा मध्या १११ मे- -'रण हालीजै चारणा' पदबध प्रयुक्त हुआ है। हालीजै, गाइजै के ही समान रूप है। सतसई के मपादको ने 'हालीजैं का कर्मवाच्य वाच्यीय अर्थ नही किया, वरन् इसे विध्यर्यक मानकर 'अवयुद्ध में चलों' अर्थ किया है। इसी प्रकार के अन्य प्रयोग भी है

- १ मतवाला दल आविया छोडीजै गलर्बाह (२३०)
- २ लहेंगे मूझ लुक्नीजिय वैरी रौ न विसान (७५)
- ३ दरजण लवी अगिया आणीजै अव मून (८३)

आधुनिक राजस्थानी में इन म्पो का प्रयोग प्राय. नहीं मि तता वरन् कर, करजें करजो, करज्यो । 'चाइज/चाईज' त्रियार्थक सज्ञा रूपो के साथ प्रयोग आधुनिक राजस्थानी में अधिक होता है।

#### भूतकाल

अपभ्रण में भूतकाल की अभिव्यक्ति के लिए छुदत रूपो का प्रयोग हुआ है। प्राकृतों में भी अख्यात के स्थान पर कृदन्त रूपों का प्रचलन होने लगा था। अपभ्रण में ऐसे कृत् प्रत्यय निम्नलिखित थे—

- १ उ थिउ, गउ, धाइउ, किउ, परिगलंड, णीसरिंड आदि
- २ य- भिलिय, भिडिय, लुट्टिय, तुट्टिय, गय आदि
- ३ ओ हिंडिओ, सेवियो, भणिओ, रिमओ
- ४ य पडिय, भणिय, रिमय आदि

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे भूत कृत् प्रत्ययो की सारणी इस प्रकार प्रस्तुत की जा सकती है

- १ इउ, इअउ, यउ करउ जोयउ, थायउ, कहिउ, हुयउ आदि
- २ आणउ उल्हाणउ (बुझा), चपाणउ (चापा हुआ) संघाणउ (पूर्ण) आदि
- ३ धउ--कीधउ, साधउ, दीधउ, आदि

४ व्यञ्जनान्त धातुओं में वने त या -- न वाने सस्कृत कृदतों से बने रूप। इनमें एक धातु का अतिम व्यञ्जन होता है, दूसरा सस्कृत प्रत्येय है। अपभ्रशमें इनका समीकरण हो गया। प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में सरलीकरण होकर रूप प्रयुक्त हुए

भागज, लागज, छूटज, दीठज, आदि माध्यमिक राजस्थानी में ज, ए, और 'यो' वाले रूप चलते रहे आरँभिया, ऊग्रहिया, औछायो, जतारे, काढे, करेज, आदि

आधुनिक राजस्थानी में यो प्रचलित है गयो, पद्यो, भण्यो कह्यो, आदि 'धन' बाला रूप 'धो' में परिवर्तित हो गय

'धउ' वाला रूप 'धो' मे परिवर्तित हो गया है कीधो, खाघो, पीघो, दीघो आदि

१ गोठ गया सब गेहरा (वीर सतसई ६०)

२ वाप गयो ले माहिरी (,, ,, ८६)

३ पूत महा दुख पालियौ (,. ,, ११५)

४ नीराजण वाधावियौ (,, ,, २६)

इन उदाहरणों से यह स्पष्ट होता है कि अपभ्र श के 'उ', 'य' और ओ भूत कत प्रत्यय ही आधुनिक राजस्थानी में भी भूतकालिक रूपों का निर्माण करते हैं। भूतकृदन्त जब विशेषण की भाति प्रयुक्त होता है तो इसके साथ सहायक किया का वर्तमान अर्थ में निर्मित कृदन्त 'हूँतउ' का प्रयोग पिक्चमी राजस्थानी में होता है। जैसे गिउ हूँतउ = गया हुआ, इस हूँतउ के स्थान पर थकउ (थिकउ) भी मिलता है, जैसे बडठी यकी = बैठी हुई, हिंपउ थिकउ = हिंपत हुआ आदि। अपभ्र श भूतकृदन्त के ऐसे प्रयोगों के साथ 'रहंड' का प्रयोग होता था। परन्तु यह 'रहंड' सातत्य का बोध कराता था।

भूतकृदन्त से सयुक्तकाल का निर्माण भी होता रहा है, जैसे

१ आविउ छूँ इहा

२ निद्रावसि हुई छह वाल

३ अख्या छू अम्हे

४ लोक भेला थया छइ

प्राचीन पिष्वमी राजस्थानी का यह प्रयोग जिसमे-भूतकृदन्त + अध्वजँ, से सरचना हुई है, आधुनिक राजस्थानी में पूर्णत चलता है। आयो छूँ, गयो छैं, वा आयी छी आदि वोलचाल की भाषा के प्रयोग है। प्राचीन पिष्वमी राजस्थानी से लेकर आधुनिक राजस्थानी तक भूत कुदत रूप कर्तर सरचना में तो आता ही है

१ प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी हुउँ वोलिउ — मैं बोला

२ ,, ,, ,, करहउ भणिउ = करहा बीला

उ ढोला मारू रा दूहा लाढी गाया निसहभरि

४ वेलि किसन रुकमणी री हूँ उधरी पाताल हूँ

५ आधुनिक राजस्यानी मू बोल्यो, मैं बोल्यो

प्राचीन प्रयोगों और यदा कदा आधुनिक राजस्यानी में कर्मवाच्य सरचना में भूत-कृदन्त के रूपों का प्रयोग होता है

१ राजकन्या मई दीठी = भैंने राजकन्या देखी

२ देवताए दुन्दुभी वजावी = देवताओं ने दुदुभी वजाई

अपभ्रण में भी ऐसे प्रयोग होते रहे हैं। उपर्युक्त प्रयोगों के अतिरिक्त कियार्यक सज्ञा के रूप में भूतकूदन्त के प्रयोग होते हैं—-

'यो काम कर्या विना न चालसी'

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में भी ऐसे प्रयोग हुए हैं

१ पुण्य कर्या विना

२ नीसर्या पछी

## पूर्वकालिक रूप

प्राकृत-अपभ्र श मे पूर्वकालिक अर्थ मे 'ड', इउ, इवि और अविये चार प्रत्यय होते हैं। प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी मे 'एवि' और 'ई' प्रत्यय से पूर्वकालिक के रूप निष्पन्न होते ये

भणेवि, धरेवि, पणमेवि आदि

लेई, जाई

इन 'ई' वाले रूपो के साथ 'नई' परसर्ग भी जोडा जाता रहा है करी नई, वाँची नई, छाँडी नई आदि

'नई' के स्थान पर 'करी' परसर्ग भी प्रयुक्त किया जाता या

तेडावी-करी, देखी करी आदि

'वेलि' मे 'अवि' का प्रयोग किया गया है

परमेसर प्रणवि प्रणवि पुणि सरसति (१)

'इ' वाले रूप का उदाहरण यह है---

दसमास उदर धरि वले बरस दस (ह)

अाधुनिक राजस्थानी में 'इ' और 'इ' वाले रूपों के साथ 'नई' परसर्ग युक्त सरचनाओं का प्रयोग होता है। नई का परिवर्तित रूप 'नै' अथवा केवल 'न' है। 'वर्ठ जाई न पछे आऊँ' अथवा 'वर्ठ जाइंडर आउँ' आधुनिक प्रयोग हैं। अपम्र श का अश 'इ' में ही रह गया है, परसर्ग वाद का योग हैं। टैसीटोरी के अनुसार 'भूतकृदन्त का भावे सप्तमी प्रयोग अपभ्रश मे धडल्ले से होता था। यही ढग प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी तथा अन्य सजातीय भाषाओं में भी सुरक्षित रहा। ऐसे ही भावे सप्तमी कृदन्तों से प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी के ईवाले पूर्वकालिक कृदन्त उत्पन्त हुए है।' 'नइ' और 'करी' सप्तमी परसर्ग हैं। यही 'नइ' आधुनिक राजस्थानी में 'नैं' अथवा 'न' रह गया है। सभवत 'करी' का ही सक्षिष्त रूप 'र' है।

### त्रियार्थक सज्ञा

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में अण और इवर्डे—अवर्डें प्रत्ययों से बनी है। यह अपभ्रश के अण से मिलती जुलती है। राजस्थानी मे-—अण और— बा रूप प्रचलित है।

- १ जीमवा गयो छै
- २ देखण गयो

इन्ही 'अण' वाले रूपो के साथ — हार जोडकर कर्तृ वाचक सज्ञा बनाई जाती है। करणहार, भोगणहार आदि रूप इसी प्रकार बने है। केवल अणवाले रूप भी भिलते हैं —

- १ दमँगल विण अपची दियण, वीर धणी रौ धाण (वीरसतसई १०)
- २ नहें डाकी अरि खाबणी आयाँ केवल वार !

वधावधी निज खाबणी, सो डाकी सरदार ॥ ( ,, ११)

- ३ सहणी सवरी हूँ सखी, दो उर उलटी दाह (,,, १४)
- ४ असिघावण तो पीव पर, वारी वार अनेक (,,, ४१)
- १ इणरा भोगणहार जे आज भिडाणा आय ( ,, ४०)
  गद्य में भी 'भायला वदलावा में फूटरापों लखाण रो वदलतों नजरियों' जैसे
  प्रयोग मिलते हैं। आधुनिक राजस्थानी में आलो लगाकर भी कियार्यक सज्ञा
  वनाई जाती है। परन्तु आलों के पूर्व वा वाला रूप होता है। 'जाबाऽलो'
  'देखबालो' आदि वोलचाल की भाषा के प्रयोग है। अणहार की व्याख्या में
  टेसीटोरी ने लिखा है ''यह प्रणवाली कियार्थक सज्ञा के षष्ठी रूप तथा 'कार'

(करनेवाला) के सयोग से बना है। अपभ्र श के पालणह + कार से 'क' का लोप होकर 'पालणहार' बना।'' अतएव यह स्पष्ट होता है कि आधुनिक राजस्यानी की क्रियार्थक सज्ञा का स्रोत भी प्राचीन है और किसी न किसी अश में अपभ्र श से जुडा है। अपभ्र श से प्राचीन राजस्थानी में प्रयुक्त होता हुआ ध्वनिपरिवर्तन के साथ आधुनिक राजस्थानी में प्रचलित है।

### कर्म वाच्य

वात में ईज और 'इ' जोडने से कर्मवाच्य रूप निष्पन्न होता है। अपभ्र श में इसका द्वित्व रूप 'इज्ज' ही मिलता है। प्राकृत पैगल में 'इज्ज' ही 'ईज' हुआ है। अपभ्र श में ईअइ वा ने रूपों का विधान नहीं है, इससे टेसीटोरी ने यह निष्कर्प निकाला है कि ईअड वाले रूप भी 'डज्ज' के ईजड़ रूप से वने हैं-

र्डजड > ईयड

'य' के निर्वल होने पर 'ईयड' ही 'ईय' रह गया होगा। आधुनिक राजस्यानी में 'ईज' हप ही प्रचलित है। प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में वर्तमान कर्मवाच्य के निम्नलिखित उदाहरण किए जा सकते है

अप० कीज्जड > कीजड

.. दिज्जड >दीजड

दीज्जड > दीयड

,, कहीज्जड > कहीयइ

कर्मवाच्य संयुक्त वर्तमान में इन रूपों के साथ 'छइ' जोडा जाता है

'कहीअइ ७६' (आदिनाथ चरित्र)

भविष्यत कर्मवाच्य में 'ईज' और ई ही चलते थे

कीजसी = किया जाएगा

लीजिस्यइ=लिया जाएगा

कहीस्यइ = कहा जाएगा

वखाणीस्यइ = वखाना जाएगा

आदि

माध्यमिक राजस्थानी में 'इजैं' हो गया है। वेलि में निम्नलिखित उदाहरण भिलते हैं

१ कुँअर रुकम कहि विमलकथ (११)

और एकम कहे जाते थे।

स्रीवरणण पहिलौ की जै तिणि (८)

स्त्री का वर्णन पहले करना चाहिए।

जगनि जगनि की जै जप ताप (५०)

४ आगमि सिसुपाल मण्डिजै ऊछव (३८)

पटमण्डप छाइजै कुदणपुरि (३८)

दूरा नयर कि कोरण दीमें (४१)

उपर्युक्त उदाहरणों से सिद्ध होता है कि सामान्यत 'ईजै' वाले रूप प्रयुक्त हुए है,

कही 'ई' के परिवर्तित रूप 'ऐ' वाले भी । अतएव कर्मवाच्यीय रूपो को अपभ्र श स्रोत से ही मानना ठीक है।

### प्रेरणार्थक रूप

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे प्रेरणात्मक किया-रूप निम्नलिखित विधि और प्रत्ययो से निष्पन्न होते हैं

१ स्वरवृद्धि से टेसीटोरी ने इसमे भूल स्वर की वृद्धि मानी है। परन्तु भूल स्वर से उनका तात्पर्य क्या है, यह स्पष्ट नहीं किया गया।

(क) जतरइ>जतारइ

(ख) पडइँ>पाडइ

प्रथम उदाहरण में द्वितीय अक्षर का स्वर दीर्घ हुआ है, द्वितीय में प्रथम अक्षर का स्वर । परन्तु सामान्यत प्रथम अक्षर का स्वर ही वृद्धिगत होता है। क्योंकि मरइ > मारइ, मिलइ > मेलइ में यही स्थिति हैं। 'ऊतरइ' में पहले ही प्रथम स्वर दीर्घ है अत द्वितीय अक्षर के स्वर की वृद्धि हुई लगती है।

२ आव प्रत्यय से निष्पन्न प्रेरणार्यक रूप

आव प्रत्यय की व्युत्पत्ति अपभ्र श के आव प्रत्यय से है, बल्कि वहीं है। प्राकृत में यह प्रत्यय है। इस प्रत्यय के योग में रूपस्विनिमक परिवर्तन होता है। किया के प्रथम अक्षर का स्वर हस्व हो जाता है, परन्तु यह सदैव नहीं होता

अायइ 🕂 आव > अपावइ

बोलइ 🕂 आव 🗩 बोलावइ

मानइ+ आव>मनावइ

लिइ + आव>ल्यावइ

एक वात और ध्यातव्य है, यह प्रत्यय किया रूप के बीच में आता है। आ का एक सहरूपिम (allomorph) और है — अब जो प्रथम अक्षर में दीर्घ स्वर वाली कियाओं के साय आता है जैसे

मेलइ > मेलवइ

वीनइ>वीनवइ

सीखइ > सीखवइ

यह स्थिति प्राकृत-अपभ्र श से ही प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी मे आई है। उपर्युक्त उदाहरणो के मूल प्राकृत रूप 'पट्ठवइ', विण्णवइ' 'मेलवइ' आदि है, जो 'सिद्धहेम' व्याकरण मे मिलते है।

३ अ। इ-प्रत्यय से निर्मित रूप

उडाड६ = उडाता है।

जगाहड = जगाता है।

देखाडइ=दिखाता है।

४ आर प्रत्यय से निर्मित रूप

घटड > घटारड घटाता है।

दिवड > दिवारड = दिलाता है ।

प्र आल प्रत्यय से निर्मित रूप-

जैसे, दिखालड = दिखाता है।

मारवाडी मे 'र' के विपर्यय से 'दिरावइ' और 'लिरावइ' रूप मिलते हैं, इनके मूल रूप दिवारइ' और 'लिवारइ' है । वेलि मे

पधरावि विया वामै प्रभणावे (१५७)

(प्रिया को वाँई स्रोर विठाकर) मिलता है — यह रूप 'प्रभणइ' में 'अव' प्रत्यय से वना है। परन्तु प्रत्यय-योग के पूर्व अत्य स्वर 'इ' का लोप हुआ है।

प्रभण६ 🕂 अव > प्रभण 🕂 अव > प्रभणाव

इस प्रातिपदिक पूरुप और लिंग के प्रत्यय से रूप बनते हैं।

यहाँ कितपय उन रचनात्मक प्रत्ययो पर भी विचार करना प्रासिंगक होगा जो प्राकृत अपभ्र श से प्रा० पश्चिमी राजस्यानी मे आए हैं और जो आधुनिक राजस्थानी मे भी प्रयुक्त हुए हैं।

१ इलउ

अपभ्र श के इल्लंड से सरलीकरण होकर प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में प्रचलित रहा

अभिलंड = अभे

पूर्विलंड = पहले का

आधुनिक राजस्यानी में 'लउ' का 'लो' हो गया है, तथा 'आगलो', 'पाछलो' आदि रूप वनते हैं। इसी प्रकार प्रा० प० रा० के माहिलउ आदि से आधुनिक राजस्थानी के मायलो (भीतरी) वीचलो/विचलो (बीच का) रूप बने है। प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी और आधुनिक राजस्थानी के रूपो में अतर अन्त्य 'उ' और 'ओ' वा है।

अपभ्र श अवरिल्लंड से प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में 'ओरिलंड' और फिर ओलिंड बना । इसी प्रकार परिल्लंड से परिलंड और पदलंड । इन्ही परिलंड से परलो' और पदलंड में 'पैलो' आधुनिक राजस्थानी के रूप निष्पन्त हुए हैं।

इसी प्रकार एक और प्रत्यय हैं---अलड, जो प्रा० प० रा में आँधलड और एकलड जैसे स्पों में दिखताई पटना है। अप ज ण में भी यह --अलड रूप में ही

मिनना है। आधुनिक राजस्यानी के 'आंवलो' और 'एकलो' जैसे शब्दों के साथ

प्रत्यय लउ > लो परिवर्तन के साथ प्रयुक्त हुआ है।

३ डउ

अपभ्र श से अभित यह प्रत्यय प्रयोग में भी अपभ्र श के सदृश है अर्थात् स्वार्थे प्रयुक्त होता है

कागडी, गाँठडी, चाँमडउँ,

अ। दि मे यही प्रत्यय है। कभी-कभी इसके साथ अलउ प्रत्यय और जुड जाता है, जैसे

कुखडली, माडली

आधुनिक राजस्थानी में भी यह प्रत्यय (स्वार्थ प्रयोगों में आता है गोरडी (गोरी) कुरजडली (कुरज पक्षी) आदि प्रयोगों में यही प्रत्यय है।

ये वे प्रत्यय है, जिनका राजस्थानी में धडल्ने से प्रयोग होता है और जो सीधे प्राकृत अपभ्र श स्रोत से राजस्थानी में आए है।

#### सर्वनाम

जैसे राजस्थानी के रचनात्मक प्रत्यय, पूर्वकालिक किया रूप, भविष्यकालिक किया रूपो मे प्राकृत अपभ्रश का असदिग्ध प्रमाव दिखलाई पडता है, वैसे ही सर्वनामों की स्थिति भी है।

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे उत्तम पुरुष एकवचन सर्वनाम का रूप 'हूँ' प्रचलित था। निश्चय ही यह अपभ्रश 'हउँ' का सकुचित रूप है। हेमचद्र ने हउँ का विधान 'सावस्मदो हउँ' सूल मे किया है। माध्यमिक राजस्थानी मे इस उत्तम पुरुष एकवचन सर्वनाम का यही रूप सुरक्षित है वेलि मे इसके निम्नलिखित रूप मिलते है-

कर्ता हूँ कर्म मूँ, हूँ, भूझ, अह्म सबद्य भूझ, माहरो, मो, मू, अम्हीणो अधिकरण अह्याँ

प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी में सबध कारक में 'मझ', 'मुझ' और मूँ मिलते ही है। आधुनिक राजस्यानी में 'हूँ', मूँ, म्हारा, म्हैं, आदि रूपो के प्रयोग हेतु प्रमाण की आवश्यकता नहीं है।

उत्तम पुरुष बहुवचन का रूप अपभ्रश में — 'जसशसीरम्हे, अम्हइ' सून्न के अनुसार कर्ताकारक में 'अम्हें' और कर्मकारक में 'अम्हइ' होता है। प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में एकदम यही रूप 'अम्हें' था। मारवाडी में यह आदिस्वर लीप के पश्चात् 'म्हें' रह गया है। इसी 'म्हें' से सवध कारकीय रूप 'म्हारा' बनता है।

मध्यम पुरुप एक वचन मे अपभ्र श मे 'तु हु' आदर्श होता था। प्रयमा और

द्वितीया व० व० मे इसके क्रमण 'तुम्हे' और तुम्हई रूप होते थे । तृतीया एकवचर्न, सप्तमी एक वचन और द्वितीया एक वचन मे 'पइ' और 'तड' प्रयोग प्रचलित थे । तृतीया बहुबचन मे 'तुम्हेहि', पचमी एक वचन और पप्ठी एक वचन में तउ और तुष्झ आदेशों का कथन हेमचद्र ने किया है।

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में अपभ्रंश तुहुँ रहूँ हो गया है। मारवाडी में तुहुँ का 'ह', 'त' में मिलकर उसे महाप्राण बना देता है, इस प्रकार 'यू' रूप बनता है। बहुबचन में 'तम', यम, तुम्हे, रूप प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी में पाए जाते है। आधुनिक राजस्यानी में 'था' और 'थे' रूप चल रहे है।

अप्रशं के प्रश्नवाचक तथा अनिश्चयवाचक सर्वनामी के लिए हेमचंद्र ने 'किम काइ कवणी वा' सूत्र दिया है। अर्थात् अपभ्रं श में किम् के स्थान पर काइ और कवण आदेश विकल्प से होते हैं। अपभ्रं श में इनके निम्नलिखित प्रयोग मिलतें हैं

कर्ता-कर्म 
$$\left\{ \begin{array}{c} \phi = 0 \\ \phi = 0 \\ \phi = 0 \\ \phi = 0 \end{array} \right\}$$
 सबध  $--\phi = 0$  सबध  $-\phi = 0$ 

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में कवण, कउँण, कूण, कुण, काँइ, काँई रूपो कें उदाहरण मिलते हैं।

माध्यमिक राजस्यानी की साहित्यिक कृति वेलि में कर्ता को, कवण, केड, किणि, किणै, कुण, कर्म किणि, किणै

मिलते है

१ स्त्रीपति कुण सुमति तूझ गुण जुतवति तारु कवण जुसमुद्र तरै। पखी कवण गयण लगि पहुचै कवण रककरिमेह करै॥ (६)

२ काँइ इवडा हठ निग्रह किया (२८८)

आधुनिक राजस्थानी में 'कवण' का 'कुण' और 'कूण' वार्ले रूप ही प्रचलित है। यह परिवर्तन प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में ही घटित हो गया था। 'बेलि' में भी 'कुण' मिलता है। मेवाडी में 'कूण' चलता है, ढूढाडी में 'कुण'। 'काँइ' का प्रयोग राजस्थानी के सभी रूपों में किञ्चित् अतर के साथ किया जाता है। मेवाडी में कइ/कई चलता है।

```
'कड हैं' — वया है (भेवाडी)
काँइ छैं = क्या है (ढूढाडी)
```

इसी प्रकार एम, केम रूप अपभ्रश से प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे आए है। माध्यमिक राजस्थानी तक ये रूप 'इम', 'केम' आदि चलते रहे।

१ स्नम की बा विणु केम सरें (७)

२ कागल दीघो एम कहि (५६)

अ।धुनिक राजस्थानी मे 'केम', 'एम' लुप्त हो गए है। इसके स्थान पर काँई से वने रूप कथा अथवा 'कय्यां' और 'अय्यां' का प्रयोग होता है। आधुनिक राजस्थानी मे 'केम सरैं' का रूप(तर 'कथ्या चालैं' होगा।

उपर्युक्त कतिपय उदाहरणो से राजस्यानी मे प्राकृत- अपभ्र श से किञ्चित् ध्वनिपरिवर्तन के साथ आगत सर्वनामों का स्वरूप सकेतित होता है। इस दृष्टि से यह कहना अनुचित न होगा कि सर्वनामों के ऐतिहासिक विकास की कहानी राजस्थानी के तीनो विकास चरणों में भलीभाँति सुरक्षित है।

### विशेषण

विशेषणों के प्रयोग के विषय में उल्लेखनीय है कि प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में जो स्थिति थी, वही आधुनिक मारवाड़ी में भी है। इनकी रूपरचना सज्ञा शब्दो के सद्श ही होती है तथा ये विशेष्य के लिंग, वचन आदि से प्रभावित होते है। स्त्रीलिंग विशेषणों के सदर्भ में ध्यातव्य है कि वचन और कारक सबधी विशेषता इनमे नहीं होती, तथा 'ई' का रूपरचना-रहित रूप ही इनके लिए प्रयुक्त होता है ।

प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी में यह प्रवृत्ति अपभ्र श से आई है। पडमचरिड मे

(वाइसवी सिध) १ दिव्वइँ गन्बोदयाइँ

२ सुरसमर सहासेहि दुम्महेण दसरहेण

३ वित्तन्तु कहेप्पिणु णिरवसेसु

यह प्रवृत्ति सिद्ध है। प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी मे

१ विवेक-रूपीउ हायीउ (शीलभद्रचरित्न)

२ कष्ट रूपिणी सापिणी (कल्याणमदिर स्तोत्र)

३ घणइअ(डवरि (आदिनाथ चरित्र)

वेलि मे

**१ पीला भमर** किया पहराइत (वेलि ६७)

२ कल मोतियाँ ( ,, ६१)

प्रयोग मिलते है ।

कितु जब विशेषण क्रिया० वि० की भाँति प्रयुक्त होते हें तो

- १ नपुसक एकवचन मे रहते हुए सभी कारको मे अपरिवर्तित रहते हैं। अथवा
- २ समानाधिकरण विशेषण की तरह लिंग, वचन और कारक के अनुसार रूप-रचना करते हैं।

यह प्रवृत्ति प्राचीन पश्चिमी राजस्थानी मे तो है ही, मारवाडी मे भी जीवित है। टेसीटोरी ने मारवाडी मे हमे, परो, वरो, दो विशेषणो का उपयोग करके एक प्रकार के Verbal intensives बनाये जाने का उल्लेख किया है।

सस्कृत व्याकरण के अनुसार तुलन(सूचक सरचना मे जिस वस्तु से तुलना की जाती है उसका वाचक अपादान कारक मे होता है। प्राचीन पश्चिमी राजस्यानी मे प्राकृत के तुलनात्मक रूपों को तर, यर प्रत्ययों के साथ प्रयुक्त किया है। तुलना के अर्थ मे प्रयुक्त अपादान परसर्ग निम्नलिखित है—

पाहिँ,, पाहन्ति, तथा यकी और यी

#### उदाहरण

- १ तुझ नइँ जी व्या पाहिँ मरण रूडुँ तुझे जीवन से अधिक अच्छा मरण है।
- २ समुद्र ना पाणी थकउ गाढउ घणउ समुद्र के पानी से भी घना गाढा।
- ३ गुरु-थकी ऊँचइ आसिन वइसइ = गुरु से भी ऊँचे आसन पर वैठता है।

परन्तु आधुनिक राजस्यानी मे 'सू' और 'उँ' प्रयुक्त होते है जो अपादान कारकीय परसर्ग हैं।

- १ उण सूचोखो = उनसे अच्छा।
- २ उण् वीच अच्छो है = उनसे अच्छा है।

इन 'सू' और उँ का सबध अपभ्र श से पहले बतलाया जा चुका है।

ध्विन के कित्पय और रूपरचना के विविध तत्त्वों के आधार पर यह स्पष्ट किया गया कि राजस्थानी कितने अश में आज भी प्राकृत-अपभ्र श की परपरा को अहण किए है। भाषावैज्ञानिकों के मतानुसार 'भाषा चिर परिवर्तनशील है'। यह परिवर्तन सभी स्तरों में घटित होते हैं। यदि परपरा-स्थापन में हम मूल रूप को ही आवुनिक भाषा में पाने का प्रयत्न करें तो भूल होगी, हाँ परिवर्तित रूप के परिवर्तन—चरणों का कमवद्ध सूच स्थापन आवश्यक है। भाषा के विकास के दौर में प्रतिवेधिनी भाषाओं के प्रभाववश ऐसे तत्त्व भी आ जाते हैं जिनका मूल भाषा से सबध-स्थापन सभव ही नहीं होता। प्राकृत-अपभ्र श से राजस्थानी के विकास में इन आगत तत्त्वों का ध्यान रखना आवश्यक है।

पूर्व पृष्ठों में रूप-तत्त्व के आधार पर यह सिद्ध किया गया है कि आधुनिक राजस्थानी का साँचा उना विशेषताओं को सुरक्षित रखते हुए ही विकसित हुआ है। चाहे किया रूप हो या सजापद, सभी में सरलीकरण की जो प्रवृत्ति प्राकृत-अपभ्र श में उत्पन्न हुई थी, आज भी है। विभक्ति लोप सरलीकरण का ही प्रतिदर्श है, इसी को सूववद्ध रूप में हेमचद्र ने 'स्थम् जस् शसालुक्' कहा था। यह प्रवृत्ति राजस्थानी में ही नहीं, अन्य आधुनिक आर्य भाषाओं में भी है, वस्तुत इसमें और परिवर्तन का अवसर भी नहीं है अत यथावत् चल रही है। इसी प्रवृत्ति ने प्रातिपदिक और पद का भेद भी लुप्त कर दिया है।

प्रस्तुत निबध में राजस्यानी परिनिष्ठित राजस्थानी की विणिष्ट कृतियों को आधार बनाया गया है। एक तरह से यह विवेचन प्रयोगाश्चित है, यह इसलिए किया गया है कि प्रामाणिक बन सके। और इन प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि प्राकृत-अपभ्र श से ही राजस्थानी भाषा के मूल तत्त्व विकसित हुए हैं। अतएव राजस्थानों के सही स्वरूप को समझने में प्राकृत-अपभ्र श की परपरा का अव्ययन बहुत आवश्यक है। राजस्थानी के लोकप्रचलित विविध रूपों के तूलनात्मक अध्ययन की भी नितान्त अपेक्षा है।

#### सदर्भ-ग्रथ

```
१ डा० सुनीतिकुमार चटर्जी, राजस्थानी भाषा ।
```

२ प० चन्द्रघर शर्मा गुलेरी, पुरानी हिन्दी

३ डा० टेसीटोरी (हिन्दी, अनुवाद डा० नामवर्रीसह), पुरानी राजस्थानी ।

४ श्री भूपतिराम साकरिया, आधुनिक राजस्यानी साहित्य ।

प् टा० शिवस्वरूप शर्मा, राजस्थानी गद्य साहित्य।

६ डा० मनोहर शर्मा (सपादक) 'जागती जोत' का समीक्षा अक।

७ श्री सीताराम लालस राजस्थानी सवद कोस

प भीड, आशिया एव सहल, वीरसतसई (द्वितीय आवृत्ति)

ु " " वेलि किसन एक मिणी री।

१० डा० वीरेन्द्र श्रीवास्तव, अपश्रम भाषा का अध्ययन

११ आ० हेमचद्र, सिद्धहेमशब्दानुशासन

१२ " अपभ्रम व्याकरण (शालिग्राम उपाध्याय)

१३ डा० पिशेल प्राकृत भाषाओं का व्याकरण

१४ डा० प्रेमसुमन जैन, अचिर्थप्रवर आनद ऋषि अभिनदन ग्रय मे प्रकाशित 'राजस्थानी भाषा में प्राकृत अपभ्र श के प्रयोग' लेखा

१५ " " कुवलयमाला कहा का सीस्कृतिक अध्ययन, वैशाली, १९७५

१६ डा० प्रेम सुमन जैन और डा० कृष्ण कुमार भर्मा — अपश्रम काव्य-घारा।

१७ श्री चद्रसिंह 'बादली'

१८, डा० नारायणसिंह भाटी, 'साँझ'

- 98 Gleason, Descriptive Linguistics
- Ro ,, Linguistics and English grammar
- 39 Hockett, Modern Linguistics
- Robert A Hall, Introductory Linguistics
  - उ कृष्णकुमार शर्मा शोध पत्निका मे प्रकाशित 'अपभ्रश का वर्णनात्मक व्याकरण' लेख।
  - ४ डा० तगारे 'हिस्टारिकल ग्रामर आव अपश्रण'

# સંસ્વૃત, પ્રાવૃત तथा अपभ्रंश की आनुपूर्वी मैं कोशसाहित्य

# डाँ० देवेन्द्रकुमार शास्त्री

भारतीय वाड्मय मे शब्दकोशो की एक सुदीर्घ परम्परा उपलब्ध होती है । लगभग एक सहस्र से भी अधिक शब्दकोशो की रचना हो चुकी है। ये शब्दकोश मारत की विभिन्न भाषाओं में लिखे हुए मिलते हैं। प्रत्येक भाषा की अपनी भिन्न शब्द-सम्पदा तथा प्रकृति है, जिनके आधार पॅर अन्य भाषाओं से उसका वैलक्षण्य सूचित होता है। प्रत्येक कोश एक सन्दर्भ ग्रन्थ के समान होता है, जिसमे शब्द-रूपो की परिचिति, उज्यारण, कार्य, व्युत्पत्ति, अर्थ, वाक्यात्मक विन्यास तथा मुहावरे के प्रयोग के साथ शब्दों का वर्णादि ऋम से सथीजन किया जाता है। यथार्थ मे भठदकोश की अपनी विधिष्ट पद्धति है। सिडनी एम० लैम्ब ने भव्दकोश के अन्तर्गत उपलब्ध सभी प्रकार के शब्दो और अर्थों के छह प्रकार के सम्बन्धो का विवेचन किया है (१) अनेकार्य भव्द, (२) विभिन्त एकार्यक भव्द, (३) सहयोगी विनिधचयार्थंक शब्द, (४) सयोगी शब्दो का अर्थ-निर्णय, जैसे कि कण्मा-ताप, विध्वस-विस्फोट, लूट-खसूट इत्यादि, (१) विपर्यय शब्द, (६) सामान्य गिंभत अर्थ का द्योतन करने वाले शब्द, जैसे पेड शब्द मे पौधे . . का भाव भी निहित है। कोश के मुख्य अग माने गये हैं शब्द-रूप, उच्चारण, व्याकरण-निर्देश, व्युत्पत्ति, व्याख्या, पर्याय, लिंग आदि। यदि कोई भाषा अपने पीछे इतिहास की दीर्घ परम्परा रखती है, तो यह स्वाभाविक है कि वह साहित्य से सामग्री का चयन कर प्रचलित साहित्यिक स्तर का भी सन्धान करे। भव्दकोशकार ऐतिहासिक पद्धति के आधार पर कोश का सकलन करता है, किन्तु यह सभव नहीं होता कि वोलियों के प्रकारों को भी वह चित्रित कर सके। र

यद्यपि शब्दकोश या कोश का निर्माण शब्दो से होता है, किन्तु कोशगत शब्दो मे तथा सामान्य शब्दो मे अन्तर किया जाता है। सामान्य शब्द पूर्णत एक

व्याकरणिक रूप है, किन्तू कोशगत शब्द एक निश्चित अर्थ का वाचक है । उदाहरण के लिए, ''मुझे फल खाने की चाह है'' इस वाक्य में 'चाह' एक कोशीय शब्द है, किन्तु "वह फल खाना चाहता है" में 'चाहता' कोशीय शब्द नहीं है। यद्यपि वाक्यरचना मे दोनो समान स्थिति मे हैं, परन्तु प्रथम 'चाह' शब्द मुक्त पदिस है और दूसरे वाक्य में "चाहता" शब्द आवद्ध रूप है, इसलिये दोनों में "चाह" समान होने पर भी अन्तर है। भाषाशास्त्री यह मानकर चलता है कि प्रत्येक सिक्य अर्थवान इकाई पद के अर्थ की दृष्टि से स्थिर तथा निश्चित है। वह अपने अर्थ से भिन्न किसी अन्य अर्थ से अन्वित हो सकता है, किन्तु अन्य अर्थ के समान नहीं होता। पदिम का अर्थ ही सिनिय अर्थ इकाई है। भाषा का प्रत्येक मिश्र रूप पदिमो से निर्मित होता है। पदिमो की रचन। ध्वन्यात्मक रूपों से होती है। भाषा का सम्पूर्ण पदिम-भण्डार कोश कहलाता है।

#### कोश और व्याकरण

भाव्द-सरचना की दृष्टि से कोश एव व्याकरणिक भव्द-रूपो मे समानता लिक्षत होती है, किन्तु शब्द-व्यवस्था मे दोनो भिन्न हैं। स्पष्टत भाषिक सकेतो के अर्थवान लक्षण दो प्रकार के हैं कोशीय रूप, जिनमे ध्वनि-ग्राम और व्याकरणिक रूप एव व्याकरणिक लक्षण भी व्याप्त हैं। कोशीय रूप व्याकरणिक रूपो से दोनो ओर से सम्बद्ध होते है। एक ओर से, साराश रूप मे वह अर्थवान व्याकरणिक सरचना है और दूसरी ओर से भाषिक रूप मे वह वास्तविक उच्चार है जो सदा व्याकरणिक रूप से समन्वित रहता है। भाषा के सम्बन्ध मे प्राचीन वैयाकरणो की दृष्टि साध्तया असाधुता का निर्णय करने मे व्यापृत रही है। व्याकरण मे गव्दों के शुद्राशुद्ध रूप सम्त्रन्धी सिद्धान्तों का निरूपण मिलता है। प्रमुख रूप से उसमे सत्य-असत्य तथा साधु-असाधु का विवेचन पाया जाता है। ' व्याकरण साबु भव्द का विवेचन इसलिए करता है कि हम असाधु भव्द के प्रयोगो से वर्चे। कोश की आवश्यकता इसलिये मानी गई है कि उसमे अर्थ का अनुशासन किया जाता है, इसलिये निश्चित अर्थ के बोध के लिए कोश का पठन-पाठन आवश्यक होता है। कुछ टीकाकार व्याकरण को प्रामाणिक मानते हए भी कोश को विशेष वलवान मानते हैं। उनके अनुसार जिस शब्द की सिद्धि किसी भी भव्दणास्त्र के वचन में न होती हो, उसके साबुद्य का वोध केवल कोश से किया जा मकता है। उदाहरण के लिये, अकारान्त "मरुत" शब्द की सिद्धि व्याकरण के उणादि सूत्रों से नहीं होने पर भी इसे साधु माना जाता रहा है, क्यों कि "विक्रमादित्य कोश" मे इसका उद्धरण इस प्रकार है "मरुत स्पर्शन प्राण ममीरो मारतो मरुत्।" जव तक यह जानकारी नहीं थीं, तब तक "मरुत" शब्द को असाधु माना जाता या जो कि एक भ्रान्त धारणा थी।" यथार्थ मे शब्द के सम्बन्ध मे प्रत्येक प्रकार की जानकारी देने वाला कोश ही प्रामाणिक माना जाता है। कोश केवल शब्दो की सकलना माल्ल नही है। उसमे शब्द के प्रकृत रूप से लेकर उच्चारण, ब्युत्पत्ति, लिंग, द्यातुगत अर्थ, पर्यायवादी सब्द तथा व्याकरणिक निर्देश यथास्थान किया जाता है।

### शब्दकोश की उत्पत्ति

कोश को सस्छत-साहित्य में व्यावहारिक साहित्य का एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण अग भाना गया है। इस देश में कोशों का अस्तित्व छ्वीस सौ वर्ष से भी अधिक काल का मिलता है। भारतीय परम्परा अत्यन्त प्राचीन काल में मौखिक थी। इसलिये यह कहना बहुत ही कठिन है कि यह कब से प्रारम्भ हुई। किन्तु इसे वैदिक तथा शास्त्रीय संस्कृत साहित्य का समकालीन रूप कहा जाता है जो कि सामान्यत निधण्डुओं के रूप में प्रचलित था। परवर्ती काल में इसमें परिवर्तन होते रहे। वस्तुत कोश भाषिक शब्दों का अविकित्न अग है। इसलिये यह उतना ही प्राचीन है, जितनी कि भाषा।

प्राय यह समझा जाता रहा है कि प्राकृत जैनो की, पालि बौद्धो की और सस्कृत ब्राह्मणों की भाषा रही है। इस कथन में सचाई भी है। किन्तु जैन ग्रन्थकारों ने मारत की लगमग सभी प्रमुख भाषाओं में साहित्य-सर्जना की और विभिन्न भाषाओं में उनके लिखे हुए शब्दकोश भी सम्प्रति उपलब्ध है। अत युग विशेष की आम प्रचलित भाषा से वर्ग विशेष का सम्वन्ध जोडना उचित नहीं है। यह अवश्य कहा जा सकता है कि जैनों में युग विशेष के अनुरूप साहित्य-रचना की प्रवृत्ति विशिष्ट रूप से लिक्षत होती है। जैन साहित्य के इतिहास से यह भी स्पष्ट है कि ईसा की तीसरी शताब्दी के पूर्व कोई भी जैन रचना सस्कृत में लिखी हुई नहीं मिलती।

जैन परम्परा के अनुसार सम्पूर्ण जैन वाड्मय द्वादशागवाणी के अन्तर्गत निवद्ध है। अत कोश-साहित्य की रचनाए भी सत्यप्रवादपूर्व और विद्यानुवाद की पांच सौ महाविद्याओं में से अक्षर विद्या में सिन्निविष्ट हैं। प्रारम्भ में एकादश अगो, चतुर्दश पूर्वों के भाष्य, चूर्णिया, वृत्तियाँ तथा विभिन्न प्रकार की टीकाएँ कोश-साहित्य का काम करती रही, किन्तु जब कालान्तर में उनका परिज्ञान न रहा, तब शब्दकोशों की आवश्यकता अनिवार्य हो उठी। १० यह कथन सत्य ही है कि निघण्डु तथा शब्दकोशों की प्रारम्भिक परम्परा मौखिक रही है। जैनों में यह परम्परा परवर्ती काल में "नाम माला" के रूप में प्रचलित रही है। वास्तव में यह परम्परा व्यावहारिक आवश्यकता के अनुरूप स्वतन्त्र रूप से विकसित हुई। आदि तीर्थंड्कर वृषभ के कथानक से यह स्पष्ट हो जाता है कि सृष्टि के आदि कल्प में उन्होंने जग के प्राणियों के हित के लिए असि, मिस, कृषि, वाणिज्य तथा

विविध प्रकार की विद्याओं की शिक्षा दी थी। सभी कलाओं को उन्होंने सिखाया था। ११

संस्कृत में शब्दकीश की प्राचीनतम परमपरा वैदिक युग से ही प्रारम्भ हो जाती है। निरुक्तो की गणना वैदिक ग्रन्थ-समुदाय मे की जाती है। यद्यपि महर्षि यास्क कृत "निरुक्त" अत्यन्त प्रसिद्ध है, किन्तु उनके पूर्व भी कई निरुक्तकार हो चुके थे। श्री दुर्गाचार्य ने चतुर्दश निरुक्तो का उल्लेख किया है। १२ उनके रचियताओं के नाम हे--आग्रायण, औदुम्बरायण, औपमन्यव, और्णवाम, कात्थक्य, ऋोष्टुकि, गार्ग्य, गालव, तैटीकि, यास्क, वाष्यीयणि, शतवलाक्षमीद्गल्य, शाकपूणि, स्थौलाष्ठीवि, कौत्स, चर्मणिरा, परुच्छेप, पारस्कर, भारद्वाज, भूताश काश्यप, मुद्गल भाग्यश्वि, शाकटायन, शाकपूणिपुत्न, शाकल्य । इन चौबीस निरुक्तारों का उल्लेख यास्क ने अपने निरुक्त में किया है। परन्तु इनमे प्रारम्भ के चतुर्दश निरुक्तकार थे, यह निश्चित है, किन्तु सम्प्रति उनकी कोई कृति उपलब्ध नही है। निरुक्त तथा निघण्टु वैदिक कोश रहे है। इनसे स्पप्ट हो जाता है कि वेदो की भाषा शिष्टो की साहित्यिक भाषा है। उसे मार्नकरूप अवश्य प्राप्त नही हुआ था, किन्तु प्रक्रिया सतत चालू थी । अतएव उनकी भाषा मे परिवर्तन लक्षित होते है। यहाँ तक कि ऋग्वेद के प्रथम मण्डल तथा दशम मण्डल की भाषा में अत्यन्त भेद परिलक्षित होता है। परन्तु प्राकृत में निवद्ध आगम साहित्य के सम्बन्ध में यह बात लागू नहीं होती। इसका मुख्य कारण यही प्रतीत होता है कि आगम सीधे जन-भाषा के प्रवाह रूप में निवद्ध हुए हैं, किन्तु वे वैदिक संस्कृत से सर्वथा अछूते नही है। पालि पर प्राकृत की अपेक्षा सस्कृत का अधिक प्रभाव परिलक्षित होता है। ऐतिहासिक तथा भाषावैज्ञानिक प्रमाणी से यह निश्चित है कि वैदिक युग मे प्राकृत त्रोल-वाल की भाषा थी। जब सस्कृत एक पूर्ण तथा साहित्य की भाषा थी, तब भी प्राकृत वोलियां थी। १३ कालान्तर मे जब प्राकृत साहित्य की भाषा वनी, तव संस्कृत वैयाकरणों के आदर्श (मॉडल) पर भाषा का निर्वचन करने के लिए विशेष नियम वनाने पड़े । वैयाकरणो ने ही सस्कृत को प्राकृत भाषा मे ढालने के लिए वचन-व्यवस्था का आदेश किया और उन्होने ही प्राकृत वोलियों को प्राकृत-अपभ्रश नाम दिए। यही कारण है कि प्रथम, द्वितीय शताब्दी तक प्राकृत वोलियो के प्रचलित रहते शब्दकोश की आवश्यकता प्रतीत नहीं हुई। जनता की भाषा जनता समझती थी। जनता के लोक जीवन में प्राकृतें प्रतिष्ठित थी। किन्तु साहित्य मे आरूढ होने के अनन्तर धीरे-धीरे उनको समझने मे भी कही-कही कठिनाई होने लगी । सस्कृत-साहित्य की स्पर्धा मे प्राकृत शब्दो मे बहुत तोड-मरोड होने लगी । इसलिए टीकाओ का युग आरम्भ हुआ । किन्तु प्राकृत आगम-ग्रन्थों की टीकाएँ विक्रम की छठी शती से पूर्व की लिखी हुई नहीं मिलती । अत अनुमान यही किया जा सकता है कि पाँचवी-છठी भदाब्दी से पूर्व

प्राक्ठत में व्याकरण तथा भव्दकोश की रचना नहीं हुई होगी। यही समय निर्युक्तियों तथा चूणियों का भी रहा है। लगभग पाँचवी शताब्दी से दसवी शताब्दी के मध्य अधिकतर आगम-साहित्य के अन्य सूत्र ग्रन्थों, निर्युक्तियों एवं चूणियों की रचना हुई। प्राक्ठतों के रूढ होते ही लगभग छठी शताब्दी से अपभ्रश अस्तित्व में आ जाती है। अध्ययन से यह भी स्पष्ट है कि आगम ग्रन्थों के लिपिवद्ध होने तक किसी प्रकार की रचना की आवश्यकता नहीं थीं। जैन परम्परा के अनुसार जैन आगम ग्रन्थ भगवान महावीर के ६६३वें वर्ष में सर्वप्रथम वल्लभी में देविधिगणि क्षमाश्रमण ने लिपिवद्ध किए। इतने लम्बे समय तक उन्हें कण्ठस्थ ही रखा जाता रहा और उसका परिणाम भी जो बतलाया गया है, वह वर्तमान में प्राप्त ग्रन्थों की अपेक्षा बहुत ही अधिक था। १० इसका अर्थ यह है कि लगभग ईसा की पाँचवी भताब्दी में जैनागम लिपिबद्ध हुए और तब तक निश्चित रूप से कोई शब्दकोश नहीं रचा गया था। किन्तु सस्कृत में निरुक्त लिखे जा रहे थे। निधण्डु ग्रन्थों की परम्परा प्रचलित थी। अतएव साहित्य-रचना की दृष्टि से सस्कृत-परम्परा प्राचीन है।

# संस्कृत-शब्दकोश की परम्परा

यह पहले ही कहा जा चुका है कि यास्क के निरुक्त में जिन चौवीस नामो का उल्लेख किया गया है, उनमें से एक नाम शाकटायन का भी है। संस्कृत वैयाकरणों में आठ की प्रसिद्धि है र इन्द्र, चन्द्र, काशकृत्स्न, आपिशल शाकटायन, पाणिनि, अमर, जैनेन्द्र। भट्टोजी दीक्षित ने अमरकोश की टीका में आचार्य आपिशल का एक वचन उद्धृत किया है, जिससे स्पष्ट है कि उनका लिखा हुआ कोई कोशप्रन्थ भी था जो उपलब्ध नही है। र इसी प्रकार केशव स्वामों ने "नानार्याणव सक्षेप" में शाकटायन के कोश से वचन उद्धृत किए है। किन्तु आज उनका लिखा हुआ कोश उपलब्ध नही है। भले ही निरुक्त में अनेक निरुक्तकारों का उल्लेख हुआ हो और उनके उद्धरण भी मिलते हों, किन्तु यास्क के पूर्ववर्ती आचार्यों में शाकटायन, गार्ग्य और औदुम्बरायण ऐसे आचार्य हुए हैं जिन्होंने भाषाशास्त्र की दिशा में मौलिक प्रयोग किए। र इन्ही शाकटायन का व्याकरण भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन से प्रकाशित हो चुका है। सम्भवत कोश भी किसी भाण्डागार में दवा पड़ा होगा।

प्राच्यविद्या-विशारद वूलर ने सर्वप्रथम संस्कृत-शब्दकोशों की विवरणिका प्रस्तुत की थी। रे॰ संस्कृत में अनेक ऐसे शब्दकोशों का उल्लेख कोशों में तथा टीका ग्रन्यों में मिलता है, जो लुप्तप्राय हैं। इन कोशों में भागुरि, व्याहि, कात्यायन और विक्रमादित्य के शब्दकोश प्राचीन माने जाते हैं। भागुरि कृत शब्दकोश, उत्पलिनी (व्याहि), नाममाला (कात्यायन), शब्दार्णव (वाचस्पति), संसारावर्त

(विक्रमादित्य) आदि कोण लुप्त हो चुके है। श्री णिवदत्त मिश्र के शिवकोण की व्याख्या मे ५१ कोणो का उल्लेख है। उनके नाम इस प्रकार है। शब्दार्णव, मेदिनी विक्व, धन्वन्तरि, भावमिश्र कृत, सिंह विरचित, राजनिघण्टु, अमरमाला, केयदेव रचित, अभिधानचूडामणि, अमर, अजथ डल्लण, हुदयदीपक, वाचन्पति, वाप्यचन्द्र, अशोकमल्ल, वारभट, मदनविनोद, त्रिकाण्डशेप, हेम, वोपदेव, रभस, लोचन, र्घीमष्ठ, देवल, हलायुध, स्वामी, द्विरूपकोश, नाममाला, हारावली, मदनविनोद, अनेकार्थध्वनिमजरी, केशव, केसरमाला, गालव, गुणरत्नमाला, धरणि, नामगुणमाला, पुरुषोत्तम, मदनपाल, निघण्टु, रत्नकोण, रन्तिदेव, विद्वद्वैद्यवल्लभ, वैजयन्ती, व्याडि, शाश्वतकोश, शिवप्रकाश, शिवदत्त, हट्टचन्द्र, हेमाद्रि । प्रकाशित कोशो मे "अमरकोश" प्राचीन है । इसका रचना-काल लगभग ५०० ई० कहा जाता है। र भाग्वत कृत "अनेकर्यसमुज्यय" इससे भी प्राचीन माना जाता है, किन्तु समय अज्ञात है। हलायुध कृत 'अभिधानरत्नमाला" का समय लगभग ६५० ई० है। इसके लगमग सौ वर्ष पश्चात् यादव कृत "वैजयन्ती कोश" लिखा गया। इसका सम्पादन जी० आपर्ट ने किया था जो मद्रास से सन् १८६३ ई० मे प्रकाशित हुआ था। महेश्वर कवि कृत "विश्व प्रकाश" ११११ ई० की रचना है। इनकी एक अन्य रचना शब्द मेदप्रकाश है। इनके ही अनुकरण पर "मेदिनी", "अनेकार्यसग्रह" आदि कोशो का निर्माण हुआ। मख कवि कृत ''अनेकार्यकोश'' लगभग ११५० ई० मे कश्मीर मे निर्मित हुआ था। यह कोश सम्पोदित होकर सन् १८६७ ई० मे प्रकाशित हो चुका है। "अमरकोश" का पूरक पुरुषोत्तमदेव कृत "विकाण्डशेप कोश" है जो तेरहवी शताब्दी का रचा हुआ कहा जाता है। उनके रचे हुए दो अन्य ग्रन्थ है हारावली और एकाक्षर कोश । महामहोपाध्याय पाण्डेय श्री रामावतार शर्मा ने चार ग्रन्यकारो का विशेष रूप से उल्लेख किया है<sup>२२</sup> रत्नाकर, मल्ल, सोमदेव और भारिव। श्री केशव कृत ''कल्पद्रूमकोश'' तथा राघव विरचित ''नानार्थमजरी'' प्रकाशित हो चुके हैं। इसी प्रकार से महीप रचित 'अनेकार्थतिलक'' भी प्रकाशित हो चुका है। यह कोश चौदहवी शताब्दी के लगभग रचा गया माना जाता है। कोशकार ने जिन पूर्व रचनाओं के आधार पर कोश की रचना की है उनके नाम हैं उ पाणिनि, अहीन्द्र, भागुरि, भोज, भेड, हेमचन्द्र, और अमर इत्यादि। वास्तव मे सस्कृत मे इतने अधिक कोशो की रचना हुई, इतने अधिक उनके उल्लेख मिलते है और अभी इस दिशा में इतना अधिक कार्य अस्पृष्ट पड़ा है कि शोध-अनुसन्धान में सकड़ों वर्ष लग सकते हैं। वैष्णव, जैन और बौद्ध आदि कोई भी ऐसा शाब्दिक सम्भवत न होगा, जिसने शब्दकोश की रचना न की हो। दक्षिण भारत के भाण्डागारो मे भी अनेक अज्ञात एव अप्राप्त दुर्लभ कोश-ग्रन्थो की सूचनाएँ उपलब्ध होती हैं। अनेकार्यकोश के नाम से ही संस्कृत में लगभग एक दशक रचनाएँ

मिलती है। इसी प्रकार से "शब्दमेदप्रकाश" के नाम से चार-पाँच कोश उपलब्ध होते हैं। उनमें से कुछ प्रकाशित भी हो चुके हे। उन सब का यहाँ उल्लेख करना इस छोटे-से लेख मे सम्भव नही है।

## सस्कृत के जैन कोशकार

सस्कृत मे जिन जैन आचार्यों ने शब्दकोश-निर्माण का महान् कार्य किया, उनमे शाकटायन का नाम उल्लेखनीय है। शाकटायन का काल पाणिनि से भी पूर्व का है। पाणिनि का समय विक्रम के पाँच सौ वर्ष पूर्व माना जाता है। उन्होने अष्टाध्यायी मे शाकटायन का उद्धरण देते हुए उनके नाम का उल्लेख किया है। यद्यपि कोई उल्लेख नही मिलता है, तयापि अनुमान यह है कि आचार्य पूज्यपाद ने कोई कोश ग्रन्थ अवश्य लिखा होगा। उपलब्ध जैन कोशो मे आचार्य धनजय कृत 'नाममाला' सर्वप्रथम है। महाकवि धनजय का समय आठवी शताब्दी माना गया है। द इस भव्दकोश की विशेषता यह है कि महाकवि ने २०० श्लोको मे सस्कृत भाषा के प्रमुख शब्दों का सकलन कर गागर में सागर भरने की उक्ति चरितार्थ की है। जब्द से अन्य शब्दान्तर रचने की इनकी अपनी विलक्षण पद्धति है । इस पद्धति से संस्कृत का सामान्य जानकार भी भव्दान्तर रचना कर संस्कृत शब्द-कोश का भाण्डार बढा सकता है। जैसेकि यह एक सामान्य नियम है पृथिवी वाचक शब्दो के आगे 'धर' शब्द जोड देने से वे पर्वतवाची हो जाते है भूधर, महीबर आदि। इसी प्रकार दूसरा नियम है मनुष्य वाचक शब्दो के साथ 'पति' शब्द जोड देने से वे राजा अर्भ के वाचक हो जाते है —नरपति, मानवपति, जनपति आदि। इसी प्रकार वृक्ष वाचक शब्दों के आंगे चर' शब्द जोड देने से वे बन्दर अर्थ के वाचक हो जाते है तरुचर, पादपचर आदि। इस तरह के अनेक नियम इस कोश मे दिए गए है, जिनमे से कुछ इस प्रकार हैं

१ आकाश शब्द के साथ 'चर' शब्द जोड देने से वह विद्याधर का वाचक हो जाता है नभश्वर, नगनचर, मेधपयचर, अभ्रमार्गचर, अन्तरिक्षचर आदि।

२ हल वाचक शब्द के साथ 'कर' शब्द जोड देने से वलभद्र के वाचक हो जाते है जित्याकर, हलिकर, हलकर, सीरकर, लागलकर इत्यादि।

३. जल वाचक शब्द के साथ 'चर' शब्द के जोड देने से मत्स्य वाची नाम वन जाते है, जैसेकि जलचर, नीरचर, पयश्चर, अम्भश्चर, विधवर, जीवनचर, तोयचर, कुशचर इत्यादि।

४ जल वाचक शब्द के साथ 'प्रद' शब्द जोड देने से मेथवाची नाम बन

जाते हैं, जैसेकि- तोयप्रद, जीवनप्रद, क+प्रद, वारिप्रद, अप्प्रद, शरप्रद, सलिलप्रद, कुशप्रद इत्यादि ।

प्र जल वाचक शब्द के साथ 'उद्भव' शब्द जोड देने से कमलवाचक वन जाते हैं और 'धि' शब्द जलवाचक शब्दों के साथ जोड देने से वहीं समुद्रका वाचक वन जाता है। <sup>इप</sup>

इस प्रकार इस कोश के अध्ययन से अत्यन्त सरलता के साथ सस्कृत का भव्द-भाण्डार वृद्धिगत हो जाता है। इस कोश की भीलिकता यह है कि उस युग में शब्दिनिर्माण की प्रचलित प्रक्रिया को जो रूढ हो चुकी थी, यह प्रस्तुत करता है। वास्तव में शिक्षायियों के लिए यह कोश अत्यन्त उपयोगी है। इस कोश में कुल २०३ श्लोक है। इस लघुकाय ग्रन्थ में १७०० शब्दों का सकलन किया गया है। सोमान्य रूप से विद्यार्थियों के लिए इतना ज्ञान होना आवश्यक है।

महाकिव धनजय की 'नाममाला' के अतिरिक्त 'अनेकार्य नाममाला' ४४ श्लोकों की लघुतम रचना तथा 'अनेकार्थ-निघण्टु' रचनाएँ भी मिलती हैं जो 'नाममाला सभाष्य' के अन्तर्गत भारतीय ज्ञानपीठ से प्रकाशित हो चुकी है। 'अनेकार्य-निघण्टु' मे १५३ श्लोक हें और १६ श्लोक 'एकाक्षरी नाममाला' के है। वास्तव में ये सव नाममाला के ही उपविभाग है।

### वस्तु-कोश

केवल उत्तर भारत में ही नहीं, दक्षिण भारत में भी जैनाचार्यों ने संस्कृत और प्राकृत में विशाल साहित्य की रचना की हैं। किविशारोमणि नागवर्म द्वितीय ने जहाँ संस्कृत में 'भाषा-भूषण' नामक उत्कृष्ट व्याकरण की रचना की, वहीं 'वस्तु-कोश' की रचना कर कन्नड़ भाषा में प्रयुक्त होने वाले संस्कृत शब्दों का अर्थ परिचायक पद्यमय निघण्टु या कोश की प्रसिद्ध की। यह कोप वर्रुच, हलायुद्ध, शाश्वत, अमरसिंह अदि के कोशग्रन्थों को देखकर निर्मित हुआ। इसका रचना-काल ११३६-११४६ ई० हैं। दें यह संस्कृत-कन्नड का सबसे वहां कोश माना जाता हैं। इसी प्रकार देवोत्तम का नानार्यरत्नाकर' भी उत्लेखनीय है। उत्ति सम्प्रति इस कोश के सम्बन्ध में विशेष विवरण उपलब्ध नहीं हैं। इस प्रकार के अन्य कोश भी हो सकते हैं जो हमारी जानकारी में नहीं हैं।

#### अभिधानचिन्तामणि

जैन कोशो में 'अभिधानचिन्तामणि' का एक विशिष्ट स्थान है। इसका प्रमुख कारण यह है कि आचार्य हेमचन्द्र सूरि ने इसमे जैन पारिभाषिक शब्दो का विशेष रूप से उल्लेख किया है। उनके अनेक पर्यायवाची शब्द भी दिए है। यह कोश ७ह काण्डो मे निवद है। प्रथम देवाधिदेवकाण्ड है, जिसमे विकाल चौबीस तीर्थंकरो की नामावली, उनके अन्य उपनाम, माताओं के नाम, शासनदेवता, ध्वजाओं आदि का वर्णन किया गया है। सम्पूर्ण कोश में जैन साहित्य में आगत प्रमुख पारिभाषिक शब्दो का अर्थोल्लेख किया गया है। कोश में कुल १८८६ म्लोक है। केवल 'अभिद्यानचिन्तामणि' मे १५४२ म्लोक है, शेष भ्लोक 'शेपनाम-माला' के हैं। प्रस्तृत कोश में कई मौलिक विशेषताएँ लक्षित होती है। प्रथम कोश का विभाजन ही अपनी मौलिक सूझ-वूझ को प्रदर्शित करता है। वास्तव मे चार गतियो के आधार पर कवि ने चार काण्डो का नामकरण किया है। प्रथम काण्ड मगलाचरण रूप मे है और अविशिष्ट शब्दों का सकलन सामान्यकाण्ड में किया गया है। वास्तव मे चार गतियो मे सभी वस्तुएँ और उनके नाम सग्हीत हो जाते है। अपनी इस पद्धति का उल्लेख स्वय कोशकार ने किया है। र

कोशकार की मुख्य प्रतिज्ञा है ''रूढयौगिकमिश्राणा, नाम्ना माला तनो+यहम्'' अर्थात् रूढ, योगिक और मिश्र तीनो प्रकार के शब्दो का सकलन कर उनका विस्तार करूँगा। सैंकडो वर्षों से जिन शब्दो का प्रयोग रूढ हो चुका था, उनका ययास्थान उसी अर्थ मे सकलन करना स्वाभाविक भी था। कोशकार ने इस वात का बराबर ह्यान रखा है कि रूढ शब्दों में से कोई छूटने न पावे। उदाहरण के लिए, अमरकोश, विश्वप्रकाश तथा मेदिनी अनेकार्थक कोशो मे ''क्षुल्लक'' शब्द के दो अर्थों का उल्लेख है ''क्षुल्लक स्वल्पनीचयो '' थोडा, छोटा या नीच । 'अभिधानचिन्तामणि' मे यह उल्लेख इस प्रकार है

"क्षुद्रकम्बव शखनका क्षुल्लकाश्च।" श्लोक १२०५

यद्यपि संस्कृत के सभी कोशों में थोडे-बहुत देशी तथा लोकभाषा के शब्दों का सग्रह भी मिलता है, जैसाकि होरा, होलक, खटक्किका, कट्टार, खुड, खुड, छाग, डल्लक और घुटक आदि । सामान्यत संस्कृत में 'क' स्वार्थिक प्रत्यय जोड कर अन्य भाषाओं से भव्दों के ग्रहण करने की प्रवृत्ति प्रचलित रही है। अत टिटहरी के लिए 'टिट्टिभक ', मूली के लिए 'मूलक ', कटोरा के लिए 'कटोरक', झाझ के लिए 'झल्लक', डलिया के लिए 'डल्लक' और करेला के लिए 'कटिल्लक' नादि देशी भव्द कहे जाते हैं। संस्कृत में अनेकार्थक शब्दों के विकास का भी रहस्य यही प्रतीत होता है। क्योंकि जब चूल्हें के लिए 'मूषक' या 'मूषिक' भव्द प्रचलित था, तव 'उन्दुरु या उन्दूर' कहने का क्या कारण था ? केवल इतना ही कि जिस समय जो सस्कृतकोश निर्मित हो रहा था, तब ये शब्द विशेष चलन मे थे। अत ऐसे भ़ब्दो को साधारण रूप से कोई भी कोशकार नही छोड सकता था । फिर भी, इस दृष्टि से 'त्रिकाण्डशोप' कोश विशोप रूप से उल्लेखनीय है। इसमे मूपक के पर्यायवाची शब्द तीन (उन्दुरु, तुदुम और रन्ध्रवभ्रु) और छुछुन्दरी के चार पर्यायवाची शब्द दिए गए हैरि चिक, वेश्मनकुल पुवृष और गन्धमूषिक । किन्तु

'अभिधानचिन्तामणि' मे 'छछुन्दरी' भट्द का स्पष्ट अभिधान किया गया है <sup>३०</sup> जो निश्चित ही देश्य भाषाओं से आगत है। 'अभिवानचिन्तामणि' कोश मे अनेक नवीन शब्दों का समावेश लक्षित होता है जो उसके पूर्व के संस्कृत कोशों मे उपलब्ध नहीं होते । उदाहरणार्थ चौल, चोटी, गोणी, हेरिक, कृमिला, समिता, पिण्डोलि, फेली, प्रोज्जासन, फरक, छुरी, ईर्यापय, सवर, इत्मी, तरवालिका, वाटी, झम्फान, खोल, पृपातक, पटाका, टकपति, हैरिक, गन्दुक, मकुट, सिंघाण, सिधाणक, गोनाम, गोराटी, गोक्त, गोहिर, घुटक, घुटिक, धूकारि, धृतेली, धोणम, धोल, चडिल, चलचचु, चिकिल, चिहुर, चीनक, चीनपिष्ट, चीरिल्लि, छगण, जडुल, जलालोका, जलसर्पिणी, जागुड, जोन्नाला, डिगर, ढौकन, तन्तुल, तीर्थकर, तीर्थवाक्, दध्न, भरूटक भोलि, मनस्ताल, मिथ्यात्व, मुसटी, मून्नपुट, मेरक, राटि, रुपा, वड्, खण, वण्ड, वर्चस्क, वाह्निक, वोल्लाह, वोहित्य, शूकल, श्वेतकोलक, सर्वभूपक, सार्पी, सार्व, मृपाटिका, स्थलश्रुगार, हारहूरा इत्यादि। सम्भव है कि इनमे से कोई एक-दो शब्द किसी प्राचीन शब्दाकोश मे हो, जो हमारे देखने मे न आए हो । किन्तु जानकारी के अनुसार ये अधिकतर नवीन शब्द हैं । इन भव्दों के अध्ययन से यह भी निश्चय हो जाता है कि आचार्य हेमचन्द्र ने अमरकोश और उसकी परम्परा का अनुगमन किया है। अनेकार्यक कोशों में प्राचीनतम उपलब्ध 'विश्वप्रकाश' को आधार मानकर 'अभिधानचिन्तामणि' की रचना नहीं हुई। 'अभरकोश' के अवश्य अधिकतर शब्दों का सकलन इस कोश में किया गया है, किन्तु वे सस्कृत साहित्य मे या लोक-जीवन मे भी प्रचलित प्रतीत होते है । जैनागम-परम्परा के कई भव्द अमरकोश मे मिलते हैं,यथा मिथ्यादृष्टि, मिण्यामति, मुनि, मुनीन्द्र, जिन, अर्हत्, आश्रव आदि । 'विश्वप्रकाश' कोश मे कई ऐसे भव्द है जो अनेक सल्कृत कोशों में लक्षित नहीं होते। उनमें से कुछ शब्द इस प्रकार है जैमुरि, मर्करा, एलावली, दुम्बरिका, चर्माड्ग, लम्पा, चार्वटीर, कम्बिका, शिराला, कर्दैवत, वरधू, जराटक, वशकम्बिका आदि । इस कोश मे कुछ कोशकार के गढ़े हुए भव्द भी मिलते हैं, जैसेकि —दध्यप्र (दही के ऊपर की मलाई), दुग्धाग्र (दूध के ऊपर की मलाई), वेणुसार (वशलोचन), नीरविकार (समुद्रफेन) अ।दि। ये सव शब्द 'अभिद्यानचिन्तामणि' मे भी सकलित नही हुए रें। परन्तु कवि महेश्वर की भाँति आचार्य हेमचन्द्र ने भी कुछ शब्द गढे हैं। उदाहरण के लिए कुछ भव्द ये है--जलमार्जार (जलविलाव), जलवालिका (विद्युत्), झलक्का (चिन्गारी), वायुवाह (धूम, धुआँ), अग्निवाह (धूम), तैलाटी (वर्र), वर्षकरी (झीगुर) गृहमृग (कुत्ता), राविजागर (कुत्ता), चक्रमण्टित (अजगर), मेवसुहत् (मयूर), अम्बुप (चातक) इत्यादि । कही-कही भेदिनी कोण' का भी प्रभाव लक्षित होता है। " किन्तु कही-कही दोनो के अर्थ मे मिन्नता भी लक्षित होती है। उदाहरण के लिए, 'अभिधानचिन्तामणि' मे 'जगल'

का अर्थ निर्जल है, किन्तु 'मेदिनी' मे निर्जन स्थान है। । इसके अतिरिक्त 'अभिद्यानचिन्तामणि' मे सकलित अनेक शब्द 'मेदिनी' मे परिलक्षित नहीं होते, जैसेकि—-चषाल, तैलपायिका, निशाटनी, पिक्क, विक्क, पारिन्द्र, पारीन्द्र, चिक्कस, गृहोलिका, शूलिको, शलल, शयु, विसार, शल्की, वादाल, शखमुख इत्यादि । इसका एक कारण यह भी है कि 'मेदिनी' अनेकार्यक कोश है।

'अभिधानचिन्तामणि' की एक विशेपता यह भी है कि इसमे पर्यायवाची शब्दों की संख्या बहुत है। एक 'मीन' शब्द के सोलह पर्यायवाची शब्द दिए हुए है। भत्स्य, पृथुरोमा, झष, वैसारिण, अण्डज, सघचारी, स्थिरजिह्न, आत्माशी, स्वकुलक्षय, विसार, शकली, शल्की, शम्बर, अनिमिप और तिमि। इसी प्रकार १७ प्रकार के धान्यों का वर्णन 'अभिधानचिन्तामणि' में किया गया है। फिर, उनकी पहचान भी वताई है। उदाहरण के लिए, पीला छोटे दाने का चावल 'कगु' कहा गया है

''कड्गुस्तु कङ्गुनी कड्गु प्रियड्गु पीततण्डुला । ' (११७६) उडद के सम्वन्ध में कहा गया है

"मापस्तू भदनो नन्दी वृष्यो बीजवरो वर्गा।" (११७१)

इस कोश मे सबसे अधिक नाम ११८ पार्वती के सकलित हैं। रें इसी प्रकार सुन्दरता के पर्यायवाची २७ शब्द है। हैं। निकट के वाचक २० पर्यायवाची शब्द हैं। १६ अन्य शब्दो के भी इसी प्रकार अधिक-से-अधिक पर्यायवाची शब्दो का सकलन लक्षित होता है। कई महत्त्वपूर्ण शब्दों के भी पर्यायवाची शब्द दिए गए है। जैन का पर्यायवाची शब्द अनेकान्तवादी दिया गया है। चार्वाक को लौकायतिक और वैशेषिक को 'कणाद' कहा गया है। अग्नि के २४ पर्यायवाची नामो का उल्लेख किया गया है। मुर्गे के १८ पर्यायवाची नाम और कोयल के ११ नामो का वर्णन किया गया है। 'नारककाण्ड' मे इस धरती के नीचे सात भूमियो का नरक के पर्यायवाची शब्द का उल्लेख किया गया है। नरक सात हैं और पर्यायवाची नाम भी सात है। अन्य संस्कृत के शब्दकोशों में इन सात नरको का उल्लेख नहीं मिलता।

आचार्य हेमचन्द्र के इस कोश में सस्कृत के अतिरिक्त प्राकृत भाषा के शब्दो का भी समावेश परिलक्षित होता है। जैसेकि पट्टन, वोहित्य,वप्पीह, खडिकका, कण्डोलक, चोटी, सिड्घाण, सिड्धाणक, झम्पा और गोविन्द आदि । कुछ देशी भाव्द भी इस कोश में लक्षित होते हैं। वे इस प्रकार है

- १ लडह रमणीय। हिन्दी में 'लाड' (लाड-प्यार)।
- २ चिल्ल---- एक पक्षी । हिन्दी मे 'चील'।
- रे लट्डुक मोदक (अभि० १६४०)। हिन्दी में लड्डू, बुदेली मे लडुआ, राजस्यानी मे लाडू गुजराती मे लाडु।

- ४ खल्ल चर्ममयी (अभि० १०२५)। हिन्दी में 'खाल'। खल्ला (देशी०२,६६)।
- प्र गेंदुक गेंद (अभि० ६८६)। हिन्दी में 'गेंद', अज-बुन्देली में गेंद।
- ६ तरवारि तलवार (अभि० ७८२)। ब्रज, बुन्देली, गुजराती में 'तरवार'।
- ७ चालनी चलनी (अभि०१०१८)। आधुनिक भारतीय आर्यमापाओं में चलनी।
- द खटी खडी मिट्टी (अभि० १०३७)। राजस्थानी 'खडी', वगला, उडिया में 'खडी', मराठी में 'खडी' और गुजराती 'खडी'। रें
- ह कुरुल अमरालक (अभि० ४६६)। प्राकृत कुरुल (लट), जूनी गुजराती में 'कुरुल', मराठी में 'कुरुल'। केंद्र विड भाषाओं में 'कुरुल'।
- १० तम्बा गाय (अभि०१२६६) । तवा-गौ (देशीनाममाला ५,१) ।
- ११ फुल्ल फूला हुआ (अभि०११२७)। पालि-प्राकृत 'फुल्ल'। आधुनिक भारतीय आर्यभापाओं में 'फूल' अर्थ है। \*१
- १२ वप्पीह पपीहा (अभि० १३२६)। वप्पीह (देशीनाममाला, ६,६०)।
- १३ पुत्तिका पतिभका (श्वेत चीटी, अभि० १२१४)। कन्नड 'पुत्तु' तेलुगू 'पट्ट', परजी (द्राविडी) 'पुटकल'।

इनके अतिरिक्त कई अन्य ऐसे शब्द भी परिलक्षित होते हैं जिनका निश्चित पता नहीं हैं, पर वें देशी ही प्रतीत होते हैं। इन शब्दों में कुछ ये हैं

(१) पोटा, (२) वोटा, (३) चुन्दी, (४) पट्टी, (४) चोटी इत्यादि । पाठ इस प्रकार है

सा वारमुख्याथ चुन्दी कुट्टनी शम्भली समा ।

पोटा वोटा च चेटी च, दासी च कुटहारिका ॥ अभि०, ५३३-३४

इसी प्रकार से सस्कृत के अन्य शब्दकोशो की भाँति इसमे भी अन्य भाषाओं के परम्परागत शब्दों की भी उचित रूप से सिन्नवेश परिलक्षित होता है। अतएव कई दृष्टियों में इस कीश का अध्ययन स्वतन्त्र रूप से शोध खोज का महान् कार्य है। अभी तक इस दिशा में कोई कार्य नहीं किया गया है।

### अनेकार्थकसग्रह

आचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि का यह कोश 'अभिधानचिन्तामणि' का पूरक है। क्योकि 'अभिधानचिन्तामणि' में पर्यायवाची शब्दों का सकलन है और इसमें एक शब्द के अनेक अर्थों का आकलन किया गया है। यह कोश सात काण्डों में निबद्ध है, जिनमें कुल १९३१ स्तोक हैं। इस कोश में कई नवीन शब्द मिलते हैं, जो 'मेदिनी' में नहीं पाए जाते। उनमें से कुछ ये हैं

घृणि, घोषा, चिन्द्रल, चमरी, चात्वाल, चूडाल, चौल, छगली, छत्न, छत्ना, चास, चित्न, चित्या, चुक्री, चुलक, चुलुक, चुल्ल, छित्वर, जलाटनी, जवनी, जिह्ना, झर्झरी, झल्लरी, झषा, झिल्ली, झूणि, तण्डके, तण्डुला, तमोनुद्, तल्प, तानित, त्नपु, त्निगर्ता, त्निपुटा, त्विष्, दक्षा, दिक्षणा, दण्डयाम, दन्ति, दस्म, दाढा, दाय, दाव, दिष्टि, द्रू, धन्य, धनिक, धवल, धातु, धातृ, धाराधर, घ्रुवा, निलन, नली, नवक-लिका, नवाह, निर्नर, पक्षी, फिल, फली फल्गु, फेरव, वद्धशिख, महाधोपा, रक्तागा, रल्लक, लतामकेटक, वरटा, वरत्ना, वरद, शावर, शिलीन्ध्री, शीतशिव इत्यादि।

यद्यपि विश्वप्रकाश' और 'मेदिनीकोश' के आधार पर इस कोश का निर्माण हुआ प्रतीत होता है, किन्तु अनेक औषधियों के नाम तथा अन्य नाम इस कोश में नहीं मिलते। मेदिनीकोश के निम्नलिखित शब्द इस कोश में नहीं है

ऋहि, कुनटी, चिरटी, चेष्टित, जलतापिक ज्वलित, जल्लु, जाड्गूली, जातु, जानपद, जालक, जालिक, जाहक, जीर्ण, टगर, टुण्टुक, डिङ्गरी, डिम्बिका, तर्ष, तलुनी, तातगु, तातल, त्वायमाणा, ह्यक्षर, त्वक्पत्न, दत्त, दन्तधावन, दानु, दान्त, दारु, दारुण, दीना, दीर्ण, दुग्धी, दुण्छक, दूषिका, द्वीपवान्, घट, धूसरी, ध्वजी, नर्मद, नर्मरा, निर्भन्थक, पाल, मसूरी, महाकण्छ, यक्षराट्, यूथिका, रज्जु, वारक, वारकी वारकीर इत्यादि।

सस्कृत के इन प्रकाशित मूल ग्रन्थों का सम्पादन ठीक से नहीं हुआ है। प्रथम बार यह सम्भव भी नहीं था। अत कई स्यानों पर अनेक अशुद्ध पाठ रह गये हैं। यह कार्य तभी हो सकता है जबिक विश्वप्रकाश, मेदिनी, अनेकार्थसग्रह आदि अनेकार्थक कोशों का तुलनात्मक अध्ययन कर प्रामाणिक पाठ निर्धारित किए जाए। उदाहरण के लिए

''पानपात दैत्यमेदे कारू शत्तयायुघे रुजि।'' अनेकार्थ ० २,५६१ 'अनेकार्थ-सग्रह' की यह पित ज्यो की त्यो हमे 'विश्वप्रकाश' और 'मेदिनीकोश' मे मिलती है। किन्तु उनमे 'कारू' के स्थान पर 'कासू' पाठ है। अत क्या 'कासू' होना उचित है ? इसी प्रकार एक अन्य पाठ है

स्याद् गौरिलस्तु सिद्धार्ये लोहचूर्णेऽथ चिन्द्रल । अनेकार्थ ० ३,६ द १ 'चन्द्रिल ' के स्थान पर 'विश्वप्रकाश' में 'चण्डिल' पाठ हैं। अनेकार्थसग्रह की मुद्रित पुस्तक में टिप्पणी में 'चण्डिल' पाठ भी है। अत यही उचित प्रतीत होता है कि 'चण्डिल' पाठ ठीक है, चन्द्रिल नहीं। अतएव अनेकार्थसग्रह का 'चन्द्रिल' शब्द चण्डिल होना चाहिए। ऐसे अनेक पाठ है जो स्वतन्त्व अध्ययन के विषय हैं। 'विश्वप्रकाश' कोश के कई शब्द 'अनेकार्यसग्रह' में लक्षित नहीं होते। कुछ शब्द इस प्रकार है

कदला, खण्डाली, विडाली, विशाल, विशाला, विमला, शीवल, विकेशी, वीतसो, भूयस्, कूरदृक्, एकसहा, कुटार, नाह, अथव इत्यादि ।

सस्कृत के अनेकार्यक कोशो के तुलनात्मक अध्ययन से यह निश्चित प्रतीत

होता है कि सभी कोशकार 'विश्वप्रकाश' में किसी-न-किसी भग गं प्रभावित अवश्य रहे हैं। मेदिनी और अनेकार्य पर असका विशेष प्रभाग परिवादित होता है। उदा-हरण के लिए कुछ उद्वरण लिए जा सकते हैं

अमः शिरसिजे कोणे स्यादम शोणिते श्रणि। अनेकार्यं २,४०५ तरिर्दशाया नौकाया वस्त्रादीना च पेटके। यही, २.४३= पूर स्यादम्भमा वृद्धौ प्रशनजुद्धियाययो । पोल्ल वस्त्रे मुखाग्रे, च सूकरस्य हलन्य च । व्ही, २,४५२-५३ होरा तु लग्ने राष्यर्धे भारत्ररेखाप्रभेदयो । वही, ,२,४६५ शालू कपायद्रव्ये स्थान्त्रोरकार्त्योपधेऽपि च । वही, २,४२४ लध्वी हस्वविवक्षाया प्रभेदे स्पन्दनस्य च । वही, २,५४६ अवध्यमवैवाहें स्यादनर्थकवचस्यपि। वही, ३,५०६ मलयो देश आरामे शैलाशे पर्वतान्तरे। वही, ३,५३० विशल्या लाङ्गलीदन्तीगुडूचीन्निपुटानु च । वही, ३,५३६ ऋक्षर वारिधारायामृक्षर पुन ऋत्विजि।वही, ३,५६० कच्चर कुत्सित तके -- --- वही, ३,४६४ केनार कुम्भिनरके णिर कपालसन्धिपु । वही, ३,४८० कोट्टारो नागरे कूपे पुष्करिष्याध्व पाटके । वही, ३,५,५१ बिड्बिरस्तु शिवामेदे बट्वाड्गे वारिवालके। वही, ३,५६४ जम्बीर प्रस्थपुष्पाद्यशाके दन्तशठहुमे । वही, ३,५६२ नरेन्द्रो वार्तिके राज्ञि विपवैद्येऽय नागरम । वही, ३,६०१ वल्लूर तु वनक्षेत्रे वाहनोपरयोरिप । वही, ३,६३३ विशार किणही सिन्धुलवणे कुम्भकेषु च । वही, ३,६३४ वागरो वारके शाणे निर्णये वाडवे वृक्ते। वही, ३,६३५ भागीर भोगमध्यस्यपूलिने दर्दरीतटे । वही, ३,६४३ शिलीन्ध्र कदलीपुष्पे कवकत्निपुटाख्ययो. । वही, ३,६४८ सड्गर तु फले भम्या सम्मार सम्भृती गणे । वही, ३,६४२ सैरन्झी परवेश्मस्यशिल्पकृत्स्वशस्त्रियाम् । वर्णसड्करसम्भूतस्त्रीमहल्लिकयोरिप । वहीं, ३,६५६-५७ अड्गुलि कारशाखाया कणिकाया गजस्य च । वही, ३,६६० जलाशयमुभीरे स्याज्जलाशयो जलाश्रये। तण्डुलीय शाक्भेदे विडड्गतरुताप्ययो । वही, ४,२२६-३० अरुष्कर प्रणकरे भल्लातकफलेऽपि च। वही, ४,२४१ उत्पलपत्रमुत्पलदले स्त्रीणा नखक्षते। अनेकार्यः १ स्वीणा नखक्षते । अनेकार्य० ५,४४ तमालपत्र तिलके तापिच्छे पत्नकेऽपि च । वही, ४,४५

भवेदुद्दण्डपालस्तु मत्स्यसर्पप्रभेदयौ । वही, ४,४१ भवेत्सुरतताली तु दूतिकाया शिर स्रजि। वही, ४,४४

उनत सभी पनितया शब्दश 'विश्वप्रकाश' कोश में उपलब्ध होती हैं। अत यहीं जान पडता है कि ये वहा से उद्धृत की गई है। केवल 'विश्वप्रकाश' से ही नहीं, 'मेदिनी' से भी कुछ उद्धृत है। परन्तु 'मेदिनी' की अपेक्षा 'विश्वप्रकाश' की उद्धृत पिन्तया वहुत अधिक है। 'मेदिनीकोश' से उद्धृत कुछ ही पिन्तया हैं जो इस प्रकार है

प्रत्युद्गमनीयमुपस्येये धौताशुकद्वये । अनेकार्य० ६,६ एककुण्डल इत्येष बलभद्रे धनाधिपे । वही, ४,४२ रोचना रक्तकल्हारे गोपित्ते वरयोपिति । वही, ३,४३४

इस प्रकार यह 'अनेकार्थसग्रह' कोश पूर्व परम्परागत शब्दों की सकलना का एक सुन्दर कोप है। इतना ही नही, इसमें कई देशी भाषा के ऐसे प्रचलित शब्दों का भी समावेश है जो अन्य कोशों में नहीं मिलते। जैसे कि

- (१) लच घूस (अनेकार्थं० ३,७७१) । वुन्देलखडी 'लाच' (रिश्वत) ।
- (२) गेन्दुक तिकथा (अनेकार्य० ४,१६८)। 'विश्वप्रकाश' मे 'गेण्डुक' शब्द है। बुन्देलखड में इसे 'गेडुआ' कहते है।
- (५) गान्धिक गाधी (अनेकार्य० ३,३६)। ब्रज, वुन्देली मे 'गधी', 'उडिया, बिहारी और हिन्दी मे भी 'गधी'। प्राकृत 'गधिय'। ध
- (४) वठर भूर्ख, मन्दवृद्धि (अनेकार्थ० ३,६१५) । बट्ठर, माठर बुन्देली, म(लवी और हिन्दी मे ।
- (५) चिल्ल चील (अनेकार्थ० २,४६७) । कुमायू, नेपाली, बगाली, उडिया और अवधी में 'चील'।<sup>४४</sup>
- (६) वण्ठ अविवाहित (अनेकार्थ० २,११०, देशीनोममाला ७,८३) । प्राकृत 'वठ' और उडिया 'वाठिया' ।<sup>१५</sup>

'अनेकार्यसग्रह' में कुछ ऐसे शब्द भी मिलते हैं, जो सस्कृत में तथा प्राकृत में भी समान रूप से प्रचलित रहे हैं, किन्तु अर्थ की दृष्टि से उन शब्दों को तथा रचना की दृष्टि से भी गढ़े हुए होने के कारण देशी कहा जाता है। अर्थ की दृष्टि से यह है कि जब एक शब्द का एक अर्थ नियत है और अधिक-से-अधिक दो-तीन शब्द एक ही अर्थ को बतलाने वाले हैं, तो उसमें दो या दो से अधिक शब्दों की वृद्धि कैसे हुई? निश्चित ही वे शब्द किसी-न-किसी धारा से होकर भाषा विशेष में समा गए होगे, जो कालान्तर में उस भाषा के अपने बन गये। यह कम सैंकडो-हजारों वर्षों से चला आ रहा है। 'अनेकार्यसग्रह' में भी इसी परम्परा का पालन दिखलाई पडता है। उदाहरण के लिए यहा सस्कृत का 'कुट' शब्द लिया जा सकता है। सस्कृत में 'कुट' शब्द के निम्नलिखित अर्थ है ' कोट, पत्थरफोडी, घडा और

मकान। मूल में यह शब्द द्राविड 'कुट्ट' से निकला है। पालि में यह 'कूट' हे और प्राक्षत में 'कूड' है। इसका अर्थ लोहें की हथोड़ी है। सिन्धी में इसी अर्थ में 'कुलु' शब्द प्रचलित है। 'क्ट' इसके अतिरिक्त अन्य अर्थों में यह शब्द परिलक्षित नहीं होता। 'कुट' का अर्थ 'कोट' इसलिए शब्दकोशों में आ गया, क्यों कि प्राक्षत बोलियों में 'कुट' और 'कोड' दोनों शब्द प्रचलित रहें हैं। घट और गेह अर्थ के सम्बन्ध में यह ज्ञातव्य है कि ये दोनों ही सादृश्य से सम्बन्धित है। सस्कृत में अनेक शब्दों का निर्माण इसी प्रक्रिया से हुआ। आचार्य हैमचन्द्र में यह प्रकृति विशेष रूप से लक्षित होती है। उर्ह 'अनेकार्थसग्रह' में भी यही प्रवृत्ति भली-भाति देखी जा सकती है। यही आगे चलकर अधुनिक भारतीय आर्यभाषाओं तथा वोलियों में कुट, कूटना, कुहा, कूटा आदि शब्दों में द्योतित होती है। यह विषय अत्यन्त रोचक तथा शोब-अनुसन्धान का है। इससे भारतीय आर्यभाषाओं की पुनर्निर्माण की प्रिक्या में कुछ नवीन सकत भी उपलब्ध हो सकते है।

### निघण्टुशेष

आचार्य हेमचन्द्र कृत 'निधण्दुशेप' शब्दकोश-ग्रन्थो मे एक विलक्षण रचना है। क्यों कि इसमें एकार्यक और अनेकार्यक दोनों प्रकार के देशी शब्दों का सम्रह किया गया है। स्वय उन्होने इस वात का उल्लेख किया है कि जो भव्द शेष रह गए है, उनका यहा समुच्चय किया गया है। \* डॉ० व्युल्हर के अनुसार यह एक श्रेष्ठ वनस्पतिकोश है। उनका यह कथन तय्यपूर्ण है। क्योकि यह कोश छह काण्डो मे विभक्त है। प्रथम वृक्षकाण्ड है, दितीय गुल्मकाण्ड, तृतीय लताकाण्ड, चतुर्थ शाक-काण्ड, पचम तृणकाण्ड और ५६० धान्यकाण्ड है। इस प्रकार यह सम्पूर्ण कोश स्वतन्त्र रूप से एक वनस्पतिकोश है जो 'अभिवानचिन्तामणि' का पूरक प्रतीत होता है । 'अभिद्यानचिन्त।मणि' और 'अनेकार्थसग्रह' मे अ।० हेमचन्द्र ने अपने पूर्ववर्ती जिन अनेकार्थक कोश मे उल्लिखित औपिधयो तथा वृक्षो आदि के नाम छोड दिए थे, उनका पृथक् रूप से इस कोश में सकलन किया है। यह वास्तव में उनकी ही सूझ-वूझ है। आयुर्वेद के निधण्टुओं के अतिरिक्त अन्य इस प्रकार के कीश उपलब्ध नहीं होते। अत आयुर्वेद के निघण्टु ग्रन्थों की परम्परा में यह विशेष रूप से उल्लेखनीय है। इसका कारण यह है कि यह कोश कुल ३६६ श्लोको मे निबद्ध होने पर भी वनस्पति-जगत् की लगभग सभी वस्तुओ का उनके पर्यायवाची नामो के साथ अभिद्यान प्रस्तुत करता है। यद्यपि 'विश्वप्रकाशकोश' तथा 'शिवकोश' एव 'राजनिवण्टु' आदि कोशो मे उल्लिखित सभी अभिधानो का सकलन इस छोटे-से कोश में नहीं है, किन्तु कई अप्रसिद्ध शब्दों की जानकारी के लिए यह अत्यन्त सहा-यक है । जैसेकि 'गोपकन्या'का अर्थ सारिवा किया गया है । यह अर्थ 'शिवकोष' (५०७) में भी उपलब्ध है। अत इसकी प्रामाणिकता का पता चलता है। इसी प्रकार 'बहुसुता' का अर्थ 'शतावरी' किया गया है। यह शब्द 'शिवकोष' में नहीं मिलता। अतएव ऐसे अप्रसिद्ध शब्दों का अर्थ समझने के लिए भी इसकी उपयोगिता निस्सन्देह है। 'निघण्टुरोप' में कई ऐसे अप्रसिद्ध शब्द मिलते हैं जो आयुर्वेद के सामान्य निघण्टुओं में दृष्टिगोचर नहीं होते। उदाहरण के लिए गोपवल्ली, प्रतानिका, मृदइ्गफलिनी, कुटा, घण्टाली, अजाण्टा, फरण, वुस्तिका, कर्वरी, वर्वरी, अर्जुन घास, उलपू, मुश्रदी इत्यादि। इनमें से अनेक शब्द देशी प्रतीत होते हैं, जो तत्कालीन लोक बोलियों में प्रचलित थे। अतएव आयुर्वेद के शब्दकोशों में उनका प्रवेश सहज तथा स्वामाविक था। अतएव कोशकार के वचन सत्य प्रमाणित होते हैं।

### लिङ्गानुशासन

आचार्य हेमचन्द्र प्रणीत 'लिगानुशासन' भी एक स्वतन्त्र लघु रचना है। यह भी एक अभिधानकोश है जो १३८ श्लोको में निवद्ध है। इसमें सात विभाग है प्रथम पुलिगाधिकार में १७ श्लोक, द्वितीय स्त्रीलिगाधिकार में ३३ श्लोक, तृतीय नपुसकिलगाधिकार में २४ श्लोक, चतुर्थ पुस्त्रीलिगाधिकार में १२ श्लोक, पचम पुनपुसकिलगाधिकार में ३६ और पष्ठ स्त्रीनपुसकिलगाधिकार में केवल १ तथा स्वतिस्त्रिलिगाधिकार में केवल ६ श्लोक है। अन्त में पाच श्लोक और है। अन्त में ३८ श्लोको में निवद्ध 'एकाक्षरकोश' भी है, जिसमें केवल एक अक्षरवाले शब्दों के विभिन्न अर्थों का उल्लेख किया गया है।

#### विश्वलोचनकोश

श्रीधरसेन कृत 'विश्वलोचनकोश' संस्कृत के सुबन्ध कोशो में एक महत्त्वपूर्ण स्थान रखता है। इसका एक अन्य नाम मुक्ताविलकोश भी है। कवि श्रीधरसेन दिगम्बर आम्नाय के सेन सघ की परम्परा के थे। वे स्वय शास्त्रो के पारगामी किव और नैयायिक थे। वे स्वय शास्त्रो के पारगामी किव और नैयायिक थे। श्रीधरसेन भी अपने गुरुवर के समान विद्वान् तथा महान् राजाओं के द्वारा सम्मान्य थे।

सस्कृत के 'विश्वप्रकाशकोश' की भाति 'विश्वलोचनकोश' के भी टीका ग्रन्थों में उद्धरण मिलते हैं, जिससे इसके पठन-पाठन तथा लोकप्रियता का सहज ही अनुमान लगाया जा सकता है। सुन्दरगणि ने अपने ग्रन्थ 'धातुरत्नाकर' में इस कोश के कई उद्धरण दिए है।' यह शब्दकोश न अधिक 'विशाल और न अधिक सक्षिप्त होने के कारण विद्वानों और विद्याधियों दोनों के लिए समान रूप से उपयोगी है। विक्रमोर्वशीय की रगनाथ कृत टीका में भी 'विश्वलोचनकोश' का उल्लेख मिलता

है। शैली की दृष्टि से 'विश्वलोचनकोग' पर हैम विश्वप्रकाश और मेदिनी इन तीनो कोशो का प्रभाव स्पष्ट रूप से लक्षित होता है। 'विश्वप्रकाश' का रचनाकाल ई० ११११ हे, मेदिनी और अनेकार्थसग्रह आदि का वारहवी शताब्दी है। अत इस 'विश्वलोचनकोश' का समय तेरहवी शताब्दी कहा जाता है।''

इम 'विश्वलोचनकोण' में कुल २४५३ श्लोक है। अन्य सस्कृत कोशो की भाँति इसमें भी वर्णादिकम से शब्दों का सकलन है। यह कोण सन् १६१२ में निर्णयसागर प्रेस में प्रकाशित हुआ था। इसका सम्पादन प० नन्दलाल भर्मा ने किया था। उनके ही शब्दों में "सस्कृत में कई नानार्थ-कोण हैं, परन्तु जहाँ तक हम जानते हैं, कोई भी इतना वडा और इतने ही अधिक अर्थों को वतलाने वाला नहीं है। इसमें एक-एक शब्द को जितने अर्थों का वाचक वतलाया है, दूसरों में प्राय इससे कम ही वतलाया है। उदाहरण के लिए, एक रुचक शब्द को ही लीजिए जहाँ तक अमर में इसके चार व में दिनी में दश अर्थ वतलाये गये हैं, वहाँ इसमें १२ अर्थ वतलाये गये हैं, यही इस कोण की विशेषता है। पर इसके अतिरिक्त इसमें कई शब्दों के ऐसे भी अर्थ मिलते हैं जो सामान्य रूप में संस्कृत के अन्य किसी कोश में नहीं मिलते। अत सम्भव है कि किसी अन्य प्राचीनतम संस्कृतकोण के आधार पर इस कोण की रचना हुई हो जो आज उपलब्ध नहीं है।

### नाममालागिलोछ

श्री जिनदेवसूरि ने 'अभिद्यानिचन्तामणिकोश' के पूरक के रूप में वि० स० १४३३ में 'नाममालाशिलोछ' की रचना की थी। यह १४६ श्लोको का लघुतम कोण है। यह कोश 'अभिद्यानिचन्तामणिकोश' के परिशिष्ट रूप में श्रेष्ठि देवचन्द लालभाई जैनपुस्तकोद्धार सस्था, सूरत से १६४६ ई० में प्रकाशित हो चुका है। इसी ग्रन्थ में आचार्य हेमचन्द्र, छत "जेपनाममाला" और श्री सुधाकलश विरचित "एकाक्षरनाममाला" भी सकलित है।

#### **गेपनाममाला**

आचार्य हेमचन्द्र मूरि का यह कोश पाँच काण्डो में निवद्ध है। इसमें कुल २०६ इलोक हैं। प्रयम देवाधिदेवकाण्ड में २, द्वितीयकाण्ड में ६०, तृतीय नरकाण्ड में ६४, चतुर्थकाण्ड में ४० और पचम नारककाण्ड में २ तथा अन्य ६ इलोक हैं। इन सभी कोशों में लोकप्रचलित शब्दावली का सुन्दर मग्रह परिलक्षित होता है। कई नवीन शब्द मी मिलते हैं। जैसेकि डक्कारी (किनरी), टट्टरी (वाद्य विशेष), मड्डु (वाद्य), तिमिला (वाच), किरिकिच्चिका (वाद्य), फुल्कक (आक्चर्य) इत्यादि। इसी प्रकार में कई नवीन अर्थों का सूचन भी इन कोश से

मिलता है, जो इसकी अपनी विशेषता है । ऐसे कई नये शब्द हे जो पर्यायवाची रूप मे मिलते हैं ।<sup>५३</sup>

### अनेकार्थध्वनिमजरी

महाक्षपणक कृत 'अनेकार्यध्विनिमजरी' के सम्बन्ध मे अभी तक विशेष ऊहा-पोह नहीं हो सका है। यह अव्दकोश प्रकाशित हो चुका है। इसका सम्पादन क्षुल्लक सिद्धसागर महाराज ने किया है। उनका कथन है कि यह महाक्षपणक जैन मुनि की रचना है जैमाकि वासठवे श्लोक मे जिन शब्द के अर्थ करने से प्रतीत होता है ' इसी प्रकार समिति का अर्थ 'समय' और 'स्व' का अर्थ 'आतम' से भी पता चलता है कि ग्रन्थकार जैन होगा।

खनेकार्थध्विनिमजरी' एक लघुकाय रचना है। इसमे कुल २२४ श्लोक हें। यह कोश तीन परिच्छेदों में निवद्ध है। प्रथम श्लोकाविकार में १०४, द्वितीय अर्द्ध- ग्लोकाधिकार परिच्छेद में ५७, और तृतीय पादाधिकार परिच्छेद में ३३ श्लोक है। यह एक अनेकार्यक कोश है। इसके प्रथम परिच्छेद में एक श्लोक में एक शब्द के अनेक अर्थों का उल्लेख किया गया है। दूसरे परिच्छेद में केवल अर्द्ध श्लोक में ही भव्द का अर्थ विजित किया गया है और तृतीय परिच्छेद में चौथाई श्लोक में एक शब्द के अन्क अर्थ निवद्ध है। कुछ नवीन शब्दों का सकलन भी इस कोश में एक शब्द के अन्क अर्थ निवद्ध है। कुछ नवीन शब्दों का सकलन भी इस कोश में मिलता है। उदाहरण के लिए, चुवर (लोमवस्त्र, ऊनी कपडा), तुरायण (क्रिया- हीन), तोक (पुत्र), भूकुडी (शूकर, किसान), वासुरा (चलनी, छज्जा), प्रहि (कूप, सरोवर) इत्यादि। सम्मव है कि इस तरह के कुछ शब्द देशज हो जो परम्परा से शब्दकोश में सकलित होकर उन-उन अर्थ के वाचक हो।

### द्विरूपकोशनिवण्टु

इस शब्दकोश के रचिता हुप किव हैं। कोश सस्कृत श्लोको में निबद्ध है और आज दिन तक अप्रकाशित है। इस कोश में कुल २३० श्लोक है। इस ग्रन्थ की ताडपत्नीय प्रति श्री दिगम्बर जैन मठ के शास्त्र-भाण्डार में साउथ आरकाड के जिजी जिला के अन्तर्गत चित्तामूर में सुरक्षित है। इसके १७ ताडपत्न है। अनुमान यही किया जाता है कि यह जैन किव की रचना है। वहाँ पर १४० ताडपत्नीय ग्रन्थ हैं जो सभी जैन विद्वानों की रचनाएँ है। उनमें से अधिकतर प्रकाशित हो चुकी हैं। किन्तु कई अज्ञात रचनाएँ भी वहाँ पर उपलब्ध है।

#### एकाक्षरनाममाला

इसके रचयिता जैन मुनि विश्वश+भु हैं । यह ११५ श्लोको मे निबद्ध लघुकाय

रचना है। दिगम्बर जैन शास्त्र-भाण्डारों में इस की कई हस्तलिखित प्रतियाँ उपलब्ध होती हैं। "वर्णादिकम से इसमें एक-एक वर्ण का अलग-अलग अर्थ वर्णित किया गया है।

श्री जिनदत्तसूरिके शिष्य अमरचन्द्र कृत 'एकक्षिरनाममाला' भी कही जाती है। ''श्री राजशेखर के शिष्य सुधाकलण विरिचत 'एकक्षिरनाममाला' के सम्बन्ध में कहा जा चुका है। उक्त कोशकार चौदहवी-पन्द्रहवी शताब्दी के जान पडते हैं।

# अन्य संस्कृतकोश

सस्कृत के सुप्रसिद्ध किव तया कोशकार महेश्वर सूरि कृत 'विश्वप्रकाश' की वृत्ति वि०स० १६५४ में खरतरगच्छ के आचार्य भानुकेश के शिष्य जिनविमल ने रची थी, जो महत्त्वपूर्ण मानी जाती है। इसका प्रकाशन होना अत्यन्त आवश्यक है।

साधुकीित यतिवर के शिष्य साधुसुन्दरगिण ने 'धातुरत्नाकर' नामक बृहत् ग्रन्थ वि० स० १६८० मे रचा था। इस में सस्कृत की प्राय सभी वातुओं का सग्रह किया गया है और उनके रूपाख्यानों का विशद अलिखन किया गया है। पं डॉ० नेमिचन्द्र जैन शास्त्री के अनुसार उन्होंने 'शब्दरत्नाकर' की रचना की थी। इस कोश में कुल १०११ श्लोक हे। कोश छह काण्डों में विभक्त है। पं

सक्षेप में, डॉ॰ शास्त्री के गव्दों में "राजचन्द्र का देश्यनिदेश-निघण्टु और विमलसूरि का देश्यशिव्दसमुच्चय भी महत्त्वपूर्ण है।" वि॰स॰ १६४० में विमलसूरि ने 'देशीनाममाला' के शव्दों का सार ले कर अकारादि क्रम से 'देश्यनिदेश-निघण्टु' की रचना की थी। पुण्यरत्नसूरि का 'द्वयक्षरकोंश', असगकवि का 'नानार्थकोश', रामचन्द्र का 'नानार्थसग्रह', एव हर्पकीति की नाममाला की गणना भी उपयोगी कोशों में की जा सकती है। तथागच्छ के आचार्य सूरचन्द्र के शिष्य भानुचन्द्र ने 'नामसग्रहकोश' की रचना की। हर्पकीतिसूरि की 'लघुनाममाला' भी भाषा और साहित्य के अध्येताओं के लिए उपयोगी है। "इनके अतिरिक्त भी सस्कृत के कुछ अन्य कोश जैन शास्त्र-भाण्डारों में मिलते हैं, जिनका विवरण न मिलने से उल्लेख नहीं हो सका है। श्री ज्ञानविमलगणि ने ई० ११६८ में 'शब्दमेदप्रकाश' की रचना की थी। "सम्भवत उपर्युक्त उल्लिखित जिनविमल कृत वृत्ति वाली यह रचना है। क्यों कि महेश्वरसूरि कृत 'विश्वप्रकाश' और 'शब्दमेदप्रकाश' दोनो रचनाए एक ही ग्रन्य में है। अत दोनों को एक समझना चाहिए। ज्ञानविमलगणि के नाम से कोई 'शब्दमेदप्रकाश' अभी तक हमारे देखने में नहीं आया है।

### प्राकृत के भव्दकीश

यह निश्चित है कि सम्कृत की अपेक्षा प्राकृत के शब्दकोशो की रचना बहुत बाद में हुई। ऐसा होना स्वामाविक भी था। क्योंकि लोकमापा के लिए व्याकरण, कोश की आवश्यकता नहीं पड़ती। प्राकृत के जिन प्राचीनतम शब्दसग्रहकारों के उल्लेख मिलते हैं, उनमें अभिमानचिह्न, गोपाल, देवराज, द्रोण, धनपाल और हेमचन्द्र के नाम स्मरणीय हैं। इनके अतिरिक्त कुछ दक्षिण भाषाओं के, विशेष कर कन्न द के कोशकारों ने प्राकृत-अपभ्रश शब्दों का उल्लेख किया है।

#### पाइअलच्छीनामभाला

उपलब्ध प्राकृत-कोशों में महाकवि धनपाल कृत 'पाइअलच्छीनाममाला' प्रथम कोण कहा जा सकता है। यह दसवी शताब्दी की रचना है। वि० स०१०२६ में धारानगरी के अन्तर्गत भानखेड ग्राम में अपनी छोटी वहन सुन्दरी के लिए कवि ने इस शब्दकोश की रचना की थी। " यह कोश २७६ गाथाओं में निबद्ध है। विद्यायियों के लिए यह अत्यन्त उपयोगी कोश है। इसमे ६६८ शब्दों के पर्यायवाची भव्दो का सकलन लक्षित होता है। आचार्य हेमचन्द्र ने "अभिधान-चिन्तामणिं की स्वोपज्ञ विवृत्ति मे "च्युत्पत्तिर्घनपालत" का सकेत कर इनकी प्रशना की है। इसका एक कारण यह भी है कि देशी घट्दो का अभिधान करने वाला एक मान्न यही ग्रन्थ उनके सम्मुख था। स्वय महाकवि धनपाल ने देशी शब्दो के सकलने का उल्लेख किया है। १२ वास्तव मे परम्परा से प्राप्त जो भी शब्द प्रचलित थे (चाहे वे सस्कृत-प्रवाह के हो अथवा लोक-वोलियो के)' उनका सग्रह माल्ल भरलता से प्रस्तुत किया गया है। अतएव आज भी हमारे वोलचाल के बहुत-में शब्द इस कोश में ज्यो-के-त्यो भिलते हैं। उदाहरण के लिए . कुपल (कोपल), ओली (अविल, पिक्ति), भुनखा (मूर्खे), कच्छा, तुद (तोद), दिहर्ण (दही), मडुक्का (मेढक), विरालीओ (विलाडी, विल्ली), खाईया (खाई), लचा (लाच, घूस), छल्ली (छाल), गुच्छा (गुच्छा), मामी (मामी), असमजस, गुद (गोद), डल्ल, आल (वाला अर्थ मे प्रत्यय) इत्यादि। इसी प्रकार से सस्कृत तथा अन्य भाषाओं से मिश्रित शब्द भी द्रष्टव्य हैं। ध

यह वास्तिविक तथ्य है कि हजारों वर्षों तक भारतीय जनता को इस बात की कोई आवश्यकता नहीं जान पड़ी कि प्राकृत का भी शब्दकोश होना चाहिए। यद्यपि संस्कृत के शब्दकोशों में कई स्रोतों से देशज शब्दों का समावेश लिक्षत होता है, किन्तु उनसे प्राकृत काव्य को समझने में विशेष सहायता नहीं मिलती। हम यह भी नहीं कह सकते कि संस्कृत के किव अपने साहित्य तक सीमित रहे या उन्होंने प्राकृत की उपेक्षा की। किन्तु वास्तिविक यह है कि चाहे संस्कृत के नाटक

हो, घ्रुवा या गीतियाँ हो अपवा दोहे वा गायाएं, उनकी प्राकृत इतनी सरल या सस्कृत मिश्रित रही है, जिसका अर्थ जानने के लिए किसी प्राकृत-शब्दकोश को ले कर बैठने की आवश्यकता नहीं थी। यहीं कारण है कि प्राकृत में इने-गिने चार-पाँच शब्दकोशो की रचना का ही उल्लेख मिलता है। प्राचीन शब्दकोशो से महा-धनपाल कृत कवि "पाइयलच्छीनाममाला" और आचार्य हेमचन्द्र विरचित "देशीनाममाला" ये दो कोश उपलब्ध है।

#### देशीनाममाला

'देशीनाममाला' भारतीय आर्यभाषाओं के ऐतिहासिक अध्ययन के लिए एक विशिष्ट कोश है। आठ वर्गों में विभक्त देशी शब्दों का यह एक अपूर्व सकलनात्मक ग्रन्थ है। मूल शब्दकोश प्राकृत में है, जिसकी संस्कृत व्याख्या स्वय ग्रन्थकार की है। देशी भव्द के सम्वन्ध में कोशकार यह प्रतिज्ञा कर चला है कि जो शब्द न तो व्याकरण से व्युत्पादित है और न सस्कृत कोशों में निवद है तथा लक्षणा शक्ति से भी जिनका अर्थ प्रसिद्ध नही है, उन शब्दों का सकलन इस कीश में किया जा रहा है। ९४ कहने का आशय यह है कि जो शर्व्य व्याकरण के अनुसार प्रकृति, प्रत्यय आदि विभाग से सिद्ध नहीं होते और सस्कृत के कोशों में जिनकी प्रसिद्धि नहीं है तया लक्षणा भक्ति से भी जिनका अर्थ वाच्य नही है, वे देशी शब्द कहे जाते है। ये देशी भव्द प्रादेशिक भाषाओं में प्रसिद्ध रहे हें, जो संख्या में अनन्त है, इसलिये उन सर्व का सकलन होना सम्भव नहीं है। ये अनादिकाल से प्रवृत्त तथा प्राकृत भाषा में विशेष रूप से प्रचलित देशी शब्द है। ६४ वास्तव में देशी शब्द प्रचलित मुद्रा के समान देशी सिक्के है जो समय-समय पर चलन से बाहर होते रहे है। किन्तू ु कुछ-त-कुछ शब्द वरावर प्रत्येक भाषा में प्रचलन में रहे हैं, जिन्हे आज हम देशी ु अब्द के रूप मे जानते हैं। इस कोश में कुल शब्दों की संख्या ३६७८ है। सबसे अधिक शब्दों की संख्या ऐसी है जो प्रकृति-प्रत्यय से निष्पन्न नहीं होते अथवा अन्युत्पादित प्राकृत शब्द है। तत्सम शब्दो की सख्या १०० है, गिमत तद्भव १८५० है, संशय युक्त तद्भवों की संख्या ५२८ है और अन्युत्पादित प्राकृत शन्द १५०० है। ६६ वास्तव मे प्रो० वनर्जी ने अव्युत्पन्न भव्दो की सख्या कम बताई है, किन्तु है अधिक । आधुनिक भारतीय आर्य भाषाओं और उनकी बोलियों में पाये जाने वाले अनेक भव्दो का सीधा सम्बन्ध इन देशी भव्दो मे देखा जा सकता है। ऐसे कुछ गन्त निम्नलिखित हैं

(१) अक्का भगिनी (देशी०१,६)। પ્રાकृत अपभ्रश मे अक्क और अक्का गव्द मिलते हैं। इनका अर्थ माता और ज्येष्ठ भगिनी दोनो है। मोनियर विलियम्भ ने 'पचतन्त्र'मे आगत 'अक्का' शब्द को कोकणी बताते हुए ज्येष्ठ भिगिनी अर्थ किया है। टी० वरो ने इसे द्रविड वर्ग का शब्द माना है। ६० अन्य

विद्वानो ने भी इसे द्रविड भाषाओं से आगत माना है। वास्तव मे यह कन्नड आदि भापाओं से उधार लिया हुआ शब्द है। कन्नड, तिमल, तेलुगु, और तेलु में यह शब्द ज्येष्ठ भगिनी का वाचक है। यह कन्नड में 'अक्क', तमिल में 'अक्का', तेलुगु में 'कोडगु' और तुलुं में 'अक्के' है। ''

२ कडप्प -- ढेर (देशी० २, १३)। प्राकृत-अपभ्रश मे यह 'कडप्प कलाप अर्थ मे भिलता है। यह शब्द भी भूल रूप में द्रविक भाषाओं का माना जाता है। दक्षिण की भाषाओं में यह समूह अर्थ वाचक है। यह कन्नड में 'कलपु', तेलुगु में 'कलपे', तमिल में 'कलप्पड' और तुलु में 'कलप्पु' है । कन्नड में समूह अर्थ का वाचक एक 'कडम्प' शब्द भी है। " प्राकृत में यह 'कडप्प' है, जो मराठी में 'कडप' प्रचलित है। "

३ कुरल कुटिल केश (देशी० २,६३)। प्राकृत-अपभ्रश मे यह देशी शब्द अत्यन्य प्रसिद्ध है। भारत की लगभग सभी भाषाओं में यह प्रचलित रहा होगा। इसका मूल स्रोत द्रविड वर्ग की भाषाएँ माना जाता है। कन्नड मे यह 'कुरुल' है, तिमल में कुरुल-कुरुल है, मलयालम में 'कुरुल' है और तेलुगु में 'कुरुलु' हैं। जूनी गुजराती में यह 'कुरुल' है और मराठी में 'कुरूल' है। "

४ गोड, गोडी मजरी, बीर (देशी० २,६५) । ये दोनो ही शब्द भिन्न-भिन्न अर्थ मे प्राकृत-अपभ्रश मे प्रचलित रहे। यह कन्नड मे 'गोण्डे', 'गुडि', तेलुगु, मलयालम में 'कोण्डे' है। <sup>७२</sup> यह द्रष्ट०य है कि प्राकृत में भी 'गोड' के स्थान पर 'कोड' शब्द प्रसिद्ध रहा । महाकवि पुष्पदन्त के अपभ्रश महाकाव्य 'महापुराण' मे (६६,४,३) भी 'गोड' भव्द मिलता है। अभिमानमेरु पुष्पदन्त मान्यखेड . (हैदरावाद) के थे, इसलिये उनकी भाषा मे इस शब्द का होना स्वाभाविक है ।

५ चिक्क, चिक्का अल्प, स्तोक (देशी० ३,२१)। टी० वरो ने इसे द्रविड भाव्द वताया है। " कन्नड में यह 'चिक्क' है और अर्थ भी अल्प है। मराठी में 'चिके इसी अर्थ का वाचक है। खोवार (दिदक) भाषा में भी 'चिक्' का अर्थ अल्प कहा जाता है।"

६ चि िय अग्नि (देशी० ३,१०)। चि िच या चिच्ची द्रविड शब्द माना गया है। तेलुगु मे यह 'चिच्चु' है और कन्नड मे 'किच्चु' है। अपभ्रश के 'महापुराण' मे भी 'चिच्चि' शब्द अग्नि अर्थ मे लक्षित होता है।"

७ छाण गोवर (देशी० ३,३४)। यह भी द्रविड शब्द माना गया है। तिमल मे यह 'छाणि' है और गुजराती मे 'छाण' है। छत्तीसगढी बोली मे गोवर से वने हुए 'कडें' को 'छेणां' कहा जाता है जो 'छाण' से विकसित है। अपभ्रश के 'महापुराण' (५७,१०,११) मे भी 'छाण' शब्द का प्रयोग उक्त अर्थ मे ही परिलक्षित होता है।

द तण्णाय गीला (देशी० ४,२)। यह प्राकृत-अपभ्रण में भी मिलता है।

वैसे यह भी द्रविड शब्द माना जाता है। कन्नड में 'तण्ण' शब्द का अर्थ ठडा है। तमिल में 'तण्णि'का अर्थ आर्द्र है।

ह तलार कोतवाल (देशी० ४,३)। प्राकृत-अपभ्रश और द्रविड भाषाओं मे 'तलार' और 'तलवर' दोनो शब्द उपलब्ध होते हैं। कन्नड मे यह 'तलवार' शब्द है जिसका अर्थ हैं नगररक्षक। द्रविड शब्द 'तलेयारि' का भी उल्लेख मिलता है। अपभ्रश के महापुराण (३०,१७,१०) मे 'तलवर' शब्द का प्रयोग मिलता है।

१० पोट्ट पेट (देशी० ६,६०)। यह द्रविड शब्द है। प्रकृत-अपभ्रश में यह शब्द वहुत प्रचलित रहा है। इसी शब्द से 'पोट्टल' बना। तेलुगु में 'पोट्ट' ही है। प्राकृत में इसके अतिरिक्त 'पिट्ट' शब्द भी पेट अर्थ का वाचक है। इसी शब्द से सस्कृत का पेटक, पेटा शब्द आदि निर्मित हुए प्रतीत होते है। पश्चिमी पहाडी और उसकी वोलियो भद्रवाही और भलेसी में 'पैट', कुमायू, नेपाली और असमी में 'पेट' है। बगला में भी यह 'पेट' है। उडिया में इसके लिए 'पेटा' है और प्राचीन मारवाडी में भी यही है। अवधी और उसकी वोली लखीमपुरी में, हिन्दी, भोजपुरी तथा गुजराती में यह 'पेट' ही है। मैथिली में इसे 'पेट' वोलते हे। सन्धी और उसकी वोलियों में भी यह प्रवित्त है। इस प्रकार नव्य भारतीय आर्य भाषाओं में यह सर्वधिक प्रचलित शब्द है।

इस प्रकार के अनेक शब्द जो केवल द्रविड भाषाओं में ही नहीं, सिनो-तिब्बती कोल-मुण्डा या आस्ट्रिक वर्ग की भाषाओं के शब्द भी 'देशी' शब्द के रूप में उपलब्ध होते हैं। भारोपीय भाषाओं से उक्त अन्य वर्गों की भाषाओं का निकट सबध होने से उनके शब्द प्रवेश पा गये। इन सभी वर्गों में द्रविड वर्ग महत्त्व का है। विशेष कर उसके ही शब्द 'देशीनाममाला' में मिलते हैं। अत देशी शब्दों का सम्बन्ध द्राविड भाषाओं की शब्द-सम्पदा से मानना चाहिए। कुछ अन्य शब्द हैं णेसर (देशीव ४,४४,) सूर्य। कन्नड 'नैमृ' (रिव), तिमल 'नैहर' (रिव-किरण), मलयालम 'नैर' (दिवसप्रकाश), पुल्ली (देशीव ६,७६) व्याद्म। प्राकृत-अपन्नश 'पुल्नि', कन्नड 'पुलि', तिमल, तेलुगु, मलयालम, तुलु, 'पिलि' (व्याद्म), पावो (देशीव ६,३६) सर्प। कन्नड 'पावु' तेलुगु 'पामु', तिमल 'पामवु' सर्प इत्यादि। वि

आधुनिक भारतीय अर्थ भाषाओं और उनकी बोलियों में आज भी घर में, खिलहान में, वर्ग विशेष में ऐसे देश्य शब्दों का चलन हैं, जिसका सीधा सम्बन्ध हमें देशीनाममाला में सकलित शब्दों में दिखलाई पडता है तथा जिनके अध्ययन से हम सरलता से इस निष्कर्ष पर पहुंचते हें कि इन देश्य शब्दों का विकास प्राकृत तथा इन देशी शब्दों से हुआ है। डॉ॰ गुप्त ने ऐसे सैंकडों शब्दों का विवरण दिया है, जो कृपि जीवन में प्रचलित हें और जिनकों देशी कहा गया है। इसी प्रकार से डॉ॰ वैद्य ने अपने निवन्द्य मे अनेक मराठी शब्दों को देश्य बताते हुए कहा है कि इन शब्दो का मूल प्राचीन महाराष्ट्री प्राकृत है। " डॉ० चटर्जी ने निश्चित रूप से इन देशी शब्दो का मूल स्रोत द्रविड भाषाएँ मानी हैं और यह सम्भावना व्यक्त की है कि अविशष्ट शब्द आर्येतर भाषाओं के हे, सम्भवत वे द्राविड तथा आस्ट्रिक-पूर्व की भाषाओं में भी विद्यमान रहे हो। दें यथार्थ में ऐसे ही शब्द प्राकृत के मूल है जो वैदिक काल से वोलियो में प्रचलित चले आ रहे है। इनका मूल स्रोत संस्कृत न होकर प्राथमिक प्राकृत है। अमृत रो ने ऐसे ही कुछ शब्दो का साम्य द्रविड माषाओं की शब्दावली से स्थापित कर देशी को द्रविड, पारसी आदि कई भाषाओ से आगत शब्द माने है। (२ डॉ० उपाध्ये ने प्राकृत नाटक मे तथा 'देशीनाममाला' में आगत देशी शब्दों का सम्बन्ध कन्तड, मराठी आदि दक्षिण की भाषाओं से माना है। अयद्यपि आचार्य हेमचन्द्र की 'देशीनाममाला' के देशी शब्दों के सम्बन्ध में कई शोध-निवन्ध प्रकाशित हो चुके है, जिनमें कई महत्त्वपूर्ण तय्य व्यक्त किए जा चुके हे । स्वतन्त्र शोध-प्रवन्ध के रूप मे डॉ० श्रीमती रत्नाश्रियन् का शोधप्रवन्ध प्ए स्ट डी ऑव देश्यवर्ड्स फॉम द महापुराण ऑव पुष्पदन्त' इस दृष्टि से अध्ययन करने के लिए अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। परन्तु मेरी दृष्टि में अभी भी नवीन शोध अनुसन्धानो के प्रकरण मे देशीनाममाला' का अध्ययन आर्य तथा आर्येतर भाषाओ के सम्बन्ध में तुलनारमक अध्ययन कर प्रस्थापित किया जाना चाहिए। केवल इस एक अध्ययन से ही इन भाषाओं के विकास पर एक प्रामाणिक तथा महत्त्वपूर्ण भूमिका प्रकाश में आ सकेगी। इसी प्रकार तत्सम, तद्भव और देशज पर भी नये प्रकाश की आवश्यकता है। यह कार्य अत्यन्त श्रमसाध्य होने पर भी विशिष्ट महत्त्व का है। इस प्रकार के अध्ययन से ही 'देशीनाममाला' की वास्तविक उपयोगिता प्रकट हो सकेगी।

### उक्तिव्यक्तिप्रकरण

यद्यपि प्राकृत के प्राचीन शब्दकोशो में 'पाइयलच्छी नाममाला' तथा 'देशीनाम-माला' इन दो का ही उल्लेख किया जाता है, किन्तु प० दामोदर कृत 'उक्तिव्यक्ति-प्रकरण' को भी देश्यशब्दसग्रह के अन्तर्गत परिगणित किया जाना चाहिए। केवल इसे ही नही, 'उक्तिरताकर' को भी देश्यभाषा के शब्द-सग्रह ग्रन्थों में महत्त्वपूर्ण मानना चाहिए। 'उक्तिव्यक्तिप्रकरण' वारहवी शताब्दी की रचना मानी जाती है। इसकी सबसे बडी विशेषता यह है कि तत्कालीन लोकवोली का सम्यक् परिचय देता है। प० दामोदर बनारस के निवासी थे। उन्होंने विद्यायियों को शिक्षा देने के लिए इस रचना का निर्माण किया था। डॉ० चटर्जी इस रचना की भाषा प्राचीन कौशल देश की बोली कौशली मानते हैं। 'उ जनपदीय भाषा का व्याकरण की दृष्टि से कैसा सबध है और किस प्रकार देश्य शब्दों का सस्कार करने से सस्कृत का शुद्ध

रूप वनता है, यह वहुत अच्छी तरह से इस रचना मे समझाया गया है। इस ग्रन्थ मे केवल प्राचीन कौशली भाषा का नमूना ही हमें नहीं मिलता है, अपितु व्याकरण-शास्त्र विषयक कई अन्य महत्त्व की वातो का भी इसमे उल्लेख है। "

### उक्तिरत्नाकर

'उक्तिरत्नाकर' के रचयिता साधु सुन्दरगणि १७वी शताब्दी के जैन विद्वान् थे । इसमे देश्यभाषा के सभी प्रकार के उक्तिमूलक प्रयोगो का सग्रह मिलता है । जैसे 'उक्तिव्यक्तिप्रकरण' का दूसरा नाम 'प्रयोग प्रकाश' है, वैसे ही इसका दूसरा नाम 'औक्तिकपद' भी है। देश्य शब्दों के संस्कृत-रूप जानने के लिए यह अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्य है। कुछ देश्य अ०६ और उनके संस्कृत-रूप इस प्रकार ह

असोई (उपश्रुति), चोज (चोद्यम्), छावडउ (शावक), रीसालू (ईर्ष्यालु), माखण (म्रक्षण), हिडकी (हिक्का),पान्ही (पार्ष्णि), हेरू (हैरिक) पंडह (प्रतिभू), कारू (कारु), खलहाण (खलघान), पासी (पाशिका), भाठ (भाष्ट्र), तूरी (तुवरी), नीमी (नीवी) आदि । इनमे से कुछ शब्द ऐसे हैं जिनके संस्कृत रूप होने से अर्थ-निर्धारण में सुगमता हो जाती है। जैसे झोव (दूर्वा), खूणउ (कोणक), सीरख (शीतरक्षिका), ईडउ (अण्डक), धाहडी (धातकी) आदि। किन्तु कुछ शब्द ऐसे है कि उन से ठीक अर्थ समझ मे नही आता। जैसाकि तगोटी (तगपटी), खीचडी (क्षिप्रचटिका), राख (रक्षा), वूव (बुम्वा), गोफाटी (गोफणी) इत्यादि । इसमे संस्कृत के अनेक गढ़े हुए णव्द भी मिलते हैं । उदाहर-. णार्थ गादी (गव्दिका), मिठाई (मृष्टादिका), सूखडी (सुखादिका), वडी (वटिका), कडुछ्उ (कटुच्छक ), वानी, वानगी (वर्णिका), टार (टार ), डर (दर), टसर (तसर) तथा लाच (लचा) आदि।

अधिनिक युग मे प्राच्य विद्याओं के अव्ययन के परिणामस्वरूप भारतीय भाषाओं तथा साहित्य के समानान्तर प्राकृत का भी अध्ययन होने लगा। किन्तु सस्कृत की अपेक्षा प्राकृत की ओर बहुत वाद में विद्वानों की दृष्टि पहुंच पायी। सस्कृत-नाटको के प्राकृत अशो को देख कर वहुत समय तक केवल यही अनुमान किया जाता रहा कि यह सस्कृत की कोई उपभाषा रही होगी। सर्वप्रथम प्राकृत भाषा और साहित्य की ओर जर्मन विद्वानों का व्यान आकर्षित हुआ । उन्नीसवी अताब्दी के प्रथम चरण मे ही जर्मनी मे प्राकृत भाषा का अध्ययन प्रारम्भ हो गया था। सर्वप्रथम प्राकृत भाषा पर होएफर ने 'डे प्राकृत डिअलेक्टो लिब्रिदुओ' (१८३६ ई०) निवन्य मे अपने विचार प्रकट किए थे। लगभग इसी समय लॉस्सन और ऑल्सडोर्फ ने प्राकृत भाषा व वोलियो के सम्वन्ध मे महत्त्वपूर्ण निवन्ध लिख कर शोध व अनुसन्धान किया था।<sup>८६</sup> प्राकृत भाषा का परिचय मिलते ही उनका महत्त्व जान कर भाषाविदो का तुरन्त ध्यान प्राकृत के अन्दकोषो की ओर गया।

डॉ० ० थुह्लर ने इस दिशा मे अग्रसर हो दो निवन्ध लिखे, जिनमे आचार्य हेमचन्द्र कृत 'देशी नाममाला' और धनपाल कृत 'पाइयलच्छीनाममाला' पर प्रकाश डाला। 🗠 इतना ही नही, सन् १८७६ में उन्होने स्वय 'पाइयलच्छीनाममाला' का सम्पादन कर उसे गाँटिंगन से प्रकाशित कराया। इस प्रकार प्राकृत भापा, व्याकरण और कोष आदि के प्रति पाश्चात्य जगत् विमुग्ध भाव से आकृष्ट हुआ। किन्तु प्राकृत साहित्य मे उपलब्ध शब्दों का अर्थ संस्कृतज्ञों के लिए दुरूह एव दुर्वोध था। अत यह आवश्यक प्रतीत हुआ कि कोई अच्छा प्राकृत-शब्दकोश तैयार किया जाए जो साहित्य-जगत् के लिए उपयोगी हो। इसी आवण्यकता से प्रेरित होकर इटली के विद्वान् डॉ० ल्युइजी स्वाली ने सन् १६१२ मे प्राकृतकोष निर्माण करने की अपनी अभिलापा प्रकट की। ( किन्तू उसी समय विश्वयुद्ध की विभीपिका चल पडी, जिससे वह कार्य नहीं हो सका। भारत में यह कार्य मुनि श्री विजयराजेन्द्र सूरी भवर ने वि० स० १९४६ मे प्रारम्भ किया था। ६३ वर्ष की वृद्धावस्था मे इस महान् कार्य का आरम्भ कर लगभग चौदह वर्णी तक वे अनवरत जुटे रहे। सूरिप्रवर की महान् साधना से आठ हजार भव्दो का विशाल सग्रह 'अभिधान राजेन्द्र कोश' के रूप में हुआ। प्राकृत का यह बृहत्कोश सात भागी में निवद्ध है। इसका प्रथम भाग १६१३ ई० में, द्वितीय भाग १६१० में, तृतीय भाग १६१४ में, चतुर्य १६१३ मे, पचम १६२१ मे, पच्ठ १६३४ मे और सप्तम भाग १६३४ मे मध्यप्रदेश के रतलाम नगर से प्रकाशित हए।

इसी वीच इन्दौर के श्री सरदारीमल भण्डारी के पिता श्री केसरीचन्द्र ने सन् १६१० ई० मे प्राकृत-कोश-निर्माण का कार्य आरम्भ किया। उन्होने निरन्तर श्रम कर लगभग चौदह हजार शब्द भी शी झसकलित कर लिये थे। किन्तू दुर्दैव से यह कार्य आगे नही चल सका। अन्त मे मुनिश्री रत्नचन्द्र जी म० के अथक प्रयत्न से यह पवित्र कार्य "सचित्र अर्घमागधीकोश" के रूप में सामने आया। इसका प्रथम भाग सन् १६२३ ई० मे भ्वेताम्बर स्थानकवासी जैन कान्फ्रेन्स की ओर से इन्दौर से प्रकाशित हुआ। इसके चार वर्षों के पश्चात् वि० स० १६८३ मे इस कोश का द्वितीय भाग, वि० स० १६८६ में तृतीय भाग, १६८८ में चतूर्थ भाग और वि० स० १६६५ मे पचम भाग प्रकाशित हुआ।

इसी अवधि में कलकत्ता विश्वविद्यालय में प्राकृत के प्राध्यापक पण्डित हरगोविन्ददास विकमचद सेठ ने "पाइअ-सद्द-महण्णवो" नामक बृहत्कोश तैयार किया, जिसका प्रकाशन सन् १६२८ में हुआ। इस कोश के निर्माण की प्रेरणा सन् १६१३ के लगभग लेखक को श्री विजयधर्मसूरी ध्वर म० से प्राप्त हुई थी। यह एक सयोग की वात थी कि बीसवी शताब्दी के प्रारम्भ होते ही देश-विदेशो मे प्राकृत-शब्दकोश की खलने वाली अभाव की पूर्ति हेतु निर्माण की दिशा मे कार्य प्रारम्भ हुआ था ।

## अभिधानराजेन्द्रकोश

ं आज तक प्राकृत के जो भी शब्दकोश लिखे गये, उन मब का मिन्न-भिन्न उद्देश्य रहा है। 'पाइयलच्छीनाममाला' प्राकृत के प्राथमिक विद्यार्थियो को ध्यान मे रख कर लिखी गयी प्रतीत होती है। अतएव इसमें लगभग एक हजार शब्दों और उनके पर्यायवाची नामों का सकलन मिलता है। 'दें जी नाममाला' में अधिकतर देशी शब्दों का सग्रह उपलब्ब होता है। इन दोनों ही को जो में न तो जैनागमों में आगत शब्दों के दर्शन होते हैं और न जैन दर्शन के पारिमापिक शब्दों को समझने के लिए उस समय तक हमारे पास कोई को अ जैसा माध्यम था। 'अभिधान राजेन्द्रकोण' ने निस्सन्देह इस अभाव की पूर्ति बहुत कुछ अं जो में की। अत इस विशाल को प के प्रकाशन पर प्राच्यविद्या-जगत् के सुप्रसिद्ध विद्वान् सिल्वा लेवी ने उच्छ्वसित भाव से ये उद्गार प्रकट किए थे

"अभिधान-राजेन्द्र" के पाँच वर्षों तक सतत स्वाध्याय के अनन्तर में यह कह सकता हूँ कि प्राच्यविद्या का कोई जिज्ञासु इस आश्चर्यजनक ग्रन्थ की अनदेखी नहीं कर सकता। अपने विशेप क्षेत्र में इसने कोशविद्या के रत्न पीटर्सवर्ग कोश को भी अतिकात कर दिया है। इस कोण में प्रमाण और उद्वरणों से पुष्ट न केवल सारे शब्द ही आकलित हैं, अपितु शब्दों से परे जो विचार, विश्वास अनुश्रुतियाँ है, उनका सर्वेक्षण भी इस में है। 'अभिधान-राजेन्द्र-कोश' का कई दृष्टियों से विस्तृत अध्ययन किया जा सकता है। इस कोण में अनेक ऐसे प्रचलित शब्दों की विस्तार से व्याख्या की गई है, जो केवल जैनों के सास्कृतिक जीवन से सम्बन्ध रखते है। आज भी ये शब्द परम्परागत रूप से प्रचलित है। जैमेकि युड (स्तुति), समइ, सामाइय (सामायिक), पिडक्कमण (प्रतिक्रमण), समायारी (समाचारी), पिडलेहणा (प्रतिलेखना), थाणग, थानक (स्थानक), सघाड (सिघाडा), किरिया (क्रिया, भाव) सथार (सथारा), इत्यादि। '°

एक-एक शब्द की व्याख्या इतने विस्तार से इस कोश में की गई है कि आश्चर्य- चिकत हो जाना पड़ता है। उदाहरण के लिए, 'श्रमण' शब्द सातवे भाग में निवद्ध है। इसी खण्ड में "सम्मत" (सम्यक्त्व, पृष्ठ ४८२-५०३), सरीर (शरीर, पृष्ठ ५३४-५५८), सिद्ध (पृ० ८२१-६४१) सुय (श्रुत, पृष्ठ ६६६-६६८) व्याख्यायित है। इतना ही नही, कई शब्दों की व्याख्या में सन्दर्भ पुर सर कथाओं का भी वर्णन है। साथ ही शब्दों की सुन्दर निरुक्तियों से कोश भरपूर है।" जैनागमों की भाषा का अध्ययन करने की दृष्टि से यह कोश नितान्त महत्त्वपूर्ण है। प्रत्येक शब्द के साथ ग्रन्थकार ने व्याकरणादि व्युत्पत्तियों तथा तद्विपयक सूत्रों का भी निर्देश किया है। ऐसा प्राकृत का शब्दकोश आज तक निर्मित नहीं हो सका। वास्तव में वीसवी शताब्दी की यह महोपलव्धि है, जिससे जैन वाड्मय कुतार्थ हुआ है। गत

दो दशको मे इस ओर जैन विद्वानो का बराबर लक्ष्य रहा है। अतएव श्री जिनेन्द्र वर्णीकृत---'जैनेन्द्रसिद्धान्तकोश' चार भागो मे भारतीय ज्ञानपीठ से प्रकाशित हुआ और ''जैनलक्षणावली'' कोश तीन भागो में वीर-सेवा-मन्दिर, दिल्ली से प्रकाशित हो चुका है। अपनी-अपनी दुष्टि से इन सभी कोशो का महत्त्व है। किन्तु सभी प्रकार के प्राकृत के विशाल वाड्मय को प्रत्येक प्रकार के शब्दों के रूप में सकलित व आकलित करने वाले 'विशालशब्द-सागर' की आज भी आवश्यकता वनी हुई है। सम्प्रति हमारी दृष्टि मे प्राकृत-शब्दकोश की दिशा मे दो प्रकार के प्रकाशनो का होना अत्यन्त अनिवार्य है। प्रथम 'अभिधान-राजेन्द्र-कोश'पुन सुसम्पादित होकर प्रकाशित हो। द्वितीय एक ऐसे स्वतन्त्र कोश का निर्माण हो जो 'बृहत्हिन्दीकोश' की भाँति एक लाख से अधिक शब्दो का न अत्यन्त सक्षिप्त और न विस्तृत कोश हो । क्योकि भारी-भरकम कोश विद्यार्थियो, अध्येताओ तथा सामान्य शिक्षितो तक नहीं पहुँच पाते है। यह एक ऐसा बुनियादी कार्य है जिससे आगमो की सच्ची सेवा होगी।

## पाइयसद्द्र्ह

'पाइयसद्बुहि' या 'प्राकृतशब्दाम्बुधि' के रचियता भी श्रीमद् विजय-राजेन्द्रसूरि थे। इस ग्रन्थ का रचना-काल १८६६ ई० है। १८६० ई० मे 'अभिधान-राजेन्द्र' का सम्पादन-सकलन का सूत्रपात हुआ था। उसके लगभग नौ वर्षो के उपरान्त 'पाइय सद्बुहि' का निर्माण हुआ। वास्तव मे यह शब्दकोश बृहत् 'अभिधान-राजेन्द्र' का ही लघु सस्करण है। हमारी जानकारी मे यह अदावधि अप्रकाशित है। जैनशासन के धरोहरों को चाहिए कि वे अविलम्ब इसका सम्पादन करा कर प्रकाशन करायें, जिससे एक तपस्वी की प्राणवती आकाक्षा मूर्तिमान् हो सके । ग्रन्थ सम्मुख न होने से उसके सम्बन्ध में कुछ नही कहा जा सकता ।

## अर्द्धमागधी-कोश

प०मूनि रत्नचन्द्र जी शतावधानी महाराज जैनागमी के अच्छे स्वाध्यायी प्रखर विद्वान थे। उन्होने प्राकृत भाषा के हजारो शब्दो का सकलन कर 'अर्द्धमागधी-कोश' का निर्माण किया था। यह कोश विद्यार्थियों के लिए अत्यन्त उपयोगी सिद्ध हुआ। किन्तू चार भागों में विभक्त होने के कारण सामान्य अध्येताओं के लिए यह सुलभ नहीं था। अतएव इस दृष्टि से मुनिश्री ने एक सक्षिप्त कोश भी तैयार किया था जो सन् १९२६ में "जैनागम शब्दकोश के नॉम से प्रकाशित हुआ। जहाँ 'अभिधान-राजेन्द्र' मे व्याकरण, रूप-रचना आदि राभी विषयो का समावेश हुआ है, वही 'अर्द्धमागधी-कोश' केवल प्राकृत-संस्कृत

अभिधानों का ही परिचय माल दिया गया है। यथास्यान शब्दों के लिंग, वचन आदि का भी निर्देश किया गया है। कोशगत सभी सामग्री प्रामाणिकता की दृष्टि से यथोचित सचित की गयी है। यही इस कोश की विशेषता है।

## पाइअ-सद्द-महण्णवो

'पाइअ-सद्द-महण्णवो'' या ''प्राकृत-शब्द-महार्णव'' के कर्ता कलकत्ता-विश्वविद्यालय के संस्कृत, प्राकृत और गुजराती भाषा के अध्यापक पण्डित हरगोविन्ददास न्निकमचद्र सेठ थे । अकेले ही पण्डित जी ने बिना किसी की सहायता के लगभग चौदह वर्षों तक कठोर श्रम करके इस प्रामाणिक कोश का सम्पादन किया । इसमे कोई सन्देह नहीं है कि जैन एव जैनेतर प्राकृत ग्रन्यों से लेकर अपभ्रश तक के प्राकृत भाषाओं के विस्तीर्ण शब्दों के विशाल सग्रह का सकलन कर संस्कृत प्रतिशब्द, हिन्दी अर्थ तथा समी आवश्यक उद्धरणो तथा प्रामाणिक सामग्री से भरपूर कर इस शब्दकोश को सम्पादित किया। एक अकेले व्यक्तिका यह महान् कार्य आश्चर्यकारी है। 'अभिधानराजेन्द्र' के सम्बन्ध मे उनका कथन है ''अभिधानराजेन्द्र कोश का निर्माण केवल पचहत्तर से भी कम प्राकृत जैन पुस्तको के ही, जिनमे अर्घमागधी के दर्शन विषयक ग्रन्थो की बहुलता है, आधार पर किया गया है और प्राकृत की ही इतर मुख्य शाखाओं के तथा विभिन्न विषयों के अनेक जैन तथा जैनेतर ग्रन्थों में से एक का उपयोग नहीं किया गया है। इससे यह कोश व्यापकन होकर प्राकृत भाषा का भी एकदेशीय कोश हुआ है। इसके सिवाय प्राकृत तथा संस्कृत ग्रन्थों के विस्तृत अशो को और कही-कही छोटे-वर्ड सम्पूर्ण ग्रन्थ को ही अवतरण के रूप मे उद्धृत करने के कारण पृष्ठ-संख्या में बहुत वडा होने पर भी शब्द-सख्या में ऊन ही नहीं, विल्क आधारमूत ग्रन्थों में आए हुए कई उपर्युक्त शब्दों को छोड देने से और विशेषार्थहीन अतिदीर्घ सामाजिक शब्दों की भरती से वास्तविक शब्द-संख्या में यह कोश अतिन्यन भी है। ' यथार्थ में किसी भी शब्दकोश का महत्त्व व मूल्य शब्दों की सकलना मान्न से नहीं आका जा सकता। उसका सबसे महत्त्वपूर्ण अग है प्रमाणपूर्वक अर्थ का विनिभ्चय कराना तथा सभी ज्ञातव्य तथ्यो का ययास्यान निर्देश करना। इस दृष्टि से "पाइब-सद्-महण्णव" प्राकृत का श्रेष्ठ कोष है। इसकी श्रेष्ठता को ध्यान मे रख कर ही सन् १६६३ मे इसका द्वितीय सस्करण 'प्राकृत ग्रन्थ परिपद्, वाराणसी से प्रकाशित हुआ। यह सभी दृष्टियो से प्राकृत भाषा का एक अच्छा कोश कहा जा सकता है। किन्तु जिस समय सन् १६२८ में इसका प्रथम संस्करण प्रकाशित हुआ था, उस समय तक बहुत कम प्राकृत-साहित्य प्रकाण मे आ सका था। कई ग्रन्थो का विधिवत् सम्पादन तक नहीं हुआ था। अतएव प्राकृत की विशाल शब्द-सम्पदा अभी तक शब्दकोशो में निवद्ध होने से विचत है। यद्यपि

"पाइअ-सह-महण्णव" के द्वितीय सस्करण मे अपभ्रश भाषा के अनेक शब्दों को सिम्मिलित कर दिया गया है, फिर भी "अपभ्रश-कोश" की आवश्यकता विशेष रूप से कचोट रही है। लेखक स्वय इस प्रकार के कोश-निर्माण की दिशा में कार्य रत है, किन्तु कई प्रकार की कठिनाइयाँ सम्मुख है।

#### अपभ्र श-कोश

यह अत्यन्त विचित्र बात है कि जिस भाषा में पाँच सौ से अधिक काव्य ग्रन्थ मिलते हो और जिससे आधुनिक भारतीय आर्यभाषाओं का विकास हुआ हो तथा जो राष्ट्रभाषा हिन्दी की जननी हो उस भाषा का आज तक छोटा-बडा किसी भी प्रकार का शब्दकोश उपलब्ध नही होता । न तो मध्यकाल मे और न आधुनिक काल में 'अपभ्रश-कोश' लिखने का कोई प्रयत्न किया गया। अपभ्रश-साहित्य का अध्ययन करते समय बार-बार यह विचार मेरे सामने आया कि इस भाषा का एक शब्दकोश अवश्य होना चाहिए। किन्तु मेरे अग्रज तथा गुरुजन यही समझाते रहे कि अलग से अपभ्रश-कोश की आवश्यकता नही है, प्राकृत में ही अपभ्रश र्गीभत हो जाती है। उनका यह तर्क सदा खटकता रहा है। किन्तु उत्साह भले ही मन्द हुआ हो, पर मैं हतोत्साह नही हुआ । क्योकि मेरी इस धारणा को सदा वल मिला है कि अपभ्रश प्राकृत से एक भिन्न भाषा है, इसलिये उसका शब्दकोश भी भिन्न होना चाहिए। अपभ्रश भाषा मे अधिकतर प्राकृत-शब्द-सम्पदा लक्षित होती है। किन्तू उनका कई स्थलो पर अर्थ-निर्धारण करते समय पता चला है कि एक ही शब्द का जो अर्थ प्राकृत में है, वह अपभ्रश में नहीं है। ऐसे पाँच सौ से भी अधिक शब्द मिलते है, जिनका अर्थ प्राकृत में कुछ है और अपभ्रश में कुछ और दूसरा है। उदाहरण के लिए, प्राकृत में 'णाहल' शब्द का अर्थ म्लेच्छ की एक जाति है, किन्तु अपभ्रश में व्याघ्नया नाहर है। प्राकृत में 'डमर' का अर्थ विप्लव तथा कलह है किन्तु अपभ्रश में भय है। इसी प्रकार प्राकृत में "जत्त" का अर्थ जय या उद्योग है और अपभ्रश में याला है। रेर इस तरह के अनेक शब्द है, जिनके आधार पर एक पूरी पुस्तक लिखी जा सकती है। इनके अतिरिक्त कुछ माला-भेद से समानार्थी होने पर भी कोश में उल्लेखनीय हैं, जैसेकि पसुली, णास-णासा, विहल-विहाल, णालि-णाली, भड्ड-मड्डा इत्यादि । भाना-भेद के कारण कही-कही बहुत अन्तर परिलक्षित होता है । 'पाइअ-सद्द-महण्णव' में भड्ड शब्द मर्दन अर्थ में एक सकर्मक क्रिया है, किन्तु देशी 'नाममाला' में उसका अर्थ बलात्कार है। बलात्कार अर्थ में "पाइअ-सद्द-महण्णव" में "मड्डा" शब्द आया है। इस शब्द से साम्य रखने वाला 'मंड' शब्द का प्रयोग-'पउमचरिउ' तथा 'भविसयत्तकहा' मे मिलता है। किन्तु पुष्पदन्त के 'महापुराण' में (१३, २, ३) में "मड्ड" का अर्थ नारिकेलवन ('माड' मराठी)

है। "मड्ड" का अर्थ भी "महापुराण" (००, १४, ११) में नारियल है। इसी प्रकार व्यजन-भेद होने पर भी कही-कही अर्थसाम्य लक्षित होता है। जैसेकि फाडिम-फाडिय, वुक्कण-बुक्कण, खोह-खोभ, हडण-भडण, खोय-खोद, ठाम-ठाय-ठाव, ठिय-ठिउ, ढक-ढख, बोल-बोल, पार-पाल, दहुर-दहुरड, भूवक-बुक्क, मूरविअ-मूरविउ इत्यादि।

अपभ्रश भाषा के ठेठ भव्द प्राकृत-साहित्य में उपलब्ध नहीं होते। अतएव प्राकृत-णब्दकोश मे वे कहाँ से आ सकते हैं ? सम्प्रति उनकी निश्चित संख्या वताना सभव नही है। अनुमानत चालीस प्रतिशत शब्द ऐमे है जो प्राकृत के शब्दकोशो मे नही है और लगमग दस प्रतिशत भव्द ऐसे है जो सस्कृत के शब्दो से घिसकर विकसित हो अपभ्रश मे अ। गये । ये शब्द अधिकतर प्राकृत-कोशो में नहीं मिलते अथवा मिन्न अर्थ में मिलते हैं । उदाहरण के लिए कुछ भव्द निम्न-लिखित हैं खामोयरि क्षामोदरी विसूड---विश्रुत सावया सापदो केई केकी रण्ण राज्ञा तेउ श्रेय णिरध निध्पाप છમ છલ્મ, છલ तण्णम तन्वसी विडोज विडोजा, इन्द्र हिય हृत पउत्त प्राप्त पडिलाहिय प्रतिगाहिता वहूव वभूव (हुअ। या) अलाउ ओलाप पर्नीरहि कथय (कहो) पहत्त प्रभुत्व वेयलय वेत्रलता अासेसण आश्नेपण णाइणिलय नाकलिय (स्वर्ग निलय) कोय कोक (चन्नवाक) अलीढ अलिप्त अहि अहि, दिन ललिणज ललनीय वदुर्अ वदुक (वालक) वच्छायण वारस्यायन वयोहर वृत्तधर বাৰ্স—-বাক্ विउण द्विगुण विकार विकार वीसमण विश्राम वेसावाड वेश्यावाट व्वण प्रण सइत्त सचित संट्ठविय सस्यापित सथउ सार्थवाह सकडं सकान्त सन्निह सन्निभ सलद्ध रालव्य सभउ सम्भव वन्मा वल्मा (लगाम) सालत्तय सालक्तक गुरुवकी गुर्वी हलि प्रहरण विशेष सुअरिसण सुदर्शन सिरउड शिरपुट सवाह ताम्वूल अणिविण्ण अनिविण्ण अभेय अभेद कक्कर पर्वत-शिखर कजय कज, कमल कउ कौन काव काव्य कुहर पर्वत कोइ कोई तो वि तो भी कवि कभी तग्गय तद्गत

महराय गहाराज

वइयागरण वैयाकरण

मित्तइय गैली

खिज्जइ दिया जाता

મુક્ય મય

महाडइ महाटवी

घियऊरि धृतपूर जेही जैसी दद्दुरं टीला पइहिट्ठउ प्रहृष्ट पाहोह पाथीद(समुद्र) पहुल्ल प्रफुल्ल, फूल इस प्रकार के शब्दों का अध्ययन बुद्धि का पूर्ण व्यायाम करा देता है। यह नियचय करना वहुत कठिन है कि ये शब्द संस्कृत के भ्रष्ट रूप है अथवा प्राकृत के शब्दो का सस्कृत के साहित्य मे सस्कृतीकरण किया गया। पीटर्सन के विचार मे प्राकृत और वैदिक संस्कृत समानान्तर रूप में प्रवाहित रही है ।<sup>९३</sup> डा० पुसालकर का यह कथन भी विचारणीय है कि भारतीय पुराणो की भाषा विषयक अनिय-मितताओं को देखते हुए यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि जन-बोलियों से प्रभावित ये सस्कृत के पूराण आधे के लगभग प्राकृतत्व को सहेजे हुए हैं। इनके अध्ययन से यह निश्चय किया जाता है कि भौलिक रूप में पूराण प्राकृत में लिखे गये थे, जिन्हे हठात् संस्कृत में अनूदित किया गया। प्राकृत भाषा को अपनाने की प्रवृत्ति का प्रभाव वैदिक ग्रन्थो मे लक्षित होता है। परवर्ती काल मे प्राकृतो का यह प्रभाव धार्मिक ग्रन्थो, महाकाव्यो और पुराणो पर भी परिलक्षित होता है। १४ यह पहले ही कहा जा चुका है कि वेदों के समय में प्राकृत बोली रूप में थी। बोलियों के प्रवाह से आगत अनेक शब्द वेदों में दृष्टिगोचर होते हैं। ऋग्वेद में आगत कुछ प्राकृत शब्द इस प्रकार है

सज्यासच्य वचसी (सत्यासत्य वचन, म० ७, सू० १०४, म० १२), दूलभ (दुर्लम, ४, ६, ६), चर्र<sup>९५</sup> (काष्ठपात, ६, ५२, ३)- पत्तो (१०,२७,१३), अजगर (ऋक्प्रातिशाख्य, ४, ४, २२), मेह (नियुक्त, २, ६, ४), इत्यादि। श्री चोकसी की यह मान्यता है कि प्राकृत का विकास शास्त्रीय संस्कृत से न हो कर वैदिक संस्कृत से हुआ। भारतीय वैयाकरण इसी तथ्य को स्वीकार करते है। ९९ किन्तु भाषाविद् इंस मान्यता से सहमत नही हैं । उनका कथन है कि द्वितीय स्तर की प्राकृत भाषाओं की उत्पत्ति वैदिक या लौकिक संस्कृत से न होकर प्रथम स्तर की प्राकृतो से हुई है। 😘 इस कथन की सचाई अब नवीन शोध व अनुसन्धानो से प्रमाणित हो चुकी है। प्राकृतो में "ऋ" के स्थान पर जो "रि" मिलती है, उसका मूल निश्चित रूप से वैदिकयुगीन लोक बोलियों में रहा है। दक्षिण भारत के अनेक शिलालेखो में "ऋ" के स्थान पर "रु" मिलता है। ℃ आज भी दक्षिण तथा महाराष्ट्र के विद्वान् ''सस्कृत'' का उच्चारण 'सस्करुत' रूप मे करते हैं। यह लोक-बोली के प्रवाह में आज भी ज्यो का त्यो बना हुआ है। किन्तु प्रातिशाख्याकार ने इस उच्चारण को सदीय माना है। " यही स्थिति 'रि' की है। किन्तु प्राचीन पाण्डुलिपियो तया विदेशी भाषाओं में लिखे गए संस्कृत-शब्दों के उच्चारण से ज्ञात होता है कि प्राचीनकाल में भी 'ऋ' का उप्पारण अशत 'रि' के समान होता था। १०० उत्तरकालीन भारतीय भाषाओं में संस्कृत 'ऋ' के स्थान पर इकार तथा उकार वाली ध्वनियों के विकास से प्रतीत होता है कि

स्रति प्राचीन काल से 'ऋ' के उच्चारण में दोनो प्रकार की प्रवृत्तियाँ विद्यमान रही होगी, यथा-धृत-घी, ग्रुगाल-सियार, ऋक्ष-रीछ, परन्तु वृक्ष-रूख, पृच्छा-पूछ वृद्ध-वृद्धा कितपय वैदिक शाखाओं में 'ऋ' का उच्चारण गत 'रे' के सदृश भी किया जाता था। 'र' वस्तुत उच्चारण भिन्नता का कोई कारण अवश्य होता है। यह भिन्नता वोलियों में विशिष्ट रूप से लिक्षत होती है। इसी प्रकार ऋग्वेद में आगत 'लागल' शब्द को जॉ प्रजिलुस्की मुण्डा भाषा का शब्द मानते हैं। 'र' सस्कृत का 'पिष्पल' तथा 'पिष्पलि' ग्रीक शब्द है। आज भी भारतीय ग्रामों में 'पीपर' शब्द प्रचलित हैं जो कि ग्रीक 'पेपरी' से साम्य रखता है। 'र'

इस प्रकार के भव्दों का समावेश विभिन्न संस्कृतियों के आदान-प्रदान तथा भारतीय श्रेष्ठियो के विदेश-व्यापार के कारण हुआ। ऋग्वेद का शाल्मलि (सेमल का वृक्ष, १०, ८४, २०)और शिम्बल (सेमल का फूल, ३, ४३, २२) मुण्डा भाषा के शब्द माने जाते है। पक्षियों में 'कपोत' (ऋग्वेद १०, १६५, १) जो दुर्माग्यदाता अर्थ में प्रयुक्त है, मुण्डा भाषा का शब्द है। यही हाल 'मयूर' (ऋक्० १, १६१, १४) का है। १०४ सम्भवत इसी ओर लक्ष्य कर शवर मुनि ने कहा था कि जिन शब्दो का आर्य लोग किसी अर्थ मे प्रयोग नहीं करते, किन्तु जिनका म्लेच्छ लोग प्रयोग करते हैं, जैसेकि---पिक, नेम, सत, तामरक आदि, उन शब्दों में सन्देह हैं। १०५ भीगोलिक दृष्टि से शिक्षा ग्रन्थों में म्वरभिक्त का उप्पारण जिस क्षेत्र में निर्दिष्ट किया गया है, यह अर्धमागधी और अपभ्रम का क्षेत्र है। १०६ इस प्रकार के अन्य तय्यो का भी निर्देश किया जा सकता है, जिन सब के अध्ययन से यही निष्कर्ष निकलता है कि प्राकृत वोलियों का प्रवाह निश्चित ही मिन्न रहा है। वे किसी शास्त्रीय भाषा से कदापि विकसित नहीं हुई। डॉ० आल्सडोर्फ के अनुसार भारतीय आर्थभाषा की सबसे प्राचीनतम अवस्या वैदिक ऋचाओ मे परिलक्षित होती है। कई प्रकार की अवृत्तियों तथा भाषागत स्तरों के अनुशीलन से यह स्पष्ट है कि वोली ही विकसित होकर संस्कृत काव्यों की भाषा के रूप में प्रयुक्त हुई। अतएव उसमे ध्वनि-प्रिक्या तथा अन्य अनेक शब्द वोलियो के लक्षित होते है। शास्त्रीय सस्कृत का विकास-काल चौथी शताब्दी से लेकर आठवी शताब्दी तक रहा है, किन्तु उन पर प्राकृती का प्रभाव नि सन्देह रूप से है। १००

## आ० आर्थभाषाओं को प्राकृत की देन

आधुनिक भारतीय अर्थभाषाओं के विकास में प्राकृतों की सूमिका अत्यन्त गौरवपूर्ण रहीं है। प्राकृतों के भाषा सम्बन्धी सर्वेक्षण की सुविधा के लिए हम उनके तीन विभाग कर सकते हैं प्रथम आगमों की प्राकृत, द्वितीय साहित्यिक प्राकृत और तृतीय उत्तरकालिक प्राकृत या अपभ्रश भाषा। सर्वप्रथम हम जनागमो की प्राकृत के कुछ शब्दों के आधार पर आधुनिक भाषाओं तथा बोलियों के शब्दो के साथ तलनात्मक अध्ययन प्रस्तुत करते है । ये शब्द है

યह एक देशी માબ્द है। ओछे, नीच के अर्थ मे इसका प्रयोग उत्तराध्ययन सूत्र (१,६) में मिलता है। देशीनाममाला (२,७४) मे यह लघु अर्थ मे विणित है। तिमल भाषा में "कुट्टइ" शब्द इसी अर्थ का वाचक है। "खुड्ड" का विकास तमिल शब्द से माना जाता है।

कीड सस्कृत के ''कीट'' से विकसित कीडा अर्थ मे प्रयुक्त है। यह शब्द प्राय सभी आगम ग्रन्थों में भिलता है। दशवैकालिकसूत्र में (४,१) भी यह शब्द है। इस भव्द का सीधा सम्बन्ध हिन्दी, गुजराती आदि भाषाओं मे प्रयुक्त कीड, कीडा शब्द से है।

बप्प यह शब्द दशवैकालिक (७,१८) में मिलता है, जिसका अर्थ बाप है। आधुनिक भारतीय आर्यभाषाओं से इसका सीघा सम्बन्ध है।

छत् यह भाव्द भी दशवैकालिक (३,४) मे मिलता है। इसका अर्थ छत्त। है। यह कोई देशी शब्द प्रतीत होता है। इसी से हिन्दी में "छाता" तथा "छत्ता" भव्द प्रचलित हैं।

थि । यह शब्द भी दशवैकालिक (५,१,१५) में मिलता है। इसका अर्थ थेग्गली है। 'थिग्गल' से ही थेगली का विकास हुआ।

खलुका यह शब्द उत्तराध्ययन सूत्र (२७, ८) में प्रयुक्त है। इसका अर्थ जुता हुआ अयोग्य वैल किया जाता है। इस शब्द के सम्बन्ध मे विशेप कुछ नही मिलता। सम्भवत कोई देशी शब्द रहा होगा।

पेडिय थह श₂द उत्तराध्ययन की सुखबोद्या टीका (पन्न ८४) मे मिलता है। इसका अर्थ समूह है। प्राकृतकोश में भी यही अर्थ है। बिहारी, हिन्दी आदि भाषाओं में भी यह भव्द अपने विकसित रूप पेर, पेरा आज भी इसी अर्थ मे में भचलित हैं। १०८

कुछ अन्य शब्द इस प्रकार है

छिपाय (जबूद्वीप०३) छिपी, છીपा, दर्जी । बुन्देली मे 'છિपी' ।

मोरग (निशीथचूर्णि ११,३७००) कर्णाभूषण, हिन्दी भूरकी'।

मुइंग (मुर्थिग, निशीथभाष्य २६१) चीटी, मराठी 'मूगी'। देशी 'मुजगी' (देशीनाममाला ६, १६४) कीटिका, कीडी (चीटी)।

रुंद वृहतकल्पभाष्य २३७५)— विस्तीर्ण। मराठी 'रुद'। देशी 'रुदो' (देशीनाममाला ७, १४)—-विपुल ।

वरंडग (बृहतकल्पभाष्य ४८२४) वरामदा। बुन्देली, हिन्दी वरडा'। हिंकुण (वृहतकल्पभाष्य ५३७६) खटमल । मराठी 'ढेंकूण' । देशी 'ढकुण' ढेकुण' (देशीनाममाला ४, १४) 🛮 खटमल ।

भच्चय (वृहतकल्पभाष्य ४११५) भागिनेय । मराठी 'भाचा' । सइज्सिय (वृहतकल्पभाष्य १५३६) पडौसी । मराठी 'शेजाटी'। दद्दर (पिडनिर्युक्ति ३६४) -- जीना । गुजराती 'दादर' । पोत्तुल्लय (अवश्यकचूर्णि पृष्ठ ५४०) गुडिया। हिन्दी 'पुतली,' बुन्देली 'पुतरियां', मराठी 'पुतला' । थिल्ली (जवूदीपप्रज्ञप्ति टीका २) धोडे का जीन यादो घोडी की वग्घी। यह कोई देशी भव्द है। पाइअसद्दमहण्णव 'मे' 'थिल्ल' भव्द है। सेडिया (आचारागसूत्र २,१,६,३) सफेद मिट्टी, खडिया । सस्कृत 'सेटिका'। पेडण (वृहतकल्पमाष्य ४६३८) गोरपखा कोई देशी शब्द प्रतीत होता है। पोआल (व्यवहारभाष्य २, ७१) साडा मराठी 'पोल'। यह एक देशी शब्द है। देशीनाममाला में 'पोआल' (६,६२) बैल अर्थ का वाचक है। पोज्यंड (निशीयभाष्य ३७०४) मैला मराठी 'पोचड'। 'पाइअसद-महण्णव' मे यह देशी शब्द है, जिसका अर्थ मलिन किया गया है। फल्ल (वृहत्कल्पभाष्य ५६६८) सूती वस्त्रा यह कोई देशी शब्द है। फोल्ल (निशीथमाध्य ३७२६) दरिद्रायह शब्द देशीनाममाला (६, ८४) में इसी अर्थ में आया है। उच्यूल (औपपातिक सूत्र ३०) झूल । यह कोई देशी शब्द है। गिल्ल (राजप्रश्नीय ३) अम्वारी। पाइअसद्महण्णव मे यह देशी कहा गया है। इसका अर्थ हायी का हौदा है। चिक्लल (वृहत्कल्पभाष्य ११७३) चीखल, कीचड । मराठी 'चिखल'। कोकणी 'चिक्खोल'। चोप्पाल (वृहत्कल्पभाष्य ४७७०) चौपाल । हिन्दी चौपाल, । संसंडिया (निशीय० ३७०४) अझट करने वाला। कलही व्यक्ति। ढक्कण (वृहत्कल्पमाष्य २६४२)---ढक्कन । आधुनिक भारतीय आर्य-भाषाओं में ढकनु, ढकना, ढक्कन आदि। डिक्करूप (रिट्टणेमि० १३, १०, ६) छोकरा । गुजराती दीकरो । पलक्क (रिट्टणेमि० ५, १०,७) लम्पटा मोद्दियार (रिट्टणेमि० १४,१३,५) नवयुवक। मारवाडी, गुजराती 'मोट्टयार' । दाढिया (दाढी), पत्थर, भडु (छुरा), मोरड (तिल आदि के लड्डू), रोट्ट (चावल का आटा), चीप्पडय (चुपड कर), वियाया (प्रसूता, व्याना) इत्यादि। रे॰ वुन्देलखण्डी भाषा में सहस्रो ऐसे शब्द हैं जो व्युत्पत्ति की दृष्टि से

प्राकृत से सम्बद्ध है और जिनका विकास निश्चित रूप से प्राकृत-अपभ्रश से हुआ है। उदाहरण के लिए कुछ शब्द इस प्रकार है

बुन्देली 'उसीसो' (तिकया) प्राकृत के 'ऊसय' (गुजराती ओसीसा) शब्द से विकसित हुआ है। इसी प्रकार प्राकृत के 'ओसरिआ' शब्द से बुन्देली 'उसारी' विकसित हुआ, जिसके लिए 'देशीनाममाला' (१,१४०) में 'ऊसारो' शब्द मिलता है। इसी प्रकार बुन्देली कदुआ, खटीक,चुटैया, छुई, झुरैया, जड्ड, झख, टाक, निराट, ठट्ठ, दारी, रक्सा, खड्ड, कची, खदरा, खतना, खिल्ली, गडबड, घाम, झामर, डुकरिया, तिड्डा, थई, पग्गल और वियार प्राकृत के क्रमश कदुइया, खट्टिक, चोट्टिया, छुरिया, झूर, जड्ड, झख, टका, निराय, थट्ट, दारिया, करीस, खड्ड, कची, खड्डा, खत्त, खेल्लिझ, गड्ड-बड्ड, घम्म, झामर, डोक्करी, तेड्ड, थइया, पग्गल और विआलिउ भव्दो से विकसित है। १५० इनके अतिरिक्त बुन्देली मे छुहारा को 'खारक' कहते हैं जो प्राकृत के 'खारिक्क' शब्द से विकसित है। पशु के लिए 'ढोर' शब्द आधुनिक भारतीय आर्ज भाषाओं में प्रचलित है जो मूल में प्राकृत है। हिन्दी के लूला, घुघरू, ढाक, समीसा, लूट, लुटेरा, गवार, छीक, फेनी, कचीला, कटोरा, गाडी, खोर खोल, खोल्ली, गवार, कचरा, कतवार, कछोटी, कटार, कड-कड, तवला, दाव, पाखर, असरार आदि शब्दो का निकास प्राकृत के लुल्ल, घुग्धुरु, ढख, समोसिय, लुट्ट, लुट्टार, गयार, चिंक, फोणिय, कच्चोल, कट्टोरग,गड्ड, गड्डिय, खोर, खोल्ल, खोल्लिय, गयार, कण्यरा, कत्तर, कण्छोटी, कट्टार, कड-यड, दाय, पनखर, असराल आदि का विकास स्पष्ट रूप से लक्षित होता है। १११ इनके अतिरिक्त अनेक ऐसे शब्द मिलते हैं जो ठेठ प्राकृत तथा अपभ्रश में ही मिलते है, उन सबकी सूची देना सम्भव नहीं है। उदाहरण के लिए कुछ शब्दों का उल्लेख इस प्रकार है

| लाख इस मागार ए   |                    |                         |
|------------------|--------------------|-------------------------|
| बঙ্ঙ।            | झमाल झमेला         | છેडी छेंडी, છિडिયા, गली |
| चोक्ख चोखा       | गोव्वर गोवर        | कोइला कोयला             |
| उक्खल ओखली       |                    | वडिय बडीमगोडी           |
| गूडर गूदड, गुदडी | <b>ख</b> ण्जा खाजा | ટોપ્પ ટોપી              |
|                  | (मिष्ठान्न)        |                         |
| टोप्पर टोप       | टिविला तवला        | भिज्जिय भाजी            |
| 3, 1, 1          | (अरबी)             |                         |
| वइगण — बैंगन     | ,<br>हुड्ड होड     | उज्जंड उजांड            |
| डल्ल डाल         | ठक्कूर ठाकुर       | चोज्ज— चोज (आक्ष्चर्य)  |
| મહ માર્દા        | ଜାଞ୍ୟ ଜାଞ୍ଚ, ଜଞ୍ଛୁ | પટ્ટોલ પટોલ             |
| (बैंगन)          | 9 (* '\            | -                       |
|                  | वेड वेडा           | वोक्कड वकरा             |
| 1451 401         | • -                |                         |

```
छिल्पर ---छीलर
                                                भुभव भौती
                     टोरल- टोला (मृहल्ला)
   (पोखर)
                                                ठिअंबन -ठी फ
   सञ्चल-—सञ्चल,
                     विभूरय विभूरना
   कुशी
   चिट्ठिआ चिट्ठी कहि---कहा
                                               चुक्क--चूक, भूल
   सेल्लग -- सेला,
                                                गिल्ल -गीला
                    चप्प ---चापना, भीचना
   भाला
                     नभालिउ सम्हाला
                                               एड़--न्टना
   श्चप श्चापना,
   ढाकनाँ
   खिसिय —खिसक
                     ऊसर
                            ऊस र
                                                चग७-- चगा
   गुड़े
   मच्छर मच्छर
                  तीमण तैमन (साग), तेउन
                                                ढेखर ढे।खर
   मुग्गदालि मुग
                     वक्कल वकला, छिलका
                                                पीट्ट पीटना
   की दाल
   पटवारी पटवारी गाली गाली
                                                खोज्ज खोजना
                     मेर----मर्यादा
   අල අල
                                                ऊध ऊधना,
   उमेड उमडना उड ओडा, गहरा
                                                रालि
                                                      राड, कलह
    इस प्रकार अपभ्रश में भी अनेक देशी शब्द मिलते हैं जो वर्तमान जन-वोलियो
 मे परम्परा से अधिगृहीत हुए हैं। ११२ इनमे दक्षिण की भाषाओं तथा वोलियों में
 ही नही, किन्तु उत्तर भारत की विभिन्न भाषाओं तथा वोलियों में प्रयुक्त शब्द
 उपलब्ध होते हैं। इस प्रकार की देशी-शब्दावली का एक स्वतन्त्र 'शब्दकोप' निमित
 होना चाहिए। अन्त में हम प्राकृत के कुछ ऐसे भव्दों की वानगी दें रहे हैं जो भार-
 भीय भाषाओं में अत्यन्त प्रचलित है।
      हिन्दी पजावी उर्दू सिन्धी मराठी गुजराती वगला ओडिया
                                                          अन्य
      गला गला गला गल्ला
                                           गॉला
                             गला
                                   મેલું.
                                                 गाल
      पेट पेट् × पेट्
                                   પેટ
                             પોદ્
                                           પેટ
                                                 પેટ
हिंदुय हड्डी हडी हडी हाड हाडकु हाड
                                                 हाड्
दिह दही दहीँ दही दही दही
                                         दइ
                                                 दहि
नासपेअ नास० नाभपा० नोभा० नीस० नासपा० न्यास्पा०नास्पा०
बहेडम बहेडा वहेडा वहेरी वेहडा वहेडा वयडा
                                                 वाहाडा
चाउल चावल चावल चावल चावर भात भात
                                          भात
                                               चोठॅ (मलयालम)
दक्कारि तरकारी तर० तर०
                               X
                                    X
                                          तर०
                                               तरकारि (कन्नड)
```

मक्खण मक्खन मक्खपा मक्खन मक्खणु लोणी माखण माखन 🗴 माखन (असमिया)

चक्कलथ चक्का × चक्का चक्का चक्को चक्को चाकी × चकलुँ (कश्मीरी)

**कुंदीर** कुदरू कुदरू × × × कुदुरि वाइगण वैंगन वेगण बैंगन वाडणु वागे रीगुणु वेगुन वाइगण वागुन् (कश्मीरी), वेडेना (असमिया)

चोर चोर चोर चोर चोर चोर चोर चोर चुर (कश्मीरी), चोर (असमिया)

पाणिअ पानी पाणी पाणी पाणी पाणी जल पाणि पानी (असिमया)

वहल बादल बहल बादल ककरु छ। वादलु भेघ भेघ घोड़ घोडा घोडा घोडो घोडा घोडो घोडा घोडा घोराँ (असमिया), गुर्रमु (तेलुगु)

इसी प्रकार 'वलद्द' (वलद), 'वग्धार' (वधार), 'खट्टा' (खट्टा), 'गिल्ल' (गीला), 'पाहुण' (पाहुना) और 'विहल' (विटाल, अस्पृष्य) आदि शब्दो के तुलनात्मक अध्ययन से स्पष्ट हो जाता है कि भारतीय भाषाओं के सम्यक् अध्ययन व अनुसन्धान के लिए प्राकृत-अपभ्रश भाषाओं का अध्ययन आवश्यक ही नहीं, अनिवार्य भी है।

#### सदर्भ

- १ ए०ए० हिल (स०) लिग्विस्टिक्स, १६६६ पृ० ४४।
- २ कते, सुमित्र भगेर्श लैंक्सिकोश्राफी, १६६५, पृ० १२
- ३ मेरियो पेई इन्विटेशन टुलिन्विस्टिन्स, लन्दन, १६६४, पृ० ६६
- ४ लिओनार्ड ब्लूमफील्ड लैंग्वेज, लन्दन, १९४८, पु० १६२
- ५ वही, पृ० २६४-६५
- ६ "साधुत्व भानविषया सैपा व्याकरणस्पृति ।"—वानयपदीय (भर्तृहरि)
- ७ भट्टाचार्य, रामशकर संस्कृत भाषा में कीय प्रामाण्य, हिन्दी अनुशीलन,

पौष-फाल्गुन, वि०स० २०१०, पृ० २१-२६

- द डा० हेमचन्द्र जोशी 'सरस्वती' पित्रका मे प्रकाशित लेख, अन्तूबर, १६६०, पृ० २३१
- ६ कले, सुमिल मगेश लेक्सिकोग्राफी, १६६५, पृ० ५
- १० डा० नेभिचन्द्र जैन जैन कोश-साहित्य, आचार्य भिक्षु स्मृति-प्रन्थ, कलकत्ता १९६१, दितीय खण्ड, प्० १८६
- ११ त णिसुणेबि वयणु जग-सारच सथल—कलउ दक्खवइ भडारउ । अण्डु असि मसि किसि वाणिज्जउ अण्णहु विविह प्यारच विज्जउ ।। —पष्टमचरिच, २, ६-६

```
सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा
३८२
१२ महर्षि यास्क कृत निरुक्त टीका, १ अ० १३ खंण्ड ।
१३. विल्सन, ग्रेहम (म०) ए लिग्विस्टिक रीडर, न्यूयार्क, १६६७, पु० ५७
१४ वही, प्० ५७
१५ दसवेबालिय, वाचना-प्रमुख आचार्य तुलसी। सपादक और विवेचक मुनि नथमल।
    भूमिका पृ० २६-२७
१६ इन्द्रश्चन्द्र काशकुरस्नापिशली शाकटायन ।
    पाणिन्यमरजैनेन्द्रा जयन्त्यष्टौ च शाब्दिका ॥
१७ अमरकोश-टोका, ११६६
१८ चौखभ्वा से प्रकाशित 'अभिधानचिन्तामणि' की प्रस्तावना, पृ० ६
१६ गैरोला, वाचस्पति अक्षर अमर रहे वाराणसी, १६४६, प० ६३
Ro Zachariae in Die Indischen wörterbücher in Buhler's Ency-
    clopaedia, 1897
२१ आर्थर ए० मेनडानले ए हिस्ट्री ऑव संस्कृत लिटरेचर, दिल्ली, पाचवा संस्करण, १९५८,
    पु० ४३३
२२ 'वाडमयार्णव' की भूमिका, पृ० २३, वाराणसी, १६६६
२३ पाणिन्यहीन्द्रगुरुभागुरिभोजमेड,
    हेमामरादिसमुदीरितशास्त्रसारात् ।
    नानार्यरत्नतिलक स च सिद्धशब्द.
    रत्नाकर समतनोत्सुमतिर्महीप ।। अनेकार्थतिलक, २१२
२४ महेन्द्रकुमार जैन नाममाला सभाष्य की प्रस्तावना, पृ० ११
२५ तत्पर्यायचरो मत्स्यस्तत्पर्यायप्रदो धन ।
    तत्पर्यायोद्भव पद्म तत्पर्यायघिरम्बुधि ॥ नाममाला, १६
२६ प० परमानन्द शास्त्री जैनधर्म का प्राचीन इतिहास, द्वितीय भाग, पृ० २१४
२७. द्रष्टव्य है-मुनि श्रीहजारीमल म्मृति-ग्रन्य, चतुर्थ अध्याय, पृ० ८६०
२८ देवाधिदेवा प्रथमे काण्डे देवा हितीयके।
    नरास्तृतीये तिर्यंचस्तुर्यं एकेन्द्रियादय ॥
               पृथिव्यम्बूतेजोवायुमहीरुह ।
    एकेन्द्रिया
    कुर्मिपीलकलूताद्या, स्युद्धिन्निचतुरिन्द्रिया ॥
    पचेन्द्रिया एव देवा, नरा नैरियका अपि ॥
     नारका पचमे सागा पष्ठे साधारणा स्फुटम्।
     प्रस्तोप्यन्तेऽत्ययाभ्याम्, त्वन्तायादी न पूर्वगी ।।
                                                      अभिधानचिन्तामणि, १,२०-२३
२६ उन्दुरुस्तुदुमी रन्ध्रवश्रुदीना तु मुपिका।
     स्यान्निको वेश्मनकुल पुवृषो गन्धमूषिक । निकाण्डमोप, २,१०-११
 ३० मुपिको भूपको वष्प्रदशन खनकोन्द्री।
     उन्दुर्श्वृप आखुश्च, सूच्यास्यो वृपलोचन ॥
     छछून्दरी गन्धमूष्या — अभिवानचिन्तामणि, १३००, १३०१
 ३१. 'जलोच्छ्वास' (नहर) भव्द के लिए द्रप्टव्य है
     ''परीवाहो जलोच्छ्वासे महीमृद्योग्यवस्तुनि ।"
                                                                 मेदिनी, ३४,३३
     यही पक्ति 'विश्वप्रकाश' में भी है।
     ''परिवाहा जलोच्छ्वामा , कूपकास्तु विदारका ।"
                                                                अभिधान०, १०८८
```

३८३

```
३२ "जड्गलो निर्जलो नूपोऽम्बुमान्"— अभिधानचिन्तामणि, ६५३
    "जड्गल निर्जनस्थाने०"—मेदिनीकोश, २८,६३
३३ मत्स्यो मीन पृथुरोमा, ऋषो वैसारिणोऽण्डल ।
    मड्धचारी स्थिरजिह्न, आत्माशी स्वकृलक्षय ।
    विसार शकली शल्की, शम्बरी निमिषस्तिभि ॥
                                                               अभि०, १३४३-४४
३४ अभिधानचिन्तामणि, तिर्यक्काण्ड १५६१ १६०३,
३५ वही, तियक्काण्ड, १४४४-४५
३६ वही, तिर्यक्काण्ड, १४५०
३७ "लडह रमणीय च" अभि० १८७६
    ''लट्टयलडहा कुसुम्मरम्मेसु ।"—देशीनाममाला, ७,१७
३८ खल्लो वस्त्रप्रभेदे स्याद् गर्ते चर्मणि चातके । भेदिनी, २८,१२
३६ टर्नर् आर०एल० एकम्पेरेटिव हिन्धानरी ऑव द इण्डो आर्यन लैंग्वेजोज, लन्दन, १९६६,
    40 985
४० वही, पृ० १७१
४१ वही, पृ० ५११
४२ वही, पु० ४६८ तथा-टी० वरी ट्रान्सलेशन्स ऑव द फिलालॉजिकल सोसायटी, लन्दन,
     १६४५,१११
४३ टर्नर, आर०एल० ए कम्पेरेटिव डिक्शनरी ऑव द इण्डो-आर्वन लैखेजेज, लन्दन
    १६६६, पु० २२१
४४ वही, पु० २६२
४५ वही, पृ०६४५
४६ ''कुट कोटे शिलाकुट्ट घटे गेहें" अनेकार्यंसप्रह, २,५५
४७ टनंर, आर०एल० ए कम्पेरेटिव डिक्शनरी ऑव द इण्डी-आर्यन लैंग्वेजेज, १९६६,
     लन्दन, पृ० १७५
४८ पण्डित, प्रवोध वे० 'हेमचन्द्र एण्ड द लिग्विस्टिक ट्रेडिशन', श्री महावीर जैन विद्यालय
     सुवर्णमहोत्सव ग्रन्थ, भाग १,१६६८, पृ० २१२
४६ विहितैकार्येनानार्यदेश्यशब्दसमुख्यय ।
     निधण्ड्योप बक्ष्येऽह, नत्वाऽर्हत्पादपकजम् ॥१८६०
     भास्त्राणि वीक्ष्य भातभो, धन्वन्तरिनिर्मित निघण्टु च।
     लिगानुशासनानि च कियतेऽनेकार्थंटीकेयम ॥ टीका में
 ५० द्रप्टव्य है-पीटर्सन कत ग्रन्थ-सूची, भाग ५, पृ० १६२
 ५१. 'जैन-सिद्धान्त भास्कर', भाग ४, किरण १, पृ० ह
     डा० नेमिचन्द्र शास्त्री 'जैन कोश-साहित्यं, आचार्य भिक्षु स्मृति-प्रन्थ, दितीय खण्ड,
     पृ० १६६
 ५२ भार्मा, प० नन्दलाल (स०) विश्वलोचनकोश की प्रस्तावना, पृ० ५
 ५३ वारागनाडीचरणौ, मयूरे चित्रपिंगल ।
     नृत्यप्रिय स्थिरमद, खिलखिल्लो गरवत ॥
     मार्जारकण्ठो मरूको, मेघनादानुलासक ।
```

भयुको बहुलग्रीवो, नगावासश्म चन्द्रकी ॥ १७३०-३१

३६४ सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा

पृष्ठ वीतरागो जिन प्रोक्तो जिनो नारायण स्मृत ।

कन्दर्पहा जिनरचैव जिन सामान्यकेवली ॥६२॥

४५ कासनीवाल, डा० कस्तुरचन्द (स०) राजस्थान के जैन शास्त्र-भाण्डारो की ग्रन्य सूची, भाग २, पृ० २६७

पूर शास्त्री. डा० नेमिचन्द्र जैन 'जैन कोश-साहित्य', आचार्य मिद्यु स्मृति-ग्रन्य, पृ० १९६

पूछ मुनि जिनविजय 'उक्तिरत्नाकर' की प्रस्तावना, पृ० ६

४८ आचार्य भिक्ष स्मृति-ग्रन्थ, पृ० १६६

मालवनरिदधाडीए लूडिए मन्नखेडिम्म ॥

४६ वही, पु० १६६

६० अफेडत, ध्योडर (स०) केटालोगम केटेलोगोरम, भा० १,१६६२, जर्मनी, पृ० ६३३

६१ विक्कमकालस्स गए अउणत्तीसूत्तरे सहस्मम्मि ।

धारानयरीए परिद्रिएण मग्गे ठिखाए अणवज्जे ।

कज्जे कणिद्वविहणीए 'सुन्दरी' नामधिज्जाए ॥ अन्तिम प्रशस्ति

६२ कड्नो प्रद्य जणकिया कुसल ति पयाणमतिमा वण्णा । नामिम्म जस्स कम सो तेणेसा विरइया देसी ॥ वही

६३. 'पोक्षो वहण सवरा य किराया'-पाइयलच्छी० २७४

६४ जे लक्खणे ण सिद्धा ण पसिद्धा सक्कयाहिहाणेसु ।

ण य गठणलक्खणासत्तिसमवा ते इह णिवदा ।। देशी० १,३

६५ देसविसेसपसिद्धी इ भाष्णमाणा अणन्तया हुति । तम्हा अणाइपाइअपयट्टभासाविसेसओ देसी ।। वही, १,४

६६ वनर्जी, मुरलीघर देशीनाममाला की भूमिका, पु० ३३

६७ बरो, टी० बुलेटिन ऑव द स्कूल ऑव ओरियन्टल एण्ड अफीकन स्टडीज, लन्दन, जिल्द १२ पृ० ३६५

६८ त्रियन् रत्ना एन० 'सम फौरिन लोन वर्ड्स इन पुष्पदन्ताज अपश्रमा', भारतीय विद्या', जिल्द २५, स० १-२, पृ० २७

७१ वही पृ० १७१

६६ वही, पृ० २८

७० टर्नर, आर०एल० ए कम्पेरेटिव डिक्शनरी ऑव द ६ण्डो-आर्यन लैंग्वेजेज, लन्दन, १६६६, पृ० १३२

७२ द्रष्टव्य है 'भारतीय विद्या', जिल्द २४, स० १-२, पृ० २६

७३ वरो, टी० वुलेटिन ऑव द स्कूल ऑव सोरियन्टल एण्ड सफीकन स्टडीज, लन्दन, जिल्द १२, पृ० ३७६

ए कम्पेरेटिव डिक्शनरी ऑव द इण्डो-आर्यन लैग्वेजेज, लन्दन, ७४ टर्नर, आर०एल०

१६६६, प्० २४६ ७५ महाकवि पुष्पदन्त कत महापुराण, ३,१४,११।

७६ 'देशीनाममाला' के परिशिष्ट में सलग्न शब्दकोष, पृ० ४७

७७ टर्नर, आर०एल० ए कम्पेरेटिव डिक्सनरी ऑव द इण्डो-कार्यन लैंग्वेजेज, लन्दन १९६६, पु० ४७५

७८ श्रियन्, डा० रत्ना 'ए स्टडी ऑव देश्य वर्ड्स फॉम द महापुराण ऑव पुष्पदन्त', द जर्नल झॉव द यूनिवर्मिटी ऑव वाम्बे, जिल्द ३१, भाग २, सित०, १९६२, पृ० १०३

- ७६ गुप्त, डा० हरिहर प्रसाद 'देशीनाममाला में कृषि-शन्दावली', हिन्दुस्तानी, भाग १६, भ्रक ३, जुलाई-सितम्बर १६५८, पृ ८१-१०५
- द्व० वैद्य, डा॰ पी०एल० 'आब्जर्वेशन्स ऑन हेमचन्द्राज देशीनाममाला', एनल्स ऑव द भाण्डारकर औरियन्टल रिसर्च इन्स्टीट्यूट, जिल्द द, पृ० ६३-७१
- द्द्र चटर्जी, डा० सुनीतिकुमार म्प्रकाशित लेख 'तिमल कल्चर', जिल्द द, स०४, अक्तूबर-दिसम्बर, १९५९, पृ० ३०६
- दर रो, अमृत 'दद्राविडियन एलीमेन्ट इन प्राकृत' इण्डियन एन्टिक्वेरी, जिल्द ४६, १९१७, पृ० ३३-३६
- दर् उपाध्ये, डा० आ० ने० 'कनारीज वर्ड्स इन देशी लेक्सिकन्स', एनल्स ऑव द भाण्डारकर ओरियन्टल रिसर्च इन्स्टीट्यूट, जिल्द १२, भाग २ १६३१, पृ० १३२-१६३ तथा
  - 'मराठी एलीमेन्ट्स इन ए प्राकृत ड्रामा', इण्डियन लिग्विस्टिन्स, भाग १६, १९४४, पृ० १४७-१४२
- द४ चटर्जी, डा० सुनीतिकुमार 'उक्तिच्यक्तिप्रकरण' की प्रस्तावना, पृ० ६ तथा
  - ''ततो देशे देशे प्रतिविषय लोक पामरजनो यया यया गिरापम्नष्टया यत् किचित् अभिधेय वस्तु विक्त व्यवहरति सापभ्रश भाषा।"— उक्तिव्यक्तिप्रकरण, श्लो० ७ की विवृति ।
- दर् मुनि जिनविजय 'उनितरत्नाकर' की प्रस्तावना, पृ०७
- द६ शास्त्री, डा० देवेन्द्रकुमार अपश्रिश भाषा और साहित्य की शोध-प्रवृत्तिया, १९७२, प्० ४४-४६
- म् व्यृह् लर, डा० जे०एच० द देशी शब्दसम्भह अव हेमचन्द्र, इण्डियन एन्टिक्वेरी जिल्द २, १८७३, पृ० १७-२१

तथा ---

- 'ऑन ए प्राकृत ग्लॉसरी इनटाइटिल्ड पाइयलच्छी, इण्डियन एन्टिक्वेरी, जिल्द २, भाग १८, जून १८७३
- प्य Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, १६१२, पृ० ५४४
- न्ह द्रष्टव्य है--'तीयँकर' का श्रीमद्विजयराजेन्द्रसूरीश्वर विशेषाक, १९७५, पृ० ५६
- ह० शास्त्री, डा० देवेन्द्रकुमार 'जैन दर्शन पारिभाषिक शब्दो के भाष्यम से',
  - वही, श्रीमद्विजयराजेन्द्रसूरीश्वर विशेषाक, पृ० १२६-१३१
- ६१ वही, पृ० १४७-१५१
- हर भास्त्री, देवेन्द्रकुमार 'अपश्रम कोश एक परिचय', हिन्दुस्तानी, भाग ३१, श्रक १-२, पु० २१-२२
- हर पीटर्सन 'वैदिक संस्कृत एण्ड प्राकृत', जर्नल ऑव द अमेरिकन ओरियन्टल सोसायटी, जिल्द २२, १६१२, पृ०४२३
- १४ पुसालकर, ए०डी० 'वेयर द पुराणाज झोरिजनली इन प्राकृत', आचार्य ध्रुव स्मारक ग्रन्थ, भाग ३, गुजरात विद्यासभा, अहमदाबाद, पृ० १०३
- ६५ पुष्पदन्त कृत महापुराण, २६,२४,११
- ६६ चौकसी, वी०जे० कम्पेरेटिव प्राकृत ग्रैमर, अहमदावाद, १६३३, पृ० ८
- ६७ पाइन-सद् महण्णव का उपोद्धात, पृ० २२, द्वितीय सस्करण, १६६३

६८ इपिग्राफिका इण्डिका, ४,३५६, ४,३२

६६ ऋग्वेदप्रातिशास्य, १४,३८

१०० जेकव, वाकरनागंत - आल्टङण्डिंगे ग्रानातिक, भा० १,१६६६, पृ० ३१

१०९ डा० रामगोपाल चैदिक व्याकरण, प्रथम भाग, दिल्ली, १६६५, पृ० ५ से उद्ता

१०२ द्रप्टव्य है प्रिआर्थन एण्ड प्रि-द्रैवेहियन, पृ० ६

१०३ डा० मोतीचन्द्र सार्थवाह, पृ० ४४

१०४ मिश्र, टा० हरिमोहन 'ऋग्वेदीय भारत की मापा-स्थिति', परिपद्-पित्रका, वर्ष ६, थक ३ ४, मापा-सर्वेषणाक, पृ० ४२ से उदृत

१०५ 'अय मान्जव्दान् आर्या न किस्मिन्चिदये आचरित

म्लेच्छास्तु कस्मिरिचन् प्रयुज्यन्ते, यथा-पिक-नेम-सत-ताभरस आदि जब्दातेषु मन्देह् ।'

णवरमाप्य, अ०१ पा०३, सू०१०, अ०४

१०६ वर्मा, सिद्धेत्वर द फोनेटिक आव्जर्वेशन्स आफ इण्डियन ग्रामेरियन्स, दिल्ली, १६६१, प्० ५० १०७ अल्मडोर्फ, लुटविग 'द ओरिजन साव द न्यू-इण्डो-आर्यन स्पीचेज', अनु०एम०एन० घोपाल, जर्नेल ऑव द बोरियन्टल इन्स्टीट्यूट, वडोदा, जिल्द १०, म०२, दि १०

१६६०, पु० १३२-३३ १०८ टर्नर, आर०एल० ए कम्पेरेटिव डिक्सनरी ऑव द ६ण्डो आर्यन लैंग्वेजेज, १६६६, पु० ४७५

१०६ जैन, डा० जगदीशचन्द्र जैन आगम माहित्य मे भारतीय समाज, परिशिष्ट ३

१९० इप्टब्य है—प्रोमीडिग्स ऑव द सेमिनार ऑव स्कानर्स इन प्राकृत एण्ड पालिस्टडीज, मगर्व युनिवसिटी, बोधगया, १६७१, पृ० ६१

१११ शास्त्री, डा० देवेन्द्रकुमार 'मगवान् महावीर की मूल वाणी का भाषा-वैज्ञानिक महत्त्व',

द विक्रम जर्नल ऑव द विक्रम-युनिविसटी, उज्जैन, जिल्द १८, स०२-४, मईनाव० १६७४, पृ० १४४-४६ १९२ शास्त्री, डा० देवेन्द्रकुमार 'कन्ट्रीव्यूशन ऑव अपन्नश टू इण्डियन लैग्वेजेज', कन्ट्रीव्यूशन

ऑव जैनिज्म टु इण्डियन कल्चर, १६७४, पृ० ७६

## आधुनिक जैन कोश-श्रन्थों का मूल्यांकन

## डॉ० श्रीमती पुष्पलता जैन

किसी भाषा और उसमे रचित साहित्य का सम्यक्-अध्ययन करने के लिए तत्सम्बद्ध कोशो की नितान्त आवश्यकता होती है। वेदो और सहिताओं को समझने के लिए निघण्डु और निरुक्त जैसे कोशो की रचना इसीलिए की गई कि जनसाधारण उनमे सन्निहित विशिष्ट शब्दो का अर्थ समझ सके। उत्तरकाल में इसी आधार पर सम्झत पालि और प्राकृत के शब्दकोशों का निर्माण आचार्यों ने किया। अमरकोश विश्वलोचनकोश, नाममाला, अभिधानप्पदीपिका, पाइयलच्छीनाममाला आदि जैसे अनेक प्राचीनकोश उपलब्ध है। इनमें कुछ एकाझर कोश है और कुछ अनेकार्थक शब्दों को प्रस्तुत करते हैं। कुछ देशी नाममाला जैसे भी शब्दकोश है जो देशी शब्दों के अर्थ को प्रस्तुत करते हैं।

प्राचीन कोश-साहित्य के अध्ययन से हम कोशो को कुछ विशेष वर्गो मे विभा-जित कर सकते हैं। उदाहरणत व्युत्पत्ति कोश, पारिभाषिक कोश, पर्यायकोश, व्यक्तिकोश, स्यान-कोश, एकभाषा कोश, बहुभाषा कोश आदि। इन कोशो के माध्यम से साहित्य की विभिन्न विधाओ एव उनमे प्रयुक्त विशिष्टशन्दों के आधार पर भाषावैज्ञानिक तथा सास्कृतिक इतिहास की सरचना भी की जा सकती है।

आधुनिक कोशो का प्रारम उन्नीसवी शताब्दी से माना जा सकता है। इन कोशो की रचना-शैली का आधार पाश्चात्य विद्वानो द्वारा लिखित शब्द कोश रहा है। उन्नीसवी-बीसवी शताब्दी में प्राकृत और जैन साहित्य तथा दर्शन के विद्वानो ने भी कुछ कोशग्रन्थों का निर्माण किया है। अध्येताओं के लिए उनकी उपयोगिता निर्विवाद रूप से सिद्ध हुई है। ऐसे कोश ग्रन्थों में हम विशेष रूप में अभिधान राजेन्द्र कोश, पाइयसद्महण्णव, अर्धमागधी डिक्सनरी, जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश तया जैन लक्षणावली का उल्लेख कर सकते है। यहा हम सक्षेप में इन कोशग्रन्थो का मूल्याकन करने का प्रयतन करेंगे।

## १ अभिधानराजेन्द्रकोश

इस कोण के निर्माता श्री विजय राजेन्द्र सूरि का जन्म स० १८८३, पौप ચુ<del>વ</del>ल सप्तमी, गुरुवार (सन् १८२६) को भरतपुर मे हुआ । आपका वाल्यावस्था का नाम रत्नराज या, पर स० १६०३ मे स्थानकवासी सप्रदाय मे दीक्षित होने पर रत्न विजय हो गया । वाद मे उन्होने व्याकरण दर्शन आदिका अव्ययन किया । सन् १६२३ मे वे मूर्ति पूजक सम्प्रदाय मे दीक्षित हुए और विजय राजेन्द्र सूरि के नाम से आचार्य पदवी प्राप्त की। उन्होंने अनेक मदिर वनवाये और उनकी प्रतिष्ठाये करायी । वे अच्छे प्रवक्ता और भास्त्रार्थ कर्ता थे । उपाध्याय वालचद जी से उनका गास्त्रार्य हुआ और वे विजयी हुए । आपकी विद्वत्ता के प्रमाण स्वरूप आपके अनेक ग्रय ह जिनमे अभिधान राजेन्द्र कोण, उपदेश रत्न सार, सर्वसग्रह प्रकरण, प्राकृत-व्याकरण विवृत्ति, शब्द कोमुदी, उपदेश रत्न सार, राजेन्द्र सूर्योदय आदि प्रमुख है। उनके ग्रयो से उनकी विद्वता स्पब्ट रूप से झलकती है। श्री सूर्य का अत काल ३१ दिसम्बर सन् १६०६ मे राजगढ मे हुआ।

अभिवान राजेन्द्र कोग के लेखक विजय राजेन्द्र सूरि ने जैन साहित्य के अध्ययन-अध्यापन के दौरान यह अनुभव किया कि एक ऐसा जैन-आगम कोश होना च। हिए जो समूचे जैन दर्शन को अकारादि कम से सयोजित कर सके। लेखक ने वपने कोशग्रय की भूमिका में लिखा है कि "इस कोश में अकारादि कम से प्राकृत शब्द बाद मे उनका सस्कृत मे अनुवाद, फिर ब्यूत्पत्ति, लिंग निर्देश तथा जैन आगमों के अनुसार उनका अर्थ प्रस्तुत किया गया है। लेखक का दावा है कि जैन अागम का ऐसा कोई भी विषय नहीं रहा जो इस महाकोश में न आया हो। केवल इस कोश के देखने से ही सम्पूर्ण जैन आगमो का वोध हो सकता है। इसकी श्लोक सच्या साढे चार लाख है और अकारादि वर्णानुकम से साठ हजार प्राकृत शब्दो का सम्रह है।"र

लेखक के ये शब्द स्पष्ट सकेत करते ह कि उनका उद्देश्य इसे सही अर्थ मे महाकोश वनाने का या। इस महाकोश के मुख्य पृष्ठ पर लिखा है

श्री सर्वज्ञश्रक्षित गणधर निर्वातताऽद्यश्रीनोपलम्यमानाऽश्रेप —सून्नद्वृति भाष्य निर्विति चूर्ण्यादि निहित सकल दार्शनिक सिद्धेन्तेतिहास वेदान्त न्याय वैशेषिक भीमासादि प्रदर्शितपदार्थयुक्तायुक्तत्व निर्णायक । वृहद् भूमिको पोद्धात प्राकृतव्याकृति प्राकृत भव्द रूपा-वल्यादि परिशिष्ट महित ।

इससे पता चलता है कि कोशकार ने प्राकृत-जैन आगम, वृत्ति, भाष्य, निर्युक्ति

चूिंग, आदि में उल्लिखित सिद्धान्त, इतिहास, शिल्प, वेदान्त, न्याय, वैशेषिक, मीमासा आदि का सग्रह किया गया है। इसका प्रकाशन जैन प्रभाकर प्रिन्टिंग प्रेस रतलाम से सात भागों में हुआ। इसकी भूमिका में लिखा है कि ''इस कोश में भूलसूब प्राचीन टीका, व्याख्या तथा ग्रथान्तरों में उसका उल्लेख बताया गया है। यदि किसी भी विषय पर कथा भी उपलब्ध है तो उसका भी उल्लेख है। तीर्थ और तीर्यंकरों के वारे में भी लिखा गया है।'' यह महाकोश यद्यपिसात भागों में समाप्त हुआ है परन्तु भूमिका में चार भागों की ही विषय सामग्री का उल्लेख है। इसे हम सक्षेप में इस प्रकार देख सकते हैं

| 8 | प्रथम भाग   | अ वर्ण               | पृष्ठ ८१४ | प्रकाशन काल |
|---|-------------|----------------------|-----------|-------------|
|   |             |                      |           | सन् १६१०    |
| २ | द्वितीय भाग | अ। से ऊवर्ण तक       | ,, ११७८   | सन् १६१३    |
| ş | तृतीय भाग   | 'ए' से 'क्ष' वर्ण तक | ,, १३६४   | सन् १६१४    |
| ४ | चतुर्थ भाग  | 'ज' से 'न' वर्ण तक   | ,, २७७८   | सन् १६१७    |
| X | पचम भाग-    | – 'प' से 'भ' वर्ण तक | ,, १६३६   | सन् १६२१    |
|   | ५०० भाग     | म से 'व' वर्ण तक     | ,, १४६६   | सन् १६२३    |
| Ø | सप्तम भाग   | स से ह वर्ण तक       | 8588      | सन् १६२५    |
|   |             |                      |           |             |

इन सातो भागो के प्रकाशन में लगभग पन्द्रह वर्ष लगे और कुल १०५६० पृष्ठों में यह महाकोश समाप्त हुआ। इसमें अच्छेर, अहिंसा, आगम, आधाकम्म, आयिरिय, आलोयणा, ओगाहणा, काल, किया, केवलिपण्णित, गच्छ, चारित्त, चेइय, जोग तित्ययर, पवज्जा, रजोहरण, वत्य, वसिंह, विहार, सावय, हेउ, विनय, सद् पट्टाविल, पच्चक्खाण, पिंडलेहणा, पिरसह, वधण, भावणय, मरण मूलगुण, मोक्ख, लोग, वत्य, वसिंह, विणय, वीर, वेयावच्च, सखिंड सच्च, सामाइय इत्यादि जैसे मुख्य शब्दों पर विशेष विचार किया गया है। इसी तरह अचल, अज्जचन्दणा, अणुवेलघर, अभयदेव अरिट्ठनेमि, आराहणा, इलादत्त, इसिभद्दपुत्त, उदयण काकदिय, कासीराज चक्कदेव, दयदेत, धणसिरि, धणवइ, मूलदत्ता, मूलसिरी, मेहघोस रयनेमि, रोहिणी, समुद्दपाल, विजयसेन, सींह, सावत्थी, हरिभद्द आदि जैसी महत्त्वपूर्ण कथाओं का विस्तार से उल्लेख किया गया है।

यह महाकोश अवश्य है परन्तु महाकोश के प्रयोजन को सिद्ध नहीं कर पाया। प्रथम तो इसे हम मोटे रूप में अर्धमागधी महाकोश कह सकते है जिसमें अर्धमागधी प्राकृत जैन आगमों को छोडकर शेष प्राकृत साहित्य का उपयोग नहीं किया गया और दूसरी वात यह है कि यह मान्न उद्धरणकोश वन गया। ये उद्धरण इतने लम्बे रख दिये कि पाठक देखकर ही घवडा जाता है। कहीं-कहीं तो ग्रथों के समूचे भाग प्रस्तुत कर दिये हैं। फिर इसके बाद उनका संस्कृत रूपातर और भी बोझिल

वन गया । पाइयमहमहण्णव के लेखक प० हरगोविन्द दास सेठ ने उसकी जो सटीक आलोचना की है वह इस मन्दर्भ में दृष्टव्य हैं।

"परन्तु सेद के साथ कहना पडता है कि इसमें कर्ता को सफलता की अपेक्षा निष्फलता ही अधिक मिली है और प्रकाशक के घन का अपव्यय ही विशेष हुआ है। सफलता न मिलने का कारण भी स्पष्ट है इस ग्रथ को थोड़े गौर से देखने पर यह सहज ही मालूम होता है कि इसके कर्ता को न तो प्राकृत भाषाओं का पर्याप्त ज्ञान या और न प्राकृत भव्दकोश के निर्माण की उतनी प्रवल उच्छा, जितनी जैन दर्शन शास्त्र और तर्कशास्त्र के विषय मे अपने पाडित्य प्रस्थापन की धुन । इसी धुन ने अपने परिश्रम को योग्य दिणा में ले जाने वाली विवेक वुद्धि का भी हास कर दिया है। यही कारण है कि इस कोश का निर्माण केवल ७५ में भी कम प्राकृत जैन पुस्तको के ही, जिनमे अर्धमागधी के दर्शन विषयक ग्रथो की बहुलता है, आधार पर किया गया है और प्राकृत की ही इतर मुख्य भाखाओं के तथा विभिन्त विषयों के अनेक जैन तथा जैनेतर ग्रयों में एक का भी उपयोग नहीं किया गया है। इससे यह कोण व्यापक न होकर प्राकृत भाषा का एकदेशीय कोण हुआ है। इसके सिवा प्राकृत तथा संस्कृत ग्रथों के विस्तृत अशो को और कही-कही तो छोटे वडे सम्पूर्ण ग्रथ को ही अवतरण के रूप उद्धृत करने के कारण पृष्ठ सच्या मे बहुत वडा होने पर भी, शब्द सख्या में ऊन ही नहीं, विलक आधारभूत ग्रंथों में आये हुए कई उपयुक्त भव्दों को छोड़ देने से और विशेषार्यहीन अतिदीर्घ सामासिक भव्दों की भर्ती से वास्तविक शब्द सख्या में यह कोश अति न्यून भी है। इतना ही नहीं, इस कोश में आदर्श पुस्तकों की, असावधानी की, और प्रेस की तो असख्य अशुद्धिया हैं ही, प्राकृत भाषा के अज्ञान से सम्बन्ध रखने वाली भूलों की भी कमी नहीं है और सबसे बढकर दोप इस कोश में यह है कि वाचस्पत्य, अनेकान्त जय पताका, अष्टक, रत्नाकरावतारिका आदि केवल संस्कृत के और जैन इतिहास जैसे केवल अधिनिक गुजराती ग्रयो के संस्कृत और गुजराती भव्दो पर से कोरी निजी कल्पना से ही बनाये हुए प्राकृत शब्दों की इसमें खूब मिलावट की गयी है, जिससे इस कोश की प्रामाणिकता ही एकदम नष्ट हो गयी है। ये और अन्य अक्षम्य दोषो के कारण साधारण अभ्यासी के लिए इस कोश का उपयोग जितना आमक और भयकर है, विद्वानों के लिए भी उतना ही क्लेशकर है।"'

अभिधान राजेन्द्र कोश के कोशकार विजय राजेन्द्र सूरि तथा सशोधक दीपविजय और यतीन्द्र विजय है। उनके अभिदान राजेन्द्र कोश के सन्दर्भ में सेठ की यह आलोचना नि सन्देह अर्थपूर्ण प्रतीत होती है। कोश के निर्माण की सार्थकता यहा पूरी नहीं हो सकी इसके बावजूद इस विशालकाय कोश को विल्कुल निर्यक भी नहीं कह सकते। जिस समय इस कोश का निर्माण हुआ है उस समय अर्धमागधी आगमों का प्रकाशन अधिक नहीं हुआ था और जो हुआ भी था वह सभी सुसपादित नही था। अनुसधाता को एक ही स्थान पर सम्बद्ध विषय की जानकारी मिल जाती है। इस दृष्टि से उसका विशेष उपयोग कहा जा सकता है।

विजयराजेन्द्रसूरि ने एक और कोश लिखा था जिसका नाम उन्होंने शब्दाबुधि कोश रखा था परन्तु इसका प्रकाशन नहीं हो सका। इसमें लेखक ने अकारादि कम से प्राकृत शब्दों का सग्रह किया था और साथ ही सस्कृत और हिन्दी अनुवाद दिया था किन्तु अभिधानराजेन्द्र कोश को तरह शब्दों पर व्याख्या नहीं की गई। यह कोश कदाचित् अधिक उपयोगी हो सकता था परन्तु न जाने आज वह पाडुलिपि के रूप में कहा पड़ा होगा।

#### २ अर्धमागधीकोश

इस कोश के रचियता मुनि रत्नचन्द्र लीम्बडी-सम्प्रदाय के स्थानकवासी साधु थे। उन्होंने जैन-जैनेतर ग्रथो का अध्ययन कर बहुश्रुत व्यक्तित्व प्राप्त किया था। उनके द्वारा कुछ और भी ग्रथो की रचना हुई है जिनमे अजरामरस्तोन्न (स० १६६६), श्रावकव्रतपिवका (स० १६७०), कर्त्तव्यकौमुदी (स० १६७०), भावनाशतक (स० १६७२), रत्नधमिलकार (स० १६७३), प्राकृत पाठमाला (स० १६८०), प्रस्तर रत्नावली (स० १६८१), जैनदर्शन मीमासा (स० १६६४) — अर्धमानधी का सटीक व्याकरण प्रमुख है।

यह अर्धमागधी कोश मूलत गुजराती में लिखा गया और उसका हिन्दी तथा अग्रेजी रूपातर प्रीतमलाल कच्छी आदि अन्य विद्वानों से कराया गया। इस कोश के रचने में लेखक को मुनि उत्तमचंद जी, उपाध्याय आत्माराम जी, मुनि माधवजी तथा मुनि देवचन्द्रजी का भी सहयोग मिला है। डाँ० वनारसीदास जी एवं डाँ० वेलवेलकर ने भी इसमें सहयोग दिया। इन सभी विद्वानों के सहयोग से अस्तुत कोश इस रूप में प्रकाशित हो सका है। डाँ० वूलर की विस्तृत प्रस्तावना और सरदारमल भड़ारी की विस्तृत अग्रेजी भूमिका के साथ यह कोश चार भागों में इस प्रकार प्रकाशित हुआ

भाग १ 'अ' वर्ण पृ० ५१२ प्रकाशन काल सन् १६२३ भाग २ 'अ' से 'ण' वर्ण तक पृ० १००२ ,, ,, सन् १६२७ भाग ३ 'त' से 'व' वर्ण तक लगभग पृ० १०००,, ,, सन् १६२६ भाग ४ 'म' से ह वर्ण तक पृ० १०१५ ,, ,, सन् १६३२ (परिशिष्ट सहित)

इस प्रकार लगभग ३६०० पृष्ठो में यह कोश समाप्त हो जाता है। इसे हम पच भाषा कोश कह सकते हैं क्योकि यह प्राकृत के साय ही सस्कृत गुजराती हिन्दी और अग्रेजी भाषाओं में रूपातरित हुआ है। लगभग सभी शब्दों के साय यथावश्यक

मूल उद्वरणो को भी इसमे सम्मिलित किया गया है। ये उद्धरण सिक्षप्त और उपयोगी है। उनमे अभिधान राजेन्द्र कोश जैसी वोझिलता नही दिखती। अभिधान राजेन्द्र कोश की अन्य किमयों को भी परिमार्जित करने का प्रयत्न किया गया है। इस को में आगम साहित्य तथा आगम से निकटत सबद्य रखने वाले विशेषावश्यक भाष्य, पिड, निर्वक्ति, ओधनिर्वृक्ति आदि ग्रथो का उपयोग किया गया है साथ ही भव्द के साथ उसका व्याकरण भी प्रस्तुत किया गया है। अर्धमागधी से अतिरिक्त प्राकृत वोलियों के शब्दों को भी इसमें कुछ स्थान दिया गया है। इसके चारों भागों में कुछ परम्परागत चित्र भी सयोजित कर दिये गये है जिनमे आवलिकावद्य विमान, आंसन्, ऊर्ध्वलोक, उपशमश्रेणी, कनकावली, कृष्णराजी, कालचक्र, क्षपकश्रेणी, धन रज्जु, घनोद्धि, १४ रत्न, चन्द्रमडल, जम्बूद्धीप नक्षत्नमडल, भरत, मेरू, लवणसमुद्र, लोभ, विमाण आदि प्रमुख है। इस कोश का सपूर्ण नाम An Illustrated Ardha-Magadhi Dictionary है और इसका प्रकाशन S S Jaina Conference इन्दौर हारा हुआ है।

इस कोश के परिशिष्ट के रूप में सन् १६३८ में पचर्स भाग भी प्रकाशित हुआ। इसमे अर्धमागधी, देशी तथा महाराष्ट्री शब्दो का सस्कृत, गुजराती, हिन्दी और अग्रेजी भाषाओं के अनुवाद के साथ सग्रह हुआ है। परन्तु उनका यहा व्याकरण नहीं दिया जा सका। यह भाग भी लगभग ६०० पृष्ठो का है।

मुनि रत्नचद्र जी का यह सपूर्ण कोश छात्रो और शोधको के लिए उद्धरण ग्रथ-सावन गया है । मुनिजी का जन्म स० १६३६ वैशाख शुक्ल १२ गुरुवार को कच्छ के भारोरा नामक ग्राम मे हुआ। आपका विवाह १३ वर्ष की अवस्या मे हुआ और स० १६५३ में पत्नी की मृत्यु के वाद मुनि दीक्षा ले ली। इसके वाद उन्होंने संस्कृत और प्राकृत ग्रंथों का गहन अध्ययन किया और जीवन के उत्तरकाल म ग्रथ-निर्माण का कार्य हाय मे लिया। वे शतावधानी भी थे और तपस्वी भी।

#### पाइय-सद्द-महण्णव

इस कोश के लेखक प० हरगोविन्ददास विकमचद सेठ का जन्म वि० स० १६४५ मे राधनपुर (गुजरात) मे हुआ। उनको शिक्षा-दीक्षा वहुत कुछ यशोविजय जैन पाठशाला, वाराणसी में हुई। यही रहकर उन्होंने संस्कृत और प्राकृत भाषा का अध्ययन किया । प० वेचरदास डोसी उनके सहाध्यायी रहे है । दोनो विद्वान् पालि का अध्ययन करके श्रीलका भी गये और बाद मे वे सस्कृत, प्राकृत और गुजराती के प्राध्यापक के रूप में कलकत्ता विश्वविद्यालय में नियुक्त हुए। न्याय-व्याकरणतीर्थ होने के कारण जैन-जैनेतर दार्शनिक ग्रयो का गहन अध्ययन हो चुका या। यशोविजय जैन ग्रयमाला से उन्होने अनेक संस्कृत-प्राकृत ग्रयो का संपादन भी किया। लगभग ५२ वर्ष की अवस्या मे ही स० १६६७ मे वे कालकवलित हो गये। अपने इस अल्पकाल में ही उन्होंने अनेक ग्रयों का कुशल संपादन और लेखन

सेठजी के ग्रथों में पाइयसहमहण्णव का एक विशिष्ट स्थान है। इसकी रचना उन्होंने समवत अभिधानराजेन्द्रकोश की किमयों को दूर करने के लिए की। जैसा हम पीछे लिख चुके हैं, सेठजी ने उपर्युक्त ग्रथ की मार्मिक समीक्षा की और उसकी किमयों को दूर कर नये प्राकृत कोश की रचना का सकल्प किया। उन्होंने स्वय लिखा है ''इस तरह प्राकृत के विविधमेदों और विषयों के जैन तथा जैनेतर साहित्य के ययेष्ट शब्दों से सकलित, आवश्यक अवतरणों से युक्त, शुद्ध एव प्रामाणिक कोश का नितान्त अभाव वना ही रहा है। इस अभाव की पूर्ति के लिए मैंने अपने उक्त विचार को कार्यरूप में परिणत करने का दृढ सकल्प किया और तदनुसार भी झ ही प्रयत्न भी शुरू कर दिया गया। जिसका फल प्रस्तुत कोश के रूप में चौदह वर्षों के कठोर परिश्रम के पश्चात् आज पाठकों के सामने उपस्थित है।"

लेखन के इस नयन से यह स्पष्ट है कि कोश के तैयार नरने में उन्होने पर्याप्त समय और शक्ति लगायी। प्रकाशित सस्करणों को शुद्ध रूप में अकित करने का एक दुष्कर कार्य था, जिसे उन्होंने पूरा किया। इतना ही नहीं बिल्क उन्होंने इस वृह्त्काय कोश का सारा प्रकाशन-ज्यय भी स्वय उठाया। कोशकार ने आधुनिक ढग से लगमग ५० पृष्ठ की विस्तृत प्रस्तावना भी लिखी, जिसमें प्राकृत भाषाओं का इतिहास तया भारतीय भाषाओं के विकास में उनके योगदान की विशेष चर्च की। इस ग्रय के निर्माण में उन्होंने लगभग ३०० ग्रयों का उपयोग किया जो प्राय एवेताम्बर सम्प्रदाय से सम्बद्ध है। लगभग प्रत्येक शब्द के साथ किसी ग्रथ का प्रमाण भी दिया गया है। इस दृष्टि से यह कोश अधिक उपयोगी हो सका है। एक शब्द के जितने सभावित अर्थ हो सकते है उनका भी कोशकार ने उल्लेख किया है। सदिग्ध पाठ को कोष्ठक में प्रश्निच्ह के साथ प्रस्तुत किया गया है। यह व्यवस्था उनकी विद्वत्ता और सावधानता को सूचित करती है।

## ४ पुरातन-जैन-वाक्य-सूचि

प्रस्तुत ग्रय के सम्पादक श्री जुगलिकशोर जी मुख्तार प्राचीन जैन विद्या के प्रसिद्ध अनुसन्धाता रहे हैं। उन्होंने वीर सेवा मिदर जैसे शोध-सस्थान और उसके अनेकान्त जैसे शोध-पद की स्थापना और उसका सम्यक् सचालन कर जैन विद्या के अनुसद्यान क्षेत्र में महत्त्वपूर्ण योग दिया है। श्री मुख्तार स्वय भी एक वरिष्ठ अनुसद्याता रहे हैं। उन्होंने अपनी अवस्था के लगभग ५० वर्ष इसी कार्य में व्यतीत किये है। उनके ग्रथों में स्वयभूस्तोन्न, स्तुति-विद्या, युक्तयनुशासन, समीचीन धर्मशास्त्र, अध्यात्म, रहस्य, जैन साहित्य और इतिहास पर विश्व प्रकाश, देवागम

स्तोत्र आदि सपादित और अनुवादित ग्रथ तथा णताधिक णोध-निवध णोधको के लिए मार्गदर्शक वने हुए है।

पुरातन-जैन, वाक्य-सूचि वस्तुत एक ढग का को शाप्र थ है, जिसमे ६४ मूलग्रयों के पश-वाक्यों की अकारादिकम से सूचि हैं। इसी में ४८ टीकादि ग्रथों में उद्धृत प्राक्तत-पद्य भी सगृहीत कर दिये गये हैं। कुल मिलाकर पण्यीस हजार तीन सौ वावन प्राकृत-पद्यों की अनुक्रमणिका के रूप में इस ग्रथ को तैयार किया गया है। इसके आधारभूत ग्रथ विशेषत दिगम्बर सम्प्रदाय के हैं। जहां तहा आचार्य 'उक्तच' लिखकर अपने पूर्वाचार्यों के पद्यों का उल्लेख करते रहे हैं जिनका खोजना कभी-कभी कठिन हो जाता है। इस दृष्टि से यह ग्रथ थोवकों के लिए अत्यविक उपयोगी वन जाता है। इसके सपादन में डॉ० दरवारीलाल को िया और प० परमानद शास्त्रों ने विशेष सहयोग दिया है। इसका प्रकाशन बीरसेवा मदिर से सन् १६५० में हुआ। इस ग्रथ की प्रस्तावना १६८ पृष्ठ की है, जिसमें मुख्तार साठ ने सम्बद्ध ग्रथों और आचार्यों के समय और उनके योगदान पर गभीर चितन प्रस्तुत किया है।

## प्र जैनग्रथ-प्रशस्ति-सग्रह

इसका दो भागों में वीर सेवा मदिर से प्रकाशन हुआ है। प्रथम भाग का सपादन प० परमानदजी के सहयोग से श्री जुगलिकशोर मुख्तार ने सन् १६५४ में किया। इसमें संस्कृत प्राकृत भाषाओं के १७१ ग्रंथों की प्रशस्तियों का संकलन किया गया है, जो ऐतिहासिक दृष्टि से वडी महत्त्वपूर्ण है। इन प्रशस्तियों में सद्य, गण, गच्छ, वभ, गुरुपरम्परा, स्थान, समय आदि का संकेत मिलता है। इस भाग में कुछ परिभिष्ट भी दिये गये हैं जिनमें प्रशस्तिगत मौगोलिक नामो, सर्घों, गणो, गच्छो, स्यानों, राजाओ, राजमित्रयों, विद्वानों, आचार्यों, भट्टारकों तथा श्रावक-श्राविकाओं के नाम की सूची को अकारादिकम से दिया गया है। प० परमानदजी द्वारा लिखित ११३ पृष्ठों की प्रस्तावना विशेष महत्त्वपूर्ण है।

जैनग्रथ-प्रशस्ति-सग्रह के दूसरे भाग के सम्पादक है पठ परमानद शास्त्री जो जैनशोध क्षेत्र में इतिहास और साहित्य के सर्वभान्य विद्वात् है। आपने वीरसेवा मिदर के अनेकान्त पत्न का लगभग प्रारम से ही सम्पादन का भार उठाया और शताधिक शोध निवन्धों को स्वय लिखकर प्रकाशित किया। विद्वद् जगन् परमानद जो की सूक्ष्मेक्षिका से भलीभाति परिचित हैं। उन्होंने मस्कृत, प्राकृत, अपभ्रश तथा हिन्दी के अनेक आचार्यों का काल-निर्धारण किया एव उनके कृतित्व व व्यक्तित्व पर असाधारण रूप से शोध-खोजकर प्रथमत प्रकाश डाला। उनका एक नवीनतम ग्रथ जैनधर्म का प्राचीन इतिहास अपने वृहदाकार में देहली से प्रकाशित हुआ है, जो उनकी विद्वता का परिचायक है।

इस द्वितीय भाग में विशेष रूप से अपभ्रश ग्रथों की १२२ प्रशस्तिया दी गयी है, जो साहित्य और इतिहास के साथ ही सामाजिक और धार्मिक रीति रिवाज पर अच्छा प्रकाश डालती है। इन प्रशस्तियों को हस्तिलिखित ग्रथों पर से उद्घृत किया गया है और अधिकाश अप्रकाशित ग्रथों को ही सिम्मिलित किया गया है। इसमें कुछ उपयोगी परिशिष्ट भी जोड़ दिए गये है जिनमें भौगोलिक ग्राम, नगर, नाम, सघ, गण, गच्छ, राजा आदि को अकारादिकम से रखा गया है। लगभग १५० पृष्ठ की सपादक की प्रस्तावना शोध की दृष्टि से और भी अधिक महत्त्वपूर्ण है। इसका प्रकाशन वीरसेव। मिदर, देहली से सन् १६६३ में हुआ। एक अन्य प्रशस्ति सग्रह श्री के० भुजवली शास्त्रों के सपादन में जैन सिद्धान्त भवन आरा से वि० स० १६०६ में प्रकाशित हुआ था। इसमें शास्त्री जी ने ३६ ग्रथकारों की प्रशस्तिया दी है और साथ ही हिन्दी में उनका सिक्षप्त साराश भी दिया है।

## ६ लेश्या-कोश

इसके सपादक श्री मोहनलाल बाठिया और श्रीचन्द चोरिडया है और इसके प्रकाशन-कार्य का गुरुतर भार श्री बाठिया ने उठाया है, जो कलकत्ता से सन् १६६६ में प्रकाशित हुआ। ये दोनो विद्वान् जैनदर्शन और साहित्य के संशोधक रहे हैं। सम्पादकों ने सपूर्ण जैन वाड्मय को सारभौमिक दशमलव वर्गीकरण पढ़ित के अनुसार १०० वर्गों में विभक्त किया और आवश्यकता के अनुसार उसे यन्न-तल्ल परिवर्तित भी किया। मूल विषयों में से अनेक विषयों के उपविषयों की भी सूचि इसमें सिन्निहत है। इसके सम्पादन में तीन वातों को आधार माना गया है—(१) पाठों का मिलान (२) विपय के उपविषयों का वर्गीकरण तथा (३) हिन्दी अनुवाद। मूल पाठ को स्पष्ट करने के लिए सम्पादकों ने टीकाकारों का भी आधार लिया है। इस सकलन का काम आगम-ग्रथों तक ही सीमित रखा गया है। फिर भी सपादन, वर्गीकरण तथा अनुवाद के कार्य में नियुक्ति, चूिण, वृत्ति, भाष्य आदि टीकाओं का तथा सिद्धान्त ग्रथों का भी ययास्थान उपयोग हुआ है। दिगम्बर ग्रथों का इसमें उल्लेख नहीं किया जा सका। सम्पादक ने दिगम्बर लेश्या कोश को पृथक् रूप से प्रकाशित करने का सुझाव दिया है। कोश-निर्माण में ४३ ग्रयों का उपयोग किया गया है।

#### ७ किया-कोश

इसके भी सपादक श्री मोहनलाल वाठिया और श्री श्रीचन्द चोरिडया है और प्रकाशन किया है जैनदर्शन सीमिति कलकत्ता ने सन् १६६६ मे। श्री वाठिया जैनदर्शन के सूक्ष्म विद्वान् है। उन्होने जैन विषय-कोश की एक लम्बी परिकल्पना बनाई थी और उसी के अन्तर्गत यह द्वितीय कोश किया-कोश के नाम से प्रसिद्ध

हुआ। इस कोश का भी सकलन दशमलव वर्गीकरण के आधार पर किया गया है और उनके उपविषयों की एक लम्बी सूची है। किया के गाथ ही कर्म विषयक सूचनाओं को भी इसमें अकित किया गया है। लेश्या-कोश के समान ही इस कोश के सम्पादन मे भी पूर्वोक्त तीन वातो का आवार लिया गया है। इसमे लगनग ४५ ग्रथो का उपयोग किया गया है, जो प्राय ध्वेताम्बर आगम ग्रथ है। कुछ दिगम्बर आगमो का भी उपयोग किया गया है।

सपादक ने उक्त दोनो कोशो के अतिरिक्त पुद्गल-कोश, दिगम्बर-नेश्या कोश और परिभाषा कोश का भी सकलन किया था परन्तू अभी तक उनका प्रकाशन नहीं हो सका है । इस प्रकार के कोश जैनदर्शन को समूचित रूप से समझने के लिए नि सदेह उपयोगी होते हैं।

## द जैन जैम डिक्शनरी

Jaina Gem Dictionary का सपादन जैनदर्शन के मान्य विद्वान जेठ एलठ जैनी ने सन् १६१६ में किया था, जो आरा से प्रकाशित हुआ है। श्री जैनी ने Heart of Jamism जैसे अनेक ग्रथों को स्वतन रूप से तैयार किया और तत्वार्य सूत्र जैसे मान्य ग्रथों का अग्रेजी अनुवाद प्रस्तुत किया। जैनधर्म को अग्रेजी के .. मध्यम से प्रस्तुत करने मे सी० अार० जैन और जे० एल० जैनी का नाम झिंव-स्मरणीय रहेगा ।

श्री जैनी का यह कोश जैन-पारिभाषिक शब्दों को समझने के लिए एक प्रस्थान ग्रथ कहा जा सकता है। भूमिका में उन्होंने स्वय लिखा है--"यह मुझे अनुभव हुआ कि एक ही जैन शब्द के विभिन्न अनुवादों में विभिन्न अग्रेजी पर्याय प्रयुक्त हो सकते है। इससे एकरूपता समाप्त हो जाती है और ग्रयो के जैनेतर-पाठको के मन में द्विधा का कारण वन जाता है। इसलिए सबसे अच्छा उपाय सोचा गया कि अत्यत महत्त्वपूर्ण जैन पारिभापिक भव्दो को साय रखा जाय और जैनदर्शन के आलोक मे सही अर्थ प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया जाय। निश्चय ही इस तरह के कार्य को अतिम कहना उपयुक्त न होगा। यह उत्तम प्रयास है कि जैन पारिमाधिक शब्दो को वर्ण-क्रमानुसार नियोजित किया जाय और उनका अनुवाद अग्रेजी मे दिया जाय।"

इस कोश का आबार प० गोपालदास वरैया द्वारा रचित जैन सिद्धान्त प्रवेशिका प्रतीत होता है। एक अन्य कोश श्री बी० एल० जैन और श्री शीतल-प्रसाद जैन ने 'वृहर्ज्जैन-शब्दार्णव' नाम से सन् १९२४ और १९३४ मे दो भागो में वारावकी से प्रकाशित किया था। इसी प्रकार का आनद सागरसूरि द्वारा लिखित "अल्पपरिचित-सैंद्धान्तिक शब्दकोश' भाग १, सूरत से सन् १६५४ मे प्रकाशित हुआ था जिसमे जैन सैंद्धातिक शब्दो को सक्षेप में समझाया गया है।

## ६ जैनेन्द्र-सिद्धान्त-कोश

इसके रचयिता क्षुल्लक जिनेन्द्र वर्णी है, जिन्होंने लगभग २० वर्ष के सतत अध्ययन के फलस्वरूप इसे तैयार किया है। इसमे उन्होने जैन तत्त्वज्ञान, आचार-शास्त्र, कर्मसिद्धान्त, भूगोल, ऐतिहासिक तथा पौराणिक व्यक्ति, राजे तथा राजवश, आगम, शास्त्र व शास्त्रकार, धार्मिक तथा दार्शनिक सम्प्रदाय आदि से सम्बद्ध लगभग ६००० शब्दो तथा २१०० विषयो का सागोपाग विवेचन किया है । सम्पूर्ण सामग्री संस्कृत, प्राकृत तया अपभ्रंश में लिखित प्राचीन जैन साहित्य के १०० से अधिक महत्त्वपूर्ण एव प्रामाणिक ग्रयो से मूल सदर्मी, उद्धरणो तथा हिन्दी अनुवाद के साथ सकलित की गयी है। इसमे अनेक महत्त्वपूर्ण सारिष्या और रेखाचित्र भी जोड दिये गये हैं, जिससे विषय अधिक स्पष्ट होता गया । हर विषय को मूल शब्द के अन्तर्गत ऐतिहासिक दृष्टि से प्रस्तुत किया गया है। साथ ही यह ध्यान रखा गया है कि शब्द और विषय की प्रकृति के अनुसार उसके अर्थ, लक्षण, भेद-प्रभेद, विषय-विस्तार, शका-समाधान व समन्वय आदि मे जो-जो और जितना-जितना अपेक्षित हो वह सब दिया जाय । प्रस्तुत शब्द कोश भारतीय ज्ञानपीठ से चार भागो मे प और १० प्वाइट मे प्रकाशित हुआ है। मुद्रण की दृष्टि से भी इसमे अन्य कोषो की अपेक्षा वैशिष्ट्य है। टाइप की मिन्नता से विषय की भिन्नता को पहिचाना जा सकता है। भूल उद्धरणों को दे देने से इस ग्रथ की उपयोगिता और अधिक बढ गयी है। वस्तुत यह सही अर्थ मे सदर्भ ग्रथ वन गया है। इसमे अधिकाश दिगम्बर ग्रयो का उपयोग किया गया है। इसके चार भाग इस प्रकार हैं

भाग १ 'अ' से 'अो 'वर्ण तक पृष्ठ ५०४ प्रकाशन काल सन् १६७० भाग २ 'क' से 'न' वर्ण तक ,, ६३४ ,, ,, १६७१ भाग ३ 'प' से 'व' वर्ण तक ,, ६३८ ,, ,, १६७२ भाग ४ 'स' से 'ह' वर्ण तक ,, ५४४ ,, ,, १६७३

इतने छोटे टाइप में मुद्रित २३२० पृष्ठ का यह महाकोश निस्सदेह वर्णी जी की सतत साधना का प्रतीक है। उनका जन्म १६२१ में पानीपत में हुआ। आपके पिता जयभगवान एडह्वोकेट जाने-माने विचारक और विद्वान् थे। आपकी जिजीविषा ने ही सन् १६३८ में आपको क्षयरोग से बचाया तथा इसी कारण एक ही फेंफडे से आज भी अपनी साधना में लगे हुए हैं। एम० इ० एस० जैसी उप्प उपाधि प्राप्त करने के बावजूद प्रवृत्ति पथ में उनका मन नहीं रम सका और फलत १६५७ में घर से सन्यास ले लिया और १६६३ में क्षुल्लक दीक्षा ग्रहण की। प्रकृति से अध्यवसायी, मृदु और निस्पृही वर्णीजी के कुछ अन्य ग्रथ भी प्रकाशित हुए हैं और हो रहे हैं, जिनमें शातिपथ-प्रदर्शक, नये दर्गण, जैन-सिद्धान्त-

शिक्षण, कर्म-सिद्धान्त, श्रद्धा-विन्दु, द्रव्य-विज्ञान, कुन्दकुन्द-दर्शन आदि ग्रथ उल्लेखनीय है।

## १० जैनलक्षणावली

प्रस्तृत ग्रथ के सपादक प० वालचन्द्र जी सिद्धान्त शास्त्री है, जिन्होने अनेक कठिनाइयों के वावजूद इस ग्रथ का संपादन किया। उनका जन्म सं० १६६२ मे सोरड (झासी) में हुआ और शिक्षा का वहुतर माग स्याद्वाद विद्यालय वाराणसी मे पूरा हुआ। सन् १६४० से लगातार साहित्यिक कार्य मे जुटे हुए है। डॉ० हीरालाल जी के साथ उन्होने पट्खण्डागम (धवला)के छह से सोलह भाग तक का सपादन और अनुवाद किया। इसके अतिरिक्त जीवराज जैनग्रयमाला से आत्मा-नुशासन, पुण्याश्रव, कथाकोश, तिलोयपण्णत्ति और पद्मनन्दिपचिवशतिका हिन्दी अनुवाद के साथ प्रकाशित हुए। लक्षणावली के अतिरिक्त वीर सेवा मदिर से ध्यानशतक भी विस्तृत प्रस्तावना के साथ प्रकाशित हुआ है। आप मौन सावक और कर्मठ अध्येता है।

लक्षणावली एक जैन पारिभाषिक शब्दकोश है। इसमे लगभग ४०० दिगम्बर और प्रवेताम्वर ग्रयो से ऐसे भव्दो का सकलन किया गया है, जिनकी कुछ न कुछ परिभाषा उपलब्ध होती है। सभी सम्प्रदायों में प्राय ऐसे पारिभाषिक शब्द उपलब्ब होते हैं। उनका ठीक-ठीक अभिप्राय समझने के लिए उन-उन ग्रशो का आश्रय लेना पडता है। जैनदर्शन के सदर्भ मे इस प्रकार के पारिभाषिक शब्दकोश की आवश्यकता थी जो एक ही स्थान पर विकास-क्रम की दिष्टि से दार्शनिक परिभाषाओं को प्रस्तुत कर सके। इस कमी की पूर्ति लक्षणावली ने भलीभाति कर दी। इसमे परिभाषाओं के साय ही सिक्षप्त हिन्दी अनुवाद भी कुछ भिन्न काटे टाइप मे दिया गया है। अनुवादित ग्रथ भाग का क्रम भी साथ मे अकित किया गया है। अनेक वर्षों के परिश्रम के वाद इस ग्रथ का मुद्रण हो पाया है। लगभग १०० पृष्ठो की शास्त्री जी द्वारा लिखित प्रस्तावना ने इसे और भी अधिक सार्यक वना दिया। श्री जुगलिकशोर मुख्तार और वावू छोटेलाल की स्मृतिपूर्वक इस ग्रथ को प्रकाशन हुआ है। सभी इसके दो भाग कमश १६७२ और १६७५ई० मे प्रकाशित हुए हैं जिनमे लगभग ७५० पृष्ठ मुद्रित है। तृतीय भाग मुद्रणाधीन है।

#### ११ ए डिक्शनरी ऑफ प्राकृत प्रापर नेम्स

A Dictionary of Prakrit Proper names का सकलन और सम्पादन डॉ० मोहनलाल मेहता और डॉ० के० आर० चन्द्र ने संयुक्त रूप से किया है और एल० डी० इन्स्ट्रीट्यूट, अहमदावाद ने उसे सन् १६७२ मे दो भागो मे प्रकाशित

किया है। डॉ॰ मेहता और डॉ॰ चन्द्र प्राकृत और जैन क्षेत्र के लिए अज्ञात नहीं। दोनो विद्वानों के अनेक शोधग्रथ और निवन्ध प्रकाशित हो चुके हैं। डॉ॰ मेहता के द्वारा लिखित ग्रथों में प्रमुख है Jama Psycholgy, Jama Culture, Jama Philosophy जैन आचार, जैन साहित्य का वृहद इतिहास, जैन-धर्म-दर्शन आदि। डॉ॰ चन्द्र ने विमलसूरि के पडमचरिय का अग्रेजी में अध्ययन प्रस्तुत किया है जो प्रकाशित हो चुका है। इन दोनो विद्वानों ने उपर्युक्त कोश की रचना डॉ॰ मलाल शेखर के "A Dictionary of Pali-Proper names के अनुकरण पर की है। जैन साहित्य, विशेषत आगमों में उल्लिखित व्यक्तिगत नामों के सदर्भ में यह कोश अच्छी जानकारी प्रस्तुत करता है।

# १२ Jaina Bibliography. (Universal Encyclopaedia of Jain-References)

लगभग २५ वर्ष पहले बाबू छोटेलालजी ने एक Jama Bibliography प्रकाशित की थी जो आज उपलब्ध नहीं है। वीर सेवा मदिर दिल्ली की ओर से एक और Jama Bibliography प्रकाशित हो रही है। डॉ॰ ए॰ एन० उपाध्ये के सपादन में इसके लगभग दो हजार पृष्ठ मुद्रित हो चुके है। शेप भाग का कार्य डॉ० भागचन्द्र जैन भास्कर, नागपुर कर रहे है। इस वर्ष के अत तक उसके सम्पूर्ण प्रकाशित हो जाने की आशा है। प्रस्तुन Bibliography मे देश-विदेश मे प्रकाशित ग्रयो और पतिकाओं से ऐसे सदभी को विषयानुसार एकतित किया गया है जिनमे जैनधर्म और सस्कृति से सम्बद्ध किसी भी प्रकार की सामग्री प्रकाशित हुई है। इसमे निम्नलिखित भीर्षकों के अन्तर्गत विषय सामग्री सकलित की गई है। Encyclopaedias, Dictionaries Bibliographies, gazetteers, Census Reports and guides, Historical and Archaeological accounts, Archaeology (including Museum), Archaeological Survey, History, Geography, Biography, Religion, Philosophy and Logic, Sociology, Ethnology, Educational Languages, Literature, general works इन समस्त शीर्धको को आठ विभागों में विभाजित किया गया है। लगभग २०० पृष्ठों के word Index का प्रकाशन होना बाकी है। इस वृहदाकार ग्रथ में देशी-विदेशी विद्वानों द्वारा लिखित लगभग ३००० पुस्तको और निवन्द्यो आदि का उपयोग किया गया है फिर भी कुछ आवश्यक सामग्री सकलित होने से रह गयी है। इसके वावज्द यह ग्रथ निर्विवाद रूप से प्राचीन भारतीय संस्कृति, विशेषत जैन संस्कृति के मशोधन के लिए अत्यत उपयोगी सन्दर्भ ग्रथ कहा जा सकता है।

## १३. अन्य कोंग

उपर्युक्त कोशो के अतिरिक्त कुछ और भी छोटे भोटे कोश जैन विद्वानों ने तैयार किये है। उनमे निम्नलिखित उल्लेखनीय है। श्री वलगी छगनलाल का जिन कक्की' अहमदाबाद में सन् १८१२ में प्रकाशित हुआ था, जिसमें प्राष्ट्रत शब्दों का गुजराती में अनुवाद दिया गया था। इसी तरह एच० आर० कापित्या का English-Prakrit Dictionary के नाम से एक कोश सूरत में सन् १६४१ में प्रकाशित हुआ था। यहा हम डॉ० मागचन्द्र जैन भामकर द्वारा मकलित और सम्पादित 'विद्वहिनोदिनी' का भी उल्लेख कर मकते हैं, जिसमें उन्होंने नस्क्रत, पालि, प्राकृत हिन्दी और गुजराती साहित्य में उपलब्ध प्रहेलिकाओं का सग्रह किया है। इसका प्रकाशन अमोल जैन ज्ञानालय, धूलिया की ओर से सन् १६६६ में हुआ था। इसमें सम्कृत, प्राकृत साहित्य में उपलब्ध कुछ और भी प्रहेलिकाओं का सग्रह कर आकार को कुछ और भी बढ़ाकर दिया जाता तो कदाचित् वह अधिक उपयोगी हो जाता।

इस प्रकार आधुनिक युग में अनेक जैन विद्वानों ने विविध प्रकार के कोशग्रंथों को तैयार किया, जो अध्येताओं के लिए अनेक प्रकार में उपयोगी सिद्ध हो
सकते हैं। यहा हमने कित्यय कोश्रंथों का ही उल्लेख किया है। इनके अतिरिक्त
कुछ और भी छोटे-मोटे अनेक कोश ग्रंथों की रचना जैन विद्वानों ने की होगी पर
उनकी जानकारी हमें नहीं हो सकी। यहां विशेष रूप से ऐसे कोश-ग्रंथों का
उल्लेख किया गया है जिनका सबध प्राकृत और जैन साहित्य में रहा है। संस्कृत,
हिन्दी, गुजराती, अग्रेजी आदि भाषाओं के जैन विद्वानों द्वारा लिखित कोश इस
सीमा से वाहर रहे है। जैनग्रंथ सूचियों को भी हमने जानवूझकर छोड़ दिया है
क्योंकि आधुनिक दृष्टि से वे कोशों की परिधि में नहीं आती। हाँ, यदि हम कोश
का सकीर्ण अर्थ न कर उसका प्रयोग विस्तृत अर्थ में करें तो निस्सदेह कोशकार
एवं कोशग्रंथों की एक लम्बी सूची तैयार हो सकती है।

## सदर्भ

- १ अभिधान राजेन्द्रकोश, भूमिका, पृ० १३
- २ वही।
- ३ जैसे 'चेइय' भव्द की व्याख्या मे प्रतिमा-भतक नामक सटीक संस्कृत ग्रथ को लादि से ग्रत तक उद्भृत किया गया है। इस ग्रथ की घ्लोक सख्या करीव पाच हजार है।
- ४ पाइयसद्महण्णव, द्वितीय संस्करण, मूमिका, पृ० १३-१४
- ४. अभिधानराजेन्द्रकोश, भूभिका पृ० १३-१४
- ६ पाइयसद्महण्णव, भूमिका, द्वितीय संस्करण, पृ० १४
- ७ जैनेन्द्र-सिद्धान्त-कोश, भाग १, प्रास्ताविक।

# १९वी २०वीं शताब्दी के जैन कोशकार और उनके कोशों का मूल्यांकन

## डा० नेमीचन्द जैन

१ शब्दज्ञान की परम्परा वैदिक यूग से अविच्छिन्न चली आ रही है। 'निघण्ट्र' और 'निरुक्त' इसके स्पष्ट साक्ष्य है। शब्द और अर्थ रूढ सम्बन्धी है। अर्थ-बोध, अर्थ-निर्णय और अर्थ-सप्रेपण की समस्याए लेखक-पाठक तथा वक्ता-श्रीता के मध्य सदैव जीवन्त रही है। कोश-रचना की पृष्ठभूमि पर सम्यक् अर्थ-सप्रेपण का लक्ष्य ही सर्वत्न सिकय रहा है। सही अर्थ और सही सदर्भ खोजने के यत्न मे ही कोश बने है और उन पर भारतीय मनीपा ने अट्ट वस्तुनिष्ठा से कार्य किया है । जैन कोश आज जिस रूप मे उपलब्ध हैं , वह रूप, पद्धति और परम्परा बहुत प्राचीन नही है, उसने उन्नीसवी शताब्दी के उत्तरार्द्ध और बीसवी शताब्दी के आरभ मे ही आकार ग्रहण किया है। भारत मे अगरेजो के आगमन (१६०० ई०) से इस तरह के विशिष्ट अध्ययन को प्रेरणा मिला। यद्यपि अगरेजो का भारतीय भाषाओं के अध्ययन का लक्ष्य आरभ से पिवल नहीं था, क्यों कि वस्तृत वे यहां के निवासियो की भाषाए सीखकर उनपर अपना साम्राज्यवादी पजा और अधिक दढ करना चाहते थे, तथापि उनकी इस प्रवृत्ति के भी अन्ततीगत्व। बडे सुखद परिणाम निकले । हिन्दूस्तानी को लेकर अगरेजो ने कई शब्दकोश और शब्दसग्रह (डिक्शनरिया और व्होकेव्युलरिया) सपादित किए, किन्तु ये सव अगरेजी मे ही र्थे । जॉर्ज अब्राहम ग्रियर्सन ने अपने भाषा सर्वे मे इस तरह के कोशो और शब्दा-विलयों की एक व्यापक तालिका दी है। इस सूची में अगरेजी में तैयार कोश ही अधिक हैं, कहना चाहिए कि उन्नीसवी शताब्दी के आरभ होते ही अगरेजो का ध्यान इस महत्त्वपूर्ण कार्य की ओर गया और उन्होने अपने प्रशासनिक सुभीतो के लिए उक्त प्रकार की शब्दावलिया बनोईं । इस तरह नैयार कुछ ,व्यक्तिगत टीपे जपयोगी दस्तावेजो के रूप में भी प्रकाशित हुई है। कैंप्टेन जोसेफ टेलर और

विलियम हटर के नाम इसदृष्टिमें उल्लेख्य हैं। हिन्दी में हिन्दी भाषा-कोम १८६२ ई० में छ्या। समवत सबसे पहला हिन्दी भाषा-कोण —िजिसे रोमन लिपि में हिन्दी-अगरेजी, अगरेजी-हिन्दी भव्दार्थ दिए हैं (फर्गुसनकुत) अठारह्वी शताव्दी के उत्तराई में लदन से प्रकाणित हुआ और तदनन्तर यह परम्परा लगभग अटूट चलती रही है। भन् १८६४ ई० में 'श्रीधरमापाकोण' प्रकाशित हुआ। इसके चार वर्ष पूर्व 'अभिधान-राजेन्द्र' का सियाणा नगर में सूबपात हो चुका या। वैसे यूरोप में कोश-रचना एन्सायक्लोपीडिया निटेनिका के साय आरम हुई। इसके बाद यह परम्परा अविच्छिन्न बनी रही, जिसने आगे चलंकर भारतीय कोश-परम्परा को प्रमावित किया। इस परम्परा में हिन्दी में कई विशिष्ट कोश बने। यिसारस (पर्याय-कोण) की परम्परा भारत में नई नहीं हैं, किन्तु इधर आधुनिक पद्धति पर पर्याय-कोणों के क्षेत्र में प्रशस्त प्रयत्न हुए हैं। विख्यात हिन्दी-कोशकार स्व० रामचन्द्र वर्मा ने वर्षों पर्यायकी विज्ञान पर काम किया है। अगरेजों ने तो शब्दकोशों के क्षेत्र में अदितीय काम किया है, उन्होंने भारतीय चौर और दलाल-भाषाओं (आर्गर्स) तक के कोश बनाए हैं। ग्रियसंन ने अपने भाषा सर्वों में इनकी चर्चा की है। "

२ जैन कोश-परम्परा का आविर्भाव १६वी गतान्दी के नवें दशकान्त से मानना चाहिए। इस दृष्टि से 'अभिधान-राजेन्द्र' प्रथम मानक पूर्वज ठहरता है। इसके बाद कई कोश आए, किन्तु इतना बृहत् कोश नही बनाया जा सका। प्राकृत-अर्द्धमागधी के इस प्रथम पारिमापिक शब्दकोश के आरिभक पृष्ठ हिन्दी मे है किन्तु भव्द-विवृत्तिया संस्कृत में हैं। "प्रश्न उठ सकता है कि अ। खिर इतने शन्दकोशो की आवश्यकता ही क्यों हुई ? वात यह है कि किसी भी शन्द के कई प्रयोगार्थ हो सकते है। एक ही शब्द विभिन्न प्रकरणो और सदर्भी मे भिन्न-भिन्न अर्थ रख सकता है, वस्तुत भव्द की इस तरह से विकसित आर्थी छवियो और भगिमाओ को भली-भाति समझना अतीव दुष्कर कार्य है। शब्द-व्यक्तित्व कई-कई काल-पर्तों मे दवा रहता है। उसकी इन आर्थी विवक्षाओं को कोश की अनुपस्थिति हे जानना कठिन ही होता है। कोश जब भी प्रकाश मे आता है अपनी पूर्ववर्ती साहित्य-सपदा को स्वीकार करता है। उसकी सामग्री का प्रधान स्रोत यही होता है। इसके विना वह एक कदम भी आगे नहीं बढ सकता। इस तरह वह अपने पूर्व कालीन और समकालीन प्रयोगार्थों पर ही अवलम्वित रहता है। किसी कोश को शब्दों का एक व्यापक सूचीकरण मान्न मान लेना बहुत बंडी मूल है, क्यों कि शब्दों की तालिका देना कोश नहीं हैं, वस्तुत एक कोशकार की अब्द की अन्तरात्मा में गहरे पैठन। होता है और उसके अन्तर्मुख व्यक्तित्व के जाने-अजाने सारे अशो, मुद्राओं और भगिमाओं को देना होता है।

३ भाव्दकोशो की अनुपस्थिति मे अर्थसप्रेषण लगभग असभव ही होता है,

इसीलिए विशिष्ट शान-क्षेत्रों में विशिष्ट अध्ययन के निमित्त विशिष्ट शब्दकीशो जो विषय-कोप ही होते है अ।वश्यकता बनी रहती है। जो अर्थविज्ञान के अध्येता है, वे अर्थ की जटिलताओं को भली-भाति जानते है, और इस तथ्य से परिचित होते है कि किसी भी शब्द का अर्थ सुस्थिर नही रहता, उसमे कमोवेश अर्थं-परिवर्तन की प्रक्रिया सिकय रहती ही है। जो शब्द कल शाम तक एक विस्तृत अर्थ मे प्रयुक्त था, सभव है किसी पारिभाषिकता के कारण वही दूसरी शाम अपने अर्थ मे सीमित हो उठे। अर्थ-सकोच, अर्थ-विस्तार और अर्थ-परिवर्तन की कुछ प्रमुख दिशाए हैं। अर्थविज्ञान का क्षेत्र विभिन्न परिवर्तनो पर विचार करना है, किन्तू जहा तक धर्म या दर्शन की पारिभाषिक शब्दावली का सवाल है, वह रूढ होती है और उस पर अर्थ की परिवर्तनशीलता का मदगामी प्रभाव पडता है। कई ऐसे शब्द है, जो लोकव्यवहार में कुछ और, विशिष्ट ज्ञानक्षेत्र में कुछ अन्य अर्थ रखते है, उदाहरणत 'सधि', 'गुण', 'रस', 'वृद्धि', 'वासना', 'प्रयोग', 'योग', 'ग्राम', 'आगम', ऐसे शब्द है जो व्याकरण, राजनीति, आयुर्वेद, काव्य, पाकशास्त्र, गणित, विज्ञान इत्यादि मे एक और लोक मे उससे जुदा अर्थ रखते है। वास्तव मे शब्द के सम्यरज्ञान के बिना कई गलतफहिमया होना सभव है। र कई बार धर्म और दर्शन के क्षेत्र मे यही हुआ है। इस दृष्टि से जैन दर्शन के शब्दो का अध्ययन हुआ है। उसके कई शब्द अन्य भारतीय दर्शनों में प्रयुक्त शब्दार्थ से भिन्न है, यथा---'धर्म', 'आकाश', 'उपयोग', 'अणु', 'आरभ', 'उल्लेखना', 'सम्यक्', 'अनुप्रेक्षा', 'शिक्षा'। अत आवश्यक है कि ऐसे शब्दों की कालानुक्रमिक आर्थी मुद्राओं को स्पष्ट रूप में व्याख्यापित किया जाए । एक कोशकार ही यह कार्य कर सकता है, वह वस्तुनिष्ठा से शब्दार्थ-अध्ययन करता है। वह शब्दार्थों का सकलयिता या सपादक होता है, अपनी ओर से न तो वह कोई अतिरजन करता है, और न ही अतिरिक्त प्रवेश। वह तो तथ्यो को ज्यो-का-त्यो प्रस्तुत करने वाला व्यक्ति, विश्वसनीय और-प्रामाणिक होता है, इसलिए शब्दकोशो और कोशकारो का समाज को जो बहुमूल्य प्रदेय है, उसके प्रति अपार कृतज्ञता व्यक्त किये वगैर कोई विकल्प हमारे पास नहीं हैं।

४ आधुनिक पद्धित पर जैन कोशो की रचना का कार्य उन्नीसवी शतान्दी के अन्तिम दशकों में शुरू हुआ, किंतु प्रकाशन बीसवी शतान्दी के पहले दशक में ही सभव हो सका। 'अभिधान-राजेन्द्र' सकलित १८६० ई० से १६०३ ई० के मध्य हुआ, किन्तु उसका प्रकाशन-कार्य १६१० ई० से पहने शुरू नही हो सका। इस कोश के सपादन-सकलन से पूर्व ही अगरेज भारत में पूरी तरह स्थापित हो चुके थे, स्वभावत इस पर अग्रेजी कोश-पद्धित का प्रभाव है। यह कहना तो कठिन ही होगा कि राजेन्द्रसूरी पदर और उनके सहयोगी कोशकार अगरेजी जानते थे, किन्तु यह सच है कि जो लोग कोश के प्रकाशन-सहयोग में तत्पर थे, वे अगरेजी भाषा

४०४

बौर साहित्य के किसी-न-किसी रूप मे जुडे हुए थे। वैसे 'अभिधान-राजेन्द्र' स्वय मे परिपूर्ण कोण नहीं है, उसकी भी अपनी सीमाए और विवशताए है, किन्तु वह उस तक हुए प्रयत्नों में सर्वोपरि और सर्वश्रेष्ठ है। एक तो वह संस्कृत में है, म्बभावत इस कारण उसकी व्याप्ति सीमित हो गई है, दूसरे वह उद्घरणो और साक्यों से भरा पड़ा है। श्री शाह ने जैन साहित्य का वृहद् इतिहास भाग ५ में लिखा है कि कही-कही तो अवतरणों में पूरे ग्रन्य तक दें दिये हैं । उन्हों को हो यह भहाकोश अद्वितीय है और जैन तथा प्राच्य विद्या का एक वहुमूल्य सदर्भ है। इसमे प्रयम भाग के आरभ में दिये गये ३ परिशिष्टों भें प्राकृत से सवधित व्याकरिणक सामग्री सयोजित है। इसी तरह उपोद्धात रें में भी कई तथ्यों को योजित किया गया है। "आवश्यक कतिपय सकेत" शीर्पक से सहयोगी कोशकार उपाध्याय श्रीमोहनविजयजी ने प्रस्तावना में कई आवश्यक और उपयोगी विषयो पर प्रकाश डाला हैं । इस पर रोमनलिपि में 'जैन एन्सायक्लोपीडिया' छापा गया है। वस्तृत 'डिक्शनरी' और 'एन्सायक्लोपीडिया' में अन्तर है। एक विश्वकोश और भव्दकोश में सबसे वडा अन्तर यह है कि विश्वकोश में विविध शीर्पकों के अन्तर्गत व्यापक जानकारियों का आकलन होता है, जबिक एक शब्दकोश में भव्द-विवृतिया ही होती है "। इस दृष्टि से हम 'अभिधान राजेन्द्र' या उससे मिलते-जुलते कोशो के लिए एक नया अभिवान 'विश्वकोशीय शब्दकोश (एन्साक्लोपीडिक डिक्शनरी) चुन सकते हैं। इसमे शीर्पक और शब्द दोनो विवृत हे।

५ वस्तुत आधुनिक पद्धति से जैन कोशो की सकलना का कार्य १८६० ई० से आरम हुआ। 'अभिधान-राजेन्द्र' को इस क्षेत्र मे हुए प्रयत्नो मे मानक और सर्वप्रथम माना जा सकता है। इसके वार्द जें एल० जैनी की 'जैन जेम डिक्शनरी १६१८ ई० मे प्रकाश मे आयी । इसकी भी अपनी सीमाए है, स्वय श्री जैन ने इसे अन्तिम नही माना है। उसमे श्री जैनी ने पारिभाषिक शब्दों के अगरेजी-पर्याय-शब्दों में एकरूपता रखने की वात कही हैं प्योंकि उनका अनुमव है कि इन पारिभाषिक या लाक्षणिक भव्दो के अनेक अग्रेजी पर्याय रखने से पाठक या अध्येता द्विविधा में फस जाता है, अत यह अत्यन्त आवश्यक है कि एक तो ऐसे पर्याय-शब्दो का उपयोग किया जाए जो बहुअर्थी न हो और दूसरे सर्वसम्मत हो। श्री जैनी के कोश के वाद १६२३ई०-१६३२ ई० की कालावधि में श्रीरत्नचन्द्रजी शतावधानी द्वारा पाच मागो में सपादित 'एन इलस्ट्रेटेड अर्घमागधी डिक्शनरी' नामक कोश प्रकाशित हुआ। इसकी भी अपनी सीमाए है, समीक्षक मानते है कि इसमे कई पर्याय शब्द और कई आर्थी विवझाए स्पष्ट नहीं है। वही अगरेजी-पर्याय-शब्दो की एकरूपता की समस्या यहा भी वनी हुई है । असल मे अगरेजी-पर्याय देनेवाली डिक्शनरियो की यह सीमा तब तक रहेगी जवतक हम एक सर्वसम्मत सम्कृत-प्राकृत अर्द्धमागद्यी-हिन्दी-अगरेजी पर्याय भव्दकोश का प्रकाशन नहीं कर लेते । इसके लिए किसी विशिष्ट विद्वन्मडल को योजनाबद्ध कार्य करना चाहिये। इसके वाद १६२४ ई०-१६३४ ई० की समयाविध में श्री वी० एल० जैन द्वारा अबद्ध और श्री शीतलप्रसादजी द्वारा समाप्त 'वृहज्जैन शब्दाणव' (२ भाग) प्रकाशित हुआ। अप यह एक ही व्यक्ति की निष्ठा और लगन का परिणाम है तो सचमुच विस्मयजनक है। इसके बाद १६५४ ई० में आनन्दसूरि का 'अल्पपरिचित सैंद्धान्तिक शब्दकोश, भाग १' प्रकाशित हुआ, जिसमें जैन सैंद्धान्तिक शब्दों को हिन्दी में दिया गया है। इस कोश की अपनी जुदा किस्म की उपयोगिता है।

६ इन कोशो के बाद - जो अपने लक्ष्य मे ज्यापक और उदार थे-- १६६६ ई० मे कलकत्ता से एक महत्त्वपूर्ण और उल्लेखनीय प्रयत्न हुआ। बाठिया और चौरडिया बन्धुओं ने विषय-कोशो की व्यापक परिकल्पना की। उन्होने जैन विषयो की एक बृहद् तालिका तैयार की और उसे दाशमिक पद्धति पर व्यवस्थित किया र जैन कीशो के क्षेत्र मे यह एक वैज्ञानिक आरभ था, किन्तु इस प्रयत्न के अन्तर्गत प्रकाशित 'कियाकोश, १६६६' के उपरान्त इसके सबन्ध मे कोई समाचार नही मिला । उक्त योजना को मान्न जैन-कोश-विज्ञान ही नही वरन् सपूर्ण कोश-विज्ञान के क्षेत्र की एक अपूर्व घटना कहा जाना चाहिये। यद्यपि 'लेश्या-कोश' के सामग्री स्रोत विशुद्ध श्वेताम्बर ग्रन्थ है तथापि पद्धति की दृष्टि से इस कोश का प्रकाशन एक ऐतिहासिक प्रसग है। इससे दिशा ग्रहण कर अधिक वैज्ञानिक कार्य किया जा सकता है। वस्तूत विषय-कोशों की रचना का कार्य एक महत्त्वपूर्ण कार्य है, जिसे एक वडे पैमाने पर उठाया जाना चाहिए। इसके वाद १६७० ई० में 'जैनेन्द्र-सिद्धान्त-कोश' का प्रथम भाग प्रकाशित हुआ। इस कोश का मेरुदण्ड प० गोपाल दास वरैया प्रणीत 'जैन-सिद्धान्त-प्रवेशिका (१६०० ई०) है। र वरैयाजी की यह गुटकानुमा पुस्तक एक किस्म की 'जेवी एन्सायक्लोपीडिक डिक्शनरी' ही है, जिसमे जैन सिद्धान्तो को सक्षेप मे प्रस्तुत किया गया है। असल मे इस तरह की जेबी डिक्शनरियो का सकलन-सपादन भी युगापेक्षित है। 'जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश' अपने नाम से ही एक पारिभाषिक शब्दकोश है, जिसमे सर्दीभत विषयो को बडे विस्तार के साथ प्रस्तुत किया गया है । 'अभिधान-राजेन्द्र' के उपरान्त यह उसी श्रुखला का एक महत्त्वपूर्ण लाक्षणिक शब्दकोश है। इसके सकलियता है अलुलक जिनेन्द्र वर्णी। इसके तीन और भाग कमश १६७१, १६७२ और १६७३ में प्रकाशित हए है। इसके वाद जैन सिद्धान्तो को कोश के रूप मे प्रस्तुत करने वाला एक कोश वीर सेवा मदिर, दिल्ली ने प्रकाशित किया है। इसका प्रथम भाग १६७२ और द्वितीय १६७३ में प्रकाशित हुआ है। 'जैन लक्षणावली' अपने पूर्ववर्ती पारिभाषिक शब्द-कोशो से अधिक सार्थक, सफल और वैज्ञानिक है। यह इतनी समस्त है कि इसने 'जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश' की पगडडियो पर चलकर सक्षेप या सार्शियो के रूप मे

विषयों की पुनरावृत्तिया नहीं की है। हिन्दी अनुवाद सटीक और चुने हुए हिस्सों के ही दिये गये है। लक्षणावली में दिगम्बर-श्वेताम्बर दोनो सप्रदायों के सामग्री-स्रोतों का यथासभव उपयोग और दोहन किया गया है। इसके परिणिष्ट राप्योप्त उपयोगी है, जिनके अन्तर्गत ग्रन्थ, ग्रन्थकार, और कालानुक्रम से अनुक्रमणिकाए दी गयी है। विद्वान् कोशकार हैं वालचन्द्र सिद्धान्तशास्त्री। एल० डी० इस्टीट्यूट ऑफ इडोलोजी द्वारा 'लक्षणावली' के समानान्तर वर्षों में प्रकाणित 'प्राष्ट्रत व्यक्ति वाचक सज्ञा कोश' भी एक महत्त्वपूर्ण सदर्भ है। यह अग्रेजी में है, और श्वेताम्बर सामग्री-स्रोतो पर आधृत है। इसकी सकलना में प्रकाशित-अप्रकाशित सभी प्राष्ट्रत ग्रन्थों का उपयोग किया गया है। सकलनकर्ता हैं डा० मोहनलाल मेहता और ऋषभ के० चन्द्रा। 'श्रमण' मासिक वाराणसी ने जनवरी १६७६ के अक में 'जैनागम-पदानुक्रम' कोश का प्रकाशन आरभ किया है। इसके सपादक हैं डा० मोहनलाल मेहता, जमनालाल जैन। रू

आगम-शोध-कार्य के वाचना-प्रमुख आचार्य श्री तुलसी तथा सपादक और विवेचक, आगममूर्ति मुनि श्री नथमलजी के निर्देशन में जैन आगम कोश निर्माणा-धीन है। इसमे शब्दों के साथ-साथ आगम-ग्रन्थों के सन्दर्भ भी रहेगे। छह आगमों का कार्य सपन्न हो चुका है। यह जैन विश्व भारती, लाडणू द्वारा प्रकाश्य है।

७ नीचे प्रकाशन-वर्ष-क्रम से कोशो तथा कोशकारो की सारणी प्रस्तुत है कोश-नाम कोशकार वर्ष प्रकाशक +१६१३ अभिद्यानराजेन्द्र १ राजेन्द्रसूरि श्री अभिधानराजेन्द्र છ कार्यालय, रतलाम जैन जैम डिक्शनरी जे० एल० जैनी 2885 આરા १६२३ एन इलस्ट्रेटेड १ रतनचन्द्रजी ሂ अर्द्धमागधी डिक्श-शतावधानी नरी (१६२३-३२) अजमेर-बबई वृहज्जैन भव्दार्णव ४६३४ वी० एल० जैन १, २ (88-8838) और वारावकी-सूरत भीतलप्रसाद अल्प परिचित १६५४ अ।नन्दसागरसूरि १ मैद्धान्तिक शब्दकोश सू रत

<sup>+</sup> इस कोश का सपादन १८०० ई० में आरम हुआ और समापन १९०३ ई० मे। इसका प्रथम भाग १९१३ और द्वितीय १९१० मे प्रकाशित हुआ, सपूर्ण कोश १९१० से १९३४ ई० की समयाविधि मे प्रकाशित हुआ। राजेन्द्रसूरिजी ने १८९६ ई० मे 'पाइयसद्वृहि' का सपादन भी किया था, जो अप्रकाशित है।

| १६६६          | लेश्याकोश                         |            | मोहनलाल बाठिया<br>श्रीचन्द चौरडिया | १६ सी डोवर लेन<br>कलकत्ता-६               |
|---------------|-----------------------------------|------------|------------------------------------|-------------------------------------------|
| १६६६          | कियाको <b>श</b>                   |            | ,, ,,                              | , ,,                                      |
| 003\$         | जैनेन्द्र सिद्धान्त-<br>कोश       | १-४        | क्षु० जिनेन्द्र वर्णी              | भारतीय ज्ञानपीठ<br>दिल्ली-१               |
| १६७०          | (१६७०-७३)<br>ए डिक्शनरी ऑफ        | <b>१</b> : | २ मोहनलाल मेहता                    | एल० डी० इस्टी-                            |
|               | प्राकृत प्रॉपर नेम्स<br>(१६७०-७२) |            | के० रिपभ चन्द्र)                   | ट्यूट अफ<br>इडोलोजी,                      |
|               | •                                 |            |                                    | अहंमदावाद-६                               |
| *१ <i>६७२</i> | जैन लक्षणावली<br>(१६७२-७३)        | ξ :        | २ बालचन्द्र सि०शा०                 | वीरसेवा मन्दिर, *<br>दिल्ली-६             |
| +१६७५         | जैनागम-पदानुक्रम                  |            | मोहनलाल मेहता                      | पार्श्वनाथ                                |
|               |                                   |            | जमन लि।ल जैन                       | विद्याश्रम, शोध<br>संस्थान<br>वाराणसी-प्र |

द आगे अधोलिखित कोशो का सिक्षप्त परिचय एव मूल्याकन दिया जा रहा है

- (क) अभिद्यानराजेन्द्र, ७ भाग राजेन्द्रसूरि अभिधान-राजेन्द्र कार्या-लय, रतलाम १६१०-१६३४।
- (ख) लेक्याकोश मोहनलाल वाठिया, श्रीचन्द चौरडिया १६ सी डोवर लेन, कलकत्ता-६ १६६६।
- (ग) जैनेन्द्रसिद्धान्त कोश, ४ भाग क्षुल्लक जिनेन्द्र वर्णी भारतीय ज्ञानपीठ, बी-४५/४७, कनाट प्लेस, नयी दिल्ली-१ १६७०-१६७३।
- (घ) ए डिक्शनरी ऑफ प्रॉपर नेम्स, २ भाग मोहनलाल मेहता, के रिषभ चन्द्रा एल ०डी० इस्टीट्यूट आफ इडोलॉजी, अहमदाबाद-६ १६७०-१६७२।

<sup>\*</sup> इसके २ भाग प्रकासित हो चुके हैं, एक प्रकाश्य है।

<sup>े</sup> यह पार्थ्वनाय विद्याश्रम शोध संस्थान, वाराणसी के तत्त्वावधान में प्रकाशित शोध मासिक 'श्रमण' के जनवरी १९७५ से प्रकाशित है। अक्तूबर १९७६ के श्रक तक ('अवाहिरिय' शब्द तक) इसका प्रकाशन हुआ है। 'धारावाहिक कोश-प्रकाशन' की दिशा में यह एक स्वस्थ प्रयोग है। नवम्बर, दिसम्बर १९७६ के अको में इसका प्रकाशन नहीं हुआ है।

#### 805

(घ) जैनलक्षणावली, २ भाग वालचन्द्र सिद्धान्त शास्त्री वीर सेवा मन्दिर, २१ दरियागज, दिल्ली-६ १६७२-१६७३।

६ अभिधानराजेन्द्र यह १६वी शताब्दी के अन्त मे सपादित प्राकृत-मागधी शब्दो को एक बृहद् मानक कोश है, जिसकी शब्द-विवृत्तिया संस्कृत मे है और प्रायमिक जानकारिया हिन्दी मे दी गई है। जब यह कोश अपने सकलन-सपादन के दौर से गुजर रहा था तब हिन्दी शब्दकोशो की परम्परा का आरम्भ हुआ-हुआ ही था। हिन्दी मे भी उन्नीसवी शताव्दी मे कोश के लिए 'अभिधान' पर्याय प्रयुक्त था। श्रीद्यरभाषाकोप (१८६४ ई०) की भूमिका मे एक वाक्य आया है भापा का अभिधान लिखना समयानुसार उचित है<sup>?२५</sup>। प्रसन्नता की वात है कि 'अभिधान-राजेन्द्र' की प्रस्तावना हिन्दी भाषा में लिखी गयी है। " आभारप्रदर्शन, ग्रन्थकत्ता का परिचय, आवश्यक कतिपय सकेत इत्यादि भी हिन्दी में ही दिये गये है। इसमे इस तय्य की सूचना नहीं है कि प्रस्तावना कब लिखी गयी किन्तू लगभग तय ही है कि यह वीसवी शताब्दी के प्रयम दशकारभ में कभी लिखी गयी है। इससे ऐसा लगता है कि तब तक हिन्दी में कोश-रचना की परम्परा इतनी प्रशस्त नहीं हो पायी थी कि 'अभिधान-राजेन्द्र' जैसे महाक्रोश को वह झेल पाती, इसलिए सभवत इसकी रचना हिन्दी की अपेक्षा सस्कृत मे हुई है, सभव है और भी कारण रहे हो किन्तु प्रमुख कारण यही प्रतीत होता है। लगता है मुद्रण-सबधी या सपादन सवधी किसी कारण से भी ऐसा हुआ हो। कोई धार्मिक कारण भी हो सकता है। प्रकाशन सबधी एक आश्चर्यजनक तथ्य यह है कि इसका द्वितीय भाग प्रथम की अपेक्षा ज्येष्ठ है प्रथम १६२३ ई० और द्वितीय १६१० मे प्रकाशित हुआ है। सभव है इस घटना की पृष्ठभूमि पर कोई सपादन या मुद्रण-सबधी कठिनाई रही हो । इस महाकोश का सम्पादन श्रीमद्विजयराजेन्द्रमूरि द्वारा सियाणा (राजस्यान) मे आण्विन शुक्ल २, वि० स० १६४६ मे हुआ और १४ वर्षों के अविश्रान्त परिश्रम के वाद चैत्रशुक्ल १३, वि० स० १६६० को सूरत, गुजरात मे समापन सम्पन्त हुआ। यह ७ वृहद् जिल्हों में प्रकाशित एक विशाल कोश है। महाकोश-काल की हिन्दी कैसी यी, इसका एक नमूना ग्रन्यकर्त्ता की जीवनी से प्रस्तुत है "श्रीविजयरत्नभूरिजी' महाराज तक तो कोई आचार्य पालखी मे न बैठे, परन्तु 'लघुक्षमासूरिजी' वृढावस्या होने से अपने शिथिलाचारी साधुओ की अरेणा होने पर बैंटने लगे। उतनी रीति कायम रखी कि गाम मे आते समय पालखी से उतर जाते थे, तदन्तर 'दयासूरिजी' तो गाव नगर मे भी बैठने लगे ।''३७ इस हिन्दी-शैली की तुलना 'श्रीवरभापाकोप' की भूमिका के अन्तिम अश से करे "प्रकट हो कि सिवाय मेरे उक्त कोप गोवर्द्धन उपनाम मान न्निपाठि कान्यकुळा निवासी की टूबान नजीरावाद शहर लखनऊ में भी ग्राहक जनों को मूल्य प्रेपित करने पर प्राप्त हो नकेगा।\*

'अभिवानराजेन्द्र' के सबब मे अन्य उपयोगी तथ्य इस प्रकार है कोशकर्त्ता श्रोमद्विजयराजेन्द्रसूरि (१८२७ ई० १६०६ ई०) है, जो भवेताम्बर समाज के त्रिस्तुतिक वर्ग के एक कान्तिनिष्ठ साधु थे। ये सौधर्मबृहत्तपागच्छीय आचार्य-परम्परा मे ६७वे आचार्य थे जिन्होने उक्त कोश के अलावा सन् १८६६ मे 'पाइयसहंबुद्धि' की रचना भी की यी और तत्कालीन यतियो में ज्याप्त शिथिला-चार के विरुद्ध एक व्यापक सुधारवादी क्रान्ति की। प्रस्तुत कीश सुपर रायल १।४ २५ सेंटीमीटर चौडे और ३५ मेटीमीटर लम्बे आकार मे छपा हुआ है। इसके मुद्रण मे २६ पाइट ग्रेट न० १ और १२ पॉ० पैका न० १ का उपयोग हुआ है। इसमे तीन प्राचीन भाषाए प्रयुक्त हैं प्राकृत, अर्द्धमागधी, संस्कृत । शब्द प्राकृत-अर्द्धमागद्यी के है और भव्दविवृत्तिया संस्कृत में। इसकी रचना में प्रयुक्त संदर्भ ग्रन्थो की सख्या ६७ है और विवृत शब्द ६० हजार है। इस महाकोश के सबद्य मे तत्कालीन भारतीय विद्वानों ने ही नही अपित विदेशी विद्वानों ने भूरि-भूरि प्रशसा की है। जार्ज ग्रियर्सन ने लिखा है "यह विश्वकोश एक सदर्भ-ग्रन्थ की भाति तथा जैन प्राकृत के अध्ययन के निमित्त अतीव मूल्यवान है।" प्रो० सिल्वा लेवी, आर० एल० टर्नर जैसे भाषाशास्त्रियो ने भी इस कोश की उन्मुक्त प्रशसा की है। इस कोश का ऐसा कोई परवर्ती कोश नहीं है, जिसने इसका उपयोग न किया हो। यद्यपि इसकी नकलना मे क्वेताम्बर सामग्री-स्रोतो का ही उपयोग हुआ है तथापि कोशकार की दृष्टि व्यापक और उदार है। कोश क रूपाकार पर एक विहंगम द्बिट इस प्रकार सभव है

| માંગ    | प्रकाशन-वर्ष | <b>પૃ</b> ષ્ઠસલ્યા | विवृत शब्दक्रम |
|---------|--------------|--------------------|----------------|
| प्रथम   | १९१३         | १४४ + = ६३         | अ अहोहिय       |
| द्वितीय | १६१०         | ११८७               | आऊहापन्नत      |
| तृतीय   | १६१४         | १६३३ 🕂 १           | ए छोह          |
| चतुर्य  | ११३          | १४०४               | ज नोमालिया     |
| पच्म    | १६२१         | १६२७               | प भोल          |
| ५००म    | ४६३४         | १४६८               | म व्रासु       |
| सप्तम   | १६३४         | १२५२               | श ह्व          |
| હ       | २४ .         | 3 \$ & 3           | अ ह्व ६०,०००   |

ग्रन्थ की कतिपय विशेषताए इस प्रकार हैं

१ यह १६वी शताब्दी का सर्वप्रथम मानक पारिभाषिक कोश है, जो जैन विद्या का एक समग्र चित्र प्रस्तुत करता है। जैन प्राकृत-अर्द्धमागधी पारिभाषिक शब्दो के लिए तो यह एकमेव सदर्भ है।

- २ इसका सपादन १६वी भाताब्दी के अन्त तक विकसित कोशपद्धति के अनुसार तो हुआ ही है, भारतीय कोश-परम्परा का भी इसमे समावेश और निर्वाह हुआ है।
- साधनों के कम होते हुए और जैन ग्रन्थों के मुद्रित रूप में उपलब्ध न होते हुए भी इसकी सकलना जैन ग्रन्थागारों में उपलब्ध पाटुलिपियों के माध्यम से हुई है। निश्चय ही इसकी सकलना में अपार श्रम हुआ है, दुर्लभ सामग्री-स्रोतों के दोहन की दृष्टि से इस महाकोश ने एक अप्रतिम कीर्ति-मान स्थापित किया है।
- ४ जैन साधु कितने अध्ययनशील होते है, श्रीमद्विजयराजेन्द्रसूरि ने यितयों में से शियिलाचार समाप्त करने के लिए महाकोश की सकलना का किस तरह का उपयोग किया कि उनका समकालीन यित वर्ग उनके साथ इस काम में प्राणपण से जुट गया, किस तरह यातायात और सचार-साधनों की कभी के वावजूद धर्मसाधना करते हुए जैन साधुओं ने इस महान् कार्य को सफलतापूर्वक सपन्न किया, प्रस्तुत कोश इस सवका एक सर्वोत्तम प्रामाणिक दस्तावेज है।
- १० लेश्याकोश यह जैन वाड्मय का श्वेतावर सामग्री-स्रोतो पर आधृत सर्वप्रथम विषय-कोश है। यद्यपि कोशकारों की योजना है कि वे दिगम्बर सामग्री-स्रोतो पर आधारित एक अन्य लेश्या-कोश सपादित करें, तथापि उनकी इस परिकल्पना ने अभी कोई आकार ग्रहण नहीं किया है। प्रस्तुत कोश जैन कोश-विज्ञान के क्षेत्र में एक ऐतिहासिक आरभ है। समग्र कोश वैज्ञानिक विधि से सपादित है, इसीलिए इसे हम केवल लेश्या-सबधी शब्दों की विवरणिका नहीं कहेंगे, वरन् एक ठोस कोश-रचना का अभिधान देंगे। विद्वान् कोशकारों ने प्रस्ता-वना में कोश-रचना पद्धति मेथाडोलोजी पर भी विशव प्रकाश डाला है। सपूर्ण योजना, जिसके अन्तर्गत कई महत्त्वाकाक्षी सकल्प घोषित है, भारतीय कोश-रचना के क्षेत्र में एक महत्त्वपूर्ण देन है। कोशकारों के शब्दों में 'लेश्या-कोश हमारी कोश-परिकल्पना का परीक्षण ट्रायल है, अत इसमें प्रथमानुभव की अनेक सुटिया हो तो कोई आश्चर्य की वात नहीं है।""

प्रस्तुत कोश एक विशिष्ट कोश है। इन दिनो तीन प्रकार के कोश सामने अपे हैं (१) विषय-कोश, (२) ग्रन्थ-कोश, (३) ग्रन्थकार-कोश। कोश-सपादको ने अनुसिंधत्सुओ और अध्येताओं की उन कठिनाइयों का भी ध्यान रखा है, जो किसी विषय के गहन अध्ययन अनुसंधान में व्यवधान उत्पन्न करती है। उन्होंने इस तरह के दो-तीन सस्मरण भी प्रस्तावना में दिये हैं। १० वैसे कोशकारों ने विशिष्ट पारिमापिक, दार्शनिक, आध्यादिमक विषयों की एक व्यापक सूची वनायी थीं और तदनुसार १००० विषय भी चुने थे, किन्तु वाद में इस तालिका

को सीमित कर लिया गया और कुल १०० विषय ही निश्चित कर लिये गये। इन्हे विवृत्ति के लिए दार्शनिक पद्धति से योजित किया गया है। सकलना मे तीन वातो का विशेष ध्यान रखा गया है--पाठो का मिलान, विषय के उपविषयों का वर्गीकरण हिन्दी-अनुवाद। इन सावधानियों से कोश अधिक उपयोगी बन गया है। प्रस्तावना केवल 'लेश्या-कोण' के अनुभवो और कोशकारो की प्रयोगधर्मिता का ही विवरण नही है, अपितु इसके द्वारा कोशकारो ने अपनी सपूर्ण योजना (प्रोजेक्ट) को भी प्रस्तुत कर दिया है। वस्तुत उक्त कोश के सपादन मे कोशकारो का दृष्टिकोण सुस्पष्ट, निर्भान्त और वैज्ञानिक है। जैन विद्या के क्षेत्र मे यह पहला कोश है, जिसने दाशमिक पद्धति से विषयो का वर्गीकरण प्रतिपादन किया है। कोश-रचना की प्रक्रिया वैज्ञानिक, प्रयोगधर्मी और समीचीन तो है ही, रोचक और सुविधाजनक भी है । कोश १६६६ ई० मे प्रकाशित हुआ है । सपादक परम्परावादी नहीं हैं, प्रयोगधर्मी है। कोश रायल आकार में मुद्रित है, इसमें कुल ४० + २६६ = ३३६ पृष्ठ है। आरम मे एक सार्थक प्रस्तावना है, जिसमे कोशकारो ने कोश की उपादेयता, पद्धति, प्रिक्या और उपयोगिता पर प्रकाश डाला है, साथ ही उस परिकल्पना को भी स्पष्ट किया है जो कोश की जननशीलता जैनरेटिह्वनेस का द्योतक है। इस तरह यह कोश एक पडाव है, अन्तिम गन्तव्य नहीं है। मूलत कोशकारो की एक वृहत् योजना है, प्रस्तुत कोश जिसकी एक नगण्य किस्त है। प्रस्तावना से लगा हुआ श्री नथमल टाटिया का प्राक्कथन है, जिसमे उन्होने कोश की उपयोगिता और उसकी विशिष्टताओं का उल्लेख किया है। हीराकुमारी वोथरा ने आमुख लिखा है, जिसमे अनेक सभावनाओ, योजनाओ और परिकल्प-नाओं को दिया गया है। आमुख का व्यक्तित्व समीक्षात्मक है। कुल मिलाकर 'लेश्या-कोश' एक ऐसा संदर्भग्रन्य है, जिसने न केवल जैनविद्या अपित प्राच्यविद्या को भी अलकृत रामृद्ध किया है। इसी श्रुखला में १६६६ ई० में 'कियाकोश' प्रकाशित हुआ है, किन्तु इसके बाद क्या हुआ, वह अविदित है।

११ जैनेन्द्रसिद्धान्तकोश इसे भारतीय ज्ञानपीठ जैसी विख्यात प्रकाशन सस्था ने ४ भागो मे प्रकाशित किया है। १६७० ई० -- १६७३ ई० की मध्यावधि मे प्रतिवर्ष इसका एक भाग प्रकाश मे आता रहा है। कोश में जैन तत्त्वज्ञान, आचारशास्त्र, कर्म सिद्धान्त, भूगोल, इतिहास, पुराण, तत्सवधी व्यक्ति, राजे-राजवश, आगम, शास्त्र, शास्त्रकार, धर्म और दर्शन के विविध सप्रदाय इत्यादि से सबन्धित ६००० शब्दों और २१,००० विषयों का सागोपाग विवेचन किया गया है। विद्वान् सपादक क्षुल्लक जिनेन्द्र वर्णी और उनकी सहयोगी ब्र० कु० कौशल ने इसकी सकलना में अपरपार परिश्रम किया है। इसमें सकलित सामग्री १०० से अधिक ग्रन्थों से सदोहित है। आर्भ में सपादकीय है, फिर प्रास्ताविक और सकत-सूची। प्रास्ताविक में शब्दसकलन और विषय-विवेचन में अनुसृत पद्धति पर प्रकाश डाला

गया है, इसी में सारणियो, चित्नो और मुद्रणाक्षरों के गवन्छ में भी विवरण दिये गये है। कोण में सारणियो द्वारा विषय सक्षेप में रूपरेखात्मक शैली में प्रस्तुत किये हैं तथा हिन्दी-अनुवाद भी दिये गये हैं। प्रधान सपादकीय में कोश की परिकल्पना की एक इतिहासिक झलक दी गयी है, कहा गया है कि इस ग्रन्थ का मूल आधार १६०६ ई० में प्रकाशित स्व० प० गोपालदास वरेया कृत 'जैनसिद्वान्त प्रवेशिका' है। यह कोश द्रव्य, करण, चरण और प्रथमानुयोगों के अन्तर्गत परिगणित विषयों— व्यक्तियों की वर्णक्रमानुसार विवेचना करने वाला एक वहुमूल्य वृहत् कोश है। इसके रूपाकार पर एक विहगम दृष्टि इस प्रकार सभव है

| भाग     | प्रकाशन-वर्ष | <b>श</b> ब्द ऋम | यूड्य |
|---------|--------------|-----------------|-------|
| प्रथम   | ०७३१         | अ औ             | प्रव  |
| द्वितीय | १९७१         | क न             | ६ ३४  |
| તૃતીય   | १९७२         | प व             | ६३७   |
| चतुर्थ  | १६८३         | श ह             | 188   |
| 8       | ૪ વર્ષ       | अ ह             | २३१८  |

१२ ए डिक्शनरी ऑफ प्राकृत प्रॉपर नेम्स अगरेजी यह भी एक विशिष्ट कोश है, जिसे एल० डी० इस्टीट्यूट ऑफ इडोलोजी, अहमदावाद जैसी यशस्विनी सस्था ने दो भागों में प्रकाशित किया है। पहला भाग १६७० ई० और दूसरा १९७२ ई० मे प्रकाश मे आया है। यह भी प्राच्यविद्या के क्षेत्र का एक अप्रतिम सदर्भग्रन्थ है। दोनो भागो मे १०१४ पृष्ठ है और ८,००० व्यक्तिवाचक पदो को विवृत किया गया है। सस्या के निर्देशक प० दलसुख मालवणिया ने अपने प्राक्कथन में कहा है कि इसकी मूल प्रेरणा 'वैदिक इंडेक्स' और "डिक्शनरी आफ पालि प्रापर नेम्स" से मिली है। यद्यपि "वैदिक इडेक्स" और "पालि प्रापर नेम्स" को तैयार करना इसलिए सरल-सहज था कि इनके सारे सामग्री-स्रोत लगभग प्रकाश में आ चुके थे किन्तु प्राकृत के लगभग अधिकाश ग्रन्थ अप्रकाशित ही है, अत सपादको को अनेक पांडुलिपियो से अपना न्यास जुटाना पड़ा है। इसमे केवल श्वेताम्वर आगम ग्रन्थों से ही पदों का चयन किया गया है तथा अागममूलों के अलावा प्रकाशित टीकाओं निर्युक्तियो, भाष्यो, चूर्णियों से भी सामग्री आकलित की गयी है। कोश-सपादन में केवल एक दो व्यक्तियो ने नही वरन् एक पूरे विद्वन्मण्डल ने काम किया है। कार्ड-विवरण तैयार हो जाने के वाद डा० मेहता और डा० चन्द्रा ने कोश को अन्तिम रूप दिया है। प्राक्कथन यद्यपि वडा नही है, किन्तु उसमे प्राय सभी महत्वपूर्ण मुद्दो पर प्रकाश डाल दिया गया है। कोश के प्रथम भाग में अडड से फेणामालिणी तथा द्वितीय में वडस से होलिया तक पद मकलित है, दोनो मे कुल १०१४ पृष्ठ है और अन्त मे एक शब्दानुक्रमणिका

है। इस तरह इस्टीट्यूट का यह प्रदेय "लेक्या-कोश" की भाँति ही एक बहुमूल्य प्रदेय है।

१३. जैनलक्षणावली: अब तक इसके दो भाग प्रकाश में आये हैं, तीसरा प्रस्तावित अथवा मुद्रणाधीन है। 'जैनलक्षणावली'' एक पारिभापिक शब्दकोश है। इसके प्रयम भाग मे अ औ और द्वितीय में कक्वभील पौज्यकाल तक सकलित और व्याख्यायित हैं। प्रथम भाग के आरम्भ में प्राक्कथन अगरेजी, दो भाव्द, प्रस्तावना, प्राकृत शब्दों की विकृति वा उनका रूपान्तर इत्यादि हैं, लक्षणावली मे कुल ७३० पृष्ठ है, जिनमे से प्रथम भाग मे १---३१२ और द्वितीय मे ३१६---३७० है। प्रस्तावना मे विद्वान् कोशकार ने "जैन लक्षणावली" की जपादेयता, जपयोगिता, उसमे स्वीकृत पद्धति, उपयुक्त ग्रन्यो के परिचय, लक्षण वैशिष्ट्य के अन्तर्गत विभिन्न पारिभाषिक शब्दो की बहुविध भगिमाओ पर विचार इत्यादि है । ग्रन्थान्त मे उपयुक्त ग्रन्थो की एक सागोपाग विवरणयुक्त अनु-क्रमणिका है, जिसमे ३५१ ग्रन्थ विवृत है। इसके तुरन्त बाद ग्रन्थकारानुक्रमणिका है, जिसमे १३७ ग्रन्यकारों के विवरण है, तदनन्तर कालानुक्रम से ग्रन्थकारानु-क्रमणिका दी गयी है। इस तरह इन तीनो अनुक्रमणिकाओं में महत्त्व की सामग्री सयोजित है। सपादकीय मे "जैनलक्षणावली" की परिकल्पना पर प्रकाश डाला गया है। उक्त कोश में दिगम्बर एव श्वेताम्बर सप्रदायों के लगभग ४०० प्राकृत एव सस्कृत ग्रन्थो से पारिभाषिक शब्दों की प्रामाणिक सकलना की गयी है। "लक्षणावली", इस तरह, न केवल जैन विद्या वरन् सपूर्ण प्राच्य जगत् का एक महत्त्वपूर्ण सदर्भ ग्रन्थ बन पडा है। इसकी परिकल्पना १६३६ ई० मे की गई थी, किन्तु आकार १९७२ ई० मे दिया जा सका। कोशकार ने जिस अन्त प्रेरणा से कार्य किया है, वह है, कि "अव तक श्वेताम्बर ग्रन्थों के आधार अर्द्ध मागधी और प्राकृत शब्दकोश थे, किन्तु ऐसा कोई कोश नही था, जिसमे दोनो सप्रदायों के प्रमुख सामग्री-स्रोतो का उपयोग करते हुए किसी कोश की रचना की गई हो, प्रस्तुत कोश में दोनो साप्रदायिक स्रोतो का उपयोग किया गया है। प्रस्तुत कोश की प्रमुख विशेषता यह है कि न तो यह विशालकाय है और न ही इसमे अधिक जिंदलताए है, हिन्दी-अनुवाद भी किसी एक चुने हुए अश का, जो अधिक अस-दिग्ध और सार्थक दिखायी दिया है, किया गया है। कोशकार ने अपने पूर्ववर्ती कोशकारों के अनुभवों का अच्छा उपयोग किया है, यही कारण है कि यह कोश अन्य कोशो की अपेक्षा अधिक महत्त्वपूर्ण, सुवोध और उपयोगी है।

१४ उक्त अध्ययन के बाद, जिसमे प्रमुख जैन कोश और कोशकार मूल्याकित हैं, हम नीचे उन सभावनाओ पर विचार कर रहे हैं, जिन्हे मूर्त्त रूप दिया जा सकता है। कोशो को हम मुख्यत ४ कोटियो मे विभाजित कर सकते हैं १— शब्दकोश, २ विषय-कोश, ३ ग्रन्थ-कोश, ४ ग्रन्थकार-कोश। अभी जैन विद्या के क्षेत्र में भव्द और विषय-कोश ही अिवक प्रकाण में आय है, ग्रन्थकोश और ग्रन्थकार-कोश नहीं ही है। विषय-कोशों के अन्तर्गत लेश्या-कोश और िक्या-कोश उल्लेखनीय है। इनके द्वारा एक वैज्ञानिक परम्परा का सूत्रपात हुआ है, जिसे किसी भी स्थिति में अक्षुण्ण- अविच्छिल्न रखना चाहिए। अद्यतन जो भी कोश निर्मित हुए है, वे लाखणिक यानी पारिभाषिक ही है, किन्तु इस लीक से हटकर किसी अन्य परम्परा का विकास हम नहीं कर पाये हैं। अगरेजी, और अब हिन्दी में भी, ग्रन्थ एव ग्रन्थकार-कोशों की निर्मित की ओर कोशकारों का ध्यान गया है। अगरेजी में बेक्सपीअर इत्यादि पर पृथक् कोश है, कई महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों पर भी अलग से कोश प्रकाशित हुए हैं। हिन्दी में तुलमी, सूरदास इत्यादि पर अलग से स्वनन्त्र कोश मंगी अब इस तरह के ग्रन्थकोश और ग्रन्थकारकोश वनाये जाने चाहिये। ---कुन्दकुन्दाचार्य पर स्वतन्त्र कोश वनाया जा सकता है, इसी प्रकार विभिन्न अगसूत्रों पर अलग-अलग कोश-सकलनाए सभव है। इससे अध्येताओं और अनुभधानकर्ताओं को अध्ययन की सुविधाए उपलब्ध हो सकेंगी।

१५ इस दृष्टि से ऐसे ग्रन्थों की एक वृहत्तालिका वनायी जाए, जो बडे हैं, महत्त्व के हैं, और जिनका स्वतन्त्व अध्ययन आवश्यक हैं। इनमें धवला, महाववला, समयसार, मोक्षशास्त्र, महापुराण इत्यादि को सिम्मिलित किया जा सकता है। इनके आविर्भाव से ग्रन्थों के अन्तर्भुख अध्ययन के द्वार खुल जाएगे और कोश-रचना के क्षेत्र में कुछ नये क्षितिज उद्घाटित हो सकेंगे।

१६ ग्रन्यकार-कोशो की दृष्टि से कुछ ऐसे ग्रन्थकारो, जिनमे विभिन्न आचार्य तो होगे ही, को चुना जाए जिनका जैन विद्या के क्षेत्र में विपुल प्रदेय है। प्राचीन मध्य और आधुनिक युगो से चुने गये इन ग्रन्थकारों की शब्दमपदाओं के स्वतन्त्र सकलन, अध्ययन और सपादन होने चाहिये, जिनमे शब्द-विवृत्तियाँ तो हो ही सबन्धित पात्रो, स्यानो, प्रवृत्तियो, पारिभाषिक शब्दों इत्यादि की भी जानकारियाँ हो। जहाँ-जहाँ जैन चेयर स्यापित हुई हैं, वहाँ-वहाँ इस-इस तरह की योजनाओं को हाथ में लिया जाना चाहिए, ग्रन्थकोशों और ग्रन्थकारकोशों के माध्यम से तुलनात्मक अध्ययन के नथे क्षितिज उजागर होंगे और अनुसद्यान को प्रोत्साहन मिलेगा।

१७ इनके अलावा कुछ तुलनात्मक कोश भी वनाये जाने चाहिये। उदाहरणत श्वेताम्बर और दिगम्बर सप्रदायों के साम्य और अन्साम्य पर आधारित कुछ वस्तून्मुख और वैज्ञानिक कोश वनने चाहिये। इससे जहाँ एक और दोनों सप्रदायों के मध्य एक सेतु स्थापित हो सकेगा, वही दूसरी ओर विशिष्ट अध्ययनों के लिए नयी सभावनाए भी जन्म ले सकेगी। ऐसे कोश विशुद्ध वस्तुनिष्ठा के साथ तैयार होने चाहिये, जिनमें अतिरजन, अनुरजन, या तथ्यों को दावने की हीन

प्रवृत्ति को कोई महत्त्व न दिया गया हो । विशुद्ध तथ्यान्वेषणा की दृष्टि से ही ऐसी योजनाओं का सूत्रपात किया जाना चाहिये ।

१८ जिस तरह १६०६ ई० मे प० गोपानदास वरैया की 'जैंग सिद्धान्त प्रवेशिका'' प्रकाशित हुई उमसे कही अधिक वैज्ञानिक विधि से कुछ 'जेवी विश्वकोणीय कोण'' प्रकाशित होने चाहिये। ये कोश आकार मे लघु हो, किन्तु इनकी प्रामाणिकता और पूर्णता असदिग्ध हो। अग्रेजी मे 'एब्रिज्ड'' कोशो की परम्परा है, हम भी इस तरह की परम्परा का श्रीगणेश कर सकते हैं। ये जेवी कोश सभी कोटि के हो सकते हैं शब्दकोश, विषय-कोश, ग्रन्थ-कोश, ग्रन्थ-कोश, ग्रन्थ-कोश, ग्रन्थ-कोश, ग्रन्थ-कोश, प्रक्त देते समय वडे उत्तरदायित्व की भावना से काम करना चाहिये, वस्तुत एक वारह मासी कोश-विभाग ही किसी जैंन शोध सस्थान मे स्थापित करना चाहिये, जिसमे कोश-सकलन, सपादन, मशोधन, परिवर्धन के अलावा कोई काम हो ही नही।

१६ भारत से वाहर कई देशों में कोश-निर्माण को वड़ी गभीरता से लिया जाता है। कई ऐसे कोश हैं जिनके सपादन के लिए योग्य सपादक नियुक्त है, जो आगामी सस्करणों की तैयारी में लगे रहते है। ये सपादक अधुनातन प्रकाशनों का अध्ययन करते हैं और जो भी शब्दसपदा उन्हें सकलनीय दिखाई देती है, उस पर उत्तरदायी भावना से विचार करते हैं और फिर उसे भावी सस्करणों में स्थान देते हैं। ऐसे शब्दों को जो अप्रयुक्त होते हैं, नये सस्करणों में से निकाल लिया जाता है। लेखक को विश्वास है कि किसी सस्या अथवा विश्वविद्यालय के जैन विद्या विभाग में एक ऐसी शाखा स्थापित होगी, जो सतत कोश-रचना का अध्ययन करेगी और एक ऐसा सर्वसम्मत मानक कोश प्रकाशित करेगी, जिसके अभिनव सस्करणों की जैन विद्या जगत् को बराबर प्रतीक्षा बनी रहे। यदि हम कर सके तो यह एक अप्रतिम और अविस्मरणीय कार्य होगा।

#### सदर्भ

- I Linguistic Survey of India, vol 1x, part 1 G A Grierson Summary of important dates, p 11
- 2 Ibid Section II, pp 16-27
- 3 Ibid p 18
- 4 Ibid p 25 Baiju Das, Baba, Bibek Kosh (A Hindi Dictionary in Hindi) Bankipore, 1892
- 5 Ibid p 17, London 1773
- ६ श्रीधरभाषाकोप प० श्रीष्ठर तिपाठी नजीरावाद, लखनऊ १८६४।
- ७ कोणकला रामचन्द्र वर्मा साहित्यरत्न-माला कार्यालय, २० धर्मकूप, वाराणसी १६४८।

४१६ सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा

द पालिकोससगहो डा० भागचन्द्र जैन भास्कर आलोक प्रकाशन, गांधीचौक, सदर, नागपुर १६७४ ६ जैन साहित्य का वृहद् इतिहास, माग ५ प श्रवालाल प्रे०शाह पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध सस्थान वाराणसी ५ १६६६।

१० अभिधानराजेन्द्र राजेन्द्रसूरि श्री अभिधान-राजेन्द्र कार्यालय, रतलाम १६१०-भाग १-७-१६३४। ११ लेक्याकोश मोहनलाल वाठिया, श्रीचन्द्र चौरिडिया, १६-सी, डोवर लेन, कलकत्ता-६

नाग प्-उ-१८२०।

पृष्ठ लेक्याकोश मोहनलाल वाठिया, श्रीचन्द्र चौरिडिया, पृद्द-सी, डोबर लेन, कलकत्ता-६

पृद्द्द ।

पृष्ठ जैनेन्द्रसिद्धान्तकोश, भाग प्-४ जिनेन्द्र वर्णी मारतीय ज्ञानपीठ, नयी दिल्ली पृद्धक पृष्ठ ।

१३ जैनलक्षणावली, भाग ९-२ वानचन्द्र सिद्धान्त शास्त्री वीर सेवा मन्दिर, दिल्ली १९७२ १९७३ ।
१४ वृहत् पर्यायवाची कोश भोलानाथ तिवारी किताव महल प्राइ० लिमि०, ५६ ए जीरो रोड, इलाहावाद प्र० १९५४, द्वि० १९६२ ।
१५ 'तीर्यंकर' मासिक, इन्दौर राजेन्द्रसूरीश्वर विशेषाक हीरा मैया प्रकाशन, ६५, पत्नकार

कालोनी, कनाडिया रोड, इन्दौर-१ जून-जूलाई १६७४। १६ भव्दार्थ-दर्शन रामचन्द्र वर्मा रचना प्रकाशन, इलाहाबाद १६६८। १७ Dictionaries Kenneth whittaker Asia Publishing House, Bombay 1966

15 Linguistic Survey of India, vol 1x part 1 G A Grierson Motilal Benarasidas, Delhi 1916, reprint 1963
18 Prakrit Proper, Parti & 11, compiled by Mohan lal Mehta, K Rishbha chandra L D Institute of Indology, Ahmedabad-9 1970, 1972.

# शब्दकोश की प्राचीन पद्धति

## मुनि दुलहराज

जैन आगम साहित्य में द्वादशागी का प्रथम स्थान है। आयारो, सूयगड़ों आदि अग हैं। वारहवा अग है दृष्टिवाद। चौदह पूर्व इसी के अन्तर्गत हैं। सत्यप्रवाद और विद्याप्रवाद ये दो पूर्व भव्दों के अनुशासन से सबधित हैं। जब तक पूर्वधर रहे, तब तक अन्य शब्दानुशासन की आवश्यकता प्रतीत नहीं हुई। काल के प्रवाह में दृष्टिवाद की परपरा लुप्त हो गई। केवल ग्यारह अग शेष रहे। वे लिपिबढ़ नहीं थे। वह प्रवचन-काल था। सारा ज्ञान प्रवचन के माध्यम से सुरक्षित रखा जाता था। गुरु-शिष्य की परपरा सुदृढ थी। काल वीतता गया। आगम-युग का अन्त हुआ। आगमों को समझना-समझाना दुरूह-सा होने लगा। अत व्याख्या-साहित्य लिखा जाने लगा। प्राकृत भाषा चल ही रही थी। लोग इसको समझते थे। आचार्यों ने प्राकृत भाषा में निर्युक्तिया और भाष्य लिखे।

प्राकृत के युग का दीप टिमटिमा रहा था। आगम की प्राकृत-व्याख्याए समझना भी कब्टसाध्य हो गया। सस्कृत का युग प्रारम्भ हो रहा था। कितपय आचार्यों ने प्राकृत और संस्कृत इन दो भाषाओं का मिश्रण कर चूणि-साहित्य रचा।

उस समय तक कोश की परपरा नहीं थीं । आगमों के साथ ही साथ शब्द-ज्ञान भी करा दिया जाता था । किन्तु जब ऐसे आचार्यों की परपरा विलुप्त हो गई तब कोश या व्याकरण को अलग से सिखाने की आवश्यकता महसूस हुई।

जैन परपरा में चूर्णिकाल तक कोश-ज्ञान के लिए अलग ग्रन्थों का निर्माण नहीं हुआ था। चूर्णिकार व्याख्या के साथ-साथ शिष्य को पर्यायवाची शब्दों का भी ज्ञान करो देते थे। शिष्य को पर्यायवाची शब्दों के लिए अन्य अपटकना नहीं पडता था। यह एक बात है। दूसरी वात है कि जैन आगम अर्धमागद्यी प्राकृत में लिखे गए हैं। इन सवका लिपिकाल है भगवान् महावीर के निर्वाण की दसवी शताब्दी का अन्त । अर्धमागधी प्राकृत में अठारह देशी मापाओं का सिम्मश्रण है—-यह विद्वत्-मम्मत तथ्य हैं। जैन श्रमणों का विहार भारतवर्ष के विभिन्न अचलों में होता रहा। विभिन्न प्रदेशों के मुमुक्ष जैन श्रमण वने। उनकी अपनी वोली थीं। भगवान् महावीर के प्रवचनों की मूल भाषा में उन वोलियों के शब्द मिश्रित होते गए। हजारों-हजारों शब्द आगम साहित्य में आ गए। उन स्थलों की व्याख्या करते समय वहुश्रुत आचार्य शब्दों के पर्यायवाची शब्द देते गए। इसका तात्पर्य है कि वे विभिन्न पर्यायवाची शब्दों के माध्यम से विभिन्न वोलियों के शब्द प्रस्तुत कर तद्-तद्-देशीय श्रमणों की जिज्ञासाओं को समाहित करते गए। उन नानादेशीय शब्दों को एकार्यक कह कर सकलन कर दिया जाता था। इसे अब्दकोंश के निर्माण का प्रारमिक रूप माना जा सकता है।

माना जाता है कि लगभग एक हजार शब्दकोश निर्मित हुए हैं। प्रकाश में अनिवाला सबसे पहला संस्कृत शब्दकोश हैं अमर कोश। इससे पूर्व कोई शब्द-कोश प्रकाशित नहीं हुआ था। विभिन्न ग्रन्थों में विभिन्न कोशों के उद्धरण प्राप्त होते हैं किन्तु उनका समग्र रूप आज अप्राप्त है। वे कभी प्रचलित रहे होगे, किन्तु आज वे लुप्तप्राय है।

जैन परपरा में भव्दकोश का मूल आगम-साहित्य, निर्युक्ति, भाष्य और चूर्णि में उपलब्ध होता है। भगवती सूत्र में कोश की उत्पत्ति के विषय में सुन्दर चर्चा प्रस्तुत है। गौतम ने भगवान् महावीर से पूछा 'भते। क्या ये नौ पद एकार्थक, नाना घोष और नाना व्यंजन वाले हैं अथवा अनेकार्यक, नानाघोष और नाना व्यंजन वाले हैं अथवा अनेकार्यक, नानाघोष और नाना व्यंजन वाले हैं

भगवान् महावीर में कहा 'गौतम हिनमें से प्रथम चार पद एकार्यक, नानाधीप और नानाव्यजन वाले हैं और शेष पाच पद अनेकार्थक, नानाधीप और नानाव्यजन वाले हैं।'

वृत्तिकार आचार्य अभयदेवसूरि ने इस विषय मे चार विकल्प प्रस्तुत किए है

१. एकार्यक, एक व्यजन वाले यथा क्षीर क्षीर, आदि।

२ एकार्यक, अनेक व्यजन वाले यया क्षीर, पय आदि।

३ अनेकार्यक, अनेक व्यजन वाले—यया अर्कक्षीर, गव्यक्षीर, महिषक्षीर अवि ।

४ नानार्यक, नाना व्यजन वाले यथा घट, पट, लकुट आदि । इनमे दूसरा और चौथा विकल्प कोश की उत्पत्ति का मूल हैं । चलमान चलित, उदीर्यमाण उदीरित, वेद्यमान वेदित और प्रहीयमाण प्रहीण ये चार पद उत्पाद-पर्याय की अपेक्षा से एकार्थक, नानाघोप और नाना-व्यजन वाले हैं।

छिद्यमान छिन्न, भिद्यमान भिन्न, दह्यमान दग्ध, भ्रियमाण मृत और निर्जीर्य-भाण निर्जीर्ण ये पाच पद विनाश की अपेक्षा से नानार्य, नोनाघोष और नाना व्यजन वाले हैं। इनको नानार्य इस प्रकार है

- िछद्यमान छिन्न यह कर्मो के स्थिति-ब्रध की अपेक्षा से है।
   इसमे स्थिति का विनाश है।
- भिद्यमान भिन्न---यह कर्मों के अनुभाग-वध की अपेक्षा से है।
   इसमें अनुभाग का विनाश है।
- दह्यमान दग्ध यह कर्मों के प्रदेश-वध की अपेक्षा से है।
   इसमे प्रदेश का विनाश है।
- भ्रियमाण मृत यह कर्मो के आयुष्य-बद्य की अपेक्षा से है।
   इसमें आयुष्य का विनाश है।
- निर्जीर्यमाण निर्जीर्ण यह कर्मों के समग्र अभाव की अपेक्षा से है।
   जीव के अभिवचन भगवती सूत्र में 'जीव' शब्द के अनेक अभिवचन एकार्थ शब्द बतलाए है, जैसे

जीवे (जीव), पाणे (प्राण), भूए (भूत), सत्ते (सत्त्व), विष्णू (विज्ञ), जेया (जेता), आया (आत्मा), रगण (रगण), हिंदुए (हिंदुक), पोग्गले (पुद्गल), माणवे (मानव), कत्ता (कर्ता), विकत्ता (विकर्ता), जतू (जन्तु), जोणी (योनि), सयभू (स्वयभू), ससरीरी (सशरीरी), नायए (नायक), अतरप्पा (अन्तरात्मा) आदि।

आकाश के अभिवचन आग्गासे (आकाश), गगणे (गगन), नभे (नभ), समे (सम), विसमे (विषम), खहे (ख), विहे (विह), वीथी (वीथि), विवरे (विवर), अवरे (अम्बर), छिड्डे (छिद्र), मग्गे (मार्ग), विमुहे (विमुख), आधारे (आधार), वोमे (व्योम), भायणे (भाजन), अतलिक्खे (अतरिक्ष), अगमे (अगम), फलिहे (स्फटिक, परिघ), अणते (अनन्त) आदि। र

श्रोध के एकार्थक शब्द कोहे (ओध), कोवे (ओप), रोसे (रोप), दोसे (दोष), अखमा (अक्षमा), सजलणे (सज्वलन), कलहे (कलह), चडिक्के (चाडिक्य), भडणे (भडन), विवादे (विवाद)।

भान के एकार्थक शब्द मार्ण (मान), मदे (मद), दप्पे (दर्प), थमे (स्तम्भ), गव्दे (गर्व), अत्तुवकोसे (अत्युत्कर्ष), परपरिवाए (परपरिवाद), उक्कोसे (उत्कर्प), अवक्कोसे (अपकर्ष), उण्णते (उन्नत), उण्णामे (उन्नमन), दुण्णामे (दुर्भाम)। र

माया के एकार्यक शब्द---माया (माया), उवही (उपधि), नियडी (निकृति),

४२०

वलए (वलय), गहणे (गहन), णूमे (णूम), कक्के (कल्क), कुरुए (कुरुक), जिम्हे (जिम्ह), किव्विसे (किल्विप), अायरणया (आदरण), गूहणया (गूहन), वचणया (वचन), पलिउचणया (परिकुचन) सातिजोगे (साचियोग) ।

लोभ के एकार्यक शब्द — लोभे (लोभ), इच्छा (इच्छा), मुच्छा (मूच्छी), कखा (काक्षा), गेही (गृद्धि), तण्हा (तृष्णा), भिज्ञा (भिष्या), अभिज्ञा (अभिष्या), असासणया (अभिष्या), पर्यणया (प्रार्थना), लालप्पणया, (लालपन) कामासा (कामाशा), भोगासा (भोगाशा), जीवियासा (जीविताशा), मरणासा (मरणाशा), निदरागे (निदराग)। ह

प्रधनन्याकरण दसवा अग है। इसमे भी एकार्यक शन्दो का अनेक स्थलो पर निर्देण हुआ है। वहा प्राणवध (हिसा) के तीस पर्याय नाम वताए हैं। उनमे से कुछेक ये है

अवीसभो (अविश्रभ), अकिन्य (अक्तत्य), घायणा (घातन), मारणा (मारण), वहणा (वद्य), उद्दवणा (उद्रवण), मच्चू (मृत्यु), असजमो (असयम), दुग्गतिप्पवाओं (दुर्गतिप्रपात), पावकोवो (पापकोप), पावलोभो (पापलोभ), वज्जो (वर्ज्य), आदि ।

इसी सूत्र में असत्य के तीस नाम गिनाए है। उनमें से कुछेक ये हैं

अलिय (अलीक), सठ (शठ), अणज्ज (अनार्य), कक्कणा (कल्कन), वचणा (वचना), साती (साचि), अट्ट (आर्त्त), अञ्भक्खाण (अभ्याख्यान), किन्विस (किल्विप), अप्पञ्चओं (अप्रत्यय), असमओं (असमय), नूम (नूम), आदिन्आदि।

अब्रह्मचर्य के तीस नामों में से कुछेक ये है

अवभ (अब्रह्म), मेहुण (मैयुन), सकप्पो (सकल्प), दप्पो (दर्प), मोहो (मोह), मणसखोभो (मन सक्षोभ), अणिग्गहो (अनिब्रह), विव्भमो (विभ्रम), अधम्मो (अधर्म), वेर (वैर), रहस्स (रहस्य), कामगुणो (कामगुण)।

परिग्रह के तीस नामों में से कुछेक ये है

परिग्गहो (परिग्रह), सचयो (सचय), चयो (चय), उवचयो (उपचय), निहाण (निधान), दन्त्रसारो (द्रव्यसार), महिच्छा (महेच्छा), कलिकरडो (कलिकरड), अणत्यो (अनर्य), सथवो (सस्तव), अमुत्ती (अमुक्ति), तण्हा (तृष्णा), आसत्ती (आसक्ति), असतोसो (असतोप)। १०

अहिंसा के साठ पर्यायवाची नामों में से कुछेक ये हैं

अहिंसा (अहिंसा), दीवो (द्वीप), ताण (न्नाण), सरण (श्वरण), निव्वाण (निर्वाण), रती (रति), विरती (विरति), विसुद्धी (विशुद्धि)।<sup>११</sup>

आगमो के व्याख्या-साहित्य मे निर्युक्तियो का प्रथम स्यान है। आचार्य भद्रवाहु द्वितीय ने अनेक आगमो पर निर्युक्तिया लिखी । वे पद्यमय है। उनकी भाषा है प्राकृत । निर्युक्तियों में अनेक स्थलों पर एकार्थक शब्दों की चर्चा है।

- प्रवचन के एकार्थक शब्द सुयधम्म (श्रुतधर्म), तित्थ (तीर्थ), मग्ग (मार्ग), पावयण (प्रावचन), प्रवयण (प्रवचन)।
- सूत के एकार्थक भाष्य सुत्त (सूत्र), तत (तत्र), गथ (ग्रन्थ), पाढो (पाठ), सत्य (धास्त्र)। १२
- अनुयोग (अर्थ) के एकार्थक भव्द अणुयोग (अनुयोग), नियोगो (नियोग), भास (भाषा), विभासा (विभाषा), वित्तय (वार्तिक)। १२
- सामायिक शब्द के पर्याय सामाइय (सामायिक), समइय (समियक), सम्मावाओं (सम्यग्वाद), समास (समास), सखेवो (सक्षेप), अणवज्ज (अनवद्य), परिण्णा (परिज्ञा), पञ्चनखाणे (प्रत्याख्यान)। १४ साम (साम), सम (सम), सम्म (सम्यक्), इग (इक) १५ । समया (समता), समात्त (सम्यन्त्व), पसत्य (प्रशस्त), सति (शान्ति), सुविह्रि (सुविहित), सुह (शुभ), अनिद (अनिन्ध), अदुगुछिअ (अजुगुप्सित), अगरिहिस (अगहित), अणवज्ज (अनवद्य)।<sup>१६</sup>

जैन आगमो के व्याख्या-साहित्य मे चूणियो का महत्त्वपूर्ण स्थान है। अनेक आगामो पर चूर्णिया लिखी गईं। ये सव सस्कृत 🕂 प्राकृत मे लिखी गईं। इनका रचनाकाल विक्रम की पाचवी-सातवी शताब्दी है। जिनदास महत्तर चूर्णिकारो में अग्रणी हैं। उनकी अनेक चूर्णिया आज उपलब्ध है। दशवैकालिक सूत्र पर एक प्राचीन चूर्णि जैसलमेर भडार मे मुनि पुण्यविजय जी को प्राप्त हुई थी। उन्होने उसके फोटो प्रिन्ट करवाए। वह अगस्त्यसिंह स्थविरकृत है और उसका काल विकम की तीसरी से पाचवी शताब्दी का अन्तराल माना जाता है। वह अभी-अभी प्रकाशित हुई हे। उसका सर्वप्रयम उपयोग हमने 'दसवेआलिय' के सपादन तथा विवेचन के समय किया है। इन चूर्णियों में अनेक भव्दों के पर्याय-नाम उल्लिखित है। कुछ उदाहरण इस प्रकार है

- मग्गतोत्तिवा पिट्ठउत्ति वा।<sup>१७</sup>
- अप्पियववहारियति वा विसेसादिट्ठति वा एगट्ठा । १८
- भागति वा परिच्छेदोत्ति वा गहणपगारोत्ति वा एगट्ठा।
- अभिप्पायोत्ति वा बुद्धिनिवा एगट्ठ। रे॰
- उज्जोत करेतीति प्रकटन करोतीति प्रकाशयतीत्यर्थं । रा
- खमित वा तितिक्खित्त वा कोहिनिरोहित वा। २२
- आचार भव्द के पर्यायवाची नाम--
- आयारो (आचार), आचाले (अ(चाल),
- आगालो (आगाल), आगारो (आगार),
- आसासो (आश्वास)। <sup>२३</sup>

- सातित वा सुहित वा अभयन्ति वा परिणिव्वाणित वा एगट्ठा।
- असातित वा अपरिणिव्वायित वा महक्भयित वा एगट्ठा।
- तसितित्त वा उिवयित वा सक्यित वा वीभिति वा एगट्टा। २६
- वग्धो वक्खोडो बधणति वा एगद्रा । रे॰
- विजयो विचारणा मन्गणा एगट्ठा ।<sup>२८</sup>
- मूल प्रतिष्ठा अधारो वा एगहा। १९
- सुरेति वा वीरेति वा सत्तिएति वा एगहा। है
- समणेति वा माहणेतिवा मुणितिवा एगट्टा । ११
- सगोत्तिवा विग्थोत्तिवा वक्खोडित्तिवा एगट्टा। १२
- अज्झित्थित ऊहित गुणित चितितित एगट्टा । ११
   पुसिते दुज्झोसएत्ति वा एगट्टा । १४
- आणित्त वा नाणित्त वा पिडलेहित्त वा एगद्वा । ३५
- कखित पत्थित गच्छित एगट्टी। १६६
- वसित्तु वा पालित्तु वा एगद्वा।३०
- पज्जबौत्ति वा भेदौत्ति वा गुणोत्ति वा एगट्ठा ।
- णाणित वा सवेदणित वा अधिगमोत्ति वा चेतणित वा भावित्त वा एते सद्दा एगद्वा । ३९
- परिगिज्झित वा पत्थणित वा गिद्धित्त वा अभिलासोत्ति वा लेप्पत्ति वा करवित वा एगट्टा । ४०
- ,विउस्सग्गोत्ति वा विवेगोत्ति वा अधिकिरणति वा छहुणति वा वोसिरणति वा एगद्वा ।\*\*
- चिक्कणति वा दारुणति वा एगद्वा। भरे
- गुणोत्ति वा पज्जतोत्ति वा एगट्ठा।
- णामतिवा ठाणित वा भेदोत्ति वा एगट्ठा ।<sup>ध्र</sup>
- मलित वा पात्रित वा एगट्ठा । ४५
- मुणित्ति वा नाणित्ति वा एगट्ठो। धर्म
- लगलति वा हलति वा एगद्रा ।<sup>४७</sup>
- कित्ति-वण्ण-सद्द-सिलोगहुया एगहुँ। <sup>४८</sup>

ये उदाहरण शब्दकोश के निर्माण का प्रारंभिक रूप प्रस्तुत करते है। मूल आगम और उनके व्याख्या-ग्रन्थ इन उदाहरणों से भरे पड़े है। इस एकार्थंक शब्द-सकलना से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि ये अनेक भाषाओं में व्यवहृत देशीय शब्द जिथ्यों के लिए शब्दकोश का कार्यं करते और विभिन्न प्रान्तों के शिष्यों के लिए भगवद् वाणी को समझने में सहयोगी वनते।



```
संस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा
४२४
२५
                         पृ० ४३।
         "
                  "
38
                        वृ ० ४४ ।
         "
                  ,,
ąο
                        पु० ६३ ।
        "
                  ,,
39
                        पृ० ६३ ।
        "
                  "
₹₹
                        पृ० १७० ।
                  "
₹
                        पु० १७१ ॥
                  "
३४
                        पृ० १७३।
                  "
₹Ę
                        पृ० १६८।
                 ,,
₹
                        पु० २०४।
        "
                 "
३७
                        पु० २०६।
३८ दर्भवैकालिक चूणि (जिनदासकृत) पृ० ४ ।
3₽
                        90 90 1
        "
४०
                       90 30 1
        ,,
                 "
४१
                        पृ० ३७ ।
४२.
                        पु० २३२ ।
```

पु० २६६ ।

पृ० ३५३ ।

पु० २६४।

पृ० ३२४।

पृ० २५४।

पु० ३२८।

"

"

"

,,

"

"

"

४३

ሄሄ

ΥX

४६

४७

४८

"

# संस्कृत के जैन पौराणिक काट्यों की शब्द-सम्पत्ति (पद्मपुराण, हरिवशपुराण आदिपुराण तथा उत्तर-पुराण के सन्दर्भ में)

#### डा० रमाकान्त शुक्ल

संस्कृत के जैन पौराणिक-काव्यों की शब्द-सम्पत्ति पर विचार करते समय महाकवि माध का यह वाक्य सहसा ध्यान में आ जाता है 'शब्दार्थों सत्क-विरिव द्वयं विद्वानपेक्षते।" पौराणिक काव्यो की सर्जना करते समय जैन-कवि शब्दो के प्रयोग मे वडा जागरूक रहा है। अपने युग के सम्पूर्ण जीवन तथा चिन्तन को, शब्दों के माध्यम से, वह एक ही काव्य में अन्तर्भुक्त करके अस्तूत करना चाहता है और अपने पाठक को 'कान्तासम्मिततयोपदेश' देने के साथ-साथ उसके सामान्य और विशिष्ट ज्ञान मे परिवर्द्धन भी करना चाहता है। वह अपने पाठक को केवल कल्पना-लोक-विचरण का ही अवसर देने मे अपने कर्त्तव्य की इतिश्री नही समझ लेता अपित उससे अनेक्षा रखता है कि वह अपने देश-काल से परिचित रहे एव लोक से अपने को कटा हुआ न अनुमव करे। वह अपने समय तक विद्यमान लोक तथा शास्त्र को अपने शब्दों के माध्यम से प्रस्तुत करता है। संस्कृत के जैन पौराणिक काव्यों में प्रयुक्त महान् अर्थवैभव के व्यजक शब्दों का अनुशीलन करने के लिए पाठक को भी लोक और शास्त्र की व्यापक और गम्भीर पैठ अपेक्षित है। जैनाचार्य रविषेणकृत 'पद्मपुराण' पुन्नाटसघी जिनसेनाचार्यकृत 'हरिवशपूराण' भगवज्जिनसेनाचार्य विरचित 'आदिपुराण' तथा गुणभद्रकृत 'उत्तरपूराण' ऐसे ही सस्कृत के जैन पौराणिक काव्य हैं जिनकी शब्द-सम्पत्ति पर हम, प्रस्तुत लेख मे स्थान-सापेक्ष विचार करना चाहते है ।

इत चारो ग्रन्थों को हमने 'पुराण' न मानकर 'पौराणिक काल्य' माना है। हमारी इस धारणा को इन चारों ग्रन्थों की रचना-पद्धति पुष्ट करती हैं। 'पुराण' नाम रखने पर भी इनके किव इन्हें काल्योचित गुणों से सम्पन्न रखना चाहते हैं। रिविषेण वाणभट्ट तथा कालिदास की शैली में 'पद्मपुराण' की रचना करते हैं।

'हरिवशपुराण' के कर्त्ता 'पर्वो' के स्थान पर सर्गो- से अपनी कृति का विभाजन करते है तथा अपनी रचना को 'काव्य' स्वीकार करने हैं। रे कही विपरीत लक्षणा से इसकी काव्यात्मकता व्यञ्जित होती है। 'आदिपुराण' के कत्ति तो स्पष्ट कवि, कविता, काव्य तया अलकार आदि की चर्चा करते हुए अपने ग्रन्य को 'महाकाल्य' स्वीकार करते हैं। 'गुणभद्र भी 'अपहस्तितान्यकाव्य और 'मिय्या-कविदर्पदलन' आदि पदो से अपनी रचना को काव्य स्वीकार करते है। पुणभद्र के शिष्य लोकसेन भी जिनसेन, गुणभद्र तथा स्वय को 'कवि' कहते हैं। इन सभी कवियों ने पौराणिक कथ्य को काव्य-शिल्प से सविलत करके अपने साम्प्र-दायिक और धार्मिक दायित्व के साथ-साथ साहित्यिक और सास्कृतिक दायित्व का निर्वाह किया है। 'पुराण' नामधारी होने से इन ग्रन्थों के प्रति श्रद्धा होना स्वाभाविक है और श्रद्धापूर्वक इनका पारायण करने पर पाठक इनमे एक ही स्यान पर इतना कुछ पा लेता है जितना और कई स्थानो पर मिलना असभव है। " न तज्ज्ञानं न तज्छिल्य न सा विद्यान सा कला। जायते यन्न काव्यागमहो भारो महान् कवे. ॥' जैसी उक्तियाँ (इन काव्यो के विषय मे अन्वर्य सिद्ध होती हैं।लगभग २०० वर्षो के अन्तराल (६८० ई० से ८९७ ई०) मे आनुपूर्वी से रचित इन पौराणिक काव्यों का सामाजिक, सास्कृतिक, भाषावैज्ञानिक, भौली णास्त्रीय, धार्मिक, साहित्यिक, ऐतिहासिक तथा दार्शनिक दृष्टिकोणो से अभी तक उतना अध्ययन नहीं हो पाया जितना कि होना चाहिए। अध्ययन की अनेक तरगोसे इनके विषय में महत्त्वपूर्ण परिणाम निकल सकते है।

प्रस्तुत निन्वध में हम इन काव्यों की शब्द-सम्पत्ति का एक सर्वेक्षणात्मक परिचय देने का प्रयत्न करेंगे। इन चारो ग्रन्थों का तुलनात्मक अध्ययन करने पर ज्ञात होता है कि उत्तरवर्ती ग्रन्थ पूर्ववर्ती का पूरक है। साहित्य, समाज, जीवन, कला, दर्शन, धर्म, देश-काल आदिसे सम्बद्ध जिस शब्द-सम्पत्ति का उपयोग पूर्ववर्ती किव ने किया है उसमें उत्तरवर्ती किव ने अपने काल तक वृद्धिगत शब्द-सम्पत्ति को और जोड दिया है। उदाहरणार्थ, रिविपेण 'समवसरण' का वर्णन करते समय जिन पारिभापिक शब्दों को छोड गये थे उनका 'हरिवशपुराण' कार' तथा 'कादिपुराण' कार' ने उपयोग किया। रिविपेण केकया की कलाओ की चर्चा करते हुए सगीत-शास्त्रपरक शब्दावली किया। रिविपेण केकया की निविष्ट नहीं कर पाये उनका प्रयोग जिनमेंन ने अपने 'हरिवशपुराण' में किया है। सामुद्रिक-शास्त्र परक शब्दावली का प्रयोग रिवपेण नहीं कर पाये थे, जिनसेन ने 'हरिवंशपुराण' में उसका प्रयोग किया।' कियामन्व तथा कर्मकाण्ड परक जिस शब्दावली का प्रयोग 'पद्मपुराण' में नहीं हो सका उसका प्रयोग 'अदिपुराण' में दृष्टिगत होता है।' क्षेत्र-काल-परक शब्दावली का जितना प्रयोग 'पद्मपुराण' में दृष्टा उससे कही अधिक 'हरिवशपुराण' और 'आदिपुराण' में हुआ है। नामपरक

भव्दावली के प्रयोग में भी यही स्थित देखने को मिलती है। चौरासी गणधरों के नामों का निर्देश रिविषण नहीं कर पाये थे तो इस कार्य को जिनसेन ने 'हिर्निभपुराण' में पूरा कर दिखाया। '' जिनेन्द्र के एक सहस्त्र आठ नामों को पद्मपुराणकार और हिर्निभपुराणकार नहीं गिना सके तो उन्हें आदिपुराणकार ने गिना दिया। ''

वर्णाश्रम-स्थिति, पट्कर्म तथा ग्रामनगरसनिवेशपरक शब्दावली का रिविषेण पूर्ण प्रयोग नहीं कर पाये तो इसे जिनसेन ने आदिपुराण में कर दिखाया। '' इस प्रकार हम देखते है कि शब्द-सम्पदा के प्रयोग में चारो कवियों में एक ताल-मेल है। प्रत्येक किन पूर्व-परम्परा-प्राप्त शब्द-निधि को अपना योगदान देकर समृद्ध करने की चेष्टा की है।

इन चारों किवयों में विभिन्न क्षेत्रों से सम्बद्ध शब्दों का चयन करके प्रसगानु-सार एक साथ ही उनका प्रयोग करने की प्रवृत्ति दिखाई देती है। शब्द-प्रयोग के प्रति ये जागरूक हैं। अवसरानुसार अपने शब्द-वैभव का ये अपने काव्य में नियोग करते हैं अथवा अपने शब्द-वैभव का उपयोग करने के लिए ये अवसर निकाल लेते हैं भले ही काव्य की सरसता कही-कही धवरा उठे ? उदाहरणार्य स्थानवाची शब्दों का परिगणनात्मक शैली में सभी किवयों ने एक स्थान पर उल्लेख किया है

### १ रविपेण

- (अ) सन्ध्याकार सुवेलश्च भनोह्नादो मनोहर ।
  हसद्वीपो हरिर्योघ समुद्र काञ्चनस्तया।।
  अर्धस्वर्गोत्कटश्चापि निविधा स्वर्गसन्निभा ।
  गीर्वाणरक्षस पुत्रैर्महाबुद्धिपराक्रमे ॥
  आवतविघटाम्भोदा उत्कटस्फुटदुर्ग्रहा ।
  तटतोयावलीरत्नद्वीपाश्चाभान्ति राक्षसे ॥
  - (आ) पुरखेटमटम्बेन्द्रा विषयादीश्वराश्च ये।
    वशत्वे स्थापितास्ताभ्या कांश्चित्तान् कीर्त्तयामि ते।।
    ऐते जनपदा केचिदार्या म्लेच्छास्तथा परे।
    विद्यमानद्वया केचिद् विविधाचारसम्मता।।
    भीरवो यवना कक्षाश्चारवस्त्रिजटा नटा।
    शक्केरलनेपाला मालवारुलशर्वरा।
    वृषाणवैद्यकाश्मीरा हिण्डिवावष्टवर्वरा।
    विशिरा पारशैलाश्च गौशीलोसीनरात्मका।।

सूयरिका सनर्ताग्च खशा विन्ध्या णिखापदा । मेखला शूरसेनाग्च वाह्गीकोलूककोसला ॥ दरीगान्वारसीवीरा पुरीकीवेरकोहरा । द अन्ध्रकालकलिगाद्या नानाभाषा पृथग्गुणा ॥

# २ हरिवशपुराणकार जिनसेन

(왕)

दशोत्तरशत तेपा नगराणि खगामिनाम्। पष्टिरुत्तरमागे स्यु पचाशदक्षिणे पुन ॥ अादित्यनगर रम्य पुर गगनवल्लमम्। पुरीचमरचम्पा च पुर गगनमण्डलम्।। वैजयन्त च शक्रजयमीरिजयम्। पद्माल केत्रमाल च रुद्राश्व च धनजयम्।। वस्वीक सारनिवह जयन्तमपराजितम्। वराह हस्तिन सिंह सौकर हस्तिनायकम्।। पाण्ड्क कीशिक वीर गौदिक मानव मनू। चम्पा काञ्चनमैशान मणिवज्र जयावहम्।। नैमिप हास्तिविजय खण्डिका मणिकाञ्चनम्। अणोक वेणुमानन्द नन्दन श्रीनिकेतनम्।। अग्निज्वाल महाज्वाल माल्य तत्पुरनन्दिनी। विद्युत्प्रभ महेन्द्र च विमल गन्धमादनम्।। महापुर पुष्पमाल मेघमाल शशिप्रमम्। चूडामणि पुष्पचूड हसगर्म वलाहकम्।। वशालय सौमनस तयैव परिकोर्तितम्। विजयाधीत्तरश्रेण्या पष्टिरिष्टा इमापुर 11 रथन्पुरमानन्द चऋवालमरिज्जयम्। मण्डित बहुकेत्वाख्य नगर शकटामुखम् ॥ पुर गन्धसमृद्ध च नगर शिवमन्दिरम्। वैजयन्त्र रथपुर श्रीपुर रत्नसचयम्।। आषाढ मानव सूर्यं स्वर्णनाभ शतह्रदम्। अगावर्ता जलावर्ता तथावर्ता बृहद्गृहम्।। शखवप्त्र च नाभान्त भेघकूट मणिप्रभम्। कुञ्जरावर्त्तनगर तथैवासितपर्वतम् ॥

सिन्धुकक्ष महाकक्ष सुकक्ष चन्द्रपर्वतम्। श्रीकूट गौरिकूट च लक्ष्मीकूट धराधरम्।। कालकेशपुर रम्य पार्वतेय हिमाह्वयम्। किन्न रोद्गीतनग*र* नभस्तिलकनामकम् ॥ मगधासारनलका पाशुमूल पर दिव्यौषद्य चार्कमूल तयैवोदयपर्वतम् ॥ विख्यातामृतधार च मातंगपुरमेव च। भूमिक्रण्डलकुट च जम्बूशक्पुर परम्।। श्रेण्या तु दक्षिणस्या हि पुराण्येतानि पर्वते। भोभया स्वर्गतुल्यानि पञ्चाशच्चैव सख्यया॥ ९ सुकुमारै कुमारैस्तैर्भव्यसिहै सदैव हि। ज्ञेयानि व्यक्तदेशाना नामानीमानि पण्डित ।। कुरुजागलपाचालसूरसेनपटच्चरा तुर्लिगकाशिकौशल्यमद्रकारवृथार्यका 11 सोल्वावृष्टन्निगतीश्च कुशाग्रो मत्स्यनामक । कुणीयाम् कोशलो मोको देशास्ते मध्यदेशका ॥ वाह्नीकाश्चेयकाम्बोजा यवनाभीरभद्रका । ... क्विथितोयश्च शूरश्च वाटवानश्च कैंकय ।। सिन्ध्सीवीरभारद्वाजदशेरका। गान्धार प्रास्थालास्तीर्णकणीश्च देशा उत्तरत स्थिता ॥ खड्गाड्गारकपौण्ड्राश्च मल्लप्रवकमस्तका । प्राद्योतितश्च वगश्च मगधो मानवर्तिक ॥ मलदो भार्गवश्वामी प्राच्या जनपदा स्थिता । वाणमुक्तश्च वैदर्भी माणव सककापिरा ॥ मूलकाश्मकदाण्डीककलिड्गासिककुन्तला नवराष्ट्रो माहिपक पुरुषो भोगवर्धन ॥ दाक्षिणात्या जनपदा निरुच्यन्ते स्वानामि । माल्यकल्लीवनोपान्तदुर्गसूपरिकर्बुका H काक्षिनासारिकागर्ता ससारस्वततापसा । माहेभो भरकच्छश्च सुराष्ट्रो नर्मदस्तया॥ एते जनपदा सर्वे प्रतीच्या नामिश स्मृता। दशार्णकेति किष्किन्धस्त्रिपुरावर्त्तनैपधा ॥ नेपालोत्तमवर्णश्च वैदिशान्तपकौशला । पत्तनो विनिहातश्च विन्ध्यापृष्ठनिवासिन ॥

(अ।)

भद्रवत्सविदेहाश्च कुशभगाश्च सैतवा । वज्रखण्डिक इत्येते मध्यदेणाश्रित। मता ॥<sup>२</sup>०

३ आदिपुराणकार जिनसेन

(अ) तेपा च नामनिर्देशो भवेदयमनुक्रमात्।
पश्चिमा दिशमारम्य यावत् पष्टितम पुरम्।।
अर्जुनी वारुणी चैव सकैलासा च वारुणी।
विद्युत्प्रभ किलिकिल चूडामणिशिश्रभे।।
वशाल पुष्पचूल च हसगर्भवलाहकौ।

शिवकर च श्रीहर्म्य चमर शिवमन्दिरम्। वसुमत्क वसुमती नाम्ना सिद्वार्थक पुरम्। शवुजय तत केतुमालास्य च भवेत्पुरम्।। सुरेन्द्रकान्तमन्यत् स्यात्ततो गगननन्दनम्।

अभोकान्या विभोकाच वीतभोकाच सत्पुरी ।। अलका तिलकाख्याच तिलकान्त तथाम्बरम् । मन्दिर कुमुद कुन्दमतो गगनवल्लभम् ।।

द्युभूमितिलके पुर्यो पुर गन्धर्वसाह्नयम्। मुक्ताहार सनिमिष चाग्निज्वालमत परम्॥ महाज्वाल च विज्ञेय श्रीनिकेतो जयाह्नयम्। श्रीवासो मणिवज्ञाख्य भद्राख्व सधनजयम्।

गोझीरफेनमक्षोभ्य गिर्यादिशिखराह्मयम्। धरणो घारणो दुर्गं दुर्धराख्य सुदर्शनम्।। महेन्द्राख्यपुर चैव पुर विजयसाह्मयम्। सुगन्धिनी च वज्जार्धतर रत्नाकराह्मयम्।। भवेद्ररत्नपुर चान्त्यमुत्तरस्या पुराणि वै।

श्रेण्या स्वर्गपुरश्रीणि भान्त्येतानि भहान्त्यलम् ॥<sup>२१</sup> (अ।) कोसलादीन् महादेशान् साकेतादिपुराणि च । सारामसीमनिगमान् खेटादीश्च न्यवेशयत् ॥ देशा सुकोसलावन्ती पुण्ड्रोग्राश्मकरम्यका । कुरुकाशीकर्लिगागवगसुह्या समुद्रका ॥ काश्मीरोशीनरानर्त्तवत्सपाचालमालवा ।

> दशार्णा कच्छमगधा विदर्भा कुरुजागलम्।। करहाटमहाराष्ट्रसुराष्ट्रामीरकोकणा।

वनवासान्ध्रकणीटकोसलाश्चोलकेरला ॥

दार्वाभिसारसौवीरशूरसेनांपरान्तका । विदेहसिन्धुगान्धारयवनाश्चेदिपल्लवा ।। काम्बोजारट्टबाह्मीकतुरुष्कशककैकया । निवेशितास्तथान्येऽपि विभक्ता विषयास्तदा ॥ ३१

### ४ उत्तरपुराणकार गुणभद्र

अमी च विषया कच्छसुकच्छपरिभाषिती। महाकच्छा तथा कच्छकावत्यावर्तलागला ॥ पुष्कला पुष्कलावत्यो वत्सा नाम्ना च कीर्तिता। सुवत्सा च महावत्सा विख्याता वत्सकावती॥ रम्या च रम्यकाख्या रमणीया मगलावती। पद्मा सूपद्मा महापद्मा पद्मावत्यभिख्यया ॥ शखा च निलनान्या च कुमुदा सरितापरा। वप्रा सुवप्रा च महावप्रया वप्रकावती।। गन्धा स्गन्धा गन्धावत् सुगन्धा गन्धमालिनी। एताक्च राजधान्योऽत्र कुमारालोकयस्फुटम्।। क्षेमा क्षेमपुरी चान्याऽरिष्टाऽरिष्टपुरी परा। खड्गाख्यया च मञ्जूषा चौषधी पूण्डरीकिणी।। कुण्डला सार्द्धमपराजितसज्ञया। **स्सीमा** प्रभकराकवत्याख्या पद्मावत्यभिद्योदिता ॥ श्मा भव्दाभिधाना च नगरी रत्नसचया। अर्थ्वसिहमहापूर्यो विजयादिपूरी परा ।। अरजा विरजाभचैवमशोका वीतशोकवाक्। विजया वैजयन्ती च जयन्ती चापराजिता।। अथ चऋपुरी खड्गपुर्ययोध्या च वर्णिता। अवध्येत्यथ सीतोत्तरामाभागान्मेरुसनिधे ॥ रहे

इसी प्रकार विद्या-सम्बन्धी शब्दावली के एकत्र सन्निवेश का उदाहरण लिया जा सकता है। रविषेण और जिनसेन ने अपने 'पद्मपुराण' और 'हरिवशपुराण' मे विद्यापरक पारिभाषिक शब्दावली का अवसर निकालकर परिगणनात्मक शैली मे उल्लेख किया है

#### रविषेण

सक्षेपण करिष्यामि विद्यानां नामकीर्तनम् । अर्यसामर्थ्यतो लब्ध भवावहितमानस ॥ नभ सचारिणी कायदायिनी कामगामिनी। दूर्निवारा जगत्कम्पा प्रज्ञप्तिभीनुमालिनी।। अणिमा लिधमा क्षोभ्या मन स्तम्मनकारिणी। सवाहिनी सूरध्वसी कीमारी वधकारिणी।। सूविधाना तपोरूपा दहनी विपूलोदरी। शभप्रदा रजोरूपा दिनरात्रिविधायिनी। वज्रोदरी समाक्र ब्टिरदर्शन्यजरामरा। अनलस्तम्भनी तोयस्तम्भनी गिरिदारिणी॥ अवलोकन्यरिध्वसी घोरा धीरा भजगिनी। वारुणी भ्वनावध्या दारुणा मदनाशिनी।। भास्करी भयसम्मृतिरैशामी विजया जया। वन्धनी मोचनी चान्या वराही कुटिलाकृति ।। चित्तोद्भवकरी शान्ति कौवेरी वशकारिणी। योगे ध्वरी वलोत्सादी चण्डा भीति प्रवर्षिणी।। एवमाद्या महाविद्या पुरासुकृतकर्मणा। स्वल्पैरेव दिनै प्राप दशग्रीव सुनिश्चल ॥ र

# (हरिवशपूराणकार) जिनसेन

पोडपाना निकायानामिमा विद्या प्रकीतिता । सर्वविद्याप्रधानत्व या प्रपद्य व्यवस्थिता ॥ प्रजप्ती रोहिणी विद्या विद्या चाड्नरिणीरिता। महागौरी च गौरी च सर्वविद्याप्रकिषणी।। महाश्वेताऽपि मायुरी हारी निर्वजशाडवला। सातिरस्करिणी विद्या छायासकामिणी परा।। कूष्माण्ठगणमाता च सर्वविद्याविराजिता। आर्यक्षमाण्डदेवी च देवदेवी नमस्कृता।। अच्युतार्यवती चापि गान्धारी निर्वृति परा। दण्डाध्यक्षगणश्चापि दण्डमूतसहस्त्रकम् ॥ भद्रकाली महाकाली काली कालमुखी तथा। एवमाद्या समाख्याता विद्या विद्याधरेशिनाम ॥ एकपर्वा दिपर्वा च निपर्वा दशप्रविका। शतपर्वा महस्राख्या लक्षपर्वावलक्षिता। उत्पातिन्यश्च ना भर्वास्त्रिपातिन्यस्त्यापि च। द्यारिण्यन्तर्विचारिण्यो जलाग्निगतिदक्षिणा ॥ नि शेक्षेसु निकायेसु नानाशक्तिसमन्विता ।
नानानगनिवासिन्यो नानौक्षिधिविदस्तथा ॥
सर्वार्थेसिद्ध सिद्धार्था जयन्ती मगला जया ।
सङ्कामिण्य प्रहाराणामशय्याराधनी तथा ॥
विशल्यकारिणी चैव क्रणसरोहिणी तथा ।
सवर्णकारिणी चैव मृतसजीवनी परा ॥

इसी प्रकार अन्य अनेक विषयों से सम्बद्ध शब्दावली के एकत्न प्रयोग सभी किवयों की रचनाओं में हुए हैं। नाम, आख्यात, उपसर्ग और नियत शब्दों के झुण्ड एक साथ देखने हो तो सस्कृत के इन जैन पौराणिक काव्यों का पारायण परम लाभकारी है। इन किवयों के द्वारा प्रयुक्त शब्दों में बहुत से पूर्वपरम्परा प्राप्त है और बहुतों का निर्माण इन किवयों ने स्वय भी किया है।

नामिक शब्दो की कल्पना में इन कवियों का मेधा-विलास देखने के योग्य है। कही कही छन्द के अनुरोध से एक सज्ञापद कई खण्डो मे विभक्त हो जाता है यथा 'समवशरण', 'शरण समवादिकम्'<sup>२६</sup> तथा कही 'रूढ' पद भी 'योग'-पद हो जाते है। कही-कही व्यक्तिवाचक नाम भी पर्याय रूप मे अथवा परिवर्तित रूप मे प्रयुक्त हुए हैं। इनकी सगति के लिए आधारग्रन्थो का अवलोकन आवश्यक हो जाता है। उदाहरण के लिए रिविषेण के द्वारा अयुक्त 'अर्ककीित्त' शब्द लिया जा सकता है जो 'आदित्ययशा' का पर्याय है। २० जो व्यक्ति विमलसूरि के 'पउमचरिय' मे प्रयुक्त व्यक्तिवाची नाम 'आइच्चजस' से परिचित है यह तो अर्ककीति' का अर्थ 'आदित्य (अर्क) यशा (कीर्ति)' लगा लेगा किन्तु जिसे इसका ज्ञान नही हैं वह यही निर्धारण करता रह जाएगा कि उस व्यक्ति का मूल नाम क्या है 'अर्कनीति' या 'आदित्ययशा ' ? ऐसे ही शब्दो की श्रेणी को बढाते हुए रविषेण 'भानुकर्ण' के लिए 'भास्करकर्ण' 'भास्करश्रवण' तथा 'अ।दित्यश्रवण' , 'दशानन' के लिए 'विशत्यर्धमुख'३१, 'अशनिर्वग' के लिए 'अशनिरहा'३२, 'विजयपर्वत' के लिए 'जयपर्वत' ३३, 'विलोकमण्डल' के लिए 'विजगद्भूषण १३४ का प्रयोग करते हैं। विमलसूरी के द्वारा 'पउमचरिय' मे प्रयुक्त व्यक्तिवाचक नामावली और रविषेण के द्वारा 'पद्मपुराण' में प्रयुक्त नामावली की तुलना करने पर कई स्थलो पर दोनों में बडा अन्तर मिलता है। यदि मूल आधार ग्रन्थ को न पढा जाये तो व्यक्तिवाचक नामो का किसी और रूप में ही प्रयोग होने लगे ।

नामिक शब्दों के निर्माण में, इन कवियों के द्वारा अनेक प्रित्रियायों का अगीकार किया गया है। कही एक ही शब्द से आरम्भ होने वाले नामों की रचना की गयी है तो कही एक ही शब्द से अन्त होने वाले नामों की। कही एक ही उपसर्ग से प्रारम होने वाले अनेक नामों की उद्भावना की गयी है तो कही एक संस्कृत-प्रकृत व्यक्तिरण अरि काश का परम्परा

ही परसर्ग से अन्त होने वाले नामो की । उदाहरणार्थ

(१) एक ही शब्द से प्रारम्भ होने वाले नाम

विभ्वभू, विभवात्मा, विभवलोकेश, विभवतश्चसु, विभवविद्, विभवविद्श, विश्वयोनि, विश्वदृश्, विश्वेश, विश्वलोचन, विश्वव्यापी, विश्वतोमुख, विश्वकर्मा, विश्वमूत्ति, विश्वदृक, विश्वभून्तेश, विश्वज्योति, विश्वरीश,

विश्वणीर्ष, विश्वभृद्, विश्वसृंड्, विश्वेत्, विश्वभुक्, विश्वनायक,

विश्वाशी, विश्वरूपात्मा, विश्वजित्।<sup>३५</sup>

महातपा, महातेजा, महोदके, महायशा, महाधामा, महासत्त्व, महाद्यृति, महाधैर्य, महावीर्य, महासम्पत्, महावल, महाशक्ति, महाज्योति, महाभूति, महाद्युति, महामति, महानीति, महाक्षान्ति, महादय, महाप्राज्ञ, महामाग, महानन्द, महाकवि, महामहा, महाकीत्ति, महाकान्ति, महावपु. महाज्ञान, महायोग, महागुण, महामह्पत्ति, महाप्रभु, महाप्रातिहार्य, महेण्वर, महामुनि, महामीनी, महाध्यान, महादम, महाक्षम, महाशील, महायज्ञ, महामख, महाव्रतपत्ति, महाकान्तिधर, महामैत्रीमय, महोपाय, महोमय, महाकारुणिक, महामत्न, महायति, महानाद, महाघोप, महेज्य, महसा पति, महाध्वरधर, महीदार्थ, महात्मा, महाभूतपति, महापराक्रम, महाकोधरिपु, महाक्लेशाकुश, महाभवाव्धिसत्तारी, महामोहाद्रिसूदन, महागुणाकर, महायोगीश्वर, मर्।ध्यानपति, महाधर्मा, महाव्रत, महाकर्मा, महादेव, महेशिता अ। दि। १९

वञ्जन्ञद्य, वञ्जसेन, वञ्जदष्ट्र, वञ्जध्वज, वञ्ज।युद्य, वञ्ज, वञ्जभृत्, वज्राभ, वज्रबाहु, वज्रसज्ञ, वज्रास्य, वज्रपाणि, वज्रजात्, वज्रवान् अदि।३७

२ एक ही शब्द से अन्त होने वाले नाम चन्द्रमध्चूड, एकचूड, द्विचुड, तिचूड, वज्रचूड, भूरिचूड, अर्कचूड।<sup>३८</sup> ऋक्षरजा सूर्यरजा।38

३ एक ही उपसर्ग से प्रारम्भ होने वाले नाम विभय विभव, विभोक, विजर, विराग, विरत, विविक्त, वीतमत्सर वियोग। 80

सुगति, सुश्तुत, सुवाक् आदि। <sup>११</sup>

४ एक ही परसर्ग से अन्त होने वाले नाम सहिष्णु, प्रभविष्णु, प्रभू विष्णु भाजिष्णु, असभूष्णु, स्वयम्भूष्णु आदि। <sup>४२</sup>

कही आदि का भव्द तो समान है किन्तु अन्त का भव्द समानार्थक है यथा महामख, महायज, महेज्य, महाध्वरधर आदि।<sup>४३</sup>

नामिक-भव्द विधान मे आदिपुराणकार जिनसेन ने कमाल कर दिखाया है। उन्होने 'विष्णुसहस्रनाम' की कडी को आगे बढाते हुए 'जिनसहस्व्रनाम' की रचना की है और एक स्थान पर ही एक हजार आठ नामो की उद्भावना की है। व्यक्तिवाची नामो के रूप मे विशेषण कैंसे परिवर्तित हो जाते है इस सहस्त्रनाम मे यह देखते ही बनता है। इन नामो की व्याख्या के लिए पर्याप्त स्थान और समय अपेक्षित है।

व्यक्तिवाची नाभो के अतिरिक्त भौगोलिक भव्यावली में भी इन कवियों का कल्पना-विलास तथा भव्द-निर्माण-कौशल देखने को मिलता है। शोधको द्वारा भूगोलपरक स्थान-पर्वत-वन-निर्वयों का अस्तित्व सिद्ध होना न होना अलग वात है जिससे हमारा यहाँ कोई प्रयोजन नहीं है। हमारा उद्देश्य तो कवियों के भव्द-निर्माण-कौशल का प्रत्यायन करना है जो अपने में एक रोचक विषय है।

सज्ञापदो के अतिरिक्त विशेषणपरक शब्दावली भी अत्यन्त समृद्ध है। विशेषणों के निर्माण में जिन प्रक्रियाओं का अवलम्बन इन कवियों ने किया है उनका अध्ययन भी रोचक हो सकता है। इन पौराणिक काव्यों की पद्यमयता को ध्यान में रखते हुए परिमित मालाओं तथा अक्षरों में विशेष्य की विशेषताओं को प्रकट करने वाले विशेषण-पदों की रचना में ये जैन किव अत्यन्त सिद्धहस्त हैं। विशेषणमालाओं का प्रयोग करते हुए रविषेण ने 'रण' और 'विपिन' के साक्षात् चित्र उपस्थित कर दिये हैं

#### रणपाक विशेषण

"कणदश्वसमुद्यूढस्यन्दनोन्मुक्तचीत्कृतम् ।
तुरगजविक्षिप्तभटसोमन्तिताविलम् ॥
नि कामद्रुधिरोद्गारसहितोरुभटस्वनम् ।
वेगवच्छस्त्रसम्पातजातविह्नकरोत्करम् ॥
करिशूत्कृतसम्भूतसीकरासास्त्रालकम् ॥
करिदारितवक्षस्कभटसकटभूतलम् ॥
पर्यस्तकरिसरुद्धरणमार्गाकुलायतम् ॥
नागमेधपरिश्च्योतन्मुक्ताफलमहोपलम् ॥
मुक्तासारसमाधातविकट कर्मरगकम् ॥
नागोच्छालितपुन्नागकृतखेचरसगमम् ॥
शिर कोतयशोरत्न भूच्छीजनित विश्रमम् ।
सरणप्राप्तनिवीण वभूव रणमाकुलम् ॥
भरणप्राप्तनिवीण वभूव रणमाकुलम् ॥

## (वनपरक विशेषण)

ततस्ते भूमहीद्राग्रग्रावद्रातमुकर्कशम् । महातरुसमारूढवल्लीतालसमाकुलम् ॥ ४३६

क्षुदतिऋद्धशार्दूलनखिवक्षतपादम् । सिहाहतद्विपोद्गीर्णरक्तमौक्तिकपिच्छलम् ।, उन्मत्तवारणस्कन्धतष्टस्कन्धमहातरुम् । केसरिध्वनिविवस्तसमुत्कीर्णकुरगम्। सुप्ताजगरनिश्वासवायुपूरितगह्वरम् । वराह्यूथपोताग्रविपमाकृतपल्वलम् ॥ महामहिपप्रगाग्रभग्नवल्मीकसानुकम् । ऊर्ध्वीकृतमहाभोगसचर<u>-</u>द्रोगिभीपणम् ॥ तरक्षक्षतसारगरुधिरभ्रान्तमसिकम्। कष्टकोसक्तपुच्छाग्रप्रताम्य व्यमरीगणम् ॥ दर्पसम्पूरितश्वाविन्मुक्तसूचीविचित्रितम्। विषष्ष्पस्तोत्राणघूणितानेकजन्तुकम् ॥ खिंड्गखड्गसमुल्लीढतरुस्कन्धच्युतद्रवम् । उद्भान्तगवयद्गातभग्नपल्लवजालकम् ॥ नानापक्षिकुलकूरकूजित प्रतिनादितम् । शाखोमगकुलिकान्तचलत्प्राग्भारपादपम् ॥ तीव्रवेग गिरिस्रोत शतनिदारितक्षमम्। वृक्षात्रविस्फुरत्स्फीतदिवाकरकरोत्करम् ॥ नानापुष्पफलाकीण विचित्रामोदवासितम्। विविधीषधिसम्पूर्णं वनसस्यसमाकुलम् ॥ कृचिन्नीलं कृचित्पीत कृचिद्रक हरित्कृवचित् । पिजरच्छायमन्यत्र विविश्विपिन महत्।।\*

अनेक मूल शब्दों से निर्मित इन विशेषणपदों में सयोजन्जन्य सामूहिक अर्थ-व्यञ्जकता निहित है। इनका अर्थस्फोट शैलीशास्त्री और साहित्यशास्त्री विद्वानों के लिए रोचक विषय हो सकता है। छोटे-वडे मझौले विशेषणों की महती निधि इन पौराणिक काव्यों में निहित है, जिसके अन्वेषण की आज भी आवश्यकता बनी हुई है। कौन से विम्व को उभारने के लिए किस स्वर और व्यञ्जन से सविलत किस शब्द का एवं किस समासपद्धित का विशेषण-निर्माण में अवलम्बन किया गया है यह परखना अभी भी वाकी है।

सर्वनामों के प्रयोग में कम प्रचलित किन्तु सटीक 'त्वयका' 'तके' आदि के प्रयोग यथावमार इन कवियों ने किये हैं। पद्मपुराण में रविषेण, वरुण के नगर की स्त्रियों को वन्दी वनाने वाले भानुकर्ण को फटकारते हुए रावण के मुख से, 'त्वयका' (कुटिसतेन त्वया) का प्रयोग कराते हैं—

# ''खलीकारमिमा येन त्वयका प्रापिता मुधा।''

इसी प्रकार आदिप्राण में जिनसेन ने 'कुत्सिता ते' के अर्थ में 'तके' का प्रयोग किया है

# "अकरां भोषतुमिच्छन्ति गुरुदत्तामिमा तके।"<sup>ॐ</sup>

आख्यात-पदो के समस्त सभावित रूपो की छट। इन काव्यो मे देखने को मिलती है। कुछ अनुरागात्मक कियाओं का निर्माण भी इन कवियों ने किया है जिस पर प्राकृत का प्रभाव है। जिस प्रकार विमलसूरि ने अपने 'पडमचरिय' मे 'कडकडकढेन्ति,'<sup>१४८</sup> 'कढकढकढेन्ति',<sup>४२</sup> 'कणकणकणन्ति',<sup>५०</sup> 'किलिकिलिकिलत्त',<sup>५१</sup> 'खणखणखणति',<sup>५२</sup> 'गुमगुमायर',<sup>५३</sup> 'गुमुगुमुगुमत',<sup>५४</sup> 'गुमुगुमुगुमेन्त',<sup>५५</sup> 'गुलगुलगुलन्त',<sup>५६</sup> 'गुलगुलायन्त',<sup>५७</sup> 'गुलगुलगुलेन्त',<sup>५८</sup> घुघुघुघुघेन्त',<sup>५९</sup> 'धुलहुलवहन्त,'<sup>६०</sup> 'चडचडचडन्त',<sup>६६</sup> 'छिमिछिमिछिमन्त,,<sup>६२</sup> 'तडतडतडत्ति,'<sup>६३</sup> भुगुभुगेन्त<sup>,१६४</sup> आदि अनुरणनोत्मक शब्दो का प्रयोग किया है। उसी प्रकार रविषेण ने अपने पद्मपुराण में किया है। उदाहरणार्थ

- (अ) ''ল্বপল্লপাথনৈ রেশ বেশব্দাথনী। छमाछमायतेऽन्यत्न तथा पटपटायते ॥ ७लछलायतेऽन्यन्न टह्टह्।यते तथा I तटत्तटायतेऽन्यम तथा चटचटायते ॥ घग्धग्धायतेऽन्यत्र रण शस्त्रोत्यितं स्वरे ॥"इप
- (आ) भवन्मृदगनिस्वानात् ववचिद् गुलुगुलायते । भुभुद्भुम्भायतेऽन्यत्र कृचित्पटपटायते ॥ ६६

इन कवियो की यह बलवती इच्छा रही है कि इनके पाठको को एक ही स्थान पर एक श्रेणी के शब्दों का संघात मिल जाये। रविषेण ने एक ही स्थान पर लट्लकार के प्रथम पूरुष बहुवचन की कियाओं का भव्य संयोजन किया है। आख्यातपदो का यह प्रयोग यह देखने योग्य है

> "चक्रवरपरिवर्तन्ते व्यसनानि महोत्सवै। शनैमियादयो दोपा प्रयान्ति परिवर्द्धनम् ।। किश्यन्ते द्रव्यनिर्मुक्ता भ्रियन्ते वालतासु च। पूर्वीपात्तायुपि क्षीणे हेतुना चोपसहते ॥ नाना भवन्ति तिष्ठन्ति निष्नते भोचयन्ति च। रुदन्त्यदन्ति बाधन्ते विवदन्ति पठन्ति च॥ ध्यायन्ति योन्ति वलान्ति प्रभवन्ति वहन्ति च। गायन्त्युपासतेऽक्ष्नन्ति दरिद्रति नदन्ति च॥ जयन्ति रान्ति मुञ्चन्ति राजन्ते विलसन्ति च। तुष्यन्ति शोसति क्षान्ति स्पृह्यन्ति हरन्ति च।।

व्रयन्ते द्रान्ति सज्जन्ति दूयन्ते कूटयन्ति च। मार्गयन्तेऽभिधावन्ते कुहयन्ते मृजन्ति च ॥ क्रीडन्ति स्यन्ति यच्छन्ति शीलयन्ति वसन्ति च। लुच्यन्ति मान्ति सीदन्ति कुध्यन्ति विलयन्ति च ॥ तुष्यन्त्यर्चन्ति वञ्चन्ति सान्त्वयन्ति विदन्ति च। मुह्यन्त्यवंन्ति नृत्यन्ति स्निह्यन्ति विनयन्ति च ॥ नुदन्त्युच्छन्ति कर्पन्ति भृज्जन्ति विनयन्ति च। दीव्यन्ति दान्ति शृष्वन्ति जुह्नत्यगन्ति जाप्रति। स्वपन्ति विभ्यतीङ्गन्ति श्यन्ति दन्तितुदवि च। प्रान्ति सुन्वन्ति सिन्वन्ति रुन्धन्ति विरुवन्ति च ॥ सीव्यन्त्यटन्ति जीर्यन्ति पिवन्ति रचयन्ति च। वृणते परिभृद्नन्ति विस्तृणन्ति पृणन्ति च।। मीमासन्ते जुगुप्सन्ते कामयन्ते तरन्ति च। चिकित्स्यन्त्यनुमन्यन्ते वारयन्ति गृणन्ति च॥ एवम।दिक्रियाजालमततव्याप्तमानस् । जुभाशुभसमासक्ता व्यतिकामन्ति मोनवा ॥''<sup>९</sup>०

इसी प्रकार क्रियाविशेषणो, उपसर्गो, नियातो, अव्ययो के एकत्न सन्निधि के अनेक उदाहरण मिलते हैं। 'सहार्यक' अव्ययो की एक-साथ प्रस्तुति का एक उदाहरण प्रस्तुत है

"रविनो रथिभि सार्ढं तुरगास्तुरगैरमा। १८ साक गजैर्गजा सन्ना पादातत्त पदातिभि ॥"

कही-कही शब्दों का लयात्मक और सगीतात्मक दृष्टि से भी योजन और निर्माण किया गया है। एक ही लय की पदशय्या के लिए 'वृत्तगन्धि गद्य' की शैली का आश्रय लिया गया है। ६°

सक्षेपत , सवेदना, युगवोद्य तथा शिल्प की दृष्टि से इन जैन पौराणिक कान्यों में महत्त्वपूर्ण शब्दयोजना की गयी है। इनके शब्दों में अपने समय का देशकाल और शब्दप्रयोग का इतिहास समाया हुआ है जिसके साक्षात्कार के लिए अन्तर्दृष्टि और अध्यवसाय अपेक्षित है।

वस्तुत संस्कृत के जंन पौराणिक कांच्यो की शब्द सम्पत्ति' योजना पर सर्वांगीण कार्य कर लेना एक व्यक्ति के वूते की वात नहीं है। एक-एक शब्द से परम्परा, प्रयोग, इतिहास, समाज, सस्कृति, धर्म, दर्शन, व्याकरण, व्याकरण भाषा- विज्ञान, विम्वयोजना, अप्रस्तुत-विधान, शिल्प तथा सवेदना के विविध आयाम जुडे हुए हैं जिनका उद्घाटन अनेक विषयों के विद्वान् एक साथ बैठकर कर सकते हैं। इस कार्य के लिए शान्त मन स्थिति, लगन, समय तथा साधन अपेक्षित है।

प्रकान्त चारो पौराणिक काव्यो की भव्द-सम्पत्ति पर अभी तक थोडा ही कार्य हो पाया हे । 'हरिवशपुराण'ण आदि पुराण'ण एव 'उत्तरपुराण'ण के परिशिष्ट रूप मे सुधी सम्पादक प० पन्नालाल जैन साहित्याचार्य ने पारिभाषिक, भौगोलिक, विशिष्ट तथा व्यक्तिवाचक सजापदों की सूचियाँ दी है तथा उनके स्थानानुरोधी अर्थ भी दिये हैं किन्तु रविषेणकृत 'पद्मपुराण<sup>' अ</sup> के परिशिष्ट के रूप में ये सूचिया नहीं दी गयी है। रविषेणक 'पद्मपुराण' की शब्दावली पर स्वतन्त्र रूप से कोई कार्य हमारे देखने में नहीं आया है। इस दिशा में इस लेख का लेखक 'रविषेणकृत पद्मपराण की शब्दावली का परिशीलन'ण्य शीर्षक से कुछ विचार कर रहा है।

प० पन्नालाल जैन साहित्याचार्य के कार्य ने, नि सदेह, आगामी शोधार्थियों के लिए एक मसृण मार्ग तैयार कर दिया है। अकारादिकम से सूची वनाकर सज्ञा शब्दों का अर्थ दे देना अपने में एक श्रमसाध्य कार्य है। किन्तु इस कार्य की अपनी कुछ सीमाएँ हैं।

उदाहरण के लिए 'आदिपुराप' के दो स्थलो को हम लेते हैं। पहला स्यल वाईसवे पर्व से और दूसरा सोलहवे पर्व से उद्ध्त है। वाईसवे पर्व मे 'समवसरण' रचना से सम्बद्ध ये सज्ञा तथा विशेषण शब्द, प्रमुखत , प्रयुक्त हुए हैं ---आस्थान-मण्डल (२२१७५), शिलि (२२७६), आरब्धपरार्ध्यरचनाशत (२२१८६) (२२।७६), द्विपड्योजनविस्तार (२२।७७), हरिनोलमहारत्नघटित विलसत्तल (২২।৩৬), समवृत्त (২২।৬८), मगलादर्श (২২।৬८), पर्यन्तसूभाग (२२।८१), धूलीसाल (२२।८१), वलयाकृति (२२।८२), कटिसूल (२२।८३), जिनास्यान भूमि (२२।८३),अजनपुञ्जाभ (२२।८४), चामीकरच्छवि (२२।८४), विद्रुमसच्छाय (२२।८४), रत्नपासु (२२।८४), चन्द्रकान्तशिलाचूर्ण (२२।८६), मरकत (२२१८७), अम्भोजराग (पद्मराग) (२२१८७), कलम्बत (२२१८७), हेमस्तम्मांग्रलम्बिततोरण (२२ा६१), मकारास्योढरत्नमाला (२२ा६१), हाटकनिर्मितमानस्तम्भ (२२।६२), चतुर्गोपुरसवद्धसालन्नितयवेष्टित जगतीनाथ-स्नपनाम्बुपविव्रित जगती (२२१६३), हैमपोडशसोपानस्वमध्यापितपीठिका (२२188), ન્યસ્તપુષ્પીપહારાર્चા (२२188), નૃસુરવાનવ (२२188), घण्टा (२२।६६), चामर (२२।६६), ध्वज (२२।६६), दिवचतुष्टय (२२।६७), स्तम्भचतुष्टय (२२।६७), जिनानन्तचतुष्टय (२२।६७), हिरण्मयी जिनेन्द्राच्या (२२।६८), क्षीरोदा+भोभिषेचन (२२।६८), नित्यातोद्य-महावाद्य (२२।६६) नित्यमगीतमगल (२२।६६), नित्यप्रवृत्तनृत्य (२२ ६६), पीठिका (२२।१००), न्निमेखल (२२।१००), पीठ (२२।१००), छत्रतय (२२।१०१), इन्द्रध्वज (२२।१०१), प्रसन्नंसलिला वापी (२२।१०३), स्तम्भपर्यन्तभूभाग (२२।१०३), मणिसोपान (२२।१०७), स्फटिकोच्चतरी (२२।१०७), जैनेशजय (२२।१०८), जिनस्तोत्र (२२।१०६), नन्दोत्तरादिनाम

880

(२२।११०), पादप्रक्षालनाकुण्ड (२२।११०), वीथी (२२।१११), जलखातिका (२२११११), जिनजयोत्सर्व (२२१११४), प्रथम प्राकार (२२।१२८), हिरण्मय निपध (२२।१२८), साल (२२।१२६), चक्रवालाद्रि (२२।१२६), उपरितल (२२।१३१), मीक्तिकावली (२२।१३१), विद्रुमसघात (२२।१३२), पद्मरागाभु (२२।१३२), द्विपहरिज्य।झरूपमिसुन (२२।१३५), विचित्ररत्ननिर्माण-मनुष्य-मिथुन (२२।१३६), उपसर्पत्प्रतिष्ट्यनि (२२।१३७), गोपुर (२२।१३६), भृ गारकलशादि अष्टोत्तरशतमगलद्रव्यसम्पत् (२२।१४३), रत्नाभरणभाभारपरिपिजरिताम्बर तोरण(२२।१४४), अनुतोरण उद्वद्धाभरण (२२।१४५), शखादिनवनिधि (२२।१४६), महावीधी (२२।१४८), उभयभाग (२२।१४८), नाट्यशालाइय (२२।१४८), नाट्यमण्डपरग (२२।१५१), सुरयोजित (२२।१५४), किन्तर (२२।१५५), धूपघट (२२।१६२), वीय्यन्तर (२२।१६२), चतस्त्रो वनवीथय (२२।१६२), विकोण चतुरस्त्रिका वापी (२२।१७४), स्तनक्कुम (२२।१७४), पुष्करिणी (२२११७४), कृतकाद्रि (२२११७४), हम्यं (२२११७४), आक्रीडमण्डप (२२।१७५), प्रेक्षागृह (२२।१७५), चित्रशाला (२२।१७६), एकशाला (२२।१७६), द्विशाला (२२।१७६), महाप्रासादपक्ति (२२।१७६), वनचतुष्टय (२२।१७८), जम्बूद्धीप (२२।१८६), रणदालम्बिधण्टा (२२।१६२), मूर्भुवस्वर्जय (२२।१६२), ध्वजाशुक (२२।१६३), मुक्तालम्वन-भुषित छत्नत्वय (२२।१६४), बुध्नभाग (२२।१६५) जिनेश्वरप्रतिमा (२२।१६५), गधस्त्रमधूपरीपार्घा (२२।१६६) नित्यार्चन (२२।१६६), क्षीरोदोदकधौतागी हिरण्मयी अर्हतामर्चा (२२।१६७), वनवेविका (२२।२०५), घण्टाजाल (२२।२०६), अष्टमगल (२२।२१०), घ्वजपक्ति (२२।२११), सगीतातीद्यनृत्य (२२।२१०), रत्नाभरण तोरण (२२।२१०), ध्वजस्तम्म (२२।२१२), मणिपीठ (२२।२१२), अण्टाशीत्यगल-रुन्द्रत्व (२२।२१३), पञ्चिवशतिकोदण्डसन्तर (२२।२१३), सिद्धार्य चैत्यवृक्ष (२२।२१४), प्राकारवनवेदिका (२२।२१४), स्तूप (२२।२१४), कैतव (२२।२१४) तीर्थकृदुत्सेद्य (२२।२१४), दशमेदक ध्वज (२२।२१६), अष्टोत्तरभत केतन (२२१२२०), स्त्रग्ध्वज (२२१२२२), श्लक्षणाशुक्रध्वज (२२१२२३), विह्रध्वज . (२२।२२४), पद्मव्वज (२२।२२५), हसध्वज (२२।२२८), गरुत्मध्वज (२२।२२६), विनायक (२२।२२६), मृगेन्द्रकेतन (२२।२३१), व्षम (उक्षा) হ্বজ (२२।२३३), इभ(गाजाधिप) ह्वज (२२।२३४), चक्रह्वज (२२।२३५), अशातियुक् महस्तव्यजा (२२।२३८), शून्यद्वित्रिकसागर व्यज (२२।२३८), अर्जुननिर्माण द्वितीय साल (२२।२३६), कल्पभरुह्वन (२२।२४६), दशप्रभेद कल्पतरु(२२।२४६), उदक्कुरु(२२।२४६), ज्योतिष्क(२२।२४६), ज्योतिरङ्ग

(२२।२४६), दीपाग (२२।२४६), कल्पज (२२।२४६), स्त्रगग (२२।२४६), भावनेन्द्र (२२।२४६), सिद्धार्थपादप (२२।२५१), कल्पद्रुम (२२।२५२), सभागृह (२२।२५३), प्रतोली (२२।२५६), परिवीयी (२२।२५६), सुरिशिल्पिनिर्मित प्रासादतिक्त (२२।२५६) अधिष्ठानवन्धन (२२।२५७), कान्तभित्ति (२२।२५७), रत्नचित्रित (२२।२५७), सहर्म्य (२२।२५८), द्वितल (२२।२५८), त्रिचतुस्तल (२२।२५८), चन्द्रशाला (२२।२५८), वर्लाभच्छन्दशोभी (२२।२५८), कूटागार (२२।२५८), गन्धर्व (२२।२६१), सिद्ध (२२।२६१), विद्याधर (२२।२६१), पन्नग (२२।२६१), किन्नर (२२।२६१), गान (२२।२६२), वादिलवादन (२२।२६२), सगीतन्टत्यगोष्ठी (२२ २६२), नवस्तूप (२२।२६३), सिद्धार्हत्प्रतिविम्बौधिचन्नमूर्ति (२२।२६४), नवकेवललिंध (२२।२६६), भव्य २२।२६६), नभ स्फटिकसाल (२२।२७०), सद्वृत्त (२२।२७०), खगेन्द्र (२२।२७१), द्वारोपान्त (२२।२७४), सताल (२२।२७४), सुप्रतिप्ठक (२२।२७४) गदादिपाणि-भौमभावनकल्पज (२२)२७६), महावीय्यन्तरा षोडप मित्ति (२२।२७७) श्रीमण्डप (२२।२८०), गुह्मक (२२।२८३), योजनप्रमित (श्रीमण्डप) (२२।२८६), देव (२२।२८६), देव (२२।२८६), दानव (२२।२८६), वैदूर्य रत्निर्माण प्रतमा पीठिका (२२।२६०), षोडशसोपान मार्ग (२२।२६१), षोऽशान्तर (२२।२६१), सभाकोष्ठप्रवेश (२२।२६१), धर्मचक (२२।२६२), यक्षमूर्घा (२२।२६२), सहस्रार (२२)२६३), हिरण्मय द्वितीय पीठ (२२।२६४), सिद्धाष्टगुणनिर्मलध्वज (२२।२६६), सर्वरत्नमय तृतीय पीठ (२२।२६८), गिमेदवल पीठ (२२।२६६), सिद्धपरमेण्ठी (२२।३०४), विभाग (२२।३१२), जिनास्थायिका (२२।३१२), कैवल्यपूजा (२२।३१५), अमर-निकाय (२२।३१५), समवसरण भूमि (२२।३१५), आस्थानभूमि (२२।३१६) । प० पन्नालाल जैन साहित्याचार्य के द्वारा दी गयी सूचियों में इन सभी शब्दो का समावेश नहीं हो पाया है। आस्थानमण्डल, मगलादर्श, कटिस्त्र, जिनास्यानभूमि, मरकत, हेमस्तम्भाग्रलम्बिन तोरण, स्तम्भचतुष्टय, पीठिका, विमेरवल पोठ, छत्रत्रय, जलेखातिका, प्रथम प्राकार, द्विपहरिव्याघ्ररूप मिथुन, गोपुर, अनुतोरण उद्बद्धाभरण, नवनिधि, महावीथी, कैतवा , चतस्त्रोवनवीथय , स्राक्री डमण्डप, वनचतुष्टय, स्त्रग्घ्वज, सर्जुननिर्माण, द्वितीय साल, अधिष्ठानबन्घन, नवस्तूप, त्रिमेखल पीठ तथा समवसरणमूमि आदि अनेक शब्द इन सूचियो में स्थान नहीं पा सके है जविक ये विशिष्ट, पारिभाषिक एव महत्त्वपूर्ण है और अपने सास्कृतिक और प्रासंगिक आशय का स्पष्टीकरण चाहते हैं। इन शब्दों के इन सूचियों में समावेश न होने के कारणों में सम्पादक महोदय के लिए इन शब्दों का सोंधारणत्व अथवा अनुवाद के समय इनका अर्थ-विधान कर देने पर यहा पुनरुक्ति

४४२

की व्यर्थता अथवा सूचीदं व्याधिका आदि हो सकते ह जो सर्वया मनोवैज्ञानिक है। वस्तुत साहित्यणास्त्रियों के लिए रस, भाव, छन्द, अलकार, रीति, गुण आदि शब्द जैसे रोजमर्रा के भव्द हो जाते हैं और उनके पदे-पदे अर्थ-स्कोट की, उनके लिए कोई समस्या नहीं होती वैसे ही जैन वाड्मय और जैन धर्म-दर्भन से परिचित व्यक्ति के लिए उपर्युक्त भव्द नये नहीं लंगते। किन्तु उस परम्परा से अनिभा व्यक्ति के लिए ये साधारण से भव्द भी विशिष्ट, पारिभापिक एव महत्त्वपूर्ण प्रतीत होते हैं। इन भव्दों का इस प्रसग में अपना इतिहास है जिसमें लोकरीति, विश्वास, भित्प, धर्म, दर्भन तथा सम्कृति छिपी हुई है। किन ने बडे की भल से इस वैभव को भव्दों में छिपाकर पाठकों को समर्पित कर दिया है जिसकी पहचान उसे करनी है और अपने अतीत और अनागत से वर्तमान को जोडकर उसका तुलनात्मक आस्वाद लेने का अवसर प्राप्त करना है।

दूसरा उदाहरण आदिपुराण के सोलहवे पर्व से लिया जा सकता है।१४४वे श्लोक से २६३वे श्लोक तथा पट्कम, वर्णाध्यमस्थिति तथा ग्रामगृहादिसस्त्याय से सम्बद्ध शब्दावली प्रयुक्त हुई है जिसके अनेक शब्दो का इन सूचियों में समावेश नहीं हो पाया है। वर्णाध्यमस्यिति (१६।१४४), प स्वोच्चस्य ग्रह (१६।१४६), वप्र (१६।१६२), प्राकार (१६।१६२), परिखा (१६।१६२), गोपुर (१६।१६२), अट्टालक (१६।१६२), साराम (१६।१६४), तत्कर्तृ भोक्तृनियम (१६।१६८), योगक्षेमानुचिन्तन (१६।१६८), असि (१।१७६), मसि े (१६।१७६), कृषि (१६।१७६), विद्या (१६।१७६), वाणिज्य (१६।१७६), सिल्प (१६।१७६), क्षत्रिय (१६।१८३), वणिज ((१६।१८३), शूद्र (१६।१८३), प्रजानाह्य (१६।१८६), वर्णसंकीणि (१६।२४८) तथा मात्स्यन्याय (१६।२५२) आदि अनेक पारिभाजिक णव्द ऐसे है जो साधारण पाठक के लिए अत्यन्त महत्त्वपूर्ण और व्याख्यासापेक्ष है। जैन मान्यता के सन्दर्भ में 'बणांश्रम' की कुछ और सकल्पना है। 'बप्न', 'प्राकार', 'परिखा', 'गोपुर' तथा 'अट्टालक' आदि शब्द वान्तुशास्त्र में सम्बद्ध है। 'क्षित्रिय', 'विणिक' तथा 'सूद्र' शब्द की अ।दिपुराणकार ने विशोप ब्युत्पत्ति दी है। 'असि' का अर्थ, इस प्रसंग में, केवल तलवार न होकर शस्त्रकर्म है। 'मिसि' का अर्थ केवल स्याही न होकर लेखन-कर्म है। किस व्यक्ति को कौनसा शस्त्र दिया जाता था और किससे कौनसा लेख अपेक्षित या इसका भी कुछ विचार अवश्य होता होगा। 'शिल्प' का क्या अर्थ है और उसके कितने प्रकार हैं आदि प्रश्नो का उत्तर भी शिल्प शब्द की प्रमग विशेष मे न्युत्पत्तिपरक और प्रवृत्तिपरक व्याख्या करने से ही मिल सकता है। 'वर्णसंकीणि' की सकल्पना के पीछे कवि की क्या मनास्थिति और बारणा रही है तथा 'मात्स्यन्याय' भव्द का प्रचलन इस अर्थ में कव से हो रहा है अ। दि प्रश्नो के उत्तर पाठक को चाहिए । वस्तुत ये भव्द अपनी याला के दौरान पारि**भाषिक** 

तथा विशिष्ट बन गये है जिनका उल्लेख इन सूचियों में रहता तो और अच्छा रहता।

ऐसे अनेक शब्द है जो इन सूचियों में स्थान प्राप्त करने से विञ्चत रह गये हैं, जिनका समावेश करके एक वृहत् सज्ञा शब्द सूची तैयार करने की आवश्यकता वनी हुई है। सज्ञा शब्दों के अतिरिक्त, भाषाशास्त्रीय और शैलीशास्त्रीय दृष्टि से, आख्यातपदों, निपातों, उपसर्गों तथा पदवन्धादिकों की सूची की भी अवश्यकता है जिसके आधार पर शब्दावली का व्युत्पत्तिपरक और प्रवृत्तिपरक अध्ययन किया जा सके।

किन्तु इतने पर भी इन पौराणिक काव्यों की शब्दावली के सम्बन्ध मे प० पन्नालाल जैन के कार्य का अपना महत्त्व है। जिज्ञासुओं के लिए ये परिशिष्ट अवलोकनीय और सहायक है। पुनरुक्ति से वचने के लिए हम, हरिवशपुराण, आदिपुराण और उत्तरपुराण की शब्दावली को न देकर, केवल 'पद्मपुराण' की विविध-विषय-परक शब्दावली को ही प्रस्तुत कर रहे है। इस शब्द-सम्पत्ति को देखकर शब्द-मर्मज्ञो को रिविषेण के विशाल 'लोक-शस्त्रिकाव्याद्यवेक्षण' का आभास मिल सकेगा । हरिवशपुराण तथा उत्तरपुराण के परिशिष्टो मे सकलित भव्द पद्मपुराण के उत्तरवर्त्ती है । हम अकारादिक्रम की उपेक्षा करते हुए विषया-नुसार शब्दों की सूची उसी आनपूर्वी से दे रहे हैं जिससे रविषेण ने उनका प्रयोग किया है। चूकि समस्त शब्दों का समावेश प्रस्तुत लेख में नही हो सकता था अत अकारादिक्रम से शब्द-सूची अधिक उपयोगी नही प्रतीत हुई । नाही परिमित स्थान में सभी विषयों से सम्बद्ध शब्दों का उल्लेख किया जा सकता है, अत मुख्यविषयानुसारी शब्दसूची ही यहा दी जा रही है। उसमे भी प्रधानत सज्ञापदो एव कुछ विशेषणपदो को ही लिया गया है। इस लेख मे इन शब्दो की निर्माण-प्रक्रिया तथा अर्थवैभव का भी सकेत नहीं किया जा सकता, उसके लिए स्थानाधिक्य अपेक्षित है। वस्तुत यह लेख, उत्तरवर्त्ती पौराणिककाव्यवयी की शब्द के विद्यमान रहते, पूर्ववर्त्ती पौराणिक काव्य-पद्मपुराण की शब्द-सूची निर्माण की पूर्वपीठिका है। चारो ग्रन्यों की शब्दसूची बन जाने पर इनकी शब्दावली का तुलनात्मक अध्ययन करने में कुछ सुविद्या सभव होगी।

'पद्मपुराण' की शब्द-सम्पत्ति की चर्चा करते समय हमे ज्ञात होता है कि रिविषेण ने समाज और जीवन के विशाल क्षेत्र से सम्बद्ध शब्दों का चयन किया है। रिविषेण ने 'पद्मपुराण' में राम (पद्म) की कथा कहने के वहाने समयानुसार समवसरण जिनेन्द्रमन्दिर, जिनपूजा, शास्त्रार्थ, जैनमुनि, धर्मकथन, पर्वे, क्षेत्र-काल, अनेक नगर-नगरियो प्रकृति, नारी-सौन्दर्य-व्यापार-आलापो, पुरुप-सौन्दर्य-वैभव-व्यापारो, सम्भोग-कीडा, उत्सव-आमोद, युद्ध, सेना, यात्रा, उपद्रव, शम्त्व, वाद्य, वेपभूषा, विरह-विलाष, पश्च-पक्षी, शकुनापशकुन, यन्त्व, वाहन, नगरसमृद्धि,

साहित्य, विविध शास्त्र तथा विविध कलाओं का वर्णन करते हुए तत्सम्बद्ध शब्दावली का भरपूर उपयोग किया है। यहा कुछ शब्द प्रस्तुत हैं के

१ समवसरण-सम्बन्धी शब्द समवस्थान (११४६), प्राकार (२११३६), गोपुर (२११३६), अष्टमगल (२११३७), स्फटिकिमित्ति (२११३८), द्वादश विभाग (२११३८), प्रादक्षिण्य पथ (२११३८), निर्भन्थ (२११३६), गणनाथ (२११३६), इन्द्रपत्नी (२११३६), कल्पवासिसुराङ्गना (२११३६), आर्थिकासध (२११४०), गणपाली (२११४०), द्योतिपा योणित (२११४०), वैयन्तरी (२११४०), भावनस्त्री (२११४१), चोतिषा गण (२११४१), व्यन्तर (२११४१), भावनस्त्री (२११४१), कल्पवासी (२११४२), मान्य (२११४२),

(२११४१), भावनसंघ (२११४१), कल्पवासी (२११४२), मानुष (२११४२), तिर्यञ्च (२११४२), अशोकपादप (२११११), यक्षराज (२१११२), चामर (२१११२), गतित्वय (२१११३) तथा समवसरण (१२२१७२) अदि । २ जिनेन्द्रमन्दिर-सम्बन्धी शब्द रत्नवातायन (२८१८६), मुक्ताजालक (२८१८६), शातकीम्भमहास्तम्भसहस्र (२८१८६), नानारूपसमाकीर्ण

(२८१६०), मेरुग्रुगसमप्रभ (२८१६०), वज्प्रवद्ममहापीठ (२८१६०), जिनाधिप (२८१६४), नित्यालकृतपूजित (३११२२४), चन्द्रनाम्मोऽनुलिप्तक्ष्म (३११२२४), व्रिद्वार (३११२२४), तुगतोरण (३११२२४), दर्पणादिविभूष (३११२२४), मिणपीठ (३११२२८), जिनविम्व (३११२३०), चैत्य (४०१२७), महावष्टम्भ-सुस्तम्भ (४०१२८), युक्तविस्तारतुगता (४०१२८), गवाझ (४०१२८), हम्यं (४०१२८), वलभी (४०१२८), तोरण (४०१२६, ११२१४६), महाद्वार

वृहद्वण्टा (४०।२६), सगीत (४०।३०), महोत्सव (४०।३१), जिनप्रासाद-पक्ति (४०।३१), जिनेन्द्राणा पचवर्णा प्रतिमा (४०।३२), शासनदैवत (६७।१२), कृताभिषवपूजन (६७।१३), ज्ञिसन्ध्यवन्दना (६७।१७), विविधा-श्चर्य (६७।१७), चित्रपुष्पोपशोभित (६७।१७), महाध्वजिवराजित (६७।१८), हेमरूप्यादिमूर्ति (६७।१६) जाम्बूनदमय (११२।४४), भानुकूटप्रतिम (११२-४४), अशेबोत्तमरत्नीधभूपित (११२।४५), मुक्तादामसहस्राद्य

(४०।२६); शाला (४०।२६), परिखा (४०।२६), सितचारुपताका (४०।२६),

(११२।४५), बुद्बुदादर्शशीमित(११२।४५), किंकिणीपट्टलम्बूषप्रकीर्णकिविराजित (११२।४६), उत्तुगगोपुर (११२।४६), प्राकार (११२।४६), नानावर्ण-चलत्केतु (११२।४७), काञ्चनस्तम्भ (११२।४७) तया प्रासादालीसमावृत (६६।२) आदि ।

े जिनपूजा-सम्बन्धी शब्द अभिषेक (६६।४), वादिल (६६।४), माल्य (६६।४), धूप (६६।४, १०।८६), वलि (६६।४), उपहार (६६।४), सद्वर्ण अनुलेपन (६६।४), पूजा (६६।५), विविध प्रणाम (६६।७), पर्यंकार्धनियुक्ताग

(६६।६), अक्षमाला (६६।६), आलेपन (१०।८६), पुष्प (१०।८६), भक्ति (१०।८६) तथा स्तुति (१०।६०) आदि।

४ जैन मुनि-सम्बन्धी शब्द : पञ्चोदारव्रतोत्तुगमातगस्कन्धवर्ती (६१२६०), विगुप्तिदृढनीरन्झककटच्छन्नविग्रह (६।२६०), पचभेद समिति (६।२६१, १४१।१६६), नानातपोमहातीक्ष्णशस्त्रयुक्तमनस्कर (६।२६१), क्षाय ६।२६२), मोह (६१२६२), भवाराति (६१२६२), निरम्बरमहानृप (६१२६२), सर्वारम्भ-परित्याग (६१२६३), सम्यन्दर्शनसगत (६१२६३), अनगार (६१२६३), नासिकाग्रनिविष्टातिसौम्यनिश्चलचक्षु (२११६४), मुमुक्षा (२११६५), विमुक्ति (२११६६), कल्याणाभिनिविष्टधी (२१।६६), सम (२१।६७), मानमत्सर-निर्मुक्त (२११६७), वशीकृतह्वीकात्मा (२११६८), निष्प्रकम्प (२१।६८), नीराग (२११६८), श्रेय (२११६८), मलकचुकसवीत (२२११), घोरतपोधारी २२११), बीतमान (२२११), महामना (२२११), तप शोपितसर्वांग (२२१२), धीर (२२१२), लुञ्चिविभूषण (२२१२). प्रलिबतमहाबाहु (२२१२), युगाध्व-न्यस्तलोचन (२२।२), निविकार (२२।३), समाधानी (२२।३), विनीत (२२१३), लोभवर्जित (२२१३), अनुसूत्र समाचार (२२१४) दयाविमलमानस (२२१४), स्नेहपकविनिर्मुक्त (२२१४), श्रमणश्रीसमन्वित (२२१४), नग्न (२२१६), श्रमण (२२१७), लिङ्गी (२२११३), योगी (२२११२), मुनि (२२।१४), गगनाम्बर (२६।३३), रोपतोपविनिर्मुक्त (३८।१६), प्रशान्तकरण (३८११६), शुभव्यानगतात्मा (३८१९७), श्रमणश्री (३८१९७), सद्ध्यानारूढ (३६१३३), प्रतिमा (३६१३३), शरीरचेतनान्यत्ववेदी (३६१३४), मोहवर्णित (३६१३४), सथत (३६१३४), महायोगेश्वर (३६१४६), सुचेष्टित (३६१४६), अर्हदक्षर (३६।४०) धर्मानुष्ठान (३६।४१), महाभाग (३६।१०६), वनरेणु-समक्षित (३६।१०६), मुन्तियोग्यिकयायुक्त (३६।१०६) प्रशान्तहृदय (३६।१०६), प्रलम्बितभुजद्वय (३९।१०७), ષખ્ઝાષ્ટમાदिभिस्तीन्नै रुपवासैर्विशोषितान् (३६११०७), स्वाध्यायनिरत (३६११०८), पाणिपादसमाहित (३६११०८), ज्ञान-वितपसम्पन्न (४१।१४), महाव्रतपरिग्रह (४१।१४), दुस्पृहामुक्तमानस (४१।१४), मासोपवासी (४१।१५), यथोक्ताचारसम्पन्न (४१।१६), गाम्भीर्यधैर्यसम्पन्न (१०५१६०), वरासनकृतस्थिति (१०५१६०), परमिद्धक (१०५१६१),केवलज्ञान (१०४१६२), विसृष्टसर्वसग (१४।१६४), महात्मा (१४।१६४), सुव्रतनायस्य मते लीना (१४।१६६), निखिलवेदिन् (१४।१६६), मृत्यु-जन्म-समुद्भूत-महावाससमन्वित (१४।१६६), सगेन रहिता (१४।१६७), पञ्चमहाव्रत (१४।१६८), तत्त्वावगमनतत्पर (१४।१६८), गुप्ति (१४।१६६), अहिंसा (१४।१७०), सत्य (१४।१७०), अस्तेय (१४।१७०), ब्रह्मचर्य (१४।१७०), परिश्रह (१४।१७०), राग (१४।१७१), ग्रन्थ (१४।१७२), समस्तप्रतिवन्धेन

समीरणवदुण्झिता (१४।१७३), मलसम्बन्धरहित (१४।१७४), ग्रन्भोर (१४।१७४), विप्त (१४।१७४), ग्रम्भोर (१४।१७४), भीतकूर्मवदत्यन्तगुपतेन्द्रियकदम्बक (१४।१७४), कपायोद्रेकवर्णित (१४।१७६), अशीत्या गुणलक्षाणा चतु सहितयान्विता (१४।१७६), अष्टादशिजनोद्दिष्टशील-लक्षसमन्विता (१४।१७७), सिद्घ्याकाक्षतत्पर (१।१७७), जिनोदितार्यससक्त (१४।१७८), विदितापरशासन (१४।१७८), श्रुतसागरपारस्य (१४।१७८), यमधारी (१४।१७७), नियमाना विधातार (१४।१७६), समुन्नद्धतयोण्झिता (१४।१७६), नानालव्धिकृतासग (१४।१७६), महामगलभूत्ति (१४।१७६), तनुकर्मा (१४।१८०), प्रासुकस्थान (२२।६४), चातुमिनीवृत (२२।६४), विभिवरामव्रत (२२।६४) तथा शुक्लध्यान (३६।६८) आदि।

५ जैन-गृहस्थ-सम्बन्धी शब्द . गृहाश्रमनिवासी (१४।१८२), द्वादशधा स्थित धर्म (१४।१८२), पञ्च अणुव्रत (१४।१८३), चतुर्विधा शिक्षा (१४।१८३), वयो गुणा (१४।१८३), ययाशक्ति सहस्रश नियम (१४।१८३), स्यूल-प्राणाति-पात-विरति (१४।१६४), परवित्तग्रहण (१४।१६४), परदारसमागम (१४।१८४), अनन्तगर्छा (१४।१८५), भावना (१४।१८५), दया (१४।१८६) अनर्थदण्ड-विगम (१४।१६८), दिग्विदिक्परिवर्जन (१४।१६८), भोगोपभोग-संख्यान (१४।१६८), गुणव्रत (१४।१६८), सामायिक (१४।१६६), प्रोप-धानशन (१४।१६६), अतिथि-सविभाग (१४।१६६), सल्लेख (१४।१६६), भिक्षोपकरण (१४।२०१) मद्यु (विरत्ति) (१४।२०२), मास (विरति) (१४।२०२), मद्य (विरति) (१४।२०२), राह्मिभोजन (विरति) (१४।२०२) वेक्ष्यासगम (विरति) (१४।२०२) गृहधर्म (१४।२०३), रत्नन्नय (१४।२०४), क्षासन्निश्चिवालय (१४।२०५), सम्यग्दर्शनलाम (१४।२०६), जिनेन्द्रनमस्कार (१४।२०७), जिनविम्ब (१४।२१३), जिनाकार (१४।२१३), जिनपूजा (१४।२१३), जिनस्तुति (१४।२१३), कृत्याकृत्यविचलक्षण (१४।२१५), शील (१४।२२६), त्याग (१४।२२६), सम्यक्त्व (१४।२२६), दिनभोजन (१४।२६०), मुनिवेलावत (१४।३२८), एकभक्त (१४।३३४), चतुर्दशी-अष्टमी-उपवास (१४।३३६), जिनशासन (१४।३४३), विरति (१४।३४७) तथा चतु शरण (१४।३७२) आदि ।

६ पर्व तथा उत्सव-सम्बन्धी शब्द: आपाढधवलाष्टमी (२६।१) पञ्चवर्ण-चूर्ण (२६।३), माल्य (२६।३), उदक (२६।४), बहुविधच्छवि (२६।४), द्वारशोभा (२६।४), नानाधातुरस (२६।४), भित्तिमण्डन (२६।४), जिनस्नपन (२६।७), अष्टोहोपोपित (२६।६), धान्तिगन्धोदक (२६।१०), शान्त्युदक (२६।११), जिनवरोदक (२६।१२), नन्दीस्वरभट्ट (६६।१), धवलाष्टमी (६६-१), पोर्णमासी (६६।१), पलाशादिपुट (६६।७), समा (६६।११), प्रपा (६६।११, मञ्च (६ना११), पट्टमाला (६ना११), नाट्यमाला (६ना११), वापी (६ना११), सर (६ना१२), सोपामक (६ना१२), चैत्यकूट (६ना१२), रम्भादि विमूपितसद्द्वार (६ना१३), कनकादिरजिश्चलमण्डलादि (६ना१३), घृत-क्षीरादिपूर्ण कलम (६ना१४), मुक्तादामादिसत्कण्ठ (६७।१४), जातरूपमय रजतादिमय मिणरन्न- भरीर पद्म (६ना१६) पटह (६ना१६), तूर्य (६ना१६) काहल (६ना१६) तथा शख (६ना१६) आदि।

७ जैनदर्शन-सम्बन्धी शब्द सत्ता (२।१५५), तत्त्व (२।१५५), जीव (१।१५५), अजीव (२।१५५), सिद्ध (२।१५५,१०५,१४६),ससारवाम् (२।१५५), भव्य (२।१५६), अभव्य (२।१५६), जिनदेशित तत्त्व (२।१५८), एकेन्द्रियादि (२।१५८), गति (२।१५६), काय (२।१५६), ज्ञान (२।१५६), योग (२।१५६), वेद (२११४६), लेक्या (२११४६), कषाय (२११४६), ज्ञान (२११४६), दर्भन (२।१५६), चारित्य (२।१५६), गुणश्रेण्यधिरोहण (२।१५६), निसर्गशास्त्रसम्यक्त्व (२।१६०), नामादिन्यासभेद (२।१६०), सदाधष्टानुयोग (२।१६०), चेतन (२।१६०), ससारिजीव (२।१६१), नारक (२।१६२), तिरश्चा (२।१६३), मानुप (२।१६४), देव (२।१६५) चतुर्गति (२।१६६), कर्मभूमि (२।१६६), धर्मोपार्जन (२।१६६) मिथ्यादृष्टि (२।१८६), मिथ्यादर्शन (२।१८७), समाधि (२।१८६), निदानकृत दोष (२।१८६), वासुदेव (२।१८६), वलदेव (२।१६१), षोडश जिनकर्म (२।१६२), तीर्यक्रत (२।१६२), कर्माष्टकलक (२।१६३), घातिकर्मविनाशन (१२२१७१), पृथिवी (१०४११४१), आप (१०४११४१), तेज (१०४११४१), मातरिश्वा (१०४।१४१), वनस्पति (१०४।१४१), त्रम (१०४।१४१), जीव (१०५।१४१), निकाय (१०५।१४१), धर्म (१०५।१४२, २।१५७), अधर्म (१०५।१४२, २।१५७), वियत् (१०५।१४२), काल (१०५।१४२), जीव (१०५।१४२), पुद्गल (१०५।१४२), प्रव्य (१०५।१४२), सप्तभगीवचीमार्ग (१०५।१४३), प्रमाण (१०५।१४३), नय (१०५।१४३), एकद्वित्रिचतु पञ्च-हृषीकेषु सत्त्वम् (१०५।१४४), सूक्ष्यमत्वादरभेद (१०५।१४५), भव्याभव्यादिभेद (१०५।१४६), जीवद्रव्य (१०५।१४६) उपयोग (१०५।१४७), अष्टविद्य ज्ञान (१०६।१४८), चतुर्घा दर्शन (१०५।१४८), संसारी (१०५।१४८), विमुक्त (१०५।१४८), सचित्त (१०५।१४८) विचेतस् (१०५।१४८), स्थावर (१०५।१४६), मोधक (१०५।१४६), पञ्चेन्द्रिय (१०५।१४६), गर्भस+मव (१०४।१४०), उपपाद (१०४।१४०) नारक (१०४।१४१), सम्मूच्छ्न (१०४।१४१), औदारिक (१०४।१४२), वैकिय (१०४।१४२), आहारक (१०४।१४२), तेजस् (१०४।१४२), कार्भण (१०४।१४२) सुक्ष्म (१०४।१४२), चारणि (१२२।७१), केवल (१२२।७३) केवलज्ञान (३६।७४) आदि।

न अह्माण्डकल्पना-सम्बन्धी शब्द अनन्नालोक (१०५।१०६) लोक

(१०४।१०६), सप्तमूमि (१०४।११०), रत्नामा (१०४।१११), मर्करा-वालुका-पक्रवान्तमोनिमा (१०४।११२), नरक (१०४।११७), देवारण्य (१०४।१४०), अर्णव (१०४।१४०), द्वीप (१०४।१४०), योग्यमूमि (१०४।१४०), जम्बूद्वीप प्रमुख-द्वीप (१०४।१४४,१४४), लवणादिसागर (१०४।१४४), मेरु (१०४।१४६) कुलपर्वत (१०४।१४७), हिमवान् (१०४।१४७), निपद्य (१०४।१४७), नील (१०४।१४७), रुक्मी (१०४।१४८), शिखरी (१०४।१४८), भरतक्षेत्र (१०४।१४६)

ह विद्या-सम्बन्धी शब्द २४ संख्यक टिप्पणी से दिशत स्थल मे विद्या-सम्बन्धी शब्दों की सूची दी गई है। उन शब्दों के अतिरिक्त कुछ ये हैं सर्वाहा (७१३३३), रितसंवृद्धि (७१३३३), ऋम्भिणी (७१३३३), व्योमगामिनी (७१३३३), निद्राणी (७१३३३), सिद्धार्थी (७१३३४), शबुदमनी (७१३३४), निव्याघाता (७१३३४), खगामिनी (७१३३४), भ्रामरी (८१३०८), योधिनी (१९१६१), प्रतिबोधिनी (६०१६२), सिह्यान (६०११३५), गारुड (६०११३५), अमोधविजया (६५१४२) तथा प्रज्ञप्ति (६५१४२) आदि।

१० शास्त्रार्थ सम्बन्धी शब्द ग्यारहवे पर्व मे शास्त्रार्थ का वर्णन है जिसमे वैदिक मतानुयायी तया जैन मतानुयायी विचार पद्धतियो पर वाद प्रतिवाद हुआ है। इस प्रयग मे पर्याप्त पारिभाषिक तथा विशिष्ट भव्द प्रयुक्त हुए है, यया यजदीक्षाख्यपातक (१११६), अजेर्यष्टव्यम् (१११४१), आलम्भन (११।४३), पशु (११।४३, ८४, २४४), प्राप्तिक (११।४५)। यौनसम्बन्ध (११।५५), शास्त्रीय मवद्य (११।५५), दक्षिणा (११।५७), ऋषि (११।५८), चतुर्विधि जनपद (११।६५), नाना प्रकृति (११।६५), सामन्त (११।६५), मन्त्री (१११६५), जल्ममण्डल (१११६५), विवाद (१११६६), तत्त्व (१११६७), वितयसामर्थ्य (११।७०), परमार्थनिवेदन (११।७०), हिसाधर्मप्रवर्तन (११।७२), वामस्कन्बस्यसूत्रक (११।७६),कमण्डलल्वक्षमालादिनानोपकरणावृत (११।७६), हिंसाकर्मेपर शास्त्र (११।८०), तापस (११।८१), सूलकण्ठ (११।८१, १०८, २३८), हिसाधर्म (११।८१), पक्ष (११।८२), यज (१११६३), ब्रह्मा (१११६३), वद्य (१११६४), सौन्नामणि (११।६५), सुरापान (११ा८४), अगम्यागमन (११ा८४),गोसव (११ा८४), मातृमेध (११।८६), पितृमेब (११।८६), अन्तर्वेदि वद्य (११।८६), आशुशुक्षणि (११।८७), जुल्लक (११।८७), स्वाहा (११।८७), शुद्ध द्विजन्मा (११।८८) खलति(११।८८), आस्यदब्न(११।८६), ज्वलन(११।८६), बाहुति(११।८६) पुरुष (१११६०), ईभान (१११६०), अमृत्व (१११६०), अन्न (१११६०), प्राणिनिपानन (१११६१), मास-भक्षण (१११६२), यायजूक (१११६२), देवोद्देश्य (११।६२) हिसायज्ञस्यली (११।६४), दीक्षित (११।६४, १२८), पुप्रत्य (११।१०३), यज्ञवाट (११।१०६), ऋत्विक् (११।१०७, १६२),

यथ।विधि उपदेश (११।१०७), निमन्त्रित (११।१०८), यज्ञमही (११।१०६), वेदमगलनिस्वन (११।१०६), अब्रह्म (११।१०६), ऑर्त्विजीन (११।१६३), माणवक (११।१६३), हेतुवर्जित असम्बद्ध भाषण (११।१६४), उपपत्ति (११।१६५, १६६), अकर्तृक वेद (११।१६७), प्रमाण (११।१६७), अतीन्द्रिय (११।१६७), वर्णवय (१२।१६७), कर्म(११।१६७), अपूर्व धर्म (११।१६८), याग (११।१६८), फल (११।१६८), स्वर्ग (११।१६८), प्रत्यवाय (११।१६८), शास्त्रचोदित (११।१६६), वितान (११।१७०), दुर्ग्रन्थभावनादूषितात्मा (११।१७१), सर्वज्ञ (११।१७२, १७७), शन्दार्थवुद्धिभेद (११।१७२), असत् सर्थ (११।१७४), वाग्व्यतिक्रम (११।१०४) अनुमान (११।१७६), प्रतिज्ञा (११।१७६), सभाव (११।१७६), आगम (११।१७८), विरोध (११।१७८), अनेकान्त (११।१७८), साध्य अर्थ (११।१७८), सिद्धप्रसाधक (११।१७८), सर्वया अयुक्तवक्तृत्व (११।१७६), असिद्ध (११।१७६), स्याद्वाद् (११।१७६), सिद्ध (११।१८०), विषद्ध (११।१८०), साधन (११।१८०, १८६), दोषवान् अ।गम (११।१८१), साध्यविहीन दृष्टान्त (११।१८२), एकान्तयुक्तोक्ति दृष्टान्त (११।१८३), साध्यसाधनवैकल्य (११।१८३), सधर्मा (११।१८३), अंदृष्टवस्तुं (११।१८४), वेद (११।१८४) दूषण (११।१८४), हेतु-समाश्रयण (११।१८४), सर्वज्ञतायोग (११।१८५), व्यतिरेक (११।१८६), अविनामाव (११।१८६), स्वपक्ष (११।१८७), अपेक्षितविपर्यंय (११।१८८), वेदस्य कर्त्तभाव (११।१८६), युक्त्यमात्र (११।१८६) संसाध्य (११।१८६), दृश्य (११।१८६), हेतुसभव (११।१८६), पदवाक्यादिरूप (११।१६०), विद्येयप्रतिषेष्ट्यार्थ (११।१६०)। प्रजापति (११।१६१), श्रुति (११।१६२), रागद्वेष (११।१६२) ग्रन्यदेशन (११।१६३), जात्या चातुर्विध्यम् (११।१६४), धलोकानि (११।१६४), जातिभेद (११।१६५), वर्णव्यवस्थिति (११।१६८), ब्रह्मण मुखादिस+मव (११।१६६), निहेतु (११।१६६), भाषमाणक (११।१६६), गुणयोग (११।२००), ब्राह्मण (११।२०१), क्षत्रिय (११।२०२), वैश्य (११।२०२), शूद्र (११।२०२), जाति (११।२०३), गुण(११।२०३), चातुर्वर्ण्य (११।२०५), अपूर्वाख्य धर्म (११।२०६), नित्य (११।२०६), अनित्य (११।२०६) प्रायश्चित (११।२१०), सोम (११।२११), प्रतर्भण (१११२१२), द्वादशीदक्षिणा (१११२१३), मायु (१११२१४), व्यमिचार (११।२१५), स्वयम्भू (११।२१७), लोक (११।२१७), सर्ग (११।२१७), પુરાणतृणदुर्बल (१११२१७), कृतार्थ (११।२१८), सम्यक्त्व (११।२२३), एकान्तवादी (११।२२३), निश्चय (११।२२६), अनवस्था (११।२२७), प्रथम (११।२३१), बीज पादप (११।२३१), ब्रह्मलोक (११।२३७) वसु (११।२३६), स्वपक्षानुमितिप्रीति (११।२३६), वित्त (११।१३६, २४४),

४५०

િષ્દ (१११२४०), यज्ञकल्पना (१११२४१), यजमान (१११२४२), वितर्दिका (१११२४२), पुरोडाण (१११२४२), हिव (१११२४२), दर्भ (१११२४३), दक्षिणा (१११२४३), प्राणायाम (१११२४३), सितध्यान (१११२४३), सिद्धपद (१११२४३), फल (१११२४३), यूप (१११२४४), सिम् (१११२४४), देवतृष्ति (१११२४४), स्पर्भ (१११२४६), रस (१११२४६), रूप (१११२४६), गन्ध (१११२४६), त्रयोऽग्नय (१११२४६), दक्षिणाग्नि (१११२४६), अनेकान्तदिवाकर (१११२४२), शास्त्रार्थ (११२४२), वेदार्थाभ्यसन (१११२४३) अ।दि।

११ कामशास्त्रीय शब्द:ताम्बूलराग (१६१८४), माल्य (१३११४८), अनुलेपन (१६।१४८) योग (१६।१४६), सखी (१६।१५३), स्तम्म (१६११६६), वेपयु (१६११६६, १८६), सम्भ्रम (१६११७०), स्वेद (१६।१७२), पुलक (१६।१७२), स्पर्भ (१६।१७२), अकुर (१६।१७२), वपमाण (१६।१७४), विलक्ष, (१६।१७५), आद्यसम्भापण (१६।१७६), चिवुकेऽङ्गुलिनिधानम् (१६।१७६), मुखोन्नमन (१६।१७६), अपराध (१६११८०), प्रणाम (१६११८०), प्रसाद (१६११८०), समाक्षेप (१६११८३), सुखामीलितलोचन (१६११८३), वियोग (१६११८४,), आलिंगन (१६।१८५), पाद (चु+वन) (१६।१८६), कर (चु+वन) (१६।१८६), नाभि (चुम्वन) (१६।१८६), स्तन (चुम्वन) (१६।१८६), अलिक(चुम्बन) (१६११८६), गण्ड (चुम्बन) (१६११८६), मदनातुर(१६११८६), वक्त्र चुम्बन (१६।१८७), अवरपान (१६।१८८), नीवीविमोचन (१६।१८६), नितम्बफलक (१६।१६०), वेग (१६।१६१), गाढग्रहण (१३।१६१), वैदग्व्य (१६।१६२), म्मर (१६।१६२)। अनुराग (१६।१६२), रति (१६।१६३), दम्पती \_ (१६।१६३), स्तन (१६।१६४), जधन (१६।१६४-१६८), रत(१६।१६५), रतिभ्रम (१६।१६५), वधरग्रहण (१६।१६६), सीत्कार (१६।१६६), नखाक (१६।१६७), सेचनकत्व (१६।१६८), वलयरणत्कार (१६।१६६), कलालाप (१६।१६६), प्रस्वेदविन्दु (१६।२०१), रतान्त (६।१०१), रदम्रहारणी मूत अवर (१६१२०२), सुरतोत्सव (१६१२०४), निद्रा (१६१२०४, २०६), खिन्नदेह (१६।२०४), अन्योन्यमुजाधलेप (१६।२०६), सौरम, नि क्वास (१६।२०७), परिष्वगचिकतस्तनमण्डल (१६।२०७), यथेष्टदेश, विन्यस्तनानाकारोपवानक (१६१२०८), स्पर्शमुख १६१२०६), शयनीय (१६१२१०), परिमल (१६१२११), प्रमद (१६१२११), व्रया (१६१२११), लव्बमनोरथा १६।२११), कृतध्विन (१६।२१५), विजू+मण (१६।२१७), निद्राभेषारणनिरीक्षण (१६ २१७), वामतर्जन्या श्रवणकण्डूयन (१६।२१६), दक्षिणवाहुमकोच (१६।२१८), स्मित (१६।२२०), सुखरान्नि (१६।२२०), निवेदन (१६१२२०), लज्जन (१६१२२३), ऊरुकाण्डदर्शन (३६।१८६), मार (३०।१८६), लावण्यरस (६६।१८६), वक्षसिजद्वय (३६।१६०), सन्नस्त, नीग्वरतेर्ग्रहम् (३६।१६१)- उत्तेजनामिमण्डल (३६।१६१), कक्षोद्देश्य (३६।१६१), स्मरवाण (३६।१६३), स्न समानाशुक्त (१२२।५७), वाहुमूलदर्शन (१२२।५७)- नितम्बफलक (१२२।५६) आदि।

१२ युद्ध, सेनायात्रा उपद्रवादि से सम्बद्ध शब्द चतुरग सैन्य (४।६८), दृष्टियुद्ध (४।७१), बाहुरण (४।७३), चक्ररत्न (४।७२), चमू (६।४३६, ५१।४)), वाहिनी (६।४४६), गज (६।४४७), रथ (६।४४७), पदाति (६।४४७), तुमुल (६।४५१), नगर-रोध (६।४५८), ध्वज (६।४५८), रणसज्ञा-विधान (७१६७), सन्नाहमण्डनोपेत (७१६८), ककटच्छन्नविग्रह (৩।৩१), सप्ति (७।७३), वाजि (७।७३), शस्त्रवर्ष (७।८१), स्वकनामािद्धतशर (७।८४), पलायन (७।६०), अनुमार्ग (७।६१), महारथ (८११६७), विमान (८११६८), स्थन्दन (८११६६), सेना-सम्पात (८१२०१), शस्त्रसम्पात (टा२०१, १०।११२), रणमस्तक (टा२०८), वीर-शय्या (८१२४१), कलकल (८१२४०), प्रतिकिया (८१२४३), चिकित्सक (८१२४३), लुण्टन (ना४४२), प्रयाणक (१०१४३), धनव्यूह (१०११०७) भर्तृवाक्य (१०।११४), धानुब्क (१०।१२१,१२७) रयस्य (१०।१२१), मत्तवारण (१०।१२२, १२।१६०), ककट (१०।१२५), धनुर्वेद (१०।१२८), রणभग-विधान (१०।१३६), गवेषण (१०।१३६), प्रभातहतत्त्र्य (१०।१३७), सन्नाहमण्डप (१२।१८१), सन्नाहमज्ञार्य तूर्यवादन (१२।१८१), आधीरण (१२।१६०), चमूमुख (१२।१६३), मुखमग (१२ १६४), सेवामुखावसाद (१२।१६५), पृतनावक्त (१२।१६५), सुमनद (१२।१६७), सुशस्त्र (१२।१६७), सुयान (१२।१६७), सैन्यवक्त्र (१२।१६६), समरविधि (७५।१), न्याय्य सम्राम (१२।२६०), युद्ध-ग्रहण (१६।८६), जीवग्राह (१६।६१), लुण्टित (१६।७०) उपद्रव (१६।६१), पत्ति (५६।४), सेनामुख (५६।४), गुल्म (४१।४), पृतना (५६।४), अनीक (५६।५), अक्षौहिणी (५६।४, १०।१६) आदि।

१३ सैनिक वेषभूषा-शस्त्रास्त्र सम्बन्धी शब्द हेति (७१६८), सन्नाह (१२११८१), मण्डलाग्र (१२११८२), ककट (१०११४, १२१९८२), धनु (१२११८३), शिरस्त्राण (१२११८३), अर्द्धवाहुद्विका (१२११८३), सायकपुत्तिका (१२११८३), असि (१०११२, १२११८८, २११, २५७, ६२१७), तोमर (१२११८८), पाश (१२११८८, २५८), ध्वज (१२११८८), छत्र (१२११८८), शरामन (१२११८८), करवाल (१२१२११, ७३१९७६), कनक (१२१२११, २५७, २५४, २५७, २५७, २७६१, ७४१४६), गद्र (१०११२, १२१२११, २५७,

४०।३२), शक्ति (७।८६, १२।२११, २५८, ५२।३६, २७।६१), चाप (१२।२११, २५७, ५२।३७), मुद्गर (१२।२११, २५८, ५०।३२, ६२।७), कोदण्ड (१२।२३२), भिण्डिमाल (१२।२३६, ८।२३६), प्रांस (१०।११२, २४।४२१), वाण (१०।११२, १२४, ५०।३२, ५२।३८), सायक (१०।१३०, =।२३५), कुन्त (१२।२५७, ५२।४०), मुसल . (१२।२४७, ४२।४०, ६०।१४०), शर (१२।२४७, ४२।३६, परिध ( । २०६, ६२।७, १२।२५७), चक्र (१२।२५७, ५२।४०, ५२।७, ३४।५६, २७।६१), करवाली (१२।२५७), अह्निप (१२।२५७), शूल (१२।२५८, २६।६१, ६२।७४), પાશ (१२।२५८), भुशुण्डि (१२।२४८, ४०।३२), कुठार (१२।२४८), धन (१२।२४८, ६२।७), ग्राव। (१२।२४८), लागल (१२।२५८), दण्ड (१२।२४८), कोण (१२।२४८), सायकवेणु (१२।२५८), परशु (५०।३२, ५२।४०), शतध्नी (५०।३२, ४२।४०), मैलिभिखर (५०।३२) उल्का (५०।३७, ७४।<u>५७, १६।५५)</u>, लागूल (४६१३७,७४१४७), शिला(४२१४०), वज्रदण्ड (८१२३८, ५२१४०), ককৰ (६२।७, २७।६), यष्टि (६२।७), अष्टि (६२।७ ७४।४२), क्रपाण (६।४५२, ८।२२६), विशिख (७।८२), शशाकार्धेपु (०।२३६) वज्रसूची (८१३११), चन्द्रार्धसायक (२२१२१६), लागूलपाश (१६१५४) असिधेनु (२७१६७), हल (६०११४०), प्राकृतास्त्र (१२१३१२), आग्नेय (१२१३२२), वरुण (लक्षित) अस्त्र (१२।३२५),तामसास्त्र (१२।३२८ ६०।१००), प्रभास्त्र (१२।३३०), नागास्त्र (१२।३३२), गरुडास्त्र (१२।३३६), नागसायक (६०११०२) आदि।

१४ वाद्य-सम्बन्धी-शब्द शख (१२।३५५, ५८।२६ ७८।६२-६३, ८८।२६) तूर्य (७।३६५, ५८।२६, ६८।१६, ८८।२७), भमा (५८।२७), भेरी (५८।२७, ७८।६२-६३, ८८।२६) मृदग (५८।२७, ६८।१६, ७८।६२-६३, ११०।६७), लम्पाक (५८।२७), धुन्धु (५८।२७) मण्डुक (५८।२७), झल्ना (५८।२७), अम्लातक (५८।२७), हक्का (५८।२२) हकार (५८।२२), दुन्द्रकाणक (५८।२७), झर्झर (५८।२८), हेकगुञ्जा (५८।२८), काहल (५८।२८, ६८।१६), दर्द्र (५८।२८), पटह (६८।१६, ७८।६२-६३), प्रमुन्द (६८।६२-६३), अर्झरीक (७८।६२-६३), दुन्दुमि (७८।६२-६३, ८८।१३०), अल्लरी (८८।२७), पटल (१२।३५५), वीणा (३।१०५ ११४, ४०।१३०, ७८।६२-६३, ११०।६७, १२२।५१), तन्ती (३।१०५) वेणु (११०।६७) आदि।

१५ वास्तुकला (भवन-निर्माण कला) सम्बन्धी शब्द . कुछ शब्द सख्या (२)

मे जिनेन्द्र-मन्दिरो से सम्बद्ध सूची मे दिये गये है, प्रासादो से सम्बद्ध कुछ शब्द यहा दिये जा रहे हैं प्रासाद (११०१६३), कनकस्तम्भसहस्रपरिशोभित (११०१६३) कुट्टिम (१४११२६, ११०१६४), सर्वोपकरणान्वित (११०१६४), स्नानादिविधिसम्पत्तियोग्य निर्मलभूमि (११०१६५), वलभीशोभि (४६१२), रत्निर्मितशेखर (४६१२), हेमद्रवन्यस्त लेप्यतेज समुज्ज्वल (४६१२), मुक्तादामसमाकीर्ण (४६१३), वातायनिवराजित (४६१३), उद्यानाकीर्णपर्यन्त (४४१३) हेमस्फटिकवैद्ध्यंस्तम्भनिर्माण-निर्मित (१४११२८), वहुभूमिक प्रासाद (१४११२८), भित्त (१४११२८), विचित्तमणिकुद्दिम (१४११२६), घर्ष्यालादियुक्त (१४११३१), ध्वजमालाविभूपित (१४११३१), सोपाश्रयम्मनोहारिशयनासनसगत (१४११३१), आतोद्यवरसम्पूर्ण (१४११३१), ग्रुगकोटि (६१२०) तथा श्रवश्रभाहागृह (६१२४) आदि।

१६ स्तियों के लिए ज्ञातन्य कलाओं से सम्बद्ध शब्द : के कथा की कलाओं के वर्णन में तथा कुछ अन्य प्रसंगों में इन कलाओं से सम्बद्ध शब्दावली का प्रयोग हुआ है, यथा

(अ) नाट्यकला- परक शब्दावली पूरा (२४।६), गीत (२४।१६), वाद्य (२४।२१), नाट्य (२४।२२), अगहाराश्रय (२४।६), अभिनयाश्रय (२४।६), व्यायामिक (२४१६), तेवालेवाध्वनि (३७१००), रेचक (३७११०३), ललितागविवर्तन (३७।१०३),सस्मितालोकित (३७।१०४),विगलद्भूसमुद्गम (३७१०४), गमकानुगतस्तनकम्प (३७१०४), जधनसचार (३७१०५), बाहुलताहार (३७।१०५), सुलीलकरपल्लव (३७।१०५), पादन्यास (३७।१०६), लघुस्पृष्टविमुक्तधरणीतल (३७।१०६), आशुसम्पादितस्यान (३७।१०६), केशपाशविवर्तन (३७।१०६), विकवलग्न (३७।१०७), गान्नसन्दर्शन (३७।१०७), मूर्च्छना (३७।१०८), परिलोनसखीस्वर (३७।१०८), क्षातोद्यानुगतनृत्य (३७।११२), कण्ठ (२४।७), शिरस् (२४।७), उरस् (२४।७), पड्ज (२४।८), ऋपभ (२४।८)गान्वार (२४।८) मध्यम (२४१८), पञ्चम (२४१८), बैवत (२४१८), निषाद, (२४६), द्रुत (२४१६), मध्य (२४१६), विलम्बित (२४१६), लय (२४१६) अस्र (२४१६). चतुरस्त्र (२४१६), तालयोनि (२४१६), वर्ण (२४११०), पद (२४११०) स्यायी (२४।१०), मचारी (२४।१०), आरोही (२४।१०), अवरोही (२४।१०), नाम (२४।११), आख्यात (२४।११), जपसर्ग (२४।११), निपात (२४।११), सस्कृता, (२४।११), प्राकृती (२४।११), भौरसेनी (२४।११), भाषा (२४।११), धैवती (२४।१२), आर्थभी (२४।१२), पद्जपद्जा (२४।१२), उदीच्या (२४।१२), निपादिनी (२४।१२), गान्धारी (२४।१२),

पड्जर्ककिशी ((२४।१२), पड्जमध्यमा (२४।१२), गान्धारीदीच्या (२४।१३) मध्यमपञ्चमी (२४।१३), गान्धारपञ्चमी (२४।१३), रक्तगान्धारी (२४।१३), मध्यमा (२४।१३), आन्छी (२४।१४), मध्यमोदीच्या (२४।१४), कमरिवी (२४।१४), नन्दनी (२४।१४), कौशकी (२४।१४), अष्टजाति (२४।१५), दगजाति (२४।१५), व्योदश अलकार (२४।१५), प्रसन्नादि (२४।१६, १८), प्रसन्तान्त (२४।१६, १८), मध्यप्रसादवान् (२४।१६) . प्रसन्नाद्यवसान (२४।१६), चतुर्धा स्यायिभूपण (२४।१६), निर्वृत्त (२४।१७), प्रस्थित (२४।१७), विन्दु (२४।१७), प्रेखोलित (२४।१७), तार (२४।१७), मन्द्र (२४।१७), प्रसन्न (२४।१७), षोढासचारिभूषण (२४।१७), आरोहण एकमेवविभूपणम् (२४।१८), कुहर (२४।१८), अलकार योजन **साध्गीत** (२४।१६) । तत (२४।२०), तन्त्रीसमुत्यान (२४।२०), अवनद्ध (२४।२०), मृदगज (२४।२०), शुषिर (२४।२०), वशसम्भूत (२४।२०), धन (२४।२०), तालसमुत्यित (२४।२०), चतुर्विद्यावाद्य (२४।२१), नानाभेद (२४।२१), भृगार (२४।२२), हास्य (२४।२२), करुण (२४।२२), वीर (२४।२२), अद्भुत (२४।२२), भयानक (२४।२२), रौद्र (२४।२३), वीमत्स (२४।२३), शान्त (२४।२३), नव रस (२४।१३)।

(आ) लिपि-विज्ञान-सम्बन्धी शब्द अनुवृत्त (२४।२४), विकृत (२४।२४) किएपत (२४।२४), सामयिक (२४।२५), नैमित्तिक (२४।२५), प्राच्य (२४।२६), मध्यम (२४।२६), यौधेय (२४।२६), समन्द्र (२४।२६), लिपिज्ञान (२४।२४, २६)

मध्यम (२४।२६), योध्य (२४।२६), समन्द्र (२४।२६), लिपिज्ञान (२४।२४, २६) (इ) उतितकौशल-सम्बन्धी शब्द उतितकौशल (२४।२७), स्थान (२४।२७), स्वर (२४।२७), सस्कार (२४।२७), विन्यास (२४।२७), काकु (२४।२७), समुदाय (२४।२८), विराम (२७।२८), सामान्याभिहित (२४।२८), समानर्थत्व (२४।२८), भाषा (२४।२८), जाति (२४।२८), लक्षणा (२४।३०), उद्देश्य (२४।३०), पदविन्यास (२४-३०), वाक्यविन्यास (२४।३०), सापेक्षा काकु (२४।३१), निरपेक्षा काकु (२४।३१), गद्य (२४।३१), पद्य (२४।३१), सिश्रप्तता (२४।३२), तुल्यार्थता (२४।३३) एकशब्देन वह्वर्थप्रतिपादनम् (२४।३३), आर्यभाषा (२४।३३), लक्षणभाषा (२४।३३), मलेच्छभाषा (२४।३३), पद्यव्यवहृति (२४।३४), लेख (२४।३४), व्यक्तवाक् (२४।३४), लोकवाक् (२४।३४), मार्गव्यवहार (२४।३४), मार्वका (२४।३४)।

(ई) चित्रकला-सम्बन्धी शब्द: शुष्कचित्र (२४।३६), नानाशुष्क (२४।३६), वर्जित (२४।३६), आर्द्रचित्र (२४।३६), चन्दनादिद्रवीद्भव (२४।३६), कृतिमरग (२४।३७), अकृतिमरग (२४।३७), भूजलाम्बरगोचर (२४।३७), वर्णकक्षेप (२४।३७)।

- (उ) पुस्तकर्म-सम्बन्धी शब्द: पुस्तकर्म (२४।३८), क्षय (२४।४८), जपचय (२४।३८), सक्रम (२४।३८), तक्षण (२४।३८), काष्ठादि (२४।३८), उपचिति (२४।३६), मृदादि (२४।३६), उपचेय (२४।३६), सक्रान्त (२४।३६), प्रतिबिम्बाधान (२४।४६) यन्त्र (२४।४०), निर्यन्त्र (२४।४०), सच्छद्र (२४।४०)।
- (ऊ) पत्रच्छेद्य-सम्बन्धी शब्द: पत्रच्छेद्य (२४।४१), बुष्किम (२४।४१), छिन्न (२४।४१), अच्छिन्न (२४।४१), सूची (२४।४१), दन्त (२४।४१), कर्तरी (२४।४२), सम्बन्धसयुत (२४।४२), सम्बन्धपरिवर्णित (२४।४२), पत्रवस्त्रसुवणीदिसम्भव (२४।४३), स्थिर (२४।४३), चवल (२४।४३), सवृतासवृतादिज (२४।४३)।
- (ऋ) माल्यनिर्माण-सम्बन्धी शब्द आर्द्र (२४।४४), शुब्क (२४।४४), तेदुन्मुक्त (२४।४४), सिन्धकादि समुद्भूत (२४।४६), रणप्रबोधन (२४।४६), व्यूह सयोग (२४।४६)।
- (ऋ) सुगन्धित पदार्थ-निर्माण-सम्बन्धी शब्द : योनि (२४।४७), द्रव्य (२४।४७), अधिष्ठान (२४।४७), रस (२४।४७), वीर्य (२४।४७), कल्पना (२४।४७), परिकर्म (२४।४७), गुण (२४।४७), दोष (२४।४६), तगर (२४।४६), वर्ण (२४।४६), वर्तिका (२४।४६), कथाय (२४।४६), मधुर (२४।४६), तिक्त (२४।४६), कटुक (२४।४६), अम्ल (२४।४६), श्रीतवीर्य (२४।५०), उष्णवीर्य (२४।५०), विवादानुवादसवादयोजन (२४-५०), स्नेह (२४।५१), श्रोधन (२४।५१), क्षालन (२४।५१), स्वतन्त्व (२४।५२), अनुगत (२४।५२), गन्धयुक्ति (२४।५२),।
- (लृ) आस्वाद्यविज्ञान-सम्बन्धी: भक्ष्य (२४।५३), भोज्य (२४।५३), पेय (२४।५३), लेह्य (२४।५३,५५), चूष्य (२४।५३), कृतिम (२४।५३,५५) अकृतिम (२४।५३,५५), यवागू (२४।५४), ओदन (२४।५४), शीतयोग (२४।५४), जल (२४।५४), मद्य (२४।५४), राग (२४।५५), खाण्डव (२४।५५), पाचना (२४।५६), छेदन (२४।५६), उष्णत्वकरण (२४।५६), आस्वाद्यविज्ञान (२४।५६)।
- (लृ) रत्न-परीक्षा सम्बन्धी शब्द वष्त्र (२४।५७), मौक्तिक (२४।५७), वैदूर्य (२४।५७), सुवर्ण (२४।५७), रजतायुद्य (२४।५७), वस्त्र (२४।५७), सख (२४।५७), रत्न (२४।५७), लक्षण (२४।५७)।
- (ए) सिलाई-कढाई-सम्बन्धी शब्द तन्तुसन्तानयोग (२४।४८) बहुवर्णक रागाधान (२४।४८)।
  - (ऐ) उपकरण-निर्माण-सम्बन्धी शब्द लोह (२४।५६), दन्त (२२।५६),

४५६

जतु (२४।५६), क्षार (२४।५६), शिल। (२४।५६), सूत्र (२४।५६), उपकरण (२४।५६) ।

(ओ) भीडा-सम्बन्धी जव्द चेष्टा (२४१६७), उपकरण (२४१६७), वाणी (२४१६७), कलाव्यत्यसन (२४१६७), शरीरजा (२४१६७), कन्दुकादि (२४१६८), वाक्भीडन (२४१६८), सुभापित (२४१६८), दुरोदरन्यास (२४१६६), वहुभेद (२४१६६), क्रीडा (२४१६६)।

(अं) लोकज्ञान-सम्बन्धी ज्ञान आश्रितलोक (२४।७०), आश्रयलोक (२४।७०), जीव (२४।७०), निर्जीव (२४।७०), पृथिन्यादि (२४।७०), नानामवोत्पत्ति (२४।७१), स्थिति (२४।७१), नश्वरता (२४।७१), पौर्वापर्य (२४।७२), घर (२४।७२), भू (२४।७२), द्वीप (२४।७२), देश (२४।७२), स्वभावावस्थित लोक (२४।७२), लोकज्ञत्व (२४।७१)।

(अ) सवाहनकला-सम्बन्धी ज्ञान कर्मसश्रया (२४१७३), श्रथ्योपचारिका (२४१७३), त्वड्मासास्यिमन -सौख्य (२४१७४), सस्पृष्ट (२४१७४), गृहीत (२४१७४), मुक्तित (२४१७४), चित्र (२४१७४), श्राहत (२४१७४), भ्रात (२४१७४), प्राहत (२४१७४), भ्राहत (२४१७४), भ्राहत (२४१७४), भ्राहत (२४१७४), मुद्ध (२४१७४), प्रकृष्ट (२४१७४), प्रकृष्ट (२४१७४), प्रकृषार (२४१७६), मध्यम (२४१७६), उत्कृष्ट (२४१७६), मृदुगीति (२४१७६), दोप (२४१७७), प्रतीप (२४१७७), लोम (२४१७७), उद्वर्तन (२४१७७), निर्मासपीडित (२४१७७), क्षेपाकर्पण (२४१७७), अद्भुत (२४१७७), अर्थण्व (२४१७५), अत्रमुप्त (२४१७६), अर्थण्व (२४१७६), अर्थण्व (२४१७६), अर्थण्व (२४१७६), अर्थण्व (२४१७६), अर्थण्व (२४१७६), स्रुकुमार (२४१७६), ज्ञाताकूत (२४१७६), भ्रोभन (२४१७६), करण (२४१६०), श्रथ्योपचरणाहिमका (२४१६०), मवाहनकला (२४१६१)।

(क) शरीरवेष-सस्कास्कौशल सम्बन्धी शब्द शरीरवेपसस्कारकौशल (२४। द) । स्नान (२४। द२), मूर्धजवास (२४। द२) स्नान-पादपीठ (७।३६१), वक्र (७।३६२), राजत कुम्म (७।३६२), पल्लवमछन्न (२१।३६२), हारविराजित (२४।३६२), आमोद-वासिताशेपदिवचक्रजल-पूरित (७।३६३,७१।१६), एकानेकमुख (७।३६४), गन्ध (७।३६४) उद्वर्तन (३।१६६,७।३६४), कान्तिविधान (७।३६५), अभिपेक (७।३६५), दिव्यवन्त्रविमूपण (७।३६६), मगल (७।६६), राजत कलश (७२।१२),

हाटक-कलश (७२।१३), गरुत्ममणिनिर्माण-कुम्भ (७२।१४), नानामणि-स्फीतप्रभाभाक् वरासन (७२।१४), पद्मच्छन्नमनोहर कुम्भ (३।१८३), सद्गध (३११८६), अनुलेपन (३११८६)। स्नानपीठ (८०।७३) ग्रुगार-प्रसाधन विभूपण (३११८७) कुण्डल (३११८७,७८।३१), वज्रसूचीविभिन्नकर्ण (३११८८), पद्मरागमणि (३११८६), चूडा (३११७६), अर्द्धचन्द्राकृति ललाटिका (३११६०), जात्यहेमकेयूर (३११६०), केयूर (५६१३१), नक्षत्रस्यूलमुक्ता (३।१६१), हार (३।१६१), पीनकेयूर (६६।६), श्रीवत्स (३।१६१), हरिन्मणि (३।१६२) सरोजश्रीरत्न (३।१६२,८८।३१), प्रालम्ब (३११६२), कटक (३११६३), पट्टाशुक (३११६४), (३११६८) किटिस्त (३।१६४), दाम (३।१६४) मुद्रिकाभूषण (३।१६४), चन्दर्न (३११६७), रोचनां (३११६७), स्थासकं (३११६७), उत्तरीय (३११६८), अणुक कृतपुष्पक (३११६८), शेखर (३११६६), तिलक (३१२००), अम्बर (४१२१३), रक्ताशुक (१४११३७), शुल्काशुक (६९१६), धौतवाससी (१०१८४), मुल्ककर्पट (१०१८४), अलकार (३१२१३), आमोद (३१२१३), वरालेपन (प्रदा३१), सीमन्तमणि (८१७०), मुक्तापरीतपद्माभिमणिसीमन्त-भूपण (१४।१४३), अवगुण्ठन (८।७०), वालिका (८।७१), काञ्ची (८१८२, १४११३८), तुलाकोटिक (१४११३७), रत्नावली (१४११४०), महार्घमणिवाचालवलय (१४।१४१), केशकलाप (१४।१४४), असितोत्पल-दोम (३।१००), तमालदल (३।१०१), रत्नकनककुण्डल (३।१०२), रत्नप्रभा-प्रदीप (३११०३), पटवास (३११०४), कर्पूरपाशु (३११०४), अगराग (३।१०६), कोकुम पक (३।१०६), मृणालशकल (३।१०७), हारभार (३।१०८), ऐन्द्रनीलनूपुर (३।११०), वपु कथण (८०।७४), पानीयविसर्जन (८०।७४), गन्बोदक (८०।७५) आदि।

(ख) विविधकलाविषयक शब्द : भूतिकर्म (२४१६३), निधिज्ञान (२४१६३), रूपज्ञान (२४१६३), विणिग्विध (२४१६३), जीविवज्ञान (२४१६३), मानुषद्विपगोवाजिप्रभृतीना चिकित्सितम् (२४१६२)- निदान (२४१६४), मायाकृत (२४१६४), पीडा (२४१६४), अञ्चल (२४१६४), विमोहन (२४१६४), मन्त्र (२४१६४), औषधि (२४१६४) आदि।

१७ रोग-सम्बन्धी शब्द: महारोग (६४।३४), उरोधात (६४।३४), महादाहज्वर (६४।३४), लालापरिस्नाव (६४।३४), सर्वशूल (६४।३४), अरुचि (६४।३४), छद (६४।३४), श्वयथु (६४।३४), स्फोटक (६४।३४) आदि।

१८ शकुनापशकुन-मगल सम्बन्धी शब्द: मूर्धिन चुन्वित (१६१८०), दक्षिणेनाड्घिणा पूर्व कृतोच्याल (१६१८२), दक्षिणवाहुस्फुरण (१६१८२), ४५५

सपल्लवमुखपूर्ण कुम्म (१६१८३), णकुन (५४।६६), दक्षिणावर्तनिर्धूमण्वाला (५४।५०)- रम्यस्वनणिखी (५४।३०)-परमालकृत नारी (५४।५०), सुरिभ-प्रेरक अनल (५२।५०), निर्ग्रन्यसयत (५४।५१), छत्न (५४।५१), गम्भीर-वाजिहेपित(५४।५१),घण्यानिस्वनित (५४।५१), दिधपूरित्न कलश (५४।५१), निर्मुक्तमधुरस्वर विस्फुरत्पक्ष वामतो गोमयोत्किरणकारी वायस (५४।५२), भेरोशखरव (५४।५३), मगलशब्द (५४।५३)।

अनिमित्त (७१४२), शुष्कद्रुम (७१४३), शुष्ककाच्य (७१४४), ध्वास्त्र (७१४४)- ज्वालारोद्रमुखी शिवा (७१४५), पतगविम्वपरिवेश (७१४६), कवन्घ (७१४६), वृष्टकीलाललवजालक (७१४६), निर्धात (७१४६), पर्वत, कम्पन्न (७१४७), मुक्तकेशी विनता (७१४७), खरस्वर (७१४८), दक्षिणतो भयानकमहास्वन प्रयाणवारणोद्युक्त वद्धमण्डल भल्लूक (४७१६६), विकृत-निस्वन-गृद्ध-भ्रमण (४७१७०), यृष्ठत क्षुत (७३११७), अग्रे महाहिष्ठिन्न मार्ग (७३११८), हा-ही-धिक्तवाक्वयासीति वचासि (७३११८), छत्रभग (७३११६), उत्तरीयपात (७३११६), दक्षिणविलभुग्रटन (७३११६), नानाशकुनविज्ञान-प्रवीणधिषण (७३१२१), भेहोत्पात (७३१२१), शुष्कद्रमसमार दवायसकुल रटन (६७१७५)- परिदेवनकृष्णिरीरोदन (६७१७६), दुनिमित्त (६७१७७)- (स्त्री) दक्षिणविद्यास्त सस्यन्द (४६१६) आदि।

उपर्युक्त विषयों के अतिरिक्त अन्य अनेक विषयों से सम्बद्ध पारिमाधिक तथा विशिष्ट शब्दों का रविषण के पद्मपुराण में उल्लेख हुआ है। भौगोलिक शब्दावली में, नदी, समुद्र, पर्वत, वन, ग्राम, नगर, जनपद- राष्ट्र, देश, राष्यं तथा हीप परक शब्दों का उल्लेख हुआ है। इसी प्रकार व्यक्तिवाचक वृहत् नामावली का प्रयोग रविषण ने किया है। ये दोनों सूचियाँ पर्याप्त स्थान की अपेक्षा रखती है। यहाँ उनका उल्लेख सम्भव नहीं है। हमने इन दोनों सूचियों को अपने ग्रन्थ 'जैनाचार्य रविषणकृत 'पद्मपुराण और तुलसीकृत 'रामचरित मानस' में दिया है। कृपालु विद्वान् इन्हें वहीं देखने की कृपा करें। पर

## सदर्भ

- ९ द्रष्टव्य (९) जैनाचार्यरविषेणकृत पद्मपुराण और तुलसीकृत रामचरितमानस (ঙা০ रमाकान्त ज्ञुक्ल)। प्रका० वाणी-परिषद्, दिल्ली। सस्क १६७४। पु० १५-३१।
  - (?) 'Influence of Bāna's 'Harsh-charita on Ravisna's Padmapurana' (Dr Rama Kant Shukla) The Journal of the Ganganath Jha Research Institute,

Allahabad, Vol XXIII, Pt 1 4, Jan 1967 Dec 1967, Issued in March 1969 pp 91 105

(३) 'रिविषेणाचार्य' कालिदासस्य प्रभाव ' (डा॰ रमाकान्त भूवल )"A IOC XXVIII Session 1976 Summaries of Papers Editors Dr K Krishnamoorthy & Dr Shrinivas Rittii Karnatak university, Dharwar pp III 29

२. साधुरस्यति काव्यस्य दोपवत्तामयाचित । पावक शोधयत्येव कलघौतस्य कालिकाम् ॥ काव्यस्यान्तर्गत लेप कुतश्चिदपि सत्मभा । (हरिवशपुराण १।४३-४४)

हरिवशपुराण सम्पादक—प० पन्नालाल जैन साहित्याचार्य, भारतीय ज्ञानपीठ काशी, १६६२।

रे न काव्यवन्धव्यसमानुबन्धतो

न कीर्त्तिसन्तानमहामनीपया । न काव्यवर्गेण न चान्यवीक्षया जिनस्य भक्त्यै कृता कृतिर्यया ॥ (हरिवण ६६।३६)

४ कवीना कृतिनिर्वाहे सती मत्त्वावलम्बनम् । कविता+मोधिमद्वेल लिलङ्घयिष्रस्म्यहम् ॥ कवेभीवोऽथवा कर्म काव्य तज्ज्ञीनिरुच्यते। तत्प्रतीतार्यमग्राभ्य सालेकारमनाकुलम् ॥ केचिदर्यस्य सौन्दर्यमपरे पदसौष्ठवम्। वीचामलित्रया प्राहुस्तद्दृय नो मत मतम् ।। सालकारम्पारूढरसम्दभतसौष्ठवम् । अनुन्धिष्ट सता काव्य सरस्वत्या मुखायते ॥ अस्पृष्टवन्धलालित्यमपेत रसवत्तया । न तत्काव्यमिति ग्राम्य केवल कट् कर्णयो ॥ सुश्लिष्टपदविन्यास प्रवन्ध रचयन्ति ये। श्राज्यवन्ध प्रसन्नार्थं ते महाकवयो मता ॥ महापूराणसम्बन्धि - महानायकगोचरम् । निवर्गफलसन्दर्भ महाकाव्य तदिष्यते ॥ निस्तनन् कतिचिच्छलोकान् सर्वोऽपि कुरुते कवि । पूर्वीपरार्थघटनै प्रवन्धो दुष्करो मत ॥ भाज्दराशिरपर्यन्त स्वाधीनोऽर्थं स्फूटा रसा । सुलभाग्च प्रतिच्छन्दा कवित्वेका दरिद्रता ॥ प्रयान्महति वाङ्मार्गे खिन्नोऽर्थंगहनाटनै । महाकवितरुण्छ।या विश्रमायाश्रयेत् कवि ॥ प्रज्ञामूलो गुणोदग्रस्कन्धो वाक्यल्लवोज्ज्वल । महाकवित ५ धं तो यश फुसूममञ्जरीम् ॥

```
प्रसादोमिर्गुणरत्नपरिग्रह ।
    प्रशबिल
    महाध्वान पयस्रोता कविरम्भोनिधीयते ॥
    ययोक्तम्पयञ्जीध्व बुद्या काव्यरसायनम्।
    येन कल्यान्तरस्यायि वपूर्व स्याद्यशोमयम् ॥
    यशोधन चिचीर्यणा पूज्यपण्यपणायिनाम् ।
    पर मुल्यमिहाम्नात काच्य धर्मकथामयम् ॥
    (बादिपुराण (प्रथम भाग) मम्पादक-प० पन्नालाल जैन साहित्याचार्य, मारतीय
ज्ञानपीठ, काशी, १६६३।१।६३-१०६)
 ५ व्यावर्णनानुसार माक्षात्कृतमर्वशास्त्रसद्भावम् ।
    अपहस्तितान्यकाच्य य्रव्य व्युत्पन्नमतिमिरादेयम् ॥
    जिनसेन मंगवतोक्त मिय्याक विदर्गदलनमतिललितम् ।
                                       विनेयानाम् ॥
    सिद्धान्तोपनिवन्धनकर्त्रा
                             भर्वा
     (उत्तरपुराण मन्पादक प० पन्नालाल जैन, साहित्याचार्य । भारतीय ज्ञानपीठ
प्रकाशन । द्वितीय सस्क० १६६८ । प्रशस्ति १८-१६ । पु० ५७५)
 ६ (अ) विदितसकलशास्त्री लोकसेनी मुनीश
                कविरविकलवृत्तस्तस्य शिष्येषु मुख्य ॥
                             (वही , प्रशस्ति, २५)
     (बा) महापुरागस्य पुराणपुस पुरा पुराणे तदकारि किचित् ।
          कवीशिनानेन यथा न काव्यचर्चासु चेतोविकला कवीन्द्रा ॥
          मजयित जिनसेनाचार्यवर्य कवीड्य
                विमलम् निगणेड्यो मव्यमालासमीड्य ।
          सकलगुणसमाढ्यो दुष्टवादीमसिही
                                   सर्वराजेन्द्रवन्द्य ॥
                विदितसकलशास्त्र
          यदि सकलकवीन्द्रप्रोक्तस्वतप्रचार
                ध्रवणमरसचेतास्तत्त्वमेव सखे ! स्या ।
           कविवर्जिनसेनाचार्यवक्तारविन्द
                प्रणिगदितपुराणाकर्णनाभ्यर्णकर्ण
                                                  Ħ
           स जयति गुणमद्र भवंयोगीन्द्रवन्ध
                सकलकविव राणामग्रिम
                                        सरिवन्द्य ।
           जित्तमदनविलासो दिक्चलत्कोतिकेत्
                 दुरिततरुकुठार
                                    सर्वेभूपालवन्द्य ॥
           धमं किश्चिदिहास्ति नैतदुचित वक्तु पुराण महत्
                 श्रव्या किन्तु कथास्त्रिपण्टिपुरुपाच्यान चरित्रार्णव ।
           कोऽप्यस्मिन्कवितागुणोऽस्ति कवयोऽप्येतद्वजोऽन्जालय
                                कवीन्द्रगुणभद्राचार्यवर्य
                 कोऽसावत्नकवि
                                      (वही, प्रशस्ति ४०-४३)
  ७ (अ) व्यञ्जनान्त स्वरान्त वा किञ्चिन्नामेह कीत्तितम् ।
           अर्थस्य वाचक भव्द भव्दी वाक्यमिति स्थितम्।।
           लक्षणालङ्कती वाच्य
                                  प्रमाण
```

સવ

चामलिचत्तेन

शेयमव

भूखागतम् ॥

(पद्मपुराण (रिविषेण) १२३।१८५-१८६ । सम्पादक पठ पन्नालाल जैन, साहित्याचार्ये । भारतीय ज्ञानपीठ, काशी । १९४८-४९)

(का) प्रकाममाकाक्षितकामसिद्धय
प्रसिद्धधर्भार्यविमोक्षलब्धय ।
भवन्ति तेषा स्फुटमल्पयत्नत
पठन्ति भक्तया हरिवशमव ये।।
(हरिवश० ६६।४६)

(इ) धर्मोऽन्न म्बितप्दमन्न कवित्वमन्न तीर्थेशिना चरितमन्न महापुराणे । यद्वा कवीन्द्रजिनसेनमुखारविन्द-

> निर्यद्वचासि न मनासि हरन्ति केपाम् ? (उत्तरपुराण, प्रशस्ति ।३८)

न द्र० हरिवश पुराण प्र७११-१६३ ६ द्र० आदिपुराण २२ ७६-३१६

१०. इ० पद्मपुराण २४१७-२१

११ द्र० हरिवशपुराण १९।१४१-२६१

१२ द्र० हरिवशपुराण २३।५६-१०७

१३ प्रव अविपुराण ३८, ३६ तथा ४० वाँ पर्व ।

१४ द्र० हरिवशपुराण १२।४४-७०

१४ द्र० सादिपुराण २४।१००-२१७

१६ द्र० सादिपुराण १६।१४३-13७४

१७ पद्मपुराण प्रा३७१-३७३

१८ वही १०१।७६-५४

१६ हरिवशपुराण २२। 5४-२२। 5४-१०१

२० वही १९१६३-७४

२१ व्यदिपुराण १६१७७-८७

२२ वही १६।१४१-१४६

२३ उत्तरपुराण ६३।२०८।२१७

२४ पद्मपुराण ७।३२४-३३२

२५ हरिवशपुराण २२।६१-७३

२६ वही ५७1३

२७ पद्मपुराण शाष्ट्र तथा हा७१

२८ वही १६१७७

२६ वही नाव्४३, वृहा४न

३० वही ६०।५५

३१ वही १६।४४, ६२।७७

३२ वही ६।४६२

३३ वही ३६११०६, १८४ (विमलसूरि 'विजयपन्वस' पडमचरिय ३६१३८)

३४ वही १०।१२२

```
३५ आदिप्राण २४।१००-१०३, १२०, १२४
३६ वही २४।१४१-१६२
३७ पद्मपुराण प्रा१७-१६
३८ वही प्राप्रर-प्र३
४६ वही ७।७७
४० बादिपुराण २५।१२४
४१ वही २५।१२०
४२ वही २५११०६-११०
४३ वही २४।१४६, १४८, १४६
४४ पद्मपुराण १०२।१६४-२००
४५ वही ३३।२२-३३
४६ वही १६। ५४
४७ अादिपूराण ३४।६३
४८ पजमचरिय (विमलसूरि) प्राकृत टैवस्ट सोसाइटी वाराणसी ५, अहमदावाद-६, १६६२,
    १६६८ (दो भाग) रेंदादद
४६ वही २६।५०
५० वही २६।५३, ५३।८६
५१ वही ३३।५
प्रच वही १२।११२
५३ वही हाह5
५४ वही २।४०
४५ वही ६।२०६
प्र६ वही २२।३२
५७ वही नार६२
५८ वही १०२।२०
प्रध् वही १०५।५६
 ६० वही ३।८१
 ६१ वही २६। ४१
 ६२ वही २६।४८
 ६३ वही १२ ११२
 ६४ वही १०५।५६
 ६४ पद्मपुराण १२।२६१-२६३
 ६६ वही १०५।३३
 ६७ वही २१।५६-७१
 ६८ वही १०।११३
 ६६ वही ७ मा६२ मलोक के अनन्तर गद्य
 ७० हरिवशपुराण, परिशिष्टानि, पृ० ८०-१५६
 ७१ आदिपुराण (प्रथम भाग) पृ० ६८८-७४६, (द्वितीय भाग) ५५८-५८८
 ७२ उत्तरपुराण प्० ६४४-७०७
 ७३ द्र० पद्मपुराण (तीनो भाग)
```

७४, विश्वविद्यालय अनुदान आयोग के द्वारा स्वीकृत योजना जिसे दो वर्ष के अन्तराल में पूरा कर लेने की आशा है। १४ अध्यायों में यह योजना विभाजित है जिसमें सज्ञा तथा विशेषणपरक भव्दावली का अध्ययन होगा।

७५. कोष्ठको मे आदिपुराण के पर्वो तथा क्लोकों की सख्या दी हुई है।

७६ कोव्वको मे आदिपुराण के पर्वो तथा श्लोको की सख्या दी हुई है।

७७ को ००को मे पद्मपुराण के पर्वी तथा ग्लोको की सध्या दी हुई है।

७८ द्र० ''जैनाचार्य रविषेणकत 'पद्मपुराण' और तुलसीकृत 'रामचरितमानस' " (डा० रमाकान्त भूवल), भौगोलिक भव्दावली के लिए पृ० २६८ ३०२ तथा व्यक्तिवाचक सज्ञा भव्दावली के लिए पृ० १३४-१४५)

...

# ASPECTS OF JAIN SANSKRIT

### AS EXEMPLIFIED BY MUNI SUMATIVIJAYA'S VRITI ON THE MEGHADŪTA

by Dr WH MAURER

A LARGE portion of Jaina literature is written in a peculiar kind of Sanskrit (Skt ) to which scholars have devoted relatively little attention 1 In fact, the greater part of the extra-canonical literature of the Jama-s is composed in it Much of this literature consists of independent works, but much is exegetical in character and hence of considerable importance to text-critics and literary historians The characteristic features of this Skt are numerous and rather far-reaching and concern every department of the language its phonological laws, morphology, syntax and vocabulary The differences from standard or classical Sanskrit (cl Skt) within each of these spheres are often only slight and of sporadic occurrence, they may even pass unnoticed, except with a careful reading, or be imputed to these imperfect transcription Undoubtedly, certain of these phenomena might easily be explained away by scribal blundering, but their continual recurrence inevitably suggests that, if indeed they are 'errors', they must have been committed with method and plan A somewhat analogous situation prevails with Buddhist Hybrid Sanskrit (BHS) in which most northern Buddhist texts are written a casual reading of a few pages gives the impression that either one is confronted with a badly transcribed MS or the author did not know how to write the language correctly But a careful reading reveals the same forms and usages again and again, the deviations from the standard language fall into well-defined patterns so that scribal carelessness or imperfect acquaintance with Skt on the part of the author are quite insufficient to explain the fact, and it has long since been clearly demonstrated that the language of these texts is really not Skt at all, but a

२

Middle Indic Prakrit (Pkt) which was subjected to partial, haphazard Sanskritization. There is, then, no question about its being 'bad' Skt in any sense because it is another language which obeys different laws. But it must not be supposed that in a similar fashion this peculiar Skt of the Jaina-s is basically not Skt at all, but only some Pkt dialect imperfectly disguised as Skt, or, to put it more directly, simply the Jaina version of BHS. In point of fact, Jaina Sanskrit (JS) is quite the reverse of this it is essentially nothing else than Skt which has been Prakritized and vernacularized, but this process has been carried out to a lesser degree than that of Sanskritization in the case of BHS. In its basis JS is always Skt, whereas BHS is an unidentified Pkt, JS is Prakritized Skt, BHS is Sanskritized Pkt.

The origin of JS certainly lies in the intense desire of the Jaina-s to popularize and disseminate their faith, this could only be achieved by adopting a means of communication meaningful to the majority of people Skt was the language of the few, Pkt of the many, yet the Jama mum-s were versed in Skt as the medium of the sista-s Their contact with the laity, however, caused them to introduce into their discourses, doubtless unconsciously, many localisms and popular words which were more readily understood by their listeners. In the course of time these words became part and parcel of the language they used also in their writings There was probably not a great deal of difference between the two levels, at least between the language of certain types of exegetical and narrative writing on the one hand and that of the discourses on Jaina dharma on the other Not only was there a tendency towards popular words, but there was a general liberalization of the vocabulary which readily permitted many Skt words to enlarge their periphery of meaning under the influence of local vernacular usage There was also a fairly general relaxation of the rigid laws of Skt grammar and free rein was given to analogy All these tendencies and impulses gradually produced a freer, less fettered language than ordinary Skt but different enough from it, not always to be readily intelligible to one unacquainted with its peculiarities and more especially its strange and diverse vocabulary. In the light of present research, however, no accurate description of these pecuharities for JS as a whole is possible, to do this would require the

critical examination of a considerable number of texts. Even then it is doubtful whether any systematic account could be presented, for by nature it is a language of infinite variety and fluctuation differing with time, place, and author So indeterminate a thing cannot be described if taken in its whole extent, except in the most general terms. The most that can be done is to describe this language as exhibited in a single work Here too. there is an element of uncertainty in the absence of an accurate tradition thus, peculiarities are liable to be attributed to JS which are due only to imperfect transcription What is said. then, even of a particular text must be regarded as tentative and to some extent hypothetical Of course, when certain features recur independently in other Jaina works, it may be accepted that they belong to JS as a whole Clearly, therefore, it is only by means of a comparison of the characteristics of many texts that the minimal features of JS can be stated

In this article it is proposed to set forth the peculiar properties of JS as exemplified in a vitti on Kālidāsā, Meghadūta by Muni Sumativijaya (Su) of the Kharataragaccha who flourished in Bikaner in the first half of the 17th century. These matters are arranged under the following broad topical headings 1 Phonology, 2 Morphology, 3 Derivation, 4 Composition, Syntax and Idiom, 5 Vocabulary, 6 Orthography These categories are by no means mutually exclusive, and often an item discussed under one subject might well have been included elsewhere in the arrangement, ex pūrāyamānāh is treated under 'Derivation', but could, with equal justification, have been put under 'Vocabulary', since the word does not occur in cl Skt

### I. Phonology

The rules governing sandhi between words in a sentence (sentence-sandhi) are in general haphazardly and sporadically applied, exx valmīkah mṛttikāsamcayah tasyāgram (15), mayūrasya meghena saha samtosah atah megharūpabāndhavam drstvā mayūrāh nṛtyantīti bhāvah (36), kathambhūtaih garjitaih (48), kimnarībhih tripuravijayah mahādevo gīyate (60), yatra alakāyām bhavanasikhinah gi hamayūrāh nītyabhāsvatkalāpāh vartante (77), yatia puri tvādṛsāh jalamiico meghāḥ yantrajālaih gavāksaih ki tvā

jarjarāh jarjarībhūtāh santah nihpatanti nihsaranti (79), etc It does not seem possible to discover any principle or pattern in this usage in the very same paragraph a recurrent phrase may appear both with sandhi and without sandhi as, for example, in the comment on stanza 1 where we read kathambhūtah yaksah and a few lines farther on punah kathambhūto yaksah. At wordjunctures within compounds also sandhi is oftentimes omitted, exx varsā-rtau (9, 25, 83), vegavat-vistyā (18), but cf vegavadvarsanaih (47), vanastha āmravī ksaih (18), pi asiddhadik-laksanām (26), vidyut-mālādedīypamānā (29), paścāt-bhāge (40), bahutaraīrsyāluh (43), kusumavī stīki t-megharūpatām (47), bhavat-śyāmakāntyā (55), prāpītaadharosthau (91), iāmagii i-āśrame (107); atiucch āsasahitena (108)

#### II. Morphology

The present participle feminine of  $\sqrt{kr}$  in cl Skt is supposed to be formed without the nasal infix, thus,  $kurvat\bar{\imath}$  not  $kurvant\bar{\imath}$  5 But In late MSS the nasalized form is frequent, and in Su this is the predominant form by far, in only one of many occurrences does the testimony of the MSS favour  $kurvat\bar{\imath}$  (31). The nasalized version occurs also in the Bihat  $Kath\bar{\imath}kosa$  of  $\bar{\lambda}c\bar{\imath}rya$  Harisena 6 Conversely, from  $abhi-\sqrt{las}$  ( $bh\bar{u}$ -class) is found  $abhi-lasat\bar{\imath}m$  (97) for  $lasant\bar{\imath}m$ .

Infinitives from causatives (cur-class) in cl Skt are required to retain the causative affix prāpayitum, kārayitum, dhārayitum, etc There are, however, sporadic examples where this affix is dropped and the -tum is added to the strengthened root with or without the 'Bindevokal' -i-.8 Su has bheditum (41), the causative sense is wanting in this case, and perhaps this influenced the omission, but this is extremely doubtful, as so very many cl Skt roots of the cur-class are non-causative and, nevertheless, retain the affix -aya- in the infinitive, furthermore, bhedayati is also used in cl Skt without causative meaning The full form occurs in vidhyāpayitum (57), atikramayitum (58), etc

According to rule, the gerund in cl Skt ends in  $-tv\bar{a}$  when the root is uncompounded, otherwise in -ya, but this distinction is not always observed, and usage is reversed, In Su too, there

is frequent reversal of this prescription, exx sthāpya (11), ārādhavitvā (49), prasāi ayitvā (50, but also the 'correct' form prasārva nearby!), uttaritvā (51), ullanghavitvā (61), utpādavitvā (79) 40

The addition of the secondary derivative suffix -vant to participles of intransitive verbs, though found in cl Skt, is generally a later phenomenon 11 Su has sthitavantam (81) and sthitavati (123)

From  $\sqrt{grath}$  Su has two past participles, namely grahita in agi athitavenīdandā (31) and granthita in agranthita° (also 31) The former is the usual classical form, but the latter occurs sporadically and is frequent in late MSS 12. The nasalized variety is probably due to association with grantha

Anomalous from the point of view of the standard language is uddharita ('taken out' hence 'remaining' in 32 and 42, 'remainder' in 33) It may be a past participle of either ud-\dhr or ud- $\sqrt{h}$ , since the combination of ud- and h-or dh yield uddh-, thus rendering many of the formations from these two roots indistinguishable The anomaly here lies in the short penultimate vowel. the causative of both verbs in cl Skt is uddhārayati of which the participle is uddhāi ita Perhaps therefore, Su knew a causative with the guna-vowel instead of the vrddhi

Another anomaly involving vowel-quantity is seen in lambāyamānam (91), cl Skt has only lambayate.

A transfer of a root from the bhū-class to the div-class is exemplified by avagāhyamānah (52) which according to the context must be taken as a middle participle, though the form is not separable from the passive

In explanation of nayanasalilam santim neyam (43) 'the should be soothed' Su gives vastrena karena vā natrāmbu pramį stavyam 'the tears are to be wiped away' Now, pramistavyam might be derived from pra- in combination with  $\sqrt{mrj}$ , or  $\sqrt{mi}$ , cerebral -s- results from -j- or -s when in contact with dental -t- which is then, of course, assimilated, and therefore, many forms form these roots coalesce The sense of the passage suggests that it is form pra-\(\sqrt{mrj}\) 'wipe away', but

Ę

 $\sqrt{m_l}$  s means primarily 'stroke, rub' (cf Latin mulce $\tilde{o}$ ) and with pra-might be nearly synonymous with pra-\sqrt{mfj}, though the attested occurrences mean rather 'lay hold of, handle' and figuratively 'lay hold of mentally, reflect upon, consider'. The meanings under  $\sqrt{mrs}$  as well as  $pra-\sqrt{mrs}$  seem to exclude this root from consideration here But whether pramystaryam is based on pra-\(\sqrt{mrj}\) or pra\(\sqrt{mrs}\), it is certainly not classical the gerundive should have the same stem as the infinitive. 13 Thus, if from  $\sqrt{mr}$  the gerundive is mārstavja or mārjitavja, since the infinitive is either mārstum or mārjitum,14 Monier-Williams (MW) also lists marstum (with the guna-increment) which theoretically would allow \*marstavya.15 If, on the other hand, it is from  $\sqrt{mr}$ s, the infinitive of which is only marsium, the gerundive ought to be \*marstavya, in practice, however, only marsaniya is used 16 In any case then, Su's pramrstavyam is not a standard form 17 It is of some interest to note that in two MSS pramarsanīyam is subjoied to pramṛṣṭavyam, a clear indication that the author of that gloss derived "mrstavyam from pra-\sqrt{mr\$} instead of the more plausible pra-\(\sqrt{mrj}\)

The genitive singular of  $str\bar{\imath}$  is striyali in the classical language, but Su uses striyali with short final syllable in at least five instances (45, 72, 85, 102, 104), there is also a doubtful example in 106. This usage seems to be based on the analogy of the monosyllabic stems like  $dh\bar{\imath}$  which allow either the brief or fuller form in the genitive i.e. dhiyali or dhiyali

Polysyllabic feminines in long-ī form their locative in -ām in cl Skt, thus, from valabhī is made valabhyām But in the vigraha of the compound bhavanavalabhau (42) Su uses valabhau which would be allowable only from a feminine in short-i bhavanasya valabhī grhoparī kuţtih varandīţi vā tasyām bhavanavalabhau Only, therefore, if valabhī here were a transcriptional error for valabhih would valabhau be the 'correct' locative, in this case, of course, valabhyām would be equally 'correct', since faminines in short-i have either option

In the analysis of varsāgi abindūn (39) agre is employed as the nominative masculine plural of agra 'first' varsāyāh ye agre bindavah prathamajalakanāh vai sāgrabinūavah tān varsāgrabindūn Cl Skt prescribes pronominal terminations in certain cases of numerals and words of numerical character, 18 ex prathama the nominative masculine plural of which is prathame, agre, which is here synonymous with prathame, may, therefore, be an analogical creation

A considerable number of words in Su have a gender different from that of cl Skt,, exx mandatvagunam and śaityagunam for °gunah (46), tam puram tyaktvā for tat puram ksāni foi vi ksāh (28), rasam for rusah (53), suc is masculine in 83 instead of feminine as indicated by the agreement of the adjectives vyapagatah gamitah suk soko yais te vyapagatasucah A few words are used in a gender that is very rare in cl. Skt randhra (46) is masculine, but in the standard language almost always neuter, so also aśru (100) and vana (80) Contrarily, avasesa is neuter in 33, but usually masculine in cl Skt, also apānga in 29, but in the 48 it is masculine and maccha, i e matsya (44) In 120 is found āśvāsanā for cl Skt āśvāsana.

#### III Derivation

-apamarsana which is given in explanation of -apanayanaın gandasvedāpanayanarujā (28) 'from the abrasion of wiping away the perspiration from their cheeks', is not recorded in the lexicons, from its form it appears to be derived from apa-\square, but the sense required here, namely 'removal, wiping away', precluded this, and furthermore  $\sqrt{m_{I}}$ s is not found in composition with apa- On the other hand, apamai avana may stand for °marśana (<\sqrt{apa-\sqrt{mr\$'s}}), but cl Skt has only apamar\$a (a word of doubtful authenticity), 19 marsa (a medical term) and mai sana which, being the verbal noun from  $\sqrt{mrs}$ , exhibits both lines of meaning found in the verb, namely touching and examining The explanation of Su's apamarsana seems to lie in a conflation of  $\sqrt{m_1}$ 's and  $\sqrt{m_2}$ s MSS regularly confuse these two roots, doubtless because many conjugational forms of \(\sigma mrs\) have the cerebral sibilant -s-, exx marksyati, amārksīt, marstum, mista, morever, the derivative substantives of the two roots parallel each other and contribute to the confusion Thus from \( mrs\) comes the verbal noun marsana 'enduring' with which the same derivate from  $\sqrt{mrs}$  may have been conflated.

leaving one marsana, whose diverse lines of meaning can only be explained by resorting to both  $\sqrt{mrs}$  and  $\sqrt{mrs}$ . The cerebral -s- got the upper hand probably because on the whole it is commoner than -s- in the inflectional forms of  $\sqrt{mrs}$ 

-tyajati- 'abandonment' occurs in nadīvirahāvas-thātyajatitvam (31), but the passage may be corrupt, and the genuineness of this word is, therefore, subject to some doubt. It is a nomen actionis formed from the present stem of  $\sqrt{tyaj}$  in the same way as vasati, ramati, vratati in cl. Skt 20 Ordinarily, of course, nouns in -ti are formed on a weakened or abbreviated base which is usually indentical with that of the past passive participle, thus, ukti ( $<\sqrt{uac}$ , cf, uk-ta), supti ( $<\sqrt{svap}$ , cf sup-ta), santi ( $<\sqrt{santi}$ , cf san-ta), etc

Similar to -tyajati is muñcanam (64) which is derived from the base of the present stem of  $\sqrt{muc}$ , i.e. muñc + ana, cf. cl. Skt suñcana In cl. Skt mocana is used.

 $M\bar{u}r_1\bar{i}$ - (81), a synonym for  $jy\bar{a}$  'bowstring', appears to be a cross between Skt  $m\bar{u}r_1\bar{a}$  (the grass from which bowstrings were made) and  $maurv_1\bar{i}$  ('bowstring', literally '[the string] made from  $m\bar{u}r_1\bar{a}$  grass')

Of similar cross-mintage appears to be rauksam (27) 'rough', but cl Skt has only an adjective  $r\bar{u}ksa$  and derivative noun rauks) a

Vārdhikyam (71) 'old age' corresponds to cl. Skt vārdhakya; the different penultimate vowel may be due to analogy with words like ādhikya

Daurbalyam (92) is used adjectivally, but in cl Skt it can only function as a noun However, secondary derivatives in -ya or -a with initial vrddhi strengthening ordinarily may be either adjectives or nouns, in fact, they are primarily adjectives of appurtenance <sup>21</sup> In the compound virahadaurbalyakhedāt, 'from distress due to weakness from separation' which expands khedāt (99), -daurbalya is employed as a noun

Pūrāy amānāh (60) is apparently formed on analogy with śabdā) a- or the like, pūra 'filling' (adjective or noun) could yield pūrāyā- with lengthening of the final syllable according to Whitney (\$1059 b) But pūra is active in sense, and in the context a passive is wanted, 'caused to be filled' (not 'filling').

### IV Composition, Syntax and Idiom

#### (a) Composition

In cl Skt. 11 the forepart of a karmadhāraya compound the masculine stem-form is used even when the final element is a seminine noun; so Wackernagel, Altindische Grammatic, Band II, Teil 1, p 50 (21 b), and cf. Panini VI 3 42 pumvat karmadhārayajātīyadeśīyesu 'In a karmadhāraya compound and before the suffixes -jātīya- and deśīya the feminine takes the masculine form' But in about a dozen instances Su uses the feminine instead of the masculine stem-form narmadānāmnīnadyāh (21) '(water) of the river named Narmada', mrvindhyānāmnīnadyāh (30) '(in the path) of the river named Nirvindhyā', sindhunāmnīnadīrūpā (31) '(a sweetheart) in the form of the river named Sındhu', sıprānāmnīnadīsambandhī (35) '(wind) connected with the river named Siprā', indrasambhadhmīsenānām (47) '(for the protection) of the armies connected with Indra In the first two examples it is possible to argue that "nāmmī is scribal for "nāmmo (1 e. sandhi for onannah) which would then be an uncompounded bahuvrīhi with genitive ending agreeing with nadyāh as a separate word, the similarity of postconsonantal ikara and okāra could have facilitated this kind of mistake But the other examples cannot be explained away on palaeographic grounds, and this fact, combined with the complete unanimity of the MSS. in these two cases, indicates that it is a regular construction in JS Exceptions to the general rule are occasionally met with in ordinary Skt 22

An extremely anomalous type of compound is seen in the explanation of darśitāvartanābheh (30) where the two components are separated from each other by the emphatic eva, thus avalokıtajalablıramanarūpa eva-nāblıpradeśāyāh Unfortunately. however, this solitary example is insufficient to establish whether the phenomenon really belongs to the grammer of JS or is due to defective transmission of the text

The so-called cvi-compounds of cl Skt, which consist of a substantive (with modified final vowel) and  $\sqrt{kr}$  or  $\sqrt{bh\bar{u}}$  and denote a conversion to the state indicated by the substantive, are extended in JS to  $\sqrt{Jan}$  and  $sam-\sqrt{Jan}$  when used as synonyms of  $\sqrt{bh\bar{u}}$ , exx syāmījātāni (25) 'become black', namrījāte (50) 'become bent', pustījāiam (36)' become well-nourished' and ekatrījātah (62) 'become in one place' The classical construction is also found, sometimes alongside this extension, as in 36 where sthūlībhūtam is used with pustījātam to explain the textual upācita-, also in explanation of rāsībhūtah (62) are given both puñjībhūtah and ekatı ījātah The transition to this construction with  $\sqrt{jan}$  is provided by equivalences like jatam for abhūt (34), the synonymity of  $\sqrt{jan}$  and  $\sqrt{bh\bar{u}}$  in cl Skt and their mutual substitution are common enough, but no example of the use of  $\sqrt{jan}$  in cvi-compounds is available. An isolated instance with  $\sqrt{gam}$  occurs in sanmukhīgatam (18) [i e sammu $kh\bar{i}^{\circ}]^{23}$  'gone opposite' for the textual pratumukhagatam.

When there is a distinction between strong and weak stems, cl Skt requires the latter in the forepart of a compound, but in one example all the MSS attest a final lengthened vowel  $k\tilde{a}m\tilde{i}jan\tilde{a}h$  (80) for  $k\tilde{a}m\tilde{i}^{\circ}$  Again want of additional instances renders it a questionable JS formation

In two undoubted instances the adverbial suffix -vat is added to inflected forms · vastrānivat for amśukānīva (66) 'like clothes' and mamavat for evam (122) 'just as [there is a separation] of me'

In a single instance the the laudatory prefix su- is replaced by sad, i.e. sat 'good', neuter participle of  $\sqrt{as}$ , used adverbially sadabhyastabhrūlatāvilāsānām (51) '(eyes) whose conquettish movements of the brow are well practised' Cl Skt. has apparently no example of sat used adverbially either as a separate word or in composition

# (b) SYNTAX

When an instrumental expresses pure instrumentality or means in contrast to accompaniment or association, the gerund of  $\sqrt{kr}$  is often subjoined, thus, vidyutā krtvā (41) 'by means of lightning', garjāravaili krtvā (48) 'by means of thunderous roars', prāsādaih kitva (67) 'by means of the palaces', aśrubhih kṛrvā (112), by means of tears' In cl Skt a number of gerunds are used postpositionally in a similar way, exx muktvā 'except, save', ada a 'with', etc But this use of krtva seems to be confined to JS In one instance pārśvatah replaces krtvā in this sense meghena pārsvatah (4) 'by means of the could'

By another curious construction prati is appended to an accusative to mark a direct object, obviously this has grown out of the primary sense of 'with reference to', and its use thus binds the object more closely to the action of the verb, kim adreh parvatasya śrngam śikharam parti pavanah vāto harati (14) 'Is the wind carrying off the peak of a mountain?' kāntim śobhām prati [śyāmam vapur āpatsyate] (15) '[your swarthy body will obtain] beauty ,' ātmabimbam svakīyabimbam prati pātrikurvan sthānīkurvan (51) 'making your reflection an object (of the eves )'

Placed after a noun in the ablative case pārśvāt emphasizes the concept of separation tābhyah surastrībhyah pārśvāt (64) 'from the wives of the gods' It is probably a kind of afterthought or parenthesis, at least in origin, otherwise the genitive would be expected in "strībhyah.

In cl Skt paścāt is construed with the genitive or ablative, but Su has an instance with the accusative tîrtham paścāt in explanation of anukanakhalam (54) But the meaning here is 'near' beside', not 'behind, after' and thus, it seems to be used as though it were the Skt original of Hindī pās 'near', of course. this is etymologically wrong, since pās comes from pārśve via Middle Indic pāsa

Words denoting provimity in cl Skt. require the genitive, but Su has an instance of the ablative bhūmiśayanāt samīpaga-

vāksah san 'situated at the window near the ground which serves as her bed' for avanisyanāsannavātāyanasthah (95) This is perhaps, an example of analogy just as word of opposite meaning like similarity and dissimilarity are construed with the same case (whether instrumental, genitive or locative), so words of nearness and distance may be both associated with the ablative, though logically only with the notion of separation.

In a single instance the ablative without a post-position means 'after' mukhāvalokanāt (53) 'after seeing her face' This usage is very rare in cl Skt, 21 except in the technical literature of the grammarians, thus, cf Panini III 1.73 svādibhyah śnuh 'After  $\sqrt{su}$ , etc [let there be]  $\dot{s}nu$  (1 e. the infix -nu-)'

Ādhikyam is employed adverbially with śabdayan to explain dīi ghīkui van (35), but in cl Skt the adverbial accusative is fairly restricted to certain substantives such as those listed by Whitney in §1111 b and Monier-Williams §713 b The adverbial locution anekavārān (113) 'many times' is apparently modelled on formation like bhūrivārān or vārāms trīn 'thrice' where an accusative plural replaces the commoner singular In Rajvaidya JK Shastri's commentary on the same stanza of the Meghadūta (114 in his sequence) anekavāram occurs 25 Obviously the plural is a logical usage based on the meaning

According to Whitney 'genitives of apposition or equivalence (city of Rome) and of characteristic (man of honour)' do not occur 26 Su has an instance where there are the two elements of apposition and characteristic in an expression in ablative himavato nāmnah paravatāt (54) 'from the mountain of the name Himavat'

A curious usage which is repeated with considerable frequency juxtaposes two locatives of which the first is in apposition to the second viśālāyām nagaryām (33) in the city of Visālā, ujjayınyam puri (twice in 34) 'in the city of Ujjayını', alakayam puri (76) 'in the city of Alaka', etc, but cf alakanagaryam (68)

There are more than a dozen instances in Su of the locative

of the relative (or the relative adverb yatra, which is equivalent to it) where the genitive only is appropriate nityabliāsvatkalāpā [h] (77) '(peacocks) whose tail-feathers are always shiny' is thus analyzed mityam bhāsvanti dedipyamānāni kalāpāni baihapicchām vesu te mtva°.

In cl Skt the disjunctive particle  $v\bar{a}$  is always placed after the second of two alternative terms, unless, of course, two vā-s are used, in which case the particle is adjoined to each member Su, however, very frequently subjoins it to the first term instead of the second, exa gahvarāni vā latācchādītasthānāni (20) 'thickets or places coverd over with creepers', utkanthāyuktāni va utsāhayuktāni (23) 'provided with longing or provided with intense feeling (?)' Devavišesānām vā kimnarānām (49) 'of godlike beings or Kinnara-s' In one of the MSS a second vā is appended The classical placement also occurs vastrena karena vā (43) 'with the garment or with the hand'

In a single instance a prohibition is expressed by  $m\bar{a}$  with the optative, this construction is rare in cl Skt<sup>27</sup> mā gaccheh (29) 'do not go', but note the imperative in 116 mā gaccha

A remarkable and frequency recurrent phenomenon is the omission of the relative pronoun in the analysis of bahuwilu compounds That, the omission is deliberate on the part of the vrttikāra and not the work of scribes is proved by the unanimity of the MSS and the frequency with which the omission occurs That Su did not misconstrue these particular bahuvrīlu s as tatpursa-s or karmadhāraya s is clear from his use of the interrogative adjective kathambhūta? 'What sort of?' to elicit the bahuvrīhi in reply,28 ex the bahuvrīhi sphaţikaphalīka (86), given in answer to kathambhūtā kāncanī vāsayastih?, omits the relative in the vigraha sphatikasya phalikā pātikā sphatikaphalikā '(a golden perching-stick) having a pedestal of crystal' There is an instance in the comment on 25 where, in answer to the question kathambhūtāh deśāh? What sort of regions?', the answer, which consists of the epithet pānducchāyopavanavi tayah is followed by synonyms of the two principal part of the compound separated syntactically (dhavalaprabhāh upavanavātikāh) but unaccompained by the relative pronoun yesam (or its equivalent yatra) essential to show that the factors involved belong to the noun deśāh in the question. Farther on, however, where the same compound is analyzed, yatia is included pānducchāyāh dhavalaprabhāh upavanavi tīnām yatra te 'the Daṣārna country) where the enclosures around the groves are pale colour ed '29 Of course, this strange process of abbreviation may be a peculiarity of analysis belonging only to Su, and perhaps it ought to be so regarded until examples are forthcoming from other JS texts

A characteristic features is the use of causative stems with the value of the primitive 30 This phenomenon is well enough known from cl Skt where many verbs belonging to the cur-class do not have, or only occasionally have, causal meaning 31 But the verbs in Su which are causative in form but not in sense are nearly always causative in cl Skt, furthermore, in most instances these 'causatives' are given as synonyms of the simplex of the same root, that is to say, they are used interchangeably and with no prceptible difference in meaning Thus, bhramitah for udbhrāntah 'having wandered off, (34), uttaritvā for uttrīya 'having crosssed' (51), uttarıtām for -avatīrnām 'havıng descended' (54),32 atıkramayıtum 'to surpass, overcome' (58), but the cl. Skt causative of ati- $\sqrt{\phantom{a}}$ kram means 'allow to pass' (of time, prāpita- (91) 'arrived at', sparsitam for spṛṣṭam 'touched' (114), harsita- for pramudita- (123) and hṛsta- (124) 'joyful', siñcitām for -sikta- 'sprinkled' (111) Uttaritvā is remarkable not only because it is without causative value, but because the causative affix -aya- is omitted33 (cf bheditum above) and the vowel of the root has the guna instead of the vrddhi vowel-change, uttaritam too, has the same vowelgradation Furthermore, cl Skt requires that -ya be added to the compounded root, not -tva (vide supia) There is a single example of a stem which is causative in form as well as in meaning but never has causative value in cl Skt when inflected in the cur class avalokaya for darśaya 'make to see, show' (41).

## (c) IDIOM

Past passive participles are used as nouns with much greater frequency than in Skt This phenomenon is especially remarkable in composition with -anantaram 'after . '; thus, skanda-

pūjitānantaram (48) 'aster worshipping Skanda', langhitānantaram (54) 'after traversing', sambhogakṛtānantaram (103) 'after takıng pleasure' In pusparasāsvādıtakvanıtaśabdāh (77) '(trees) having the sound of humming of bees which have tasted of the nectar of the flowers' -kvanita-, literally 'sounded, humming, hence, the humming one, ie a bee', has acquired a specialized meaning Other examples of participles used normally are uddharitam for avasesam (33) 'remainder', msiddham for msiddih (38) 'prohibition', paricita for paricaya (51) 'practice'. In 51 -anuga-, a verbal adjective in kundaksepānugamadhukaraśrīmusām '(eyes) which steal the beauty of bees going after the movement of the kunda-flower', is analyzed by Su as a noun which is in turn explained in the vigiaha by the past participle of ā-\(\sqrt{gam}\) used as a noun kundaksepānugena mucukundapuspaväsanäpreranägatena kundakusumopanisthitänäm īdrsānām madhukarānām srīyām sobhām vā sādīsyatām musnantīti . . Though not all of this is crystal-clear, nevertheless, the noun-value to be attached to -anuga- and -agata is sufficiently certain.

A curious instance of specialization in this use of past participles is seen in svakīyāngagupta-, a synonym for nīda- 'nest' in nīdārambhair (25) Clearly, -gupta-does not here function as a past participle 'protected by ', a noun to which svakīyānga- is in the genitival relation is wanted Now, there is some precedent in Skt for gupta in the role of a noun, thus, the locative singular (gupte) may mean 'in a hidden or secret place' (so MW, p. 359, col 1) 34 Once the use of gupta as a noun became established, the meanings of the abstract gupti would naturally have been transferred to it 'a place of concealment, a hole in the ground, a place where refuse is thrown, a leak in a boat, a prison' (MW, p 359 under gupti) The compound, then, is presumably a genitival tatpuruşa and means 'a secluded place for their limbs or bodies, viz. a nest'

Nouns are very frequently combined with  $\sqrt{kr}$  to form clusters quite identical with those which belong to the idiomatic structure of the modern Indo-Aryan languages The germs of it are found in cl Skt, but at no period is this usage so pervasive and so intimate a part of the language as in this vernacularized

Skt of the Jama-s; exx. vrstim krtiā (20) 'having rained', nrtyam kārayeh (48) 'you should cause to dance', krīdām kurvantı (78) 'they play', etc

## V Vocabulary

# (a) WORDS WHICH ARE UNKNOWN OR RARELY USED IN CL. SKT.

Adhīryatvam for kātaratvam (116) 'faint-hearted-ness', a rare word, or more accurately, based on a rare word, since only the positive dhīrya is recorded, the usual word is dhīra MW (p 517, col. 1, under dhīrya) refere to 2. dhīra 'steady, constant, resolute', etc., and records an occurrence in the Sankhayanabrāhmana XIX. 3, Bohtlingk, Sanskrit-Worterbuch in Kurzerer Fassung, (1879-83) (BR) gives '2 dhīra' as the equivalent of dhīrya but defines it thus 'verstandig, klug, weise, geschickt, kunstfertig, sich verstehend auf', but these meanings are inappropriate to the context in which Su's adhīrya° is used, furthermore, since this equivalence is not adopted by MW, probably '2 dhīra' is a typographical error for '1 dhīra'.

Kalācike for -prakostha- (2) 'forearm' in kanakavalayariktaprakosthah is rare in cl Skt, and it is doubtless in this circumstance that the explanation of the interpolation bāhū in two MSS is to be sought

Khetanam for -utkasana- (16) 'ploughing' in sadyahsīrotkasanasurablu is not listed in MW or BR, under \( \sqrt{khit} \) be terrified, terrify' MW gives a participial from khetita 'ploughed' but only on the authority of the lexicons, ie the indigenous kośa-s of the Indian lexicographers The meaning required in the context ('ploughing') is the noun-counterpart of this khetita Unquestionably there is some relationship between khetita, khetana and kheta 'village, residence of farmers' as well as khetaka, apparently the diminutive of kheta

 $\sqrt{cat}$  which is used participially (catitam) in explanation of ārūdham (8) 'having arisen' and in the primary derivative catana ın cațanāya to explain -ārohanāya (65) 'for climbing' is a vague word in cl Skt (like  $\sqrt{kal}$ ) with many very diverse meanings

('reach, fall to the share of, hang down from, rain; cover, break, kill' in MW) It is frequent in the Pārśvanāthacaritia and occurs once in the Pañcadandacchattraprabandha, but in both works always in connection with kare or haste in the sense of 'getting into one's hand' 35

Cūca in cūcapradese (19) 'in the region of the nipple' is quite obviously related to cūcuka, cucuka and cucuka 'nipple (of the breast)' which appear to be diminutive formations of it A variant cuñca- occurs in two MSS.

Jyotirangana- for khadyota- (88) 'fire-fly is 'ingana in cl Skt, literally 'moving light'  $<\sqrt{mg}$  'move'. This spelling is probably due to false connection with angana 'walking' (cf. also angana 'court, yard') or anganā 'woman' In any case, the differing vowel cannot be due to bad transcription, as Sthiradeva too, uses a clearly related word jyotiranginah sphuritānukārmīm (your eye) imitating the flashing of a fire-fly'.

Parisamantād (-t) 'round about' for pari- in parīyāh (59) is very rare in cl Skt, it is marked with an asterisk in BR and called 'lexical' by MW, Macdonell and Bhide do not list it at all None mention the adverbial ablative seen in the context here, but only its basic sense. 'umkreis circumference, circuit'.

-paksmasampuţa 10 prasphuratpaksmasampuţam sat (102) 'whose eyelids (?) are quivering' in explanation of the textual uparispandi The lexicons do not list a compound paksmasampuța 'eyelid', but sampuța means 'a hemispherical bowl or anything so shaped' (MW) and in combination with paksma- can plausibly be referred to the similarly shaped eyelid A very close parallel is found in Hindī papotā which derives from paksma-putaka and is, therefore, practically a synonym of °samputa 36

Papīhah is a synonym for cātakah (9), the mythological bird that is alleged to subsist on drops of rainwater. This is found in Hindi with long final vowel (papihā) and also with both penultimate and final vowels lengthened (papīhā), Platts also gives pappihā with geminated -p- and derives it from Skt.

pappīha (or  $v\bar{a}p\bar{\imath}ha$ ) 'cātaka-bird' with -kah subjoined <sup>37</sup> The suffix -kah must be supposed to account for the long terminal vowel in Hindī Vappīha seemes to be the older and original Skt. word, and  $v\bar{a}p\bar{\imath}ha$  a new formation based on a fanciful etymology deriving it from  $v\bar{a}p\bar{\imath}$  'lake' and the verbal extracted from  $\sqrt{h\bar{a}}$  'abandon', thus, literally 'abandoning lakes' <sup>38</sup> The initial p- in the Hindī  $pap\bar{\imath}ha$  (etc.) and JS  $pap\bar{\imath}ha$  is probably due to regressive assimilation rather than any isolated phonological law involving a change of v- to p-

-phalikā occurs in sphaţikaphalikā 'a perching-stick having a base of crystal' in pāda a of 78, but only phalaka (phalakā in the feminine at the end of a compound) is found in cl Skt That Su did not regard the penultimate -i- as a particular form of phalaka in composition is clear from his vigi aha of "phalikā where he gives this form independently Perhaps it is an analogical form based on JS pāţīkā (vide infra)

Pratyañcā for Jyā (81) 'bowstring' is also found in Hindi, but not in cl Skt, it is probably to be derived from pratyañc literally 'turned towards, coming from behind' and, when applied to the bowstring, may refer to the fact that the string (Jyā) is drawn towards the archer or to its position behind the bow, thus, cf Platts, 'that which comes behind' (the bow) 39 But it need not originally have been connected with pratyañc, but could have been derived from Middle Indic \*paṭijjā (<\*prati-jyā 'near the bowstring') wrongly assumed to be the Pkt equivalent of pratyañcā 40 MW records a curious patañcikā as a word given by the kośa-s for bowstring, 41 but it looks suspiciously like an error for \*pratyañcikā, if so, this would be an extension of Su's pratyañcā

Rātrimukhāh (masc or fem?) for piadosāh (77) 'evenings', literally 'faces of the night' or perhaps rather 'openings of the night' or 'foreparts' is not given in the lexicons as a compound of rātri-, cf Abhidhānacintāmani (cited by Su here) where the precise equivalent yāminīmukham occurs pradoso yāminīmukham iti

<sup>-</sup>vipathagā- រn śrībhagīi athapathapi asthitavipathagāpayaļipū-

raplāntāh (54) '(the sons of Sagara) washed by a flood of water from the heavenly stream (1 e the Gangā) gone forth as a result of the course [of penance] of Bhagīratha' This word is not attested, though the elements of which it is compounded are perfectly clear. their application to a 'stream' and more particularly the Ganges is somewhat obscure If upathagā is only a general word for 'river', the etymological meaning would be 'going by diverse (14-) paths', if it is an ad hoc compound and hence, applicable only to the Ganges, it probably means literally 'going by different paths, i.e. by a celestial as well as a terrestrial course'. Which of these semantic explanations is correct can only be determined by further uses of the word in other contexts.

√sphit is listed in the Dhātupātha X. 91 with the meaning himsäyäm 'hurt', but asterisked by BR, it is given by MW but without example. Su uses this root three times, always in the sense of 'doing away with, removing' It first occurs in the past participle sphetita (17) as a synonym for -praśanita- in āsāiaprasamitavanopaplavam where the specific sense 'extinguished' is required In 35 sphetayati explains harati 'removes', and in 73 the same tense in the plural explains vyālumpanti 'destroy', in both these instances it is used in an identical setting, namely with reference to dispelling the languor induced by amorous pleasures (surataglānim and angaglānim respectively). In the latter two occurrences there are variant readings from \sphut, which may occasionally be used in the causative in the meaning 'destroy, kill', etc. These variae lectiones, however, are probably Just transcriptions of an earlier copyist's error where the superscript vowel 'e' was converted to 'o' by the addition of a vertical staff or danda

## (b) Words which Differ in Meaning from Cl Skt.

-ākāra is a synonym for -višesa 'kind of' in ayojālākārah (73) 'a kind of iron network'.

-udbheda 'source, origin' in puspodbhedam (72) which Su makes an adjective to madhu 'honey which has its origin in flowers', is taken by the other vitikāra-s in the sense of 'sprout,

shoot' There are no recorded examples with the meaning assigned by Su

Kāvya is frequently used by Su as a synonym for śloka, exx asının kāvye (39) 'ın this stanza,' pürvakāvyād grāhyah (40) '([The word] tatra is) to be understood from the foregoing stanza, ced hi kāvya (46) 'for if in the stanza, ' kāvyayugmasya yvākhyā (89-90) 'commentary on the two stanzas', kāvyatrayasya vvākhvā (92-4) 'commentary on the three stanzas'.

Without parallel in cl Skt is Su's use of the interrogative kva in the sense of 'when?' Since his commentary is of the kathambhūtınī tīkā type, it occurs with considerable frequency in asking questions on temporal locutions, exx kva9 nrtyārambhe (40) 'When? At the time of beginning the (tāndava) dance', kva? savituh udaye (75) 'When' At the rising of the sun' This usage is perhaps only an extension of meaning from the spatial to the temporal sphere, as seen, for example, in the case of the pronominal adverb tatra, which may mean 'there' as well as 'then', but kva is not employed in this dual capacity in cl Skt Kva is also commonly combined with sati (present participle locative singular of  $\sqrt{as}$ ) to phrase questions concerning locative absolute or other locative phrases of attendant circumstances, exx: kva sati? nabhasi śrāvane māse pratyāsanne samīpasthe sati (4) 'Under what conditions' While the month of Šrāvana was near', kva sati? viprayoge sati bhartuh virahe sati (10) 'Under what circumstances' When there is a separation, ie when one's husband is away'. The plural of this curious phrase is keşu satsu, exx · kesu satsu? śanakaih nirantaram puskaresu mṛdangesu āhatesu vādyamānesu satsu 'Under what conditions? While drums are beaten gently ' This suggests that kva in the singular phrase is just a substitute for kasmin in a rather vague and general way without reference to any particular noun.

-gamanıkā- (or °ka-?) occurs ın a compound dıvasagamanıkopāyālı (94) 'means of passing the days' in explanation of vinodāh 'amusements, pastimes' Obviously it is a synonym of yāpana 'passing (of time)' and like this is formed on a causative base, phrases with  $\sqrt{gam}$  referring to time are in fact common

in cl Skt., cf. kāle gacchati 'with the passage of time', kālam gamajati 'he passes the time' Gamanikā is listed in MW only in the meaning 'explanatory paraphrase'.

-parimala- (75) which occurs in pāda c in the long compound muktālagnastanaparımalacclunnasūtraili '(by necklaces) whose threads are broken due to rubbing against the breast. 'is defined by -sammarda 'rubbing together, friction,' a meaning wholly unknown to cl Skt parimala Perhaps -parimala- was taken as another form of parimarda, substantially a synonym of sammarda, indeed, parimala may be originally a Pkt word from pari-\(\sqrt{mrd}\) applied to perfume produced by the trituration (parimarda) of fragrant substances. Yet in explaining the textual sphuţitakamalāmodamaitrīkasāyah (35) '(the wind from the Sipra River) which is fragrant through contact with the perfume of full blown lotuses' Su uses parimala for -āmoda-, the ordinary meaning in cl Skt

Bhujamadhya used as a synonym for -prakostha- 'forearm' in kanakavalayabhramsariktaprakosthah (2) means in cl. Skt. 'breast', literally 'interval between the arms' But here it means 'the middle of the arm', probably with reference to the forearm (prakostha), though the elbow or upper arm may equally well be meant by so vague a word (at least when viewed only from its etymological constituents)

-roga in gallasthalotpannaprasvedadūrīkaranenotpannai ogena 'on account of the affliction which has arisen from removing the perspiration appearing on the cheeks' is a synonym for -rujā in gandasvedāpanayanarujā (28) In cl Skt, however, roga refers only to 'bodily affliction, disease', whereas ruj (instrumental  $ruj\bar{a}$ ) has the same senses as the parent  $\sqrt{ruj}$  'afflict, hurt. harm', if, then, the sense of roga in this passage is typical of JS, it may be that it has preserved an older range of meaning no longer attested for roga in cl Skt where only a specialization of the original concept has been retained

vi-\lok which in the gerundive vilokaniyaih explains anvestavyash (78) 'to be sought after' preserves its literal sense 'look for in different places (vi-)', whereas cl Skt vi-\langle lok means 'look upon, examine, study, inspect' and appears, therefore, to be only an intensification of  $\sqrt{lok}$ .

 $\sqrt{sabdaya}$ - in cl Skt. only means 'give forth sounds, cry, call' but in 35 Su employs the present active participle sabdayan in a transitive sense as an explanation of  $d\bar{\imath}_1 gh\bar{\imath}_2 kuvan$  Ordinarily denominatives with causative value are derived from adjectives, exx kalusayati 'makes turbid', sithilayati 'makes loose'  $^{43}$ 

Sala- (with variant sarala- in two MSS) for nīda- ('nest') in nīdāi ambhaih (25) is unrecorded in the lexicons in this or any related sense As used here it can be plausibly referred to  $\sqrt{\dot{s}al}$ in the Dhātupātha (I 519) which is defined calanasamvai anayoh 'to move and to cover' With \squaresistant in the connected sarman, śarana, and śai īra, 44 in all of which the concept of 'cover' is involved in one way or another The simple \squaresized is not found in cl Skt, only forms compounded with ut, sam-ut, etc, though none of these compounds of  $\sqrt{sal}$  has the meaning 'cover', there cannot be any doubt that Indo-Aryan possessed  $\sqrt{*s_{i}}$ ,  $\sqrt{*sl}$  in this sense. This is proved not only by the inclusion of √sal in the Dhātupātha and the obvious derivates of its variant  $\sqrt{*sar}$ , but also by its well-attested status in other Indo-European languages where the meaning 'cover' is preserved, thus, cf Latin cel-are 'hide' (with lengthened grade of ablaut), cl-am (with total loss of vowel), and < I E \*kolmos, kolmos cf Anglo-Saxon helm'protector, protection' (normal grade), Gothic hilms and Lithuanian sálmas, all three of which precisely correspond to Skt sarman except for a difference in declensional scheme As a derivative of  $\sqrt{*sr}$ ,  $\sqrt{*sl}$  JS sala might mean either 'that which covers' (nomen agentis) or 'a covering' (nomen actionis), precisely as the Anglo-Saxon helm meanings of śala, then, are clearly older than those given by MW for cl Skt śala, or perhaps the two words are not even related, and the meaning 'nest' subsumed under JS śala ought to be included under a new entry

## (c) PRAKRITISMS

Kudyām in the phrase gihopaii kudyām (42) in a little hut

on top of the house' in explanation of bhavanavalabhau is a Prakritism for kutyām 45 MW records kudī, but regards it as a wrong reading for kutī Actually both kutī and kudī are found in Skt MSS (apart from JS texts), nor is this phenomenon surprising, as the vocabulary of standard Skt has many Pkt words

Kumpalāni wnich occurs in a discussion of the compound višakisalayacchedapātheyavantalı (12) as a synonym for -kisalaya-'sprout' is a Pkt word with Skt termination. It derives from kutmala,46 but Pischel states that since there is also a form kuñcala, which cannot be derived from kutmala or kudmala, a dialectical form in addition to the latter is to be postulated in order to explain kumpala (or kuñcala) 47

Jāsū in jāsūkusumam, as a synonym of -japā- 'China rose' in vikasitajapāpusparaktam (40) '(glow) red as the China rose in full bloom', is undoubtedly identical with Pkt jāsumana jāsumina and jāsuyana which according to Sheth48 derive from japāsumanas probably through the stages \*javāsumana > \*jaāsumana > jāsumana > jāsuyana > \*jāsūna This last form is in fact one of the variants afforded by two MSS and may well have appeared in Su's autograph, especially since jāsūn (with dental-n) occurs in Urdu (see Platts, p 371)

Pātikā in explanation of -phahkā 'plank, board', 'pedestal' ın sphatikaphalikā (86) 'having a pedestal of crystal' is Pkt pāţa ( < earlier patta < pattra 'leaf') with the suffix - $ik\bar{a}$ , of also Panjābī patt 'sandy place' and Hindī pāt 'board' 49

-macchāny (-1), for -saphara- in catulasapharodvartanapreksitāni (44) is an obvious Prakritism for matsya 50 Note also the neuter gender, whereas Skt matsya is always masculine

Melāpo (-ah) occurs in the analysis of asthānopagatavamunāsamgamā (55), cl Skt has only melāpaka, an extension of a supposed \*melāpa, but probably \*melāpa here is simply vernacular mılāpa (cf Hındī mılāp 'meeting', with change of -i- to -edue to the gunated derivatives of  $\sqrt{mil}$ , especially the causative melāpayatī

Lastikā, a synonym for -yasti 'stick' in kāñcanī vāsayastih (86), is a Sanskritization of the common Pkt word latth or latthī (ın Ardhamāgadhī, Māhārāstrī, etc. and also in the modern Indo-Aryan vernaculars generally in the form lathi, but Pañjābī has latth 'axle of a water-wheel') 51 Since Pkt. -tthcorresponds to Skt -st-, latthi (or latthi) could theoretically represent Skt \*lasti (or lastī), to this, as in the case of pāṭikā above, was added the secondary derivative suffix  $-k\tilde{a}$ , which here seems to have diminutive value as seen in Skt putraka, rājaka, asvaka, pādaka, etc The use of -ka or -kā in the formation of such diminutives is determined by the gender of the primitive, and hence, since lattli (or lattli) is feminine, the Sanskritized form is provided with  $-k\bar{a}$  Ultimately, of course, Pkt latthi and latthi are probably derived from yasti with change of v- to l-

Vādati, locative singular masculine, present participle, in explanation of valiati (57) 'while (the wind) blows' seems to be based on a Pkt \*vāddaī, though the form of the participle is patterned after Skt, this is, of course, an artificial creation from vāta 'wind' with verbal termination and softening of medial -tto -d- Or is vādati an error in transcription for vāti?

Vādyanti (39) is a passive with parasmaipada ending formed from the causative of  $\sqrt{vad}$  'speak', thus, 'are caused to speak, 1 e. sound' (said of the tinkling of the katimekhalā) According to the general rule Pkt uses active endings for passives 52

Vinasisyati (49) is a curious, partial Sanskritization, apparently modelled on cl Skt vinasisyati 'will be ruined, go to ruin' ( $< v_i - \sqrt{nas}$ ), but the cerebral -n- and dental -s- seem explainable only on the assumption of influence from a Pkt \*vinasissadi The use of this word is peculiar too it occurs in a sentence which explains why the siddha-s fear the drops of water released by the cloud (jalakanabhayād) due in Su's view to the vinā being ruined when it gets wet ( jale lagne vīnā vinasisyati); vi-\(\sqrt{nas}\) in its classical cannotations seems a very strong word to describe a vīnā whose strings have been wet

Vidhyāpayitum, synonym of piaśamayitum (57) 'to extin-

guish' (a forest-fire), is a false Sanskritization of the Pkt stem vijjhāve-, forms of vidhyāpaya- are common in Jaina works 53 Vijihave is presumably from \*viksapaya-, causative of vi \/ksai In cl Skt, however,  $\sqrt{ksai}$  is not found in composition with vi-, so that both the combination and the reversive meaning attaching to vi-\sqrt{ksai} are in the hypothetical sphere, and Turner too, expresses doubt about the semantics involved 54 Pkt -1/hcan represent an original -ks- or -dhy- (ex majjha > madhya), and since the -11h- in vijihāve- was wrongly supposed to have stemmed from -dhy-, the spurious stem vidhyāpaya- was created With vijjhāve- cf Hindī bujhānā, Gujarātī bujhāvvum, Marāthī vijhavinem, and Nepālī bujhāunu 'extinguish' Pāli has vijjhāpeti 'extinguish' and viiihāyati 'be extinguished'

## (d) FOREIGN WORDS

Tīra- 'arrow' given as a synonym for -sara- in sitasarasatair (52) is a late Persian loan-word. The feminine  $t\bar{t}r\bar{t}$  is one of the four varieties of arrows listed by Hemacandra in the Abhidhānacıntāmanı 55 Both tīra and tīrikā (a diminutive?) occur in the Pañcadandacchattrapi abandha in a long aggregative compound containing the names of weapons 56 Persian tir is to be compared with Avestan tigri- 'arrow', in which is seen the cognate of Skt.  $\sqrt{tij}$  'be sharp', and Pahlavī  $t\bar{t}r$  'arrow' <sup>57</sup>

Varandı (or °ī) for valabhı (42) 'a turret or separate building on the roof of a house' Hindi has vai andā 'portico' which Platts derives from Skt varanda with suffix -ka (to explain the long final vowel),58 but Skt varanda is an umbrella-word with many diverse meanings ('string of a fishhook, multitude, eruption on the face, heap of grass, package, rampart separating two combatant elephants', etc) MW lists varandaka inimediately after varanda, the meanings of these two words are very nearly the same, though varandaka has also some standing as an adjective ('round, large, miserable, fearful') Thus, Skt varanda+ka (according to Platts) and MW's varandaka would practically coalesce the meanings of one being communicated to the other Varanda appears in a variety of forms in almost all the vernaculars, 50 and Skeat, 60 following a suggestion by Yule and Burnell, was of the opinion that the Skt word was

२६

borrowed from Portuguese varanda 'balcony', and from Skt into the vernaculars But if the vernacular words were borrowed from Skt varanda (in turn < Portuguese varanda), it is difficult to explain the widely different forms this word has assumed Skt loan-words would normally be less subject to change in the vernaculars Furthermore, it is a priori implausible for a Portuguese word of this import to enter Skt directly: some intermediary language seems necessary Since the Portuguese had early contact with Konkani- and Marāthī- speaking Indians, either of these two languages might have served as the bridge There are variant readings in two MSS of Su's vrtti, viz varamki (or °ī) and paramdi (or °ī), but they seem valueless in tracing out the affiliations of this difficult word. 61

## (c) VERNACULARIZATION

Uttārayantīm for sārayantīm (98) 'removing, pushing aside' (a braid of hair) has probably fallen under the semantic influence of New Indo-Aryan the causative of  $ut-\sqrt{tr}$  in Skt sometimes means 'remove' with reference to clothing or ornaments, but in the vernaculars this is perhaps its commonest meaning, though the etymological value of the root still persists in its modern forms, thus, of Hindī  $ut\bar{a}in\bar{a}$ ,  $^{62}$  Pañjābī  $ut\bar{a}rn\bar{a}$ , Gujarātī  $ut\bar{a}ivum$ , Marāthī utainem and Nepālī  $ut\bar{a}rnu$ ,  $^{63}$  all with more or less the sense of 'set down'

-utsāha 'joy' in nirutsāhām, a synonym for nirvinodām (95) 'without pleasures or amusements' has almost certainly been infected by Hindī utsāh 'joy', since Skt utsāha regularly means 'effort' (mental or physical) MW records the meaning 'joy, happiness' from the Vetālapañcavimśatikā, but it is doubtful whether nir' which he defines 'without energy or courage, indolent, indifferent', would ever mean 'joyless' in Skt But since the concept of 'joy' is, on the contrary, uppermost in the Hindī word, it can be reasonably assumed that this predominant value was imparted to the word as used in JS

Choṭanīyām in explanation of udvestanīyām (98) 'to be loosed or undone' (said of the venī 'braid of hair') is  $<\sqrt{chut}$  'cut, split, cut off' (Dhātupāṭha, VI 84 and X 72.  $\sqrt{cut}$  and chut 'chedane'),

but this root is apparently never used in Skt. In other JS texts it generally has the sense of 'escape' from some sort of dangerous situation, so, in the Pāi śvanāthacaritra I 175 tava bānapraharatah katham chut ye 'How shall I escape from the blow of your arrow 964 As used by Su, the range of meaning appears to have been extended by influence from the semantic development of this root in the vernaculars, thus, cf Hindī chuṭnā ( < Pkt passive stem chutt < chuttaī, present passive with parasmaipada ending < chutyate) 'be set free, be let go, get loose, be loose'.65 Developments of this root are widespread in the modern Indo-Aryan languages. Bengālī chuţā, Oriyā chuţibā, Pañjābī cuţţnā, Gujarātī chutvum, Marāthī sutnem, Nepālī chuţnu 66

-moțana- ın kațāksamoţanakı ıyāyām (16) 'with regard to making coquettish movements of the eye', in cl Skt this word generally has a very violent connotation, ex gajamotana 'destroyer of elephants' (1 e a lion), but less so in angulimoțana 'snapping of the fingers' 67 Nowhere, however, is it applied to the sidelong glances of the eye (kaţāksa) or the coy movements of the brow (bhrūvilāsa) But in some of the modern Indo-Arvan languages words related to the root on which motana is based (\sqrt{mut}) have a range of meaning much closer to that required in Su's usage of the word; thus, cf Nepālī mornu 'bend, twist, fold' and similarly Hindi mornā (or mornā) and Gujarātī modvum, but Marāthī modnem exhibits the same general meanings as cl Skt  $\sqrt{mut}$  Hindi mornā is also used for 'plaiting. gathering'68 which practically brings us to Su's motana It seems, then, that Skt motana has fallen under the influence of local vernacular usage and its meaning become attenuated and somewhat particularized The germs of this process were probably in cl Skt phrases like angulio given above

## VI Orthography

In the matter of orthography it is very difficult to be certain how far to attribute any feature to JS, since in this area so much rests with the transcribers who tend to introduce their own local peculiarities into the text either purposely or perhaps quite unconsciously. In any case, under this heading essentially the same points may be mentioned as given by Weber 60 the

ŊΈ

interchange of kh and s, -hph- instead of -sph- after -i- and -u-, the confusion of s and s, and of b and v, the use of anusvāra before all occlusives instead of the parasavarna nasal (but this is hardly peculiar to JS!) the frequent spelling svarna for suvarna 'gold' 70 There is a marked tendency to double a constant after r in most of the MSS Occasional vulgarisms like parsurāma for parasurāma (61) and ujainī for ujjayinī (34) are also found

#### References

1 See Albrecht Weber's introd to his ed of the late Jaina text (c 17th century) entitled Pañcadandacchattraprabandha, in Abhandlungen der Koniglichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin Philosophische und Historische Klasse (1877), pp 1-103

Also Maurice Bloomfield's digest of Bhāvadevasūri's Pārśvanāthacaritra entitled The Life and Stories of the Jaina Saviour Pārcvanātha, Baltimore, The Johns Hopkins Press, 1919 (Appendix II 'The Language of the Pārcvanātha', pp 220-39), and 'Some Aspects of Jaina Sanskrit', Festschrift Jacob Wackernagel zur Vollendung des 70 Lebensjahres am 11 Dezember 1923, gewidmet von Schülern, Freunden und Kollegen (Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1923)' pp 220-30 Unfortunately, a copy of this Festschrift was not available to me during the preparation of this article

See Also A N Upadhye in the Brhat Kathākośa of Ācārya Harişenā (Singhi Jain Series, No 17, Bombay, Bharatiya Vidya Bhavan, 1943), pp 94-110 of the Introd (He includes a list of the peculiar words on pp 102 ff), B J Sandesara and J P Thaker, Lexicographical Studies in "Jaina Sanskrit", I Prabandhacintāmani of Meruthugasūri (A D 1305)," Journal of the Oriental Institute vol 8, No 2 (Dec 1958), pp 1-40 (Supplement M S University Series, No 5) of Mohanlāla Dalicamda Desāi in Jaina Gūrjara Kavio, Bombay Šrī Jaina Švetāmbara Conference Office, (1926-44) part I, pp 228-30, (In Gajarātī)

- 2 For particulars regarding BHS, vide Franklin Edgerton, Buddhist Hybird Sanskrit Grammar and Dictionary (New Haven Yale University Press, 1953), vol I Grammar, Introduction, pp 1 ff
- 3 Su's commentary, called Sugamānvayā Vrtu, has not so far been published in toto, but excerpts in extenso were made by Gopal Raghunath Nandargikar in The Meghadūta of Kālidasa with the Commentary of Mallinātha (Bombay Gopal Narayen and Co, 1894) Variant readings for the text of the Meghadūta were extracted from Su's vrtu (probably from Nandargikar's edition above) by Kashinath Bapu Pathak in Kālidas's Meghadūta, or The Cloud-Messenger (as Embodied in the Pārśvābhyudaya) with the Commentary of Mallinātha (2nd ed, Poona, Oriental Books-Supplying Agency, 1916) Similar variae lectiones, though far

fewer in number, are given by Sushil Kumar De in The Megha-dūta of Kālidāsa, New Delhi, Sahitya Akademi, 1957

In the preparation of the present investigation five MSS of Su's vitti have been used Nos 510 and 511 in Volume 13, pt 2 of the Descriptive Catalogue of the Bhandarkar Oriental Reasearch Institute, pp 155-7 No 510 was copied in the year 1851 Vikrama Samvat, and No 511 in 1803 V S. The author is indebted to the BORI for its kindness in allowing these two MSS to be examined. A third MS emanates from the personal library of Muni Śrī Punyavijavajī and bears the number 369. It is undated The other two are in London in the Wellcome Historical Medical Library collection, listed for the first time by Dr. V. Raghavan. They were provided with the tentative identification numbers P 87 and R 122, of these the formers bears the date 1916 V.S., but the latter, being an incomplete MS, is without date. The writer is obliged to Mr. F. N. L. Poynter, Librarian of the Wellcome Historical Medical Library, for his courtesy in putting these MSS at his disposal

Another MS is listed in the Catalogue of the Vishveshvaranand Vedic Research Institute, Hoshiarpur, 1959, pt I p 318, MS Nol 231, pt. II, pp 267-8, gives extract from the MS This MS is complete and bears the date dasūṣṭasatam of the VS (i e [1]810 VS? but the Catalogue entry gives 800)

- 4 cf Weber's comments on sandhi in the Pañcadanda, p 7, also Upadhye Brhat Kathākośa, p 97
- 5 William Dwight Whitney, Sanskrit Grammar (2nd ed Harvard University Press 1955), 449 and h, i, j
- 6 Upadhye, Brliat Kathākośa, p 99
- 7 Whitney, Grammar, \$449 c
- 8 ibid ,§1051 and a, c
- 9 ibid,, §989 and a
- 10 This usage is seen also in the Brhat Kathākoša, exx vyāpayītvā (XII 128), snāoya (LVI 260 and 263) and sthāpya (XCIII 286)and it is frequent in the Pañcadanda vide Weber's notes 14 and 15, pp 13 and 223, p 25, also his iemark, p 3, sthāpya occurs on p 37, 1 13
- 11 Whitney, Grammar §§ 959 and 960 end
- 12 Whitney, The Roots, Verb-forms, and Primary Derivatives of the Sanskrit Language (Leipzig, 1885, lithoprinted in 1945 as vol 30 in the American Oriental Series), does not list granthita
- 13 Whitney, Grammar, § 964 b
- 14 Whitney, Roots, has mārstavya. Monier-William A practical Grammar of the Sanskrit Language (4th ed, Oxford, 1877 § 651 lists mārstavya and mārjitavya
- 15 Monier-Williams, A Sanskrit-English Dictionary, p 829 under \( \sqrt{mri} \)
- 16 So according to Whitney, *Roots*, under√mr's where the form in -tavya is not recorded
- 17 In the Pārśvanāthacarıtra III 653 occurs vimṛṣtar (noun of agency) 'reflecting conservative, vide Blomfield, Pārcvanātha, p 232
- 18 Whitney, *Grammar*, §§ 522 ff, esp § 526

- 19 According to MW, p 50, apamarsa is a varia lectio for abhimarsana in the Sākuntala
- 20 Whitney, Grammar, §1157 3 g
- 21 1bid, §§ 1208 and 1211 22 Monier-William, Grammor, § 755 b
- 23 For -n- before -m- instead of -m- or anusvāra, vide Weber, Pañcadnda,
- 24 Whitney, Grammar, § 219 b affords one example agacchan ahorātrāt tīrtham (Mbh) 'They went to the shrine after a whole day'
- 25 Meghadūtan of Mahākavi Kalidās with the Katyayani Sanskrit Commentary, Gujarāti Samashlokī and Gujārati Translation by Kt C Rajvaidya
- JK Shastri (Gondal, Kathiawad, 1953), p. 109
- 26 Whitney, Grammar, §295
- 27 ibid, \$579 b 28 Su's vrtu is of the so-called kathambhūtinī ţīkā variety in which a series
- of questions is asked by the commentator in order to set forth the epithets of the mūla in reply and show what nouns they modify 29 In this vigraha, pānducchāya- appears to be taken as a karmadhārya in
  - stead of a bahuvrihu and -upavanavrti as a possessive genitive 'where there are pale colours belonging to the enclosures 'This is, of course, at variance with the relationship of the parts of the compound implied ın dhavalaprabhāh upavanavāļikāh where dhavala° is a bahuvrīhi adjective limiting upa°
  - also notes occasional non-causative uses of causative stems, exx p 35, I 21 ākarsıtanı (\* erwartet man hier statt des Causatives das einfache ākṛṣṭam') and p 36, 1 9 mocayısyāmı ('das Causatıv hat heir keine rechte Stelle, moksyāmi wäre passender')

30 vide Upadhye, Introduction, p 110, e.g. in the Biliat Kathäkosa Weher

- 31 Whitney, Grammar, \$1041 b, c
- 32 For  $ut-\sqrt{t}$  in the sense of the aya- $\sqrt{t}r$ , vide Bloomfield, Pārcvanātha, p
- 33 Whitney, Grammar, §1051, a
- 34 cf Kathāsarıtsāgara LXXV 92
- dattāmbuyavasau vāhau gupte' vasthāpya cātra sah | rājaputre sthite vrddām mantriputro jagāda tāni [[
- 35 In connection with √cat of Bloomfield' Pārcvanātha, pp 221-2 and Weber, Pañcadanda, p 37, 1 16 yady esāsmatkare caṭati, Whitney, Roots, under  $\sqrt{cat}$  gives the meaning 'go'
- 36 John T Platts, A Dictorary of Classical Urdu, Hindi and English (London, Oxford University Press, 1930) wrongly gives pakşa for pakşma under pototā, p 223
- 37 ibid, under pāpīhā, p 223
- 38 cf MW under vāpīha, p 941, col 1
- 39 Platts, Dictionary, p 244
- 40 vide Ralph Lilly Turner, A Comparative and Etymological Dictionary of the Nepāli Language (London, Kegan Paul, Trench, Trubner, 1931), p 365 under parijo
- 41 MW, p 582, col, 1

- 42 cf tripathagā for the Ganges (ed)
- 43 Whitney, Grammar, § 1058 c
- 44 The change from -l- to -r- is common in Skt which is predominantly an 'r'-language, cf Skt śruta <I E \*kluto 'heard', as shown by the Greek Latin and Germanic cognates, but -l- is preserved in Skt śloka
- 45 Hargovind Das T Sheth, Pāia-sadda-mahannuvo, A Comprehensive Prakrit Hindi Dictionary (Calcutta, 1923-28), p 318, lists kudī and derives it from kuţi
- 46 cf Hemacandra II 52 smakmoh 'In place of [the consonantal clusters] -tma- and -kma [pa is substituted['
- 47 Richard Pischel, Grammatik der Prakrit-Sprachen, Strassbrug, 1900, \$277
- 48 Sheth, op cit, p 444
- 49 Turner, Dictionary, traces Nepālī pāṭi 'tablet' (q v p 373) to Skt paṭṭa of which there is a feminine pandant paṭṭikā, but his is undoubtedly a Prakritism in Skt Pāṭikā occurs in the Pañcadanāa, p 11 in the pharse rājāpāṭikām kṛṭvā the meaning of which puzzled Weber, vide his note (ibid),
- 50 maccha is found in the Pañcadanda, p 24, vide Weber's note 110 and also his general comments on Pkt forms, p 5
- 51 cl Turner, Dictionary, p 553 under Nepāli latho
- 52 Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen, §535 end
- 53 Both the primitive as well as the causative of JS vi-√dhyai 'be extinguished' are found, for example, in the Pārśvanāthacaritra, vide Bloomfield's translation, pp 220-1, where many instances are given, and cf references in his footnotes, p 221
- 54 Turner, Dictionary, p 452, remarks under Nepālī bhujau (1).
- 55 Abhıdlıanacıntamanı, 780 kşarapratadbalarddhendutirimukhyas tu tadbhıdalı
- 56 Weber, Pancadanda, p 29
- 57 cf Paul Horn, Grundriss der neupersischen Etymologie (Strassburg, K J Trübner, 1893), §406, p 91, and note Greek quotation there from Eusthathius' commentary on the geographical epic of Dionysius Periegetes (994) in which the identical Medean word is given tigrin kalousi to toxeuma hoi medoi 'The Medes call the arrow "tigri-".'
- 58 Platts, Dictionary, p 1189
- 59 The many vernacular forms are listed and discussed in detail in *Portuguese Vocables in Asiatic Languages*, from the Portuguese original of Monsignor Sebastiāo Rodolfo Dalgado, trans into English by Anthony Xavier Soares (Gaekwad's Oriental Series 74, Baroda, 1936), pp 358 62 and 402
- 60 Walter William Skeat, Concise Etymological Dictionary of the English Language, (Oxford, 1911), p 590 under veranda In the earlier edition entitled An Etymological Dictionary of the English Language (Oxford, 1888), p 683, Skeat traced the Portuguese varanda to Persian barāmadah 'balcony' (past participle of barāmadan 'ascend, climb out, emerge, appear', thus, literally 'that which has emerged, is prominent'), but in the Concise Dictionary he derives the Portuguese word from Old Spanish

- varanda 'a stair-railing' given by Pedro de Alcalā This is likely to be correct, since Persian barāmadah appears to be a modern artificial creation—a Volksetymologie probably based on one of the vernacular Indic words!
- 61 Turner, *Dictionary*, concludes his entry under Nepālī *barandā* (p 422) on a note of uncertainty, but feels all the vernacular words may have a common origin
- 62 Platts, Dictionary, p 14 under utārnā
- 63 Turner, Dictionary, p 47 under Nepālī utārnu
- 64 cf Bloomfield's note on √chut in the Pārcvanātha, pp 232-3
- 65 cf Platts, Dictionary, p 460 under c huțnā
- 66 cf Turner, Dictionary, p 199, under Nepālī chuļnu, also in Addenda p 647 where the assumption is made that  $\sqrt{chut}$  is a t- extension of  $\sqrt{*chu}$
- 67 cf angusthamotana in the Pancadanda, pp 15 and 20, where it is used in the sense of walking someone with a snapping of the fingers
- 68 Platts, Dictionary, p 1090

35

- 69 Weber, Pañcadanda,, p 6
- 70 ibid, p 18, note 60 'svarna [sic] ist luer die reguläre Form des Wortes, nur einmal (s Note 148a) findet sich die vollere Form' In Su 2 and 78 the fuller form is found

## DIALECT AND SUB-DIALECTS OF PRAKRIT

#### Dr. SATYA RANJAN BANERJEE

Prākrta, europeanised as Prakrit, or linguistically Middle Indo-Aryan (=MIA), belongs to the middle period of the Indic group of the Indo-Iranian sub-branch of the Indo-European family of languages It is, therefore, intimately connected with the Old Indo-Aryan (=OIA), i.e, with the Vedic and classical Sanskrit on the one hand, and remotely with the Iranian, and still more remotely with the Indo-European on the other.

The world Prakrta is used to include a number of languages or dialets, traces of which are found in the religious, literary and dramatic literature of the Jains and non-Jains. beginning from about the 6th or 5th century BC down to the 10th or 11th century A.D, covering a period of over fifteen centuries It is very difficult to say whether the term Prākrta as employed by the Indian grammarians and rhetoricians in their respective treatises included Pali and Inscriptional languages It is normally considered that the Indian authorities, perhaps, excluded them from their considerations As a result, the linguists have employed the term Middle Indo-Aryan as opposed to Indian term Prakrit, by maintaining a parity with the Old and New stages of Indo-Aryan Hence the Middle Indo-Aryan does not only languages include Prakrit as described by the grammarians and rhetoricians, but also Pāli and other Inscriptional languages, such as, the edicts of Aśoka, the pillar edicts of Kāluvākī and Heliodora, the copper plate Inscription of Kalawan and the Hathigumpha Inscription of Khäravela, the Kharosthi documents from Niya region and the Khotan Dhammapada from Chinese Turkestan, etc The Middle Indo-Aryan also

includes the Buddhist literature in the gāthā dialects and in the hybrid Sanskrit, the Apabhramśa and the Avahattha In a nutshell, it covers all the languages and dialects which lie between the Vedic and classical Sanskrit (=OIA) and the New Indo-Aryan (=NIA) languages So linguistically the term Middle Indo-Aryan is wider and appropriate

The etymological meaning of the word *Prākṛta* is 'natural', 'common' ('*Prakṛtā svabhāvena siddham*) as opposed so 'artificial' which stands for *Samskṛta* The Prakṛit dialects in India have a parallel with the Vulgar Latin in Italy This parallelism is described by Max Muller in the following lines

"Dante ascribed the first attempts at using the vulgar tongue in Italy for literary compositions to the silent influence of ladies who did not understand the Latin language Now this vulgar Italian, before it became the literary language of Italy, held very much the same position there as the so-called Prakrit dialects in India, and these Prakrit dialects first assumed a literary position in the Sanskrit plays where female characters, both high and low, are introduced as speaking Prakrit, instead of the Sanskrit employed by kings, noble men, and priests Here, then, we have the language of women, or, if not of women exclusively, at all, events of women and domestic servants, gradually entering into the literary idiom, and in later times even supplanting it altogether, for it is from the Prakrit, and not from the literary Sanskrit, that the modern vernaculars of India, branched off in course of time Nor is the simultaneous existence of two such representatives of one and the same language as Sanskrit and Prakrit confined to India On the contrary, it has been remarked that several languages divide themselves from the first into two great branches one showing a more manly, the other a more feminine character; one richer in consonants, the other richer in vowels, one more tenacious of the original grammatical terminations, the other more inclined to slur over these terminations, and to simplify grammar by the use of cricumlocutions. Thus we have Greek in its two dialects the Aeolic and the Ionic, with their sub-divisions, the Doric and Attic, In German we find the High and the Low German, in Celtic, the Gadhelic and Cymric, as in India the Sanskrit and Prakrit, and it is by no means an unlikely explanation, that, as Grimm suggested in the case of High and Low German, so likewise in the other Aryan Languages, the stern and strict dialects, the Sanskrit, the Aeolic, the Gadhelic, represent the idiom of the fathers and brothers, used at public assemblies, while the soft and simpler dialects, the Prakrit, the Ionic, and the Cymric, sprang originally from the domestic idiom of mothers, sisters and servants at home"

Although compared with some dialects of Europe the position of Prakrit dialects in India is different from Europe. A comprehensive history of Prakrit dialects can easily be reconstructed on the basis of documents written in different Prakrit dialects. Thus the early or first MIA (600 BC 200 BC) and the first two stages of the second MIA (200 BC 200 AD and 200 AD 400 A-D) are replenished with Inscriptions, Päli, Jaina-Writings, Aśvaghosa's Prakrits, etc Some of the very important and noteworthy Inscriptional Prakrit are given below

| BC 3rd Century |
|----------------|
|                |

- 1 The Asokan Inscriptions (with Brahmi and Kharosthi scripts)
- 2 Jogimara Cave Inscriptions of Devadinna, Ramgar hill
- 3 Mahāsthan Stone Plaque Inscriptions, Bogra, North Central Bengal
- 4 Sohgaura Copper-plate Inscriptions, Gorakhpur, U P
- 5 Piprahwa Vase Inscriptions, Piprahwa Basti Distt U P

B C 2nd Century

6 Heliodora's Besnagar Pillar Inscriptions, M P

BC 1st,

- 7 Hathi gumpha Inscriptions of Kharavela
- 8 Tişya Abhaya's Ritigala Cave Inscription, Ritigala, Ceylon.

9. Kharosthi or Khotan Dhammapada.

AD 1st ,,

- 10. Patika's Taxila Copper Plate Inscription.
- 11. Mathura Stone Inscription
- 12 Kalawan Copper-Plate Inscription, near Taxila.
- A D. 2nd Century 13. Vakanapati's Mathura Stone Inscrip-
  - 14. Gautamīputra Sātakarni's Mother's Nasik Cave Inscription
- A D. 3rd ,, 15. Nāgārjunī Koņda Stūpa Inscription, Guntur, Andhra,
  - 16. Niya Documents from Chinese Turkestan.
- A D 4th ,, 17 Sıvaskandavarman's Hırahadagallı Copper-plate Inscription.

Then come the literary documents in Pāli and Ardhamāgadhī and the Digambara canonical texts in Śaurasenī The dramas of Aśvaghosa fall within this stage The thrid stage of the second MIA (400 A D—600/700 A D) is represented by the literary Prakrits whose characteristic features have been described by the Prakrit grammarians, like Vararuci, Hemacandra, Purusottama, Kramadīśvara Rāmatarka vāgīsa, Mārkandeya and others These Literary Prakrits have got numerous dialects and sub-dialects of which the Mahārāstrī, Śaurasenī, Māgadhī, Paisācī and Apabhramśa are important for their literary documents Apabhramsa in fait, belongs to the third stage of MIA (600 A.D—1000-A D) which is ended with Avahattha (1000 A-D 1500 A D)

Leaving aside the Inscriptional Prakrits, I am concerned in this dissertation only with the dialects and sub-dialects of Prakrit which have been described by the Prakrit grammarians and rhetoricians.

The Prakrit grammarians are again divided into two Schools—an Eastern and a Western The names of the Prakrit grammarians belonging to these two schools are given below in a tabulated form.

# Dialect and Sub-dialects of Prakrit . 37

## The Eastern School

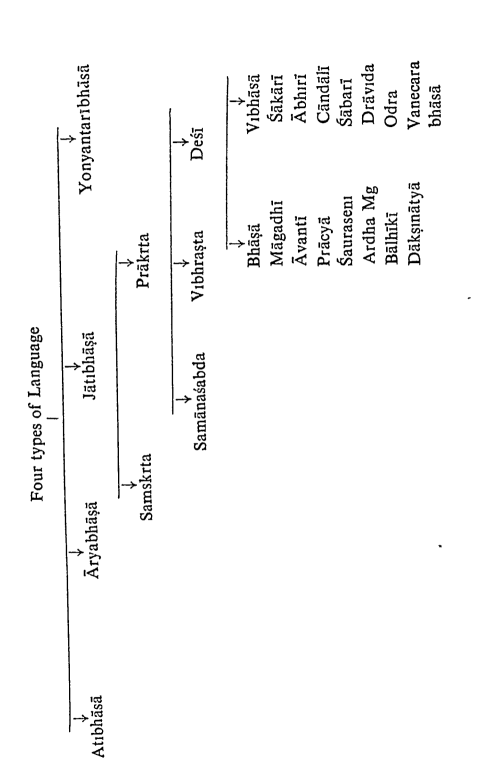
|                   | Authors           |          | Wor          | ks          |
|-------------------|-------------------|----------|--------------|-------------|
| 1.                | Śākalya .         |          | ? Ref in Pu  | RT. MK.     |
|                   | Māndavya          |          | ? Ref. in    | RT MK       |
|                   | Kohala:           |          | ? Ref in     | MK.         |
|                   | Kapıla 1          |          | ? Ref in     | RT MK       |
| 2.                | Bharata           |          | ? Ref in     | MK.         |
|                   |                   |          | cf NS Ch     | XVII.       |
| 3                 | Vararuci          |          | Prākṛta-j    | prakāśa     |
| 4                 | Commentators on   | Vararuci |              |             |
|                   | (1) Kātyāyana     | :        | Prākṛta-i    | mañjarī     |
|                   | (11) Bhāmaha      | :        | Manorar      | nā-Vrttı    |
|                   | (III) Vasantarāja | •        | Prākrta-S    | Sañjīvam    |
|                   | (1v) Sadānanda    |          | Subodhir     | าวิ         |
|                   | (v) Nārāyana      |          | Prākrta p    | pāda-Tīkā   |
|                   | Vidyāvinoda       |          |              |             |
| (vı) Rāmapām vāda |                   |          | Prākṛta-Tīkā |             |
| (vii) Raghunātha  |                   |          | Präkrtan     | anda        |
| 5                 | Kramadiśvara      | :        | Prākrtādi    | hyāya       |
| 6.                | Purușottama       | :        | Präkrtān     | uśāsana     |
| 7                 | Rāma Šarmā        | •        | Prākrta-l    | Kalpataru   |
| 8.                | Märkandeya        | 1        | Prākrta-S    |             |
| 9.                | Jīva Gosvāmī      | :        | Prākrtap     | āda         |
| 10                | Rāvana Lankesvar  | a        | Prākrta l    | kāma-dhenu. |

### The Western School

|                                     | Authors                     |   | Works                  |
|-------------------------------------|-----------------------------|---|------------------------|
| 1.                                  | [Välmiki?]                  |   | [Some Sütras]          |
| 2 Namısädhu                         |                             |   | Ref Commentary on      |
|                                     |                             |   | Rudrata's Kāvyālankāra |
|                                     |                             |   | II 2,                  |
| 3                                   | Hemacandra:                 |   | Prākrtavyākarana       |
|                                     | Commentators:               |   | •                      |
| (                                   | ı) Udaya Saubhāgya-<br>ganı |   | Vyutpattıdıpıkā        |
| (11) Nara (Narendra)<br>Candra Sūri |                             | ı | Prākrta-prabodha       |
|                                     |                             | 3 | -                      |

**Followers** Ref Commentary on Väg (III) Simhadevagani bhatalankāra II. Prākrta-vyākarana Selection Trivikrama from him by Prākrta-(Śabda) Pradīpika (1) Narasımha Prākrta-rūpāvatāra Sımharāja 5 Śadbhāsā-candrikā Laksmidhara 6 Prākrta-manidipa 7 Appayyadīksita Sadbhāsā-Vivarana Bālasarasvatı 8 9. Subhacandra Sabda-Cıntamanı Śruta Sāgara Audārya-Cıntamanı 10

These two schools differ quite a lot in their accounts of Prakrit dialects The Easterners describe a number of dialects and sub-dialects which, are altogether omitted from the consideration of the westerns As for example, Vararuci (following the edition of cowell) mentions only the Mahārāstrī, Paiśācī, Māgadhī, and Śaurasenī dialects and to these Hemacandra adds Cūlikapaiśācī and Apabhramśa Hemacandra also incidentally mentions Arsa and Ardhamagadhi krama, Sımharāja, Lakşmīdhara, and Appayyadīksita follow the classification of Hemacandra, but they have excluded Arşa or Ardhamagadhı from their considerations of the eastern Prakrit grammarians Bharata is the first one, so far as it is known so us, who mentions several Prakrit dialects in his Nātyaśāstra He divides the Prakrit dialects mainly into bhāsā, and vibhāsā, and bhāsā includes not only Māgadhī, Saurasenī and Ardha māgadhī, but also Avantī, Prācyā, Bāhlīki and Dāksinātya, and vibhāsā includes Sākārī, Ābhīrī. Cāndālī, Śābarī, Drāvidī, Audrī, and the languages of foresters But he has not given the characteristic features of these dialects Bharata describes various forms of Prakrit and its dialects and sub-dialects as employed in dramatic performance together with the fundamental classification of languages in the following manner



Kramadīśvara also mentions several other sub-dialects, such as, Vrācata, Nāgara, Upanāgara, Srāvantī, etc., besides the four principal Prakrits mentioned by Vararuci He too has not dealt with the Characteristics of those dialects. It is only when we come down to Purusottama that we find sundry Prakrit languages or dialects as opposed to the above six of Hemacandra He divides Prakrit into four categories Bhāṣā, Vibhāsā, Apabhraméa, and Pisaca Among the bhasas he includes Maharastri, Saurasenī, Prācyā, Āvantī and Māgadhī. To these Rāma Śarmā and Märkandeya, add three more dialects, such as, Bähliki, Dāksinātyā, and Ardhamāgadhī, but they have not given any characteristic features of them, because they are the same with the other dialects Bähliki with Avanti, Ardha-magadhi with Mägdhī, and Daksınātyā is called when it is used in a poem 'sweeter in its essence than even nectar intermingled with words from the south, influenced by sanskrit and other languages' Rāmaśarmā says

Dāksinātya-pada-sambalitam yat Samskṛtā dibhirabhicchuritam ca | Svadusaram amṛtāt api Kāvyam Daksinātyām iti tat Kathayanti || (II 2,32)

Mārkandeya (XII. 38 Vrttı) also defines the Dākṣinātya as follows:

pāksinātyā-padāvalambi Samskṛtāngam Vijṛmbhitam | Kāvyam pījūsanihṣyandī Daksinātyam itīritam ||

Under the vibhāsās he mentions Śākārī, Cāndālī, Śābarī and Ţakkī He treats of the three principal Apabhramśas besides several others, such as, Pāñcāla, Vaidarbhī, Lātī, etc., of the many Paiśācī dialects he enumerates the three · Kaikeya, Śaurasena and Pāñcāla It is to be noted that Rāmaśarmā and Mārkandeya truly follow the classification of Purusottama with the exception that the former two enumerate many more sub-dialects than the latter A few characteristic features of some of them are mentioned below with their authorities

### 1 Māgadhī

The characteristics of Magadhi as collected from the texts of the eastern grammarians along with Hemacandra are given below

- I s'is substituted for s and s (Vr XI 3, Kr. V. 85, Pu XII 2-3, RT II 2 13, Mk XII. 2; Hc. IV 288), e g, esoh eśe,
- The change of n to n (Simha Vagbha 22)
- III s is substituted for the first letter in the combinations tt, tth, tt, tth and cch (RT II 2 16, Mk 12 7)
- IV t becomes dha in the word vasati (Mk 126)
- V kkh (>ks) becomes ska except in the word kkhu(Pu. XII 6-7, RT, II, 2. 15, Mk XII 4-5)
- VI r becomes l (Kr V 86, Pu XII 4, RT II. 2 14, Mk XII 3, Hc IV 288 and Simha-Vagbha)
- VII y is substituted for j (Vr XI 4, Kr V 89, RT II 2 14, Hc IV 293) But Purusottama says that 1 and jh are respectively substituted by y and yh(Pu XII 5)
- VIII ccha, except when initial, becomes sca (Pu XIII 11, RT II 2 18, Hc IV 295)
  - The palatal letters are pronounced with but a very slight contact of the tongue with the roof of the mouth (Vr XI. 5, Kr V. 87, Pu. XII 13-14, RT II 2 18 and Mk. XII 21 (y is prefixed to c and 1)
    - X h is substituted for dh. The commentary adds "when not initial" and says that that is sometimes changed to h (Pu XII 12, Mk XII 9)
  - XI Before the suffix ka the vowel is optionally lengthened (Pu XII 17, RT II 22, Mk XII 22)
  - sk is substituted for ks (Vr XI 8, Pu XII 8, Hc XII IV. 29)
- XIII. s and s in consonant groups become s, except in the word grīsma (Hc. IV 289)
- XIV. ksa, when not initial, becomes Jihvāmūliaya plus k(Hc IV 296).

XVI tta and stha become sta (Hc IV. 290)

XV stha and tha become sta (Hc IV. 291)

XVII nya, nya, jña and ñja become ñña (Hc IV 293) XVIII yy is substituted for iy and rj (Vr XI 7)

XIX Saurasenī tt and tt are changed to st and st respectively (Pu XII. 10)

XX The sauraseni conjuncts tth and tth are changed to  $\dot{s}t(h)$  and st respectively (Pu XII 9)

XXI The nominative singular of nouns in a stems ends in i, e, or a (Vr XI 10, Pu XII. 25-26, RT II 2 27, Mk XII 26, Hc. IV. 287, Sımha-Vagbhata. II 2)

The nominative singular of nouns in ta ends in u, XXII *i*, *e*, or *a* (Vr XI 11)

XXIII The nominative plural ends in  $\bar{a}hu$  or  $\bar{a}$  (Lassen, p 393)

XXIV ha may optionally be substituted for the ending of the genitive singular, and before it the vowel is lengthened (Vr. XI. 12, Kr V 93, Pu XII 27-28, Mk XII 29, Hc IV 299-300)

The vocative singular of nouns in a ends in  $\bar{a}$ (Vr XI 13, Kr V 92, Pu XII 29-30, Mk XII 27-28)

XXVI Case-endings are often dropped or interchanged (Pu XII 26, Mk XII 35)

XXVII. hake, hage and ahake are substituted for aham (Vr XI 9, Kr V 96, Pu XII 31, RT II 2 12, 28, Mk XII 30, Hc IV 301, Simgha-Vagbha. II 2)

XXVIII The nominatve plural of the second personal pronoun is tupphe or tumbe (RT II 2.28)

XXIX tumham or tumhe are used for yusmān (Pu XII 32, Mk XII 31)

XXX bhaviadi or bhuviadi are used for bhavişyatı (Pu XII 35, Mk XII 33)

XXXI ścința is used for cițțha (Mk XII 32), and ycința by RT (II 2 28).

XXXII cistha is substituted for cittha (Vr XI 14, Kr. V 94, Pu XII 33, Hc IV 298, Simha-Vagbha. II 2)

- XXXIII. The root krt is changed into kappa (Pu XII 36, RT II 2 30)
- XXXIV da is substituted for ta in the past passive participles of kr, mr and gam (Vr XI 15, Kr V 92, Pu XII 37-38, Mk XII 34-35)
- XXXV dāni is substituted for the gerund ending in tvā (Vr. XI 16, Kr V 91, Pu XII 15-16, RT II 2 20, Mk. XII 23)
- XXXVI The personal endings of verbs sometimes have the final vowel lengthened. The commentary gives ośaladhā as an example (Mk XII 37)
- XXXVII vaññadı is substituted for vrajatı (Hc IV 294)
- XXXVIII u takes the place of ava and apa (Pu XII 18, RT. II 2 22, Mk XII 25)
  - XXXXI kva cid it The commentary says ktvāsthāne syāt and quotes from the sixth act of the Śakuntalā paśumāli kaledi These seems to be some confusion here (Mk XII 24),
    - XL ladana is used for ratna (RT II 2 23, Mk XII 20)
    - XLI hadakka is substituted for hrdaya (Vr XI 6, Kr V 89 Mk XII 14), and also hidakka (RT II 2 22)
    - XLII. śiāla, śiāle or śiālake are substitutes for śrgāla (Vr XI 17, Mk XII 12)
    - XLIII vasca is used for vrksa (Pu XII 34, Mk XII 19)
    - XLIV pivvava is used for piśacaka (Mk XII 18), also piśallaa (RT II 2 23)
      - XLV gannā is used for gananā (Mk XII 17), and also likkhā (RT II 2 23)
    - XLVI vațau va (du)vvaah (RT II 223, Mk XII 16)
    - XLVII macchikā is used for mātr (Mk XII 15)
    - XLVIII kośna etc are use for kosna and other compounds of usna (RT II 2 24, Mk XII 13)
      - XLIX. vaamsā is used for vayasya (RT II 2,23, Mk XII, 11)
        - L. gomika is used for gauravita (RT II 224, Mk XII 10)
        - LI bu of bubhuksā is dropped (RT II 223, Mk XII8).
        - LII lele and ale are used to indicate āksepa (reproach) and sambhāsana (address) (Pu XI, 24, RT II 2 28)

- LIII hi is used to indicate vismaya (surprise), upahāsa (ridicule) and kuśala (happiness) (Pu. XII 23)
- LIV The words kosana etc become kosina etc. (Pu. XII. 22)
  - LV purusa becomes pulisa (Pu XII. 21, RT II 2 22).
- LVI The word vasati becomes vasadhi (Pu. XII 20).
- LVII ahuni is used in the sense of adhunā (Pu. XII 1<sup>c</sup>; RT II 2 13).
- LVIII. The word tattha (<tatra) becomes tasca (RT. II 2.16)

### 2 Śākārī

The Vibhāṣā known as Śākārī is a particular variety of Māgadhī But when there is no special rule for this it is to be considered as Māgadhī (Pu. XIII 1, RT. II. 32; Mk XIII 1) The Śākārī is the language of Śākāra who is described by Mārkaņdeya thus:

rājño' nūdho bhrātā śyālastvaiśvarya-sampannah|
mada-mūrkhatā' bhimānī śakāra iti duskulīnah syāt||
(Comm. under XII.1).

"Possessed of pride, folly and vanity one of low family, raised (by the connexion) to power, the brother of the unmarried (concubine), and (in so far) the brother-in-law of a king, is called Sākāra" (JRAS, 1918, p 499). The dialect of Sakāra (known as Sākārī) is devoid of good sense, disorderly, contradictory, full of repetitions and false similies, and opposed to propriety and good conduct (Pu XIII 13, RT II. 39). It is described thus "containing words with wrong meanings or with no meanings, tautological, with mangled similies or with similies that are no similies at all, contradictory occular evidence, convention etc, and in other respects unidiomatic is the speech of the Sakāra" (JRAS, 1918, p 503) The following characteristics are noted here

I The vowel before a conjunct consonant is optionally regarded as long for metre's sake (Pu XIII 12, RT. II 38; Mk. XIII 9)

- II. Sometimes there are elision, augmentation and substitution of letters (Pu XIII 9, RT II 3.2, 5-6, Mk XIII 6)
- III. In the Śākārī dialect y is to be prefixed to the letters of ca-varga (Pu. XIII 14)
- IV The pleonastic suffix k is often added to a word (Pu XIII 7, RT. II. 35, Mk III 5) e.g. eśake dāśikāe puttake
  - V. The conjunct *tth* is not changed, it may remain as it is (Pu XIII 4; RT II 3 4, Mk XII 4) e.g. yeinthämi atthänagade kkhu hakke.
- VI. The conjunct kkha is not changed (Mk. XIII. 4). But in Māgadhi sth>śk (Mk XII 74)
- VII kṣ is optionally substituted by kkh in the words like duspreksa and sadṛksā (Pu XIII 2) But Rāma-sarmā says that śc is optionally substituted for kṣ in the words duspeksa and sadṛksa (RT II 3 2) e g duppeśca ycānḍāla-śaliśca ycinta. On the other hand the regular form will be śaliccha, duppeccha (Mk XIII 2)
- VIII sta is used in place of sta in the word vistara. (Pu. XIII 3)
  - IX siāla is used for syāla (Pu XIII 5, RT. III. 35)
  - X hitaka is optionally used for hṛdaay (Pu XIII. 6). But hadakka is optionally used for the same according to Rāmaśarmā (RT II. 35)
  - XI. Sometimes yatra becomes yantha and tatra becomes tantha (RT. II 34) e g vaam silam missasi tantha dava.
  - XII. *iva* is optionally substituted by *vva* (Pu. XIII 7) and also by *va* (RT. II 3 5)
- VIII Sometimes the declensional terminations (like su etc.) are elided (Pu XIII II, RT II 37, MK, XIII 8, cf Mg XII. 36)
- XIV Often there is also confusion of the vowels of declensional and conjugational terminations (Pu XIII, 10, RT II 3.7, MK XIII 7)
  - (a) Confusion of declensional terminations —

    Mk XIII 7 for e g tumam etc (Acc for locative)

    hakke etc (Inst for Acc. or Loc)

- (b) Confusion of conjugational terminations —

  Mk XIII 7 for e g se etc. (3/pl for 3/sg)

  tum etc (1/sg for 2/sg).

  hakka etc (2/sg for 1/sg.)
- (c) Confusion of gender.

  savve etc Masc pl for fem. pl.

  ku Neut sg for fem pl
- (d) Pulling apart of vowels (i.e. diphthongs are separated into their component) śailinī Mg śelinī, Skt svairinī miaindo Skt mrgendrah aschauhini Skt aksauhini
- XV The nominative plural termination of a femine pronoun is optionally e (RT II 3.7)
- XVI The Māgadhī ścintadi (Skt tisthati) should be i ciśadi in Śākārī (Mk XIII 3).

#### 3. Cāndālī

Cāṇdālī is a corrupt form of the Māgadhī dialect (Pu XIV I) Truly speaking Cāndālī, a variety of Vibhāsā, is based on an admixture of Śaurasenī and Māgadhī (RT II. 3 10, Mk XIV.1) In Cāṇdālī sub-dialect many rustic or vulgar expressions are used (Pu XIV 9, RT II 3.13, Mk XIV.9). The following are the characteristics of Cānḍālī

- I The intervocalic t is elided like Mahārāṣtrī, bearing its vowels behind (RT. II 315)
- II. va is sometimes elided (Pu XIV 6)
- III The conjunct  $tt\bar{a}$  is not changed, it remains in its original form (Pu XIV 5)
- IV. The conjunct *itha* is not changed, e.g. rama hatthatutttha (RT. II 312; Mk XIV 7)
  - V. Nominative singular (su) of a-bases is substituted by o and e (Pu XIV. 2, Mk XIV. 3) According to Rāmaśarmā it should be in u (RT II 3.12) e g. peška utthie ycandu mahangananımı
  - VI The termination of the nominative and accusative plural of feminine nouns is e, (RT II 311, Mk XIV 2) eg ye ittlike tatthayeilam vasanti majjham

- pı tānam harınā lamantīm le lāhike peška kudangaammı
- VII Genitive singular (nas) is substituted by ssa (Pu. XIV 3, RT II 3.12, Mk XIV 5) e.g. pulisassa atthe.
- VIII Locative singular (ni) is substituted by mmi (Pu XIV 4, RT. II 3 13) e.g. peśka gharammi kanham. Sometimes it ends in e, (Mk XIV 6) e.g. peśka vane vi edam
  - IX The termination of Vocative is o and  $\bar{a}$ , but they are used in two different senses
    - (a) When used respectfully it always ends in o (Mk XIV 2) e g bhastako tum mahāālavešī
    - (b) But when it is not used respectfully, it ends in ā, (RT II 3 14) e g kaha ettha ycedā āneśi me ayıja vi na kkhu vedham
    - X The nominative plural of pronouns, irrespective of Masculine and feminine, ends in e (Mk. XIV 4)
  - XI Some pronominals substitutions (RT II 3 15) e g. tvadīya>tuhakelia, madīya>mahakelia, ātmīya>appānaakelia
- XII. The gerundial suffix ktvā is substituted by ia, (Pu, XIV 8, Mk, XIV 8)
- XIII va is optionally used in place of iva (Pu. XIV 7, RT II 313)
- XIV. The interjection  $ar\bar{u}$  is used in place of are (RT. II 3 15)

## 4. Śābarī

The Śābarī vibhāsā is another variety of Māgadhī (Pu, XV 1, RT II. 3 16) But Mārkandeya (Mk XV 1-2) derives it from Gānḍālī as well as from Śaurasenī and Māgadhī (cf NŠ XVII 53-64) It is said that this dialect is spoken by the charcoal-burners, by hunters and by those who make their livlihood by boats and by woodcutting (RT II 3 16) In this dialect the want of agreement between the former and the later sentences is noticed. The peculiarities of this dialect are to be gathered from the usages of the poets (RT II 3 21 cf Mk XV 8) Deśī vocables

are often used in Śābarī (Pu XV 8, RT. II 3 20) The characteristics of Śābarī are noted below

- I In Śābarī c (or 1) remains unchanged (Pu. XV.2).
- II kkh (<Skt ks) is changed to sc (and not to sk like, māgadhī). (Pu XV 3, RT II 3 17) e g sāmī maham peścadī angam angam But in other Māgdhī words this change does not take place (RT II 3 17) e.g maha daškine se
- III The nominative singular (su) of a-bases, whether Masculine or Neuter, ends in e or i and also in o optionally (Pu XV 6, MK XV 3)
- IV The nominative singular termination su is optionally elided (Pu XV 6, RT II 3 20)
- V The genitive suffix is keaka as well as kelaka (MK XV 7) e.g. amha-keakam, (or, amha-kelakam) dhanam
- VI him (also i, MK XV 6) may optionally to be used in the locative singular (RT II 3 18), e g
- VII In order to indicate disrespect the particle  $k\bar{a}$  (or  $\bar{a}$ ) is used in the vocative (Pu XV 7) But Rāmaśarmā (II 3 20) recognises only  $\bar{a}$  and Mārkandeya (XV 4) admits only le in the vocative and in the same sense
- VIII In Śābarī aham is replaced by hake (Pu.XV 4, Mk XV 5) and ham (Pu XV 4) and hagā (RT II.3 17) and also by aham (RT II 3 17)
  - IX. The word for come ehi, eehi and ehahi (RT.II.3 21.)

### 5 Tākkī

The Takkī vibhāsā is the language of Ṭakka deśa It is based on an admixture of Sanskrit and Śaurasenī (Pu XVI 1, RT II 3 28, Mk XVI 1) Ṭākkī is spoken by gamblers (gamesters), merchants and other knaves It is thus said—

prayujyate nāṭakādau dyūtādi-vyāvahārībhīh | vanīgbhīr hīnadehaisca tad āhus Takka-bhāsītam ||

i e "The speach of Takka is that which is employed in plays and the like by professional gamblers and by merchants of low-ly position", (JRAS, 1918, p 510) It is to be noted that Tākkī

infected by Drāvida has no special characteristics (RT II.3 27). It is said

> Takkadeśīya-bhāsāyām dṛśyate Drāvidī tathā | tatra cāyam višeso'sti Drāvidair ādī tāparam //

1e Drāvidī is found in the language of the Takka country Its peculiarity as a language is this it is honoured by Drāvidas The grammarian Hariscandra intends to say that this Takka-dialect is an Apabhramsa, because Apabhramsa is used by the poets (lit. skilled) in dramatic compositions (Mk XVI 2) It is, therefore, not an ordinary Prakrit says Purusottam (Pu XVI 10) These are the characteristics of Takki

- I The suffix u is profusedly used in Takki (Pu XVI 2), but not always (Mk HVI.3)
- II The instrumental singular termination of a-base is em optionally (Pu XVI.3) but Märkandeya (XVI 4) admits only e
- III The (dative)—ablative and genitive plural termination is ham and hum (Pu XVI 4-5, MK XVI 5-6)
- IV. Even the pronominal terminations of ablative and genitive plural are also ham and hum optionally. In this case the penultimate is lengthened (Pu.XVI 6, Mk XVI 7) e.g. kaham (kesam), jaham (yesam), taham (tesam), edaham (etesām), ımāham (eşām)
- V The following pronominal substitutes are found tyam> tuhum (Pu XVI 7 and Mk XVI 8 reads tunga) aham > hamam and hamum (Pu XVI 7, hammi, hum (Mk XVI 9)

mama>mahum (Mk XVI.10)

- VI. The substitute of vathā > 11dha (Pu XVI 8) and 12hā (Mk XVI 11-12) tathā>tidha (Pu XVI 8) and tahā (Mk XVI. 11-12)
- VII. The rest depends on usage (Pu XVI 9, Mk XVI 13)

#### 6 Audhiī

Audhri is the same as Śābarī It becomes Audhrī only when

५०

some local words of the Odhra country are added to it. (Mk. XV 9),

### 7 Ābhīrī

Ābhīrī is the same as Śābarī The only distinction is that the gerundive ends in *ia* or *ua* (Mk.XV 10) e g Skt gatvā> gaścia, or gadua, Skt, pathitvā<padhia, or padhua

## 8 Prācyā

The pracya, a variety of bhāsā, is derived from Śaurasenī for its basis (Pu X 1 & 14, RT II 2 2 1, Mk X 1) In this dialect proverbs, contradictory sentences and vulgar expressions are profusedly used (Pu X 13, RT II 2 3) Markandeya (X 1) quotes a couplet.

pūrvāparahatam kvāpi kvacicchekotisundaram | grāmyābhyām upamoktibhyām yuktam vakti vidūṣakah ||

According to the canons of dramaturgy, the Prācyā dialect is to be spoken by the Vidūṣaka (jester) of the play Markandeya quotes from Bharata-prācyā vidūsakādīnām (NS 17 51) (RT II 2 4, Mk X 1) The characteristics of Prācyā are noted below

- I The nominative singular of the word bhavat is bhavam (Pu X 2, RT II 2 1, Mk X.4 comm)
- II The feminine of bhavat is bhodi (Pu X 3, RT II 2 1, Mk X 4)
- III The vocative of a-bases, in addressing a person of lower rank, ends in  $\bar{a}$  (Pu X 5, RT II 2 2, Mk X.8)
- IV The neuter pronoun idam becomes mam (Pu X 6, RT. II 2 4)
  - V The changes in the following words are noticed in Prācyā Skt mūrkha> murakkha (RT II 2 2), murukkha (Mk X 3), duhitā> dhīdā (Pu X 4, RT II 2 2)
- VI The Future participial form of the root bhū is hattamāno (Pu X 9, RT II 2 2) and otthamāno (Pu X 9, RT II 2 2) and okkhamāno (Mk X 2).

- VII The following is used in the sense noted below
  - (a) huhubho (in the sense of satisfaction) Mk X 9
  - (b) hūnānahe (in the sense of surprise) Mk X 11.
  - (c) avida avida (as an expression of sorrow) Pu X 12. Mk X.12
  - (d) (v) bankuda (Pu X 7) in the sense of crooked, vaknu (Mk X 5), vankubha (Mk X 6) also vahana? (Mk X7
  - (e) avahada (in the sense of upakrta, favoured) Pu
- VIII eva is substituted by ppeva, cia and cea (Pu X 10) and 11ea, 111a (Mk X 10)
  - IX are is used in the vocative and upekşa (deplore) (Pu X 11)
  - X The peculiarities of this dialect should generally be gathered from the usuage of the people (Pu.X 13, RT II 2.3.

### 9. Āvantī

Purușottama derives Āvantī from an admixture of Mahāraştrı and Saurasenī (Pu XI 1) But according to Rāmaśarma (II 2.5) the Avantī and the Bāhlikī dialects are practically the same The only difference is that they are used by different characters in a drama Basically the forms of Bāhlīkī are derived from an admixture of Sauraseni and Prācyā (II 2 5) But Mārkandeya (XI 1) follows the view of Purusottama when he says-"Āvantī syān Mahārāstrī-Saurasenyostu sankarāt" In this commentary he adds that the countries Malava, Ujjayını etc, constitute the Avantīdeśa, and says—"tad bhavā Āvantī-Dāndikādibhāsā" He quotes a verse from Bharata which is not found in the Nātyśāstra

Dāndika-pānika-pānţika-nagarādhipa-dāndapānika sadṛksesu | madhyama-patresu sada yojyavanti tu natyavidhau ||

As for example "esa kırādo maam anusaranto vedasalaāgahaņam paittho atro hirādo vedasa iti Saurasenī anyāni padāni Maharastri" According to the Canons of dramaturgy the Avanti is spoken by characters of medium rank, a town mayor,

a door-keeper and a knove, and also by constables and merchants (RT.II 2 10) The characteristics of Avanti are noted below

- I The intervocal t and d are optionally elided leaving behind their accompanying vowel (Pu XI 3, RT.II 2 6)
  - II The word sadrksa is replaced by sariccha (RT II 26, Mk XI 2)
  - III The pronominal substitute for tava is tuha (text tuddhu, Pu XI 10) and mama is muha (Pu. XI 10)
  - IV In Avanti the active voice (parasmaipada) and middle voice (ātmanepada) are used side by side. bean>bhannai, bhannae (Mk XI. 11) vrdh>vaddhai, vaddhae (Mk XI 11)
    - V Puruşottama says that in the present and future tenses and in the imperative mood jja and jjā are used for conjugational suffixes (Pu XI. 4, RT II 26, Mk XI 4) eg bhojja, bhojjā
  - VI. The suffixes jja and jjā are also used between the verb and the conjugational suffix (Pu. XI 5, RT. II. 26, Mk XI 5) e g dejjau, dejjāu
  - VII The following verbal substitutes are found —

    (a) Active  $bh\bar{u}>ho$ , (Pu XI. 8, RT II. 27,

    Mk XI 6) and hoi (Pu XI 8)

    dṛś>pekkha (RT II 27) peccha (Mk XI.7).

drś (causal)>darisa (RT II 27;

Mk XI 8) also darasa (according to some, Mk XI 8 comm)

(b) Passive  $\int suv_1 a$  (Pu XI 6, RT. II 28, Mk XI 9)

jı>jıppa RT. II. 28)

bhan>bhanna (RT II. 28).

gam>gamma (RT II 28, Mk XI 9)

kr>kıjja (RT II 28)

jñā>munijja (RT II 28).

lıh>lıjja (Mk. XI 9)

dru>duvva (Mk XI 9) darbh>dubbha (Mk XI 9)

VIII. The following verbal substitutes are found in the Future

śru>soccham (Pu XI 7, RT II 29, Mk XI 10) bru>voccham (Mk. XI 10) ruc>roccham (Mk XI 10)

- IX. In Avantī the suffix tvā is tūna (RT. II. 27; Mk XI 3) e g lankam gantūna sīa ditthā
  - X. The word ccea and ccia are used in the sense of iva. (RT II. 26, M7 XI 12)

#### 10 Bāhlīkī

Mārkandeya says Bāhlīkī is the same with that of Avantī, the only difference is—ra becomes la in it (Mk XI 13) e.g. salası-luhaso-laha-nıbbhalo mäludo vahaı. It is the language of dhurta and others

## 11 Nāgaraka Apabhramśā

Purusottam recognises three clear dialects of Apabhramsa, e g Nāgaraka, Vrācadaka and Upanāgaraka, besides less remarkable local variants Rāmaśarmā and Mārkandeya also follow him, but mention some other varieties without giving their characteristics These are-Vrācada, Lāta, Vaidarbha, Upanāgara, Nāgara, Vārvara, Avantya, Pāñcāla, Ţākka, Mālava. Kaikeya, Gauda. Audra, Daiva, Pāścātya, Pāndya, Kauntala, Sımhala, Kālınga, Prācya, Kārnāta, Kāñca, Dravida, Gaurjara, Ābhīra, Madhyadešīya and Vaidāla (=27 in all) Kramadīśvara's Śrāvanti (or Śrāvastī) is not mentioned by any of them He has given also twelve varieties of Apabhramsa which will be found in the classification of Rāmaśarmā and Mārkandeya Of these Nagara is regarded as the main dialect. The chief charcteristics of Nagara are given below

> I The following consonantal changes are noticed k>g, nāka>nāgu, kh>gh, sukha>sughu. t>d, patita>padida, th>dh; śotha>sodha. (Pu XVII. 3,13; RT. III 12, Mk XV<sub>II 2</sub>)

II şk and sk>kk, puşkara >pukkara, maskara>makkara

(RT III 13).

- III The suffixes  $d\bar{a}$ ,  $d\bar{i}$ , ulla,  $ull\bar{i}$  and a are added to the noun and adjective stem As,  $huad\bar{a}$ ,  $golad\bar{i}$  etc (Pu XVII 16-19, RT. III 1-6-7, Mk XVII. 5-8)
- VI In all genders the declensional termination is elided, and the termination of the base is optionally lengthened As, aggi, aggi, vanadam, vanādām (Pu XVII 41, RT III 1 8-9, Mk XVII. 10)
  - V The nominative singular may be in o, as, narao, narao

(Pu XVII 41)

- VI u is added to a and  $\bar{a}$  bases, as kanhu, kilantu,  $m\bar{a}l\bar{a}u$ . (Pu XVII, 42, RT. III, 1.11, Mk XVII 15-16)
- VII. In all genders Instrumental singular termination is e, as, vanae vahue, panālie, but in i and u base it is ena.
- VIII The ablative singular termination is he and ho, as, gharahe, gharaho
  (Pu XVII 43, III 1.12, Mk XVII 18-19).
  - IX The following substitutes are noticed: stokam>thodam, bhadram>bhallam, tvadīyam>teram, toharam, madīyam>meram, moharam, kīdṛśi>kehī
  - (Pu XVII. 30, RT III 15)
    X Some pronominal substitute yat>jadru (m),
    tat>tadru (m)
    idam>imu,
    etad>eha, e,
  - (Pu XVII 56-57, RT III 1 20-21; Mk XVII 34-38) XI yusmad is declined as follows:

|       | Singular |                     | Plural.             |
|-------|----------|---------------------|---------------------|
| Nom   | tuham    |                     | tumbhaım            |
| Acc.  | páim     | ~                   | tumbhaım            |
| Inst. | paım     |                     | tumhahım            |
|       | Acc.     | Nom tuham Acc. páim | Nom tuham Acc. páim |

Abl tumha, tumhe

tuha, tumbha.

tumba, tumbe. Gen

tuha, tumbha

Loc paim

(Pu XVII 63 64, RT III 1 23, Mk. XVII 41-46) XII. asmad is declined like the following.

Singular. Phiral Nom humu amhaim Acc. amhaim maim Inst. amhahim, amhehim. maim amhe Abl maha, majjha majjhu amha maha, majiha, Gen majjhu, amha Loc. ahmāsu, ahmasu maim

(should be amhāsu, amhasu) (Pu. XVII. 65-67, RT. III 1 23, Mk. XVII 48-55).

XIII The terminations of the third person singular and of the first person plural are di and hum respectively As, so hasedi, hasahum amhaim

(Pu XVII 70-71, RT III. 1 26, Mk XVII 57-58)

XIV The suffix of the future is thi and isu, as, balau edu hasihii, ehu hasisai kanha

(Pu XVIII 73-75, RT III 128, Mk XVII 59-61)

XV The following dhātvādeśas are found in Nāgaraka Apabhramsa -

sthāpaya>thāva, thavva, sthā>thakka, thā, ā-śliş>ārunda (=ārunna?). pra-viś>paisara,

drś>dekkha, passa, tım>tımma,

darśaya>dākkha, darasa, vad > volla;

muc>mukkha, mua, mulla, vra<sub>1</sub>>vañca,

grah>gunha, kr∨kada,

ā-caks>akkha ānaya > ānāva;

XVI The following Apabhramsa words occur in the meanings described thereon -

adhună=muehi, tvām=tomme, tesām=tānna, amībhih=ehim, tri=tinni>mod Beng tin dvi=dui. catur=carı>mod. Beng. car.

## 12 Vrācadaka Apabhramsa

The basis of Vrācada Apabhramsa, which is current in the Sindhu country, is recorded as being nothing but Nagara. The following are its chief characteristics

I  $s, s> \acute{s}$ 

II The c-varga is pronounced as clear palatals, (spastatalaysah), t and dh are pronounced as slurred (aspasta)

(Pu XVIII. 2-4, RT III. 2 2-3, Mk XVIII. 2-4)

III. t and d > t and d respectively.

IV. Some substitutes.

eva>1e, 111, śaiva>sojji, ohadgah>khandu. bhū>bho;

brū>bro; vrs>varha.

vraj>vañja

## 3. Upanāgaraka-Apabhramsa

Purusottama says that Upanagara is an admixture of Nagaraka and Vrācada, and it has several other local speeches, such as, Vaidarbhī, Lātī, Audrī, Kaikeyī, Gaudī and the speeches of the countries such as Takka, Varvara, Kuntala, Pāndya, Simhala etc The characteristics of these dialects as found in Purusottama (XVIII 16-23) and Rāmasarmā (III 2.5-13) have been summed up by Mārkandeya in his commentary on XVIII.12 There are the following

I. tu-bahulā Mālavī

II vādī-bahulā Pāncalı

III ulla-prāyā Vaidabrhī

IV. sambodhanāddyā Lātī

V īkāro'kāra-bahulā Audhrī

VI savīpsā Kaikeyī

VII. samāsādhyā Gaudī

VIII da-kārabahulā Kauntalī

IX. ekārinī ca Pāndyā.

X yuktādhyā Saimhalī.

XI. himyuktā Kālingī.

XII. Prācyā tad-desīya-bhāsādhyā

XIII. bhattyādi-bahulā Ābhīrī.

XIV varna-viparyayāt Kārnātī

XV Madhyadešīya tad-deśiyādhyā.

XVI samskrtādhyā ca Gaurjarī

XVII. ca-kārāt pūrvo'kta-Takka-bhāṣāgrahanam

XVIII ra-la-ha-bhyām vyatyayena Pāścātyā

XIX repha-vyatyayena Drāvidī

XX dha-kāra-bahulā Vaitālikī.

XXI e-o bahulā Kāñcī.

### 14. Kaikeya Paiśācī

The easterners describe the Paiśācī dialect much more fully than the westerners Grierson (The Prakrit Dhātvādeśas, p 84) says that "when we come to Paiśācī we find two very different dialects described. Vararuci, Rāmśarmā and Mārkanḍeya all agree in their accounts of a language which they call 'Paiśācī' or "Paiśācika', and which is not the same as the langage described under that name by Trivikrama, Hemacandra, Lakṣmīdhara and Simharāja' They have mentioned numerous Paiśācī dialects, such as, Kaikeya, Śaurasena, Pāñcālā, Kāñca, Gauḍa, Dāksiṇātya, Drāvida, Pāṇḍya, Māgadha, Vrācada and Śābara, but they did not mention Cūlikā-paiśācī Of these the Kaikeya-paiśācī is the basis of all other varieties, excluding Cūlikā-paiśācī The chief characteristics of Kaikeya-paiśācī, corrupt form of Śaurasenī mixed with Sanskrit, are given below.

```
I ś and $>s
```

II cerebral n> dental n,
 (Vr X 5-8, Pu,XIX 8,12, RT.III 3.3, Mk.XIX 3-7)

III Generally intervocative g>k, and similarly, gh>kh, j>c, ,, ,, jh>ch,

**d>t**, , , , dh>th,

dh>th, e>t, ,, " bh>ph b>p, ,,

IV Conjuncts are treated like the following:

ny,  $\tilde{n}$ ,  $\tilde{n}$ ,  $\tilde{n}$ ry>rıa

(Vr X 11-12, Pu XIX 21-22, Mk XIX 6-12)

V r > 1 (RT III 37)

VI Some words are substituted like the following:

grham>kiham, iva>piva,

hrdayam>hitapakam, prthivi > prthumi,

parthamam>prthumam, vismayah>pisumao; suksma>sukhama, kvacit>kupaci,

kāryam>kaccam, paksma>pakhamam;

krta>kada: rājan>rāci,

mrta>mada, gada gada (analogically).

(RT.III 3 4-8)

#### 15 Saurasona Paisācī

The Suarasena-paisaci is based on Kaikeyapaisaci Its chief characteristics, as given by Purusottama, are given below

I r>1 (Pu XX 2).

II s and s>s (Pu XX 3)

III The pronunciation of ca-varga is clear palatal (cu-vyakta-tālavya, Pu XX.4)

IV ks>śk (Pu XX 5)

V cch>śc (Pu XX 6)

VI tth>st (Pu XX 7)

VI. st, şt, remain unchanged (Pu XX 8-9).

VIII piba>pia (Pv XX 10) kada, mada and gada are also used in this dialect (Pu XX 11)

IX adhunā>ohunā (Pu XX 12)

X Declensional engine: -(Pu.XX.14-16) ah>0, a, am>am, o. a

### 16 Pāñcāla Passāci

The Pāñcāla-paiśācī is strictly based on the Kaikeya and Śaura-

sena-paisaci It does not vary very much from these to standard of speeches of Paisaci He mentions only one characteristics of Pāñcāla 1>r(P.XX 19, RT III 3 11, Mk XX 14) Rāmaśarmā (III 3 11) says that in Gauda Paisacika either r or l may be used for r or for 1 According to Rāmasarmā (III 3 13-17) Paisaci can mainly be divided into two groups suddha and asuddha

Lastly it may be added that in the works of Kramadīśvara, Purusottoma, Rāmasarmā and Markandeya, we find some interesting modern Bengali forms. These forms though can be derived directly from Prakrit, are still important, because the eastern grammarians recorded them a few centuries ago Some forms are directly mentioned by them, and some can be obtained with easy phonetic equations. As these forms will be interesting, I have noted them below. [As all the forms are mentioned by them, I have avoided references, except in some particular cases which are not mentioned by all]

āthī < atthi (seed) (RT.I.3 9)

pare Caryapada 5/2 cıklıla

jokār<jaakkāra, jokkāra<jayakāra

nāc(h) < racchā lacchā < Skt rathyā

nāch, cf nāc(h)-duār (front door) RT I.3 5)

(RT III 1 3)

tın < tınnı < tri (RT III 1 31)

```
kāna < kanha < krsna
kāndha < khandho < Skt. skandha (shoulder)
kāhana>kāhāvano<Skt kārsāpana (an aggregate of eighty
    articles)
keha < Skt kīdrśa (RT III 17)
khām < khambho < Skt stamba (post)
khādā < khandu < khadga (RT III 2 3).
güi < gomia < Skt gomika (RT II 2,24) which probably goes
    back to gaumalka, an officer in charge of a gulma, a small
    part of an army
ghol (buttermilk) < gholla < Skt ghūrņa
gholā (turbid) < gholla < ghūrņa
cār < cārı < catur (RT III 1 31)
cikhila < cikhilla Kramadīśvara's sūtra cikhilla picchile Com-
```

chādan < chandānia (> chādani) < Skt sandānita (fetters)

lakşmi Beng

lāch,

pālam<pallanka<Skt paryanka (cushioned bed)
pirthimi<prthumi (>pirthumi) <prthivī Beng dialectal
pirthimi (RT III 3 4)

bej (a surname) < vejjo > Skt. Viadya be (y)ādā viaddha < Skt vitardi (obstinate) (RT I 3 10)

madā<madaa<mrtaka. RT II 2 29)

māchi<macchiā<Skt mrksikā

mājā-ghasā (cleaning and subbing) < cf Skt mrj > (maj) and ghrs > (ghas)

mıchā < mıcchā < Skt mıthyā

meye (daughter) < maiā < mātr (a mother) RT II 2 24) 'women', then daughter.

vīlā (in the sense of creeper) < vallī, vellī, vellā < Skt vallī sej < Sejjā < Skt śayyā Old Beng. sanā (hint) < sannā.

hārāy (loses) < hārāvedı < Skt hārayatı

#### **APPENDIX**

## Alphabetical list of Prakrit Languages

[This index is prepared to facilitate the study of Prakrit dialects. The references are in two column which stand for the two schools of Prakrit grammarians.]

| Apabhramśa         | Kī V 1-113<br>Pu 17-18 chapters<br>RK III 1-2 | C III 41<br>NS KV II 11-12    |
|--------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------|
|                    | Stavakas                                      | HC IV. 329-448.               |
|                    | MK 17-18 chapters                             | Tr III 3 1-58.<br>III 4 1-71. |
| Ardhamāgadhı       | Bh XVII                                       | HC IV 287.                    |
| (cf Ārsam)         | KT V 98                                       |                               |
|                    | RT II 2-12                                    |                               |
|                    | MK. XII. 38                                   |                               |
| Atıbhāşā           | Bh XVII 26-28                                 |                               |
| Avahatta bhāṣā     |                                               | Pischel § 28                  |
| Ābhīrā'pabhramśa   | KT V 99 (vrth1)                               |                               |
| _                  | RT III 2 11                                   |                               |
|                    | MK (Introduction)                             |                               |
| Āndhrā             | Bh XVII                                       |                               |
| Ārṣam (=Ardhamg.)  |                                               | HC. 1 3                       |
| Ābhira             | Bh XVII                                       |                               |
| Ābhīrīkā }         | RT II 3 23-26                                 |                               |
| Ābhīrī             | MK. XV 1-10                                   |                               |
| Āvantī             | Bh XVII                                       |                               |
|                    | KT V 99 (Vrtti)                               |                               |
|                    | Pu XI 1-10                                    |                               |
|                    | RT II 2 5-10                                  |                               |
| Avantua, naphramás | MK XI 1-13.                                   |                               |
| Āvantyā' pabhramśa | MK (Introduction)                             |                               |
|                    | THIE (INGOOGCHOIL)                            |                               |

Mehendale-His-Inscriptional Prakrits torical Grammar of Insciptional Prakrits MK (Introduction) Udici Upanāgarā' pabhramśa KT V 99 (Vrtti) Pu XVII 14-15 RT III 2-5 MK XVIII 1-12 Audhrā' pabhramsa MK (Introduction) KT V 99 (Vrtti) Odhra RT III 2 9 Audhri (cf Audhra) Audhrīyā Kāñcyā' pabhramśa RT III 2 12. MK (Introduction) MK (Introduction) Kāñcya-paiśācī RT III 2 10 Kālingā' pabhramśa MK (Introduction) RT III 2 11 Kārnatā' pabhramśa MK (Introduction) Kīrāta Nitti-Dolci p 77 Kaikayā, pabhramśa Pu XVII 21 Kaikevī RT III 2 9 •• MK (Introduction) Kaikaya-paiśācī (cika) Pu XIX 1-24 Kaikeya-paiśācī (cika) RT III 3 1-6 MK XIX 1-21 Kauntalā' pabhramsa Pu XVIII 23 RT III 3 9 MK (Introduction) Kharosthi-Prakrit Khotanese Prakrit Burrow-Language of the Kharosthi documents Gathā Dialect Leumann, 2 DMG XXIX. 212-34

|                                   |                           | Macdonell, HSL, 25-26                   |
|-----------------------------------|---------------------------|-----------------------------------------|
| Gandhārī Dialect                  |                           | Brough, The<br>Gandhari Dham-<br>mapada |
| Grāmyā' pabhramśa<br>Grāmya-bhāsā |                           | Nitti-Dolci p 164 Pischel § 27          |
| Gauḍā' pabhramśā                  | Pu XVIII 22               | -                                       |
| (cf Gaudī)                        | RT III 29                 |                                         |
|                                   | MK (Introduction)         |                                         |
| Gaudā-pai sācikā                  | RT. III '3 11             |                                         |
| •                                 | MK (Introduction)         |                                         |
| Gaurjā' pabhramśā                 | RT III 2-11               |                                         |
|                                   | MK (Introduction)         |                                         |
| Cāṇḍāla ]                         | Bh XVII.                  |                                         |
| Căņḍālī ∫                         | Pu XIV 1-9                |                                         |
|                                   | RT II 3 10-15.            |                                         |
|                                   | MK XIV. 1-9.              |                                         |
| Cūlikā-paiśācī                    |                           | HC. IV 325-28                           |
|                                   | >*A ****** 06 00          | Tr III 2. 63-67.                        |
| Jātibhāsā                         | NŚ. XVII 26, 28.          | December 6 16                           |
| Jaina Prakrit                     |                           | Pischel § 16                            |
| Tana Matabasas                    |                           | Nitti-Dolci p 172<br>Pischel §§ 16, 20  |
| Jaına Mahārāştrī                  |                           | Nitti Dolci pp-172,                     |
|                                   |                           | 174                                     |
| Jama-Saurasenī                    |                           | Pischel § 21                            |
| Jama-Saurāştri                    |                           | Pischel § 20                            |
| Takkā' pabhramśa                  | Pu XVIII 23               |                                         |
| Turna publication                 | RT III. 2 6               |                                         |
|                                   | MK (Introduction)         |                                         |
| Ţakkī                             | Pu XVI. 1-10              |                                         |
|                                   | RT. II 3 27-31            |                                         |
|                                   | MK XVI 1-13               |                                         |
| <b>P</b> hakkī                    |                           | Pischel § 25                            |
|                                   |                           | Grierson, JRAS,                         |
|                                   |                           | IUII nn Vin Vi                          |
| Dāl onātuā                        | Rh XVII                   | 1913, pp 875-83                         |
| Dākşınātyā                        | Bh XVII<br>Kī V 99 (Vitu) | 1913, pp 875-83                         |
| Dākşınātyā                        | Bh XVII<br>Kī V 99 (Vitu) | 1913, pp 875-83                         |

RT. II. 2. 11-32 MK XII. 38. MK (Introduction) Dāksınātyā Paiśācī Nitti-Dolci p. 77 Bh. XVII Dramila 1 Nitti-Dolci p. 122. Drāmīlī \ Drāvidā 1 Dravida J Drāvidā' pabhramśa KI V 99 (Vrtti) RT III 2 12 MK (Introduction) MK (Introduction) Drāvida-paiśācī Drātīdī Nitti-Dolci pp. 120-22 Desaga Deśa bhāṣā Nitti-Dolci pp 73, Deśt 77, 118 Deśī bhāṣā -KI V 99 (Vrtt1) Deśya Pn IV 36 Tr III-IV 72. Daiva (cf. Haiva Haimavat) Nāgarā' pabhramśa KI V 70 Pu XVII 1-90 RT III 1 1-31. MK XVII 1-78 Nıya Prakrıt Pāñcālā' pabhramśa Pu XVIII 16-17 RT III 2 7-8 MK (Introduction) Pu XX, 18 Pāñcālā-paisācī RT III 3 11. MK XX 1-16 Pāndyā' pabhramśa Pu XVIII 23 RT II 2-10. MK (Introduction) MK. (Introduction) Pāndya-Paisācī Pālı Pāścātyā' pabhramśā RT III 2 12.

MK (Introduction)

| Paiśācika }<br>Paiśācī }              | Vr. X 1-14<br>KI V 96, 102<br>Pu XIX-XX<br>RT. III 3 1-21<br>MK, XIX-XX.                | C. III 42.<br>HC IV. 303-24<br>Tr III. 2. 43-62. |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| Prākrta-Dhamma-                       |                                                                                         |                                                  |
| pada bhāṣā (See<br>Kharosthī Prakrīt) |                                                                                         |                                                  |
| Prācyā                                | Bh XVII<br>KI V. 99 (Vrttı)<br>Pu X 1-14<br>RT II. 2 1-4.<br>MK X 1-12                  |                                                  |
| Prācyā'pabhramśa                      | KI. V. 99 (Vrtti)<br>RT III. 2-10<br>MK (Introduction)                                  |                                                  |
| Barbarā' pabhramśā                    | Pu XVIII 23<br>MK (Introduction)                                                        |                                                  |
| Bāhlīkī                               | KI. V. 99 (Vrtt1) Bh XVII RT. II 2 5-10 MK. XI 13                                       |                                                  |
| Buddhist Hybrid<br>Sanskrit           |                                                                                         |                                                  |
| Bhāsā                                 |                                                                                         | Danden VV I 38                                   |
| Bhūtabhāsā                            |                                                                                         | Dandin, KV. I. 38.<br>Pischel § 27               |
| Madhyadestyā' pabhramsa               | RT III 2 11<br>MK (Introduction)                                                        |                                                  |
| Māgadha-Paiśācī                       |                                                                                         |                                                  |
| (Cıkā)                                | RT III 2 12<br>MK (Introduction)                                                        | G 137 42                                         |
| Māgadhī                               | Bh XVII<br>Vr XI 1-17<br>KI V. 86-97<br>Pu XII 1-38<br>RT. II 2. 11-32<br>MK, XII 1-13, | C IV 43<br>HC IV 287-330<br>Tr III, 2 27-42.     |

Mālrā' pabhramśa MK (Introduction) Bh XVII 6-25 C I-III 1-40. Mahārāstrī HC I-IV. 259 Vr I-IX chaptas Tr. I-III. Kī I-IV Pu III-VIII. .. RT I 1-9 Stabakas MK I-VIII chapters. Ji 38 sūtras La 38 sūtras Mıśrārdhamāgadhī Κī Rantikā Lātā' pabhramśa Pu XVIII 19 (Lātī) RT III 2 8 MK. (Introduction) Pischel § 27 Lena Dialect Pischel § 28 Vārendra Bhāsā Grierson, JRAS, Vibhāsā 1918, pp. 489-517. Pischel § 8 Vibhrasta Vrācata-Apabhramśa 1 MK (Introduction) Vrācada Apabhramśa Kī V 99 Pu XVIII 1-13 RT III 2 1-13 MK XIII 1-12 Vrācada Paišācikā RT III 3 12 MK (Introduction) Vaidāla Vaitāla Apabhramsa RT III. 2 12 MK (Introduction) Vaidarbhī Apabhramsa Pu XVIII 18 MK. (Introduction) Śākkī } Sākkī } Pischel § 3, 28 Śākāri Bh. XVIII Śākārīkā ( Ki V 99 (Vrtti) Pu XIV 1-15 RT. II 3 1-9.

MK XIII 19.

**Sabara** Bh XVII Kī V 99 (Vrttı) Pu XV 1-7 Sàbarī RT II 2 16-22 MK XV 1-10 Saurasena Paiśācī Pu XX 1-20 RT III 3.7-10. MK XX 1-16 Śaurasenī Bh. XVII C III. 44 Vr XII 1-32 HC IV 260-86. Tr III 2 1-26 Ki V Pu IX 1-93 RT II I 1-38 MK IX 1 158 Śrāvantī } Srāvastī } Kī V 99 (Vrttı) Sarı Kīrna Paiśācī RT III 3 Saippalā'pabhramśa RT III 2 10 Saımhalā'pabhramśa Pu XVIII 23 MK (Introduction) cf Daiva Ap MK. (Introduction) Haiva } Haimarat }

## ६८ : सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा

## Abbieviations used in the Appendix

=Bharata's Nātya-Śāstra Bh =Canda's Prākrta-laksanam  $\mathbf{C}$ =Hemacandra's Prakrit grammar HC =History of Sanskrit literature. HSL =Jīva Gosvāmī's Prakrıt grammar II =Journal of the Royal Asiatic Society of **JRAS** Great Britain and Ireland =Kramadīśrvara's Prakrit grammar Κī Κv =Dandın's Kāvyādarśa =Rāvana Lankeśvava. La =Mārkandeya's Prāhrtasarvasva MK MK (Introduction)=Introductory verses of Mārkandeya's Prakrta Sarvasra =Nātya-Śāstra of Bharata NŚ =Nitti-Dolci's Les Grammairiens Prakrit Nitti-Dolci =Purusottama's Prakrtanu Śasana Pu Pischel =Pischel's Grammatik der Prakrit Sprachen RK =Rāmatarkavāgīśa's Prākrta Kalpatarum =Trivikrama's Prakṛta-Prakāśa Tr Vr =Vararuci's Prākrta-Prakāśa =Zeitschift der Deuschen Morgenlandischen **ZDMG** 

Geseuschaft

# SEMANTIC CHANGES IN KRTA, TRETA, DVAPAR AND KALI

#### DR RAM PRAKASH PODDAR

The words Kita, Tretā, Dvāpara and Kali denote the four consecutive ages Viz Krtayuga, Tretāyuga, Dvāparayuga and Kali yuga According to the Pauranic reckonings Kitayuga consists of 1728000 years, Tretā of 1296000 years, Dvāpara of 864000 years and Kali of 432000 years The present age is Kali which began on 18th February 3102 B C

In early references to these ages the periods assigned to them are respectively 4000, 3000, 2000 and 1000 years. To these main periods are added mornings and evenings each comprising of 400 years in case of  $K_l ta$ , 300 years in case of  $Tret\bar{a}$ , 200 years in case of  $Dv\bar{a}para$  and 100 years in case of Kali. Thus together with their mornings and evenings the four ages extended respectively to 4800 years, 3600 years 2400 years and 1200 years, the whole cycle was complete in a period of 12000 years

Dr. Fleet<sup>1</sup> assumes that the mornings and evenings are latter additions to convert the decimal system of the earlier reckoning into the duodecimal one for astronomical purposes. He further suggests that the extension of the periods from 4800 years etc. to 1728000 years etc pertains to the astronomical period viz 4th century A.D. when the astronomers reckoned a coincidence of the planets about 3500 years back and took it as the beginning point of the current yuga viz kali. Dr. Fleet's contention is further corroborated by the retrograde nature of dating as evinced by the some what vague etymology of these words Kali may be associated with the  $\sqrt{kal}$ =to count, and may be interpreted as the initial point of counting viz one  $Dv\bar{a}para$ 

and  $Tret\bar{a}$  can be easily associated with two and three respectively on the basis of their phonetic similarity with Dvi and Tri. Though etymological association of  $K_lta$  with four is not evident yet it may be concluded that Krta,  $Tret\bar{a}$ ,  $Dv\bar{a}para$  and Kali dating is going backward into the past, the present is marked as the first, the immediate past as the second and farther and farthest pasts as the third and the fourth respectively

Apart from the etymological associations as suggested above the words  $K_l$ ta,  $Tret\bar{a}$ ,  $Dv\bar{a}para$  and Kali were connected with the numbers 4, 3, 2 and 1 respectively from very early times. These four words were primarily associated with the game of dice The ancient practice of playing with dice was to pick up tiny  $Vibh\bar{i}taka$  nuts, which were thrown on the board for this purpose, and to count them If the number picked up by a player happened to be the multiple of four he had obtained  $K_l$ ta which was the highest score. If it was not so the score was determined according to the remainder three fetched  $Tret\bar{a}$ , two  $Dv\bar{a}paia$  and one Kali. The first three scores viz  $K_l$ ta,  $Tret\bar{a}$  and  $Dv\bar{a}paia$  were winning once in descending order. The last viz Kali entailed lose  $^2$ . In the Vedas these words have been used to denote scores in the game of dice as mentioned above  $^3$  where as they have not been used to denote the four ages

The ancient practice of playing with dice underwent a change, centuries before the beginning of the Christian era and the place of the *Vibhītaka* nuts was taken by the four-faced metallic or earthern die marked with the digits 4, 3, 2, and 1 or bearing as many points on the respective faces. After the throw by the player the figure or points on the upward face decided the score, *ie* it was *Krta* when the face bearing the digit 4 or as many points was upward and so on down to *Kali* 

These words are met with in ancient Jaina Āgamas viz. Ācārāmga and Bhagavatī <sup>4</sup> Here they have been used to denote different organizations of the atoms in matter. When the number of atoms is a multiple of four the organization is called Kaṭajumma (Sanskrit Kṛtayugma). When it is not so the nomen clature follows the remainder after a division by four, being

Semantic Changes in the Kita, Treta, Dvapar and Kali 71

Tretā when the remainder is three, Dvāpaia when it is two and Kali when it is one

In the  $P\bar{a}li$  canonical literature also these words have been used in the context of the game of dice. In the Vidhura Pandita Jātak Kaṭa (Sanskrit Kṛta) denotes the highest score in the game of dice and kali occurs as its antonym <sup>5</sup> These words have also been used figuratively. Thus Kaliggaha means unlucky and Kaṭaggaha lucky. Here they are in compound with gaha (Sanskrit graha)=Score. So the literal meanings will be one who scores Kali' and one who scores Kaṭa' respectively. In the Theragatha (1 462) we come across the phrase 'ubhayattha kaṭaggaha' meanig lucky in both the worlds ie here and beyond Vinaya (6 93 360) uses 'Kaliñ āropeti' in the sense of putting allegation on somebody

The lexicons have not recorded any use of these words in the sense of the ages (yugas) either in the Ardhamāgadhi Jama canons or in the Pāli canonical literature. But by this absence we should not be led to conclude that the four ages came to be denoted by these words at a date later than the compilation of the Pāli and Ardha māgadhī canons. Utmost this can prove, is the comparative immunity of these conons from the Brahmanical tradition in which we find the above denotations occurring much earlier.

In the late Brahmanas the words Kpta,  $Tret\bar{a}$ ,  $Dv\bar{a}para$  and  $Kal\bar{\iota}$  have been used to denote the four consecutive ages. The Sadvimse Brahmana mentions the four ages kpta  $kh\bar{a}rv\bar{a}$ ,  $Dv\bar{a}para$  and Pusya  $^6$   $Dv\bar{a}para$  as denoting the third age in mentioned in the Gopatha Brahmana. As regards the mention of these names in the famous 'Kali sayāno bhavati.", verse of the Aitareya Brahmana it may be noted that some scholars interpret them in the context of the game of dice while thus regard this verse itself as a later interpolation. But the verse has been adapted in the manusmiti  $(1 \times 302)^8$  and explicitly interpreted as the consecutive ages. Commenting on ch. 231 verses 19 onwards of the Mahābhārata Nīlakantha refers to the Kali sayāno bhavati—'verse of the Aitareya Brahmana and explains the words kpta etc.

७२

of the verse as standing for the four ages but used figuratively in that context

Stray references to Kṛta, Tretā, Dvāpara and Kalı as denoting the ages are met with in the upanisads. In the Ramāyana these words seem to have settled down as the names of the four consecutive ages. But here we do not come across any deliberations regarding their nature and extent

In the study of the semantics of these words the Mahābhārata is of immense importance. Here we find the words used to denote different throws in the game of dice. At the same time they have also been used to denote the consecutive ages with elaborations upon their nature and extent. In between these two denotations there are also abundant evidences of their figurative uses which form a sort of bridge between the two denotations and indicate the process of transition

In Udyoga Parva Krishana intending to cow down karna and avert the war describes to him the feats and fury, the Pandavas would exhibit, in the ensuing war This description runs through ten verses and each pair is concluded with the refrain 'Na tadā bhavitā Tretā na kṛtam Dvāpai am na ca 9 Obviously the words krta, Treta and Dvapara, here are figuratively used in the sense of winning scores in the game of dice Krishna makes an oblique reference to the game in which Duryodhana and his friends including Karnā, had got an easy victory securing frequently Krta, Tretā and Dvāpara In the battle field it was not going to be like that where they would not secure Krta etc as they had done in the game of dice. On the contrary here they would face the wrath of the brave Pāndavas which would utterly rout and ruin them The allusion here to the game of dice is quite apt and pointed Of such oblique hints to the game, there is no dearth in the epic In the Virāța Parva (50-24) Aśvatthāmā warns Juryodhana

Naksānkyipati gāndīvam na kṛtam Dvāparam na caļ Jvalato nisitānbanāmstīkṣnānkṣipati gāndivam// But the commentator Nīlakantha interprets the words Krta etc of the line

#### Na tadā bhavitā Tretā etc

as the names of the ages and misses the mark. It is through an exalted strain of ingenuity that he fits the 'ages' into the context He says that krta implies Moksa for in this age it is Moksa alone which is coveted, the other three 'Purusarthas' being always at hand. In the same way he interprets Tretā as Dharma and Dvapara as Artha and Kama Thus the whole line according to him means that the war will not deliver any Purusartha to Duryodhana and his friends It will only bring about their annihilation A very ingenious interpretation indeed 110 But it is obstructed by the last verse of Krishna's speech in the same chapter When Kaina would not be dissuaded Krishna concludes that in the inevitable war 'Duryodhana's followers would die and attain the highest course. Now the highest course for the dead is obviously Moksa The above interpretation of Nilakantha denies all the Purusai thas to Duryodhana and his side but the original vouchsafes the highest one""11

This meandering on the part of the commentator is on account of the original denotations of the words viz those associated with the same of dice becoming comparatively obsolete in course of time

In the Mahābhārata there are numerous examples of these words being used as the names of the four consecutive ages with elaborations upon their respective nature and extent. In chapter 188 of the Vana Paiva Mārkandeya relates to the Pāndavās the duration of the ages viz Krta, Tretā, Dvāpara and Kali. He says, "There are four thousand years in Kitayuga, its morning and evening each comprises four hundred years. In Tretā there are three thousand years, its morning and evening each comprises three hundred years, Dvāpara has two thousand years, its morning and evening each consists for one thousand years, its morning and evening each consists of one hundred years. Kali having been spent up Kīta sets in again and thus the cycle consisting of twelve thousand years

४७

goes on The reckoning of time is again taken up and elaborated in the Shanti Paiva at chapter 231 Verses 19 onwards. It compares with the reckoning of time given in the Manusingti at chapter I Verses 69 onwards

Neither the Mahābhārata nor the Manusiniti contains any suggestion to warrant that the texts mean the celestial years and not the human years But the commentators invariably impose the celestial years each of which, according to them, consists of 360 human years

This sort of reckoning of the four ages is a recurrent theme in the  $Pur\bar{a}nas$ , Linga,  $K\bar{u}rma$ ,  $V\bar{a}yu$ ,  $Brahm\bar{a}nda$ , Matsya, Visnu and  $Bh\bar{a}gavata$ —all these  $Pur\bar{a}nas$  contain the yuga-reckoning which falls in with that of the  $Mah\bar{a}bh\bar{a}rata$  cited above, except that Visnu, Matsya and  $Bh\bar{a}gavat$  explicitly mention the celestial years

It seems that the imposition of the celestial years is a post-Mahābhārata manipulation Dr. Fleet assums that the astronomers of the 4th century India found a coincidence of planets some 3500 years thence which they took as the beginning point of the Kali era Now the 1000 years duration for Kali not reconciling with the astronomical reckonings the celestial years were imposed to make it sufficiently accommodating Since one human year contained 360 days, one celestical year come to 360 human years At this rate the whole periods of Krta, Tretā, Dvāpara and Kali came to 1728000, 129600, 864000 and 432000 years respectively 12

At this stage these words are so metamorphosed that they cannot be easily traced back to the primary denotations in the game of dice, nay, it is difficult to believe that they had ever anything to do with the game of dice. But a close examination would reveal that the genii of the primary meanings are not extinct for the ratio of the total periods of duration of the ages is 4 3 2 1 which reminds one of the primary denotations of the terms Krta,  $Tret\bar{a}$ ,  $Dv\bar{a}par$  and Kali. In the game of dice these words were associated with the numbers 4, 3, 2 and 1 respectively. Moreover they also denoted the best, second best,

third best and the worst in the game. If a player obtained Krta he won all the five points at stake If he obtained Tieta or Dvapara only 3 or 2 points respectively were won over all the participants Kali was not only a barren score but also entailed loss of one's own stake Now in the Kita age there is unsulfied good which goes on diminishing till the worst is reached in kali Thus it may be assumed that through a process of figurative denotations the words Kita etc., which primarily denoted different throws at the game of dice, also implied the best, second best, third best and the worst of the ages. In course of time, the ancient practice of playing with dice dwindling and ultimately disappearing the primary denotations became obsolete and the secondary ones survived and gained popularity This conclusion is corroborated by the fact that the consecutive order of the ages Kita etc, which was later strictly established, seems to be in a state of fluse in their earlier occurrences. According to the reckoning of time in terms of Kṛta, Tretā, Dvāpara and Kali the Mahāhhārata war was fought in the twilight period of Dvāpara and Kali 13 So Dhṛtrāshtra Pāndu and Vidura were born towards the end of Dvapara But in the Adiparva of the Mahabhārata chapter 109, werses 5 onwards, it has been said that when these children -Dhrtarāstra etc - were born, Krta prevailed, not only in the vicinity but also among the nations 14 This shows that in denominating the period as Krta what is taken into account here is the nature of the period rather than its consecutive order In the Udyogaparva chapter 132 verse 16, it is said that the king (by virtue of his deeds) causes Kria etc among his people.<sup>15</sup> The same idea is found in the Manusmṛti at IX 301 16 In the Mahābhārata this theme is taken up again and celebrated in the Shantiparva, chapter 69 The account begins with the statement that it is the king who brings about the periods designated as Krta etc When he administers justice in its entirety he causes the krta age But when he administers only three out of the four parts of justice, he brings in Tretā and when he employs only two parts he causes Dvapara and Kali comes in when the king is altogether bereft of justice. Here the terms Krta etc. have been used to denote periods of time But these do not seem to be fixed and consecutive ones. So the secondary denotations of the words still remain in a state of flux. The primary ones somehow linger in the fact that all the four parts of justice are employed by the king to causes the Kita age, three to cause the Tretā and two to cause the Dvāpara To Kalı not even the one part of justice, which would have been its due on the basis of analogy, is vouchsafed. This theme is repeated at many places in the Shanti Parva 17

The Dharmavisa, as described in the Mahābhārata at several places in course of delineating the nature of the ages (Yugadharma), stands on all four legs in Krta age He loses one leg as he proceeds to subsequent ages, having three in Treta two in Dvāpara and only one in Kali 18 This bull allegory is found in the Manusmiti also Besides, the Manusmiti further adds that in the Kita age human life span was 400 years. It diminished by one fourth in subsequent ages and thus came to 300 years in Tretā 200 years in Dvāpara and 100 years in Kalı All these facts evince the primary association of these words with the numbers 4, 3, 2 and 1 as in the game of dice and also suggest the process of semantic transition from the context of the game of dice to that of the reckoning of time

In the Nala episode the two meanings of the word Kali, the one related with the game of dice and the other with the age of this name, move side by side The personified Kalı brings defeat to Nala in the game of dice So he can be taken as the Kali of the game Nevertheless he has all the evil intentions of the Kali age Kalı and Dvāpara, going to participate in Damayanti's Svayamvara were informed by the deities of the quarters that Nala had already won her hand Infuriated at this they conspired to ruin Nala Kali entreated Dvapara to assist him by entering into the dice and he himself possessed Nala. Further he encouraged Puskara to play at the game of dice with Nala and assisted him in completely routing the latter Later when Nala learnt the mystery of the dice from Rtuparna he could get rid of Kalı The episode is concluded with the remark that the tab of Nala annihilated all the evils of the Kali (age)

In the encounter of king Parīksita with Kali as described in the Bhāgavata the two meanings of Kali are combined The king saw Kalı in the form of a Śūdra's kingship tormenting a cow

bull. Here the  $S\bar{u}dra$ 's kingship indicates that the order of the castes had suffered reversion. The cow and the bull being tormented are the symbol of righteousness. So what is suggested here is the disorder of Kali age. The king washing to restore order aimed an arrow at Kali and subjugated him But Kali entreating for a shelter, he bade him live in gambling drinking, women, murder and gold The places of shelter indicate that here two meanings of kali viz the losing throw in the game of dice and strife are at the focus Kali lives in gambling in the form of the losing throw and also in the form of strife strife has always been an usual feature of the game of dice Since drunken people, women, murderers and those covetous of gold are all prove to lighting, Kali lives in them in the form of strife Strife a denotation of Kali may be a figurative one and derived from its primary meaning in the game of dice—association of strife with this game is very natural, the more so with the throw Kali which is the worst in the game

Besides the main semantic transition from the context of the game of dice to that of the reckoning of time, the words Kita etc have had some derivatives associated with their primary meanings Thus the word kitava=clever, shrewd, may be a Prakritization of Krtavid<Krti=one who is skilled in obtaining kṛta in the game of dice, by unfair mean as well 'Kitava's' essential association with the game of dice is a well established fact. The Pali expression 'kaţañ alāto ganhāti Kīţavā sikkhitô jāthā' (Jātaka VI-228) evidently connects it with Kaţa (Sanskrit Krtā) The hybrid Sanskrit from Krtāvin (Divyāvdāna-58-28, 100-13, 442-9)=having worldly skills, too, seems to have evolved from Krta in the same process The word, 'Catura'=skilled, may be a syncope of 'Caturvāna=the possessor of the four viz Kṛta for Kṛta in the game of dice stands for four and its multiples In the Rgveda (I-41-9) it has been said that 'one should fear him who holds all four The text runs as follows

Caturas cid dadamānāt bibhīyād

The scholast explains it as—

Catuloksān dhālayath Kitavāt Here it seems that the holder of all four is the holder of Krta throw, everybody should fear him for he will Vanquish them all. In this context the use may be a figurative one as many commentators have opined. But it is plain that the holder of the four is the holder of the Kita throw, so it is not far-fetched to assume that the word 'Catui' is a syncopation of 'Catui' holder of the four viz Kita Generally the lexicons connect this word with the  $\sqrt{cat}$  or  $\sqrt{cad}$  in the sense of asking or begging. But one fails to establish any direct semantic link between the root and the derivative

The form Kata as noted above is a Prakritization of Krţa obtained through the cerebralization of the dental proceded by r Later this form seems to have been absorbed in Sanskrit for Darduraka of the Micchakatika, a Sanskrit speaker says, 'Kaţena Vinipātito yāmi'.

In the same way it can also be concluded from the speech of the same person that ' $P\bar{a}vara$ ' a derivative from  $Dv\bar{a}para$  ( $Dv\bar{a}para$ ) + assimilation  $>*V\bar{a}para$ +metathesis> $p\bar{a}vara$ ) has also been absorbed in Sanskrit, for the same speaker says, ' $p\bar{a}vara$  patanacca  $S\bar{o}sita sar\bar{i}rah$ '

The game of dice in course of time, beoming more popular among the *Piakrit* speaking people, the *Prakrit* names of the terms associated with the game ousted their *Sanskrit* counterparts. It should be investigated if the phrase 'pau bāi aha' is not a popular etymology of the above mentioned 'Pāvara'—doubtless it is connected with the game of dice, they say, 'pade pāsā pau vāraha' etc

Now one may ask: 'Was the game of dice so extensive and popular that the terms primarily connected with it yielded such rich harvest of semantic expansions?' If one looks into the Vedic literature and the ancient Sanskrit literature in general and the Mahābhārat in particular one cannot but conclude that the game of dice was fairly wide-spread in ancient India The Apabhramsa literature testifies that the tradition continued in the medieval period too Anyway, for undergoing a semantic expansion it is not necessary that the term should be wide-spread On the

contrary its being wide-period may hinder the process of semantic change. The word 'kuśala' initially meant 'one who was an expert in uprooting the Kuśa grass'. The present popularity is hardly commensurate with its limited scope at the initial stage. Another example is 'Pravīna' and there may be numerous others.

#### Notes

- 1 Dr J F Fleet THE KALIYUGA ERA OF B C 3102 Journal of the Royal Asiatic Society 1911 (pp 479-496 and 675-698)
- 2 H. Luders THE GAME OF DICE IN ANCIENT INDIA

  ("Das Wurfelspiel in alter Indian" an article
  collected in "Philologica Indica" Gottingen
  1940 pp 106-175)
- 3. Rgveda 1 112 24 10 42 9 10 43 5 Athai vaveda 7 50. 8
- 4 Ācārāmga 1 1 1 Bhagavatī 34 1 25 3
- 5 ते पाविसु अक्खमदेन मत्ता राजा कुरुन पुण्णको चापि जक्तवो । राजा कॉल विचिन अग्गहेसि कटमग्गही पुण्णको नाम जक्तवो ॥

ते तत्थ जूते उभयो समागते रञ्ज सकासे सखिञ्च मञ्झे । अजेसि भक्खो नरवरियसेष्ठ तत्यप्पनादो तुमुलो वभूव ।। Vidhura Pandita Jātaka

(91-92)

Here one fact may be noted that the game of dice referred to in the gathas is the one played with the *Vibhītaka* nuts. But the prose explanation imposes the type played with the four-

50

faced earthen or metallic dice, which fact evinces that by the time of the prose explanation the earlier type had grown absolute so the commentator imposed upon it the later type.

- 6. Sadvimša Brāhmana . V. 6
- 6 कलि शयानो भवति सजिहानस्तु द्वापर । उत्तिष्ठस्त्रेता भवति कृत सगच्छते चरन् ॥
- 8 किल प्रसुत्प्तो भवित स जाग्रद् द्वापर युगम् । कर्मस्वम्युद्यतस्त्रेता विचरस्तु कृत युगम् ॥
- 9 उद्योग, १४२ (६-१४)
  यदा ब्रक्ष्यसि सङ्ग्रामे श्वेताश्व कृष्णसारियम् ।
  ऐन्द्रमस्त्र विकुर्वाणमुभे चाप्यग्निमारते ॥६॥
  गाण्डीवस्य च निर्धोप विस्फूजितिमवाशने ।
  न तदा भविता नेता न कृत द्वापर न च ॥७॥ इत्यादि ।
- 10 न तदेति । कृते हि सर्वे कृतकृत्या एवेति न तिवर्ग किश्चद्येस्ते । त्रेताया तु धर्म-प्राधान्येनार्यंकामावानुपिङ्गकत्वेन चापेक्षन्ते । द्वापरे तु अर्थकामो प्राधान्येन धर्मं च तदङ्गत्वेन । तत्र कृत न मिवतेति मोक्षाद् प्रश उक्त । न त्रेतेति । धर्माद् प्रश उक्त स च दुर्योधनादिनामस्त्येव । द्वापर न भिवतेति तेषामर्थकामाविष न भिवष्यतो युद्धेन मरणस्यावश्यम्मावादित्यर्थ ।
- 11. राजानो राजपुत्राश्च दुर्योधनवशानुगा । प्राप्य शस्त्रेण निधन प्राप्स्यन्ति गतिमुत्तमाम् ॥
- 12. All those *Purānas* which do not specifically mention the celestical years need not be taken to be interior to the so called astronomical period. These may not be aware of the new reckonings of time cooked up by the astronomers. On the contrary those which impose the celestical years can be safely placed in the post-astronomical period. The *Vīṣnu Purāna* contains clear evidence of its awareness of the approach of the astronomers. It talks of a co-relation between the coincidnce of planets and the extent of the ages (4-24-102)

- 13 अन्तरे चैव सम्प्राप्ते कलिद्वापस्योरभूत् । समन्तपञ्चके युद्धे कुरुपाण्डवसेनयो ॥ महाभारत 1-2-13
- 14 तेषु निष् कुमारेषु जातेषु कुरुजाङ्गलम्।

प्रदेशीष्विप राष्ट्राणा कृत युगमवर्तत । महाभारत 1-109-5

- 15 कालो वा कारण राज्ञो राजा वा कालकारणम् । इति ते सथायो मा भृद् राजा कालस्य कारणम् ॥
- 16 कृत त्रेतायुग चैंव द्वापर कलिरेव च। राजो वृत्तानि सर्वाणि राजा हि युगमुच्यते ॥
- 17 कालो वा कारण राज्ञो राजा वा कालकारणम्।

  इति ते सथयो मा भूद्रराजा कालस्य कारणम्।।

  दण्डनीत्या यदा राजा सम्यक्कात्स्त्येन वर्तते।

  तदा कृतयुग नाम कालसृष्ट प्रवर्तते।।

दण्डनीत्या यदा राजा त्रीनशाननुवर्तते। चतुर्थेभशमुत्सृज्य तदा न्नेता प्रवर्तते॥

अर्धे त्यक्त्वा यदा राजा नीत्यर्धमनुवर्तते। ततस्तु द्वापर नाम स काल सप्रवर्तते॥

दण्डनीति परित्यंज्य यदा कात्स्न्येन भूमिप । प्रजा क्लिश्नात्ययोगेन प्रवर्तेत तदा कलि ॥

## दर संस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा

18 कृते चतुष्पात् सकलो निव्याजीपाधिवाजित ।
वृष प्रतिष्ठितो धर्मो मनुष्ये भरतपंभ ॥
अधर्मपादविद्धस्तु त्रिभिरशे प्रतिष्ठित ।
त्रेताया द्वापरेऽर्धेन व्यामिश्रो धर्म उच्यते ॥
त्रिभिरशेरधर्मस्तु लोकानात्रम्य तिष्ठति ।
तामस युगमामाद्य तदा भरतसत्तम ॥
चतुर्थाशेन धर्मस्तु मनुष्यानुपतिष्ठति ।

महामारत वनपर्व अध्याय १६०—(६-१२)

## IMPORTANCE OF JAIN LITERATURE FOR THE STUDY OF DESYA PRAKRIT

Dr H C BHAYANI

## [1]

The term desī (alternatively, desya, desaja etc.) has been used in several distinct but interconnected meanings Ancient Indian works on poetics defined Sanskrit and Prakrit as languages of literature The latter comprised a cluster of literary idioms (Sanskrit-dependent, considerably 'artificial' and highly stylized) like Mähärästri, Apabhramsa, Paisaci, Śauraseni. Mägdhi etc Sanskrit and Prakrit had to be learnt through formal instruction, and manuals of grammar and dictionaries were periodically composed by way of text books Prakrit grammars provided a set of rules for Sanskrit poets for turning Sanskrit into Prakrit of different varieties. On the basis of phonological difference and derivability from Sanskrit, Prakrit words were traditionally into three categories Tatsama, Tadbhava and Desya Those words which had the same sounds and meaning as their corresponding words in Sanskrit were Tatsamas, those which had modified sounds but the same meaning as their Sanskrit correspondents were Tadbhavas, those which were not derivable from Sanskrit i e not accountable either as tatsamas or as Tadbhavas and hence considered to be substitutes for Sanskrit words of correspondingly same meanings were Desya words

The Desya class of words, traditionally used in literary works, were listed with meanings in special lexicons, like Hemacandras Rayanāvalī (also popularly known as Desīnāmamūlā), which itself refers to numerous earlier similar compilations. The

term desya or desī was usually and most frequently employed in this sense. It designated that stock of Prakrit words which was found in the works of standard Prakrit authors, but which, unlike the rest of Prakrit words, was not derivable (according to the then accepted grammatical canons) from Sanskrit

Manuals of Prakrit grammars had started to be composed from about the second century AD as shown by Vararuci's Prākrta prakāśa. Deśya lexicography too seems to have its beginnings there-about Among the earlier authorities on Deśya words cited by Hemacandra we find the name of Sālāhana, the famous royal poet and campiler of an anthology Prakrit lyrics, the Saptaśataka, who is generally assigned to the period of the second century AD From Hemacandra we also know that a dozen or more Deśya lexicographers preceded him, but their works are lost to us we are completely in dark about them, excepting a few citations and allusions in later works

The importance of the Jain writings for studying Desya words is twofold Some Jain writers have made direct contribution to Desya lexicography But the indirect contribution of the Jain literature in this regard is even much greater. In sanskrit and Prakrit there is vast amount of literature, religious, exegetical and narrative, composed by the Jainas It camprises canonical texts and their commentaries (Cūrnis, Bhāsyas, etc.), religious monographs (prakaranas) and the enormous amount of narrative works legendary biographies, tales, parables, anecdotes etc The language of these works is marked by causal or liberal use of Desya words Hence they are an invaluable source for studying the character, function and history of the Desis But so far very little work has been done in this regard. Hence, in the present short sketch, no precise or reliable account the materials available from those sources can be given We offer just a few observations and rather haphazard illustrations with a view to impress on the readers the importance of studying the Jain writings from this view-point.

the language of the Jain canonical texts. The following few words casually gleaned from only two or three texts may serve to illustrate1

| अल्लिय              | to resort to      |
|---------------------|-------------------|
| अच्छ भएल            | bear              |
| <b>ईस</b> स्य       | archery           |
| ષ્ટ્રાદ             | censure           |
| <b>હ</b> િન્છપય     | thiefs accomplice |
| उद्देहिया           | termite           |
| ઓમ વિય              | headlong          |
| <del>क्</del> रक्खड | harsh, fat        |
| कडय                 | curtain           |
| <b>બ્</b> ટ         | with mained hands |
| खंउर                | gum               |
| લકુા                | pit               |
| खरट                 | to smear          |
| હા <b>દ</b> િલા     | squrrel           |
| હિલ                 | to censure        |
| <b>હે</b> લ         | spittle           |
| खोड                 | log of wood       |
| <b>ય</b> હીં        | cart              |
| गुठो                | bad horse         |
| गोल्ल               | olıbanum          |
| गोल्हा              | the Bimba plant   |
| घधसाला              | mendicants home   |
| चडिक्किय            | angry             |
| चडगर                | multitude, pomp   |
| <b>चडवेल</b> ।      | slap              |
| चम्मेट्ठ            | whip              |
| चिवखल्ल             | mud               |
| चिलिमिली (णी)       | curtain           |
| चिलिञ्जिल           | wet and sticky    |
|                     |                   |

skin, bark

चोय

| છલ્લી               | bark                       |  |
|---------------------|----------------------------|--|
| અભ                  | cow-dung                   |  |
| ভিৰণ                | touched                    |  |
| छुक्करण             | shooing                    |  |
| <b>છિવા</b> હિયા    | soit of book               |  |
| छुरधर               | razor-case                 |  |
| છોક્                | to release                 |  |
| <b>કા</b> મ્        | to burn                    |  |
| क्षीड               | to cause to shed           |  |
| झोसण                | search                     |  |
| દિદ્યાવ્            | to rattle                  |  |
| હનાલ                | slice                      |  |
| <b>डहर</b>          | child, small               |  |
| दाल                 | branch                     |  |
| <b>ि</b> र्क        | crane                      |  |
| તપ્પળ               | groats                     |  |
| तुयद्द्             | to turn on sides           |  |
| थक्क                | occassion                  |  |
| ચિ <b>ન્</b> મભ     | patch                      |  |
| दवह्वस्स            | quickly                    |  |
| <b>पहकर</b>         | multitude                  |  |
| પા <b>ળા</b> લિ     | slap                       |  |
| पामि न्य            | borrow                     |  |
| <b>પાં</b> રાર્ફ    | Pickase                    |  |
| <u>  પિરિપિરિયા</u> | kind of musical instrument |  |
| પિરિલી              | 31 31 31 32                |  |
| પુલપુલ              | continuous                 |  |
| પેદુખ               | peacock's feather          |  |
| પો <b>હ</b><br>જો   | fant                       |  |
| पोक्क<br>पोग्गल     | swollun and depressed      |  |
|                     | flesh                      |  |
| પોંદુ<br>પોલક       | belly                      |  |
| પાલક<br>પોલ્લ       | to cross over              |  |
| भारत                | hollow                     |  |

| पोत्ती               | loin cloth, piece of cloth |
|----------------------|----------------------------|
| િમ પ્લિ <del>ય</del> | lung                       |
| वप्प                 | father                     |
| वरुड                 | matmaker                   |
| विलकोली              | deceptive change of voice  |
| बोदि                 | body                       |
| वोड                  | shaven-headed              |
| મકી                  | cart                       |
| भिलिग्               | to ammount                 |
| मगुस                 | mongoose                   |
| मक्कोडय              | large ant                  |
| माढि                 | armour                     |
| मिसिमिस्             | to flare up                |
| मेर <u>ा</u>         | boundary                   |
| रूअ                  | cotton                     |
| <b>રો</b> ફ          | rice flour                 |
| लच।                  | bribe                      |
| <b>લ</b> હ્          | beautiful                  |
| लेच्छारिय            | smeared                    |
| वग्धाडी              | hooting                    |
| वग्धारिय             | hanging down               |
| वल्लर                | field                      |
| वहिलग                | beast of burden            |
| सएज्झिग              | neighbour                  |
| सयराह                | quickly                    |
| <i>હૈ લ</i>          | deformed                   |

Similarly a much bigger list can be easily prepared from the huge commeterial literature Not only words but new formative suffixes and postpositions are found which after-wards gained wider currency in New Indo-Aryan Several past passive participles extended with -ella- (like gaellaya-, jäellaya-., laddhellaya-. siddhellaya, kahiellaya are found in Haribhadra's commentaries tanama used with genetive to signify 'due to, an account of' mūla meaning 'near' and ccāya as a possessive suffix are also attested from the same source.

The proportion of Desya words in the Kathā-literature is still greater. We may note some Desya words from the Vasudevahim $d\bar{\iota}$  and the Kuvalayam $\bar{a}l\bar{a}$ 

## From the Vasudevahimdī

अवारी shop useless આલ जम्मति infaluation कडिल्ल jungle कुल्लरिय sweetmeat seller खोट्टी servant girl गणियारी cow elephant to throw धत् હિહિય vagaband nailcutter नहरण **पइरिक्क** lonely परियदणध lullaby वेंटलिय bundle मयहरय headman chief

## Past passive participles in-ella

अाणिएल्लिय, उद्दालियल्लिय, विण्णेल्लय, पिंहत्येल्लिय, हएल्लिय।

maternal uncle's daughter

## From the Kuvalayamala

मेहणया

| <b>બ</b> ભીઢ    | untouched            |  |
|-----------------|----------------------|--|
| अ।डियत्तिय      | agent                |  |
| <b>अ।</b> यल्लय | yearning             |  |
| अालप्पाल        | meaningless, prattle |  |
| લાલય '          | niche                |  |
| <b>બા</b> લુલ્  | to touch             |  |
| <b>अ</b> ।होड्  | to strike, to beat   |  |

उक्कठुल्लेय longing

उक्कुरुड garbage heap

उक्खुड to pluck

उत्तावल hurrying उप्पित्थ frightened

**હ**પ્પીલ multitude

उप्फांगल to tell उरुपुल्ल cake

બોકુ earth digger

ओरल्लि roar

ओरुप scraping ओलग्ग् to serve

<u> લો</u>લેફક fond of

ओहटू to decrease कॅंकेल्ली Asoka tree

कदोह lotus

multitude, Stock कडप्प कडित्त gambling board

कणिक्का dough

dumb कल्ल कॉलवट्स bow

किट्र कुभीरय aquatic creature

dirt

क्रहग bower

क्रडिच्छ hole, opening

कुह्य magic trick कुहोड axe

कोटी sort of veapon

कोल्तुय jackal कोस ल्लिय present

oil cake এল

खल्लइय contracted to fall short खुट्ट

shield

दोज्झ

सेडु sport गह०भ harsh noise गोदी cluster of blossoms सोस morning गोसग morning ઘેપ્પ to seize चिन्यक adorned Pupil चट्ट चडप्भड to be restless to destroy चमढ चिलीणय sticky dirt चीरि cricket. चुपालय round window चोपालय છત્વેશનાન man of taste and culture છિવ to touch छुढ thrown **છેં** છ કયા unchaste woman **અં**પાળ palanguin जामइल्ल watchman झोलिया bag ठेक्कूर village chief डिभ, हिभरूय child होविलय domb લહા drum तडविय spread तड़विय तरवारि sword तिल्लच्छ eager निगि चिछ Pollen **थुहु**डुविडय sulky दिल्लिदिलिय child दुप्परियल्ल unfathomable

offense, treachery

द्रग village निकमण sewage निधोल to scowl निल्नक to hide निञ्चड to result

नेदालि head ornament

पुरुषल able

प व्युप्फिउिय bounced back

पडियमा to serve पत्तट्ट expert पूजड youthful पुल्लि tiger पोट्टलय bundle वडल्ल OX

वलामोडिय forced वोल्ल to speak भल्लुको vixen

भेल्लिय attacked

musical instrument मउद

bad, ugly मगुल small 458

having bodily defect म्ट

chaff fire मुम्मुर to found મુસુમૂર मूयल dumb

मेढी supporting beam મૈલ્લ to leave, to place

रग् to crawl guard रवखवाल beautiful र+माउल

रिछोलि row ψć to hum

रेह to appear beautiful

speaking लल्ल indistinctly लल्लाय लीव child विकय eaten ordure वच्च वज्जर to say to be sure वट्टड वणे possibly વલન્ન to mount horse's stable वलत्था वव्वीसय musical instrument quickly વોરુલા वाहियाली riding ground विरय rivulet विसद्भ bloomed विहडप्फड agitated व्ष्ण dejected वेगसर mule वेल्लहल tender वोविकल्ल boasting वोद्रह youth kind of horse वोल्लाह astrologer **मव**च्छर सिलिका small stick, chip सिलिव child सुद्धिय exhausted सेराह kind of horse सोवणय bed room हलवोल dın हलहल agitation हल्ल् to stir हल्लफल agitated haste हिरिमथ gram

83

Next we pass on to the most extensive and outstanding extent work of Desya lexicography, viz, Hemacandra's Rayanāvaiī or Desinamala Hemacandra aimed at preparing an up-to-date authentic lexicon of Desya words for Prakrit writers and readers on the basis of various previous works. It was a very difficult and taxing task in view of the fact that something like utter confusion prevailed at that time in the field of Desya lexicography owing to disagreement among authorities, immature writers, ignorent scribes and poor condition of preservation of old texts It highly rebounds to Hemacandra's credit that, owing to his scientific attitude and practical approach, he succeeded in introducing considerable measure of order where disorder reigned As a consequence the Deśināmamālā had such a success that it eclipsed almost all the earlier Desi lexicons, which in course of time went out of use and eventually disappeared altogether. The success achieved by Hemacandra in this regard owes much to his adoption of some definite principles and methods in compiling his work

He set up five criteria for defining the character and scope of the Desya words

- (1) Those words which were confined to the ordinary speech of the peoples in various regions like Mahārāstra, etc (1 e words of regional dialects) were to be ignored.
- (11) Those prakrit words only which were handed down through the tradition reaching back to a hoary past were to be noted
- (111) Of these words only those were Desya which were not analysable as complexes of root and suffix, and which could not be derived from Sanskrit through the grammatical processes of Loss, Intrusion, Modification etc
  - (11) Certain Prakrit words inspite of being analysable and derivable from Sanskrit, were to considered Desya, if, in their Sanskrit form they were not found recorded in standard Sanskrit lexicons

(v) If the meaning of a Prakrit word could be explained through metaphorical transfer as compared with the meaning of the corresponding Sanskrit form of that word, that word was not be considered Desya

Hemacandra introduced certain methodological innovations in the arrangement and presentation of his lexical material This made for greater orderliness and clarity and enhanced the reference value of his work. He adopted an alphabetical order for the items selected, and under each latter-head he arranged the words according to the number of syllables Items with multiple meanings were separately grouped. He composed verses to illustrate the use of the recorded items these also provided the necessary context to remove ambiguities where the glossing word (in Prakrit or Sanskrit) had several meanings Against the former practice, he excluded the verbal substituted (dhātvādešas) from the lexion and assigned them to the Prakrit grammar, because of their special characteristic of combinability with derivative affixes of Sanskrit origin But for the sake of convenience and to avert any sudden break with the tradition, he noted them in his commentary on the Desī nāmamālā

This commentary also served the purpose of a clearing house Hemacandra critically evaluated earlier work in Desya lexicography, distinguishing between inaccurate and authentic ones on the other In his work he incorporated the materials from the latter sources In numerous cases of doubt or disagreement, he selected and rejected after properly weighing the available evidence, noted the alternatives where he found them equally authoritative and left the choise open where no decisive evidence was available. We can well imagine the enormous effort involved in this sort of task, and appreciate the high scholarly spirit which saved the Desya lexicography from utter confusion and threatened oblision

Hemacandra's Desīnāmamālā gives the meanings of about four thousand words. If we count a word with multiple meanings as so many separate words, then the number may go up by a thousand On the other hand the total would go down by a few hundreds if we leave out those items which are mere orthographic or phonological variants<sup>6</sup> of some other items, or are such as can be shown to be the result of some confusion or error <sup>7</sup>

Even a superficial examination of the Deśīs recorded by Hemacandra makes obvious some of its striking characteristics. A majority of these words are such that they are not known so far from any other source The Pāiasaddamahannavo (and other modern Prakrit dictionaries) do not cite for them any other authority It is however a fact that a considerable amount of Prakrit and Apabhramśa literature has remained as yet unpublished Our experience so far shows that newly published Prakrit works are found to contain Deśya words which had remained so far unattested from the published literature

A considerable number of words of the Deśināmamālā are such that though technically considered Deśya by Hemacandra's criteria, are quite good Tadbhavas and Hemchandra himself is fully aware of this alternative opinion. The following are a few instances out of hundreds:

| <b>अ</b> इठारा              |                 |                  |
|-----------------------------|-----------------|------------------|
| <b>अ</b> इरजुवर्ड           | अचिरयुवति       | नववधू            |
| <b>अगु</b> ज्झहरो           | अ-गुह्यधर       | रहस्यभेदी        |
| अग्ग <u>क</u> ्षघो          | अग्रस्कन्व      | रणमुखम्          |
| अग्गवेओ                     | <b>લ</b> મ્રવેગ | नदीपूर           |
| <b>બ</b> મ્મિલો             | अ।ग्निक.        | इन्द्रगोपकीट.    |
| अ <del>कुस</del> इ <b>अ</b> | अकुशित          | अकुशाकारम्       |
| अजुअलवण्गो                  | અયુગલપર્ળ       | अभ्लिकावृक्ष     |
| બજ્યો                       | અર્ય            | <b></b>          |
| अणेकज्झो                    | अनेक 🕂 ध्य      | <b>च</b> >चल     |
| अत्य <sup>र्</sup> ध        | अस्ताघम्        | <b>લે</b> ના ધમ્ |
| <b>લ</b> ધર્ઘૂ              | अन्यान्धु       | कूप              |
| अधज्झो                      | आत्म 🕂 ध्य      | अ।८भवश           |
| अरिहइ                       | अर्ह्ति         | नूनम्            |
| अवगो                        | अप।ङ्ग          | कटाक्ष           |

| Λ | 7 |
|---|---|
| u | • |

| अभिण्णपुडो            | अभिन्न <u>पु</u> ट           | रिक्तपुट          |
|-----------------------|------------------------------|-------------------|
| <b>अवर</b> ज्जो       | अपर 🕂 द्यु                   | अतिकान्तं दिनम्   |
| अविणयवरो              | अविनयवर                      | जार               |
| अहिहर                 | अहिगृहम्                     | वल्मीक            |
| <b>ઝા</b> વરં         | आतुरम <u>्</u>               | संग्राम           |
| આહનં                  | आकुलम्                       | ′ अरण्यम्         |
| अालयण                 | अ।लयनम्                      | વાસ <b>ગૃ</b> हમ્ |
| आलासो                 | अलास्य                       | वृश्चिक           |
| अ।लीवण                | <b>अ।दी</b> पनम्             | प्रदीप्तम्        |
| इदग्गी                | <b>इ</b> न्द्र। रिन          | तु हिनम्          |
| इदमहकामुओ             | इन्द्रमहाकामुक               | <b>श्व</b> ।      |
| उण्होदयभडो            | उण्णोदकभाण्ड                 | भ्रमर             |
| কধ।                   | यूका                         | थू का             |
| एक्कघरिल्लो           | एक + गृह + 'इल्ल'            | देवर              |
| एक्कस <i>ाहिल्लो</i>  | एक + भारूय + 'इल्ल'          | एकस्थानवासी       |
| ओरत्तो                | अवह्प्त                      | गविष्ठ            |
| <u> એો</u> ભુગ્ગો     | े अव रुग्ण                   | नि स्थाम।         |
| <b>अो</b> सीस         | <b>અ</b> પશીર્ષ              | अपवृत्तम्         |
| कमणी                  | ઋમणी                         | नि श्रेणि         |
| <b>જુ</b> દૃાલો       | <b>ფ</b> ჯო                  | चर्मकार           |
| कुडीर                 | <b>જુ</b> ઢી <del>ર</del> મ્ | वृत्तिविरम्       |
| कुडुलेवणी             | कुड्यलेपनी                   | સુર્પા            |
| कुलफसणो               | कुलपासन                      | कुलकल ङ्क         |
| कोलो                  | ઋોહ                          | ग्रीवा            |
| कोसलिय                | कौशलिकम्                     | प्राभृतम्         |
| खञ्जोओ <mark>े</mark> | खद्योत                       | नक्षत्रम्         |
| खुडु                  | क्षुद्रम्                    | <b>લધુ</b>        |
| खेअ।लू                | खेदालु                       | नि सह             |
| गणेत्ती               | गणियन्नी                     | अक्षमाला          |
| गडीव                  | गाण्डीवम्                    | ધનુ               |
| મય                    | गतम्                         | મૃતમ્             |
| <b>गयणर</b> इ         | गगनरति                       | મેધ               |
| गयसाउलो               | गतस्वाद 🕂 'उल'               | नि स्नेह          |
| गामेणी                | <b>श्राम</b> णी              | છાગી              |
|                       |                              |                   |

| गोसण्णो                 | गोसझ                    | મૂર્હ             |
|-------------------------|-------------------------|-------------------|
| भगवाही<br>भगवाही        | भनवाही<br>भनवाही        | ন -<br>হন্দ       |
| घरघंटो                  | 7                       | चंद्रक<br>चंद्रक  |
| घरयद <u>ो</u><br>घरयदो  | गृह्घण्ट<br>सन्दर्भ     | સાં<br>સાંદર્શ    |
| वरवदा<br>चउर्रविद्यो    | गृहचन्द्र<br>चतुरचिह्न  |                   |
|                         |                         | सातवाहन           |
| चक्खुरक्षणी             | स्वक्षूरक्षणी           | পত্যা             |
| चिधाल                   | चिह्न 'आल'              | મુહ્યમ્           |
| छड <b>क्ख</b> रो        | पडक्षर                  | स्कन्द            |
| હ્યાળો                  | पट्प्रन                 | विदग्ध            |
| છાફલ્લો                 | છાયા [ 'કલ્લ'           | प्रदीप            |
| છિ <b>ખ્</b> યો ૦ મવા   | छिन्नोद् <b>भवा</b>     | दूर्वा            |
| છુદદ્દી રો              | क्षद्रहीर               | શિશુ <b>શ</b> શી  |
| <b>છુ</b> તમફુી         | क्षुरमदी                | नापित.            |
| <b>छु</b> रहत्यो        | क्षु रह <del>स्</del> त | नापित             |
| <b>छेत्तसोव</b> णय      | क्षेत्रस्वपनम्          | क्षेत्रे जागरणम्  |
| जच्छंदओ                 | यच्छन्द:                | स्वच्छन्द्        |
| <b>ज</b> પેન્છિરમમ્મિરો | यद् +प्रेक्ष् + 'इर ∣ म | यो यद् दृष्ट तदेव |
|                         | + 414 + '\$ <'          | <b>મૃ</b> ગયતે    |
| जहण रोहो                | जघनरोह                  | <i>ক</i> ং        |
| जहाजाओ                  | यथाजात:                 | <b>ਯ</b> હ        |
| जाल <b>છ</b> હિલા       | जालघटिता                | चन्द्रशाला        |
| जेमणय                   | जेमनकम्                 | दक्षिणहस्त        |
| जोइगणी                  | ज्योतिरिङ्गण.           | इन्द्रगोप         |
| डभिओ                    | त्।-िभक                 | द्यूतकार          |
| ળ વિળી                  | नन्दिनी                 | गौ                |
| ण <b>क्खत्तणे</b> मी    | नक्षत्ननेमि             | વિષ્ણ             |
| णहेमुहो                 | नभोमुख                  | ધૂન               |
| णहवल्ली                 | नभोवल्ली                | विद्युत्          |
| <b>ળા</b> ફિલામ         | नाभिदाम                 | उल्लोचमगध्यदाम    |
| णाहिविच्छेओ             | नाभिविच्छेद             | जघनम्             |
| णिवसण                   | निवसनम्                 | वस्त्रम्          |
| <u> </u> બિલકો          | નિકૃતિ                  | વ+ <b>મ</b> ે     |
| <b>ળિ</b> મ્મસૂ         | नि ४मश्रु               | तरुण              |
| णिब्बित्ता              | निर्वृ त्त              | सुप्तोत्पित       |
|                         | •                       | -                 |

| <u> </u>                              | निभृतम्                       | तूष्णीकम्                     |
|---------------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|
| હાતું.<br>ખીસીમિઐો                    | नि सीमित                      | निर्वासित                     |
| तविकभी                                | ता श्रकृमि                    | इन्द्रगोप                     |
| तवकुसुमो                              | ता श्रकुसुम                   | <u>क</u> ुरवक                 |
| તિવ્વ                                 | तीव्र <b>म्</b>               | उ.<br>अत्यर्थम्               |
| तोवट्टी                               | न्न <u>पु</u> पट्टिका         | •                             |
| સ્થિપ્ <mark>યો</mark>                | स्त्यान                       | दृप्त                         |
| यिरसीसा                               | स्यिरशीर्षा                   | निर्भाक                       |
| યૂ <b>લધો</b> ળો                      | स्थूलघोण                      | सुकर                          |
| यूराचारा<br>थेणिल्लि <b>म</b>         | स्तेन 🕂 'इल्लिअ'              | हृतम्                         |
| थेरासण                                | स्यविरासनम्                   | પદ્મમ્                        |
| दहिउप्फ                               | दधिपुष्पम्                    | नवनीतम्                       |
| વાહુડ <i>ા,</i><br>દિલઘુત્તો          | દ્વિખધૂત                      | काक                           |
| दिअहुज                                | दिवाभुक्तम्<br>दिवाभुक्तम्    | पूर्वा <sub>ल्लि</sub> भोजनम् |
| વિઝા <sub>ઉ</sub> ગ<br>વિઝાહમો        | દ્વિ <b>जा</b> धम             | भासपक्षी                      |
| दिव्वासा                              | दि <b>•वास</b> ो              | चामुण्डा                      |
| ુલ <del>વ</del> લરો                   | द्वयक्षर                      | વળ્ડ                          |
| दुद् <sub>मी</sub>                    | <b>દુર્વમ</b>                 | देवर                          |
| કુ+મુફો<br>દુ+મુફો                    | કુર્મું<br>કુર્મુંલ           | મર્ભેંદ                       |
| કુન્ <u>ગુ</u> હા<br>દુરાલો <b>કો</b> | ड∙६ <sup>५</sup><br>दुरालोक   | तिमिरम <u>्</u>               |
| घवलसउण <del>ो</del>                   | धवलशकुन                       | ह <b>स</b>                    |
| धारावास <u>ो</u>                      | धारावाश                       | મેન                           |
| धारावास <u>ो</u>                      | घारावर्ष <u>.</u>             | मेघ                           |
| घुअगाओ<br>घुअगाओ                      | ધ્રુવ <b>ના</b> ય             | भ्रमर                         |
| ધૂમગો<br>ધૂમગો                        | धूमाङ्ग                       | भ्रमर                         |
| धूमद्द <u>ा</u> र                     | दू म<br>धूमद्वारम्            | गवाक्ष                        |
| યૂ.૧૬૧ <b>ે</b><br>ઘૂમહબો             | दू ५ <u>०. ५ १</u><br>धूमध्वज | तटाक                          |
| पूर्वा ।<br>धूमधयमहिसीओ               | धूमध्वजहिष्य                  | कृत्तिका                      |
| धूममहिसी                              | धूममहिषी                      | नीहार                         |
| यूगास्त्र <u>ः</u><br>धूमसिहा         | धूमशिख।                       | नीहा <i>र</i>                 |
| पुरुष्माहो<br>पुरुष्माहो              | ू<br>पक्वग्राह                | मकर                           |
| पवकसावजी                              | पक्वश्वापद                    | शरभ                           |
| पक्को                                 | पक्व                          | સમર્થ                         |
| પ <b>ત્ર</b> યુલી                     | पञ्चा ङ्गलि                   | ५रण्ड                         |
| 3                                     | *1                            |                               |

| पडरगो          | पाण्डुराङ्ग         | रुष्र                      |
|----------------|---------------------|----------------------------|
| पयलायभत्तो     | प्रचलाक-भक्त        | मयूर                       |
| पल्लट्टजीहो    | पर्यस्तजिह्व        | रहस्यभेदी                  |
| पवरग           | प्रवराङ्गम्         | शिर                        |
| पाडलसउणो       | <br>पाटलशकुन        | हस                         |
| पायप्पहणो      | <b>पादप्रह</b> ण    | कुक्कुट                    |
| पिअमाहवी       | प्रियमाधवी          | कोकिल।                     |
| पिट्ट <b>त</b> | <u>पृष्ठान्त</u>    | મુવ                        |
| र्पिगमो<br>-   | पिङ्गाङ्ग           | મર્ભેટ                     |
| पुडइअ          | पुटकितम्            | પિળ્કીकૃતમ્                |
| ट<br>वप्फाउल   | वाष्पाकुलम्         | સત્યુ <sup>ં</sup> અ       |
| वहुमुहो        | વદુમુહ              | ુ<br>દુર્ <mark>ગ</mark> ન |
| वभहर           | વ્ર <u>ફ</u> ાગૃहમ્ | ज<br>कमलम्                 |
| वहुरावा        | वहुरावा             | शिवा                       |
| भयवग्गामो      | भयवग्गामो           | मोढे रकम्                  |
| भाउण्णा        | <b>भ</b> ातुर्जाया  | ì                          |
| भिसिय।         | वृसिका              |                            |
| भूक्ख।         | वुभुक्षा            |                            |
| भूअण्णो        | भू 🕂 यज्ञ           | कृष्टे खले यरा             |
| भूमिपिसाओ      | भूमिपिशाच.          | તાલ                        |
| माइमोहणी       | मतिमोहिनी           | सुरा                       |
| भउञ            | મૃદુજ્ઞમ્           | दीनम्                      |
| मगलसज्ज्ञ      | मञ्जलसाध्यम्        | वीजवापशेष क्षेत्रम्        |
| मञ्ज <b>ा</b>  | मर्यादा             |                            |
| मज्झिमगड       | मध्यमकाण्डम्        | उदरम्                      |
| मडवोज्झा       | भृत 🕂 वाह्यТ        | धिविक।                     |
| मडो            | મૃત                 |                            |
| मणिणायहर       | मणिनागगृहम्         | समुद्र                     |
| मणिरइआ         | मणिरचिता            | कटिसूत्रम्                 |
| मधाओ           | मान्वाता            | <b>अ</b> ।ढ्य              |
| भवणिवासी       | मदनिवास             | कन्दर्भ                    |
| महगो           | महाङ्ग              | <b>उ</b> ष्ट्र             |
| मसिण ्         | મમૃખમ્              | रम्यम्                     |
| महानडो         | महानट               | <b>रुद्र</b>               |
|                |                     |                            |

| महाविल             | महाविल <b>म्</b>   | વ્યોમ                     |
|--------------------|--------------------|---------------------------|
| महालवक्खो          | महालय <b>पक्ष</b>  | भाद्रपदे श्रद्धपक्ष       |
| महावल्ली           | महावल्ली           | नलिनी                     |
| મहાસંહળો           | महाशकुन            | <b>उ</b> लूक              |
| <b>महास</b> ह।     | महाशब्दा           | शिवा                      |
| મહુમુદ્દો          | મધુમુલ             | पिणुन                     |
| माउआ               | मातृका             | દુર્ગા                    |
| मारिलग्गा          | मारीलग्ना          | कुरिसता                   |
| माह                | માધમ્              | જુન્द <del>જ</del> ુસુમમ્ |
| मुहरो <b>म</b> राई | मुखरोमरा <b>जि</b> | भू                        |
| मुहल               | मुख <b>+</b> 'ल'   | मुखम्                     |
| मूअलो              | मूक <b>+</b> 'ल'   | मूक                       |
| मेरा               | मयीदा              | ••                        |
| મેहच्छी र          | मेघक्षीरम्         | जलम्                      |
| रङलेक्ख            | रतिलक्ष्यम्        | ज <b>धन</b> म्            |
| रत्त्र्धामओ        | रध्यामृग           | <b>श्वा</b>               |
| रत्तच्छो           | रक्ताक्ष           | हस                        |
| रत्तथ              | रक्तक              | बन्धूकम्                  |
| રયખિદ્ધય           | रजनीध्वज           | कु <u>भ</u> ुदम्          |
| रसावी              | रसाद               | भ्रमर                     |
| रसाल               | रसाल               | माजिता                    |
| રિચ્છીમલ્લો        | न्नक्ष —्भद्र      | ऋक्ष                      |
| રિદ્વો             | अरिष्ट             | काक                       |
| રેવર્ફલો           | रेवत               | मातर                      |
| रोमलयासय           | रोमलताशयम्         | <b>उदरम्</b>              |
| लासयविह्को         | लासकविहग           | मयूर                      |
| वइरोअणो            | वैरोचन             | લુ હ                      |
| वको                | प ङ्क              | कल <b>ड्क</b> म्          |
| વનાચ્છા            | वकाक्षा            | प्रमथा                    |
| <b>व</b> च्छ       | पक्ष               | पार्श्वम्                 |
| वणसवाई             | वनध्वपाकी          | कलहकण्डी                  |
| वत्थउडो            | वस्त्रकुट          | वस्त्राश्रय               |
| વાયળ               | उपायनम्            | भोज्योपायनम्              |
| વાયાહો             | वीचाट              | શુંન                      |

| of care             | al   al            | शिरआभरणम्                                    |
|---------------------|--------------------|----------------------------------------------|
| वालवासो             | वालपाश             | ·                                            |
| वासदी               | वासन्ती            | कुन्द                                        |
| वासवालो             | वासपाल             | <b>भव</b> ।                                  |
| वाहगणओ              | विवाहगणक           | मन्द्री                                      |
| विलुत्तहिअओ         | विलुप्तह्दय        | य काले कार्य कर्तुं न जानाति                 |
| विसमय               | विपमयम्            | भल्लातकम्                                    |
| विसारओ              | विशारद             | धृष्ट                                        |
| बिहु <b>डु</b> ओ    | विधुन्तुद          | राहु                                         |
| वेबालो              | वेताल              | <b>अ</b> न्धकार                              |
| वेणुणासो            | वेणुनाश            | <b>भ</b> ेमर                                 |
| सञ्रपमहो            | खे <i>रवृ</i> षभ   | धर्मार्थंत्यवनोवृपभ                          |
| सङ्लासमो            | सदालक्षक           | मयूर                                         |
| सङसिलिपो            | त्सनी शिशु         | स्कन्द                                       |
| सत्तावीमजोअणो       | सप्तविशतिद्योतन    | <b>হ</b> ণ্ড                                 |
| सद्दि               | शब्द <b>⊹</b> 'आल' | नूपुरम्                                      |
| समुद्दणवणीअ         | सभुद्रनवनीतम्      | अमृतम्, चन्द्र                               |
| मिनिणी              | શૃદ્ધિ ળી          | गी                                           |
| सिसिर               | शिशिरम्            | दधि                                          |
| मिह् <b>ड</b> ६ल्लो | शिखण्ड   'इल्ल'    | वाल , मयूर                                   |
| <b>मिह्</b> रिणी    | शिखरिणी            | माजिता                                       |
| मितरिल्ला           | शिखर   'इल्ला'     | मोजिता                                       |
| <b>मिहि</b> ण       | शिखिन्             | स्तन                                         |
| मिही<br>-           | <u></u> શિલી       | कुक्कुट                                      |
| <b>मीरोपहो</b> निअ। | शिरउपहासिका        | প্তেম।                                       |
| मीतणती              | सिहनधी             | करमन्दिका                                    |
| <b>मु</b> + जहो     | सुरज्येष्ठ         | वर्ण                                         |
| <u> स</u> ुहनाणी    | सुखस्यावा          | भयूरी                                        |
| भूरद्ञो             | <b>मूर्यं</b> घ्वज | ુ<br>વિન                                     |
| गोल्हावयतञो         | पोडणावर्तक         | માં (હ                                       |
| हरिनद्य             | हरिचन्दनम्         | <b>યુ</b> ,વવુ,મ <b>મ્</b>                   |
| हरी                 | हरित्              |                                              |
| दिग्गो              | ह्य                | <b>ક</b> ક ક ક ક ક ક ક ક ક ક ક ક ક ક ક ક ક ક |
|                     |                    | •                                            |
|                     |                    |                                              |

Allied to the above, and more or less distinguishable from it is another growth of words, whose Sanskritic origin is not so obvious, but which can be made out with some effort Note for example the following words

| <b>उलुहलि</b> अ।      | उद्गुखलिक words  | तृप्तिरहित  |
|-----------------------|------------------|-------------|
| अअ                    | ततम्             | विस्तारितम् |
| अअखो                  | अकाक्ष           | नि स्नेह    |
| अइगय                  | Vedic अपिगतम्    | प्रविष्टम्  |
| अइरो                  | अतिराजा          | अ।युक्त     |
| <b>ઝ</b> ફળિ <i>ઍ</i> | Vedıc अतिनीनम्   | आनीतम्      |
| ईसओ                   | ऋण्यक            | મૃગ વિશેષ   |
| निउक्कणो              | नि 🕂 बुक्क्   अन | वायस        |

So also वुक्कणो = काक ,उबुक्क — प्रलिपतम्, बुक्कासारो = भीरु वोकिल्लो = अलीकशूर contain बुक्क 'to boast' 'to babble'

| दवहुऄ           | = दवाभिमुखम्          | ય્રી <sup>દ</sup> મમુ <b>હ્</b> રમ્ |
|-----------------|-----------------------|-------------------------------------|
| દુઃષુट्टो       | ્,   ધુટ્ટ = પિષ્     | हस्ती                               |
| <b>વે</b> हળી   | from दिह 'smear'      | ୳ୣୢୠ                                |
| <b>अ</b> ।सिअओ  | 😑 आअसिओ 😑 आयसिक       | <u>લો</u> हમય                       |
| कोहसो कोहरिसो   | <del>વ્યવધર્</del> ષ  | चन्दनधर्षण शिला                     |
| <b>झ</b> त्य र् | ध्वस्तम्              | નષ્ટમ્                              |
| पाडवण           | <u>=</u> पावडण        | पादपत्तनम्                          |
| ५०वज्जो         | पर्वज                 | नख                                  |
| वउहारी          | == बहुअ।री == बहुक।री | सम्मार्जनी                          |
| મसુल।           | from भष् 🕂 उका        | शिवा                                |
| भुक्कणो         | from भुनक             | <b>ध्व</b> ा                        |
| माभीसिय         | from मा भैषी          | अभय प्रदानम्                        |
| मगगणियारो       | मार्ग + अनु + इ + इर  | अनुगमनशील                           |
| <b>લ</b> ઝો     | ৰৰ from হ to roar     | मन्यान                              |
| રો અળિયા        | रीदनिका               | डाकिनी                              |
| <b>વ</b> ઝ      | Vedic वपु             | लवण्यम्                             |
| वम्मीसरो        | मर्मे ध्वरे           | कास                                 |
| वलयगी           | वलयाङ्गी              | वृतिमती                             |

१०४ सस्कृत-प्राकृत व्याकरण और कोश की परम्परा

सिंघुओ (from सिंह + उक) राहु सिंग्ता (from स्नुह) हिमम्

Past passive participles like खण्ण (खान), खद् (खादिन), रिह (रह) etc are to be explained as analogical formations

From quite a different angle the Desinamamala proves further its great importance for us Numerous items are useful for sheding light on the cultural condition prevalent in the later part of the first millenium. Names of several popular festivals, customs and games are recorded by Hemacandra. We may draw attention to the explanations of words like अइराणी, अभिण्णपुडी, आइप्पण, आणदवडी, उड्डिआहरण, कता, गदीणी, छिछ्टरमण, णवलया, पैवरिअ पोअलओ, महालवक्खो, फण्, वोरल्ली, सइखसहो, मुगिम्हओ etc. We have here very rich materials for studying religious, sociological and economic aspects of the society of those times

Trivikrama's Prakrit grammar almost wholly depends upon Hemacandra for its section on the Desya words, and it is quite obvious that Hemcandra standing at the dawn of New IndoAryan also symbolized the end of fresh lexicographical activity in Prakrit

Before we close this brief account it is necessary to point out a third source of information about the Desya expressions, for which all the credit goes to the Jain writers Since the period of the Curnis Jain writers practised a style of writing in which Prakrit was liberally interspersed with Sanskrit From about the eighth century another style becomes current in which the Sanskrit is characterized by an under current of Prakrit that becomes in course of time more and more pronounced and vigorous The narratives found in the Bhasya, Carīta, Dharmakathā, Kāvya and Prabandha literature of the Jainas are composed in a peculiar kind of Sanskrit, called Jain Sanskrit, which contains numerous Prakrit (and later on, New Indo-Aryan) words, expressions and idioms in a Sanskritic garb Upamitibhavaprapañcakatha of Siddharşi, the canonical commentaries of Abhayadeva and others, Hemcandra's Trisastiśalākāpuruşacarita, Harisena's Bihatkathākosa and the Prabandha's Merutunga, Rājaśekhara and others are the typical examples

Some of these texts have been already studied from this point of view,8 but the literature being vast much remains still to be done

It is hoped that even this sketching account would not fail to impress upon the readers the great value of Jain writings for the study of the Desya words and hence for the history of middle and New Indo-Aryan This field of study has unfortunately attracted very few scholars So long as this area is not fully explored, we cannot hope to full large gaps in the history of Indo-Aryan,

## Notes

- 1. For two small efforts by way of making a beginning in this direction, see the following two articles of mine
- 2 तीन अर्घमागधी भव्दो की कथा (मुनि श्री हजारीमल स्मृति-ग्रन्थ), लण देश्य आगमिक भव्दो (मोहनलालजी स्मारक-ग्रन्थ) तो उच्चेऊण गाहाओ पालित्तएण रङ्आओ। देसी-प्याइ मोत्तु सिखत्तयरी कथा एसा।।

  (सिखत्त-तरगवई-कहा, प्र)
- 3 See the word index to the three volumes of Svayambhū. deva's *Paumacariya* edited by H C Bhayani, 1953, 1960
- 4 See R. N Shriyan, A critical study of the Desya and rare words from Puspadanta's Mahāpurāna, and other Apabhramsa works, 1969 The Paumasiri Cariya of Dhāhila (ed by M C Modi and H C Bhayani,) has Desya words The number for the Vilāsavaikahā of Sādhārana (ed Shah to be shortly published) is about one hundred and fifty.

The word index given in other Apabhramsa works take the Karakanda Cariya, the Jambūsami Cariya of Vīra etc. also Desya words

- 5 See the word index (prepared by R N Shriyan) to Śāntīsūri's Puhaicamdacariya edited by Muni Ramnikvijaya, 1972 In the Index of Deśya word given in the third Appendix to Śīlānka's Caupannamahapusisacariya (ed by A M. Bhojaka, 1961), composed in 869 A D same five hundred items are listed Similarly from the Ākhyanakamanikośavrtti of Āmradeva (ed by Muni Punyavijaya, 1962), composed in 1134 A D about four hundred Deśya words are noted in the third Appendix to that work Actually both those works contain many more Deśya words
  - 6 See H C Bhayani, Studies in Hemcandra's Deśināmamālā, 1966
  - 7. See H C Bhayani, 'Origins of multiple meanings of Desya words', Vidya, 9 1967, pp 30-37

