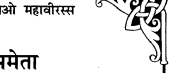
# Hadiai Rigisi

୍ର ଟର୍ଘ ୍ର ଆଧାର୍ସ ପିଙ୍କସ અભયશેખરસૂરિ



#### णमोत्थु णं समणस्स भगवओ महावीरस्स



# स्वोपज्ञवृत्तिसमेता ॥ श्री सप्तभङ्गीविंशिका॥

(ગુજરાતી ભાવાનુવાદ સહિત)

कर्ता-तपागच्छीय श्री विजय-प्रेम-भुवनभानु-धर्मजित्-जयशेखरसूरिशिष्य आ. विजय अभयशेखरसूरिः

> : પ્રકાશક : દિવ્યદર્શન ટ્રસ્ટ ૩૯, કલિકુંડ સોસાયટી, ધોળકા-૩૮૭૮૧૦.

પ્રથમ પ્રકાશન વિ. સં. ૨૦૬૧ મૂલ્ય : રૂા. ૭૫-૦૦

નોંધ : જ્ઞાનખાતામાંથી પ્રકાશિત થયેલ આ પુસ્તકની કિંમત જ્ઞાનખાતે ચૂકવ્યા વિના ગૃહસ્થે એની માલિકી કરવી નહીં.

ભરત ગ્રાફીક્સ

ન્યુ માર્કેટ, પાંજરાપોળ, રીલીફ રોડ, અમદાવાદ-૧.

ફોન : ૦૭૯-૨૨૧૩૪૧૭૬, ૨૨૧૨૪૭૨૩

# પ્રકાશકીય

શ્રી જૈન વાક્ષ્મય એટલે તત્ત્વોનો ખજાનો... આ ખજાનામાંનું એક અણમોલ ૨ત્ન એટલે સપ્તભંગી... પણ કલિકાળના વિષમ પ્રભાવે ઢંકાયેલી હતી એની ચમક. આજે એ ચમકને પ્રકાશમાં લાવી રહ્યા છે...

સ્વનામધન્ય તપાગચ્છીય શ્રી વિજયપ્રેમ-ભુવનભાનુસૂરિ સમુદાયના એક સૂક્ષ્મ તત્ત્વચિંતક વિદ્વદ્વર્ય ૫. પૂ. આ. શ્રી વિજય અભયશેખરસૂરિ મહારાજ.

અદ્ભૂત અનુપ્રેક્ષા દ્વારા શબ્દોને આરપાર વીંધીને અપૂર્વ રહસ્યોદ્ઘાટન કરનારી અનેક પૂર્વાચાર્યોના ગ્રન્થો પરની વિવેચનાઓ તેઓશ્રીએ આજ સુધીમાં શ્રી સંઘને ચરણે ભેટ ધરી છે... આજે તેઓશ્રી શ્રીસંઘને એક ઓર વિશિષ્ટ ભેટ ધરી રહ્યા છે...

એ છે, પોતે જ રચેલ એક ગ્રન્થ શ્રી સપ્તભંગી વિંશિકા...

સ્વોપજ્ઞવૃત્તિ અને ગુજરાતી વિવેચનથી અલંકૃત આ ગ્રન્થ સપ્તભંગી પર કેવો અનુપમ પ્રકાશ રેલાવી રહ્યો છે એ તો ગ્રન્થનું ધ્યાનપૂર્વક અધ્યયન કરવા સાથે, આજ સુધીના સપ્તભંગી અંગેના સાહિત્યને અવગાહનાર જ જાણી-માણી શકશે...

શ્રી જિનવચનોના આલંબને પદાર્થના ભવ્ય-દિવ્ય સ્વરૂપનું દર્શન કરાવનારા ગ્રન્થકાર પૂજ્યશ્રીના ચરણોમાં કોટિશઃ વંદના.

આ ગ્રન્થના પ્રકાશનમાં સ્વકીયજ્ઞાનનિધિમાંથી સંપૂર્ણ અર્થલાભ લેનાર શ્રી જૈન શ્રેતાંબર મૂર્તિપૂજક સંઘ-મિરજને ખૂબ ખૂબ ધન્યવાદ.

પુસ્તકનું સુંદર મુદ્રણ કરનાર ભરત ગ્રાફિક્સવાળા ભરતભાઈ, મહેન્દ્રભાઇ તથા પૂરા સ્ટાફને ધન્યવાદ.

આ ગ્રન્થ દ્વારા રેલાઈ રહેલા અલૌકિક પ્રકાશનો લ્હાવો લેવાની સહુ કોઈ જિજ્ઞાસુઓને વિનંતી સાથે,

> દિવ્યદર્શન ટ્રસ્ટ વતી કુમારપાળ વિ. શાહ

#### श्री सुमतिनाथाय नमः



दवाखानों की नगरी... मिरज... कर्नाटक राज्य की सरहद पर महाराष्ट्र का प्रसिद्ध शहर है मिरज । यहां प्रभु वीर का २५०० वा निर्वाण वर्ष वि. सं. २०३० अधिक भाद्रपद सुद पांचम गुरुवार ता. २२-०८-१९७४ को श्री संघ की स्थापना हुई । रेलवे स्टेशन से ५ मिनट के रस्ते पर, बस स्टेन्ड के सामने मौके की जगह पर शिखरबद्ध जिनालय का खातमुहूर्त व शिलान्यास दि. १७-११-१९७८ को हुआ। एक छोटा संघ होते हुए भी उल्लासपूर्वक साहसपूर्व कडी महेनत लगाकर तन-मन-धन एक करके जिनालय का निर्माण किया गया । पहले प. पू. आ. श्री विजय भुवनभानुसूरीश्वरजी म. सा. के वरदहस्तों से अहमदनगर में अंजनशलाका की गई पंचधातु की प्रतिमा तथा श्री सिद्धचक्रजी का गट्टा वि. सं. २०४१ मागसर सुद ६ बुधवार २८-११-८४ को धामधुम से मिरजनगर में प्रवेश कराया ।

नूतन जिनालय के मूलनायक श्री सुमितनाथ भगवान् आदि की अंजनशलाका प. पू. आ. श्री विजय जयशेखर सू. म. सा. के वरदहस्तों से सांगली जवाहर सोसायटी में कराई, और मिरज में वि. सं. २०४५ महासुद-१३ शनीवार ता. १८-२-८९ को प्रवेश कराया गया । उन्हीं आचार्य भगवंत की पावन निश्रा में १० दिन का भव्य जिनेन्द्रभिक्तमहोत्सव के साथ प्रभुजी की प्रतिष्ठा जेठ सुद-९ वि. सं. २०५१ बुधवार ता. ७-६-१९९५ को उल्लासपूर्वक हुई । वि. सं. २०५६ में गुरुदेव पू. जयशेखर सू. म. सा. की पावन निश्रा में उपधान तप की आराधना एवं श्री सूरिमंत्र महापूजन हुआ ।

वि. सं. २०५९ पो. व. ४ बुधवार ता. २२-१-२००३ के शुभिदिन प. पू. आ. श्री विजय अभयशेखर सू. म. सा. की पावन निश्रा में श्री गुरुगौतम स्वामी की अंजनशलाका व प्रतिष्ठा की गई। इनके प्रेरणादाता स्व. पू. आ. श्री जयशेखर सू. म. सा. के चरणपादुका की भी प्रतिष्ठा की गई।

चतुर्विध संघ की आराधना के लिए उपाश्रय है, जहाँ दो बार चातुर्मास हुए हैं । प्रतिवर्ष पर्युषण एवं दो ओली की आराधना होती हैं । बाजु में ही अतिथिगृह हैं जहाँ दूरदूर से लोग आते हैं, और संतुष्ट होते हैं । मंदिर बस स्टेन्ड के सामने ही होने से अजैन भी बहोत लोग आह्वादक संतापशमन ऐसे श्री सुमितनाथप्रभु के दर्शन को आते है । मंदिर के आगे श्रीसुमितनाथ मार्ग है और पीछे श्री सुमितनाथ नगर है । जहाँ अनेक श्रावक परिवारों का निवास है ।

मिरज शहरमें एक अन्य भी श्रीवासुपूज्यस्वामी का जिन मंदिर है। हमारी विनंती का स्वीकार करके पू. आ. श्री अभयशेखर सू. म. सा. ने हमारे ज्ञाननिधि से इस ग्रन्थ का प्रकाशन करने का हमें लाभ दिया है, अत: उनके अत्यंत आभारी है।

देव-गुरु के चरणों में कोटि कोटि वंदना ।

- श्री जैन श्वेतांबर मूर्तिपूजक संघ - मिरज





मिरजमंडन श्री सुमितनाथ भगवान्

सहजानंदी स्व. पू. आ. श्री विजय धर्मजित्सूरीश्वरजी म. सा. के शिष्यरत



मिरज श्री सुमितनाथ जिनालय के प्रतिष्ठाचार्य स्व. पूज्य आचार्य भगवंत श्री विजय जयशेखर सूरीश्वरजी म. सा.





- ★ જેઓશ્રી મારા પરમ ઉપકારી ગુરુદેવ હતા ને સંસારી સંબંધે કાકા હતા...
- ★ બંધવિહાણં મહાગ્રન્થ અન્તર્ગત મૂળપયડિ રસબંધો ગ્રન્થની ૧૬૦૦૦ શ્લોકપ્રમાણ સંસ્કૃતવૃત્તિના રચયિતા હતા.
- ★ વર્ધમાનતપની ૬૨ ઓળીના તપસ્વી હતા.
- ★ શ્રી સૂરિમંત્ર પંચપ્રસ્થાનના પરમ સાધક હતા.
- ★ પ્રભુભક્તિરસિક, પ્રમોદભાવ નિર્ઝર, વાત્સલ્ય-હૂંક-નિશ્રા આપવા દ્વારા અનેક સંયમીઓનું સ્થિરીકરણ કરનારા, ઉદારચેતા, શાસનભક્ત વગેરે વિશેષણોથી અલંકૃત હતા...
- ★ દક્ષિણ મહારાષ્ટ્રમાં ઘણું ઘણું વિચરીને ખૂબ ભવ્યોપકાર કરનારા હોવાથી ત્યાંના સંઘોએ જેમને 'દક્ષિણ મહારાષ્ટ્ર પ્રભાવક' બિરફ અર્પેલું હતું.
- ★ કોલ્હાપુર સમીપ શ્રી સીમંધરધામતીર્થ, મિરજ વગેરે અનેક મંદિરોના પ્રભાવક પ્રાણપ્રતિષ્ઠાચાર્ય.
- ★ વિ. સં. ૨૦૫૭ ભા. વ. ૧૨ મુંબઈ-મલાડ મુકામે શ્રીગુરુ ગૌતમસ્વામીપૂજન બાદ ચતુર્વિધ સંઘના ઉત્કર્ષની ભાવના સાથે વાસક્ષેપ કરતાં કરતાં સમાધિમૃત્યુને વરેલા... એવા,

સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજય જયશેખર સૂ. મ. સા. ના કરકમલમાં તેઓશ્રીની ચતુર્થ સ્વર્ગારોહણ તિથિએ સાદર સમર્પણ



-दीक्षादानेश्वरी पू. आ. श्री विजयगुणरत्नसूरिशिष्य पं. श्री रिश्मरत्नविजय गणिवर

सुनिश्चितमेवैतद् विपश्चिदपश्चिमानां यदुतेह जगित पुरुषार्थ-शेखरायमाणो मोक्ष एव शरणमपारसंसारकान्तारसंसरणापादितिक्लष्टकर्मणां प्राणिनां, तदवाप्त्युपायश्चापास्तसर्वतीर्थान्तरीयमतकर्दमं सर्वदर्शनप्रासाद-शिखरोपर्युपन्यस्तध्वजपताकं सप्तभङ्गीपुरस्सरस्याद्वादिसिद्धान्तात्मकं जिनमतम् ।

अपारवैदुष्यसमलङ्कृतजिनमताभिमतानेकविधग्रन्थेषु सप्तभङ्गी-विशिकानामाऽपूर्वोऽयं ग्रन्थः । अस्य कर्तारश्च तपागच्छीयश्रीविजयप्रेम-भुवनभानुसूरिसमुदायभूषणश्रीविजयअभयशेखरसूरीश्वराः परमविद्वांसः। अस्मिश्च ग्रन्थे जैनमतप्राणभूतानां सप्तभङ्गानां व्याख्यानमनतिविस्तरेण सरलसंस्कृतभाषायां कृतम्। एषा सप्तभङ्गीविंशिका स्वोपज्ञा सानुवादा च निबद्धा ग्रन्थकृताऽऽबालगोपालबोधनार्थम् ।

### सप्तभङ्गीविंशिकाग्रन्थचर्चितविषयाः -

(अ) प्रथमतः सप्तैव भङ्गाः कथम् ? कथं न न्यूना अधिका वा ? इत्येतत्प्रश्रमुद्धाव्य प्राश्निकसंशयानां सप्तथैवोदयः प्रतिपादितः । घटविषय-मिथकृत्य सप्तभङ्गानां प्रवृत्तिः प्रदर्शिता । तत्र तृतीयभङ्गत्वेन स्यादवक्तव्य अव घट इति भङ्ग उक्तः । यद्यपि वादिदेवसूरिप्रमुखैराचार्यैः प्रमाणनय-तत्त्वालोकालंकार-रत्नाकरावतारिका-सप्तभङ्गीमीमांसा-सप्तभङ्गीतरंगिणी-जैनतर्क भाषा-सप्तभङ्गीनयप्रदीप-सप्तभङ्गीप्रभाऽपरनामसप्तभङ्ग्युप-निषदादिग्रन्थेषु तृतीयभङ्गः स्यादस्ति नास्ति चेति दर्शितः, स्यादवक्तव्य

इति च तुरीयभङ्गो दर्शितः, तथापि परमकारुणिकश्रीसिद्धसेनदिवाकर-सूरिभिः सम्मतितर्कमहार्णवे तृतीयभङ्गः स्यादवक्तव्य इति दर्शितः, तुरीयश्च स्यादिस्त नास्ति च । सम्मतिग्रन्थोक्तरीतिमनुसृत्यात्रापि तृतीयभङ्गः स्याद-वक्तव्य उक्त इति ।

- (ब) स्वपरोभयरूपापेक्षप्रश्नसमाधाने प्रथम-द्वितीय-चतुर्थभङ्गा-नामसामर्थ्यात् 'स्यादवक्तव्य' इति तृतीयभङ्गस्यावश्यकता साधिता । तत्रैव च न्यायदर्शनसम्मतिवशेषणाभावप्रयुक्तिविशिष्टाभावनियमस्या-निर्णायक्ता, तत्स्वीकारे च विनिगमकाभावं प्रदश्योंभयं स्वरूपं पररूपं वा स्यादिति दोषः प्रदर्शितः ।
- (क) प्रासङ्गिकचर्चारूपेण चार्पितानर्पितनयद्रव्यार्थिकपर्याया-र्थिकनयभेदाभेदसप्तभङ्गीनिरूपणादिकं कृतम् । पुष्पदन्तशब्देन सूर्यस्य चन्द्रस्य च योपस्थितिः सैकोक्त्या भिन्नोक्त्या वा सूर्यत्वादिना च केन धर्मेणोत्यस्य तर्कपूर्णा रसप्रदा चर्चा कृता । एकोक्त्या सूर्य-चन्द्रोभयत्वेन धर्मेणोभयोरुपस्थितिरिति निर्णीतञ्च । भिन्नोक्त्याऽनेकार्थकहरिशब्दस्यापि चर्चा विन्यस्ता ।

किञ्चास्मिन् ग्रन्थे 'स्यादवाच्य' इतिभङ्गस्थितावाच्यत्व-आगम-शास्त्रोक्तानभिलाप्यत्वयोर्महदन्तरं स्थापयित्वा संकेतितपदाभिलाप्यत्वशून्य-त्वमनभिलाप्यत्वं, स्वपरोभयरूपयोर्युगपत्कथने शब्दस्यासामर्थ्यं, शब्दा-क्षमत्वं=सर्वपदवाच्यत्वाभावोऽवाच्यपदार्थं इति यावदिति स्पष्टीकृतम् ।

अन्ते तु जिज्ञासूनामेका रुचिप्रदा चर्चा चर्चिता-सम्मितग्रंथे श्रीसिद्ध-सेनसूरिप्रवरेरर्थपर्यायो व्यञ्जनपर्यायश्चेति द्वौ विषयौ चर्चितौ । अर्थपर्याये सप्तभङ्गा दर्शिताः, व्यञ्जनपर्याये चाद्यद्वितीयौ द्वौ भङ्गौ दर्शितौ । तदुप-पित्तरत्र साधिता । तदित्थं-प्रथमं तावद् व्यञ्जनपर्यायस्य स्वरूपं दर्शितम्। घटादिपदवाच्यता व्यञ्जनपर्यायस्य स्वरूपम् । नामूलं लिख्यते किञ्चिदिति कृत्वा महोपाध्याय श्रीयशोविजयवाचकवरैर्द्रव्यगुणपर्यायरासे व्याख्येषा कथितेति कथितम् । स्वरूपांशभूतोऽर्थपर्यायस्तदनंशभूतश्च व्यञ्जनपर्याय इत्यादिरूपो द्वयोभेदः कथितः साधितश्च । सत्त्व-ज्ञेयत्वादिकस्यान्त-भावो नार्थपर्याये न वा व्यञ्जनपर्यायेऽस्तीति विस्तरतो विवेचितम् ।

सप्तभङ्गी च स्याद्वाददर्शनस्यात्मा, यतः सप्तभङ्गीप्रभायां कथितम्-सप्तभङ्गीवादस्यैव सर्वमतोपजीव्यत्वम् । तदुक्तं न्यायखण्डखाद्ये महोपाध्याययशोविजयैः -

स्याद्वाद अेव तव सर्वमतोपजीव्यो नान्योन्यशत्रुषु नयेषु नयान्तरस्य । निष्ठाबलं कृतिधया क्रचनापि न स्वव्याघातकं छलमुदीरियतुं च युक्तम् ।। ३९।।

स्यात्पदस्यानिर्धारणार्थत्वाद् विरुद्धोभयगोचरज्ञानस्य संशयेनाप्रमाण-त्वाच्य सप्तभङ्गी नयो न प्रमाणमिति वदतः शिरोमणेरज्ञानमुद्धाटितं महोपाध्यायप्रवरस्तत्रैव-न ह्येकत्र नानाविरुद्धधर्मप्रतिपादकः स्याद्वादः, किन्त्वपेक्षाभेदेन तद्विरोधद्योतकस्यात्पदसमिभव्याहृतवाक्यविशेषः स, इति द्योतिते च तद्विरोधे संशयावकाशस्यैवाभावात् कथं स्वहृदयगतमन-वधारणमस्मास्वारोप्यते शिरोमणिना इत्यादिना सप्तभङ्गीवाक्यस्य सप्तधर्म-प्रकारकबोधजनकत्वे व्यवस्थिते तदुपजीविनोऽनुमानस्यापि तथात्विमित्य-मुमर्थमुपपादितवन्तः श्रीमन्त उपाध्यायाः -

द्रव्याश्रयाः विधिनिषेधकृताश्च भङ्गा, कृत्स्नैकदेशविधया प्रभवन्ति सप्त। आत्मापि सप्तविध इत्यनुमानमुद्रा त्वच्छासनेऽस्ति विशदव्यवहारहेतोः ।।६९।।

अनेकान्तवादश्चायं क्रचित् क्रचिद्विषये परैरिप स्वीक्रियते । तदुक्तं महावीरस्तवे श्रीयशोविजयोपाध्यायैः -

साङ्ख्यः प्रधानमुपयंस्त्रिगुणं विचित्रां बौद्धो धियं विशदयन्नथ गौतमीयः। वैशेषिकश्च भुवि चित्रमनेकमेकं वाञ्छन्मतं न तव निन्दति चेत् सलजाः ।। ४४ ।।

अव्याप्यवृत्तिगुणिभेदमुदीर्यं नव्याभावं प्रकल्प्य च कथं न शिरोमणे त्वम् । स्याद्वादमाश्रयसि सर्वविरोधिजैत्रं ब्रूमः प्रसार्यं निजपाणिमिति त्वदीयाः ।। ४५ ।। इति ।

अस्यां सप्तभङ्गीविंशिकायां यद्नाविन्यं मया दृष्टं तत्सङ्क्षेपिस्वित्थं-

१. ससैव भङ्गा इति कथं ? तत्समाधाने प्रश्नसंख्या ससैवेति तदुत्तरसंख्यापि ससैवेति सहेतु प्रपञ्चितम् । २. 'स्यादवाच्य अव' इति तृतीयभङ्गस्य कुत्राप्यनन्तर्भावोऽतः स्वतन्त्रभङ्गत्वेन व्यवस्थापनम् । ३. सप्तभङ्गीस्थितावाच्यत्वस्यागमोक्तानभिलाप्यत्वतो या या विषमता सा सर्वाप्यत्र प्रदर्शिता । ४. सम्मितग्रन्थोक्तं व्यञ्जनपर्याये भङ्गद्वैविध्यमेव कथम् ? तद्विवेचितं, तद्विवेचने च महोपाध्यायश्रीमद्यशोविजयवाचकोक्तं घटादिपदवाच्यत्वरूपं तत्स्वरूपं स्वीकृत्य तस्यार्थपर्यायस्य च भेदः स्फुटीकृतः ।

जिनशासनवाङ्मये ग्रन्थानां नामकरणे सन्ति बह्व्यः रीतयः । तास्वेका रीतिरेषा श्लोकसंख्यां निर्धार्य नामकरणम् । यथाऽष्टकेऽष्ट श्लोकाः । द्वात्रिंशिकायां द्वात्रिंशत् श्लोकाः । तथैव विंशिकायां विंशतिः श्लोकाः । सूरिपुरन्दरश्रीहरिभद्रसूरीश्वराणां विंशतिविंशिका अस्यां विधायां सुचिरां ख्यातिं प्राप्ता वर्तते । अस्यामेव विधायामेको वरो ग्रन्थः प्रविशति सप्तभङ्गीविंशिका ।

बालिधषणानामितगम्भीरायामस्यां सप्तभङ्ग्यामवतारो भवत्विति कृत्वा तेषामवगाहयोग्यतासमुक्लासार्थं ग्रन्थममुं समाकलयत् महाभागः सूरिशेखरः । आशासे च सप्तभङ्गीपारावारमन्थनस्पृहयालव इदं ग्रन्थमधीत्यात्मसात्कृत्य च परिकर्मितमतयः सन्तो निजवाञ्छासंसिद्धिसंपन्ना निःशङ्कं सुदुर्गम्याईद्वचनमहार्णवे प्राप्ततरीका इव विहरिष्यन्तीति । श्री विजयप्रेमसूरिलब्धप्रसादैः प्रगुरुवरैर्न्यायचक्रचक्रवर्तिश्रीविजयभुवन-भानुसूरिभिनिर्मिताया न्यायभूमिकाया अध्ययनेन तद्ध्येतृणां सर्वेषाम-स्विलता न्यायविषये यथा गतिस्तथैवास्य ग्रन्थस्याध्यनेन सर्वेषां सप्तभङ्गी-विषयेऽस्खलिता गतिर्भविष्यतीति मन्ये ।

अन्ते वर्णवादावेष्टिताखिलब्रह्माण्डस्थितविद्वज्जनमण्डलैर्वाचकवरैः सन्दृब्धनयरहस्यप्रकरणोक्तं समाप्तिपद्यं गीयते मया -

'रागद्वेषविरहतस्ततोऽस्तु कल्याणसम्प्राप्तिः ।' एतत्सप्तभङ्गीविंशिका-प्रकरणस्य स्वाध्यायबलेन सर्वेषामस्तु रागद्वेषहानिः कल्याणसम्प्राप्तिश्च ।



ત્રીચીન ચરિત્ર-પ્રન્થોમાં એવા અજેય રાજાઓ કે રણયોદ્ધાઓની વાત વાંચવા મળે કે, કોઈ મંત્ર વગેરેના પ્રભાવે તે જ્યારે સંગ્રામે ચડે ત્યારે જીતીને જ આવે. તેમાં પ્રભાવ પેલા મંત્ર વગેરેનો હોય. સ્યાદ્વાદ પણ આવો એક વિજય-મંત્ર છે. સ્યાદ્ધાદી સદા અને સર્વત્ર અજેય છે. સ્યાદ્ધાદ એ સમ્યક્વાદ છે, સંવાદ છે. કદાગ્રહના જવરનો ઉપચાર કરતી જડીબુટ્ટી છે, એકાન્તવાદના વિષનું મારણ છે. સત્યના શિખરે પહોંચાડનારો સાચો ભોમિયો છે. સ્યાદ્ધાદશૈલી એ સચોટ પ્રતિપાદન શૈલી છે. કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રી હેમચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા શ્રી સિદ્ધહેમચન્દ્ર શબ્દાનુશાસનના પ્રારંભમાં જ सिદ્ધિઃ स्याद्वादात् ॥ સૂત્ર મૂકીને સમગ્ર વ્યાકરણશાસ્ત્રની આધારશિલા રૂપે સ્યાદ્ધાદને ગોઠવે છે. પૂ. શ્રી સમન્તભદ્રાચાર્ય મહારાજા નયને સુનયની સુવર્ણદીક્ષા આપી ઇષ્ટફળના પ્રસાધક બનાવતા સુવર્ણરસ તરીકે સ્યાદ્ધાદને ઓળખાવે છે.

નયવાદ, નિક્ષેપવાદ, સપ્તભંગી વગેરે સ્યાદ્વાદના ભવ્ય ખજાનાનાં અણમોલ ઘરેણાં છે. વિશાળ શ્રુતસાહિત્યમાં જૈનદર્શનના આ અણમોલ સિદ્ધાન્તો ઉપર પુષ્કળ પ્રકાશ પથરાયેલો છે. દાર્શનિક પદાર્થોનો વિચાર કરીએ તો શ્રી તત્ત્વાર્થસૂત્રના પંચમ અધ્યાયની વૃત્તિ વગેરે વિવિધ ગ્રન્થોમાં અનેકાન્તવાદનું તલસ્પર્શી નિરૂપણ મળે છે. સમ્મતિ તર્ક, અનેકાન્ત જયપતાકા, અનેકાન્તવ્યવસ્થા વગેરે ટોચના દાર્શનિક ગ્રન્થો અનેકાન્તવાદ પરની સર્ચલાઈટ જેવા છે. નય રહસ્ય, નયોપદેશ વગેરે ગ્રન્થોમાં સાત નયોની વિસ્તૃત ચર્ચા દ્વારા સુસ્પષ્ટ નયબોધ પીરસવામાં આવ્યો છે. નિક્ષેપવાદ અંગે જૈન તર્કભાષા આદિ અનેક ગ્રન્થોમાં પર્યાપ્ત નિરૂપણ છે. સપ્તભંગીનું નિરૂપણ પણ અનેક ગ્રન્થોમાં થયેલું છે. શ્રી વાદિદેવસૂરિ પ્રણીત પ્રમાણનયતત્ત્વાલોકાલંકાર ગ્રન્થના ચતુર્થ પરિચ્છેદમાં સપ્તભંગીનું નિરૂપણ છે. પૂજ્યપાદ મહોપાધ્યાય શ્રી

યશોવિજયજી મહારાજાએ સપ્તભંગી-નયપ્રદીપના પ્રથમ સર્ગમાં સપ્તભંગી પર પ્રકાશ પાથર્યો છે.

રત્નાકરાવતારિકામાં જિનસ્તવનના માધ્યમથી સપ્તભંગીનો મહિમા કરતા ગ્રન્થકાર ઉચ્ચારે છે :

### निर्दोषा निरदेशि देव ! भवता सा सप्तभंगी यया । जल्पन् जल्परणाङ्गणे विजयते वादी विपक्षं क्षणात् ।।

હે પ્રભુ ! સપ્તભંગીનું કેવું અમોઘ શસ્ત્ર તેં હાથમાં આપી દીધું! આ શસ્ત્ર લઈને જે વાદમાં ઉતરે છે તે ક્ષણમાં તો વિપક્ષને પરાસ્ત કરીને વિજયની વરમાળાને વરે છે.

જિજ્ઞાસાના પ્રકાર સાત છે. આ સાતથી વધારે પ્રકારની જિજ્ઞાસા કોઈને જાગે નહિ અને સાતથી ઓછા પ્રશ્નો પૂછવા દ્વારા વસ્તુના સંપૂર્ણ સ્વરૂપનો પરિચય થાય નહિ. સર્વ ક્ષેત્રમાં ત્રણે કાળના કોઈપણ જિજ્ઞાસુને ઉઠતી કોઈપણ જિજ્ઞાસાનો પ્રત્યુત્તર સપ્તભંગીમાં સમાવિષ્ટ જ હોય!

આ સપ્તભંગીનું પ્રત્યેક ભંગપદ પ્રારંભે 'स्यात्' અવ્યયથી અને અંતે 'एव' અવ્યયથી અલંકૃત છે ! પ્રત્યેક ભંગપદમાં પણ સ્યાદ્વાદ કેવો ઝળકે છે !

સપ્તભંગીના પદાર્થ-વૈભવ ઉપર એક રહસ્યખોજી વિદ્વાન્ પૂ. આચાર્ય ભગવંતની તાત્ત્વિક અને તાર્કિક પ્રજ્ઞા અનુપ્રેક્ષાનું ઊંડાણ ખેડે છે ત્યારે નીપજે છે એક અણમોલ કૃતિ : સપ્તભંગી વિંશિકા.

પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં સપ્તભંગીના સાત ભંગનું માત્ર સ્વરૂપ-દર્શન જ નથી, વિશેષ વિચાર-વિમર્શ છે. અન્ય ગ્રન્થોમાં જે નિરૂપણ મળે છે, માત્ર તેનું શબ્દભેદે અવતરણ જ નથી, અપૂર્વ અને નવીન ઉન્મેષો પણ છે. છતાં સંપૂર્ણ વિચાર-વિમર્શ સપ્તભંગીના શાસ્ત્રોક્ત સ્વરૂપને સંપૂર્ણ સાપેક્ષ રહીને કરાયો છે. આ ગ્રન્થમાં રજૂ થયેલી કેટલીક વિચારણા અભિનવ છે છતાં યુક્તિસંગત છે.

ગ્રન્થકાર પૂ. આ. દે. શ્રી વિજય અભયશેખરસૂરીશ્વરજી મહારાજા

શાસ્ત્રપરિકર્મિત અને ન્યાયપરિશત પ્રજ્ઞાથી પરિવરેલા માર્ગસ્થ ક્ષયોપશમના સહારે અનુપ્રેક્ષાની યાત્રાએ ઉપડ્યા અને અન્યત્ર અપ્રાપ્ત અદ્ભુત રહસ્યોના સુવર્શશિખરે જઈ પહોંચ્યા. આમ જોઈએ તો આ ગ્રન્થ એક બાય-પ્રોડક્ટ છે. લખવા બેઠા હતા દ્રવ્ય-ગુશ-પર્યાયના રાસનું વિવેચન. ચોથી ઢાળનું વિવેચન કરતા પ્રશ્ન સ્ફૂર્યો. સપ્તભંગીની ભંગસંખ્યા સાત જ કેમ ?

સમ્મતિતર્કના પ્રથમકાંડની ૪૧મી ગાથામાં જણાવ્યું છે કે, અર્થપર્યાયના સાત ભંગ હોય છે પણ વ્યંજનપર્યાયના તો स्यादस्त्येव અને स्यान्नास्त्येव એવા બે જ ભંગ હોય છે. આ પંક્તિ ઉપર ઊહાપોહ ચાલ્યો. આવું કેમ ? અને તે પ્રશ્નનો પ્રત્યુત્તર મેળવવા તેઓશ્રીએ અનુપ્રેક્ષા-સ્વાધ્યાયના મહાસાગરમાં ડૂબકીઓ લગાવી અને જે રત્નો જડ્યા તે અત્યારે આ સપ્તભંગી-વિંશિકા નામની મંજૂષામાં પ્રદર્શિત છે. રાસના સપ્તભંગી વિષયક વિવેચનને અલગ ગ્રન્થનો દરજ્જો આપ્યો. ૨૦ સંસ્કૃત ગાથામાં સપ્તભંગીના સંપૂર્ણ વિષયને ગ્રન્થસ્થ કર્યો. તેના ઉપર સ્વોપજ્ઞ ટાકા રચી અને ગૂર્જર વિવેચન સહિત આ ગ્રન્થ હવે શ્રીસંઘનાં કરકમલમાં શોભી ઊઠશે. આ ગ્રન્થમાં અનુપ્રેક્ષાની દિશા અભિનવ છે પણ શૈલી પરંપરાગત છે.

આ ગ્રન્થની ત્રણ વિશેષતાઓ ઊડીને આંખે વળગે છે :

- ૧. વિસ્તાર ૨. ઊંડાણ ૩. ઊંચાઈ
- ૧. વિસ્તાર : સપ્તભંગીના સ્વરૂપનું વિસ્તૃત અને સરળ સ્પષ્ટીકરણ એ ગ્રન્થની પહેલી વિશેષતા. સપ્તભંગીના સાતેય ભંગને સરળ કરતા કરતા એટલા બધા ખોલી દીધા છે કે અધ્યેતાને આ બધા ભંગનો અભંગ બોધ થયા વગર ન રહે ! કોઈ શંકા, સંદિગ્ધતા કે ગૂંચ રહે જ નહિ તેવું વિશદ અને વિસ્તૃત સ્પષ્ટીકરણ છે. સ્થાને સ્થાને શંકા ઊઠાવતા જાય અને તેનું તર્કપુરસ્સર સચોટ સમાધાન કરતા જાય. જયાં આવશ્યક જણાય ત્યાં શાસ્ત્રપંક્તિનું પીઠબળ પૂરતા જાય અને, કેટલાય સ્થળોમાં તો શંકા સમાધાનનો લાંબો સીલસીલો ચાલે. પ્રશ્નોત્તરની વિરાટ અટવી

પસાર કરીને અધ્યેતા બહાર નીકળે ત્યારે સ્પષ્ટ પદાર્થબોધના પાવન તીર્થને જુહાર્યાનો તેને અહેસાસ થાય.

છકી ગાથામાં સપ્તભંગીના ત્રીજા ભંગનું નિરૂપણ છે. 'स्यादवाच्य एव' ભંગનું વિવેચન કરતા પૂર્વે ''यो यस्तस्मिंस्तत्त्वम्'' ની પરિભાષાના માધ્યમથી એક સુગમ પૂર્વભૂમિકા રચી દીધી છે. મૃન્મયત્વ, રક્તત્વ વગેરે દરેક સ્વરૂપ ઘડાને કંઈક ને કંઈક અર્થક્રિયાકારિત્વ બક્ષે છે, તે વાત વિસ્તારથી સ્પષ્ટ કરીને તૃતીયભંગની સુબોધ સિદ્ધિ કરી છે. ગાથાક્રમાંક ૭થી ૧૧ના વિવેચનમાં ઘણું 'નનુ–ન च' કર્યું છે. એ સંપૂર્ણ ચર્ચા ખૂબ રસપ્રદ બની છે. પ્રત્યેક શંકા જેટલી વેધક છે તેટલા જ તેના સમાધાન સચોટ છે. શંકા અને સમાધાન બન્નેમાં તીક્ષ્ણ તાર્કિક પ્રજ્ઞાના ચમકારા ચમત્કૃત કર્યા વગર ન રહે. ચર્ચા ગહન હોવા છતાં જરાય બોજલ નથી બનતી. લાંબી ચાર્ચાથી શ્રાન્ત થયેલી અધ્યેતાની મેધાનો કદાચ ધારાભંગ થયો હોય તો ધારા-સંધાન કરવા ઠેક-ઠેકાણે ચર્ચાનો ટૂંકો સાર મૂકીને પછી ગ્રન્થકાર આગળ વધ્યા છે. પૃષ્ઠ ૪૦ અને પૃષ્ઠ ૬૦ પર આવા સંક્ષિપ્ત ચર્ચાસાર તે તે સ્થાને કરાયેલી ચર્ચાનું સુંદર સંકલન કરી આપે છે.

- ૨. ઊંડાણ : પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં સપ્તભંગીનું માત્ર ઉપર છલ્લું પદાર્થ-નિરૂપણ નથી. પદાર્થના ગહન ઊંડાણ સુધી પહોંચવાનો તર્કસભર શાસ્ત્રસાપેક્ષ સફળ પ્રયાસ અહીં થયો છે. તત્ત્વાન્વેષી અને તાત્પર્યગ્રાહી પ્રજ્ઞાએ ખેડેલો આ પ્રયાસ છે. સપ્તભંગીના ત્રીજા ભંગના વિવેચનમાં આ પ્રયાસ પુરબહારમાં ખીલ્યો છે.
- **૩. ઊંચાઈ :** મૌલિક, માર્મિક અને માર્ગસ્થ અનુપ્રેક્ષાથી આ ગ્રન્થને ઘણી ઊંચાઈ મળી છે. યોગશતકની ટીકામાં એક સુંદર શ્લોક મૂકેલો છે :

आग्रही बत ! निनीषित युक्तिं तत्र यत्र मितरस्य निविष्टा । पक्षपातरहितस्य तु युक्तिर्यत्र, तत्र मितरिति निवेशम् ।।

નિષ્પક્ષ અને તત્ત્વગવેષક પ્રાજ્ઞપુરુષ માર્ગસ્થ યુક્તિની ટોર્ચ-લાઈટ

હાથમાં લઈને અજ્ઞાત તત્ત્વોની ગુકામાં પહોંચીને અદ્ભૂત તત્ત્વોને હાથવગાં કરે છે.

પંદરમી ગાથામાં સપ્તભંગીના સાતમા ભંગનું નિરૂપણ થયા પછી ગ્રન્થકાર પ્રશ્ન ઊઠાવે છે : સપ્તભંગીગત 'અવાચ્ય' શબ્દના સ્થાને શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ 'અનિભલાપ્ય' શબ્દનો ઉપયોગ કરવામાં શું બાધ ? શાસ્ત્રનિર્દિષ્ટ અનંતાનંત અનિભલાપ્ય પદાર્થોના રાશિમાં આ 'અવાચ્ય' પણ ભળી જાય ને ? આ પ્રશ્નના પ્રસ્થાન કેન્દ્રથી શરૂ થઈ એક અનુપ્રેક્ષા યાત્રા. આ અનુપ્રેક્ષાના કેટલાય નિષ્કર્ષો સ્મૃતિની દાબડીમાં કેદ કરી લેવા જેવા છે :

- ★ 'અનિભલાપ્ય' પદ અનિભલાપ્યપદવાચ્યત્વને સૂચવે છે અને 'અવાચ્ય' પદ સર્વપદવાચ્યત્વાભાવને સૂચવે છે, માટે એ બે સમાનાર્થક નથી.
- ⋆ અર્થપર્યાયપ્રવृत्तिनिभित्तકપદથી અભિલાપ્ય જે ન હોય તે અનિભલાપ્ય.
- ★ સંકેતિતપદઅભિલાપ્યત્વ એ જ વાસ્તવિક અભિલાપ્યત્વ છે.
- ★ અર્થક્રિયાકારિત્વ પોતે અર્થપર્યાય નથી, પણ જે ધર્મને કારણે પદાર્થમાં અર્થક્રિયાકારિત્વ આવે છે તે ધર્મ અર્થપર્યાય છે.
- ★ અનિભલાપ્યતા આપણી અક્ષમતાના કારણે છે, જ્યારે અવાચ્યતા શબ્દની અક્ષમતાના કારણે છે.

ગ્રન્થના ૧૬મા શ્લોકથી નવી ચર્ચાયાત્રાનું પ્રયાણ શરૂ થાય છે. સમ્મતિમાં વ્યંજનપર્યાયના બે જ ભંગ અને અર્થપર્યાયના સાત ભંગ જણાવ્યા છે. તત્ત્વચિંતનશીલ પ્રજ્ઞાને આ ગાથાથી એક નવી દિશા મળી.

વ્યંજન પર્યાયના બે ભંગ અને અર્થપર્યાયના સાત ભંગ, આવો ભેદ શા માટે ? આ પ્રશ્નનો પ્રત્યુત્તર મેળવવા ગ્રન્થકારશ્રીએ વ્યંજનપર્યાય અને અર્થપર્યાય વચ્ચેનો ભેદ પરખવા પ્રયાસ આદર્યો અને અદ્ભુત નિષ્કર્ષો સંપ્રાપ્ત થયા. વ્યંજનપર્યાય અને અર્થપર્યાયની સચોટ અને સમુચિત વ્યાખ્યાઓ ઉઘડી. ઘટાદિપદવાચ્યતા તે વ્યંજનપર્યાય અને ઘટાદિપદાર્થમાં રહેલા મૃન્મયત્વ વગેરે તે તે અર્થક્રિયાકારિ ધર્મ એટલે અર્થપર્યાય. વ્યંજનપર્યાય અને અર્થપર્યાય વચ્ચેના અનેક તફાવતો દર્શાવી બન્ને વચ્ચેનો ભેદ સ્પષ્ટ કર્યો. અને તે પછી વ્યંજનપર્યાયમાં બે જ ભંગ કેવી રીતે સંભવે તે યુક્તિપુરસ્સર સિદ્ધ કર્યું.

વ્યંજનપર્યાય અને અર્થપર્યાયના સમ્મતિતર્કવૃત્તિ વગેરેમાં નિર્દિષ્ટ અર્થથી અહીં કરેલો અર્થ તદ્દન જુદો પડે છે. પણ, આ અર્થને તટસ્થ યુક્તિનું પૂરું સમર્થન છે. વળી, વ્યંજનપર્યાય અને અર્થપર્યાયના અહીં જણાવેલા અર્થથી સમ્મતિતર્કમાં દર્શાવેલા બે અને સાત ભંગ પણ સંગત થાય છે. પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજે દ્રવ્ય-ગુણ પર્યાયના રાસની ચોથી ઢાળના ટબામાં વ્યંજનપર્યાયનો અર્થ આપ્યો છે તેનાથી પણ આ વિચારણાને એક પીઠબળ મળે છે.

અલબત્ત, વ્યંજનપર્યાય અને અર્થપર્યાય અંગે આ ગ્રન્થમાં થયેલી વિચારણા અપૂર્વ અને અભિનવ છે. અન્ય શાસ્ત્રોમાં આ પ્રકારનો વિમર્શ જોવા નહિ મળે. પરંતુ, તેટલા માત્રથી આવી અનુપ્રેક્ષાને પૂર્વગ્રહની દેષ્ટિથી જોવાનું પ્રાજ્ઞ પુરુષો કરતા નથી. યુક્તિની એરણ ઉપર તે યથાર્થ રૂપે ઉત્તીર્ણ થાય તો આવા અભિનવ નિષ્કર્ષો પણ સ્વીકાર્ય અને આદરણીય બને છે. પૂજ્યપાદ આ. દે. શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરીશ્વરજી રચિત બત્રીસ બત્રીસીની છકી બત્રીસીની આઠમી ગાથા તેની ગવાહી પૂરે છે:

# यदेव किञ्चिद्विषमप्रकिल्पतं पुरातनैरुक्तमिति प्रशस्यते । सुनिश्चिताप्यद्यमनुष्यवाक्कृतिर्न पठ्यते यत् स्मृतिमोह एव स ।।

જૂનું એટલું સોનું - આ લોકોક્તિ એ સર્વાંગ સત્ય નથી. નવું પણ સોનું હોઈ શકે. ગ્રન્થકારે છેલ્લી ગાથામાં આ અભિનવ સુવર્ણની પોતાની શાસ્ત્રપરિકર્મિત મનિષિકાની કષપટ્ટીકા પર પરીક્ષા કરવા વિનમ્ર વિનંતી કરી છે.

ગ્રન્થના પ્રથમ શ્લોકમાં સપ્તભંગીનો બોધિશુદ્ધિના અકસીર સાધન તરીકે પરિચય આપ્યો છે. સર્વજ્ઞ પ્રરૂપિત સપ્તભંગીનો સિદ્ધાન્ત તો બોધિ १६

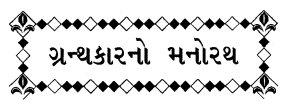
શુદ્ધિનું પ્રબળ નિમિત્ત છે જ. સપ્તભંગી-વિંશિકા ગ્રન્થ પણ બોધિશુદ્ધિનું પ્રબળ નિમિત્ત પ્રતીત થયા વગર નહીં રહે. પ્રસ્તાવનાના આલેખન પૂર્વે આ ગ્રન્થના વિવેચનનું વાંચન કરતા હૃદયમાંથી અનેકવાર ''અહો-અહો'' નો ધ્વનિ સહજ ઉદ્દ્યોષ પામ્યો હતો.

આવો વિચાર સમૃદ્ધ ગ્રન્થરત્ન શ્રીસંઘને ભેટ ધરવા બદલ ગ્રન્થકાર પૂ. આ. ભ. શ્રી વિજય અભયશેખરસૂરીશ્વરજી મ. સા. ના ચરણોમાં અત્યંત અહોભાવ, આદરભાવ અને અનુમોદનના ભાવ સાથે કૃતજ્ઞભાવે વંદન કરું છું.

# - મુનિ મુક્તિવલ્લભવિજયગણી

# પ્રાપ્તિસ્થાન :

- ૧. પ્રકાશક.
- જગતભાઈ હ. પરીખ
   ૨૧, તેજપાલ સોસાયટી, ફતેહપુરા બસ-સ્ટેન્ડ સામે, પાલડી,
   અમદાવાદ-૩૮૦૦૭. ફોન : (૦૭૯) ૨૬૬૩૦૦૦૬
- વીતિનભાઈ અ. ધામી.
   A-૬, શ્યામસર્જિત એપાર્ટમેન્ટ, ચવ્હાણ હાઈસ્કૂલની બાજુમાં, મથુરાદાસ રોડ, કાંદીવલી (W), મુંબઈ-૪૦૦૦૬૭. ફોન : (૦૨૨) ૨૮૦૭૮૮૩૩.
- ૪. ગિરીશ જે. વડેચા.૧૦૧, સમેતશિખર એપાર્ટમેન્ટ, ગોપીપુરા, સુરત-૩૯૫૦૦૧.ફોન : (૦૨૬૧) ૨૫૯૯૩૮૭.



ચાર નિક્ષેપે રે સાત નયે કરી રે, માંહિ વળી સપ્તભંગી વિખ્યાત રે, કુમતિજનના મદ મોડાય... વીર ! તારી દેશના રે...

કરુણાસાગર વીતરાગ સર્વજ્ઞ શ્રી વીરપ્રભુના વચનોની લોકોત્તર વિશેષતા એટલે નિક્ષેપ, નય અને સપ્તભંગી. આમાં, સપ્તભંગી અંગે બહુ જ મહત્ત્વની વાત સમર્થ તાર્કિક શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિ મહારાજે શ્રી સમ્મતિતર્ક પ્રકરણમાં જણાવી છે કે અર્થપર્યાય અંગે સાત ભંગ હોય છે અને વ્યંજનપર્યાય અંગે (વિધિ-નિષેધરૂપ) પ્રથમ બે જ ભંગ હોય છે.

ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય મહોપાધ્યાયશ્રી યશોવિજયજી મહારાજના દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ ગ્રન્થનું વિવેચન કરતી વખતે સમ્મતિતર્કની આ વાતને સ્પષ્ટ રીતે સમજવા માટે ખૂબ વિચાર કર્યો. અર્થપર્યાય અંગે અન્યૂનાધિકપણે સાત ભંગ સંભવે છે, તો વ્યંજનપર્યાય અંગે બે જ ભંગ કેમ ? વ્યંજનપર્યાયનું સ્વરૂપ કેવું હોય તો બે જ ભંગ સંભવે ? વળી ત્રીજો વગેરે ભંગ ન સંભવવામાં કારણ શું ? આ અંગે ખૂબ મંથન કર્યું... અને દેવ-ગુરુની બારે ખાંગે વરસતી કૃપાના પ્રભાવે જે સ્ફુરણાઓ થઈ તે અત્યંત તર્કપૂર્ણ લાગવાથી વિચાર આવ્યો કે સપ્તભંગીના આ અધિકારને એક સ્વતંત્ર પુસ્તક તરીકે પણ પ્રકાશિત કરવો. એટલે એ મુજબ લખાણ કરીથી કર્યું. એ લખાણ પૂર્ણ થવા પર વિચાર આવ્યો કે આનું સંસ્કૃત લખાણ પણ તૈયાર કરવું જોઈએ. એટલે વીસ શ્લોક અને તેના પર સ્વોપજ્ઞ સંસ્કૃતવૃત્તિરૂપ આ ગ્રન્થ આ રીતે તૈયાર થયો છે.

દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ ગ્રન્થના વિવેચન તરીકે આ અધિકારને પં. શ્રી અજિતશેખરવિજયજીએ તથા મુનિરાજશ્રી ઉદયવલ્લભવિજયજીએ કાળજીપૂર્વક સંશોધિત કર્યો છે. તથા સંસ્કૃતવૃત્તિ-ગુજરાતી વિવેચન સહિત સપ્તભંગી ગ્રન્થ તરીકેનું બધું લખાણ મુનિરાજશ્રી ગુણહંસવિજયજીએ સંશોધિત કર્યું છે... એ બદલ આ બધા મહાત્માઓને ખૂબ ખૂબ ધન્યવાદ.

પ્રસ્તુત ગ્રન્થને સંસ્કૃત પ્રસ્તાવના દ્વારા અલંકૃત કરનારા પં. પ્રવર શ્રી રશ્મિરત્નવિજયજી ગણિવરને તથા ગુજરાતી પ્રસ્તાવના દ્વારા અલંકૃત કરનારા મુનિરાજશ્રી મુક્તિવલ્લભવિજયજી ગણિવરને ખૂબ ખૂબ ધન્યવાદ.

સિદ્ધાન્તમહોદિધ સુવિશાળ ગચ્છનિર્માતા સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મ. સા., વર્ધમાન તપોનિધિ ન્યાયવિશારદ સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજય ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મ. સા., સિદ્ધાન્તદિવાકર અનુપમ પરિણતિધારક ગચ્છાધિપતિ પ. પૂ. આ. શ્રી વિજય જયઘોષ સૂરીશ્વરજી મ. સા., અધ્યાત્મરસિક સહજાનંદી સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજય ધર્મજિત્ સૂરીશ્વરજી મ.સા., શ્રી સૂરિમંત્ર આરાધક દક્ષિણ મહારાષ્ટ્ર પ્રભાવક સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજય જયશેખરસૂરીશ્વરજી મ. સા... વાસ્તવિક રીતે શાસ્ત્રાનુસારી એવો નિર્મળ બોધ અને નિર્દોષ સંયમ... જે આજના કાળમાં અતિ-અતિ દુર્લભ બનેલ છે, એનો અનુપમ આદર્શ આપનાર આ સુવિહિત ગુરુપરંપરાને નતમસ્તકે વંદના કરું છું.

સ્વદ્રવ્યાદિની વિવક્ષાવાળી સાત જિજ્ઞાસાઓ, એના ઉત્તરરૂપ સાત ભંગ, અર્થપર્યાય અંગે સાત જ અને વ્યંજનપર્યાય અંગે બે જ ભંગની વાત, વ્યંજનપર્યાય એટલે ઘટકુંભાદિપદવાચ્યતા... આટલી પૂર્વાચાર્યોની વાતો આ આખા ગ્રન્થનો આધાર છે. આ આધારભૂત વાતોની સંગતિ -કારણો વગેરે શોધવા માટે ચાલેલી અનુપ્રેક્ષાથી આ ગ્રન્થ નિર્માણ થયેલો છે. એટલે સાવ સ્વકલ્પનાશિલ્પનિર્મિત ન હોવા છતાં ઘણી જ ઘણી વાતો વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ કોઈ જ ગ્રન્થમાં જોવા ન મળતી હોય એવી અપૂર્વ છે જ, કેટલીક વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ ગ્રન્થગત વાતો કરતાં થોડી અલગ પ્રકારની પણ લાગે એવી પણ પૂર્ણ શક્યતા છે. પણ એટલા માત્રથી એને અસત્ય માની લેવાનો નિર્ણય ન કરી લેવાની સર્વેને વિનંતી છે. મેં દરેક વાતમાં તર્કપૂર્ણ રજુઆત કરી છે એને સૂક્ષ્મતાથી ધ્યાનપૂર્વક વાંચવા-વિચારવાની ખાસ ભલામણ છે. અનિભલાપ્ય-અવાચ્ય પદની જે વિચારણા પ્રસ્તુત કરી છે એ વિચારણાને

વધુ આગળ ધપાવવા ગીતાર્થ મહાત્માઓને વિનંતી છે. ખૂબ સાવધાની રાખીને, પૂર્વાપર અનુસંધાનપૂર્વક તર્કપૂર્ણ વિવરણ કર્યું છે... અનેક વિદ્વાન મહાત્માઓ પાસે સંશોધન કરાવ્યું છે. છતાં છદ્મસ્થતાદિવશાત્ જો પરમપવિત્ર શ્રી જિનાજ્ઞા કરતાં કાંઈ પણ વિપરીત નિરૂપણ આમાં આવ્યું હોય તો એનું હાર્દિક મિચ્છામિ દુક્કં દેવા પૂર્વક ગીતાર્થ બહુશ્રુતોને એનું સંશોધન કરવાની વિનંતી કરું છું.

'દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ'નું વિવેચન પણ અવગાહવાની વિનંતી સાથે આ ગ્રન્થનું અધ્યયન કરીને, સપ્તભંગીનો વિશદબોધ પામી પ્રભુશાસન પર ઓવારી જવા દ્વારા સમ્યગ્દર્શનને નિર્મળ કરી મોક્ષમાર્ગે હરણફાળ ભરવાની વિનંતી...

ગુરુપાદપદ્મરેશુ

- અભયશેખર

#### સંશોધક મહાત્માઓના ઉદ્ગારો :

- ★ દરેક પદાર્થ તર્કબદ્ધ શૈલિથી ખૂબ સુંદર રીતે ખોલ્યા છે. ને વિશેષમાં તો જૈનજગત્ને આમાંની ઘણી વાત પહેલાં કદી વિચારી નહીં હોય એવી પ્રાયઃ લાગશે.
- ★ અતિસૂક્ષ્મતાથી વિવેચ્યું છે. ગજબ કરી છે આપશ્રીએ... ખૂબ જ સચોટ તર્કપુષ્ટ વિવેચન છે. નવી જ દિશા ખોલનારું છે એ વિશેષ.
- ★ મેટરનું લખાણ ખાસ્સું ઊંડાણવાળું અને વળી સાવ નવી જ ભાતનું હોવાથી ૨-૩ વખત ધ્યાનથી વાંચી લઈએ પછી પદાર્થ પરિચિત બને.

ખરેખર આપશ્રીએ ગજબની કમાલ કરી છે. એક તો વિષય ગહન, એમાં પણ વણખેડાયેલા પદાર્થો, પૂર્વગ્રન્થોમાંથી દિગ્દર્શન પણ ઓછું મળે. તેમાં નવો જ આવિષ્કાર લાવતી તર્કપુષ્ટ અનુપ્રેક્ષા રજુ કરીને ખરેખર નવસર્જન કર્યું છે. સપ્તભંગી ને વ્યંજન-અર્થપર્યાયના પદાર્થો જાણે અપર્યાપ્તાવસ્થામાંથી હવે પર્યાપ્તાવસ્થામાં આવ્યા તેવું **લાગે.** (અલબત્ત પૂર્વે કોઈકે તેને સ્પષ્ટ કર્યા પણ હશે, જે સાહિત્ય ઉપલબ્ધ નથી.) ખરેખર વાંચતા વાંચતા એવી અનુભૂતિ થઈ કે જાણે કોઈ પૂર્વનો ગ્રન્થ ક્યાંકથી સજીવન થયો હોય.

દર્શનશાસ્ત્રોના ખરેખર અપ્રકાશિત રહી ગયેલા પ્રમેયોને જ પ્રકાશિત કર્યા છે તેથી સ-સ-સિવશેષ ઉપકારક બને એવું લખાણ છે. દિવસ-રાત આ જ લેશ્યામાં, તેના જ વિચારોમાં રમમાણ રહ્યા હશો તો જ અને ત્યારે જ આવું સ્પષ્ટતાપૂર્વકનું ઊંડાણ હાંસલ થાય. આપના માર્ગસ્થ ક્ષયોપશમ, તર્કશુદ્ધિ વગેરેનો ફરી એકવાર પ્રત્યક્ષ પરચો મળ્યો.

શક્ય બને તો નવી અનુપ્રેક્ષાને અવગાહતી એક સ્વતંત્ર નાની પુસ્તિકા ખાસ કરવા જેવી છે જેથી રાસ ન વાંચનારા પણ આ પદાર્થોને સ્પષ્ટ રીતે સમજી શકે.

વાંચતા વાંચતા જે પ્રશ્નો થાય તે અલગ કાગળમાં ટપકાવતો હતો, પણ થોડા આગળ જતાં જ એનું સમાધાન આવી જાય ને પેલું લખાણ મારે કેન્સલ કરવું પડે. આ રીતે અનેકવાર અનુભવ્યું.

આપના લખાણને આ બહાને વાંચવાનો જે આનંદ આવ્યો તે ખરેખર અવર્શનીય છે.

★ સપ્તભંગી ઘણીવાર વાંચેલી, એક-બે વાર ભણાવેલી, પણ મને કદિ સંતોષ થયેલો નહિ. કંઈ જ સમજ પડી ન હતી. માત્ર ઉપર છલ્લો બોધ થયેલો. આજે આપશ્રીનું જે ચિંતન વાંચ્યું. એ માટે એની અનુમોદના કરવાના મારી પાસે કોઈ શબ્દો જ નથી. કોઈપણ વિશેષ આધાર વિના આવું સૂક્ષ્મ-ગૂઢ છતાં અત્યંત યુક્તિયુક્ત લખાણ કરવું મને તો અશક્ય જ લાગે છે. પણ એ આપશ્રીએ કર્યું જ છે.

'નય' ઉપર પણ આવું જ સૂક્ષ્મચિંતન કરીને આપશ્રી લખો એવી ભારભરી ભાવભરી વિનંતી, જેથી જિનશાસનના આ અણમોલ તત્ત્વોને સ્પર્શવાનું સૌભાગ્ય સાંપડે.

# विषयानुक्रमः

| विषयानुक्रमः                    | पृष्ठांक: | विषयानुक्रमः पृ                  | युंक:  |
|---------------------------------|-----------|----------------------------------|--------|
| <u> </u>                        | æ         | 'हरि 'शब्दविचारणा                | <br>५३ |
| सप्तत्वसंख्यानियम:              | ų         | 'पुष्पदन्त'शब्दविचारणा           | ५५     |
| स्व-परपर्यायविचारः              | હ         | उभयत्वस्य शक्यतावच्छेदकत्वम्     | ५७     |
| प्रथमो भङ्गः                    | ९         | सर्वज्ञत्वापत्तिः                | ५९     |
| एवकारादेरर्थ:                   | ११        | उपनिषद्भूतः सारः                 | ६१     |
| स्वरूपाणां संकलनम्              | १३        | जीवमुद्दिश्य सप्तभङ्गीविचारः     | ६३     |
| द्वितीयो भङ्गः                  | १५        | चतुरिन्द्रियदेवस्य शशशृंगकल्पत्व | म् ६५  |
| तृतीयो भङ्गः                    | १७        | नयरहस्याधिकारः                   | ६७     |
| अर्थस्वरूपविचार:                | १९        | वि.आ.भाष्यलब्धोऽर्थः             | ६९     |
| 'स्व'रूपाणां सप्रयोजनत्वम्      | २१        | शशशृंगबोधस्य त्रैविध्यम्         | ७१     |
| 'पर'पर्यायाः                    | २३        | चतुर्थोः भङ्गः                   | ७२     |
| न कोऽपि सर्वथाऽस्त्येव          | २५        | उत्तरस्यैकविधत्वम्               | ξe     |
| धर्माणां स्वरूपांशत्वम्         | २७        | शतशो भङ्गापत्तिः                 | ૭५     |
| प्रश्नानां प्रयोजनानुसारित्वम्  | २९        | 'स्व"पर'रूपयोरसम्मीलनम्          | ૭૭     |
| प्रयोजनानां वैविध्यम्           | 38        | जिज्ञासातृप्तेरयथार्थत्वम्       | ७९     |
| विशिष्टाभावशङ्का                | ३३        | पञ्चमो भङ्गः                     | ८१     |
| बोधस्य सन्दिग्धत्वम्            | ३५        | षष्ठो भङ्गः                      | ሪ३     |
| उभयोरभावनिर्णयापत्तिः           | 9.€       | सप्तमो भङ्गः                     | ሪሄ     |
| विशिष्टं शुद्धान्               |           | भङ्गानां न्यूनाधिकत्वाभावः       | ८७     |
| न्यायोऽपि न श्रेयान्            | ३९        | विविधाः सप्तभङ्गयः               | ८९     |
| अवाच्यत्वस्यैव वाच्यत्वम्       | ४१        | अवाच्य-अनभिलाप्यशब्दविचारः       | ९१     |
| संकेतविशेषशंका-समाधानम्         | ४३        | सर्वपदवाच्यत्वाभाव:              | ९३     |
| विनिगमकाभावः                    | ४५        | अनभिलाप्यपदवाच्यत्वम्            | ९५     |
| स्व-परोल्लेखः प्रज्ञापकापेक्षया | ४७        | कथञ्चिद्वाच्यत्वोपपत्तिः         | ९७     |
| द्वयोर्नययोरर्पणा               | ४९        | अवाच्यत्वस्यार्थविशेषोऽन्वेषणीय: | ९९     |
| पुष्पदन्ततुल्यशब्दशङ्का         | ५१        | तृतीयभङ्गेऽवस्तु ?               | १०१    |



| विषयानुक्रम                            | पृष्ठांकः | विषयानुक्रम                     | पृष्ठांक: |
|----------------------------------------|-----------|---------------------------------|-----------|
| संकेत्यमानज्ञानमावश्यकम्               | १०३       | तृतीयादिभङ्गेषु विविधांशानां    |           |
| संकेतः कथं भवति ?                      | १०४       | विवक्षा                         | १२९       |
| केवल्यपि संकेतं कुर्यात्               | १०५       | व्यञ्जनपर्याये विविधांशत्वाभाव  | : १३१     |
| अनभिलाप्यपदस्यासंकेतितत्वम्            | १०७       | उत्तराणां व्यञ्जनपर्यायसन्दर्भः | 833       |
| अवाच्यानभिलाप्ययोरसंकेत-               |           | व्यञ्जनपर्याये चतुर्थभङ्गासम्भव |           |
| विशेषत्वम्                             | १०९       | व्यञ्जनपर्याये                  | ,         |
| भङ्ग सप्तत्वानियमाशङ्का                | ११२       | तृतीयभङ्गासम्भवः                | १३७       |
| व्यञ्जनपर्यायस्वरूपम्                  | ११४       | 'वृत्तश्याम'पदवाच्यताविचारः     | १३९       |
| वाच्यतानामर्थपर्यायत्वाभावः            | ११५       | वाच्यतानां मिथोऽसम्मीलनम्       | १४१       |
| अर्थ-व्यञ्जनपर्याययोरन्तरम्            | ११७       | तृतीयादिभङ्गासम्भवनिश्चयः       | १४३       |
| व्यञ्जनपर्यायाणामभिव्यञ्जनम्           | ११९       | ग्रन्थशोधनप्रार्थनया सहान्तिमं  | 405       |
| व्यञ्जनपर्याययोर्मिथोऽविरोध:           | १२२       | -                               |           |
| व्यञ्जनपर्यायाणां                      |           | मंगलम्                          | १४४       |
| संकेतमात्राधीनत्वम्                    | १२४       | प्रशस्ति:                       | १४६       |
| प्रश्नकतुर्मेधावित्वम्                 | १२६       | कश्चिद्विशेषविमर्शः             | १५२       |
| सत्त्वादेर्व्यञ्जनपर्यायत्वस्याप्यभावः | १२८       |                                 |           |

सर्वभन्त्रशिरोभिश श्री सूरिमंत्र अंगे श्री देवायार्यगय्शीयसूरिशिष्ये रये बा दुर्गपदिविवरण्नी प्रथम त्रश गाथा सप्तलंगी अंगेना आ विवरशने पश महंशे बागु पडे छे. मात्र प्रथम गाथाना उत्तरार्धमां 'उविभेसा' शिष्टना स्थाने अशुप्पेहाओ हही शहाय. ते गाथाओ - न सूयं गुरुवयणाओ न हु दिट्ठं कत्थ पवयणे विउले । उविभेसा (अणुप्पेहाओ) उवलद्धं जं तं विवरेमि इह पयडं ।। १ ।। वंदणयं दाउणं गीयत्थाणं समत्थसूरीणं । ते विन्नवेमि पयओ सूरिवरा मह इमं सुणह ।। २ ।। तुम्हाणं जइ चित्ते जुत्ती संघडइ मज्झ वयणस्स । तो आयरंतु एयं अह नो मिच्छुक्षडिममस्स ।। ३ ।।

श्री अर्हं नमः श्रीमहावीरपरमात्मने नमः श्री गौतम-सुधर्मादिगणभृद्ध्यो नमः श्री सिद्धसेनादिभ्यो यशोविजयान्तेभ्यः शास्त्रकृद्ध्यो नमः श्री प्रेम-भुवनभानु-जयघोष-धर्मजित्-जयशेखरसूरीशेभ्यो नमः एँ नमः

# श्रीसप्तभङ्गीविंशिका

नामाकृतिद्रव्यभावैः पुनन्तं त्रिजगज्जनम् ।
सप्तभङ्गयाः प्रवक्तारं वन्दे वीरं नयाम्बुधिम् ॥१॥
सर्वारिष्टप्रणाशाय गौतमाय नमोऽस्तु मे ।
श्रीसुधर्मगणेशाय सर्वाभीष्टार्थदाय च ॥२॥
सिद्धसेनो गुरुर्दद्याद् भद्रान्तश्च जिनो हरिः ।
वादिदेवो यशोयुक्त आशीर्वचनं मे सदा ॥३॥
याचे सुनिर्मलं ब्रह्म प्रेमसूरि गुरुमहम् ।
काड्क्षेऽहं न्यायनैपुण्यं भुवनभानुतोऽन्वहम् ॥४॥

#### વૃત્તિગ્રન્થનું મંગળાચરણ-

નામ, આકૃતિ (સ્થાપના), દ્રવ્ય અને ભાવ આ ચારનિક્ષેપાથી ત્રશે જગતના જીવોને પવિત્ર કરતાં, સપ્તભંગીના પ્રવક્તા, નયાત્મક બોધના (ઉપલક્ષણથી પ્રમાણાત્મક બોધના પણ) સાગર એવા શ્રીવીરપ્રભુને હું વંદન કરું છું. ૧. સર્વ અનિષ્ટોનો નાશ કરનારા શ્રી ગૌતમસ્વામીને અને સર્વ ઇષ્ટોને આપનારા શ્રીસુધર્માસ્વામી ગણધરને મારા નમસ્કાર. ૨. શ્રીસિદ્ધસેનસૂરિ, ભદ્રઅંતવાળા જિન અને હરિ (=શ્રીજિનભદ્રગણી અને શ્રીહરિભદ્રસૂરિ), શ્રીવાદિદેવસૂરિ, મહોપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી.... આ બધા ગુરુભગવંત મને હમેશા આશીર્વચન આપો. ૩. શ્રી પ્રેમસૂરિગુરુ પાસે હું સુનિર્મળ બ્રહ્મચર્ય યાચું છું.... શ્રી ભુવનભાનુસૂરિ મહારાજ પાસેથી પ્રતિદિન ન્યાયનિપુણતા ચાહું છું. ૪. વર્તમાનગચ્છાધિપતિશ્રી જયઘોષસૂરિ મહારાજ જય આપો....મારા પ્રગુરુશ્રીધર્મજિત્સૂરિ મહારાજ મને (ઉત્તરોત્તર

जयघोषो जयं दद्याद् धर्मं च धर्मजिद्गुरुः । ध्यानं श्रीसूरिमन्त्रस्य दद्यान्मे जयशेखरः ॥५॥ आद्ये श्रीसूरिमन्त्रस्य पीठे प्रतिष्ठितां सुरीम् । जाड्यापहारिणीं वाचो वैभवाय नमाम्यहम् ॥६॥ उपचारः कृतश्चैवं मङ्गलस्याथ तन्यते । विवृतिः सप्तभङ्ग्यास्तु<sup>१</sup> स्वोपज्ञाऽभयसूरिणा ॥७॥

इह हि जगित दुःषमादूषितेऽपि काले पदार्थस्वरूपिनरूपणे-ऽन्येभ्यो दर्शनेभ्यो वैशिष्ट्यं श्रीजैनदर्शनस्य स्पष्टमुपलक्ष्यत एव । तच्च मुख्यतो नयनिक्षेपसप्तभङ्गीभिः पदार्थनिरूपणम् । तत्र नयानां निक्षेपाणां च स्वरूपमुपलभ्यमानेषु नैकेषु ग्रन्थेषु यथा विस्तरतो निरूपितमुपलभ्यते सुस्पष्टं च बुध्यते, न तथा सप्तभङ्ग्या इति तस्याः किञ्चिद्विस्तरतो निरूपणार्थं तद्द्वारा स्पष्टीकरणार्थं च सप्तभङ्गी-विंशिकाप्रकरणमारभमाणो ग्रन्थकारो मङ्गलाद्यभिधायिनीमादिमां गाथामाह शक्नेति -

પ્રબળ) ધર્મ આપો. મારા ગુરુદેવ શ્રીજયશેખરસૂરિ મહારાજ મને શ્રીસૂરિમન્ત્રમાં એકાગ્રતા આપો. પ. શ્રીસૂરિમન્ત્રની પ્રથમ પીઠિકામાં પ્રતિષ્ઠિત થયેલી અને જડતાને હરનારી શ્રીસરસ્વતીદેવીને હું વાણીના વૈભવ માટે નમસ્કાર કરું છું. ૬. આ પ્રમાણે મંગલોપચાર કરાયો. હવે, સપ્તભંગીવિશિકાપ્રકરણની સ્વોપજ્ઞ વિવૃત્તિ તપાગચ્છીય શ્રીવિજય પ્રેમ-ભુવનભાનુ-ધર્મજિત્-જયશેખર-સૂરિમહારાજની પરંપરામાં આવેલા વિજયઅભયશેખરસૂરિ એવા મારા વડે કરાય છે. ૭.

સર્વજ્ઞપ્રણીત શ્રીજૈનશાસનની અનેક ક્ષેત્રોમાં અનેક-અનેકવિધ વિશિષ્ટતાઓ છે, જે દુનિયાના અન્ય કોઈ દર્શનમાં...સંસ્કૃતિમાં કે ભાષામાં જોવા મળતી નથી. પદાર્થના સ્વરૂપના સ્પષ્ટીકરણ અંગે આવી જે વિશિષ્ટતાઓ છે તે પૈકી સાત નય, ચાર નિક્ષેપા અને સપ્તભંગી આ મુખ્ય છે.

१. सप्तभङ्गचास्त्वित-भीमो भीमसेन इति न्यायात् सप्तभङ्गीविंशिका-यास्त्वित्यर्थः । तत्र्यायादेवाभयसूरिणेत्यस्य तपागच्छीयश्रीविजयप्रेम-भुवनभानु-धर्मजित्-जयशेखरसूरिपरम्परागतेनाभयशेखरसूरिणेत्यर्थो ज्ञेयः ।

मंगलादीनि ः

# शक्रपूज्यं जिनं नत्वा विश्वविश्वप्रकाशकम् । सप्तभङ्गी प्रवक्ष्यामि बोधिशुद्धिर्यथा भवेत् ॥१॥

सुगमार्था। किञ्च, जिननमस्कारेणात्र मंगलं कृतम् । शक्र-पूज्यमित्यनेन पूजातिशयो भगवत उक्तो दृष्टव्यः । जिनमित्यनेन रागद्वेषलक्षणयोः प्रकृष्ट्योरपाययोरपगमादपायापगमातिशय उक्तो ज्ञेयः । विश्वविश्वप्रकाशकमित्यनेन च वचनातिशयो ज्ञानातिशयश्चोक्तौ दृष्टव्यौ । विश्वविश्वप्रकाशनप्रस्तावे भगवता यदुक्तं गुरुपरम्परया च प्राप्तं तदनुसृत्य मयापि वक्ष्यमाणत्वाद् गुरुपर्वक्रमसम्बन्धोऽपि ज्ञापितो विश्वेत्यादिपदेन । सप्तभङ्गी प्रवक्ष्यामीत्यनेन विषयाभिधानमुपायोपेय-भावसम्बन्धश्च कथितो ज्ञेयः । बोधिशुद्धिरित्यादिना स्वस्यानन्तरं प्रयोजनमुक्तम् । एतच्च श्रोत्रनुग्रहादेरुपलक्षणं ज्ञेयम् । श्रोतुस्तु बोध-प्राप्तिरनन्तरं प्रयोजनम् । परंपरं तु द्वयोरिप मुक्तिप्राप्तिरिति ॥१॥ ननु केयं सप्तभङ्गीति जिज्ञासायामाह जिज्ञास्वित –

આમાંથી વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ ગ્રન્થોમાં નય અને નિક્ષેપાઓનું સ્વરૂપ જેવું વિસ્તારથી નિરૂપાયેલું મળે છે ને તેથી સ્પષ્ટ રીતે એનો બોધ થાય છે, એવું સપ્તભંગીનું મળતું નથી. તેથી એનું કંઈક વિસ્તારથી નિરૂપણ કરવા માટે અને એ દ્વારા સ્પષ્ટીકરણ કરવા માટે સપ્તભંગીવિંશિકા પ્રકરણને શરૂ કરતા ગ્રન્થકાર મંગળ વગેરેને જણાવનારી એની પ્રથમ ગાથા કહે છે -

ગાથાર્થ : શકને પૂજ્ય, સંપૂર્ણ વિશ્વના પ્રકાશક એવા શ્રી જિનને નમીને, જે રીતે બોધિની = સમ્યગ્દર્શનની શુદ્ધિ થાય એ રીતે સપ્તભંગીને = સપ્તભંગીવિંશિકાપ્રકરણને કહીશ.

વિવરણ : આમાં પ્રભુને નમસ્કાર દ્વારા મંગળ કર્યું છે તથા શકપૂજ્ય શબ્દદ્વારા પ્રભુનો પૂજાતિશય જણાવ્યો છે. રાગ-દેષ એ મોટામાં મોટા અપાય (=આપત્તિ-સંકટ)રૂપ છે. એનો વિજય જણાવવા દ્વારા જિન શબ્દ અપાયાપગમાતિશય જણાવે છે. વિશ્વ(=સંપૂર્ણ) વિશ્વના પ્રકાશક...એવું વિશેષણ જ્ઞાનાતિશય અને વચનાતિશયને જણાવે છે. વળી આ સંપૂર્ણ વિશ્વનું પ્રકાશન કરતી વેળા પ્રભુએ જે કહ્યું છે ને

# जिज्ञासुपृष्टप्रश्नानामुत्तराणां हि सप्तकम् । प्रज्ञापकेन दत्तानां सप्तभङ्गीति प्रोच्यते ॥२॥ सुगमार्था । अत्र

सप्तानां भङ्गानां समाहारः सप्तभङ्गीति समासिविधिः । तथा च सप्तानां प्रज्ञापकेन दत्तानामुत्तरप्रकाराणां समूहः सप्तभङ्गी शब्देनोच्यते ॥२॥ ननु सप्तानामेवेति नियमोऽभिप्रेतो यद्वा न्यूनाधिकत्वमिप सम्मतिमिति चेत् ? नियम एव, न न्यूनाधिकत्विमिति गृहाण । ननु तदिप कृत इति चेत् ? जिज्ञासानां तदुत्थप्रश्नानां च सप्तविधत्व-नियमादेव तदित्याह प्रश्नानामिति –

ગુરુપરંપરાદ્વારા મને પ્રાપ્ત થયું છે તેને અનુસરીને આ ગ્રન્થનિરૂપણ હોવાથી એ વિશેષણ દ્વારા ગુરુપર્વક્રમસંબંધ પણ સૂચિત થયેલો જાણવો. સપ્તભંગીને હું કહીશ આવા કથન દ્વારા અભિધેય અને ઉપાય-ઉપેય ભાવ સંબંધ જણાય છે. બોધિશુદ્ધિ....વગેરે દ્વારા કર્તાનું અનંતર પ્રયોજન જણાય છે. વળી એના ઉપલક્ષણથી શિષ્ય-શ્રોતા પર અનુગ્રહ વગેરે પણ જાણવા. શ્રોતાનું અનંતરપ્રયોજન સપ્તભંગીના બોધની પ્રાપ્તિ છે. પરંપર પ્રયોજન બંનેનું મોક્ષપ્રાપ્તિ છે. ॥૧॥ આ સપ્તભંગી શું છે? એવી જિજ્ઞાસાને સંતોષવા માટે કહે છે -

ગાથાર્થ : જિજ્ઞાસુ વડે પૂછાયેલા પ્રશ્નોના પ્રજ્ઞાપક વડે અપાતા ઉત્તરોનું જે સપ્તક તે સપ્તભંગી કહેવાય છે.

વિવરણ : સપ્ત એટલે સાત...ભંગ એટલે પ્રકાર...પદાર્થના સ્વરૂપના જિજ્ઞાસુને એ સ્વરૂપનો સ્પષ્ટ બોધ થાય એ માટે પ્રજ્ઞાપક વડે અપાતા જવાબોના પ્રકાર એ અહીં ભંગ=પ્રકાર તરીકે અભિપ્રેત છે. આવા સાત પ્રકારના જવાબોનો સમૂહ એ સપ્તભંગી છે. IIરII

પ્રશ્ન : સાત પ્રકારના જવાબોનો જ સમૂહ કેમ? એનાથી ઓછા-વત્તા કેમ નહીં? અર્થાત્ પંચભંગી-ષડ્ભંગી-અષ્ટભંગી વગેરે કેમ નહીં? આવા પ્રશ્નના જવાબ માટે કહે છે -

सप्तत्वसंख्यानियमः ५

# प्रश्नानां सप्तभेदत्वाद् भङ्गानां हि तथात्वकम् । न्यूनत्वं चाधिकत्वं न कदाचित्कुत्रचिद् भवेत् ॥३॥

तथात्वकमिति सप्तभेदत्वमित्यर्थः । शेषं सुगमम् ।

ननु षडादिविधत्वेऽष्टादिविधत्वे वा दोषाभावादेव सप्त-विधत्विनयमस्याभाव इति चेद् ? न, तत्र दोषाभावस्यासिद्धत्वात् । तथाहि-षड्विधत्वे जिज्ञासानां तदुत्तराणामि षड्विधत्वमेव । तथा च कदाचित्कस्यचित् तादृक् प्रश्न उत्तिष्ठति यस्य षड्भङ्गीगतेन नैकेनाप्युत्तरेण समाधानं शक्यसम्भवं स्यात् । ततश्च सप्तमस्योत्तर-प्रकारस्यावश्यकत्वमेव, अन्यथा तद्विषयिण्या जिज्ञासाया अतृप्तत्वेन निराकाङ्क्षप्रतिपत्त्यभावादिति षड्भङ्गीत्वे न्यूनत्वमेव दोषः स्यात् । अष्टभङ्गीत्वे तु निरर्थकं गौरवमेव दोषः, सर्वदा सर्वत्र सर्वस्योत्तिष्ठ-न्त्या जिज्ञासायाः समाधानप्रकारस्य सप्तभङ्ग्वामेवान्तर्भूतत्वात् । यस्यास्तृप्त्यर्थं सप्तभङ्गीबहिर्भूतः कोऽप्युत्तरप्रकार आवश्यकः स्यात्

**ગાથાર્થ :** પ્રશ્નો સાત પ્રકારના હોવાથી ભંગ પણ સાત જ હોય છે. આમાં ઓછાવત્તા-પણું ક્યારેય પણ ક્યાંય પણ સંભવતું નથી.

વિવરણ : જિજ્ઞાસાઓ સાત પ્રકારની જ જાગે છે... જાગી શકે છે. એના કરતાં વધારે પ્રકારની નહીં...માટે સાતથી વધારે ભંગ (અષ્ટભંગી વગેરે) સંભવિત નથી. વળી, સ્વરૂપના સંપૂર્ણ સ્પષ્ટીકરણ માટે સાતે જવાબ આવશ્યક છે જ. એનાથી ઓછા - ચાર-પાંચ-છ વગેરે પ્રશ્નો હોય અને માત્ર એનાં ઉત્તરો આપવામાં આવે તો સ્પષ્ટીકરણ અધૂરું રહે છે.. અને તેથી પછી વળી ક્યારેક-કોઈકને એવી જિજ્ઞાસા સંભવી શકે છે કે જેનો ઉત્તર આ આપવામાં આવેલા ચાર-પાંચ-છ ઉત્તરોમાં સમાવિષ્ટ ન હોવાથી વધારાનો ઉત્તર આપવો આવશ્યક બને છે. પણ આ સાત પ્રકારના ઉત્તર આપી દ્યો... એટલે આ અંગેની ત્રણે કાળમાં કે સર્વક્ષેત્રમાં કોઈપણ જિજ્ઞાસાનો જવાબ એમાં આવી જ ગયો હોય છે. હવે નવો કોઈ જવાબ આપવાનો રહેતો નથી. માટે સપ્તભંગી જ છે. અષ્ટભંગી વગેરે કે

सा काऽिप जिज्ञासा कस्यचिदिप कदाचिदिप न भवत्येव । या कािप सम्भवित तस्याः समाधानं तु सप्तभङ्गीतो लभ्यत एवेति गौरवं स्पष्ट-मेवाष्टभङ्गीत्वे ।

नन्वनन्तधर्मात्मकस्य वस्तुनः स्वरूपाण्यप्यनन्तान्येवेति तिद्विषयिणीनां जिज्ञासानां सप्तिविधत्वमेवेति कथं श्रद्धेयं स्यात् ? तथाहि- एको घटोऽस्ति । ततश्च, स अमदावादनगरजन्यो (अमदावादजो)ऽस्ति वापीनगरजन्यो (वापीजो) वा ? वृत्तो वा चतुष्कोणो वा त्रिकोणो वा ? शिशिरऋतुजो (शिशिरजो) वा ग्रीष्मऋतुजो (ग्रीष्मजो) वा ? लघुर्वा महान् वा ? रक्तो वा श्यामो वा ? नूतनो वा प्राचीनो वा ? भूमिस्थो वा वेदिकास्थो वा ? मृदुस्पर्शो वा कर्कशस्पर्शो वा ? मृन्मयो वा सुवर्णमयो वा ? ईदृशीनां जिज्ञासानामपाराणां सम्भवात्प्रश्नानां तदुत्तराणां च सप्तविधत्वेऽनाश्चास एवेति चेत् ? न, तेषामपाराणामिप प्रश्नानां विविक्षितेषु सप्तस्वेव प्रश्नेषु तदुत्तराणाञ्च सप्तसूत्तरेषु (सप्तभङ्ग्वां) एवान्तर्भावात् । स अन्तर्भाव

ષડ્ભંગી વગેરે નથી.

પ્રશ્ન : વસ્તુ અનંતધર્માત્મક છે.. અર્થાત્ દરેક વસ્તુનાં અનંત-સ્વરૂપો હોય છે. તો આ સ્વરૂપો અંગેની જિજ્ઞાસા સાત જ પ્રકારની હોય એમ શી રીતે કહી શકાય? જેમકે એક ઘડો છે... તો એના અંગે એ અમદાવાદી છે? કે વાપીયો છે? એ વૃત્ત છે? ચોરસ છે? ત્રિકોણ છે? એ શિયાળું છે કે ઊનાળુ? એ નાનો છે કે મોટો? એ લાલ કે કાળો? એ નવો છે કે જૂનો? ભોંય પર છે કે વેદિકા પર? લીસી સપાટીવાળો છે કે કર્કશસપાટીવાળો? જિનદત્તનો છે કે જિનદાસનો? આવી તો ઢગલા બંધ જિજ્ઞાસાઓ થઈ શકે છે ને ઢગલાબંધ પ્રશ્નો ઊઠી શકે છે... એટલે એના ઉત્તરો પણ ઢગલાબંધ સંભવે જ... પછી સાત જ જિજ્ઞાસા ને સાત જ ઉત્તરો... આવું નિયંત્રણ કેમ?

ઉત્તર: આવા જે ઢગલાબંધ પ્રશ્નો ઊઠે છે... ને એના ઉત્તરો અપાય છે... એ બધાનો આ અભિપ્રેત સાત પ્રકારમાં જ સમાવેશ થઈ स्व-परपर्यायविचारः ७

एव कथिमिति यक्षप्रश्न इति चेत् ? मा त्वरिष्ठाः, अग्रे स्फुटीभिवष्य-माणत्वात् । ततश्च सप्तैव भङ्गाः, नाधिका न वा न्यूना इति स्वीकर्तव्यमेव ।

अथाकृते स्व-परपर्यायविभागविचारे सप्तभङ्गीनिरूपण-मनवकाशमेवेति स एव प्रथमं क्रियते । सर्विस्मन्नप्यर्थे द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावापेक्षा धर्माः सम्भवन्ति । तथाहि-मृद्द्रव्यनिष्पन्ने घटे मृन्मयत्वं द्रव्यापेक्षो धर्मः । एवं पार्थिवत्वमौदारिकत्वं पौद्गिल-कत्वादिकमिप द्रव्यापेक्षा धर्माः । एवं यो यो द्रव्यापेक्षो धर्मो विचार्यमाणेऽधिकृते घटे वर्तते स तस्य घटस्य 'स्व'धर्मः 'स्व'रूपं 'स्व'पर्याय इति यावदुच्यते । सुवर्णमयत्व-जलीयत्वादिको यो यो धर्मोऽधिकृते घटे न वर्तते स सर्वोऽि तस्य 'पर'धर्मः 'पर'रूपं 'पर'पर्याय इति यावदुच्यते । एवं क्षेत्राद्यपेक्षेषु धर्मेष्विप स्व-परधर्मत्वादिकं ज्ञेयम् । ततश्च यद्यधिकृतो घटोऽमदावादाख्यनगरे निष्पन्नस्तदाऽमदावादजत्वं तस्य क्षेत्रापेक्षः 'स्व'धर्मः, वापीजत्वादिकं

જાય છે... દુનિયામાં ક્યારેય પણ કોઈપણ જિજ્ઞાસુને એવો કોઈ પ્રશ્ન ઊઠી શકતો નથી ને તદનુરૂપ એનો જવાબ હોતો નથી જેનો આ સાત જિજ્ઞાસાઓમાં ને સાત ઉત્તરોમાં સમાવેશ થતો ન હોય. જે પણ જિજ્ઞાસા જાગે ને ઉત્તર અપાય એનો આ સાતમાં જ સમાવેશ થઈ જાય છે... આ વાત આગળ સ્પષ્ટ કરીશું... માટે સાત જ ભંગ છે... આઠ વગેરે નહીં... એ વાત નિ:શંક જાણવી.

હવે આપણે સાત ભંગનો વિચાર કરીએ...

કોઈપણ વસ્તુમાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ... આ ચારની અપેક્ષાએ ધર્મો રહેલા હોય છે... ધારો કે આપણે એક ઘડા અંગે સપ્તભંગીનો વિચાર કરવો છે... તો એમાં આ દ્રવ્યાદિ ચારની અપેક્ષાએ કેવા કેવા ધર્મો આવે એ વિચારીએ-

(૧) **દ્રવ્ય :** ઘડો માટીનો છે.. એટલે માટી આ ઘડાનું દ્રવ્ય કહેવાય.... અને મૃન્મયત્વ એ એમાં ધર્મ આવ્યો કહેવાય છે. વળી तु 'पर'धर्मः । सम्प्रति च यदि स भूमौ वर्तते, ततो भूमिस्थत्वमिप तस्य क्षेत्रापेक्षो 'स्व'धर्मः, वेदिकास्थत्वादिकं तु 'पर'धर्मः, उत्पत्ति-क्षेत्रवत् स्थितिक्षेत्रस्यापि शिष्टैः व्यविद्वयमाणत्वात् । एवं गृहान्त-विर्तित्वादिकमिप क्षेत्रापेक्षा धर्माः । अथ कालापेक्षा धर्मा विचार्यन्ते । तथाहि-शिशिरतौँ निष्पन्ने घटे शिशिररजत्वं कालापेक्षं 'स्व'रूपं, ग्रीष्मजत्वादिकन्तु 'पर'रूपम् । एवं अमुकमासजत्व-अमुकतिथिजत्व-अमुकनक्षत्रजत्वादिकमिप ज्ञेयम् । तथा यद्यधुना ग्रीष्मकाले स वर्तते, तदा ग्रीष्मकालीनत्वमिप ज्ञेयम् । तथा यद्यधुना ग्रीष्मकाले स वर्तते, तदा ग्रीष्मकालीनत्वमिप तस्य 'स्व'पर्यायः, वर्षाकालीनत्वादिकन्तु कालापेक्षः 'पर'पर्यायः, उत्पत्तिकालवत् स्थितिकालस्यापि शिष्टैः व्यविद्वयमाणत्वात् । अथ भावापेक्षा धर्माः । द्रव्य-क्षेत्र-कालापेक्ष-धर्मेथ्यो भिन्ना ये धर्मास्ते सर्वेऽिप भावापेक्षा उच्यन्ते । ततश्च रक्तस्य वृत्तस्य लघोर्मृदुस्पर्शस्य सुगन्धिनोऽधिकृतस्य घटस्य रक्तत्वं, वृत्तत्वं, लघुत्वं, मृदुस्पर्शक्त्वं सुगन्धित्वञ्च भावापेक्षाः 'स्व'धर्माः । तिद्धन्नास्तु श्यामत्वं, चतुष्कोणत्वं, महत्त्वं, कर्कशस्पर्शक्त्वं, दुर्गन्धित्वञ्चेत्येव-

મૃન્મય છે એનો અર્થ જ કે એ પાર્થિવ પણ છે, ઔદારિકવર્ગણામાંથી બનેલો હોઈ ઔદારિક પણ છે, પુદ્ગલમાંથી બનેલો હોઈ પૌદ્ગલિક પણ છે... એટલે પાર્થિવત્વ, ઔદારિકત્વ, પૌદ્ગલિકત્વ.... આ બધા પણ એમાં દ્રવ્યાપેક્ષાથી આવેલા ધર્મો છે... આવા જે જે ધર્મો આપણા વિચારણાધીન ઘડામાં રહેલા છે એ બધા ધર્મો એના 'સ્વ'ધર્મ અથવા 'સ્વ'રૂપ કહેવાય છે... આ સિવાયના ધર્મો = ઘડામાં નહીં રહેલા ધર્મો એના માટે 'પર'ધર્મ અથવા 'પર'રૂપ કહેવાય છે... જેમકે અધિકૃત ઘડો માટીનો છે, પણ પત્તળનો કે સોનાનો નથી... તેથી પિત્તળમયત્વ-સુવર્ણમયત્વ વગેરે એના માટે 'પર'રૂપ છે... એમ એ પાર્થિવ છે પણ જલીય નથી... તો જલીયત્વ એ પણ એના માટે 'પર'રૂપ છે...

(૨) **ક્ષેત્ર :** સામાન્યથી શિષ્ટપુરુષોમાં ક્ષેત્રનો બે પ્રકારે વ્યવહાર થતો હોય છે. ઉત્પત્તિક્ષેત્ર અને સ્થિતિક્ષેત્ર (અવસ્થાનક્ષેત્ર=વર્તમાનમાં ક્યાં રહ્યો છે એ ક્ષેત્ર), જેમકે અધિકૃતઘડો અમદાવાદમાં બન્યો છે... તો અમદાવાદીત્વ એ 'સ્વ'રૂપ છે... પણ વાપીમાં નથી બન્યો.... તો प्रथमो भङ्गः ९

मादयो ये भावापेक्षा धर्मास्तिस्मन्न वर्तन्ते ते तस्य 'पर'धर्मा: ।

एवञ्चास्मद्विचारणाधीनोऽधिकृतो घटो मृन्मयोऽमदावादजो भूमिस्थः शिशिरजो ग्रीष्मकालीनो रक्तो वृत्तो लघुर्मृदुस्पर्शवान् सुगन्धी च वर्तते । ततश्च मृन्मयत्वादयोऽत्र प्रक्रमे 'स्व'रूपत्वेन विवक्ष्यन्ते सुवर्णमयत्वादयश्च 'पर'रूपत्वेनेति । एतच्च प्रक्रमसमाप्तिं यावन्न विस्मर्तव्यम् ।।३॥ अथ सप्तानां भङ्गानां निरूपणं प्रारभ्यते । तत्र सर्वप्रथमं स्यादस्त्येवेत्याकारकं प्रथमं भङ्गं विभणिषुराह स्वद्रव्येत्यादि-

વાપીયાપણું એ 'પર'રૂપ. વળી હાલ એ ભોંય પર છે, પણ વેદિકા પર નથી. તો ભૂમિસ્થત્વ એ 'સ્વ'રૂપ અને વેદિકાસ્થત્વ એ 'પર'રૂપ. એમ ઘરની અંદર હોય તો ગૃહાન્તર્વાર્તિત્વ એ 'સ્વ'રૂપ અને ગૃહબાહ્યત્વ એ 'પર'રૂપ.... આમ ક્ષેત્રકૃત ધર્મો વિચારવા.

- (3) કાળ : ક્ષેત્રની જેમ કાળનો પણ શિષ્ટપુરુષોમાં બે પ્રકારે વ્યવહાર થાય છે. ઉત્પત્તિકાળ અને સ્થિતિકાળ... ધારો કે અધિકૃત ઘડો શિશિરૠતુમાં બનાવાયેલો છે તો શિશિરજત્વ એ 'સ્વ'રૂપ અને ગ્રીષ્મજત્વ એ 'પર'રૂપ. એમ અત્યારે એ ગ્રીષ્મકાળમાં રહ્યો છે, પણ વર્ષાકાળમાં નથી રહ્યો.... તો ગ્રીષ્મકાલીનત્વ એ સ્વરૂપ, વર્ષાકાલીનત્વ એ પરરૂપ...આમ અમુકમાસજન્યત્વ, અમુકતિથિજન્યત્વ, અમુક નક્ષત્રજન્યત્વ....વગેરે અપેક્ષાએ પણ સ્વ-પરરૂપ જાણવા.
- (૪) ભાવ દ્રવ્યાદિ ત્રણની અપેક્ષા સિવાયના જે કોઈ ધર્મો હોય છે તે બધા ભાવાપેક્ષ ધર્મો કહેવાય છે. ધારો કે વિવિક્ષિત ઘડો રક્ત છે, વૃત્ત છે, લઘુ છે, લીસી સપાટીવાળો છે, સુગંધી છે...તો રક્તત્વ, વૃત્તત્વ, લઘુત્વ, લીસીસપાટીવાળાપશું...સુગંધિત્વ...આ બધા એના ભાવકૃત સ્વરૂપ બનશે ને તેથી શ્યામત્વ, ચોરસત્વ, બૃહત્ત્વ, કર્કશસપાટી-વાળાપશું, દુર્ગંધિત્વ વગેરે પરરૂપ બનશે.

આપણો વિચારણાધીન ઘડો.... મૃન્મય, અમદાવાદી, ભૂમિસ્થ, શિશિરજ, ગ્રીષ્મકાલીન, રક્ત, વૃત્ત, લઘુ, લીસીસપાટીવાળો અને સુગંધી છે. અર્થાત્ આવા ઘડા અંગે આપણે આખી સપ્તભંગીનો વિચાર કરવો છે. એટલે સર્વત્ર મૃન્મયત્વ, અમદાવાદીત્વ...વગેરે 'સ્વ'રૂપ તરીકે લેવાશે

# स्वद्रव्यक्षेत्रकालादीनपेक्ष्य प्रच्छनं यत्र । स्यादस्ति प्रथमस्तत्राऽवधारणेन युक् स हि ॥४॥

'स्व'द्रव्यक्षेत्रकालादीनपेक्ष्य यत्र प्रस्तावे प्रच्छनं भवेत्तत्र स्यादस्तीति प्रथमो भङ्गो ज्ञेयः । स ह्यवधारणेनैवकारेण युग्=युक्तो ज्ञेय इत्यर्थः । तथा च -

यदा 'स्व'द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावापेक्षः प्रश्नः, अर्थात् द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावापेक्षाणि यानि यानि स्वरूपाणि तान्युल्लिख्य प्रश्न उत्थितस्तदा स्यादस्त्येवेति समाधानप्रकार इत्यर्थो लब्धः । तथाहि-'घटो मृन्मयो न वे'ति 'घटो मृन्मयत्वेनास्ति न वे'ति वा प्रश्ने स्यादस्त्येव मृन्मय इति प्रथमभङ्गरूप उत्तरप्रकारो ज्ञेयः । उत्तरेऽस्मिन् त्रयोंऽशा विद्यन्ते । स्यात्कारः, अस्तिकारः, एवकारश्चेति । तत्रैवकारस्यास्तीतिक्रियापदेन सह प्रयोगदर्शनादत्यन्तायोगव्यवच्छेदोऽर्थः । ततश्च यथा शशशृङ्गे न केवलं सुवर्णमयत्वादिनैवापि तु मृन्मयत्वादिनाप्यस्तित्वस्य सम्बन्धा-

અને સુવર્ણમયત્વ, વાપીયાત્વ....વગેરે 'પર'રૂપ તરીકે લેવાશે... આ વાત બરાબર ધ્યાનમાં રાખવી. ॥૩॥ હવે સાત ભંગનું નિરૂપણ શરૂ થાય છે. એમાં સર્વ પ્રથમ स्यादस्त्येव... 'સ્યાત્ છે જ' એવા પ્રથમભંગનું નિરૂપણ કરવા કહે છે-

**ગાથાર્થ :** સ્વદ્ગવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ વગેરેની અપેક્ષાએ જયારે પ્રશ્ન હોય છે ત્યારે स्यादस्ति એવો પ્રથમ ભંગ આવે છે. એ 'જ'કારથી યુક્ત હોય છે.

વિવરણ : જ્યારે સ્વદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવની અપેક્ષાએ પ્રશ્ન પૂછવામાં આવે... અર્થાત્ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવની અપેક્ષાએ જે જે 'સ્વ'રૂપ છે એની અપેક્ષાએ પ્રશ્ન પૂછવામાં આવે... ત્યારે જવાબમાં આ પ્રથમભંગ કહેવાય છે. જેમકે ઘડો મૃન્મય છે? અર્થાત્ घटो मृन्मयो न वा? અથવા घटो मृन्मयत्वेनास्ति न वा? આવો કોઈપણ પ્રશ્ન હોય તો જવાબમાં स्यादस्त्येव... સ્યાત્ છે જ.... આવો જવાબ કહેવાય છે. એટલે કે स्यादस्त्येव मृन्मयः એમ જવાબ અપાય છે. अवकारादेरर्थः ११

भावात् सर्वथाऽस्तित्वाभावः सर्वथाऽस्तित्वस्यायोग एवेति यावत्, न तथाऽधिकृते घटे, तत्र सुवर्णमयत्वादिनाऽस्तित्वस्यासम्बन्धेऽपि मृन्मय-त्वादिनाऽस्तित्वस्य सम्बन्धस्य विद्यमानत्वात् । एवञ्चेवकारेणास्ति-त्वस्यात्यन्तायोगः=सर्वथाऽसम्बन्धो व्यवच्छित्रः ।

अस्तिकारोऽस्तित्वं ख्यापयित । नन्वस्तित्विमिति कोऽर्थः ? अर्थिक्रयाकारित्विमिति गृहाण । नन्वर्थिक्रयाकारित्विमिति कोऽर्थः ? विविक्षितप्रयोजनसम्पादकत्विमिति जानीहि । ततश्च मृन्मयस्य वस्तुनो जलशीतीकरणानि यानि यानि प्रयोजनानि तत्सम्पादनसमर्थोऽयमि कृतो घट इत्यर्थं ख्यापयत्ययमस्तीतिशब्दः ।

कथञ्चित्रास्तित्वस्याक्षेपणं स्यात्कारस्यार्थः । अयमाशयः-

આમાં ત્રણ અંશ છે- સ્યાત્, અસ્તિ અને એવ = 'જ'કાર. આમાં એવકાર જે છે તે અસ્તિ = છે એવા ક્રિયાપદ સાથે જોડાયેલો હોવાથી અત્યન્ત અયોગનો વ્યવચ્છેદ કરે છે. આશય એ છે કે આકાશકુસુમમાં મૃન્મયત્વેન તો અસ્તિત્વ નથી... સુવર્ણમયત્વેન પણ અસ્તિત્વ નથી... અમદાવાદીત્વેન તો અસ્તિત્વ નથી... વાપીયાત્વેન પણ અસ્તિત્વ નથી. એમ વૃત્તત્વ વગેરે ધર્મરૂપે પણ અસ્તિત્વ નથી... આમ કોઈપણ ધર્મને નજરમાં રાખીને વિચારવામાં આવે તો અસ્તિત્વ છે જ નહીં... આને અસ્તિત્વનો અત્યંત અયોગ કહેવાય છે... પણ પ્રસ્તુત ઘટમાં આવું નથી... એમાં ભલે સુવર્ણમયત્વાદિ ધર્મોથી અસ્તિત્વ નથી... પણ મૃન્મયત્વ વગેરે ધર્મોથી તો અસ્તિત્વ છે જ. એટલે કે એ રૂપે એમાં અસ્તિત્વનો યોગ છે, અયોગ નથી. માટે અસ્તિત્વનો અત્યન્ત અયોગ નથી. એવકાર આ રીતે અત્યન્ત અયોગનો વ્યવચ્છેદ કરે છે.

'અસ્તિ' શબ્દ અસ્તિત્વને જણાવે છે.. અસ્તિત્વ એટલે અર્થક્રિયાકારિત્વ... અર્થક્રિયાકારિત્વ એટલે તે તે પ્રયોજન સારવાપણું.. તે તે ક્રિયા કરી આપવાપણું.. મૃન્મયપદાર્થ પાણીને ઠારવું વગેરે જે જે પ્રયોજન સારી આપે છે તે પ્રસ્તુત ઘડો પણ સારી આપે છે... એવું આ 'અસ્તિ' શબ્દ જણાવે છે.

હવે 'સ્યાત્' પદની વિચારણા… 'અસ્તિ એવ' આટલા શબ્દોએ

अस्त्येवत्याभ्यां शब्दाभ्यामिस्तित्वस्यात्यन्तायोगस्य व्यवच्छेदो ज्ञापितः । ततश्चास्तित्वं नास्त्येवेति नास्त्यपि त्वस्तित्वमस्त्येवेत्यस्ति । न च तद्दिस्तित्वं सर्वथाऽस्ति, सुवर्णमयस्य वस्तुनो यत्प्रयोजनं, तत्सम्पाद-कत्वाभावादिधकृते घटे सुवर्णमयत्वादिनाऽस्तित्वस्याभावात् । एवञ्च घटेऽस्तित्वं वर्तते, किन्तु मृन्मयत्वादिनाऽस्तित्वस्याभावात् । एवञ्च घटेऽस्तित्वं वर्तते, किन्तु मृन्मयत्वादिना कथञ्चिदेव न तु सर्वथा, सुवर्णमयत्वादिना कथञ्चित्ते तदभावादित्यर्थो लब्धः । तत्र मृन्मय-त्वादिना कथञ्चिद्दितित्वांशोऽस्त्येवेति शब्दाभ्यां ख्यापित एव, अतोऽविशष्टोऽर्थः सुवर्णमयत्वादिना कथञ्चित्रास्तित्वरूपो स्यात्कारेण प्राप्यत इति मन्तव्यम् । ततश्च नास्तीतिपदस्याभावेऽपि कथञ्चिन न्नास्तित्वस्याक्षेपणं स्यात्कारस्य प्रयोजनिमिति स्थितम् । इत्थञ्च, अस्तीत्यादिशब्दप्रतिप्राद्यधर्मविरुद्धधर्मस्याक्षेपणार्थं स्यादिति पदस्य यद्वदनं तत्स्याद्वाद इति ज्ञायते ।

किञ्च मृन्मयोऽस्ति न वेति प्रश्नस्य यथा स्यादस्त्येवेति समाधानं, तथैव अमदावादजोऽस्ति न वा, वृत्तोऽस्ति न वेत्यादिको

અસ્તિત્વના અત્યન્ત અયોગનો વ્યવચ્છેદ જણાવ્યો... અર્થાત્ 'અસ્તિત્વ નથી જ' એવું નથી... એમ જણાવ્યું.... એટલે કે 'અસ્તિત્વ છે જ' એમ જણાવ્યું... પણ આ અસ્તિત્વ સર્વથા છે એવું નથી... કારણકે ઘડામાં સુવર્ણમયત્વેન અસ્તિત્વ નથી... એટલે જણાય છે કે ઘડામાં અસ્તિત્વ છે... પણ કથંચિદ્ છે... અમુકરૂપે છે... તદન્યરૂપે અસ્તિત્વ નથી પણ ખરું... આમ, અસ્તિત્વ કથંચિદ્ છે અને કથંચિદ્ નથી... આવો અર્થ 'સ્યાત્' પદ આપે છે... આની વિશેષ સ્પષ્ટતા આગળ કરીશું. પણ આમ 'અસ્તિ' પદ જે અસ્તિત્વને જણાવે છે તેને 'સ્યાત્'પદ વિશેષિત કરે છે કે એ 'અસ્તિત્વ' કથંચિદ્ છે... કથંચિદ્ નથી પણ ખરું... અર્થાત્ કથંચિદ્ નાસ્તિત્વ પણ છે.. 'નાસ્તિ' પદનો ઉલ્લેખ ન હોવા છતાં, કથંચિદ્ નાસ્તિત્વને ખેંચી લાવવાનું કામ આ સ્યાત્ પદ કરે છે... માટે આવા પ્રકારના નિરૂપણને સ્યાદ્વાદ કહે છે.

'ઘડો મૃન્મય છે કે નહીં?' એવી જિજ્ઞાસાથી જન્ય પ્રશ્નના ઉત્તરમાં આ જે 'સ્યાત્ છે જ' એમ જવાબ આપ્યો… એમ પ્રસ્તુત यो यः 'स्व'रूपोल्लेखी प्रश्नस्तस्य सर्वस्य स्यादस्त्येवेत्येव समाधानं ज्ञेयम् । ननु घटो रक्तो न वा ? मृन्मयो न वा ? इत्येवं 'स्व'धर्म-द्वयोल्लेखिप्रश्रद्वये पृष्टे किमुत्तरं देयं स्याद् ? स्यादस्त्येवेत्येव, न तु स्यादस्त्येव स्यादस्त्येवेति द्विरुच्चारणं कर्तव्यम्, सप्तभङ्ग्यामनेकश उच्चारणस्यानुक्तत्वात् । तदनुक्तत्वमेव कथिमिति चेदित्थं, स्यादस्त्येव रक्तः स्यादस्त्येव मृन्मय इत्येवंरूपेणोत्तरेण जिज्ञासोर्या च यावती च निराकाङ्क्षप्रतिपत्तिर्भवति तस्यास्तावत्याः प्रतिपत्तेः 'स्यादस्त्येव रक्तमृन्मय' इत्येतावतैवोत्तरेणापि सम्भवादेकस्य स्यादस्त्येवेतिवाक्य-खण्डस्य वैयर्थ्यस्य स्पष्टत्वात् । अपरञ्च घटो रक्तो न वा ? मृन्मयो न वा ? वृत्तो न वा ? भूमिस्थो न वेत्येवंरूपेण 'स्व'धर्मोल्लेखिनां प्रश्नामपाराणां सम्भवात्, प्रतिप्रश्नं च पृथक्पृथगुत्तरस्य देयत्व उत्तरेयत्ताया अनैयत्यप्रसङ्गः सप्तत्वसङ्ख्याव्याघातप्रसङ्गश्च । अत एवेदेमिप मन्तव्यं यद् 'घटो रक्तमृन्मयो न वा' इत्येवं 'स्व'धर्मद्वयो-

ઘડાના આવા જે કોઈ 'સ્વ'રૂપ છે… જેવા કે અમદાવાદીપણું… શિશિરજન્યત્વ… રક્તત્વ વગેરે… આમાંના કોઈપણ 'સ્વ'રૂપને આગળ કરીને પ્રશ્ન પૂછવામાં આવ્યો હોય… જેમકે 'ઘડો અમદાવાદી છે?' અથવા 'ઘડો શિશિરજન્ય છે?' વગેરે… તો દરેક વખતે 'સ્યાત્ છે જ' स्यादस्त्येव… આવો જ જવાબ આપવાનો હોય એ સમજાય એવું છે.

**શંકા** - ધારોકે ઘડો ૨ક્ત છે? ઘડો મૃન્મય છે? આમ બે પ્રશ્ન પૂછાયા હોય તો?

समाधान - તો પણ જવાબમાં એક જ વાર स्यादस्त्येव એટલું જ કહેવાનું હોય છે, પણ स्यादस्त्येव, स्यादस्त्येव એમ બે વાર કહેવાનું હોતું નથી.. કારણકે સપ્તભંગીમાં આવા બે-ત્રણ વગેરે વારવાળા કોઈ ભંગ દર્શાવ્યા નથી... ને એ ઉચિત પણ છે... કારણકે કોઈપણ વસ્તુના 'સ્વ'રૂપ સેંકડો-હજારો હોય છે... કોઈ જિજ્ઞાસુ બે 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન પૂછે... કોઈ ત્રણ 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળો... કોઈ ચાર-પાંચ..સાત વગેરે 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન પૂછે... તો કેટલીવાર स्यादस्त्येव...स्यादस्त्येव કહ્યા કરવું... પછી ભંગના પ્રમાણનું કોઈ નિયત

ल्लेखवानेक एव प्रश्नः पृष्टो भवेत्तदापि स्यादस्त्येवेत्ययमेवोत्तरप्रकार इति । एवमेव 'स्व'धर्मत्रयचतुष्ट्रयादिविषयेऽपि ज्ञेयम् । प्रश्नास्तु त्रिचतुरादयः पृथक्पृथक् पृष्टाः स्युरेक एव वाऽखण्डः पृष्टः स्यादुत्तरं तु सर्वत्र स्यादस्त्येवेत्येव ।

वस्तुनोऽपाराणि सर्वाणि 'स्व'रूपाणि संकलय्य प्रश्नस्योत्था-पनं त्वशक्यप्रायमेव । अतो यादृशी जिज्ञासा तामनुसृत्य प्रश्न उत्तिष्ठति । तत्र द्रव्य-क्षेत्राद्यपेक्षाणां चतुर्विधानां 'स्व'धर्माणामुल्लेखस्यापि सम्भवो त्रयाणां द्वयोरेकस्यैव वा स्वधर्मस्योल्लेखस्यापि सम्भवः । उत्तरं तु सर्वत्र स्यादस्त्येवेति ।

પ્રમાણ જ ન રહે. વળી એક જ વારના ઉત્તરથી જિજ્ઞાસુની જિજ્ઞાસા સંતોષાઈ જતી હોય તો અનેકવાર બોલવાનું ગૌરવ પણ શા માટે? આશય એ છે કે આવા બે 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળા પ્રશ્નના જવાબમાં घटः स्यादस्त्येव रक्तो मृन्मयश्च... અથવા घटः स्यादस्त्येव रक्तमृन्मयः આટલા જવાબથી જ જિજ્ઞાસુની જિજ્ઞાસા પરિપૂર્ણ રીતે સંતોષાઈ જાય છે... પછી બે વાર स्यादस्त्येव-स्यादस्त्येव એમ કહેવું એ નાહકનું ગૌરવ હોવાથી દોષરૂપ છે.

એટલે એ પણ જણાય છે કે આવા બે અલગ-અલગ પ્રશ્નના બદલે ઘડો રક્તમૃન્મય છે? આવો એક જ અખંડ પ્રશ્ન પૂછાયો હોય તો પણ स्यादस्त्येव આ જ જવાબ હોય છે... એમ બેના બદલે ત્રણ-ચાર-પાંચ વગેરે ગમે એટલે 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય. જેમકે-ઘડો મૃન્મય-અમદાવાદી-ભૂમિસ્થ-શિશિરજ-રક્ત છે? જવાબ સ્યાદ- स્ત્યેવ... આ જ હોય છે.

કોઈપણ વસ્તુના 'સ્વ'રૂપ તો સેંકડો હજારો હોય છે. એ બધાને જ સાંકળીને પ્રશ્ન પૂછવો એ શક્ય નથી. એટલે જેવી-જેટલી જિજ્ઞાસા હોય એ પ્રમાણે પ્રશ્ન પૂછાતો હોય છે. એમાં દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ... એ ચારે પણ સંકળાયેલા હોય શકે.... ચારમાંથી કોઈપણ ત્રણ જ સંકળાયેલા હોય એવું પણ બની શકે... ક્યારેક કોઈપણ બે જ કે કોઈપણ એક જ સંકળાયેલ હોય એવું પણ બની શકે.... પણ દરેક વખતે જવાબ તો

द्वितीयो भङ्गः

इदं तु ध्येयम्-प्रश्ने द्वित्रादीनां यथेच्छानां कियतामिप धर्माणामुल्लेखः सम्मतः, न तत्र किमिप नियन्त्रणम्, किन्तूल्लिख्यमानास्ते सर्वेऽिप धर्माः 'स्व'धर्मा एव सम्मताः, नैकोऽिप परधर्मोऽनुज्ञातः ? यद्येकोऽिप 'पर'धर्मस्तत्र समाविष्टो भवेद्यथा घटो मृन्मयो न वा ? अमदावादजो न वा ? शिशिरजो न वा ? रक्तो न वा ? सुगन्धी न वा ? चतुष्कोणो न वेत्याकारे प्रश्ने, तदा स्यादस्त्येवेति प्रथमभङ्गरूपमृत्तरं न देयमेव, मृन्मयत्वादीनां 'स्व'धर्मत्वेनािस्तित्वावच्छेदकत्वेऽिप चतुष्कोण-त्वस्य 'पर'धर्मत्वेन नािस्तत्वावच्छेदकत्वात् । ततश्चेकानेकस्वधर्मा-पेक्षयैवोत्थितस्य प्रश्नस्योत्तरे स्यादस्त्येवेति प्रथमो भङ्ग इति फिलितम् ।।४।। अथ प्रथमभङ्गनिरूपणानन्तरं क्रमप्राप्तं स्यान्नास्त्येवेति द्वितीयं भङ्गं निरूपयियिषुराह-परद्रव्येत्यादि -

स्यादस्त्येव આટલો જ હોય છે. એટલે જણાય છે કે આ પ્રથમભંગના પ્રશ્નમાં ઉલ્લેખ ભલે જિજ્ઞાસાનુસાર એક-બે-પાંચ-સાત ગમે એટલા 'સ્વ'રૂપોનો હોય… પણ એ બધો માત્ર 'સ્વ'રૂપોનો જ હોય છે…એક પણ 'પર'રૂપનો નહીં. અર્થાત્ હાલ આપણા વિચારણાધીન ઘડા અંગે, એ માટીનો-અમદાવાદી-શિશિરજ-રક્ત-સુગંધી-ચતુષ્કોણાકાર છે? આવો પ્રશ્ન પ્રથમભંગમાં આવી શકતો નથી, કારણકે માટીનો…..વગેરે 'સ્વ'રૂપ હોવા છતાં 'ચતુષ્કોણાકાર' એ અધિકૃતઘડા માટે 'પર'રૂપ છે. ને એ 'પર'રૂપ છે, માટે સ્યાदस्त्येव એવો જવાબ મળી શકતો નથી.

એટલે નિશ્ચિત થાય છે કે પ્રથમ ભંગ માટે દ્રવ્ય-ક્ષેત્રાદિ અપેક્ષાએ જે-જે 'સ્વ'રૂપ હોય એના જ જિજ્ઞાસાનુસારે ઓછા-વત્તા ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન જોઈએ..... પણ એમાં એકાદ પણ 'પર'રૂપનો ઉલ્લેખ ન જોઈએ. (અર્થાત્ આવા પ્રકારનો પ્રશ્ન હોય તો જ જવાબ તરીકે પ્રથમભંગ મળે છે.) ॥४॥ પ્રથમભંગના નિરૂપણ પછી હવે બીજો ભંગ... स्यान्नास्त्येव સ્યાત્ નથી જ... એનું નિરૂપણ કરે છે -

**ગાથાર્થ :** પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષા રાખીને જ્યારે પ્રશ્ન પૂછાયેલો હોય ત્યારે स्यात्रास्त्येव એવું સમાધાન હોય છે.

## परद्रव्याद्यपेक्ष्यैव प्रश्नः पृष्टो भवेद्यदा । नास्त्येवेति समाधानं स्यात्कारसहितं तदा ॥५॥

अयमर्थः सुवर्णमयत्व-वापीजत्व-श्यामत्वादिकं यद्यत्पररूपं तस्यैकस्यानेकेषां वोल्लेखवित 'घटः सुवर्णमयो न वा ?' 'वापीजो न वा ?' 'सुवर्णमयवापीजो न वा ?' इत्याद्याकारे प्रश्ने सित 'स्यान्ना-स्त्येव सुवर्णमय' इत्यादिरूपेण द्वितीयो भङ्ग उच्यते ।

अत्राप्यत्यन्तायोगव्यवच्छेद एवैवकारार्थः । नास्तीत्यस्य नास्तित्वमर्थः । तच्चार्थिक्रयाकारित्वाभावरूपम् । ततश्च सुवर्ण-मयादेवस्तुनो यत्प्रयोजनं तत्सम्पादकत्वाभावादिधकृते घटे सुवर्ण-मयत्वादिना नास्तित्वमेवेति निश्चीयते । अर्थान्नास्तित्वस्य सर्वथा योऽयोगोऽधिकृते घटे स न वर्ततेऽपि तु योगः=सम्बन्ध एव वर्तते । स च नास्तित्वस्य योगोऽपि न सर्वथैव, अधिकृतघटस्यापि शशशृंग-

દ્રવ્ય-ક્ષેત્રાદિની અપેક્ષાએ જે જે પરરૂપ હોય.. જેમકે અધિકૃત ઘડા માટે સુવર્શમયત્વ, વાપીયાપણું, શ્યામત્વ....વગેરે... જિજ્ઞાસાનુસાર આવા એક-બે-પાંચ-સાત વગેરે 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો જ્યારે પ્રશ્ન હોય ત્યારે જવાબ તરીકે स्यान्नास्त्येव એવો બીજો ભંગ મળે છે. કારણકે અધિકૃતઘટ સુવર્શમય નથી જ, વાપીયો નથી જ, રક્ત નથી જ.

આમાં પણ, એવકારનો અત્યંત અયોગ વ્યવચ્છેદ જ અર્થ છે. 'નાસ્તિ'નો નાસ્તિત્વ અર્થ છે. નાસ્તિત્વ=અર્થક્રિયાકારિત્વાભાવ… સુવર્ણમય પદાર્થનું જે પ્રયોજન હોય-અર્થક્રિયાકારિત્વ હોય તેને અધિકૃત ઘડો સાધી આપી શકતો નથી… એટલે એ અપેક્ષાએ એમાં અર્થક્રિયાકારિત્વાભાવનો=નાસ્તિત્વનો યોગ છે, અત્યંત અયોગ નથી. વળી, આ નાસ્તિત્વ જે ઘડામાં આવ્યું… તે પણ સર્વથા નથી… પણ કથંચિદ્ છે. અર્થાત્ સુવર્ણમયત્વેન જ નાસ્તિત્વ છે… મૃન્મયત્વેન તો નાસ્તિત્વ નથી જ… અસ્તિત્વ જ છે. આવો ભાવ જણાવવા માટે 'સ્યાત્' પદ લગાવવામાં આવે છે… એ નાસ્તિત્વને વિશેષિત કરે છે… અને કથંચિદ્ અસ્તિત્વને ખેંચી લાવે છે.

तृतीयो भङ्गः १७

कल्पत्वापत्तेः, अपि तु सुवर्णमयत्वादिना कथिञ्चदेव, मृन्मयत्वादिना तु कथिञ्चित्रास्तित्वस्यायोगोऽपि, अर्थात् कथिञ्चदिस्तित्वस्यापि तत्र योगः । एतदर्थप्रापणार्थं स्यात्कारप्रयोगो विधेयः । ततश्चास्ती-तिपदस्याभावेऽपि स्यात्कारः कथिञ्चदिस्तित्वमाक्षिपतीति स्थितम् ।

अत्रापि जिज्ञासानुसारिणां द्वित्राणां पञ्चषादीनां वा 'पर'-रूपाणामुल्लेखवन्तो द्वित्राः पञ्चषादयो वा प्रश्ना एक एव वा प्रश्नो ज्ञेयः । उत्तरे तु स्यान्नास्त्येवेति सकृदेवोच्यते । हेतवस्तु प्रथमभङ्गोक्ता एवात्राप्यनुसन्धेयाः ।

अत्रापीदन्तु ध्येयमेव-प्रश्ने द्वित्रादीनां यथेच्छानां कियतामिप धर्माणामुल्लेखः सम्मतः, न किमिप नियन्त्रणं तत्र, किन्तूल्लिख्य-मानास्ते सर्वेऽिप धर्माः 'पर'धर्मा एव सम्मताः, नैकोऽिप स्वधर्मी- उनुज्ञातः । यद्येकोऽिप स्वधर्मस्तत्र समाविष्टो भवेद्यथा 'घटो सुवर्ण- मयो न वा ? वापीजो न वा ? ग्रीष्मजो न वा ? वृत्तो न वे त्याकारे प्रश्ने, तदा स्यान्नास्त्येवेति द्वितीयभङ्गरूपमृत्तरं न देयमेव, सुवर्णमय-त्वादीनां 'पर'धर्मत्वेन नास्तित्वावच्छेदकत्वेऽिप वृत्तत्वस्य 'स्व'धर्मत्वे- नास्तित्वावच्छेदकत्वात् । ततश्चैकानेकपरधर्मापेक्षयैवोत्थितस्य प्रश्नस्योत्तरे स्यान्नास्त्येवेति द्वितीयो भङ्ग इति पर्यवस्यित ॥५॥ अथ क्रमप्राप्तं तृतीयं स्यादवाच्य एवेति भङ्गं निरूपियतुमाह तृतीयस्त्वित-

આ પ્રથમ બે ભંગ પરથી નિશ્ચિત થાય છે કે આ રીતની વિચારણામાં અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વની સપ્તભંગી મળશે... પણ ભેદાભેદ-એકાનેકત્વ વગેરેની નહીં...

અહીં પણ જિજ્ઞાસાનુસાર બે-પાંચ-સાત 'પર'રૂપોના ઉલ્લેખ-વાળા એ પાંચ વગેરે પ્રશ્ન હોય તો પણ જવાબ એક જ વાર स्यात्रास्त्येव જ અપાય છે. અનેકવાર આનો આ જ જવાબ આપવાનું ગૌરવ કરાતું નથી... તથા, આ બે-પાંચ-સાત વગેરે ગમે એટલા ઉલ્લેખ હોય... પણ એ 'પર'રૂપોનો જ ઉલ્લેખ જોઈએ... એક પણ 'સ્વ'રૂપનો ઉલ્લેખ એમાં હોવો ન જોઈએ. જો એ હોય તો પછી જવાબમાં આ स्यात्रास्त्येव એવો બીજો ભંગ આવી શકતો નથી. ॥૫॥

## तृतीयस्तु भवेद्भङ्गो युगपत्स्यादवाच्य हि । स्वस्य परस्य धर्माश्चापेक्ष्य जिज्ञासितं यदा ।।६।।

अत्र हिरेवकारार्थो ज्ञेयः । ततश्च-स्वस्य परस्य च धर्मान् युगपदपेक्ष्य यदा जिज्ञासितं भवेत् (तदा) स्यादवाच्य एवेति तृतीयो भङ्ग इत्यन्वयः । अयमत्रार्थः-

यदा प्रश्ने 'स्व'रूपस्य 'पर'रूपस्य चोल्लेखो वर्तते, उत्तरं तु युगपदेकेनैव शब्देन देयं भवेत्तदा स्यादवाच्य एवेत्यस्य तृतीयस्य भङ्गस्यावकाशः ।

अस्य भङ्गस्य स्पष्टीकरणार्थं पदार्थस्वरूपस्य सम्यग्बोध आवश्यकः । अतः पूर्वं पदार्थस्वरूपमेव विचार्यते । यो यस्त-स्मिंस्तत्त्वमिति नियमाद् मृन्मयरक्तवृत्ते घटे मृन्मयत्वं, रक्तत्वं वृत्तत्वञ्च वर्तत इति ज्ञायते । द्रव्य ईदृशाश्च ये केऽपि धर्मा वर्तन्ते ते सर्वेऽपि तस्य पर्याया उच्यन्ते । सहभावी धर्मो गुणः, क्रमभावी धर्मो पर्याय

હવે ક્રમ પ્રાપ્ત ત્રીજો ભંગ... स्यादवाच्य एव.... સ્યાત્ અવાચ્ય જ છે. એનું નિરૂપણ કરે છે -

ગાથાર્થ : જ્યારે સ્વધર્મો અને પરધર્મોની અપેક્ષા રાખીને યુગપત્ એક જ શબ્દથી જવાબ મેળવવાની જિજ્ઞાસા હોય છે ત્યારે स्यादवाच्य एव એવો ત્રીજો ભંગ મળે છે.

જયારે 'સ્વ'રૂપ અને 'પર'રૂપ… આ બન્નેના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય અને એક સાથે એક જ શબ્દથી જવાબ આપવાનો હોય… ત્યારે આ ત્રીજો ભંગ આવે છે.

આ ત્રીજા ભંગને સમજતાં પહેલાં પદાર્થના સ્વરૂપનો બરાબર પરિચય કરી લઈએ.

यो यस्तस्मिंस्तत्त्वम्.... જે, જે હોય તેમાં તેપણું હોય... જેમકે ઘડો મૃન્મય છે, રક્ત છે, વૃત્ત છે... તો ઘડામાં મૃન્મયત્વ છે, રક્તત્વ(=રક્તવર્ષ) છે, વૃત્તત્વ (=વૃત્તાકાર) છે. अर्थस्वरूपविचारः १९

इति विवक्षाविशेषवशादेव गुणानां पृथगुपन्यासः, अन्यथा तेऽिष पर्याया एव । किञ्चैतन्मृन्मयत्वरक्तत्वादिकं तस्य 'स्व'रूपिमत्य-प्युच्यते । एतच्य प्रत्येकं 'स्व'रूपं किञ्चिदर्थिक्वयाकारित्वविशेषं सम्पादयति । तथाहि-मृन्मयत्वस्वरूपं घटे जलशीतीकरण-सामर्थ्यविशेषं जले मधुरताविशेषसम्पादनसामर्थ्यञ्च सम्पादयति । सुवर्णमयादिघटे य ईदृक्सामर्थ्याभावस्तत्र मृन्मयत्वाभावं विहाय कोऽन्यो हेतुः? न कश्चिदित्यर्थः । हस्तस्य वस्त्रादीनां वा रक्तीकरण-सामर्थ्यं घटे रक्तिमा सम्पादयति । जले शीतत्वविशेषस्य यदा-पेक्षिकचिरकालीनमवस्थानं तत्रापि रक्तत्वं सहकरोति । रक्तत्वस्य यत्किमपीदृगिष्टमिनष्टं वा कार्यं, तत्सर्वापेक्षमर्थिक्वयाकारित्वं तत्र वर्तते । घटो वृत्तोऽस्ति, अतस्तत्र वृत्ताकृत्यालेखनसामर्थ्यं वर्तते । भूमिसंयोगमविहायैव यद्भूलूंठनं तत्रापि वृत्तत्वस्य सहकारं निषेद्धं कः समर्थः ? । अमदावादजत्वं तु घटेऽल्पभारत्वेन वहनसौकर्यं सम्पाद-यति-वहने कष्टद्वासं करोतीत्यर्थः । जलस्य शीघं यत्शीतीकरणं

દ્રવ્યમાં આવા જે કોઈ ધર્મો રહ્યા હોય છે એ બધા એના 'પર્યાય' હોય છે. ગુણો પણ મૂળભૂત રીતે તો પર્યાય જ છે... માત્ર, 'સહભાવી ધર્મ હોય તે ગુણ અને ક્રમભાવી ધર્મ હોય તે પર્યાય...' આવી એક ચોક્ક્સ વિવક્ષાના કારણે જ ગુણોનો સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ થાય છે... બાકી એ પણ એક પ્રકારના પર્યાય જ છે. વળી આ મૃન્મયત્વ, રક્તત્વ વગેરે એનું સ્વરૂપ પણ કહેવાય છે. આ દરેક સ્વરૂપ ઘડાને કંઈક ને કંઈક અર્થક્રિયાકારિત્વ બક્ષે છે... જેમકે મૃન્મયત્વના કારણે ઘડામાં પાણીને અમુક ચોક્ક્સ પ્રકારની શીતલતા બક્ષવાનું... પાણીમાં કોઈક વિશેષ પ્રકારની મિઠાશ ભેળવવાનું સામર્થ્ય (અર્થક્રિયાકારિત્વ) આવે છે. સોનાના કે પિત્તળના ઘડાથી આવું પ્રયોજન સરી શકતું નથી... ઘડો રક્ત છે... આ રક્તત્વના કારણે ઘડો હાથ-કપડાંને લાલ કરી શકે છે... પાણીમાં અમુક ચોક્ક્સ પ્રકારની ઠંડક જાળવી શકે છે... લાલાશના આવા જે કાંઈ લાભ-નુકશાનો છે એ એના અર્થક્રિયાકારિત્વરૂપ છે. ઘડો

तत्सामर्थ्यमप्यमदावादजत्वं सम्पादयित । जलशीतीकरणसामर्थ्यरूपं नूतनत्वपर्यायमपहाय यत्शीघ्रं तत्सामर्थ्याभावरूपप्राचीनत्वपर्यायगमनं (रीढा थई जवुं-इति भाषायां) तत्राप्यमदावादजत्वस्य प्रभावः । तथा जलस्य यच्छीघ्रं शीतीकरणं तत्र नूतनत्वधर्मस्यापि सहकारः । एवं हस्त-वस्त्रादीनां स्पर्शमात्रेण रक्तीकरणे तथा ईषदाघातेऽपि विनशने नूतनत्वधर्मस्य प्रभावः । तद्विपरीतस्य प्राचीनत्वधर्मस्य तु तद्विपरीत-मेवार्थिक्रयाकारित्वं ज्ञेयम् । प्राचीनो घटो स्वगन्धेन न जलमावा-सयित, नूतनस्त्वावासयतीत्यादिकमप्यत्रानुसन्धेयम् । पाकवशाद्रक्ती-भूतस्य घटस्य भागे किस्मिश्चित् पाकाधिक्याच्छ्यामत्वं जातम् । अत्यल्यदेशावच्छित्रमपि तत् श्यामत्वं जलस्य शीतीकरणादौ घटकार्ये स्वप्रभावं दर्शयत्येव, अस्माभिः स बुध्येत न वेत्यन्यदेतत् ।

વૃત્ત છે... માટે એનાથી વર્તળ દોરી શકાય છે. એને ગબડાવી શકાય છે. ઘડો અમદાવાદી છે... માટે વજનમાં હલકો હોય છે (તેથી વહનમાં સરળતા-કષ્ટહાસ કરે છે), ને પાણીને જલ્દી ઠારે છે ... (એમ જલ્દી રીઢા થઈ જવું, જલ્દીથી ફૂટી જવું..... આ બધો પણ એના અમદાવાદીપશાંનો પ્રભાવ છે....) ઘડો જૂનો થાય છે એટલે કે રીઢો થાય છે... તો એ પાણીને ઠરવા દેતો નથી... અર્થાત્ કંઈક ઊંચા ઉષ્ણતામાનને અપેક્ષાએ દીર્ઘકાળ જાળવી રાખવાનું એ કામ કરે છે.... વધારે રીઢો થાય તો ઠરેલા પાણીને પણ પાછું ગરમ કરવાનું કામ કરે છે... સામાન્ય ટક્કર લાગે તો એની સામે ટકી રહેવાનું કામ કરે છે... (નવો ઘડો સામાન્ય ટક્કરથી પણ ફૂટી જાય છે...) ઘડાનું નવાપણું કપડાંને રંગ લગાડવો....પાણીને જલ્દી ઠારવું... પોતાની સુગંધ ભેળવવી... વગેરે કામ કરે છે. ઘડાનું નાનુ-મોટું પરિણામ એવા ઓછા-વધારે પાણીને ધારી રાખવાનું કામ કરે છે... પાક આપતી વખતે આખો ઘડો લાલ થઈ ગયો... પણ અમુક જગ્યાએ વધારે પાક થવાથી કાળો ડાઘ પડી ગયો છે... આટલો આ કાળો ભાગ પણ પાણીને ઠારવા વગેરે કાર્યમાં પોતાનો ચોક્કસ ભાગ ભજવતો જ હોય છે... ભલે આપણે એની નોંધ લઈ શકીએ કે નહીં... એ એક અલગ વાત છે.

ततश्च घटस्य यानि कानिचिच्छतशः स्वरूपाणि, तस्य सर्वस्य 'स्व'रूपस्य स्वकीयं स्वकीयं किञ्चित्रयोजनं भवत्येव, यस्य किमपि प्रयोजनं नास्ति, तादृगेकमपि स्वरूपं घटस्य न भवत्येव । एतत्तु युक्त्यापि सङ्गतमेव, अन्यथा(=निष्प्रयोजनस्यापि'स्व'रूपस्य सम्भव इत्यर्थः) शशशृङ्गेऽपि तादृशां स्वरूपाणां सद्भावापित्तः । इत्थमप्येतन्मन्तव्यं-रक्तत्वस्य यत्प्रयोजनं सत्येव तत्सम्पादनसामर्थ्ये 'रक्ते'ति पदमौचितीं भजेत, अन्यथा श्याममपि घटमुद्दिश्य रक्तेति पदं कथं न प्रवर्तेत ? अमदावादजत्वस्य यत्प्रयोजनं तदसम्पादयन्नपि घटो यद्यमदावादज उच्येत, तिहं वापीजमपि घटमुद्दिश्य 'अमदावाद-जोऽयिम'त्युच्यताम् ।

ततश्च घटस्य ये ये धर्माः-स्वरूपाणि-पर्याया इति यावत् ते सर्वेऽपि सप्रयोजना एव । यतस्तेषां प्रभावाद् घटस्तत्तत् प्रयोजनं सम्पादयति-अर्थक्रियां करोतीत्यर्थः, अतस्तेऽर्थपर्याया इत्युच्यन्ते ।

આમ ઘડાના જે કાંઈ સેંકડો 'સ્વ'રૂપ છે એ દરેક 'સ્વ'રૂપનું પોતપોતાનું કંઈક ને કંઈક કામ તો હોય જ છે.. જેનું કશું જ કામ (પ્રયોજન) ન હોય એવું કોઈ જ 'સ્વ'રૂપ ઘડાનું હોતું નથી... આ વાત યોગ્ય પણ છે જ. નહીંતર તો (અર્થાત્ જેનું કોઈ જ પ્રયોજન ન હોય એવા નિષ્પ્રયોજન 'સ્વ'રૂપ પણ સંભવિત હોય તો તો) એવા 'સ્વ'રૂપ શશશૃંગમાં પણ માનવાની આપત્તિ આવે. બીજી રીતે કહીએ તો લાલાશનું જે પ્રયોજન છે તે સારનારો હોય તો જ ઘડાને 'લાલ' કહી શકાય ને? અમદાવાદીપણાંના પ્રયોજનને સારનાર ન હોય એ ઘડાને પણ જો અમદાવાદી માનવાનો હોય તો તો દેશીઘડાને કે વાપીયાઘડાને પણ 'અમદાવાદી ઘડો' કહેવાનો પ્રશ્ન આવે જ એ સ્પષ્ટ છે.

આમ નક્કી થયું કે ઘડાના જે જે 'સ્વ'રૂપ છે... ધર્મો છે... પર્યાય છે... એ દરેક પ્રયોજનવાળા છે... તે તે ધર્મના પ્રભાવે ઘડો તે તે પ્રયોજનને = અર્થને સારે છે, માટે આ દરેક 'સ્વ'રૂપ 'અર્થપર્યાય' કહેવાય છે.

अतोऽधिकृतस्य घटस्यामदावादजत्व-रक्तत्वादयो ये स्वपर्यायास्ते सर्वेऽर्थपर्याया इति निश्चितम् ।

चतुष्कोणाकृत्यालेखनादिकं चतुष्कोणत्वस्य प्रयोजनम् । जिनालयभूमिसम्पादनार्थं विमलशाहमित्रणा चतुष्कोणा मुद्राः कारापिताः । अतो ज्ञायते यद् वृत्तमुद्राणां यत्सामर्थ्यं नासीत् तच्यतुष्कोणमुद्राणामासीदिति । ततश्च चतुष्कोणत्वमप्यर्थिक्रयाकारित्वेनार्थपर्याय इति निश्चीयते । एवं सुवर्णमयत्व-वापीजत्व-श्यामत्वादयोऽपि सप्रयोजनत्वेनार्थपर्याया ज्ञेयाः । परन्तु घटेऽधिकृते तेषामसत्त्वात्ते तस्य 'पर'पर्याया उच्यन्ते । इह जगित तैस्तैर्वस्तुभिः
सम्पाद्यमानानि यानि प्रयोजनानि सम्पाद्यितुमिधकृतो घटोऽसमर्थस्तत्प्रयोजनसम्पादकास्तत्तद्वस्तुगता ये धर्मविशोषास्ते सर्वेऽधिकृतस्य
घटस्य 'पर'पर्यायास्तत्तद्वस्तुनस्तु 'स्व'पर्याया इति पर्यवसितोऽर्थः ।

વસ્તુ વૃત્તાકાર હોય તો જેમ એનું ચોક્કસ પ્રયોજન હોય છે.. એમ અન્ય વસ્તુ ચોરસ હોય તો એનું પણ કોઈક ચોક્કસ પ્રયોજન હોય છે જ... જેમકે એનાથી ચોરસ દોરવો... નીતિ પ્રામાણિકતાનું વધારે શુદ્ધ પાલન ગોળ સુવર્શમુદ્રાઓથી શક્ય નહોતું - ને ચોરસ મુદ્રાઓથી શક્ય હતું... તો વિમલશાહમંત્રીએ જિનમંદિર માટે ભુમિનું સંપાદન કરવા સ્પેશ્યલ ચોરસ સુવર્ણમુદ્રાઓ બનાવડાવી હતી ને? પણ ચોરસપર્ણાનું આવું પ્રયોજન અધિકૃત વૃત્તઘડાથી સરી શકતું નથી... માટે ચોરસપશું એ અધિકૃત ઘડાનો 'પર'પર્યાય કહેવાય છે.. 'પર'રૂપ કહેવાય છે. એમ વાપીયાઘડાનું પણ કંઈક વિશેષ પ્રયોજન હોય છે. એ પ્રયોજનને ઘડાનું વાપીયાપશું સારે છે.. માટે વાપીયાપશું એ અર્થપર્યાય તો છે જ. પણ અધિકૃત ઘડાથી એ પ્રયોજન સરી શકતું નથી. માટે વાપીયાપણું એ અધિકૃત ઘડા માટે 'પર'રૂપ છે. આ રીતે જે જે પ્રયોજન વિશ્વમાં સંભવિત છે, અન્ય ચીજોથી સરી શકે છે... પણ અધિકૃત ઘડાથી સરી શકતા નથી... તે તે પ્રયોજનને સારનાર તે તે ચીજના એ 'સ્વ'રૂપ છે ને અધિકૃત ઘડા માટે 'પર'રૂપ છે - 'પર'પર્યાય છે. અમદાવાદી ઘડા કરતાં કંઈક વધારે વજન હોવા છતાં અન્યઘડાની અપેક્ષાએ ઓછું

'पर'पर्यायाः २३

वापीजघटस्यामदावादजघटापेक्षयाऽवस्थानकालोऽधिको भवति । जलशीतीकरणसामर्थ्यवान् कालोऽप्यधिको भवति । अमदावादजघटापेक्षयेषदिधिकभारत्वेऽप्यन्यघटापेक्षयाऽल्पभारत्वेन वहनसौकर्यमपि भवति । एतादृक्प्रयोजनवान् कश्चित्ररो वापीजं घटमन्वेष्टुं निर्गतः । अधिकृतमदावादजं घटं दृष्टवानिप स न हृष्टो न वाऽन्वेषणप्रवासादुपरतः । ततश्चाधिकृतो घटोऽस्तु न वा न तदपेक्षया कोऽपि विशेषः । अतस्तदपेक्षयाऽधिकृतस्य घटस्य नास्तित्वमेवेति वापीजो घटोऽस्ति न वेति प्रश्ने स्वप्रयोजनमपेक्ष्य तेन पृष्टे सित स्यान्न्नास्त्येवेत्येवोच्यते ।

इह जगत्यनन्ताः पदार्था विद्यन्ते । तैश्चानन्तैः पदार्थैः सम्पा-द्यमानान्यनन्तानि प्रयोजनानि सन्ति । यद्यप्येषामनन्तानां प्रयोजनानां यः सम्पादको भवेत्तादृग् न कोऽप्येकः पदार्थो विद्यते, तथापि तादृशं कञ्चित्पदार्थमसत्कल्पनया वयं कल्पयामः । ततश्च सर्वार्थक्रिया-

વજન... ને તેથી વહન કરવામાં સરળતા... ને અમદાવાદી ઘડા કરતાં ટકાઉપણું વધારે.... વગેરે વાપીયાઘડાના પ્રયોજન છે. એક વ્યક્તિને આવું પ્રયોજન ઊભું થયું છે. એ ઘડાની શોધમાં નીકળ્યો છે... એને અમદાવાદી ઘડો દેખાયો... પણ એનાથી એને કોઈ હરખ થવાનો નથી કે એની શોધ અટકી જવાની નથી... એનો અર્થ એ જ થાય કે અધિકૃત ઘડો એના માટે ન હોવા તુલ્ય જ છે. માટે એની અપેક્ષાએ અધિકૃત ઘડો સ્યાત્રાસ્ત્યેવ... રૂપ બની રહે છે... એ રીતે જે જે પ્રયોજનને એ સારી શકતો નથી તે તે દરેક પ્રયોજનની અપેક્ષાના સંદર્ભમાં અધિકૃતઘડો ન હોવા બરાબર જ છે, માટે સ્યાત્રાસ્ત્યેવ જ કહેવાય છે.

વિશ્વમાં અનંતા પદાર્થો છે. ને એ અનંતા પદાર્થીથી સરતા હોય એવા અનંતા પ્રયોજનો છે... આ સર્વ અર્થ પ્રયોજનોને સારી શકતો હોય એવો અલબત્ કોઈ એક પદાર્થ છે નહીં. પણ આપણે કલ્પના કરીએ કે ધારોકે આવો કોઈ એક પદાર્થ વિશ્વમાં અસ્તિત્વ ધરાવે છે જે સંભવિત સર્વ અર્થપ્રયોજનોને સારી શકે છે...અર્થાત્ એમાં સર્વ અર્થક્રિયાકારિત્વ છે. તો આવા પદાર્થ માટે स्यादस्त्येव કહેવાનું ન

कारित्वस्य तिस्मन् सत्त्वात्तमुद्दिश्य स्यादस्त्येवेति न वक्तव्यं स्यादिप तु सर्वथाऽस्त्येवेत्येव वक्तव्यं स्यात्, कथिञ्चन्नास्तित्वाक्षेपकस्य स्या-त्कारस्य विरुद्धत्वात्, कथिञ्चन्नास्तित्वस्यासत्त्वात्, एकस्याप्यथिक्रिया-कारित्वस्याभावस्याभावात् । इदमत्र हृदयम्-नैकमि तादृक्प्रयोजन-मिह जगित विद्यते यत्सम्पादकत्वाभावः किल्पतेऽस्मिन् पदार्थे वर्तते । अत एकस्याप्यथिक्रयाकारित्वस्य तिस्मन्नभावो न वर्तते यदपेक्षया नास्तित्वं स्यात् । ततश्च स्यात्कारप्रयोगोऽनावश्यक एव, कथिञ्चन्नास्तित्वाऽऽक्षेपणार्थमेव तस्यावश्यकत्वात् । एवञ्च स्याद-स्त्येवेति प्रयोगस्याकर्तव्यत्वात् सर्वथाऽस्त्येवत्येव वक्तव्यं स्यात् । इत्थमप्येतिन्नश्चीयते-निष्प्रयोजनो धर्मः कोऽपीह जगित पदार्थे वा न विद्यत इति तु पूर्वं निश्चितम् । ततश्च सर्वे धर्माः किल्पतेऽस्मिन्पदार्थे वर्तन्त एवेति मन्तव्यमेव, सर्वप्रयोजनसम्पादकेऽस्मिन् किल्पते पदार्थे तत्तत्त्रयोजनानुकूलानां धर्माणां केषाञ्चिदप्यविद्यमानत्वासम्भवात्,

રહેત... પણ सर्वथाऽस्त्येव એમ જ કહેવાનું રહેત. કારણકે કોઈપણ પ્રયોજનના અર્થીનું કામ એનાથી સરી જ જવાનું છે. કોઈ પ્રયોજન એવું બચ્યું જ નથી કે જેની અપેક્ષાએ એ પદાર્થ માટે स्यान्नास्त्येव કહેવાનું ઊભું રહે. બીજી રીતે કહીએ તો તે તે સર્વપ્રયોજનોને અનુકૂળ તે તે સર્વધર્મો એ પદાર્થમાં રહ્યા જ છે. (નહીંતર તો = અર્થાત્ અમુક ધર્મ પણ જો ન રહ્યો હોય તો, એ ધર્મસાધ્ય પ્રયોજન એનાથી સરી શકે એવું સંભવે જ નહીં... અને આ સિવાય તો કોઈ ધર્મ વિશ્વમાં ક્યાંય છે જ નહીં, કારણ કે જેનું કોઈ પ્રયોજન ન હોય એવો કોઈ ધર્મ વિશ્વમાં ક્યાંય હોવો સંભવિત નથી.) આપણે છદ્મસ્થો પણ આ નિર્ણય કરી શકીએ છીએ, કારણકે આવો ધર્મ માનવામાં કોઈ પ્રમાણ જ નથી. દુનિયાની એવી કોઈ ઘટના છે જ નહીં કે જે આવા ધર્મને ન માનવામાં અસંગત ઠરી જતી હોય... ને તેથી પછી એને સંગત ઠેરવવા માટે એ ધર્મને માનવો આવશ્યક બની જતો હોય... એટલે વિશ્વમાં નિષ્પ્રયોજન કોઈ ધર્મ છે નહીં... ને સપ્રયોજન જે કોઈ ધર્મો છે તે બધા તો એ ધારેલા સર્વપ્રયોજનસાધક પદાર્થમાં માનવા જ પડે છે... એટલે જે

तदिवद्यमानधर्मसम्पाद्यप्रयोजनसम्पादकत्वाभावप्रसङ्गात्, ततश्च सप्रयोजनेभ्य एतेभ्यो धर्मेभ्योऽन्यस्य धर्मस्याभावात् सर्वधर्मा-स्तित्वस्यावश्यकत्वाद्यथा मृन्मयत्वं वर्तते तथा सुवर्णमयत्वादिकमिप, यथा वृत्तत्वं वर्तते तथा चतुष्कोणत्वादिकमिप, यथा रक्तत्वं वर्तते तथा श्यामत्वादिकमपीत्यादिकं मन्तव्यमेव । ततश्च यथा तस्य किल्पतस्य पदार्थस्य मृन्मयत्वेन वृत्तत्वेन रक्तत्वादिना चास्तित्वं तथा सुवर्णमयत्वादिना चतुष्कोणत्वादिना श्यामत्वादिनाप्यस्तित्वमेव, न कोऽपि स धर्मी विद्यते येन तस्य नास्तित्वमिप स्यादिति स्यात्कारो-ऽनावश्यक एव, निष्प्रयोजनत्वात्, कथिञ्चन्नास्तित्वाक्षेपणरूपस्य तत्प्रयोजनस्याभावात् । तथा मृन्मयत्वसुवर्णमयत्वादिना सर्वेण रूपे-णास्तित्वस्यैवास्तित्वात् सर्वथाऽस्त्येवेति प्रयोग आवश्यकः स्यादिति ।

किन्त्वयं तु कल्पनाशिल्पनिर्मित एव, न वस्तुतः कोऽपि पदार्थ एतादृशो वर्तते यमुद्दिश्य सर्वथाऽस्त्येवेति वक्तव्यं स्यात् । वस्तुतस्तु ये ये पदार्था विद्यन्ते ते सर्वे प्रयोजनविशेषाणां केषाञ्चिदेव

સર્વપ્રયોજનસંપાદક હોય આવો જો કોઈ એક પદાર્થ હોય તો સર્વધર્મો એના માટે 'સ્વ'રૂપ જ બની જશે... 'પર'રૂપ બની શકે એવો કોઈ ધર્મ બચશે જ નહીં. 'પર'રૂપ નથી. માટે નાસ્તિત્વ કહેવાનો અવસર જ નથી... અને કોઈ જ પ્રકારનું નાસ્તિત્વ છે નહીં, એટલે અસ્તિત્વ જે કહેવાનું છે એને સ્યાત્ લગાડવાની જરૂર રહે નહીં, કારણકે કથંચિદ્ નાસ્તિત્વ હોય તો જ એને ખેંચી લાવવા માટે - એનું સંકલન-સૂચન કરવા માટે સ્યાત્ પદ વાપરવાનું હોય છે. માટે, ધારોકે આવો કોઈ પદાર્થ વિશ્વમાં હોય કે જે સર્વપ્રયોજનોને સારનાર હોય... તો એ પદાર્થનું અસ્તિત્વ 'સ્યાદ્ અસ્તિત્વ' ન રહેતાં 'સર્વથા અસ્તિત્વ' બની જાય... એટલે કે એના માટે સર્વથાડ સ્ત્યેવ જ કહેવાનું રહે.

પણ આવો કોઈ પદાર્થ છે નહીં. માટે સર્વથાડસ્ત્યેવ એમ કહી શકાતું નથી. અને જે જે પદાર્થો છે તે બધા અમુક-અમુક પ્રયોજનના જ સંપાદક છે. શેષ પ્રયોજનના સંપાદક નથી. માટે દરેક પદાર્થો માટે અમુક ધર્મો 'સ્વ'રૂપ છે, ને અમુક ધર્મો 'પર'રૂપ છે. ને તેથી દરેક सम्पादकास्तदन्येषां प्रयोजनिवशेषाणां त्वसम्पादका एवेति तस्य तस्य सर्वस्य पदार्थस्य केचिद्धर्मिवशेषा एव 'स्व'रूपं, तदन्ये तु धर्मिवशेषाः 'पर'रूपमेव । अतस्तं तं सर्वं पदार्थमुद्दिश्य स्यादस्त्येवत्येव प्रयोगो न तु सर्वधाऽस्त्येवेत्यिप । तथा, यथा नैकमिप पदार्थमुद्दिश्य सर्वधाऽस्त्येवेति प्रयोगः क्रियते तथा नैकमिप पदार्थमुद्दिश्य सर्वधा नास्त्येवेत्यिप प्रयोगः क्रियते, यस्य नैकोऽपि धर्मः 'स्व'रूपमेता-दृशस्य पदार्थस्येह जगत्यभावात्, शशशृङ्गादेस्तु कल्पनाशिल्पमात्र-निर्मितत्वात् । ततश्च यो यो धर्मस्तस्य विविक्षितस्य पदार्थस्य 'स्व'-रूपं तदपेक्षयाऽस्तित्वस्याप्यावश्यकत्वात्तदाक्षेपकस्य स्यात्कारस्यावश्यकत्वात्तदाक्षेपकस्य स्यात्कारस्यावश्यक्रयोगः, न तु सर्वधा नास्त्येविति ।

अयमत्र सारो लब्धः-अधिकृतस्य घटस्य मृन्मयत्व-वृत्त-त्वादयः 'स्व'रूपाणि तदपेक्षया च स्यादस्त्येवेति प्रथमभङ्गः, सुवर्णमयत्व-चतुष्कोणत्वादयस्तु 'पर'रूपाणि, तदपेक्षया च स्यान्ना-स्त्येवेति द्वितीयभङ्गः । मृन्मयत्व-सुवर्णमयत्वादयः सर्वेऽप्यर्थ-

પદાર્થો માટે स्यादस्त्येव અને स्यान्नास्त्येव આ બન્ને ભંગ કહેવા જ પડે છે. (જે કોઈ જ પ્રયોજનને સારતો ન હોય.... અર્થાત્ કોઈ જ ધર્મ જેનું 'સ્વ' રૂપ ન હોય.... આવો કોઈ પદાર્થ પણ આ વિશ્વમાં છે જ નહીં... માટે सर्वथा नास्त्येव આવું પણ કોઈ જ પદાર્થ માટે કહી શકાતું નથી... શશશૃંગ, ખપુષ્પ, કૂર્મરોમ.... ષષ્ઠભૂત.... વગેરે શબ્દો પ્રચલિત છે... પણ તદ્વાચ્ય કોઈ વાસ્તવિક પદાર્થ આ વિશ્વમાં છે નહીં... માત્ર કલ્પના છે.)

આ બધી વિચારણાથી ટૂંકમાં આટલું નિશ્ચિત થયું કે - અધિકૃત ઘડા માટે મૃન્મયત્વ, વૃત્તાકાર વગેરે 'સ્વ'રૂપ છે.. એની અપેક્ષાએ स्यादस्त्येव એવો પ્રથમભંગ આવે છે. અને સુવર્ણમયત્વ, ચતુષ્કોણાકાર વગેરે 'પર'રૂપ છે ને એની અપેક્ષાએ સ્યાન્નાસ્ત્યેવ એવો બીજો ભંગ આવે છે. અને આ મૃન્મયત્વ, સુવર્ણમયત્વ વગેરે બધા અર્થપર્યાય છે. पर्यायाः । यद्यपि मृदो घटापेक्षया द्रव्यत्वं, न तु पर्यायत्वं, तथापि मृन्मयत्वस्य घटधर्मतया पर्यायत्वं प्रयोजनिवशेषसम्पादकतया चार्थ- पर्यायत्वमत्रोक्तमिति ध्येयम् । ये त्वर्थपर्यायभिन्ना व्यञ्जनपर्यायाः सन्ति तानग्रे विचारियष्यामः ।

अथ प्रस्तुतं घटं पुनः प्रस्तुमः । घटे द्रव्यापेक्षा ये मृन्मयत्वा-दयो धर्मास्तेषां घटस्य 'स्व'रूपत्वेऽपि न परिपूर्णस्वरूपत्वमपि तु परिपूर्णस्वरूपस्यैकांशत्वमेव, वृत्तत्वादीनामन्येषामपाराणां धर्माणां घटस्वरूपघटकत्वात् ।

एवं घटेऽर्थक्रियाकारित्वविशेषसम्पादका अमदावादजत्व-भूमिस्थत्वादयो ये क्षेत्रापेक्षा धर्मास्तेऽप्यर्थपर्यायत्वमादाय तत्स्वरूप-

(અલબત્ ઘડાની અપેક્ષાએ 'માટી' એ દ્રવ્ય છે… પર્યાય નથી… પણ મૃન્મયત્વ એ ઘડામાં રહેલ હોવાથી એનો ધર્મ છે. ને એ પણ અમુક પ્રયોજન સારનાર છે… માટે અર્થપર્યાય તરીકે એનો અહીં ઉલ્લેખ કરેલો છે, એ જાણવું.)

(જે અર્થપર્યાયરૂપ નથી હોતા એવા પણ વ્યંજનપર્યારૂપ જે ધર્મો પદાર્થોમાં હોય છે એની વાત આપણે આગળ કરીશું.)

હવે ઘડા અંગેની વિચારણાને આગળ ચલાવીએ....

ઘડો કયા દ્રવ્યથી બનેલો છે? અર્થાત્ એ મૃન્મય છે? સુવર્ણમય છે? પિત્તળમય છે? આમાંનું જે હોય એ ઘડાનું 'સ્વ'રૂપ છે. પણ પરિપૂર્ણ 'સ્વ'રૂપ નથી. કારણકે ઘડાના તો આવા અનેક 'સ્વ'રૂપ છે. એટલે મૃન્મયત્વ વગેરે અધિકૃત ઘડાના પરિપૂર્ણ 'સ્વ'રૂપનો એક અંશ છે.

એમ ઘડાનું કયું ક્ષેત્ર છે? ઉત્પત્તિક્ષેત્ર અને સ્થિતિક્ષેત્ર.... આ પણ એક-એક અંશ છે. જેમ ઉત્પત્તિક્ષેત્રના કારણે આવતા અમદા-વાદીપશું... વાપીયાપશું... વગેરે 'સ્વ'રૂપ હોય છે એમ સ્થિતિક્ષેત્રના કારણે આવતા ધર્મપણ અર્થપર્યાયરૂપ બનીને 'સ્વ'રૂપ બનતા હોય છે. જેમકે ગુજરાત-મહારાષ્ટ્રમાં અમદાવાદી ઘડો પાણીને ઠંડું કરીને શાતાપ્રદ બને त्वमनुभवन्ति । अत एव गूर्जर-महाराष्ट्रादिदेशेषु जलं शीतीकृत्य शाताप्रदो भवन्नमदावादजो घटः कश्मीरादिषु जलमितशीतीकृत्या-शाताप्रदो भवितुमप्यर्हिति । यद्वा जलं शीतं कृतवान् भूमिस्थो घट उपगवाक्षं वेदिकास्थो भूत्वा जलं शीततरं करोति ।

तथैव च शिशिरजत्वादयः कालापेक्षा वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्श-संस्थानविशेषादिरूपाश्च भावापेक्षा धर्मा घटस्यार्थपर्याया एव, तत्त-त्प्रयोजनविशेषानुकूलत्वात्, अत एव तेऽपि घटस्वरूपस्य पृथक् पृथगंशभूता एव । ईदृशाः सहस्रशोंऽशभूता धर्माः सम्मील्य घटस्य सम्पूर्णं 'स्व'रूपं निर्मान्ति ।

एभ्यश्च स्वरूपघटकीभूतेभ्यो धर्मेभ्य केनचिद्धर्मविशेषेण साध्यस्य प्रयोजनस्य कदाचित् कश्चिजीवोऽर्थी भवेत्, कदाचित्तु तदन्येन धर्मविशेषेण साध्यस्य प्रयोजनस्य । अधिकृतं मृन्मयामदा-वादजरक्तं घटमपेक्ष्य यदि विचार्यते, तदा-

છે. પણ એ જ ઘડો કાશ્મીરમાં પાણીને ખૂબ ઠંડું કરીને શરદી દ્વારા અશાતાપ્રદ પણ બની શકે. અથવા ભૂમિ પર રહેલો ઘડો પાણીમાં સામાન્ય ઠંડક લાવે ને બારી પાસે ટેબલ પર રહેલો ઘડો વિશેષ ઠંડક લાવે.

એમ શિશિરજન્યત્વ વગેરે રૂપે કાળસંલગ્નધર્મ પણ, ઘડાના 'સ્વ'રૂપનો એક અંશ છે. એ જ રીતે વર્શ-રસ-ગંધ-સ્પર્શ-આકાર... વગેરે સંલગ્નધર્મો પણ એક-એક અંશરૂપ હોય છે.. આવા સેંકડો અંશોથી ઘડાનું પરિપૂર્શ 'સ્વ'રૂપ બનેલું હોય છે.

આ જુદા-જુદા અંશસંલગ્ન જુદા-જુદા ધર્મોમાંથી ક્યારેક કોઈક ધર્મસાધ્ય પ્રયોજનનો જીવ અર્થી બન્યો છે, તો ક્યારેક અન્ય ધર્મસાધ્યપ્રયોજનનો અર્થી બન્યો હોય છે. મૃન્મય, અમદાવાદી, વૃત્તાકાર જે ઘડો આપણી વિચારાણાધીન છે, તેની અપેક્ષાએ વિચારીએ તો.

- (૧) ક્યારેક અમદાવાદી ઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજનનો અર્થી હોય.
- (૨) ક્યારેક મૃન્મયઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજનનો અર્થી હોય...
- (૩) ક્યારેક વૃત્તઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજનનો અર્થી હોય...

कदाचिदमदावादजघटसाध्यस्य प्रयोजनस्यार्थी भवेत्, कदा-चिन्मृन्मयघटसाध्यस्य प्रयोजनस्यार्थी भवेत् । एवं कदाचिद् वृत्तघट-साध्यस्य, अमदावादजवृत्तघटसाध्यस्य वाऽमदावादजमृन्मयघटसा-ध्यस्य वा मृन्मयवृत्तघटसाध्यस्य वा मृन्मयामदावादजवृत्तघटसाध्यस्य वा प्रयोजनस्यार्थी भवेत् । ततश्चाधिकृतं घटमुद्दिश्य तस्य प्रयोजना-नुसारी यथाक्रमं घटोऽमदावादजो न वेति, मृन्मयो न वेति वा, वृत्तो न वेति वा, अमदावादजवृत्तो न वेति वा अमदावादजमृन्मयो न वेति वा, मृन्मयवृत्तो न वेति वा, मृन्मयामदावादजवृत्तो न वेति वा प्रश्न उत्तिष्ठति । उत्तरं तु सर्वस्याप्यस्य स्यादस्त्येवेत्येव ।

कदाचित्तु तस्यैकमदावादजघटसाध्यं प्रयोजनं द्वितीयञ्च वृत्त-घटसाध्यमित्येवं द्वे प्रयोजने भवतः । तथा च तस्य घटोऽमदावादजो न वा ? वृत्तो न वेति द्वौ प्रश्नावृत्तिष्ठतः । अनेनैव प्रकारेण प्रयो-जनानुसारिणो घटोऽमदावादजो न वा ? मृन्मयो न वेति, घटो मृन्मयो

આ ૭ પરિસ્થિતિમાં એની જિજ્ઞાસાનુસાર એ ક્રમશઃ ઘડો અમદાવાદી છે? મૃન્મય છે? વૃત્ત છે? અમદાવાદી વૃત્ત છે? અમદાવાદી મૃન્મય છે? મૃન્મય અમદાવાદીવૃત્ત છે? આવા પ્રશ્નો પૂછશે... ને દરેકમાં જવાબ स्यादस्त्येव આ જ આપવાનો રહેશે...

એમ ક્યારેક એને બે અલગ-અલગ પ્રયોજન ઊભા થયા હોય કે જેમાંથી એક અમદાવાદી ઘડાથી સરે એવું હોય ને એક વૃત્ત ઘડાથી સરે એવું હોય... તો એ ઘડો અમદાવાદી છે? વૃત્ત છે? એવા બે પ્રશ્નો પૂછશે.... આને જ અનુસરીને અમદાવાદી છે? મૃન્મય છે?... મૃન્મય

<sup>(</sup>૪) ક્યારેક અમદાવાદી-વૃત્ત ઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજનનો અર્થી હોય...

<sup>(</sup>૫) ક્યારેક અમદાવાદીમૃન્મય ઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજનનો અર્થી હોય.

<sup>(</sup>૬) ક્યારેક મૃન્મયવૃત્ત ઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજનનો અર્થી હોય...

<sup>(</sup>૭) ક્યારેક મૃન્મયઅમદાવાદીવૃત્ત ઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજનનો અર્થી હોય...

न वा ? वृत्तो न वेति, घटोऽमदावादजो न वा ? मृन्मयो न वा ? वृत्तो न वेतीत्येवमादयः प्रश्नसमूहा अवगन्तव्याः, उत्तरं तु सर्वत्र स्यादस्त्येवेत्येव, प्रश्नविषयाणामदावादजत्वादीनां धर्माणां 'स्व'रूप-त्वात् ।

तथा यदा तस्य वापीजघटसाध्यं प्रयोजनं भवेत्तदा घटो वापीजो न वेति प्रश्नः, स्यान्नास्त्येवेत्युत्तरं, वापीजत्वस्याधिकृतघटा-पेक्षया 'पर'रूपत्वात् । एवमेव सुवर्णमयघटेन यद्वा चतुष्कोणघटेन, यद्वा वापीजचतुष्कोणघटेन यद्वा सुवर्णमयचतुष्कोणघटेन यद्वा वापीजसुवर्णमयचतुष्कोणघटेन साध्यं यत् प्रयोजनं तद्भवेत् तदा तस्य घटो सुवर्णमयो न वेति यद्वा चतुष्कोणो न वेति यद्वा वापी-जचतुष्कोणो न वेति यद्वा सुवर्णमयचतुष्कोणो न वेति यद्वा वापीज-सुवर्णमयचतुष्कोणो न वेति प्रश्नः सम्भवेत्, सर्वत्रोत्तरं तु स्यान्ना-स्त्येव, पृष्टानां धर्माणां 'पर'रूपत्वादिति ।

છે? વૃત્ત?.... અમદાવાદી છે? મૃન્મય છે? વૃત્ત છે?.... વગેરે પ્રશ્નસમૂહો પણ સમજી લેવા... આ બધામાં જવાબ स्यादस्त्येत्र આવો જ હોય છે... કારણકે આ બધા અધિકૃત ઘડાના 'સ્વ'રૂપ છે. ઘડો આ બધા પ્રયોજનોને સારી શકે છે....

વળી ક્યારેક જીવ વાપીયાઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજનનો અર્થી બન્યો હોય છે... ત્યારે એને પ્રશ્ન ઊઠે છે - ઘડો વાપીયો છે? જેનો જવાબ સ્યાજ્ઞાસ્ત્યેવ આપવાનો રહે છે. એમ, પિત્તળના ઘડાથી, ચોરસઘડાથી, વાપીયા ચોરસઘડાથી, ચોરસ પિત્તળના ઘડાથી... વાપીયા ચોરસ પિત્તળના ઘડાથી... આવા બધા ઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજન ઊભું થયું હોય ને તદનુસાર ઘડો પિત્તળનો છે? વગેરે જે પ્રશ્ન ઊઠે એ બધામાં પણ સ્યાજ્ઞાસ્ત્યેવ જ જવાબ હોય છે. એમ પિત્તળના ઘડાનું અને ચોરસઘડાનું... એમ બે પ્રયોજન ઊભા થયા હોય.... તો ઘડો પિત્તળનો છે? ચોરસ છે? એવા બે પ્રશ્નો ઊભા થાય છે... આ રીતે અન્ય પ્રશ્ન સમૂહો પણ પ્રયોજન સમૂહને અનુસરીને થાય છે... પણ આ બધામાં જવાબ તો સ્યાજ્ઞાસ્ત્યેવ આ જ હોય છે, કારણ કે આ બધા જ અધિકૃતઘડા માટે 'પર'રૂપ છે. (અર્થાત્

तथा कदाचित्तस्यार्थिनो जीवस्यैकं सुवर्णमयघटसाध्यमन्यत्तु चतुष्कोणघटसाध्यमित्येवं द्वे प्रयोजने सम्भवेताम् । तदा तस्य द्वे प्रश्ने उत्तिष्ठतः, घटः सुवर्णमयो न वा ? चतुष्कोणो न वेति, समाधानं च स्यान्नास्त्येवेत्येव, उभयोर्धर्मयोः 'पर'रूपत्वात् । अनेनैव प्रकारेण प्रयोजनसमूहानुसारिणोऽन्येऽिप घटः सुवर्णमयो न वा ? वापीजो न वेत्यादयः प्रश्नसमूहा अवगन्तव्यास्तत्समाधानं च स्यान्नास्त्येवेत्यवगन्त-व्यम् ।

ननु तृतीये भङ्गे प्रस्तुतेऽिष प्रथमिद्वतीयावेव भङ्गौ किमिति निरूप्येते, तृतीयो निरूप्यतामिति । धीरो भव, तृतीय एव प्रस्तुतः, स एव च निरूप्यते, किन्तु तद्बोधसौकर्यार्थं पूर्वं प्रथमिद्वतीयौ विचारितौ, अधुना तु तदर्थमेव पूर्वं चतुर्थं भङ्गं किञ्चिद्विचारयामस्तदनन्तरं सुलभबोधविषयीभूतं तृतीयम् । तथा च कदाचित्तस्य जीवस्य द्वे प्रयोजने सञ्चाते, एकं मृन्मयघटसाध्यं द्वितीयं च चतुष्कोणघटसाध्यम् । तथा च तस्य घटो मृन्मयो न वा ? चतुष्कोणो न वेति द्वौ प्रश्नावुत्तिष्ठतः । तत्र मृन्मयत्वमिधकृतस्य घटस्य 'स्व'रूपं चतुष्कोणत्वं तु 'पर'रूपम् । अतः 'स्यादस्त्येव मृन्मयः स्यान्नास्त्येव चतुष्कोणः' इत्युत्तरं देयम् । तच्छुत्वा मम प्रथमं प्रयोजनं सम्पद्येतानेन घटेन, न तु द्वितीयमिति यथार्थो

સ્યાત્ પિત્તળનો નથી જ, સ્યાત્ ચોરસ નથી જ... સ્યાત્ પિત્તળનો ચોરસ નથી જ.... વગેરે જવાબો જાણવા.)

હવે, ક્યારેક કોઈકને બે પ્રયોજન ઊભા થયા છે... એક પ્રયોજન એવું છે જે મૃન્મયઘડાથી સાધ્ય છે... ને બીજું પ્રયોજન એવું છે જે ચોરસઘડાથી સાધ્ય છે. એટલે એને ઘડો મૃન્મય છે? ચોરસ છે? આવા બે પ્રશ્નો ઊભા થાય છે. અધિકૃત ઘડા માટે, આમાંથી મૃન્મયત્વ એ 'સ્વ'રૂપ છે અને ચતુષ્કોણાકાર એ 'પર'રૂપ છે. એટલે એને સ્યાदस्त्येव मृन्मयः, स्यान्नास्त्येव चतुष्कोणः આવો જવાબ આપવામાં આવે છે... એનાથી એ સમજી જાય છે કે મારું પ્રથમ, માટીના ઘડાનું જે પ્રયોજન છે તે સરી જશે.... પણ બીજું ચોરસ ઘડાનું જે પ્રયોજન

बोधस्तस्योदेति । एतच्च स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येवेत्युत्तरं सप्तभङ्गचाश्चतुर्थो भङ्गो योऽग्रेऽधिकं यथास्थानं विचारियष्यते ।

मृन्मयवृत्तघटे नासाध्यं सुवर्णमयचतुष्कोणघटे नाप्यसाध्यं केवलं मृन्मयचतुष्कोणघटेनैव साध्यं किञ्चिद्विशिष्टमेकं प्रयोजनमिप कदाचित् कस्यचित् सम्भवति । ततश्च तस्य स्वप्रयोजनानुसारी घटो मृन्मयचतुष्कोणो न वेति प्रश्न उत्तिष्ठति । अत्र घटो मृन्मयो न वा ? चतुष्कोणो न वेत्येवं न द्वौ पृथक्प्रश्नाविप त्वेक एव मृन्मयत्व-चतुष्कोणत्वधर्मयोर्युगपदुल्लेखवानखण्डः प्रश्नः । अत एव उत्तरेऽिप स्यादस्त्येव मृन्मयः स्यान्नास्त्येव चतुष्कोण इत्येवं पृथगुल्लेखो नापेक्षितः, अपि तूभयोर्युगपदुल्लेख एवापेक्षितः । ततश्च स्यादस्त्येव-स्यान्नास्त्येवेति चतुर्थभङ्गो न समुचितः, युगपदुल्लेखाभावात्, नापि स्यादस्त्येवेति प्रथमभङ्गः, चतुष्कोणत्वस्य 'पर'रूपत्वात्, नापि स्याद्रस्त्येवेति द्वितीयभङ्गः, मृन्मयत्वस्य 'स्व'रूपत्वात् । एवं प्रथम-

છે તે સરવાનું નથી.... આ स्यादस्त्येव, स्यान्नास्त्येव એવો સપ્તભંગીનો ચોથો ભંગ છે જેને આપણે આગળ સમજીશું.

પણ કોઈ વ્યક્તિને એક જ વિશિષ્ટ પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે કે જે પૂર્વે મૃન્મય ચોરસ ઘડાથી સરી ગયું હતું... ને ફરીથી એવું જ પ્રયોજન ઊભું થયું છે અર્થાત્ મૃન્મયત્વ અને ચોરસપશું... આ બન્ને ધર્મો ભેગા થઈને જે પ્રયોજન સાધી આપે એવું એક વિશિષ્ટ પ્રયોજન ઊભું થયું છે. માટે એ માટીના ચોરસઘડાની શોધમાં નીકળ્યો છે... એટલે એને પ્રશ્ન ઊઠ્યો છે કે ઘડો મૃન્મયચોરસ છે? આ બે અલગ-અલગ પ્રશ્નો નથી... પણ એક જ અખંડ પ્રશ્ન છે... ને તેથી એને એક જ અખંડ જવાબ જોઈએ છે... બે અલગ-અલગ જવાબ નહીં... એટલે स्यादस्त्येव मृन्मयः, स्यान्नास्त्येव चतुष्कोणः આવો ચોથાભંગનો જવાબ આપી શકાતો નથી.... આ પ્રશ્નમાં મૃન્મયત્વ એ 'સ્વ'રૂપ છે ને ચોરસપશું એ 'પર'રૂપ છે. અને બન્નેનો યુગપત્ - એક સાથે એક જ પ્રશ્નમાં ઉલ્લેખ છે. અને એટલે એક જ શબ્દથી જવાબ આપવાનો છે... પણ વિશ્વમાં એવો કોઈ શબ્દ છે નહીં જે આ જિજ્ઞાસાને યથાર્થ રીતે

द्वितीयभङ्गयोरनुत्तरत्वादिप तयोर्द्वयोर्मिश्ररूपस्य चतुर्थभङ्गस्याप्यनुत्तरत्वं ज्ञेयम् । अतोऽस्य प्रश्नस्योत्तरे स्यादवाच्य एवेत्येव वक्तव्यं भवति । अयमेव सप्तभङ्ग्वास्तृतीयो भङ्गः ॥६॥ शङ्कते परः-

## स्यादवाच्य इतीष्टं न, नास्त्येवेत्युच्यतां खलु । विशिष्टस्य ह्यभावः स्यादसत्त्वेऽन्यतरस्य तु ॥७॥

अत्र खलुरेवकारार्थो भिन्नक्रमश्च । हिश्चैवकारार्थो भिन्न-क्रमश्च । तुस्तु विशेषणार्थः । ततश्चायमर्थो लभ्यते-स्यादवाच्य (एव)-इत्युत्तरं नेष्टम्, स्यान्नास्त्येवेत्येवोच्यताम् । न केवलमुभयोर-सत्त्व एवापि त्वन्यतरस्यासत्त्वेऽपि विशिष्टस्याभाव एव स्यादिति ।

अयमाशय:-रिक्तघटवद्भृतलमुद्दिश्य पृष्टस्य 'तत्र जलवान् घटोऽस्ति न वा ?' इति प्रश्नस्य 'जलवान् घटो नास्ती'त्येवोत्तरं दीयते, विशेष्यस्य घटस्य सत्त्वेऽपि जलस्य विशेषणस्याभावाद्विशिष्ट-स्याप्यभावात् । एवं प्रस्तुतेऽपि स्यान्नास्त्येवेत्येवोत्तरं दीयताम्, घटो मृन्मयचतुष्कोणो न वेति प्रस्तुतस्य प्रश्नस्य 'घटे चतुष्कोणत्व-विशिष्टमृन्मयत्वमस्ति न वे'त्याकारे प्रश्ने पर्यवसीयमानत्वात्, (वैशिष्ट्यं

સંતોષી શકે... માટે આવા અવસરે स्यादवाच्य एव એવો જવાબ અપાય છે... આશય એ છે કે અધિકૃત ઘડો ચોરસ નથી, માટે स्यादस्त्येव કહી શકાતું નથી... મૃન્મય છે, માટે स्यान्नास्त्येव કહી શકાતું નથી... અને આ બન્ને જવાબ નથી કહી શકાતા, માટે એ બેના સરવાળારૂપ ચોથો ભંગ પણ કહી શકાતો નથી... માટે આવી જિજ્ઞાસાના સંદર્ભમાં स्यादवाच्य एव એવો જ જવાબ આપવાનો રહે છે... આ પ્રસ્તુતમાં સપ્તભંગીનો ત્રીજો ભંગ છે. ॥ દા અહીં કોઈ શંકા કરે છે -

**ગાથાર્થ :** स्यादवाच्य.....આવો જવાબ માન્ય નથી, એના બદલે स्यात्रास्त्येव જ કહેવું જોઈએ, કારણકે વિશેષણ-વિશેષ્ય અન્યતરના અભાવમાં વિશિષ્ટનો પણ અભાવ જ હોય છે.

**શંકા** - ખાલી ઘડો હાજર છે... પણ કોઈએ પ્રશ્ન પૂછ્યો છે કે

सामानाधिकरण्यसम्बन्धेन ज्ञेयं), घटे विशेष्यस्य मृन्मयत्वस्य सत्त्वे-ऽपि विशेषणस्य चतुष्कोणत्वस्याभावाद्विशेषणाभावप्रयुक्तविशिष्टा-भावस्य सत्त्वात् । ततश्च द्वितीयेन भङ्गेनैव जिज्ञासायास्तृप्तत्वादलं तृतीयेन भङ्गेनेति चेत् ? ॥७॥ जिज्ञासायास्तदुत्तरजन्यायास्तृप्तेरय-थार्थत्वात्र द्वितीयोभङ्गोऽत्र समीचीन इति समाधातुमाह बोध इत्यादि-

'ત્યાં પાણીવાળો ઘડો છે?' તો જવાબમાં 'નથી' (जलवान् घटो नास्ति) એમ જ કહેવાય છે. એમ પ્રસ્તુતમાં પણ, 'ઘડામાં ચતુષ્કોણકાર વિશિષ્ટ મૃન્મયત્વ છે' આવો જ પ્રશ્ન ફલિત થતો' હોવાથી જવાબમાં 'નથી' કહી દેવાથી વાત પતી જાય છે. આશય એ છે કે જેમ વિવક્ષિત સ્થળે ઘડો (=િવશેષ્ય) છે, પણ પાણી (=િવશેષણ) નથી તો 'પાણીવાળો ઘડો છે?' એવા પ્રશ્નના જવાબમાં 'પાણીવાળો ઘડો નથી જ' એમ જ કહેવાય છે, તેમ પ્રસ્તુતમાં, અધિકૃતઘડામાં મૃન્મયત્વ (=િવશેષ્ય) છે, પણ ચતુષ્કોણાકાર (=િવશેષણ) નથી, તો 'ચતુષ્કોણાકાર વિશિષ્ટ મૃન્મયત્વ છે?' અર્થાત્ 'ઘડો ચોરસમૃન્મય છે?' આવા પ્રશ્નના જવાબમાં પણ 'ચતુષ્કોણાકાર વિશિષ્ટ મૃન્મયત્વ નથી જ' આવું જ કહેવું જોઈએ. અને તેથી स्यान्नास्त्येव એવો બીજો ભંગ કહી શકાતો હોવાથી આ ત્રીજો નવો ભંગ કહેવાની શી જરૂર છે? ॥૭॥ તમારી શંકા મુજબ બીજા ભંગનો જવાબ આપવાથી જિજ્ઞાસાની જે તૃપ્તિ થાય છે તે યથાર્થ નથી હોતી, માટે અહીં બીજો ભંગ ઉચિત નથી, એવું સમાધાન આપવા કહે છે -

૧. ન્યાયની પરિભાષાના અજાશ અધ્યેતાઓ માટે - માટીના ચોરસ ઘડામાં ચતુષ્કોણાકાર પણ છે ને મૃન્મયત્વ પણ છે... એટલે, આ ચતુષ્કોણાકાર અને મૃન્મયત્વ સમાન=એક છે અધિકરણ જેનું એવા સમાસવિગ્રહથી પરસ્પર સમાનાધિકરણ કહેવાય છે. અને તેથી ન્યાયદર્શનની પરિભાષા મુજબ સામાનાધિકરણ્યસંબંધથી અહીં ચતુષ્કોણાકારવિશિષ્ટમૃન્મયત્વ કહેવાય છે. એટલે 'ઘડો ચોરસમૃન્મય છે?' આવો પ્રશ્ર 'ઘડામાં ચતુષ્કોણાકાર વિશિષ્ટ મૃન્મયત્વ છે?' આવા પ્રશ્રરૂપ જ બની જાય છે... આમાં વિશિષ્ટ=વાળો.

## बोधः सन्दिग्ध एव स्यात् किमिह नास्ति वास्ति किम् ?। इति नेष्टं समाधानमुह्यतां सूक्ष्मबुद्धिभिः ॥८॥

किमिह नास्ति ? किं वाऽस्ति ? इत्येवं सन्दिग्ध एव बोधः स्यादिति नेदं समाधानिष्टम् । एतत् सूक्ष्मबुद्धिभिः पण्डितैरुद्धाताम् । तथाहि-

रिक्तघटवद्भूतलमुद्दिश्य दत्तस्य 'जलवद्घटो नास्ती'त्युत्तरस्य लोकव्यवहारसम्मतत्वं न्यायदर्शनसम्मतत्वमि च मन्यामहे । न चैतावतैव यथार्थबोधजनकत्वं मन्तव्यं स्यात् । अयमाशयः-यत्र प्रदेशे रिक्तघटोऽस्ति, (जलं नास्ति) तमुद्दिश्य यथा जलवद्घटो नास्तीत्युत्तरं दीयते तथैव यत्र घटो नास्ति जलं तु वर्तते तमुद्दिश्य यत्र च जलघटोभयं नास्ति तमुद्दिश्य च जलवद्घटो नास्तीत्येवोत्तरं दीयते । ततश्च प्रश्नकारस्य मनः विवक्षिते प्रदेशे किं घटोऽस्ति जलं नास्ति,

ગાથાર્થ : અહીં શું હશે? અથવા શું નહીં હોય? એ પ્રમાણે બોધ સંદિગ્ધ જ થશે, માટે બીજા ભંગનો ઉત્તર બરાબર નથી. સૂક્ષ્મબુદ્ધિ પંડિતોએ આ વાત બરાબર વિચારવી.

સમાધાન- ખાલી ઘડો હાજર હોય ત્યારે પણ 'પાણીવાળો ઘડો છે?' એવા પ્રશ્નના જવાબમાં, લોકવ્યવહારમાં 'નથી' એમ કહેવાય છે અને નૈયાયિકને પણ આ જવાબ માન્ય છે. પણ સૂક્ષ્મતાથી વિચારીએ તો જણાય છે કે આ જવાબ બરાબર નથી. ન્યાયની પરિભાષામાં આને વિશિષ્ટાભાવ કહેવાય છે... આ વિશિષ્ટાભાવ ત્રણ રીતે મળતો હોય છે... (૧)માત્ર વિશેષણ(જળ) હાજર હોય પણ વિશેષ્ય-(ઘટ) હાજર ન હોય ત્યારે... આને વિશેષ્યાભાવપ્રયુક્ત વિશિષ્ટાભાવ કહે છે. (૨)માત્ર વિશેષ્ય(ઘડો) હાજર છે, પણ વિશેષણ (જળ) હાજર નથી... ત્યારે... આને વિશેષણાભાવ-પ્રયુક્તવિશિષ્ટાભાવ કહે છે. અને (૩) વિશેષણ (જળ) તથા વિશેષ્ય(ઘટ) બન્ને ન હોય ત્યારે...આ વખતે મળતો વિશિષ્ટાભાવ ઉભયાભાવપ્રયુક્ત કહેવાય છે.

यद्वा घटो नास्ति जलमस्ति, यद्वोभयं नास्तीति त्रिषु सन्देहेषु डोलाय-मानमेवावितष्ठते, न कञ्चिदिप निर्णर्यं कर्तुं पार्यते । ततश्च स्वस्य या जलवद्घटापेक्षा तत्पूरणार्थं किं केवलं जलमानेतव्यं, यद्वा केवलो घट आनेतव्यो यद्वोभयमानेतव्यमिति निर्णयस्याप्यभावात् स किं करोतु ? ननूभयमेवानयतु येनापेक्षाऽपूरणाशङ्कागन्धोऽपि नावित-ष्ठेतेति चेत् ? न, गौरवास्पदत्वात्, (रिक्तस्य) घटस्य तत्र मूलत एव विद्यमानत्वेऽन्यस्य घटस्यानयने गौरवस्य स्पष्टत्वात् । ननु भवतु गौरवं को दोष इति चेत् ? न, नैयायिकानां गौरवात्यसहत्वात् । उक्तं च तैः,

कल्पनागौरवं यत्र, तं पक्षं न सहामहे । कल्पनालाघवं यत्र, तं पक्षं तु सहामहे ॥ इति॥ ततश्च यस्योत्तरस्य दत्तस्य सतोऽपि निर्णयाभावः, निरर्थकं च गौरवं तस्योत्तरस्य समुचितत्वं कथं स्वीकर्तव्यम् ? न कथञ्चिद-

અર્થાત્ માત્ર વિશેષ્ય(ઘડો) ન હોય, માત્ર વિશેષણ(જળ) ન હોય અને બશે (જળ-ઘટ બશે) ન હોય... આ ત્રણે પરિસ્થિતિમાં જળવિશિષ્ટ ઘટનો અભાવ હોય છે ને તેથી जलवद्घटो नास्ति એમ કહેવાય છે. એટલે जलवद्घटोऽस्ति न वा? આવો પ્રશ્ન પૂછનારને जलवद्घटो नास्ति આવો જવાબ સાંભળવા પર ત્યાં વાસ્તવિક શું પરિસ્થિતિ છે? એનો નિર્ણય જ નહીં થાય, કે ખરેખર અહીં જળ છે પણ ઘડો નથી...અથવા ઘડો છે પણ જળ નથી કે જળ અને ઘડો બશે નથી...કારણ કે આ જવાબ આ ત્રણે પરિસ્થિતિને જણાવી શકે છે. એટલે ત્રણે પરિસ્થિતિની સંભાવના મનમાં ડોકાયા કરશે. પણ નિર્ણય કશો નહીં થાય. અને તેથી પોતાની જળવદ્ ઘટની જે અપેક્ષા છે તેની પૂર્તિ માટે પોતે, માત્ર જળ લાવવાની જરૂર છે? માત્ર ઘડો લાવવાની જરૂર છે કે બન્ને લાવવાની જરૂર છે? એનો પણ નિર્ણય નહીં થાય.

શંકા- પાણી અને ઘડો બન્ને જ લાવે... એટલે અપેક્ષાની પૂર્તિ થઈ જ જાય.. पीत्यर्थः । एतच्च प्रस्तुतेऽपि समानमेव । मृन्मयवृत्तमधिकृतं घटमधि-कृत्य पृष्टस्य 'चतुष्कोणाकारिविशिष्टमृन्मयो घटो (चतुष्कोणाकार विशिष्टमृन्मयत्ववान् घटो)ऽस्ति न वे ति प्रश्नस्य स्यान्नास्त्येवेत्येवं दीयमान उत्तरे श्रोतुरत्र घटे मृन्मयत्वमेव भवेन्न तु चतुष्कोणत्वं यद्वा केवलं चतुष्कोणत्वमेव स्यान्न तु मृन्मयत्वं यद्वोभयमपि न स्यादिति तिस्त्रोऽपि सम्भावनाः स्फुरेयुर्न तु कश्चिदपि निर्णय इति । यस्मान्न कश्चिन्निर्णयो भवति तदुत्तरमुत्तरत्वं कथं लभेत ? (तदुत्तरमुत्तरं कथं मन्येत ?)

किञ्च तेनैव प्रष्टा पूर्वं चतुष्कोणाकारिविशिष्टसुवर्णमयत्ववान् घटोऽस्ति न वेति प्रश्ने पर्यवसंश्चतुष्कोणसुवर्णमयो घटोऽस्ति न वेति प्रश्नो यदि पृष्टो भवेत्तदा चतुष्कोणाकारस्य सुवर्णमयत्वस्य च 'पर'रूपत्वात् स्यान्नास्त्येवेत्यस्यैव प्रत्युत्तरस्य देयत्वेन तत् श्रुत्वा घटे चतुष्कोणाकारोऽपि नास्ति सुवर्णमयत्वमपि नास्तीत्येव निश्चयः कृतो भवेत् । ततश्चाधुना घटश्चतुष्कोणमृन्मयोऽस्ति न वेति प्रश्नस्यापि

સમાધાન- પણ જો ત્યાં ખાલી ઘડો એમ પણ હાજર હોય તો વળી એક નવો વધારાનો ઘડો લાવવાનું ગૌરવ શા માટે? આમ તો નૈયાયિક અત્યંત લાઘવપ્રિય છે. એટલે જે જવાબ નિરર્થક ગૌરવ તરફ દોરી જાય... એ જવાબને એ યોગ્ય શી રીતે માની શકે?

પ્રસ્તુતમાં પણ આવું જ છે....

મૃન્મયવૃત્ત ઘડો એ અધિકૃત ઘડો છે...

ચતુષ્કોણાકારવિશિષ્ટમૃન્મય ઘડો છે? આવો પ્રશ્ન પૂછાયો છે...

स्यात्रास्त्येव.... આવો જવાબ આપવામાં આવે તો શ્રોતાને ત્રણમાંથી કઈ પરિસ્થિતિ હોવાનો નિર્ણય થાય? માત્ર ચતુષ્કોણાકાર અહીં નથી એનો? માત્ર મૃન્મયત્વ નથી એનો? કે બન્ને નથી એનો?

આમ તો ધારો કે પૂર્વે એણે જ, ચતુષ્કોણાકારવિશિષ્ટ સુવર્ણનો ઘડો છે? (અર્થાત્ ચોરસસુવર્ણઘટ છે?) આવો પ્રશ્ન પૂછેલો, અને એના જવાબમાં स्याज्ञास्त्येव આવું સાંભળવા પર, અધિકૃત ઘડામાં स्यान्नास्त्येवेत्युत्तरं श्रुत्वाऽधिकृते घटे चतुष्कोणाकारोऽपि नास्ति मृन्मयत्वमपि नास्तीत्येव निश्चयः स्याद्यस्य भ्रमत्वं निर्विवादमेव, चतुष्कोणाकारस्य घटेऽसत्त्वेऽपि मृन्मयत्वस्य सत्त्वात् ।

चतुष्कोणसुवर्णमयो घटोऽस्ति न वेति प्रश्ने कथितं स्यान्ना-स्त्येवेत्युतरं श्रुत्वा चतुष्कोणाकारं सुवर्णमयत्वं चेत्युभयमपि धर्मं 'पर'रूपत्वेन निश्चितवतः श्रोतुश्चतुष्कोणमृन्मयो घटोऽस्ति न वेति प्रश्नेऽविशेषेण कथितं स्यान्नास्त्येवेत्युत्तरमेव श्रुत्वाऽप्यत्रैक एव धर्मः 'पर'रूपं तदन्यस्तु 'स्व'रूपमेवेति निश्चयः कथमुदयमासादयेत् ? यथाकथि चत्वेऽपि विनिगमकाभावाद् द्वयोर्धर्मयोर्मध्ये को घटस्य 'स्व'रूपं कश्च 'पर'रूपमिति विवेकोऽपि कथमुदयमासादयेत् ? ततश्च विनिगमकाभावाद् द्वयोरेव 'स्व'रूपत्वं द्वयोरेव वा 'पर'रूप-

ચતુષ્કોશાકાર અને સુવર્શમયત્વ.... આ બન્ને રહ્યા નથી... આ બન્ને એના માટે 'પર'રૂપ છે આવો નિર્ણય આ શ્રોતાએ કરેલો હતો. એટલે હવે, ચતુષ્કોશાકારવિશિષ્ટ મૃન્મય ઘડો છે? આવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પણ જો स्यान्नास्त्येव સાંભળવા મળે તો એને, અધિકૃત ઘડામાં ચતુષ્કોશાકાર અને મૃન્મયત્વ આ બન્ને નથી...આ બન્ને એના માટે 'પર'રૂપ છે... એવી જ પ્રતીતિ થાય, જે ખોટી હોવી સ્પષ્ટ છે, કારણકે મૃન્મયત્વ તો 'સ્વ'રૂપ છે.

ચોરસસુવર્શમય ઘડો છે? આવા પ્રશ્નના ઉત્તર તરીકે કહેવાયેલ स्याज्ञास्त्येव એવા જવાબને સાંભળીને ચોરસાકાર ને સુવર્શમયત્વ... બંનેને 'પર'રૂપ તરીકે સમજનાર શ્રોતાને, 'ચોરસમૃન્મય ઘડો છે?' એવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પણ અન્યૂનાધિકપણે સમાન રીતે સ્યાજ્ઞાસ્ત્યેવ એમ સાંભળવા મળે, ને છતાં, અહીં બેમાંથી એક જ 'પર'રૂપ છે, બીજું 'સ્વ'રૂપ જ છે... આવું શ્રોતાને જાણવા મળી જાય એવું માનવામાં કોઈ પ્રમાણ નથી. વળી કદાચ એ જાણવા મળી જાય તો પણ કોઈ વિનિગમક (=ચોક્કસ નિર્ણય કરાવી આપનાર દલીલ) ન હોવાથી કયું 'સ્વ'રૂપ? ને કયું 'પર'રૂપ? એ પણ શી રીતે ખબર પડે? એટલે

त्वमनिच्छताऽपि मन्तव्यमेव स्यादिति स्यान्नास्त्येवेति द्वितीयो भङ्गो न कथमपि समुचितत्वमञ्चतीति ।

नन्वस्तु तिर्हं स्यादस्त्येवेति प्रथमो भङ्ग एवात्र श्रेयान्, विशिष्टं शुद्धान्नातिरिच्यत इति न्यायाच्चतुष्कोणाकारिविशिष्टमृन्मय-त्वस्य शुद्धमृन्मयत्वानितिरिक्तत्वात्, शुद्धमृन्मयत्वस्य च घटे सत्त्वादिति चेत् ? तह्युंभयोरिप 'स्व'रूपत्वेन निश्चयापितः । तथाहि-पूर्वं वृत्तमृन्मयो घटोऽस्ति न वेति प्रश्ने स्यादस्त्येवेति श्रुत्वा वृत्तत्वं मृन्मयत्वञ्चेत्युभयमि धर्मं 'स्व'रूपत्वेन निश्चितवतः श्रोतुरधुना चतुष्कोणमृन्मयो घटोऽस्ति न वेति प्रश्ने स्यादस्त्येवेत्यस्यैवाविशेषेण श्रवणे चतुष्कोणत्वस्य मृन्मयत्वस्य चेत्युभयस्यापि स्वरूपत्वेनैव निश्चय इत्यत्र न शङ्कालेशोऽपि । तस्य च निश्चयस्य भ्रमात्मकत्वेऽपि न शङ्कालेशोऽपि, मृन्मयत्वस्य स्वरूपत्वेऽपि चतुष्कोणत्वस्यातथात्वा-दिति ।

વિનિગમકાભાવ હોવાથી ક્યાં તો બન્નેને 'સ્વ'રૂપ માનવા પડે ને ક્યાં તો બંનેને 'પર'રૂપ માનવા પડે જે બન્ને ગલત છે.

શંકા- स्यान्नास्त्येव જવાબ બરાબર નથી, એ તો સમજાય છે... પણ स्यादस्त्येव એવો જ જવાબ આપી દેવામાં આવે તો? આશય એ છે કે નૈયાયિકે એક નિયમ માનેલો છે. विशिष्टं शुद्धान्नातिरिच्यते... વિશિષ્ટપદાર્થ (=વિશેષણયુક્ત વિશેષ્ય) શુદ્ધ (=વિશેષણરહિત માત્ર વિશેષ્ય) પદાર્થથી ભિન્ન હોતો નથી. (જેમકે-તર્જની આંગળી પર લાલ પદ્દી લગાવવામાં આવે તો લાલપદ્દીવાળી તર્જની આંગળી(વિશિષ્ટ) થાય. પણ એટલા માત્રથી એ કાંઈ તર્જની આંગળી મટીને અલગ થઈ જતી નથી.) એટલે પ્રસ્તુતમાં ચતુષ્કોણાકારવિશિષ્ટમૃન્મયત્વ એ મૃન્મયત્વ કરતાં કાંઈ અલગ નથી... અને મૃન્મયત્વ તો અધિકૃત ઘડામાં છે જ. માટે स्यादस्त्येव એવો જ જવાબ આપી દઈએ તો?

समाधान- તો પણ ઘણા પ્રશ્નો નિર્માણ થશે... વૃત્તાકારવિશિષ્ટ મૃન્મય ઘટ છે? આવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यादस्त्येव કહેવાયેલું... ને ત્યારે વૃત્તાકાર અને મૃન્મયત્વ બન્ને 'સ્વ'રૂપે સમજાયેલા... એટલે तथा यदि कश्चिन्मृन्मयत्विविशिष्टचतुष्कोणोऽस्ति न वेत्याकारं प्रश्नं पृच्छति, तदा मृन्मयत्विविशिष्टचतुष्कोणाकारस्य शुद्धचतुष्कोणा-कारानितिरिक्तत्वात्, तस्य च घटेऽसत्त्वात् स्यान्नास्त्येवेत्यस्यैवोत्तरस्य देयत्वेन पूर्वोक्तवदुभयोरिप धर्मयोः 'पर'रूपत्वेन निश्चयापितः ।

अस्याश्च विचारणाया अयमत्र सारः । वृत्तमृन्मयमधिकृतं घटमधिकृत्य, घटो वृत्तमृन्मयोऽस्ति न वेति प्रश्ने स्यादस्त्येवेति प्रथम-भङ्ग एव, तेन च श्रोतुर्वृत्तत्वस्य मृन्मयत्वस्य च 'स्व'रूपत्वेन प्रतीतिः ।

घटो चतुष्कोणसुवर्णमयोऽस्ति न वेति प्रश्ने स्यान्नास्त्येवेति

પ્રસ્તુતમાં પણ આ જ જવાબ સાંભળવામાં આવે તો ચોરસાકાર અને મૃન્મયત્વ… બન્ને 'સ્વ'રૂપે સમજાય જે ગલત છે, કારણકે ચોરસાકાર કાંઈ અધિકૃત ઘડાનું 'સ્વ'રૂપ નથી.

तथा જો કોઈ મૃન્મયત્વિવિશિષ્ટ ચોરસ ઘડો છે? આમ પ્રશ્ન પૂછે તો મૃન્મયત્વિવિશિષ્ટ ચતુષ્કોણાકાર એ શુદ્ધ ચતુષ્કોણાકાર રૂપ જ બનવાથી स्याज्ञास्त्येव જવાબ આપવાનો રહે... જે સાંભળીને શ્રોતાને મૃન્મયત્વ અને ચતુષ્કોણાકાર બન્ને 'પર'રૂપે પ્રતીત થવાની આપત્તિ આવે, કારણકે સુવર્ણમયત્વિવિશિષ્ટ ચોરસ ઘડો છે? એવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्याज्ञास्त्येव સાંભળીને સુવર્ણમયત્વ અને ચતુષ્કોણાકાર એ બન્ને 'પર'રૂપે પ્રતીત થયેલા હતા..

આ બધી વિચારશાનો ટૂંકો સાર આ છે -અધિકૃત વૃત્તમૃન્મયઘટ અંગે,

- (૧) ઘડો વૃત્તમૃન્મય છે? આવો પ્રશ્ન પૂછાય તો स्यादस्त्येव એવો જવાબ અપાય છે... ને એનાથી શ્રોતાને, વૃત્તત્વ અને મૃન્મયત્વ... બન્ને 'સ્વ'રૂપે પ્રતીત થાય છે.
- (૨) ઘડો ચતુષ્કોણસુવર્ણમય છે? આવો પ્રશ્ન પૂછાય તો स्यान्नास्त्येव એવો જવાબ અપાય છે, જેનાથી શ્રોતાને ચતુષ્કોણત્વ અને સુવર્ણમયત્વ એ બન્ને 'પ૨'રૂપે પ્રતીત થાય છે.

द्वितीय एव भङ्गः, तेन च श्रोतुश्चतुष्कोणत्वस्य सुवर्णमयत्वस्य च पररूपत्वेन प्रतीतिः । परन्तु घटश्चतुष्कोणमृन्मयो न वा यद्वा वृत्त-सुवर्णमयो न वेति यदि प्रश्नस्तिर्हे क उत्तरप्रकार आश्रयणीयः ? विशिष्टं शुद्धान्नातिरिच्यत इति न्यायाश्रयणेन स्यादस्त्येवेति प्रथमो भङ्गो नात्र शरणं, प्रश्नोल्लिखतयोरुभयोरिप धर्मयोः 'स्व'रूपत्वेन निश्चयापत्तेः, नापि विशेषणविशेष्यान्यतराभावेऽिप विशिष्टाभाव इति न्यायाश्रयणेन स्यान्नास्त्येवेति द्वितीयोऽिप भङ्गोऽत्र शरणं, प्रश्नो-लिखतयोरुभयोरिप धर्मयोः 'पर'रूपत्वेन निश्चयापत्तेरिति स्याद-वक्तव्य एवेत्याकारस्तृतीय एव भङ्गोऽत्र शरणम् ।

नन्वस्तु तर्हि चतुर्थ एव भङ्गः शरणं, अवक्तव्यापेक्षया-ऽस्तिनास्तीत्यनयोः किञ्चिदिप मनःसमाधानकरत्वादिति चेत् ? न, यत्र पृथग्भूते द्वे प्रयोजने तदनुसृत्य च घटो मृन्मयो न वा ? चतु-ष्कोणो न वेत्येवं पृथग्भूतयोर्द्वयोः प्रश्नयोः समूहस्तत्रैव तस्य श्रेयस्क-

પણ જો ઘડો ચતુષ્કોણ મૃન્મય છે? (અથવા વૃત્તસુવર્ણમય છે?) આવો પ્રશ્ન પૂછાયો હોય, તો જવાબ શું આપવો? स्यादस्त्येव એમ કહેવામાં ચતુષ્કોણત્વ અને મૃન્મયત્વ (અથવા વૃત્તત્વ અને સુવર્ણમયત્વ) બન્ને 'સ્વ'રૂપે સમજાય છે જે ગલત છે. स्यान्नास्त्येव કહેવામાં એ બન્ને 'પર'રૂપે સમજાય છે જે પણ ગલત છે એટલે આ બેમાંથી તો એક પણ જવાબ આપી શકાતો નથી. માટે स्यादवक्तव्य एव એમ જ કહેવાનું રહે છે.

**શંકા**- પણ એના કરતાં स्यादस्त्येव-स्यान्नास्त्येव એવો જ જવાબ આપવામાં આવે તો?

સમાધાન- એક મૃન્મયઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજન અને બીજું ચોરસ ઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજન... આવા બે પ્રયોજનો ઊભા થયા હોય ને એને અનુસરીને ઘડો મૃન્મય છે? ઘડો ચોરસ છે? આવા બે અલગ-અલગ પ્રશ્નો પૂછાયા હોય તો તો આ જવાબ બરાબર છે... પણ પ્રસ્તુતમાં તો, માટીના ચોરસ ઘડાથી જ સાધી શકાય એવા એક વિશિષ્ટ પ્રયોજનની અપેક્ષાએ એક જ અખંડ પ્રશ્ન પૂછાયો છે કે ઘડો ચતુષ્કોણમૃન્મય છે? ને તેથી જવાબ પણ એક જ અખંડ આપવાનો છે. માટે આવો સખંડ

रत्विमत्यस्योक्तप्रायत्वादेव । अत्र त्वेकमेव किञ्चिद्विशिष्टं प्रयोजन-मपेक्ष्यैकस्यैवाखण्डस्य प्रश्नस्य पृष्टत्वादेकमेवाखण्डं समाधानं देयम् । तदर्थञ्चास्तिनास्तीत्यन्यतरस्यापि शब्दस्य प्रयोगो न समुचित इति निश्चितमस्माभिरित्यनन्यगत्या ऽवाच्य' शब्द एव प्रयोक्तव्यो भवित । एतच्च युक्तिसङ्गतमि, चतुष्कोणमृन्मयो घटोऽस्ति न वेति प्रश्ने न हुंकारो दातुं शक्यः, नापि नकारोऽतः स्यादवाच्य एवेति तृतीयभङ्ग एव गितः ॥८॥ एकेनैव शब्दिवशेषेण द्वयोर्बोधमाशङ्क्य समादधाति-

> ननु शब्दिवशेषस्य संकेतः क्रियतामिति । न यतो मुख्यवृत्त्यैव द्वयोर्बोधो ह्यपेक्षितः ॥९॥

> अत्र पूर्वार्धेन शङ्कोत्तरार्धेन च समाधानं ज्ञेयम् । तच्चेवम् -

न चावक्तव्यापेक्षया कञ्चिच्छब्दविशेषं संकेतयतु यः सकृ-देवोच्चरितोऽपि युगपदस्तित्वं नास्तित्वञ्च बोधयेत् । ततश्च न

જવાબ આપી શકાતો નથી. અખંડ જવાબ માટે अस्ति કे नास्ति એ બેમાંથી કોઈ શબ્દ ઉચિત ઠરતો નથી એ આપણે જોઈ ગયા છીએ. માટે પ્રશ્નને પૂરેપૂરો ન્યાય આપે એવો કોઈ શબ્દ કહી શકાતો ન હોવાથી स्यादवक्तव्य एव એમ જ કહેવાનું રહે છે. અર્થાત્ અધિકૃત ઘડા અંગે 'એ ચોરસ માટીનો ઘડો છે?' આવા પ્રશ્નના જવાબમાં નથી હા પાડી શકાતી… નથી ના પાડી શકાતી કે નથી અન્ય કોઈ શબ્દ કહી શકાતો… માટે स्यादवाच्य एव…. એમ જ કહેવાનું બાકી રહે છે. ॥८॥ કોઈ ચોક્ક્સ પ્રકારના એક જ શબ્દથી બન્નેનો બોધ થઈ શકશે એવી શંકા ઊઠાવીને સમાધાન આપવા કહે છે-

**ગાથાર્થઃ શંકા**- કોઈ ચોક્કસ શબ્દનો એવો સંકેત કરો કે જેથી એ યુગપદ્ બન્નેને જણાવે.

સમાધાન- આ વાત બરાબર નથી, કારણ કે મુખ્યવૃત્તિથી= શક્તિ સંબંધથી જ બન્નેનો બોધ અહીં અપેક્ષિત છે.

**શંકા-** દ્રવ્યાર્થિકનય દ્રવ્ય અને પર્યાય વચ્ચે અભેદ માને છે. છતાં એ સુનય બન્યો રહે એ માટે એણે ભેદ માનવો પણ આવશ્યક છે स्यादवाच्य एवेति समाधेयमि तु स्याच्छब्दिवशेषवाच्य एवेति । अयमाशयः-द्रव्यार्थिकनयो मुख्यवृत्त्या द्रव्यपर्याययोरभेदं मन्यते, बलादापतन्तं दुर्नयत्वं वारियतुं गौणवृत्त्या भेदमिप स मन्यते । न च द्रयोभेदाभेदयोर्बोधार्थं स द्वयोः शब्दयोः प्रयोगमेकस्यैव वा शब्दस्य द्विः प्रयोगमावश्यकं मन्यतेऽि तु सकृदेवोच्चिरित एक एव शब्दो मुख्यवृत्त्या शिक्तसम्बन्धेनेति यावद् भेदं बोधयित गौणवृत्त्योपचार-वृत्त्या लक्षणासम्बन्धेनेति यावद् भेदं बोधयतीति मन्यते । एतच्चा-समत्पूर्वाचार्येरेवोक्तम् । एवं प्रस्तुतेऽिप सकृदेवोच्चिरितः संकेतितः शब्दिवशेषो युगपदेव शिक्तसम्बन्धेनास्तित्वं (यद्वा स्वपर्यायं) बोधयतु लक्षणासम्बन्धेन च नास्तित्वं (यद्वा परपर्यायं) बोधयतु । न चैकदा वृत्तिद्वयेन पदार्थोपस्थितिरव्युत्पन्नेति नियमान्नैकमेव पदं सकृदेवोच्चिरितं सदभेदं भेदञ्जोपस्थापियतुमलम् । अयमन्नास्मा-कमाशयः-सकृदुच्चिरितः शब्दः सकृदेवार्थं बोधयतीति न्यायाद्यदि स

જ. એટલે એ નય એવું માને છે કે એક જ વાર બોલાયેલા એક જ શબ્દથી મુખ્યાર્થરૂપે (શક્તિસંબંધથી) અભેદ જણાય છે અને ઉપચારરૂપે (લક્ષણા સંબંધથી) ભેદ જણાય છે... આવું આપણા ગ્રન્થકારોએ કહ્યું છે. (પરિભાષાના અજાણ પાઠકો માટે-શબ્દનો સીધેસીધો પ્રચલિત જે અર્થ મળે તે શક્તિ સંબંધથી મળેલો શક્યાર્થ કહેવાય છે. જેમકે 'ગંગા' શબ્દનો અર્થ જળપ્રવાહાત્મક ગંગા નદી કરવામાં આવે તે. પણ ક્યારેક આવો અર્થ લેવામાં કંઈક અસંગતિ થતી હોય છે ને તેથી એ અસંગતિ ટળી જાય એવો અને પ્રચલિત અર્થને(શક્યાર્થને) સંલગ્ન એવો અન્ય અર્થ લેવામાં આવે છે... આ લક્ષણા સંબંધથી મળેલો લક્ષ્યાર્થ કહેવાય છે. જેમકે गंगायાં घોષ: આમ કહેવામાં આવ્યું હોય તો જળપ્રવાહમાં ઘોષ (=ગાયોનો વાડો) હોવો અસંભવિત હોવાથી 'ગંગા'નો અર્થ જળપ્રવાહાત્મક નદી નથી કરાતો, પણ એનો 'કિનારો' કરાય છે. એટલે કે ગંગાકિનારે ઘોષ એવો અર્થ કરાય છે. અને જયારે गंगायાં મત્સ્યઘોષૌ (=ગંગામાં માછલો અને વાડો) આમ કહેવાયું હોય છે ત્યારે 'ગંગા'પદનો એકવાર શક્તિ સંબંધથી નદી અર્થ કરાય છે અને એકવાર

शक्त्या शक्यार्थं बोधयित, न तदा लक्ष्यार्थं बोधियतुं समर्थः, यथा गङ्गायां मत्स्य इत्यत्र शक्त्या गंगाप्रवाहं बोधयता गंगाशब्देन न लक्षणया गङ्गातीरस्य बोधः । यदि स लक्षणया लक्ष्यार्थं बोधयित, न तदा शक्यार्थं बोधियतुं समर्थः, यथा गङ्गायां घोष इत्यत्र लक्षणया गङ्गातीरं बोधयता गङ्गाशब्देन न शक्त्या गङ्गाप्रवाहस्य बोधः । ततश्च सङ्केतितः स शब्दिवशेषो यदि शक्त्याऽस्तित्वं बोधयित, न तदा तेन नास्तित्वस्य बोधः, यदि वा लक्षणया नास्तित्वं बोधयित, न तदा तेन नास्तित्वस्य बोधः इति युगपदुभयबोधोऽशक्य एवति वक्तव्यम्, गङ्गायां मत्स्यघोषा इत्यादिप्रयोगे सकृदेवोच्चरितेन गङ्गापदेन वृत्तिद्वयेन प्रवाहस्य तीरस्य चोपस्थितेरवश्यं मन्तव्यत्वादेकदा वृत्तिद्वयेन पदार्थोपस्थितिरव्युत्पन्नेति नियमेऽनाश्चासात् । ततश्च सङ्केतितेन तेन शब्दिवशेषेण शक्त्या स्यादस्त्येवेत्यस्य लक्षणया च स्यान्नास्त्येवेत्य-स्येत्येवं द्वयोरिप युगपदुपस्थितेः शक्यत्वात्स्यादवाच्य एवति तृतीयो

લક્ષણાથી નદી કિનારો અર્થ કરાય છે. અને તેથી નદીમાં માછલો ને કિનારે વાડો.... આવો અર્થ મળે છે.)

सभाधान- પ્રસ્તુતમાં स्यादवाच्य एव એમ જે કહેવાય છે તે મુખ્યવૃત્તિને-શક્તિસંબંધને નજરમાં રાખીને જ. અર્થાત્ અસ્તિત્વ અને નાસ્તિત્વ.... એ બન્નેને મુખ્યવૃત્તિએ જ જણાવે એવો કોઈ શબ્દ છે નહીં... કે નવો સંકેતિત પણ કરી શકાતો નથી... માટે अवाच्य જ કહેવાનું રહે છે. विनिगमकाभावः ४५

भङ्गो न वाच्य एवेति वाच्यम्, मुख्यवृत्तिमपेक्ष्यैव स्यादवाच्य एवेत्यस्य तृतीयभङ्गस्याश्रयणात् । इदमत्र हृदयम्-अस्तित्वं नास्ति-त्वञ्च मुख्यवृत्त्यैव युगपद् बोधियतुं समर्थस्यैकस्यापि शब्दस्य सकलवाड्मयेऽभावात्रूतनस्य सङ्केतितस्याप्यभावाच्य स्यादवाच्य एवे-ति तृतीयभङ्ग एव वाच्यः ।

स्यान्मितरलं मुख्यवृत्तेराग्रहेण, लक्षणयापि यदि शब्दवाच्यत्वं लभ्यते तर्द्याच्यत्वापेक्षया तदेव वरिमित । न चेयं मितः सुमितः । तथाहि- सकृदेवोच्चिरितेन सङ्केतितेन तेन शब्दिविशेषेणैकस्य शक्त्या बोधोऽन्यस्य लक्षणयेति तेऽभिप्रायः । ततश्च शक्त्या कस्य बोधो लक्षणया च कस्येत्यत्र विनिगमकाभावाद् द्वयोरेवास्तिनास्तित्वयोर्बोधो शक्त्या मन्तव्यः स्याद् यद्वा नैकस्यापि । तत्र द्वयोरेव बोधोऽशक्य इति तु पूर्वं निर्णीतमेवेति नैकस्यापि शक्त्या बोध इत्येव मन्तव्यं स्यात् । ततश्च शक्यार्थस्यैवाभावात् शक्यार्थसम्बन्धरूपाया लक्षणाया अप्यभावः । तदभावादेव च लक्षणयापि न कस्यापि बोध इति

શંકા- શક્તિસંબંધનો આવો આગ્રહ રાખવાની શી જરૂર? આવો આગ્રહ રાખીને સાવ અવાચ્ય કહેવું એના કરતાં… લક્ષણા તો લક્ષણા સહી… શબ્દવાચ્યત્વ કહેવું જ સારું કહેવાય ને?

સમાધાન- 'એક જ શબ્દ દ્વારા શક્તિથી એક જણાય અને લક્ષણાથી અન્ય જણાય' આમ તમે કહેવા માગો છો… પણ તો પ્રશ્ન આવશે કે શક્તિથી કોણ જણાશે? સ્વપર્યાય કે પરપર્યાય (અસ્તિત્વ કે નાસ્તિત્વ)? આમાં કોઈ વિનિગમક ન હોવાથી ક્યાં તો બન્ને જણાશે ને ક્યાં તો એકે નહીં જણાય. બન્ને તો જણાઈ શકતા નથી એ આપણે વિચારી ગયા છીએ. એટલે બેમાંથી એકે જણાતા નથી એમ જ માનવું પડે. એટલે બેમાંથી એકે શક્યાર્થરૂપ ન બનવાથી શક્યાર્થ સંબંધરૂપ લક્ષણા અશક્ય બનવાથી લક્ષણાથી પણ એકે જણાઈ શકે નહીં. તથા શક્તિથી એકે પર્યાય જણાતો નથી, માટે 'એક શક્તિથી અને એક લક્ષણાથી' આવો વિકલ્પ ઊભો જ રહી શકતો નથી.

बलादापिततम् । किञ्च यदि शक्त्या नैकस्यापि बोधस्तर्हि 'शक्त्यै-कस्य बोधो लक्षणया चान्यस्ये'ित तवाभिप्रायस्यैव निर्मूलं विनष्ट-त्वात् स्यादवाच्य एवेत्येव वरमिति ।

अथ मुख्यस्य मुख्यवृत्त्या गौणस्य च गौणवृत्त्या बोध इत्येवं गौणमुख्यभाव एवात्र विनिगमको भिवष्यतीति चेत् ? सत्यं, किन्तु गौणमुख्यभावस्यैवात्राभावाद्विनिगमकाभावः, स्व-स्वस्थानेऽस्तित्व-नास्तित्वयोर्यद्वा स्व-परपर्याययोर्द्वयोरेव मुख्यत्वात् । नन्वस्तु तर्हि स्व-परभावोऽत्र विनिगमकः । ततश्च 'स्व'पर्यायस्य शक्त्र्या 'पर'-पर्यायस्य च लक्षणया बोधो भिवष्यतीति चेत् ? न, स्व-पर-विभागस्य बोधाभावादेव विनिगमकाभावस्य तदवस्थत्वात् । अय-माशयः-अधिकृतस्य घटस्य कः स्वपर्यायः ? कश्च परपर्यायः ? इति प्रश्नकारो नैव जानाति । यदि जानाति तर्हि प्रश्नस्यानुत्थानमेव, घटो मृन्मयोऽस्तीति ज्ञाने सित घटो मृन्मयो न वेति प्रश्नस्यानवकाशात् ।

**શંકા-** જે મુખ્ય હોય તે શક્તિથી જણાય અને ગૌણ હોય તે લક્ષણાથી જણાય આવો વિનિગમક માનીએ તો?

**સમાધાન-** સ્વ-સ્વસ્થાને 'સ્વ' ને 'પર' બન્ને મુખ્ય જ છે. એ બેમાં ગૌણ-મુખ્યભાવ છે નહીં. માટે વિનિગમકાભાવ તદવસ્થ જ છે.

શંકા- જે 'સ્વ'પર્યાય હોય એને શક્તિથી જાણવાનો અને જે 'પર' પર્યાય હોય એને લક્ષણાથી જાણવાનો…આમ લેવામાં શું વાંધો છે ?

સમાધાન- અધિકૃત ઘડાઅંગે 'સ્વ'પર્યાય શું છે? ને 'પર'પર્યાય શું છે? એ પ્રશ્નકર્તાને ખબર જ નથી.. જો એ ખબર હોય તો તો પ્રશ્ન ઊઠે જ શી રીતે? આશય એ છે કે 'અધિકૃત ઘડો મૃન્મય છે' આવું જો ખબર જ - હોય, તો 'અધિકૃત ઘડો મૃન્મય છે કે નહીં?' એવો પ્રશ્ન ઊઠે જ નહીં એ સ્પષ્ટ છે. એમ અધિકૃતઘડા માટે ચોરસાકાર એ 'પર'પર્યાય છે. અર્થાત્ 'એ ચોરસ નથી' આમ પણ જો ખબર હોય તો 'એ ચોરસ છે કે નહીં?' એવો કે 'એ ચોરસમૃન્મય છે?' એવો પ્રશ્ન ઊઠે જ નહીં.

एवं 'घटस्य चतुष्कोणत्वं परपर्यायः' इति ज्ञाने सित 'घटश्चतुष्कोणो नास्ती'ित निश्चयादेव 'घटो चतुष्कोणो न वे'ित प्रश्नस्य 'घटो चतुष्कोणमृन्मयो न वे'ित प्रश्नस्य चानुत्थानमेव । परन्तु प्रश्नस्तृत्थित एव । अतः प्रश्नकर्ता स्व-परपर्यायिवभागं न जानातीित निश्चीयते । प्रज्ञापके न दीयमानं स्यादस्त्येवेत्याद्युत्तरं श्रुत्वैव तस्य स्व-परपर्यायिवभागबोधस्योदयसम्भवात् । अतः प्रज्ञापकवाक्यात्पूर्वं स्व-परपर्यायिवभागबोधस्योपावात् स्वपर्यायस्य शक्त्व्या परपर्यायस्य च लक्षणया बोधो भविष्यतीित कथियतुं न पार्यते । अतः स्यादवाच्य एवेत्यस्यैवोत्तरस्यौचित्यमत्र ज्ञेयम् ।

इदन्तु ध्येयम्-'एकं स्वपर्यायमन्यञ्च परपर्यायं सम्मील्योत्थित एकस्मिन्नखण्डे प्रश्ने सित स्यादवाच्य एवेति तृतीयो भङ्ग एव श्रेयानि'ति वाक्य एकस्य 'स्व'पर्यायत्वेनान्यस्य च 'पर'पर्यायत्वेनेति यदुल्लेखः स प्रज्ञापकापेक्षया ज्ञेयः । यथा श्रीनन्दीसूत्रे (सूत्र क्रमांक-३६) सुप्त-प्रबोधादिदृष्टान्तेनार्थावग्रहनिरूपणावसरे से जहानामए केइ पुरिसे अळ्वत्तं सद्दं सुणिज्जा तेणं सद्दोत्ति उग्गहिए, नो चेव णं जाणइ

પણ પ્રશ્ન ઊઠ્યો છે, એટલે જણાય છે કે 'સ્વ'-'પર' પર્યાયની પ્રશ્નકર્તાને કશી ખબર નથી. પ્રજ્ઞાપક स्यादस्त्येव વગેરે જે જવાબ આપશે એના પરથી જ પ્રશ્નકર્તાને સ્વ-પર પર્યાયની ખબર પડવાની હોય છે. એટલે જે 'સ્વ'પર્યાય હોય એને એ શક્તિથી જાણી લેશે ને જે 'પર'પર્યાય હોય એને એ લક્ષણાથી જાણી લેશે… વગેરે કહી શકાતું નથી. અને તેથી, એક જ શબ્દથી શક્તિ-લક્ષણા બન્ને દ્વારા બન્ને જણાઈ જાય એમ કહી ન શકાવાથી 'અવાચ્ય' એવો જ જવાબ ઉચિત ઠરે છે.

એટલે નિશ્ચિત થયું કે જયારે પ્રશ્ન એવી રીતે ઉદ્ભવે કે જેથી એમાં એક 'સ્વ'પર્યાય અને એક 'પર'પર્યાય… એમ બન્ને સંવલિત થયેલા હોય ત્યારે જવાબમાં स्यादवाच्य एव એમ ત્રીજો ભંગ જ કહેવાનો રહે છે.. (અહીં એ ધ્યાનમાં રાખવું કે એક સ્વપર્યાય અને એક પરપર્યાય… આવો જે ઉલ્લેખ છે તે પ્રજ્ઞાપકની અપેક્ષાએ છે. જેમ के वेस सद्दाइत्ति सूत्रलेशव्याख्यानावसरे व्याख्याकृतोक्तं-'यदिप चोक्तं तेन प्रमात्रा शब्द इत्यवगृहीतिमिति, तत्र शब्द इति प्रतिपादयित प्रज्ञापकः सूत्रकारो, न पुनस्तेन प्रमात्रा शब्द इत्यवगृह्यते, शब्द इति ज्ञानस्यापायरूपत्वात् (अपायस्य चार्थावग्रहकालेऽनुत्पन्नत्वेनास-त्वात्)'। ततश्च यथाऽत्र शब्दत्वेन निर्देशः प्रज्ञापकापेक्षयैव न तु श्रोत्रपेक्षया, एवं प्रस्तुतेऽिप स्व-परपर्यायत्वेन निर्देशः प्रज्ञापकापेक्ष-यैव न तु प्रश्नकर्त्रपेक्षयाऽिप, तस्य स्वपरपर्यायविवेकाभावात् । स तु स्वप्रयोजनादिवशादेव 'घटश्चतुष्कोणमृन्मयो न वे'ित पृष्टवान् । तत्र चतुष्कोणत्वं घटस्य परपर्यायो मृन्मयत्वञ्च स्वपर्याय इत्यादि न किमिप स जानाति, अन्यथा प्रश्नप्रच्छनासम्भवात् । प्रज्ञापकस्तु घट-स्वरूपस्य ज्ञातैव, अन्यथोत्तरदानासम्भवात् । अतः प्रश्नस्य श्रवण-मात्रादेव चतुष्कोणत्वं परपर्यायो मृन्मयत्वञ्च स्वपर्याय इति विवेक-स्तस्योज्ञृम्भते । ततश्च स स्व-परपर्याययोक्तश्चेखवानेकोऽखण्ड एवायं प्रश्न इति ज्ञात्वा स्यादवाच्य एवेत्युत्तरं ददाति ।

શ્રીનન્દીસૂત્રમાં અર્થાવગ્રહના નિરૂપણમાં સુપ્તપ્રબોધદેશન્તમાં હે અમુક! હે અમુક! એમ જગાડવામાં આવે ત્યારે કેટલીકવાર પછી 'હં' એમ એ જવાબ આપે છે, એટલે જણાય છે કે એણે શબ્દને જાણ્યો. આમાં એ સૂતેલા માણસને શબ્દનો જ અર્થાવગ્રહરૂપ બોધ થયો છે... પણ એમાં એને 'મને શબ્દ જણાઈ રહ્યો છે' એવી કાંઈ ખબર હોતી નથી. માત્ર પ્રજ્ઞાપક જણાવે છે કે એને શબ્દને જાણ્યો. પ્રસ્તુતમાં પણ આવું છે. જિજ્ઞાસુને-પ્રશ્નકર્તાને સ્વ-પર પર્યાયની કાંઈ ખબર નથી.. એણે તો સ્વપ્રયોજનાદિવશાત્ 'આ ચોરસમૃન્મય ઘડો છે?' એમ પ્રશ્ન પૂછ્યો છે... પ્રજ્ઞાપકને અધિકૃતઘડાનું સ્વરૂપ ખબર છે.. એટલે પ્રશ્ન સાંભળતાં જ, ચોરસપણું 'પર'પર્યાય છે અને મૃન્મયત્વ 'સ્વ'પર્યાય છે. એવો ખ્યાલ હોવાથી, આ પ્રશ્નમાં એક સ્વપર્યાયનો અને એક પરપર્યાયનો ઉલ્લેખ છે એ ખબર પડી જાય છે. ને તેથી એ स્વાદવાच્य एव એવો જવાબ આપે છે.

द्वयोर्नययोर्गणा ४९

अथ स्यादवाच्य एवेत्यस्यैवोत्तरस्य सङ्गतत्वमन्यथा प्रदर्श्यते।
यथा प्रस्तुता सप्तभङ्गचिस्तित्वनास्तित्वधर्मावृद्दिश्य प्राप्यते तथैवैका
सप्तभङ्गी भेदाभेदावृद्दिश्य प्राप्यते । अर्थो द्रव्य-गुण-पर्यायात्मकः ।
एतेषां द्रव्य-गुण-पर्यायाणां मिथो भेदो वाऽभेदो वेति विचारणायां
द्रव्यार्थिको भणित स्यादभेद एवेति पर्यायर्थिकस्तु भणित स्याद्भेद
एवेति । तत्रायमाशयः, लक्षणभेदाद् द्रव्य-गुण-पर्यायाणां भेदो
मन्तव्य एवेति पर्यायार्थिकस्याशयः । नासतो विद्यते भाव इति
न्यायाद् गुण-पर्यायौ पूर्वमिप सन्तावेव, अन्यथा शश्भृङ्गवत्पश्चादिप
तदुत्पत्तेरसम्भवात् । ततश्च गुण-पर्यायौ पूर्वं सर्वथाऽसन्तावेव नोत्यद्येतेऽि तु पूर्वं योग्यतारूपेण सन्तौ (तिरोभूतौ सन्तौ) पश्चादाविभवतः । एवञ्च द्रव्यस्यैवाविभाव-तिरोभावरूपौ तौ द्रव्यरूपावेव ।
न ह्युत्फणविफणावस्थे सर्पाद्धित्रे भिवतुमर्हतः । तथा गुणपर्याययोर्द्रव्याद्भेदेऽनवस्थादिदोषप्रसङ्गात् सम्बन्धानुपपत्तिश्च । अतस्तेषां मि-

જેમ, આપણે પ્રસ્તુતમાં અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વની સપ્તભંગી વિચારી રહ્યા છીએ, એવી અન્ય ભેદ-અભેદની પણ સપ્તભંગી છે... આશય એ છે કે દ્રવ્ય અને ગુણ-પર્યાય વચ્ચે ભેદ છે કે અભેદ? આ વિચારણામાં દ્રવ્યાર્થિકનય અભેદ માનનારો છે, ને પર્યાયાર્થિક નય ભેદ માનનારો છે. એટલે જો પર્યાયાર્થિકનયની મુખ્યતા=અર્પણા કરવામાં આવે તો સ્યાદ્ધિત્રમેવ એવો પ્રથમભંગ મળે છે અને દ્રવ્યાર્થિકનયની અર્પણા= મુખ્યતા કરવામાં આવે તો સ્યાદ્ધિત્રમેવ એવો બીજો ભંગ મળે છે. આશય એ છે કે કોઈપણ પદાર્થ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયાત્મક છે. આ દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાય... ત્રણેના લક્ષણ અલગ-અલગ છે. જેના લક્ષણ અલગ-અલગ હોય એ અભિત્ર ન હોય શકે. માટે આ ત્રણે પરસ્પર (સ્યાદ્-કથંચિદ્) ભિન્ન જ છે, એમ પર્યાયાર્થિકનય કહે છે. જ્યારે દ્રવ્યાર્થિકનય એમ કહે છે કે ગુણ-પર્યાય એ કોઈ નવી ઉત્પન્ન થનાર ચીજ નથી... પૂર્વે એ યોગ્યતારૂપે-તિરોભૂતપણે દ્રવ્યમાં રહેલ જ હોય છે ને પછી આવિર્ભૂત થાય છે. આમ દ્રવ્યના જ આવિર્ભાવ-તિરોભાવરૂપ હોવાથી એ દ્રવ્યરૂપ જ છે. જેમ કૂંડલું વળી ગયેલો સાપ ફ્લાને

#### थोऽभेद एवेति द्रव्यार्थिकस्याशयः ।

ततश्च यदा पर्यायार्थिकनयस्यार्पणा (पर्यायार्थिकनयमपेक्ष्य विचार्यत इत्यर्थः) तदा स्याद्धित्रमेवेति प्रथमो भङ्गः कथनीयः । यदा तु द्रव्यार्थिकनयस्यार्पणा क्रियते(द्रव्यार्थिकनयमपेक्ष्य विचार्यत इत्यर्थः) तदा स्यादिभन्नमेवेति द्वितीयो भङ्ग एव कथनीयः । किन्तु यदा युगपद्भयनयार्पणा क्रियते (द्रव्यार्थिकं पर्यायार्थिकं च युगपन्मुख्यं कृत्वा विचार्यते) तदा स्यादवाच्यस्यैव वाच्यत्वम्, स्याद्धिन्नमेवेति प्रथमभङ्गस्याकथनीयत्वात्, द्रव्यार्थिकस्यान्याय-प्रसङ्गात्, स्यादिभन्नमेवेति द्वितीयभङ्गस्याप्यकथनीयत्वात्, पर्याया-र्थिकस्यान्यायप्रसङ्गात् । ननु स्याद्धिन्नमेव स्यादिभन्नमेवेत्येवोच्यता-मिति चेत् ? न, तस्य वक्ष्यमाणचतुर्थभङ्गरूपत्वात्, पर्यायार्थिक-द्रव्यार्थिकयोः क्रमेणार्पणायाश्चतुर्थभङ्गविषयत्वात् । अत्र तु युगपद्दद्वयोर्पणाया सत्त्वाद् द्वयोरिष सम्मतयोरेकेनैव शब्देन युगपद्छेख-

ફેલાવીને બેસે એટલા માત્રથી કાંઈ અલગ બની જતો નથી. વળી દ્રવ્ય કરતાં ગુણ-પર્યાયને ભિન્ન માનવામાં એનો કયો સંબંધ માનવો? વગેરે અનેક પ્રશ્નો ઊભા થાય છે. માટે દ્રવ્યાર્થિક નય એમ કહે છે કે દ્રવ્ય કરતાં ગુણ-પર્યાય ભિન્ન નથી, (કથંચિદ્) અભિન્ન જ છે.

એટલે પર્યાયાર્થિકનયની અર્પણાએ स्याद्भिन्नमेव એવો પ્રથમ-ભંગ...

દ્રવ્યાર્થિકનયની અર્પણાએ स्यादिभन्नमेव એવો બીજો ભંગ.. પણ જો, આ બન્નેની એક સાથે અર્પણા કરવામાં આવે... અર્થાત્ બન્ને નયને મુખ્ય રાખીને વિચારવામાં આવે ને એક જ શબ્દથી જવાબ આપવાનો હોય તો स्यादवाच्य एव એવો ત્રીજાભંગનો જવાબ જ આપવાનો રહે છે... કારણકે બન્ને નયની દેષ્ટિથી એક સાથે જોવામાં આવે ત્યારે દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયને પરસ્પર ભિન્ન પણ કહી શકાતા નથી ને પરસ્પર અભિન્ન પણ કહી શકાતા નથી તે પરસ્પર અભિન્ન પણ કહી શકાતા નથી અન્યાય થાય છે ને પરસ્પર અભિન્ન કહીએ તો પર્યાર્થિકનયને અન્યાય થાય છે.

स्यावश्यकत्वात् तादृशस्य च शब्दस्याविद्यमानत्वात् स्यादवाच्य एवेत्यस्यैव वाच्यत्विमिति ।।९॥ पुनरिप शङ्कते-

## पुष्पदन्तेतिशब्देन सूर्यशशाङ्कयोर्यथा । मुख्यवृत्त्यैव बोधो हि शब्द कल्प्यस्तथा ननु ॥१०॥

अत्र हिरेवकारार्थो भिन्नक्रमश्च, तथैव शब्दः (कश्चित् शब्द-विशेषः) कल्प्य इत्यन्वयोऽत्र ज्ञेयः । ततश्चायमर्थो लभ्यते-

ननु सुहृद्भावेन पृच्छामः-पुष्पदंतशब्द इव कश्चिच्छब्दविशेष एव किं न संकेत्यते ? अयमाशयः-सकृदेवोच्चिरतः पुष्पदन्तशब्दो युगपदेव सूर्यं चन्द्रं चोपस्थापयित तदिप नैकं शक्तिसम्बन्धेनान्यं तु लक्षणासम्बन्धेनेत्येवंरीत्याऽपि तु द्वयमि शक्तिसम्बन्धेनैव । तथैव च संकेतितशब्दिवशेषोऽपि सकृदेवोच्चिरतः सन् युगपदेव शक्तिसम्बन्धे-

**શંકા**- પણ, પરસ્પર ભિન્ન પણ છે ને અભિન્ન પણ છે... એમ બન્ને જ કહીએ તો?

સમાધાન- તો એમાં ક્રમશઃ ઉલ્લેખ થતો હોવાથી એનો આગળ કહેવાનાર ચોથા ભંગમાં સમાવેશ થઈ જશે. આપણે તો બન્નેનો એક સાથે ઉલ્લેખ થાય એ રીતે કથન કરવાનું છે. અને એવો ઉલ્લેખ કરનાર કોઈ શબ્દ મળતો નથી. માટે અવાચ્ય જ કહેવાનું રહે છે. II૯II ફરીથી કોઈ શંકા કરે છે -

ગા**થાર્થ : શંકા**- 'પુષ્પદંત' શબ્દથી સૂર્ય અને ચન્દ્રનો જેમ મુખ્ય વૃત્તિએ જ બોધ થાય છે. એમ પ્રસ્તુતમાં પણ એવો જ કોઈ શબ્દ કલ્પી લ્યો ને?

શંકા- 'પુષ્પદંત' શબ્દ એવો છે કે એ સૂર્ય અને ચન્દ્ર બન્નેને જણાવે છે.. અને તે પણ 'એકને શક્તિ સંબંધથી જણાવે છે ને બીજાને લક્ષણા સંબંધથી જણાવે છે' એમ નહીં… પણ બન્નેને મુખ્યવૃત્તિએ-શક્તિસંબંધથી જ જણાવે છે… એમ પ્રસ્તુતમાં પણ કોઈ (ધારો કે 'अ' नैव भेदमभेदञ्चोपस्थापयतु किं स्यादवाच्य एवेति तृतीयभङ्गेनेति ॥१०॥ समादधाति-

### नायमर्थः समर्थः स्यादेकोक्त्या बोधनात्खलु । भिन्नोक्त्योपस्थितावर्थौ नययोः संमताविति ॥११।।

पुष्पदंततुल्येन केनचित् शब्दिवशेषेण भेदस्याभेदस्य च युगपद् बोधः शक्य इत्यादिकः पूर्वपक्षोक्तोऽर्थो न समर्थः=न युक्तः, यतस्तेन शब्देनैकोक्त्रयैव द्वयोर्बोधः, पर्यायार्थिकद्रव्यार्थिकनययोश्च भिन्नोक्त्रयोपस्थितावेव भेदाभेदौ संमताविति समाधानसंक्षेपार्थः । विस्तरार्थस्त्वयं-

सकृदेवोच्चरितोऽपि पुष्पदन्तशब्दो युगपदेव सूर्यं चन्द्रं च बोधयित, शक्तिसम्बन्धेनैव चोभयमिप बोधयतीति भवता सुहृद्धावेन यदुक्तं तदस्माकमिप सम्मतमेव, परन्तु स एकोक्त्यैवोभयं ज्ञापयित न तु भिन्नोक्त्या । किमुक्तं भवित ? इदं-पुष्पदन्तशब्द एकयैव शक्त्या सूर्यं चन्द्रं च बोधयित, न त्वेकया शक्त्या सूर्यं तदन्यया तु चन्द्र-मित्येवं भिन्नया शक्त्योति ।

નામનો) શબ્દ લઈ એવો સંકેત કરવામાં આવે કે એ (શક્તિ સંબંધથી) ભેદ અને અભેદ બન્નેને જણાવે છે. તો પછી અવાચ્ય કહેવાની ક્યાં જરૂર રહે છે? ॥૧૦॥ સમાધાન આપે છે -

ગાથાર્થ: આ શંકા બરાબર નથી, કારણકે એવો શબ્દ એકોક્તિથી =એક શક્તિથી બન્નેને જણાવે છે. જ્યારે દ્રવ્યાર્થિક-પર્યાયાર્થિકનયને તો ભિન્ન ભિન્ન શક્તિથી ઉપસ્થિત થયેલા અભેદ અને ભેદ જ સંમત છે.

સમાધાન- પુષ્પદંત શબ્દ સૂર્ય-ચન્દ્રને જણાવે છે ને શક્તિ-સંબંધથી જ જણાવે છે, એ વાત સાચી... પણ એ એકોક્તિં જણાવે છે, ભિન્નોક્તિં નહીં... અર્થાત્ એક શક્તિથી બન્નેને જણાવે છે, પણ બે અલગ-અલગ શક્તિથી બન્નેને સ્વતંત્રરૂપે જણાવતો નથી. अयमत्राशयः-यथा सूर्यशब्दः सूर्यत्वेन सूर्यं बोधयित, चन्द्रशब्दश्चन्द्रत्वेन चन्द्रं बोधयित तथा पुष्पदन्तशब्दः सूर्यं चन्द्रं च यद्बोधयित तत्केन धर्मेण ? सूर्यत्वेन वा चन्द्रत्वेन वाउन्येन वा केनचिद्धर्मेणेति निश्चेतव्यम् । कथं तिन्नश्चेतव्यम् ? इत्थम्-ये शिक्तसम्बन्धेनानेकानर्थान् बोधयिन्त ते नानार्थाः शब्दाः प्रथमं विचार्यन्ते, यथा हरिशब्दः । स कृष्णत्वेन कृष्णं बोधयित, इन्द्रत्वेन चेन्द्रम् । अत्र कृष्णश्चेन्द्रश्चेत्येतौ द्वाविप शक्यार्थावेव, न त्वेकः शक्यार्थस्तदन्यस्तु लक्ष्यार्थ इति, कः शक्यार्थः कस्तु लक्ष्यार्थ इत्यत्र विनिगमकाभावादुभयस्यापि शक्यार्थत्वस्यावश्यं स्वीकर्तव्यत्वात् । अथ किसमंश्चित्प्रस्ताव उच्चरितो हरिशब्दः कृष्णस्येन्द्रस्य चेति द्वयोरिप शक्यार्थत्वेऽिप प्रस्तावमनुसृत्यान्यतरमेव बोधयित न तु द्वयमिप । ततश्च हरिशब्दस्य कृष्णस्येन्द्रस्य च बोधने या शक्तिः सा नैकैवािप तु पृथक्पृथक् द्वे एव । तयोश्च या शक्तिः सिक्रया भवेत् तच्छक्यार्थ उपस्थीयेत, या तु प्रस्तावात्मकोत्तेजकाभावात् सुषुप्तैवावितष्ठेत न तच्छक्यार्थ उपस्थीयेतेति । नन्वेकयैव शक्त्या हरिशब्दो द्वयमिप

આશય એ છે કે જેમ 'સૂર્ય' શબ્દ સૂર્યત્વેન (=સૂર્યત્વ ધર્મને નજરમાં રાખીને) સૂર્યને જણાવે છે, 'ચન્દ્ર' શબ્દ ચન્દ્રત્વેન ચન્દ્રને જણાવે છે. એમ 'પુષ્પદંત' શબ્દ સૂર્ય-ચન્દ્રને જે જણાવે છે તે કયા ધર્મને નજરમાં રાખીને જણાવે છે? સૂર્યત્વેન? ચન્દ્રત્વેન? કે કોઈ અન્યધર્મત્વેન?

શંકા- આ નિર્ણય શી રીતે થઈ શકે?

સમાધાન- અને ક અર્થમાં જેની શક્તિ હોય એવા અન્ય શબ્દોનો પ્રથમ વિચાર કરીએ. જેમકે 'હરિ' શબ્દ. એ કૃષ્ણત્વેન કૃષ્ણને જણાવે છે ને ઇન્દ્રત્વેન ઇન્દ્રને જણાવે છે.. આ બન્ને શક્તિથી જ મળતા અર્થો છે (અર્થાત્ શક્યાર્થ જ છે), પણ એક શક્યાર્થ છે ને બીજો લક્ષ્યાર્થ છે એવું નથી. તે પણ એટલા માટે કે જો એવું હોય તો કોને શક્યાર્થ માનવો એમાં કોઈ વિનિગમક નથી. હવે, કોઈક પ્રસ્તાવમાં જયારે 'હરિ' શબ્દ બોલાય છે ત્યારે, કૃષ્ણ અને

बोधयतु, लाघवात्, न तु पृथग्भूताभ्यां द्वाभ्यां शक्तिभ्यां, गौरवादिति चेत् ? न, तदा सकृदेवोच्चरितेनापि हरिशब्देन द्वयोरप्युपस्थिति-प्रसङ्गात् । अयमाशयः-जात्याकृतिविशिष्टव्यक्तौ घटादिपदानां शक्ति-रिति नैयायिकानां मतम् । सा चैकैव शक्तिः । अत एकेनैवोच्चरितेन घटशब्देन जात्यादीनां सर्वासामुपस्थितिर्भवत्येव । कदाचिज्जातेः, कदाचिदाकृतेः, कदाचित्तु व्यक्तेरेवोपस्थितिरित्येवं तु न कदाचिदिप भवति । ततश्च यदि हरिशब्द एकयैव शक्त्या द्वयमि बोधयेत्तदै-केनापि हरिशब्देन द्वयोरप्युपस्थितिर्भवेदेव, न च भवति । ततो हरिशब्दस्य नैका शक्तिरिप तु भिन्नैव ।

अधुना पुष्पदन्तशब्दं विचारयामः । तस्य शब्दस्य श्रवणेन सूर्यस्य चन्द्रस्येत्युभयोरप्युपस्थितिर्भवति । अतस्तस्योभयोरिप शक्ति-र्वर्तत एव । परन्तु यदि सा शक्तिः हरिशब्दशक्तिवत्पृथक् पृथगेव

ઇન્દ્ર... એ બન્ને એના શક્યાર્થ હોવા છતાં પ્રસ્તાવને અનુસરીને એ ક્યાં તો કૃષ્ણને જણાવશે ને ક્યાં તો ઇન્દ્રને જણાવશે. પણ એકવાર બોલાયેલો 'હરિ' શબ્દ આ બન્નેને જણાવતો નથી. એટલે જણાય છે કે 'હરિ' શબ્દની કૃષ્ણને અને ઇન્દ્રને જણાવવાની જે શક્તિ છે તે અલગ-અલગ છે... બન્ને સ્વતંત્ર છે.. (જો એક જ શક્તિ હોય, તો બન્ને એક સાથે જણાઈ જ જાય. એક જણાય ને એક ન જણાય એવું ન બને... જેમ નૈયાયિકે 'ઘટ' શબ્દની શક્તિ જાતિ, આકૃતિ વિશિષ્ટ વ્યક્તિમાં માની છે, પણ એ એક જ શક્તિ માની છે તો, 'ઘટ' શબ્દ બોલવાથી આ બધું જ ઉપસ્થિત થઈ જાય છે, એક થાય ને એક ન થાય... એવું ક્યારેય બનતું નથી. પણ 'હરિ' શબ્દ માટે આવું નથી... માટે એની બન્ને શક્તિ અલગ-અલગ છે.)

હવે 'પુષ્પદંત' શબ્દનો વિચાર કરીએ તો જણાય છે કે એ શબ્દના શ્રવણથી સૂર્ય અને ચન્દ્ર બન્ને ઉપસ્થિત થતા હોવાથી બન્નેમાં શક્તિ તો છે જ. પણ જો એ શક્તિ અલગ-અલગ હોય… ને તેથી 'પુષ્પદંત' શબ્દ એક શક્તિથી સૂર્યત્વેન સૂર્યને અને બીજી શક્તિથી स्यात्तदैका शक्तिः सूर्यत्वेन सूर्यस्य तदन्या तु चन्द्रत्वेन चन्द्रस्य बोधिका स्यात् । ततश्च सकृदुच्चरितः पुष्पदन्तशब्दः प्रकरणमनुसृत्यैकं सूर्यमेव बोधयेद् यद्वैकं चन्द्रमेव बोधयेद्र तु द्वयमि । ननु प्रकरणादिकमेव यदि तथा भवेद्यथा द्वयोरिप सम्भावना स्यात्तदा तु द्वयमिप बोधयेदेवेति चेत्? न, तदैकस्यापि निश्चयात्मकबोधाभावापत्तेः । अयमाशयः- यदा प्रकरणादिकं तथा भवेद्यथा कस्यापि विनिगमकस्याभावात् कृष्ण-स्येन्द्रस्य चेति द्वयोरिप सम्भावना सम्भवन्त्यवितष्ठेत तदाऽत्र हरिशब्देन कृष्णोऽभिप्रेत इन्द्रो वेति सन्देह एव मनिस रमेत, न त्वेकस्याप्यसन्दिग्धो निश्चय इति । तथा प्रस्तुतेऽिप यद्यत्र सूर्योऽभिप्रेतश्चन्द्रो वेति सन्देह एव मनिस रममाणोऽनुभूयेत तदावश्यं हरिशब्दतुल्यत्वं पुष्पदन्तशब्दस्य स्वीकरणीयं स्यात् ।

परन्त्वनुभवस्तु न तथा, पुष्पदन्तशब्दश्रवणेन सूर्याचन्द्र-मसोर्द्वयोरप्यसन्दिग्धो निर्णय एव स्फुरतीत्यतो निश्चीयते यद् हरि-शब्दस्य कृष्णेन्द्रादिषु यथा पृथक् पृथक् शक्तिर्न तथा पुष्पदन्त-

ચન્દ્રત્વેન ચન્દ્રને જણાવતો હોય તો તો એકવાર ઉચ્ચારાયેલો 'પુષ્પદંત' શબ્દ પ્રકરણાનુસારે ક્યાં તો સૂર્યને જણાવે ને ક્યાં તો ચન્દ્રને જણાવે... પણ બન્નેને જણાવે નહીં...

શંકા- પણ પ્રકરણ વગેરે એવા હોય કે જેથી બન્નેની સંભાવના સંભવિત હોય તો તો બન્નેને જણાવી શકે ને?

સમાધાન- તો તો બેમાંથી એકેયનો નિર્ણયાત્મક બોધ થઈ નહીં શકે, મન ડોલાયમાન જ રહે. જેમકે 'હરિ' શબ્દ બોલાયો હોય, અને પ્રકરણ વગેરે એવા હોય કે જેથી કૃષ્ણની અને ઇન્દ્રની... બંનેની સંભાવના રહ્યા કરતી હોય... એવો કોઈ વિનિગમક મળે જ નહીં કે જે બેમાંથી એકનો અસંદિગ્ધ નિર્ણય કરાવી શકે.. તો અહીં કૃષ્ણની વાત હશે કે ઇન્દ્રની? આ સંદેહ રહ્યા જ કરે છે. એમ પ્રસ્તુતમાં પણ અહીં સૂર્યની વાત હશે કે ચન્દ્રની? એમ સંદેહ જ રહ્યા કરે... સૂર્ય-ચન્દ્ર બંનેનો નિર્ણય નહીં જ થાય. પણ અનુભવ એવો છે કે 'પુષ્પદંત' શબ્દ

शब्दस्य सूर्यचन्द्रयोः पृथक्पृथक् शक्तिरिप तु घटशब्दस्य जाति-व्यक्त्यादिषु यथैकैव शक्तिस्तथैवैकैव शक्तिरिति । पुष्पदन्तशब्द एकोक्त्यैव सूर्य-चन्द्रावुपस्थापयित न तु भिन्नोक्त्येति यदुक्तं पूर्वं तस्यायमर्थो ज्ञेयः ।

अथ पुष्पदन्तशब्द एकोक्तयैव यत्सूर्यचन्द्रौ बोधयित तत्केन-धर्मेणेति विचारयामः । कम्बुग्रीवादिमन्तं पदार्थं घटशब्दोऽपि बोध-यति द्रव्यशब्दोऽपि च । तत्र घटशब्दो घटत्वधर्मं पुरस्कृत्य तं बोधयित द्रव्यशब्दस्तु द्रव्यत्वधर्मम् । एवं सूर्यशब्दो सूर्यत्वं धर्मं पुरस्कृत्य सूर्यं बोधयित । अत एव न सूर्यशब्देन चन्द्रस्य बोधः, चन्द्रे सूर्यत्वाभावेन तत्पुरस्करणासम्भवात् । ततश्च पुष्पदन्तशब्दोऽपि यदि सूर्यत्वं पुरस्कृत्य बोधयेन्न तदा चन्द्रस्य बोधः । एवं यदि स चन्द्रत्वं पुरस्कृत्य बोधयेन्न तदा सूर्यस्य बोधः, सूर्ये चन्द्रत्वाभावात् । अतः पुष्पदन्तशब्दः सूर्यचन्द्रौ यद्बोधयित तन्न सूर्यत्वेन न वा

સાંભળવા પર સૂર્ય અને ચન્દ્ર બન્નેનો અસંદિગ્ધ નિર્ણય થઈ જ જાય છે. એટલે નિશ્ચિત થાય છે કે 'પુષ્પદંત' શબ્દની સૂર્ય-ચન્દ્ર એમ અનેક પદાર્થમાં શક્તિ જે છે તે 'હરિ' શબ્દની કૃષ્ણ-ઇન્દ્ર વગેરે અનેક પદાર્થમાં જેમ અલગ-અલગ શક્તિ છે એમ અલગ-અલગ શક્તિ નથી, પણ 'ઘટ' પદની જાતિ-આકૃતિ વગેરે અનેક પદાર્થોને ઉપસ્થિત કરવાની જેમ એક જ શક્તિ છે એમ એક જ શક્તિ છે. આને કહેવાય છે કે 'પુષ્પદંત' શબ્દ એકોક્તિથી (=એકશક્તિથી) સૂર્ય-ચન્દ્રને ઉપસ્થિત કરે છે, ભિન્નોક્તિથી (=ભિન્નશક્તિથી) નહીં.

હવે, ઘડાનો ઉલ્લેખ 'ઘટ' શબ્દથી પણ થઈ શકે છે ને 'દ્રવ્ય' શબ્દથી પણ થઈ શકે છે. એમાં જણાય છે કે 'ઘટ' શબ્દ, ઘટત્વધર્મને નજરમાં રાખીને (=ઘટત્વેન) ઘડાનો ઉલ્લેખ કરે છે, જયારે 'દ્રવ્ય' શબ્દ દ્રવ્યત્વધર્મને નજરમાં રાખીને (=દ્રવ્યત્વેન) એનો ઉલ્લેખ કરે છે. એમ આપણે હવે એ વિચારવું છે કે 'પુષ્પદંત' શબ્દ સૂર્ય-ચન્દ્રનો જે ઉલ્લેખ કરે છે, તે કયા ધર્મને નજરમાં રાખીને? સૂર્યત્વેન બન્નેનો ઉલ્લેખ કરે છે, એમ માની શકાય નહીં, કારણકે સૂર્યત્વ ધર્મ ચન્દ્રમાં ન હોવાથી એ

चन्द्रत्वेनेति निश्रीयते । ततश्च स केन धर्मेण बोधयतीति विचार्यमाणे ज्ञायते यत् सूर्यचन्द्रोभयत्वधर्मेण स द्वाविप बोधयति, तदुभयत्वस्यैव सूर्ये चन्द्रे च सत्त्वेन तत्पुरस्करणसम्भवात्, तद्भिन्ने चासत्त्वात् तद्भिन न्नोपस्थित्यनापत्तेरिति ।

प्रस्तुतेऽपि यो भेदमभेदञ्च बोधयेत् तादृशः कश्चिच्छब्द-विशेषो यः संकेत्यते, तस्य हरिशब्दतुल्यत्वन्तु न कल्प्यमेव, तथात्वे तस्यैकदैकस्यैवोपस्थापकत्वप्रसङ्गात्, अपेक्षितस्य द्वयोरप्युपस्थापक-त्वस्याभावप्रसङ्गाच्च । ततश्च तस्य पुष्पदन्तशब्दतुल्यत्वमेव कल्प-नीयं। तत्तुल्यत्वं कल्पयतु, को दोष इति चेत् ? तदा न भेदत्वेन न वाऽभेदत्वेन तस्य भेदाभेदोपस्थापकत्वं सम्भवेत्, अपि तु भेदा-

ધર્મથી ચન્દ્રનો ઉલ્લેખ થઈ શકતો નથી... એમ ચન્દ્રત્વેન પણ ઉલ્લેખ માની શકાય નહીં, કારણકે તો સૂર્યનો ઉલ્લેખ થઈ શકે નહીં. એટલે એવો ધર્મ માનવો જોઈએ કે જે સૂર્ય અને ચન્દ્ર બન્નેમાં સમાન રીતે રહ્યો હોય. અને એ સિવાયના કોઈ પદાર્થમાં ન રહ્યો હોય. તો જ સૂર્ય-ચન્દ્ર બન્નેની ઉપસ્થિતિ શક્ય બને અને અન્ય કોઈ પદાર્થની ભેગી ઉપસ્થિતિ ન થઈ જાય... આવો ધર્મ છે સૂર્ય-ચન્દ્રઉભયત્વ... એટલે માનવું પડે છે કે 'પુષ્પદંત' શબ્દ એક જ શક્તિથી સૂર્ય-ચન્દ્રઉભયત્વેન સૂર્ય-ચન્દ્રને જણાવે છે.

એમ પ્રસ્તુતમાં, ધારો કે આપણે 'अ' શબ્દનો સંકેત ('પુષ્પદંત' શબ્દની જેમ) ભેદ અને અભેદ બન્નેમાં કરીએ... તો એ શબ્દ એક જ વારમાં બન્નેને ઉપસ્થિત કરાવી શકશે. પણ એ ભેદત્વેન કે અભેદત્વેન નહીં. (કારણ કે ભેદત્વેન અને અભેદત્વેન બન્નેને જણાવે છે એમ માનવામાં એની શક્તિ 'હરિ' શબ્દની જેમ અલગ-અલગ માનવી પડે... અને એ અલગ માનવામાં આવે તો એકવાર બોલાયેલા 'અ' શબ્દથી પ્રકરણાનુસાર બેમાંથી એકની જ ઉપસ્થિતિ થાય, પણ બન્નેની નહીં... આપણે તો બન્નેની શક્તિસંબંધથી જ ઉપસ્થિતિ કરવી અભિપ્રેત છે. માટે 'અ' શબ્દ ભેદત્વેન કે અભેદત્વેન બન્નેને ઉપસ્થિતિ કરશે એમ માની

भेदोभयत्वेनैव तदुपस्थापकत्वं सम्भवेदिति । सम्भवतु तत् को दोषः, सकृदेवोच्चरित एक एव शब्दो युगपदेव भेदमभेदञ्च बोधयित्विति याऽस्मदपेक्षा सा तु पूर्यत एवेति चेत् ? सत्यं, तादृश्य-पेक्षा तु पूर्यत एवं, किन्तु भेदाभेदोभयत्वेन भेदस्योपस्थितेः पर्यायार्थिकनयदृष्टित्वाभावोऽभेदस्य चोपस्थितेर्र्व्वार्थिकनयदृष्टित्वाभाव एवात्र दोषः । ननु शक्तिसम्बन्धेन भेदस्य यो बोधः स न पर्यायार्थिकनयरूपोऽभेदस्य च यो बोधः स न द्रव्यार्थिकनयरूप इत्येतदत्यसमञ्जसमिति चेत् ? धीरो भव, असामञ्जस्यलेशस्याप्यत्राभावात् । तथाहि-पर्यायार्थिकनयो भेदं यज्ञानाति तद् भेदत्वेनैव, न तूभयत्वेनापि । अयमाशयः पर्यायार्थिकनयोऽभेदं मुख्यवृत्त्या नैव जानाति । ततश्च स भेदाभेदोभयं तदुभयत्वञ्च नैव जानाति, अन्यथा पटमजानानोऽपि घटपटोभयं तदुभयत्वञ्च जानीयाद् । ततश्च पर्यायार्थिकनयो भेदाभेदोभयं तदुभयत्वञ्च जानीयाद् । ततश्च पर्यायार्थिकनयो भेदाभेदोभयत्वेन न कञ्चिदपि पदार्थं ज्ञातुं समर्थः,

શકાતું નથી. તેથી) ભેદ-અભેદઉભયત્વેન બન્નેને ઉપસ્થિત કરશે એમ માનવું પડે છે.

શંકા- તો ઉભયત્વેન બન્નેને ઉપસ્થિત કરે છે.. એમ માની લ્યો ને? એક શબ્દ મુખ્યવૃત્તિએ (=શક્તિ સંબંધથી) બન્નેને એક સાથે ઉપસ્થિત કરે... એવી આપણી જે અપેક્ષા છે, તે તો પરિપૂર્ણ થઈ જ જાય છે ને?

સમાધાન- હા, એ પરિપૂર્ણ થાય છે, પણ તો પછી ઉપસ્થિત થયેલા ભેદ અને અભેદ પર્યાયાર્થિક અને દ્રવ્યાર્થિકનયના વિષયરૂપ રહેતા નથી. આશય એ છે કે પર્યાયાર્થિકનય તો ભેદત્વેન જ ભેદને જુએ છે, પણ ઉભયત્વેન નહીં, અર્થાત્ ભેદ પર્યાયાર્થિકનયનો વિષય જે છે તે ભેદત્વેન છે... પણ ઉભયત્વેન નહીં... તે પણ એટલા માટે કે પર્યાયાર્થિકનયની દષ્ટિથી મુખ્યરૂપે અભેદ ક્યારેય જણાતો જ નથી, તો ભેદ-અભેદ ઉભયત્વ પણ જણાઈ શકતું નથી...અને જો એ જણાઈ શકતું નથી તો એને આગળ કરીને કોઈ જ પદાર્થ ઉપસ્થિત થઈ શકે નહીં. જેમકે જે વ્યક્તિ ઘડામાં રહેલા મૃન્મયત્વને જાણી શકે છે, પણ

सर्वज्ञत्वापत्तिः ५९

भेदाभेदोभयत्वस्य तस्याप्रसिद्धत्वात्, अन्यथाऽस्माकमिप सर्वज्ञ-त्वापत्तेः । तत्कथिमिति चेदित्थं-घटस्य घटत्व-मृन्मयत्व-वृत्तत्व-कम्बुग्रीवादिमत्त्वादयो ये धर्मा अस्माकं प्रसिद्धास्तैस्तु वयं तं घटोऽयं, मृन्मयोऽयं, वृत्तोऽयं, कम्बुग्रीवादिमानयिमत्येवं जानीम एव, तद्धिन्नास्तु येऽनन्ता धर्मा अस्माकमप्रसिद्धास्तैरिप वयं यदि तं ज्ञातुं समर्थत्वेन जानीमहे तदा प्रसिद्धैरप्रसिद्धैः सर्वैधंमैंर्घटस्य ज्ञातत्वात् सर्वज्ञत्वं स्यादेव, जो एगं जाणइ सो सव्वं जाणइ ति आचाराङ्ग-सूत्रप्रामाण्यात्, य एकं पदार्थं सर्वैधंमैंर्जानाति स सर्वान् पदार्थान् सर्वेधंमैंर्जानातीत्यर्थत्वात्तत्सूत्रस्येति । ततश्च यो धर्मो यस्याप्रसिद्धस्तेन धर्मेण स न कञ्चिदपि पदार्थं ज्ञातुं समर्थ इति स्थितम् । एवञ्च भेदाभेदोभयत्वेन धर्मेण भेदस्य न पर्यायार्थिकनयविषयत्विमित सिद्धं, भेदाभेदोभयत्वस्य पर्यायार्थिकनयस्याप्रसिद्धत्वात् तेन धर्मेण तस्य कस्यापि ज्ञानासम्भवेन भेदस्यापि ज्ञानासम्भवात् । ततश्च भेदाभेदोभयत्वेन भेदस्य योपस्थितिः सा न पर्यायार्थिकनयदृष्टिरूपेति सिद्धम् ।

एवं द्रव्यार्थिकनयोऽप्यभेदमभेदत्वेनैव जानाति, न तु भेदा-भेदोभयत्वेन, भेदस्य मुख्यवृत्त्या तदिवषयत्वात् तस्याप्रसिद्धत्वेन भेदाभेदोभयत्वस्याप्यप्रसिद्धत्वात् । ततश्चाभेदस्य भेदाभेदोभयत्वेन यो

ઘટત્વને જાણતો નથી. એને ઘડાનો મૃન્મયત્વેન બોધ થઈ શકે છે, પણ ઘટત્વેન નહીં. અપ્રસિદ્ધ (અજ્ઞાત) ધર્મથી પણ જો પદાર્થનો બોધ થઈ શકતો હોય તો તો આપણે સર્વજ્ઞ જ બની જઈએ. એ શી રીતે? આ રીતે - ઘટત્વ, મૃન્મયત્વ, કંબુગ્રીવાદિમત્ત્વ વગેરે પ્રસિદ્ધધર્મોથી તો આપણે ઘડાને જાણી જ શકીએ છીએ. એટલે અપ્રસિદ્ધ ધર્મોથી પણ જો જાણી શકતા હોઈએ તો પ્રસદ્ધિ-અપ્રસિદ્ધ બધા ધર્મોથી ઘડાનું જ્ઞાન થઈ જશે. અને તો પછી 'જે સર્વધર્મથી એક પદાર્થને જાણે છે તે સર્વધર્મથી સર્વ પદાર્થીને જાણે છે' આવું જણાવનાર जો एगं जाणइ सो सळ्यं जाणइ આવા આચારાંગજીના સૂત્રને અનુસરીને સર્વજ્ઞતા આવે જ તેથી માનવું

बोधः स न द्रव्यार्थिकनयात्मक इति सिद्धम् ।

एवञ्च सङ्केतितेन तेन शब्देन भेदस्याभेदस्य च योपस्थितिः स्यान्न सा पर्यायार्थिक-द्रव्यार्थिकनयरूपेति सिद्धम् । अयमत्रोप-निषद्भृतः सारः-

- पर्यायार्थिकनयो मुख्यवृत्त्या भेदमेव जानाति (गौण-वृत्त्याऽभेदमिप)...
- द्रव्यार्थिकनयो मुख्यवृत्त्याऽभेदमेव जानाति (गौणवृत्त्या भेदमिप)....

જ પડે છે કે જે ધર્મ અપ્રસિદ્ધ હોય તેનાથી કોઈપણ પદાર્થનું જ્ઞાન થઈ શકતું નથી. એટલે, પર્યાયાર્થિકનયને ભેદ-અભેદઉભયત્વ જ અપ્રસિદ્ધ હોવાથી જે કાંઈ એ ધર્મને આગળ કરીને ઉપસ્થિત કરવાનું હોય એ એના વિષયરૂપ હોય શકે જ નહીં, એ સ્પષ્ટ છે. માટે 'અ' શબ્દથી ભેદ-અભેદઉભયત્વેન જે ભેદ ઉપસ્થિત થશે એ પર્યાયાર્થિકનયના વિષયભૂત નહીં હોય, એ નિઃશંક છે. એ જ રીતે 'અ' શબ્દથી ભેદ-અભેદઉભયત્વેન જે અભેદ ઉપસ્થિત થશે એ પણ દ્રવ્યાર્થિકનયના વિષયભૂત નહીં હોય… કારણકે દ્રવ્યાર્થિકનયનો 'ભેદ' એ મુખ્યરૂપે વિષયભૂત જ ન હોવાથી ઉભયત્વ એને અપ્રસિદ્ધ છે.

આમ નિશ્ચિત થયું કે કોઈ એક શબ્દનો ભેદ-અભેદ બન્નેમાં સંકેત કરવામાં આવે તો એનાથી ભેદ-અભેદ… બન્ને ઉપસ્થિત થઈ શકશે… પણ પર્યાયાર્થિકનય અને દ્રવ્યાર્થિકનયના વિષયભૂત જે ભેદ અને અભેદ છે એ એનાથી ઉપસ્થિત થઈ શકતા નથી. એ ભેદ અને અભેદ તો ભેદત્વેન અને અભેદત્વેન જે ઉપસ્થિત થતા હોય એ જ સંભવી શકે… અર્થાત્ અલગ-અલગ શક્તિથી જે ઉપસ્થિત થતા હોય તે જ સંભવી શકે…

આ બધી ચર્ચાનો ટૂંક સાર આવો છે -

પર્યાયાર્થિકનય મુખ્યરૂપે ભેદને જોનાર છે-ભેદને ઉપસ્થિત
 થતો માનનાર છે (ગૌણરૂપે અભેદને પણ માન્ય કરે.)

उपनिषद्भूतः सारः ६१

 स्याद्भित्र एवेति भङ्गेन मुख्यवृत्त्या भेदत्वेन भेदस्योप-स्थितिरुपचारवृत्त्या त्वभेदस्य । इयमेव पर्यायार्थिकनयदृष्टिः ।

- स्यादिभन्न एवेति भङ्गेन मुख्यवृत्त्याऽभेदत्वेनाभेदस्योप-स्थितिरुपचारवृत्त्या तु भेदस्य । इयमेव द्रव्यार्थिकनयदृष्टिः ।
- ततश्च सकृदेवोच्चरितः कश्चिदेक एव शब्दविशेषो युगप-देव भेदत्वेन भेदमभेदत्वेन चाभेदं यद्युपस्थापयित तदा भेदा-भेदान्यतरमेव मुख्यवृत्त्योपस्थापयित, तदन्यं तु गौणवृत्त्यैवेति ज्ञायते ।
- हिरशब्दतुल्यो यदि कश्चिदनेकार्थकः शब्दिवशेषः संकेत्यते, तस्य च शक्तिर्भेदत्वेन भेदेऽभेदत्वेन चाभेद इति कल्प्यते, तदा ते द्वे अपि शक्ती पृथक्पृथगेव भवेताम् । ततश्च सकृदुच्चरितः स शब्दिवशेषः प्रकरणमनुसृत्य भेदाभेदान्यतरमेवासन्दिग्धं ज्ञापयित, न तु तदुभयमपि ।
- દ્રવ્યાર્થિકનય મુખ્યરૂપે અભેદને જોનાર છે ઉપસ્થિત થતો માનનાર છે. (ગૌણરૂપે ભેદને પણ માન્ય કરે.)
- स्याद्भिन्न एव.... આનાથી મુખ્યરૂપે (શક્તિસંબંધથી) ભેદત્વેન ભેદ ઉપસ્થિત થાય છે અને ઉપચારરૂપે (લક્ષણાથી) અભેદ ઉપસ્થિત થાય છે.
- स्यादिभिन्न एव.... આનાથી મુખ્યરૂપે અભેદત્વેન અભેદ ઉપસ્थित થાય છે અને ઉપચારથી ભેદ ઉપસ્थित થાય છે.
- અર્થાત્ કોઈપણ એક શબ્દ ભેદત્વેન ભેદને અને અભેદત્વેન અભેદને ઉપસ્થિત કરતો હોય તો અને બન્નેને એક જ વારમાં ઉપસ્થિત કરતો હોય તો બેમાંથી એકને જ મુખ્યવૃત્તિએ ઉપસ્થિત કરી શકે છે, અન્યને તો ગૌણવૃત્તિએ જ ઉપસ્થિત કરી શકે છે.
- 'હરિ' જેવો કોઈ અનેકાર્થક શબ્દ કલ્પવામાં આવે ને એની શક્તિ ભેદત્વેન ભેદમાં અને અભેદત્વેન અભેદમાં...એમ બશ્નેમાં માનવામાં આવે તો, એ બન્ને શક્તિને અલગ-અલગ સ્વતંત્ર માનવી પડે છે, ને તેથી એ શબ્દ એકવારમાં, પ્રકરણાનુસારે બેમાંથી એકને જ અસંદિગ્ધપણે જણાવી શકે છે, બન્નેને નહીં.

- पुष्पदन्ततुल्यो यदि कश्चिच्छब्दिवशेषः सङ्केत्यते, तदा स शक्तिसम्बन्धेनैव, युगपदेव भेदमभेदञ्चोपस्थापयित, किन्त्वेकेनैव शक्तिसम्बन्धेन । ततश्च स भेदाभेदोभयत्वेनैव तद्द्वयमुपस्थापयित, न तु भेदं भेदत्वेनाभेदं चाभेदत्वेनेति ।
- अभेदस्य मुख्यवृत्त्या पर्यायार्थिकनयस्याप्रसिद्धत्वाद् भेदस्य च मुख्यवृत्त्या द्रव्यार्थिकनयस्याप्रसिद्धत्वाद् भेदाभेदोभयत्वं द्वयोरिप नययोरप्रसिद्धमेव । ततश्चैतौ द्वौ नयौ तदुभयत्वेन धर्मेण न कस्याप्युपस्थितिं मन्येते । अतो भेदाभेदोभयत्वेन भेदस्य योपस्थितिः सा न पर्यायार्थिकनयरूपा, या चाभेदस्योपस्थितिः सा न द्रव्यार्थिक-नयरूपेति निश्चीयते ।

इत्थञ्जैतन्निश्चीयते यद्-द्वयोरिप नययोर्यदा युगपदर्पणा क्रियते, द्वाविप नयौ स्वस्वदृष्ट्या द्रव्य-गुण-पर्यायाणां मिथः सम्बन्धं पश्यत इत्यर्थो यद्वा पर्यायनयो भेदत्वेन भेदं पश्यति, द्रव्यनयो-

<sup>• &#</sup>x27;પુષ્પદંત' જેવો કોઈ શબ્દ કલ્પવામાં આવે તો એ શક્તિથી એક જ વારમાં ભેદ અને અભેદ બન્નેને મુખ્યરૂપે જણાવી શકે છે. પણ એ એક જ શક્તિથી જણાવી શકે છે ને તેથી ભેદત્વેન કે અભેદત્વેન નહીં, પણ ભેદ-અભેદઉભયત્વેન જ જણાવી શકે છે.

<sup>•</sup> ભેદ-અભેદઉભયત્વ... આવો ઉભયત્વ ધર્મ પર્યાયાર્થિક અને દ્રવ્યાર્થિક... બન્ને નયને અપ્રસિદ્ધ છે, કારણકે બન્નેને ક્રમશઃ અભેદ અને ભેદ મુખ્યવૃત્તિએ ઉપસ્થિત થવા અપ્રસિદ્ધ છે. એટલે આવા ઉભયત્વ-ધર્મથી આ બે નય કોઈ જ પદાર્થની ઉપસ્થિતિ માની શકતા નથી... અર્થાત્ આવા ઉભયત્વધર્મથી ઉપસ્થિત થનાર ભેદ-અભેદ આ બે નયના વિષયભૂત હોતા નથી. આ બે નય તો એવા છે કે પર્યાયાર્થિકનય ભેદત્વેન ભેદને જ ને દ્રવ્યાર્થિકનય અભેદત્વેન અભેદને જ મુખ્યવૃત્તિએ પોતાના વિષય માને છે.

એટલે, બન્ને નયની એકી સાથે અર્પણા કરવામાં આવે...
 અર્થાત્ બન્ને નય પોતપોતાની દષ્ટિએ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય વચ્ચેના સંબંધને

ऽभेदत्वेनाभेदं पश्यतीत्यर्थस्तदाऽनयोर्द्वयोर्युगपद्-दर्शनस्य यो विषय-स्तं यः सकृदेवोच्चरितः सन् मुख्यवृत्त्या ख्यापयित तादृशः कोऽपि शब्दो न वर्तते कोशादिषु, न च नूतनं कञ्चिच्छब्दविशेषं सङ्केतियतुं पार्यत इति स्यादवक्तव्य एवेति तृतीयो भङ्ग एव शरणिमिति स्थितम् ।

प्रस्तुतायाः सदसत्त्वसप्तभङ्गचास्तृतीये भङ्गेऽप्येवमेव ज्ञेयम् । स्वद्रव्यादिग्राहको नयो मुख्यवृत्त्याऽस्तित्वमेव जानाति । परद्रव्यादि-ग्राहको नयो मुख्यवृत्त्या नास्तित्वमेव जानाति । अतो द्वयोरिप नययोर्युगपदर्पणायां क्रियमाणायां स्यादवाच्य एवेति तृतीयो भङ्ग एव शरणम् ।

#### अथान्यथाप्येतन्निश्चीयते । तथाहि-यदा जीवमुद्दिश्य सप्तभङ्गी

યુગપદ્ જોઈ રહ્યા હોય... એટલે કે પર્યાયાર્થિકનય ભેદત્વેન ભેદને જોઈ રહ્યો છે. દ્રવ્યાર્થિકનય અભેદત્વેન અભેદને જોઈ રહ્યો છે.. આ બન્નેના યુગપદ્ દર્શનના વિષયને જે એક જ વાર બોલવા માત્રથી મુખ્યવૃત્તિએ - શક્તિસંબંધથી જણાવી દઈ શકે એવો કોઈ શબ્દ છે નહીં કે નવો કલ્પી શકાતો (સંકેતિત કરી શકાતો) નથી... માટે જવાબમાં स्यादवाच्य एव....એમ જ કહેવાનું રહે છે.

આવું જ પ્રસ્તુતમાં સત્ત્વ-અસત્ત્વની સપ્તભંગીના ત્રીજા ભંગ માટે પણ જાણવું. સ્વદ્રવ્યાદિગ્રાહકનય મુખ્યરૂપે અસ્તિત્વને જ જુએ છે, નાસ્તિત્વને નહીં. અને પરદ્રવ્યાદિગ્રાહકનય મુખ્યરૂપે નાસ્તિત્વને જ જુએ છે, અસ્તિત્વને નહીં. તેથી બન્ને નયની એક સાથે અર્પણા કરવામાં આવે ત્યારે ઉપર ભેદ-અભેદની વાત કરી એમ स्यादवाच्य एव એમ જ કહેવાનું રહે છે.

બીજી રીતે પણ આ વાતનો નિશ્ચય થાય છે તે હવે વિચારીએ. જયારે જીવ અંગે સપ્તભંગી પ્રવર્તે છે ત્યારે ગતિ-ઇન્દ્રિય-કાય વગેરે કે ગુણસ્થાનક વગેરે અંશોને અપેક્ષીને અસ્તિત્વ વગેરે વિચારવાના હોય છે. જેમકે - શક્રનો વિચાર કરવો છે. તો દેવત્વ-પંચેન્દ્રિયત્વ વગેરે 'સ્વ'ધર્મ છે, મનુષ્યત્વ- યઉરિન્દ્રિયત્વ વગેરે 'પર'ધર્મ છે. તેથી શક્ર દેવ છે? એવા પ્રશ્નના જવાબમાં સ્યાदस्त्येव એમ પ્રથમભંગ આવે છે. શક્ર મનુષ્ય છે? વગેરે પ્રશ્નના જવાબમાં સ્યાદ્રાસ્ત્યેવ એવો બીજોભંગ મળે છે. શક્ર યઉરિન્દ્રિયદેવ છે? આવો પ્રશ્ન હોય

प्रवर्तते तदा गित-इन्द्रिय-कायादीन् गुणस्थानकादीन् वाऽपेक्ष्यास्ति-त्वादयो विचार्यन्ते । तद्यथा-शक्तो देवत्वेनास्ति न वेति प्रश्ने स्याद-स्त्येवेति प्रथमो भङ्गः। मनुष्यत्वेनास्ति न वेति प्रश्ने स्यान्नास्त्येवेति द्वितीयो भङ्गः। देव-चतुरिन्द्रियत्वेनास्ति न वेति प्रश्ने स्यादवाच्य एवेति तृतीयो भङ्गः, देवत्वलक्षणस्य स्वधर्मस्य चतुरिन्द्रियत्वलक्षणस्य च परधर्मस्य युगपद्विवक्षितत्वात् । अत्र देवचतुरिन्द्रियत्वस्य (यद्वा चतुरिन्द्रियदेवत्वस्य) शशशृङ्गकल्पत्वात्र स्यान्नास्त्येवेति द्वितीयो भङ्ग उचितः,चतुरिन्द्रियतिर्यक्तववत् चतुरिन्द्रियदेवत्वस्यापि 'पर'धर्मत्वप्रती-त्यापत्तेः। किञ्च स्यान्नास्त्येव श्याम इति द्वितीयो भङ्गोऽन्यत्र विद्यमानस्य श्यामत्वधर्मप्रयोज्यप्रयोजनसम्पादकत्वस्याभाव यथा रक्तघटे सूचयित तथा यद्यत्रापि द्वितीय एव भङ्गः कथ्येत तदा सोऽप्यन्यत्र विद्यमानस्य

ત્યારે આમાં દેવત્વરૂપ સ્વધર્મ અને ચઉરિન્દ્રિયત્વરૂપ પરધર્મની યુગપદ્-વિવક્ષા હોવાથી स्यादवाच्य एव એવો ત્રીજો ભંગ કહેવાનો હોય છે. આમાં ચઉરિન્દ્રિયદેવ એ શશશૃંગ તુલ્ય સર્વથા અસત્ છે, માટે 'स्यात्रास्त्येव' એવો બીજો ભંગ કહેવો ઉચિત ઠરતો નથી. નહીંતર, શક્ર ચઉરિન્દ્રયતિર્યંચ છે? આવા પ્રશ્નના જવાબમાં કહેલા સ્યાત્રાસ્ત્યેવ જવાબથી ચઉરિન્દ્રિયતિર્યક્ત્વ એ જેમ 'પર'ધર્મરૂપે પ્રતીત થાય છે, એમ ચઉરિન્દ્રિયદેવત્વ પણ 'પર'ધર્મરૂપે પ્રતીત થવાની આપત્તિ આવે. (તો ભલે ને પ્રતીત થાય, શું વાંધો છે? આ વાંધો છે - આ વિશ્વમાં ત્રણે કાળમાં ક્યારેય પણ ચઉરિન્દ્રયદેવ હોતો નથી. માટે એ શશશૃંગતુલ્ય પદાર્થ છે. એટલે કે કોઈ 'પર'પદાર્થ એવો છે જ નહીં જેનો ચઉરિન્દ્રિયદેવત્વ એ ધર્મ હોય. તેથી એ જેમ 'સ્વ'ધર્મ નથી, એમ 'પર'ધર્મ પણ નથી જ. માત્ર કાલ્પનિક છે.)

વળી, स्यान्नास्त्येव श्यामः એવો બીજો ભંગ, અન્યત્ર (= કાળા ઘડામાં) શ્યામત્વધર્મપ્રયોજયપ્રયોજનનું જે સંપાદકત્વ રહ્યું હોય છે એનો અભાવ રક્તઘટમાં રહ્યો છે એવું જેમ જણાવે છે, એમ પ્રસ્તુતમાં પણ જો બીજો ભંગ કહેવામાં આવે તો એ પણ, ચઉરિન્દ્રિયદેવત્વધર્મપ્રયોજય પ્રયોજનના અન્ય પદાર્થમાં રહેલા સંપાદકત્વનો શક્રમાં અભાવ છે એવું સૂચન કરે. પણ આવો અભાવ (સૂચિત થવો એ) સંગત નથી, કારણકે

चतुरिन्द्रियदेवत्वधर्मप्रयोज्यप्रयोजनसम्पादकत्वस्याभावमेव सूचयेत् । न च सोऽभाव उपपन्नः, चतुरिन्द्रियदेवत्वस्य शशशृङ्गकल्पस्य केवलकल्पनाविषयस्य वस्तुतोऽवस्तुत्वेन तत्साध्यस्य कस्यचिदिप प्रयोजनस्यासम्भवितया तत्संपादकत्वलक्षणस्य प्रतियोगिनः कुत्राप्य-प्रसिद्धत्वात् । इत्थञ्च चतुरिन्द्रियदेवोऽस्ति न वेति प्रश्ने द्वितीयस्य भङ्गस्यानवकाशानृतीय एव भङ्गः श्रेयान् ।

एतेन - पीतः शङ्खोऽस्ति न वेति प्रश्ने नास्त्येवेत्येवोच्यते शिष्टैः। ततश्च पीतशङ्खलक्षणस्य प्रतियोगिनोऽप्रसिद्धत्वेऽपि तदभावस्य यथा नाशक्यकथनीयत्वं तथैव चतुरिन्द्रियदेवस्याप्रसिद्धत्वेन कुत्राप्य-प्रसिद्धस्यापि विवक्षितसम्पादकत्वलक्षणस्य प्रतियोगिनोऽभावस्य नाशक्यकथनीयत्विमिति। न च सुवर्णादावन्यत्र प्रसिद्धस्य प्रतियोगिनः

શશશૃંગતુલ્ય કેવલકલ્પનારૂપ એવો ચઉરિન્દ્રિયદેવત્વરૂપ ધર્મ વસ્તુતઃ અવસ્તુ હોવાથી તેનાથી સાધ્ય હોય એવું કોઈ પ્રયોજન જ સંભવતું નથી. અને એ સંભવતું નથી, માટે એનું સંપાદકત્વ પણ સંભવતું નથી. આમ, પ્રતિયોગી એવું સંપાદકત્વ અપ્રસિદ્ધ હોવાથી સંપાદકત્વાભાવ કહેવો સંગત કરતો નથી. એટલે, શક્ર એ ચઉરિન્દ્રિયદેવ છે? એવા પ્રશ્નના જવાબમાં બીજો ભંગ ઉચિત ન હોવાથી ત્રીજો ભંગ જ ઉચિત છે.

પૂર્વપક્ષ: 'પીળો શંખ હોય કે નહીં?' આવા પ્રશ્નના જવાબમાં શિષ્ટપુરુષો 'ન જ હોય' આવો જવાબ આપે છે. એટલે જશાય છે કે પીળો શંખરૂપ પ્રતિયોગી અપ્રસિદ્ધ હોવા છતાં એનો અભાવ કહી શકાય છે. તો એ રીતે વિવક્ષિત સંપાદકત્વ ભલે ને અપ્રસિદ્ધ હોય, એનો અભાવ કહેવો કાંઈ અસંગત નથી.

શંકા- પીળા શંખનો અભાવ જે કહેવાય છે એમાં ખરેખર સર્વત્ર અપ્રસિદ્ધ એવા પીતશંખનો અભાવ જણાતો નથી, પણ અન્યત્ર (સુવર્જાદિમાં) પ્રસિદ્ધ એવા પીતત્વનો (કે પીતત્વના સંબંધનો) શંખમાં અભાવ જણાય છે. શ્રી વિશેષાવશ્યકભાષ્ય (૧૫૭૪)માં કહ્યું છે કે - અસત્ પદાર્થનો નિષેધ હોતો નથી, (જે એવો વચનપ્રયોગ થાય છે તે) સંયોગાદિના પ્રતિષેધ (નિષેધ)થી સંગત થાય છે. આ સંયોગાદિ ચાર

पीतत्वस्य तत्सम्बन्थस्य वैवाभावस्य तत्र बोधो न तु पीतशंखा-भावस्य, तदुक्तं - असओ नित्थि निसेहो, संजोगाइपिडसेहओ सिद्धं । संजोगाइचउक्कंपि सिद्धमत्थंतरे निययं ।। वि० आ० भा० १५७४।। इति वाच्यं, यदा शङ्खमुद्दिश्य स पीतो न वा ? इति प्रश्नस्तदैव नास्त्येवेत्यनेनोत्तरेण शङ्खे पीतत्वाभावविषयको बोध उदेतीत्यनुभवात्। यदा तु कल्पनायामवतीर्णं पीतशङ्खमुद्दिश्य तदस्तित्वविषयकः प्रश्नस्तदा न नास्तीत्युक्तरेण पीतत्वाभावविषयको बोधः, अपि तु पीतशङ्खाभावविषयक एव बोध इत्यनुभवसिद्धम् । अन्यथा चतुरि-न्द्रियदेवोऽस्ति न वेति प्रश्नेऽपि भ्रमरादौ प्रसिद्धस्य चतुरिन्द्रियत्वस्य देवे योऽभावस्तदभिप्रायेण स्यान्नास्त्येवेत्युक्तरस्यानुपपत्त्यभावात् तृतीयभङ्गस्याभाव एवापद्येतेत्यिप परास्तं, कल्पनायामवतीर्णस्य

(અસત્ નથી હોતા) પણ અર્થાન્તરમાં = બીજા પદાર્થમાં નિયત=અવશ્ય સિદ્ધ=પ્રસિદ્ધ હોય છે. એટલે, પીતશંખના અભાવ કથનથી, અપ્રસિદ્ધ પ્રતિયોગીનો અભાવ કહેવો પણ સંગત છે, એમ કહી શકાતું નથી.

समाधान (પૂર્વપक्ष) - આવી શંકા કરવી યોગ્ય નથી, કારણકે જયારે શંખને ઉદ્દેશીને 'એ પીળો હોય કે નહીં?' આવો પ્રશ્ન હોય ત્યારે જ, 'ન હોય' એવા જવાબથી 'શંખમાં પીતત્વાભાવ હોય છે' આવો બોધ થતો અનુભવાય છે. પણ જયારે કલ્પનામાં ઉભરેલા પીળાશંખને ઉદ્દેશીને તેના અસ્તિત્વ અંગે પ્રશ્ન ઊઠે છે ત્યારે નાસ્તિ એવા જવાબથી સુવર્ણાદિમાં પ્રસિદ્ધ એવા પીતત્વના અભાવનો બોધ થતો નથી, પણ પીતશંખાભાવનો જ બોધ થાય છે. આ વાત અનુભવસિદ્ધ છે. જો આવું ન માનવામાં આવે તો 'શક્ર એ ચઉરિન્દ્રયદેવ છે?' એવા પ્રશ્નમાં બીજો ભંગ સંભવિત બની જવાથી ત્રીજા ભંગનો અભાવ જ થઈ જશે. કેમકે આ રીતે તો ભમરા વગેરેમાં પ્રસિદ્ધ એવા ચઉરિન્દ્રયત્વનો (શકાત્મક) દેવમાં જે અભાવ છે એને જણાવવાના અભિપ્રાયથી ત્યાં स्यान्नास्त्येव એવો જવાબ આપી જ શકાય છે, ને આ અભાવ તો અસંગત નથી જ, પછી ત્રીજો ભંગ કહેવાની જરૂર શી?

ઉત્તરપક્ષઃ આવો પૂર્વપક્ષ પરાસ્ત જાણવો, કારણકે કલ્પનામાં

नयरहस्याधिकारः ६७

पीतशङ्ख-चतुरिन्द्रियदेव-शशशृङ्गादेर्व्यवहारतः प्रामाण्यमभ्युपगम्यैव तस्य नास्तीत्युत्तरस्य प्रामाण्यस्वीकारात् । तदुक्तं न्यायविशारदैर्महो-पाध्यायैर्नयरहस्ये-सदुपरागेणासत्यिप विशिष्टे वैज्ञानिकसम्बन्धविशेष-रूपतद्व्यवहारोपपत्तेः शशशृङ्गमस्ति न वेति जिज्ञासुप्रश्ने शशशृङ्गं नास्तीत्येवाभिधातुं युक्तत्वात्, आनुपूर्वीभेदादुद्देश्यसिद्धेः । इत्थमेव पीतः शङ्खो नास्तीत्यादेरिप प्रामाण्योपपत्तेः । काल्पनिकस्याप्यर्थस्य परप्रतिबोधार्थतया कल्पिताहरणादिवद् व्यवहारतः प्रामाण्यादिति ।

नन्वेवं 'असओ णात्थि णिसेहो...' इत्यादिमहाभाष्यवचन-विरोधः, तत्र शशशृङ्गं नास्तीत्यादिवचनप्रयोगप्रामाण्यस्योपपादितत्वात्,

ઉભરેલા પીતશંખ-ચઉરિન્દ્રિયદેવ-શશશૃંગ વગેરેને વ્યવહારથી પ્રમાણ માનીને જ તે 'પીતશંખ નથી' વગેરે ઉત્તરને પ્રમાણ મનાય છે. ન્યાયવિશારદ મહોપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશોવિજયજી મહારાજે નયરહસ્યગ્રન્થમાં કહ્યું છે કે - વિશિષ્ટ પદાર્થ અસત્ હોય તો પણ સત્ પદાર્થના ઉપરાગથી એક ચોક્કસ પ્રકારના વૈજ્ઞાનિકસંબંધરૂપ તેનો વ્યવહાર સંગત છે. [આશય એ છે કે શશ અને શ્રૃંગ વચ્ચે વાસ્તવિક સંબંધ છે નહીં. તેથી શુંગવિશિષ્ટશશરૂપ કે શશીયત્વવિશિષ્ટ શુંગરૂપ વિશિષ્ટ પદાર્થ અસત્ છે. તો પણ શશ અને શુંગ એ બન્ને સ્વતંત્ર તો સતૂ છે જ. એ બન્નેના ઉપરાગવાળું (છાયાવાળું) 'शशः शङ्गञ्च' આવું જ્ઞાન થઈ શકે છે. ને તેથી એક જ્ઞાનની વિષયતા એ બશેમાં આવી જવાથી એકજ્ઞાનવિષયત્વસ્વરૂપ વૈજ્ઞાનિકસંબંધથી શશશુંગવિશિષ્ટ બની શકે છે, ને એ રીતે એનો વ્યવહાર થઈ શકે છે. અથવા પોતાના જ્ઞાનમાં શશ અને (મૃગીય) શુંગ ઉપસ્થિત થયેલા છે. એ બન્નેને જ્ઞાતા પોતાની કલ્પનાથી ભેગા કરીને સસલાના માથા પર શિંગડું હોય એવી કલ્પના કરે છે. 'શશશુંગ' શબ્દ પરથી આવી કલ્પના થવી અશક્ય નથી. પણ આ માત્ર કલ્પના જ છે, વાસ્તવિક આવો કોઈ પદાર્થ હોતો નથી. આવી કલ્પનાસ્વરૂપ જ્ઞાનમાં ભાસતો બે વચ્ચેનો સંબંધ એ વૈજ્ઞાનિકસંબંધવિશેષ તરીકે અહીં અભિપ્રેત છે.] આવા સંબંધના કારણે કાલ્પનિક શશશૃંગનો વ્યવહાર થઈ શકતો હોવાથી, જિજ્ઞાસુએ જ્યારે 'શશશૂજ્ઞ હોય કે નહીં?'

तस्य च प्रामाण्यस्य पारमार्थिकत्वात्, 'व्यवहारतः' इतिविशेषण-स्यानुपादानादिति चेद्? अहो भ्रान्तिः, तत्र मृगादौ प्रसिद्धस्य सत एव शृङ्गस्य (तत्सम्बन्धस्य वा) शशे योऽभावस्तद्वाचकत्वेनैव तद्वचन-प्रयोगप्रामाण्यस्योपपादितत्वात्, न तु शशशृङ्गात्मकस्यासतः पदार्थस्य योऽभावस्तद्वाचकत्वेनेति । प्रतियोगिज्ञानाधीनज्ञानविषयत्वादभावस्य यत्र शशशृङ्ग-पीतशङ्खादिलक्षणस्य प्रतियोगिनः पारमार्थिकं प्रत्यक्षादिकं ज्ञानमसम्भवि, तत्र तस्य काल्पनिकं ज्ञानमपेक्ष्यैव तदभावबोधस्यापि निर्वाह्यत्वेन व्यवहारत एव प्रामा-ण्यात्।

#### किञ्च प्रकृतं महाभाष्यवचनमवाच्यत्वमपि सूचयत्येव ।

આવો પ્રશ્ન પૂછ્યો હોય છે ત્યારે જવાબમાં 'શશશૃંગ ન જ હોય' એમ જ કહેવું યોગ્ય છે (નહીં કે 'શશને શૃંગ ન હોય' એમ કહેવું એ.)

[અહીં આવો આશય છે કે- પૂર્વપક્ષ- 'શશશૃંગ ન જ હોય' આવો જવાબ આપવો ઉચિત નથી, કારણકે એમાં શશશૃંગને ઉદ્દેશીને (=ઉદ્દેશ્ય બનાવીને) નાસ્તિત્વનું વિધાન છે. પણ શશશૃંગ એ અસત્ હોવાથી ઉદ્દેશ્ય બની શકે જ નહીં. એટલે પ્રસ્તુતમાં 'શશને શૃંગ ન હોય' આવો જ જવાબ આપવો ઉચિત છે, કારણકે એમાં ઉદ્દેશ્યભૂત શશ પણ સત્ છે અને વિધેયભૂત (જેનું વિધાન છે તે) શૃંગનો અભાવ પણ અપ્રસિદ્ધ નથી.

ઉત્તરપક્ષ: શશને ઉદેશીને શૃંગનો પ્રશ્ન હોય (એટલે કે શશને શૃંગ હોય કે નહીં? આવો પ્રશ્ન હોય) ત્યારે તમે કહેલો જવાબ બરાબર છે પણ 'શશશૃંગ હોય કે નહીં?' આવા પ્રશ્ન અંગે એવો જવાબ કહેવો બરાબર નથી, કારણકે પ્રશ્નમાં શશ નહીં પણ શશશૃંગ ઉદેશ્ય છે, માટે જવાબમાં પણ શશશૃંગ જ ઉદેશ્ય તરીકે જોઈએ.

પૂર્વપક્ષઃ પણ શશશૃંગ સર્વથા અસત્ હોવાથી ઉદ્દેશ્ય તરીકે સિદ્ધ=ઉપસ્થિત જ શી રીતે થશે?]

ઉત્તરપક્ષ: આનુપૂર્વિભેદથી= આનુપૂર્વિવિશેષથી= શ્અશ્અશ્-ૠક્ગ્અ... આવી ચોક્કસ પ્રકારની આનુપૂર્વીથી (વર્શાનુપૂર્વીનિષ્પન્ન શબ્દથી) કલ્પનામાં શશશૃંગ ઉદેશ્ય તરીકે સિદ્ધ થઈ શકે છે. (ને તેથી પછી એના નિષેધનું વિધાન થઈ શકે છે.) पीत: शंखो नास्तિ વગેરે વચનપ્રયોગો तच्चैवं-शशशृङ्गादेरसतो निषेधो नास्तीत्यत्रोक्तं, तद्विधिस्तु नैव सम्भवतीति सर्वजनप्रतीतिसिद्धम् । ततश्चास्तिनास्तीतिद्वयोरसम्भवात् पारिशेषन्यायादवाच्यत्वमेवानन्यगत्या मन्तव्यम् । तथाहि-चरणादौ शशीयत्वं स्वधर्मः, शृङ्गत्वञ्च परधर्मः [यद्वा (मृग)शृङ्गे शृङ्गत्वं स्वधर्मः शशीयत्वञ्च परधर्मः] । अनयोः स्वपरधर्मयोर्युगपद्विवक्षायां शशशृङ्गमस्ति न वा ? इत्युत्तिष्ठति प्रश्ने 'स्यादवाच्य एव'इत्येवोत्तरं

પણ આ જ રીતે પ્રમાણભૂત ઠરી શકે છે. એટલે કે કાલ્પનિક પીતશંખને ઉદ્દેશીને નાસ્તિત્વનું વિધાન છે એમ માનીને આવા વચનપ્રયોગોની સંગતિ થઈ શકે છે. પીપળ પાન ખરંતા હસતી કુંપલિયા, અમ વીતી તુમ વીતશે ધીરી બાપુડિયા....વગેરેમાં પીળા પાન-તાજા લીલાં પાન વચ્ચેનો સંવાદ એ કાલ્પનિક ઉદાહરણ છે (કારણકે પાંદડા વચ્ચે વાર્તાલાપ શક્ય નથી.) આવા કાલ્પનિક ઉદાહરણ પણ અન્યને અનિત્યતા વગેરેનો બોધ આપવા માટે હોવાથી વ્યવહારથી પ્રમાણભૂત મનાય છે (કારણકે અભિપ્રેત બોધ આપવાનું કાર્ય કરી શકે છે). એમ કાલ્પનિક શશશૃંગ વગેરે પણ, આવો કોઈ પદાર્થ ત્રણે કાળમાં ક્યાંય પણ સંભવતો નથી એવો બોધ આપતા હોવાથી વ્યવહારથી પ્રમાણભૂત છે (નયરહસ્યનો અધિકાર પૂર્ણ થયો..)

શંકા - આમ નયરહસ્યને અનુસરીને, शशशृङ्गं नास्तિ વગેરેને વ્યવહારથી જ પ્રમાણ માનશો તો મહાભાષ્યના=વિશેષાવશ્યકભાષ્યના 'અસત્નો નિષેધ હોતો નથી' વગેરે (૧૫૭૪મી ગાથા) વચનનો વિરોધ થશે. કારણકે ત્યાં આવા વચનના પ્રામાણ્યની સંગતિ કરી દેખાડી છે. વળી 'વ્યવહારથી' એવો શબ્દ ત્યાં વાપર્યો નથી, માટે જણાય છે કે એ પારમાર્થિક પ્રામાણ્ય છે.

સમાધાન- અહો કેવી ભ્રમણામાં રાચો છો? એ ભાષ્યમાં તો, હરણિયા વગેરેના પ્રસિદ્ધ અને સત્ એવા જ શૃંગનો (કે એના સંબંધનો) સસલામાં જે અભાવ હોય છે એને જણાવનાર તરીકે એ વર્ચનને પ્રમાણભૂત જણાવેલ છે, નહીં કે શશશૃંગાત્મક અસત્ પદાર્થનો જે અભાવ, એને જણાવનાર તરીકે. એને જણાવનાર તરીકે તો આવું વચન વ્યવહારથી

#### देयमितीत्थमपि सिद्धम् ।

एवञ्च शशशृङ्गविषयो बोधिस्त्रविधो भवतीति निश्चीयते । (१) अन्यत्र प्रसिद्धस्य सतः शृङ्गस्य (तत्सम्बन्धस्य वा) शशे योऽभावस्तिद्वषयः प्रथमः (२) कल्पनायामवतीर्णस्य शशशृङ्गस्येह जगित योऽभावस्तिद्वषयो द्वितीयः (३) 'स्यादवाच्य एवे 'त्याकार-स्तृतीयः । एतेषु त्रिषु बोधेषु प्रथमद्वितीयौ 'शशशृङ्गं नास्ती तिशिष्ट-

જ પ્રમાણ ઠરી શકે છે. પરમાર્થથી નહીં. કારણકે 'અભાવ'ની એક વ્યાખ્યા આવી અપાય છે કે - જેનું જ્ઞાન પ્રતિયોગીના જ્ઞાનને આધીન હોય તે અભાવ. એટલે જે અભાવના પ્રતિયોગીરૂપ શશશૃંગ-પીતશંખ વગેરેનું પ્રત્યક્ષ વગેરે પારમાર્થિક જ્ઞાન અસંભવિત હોય છે, તે અભાવના બોધનો નિર્વાહ પ્રતિયોગીના કાલ્પનિકજ્ઞાનની અપેક્ષાએ જ કરવાનો હોવાથી ત્યાં વ્યવહારથી જ પ્રામાણ્ય માની શકાય છે.

વળી, મહાભાષ્યનું આ વચન ત્રીજા ભંગના અવાચ્યત્વને પણ જણાવે જ છે. તે આ રીતે - આ ગાથાના પ્રથમ ચરણમાં કહ્યું છે કે શશશૃંગ વગેરે અસત્નો નિષેધ હોતો નથી. એટલે કે નાસ્તિત્વ કહી શકાતું નથી. વળી એનો વિધિ પણ સંભવતો નથી (અર્થાત્ અસ્તિત્વ પણ કહી શકાતું નથી) એ વાત સર્વજનને પ્રતીતિસિદ્ધ છે. એટલે અસ્તિ-નાસ્તિ એ બન્ને અસંભવિત હોવાથી પારિશેષ ન્યાયે અવાચ્યત્વ જ માનવાનું રહે છે. તે આ રીતે - ચરણાદિમાં શશીયત્વ (=સસલાનું હોવાપણું) એ સ્વધર્મ છે ને શૃંગત્વ એ પરધર્મ છે. અથવા હરણિયાના શૃંગમાં શૃંગત્વ એ સ્વધર્મ છે ને શશીયત્વ એ પરધર્મ છે. આ બન્ને ધર્મની યુગપદ્વિવક્ષા હોય ત્યારે શશૃશૃંगमस्ति न वा એવો પ્રશ્ન ઊઠે છે ને ત્યારે ઉપર કહ્યું એમ स्यादवाच्य एव એવો જ ઉત્તર આપવાનો રહે છે, એ સિદ્ધ થયું.

એટલે શશશૃંગ અંગે ત્રણ રીતે બોધ થાય એ જણાય છે. (૧) અન્યત્ર હરિણયા વગેરેમાં પ્રસિદ્ધ પારમાર્થિક સત્ એવા શિંગડાનો (કે એના સંબંધનો) સસલામાં જે અભાવ હોય છે એને જણાવનારો બોધ, (૨) કલ્પનામાં ઉભરેલા શશશૃંગનો આ વિશ્વમાં જે અભાવ છે તેને જણાવનારો

जनवचनजन्यौ यथाक्रमं पारमार्थिक-व्यावहारिकप्रामाण्यवन्तौ । तृतीयस्तु महाभाष्यगतप्रकृतपद्यप्रथमचरणतात्पर्यलब्धः परमार्थतः प्रामाण्यवान् । ततश्च शशीयत्व-शृङ्गत्वलक्षणस्वपरधर्मयोः पृथक्-कृतत्वान्न प्रथमः, परमार्थतोऽप्रमात्वाच्च न द्वितीयोऽप्यत्राधिकृतः । अतो युगपद्विवक्षावान् परमार्थतः प्रमारूपस्तृतीय एवोचितः ।

एवञ्च देवत्वलक्षणस्वधर्म-चतुरिन्द्रियत्वलक्षणपरधर्माभ्यां युगपद्विचारणायामुत्थितस्य चतुरिन्द्रियदेवत्वेन शक्नोऽस्ति न वेति प्रश्ने स्यादवाच्य एवेत्येवोत्तरमुचितमिति सिद्धम्॥११॥एवं निरूपित-स्तृतीयो भङ्गोऽथ चतुर्थः प्रारभ्यते । स च स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येवेति रूप इत्यभिधातुमाह एकोंऽशश्चेत्यादि-

# एकोंऽशश्च स्वरूपेण यौगपद्यमनर्पितम् । एकोंऽशः पररूपेण स्यादस्तिनास्ति तूर्यकः ॥१२॥

તથા (3) स्यादवाच्य एव એવો ત્રીજો બોધ. આ ત્રણમાંના પ્રથમ બે 'શશ્શૃङ्गं नास्ति' એવા શિષ્ટ પુરુષોના વચન પરથી થાય છે ને ક્રમશઃ પારમાર્થિક-વ્યાવહારિક દૃષ્ટિએ પ્રમાણભૂત હોય છે. ત્રીજો બોધ મહાભાષ્યની પ્રસ્તુત ગાથાના પ્રથમચરણપરથી તાત્પર્યરૂપે પ્રાપ્ત થયેલો છે ને એ પરમાર્થથી પ્રમાણભૂત છે. એટલે પ્રથમમાં શશીયત્વ-શ્રૃંગત્વરૂપ સ્વ-પરધર્મોની યુગપદ્ વિવક્ષા ન હોવાથી અને બીજો પરમાર્થથી અપ્રમા હોવાથી એ બન્ને પ્રસ્તુતમાં ઉપયોગી નથી. માટે યુગપદ્વિવક્ષાવાળો પરમાર્થથી પ્રમારૂપ ત્રીજો જ બોધ ઉચિત છે.

આમ, દેવત્વરૂપ સ્વધર્મ અને ચઉરિન્દ્રિયત્વરૂપ પરધર્મ...આ બન્નેની યુગપદ્ વિવક્ષામાં ઊભા થતા 'શક્ર એ ચઉરિન્દ્રિયદેવ છે?' એવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यादवाच्य एव એવા ત્રીજાભંગનો ઉત્તર જ ઉચિત છે, એ સિદ્ધ થયું.

આમ ત્રીજા ભંગનું નિરૂપણ પૂર્ણ થયું. ॥૧૧॥ હવે, 'છે ને નથી'

अत्र समुच्चयार्थस्य चकारस्योत्तरार्धस्थैकोंऽशइत्यनन्तरमन्वयो ज्ञेयः । यौगपद्यमनर्पितमिति-एकेनैव शब्देन युगपद्द्वयोर्बोधो नापेक्षित इत्यर्थः । शेषोऽर्थो विवरणाद् गम्यः । तथाहि-

एकं मृन्मयघटसाध्यं प्रयोजनमन्यच्य चतुष्कोणघटसाध्य-मित्येवं द्वे प्रयोजने यदा स्तस्तदा घटो मृन्मयो न वा? चतुष्कोणो न वा?इति प्रश्न उत्तिष्ठति यत्रैकः 'स्व'रूपस्योल्लेखोऽन्यश्च 'पर'रूपस्यो-ल्लेखो वर्तते । स्यादस्त्येव मृन्मयः स्यान्नास्त्येव चतुष्कोण इत्युत्तरं त्वस्य स्पष्टमेव ।

अत्र घटश्चतुष्कोणो न वा? मृन्मयो न वे?ित क्रमेणोत्थितस्य प्रश्नस्य तत्क्रमेणैव दत्तस्य स्यान्नास्त्येव (चतुष्कोणः) स्यादस्त्येव (मृन्मयः) इत्युत्तरस्याप्यत्रैवान्तर्भावो ज्ञेयः, न तु स्वतन्त्रो भङ्गः कर्तव्यः ।

तथा घटो मृन्मयो न वा? रक्तो न वा? चतुष्कोणो न

स्यादस्त्येव-स्यान्नास्त्येव એવો ચોથો ભંગ પ્રરૂપાય છે -

**ગાથાર્થ :** એક અંશ સ્વરૂપે અને એક અંશ પરરૂપે જ્યારે વિવક્ષિત છે, વળી યૌગપદ્ય અપેક્ષિત નથી, અર્થાત્ ક્રમશઃ જવાબ આપવાનો છે, ત્યારે स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव એવો ચોથો ભંગ મળે છે.

મૃન્મયઘડાથી સરી શકે એવું એક પ્રયોજન અને ચોરસઘડાથી સરી શકે એવું એક પ્રયોજન…આવા બે પ્રયોજનો ઊભા થયા હોય ત્યારે 'આ ઘડો મૃન્મય છે?' 'ચોરસ છે?' આવો એક 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળો અને એક 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન નિર્માણ થાય છે. આનો જવાબ 'છે અને નથી' स्यादस्त्येव मृन्मय:–स्यान्नास्त्येव चतुष्कोण: આવો હોવો સ્પષ્ટ જ છે.

આમાં 'ઘડો ચોરસ છે? મૃન્મય છે?' આમ વિપરીતક્રમે પ્રશ્ન ઊઠ્યો હોય અને તેથી જવાબ 'નથી અને છે' આ રીતે આપવામાં આવે તો પણ એનો આ ભંગમાં જ સમાવેશ કરવામાં આવે છે, સ્વતંત્ર ભંગ કહેવાતો નથી.

એમ 'ઘડો મૃન્મય છે? રક્ત છે? ચોરસ છે?' આ રીતે બે

उत्तरस्यैकविधत्वम् ७३

वे ?त्येवं यत्र द्वयोः स्वरूपयोरेकस्य च 'पर'रूपस्योल्लेखः, यद्वा घटो मृन्मयो न वा ? श्यामो न वा ? चतुष्कोणो न वा ?इत्येवं यत्रैकस्य 'स्व'रूपस्य द्वयोस्तु 'पर'रूपयोरुल्लेखः, यद्वा घटो मृन्मयो न वा? भूमिस्थो न वा? श्यामो न वा? चतुष्कोणो न वा?इत्येवं यत्र द्वयोः स्वरूपयोर्द्वयोस्तु पररूपयोरुल्लेखः, यद्वैवमेवानेकेषां स्वरूपाणा-मनेकेषाञ्च पररूपाणां यत्रोल्लेखः....एतादृशानां सर्वेषामि प्रश्नानां स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येवेत्येव समाधानं ज्ञेयम् । उत्तरेऽस्तीत्यस्य नास्ती-त्यस्य च सकृदेवोच्चारो न तु प्रश्नानुसारेण द्विल्लिरनेककृत्वो वोच्चार इत्यर्थः, अस्ति-अस्ति-अस्ति...यद्वा नास्ति-नास्ति-नास्ति... इत्यनेकशः कथनस्य निष्प्रयोजनत्वात्, स्यादस्त्येव-स्यान्नास्त्येवेत्येतावतैवोत्तरेण जिज्ञासायास्तृप्तत्वसम्भवात् ।

ततश्चैवंप्रकारेषु प्रश्नेषु प्रज्ञापकः प्रश्नोल्लिखितानि सर्वाणि 'स्व'रूपाणि सम्मील्यैकस्यैव 'स्व'रूपस्यात्रोल्लेख इति मन्यते, तथैव

'સ્વ'રૂપના અને એક 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન નિર્માણ થયો હોય... કયારેક 'ઘડો મૃન્મય છે? શ્યામ છે? ચોરસ છે?' આ રીતે એક 'સ્વ'રૂપના અને બે 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન નિર્માણ થયો હોય... કયારેક 'ઘડો મૃન્મય છે? ભૂમિસ્થ છે? શ્યામ છે? ચોરસ છે?' આવા બે 'સ્વ'રૂપના ને બે 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન નિર્માણ થયો હોય... કે આ જ રીતે ગમે એટલા 'સ્વ'રૂપના અને ગમે એટલા 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન સમજીને કમશઃ 'સ્વ'રૂપના અને 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન સમજીને જવાબ તો 'છે અને નથી' આવો આ જ ભંગનો આપવાનો હોય છે. કારણ કે છે-છે-છે... આવું અનેકવાર બોલવાનો કે નથી-નથી-નથી.... આવું અનેક વાર બોલવાનો કશો મતલબ નથી. 'છે અને નથી' આટલા ઉત્તરમાં જ બધું આવી જાય છે. એટલે આપણે કલ્પના કરી શકીએ છીએ કે પ્રજ્ઞાપક આવા સ્થળોમાં જેટલા 'સ્વ'રૂપોનો ઉલ્લેખ થયો હોય એ બધાને ભેગા કરીને એક 'સ્વ'રૂપ તરીકે અને એમ જેટલા 'પર'રૂપોનો ઉલ્લેખ થયો હોય એ બધાને ભેગા કરીને એક 'પર'રૂપ તરીકે ઉલ્લેખ સમજી લે છે

च प्रश्नोिश्लिखतानि सर्वाणि पररूपाणि सम्मील्यैकस्यैव 'पर'रूपस्या-त्रोल्लेख इति मन्यते । एवं मत्वा स्यादस्त्येव स्यात्रास्त्येवेत्येवोत्तरं ददातीति कल्पने न कोऽपि दोषः प्रतीयते । ततश्च 'घटोऽमदावदजो न वा? मृन्मयो न वा? भूमिस्थो न वा? श्यामो न वा? चतुष्कोणो न वे?'ति यदि प्रश्नस्तदा धर्माणां स्व-परिवभागस्य ज्ञातृत्वात्प्रज्ञापक आद्यानि त्रीणि स्वरूपाणि सम्मील्यान्तिमे च द्वे पररूपे सम्मील्य प्रश्नं 'घटोऽमदावादजमृन्मयभूमिस्थो न वा? श्यामचतुष्कोणो न वा?' इत्याकारं मन्यते, ततश्च 'स्यादस्त्येवामदावादजमृन्मयभूमिस्थः स्यात्रा-स्त्येव श्यामचतुष्कोण' इत्याकारमुत्तरं ददाति ।

ननु कानि 'स्व'रूपाणि कानि च 'पर'रूपाणीति विभाग-ज्ञानाभावात्प्रश्नकारस्तु क्रमेण व्युत्क्रमेणाक्रमेण वापि प्रश्नं पृच्छति । ततश्च घटो मृन्मयो न वा? श्यामो न वा? अमदावादजो न वा? भूमिस्थो न वा? चतुष्कोणो न वा?'इति स्व-पर-स्व-परधर्मेति

ને પછી 'છે અને નથી' એમ જવાબ આપે છે. જેમકે ઘડો અમદાવાદી છે? મૃન્મય છે? ભૂમિસ્થ છે? શ્યામ છે? ચોરસ છે? આવો પ્રશ્ન ઊઠચો હોય તો (પૂછનાર ભલે જાણતો નથી કે આમાંથી 'સ્વ'રૂપ કયા કયા છે ને 'પર'રૂપ કયા કયા?) પણ પ્રજ્ઞાપક તો જાણે જ છે.. જો એ પણ જાણતો ન હોય, તો તો જવાબ જ ન આપી શકે... આમાંના પ્રથમ ત્રણ 'સ્વ'રૂપ ને ભેગા કરીને અને છેલ્લા બે 'પર'રૂપને ભેગા કરીને પ્રશ્નને 'ઘડો અમદાવાદી મૃન્મયભૂમિસ્થ છે? શ્યામચોરસ છે?' આવો સમજીને બધાનો જવાબ આવી જાય એ રીતે 'છે અને નથી' એમ જવાબ આપે છે.. અર્થાત્ 'સ્યાદ્ અમદાવાદી-મૃન્મય-ભૂમિસ્થ છે જ અને સ્યાત્ શ્યામ-ચોરસ નથી જ' એમ જવાબ આપે છે.

શંકા- પ્રશ્નકર્તાને તો 'સ્વ'રૂપ કયા ને 'પર'રૂપ કયા એ ખબર નથી... એટલે એનો પ્રશ્ન તો એવો પણ હોય શકે કે જેમાં સ્વ-પરરૂપોનો આડો અવળો પણ ઉલ્લેખ હોય... જેમકે પ્રસ્તુતમાં 'ઘડો મૃન્મય છે? શ્યામ છે? અમદાવાદી છે? ભૂમિસ્થ છે? ચોરસ છે?' આવો પણ પ્રશ્ન એને ઊઠી શકે છે. (અર્થાત્ સ્વ-પર-સ્વ-સ્વ-પર રૂપના शतशो भङ्गापत्तिः ७५

क्रमेण यदा प्रश्नं पृच्छित तदा प्रज्ञापकः किं करोतीति चेत् ? श्रृणु-स्व-परिवभागस्य ज्ञाता प्रज्ञापक उपर्युक्तवदेव त्रीण्यिप 'स्व 'रूपाणि सम्मील्य द्वे अपि च पररूपे सम्मील्य प्रश्नं 'घटोऽमदावादजमृन्मय-भूमिस्थो न वा? श्यामचतुष्कोणो न वा?'इत्याकारं कल्पियत्वा 'स्यादस्त्येवामदावादजमृन्मयभूमिस्थः स्यात्रास्त्येव श्यामचतुष्कोण' इत्येव ददाति । एतच्च मन्तव्यमेव । अन्यथा घटादिपदार्थानामस्मद्व्यवहारोपयोगीन्यप्यनेकानि 'स्व'रूपाणि भवन्त्यनेकानि च 'पर'-रूपाणि भवन्तीति तेषां क्रमेण-व्युत्क्रमेणाक्रमेण च सहस्रशः संवेधाः सम्भवन्ति । ततश्चास्ति-नास्ति, नास्ति-अस्ति, अस्ति-अस्ति, अस्ति-नास्ति, अस्ति, अस्ति,

किञ्च यद्येवं 'स्व'रूपाणां 'पर'रूपाणां च सम्मीलनं न मन्येत तदा प्रथमादिभङ्गानामिप शतशो भङ्गाः स्युः । कश्चित्पृच्छिति

ઉલ્લેખવાળો... કે આવો કોઈપણ પ્રશ્ન ઊઠી શકે છે.) તો પ્રજ્ઞાપક શું કરશે?

સમાધાન- તો પણ પ્રજ્ઞાપક બધા 'સ્વ'રૂપોને ભેગા કરીને અને બધા 'પર'રૂપોને ભેગા કરીને ઉપર જણાવ્યા મુજબ 'છે અને નથી' એવો જ જવાબ આપશે...

આવું માનવું આવશ્યક છે, કારણ કે તે-તે ઘટાદિ પદાર્થના આપણા વ્યવહારમાં આવતા પણ ઢગલાબંધ 'સ્વ'રૂપો હોય છે ને ઢગલાબંધ 'પર'રૂપો હોય છે.. એના આડાઅવળાક્રમે હજારો સંબંધ થાય... છે. નથી-છે, છે-છે-નથી, છે-નથી-છે, છે-નથી-નથી-છે... આવા કેટલા ભંગ માનવાના? કોઈ આરો જ ન આવે....

વળી, આ રીતે જો બધા 'સ્વ'રૂપોને ભેગા કરવાની ને 'પર'રૂપોને ભેગા કરવાની વાત માનવામાં ન આવે તો તો પ્રથમ વગેરે દરેક ભંગના સેંકડો ભંગ થઈ જાય. કોઈ પૂછે કે ઘડો મૃન્મય છે? રક્ત છે? તો છે-છે જવાબ આપવો પડે. કોઈ પૂછે કે ઘડો મૃન્મય છે? રક્ત घटो मृन्मयो न वा? रक्तो न वा?'इति, तदा स्यादस्त्येव स्याद-स्त्येवेत्युत्तरं दातव्यं स्यात् । कश्चित्तु पृच्छिति घटो मृन्मयो न वा? रक्तो न वा ? भूमिस्थो न वे?ित, तदा स्याद् अस्ति-अस्ति-अस्ति-एवेत्युत्तरं दातव्यं स्याद् । एवञ्च प्रथमभङ्गस्याप्यनेके भङ्गाः स्युः । तथैव च द्वितीयभङ्गस्यापि स्यान्नास्त्येव-स्यान्नास्त्येव, स्याद् नास्ति-नास्ति-नास्ति-एवेत्यादयोऽनेके भङ्गाः स्युः । एवमेव च तृतीया-दीनामि सर्वेषां भङ्गानां सहस्रशो भङ्गाः स्युः । तथा च सप्तभङ्ग्या एव भङ्गः स्यात्, सप्तेति संख्यायाः व्याघातात् ।

पूर्वाचार्याणामप्येतत्सम्मीलनं सम्मतमेव । अत एव तैः पश्चिमेषु भङ्गेषु-एकोंऽशः स्वरूपेणैकोंऽशः पररूपेणेत्यादिविवक्षेव दिशिता, न त्वनेकेंऽशाः स्वरूपेणानेकेंऽशाः पररूपेणेत्यादिविवक्षा । विविक्षितानेकांशस्य प्रश्नस्य सम्भवेऽपि तस्य तैः कापि वार्ता यन्न कृता, तेन प्रश्नोल्लिखितान् स्वरूपभूताननेकानंशान् सम्मीलियत्वैक एव स्वरूपभूतोंऽशो विविक्षितव्य इति तेषामिभप्रायो निश्चीयते ।

છે? ભૂમિસ્થ છે? તો છે-છે-છે જવાબ આપવો પડે... આમ પ્રથમભંગના ઢગલાબંધ અલગ-અલગ ભંગ થઈ જાય... આ જ રીતે બીજા ભંગના પણ નથી, નથી-નથી, નથી-નથી.... આવા અલગ-અલગ ઢગલાબંધ ભંગ થઈ જાય... આવું જ ત્રીજા વગેરે દરેક ભંગ અંગે માનવાનું ઊભું થાય... ને તેથી પછી સપ્તભંગી જેવું કાંઈ રહે જ નહીં....

શાસ્ત્રકારોને પણ આવું જ માન્ય છે. એટલે જ આગળના ભંગોમાં એક અંશ સ્વરૂપે-એક અંશ પરરૂપે એમ જણાવ્યું છે... પણ અનેક અંશની વાત નથી.. પ્રશ્ન તો અનેક અંશના ઊઠી જ શકે છે. છતાં એની વાત નથી કરી, એટલે જણાય છે કે જ્યારે પ્રશ્નમાં 'સ્વ'રૂપના અનેક અંશનો ઉલ્લેખ હોય ત્યારે એ બધા અંશોને ભેગા કરીને એક મોટો અંશ બનાવી દેવો... (જેમકે ઘડો મૃન્મય છે? રક્ત છે? આવા પ્રશ્નમાં મૃન્મયત્વ અને રક્તત્વરૂપ એક-એક ધર્મને આવરી લેનાર બે અંશોનો ઉલ્લેખ હોય તો આ બન્ને ધર્મોને આવરી લેનાર મૃન્મયરક્ત

#### एवमेव पररूपभूतांशविषये युगपदुभयरूपभूतांशविषये च ज्ञेयम् ।

ननु यथा प्रश्नोल्लिखितानि यानि 'स्व'रूपाणि तानि सर्वाण्ये-कीकृत्य स्वरूपस्यैक एवोल्लेखो विवक्ष्यते, यानि च 'पर'रूपाणि तान्यपि सम्मीलियत्वा पररूपस्यैक एवोल्लेखो विवक्ष्यते तथा स्व-रूपाणि पररूपाणि च मिथः सम्मीलियत्वा स्व-पररूपस्यैक एवोल्लेखो विवक्ष्यतामिति चेत् ? न, प्रश्नकर्तुस्तथाऽभिप्रायाभावात् । अयमाशयः- यदि प्रश्नकर्तुस्तथाऽभिप्रायो भवेत्तदा तेनैव स्व-पररूपं सम्मील्यैक एवोल्लेखः कृतो भवेत्, यथा घटो मृन्मयचतुष्कोणो न वेति प्रश्ने । परन्वेवंरूपे प्रश्ने सत्युत्तरं स्यादवक्तव्य एवेति तृतीय-भङ्गरूपं स्यात्र तु स्यादस्त्येव स्यात्रास्त्येवेति चतुर्थभङ्गरूपम् । ननु यदा प्रश्नकारो घटो मृन्मयो न वा ? रक्तो न वे ?ित प्रश्नं पृच्छिति तदा तस्य मृन्मयत्वं रक्तत्वञ्च सम्मील्य प्रश्नं पृच्छामीत्यभिप्रायो नास्त्येव, अन्यथा तेन घटो मृन्मयरक्तो न वा ?इत्येव प्रश्नः पृष्टः स्यात् । ततश्च

પણારૂપ એક મોટો અંશ બનાવવો.) આવું જ 'પર'રૂપના અનેક અંશો માટે જાણવું...

એટલે આ ચોથા ભંગ માટે બધા 'સ્વ'રૂપોને ભેગા કરીને અને બધા 'પર'રૂપોને ભેગા કરીને ઉત્તર 'છે અને નથી' એટલો જ આપવાનો હોય છે એમ માનવું આવશ્યક છે.

પ્રશ્ન- તો આ રીતે 'સ્વ' અને 'પર' બધા જ રૂપોને ભેગા કરીને એક ઉલ્લેખ કરી નાખવામાં આવે તો?

ઉત્તર- પ્રશ્નકર્તાનો એવો અભિપ્રાય હોય તો એણે જ બધાને ભેગા કરીને પૂછ્યું હોય. જેમકે ઘડો મૃન્મયચોરસ છે? આવા પ્રશ્નમાં. પણ તો પછી ઉત્તર स्यादवक्तव्य एव એવો ત્રીજાભંગનો આવી જાય, ચોથા ભંગનો ન રહી શકે.

પ્રશ્ન- બધા 'સ્વ'રૂપોને ભેગા કરવાનો પ્રશ્નકર્તાનો અભિપ્રાય ન હોય… ને તેથી એશે બધાને અલગ-અલગ જ પૂછ્યા હોય (જેમકે ઘડો મૃન્મય છે? વૃત્ત છે?) તો પણ એનો ભેગો ઉલ્લેખ કરી શકાય. એમ प्रष्टुस्तथाभिप्रायेऽसत्यिप प्रज्ञापको यथा प्रश्नोल्लिखितान् स्वरूप-भूतान् धर्मान् सम्मील्यैवैकोल्लेखं प्रश्नं मन्यते, तदनुसृत्य चोत्तरं ददाति तथा मृन्मयत्वं (स्वरूपं) श्यामत्वं (पररूपं) च सम्मील्य प्रश्नं पृच्छामीति प्रष्टुरभिप्रायेऽसत्यिप प्रज्ञापकस्तु स्व-पररूपं सम्मी-ल्यैव प्रश्नं कल्पयतु, तदनुसृत्य चोत्तरं ददातु, को दोषः ? जिज्ञा-सोर्जिज्ञासाया यथार्थतृमेरभाव एवात्र दोष इति स्वीकुरु । तथाहि-एकं मृन्मयघटसाध्यमपरञ्च श्यामघटसाध्यं प्रयोजनित्येवं द्वे प्रयोजने यदा स्तस्तदा प्रश्नकारो मृन्मयत्वं श्यामत्वञ्चासम्मील्यैव घटो मृन्मयो

પરરૂપોનો પણ પ્રશ્નકર્તાએ અલગ-અલગ ઉલ્લેખ કર્યો હોય, છતાં એનો ભેગો ઉલ્લેખ કરી શકાય.... તો ભલે ને પ્રશ્નકર્તાએ પ્રશ્નમાં સ્વ-પર રૂપોને ભેગા કર્યા ન હોય... પ્રજ્ઞાપક ભેગા કરીને જવાબ આપે તો શું વાંધો છે?

ઉત્તર- ઉત્તર બદલાઈ જવો ને તેથી પ્રશ્નકર્તાની જિજ્ઞાસા યથાર્થ રીતે ન સંતોષાવી એ વાંધો છે. ઘડો મુન્મય છે? રક્ત છે? આ બે 'સ્વ'રૂપોને ભેગા કર્યા વગર અલગ-અલગ છે-છે જવાબ આપવામાં આવે કે 'ઘડો મુન્મયરક્ત છે?' એમ ભેગો ઉલ્લેખ સમજી 'છે' એટલો ४ ४ वाज आपवामां आवे (अर्थात् स्यादस्त्येव मृन्मयः स्यादस्त्येव रक्तः એવો જવાબ આપવામાં આવે કે स्यादस्त्येव मृन्मयरक्तः એવો જવાબ આપવામાં આવે) પ્રશ્નકર્તાને કશો ફરક પડતો નથી... કારણકે બશે પ્રકારના જવાબમાં, ઘડો મૃન્મય પણ છે ને રક્ત પણ છે... ને તેથી મુન્મયઘડાનું પ્રયોજન પણ એનાથી સરી શકે છે ને રક્તઘડાનું પણ... આવો બોધ સમાન રીતે મળી જ શકે છે. એ જ રીતે ઘડો વેદિકાસ્થ છે? ચોરસ છે? આ બે 'પર'રૂપોને ભેગા કર્યા વગર અલગ અલગ 'નથી-नथी' (स्यान्नास्त्येव वेदिकास्थः स्यान्नास्त्येव चतुष्कोणः) ४ वाज આપવામાં આવે કે 'ઘડો વેદિકાસ્થ ચોરસ છે?' એમ ભેગો ઉલ્લેખ સમજીને 'નથી' (स्यात्रास्त्येव वेदिकास्थचतुष्कोण:) એટલો જ જવાબ આપવામાં આવે.... પ્રશ્નકર્તાને કશો ફરક પડતો નથી. કારણ કે બન્ને રીતમાં ઘડો વેદિકાસ્થ પણ નથી.. ને ચોરસ પણ નથી... ને તેથી

न वा? श्यामो न वा?इति पृच्छिति । ततश्च प्रज्ञापकोऽिप यद्यसम्मी-ल्यैव 'स्यादस्त्येव मृन्मयो स्यान्नास्त्येव श्याम' इत्युक्तरं ददाति तदा तच्छुत्वा प्रश्नकर्तुः 'घटो मृन्मयो वर्तते, श्यामो न वर्तते,' इति बोधः समुल्लसित, ततश्च मृन्मयघटसाध्यं मम प्रयोजनं सम्पद्येत, श्याम-घटसाध्यं तु नेत्यिप स जानाति । परन्तु यदि प्रज्ञापकः स्व-पररूपं सम्मील्य प्रश्नं 'घटो मृन्मयश्यामो न वा?'इति कल्पयिति, तदा तेन स्यादवक्तव्य एवेत्येवोक्तरं दातव्यं स्यात् । अनेन चोक्तरेण प्रश्नकर्तुः 'घटो मृन्मयो वर्तते, श्यामो न वर्तते' इति बोधो 'मृन्मयघटसाध्यं मम प्रयोजनं सम्पद्येत, श्यामघटसाध्यं तु ने'ित बोधोऽिप च नैव जायेतािप तु 'नात्र किञ्चिदिप वक्तुं पार्यत' इत्येव बोधस्तस्योदेति । ततश्च मृन्मयघटसाध्यमेकं यन्मम प्रयोजनं तक्तु सम्पद्येतैवत्यिप स नैव जानीयाद् । अतो निश्चीयते 'स्यादवक्तव्य एवेत्युक्तरं श्रुत्वा तस्य या जिज्ञासातृप्तिर्जाता सा मिथ्या, न तु यथार्थे ति ।

ननु प्रश्नकर्तुस्तथाभिप्रायेऽसत्यिप प्रज्ञापकेन द्वे स्वरूपे द्वे वा पररूपे सम्मील्योत्तरदाने जिज्ञासातृप्तेर्मिथ्यात्वापित्तः किं न भवति? नैव भवतीति जानीहि । 'स्यादस्त्येव मृन्मयः स्यादस्त्येव रक्त' इत्युत्तरं श्रुत्वा प्रश्नकर्तुः 'घटो मृन्मयो वर्तते रक्तोऽिप वर्तते' इति तथा 'मृन्मयघटसाध्यमेकं प्रयोजनं रक्तघटसाध्यं च द्वितीयमित्येवं मे ये द्वे प्रयोजने ते द्वे अपि घटेनानेन सम्पद्येयाताम्' इति चेत्येवं द्वौ यौ बोधौ

અધિકૃત ઘડાથી વેદિકાસ્થ ઘડાનું પ્રયોજન પણ સરવાનું નથી ને ચોરસ ઘડાનું પણ પ્રયોજન સરવાનું નથી... આવો બોધ અન્યૂનાધિકપણે થઈ જ શકે છે.

પણ આવું 'સ્વ'-'પર'રૂપને ભેગા કરવામાં થઈ શકતું નથી. આશય એ છે કે પ્રશ્નકર્તાને બે પ્રયોજન ઊભા થયા છે. એક મૃન્મયઘડાનું અને એક ચોરસ ઘડાનું... ને તેથી પોતે ઘડો મૃન્મય છે? ચોરસ છે? એમ અલગ-અલગ ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન પૂછ્યો છે. પ્રજ્ઞાપક પણ જો એ બન્નેને અલગ રાખીને જ 'છે ને નથી' (स्यादस्त्येव मृन्मयः

जायेते तौ, द्वे अपि मृन्मयत्वरक्तत्वलक्षणे स्वरूपे सम्मील्य दीयमानं 'स्यादस्त्येव मृन्मयरक्त' इत्युक्तरं श्रुत्वापि प्रश्नकर्तुरिवशिषेण जायेते एव । तथा च जिज्ञासातृप्तेर्मिथ्यात्वगन्थोऽपि कृतः ? एवमेव च पररूपविषयेऽपि ज्ञेयम् । तथाहि-'स्यान्नास्त्येव वेदिकास्थः स्यान्नास्त्येव श्याम' इत्युक्तरं श्रुत्वा प्रश्नकर्तुः 'घटो वेदिकास्थो नास्ति श्यामोऽपि नास्ति' इति तथा 'वेदिकास्थघटसाध्यमेकं प्रयोजनं श्यामघटसाध्यं चान्यदित्येवं मे ये द्वे प्रयोजने ते द्वे अपि घटेनानेन नैव सम्पद्येयातामि'ति चेत्येवं द्वौ बोधौ यौ जायेते तौ, द्वे अपि वेदिकास्थत्व-श्यामत्वरूपे पररूपे सम्मील्य दीयमानं 'स्यान्नास्त्येव वेदिकास्थश्याम' इत्युक्तरं श्रुत्वापि प्रश्नकर्तुरिवशिषेण जायेते एवेति ।

ततश्च निश्चितमिदं यद्-यदि प्रश्नकर्त्रा 'स्व'रूपस्य 'पर'-रूपस्य च पृथगेवोल्लेखः कृतः स्यात्तर्हि प्रज्ञापकेन ते द्वे सम्मील्योत्तर-

स्यान्नास्त्येव चतुष्कोण:) એવો જવાબ આપે તો પ્રશ્નકર્તાને 'ઘડો મૃન્મય છે, પણ ચોરસ નથી' એવો બોધ ને તેથી 'અધિકૃતઘડાથી મૃન્મયઘટનું મારું પ્રયોજન સરી શકશે પણ ચોરસઘડાનું નહીં સરી શકે' એવો બોધ થાય છે જે એની જિજ્ઞાસાને યથાર્થ રીતે સંતોષી શકે છે...

પરંતુ જો આવા સ્થળે પ્રજ્ઞાપક પોતે સ્વ-પરરૂપનો ભેગો ઉલ્લેખ સમજીને (એટલે કે ઘડો મૃન્મયચોરસ છે? એ રીતે સમજીને) જવાબ આપે તો તો स्यादवक्तव्य एव એવો જ જવાબ આપવો પડે.... આવું સાંભળવા પર પ્રશ્નકર્તાને 'ઘડો મૃન્મય છે પણ ચોરસ નથી...' આવો બોધ અને 'એનાથી મૃન્મયઘડાનું પ્રયોજન સરી શકશે પણ ચોરસ ઘડાનું નહીં...' આવો બોધ... આ બેમાંથી એકપણ બોધ થઈ શકશે નહીં, એ સ્પષ્ટ છે... એ તો એમ જ સમજી બેસશે કે આમાં કશું કહેવાય એવું નથી... આ બોધ એની જિજ્ઞાસાને સાચી રીતે સંતોષનાર નથી એ પણ સ્પષ્ટ છે.

માટે, પ્રશ્નકર્તાએ જો 'સ્વ'રૂપ અને 'પર'રૂપનો અલગ-અલગ ઉલ્લેખ કર્યો હોય તો પ્રજ્ઞાપક એ બેનો ભેગો ઉલ્લેખ કરીને જવાબ આપે એ ઉચિત નથી...ને તેથી બન્નેને અલગ-અલગ રાખવા જ યોગ્ય दानस्यानुचितत्वात्ते असम्मील्यैवोत्तरस्य देयत्वात्स्यादस्त्येव स्यान्ना-स्त्येवेति चतुर्थो भङ्ग एव श्रेयान् । एवञ्च समाप्तोऽयं चतुर्थो भङ्गः ॥१२॥ अधुना स्यादस्त्येव स्यादवाच्य एवेत्यवसरप्राप्तं पञ्चमं भङ्ग-मभिधातुमाह एकोंश इत्यादि-

### एकोंऽशश्च स्वरूपेण यौगपद्यमपेक्षितम् । स्यादस्ति स्यादवाच्यश्च भङ्गकः पञ्चमो मतः ॥१३॥

अत्र चकारः समुच्चयार्थो भिन्नक्रमश्च । यौगपद्यमित्यनन्तरं तदन्वयः । अपेक्षितमिति-विवक्षितमित्यर्थः । समुदायार्थस्त्वयं-

एकं मृन्मयघटसाध्यमन्यत्त्वमदावादजचतुष्कोणघटसाध्य-मित्येवं द्वे प्रयोजने यदोत्थिते तदा 'घटो मृन्मयो न वा? अमदावाद-जचतुष्कोणो न वा?'इति प्रश्न उत्तिष्ठति, यत्रैकः स्वरूपस्य पृथगु-ल्लेखोऽन्यश्च स्व-पररूपं सम्मील्य युगपदुल्लेखो वर्तते । अतः प्रज्ञापकः 'स्यादस्त्येव मृन्मयः स्यादवाच्य एवे'त्युत्तरं ददाति ।

હોવાથી જવાબમાં ચોથો 'છે અને નથી' એવો ભંગ મળે છે, એ નિઃશંક છે. 11૧૨11

હવે પાંચમો ભંગ... છે અને અવાચ્ય... स्यादस्त्येव, स्यादवाच्य एव... એનું નિરૂપણ કરે છે -

ગાથાર્થ : એક અંશની સ્વરૂપે વિવક્ષા હોય, એક અંશની યુગપત્ ઉભયરૂપે વિવક્ષા હોય ત્યારે स्यान्नास्त्येव स्यादवाच्य एव એવો પાંચમો ભંગ મળે છે.

એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે કે જે મૃન્મયઘડાથી સરી શકે એવું છે ને એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે કે જે અમદાવાદી ચોરસ ઘડાથી સરી શકે એવું છે.. એટલે 'ઘડો મૃન્મય છે? ચોરસ અમદાવાદી છે?' આવો પ્રશ્ન ઊભો થાય છે જેમાં એક 'સ્વ'રૂપનો સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ છે ને બીજો સ્વ-પરરૂપનો ભેગો-યુગપત્ ઉલ્લેખ છે. એટલે પ્રજ્ઞાપક સ્યાदस्त्येव मृन्मय: स्यादवाच्य एव એવો જવાબ આપે છે, જે સ્પષ્ટ છે.

अस्मिन्नपि भङ्गे प्रश्ने यावतां स्वरूपाणां पृथगुल्लेखस्तानि सर्वाणि सम्मील्यैकमेव स्वरूपं प्रज्ञापको मन्यते । एवं स्व-परोभय- रूपाणि सम्मील्य यावतां द्विकादीनामुल्लेखस्तानि सर्वाणि सम्मील्यैक- मेव युगपदुभयरूपं मन्यते, एतच्चावश्यं मन्तव्यमेव, अन्यथा 'स्याद- वाच्य एव स्यादवाच्य एवे 'त्यादिघटितानामपि भङ्गानां सम्भवा- त्सप्तत्वसंख्याव्याघातप्रसङ्गात् । ततश्च 'घटो मृन्मयो न वा? रक्तो न वा? अमदावादजचतुष्कोणो न वा? सुगन्धिवेदिकास्थो न वा?' इत्येवमाकारः प्रश्नो यदा भवेत् तदा प्रज्ञापक एतं प्रश्नं 'घटो मृन्मय- रक्तो न वा? अमदावादजचतुष्कोणसुगंधिवेदिकास्थो न वा?' इत्याकारं कल्पयित्वा स्यादस्त्येव मृन्मयरक्तः स्यादवाच्य एवे 'त्येतावदेवोत्तरं ददाति, एतावतैव प्रश्नकर्तुर्यथार्थबोधसम्भवात्, अन्यथाऽस्यापि भङ्गस्य बहुशो भेदापत्तेः ॥१३॥ अथ क्रमप्राप्तः स्यान्नास्त्येव स्याद- वाच्य एवेति षष्ठो भङ्गो निरूप्यते एकोंऽश इत्यादिना-

આ ભંગમાં પણ જુદા-જુદા અનેક 'સ્વ'રૂપોનો સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ હોય તો પ્રજ્ઞાપક એ બધાનો ભેગો ઉલ્લેખ સમજી લે છે. તથા યુગપત્ ઉભયરૂપના અનેક ઉલ્લેખ હોય તો એ બધાનો પણ ભેગો ઉલ્લેખ સમજી લે છે. (આવું માનવું જરૂરી છે, કારણકે स्यादवाच्य एव स्यादवाच्य एव આવા અનેક ઉલ્લેખવાળો કોઈ ભંગ સપ્તભંગીમાં છે નહીં.) જેમકે ઘડો મૃન્મય છે? રક્ત છે? અમદાવાદી ચોરસ છે? સુગંધી વેદિકાસ્થ છે? આવો પ્રશ્ન છે.. અર્થાત્ સ્વ-સ્વ-સ્વપરઉભય-સ્વપર-ઉભય-રૂપ આવા ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન છે. તો પ્રજ્ઞાપક આ પ્રશ્નને 'ઘડો મૃન્મયરક્ત છે? અમદાવાદી ચોરસ સુગંધીવેદિકાસ્થ છે?' આવા પ્રશ્નરૂપે સમજીને स्यादस्त्येव मृन्मयरक्तः स्यादवाच्य एव આવો જ જવાબ આપે છે... કારણકે આટલા જ જવાબથી પ્રશ્નકર્તાને યથાર્થ બોધ થઈ જાય છે. અને નહીંતર આ ભંગના પણ પાર વિનાના ભંગ ઊભા થઈ શકે છે. ા૧૩॥

હવે, છક્કો ભંગ... નથી અને અવાચ્ય... स्यान्नास्त्येव स्यादवाच्य एव એની પ્રરૂપણા કરાય છે -

# एकोंऽशः पररूपेण यौगपद्यमपेक्षितम् । स्यान्नास्ति स्यादवाच्यश्च षष्ठः प्राप्तस्तु भङ्गकः ॥१४॥

अत्र यौगपद्यमित्यनन्तरं चकारोऽध्याहार्य इति । शेषोऽर्थो विवरणादवसेयः ।

एकं श्यामघटसाध्यमन्यच्य मृन्मयचतुष्कोणघटसाध्यमित्येवं द्वे प्रयोजने यदा वर्तेते तदा 'घटः श्यामो न वा ? मृन्मयचतुष्कोणो न वे?'ति प्रश्न उद्भवति, यत्रैकः पररूपस्य पृथगुल्लेखोऽन्यश्च स्व-पररूपं सम्मील्य युगपदुल्लेखो वर्तते । अतः प्रज्ञापकः 'स्यान्नास्त्येव श्यामः स्यादवाच्य एवे'त्युत्तरं ददाति ।

अस्मिन्नपि भङ्गे प्रश्ने यावतां 'पर'रूपाणां पृथगुल्लेखस्तानि सर्वाणि सम्मील्यैकमेव 'पर'रूपं प्रज्ञापको मन्यते । एवं स्व-परोभयरूपाणि सम्मील्य यावतां द्विकादीनामुल्लेखस्तानि सर्वाणि

ગાથાર્થ : એક અંશની પરરૂપે વિવક્ષા હોય અને એક અંશની યુગપત્ ઉભયરૂપે વિવક્ષા હોય ત્યારે स्यात्रास्त्येव स्यादवाच्य एव એવો છકો ભંગ આવે છે.

એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે જે શ્યામઘડાથી સરી શકે એવું છે ને એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે જે મૃન્મયચોરસ ઘડાથી સરી શકે એવું છે... આવા અવસરે 'ઘડો શ્યામ છે? મૃન્મયચોરસ છે?' આવો પ્રશ્ન ઊભો થાય છે જેમાં એક 'પર'રૂપનો સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ છે ને બીજો સ્વ-પરરૂપનો ભેગો યુગપત્ ઉલ્લેખ છે. એટલે પ્રજ્ઞાપક स्यात्रास्त्येव श्याम: स्यादवाच्य एव આવો જવાબ આપે છે.

આ ભંગમાં પણ જુદા-જુદા અનેક 'પર'રૂપોનો સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ હોય તો પ્રજ્ઞાપક એ બધાનો ભેગો ઉલ્લેખ સમજી લે છે... તથા, યુગપત્ ઉભયરૂપના અનેક ઉલ્લેખ હોય તો એ બધાનો પણ ભેગો ઉલ્લેખ સમજી લે છે... જેમકે ઘડો શ્યામ છે? સુવર્ણમય છે? અમદાવાદી ચોરસ છે? ભૂમિસ્થગ્રીષ્મૠતુજ છે? આવો પ્રશ્ન છે. અર્થાત્ પર-પર-સ્વપરઉભય-સ્વપરઉભય-રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન છે. તો

सम्मील्यैकमेव युगपदुभयरूपं मन्यते । ततश्च 'घटो श्यामो न वा? सुवर्णमयो न वा? अमदावादजचतुष्कोणो न वा? भूमिस्थ-ग्रीष्मऋतुजो न वा?'इत्येवमाकारः प्रश्नो यदा भवेत् तदा प्रज्ञापक एनं प्रश्नं 'घटो श्यामसुवर्णमयो न वा ? अमदावादजचतुष्कोणभूमिस्थ-ग्रीष्मजो न वा?'इत्याकारं कल्पयित्वा 'स्यान्नास्त्येव श्यामसुवर्णमयः स्यादवाच्य एवे 'त्येतावदेवोत्तरं ददाति, एतावतैव प्रश्नकर्तुर्यथार्थ-बोधसम्भवात्, अन्यथाऽस्यापि भङ्गस्य बहुशो भेदापत्तेः ॥१४॥

षण्णां भङ्गानां निरूपणानन्तरमधुना स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव स्यादवाच्य एवेति चरमो भङ्गो निरूप्यते एकोंऽशश्चेत्यादिना-एकोंऽशश्च स्वरूपेण यौगपद्यमपेक्षितम् । एकोंऽशः पररूपेण स्यादस्तिनास्त्यवाच्यकः ॥१५॥

अत्र चकारः समुच्चयार्थो भिन्नक्रमश्च । उत्तरार्धस्थैकोंश इति

પ્રજ્ઞાપક આ પ્રશ્નને ઘડો શ્યામસુવર્ણમય છે? અમદાવાદીચોરસ ભૂમિસ્થ-ગ્રીષ્મૠતુજ છે? આવા ઉલ્લેખવાળો સમજીને स्यान्नास्त्येव श्याम– सुवर्णमयः, स्यादवाच्य एव આવો જ જવાબ આપે છે, કારણકે આટલા જ જવાબથી પ્રશ્નકર્તાને યથાર્થ બોધ થઈ જાય છે. અને નહીંતર આના પણ પાર વિનાના ભંગ ઊભા થઈ શકે છે. ॥૧૪॥ છ ભંગના નિરૂપણ પછી હવે છેલ્લો સાતમો ભંગ... છે, નથી અને અવાચ્ય... स्यादस्त्येव– स्यान्नास्त्येव स्यादवाच्य एव નિરૂપાય છે.

**ગાથાર્થ :** એક અંશ સ્વરૂપે વિવક્ષીએ, એક અંશ પરરૂપે વિવક્ષીએ અને એક અંશ યુગપદ્ ઉભયરૂપે વિવક્ષીએ ત્યારે स्यादस्त्येव-स्यात्रास्त्येव-स्यादवाच्य एव એવો સાતમો ભંગ જાણવો.

એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે જે મૃન્મય ઘડાથી સરી શકે એવું છે, એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે જે શ્યામઘડાથી સરી શકે એવું છે... ને ત્રીજું એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે જે ભૂમિસ્થ ચોરસ ઘડાથી સરી શકે એવું છે. આવા અવસરે 'ઘડો મૃન્મય છે? શ્યામ છે? ભૂમિસ્થ ચોરસ છે?' આવો પ્રશ્ન ઊભો થાય છે જેમાં એક 'સ્વ'રૂપનો, सप्तमो भङ्गः

शब्दानन्तरं तदन्वयः । भावार्थस्त्वयं-

एकं मृन्मयघटसाध्यं, द्वितीयं श्यामघटसाध्यं, तृतीयञ्च भूमि-स्थचतुष्कोणघटसाध्यं प्रयोजनित्येवं त्रीणि प्रयोजनानि यदोत्तिष्ठन्ति तदा 'घटो मृन्मयो न वा? श्यामो न वा? भूमिस्थचतुष्कोणो न वा?'इति प्रश्न उत्तिष्ठति, यत्रैकः स्वरूपस्य पृथगुल्लेख एकः पररूपस्य पृथगुल्लेखोऽन्यश्च स्व-पररूपं सम्मील्य युगपदुल्लेखो वर्तते । अतः प्रज्ञापकः स्यादस्त्येव मृन्मयः स्यान्नास्त्येव श्यामः स्यादवाच्य एवेत्युत्तरं ददाति ।

अस्मिन्नपि भङ्गे प्रश्ने यावतां 'स्व'रूपाणां पृथगुल्लेखस्तानि सर्वाणि सम्मील्यैकमेव 'स्व'रूपं प्रज्ञापको मन्यते । एवं यावतां 'पर'रूपाणां पृथगुल्लेखस्तानि सर्वाणि सम्मील्यैकमेव 'पर'रूपं स मन्यते । तथैव च स्व-परोभयरूपाणि सम्मील्य यावतां द्विकादीना-मुल्लेखस्तानि सर्वाणि सम्मील्यैकमेव युगपदुभयरूपं मन्यते । ततश्च 'घटो मृन्मयो न वा? भूमिस्थो न वा? श्यामो न वा ? महान् न वा? अमदावादजचतुष्कोणो न वा? सुगन्धिग्रीष्मऋतुजो न वा?'इत्येव-माकारः प्रश्नो यदा भवेत् तदा प्रज्ञापक एनं प्रश्नं 'घटो मृन्मयभूमिस्थो न वा? महाश्यामो न वा? अमदावादजचतुष्कोणसुगन्धिग्रीष्मजो न

એક 'પર'રૂપનો અને એક સ્વ-પર ઉભયરૂપનો ઉલ્લેખ છે. એટલે પ્રજ્ઞાપક स्यादस्त्येव मृन्मयः स्यान्नास्त्येव श्यामः स्यादवाच्य एव આવો જવાબ આપે છે.

આ ભંગમાં પણ જુદા-જુદા અનેક સ્વરૂપોનો સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ હોય તો પ્રજ્ઞાપક એનો ભેગો એક ઉલ્લેખ સમજી લે છે.. એમ 'પર'રૂપોનો એક ભેગો ઉલ્લેખ અને યુગપત્ ઉભયરૂપોનો એક ભેગો ઉલ્લેખ અને યુગપત્ ઉભયરૂપોનો એક ભેગો ઉલ્લેખ સમજી લે છે. જેમકે ઘડો મૃન્મય છે? ભૂમિસ્થ છે? શ્યામ છે? મોટો છે? અમદાવાદીચોરસ છે? સુગંધીગ્રીષ્મૠતુજ છે? આવો પ્રશ્ન હોય... અર્થાત્ સ્વ-સ્વ-પર-પર-સ્વપરઉભય-સ્વપર ઉભય-રૂપના ઉલ્લેખ-વાળો પ્રશ્ન હોય તો પ્રજ્ઞાપક એને 'ઘડો મૃન્મયભૂમિસ્થ છે? શ્યામ મોટો

वा ?'इत्याकारं कल्पयित्वा 'स्यादस्त्येव मृन्मयभूमिस्थः स्यान्नास्त्येव महाश्यामः स्यादवाच्य एवे 'त्येतावदेवोत्तरं ददाति, एतावतैव प्रश्न-कर्तुर्यथार्थबोधसम्भवात्, अन्यथाऽस्यापि भङ्गस्य बहुशः भेदप्रसङ्गात् ।

एवं सप्तानां भङ्गानां निरूपणं समाप्तिमगात् । तेन चेदं ज्ञायते यत्-कस्यचिदिप पदार्थस्यास्तित्विषये यदा प्रश्न उत्तिष्ठति तदा स 'अयं घटो न वा?' 'मृन्मयो न वा?' 'रक्तो न वा?'इत्यादिरूपेण स्वरूपोल्लेखी स्यात्, यद्वा 'सुवर्णमयो न वा?' 'श्यामो न वे'त्यादि-रूपेण पररूपोल्लेखी स्यात् यद्वा 'मृन्मयश्यामो न वा?' 'वेदिकास्थ-वृत्तो न वा?'इत्यादिरूपेण स्व-परोभयोल्लेखी स्याद् । ततश्च निश्चीयत इदं यदेतेभ्यः स्व-पर-उभयरूपेभ्योऽन्यस्य कस्याप्युल्लेखोऽस्तित्विव-षयकप्रश्नेऽसम्भाव्य एवेति । अथैतेषां 'स्व'-'पर'-'उभय' इतिपदा-नामेकैकका स्वपदं, परपदं, उभयपदिमत्येवं त्रयो भङ्गाः, स्व-परपदं, स्व-उभयपदे, पर-उभयपदे इत्येवं द्विकसंयोगिनस्त्रयो भङ्गास्तथास्व-

છે? અમદાવાદી ચોરસ સુગંધી ગ્રીષ્મૠતુજ છે?' આવો સમજીને स्यादस्त्येव मृन्मयभूमिस्थः स्यात्रास्त्येव महाश्यामः स्यादवाच्य एव આટલો જ જવાબ આપે છે, કારણ કે આટલા જ જવાબથી પ્રશ્નકર્તાને યથાર્થબોધ થઈ જાય છે. નહીંતર આ ભંગના પણ અનેક ભંગ થઈ જવાની આપત્તિ આવે.

આમ સાતભંગનું નિરૂપણ જોયું... આમાં આપણે જોઈ શકીએ છીએ કે કોઈપણ પદાર્થના અસ્તિત્વ અંગે જ્યારે પ્રશ્ન ઊઠે ત્યારે એ 'આ ઘડો છે?' 'એ માટીનો છે?' 'એ રક્ત છે?' આવા બધા 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળો હોય, અથવા 'એ સુવર્ણનો છે?' 'શ્યામ છે?' વગેરે રૂપે 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો હોય કે 'એ મૃન્મયશ્યામ છે?' 'વેદિકાસ્થવૃત્ત છે?' વગેરે રૂપે સ્વ-પર ઉભયરૂપના ઉલ્લેખવાળો હોય... આમ, સ્વ-પર કે ઉભયરૂપના ઉલ્લેખ સિવાયનો અન્ય કોઈ જ ઉલ્લેખ ક્યારેય પણ શક્ય હોતો જ નથી. હવે, આ સ્વ, પર અને ઉભય... આ ત્રણ પદના એક સંયોગી ત્રણ ભંગ, દ્વિક સંયોગી ત્રણ ભંગ અને ત્રિકસંયોગી એક ભંગ... થાય છે. એટલે કુલ ૭ ભંગ થાય છે. આમાં

पर-उभयपदानीत्येवं त्रिकसंयोग्येको भङ्ग इत्येवं सर्वे मीलिताः सप्तभङ्गा भवन्ति । यद्यप्यत्रैकानेकत्वकृतं भङ्गबाहुल्यं सम्भवित, तथापि 'स्वा दिपदेभ्यो यस्य, ययोर्येषां वाउनेकत्वं प्रश्ने स्यात्तत्समी-ल्यैकीकृत्यैव प्रज्ञापकेनोत्तरस्य दीयमानत्वान्न भङ्गबाहुल्यं भविति । एतत्तु पूर्वं विचारितमेव । तथा क्रमोत्क्रमादिकृतं बाहुल्यमि यद्यपि सम्भवित तथापि क्रमोत्क्रमादिकमिववक्ष्यैव चतुर्थादीनां भङ्गानां विवक्षणान्न भङ्गबाहुल्यम् । एतदिष पूर्वं विचारितमेव । यद्वा प्रश्न-कारः क्रमोत्क्रमादिना यथातथा पृच्छत्, स्व-परादिविभागस्या-ज्ञातृत्वात्, प्रज्ञापकस्तु स्व-पर-उभयेतिक्रमेणैवोत्तरं ददाति । तद्यथा-घटः श्यामो न वा? मृन्मयचतुष्कोणो न वा? भूमिस्थो न वा?इत्येवं-क्रमेण प्रश्नकारेण पृष्टेऽिष प्रश्ने, प्रज्ञापकस्तु 'स्यादस्त्येव भूमिस्थः स्यान्नास्त्येव श्यामः स्यादवाच्य एवे त्येवंक्रमेणैवोत्तरं ददाति । ततश्च क्रमोत्क्रमाद्यपेक्षमिप भङ्गबाहुल्यं न भवत्येवेति भङ्गानां सप्तसङ्ख्या-

એક 'સ્વ'રૂપનો પ્રશ્ન… બે 'સ્વ'રૂપનો પ્રશ્ન… વગેરે કે એક 'પર'રૂપનો પ્રશ્ન… બે 'પર'રૂપનો પ્રશ્ન… વગેરેરૂપે પ્રશ્નોની વિવિધતા વધી શકે છે, પણ આપણે જોઈ ગયા છીએ કે પ્રજ્ઞાપક તો બધા 'સ્વ'રૂપોને, બધા 'પર'રૂપોને અને બધા ઉભયરૂપોને ભેગા કરીને એક-એક સ્વ-પર કે ઉભયરૂપ જ સમજીને જવાબ આપે છે… ને તેથી એક-અનેકના કારણે ભંગ વધી શકતા નથી… એમ ક્રમ-ઉત્ક્રમાદિના કારણે પણ ભંગ વધતા નથી, કારણકે ચોથા વગેરે ભંગની વિવક્ષામાં ક્રમ-ઉત્ક્રમાદિની વિવક્ષા નથી. અર્થાત્ ઘડો મૃન્મય છે? શ્યામ છે? આવા પ્રશ્નના જવાબમાં 'છે અને નથી' એમ જે કહેવાય છે અને 'ઘડો શ્યામ છે? મૃન્મય છે?' એવા પ્રશ્નના જવાબમાં 'નથી અને છે' એમ જે કહેવાય છે એનો એક જ ભંગ ગણાય છે, અલગ-અલગ નહીં… અથવા, પ્રશ્નકારે ભલે ગમે તે ક્રમે પ્રશ્ન પૂછ્યો હોય, પ્રજ્ઞાપક એને સ્વ-પર-ઉભય… આ ક્રમને કલ્પીને જ એ જ ક્રમે ઉત્તર આપે છે. એટલે કે ધારો કે ઘડો શ્યામ છે? મૃન્મય ચોરસ છે? ભૂમિસ્થ છે? આ ક્રમે પૂછાયો હોય તો પણ પ્રજ્ઞાપક 'સ્યાત્ ભૂમિસ્થ છે, શ્યામ નથી જ, અવાચ્ય જ' આ જ ક્રમે જવાબ 'સ્યાત્ ભૂમિસ્થ છે, શ્યામ નથી જ, અવાચ્ય જ' આ જ ક્રમે જવાબ

#### कत्वमेव मन्तव्यं, न न्यूनत्वं नाप्यधिकत्वम् । ततश्च-

- एकानेकस्वरूपमात्रोल्लेखिनि प्रश्ने सित प्रथमभङ्गः,
- एकानेकपररूपमात्रोल्लेखिनि प्रश्ने सित द्वितीयभङ्गः,
- एकानेक'स्व'रूपैकानेक'पर'रूपयोर्युगपदुल्लेखेन यज्ञायते तदत्राग्रिमेषु च भङ्गेषु 'उभयरूप' इति शब्देन कथ्यते । ततश्च, एकानेकोभयरूपमात्रोल्लेखिनि प्रश्ने सति तृतीयभङ्गः
- यः प्रश्न एकानेकस्वरूपस्य पृथगुल्लेखवान्, एकानेकपर-रूपस्य च पृथगुल्लेखवांस्तस्योत्तरे चतुर्थभङ्गः,
- यः प्रश्न एकानेकस्वरूपस्य पृथगुल्लेखवान् एकानेकोभय-रूपस्य चोल्लेखवांस्तस्योत्तरे पञ्चमभङ्गः,
- यः प्रश्न एकानेकपररूपस्य पृथगुल्लेखवान् एकानेकोभय-रूपस्य चोल्लेखवांस्तस्योत्तरे षष्ठभङ्गः,
- આપે છે. માટે ક્રમોત્ક્રમાદિના કારણે પણ ભંગ સંખ્યા વધતી નથી, એટલે
- એક કે અનેક માત્ર 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય તો **પ્રથમ ભંગ**..
- એક કે અનેક માત્ર 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય તો **બીજો ભંગ...**
- એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપ અને એક કે અનેક 'પર'રૂપના યુગપત્ એક કે અનેક ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય તો ત્રીજો ભંગ...
- એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો અને એક કે અનેક 'પર'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય તો **ચોથો ભં**ગ…
- એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો તથા એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપ + એક કે અનેક 'પર'રૂપના યુગપત્ એક કે અનેક ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય તો **પાંચમો ભંગ...** 
  - એક કે અનેક 'પર'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો તથા એક કે

 यः प्रश्न एकानेकस्वरूपस्य पृथगुल्लेखवान्, एकानेकपर-रूपस्य पृथगुल्लेखवान्, एकानेकोभयरूपस्य चोल्लेखवांस्तस्योत्तरे सप्तमो भङ्गो ज्ञेयः ।

प्रयोजनमनुसृत्योद्भवतः कस्यचिदिप प्रश्नस्यैतेषां सप्तानामन्य-तमस्मिन् भङ्ग एवान्तर्भावः । एतेषामन्यतमस्मिन्नपि भङ्गेऽनन्तर्भवन् प्रश्नः कस्यचिदिप कदापि न सम्भवत्येवेति प्रश्नानां सप्तविधत्वादुत्त-राणामिप सप्तविधत्वमेव भवति । अतो भङ्गानां सप्तत्वमेव, न न्यूनाधिकत्विमिति निःशङ्कं ज्ञेयम् ।

अस्ति-नास्ति-अवाच्यपदिनष्यन्नेयमेका सप्तभङ्गी, तथा भेद-अभेद-अवाच्यपदिनष्यन्नाप्यन्या सप्तभङ्गी ज्ञेया । एवमेव एक-

અનેક 'સ્વ'રૂપ + એક કે અનેક 'પર'<mark>રૂ</mark>પના યુગપત્ એક કે અનેક ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય ત્યારે **છકો ભંગ...** અને

• એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો, એક કે અનેક 'પર'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો તથા એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપ + એક કે અનેક 'પર'રૂપના ભેગા એક કે અનેક ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય તો સાતમો ભંગ...

ટૂંકમાં, સ્વ, પર, ઉભય... આ એક સંયોગી પ્રથમ ત્રણ ભંગ છે... અને સ્વ-પર, સ્વ-ઉભય, પર-ઉભય... આ દ્વિક સંયોગી પછીના ત્રણ ભંગ છે... અને સ્વ-પર-ઉભય.... આ ત્રિક સંયોગી છેલ્લો એક ભંગ છે.

પ્રયોજનને અનુસરીને થતી જિજ્ઞાસાઓ (પ્રશ્નો)નો વિચાર કરવામાં આવે તો એ દરેકનો આ સાતમાંથી જ કોઈક ને કોઈક ભંગમાં સમાવેશ થતો હોય છે. આમાંના એકપણ ભંગમાં સમાવેશ ન પામતો હોય એવો પ્રશ્ન ક્યારેય કોઈનેય પણ ઊઠવાની સંભાવના જ નથી... આમ પ્રશ્નો સાત પ્રકારના હોય છે, માટે ઉત્તર પણ સાત પ્રકારના હોય છે. માટે સપ્તભંગી જ હોય છે, ન્યૂનાધિકભંગ હોતા નથી... એ વાત નિ:શંક છે.

अनेक-अवाच्यपदिनिष्पन्नैका नित्य-अनित्य-अवाच्यपदिनिष्पन्ना चैका सप्तभङ्गी ज्ञेया । एवमन्या अपि सप्तभङ्ग्यो ज्ञेयाः ।

नन्वत्र स्यादवाच्य एवेत्यादिभङ्गेषु योऽवाच्य इति शब्दस्तस्य शास्त्रप्रसिद्धस्या'नभिलाप्य' इति शब्दस्य च समानार्थत्वात्स्यादवाच्य एवेत्यस्य स्थाने स्यादनभिलाप्य एवेति कथनेऽपि न कोपि दोषः । किञ्च शास्त्रेष्वनन्ता अभिलाप्यास्तदनन्तगुणाश्चानभिलाप्याः पदार्था उक्ताः । ततश्च यत्र यत्र भङ्गेऽवाच्यत्वमुक्तं तत्र तत्राधिकृतः पदार्थो-ऽनन्तानन्तानामनभिलाप्यानां पदार्थानां यो राशिस्तस्मिन् प्रविश-तीत्यर्थो लब्ध इति चेन्मैवं, सप्तभङ्गीप्रसिद्धस्यावाच्यशब्दस्य शास्त्र-प्रसिद्धस्य चानभिलाप्यशब्दस्य समानार्थत्वाभावात्, 'अवाच्य' शब्द-

આ જ રીતે स्याद्भित्र एव, स्यादिभित्र एव अने स्यादवाच्य एव आ ત્રણ પદ દ્વારા ભેદ-અભેદની સપ્તભંગી... स्यादेक एव, स्यादनेक एव अने स्यादवाच्य एव એ ત્રણ પદ દ્વારા એકત્વ-અનેકત્વની સપ્તભંગી... स्यात्रित्य एव, स्यादिनत्य एव अने स्यादवाच्य एव એ ત્રણ પદ દ્વારા नित्यत्व-અनित्यत्वनी सप्तलंगी... આમ અલગ-અલગ સપ્તભંગીઓ જાણવી...

શંકા- આ સપ્તભંગીમાં જે स्यादवाच्यः કહ્યું છે. એ અવાચ્ય શબ્દ અને શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ અનભિલાપ્ય શબ્દ એ બે શબ્દો સમાનાર્થક છે. એટલે કે અવાચ્યના બદલે અનિભલાપ્ય પણ કહી શકાય છે. વળી શાસ્ત્રોમાં અનંતા પદાર્થોને અભિલાપ્ય હોવા કહ્યા છે અને એના કરતાં અનંતગુણા પદાર્થોને અનિભલાપ્ય હોવા કહ્યા છે.... એટલે શું એમ કહી શકાય કે ત્રીજા વગેરે જે જે ભંગમાં 'અવાચ્ય' છે ત્યાં ત્યાં સર્વત્ર વિવક્ષિત પદાર્થ આ અનંતાનંત અનિભલાપ્ય પદાર્થોનો જે રાશિ છે, એમાં ભળી જાય છે?

सभाधान- ના, એમાં ભળી જતો નથી, કારણ કે સપ્તભંગીમાં રહેલ अवाच्य શબ્દ અને અનભિલાપ્ય પદાર્થીને જણાવનાર જે શાસ્ત્રોક્ત अनिमलाप्य શબ્દ... આ બન્ને શબ્દો સમાનાર્થક નથી.. તે પણ એટલા स्य सर्वपदवाच्यत्वाभावार्थकत्वादनभिलाप्यशब्दस्य त्वनभिला-प्यपदवाच्यत्वार्थकत्वात् । तच्चैवं-अभिलाप्येभ्योऽर्थिभ्योऽनन्तगुण-त्वेनोक्तेषु पदार्थेषु सर्वपदवाच्यत्वाभावेऽनभिलाप्यपदवाच्यत्वस्याप्य-भाव एव। ततश्च घटपदश्रवणेऽपि घटपदवाच्यत्वाभाववतः पटस्योप-स्थितिर्यथा न भवत्येव तथाऽनभिलाप्यपदश्रवणेऽपि तेषामनन्त-गुणत्वेनोक्तानां पदार्थानामुपस्थितिर्न स्यादेवेत्यनुभवसिद्धोपस्थितिकानां तेषामनभिलाप्यपदवाच्यत्वमवश्यं स्वीकरणीयम् । अत्रानभिलाप्यत्व-कथनानन्तरमभिलाप्यत्वं (वाच्यत्वं) यदुक्तं तत्रापातदृष्ट्या वदतो-व्याघात(विरोध)दोषः प्रतिभाति । तस्य परिहार आवश्यकः, अभि-लाप्यत्वानभिलाप्यत्वयोर्द्वयोः सम्मतत्वात् । तदर्थं 'यः केनचिदिप पदेनाभिलाप्यः स अभिलाप्यः' इति परिभाषासामान्यं परित्यज्य

માટે કે સપ્તભંગીમાં રહેલ अवाच्य શબ્દ सर्वपदवाच्यत्वाभाव ને જણાવે છે જયારે શાસ્ત્રોક્ત अનમિलाप्य શબ્દ અનમિलाप्यपदवाच्यत्व ને જણાવે છે. તે આ રીતે - જે અનંતાનંત પદાર્થીને અભિલાપ્ય પદાર્થીથી જુદા પાડ્યા છે તે પદાર્થોમાં જો વાચ્યતા હોય જ નહીં, તો એ પદાર્થીનો अनिभलाप्य પદથી પણ ઉલ્લેખ થઈ શકે જ નહીં. ને આપણને પણ એ પદ સાંભળવા છતાં, એ પદાર્થોની ઉપસ્થિતિ થઈ શકે જ નહીં. આશય એ છે કે જેમ આપણને 'ઘટ' પદ સાંભળતા પટની કાંઈ ઉપસ્થિતિ થતી નથી, કારણકે પટમાં 'ઘટ'પદવાચ્યતા નથી, એમ અનુભિલાપ્યત્વેન અભિમત જે અનંતાનંત પદાર્થો છે તેમાં જો અનભિલાપ્યપદવાચ્યતા ન હોય તો તો એ પદાર્થીની પણ 'અનભિલાપ્ય' પદથી ઉપસ્થિતિ થઈ શકે જ નહીં... પણ એ થાય તો છે.. માટે એ બધામાં અનભિલાપ્યપદ-વાચ્યત્વ છે એ નિશ્ચિત છે.. આમાં પ્રથમનજરે, અનભિલાપ્ય કહ્યા પછી એ જ પદાર્થને અભિલાપ્ય કહેવામાં વદતોવ્યાઘાત-વિરોધ દોષ ભાસે છે. એનો પરિહાર કરવો, જરૂરી છે. કારણકે અભિલાપ્યત્વ અને અનભિ-લાપ્યત્વ બન્ને માન્ય છે. એટલે. 'કોઈપણ પદથી અભિલાપ્ય હોય તે અભિલાપ્ય' આવી સામાન્યપરિભાષાને તિલાંજલિ આપીને કોઈ વિશેષ-પરિભાષા માનવી જરૂરી છે. એ આ રીતે માની શકાય છે-પદવિશેષથી

कश्चित्परिभाषाविशेषो मन्तव्यः । स चैवं-पदिवशेषाभिलाप्यत्व-मेवाभिलाप्यत्वम् । ततश्च यो न पदिवशेषाभिलाप्योऽपि तु पद-सामान्यमात्राभिलाप्यस्तस्याभिलाप्यभिन्नत्वेनानभिलाप्यत्वमिति । शास्त्रोक्तानामनभिलाप्यभावानां 'घट"पटा दिपदिवशेषाभिलाप्यत्वा-भावात्पारिभाषिकाभिलाप्यत्वाभावेनानभिलाप्यत्वमक्षतमेव, अनिभ-लाप्यपदाभिलाप्यत्वेनाभिलाप्यत्वमप्यक्षतमेवेति न कश्चिद्विरोधः । ननु अन्अभ्इ... इत्यादि वर्णावलीविशेषनिष्यन्नत्वेनानभिलाप्येतिपदमिष् पदिवशेष एव, तदिभलाप्यत्वन्तु भवतापि कथ्यत एवेति चेत् ? न, अनिभलाप्यपदस्य पदसामान्यत्वात् । तथाहि-यथा घटपदं कम्बुग्री-वादिमत्पदार्थविशेषस्यैव वाचकं, न तु तन्तुनिष्यन्नपदार्थविशेषा-न्तरवाचकमतस्तत्यदं पदविशेष एव । परन्त्वनभिलाप्यपदं तु न तथा,

(=િવશેષપદથી) જે અભિલાપ્ય હોય તે 'અભિલાપ્ય', અને પદવિશેષથી જે અભિલાપ્ય ન હોય, માત્ર પદસામાન્યથી અભિલાપ્ય હોય તે, અભિલાપ્યપદાર્થથી ભિન્ન હોવાથી 'અનિભલાપ્ય.' શાઓમાં જે અનિભલાપ્યભાવો કહ્યા છે તેમાં 'ઘટ'પદ, 'પટ'પદ વગેરે રૂપ પદવિશેષના અભિલાપ્યત્વનો અભાવ છે, ને છતાં 'અનિભલાપ્ય' એવા પદસામાન્યના અભિલાપ્યત્વનો અભાવ નથી... માટે કોઈ વિરોધ રહેતો નથી.

શંકા- એમ તો अनिभलाप्य એ પણ 'પદવિશેષ' જ છે ને? ને તદ્વાચ્યત્વ તો આ પદાર્થીમાં તમે કહો છો જ?

सभाधान- જેમ કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થના વાચક તરીકે 'ઘટ' એવું એક ચોક્કસ પદ છે.. તાણાવાણાવાળા પદાર્થના વાચક તરીકે 'પટ' એવું એક ચોક્કસ પદ (પદવિશેષ) છે. આવું આ અનંતાનંત પદાર્થો માટે નથી.. અર્થાત્ બધા માટે અલગ-અલગ પદ (પદવિશેષ) નથી... પણ બધા માટે વાચક તરીકે એક સાધારણ (common) अनिभलाप्य એવું એક જ પદ છે. માટે આ પદવિશેષ નથી, પણ પદસામાન્ય છે અને આવા માત્ર પદસામાન્યનું અભિલાપ્યત્વ એ અનંતાનંત પદાર્થોમાં सर्वपदवाच्यत्वाभावः ९३

अनन्तपदार्थसाधारणं तत्त्वेकमेवानन्तपदार्थानां वाचकमतस्तत्पदं पदसामान्यमेव । तद्वाच्यत्वं त्वेतेष्वनन्तगुणत्वेनोक्तेष्वनन्तपदार्थे- ष्वस्त्येवेति न् तेषु सर्वपदवाच्यात्वाभावोऽपि त्वनिभलाप्यपद- वाच्यत्वमेव ।

स्यादेवं-यमुद्दिश्य सप्तभङ्गी प्रवृत्ता स पदार्थो घटो वा भवतु पटो वा, तृतीयभङ्गस्तु स्यादवाच्य एवेत्येव । अतः सप्तभङ्गीविषय-भूतानां तृतीयभङ्गगतानां घट-पटादीनां सर्वेषां वाचकत्वेन तृतीय-भङ्गगतस्यावाच्यपदस्यापि पदसामान्यत्वमेव, तद्वाच्यत्वं तु तेष्वेव घटपटादिषु वर्तते । अतोऽस्यावाच्यपदस्यानिभलाप्यपदसमानार्थ-कत्वमेवेति । अहो विस्मरणशीलताऽऽयुष्मतः, अनंतानंतपदार्थेषु स्थितमनिभलाप्यपदवाच्यत्वं बोधयत्यनिभलाप्येतिपदं, केवलं पद-विशोषवाच्यत्वस्याभावादेवानािभलाप्यत्वमुच्यते, तृतीयभङ्गे तु न केवलं पदविशोषवाच्यत्वाभाव एवािष तु पदसामान्यवाच्यत्वाभावो-ऽप्यतः प्रस्तुतमवाच्यपदं तु सर्वपदवाच्यत्वाभावमेव बोधयित, इत्यादिपूर्वमुक्तं यद्विस्मरिस ।

છે, માટે અનિમિભાપ્ય પદથી એ બધા વાચ્ય બને છે... અને તેથી એ અનંતાનંત પદાર્થોમાં અનિમિભાપ્યપદ્દવાच્यत्व જણાય છે, પણ सर्वपद– वाच्यत्वाभाव નહીં.

શંકા- એમ તો સપ્તભંગીના ત્રીજા ભંગમાં, ચાહે ઘટ હોય કે ચાહે પટ હોય બધા માટે स्यादवाच्य एव એ જ જવાબ હોય છે... એટલે કે अवाच्य એ પણ પદસામાન્ય છે...ને તદ્વાચ્યતા ઘટ-પટ વગેરેમાં છે... માટે એ પણ अनिभलाप्य પદને સમાનાર્થક કેમ નહીં?

સમાધાન- અરે ભલા આદમી મેં કહ્યું ને કે अनिभलाप्य પદ તો अनिभलाप्यपदवाच्यत्व એ અનંતાનંત પદાર્થીમાં હોવું જણાવે છે, માત્ર પદિવશેષવાચ્યત્વાભાવ હોવાથી જ अनिभलाप्य કહેવાય છે. જયારે પ્રસ્તુત अवाच्य પદ તો સર્વપદવાચ્યત્વાભાવને જણાવે છે. એટલે કે પદિવશેષવાચ્યત્વાભાવ તો છે જ, પદસામાન્યવાચ્યત્વાભાવ પણ છે જ. न च वक्तव्यं सप्तभङ्गीविषयभूतेषु घटादिषु तृतीयभङ्ग-विचारणायां सत्यां पदसामान्यवाच्यत्वाभावोऽतश्च सर्वपदवाच्यत्वा-भावोऽपि किमिति कथ्यते, अवाच्यपदवाच्यत्वस्य सत्त्वादिति, तस्याप्यसत्त्वादेव । तस्याप्यसत्त्वेऽवाच्यपदेन घटादेरुल्लेखोऽपि न स्यादेवेति चेत् ? न स्यादेव, कः किमाहात्र ? ननु स्यादवाच्यः कः ? ननु किमत्र प्रष्टव्यम् ? यं घटादिकमुद्दिश्य सप्तभङ्गी प्रवृत्ता स घटादिरेव । नन्वनिभलाप्यः कः ? ते एवाभिलाप्यभिन्नत्वेनोक्ता अनन्तानन्तपदार्था इति चेत् ? सत्यं, यद्येवमनन्तानन्तपदार्थानामनिभलाप्यपदेनोल्लेखो भवति, तर्हि घटादेरवाच्यपदेनोल्लेखः किं न स्यादिति चेत् ? न, घटादे र्घटादि 'पदेनैवोल्लिखितत्त्वेना वाच्य' पदोल्लिखितत्वस्याना-वश्यकत्त्वात् । तथापि घटस्या वाच्य पदेनाप्युल्लेखस्य स्वीकारेऽप्यन-

શંકા- પણ, ઘટાદિમાં અવાच्यपदवाच्यत्व તો છે જ, પછી પદ-સામાન્યવાચ્યત્વાભાવ કેમ કહો છો?

સમાધાન- ના, अवाच्यपदवाच्यत्व પણ છે જ નહીં...

શંકા- જો એ ન હોય, તો તો ઘટાદિનો अवाच्य પદથી ઉલ્લેખ પણ ન જ થવો જોઈએ.

સમાધાન- તે નથી જ થતો ને...કોણે કહ્યું કે अवाच्य પદથી ઘટાદિનો ઉલ્લેખ થાય છે?

शंडा- स्यादवाच्य डोश छे?

**સમાધાન-** કેમ આવો પ્રશ્ન કરો છો? જે ઘટાદિ અંગે સપ્તભંગી પ્રવર્તી રહી છે, તે ઘટાદિ જ.

શંકા- अनिभलाप्य કોણ છે?

સમાધાન- એ જ અભિલાપ્યભિષ્ઠ અનંતાનંત પદાર્થો...

શંકા- બરાબર...જો આ અનંતાનંત પદાર્થોનો अનિધलाप्य પદથી ઉલ્લેખ થાય છે, તો ઘટાદિનો अवाच्य પદથી ઉલ્લેખ કેમ ન થાય?

સમાધાન- ઘટાદિનો 'ઘટાદિ'પદથી જ ઉલ્લેખ થઈ જાય છે,

भिलाप्यपदार्थराशौ तत्प्रवेशस्य शङ्कागन्थोऽपि नैव, घटपदाभिलाप्य-त्वस्य निराबाधं सत्त्वादेव । वस्तुतोऽ'नभिलाप्य'पदस्य यथाऽन-भिलाप्यपदवाच्यत्वमर्थो न तथाऽ'वाच्य'पदस्या वाच्य'पदवाच्य-त्वमर्थः, अवाच्यपदस्य वाचकत्वासम्भवात्, बाधितत्वात् । तथाहि-महोपाध्यायैः श्रीमद्भिर्यशोविजयवाचकैः कथितमस्माभिश्च सतर्कं पूर्वं निश्चितमिदं यत् संकेतितोऽपि न कश्चित् शब्दविशेषो मुख्यवृत्त्या युगपदुभयधर्मं बोधियतुं समर्थ इति । अतो 'अवाच्य'-'अनिभलाप्य' इत्यादिकस्य कस्यचिदिप शब्दस्य तद्वाचकत्वं यदि सम्भवेत्, तदा तस्यैव शब्दस्य संकेतः किमिति न क्रियेत? ततश्चां वाच्य'पदस्य नावाच्यपदवाच्यत्वार्थकत्विमित स्पष्टम् ।

ननु यथा पटपदवाच्यत्वाभावाद् 'घटः पट' इति नोच्यते तथाऽवाच्यपदवाच्यत्वाभावे घटोऽवाच्य इत्यपि नोच्येतैवेति चेत् ? मैवं, मृन्मयत्व-चतुष्कोणत्वादिरूपैः स्वपरोभयधर्मैर्युगपद्विचारणायां

પછી એનો 'અવાચ્ય'પદથી ઉલ્લેખ માનવાની શી જરૂર છે? ને છતાં ઘટનો 'અવાચ્ય'પદથી પણ ઉલ્લેખ થાય છે, એમ માનીએ તો પણ એમાં, 'ઘટ'પદાભિલાપ્યત્વ તો છે જ, પછી એનો અનભિલાપ્યપદાર્થીની રાશિમાં પ્રવેશ થઈ જવાની તો શંકા જ કયાં ઊભી રહે? વસ્તુતઃ, 'અનભિલાપ્ય'પદ 'અનભિલાપ્ય'પદવાચ્યત્વને જેમ જણાવે છે, એમ 'અવાચ્ય'પદ 'અવાચ્ય'પદવાચ્યત્વને જણાવતું નથી. તે પણ એટલા માટે કે એનો અર્થ આવો થાય છે કે આ 'અવાચ્ય'પદ એ વાચક છે, પણ આ અર્થ નીચે પ્રમાણે બાધિત છે.

મહોપાધ્યાયશ્રી યશોવિજયજી મહારાજે દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના રાસમાં કહ્યું છે ને આપણે પણ તર્કથી વિચારી ગયા છીએ કે કોઈએક 'अ' કે એવો કોઈપણ સંકેતિત કરેલો નવો શબ્દ મુખ્યવૃત્તિએ યુગપત્ ઉભયધર્મને જણાવવા સમર્થ નથી. એટલે જો अवाच्य કે अनिभलाप्य એવો કોઈ શબ્દ વાચક તરીકે શક્ય હોય તો તો એનો જ સંકેત કરી દેવામાં ન આવે? એટલે अवाच्यपदवाच्यत्व પણ નથી જ, એ સ્પષ્ટ છે.

सत्यां 'घटः स्यादवाच्य एवे'ित यदुच्यते तन्न 'घटोऽवाच्यपदवाच्य एवे'त्यर्थाभिप्रायेणापि तु 'घटः सर्वपदवाच्यत्वाभाववानेवे'त्यर्थाभिप्रायेणित दोषाभावात् । ननु ति 'अनन्तानन्ता अर्था अनिभलाप्या इति शास्त्रेषु यदुक्तं तस्यापि 'अनन्तानन्ता अर्थाः सर्वपदवाच्यत्वाभाववन्त' इत्येवार्थोऽस्तु किं 'अनन्तानन्ता अर्थाः सर्वपदवाच्यत्वाभाववन्त' इत्येवार्थोऽस्तु किं 'अनन्तानन्ता अर्था अनिभलाप्यपदवाच्या' इत्यर्थेनेति चेत् ? न, आधारभूतानां तेषामनन्तानन्तानामर्थानामुपस्थित्यभावप्रसङ्गात् । अयमाशयः-यथा 'घटाभाववद् भूतल-मि'ति ज्ञानाय भूतलोपस्थितिरपेक्षिता, धर्मिणोऽनुपस्थितौ तद्धर्मत्वेन कस्यापि ज्ञानासम्भवात् तथा 'अनन्तानन्ता अर्थाः सर्वपदवाच्यत्वाभाववन्त' इति ज्ञानायपेक्षिताऽऽधारभूतानामनन्तानन्तानामर्थानामुपिस्थितः कथं स्यादित्युच्यताम् ? ननु सर्वपदवाच्यत्वाभाववान् घट इति ज्ञानाय घटस्योपस्थितः कथं स्यादिति चेत् ? ननु घटस्य

શંકા- તો પછી घटोऽवाच्यः એમ શા માટે કહેવાય છે?

સમધાન- જયારે સ્વ-પર ઉભયધર્મોથી યુગપત્ વિચારવામાં આવે ત્યારે घટો अवाच्य एव એનો અર્થ घટોડवाच्यपदवाच्य एव એવો નથી, પણ घट: (सर्वपद)वाच्यत्वाभाववान् एव એવો છે.

શંકા- તો 'અનંતાનંત પદાર્થો અનિભલાપ્ય છે' આમાં પણ આવો જ અર્થ કરો ને? અર્થાત્ अनिभलाप्यपदवाच्यत्व નહીં, પણ सर्वपदवाच्यत्वाभाव જ કહો ने?

**સમાધાન-** આ સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ ક્યાં રહેશે? **શંકા**- કેમ? એ અનભિલાપ્યપદાર્થોમાં...

સમાધાન- એટલે અર્થ આવો મળશે કે सर्वपदवाच्यत्वाभाववान् अनिभलाप्यः पदार्थः આમાં, घटाभाववद् भूतलम् માં જેમ भूतल નું જ્ઞાન જરૂરી છે. તો જ એના ધર્મ તરીકે घटાभाव ભાસી શકે છે... એમ પ્રસ્તુતમાં અનિભલાપ્ય પદાર્થરૂપ ધર્મીનું જ્ઞાનપણ જોઈશે જ, તો જ એના ધર્મ તરીકે સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ ભાસી શકે. તો આ જ્ઞાન શી રીતે કરશો?

चाक्षुषप्रत्यक्षसिद्धत्वं किं भवतो न सिद्धम् ? अनिभलाप्यास्तु पदार्थाः शास्त्रोक्तेनानिभलाप्यशब्देनैवास्माभिर्ज्ञेयाः, न तदन्तरेण कोऽप्युपायः समित । ततश्च 'शास्त्रोक्तोऽनिभलाप्यशब्दः सर्वपदाभिलाप्यत्वाभाव-मेव बोधयित, न त्वनिभलाप्यानर्थान्, अनिभलाप्यपदवाच्यत्वार्थ-कत्वाभावादि त्यभ्युपगमे तेषामर्थानामुपस्थितिरशक्यैव स्यात् । तदनुपस्थितौ तु तत्र सर्वपदाभिलाप्यत्वाभावस्य बोधोऽपि नैव सम्भवेदिति निश्चीयत इदं यदनिभलाप्यपदमनिभलाप्यपदवाच्यत्वमेव बोधयित, न तु सर्वपदवाच्यत्वाभाविति । ततश्च समाप्तेयमवाच्यान-भिलाप्यपदयोः समानार्थकत्ववार्ता, प्रथमस्य सर्वपदवाच्यत्वा-भावार्थकत्वाद्, द्वितीयस्य चानिभलाप्यपदाभिलाप्यार्थकत्वादिति ।

ननु स्यादवाच्य एवेत्यत्रस्थोऽवाच्यशब्दः कथञ्जिदवाच्य-

શંકા- તો તમે ઘડાનું જ્ઞાન શી રીતે કરશો?

સમાધાન- ભલા આદમી... એ તો ચાક્ષુષપ્રત્યક્ષસિદ્ધ છે.. એટલે પ્રત્યક્ષથી ઉપસ્થિત છે... પછી એમાં વાચ્યત્વાભાવ જણાઈ શકે છે. અનિભલાપ્ય પદાર્થો તો શાસ્ત્રગત અનિભલાપ્ય શબ્દથી જ જાણી શકાય એવા છે, એ સિવાય આપણા માટે એ જાણવાનો કોઈ ઉપાય જ નથી. એટલે 'અનિભલાપ્ય' એવા શબ્દથી પણ એ ઉપસ્થિત થતા નથી, પણ સર્વપદાભિલાપ્યત્વાભાવ જ એનાથી ઉપસ્થિત થાય છે એવું જો માનશો તો એ પદાર્થો કશાથી ઉપસ્થિત જ નહીં થઈ શકે. ને એ જો ઉપસ્થિત નહીં થાય તો એમાં સર્વપદાભિલાપ્યત્વાભાવ પણ જાણી નહીં જ શકાય. એટલે નક્કી થાય છે કે 'અનિભલાપ્ય'પદ અનિભલાપ્યપદ-વાચ્યત્વને જણાવે છે અને 'અવાચ્ય'પદ સર્વપદવાચ્યત્વાભાવને જણાવે છે, માટે એ બન્ને પદ સમાનાર્થક નથી.

શંકા- ત્રીજાભંગમાં ઉત્તર स्यादवाच्य एव છે. આમાં સ્યાત્કાર પડેલો છે. એટલે કથંચિદ્ અવાચ્યત્વ જ માનવાનું છે. સર્વથા અવાચ્યત્વ નહીં. એટલે અવાચ્યપદવાચ્યત્વ તો માનવું જ જોઈએ. નહીંતર સ્યાત્કારની સંગતિ કઈ રીતે કરશો? त्वमेव बोधयित, न तु सर्वथाऽवाच्यत्वं, स्यात्कारेण लाञ्छितत्वात् । ततश्चावाच्यपदवाच्यत्वं मन्तव्यमेव, अन्यथा स्यात्कारानुपपत्तेरिति चेत् ? न, स्यात्कारोपपत्तेरन्यथोपपत्तेरिति । अयमाशयः-एकोंऽशः स्वरूपेणैकश्च पररूपेणेत्ययुगपदपेक्षायां स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येवेति यदुत्तरं तेन प्राप्यमाणं यदस्तिनास्तिपदवाच्यत्वं तदेव स्यात्कारेणा-क्षिप्यते । अतो न स्यात्काराक्षिप्यमाणत्वेनावाच्यपदवाच्यत्वस्य सिद्धिः । नन्वेतत्तु कथंचिद् वाच्यत्वमपेक्षान्तरमपेक्ष्यागतम्, तामेव युगपदपेक्षामपेक्ष्य तु नैवागतमिति चेत् ? न, इष्टापत्तेः, स्यात्कारस्या-पेक्षान्तरमपेक्ष्यैव विरुद्धधर्माक्षेपकत्वात्, मृन्मयत्वादिस्वरूपापेक्षया प्राप्तस्य स्यादस्त्येवेति प्रथमभङ्गस्य घटकीभूतस्य स्यात्कारस्यापि सुवर्णमयत्वादिपररूपापेक्षस्यैव (कथिज्ञद् )नास्तित्वस्याक्षेप-

સમાધાન- 'સ્વ'રૂપ-'પર'રૂપની ક્રમિક અપેક્ષા હોય ત્યારે અસ્તિ-નાસ્તિ પદનું વાચ્યત્વ તેમાં છે જ. સ્યાત્કાર કથંચિદ્ વાચ્યત્વ તરીકે આ વાચ્યત્વને ખેંચી લાવે છે. એટલે સ્યાત્કારની સંગતિ માટે અવાચ્યપદવાચ્યત્વ માનવું જરૂરી નથી.

**શંકા-** આ તો અપેક્ષા બદલીને કથંચિદ્વાચ્યત્વ આવ્યું.... યુગપદ્ અપેક્ષાને ઊભી રાખીને તો ન આવ્યું ને?

સમાધાન- સ્યાત્કાર વિરુદ્ધધર્મને કથંચિદ્ જે ખેંચી લાવે છે તે અપેક્ષા બદલીને જ, અપેક્ષા બદલ્યા વગર કાંઈ નહીં.... જેમકે પ્રથમભંગમાં 'સ્વ'રૂપની (મૃન્મયત્વની) અપેક્ષાએ સ્યાદસ્ત્યેવ જે કહેવાય છે તેમાં રહેલો સ્યાત્કાર કથંચિદ્ નાસ્તિત્વને જે ખેંચી લાવે છે તે 'સ્વ'રૂપની અપેક્ષાને ઊભી રાખીને નહીં, પણ 'પર'રૂપની અપેક્ષાને અપેક્ષિત કરીને જ. 'સ્વ'રૂપની અપેક્ષાને જ વળગી રહેવામાં આવે તો નાસ્તિત્વ કહી શકાય જ નહીં, કારણકે મૃન્મયત્વેન ઘડામાં નાસ્તિત્વ છે જ નહીં. આમ અવાચ્યપદવાચ્યત્વ માન્યા વિના પણ, અપેક્ષા બદલીને વાચ્યત્વ આવી જ શકે છે. માટે અવાચ્યપદવાચ્યત્વ માનવાની જરૂર નથી. ને તેથી સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ માનવામાં કશો વાંધો નથી.

कत्वात्, स्वरूपापेक्षाया एवापेक्ष्यत्वे तु नास्तित्वस्य नास्तित्वमेव, घटेऽधिकृते मृन्मयत्वाद्यपेक्षया नास्तित्वस्यासम्भवात् । ततश्च स्या-त्कारस्यापेक्षान्तरेणैव विरुद्धधर्माक्षेपकत्वमिति स्थितम् । एवञ्च स्थिते तृतीयभङ्गघटकस्य स्यात्कारस्यायौगपद्यापेक्षस्य कथञ्चिद् वाच्यत्व-स्याक्षेपेणैव चरितार्थत्वान्नावाच्यपदवाच्यत्वसिद्धिः । ततश्च सर्वपद-वाच्यत्वाभावोऽनाबाध एव ।

अन्नेदमि विचारणीयं - घटे घटपदवाच्यत्वं तु वर्तत एवेत्यिविशेषेण सर्वपदवाच्यत्वाभावस्य कथनं त्वनुचितमेव । ततश्चा-स्य कश्चिदर्थविशेषो मन्तव्यः । स चैवमाभाति-यदा स्वद्रव्या-दिग्राहकनयस्यार्पणा, तदाऽस्तित्वं ज्ञायते, तज्ज्ञापियतुं च स्याद-स्त्येवेत्येवं मस्ति शब्दः प्रयुज्यते । यदा परद्रव्यादिग्राहकनयस्यार्पणा, तदा नास्तित्वं ज्ञायते, तज्ज्ञापियतुं च स्यान्नास्त्येवेत्येवं 'नास्ति'शब्दः प्रयुज्यते । यदा द्वयोर्नययोर्पणा, तदा यज्ज्ञायते तज्ज्ञापियतुम- 'वाच्य'शब्दः प्रयुज्यते । ततश्च यथाऽस्तिनास्तिशब्दौ मुख्यतया न घटं बोधियतुं प्रयुज्यते, अपि तु तत्तन्नयविषयभूते अस्तित्वनास्तित्वे बोधियतुं प्रयुज्यते, एवं मवाच्य' शब्दोऽपि मुख्यतया न घटं बोधियतुं

તથા, આમાં આવું પણ વિચારવું જોઈએ કે, ઘટમાં ઘટપદવાચ્યત્વ તો છે જ. તેથી સીધે સીધો સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ કહેવો તો યોગ્ય નથી જ. તો પછી આનો વિશેષ અર્થ હોવો જોઈએ. તે આવો જણાય છે- જયારે સ્વદ્રવ્યાદિગ્રાહક નયે જોવામાં આવે ત્યારે 'અસ્તિત્વ' જણાય છે ને એને જણાવવા માટે स्यादस्त्येव એમ 'अस्ति' શબ્દ વપરાય છે. જયારે પરદ્રવ્યાદિગ્રાહક નયે જોવામાં આવે છે ત્યારે 'નાસ્તિત્વ' જણાય છે...ને એને જણાવવા માટે 'स्यात्रास्त्येव' એમ 'नास्ति' શબ્દ વપરાય છે. જયારે આ બન્ને નયની અર્પણા કરવામાં આવે છે ત્યારે જે દેખાય એને જણાવવા માટે અવાच્य શબ્દ વપરાય છે. એટલે જેમ, अस्ति–नास्ति શબ્દ મુખ્યત્યા ઘટને જણાવવા માટે નથી, પણ અસ્તિત્વ–નાસ્તિત્વને જણાવવા માટે છે, એમ अवाच्य શબ્દ સર્વપદવાચ્યત્વાભાવને જે જણાવે છે તે મુખ્યત્યા ઘટ અંગે નથી, પણ

प्रयुज्यतेऽपि तु युगपदिपितयोर्द्वयोर्नययोर्यो विषयस्तज्ज्ञापियतु-मेवेत्यवाच्यशब्देन बुध्यमानः सर्वपदवाच्यत्वाभावोऽपि मुख्यतया तस्मिन्नेव विषये मन्तव्यः । ततश्च घटे यथैकैकनयविषयभूतमस्तित्वं नास्तित्वं च वर्तते, तथाऽन्यदिप किञ्चिद् युगपदिपितनयद्वयविषय-भूतं वर्तते यत्र सर्वपदवाच्यत्वाभावोऽस्ति । यतश्च तत्र सर्वपद-वाच्यत्वाभावोऽतो नैकेनापि पदेन तदुल्लेखस्य सम्भव इति स्यादवाच्य एव घट इत्युच्यते ।

किञ्च शक्रापेक्षया देवत्वं 'स्व'धर्मः, चतुरिन्द्रियत्वं च 'पर'धर्मः । ततश्च देवत्वधर्मपुरस्कारेण विचार्यमाणे शक्ने यदस्तित्वं ज्ञायते तदस्तीति शब्देनोच्यते । चतुरिन्द्रियत्वधर्मपुरस्कारेण यन्नास्तित्वं ज्ञायते तन्नास्तीति शब्देनोच्यते । चतुरिन्द्रियदेवत्वलक्षणोभय-धर्मपुरस्कारेण युगपद्विचार्यमाणे शक्ने किं ज्ञायते केन च शब्देनोच्यते तत्तृतीयभङ्गे विचार्यते । तत्र चतुरिन्द्रियदेवत्वस्य शशशृङ्गकल्पत्वान्न तद्धर्मपुरस्कारेण कस्यचिदिप पदार्थस्य किञ्चिदिप ज्ञानं भिवतु-

ઉભયનયની અર્પણા વખતે બનતા વિષય અંગે છે. એટલે કે અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વ સિવાય કંઈક છે જેમાં સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ છે. ને સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ છે માટે કોઈપણ પદથી એ વાચ્ય ન હોવાથી એનો ઉલ્લેખ શક્ય ન હોવાના કારણે स्यादवाच्य एव घटः એમ કહેવાય છે.

વળી, શક્રની અપેક્ષાએ દેવત્વ એ સ્વધર્મ છે અને ચઉરિન્દ્રિયત્વ એ પરધર્મ છે. એટલે દેવત્વધર્મને આગળ કરીને શક્રને વિચારતા જે અસ્તિત્વ જણાય છે એ 'અસ્તિ' એવા શબ્દથી કહેવાય છે ચઉરિન્દ્રિયત્વધર્મને આગળ કરીને જે નાસ્તિત્વ જણાય છે એ 'નાસ્તિ' શબ્દથી બોલાય છે. ચઉરિન્દ્રિય-દેવત્વરૂપ ઉભયધર્મની અપેક્ષાએ યુગપદ્ વિચારવામાં આવે ત્યારે શું જણાય છે ને કયા શબ્દથી બોલાય છે? એ ત્રીજાભંગમાં વિચારાય છે. એમાં ચઉરિન્દ્રિયદેવત્વ એ શશશૃંગતુલ્ય અસત્ હોવાથી તે ધર્મને આગળ કરીને કોઈપણ પદાર્થનું કાંઈપણ જ્ઞાન થઈ શકતું નથી. અને જ્ઞાન એ જ તો કોઈપણ વસ્તુની વસ્તુતાનું વ્યવસ્થાપન કરનાર અને જણાવનાર છે. એટલે છતે પ્રયાસે પણ જો જ્ઞાન થતું નથી - થઈ संकेतः कथं भवति?

मर्हति । ज्ञानमेव हि वस्तुनो वस्तुत्वस्य व्यवस्थापनाय ख्यापनाय चालं, तदेव हि यदि सत्यिप प्रयासे न भवित तदाऽवस्तुत्वमेव तत्र मन्तव्यं स्यात् । अत एव सम्मितित्त्वसोपाने (पृ. १६७) 'यदा तु द्वाभ्यामिप युगपत्तद्वस्त्विभिधित्सितं भवित तदाऽवक्तव्यभङ्गनिमित्तं तथाभूतस्य वस्तुनोऽभावात् प्रतिपादकवचनातीतत्वात् तृतीयभङ्ग- सद्भावः' इत्याद्यप्युक्तम् । ततश्च यदि तृतीयभङ्गेऽवस्त्वेव, तदा- ऽवाच्यपदवाच्यत्वस्याप्यसम्भवात् तृतीयभङ्गगतोऽवाच्यशब्दः सर्व- पदवाच्यत्वाभावमेव सूचयतीति स्वीकर्तव्यं स्यादेव [किञ्चैवं पूर्वं (पृ. १००) 'तथाऽन्यदिप किञ्चिद् युगपदिपितनयद्वयिषयभूतं वर्तते' इति यदुक्तं तत्र 'किञ्चिदि'त्युक्तिमात्रमेव ज्ञेयं, कस्यचिदिप ज्ञानासम्भवेन विषयस्य वस्तुतोऽभावादिति ।] । तदेवं तृतीयादि- भङ्गगतेना वाच्य पदेन किं बुध्यते तिन्नर्णयार्थं कृताऽनुप्रेक्षा प्रदर्शिता। परमार्थस्त्वयमेवान्यो वा किश्चिदिति तु बहुश्रुता विदन्तीति।

तथाप्य'वाच्य'पदं न सर्वपदवाच्यत्वाभावार्थकमपि त्व-

શકતું નથી તો અવસ્તુત્વ જ માનવાનું રહે. એટલે જ સમ્મતિતત્ત્વસોપાન (પૃ. ૧૬૭) ગ્રન્થમાં આવું પણ કહ્યું છે કે-''જ્યારે સ્વ-પર બન્ને ધર્મોથી યુગપદ્ તે વસ્તુને કહેવાની ઇચ્છા હોય ત્યારે અવક્તવ્યભંગને કહેવાનું નિમિત્ત છે, કારણકે તેવા પ્રકારની વસ્તુનો અભાવ હોવાથી પ્રતિપાદક વચનાતીત હોવાના કારણે ત્રીજાભંગનો સદ્ભાવ થાય છે'' એટલે ત્રીજા ભંગમાં જો અવસ્તુ જ છે તો અવાચ્યપદવાચ્યત્વ પણ સંભવતું નથી જ. માટે તૃતીયભંગમાં રહેલો 'અવાચ્ય' શબ્દ સર્વપદવાચ્યત્વાભાવને જ સૂચવે છે, એ સ્વીકારવું જોઈએ. [વળી આ રીતે તો પૂર્વ (પૃષ્ઠ ૧૦૦ પર) 'પણ ઉભયનયની અર્પણા વખતે બનતા વિષય અંગે છે. એટલે કે અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વ સિવાય કંઈક છે' વગેરે જે કહ્યું છે તેમાં વિષયભૂત આ 'કંઈક' એ માત્ર કથન જાણવું, વાસ્તવિક કશું છે નહીં, કારણ કે કશું જણાતું નથી.]

ત્રીજા વગેરે ભંગમાં રહેલા अवाच्य શબ્દથી શું જણાય છે? એનો નિર્ણય કરવા માટે કરેલી અનુપ્રેક્ષા આ રીતે દર્શાવી. પરમાર્થ આ જ છે કે અન્ય? એ બહુશ્રુતો જાણે છે.

१०१

'वाच्यपदवाच्यत्वार्थकमेवे 'त्यत्रैव यद्यास्था तथापि न किञ्चित्रः श्रूयते, अवाच्यपदस्यानिभलाप्यपदसमानार्थकत्वस्यैवमप्यसिद्धेः । अवाच्यपदस्य शब्दसङ्केतासम्भवसूचकत्वात्, अनिभलाप्यपदस्य तु न तदसम्भवसूचकत्वं, अपि तु छन्नस्थान् प्रति संकेत्यमानार्थज्ञानाभावेन केविलनस्तु प्रति प्रयोजनाभावेन यः शब्दसङ्केताभावस्तस्यैव सूचक-त्वमिति । एतच्चाग्रे व्यक्तीभविष्यति ।

अथैतदेवान्यप्रकारेणापि निश्चिनुमः । तदर्थं पूर्वं वचन-व्यवहारविषयं किञ्चिद्विचारयामः ।

- स्वमनोगताभिप्रायं ज्ञापियतुं यद्वाऽन्यमनोगताभिप्रायं ज्ञातुं वचनव्यवहारो प्रवर्तते । एताभ्यां प्रयोजनाभ्यां विनापि प्रवर्तमानो वचनव्यवहारोऽशिक्षितालापापरपर्यायमौखर्यं (बकवास इति भाषायां) उच्यते । न च शिष्टानां तस्य सम्भवः ।
  - अतो वचनव्यवहारश्छद्मस्थस्य छद्मस्थं प्रति यद्वा छद्म-

છતાં જો, 'અવાચ્યપદવાચ્યત્વ' તો માનવું જ એમ જ દિલ કહ્યા કરતું હોય તો પણ અવાચ્યપદ અનભિલાપ્યપદને સમાનાર્થક તો બની જવાનું નથી જ. કારણકે જે રીતે અભિપ્રેત છે એ રીતે જણાવનાર કોઈ શબ્દ (કે સંકેત) શક્ય જ નથી માટે અવાચ્યત્વ છે. જયારે અનભિલાપ્યપદાર્થી માટે એવું નથી. ત્યાં શબ્દ (કે સંકેત) સાવ અશક્ય છે એવું નથી... સંકેત્યમાનનું જ્ઞાન ન હોવાથી છદ્મસ્થોને ઉદ્દેશીને સંકેત કરાતો નથી. પ્રયોજન ન હોવાથી કેવલીને ઉદ્દેશીને સંકેત કરાતો નથી. અર્થાત્ શબ્દ કે સંકેત અશક્ય જ છે એવું નથી. પણ કરાતા નથી. માટે અનભિલાપ્યત્વ છે. આ વાત આગળ વધારે સ્પષ્ટ થશે.

આ જ વાતને હવે બીજી રીતે વિચારીએ.

- સ્વગત-કે અન્યગત મનના અભિપ્રાયને જાણવા કે જણાવવા માટે વચન-વ્યવહાર હોય છે.. જ્યાં આવું પ્રયોજન ન હોય એવા વચનપ્રયોગો એ બકવાસરૂપ છે ને એ શિષ્ટપુરુષોને સંભવતા નથી.
  - એટલે, વચનવ્યવહાર છદ્મસ્થ-છદ્મસ્થ વચ્ચે, છદ્મસ્થ-કેવલી

स्थस्य केविलनं प्रति यद्वा केविलनश्छद्मस्थं प्रति प्रवर्तते, न तुं केविलनः केविलनं प्रति, द्वयोः सर्वज्ञत्वेन ज्ञानज्ञापनान्यतरस्यापि प्रयोजनस्याभावात्, केविलनस्तु शिष्टतमत्वात् ।

- सङ्केतं ज्ञातुं ज्ञापियतुं वा प्रवर्तमाने वचनप्रयोगे वक्तृ-श्रोत्रोर्मध्यादेकः सङ्केतस्य ज्ञाता भवित, तदन्यस्त्वज्ञाता । यथा पुत्रः पितरं पृच्छिति 'तात ! एष कम्बुग्रीवादिमान् पदार्थः केन शब्दे-नोच्यते ?' अत्र वक्ता पुत्रोऽज्ञाता, श्रोता तु पिता सङ्केतस्य ज्ञाता । ततश्च पिता पुत्रं प्रत्युत्तरयित 'वत्स ! स 'घट' इति शब्देनोच्यते' (घटइति शब्दस्तस्य वाचकः) इति । अत्र वक्ता पिता सङ्केतस्य ज्ञाताऽस्ति पुत्रस्तु श्रोताऽज्ञाता, श्रवणानन्तरं तु सोऽपि ज्ञाता स्यादेव । सङ्केतज्ञानज्ञापनान्यतरार्थेभ्यो वचनव्यवहारेभ्योऽन्ये ये वचनव्यवहारा-स्तेषु वक्तृश्रोत्रोर्द्वयोः सङ्केतज्ञातृत्वमावश्यकं, अन्यथा बोधासम्भवात्।
  - सङ्केतकरणावसरे सङ्केतकर्ता वाच्यार्थस्य सङ्केत्यमान-

• સંકેત જાણવા-જણાવવા માટે જ જે વચનપ્રયોગ થાય છે એમાં વક્તા-શ્રોતા બેમાંથી એક સંકેતનો જાણકાર હોય છે અને બીજો અજાણ હોય છે.. જેમકે બાળક બાપને પૂછે છે - આ સામા પદાર્થને શું કહેવાય? આમાં વક્તા બાળક અજાણ છે ને શ્રોતા બાપ જાણકાર છે. પછી બાપ જવાબ આપે કે 'આ સામા પદાર્થને 'ઘટ' કહેવાય.' ત્યારે વક્તા જાણકાર છે ને શ્રોતા અજાણ છે ને હવે જાણકાર બને છે. સંકેતને જાણવા-જણાવવા માટેના આ વચનપ્રયોગો સિવાયના તો બધા વચનપ્રયોગો માટે શ્રોતા અને વક્તા બન્ને સંકેતના જાણકાર જોઈએ.... અન્યથા બોધ થાય નહીં.

વચ્ચે અને કેવલી-છદ્મસ્થ વચ્ચે હોય શકે છે, પણ કેવલી-કેવલી વચ્ચે હોવો સંભવતો નથી... કારણકે શ્રોતા અને વક્તા બન્ને કેવલી હોવાથી બન્ને બધું જ જાણે છે... કશું અજ્ઞાત છે જ નહીં જેને જણાવવા વચનવ્યવહાર આવશ્યક બને... અને કેવલી ભગવંતો તો મહાશિષ્ટ પુરુષો છે... બકવાસની તો ગંધ સુધ્ધાં સંભવતી નથી જ.

घटादिशब्दवाच्यत्वेन कम्बुग्रीवादिमत्त्वादितदन्यधर्मेण च ज्ञाता भवित, सङ्केतगृहीता तु तदन्यधर्मेणैव ज्ञाता भवित, न तु संकेत्य-मानशब्दवाच्यत्वेनापि, अन्यथा सङ्केतकरणस्यानितप्रयोजनात् । अन्यधर्मेणाप्यज्ञातिर सङ्केतगृहीतिर प्रथमं कथि छिदपि तज्ज्ञानमेव दीयते, तद्यथा-चाक्षुषप्रत्यक्षादिना कम्बुग्रीवादिमत्त्वेन घटमजानानं सङ्केतग्राहकं प्रति प्रथमं कम्बुग्रीवादिमत्त्वस्य कल्पना दीयते-तथाहि-यस्याधोभागे पृथु बुधं मध्यभागे च महदुदरमुपिर च भागे कण्ठो-(ग्रीवा) वर्तते तादृशं पदार्थं कल्पयेत्यादि । एवं केनचिदिप प्रकारेण घटस्तज्ज्ञानविषयीकर्तव्य एव, अन्यथा सङ्केतग्रहणासम्भवात्। अत एव परमाण्वादीनामतीन्द्रियाणामर्थानां सङ्केत यदा कर्तव्यः स्यात् तदापि प्रथमं परमाण्वादीनां कल्पना देयैव भवित । तथाहि-कपालानि घटस्य विभागः (अवयवाः), कपालिकाः कपालस्य,

<sup>•</sup> જ્યારે સંકેત કરવામાં આવે છે, ત્યારે જે સંકેત કરી રહ્યો છે તેને આપણે સંકેત કરનાર કહીશું... અને જે સંકેતનું ગ્રહણ કરનાર છે એને આપણે સંકેત ઝીલનાર કહીશું...આમાંથી જે સંકેત કરનાર હોય છે એ વાચ્યાર્થનો વિવક્ષિતપદવાચ્યત્વેન પણ જાણકાર હોય છે ને એ સિવાય અન્ય રીતે પણ જાણકાર હોય છે.. જે સંકેત ઝીલનાર છે એ વાચ્યાર્થનો અન્ય રીતે જાણકાર હોય છે (અથવા પહેલાં કલ્પના આપવા વગેરે દ્વારા એને જાણકાર બનાવવો પડે છે). પણ વિવક્ષિતપદવાચ્યત્વેન જાણકાર હોતો નથી. (એનો, સંકેત ઝીલવા પર એ જાણકાર બનવાનો છે.) જેમકે-સંકેત કરનાર વાચ્યાર્થ ઘટનો કંબુગ્રીવાદિમત્ત્વેન ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષાદિથી જાણકાર છે અને ઘટપદવાચ્યત્વેન પણ (પોતે જ્યારે સૌપ્રથમ સંકેત અન્ય પાસેથી ઝીલ્યો હતો ત્યારથી) જાણકાર છે. સંકેત ઝીલનારો પણ ચાક્ષુષપ્રત્યક્ષાદિથી વાચ્યાર્થ ઘટનો જાણકાર છે, ક્યારેક ચાક્ષુષાદિ પ્રત્યક્ષ ન હોય છે ત્યારે 'જેની પહોળી બેઠક હોય.. મોટું પેટ હોય... ઉપર કાંઠો હોય...' વગેરે રૂપે એને કલ્પના આપીને જાણકાર બનાવાતો હોય છે... પણ આમ સંકેત કરતાં પૂર્વે એ વાચ્યાર્થનો જાણકાર બનેલો હોવો જ જોઈએ તો જ સંકેતને એ સમજી શકે છે

लघुकपालिकाः कपालिकायाः, एवमुत्तरोत्तरं प्राप्यमाणाया विभाग-धाराया क्रचिद्विरामो भवति, अस्या विभागधाराया अन्ते तद्द्रव्यं प्राप्यते यदविभाज्यं (निरवयवं) वर्तते । एवं सङ्केतगृहीतुर्मनिस निरवयवत्वेन परमाणोरुपस्थितिः प्रथमं क्रियते । तदनन्तरं 'अन्ते प्राप्यमाणं तन्निरवयवं द्रव्यं परमाणुरुच्यत' इत्यादिरूपेण सङ्केतः क्रियते । ततश्च सङ्केतगृहीतुरिष वाच्यार्थस्य केनचिद्धर्मेण ज्ञान-मावश्यकमेवेति स्थितम् ।

एतद्भूमिकानन्तरमथ प्रस्तुतं प्रस्तुमः-

केवली भगवान् केवलज्ञानेनानभिलाप्यानप्यर्थान् साक्षाज्ञा-नात्येव । अन्योऽपि केवली तान् जानात्येव । अतः सित प्रयोजने केविलनाऽन्यं केविलनं प्रति 'एषोऽधिकृतोऽर्थो 'अ'इति वर्णेनोच्यता-

અને ઘટપદવાચ્યત્વેન વાચ્યાર્થનો એ જાણકાર નથી... પણ સંકેત દ્વારા જાણકાર બનવાનો છે. પરમાણુ જેવા અતીન્દ્રિય પદાર્થનો સંકેત કરવાનો હોય ત્યારે પણ...પ્રથમ પરમાણુની કલ્પના તો આપવી જ પડે છે... જેમકે- ઘટ-કપાલ-કપાલિકા-ઠીકરી-નાની ઠીકરી-એનાથી પણ નાની ઠીકરી... આમ વિભાગ કરતાં કરતાં જે અવયવધારા મળે છે એ ક્યાંક અટકે છે... અર્થાત્ આ અવયવધારામાં છેલ્લે એવું દ્રવ્ય આવે છે જે અવિભાજય (નિરવયવ) હોય છે. આ રીતે વાચ્યાર્થને સંકેત ઝીલનારની બુદ્ધિમાં નિરવયવત્વેન ઉપસ્થિત કરવામાં આવે છે ને પછી એનો સંકેત થાય છે કે આવું જે નિરવયવદ્રવ્ય છે એને 'પરમાણુ' કહેવાય છે. એટલે નિશ્ચિત થયું કે સંકેત ઝીલનારને પણ વાચ્યાર્થની કોઈક ને કોઈક રીતે જાણકારી હોવી જ જોઈએ.

આટલી પાયાની વિચારણા બાદ હવે પ્રસ્તુતમાં આવીએ....

જે અનભિલાપ્ય પદાર્થો છે એને કેવલીભગવાન્ પોતાના કેવલજ્ઞાનથી સાક્ષાત્ જાશે છે. બીજા કેવલી ભગવાન્ પણ એ રીતે જાશે છે. એટલે એક કેવલી ભગવાન્ ધારે તો અન્ય કેવલી પ્રતિ 'આ વિવક્ષિત પદાર્થને 'અ' કહેવો એમ સંકેત કરી શકે છે.. પણ પ્રયોજન मि'त्यादिरूपेण सङ्केतः कर्तुं शक्य एव, केवलं प्रयोजनस्यासम्भवान्न कदाचिदिप स क्रियत इति । छद्मस्थं सङ्केतगृहीतारं प्रति सङ्केत-करणस्य सप्रयोजनत्वसम्भवात् केविलनाऽपि प्रयोजनमनुसृत्यानेके सङ्केताः क्रियन्त एव । केवलं ते त्विभिलाप्यानामेव, न त्वनिभ-लाप्यानामि, छद्मस्थानां केनापि धर्मेणानिभलाप्यानां विविक्षितानां ज्ञानासम्भवेन सङ्केतकरणात्पूर्वं तदुपस्थित्यसम्भवात् । अतः केवल्यपि 'पदार्थोऽयं 'अ' इति वर्णोनोच्यतामि'त्यादि सङ्केतं न

ન હોવાથી ક્યારેય સંકેત કરતા નથી... સંકેત ઝીલનાર છદ્મસ્થ હોય તો એને સંકેત કરવો એ કેવલીને પણ સપ્રયોજન બની શકે છે ને તેથી કેવલીભગવંતો એવા કેટલાય સંકેત કરતાં જ હોય છે. પણ પ્રસ્તુતમાં અનિભલાપ્ય પદાર્થો છદ્મસ્થના જ્ઞાનનો અન્ય કોઈ રીતે વિષય બની જ શકતા નથી.. એટલે કેવલીભગવંતો પણ, 'જો આ પદાર્થને 'અ' કહેવાય' આને 'ब' કહેવાય… આવો કોઈ સંકેત કરી શકતા નથી. એટલે છદ્મસ્થને તો અન્ય રીતે પણ જાણકારી નથી… ને અમુકપદ-વાચ્યત્વેન પણ જાણકારી નથી… માટે છદ્મસ્થો વચ્ચે પણ અનિભલાપ્ય પદાર્થો સંકેતનો વિષય બની શકતા નથી.

**શંકા-** એ પદાર્થોમાં અનભિલાપ્યપદવાચ્યત્વ છે એ તો તમે જ કહી ગયા છો. તો એમાં 'અનભિલાપ્ય' પદનો સંકેત થયેલો જ છે ને ?

સમાધાન- ના, એ પદાર્થોમાં અમે માત્ર વાચ્યત્વ જ કહેલું છે. સંકેત નથી કહ્યો. કારણકે સંકેત માનવામાં એ પદાર્થોનું અનભિલાપ્યત્વ જ હણાઈ જાય છે. તે આ રીતે - આ પદાર્થોમાં પણ જ્ઞેયત્વ-સત્ત્વ હોવાથી જ્ઞેયપદાભિલાપ્યત્વ અને સત્પદાભિલાપ્યત્વ માનવું જ પડે છે. એટલે અનભિલાપ્યત્વ જ ઊડી ન જાય એ માટે નીચેમાંનો કોઈપણ નિયમ (કે વિશેષ પ્રકારની પરિભાષા) માનવો જ પડે છે. (૧) પૂર્વ કહ્યા મુજબ પદવિશેષાભિલાપ્યત્વ જ 'અભિલાપ્યત્વ' કહેવાય… આ પદાર્થોમાં તે ન હોવાથી અનભિલાપ્યત્વ છે. અથવા (૨) અર્થપર્યાય-પ્રવૃત્તિનિમિત્તકપદથી અભિલાપ્ય જે ન હોય તે અનભિલાપ્ય. [પરિ-ભાષાના અજાણ પાઠકો માટે - વાચ્યાર્થમાં રહેલ જે ધર્મને નજરમાં

कदाचिदिप करोति । अत एव छद्यस्थानां तु न तत्र कोऽप्यवकाशः।
ततश्चानिभलाप्यानामर्थानां न कदाचिदिप सङ्केतः कियत इति
स्थितम् । ननु तेष्व निभलाप्य'-इतिपदस्य सङ्केतः कृत एव वर्तते,
अनभिलाप्यपदवाच्यत्वस्य तेषु भवतैवोक्तत्वादिति चेत् ? न,
सङ्केतस्यानुक्तत्वात्, अन्यथा अनिभलाप्यत्वहानिप्रसङ्गात्, अनिभलाप्यत्वेनाभिमतानामप्यर्थानां 'ज्ञेय'पदाभिलाप्यत्वस्य सत्पदाभिलाप्यत्वस्य चावश्यंस्वीकरणीयत्वात्, तेषामिप ज्ञेयत्वात् सत्त्वाच्च ।
अतस्तस्याः हानेर्निवारणार्थमयं नियमोऽवश्यमङ्गीकर्तव्यो यद्-एतेषु
पदिवशेषाभिलाप्यत्वं यन्नास्ति तद्येक्षयैव पूर्वमुक्तवदनभिलाप्यत्वं
मन्तव्यमिति । यद्वाऽर्थपर्यायप्रवृत्तिनिमिक्तकपदाभिलाप्यत्वमेव
वस्तुतोऽभिलाप्यत्वम्, तद्यत्र नास्ति स पदार्थोऽनिभलाप्य इति नियमः
स्वीकरणीयः । ततश्च नानिभलाप्यानामनिभलाप्यत्वहानिः, ज्ञेयत्वा-

રાખીને સંકેત કરવામાં આવે છે (ને તેથી પછી તે તે શબ્દની-પદની એ વાચ્યાર્થને જણાવવા માટે પ્રવૃત્તિ (=પ્રયોગ) કરવામાં આવે છે] તે ધર્મને પદપ્રવૃત્તિનિમિત્ત કહેવાય છે. જેમકે ઘટત્વને નજરમાં રાખીને 'ઘટ' શબ્દ બોલાય છે. તો ઘટત્વ એ ઘટપદપ્રવૃત્તિનિમિત્ત છે. એમ લાલાશ એ રક્તપદપ્રવૃત્તિનિમિત્ત છે, શ્રીમંતાઈ એ શ્રીમંતપદપ્રવૃત્તિનિમિત્ત છે. આવા ઘટ, રક્ત વગેરે જે શબ્દો વ્યવહારમાં વપરાયા કરે છે એ બધાના પદપ્રવૃત્તિનિમિત્તભૂત ઘટત્વ-રક્તત્વ વગેરે ધર્મો અર્થપર્યાયરૂપ જ હોય છે ને તેથી આ પદાર્થો અભિલાપ્ય જ છે. અનિભલાપ્ય પદાર્થોમાં પણ અર્થપર્યાય હોય તો છે જ. પણ આપણે એણે કોઈપણ રીતે જાણી શકતા જ નથી. તેથી એને આગળ કરીને સંકેત થઈ શકતો નથી, એટલે કે એના અર્થપર્યાયો પદપ્રવૃત્તિનિમિત્ત બનતા નથી. એ સિવાય જ્ઞેયત્વ-સત્ત્વ વગેરે ધર્મોને નજરમાં રાખીને એ પદાર્થોને જ્ઞેય-સત્ કહેવાય છે. પણ એ જ્ઞેયત્વ વગેરે અર્થપર્યાયરૂપ નથી. વાચ્યત્વ એ અર્થપર્યાય નથી, આ વાત આગળ સવિસ્તર કહેવાશે. એ જ રીતે જ્ઞેયત્વ પણ અર્થ પર્યાય નથી એ જાણી લેવું.

શંકા- પણ સત્ત્વ તો ખુદ જ અર્થક્રિયાકારિત્વરૂપ છે. તો એ તો

#### देरर्थपर्यायत्वाभावात् । तस्य तदभावश्चाग्रे व्यक्तीकरिष्यते ।

यद्वा सङ्केतितपदाभिलाप्यत्वमेव वस्तुतोऽभिलाप्यत्वम्, तद्यत्र नास्ति स पदार्थोऽनभिलाप्य इति परिभाषा स्वीकरणीयेति नानभिला-प्यानामनभिलाप्यत्वहानिः, अनभिलाप्यपदस्य सङ्केतितत्वाभावात्, वाच्यार्थानामनभिलाप्यानां सङ्केतकरणात्पूर्वमुपस्थित्यसम्भवात्, वचनव्यवहाराविषयत्वाच्च । अयमर्थः-'परमाणु' इतिपदस्य सङ्केतित-त्वेन, तद्वाच्यानां परमाणूनामतीन्द्रियत्वेऽपि 'द्वाभ्यां परमाणुभ्यां द्व्यणुको भवति,' 'परमाणौ द्वाविकद्धौ स्पर्शावेको रस एको गन्ध एकश्च वर्णो इत्येवं स्पर्शादयो वर्तन्ते,' 'अधोलोकस्य सर्वान्तिमात् प्रतरादेकेनैव समयेन परमाणुरूर्ध्वलोकस्य सर्वान्तिमं प्रतरं गच्छति' इत्यादि वचनव्यवहारो यथा प्रवर्तते न तथाऽनभिलाप्यानां पदार्था-नाम् 'इह जगत्यभिलाप्येभ्योऽनन्तगुणा अनभिलाप्याः पदार्थाः सन्ति'

સમાધાન- ના, અર્થક્રિયાકારિત્વ પોતે અર્થપર્યાય નથી, પણ જે ધર્મને કારણે પદાર્થમાં અર્થક્રિયાકારિત્વ આવે છે તે ધર્મ અર્થપર્યાય છે. માટે સત્ત્વ એ પણ અર્થપર્યાય નથી.

એટલે અર્થપર્યાયપ્રવૃત્તિનિમિત્તકપદથી વાચ્ય ન હોવાના કારણે અનભિલાપ્ય પદાર્થોમાં અભિલાપ્યત્વ નથી.] અથવા

(૩) સંકેતિતપદાભિલાપ્યત્વ એ જ વાસ્તવિક અભિલાપ્યત્વ છે. અનિભલાપ્ય પદાર્થીમાં એ ન હોવાથી અભિલાપ્યત્વ નથી. એ પદાર્થી અનિભલાપ્યપદથી બોલાય છે ખરા, પણ 'અનિભલાપ્ય' એ સંકેતિત પદ નથી, કારણકે વાચ્યાર્થભૂત અનિભલાપ્ય પદાર્થીનું સંકેતકરણપૂર્વે જ્ઞાનસંભિવત નથી. વળી, વચનવ્યવહારનો અવિષય હોવાથી પણ એ સંકેતિત નથી. આશય એ છે કે - 'પરમાણુ' એ સંકેતિત પદ છે. માટે તેનાથી વાચ્ય પરમાણુઓ, અતીન્દ્રિય હોવા છતાં 'બે પરમાણુ મળીને દ્વચુાક બને છે' 'પરમાણુમાં બે અવિરુદ્ધ સ્પર્શ, એક રસ, એક ગંધ અને એક વર્ષ હોય છે' 'અધોલોકની સર્વાન્તિમપ્રતરમાંથી ઊર્ધ્વલોકની સહુથી ઉપરની પ્રતરમાં પરમાણુ એક જ સમયમાં પહોંચી જાય છે.' આવી બધી

અર્થપર્યાય છે જ ને?

इत्याद्याकारो यो बोधः शास्त्रोक्तवचनेन प्राप्तो वर्तते तस्मादन्यस्य कस्यापि बोधस्य वचनव्यवहारस्य वा कदाचिदपि सम्भवो नास्तीति प्रतीतिसिद्धम् । सङ्केतकारणानन्तरमपि यः कदाचिदपि कस्यचिदपि व्यवहारस्य विषयो न भवित तस्य तद्वाचकस्य वा शब्दस्य सङ्केति-तत्वकथने न किमप्यौचित्यं, सङ्केतस्य वचनव्यवहारैकप्रयोजनत्वात् । अतस्तस्याशक्यसम्भवस्तदभावमेव सूचयित । ततश्चां निभलाप्ये ति यत्पदं तन्न सङ्केतितिमित्यनेनापि प्रकारेण सिद्धम् । ततश्चानभिलाप्या-नामर्थानां सङ्केतो न भवतीति निश्चितम् ।

इदमत्रावधेयम् । अनिभलाप्यानामर्थानां सङ्केतस्य योऽयम-भावस्तत्र वाचकस्य शब्दस्यासम्भवो न कारणमि तु सङ्केतकरणात्पूर्वं छद्मस्थानां तदनुपस्थितिः कारणम्, केविलनां तु प्रयोजनाभावः कार-णम् । अन्यथा सित प्रयोजने केविलिभिः मिथस्तत्करणेऽसामर्थ्यस्या-भावात् । केवलं न कदाचिदिप प्रयोजनं भवतीति न कदाचिदिप क्रियते। नन्वसमञ्ज्ञानिवषयीभूतानिप बहूनर्थान् शब्दैर्व्यक्तीकर्तुं वयम-

રીતે વચનવ્યવહારનો વિષય બને છે. પણ અનભિલાપ્ય પદાર્થો અંગે આવો કશો વ્યવહાર ક્યારેય થતો નથી. 'વિશ્વમાં અભિલાપ્ય કરતાં અનન્તગુણ અનિભિલાપ્ય પદાર્થો છે' આટલો બોધ કે વચનવ્યવહાર શાસ્ત્રમાં તેઓની જે વાત કરી છે તદ્રપે મળે છે. આ સિવાય કશું જ નહીં.

સંકેત કર્યા પછી જે ક્યારેય પણ કોઈના પણ કશા પણ વચનવ્યવહારનો વિષય બનતા જ નથી.. એનો સંકેત થયેલો કહેવાય જ શી રીતે? કારણકે છેવટે સંકેત પણ વચનવ્યવહાર માટે જ હોય છે, એ જ જો ક્યારેય પણ ક્યાંય પણ શક્ય બનતો જ ન હોય તો સંકેત કર્યો છે એમ કહેવાનો મતલબ જ શું?

એટલે, નિશ્ચિત થયું કે છદ્મસ્થોનો અન્ય કોઈ રીતે વિષય બની શકતા ન હોવાથી અનભિલાપ્ય પદાર્થો અંગે સંકેત હોતો નથી.. પણ આ સંકેત ન હોવામાં 'કોઈ શબ્દ એનો વાચક મળી શકતો નથી...' એ કારણ નથી... પણ છદ્મસ્થોના જ્ઞાનનો અન્ય રીતે એ વિષય બની શકતા નથી.. એ કારણ છે... એટલે જ કેવલીઓ ધારે તો પરસ્પર સંકેત समर्थाः स्मः । 'मयाऽनुभूयमानापि पीडा शब्दैः कथियतुमशक्ये'-त्यादिकं वयं वैद्यं प्रति कदाचिद् बूम इति । यद्वा गुडस्य शर्करायाश्च माधुर्ययोविंशोषं संवेदयन्तोऽपि वयं शब्दैतस्द्व्यक्तीकर्तुं समर्था नैव भवामः । संकेत्यमानशब्दवाच्यत्विभन्नेन धर्मेण सङ्केतकरणात्पूर्वं वाच्यार्थस्योपस्थितेरसम्भवाभावेऽपि व्यवहाराभावे किं कारणमिति चेत् ? श्रोतुर्वाच्यार्थस्यानुपस्थितिस्तत्र कारणमिति गृहाण । अनुभूय-मानपीडामाधुर्यविशेषविषयं ज्ञानं श्रोतिर केनोपायेन सम्पाद्यमित्य-जानाना वयं सङ्केतं कर्तुमप्यसमर्था एवेति तु स्पष्टम् । यदि सङ्केत-गृहीता स्वयमेव कथिञ्चदिप तज्जानीयात्तदा सङ्केतोऽपि शक्यः स्यादेव । यथा तज्जानानं केविलनं प्रति । 'मयाऽनुभूयमाना पीडा 'प'शब्देनोच्यतामि'ति सङ्केते कृते सित 'प्रभो! 'प'आख्येयं मे पीडा पूर्वजन्मनो कस्य कर्मणो फलिम'ति यदि वयं पृच्छामस्तदा केवली

કરી શકે છે.. (એનો અર્થ જ એ કે એના વાચક શબ્દો તો મળી જ શકે છે...) પણ તેઓને પ્રયોજન ન હોવાથી સંકેત કરતા નથી.

શંકા- ઘણા પદાર્થો આપણા જ્ઞાનનો વિષય બનતા હોય છે છતાં આપણે શબ્દદ્વારા એને વ્યક્ત કરી શકતા હોતા નથી... એટલે ઘણીવાર ડૉ. ને કહેતા હોઈએ છીએ કે મને વેદના થાય છે... પણ કેવા પ્રકારની થાય છે? એ કહી શકતો નથી... અથવા આપણે ગોળની મિઠાશ અને સાકરની મિઠાશના તફાવતને પકડી શકીએ છીએ, પણ શબ્દદ્વારા વ્યક્ત કરી શકતા નથી. તો આમ કેમ?

સમાધાન-'એમ તો, આપણે જે તફાવત અનુભવ્યો છે... એને 'ઝ' કહેવો એમ આપણે સંકેત કરી શકીએ છીએ... એમ આપણને જે વિલક્ષણ પીડા અનુભવાઈ રહી છે એનો આપણે 'આ પીડાને 'પ' કહેવી...' એમ સંકેત કરી શકીએ છીએ... ને સામે જો સર્વજ્ઞ હોય તો તેઓ આપણા સંકેતને પકડી શકે છે... ને તેથી આપણે પૂછીએ કે પ્રભુ આ મારી 'પ' નામની પીડા પૂર્વના કયા કર્મના કારણે આવી છે? તો તેઓ જવાબ પણ આપી જ શકે છે.. પણ સામા છદ્મસ્થને વાચ્યાર્થનો બોધ આપણે અન્ય રીતે કરાવી શકતા નથી... માટે સંકેત શક્ય બનતો નથી...

#### भगवानपि तदुत्तरं दद्यादेव ।

ननु सङ्केतगृहीताप्यस्मदास्वादिते गुडशकीरे आस्वादयेत्तर्हि सोऽपि माधुर्यविशेषं जानीयादेवेति तदनन्तरं सङ्केतोऽपि स्यान्न वा ? प्रायो न स्यादेव, गुडशकिरयौरंशान्तरेषु स्वादतारतम्यस्य सम्भवात्, स्व-अन्यमुखरसेषु विशेषसम्भवात्, मितज्ञानस्य बह्वबहुबहुविधा-बहुविधादिभेदैः सूचितस्य मितज्ञानावरणकर्मक्षयोपशमतारतम्यस्य सम्भवाच्च वाच्यार्थभूतस्यास्मदनुभूतमाधुर्यविशेषस्य सङ्केतगृहीतुर-नुभवासम्भवस्यापि सम्भवात् । यावतांशेन स तमनुभवेत्तावतांशेन तु सङ्केतः शक्यः स्यादपीति ज्ञेयम् ।

परन्तु येऽनन्तानन्ता अनिभलाप्या अर्था अस्मज्ज्ञानस्याविषया एव तेषां सङ्केतस्त्वशक्य एव । केवलं तत्र कारणं न शब्दानाम-क्षमत्वमिप त्वस्मदक्षमत्वमेव । वयमेव तान् ज्ञातुं ज्ञापियतुं वा यतोऽसमर्थास्तत एव सङ्केतोऽशक्यः ।

अधुना सप्तभङ्गीतृतीयभङ्गगतमवाच्यशब्दं विचारयामः । यथा पूर्वमुक्तं तथाऽत्र नैकोऽपि शब्दः प्राप्यते यो युगपदुभयधर्मं मुख्य-

શંકા- જે સાકર-ગોળ આપણે ચાખ્યા છે એ જ સાકર-ગોળના અન્ય અંશ સામી વ્યક્તિને ચાખવા આપીએ તો એ પણ તફાવત અનુભવી શકે ને?

સમાધાન- તો પણ આપણે જેવો તફાવત પકડ્યો છે એવો જ એ પકડશે એ નિશ્ચિત નથી... કારણકે સાકર ગોળના કણિયા બદલાયા એટલે સ્વાદ અલગ હોય શકે. મુખમાંથી ઝરતા રસોમાં તરતમતા હોવાથી સ્વાદના અનુભવમાં ફેર પડી શકે. તથા મતિજ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશમની તરતમતાના પ્રભાવે પણ ફેર પડી શકે. (એટલે તો શાસ્ત્રોમાં મતિજ્ઞાનના બહુ-અબહુ-બહુવિધ-અબહુવિધ વગેરે ભેદો દર્શાવેલા છે.) છતાં જેટલા અંશે શ્રોતા અન્ય રીતે જાણકારી મેળવી શકે એટલા અંશે સંકેત થવામાં કોઈ પ્રશ્ન જ નથી. પણ જે અનંતાનંત પદાર્થો આપણા જ્ઞાનનો વિષય જ બનતા નથી એ અનભિલાપ્ય પદાર્થો અંગે તો સંકેત શક્ય બનતો જ નથી... પણ, એમાં આગળ જણાવ્યું

वृत्त्या कथयेद् । ततश्चात्र यः शब्दप्रयोगाभावस्तत्र शब्दानामक्षमत्व-मेव कारणम् । अत एव केवलिनाप्यन्यं केवलिनं प्रत्यपि तज्ज्ञापक-शब्दप्रयोगोऽशक्य एव ।

एवमनभिलाप्यत्वमस्मदक्षमत्ववशादवाच्यत्वञ्च शब्दाक्षमत्व-वशादिति नावाच्यानभिलाप्यशब्दयोः समानार्थकत्विमिति स्थितम् । ततश्चावाच्यपदघटितेषु भङ्गे ष्वधिकृतो घटादिपदार्थोऽनभिलाप्या-नामर्थानां राशिमध्ये प्रविशतीति शङ्कापि निरस्ता ज्ञेया ॥१५॥ परः शङ्कते-

## सप्तधैवेति सर्वत्र भङ्गा नूनमसङ्गतम् । द्विधा व्यञ्जनपर्याय इत्युक्तं ननु सम्मतौ ॥१६॥

ननु सर्वत्र भङ्गाः सप्तधैवेति नूनमसङ्गतम्, यतः सम्मतितर्क-प्रकरणे व्यञ्जन-पर्याये भङ्गाः द्विधा भवन्तीत्युक्तमिति परस्याभिप्रायः ॥१६॥ द्विधात्व-सप्तधात्वयोर्द्वयोः सम्मतावेवोक्तत्वेन स्वीकर्तव्यत्वं निःशङ्कं मन्यमानस्तद्विषयविभागं सकारणं प्रदर्शयत्राह-

એમ શબ્દોની અક્ષમતા કારણ નથી... પણ આપણી એનું જ્ઞાન કરી કરાવી ન શકવાની અક્ષમતા એ કારણ છે...

હવે સપ્તભંગીના તૃતીયભંગમાં જે 'અવાચ્ય' શબ્દ છે એનો વિચાર કરીએ....અહીં પૂર્વે જણાવ્યું એમ, કોઈ શબ્દ જ એવો મળી શકતો નથી જે મુખ્યવૃત્તિએ, બન્ને ધર્મોને નજરમાં રાખીને યુગપત્ ઉલ્લેખ કરી શકે. એનો અર્થ, અહીં શબ્દની જ અક્ષમતા છે કે આવી બાબતનો ઉલ્લેખ કરવાનું એનામાં (કોઈપણ શબ્દમાં) સામર્થ્ય જ નથી.. એટલે જ કેવલી ધારે તો પણ એવા કોઈ શબ્દનો ઉલ્લેખ અન્ય કેવલી પ્રત્યે પણ કરી શકતા નથી જ.

આમ અનભિલાપ્યતા આપણી અક્ષમતાના કારણે છે, જ્યારે અવાચ્યતા શબ્દની અક્ષમતાના કારણે છે... માટે, અનભિલાપ્ય અને અવાચ્ય એ સમાનાર્થક શબ્દો નથી. અને તેથી ત્રીજા વગેરે અવાચ્ય- પદઘટિત ભંગોમાં ઘટાદિ પદાર્થ અનભિલાપ્યપદાર્થોમાં પ્રવેશ પામી જાય છે એ શંકા પણ નિરસ્ત જાણવી. ॥૧૫॥ કોઈ શંકા કરે છે -

सम्मत्यधिकारः ११३

## आधिक्यासम्भवात्तत्र तदुक्तमिति मन्यताम् । सप्तत्वनियमस्तत्र प्रोक्तोऽर्थपर्ययेषु हि ।।१७॥

अत्र हिरेवकाराथों, तथा मनःपर्ययशब्दस्य यथा मनःपर्याय-शब्दपर्यायता तथाऽर्थपर्ययशब्दस्याऽर्थपर्यायशब्दपर्यायतेति स्वी-कृत्यार्थपर्ययेष्वित्युल्लेखः कृत इति ध्येयम् । ततश्चायमर्थो लभ्यते-तत्र =व्यञ्जनपर्याय आधिक्यासम्भवात्=द्वाभ्यामधिकत्वस्यासम्भवात् तद्=द्विधात्वमुक्तमिति मन्यताम् । ननु तर्हि भङ्गानां सप्तत्वनियमस्तु निर्मूलमुन्मूलित एवेत्याशङ्कायामाह सप्तत्वेति । तत्र=सम्मतौ भङ्गानां सप्तत्विनयमोऽर्थपर्ययेषु हि=अर्थपर्यायेष्वेव प्रोक्तः । तदुक्तं श्री-सम्मतितर्कप्रकरणे,

> एवं सत्तविअप्यो वयणपहो होइ अत्थपज्जाए । वंजणपज्जाए पुण सविअप्यो णिव्विअप्यो य ।।१-४१।।

तत्सङ्क्षेपार्थस्त्वयं-एवं=पूर्वोक्तप्रकारेण सप्तविकल्पो= सप्त-प्रकारो वचनपथो भवत्यर्थपर्याये । व्यञ्जनपर्याये पुनः स द्विप्रकार एव, सविकल्पो विधिरूप इत्यर्थः, निर्विकल्पश्च निषेधरूपश्चेत्यर्थः ।

ગાથાર્થ : સર્વત્ર ભંગ સાત જ હોય છે.. આ વાત બરાબર નથી. કારણકે શ્રી સમ્મતિગ્રન્થમાં વ્યંજનપર્યાય અંગે બે જ ભંગ હોવા કહ્યા છે.

વિવરણ : શંકા ગ્રન્થ સુગમ છે. II૧૬II બે પ્રકારના ભંગ અને સાત પ્રકારના ભંગ....આ બન્ને વાત સમ્મતિગ્રન્થમાં જ કહી હોવાથી સ્વીકાર્ય જ છે....એ વાતને નિઃશંક માનતા ગ્રન્થકાર એ બન્નેના વિષયવિભાગને સકારણ જણાવે છે -

ગાથાર્થ: તત્ર=વ્યંજનપર્યાય અંગે અધિક ભંગોનો સંભવ ન હોવાથી બે જ ભંગ કહ્યા છે, તે સ્વીકારો. ભંગ સાત હોવાનો જ નિયમ જે ત્યાં=સમ્મતિગ્રન્થમાં કહ્યો છે તે અર્થપર્યાયો અંગે કહ્યો છે.

વિવરણ : શ્રીસમ્મતિતર્ક પ્રકરણના પ્રથમકાંડની ૪૧મી ગાથાનો

ततश्चायं विषयविभागः प्राप्तः- अर्थपर्याये सप्तैव भङ्गाः, न न्यूना न वाऽधिकाः, व्यञ्जनपर्याये तु द्वावेव भङ्गौ, न न्यूनौ न वाऽधिकाविति ।।१७॥ तत्रार्थपर्याये न्यूनाधिकत्वासम्भवः सविस्तरं प्राग् निरूपित इति व्यञ्जनपर्यायस्वरूपं निरूप्य तत्राधिक्यासम्भवं सकारणं निरूप्य पियतुकाम आह-

### पदेन वाच्यता या स्यात् सैव व्यञ्जनमुच्यते । सम्मीलनं यतोऽशक्यमिति नाधिक्यसम्भवः ।।१८॥

अत्र पदैकदेशे पदसमुदायोपचाराद् व्यञ्जनमिति व्यञ्जन-पर्याय इत्यर्थो ज्ञेयः । कम्बुग्रीवादिमत्यर्थे घटादिपदवाच्यता या वर्तते सैव व्यञ्जनपर्याय उच्यते । एतेषां व्यञ्जनपर्यायाणां सम्मीलनं यतोऽशक्यमिति हेतोर्व्यञ्जनपर्याये भङ्गाधिक्यं न सम्भवतीति गाथार्थः । तत्सम्मीलनस्याशक्यत्वमग्रे व्यक्तीकरिष्यते ।

અર્થ આવો છે. એવં=પૂર્વે કહી ગયા એ રીતે, અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વ વગેરે વચનપથ અર્થપર્યાય અંગે સાત વિકલ્પવાળો=સાત પ્રકારવાળો હોય છે. પણ વ્યંજનપર્યાય અંગે તે સવિકલ્પ=વિધિરૂપ (એટલે કે 'સ્યાदस्ત્યેવ' અને નિર્વિકલ્પ=નિષેધરૂપ (એટલે કે સ્યાન્નાસ્ત્યેવ) એમ બે જ પ્રકારે હોય છે, (એટલે આ વ્યંજનપર્યાય શું છે? એ અર્થપર્યાય કરતાં જુદા કેમ છે? એના અંગે બે જ ભંગ મળે છે - સાત નહીં…. આવું શા માટે? આ બધો આપણે વિચાર કરવો છે.)

આમ આવો વિષયવિભાગ મળે છે - અર્થપર્યાયમાં સાત જ ભંગ હોય છે, ન ન્યૂન, ન અધિક. વ્યંજનપર્યાયમાં બે જ ભંગ હોય છે, ન ન્યૂન, ન અધિક. ા૧૭॥ આમાંથી અર્થપર્યાયમાં ન્યૂનાધિકત્વ સંભવતું નથી એ આપશે પૂર્વે જોઈ ગયા છીએ. એટલે વ્યંજનપર્યાય શું છે? ને એમાં બેથી અધિક ભંગ કેમ સંભવતા નથી એ વાતને જણાવતા ગ્રંથકાર કહે છે -

ગાથાર્થ : કમ્બુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં ઘટાદિપદવાચ્યતા જે હોય છે તે જ વ્યંજન=વ્યંજનપર્યાય કહેવાય છે. આ વ્યંજનપર્યાયોનું સંમીલન=મિશ્રણ અશક્ય હોય છે માટે અધિકભંગ સંભવતા નથી. भावार्थस्त्वयम्-एतत्तु विचारितं पूर्वमस्माभिर्यद् घटत्वादेः सर्वस्यार्थधर्मस्य किञ्चित्त्वर्थिक्रयाकारित्वं भवत्येव । तथाहि-कम्बु-ग्रीवादिमतोऽर्थस्य घटत्वं धर्मोऽतः स जलाहरणं करोति, रक्तत्वञ्च धर्मोऽतो हस्तवस्त्रादीनि रक्तीकरोति, तथाऽमदावादजत्वं धर्मोऽतो वहने कष्टह्रासं करोति, एवं मृन्मयत्वं धर्मोऽतो जलं शीतीकरोति, वृत्तत्वञ्च धर्मोऽतो वृत्ताकृत्यालेखनं करोति । एवं यो यो धर्मस्तत्र वर्तते तेन तस्यार्थस्य धर्मधर्मिणोरभेदविवक्षया तस्य धर्मस्य च तत्तदर्थिक्रयाकारित्वं-अर्थः-प्रयोजनिमित यावद् भवति । अत एते सर्वे धर्मा अर्थपयाया उच्यन्ते । एते चास्य स्वरूपत्वादिस्तत्वेना-विस्थिताः । तथा तिस्मन् कम्बुग्रीवादिमित पदार्थे पटत्वं नास्ति, अतस्तेन प्रावरणमशक्यम्, एवं श्यामत्वं नास्तीति श्यामीकरणम-शक्यम् । एवं यो यो धर्मस्तत्र नास्ति, तत्साध्यप्रयोजनसम्पादन-सामर्थ्यमपि तस्य नास्ति । ते च सर्वे धर्मा अर्थपर्याया एव, केवल-मस्य 'पर'रूपत्वान्नास्तित्वेन सम्बद्धाः ।

अथ कम्बुग्रीवादिमत्यर्थे घटत्व-रक्तत्वादयो धर्मा यथा वर्तन्ते तथा घटपदवाच्यत्व-रक्तपदवाच्यत्वादयो धर्मा अपि वर्तन्ते, अन्यथा

<sup>(</sup>એનું સંમીલન કેમ અશક્ય હોય છે? એ વાત આગળ સ્પષ્ટ થશે.)

પૂર્વે આપણે વિચારી ગયા છીએ કે પદાર્થમાં રહેલા ધર્મોનું કંઈક ને કંઈક અર્થક્રિયાકારિત્વ હોય છે. કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં ઘટપણું છે, માટે એ જલાહરણાદિ કરે છે. રક્તત્વ છે માટે હાથ-કપડાં વગેરેને લાલ કરે છે.. અમદાવાદીપણું છે, માટે ઊંચકીને વહન કરવામાં સરળતા-કષ્ટદ્રાસ કરે છે. મૃન્મયત્વ છે, માટે પાણીને ઠંડું કરે છે. વૃત્તાકાર છે, માટે આમ-તેમ દડી શકે છે. આમ જે-જે ધર્મો છે એ બધાનું કંઈક ને કંઈક અર્થક્રિયાકારિત્વ=અર્થ=પ્રયોજન છે. માટે આ બધા અર્થપર્યાય છે. આ બધા એના 'સ્વ'રૂપ છે. અસ્તિત્વેન રહ્યા છે. એમ એ કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં પટપણું નથી, માટે એનાથી પ્રાવરણ થઈ શકતું નથી. આવા તાણા-વાણા-પટત્વ વગેરેરૂપ અર્થપર્યાય એના 'પર'રૂપ છે. નાસ્તિત્વેન રહ્યા છે.

घटादिपदादुपस्थित्यभावप्रसङ्गात् । अतो घटपदवाच्यत्वादीनामिप पर्यायत्वं मन्तव्यं, अर्थधर्मस्य पर्यायत्विनयमात् । एते च पर्याया घटे किमर्थिक्रयाकारित्वं सम्पादयन्तीति यद्वैतेषां पर्यायाणां प्रभावाद् घटः कस्य प्रयोजनिवशेषस्य सम्पादनसामर्थ्यं प्राप्नोतीति प्रश्ने न किञ्चिदित्येवोत्तरं प्राप्यते । ततश्च यत एतेषां न कश्चिदर्थः प्रयोजनिमत्यर्थ-स्ततस्तेषां नार्थपर्यायत्वम् । ननु कम्बुग्रीवादिमित पदार्थे घटपद-वाच्यत्वं यतो वर्ततेऽत एव स 'घट' इति पदेनोल्लिख्यते श्रोतुश्च तं शब्दं श्रुत्वा तस्योपस्थितिर्भवतीति न तस्य सर्वथा निष्प्रयोजनत्वम् । ततश्च तस्यार्थपर्यायत्वं किं निषध्यते ? इति चेत् ? सत्यं, घटपद-वाच्यत्वं यतो वर्ततेऽत एव स कम्बुग्रीवादिमान् पदार्थो घटशब्देन व्यज्यते । ततश्च यतः स घटपदवाच्यताख्यः पर्यायः घटमिभव्य-नक्ति घटस्य व्यञ्चनं करोतीति यावदत एव व्यञ्चनपर्याय उच्यते,

શંકા- ઘટપદવાચ્યતા છે, માટે 'ઘટ' એવા શબ્દથી કંબુગ્રીવાદિ-માન્ પદાર્થનો ઉલ્લેખ થઈ શકે છે ને શ્રોતાને એ શબ્દ સાંભળીને એ પદાર્થનો બોધ થઈ શકે છે. એટલે આ દેષ્ટિએ એ પર્યાય પણ સાવ નિષ્પ્રયોજન નથી જ, સપ્રયોજન જ છે. તો એને પણ અર્થપર્યાય જ કહેવો જોઈએ ને.

સમાધાન- તમારી વાત સાચી છે. ઘટપદવાચ્યતા છે માટે જ

હવે, કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં જેમ ઘટપશું છે. અથવા અધિકૃત ઘટમાં જેમ રક્તત્વાદિ ધર્મો છે. એમ, ઘટપદવાચ્યતા, રક્તપદવાચ્યતા વગેરે ધર્મો પણ છે. અને જે કોઈ ધર્મ રહ્યા હોય તે પર્યાયરૂપ હોય જ છે. એટલે કે આ ઘટપદવાચ્યતા, રક્તપદવાચ્યતા વગેરે પણ અધિકૃત ઘડાના પર્યાયરૂપ છે જ. પણ આ બધા ધર્મોથી ઘડામાં કયું અર્થકિયા-કારિત્વ આવે છે? અર્થાત્ આ તે તે વાચ્યતારૂપ ધર્મ હોવાના કારણે ઘડો ક્યા અર્થને=પ્રયોજનને સારવાનું સામર્થ્ય પામે છે? એ જો વિચારવામાં આવે તો જણાય છે કે એના કારણે ઘડો કોઈ જ પ્રયોજન સારી શક્તો નથી... અર્થાત્ એ ધર્મો અર્થ=પ્રયોજનવાળા નથી. માટે આ ધર્મોને અર્થપર્યાય કહી શકાતા નથી.

व्यज्यते=प्रकटीकियते=बोध्यतेऽथींऽनेन पर्यायेणोति व्यञ्जनपर्याय इतिव्युत्पत्त्याश्रयणात् । अत एव न्यायविशारदैन्यायाचार्यैः श्रीमद्भिमंहोपाध्याययशोविजयवाचकवरैः स्वोपज्ञस्य गूर्जरभाषानिबद्धस्य द्रव्य-गुण-पर्यायनो रास इत्याख्यस्य ग्रन्थस्य चतुर्थाया ढालिकाया त्रयोदश्याया गाथायाः स्तबके श्रीसम्मतितकं प्रकरणस्य एवं सत्तविअप्पो इत्यादि गाथाया व्याख्यानावसरे 'व्यञ्जनपर्याय जे घटकुम्भादिशब्दवाच्यता' इत्यनेन वाक्यखण्डेन घटकुम्भादिशब्द-वाच्यताया व्यञ्जनपर्यायत्वमुक्तम् ॥१८।।

ननु घटपदवाच्यत्वादिधर्मरूपाः पर्यार्या अपि यदि सप्रयोज-नास्तर्हि तेऽप्यर्थपर्याया एवोच्यताम्, किमर्थं नामान्तरकरणमर्थ-पर्यायेभ्यः पृथक्करणञ्चेति चेत् ? व्यञ्जनपर्यायाणामर्थपर्यायेभ्यो नैकविधवैलक्षण्यसत्त्वादिति गृहाण । तथाहि-

# अर्थस्य व्यञ्जनस्यापि दूरमत्यन्तमन्तरम् । स्वरूपांशत्वमर्थस्य नान्यस्येति विचिन्त्यताम् ॥१९॥

'ઘટ' શબ્દથી એ પદાર્થ વ્યક્ત થાય છે. આમ એ ઘટપદવાચ્યતા નામનો ધર્મ-પર્યાય, ઘટની અભિવ્યક્તિ=વ્યંજન કરે છે, માટે એને વ્યંજનપર્યાય કહેવાય છે. व्यज्यते=प्रकटीक्रियते = बोध्यतेऽर्थोऽनेन पर्यायेणेति व्यञ्जनपर्याय: । पू. ઉપાધ્યાયશ્રી યશોવિજયજી મહારાજે द्रव्य- ગુણ-પર્યાયનો રાસની ચોથી ઢાળની તેરમી ગાથાના ટબામાં વ્યંજનપર્યાય એટલે ઘટ-કંભાદિ શબ્દવાચ્યતા એવો અર્થ કર્યો જ છે. ॥૧૮॥

શંકા- પણ ઘટપદવાચ્યતા વગેરે ધર્મરૂપ પર્યાયો પણ જો સપ્રયોજન છે, તો એને 'વ્યંજનપર્યાય' એવું અલગ નામ આપીને અર્થપર્યાયથી અલગ પાડવાની શી જરૂર છે? આવી શંકાના સમાધાન માટે કહે છે -

ગાથાર્થ: અર્થપર્યાય અને વ્યંજનપર્યાયનું અત્યત અંતર છે. જેમકે અર્થપર્યાય એ વસ્તુના સ્વરૂપના અંશભૂત છે, જ્યારે વ્યંજનપર્યાય એવા નથી.. આ વાતને વિશેષ રીતે વિચારવી. अत्रापिः समुच्चयार्थस्ततश्च पदैकदेशे पदसमुदायोपचारादर्थ-पर्यायस्य व्यञ्जनपर्यायस्य च दूरमत्यन्तमन्तरमिति पूर्वार्धार्थः । किं रूपं तदित्याहोत्तरार्धे-अर्थपर्यायस्य वस्तुस्वरूपस्यांशत्वं वर्तते, न तथाऽन्यस्य=व्यञ्जनपर्यायस्येति विचिन्त्यताम् । कथं तद्विचिन्त-नीयम् ? इत्थं-अत्र स्वरूपांशत्वानंशत्वे ये उक्ते ते सर्वपर्याययोग्य-त्वायोग्यत्वादेरुपलक्षणभूते ज्ञेये । तथाहि-

- घटादिक एकस्मिन्नप्यर्थे योग्यतया सर्वपदवाच्यताः सन्ति, योग्यतया सर्वव्यञ्जनपर्यायास्तत्र वर्तन्त इत्यर्थः । अर्थपर्यायास्तु न तथा । इह जगित नैकोऽपि स पदार्थो वर्तते यत्र योग्यतया सर्वेऽर्थ-पर्यायाः वर्तेरन् । तथाहि-परमाण्वादिक एकस्मिन् पुद्गलद्रव्ये पुद्गलसम्बन्धिनामर्थपर्यायाणां योग्यतया सत्त्वेऽपि जीवसम्बन्धिनां तेषामसत्त्वम् । अभव्यस्तु जीवत्वेऽपि न जीवसम्बन्धिनामपि सर्वार्थ-पर्यायाणां योग्यतावान्, सम्यक्त्वादिप्रापकानामर्थपर्यायाणां योग्य-तयाप्यसत्त्वात् ।
- पदार्थस्वरूपं सर्वथाऽस्पृष्ट्वैव=पदार्थस्वरूपस्य स्वल्पेऽपि परिवर्तनेऽजातेऽपीत्यर्थः, योग्यतयाऽवस्थितो व्यञ्जनपर्यायः व्यक्ती-भूयात् । तथाहि-घटेंऽशतोऽपि परिवर्तनेऽजातेऽपि यदि कश्चित्

વિવરણ: સમાધાન- વ્યંજનપર્યાય અર્થપર્યાયથી અનેક રીતે સાવ અલગ પડી જાય છે, માટે એને અલગ પાડવામાં આવ્યા છે. જેમકે-

• ઘટ-પટ વગેરે સર્વ પદાર્થોમાં યોગ્યતારૂપે સર્વપદવાચ્યતા રહી હોય છે. અર્થાત્ સર્વવ્યંજનપર્યાયો યોગ્યતારૂપે રહ્યા હોય છે. પણ અર્થપર્યાય માટે એવું નથી, કોઈપણ એકપણ પદાર્થ એવો નથી જેમાં યોગ્યતારૂપે સર્વ અર્થપર્યાયો રહ્યા હોય. જેમકે પુદ્ગલદ્રવ્યમાં પુદ્ગલ સંબંધી અર્થપર્યાયો યોગ્યતારૂપે રહ્યા હોય તો પણ જીવસંબંધી અર્થપર્યાયો યોગ્યતારૂપે પણ રહ્યા હોતા નથી જ. અરે અભવ્ય પણ જીવ હોવા છતાં સમ્યક્ત્વાદિની પ્રાપ્તિ કરાવી આપે એવા જીવસંબંધી અર્થપર્યાયો એનામાં યોગ્યતારૂપે પણ રહ્યા હોતા નથી.

'कम्बुग्रीवादिमान् पदार्थोऽद्यप्रभृति पट इति पदेनोच्यतामि'ति सङ्केतं कुर्यात् तदा घटेऽद्ययावद्योग्यतयावस्थितः पटपदवाच्यत्वाख्यो व्यक्ताभवित । अत एवेतः प्रभृति पटशब्देन तस्यो- लेखः स्यात् श्रोता च तच्छुत्वा घटं बोधयेत् । अर्थपर्यायस्तु नैवंविधो भवित । वस्तुनः स्वरूपपरिवर्तनेन विना नैकस्यापि नूतनस्यार्थ- पर्यायस्योत्पत्तिः स्यात् । घटेऽग्निना पाकेन विना रक्तत्वपर्यायस्या- सम्भव एव । ननु घटो विनश्य कपालीभवित । तदनन्तरमेव कपालपदवाच्यत्वाख्यः पर्यायो व्यक्तीभवतीति व्यञ्जनपर्यायार्थमिप वस्तुनः स्वरूपपरिवर्तनमावश्यकमेवेति चेत् ? न, घटस्य कपाली-भवनार्थमेव विनष्टत्वात्, न तु तद्व्यञ्जनपर्यायार्थं, नाशेन विनापि सङ्कोतान्तरकरणेन कपालपदवाच्यत्वाख्यस्य तद्व्यञ्जनपर्यायस्य

• પદાર્થના સ્વરૂપમાં બિલકુલ ફેરફાર ન થાય ને છતાં યોગ્યતારૂપે રહેલો વ્યંજનપર્યાય વ્યક્તરૂપે બની શકે છે... જેમકે ઘડો એવો ને એવો જ રહ્યો હોવા છતાં કોઈ જો એવો સંકેત કરે કે આ પદાર્થને હવેથી 'પટ' કહેવો... તો એમાં પટપદવાચ્યતા નામનો વ્યંજનપર્યાય, જે હાલ સુધી યોગ્યતારૂપે હતો, તે વ્યક્ત બની જાય છે અને તેથી હવે 'પટ' શબ્દ બોલવા દ્વારા એનો ઉલ્લેખ થઈ શકે છે ને શ્રોતાને 'પટ' શબ્દ સાંભળવા દ્વારા એનો બોધ થઈ શકે છે. અર્થપર્યાય માટે આવું હોતું નથી. વસ્તુનું સ્વરૂપ બદલાયા વિના એમાં નવા અર્થપર્યાય પેદા થઈ શકતા નથી. પાક આપીને ઘડાના કણ-કણ પક્વ થાય નહીં ત્યાં સુધી રક્તપર્યાય આવી શકતો નથી.

શંકા- ઘડો ફૂટીને ઠીકરારૂપ બની જાય પછી જ એમાં 'કપાલ' પદવાચ્યતા આવે છે... એટલે વ્યંજનપર્યાયને પેદા થવા માટે પણ વસ્તુસ્વરૂપમાં ફરેફાર આવશ્યક છે જ ને?

સમાધાન- કપાલપદવાચ્યતા મેળવવા માટે ઘડાને ફૂટવાની જરૂર નથી.. કપાલરૂપ બનવા માટે જ ઘડો તો ફૂટે છે... બાકી ઘડો અખંડ હોય ને એવો સંકેત કરવામાં આવે કે હવેથી આને 'કપાલ' કહેવો.. તો એમાં કપાલપદવાચ્યતા વિના વિરોધ આવી જ શકે છે. એટલે નિશ્ચિત सम्भवात् । ततश्च स्वरूपपरिवर्तनेन विनापि व्यञ्जनपर्यायोत्पत्तिर्ना-शक्येति स्थितम् । अत एव

- व्यञ्जनपर्यायोत्पत्त्यर्थं सङ्केतादृते न कापि सामग्र्यपेक्षिता, अर्थपर्यायार्थं त्वपेक्षितेव, दण्ड-चक्कादिसामग्र्या विना मृद्द्रव्ये घटपर्यायानुत्पत्तेः । ततश्चेदमपि निश्चीयते यद्-व्यञ्जनपर्याया वस्तुनः स्वरूपं नैवापेक्षन्ते, सङ्केतमात्रमपेक्षन्ते, कस्मिश्चिदपि वस्तुनि कस्यचिदपि व्यञ्जनपर्यायस्य सङ्केतमात्रेणोत्पत्तेः । अर्थपर्यायास्तु वस्तुनस्तत्तत्त्स्वरूपविशेषेण विना क्षणमात्रमप्यवस्थातुं नोत्सहन्त एवति । वस्तुतस्तु वस्तुनस्तत्तत्त्स्वरूपमेवार्थपर्याय इति स्वरूप-परिवर्तन-कारणसामग्र्यादेरपेक्षा स्यादेव ।
- सर्वेऽिप व्यञ्जनपर्यायाः समानाः=एकप्रकारा एव भवन्ति,
   न तत्र नानाविधत्वं सम्भवित । अयमाशयः-कारणभेदेन कार्यभेदो

થયું કે પદાર્થમાં કોઈ જ ફેરફાર થયા વિના પણ વ્યંજનપર્યાય પેદા થઈ શકે છે. આનાથી એ પણ સાબિત થાય છે કે-

વ્યંજનપર્યાયને પેદા કરવા માટે સંકેત સિવાય બીજી કોઈ જ કારણ-સામગ્રીની જરૂર હોતી નથી. જયારે અર્થપર્યાય માટે તો જાતજાતની કારણસામગ્રી જોઈતી હોય છે. (જેમકે માટીમાં ઘટપર્યાય પેદા કરવા માટે દંડ, ચક્ર, ચીવર, કુલાલ વગેરે.)

- તથા, આ વાતો પરથી એ પણ સાબિત થાય છે કે વ્યંજન પર્યાય માટે વસ્તુનું સ્વરૂપ કેવું છે? એની કોઈ વિશેષ અપેક્ષા હોતી નથી. જ્યારે અર્થપર્યાય માટે વસ્તુનું સ્વરૂપ જ મુખ્ય ભાગ ભજવતું હોય છે. જો આવું ન હોત તો (૧) તે તે પદાર્થમાં યોગ્યતારૂપે સર્વવ્યંજન પર્યાયોની જેમ સર્વ અર્થપર્યાય રહ્યા હોત... (૨) પદાર્થના સ્વરૂપમાં ફેરફાર થયા વિના પણ નવા નવા અર્થપર્યાય, વ્યંજનપર્યાયની જેમ પેદા થઈ શકતા હોત... (૩) કોઈ જ વિશેષ પ્રકારની કારણસામગ્રીની, અર્થપર્યાયની ઉત્પત્તિ માટે પણ જરૂર ન હોત.
- કારણભેદે કાર્યભેદ હોય છે... વ્યંજનપર્યાય માટે કારણભેદ હોતો નથી. ઉપાદાનકારણ (=વ્યંજનપર્યાયના આધારભૂત પદાર્થ) તરીકે

भवति । व्यञ्जनपर्यायाणां कारणभेदाभावेन व्यञ्जनपर्यायात्मक-कार्यभेदस्याप्यभाव एव । तथाहि, न तत्रोपादानकारणभेदसम्भवः, व्यञ्जनपर्यायाधारभूतस्य वस्तुनो वस्तुत्वेनैवापेक्षणात्, जीव-पुद्गल-त्वादिनाऽपेक्षाऽभावात्, जीवेऽपि संकेतवशात्पुद्गलशब्दप्रवृत्तेः सम्भवात्, पुद्गलेऽपि च सङ्केतवशाज्ञीवशब्दप्रवृत्तेः सम्भवात् जीवत्वादिनाऽपेक्ष्यत्वे तु पुद्गलादिशब्दप्रवृत्तिसम्भवस्यासम्भवापत्तेः । वस्तुत्वेन च सर्वेषां वस्तूनां भेदाभावात् सिद्ध उपादानकारण-भेदाभावः । निमित्तकारणं तु सर्वत्र सङ्केत एव, नान्यत् किमपि, अतस्तस्यापि भेदस्याभाव एवेति सिद्धः कारणभेदाभावः । ततश्च व्यञ्जनपर्यायात्मककार्यस्यापि भेदस्याभाव एवेति सिद्धं व्यञ्जन-पर्यायाणामेकप्रकारत्वम् । अर्थपर्यायेषु तु नैवम् । जीवो ज्ञाना-दिजीवपर्यायाणां यदुपादानकारणं भवति तज्जीवत्वेनैव, न तु वस्तु-त्वेन, पुद्दलेऽपि ज्ञानाद्युत्पत्तिप्रसङ्गात् । एवं पुद्गलमपि रूपरसादि-पर्यायाणां यदुपादानं भवति तत्पुद्गलत्वेनैव, न तु वस्तुत्वेन, जीवेऽपि रूपादुत्पत्त्यापत्तेरिति सिद्ध उपादानकारणभेदः । निमित्त-

માત્ર વસ્તુરૂપે વસ્તુ જોઈએ છે (પછી એ જડ હોય કે ચેતન.... કોઈ જ ફરક હોતો નથી...) અને વસ્તુ તરીકે તો બધી જ વસ્તુઓ એક સરખી હોવાથી ઉપાદાનકારણનો ભેદ નથી... તથા નિમિત્તકારણ તરીકે સર્વ વ્યંજનપર્યાયો માટે સંકેતની જ જરૂર હોય છે. એટલે નિમિત્તકારણનો પણ ભેદ નથી. એટલે કારણભેદ ન હોવાથી કાર્યભેદ પણ હોતો નથી. એટલે કે બધા જ વ્યંજનપર્યાયો એકસરખા જ હોય છે. અલગ-અલગ અનેક પ્રકારના હોતા નથી. પણ અર્થપર્યાય માટે આવું નથી. જીવ, જીવ તરીકે જ જીવસંબંધી અર્થપર્યાયોનું કારણ છે ને પુદ્ગલ પુદ્ગલ તરીકે જ પુદ્ગલસંબંધી અર્થપર્યાયોનું કારણ છે. બન્ને 'વસ્તુ' તરીકે જ ઉપાદાનકારણ છે એવું નથી, નહીંતર તો વસ્તુત્વેન બન્ને સરખા હોવાથી બન્નેમાં બન્ને પ્રકારના અર્થપર્યાયો પેદા થઈ શકતા હોવા જોઈએ. એટલે ઉપાદાનકારણનો ભેદ છે... એમ નિમિત્તકારણનો પણ ભેદ છે.... ઘડા માટે દંડ-ચક્ર વગેરે જોઈએ છે જયારે પટ માટે તુરી-સાલ-વણકર વગેરે

कारणभेदोऽपि सिद्ध एव, दण्ड-चक्क-कुलालादिना पटानुत्यत्तेः, तुरी-तन्तुवायादिना च घटानुत्पत्तेः । ततश्च कारणभेदेन कार्यभेदा-दर्थपर्यायाणां भेदसिद्धेर्नानाविधत्वमि सिद्धम् ।

- अर्थपर्यायौ परस्परिवरोधिनौ सम्भवतः, यथा जलाग्नि-पर्यायौ सहानवस्थानाद् मिथो विरुद्धौ । एवं यत्र रक्तत्वं न तत्र श्यामत्वं, यत्र वृत्तत्वं न तत्र चतुष्कोणत्वं, अतो मिथो विरोधो ज्ञेयः । व्यञ्जनपर्यायेषु तु न कस्यचिद्धि के निचद्धि सह विरोधस्य सम्भवः । अग्नावेव यदि कश्चित् जलपदं सङ्केतयित, तदा जलपद-वाच्यतापि तत्रावितष्ठेदेव । रक्तं श्यामशब्देनाप्युच्यतामिति कृते सङ्केते रक्तश्यामपदवाच्यतयोः सहावस्थानात् कृतो विरोधगन्धोऽपि ।
- अज्ञातोऽप्यर्थपर्यायः स्वकार्यं करोत्येव । न ह्यज्ञातं विषं न हन्तीति वक्तुं पार्यते । व्यञ्जनपर्यायस्तु न तथा । सङ्केतज्ञानाभावेन

જોઈએ છે. એટલે નિમિત્તકારણનો પણ ભેદ છે... આમ અર્થપર્યાય માટે ઉપાદાનકારણ...અને નિમિત્તકારણ... બશેનો ભેદ હોય છે ને તેથી કાર્યરૂપ અર્થપર્યાય પણ અનેકવિધ-જુદા જુદા હોય છે.

- જળ અને અગ્નિ... બન્ને પુદ્ગલના પર્યાય છે. પણ પરસ્પર અત્યંત વિરુદ્ધ છે. ને તેથી એના એ જ પદાર્થમાં આ બન્ને એકસાથે હોય શકતા નથી. વ્યંજનપર્યાય માટે આવું નથી. જયારે જળપદવાચ્યતા છે ત્યારે જ બીજાઓએ એ જ પદાર્થ માટે 'અગ્નિ' પદનો સંકેત કર્યો હોય તો ભેગી અગ્નિપદવાચ્યતા પણ આવી જ શકે છે... આનાથી જણાય છે કે કોઈપણ વ્યંજનપર્યાયો વચ્ચે પરસ્પર વિરોધ ક્યારેય હોતો નથી. જયારે અર્થપર્યાયો વચ્ચે તો ઢગલાબંધ વિરોધો પણ હોય શકે છે. જળપર્યાય હોય તો અગ્નિપર્યાય ન હોય. શ્યામવર્ણ હોય તો રક્તવર્ણ ન હોય... વૃત્તાકાર હોય તો ચતુષ્કોણાકાર ન હોય.
- સામાન્યથી અર્થપર્યાય અજ્ઞાત રહીને પણ સ્વકાર્ય કરે છે. ઝેરને જાણ્યું ન હોય તો પણ મૃત્યુ થાય જ છે. પણ વ્યંજનપર્યાય માટે આવું નથી. કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં ઘટપદવાચ્યતા રહેલી છે. છતાં એ વાચ્યતા, જે આદમીને એનો બોધ નથી (કારણકે સંકેતને જાણતો નથી)

यो घटपदवाच्यतां न जानाति, तस्य घटपदश्रवणेऽपि, कम्बुग्रीवादि-मित विद्यमानापि घटपदवाच्यता घटबोधं नैव जनयित । अतो व्यञ्जनपर्यायोऽज्ञातः सन् स्वकार्यं न करोतीति निश्चीयते ।

• अर्थपर्यायैर्वस्तुस्वरूपं निर्मीयते, न तु व्यञ्जनपर्यायै: । मृन्मयत्वं, रक्तत्वं, वृत्तत्वं, परिमाणिवशेषवत्त्वं....इत्येवमादयो- ऽर्थपर्याया एव मिथः सम्मील्य घटस्य स्वरूपं परिपूर्णं कुर्वन्ति । अत एव नश्यमान उत्पद्यमानो वैकोऽप्यर्थपर्यायो घटस्वरूपं परिवर्तय-त्येव । ततश्च मृन्मयत्व-रक्तत्वादयोऽर्थपर्याया घटस्य परिपूर्णस्वरूप-स्यांशभूता इति निश्चीयते । व्यञ्जनपर्यायास्तु न तथा । अभिनवैः सङ्केतैर्व्यञ्जनपर्याया वर्धन्ताम्, प्राचीनैर्वाऽपनीयमानैर्हीयन्ताम्, घटस्व-रूपस्य न कापि वृद्धिर्हानिर्वा भवति । अतो निश्चीयते यद्-वस्तुनो- ऽर्थक्रियाकारिस्वरूपे व्यञ्जनपर्यायाणां न कोऽपि भाग इति । अत एव च व्यञ्जनपर्याया न वस्तुस्वरूपस्यांशभूता इत्यपि निश्चीयते ।

एतदत्रोपनिषद्-अर्थपर्याया वस्तुस्वरूपस्याधीना निर्मातारः परिवर्तयितारोंऽशभूताश्च वर्तन्ते । व्यञ्जनपर्यायास्तु नैवंविधा अपि तु

એ આદમીને 'ઘટ' શબ્દનું શ્રવણ હોવા છતાં 'ઘટ'પદાર્થનો બોધ કરાવતી નથી.

<sup>•</sup> અર્થપર્યાયો વસ્તુસ્વરૂપના નિર્માણમાં ભાગ ભજવતા હોય છે. વ્યંજનપર્યાયોનો એમાં કોઈ હિસ્સો હોતો નથી.. આશય એ છે કે મૃન્મયત્વ, રક્તવર્ણ, વૃત્તાકાર, અમુક પરિમાણ... આવા બધા અર્થપર્યાય ભેગા થઈને જ ઘટનું 'સ્વ'રૂપ પરિપૂર્ણ નિર્માણ થયું હોય છે. કોઈપણ અર્થપર્યાય નાશ પામે કે નવો ઉમેરાય તો એ ઘડાના સ્વરૂપને અસર કરે જ છે. માટે જ તે તે અર્થપર્યાય ઘડાના પરિપૂર્ણસ્વરૂપના એક-એક અંશભૂત હોય છે. પણ આવું વ્યંજનપર્યાય માટે નથી, નવા-નવા સંકેત હારા વ્યંજનપર્યાયો વધારો કે જુના-જુના સંકેતને રદ કરવા દ્વારા વ્યંજનપર્યાય ઘટાડો... ઘડાના સ્વરૂપમાં કોઈ વધ-ઘટ થતી નથી. એટલે જણાય છે કે વ્યંજનપર્યાયોનો વસ્તુના અર્થક્રિયાકારી સ્વરૂપમાં કોઈ

#### संकेतमात्राधीना इत्यर्थपर्यायेभ्योऽत्यन्तविलक्षणा इति स्थितम् ।

न च व्यञ्जनपर्याया संकेतमात्रस्याधीनाः, न तु वस्तुस्व-रूपस्येति यदुक्तं तदयुक्तं, नैगमादिनयैः प्रस्थकपदप्रयोगाय वस्तुस्व-रूपापेक्षणात् । तथाहि-नैगमनयिश्छद्यमाने काष्ठेऽिप प्रस्थकपद-वाच्यत्वं मन्यते, व्यवहारनयस्तु न तस्यामवस्थायामिप तु सञ्जात-प्रस्थकाकारायामवस्थायां तन्मन्यते, उपरितनास्तु नया मीयमान-धान्याद्यवस्थायां तत्स्वीकुर्वते । एवञ्च व्यञ्जनपर्यायाणामिप वस्तुस्वरूपापेक्षा सिद्धैवेति वाच्यम्, वस्तुस्वरूपपरिवर्तनं विनापि व्यञ्जनपर्यायपरिवर्तनस्य सम्भवात् । अयमाशयः-कीदृशे पदार्थे कः

ફાળો હોતો નથી, અને તેથી જ વ્યંજનપર્યાયો વસ્તુસ્વરૂપના અંશરૂપે કહેવાતા નથી.

ટૂંકમાં, અર્થપર્યાયો વસ્તુસ્વરૂપને ઘડનારા છે, અસર કરનારા છે, વસ્તુસ્વરૂપના અંશભૂત છે, અને વસ્તુસ્વરૂપને આધીન છે. જયારે વ્યંજનપર્યાયો આવા નથી. ને માત્ર સંકેતને આધીન છે, માટે વ્યંજનપર્યાયો અર્થપર્યાયથી સાવ અલગ છે.

શંકા- વ્યંજનપર્યાયો માત્ર સંકેતને આધીન છે. વસ્તુસ્વરૂપને આધીન નથી. આવું તમે જે કહો છો તે બરાબર નથી. જેમકે નૈગમનય, પ્રસ્થક માટે છેદાતા લાકડામાં પણ પ્રસ્થકપદવાચ્યતા માને છે. વ્યવહારનય એમાં નથી માનતો... પણ પ્રસ્થક તૈયાર થઈ જાય-પ્રસ્થકાકાર ધારણ થાય ત્યારે માને છે. જ્યારે એની પણ ઉપરના નયો ધાન્ય મપાતું હોય વગેરે અવસ્થામાં માને છે. આમ વસ્તુના સ્વરૂપને નજરમાં લેવામાં આવે જ છે ને... એ વગર ક્યાં પ્રસ્થકપદવાચ્યતા મનાય છે?

સમાધાન- તે તે નયોએ, કેવા પદાર્થમાં કયો સંકેત કરવો એ માટે પોતપોતાની દષ્ટિ નક્કી કરી છે. ને એટલે તે તે સંકેત કરવા માટે વસ્તુનું અમુક ચોક્કસ સ્વરૂપ થયું છે કે નહીં? તે તેઓ જુએ છે. જેમકે એવંભૂત નય કહે છે કે घटनात्=जलाहरणात् घट: જે જળાહરણ કરતો હોય એમાં 'ઘટ'પદવાચ્યતા છે. આમાં ઘટન=જળાહરણ આવો જે સંકેત

प्रश्नकर्तुर्मेधावित्वम्

संकेतः क्रियेत ? तदर्थं नयैः स्व-स्वदृष्टिर्निश्चितेति ते संकेतिवशेषं कर्तुं वस्तुनः स्वरूपविशेषमपेक्षन्ते । तथाहि-एवंभूतो वदित घटनात्= जलाहरणाद् घट इतिव्युत्पत्तेर्जलाहरणं कुर्वत्येव कम्बुग्रीवादिमित पदार्थे घटपदवाच्यता, न तु तदकुर्वत्यिप कम्बुग्रीवादिमित । परन्तु घटनं जलाहरणमिति यः संकेतस्तं निषिध्य पटनं जलाहरणमिति संकेतो यदि क्रियेत तदा पटनात्=जलाहरणात् पट इति व्युत्पत्तेस्त-स्मिन्नेव पदार्थे घटपदवाच्यता नश्येत पटपदवाच्यता चोत्पद्येत । घ्अट्अइतिवर्णावलीनिष्यन्नघटपदवाच्यतायाः सकाशात् प्अट्अइतिवर्णावलीनिष्यन्नघटपदवाच्यतायाः सकाशात् प्अट्अइतिवर्णावलीनिष्यन्नघटपदवाच्यतायाः सकाशात् प्अट्अइतिवर्णावलीनिष्यन्नघटपदवाच्यतायाः सकाशात् प्यट्अइतिवर्णावलीनिष्यन्नघटपदवाच्यतायाः सकाशात् प्यट्यवित्यत्वात्सिद्धमेवेदं यद् वस्तुस्वरूपपरिवर्तनं विनापि व्यञ्जनपर्यायपरिवर्तनं सम्भवतीति कृतो वस्तुस्वरूपपरिकर्तनं विनापि व्यञ्जनपर्यायपरिवर्तनं सम्भवतीति कृतो वस्तुस्वरूपपरिक्षा कथ्येत ?

एवं व्यञ्जनपर्यायविषयिणी काचिद्विचारणा कृता । अथ श्रीसम्मतिग्रन्थे 'व्यञ्जनपर्याये प्रथमो द्वितीयश्चेत्येवं द्वावेव भङ्गौ सम्भवतः' इति यदुक्तं तद्विचारयामः । अत्र तृतीयादिभङ्गाः कथं न

છે તેને ધારો કે બદલીને પટન=જળાહરણ.... આવો સંકેત કરી દેવામાં આવે તો પછી पटनात्=जलाहरणात् पट: એમ વ્યુત્પત્તિ કરીને, જળાહરણમાં વ્યાપૃત એ જ કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં 'પટ'પદવાચ્યતા પણ એ કહી શકે છે. ઘ્અટ્અ... આવી વર્ણાવલિથી નિષ્પન્ન 'ઘટ'પદની વાચ્યતા કરતાં પ્અટ્અ... આવી વર્ણાવલીથી નિષ્પન્ન 'પટ'પદની વાચ્યતા અલગ હોય જ, છે જ એ સ્પષ્ટ છે. એટલે વસ્તુસ્વરૂપમાં ફેરફાર વિના પણ સંકેત બદલીને તત્પદવાચ્યતાને બદલી શકાય છે, જુની કેન્સલ કરી શકાય છે. આવી બધી અન્ય પણ જે પૂર્વે કહી ગયો છું - તેવી તેવી વાસ્તવિકતા હોવાથી, નિશ્ચિત છે કે વ્યંજનપર્યાય મુખ્ય રીતે વસ્તુસ્વરૂપને આધીન નથી.

વ્યંજનપર્યાય અંગેની આટલી સ્પષ્ટતાને સ્થિર કર્યા પછી હવે શ્રીસમ્મતિ ગ્રંથમાં જે કહ્યું છે કે વ્યંજનપર્યાય અંગે પ્રથમ અને દ્વિતીય આ બે ભંગ જ સંભવે છે.. એનો વિચાર કરીએ.... એ માટે સહુપ્રથમ सम्भवन्तीति निश्चयार्थमर्थपर्याये कथं ते सम्भवन्तीति प्रथमं विचार-णीयम् । तच्च प्राक् प्रायो विचारितमेव । तेन विचारेण च यो बोधविशोषो जायते तल्लेशश्चायम् - यदि प्रज्ञापको नयविशारदः शिष्योऽपि नयानां सम्यग् विनियोजनप्रतिभावान्, तर्ह्येव नयैः सूक्ष्म-विचारणा कर्तव्येति शास्त्रेषूक्तम् । तथाहि-

नित्थ नएहिं विहूणं सुत्तं, अत्थो य जिणमओ किंचि । आसज्ज उ सोआरं नए नयविसारओ बूया ।। वि. आ. भा. २२७७।। ति । ननु किमर्थमेवमुक्तमिति चेद् ? अन्यथाऽपरिणामा-ऽतिपरिणामादिदोषसम्भवाद् । यथा नयविचारणार्थं सूक्ष्मबुद्धिरपेक्षिता तथैव सप्तभङ्गीविचारणार्थमिप ज्ञानावरणीयकर्मणः क्षयोपशमजन्या सूक्ष्मबुद्धिरपेक्षितैव, अन्यथा केवलं सूत्रपाठः स्यात्, न तु रहस्यार्थ-बोधस्ततश्च विपरीतबोध-विपरीतनिरूपणादिदोषा अपि सम्भवेयुः । अतः सप्तभङ्गीसंलग्नप्रश्नानामुत्थापकस्य शिष्यादेर्मेधावित्वमवश्यं मन्त-व्यम् ।

અર્થપર્યાયના ત્રીજા વગેરે ભંગનો વિચાર જરૂરી છે. આ વિચાર કરતાં કેટલીક વાતો ખ્યાલમાં આવે છે તે નીચે મુજબ છે.

<sup>(</sup>૧) નયવિશારદ ગુરુભગવંત હોય. ને શિષ્ય પણ નયોનું યથાયોગ્ય વિનિયોજન કરવાની પ્રતિભા ધરાવતો હોય. તો જ સૂક્ષ્મ રીતે નયો દ્વારા વિચારણા કરવી જોઈએ... આમ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે. કારણકે નહીંતર અપરિણામ-અતિપરિણામ વગેરે દોષો થવાની સંભાવના ઊભી થાય છે. જેમ નયોથી વિચારણા સૂક્ષ્મબુદ્ધિ માગે છે. એમ, સપ્તભંગીની વિચારણા પણ સૂક્ષ્મબુદ્ધિની-જ્ઞાનાવરણ કર્મના વિશેષપ્રકારના ક્ષયોપ-શમની અપેક્ષા રાખે છે. નહીંતર સાત ભંગોનો માત્ર પોપટપાઠ જેવું થાય... એના સૂક્ષ્મ રહસ્ય જાણવામાં આવતા નથી. ને તેથી વિપરીત-બોધ-વિપરીત પ્રરૂપણા-વિપરીત વિવેચન બધાં જ દોષોની સંભાવના ઊભી થાય છે. એટલે પહેલી શરત આ સ્વીકારવા જેવી છે કે સપ્તભંગીના સંલગ્ન પ્રશ્નો-જિજ્ઞાસા ઊઠાવનાર શિષ્ય વગેરે પણ મેધાવી છે, જડબુદ્ધિ-અલ્પબુદ્ધિ નથી.

यतश्च प्रश्नकर्ता न मन्दबुद्धिरत एव 'घटः क्रमशः श्यामो रक्तश्चास्ति न वा ?' यद्वा 'घटो युगपत् श्यामरक्तोऽस्ति न वा ?' यद्वा 'घटः क्रमशः वृत्तश्चतुष्कोणश्चास्ति न वा ?' यद्वा 'घटो युगपत् वृत्तचतुष्कोणोऽस्ति न वा ?' यद्वा 'घटः क्रमशोऽमदावादजो वापीजश्चास्ति न वा ?' यद्वा 'घटो युगपदमदावदजवापीजोऽस्ति न वा' ? इत्यादयः प्रश्नास्तस्य कदाचिदिप नोत्तिष्ठन्त्येव, घटस्य रक्तत्वे वृत्तत्वे-ऽमदावादजत्वे वा यथाक्रमं श्यामत्वस्य चतुष्कोणत्वस्य वापीजत्वस्य वाऽसम्भव एवेति निःशङ्कं ज्ञातत्वाद् । ननु तर्हि तृतीयादिषु भङ्गेषु कीदृशाः प्रश्नाः सम्भवन्ति ? घटादौ वस्तुनि द्रव्यापेक्षा उत्पत्ति-क्षेत्रापेक्षाः स्थितिक्षेत्रापेक्षा उत्पत्तिकालापेक्षाः स्थितिकालापेक्षा वर्णरसगन्थस्पर्शसंस्थानपरिमाणविशेषादिक्पभावापेक्षाश्च सहस्त्रशो

શંકા- તો પછી ત્રીજા-ચોથા વગેરે ભંગોમાં કેવા પ્રશ્ન હોય?

સમાધાન- એક આકાર અંગેનો પ્રશ્ન હોય તો એક વર્ષ અંગેનો હોય... (ને એ બેમાં એક 'સ્વ'રૂપ હોય એક 'પર'રૂપ હોય. જો બન્ને 'સ્વ'રૂપ હોય તો પ્રથમભંગમાં જ આવી જાય. બન્ને 'પર'રૂપ હોય તો બીજા ભંગમાં જ આવી જાય.) અથવા એક દ્રવ્ય અંગેનો હોય ને એક ક્ષેત્ર અંગેનો હોય.. (જેમકે ઘડો મૃન્મય છે? અને અમદાવાદી છે?) અથવા એક દ્રવ્ય અંગેનો હોય ને એક કાળ અંગેનો હોય.. (જેમકે ઘડો અમદાવાદી છે? ગ્રીષ્મઋતુજન્ય છે?)

ટૂંકમાં, ઘડામાં દ્રવ્યકૃતધર્મ, ક્ષેત્રકૃતધર્મ (તે પણ ઉત્પત્તિક્ષેત્રકૃત ધર્મ, સ્થિતિક્ષેત્રકૃત ધર્મ), કાળકૃત ધર્મ (તે પણ ઉત્પત્તિકૃત ધર્મ, સ્થિતિ-કાળકૃતધર્મ), વર્ણકૃતધર્મ-રસકૃતધર્મ...સંસ્થાનકૃતધર્મ... પરિમાણકૃતધર્મ

<sup>(</sup>૨) પ્રશ્નકર્તા મેધાવી છે એટલે નક્કી છે કે 'ઘડો ક્રમશઃ શ્યામ અને ૨ક્ત છે?' 'ઘડો યુગપત્ શ્યામ અને ૨ક્ત છે?' 'ઘડો વૃત્ત અને ચતુષ્કોણ છે?' 'ઘડો (ક્રમશઃ કે યુગપત્) અમદાવાદી અને વાપીયો છે?' આવા બધા પ્રશ્ન એને ઊઠે જ નહીં, કારણકે એ જાણતો જ હોય છે કે ઘડો જો ૨ક્ત હોય તો શ્યામ ન જ હોય. વૃત્ત હોય તો ચતુષ્કોણ ન જ હોય. એમ અમદાવાદી હોય તો વાપીયો ન જ હોય.

धर्माः सम्भवन्ति । एते च सर्वे धर्मास्तस्य घटादिवस्तुनोऽर्थक्रिया-कारिस्वरूपस्यैकैकांशभूता वर्तनोऽत एव च तेऽर्थपर्याया इत्युच्यन्ते । (घटपदवाच्यत्वादिव्यञ्जनपर्यायास्तु यतो वस्तुनोऽर्थिक्वयाकारिस्व-रूपस्य नांशभूतास्ततोऽर्थपर्यायेभ्यः पृथक्कृताः । एवमेव सत्त्वज्ञेय-त्वादीनामपि वस्तुनोऽर्थिक्वयाकारिस्वरूपस्यानंशभूतत्वान्नार्थपर्यायत्व-मिति ज्ञेयम् । केवलं यथा घटपदवाच्यत्वादयः घटादिशब्दद्वारा घटादिवस्त्वभिव्यञ्जने व्याप्रियन्ते न तथा सत्त्वज्ञेयत्वादयो धर्मा अतो न तेषां व्यञ्जनपर्यायत्वमपीत्यपि ज्ञेयम् । एतच्च सप्रसङ्गमत्रोक्तमिति ध्येयम् ।)

तत्र वस्तुस्वरूपांशभूतो यो द्रव्यापेक्षधर्मस्तस्य मृन्मयत्व-सुवर्णमयत्वादयोऽनेके विकल्पाः सम्भवन्ति । एवमेवोत्पत्ति-क्षेत्रा-पेक्षस्य धर्मस्यामदावदजत्व-वापीजत्वादयोऽनेके विकल्पाः सम्भ-

વગેરે રૂપ ભાવકૃતધર્મ...આવા ઢગલાબંધ ધર્મો હોય છે...આ દરેક ધર્મ તે તે વસ્તુના અર્થક્રિયાકારી સ્વરૂપના એક એક અંશભૃત હોય છે. માટે અર્થપર્યાય કહેવાય છે. (ઘટપદવાચ્યત્વાદિ વ્યંજનપર્યાયો વસ્તુના અર્થક્રિયાકારીસ્વરૂપના અંશભૂત નથી, માટે અર્થપર્યાયથી અલગ પડાયા છે. એ જ રીતે સત્ત્વ-જ્ઞેયત્વ વગેરે પણ વસ્તુના અર્થક્રિયાકારીસ્વરૂપના અંશભૂત ન હોવાથી અર્થપર્યાય કહેવાતા નથી. વળી, જેમ ઘટપદવાચ્યતા વગેરે વ્યંજનપર્યાય, ઘટાદિ શબ્દદ્વારા વસ્તુનું અભિવ્યંજન કરવામાં વ્યાપૃત થાય છે એમ સત્ત્વ-જ્ઞેયત્વ વગેરે થતા નથી. માટે આ સત્ત્વ-જ્ઞેયત્વ વગેરે 'વ્યંજનપર્યાય' પણ કહેવાતા નથી. આટલી વાત અહીં સપ્રસંગ કહેલી જાણવી.) અર્થપર્યાયરૂપ ધર્મોમાંથી દ્રવ્યકૃતધર્મરૂપ અંશ માટે અનેક વિકલ્પ સંભવિત હોય છે, જેમકે મૃન્મયત્વ-સુવર્ણમયત્વ વગેરે... એમ ક્ષેત્રાદિકૃતધર્મરૂપ અંશ માટે પણ અમદાવાદીપણું વાપીયાપશું....વગેરે અનેક વિકલ્પો હોય છે. તે તે અનેક વિકલ્પોમાંથી એક 'સ્વ'રૂપ હોય છે ને શેષ 'પર'રૂપ હોય છે. મેધાવી શિષ્ય, 'એક જ અંશના અનેકવિકલ્પોમાંથી બે વિકલ્પો ક્રમશઃ કે યુગપત્ સંભવી શકે નહીં' આ સ્વયં જાણી લેવાની પ્રતિભા ધરાવતો હોય છે. ને તેથી એવો

वित्त । एवमेव स्थितिक्षेत्राद्यपेक्षाणां धर्माणामिप नैकविकल्पा ज्ञेयाः । द्रव्यापेक्षस्य धर्मस्यानेकविकल्पेभ्यो मृन्मयत्वादिक एको विकल्पः 'स्व'रूपं भवित, तदन्ये च सुवर्णमयत्वादयः 'पर'रूपाणि भवित्त । एवमेव क्षेत्राद्यपेक्षेषु धर्मेष्विप मन्तव्यम् । तत्रैकस्यैव द्रव्याद्यपेक्ष-धर्मात्मकस्यांशस्यानेकविकल्पेभ्यो द्वौ विकल्पौ क्रमशो वा युगपद्वा नैव सम्भवत इति स्वत एवामन्दबुद्धिः प्रश्नकर्ता जानन् वर्तते । अत एव 'घटः क्रमशो युगपद्वा रक्तश्च श्यामश्च रक्तश्यामो वाऽस्ति न वे'-त्याद्याकाराः प्रश्नास्तस्य कदापि नोत्तिष्ठन्त्येव । द्वयोः पृथक्पृथगं-शात्मकधर्मयोरेव प्रश्नस्तस्योत्तिष्ठति । मया पृच्छ्यमानौ धर्मौ 'स्व'धर्मौ, 'पर'धर्मौ स्व-परधर्मौ वेति यद्यपि स न जानाति, स तु प्रयोजनानुसारिणमेव प्रश्नं पृच्छति, परन्तु तौ धर्मौ वस्तुन एकस्यैवांशस्य द्वौ विकल्परूपौ न सम्भवत एवेति तु निःशङ्कमेव । ततश्च पृथक्-पृथगंशसंलग्नौ तौ धर्मौ यदि 'स्व'धर्मौ तदोत्तरे प्रथमो भङ्गः, यदि 'पर'धर्मौ तदा द्वितीयो भङ्गः, यदि स्व-परधर्मौ तदा तृतीयश्चतुर्थो वा भङ्गः । तत्र स्व-परधर्मयोर्यदि क्रमेणापेक्षा, तदा चतुर्थो भङ्गः, यदि

<sup>- &#</sup>x27;ઘડો (ક્રમશઃ કે યુગપત્) મૃન્મય અને સુવર્શમય છે?' આવા બધા આકારવાળો પ્રશ્ન એને ક્યારેય ઊઠતો નથી. બે જુદા જુદા અંશસંલગ્ન પ્રશ્ન એને ઊઠી શકે છે. ભલે એ જાણતો નથી કે હું જે પૂછી રહ્યો છું તે 'સ્વ'રૂપ છે કે 'પર'રૂપ? એટલે પ્રયોજનવશાત્ ઊઠેલી જિજ્ઞાસા ને તજ્જન્ય પ્રશ્નમાં જાતજાતની સંભાવના હોય છે. બન્ને અંશ 'સ્વ'રૂપ હોય તો જવાબ પ્રથમભંગમાં ચાલ્યો જાય છે.. બન્ને અંશ 'પર'રૂપ હોય તો જવાબ બીજા ભંગનો હોય છે. પણ બેમાંથી એક અંશ 'સ્વ'રૂપ ને બીજો 'પર'રૂપ હોય તો ત્રીજો-ચોથો ભંગ આવે છે. યુગપત્ હોય (=બન્ને અંશને ભેગા કરીને એક જ પ્રશ્ન પૂછવામાં આવ્યો હોય- જેમકે 'ઘડો મૃન્મયરક્ત છે?' એવો પ્રશ્ન હોય) તો ત્રીજો ભંગ આવે છે. અને ક્રમશઃ હોય (=બન્ને અંશનો અલગ-અલગ સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળા બે પ્રશ્ન ભેગા કર્યા હોય - જેમકે 'ઘડો મૃન્મય છે? રક્ત છે?') તો ચોથો ભંગ આવે છે. આને અનુસરીને જ પાંચમો, છકો ને સાતમો ભંગ પણ

युगपदपेक्षा, तदा तृतीयो भङ्गः । अनयैव रीत्या पञ्चमादयोऽपि भङ्गा ज्ञेयाः (एतच्च सर्वं पूर्वं सप्रपञ्चं प्रपञ्चितम्) ।

ततश्च सप्तभङ्गचास्तृतीयादिसप्तमान्तभङ्गार्थं वस्तुनः परिपूर्ण-स्वरूपस्य विविधांशात्मका अनेके धर्मा अपेक्षिता इति निश्चीयते । अत एव पूर्वाचार्येश्चतुर्थभङ्ग एकोंऽशः स्वरूपेणैकश्च पररूपेणे-त्युक्तम्, न त्वेकोंऽश 'स्व'रूपेण स एवांशः 'पर'रूपेणेति । अतः स्पष्टमिदं यद् द्वावंशौ भिन्नावेव भवितुमर्हत इति । क्रमविवक्षावित चतुर्थे भङ्गे यदीयमपेक्षा तर्हि युगपद्विवक्षावित तृतीये भङ्गेऽपि सुतरां सैवापेक्षेति निश्चीयते ।

अथ व्यञ्जनपर्यायमधिकृत्य विचार्यते । अर्थपर्यायेषु त्वने-केषामंशानां सम्भवात् तृतीयादयो भङ्गा सम्भवन्तीति विचारितम् । परन्तु व्यञ्जनपर्यायेषु विविधानामंशानामसम्भव एव, तेषां संकेतकृत-तत्तत्पदवाच्यत्वैकमात्ररूपत्वात् । अतो द्रव्यापेक्षो धर्मः क्षेत्रापेक्षो धर्म

સમજી શકાય છે. (આપણે આ વિચારણા પૂર્વે સવિસ્તર કરી ગયા છીએ.)

એટલે નક્કી થાય છે કે સપ્તભંગીના ત્રીજાથી સાતમા ભંગ માટે વસ્તુના પરિપૂર્ણ સ્વરૂપના વિવિધ અંશાત્મક અનેક ધર્મો જોઈએ છે. એટલે જ ચોથા ભંગમાં એક અંશ 'સ્વ'રૂપે ને એક અંશ 'પર'રૂપે.... એમ કહ્યું છે. પણ એક અંશ 'સ્વ'રૂપે ને એ જ અંશ 'પર'રૂપે એમ નથી કહ્યું.... માટે સ્પષ્ટ છે કે એ બન્ને અંશ અલગ-અલગ પ્રકારના હોવા જોઈએ. ક્રમશઃની વિવક્ષાવાળા ચોથાભંગમાં જો આમ કહ્યું છે તો યુગપત્ની વિવક્ષાવાળા ત્રીજા વગેરે ભંગમાં પણ એવું જ હોવું જોઈએ એ સ્પષ્ટ છે. વળી, ઉપર કહ્યા મુજબ અર્થપર્યાય રૂપ ધર્મો તો અનેક અંશરૂપે સંભવિત હોય છે જ ને તેથી એ અંગે સપ્તભંગી સંભવિત છે જ. પણ વ્યંજનપર્યાય અનેક-વિવિધ અંશરૂપ હોતા જ નથી... માત્ર સંકેતકૃતવાચ્યતા.... આ એક જ સ્વરૂપના વ્યંજનપર્યાયો હોય છે. તેથી દ્રવ્યકૃતધર્મ, ક્ષેત્રકૃતધર્મ... વગેરેરૂપ જુદા-જુદા અંશ જેવું કશું છે જ નહીં. માટે એક અંશ 'સ્વ'રૂપે ને એક (=બીજો) અંશ 'પર'રૂપે... આવું કશું

इत्यादीनां विविधानामंशानां सर्वधाऽसम्भवादेकोंऽशः स्वरूपेणैकों-(अन्यों)ऽशः पररूपेणेत्यादेरप्यसम्भवान्न तृतीयादिभङ्गानां सम्भवः ।

अथान्यथाप्येतिन्नश्चीयते-वस्तुनोऽर्थिक्वयाकारिस्वरूपस्यांश-भूतत्वेनार्थपर्यायाः पृथक्पृथक् प्रयोजनं सम्पादयन्तीति दृष्टमस्माभिः । अतो घटस्यामदावादजत्वपर्यायस्य प्रयोजनं कदाचित्स्याद्, कदा-चिच्चतुष्कोणत्वस्यापि प्रयोजनं स्यात्, कदाचित्तु द्वयोरिप द्वे प्रयोजने स्याताम् । तदा च द्वयोरप्यपेक्षणाच्चतुर्थो भङ्गो भवति । एकस्मिन्नेव घटे द्वयोः सम्मीलने कश्चिदन्यो विशोषः संजायते येन द्वे अपि प्रयोजने विशोषिततरे सम्पन्ने स्यातां यद्वाऽन्यस्य कस्यचित्तृतीयस्य प्रयोजनस्य सम्पादनसामर्थ्यं सम्पद्वेत । ततश्च तादृशे प्रयोजने सित सम्मीलितयोर्द्वयोरपेक्षा सञ्जायत इति युगपद्द्वयोरपेक्षणात्तृतीयो भङ्गो लब्धात्मलाभो भवति ।

व्यञ्जनपर्यायेषु तु नैतादृशं किञ्चिदिप सम्भवति । शब्दद्वारा पदार्थस्याभिव्यञ्जनमित्येकमात्रं तेषां प्रयोजनं वर्तते । न किञ्चि-

સંભવિત જ ન હોવાથી ત્રીજા વગેરે ભંગ વ્યંજનપર્યાય અંગે મળી શકતા નથી.

અથવા બીજી રીતે કહીએ તો, અર્થપર્યાયો અલગ-અલગ પ્રયોજન સારે છે.. તેમજ ભેગા થઈને વસ્તુનું સ્વરૂપ ઘડે છે. એટલે ઘડાના અમદાવાદીપણાંનું પણ પ્રયોજન હોય અને ચોરસપણાંનું પણ પ્રયોજન હોય... આવું સંભવિત હોવાથી બન્નેની અપેક્ષા નિર્માણ થાય છે અને તેથી ક્રમશઃવાળો ભંગ અસ્તિત્વમાં આવે છે. તેમજ ઘડામાં અમદાવાદીપણું ને ચોરસપણું બન્ને ભેગા થાય તો કોઈક નવી વિશેષતા પણ આવે છે જેના કારણે, અમદાવાદીપણાંનું ને ચોરસપણાંનું જે-જે સ્વતંત્ર પ્રયોજન હોય છે તે વિશેષરૂપે સરે છે. અથવા એ બે સિવાય ત્રીજું પણ કોઈક નવું જ પ્રયોજન સારવાનું સામર્થ્ય પણ ઘડામાં પેદા થાય છે. ને તેથી આ બન્ને ભેગા હોય એવી અપેક્ષા પણ ઊભી થતી હોય છે. ને એના કારણે યુગપત્વાળા ભંગ અસ્તિત્વમાં આવે છે.

दप्यन्यत्प्रयोजनं तेषां सम्भवति । अतो द्वे पृथक्पृथक् प्रयोजने अपेक्ष्य द्वयोर्व्यञ्जनपर्याययोर्द्वे अपेक्षे कदाचिदिप न स्यातामेवेति न चतुर्थस्य भङ्गस्य सम्भवः । किञ्च व्यञ्जनपर्याया अहिमन्द्रवन् मिथो- ऽत्यन्तं निरपेक्षा न परस्परं सहकुर्वन्ति । अतस्तेषां सम्मीलनस्या- सम्भवादन्यस्य कस्यचित्तृतीयस्य प्रयोजनविशेषस्य सम्पादनसाम- र्थ्यादेः सम्भवाभावादेव न तृतीयस्यापि भङ्गस्य सम्भवः ।

स्यादेवं-नीलपदवाच्यता घटपदवाच्यता च सम्मील्य नील-घटपदवाच्यतां किं न जनयित ? इत्येतज्जननमेव सम्मीलितयोर्द्वयोः प्रयोजनिवशेषत्वेन शक्यते वक्तुमिति । मैवं, वाच्यतात्वेन सर्वासां वाच्यतानां समानत्वेन लघुमहत्त्वभावाभावाद् द्वे लघ्वी वाच्यते सम्मील्यैकां महतीं वाच्यतां जनयेदित्यस्य वक्तुमशक्यत्वात् । वाच्यतानां संकेतमात्रजन्यत्वेन वाच्यताजन्यत्वस्यापि वक्तुमशक्य-त्वात् । संकेतवशान्तु न केवलो घटशब्दोऽपि तु 'घ'वर्णोऽपि नीलघटं

પણ વ્યંજનપર્યાયોમાં આવું કશું સંભવિત હોતું નથી. પદાર્થને શબ્દલારા વ્યક્ત કરવો.... આ એક માત્ર પ્રયોજન સિવાય એનું કોઈ જ પ્રયોજન હોતું નથી. એટલે બે અલગ-અલગ પ્રયોજનથી બેની જિજ્ઞાસા નિર્માણ થાય... વગેરે સંભવિત જ નથી. વળી વ્યંજનપર્યાયો પરસ્પર એકદમ નિરપેક્ષ હોય છે. એટલે બે પર્યાય ભેગા થઈને ત્રીજું કોઈ નવું જ પ્રયોજન સારે એવી કશી પણ એમાં સંભાવના હોતી નથી...

શંકા- 'નીલ'પદવાચ્યતા ને 'ઘટ'પદવાચ્યતા ભેગી થઈને 'નીલઘટ'પદવાચ્યતા ઊભી કરે છે ને? આ જ એક નવું પ્રયોજન ન કહી શકાય?

સમાધાન- ના, આવું પણ કહેવું આવશ્યક નથી.. કારણકે વાચ્યતાત્વેન બધી વાચ્યતાઓ એકસમાન હોય છે. ને શબ્દદ્વારા પદાર્થનું અભિવ્યંજન કરવું એ રૂપે બધાનું પ્રયોજન પણ એકસરખું જ હોય છે... એમાં કોઈ વિશેષ વિશેષતા સંભવિત જ નથી. એમ નવા-નવા સંકેત કરવામાં આવે તો એકલો 'ઘટ' શબ્દ પણ નીલઘટને જણાવી શકે છે. ને ખાલી 'ઘ'વર્શ પણ નીલઘટને જણાવી શકે છે. અર્થાત્ નીલઘટમાં માત્ર

### बोधयेदिति 'घ'मात्रपदवाच्यताऽपि तत्र नीलघटे स्यात् ।

नीलघटस्थायां तु तस्यां 'घ'मात्रपदवाच्यतायां नीलपदवाच्य-ताया घटपदवाच्यतायाश्च न कोऽपि भाग इति तु स्पष्टमेव । ततश्च द्वयोर्वाच्यतयोर्यथा मिथो विरोधो नास्ति तथा सहकारोऽपि नास्तीति निश्चीयते । सहकाराभावे च सम्मीलनस्य विशिष्टस्य प्रयोजनान्तरस्य चाभावः सिद्ध एव ।

किञ्च शब्दद्वारा पदार्थस्याभिव्यञ्जनिमत्येकमेव सर्वेषां व्यञ्जनपर्यायाणां प्रयोजनम् । प्रयोजनान्तरस्य स्वप्रेऽप्यसम्भवात् कञ्चिद् विशिष्टं प्रयोजनिवशेषमपेक्ष्य द्वयोर्वाच्यतयोस्तिन्मश्रणस्य वाऽपेक्षा कदाचित्स्यादित्यस्यापि वक्तुमशक्यत्वात् न तदनुसारिप्रश्नस्य तदुत्तररूपेण तृतीयादिभङ्गस्य वा सम्भवः ।

अथ घटो घटशब्देन यदुच्यते तत्र किं कारणमिति विचार-णायां ज्ञायते यत्तत्रस्थं कम्बुग्रीवादिमत्त्वं जलाहरणकर्तृत्वमेव वा न

'ઘટ'પદવાચ્યતા પણ સંભવી શકે છે ને માત્ર 'ઘ'પદવાચ્યતા પણ સંભવી શકે છે. અને એ માટે 'નીલ'પદવાચ્યતા અને 'ઘટ'પદવાચ્યતા કશો જ ભાગ ભજવતી હોતી નથી. એટલે જણાય છે કે જેમ બે વાચ્યતાઓનો પરસ્પર વિરોધ હોતો નથી એમ બે વાચ્યતાઓનો પરસ્પર સહકાર પણ હોતો નથી.. એટલે બે વાચ્યતાઓ (=બે વ્યંજન પર્યાયો) ભેગી થાય છે, ભેગી થઈને કોઈ નવી વાચ્યતા ઊભી કરે છે કે ભેગી થઈને કોઈ વિશિષ્ટપ્રયોજન સારે છે એવું પણ કશું છે નહીં... માટે પણ એવી કોઈ જિજ્ઞાસાઓ કે તદનુરૂપ પ્રશ્ન નિર્માણ થતા ન હોવાથી ત્રીજો વગેરે ભંગ વ્યંજનપર્યાય અંગે હોતો નથી.

હવે એક બીજો વિચાર કરીએ....

ઘડાને 'ઘટ' જે કહેવાય છે તે, એ કંબુગ્રીવાદિમાન્ છે ને જળાહરણ કરે છે… માત્ર આટલા કારણે જ નહીં… પણ એમાં 'ઘટ'પદવાચ્યતા છે એ કારણે પણ…..નહીંતર ધારોકે સંકેત બદલી નાખવામાં આવે કે કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થને 'પટ' કહેવો…. તો એ કંબુગ્રીવાદિમાન્ વગેરે રહેવા છતાં 'ઘટ' નહીં જ કહેવાય.. એ વખતે केवलं कारणं अपि तु तत्रस्थं घटपदवाच्यत्वमिष, अत एव 'इतः प्रभृति कम्बुग्रीवादिमान् पदार्थः पटशब्देनोच्यतामि'ति कृते संकेते सत्यिप कम्बुग्रीवादिमत्त्वे जलाहरणकर्तृत्वे च न तस्य घटपदा-भिधेयत्वमत एव च घटोऽस्ति न वेति प्रश्ने स्यान्नास्त्येवेत्येवोत्तरम् ।

एवं घटस्य रक्तपदवाच्यत्वे न तत्रस्थं रक्तत्वमात्रं कारणं, किन्तु तत्रस्थं रक्तपदवाच्यत्वमिप कारणम् । अन्यथा रक्तवणीं 'श्वेत'शब्देनोच्यतामिति कृतेऽिप संकेते रक्तपदवाच्यत्वप्रसङ्गात्, रक्तोऽस्ति न वेति प्रश्ने स्यादस्त्येवेत्यस्यैवोत्तरस्य देयत्वप्रसङ्गाच्य । ततश्चेदं निश्चीयते यद्रक्तोऽस्ति न वेति प्रश्ने दीयमानं 'स्यादस्त्येव रक्त' इत्याकारमुक्तरं न केवलं घटस्य रक्तवर्णलक्षणमर्थपर्यायमेव बोधियतुमलमिप तु रक्तपदवाच्यत्वलक्षणं व्यञ्जनपर्यायमपीति । एवं श्यामोऽस्ति न वेति प्रश्ने दीयमानं 'स्यात्रास्त्येव श्याम' इत्याकारमुक्तरं न केवलं श्यामवर्णलक्षणमर्थपर्यायमेव निषेधयत्यिप तु श्यामपद वाच्यत्वलक्षणं व्यञ्जनपर्यायमिप निषेधयत्येविति ।

घटोऽस्ति ન વા? એવા પ્રશ્નનો જવાબ स्यान्नास्त्येव એવો જ આપવો પડે.

એમ લાલાશ હોવા માત્રથી ઘડાને 'રક્ત' નથી કહેવાતો, પણ 'રક્ત'પદવાચ્યતા પણ એમાં રહેલી છે, માટે એને 'રક્ત' કહેવાય છે.. અન્યથા સંકેત બદલી નાખવામાં આવે ને લાલાશને 'શ્વેત' શબ્દથી બોલાવવાનો સંકેત કરવામાં આવે તો એ જ ઘડાને ઉદ્દેશીને श्वेतोऽस्ति न वा? પ્રશ્નના જવાબમાં स्यादस्त्येव કહેવું પડે ને रक्तोऽस्ति न वा? પ્રશ્નના જવાબમાં स्यात्रस्त्येव કહેવું પડે.

એટલે, रक्तोऽस्ति न वा? એવો પ્રશ્નના જવાબમાં स्यादस्त्येव रक्तः જે કહેવાય છે તે ઘડાની લાલાશરૂપ અર્થપર્યાયને પણ જણાવી શકે છે ने 'રક્ત'પદવાચ્યતારૂપ વ્યંજનપર્યાયને પણ જણાવી શકે છે. એમ श्यामोऽस्ति न वा એવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यान्नास्त्येव श्यामः જે કહેવાય છે તે, ઘડામાં કાળાશરૂપ અર્થપર્યાયના નિષેધને પણ જણાવી શકે છે ને 'શ્યામ'પદવાચ્યતારૂપ વ્યંજનપર્યાયના નિષેધને પણ જણાવી શકે છે.

न चैवं व्यञ्जनपर्यायेष्विप क्रमशो विधिनिषेधबोधकस्य चतुर्थस्य भङ्गस्य सम्भव इति । कथिमित चेदित्थं-रक्तवृत्तं घटमिध-कृत्य पृष्टस्य घटो वृत्तो न वा ? श्यामो न वेति प्रश्नस्य यत् स्याद-स्त्येव वृत्तः स्यान्नास्त्येव श्याम इत्याकारं चतुर्थभङ्गरूपमृत्तरं दीयते तस्योपर्युक्तवद् व्यञ्जनपर्यायस्यापि बोधकत्वेन वृत्तपदवाच्यत्विविधेः श्यामपदवाच्यत्विनिषेधस्य च बोधकत्वादिति वाच्यम्, तयोविधि-निषेधयोर्यथाक्रमं प्रथमिद्वितीयभङ्गकयोः समाविष्टत्वात् स्वतन्त्रचतुर्थ-भङ्गकत्वाभावात् । अयमाशयः-अर्थपर्यायसन्दर्भदत्तस्य स्यादस्त्येव वृत्त इत्युत्तरांशस्य व्यञ्जनपर्यायविषये यः स्यादस्त्येव वृत्तपदवाच्यत्व-मित्यर्थस्तस्य प्रथमभङ्गके समावेशात् स्यान्नास्त्येव श्याम इत्युत्तरांशस्य च यः स्यान्नास्त्येव श्यामपदवाच्यत्वमित्यर्थस्तस्य द्वितीयभङ्गके समावेशात्र चतुर्थभङ्गास्य च तुर्थभङ्गसम्भवः । नन्वेवमर्थपर्यायेष्विपि चतुर्थभङ्गा-सम्भव एव, तत्रापि विधिनिषेधयोः प्रथमिद्वितीयभङ्गकयोः समावेश-

શંકા- રક્ત-વૃત્ત ઘડા અંગે જયારે ઘડો વૃત્ત છે? શ્યામ છે? આ રીતે પ્રશ્ન પૂછવામાં આવે છે ત્યારે स्यादस्त्येव वृत्तः (અથવા स्याद्वृत्त एव) स्यात्रास्त्येव श्यामः (અથવા स्यादश्याम एव) આવો જવાબ આપવામાં આવે છે જે અર્થપર્યાયસંલગ્ન સપ્તભંગીના ચોથા ભંગ તરીકે લેવાયેલ છે. તો ઉપર જણાવવા મુજબ આ જવાબ 'વૃત્ત'પદવાચ્યતારૂપ વ્યંજનપર્યાયને પણ જણાવી શકે છે અને શ્યામપદવાચ્યતારૂપ વ્યંજન-પર્યાયના નિષેધને પણ જણાવી શકે છે. તો વ્યંજનપર્યાય અંગે પણ ક્રમશઃ વિધિ-નિષેધવાળો ચોથો ભંગ સંભવિત છે જ ને?

समाधान- ना, કારણકે આ જવાબમાં स्यादस्त्येव वृत्तः જવાબનો વ્યંજનપર્યાયના સંદર્ભમાં જે અર્થ છે કે स्यादस्त्येव वृत्तपदवाच्यता...तेनो પ્રથમભંગમાં સમાવેશ થઈ જાય છે ने स्यान्नास्त्येव श्यामः જવાબનો વ્યંજનપર્યાયના સંદર્ભમાં જે स्यान्नास्त्येव श्यामपदवाच्यता એવો અર્થ છે तेनो द्वितीयભंગમાં સમાવેશ થઈ જાય છે... માટે સ્વતંત્ર ચોથા ભંગ જેવું કશું રહેતું જ નથી.

શંકા- તો પછી અર્થપર્યાય અંગે પણ એ જવાબનો ક્રમશઃ

सम्भवादिति चेत् ? न, तत्र तत्सम्भवासम्भवात् । तथाहि-वृत्तघटीय-प्रयोजने सित घटो वृत्तो न वेति प्रश्नः स्यादस्त्येवेति च प्रथम-भङ्गोत्तरम् । श्यामघटीयप्रयोजने सित घटः श्यामो न वेति प्रश्नः स्यान्नास्त्येवेति च द्वितीयभङ्गोत्तरम् । यदात्वेकं वृत्तघटीयमन्यच्य श्यामघटीयमित्येवं द्वे प्रयोजने स्तः, ते च द्वे अपि प्रयोजने अधिकृतेन घटेन सम्पाद्ये न वेत्यपेक्षा, तदा तमेकमेव घटमुद्दिश्य घटो वृत्तो न वा ? श्यामो न वेति प्रश्न उत्तिष्ठति । अतस्तदुत्तरमिप स्यादस्त्येव-स्यान्नास्त्येवेत्येवं विधिनिषेधयोर्द्वयोरप्युल्लेखवदेकमेव देयमिति न तस्य द्विधाकृतत्वसम्भवो न वा प्रथमद्वितीयभङ्गकयोः समावेशसम्भवः । व्यञ्जनपर्यायाणां तु पदद्वारा पदार्थाभिव्यञ्जनमेकमेव प्रयो-

પ્રથમ અને દ્વિતીયભંગમાં જ સમાવેશ કરી દ્યો ને...ત્યાં પણ સ્વતંત્ર ચોથો ભંગ માનવાની શી જરૂર છે?

સમાધાન- જ્યારે વૃત્તઘટનું પ્રયોજન ઊભું થયું હોય ત્યારે 'ઘડો વૃત્ત છે?' આટલો પ્રશ્ન ઊઠે છે ને પ્રથમભંગનો स्यादस्त्येव જવાબ અપાય છે... જ્યારે શ્યામઘટનું પ્રયોજન ઊભું થયું હોય છે ત્યારે 'ઘડો શ્યામ છે?' પ્રશ્ન ઊભો થાય છે અને સ્યાन्नास्त्येव એવા બીજા ભંગનો જવાબ અપાય છે. પણ જ્યારે વૃત્તઘડાનું પણ પ્રયોજન ઊભું થયું છે ને શ્યામઘડાનું પણ પ્રયોજન ઊભું થયું છે... એટલે કે બે પ્રયોજન ઊભા થયા છે... ને અધિકૃત એક જ ઘડાથી આ બન્ને પ્રયોજન સરી જાય એવી અપેક્ષા ઊભી થઈ છે... માટે એ એક જ ઘડા અંગે બન્નેના ઉલ્લેખવાળો એક 'ઘડો વૃત્ત છે?' અને ૨ક્ત છે?' એવો પ્રશ્ન પૂછાયો છે... માટે એનો જવાબ પણ સ્યાદસ્ત્યેવ-સ્યાન્નાસ્ત્યેવ આવો વિધિ-નિષેધ બન્નેના ઉલ્લેખવાળો એક જ અપાય છે. એટલે એના ટૂકડા કરીને બે અલગ-અલગ જવાબ બનાવી પ્રથમ-દ્વિતીયભંગમાં એનો સમાવેશ કરાતો નથી.

પણ વ્યંજનપર્યાય માટે એવું નથી. પદદ્વારા પદાર્થનું અભિવ્યંજન કરવું એ એનું પ્રયોજન છે. એક પદદ્વારા બે પદાર્થોનું અભિવ્યંજન કરવાનો અહીં પ્રસ્તાવ નથી. બે અલગ-અલગ પદ છે. ને એનાથી વિવક્ષિત जनम् । अधिकृतघटात्मकेनैकेनैवार्थेन प्रयोजनद्वयसम्पादनापेक्षा यथा-ऽर्थपर्याये न तथा व्यञ्जनपर्याये, एकेनैव पदेन द्वयोः पदार्थयोर-भिव्यञ्जनार्थित्वाभावात्, द्वाभ्यां वृत्त-श्यामइतिपृथग्पदाभ्यामेवा-भिव्यञ्जनस्याभिप्रेतत्वात् । अतो द्वौ स्वतन्त्रौ प्रश्नौ स्वतन्त्रे च तदुत्तरे इति विभागस्य शक्यत्वात्प्रथमद्वितीयभङ्गकयोः समावेशसम्भवात्र चतुर्थभङ्गकस्य स्वतन्त्रस्य सम्भव इति ।

ननु तथापि व्यञ्जनपर्याये तृतीयभङ्गकस्य सम्भवस्तु स्यादेव, तत्रैकेनैव वृत्तश्यामपदेन पदार्थाभिव्यञ्जनस्याभिप्रेतत्वात् । ततश्च 'वृत्तश्यामपदवाच्यो न वा?'इति प्रश्नस्य तदुत्तरस्य च द्विधा विभागा-भावः, प्रयोजनस्यैकत्वेन द्वित्वाभावात् । ततश्च प्रथमद्वितीयभङ्ग-कयोरसमावेशानृतीयो भङ्ग एव शरणमिति चेत्? न, वाच्यत्वावाच्य-

પ્રયોજન સરી શકે એમ છે કે નહીં? એનો વિચાર છે. 'वृत्त'पदवाच्योऽस्ति? 'श्याम'पदवाच्योऽस्ति? માટે બન્નેને સ્વતંત્ર પ્રશ્ન તરીકે લઈ શકાય છે ને તેથી પ્રથમ-દ્વિતીયભંગમાં એનો સમાવેશ થઈ જતો હોવાથી નવો સ્વતંત્ર ભંગ માનવાનો રહેતો નથી.

शंકा- છતાં, અર્થપર્યાયમાં જેમ ત્રીજાભંગમાં વૃત્તશ્યામ ઘટનો અખંડ વિચાર યુગપત્ છે.. અને ઘડો વૃત્તશ્યામ છે? એવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यादवाच्य एव એમ કહેવાય છે. એમ વ્યંજનપર્યાયમાં પણ 'वृत्तश्याम' પદ એક જ લેવાથી (વૃત્ત અને શ્યામપદને અલગ-અલગ ન લેવાથી) પ્રશ્ન આવો બનશે કે वृत्तश्यामपदवाच्योऽस्ति न वा?ને એના જવાબનો કાંઈ પ્રથમ અને બીજા ભંગમાં સમાવેશ કરી શકાવાનો નથી, કારણ કે બે પદ અલગ-અલગ નથી, એક અખંડપદ છે. એટલે, વૃત્તત્વ હોવાથી ને શ્યામત્વ ન હોવાથી યુગપત્ કહેવા માટે અર્થપર્યાયમાં જેમ સત્ત્વ-અસત્ત્વ કશું કહી શકાતું ન હોવાના કારણે स्यादवाच्य एव કહેવું પડેલું એમ પ્રસ્તુતમાં પણ અધિકૃત ઘડો 'વૃત્ત'પદવાચ્ય છે, 'શ્યામ'-પદવાચ્ય નથી. માટે 'એ વૃત્તશ્યામપદવાચ્ય છે કે નહીં?' એ પ્રશ્નના જવાબમાં स्यादवाच्य एव એમ કહેવું જ પડશે ને? ને તો પછી ત્રીજો ભંગ કેમ નહીં મળે?

त्वयोर्विरोधात् । अयमाशयः-न्यायिवशारदैर्महोपाध्यायैः श्रीमद्यशोविजयैः स्वकीयगूर्जरभाषानिबद्धस्य 'द्रव्य-गुणपर्यायनो रास' इत्याख्यस्य ग्रन्थस्य चतुर्थाया ढालिकायास्त्रयोदश्याया गाथायाः स्तबके
'जे माटिं अवक्तव्य शब्दिवषय किहुइं तो विरोध थाइ' इति वाक्यखण्डेन व्यञ्जनपर्यायेषु तृतीयादिभङ्गकेष्ववाच्यपदघटितत्वेन विरोधः
कथितः । तत्रायं तेषामाशयः-घटो वृत्तरक्तोऽस्ति न वेति प्रश्नस्य
व्यञ्जनपर्यायसन्दर्भे घटो वृत्तरक्तपदवाच्योऽस्ति न वेत्याकारः, 'स्यादस्त्येव वृत्तरक्त' इति तदुत्तरस्य च 'स्यादस्त्येव वृत्तरक्तपदवाच्य'
इत्याकारः, एवं घटः श्यामचतुष्कोणोऽस्ति न वेति प्रश्नस्य व्यञ्जनपर्यायसन्दर्भे 'घटः श्यामचतुष्कोणपदवाच्योऽस्ति न वे'त्याकारः,
'स्यात्रास्त्येव श्यामचतुष्कोण' इति तदुत्तरस्य च 'स्यात्रास्त्येव श्यामचतुष्कोणपदवाच्य' इत्याकारो भवति । ततश्च 'घटो वृत्तश्यामोऽस्ति
न वे'त्यर्थपर्यायविषयकतृतीयभङ्गसम्बन्धिनः प्रश्नस्य व्यञ्जनपर्यायसन्दर्भे 'घटो वृत्तश्यामपदवाच्यो न वे'त्याकारः स्यात् । स्यादवाच्य

समाधान- મહોપાધ્યાયશ્રી યશોવિજયજી મહારાજે પોતાના 'દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ' ગ્રન્થના સ્વોપજ્ઞ ટબામાં 'જે માટિં 'અવક્તવ્ય' શબ્દવિષય કહિઇં તો વિરોધ થાઈ' એવી પંક્તિદ્વારા આ અંગે વિરોધ કહ્યો છે. કારણકે એક બાજુ અવક્તવ્ય=અવાચ્ય કહેવું... ને એને જ શબ્દવિષય=વાચ્ય કહેવું એમાં વિરોધ હોવો સ્પષ્ટ છે જ. આમાં આશય એ છે કે જે ઘડો વૃત્તરક્ત છે જ એ અંગે આ પ્રશ્ન પૂછાયો હોય કે 'वृत्तरक्तोऽस्ति न वा? તો વ્યંજનપર્યાયના સંદર્ભમાં એ પ્રશ્ન 'वृत्तरक्त'पदवाच्योऽस्ति न वा? આવો બને ને એનો જવાબ स्याद्यस्त्येव वृत्तरक्तपदवाच्यः આવો આવે. એમ ધારો કે श्यामचतुष्कोणोऽस्ति न वा? આમ પ્રશ્ન હોય, તો વ્યંજનપર્યાયના સંદર્ભમાં એનો જવાબ स्यात्रास्त्येव श्यामचतुष्कोणपदवाच्यः એવો આવે, કારણકે વૃત્તરક્ત ઘડા માટે એ 'પર'પર્યાયરૂપ છે. હવે આ જ રીતે वृत्तश्यामोऽस्ति न वा? એવો પ્રશ્ન હોય ત્યારે વ્યંજનપર્યાયના સંદર્ભમાં એનો જવાબ 'स्यादवाच्य एव वृत्तश्यामपदवाच्यः' આવો જ આપવો પડે. એટલે કે પહેલાં 'અવાચ્ય'

एवेति तदुत्तरस्य तु यदि स्यात्तदा 'स्यादवाच्य एव वृत्तश्याम-पदवाच्य' इत्याकारः स्याद्यत्रावाच्यत्वकथनानन्तरं वाच्यत्वस्य कथनीयत्वाद्विरोधः स्पष्ट एव ।

ं ननु 'स्यादवाच्य एव वृत्तश्यामपदवाच्य' इत्यत्रस्थस्या-वाच्यपदस्य न सर्वपदवाच्यत्वाभावोऽर्थः, अपि त्ववाच्यपदवाच्यत्व-मेवेति कथं विरोध इति चेत् ? न, अर्थपर्यायसम्बन्धितृतीय-भङ्गस्थितस्यावाच्यपदस्य सर्वपदवाच्यत्वाभावार्थकत्वं यथा पूर्वं निश्चितं, तथैवात्रापि तत्सम्भवात् सर्वपदवाच्यत्वाभाव एव तदर्थो-ऽत्रापि वाच्यः स्यादिति यद्यत्रापि तृतीयभङ्गसम्भवस्तदा तस्य 'स्याद-वाच्य एव वृत्तश्यामपदवाच्य' इत्याकारस्य तस्य 'यो वृत्तश्याम-

કહેવું પડે ને પછી વાચ્ય કહેવું પડે જેમાં વિરોધ હોવો સ્પષ્ટ છે જ.

શંકા- આમાં વિરોધ નથી... કારણકે શાસ્ત્રોમાં ભાવો બે પ્રકારના જે કહ્યા છે અભિલાપ્ય અને અનભિલાપ્ય... આમાં જે ભાવોને અનભિલાપ્ય કહ્યા છે તે પણ છેવટે 'અનભિલાપ્ય' શબ્દથી અભિલાપ્ય છે જ ને. એવું જ પ્રસ્તુતમાં છે. स्यादवाच्य एव નો અર્થ स्याद्-'अवाच्य'पदवाच्य एव એવો છે. એટલે 'અવાચ્ય' પણ વાચ્ય હોવામાં કોઈ વિરોધ નથી.

સમાધાન- स्यादवाच्य एव આવા ભંગમાં જે અવાચ્યપદ છે એનો અર્થ શું છે? એ વિચારવાથી આ શંકા ઊભી નહીં રહે... 'અવાચ્ય'પદ 'અવાચ્ય'પદવાચ્યતાને પણ જણાવી શકે છે ને સર્વપદ-વાચ્યત્વાભાવને પણ જણાવી શકે છે. અર્થપર્યાય અંગેની સપ્તભંગીના ત્રીજા ભંગમાં આ શબ્દ છે જ. ને ત્યાં એનો અર્થ 'અવાચ્યપદવાચ્યતા' આવો લઈ શકાતો નથી. તે પણ એટલા માટે કે કોઈપણ એક પદ મુખ્યવૃત્તિએ એક સાથે અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વને જણાવી શકે એમ નથી એ આપણે વિચારી ગયા છીએ. એટલે જો અવાચ્યપદવાચ્યતાને જણાવનારો આ 'અવાચ્ય' શબ્દ હોય તો તો એ શબ્દની વાચ્યતા જ યુગપત્ અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વમાં આવી જવાથી 'કોઈપણ એક શબ્દ એ જણાવી શકતો નથી...' વગેરે વાત ઊભી જ ન રહી શકે. પણ એ વાત સિદ્ધ તો

पदवाच्यः स एवावाच्य' इत्यर्थकत्वाद्विरोधो दुर्वार एव । ततश्च न व्यञ्जनपर्यायेष्ववाच्यपदोल्लेखवतां भङ्गकानां सम्भव इति महो-पाध्यायानामाशयः ।

न च स्यादवाच्य एवेति तृतीयस्य भङ्गस्यासम्भवे 'घटो वृत्त-श्यामपदवाच्यो न वे ति प्रश्नस्य किमुत्तरं देयमिति वाच्यम्, स्यान्ना-स्त्येवेति द्वितीयभङ्गस्यात्रौचित्यात् । नन्वर्थपर्यायेऽपि तर्हि तदेवोत्तरं दीयतां, किं तृतीयेन भङ्गेनेति चेत् ? न, तदुत्तरस्यानौचित्यस्य पूर्वं

થયેલી જ છે. માટે स्यादवाच्य एव દ્વારા યુગપત્ અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વમાં 'અવાચ્ય'પદવાચ્યતા જણાવવાનો અભિપ્રાય નથી એ સ્પષ્ટ છે. તેથી ત્યાં 'ઘટ' 'પટ' વગેરે સંભવિત સર્વપદોથી અવાચ્ય છે - એવું જ જણાવવાનો આશય છે એ સ્પષ્ટ છે.

એટલે પ્રસ્તુતમાં વ્યંજનપર્યાય અંગે જો 'स्यादवाच्य एव वृत्त-श्यामपदवाच्यः' આવો ભંગ લઈએ તો એમાં પૂર્વાપરિવરોધ આવે જ, કારણકે આનો અર્થ આવો થાય છે કે - 'वृत्तश्याम' પદથી વાચ્ય જે પદાર્થ છે તે અવાચ્ય છે - જેને વાચ્ય કહ્યો એને જ અવાચ્ય કહેવો એમાં વિરોધ સ્પષ્ટ છે.

માટે વ્યંજનપર્યાય અંગે 'અવાચ્ય'પદના ઉલ્લેખવાળા ભંગ સંભવિત નથી.

પ્રશ્ન : પણ જો આ રીતે स्यादवाच्य एव આવો ભંગ વ્યંજન-પર્યાયમાં સંભવતો નથી, તો અધિકૃતઘડા વિશે, વ્યંજનપર્યાય અંગે, 'આ ઘડો વૃત્તશ્યામ છે?' (અર્થાત્ આ ઘડો 'वृत्तश्याम' પદવાચ્ય છે?) આવા પ્રશ્નનો જવાબ શું આપશો?

**ઉત્તર :** स्यान्नास्त्येव એવા બીજા ભંગનો જ જવાબ અહીં પણ સમજવો...

પ્રશ્ન : તો પછી અર્થપર્યાયમાં પણ આવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં આ બીજા ભંગનો જ જવાબ સમજી લેવો જોઈએ....ત્રીજા વગેરે ભંગની શી જરૂર છે?

प्रदर्शितत्वात् । ननु तदुत्तरेण लभ्यस्य श्यामत्वाभावस्य घटे सत्त्वेऽिष वृत्तत्वाभावस्यासत्त्वादर्थपर्याये यथा तस्यानौचित्यं, तथा व्यञ्जन-पर्यायेऽिप तदुत्तरस्यानौचित्यं स्यादेव, अधिकृते घटे तदुत्तरलभ्यस्य श्यामपदवाच्यत्वाभावस्य सत्त्वेऽिप वृत्तपदवाच्यत्वाभावस्यासत्त्वादिति चेत् ? न, तदुत्तरेण श्यामपदवाच्यत्वाभावस्य वृत्तपदवाच्यत्वा-भावस्य चालभ्यत्वात्, वृत्तश्यामपदवाच्यत्वाभावस्य व लभ्यत्वात्, तस्य च घटे नासत्त्वं येन स्यान्नास्त्येवेत्युत्तरस्यानौचित्यं स्याद् । 'स्यान्नास्त्येव वृत्तश्याम' इत्युत्तरेणार्थपर्याये वृत्तत्वाभावः श्यामत्वा-भावश्चेत्येवं द्वावभावौ यदि बुध्येते, तिर्हं व्यञ्जनपर्यायेऽिप श्यामपद-वाच्यत्वाभावो वृत्तपदवाच्यत्वाभावश्चेत्येवं द्वावभावौ किमिति न बुध्येते, वृत्तश्यामपदवाच्यत्वाभावात्मक एक एवाभावः किमिति बुध्यत इति प्रश्नस्त्वनुत्थानहत एव ज्ञेयः, अर्थपर्यायाणां यथा वस्तुनः पिरपूर्णस्वरूपस्यांशभूतत्वं, मिथः सहकार इत्यादि वैशिष्ट्यं न तथा

ઉત્તર : ત્યાં એવો અર્થ સમજવામાં એ આપત્તિ આવે છે કે - અધિકૃત વૃત્તરક્ત ઘડા અંગે 'આ ચોરસશ્યામ ઘડો છે?' આવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यान्नास्त्येव એવો જે જવાબ અપાય છે ને એનાથી, અધિકૃતઘડામાં ચોરસપશાંનો ને શ્યામપશાંનો બન્નેનો નિષેધ જશાય છે તેમ પ્રસ્તુતમાં પણ જો એ જ જવાબ આપવામાં આવે તો એનાથી અધિકૃત ઘડામાં વૃત્તપશાંનો અને રક્તપશાંનો…..બન્નેનો અભાવ (નિષેધ) જશાશે, જે ગલત છે, કારણકે અધિકૃતઘડામાં વૃત્તપશું તો રહેલું જ છે.

પ્રश्न : તો પછી વ્યંજનપર્યાયમાં પણ આ આપત્તિ નહીં આવે? અર્થાત્ स्यान्नास्त्येव.... આવો જવાબ તમે આપશો તો 'વૃત્ત' પદ-વાચ્યતાનો અને 'શ્યામ'પદવાચ્યતાનો...બન્નેનો અધિકૃત ઘડામાં નિષેધ જણાશે, જે ગલત છે જ, કારણકે અધિકૃતઘડામાં 'શ્યામ' પદવાચ્યતા ભલે નથી, 'વૃત્ત' પદવાચ્યતા તો છે જ.

ઉત્તર : ના, વ્યંજનપર્યાયમાં આવી આપત્તિ આવતી નથી.

પ્રશ્ન : એ શી રીતે?

ઉત્તર : આ રીતે - આપણે વિચારી ગયા છીએ કે અર્થપર્યાયો

व्यञ्जनपर्यायाणामित्यस्योक्तप्रायत्वात् । ततश्च वृत्तत्वेन श्यामत्वेन च मिथः सम्मील्य यथा वृत्तत्वविशिष्टश्यामत्वं निर्मीयते न तथा वृत्तपद-वाच्यतया श्यामपदवाच्यतया च मिथः सम्मील्य वृत्तपदवाच्यता-विशिष्टश्यामपदवाच्यता निर्मीयते, वृत्तश्यामपदवाच्यतायाः स्वतन्त्र-त्वात्, तत्र वृत्तपदवाच्यतायाः श्यामपदवाच्यतायाश्चांशतोऽपि भागा-भावात् । एतच्यावश्यं मन्तव्यम्, हरिणैगमेषीदेवे हरिणैगमेषीपद-

વસ્તુના પરિપૂર્ણ સ્વરૂપના એક-એક અંશભૂત છે.. એનો અર્થ જ કે અર્થપર્યાયો પરસ્પર મળી શકે છે.. ને પરસ્પર ભેગા થઈને વસ્તુના પરિપૂર્ણ સ્વરૂપને ઘડે છે. એટલે અર્થપર્યાયની દૃષ્ટિએ વિચારીએ તો 'વૃત્તશ્યામ' એટલે વૃત્તપશું + શ્યામપશું... ને તેથી જવાબમાં स्यात्रास्त्येव કહેવાથી બન્નેનો નિષેધ થઈ જાય છે, જેમ 'ચોરસશ્યામ' અંગેના જવાબમાં એ કહેવાથી ચોરસપશું અને શ્યામપશું... એ બન્નેનો નિષેધ થઈ જાય છે, તેમ. પણ અધિકૃતઘડામાં વૃત્તપશું તો છે જ, માટે स्यात्रास्त्येव જવાબ સાચો ઠરી શકતો નથી.

પણ વ્યંજનપર્યાયમાં આવું નથી. આપણે વિચારી ગયા છીએ કે વ્યંજનપર્યાયો વસ્તુસ્વરૂપને ઘડતા નથી... વસ્તુસ્વરૂપને અસર કરતા નથી... પરસ્પર સાવ નિરપેક્ષ હોય છે. એક બીજા વ્યંજનપર્યાયો ભેગા મળતા નથી... એટલે 'વૃત્તશ્યામ'પદવાચ્યતા એ એક સ્વતંત્ર વાચ્યતા છે... એ કાંઈ 'વૃત્ત'પદવાચ્યતા+'શ્યામ'પદવાચ્યતા... એમ બે વાચ્યતાઓ ભેગી મળીને બનેલી - બંનેના મિશ્રણરૂપ વાચ્યતા નથી, અર્થાત્ એ 'વૃત્ત'પદવાચ્યતાવિશિષ્ટ'શ્યામ'પદવાચ્યતારૂપ કે 'શ્યામ'પદવાચ્યતા-વિશિષ્ટ 'વૃત્ત'પદવાચ્યતારૂપ નથી. આમ માનવું આવશ્યક પણ છે જ, કારણકે

- (૧) 'હરિણૈગમેષી' દેવમાં 'હરિણૈગમેષી'પદવાચ્યતા છે, પણ 'હરિ'પદવાચ્યતા નથી.
- (૨) ઉપકુંભં નરં પશ્ય....માં નરમાં 'ઉપકુંભ'પદવાચ્યતા છે, પણ 'કુંભ'પદવાચ્યતા નથી.

वाच्यताया सत्त्वेऽपि हरिपदवाच्यताया अभावात्, 'उपकुम्भं नरं पश्ये त्यत्र नर उपकुम्भपदवाच्यताया सत्त्वेऽपि कुम्भपदवाच्यताया असत्त्वात्, घटनीलेतिसामासिकपदस्यापि साधुत्वप्रसङ्गाच्य । अयम्भावः - जाति - तद्धित्रप्रवृत्तिनिमित्तकानां पदानां मध्ये जातिप्रवृत्ति - निमित्तकस्य पदस्यैव विशेष्यत्विमित्त न्यायाद्विशेषणं विशेष्येणेति व्याकरणसूत्रेण नीलघटपदस्यैव साधुत्वं, न तु घटनीलपदस्यापि । परन्तु वाच्यतानामिष सम्मिश्रणं यदि सम्भवेत्, तदा सर्वासां वाच्यतानां समानत्वात् यथा नीलपदवाच्यताविशिष्टघटपदवाच्यतायाः सम्भवस्तथा घटपदवाच्यताविशिष्टनीलपदवाच्यताया अपि निर्वाधं सम्भवाद् घटनीलपदस्यापि साधुत्वं स्यादेव । न च तत्सम्मतं शिष्टानामिति वाच्यतानां सम्मिश्रणमसम्भव्येवेति मन्तव्यमेव ।

ततश्च घटो वृत्तश्यामपदवाच्यो न वेति प्रश्ने दत्तेन स्यान्ना-स्त्येवेत्युत्तरेण वृत्तश्यामपदवाच्यत्वाभावस्यैव बोधः, न तु वृत्तपद-वाच्यत्वाभावस्यापि येन तदुत्तरस्यानौचित्यं स्यात्, वृत्तश्याम-

<sup>(3)</sup> ધારોકે વાચ્યતાઓ પણ ભેગી થતી હોય...એટલે કે એકવાચ્યતાવિશિષ્ટઅપરવાચ્યતા બની શકતી હોય તો નીલઘટમાં 'ઘટનીલ'પદવાચ્યતા પણ આવવી જોઈએ. આશય એ છે કે 'ઘટ' શબ્દ 'ઘટત્વ'જાતિમાન્ને જણાવે છે જયારે 'નીલ'શબ્દ નીલવર્ણાત્મક ગુણવાન્ને જણાવે છે. એવો નિયમ છે કે આવી પરિસ્થિતિઓમાં જાતિમાન્ને જણાવનાર જ વિશેષ્ય બને.... એટલે 'નીલઘટ' એવો જ સમાસ થઈ શકે છે પણ 'ઘટનીલ' એવો સમાસ નહીં. પણ વાચ્યતાઓમાં તો આવો કોઈ ભેદ નથી. બધી વાચ્યતાઓ સરખી જ છે. એટલે 'નીલ'પદવાચ્યતાવિશિષ્ટ 'ઘટ'પદવાચ્યતા જો બની શકતી હોય તો એમ 'ઘટ'પદવાચ્યતાવિશિષ્ટ 'નીલ'પદવાચ્યતા પણ બની શકવી જ જોઈએ અને તો પછી નીલઘટમાં 'ઘટનીલ'પદવાચ્યતા પણ માનવી જોઈએ. પણ એ મનાતી નથી.

આ બધી હકીકતો તથા પૂર્વે કરેલી વિચારણાઓ સાબિત કરે છે

पदवाच्यताया पूर्वमधुना चोक्तवद् वृत्तपदवाच्यताविशिष्टश्यामपद-वाच्यतारूपत्वाभावात्, स्वतन्त्रवाच्यतारूपत्वात्, वृत्तश्यामघटः 'क' इतिवर्णेनोच्यतामिति कृतेन संकेतेन प्राप्यमाणायाः कपदवाच्यताया यथा वृत्तपदवाच्यताघटितत्वाभावस्तथैव वृत्तश्यामपदवाच्यताया अपि तद्घटितत्वाभावात् । वृत्तपदवाच्यत्वाघटितायास्तस्यास्तु वृत्तश्याम-पदवाच्यताया अधिकृते वृत्तरक्तघटे केवलं नास्तित्वमेव, न त्वस्ति-नास्तित्वद्वयमिति स्यान्नास्त्येवत्युत्तरस्यानौचित्याभावान्न तृतीयादेर्भङ्ग-स्यावकाशः । एतेन निश्चितमिदं यदर्थपर्याये सप्त भङ्गा भवन्ति व्यञ्जनपर्याये च द्वावेवेति ।।१९॥ ग्रन्थशोधनार्थं गीतार्थान् प्रार्थय-मानोऽन्तिमं मङ्गलमाह-

કે વાચ્યતાઓ ભેગી થતી નથી... બધી સ્વતંત્ર જ રહે છે. અને તેથી 'વૃત્તશ્યામ'પદવાચ્યતા એ કાંઈ 'વૃત્ત'પદવાચ્યતાવિશિષ્ટ (+)'શ્યામ' પદવાચ્યતા સ્વરૂપ નથી કે જેથી એના અંગે स्यान्नास्त्येव એવો જવાબ આપવામાં 'વૃત્ત'પદવાચ્યતાનો પણ નિષેધ થઈ જાય કે જે ગલત હોવાથી स्यान्नास्त्येव જવાબ ખોટો ઠરી શકે....'વૃત્તશ્યામ'પદવાચ્યતા એ 'વૃત્ત'પદવાચ્યતા કે 'શ્યામ'પદવાચ્યતાથી સર્વથા ભિન્ન એવી એક સ્વતંત્રવાચ્યતા છે. આશય એ છે કે ધારો કે વૃત્તશ્યામઘટને 'ક' કહેવો એવો સંકેત કર્યો હોય તો એમાં 'ક'પદવાચ્યતા આવે જે 'વૃત્ત'પદવાચ્યતા કે 'શ્યામ'પદવાચ્યતાથી સર્વથા ભિન્ન છે.. એમ 'વૃત્તશ્યામ'- પદવાચ્યતા પણ સર્વથા ભિન્ન છે. આવી સર્વથા ભિન્ન એવી 'વૃત્તશ્યામ'- પદવાચ્યતા અધિકૃત વૃત્તરક્તઘટમાં છે જ નહીં. અર્થાત્ એનું માત્ર નાસ્તિત્વ જ છે, 'અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વ' બન્ને છે એવું નથી. માટે એવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यान्नास्त्येव જ કહેવાનું રહે, જે બીજાભંગરૂપ હોવાથી સ્વતંત્ર ત્રીજો ભંગ માનવાનો હોતો નથી.

આ બધી વિચારણાઓથી નક્કી થાય છે કે અર્થપર્યાય અંગે સાતે ભંગ હોય છે ને વ્યંજનપર્યાય અંગે માત્ર પ્રથમ બે ભંગ હોય છે. II૧૯II ગ્રન્થના સંશોધન માટે ગીતાર્થને પ્રાર્થના કરતાં ગ્રન્થકાર અંતિમ મંગળ કહે છે -

# शोधयत कृपावन्तः सप्तभङ्गीमिमामिति । गीतानां प्रार्थनापूर्वं नमाम्यभयदान् जिनान् ॥२०॥

हे कृपावन्तो (गीतार्थाः) इमां सप्तभङ्गीं पदैकदेशे पद-समुदायोपचारात् सप्तभङ्गीविशिकां शोधयतेति गीतानां पुनः पदैकदेशे पदसमुदायोपचाराद् गीतार्थानां प्रार्थनापूर्वमहमभयदान् जिनान् नमा-मीत्यर्थः । अभयदानित्यनेन विशेषणेन ग्रन्थकृताऽभयशेखरसूरिणा स्वनामापि सूचितम्, दुरन्तानन्तसंसारकारणभूतोत्सूत्रभाषणभयमप-नीयाभयं ददित जिना इत्यर्थत्वाच्य ग्रन्थरचनायां निर्भरताऽपि सूचिता । सम्प्रत्युपलभ्यमानेषु ग्रन्थेषु सप्तभङ्ग्या एतावद्विस्तर-वत्स्पष्टीकरणं नोपलभ्यते । एतच्य पूर्वमप्युक्तमेव । केवलं श्रीसम्मतितर्कप्रकरणेऽर्थपर्यायेषु सप्तभङ्गा व्यञ्जनपर्यायेषु च द्वावेव भङ्गाविति यदुक्तं तत्स्पष्टीकरणार्थं तत्र हेतुगवेषणार्थञ्च याऽनुप्रेक्षा

ગાથાર્થ : ''હે કૃપાવંત મહાત્માઓ ! આ સપ્તભંગી-વિંશિકાનું સંશોધન કરવાની કૃપા કરો.'' આ પ્રમાણે ગીતાર્થ મહાત્માઓને પ્રાર્થના કરવા પૂર્વક હું અભયદાતા શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતોને નમસ્કાર કરું છું.

વિવરણ : અહીં શ્રી જિનેશ્વરદેવોનું 'અભયદ' એવું વિશેષણ જે છે તેના દ્વારા ગ્રન્થકાર વિજય અભયશેખરસૂરિએ પોતાનું નામ સૂચવ્યું છે, તથા ભગવાન્ દુરંત-અનંતસંસારના કારણભૂત એવા ઉત્સૂત્ર-ભાષણરૂપ મહાભયને દૂર કરીને અભય આપનારા છે એવું સૂચવવા દ્વારા ગ્રન્થરચનામાં ઉત્સૂત્રભાષણ તો નહીં થઈ જાય ને? એવા ભયરૂપ પ્રતિબંધકના અભાવને સૂચવ્યો છે. અલબત્ વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ ગ્રન્થોમાં સપ્તભંગીનું આવું વિસ્તૃત-સ્પષ્ટ સ્પષ્ટીકરણ મળતું નથી. આ વાત પ્રારંભે પણ કરેલી જ છે. માત્ર સંમતિતર્કપ્રકરણમાં-અર્થપર્યાયમાં સાત ભંગ હોય છે અને વ્યંજનપર્યાયમાં માત્ર પ્રથમ બે

कृता तदनुसृत्येदं विवरणं विवृतं वर्तते । ततश्चात्र प्ररूपणायां स्वकल्पनाशिल्पमात्रनिर्मितत्वाभावेऽप्यपूर्वप्रायत्वप्रतीतिर्नासम्भविन्यपि तु प्रायः सम्भविन्येव । अतः कारणात् छद्मस्थताप्रयुक्तस्खलना-सम्भवकारणाच्य गीतार्थानां संशोधनप्रार्थना शोधयतेत्यादि ग्रन्थेन कृता ज्ञेया । तदनुसृत्य च स्याद्वादमंजर्यादिग्रन्थानां गूर्जरभाषानिबद्ध-विवरणकृद्धिः पंन्यासश्रीअजितशेखरविजयगणिवरैः, जैनतर्कभाषा-विवरणकृद्धिः पंन्यासश्रीअजितशेखरविजयगणिवरैः, जैनतर्कभाषा-विवरणकृद्धि-मुनिश्रीउदयवल्लभविजयैः, व्याप्तिपञ्चकादिविवरणकृद्धि-मुनिश्रीगुणहंसविजयैश्चैतस्य ग्रन्थस्य सावधानं संशोधनं कृतं मिय च बहूपकृतमिति मन्येऽहम्। अभयदान् जिनान् नमामीत्यनेनान्तिमं मङ्गलं स्वशिष्यादिपरम्परायामविच्छित्रशास्त्रप्रवृत्त्यर्थं कृतमिति ज्ञेयमिति॥२०॥

જ ભંગ સંભવે છે - આવું જે કહ્યું છે તેના અર્થના સ્પષ્ટીકરણ માટે અને આવું કેમ કહ્યું હશે? એનું કારણ શોધવા માટે જે અનુપ્રેક્ષા કરી એને અનુસરીને આ વિવરણ કર્યું છે. એટલે નામૂ लिख्यते किञ्चित् न्याયે આ અનુપ્રેક્ષા પણ નિર્મૂળ નથી જ. તેથી આ નિરૂપણમાં માત્ર સ્વકલ્પનાના ઘોડા દોડાવ્યા છે, એવું નથી જ. છતાં, પાઠકને ઘણું ઘણું નિરૂપણ સાવ અપૂર્વ જેવું જ લાગવાની પૂર્ણ સંભાવના છે જ. તેથી તથા છદ્મસ્થતાના કારણે સ્ખલનાઓ સંભવિત હોવાથી ગીતાર્થ મહાત્માઓને આનું સંશોધન કરવાની પ્રાર્થના કરી છે. મારી આ પ્રાર્થનાને ધ્યાનમાં લઈને સ્યાદ્વાદમંજરી વગેરેના વિવેચનકાર પં. શ્રી અજિતશેખરવિજયજી ગણિવર, જૈનતર્કભાષાના વિવેચનકાર મુ.શ્રી ઉદયવલ્લભવિજયજી, તથા વ્યાપ્તિપંચક વગેરેના વિવેચનકાર મુ.શ્રી ઉદયવલ્લભવિજયજી, તથા વ્યાપ્તિપંચક વગેરેના વિવેચનકાર મુ.શ્રી ગુણહંસવિજયજીએ આ ગ્રંથનું સૂક્ષ્મતાપૂર્વક સંશોધન કરીને મારા પર ખૂબ ઉપકાર કર્યો છે. અંતમાં, અભયદાતા શ્રી જિનેશ્વરદેવોને નમસ્કાર જે કર્યા છે તે સ્વશિષ્ય વગેરે પરંપરામાં આ ગ્રંથની પઠન-પાઠન પ્રવૃત્તિ ખૂબ ફેલાય એ માટેના અંતિમ મંગળરૂપ છે. ॥૨૦॥

प्रशस्तिः १४७

#### प्रशस्तिः

वीरसुधर्ममूला या चाद्ययावदखण्डिता । तामुपकारिणीं वन्दे तपोगच्छपरम्पराम् ।। १ ।। तत्र च, भुवनभानुसूरीशं गुरुप्रेमहृदिस्थितम् । तपस्त्यागिकयाशीलं वन्दे न्यायिवशारदम् ।। २ ।। 'परमतेज'मुख्यानां ग्रन्थानां ग्रथिता महान् । दाताऽऽद्यो वाचनाया यः शिबिरे प्रेरकस्तथा ।। ३ ।।युग्मम् ।।

अयम्भावः - स्मारितचतुर्थारकसंयमैः सुविशुद्धब्रह्मचर्यगुणधारकैः कर्मसाहित्यनिष्णातैः स्वगुरुसकलागमरहस्यवेदिश्रीविजयदानसूरिप्रदत्त-सिद्धान्तमहोदिधपदैः श्रीमद्भिः विजयप्रेमसूरीश्वरैः स्वकीयानां नैकेषु व्याख्यानवाचस्पतिषु शिष्येषु सत्स्विप भानुविजयाख्यः (सूरिपदानन्तरं

આ આશય છે - જેમનું સંયમ ચોથાઆરાના સંયમને યાદ કરાવનાર હતું, જેઓ સુવિશુદ્ધ બ્રહ્મચારી હતા, સ્વગુરુ સકલાગમ-રહસ્યવેદી શ્રી વિજય દાનસૂરિ મહારાજે જેમને 'સિદ્ધાન્તમહોદિધ' પદવીથી અલંકૃત કર્યા હતા એવા કર્મસાહિત્યનિષ્ણાત શ્રીમદ્વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજે, પોતાના વ્યાખ્યાનવાચસ્પતિ અનેક શિષ્યોમાંથી શ્રી ભાનુવિજય નામના (આચાર્ય પદવી થયા પછી શ્રીવિજય विजयभुवनभानुसूर्याख्यः) शिष्यसत्तम एव स्वसमीपे त्रयस्त्रिंशद्वर्षं यावत्स्थापितः । तेन च तैः स्वहृदयेऽस्य शिष्यस्य कीदृशं स्थानं तत्सूचितम् । अयं महात्मा निर्मलसंयमगुणधारकः गीतार्थबहुश्रुतः, शास्त्रानुसार्युपदेश-दायकः, शासनोन्नतिकरस्य मार्गदर्शनस्य दाता, न त्वहंकार-नामैषणा-स्वार्थीदवशात् शासनप्रतिकूलस्येत्याद्यपि तैरेतेन ख्यापितमिति ज्ञायते ।

यो महान् विजयभुवनभानुसूरिः संस्कृतभाषाऽनभिज्ञानां भव्यानां

सुबोधाय लिलतिवस्तराबृहद्विवरणरूप 'परमतेज'-पञ्चसूत्रविशदिववरण-स्वरूप 'उच्च प्रकाशना पंथे'- योगदृष्टिसमुच्चयव्याख्यानात्मक 'योगदृष्टिनां व्याख्यानो'न्यायदर्शनग्रन्थप्रवेशिकास्वरूप 'न्यायभूमिका' प्रमुखान् गूर्जर-भाषानिबद्धानासन्नसार्धशतान् ग्रन्थान् ग्रिथतवान् । उपलक्षणाद् द्वाचत्वा-लुवनलानुसूरि नामना) आ श्रेष्ठशिष्यने ४ पोतानी पासे पोताना खवनना अंतिम ३३-३३ वर्ष सुधी राज्या. आ रीते राजवा द्वारा पोताना दिखमां आ शिष्यनुं स्थान केवुं हतुं अ सूचित कर्युं... तथा, आ शिष्य महात्मा निर्मणसंयमी छे, अहुश्रुतजीतार्थ छे, शास्त्रानुसारी उपदेशक छे, श्रीसंघने अवुं ४ मार्जदर्शन आपनारा छे ४ नाथी शासननी उन्नति थाय, पोताना अहंकार-नामनानी कामना-अंजत स्वार्थ वजेरेने वश थर्धने शासनने नुक्कान थाय अवुं मार्जदर्शन

આપનારા નથી...' આવું પણ ખ્યાપિત કર્યું છે.

સંસ્કૃત ભાષાના અજાણ ભવ્યજીવોને સરળતાથી બોધ મળે એ માટે જે મહાન્ શ્રી વિજયભુવનભાનુસૂરિ મહારાજે લલિતવિસ્તરાના બૃહદ્ વિવરણસ્વરૂપ 'પરમતેજ', પંચસૂત્રના વિશદવિવેચનરૂપ 'ઉચ્ચપ્રકાશના પંથે', યોગદૃષ્ટિસમુચ્ચય પરના વ્યાખ્યાનો સ્વરૂપ 'યોગદૃષ્ટિનાં વ્યાખ્યાનો', ન્યાયદર્શનના ગ્રન્થોમાં સરળતાથી પ્રવેશ કરાવે એવી 'ન્યાયભૂમિકા' વગેરે લગભગ ૧૫૦ ગ્રન્થો ગુજરાતી ભાષામાં રચ્યા. તથા શ્રદ્ધાવર્ધક-સમાધિપ્રેરક-વૈરાગ્યભરપૂર વિવિધ વિષયના લેખોથી સમૃદ્ધ 'દિવ્યદર્શન' સાપ્તાહિક ૪૨ વર્ષ સુધી પ્રકાશિત કરાવ્યું. સ્વકીય સર્વ આરાધનાની ઉપરાંતમાં ભવ્ય જીવો પર આવો ભવ્ય ઉપકાર કરવા માટે તેઓએ પોતાની નિદ્રા પર ઘણો વિજય મેળવ્યો હતો.

प्रशस्तिः १४९

रिंशद्वर्षं यावद् दिव्यदर्शनसाप्ताहिकमपि श्रद्धावर्धक-समाधिप्रेरक-वैराग्य-प्रचुरविविधविषयक-साहित्यात्मकमल्पनिद्रो यः प्रकाशितवान् ।

धनोपार्जनं तत्प्रभवश्च विषयोपभोग अेव दुर्लभस्यास्य मनुष्यजन्मनो मुख्यं लक्ष्यमिति शिक्षयितुराधुनिकशिक्षणस्य प्रभावेन समाजरचनायाश्च प्रभावेन तत्त्वज्ञानस्य धर्मानुष्ठानस्य च श्रद्धायां रिसकतायाञ्च प्रभूतं ह्रासमनुभवत्स्वधुनातनेषु युवसु श्रद्धादिवृद्धिद्वारा ज्ञानिक्रयाविनियोजनार्थं प्रकल्पितमाधुनिकमनुष्ठानं 'शिबिर' इति नाम्ना प्रसिद्धं वर्तते । प्राप्तकल्पनाधिकसाफल्यस्य तस्याद्याः प्रेरका आद्याश्च वाचनादायकाः श्री भुवनभानुसूरय अेव ।

तत्पट्टे जयघोषोऽस्ति श्रीसिद्धान्तदिवाकरः । बन्धविधानग्रन्थस्यैको मुख्यः सूत्रधारकः ।। ४ ।। प्रगुरुर्मेऽभवत्सूरिः द्वितीयस्तत्र धर्मजित् । अध्यात्मरसिको गीतः प्रसन्नो निःस्पृहः सदा ।। ५ ।।

'પૈસા કમાવવા અને એના દ્વારા વધુ ને વધુ વિષયવિલાસ કરવા એ જ આ દુર્લભ માનવભવનું મુખ્ય ધ્યેય છે' આવું શીખવનાર આધુનિક શિક્ષણના પ્રભાવે તથા ચારે બાજુ એની જ ઘેલછા લગભગ ફેલાયેલી છે એવા સમાજના પ્રભાવે તત્ત્વજ્ઞાનની અને ધાર્મિકક્રિયાઓની શ્રદ્ધા તથા રુચિનો ખૂબ દ્રાસ અનુભવતા બુદ્ધિજીવી યુવાવર્ગને શ્રદ્ધા-રુચિ જગાવવા દ્વારા જ્ઞાન-ક્રિયામય મોક્ષમાર્ગે ચઢાવવા માટેનું એક આધુનિક આયોજન એટલે શિબિર… અત્યંત સફળ રહેલા આ આયોજનના આદ્ય પ્રેરક તથા વાચનાદાતા હતા શ્રી વિજય ભુવનભાનુસૂરિ મહારાજ.

તેઓની પાટ પર વર્તમાનમાં સિદ્ધાન્તદિવાકર શ્રી વિજયજયઘોષસૂરિ મહારાજ બિરાજે છે જેઓ શ્રી બન્ધવિધાનમહાગ્રન્થના એક મુખ્ય સૂત્રધાર છે. II ૪ II તથા એના બીજા સૂત્રધાર હતા શ્રી વિજયધર્મજિતસૂરિ મહારાજ, અધ્યાત્મરસિક, ગીતાર્થ, સદા સુપ્રસન્ન અને નિસ્પૃહ એવા જેઓ મારા દાદા ગુરુ થાય. II પ II सच्चारित्रचूडामणिभिः श्रीमत्प्रेमसूरिभिः प्रेरितेन विद्वन्मुनिवृन्देन मूलवृत्तिसमेतो (बंधविहाणं)बन्धविधानाख्यः कर्मविषयक आकरो ग्रन्थो ग्रिथतः। तद्ग्रथने द्वौ मुख्यौ सूत्रधारौ । तत्र प्रथमो वर्तमानगच्छाधिपति- विजयजयघोषसूरिर्द्वितीयश्च सकलसंघिहतैषिविजयभुवनाभानुसूरिशिष्यो मत्प्रगुरुर्विजय-धर्मजित्सूरिरिति । ग्रथनकाले च तौ 'मुनिजयघोषविजय-मुनिधर्मानन्दविजय' इत्याख्याधारिणौ ज्ञेयाविति ।

तद्भाता प्रथमः शिष्यः सूरिमन्त्रसुसाधकः । श्रीजयशेखरः सूरिः पितृव्योऽभूद् गुरुश्च मे ।। ६ ।। माता भ्राता स्वसा यस्य प्रव्रजिताः सुसंयताः । पितुर्माता स्वसारश्च सोऽहमभयशेखरः ।। ७ ।। तथाहि- साध्वीमहानन्दाश्रीः मे पितामही, विजयधर्मजित्-जयशेखर-

આશય એ છે કે સચ્ચારિત્રચૂડામણ શ્રી પ્રેમસૂરીશ્વરજી મ. સા.ની પ્રેરણા પામીને વિદ્વાન મહાત્માઓના વૃન્દે મૂળ-વૃત્તિમય (બંધવિહાણં) બંધવિધાન નામે કર્મવિષયક એક આકર ગ્રન્થની રચના કરી. આ મહાગ્રન્થની રચનામાં મુખ્ય બે સૂત્રધારો હતા... એક શ્રીવિજય જયઘોષસૂરિ મહારાજ તથા બીજા સકળસંઘહિતૈષી આ. વિજય ભુવનભાનુસૂરિ મહારાજના શિષ્ય શ્રી વિજય ધર્મજિત્સૂરિ મહારાજ. ગ્રન્થ રચનાકાળે આ બન્ને મહાત્માઓ મુનિજયઘોષવિજય અને મુનિ ધર્માનંદવિજય તરીકે પ્રસિદ્ધ હતા.

તેઓના (શ્રી વિજય ધર્મજિત્સૂરિના) ભાઈ અને પ્રથમ શિષ્ય, શ્રી સૂરિમન્ત્રના અવ્વલ સાધક શ્રી વિજયજયશેખરસૂરિ મહારાજ થયા જેઓ મારા (સંસારીપક્ષે) કાકા થાય અને મારા ગુરુ થાય. ॥ ૬ ॥

જેની માતા, ભ્રાતા, બહેન તથા જેના પિતાની માતા તથા બહેનો પ્રવ્રજિત થઈને સુસંયમી બનેલા છે તે હું અભયશેખર (સૂરિ) છું. ॥७॥

તે આ રીતે - મારા દાદીમા સ્વ. સા. શ્રી મહાનંદાશ્રીજી મા, બે કાકા-સ્વ. આ. શ્રી વિજયધર્મજિત સૂ. મ. સા., સ્વ. આ. શ્રી વિજય प्रशस्तिः १५१

सूरी मे पितृव्यौ, साध्व्यः नयानन्दा-जयानन्दा-कीर्तिसेना-जयसेनाश्रियो मे मोहनभाइआख्यस्य पितुः स्वसारः, साध्वी चन्द्ररत्नाश्रीः मे माता, पंन्यासाजितशेखरविजयगणिवरो मे प्रव्रजितो लघुर्भाता, साध्वी नयरत्नाश्रीमें भिगनीत्येवं दश मे परिवारजनाः प्रव्रजिता एकादशश्चाहं विजयाभयशेखर-सूरिः। 'मोक्षरुचि-मयणा' इति च मे गृहस्थभ्रातृभिगन्योर्नाम्नी ।

देवगुरुप्रसादेन सूरिणा तेन विशिका । भूरसखद्विके वर्षे कृतेयं जयताच्चिरम् ।। ८ ।। समाप्तेयं स्वोपज्ञवृत्तिसमेता सप्तभङ्गीविशिकेति । शुभं भूयात् श्रीश्रमणसङ्घस्य...

જયશેખર સૂ. મ. સા., ૪ ફોઈ-સ્વ. સા. શ્રી નયાનંદાશ્રીજી મ. તથા સા. શ્રી જયાનંદા-કીર્તિસેના-જયસેનાશ્રીજી મ., માતા સા. શ્રી ચન્દ્રરત્નાશ્રીજી મ., ભાઈ-પં. શ્રી અજિતશેખરિવજયજી ગણિવર, ભગિની સા. શ્રી નયરત્નાશ્રીજી મ. આમ ૧૦ પરિવારજનો + અગ્યારમો હું. (દીક્ષિત નહીં થયેલા મારા પરિવારજનોમાં-સ્વ. પિતાશ્રી મોહનભાઈ, વડીલબંધુ-મોક્ષરુચિભાઈ, બહેન-મયણાબેન).

તે અભયશેખરસૂરિ (એવા મારા) વડે દેવ-ગુરુની કૃપાથી વિ. સં. ૨૦૬૧ વર્ષે રચાયેલી આ (સપ્તભંગી) વિશિકા ચિરકાળ સુધી જય પામો. ॥ ૮ ॥

આમ, સ્વોપજ્ઞવૃત્તિસહિત સપ્તભંગીવિંશિકા ગ્રન્થ સમાપ્ત થયો. શ્રી શ્રમણ સંઘનું શુભ થાઓ.

### - અવશિષ્ટ વાતો -

પૃ. ૧૨૦ પર આ જે જણાવ્યું છે કે - વ્યંજનપર્યાયોને (= ઘટાદિપદવાચ્યતાને) વસ્તુસ્વરૂપની અપેક્ષા હોતી નથી. આનું સૂચન નયરહસ્યના નીચેના અધિકારથી થાય છે -

शब्दाभिलापरूपव्यवहारस्य संकेतविशेषप्रतिसन्धाननियन्त्रिता-र्थमात्रवाचकतास्वभावनियम्यतया विषयतथात्वेऽतन्त्रत्वात् (५. १५६)

અર્થ : શબ્દોમાં અર્થમાત્રની વાચકતાનો સ્વેભાવ હોય છે. પણ એ સ્વભાવ. ચોક્કસ સંકેતના સ્મરણથી નિયંત્રિત થઈને, એ સંકેતવિશેષને અનુસરીને તે તે ચોક્કસ અર્થના વાચકરૂપે જ એ શબ્દનો પ્રયોગ કરાવે છે. એટલે શબ્દપ્રયોગ થવા ૩૫ વ્યવહારમાં આવો. સંકેતવિશેષથી નિયંત્રિત થયેલો વાચકતાસ્વભાવ જ નિયામક હોય છે. ને તેથી વિષયનું =વાચ્યાર્થનું તથાત્વ= સ્વરૂપ પણ એવું જ હોવું જોઈએ એમાં શબ્દપ્રયોગ નિયામક હોતો નથી. આશય એ છે કે વાચ્યાર્થનું સ્વરૂપ જો શબ્દપ્રયોગમાં નિયામક હોત તો એમ કહી શકાત કે જેવો શબ્દપ્રયોગ થયો હોય તદનુરૂપ વાચ્યાર્થનું સ્વરૂપ હોવું જ જોઈએ. પણ એવું છે નહીં. એટલે જ ગોપાલદારકાદિરૂપ નામઘટ વગેરેમાં જળાહરણાદિપ્રયોજનનું સંપાદકત્વાદિ (કે કંબુગ્રીવાદિમત્ત્વ વગેરે) સ્વરૂપ ન હોવા છતાં, નામઘટાદિને જણાવવા માટે પણ 'ઘટ' શબ્દનો પ્રયોગ થાય જ છે. આમ, વાચક એવા શબ્દમાં રહેલ વાચકતા માટે જો વાચ્યાર્થનં સ્વરૂપ ભાગ ભજવતું નથી, તો વાચ્ય એવા પદાર્થમાં રહેલ વાચ્યતા માટે (= વ્યંજનપર્યાય માટે) પણ એ સ્વરૂપ કોઈ ભાગ ભજવતું નથી, એ સિદ્ધ થાય છે, કારણ કે વાચકતા ને વાચ્યતા પરસ્પર સાપેક્ષ છે.

**શંકા** : શ્રી વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં ૧૪૧મી ગાથાની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે -

प्रज्ञाप्यन्ते प्ररूप्यन्त इति प्रज्ञापनीया वचनपर्यायत्वेन श्रुतज्ञान-गोचरा इत्यर्थः ।... अनन्ततम एव भागे वर्तन्ते । केषाम् ? अत्राह- અવશિષ્ટ વાતો ૧૫૩

#### अनभिलाप्यानामर्थपर्यायत्वेनाऽवचनगोचरापन्नानामित्यर्थः ।

અર્થ : જેની પ્રરૂપણા કરી શકાય એવા ભાવો પ્રજ્ઞાપનીય (અભિલાપ્ય) ભાવો કહેવાય છે. એ વચનપર્યાયરૂપ હોવાથી શ્રુતજ્ઞાનનો વિષય બનતા હોય છે. આવા અભિલાપ્ય ભાવો, અર્થપર્યાયરૂપ હોવાથી જેઓ વચનના વિષય બનતા નથી એવા અનભિલાપ્ય ભાવો કરતાં અનંતમા ભાગે હોય છે.

આ અધિકાર પરથી સ્પષ્ટ છે કે અનભિલાપ્યભાવો વચનના વિષય હોતા નથી. તો તમે એ ભાવોમાં 'અનભિલાપ્ય'પદવાચ્યત્વ હોવું જે કહ્યું છે તે ઉત્સૂત્ર નથી ?

**સમાધાન :** ના, કારણ કે એ ભાવોમાં 'અનભિલાપ્યપદવાચ્યત્વ' માન્યા વિના છૂટકો નથી. તે આ રીતે -

- (૧) 'અનિભલાપ્યભાવો અભિલાપ્યભાવો કરતાં અનંતગુણા હોય છે.' આ વાસ્તવિકતાને આપણે મત્યાદિ પાંચ જ્ઞાનમાંથી કયા જ્ઞાનથી જાણી છે ? આ પ્રશ્નના જવાબમાં શ્રુતજ્ઞાનથી જાણી છે, આ જ કહેવું પડે છે. માટે, આ ભાવોને પણ સાભિલાપ તો માનવા જ પડે છે. કારણ કે શ્રુતજ્ઞાનનો જે વિષય હોય છે તે સાભિલાપ જ હોય છે.
- (૨) 'પટ વૃત્ત હોય છે' આવું વાક્ય કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થને ઉદ્દેશીને વૃત્તત્વનું વિધાન કરી શકતું નથી, કારણ કે કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં 'પટ'પદવાચ્યતા નથી. એમ, અનભિલાપ્યભાવોમાં જો 'અનભિલાપ્ય' પદવાચ્યત્વ ન હોય તો 'અનભિલાપ્યભાવો અભિલાપ્યભાવો કરતાં અનંતગુણ હોય છે.' આવું વાક્ય, અનભિલાપ્ય ભાવોને ઉદ્દેશીને અભિલાપ્યભાવો કરતાં અનંતગુણત્વ હોવાનું વિધાન કરી શકે નહીં.
  - (૩) પ્રસ્તુત સપ્તભંગીવિંશિકા ગ્રન્થમાં અન્ય દલીલ પણ આપી છે.

શંકા : પણ જો આ રીતે 'અનિભલાપ્ય' પદવાચ્યત્વ એ ભાવોમાં છે, તો વિ.આ.ભાષ્યના પ્રસ્તુત અધિકારમાં આ ભાવોને વચનના અવિષય તરીકે કેમ કહ્યા છે ? સમાધાન : પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં જણાવ્યું છે એ મુજબ પદવિશેષના કે અર્થપર્યાયપ્રવૃત્તિનિમિત્તકપદના કે સંકેતિત પદના વિષય ન હોવાથી 'વચનના અવિષય છે' એમ કહ્યું છે, એ રીતે સંગતિ કરવી ઉચિત લાગે છે. ને માટે આમાં કોઈ ઉત્સૂત્રતા નથી એ નિ:શંક જાણવું.

શંકા: મહોપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશોવિજયજી ગણિવરે 'દ્રવ્યગુણ પર્યાયનો રાસ' ગ્રન્થની ૧૪મી ઢાળમાં [ક્ષણિક કે (ઉપચારથી) અલ્પકાલીન પર્યાયો એ અર્થપર્યાય ને] દીર્ઘકાલીન પર્યાયો એ વ્યંજન પર્યાય... આવી વ્યાખ્યા આપી છે. ને તમે તો ઘટાદિપદવાચ્યતા એ વ્યંજનપર્યાય... આ વ્યાખ્યા આપી છે. તો વિરોધ નહીં થાય ?

સમાધાન : ના, કારણ કે તેઓ શ્રીમદે જ આ વ્યાખ્યા પણ એ જ ગ્રન્થની ચોથી ઢાળમાં આપી છે. વળી જાણવા જેવું એ છે કે ચોથી ઢાળમાં કે જ્યાં આ પદવાચ્યતાની વ્યાખ્યા છે ત્યાં દીર્ઘકાલીનપર્યાયની વ્યાખ્યાનો અંશમાત્ર પણ- અછડતો પણ ઉલ્લેખ-વિચાર કર્યો નથી ને એમ દીર્ઘકાલીનપર્યાયની જ્યાં વ્યાખ્યા છે એ ૧૪મી ઢાળમાં આ વ્યાખ્યાને તેઓશ્રી બિલકુલ સ્પશ્યા નથી. માટે જણાય છે કે આ બન્ને અલગ-અલગ વિવક્ષાઓ છે. આનું વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના રાસના વિવેચનના બીજા ભાગમાં કરીશું.

નોંધ ઃ પ્રેસમાં બધું ફાઇનલ થઈ ગયા પછી ત્રણ પૃષ્ઠ વધતા હતા એટલે આ અવશિષ્ટ વાતોનું લખાણ પાછળથી ઉમેર્યું છે, તે જાણવું.

## પૂ.આ.શ્રી અભચશેખરસૂરિ મ.સા.તું સંપાદિત અનુવાદિત લિખિત અધ્યયનોપયોગી સાહિત્ય

- (૧) અધ્યાત્મમતપરીક્ષા
- (૨) ધર્મ પરીક્ષા
- (3) સામાચારી પ્રકરણ, આરાધક વિરાધક ચતુર્ભગી કૂપદેષ્ટાન્તવિશદીકરણ પ્રકરણ
- (૪) સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાનની ચઉપઈ
- (૫) દ્ધાત્રિંશદ્ દ્ધાત્રિંશિકા (ભાગ–૧)
- (६) કર્મપ્રકૃતિ પદાર્થો (ભાગ-૧)
- (૭) કર્મપ્રકૃતિ પદાર્થી (ભાગ-૨)
- (૮) કર્મપ્રકૃતિ પદાર્થો (ભાગ–૩) પ્રશ્નોત્તરી
- (૯) વ્યાય સિદ્ધાન્ત મુક્તાવલી (ભાગ–૧)
- (૧૦) ન્થાય સિદ્ધાન્ત મુક્તાવલી (ભાગ–૨)
- (११) सत्पदादि प्ररूपशा
- (૧૨) હારિભદ્રયોગ ભારતી
- (૧૩) ચોગવિંશિકા

- (१४) सिद्धिनां सोपान
- (૧૫) તત્ત્વાવલોકન સમીક્ષા
- (१६) तत्व निर्धाय
- (१७) देवद्रव्यः शिनपूरा
- (૧૮) નવાંગી ગુરુપૂજન
- (૧૯) નવાંગી ગુરુપૂજન પ્રશ્નોત્તરી
- (૨૦) શ્રી યોગતિલકવિજયજીની તત્ત્વભ્રાંતિનું નિરાકરણ
- (૨૧) મુ.શ્રી હિતવર્ધનવિજયજીના વિચારણીય કથનો
- (૨૨) શતક નામે પાંચમા કર્મગ્રન્થના પદાર્થો–ટીપ્પણો
- (૨૩) દશવિધ સામાચારી (ભાગ–૧)
- (૨૪) દશવિધ સામાચારી (ભાગ-૨)
- (૨૫) દશવિધ સામાચારી (ભાગ–૩) (૨૬) તિથિ અંગે સત્ય અને
- સમાધાન (ભાગ-૧)
- (૨૭) તિથિ અંગે સત્ય અને સમાધાન (ભાગ-૨)
- (૨૮) દ્રવ્ય–ગુણ–પર્ચાયનો રાસ (ભાગ–૧)

## પૂ.આ.શ્રી અભચશેખરસૂરિ મ.સા. લિખિત ઉપદેશાત્મક સાહિત્થ



- (૧) હંસા ! તું ઝીલ મૈત્રી સરોવરમાં...
- (૨) હૈયું મારાં નૃત્ય કરે
- (3) हुं डरां हुं डरां भे ४ अज्ञानता
- (૪) કર પડિક્કમણું ભાવશું
- (૫) અવિક્ખા અણાણંદે
- (६) हुं छुं सेवड तारो रे
- (૭) હા ! પસ્તાવો વિપુલ ઝરણું...
- (૮) મિચ્છામિદુક્કડમ્
- (e) ટાળિચે દોષ સંતાપ રે...

