

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

## FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.



X X X T

॥ ॐ सिद्धाय नमः ॥

श्रीमत्पूज्यपादाचार्य विरचितं

तत्त्वार्थसूत्र-टीका

( पंडित जयचंदजी-कृता ) \* सर्वार्थसिद्धि-वचनिका \*

-० प्रकाशक ०-परमपूज्य चारित्रचक्रवर्ती श्री १०८ आचार्य गातिसागर दिगवर जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक सस्या प्रमाणित "श्रुतभाण्डार व ग्रंथप्रकाशन समिति, फलटण ( जिल्हा, उत्तर सातारा ) "श्री. माणिकचंद मलुकचंद दोशी, मंत्री" व "श्री. तलकचद वेणीचद शहा, अध्यक्ष"

वीर सवत् २४८१

मुटकः क्त. य. जोशी, वी ए, एफ, आय. ए., विमा मुद्रक आणि प्रकाशक लिमिटेड, सातारा यात्रा विमा छापखाना

|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|              | तत्त्वार्थसूत्राणामनुकमः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                          | - सूत्राणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _पृ    |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                          | १७ अर्थस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۱<br>آ |
|              | प्रथमोऽध्यायः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ň                        | १८ व्यञ्जनस्यावग्रहः<br>१९ न चक्षुरनिन्द्रियाभ्याम्                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -      |
|              | स्त्राणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <u> দৃষ্ঠা</u> ः         | २० श्रतं मतिपूर्वं द्व्यनेकद्वादशभदम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        |
|              | <ul> <li>१ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः</li> <li>२ तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्</li> <li>३ तन्निसर्गादधिगमाद्धा</li> <li>४ जीवाजीवास्तवबन्धसंवरनिर्जरामोक्षास्तत्त्वम्</li> <li>भ नामस्थापनाद्रव्यभावतस्तन्यासः</li> <li>६ प्रमाणनयैरधिगमः</li> <li>७ निर्देशस्वामित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानतः</li> <li>८ सत्सङ्ख्वाक्षेत्रस्पर्शनकाळान्तरभावाल्पबहुत्वैश्च</li> <li>९ मतिश्रुतावधिमनःपर्ययकेवळानि ज्ञानम्</li> </ul> |                          | २१ भवप्रत्ययोऽवधिर्देवनारकाणाम्<br>२२ क्षयोपशमनिमित्तः षड्विकल्पः शेषाणाम्<br>२३ ऋजुविपुळमती मनःपर्ययः<br>२४ विशुद्ध्यप्रतिपाताभ्यां तद्विशेषः<br>२५ विशुद्धिक्षेत्र स्वामिविपयेभ्योऽवधिमनःपर्यययोः<br>२६ मतिश्चतयोर्निबन्धो द्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु<br>२८ रूपिष्ववधेः<br>२८ तदनन्तभागे मनःपर्ययस्य<br>२९ सर्वद्वव्यपर्यायेषु केवलस्य |        |
| Ş            | १० तत्प्रमाणे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ६०                       | ३० एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्नाचतुर्भ्यः<br>३१ मतिश्रुतावधयो विपर्ययश्च                                                                                                                                                                                                                                                           |        |
| ?<br>?       | ११ आद्ये परोक्षम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ંદ્દ છ<br>દ્દ્ <b>પ્</b> | ३२ सदसतोरविशेषाद्यहच्छापलन्धरुन्मत्तवत्                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
| 2            | १२ प्रत्यक्षमन्यत्<br>१३ मतिः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताऽभिनिबोध् इत्यनर्थान्तरः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                          | ३३ नैगमसंग्रहव्यवहार्र्जुसूत्रशब्दसमभिरूढेवंभूता न                                                                                                                                                                                                                                                                                    | याः    |
| 2            | १४ तदिन्द्रियाऽनिन्द्रियनिमित्तम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ે દ્વેલ્                 | इति तत्त्वार्थाधिगमे मोक्षशास्त्रे प्रथमोऽध्यायः                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
|              | १५ अवग्रहेहावायधारणाः<br>१६ ब्रू                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ७०<br>१७                 | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| $\mathbf{x}$ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |

तत्त्वार्थसूत्राणामनुक्रमः ॥ १ ॥

\*\*\*

ð

r .

\*

\_ पृष्ठाः

ওই

ัษช

" ଟ୍

| त <del>ा</del>                                        | त्वार्थसूत्राणाम      | ानुक्रमः ॥ २ ॥<br>                                 | ~~~~     |
|-------------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------------------------------|----------|
| अथ द्वितीयोऽध्यायः                                    | (;<br>(               | सूत्राणि                                           | प्रष्ठाः |
| ्• स्त्राणि                                           | ঀৄष्ठाः               | १७ं निर्वृत्त्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम्             | १২ঁও     |
| र् औपशमिकक्षायिको भावौ मिश्रश्च जीवस्य स्वत           | त्त्वमौ- <sup>(</sup> | १८ लब्ध्युपयोगौ भावेन्द्रियम्                      | १२७      |
| <sup>्</sup> द्यिकपारिणामिकौ च                        | १ं०८                  | १९ स्पर्शनरसनघाणचक्षुः श्रोत्राणि                  | १২১      |
| २ दिनवाष्टादशैकविंशतित्रिभेदा यथाक्रमम्               | ११०                   | २० स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दास्तदर्थाः                  | १२८      |
| ३ सम्यक्त्वचारित्रे                                   | १११                   | २१                                                 | १হঁৰ     |
| 8े ज्ञानदर्शनदानुलाभभोगोपभोगवीयांणि च                 | ११२                   | २२ वनस्पत्यन्तानामेकम्                             | १२९      |
| ५ ज्ञानाज्ञानदर्शन लब्धयश्चतुस्त्रित्रिपञ्चभेदाः सम्य | ाक्व                  | २३ कुमिपिपीलिकाभ्रमरमनुष्यादीनामेकैकवृद्धानि       | १३०      |
| चारित्रे संयमा संयमाश्च                               | ११३                   | २४ सञ्ज्ञिनः समनस्काः                              | ,,,      |
| ६ गतिकपायळिंगमिथ्यादर्शनाज्ञानासँयतासिद्धलेक्य        | ता-                   | २५ वि़ग्रहगतौ कर्मयोगः                             | १३       |
| श्चतुश्चतुरुत्र्येकेकेकषड्भेदाः                       | ११४                   | र्रद अनुश्रेणि गतिः                                | १३ः      |
| ७ जीवभव्याभव्यत्वानि च                                | 884                   | २७ अविग्रहा जीवस्य                                 | ÌĬ       |
| ८ उपयोगो , लक्षणम्                                    | ११६                   | २८ विग्रहवती च संसारिणः प्राक्चतुर्भ्यः            | १३       |
| ९ स द्विविधोऽप्टचतुर्भेदः                             | ११९                   | २९ एकसमयाऽविग्रहा                                  | १३       |
| १० संसारिणो मुक्ताश्च                                 | 33                    | ३० एकं द्वी त्रीन्वाऽनाहारकः                       | "        |
| ११ समनस्काऽमनस्काः                                    | १२३                   | ३१ सम्मूच्छनगभोंपपादा जन्म                         | १३       |
| १२ संसारिणस्त्रसस्थावराः                              | 33                    | ३२ सचित्तशीतसंवृत्ताः सेतरा मिश्राश्चेकशस्तद्योनयः | 55-      |
| १३ पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतयः स्थावराः 🖉               | १२४                   | ३३ जरायुजाण्डजपोतानां गभः                          | १३५      |
| १४ द्वीन्द्रियादयस्त्रसाः                             | १२५                   | ३४ देवनारकाणामुपपादः                               | "        |
| १५ पञ्चेन्द्रियाणि                                    | १२६                   | ३५ शेपाणां सम्मूच्छनम्                             | 33       |
| १६ दि्विधानि                                          | "                     | ३६ औदारिकवैकियिकाहारकतैजसकार्मणानि शरीराणि         | १३८      |

|                                                          | तत्त्वाथसूत्राणामनु            |                                                              |                 |
|----------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------------------------------|-----------------|
|                                                          | पृष्ठाः                        | र्<br>अंथ तृतीयोऽध्यायः                                      | •               |
| ें सूत्राणि (                                            | ્<br>ર <sup>્</sup> ર્સ્ટ,     | सूत्राणि पृष्ठाः                                             | •               |
| ७ परम्परं सूक्ष्मम्                                      | ूर् <b>र</b><br>, <b>१३९</b>   | १ रत्नशर्करावालुकापंकधूमतमोमहातमःप्रभाभूमयो                  |                 |
| ८ प्रदेशतोऽसङ्ख्येयगुणं प्राक्तैजसात्                    | ·                              | प्रवाहतताताकाहाप्रतिष्ठाः सप्ताधाऽधः                         | १४८             |
| ९ अनन्तगुणे परे                                          | १४०                            | २ तास त्रिंशत्पञ्चविंशतिपञ्चद्शद्शांत्रेपचांनकनरक-           | 12              |
| १० <sup>-</sup> अप्रतिघाते<br>१९- अनादिसम्बन्धेः च       | "                              | शतसहस्राणि पंच चैव यथाक्रमम्                                 | <b>340</b>      |
| भूत सर्वस्य :                                            | (n) <sup>2</sup>               | ३ नारका नित्याञ्चभतरलेक्यापरिणामदेहवेद-                      | १५१             |
| ३२ तदादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिनाचतुः                    | મ્યે: ∗ ૧૪૧                    | नाविक्रियाः<br>४ -परस्परोदीरितदुःखाः                         | १५२             |
| अक्ष निरुपभोगमन्त्यम्                                    | "<br>રુષ્ટર                    | ४ संक्रिष्टासुरोदीरितदुःखाश्च प्राक्चतुर्थ्याः               | રંધુર           |
| ४५ गर्भसम्मुच्छनजमाद्यम्                                 | r.                             | ६ तेष्वेकत्रिसप्तद्शसप्तद्शद्वाविंशतित्रयस्त्रिंशत्सागरो-    | 20-             |
| ४६ औपपादिकं वैक्रियिकम्                                  | · 55                           | पमा सत्त्वानां परा स्थितिः                                   | १५३             |
| धुं छब्धिप्रत्ययं च<br>धुट तैजसमपि                       |                                | क जन्मतीप्रतवणोदादयः शभनामानां द्वापसमुद्राः                 | १५४             |
| ध्ट तजसमाप<br>४९ शुमं विशुद्धमव्याघाति चाहारकं प्रमत्तरँ | तयतस्यैव १७३ <sup>;</sup>      | ८ दिद्विविष्कम्भाः पूर्वपूर्वपरिक्षेपिणो वलयाकृतयः           | م در در<br>ا    |
| ४० नारकसम्मूर्च्छिनो नपुँसकानि                           | • ૧૪૪                          | ९ तन्मध्ये मेरुंनाभिर्वत्तो योजनज्ञतसहस्रविष्कम्भो           | ويوتع           |
| ५२ न देवाः                                               | 55                             | जम्बूद्वीपः<br>१० भरतहेमवतहरिविदेहरम्यकहेरण्यवतेरावतवर्षाः   |                 |
| • त्र होगाहि।<br>नेता                                    | <u> </u>                       | १० भरतहमवतहारावदहरम्यकहरण्यपारापतापता                        | <b>ن</b> و نونو |
| ५३ औषपादिकचरमोत्तमदेहाऽसंख्ययवर्षायु                     | र्पाऽनपवन ८<br>१४७             | क्षत्राण<br>११ तद्विभाजिनः पूर्वापरायता हिमवन्महाहिमवन्निषध- | · · .           |
| न्योयषः                                                  | 796                            | नीलरुक्मिशिखरिणो वर्षधरपर्वताः                               | १५६             |
| इति तत्त्वार्थाधिगमे मोक्षशास्त्रे हि                    | <b>१</b> \ <b>।। ५।</b> ७०२०२२ | १२ हेमार्जुनतपनीयवैडूर्यरजतहेममयाः                           | १५६             |

तत्त्वार्थसूत्राणामनुक्रमः ॥ ३ ॥

I¥I. ∳

r 1

|                                                        | ાયસ્ <b>ત્રા</b> ળામ<br>~~~~~~ | नुक्रमः |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------|---------|
| सूत्राणि                                               | पृष्ठाः                        |         |
| १३ मणिविचित्रपार्श्वा उपारे मूले च तुल्यविस्ताराः      | १५७                            | ૨૮      |
| १४ पद्ममहापद्मतिगिंछकेंसरिमहोपुण्डरीकपुण्डरीका         |                                | 29      |
| हदास्तेषामपुरि                                         | "                              |         |
| १५ प्रथमो योजनसहस्रायामस्तदर्न्धविष्कम्भो ऱ्हदः        | 55                             | उंठ     |
| १६ दशयोजनावगाहः                                        | १५८                            | ३१      |
| १७ तन्मध्ये योजनं पुण्करम्                             | "                              | રર      |
| १८ तद्विगुणद्विगुणा न्हदाः पुण्कराणि च                 | "                              | ३३      |
| १९ तनिवासिन्यो देव्यः श्री-हीधृतिकीर्तिवुद्धिलक्ष्म्यः |                                | -૨૪     |
| प्रत्योपमस्थितयः ससामानिकपरिपत्काः                     | 33                             | રૂષ     |
| २० गङ्गासिन्धूरोदिद्रोहितास्याहारिद्वरिकान्तासीतासीतो  |                                | ३६      |
| दानारीनरकान्तासुवर्णरूप्यकूलारक्तारक्तोदाः सरि         |                                | হ ৩     |
| ् तस्तन्मध्यगाः                                        | १५९                            |         |
| २१ द्वयोर्द्वयोः पूर्वाः पूर्वगाः                      | "                              | ३८      |
| २२ रोपास्त्वपरगाः                                      | 53                             | ંર્વ    |
| २३ चतुर्दशनदीसहस्रपरिवृता गंगासिंध्वादयो नद्यः         | १६०                            |         |
| २४ भरतः पर्ड्विंशतिपञ्चयेाजनशतविस्तारः पद              | -                              |         |
| ् चैकोनविंशतिभागा ये।जनस्य                             | १६१                            |         |
| २५ तद्विगुणद्विगुणविस्तारा वर्षधरवर्षा विदेहान्ताः     | "                              | }       |
| २६ उत्तरा दक्षिणतुल्याः                                | "                              | १       |
| २७ भरतैरावतयोईन्दिन्हासौ पट्समयाभ्यामुत्सर्पि-         |                                | ્ર      |
| ण्यवसर्पिणीभ्याम्                                      | १६१                            | ંર      |

Ŷ

|   | सूत्राणि                                        | पृष्ठाः     |
|---|-------------------------------------------------|-------------|
| ٢ | ताभ्यामपरा भूमयोऽवस्थिताः                       | १६२         |
| ९ | एकद्वित्रिपल्योपमस्थितयो हैमवतकहारिवर्षक-       |             |
|   | दैवकुरवकाः                                      | ني -<br>۲   |
| 0 |                                                 | <b>૧</b> ૬૨ |
| १ |                                                 |             |
|   | भरतस्य विष्कम्भो जम्बूद्वीपस्य नवतिशतभागः       | 37_         |
| ર |                                                 | "<br>"      |
| 8 |                                                 | १६४         |
|   | •                                               | "           |
|   | प्राङ्मानुपोत्तरान्मनुष्याः                     | १६५         |
|   | आर्या म्लेंच्छाश्च                              | 32          |
| 9 | भरतैरावतविदेहाः कर्मभूमयोऽन्यत्र देवकुरूत्तर-   |             |
|   | कुरुभ्य:                                        | १७१         |
| ٢ | न्टस्थिती परावरे त्रिपल्ये।पमान्तर्मुहूर्ते     | ""          |
| ৎ | तिर्यग्योनिजानां च                              | १७७         |
|   | इतितत्त्वार्थाधिगमे मोक्षशास्त्रे तृतीयोऽध्यायः | • •         |
|   |                                                 |             |
|   | अथ चतुर्थोऽध्यायः                               |             |
| १ | देवाश्चतुणिकायाः                                | १८१         |
| २ | आदितस्त्रिपु पीतान्तलेक्याः                     | १८२         |
| ર |                                                 | "           |

1

वार्थसूत्राणामनुक्रमः ॥ ४ ॥

शास्त्रजीको नमस्कार करनेके कवित्त।

वीर हिमाचलतें निकसी, गुरु गौतमके मुखकुंड ढरी है। मोहमहाचल भेद चली, जगकी जडतातप दूर करी है। जानपयोनिधिमांहिरली, वहुभंगतरंगनिसों उछरी है। ता शुचि शारद गंगनदी प्रति, मैं अंजुलिकर शीश धरी है ॥ १ ॥ या जगमंदिरमें अनिवार अज्ञान अँधेर छयो अति भारी । श्रीजिनकी धुनि दीपाशिखासम. जो नहिं होत प्रकाशन-हारी ॥ तो किसभांति पदारथपांति, कहां लहते, रहते अविचारी । या विधि संत कहैं धनि हैं, धनि हैं जिनवैन वडे उपकारी ॥ २ ॥

प्रतिदिन शास्त्रस्त्राध्यायके प्रारम्भमे इस श्रुतभक्तिको पढना चाहिये।

ॐकारं बिंदुसंयुक्तं नित्यं ध्यायंति योगिनः । कामदं मोक्षदं चैव ॐकाराय नमो नमः ॥१॥

आर्या

अविरलशब्दघनौघप्रक्षालितसकलभूतलमलकलंका।मुनिभिरुपासिततीर्था सरस्वती हरतु नो दुरितं॥ अज्ञानतिमिरांधानां ज्ञानाञ्जनशलाकया। चक्षुरुन्मीलितं येन तस्मै श्री ग्रुरवे नसः ॥ परमग्रुरवे नमः, परंपराचार्यग्रुरवे नमः। सकलकलुषविध्वंसकं, श्रेयसां परिवर्धकं, धर्मसंबंधकं भव्यजीवमनःप्रतिबोधकारकामिदं शास्त्रं क्ष श्री.....नामधेयं, अस्य मूल्प्र्यंथकर्तारः श्रीसर्वज्ञदेवा-स्तदुत्तरग्रंथकर्तारः श्रीगणधरदेवास्तेषां वचोऽनुसारमासाद्य ×श्री...... आचार्य विरचितं॥ मंगलं भगवान्वीरो मंगलं गौतमो गणी। मंगलं कुंदकुंदाद्यो जैनधर्मोऽस्तु मंगलं॥ १॥

¥1

**व** च--निका

पान

| *0                                                                                                                         | ॥ श्री वीतरागाय नमः ॥<br>श्री सर्वार्थासद्वि–वचनिका–टीका–पडित जयचदजी कृताः––                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ¥<br>Q                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9                                                                                                                          | सहायक दातार श्री, शिवलाल माणिकचंद कोठारी जीका परिचयः-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0                                                                                                                           |
| सर्वार्थ-<br>सि दि<br>टी का<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 | प. पू. श्री १०८ चा. च. आचार्यवर्य शातिसागर महाराजके आदेशसे वीरसंवत २४८० के पर्युपणपर्वमें फळटणमें "श्री श्रुतभाडार<br>और प्रंथप्रकाशन समिति " की स्थापना चा. च. श्री १०८ आचार्य शातिसागर दि. जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्थाकी तरफसे हुई<br>उस वख्त आपका शुभागमन धर्मसाधनाके ळिए फळटणमें हुवा आचार्यश्रीके धर्मोपदेशका असर आपके ऊपर पडा.<br>जिनशासनके उद्धारका कार्य स्वाध्याय सुविधाके द्वारा करनेकी आचार्यश्रीको योजनामें आप तत्काळ स्वयं दानशूर वनके<br>सहकारी हो गये । जिससे इस योजनाके तीसरे ग्रंथका छपाई खर्चका वोझ वडे भक्तिभावसे आपने उठाया ।<br>आप उत्तर सातारा जिलेके एक 'वुध ' नामके छोटे ग्रामके निवासी है । आपका शुभ जन्म दि. २१-४-१९१४ के शुभ दिन<br>हुवा । वचपनसे मातापिताके वियोगके कारण और गरिवीके कारण आपका पहला जीवन अत्यंत कप्टदायक तथा पूरी शिक्षाके<br>विना विताया गया । आपके चाचाजी श्री. जिवराज गुळावचंद कोठारीजीका ही कुछ आधार था । लेकिन् हिंमतके आधारपर ही<br>स्वावलंवी वनकर और महत्त्वाकांक्षा रखकर वम्बईमें आपने अपनी हरप्रकारकी उन्नती कर ली । वचपनसेही धर्मपर श्रद्धा होनेके<br>कारण आप देवपूजा अर्चा, व्रतोपासना, जिनविंवप्रतिष्ठा, जिनम्बंदिर वनानेमें सहायता, ज्ञानदान वगैरहसे धर्मोपार्जन करते आये हैं ।<br>श्री. जिवराज निहालचंद शहा, गुणवरेकरकी सुकन्या सौ. लीलावती आपकी आदर्श धर्मपत्नी वनकर आपके हरएक<br>कार्यमें सहायता और विजेप प्रेरणा दे रही हैं ।<br>आपने श्री सर्वार्थसिद्धि–वचनिका नामक तत्वविवेचनात्मक ग्रंथके प्रकाशनके लिये लगभग रु. २००० प्रदान करके जो अपूर्व | े<br>विक<br>निका<br>े<br>पान<br>े<br>डे<br>बे<br>बि<br>बि<br>बि<br>बि<br>बि<br>बि<br>बि<br>बि<br>बि<br>बि<br>बि<br>बि<br>बि |
| 0                                                                                                                          | सहयोग दिया है, इसलिये आप अनेक धन्यवादके लिये पात्र हैं ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0                                                                                                                           |
| 000000000                                                                                                                  | संपादकीय निवेदन<br>प पू. चा. च. आचार्यवर्ये श्री १०८ शातिसागर दि. जैन जिनवाणी जीर्णोद्वारक संस्था प्रमाणित "श्रुतभाडार और प्रथप्रकाशन समिति" फलटणकी<br>ओरसे प्रकाशित हुये इस सर्वार्थसिद्धि प्रथका प्रृफसशोधनादि कार्य करनेका सौभाग्य आचार्यश्रीके शुभाशिर्वादसे मुझे प्राप्त हुआ सो मैने उस कार्यको<br>वडी सावधानीसे किया है तो भी प्रमाटवश दृष्टिदोप आदिकारणोंसे अशुद्धि रह जाना सभव है सो विज्ञजन सुधारकर पढनेकी कृपा करे.<br>आपका नम्र<br>प. अभयकुमार शिवगौडा पाटील शास्त्री, रागोलीकर<br>धर्माध्यापक ऐ. प. दि. जैन पाठशाला, वारामती.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                             |

-

|                                                      | तत्त्वार्थसूत्राणामर् | गुक्रमः ॥ ५ ॥       |
|------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------|
| स्त्राणि                                             | ঀৢষ্ঠাः               | सूत्राणि            |
| ४ इन्द्रसामानिकत्रायस्त्रिंशपारिषदात्मरक्षळोकप       | ।रुा-                 | कापिष्टञुः          |
| नीकप्रकीर्णकाभियोग्यकिल्विषिकाश्चेकशः                | १८२                   | रारणाच्यु           |
| ५ त्रायस्त्रििक्लेकपाळवर्ज्या व्यन्तरज्योतिष्काः     | १८३                   | न्तापराजि           |
| ६ पूर्वयोद्वीन्द्राः                                 | 93                    | २० स्थितिप्र        |
| ७ कायप्रवीचारा आ ऐशानात्                             | १८४                   | विषयते              |
| ८ रोषाः स्पर्शरूपशब्दमनःप्रवीचाराः                   | 33                    | २१ गतिजा            |
| ९ परेऽप्रवीचाराः                                     | १८५                   | २२ पीतपद्म          |
| १० भवनवासिनोऽसुरनागविद्युत्सुपर्णाग्निवातस्त         | ानितो-                | २३ प्राग्ग्रैवेय    |
| दधिद्वीपदिक्कुमाराः                                  | **                    | २४ ब्रह्मलोक        |
| ं११ व्यन्तराः किन्नरकिस्पुरुषमहोरगगन्धर्वयक्षर       |                       | २५ सारस्वत          |
| भूतपिशाचाः                                           | १८६                   | रिष्टाश्च           |
| १२ ज्योतिष्काः सूर्याचन्द्रमसौ ग्रहनक्षत्रप्रकीर्णक  |                       | २६ विजया            |
| तारकाश्च                                             | "                     | २७ औपपा             |
| १३ मेरुप्रदाक्षिणा नित्यगतयो नृलोके                  | १८७                   | २८ स्थिति           |
| १४ तत्कृतः कालविभागः                                 | 322                   | र्ण स्रागरोप        |
| १५ बहिरवस्थिताः 🗸                                    | 37                    | २९ सौधर्मेंश        |
| १६ वैमानिकाः                                         |                       | ३० सानत्कुर         |
| १७ कल्पोपपन्नाः कल्पातीताश्च                         | "<br>१८९              | २९ त्रिसप्तन        |
| १८ उपर्य्युपरि                                       |                       | ३२ आरणाः            |
| १९ सौधर्मेशानसानत्कुमारमाहेन्द्रबद्धब्रह्मोत्तरळान्त | ਅ<br>ਰ-               | र्र जारणार<br>दिव स |
| A A A A A A A A A A A A A A A A A A A                |                       | 1 Y T Y             |

Ø

Q

Ø

Q

*Q Q* 

Ø

Ì

Ŷ

Ŷ

| ~~~~       | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                                                          | ٮڂڴڟۣؠۣؾٞؠ                             |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|            | सूत्राणि                                                                                         | দুষ্ঠা                                 |
|            | कापिष्टशुक्रमहाशुक्रशतारसहस्रारेष्वानतप्राणतयो-<br>रारणाच्युतयोर्नवसु प्रैवेयकेपु विजयवैजयन्तजय- |                                        |
| ;          | न्तापराजितेषु सर्वार्थसिद्धौ च                                                                   | १८९                                    |
|            | स्थितिप्रभावसुखद्युतिलेश्याविशुद्धीन्द्रियावधि<br>विषयतोऽधिकाः                                   | १९१                                    |
|            | गतिजातिशरीरपरिग्रहाभिमानतो हीनाः                                                                 | "                                      |
|            | पीतपद्मशुक्ललेश्या द्वित्रिशेषेषु                                                                | १९२                                    |
| २३         | प्राग्ग्रैवेयकेभ्यः कल्पाः                                                                       | १९३                                    |
|            | ब्रह्मलोकालया लौकान्तिकाः                                                                        | 33                                     |
| २५         | सारस्वतादित्यवन्ह्यरुणगर्दतोयतुषिताव्याबाधा-                                                     |                                        |
|            | रिष्टाश्च                                                                                        | १९४                                    |
| २६         | विजयादिषु द्विचरमाः                                                                              | १९५                                    |
| ২৩         | औपपादिकमनुष्येभ्यःशेपास्तिर्यग्योनयः                                                             | १९६                                    |
| २८         | स्थिति रसुरनागसुपर्णद्वीपशेपाणाम्                                                                | 1-                                     |
|            | सागरोपमत्रिपल्योपमार्छ्हीनमिताः                                                                  | -<br>57                                |
| २९         | सौधर्मेंशानयोः सागरोपमे अधिके                                                                    | १९७                                    |
|            | सानत्कुमारमाहेन्द्रयोः सप्त                                                                      | ·                                      |
|            | त्रिसप्तनवैकादशत्रयोदशपञ्चदशभिरधिकानि तु                                                         | "                                      |
|            | आरणाच्युतादूर्ध्वमेकेकेन नवसु ग्रैवेयकेषु विजय                                                   | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| <b>~ \</b> | दिषु सर्वार्थसिद्धौ च                                                                            | 1-                                     |
|            | ાવતુ પાવાવાલાયા વ                                                                                | "                                      |

7 \*

| ¥<br>Ø | तत्त्वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | र्थसूत्राणाम                                | ानुक्रमः ॥ ६ ॥                                                                                             | ~~~~                                         |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| 0      | स्त्राणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <br>দুদ্যা.                                 | सूत्राणि                                                                                                   | पृष्ठाः                                      |
|        | <ul> <li>३३ अपरा पल्योपमधिकम्</li> <li>३४ परतः परतः पूर्वापूर्वाऽनन्तराः</li> <li>३५ नारकाणां च द्वितीयादिपु</li> <li>३६ दशवर्षसहस्राणि प्रथमायाम्</li> <li>३७ भवनेषु च</li> <li>३८ व्यन्तराणां च</li> <li>३८ व्यन्तराणां च</li> <li>३९ अपरा पल्योपममधिकम्</li> <li>४० ज्योतिष्काणां च</li> <li>४१ तदप्टभागोऽपरा</li> <li>४२ लौकान्तिकानामष्टौ सागरोपमाणि सर्वेपाम्</li> <li>इतितत्त्वार्थाधिगमे मोक्षशास्त्रे चतुर्थोऽव्यायः</li> <li>१ अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्धलाः</li> </ul> | १९८<br>"<br>१९९९<br>"<br>"<br>२००<br>"<br>" | ६ आ आकाशादेकद्रव्याणि<br>७ निष्क्रियाणि च<br>८ असङ्ख्वेयाः प्रदेशा धर्माधर्मेकजीवानाम्<br>९ आकाशस्यानन्ताः | ५४२२२२ २२२२२२२२२२२<br>२२२२२३ २२२२२२२२२२२२२२२ |
| 00000  | २ द्रव्याणि<br>३ जीवाश्च<br>४ नित्यावस्थितान्यरूपाणि<br>५ रूपिणः पुद्गलाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २०७<br>२०७<br>२०८<br>२०९                    | २३ स्पर्शरसगन्धवर्णवन्तः पुद्गलाः<br>२४ शब्दवन्धसौक्ष्म्यस्थौल्यसंस्थानभेदतमञ्छायाऽऽत-<br>पोद्योतवन्तश्च   | २२६<br>२२७                                   |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | तत्त्वार्थसूत्राणामनुत्र                                                                                                                      | <b>БН:    У   </b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| <br>सूत्राणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | पृष्ठाः                                                                                                                                       | અથ <b>વ</b> ષ્ઠમોડધ્યાયઃ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                        |
| सूत्राणि<br>२५ अणवः स्कन्धाश्च<br>२६ भेदसंघातेभ्य उत्पद्यन्ते<br>२७ भेदादणुः<br>२८ भेदसंघाताभ्यां चाक्षुषः<br>२८ भेदसंघाताभ्यां चाक्षुषः<br>२९ सद्द्रव्यरुक्षणम्<br>३० उत्पादव्ययभ्रौव्ययुक्तं सत्<br>३१ तद्भावाऽव्ययं नित्यम्<br>३२ ठाउत्पादव्ययभ्रौव्ययुक्तं सत्<br>३१ तद्भावाऽव्ययं नित्यम्<br>३२ अपिंतानर्पितसिद्धेः<br>३३ स्निग्धरूक्षत्वाब्दन्धः<br>३४ न जघन्य गुणानाम्<br>३५ गुणसाम्ये सदद्यानाम्<br>३६ द्यधिकादिगुणानां तु<br>३७ बन्धेऽधिकौ पारिणामिकौ च<br>३८ गुणपर्ययवद्द्रव्यम्<br>३९ कालश्च<br>४० सोऽनन्तसमयः<br>४१ द्रव्याश्रया निर्गुणा गुणाः<br>४२ तद्भावः परिणामः | ूटा.<br>२२८<br>२२९<br>२३०<br>॥<br>२३१<br>॥<br>२३१<br>१<br>२३४<br>२३४<br>२३४<br>२३४<br>२३४<br>२३६<br>२३७<br>॥<br>२३६<br>२३७<br>॥<br>२३६<br>२३७ | सूत्राणि<br>१ कायवाङ्मनःकर्म योगः<br>२ स आस्रवः<br>३ शुभः पुण्यस्याशुभः पापस्य<br>७ सकषायाकषाययोः साम्परायिकेर्यापथयोः<br>५ इन्द्रियकषायाव्रतक्रियाः पंचचतुःपंचपंचविंशति-<br>संख्यापूर्वस्य भेदाः<br>६ तीव्रमन्दज्ञाताज्ञातभावाधिकरणवीर्यविशेषेभ्यः<br>स्तद्विशेषः<br>७ अधिकरणं जीवाजीवाः<br>८ आद्यं संरम्भसमारम्भारम्भयोगकृतकारितानु-<br>मतकषायविशेषिस्तिस्तिस्त्रिश्चतुश्चैकशः<br>९ निर्वर्तनानिपेक्षसँयोगनिसर्गा द्विचतुर्द्वित्रेभेदाःपरस्<br>१० तत्प्रदोपनिन्ह्वमात्सर्यान्तरायासादनोपधाता<br>ज्ञानदर्शनावरणयोः<br>११ दुःखशोकतापाकन्दनवधपरिदेवनान्यात्मपरो<br>भयस्थानान्यसद्वेयस्य | २५२<br>२५३                             |
| ३२ तद्भावः पारणामः<br>इति तत्त्वार्थाधिगमे मोक्षशास्त्रे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                               | १२ भूतवत्यनुकम्पादानसरागसँयमादियोगः क्षान्तिः<br>शौचमिति सद्देद्यस्य<br>१३ केवलिश्रुतसंघधर्मदेवार्णवादो दर्शनमोहस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २५५<br>२५६                             |

100000000

Ø

| ~~~~~                                                           | तत्त्वार्थसूत्राणामर | उक्रमः ॥ ८ ॥             |
|-----------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------------|
| सूत्राणि                                                        | पुष्ठाः              |                          |
| १४ कषायोदयात्तीव्रपरिणामश्चारित्रमाहस्य                         | २५७                  |                          |
| १५ वह्वारम्भपरिग्रहत्वं नारकस्यायुषः                            | २५८                  | सूत्राणि                 |
| १६ माया तैर्यंग्योनस्य                                          | २५९                  | १ हिंसाऽ                 |
| १७ अल्पारम्भपरिग्रहत्वं मानुष्यस्य                              | "                    | २ देससर्व                |
| १८ स्वभावमाद्वेञ्च                                              | 33                   | ३ तत्स्थै                |
| १९ निक्शीलवतत्वं च सर्वेपाम्                                    | २६०                  | ४ वाङ्म                  |
| २० सरागसँयमसँयमासँयमाकामनिर्जरावाळत-                            |                      | नभोज                     |
| पांसि दैवस्य                                                    | 33                   | ५ कोधले                  |
| २१ सम्यक्त्वं च                                                 | २६१                  | भाषणं                    |
| २२ योगवक्रताविसंवादनं चाग्रुभस्य नाम्नः                         | २६२                  | ६ शून्याग                |
| २३ तद्विपरीतं ग्रुभस्य                                          | २६३                  | र रहे गा<br>चिसघ         |
| २४ दर्शनविशुद्धिंगियसम्पन्नता शीळव्रतेष्वनति                    | ĩ-                   | ७ स्त्रीराग              |
| चारोऽभीक्ष्णज्ञानोपयोगसंवेगो शक्तितस्त्या-                      |                      | ् जारा<br>रणवृष्ये       |
| ग्तपसी साधुसमाधिवेंयावृत्त्यकरणमह्दाचा                          | -                    | ८ मनोज्ञा                |
| र्यवहुश्रुतप्रवचनभक्तिरावश्यकापरिहाणिर्मार्ग                    |                      | ९ हिंसावि                |
| प्रभावना प्रवचनवत्सलत्वमिति तीर्थकरत्वस                         |                      | १० दुःखमे                |
| २५ परात्मनिन्दाप्रशंसे सदसद्गुणोच्छादने।द्वाव<br>नीचेर्गोत्रस्य |                      | ११ मैत्रीप्र             |
|                                                                 | ર૬૬                  | रेडे मनावर<br>क्रिश्य    |
| २६ तद्विपर्ययौ नीचैर्वृत्त्यनुत्सेकौ चोत्तरस्य                  | "                    |                          |
| २७ विन्नकरणमन्तरायस्य                                           | २६७                  | १२ जगत्क                 |
| इतितत्त्वार्थाधिगमे मोक्षशास्त्रे पष्ठोऽध                       | ત્યાયઃ               | १३ प्रमत्तर<br>१४ अस्तदा |
| O                                                               |                      |                          |

\*000000

000000

6996

6

0.000

I¥.

| ~~  | अथ सप्तमोऽध्यायः                                    |                |
|-----|-----------------------------------------------------|----------------|
|     | सूत्राणि                                            | पृष्ठाः        |
| १   | हिंसाऽनृतस्तेयात्रह्मपरिग्रहेभ्यो विरतिर्वतम्       | २७०            |
|     | देससर्वतोऽणुमहती                                    | રહર            |
| ঽ   | तत्स्थैर्यार्थं मावनाः पंचपंच                       | 33             |
| 8   | वाङ्मनोगुप्तीर्यादाननिक्षेपणसमित्याळोकितपा-         |                |
|     | नभोजनानि पंच                                        | ২৩২            |
| ૡ   | क्रोधळोभभरित्वहास्यप्रत्याख्यानान्यनुवीचि-          | Ċ              |
|     | भाषणं च पंच                                         | "              |
| દ્  | <u> </u>                                            | • -            |
|     | दिसधर्माविसंवादाः पंच                               | "              |
| ૭   | स्त्रीरागकथाश्रवणतन्मनोहराङ्गनिरीक्षणपूर्वरतानुस्म- | -              |
|     | रणवृष्येप्टरसस्वशरीरसंस्कारत्यागाः पंच              | રહ્શ           |
| ٢   | मनोज्ञामनोज्ञेन्द्रियविपयारागद्वेपवर्जनानि पंच      | <b>77</b> -    |
| ٩   | हिंसादिष्विहासुत्रापायावचदर्शनम्                    | <del>.</del> . |
| ç o | दुःखमेव वा                                          | ২৩६            |
| ११  | मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यानि च सत्त्वगुणाधिक-   |                |
|     | क्रि <b>श्यमानाविनये</b> पु                         | ২৩৩            |
| રર  | जगत्कायस्वभावों वा संवेगवैराग्यार्थम्               | <del>3</del> 9 |
|     | प्रमत्तयोगात्प्राणव्यपरोपणं हिंसा                   | રહ્ટ           |
| 88  | असदभिधानमनतम                                        | ૨७९            |

Ť

X

| तत्त्वा                                                                               | र्थसूत्राणामनुक | जिः ॥ ९ ॥                                              | . * AT . (                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| स्त्राणि                                                                              |                 |                                                        | and a second s |
| १५ अदत्तादानं स्तेयम्                                                                 | 260             | २० ऊर्ध्वाधस्तिर्यग्व्यतिक्रमक्षेत्रवृद्धिरुमृत्यन्त-  | দূষ্যাः                                                                                                          |
| १६ मैथुनमब्ह                                                                          | २८१             | राधानानि                                               | ર૬૪                                                                                                              |
| १७ मूच्छीपरिग्रहः                                                                     | <del>7</del> 9  | ३१ आनयनप्रेष्यप्रयोगशब्दरूपानुपातपुद्गलक्षेपाः         | ,,                                                                                                               |
| १८ निश्शल्यो व्रती                                                                    | २८२             | ३२ कन्दर्पकौत्कुच्यमौखर्यासमीक्ष्याधिकरणोपभोग-         |                                                                                                                  |
| १९ अगार्यनगारश्च -                                                                    | २८३             | परिभोगानर्थक्यानि                                      | 33                                                                                                               |
| २० अणुवतोऽगारी                                                                        | २८४             | ३३ योगदुष्प्रणिधानानादरस्यृत्यनुपस्थानानि              | २९५                                                                                                              |
| २१ दिग्देशानर्थदण्डविरतिसामायिकप्रोषघोपवासो-                                          |                 | ३४ अप्रत्यवेक्षिताप्रमार्जितोत्सर्गादानसंस्तरोपक्रमणा- |                                                                                                                  |
| पभोगपरिभोगपरिमाणातिथिसंविभागवतसम्पन्नश्च                                              |                 | नादरस्मृत्यनुपस्थानानि                                 | "                                                                                                                |
| २२ मारणान्तिकीं सहेखनां जोषिता                                                        | ર૮૧             | ३५ सचित्तसम्बन्धसम्मिश्राभिषवदुष्पक्वाहाराः            | २९६                                                                                                              |
| २३ शकाकांक्षाविचिकित्साऽन्यदृष्टिप्रशंसासंस्तवाः<br>सम्यग्द्ष्टेरतीचाराः              |                 | ३६ सचित्तनिक्षेपापिधानपरव्यपदेशमात्सर्य-               |                                                                                                                  |
| सम्यग्द्धरताचाराः<br>२४ व्रतशीलेषु पंच पंच यथाक्रमम्                                  | २२०             | कालातिकमाः                                             | "                                                                                                                |
| २८ वन्धवधच्छेदातिभारारोपणान्नपाननिरोधाः                                               | २९१             | ३७ जीवितमरणाशंसामित्रानुरागसुखानुबन्ध-                 |                                                                                                                  |
| २९ जन्ववव च्छदातिमारारापणान्नपानानराधाः<br>२६ मिथ्योपदेशरहोभ्याख्यानकूटलेखकियान्यासा- | <b>3</b> 3      | निदानानि                                               | २९७                                                                                                              |
| रद ानञ्यायदशरहाम्याख्यानकूटलखाक्रयान्यासा-<br>पहारसाकारमन्त्रभेदाः                    |                 | ३८ अनुग्रहार्थं स्वस्यातिसगों दानम्                    | "                                                                                                                |
| २७ स्तेनप्रयोगतदाहतादानविरुद्धराज्यातिक्रमहीना-                                       | <b>X \ X</b>    | ३९ विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषात्तद्विशेषः                | २९८                                                                                                              |
| धिकमानोन्मानप्रतिरूपकव्यवहाराः                                                        | 33              | इति तत्त्वार्थाधिगमे मोक्षशास्त्रे सप्तमोऽध्यायः       |                                                                                                                  |
| २८ परविवाहकरणेत्वारेकापरिगृहीतापरिगृहीताग-                                            |                 |                                                        |                                                                                                                  |
| मनानंगकीडाकामतीव्राभिनिवेशाः                                                          | ર૬રૂ            |                                                        |                                                                                                                  |
| २९ क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यदासीदासकुप्य-                                      |                 | अथ अष्टमोऽध्यायः                                       | ,                                                                                                                |
| प्रमाणातिक्रमाः                                                                       | ર૧ર             | १ मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमादकषाययोग। बन्धहेतवः            | 300                                                                                                              |

è

۵

0000

Q

00000

ę

Ì Ŷ

4

ę

ê ¥

३००

| 11           | तत्त्वार्थन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सूत्राणामनु                            | 新刊:    १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ~~~~                                                                             |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| -            | <br>सूत्राणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                        | सुत्राणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ঀৢঢ়ৣाः                                                                          |
|              | <ul> <li>सकपायत्वाज्जीवः कर्मणो योग्यान्युद्गलानादत्ते-<br/>स वन्धः</li> <li>प्रकृतिस्थित्यनुभवप्रदेशास्तद्विधयः</li> <li>आद्यो ज्ञानदर्शनावरणवेदनीयमोहनीयायुर्नाः<br/>मगोत्रान्तरायाः</li> <li>पञ्चनवद्व्यष्टाविंशतिचतुर्द्विचत्वार्रिंशद्विपंचभेदा-<br/>यथाक्रमम्</li> <li>मतिश्रुतावाधिमनःपर्ययकेवलानाम्</li> <li>चक्षुरचक्षुरवधिकेवलानां निद्रानिद्राप्रिचला-<br/>प्रचलाप्रचलास्त्यानगृद्ध्यश्च</li> <li>सदसद्वेद्ये</li> <li>दर्शनचारित्रमोहनीयाकपायकपायवेदनीयाख्या-<br/>स्विद्विनवपोडशभेदाः सम्यक्त्वामिध्यात्वतदुभया-</li> </ul> | ३०६<br>३०७<br>३०८<br>३१०<br>३१२<br>३१२ | प्रत्येकशरीरत्रससुभगसुस्वरशुभसूक्ष्मपर्याप्ति-<br>स्थिरादेययशःकीर्तिसेतराणि तीर्थकरत्वं च<br>१२ उच्चैनींचैश्च<br>१३ दानळाभभोगोपभोगवीर्याणाम्<br>१४ आदितस्तिसृणामन्तरायस्य च त्रिंशत्सागरोपम-<br>कोटीकोट्यः परा स्थितिः<br>१५ सप्ततिर्मोहनीयस्य<br>१६ विंशतिर्नामगोत्रयोः<br>१७ त्रयस्तिंशत्सागरोपमाण्यायुपः<br>१८ अपरा द्वादशमुद्दर्तीवेदनीयस्य<br>१९ नामगोत्रयोरष्टी<br>२० शेपाणामन्तर्मुद्दर्ती<br>२१ विपाकोऽनुभवः | ३१६<br>३१९<br>॥<br>३२०<br>॥<br>३२०<br>॥<br>३२२<br>॥<br>॥<br>३२२<br>॥<br>॥<br>३२२ |
| 000000000000 | स्तिद्विनियपोडरानदार रोगगरास्तिमा जु<br>न्यकपायकपायौ हास्यरत्यरतिशोकभयजुगुप्सा-<br>स्तिपुन्नपुंसकवेदा अनन्तानुवन्ध्यप्रत्याख्यान-<br>प्रत्याख्यानसंड्वळनविकल्पाश्चैकशः क्रोधमानः<br>मायालोभाः<br>१० नारकतैर्यग्योनमानुपदैवानि<br>११ गतिजातिशरीरांगोपांगनिर्माणवन्धनसंघातसं-<br>स्थानसंहननस्पर्शरसगन्धवर्णानुपूर्व्यागुरुलघू-<br>प्यातपरघातातपोद्योतोच्छवासविहायोगतयः                                                                                                                                                                    | -                                      | २२ स यथानाम्<br>२३ ततश्च निर्जरा<br>२४ नामप्रत्ययाः सर्वतो योगविशेपात्सूक्ष्मैकक्षत्रा-<br>वगाहस्थिता; सर्वात्मप्रदेशेष्वनन्तानन्तप्रदेशाः<br>२५ सद्देद्यशुभायुर्नामगोत्राणि पुण्यम्<br>२६ अतोऽन्यत्पापम्<br>इति तत्त्वार्थाधिगमे मोक्षशास्त्रेऽष्टमोऽध्यायः<br>                                                                                                                                                     | રૂરર<br>રૂરષ<br>રૂરપ<br>"                                                        |

| ~~~ | וףד <b>ה</b>                                     | यसूत्राणामः<br>~~~~~ | पुक्रमः ॥                                         |                      |
|-----|--------------------------------------------------|----------------------|---------------------------------------------------|----------------------|
|     | अथ नवमोऽध्यायः                                   |                      | सूत्राणि                                          | ाक्षेत्र<br>- प्रधाः |
|     | म्युत्राणि                                       | प्र <b>ष्ठाः</b>     | १५ चारित्रंमोहे नाग्न्यारतिस्त्रीनिषद्याक्रोशयाचन | ास-                  |
|     | अास्तवनिरोधः संवरः                               | રર૮                  | त्कारपुरस्काराः                                   | ३५९                  |
| 5   | स गुप्तिसमितिधर्मानुप्रेक्षापरिषहनयचारित्रैः     | ર ર <b>ર</b>         | १६ वेदनीये शेषाः                                  | ३६०                  |
|     | तपसा निर्जरा च                                   | 33                   | १७ एकादयो भाज्या युगपदेकस्मिनैकोनविंशते           |                      |
|     | सम्यग्योगनिग्रहो गुप्तिः                         | ३३४                  | १८ सामायिकच्छेदोपस्थापनापरिहारविशुद्धिसूक्ष्म     |                      |
| د   | ईर्याभाषेषणादाननिक्षेपोत्सर्गाः समितयः           | ३३५                  | साम्पराययथाख्यातामिति चारित्रम्                   | ३६१                  |
| Ę   | उत्तमक्षमामार्दवार्जवशौचसत्यसंयमतपस्त्यागानि-    |                      | १९ अनशनावमोदर्य वृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्य          |                      |
|     | ञ्चन्यब्रह्मचर्याणि धर्मः                        | ३३६                  | विविक्तशय्यासनकायक्वेशा बाह्यं तपः                | રદ્વર                |
| 9   | अनित्याशरणसंसारैकत्वान्यत्वाशुच्यास्नवसंवर-      |                      | २० प्रायश्चित्ताविनयवौयावृत्यस्वाध्यायव्युत्सर्ग- |                      |
|     | निर्जरालेकबोधिदुर्ऌभधर्मस्वाख्यातत्त्वानुचिन्त-  |                      | ध्यानान्युतरत्तरम्                                | ર૬૪                  |
|     | नमनुप्रेक्षाः                                    | રક્ર                 | २१ नवचतुर्दशपंचदिभेदा यथाक्रमं प्राग्ध्यानात्     |                      |
| ٢   | मार्गाच्यवननिर्जरार्थं परिपोढव्याः परीषहा:       | ३४८                  | २२ आलोचनप्रतिक्रमणतदुभयविवेकव्युत्सर्गतप-         | 22                   |
| ৎ   | क्षुत्पिपासाशीतोष्णदंशमशकनाग्न्यारतिस्त्रीचर्या- |                      | रछेदपरिहारोपस्थापनाः                              |                      |
|     | निषद्याशय्याक्रोशवधयाचनाळाभरोगतॄणस्पर्श-         |                      | २३ ज्ञानदर्शनचारित्रोपचाराः                       | "<br><b>૨</b> ૬૮     |
|     | मलसत्कारपुरस्कारप्रज्ञाज्ञानादर्शनानि            | ૨૪૬                  | २४ आचार्योपाध्यायतपस्विशैक्षग्लानगणकुलसंघ         |                      |
| १०  | सूक्ष्मसाम्परायछद्मस्थवीतरागयोश्चतुर्द्दश        | ३५७                  | साधुमनोज्ञानाम्                                   |                      |
|     | एकाद <b>राजि</b> ने                              | 59                   | २५ वाचनाष्टच्छनानुप्रेक्षाम्नायधर्मोपदेशाः        | "<br>३ <i>६</i> ९    |
| १२  | बादरसाम्पराये सर्वे                              | ३५८                  | २६ बाह्याभ्यन्तरोपध्योः                           |                      |
|     | ज्ञानावरणे प्रज्ञाज्ञाने                         | ३५९                  | २७ उत्तमसंहननस्यैकाग्रचिन्तानिरोधो ध्यानमा-       | "                    |
|     | दर्शनमोहान्तराययोरदर्शनालामौ                     | "                    | न्तर्मुहूर्तात्                                   | ३७०                  |

0 ... ...

Ì

7 ¥1

Q Q

1

X

i

| तत्त्व                                                | ार्थसूत्राणामन् | गुक्तमः ॥ १२ ॥<br>                                       |                     |
|-------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------|---------------------|
| सूत्राणि                                              | पृष्ठाः         | स्त्राणि                                                 | ঀৢष्ठाः             |
| २८ आर्तरौद्रधर्म्यशुक्रानि                            | ३७७             | क्षपकोपशमकोपशान्तमोहक्षपकक्षीणमोहजिनाः                   |                     |
| २९ परे मोक्षहेत्                                      | 37              | <b>ऊमशोऽसंख्येयगुणनिर्जराः</b>                           | ३८७                 |
| ३० आर्तमसनोज्ञस्य सम्प्रयोगे तद्विप्रयोगाय स्मृति     | ते-             | ४६ पुलाकवकुशकुशीलनिर्प्रन्थस्नातका निर्प्रन्थाः          | ૨૮९                 |
| समन्वाहार:                                            | "               | ४७ संयमइरुतप्रतिसेवनातीर्थलिंगलेइयोपपादस्थान-            |                     |
| ३१ विपरीतं मनोज्ञस्य                                  | ২৩८             | विकल्पतः साध्याः                                         | ३९१                 |
| ३२ वेदानायाञ्च                                        | 'n              | इति तत्त्वार्थाधिगमे मोक्षशास्त्रे नवमोऽध्यायः           |                     |
| निदानं च                                              | 33              |                                                          |                     |
| ३४ तदविरतदेशविरतप्रमत्तसँयतानाम्                      | ७९              |                                                          |                     |
| ३५ हिंसानृतस्तेयविपयसंरक्षणेभ्यो रौद्रमविरत-          |                 | अय दशमोऽध्यायः                                           |                     |
| देशविरतयोः                                            | "               | १ मोहक्षयात् ज्ञानदर्शनावरणान्तरायक्षयाच केव्लस्         | રૂ९५                |
| ३६ आज्ञापायविपाक्संस्थानविचयाय धर्म्यम्               | ३८०             | २ वन्धहेत्वभावनिर्जराभ्यां क्रत्रनकर्मविप्रमोक्षो मोक्षः | ३९६                 |
| ३७ शुक्ले चांधे पूर्वविदः                             | ३८१             | ३ औषशमिकादिभव्यत्वानां च                                 | ३९८                 |
| ३८ परेकेवालेनः                                        | ૨૮૨             | ४ अन्यत्र केवलसम्यक्तवज्ञानदर्शनसिद्धत्वेभ्यः            | <b>૨</b> ९ <b>९</b> |
| ३९ प्टथक्त्वैकत्ववितर्कसूक्ष्मक्रियाप्रतिपातिव्युपरत- |                 | ५ तदनन्तरमूर्ध्वं गच्छत्यालोकान्तात्                     | 800                 |
| ऋियानिवतींनि                                          | "               | ६ पूर्वप्रयोगादसंगत्वाद्वन्धच्छेदात्तथागतिपारेणामाच      | <b>3</b> 3          |
| ४० त्र्येकचोगकाययोगायोगानाम्                          | "               | ७ आविन्द्रकुलालचऋवट्व्यपगतलेपालावुवदेरण्डवीज-            |                     |
| ४१ एकाश्रये सवितर्कवीचारे पूर्वे                      | ३८३             | वद्गिशिखावच                                              | <b>3</b> 3          |
| ४२ अविचारं द्वितीयम्                                  | 33              | ८ धर्मास्तिकायाभावात्                                    | ४०१                 |
| ४२ वितर्भ ३रुतम्                                      | "               | ९ क्षेत्रकालगतिलिंगतीर्थचारित्रप्रत्येकवुद्धवोधितज्ञाना- |                     |
| ४४ विचारोऽर्यन्यंजनयोगसंक्रान्तिः                     | 73              | वगाहनान्तरसंख्याल्पवहुत्वतः साध्याः                      | "                   |
| ४५ सम्यग्दृष्टिश्रावकविरतानन्तवियोजकदर्शनमोह-         |                 | इति तत्त्वार्थाधिगमे मोक्षशास्त्रे दशमोऽध्यायः           |                     |

परमपूज्य चारित्रचऋवतीं आचार्यवर्य श्री १०८ शांतिसागर महाराजके आदेशसे श्री दिगंबर जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्थाकी तरफसे ज्ञानदानके लिये छपी हुई

### ...े श्रीवीतरागाय नमः झा

🔿 ॥ ॐ नमः सिद्रेभ्यः ॥ 🌮

प्रंथ प्रकाशन, समिति फलटण

व च

नि क

पान

१

वीर संवत् २४८१ ]

গ্রি

ন্টি

का

## ॥ अथ तत्त्वार्थसूत्रकी सर्वार्थसिद्धिटीका वचनिका पंडित जयचंद्जी कृता ॥

दोहा- श्रीवृषभादि जिनेश्वर । अंत नाम शुभ वीर ॥ मन वच काय विशुद्धकरि । वंदौ परमशरीर ॥ १ ॥ करमधराधर भेदि जिन । मरम चराचर पाय ॥ थरमवरावर कर नमूं । सुगुरुपरापरपाय ॥ २ ॥ शब्दब्रह्मकूं मैं नमूं । स्यात्पदमुद्रित सोय ॥ कहै चराचर वस्तुको । सत्यारथ मळ घोय ॥ ३ ॥ आप्न मूल आगमतणूं । एकदेश जु अनूप ॥ तत्त्वारथ शासन सही । करौं वचनिकारूप ॥ ४ ॥

ऐसैं आप्तआगमको नमस्काररूप मंगळ करि श्रीउमाखामी नाम आचार्यविरचित जो दशाध्यायरूप तत्त्वार्थशास्त्र, ताकी देशभापामय वचनिका लिखिये है। तहां ऐसा संवंधकी सूचना है। जो श्रीवर्धमान अंतिम तीर्थकरकूं निर्वाण भये पीछें, तीन केवळी तथा पांच श्रुतकेवळी इस पंचमकालविषें भये। तिनिमैं अंतके श्रुतकेवळी श्रीभद्रवाहुस्वामीकूं देवलेक गये पीछे कालदौषतैं केतेइक मुनि शिथिलाचारी भये। तिनिका संप्रदाय चल्या। तिनिमैं केतेइक वर्ष पीछें एक देवलिंगण नाम साधु भया। तिहि विचारी, जो, हमारा संप्रदाय तौ बहुत वध्या, परंतु शिथिलाचारी कहावे हैं, सो यह युक्त नही। तथा आगामी हमतैं भी हीनाचारी होयेंगे। सो ऐसा करिये; जो, इस शिथिलाचारकूं कोई बुद्धिकल्पित न कहै। तब तिसके साधनेनिमित्त सूत्ररचना करी। चौरासी सूत्र रचे। तिनिमैं श्रीवर्द्धमानस्वामी अर गौतमगणधरका प्रक्षोत्तरका प्रसंग ल्याय शिथिलाचार पोषणेके हेतु दष्टांत युक्ति बणाय प्रवृत्ति करी। तिनि सूलके आचारांग आदि नाम धरे। तिनिमैं केतेइक विप-रीत कथन किये। केवली कवलाहार करै। स्त्रीकूं मोक्ष होय। स्त्री तीर्थकर भये। परिग्रहसहितकूं मोक्ष होय। साधु उप-करण, वस्त, पात्र आदि चौदह राखै। तथा रोग ग्लानि आदिकरि पीडित साधु होय तौ मद्यित्वक्ता भोजन करतांही तौ दोष नांहीं, इत्यादि लिख्या। तथा तिनिकी साधक कलि्यतकथा बणाय लिखी। एक साधूकौं मोदकका भोजन करतांही आत्मनिंदा करी तब केवलज्ञान उपज्या। एक कन्याकों उपाश्रयमें वुहारी देतेंही केवलज्ञान उपज्या। एक साधु रोगी 0 गुरुको कांघे ले चल्या, आखडता चाल्या, गुरु लाठी कीदई, तब आत्मनिंदा करी ताक्रूं केवलज्ञान उपज्या। तव गुरु वाकै पगां पड्या। सरुदेवीक्न्ं हस्तीपरी चढेंही केवळज्ञान उपज्या। इत्यादि विरुद्धकथा तथा श्रीवर्न्धमानस्वामी त्राह्मणीके गर्भमें आये, तव इंद्र वहांतें काढि सिद्धारथ राजाकी राणीके गर्भमें थापे। तथा तिनिक्त्ं केवल उपजे पीछे गोसाला नाम गरु-व च-ड्याकूं दीक्षा दीई, सो वानें तप वहुत कीया, वाके ज्ञान वध्या, रिद्धि फुरि, तव भगवानस्ं वाद कीया, तव वादमैं नि का हाऱ्या, सो भगवानसूं कपायकरि तेजोळेश्या चलाई। सो अगवानके पेचसका रोग हुवा, तव अगवानके खेद वहुत हुवा, पान तव साधांनें कही, एक राजाकी राणी विळावके निमिति कूकडा कवूतर मारि मुलस्या है, सो वे हमारे तांई ल्यावो, तव यहू रोग मिटि जासी। तव एक साध वह ल्याया, भगवान् खाया, तव रोग सिट्या। इत्यादि अनेक कल्पितकथा लिखी॥ अर श्वेतवस्त्र, यात्रा, दंड आदि भेप धारि श्वेतांवर कहाये । पीछे तिनिकी संप्रदायमें केई समझवार भये । तिनिनें विचार, ऐसे विरुद्धकथन तौ लोक प्रमाण करसी नही। तव तिनिके लाधनेक्नुं प्रमाणनयकी युक्ति वणाय नयविवक्षा खडी करि जैसें तैसें साधी। तथापि कहां तांई साधै। तव कोई संप्रदायी तिनि सूत्रनिमें अत्यंत विरुद्ध देखे तिनिक्तृं तौ अप्र-माण ठहराय गोपि किये, कमि राखे । तिनिमैं भी केईकनैं पैंतालीस राखे । केईकनैं वत्तीस राखे । ऐसे परस्पर विरोध वध्या। तव अनेक गच्छ भये, सो अवतांई प्रसिद्ध हैं। इनिकै आचारविचारका कछ ठिकाणा नांही। इनहीमै ढुंडिये भये हें। ते निपट ही निद्य आचरण धाऱ्या हैं। सो कालदोप है। कछू अचिरज नहीं, जैनमतकी गौणता इस कालमैं होणी वहुरि भद्रवाहुस्वासीपीछें दिगंवरसंप्रदायमें केतेक वर्ष तौ अंगनिके पाठी रहै । पीछे अंगज्ञानकी व्युच्छित्ति भई, अरु हे ! ताके निसित्त ऐसैंही वणे ॥ आचार यथावन् रहवोही कीया। पीछें दिगंवरनिका आचार कठिन, सो कालदोपतैं यथावत् आचारी विरले रह गये। तथापि संप्रदायमें अन्यथा प्ररूपणा तौ न भई। तहां श्रीवर्न्धमानस्वामीकों निर्वाण गये पीछे छहसे तियासी वर्ष पीछे दूसरे भद्रवाहु नाम आचार्य भये। तिनिके पीछे केतेइक वर्ष पीछें दिगंवरनिकें गुरुनिके नामधारक च्यार ज्ञाखा भई। नंदी, सेन, देव, सिंह ऐसे। इनिमैं नंदिसंप्रदायमैं श्रीकुंदकुंद मुनि तथा श्रीउमाखामी मुनि तथा नेमिचंद्र, पूज्यपाद, विद्यानंदी, वसुनंदी आदि वडे वडे आचार्य भये। तिनिनैं विचारी, जो शिथिलाचारी श्वेतांवरनिका संप्रदाय तौ वहुत वध्या, सो तौ कालदोप है। परंतु यथार्थ मोक्षमार्गकी प्ररूपणा चलि जाय ऐसे ग्रंथ रचिये तौ केई निकटभव्य होय ते यथार्थ समझि अद्वा करे। यथाशाक्ति चारित्र ग्रहण करे, तौ यह वडा उपकार है। ऐसैं विचारि केईक मोक्षमार्गकी प्ररूप-

S.

सर्वार्थ

सिबि

री का

ধ্য

णाके ग्रंथ रचे। तत्त्वार्थसूत्र, पंचास्तिकाय, प्रवचनसार, समयसार, मूळाचार, गोमटसार, त्रिळोकसार, ळव्यिसार, क्षपणा सार, आदिक तथा तिनिका अर्थ अविच्छेद होनेके आर्थि तिनिकी टीका करी। बहुरि दूसरा सेनसंप्रदायमैं भूतवली, पुष्पर् दंत, वृपभस्तेन, सिद्धसेन, समंतभद्र, जिनसेन, गुणभद्र आदि बडे बडे आचार्य भये। तिनिनैं पट्खंडसूत्र, धवल, जयधवल, महाधवल तथा प्राकृत आदिपुराण आदि ग्रंथ रचे। तथा सिद्धसेन, समंतभद्र आदि स्याद्वादविद्याके अधिकारी भये। तत्त्वार्थसूत्रनिकी महाभाष्य रची। और ग्रंथ बडे बडे रचे। जिनसेननैं आदिपुराण संस्कृत रच्या। गुणभद्रनैं उत्तरपुराण संस्कृत रच्या। बहुरि इसही संप्रदायमें काष्ठासंघ प्रवर्त्या। बहुरि देवसंप्रदायमैं अकलंकदेव भये। ते स्यादादविद्याके आध-कारी भये। तिनिनैं प्रमाणप्रकरण रचे। और भी केई भये, तिनिनैं बडे वडे ग्रंथ रचे। सोमदेवनैं यशस्तिलक काव्य अ. १ 🖗 कीया। बहुरि सिंहसंप्रदायमैं वादीभसिंह आदि मुनि भये। तिनिनैं बडे बडे ग्रंथ बणाये। ऐसे च्यारोंही संप्रदायमैं यथार्थ प्ररूपणा तथा आचार घल्या आया। बहुरि अब इस निक्वष्टकालमैं दिगंबरनिका संप्रदायमैं यथावत् आचारका तौ अभावही है। जो कहीं है तौ दूर क्षेत्रमैं होगा। बहुरि मोक्षमार्गकी प्ररूपणा तौ ग्रंथनिके माहात्म्यतें वर्तें है। तहां मेरे ऐसा विचार भया; जो श्रीउमार्स्वामिकृत दशाध्यायीरूप तत्त्वार्थशास्त्र है, ताकी संस्कृतटीका तौ गंधहस्तिमहाभाष्य है। अर लघुटीका सर्वार्थसीचि, तत्त्वार्थवार्तिक-ताकूं राजवार्तिक भी कहै है-तथा श्लोकवार्तिक है। ते तौ पंडितनिके समझनें पढनें लायक है। मंदबुद्धिनिका प्रवेश नांही। तातें याकी संक्षेपार्थरूप देशभापामय वचनिका करिये तौ मंदिबुद्धि हू वांचि समझै। तत्त्वार्थकी श्रद्धा करे तौ वडा उपकार है। यहू जानि वचनिकाका प्रारंभ कीया है। तहां मुख्य तौ सर्वार्थसिदि नाम संस्कृत टीकाका आश्रय है। बहुरि जहां जहां विशेष लिख्या है सो तत्त्वार्थवार्तिक स्लोकवार्तिकका आश्रय जानना। याविपैं कहीं भूळि चूक होय तो विशेषज्ञानी सोधियो ॥ तहां प्रथम ही सर्वार्थसिद्धिटीकाकार मंगल अर्थि आप्तका असाधारणविशेपणरूप श्लोक रच्या है, सो लिखिये हैं ॥ मोक्षमार्गस्य नेतारं । भेत्तारं कर्मभूभृताम् ॥ ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां । वन्दे तद्गुणलब्धये ॥ १ ॥ याका अर्थ- मोक्षमार्गके प्रवर्तावनहारे, कर्मरूप पर्वतके भेदनहारे, समस्ततत्त्वनिके जानानहारेकों मेरे तिनि गुणनकी प्राप्तीके अर्थि मैं वंदौ हौं।

व च~

नि का

पान

3

सि न्द्रि टी का

सर्वार्थ

भावार्थ--- इस शास्त्रविपें मोक्षमार्गका उपदेश है। सो जो घातिकर्मका नाशकरि सर्वज्ञ वीतराग भया होय, सोही 🥻 Ŷ मोक्षमार्गका प्रवर्तावनहारा आप्त है । तिसहीक्नं नमस्कार किया है । जातें सर्वज्ञवीतरागका प्रवर्ताया ही मोक्षमार्ग प्रमाणसिद्ध होय । कोहेतें ? जातें जो सर्वज्ञ न होय तौ अज्ञानतें अयथार्थ भी कहै । तथा रागद्वेपसहित होय तौ कोध, मान, माया, लोभ आदि कपायतैं अन्यथा कहै। सो प्रमाण नांहीं। तातैं सर्वकौं जाणे, काहूतैं रागद्वेप न ्होय, ताहीके वचन प्रमाण होय । वैही वस्तूका स्वरूप यथार्थ प्ररूपे । याहीतें ऐसे विशेपणयुक्तकों नमस्कार कीया । सो ऐसे तीर्थकर तथा सामान्य-केवली अरहंत भगवान् हैं । इनहीकूं परमगुरु कहिये । वहुरि जिनिके एकदेश घातिकर्मका नाश एकदेशपणें परोक्ष समस्त-तत्त्वनिका संक्षेपज्ञान है, तथा तिस संवंधी रागद्वेप भी जिनके नाही है ते अपरगुरु जानने। ते गणधरादि सूत्रकारपर्यंत 16 आचार्य जानने । वहुरि जे सर्वथा एकांततत्त्वका प्ररूपण करे हैं ते गुरु नांही हैं तिनिके वचन प्रमाणविरुद्ध हैं, ते अपने तथा परके घातक हैं, तिनिकों नमस्कार भी युक्त नांही ॥

सर्वार्थ

सि दि

म. १

री का 🖌

Ø

अथवा इहां ऐसा आशय जानना। जो सर्वज्ञ वीतराग आप्त होय सो ही शास्त्रकी उत्पत्ति तथा शास्त्रका यथार्थज्ञान होनेकों कारण है। ताते शास्त्रकी आदिविपें निर्विन्नपर्णे शास्त्रकी समाप्तीकै अर्थी ऐसेही विशेपणयुक्तकौं नमस्कार करना योग्य है।। इहां कोई कहै, आप्तके नमस्कारतैं पापका नाश होय है तातें विन्नका उपशम होय तव शास्त्रकी समाप्ति निर्विन्नपणें होय है। तातें ताक़ूं नमस्कार योग्य है। ताक़ूं कहिये; पापका नाश तौ पात्रदानादिकतें भी होय है सो आप्तका नमस्कारका नियम कहां रह्या ? कोई कहैं ; परममंगल आप्तका नमस्कार ही है । सो यहभी न कहनां । धर्मके अंग हैं ते सर्वही मंगल हैं। कोई कहैः नास्तिकताका परिहार तौ आप्तकूं नमस्कार कीयें होय है, याहीतें श्रद्धानी पुरुष जास्त्रकों आदरे हैं। ताक्रुं कहिये, नास्तिकताका परिहार तौ मोक्षमार्गके समर्थन करनेतैंही होय है। आप्तके नमस्कारका नियम कैसें रहै ? कोई कहै; शिष्टाचार पालनेकों आप्तकूं नमस्कार करनांही। तहांभी एही उत्तर। तातें यहूही युक्त है, शास्त्रकी उत्पत्ति तथा ताका ज्ञान होनेंक्रं आप्त ही कारण है ताही हेतूतें आप्तक्रं नमस्कार युक्त है, ऐसा आशय जानना॥ इहां कोई कहैं; वक्ताका सम्यग्ज्ञानही शास्त्रकी उत्पत्ति तथा ज्ञान होनेकूं कारण है, आप्तका ही नियम कैसैं कहाँ हो ? तहां ऐसा उत्तर, जो वक्ताका सम्यग्ज्ञान भी गुरूपदेशके आधीन है। गणधरदेवनके भी सर्वज्ञके वचनके अनुसार सम्यग्ज्ञान है। तातें आप्तहीका नियम है ॥ वहुरि इहां कोई पूछै; तुम तत्त्वार्थशास्त्रकी वचनिका करों हो, सो याकूं तत्त्वार्थशास्त्र ऐसा नाम कैंसैं आया ? ताका उत्तर, शास्त्रका लक्षण यामैं पाइए है। कैसैं ? सोही कहिये है। अक्षरनिके समुदायकूं तौ 9 9 9 × पद कहिये। वहुरि पदनिके समुदायक्तूं सूत्र कहिये ताक्तूं वाक्य भी कहिये, योग भी कहिये, लक्षण भी कहिये। बहुरि सूत्रके

व च~

नि का

पान

समृहर्कु प्रकरण कहिये। वहुरि प्रकरणके समुदायकूं आहिक कहिये। वहुरि आहिकके समूहकूं अध्याय कहिये। अध्यायके 🤾 समृहकू जाल्त कहिये। ऐसा शास्त्रका ठक्षण यामें पाइए है तातें शास्त्र कहिये वहुरि यामैं निर्वाध तत्त्वार्थका प्ररूपण है तातें तत्त्वार्थजास्त्र कहिये। वहुरि शास्त्राभासमैं ऐसा लक्षण होय तौ तहां तत्त्वार्थका प्ररूपण नांही तातें ते शास्त्र नांही ॥ इहां कोई पूछे याउपरांति और शास्त्रकूं शास्त्रसंज्ञा कैसी आवैगी ? ताका उत्तर; जो और शास्त्र तत्त्वार्थके प्ररूपणके हैं ते सर्व ही याके एकदेश हैं। वहुरि द्वादशांग है सो महाशास्त्र है। यासारिखे अनेक शास्त्र तामें गर्भित है। ऐसैं यहु तत्त्वार्थ गास्त्र सर्वज्ञवीतराग मोक्षमार्गका प्रवर्तक पुरुपक्तूं सिन्द्र होतें प्रवर्त्या है। तातें पुरुषकृत कहिये। ऐसा पुरुप वंदना– योग्य है॥ इहां मीमांसकमतका आश्रय ले अन्यवादी कहै, जो शब्द सर्वथानित्य कूटस्थ सर्वदेशमैं व्यापक एक है सो तामैं Ø वर्ण पद वाक्य सर्व शाश्वते वसे हैं। पुरुप वक्ता है सो ताकी व्यक्तीक्रूं प्रगट करे है। तातें वेद अनादिनिधन अपौरुपेय आगम है। पुरुपकृत नांही। ताका समाधान। शब्द है सो तौ पुद्गलद्रव्यका पर्याय है। श्रांत्र इंद्रियकरि ग्रह्याजाय है, जड है यामैं स्वयसेव वर्णपदवाक्यरूप होना संभवे, नांही पुरुषके अनादि कर्मके संयोगतें पुद्गलमयत्रारीरका संवंध है तथा अंगोपांग नामा नामकर्मके उदयतैं हृदय, कंठ, मूर्द्ध, जिव्हा, दंत, नासिका, ओष्ठ, तालु, आदि अक्षरनिके उच्चार करने योग्य स्थान वणे हैं। तिनमैं पुरुपकी इच्छा वा विनां इच्छा अक्षरात्मक वचन प्रवर्ते है। ऐसैं शब्द सर्वथानित्य कहनां प्रमाणविरुद्ध है। पुद्गलद्रव्य द्रव्यअपेक्षा तौ नित्य है। वहुरि पर्यायअपेक्षा अनित्य है। सो शब्द पुरुपके निमित्ततें वर्णात्मक होय परिणमे हैं। श्रोत्र इंद्रियगोचर होय हैं। सर्वथानित्य तौ प्रमाणगोचर नांही। तातें पौरुषेय ही आगम प्रमाणसिद्ध है। याका संवाद स्ठोकवार्तिकमें है तहांतें समझना। वहुरि मीमांसक कहै हैं; जो हमारे आम्नाय अकृत्रिम है तथापि जैमिनीय आदि आप्तके कहै सूत्र प्रमाणभूत हैं। तातें तुमोरे सर्वज्ञ वीतरागके प्ररूपे सूत्र कही ही सो यह प्रमाणसिद्ध नांही। ताका समाधान-सूत्रका व्याख्याता सर्वज्ञ वीतराग न होय तो वाके वचन प्रमाण नांही। अक्वत्रिम आम्नाय पुरुपविनांही आपआपने अर्थकों कहै नांही तातें यथोक्त पुरुष आम्नायका कहनहारा चाहिये। तुम भी प्रमाणका विशेपण ऐसा ही करो हौ, जो प्रमाण निर्दोपकारणतैं उपजै है । तातैं काहेकौ अपौरुपेयपणां निष्कारण पोषणां ॥ बहुरि इहां मीमांसक कहै, जो तुमनैं आप्तका विशेषण सर्वज्ञ कह्या सो सर्वज्ञका जनावनहारा ज्ञापक प्रमाण नांही। इंद्रियनितैं सर्वज्ञ दिखता नांही। कोई ताका एकदेश चिह्न दिखता नांही। सर्वज्ञसमान कोई वस्तु नांही। किसी अर्थका संवंध नांही। वेदमैं लिख्या नांही। ऐसे पांचू ही प्रमाणके गोचर नांही, अभाव ही सिद्ध होय है। ताकूं कहिये, जो, सर्वज्ञका ज्ञापक प्रमाण

सर्वार्थ

लि द्वि

री का

क्षा १

व च-

नि का

पान

ધ્

हैं। सूक्ष्म जे परमाणु तथा धर्मादिक, अंतरित जे रामरावणादिक, दूर जे मेरुपर्वतादिक इन पदार्थनिका उपदेश सत्यार्थ है सो इनका प्रत्यक्ष देखनहारा सर्वज्ञ है तिसपूर्वक है। ए इंद्रियगोचर नाही। इनका चिह्न भी प्रत्यक्ष नाही । वहुरि असर्वज्ञका उपदेशपूर्वक नांही। साक्षात् देखे है ताके कहे सत्यार्थ है। जैसे नदी, द्वीप, देश, कोई साक्षात् देखे ताके कहैं सत्यार्थ मानिये तैसैंही सर्वपदार्थ सर्वज्ञके कहे सत्यार्थ हैं ॥ कोई कहे धर्म अधर्मका भी निर्णय करना, सकल वस्तूका साक्षात् ज्ञाताताई कहा प्रयोजन है ? ताक़ूं कहिये है। सर्वज्ञविना धर्म अधर्मका भी निर्णय होता नाही। धर्म अधर्मका फल स्वर्ग, मोक्ष, नरक, संसार कहिये हैं सो धर्म अधर्मका फलके अरु धर्म अधर्मके साक्षात्संबंध देग्व्या होय ताहीका कह्या सत्यार्थ होय । सो सर्वका ज्ञाताविना यह संवंध दिखै नांही । वहुरि मीमांसकक्तूं पूछिये, तुम सर्वज्ञका जनावनहारा ज्ञायक प्रमाणका निपेध करों हों; सो सर्व प्राणीनि संवंधी करों हो कि तुमसंवंधी करों हो ? जो सर्व प्राणीनि संवंधीं निपेघ करौ हौ तौ सर्वक्षेत्रकालके प्राणी तुमनें देखिलीये, तव तुस ही सर्वज्ञ भये। सर्वज्ञका अभाव काहेकूं कहीं। वहुरि तुमही संवंधी कहैं। हौ तौ युक्त नांही। तुमक़ूं पूछे है, समुद्रमें जल केते वडा है ? जो न वतावोगे तौ सर्वज्ञका वहुरि साख्यमती तथा नैयायिकनती कहै, जो सर्वज तौ मानना परंतु कर्मका नागकरि सर्वज होय है यह वणै नांही। ईश्वर तौ सर्वथा सदामुक्त है, सदाही सर्वज्ञ है। तार्क् कहिये, जो ऐसा सर्वज्ञ ईश्वर जो अरीरगहित कहोगे तौ मोक्षमार्गका उपदेशक न वणेगा, शरीरविना वचनकी प्रद्यति नाही । वहुरि शरीरसहित कहोगे तौ शरीर कर्मका ही कीया होहैं। यासंवंधी सुखदुःग्वादिक मर्च याकै टहरेंगे। तानें वातिकमेका नाशकरि सर्वज्ञ होय। ताकै अवाति कर्मका उदय रहै। तेतें अगेरसहित अवस्थान रहे। तानें वचनकी प्रद्वत्ति विना इच्छा होय। ताहीते मोक्षमागका उपदेश प्रवर्ते यह युक्त है। याका विशेष वर्णन आगं होयगा। वट्रि वौद्ध सर्वज तौ मानै परंतु तत्त्वका स्वरूप सर्वया क्षणिक स्थापै। यातें ताकै तौं मोक्षमार्गका उपदेशकी प्रवृत्ति संभव ही नांही ॥ वटुरि नास्तिकवादीकै कछुही संभवे नाही ॥ इनि सर्वमतनिका संवाद स्ठोकवानिकविपें कीया है तहाते जाननां। इहां ग्रंथविस्तार वविजाय तातें संक्षेप लिख्या है॥ आगै सर्वार्थसिद्धि कोई भच्य, निकट है सिखि जाके, ऐसा वुद्धिमान अपने हितका इच्छुक है - सो किसी मुनिनके रहनेयोग्य स्थानक उद्यान , परम रमणीक जहां सिंहव्याघ्राटिक क्सर जीव नाही , भले जीवनिका रहनेका ठिकाणां, ताविषें मुनिनिकी सभाविर्वे वैठे। विनाही वचन अपनें शरीरहीकी शांतमुटाकरि मान् मृतिंक मोक्षमार्गकों निरूपण करते, युक्ति तथा आगमवियें प्रबीण,

व च-

नि का

पान 3

सर्वार्थ सि दि टी का

अ १

परका हित कहनाही है एक कार्य जिनके, भल्ले भल्ले वडे पुरुपनिकरि सेवने योग्य, जे निर्प्रथआचार्यानेमें प्रधान, तिनिहि प्राप्त होयकरि विनयसहित पूछता हुवा – हे भगवन् या आत्माका हित कहां है ? आचार्य कहते भये आत्माका मोक्ष है। तब फेरी शिष्य पूछी जो, मोक्षका कहां स्वरूप है ? अरु याकी प्राप्तिका उपाय कहां है ? तव आचार्य कहै है जो यहू आत्मा जब समस्तकर्ममलकलंकरहित होय तब शरीरकरि भी रहित होय, तब छग्रश्वके चिंतवनमैं न आवे व च− अठ स्वभावहीतें भये ऐसे ज्ञानादि गुण जामैं पाइए, तथा निराबाध सुखखरूप, अविनश्वर, आत्माकीही इस संसार अव-खातैं अन्य जो अवस्था सो म्रोक्ष हैं। सो यहु मोक्ष अत्यंत परोक्ष है। यातैं छग्रस्थ जे अन्यवादी, आपकूं तीर्थकर आनैं ते याके खरूपकूं न पहूंचती जो वाणी ताकरि अन्यथा कल्पै है। प्रथम तौ सांख्यमती कहैं है – पुरुपका खरूप चैतन्य है। सो खरूप ज़ेयाकारके जाननैतें पराङ्मुख है, ऐसा मोक्ष कहै है। सो यह कहनां छताही अणछतारूप है। जाते निराकार है सो जडवत है, गधाके सींगवत् कल्पना है। बहुरि वैशेपिकमती कहे है- आत्माविपें बुद्धि, इच्छा, द्वेप, धर्म, अधर्म, सुख, दुःख, संस्कार, यत्न गुण है। तिनिका सर्वथा नाश होय है सो मोक्ष है। सो यहू भी कल्पना झूटी है। विशेषनिकरि शून्य तौ अवस्तु है। वहुरि बौद्धमती कहै है – जैसे दीपग वुझि जाय प्रकाशरहित होय जाय । तैसे आत्मा भी ज्ञानादिप्रकाशरहित होय जाय तब निवार्ण कहिये। सो यहू भी कहनां गधाके सींगसारिखा तिनिके वचनकरिही आवे है।। आदिशब्दतैं वेदांती ऐसा कहै है जो जैसे घट फ़ूटिजाय तव घटका आकाश प्रगट होय तैसे देहका अभाव होय तब खर्न ही प्राणी परमब्रह्ममें लय होय जाय है । ब्रह्मका रूप आनंदस्वरूप है । जहां अत्यंत सुख है, ज्ञानहीकरि ग्राह्य है, इंद्रियगोचर नांही सो मोक्षविषें पाइए हैं ऐसा कहैं है। सो भी कहना यथार्थ नांही। जातें प्राणी तौ जुदे जुदे अपने स्वरूपमैं तिष्ठे है। परज्रह्ममैं लीन होना कैसै संभवै ? इनकूं आदि जे अनेक मत हैं ते अपनी अपनी वुद्धितैं अनेक कल्पनां करै हैं। सो मोक्षका स्वरूप यथार्थ सूत्रकार आगे कहसी सो जाननां॥ बहुरि या मोक्षकी प्राप्तिके उपायप्रति भी अन्यवादी विसंवाद करे हैं। केईक कहै हैं चारित्रादिककी अपेक्षा नांही। केईक कहै हैं ज्ञानचारित्रविना श्रदानमात्रहीतें मोक्ष हो है। केइक कहै हैं ज्ञानरहित चारित्रमात्रहीतें मोक्ष होय है ऐसे कहै हैं। सो यहु कहनां अयुक्त है। जैसैं रोगीकै रोगके दूरि होनेके कारन जे औषधका ज्ञान, अद्धान, आचरण, ते जुदे जुदे रोगकूं दूरि न करि सकै तैसैं मोक्षकी प्राप्तिके उपायभूत जे ज्ञान, श्रद्धान, चारित्र, ते जुदे जुदे मोक्षकूं न करि सकै हैं। तीनोंकी Q Q एकता है सोही मोक्षके प्राप्तिका उपाय है। सोही सूत्रकार जो श्रीउमास्वामी आचार्य सो सूत्र कहै है। यह सूत्र Ŷ उपयोगस्वरूप आत्माकी सिद्धि होतें ताके सुननेकी ग्रहण करनेकी इच्छा होतें प्रवर्ते है ॥

सर्वार्थं

सि दि

टी का

अ. १

त्ति का

पान

इहां नास्तिकमती कहै है --- जो पृथ्वी - अप - तेज - वायूका परिणामविशेप सो खरूप चेतनात्मक आत्मा है । सकल-लोकप्रसिद्ध यह मूर्ति है यातें जुदा कोई और आत्मा नांही। तातें कौनकै सर्वज्ञवीतरागपणां होय? वा कौनकै मोक्ष होय <sup>?</sup> वा कौनके सोक्षमार्गका कहनां वा प्रवर्तनां वा प्राप्तिकी इच्छा होय ? वहुरि ये सर्व है। नांही तव मोक्षमार्गका सूत्र काहेक्रुं वेते ? ताक्रं कहिये है, हे नास्तिक! स्वसंवेदनज्ञानतें आत्मा देखि, प्रत्यक्ष है कि नांही? जो आत्मा नांही है तौ "मै हो " यहु खसंवेदनज्ञान कौनकै है ? । वहुरि नास्तिक कहै यहू स्वसंवेदन अमरूप है । ताकूं कहिये, सदा वाधाकरि ीका 🍦 रहित होय ताक्नं भ्रमरूप कैसे कहिये? तथा अम भी आत्माविना जडके होय नांही। वहुरि पृथ्वी आदि जडविपैं यहु स्वसंवेदन संभवै नांही। जो या स्वसंवेदनके लोप मानिये तौ काहूकै अपने इप्टतत्त्व साधनकी व्यवस्था न ठहरै। तातें पृथ्वी आदि स्वरूप जो देह तातें आत्मा चेतनस्वरूप भिन्न तत्त्व ही है ऐसा माननां। जतिं चेतनका उपादान कारण चेतन ही होय। जडका उपादान कारण जड ही होय। ऐसे न मानिये तो पृथ्वी आदि तत्त्व भी तेरै न्यारे न ठहरै। सजातीय विजातीय तत्त्वकी व्यवस्था न ठहरै। एकतत्त्व ठहरै तौ नास्तिक च्यारि तत्व कहै है ताकी प्रतिज्ञा वाधित होय । वहुरि नास्तिक कहै जो चैतन्य गर्भादिमरणपर्यंत है, अनादि अनंत नांही। ततिं तत्त्व नाही। ताक्नं कहियै द्रव्यतैं अनादि अनंतस्वरूप आत्मा है , पर्यायतें अनित्य भी है । सर्वथा अनित्य ही माननां वाधामहित है । द्रव्य अपेक्षा भी अनादि अनंत नित्य न मानिये ता तत्त्वकी व्यवस्थाही न ठहरे ॥

व च–

नि का

पान

I 🤇

¢

6

नर्वार्थ

से दि

F F

वहुरि वौद्धमती सर्ववस्तु सर्वथा अणिक माने है। ताके वंधमोक्षादिक न संभवे। करे और ही, फल और ही भोगवे, तव वंधमोक्षादिका आश्रयी द्रव्य नित्य मानें विनां सर्वव्यवस्थाका कहनां प्रठापमात्र है ॥ वहुरि साख्य पुरुपकों सदा शिव कहे है, ताके वंधमोक्षकी कथनी कहा? प्रकृतिके वंधमोक्ष हे, तो प्रकृतितें जड हे ताके वंधमोक्ष कहना भी प्रलाप ही है। वहुरि नैयायिक वैशोपिक गुणकै गुणीकै सर्वथा भेद मानि अर समवाय संवंधसूं एकता माने है। सो गुण गुणी समवाय ये तीन पदार्थ भये। तहां जीव तौ गुणी, अर ज्ञान गुण, सप्तवाय जीवकूं ज्ञानी कीया। तव जीव तौ जड ठहऱ्या। बंधमोक्ष जडकै कहना निरर्थक है ॥ वहुरि समवाय गुणगुणीके एकता करी, तव समवाय भी तौ जीवते एक हुवा चाहिये तौ याक़ं एक क़ूंण करेगा। जो द्सरा समवाय मानिये तो अनवस्था आवै। तातें यह भी कहना सवाध है ॥ वहुरि अद्वैतन्नस मानि वंधमोश वतावें तों कैसें वोंगे वंध तों अविद्यासं उपजे है नसके अविद्या लागे नांही । न्यारा तत्त्व मानिये तौं द्वेंतता आवे । अवस्तु मानिने तौं अवस्तूकी कथनी कहा? तातें यह भी मानना सवाध है । ताते जैंनमत स्याद्वाद हैं । वस्तुका खरूप अनंतधर्मात्मक कहै है। यामैं सर्वज्ञ वक्ता तथा तथा गणधरादि यतीनिकी परंपरातें यथार्थ कथनी है।

तामें बंध, मोक्ष, तथा बंध करनेवाला, छूटनेवाला आदि सर्व व्यवस्था संसवै है। जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश, काल ये छह द्रव्य हैं। तिनिमैं जीव तौ अनंतानंत हैं। पुद्रल तिनित्तै भी अनंतानंत गुणै हैं। धर्म अधर्म आकाश एक एक द्रव्य हैं। काल असंख्याते द्रव्य हैं। इनि सबनिकैं एक एक द्रव्यके तीन कालसंबंधी अनंते अनंते पर्याय हैं। सो इनिकी कथनी सद्रूप, असद्रूप, एकरूप, अनेकरूप, भेदरूप, अभेदरूप, नित्यरूप, अनित्यरूप, शुद्धरूप, अशुद्धरूप इत्यादि नयविव-क्षातें कथंचित् सर्व संभवे हैं। बहुरि निमित्तनैमित्तिकभावतें पांच तत्त्वकी प्रवृत्ति होय आस्रव, संवर, निर्जरा, बंध, सोक्ष। आस्रवबंधके भेद पुण्यपाप हैं। ऐसैं कथंचित् सर्व निर्बाध जैसैं वस्तु विद्यमान है तैसैं ही ताकी कथनी है, कल्पित नांही। तातें तत्त्वार्थसूत्रविषें वस्तुका कथन यथार्थ है। ताका प्रथमसूत्र ऐसा---. १ 🖉

व च∽

नि का

पान

९

सर्वार्थ

सि खि

टी का

## ॥ सम्यग्दुर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः ॥ १ ॥

याका अर्थ -- सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान सम्यक्चारित्र ऐ तीनूं हैं ते भेछे भयें एक मोक्षमार्ग है ॥ इहां सम्यक् ऐसा पद अच्युत्पत्तपक्ष अपेक्षातौ रूढ है। बहुरि च्युत्पन्नपक्ष अपेक्षा 'अंच्' घातु गति अर्थ तथा पूजन अर्थविपैं प्रवर्ते है, कर्ता अर्थविपैं ' किप् ' प्रत्यय है, तातें इहां प्रशंसा अर्थ ग्रहण कीया है । बहुरि यह सम्यक्र्पदकी प्रत्येक समाप्ति करना तीनां उपरि लगावना। तब ऐसैं कहिये, सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान सम्यक्चरित्र इनि तीनांहीका स्वरूप लक्षणथकी वा प्रकार भेदथकी तौ सूत्रकार आगें कहसी। इस सूत्रमें नाममाल कहे। बहुरि टीकाकार व्याख्यान करे हैं। पदार्थनिका यथार्थज्ञानके विपयविषें श्रद्धानका ग्रहणके आर्थि तौ दर्शनके सम्यक् विशेपण है। बहुरि जिस जिस प्रकार जीवादिक पदार्थकी व्यवस्था है, तिस तिस प्रकार निश्चयकरि जानना, सो सम्यग्ज्ञान है। याके सम्यक विशेषण विमोह संशय विपर्ययकी निवृत्तिकै आर्थि है। वहुरि संसारके कारण जे मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कपाय, योग इनितैं अये आस्रव बंध तिनकी निवृत्ति प्रति उद्यमी जो सम्यग्ज्ञानी पुरुप, ताकै कर्मका जातैं ग्रहण होय ऐसी जो किया ताका निमित्त जो किया, ताका त्याग, सो सम्यक्चारित्र है। तथा कर्मनिका 'आ ' कहिये ईपत् 'दान ' कहिये खंडन ताका निमित्त जो किया ताका त्याग, आत्माके एकदेशकर्मक्षपणांका कारण परिणामविशेप ताका भी त्याग, तथा कर्मनिका समस्तपणें क्षयकारणपरिणाम चौदह गुणस्थानके अंतसमयवतीं सो सम्यक् निवृत्तिरूप चारित्र है, ऐसा भी अर्थ है। याके अज्ञानपूर्वक चारित्रकी निवृत्तिकै आर्थि सम्यक् विशेपण है। जातैं इनि तीननिकी निरुक्ति ऐसी है, ' पश्यति ' कहिये जो अखान करे सो दर्शन है, इहां तो कर्तृसाधन भया। तहां करनहारा आत्मा है सो ही दर्शन है । बहुरि ' दृश्यते अनेन ' कहिये अद्विये

याकरी सो दर्शन, इहां करणसाधन भया। बहुरि 'दृष्टिमात्रं ' कहिये श्रद्धाना सो दर्शन, इहां भावसाधन भया। दर्शन-क्रियाहीक्तूं दर्शन कह्या । ऐसैं ही 'जानाति ' कहिये जो जाने सो ज्ञान, इहां कर्त्रसाधन भया । जाननेवाळा आत्मा-हीक्तूं ज्ञान कह्या । बहुरि 'ज्ञायते अनेन ज्ञानं ' जाकारे जानिये सो ज्ञान, इहां करणसाधन भया । वहुरि 'ज्ञासिमात्रं ज्ञानं ' जाननां सो ज्ञान, इहां भावसाधन भया । जाननरूप क्रियाक्तूं ज्ञान कह्या । वहुरि 'चरति इति चारित्रं ' इहां आचरण करे सो चारित्र है, ऐसैं कर्तृसाधन भया । जातें आत्मा ही चारित्र है । वहुरि 'चरति इति चारित्रं ' इहां आचरण करे सो चारित्र है, ऐसैं कर्तृसाधन भया । जातें आत्मा ही चारित्र है । वहुरि 'चर्यते अनेन ' इहां जाकारे आचरण करिये सो चारित्र है, ऐसैं कर्रणसाधन भया । वहुरि 'चरणमात्रं चारित्रं ' इहां भावसाधन भया । ऐसैं

व च-

नि का

पान

१०

सर्वार्थ

सि दि

री का

87 9

इहां अन्यवादी सर्वथा एकांती तर्क करें --- जो ऐसें कहतें सो ही कर्ता, सोही करण आया। सो तौ विरुद्ध है। विरुद्ध होय भाव एककूं होय नांही। ताकूं कहिये, तेरै सर्वथा एकांत पक्ष है, जातें विरोध भासे है। स्याद्वादीनिकै परिणामपरिणामीकै भेदविवक्षाकरि विरोध नांही है। जैसैं अग्नि अपने दाहपरिणामकरि इंधनकूं दग्ध करे है तैसें इहां भी जाननां। ऐसें कह्या-जो कर्ता करण कियारूप तीन भाव ते पर्यायपर्यायीकै एकपणां अनेकपणांप्रति अनेकांतकी विवक्षाकरि स्वतंत्रपरतंत्रकी विवक्षा एक भी वस्तुविपैं अनेक स्वतंत्र कर्ता परतंत्र करणादि भावविपैं विरोध नांही है। वहुरि इहां कोई पूछे ज्ञानका ग्रहण आदिविर्पे चाहिये। जातें ज्ञानकरि पहलै जानिये, पीछै ताविपें श्रद्धान होय है। वहुरि व्याकरणका ऐसा न्याय हैं जो दंदसमासविवें जाके अल्प अक्षर होय सो पहली कहनां। ताकूं कहिये यह युक्त नांही। दर्शन ज्ञानकी एककाल उत्पत्ति हैं। जा समय दर्शनमोहका उपशम तथा क्षयोपशम तथा क्षयतै आत्माकै सम्यग्दर्शन भाव होय है, ताही समय मतिअज्ञान श्र्तअज्ञानको अभाव होय, मतिज्ञान श्रुतज्ञान होय है। जैसें सूर्यके वादला दूर होतें प्रताप प्रकाश दोऊ एककाल प्रकट होय तैसें इहां भी जाननां। वहुरि व्याकरणका न्याय है, जो जाके अल्प अक्षर होय, तातें जो पूच्य प्रधान होय सो पहली आवै। सो ज्ञानकूं सम्यग्दर्शन सम्यक्ष्प करे है, तव सम्यग्ज्ञान नाम पावे हैं। तार्ते सम्यग्दर्शन पूज्य प्रधान है। तातें पहले सम्यग्दर्शन ही चाहिये। वहुरि सम्यग्ज्ञानपूर्वक चारित्र सम्यक् होय हैं। तातें चारित्रकै पहलै ज्ञान कह्या ॥ वहुरि मोक्ष सर्वकर्मका अत्यंत अभाव होय ताक्रूं कहिये । वहुरि ताकी प्राप्तिका उपाय ताक्रूं मार्ग कहिये। ऐसें मोक्षमार्गशब्दका अर्थ जाननां॥

इहां मार्गशब्दकै एकवचन कह्या, सो सम्यग्दर्शनादिक तीन हैं, तिनिकी एकता होय सो साक्षत् मोक्षमार्ग है ऐसें जनावनेके अर्थि है । जुदे जुदे मोक्षमार्ग नांही । इहां साक्षात्पदतें ऐसा जनावै है, जो तीनूंनिका एकदेश परंपरा मोक्षका <sub>।</sub> कारण है। अर पूर्णता साक्षात् मोक्षका कारण है॥ बहुरि यहु मोक्षमार्गका स्वरूप विशेषरूप असाधारण जाननां। सामान्यपनैं कालक्षेत्रादिक भी मोक्षप्रति कारण हैं। तातें सम्यग्दर्शनादिक ही मोक्षमार्ग है यह नियम जाननां । बहुरि ऐसा नियम न कहनां, जो ये मोक्षमार्ग ही है। ऐसैं कहतें ए खर्गादि अभ्युदयके मार्ग न ठहरें। तातें पूर्वोक्त ही कहनां॥ कोई कहै तप भी मोक्षका मार्ग है, यह भी क्यौं न कह्या ? ताका उत्तर जो तप है सो चरित्र स्वरूप है । सो चारित्रमें व च-आयगया॥ कोई कहै, सम्यग्दर्शनादि मोक्षेके कारण हैं तौ केवलज्ञान उपजै ताहीसमय मोक्ष हुवा चाहिये। ताकूं कहिये, जो ति का अघातिकर्मके नाश करनेंकी शाक्ति आत्माकी सम्यग्दर्शनादिककी सहकारिणी है। तथा आयुःकर्मकी स्थिति अवशेष रहे पान है तातें केवलीका अवस्थान रहे हैं। वह शक्ति सहकारिकारण मिल्ठे तब मोक्ष होय है। वहुरि या सूत्रकी सामर्थ्यतें ११ मिथ्यादर्शन मिथ्याज्ञान मिथ्याचारित्र संसारके कारण हैं ऐसा भी सिद्ध हो है ॥ आगें आदिविषें कह्या जो सम्यग्दर्शन ताका लक्षणनिर्देशके आर्थ सूत्र कहे हैं॥ ॥ तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ॥ २ ॥ याका अर्थ--- तत्त्वकरि निश्चय किया जो अर्थ ताका जो अद्वान सो सम्यग्दर्शन है॥ 'तत् ' ऐसा शब्द सर्वनाम पद है तातें सामान्यवाचक है। याके भाव अर्थविपें त्वप्रत्यय होय है। तब तत्त्व ऐसा भया। याका यहु अर्थ, जो जा वस्तूका जैसा भाव तैसा ही ताका होना ताक़ूं तत्त्व कहिये॥ बहुरि " अर्थते इति अर्थः " जो प्रमाणनयकारे निश्चय कीजिये ताकूं अर्थ कहिये। सो तत्त्व कहिये यथावस्थितस्वरूपकरि निश्चय निर्बाध होय सो तत्त्वार्थ ऐसैं अनेकांतस्वरूप प्रमाणनयसिद्ध है, ताकूं तत्त्वार्थ कहिये ॥ अथवा तत्त्व कहिये यथावस्थित वस्तु, सो ही अर्थ कहिये निश्चय कीजिये सो तत्त्वार्थ अभेदविवक्षाकारे ऐसा भी अर्थ है। याका श्रद्धान कहिये प्रतीति रुचि ताकूं तत्त्वार्थश्रद्धान कहिये। तत्त्वार्थ जीवादिक हैं ते आगै कहसी ॥ इहां प्रश्न — जो ' दशि ' ऐसा धातु है सो देखनेके अर्थविपैं है । तातें श्रद्धान अर्थ कैसैं होय ? ताका उत्तर— धातुनिके अनेक अर्थ हैं। तातें दोष नांही। बहुरि कहै, जो प्रसिद्ध अर्थ तौ देखना ही है, ताकूं क्यौं छोडिये ? ताकूं कहिये, इहां मोक्षमार्गका प्रकरण है, सो यामैं मोक्षका कारण आत्माका परिणाम है। सो ही छैणा युक्त है । देखना अर्थ लीजिये तौ देखणां तौ चक्षु आदि निमित्तकरि अभव्य आदि सर्व जीवनिकै है। सो सर्वहीकै मोक्षका कारणपणा आवै। तातैं वह अर्थ न लियां। इहां प्रश्न — जो अर्थश्रदान ऐसा ही क्यौं न कह्या ? ताका उत्तर — जो ऐसैं कहै

प्तर्वार्थ

सि जित

री का

झ. १

सर्व अर्थग्रहणका प्रसंग आवै। अर्थ नाम धनका भी है। तथा अर्थ नाम प्रयोजनका भी है। तथा सामान्यअर्थका 🤾 भी नाम है। तिनिका भी श्रद्धान सम्यग्दर्शन ठहरै। तातें तिनितें भिन्न दिखावनेके आर्थि अर्थका तत्त्व विशेषण कीया है। वहुरि प्रश्न – जो तत्त्वश्रद्धान ऐसा ही क्यौं न कह्या ? ताका उत्तर – ऐसैं कहैं अनर्थ जे सर्वथैकांतवादिनिकारे 🚶 कल्पित ताका प्रसंग आवे है। तथा भावमात्रका प्रसंग आवे है। केई वादी सत्ता तथा गुणत्व तथा कर्मत्व इनिकूं ही सर्वार्थ तत्त्व कहै हैं। अथवा तत्त्व एकपणांहीक्नूं कहै हैं, ताका प्रसंग आवै। केई ऐसैं कहै हैं - जो सवर्वस्तु एक पुरुप ही है। तातें तिनि सर्वनितें भिन्न अनेकांतात्मक वस्तूका खरूप है, ऐसें जनावनेके अर्थि तत्त्वार्थका ग्रहण कीया है ॥ ऐसा तत्त्वार्थश्रद्धानस्वरूप सम्यग्दर्शन है, सो दोय प्रकार है। एक सरागसम्यक्त्व, एक वीतरागसम्यक्त्व। तहां प्रशम, संवेग, अनुकंपा, आस्तिक्य इनि च्यारि भावनिकारी प्रगट होय; सो तौ सरागसम्यग्दर्शन है। तहां अनंतानुवंधी कपायकी चौकडी संवंधी रागद्वेपादिकका तथा मिथ्यात्व सम्यक्तिथ्यात्वका जहां उदय नांही ताक्नुं प्रशम कहिये। वहुरि पंचपरिवर्तनरूप जो संसार तातें भय उपजना ताक्नूं संवेग कहिये। वहुरि त्रस स्थावर प्राणीनिविपैं दया होनां ताक्नूं अनुकंपा कहिये। वहुरि जीवादि तत्त्वनिविधें युक्ति आगमकरि जैसाका तैसा अंगीकार करनां माननां ताक्तं आस्तिक्य कहिये । ए च्यारी चिह्न सम्यग्दर्शनकूं जनावे हैं, ए सम्यग्दर्शनके कार्य हैं । तातें कार्यकरि कारणका अनुमान होय है । तहां अपनें 000 तो खसंवेदनतें जाने जाय है। अर परके कायवचनके क्रियाविशेपतें जाने जाय है। सम्यग्र्शनविनां मिथ्यादृष्टीके ऐसैं होय नांही । इहां कोई कहै, क्रोधका उपगम तौ मिथ्यादृष्टीकै भी कोईकै होय है, ताकै भी प्रगम आवे । ताक्नं कहिये - मिथ्यादृष्टि-Q निकै अनंतानुवंधी मानका उदय है। सर्वथा एकांततत्त्व मिथ्या है, ताविपें सत्यार्थका आभिमान है। वहुरि अनेकांतात्म-कतत्त्वविपैं द्वेपका अवञ्य सद्भाव है । वहुरि खावरजीवनिका घात निजंकपणें करे है । तातं प्रशम भी नांही, अर संवेग Ŷ अनुकंपा भी नांही । कोई कहै--- स्थावरजीवनिका घात तौ अज्ञानतें सम्यग्दष्टीके भी होय है, तौ ताके अनुकंपा कैसें कहिये ? ताका उत्तर-- जो सम्यग्देष्टीकै जीवतत्त्वका ज्ञान है, सो अज्ञानतैं तौ घातविपें प्रवृत्ति नांही । चारित्रमोहके उदयतें अविरातिप्रमादतें घात होय, तहां एह अपनां अपराध माने । ऐसा तो नाही, जो ए जीव ही नाही तथा जीवनिके घाततें कहा विगाड है? । जो ऐसा माने, तो मिथ्यात्वका ही सद्भाव है॥ वहुरि कहुँ, जो नाकै अपने माने तत्त्वविपें आस्तिक्य है। ताका उत्तर- मिथ्यादृष्टि तत्त्वकौं सर्वथा एकांत श्रद्धे है।

सि द्वि

री का

अन् १

व च-

नि का

पान

રર

तहां आस्तिक्य है सो मिथ्यात्व अतिदृढ भया। जातें सर्वथा एकांत वस्तुका स्वरूप नाही। प्रत्यक्षादि प्रमाणकरि वाधित है। तातै जे सर्वथा एकांत श्रद्धान करे हैं ते अर्हतके मततें वाह्य हैं, मिथ्याइप्री हैं, नास्तिक हैं। वहुरि प्रश्र- जो सम्य- 🟌 ग्दर्शन के चिह्न प्रशमादिक कहे तिनिकों आपके स्वसंवेदनगोचर कहे तिनितें सम्यक्त्वका अनुमान करना कह्या तौ तत्त्वार्थ– अद्धानहीकूं स्वसंवेदनगोचर क्यौं न कह्या ? ताका उत्तर— जो तत्त्वार्थअद्धानरूप जो सम्यग्दर्शन है सो दर्शनमोहके उपशम क्षयोपशम क्षयतें जो आत्मस्वरूपका ठाभ होय ताकूं कहिये है । सो यहु छ्व्रास्थके स्वसंवेदनगोचर नाही अर प्रशमादि स्वसंवेदनगोचर है । तातें इनितें सम्यग्दर्शनका अनुमान करनां । ए अभेदविवक्षातें सम्यग्दर्शनहें अभिन्न हे । तथापि भेदविवक्षातें भिन्न है । जातें ए सम्यग्दर्शनके कार्य हे तातें कार्यतें कारणका अनुमान हो है । केई वादी सम्य-ग्ज्ञानहीकों सम्यग्दर्शन कहे हें । तिनप्रति ज्ञानतें भेद जनावनेके अर्थ सम्यग्दर्शनके कार्य जे प्रशमादिक ते जुदे कहिये । तिनितें ताक्रूं जुदा जानिये ॥

सर्वार्थ

सि द्धि

टी का

भ. १

व च-

नि का

पान

१३

कोई कहै— प्रशमादिक मिथ्यादृष्टिसम्यग्दृष्टीकी कायादिकी क्रियाका व्यवहार समान दीखे तहां कैसे निर्णय होय <sup>१</sup> ताका उत्तर— जो आपके जैसे दीखें तैसे पैळाका भी परीक्षाकरि निर्णय करनां । बहुरि वीतरागके सम्यग्दर्शन अपने आत्माके विशुद्ध परिणामतैं ही गम्य है । तहां प्रशमादिकका अधिकार नांही । ऐसैं तत्त्वार्थश्रद्धान दर्शनमोहरहित आत्माका परिणाम है सो सम्यग्दर्शन है । यातें केई अन्यवादी इच्छादिक कर्मके परिणामक्रूं सम्यग्दर्शन कहे हैं तिनिका निराकरण भया । जात कर्मका परिणाम कर्मअभावरूप जो मोक्ष ताका कारण होय नाही. ॥ आगै यहु सम्यग्दर्शन जीवादि तत्त्वार्थगोचर है सो कैसें उपजे है १ ऐसा प्रश्र होतें, सूत्र कहे हैं—

### ॥ तान्निसर्गादाधिगमाद्वा ॥ ३ ॥

याका अर्थ- तत् कहिये सो सम्मग्दर्शन निसर्गतें अर अधिमतै मउपजै है। निसर्ग स्वभावक्रूं कहिये। अधिगम अर्थके ज्ञानक्रूं कहिये। इनि दोऊक्रूं सम्यग्दर्शनकी उत्पत्तिरूप क्रियाके कारणकरि कहे। ऐसें सम्यग्दर्शन है सो निसर्ग वा अधिगम इन दोऊनितैं उपजै है ऐसा जाननां। इहां प्रश्न- निसर्गज सम्यग्दर्शनविपैं अर्थका ज्ञान है कि नांही ? जो है यह भी आधि-गमज भया। बहुरि जो अर्थावबोध नांही है तो विनां जाने तत्वार्थविपैं अद्यान कैसे भया। ताका उत्तर-दोनू ही सम्यग्दर्शनविर्षे अंतरंगकारण तौ दर्शनमोहका उपशम क्षयोपशम क्षय तीन्त्रं ही समान हैं। ताके होतें जो बाह्य परोपदेशविनां होय ताक्रूं तौ निसर्गज कहिये। बहुरि जो परोपदेशपूर्वक होय ताक्रूं अधिगमज कहिये इनिमैं यह भेद है ॥ इहां सूत्रविर्षे तत् ऐसा शब्दका ग्रहण, सो पहले सूत्रम सम्यग्दर्शन कहा है, ताके ग्रहण आर्थ कहा है। कोई कहै- लगता सूत्रविर्षे कह्या सो विना तत् शब्द ही ग्रहण होय है। ताक्रूं कहिये, मोक्षमार्गका प्रकरण है। अर मोक्षमार्ग प्रधान है, तातें विना तत् शब्द ताका ग्रहणका प्रसंग आवे है। तातें याके प्रसंग दूरि करनेकों तत् शब्द है। जातें ज्ञानचारित्र ए दोय हेतु नांही वणे है । कैसे ? केवलज्ञान तौ श्रुतज्ञानपूर्वक है, तातें निसर्गपणां नांही संभवे । वहुरि श्रुतज्ञान परोपदेरापूर्वक ही है । स्वयंवुद्धेक श्रुतज्ञान हो है सो भी जन्मांतरके उपदेरापूर्वक है । तातें याके सी निसर्ग-जपनां नांही । वहुरि मति अवधि मनःपर्ययज्ञान निसर्गज ही हैं । इनिकै अधिगमजपनां नाही । केाई कहे--- ज्ञान-सामान्य तौं दोय हेतुतैं उपजै ऐसा आया । ताका उत्तर- इहां सामान्य अपेक्षा नांही विशेपापेक्षा है । दर्शनके भेद-निकी अपेक्षा तीनूं प्रकारके कैं दोऊ हेतु संभवे हैं। तैसैं ज्ञानके भेदनिमैं जुदा जुदाकै दोऊ हेतु नाही । वहुरि चारित्र है सो अधिगमज ही है । जति श्रुतज्ञानपूर्वक है । तातें मोक्षमार्गका संवंध न लैनेकूं इहां तत् शब्द कह्या है ॥ वहुरि प्रश्न- जो निसर्ग भी ज्ञानका नाम, अधिगम भी ज्ञानहीका नाम, उपदेश विना उपदेशका ही भेद है। ऐसें होतें ज्ञानहीतें सम्यक्त्वका उपजना ठहऱ्या । तव ज्ञान कारण ठहऱ्या । अरु सिद्धांत ऐसा है, जो सम्यग्दर्शन सम्य-ग्ज्ञान युगपत् होय है । सो यहु कैसें ? ताका उत्तर— सम्यग्दर्शनके उपजावने योग्य ज्ञान ज्ञानावरणीयके विशेपतें वाह्य परोपदेशत पहलैं होय है । तिसतें सम्यग्दर्शन उपजे है । पीछे सम्यग्दर्शन होय तव सम्यग्ज्ञान नाम पावे । तातें यह अपेक्षा जाननी । याकी उत्पत्तीका विशेप ऐला है--- अंतरंग तौ दर्शनमोहका उपशम क्षयोपशम क्षय होय । वहुरि वाह्य द्रव्य क्षेत्र काल भावादि समस्त कारण मिलै तव उत्पत्ति होय ॥ इहां कोई पूछ दर्शनमोहका उपशमादिक कारण है, तौ सर्व ही प्राणिनिके सदां ही क्यों न होय ? ताका उत्तर-दर्शनमोहका उपशमादि करणहारा भी प्रतिपक्षी द्वय क्षेत्र काल भाव हैं। ते कौंन सो कहिये ? जिनेंद्रविंवादिक तौ द्रव्य हैं। समवसरणादिक क्षेत्र हैं। अर्ध्वयुद्धलपरिवर्तनादिक काल है । अधःप्रवृत्तिकरणादिक भाव है । इनिके होतें दर्शनमोहादिकका उपशमादि हो है । सो इनिका निमित्त होनां भव्य जीवहीके है । अभव्यके नाही होय है । यह वस्तुखभाव है । ऐसें निकटभव्यकें दर्शनमोहका उपशमादिक अंतरंग कारण होतें वाह्य निसर्ग तथा अधिगम ज्ञान होतें सम्यग्द्र्शनकी उत्पत्ति होय है ॥ आगें तत्त्व कहा है ? ऐसा प्रश्न होतें तत्त्वकों कहे हैं ---जीवाजीवास्रववन्धसँवरनिर्जरामोक्षास्तत्त्वम् ॥ ४ ॥

सर्वार्थ

सि दि

री का

म. १

व च−

नि का

पान

શ્વ

याका अर्थ-- जीव, अजीव, आस्रव, वंध, संवर, निर्जरा, मोक्ष ये सात हैं ते तत्त्व हैं ॥ तहां चेतनाळक्षण तौ जीव है । सो चेतना ज्ञानचेतना, कर्मचेतना कर्मफळचेतना ऐसें अनेकरूप है । यातें उलटा चेतनारहित होय सो अजीव है । ग्रुभअग्रुभ कर्मका आगमनका द्वाररूप आम्नव है। जीव अर कर्मके प्रदेश एकक्षेत्रावगाह संबंधरूप बंध है। आम्नवका रुकनां सो संवर है । एकदेशकर्मका क्षय सो निर्जरा है । समस्तकर्मका वियोग (क्षय ) सो मोक्ष है इनिका विस्ताररूप व्याख्यान आगें होयगा । तिनिमैं सर्दफल्रका आत्मा आश्रय है, तातैं सूत्रमैं आदिविर्षे जीव कह्या । ताके उपकारी अजीव है, तातैं ताके लगता ही अजीव कह्या । जीव अजीव दोऊनिके संबंधतें आम्रव है, तातैं ताके अनंतर आम्नव कह्या । आम्रवपूर्वक बंध हो है, तातैं ताके लगता बंध कह्या संवर होतें बंधका अभाव हो है, तातैं ताके लगता ही संवर कह्या । संवरपूर्वक निर्जरा होय है, तातैं ताके लगता विध कह्या । अत्रकीवीषें मोक्षकी प्राप्ति है, तातैं अंतमैं मोक्ष कह्या । ऐसें इनिका पाठका अनुक्रम है ॥

सर्वार्थ

सि दि

री का

अ.१

व च-

नि का

पान

१५

Ø

इहां कोई कहै- पुण्यपापका ग्रहण यामैं करणां योग्य था, अन्य आचार्यनिनैं नव पदार्थ कहे हैं । ताक़ू कहिये---पुण्यपाप आस्त्रवबंधमें गर्भित हैं, तातें तिनिका ग्रहण न किया । फेरि कहै, जो ऐसैं है तौ आस्तवादिक भी जीव--अजीवविर्वे गर्भित हैं, दोय ही तत्त्व कहने थे। ताका समाधान- जो, इहां प्रयोजनविशेष है सोही कहिये है। इहां प्रकरण मोक्षका है, तातें मोक्ष तौ अवज्य कह्या ही चाहिये । बहुरि मोक्ष हैं सो संसारपूर्वक है। संसारके प्रधानकारण आस्त्रव बंध हैं, सो कहनां ही । बहुरि मोक्षके प्रधानहेतु संवरनिर्जरा हैं, ते भी कहना ही । यातें प्रधानकारण कार्यके अपेक्षा इनिकूं जुदे कहे । सामान्यमैं अंतर्भूत है तोऊ विशेषका कहना प्रयोजन आश्रय है । जैसैं सेनाविषें क्षत्रिय भेले होय तब कहे ' सर्व आये तथा फलाणे बडे सुभट हैं ते भी आये ' ऐसैं इहां भी जाननां ॥ बहुरि कोई तर्क करे, सूत्रविवैं तत्व-शब्द तौ भाववाची एकवचन नपुंसकळिंग है। बहुरि जीवादिक द्रव्यवाचक बहुवचन पुरुषळिंग धऱ्या सो यहु कैसें ? ताका उत्तर-जो, दुव्य भाव तौ अभेदरूप है, तातें दोष नांही । बहुरि लिंग संख्या तत्त्वशब्द भाववाची है, तहां एकवचन ही होय है, तथा नपुंसकलिंगी है, तातैं अपनी लिंगसंख्याकों छोडे नांही, तातें दोष नांही । ऐसें ही आदिसूत्रविषे जाननां ॥ इहां विशेप कहिये हैं--- मोक्षमार्गके प्रकरणमें श्रद्धानके विषय सात ही तत्त्व हैं । अन्यवादी केई तत्त्व एक ही कहै हैं । केई प्रकृतिपुरुष दोय कही इनिके पचीस भेद कहै हैं । केई द्रव्यगुणादि सप्त पदार्थ कहै । केई पृथ्वी आदि पंच तत्त्व कहै हैं । केई प्रमाणप्रमेय आदि षोडश पदार्थ कहै हैं । तथा एकद्रव्य अनंतपर्यात्मक है । ऐसैं अनंत द्रव्य हैं ॥ तहां आचार्य मध्यमप्रस्थान विचारी कहै हैं । संक्षेप कहै तौ विशेष ज्ञानी ही समझै । विस्तार कहै तौ कहांताई कहै । तातें अवश्य श्रद्धानका विषय थे ते कहे । केई कहै हैं, एक जीव ही तत्त्वार्थ है; सो अयुक्त है । परकूं जीवकी ासीदि वचनतें कराई है । वचन है सो अजीव है । जो वचनकूं भी जीव कहिये, तौं याकै स्वसंवेदन

चाहिए, से। नांही । बहुरि वह कहे, दूजा जीव होय तौ ताके स्वसंवेदन कहिये एक ही परमात्मा है, सो अविद्याकरि वहुत दीखे है । ताका उत्तर — जो जीव तौ वहुत हैं, ताक़ूं एक अविद्याकरि दीखे है । जो तू कहे 'मोसिवाय दूजा कोई नांही ' तौ दूजा भी कहे, मोसिवाय और कोई नांही । तौ एके कहे सर्वशून्यता आवे है। जो कहे ' मोसिवाई ' दूजा है कि नांही ? ऐसा संशय है । तौ अद्देतका भी निर्णय न होयगा । जो कहे, ' आगमतें एक पुरुषकी सिद्धी है ' ताक़ूं कहिये, हमारे आगमतें नानापुरुषकी सिद्धि है । प्रत्यक्ष प्रमाणतें हमारा आगम तौ सिद्ध हो है । अर एक पुरुष कहनहारा आगम प्रत्यक्षप्रमाणतें मिळे नाही । वहुरि जैसें वचन अजीव है, तैसें अजीव भी पृथ्वी आदि वहुत हैं । बहुरि जीवके कायादिककी क्रियारूप आसव है । वहुरि जैसें वचन अजीव है, तैसें अजीव भी पृथ्वी आदि वहुत हैं । बहुरि जीवके कायादिककी क्रियारूप आसव है । वहुरि जैसें वचन अजीव है, तैसें अजीव भी पृथ्वी आदि वहुत हैं । बहुरि जीवके कायादिककी क्रियारूप आसव है । वहुरि वैध है सो पुरुषका भी धर्म है । जातें जडका ही धर्म होय तौ पुरुष वंधका फल कहिक़ूं पावे । वहुरि संवर निर्जरा मोक्ष है ते भी जीवके धर्म है । पेसें पांचौंही तत्त्व जीव अजीव इनि दोऊनिके धर्म हें ते श्रद्धानके ज्ञानके चारित्रके विपय हैं । अन्य सर्वविपय इनिमें अंतर्भूत हैं आगें कहे हैं, कि, याप्रकार कहे जे सम्यग्दर्शनादिक तथा जीवादिक तत्त्व तिनिका लोकव्यवहारविपें व्यभिचार आवे हैं । नाममात्रकूं भी जीव कहे हैं । खापनामात्रकूं भी जीव कहे हैं । द्रन्यकूं भी जीव कहे हैं । मावकूं भी जीव कहे है । तातें तिनिका यथार्थसरूप समझं विना अत्यथापनां आवे है । ताके निराकरण अर्थ सूत्र कहे हैं —

व च-

नि का

पान

१६

Ŷ

P

#### नामस्थापनाद्रव्यभावतस्तत्र्यासः ॥ ५ ॥

याका अर्थ— नाम, स्थापना, दृब्य, भाव इनि च्यारिनिकारि तिनि जीवादिकपदार्थनिका न्यास कहिये निक्षेप है। जो यस्तूमें जो गुण न पाईए ताविपैं छोकव्यवहारप्रवृत्तिके आर्थि अपने उपयोगतें नाम करना, ताकूं नाम कहिये। इहां गुणशहैंत दृब्य कर्म जाति ए सर्व भी ग्रहण करणा। तहां जातिद्वार नाम तौ जैसें गऊ अश्व घट हैं। गुणद्वार जैसैं काहूक़ूं धवछगुणके द्वार धवछ कहिये। कर्मद्वार जैसें चछतेक्रू चछता कहिये। दृब्यद्वार जैसें कुंडछ दृब्य पहरे होय, ताक्नूं कुंडळी कहिये, तथा दंड छिये होय ताक्नूं दंडी कहिये। इनिविना वक्ता इच्छातें वस्तुका नाम धरै, ताक्नूं नामनिक्षेप कहिये। जैसें पुरुपका हाथी– सिंह नाम धन्या तहां हाथीके तथा सिंहके दृब्य गुण किया जाति कछ भी न पाइये, तहां वक्ताकी इच्छा ही प्रधान है। इहां कोई पूछै— नामका ब्यवहार अनादिरूढ है, जैसें जाति ऐसा जातीका नाम, गुण ऐसा गुणका नाम, कर्म ऐसा कर्मका नाम इत्यादि ए नाम कैसे हें ? ताका उत्तर— जो, अनादिहीतें वक्ता हैं, अना– दिहीतें ये नाम हैं। प्रधानगुणपणांका विरोप हैं, तहां वक्ता वस्तूके गुण आदि प्रधानकारे किसीका नाम कहे, तहां तौ

म १

जुदा ताक्तूं तद्व्यतिरिक्त कहिये । ताका भी कर्मनोकर्मकरि भेद दोय । तहां जिस वस्तूका निक्षेप करिये ताका व्याख्या-नका शास्त्रका जाननेवाले पुरुपका शरीर वर्तमानक्लूं भी वाका निक्षेप कहिये; बहुरि आगामी जेतै काल रहेगा ताक्लूं भी कहिये, बहुरि जीवपर्याय छोडे पीछे मृतकशरीर है ताक्लूं भी कहिये । जातें लोकमैं ऐसा व्यवहार है जो मृतकशरीरक्लूं भी कहै जो यह फलाणां पुरुप है । बहुरि जा वस्तूका निक्षेप करिये ताहीक्लूं अगली पर्यायकी अपेक्षा लेय पहले ही कहिये जो यह फलाणां पुरुप है । बहुरि जा वस्तूका निक्षेप करिये ताहीक्लूं अगली पर्यायकी अपेक्षा लेय पहले ही कहिये जो यह फलाणां वस्तु है ताक्लूं भाविनोआगमद्रव्यनिक्षेप कहिये । बहुरि जाका निक्षेप करिये ताका कारण ज्ञाना-वरणादि द्वव्यकर्मक्लं ताका तद्यतिरिक्त कर्मद्रव्यनिक्षेप कहिये । बहुरि आहारादि पुद्गलके स्कंघ जे शरीरादिरूप परिणवनेक्लं बाह्यकारण तिनिक्ल तद्यतिरिक्त नोकर्मद्रव्यनिक्षेप कहिये ॥

व च-

नि का

पान

28

सर्वार्थ 🖗

सि जि

क्ष. १

टी का

बहुरि वर्तमान जिस पर्यायकरि रहित जो द्रव्य होय ताक़ूं भावनिक्षेप कहिये । ताके दोय भेद; एक आगमभाव, एक नोआगमभाव । तहां जा वस्तूका निक्षेप करिये ताका कथनका शास्त्रका जाननेवाळा पुरुषका जिस काळ वा शास्त्रविपैं उपयोग होय तिस काळ वा वस्तूका आगमभावनिक्षेप वा पुरुषकों कहिये ॥ बहुरि जे। वस्तु जिस पर्यायविषैं वर्तमानकाल्रमें है ताक़ूं नोआगमभावनिक्षेप कहिये । इहां उदाहरण कहिये हैं । जैसैं जीव ऐसा शब्दका अर्थ स्थापिये तहां जीवनगुणादिककी अपेक्षा विना अजीवका किसीका नाम जीव ऐसा कहिये ताक़ूं जीवका नामनिक्षेप कहिये । तथा जीवके विशेपपर्यायकरि लगाईये तब मनुष्यादि जीवनिक्षेप कहिये । बहुरि काष्ठचित्रामादिक मूर्तिविर्षे जीव ऐसा तथा मनुष्यादिजीव ऐसा स्थापन करना सो स्थापनाजीव है । बहुरि द्रव्यजीव दोय प्रकार । तहां जीवके कथनका शास्त्र जाननेवाला पुरुष तिस शास्त्रविर्पे उपयोगरहित होय ताकूं आगमद्रव्यजीवनिक्षेप कहिये ॥

वहुरि नोआगमद्रव्यजीव तीन प्रकार । तहां जीवके कथनके शास्त्रक्तुं जाननेवाला पुरुषका शरीर भूत, भविष्य, वर्त-मान तीन प्रकारकूं नोआगमद्रव्यका पहला भेद ज्ञायकशरीर नोआगमद्रव्यजीव कहिये । तथा मनुष्यजीवादिकका भी ऐसै ही जाननां । बहुरि सामान्यजीव नोआगमभाविद्रव्य तो है ही नाही । जातें जीवनभावकरि सदा विद्यमान है । बहुरि विशेप अपेक्षा मनुष्यादि भाविनोआगमद्रव्यजीवकरि लगाईये । तहां कोई जीव मनुष्यपर्यायविपें देव आयुकर्म बांध्या, तहां अवश्य देव होयगा । तहां मनुष्यपर्यायविपें ही देव कहनां ताक़ूं भाविनोआगमदेवजीव कहिये । बहुरि तद्यतिरिक्तके भेद दोय । तहां सामान्यजीवअपेक्षा तौ किसी कर्मके उदयतें जीव होतां नांही । बहुरि विशेषजीवअपेक्षा मनुष्यनामा नामकर्मके द्रव्यक़ूं मनुष्यनाम तद्यतिरिक्त नोआगमद्रव्यमनुष्यजीव कहिये सो तद्यतिरिक्तका भेद है । बहुरि मनुष्य आहारा- दिक करै है तिनितें शरीरवृद्धि होय है यहु नोकर्म है । तातें आहारादिकक्रूं तद्यतिरिक्तका दूसरा भेद नोकर्मद्रव्यजीव कहिये ॥

बहुरि भावर्जीव भी दोय प्रकार है । तहां जीवके कथनका शास्त्रका जाननेवाला पुरुप जिस काल उस शास्त्रविपें उपयोगसहित होय ताक़ूं आगमभावर्जीव कहिये । विशेषापेक्षाकरि मनुष्यजीवका कथनका शास्त्रका जाननेवाला तिसविपें उपयोगसहित होय तव मनुष्यआगमभावर्जीव निक्षेप कहनां । वहुरि जीवपर्यायकरि सदाविद्यमान है सो नोआगमभावजीव है । विशेषापेक्षाकरि मनुष्यजीवपर्याय विद्यमान होय तव मनुष्यनेाआगमभावर्जीव है । ऐसे ही अन्य जीवादिपदार्थनिकै निक्षेपविधि लगावणां । इहां प्रयोजन ऐसा जो लोकव्यवहारमैं कोई नामका भाव समझिजाय तथा स्थापनाक़ूं भावादिक जानै तौ ताकै यथार्थ समझावनै निमिति यह निक्षेपविधि है । ऐसा जाननां ॥ बहुरि सूत्रविपें तत् शब्द है सो सम्य-रदर्शनादिक तथा जीवादिपदार्थ सर्वहीके ग्रहणके अर्थि है । सर्वहीपरि निक्षेप लगावणें । द्रव्यार्थिकनयतैं तौ नाम स्थापना द्रव्य ए तीन निक्षेप हैं । बहुरि पर्यायार्थिकनयकरि भावनिक्षेप है ॥

व च–

नि का

पान

१९

सर्वार्थ

सि द्धि

री का

म 🤋

9

### ॥ प्रमाणनयैरधिगमः ॥ ६ ॥

याका अर्थ- प्रमाण नय इनिकरि जीवादिक पदार्थनिका अधिगम हो है ॥ नाम आदि निक्षेपविधिकरि अंगीकार करे जे जीवादिक तिनिका यथार्थसरूपका ज्ञान प्रत्यक्ष परोक्ष प्रमाणकारी तथा द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक नयनिकरि होय है । तहां प्रमाणनयनिका लक्षण तथा भेद तो आगे कहसी । तहां प्रमाण दोय प्रकार है । एक स्वार्थ एक परार्थ। तहां सार्थ तो ज्ञानस्वरूप कहिये । वहुरि परार्थ वचनरूप कहिये । तामें च्यारि ज्ञान तो स्वार्थरूप हैं । वहुरि श्रुतप्रमाण ज्ञानरूप भी है वचनरूप भी है । तातें स्वार्थपरार्थ दोऊ प्रकार है । वहुरि श्रुतप्रमाणके भेद विकल्प हैं ते नय हैं । इहां कोई पूछे नयशब्दके अक्षर योडे हें तातें दंदसमासमें पूर्वनिपात चाहिये । ताका उत्तर- प्रमाण प्रधान है, पूज्य है। सर्व नय हैं ते प्रमाणके अंग हैं। जातें ऐसें कह्या है वस्तूकों प्रमाणतें ग्रहण कारी वहुरि सत्त्व, असत्त्व, नित्य, अनित्य इत्यादि परिणामके विशेपतें अर्थका अवधारण करना सो नय है । वहुरि प्रमाण सकल धर्म अर धर्माक्वं विय करें है । सोही कह्या है सकलादेश तो प्रमाणाधीन है । वहुरि विकलादेश नयाधीन हे । तातें प्रमाणहीका पूर्वनिपात युक्त तथा संसर्गका भी प्रतिसंसर्ग गुणपर्यायनितैं भेद ही है, एक ही होय तौं अन्यका संसर्ग न ठहरै, तातैं संसर्गकारे भी 🧗 भेदवृत्ति है । तथा शब्द भी सर्वगुणपर्यायनिका जुदा जुदा वाचक है । एक मनुष्यपणां ऐसा ही वचन होय तौ सर्वकै एकशब्दवाच्यपणाकी प्राप्ति आवै । ऐसैं मनुष्यपणांनै आदि देकरि सर्व ही गुणपर्यायनिकै एक मनुष्यनाम वस्तुविषैं अभेदवृत्तीका असंभव होते सिन्नभिन्न स्वरूपनिकै भेदवृत्ति भेदका उपचार कार्रये । ऐसैं इनि दोऊ भेदवृत्ति भेदोपचार, अभेदवृत्ति अभेदोपचारतैं एकशब्दकरि एक मनुष्यादि वस्तु अनेकधर्मात्मपणांकूं स्यात्कार है सो प्रगट करनेवाला है ॥ सो याके सप्तभंग हैं सो कैसे उपजे हैं ? ताका उदाहरण कहिये हैं । जैसे एक घटनामा वस्तु है सो कथंचित् घट है; कथंचित् अघट है. कथंचित् घट अघट है, कथंचित् अवक्तव्य है, कथंचित् घट अवक्तव्य है, कथंचित् अघट अवक्तव्य है । ऐसे विधिनिषेधकी मुख्य गौणविवक्षाकारी निरूपण करनां । तहां याकी अपेक्षा प्रगट कारीये है । तहां अपने खरूपकारी कथंचित घट है। परके खरूपकारी कथंचित अघट है। तहां घटका ज्ञान तथा घटका अभिधान कहिये संज्ञाकी प्रवृत्तिका कारण जो घटाकार चिह्न, सो तौ घटका स्वात्मा कहिये खरूप है। बहुरि जहां घटका ज्ञान तथा घटका नामकी प्रवृत्तीक्नूं कारण नांही ऐसा पटादिक, सो परात्मा कहिये परका स्वरूप है। सो अपने स्वरूपका ग्रहण परस्वरूपका त्यागकी व्यवस्थारूप ही वस्तूका वस्तुपनां है। जो आपविपें परते जुदा रहनेका परिणाम न होय तौ सर्व पर घटस्वरूप होय जाय । अथवा परतैं जुदा होते भी अपने स्वरूपका ग्रहणका परिणाम न होय तौ गदहाके सींगवत् अवस्त होय। ऐसे ये विधिनिपेधरूप दोय भंग भये, ताके सात कहि लेने ॥ १ ॥ बहुरि नाम स्थापना द्रव्य भावनिविषें जाकी विवक्षा कार्रिये, सो तौ घटका स्वात्मा है। जाकी विवक्षा न करिये सो परात्मा है । तहां विवक्षितस्वरूपकारे घट है । अविवक्षित स्वरूपकारे अघट है । जो अन्यस्वरूप भी घट होय विव-क्षितस्वरूपकारी नहीं होय तौ नामादिकका व्यवहारका लोप होय । ऐसे ये च्यारिनिके दोय दोय भंग होय ॥ २ ॥ अथवा विवक्षित घटशब्दवाच्यसमानाकार जे घट तिनिका सामान्यका जे विशेपाकार घट तिनिविषें कोई एक विशेष ग्रहण करिये ताविपैं जो न्यारा आकार है, सो तौ घटका स्वात्मा है, अन्य सर्व परात्मा है । तहां अपना जुदा रूप-कारे घट है। अन्यरूपकारे अघट हे । जो अन्यरूपकरि भी घट होय तौ सर्व घट एक घटमात्र होय । तब सामा-न्याश्रय व्यवहारका लोप होय । ऐसे ये दोय भंग भये । इहां जेते विशेष घटाकार होय तेतेही विधिनिपेधके भंग होय ॥ ३ ॥ अथवा तिसही घटविशेपविपैं काळांतरस्थायी होते पूर्व उत्तर कपाळादि कुशूळांत अवस्थाका समृह सो घटकै परात्मा । बहुरि ताकै मध्यवतीं घट सो स्वात्मा सो तिस स्वात्माकारि घट है । जातैं ताविष ताके कर्म वा गुण दीसै

सर्वार्थ

सि दि

री का

अ. १

व च-

नि का

पान

રષ

है। बहुरि अन्यस्वरूपकरि अघट है। जो कपालादि कुशूलांत स्वरूपकारी भी घट होय तौ घटअवस्थाविपै भी तिनिकी प्राप्ति होय । उपजायवा निमित्त तथा विनाशकै निमित्त पुरुपका उद्यम निष्फल होय । तथा अंतरालवर्ती पर्याय घटस्व-रूपकारे भी घट न होय तौ घटकारे करनेयोग्य फल न होय । ऐसै ये दोय भंग भये ॥ ४ ॥ अथवा क्षण क्षण प्रति द्रव्यके परिणामकै उपचय अपचय भेदतें अर्थांतरपना होय है । यतिं ऋजुसूत्रनयकी अपेक्षातै वर्तमानस्वभावकरि घट है। अतीत अनागत स्वभावकरि अघट है। ऐसैं न होय तौ वर्तमानकी ज्यौं अतीत अनागत स्वभावकरि भी घट होय तव एकसमयमात्र सर्वस्वभाव होय । वहुरि अतीत अनागतकी ज्यें वर्तमान स्वभाव भी होय तौ वर्तमानघट-खभावका अभाव होते घटका आश्रयरूप व्यवहारका अभाव होय । जैसे विनस्या तथा नांही उपज्यां घटके घटका व्यवहारका अभाव है तैसे यहभी ठहरे ऐसे दोय भंग यह भये ॥ ५ ॥ अथवा तिस वर्तमान घटविपें रूपादिकका समुदाय परस्पर उपकार करनेवाला है । ता विपें प्रथुवुन्नोदरादि आकार है सो घटका खात्मा है । अन्य सर्व परात्मा है। तिस आकार तौ घट है। अन्य आकारकरि अघट है। घटका व्यवहार तिसही आकारतें है। तिस विना अभाव है। तो पृथुवुक्रोदराद्याकारकरि भी घट न होय तौं घट काहेका ?। वहुरि जो इतर आकारकरि घट होय तौ आकार-शून्यविवैंभी घटव्यवहारकी प्राप्ति आवै । ऐसे ये दोय भंग हैं ॥ ६ ॥ अथवा रूपादिकका संनिवेप जो रचनाविशेप आकार तहां नेत्रकरि घट ग्रहण होय है। ता व्यवहारविपें रूपको प्रधानकरि घट ग्रहण कीजिये तहां रूप घटका स्वात्मा है। बहुरि यामैं रसादिक हैं ते परात्मा हैं। सो घटरूपकरि तौ घट है रसादिककारी अघट है। जातें ते रसादिक न्यारे न्यारे इंद्रियनिकरि ग्राह्य हैं । जो नेत्रकारे घट ग्रहण कीजिये है तैसे रसादिक भी ग्रहण करें तो सर्वके रूपपणांका प्रसंग आवै तौ अन्य इंद्रियनिकी कल्पना निरर्थक होय । वहुरि रसादिककीज्यों रूपभी घट ऐसा नेत्र नांही ग्रहण करै तौ नेत्रगोचरता या घटमें न होय । ऐसै ये दोय भंग भये ॥ ७ ॥ अथवा शब्दके भेदतें अर्थका भेद अवश्य है । इस न्यायकरि घट कुट शब्दनिकै अर्थभेद है । ताते घटनेतें तौ घट नाम है । वहुरि कुटिलतातें कुट नाम है । तातें तिस क्रियारूप परिणतिके समयही तिस शन्दकी प्रवृत्ति हो है । इस न्यायतें घटनकियाविपें कर्तापणां है सो ही घटका स्वात्मा है । कुटिलतादिक परात्मा है । तहां घटकियापरिणतिक्षणहीमें घट है । अन्यकियामें अघट है । जो घटनक्रिया-परिणति मुख्यकरि भी घट न होय तौ घटव्यवहारकी निवृत्ति होय वहुरि जो अन्यकिया अपेक्षा भी घट होय तौ तिस कियाकरि रहित जे पटादिक तिनिविपैभी घटशव्दकी इत्ति होय । ऐसे ये दोय भंग भये ॥ ८ ॥ अथवा घट शब्द उच्चारते उपज्या जो घटके आकार उपयोग ज्ञान सो तौ घटका स्वात्मा है । अरु वाह्य घटाकार है सो परात्मा है ।

सर्वार्थ

सि द्धि

री का

अन् १

ਰ ਚ--

नि का

पान

રદ્વ

बाह्य घटके अभाव होतैं भी घटका व्यवहार हैं । सो घट उपयोगाकारकरि घट है । बाह्याकारकरि अघट है । जो उप-योगाकार घटस्वरूपकारे भी अघट होय तौ वक्ता श्रोताके हेतुफलभूत जो उपयोगाकार घटके अभावतैं तिस आधीन व्यवहारका अभाव होय । वहुरि जो उपयोगतैं दूरिवर्ती जो बाह्य घट भी घट होय तौ पटादिकके भी घटका प्रसंग होय । ऐसे ये दोय भंग भये ॥ ९ ॥ अथवा चैतन्यशक्तिका दोय आकार हैं । एक ज्ञानाकार है एक ज्ञेयाकार है । तहां ज्ञेयतैं जुड्या नांही ऐसा आरसाका विनां प्रतिबिंब आकारवत् तौ ज्ञानाकार है । बहुरि ज्ञेयतैं जुड्या प्रतिबिंवसहित आरसाका आकारवत् ज्ञेयाकार है । तहां घट ज्ञेयाकाररूप ज्ञान तौ घटका स्वात्मा है । घटका व्यवहार याहीतें चले है। बहुरि विना घटाकार ज्ञान है सो परात्मा है । जातें सर्वज्ञेयतें साधारण है । सो घट ज्ञेयाकारकरि तौ घट है । विना घटाकार ज्ञानकरि अघट है । जो ज्ञेयाकारकारे भी घट न होय तौ तिसके आश्रय जो करणेयोग्य कार्य है ताका निरास होय । बहुरि ज्ञानाकारकरि भी घट होय तो पटादिकका आकार भी ज्ञानका आकार है सोभी घट ठहरे । ऐसै ये दोय संग हैं ॥ १० ॥ ऐसैही इनके पांच पांच भंग आर कहिये तब सात सात भंग होय, सो भी दिखाईये हैं। एक घट तथा अघट दोय कहे ते परस्पर भिन्न नांही हैं। जो जुदे होय तो एक आधारपणांकारी दोऊके नामकी तथा दोऊके ज्ञानकी एक घट वस्तुविपैं वृत्ति न होय, घटपटवत्। तातैं परस्पर आविनाभाव होते दोऊमैं एकका अभाव होते दोऊका अभाव होय। तब इसके आश्रय जो व्यवहार ताका लोप होय। तातैं यहु घट है सो घट अघट दोऊ स्वरूप है। सो अनुक्रमकरि वचनगोचर है ॥ ३ ॥ बहुरि जो घट अघट दोऊ स्वरूप वस्तुक्रूं घटही कहिये तौ अघटका ग्रहण न होय । अघटही कहिये तौ घटका ग्रहण न होय। एकही शब्दकरि एककाल दोऊ कहैं न जाय तातें अवक्तव्य हैं ॥ ४ ॥ बहुरि घट-स्वरूपकी मुख्यताकरि कह्या जो वक्तव्य तथा युगपत् न कह्या जाय ताकी मुख्यताकरि घट अवक्तव्य है ॥५॥ तैसैं कह्या प्रकारकरि अघट अवक्तव्य है ॥ ६ ॥ बहुरि तैसैं क्रमकारी दोऊ कहे जाय युगपत् कहे न जाय ताकारी घट अघट अवक्तव्य है ॥ ७ ॥ ऐसैं यहु सप्तभंगी सम्यग्दर्शनादिक तथा जीवादिक पदार्थनिविपैं द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक नयका

सर्वार्थ

सि जि

टी का

**er 9** 

ਰ ਚ-

ग्ने का

पान

રહ

अवक्तव्य ह ॥ ७ ॥ एस यह सतमगा सम्पर्पराणपुग सना पास्ता सराम स्वाप्ति प्रस्पत मुख्यगौणभेदकरि लगाइये तब अनंत वस्तु तथा अनंत धर्मके परस्पर विधिनिपेधतैं अनंत सप्तभंगी होय हैं । इनिहीका सर्वथा एकांत अभिप्राय होय तब मिथ्यावाद है ॥ बहुरि वचनरूप प्रमाणसप्तभंगी तथा नयसप्तभंगी होय है ॥ इहां प्रमाणविषय तौ अनंतधर्मात्मक वस्तु है । तहां एकही वस्तुका वचनके सर्वधर्मनिकी अभेदवृत्तिकरि तथा अन्यवस्तुके अभेदके उपचारकरि प्रमाणसप्तभंगी होय है । बहुरि

है । वहुरि अन्यस्वरूपकरि अघट है । जो कपालादि कुशूलांत स्वरूपकारे भी घट होय तौ घटअवस्थाविपै भी तिनिकी प्राप्ति होय । उपजायवा निमित्त तथा विनाशकै निमित्त पुरुपका उद्यम निष्फल होय । तथा अंतरालवर्ती पर्याय घटस्व-रूपकारी भी घट न होय तौ घटकरि करनेयोग्य फल न होय । ऐसै ये दोय भंग भये ॥ ४ ॥ अथवा क्षण क्षण प्रति द्रव्यके परिणामकै उपचय अपचय भेदतें अर्थांतरपना होय है । यतिं ऋजुसूत्रनयकी अपेक्षातै वर्तमानस्वभावकरि घट है । अतीत अनागत स्वभावकरि अघट है । ऐसैं न होय तौ वर्तमानकी ज्यौं अतीत अनागत स्वभावकरि भी घट होय तव एकसमयमात्र सर्वस्वभाव होय । वहुरि अतीत अनागतकी ज्यें वर्तमान खभाव भी होय तौ वर्तमानघट-खभावका अभाव होते घटका आश्रयरूप व्यवहारका अभाव होय । जैसे विनस्या तथा नांही उपज्यां घटके घटका व्यवहारका अभाव है तैसे यहभी ठहरे ऐसै दोय भंग यह भये ॥ ५ ॥ अथवा तिस वर्तमान घटविपें रूपादिकका समुदाय परस्पर उपकार करनेवाला है । ता विपें प्रथुवुन्नोदरादि आकार है सो घटका खात्मा है । अन्य सर्व परात्मा है। तिस आकार तौ वट है। अन्य आकारकरि अवट है। वटका व्यवहार तिसही आकारतें है। तिस विना अभाव है। तो पूथुवुन्नोदराद्याकारकरि भी घट न होय तौं घट काहेका ?। वहुरि जो इतर आकारकरि घट होय तौ आकार-ज्ञून्यविपैंभी घटव्यवहारकी प्राप्ति आवै । ऐसे ये दोय भंग हैं ॥ ६ ॥ अथवा रूपादिकका संनिवेप जो रचनाविशेप आकार तहां नेत्रकरि घट ग्रहण होय है। ता व्यवहारविपें रूपको प्रधानकरि घट ग्रहण कीजिये तहां रूप घटका स्वात्मा है। वहुरि यामैं रसादिक हैं ते परात्मा हैं। सो घटरूपकारी तौ घट है रसादिककारी अघट है। जातें ते रसादिक न्यारे न्यारे इंद्रियनिकरि ग्राह्य हैं । जो नेत्रकारे घट ग्रहण कीजिये है तैसे रसादिक भी ग्रहण करे तो सर्वके रूपपणांका प्रसंग आवै तौ अन्य इंद्रियनिकी कल्पना निरर्थक होय । वहुरि रसादिककीज्यों रूपभी घट ऐसा नेत्र नांही ग्रहण करें तौ नेत्रगोचरता या घटमें न होय । ऐसै ये दोय भंग भये ॥ ७ ॥ अथवा शञ्दके भेदतें अर्थका भेद अवश्य है । इस न्यायकरि घट कुट शब्दनिकै अर्थभेद हैं । तातें घटनेतें तो घट नाम है । वहुरि कुटिलतातें कुट नाम है । तातें तिस क्रियारूप परिणतिके समयही तिस शब्दकी प्रवृत्ति हो है । इस न्यायतैं वटनक्रियाविपैं कर्तापणां है सो ही घटका स्वात्मा है । कुटिलतादिक परात्मा है । तहां घटकियापरिणतिक्षणहीमें घट है । अन्यकियामें अघट है । जो घटनक्रिया-परिणति मुख्यकरि भी घट न होय तौ घटव्यवहारकी निवृत्ति होय वहुरि जो अन्यकिया अपेक्षा भी घट होय तौ तिस कियाकरि रहित जे पटादिक तिनिविपैभी वटशब्दकी इत्ति होय । ऐसे ये दोय भंग भये ॥ ८ ॥ अथवा घट शब्द उच्चारते उपज्या जो यटके आकार उपयोग ज्ञान सो तौ घटका स्वात्मा है। अरु वाह्य घटाकार है सो परात्मा है।

सर्वार्थ

सि द्धि

टी का

म १

I 🖗

ਹ ਚ--

नि का

पान

રદ્દ

बाह्य घटके अभाव होतें भी घटका व्यवहार हैं। सो घट उपयोगाकारकरि घट है। बाह्याकारकरि अघट है। जो उप-योगाकार घटस्वरूपकारे भी अघट होय तौ वक्ता श्रोताके हेतुफलभूत जो उपयोगाकार घटके अभावतें तिस आधीन व्यवहारका अभाव होय । वहुरि जो उपयोगतें दूरिवर्ती जो बाह्य घट भी घट होय तौ पटादिकके भी घटका प्रसंग होय । ऐसे ये दोय भंग भये ॥ ९ ॥ अथवा चैतन्यशक्तिका दोय आकार हैं। एक ज्ञानाकार है एक ज्ञेयाकार है । तहां ज्ञेयतें जुड्या नांही ऐसा आरसाका विनां प्रतिबिंब आकारवत तौ ज्ञानाकार है । बहुरि ज्ञेयतें जुड्या प्रतिबिंवसहित आरसाका आकारवत ज्ञेयाकार है । तहां घट ज्ञेयाकाररूप ज्ञान तौ घटका स्वात्मा है । घटका व्यवहार याहीतें चल्ठे है। बहुरि विना घटाकार ज्ञान है सो परात्मा है । जातें सर्वज्ञेयतें साधारण है । सो घट ज्ञेयाकारकारे तौ घट है । विना घटाकार ज्ञानकरि अघट है । जो ज्ञेयाकारकरि भी घट न होय तौ तिसके आश्रय जो करणेयोग्य कार्य है ताका निरास होय । बहुरि ज्ञानाकारकरि भी घट होय तौ पटादिकका आकार भी ज्ञानका आकार है सोभी घट ठहरे । ऐसे ये दोय अंग हैं ॥ १० ॥

सर्वार्थ

सि खि

री का

**87** 9

0 0 \* ऐसैही इनके पांच पांच भंग आर कहिये तब सात सात भंग होय, सो भी दिखाईये हैं। एक घट तथा अघट दोय कहे ते परस्पर भिन्न नांही हैं। जो जुदे होय तो एक आधारपणांकरि दोऊके नामकी तथा दोऊके ज्ञानकी एक घट वस्तुविपैं वृत्ति न होय, घटपटवत्। तातैं परस्पर आविनाभाव होते दोऊमैं एकका अभाव होते दोऊका अभाव होय। तब इसके आश्रय जो व्यवहार ताका लोप होय। तातैं यहु घट है सो घट अघट दोऊ स्वरूप है। सो अनुक्रमकरि वचनगोचर है ॥ ३ ॥ बहुरि जो घट अघट दोऊ स्वरूप वस्तुक़ूं घटही कहिये तौ अघटका ग्रहण न होय। अघटही कहिये तौ घटका ग्रहण न होय। एकही शब्दकारि एककाल दोऊ कहै न जाय तातैं अवक्तव्य है ॥ ४ ॥ बहुरि घट-रवरूपकी मुख्यताकरि कह्या जो वक्तव्य तथा युगपत् न कह्या जाय ताकी मुख्यताकरि घट अवक्तव्य है ॥ ५ ॥ तैसैं कह्या प्रकारकरि अघट अवक्तव्य है ॥ ६ ॥ बहुरि तैसैं क्रमकारि दोऊ कहे जाय युगपत् कहे न जाय ताकरि घट अघट अवक्तव्य है ॥ ७ ॥ ऐसैं यहु सप्तभंगी सम्यग्दर्शनादिक तथा जीवादिक पदार्थनिविषैं द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक नयका मुख्यगौणभेदकारि लगाइये तब अनंत वस्तु तथा अनंत धर्मके परस्पर विधिनिपेधतैं अनंत सप्तभंगी होय हैं । इनिहीका सर्वथा एकांत अभिप्राय होय तब मिथ्यावाद है ॥

बहुरि वचनरूप प्रमाणसप्तभंगी तथा नयसप्तभंगी होय है ॥ इहां प्रमाणविषय तौ अनंतधर्मात्मक वस्तु है । तहां 🕻 एकही वस्तुका वचनके सर्वधर्मनिकी अभेदवृत्तिकारे तथा अन्यवस्तुके अभेदके उपचारकारे प्रमाणसप्तभंगी होय है । बहुरि 🕻

ग्नि का पान

રહ

व च-

नयका विषय एकधर्म है तातें तिस धर्मकी भेदवृत्तिकरि तथा अन्यनयका विपय जो अन्यधर्म ताके भेदके उपचारकार नयसप्तभंगी होय है। इहां कोई पूछे, अनेकांतही है ऐसै भी एकांत आवे है तव अनेकांतही कैसे रह्या ? ताका उत्तर — यहु सत्य है, जो अनेकांत है सो भी अनेकांतही है। जातें प्रमाणवचनकारि तौ अनेकांतही है। नयवचनकारि उत्तर — यहु सत्य है, जो अनेकांत है सो भी अनेकांतही है। जातें प्रमाणवचनकारि तौ अनेकांतही है। नयवचनकारि एकांतही है। ऐसै एकांतही सम्यक् है जातें प्रमाणकी सापेक्षा भई। वहुरि जहां निरपेक्ष एकांत है सो मिथ्या है। एकांतही है। ऐसै एकांतही सम्यक् है जातें प्रमाणकी सापेक्षा भई। वहुरि जहां निरपेक्ष एकांत है सो मिथ्या है। इहां कोई कहै, अनेकांत तौ छठमात्र है। पळेकी युक्ति वाधनेकूं अवलंवन है। तहा कहिये छठका ठक्षण तौ अर्थका विकल्प उपजाय पैछेका वचन खंडन करना है। सो अनेकांत ऐसैं नाही। जातें दोय धर्मकी प्रधान गौणकी अपेक्षाकारि वस्तु जैसै है तैसैं कहै है, यामें छठ कहां ? वहुरि कोई कहै, दोय पक्ष साधना तौ संशयका कारण है। ताक़्रं कहिये, जो, संशयका स्वरूप तौ दोऊ पक्षका निश्चय न होय तहां है। अनेकांतधिपें तौ दोऊ पक्षके विपय प्रत्यक्ष निश्चित नेदतें सर्वया भेद नांही है। जैसैं एकडी पुरुपविधें पितापणा पुत्रपणां इत्यादिक विरुद्धधर्म हिं, तिनिके कहनेकी मुख्य-गौणविवक्षाकारि विरोध नांही तैसें इहां भी जाननां॥

सर्वार्थ |

सि न्दि

टी का

अग 🤋

व च-

नि का

पान

26

आगें प्रमाणनयनिकरि जाणे जे जीवादिक पदार्थ, तिनिके अधिगमका अन्य उपाय दिखावनेकै अर्थि सूत्र कहे हैं---

## ॥ निर्देशखामित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानतः ॥ ७ ॥

याका अर्थ- निर्देश, सामित्व, साधन, अधिकरण, श्यिति, विधान इनि छह अनुयोगकारे भी सम्यग्दर्शन आदि तथा जीव आदि पदार्थनिका अधिगम होय है ॥ तहां निर्देश तौ स्वरूपका कहनां । स्वामित्व काहिये अधिपतिपनां साधन कहिये उत्पत्तिका कारण । अधिकरण कहिये अधिष्ठान आधार । श्यिति कहिये कालका प्रमाण । विधान कहिये प्रकार ॥ ऐसे इनिका द्वंद्रसमासकारे वहुवचनरूप करण अर्थ प्रमाणनयकी ज्याँ जाननां । संक्षेपतैं तौ अधिगमका उपाय प्रमाणनय कहे । वहारे मध्यमस्थानतें शिष्यके आशयके वशकरि इनि निर्देश आदि अनुयोगनिकारे कहना । तहा कहा वस्तु हे ? कौनकै हं ? काहेकारे हे ? कौनविपें हे, कितेककाल हे ? के प्रकार हे ? ऐसे छह प्रश्न होतें, इनिका उत्तर कहनां ते निर्देशादिक हैं । उदाहरण- सम्यग्दर्शन कहा हे ? ऐसे प्रन्न होतें तत्त्वार्थश्रद्धान हे सो सम्यग्दर्शन है । अथवा याके नाम, स्थापना, दृच्य, भाव कहने सो निर्देश है । बहुरि सम्यग्दर्शन कौनकै हे ? ऐसा प्रश्न होतें सामान्य-

बहुरि विशेषकारी कहना तब गतिके अनुवादकारी नरकगातविपैं सर्वपृथ्वीनिमैं नारकी जीवानिकै पर्याप्तककै औपशामिक 🥍 क्षायोपशमिक है । बहुरि पहली पृथ्वीविषें पर्याप्तक अपर्याप्तक जीवनिकै क्षायिक अरु क्षायोपशमिक है । बहुरि तिर्य-ग्गतिविषें तिर्यच पर्याप्तककै औपशमिक होय है। बहुरि क्षायिक क्षायोपशमिक पर्याप्तक अपर्याप्तक दोऊनिहीकै होय है। बहुरि तिर्यचणीकै क्षायिक नांही है । औपरामिक क्षायोपरामिक पर्याप्तककैही होय है । अपर्याप्तककै नांही होय है । ऐसेही मनुष्यगतिविषे पर्याप्तक अपर्याप्तककै क्षायिक क्षायोपशमिक है । बहुरि औपशमिक पर्याप्तकहीकै होय है । बहुरि मनुष्यणीकै तीनूही हैं । सो पर्याप्तकहीकै है अपर्याप्तककै नांही है । बहुरि याकै क्षायिकसम्यक्त्व आव वेदकरिही है । बहुरि देवगतिविषे देव पर्याप्तक अपर्याप्तकनिकै तीनूंही है । तहां औपरामिक अपर्याप्तककै चारित्रमोहका उपरामकरि उपशमश्रेणीविर्षे मरण करे तिनिकै द्वितीयोपशम होय ॥ यह प्रथमेापशम अपर्याप्तमैं काहूकैही न होय है । बहुरि भव-नवासी व्यंतर ज्योतिषी देवनिकै अरु इनिकी देवांगनाके अर सौधर्म ईशानकी कल्पवासिनी देवांगनानिकै क्षायिक तौ होयही नांही । अरु इनिकै पर्याप्तकनिकै औपशामिक क्षायोपशमिक है ॥ बहुरि इंद्रियानुवादकरि संज्ञी पंचेंद्रियजीवनिकै तीनूंही हैं । अन्यकै नाही है ॥ बहुरि कायके अनुवादकरि त्रसकायि-कजीवनिकै तीनूंही हैं अन्यकै नांही हैं ॥ बहुारे योगके अनुवादकारे मन वचन काय तीनूंही योगकै तीनूंही हैं । अयो-गीनकै क्षायिकही है ॥ बहुरि वेदके अनुवादकारि तीनूंही वेदवालेकै तीनूंही हैं । वेदरहितकै औपशामिक क्षायिकही है । बहुरि कषायके अनुवादकरि कोध मान माया लोभ च्याऱ्यों कषायवालेके तीनूंही हैं । कषायरहितके औपशमिक क्षायिक हैं ॥ बहुरि ज्ञानके अनुवादकारी मति आदि पांचूंही ज्ञानवालेके सामान्यकरि तीनूंही हैं । केवलज्ञानीनिके क्षायिकही है ॥ बहुरि संयमके अनुवादकारि सामायिकच्छेदोपस्थापनासंयमीनिकै तीनूंही है। परिहारविशुद्धिवालेकै औपशमिक नांही है, अन्य दोय हैं । सूक्ष्मसांपराय यथाख्यात संयमीनिकै औपशमिक क्षायिक है । संयतासंयतके अरु असंयतके तीनूंही हैं ॥ बहुरि दर्शनके अनुवादकरि चक्षु अचक्षु अवधिदर्शनवालेकै तीनूंही है । केवलदर्शनवालोंकै क्षायिकही है ॥ लेश्याके अनु-वादकारी छहू लेक्यावालोंकै तीनूं होय हैं । लेक्यारीहतकै क्षायिकही है ॥ बहुरि भव्यानुवादकारी भव्यकै तीनूंही हैं अभ-व्यकै नांही है ॥ बहुरि सम्यक्त्वके अनुवादकारी जहां जो सम्यग्दर्शन तहां सोही जाननां ॥ बहुरि संज्ञीके अनुवादकारी संज्ञीनिकै तीनूंही हैं । असंज्ञीनिकै नांही है । दोऊनितैं रहितकै क्षायिकही है ॥ आहारकके अनुवादकरि आहारकनिकै तीनूंही हैं । अनाहारकानिकै छन्नस्थकै तीनूंही हैं । केवळी समुद्धातसहितकै क्षायिकही है ॥ ऐसै चौदह मार्गणाभेदकरि सम्यग्दर्शनका संवामित्व कह्यां ॥ ١¥١

सवार्थ

सि द्धि

टी का

अ. १

व च-

नि का

पान

ર९

बहुरि सम्यग्दर्शन काहेकरि उपजै है १ ऐसैं पूछै याका साधन कहै हैं ॥ तहां साधन दोय प्रकारका है । अभ्यंतर, बाह्य । तहां अभ्यंतर तौ दर्शनसोहकर्मका उपशम क्षय क्षयोपशम ये तीन हैं । वहुरि वाह्य नारकी जीवनिकै तीसरी प्रथिवीताई तौ कोई जीवकै जातिस्मरण है, कोईकै धर्मका श्रवण है, कोईकै तहांसंवंधी वेदनादुःख है । बहुरि चवथी प्रथिवीती ठगाय सातमीताई जातिस्मरण अरु वेदनाका अनुभव ये दोयही कारण हैं । वहुरि तिर्यचनिकै कोईकै जातिस्मरण है, कोईकै धर्मश्रवण है, कोईकै जिनविंवका दर्शन है । वहुरि मनुष्यनिकैभी तैसेंही है । वहुरि देवनिके कोईकै जातिस्मरण है कोईकै धर्मश्रवण है , कोईकै जिनविंवका दर्शन है । वहुरि मनुष्यनिकैभी तैसेंही है । वहुरि देवनिके कोईकै जातिस्मरण है । कोईकै धर्मश्रवण है । कोईकै तीर्थकरकेवळीनिका कल्याणिकादिकी महिमाका दर्शन है । कोईकै देवनिकी क्रेईकै जातिस्मरण देखना है, सो आनतकै पहली सहस्रारस्वर्गताई है । वहुरि आनत प्राणत आरण अच्युतनिकै देवकि देवनिकी क्रद्दीका देखना है, सो आनतकै पहली सहस्रारस्वर्गताई है । वहुरि आनत प्राणत आरण अच्युतनिकै देवक्रीद्दर्शनविनां अन्य तीन कारण हैं । वहुरि नवग्रैवेयकवासीनिकै केईकै जातिसिरण है, केईकै धर्मश्रवण है । वहुरि अनुदिश अनुत्वर्ग विमान– वासीनिकै यहु कल्पना नाही है । तहां सम्यग्दर्शनवालेही उपजै हैं ॥ बहुरि सम्यग्दर्शनका अधिकरण कहा है १ ऐसैं पुछै कहै हे । अधिकरण दोय प्रकार है । वाह्य अभ्यंतर । तहां

ਕ च-

नि का

पान

30

पहुर सम्यग्दशनका आधकरण कहा ह*र* एस पूछ कहे ह । आधकरण दाय प्रकार हे । वाह्य अभ्यतर । तहा अभ्यंतर तौ स्वस्वामिसंवंधकै योग्य आत्माही है । जातैं कारकनिकी प्रवृत्ति विवक्षातैं है । वहुरि वाह्य अधिकरण एक राजू चोडी चोदा राजू उंची लोकनाडी है । सम्यग्दर्शन त्रसनाडीहीमैं पाईए है ॥ वहुरि सम्यग्दर्शनकी स्थिति केती है ? ऐसै पूछे; कहै है । औपशमिककी जघन्य उत्क्रुप्ट अंतर्मुहूर्तकी है क्षायिककी संसारी जीवकै जघन्य अंतर्मुहूर्तकी, उत्कुप्ट तेतीस सागर अर अंतर्मुहूर्त अधिक आठ वर्ष घाटी दोय कोडि पूर्व अधिक है । अत्र मुक्तजीवकै सादि अनंत काल है । वहुरि क्षायोपशमिककी जघन्य अंतर्मुहूर्त उत्क्रुप्ट छ्यासठि सागरोपमकी है ॥ वहुरि सम्यग्दर्शन केते प्रकार है ? ऐसे पूछे कहै है । तहां सामान्यतैं तौ सम्यग्दर्शन एक है । वहुरि निसर्गज अधिनमज भेदतैं दोय प्रकार है । वहुरि औपशमिक-क्षायिक-क्षायोपशमिक-भेदतें तीन प्रकार है । वहुरि निसर्गज अधिगमज भेदतैं दोय प्रकार है । वहुरि औपशमिक-क्षायिक-क्षायोपशमिक-भेदतें तीन प्रकार है । ऐसे शब्दतें तौ संख्यातभेद है ॥ वहारि अर्थतें असंख्यात तथा अनंत भेद हो है । ते अद्वाता अद्वान करनेयोग्य वस्तुके भेदतें जानने ॥ ऐसै विधान कह्या ॥ ऐसैं निर्देशादिककी विधि ज्ञानचारित्रविर्पे वहुरि जीव आदि पदार्थनिविर्पे आगमके अनुसार लगावणी ॥

डहां विशेप कहिये हैं। ये निर्देशादिक श्रुतप्रमाणके विशेप व्यवहार अशुग्ढद्रव्यार्थिककूं कह्या है। सो शब्दात्मक तथा ज्ञानात्मक दोऊही प्रकार जाननें। इनिर्तें अधिगम जीवादिकका होय है॥ वहुरि कोई अन्यवादी कहैं — वस्तुका स्वरूप तौ वचनगोचर नांही, निर्देश काहेका करिये ? ताकूं कहिये — यह तेरा कहना सत्य है की नाही ? जो कहेगा सत्य है तौ वस्तूका कहना भी सत्य है। वहुरि कहैगा मेरा कहना भी असत्य है, तौ काहेकूं कहै। असत्यकूं कौन अंगी–

सर्वार्थ सि द्धि टी का

ধ্য ১

कार करैंगा ? बहुरि कोई वादी कहै, काहुकै काहूका संवंध नांही, तातें कोईका कोई स्वामी नांही, तातें स्वामित्व कहना अयुक्त है। ताक्रूं कहिये — जो, संवंध न होय तौ सर्वव्यवहारका ठोप होय। तातें कथंचित संवंध प्रमाणसिद्ध है। तहां द्रव्य क्षेत्र काळ भावक़ी प्रत्यासत्ति कहिये। निकटताका विशेप है, सो संबंध है। तहां कोई पर्यायके कोई पर्यायकरि समवायतें निकटता है। ताक्रूं द्रव्यप्रत्यासत्ति कहिये। जैसें सरणके अर अनुभवकै एक आत्माविपें समवाय है। ऐसें न होय तौ जाका अनुभव पूर्व होय ताहीका स्मरण कैसें होय ? बहुरि वगुठाकी पंक्तीकै अर जठकै क्षेत्रप्रत्यासत्ति है। वहुरि सहचर जे सम्यग्दर्शन ज्ञानसामान्य तथा शरीरविपें जीव अर स्पर्शविशेप तथा पहळी पीछे उदय होय ऐसे मरणी कृत्तिका नक्षत्र तथा क्रृत्तिका रोहिणी नक्षत्र इनिकै काठप्रत्यासत्ति है। तथा गऊ गवयका एकरूप तथा केवळीसिद्धके केवळज्ञान एकस्वरूपपणां ऐसे भावप्रत्यासत्ति है सो यहु प्रत्यासत्ति है, सो ही संवंध है। यामें वाधा नांही । तातें जो संवंध है सोही स्वामीपणांकी सिद्धि करै है। बहुरि यहु संवंध है सो ही कार्यकारणभावकी सिद्धि करै है। ऐसें न होय तौ

व च-

नि का

पान

३१

**\*** 

बहुरि आधार-आधेयभाव द्रव्यगुणादिकका प्रसिद्ध ही है । बहुरि स्थिति है सो भी प्रमाणसिद्ध है । सर्वथा क्षण-स्थायीही तत्त्वकूं माने सर्वव्यवहारका ळोप होय । ऐसैंही विधान प्रमाणसिद्ध है । जो एकप्रकारही वस्तु मानिये तौ प्रत्यक्ष अनेक वस्तु है ते कैसे ळोप करिये ? अर प्रत्यक्षकूं असत्य मानिये तव शून्यताका प्रसंग आवे । तातें निर्देश आदिकरि जीव आदि पदार्थनिका अधिगम करनां ॥ इहां उदाहरण— निश्चय व्यवहार तौ नय, अरु दोऊ युगपत् प्रमाण इनिकरि करणां, तहां निश्चयनय तौ हहां एवंभूतकूं कह्या है । बहुरि व्यवहार अग्रुद्ध द्रव्यार्थिककूं कह्या है । तहां निश्चयनयतें तौ अनादिपारिणामिक जो चैतन्यरूप जीवतत्त्व, ताकरि परिणमता होय, ताकूं जीव कहिये । बहुरि व्यव-हारनयकरि औपशमिक आदि च्यारि भावस्वरूप जीवतत्त्व, ताकरि परिणमता होय, ताकूं जीव कहिये । बहुरि व्यव-हारनयकरि औपशमिक आदि च्यारि भावस्वरूप जीवक्तूं कहे हैं । बहुरि निश्चयतें तौ अपने चैतन्य परिणामका स्वामी है ॥ व्यवहारतैं च्या-यों भावनिका स्वामी है । वहुरि निश्चयतें तौ जीवत्वपरिणामका साधन है । व्यवहारतैं च्या-यांरी भावनिका साधन है । वहुरि निश्चयतैं अपने प्रदेशनिकै आधार है । व्यवहारतैं शरीरकै आधार है । वहुरि निश्चयतैं जीवन समयस्थिति है । व्यवहारतैं दोय समय आदि स्थिति है तथा अनादि सांत स्थिति हे । बहुरि निश्चयतैं जीवन हे । व्यवहारतैं नारक आदि संख्यात असंख्यात अनंत विधान हे । बहुरि प्रमाणतैं दोऊं नयका समुदायरूप स्वभाव हे । इत्यादि जीवादि पदार्थनिविर्षे आगमतैं आविरोध निर्देशादिका उदाहरण जाननां ॥

सर्वार्थ सि द्धि टी का

श. १

आगे, कह्या इनिहीकरि जीवादिकका अधिगम होय है, कि और भी अधिगमका उपाय है ? ऐसैं पूछें कहे हैं कि और भी है, ऐसा सूत्र कहे हैं—

॥ सत्सङ्ख्याक्षेत्रस्पर्शनकालान्तरभावाल्पबहुत्वैश्च ॥ ८ ॥

सर्वार्थ

सि ज़ि

री का

म 🤋

व च-

नि का

पान

32

याका अर्थ--- सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अंतर, भाव, अल्पवहुत्व इनि आठ अनुयोगनिकरि भी जीवादिक पदार्थनिका अधिगम होय है ॥ तहां सत् ऐसा अस्तित्वका निर्देश है । सत् शब्द प्रशंसादिकवाची भी है, से। इहां न लेणां । वहुरि संख्या भेदनिकी गणना है । क्षेत्र निवासक्नं कहिये से। वर्तमानकालका लेणा । स्पर्शन त्रिकालगोचर है । वहुरि काल निश्चयव्यवहारकरि दोय प्रकार है, ताका निर्णय आगे कहसी । बहुरि अंतर विरहकालक्नं कहिये । भाव औपशमिक आदि स्वरूप है । अल्पवहुत्व परस्पर अपेक्षाकरि थोरा घणां विशेपकी प्रतिपत्ति करना । इन आठ अनु− योगनिकरि सम्यग्दर्शनादिक वहरि जीवादिक पदार्थनिका अघिगम जाननां ॥ इहां प्रश्न- जो, पहले सूत्रमैं निर्देशका ग्रहण है ताहीतें सत्का ग्रहण सिन्द्र भया । वहुरि विधानके ग्रहणतें संख्याकी प्राप्ति भई । अधिकरणके ग्रहणतें क्षेत्रका अर स्पर्शनका ज्ञान होय हैं । स्थितिके ग्रहणते कालका ग्रहण आया । भावका ग्रहण नामादि निक्षेपविपैं हेही । फेरि इनिका ग्रहण इन सूत्रमैं कौन अथि किया ? ताका समाधान आचार्य कहे हैं--- जो; यह तौ सत्य है । पहले सूलतें सिद्ध तौ होय है । परंतु तत्त्वार्थका उपदेश भेदकारी दीजिये है । सो शिण्यके आशयतें है । जातें केई शिष्य तौ संक्षेपरुचिवाले हैं थेरिमं वहुत समझे । वहुरि केई शिष्य विस्ताररुचिवाले हैं, वहुत कहे समझें । वहुरि केई शिष्य मध्यमरुचिवाले हैं, वहुतसंक्षेपतें भी नाही समझैं । वहुत विस्तार किये भी नाही समझैं । वहुरि सत्पुरुपनिके कहनेका प्रयास है सो सर्वही प्राणीनिके उपकारके अर्थ है । याते अधिगमका उपाय भेदकारी कह्या है । जो ऐसें न कहै ताँ प्रमाणनयानिकारी ही अधिगमकी सिद्धि हो है। अन्य कहना निष्प्रयोजन ठहरे । तातें भेदकारी कहनां युक्त है॥ तहां जीवदव्यकूं आश्रयकारे सत् आदि अनुयोग द्वार निरूपण कारेये हैं । जीव हैं ते चोदह गुणस्थाननिविषें व्यव-स्थित है। तिनिके नाम- १ मिथ्यादृष्टि । २ सासादनसम्यग्दृष्टि । ३ सम्यक्तिथ्यादृष्टि । ४ असंयतसम्यग्दृष्टि । ५ संयतासंयत । ६ प्रमतसंयत । ७ अप्रमत्तसंयत । ८ अपूर्वकरण गुणस्थानविपें उपशमक क्षपक । ९ अनिवृत्ति वादर सांपरायस्थानविपें उपशमक क्षपक । १० सूक्ष्मसापरायस्थानविपें उपशमक क्षपक । ११ उपशातकपाय वीतराग छद्मस्थ । १२ क्षीणकपाय वीतरागछ्यस्थ । १३ सयोगकेवळी । १४ अयोगकेवळी । ऐसं चौदह गुणस्थान जानने । वहुारे इनिकूं

जीवसमास संज्ञा भी कही है। सो इनिके निरूपणाके आर्थि चौदह मार्गणास्थान जानने । तिनिके नाम- गति ४। 🏹 इंद्रिय ५ । काय ६ । योग १५ । वेद ३ । कषाय २५ । ज्ञान ८ । संयम ७ । दर्शन ४ । लेश्या ६ । भव्य २ । सम्यक्तव ६। संज्ञी २। आहारक २। ऐसे॥ तहां सत्प्ररूपणा दोय प्रकार है । सामान्यकारे, विशेषकारे । तहां सामान्यकारे तौ गुणस्थानविषें कहिये । विशेप-करि मार्गणाविपैं कहिये । तहां प्रथम ही सामान्यकरि तौ मिथ्यादृष्टि सत्रूप है । सासादनसम्यग्दृष्टि सत्स्वरूप है । ऐसैं चौदहही गुणस्थान सत्स्वरूप कहने । बहुरि विशेषकरि गतिके अनुवादकरि नरकगतिविषैं सर्व पृथिवीनिविषैं आदिके च्यारि गुणस्थान हैं बहुरि तिर्यच गतिविषें च्यारि आदिके संयतासंयतकारी अधिक ऐसैं पांच हैं । मनुष्यगति-0 विषें चौदहही हैं । देवगतिविषे नरकवत् च्यारि हैं ॥ बहुरि इंद्रियके अनुवादकारे एकेंद्रियतें लगाय चतुरिंद्रियपर्यंत एक मिथ्यादृष्टिगुणस्थान है । पंचेंद्रियविषें चौदहही है ॥ बहुरि कायके अनुवादकारी पृथिवीकाय आदि वनस्पतिपर्यन्त पांच स्थावरकायविर्षे एक मिथ्यादृष्टिगुणस्थानही है । त्रसकायविषें चौदहही हैं ॥ योगके अनुवादकरि मन वचन काय तीनूंही योगविषें तेरह गुणस्थान हैं । तातें आगैं चौदहवा अयोगकेवलीमैं योग नांही है ॥ वेदके अनुवादकारे तीनूंही वेदनिमैं मिथ्यादृष्टितें लगाय अनिवृत्तिबादरतांई नव गुणस्थान हैं । वेदरहित गुणस्थान अनिवृत्तिबादरतें लगाय अयोगकेवलीपर्यंत छह गुणस्थान हैं । इहां अनिवृत्ति बादरसांपरायके छह भाग कीये । तहां तीन भाग आदिकैमैं वेद है। अंतके तीन भाग वेदरहित । तातैं दोऊ जायगा गिण्या ॥ कपायके अनुवादकरि क्रोध-मान-मायाविर्षे तौ मिथ्यादृष्टि आदि अनिवृत्तिबादरसांपरायतांई नव गुणस्थान हैं । लोभ कपायविपै तेही सूक्ष्मसांपराय अधिक दश गुणस्थान हैं । बहुरि कषायरहित उपशांतकषायतैं लगाय अयोगकेवलीतांई च्यारि गुणस्थान हैं ॥ ज्ञानके अनुवादकारे मति-अज्ञान, श्रुत-अज्ञान विभंग इनि तीनविर्षे मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्द्रृष्टि हैं । मति श्रुत अवधि इनि तीन ज्ञाननिविषें असंयतसम्यग्दृष्टि आदि क्षीणकषायपर्यत नव गुणस्थान है । मनःपर्यय ज्ञानविषें प्रमत्त-संयत आदि क्षीणकषायपर्यत सात गुणस्थान हैं । केवळज्ञानविषें सयोगकेवळी अयोगकेवळी दोय गुणस्थान हैं । संयमके अनुवादकरि संयमी तौ प्रमत्त आदि अयोगकेवळीतांई । तहां सामायिक छेदोपस्थापनशुद्धि संयमी तौ प्रमत्त-

सर्वार्थ

सि द्धि

री का

अ. १

व च-

नि का

पान

રર

सयंत आदि अनिवृत्तिवादरसांपराय गुणस्थानतांई च्यारि हैं । परिहारविशुद्धिसंयमी अप्रमत्त है, प्रमत्तसंयत भी हैं । सूक्ष्मसांपरायशुद्धिसंयमी एक सूक्ष्मसांपरायस्थानही है । यथाख्यातविहारशुद्धिसंयमी उपशांतकपाय आदि अयोगकेवळीतांई 🕻 च्यारि गुणस्थान हैं। संयतासंयत एक संयतासंयत गुणस्थानविपेंही है। असंयत, मिथ्यादृष्टि आदि च्यारि गुणस्थान आदिकेविपैंही है ॥ दर्शनके अनुवादकारे चक्षुअचक्षु दर्शनविपें मिथ्यादृष्टि आदि क्षीणकपायपर्यंत वारह गुणस्थान है । अवधिदर्शनविपें असंयतसम्यग्दृष्टि आदि क्षीणकपायपर्यंत नव गुणस्थान हैं केवलदर्शनविपे सयोगकेवली अयोगकेवली हैं ॥ लेक्याके अनुवादकारी कृष्ण नील कापोत लेक्याविप मिथ्यादृष्टि आदि असंयत सम्यग्द्र्ष्टीपर्यन्त है । तेज पद्मलेक्या-विपैं मिथ्यादृष्टि आदि अप्रमत्तपर्यन्त सात है । शुक्ललेश्याविपैं मिथ्यादृष्टि आदि सयोगकेवलीपर्यत तेरह हैं । लेश्यारहित अयोगकेवली है ॥ भन्यके अनुवादकारे भन्यविपें चौदहही हैं । अभन्यविपें आदिका एकही है । सम्यक्त्वके अनुवादकारे क्षायिकसम्य-क्त्वविर्षे असंयतसम्यग्ट्रष्ट्यादि अयोगकेवलीपर्यंत ग्यारह हैं । क्षायोपशमिकसम्यक्त्वविषें असंयतसम्यग्ट्रष्ट्यादि अप्रमत्तपर्यत च्यार हैं । औपगमिकसम्यक्त्वविप असंयतसम्यग्ट्टि आदि उपशांत कपायपर्यंत आठ है । सासादनसम्यग्दृष्टि सम्य-झिथ्यादृष्टि मिथ्यादृष्टि अपने अपने गुणस्थान हें ॥ संज्ञीके अनुवादकरि संज्ञीकेविपें आदितें लगाय वारह गुणस्थान हें । असंज्ञीकेविपें एक मिथ्याद्दाष्टिही है । दोऊंतें रहित सयोगकेवली अयोगकेवली है ॥ आहारकके अनुवादकरि आहारकविष मिथ्यादृष्टि आदि सयोगकेवळीपर्यंत तेरह हैं । अनाहारकविषे विग्रहगतिविषे मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्दृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टि ए तीन गुणस्थान हैं । समुद्धातसहित सयोगकेवली है अर अयोगकेवली है वहुरि सिद्धपरमेष्टी है ते अतीतगुणस्थान हैं । ऐसें सत्की प्ररूपणा तो कही ॥ अव संख्याप्ररूपणा कहिये हैं । सो भेदनिके गणनाक्नं संख्या कहिये हैं । सो दोय प्रकार । सामान्यकरि गुणस्थान विपें, विगेषकरि मार्गणानिविपें । तहां सामान्यकरि मिथ्यादृष्टि जीव तौ अनंतानंत हैं । सासादनसम्यग्दृष्टि सम्यझिथ्या-दृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टि संयतासंयत पल्यके असंग्व्यातचे भागपरिमाण हैं । प्रमत्तसंयत पृथक्त्व कोडिसंख्या हैं । इहां पृथक्त्व ऐसी आगममें संज्ञा है । सो तीन कोडीकै उपरि नवकोडीकै नीचै जाननी । ते ५९३९८२०६ हे । अप्रमत्त− । संयतसंख्या है ते प्रमत्तसंयतनितै आधे हैं । ते २९६९९०३ है । वहुरि च्यारि उपशमश्रेणीवाले प्रवेशकारे तौ एक 🥐

सर्वार्थ

सि दि

टी का अ व च-

नि का

पान

अथवा दोय तीन आदि उत्कृष्ट चोवनतांई हैं । वहुारी इनिका सर्वकालके भेले होय तव संख्यात हैं । एक गुणस्थानके 🕅 २९९ । च्यारिनिके जोडिये तव ११९६ होय । च्यारि क्षपक श्रेणीवाले बहुरि अयोगकेवली प्रवेशक़रि एक दोय तीन आदि उत्क्रप्ट एकसो आठतांई अपनां अपनां कालके भेले होय तब संख्यात होय । एक गुणस्थानमैं ५९८ । पांच गुणस्थानके जोडिये तव २९९० होय । सयोगकेवली प्रवेशकरि एक दोय तीन आदि उत्कृष्ट एकसो आठतांई है । या गुणस्थानके भेळे होय तब पृथक्त्व ळाख होय है ते ८९८५०२ होय । ऐसैं प्रमत्तसंयततै लगाय अयोगकेवलीपर्यत सर्वसंयमी जोडिये तव नवकोडि तीन घाटि होय हैं । ८९९९९९७ ॥ टीका अ.१ वहारी विशेपकारी गतिके अनुवादकरि नरकगतिविपैं पहली पृथिवीविषें नारकी जीव मिथ्याद्दप्टि असंख्यात जगच्छेणी-परिमाण हैं । सो जगत् प्रतरके असंख्यातवें भाग हैं । बहुरि दूसरी पृथिवीतें लगाय सातमीतांई मिथ्यादृष्टि श्रेणीके असंख्यातवै भाग परिमाण हैं । सो असंख्यातवां भाग असंख्यात कोडि योजनके प्रदेश होय तेते जानने । बह़ारे सर्वही प्रथिवीनिविपें सासादनसम्यग्दृष्टि सम्यझ्रिथ्यादृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टि पल्योपमकै असंख्यातवै भाग परिमाण हैं । बहुरि तिर्यचगतिविर्षे तिर्यचजीव मिथ्यादृष्टि अनंतानंत हें । सासादनसम्यग्दृष्टि आदि संयतासंयततांई पल्यकै असंख्यातवे भाग परिमाण हैं । मनुष्यगतिविर्षे मनुष्य मिथ्यांदृष्टि श्रेणीकै असंख्यातवै भाग हैं । सो असंख्यातवा भाग असंख्यात-कोडि योजनके प्रदेशमात्र जाननां । सासादनसम्यग्दष्टि आदि संयतांसंयततांई संख्यात हैं । ते सासादनविर्षे बावन कोडि हैं । मिश्रविपैं एकसो च्यारि कोडि है । असंयत सातसैं कोडि हैं संयतासंयत तेरह कोडि हैं । बहुरि प्रमत्तसंयत आदिकी संख्या सामान्योक्त कहिये गुणस्थाननिमैं कही सो संख्या जाननी ॥ देवगतिविषैं देव मिथ्यादृष्टि असंख्यात श्रेणी परिमाण हैं । सो प्रतरके असंख्यातवै भाग हैं । सासादनसम्यग्दृष्टि सम्यझिथ्यादृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टि पल्योपमके असंख्यातवै भागपरिमाण हैं ॥ इंद्रियके अनुवादकरि एकेंद्रिय मिथ्यादृष्टि अनंतानंत हैं । द्वींद्रिय त्रींद्रिय चतुरिंद्रिय असंख्यात श्रेणीपरिमाण हैं । सो प्रतरके असंख्यातवै भाग हैं । पंचेंद्रियविर्षे मिथ्यादृष्टि असंख्यात श्रेणीपरिमाण हैं । सो प्रतरकै असंख्यातवै भाग हैं । सासादनसम्यग्दाष्टे आदि अयोगकेवलीपर्यंत गुणस्थानवत् संख्या जाननी ॥ कायके अनुवादकरि पृथिवीकायिक अप्कायिक तेजस्कायिक वायुकायिक असंख्यातलोक परिमाण हैं । वनस्पतिकायिक अनंतानंत हैं। त्रसकायिककी संख्या पंचेंद्रियवत् जाननी ॥ योगका अनुवादकरि मनोयोगी वचनयोगी मिथ्यादृष्टि असंख्यातश्रेणीपरिमाण हैं । ते प्रतरकै असंख्यातवै भाग हैं । 🎼

व च-

नि का

पान

34

सर्वार्थं

सि जि

टी का

काययोगीनिविवें मिथ्यादृष्टि अनंतानंत हैं । तीनूं योगवाळे सासादनसम्यग्दृष्टि आदि संयतासंयतताई तौ पल्यके असं-ख्यातचे भागपरिमाण हैं । प्रमत्तसंयत आदि सयोगकेवळीतांई संख्यात हैं । अयोगकेवळी गुणस्थानवत् संख्या ॥ वेदके अनुवादकारे स्त्रीवेद पुरुपवेदवाले मिथ्यादृष्टि असंख्यातश्रेणी परिमाण हैं । प्रतरके असंख्यातवे भाग हैं । नपुंसकवेदी मिथ्यादृष्टि अनंतानंत है । वहुारे स्त्रीवेदी नपुंसकवेदी सासादनसम्यग्दृष्टि आदि संयतासंयततांई गुणस्थानवत् संख्या है । प्रमत्तसंयत आदि अनिवृत्तिवादरसांपरायतांई संख्यात हैं । पुरुपवेदी सासादनसम्यग्दब्टि संयतासंयततांई गुणस्थानवत् संख्या है । प्रमत्तसंयत आदि अनिवृत्तिवादरसांपरायतांई गुणस्थानवत् संख्या है । वेदरहित अनिवृत्तिवाद-रसांपराय आदि अयोगकेवलीताई सामान्योक्त कहिये गुणस्थानवत् संख्या है ॥ कपायके अनुवादकरि कोधमानमायाविपें मिथ्यादृष्टि आदि संयतासंयततांई गुणस्थानवत् संख्या है। प्रमत्तसंयत आदि अनिवृत्तिवाद्रसांपरायतांई संख्यात हैं । लोभकपायवालेका पहले कह्या सोही अनुऋम है । विशेप यह, जो, सूक्ष्मसांपरायसंयतका गुणस्थानवत् संख्या है । कपायरहित उपशांतकपाय आदि अयोगकेवळीतांई गुणस्थानवत् संख्या है ॥ ज्ञानक अनुवादकारि मति-अज्ञान श्रुत-अज्ञानवाले मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्द्रप्टि आदि गुणस्थानवत् संख्या है। विभंगज्ञानी मिथ्यादृष्टि असंख्यातश्रेणीपरिमाण हैं । ते प्रतरके असंख्यातचै भाग हैं । सासादनसम्यग्द्रष्टि पल्योपमकै असंख्यातवै भाग हैं । मतिश्रुतज्ञानी असंयतसम्यग्द्रप्टि आदि क्षीणकपायतांई गुणस्थानवत् संख्या है । अवधिज्ञानी असं-यतसमग्दपि आदि संयतासंयततांई गुणस्थानवत् संख्या है। प्रमत्तसंयत आदि क्षणिकपायतांई संख्यात हैं। मनःपर्ययज्ञानी प्रमत्तसंयत आदि क्षीणकपायतांई संख्यात हैं । केवलज्ञानी अयोगी सयोगी गुणस्थानवत् संख्या है ॥ संयमके अनुवादकारे सामायिकच्छेदोपस्थापनाशुद्धिसंयत प्रमत्तआदि अनिवृत्तिवादरसांपरायतांई गुणस्थानवत् संख्या हे । परिहारविशुद्धिसंयत श्रमत्त अश्रमत्त संख्यात हैं । सूक्ष्मसांपरायशुद्धिसंयत यथाख्यात विहारशुद्धिसंयत संयातासंयत असंयतकी गुणस्थानवत् संख्या है ॥ दर्शनके अनुवादकरि चक्षुर्दर्शनवाले मिथ्यादृष्टि असंख्यातश्रेणीपरिमाण हैं । ते प्रतरके असंख्यातवे भाग हैं । अचक्षुर्दर्शनवाळे मिथ्यादृष्टि अनंतानंत हैं । दोऊही सासादनसम्यग्दृष्टि आदि क्षीणकपायतांई सामान्योक्त काहिये गुण− स्थानवत् है । अवधिदर्ञनवाले अवधिज्ञानिवत् हें । केवलदर्शनवाले केवलज्ञानीवत् हें ॥ लेक्याके अनुवादकरि कृष्ण-नील-कापोतलेक्यावाले मिथ्याद्दष्टि आदि असंयतसम्यग्दाष्टितांई गुणस्थानवत् संख्या है । पीतपद्मेलेइयावाले मिथ्यादृष्टि आदि संयतासंयततांई स्त्रीवेदवत् है । प्रमत्त अप्रमत्त संयत संख्यात हैं । शुक्ललेझ्यावाले 🕻

व च-

नि का

पान

રૂદ્

सर्वार्थं

सि द्धि

टीका

अ १

मिथ्यादृष्टि आदि संयतासंयततांई पल्योपमके असंख्यातवे भाग हैं । प्रमत्त अप्रमत्त संयत संख्यात हैं अपूर्वकरण आदि 🖗 सयोगकेवळीतांई गुणस्थानवत् संख्या है । अलेक्यावाला गुणस्थानवत् संख्या है ॥ भव्यके अनुवादकारी भव्यविपैं मिथ्यादृष्टि आदि अयोगकेवलीपर्यंत गुणस्थानवत् संख्या है । अभव्य अनंत हैं ॥ सम्यक्तवके अनुवादकारे क्षायिकसम्यक्तवविषें असंयतसम्यग्दप्टि पल्यकै असंख्यातवे भाग हैं । संयतासंयत आदि उपशांतकषायपर्यंत मनुष्य संख्यात हैं । च्यारि क्षपक श्रेणीवाला सयोगकेवली अयोगकेवली गुणस्थानवत् है । क्षायोप− शमिक सम्यग्द्रष्टिविषैं असंयतसम्यग्द्रष्टि आदि अप्रमत्ततांई गुणस्थानवत् है । औपशमिकसम्यक्त्वविषैं असंयतसम्यग्दृष्टि असंयतासंयत पल्योपमके संख्यातचे भाग हैं । प्रमत्ताप्रमत्त संयत संख्यात हैं । च्यारि औपशमिक गुणस्थानवत् रुंख्या है । सासादनसम्यग्दण्टि सम्यझिथ्यादृष्टि मिथ्यादृष्टि गुणस्थानवत्ं संख्या है ॥ संज्ञीके अनुवादकारी संज्ञाविपै मिथ्यादृष्टि आदि क्षीणकपायपर्यंत चक्षुर्दर्शनिवत् संख्या है । असंज्ञी मिथ्यादृष्टि अनंतानंत हैं । दोऊरहित गुणस्थानवत् संख्या है ॥ आहारकके अनुवादकारी आहारकनिविषैं मिथ्यादृष्टि आदि सयोगकेवळीपर्यंत गुणस्थानवत् संख्या है । अनाहारकनिविषें मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्दृष्टि असंयत सम्यग्दृष्टि गुणस्थानवत् संख्या है। सयोगकेवळी संख्यात हैं। अयोगकेवळी गुण-स्थानवत् संख्या है । ऐसै संख्याका निर्णय कीया ॥ अब क्षेत्रप्ररूपणा कहिये हैं । तहां क्षेत्रं दोय प्रकार है । सामान्यकारी गुणस्थाननिका विशेपकारी मार्गणाका । तहां सामान्यकरि मिथ्याद्यण्टिनिका सर्वलोक क्षेत्र है । साप्तादनसम्यग्दण्टि आदि अयोगकेवलीपर्यंतनिका लोकका असंख्यातवा भाग है । सयोगकेवळीनिका लोकका असंख्यातवा भाग है । अथवा समुद्धातके प्रतर अपेक्षा लोकके असंख्यात बहुभाग है । पूरण अपेक्षा सर्वल्लोक है ॥ विशेषकरि गतिके अनुवादकरि नरकगतिविपैं सर्व पृथिवीनिविपैं नारकीनिका च्यार गुणस्थानविषें लोकका असंख्यातवा भाग है । तिर्यचगतिविषे तिर्यचानेका मिथ्यादृष्टि आदि संयतासंयततांई गुणस्थानवत् क्षेत्र है । मनुष्यविपें मनुष्यनिका मिथ्यादृष्टि आदि सयोगकेवळीपर्यतनिका लोककै असंख्यातवें भाग है । सयोगकेवली-निका गुणस्थानवत् क्षेत्र है । देवगतिविर्षे देवनिका च्यारि गुणस्थानविषें लोककै असंख्यातवै भाग है । इंद्रियके अनुवा-दकरि एकेंद्रियनिका क्षेत्र सर्वलोक है । विकलत्रयका लोकका असंख्यातवा भाग है । पंचेंद्रियनिका मनुष्यवत् है । इहां कोई पूछे, मनुष्य तौ अढाई द्वीपमैंही उपजे हैं । पंचेंद्रिय तसनाडीमैं उपजे हैं । मनुष्यवत् कैसै कह्या ? ताका समाधान-जो, पंचेंद्रिय केतेक इनिके उपजनेके ठिकाणैही उपजै हैं। सर्वत्र त्रसनाडीमैं नांही उपजै हैं। तातें लोकका असंख्यातवा भागही है ॥ 🛊

सर्वार्थ

सि दि

टीका

ឌា ១

व च--

नि का

पान

कायके अनुवादकरि पृथिवीकायिक आदि वनस्पतिपर्यतका सर्वळोक क्षेत्र है। त्रसकायिकका पंचेंद्रियवत् क्षेत्र है॥ योगका अनुवादकरि वचन मनोयोगवाले मिथ्यादृष्टि आदि सयोगकेवलीपर्यतनिका लोककै असंख्यातवा भाग है। काययोगीनिका मिथ्यादृष्टि आदि सयोगकेवलीपर्यतनिका अर अयोगकेवलीनिका गुणस्थानवत् क्षेत्र है। वेदके अनुवादकरि स्त्रीपुरुपवेदीनिका मिथ्यादृष्टि आदि अनिद्यत्तिवादरपर्यंतनिका लोकके असंख्यातवा भाग है। आदि अनिद्यत्तिवादरपर्यंतनिका अरु वेदरहितानिका गुणस्थानवत् क्षेत्र है॥

व च-

नि का

पान

32

कपायके अनुवादकरि क्रोध मान माया कपायवाळेनिका अर लोभ कपायवालेनिका मिथ्यादृष्टि आदि अनिद्वात्तीवादर– पर्यंतनिका अर सूक्ष्मसांपरायीनिका अर कपायरहितनिका गुणस्थानवत् क्षेत्र है ॥

ज्ञानके अनुवादकरि मतिअज्ञान श्रुतअज्ञानवालेनिका मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्दृष्टिवालेनिका गुणस्थानवत् क्षेत्र है । विभंगज्ञानीनिका मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्दृष्टिनिका लोकका असंख्यातवा भाग है । मति-श्रुत-अवधिज्ञानीनिका असंयत-सम्यग्दृष्टि आदि क्षीणकपायपर्यंतनिका अर मनःपर्ययज्ञानीनिका प्रमत्तसंयत आदि क्षीणकपायपर्यतनिका अर केवल्ज्ञानी अयोगीनिका गुणस्थानवत् क्षेत्र है ॥

संयमके अनुवादकारे सामायिक च्छेदोपस्थापनशुद्धि संयतनिका च्यारि गुणस्थाननिका अर परिहारविशुद्धिसंयत प्रमत्त अप्रमत्तनिका अर सूक्ष्मसांपराय शुद्धसंयतनिका अर यथाख्यात विहारशुद्धसंयतका च्यारि गुणस्थाननिका अर संयतान संयतका अर असंयतके च्यारि गुणस्थाननिका गुणस्थानवत् क्षेत्र है ॥

दर्शनके अनुवादकरि चक्षुर्दर्शनवालेनिका मिथ्यादृष्टि आदि क्षीणकपायपर्यतनिका लोकका असंख्यातवा भाग है । अचक्षुर्दर्शनवालेनिका मिथ्यादृष्टि आदि क्षीणकपायपर्यतनिका गुणस्थानवत् क्षेत्र है । अवधिदर्शनवालेनिका अवधिज्ञानीवत् है । केवलदर्शनवालेनिका केवलज्ञानीवत् हैं ॥

हेत्र्याके अनुवादकरि कृष्ण-नील-कापोतलेज्यावालेनिका मिथ्यादृष्टि आदि असंयतसम्यग्दृष्टिपर्यतनिका गुणस्थानवत् क्षेत्र है । पीत - पद्मलेज्यावालेनिका मिथ्यादृष्टि आदि अप्रमत्तसंयतपर्यतनिका लोकका असंख्यातवा भाग है । शुक्ललेश्या-वालेनिका मिथ्यादृष्टि आदि क्षीणकपायपर्यतनिका लोकका असंख्यातवा भाग है । सयोगकेवलीनिका अर लेश्यारहित अयोगकेवलीनिका गुणस्थानवत् क्षेत्र है ॥

भव्यके अनुवादकरि भव्यनिका चौदहही गुणस्थानका सामान्योक्त कहिये गुणस्थानवत् क्षेत्र है । अभव्यनिका सर्वलोक है ॥

र्वार्थ ज़द्धि का

r. 9

सम्यक्त्वके अनुवादकरि क्षायिकसम्यग्दृष्टिनिका असंयतसम्यग्दृष्टि आदि अयोगकेवळीपर्यतनिका अर क्षायोपशमिक-सम्यग्दृष्टिनिका असंयतसम्यग्दृष्टि आदि अप्रमत्तसंयतपर्यतनिका अर औपशामिकसम्यग्दृष्टिनिका असंयतसम्यग्दृष्टि आदि उपशांतकषायपर्यतनिका अर सासादनसम्यग्दृष्टिनिका अर सम्यझिथ्यादृष्टिनिका अर मिथ्यादृष्टिनिका गुणस्थानवत् क्षेत्र है॥ संज्ञीके अनुवादकरि चक्षुर्दर्शनवत् तौ संज्ञीनिका क्षेत्र है । अर असंज्ञीनिका सर्वलोक है । तिन दोऊनितै रहित-निका गुणस्थानवत् क्षेत्र है ॥ आहारकके अनुवादकरि आहारकनिका मिथ्यादृष्टि आदि क्षीणकषायपर्यतनिका गुणस्थानवत् क्षेत्र है । सयोग-केवलीनिका लोककै असंख्यातवै भाग है । अनाहारकनिका मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्दृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टि अयोगकेवली-निका गुणस्थानवत् क्षेत्र है । सयोगकेवळीनिका ळोकका असंख्यातवा भाग है । अर प्रतर अपेक्षा अर पूरण अपेक्षा सर्वलोक है । ऐसैं क्षेत्रका निर्णय कीया ॥ आगें स्पर्शन कहिये हैं । तहां लोकके एक एक राजू घनरूप खंड कल्पिये तब तीनसै तियालीस राजू होय । ताविषैं जीव स्पर्शन करै है । सो च्यारि प्रकार है । स्वस्थानविहार अपेक्षा, परस्थानविहार अपेक्षा, मारणांतिकसमुद्धात अपेक्षा, उत्पाद अपेक्षा । सो कहिये हैं । सो प्ररूपणा दोय प्रकार है । सामान्यकरि गुणस्थाननिविषें, विशेषकरि मार्ग-णानिविंर्षे । तहां प्रथमही सामान्यकारे मिथ्यादृष्टिनिकरि सर्व लोक स्पर्शिये है । सासादनसम्यग्दृष्टिनिकरि लोकका असं-ख्यातवा भाग खस्थानविहारकी अपेक्षा है । अर परस्थानविहार अपेक्षा सासादनवर्ती देव तीसरी पृथिवीतांई विहार करै सो दोय राजू तौ ए भये ! अर अच्युतखर्गतांई ऊपरी विहार करै तातें छह राजू ए भये । ऐसैं आठ राजू स्पर्शें । ऐसैं इनिक्नं आठ चतुर्दश भाग कहे । तहां त्रसनाडी चोदह राजू है । सो तीनसे तियालीस आगमैं चौदह भाग लिये, तिनिमैंसूं आठ भाग तथा दादश भाग कहे, तहां तेता राजू जाननां । इहां सासादनमैं बारह भाग भी कहे हैं, ते मारणांतिक अपेक्षा हैं । सो सासादनवाळा सातवी पृथिवीविना छठी पृथिवीतैं मारणांतिक करे सौ मध्यलोकमें आवे, सो पांच राजू तौ ये भये । अरु मध्यलोकतैं बादरपृथिवीकायिकादिविषैं सासादनवाला उपजै तब मारणांतिक समुद्धात-कारी लोकका अंततांई स्पर्शे, सो सात राजू ये भये । ऐसैं बारह राजू स्पर्शे है । सो देशोन कहिये कडू घाटि स्पर्शे है । बहुरि सम्यज्जिथ्यादृष्टिनिकरि अर असंयतसम्यग्दृष्टिनिकरि लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शींये है । अथवा चौदह भागमैंसूं आठ भाग कछ घाटि स्पर्शीये है । सो अच्युतदेवता परस्थानविहार अपेक्षा है । बहुरि संयतासंयतवाळेका लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्श है । अथवा चौदह भागमैंसूं छह भाग कछ घाटि है । इहां अच्युतखर्गमैं उपजै सो ₹ \*

व च--

नि का

पान

39

सर्वार्थ सि जि री का

भ. १

मारणांतिक समुद्धात करे, ताकी अपेक्षा हैं । वहुरि प्रमत्तसंयत आदि अयोगकेवलीपर्यंतनिका क्षेत्रवत् स्पर्शन है ॥ विशेषकरि गतिका अनुवादकरि प्रथमपृथिवीविपैं नारकीनिकै च्यारि गुणस्थानवालेकै लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्श है । दूसरीतें लगाय छठी पृथिवीतांईके नारकीनिके मिथ्यादृष्टिनिके सासादनसम्यग्दृष्टीनिके लोकका असंस्यातवा भाग स्पर्श है। अर चोदह भागमें सूं एक भाग दोय भाग तीन भाग च्यारि भाग पांच भाग कठू घाटि है। यहू मार-णांतिक अपेक्षा है । सम्यझिथ्यादृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टिनिकै लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्श है । वहुरि सातमी पृथिवी-वाले मिथ्यादृष्टिनिकै लोकका असंख्यातवा भाग है । अर छह भाग देशोन चोदह भागमेंसूं है सो मारणांतिक अपेक्षा है । वहुरि तीन गुणस्थानवालेके लोकका असंख्यातवा भाग है । वहुरि तिर्यचगतिविपें तिर्यंचमिथ्यादाप्टीनिके सर्वलोक है । सासादनसम्यग्द्राण्टिनिकै लोककै असंख्यातवा भाग है । असंयतसम्यग्द्राण्टि संयतासंयतनिकै लोकका असंख्यातवा भाग है । अर चोदह भागमैंसूं छह भाग कछ घाटि मारणांतिक अपेक्षा है । वहुरि मनुष्यगतिविपें मिथ्यादृष्टी मनुष्यलोकका असंख्यातवा भाग स्पर्धे है । अर मारणातिक अपेक्षा सर्वलोक स्पर्धे है । सासादनसम्यग्दृब्टि लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्भें हैं । चोद्ह भागमैंसूं सात भाग कछू घाटि मारणांतिक अपेक्षा स्पर्शें है । सम्यक्रिथ्यादर्क्टि आदि अयोगकेवलीपर्यंतनिकै क्षेत्रवत् स्पर्शन है । देवगतिविपै देव मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्दृष्टि लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्धे हैं । अर चौदह भागमैंसूं आठ भाग नव भाग देशोन परस्थानविहार अपेक्षा तीसरी पृथिवीतांई गमन मारणां-तिक अपेक्षा लोकके अग्रभागविर्पे उपजे तव स्पर्शे । सम्यझ्अिथ्यादृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टि लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शे । चौदह भागमैंसूं आठ भाग परस्थानविहार अपेक्षा स्पर्शे कछू घाटि है ॥

सवाय

सि दि

टी का

अग १

व च--

नि का

पान

80

0

इंद्रियनिके अनुवादकरि मिथ्यादृष्टि एकेंद्रिय सर्वळोक स्पर्शें । विकळत्रय ळोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शे । मारणांतिक अपेक्षा सर्वळोक स्पर्शे । पंचेंद्रियविपें मिथ्यादृष्टि ळोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शे । परस्थानविहार अपेक्षा चौदह भागमैंस्ं आठ भाग देशोन मारणांतिक अपेक्षा सर्वळोक स्पर्शे । वहुरि सासादन आदि सर्वगुणस्थानवर्ताकै गुणस्थानवत् स्पर्शन है ॥ कायके अनुवादकरि स्थावरकायिक तौ सर्वलोक स्पर्शे है त्रसकायिकनिकै पंचेंद्रियवत् स्पर्शन है ॥ योगके अनुवादकरि स्थावरकायिक तौ सर्वलोक स्पर्शे है त्रसकायिकनिकै पंचेंद्रियवत् स्पर्शन है ॥ योगके अनुवादकरि वचनमनोयोगीनिकैं मिथ्यादृष्टिनिकै लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शे है । अर चौदह भागमैंस्ं आठ भाग देशोन है । अर सर्वलोक भी है । अर सासादनसम्यग्टुष्टि आदि क्षीणकपायपर्यतनिकै गुणस्थानवत् स्पर्शन है । सयोगकेवल्लीनिकै लोकका असंख्यातवा भाग है । काययोगीनिकै मिथ्यादृष्टि आदि स्पर्शनकी गुणस्थानवत् स्पर्शन के अयोगकेवल्लीनिकै लोकका असंख्यातवा भाग है । काययोगीनिकै मिथ्यादृष्टि आदि स्रिगकपायपर्यतनिकै गुणस्थानवत्त् स्पर्शन

वेदके अनुवादकरि स्त्रीपुरुषवेदी मिथ्यादृष्टि होककै असंख्यातवा भाग स्पर्शे है । अर चौदह भागमैंसूं आठ भाग नव भाग देशोन स्पर्शे है । अथवा सर्वलोक भी स्पर्शे है । सासादनसम्यग्दष्टि लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्शे है । अर चौदह भागमैंसूं आठ भाग नव भाग देशोन स्पर्शे है । सम्यक्तिथ्यादृष्टि आदि अनिवृत्तिबादरसांपरायपर्यतनिकै गुणस्थानवत् स्पर्शन है। नपुंसक वेदविषैं मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्दृष्टीनिकै गुणस्थानवत् स्पर्शन है। सम्यझिथ्यादृष्टीनिकै लोकका असंख्यातवां भाग है। असंयतसम्यग्दष्टि संयतासंयत लोकका असंख्यातवां भाग रूपर्शे है अर चौदह भागमैंस्ं छह भाग देशोन मारणांतिक अपेक्षा स्पर्शे है । प्रमत्तसंयत आदि अनिवृत्तिबादरसांपरायपर्यंतवाले अर वेदरहितनिकै गुणस्थानवत् रुपर्शन है ॥ कपायके अनुवादकरि च्यारि कषायवालेनिकै अर कषायरहितनिकै गुणस्थानवत् स्पर्शन है । ज्ञानके अनुवादकरि मतिअज्ञान श्रुतअज्ञानवाळे मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्दृष्टिनिकै गुणस्थानवत् स्पर्शन है । विभंगज्ञानीकै मिथ्यादृष्टीनिकै असंख्यातवां भाग है। अर चौदह आगमैंसूं आठ भाग देशोन है अर सर्वछोक भी है। सासादनसम्यग्दष्टीनिकै गुण-स्थानवत् स्पर्शन है मति श्रुत अवधि मनःपर्यय केवळज्ञानीनिकै गुणस्थानवत् स्पर्शन है ॥ सँयमके अनुवादकरि सर्वसंयतनिके अर संयतासंयतानिके अर असंयतनिके गुणस्थानवत् स्पर्शन है ॥ दर्शनके अनुवादकरि चक्षुर्दर्शनवाले मिथ्यादृष्टि आदि क्षीणकषायपर्यतानिकै पंचेंद्रियवत् स्पर्शन है । अचक्षुर्दर्शन-वालेनिके मिथ्याद्दष्टि आदि क्षीणकषायपर्यतानिके अवधिदर्शन केवलदर्शनवालेनिके गुणस्थानवत् स्पर्शन है ॥ लेक्याके अनुवादकारी कृष्ण-नील-कापोतलेक्यावाले मिथ्याद्दष्टि सर्वलोक स्पर्दे हैं । सासादनसम्यग्दष्टि लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शे है । अर पांच भाग च्यारि भाग देशोन चौदह भागमैंसूं स्पर्शे हैं । इहां कोई पूछे है, जो, बारह भाग क्यों न कहे ? ताका समाधान- जो नरकमैं अवस्थितलेक्या है । छठी पृथ्वीवाला मारणांतिक करे सो मध्यलोकमें आवे पांच राजू रूपर्शे है । अर जिनिके गतमैं सासादनवाला एकेंद्रियविषें नाही उपजे, तिनिके मतकी अपेक्षा बारह भाग नांही कहै हैं । अर सम्यझिथ्यादृष्टि असंयतसम्यग्दष्टि लोककै असंख्यातवां भाग स्पर्शे है । पीतलेश्यावाला मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्दृष्टि लोकका असंख्यातवां भाग अर चौदह भागमैंसूं आठ भाग नव भाग देशोन स्पर्शे है । सम्यद्भिथ्यादृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टि लोकका असंख्यातवा भाग अर चौदह भागमैंसूं आठ भाग देशोन स्पर्शे है। संयता-संयत लोकका असंख्यातवा भाग अर मारणांतिक अपेक्षा प्रथमखर्गका ड्योढ राजूतांई स्पर्शे है। तातें अद्यर्धदेशोन चौदह भागमैंसूं कह्या है । अर प्रमत्त अप्रमत्त संयत लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शे है । पद्मलेश्यावाला मिथ्यादृष्टि आदि

सि द्वि टीका अ.१

सर्वार्थ

11

व च-

नि का

पान

ક્ષ

असंयतसम्यग्दुष्टिपर्यंत लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शे । अर आठ भाग देशोन चौदहमैंसूं अर संयतासंयत लोकका असंख्यातवा माग अर चौदह भागमैंसूं पांच भाग देशोन स्पर्शे । प्रमत्त अप्रमत्त संयत लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शे । ग्रुक्ललेश्यावाला मिथ्यादृष्टि आदि संयतासंयतपर्यंत लोकका असंख्यातवा भाग अर चौदह भागमैंसूं छह भाग देशोन स्पर्शे । प्रमत्त आदि सयोगकेवळीपर्यतनिकै अर ळेश्यारहितनिकै गुणस्थानवत् स्पर्शन है ॥ भव्यके अनुवादकारी भव्यनिकै मिथ्याद्दष्टि आदि अयोगकेवळीपर्यंतनिकै गुणस्थानवत् स्पर्शन है । अभव्य सर्वलोक स्पर्शें है ॥ सम्यक्त्वके अनुवादकरि क्षायिकसम्यग्दण्टिनिके असंयतसम्यग्दाप्टि आदि अयोगकेवळीपर्यंतनिके गुणस्थानवत् स्पर्शन है । विशेष यहु, जो, संयतासंयतनिका लोकका असंख्यातवा भागही है । क्षायोपशामिकसम्यग्दाष्टिनिका गुणस्थानवत् स्पर्शन है । औपशमिकसम्यक्त्ववालेनिका असंयतसम्यग्दण्टीनिका गुणस्थानवत् है । अन्यका लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शन है। सासादनसम्यग्दध्टि सम्यझ्रिथ्यादृष्टीनिका गुणस्थानवत् स्पर्शन है॥ संज्ञीके अनुवादकरि संज्ञीनिका चक्षुर्दर्शनिवत् है। असंज्ञी सर्वलोक स्पर्शे हैं । तिनि दोऊनिकारी रहितका गुणस्थानवत् स्पर्शन है ॥ आहारकके अनुवादकारे आहारकनिका मिथ्यादृष्टि आदि क्षीणकपायपर्यंतनिका गुणस्थानवत् स्पर्शन है । सयोग-केवळीनिका लोकका असंख्यातवा भाग है । अनाहारकविपें मिथ्यादृष्टि सर्व लोक स्पर्शे है । सासादनसम्यग्दृष्टि लोकका असंख्यातवा भाग अर चौदह भागमैसूं ग्यारह भाग देशोन स्पर्शे है । सो छठी पृथिवीतैं मध्यलोकमें उपजै, ताकै उत्पाद अपेक्षा तौ पाच राजू, अर अच्युततैं मध्यळोकमें आय उपजै, ताकै उत्पाद अपेक्षा छह ऐर्से ग्यारह राजू कहे मारणांतिक अपेक्षा वारह राजू होय है । परंतु मारणांतिकमें अनाहारक नांही । तातें उत्पाद अपेक्षा ग्यारह है । असं-यतसम्यग्दृष्टि लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शे है । अर चौदह भागमैंसुं छह भाग देशोन स्पर्शे है । सयोगकेवली लोकका असंख्यातवा भाग अर सर्वलोक स्पर्शे है । अयोगकेवलीनिका लोकका असंख्यातवा भाग स्पर्शन है । ऐस स्पर्शनका व्याख्यान कीया ॥

व च~

नि का

पान

ષ્ઠર

आगै कालका निरूपण करिये हैं । सो दोय प्रकार है । सामान्यकरि गुणस्थानविषें विशेपकरि मार्गणानिविपैं । तहां सामान्यकरि मिथ्यादृष्टिका नानाजीव अपेक्षा सर्वकाल है । एक जीवकी अपेक्षा तीन भंग हैं । अभव्यकै तौ अनादि अनंत है । अव्यक्षे अनादि सांत है, सादि सांत है । तहां सादि सांत जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट अर्द्धुद्गलपरिवर्तन

सर्वार्थ सि द्धि टी का

स १

कछ घाटि है । बहुरि सासादनसम्यग्दृष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकसमय है । उत्क्रष्ट पल्योपमकै असंख्यातवै 🚺 भाग है । एकजीव अपेक्षा जघन्य एक समय उत्क्रुष्ट छह आवळी है । सम्यद्भिथ्यादृष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त उत्कृष्ट पल्योपमकै असंख्यातवै भाग है। एक जीव अपेक्षा जघन्य भी उत्कृष्ट भी अंतर्मुहूर्त है। असंयत सम्य-ग्दष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त उत्कुष्ट तेतीस सागर कछू आधिक है । वहुरि संयतासंयतका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहर्त उत्क्रप्ट कोडिपूर्व कछ घाटि है। प्रयत्त अप्रसत्त संयतका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य एक समय उत्क्रुष्ट अंतर्मुहूर्त है । बहुरि च्यारि उपशमश्रेणीवाला गुणस्थाननिका नानाजीवकी अपेक्षा अर एक जीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकसमय उत्क्रप्ट झ. १ 🖉 अंतर्मुहूर्त है । बहुरि च्यारि क्षपकश्रेणीवाळा आठवां नवमां दशमां बारहमा गुणस्थानका बहुरि अयोगकेवलीका नाना− जीवकी अप्रेक्षा अर एकजीवकी अपेक्षा जघन्य भी अरु उत्क्रष्ट भी अंतर्मुहूर्त है । बहुरि सयोगकेवळीनिका नानाजीवकी अपेक्षा तौ सर्वकाल है। एकजीवकी अपेक्षा जवन्य तौ अंतर्मुहूर्त है। उत्कृष्ट कोडिपूर्व कछ धाटि है॥ विशेषकारी गतिके अनुवादकारी नरकगतिविषें नारकीनिकै सातूंही पृथ्वीविपैं मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा तौ सर्वकाल है । एकजीव अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है । उत्कृप्ट एक सागर, तीन सागर, सात सागर, दश सागर, सतरा सागर, बाईस सागर, तेतीस सागर, यथासंख्य अनुक्रमतें आयुपरिमाण है । सासादनसम्यग्दृष्टि अर सम्यझिथ्यादृष्टीका गुणस्थानवत् काल है । असंयतसम्यग्दृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीव अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट आयुप्रमाण कछ घाटि है। तिर्यग्गतिविषैं तिर्यचनिकै नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है। एकजीव अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त उत्कृष्ट अनंतकाल है। सो असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन है। सासादनसम्यग्दष्टि अर सम्याग्मिथ्यादृष्टीका अरु संयता-संयतका गुणस्थानवत् काल है । असंयतसम्यग्द्रष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त उत्कृष्ट तीन पल्य है । मनुष्यगतिविर्षे मनुष्यनिकै मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सवकाल है । एक जीव अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त उत्कृष्ट तीन पल्य पृथक्त्व कोडी पूर्व अधिक है । सासादनसम्यग्दष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य एकसमय उत्क्रप्ट अंतर्मुहूर्त है । एक जीव अपेक्षा जघन्य एक समय उत्क्रष्ट छह आवली है । सम्यग्मिथ्यादष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा एक जीवकी अपेक्षा जघन्य उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त काल है । असंयतसम्यग्दष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है। एकजीव अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है। उत्कृष्ट तीन पल्य कछ अधिक है। बाकीके गुणस्थाननिका गुण-स्थानवत् काल है ॥ देवगतिविषें देवनिके मिथ्यादृष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है एकजीवप्रति जघन्य अंतर्मुहूर्त है ) \*

सर्वार्थ

सि द्धि

री का

व च-

नि का

पान

उत्कृष्ट इकतीस सागरोपम है । सासादनसम्यग्दण्टीका अर सम्यग्मिथ्याद्वष्टीका गुणस्थानवत् काल है । असंयतसम्य− ग्द्रष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाळ है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रुप्ट तेतीस सागरोपम है ॥ इंद्रियके अनुवादकारे एकेंद्रियनिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य क्षुद्रभव उत्कृष्ट अनंत काल है सो असंख्यातपुद्गलपरिवर्तन है । विकलत्रयका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एक जीवकी अपेक्षा जघन्य व च− क्षुद्रभव उत्क्रुष्ट संख्यात हजार वर्ष है । पंचेंद्रियविपें मिथ्याटृष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी নি কা अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त उत्क्रष्ट हजार सागर पृथक्त्व कोडी पूर्व अधिक है । सासादन आदि सर्व गुणस्थाननिका गुण-पान सवाथ 22 सि दि कायके अनुवादकारे पृथिवी अप् तेज वायुकायिकका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य क्षुद्र− स्थानवत् काल है ॥ अग १ भव उत्क्रप्ट असंख्यात लोकपरिमाण काल है । वनस्पतिकायिकका एकेंद्रियवत् काल है । त्रसकायिकनिविपें मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जवन्य अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट दोय हजार सागर पृथक्त्व कोडी पूर्व अधिक है । वाकीके गुणस्थाननिका पंचेंद्रियवत् काल है । योगके अनुवादकरि वचनमनोयोगीनिविषें मिथ्याद्दष्टि असंयतसम्यग्दप्टि संयतासंयत प्रमत्त अप्रमत्त संयत सयोग-केवळीनिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाळ है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य एकसमय उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त सासादनसम्यग्टृष्टीका गुणस्थानवत् है सम्यग्मिथ्यादृष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य एकसमय उत्ऋष्ट पल्योपमकै असंख्यातवे भाग काल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एक समय है । उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त है । च्यारि उपशमकानिका च्यारि क्षपकानिका नाना− जीवकी अपेक्षा एकजीवकी अपेक्षा जघन्य एकसमय है । उत्क्रुप्ट अंतर्मुहूर्त काल है । काययोगीनिविषै मिथ्यादृष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य एकसमय हे । उत्कृष्ट अनंतकाल है । सो असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन है। अवशेप गुणस्थाननिका मनोयोगिवत् काल है । अयोगीनिका गुणस्थानवत् काल है ॥ देदके अनुवादकरि स्त्रीवेदविपें मिथ्यादृप्टीका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त उत्कृष्ट पृथक्त्व सौ पल्यकाल है । सासादनसम्यग्द्रण्टी आदि अनिवृत्तिवादरसांपरायपर्यंतनिका गुणस्थानवत् काल है । तहा विशेप यहु— जो, असंयतसम्यग्द्दण्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है उत्कृष्ट पचावन-पल्य कछ घाटि काल है। पुरुपवेदविपै मिथ्याद्यप्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रप्ट प्रथक्त्व सौ सागर है । सासादन सम्यग्दण्टि आदि अनिवृत्तिवादरसांपरायपर्यंतानिका गुणस्थानवत् काल है

री का

नपुंसकवेदविषे मिथ्याद्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अतमुहूत ह । उत्कृष्ट अनतकाल Q है सो असंख्यातपुद्गलपरिवर्तन है । सासादनसम्यग्दध्टि आदि अनिवृत्तिबादरसांपरायपर्यतनिका गुणस्थानवत् है । विशेष यह है जो, असंयतसम्यग्दाष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एक जीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट तेतीस सागर कछ घाटि काल है । वेदरहितानिका गुणस्थानवत् काल है ॥ ਰ ਚ– कषायके अनुवादकरि च्यारि कषायनिविषें मिथ्यादृष्टि आदि अप्रमत्तपर्यतनिका मनोयोगिवत् काल है । दोय उपशम-श्रेणीका दोय क्षपकश्रेणीका गुणस्थाननिका अर केवललोभका अर कषायरहितनिका गुणस्थानवत् काल है ॥ ज्ञानके अनुवादकरि मति अज्ञान श्रुतअज्ञानवाले मिथ्याद्दष्टि सासादनसम्यग्दष्टीनिका गुणस्थानवत् काल है । विभंग-ज्ञानीविषें मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट तेतीस सागर कछ घाटि हैं । सासादनसम्यग्द्ष्टीका गुणस्थानवत् काल है । मति-श्रुत-अवधि मनःपर्ययज्ञानीनिका अर केवलज्ञानीनिका गुणस्थानवत् काल है ॥ संयमके अनुवादकरि सामायिकच्छेदोपस्थापन परिहारविशुद्धि सूक्ष्मसांपराय यथाख्यात शुद्धिसंयतनिका अर संयता-संयतनिका अर असंयत च्यारि गुणस्थाननिका गुणस्थानवत् काल है ॥ दर्शनके अनुवादकरि चक्षुर्दर्शनवालेनिविषें मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है। एक जीव की अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है उत्क्रृष्ट दोय हजार सागर है । सासादनसम्यग्दृष्टिनिका क्षीणकषायपर्यतानिका गुणस्थानवत् काल है । अचक्षु-र्दर्शनवालेनिविषें मिथ्याद्दष्टि आदि क्षीणकषायपर्यंतनिका गुणस्थानवत् काल है । अवाधि केवलदर्शनवालेनिका अवाधि केवलज्ञानिवत् काल है ॥ लेश्याके अनुवादकरि कृष्णनीलकापोतलेश्याविषैं मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट तेतीस सागर, सतरा सागर, सात सागर कछ अधिक है, सो नरककी अपेक्षा है।सासा-दनका अर सम्यग्मिथ्याद्दर्ष्टीका गुणस्थानवत् काल है । असंयतसम्यग्द्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है। उत्कृष्ट तेतीस सागर, सतरा सागर, सात सागर कछ घाटि है। पीतपचलेक्याविषें मिथ्यादृष्टि असंयतसम्यग्दष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त उत्कृष्ट दोय सागर अठारह सागर कछ अधिक है सो स्वर्गकी अपेक्षा है। सासादन सम्यग्मिथ्याद्दष्टिका गुणस्थानवत् काल है । संयतासंयत प्रमत्त अप्रमत्त संयतनिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य एक समय उत्क्रष्ट अंतर्मुहूर्त है । शुक्ल-

सर्वार्थ

सि द्धि

टी₹ा

at 9

नि का

पान

छेझ्याविपैँ मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है उत्क्रष्ट इकतीस सागर कछ अधिक है । सासादनसम्यग्दृष्टि आदि सयोगकेवल्लीपर्यंतनिका अर लेश्यारहितका गुणस्थानवत् काल है । विशेष यहु जो, संयतासंयतका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य एकसमय उत्क्रुष्ट अंतर्मुहूर्त है ॥ भव्यके अनुवादकरि अव्यविर्षे मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य एकसमय उत्क्रुष्ट अंतर्मुहूर्त है ॥ भव्यके अनुवादकरि अव्यविर्षे मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा दोय मंग है । अनादि सांत सादि सांत । तहां सादिसांत जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रुष्ट अर्धपुद्धलपरिवर्तन कछ घाटि है । सासादन आदि केवलीपर्यंतनिका गुणस्थानवत् काल है । अभव्यनिका अनादि अनंत काल है ॥ सम्यक्त्वके अनुवादकरि क्षायिकसम्यग्दर्ष्टीनिका असंयतसम्यग्दर्श्टि आदि अयोगकेवल्लीपर्यंतनिका गुणस्थानवत् काल है । क्षायोपशमिक सम्यदृष्टीनिका चाऱ्यौं गुणस्थाननिका गुणस्थानवत् काल है । औपशमिक सम्यक्त्वविर्पे असंयत– सम्यग्दष्टि संयतासंयत इनि दोऊनिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रुष्ट पत्योपमकै असंख्यातवै सम्यग्दष्टि संयतासंयत इनि दोऊनिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट पत्योपमकै असंख्यातवै नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य भी उत्क्रुष्ट भी अंतर्मुहूर्त है । प्रमत्त अन्नमत्त संयतका अर च्यारि उपशमश्रेणीवालेका नानाजीवकी अपेक्षा एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एक समय है उत्क्रुष्ट अंतर्मुहूर्त है । सासादनसम्यग्दष्टि सम्यद्र्यिआ्या– दृष्टिनिका गुणस्थानवत् काल है ॥

व च-

नि का

पान

૪૬

संज्ञीके अनुवादकरि मिथ्यादृष्टि आदि अनिवृत्तिवादरपर्यंतनिका पुरुपवेदवत् काळ है । अवशेपका गुणस्थानवत् काल है । असंज्ञीनिका मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जयन्य तौ क्षुद्रभवमात्र है । सासके अठारहवे भाग अर उत्क्रुप्ट अनंतकाल है । सो असंख्यातपुद्गलपरिवर्तन है । दोऊ नामकरि रहितनिका गुणस्थानवत् काल है । आहारकका अनुवादकरि आहारकविपें मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जयन्य तौ अंतर्मुद्र्त है । उत्क्रुप्ट अंगुलकै आहारकविपें मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जयन्य तौ अंतर्मुद्र्त है । उत्क्रुप्ट अंगुलकै आहंख्यातवा भाग है । सो असंख्यातासंख्यात उत्सपिंगी अवसपिंगी परिमाण है । अंगुलिकै प्रदेश अर इनिके समय समान हैं । अवशेपनिका गुणस्थानवत् काल है । अनाहारकविपें मिथ्यादृष्टिका नाना– जीवकी अपेक्षा सर्वकाल है । एकजीवकी अपेक्षा जयन्य तौ एकसमय है । उत्क्रुप्ट तीन समय है । सासादनसम्यग्दृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा जयन्य एकसमय है । उत्क्रुप्ट आवलीकै असंख्यातवां भाग है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकसमय है उत्क्रुप्ट दोय समय है । सयोगकेवलीका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ तीन समय है । उत्क्रुप्ट असंख्यातसमय है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अर उत्क्रुप्ट तीन समय है । अयोगकेवलीका गुणस्थानवत् काल है । ऐसैं कालका वर्णन किया है ॥

सर्वार्थ सि द्धि टीका

अ १

121 आगें अंतरका निरूपण करिये हैं । तहां विवक्षित गुणकै अन्यगुण पलट न होतें फिर तिसही गुणकी प्राप्तितें पहले 🖗 बीचिका काल सो अंतर है । सो दोय प्रकार कहिये है । सामान्यकरि तौ गुणस्थानविषें, विशेपकारी मार्गणाविपें । तहां सामान्यकारी मिथ्याद्दाष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट एकसोबत्तीस सागर देशोन कहिये कछ घाटि है । सासादनसम्यग्दष्टिका अंतर नानाजीवकी अपेक्षा जवन्य तौ एक समय, उत्क्रष्ट पल्यका असंख्यातवा भाग है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ पल्यका असंख्यातवा भाग, उत्क्रष्ट अर्द्धपुद्गल-परिवर्तन देशोन है । सम्यग्मिथ्यादृष्टिका अंतर नानाजीवकी अपेक्षा सासादनवत् है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट अर्न्धपुद्गलपरिवर्तन देशोन है । असंयतसम्यग्दप्टि आदि अप्रमत्तसंयतपर्यतनिका नानाजीवकी अपेक्षा तौ अंतर नाही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट अर्न्धुपुद्गलपरिवर्तन देशोन है । च्यारि उपशमश्रेणावालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकसमय है। उत्क्रप्ट पृथक्त्व वर्ष है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है। उत्क्रप्ट अर्ह्युद्गलपरिवर्तन देशोन है । अर च्यारि क्षपकश्रेणीवालेनिका अर अयोगकेवलीनिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकसमय, उत्क्रप्ट छह महिना है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । अर सयोगकेवलीका नानाजीवकी अपेक्षा अर एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है ॥

व च-

नि का

पान

80

1

0

Ŷ

विशेषकरि गतिके अनुवादकरि नरकगतिविपैं नारकीनिका सात पृथिवीविर्वं मिथ्यादर्ण्टी असंयतसम्यग्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रप्ट एक सागर तीन सागर सात सागर दश सागर सतरा सागर बाईस सागर तेतीस सागर देशोन है । सासादनसम्यग्दप्टि सम्यग्मिथ्याद्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकसमय है । उत्क्रुप्ट पल्यका असंख्यातवा भाग है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य पल्यका असंख्यातवा भाग अर अंतर्मुहूर्त है। उत्कृष्ट एक तीन सात दश सतरा बाईस तेतीस सागर देशान है। तिर्यच गतिविषें तिर्यचानिकै मिथ्यादृष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाही है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य अंतर्मु ी है। उत्कृष्ट तीन पल्य देशोन है। सासादनसम्यग्दष्टि आदि च्यारिनिका गुणस्थानवत् अंतर है। मनुष्यगतिविपैं मनुष्यनिकै मिथ्याद्दष्टिका तिर्यचवत् है। सासादनसम्यग्दष्टीका अर सम्यग्मिथ्यादृष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् अंतर है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य पल्योपमका असंख्यातवा भाग अर अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट तीन पल्य पृथक्तव कोडिपूर्व अधिक है । असंयतसम्यद्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं हैं । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रष्ट तीन पल्य पृथक्त्व कोडिपूर्व अधिक है । संयतासंयत प्रमत्तअप्रमत्त संयतका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंत-

सर्वार्थ सि जि टी का

भ, १

र्मुहूर्त है । उत्कृष्ट प्रथक्त्व कोडिपूर्व है । च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्भुहूर्त है । उत्कृष्ट पृथक्त्वकोडिपूर्व है । अवशेपनिका गुणस्थानवत् अंतर है । देवगतिविपै देवनिकै मिथ्यादृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट एकतीस सागर देशोन है। सासादनसम्यग्दप्टि सम्यग्मिथ्याद्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है। एकजीवका अपेक्षा जघन्य पल्यका असंख्यातवा भाग अर अंतर्मुहूर्त है, उत्क्रष्ट इकतीस सागर है, सो देशोन है ॥ इंद्रियनिके अनुवादकारे एकेंद्रियनिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य क्षुद्रभव है । उत्कृप्ट दोय हजार सागर पृथक्त्वकोडिपूर्व अधिक है। विकलत्रयका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है। एकजीवकी अपेक्षा जधन्य क्षुद्रभव है । उत्कुष्ट अनंतकाल है । सो असंख्यातपुद्गलपरिवर्तन है । ऐसैं इंद्रियप्रति अंतर कह्या है । गुणस्थानकी अपेक्षा एक मिथ्यात्वही है तातें अंतर नांही है। पंचेंद्रियविपैं मिथ्यादृष्टिका अंतर गुणस्थानवत् है। सासादनसम्यग्दृष्टिका अर सम्यग्मिथ्याद्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य पल्यका असंख्यातवा भाग अर अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट हजार सागर पृथक्त्वकोडिपूर्व अधिक है । असंयतसम्यग्दाष्टि आदि अप्रमत्तपर्यंतानिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त, उत्कृप्ट हजार सागर पृथक्त्वकोडिपूर्व अधिक है। च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् अंतर है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त उत्कृष्ट हजार सागर प्रथक्त्वकोडिपूर्व अधिक हैं । अवशेपनिका गुणस्थानवत् अंतर है ॥ कायके अनुवादकरि पृथिवी अप्, तेज, वायुकायिकनिकै नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाही है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य क्षुद्रभव उत्कृष्ट अनंतकाल है सो असंख्यातपुद्गलपरिवर्तन है । वनस्पतिकायिकनिकै नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य क्षुद्रभव उत्कृष्ट असंख्यातलोक है । इहां असंख्यातलोकके प्रदेश हैं ते ते कालके समय ग्रहण है । ऐसैं कायकी अपेक्षा अंतर कह्या है ॥ गुणस्थानकी अपेक्षा अंतर नांही है । त्रसकायिकविपें मिथ्यादृष्टिका गुणस्थानवत् अंतर है । सासादनसम्यग्द्रष्टि अर सम्यग्मिथ्याद्यष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य पल्यका असंख्यातवा भाग है । अर अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट दोय हजार सागर पृथक्त्वकोडिपूर्व अधिक है । असंयत-सम्यग्दण्टि आदि अप्रमत्तपर्यंतनिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है, उत्कृष्ट दोय हजार सागर पृथक्तवकोडिपूर्व अधिक है । च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् अंतर है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त उत्कृष्ट दोय हजार सागर प्रथक्त्वकोडिपूर्व अधिक है। अवशेपनिका पंचेद्रियवत् अंतर है ॥ Ŷ

व च−

नि का

पत्न ४८

सर्वार्थ

सि द्धि

टी का

क. १

योगके अनुवादकरि काय वचन मन योगिनिकै मिथ्यादृष्टि आदि असंयतसम्यग्दृष्टि संयतासंयत प्रमत्त अप्रमत्तसंयत सयोगकेवळीनिकै नानाजीवकी अपेक्षा एकजीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं है । सासादनसम्यग्दष्टि सम्यग्मिथ्याद्दष्टिनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् अंतर है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं है । च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिका नाना-जीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् अंतर है। एकजीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं है। च्यारि क्षपकश्रेणीवालेनिका अर अयोगकेवलीनिका व च-गुणस्थानवत् अंतर है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नाही है ॥ नि का वेदके अनुवादकारी स्त्रीवेदविपैं मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ पान अंतर्मुहूर्त है । उत्क्वप्ट पंचावन पल्य कछ घाटि है । सासादनसम्यग्दप्टि अर सम्यग्मिथ्याद्दप्रिका नानाजीवकी अपेक्षा પ્રષ્ गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ पल्यका असंख्यातवा भाग अर अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट पृथक्त्व सौपल्य है । असंयतसम्यग्द्दष्टि आदि अप्रमत्तपर्यतानिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट पृथक्त्व सौपल्य है । दोय उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट पृथक्त्व सौपल्य है । दोय क्षपकश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य एक-समय उत्क्रप्ट पृथक्त्व वर्ष हैं एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । पुरुषवेदविपैं सिथ्यादृष्टिका गुणस्थानवत् है । सासा-दनसम्यग्दृष्टि अर सम्यग्मिथ्याद्दाष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ पल्योपमकै असंख्यातवा भाग अर अंतर्भुहूर्त है । उत्कुष्ट पृथक्त्व सौ सागर है । असंयतसम्यग्दघ्टि आदि अप्रमत्तसंयतपर्यतनिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है। उत्कृष्ट पृथक्त्व सौ सागर है। दोय उपशमश्रेणीवाळेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट पृथक्त्व सौ सागर है । दोय क्षपकश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य एकसमय है । उत्कृष्ट एकवर्ष कछ अधिक है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । नपुंसकवेदविषें मिथ्याद्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रुप्ट तेतीस सागर देशोन है । सासादनसम्यग्दष्टि आदि अनिवृत्ति-उपशमपर्यतनिका गुणस्थानवत् अंतर है । अर दोय क्षपकश्रेणीवालेनिका स्त्रीवेदवत् है । वेदरहित अनिवृत्ति वादरसांपराय उपशमक सूक्ष्मसांपराय उपशमकका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा जवन्य अरु उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त है । उपशांतकषायका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । अवशेप × गुणस्थानवत् अंतर है ॥

सर्चार्थ सिन्दि टीका अ.१४४४

कषायके अनुवादकारे क्रोध मान माया लोभ कषायके मिथ्यादृष्टि आदि अनिवृत्ति उपशमश्रेणावालातांई मनोयोगीवत् अंतर है। अर दोय क्षपकश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य एकसमय उत्कृष्ट एकवर्ष कछ अधिक है। केवललोभ– सूक्ष्मसांपरायोपशमकका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । सूक्ष्मसांपराय क्षपक− श्रेणीवालेनिका गुणस्थानवत् है । कपायराहित च्यारि गुणस्थाननिविपैं उपशांतकपायका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । अवशेष तीन गुणस्थाननिका गुणस्थानवत् अंतर है ॥ ज्ञानके अनुवादकरि मतिअज्ञान श्रुतअज्ञान विभंगज्ञानवालेविषें मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । सासादनसम्यग्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । मति-श्रुत-अवधि-ज्ञानवालेविपैं असंयतसम्यग्द्दाष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रुप्ट कोडिपूर्व देशोन है। संयतासंयतका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है। एकजीवकी अपेक्षा जवन्य तौ अंतर्मुहूर्त है। उत्कृष्ट छयासठि सागरोपम कछ अधिक है । प्रमत्त अप्रमत्तसंयतका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त उत्कृष्ट तेतीस सागरोपम कछ अधिक है । च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट छयासठि सागरोपम कछ अधिक है । च्यारि क्षपकश्रेणीवालेनिका गुणस्थानवत् अंतर है । तहां विशेप यहु- अवधिज्ञानीनिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य एक समय उत्कृष्ट पृथक्त्व वर्ष है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । मनःपर्ययज्ञानीनिका प्रमत्त अप्रमत्तसंयमीनिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य भी उत्क्रुप्ट भी अंतर्मुहूर्त है । च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रप्ट कोडिपूर्व कछ घाटि है । च्यारि क्षपकश्रेणीवालेनिका अवधि-ज्ञानीवत् अंतर है । दोऊके केवलज्ञानीनिका गुणस्थानवत् अंतर है ॥ संयमके अनुवादकारे सामायिकच्छेदोपस्थापनाञ्चद्धसंयमिविपें प्रमत्त अप्रमत्त संयमीका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर

व च-

नि का

पान ५०

नांही है। एकजीवकी अपेक्षा जवन्य भी उत्कृष्ट भी अंतर्मुहूर्त है। दोऊ उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् अंतर है। एकजीवकी अपेक्षा जवन्य तौ अंतर्मुहूर्त है। उत्कृष्ट कोडिपूर्व कछ घाटि है। दोऊ क्षपक-श्रेणीवालेनिका गुणस्थानवत् अंतर है। परिहारविशुद्धिसंयमी प्रमत्त अप्रमत्तका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है। एकजीवकी अपेक्षा जवन्य भी उत्कृष्ट भी अंतर्मुहूर्त है। सूक्ष्मसांपरायसंयमिविपैं उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है। एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है। क्षपकश्रेणीवालेनिका गुणस्थानवत् अंतर है। यथाख्यातसंयमिविपैं

सर्वार्थ सि द्धि टीका

अ.१

अकपायवत् अंतर जाननां । संयतासंयतका नानाजीवकी अपेक्षा एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । असंयतविषैं 🎾 मिथ्याद्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट तेतीस सागर देशोन है । अवशेप तीनूं गुणस्थाननिका गुणस्थानवत् अंतर है ॥ दर्शनके अनुवादकारे चक्षुर्दर्शनवालेविषे मिथ्यादृष्टिका गुणस्थानवत् अंतर है । सासादनसम्यग्दृष्टि सम्यग्मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य पल्यकै असंख्यातवै भाग अर अंतर्मुहूर्त है। उत्क्रुप्ट दोय व च-त्ति का हजार सागर कछ घाटि है । असंयतसम्यग्दप्टि आदि अप्रमत्तसंयतपर्यंतानिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं है । एक-पान जीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट दोय हजार सागर कछ घाटि है । च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिका नाना-ષશ जीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट दोय हजार सागर देशोन है । च्यारि क्षपकश्रेणीवालेनिका गुणस्थानवत् है । अचक्षुर्दर्शनविषें मिथ्यादृष्टि आदि क्षीणकषायपर्यतनिका गुणस्थानवत् है । अवधिदर्शनवालेनिका अवधिज्ञानीवत् है । केवलदर्शनवालेनिका केवलज्ञानीवत् है ॥ ळेश्याके अनुवादकरि कृष्ण नील कापोत लेश्यावालेनिविषे मिथ्यादृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रृष्ट तेतीस सागर सतरा सागर सात सागर कछ घाटि है । सो नारकी अपेक्षा है । सासादनसम्यग्दष्टि सम्यझ्रिथ्याद्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा सामान्यवत् है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य पल्योपमका असंख्यातवा भाग है । अंतर्मुहूर्त भी है । उत्कृष्ट तेतीस सागर सतरा सागर सात सागर है । सो कछ घाटि है । पीतपद्मलेत्र्याविपैं मिथ्यादृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट दोय सागर अठरा सागर कछ अधिक है । सासादन सम्यग्दष्टि सम्यग्मिथ्याद्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य पल्यका असंख्यातवा भाग है। अर अंतर्मुहूर्त है। उत्कृष्ट दोय सागर अठरा सागर कछ अधिक है । संयतासंयत प्रमत्त अप्रमत्त संयतका नानाजीवकी अपेक्षा एकजीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं है । शुक्कलेक्यावालाविषें मिथ्याद्दष्टि असंयतसम्यग्द्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रुप्ट इकतीस सागर कछ घाटि है । सासादनसम्यग्दघ्टि सम्यझ्रिथ्यादप्टिका नाना− जीवकी अपेक्षा अंतर गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ पल्यके असंख्यातवे भाग है । अर अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट इकतीस सागर कछ घाटि है सयंतासंयत अर अप्रमत्तसंयतका पीतलेत्र्यावत् है । अप्रमत्तसंयतका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य भी उत्क्रुष्ट भी अंतर्मुहूर्त है । तीन उपशमश्रेणीवाळेनिका नाना−

सि द्धि टी का स. १

सर्वार्थ

जीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है एकजीवकी अपेक्षा जघन्य भी उत्कृष्ट भी अंतर्मुहूर्त है । उपशांत कषायका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् हैं । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं है । च्यारि क्षपकश्रेणीवालेनिका अर सयोगकेवलीनिका अर लेक्यारहितका गुणस्थानवत् अंतर है ॥ भव्यके अनुवादकरि भव्यविर्षे मिथ्यादृष्टि आदि अयोगकेवळीपर्यंतनिका गुणस्थानवत् अंतर है । अभव्यनिका नाना-जीवकी अपेक्षा एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है ॥ सम्यक्त्वके अनुवादकारे क्षायिक सम्यग्दृष्टिविपैं असंयतसम्यग्दृष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीव प्रति जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रुप्ट कोडिपूर्व कछ घाटि है । संयतासंयत अर प्रमत्त अप्रमत्त संयतनिका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं है , एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्सुहूर्त है । उत्क्रष्ट तेतीस सागर कछ अधिक है । च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट तेतीस सागर कछ अधिक है । अवशेपनिका गुणस्थानवत् अंतर है । क्षायोपशमिक सम्यग्दष्टीनिविपैं असंयतसम्यग्दष्टीका नाना-जीवकी अपेक्षा अंतर नाहीं है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रुप्ट कोडिपूर्व देशोन है । संयतासंयतका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है उत्क्रण्ट छ्यासठि सागरोपम देशोन है । प्रमत्त अप्रमत्त संयतका नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांहीं है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट तेतीस सागर कछ अधिक है । औपशमिक सम्यग्दष्टिनिविपैं असंयतसम्यग्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकस~ मय है उत्कृष्ट सात राति दिन है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्ट भी अंतर्मुहूर्त है । संयता-संयतका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकसमय है। उत्क्वष्ट चौदह राति दिनका अंतर है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य भी उत्कृष्ट भी अंतर्मुहूर्त है । प्रमत्त अप्रमत्त संयतका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकसमय है । उत्कृष्ट पदरह राति दिन है । एकजीवकी अपेक्षा जधन्य भी उत्क्रुप्ट भी अंतर्मुहूर्त है । तीन उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकसमय है । उत्क्रुष्ट प्रथक्त्ववर्षका अंतर है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य भी उत्क्रुष्ट भी अंतर्मुहूर्त है । उपशांतकपायका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् है एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । सासादनसम्यग्दष्टि मिथ्या-दृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा जवन्य तौ एकसमय है । उत्कृष्ट पल्यकै असंख्यातवै भाग है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांहीं है । मिथ्याद्यप्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अर एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है ॥ संज्ञीके अनुवादकारे संज्ञीनिविपें मिथ्यादृष्टिका गुणस्थानवत् अंतर है । सासादनसम्यग्दृष्टि सम्यग्मिथ्यादृष्टिका नाना-

व च-

नि का

पान

ધર

सर्वार्थ

सि द्वि

री का

अन् १

जीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् अंतर है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तो पल्यका असंख्यातवा भाग अर अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रुष्ट प्रथक्त्व सौ सागर है । असंयत सम्यग्दप्टि आदि अप्रमत्ततांई नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रुष्ट प्रथक्त्व सौ सागर है । च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुण-स्थानवत् अंतर है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रुष्ट प्रथक्त्व सौ सागर है । च्यारि अप्रमत्ते वालेनिका गुणस्थानवत् अंतर है । असंज्ञीके नानाजीवकी अपेक्षा अर एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । दोऊ नामकरि रहितनिका गुणस्थानवत् अंतर है ॥

आहारके अनुवादकरि आहारकनिविपैं मिथ्यादृष्टिका गुणस्थानवत् अंतर है । सासादनसम्यग्दृष्टि-सम्यग्भिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् अंतर है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ पल्योपमका असंख्यातवा भाग अर अंतर्मुहूर्त है । उत्क्रप्ट अंगुलका असंख्यातवा भाग आकाशके प्रदेश जेते हैं तेते संमय हैं । ते असंख्यातासंख्यात उत्सर्पिणी अव-सर्पिणी काल है। असंयतसम्यग्दष्टि आदि अप्रमत्तगुणस्थानपर्यत नानाजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है। एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है उत्क्रुप्ट अंगुलका असंख्यातवा भाग है । ते असंख्यातासंख्यात उत्सर्पिणी अवसर्पिणीके समय-प्रमाण हैं । च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिका नानाजीवकी अपेक्षा गुणस्थानवत् अंतर है । एकजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ अंतर्मुहूर्त है । उत्कुप्ट अंगुलका असंख्यातवा भाग है । सो असंख्यातासंख्यात उत्सर्पिणी अवसर्पिणीके समयप्रमाण है च्यारि क्षपकश्रेणीवालेनिका अर सयोगकेवलीनिका गुणस्थानवत् अंतर है । अनाहारकनिविपैं मिथ्यादृष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा अर एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है। सासादनसम्यग्दष्टीका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकसमय है। उत्कुष्ट पल्यकै असंख्यातवे भाग है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । असंयतसम्यग्दष्टिका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य एकसमय है । उत्कृष्ट प्रथक्त्व महिना है । एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है । सयोगकेवळीका नानाजीवकी अपेक्षा जघन्य तौ एकसमय है। उत्कृष्ट प्रथक्त्व वर्ष है। एकजीवकी अपेक्षा अंतर नांही है। ऐसैं अंतरका निश्चय किया ॥ आगै भावकूं प्रगट कीजिये ॥ तहां भाव दोय प्रकार । सामान्यकरि गुणस्थान, विशेषकरि मार्गणा । तहां प्रथमही सामान्यकरि मिथ्याद्दष्टि तौ औदयिक भाव है । सासादनसस्यग्दाष्टिके पारिणामिक भाव है । सम्यग्मिथ्याद्दष्टिके क्षायोप-शमिक भाव है। असंयतसम्यग्दाध्टिके औपशामिक अथवा क्षायिक अथवा क्षायोपशमिक भाव है। इहां असंयतपणां है सो औदयिकभावकरि है । संयतासंयत प्रमत्तसंयत अप्रमत्तसंयत ऐसै क्षायोपशमिक भाव है । च्यारि उपशमश्रेणीवाले-निका औपशामिक भाव है । च्यारि क्षपकश्रेणीवालेनिविषैं अर सयोगकेवलीनिविषैं क्षायिक भाव है ॥

सर्वार्थ सि द्वि टी का भ.१

- ×.

**ਕ** ਚ–

नि का

पान

विशेषकांरं गांतूंके अनुवादकर्रि नरकग्तिविपैं प्रथूमप्रथिवीविषैं नारकी मिथ्याद्दष्टि आदि असंयतसम्यग्दष्टिपर्यंतनिके 🎉 गुणस्थानवत् भाव् है । दूसरी प्रथिवी आदि सातमीपर्यंत मिथ्यादृष्टि सासादन सम्यझिथ्यादृष्टीनिकै गुणस्थानवत् है । असंयतसम्यग्द्दचिकै औपंशमिक क्षायोपशमिकभाव है । असंयत है सो औद्यिकभावकरि है । तिर्यंचगतिविर्वे तिर्यंचनिकै मिथ्याद्दष्टि संयतासंयत पर्यतनिकै गुणस्थानवत् भाव है । मनुष्यगतिविषे मिथ्याद्दष्टि आदि अयोगकेवळीपर्यतानिके गुण-सर्वार्थ 🖉 स्थानवत् भाव है । देवगतिविषैं देवनिकै मिथ्याद्दाष्ट्रि आदि असंयतसम्यग्द्टाष्ट्रिपर्यतनिकै गुणस्थानवत् भाव है ॥ सि दि 🖁 टी का रेग्रे भार र र र गणप र र गणप गण्यादा र गणर र गणर र गणप दादर र गणप उपर गणर र गणर र ग इंद्रियके अनुवादकारी एकेंद्रिय विकलत्रयानिकै औदयिक भाव है । पंचेंद्रियनिविपैं मिथ्याद्दष्टि आदि अयोगकेवलीपर्यत-म १ निकै गुणस्थानवत् भाव है ॥ कायके अनुवादकरि स्थावरकायिकनिकै औदयिक भाव है । त्रसकायिकनिकै गुणस्थानवत् भाव है ॥ योगके अनुवादकारी कायवचनमनोयोगीनिकै मिथ्यादृष्टि आदि सयोगकेवळीपर्यंतनिकै अर अयोगकेवळीनिकै गुणस्थान-व च-नि का 0000 वत् भाव है ॥ पान वेदके अनुवादकरि स्त्रीपुरुपनपुंसकवेदीनिकै अर वेदरहितनिकै गुणस्थानवत् भाव है ॥ 42 कपायानुवादकरि कोधमानमायालोभकपायवालेनिकै अर कपायरहितानिकै गुणस्थानवत् भाव है ॥ ज्ञानके अनुवाद्करि मति अज्ञान श्रुत अज्ञान विभंगज्ञानवालेनिकै अर मतिश्रुत अवधि मनःपर्यय केवलज्ञानिनिकै 00000 गुणस्थानवत् भाव है ॥ संयमके अनुवादकरि सर्वही संयतनिके अर संयतासंयतनिके अर असंयतनिके गुणस्थानवत् भाव है ॥ द्र्ञनानुवादकरि च्युर्द्र्ञन-अच्युर्द्र्शन-अवधिद्र्शन-केवलद्र्शनवालेनिकै गुणस्थानवत् भाव है ॥ ļ लेश्याके अनुवादकरि छहू लेश्यावालेनिकै अर लेश्यारहितनिकै गुणस्थानवत् भाव है ॥ Ø अन्तम मह्यके अनुवादकरि भव्यनिकै मिथ्यादृष्टि आदि अयोगकेवलीपर्यतनिकै गुणस्थानवत् भाव है । अभव्यनिकै पारिणामिक भाव है ॥ सम्यक्तवके अनुवादकरि आयिकसम्यग्डाधिविपें असंयतसम्यग्दृष्टीकै आयिकभाव तौ आयिकसम्यक्तव है । अर् असं-पार्चनरावन जाउनावनार कावित्रणत्वरहाटावन जलवललन्वरहटाक क्यावकमाव ला काविकणत्वर्णप्र व यतपणां है सो औदयिकभावकारे है । संयतासंयत प्रमत्त अप्रमत्तसंयतनिकै क्षायोपशमिक भाव है । सम्यक्त्व क् सो आयिकभावकरि है । च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिकै औपशमिक भाव है । सम्यक्त्व इहां क्षायिकभावकरि ह अवञेपनिके गुणस्थानवत् भाव है । क्षायोपशमिक सम्यग्दष्टीविर्वे असंयतसम्यग्दष्टीकै क्षायोपशमिक भाव है । सम्यक्त्व क्ष यतपणां है सो आँद्यिकभावकार है। संयतासंयत प्रमत्त अप्रमत्तसंयतनिकै क्षायोपशमिक भाव है। सम्यक्त्व क्षायिक है सो आयिकभावकरि है। च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिकै औपशमिक भाव है। सम्यक्तव इहां आयिकभावकरि हो है। सो तौ

क्षायोपशमिक सम्यक्त्व है । असंयत है सो औदयिकभावकरि है । संयतासंयत प्रमत्त अप्रमत्तसंयतनिकै क्षायोपशमिक 🥻 भाव है क्षायोपशमिकसम्यक्तव है । औपशमिकसम्यक्त्वविषें असंयतसम्यग्दष्टीकै औपशमिक भाव उपशमसम्यक्त्व है । असंयत है सो औदयिकभावकरि है। संयतासंयत प्रमत्त अप्रमत्तसंयतनिकै क्षायोपशमिक भाव है। सम्यक्त्व औपशमिक है। च्यारि उपशमश्रेणीवालेनिकै औपशमिक भाव उपशमसम्यक्तव है। सासादनसम्यग्दाप्टिनिकै पारिणामिक भाव है। व च-सम्यग्मिथ्यादृष्टिकै क्षायोपशमिक भाव है । सिध्यादृष्टीकै औदयिक भाव है ॥ नि का संज्ञीके अनुवादकारी संज्ञीनिके गुणस्थानवत् है। असंज्ञीनिके औदयिक भाव है। दोऊ संज्ञारहितनिके गुणस्थानवत् भाव है॥ पान आहारकके अनुवादकरि आहारकनिके अर अनाहारकनिके गुणस्थानवत् भाव है । ऐसैं भावका निरूपण मोहकर्मकी अपेक्षा उदाहरणरूप समाप्त भया ॥ आगे अल्पबहुत्वका वर्णन कीजिये है । सो दोय प्रकार । सामान्यकरि, विशेषकरि । तहां प्रथमही सामान्यकरि तीन उपशमश्रेणीवाले सर्वतें स्तोक कहिये थ्रोरा है ॥ ते अपने अपने गुणस्थानकालविषें प्रवेशकरि तुल्यसंख्या है । अर उप-शांतकपायवाले भी तितनेही है । बहुरि तीन क्षपकश्रेणीवाले इनितैं संख्यातगुणा है । अर क्षीणकपाय छद्मस्थ वीतराग

भी तितनेही हैं । अर सयोगकेवली अयोगकेवली प्रवेशकरि तुल्यसंख्या है । अर सयोगकेवली अपने कालविपें भेले

होय ते इनितैं संख्यातगुणां हैं । बहुरि अप्रमत्तसंयत संख्यातगुणां हैं । तिनितैं प्रमत्तसंयत संख्यातगुणां हैं । तिनितैं

संयतासंयत असंख्यातगुणां है । तिनितैं सासादनसम्यग्दृष्टि असंख्यातगुणां हैं । तिनितैं सम्यग्मिथ्याद्दप्टि असंख्यातगुणां

44

 $\star$ 

सर्वार्थ

सि द्धि

टी का

छा. १

हैं । तिनितैं असंयतसम्यग्दष्टि असंख्यातगुणां हैं । तिनितैं मिथ्यादृष्टि अनंतगुणां हैं ॥ विशेपकरि गतिके अनुवादकरि नरकगतिविर्षे सर्वप्रथ्वानिविर्षे नारकी जीव सर्वतें स्तोक सासादनसम्यग्दृष्टि हैं । तिनितैं संख्यातगुणां सम्यग्मिथ्यादृष्टि हैं । तिनितैं असंख्यातगुणां असंयतसम्यग्दृष्टि हैं । तिनितैं असंख्यातगुणां सिथ्या-दृष्टि हैं । तिर्यचगतिविषें तिर्यच सर्वतैं थोरा संयतासंयत हैं । अन्यकी संख्या गुणस्थानवत् है । मनुष्यगतिविषें मनुष्य-निकै उपशमश्रेणीवाले आदिविषैं अर प्रमत्तसंयतनितांई गुणस्थानवत् है । तिनितैं संख्यातगुणां संयतासंयत हैं । तिनितैं सासादनसम्यग्दण्टि संख्यातगुणां हैं । तिनितैं संख्यातगुणां सम्यग्मिथ्याद्दण्टि हैं । तिनितैं असंयतसम्यग्दण्टि संख्यातगुणां हैं । देवगतिविषें देवनिके नारकीवत् अल्पबहुत्व है ॥ इंद्रियके अनुवादकरि एकेंद्रिय विकलत्रयविषें गुणस्थानभेद नांही । तातैं अल्पबहुत्वका अभाव है ॥ इंद्रियकी अपेक्षा कहिये । तहां पंचेंद्रिय आदि एकेंद्रियपर्यत उत्तरोत्तर बहुत्व है । पंचेंद्रियनिके गुणस्थानवत् है । विशेष यहु जो मिथ्याद्दष्टि असंख्यातगुणेही है ॥

कायके अनुवादकरि स्थावरकायविर्षे गुणस्थानभेद नांही, तातें अल्पबहुत्वका अभाव है । कायप्रति कहिये है, तहां 🥻 सर्वतें थोरा तेजस्कायिक हैं, तिनितें बहुत पृथिवीकायिक हैं, तिनितें वहुत अप्कायिक हैं, तिनितें वहुत वातकायिक हैं। सर्वतें अनंतगुणां वनस्पतिकायिक हैं । त्रसकायिकनिकै पंचेंद्रियवत् है ॥ योगके अनुवादकरि वचनमनयोगीनिकै पंचेंद्रियवत् अर काययोगीनिकै गुगश्यानवत् अल्पवहुत्व है ॥ वेदके अनुवादकरि स्त्रीपुरुषवेदीनिकै पंचेंद्रियवत् है । नपुंसकवेदीनिकै अर वेदरहितनिकै गुणस्थानवत् अल्पबहुत्व है ॥ कपायके अनुवादकारी क्रोधमानमायाकपायवालेनिकैं पुरुषवेदवत् हैं । विशेप यहु जो मिथ्याद्दष्टि अनंतगुणा है । लोभ कषायवालेनिकै दोय उपशमश्रेणीवाले तुल्यसंख्या हैं । अर क्षपकश्रेणीवाले तिनितैं संख्यातगुणां है । सूक्ष्मसांपराय शुद्धसंयत उपशमश्रेणीवाले विशेपकरि अधिक हैं । तिनितें सुक्ष्मसांपराय क्षपकश्रेणीवाले संख्यातगुणां है । अवशेपनिकै गुणस्थानवत् है ॥ ज्ञानके अनुवादकरि मतिअज्ञान श्रुतअज्ञानवालेनिविर्वे सर्वतैं स्तोक सासादनसम्यग्दप्टि है । तिनितैं अनंतगुणां मिथ्या-दृष्टि है । विभंगज्ञानिनिविपैं सर्वतें थोरा सासादनसम्यग्दृष्टि है । तिनितै असंख्यातगुणां भिथ्यादृष्टि है । मतिश्रुतअवाधि ज्ञानीनिविपैं सर्वतैं स्तोक च्यारि उपशमश्रेणीवाले है । तिनितैं संख्यातगुणां क्षपकश्रेणीवाले है । तिनितै संख्यातगुणां अप्रमत्तसंयत है । तिनितैं संख्यातगुणां प्रमत्तसंयत है । तिनितै असंख्यातगुणां संयतासंयत है । तिनितैं असंख्यातगुणां असंयतसम्यग्दण्टि है । मनःपर्ययज्ञानिनिविर्पे सर्वतैं स्तोक च्यारि उपशमश्रेणीवाले है । तिनितैं संख्यातगुणां क्षपकश्रेणीवाले है तिनितै संख्यातगुणां अप्रमत्तसंयत है । तिनितैं संख्यातगुणां प्रमत्तसंयत है । केवलज्ञानीनिविपैं अयोगकेवलीनितै संख्यातगुणां सयोगकेवळी है ॥ संयमके अनुवादकरि सामायिकच्छेदोपस्थापनशुद्धसंयतनिविपें दोऊं उपशमश्रेणीवाले तुल्यसंख्या है । तिनितैं संख्यात-गुणां क्षपकश्रेणीवाळे है । तिनितैं संख्यातगुणां अप्रमत्तसंयत है तिनितैं संख्यातगुणां प्रमत्तसंयत है । परिहारविशुद्धिसंयत-निविपें अप्रमत्तनितें संख्यातगुणां प्रमत्तसंयत है । सूक्ष्मसांपरायशुद्धसंयमीनिविपें उपशमश्रेणीवालेनितें क्षपकश्रेणीवाले संख्यातगुणां है । यथाख्यातविहारगुन्दसंयतनिविपै उपशांतकपायनितें क्षीणकपायवाले संख्यातगुणां है । अयोगकेवली तित-नेही है। तिनितैं संख्यातगुणां सयोगकेवली है। संयतासंयतनिविपें गुणस्थान एकही है। तातैं अल्पवहुत्व नांही। असंयत-निविपें सर्वतै स्तोक सासादनसम्यग्दृष्टि है । तिनितै संख्यातगुणां सम्यग्मिथ्यादृष्टि है तिनितैं असंयतसम्यग्दृष्टि संख्यात-गुणां है । तिनितैं अनंतगुणां मिथ्यादृष्टि है ॥

सर्वार्थ

सि द्धि

री का

क्ष १

व च-

नि का

पान

ષદ

दर्शनके अनुवादकरि चक्षदर्शनवालेनिके मनोयोगीवत् है । अचक्षुर्दर्शनवालेनिकै काययोगीवत् है । अवधिदर्शनवालेनिकै अवधिज्ञानीवत् है । केवलद्रीनवालेनिकै केवलज्ञानीवत् है ॥ लेश्याके अनुवादकारी कृष्णनीलकापोतलेश्यावालेनिकै असंयतवत् है । पीतपद्मलेश्यावालेनिकै सर्वतैं स्तोक अप्रमत्तसंयत है । तिनितैं संख्यातगुणां प्रमत्तसंयत है । ऐसैं अन्यगुणस्थानवाले पंचेंद्रियवत् है । शुक्ललेश्यावालेनिकै सर्वतैं स्तोक उप-शमश्रेणीवाले है । तिनितें संख्यातगुणां क्षपकश्रेणीवाले है । तिनितें संख्यातगुणां सयोगकेवली है । तिनितें संख्यातगुणां अप्रमत्तसंयत है । तिनितैं संख्यातगुणां प्रमत्तसंयत है । तिनितैं असंख्यातगुणां संयतासंयत है । तिनितैं असंख्यातगुणां सासादनसम्यग्दाष्टि है । तिनितैं असंख्यातगुणां सम्यग्मिथ्याद्दष्टि है । तिनितैं असंख्यातगुणां मिथ्याद्दष्टि है । तिनितैं असंख्यातगुणां असंयतसम्यग्दष्टि है ॥ भन्यके अनुवादकारे भन्यनिके गुणस्थानवत् अल्पबहुत्व है । अभन्यनिके अल्पबहुत्व नांही है ॥ सम्यक्त्वके अनुवादकरि क्षायिकसम्यग्दष्टीनिविषें सर्वतैं स्तोक च्यारि उपशमश्रेणीवाले है । अन्य प्रमत्तसंयतनितांई गुणस्थानवत् है । तिनितैं संयतासंयत संख्यातगुणां है । तिनितैं असंख्यातगुणां असंयतसम्यग्दष्टि है । क्षायोपशमिक-सम्यग्दृष्टि है तिनिविर्षें सर्वतैं स्तोक अप्रमत्तसंयत है । तिनितैं संख्यातगुणां प्रमत्तसंयत है । तिनितैं असंख्यातगुणां संयतासंयत है । तिनितैं असंख्यातगुणां असंयतसम्यग्दष्टि है । औपशमिकसम्यग्दष्टीनिविषैं सर्वतैं स्तोक च्यारि उपशम-श्रेणीवाले है । तिनितैं संख्यातग्रणां अप्रमत्तसंयत है । तिनितैं संख्यातगुणां प्रमत्तसंयत है । तिनितैं असंख्यातगुणां संयतासंयत है । तिनितैं असंस्यातगुणां असंयतसम्यग्दष्टि है । अवशेषनिकै अल्पबहुत्व नांही है । जातैं विवक्षित एक एक गुणस्थानही है ॥ संज्ञीके अनुवादकरि संज्ञीनिकै चक्षुर्दर्शनवालेवत् है । असंज्ञीनिकै अल्पबहुत्व नांही है । दोऊ संज्ञारहितानिकै केवलज्ञानीवत् है ॥ आहारकके अनुवादकरि आहारकनिकै काययोगीवत् है । अनाहारकनिकै सर्वतैं स्तोक सयोगकेवली है । तिनितैं संख्यातगुणां अयोगकेवली है । तिनितैं असंख्यातगुणां सासादनसम्यग्हष्टि है । तिनितैं असंख्यातगुणां असंयतसम्यग्हष्टि है । तिनितैं अनंतगुणां मिथ्यादृष्टि है । ऐसैं मिथ्यादृष्टि आदिनिकै गत्यादिकविषें मार्गणाकरि सो सामान्यकरि है । तहां सूक्ष्मभेद आगमतें अविरोधकरि अंगीकार करनां ॥ इहां सत् आदिका संक्षेप भावार्थ ऐसा जाननां- जो, सत् कहिये वस्तु है, ऐसा अस्तित्वका कहना

व च-

नि का

पान ५७

सर्वार्थ

सि जि

रीका

81.9

संख्या कहिये यह वस्तु केती है, ऐसैं भेदनिकी गणना कहनां । क्षेत्र कहिये यह वस्तु वर्तमानकालमैं एते क्षेत्रमैं है, ऐसा कहना । स्पर्शन कहिये यह वस्तु तीन कालमै एते क्षेत्रमैं विचरै है, ऐसा कहनां । काल कहिये निश्चय व्यवहाररूप है, सो जिस वस्तुकी अपेक्षा जेता कालका परिमाण कहनां। अंतर कहिये एकगुणतें दूसरे गुण जाय फेरी तिसही गुण आवे ताके वीचि जेते काल रहें, सो विरहकाल है, ताकूं अंतर कहिये, ताका कहनां। भाव कहिये औपशमिक आदि पांच भाव हैं, तिनिका कहना । अल्पवहुत्व कहिंये परस्पर दोयकी अपेक्षातें संख्याका हीनाधिकपणां कहनां । ऐसैं इनि आठ अनु-योगनिकारी वस्तुका अधिगम होय है । तिसका उदाहरण जीवनामा वस्तुका गुणस्थान मार्गणाकरि कह्या सो जाननां । ऐसैंही यथासंभव आगमके अनुसार सर्ववस्तुपरि लगावणां । केई नास्तिकवादी वस्तूक़ूं सर्वथा अभावरूपही कहै हैं, तिनिका निराकरण सत् कहनेतें होय है । केई वस्तुकूं सर्वथा एक अभेद कहै हैं, तिनिका निपेध भेदनिकी गणनातें जाननां । केई वस्तुके प्रदेश नांही मानै हैं तिनिका निपेध क्षेत्र कहनेतें जाननां । केई वस्तुक्रूं सर्वथा क्रियारहित मानै हैं तिनिका निपेध स्पर्शन कहनेतें जाननां । अथवा जो कोई वस्तुका सर्वथा कदाचित् प्रलय होना मानै है तथा क्षणि-कही मानै है तिनिका निपेध कालका नियम कहनेतें होय है । केई वस्तुकूं क्षणिकही मानै हैं तिनिका निषेध अंतरके नियम कहनेतें होय है । केई वस्तूक़ुं एकही मानै है तथा अनेकही मानै हैं तिनिका निषेघ अल्पवहुका नियम कहनेतें होय है । ऐसै वस्तु अनंतधर्मात्मक है । ताके द्रव्य क्षेत्रकाल भावकी अपेक्षा विधिनिपेधतैं प्रमाण नय निक्षेप अनुयो-गकी विधिकरि साधनेतें यथार्थज्ञान होनेतें अधिगमज सम्यग्दर्शनकी प्राप्ति होय है । सो याका विधिनिषधेका चर्चा - श्लोकवार्तिकमें विशेपकारी है तहांतें जाननां । ऐसैं आदिविपें कह्या जो सम्यग्दर्शन ताका लक्षग उत्पत्ति निमित्त स्वामी विपय न्यास अधिगमका उपाय कह्या । याके संवधकरि जीवादिकका भी सत् परिमाणादिक कहे हैं ॥ याके अनंतर सम्यग्ज्ञान विचारनेयोग्य है, सो कहे हें---

व च-

नि का

पान

42

## ॥ मतिश्चतावधिमनःपर्ययकेवलानि ज्ञानम् ॥ ९ ॥

याका अर्थ— मति श्रुत अवधि मनःपर्यय केवल ए पांच ज्ञान है ॥ ज्ञानशब्द न्यारान्याराकै लगाईये ऐसै पांचूही ज्ञान भये । तहां मतिज्ञानावरणीयकर्मके क्षयोपशमतैं इंद्रियमनकरि पदार्थनिक्रूं जानै सो, अथवा जाकारी जाणिये सो, अथवा जाननेमात्र सो, मतिज्ञान है । वहुरि श्रुतज्ञानावरणीयकर्मके क्षयोपशमतैं वक्ताकारी कही वस्तूका नाम सुननेकारी जानै सो, अथवा जाकारी सुनि वस्तुक्रूं जानिये सो, अथवा जो श्रवणकारी जाननें मात्र सो श्रुतज्ञान है । इन दोऊनिका

सर्वार्थ सि द्धि टी का

अन् १

समीप निर्देश कार्यकारणभावतैं कह्या । मतिज्ञान कारणरूप है श्रुतज्ञान कार्यरूप है । बहुरि अवधिज्ञानावरणीयकर्मके 🖡 क्षयोपशमतें द्रव्य क्षेत्र काल भावकी मर्यादा लीयें रूपी पदार्थकूं प्रत्यक्षपणैं करि जो जानैं, अथवा जाकारी जानिये, 💈 अथवा जानने मात्र सो अवधिज्ञान है । बहुरि मनःपर्ययज्ञानावरणीयकर्मके क्षयोपशमतैं परके मनविर्षे प्राप्त जो पदार्थ ताक़ं जाणें, अथवा जाकरि जानिये, तथा जो जानना सो मनःपर्ययज्ञान कहिये । इहां परके मनविषें प्राप्त जो पदार्थक़ं मन ऐसी संज्ञा साहचर्यतें कही है । इहां कोई कहै याके मतिज्ञानका प्रसंग आवे है ? ताक़ं कहिये इहां मनकी अपेक्षा-मात्रही है, कार्यकारणभाव नांही है । अपने प्रतिपक्षी कर्मके क्षयोपशममात्रतैंही भया है । ताक़ं अपने परके मनकी अपेक्षामात्रतें मनःपर्यय ऐसी संज्ञाकरि कह्या है । जैसें काहूनें कही या बादलेविषें चंद्रमाकूं देखो, तहां बादलेकी अपेक्षा-Ø मात्र है । चंद्रमा बादलेतें भया तौ नांही । तैसें इहां भी जाननां । बहुरि जा ज्ञानके आर्थि तपस्वी मुनि 'केवंते ' कहिये सेवन करै ताक्नं केवलज्ञान कहिये । इहां ' केव्र सेवने ' ऐसीं धातुर्तें केवलशब्द निपज्या है । अथवा यह ज्ञान असहाय है बाह्य कछु सहाय न चाहै है । जैसें मतिश्रुतज्ञान इंद्रिय प्रकाशादिकका सहायतें जानें है, तैसें इहां नांही, केवल एक आत्माहीतैं प्रवर्तें है । तातैं केवल कहिये । अब इनिका सूत्रविषें प्रयोगके क्रमका प्रयोजन कहै हैं ॥ केवलज्ञान अंतविषें पाईये हैं, तातें अंतहीमें धऱ्या है । ताके निकट मनःपर्ययज्ञान हो हैं, तातें ताके समीप धऱ्या है । तातें ये दोऊ ज्ञान संयमी मुनिनिहीके होय है । बहुरि तातें दूरवर्ति अवधि है तातें मनःपर्ययके समीप याकों कह्या । बहुरि प्रत्यक्ष तीनूं ज्ञाननिकै पहलै परोक्ष मति श्रुत ज्ञान कहै । जातैं ए दोऊ सुगम हैं । सर्वप्राणिनिकै बाहुल्यपणें पाइये है । इनकी पद्धती सुणिये हैं परिचय कीजिये हैं । अनुभवमैं आवै है । ऐसैं ए पांच प्रकार ज्ञान है । इनके भेद आगे कहसी । इहां मतिमात्रके ग्रहणतें स्मरणादिक भी मतिज्ञानहीमें छेनै । केई वादी कहै हैं इंद्रियबुद्धिही एक मतिज्ञान है ताका निराकरण है । तथा केयी अनुमानसहित मति मानै हैं । केई अनुमान तथा उपमानसहित मानैं हैं । केई अनु-मान उपमान अर्थापत्तिसहित तथा अभाव आगमसहित मानैं है । तिनि सर्वनिका निराकरण है । ए सर्वही मति-ज्ञानमैं गर्भित जाननें । कोई कहै मति श्रुत ज्ञान तौ एकही है । जातैं दोऊ ठार है एकही आत्माविषें वसैं हैं । विशेष भी इनिमैं नांही। ताकूं कहिये इन तीनूंही हेतुतैं इनिकै सर्वथा एकता नाहीं है। कोई प्रकार कहै तौ विरोध नांही हैं। जाते लार रहे है इत्यादि कहना दोय विना बनैं नांही । बहुरि विपयके भेदतैं भी भेदही है । श्रुतज्ञानका विषय सर्व-तत्त्वार्थक्तं परोक्ष जाननां हैं । मतिज्ञानका एता नांही । ऐसैं इनिकी भेदाभेदकी चरचा श्लोकवार्तिकतैं जाननी । इहां कोई पूछै– सम्यग्दर्शनका तौ **लक्षणका सूत्र न्यारा कह्या बहुरि ज्ञानका** न कह्या सो कारण कहा <sup>१</sup> ताका उत्तर जो, जहां शब्दकी

ਰ ਚ–

नि का

पान

49

सर्वार्थ सि द्धि टी का

क्ष. १

निरुक्तिमैं व्यभिचार आवे तहां न्यारा रूक्षण कह्या चाहिये । यांतें दर्शन नाम देखनेका प्रधान है । तांतें श्रद्धानार्थके निमित्त रुक्षण न्यारा कह्या । बहुरि ज्ञानविर्षे निरुक्तिहीतें अर्थ अव्यभिचारी है, तांतें रुक्षण न्यारा न कह्या ऐसा आशय है ॥ आगें कहे हैं, जो पूर्वे कह्या था, जो, प्रमाणनयकरि अधिगम हेाय है । तहां केई तो ज्ञानकूं प्रमाण मानै हैं । केई सिद्धि सन्निकर्षकूं प्रमाण मानै है । केई इंदियकूं प्रमाण कहे हैं । यांतें अधिकारमें रुयि जे मत्यादि ज्ञान तिनिकै प्रमाणपणाके म. १ ॥ तत्म्प्रमाणे ॥ १० ॥

व च-

नि का

पान

03

याका अर्थ- तत् कहिये पूर्वे कहे जे पांच ज्ञान ते दोय प्रमाण है । इहां तत् शब्द है सो अन्यवादी सन्निकर्प तथा इंदियक्रूं प्रमाण कल्पै हैं ताके निषेधके अर्थ है । तत् कहिये सो मत्यादिक ज्ञान कहे सोई प्रमाण हैं । अन्य नांही है । इहां अन्यवादी पूछै जो, सन्निकर्प तथा इंदियक्रूं प्रमाण मानिये तौ दोष कहां ? ताक्रूं कहिये हैं, जो, सन्नि-नांही है । इहां अन्यवादी पूछै जो, सन्निकर्प तथा इंदियक्रूं प्रमाण मानिये तौ दोष कहां ? ताक्रूं कहिये हैं, जो, सन्नि-नांही है । इहां अन्यवादी पूछै जो, सन्निकर्प तथा इंदियक्रूं प्रमाण मानिये तौ दोष कहां ? ताक्रूं कहिये हैं, जो, सन्नि-नर्षक्रूं प्रमाण मानिये तो सूक्ष्म अंतरित वित्रकृष्ट जो परमाणू रामरावणादिक, मेरुपर्वतादिक पदार्थ है तिनिका प्रमाणविषें अग्रहणका प्रसंग आवे । ते पदार्थ इंदियनितैं सन्निकर्प होय नाहीं । याहीतैं सर्वज्ञका अभाव आवे । ऐसेंही इंदियक्रं प्रमाण मानिये तौ येही दोप आवे । जातैं नेत्नादिकका अल्पविपय है । तथा ज्ञेय अनंत है । तथा सर्वही इंदियनिके सन्निकर्ष भी नांही है । नेत्र अर मनकै प्राप्यकारी कहिये पदार्थनिका प्राप्त होनेका अभाव है<sup>,</sup> अप्राप्यकारी है ताका वर्णन आगै करसी ॥

इहां अन्यवादी कहे हैं, जो तुमनें ज्ञानकूं प्रमाण कह्या, तौ याका फलका अभाव आवेगा । वहुरि प्रमाणका फल चाहियेही । वहुरि हम कहे हैं तहां फलका सद्भाव नीके वणे है । जो सन्निकर्ष तथा इंद्रिय तौ प्रमाण है अरु यातें अर्थका ज्ञान हो है सो प्रमाणतें जुदा फल हो है, यह कहना युक्त है । ताक़ूं कहिये, जो तें कह्या सो अयुक्त हे । जातें जो सन्निकर्पप्रमाण होय अर्थका ज्ञान फल होय तौ प्रमाता अर प्रमेय जो अर्थ ते दोऊ भिडिजाय, तव सन्निकर्प होय है । सो याका फल जो अर्थका ज्ञान, सो प्रमाताकै अरु प्रमेय पदार्थकै दोऊनिके हुवा चाहिये । ऐसें होतें अन्यपदार्थकै भी अर्थका ज्ञानकी प्राप्ति आवे है । बहुरि वे कहे, जो, अर्थका ज्ञान तौ चेतन जो आत्मा ताके होय हे । अन्य जडके कैसें होय ? तै। वाक़ूं कहिये, आत्माक़ूं ज्ञानस्वभाव तौ तू माने नांही । अरु समवायतें चेतन माने हे,

सो ऐसैं तौ आत्मा भी चेतनाविना जडही ठहरेगा । वहुरिं ज्ञानस्वभावही मानैगा तौ तेरी प्रतिज्ञाकी हानि आवैगी ! तातें हम कहै हैं सो युक्त है । ज्ञानकूं प्रमाण कहतें फलका अभाव है । यह दोप नांही आवे है । कथंचिद्रेदाभेदरूप याका फल भी है। प्रथम तौ अर्थका यथार्थज्ञान होय तब तिस अर्थकेविपैं प्रीति उपजै है। कर्मकारी मैला जो यह Ø आत्मा ताकै इंद्रियनिके आलंबनतें अर्थका ज्ञान होय । ताविषें उपादेय जानि प्रीति उपजै हैं । सो यह प्रीति वा प्रमा-णका फल है । बहुरि यथार्थज्ञान होय तब रागद्वेषके अभावतें मध्यस्थभाव होय सो दूसरा यह फल है । बहुरि पहलैं अर्थका अज्ञान था ताका नाश भया से। तीसरा यह फल है । ऐसैं हमारे प्रमाण फलरहित नांही है ॥ अब या प्रमाणशब्दका अर्थ कहै हैं । ' प्रमीयते अनेन ' कहिये याकरि वस्तु प्रमाण करिये ऐसैं तौ करणसाधन भया । बहुरि ' प्रमिणोति ' कहिये जो वस्तुक्तूं प्रमाण करनेवाला, सो प्रमाण है, ऐसैं कर्नसाधन भया । बहुरि 'प्रमितिमात्रं' कहिये वस्तुका प्रमाण करना सो भावसाधन भया । याकों क्रियासाधन भी कहिये । इहां कोई पूछे, इस प्रमाणकरि कहा प्रमाण करिये ! ताकूं कहिये, जीवादिक पदार्थ प्रमाण करिये । फेरि पूछे, जो, जीवादिकका अधिगम तौ प्रमाणकरि करिये । बहुरि प्रमाणका अधिगम काहेकरि करिये ? जो अन्य प्रमाण कल्पिये तौ अनवस्था दूपण आवै है । तहां कहिये Ŷ अनवस्था न आवैगी । जैसैं घटादिक प्रकाशनेविषैं दीपक कारण है; तैसैं अपने स्वरूपके प्रकाशनेविपें भी वेही दीपक 0 कारण है । अन्य प्रकाश नांही हेरिये हैं; तैसैं प्रमाण भी स्वपरप्रकाशक अवश्य माननां । प्रमेयकी ज्यों प्रमाणके अन्य-प्रमाणकी कल्पना कीजे तो खरूपका जाननेका प्रमाणके अभाव होय, तब स्मरणका भी अभाव होय है। बहुरि स्मरणका अभाव मानिये तौ व्यवहारका लोप होय है । तातैं खपरप्रकाशक प्रमाण मानना योग्य है । बहुरि इहां प्रमाणे ऐसा प्रथमाविभक्तीका दिवचन कह्या है । सो एक तीन आदि प्रमाणकी संख्या अन्यवादी माने है ताके निषेधके आर्थि है । तथा आगे दोय संख्याका सूत्र भी कहसी ताके जनावने आर्थि है। अन्यवादी चार्वाक तौ एक प्रत्यक्ष प्रमाणही माने है । बहुरि बौद्ध प्रत्यक्ष अनुमान ये देाय प्रमाण/ माने है । बहुरि नैयायिक वैशेषिक सांख्य हैं ते प्रत्यक्ष अनुमान आगम उपमान ऐसैं च्यारि प्रमाण मानै है । बहुरि मीमांसक च्यारि तौ ए अरु अर्थापत्ति अभाव ऐसे छह प्रमाण ¢ मानै हैं । सो प्रत्यक्ष परोक्ष ए दोय संख्या कहनेतें सर्वप्रमाण इनिमैं गर्भित होय हैं ॥ ऐसैं ए पंचज्ञान प्रमाण कहे । तहां सम्यक् अधिकारतें सम्यग्ज्ञान है । मिथ्याज्ञान प्रमाण नांही । इहां प्रश्न जो, ऐसा कह्या है " यथा यत्राविसंवादस्तथा तत्र प्रमाणता ॥ " याका अर्थ; जहां जिसप्रकार विसंवाद न आवै तहां तैसैं प्रमाणता । सौ काहूकै विपर्ययज्ञान है तहां ताकै बाधा विसंवाद न आवै तेतें प्रमाण ठहऱ्या । तथा काहूकै काळांतरमें ) \*

व च-

नि का

पान

६१

सर्व र्थ

सि द्धि

रीका

अ. १

वाजा आवे । काहूंकै क्षेत्रांतरमें बाधा आवे । तथा केईके कवहू बाधा न आवे । अर विशेषज्ञानीके ज्ञानमें बाधा दीखे है। तहां जेतें बाधा न आवे तेतें प्रमाण ठहरे है। सो सम्यग्ज्ञान तौ ऐसा चाहिये जो संशय विपर्यय अनध्यवसाय-रहित सर्वकाल सर्वक्षेत्र सर्वप्राणीनिकै समान होय । कोई प्रकार बाधा न आवै । जो जहां जैसैं अविसंवाद होय तहां तैसैं प्रमाणता है यह वचन कैसें सिद्ध होयगा ? ताका उत्तर- जो, सर्वथा निर्वाध तौ केवळज्ञान है । मतिश्चत है सो तौ अपने विषयविर्षे भी एकदेशप्रमाण है । बहुरि अवधि मनःपर्यय है सो अपने विपयविर्पे सामस्त्यकरि प्रमाण है । अधिकविषयविपें प्रमाण नाही । तातें च्याऱ्योंही क्षयोपशमज्ञान प्रमाण भी है अप्रमाण भी है । तातें जिस विषयविपें निर्बाध साधे तहां तौ प्रमाण है । बहुरि जहां वाधा आवे तहां अप्रमाण है । जो ऐसैं न होय तौ केवलज्ञान ही प्रमाण ठहरे । अन्यज्ञान अप्रमाण ठहरे । तो व्यवहारका लोप होय । तातें एक ही ज्ञान प्रमाण भी है अप्रमाण भी है । जैसैं काहू पुरुषकै नेत्रविपैं विकार था, ताकूं एक चंद्रमांके देाय दीखें, तहां निर्विकारनेत्रवालेकी अपेक्षा दोय चंद्र-माकी संख्या तो सबाध भई । बहुरि चन्द्रमाका सामान्यपणां निर्वाध है । तथा निर्विकार नेत्रवालेक्रं चंद्रमा तो एकही दीखें, परंतु निकटही दीखे हैं। ऊगता जमीसूं लगता दीखें। सो याकी ऊंचाईका योजनांकी अपेक्षा सवाध है। तथा शास्त्रकरि ग्रहणका काल तौ निश्चय किया है सो तौ निर्वाध है। परंतु दोय अंगुल च्यारि अंगुल ग्रहण होगा, यह कहनां निर्वाध नांही है । जातें यह विमान केता चौडा है ? तामें केता आच्छादित हुवा ? यह तौ प्रत्यक्षज्ञानी जानें, याकी अपेक्षा सवाध है । ऐसैं मतिश्रुत अपने विपयविर्पे भी प्रमाणाप्रमाणस्वरूप है । तथा अन्य भी उदाहरण- जैसैं पर्वत तथा वृक्षोंका समूहरूप दन इत्यादि वस्तु दूरितें तो औरसा ही दीखै निकट गये औरसा ही दीखै ऐसें जाननां। इहां कोई पूछै, जो ऐसैं है तौ यहु याका ज्ञान प्रमाण है यहु याका ज्ञान अप्रमाण है ऐसा नियम कैसें कहिये ? वहुरि नियम कियाविना व्यवहार कैसें प्रवर्तेंगा ! ताका उत्तर- जो, व्यवहार मुख्यगौणकी अपेक्षातें प्रवर्तें है । जैसें काहू वस्तूमें सुगंध देखि लोक कहै यह सुगंध द्रव्य है, तहां वा द्रव्यविपें स्पर्शादिक भी पाईये हैं । परंतु वाकी मुख्यता न करें । तातें जिनके मतविपें एकांततें ज्ञान प्रमाण अप्रमाण दोऊ स्वरूप नांही है तिनिकै यह छन्नस्थका ज्ञानकै प्रमाणता न आवेगी । तव अपना मत भी न सिद्ध होगा॥

व च-

नि का

पान

દર

वहुरि अन्यवादी ज्ञानकोंही प्रमाण मानि याका स्वरूप लक्षण एकांततें अन्यप्रकार कहै हैं । सो भी सवाध है । 🖗 तहां वौद्धमती कहै हैं, जो ' अविसंवादि ज्ञानं प्रमाणं, कहिये जामें विसंवाद न होय सो ज्ञान प्रमाण है । ताकूं पूछिये; 🕻 जो कहैगा प्रमाताकी इच्छा जहां पूरि होय जाय तहां अविसंवाद है, तौ स्वप्नादिकका ज्ञान भी प्रमाण ठहरैगा, तहां भी 🕻

सर्वार्थ सि द्धि टी का

क्ष ३

वांछापूरण होय जाय हैं । बहुरि कहैंगा, जो जहां वस्तूकै अर्थक्रिया ठहरै, तहां अविसंवाद है, तौ गीतादि शब्दका ज्ञान तथा चित्रामादिकका ज्ञानकै प्रमाणता ठहरैगी । तहां स्वरूपमात्रका ज्ञान है, अर्थक्रिया नांहीं है । ऐसैं वौद्धकरि मान्या अविसंवाद लक्षण बाधासहित है ॥ बहुरि और भी मतके एकांततें प्रमाणके लक्षण तथा विशेषण जुदे जुदे करै हैं ते युक्तिशास्त्रतैं बाधासहित हैं । ते स्लोकवार्तिकादिकतैं जानने । जैनमतमें तो " स्वापूर्वार्थव्यवसायात्मकं ज्ञानं प्रमाणम् " ਰ ਚ-ऐसा लक्षण परीक्षामुखविषें कह्या है । और शास्त्रमैं पाठांतर कह्या है । सोही निर्बाघ है । बहुरि प्रमाणका प्रमाणपणां ति का कैसैं होय ? तहां सर्वथा एकांतवादी केई तौ तिस प्रमाणहीतें प्रमाणपणांका निश्चय होय है ऐसैं कहै हैं । केई अन्यतें प्रमाणता होहै ऐसैं कहै हैं । सो यहु बाधासहित है । स्याद्वादकरि अभ्यासदशार्भै तौ प्रमाणका निश्चय प्रमाणहीतैं होय है। बहुरि विना अभ्यासदशामैं परतैं निश्चय होय है ऐसा निर्बाध सिद्ध किया है । कोई कहैं हैं " प्रमाणपणा प्रवृत्तिसामर्थ्यतें निश्चय होय है " सो प्रमाणकरि प्रतीतिमैं आया जो पदार्थ ताके निकटि होनै वाके फलकी प्राप्ति होय तब जानिये कि यह प्रमाण है । यहू प्रवृत्तिसामर्थ्यतें प्रमाणता आई, परंतु इहां अनवस्था दूषण होय है । जातें प्रवृत्तिसामर्थ्यका समानजातीय ज्ञानकी प्रमाणता अन्यप्रवृत्तिसामर्थ्यतें होयगी तब अनवस्था आवैहीगी । बहुरि प्रवृत्ति है सो तौ जे परीक्षावान् हैं तिनिकै तौ प्रमाणका निश्चय होय तब होय है । बहुरि लौकिकजनकै विना निश्चय भी प्रवृत्ति हो है । बहुरि परीक्षावान् भी कोई पदार्थनिविर्षे अपरीक्षावान् है । जातें सर्वपदार्थनिकी परीक्षा तौ सर्वज्ञकै है अन्य तौ कोई प्रकार परीक्षक है कोई प्रकार अपरीक्षक है । सो परीक्षक है सोहू अपरीक्षक है, ऐसैं जाननां ॥ बहुरि इहां कोई पूछै, अन्यवादीनिके प्रमाणनिकी संख्याका निराकरण कैसैं है ? ताकूं कहिये है, जे अन्यवादी चार्वाक एक प्रत्यक्षप्रमाणही माने है ताके परके चित्तकी वृत्तिकी सिद्धि अनुमानविना होयगी नांही । ताके आर्थि अनुमान मानैगा तब एकही प्रमाण माननां कैसै सिद्ध होयगा ? बहुरि बौद्धमती प्रत्यक्ष अनुसान ए दोय प्रमाण मानै है । ताकै साध्यसाधनके व्याप्तिसिद्धि करनेकूं स्मृति प्रत्यभिज्ञान तर्क ए तीन प्रमाण चाहियेगा । तब दोयकी संख्या न रहेगी । व्याप्तिका ज्ञान प्रत्यक्ष अनुमानतैं नाही होयगा । स्मृति प्रत्यभिज्ञान तर्क ए प्रत्यक्ष अनुमानमैं गर्भित न होयगा । बहुरि श्रुत कहिये आगमप्रमाण है। सो आप्तके शब्दके श्रवणतैं होय है। सो यह भी प्रत्यक्ष अनुमानमैं गर्भित न होयगा तब तीन प्रमाण होयगा । बहुरि शब्द तथा उपमानसहित च्यारि प्रमाण माने है तथा अर्थापत्तिसहित पांच तथा अभावसहित छह मानै है। तिनकै स्मृति प्रत्यभिज्ञान तर्क ये तिनिमैं गर्भित न होयगे तब संख्या बधि जायगी। तातें तिनिकी 000\* संख्याका नियम नही ठहरे है। तातैं प्रत्यक्ष परोक्ष ए दोय संख्यामैं सर्व भेद गर्भित होय है। तातैं यह नियम निर्बाध है॥

पान

63

सर्वार्थ

सि दि

टीका

झ. १

आगै, कहे जे पंचप्रकार ज्ञान ते दोय प्रमाणविर्षे गर्भित कीये तथा दोयकी संख्या अन्य प्रकार भी आवै है । तातें ताकी निवृत्तीकै अर्थि सूत्र कहै हैं ॥

### ॥ आद्ये परोक्षम् ॥ ११ ॥

व च-

नि का

पान

83

×

याका अर्थ— पांच ज्ञाननिविपैं आद्यके दोय मतिश्रुतज्ञान परोक्ष प्रमाण है । आदि शब्द हैं सो प्रथमका वचन है। जातें आदिविषें होय ताकों आद्य कहिये। इहां कोई पूछै ' आद्ये ' ऐसा दिवचन है तहां मतिश्रुत दोय आये। तहां आदि तौ एक मति है । दूसरा श्रुतकै आदिपणां कैसे आवै ? ताका उत्तर-- जो मुख्य उपचारकी कल्पनातैं दोऊके आद्यपनां कह्या है । तहां मतिज्ञान तौ मुख्य आदि हैही । वहुरि श्रुत है सो याके समीपही है तातें उपचारतें प्रथम कह्या । सूत्रविपैं द्विवचन है ताकी सामर्थ्यतें गौणका भी ग्रहण हुवा । याका समास ऐसें हो है । ' आद्यं च आद्यं च आद्ये मतिश्रुते, ऐसैं जाननां । ये दोऊही परोक्षप्रमाण है ऐसा संवंध करनां । इहां कोई पूछै इनिकै परोक्ष-पणां काहेतें है ? ताका उत्तर- ए दोऊही ज्ञान परकी अपेक्षा लिये है । मतिज्ञान तौ इंद्रियमनतें होय है । श्रुतज्ञान मनतें होय है । सो यह सूत्र आगें कहसी । यातें पर जे इंद्रिय मन तथा प्रकाश उपदेशादि जे वाद्यनिमिति तिनिकी अपेक्षा सहाय लेकरि मतिश्चतज्ञानावरणीयका क्षयोपज्ञमसहित आत्माकै उपजै है । तातें परोक्ष कहिये । याहीतें उपमाना-दिक प्रमाण भी ऐसैही उपजै है ते भी याहीमें गर्भित होय हैं। अथवा परोक्ष शब्दका ऐसा भी अर्थ है; जो अक्ष कहिये इंदिय तिनितैं दूरवतीं होय ताकूं परोक्ष कहिये सो श्रुतज्ञान । तथा स्मरण प्रत्यभिज्ञान तर्क स्वार्थानुमान ए भी इंद्रियनितें दूरवतीं है । ऐसें ए मतिज्ञानमें गर्भित हैं । तातें ए भी परोक्षही हैं । बहुरि अवग्रह ईहा अवाय धारणाज्ञान जे मतिज्ञानके भेद हैं ते इंद्रियनितें भिडिकरि होय है । तौ भी अक्ष कहिये आत्मा तातें दूरवतीं हैं । तातें इनिकूं व्यवहारकरि तौ प्रत्यक्ष कहे हैं । परंतु परमार्थतें परोक्षही है ॥ बहुरि केई कहे है, परोक्षज्ञान तौ अस्पष्ट जाननां हैं । सो पदार्थके आलंवनरहित है । तातें मनोराज्यादिककी ज्यो निरर्थक है । ते विना समझ्यां कहें है । जातें अर्थका आलंबन तौ प्रत्यक्ष परोक्ष दोऊनिविर्पेही है । परंतु स्पप्टता अस्पप्टताका कारण नाहीं । प्रत्यक्ष परोक्ष भेद ऐसें है जहां अन्यका अंतर पडे नांही । तथा अन्यका सहायविना विशेपनिसहित पदार्थनिकूं जानैं सो तौ स्पष्ट है । वहुरि वीचिमें अन्यका अंतर पडे तया सहाय चाहै । तथा विशेपनिसहित पदार्थानिक्नं न जानै सो अस्पष्ट कहिये । मनेाराज्या-दिकवत् तौ जाकूं कहिये जाका कछ साक्षात् तथा परंपराय विपयही न होय ऐसें जाननां ॥

सर्वार्थ सि द्धि टी का

क्ष १

आगै इनि परोक्षनितैं अन्य जे तीन ज्ञान तिनिकूं प्रत्यक्ष कहनेकूं सूत्र कहे हैं— ॥ प्रत्यक्षमन्यत् ॥ १२ ॥ 0 याका अर्थ— अन्यत् कहिये पांच ज्ञानमैं तीन ते प्रत्यक्षप्रमाण है ॥ ' अक्ष्णोति ' कहिये जानै सो अक्ष कहिये आत्मा ਰ च-ताहीकूं आश्रयकारि उपजै अन्यका सहाय न चाहै ताकूं प्रत्यक्ष कहिये । कैसा है आत्मा ? पाया है कर्मका क्षयोपशम ति का जानैं। अथवा क्षीण हुवा है कर्मका आवरण जाका ऐसा आत्माकै होय है सो ऐसा अवधि मनःपर्यय केवळज्ञान है। पान सर्वार्थ कोई कहै ऐसे तौ अवधिदर्शन केवलदर्शन भी है। आत्माहीका आश्रय ले उपजे है ते भी प्रमाण ठहरे । ताकूं कहिये, દષ सि दि यहू दोष न आवै है । इहां सूत्रमैं ज्ञानहीका अधिकार है । तातें ज्ञानही छेना, दर्शन न छेना । बहुरि कोई कहै, जो, टीका विभंग तो ज्ञान है ताका प्रसंग आवैगा यहु भी आत्माहीक्रूं आश्रय छे उपजै है । ताक्रूं कहिये इहां सम्यक्का अधि-अन् १ 🕅 कार है, तातें विभंगज्ञान न रेनां। यहु विपर्ययस्वरूप हैं। जातें मिथ्यात्वके उदयतें विपरीतपदार्थकों ग्रहे है। तातें इहां वैशेषिकका आश्रयतैं प्रश्न है, जो, इंद्रियव्यापारतैं होय सो प्रत्यक्ष कहिये । विना इंद्रियव्यापार होय सो परोक्ष यहु सम्यक् नाहीं ॥ कहिये। ये लक्षण यथार्थ बाधारहित है सो माननां। ताका उत्तर जो, यहु अयुक्त है। ऐसैं होय तौ आप्त सर्वज्ञकै प्रत्यक्षज्ञानका अभाव होय । जो इंद्रियज्ञानही प्रत्यक्ष मानिये तौ आप्तकै प्रत्यक्षज्ञान न होय । जो आप्तकै भी इंद्रिय-पूर्वक ज्ञान कल्पिये तौ ताके सर्वज्ञपणांका अभाव होय । जो कहै, सर्वज्ञके मनसूं भया प्रत्यक्ष है तौ मनके चिंतवन-पूर्वककै भी सर्वज्ञपणाका तौ अभावही आवैगा । बहुरि कहै, जो ताकै सर्वपदार्थनिके ज्ञानकी आगमतैं सिद्धि हो है । सो ऐसैं भी नाहीं । जातें आगम तो प्रत्यक्षज्ञानपूर्वक होय सो प्रमाण है ॥ बहुरि बौद्धमती कहै है योगीश्वरनिकै अल्लौकिक दिव्यज्ञान औरही जातिका है। तौ ऐसैं कहै प्रत्यक्षप्रमाण तौ ताकै न आवैगा । जातें ऐसा मानै है, जो इंद्रियप्रति वर्तें ताकूं प्रत्यक्ष कहिये । सो ऐसा मान्यां तब दिव्यज्ञान कहनेतें भी प्रत्यक्षपना तौ न ठहरै । बहुरि और भी दोष आवे है । जो सर्वज्ञका तौ अभाव होय है । अरु प्रतिज्ञाकी हानी होय है । सोई दिखाईये है । योगीश्वरकै जो ज्ञान है सो एक एक पदार्थकूं ऋमतें ग्रहण करै है कि अनेकपदार्थका ग्रहण करनेवाला है ? जो एक एक पदार्थकों क्रमतैं ग्रहण करे है; तौ सर्वज्ञपणां नांही ठहरे है । जातें ज्ञेय तौ अनंत है; सर्वकूं एककाल जाने सर्वज्ञ होय ए बहुरि जो अनेक पदार्थकूं ग्रहण करै हैं; तौ जो बौद्धमती प्रतिज्ञा करी है ताकी

हानि आवे है। सो प्रतिज्ञा कहा ' एक विज्ञान तो दोय पदार्थकूं न जाने है बहुरि दोय विज्ञान एक पदार्थकूं न जाने है ' ऐसी प्रतिज्ञा है. ताकी हानि होय है। अथवा सर्वसंस्कार हैं ते क्षणिक हें ऐसी प्रतिज्ञा करे है, ताकी भी हानि होय है। जातें अनेकक्षणवर्ती एक विज्ञान मान्या है। अनेक पदार्थका ग्रहण क्रमकारे होय है। बहुरि वे कहैं, जो, अनेक पदार्थका ग्रहण एकक्षणवर्तिविज्ञानकै तिस एक कालहीमैं होय है, तौ यह वने नाही। जातें जा क्षणमें ज्ञान उपज्या सो तौ क्षण वा ज्ञानका स्वरूपका लाभही होय। जब आप भया ता पीछे अपना जो कार्य पदार्थका जाननां ताप्रति व्यापार करे है। उपजनेहीकै क्षण तौ जाने नांही। बहुरि वे कहैं, जो, दीपकवत् जिस समय भया तिस समय पदार्थ प्रकाशें, तौ यहु दृष्टांत मिले नांही। जातें दीपक तौ अनेकक्षणवर्ती है। ताकै पदार्थनिका प्रकाशन होय है। बहुरि तिस योगीश्वरके ज्ञानकूं विकल्पतें भेदनितें रहित मानिये तव शून्यताका प्रसंग आवे है। जातें सर्वपदार्थनिकूं भिन्न जानेविना तौ वह ज्ञान शून्यही है॥

व च-

नि का

पान

દદ

×

वहुरि अकलंकदेव आचार्यने प्रत्यक्षके तीन विशेषण किये हैं । स्पष्ट, साकार, अंजसा ऐसै । तिनिका अर्थ--स्पष्ट तौ जो वीचिमैं अन्यकी प्रतीतिका व्यवधान न होय अर वस्तुकूं विशेपनिसहित जानै ऐसा है । सो द्रव्यार्थिकनयकी प्रधानता करिये तब तौ मतिश्रुतज्ञान अस्पष्टही है । जातैं द्रव्यका समस्तपणाकूं ए जानै नांही । इंद्रिय मन प्रकाशादि-कके सहायतैं किंचित् जानै हैं । बहुरि पर्यायार्थिक नयकी प्रधानता करिये तब मतिज्ञान व्यवहारके आश्रयतैं किंचित् स्पष्ट भी जानै है ॥ बहुरि साकार कहनेतैं निराकारदर्शनका निपेध है । बहुरि अंजसा कहनेतैं विभंगज्ञान तथा इंद्रिय-मनकरि अन्यथाज्ञान हो है ताका निपेध है । ऐसैं कहनेतैं सूत्रतें भी विरोध नाहीं है । जातैं प्रत्यक्ष ऐसा कहनेतैं तौ आत्माधीन है, इंद्रियाधीन नांहीं है । बहुरि ज्ञानकी अनुद्यत्तितें दर्शनका निपेध है । बहुरि सम्यक्के अधिकारतें कुज्ञानका निपेध है, ऐसैं जाननां ॥

इहां कोई प्रश्न करें, सकलप्रत्यक्ष जो केवलज्ञान सो योगीश्वरनिकै है ऐसा काहेतें जानिये <sup>9</sup> ताका उत्तर; जो, भलै प्रकार जाका निर्णय किया जो वाधकप्रमाणका अभाव तातें जानिये, जो, योगिश्वरनिकै केवलज्ञान है । जातें समस्त आवरणके नाशतें उपजे सो केवलज्ञान है । समस्त वस्तुंकूं एककाल इंद्रियादिकै सहायविना सोही ज्ञान जानै, जाकै आवरण न होय । ताका वाधक अल्पज्ञान है नाहीं । जा ज्ञानका जोही साधक तथा वाधक होय । अन्यज्ञानका अन्यज्ञान वाधक होय नांही यह न्याय है । बहुरि वौद्धमती प्रत्यक्षका लक्षण निर्विकल्प सत्यार्थ कहै है । सो सर्वथा निर्विकल्पक होय सो तौ सत्यार्थ होय नांही । विपर्यय भी निर्विकल्पक है । निर्विकल्पकर्ते अर्थका निश्चयही होता नांही । सत्यार्थ कोहेतें होय ? वहुरि नैयायिकमती इंद्रियमनकै अर आत्माकै पदार्थतें सन्निकर्ष हे।य ताक्नूं प्रत्यक्ष कहै हैं । सो 000 यह भी अयुक्त है। जातें ईश्वरके ज्ञान इंद्रियमनतें होय तो सर्वज्ञपनां न होय। जातें इंद्रियनिकें अर सर्वपदार्थनिके संवंध नांही । तातें जो सूत्र प्रत्यक्षका कह्या सोही निरावाध है ॥ आगे, कह्या जो परोक्ष प्रत्यक्ष दोय प्रकार प्रमाग तिनिमें आदि प्रकारके विशेषकी प्राप्तिकै आर्थ सूत्र कहे हैं-व च-ति का ॥ मतिः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताऽभिनिबोध इत्यनर्थान्तरम् ॥ १३ ॥ पान याका अर्थ— मति स्मृति संज्ञा चिंता अभिनिवोध ए पांच अनर्थातर कहिये अन्य अर्थ नांही । मतिज्ञानहीके 819 नाम हैं ॥ आदिविपैं कह्या जो मतिज्ञान ताके येते पर्यायशब्द कहिये नामांतर है । जातैं ए सर्वही मतिज्ञानावरण कर्मके क्षयोपशमकरि उपज्या जो उपयोग ताही संबंधी हैं । इनकी श्रुतज्ञानादिविषें प्रवृत्ति नांही । तहां मननं कहिये मानना इंद्रियमनतैं अवग्रहादिरूप साक्षात् जाननां से तौ मति कहिये । स्मृति कहिये स्मरण । जानेका पीछै यादि करना सो स्मृति स्मरण कहिये । संज्ञा संज्ञान कहिये । जानेको यादिकरि वर्तमान जानेकै जोडिकरि जाननां से। संज्ञान कहिये । याकूं प्रत्यभिज्ञान भी कहिये । चिंतनं चिंता कहिये यहु चिन्ह है तहां इसका चिन्ही भी होय है इत्यादि ऐसा चिंतवन करनां सो चिंता कहिये । याक़ूं तर्क भी कहिये । अभिनिबोधनं कहिये सन्मुख छिंगादि देखि छिंगी आदिका निश्चय करणसाधन कर्तृसाधन आदि भी यथासंभव जाननां । इनिका नामभेदतैं अर्थभेद होतै भी रूढिके बळतें मतिके नामां-तरही जानने । जैसैं इंद्र शक्र पुरंदर ऐसैं नामभेदते अर्थभेद होतें भी समभिरूढनयकी अपेक्षातें एक इंद्रहीके नाम हैं। वहुरि इनिका अन्य अन्य अर्थ करिये तब मत्यादि अन्य अन्य होयही हैं । तथापि मतिज्ञानावरणक्षयोपशमकरि उपयोग ताहि न उछांघि वर्तें है । इहां ऐसा अर्थ है । बहुरि सूत्रमैं इति शब्द है सो प्रकारवाची है । या मतिज्ञानका येते पर्यायशब्द हैं ऐसा इतिका अर्थ जाननां । तथा अभिधेयार्थवाची भी कहिये । जो मति स्मृति संज्ञा चिंता अभिनिवोध ऐसें येते शब्दनिकरि जो अर्थ कहिये सो एक मतिज्ञान है ॥ इहां विशेष कहिये है । सूत्रविषें इति शब्द प्रकारवाची है । सो बुद्धि तौ मतिका प्रकार जाननां । जातैं पदार्थके ग्रहणके शाक्तिस्वरूपकूं बुद्धि कहिये हैं बहुरि मेधा स्मृतिका प्रकार है । जातें शब्दके स्मरणकी शक्तिक्रूं मेधा कहिये है । . बहुरि प्रज्ञा चिंताका प्रकार है । जातैं वितर्कपणाका निषेध स्वरूप है । बहुरि प्रतिभा उपमा ये संज्ञाका प्रकार है

सर्वार्थ

सि खि

री का

क्ष. १

जातैं सामान्य पदार्थको सादृश्य दिखावनेरूप है। बहुरि संभव, अर्थापत्ति, अभाव ए स्वार्थानुमानके प्रकार हैं। जातैं ये सर्व ठिंगहीतैं जानिये हैं। इहां कोई कहैं स्मृति तौ अप्रमाण है सो प्रमाणविपैं कैसै अंतर्भूत होयगी ? ताकूं कहिये; जो, स्मृति अप्रमाण होय तौ प्रत्यभिज्ञान न होय तव व्याप्तिका भी ग्रहण न होय। तव अनुमान कोहतैं होय ? अरु अनु-मान न होय तव प्रत्यक्षकै भी प्रमाणता न ठहरै। तव सर्वशून्यता आवै। तातैं स्मृतिप्रमाण मानेही अन्यप्रमाण सिद्ध होय है। बहुरि स्मृतिकी ज्यों अपने विषयविपें प्रत्यभिज्ञान भी वाधारहित है। अतीतवस्तुका यादि करनां जो स्मरण सो याका कारण है। सो अतीतक्तूं यादिकरि वर्त्तमानमें तिसही वस्तूकुं देखि बहुरि अतीत वर्तमानकी एकता जोडरूपकूं जाननां तथा अतीत सारिखी वस्तु देखि दोऊके समानताका जाननां सो प्रत्यभिज्ञान है सो सत्यार्थ है। जैसैं में वालक था सोही मै अव युवा हूं वृढा हूं इत्यादि। तथा पहलैं घट देख्या था तैसाही यह दूसरा घट है इत्यादि। याके भेद बहुत हैं सो प्रमाणशास्त्रों जानने।

व च-

नि का

पान

23

वहुरि साध्यसाधनके अविनाभावसंवंधरूप जो ज्याप्ति, ताका जाननां सो तर्क है। सो भी प्रमाण है। सो यहु अप्रमाण होय तौ अनुमान भी प्रमाण न ठहरे। वहुरि अनुमानादिकमैं यहु गर्भित होय नाही। तातें न्याराही प्रमाता जाननां। याका उदाहरण- जैसै धूम अग्निका संवंध देखिकरि ऐसा निश्चय किया; जो, जहां जहां धूम है तहां तहां नियमकरि अग्नि है। ऐसै निश्चय करनेका नाम तर्क है। सो सत्यार्थ है, तातें प्रमाण है। जो यहु ज्ञान अप्रमाण होय तौ अनुमान प्रमाण कैसैं ठहरें वहुरि साधन कहिये लिंग-चिन्ह, तातें साध्य कहिये जाननें योग्य वस्तु लिंगी चिन्हवान, ताका निश्चय करनां सो स्वार्थानुमान है। तहां साधन ताकूं कहिये, जाकी जहा साध्यवस्तु न होय, तहां प्राप्ति न होय। तथा जहां साधन होय तहां साध्य होयही होय॥

वहुरि साध्यके तीन विशेपण हैं, शक्य, अभिप्रेत, अप्रसिद्ध । तहां जो साधनेकी योग्यता ळींये होय सोही साध्य । जामैं योग्यता नांही सो साध्य नांही, जैसे आकाशके फूल । वहुरि जो साधनेवाला पुरुप अभिप्रायमैं ले, सोही साध्य, तिसविना जगतमैं अनेक वस्तु हैं ते वाकै साध्य नांही । वहुरि पहलै सिद्ध न हूवा होय, सो साध्य । सिद्ध भये फेरी साधना अफल है । ऐसै साध्यके सन्मुख जो पूर्वोक्त साधनकरि नियमरूप ज्ञान होय, तातैं याकूं अभिनिवोध भी कहिये । इहां कोई कहै; शास्त्रमैं मतिज्ञानसामान्यका नाम अभिनिवोध कह्या है; तुम स्वार्थानुमानकूं अभिनिवोध कैसैं कह्या ? ताका उत्तर-जो, सामान्यार्थकी विशेपविपें प्रवृत्ति हौतें विरोध नांही । जो अवग्रहादि अनेकभेदरूप मतिज्ञान कहिये तदि तौ सामान्यकूं अभिनिवोध कहिये । वहुरि जव विशेप लीजिये तव स्वार्थानुमानकूं भी कहिये । तहां साधनके

सर्वार्थ सि द्धि टी का

ध. १

I¥ I

संक्षेपतें दोय भेद हैं, उपलब्धि अनुपलब्धि । तहां इंद्रिय मनकरि वस्तुका सद्भावका ग्रहण होय सो तौ उपलब्धि <sup>1</sup>ां कहिये । वहुरि अभावका ग्रहणकूं अनुपलब्धि कहिये । तहां कार्योपलब्धि जैसैं; या पर्वतमें अग्नि हैं, जातें आग्नका कार्य वूम दीखै है । वहुरि कारणोपलब्धि जैसैं; वर्पा होसी, जातें याका कारण बादल सघन दीखे है । स्वभावोपलब्धि जैसैं, वस्तु उत्पादव्ययध्रौव्यस्वरूप हैं; जातें सत्त्वस्वरूप है । सत्त्वका स्वभाव ऐसाही है । ऐसैं ये तीन भेद भये । इत्यादि साधनके अनेक भेद हैं, सो श्लोकवार्तिकतें जानने ॥ बहुरि अन्यवादी अर्थापत्त्यादिक प्रमाण न्यारे मानै हैं ते सर्व इस मतिज्ञानमैं अंतर्भूत होय हैं, ऐसैं जाननां ॥ आगैं या मतिज्ञानका स्वरूपका लाभविपैं निमित्त कहां है ? ऐसैं प्रश्न होतें सूत्र कहे हैं—

सर्वार्थ

सि क्षि

रीका

म. १

### ॥ तदिन्द्रियानिन्द्रियानिमित्तम् ॥ १४ ॥

ਰ ਚ--

नि का

पान

६९

याका अर्थ- तत कहिये सो मतिज्ञान इंद्रिय अर अनिंद्रिय है निामत्त कहिये कारण जाकूं ऐसा है ॥ प्रथम तौ इंद्रियशब्दका अर्थ कहै हैं । इन्दति कहिये परम ऐश्वर्यरूप वर्तें सो इंद्र है । तहां अर्थतें आत्माका नाम इंद्र कहा, सो ऐसा ज्ञानस्वभाव जो आत्मा, ताकै ज्ञानावरणकर्मका ऐसा क्षयोपशम होय, जो आप आपतैंही पदार्थनिकूं जाननेकूं असमर्थ होय । ताके पदार्थ जाननेका कारण चिन्ह होय ताकूं इंद्रिय कहिये । जातें व्याकरण ऐसा है 'तस्य लिंगम्' इस अर्थमें इंद्रशब्दके प्रत्यय आया है । अथवा ऐसा भी अर्थ जो गूढ अर्थकूं जनावे ताकूं लिंग कहिये । तहां आत्मा गूढ है अद्य है । ताके अस्तित्वकूं जनावनेविषें चिन्ह है तातें आत्माका लिंग इंद्रिय है । जैसें लोकमैं अग्निका धूम लिंग हे तैसें जाननां । ऐसै यह स्पर्शादि इंद्रिय हैं ते करण हैं । सो कर्ता जो आत्मा तिसविना न होय ऐसें ज्ञाता जो आत्मा ताका अस्तित्व जनावे है । अथवा इंद्र ऐसा नाम कर्मका कहिये । ताकरि ये रचे हैं निपजाये हे । तातें भी इंद्रिय ऐसा कहिये । ते स्पर्शनादि आगें कहसी ॥

वहुरि अनिंद्रिय नाम मनका है । याक़ूं अंतःकरण भी कहिये । इहां कोई पूछै है- इंद्र जो आत्मा ताहीका लिंग जो मन ताका नाम इंद्रियका प्रतिषेधकरि अनिंद्रिय ऐसा नाम कैसैं दिया ? ताका उत्तर-जो, इहां इंद्रियका प्रतिषेधकर नाही है । 'न इन्द्रियं अनिन्द्रियं ' ऐसैं कहनेमैं ईषत् अर्थ लेना । किंचित् इंद्रियकूं अनिंद्रिय कह्या है । जैसैं काहू कन्याक़ूं अनुदरा नाम कह्या, तहां जाके उदर न होय ताक़ूं अनुदरा कहिये ऐसा अर्थ न लेना । जाका ईपत् किंचित् पतला क्षीण उदर होय ताक़ूं अनुदरा कहिये ऐसा अर्थ लेना । बहुरि कोई पूछै है- इहां ईपत् अर्थ कैसैं है ? ताका उत्तर- ए इंद्रिय हैं ते प्रतिनियत कहिये नियमरूप जुदाजुदा जिनका देश अरु विषय है ऐसैं हैं । बहुरि काळांतरस्थायी हैं । जा कालमैं विषयत उपयुक्त न होय ता कालमैं भी अवस्थित हैं । बहुरि मन है सो यद्यपि इंद्र कहिये आत्मा ताका लिंग है तथापि नियमकरि एकही देशविपैं तथा एकही विपयका ग्राहक नाही । अन्यकालमैं जाका अवस्थान नाही अनवस्थित है चंचल है। याहीतैं याक्नं अंतःकरण कहिये अभ्यंतर इंद्रिय कह्या है । जातैं गुणदोषका विचार स्मरणविपैं इंद्रियनिकी याकै अपेक्षा नाही है । बहुरि नेत्रादिककी ज्यौं बाह्यतें अन्य मनुष्यादिक तिनिकरि न जाणिये है । ताहीतें अंतर्गत इंद्रिय ऐसा कहिये है । ऐसै ईपत् अर्थ याविपें संभवे है ॥ वहुरि कोई पूछे है- सूत्रविषें तत् शब्द किस प्रयोजनकुं है ? ताका उत्तर- तत् शब्द मतिज्ञानके कहनेके आर्थि है। वहुरि कोई कहै है- मतिज्ञान तौ लगताही है अनंतरही है। यातें ऐसा परिभापा है, जो, अनंतरकी विधिका सूत्र होयके निपेधका होय । यातें ता मतिज्ञानका विना तत् शव्दही ग्रहण होय है । तत् शब्द निरर्थक है । ताकूं कहिये हैं– इहां तत् शव्द है सो इस सूत्रके आर्थि भी है वहुरि अगले सूत्रके आर्थि भी है। जो मत्यादिक पर्याय शब्दकरि कहनेमैं आवै । ऐसा मतिज्ञान है सो इंद्रियानिंद्रियानिमित्तक है । ऐसैं तौ इस सूत्रकै आर्थि भया । वहुरि सोही मति-ज्ञान अवग्रह ईहा अवाय धारणास्वरूप है ऐसै अगिले सूत्रकै अर्थि भया । जो ऐसैं न होय तत् न कहिये तौ पहलैं मत्यादिशब्दकरि वाच्यज्ञान है ऐसें कहिवेकरि इंदिय अनिंदियनिमित्तक श्रुतज्ञान है ऐसा प्रसंग आवै । तथा सोही श्रुतज्ञान अवग्रह ईहा अवाय धारणास्वरूप है ऐसा अनिष्ट अर्थका संवंध होय है। वहुरि यहु विशेप जाननां- जो ए इंदिय मन है ते मतिज्ञानके वाह्य उत्पत्तिनिमित्त हैं । अंतरंग निमित्त तौ मतिज्ञानावरणीय कर्मका क्षयोपज्ञम ही है ॥ आगें कहै हैं, ऐसैं मतिज्ञानका उत्पत्तिका निमित्त तौ जाण्या, परंतु याके भेद केते हैं ? यह निर्णय न भया । ऐसा

व च-

नि का

पान

90

आग कह ह, एस मतिज्ञानका उत्पात्तका निर्मित्त तो जाण्या, परंतु याके भेद केते प्रश्न होतै याके भेदनिकी प्राप्तिकै आर्थि सूत्र कहै हैं—

#### ॥ अवग्रहेहावायधारणाः ॥ १५ ॥

याका अर्थ-- अवग्रह ईहा अवाय धारणा ए च्यारि मतिज्ञानके भेद हैं ॥ इनिका ळक्षण कहिये हैं । विपय जे रूपादिक वहुरि विपयी जे इंद्रिय तिनका संवंध होते ताका ळगताही तौ दर्शन हो है । ताके ळगताही वस्तुमात्रका ग्रहण सो अवग्रह है । जैसैं नेत्रकरि यह श्वेतरूप है ऐसैं ग्रहण सो अवग्रह है । वहुरि अवग्रहकरि ग्रहण किया जो वस्तु ताका विशेपकी वांछा सो ईहा है । जैसैं अवग्रहकरि श्वेतरूप देख्या सो कहा वगुठाकी पंक्ति है अथवा कहा धुजा है <sup>१</sup>

सर्वार्थ सि द्धि टी का

भ. १

ऐसें याक़ं संशय न जानना । जातें संशय तौ दोय पक्षविपैं अनिश्चित ज्ञान है अप्रमाण है । वहुरि ईहा एकही पक्षविपैं वांछारूप 🥻 ज्ञान है। जो वगुलाकी पांकि है तौ वाहीकी वांछा है। जो पताका है तौ वाहीकी वांछा है। वहुरि ईहाकरि जान्या था ताका विशेप अवयवादिकका निर्णय होनेतें जैसा है तैसा नियमरूप निश्चय होना सो अवायज्ञान है । जैसें ईहाविपें वगुलाकी पंक्तीकी तर्फ वांछा थी । परंतु धुजाका निपेध न किया । अब इहां ऊंचा चढना नीचा आवनां पंख हलावनां इत्यादि किया-चिन्ह देखी ऐसा निश्चय भया जो वगुलाकीपंक्तिही है, धुजा नांही है; तहां अवायज्ञान कहिये । बहुरि अवायकरि निश्चय किया जो वस्तु ताका ऐसा दढज्ञान होय जो और कालमैं न भूलने यादि आवनेकूं कारण होय, तहां धारणा-ज्ञान हो है । जैसैं अवायज्ञानकरि प्रभातिमें वगुळाकीपंक्ति देखी थी सोही यहु अव मैं देखी ऐसे ज्ञानकूं कारण जो ज्ञान, सो धारणाज्ञान कहिये । ऐसैं इनि अवग्रहादिकनिका कहनेका अनुक्रम इनकी उत्पत्तिके अनुक्रमतैं कह्या है ॥ इहां ऐसा भावार्थ जाननां -- जो वस्तु सामान्यविशेषस्वरूप है तिस वस्तुकै अरु इंद्रियनिकै संबंध होतें प्रथम तौ सामान्य अवलोकनरूप निराकार दर्शन होय है तापीछै ता वस्तुका सामान्यविशेपरूप साकार ग्रहण होय ताकं अवग्रह कहिये । तापीछै तिसही वस्तूमैं विशेष बहुत हैं तिनिमैंतैं कोई वस्तुके विशेपरूप जाननेकी अभिलापारूप ज्ञान प्रवर्ता, जो, ' यह फलाणा विशेष होगा ' ताकूं ईहा कहिये । तापीछै तिसही विशेषकी क्रियाचिन्हि देखी यह निश्चय भया, जो, ' यहु अभिलापामैं ग्रहण हुईथी सोही है ' ताकूं अवाय कहिये । तापीछै तिसहीविपैं ऐसा ज्ञान हढ़ भया, जो, ' अन्यकालमैं वाकूं भूलिसी नाही ' ताकूं धारणा कहिये । इनिमैं विपयका भेद भया, तातैं गृही-तका ग्रहण नाही है। बहुरि सामान्यपर्णे वस्तुका रूप ग्रहण है, तातें नय भी नांही है। बहुरि विषय सत्यार्थ निर्वाध है तातें प्रमाण है । बहुरि इंद्रियमनके पदार्थसंबंध होनेतें किंचित् स्पष्टता भी इनिमैं है । तातें व्यवहारकारे प्रत्यक्ष भी इनिकूं कहिये हैं । परमार्थतें परोक्षही है । बहुरि अन्यवादी सर्वथा एकांत वस्तुका स्वरूप मानै हैं । तिनिकै अवग्रहा∸ दिक भेदरूप ज्ञानकी कथनीही नांही ऐसैं जानना ॥ आगें, कह्या जे अवग्रहादिक तिनिके भेदकी प्राप्तिकै अर्थि सूत्र कहै हैं ---

व च-

नि का

पान

७१

## ॥ बहुबहुविधक्षिप्रानिस्स्टतानुक्तधुवाणां सेतराणाम् ॥ १६ ॥

याका अर्थ—कहे जे अवग्रहादिक, ते बहु आदि छह बहुरि छहही इनके प्रतिपक्षी तिनिसहित बारह भये, तिनिका ज्ञान होय है ॥ प्रकृत कहिये पूर्व कहे जे अवग्रहादिक ज्ञानरूपक्रियाका विशेष तिनिकी अपेक्षारूप या सूत्रविपैं षष्ठी-

सर्वार्थ

सि दि

री का

म. १

विभक्तीकरि कर्मका निर्देश किया है । तहां बहु शब्द तौ यहां संख्या तथा विपुल कहिये समूहपणाका वाचक है । जातैं दोऊमैं विशेष नांही । सामान्यसंख्या तथा बहुतका ग्रहण करनां । जैसैं एक दोय बहुत ऐसैं तौ संख्या । बहुरि भात बहुत है दालि बहुत है इहां विपुलताही है संख्या न कही । बहुरि विधशब्द प्रकारवाची है, जैसैं बहुतप्रकार है । बहुरि क्षिप्रशब्दका ग्रहण कालकी अपेक्षा है । जैसै कोई वस्तु शीघ्र परिणमैं वहुरि अनिःसृत कहिये जाका समस्त पहले शरीरादिक प्रगट नीसरे न होय सो अनिःसृत है । बहुरि अनुक्त कहिये अभिप्रायहीकरि जाका ग्रहण होय काहूके कह-नेकी यामैं मुख्यता नांही । बहुरि ध्रुव कहिये निरंतर जाका जैसाका तैसा ग्रहण होवो करै ताकूं कहिये । बहुरि सेतर कहिये इनिके प्रतिपक्षीकरि सहित लेणे । सो बहुतका तौ प्रतिपक्षी एक तथा अल्प । बहुविधका एकविध । क्षिप्रका अक्षिप्र । अनिःसृतका निःसृत । अनुक्तका उक्त । ध्रुवका अध्रुव । ऐसै ये बारह भये । तिनि अवग्रहके वारहके बारह भेद भये । बहुतका अवग्रह, अल्पका अवग्रह, बहुविधका अवग्रह, एकविधका अवग्रह, क्षिप्रका अवग्रह, अक्षिप्रका अवग्रह, अनिःसृतका अवग्रह, निःसृतका अवग्रह, अनुक्तका अवग्रह, उक्तका अवग्रह, ध्रुवका अवग्रह, अध्रुवका अवग्रह, अदियक्र वारह भेद स्रय अवग्रह है । ऐसैंही ईहा, अवाय, धारणा इनि तीनिकै भी वारह वारह मेद कीजिये । तब सर्व मिल्ठै अठता-लीस ४८ होय है ॥

व च-

नि का

पान

હર

वहुरि ये पांच इंद्रिय एक मन इनि छहूंनिकारे होय है । तातें छहवार अठताल्लीसकूं जोडिये तव दोयसे अठ्यासी भेद होय हैं । वहुरि वहु आदिक छहके नाम सूत्रमें कहै अरु छह इनि प्रतिपक्षीकूं इतर कहे, ताका प्रयोजन यह है-जो वहु आदिक तौ मतिज्ञानावरणका क्षयोपशम वहुत होय तव होय है । तातें ये प्रधान हैं । तातें इनिकूं पहलै कहे । वहुरि अन्य हैं ते तिसतें थोरे क्षयोपशम वहुत होय तव होय है । तातें ये प्रधान हैं । तातें इनिकूं पहलै कहे । वहुरि अन्य हैं ते तिसतें थोरे क्षयोपशमतें होय हैं । तातें तिनिकूं पीछै कहै । इहां कोई पूछै है; वहुविर्पे अरु वहुविधविपें कहा विशेष है ? तहां कहिये बहुपणा तो वहुविपें भी हे वहुविधविपें भी है । परंतु एकप्रकार नानाप्रकारका वहुविधविपें कहा विशेष है ? तहां कहिये बहुपणा तो वहुविपें भी हे वहुविधविपें भी है । परंतु एकप्रकार नानाप्रकारका वहुविधविपें कहा विशेष है ? तहां कहिये बहुपणा तो वहुविपें भी हे वहुविधविपें भी है । परंतु एकप्रकार नानाप्रकारका वहोत्वधविपें कहा विशेष है ? तहां कहिये बहुपणा तो वहुविपें भी हे वहुविधविपें भी है । परंतु एकप्रकार नानाप्रकारका विशेष है । वहुरि कोई पूछै उक्त निस्सृतविपें कहां विशेष है ? समस्त नीसऱ्या प्रकट होय ताकूं निःसृत कहिये उक्त भी ऐसाही है । तहां कहिये परके उपदेशपूर्वक ग्रहण होय सो उक्त है आपहीतें ग्रहण होय सो निःसृत है यहू विशेप है । वहुरि केई आचार्य क्षिप्र निःसृत ऐसा पाठ पढे हैं । तामें निःसृत पहले छहमें आवे है । ते याका ऐसें उदाहरण कहै हें । जैसै ओत्रइंद्रियकरि पहली शव्दका अवग्रह हुवा । तहां यहु मग्रुरका शब्द है तथा छरचिका शब्द है ऐसें कोई जाणे ताकूं तो निःसृत कहिये वहुरि आनिस्सृत यातें अन्य शब्दमात्रही है ऐसा जाने हे बहुरि कोई पूछै, ध्रुवअव– प्रहविपें अरु धारणाअवग्रहविपें कहा विशेप है ? तहां कहिये है– क्षयोपशमकी प्राप्तिके कालविपें शुद्धपरिणामके संतान–

सर्वार्थ सि द्धि टी का

क्ष १

करि पाया जो क्षयोपशम तातें पहले समय जैसा अवग्रह भया तैसाही द्वितीयादिक समयनिविपें होय है कछ कम भी नाही होय अरु अधिक भी नाही होय है ताकूं तौ ध्रुवावग्रह कहिये। तथा शुद्धपरिणामका अरु संक्लेशपरिणामका मिश्रपणां मिलापतें क्षयोपशम होय है। तातें उपज्या जो अवग्रह सो कोई कालविपें बहुतका होय। कोई कालविपें अल्पका मिश्रपणां मिलापतें क्षयोपशम होय है। तातें उपज्या जो अवग्रह सो कोई कालविपें बहुतका होय। कोई कालविपें अल्पका होय। कोई कालविपें बहुविधका होय। कोई कालविपें एकविधका होय। ऐसें हीन अधिकपणातें अध्रुव अवग्रह होय होय। कोई कालविपें बहुविधका होय। कोई कालविपें एकविधका होय। ऐसें हीन अधिकपणातें अध्रुव अवग्रह होय है। बहुरि धारणा है जो जा पदार्थकूं ग्रह्या ताकूं नाही भूलनेका कारण रूप ज्ञान है। ऐसे इनि दोऊनिका बडा अंतर है ॥ ऐसे अवग्रहादिक बहु आदिक पदार्थानिका होय है सो सत्यार्थ निर्बाध प्रमाण स्याद्वादमतविपें सिद्ध होय है। जे सर्वथा एकांतवादी हैं तिनिकै ए ज्ञानके भेद तथा पदार्थके भेद संभवे नांही ॥ आगैं, जो ए अवग्रहादिक बहु आदिकके जाननेवाले हैं, तथापि बहु आदिक किसके विशेप हैं ? ऐसा प्रश्न

व च−

नि का

पान

εe

1

आगे, जो ए अवग्रहाादक बहु आदिकक जाननवाल ६, तवान वहु आदिक तर साम होतें सूत्र कहै हैं—

### ॥ अर्थस्य ॥ १७ ॥ 🐳

याका अर्थ- ए बहु आदिक बारह हैं । ते अर्थके विशेषण हैं ॥ नेत्रादिक इंद्रियनिका विषय है सो तौ अर्थ है, ताके बहु आदि विशेषण हैं । इनिकरि विशिष्ट जो अर्थ कहिये वस्तु ताके अवग्रहादिक होय है । इहां कोई पूछे है; जे वहु आदिक हैं ते अर्थ तौ हैही । फेरी सूत्र कहनेका कहा प्रयोजन ? ताका उत्तर-- जो तैं पूछ्यां, सो तौ सत्य है । परंतु इहां अन्यवादी कल्पना करे है तिनिका निषेधकै आर्थि ' अर्थस्य ' ऐसा जुदा सूत्र कह्या है । केई वादी ऐसा मानै है, कि रूप आदि ग्रण हैं तेही इंद्रियनिकरि स्पर्शिये हैं । तिनिकाही अवग्रह है । द्रव्यका न हो है । से। यह कहना अयुक्त है । जातें रूपादिक गुणनिकी तौ मूर्ति आकार नांही जो इंद्रियनिकै स्पर्श होय । यहु मूर्ति तौ द्रव्यकीही है। ताहीतें इंद्रिय भिडे है। तब फेरि वादी कहै है, जो, ऐसैं है तौ लोक ऐसैं कहै है, जो रूप मैं देख्या, गंध मैं सूंघ्या, सो यहु कहनां न ठहरे । ताकूं कहिये, जो, पर्यायनिकूं प्राप्त होय है तथा पर्याय जाकूं प्राप्त होय ताकूं अर्थ कहिये है । सो अर्थ गुणपर्यायनिका समुदाय द्रव्यही है । ताकै इंद्रियनितैं संबंध होतैं तातैं अभिन्न जे रूपादिक गुण तिनिविर्षे ऐसा व्यवहार प्रवर्ते है, 'जो, 'रूप देख्या, गंभ सूंघ्या इत्यादि ॥ आगें कहे हैं, कहा ए अवग्रहादिक सर्वही इंद्रिय मनके होय हैं कि कछ विषयविशेष हैं ? ऐसा प्रश्न होतें सूत्र कहै हैं ---

सर्वार्थ सि द्वि

टीका अ<sub>भ</sub>्र

#### ॥ व्यञ्जनस्यावम्रहः ॥ १८ ॥

व च-

नि का

पान

68

याका अर्थ--- व्यंजन कहिये अव्यक्त जो शब्दादिक ताकै अवग्रहही होय है। ईहादिक न होय हैं ऐसा नियम है ॥ तहां व्यंजन ऐसा शब्दादिका समूह अव्यक्त होय ताका अवग्रह होय । इहां कोई पूछै है यह सूत्र काहेके आर्थि कह्या ? ताका उत्तर, जो, नियमकै अर्थि है । व्यंजनका अवग्रहही होय है । ईहादिक नांही होय है । ऐसा नियमकै अर्थि है । फेरि कोई कहै; जो, ऐसें है तौ नियमका वाचक एवकारशब्द इहां चाहिये । ताकूं कहिये, जो, एवकार नांही चाहिये । जातैं जाका विधान पहली सूत्रमैं सिद्ध हुवा होय ताकूं फेरि कहनां सो यहु कहनाही नियमका वाचक है । अवग्रहका विधान पहली सूत्रमैं सिद्ध हुवा । इस सूत्रमैं फेरि अवग्रहका नाम कह्या, तातैंही नियम सिद्ध भया । एवकार काहेकूं कहिये ? वहुरि इहां कोई प्रश्न करे है- अवग्रहका ग्रहण अर्थमें तथा व्यंजनमें तुल्य हैं । इनिमें विशेप कहा है ? ताका उत्तर अर्थावग्रह व्यंजनावग्रह इनि दोऊनिमैं व्यक्त अव्यक्तका विशेप है। सोही कहिये है। जैसैं नवा मांटिका डीवाविर्पे जलका कणां क्षेपिये तहां दोय तीन आदि कणाकारी सींच्या जेतें ओला न होय तेतें तो अव्यक्त है । बहुारी सोही डीवा फेरि फेरि सींच्या हुवा मंद मंद ओला होय तव व्यक्त है । तैंसेंही श्रोत्रादि इंद्रियनिका अवग्रहविपें ग्रहण-योग्य जे शब्दादि परिणया पुद्गलस्कंध ते दोय तीन आदि समयनिविपैं ग्रह्या हुवा जेतें व्यक्त ग्रहण न होय तेतें तौ व्यंजनावग्रह हो है । वहुरि फेरि फेरि तिनिका ग्रहण होय तव व्यक्त होय, तब अर्थावग्रह होय है । ऐसै व्यक्तग्रहणतैं पहलैं तौ व्यंजनावग्रह कहिये । वहुरि व्यक्त ग्रहणकूं अर्थावग्रह कहिये । यातें अब्यक्तग्रहणरूप जो व्यंजनावग्रह तातें ईहादिक न होय है ऐसैं जाननां ॥

आगें, सर्वही इंद्रियनिकै व्यंजनावग्रहका प्रसंग होतें जिनि इंद्रियनिकै व्यंजनावग्रह न संभवै, तिनिका निषेधकै अर्थि सूत्र कहै हैं---

### ॥ न चक्षुरनिन्द्रियाभ्याम् ॥ १९ ॥

याका अर्थ--- नेत्र इंद्रिय अरु मन इनि दोऊनिकरि व्यंजनावग्रह न होय है । जातें ए दोऊ अप्राप्यकारी कहिये पदार्थतें भिडिकरि स्पर्शनकरि नांही जानै हैं दूरिहीतें जानै हैं । जातें अप्राप्य कहिये विना स्पर्झ्या अविदिकं कहिये सन्मुख आया निकट प्राप्त हूवा वाह्य प्रकाशादिककरि प्रगट कीया ऐसा पदार्थकूं नेत्र जाणे है । वहुरि मन है सो विना

सर्वार्थ सि द्धि टी का

म १ 🖉

0

000

स्पर्श्या-दूर तिष्ठ्या पदार्थकं विचारमैं ले है । यातें इनि दोऊनिकै व्यंजनावग्रह नाही हो है । बहुरि इहां कोई पूछे है, 🖗 जो, नेत्रकै अप्राप्यकारिपणां कैसैं निश्चय कीजिये ? ताका उत्तर- जो, आगमतैं तथा युक्तितैं निश्चय कीजिये है । सो प्रथम तौ शास्त्रमैं कह्या है, जो, शब्द तौ स्पर्शतैं सुणिये है । बहुरि रूप है सो अस्पर्शतैं देखिये है । बहुरि गंध स्पर्श रस ये स्पर्शे तथा संधाणरूप भये जाणिये है । यहु तौ आगम है । बहुरि यहु युक्ति है जो नेत्र है ते अप्राप्य-कारी है, जातैं यह स्पर्शक़ं नाही जानै है । जो प्राप्यकारी होय तो स्पर्शन इंद्रियकी ज्यों स्पर्श्या जो अंजन ताका रूपकुं देख छे । सो अंजनका रूपकुं नेत्र नाही जाने है । यातें सनकी ज्यौं नेत्र अप्राप्यकारी है ऐसा निश्चय कीजिये । तातें नेत्र मन इनि दोऊविना अवशेष च्यारि इंद्रियनिकै व्यंजनावग्रह होय है । ऐसैं या व्यंजनावग्रहके बहु आदि बारह विषयकी अपेक्षा अठतालीस ४८ मेद होय हैं । ऐसैं अर्थावग्रहके २८८ मिलि मतिज्ञानके तीनसै छतीस ३३६ मेद होय हैं । बहुरि नेत्रके अप्राप्यकारीकी विधिनिषेधकी चरचा विशेषकारी श्लोकवार्तिकमैं है । तहांतें जाननी ॥ कोई कहै, जैसें नेत्र दूरतैं जाने है तैसैं शब्द भी दूरतैं सुणिये है । तातैं अप्राप्यकारी कहै है। ताक़ूं काहिये, ऐसैं नाही है । जातैं जिस ठिकाणतें शब्द उपजे है तहांतें लगाय कर्णइंद्रियके प्रदेशतांईके पुद्रल शब्दरूप होय जाय है, तब सुणिये है । ऐसैंही गंधद्रव्य जहां तिष्ठे है तहांतैं लगाय नासिका इंद्रियके प्रदेशतांईके पुद्रल गंधरूप होय जाय हैं । ते सूंघिये हैं ऐसैं कर्णइंद्रिय तथा व्राणइंद्रिय प्राप्यकारी है । ऐसैं नेत्र नाही हैं । यहू अप्राप्यकारीही है ॥ आगें शिष्य पूछे है, जो, मतिज्ञान तौ स्वरूपतें तथा भेदनिसहित कह्या । ताकै लगता श्रुतज्ञान कह्या है । ताका अब लक्षण तथा भेद कहनेयोग्य है । ऐसैं पूछै आचार्य सूत्र कहे हैं---

व च~

नि का

पान

194

## ॥ श्रुतं मतिपूर्वं द्वयनेकद्वादशभेदम् ॥ २० ॥

याका अर्थ- श्रुतज्ञान है सो मतिज्ञानपूर्वक है। बहुरि दोय भेदरूप है। ते दोय भेद अनेक भेदरूप तथा बारह भेदरूप हैं ॥ यहां यहु श्रुतशब्द है सो सुननेक्तं प्रहणकरी निपजाया है। तो भी रूढिके वशतें कोईके ज्ञानका विशेष है तामैं वर्तें है। भावार्थ, ज्ञानका नाम है। जैसैं कुशल ऐसा शब्द है सो कुश जो डाभ ताक्तं छेदे ताक्तं कुशल कहिये। ऐसें व्युत्पत्तितें निपजाया है। तो भी रूढिके वशतें प्रवीण पुरुषका नाम है तैसैं जाननां। बहुरि यह ज्ञानविशेष कह्या सो कहा है? ऐसें पूछे कहै हैं। 'श्रुतं मतिपूर्व ' कहिये श्रुत है सो मतिपूर्वक है। ऐसें श्रुतकै प्रमाणरूप ज्ञानपणां है। जो पूरे उत्पत्ति करें ताकूं पूर्व ऐसा कहिये। सो पूर्व ऐसा नाम निमित्तका भया जाकूं

सर्वाथ सि द्धि टी का

भ. १

-1.

कारण भी कहिये, बहुरि मतिके स्वरूप पहले कह्याही था । सो मति है कारण जाकूं ताकूं मतिपूर्वक कहिये । इहां कोई कहै, जो, मतिपूर्वक श्रुत कह्या सो यह भी मतिस्वरूपपणांकूंही प्राप्त होयगा । जातें लोकविषें कारणसारिखाही कार्य कारण भी कहिये, बहुरि मतिके स्वरूप पहले कह्याही था । सो मति है कारण जाकूं ताकूं मतिपूर्वक कहिये । इहां देखिये हैं । तहां कहिये हैं, जो, यहु एकांत नाही अन्यसारिखा भी होय है । जैसें घट है सो दंड, चाक आदि कारणकरि निपजै है, परंतु तिस स्वरूप नाही है । वहुरि ऐसा भी है, जो, वाह्यकारण तौ मतिज्ञानादिक विद्यमान होय अरु जाकै श्रुतज्ञानावरणकर्मका प्रवल उदय होय तौ श्रुतज्ञान होय नाही । श्रुतज्ञानावरणका क्षयोपशमका प्रकर्ष होय तब श्रुतंक्वान उपजे है। ऐसें मतिज्ञान निमित्तमात्र जाननां। मतिसारिखाही श्रुतज्ञान न जाननां॥ वहुरि इहां कोई कहे है, जो, श्रुंतकं तो अनादिनिधन मानिये है । याकं मंतिपूर्वक कहनेतें नित्यपणांका अभाव होय है। जातें जाका आदि है सो अंतसहित भी होय है। बहुरि पुरुपका कियापणातें अप्रमाण भी ठहरै है॥ तहां आचार्य कहै हैं । यह दोप नाही है । द्रव्यादिक सामान्यकी अपेक्षा तौ श्रुत अनादिनिधन मानिये है । काहू पुरुप कोई क्षेत्रकालविपें नवीन किया नाही । वहुरि तिनि द्रव्य क्षेत्र काल भावनिकी विशेपकी अपेक्षाकरि ३रुतका आदि भी संभवे है। तथा अंत भी संभवे है। यातें मतिपूर्वक कहिये है। जैसें अंकुर है सो वीजपूर्वक हो है। सोही संतानकी अपेक्षाकारी अनादिनिधन चल्या आवे है । वहुरि अपौरुपेयपणां प्रमाणका कारण नाही है । जो ऐसे होय तौ चोरि आदिका उपदेशका संतान अनादिनिधन अपौरुपेय चल्या आवै है।सो यहु भी प्रमाण ठहरै।या उपदेशका कर्ता कोईकूं यादी नाही, जो, वा पुरुपर्ने चोरीका उपदेश चलाया है। वहुरि अनित्य प्रत्यक्षादि प्रमाणही है । अनित्यके प्रमाणता कहिये तौ कहा विरोध है ? वहुरि कोई कहै है, प्रथम उपशमसम्यक्त्वकी उत्पत्ति होतें ज्ञान भी सम्यक् तिसही कालमें होय है । तातें मतिपूर्वकपणां ३रुतके कैसे ठहरे ? ताकूं कहिये । यह कहना अयुक्त है । जातें ज्ञानके सम्यक्पणा सम्यक्त्वकी अपेक्षातें भया है । ज्ञानकां स्वरूपका लाभ तौ अनुक्रमतेंही है । ऐसें मतिपूर्वकपणामें विरोध नाही ॥ वहुरि कोई कहै है, मतिपूर्वक ३रुत है यह लक्षण तौ अव्यापक है – सर्व३रुतज्ञानमें व्यापै नांही । जातें ३रुतपूर्वक रुरुत मानिये हैं । सोही कहिये हैं । राव्दरूप परिणया जे पुद्गलस्कंध ते अक्षर पदरूप भये । तब घट आदि राब्द कर्ण इंद्रियका विपय भया । तथा ताके रूपादिक नेत्र आदिके विपय भये, पीछे तेही पहलै इरुतज्ञानके विपय भये । तिनिमैं कछ व्यभिचार नाही । तिनितैं कीया है संकेत जानें ऐसा पुरुष है सो घट ऐसैं शब्दके गोचर जो घटनामा पदार्थं तातें जलघारणादिक जे कार्य तिसरूप जो दूसरा संवंधका विशेप ताही प्राप्त हो है । तथा धूमादिक पदार्थतें

व च-

नि का

पान

ଓଟ୍ଟ

सर्वार्थ सि द्धि टी का

ध. १

अग्न्यादिक वस्तुक्तुं प्राप्त हो है । तिस काळ ३रुतज्ञानर्तें ३रुतज्ञानभया ऐसैं कहतै आचार्य उत्तर कहै हैं । जो, यह दोष 🎁 नांही हैं । तिस रुरुतज्ञानके भी उपचारतें मतिपूर्वकपणांही कहिये । जातें रुरुतज्ञानके भी कोई ठिकाणे मतिहीका उपचार कीजिये है । जातें मतिपूर्वकही सोही ३हतज्ञान भया है ऐसैं जाननां । बहुरि सूत्रप्रैं भेदशब्द है सो जुदा जुदा कहनां दोय भेद भी है, अनेक भेद भी है बारहभेद भी है ऐसें । तहां दोय भेद तौ अंगबाह्य अर अंगप्रविष्ट ऐसे हैं ॥ बहुरि अंगवाह्य तौ अनेकभेदरूप है । तिनिके नाम दशवैकालिक उत्तराध्ययन आदिक ते चौदह प्रकीर्णक कहावै हैं; तिनिके नाम— सामायिक । चतुर्विंशति स्तव । वंदना । प्रतिक्रमण । वैनयिक । क्रुतिकर्म । दशवैकालिक । उत्तराध्ययन । सि द्धि कल्पव्यवहार । कल्पाकल्प । महाकल्प । पुंडरींक । महापुंडरीक । निषेधिका । ऐसैं चौदह हैं ॥ बहुरि अंगप्रविष्टके बारह भेद हैं । क्ष. १ 🖉 ते कौन सोही कहिये हैं । १ आचार । २ सूत्रकृत । ३ स्थान । ४ समवाय । ५ व्याख्याप्रज्ञप्ति । ६ ज्ञातृधर्मकथा । ७ उपासकाध्ययन । ८ अंतकृद्द्या । ९ अनुत्तरोपपादिक द्या । १० प्रश्नव्याकरण । ११ विपाकसूत्र । १२ दृष्टिवाद । ऐसै बारह ॥ तहां दृष्टिवादके भेद परिकर्म । सूत्र । प्रथमानुयोग । पूर्वगत । चूलिका ऐसै पांच ॥ तहां परिकर्मके भेद १ चंद्रप्रज्ञप्ति । २ सुर्यप्रज्ञप्ति । ३ जंबूद्वीपप्रज्ञप्ति । ४ द्वीपसागरप्रज्ञप्ति । ५ व्याख्याप्रज्ञप्ति बहुरि चूलिकाके पांच भेद । १ जलगता । २ स्थल-गता । ३ मायागता । ४ रूपगता । ५ आकाशगता । ऐसै पांच ॥ बहुरि पूर्वगतके भेद चौदह । १ उत्पाद । २ अग्रायणी । ३ वीर्यप्रवाद । ४ अस्तिनास्तिप्रवाद । ५ ज्ञानप्रवाद । ६ सत्यप्रवाद । ७ आत्मप्रवाद । ८ कर्मप्रवाद । ९ प्रत्याख्याननामधेय । १० विद्यानुवाद । ११ कल्याणनामधेय । १२ प्राणावाय । १३ कियाविशाल । १४ लोकविंदुसार ऐसें चौदह है । ऐसैं बारह अंग कहै ॥ तिनिके वीस अंक प्रमाण अपुनरुक्त अक्षर हैं । तिनिके पद एकसो बारह कोडि तियाळीस ळाख अठावन हजार पांच है । एक पदके अक्षर सोळासे चौतीस कोडि तियासी ळाख सात हजार आठसे अठ्यासी हैं । प्रकीर्णकनिके अक्षर आठ कोडि एक लाख इक्यासीसे पचहत्तारे है ॥ अर पूर्वनिकी उत्पत्ति ऐसैं है । प्रथम पर्यायज्ञान अक्षरकै अनंतवै भाग सूक्ष्मनिगोद ऌब्धपर्याप्त जीवतैं लगाय बधता बधता पर्यायसमास ज्ञान हो है। बहुरि अक्षरज्ञान, अक्षरसमासज्ञान, पदज्ञान पदसमासज्ञान, संघातज्ञान, संघात-समासज्ञान, प्रतिपत्तिज्ञान, प्रतिपत्तिसमासज्ञान, अनुयोगज्ञान, अनुयोगसमासज्ञान, प्राभृतज्ञान, प्राभृतसमासज्ञान, प्राभृतप्राभृत-ज्ञान, प्राभृतप्राभृतसमासज्ञान, वस्तुज्ञान, वस्तुसमासज्ञान, पूर्वज्ञान, पूर्वसमासज्ञान ऐसैं वीस स्थानरूप पूर्वकी उत्पत्ति जाननी । बहुरि पूर्वके चौदह भेद कहे तिनिमें एकसो पिच्याणवे वस्तु हो हैं । अर एक एक वस्तुमैं वीस वीस प्राभृत कहै हैं । ते गुणतालीससैं प्राभृत होय हैं । इनि अंग अर अंगबाह्य रुतके अक्षरनिकी तथा पदनिकी संख्या तथा

सर्वार्थ

री का

व च-

नि का

पान

99

तिनिमैं जो जो प्रधानताकरि व्याख्यान है सो विशेषकरि गोमटसारमैं कह्या है । तहांतें जाननां ॥ डहां कोई फेरि पूछे है, जो यहु श्रुतज्ञान दोय भेदरूप वारह भेदरूप है सो यहु विशेप काहेतें भया है ? तथा ताकी प्रमाणता कैसे है। ताका उत्तर यहु विशेप वक्ताके विशेपतें हैं। वक्ता तीन प्रकार है। प्रथम तो सर्वज्ञ है तहां तीर्थंकर तथा सामान्यकेवळी बहुरि ३रुतकेवळी । बहुरि तिनिके पीछले सूत्रकार टीकाकारतांई भये आचार्य । तिनक्तं आरातीय ऐसा नाम कहिये । तहां सर्वज्ञपरमर्षि जिनिकै छन्नस्थके चिंतवनमैं न आवै ऐसी आचिंत्य विभूतिका विशेप पाईये । तिनितें अर्थतें आगम कह्या । ताका प्रमाणपणां तो प्रत्यक्षज्ञानीपणांतें तथा निर्दोपपणातेंही हे बहुरि तिनिके निकटवतीं जे बुद्धिके अतिशय तथा ऋद्धिकारी युक्त ऐसैं गणधर इरुतकेवळी तिनिकारी रचे अंगपूर्वरूप सूत्र है । ताका स. १ 🖉 प्रमाणपणां सर्वज्ञकी प्रमाणतातें हैही । ते सर्वज्ञके निकटवर्तीही हैं । वहुरि आरातीय जे उनके पीछले आचार्य तिनितें इस कालदोपतें थोरी आयु थोरी वुद्धि, थोरे सामर्थ्यके धारी जे शिष्य तिनिके उपकारके आर्थ दशवैकालिकादिक रचे है । ताका प्रमाणपणां अर्थतें जो सर्वज्ञ तथा गणधरनितें कह्या है सोही यह है ऐसै है। जैसैं क्षीरसमुद्रका जल एक घटमैं भरि ल्यावै सो क्षीरसमुद्रकाही है । तैसैं यह सर्वज्ञकी परंपरातैं अर्थ ले अपनी वुद्धिके अनुसार कह्या सो वहही है ऐसै जाननां ॥ इहां कोई पूछे, जो इरुतशब्दकरि ज्ञानही ग्रहण किया, तौ ऐसैं वचनरूप जो द्रव्यश्रुत ताकै श्रुतपणां कैसे प्रसिद्ध है ? ताका उत्तर- जो, द्रव्यइरुतके ञ्रुतपणा उपचारतें आवे है । जाते इरुतशब्दका कहनांही इरुतके द्रव्यइरुतपणा जनावे है । द्रव्य रुत है सो भाव रुतज्ञानका निमितिकारण है । याहीके निमित्ततैं भाव रुतज्ञानके भेद भी अंगवाह्य अंगप्रविष्ट आदि भये हैं । जो ऐसें न होय, तौ ज्ञानका ३रुत ऐसा नाम काहेक़ं है ? ज्ञानका वाचकही स्पष्ट नाम कहते वहुरि अंग आदिके भेद कहनेतें अन्यवादी च्यारि भेदरूप वेद कहै हैं। तथा पडंग वेदके कहे हैं। तथा वेदकी सहस्र शाखा कहै हैं । तिनतें न्यारापणां प्रगट होय है । ते इरुताभास हैं प्रमाण नांही । वहुरि इरुत है सो परोक्षप्रमाण है । वहुरि मतिपूर्वक कहनेते अवध्यादि निमितितें भी न होय है । अर सर्वथा नित्यपणाका निपेध है वहुरि कोई ३रुतपूर्वक भी ३रुत हो है। तथापि सो भी मतिपूर्वकही है। जातें जाके पूर्ववचन आवे तव वचनके अवणरूप मतिज्ञान तौ अवञ्य होयही । ताकै पीछै ३रुतज्ञान होय । तातें साक्षात् तों मतिपूर्वकही होय है । वहुरि स्मृति आदि ज्ञान भी रुरुतज्ञान नांही है । जातें स्मृति तौ मतिज्ञानहीका विशेप है ॥ वहुरि जे मीमांसक शब्दात्मक द्रव्य३रुत वेदकूं कहै हैं, ताकूं ज्ञानपूर्वक नाही कहै हैं । सर्वथा नित्य कहै है

सवार्थ

सि जि

टीका

व च–

नि का

पान

96

तिनिके प्रमाणतें विचारिये तब बहुत विरोध आवे है । जातें वेदका उचार तो ज्ञानपूर्वकही है । बहुरि कहै, जो, शब्दकी 🎁 व्यक्ति ज्ञानपूर्वक है शब्द तौ नित्यही है । तहां कहिये जो शब्दकी व्यक्ति शब्दतैं भिन्न तौ नाही शब्दरूपही है ॥ बहुरि कहै हैं, जो, वचनके उच्चारके ज्ञानपूर्वकपणां है । वचन तौ नवीन नाही नित्यही है । जातें याका कर्ता कह्या नाही । बडे बडे ज्ञानी भये याका कर्ता तो काहूकूं भी यादि न भया । ताकूं कहिये वेदका कर्ता वैशेपिकमतके तो ब्रह्माके कहै है । जैमिनी कालासुरकूं कहै हैं । बौद्धमती स्वाष्टकातकूं कहै हैं । अपनी अपनी संप्रदायमैं सर्वही कर्ता कहै हैं । तातें ऐसैं केसैं कहिये ? जो काहूनें कर्ता कह्या नाही । जो कहै बहुतकर्ता बताये तातें यह जानिये कि कर्ता कहना असत्यही है । ताकूं काहिये बहुत कर्ता भये अकर्ता कैसै कहिये । बहुरि अन्य आगमतैं ऐसा महान्पणा भी वेदकै नाही । जातैं काहिये, जो, ऐसा काहूतैं किया जाता नाही तातैं अकर्ता कहिये॥ बहुरि कहै, जो, वेदका पढणां वेदका पढनैंपूर्वकही है । जो पहछे कोई पढ्या होय तातें पढिये है सो यह कहना भी अन्यतैं समान है । अपने अपने आगमकूं सर्वही अपने अपने आप्तकूं पढावनेवाळा कहैं है । बहुरि कहैं आगमके अर्थकूं साक्षात् प्रत्यक्षकरि वक्ता होय है । तो ऐसैंही कर्ता कहिये तौ कहा विरोध है ? बहुरि पढावनेवाळे विना वेदका पटनां कैसे होय ? जो कहे ब्रह्मा स्वर्गविषें आप अध्ययन करे हे पीछे मनुष्यलोकमें आय औरनिकूं पढावे हे, तो ऐसे तौ सर्वही शास्त्रके पढने पढावनेवाले कहिये । जो ऐसैही अक्वत्रिमता ठहरे तौ सर्वही शास्त्र अक्वत्रिम ठहरे । बहुरि कहै जो मैं पूर्व शास्त्र पढे थे तेही अबहूं पढाऊं हूं । ऐसा अनुभव तौ काहूकै दीखै नाही । तहां कहिये तत्काल हुवा बालक बच्चा माताका दूध खीचै है लो अनुभवविना कैसे खीचे है? जो वाके अनुभव है तौ खीचें है, तैसेही शास्त्रका संस्कार पढने पढावनेवाळेकै होय तौ कहा विरोध ? बहुरि जो अक्षर पद वाक्यनिविषें व्युत्पत्ति काव्य रचनेवाळे कवी− श्वरनिकै देखिये है तैसैंही वेदकी रचनाका कर्ता कहिये तौ यामैं कहा विरोध है ? तथा ऐसैं भी सुणिये है सामगण तौ सामवेद किया बहुरि रुचिगिरा रिचा करी । तातें वेदकै अपौरुपेयपणां कहा रह्या ? तातें भारतादिककी ज्यौं वेद भी पदवाक्यस्वरूप है सो पौरुषेयपणाही संभवे है ॥ बहुरि वेदकै अक्वत्रिमपणां प्रमाणताका कारण मानिये तौ ऐसैही सर्वपदार्थनिकै अक्वत्रिमपणां प्रमाणताका कारण क्यौं न कहिये । बहुरि निर्दोष कारणतें उपजनां । बहुरि अपूर्वार्थपणां बाधारहितपणां प्रमाणताका कारण है । सो अनुमानादि प्रमाणविर्षे समान है । तातैं निष्प्रयोजन वेदके अपौरुषेयपणां काहेकूं कल्पिये । तातैं आगमके प्रमाणता भी स्याद्वादमतमें 🛛 असंभव बाधकप्रमाणतें साधी है सोही सत्यार्थ है । बहुरि कोई कहै जो शब्दपूर्वकही ज्ञान है ऐसा एकांत है । जातें

सर्वार्थ

सि द्वि

टीका

क्ष, १

व च--

नि का

पान

ওৎ

ऐसा पदार्थही लोकविषे नांही जो नामविनां होय तथा नामविना निश्चय जाका होय । ताका उत्तर-अकलंकदेव आचार्य ऐसै कह्या है, जो नाम कहे पहली स्मृति संज्ञा चिंता अभिनिवोध भेद लिये मतिज्ञान प्रवर्ते हैं । अवशेप शब्दपूर्वक इरुतज्ञान है । ऐसै कहनेतें जो अन्यवादी कहै है, ज्ञानके पूर्व जे। निरंतर वचनरूपपणां होय तौ ज्ञानका प्रकाश होय नांही । सो ऐसा कहनां भी निराकरण भया । वचनरूपताविनाही मतिज्ञान प्रकाशे है। व च− बहुरि शब्दाद्वैतवादीको मानि कहकारे निराकरण कीजिये है । बहुरि वह कहै, जो, वाणी च्यारि प्रकार है— वैखरी नि का मध्यमा पत्र्यंती सूक्ष्मा । तहां उर कंठ आदि स्थाननिकूं भेदकारे पवन नीसऱ्या ऐसा जो वक्ताका सासोछास है पान कारण जाकूं ऐसा अक्षररूप प्रवर्तती ताकूं तौ वैखरी कहिये । वहुरि वक्ताकी वुद्धि तौ जाका उपादान है कारण है वहुरि 20 ञ १ 🖉 सासोछासकूं उछंघि अनुऋमतें प्रवर्तती ताकूं मध्यमा कहिये । वहुारी जामै विभाग नाहीं सर्व तरह संकोच्या है ऋम जानैं ऐसी पश्यंती कहिये । वहुरि अंतर प्रकाशरूप स्वरूपज्योतीरूप नित्य ऐसी सूक्ष्मा कहिये । तिनिमैं वैखरी मध्यमा इनि दोऊविना तै। इंद्रियज्ञान प्रवर्ते है । सो तौ स्वसंवेदन हमारे इप्ट है । हम भी माने हैं ॥ बहुरि पञ्च्यंती तथा सूक्ष्मा विनाज्ञान नांहीं प्रवर्तें है । जातें निश्वयात्मक व्यापारस्वरूप जे। ज्ञान सो जो पञ्चंती अभेदुरूप वाणी ताविना कैसैं प्रवर्ते ? तथा सर्वव्यापक नित्य एकरूप शाश्वती बीजरूप सर्ववाणीका कारण सर्वज्ञानविषे प्रकाशरूप जो सूक्ष्मा वाणी ताविनां कैसैं प्रवर्तें १ ऐसे शब्दाद्वैतवादी कहै हैं । ताक्नूं कहिये – जो, शब्दब्रह्म तौ तू निरंश मानै है, ताविपैं च्यारि अवस्था कैसे होय ? जो होय तौ अंशसहित हूवा अनित्य ठहरे । अद्वैतपणां कैसे ठहरे ? जो कहै अविद्यातें च्यारि अवस्था दीखे है तो अविद्या कोणके है ? शब्दत्रह्म तो निरंश है ताके अविद्या कैसे वणे ? तथा निरंश शब्दकी सिद्धि कैसै प्रमाणतें करिये ? इंद्रियनिकरि तौ जाका ग्रहण नांही तथा जाका कछ एकताका लिंग नांही अर स्वसंवेदनमें आवे नांही, अर आगमतें भेदकी भी सिद्धि है अभेदकी सिद्धि नांही, बहुरि केवल आगमहीतें अन्यप्रमाणविनां तत्त्वकी सिच्दि भी प्रमाणभूत नांही, बहुरि शब्दव्रह्मतैं जुदा ही आगम भी कछु है नांही, वहुरि ताके भेद अविद्यारूप वतावै तौ अविद्यातें ताकी सिद्धि कैसै होय । इत्यादि युक्तितें निरंशशब्दत्रह्मकी सिद्धि होती नाही । तथा ताकी च्यारि वाणीरूप अवस्था होनाही वर्णें नाही । वहुरि हमारै स्याद्दादिनिकै सर्वप्रकार सिद्धि हो है ॥ वाणी द्रव्यभाव भेदतैं दोय प्रकार है। तहां द्रव्यवचन दोय प्रकार; एक द्रव्यरूप एक पर्यायरूप । तहां श्रोत्रेंद्रियकै ग्रहणमैं आवै ऐसा वचन तौ पर्यायरूप है । ताक़ूं वैखरी ऐसा नाम किया ॥ वहुरि भापावर्गणारूप परिणये जे पुद्गल-स्कंध तिनिक्तं द्रव्यवचन कहिये ताक्तं मध्यमा ऐसा नाम किया । वहुरि भाववचन दोय प्रकार है । ताके दोय भेद

सर्वार्थ

सि द्धि

री का

तहां ज्ञानावरणीयकर्मका उदयका अभावतें भया जो आत्माकै अक्षरके ग्रहण करणेकी तथा कहनेकी शक्ति ताकूं तौ लब्धि कहिये, ताका सूक्ष्मा नाम किया । बहुरि तिस लब्धिकै अनुसारी व्यक्तिरूप भया जो अक्षरके ग्रहण करणे– रूप तथा कहनेरूप द्रव्यवचनकूं कारण जो भाव ताक्रूं उपयोग कहिये ताका नाम पइयंती किया । सो ए दोऊ आत्माके परिणाम हैं । शब्दरूप पुद्गल नाही; शब्दकूं निमित्त है । सो इस लब्धि तथा उपयोगकूं चिद्रूपसामान्य ग्रहणकरि अक्षररूप नाम कहनेके पहली तो मतिज्ञानहीं कहिये । सो तो वचनपूर्वक नाही प्रवर्ते है । बहुरि वचन-पूर्वक जो प्रवर्ते सो इरुतज्ञान है सो वचनपूर्वकही कहिये । ऐसैं कहनेतें सर्व जघन्य तौ ऌब्धाक्षरज्ञान ताके भी श्रुतज्ञानपणां सिद्ध होय है । सो स्पर्शन इंद्रियतें भया जो मतिज्ञान तिसपूर्वक होय है । ऐसैं मतिपूर्वक कहनेमें विरोध नाही है ॥ बहुरि अन्यवादी उपमानप्रमाण जुदा कहै हैं । सो भी इस इरुतप्रमाणमैंही अंतर्भूत होय है । सोही कहिये हैं प्रसिद्ध समानधर्मपणांतैं जो साध्यवस्तुको साधिये, ताक्नूं उपमान कहिये । जैसैं गऊसारिखा यह गवय है । तथा वैध-र्म्यतैं भी होय है, जैसैं जो महिष है सो गऊ नाही है। ऐसैं साधर्म्यवैधर्म्यकरि जो संज्ञासंज्ञिसंबंधकी प्राप्ति सो उप-मानका अर्थ है । सो ऐसैं याकूं शब्दप्रमाणतैं न्यारा कहै है । तिनिकै दोय आदि संख्याका ज्ञान भी न्यारा प्रमाण ठहरैगा । तथा उपारिले नीचलेका ज्ञान तौ सोपानकोविषें, तथा पर्वतादिविपें थिरताका ज्ञान, अपने वंशादिविषें महान्-पणैका ज्ञान, चंद्रमासूर्यादिविपैं दूरवतींपणाका ज्ञान सरसूं आदिविर्षे छे।टापणाका ज्ञान, रुई आदिविपैं हलकापणाका ज्ञान, अपना घर आदिविपैं निकटवर्तीपणांका ज्ञान, त्रिकूटाचोकूटा आदिविपैं आकारका ज्ञान, कोईविपैं वक्रपणादिका ज्ञान, ए सर्व न्यारे प्रमाण ठहरेंगे । तब आप मानी जो प्रमाणकी संख्या ताका विघटन होगा । तातें जो संज्ञासंज्ञिसंबंधतें पदार्थका ज्ञान होय है सो सर्व आप्तके उपदेशपूर्वक है । तातैं आगमप्रमाणमैं अंतर्भूत होय है । ऐसैंही अन्य भी उदाहरण हैं ॥ जैसें सिंहासनपरि बैठा होय सो राजा होय । सुवर्णके सिंहासनपरि बैठी पट्टराणी होय । इस तरफ बैठा होय सो मंत्री होय । यहु यातैं पूर्वदिसाकी .तरफ है । यह यातैं दक्षिणदिसाकी तरफ है । यहु यातैं उत्तरदिसाकी तरफ है । याका यहु नाम है इत्यादि वाक्य पूर्वे सुणे थे । ताका संस्कार फेरि इनको देखे तब राजादिकका ज्ञान होय । बहुरि षण्मुख स्वामिकार्तिकेय है, ब्रह्मा चतुर्मुख है। ऊंची नासिकावाळा सुखदेव है। दूधजलकूं न्यारा करनेवाला जाकै चूंच है सो हंस है । सप्तपत्रवाला अशोकवृक्ष है ऐसैं वाक्यनितें यथार्थकी प्राप्ति सो भी आगम है । तथा रूपकादि अलंकारनितें

सर्वार्थ

सि द्धि

रीका

भ. १

ਰ ਚ–

त्ति का

ज्ञान होना सो भी आगमप्रमाण है । ऐसैंही उपमानप्रमाण भी आगमप्रमाणही है । बहुरि पूर्वे जाकूं देख्या था तथा वहुरि फेरि देख्या; तब जाणी "यहु पूर्वे देख्या सोही है ऐसा जानै " ताक्रूं प्रतिभा कहिये सो प्रत्यभिज्ञान है, सो मतिज्ञानही है । याकै पूर्वे शब्द लगाये तव आगमप्रमाण है । बहुरि संभव अभाव अर्थापत्ति अनुमान ए सर्वही नाम-पूर्वक तौ आगमप्रमाण है । विनां नाम मतिज्ञानरूप प्रमाण है । ऐसैं मतिज्ञान इरुतज्ञान ए दोऊ पूर्वे सूत्रमैं परोक्ष-प्रमाण कहे ते जानने ॥

आगें प्रत्यक्षप्रमाण कहनेयोग्य है । सो दोय प्रकार है, देशप्रत्यक्ष सकलप्रत्यक्ष । तहां देजप्रत्यक्ष अवधि मनःपर्यय ज्ञान है । सर्वप्रत्यक्ष केवलज्ञान है । तहां पूछे है जो ऐसें है तौ प्रथमही अवधिज्ञान तीन प्रकारके प्रत्यक्षविपें आदि है सो कहिये ? ऐसें पूछे कहै है– अवधि दोय प्रकार है एक भवप्रत्यय दूसरा क्षयोपजमनिमित्तक । तहां भवप्रत्ययक्नूं कहै हैं –– व च-

नि का

पान

૮૨

 $|\star|$ 

### ॥ भवप्रत्ययोऽवधिदेंवनारकाणाम् ॥ २१ ॥

याका अर्थ- भवप्रत्यय अवधि है सो देवनारकीनिके होय है ॥ तहां पूछे हैं- भव कहा ? तहां उत्तर- आयु नामकर्मका उदयका है निमित्त जाक़ूं ऐसा आत्माका पयाय सो भव कहिये वहुरि प्रत्यय नाम कारणका है । सो भव है कारण ताक़ूं ताहि भवप्रत्यय कहिये । ऐसा अवधिज्ञान देवनारकी जीवनिके होय है । इहा कोई पूछे है जो, ऐसें है तौ क्षयोपशमनिमित्तपणां तिनके न ठहऱ्या । आचार्य कहे है । ऐसा दोप इहां नांही आवे है । जातें भवके आश्रयतै इनिकै क्षयोपशम होय है । तातें प्रधानकारण है ऐसा उपदेश है । जैसें पक्षीनिकें गमन आकाशाविपें होय है तहां भवही प्रधान निमित्त है किसिका सिखाया नांही है । तैसें देवनारकीनिकै व्रतनियमतपश्चरणके अभाव होतें भी होय है, यातें भवप्रत्यय कहिये है । वहुरि भवप्रत्यय देवनारकीकेही है अन्यकै नांही ऐसा नियम जाननां । जो ऐसें न होय तो भव तो सर्वजीवनिकें साधारण है । तव सर्वहीके याकी प्राप्ति आवे । वहुरि अवधिकी हीनाधिकप्रदात्ती भी देखिये है । ताते यह क्षयोपण्यमका विशेप है । वहुरि देवनारकी किही ही अन्यके अवधि नांही कहिये । सम्यग्दाप्टिनि-हांके अवधिक्वान कहिये । जातें अवधि ऐसा सूत्रमैं ग्रहण है तातें मिथ्याहप्टीनिकै विभंगअवधि कहिये । वहुरि इनके हीनाधिक अवधिक्वान कहिये । जातें क्ष्य होन स्त्र होन्य का स्तर्य के विद्ती निक्त व्याख्यान अन्त्रास्त्रानें जानना ॥ आगें दूसरा भेदक्कं कहे हैं---

सर्वार्थ सि द्धि टी का

क्षा १

### ॥ क्षयोपशमनिमित्तः षदुविकल्पः शेषाणाम् ॥ २२ ॥

व च-

नि का

पान

101 23

याका अर्थ- क्षयोपशम है निमित्त जाकूं ऐसा छह भेदरूप अवधि है सो शेष जे मनुष्य तिर्यच तिनिकै होय है। तहां अवधिज्ञानावरणकर्मके देशघातिरूपर्द्धकनिका उदय होतैं बहुरि सर्वघातिरूपर्धकनिका उदय अभाव है लक्षण जाका ऐसा क्षय, बहुरि तेही सर्वघातिस्पर्धक उदयक्रं न प्राप्त भये सत्ता अवस्थारूप उपशम है निमित्त जाक्रं सो क्षयोपशम-निमित्त अवधि कहिये । सो रोष जे देवनारकीतैं अवरोष रहे मनुष्य तिर्यच तिनिकै होय है । तिनिमैं भी जिनकै अवधियोग्य सामर्थ्य होय तिनहींके होय है । जे असैनी तिर्यच तथा अपर्याप्तक मनुष्य तिर्यच इस सामर्थ्यतें राहित अ. १ 👌 होय, तिनिकै न होय है। बहुरि संज्ञी पर्याप्तविवें भी सर्वहीकै न होय है केई सम्यग्दर्शनादि निमित्तकरि सहित होय। तथा जिनिकै कर्मका उपशम क्षय होय तिनहीकै होय है । इहां कोई पूछे, क्षयोपशमविनां तो अवधि होय नांही, सूत्रमें क्षयोपशमशब्द ग्रहणका कहा प्रयोजन है ? ताकूं कहिये इहां क्षयोपशमका ग्रहण नियमके आर्थि है । इहां क्षयोप-शमही निमित्त है भव नांही है ॥

सर्वार्थ

सि द्धि

री का

सो यह अवधि छह भेदरूप है । अनुगामी, अननुगामी, वर्धमान, हीयसान, अवस्थित, अनवस्थित ऐसै छह भेद हैं । तहां भवांतरकूं गमन करता जो जीव ताकी लारही अन्यभवमैं साथि सूर्यके प्रकाशकी ज्यों चल्या जाय सो तौ अनुगामी कहिये । बहुरि जो भवांतरमैं साथि न जाय जिस भवमैं उपजै तिसहीमैं रहजाय, जैसैं पूठि पीछै प्रश्न करने-वाला पुरुषका वचन परके हृद्यमें प्रवेश न करें तैसें यहु अवधि जाननां सो अननुगामी कहिये। बहुरि जो सम्य-ग्दर्शनादिगुणरूप विशुद्धपरिणामनिकी वृद्धि होनेतें जिस परिणामक्रं लिये उपज्या तातें वधताही जाय असंख्यातलोकपरि-माणस्थानकनितांई वधे जैसें बांसनिकै परस्पर भिडनेतें उपज्या जो आग्नि सो सूके पत्रादिक संचयरूप भया जो इंधनका समूह तापरि पड्या हूवा वधताही जाय तैसैं यह अवधि वर्धमान कहिये । बहुरि जो सम्यग्दर्शनादिगुणकी हानिरूप जो संक्लेशपरिणाम तिनिकी वृद्धीके योगतें जिस परिमाणकूं लीये उपज्या होय तातें घटताही जाय अंगुलके असंख्यातवे भागमात्र स्थानकनितांई घटै जैसैं परिमाणरूप है उपादानका संतान जाका ऐसा जो अग्नि ताकी शिखा घटतीही जाय तैसैं यह अवधि हीयमान जाननां । बहुरि जो सम्यग्दर्शनादिगुणका अवस्थानतैं जिस परिणामक्रूं स्रीये उपज्या तेताही रहे पर्यायके अंततांई तथा केवलज्ञान उपजे तहांतांई घटे वधे नांही, जैसे पुरुषके कोई तिला आदिका चिन्ह जैसा है तैसाका तैसाही रहै, तैसैं यह अवधि अवस्थित जाननां । बहुरि जो सम्यग्दर्शनादि गुणके घटने वधनेके योगतें जितने

परिमाणकूं लीये उपजै तातें वधै भी घटै भी जैसै पवनके वेगकारी प्रेऱ्या जलका लहरी घटै वधै, तैसैं यह अवधि अनवस्थित कहिये । ऐसैं यह अवधि छह प्रकार हो है ॥ वहुरि स्ठोकवार्तिकमैं याका ऐसा व्याख्यान है– जो अवधिज्ञानावरण क्षयोपञम तौ अंतरंग कारण है । सो दोऊ प्रकारकी अवधिमें पाईये है। याविना तौ अवधिज्ञान उपजैही नांही। तातें यहां वाह्यनिमित्तकी अपेक्षा कथन कीजिये। व च-तव भवप्रत्ययक्रूं तौ प्रधानकारण भवही है । वहुरि यहू क्षयोपशमानिमित्तक कह्या ताक्रूं गुणप्रत्यय भी कहिये। तहां नि का क्षयोपशमशब्दकरि चारित्रमोहके क्षयतें भया जो क्षायिकचारित्र वहुरि चारित्रमोहके उपशमतें भया उपशमचारित्र, वहुरि पान दोऊतै भया क्षयोपगमचारित्र यामैं संयमासंयम भी आय गया । ऐसै तीन प्रकार चारित्र नामा गुण जो वाह्यनिमित्त 28 का १ 🗳 तातै उपजै सो क्षयोपशमनिमित्तक कहिये । ऐसा व्याख्यान है । वहुरि आगमविर्पे सप्रतिपात अप्रतिपात तथा देशावधि परमावधि सर्वावधि ए सर्व अनुगामी आदि छह भेद कहे तिनमें अंतर्भूत जानने ॥ तहां देशावधि तौ अनुगामी भी वहुरि अननुगामी भी है । वहुरि परमावधि सर्वावधि केवलज्ञान उपजै तहातांई अनुगामीही है । वहुरि देशावाधि तौ वर्ध-मान भी है हीयमान भी है । वहुरि परमावधि वर्धमानही है । वहुरि देशावधि तौ अनवस्थितही है । या प्रकार अव-धिज्ञान तौ कह्या ॥ वहुरि ताके लगताही मनःपर्ययज्ञान कहनेयोग्य है, ताके भेदसहित लक्षणका कहनेका इच्छक आचार्य सूत्र कहै हैं--9 ॥ ऋजुविपुलमती मनःपर्ययः ॥ २३ ॥ याका अर्थ--- ऋजुमति तथा विपुलमति ऐसै दोय भेदरूप मनःपर्ययज्ञान है ॥ ऋज्वी कहिये सरल तथा वचन काय मनकरि कीया अरु परके मनविपैं प्राप्त भया ऐसा जो पदार्थ ताके जाननेतें निपजाई जो मति **ज्ञान जाके होय, ताकूं ऋजुमति कहिये । वहु**रि विपुला कहिये वक्र तथा वचन काय मनकरि कीया अरु परके मनविपैं प्राप्त भया जो पदार्थ ताकरि नाही निपजाई स्वयमेवही भई ऐसी जो मति कहिये ज्ञान जाकै होय, ताक विपुळमति कहिये । याका समासकरि ऋजुविपुळमती ऐसा द्विवचन किया है ॥ तहां मतिशब्द एकहीकरि अर्थ आय गया। तातें दूसरा मतिशब्द न कह्या । अथवा ऐसा भी समास होय है ऋजु बहुरि विपुरु ए दोऊही मति है । तातैं दोऊही जहां होय ते दोऊही ऋजुविपुलमती है । ऐसैं कहनेतें यहु मनःपर्ययज्ञान दोय प्रकार भया ऋजुमति

सर्वार्थ

सि द्धि

रीका

विपुलमति ऐसें । अब याका लक्षण कहै हैं ॥ ,

वीर्यातराय मनःपर्ययज्ञानावरणकर्मका तौ क्षयोपशम बहुरि अंगोपांगनामा नामकर्मका उदयका लाभके अवलंबनतें आत्माकै परके मनके संबंधकी पाई है प्रवृत्ति जानैं ऐसा जो ज्ञानोपयोग ताक्तूं मनःपर्ययज्ञान कहिये । इहां कोई कहै, मनके संबंधकरि भया तातैं यामैं मतिज्ञानका प्रसंग आवे है । तहां कहिये, याका उत्तर तौ पूर्वे सामान्यज्ञानके सूत्रके व्याख्यानमें कह्या था, इहां मनकी अपेक्षामात्र है उत्पत्तिकारण नाही । परके मनविपें तिष्ठता पदार्थकूं यहू जानै है एतावन्मात्र अपेक्षा है । तहां ऋजुमतिज्ञान है सो कालतैं जघन्य तौ आपके तथा अन्यके दोय तथा तीन भवका प्रह-पत्त्रं कहै । बहुरि उत्कृष्ट सात आठ भव कहै पहले भी अरु अगले भी । बहुरि क्षेत्रतैं जघन्य तौ च्यारितैं ले आठ कोश-ताईकी कहै । उत्कृष्ट च्यारि योजनतैं ले आठ योजनताईकी कहै । वाह्यकी नाही कहे । बहुरि विपुलमतिज्ञान हे सो कालतैं जघन्य तौ सात आठ भव अपिले पिछलेका प्रहण कहै । उत्कृष्ट असंख्यात भव अगिले पिछलेका प्रहण कहे । बहुरि क्षेत्रतैं जघन्य तौ च्यारितैं ले आठ योजनताईकी कहै । उत्कृष्ट असंख्यात भव अगिले पिछलेका प्रहण कहे । बहुरि क्षेत्रतैं जघन्य तौ च्यारितैं ले आठ योजनताईकी कहे । उत्कृष्ठ मानुपोत्तरपर्वतकै माहिली कहे वारली न कहे ॥ ऐसैं कहे जे मनःपर्ययज्ञानके दोय भेद तिनिविर्षे विरोपकी प्राप्तिकै आर्थ सूत्र कहे है –

a च-

नि का

पान

24

### ॥ विद्युध्द्यप्रतिपाताभ्यां तद्विशेषः ॥ २४ ॥

याका अर्थ- दोऊ मनःपर्ययज्ञानके विषै विशुद्धि अरु अप्रतिपात इनि दोय विशेषनिकरि विशेप है । अपने आवरण जो कर्म ताके क्षयोपशम होतें आत्माकै विशुद्धता उज्वलता होय ताकूं विशुद्धि कहिये । संयमतें छूटनेकूं प्रतिपात कहिये, जो प्रतिपात नाही ताकूं अप्रतिपात कहिये । उपशांतमोहवाले जीवकै चारित्रमोहका उदय होतें संयमरूप शिखरतें प्रतिपात हो है उलटा आय पडे है । बहुरि क्षीणकपायवालेकै पडनेका कारण नांही । तातें उलटा न आवे है अप्रतिपात हो है । इनि दोऊनिकरि ऋजुमति विपुलमति मनःपर्ययज्ञानमें भेद है । तहां विशुद्धिकरि तौ ऋजुमतितें विपुलमतिज्ञान द्रव्यक्षेत्र काल भावके विशेष जाननेकरि अतिशयकरि विशुद्ध है जो कार्माणद्रव्यकै अनंतवै भाग अंतका भाग सर्वावधिज्ञान द्रव्यक्षेत्र है । ताकूं अनंतका भाग देतें अंतका भाग ऋजुमति मनःपर्ययज्ञानका विषय है । ताक़ं अनंतभागरूप किये अनंतका मागकूं विपुलमतिज्ञान जानै है । इहां अनंतकी गणतिका अनंतभेद है । तातें फेरि फेरि अनंतका भाग कह्या है । ऐसैं द्व्यकी अपेक्षा विशुद्धि कही । क्षेत्रकालकी पूर्वे कहीही थी । बहुरि भावकी अपेक्षा विशुद्धि अति-सूक्ष्म द्रव्यके जाननेहीतें जाननी । प्रक्रुष्ठ क्षयोपशमके योगतें विशुद्धि घणी होय है । बहुरि अप्रतिपात करिकै भी

सर्वार्थ-सि द्धि टीका

भ. १

विपुलमति विशिष्ट जाननां । जातैं जाकै विपुलमति होय ताकै चारित्र वर्धमानही होय है । तातैं उलटा न आवै । बहुरि ऋजुमति ज्ञानवाला कपायका उदयतैं हीयमानचारित्र भी होय है तातैं उलट भी आवै, तातैं प्रतिपाती भी होय है॥ आगैं, इस मनःपर्ययज्ञानका विशेप कह्या अवधि मनःपर्ययमैं काहेतैं विशेष है सो कहौ १ ऐसैं प्रश्न होतैं सूत्र कहै है ---

#### ॥ विशुद्धि क्षेत्रस्वामिविषयेभ्योऽवाधिमनःपर्यययोः ॥ २५ ॥

व च-

नि का

पान

୵ୡ

सर्वार्थ

सि दि

री का

अ १

याका अर्थ--- अवधिज्ञान वहुरि मनःपर्ययज्ञान इनि दोऊनिमैं विशुद्धि कहिये उज्चलता, वहुरि क्षेत्र जहां तिष्ठते भावनिक्रूं जानें, वहुरि स्वामी जाकै यहू ज्ञान होय सो आत्मा, वहुरि विपय ज्ञेय वस्तु इनि च्यारिके भेदतें भेदविशेप है । सोही कहिये हैं । मनःपर्ययज्ञानका विपय सूक्ष्म है, तातें तौ अवथितें अतिशयकरि विशुद्ध है उज्वल है । वहुरि क्षेत्र पहली कह्याही था । सो अवधिका क्षेत्र तौ वणां है याका थोरा है । वहुरि स्वामी मनःपर्ययज्ञानका तौ प्रमत्तगुण-स्थानतें ले क्षीणकपायगुणस्थानतांई संयमीही होय है । तामैं भी उत्तमचारित्रवालाही होय । तामैं भी वर्धमानचारित्रवालाही होय है । तामैं भी सप्तविध ऋद्विमैंसूं कोई ऋद्विधारी होय ताहीकै होय है । अन्यकै नाही होय । वहुरि तिनिमैं भी कोईकै होय है सर्वही ऋद्विमैंसूं वेर्ड ऋद्विमैंसूं कोई ऋद्विधारी होय ताहीकै होय है । अन्यकै नाही होय । वहुरि तिनिमैं भी कोईकै होय है सर्वही क्रद्विधारीनिकै न होय है । वहुरि अवधि है सो च्यारीही गतिके जीवनिकै होय है । एसैं स्वामीके भेटतें डनिमैं भेद है । वहुरि विपयकी अपेक्षा भेद हे सो आगें कहसी ॥

आगें केवलज्ञानका लक्षण कहनेका अवसर है । ताक़ूं छोडि ज्ञाननिका विपयका नियम विचारिये है । काहेतै ? जातैं केवलज्ञानका स्वरूप दशम अध्यायमें " मोहक्षयात् " इत्यादि सूत्र कहसी । जो ऐसैं है तौ आधके मति इरुत दोय ज्ञान तिनिका विपयनियम कहा ? ऐसैं प्रश्न होतें सूत्र कहे है—

### ॥ मतिश्रुतयोर्निवन्धो द्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु ॥ २६ ॥

याका अर्थ— मति इरुत इनि दोऊ ज्ञाननिका विपयका नियम द्रव्यनिकैविपैं केईक पर्यायविपैं है, सर्वपर्यायविपै नाही है ॥ तहां निवंध कहिये विपयका नियम । इहां कोई कहै विपयका कैसैं जान्या ? विपयशब्द तौ सूत्रमैं नाही ॥ ताक़ूं कहिये— विपयशब्द पहले सूत्रमैं कह्या है सो लेना, ताकै विभक्ति भी लगाय लेणी । बहुारी द्रव्येषु ऐसा बहुवच-नतैं सर्वद्रव्य जीव पुद्गल धर्म अधर्म आकाश काल ग्रहण करने । तिनके असर्वपर्याय कहिये केईक पर्याय लेने । ऐसैं

केईक पर्यायनिसहित सर्वद्रव्य मति३रुतज्ञानके विषयभावकूं प्राप्त हो हैं । सर्वपर्यायनिसहित इनिका विषय नाही है जातें ते पर्याय अनंत हैं । इहां कोई कहै, धर्मास्तिकायादिक जे अतींद्रिय हैं ते इंद्रियज्ञान जो मतिज्ञान ताके विषय कैसें होय ? यातैं सर्वद्रव्यनिविषें मतिज्ञान प्रवर्तें यह कहना अयुक्त है । ताकूं कहिये-- ए दोष इहां नाही आवै । जातैं अनिंद्रिय कहिये मन नामा अंतरंग कारण है, तातें नोइंद्रियज्ञानावरणकर्मके क्षयोपशमकी लब्धिपूर्वक उपयोग अवग्रहादि-रूप पहली प्रवर्ते है । तातैं तत्पूर्वक इरुतज्ञान सर्वद्रव्यनिविर्षे स्वयोग्यविषें प्रवर्ते है ऐसैं जाननां ॥ इहां कोई अन्य-वादी कहै, जो मतिज्ञान रुरुतज्ञान तौ स्वप्नवत् है । बाह्यपदार्थर्क्स अवलंबीकारी नाही उपजै है । जैसैं स्वप्नका कोई बाह्यपदार्थ सत्यार्थ नाही तैसैं यह भी है। ताक़ कहिये, यह कहनां अयुक्त है। जातें ऐसैं कहतें सर्वशून्यता ठहरे है प्रथम तौ आपके पहला दूसरा आत्मा बाह्यार्थ है सो मतिश्रुतज्ञान ताकूं ग्रहण करे है । जो ताका अभाव मानिये तौ पहलाकै आप बाह्यार्थ है सो आपका भी अभाव भया । ऐसै दोऊके भावतैं सर्वज्ञून्यता आई । बहुरि जो पहला आत्मा सत्यार्थ है तौ घटादिक पदार्थ भी सत्यार्थ कैसे न होय १ इहां फेरि कोई वादी कहै, इंद्रियज्ञान तौ बाह्यपदा-र्थकूं अवलंबे है बहुरि स्मरणादिक तौ निरालंबन है । ताकूं कहिये--- अनुभवपूर्वक स्मरणादि प्रवर्ते है, तातें निरालंबन नांही । बहुरि श्रुतज्ञान है सो भी अर्थालंबनस्वरूप है । जातें श्रुतज्ञानतें वस्तुकूं जाणि जो तिस वस्तुविर्षे प्रवर्ते है तहां बाधा नांही है । जो श्रुतज्ञानगोचर वस्तुविपैं बाधा नांही सो तौ श्रुतज्ञान वस्तुके आलंबनस्वरूप सत्यार्थ है । बहुरि जहां बाधा होय, सो वह श्रुतज्ञान नांही श्रुताभास है ॥ आगैं मतिश्चतंकै लगताही कहनेयोग्य जो अवधिज्ञान ताका विषयका नियम कहा है ? ऐसा प्रश्न होतें सूत्र

सर्वार्थ

सि दि

री का

क्ष १

कहै हैं---

व च-

नि का

पान

29

### ॥ रूपिष्ववधेः ॥ २७ ॥

याका अर्थ— अवधिज्ञानका विषयका नियम रूपीपदार्थनिविषैं है ॥ इहां सूत्रविषैं विषयनिबंधशब्दकी अनुवृत्ति पहले सूत्रनितैं लेणी । बहुरि रूपी कहनेतैं पुद्गलद्रव्य ग्रहण करनां तथा पुद्गलद्रव्यके संबंधसहित जीवद्रव्य लेने । बहुरि रूपीविषैंही विषयनिबंध है ऐसा नियम करनेतैं अरूपीद्रव्य न लेणे याके विषय नांही । बहुरि रूपीद्रव्यविषैं भी केईक पर्याय अपनेयोग्य हैं तेही विषय हैं । सर्वपर्याय याका विषय नांही ॥ आगें याके लगताही कहनेयोग्य जो मनःपर्ययज्ञान ताका कहा विषयनियम है ? ऐसें पूछे सूत्र कहे हैं –

#### ॥ तदुनन्तभागे मनःपर्ययस्य ॥ २८ ॥

व च-

नि का

पान

22

याका अर्थ— सर्वावधिका विषयकूं अनंतका भाग देतें पाया जो सूक्ष्मपुद्गळस्कंध ताविपैं या मनःपर्ययज्ञानका विप-यका नियम है ॥ जो रूपी द्रव्य सर्वावधिज्ञानका विपय कह्या ताक्नं अनंतभागरूप किया तिस एक भागविषें या मनः-पर्ययज्ञान प्रवर्ते है । इहां ऐसा जाननां, जो, परमावधिका विपयभूत पुद्गळस्कंधक्नं अनंतका भाग दीये तो एक परमाणु– मात्र सर्वावधिका विषय होय है । वहुरि ताक्नं अनंतका भाग दीये ऋजुमति मनःपर्ययका विपय है । वहुरि ताक्नं भी अनंतभाग दीये विपुल्लमति मनःपर्ययका विपय है । इहां कोई पूछे सर्वावधिका विपय तौ एक परमाणुमात्र कह्या ताक्नं अनंतका भाग देवे विपुल्लमति मनःपर्ययका विपय है । इहां कोई पूछे सर्वावधिका विपय तौ एक परमाणुमात्र कह्या ताक्नं अनंतका भाग देवे किपुल्लमति मनःपर्ययका विपय है । इहां कोई पूछे सर्वावधिका विपय तौ एक परमाणुमात्र कह्या ताक्नं अनंतका भाग देना कह्या सो एकपरमाणूक्नं कैसैं भाग देना ? तहा ऐसा उत्तर—जो, एकपरमाणूमें स्पर्श रस गंध वर्णके अनंतानंत आविभागप्रतिच्छेद हैं, तिनिके घटने वधनेकी अपेक्षा अनंतका भाग संभवै है । जैसा परमाणु अवधि– ज्ञान जान्या तिसके अनंतवै भागकूं मनःपर्ययज्ञान जानै है तथा एकपरमाणुमात्रस्तंध भी होय है । ताविर्पे सूक्ष्मभाव परिणये अनंतपरमाणु होय हैं । तिस अपेक्षा भी अनंतका भाग संभवै है । तहा स्वयोग्य केईक पर्यायरूप पुन्नलस्कंघ लेना सर्वद्रव्यपर्यायका भी विपय नांही ॥

आगे, अंतविपें कह्या जो केवलज्ञान ताका कहा विपयनियम है ? ऐसा प्रश्न होतें सूत्र कहै है -

### ॥ सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य ॥ २९ ॥

याका अर्थ- केवलज्ञानका विपयका नियम सर्व द्रव्य सर्वपर्यायनिविपें है ॥ इहां द्रव्य तथा पर्याय ऐसैं इतरेतरयोग नामा द्वंद्वसमासतैं चृत्ति करणी । तहां सर्वपद दोऊकैं लगावणां । तव सर्व द्रव्य तथा सर्वपर्यायनिविपें विपय नियम है ऐसा अर्थ भया ॥ तहां जीवद्रव्य तौ अनंतानंत है । वहुरि पुद्गलद्रव्य अणुस्कंघका भेदकरी जीवद्रव्यतैं अनंतानंतगुणे है। धर्म अधर्म आकाश ए तीन एक एक द्रव्य है । तातैं तीनही है । वहुरि कालद्रव्यके कालाणु असंख्यातद्रव्य हैं । तिनि सर्व द्रव्यनिके पर्याय अतीत अनागत वर्तमानरूप जुदे जुदे अनंतानंत है । विनि सर्वद्रव्य सर्वपर्यायनिके समूहविपें ऐसा कछ भी नाही है, जो, केवलज्ञानके विपयपणांकूं उछंघै.। जातैं यहु ज्ञान अपरिमित माहात्म्यरूप है । ऐसा जनावनेकूं सर्वद्रव्यपर्यायविपयस्वरूप केवलज्ञान है ऐसा कह्या है । इहां यहु विशेप अर्थ जाननां, जो कोई अन्यवादी कहे है सर्वज्ञ पुरुप आत्माहीकूं जानै है इस सिवाय पदार्थ कोई नांही । ऐसैं कहनेवालेका निपेधकै आर्थ सर्वक्रूं जानै है ऐसा कह्या है ।

सर्वार्थ*-*सि द्धि रीका

अ, १

बहुरि द्रव्यके बहुवचन कहनेतें बहुतद्रव्यनिकी सिद्धि भई । बहुरि पर्यायराब्दके बहुवचन कहनेतें केई वादी वर्तमान पर्यायके ज्ञानीहीक्रं सर्वज्ञ कहै है । ताका निषेध्र है । बहुरि जे। सर्वद्रव्यका ज्ञाता न होय तौ सर्वके उपकाररूप कैसैं प्रवर्तें ? जातैं धर्मअधर्मका स्वरूप अतिसूक्ष्म है । सो सर्वका ज्ञाताविना यथार्थ धर्मअधर्मका स्वरूप कैसैं जानै । बहुरि ज्ञान जीवनिविर्पे हीनाधिक दीखे है । सो याहीतैं जानिये है कोई जीवविषै उत्कृष्ट ਰ ਚ--है ऐसैं अनुमानमैं केवळज्ञानका अस्तित्व सिद्ध होय है । ऐसा ज्ञान इंद्रियादिकके सहायविना सर्वद्रव्यपर्यायनिकूं नि का एककाल जानैं है । ऐसा निर्बाध सिद्ध होय है । ताहीकै वीतरागपणां निर्दोषपणां संभवे है । बहुरि तिसहीते हेय उपादेय पान पदार्थका यथार्थ उपदेश प्रवर्ते है ऐसा निश्चय करनां ॥ आगें पूछे है, मत्यादिज्ञानका विपयनियम तौ वर्णन किया परंतु यह न जान्यां, जो एक आत्मविषें एककाल अपने अपने निमित्तके निकट होतें प्रवर्तते जे ज्ञान ते केते होय हैं ? ऐसा प्रश्न होतें सूत्र कहै है--॥ एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्ना चतुर्भ्यः ॥ ३० ॥ याका अर्थ-एक आत्माविर्षे एककाल एक तथा दोय तथा तीन तथा च्यारि ऐसैं भाज्य रूप च्यारितांई होय है॥ इहां एकशब्द संख्यावाची है । बहुरि आदिशब्द है सो अवयववाची है एक है आदि जिनकै ते एकादीनि ऐसा समास है । भाज्यानि कहिये भेदरूप करने । युगपत् कहिये एककालविषें । एकास्मिन् कहिये एक आत्माविषें । आ चतुर्भ्यः कहिये च्यारितांई होय है । तहां एक होय तौ केवलज्ञानही होय, याकी साथ अन्य क्षायोपरामिक ज्ञान होय नांही । दोय होय तौ मतिरुरुतज्ञान होय । तीन होय तौ मतिरुरुतअवधि होय अथवा मतिरुरुतमनःपर्ययज्ञान होय । च्यारि होय तौ मति ३रुत अवधि मनःपर्यय च्याऱ्योंही होय । पांच एककाल न होय । जातें केवलज्ञान क्षायिक असहायरूप है ॥ इहां प्रश्न, जो क्षायोपशमिकज्ञान तौ एककाल एकही प्रवर्तता कह्या है । इहां च्यारी कैसैं कहे ? ताका उत्तर; जो, ज्ञानावरणकर्मका क्षयोपशम होतेँ च्यारी ज्ञानकी जाननशक्तिरूप लब्धि एककाल होय है । बहुरि उपयोग इनिका एककाल एकही होय है । ताकी एक ज्ञेयतें उपयुक्त होनेकी अपेक्षा स्थिति भी अंतर्मुहूर्तकी कही है । पीछै ज्ञेयांतर उपयुक्त होय जाय है क्षयोपशम जिनिका होय है ते लब्धिरूप एककालही है । इहां कोई कहै उपयोगकी अपेक्षा भी सांकलीके भक्षण करतें रूपादिक पांचका ज्ञान एककालही दीखै है वर्ण सांकलीका दीखै है, स्वादु लेही है । गंध वाका आवैही है स्पर्श भी सचीकणा आदि जानैही है । भक्षण करतें शब्द होय है । सो सुणेंही है । ऐसें पांचका ज्ञान एककाल

29

सर्वार्थ

सि दि री का

**er**. 9

भी देखिये है । ताकूं कहिये, जो, इहां उपयोगका फिरणकी शीघ्रता होतें कालभेद न जान्या जाय है । जैसैं कमलका पत्र दोय च्यारिमैं सूईका प्रवेश होतें कालमेद जान्या न जाय अरु कालमेद हैही । तैसैं इहां भी जाननां ॥ आर्गे, कहे जे ज्ञान ते ज्ञानही नाम पावै हैं कि अन्यथा भी हैं ? ऐसैं प्रश्न होतें सूत्र कहे हैं-

### ॥ मतिश्चतावधयो विपर्ययश्च ॥ ३१ ॥

व च-

नि का

पान

९०

याका अर्थ- मति ३रुत अवधि ए तीन ज्ञान हैं ते विपर्ययस्वरूप भी हो हैं । चकारतें सम्यक् भी हैं ॥ विपर्यय कहिये मिथ्या, जातें इहां सम्यक्का अधिकार है । वहुरि चशच्द समुच्चयार्थ है विपर्यय भी है, सम्यक् भी है ऐसैं भेले कहे है । इहां कोई पूछे है, इनिकै विपर्यय काहेतें होय है ? ताक़ूं कहे हैं- मिथ्यादर्शनके उदयकरि सहित एक आत्माविपें समवायरूप एकता होय है, तातें विपर्यय कहिये । जैसें कडा तूंवा गिरिसहित होय तामें दूध क्षेपिये तौ वह दूध भी कडा हो जाय । तैसैं मिथ्यादर्शनके उदयकरि सहित ज्ञान भी मिथ्या होय है । इहां विशेप जाननां-जो विपर्यय कहनेतें मिथ्याज्ञान कह्या है सो संशय विपर्यय अनध्यवसाय भी लेना । तथा चशब्दतें भी इनिका समु-चय हो है । तहां मति३रुतज्ञानके तौ तीनूंही होय है । जातें संशय इंद्रियमनतैंही उपजे है । यह स्थाणु है कि पुरुष है ऐसा याका स्वरूप है । सो यहु सामान्य देखे ताका विशेप न देखे तातें तथा दोय विपयके स्मरणतें हो है वहुरि अवधिकी उत्पत्तिविपें इंद्रियमनका व्यापार है नाही, तातें सो संशयस्वरूप नाही है । वहुारी दृढ उपयोगकी अवस्थाविषें याकै विपर्यय कहिये है । सो मिथ्यात्वश्रद्धानका सहभावपनातें है । तथा शीघ्र उपयोग संकोचनतें कदाकाल अनध्यव-सायस्वरूप भी हो है । ऐसैं याकै दोयही होय है संशय नाही । इहां कोई प्रश्न करै है, जो कटुक तूंवाविपें तौ आधारके दोपतें दूध कटुक हो है ज्ञानविपें तौ विपयका ग्रहण सम्यक्रिथ्याविपें समान हो है । जैसें मिथ्यादृष्टि नेत्रादि मतिज्ञानकरि रूपादिकक्तं देखे है तैसैंही सम्यग्दप्टि भी देखे है वहुरि जैसें सम्यग्दप्टि इरुतज्ञानकरि रूपादिकक्तं जानै है पैळेनक्रं कहै है तैसैही मिथ्यादृष्टि भी कुश्रुतज्ञानकारे जानै है । तथा अन्यक्तं कहै है । वहुरि अवधिज्ञानकरि सम्यग्दृष्टि जैसें रूपीपदार्थनिक्नं जाने है तैसैही मिथ्यादृष्टि विभंगज्ञानकरि भी जाने है । याका उत्तरके अर्थि सूत्र कहै हैं---

### ॥ सदसतोरविशेषाद्यदच्छोपलब्धेरुन्मत्तवत् ॥ ३२ ॥

याका अर्थ— मिथ्यादृष्टिकै विपर्यय होय है सो सत्का तथा असत्का विशेप न जाननेतें अपनी इच्छातें जैसें

सर्वार्थ-सि द्धि टीका

अ १

000\*

तैसैं ग्रहण करनेतें होय है । जैसें मदिरादिकतें उन्मत्त भया पुरुष अपनी इच्छातें जैसें तैसें वस्तुकों ग्रहण करें तैसें मिथ्यादृष्टि भी छती अणछती भल्ली बुरीका विशेष जान्यां विना अपनी इच्छातें ग्रहण करे है ॥ इहां सत् ऐसा तौ विद्यामानवस्तुकूं कहिये असत् अविद्यामानकूं कहिये । इनि दोऊनिका अविशेषेण कहिये विशेप न करे, कदा विद्यमानकूं अविद्यामान कहै, कदा विद्यमानकूं विद्यमान भी कहै, कदा अविद्यमानकूं विद्यमान कहै, कदा अविद्यमानकूं अविद्यमान भी कहै, ऐसैं अपनी इच्छातैं जैसैं तैसें ग्रहणकरि कहै । तहां विपर्यय कहिये जैसें रूपादिक वस्तु छती होय तौ भी कहै नाही है कदा अणछतीक़ूं भी कहै है, छती है । कदा छतीक़ूं छती भी कहै । कदा अणछतीक़ूं अणछती भी कहै । ऐसैं मिथ्यादर्शनके उदयतें अन्यथा निश्चय करे है । जैसें पित्तज्वरकरि आकुलित चित्तभ्रमवाला कदाकाल तो माताकूं भार्या कहै, कदा भार्याक्तूं माता कहै, कदा माताक्तूं माता भी कहै, कदा भार्याक्तूं भार्या भी कहै ऐसैं अपनी इच्छातें माने । तातें जैसाक तैसा भी कहे है, तो ताके सम्यग्ज्ञान नांही है ॥ ऐसैं मत्यादिज्ञानविषैं जो घटपटादिकका जैसाका तैसा ज्ञान है तौ भी विपर्ययही जानना सोही कहिये हैं, कोई आत्माकैविषें मिथ्यादर्शनका उदयतै परिणाम होय है । सो रूपादिकका ज्ञान नेत्रादिककरि जैसाका तैसा भी होय तौ भी तिसविषे कारणविपर्यास भेदाभेदविपर्यास खरूपविपर्यास ए तीन विपर्यास उपजावे है। तहां प्रथमही कारणविपर्यासकूं कहै है । तहां रूपादिक नेत्रादिककरि दीखे तो जैसेके तैसे दीखे, परंतु मिथ्यादृष्टि ताका कारण अन्यथा कल्पै है। जैसे त्रह्माद्वेतवादी कहै है, रूपादिकनिका कारण एक अमूर्तिक नित्य ब्रह्मही है ब्रह्महीतै भये हैं । सांख्यमती कहै हैं रूपा-दिकनिका कारण अमूर्तिक नित्य है, प्रकृतितै ए उपजे है ॥ बहुरि नैयायिक वैशेषिकमती कहै है, पृथ्वी आदि जातिभे-दरूप परमाणु हैं, तिनिमैं पृथ्वीविषैं तौ स्पर्शादि च्यारि गुण है। बहुरि अप्विषे गंधवर्जित तीन गुण है। बहुरि अग्नि-विषे स्पर्श वर्ण ए दोय गुण हैं । बहुरि वायुविषे एक स्पर्शगुणही है । ऐसै च्यारिही अपनी अपनी जातिके स्कंधरूप कार्य निपजावे है ॥ बहुरि बौद्धमती कहै है, पृथ्वी आदि च्यारि भूत है । इनिकै स्पर्श रस गंध वर्ण ए च्यारि भौतिकधर्म है । इनि आठनिका समुदायरूप परमाणु होय है । ताकूं अष्टक नाम कहिये है ॥ बहुरि चार्वाकमती कहै हैं, पृथ्वी अप् तेज वायु ए च्यारि काठिण्यादि गुण, तथा द्रव्यत्वादि उष्णत्वादि, ईरणत्वादि, गुणरूप जातिभेदनै लिया पर-माणु है, ते पृथ्वी आदि स्कंध निपजावे हैं । ऐसै तौ कारणविपै विपर्यय होय है ॥ बहुरि भेदाभेदविपर्यास ऐसै है-जो, कारणतै कार्य सर्वथा भिन्नही है । जैसें पृथ्वी आदि परमाणु नित्य है तिनितें स्कंधकार्य निपजे ते सर्वथा भिन्नही ê हे ऐसे कहै हैं। तथा गुणतै गुणी भिन्नही है ऐसे कहै ॥ बहुरि कारणतै कार्य सर्वथा अभिन्नही है । जैसै घटपटादि

सर्वार्थ-

सि दि

टीका

अ. १

व च-

त्ति का

पान

९१

ग्रामपर्वतादि त्रह्मतैं निपजै हैं ते त्रम्हही हैं जुदे नांही । इत्यादि भेदाभेदविपर्यास है । जहां भेद होय तहां अभेदही कल्पना, जहां अभेद होय तहां भेदही कल्पना, ऐसैं विपर्यय है ॥ बहुरि स्वरूपविपर्यास जैसैं रूपादिक है ते निर्विकल्प निरंश हैं, इनिमैं अंशभेद नांही । तथा रूपादिक बाह्यवस्तु हैही नांही, तदाकार परिणया ज्ञानही है । ताके आलंबनरूप वाह्यवस्तु नांही है इत्यादि अन्य भी बहुत हैं । ते प्रत्यक्ष अनुमान प्रमाणतैं विरुद्ध मिथ्यादर्शनके उदयतैं कल्पना होय है ॥ वहुरि तहां श्रद्धान प्रतीति रुचि उपजावै हैं । तातैं ते मत्यज्ञान ३रुताज्ञान विभंगज्ञान होय हैं। वहुरि सम्यग्दर्शन है सो यथार्थ वस्तुविर्पे अद्धान रुचि प्रतीति उपजावै है। अस १ 🖉 तातें तेही मतिज्ञान रुत्तज्ञान अवधिज्ञान हो है । इहां विशेप कहै हैं--- विपर्यय दोय प्रकार है । एक आहार्यविपर्यय दूसरा सहजविपर्यय । तहां मतिअज्ञान तथा श्रोत्र इंद्रिय विनां अन्य इंद्रियपूर्वकै इरुतअज्ञान अर विभंगज्ञान ए तौ सहजविपर्यय हैं । जातें ए परके उपदेशविनां स्वयमेव प्रवर्तें है । वहुरि श्रेत्र मतिपूर्वक इरुतज्ञान है सो आहार्यविपर्यय हैं । जातें यहु परके उपदेशतें प्रवर्तें है । तहां सत्के विपें असत्का ज्ञान परोपदेशतें प्रवर्तें है । सोही कहिये- स्वरूपतें सर्ववस्तु सत्स्वरूप है। तो भी शून्यवादी असत्स्वरूपही कहै है। वहुरि ग्रहण करणेयोग्य वस्तु तथा ग्रहण करणेवाला ज्ञान दोऊ स्वरूपतें सद्रूप है। तों भी संवेदनाद्वेतवादी एक संवेदनहीक्नं सत् कहे है। दूसराक्नं असत् ही कहे है। तथा चित्राद्वेत कहै है । तथा पुरुपाद्वेत कहै है । तथा शब्दाद्वेत कहै है । तथा वाह्यपदार्थ भिन्न है तिनिक्रूं एक विज्ञानांडकी कल्पना करें है । वहुरि वाह्यतरंग पदार्थ सादश्य भी है तिनिक्रुं सर्वथाविसहशही कहै है । वहुरि विसदशकूं सर्वथा सदशही कहै है । वहुरि द्रव्य होतें भी पर्यायमात्र कहै है । पर्याय होतै द्रव्यमात्रही कहै है । वहुरि द्रव्यपर्याय अभेद होतै भी भेदरूपही कहै है । तथा अवक्तव्यही कहै है । बहुरि प्रौव्यरूप होतैंही उत्पादव्ययरूपही कहै है । तैसेंही विशेपकारे जीव होतें भी जीवका नास्ति कहनां वहुरि अजीव होतें भी तिसका असत्त्व कहनां । वहुरि कर्मका आस्नव होतें भी ताका अभाव कहनां तैसैंही संवर, निर्जरा, मोक्ष होतें भी तिनिका अभाव कहना । ऐसैंही जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाग, काल, द्रव्यनिके होतें भी तिनिका अभाव कहनां । इत्यादि अनेक प्रकार छती वस्तूक़ूं अण-छती कहना अनेकप्रकार जाननां । वहुरि अणछतीक्रूं छती कहनां । जैसैं पररूपादिककरि वस्तु असत्वरूप है तौ भी तिसकौ सर्वथा सत्स्वरूप कहनां । इत्यादिक पहलै कहे तिसका उलटा जाननां ॥ वहुरि देशकालस्वभावकरि अदृष्ट जे पदार्थ तिनिविपें वौद्धमतीनिकै संशय है । केई जून्य वादीनिकै पृथ्वी आदिक तत्त्वनिविर्पे संगय है । वहुरि केईकनिकै सर्वज्ञके अस्तित्वविर्पे संशय है । वहुरि केईकनिकै प्रळापमात्रकै आश्रयतें

व च-

नि का

पान

९ર

सर्वार्थ-

सि जि

री का

सर्वही तत्त्वविपें अनध्यवसाय है । ते कहै है काहेतें निर्णय कीजिये ? हेतुवादरूप तर्कशास्त्र है ते तौ कही ठहरे 🧖 नांही । बहुरि आगम है ते जुदे जुदे है । कोई कछु कहै कोई कछु कहै तिनिका ठिकानां नांही । बहुरि सर्वका ज्ञाता कोई मुनि प्रत्यक्ष नांही ताके वचन प्रमाण कीजिये । बहुरि धर्मका स्वरूप यथार्थ सूक्ष्म है सो कैसैं निर्णय होय ? तातें जो बडा जिस मार्ग चले आये तैसें चलनां प्रवर्तनां, निर्णय होता नांही, ऐसैं अनध्यवसाय है ॥ ऐसैंही सतिज्ञानरूप विना उपदेश सहजविपर्यय होय है । ताके भेद अवग्रहादि तथा स्मृति प्रत्यभिज्ञान तर्क । स्वार्थानुमानकरि पदार्थकूं अन्यया ग्रहण करनेतें विपर्यय होय है। तहां स्वार्थानुमान विपर्ययरूप हेत्वाभास च्यारि प्रकार है असिद्ध विरुद्ध अनेकांतिक अकिंचित्कर । सो इनिका स्वरूप परीक्षामुख न्यायदीपिकादि शास्त्रनितैं जाननां । बहुरि 87 9 0 शास्त्रके वाक्यके अर्थ करनेविषें विपर्यय होय है । जैसे केई नियोगकूं वाक्यार्थ कहे है । केई भावनाकूं वाक्यार्थ कहे है । केई धात्वर्थकूं वाक्यार्थ कहै है । केई विधिकूं वाक्यार्थ कहै है । केई यंत्रारूढकूं वाक्यार्थ कहै है । केई अन्या-पोह कहिये निषेधकूं वाक्यार्थ कहै हैं । इत्यादि वाक्यार्थविषे विपर्यय है । तिनिकी चरचा स्रोकवार्तिक तथा देवागम-स्तोत्रकी टीका अष्टसहस्रीविषें है तहांतै समझणी ॥ बहुरि अवधिक्षानविषें विपर्यय देशावधिही होय है । परमावधि सर्वा-वधि मनःपर्यय है ते केवलज्ञानकी ज्यौं विपर्ययरूप नांही होय है । जातैं सम्यग्दर्शन विना होते नाही । ऐसै प्रमाण अप्रमाणका भेद दिखावनेकै अर्थि विपर्ययज्ञानका स्वरूप कह्या ॥

सर्वार्थ-

सि जि

टी का

ਰ ਚ–

नि का

पान

९३

आगें, प्रमाण तौ परोक्ष प्रत्यक्षरूप दोय प्रकार ज्ञानहीक्नं कह्या । बहुरि प्रमाणके एकदेश जे नय ते " प्रमाणनयैराध-गमः । " ऐसा सूत्रविषें प्रमाणके अनंतर नय नाममात्र कहें तिनिका निर्देश करनां । ऐसा प्रश्न होतें सूत्र कहे हे—

# ॥ नैगमसंग्रहव्यवहारर्जुसूत्रशब्दसमभिरूढेवम्भूता नयाः ॥ ३३ ॥

याका अर्थ-- नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शब्द, समभिरूढ, एवंभूत ऐसै ये सात नय हैं ॥ इनिका सामान्य-लक्षण बहुरि विशेषलक्षण कहनेयोग्य है । तहां अनेकधर्मस्वरूप जो वस्तु ताविषें अविरोधकरि हेतुरूप अर्पण करनेतें साध्यके विशेपका यथार्थ स्वरूप प्राप्त करनेकूं व्यापाररूप जो प्रयोग करना सो नयका सामान्यलक्षण है । इहां कोई कहै नयका सामान्यलक्षण किया सो हेतुरूपही भया, जातें साध्यकूं प्राप्त करें सोही हेतु । ताकूं कहिये, हेतु तौ जिस साध्यकूं साधे तहांही रहे । बहुरि लक्षण है सो सर्वनयनिमैं व्यापै, तातै सामान्यलक्षण हेतु नांही है । बहुरि कोई कहै, एकभर्मकै दूसरा भर्मतें विरोध है। सो भर्मके ग्राहक नयनिकै भी विरोभ है। तहां अविरोध कैसें होय ? ताकूं कहिये, 🏌

जो प्रत्यक्ष अनुमान करि बाधित ऐसा सर्वथा एकांतरूपकरि ग्रहण करनां सो तौ विरुद्धरूप है— नयाभास है । बहुरि जो वस्तुका धर्म कथंचित्प्रकार अनेकांतस्वरूप ग्रहण करे, सो सर्वनय समानधर्मरूप भये । तिनिमैं विरोध काहेका १ जैसैं साध्यवस्तुका समानधर्मरूप दृष्टांत कहिये, तामैं विरोध नांही तैसैं इहां भी अविरोध है । याका उदाहरण, जैसैं सर्ववस्तु सद्रूप है । जातें अपने द्रव्य क्षेत्र काल भावकूं लिये है ॥ व च– सो यह नय संक्षेपतें दोय प्रकार है, द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक ऐसें । तहां द्रव्य तथा सामान्य तथा उत्सर्ग तथा नि का अनुवृत्ति ए सर्व एकार्थ है । ऐसा द्रव्य जाका विषय सो द्रव्यार्थिक है । वहुरि पर्याय तथा विशेप तथा अपवाद पान तथा ब्याव्टत्ति ए सर्व एकार्थ है । ऐसा पर्याय जाका विषय सो पर्यायार्थिक है । इनि दोऊनिके भेद नैगमादि है । **९**8 अ। १ तहां नैगम, संग्रह, व्यवहार ए तीन तौ द्रव्यार्थिक है । वहुरि ऋजुसूत्र, शव्द, समभिरूढ, एवम्भूत ए च्यारि पर्या-यार्थिक है । तामै भी नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र ए च्यारि तौ अर्थकूं प्रधानकरि प्रवर्ते है तातें अर्थनय कहिये । वहुरि शब्द, समभिरूढ, एवंभूत ए तीन शब्दक्नुं प्रधानकरि प्रवर्तें है तातें शब्दनय कहिये । इहां कोई पूछे, पर्यायार्थिक तौ नय कह्या अरु गुणार्थिक न कह्या सो कारण कहां ? ताका उत्तर सिद्धांतमैं पर्याय सहभावी कमभावी ऐसैं दोय प्रकार कहै है । तहां सहभावीपर्यायक्तं गुण संज्ञा कही है । क्रमभावीक्तं पर्यायसंज्ञा कही है । तातै पर्याय कहनेतें यामै गुण भी जानि छेना ऐसैं जाननां । विस्तारकरि ए सात नय कहे । वहुरि अतिविस्तारकरि नय संख्यात है । जातें जेते शब्दके भेट है तेतेही नय कहे हैं॥ अन्यमती वौद्ध ता विज्ञान, वेदना, संज्ञा, संस्कार, रूप ए पाच स्कंध कहै हैं। वहुरि नैयायिक प्रमाण, प्रमेय, संशय, प्रयोजन, दृष्टात, सिद्धांत, अवयव, तर्क, निर्णय, वाद, जल्प, वितंडा, हेत्वाभास, छल्ल, जाति, निग्रहस्थान ऐसै सोलह पदार्थ कहे हैं । वहुरि वैशेपिक द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेप, समवाय, अभाव ऐसै सात पदार्थ कहे हैं । वहुरि सांख्य एक तौ प्रकृति, वहुरि प्रकृतिके विकार प्रधान १। अहंकार २। कॉर्मेद्रिय ५। ज्ञानेंद्रिय ५। मन १। स्पर्श रस गंध वर्ण शब्द ए ५ । तन्मात्रा; बहुरि पृथ्वी अप् तेज वायु आकाश ए पंचभूत ऐसे तेईस प्रकृतिके विकार बहुरि एक पुरुप निर्विकार ऐसै पचीस तत्त्व कहै है । ते सर्वही द्रव्यपर्यायसामान्यविपें अंतर्भूत है । कथंचित् वस्तुधर्म हैं । ताते सुनयके विपय हैं । वहुरि अन्यवादी इनिक्नं सर्वथाएकांत अभिप्रायकरि कल्पे हैं । सो तिनिका अभिप्राय मिथ्या है ऐसैं जाननां ॥ आगें नयनिका विशेपलक्षण कहै हैं । तहां प्रथमही नैगमका कहै हैं । अपने सन्मुख वर्तमानकालविपें पूर्ण रच्या

सर्वार्थ-

सिद्धि

टी का

हुवा वस्तु नांही, ताका अपने ज्ञानविर्षे संकल्प करनां जो, ' यहु वस्तु इस वर्तमानकालमें है-' ऐसै संकल्पका ग्रहण करनेवाला अभिप्राय सो नैगमनय है । इहां उदाहरण, जैसैं काहू पुरुषक्रं कोई पुरुष क्रंहाडी लिये चालताक्रं पूछी "तूं कौण अर्थ जाय है ? " तब वह कहै, मैं प्रस्थ लेनेक़ं जाऊं हूं । तहां वाकें प्रस्थ अवस्था निकट बण्या विद्यमान नांही । जायकरि लकडी काटि प्रस्थ बणावेगा, तब होगा । परंतु वाके अनविपैं ज्ञानमैं प्रस्थका संकल्प विद्यमान है, सोही इस नैगमनयका विपय है । इहां प्रस्थ ऐसा परिमाणविशेषका नाम है । लकडीके पाई, माणी इत्यादि धान्य तोलणेके बणे हैं, ताका नाम है। तथा कोई याका अर्थ लकडीका भारा भी कहै हैं। तथा कोई पुरुष ईघन जल आदि सामग्री भेळी करे था, ताकूं कोई पूछी, तूं कहा करे है ? तब वह कहै, मै भात पचाऊं हूं, तब तहां भात अवस्था तिसकै निकट वर्तमान नांही, सात पचैगा तब होयगा । तथापि तिस भातकै आर्थे व्यापार करतें आगामी भात पचैगा ताका संकल्प याके ज्ञानमैं विद्यमान अनुभवगोचर है । सो यहु संकल्प नैगमनयका विषय है । ऐसीही विना रची दूर क्षेत्र कालमें वर्तती जो वस्तु ताका संकल्पकूं यहु नैगमनय अपना विषय करे है ॥ इहां कोई पूछे-आगामी होणी विर्षे वर्तमान संज्ञा करी । तातें यहु तौ उपचारमात्र भया ॥ ताक़ूं कहिये- बाह्य वस्तुकी याके मुख्यता नांही, अपने ज्ञानका संवेदनरूप संकल्प विद्यमान है । सो याका विषय है । तातें उपचारमात्र नांहि । बहुरि याका विषय एकही धर्म नांही, अनेक धर्मनिका संकल्प है, तातें भी याक्नं नैगम कह्या है । दोय धर्म तथा दोय धर्मी, तथा एक धर्मी एक धर्म ऐसैं याके अनेकप्रकार संकल्पतें अनेकमेद हैं । कोई कहै, ऐसैं तौ दोऊनिका प्रहण करनेतें यह प्रमाणही भया । ताकूं कहिये, प्रमाण तौ दोऊनिकूं प्रधानकरि जानै है । यहु नैगम दोऊमैं एककूं प्रधान करे है, एककूं गौण करे है, ऐसा विशेष जाननां ॥

ਰ ਚ–

नि का

पान

९५

या नैगमके भेद तीन हैं । द्रव्यनैगम, पर्यायनैगम, द्रव्यपर्यायनैगम । तहां द्रव्यनैगमके दोय भेद है; शुद्धद्रव्यनैगम अशुद्धद्रव्यनैगम । बहुरि पर्यायनैगमके तीन भेद, अर्थपर्यायनैगम व्यंजनपर्यायनैगम, अर्थव्यंजनपर्यायनैगम । बहुरि द्रव्य-पर्यायनैगमके च्यारि भेद शुद्धद्रव्यार्थपर्यायनैगम, अशुद्धद्रव्यार्थपर्यायनैगम, शुद्धद्रव्यव्यंजनपर्यायनैगम अशुद्धद्रव्यव्यंजनपर्याय-पर्यायनैगमके च्यारि भेद शुद्धद्रव्यार्थपर्यायनैगम, अशुद्धद्रव्यार्थपर्यायनैगम, शुद्धद्रव्यव्यंजनपर्यायनैगम अशुद्धद्रव्यव्यंजनपर्याय-नैगम । ऐसै नैगमनयके नव भेद भये । तहां उदाहरण- जो, संग्रहनयका विषय सन्मात्र शुद्धद्रव्य है ताका यहु नैगम-नय संकल्प करे है जो सन्मात्र द्रव्य समस्तवस्तु है, ऐसै कहै तहां सत् तौ विशेषण भया तातें गौण है । बहुरि द्रव्य विशेष्य भया तातैं मुख्य है । यहु शुद्धद्रव्यनैगम हे । बहुरि जो पर्यायवान् हे सो द्रव्य है, तथा गुणवान् हे सो द्रव्य है ऐसा व्यवहारनय भेदकरि कहे है । ताका यहु नैगमनय संकल्प कहे हे । तहां पर्यायवान् तथा गुणवान् यहु

सर्वार्थ-सि द्धि टीका

भ १

तौ विशेषण भया, तातें गौण है । बहुरि द्रव्य विशेष्य भया तातें मुख्य है । ऐसें अशुद्धद्रव्यनैगमनय भया ॥ बहुरि प्राणीके सुखसंवेदन है सो क्षणध्वंसी है ऐसैं क्षणध्वंसी ऐसा तौ सत्ताका अर्थपर्याय है सो विशेपण है । वहुरि सुख है सो संवेदनका अर्थपर्याय है सो विशेष्य भया तातें मुख्य है । तातें यहु अर्थपर्यायनेगम भया ॥ बहुरि पुरुपविपें चैतन्य है सो सत् है इहां सत् नामा व्यंजनपर्याय है सो विशेषण है । बहुरि चैतन्यनामा व्यंजनपर्याय है सो विशेष्य है तातें मुख्य हैं । यहु व्यंजनपर्यायनैगम है । बहुरि धर्मात्माविपें सुखजीवीपणां है । इहां सुख तौ अर्थपर्याय है सो विशेषण है । वहुरि जीवित व्यंजनपर्याय है सो विशेष्य है, तातें मुख्य है । यहु अर्थव्यंजनपर्यायनैगम है । वहुरि संसारविर्पे सत् विद्यमान सुख है सो क्षणमात्र है । इहां सत् शुद्धद्रव्य है सो विशेषण है । सुख है सो अर्थपर्याय है, तातें मुख्य है । यह शुद्धदव्य अर्थपर्यायनैगम भया ॥ वहुरि विपयी जीव है सो एक क्षण सुखी है इहां जीव है सो अशुद्धद्रव्य है सो विशेष्य है । सुख है सो अर्थपर्याय है सो विशेषण है तातें गौण है । यहु अशुद्धद्रव्य अर्थ-पर्यायनैगम भया ॥ वहुरि चित्सामान्य है सो सत् है इहां सत् ऐसा शुद्धद्रव्य है सो तौ विशेपण है तातें गौण है । चित् है सो व्यंजनपर्याय है सो विशेष्य है तातें मुख्य है । ताका यहु शुद्धदव्यव्यंजनपर्यायनैगम भया ॥ वहुरि जीव है सो गुणी है इहां जीव है सो अशुच्द्रव्य है, सो विशेष्य है सो मुख्य है । वहुरि गुण है सो व्यंजनपर्याय है, सो विशेषण हैं तातें गौण है । यह अशुद्धद्रव्यव्यंजनपर्यायनेगम भया । ऐसें नैगमनयके नव भेद है ते संग्रहादि छह मिले पंधरा होय है ॥

ਕ ਚ~

नि का

पान

९६

सर्वार्थ-

सि द्वि

री का

ध्य 🤉

आगें संग्रहनयका ठक्षण कहे हैं । अपनी एक जातिके वस्तुनिक्रूं अविरोध करिये एकप्रकारपणाक्रूं प्राप्तिकरि जिनमैं भेद पाईये ऐसै विशेपनिक्रूं अविशेपकरि समस्तक्रूं ग्रहण करें ताक्रूं संग्रहनय कहिये । इहां उदाहरण । जैसें सत् ऐसा वचनकरि तथा ज्ञानकरि अन्वयरूप जो चिन्ह ताकरि अनुमानरूप किया जो सत्ता ताके आधारभूत जे सर्व वस्तु तिनिका अविशेपकरि संग्रह करें जो सर्वही सत्तारूप है ऐसै संग्रहनय होय है । तथा द्रव्य ऐसा कहते जो गुणपर्याय-निकरि सहित जीव अजीवादिक भेद तथा तिनिके भेद तिनिका सर्वनिका संग्रह होय है । तथा घट ऐसा कहतें घटका नाम तथा ज्ञानके अन्वयरूप चिन्हकरि अनुमानरूप किये जे समरत घट तिनिका संग्रह होय है । ऐसें अन्य भी एकजातिके वस्तुनिक्रूं भेळा एककरि कहे तहां संग्रह जानना । तहां सत् कहनेतें सर्ववस्तूका संग्रह भया । सो यहु तौ शुच्छद्रव्य कहिये । ताका सर्वथा एकांत सो संग्रहाभास छनय है । बोद्धमती संवेदनाद्वेत कहे हैं । सो ये सव नय एकांत [ है । बहुरि या नयकूं परसंग्रह कहिये । बहुरि द्रव्यमैं सर्वद्रव्यनिका संग्रह करें । पर्यायमें सर्वपर्यायनिका संग्रह कर सा अपरसंग्रह है । ऐसैही जीवमैं सर्वजीवनिका संग्रह करे । पुद्गलमैं सर्वपुद्गलनिका संग्रह करे । घटमैं सर्व घटनिका संग्रह करे । इत्यादि जाननां ॥ ਰ च– करणां सो व्यवहारनय है । कोई पूछे विधि कहां ? ताक्नूं कहिये जो संग्रहकरि ग्रह्या पदार्थ है ताहीक्नू पहलीले अरु नि का भेद करै सो विधि कहिये, जैसे संग्रहकरि सत् ग्रहण किया सो जो विशेषकी अपेक्षा रहित होय तौ तासूं व्यवहार पान प्रवर्तें नांही । तातें व्यवहार नयका आश्रय करिये तब ऐसैं कहिये, जो सत् कह्या सो द्रव्यरूप है, तथा गुणरूप है ९७ ऐसैं सत्विषैं भेदकरै तब व्यवहार प्रवर्तैं । तथा द्रव्य ऐसा संग्रह ग्रहण किया सो भी विशेषनिकी अपेक्षा रहित होय तौ व्यवहार प्रवंर्ते नांही । तातैं व्यवहारका आश्रय लीजिये तब द्रव्य है सो जीवद्रव्य है तथा अजीवद्रव्य है; ऐसैं भेदकरि व्यवहार प्रवर्ते । ऐसैही जीवद्रव्यका संग्रह होय तामैं देव नारकादि भेद होय अजीवका संग्रह करे तब घटा-दिकका भेद होय । ऐसैं यहु नय तहांताई चल्या जाय जहां फेरि भेद न होय । सेा जहां ऋजुसूत्रका विषय है ताकै पहलैतांई संग्रह व्यवहार दोऊ नय चले जाय है । आगें ऋजुसूत्र नयका लक्षण कहै है । ऋजु कहिये सरल सूधा सूत्रयति कहिये करें है ताकूं ऋजुसूत्र कहिये । तहां पूर्व कहिये पहलै, अतीत गये, तथा अपर कहिये पीछे होयगा ऐसै तीन कालके गोचर जे भाव तिनिक्तूं उल्लंघि-करि वर्तमानकाल पर्यायमात्रका ग्रहण करनेवाला यहू ऋजुसूत्रनय है । जातें अतीत तौ विनशि गये । बहुरि अनागत उपजेही नांही । तिनिकरि तौ व्यवहारका अभावही है । तातैं वर्तमानहीतैं व्यवहार प्रवर्ते है । इहां कोई कहै है अतीत अनागतका भी लोकविषें व्यवहार है सो कैसै चलै ? ताक़ूं कहिये या नयका तौ यहुही विषय है सो दिखाया । बहुरि लोकव्यवहार तौ सर्वनयके समूहकरि साधने योग्य है । जहां जैसा नयका कार्य होय तहां तैसा नय ग्रहण करनां । या नयका सर्वथा एकांत अभिप्राय बौद्धमती करे है । द्रव्यका तौ लोप करे है । क्षणस्थायी वस्तु कहे है । तिनिकै आगैं शब्दनयका लक्षण कहै हैं । लिंग, संख्या, साधन इत्यादिकके व्यभिचारकूं दूरि करनेविषें तत्पर सो शब्दनय सर्वव्यवहारका लोप आवे है है । तहां प्रथमही ळिंगव्यभिचार स्त्रीळिंगविषैं पुरुषळिंग कहना, जैसैं, तारका यह स्त्रीळिंग है ताकूं स्वाति ऐसा पुरुष~ ळिंग कहना । बहुरि पुरुषळिंगविषे स्त्रीळिंग कहना, जैसैं अवगमः ऐसा पुरुषळिंग है ताकूं विद्या ऐसा स्त्रीळिंग कहनां ।

सर्वार्थ-

सि दि

टी का

ક્ષ ૧

वहुरि स्त्रीलिंगविर्षे नपुंसकलिंग कहनां, जैसें, वीणा रेसा स्त्रीलिंग है ताकू आतोद्य ऐसा नपुंसकलिंग कहनां । वहुरि नपुंसकलिंगविर्षे स्त्रीलिंग कहनां, जैसें, आयुध ऐसा नपुंसकलिंग है, ताकूं शक्ति ऐसा स्न्रीलिंग कहनां । वहुरि पुरुषलिंगविर्षे नपुंसकलिंग कहना, जैसें पट ऐसा पुरुपलिंग है, ताकूं वस्त्र ऐसा नपुंसकलिंग कहनां । वहुरि नपुंसकलिंगविषे पुरुषलिंग कहनां, जैसें, द्रव्य ऐसा नपुंसकलिंग है, ताकूं परशु ऐसा पुरुपलिंग कहनां । वहुरि एकही वस्तूकै तीनूं लिंग कहनां, जैसें, तारका यहु स्त्रीलिंग हें, ताहीक्रूं पुण्यः ऐसा पुरुपलिंग तथा नक्षत्र ऐसा नपुंसकलिंग कहनां । इत्यादि लिंगव्यभिचार है । बहुरि संख्याव्यभिचार एकवचनविर्षे द्विचचन, जैसें नक्षत्र ऐसा एकवचन है, तहां पुनर्वसू ऐसा द्विचचन कहना । बहुरि एकवचनविर्षे बहुवचन, जैसें नक्षत्र ऐसा एकवचन है, तहा शतभिपजा ऐसा वहुवचन कहनां । वहुरि द्विवचनविर्षे एकवचन, जैसें 'गौदौ' ऐसा द्विवचन है, तहां प्राप्तः ऐसा एकवचन कहनां वहुरि द्विवचनविर्षे वहुवचन, जैसें, पुनर्वसू ऐसा द्विवचन है, तहा पंचतारका ऐसा वहुवचन कहनां । बहुरि वहुवचनविर्षे द्विवचन कहनां । द्वुरि वहुवचन है, तहा रात्री रे सा द्विवचन है, तहां वन ऐसा एकवचन कहनां । वहुरि वहुवचन है, तहां वान पेसा द्विवचन, जैसें, देवमनुष्याः ऐसा वहुवचन है, तहा उभौ रागी ऐसा द्विवचन कहनां । हे, तहा पंचतारका ऐसा वहुवचन कहनां । बहुरि वहुवचनविर्पे द्विवचन, जैसें, देवमनुष्याः ऐसा वहुवचन है, तहा उभौ रागी ऐसा द्विवचन कहनां । एस्तें संख्याव्यभिचार हे ॥

व च–

नि का

पान

96

वहुरि साधनव्यभिचार, ताक़ूं पुरुपव्यभिचार भी कहिये " एहि मन्ये रथेन यास्यसि । नहि यास्यसि । न यातस्ते पिता " याका अर्थ- एहि ऐसा मध्यमपुरुपका एकवचन है, तथापि याका ' एमि ' ऐसा अर्थ करनां, जो, मैं जाऊं हूं सो । ' मन्ये ' ऐसा उत्तमपुरुपका एकवचन है, तहां मध्यमपुरुपका ' मन्यसे ' ऐसा कहना, जो, तूं ऐसै मानै है । जामैं ' रथेन ' कहिये रथ चढि । यास्यसि याका ' यास्यामि ' ऐसा कहना, जो, जाऊंगा सो । ' नहि यास्यासि ' कहिये नाही जायगा, तेरा पिता भी ऐसैं गया नाही । भावार्थ-हास्यका प्रसंगविपैं ऐसा कहना होय है । जो तूं मानै है मै रथ चढिकरि जाऊं, सो ऐसैं तेरा पिता भी न गया, तूं कैसा जायगा ? तहां तूं कहनेकी जगह तौ हूं कहनेका शन्द कह्या । वहुरि डूं कहनेकी जायगा तूं कहनेका शब्द कह्या । तब पुरुप व्यभिचार भया ॥ वहुरि काळव्यभिचार, जैसैं " विश्वदक्षाऽस्य पुत्रो जनिता " याका अर्थ- जिहि विश्व कहिये लोकक़ूं देख्या सो पुत्र यार्क होसी । विश्वक़ूं देख्या यहु तौ अतीत काळवाचक शब्द है । बहुरि जनिता यहु आगामी काळवाचक शब्द हैं । सो इहां काळव्यभिचार भया । वहुरि ' भाविक्वत्यमासीत् ' ऐसैं कहै, तैं भावि कहिये होणहार कार्य ' आसीत् ' कहिये हुवा, सो इहा भी अतीत अनागतकालका व्यभिचार भया ॥ वहुरि उपग्रहव्यभिचार, जो ' तिष्ठति ' ऐसा परस्मैपद धातु है ताका ' संतिष्ठते ' ' प्रतिष्ठते ' ऐसा भया ।

सर्वार्थ-सि दि टी का

क्षा १ 🖌

Q

) बहुरि ' रमते ' ऐसा आत्मनेपदी धातु है ताका ' विरमति उपरमति ' ऐसा भया । ऐसैं उपसर्गके बलतैं आत्मनेपदी धातूका परस्मैपदवचन भया । बहुरि परस्मैपदीका आत्मनेपदी भया । ऐसैं उपग्रहव्याभिचार है ॥ बहुरि कारकव्यभिचार ' सेना पर्वतमधिवसति ' इहां सेना पर्वतके समीप वसै है ऐसा आधार है, सो सप्तमी विभक्ति चाहिये, तहां द्वितीया कही । तातें कारकव्यभिचार भया । या प्रकार व्यवहार नय है ताहि अन्याय मानै है । व च-जातैं अन्य अर्थका अन्य अर्थकरि संबंध होय नांही । जो अन्य अर्थका अन्यतैं संबंध होय, तो घटका पट होय नि का जाय, पटका महल हो जाय । तातैं जैसा लिंग आदि होय तैसाही न्याय है । इहां कोई कहैं, लोकविषें तथा शास्त्र⊸ पान विपैं विरोध आवेगा । ताकूं कहिये, विरोध आवै तौ आवो, इहां तौ यथार्थस्वरूप विचारिये है । औषधी रोगीकी आगैं, समभिरूढनयका लक्षण कहै हैं । नाना अर्थनिविषें समभिरोहणात् कहिये प्राप्त होनेतें समभिरूढ है । जातें इच्छाकै अनुसार तौ है नांही ॥ एकशब्दके अनेक अर्थ हैं, तिनिमैंसूं कोई एक अर्थकूं ग्रहणकरि तिसहीकूं कह्या करै, जैसैं, गौ ऐसा शब्द वचनादि अनेक अर्थविपें वर्ते है । तौ भी गऊ नाम पशुका प्रहणकरि तिसहीक्ं गऊ कहै । अथवा शब्दका कहना है, सो अर्थगतिकै अर्थि है । तहां एक अर्थका एकही शब्दकारे गतार्थपणा है, तातैं वाका दुसरा पर्यायशब्द कहिये नाम कहनां सो निष्प्रयोजन है । इहां कोई कहैं, इाब्दका तौ भेद है । ताकूं कहिये अर्थभेद भी अवश्य चाहिये । ऐसैं यहु समभिरूढनय नाना अर्थविषें प्राप्त होय हैं, तातें समभिरूढ है । जैसे इंदनात् कहिये परमैश्वर्यरूप किया करें तब इंद्र है । शकनात् कहिये समर्थरूप वर्ते तब शक्र कहिये । पूर्दारणात् कहिये पुरके विदारणक्रियारूप वर्ते तब पुरंदर है। ऐसैं यहु समभिरूढनय एकही अर्थकूं ग्रहणकरि प्रवर्ते है। अथवा जो जहां प्राप्त है तहांही प्राप्त होय करि वर्ते है, तातें समभिरूढ है। जैसे काहूक़ूं कोई पूछे तूं कहां तिष्ठे है ? वह कहै, मैं मेरे आत्माविषें तिष्ठूं हूं ऐसें भी सम-भिरूढ है। जातें अन्यका अन्यविषें प्रवर्तना न हो है। जो अन्यका अन्यविषें प्रवृत्ति होय, तौ ज्ञानादिककी तथा रूप आदिककी आकाशविषें भी वृत्ति होय । सो है नांही ॥ आगैं एवंभूतनयका लक्षण कहै हैं । जिस स्वरूपकरि जो वस्तु होय तिसही स्वरूपकरि ताक्रूं कहै, निश्चय करावै सो एवंभूत है। जो वस्तु जिस नामकरि कहिये तिसही अर्थकी क्रियारूप परिणमता होय तिसही काळ वा वस्तूक़ूं तिस नामकरि कहै अन्यकाल अन्यपरिणतिरूप परिणमताकूं तिस नामकरि न कहै । जैसैं इंद्र ऐसा नाम है, सो पर-मैश्वर्यरूप किया करता होय तबही इंद्र कहै, अभिषेक करतें तथा पूजा करतें ताकूं इंद्र न कहै । तथा जिस काल

सर्वार्थ-

सि जि

री का

स्त १

# ×

गमन करै तिस कालही गऊ कहै वैठीकूं गऊ न कहै सूतीकूं गऊ न कहै । अथवा जिस स्वरूपकरि जिसका ज्ञान 🥻 तदाकार भया होय तिसही स्वरूपकरि निश्चय करावै । जैसैं इंद्रका आकाररूप ज्ञान परिणया होय तथा अग्निका आकाररूप ज्ञान भया होय तिस ज्ञानसहित आत्माकूं इंद्र तथा अग्नि कहै । इहां कोई कहै नामकियारूप परिणयाकूंही कहै तौ नामके कारण तो जाति, गुण, द्रव्य भी है तिनक्रूं कैंसें कहै ? ताक़ूं कहिये, जेते जाति आदिकतें भये नाम हैं ते सर्वही क्रियाविपैं अंतर्भूत है विनाक्रिया निष्पत्ति नांही । जैसें जातिवाची अश्वराब्द है, सो भी शीघ्रगमन क्रिया करै ताकूं अश्व कहिये, ऐसै क्रियावाची होय है । तथा शुक्ल ऐसा गुणवाची शब्द है, सो शुचिक्रियारूप परणवै, ताकूं হ্যুক্ক म १ 🖉 कहिये, ऐसैं क्रियावाची होय है । तथा दंडी ऐसा संयोगी द्रव्यवाची है, सो भी दंड जाकै होय ताक़ूं दंडी कहिये, ऐसै ऋियावाची हाय है। तथा विपाणी ऐसा समवायद्रव्यवाची शब्द है, सो भी विपाण कहिये, सींग जाके होय, ताकूं विपाणी कहिये। ऐसैही वक्ताकी इच्छातै भया नाम, जैसै देवदत्त ऐसा काहूका नाम वक्ता कह्या ताका भी जव स्वार्थ करिये, तव जो देव दिया होय, तथा देवनिमित्त दे, ताकूं देवदत्त कहिये, ऐसैं क्रियावाची होय है, ऐसैं जाननां ॥ ऐसै ए नैगमादिक नय कहे ते आगे अल्पविपय है । तिस कारणते इनिका पाठका अनुकम है । पहले नैगम कह्या ताका तौ वस्तु सद्रूप तथा असद्रूप इत्यादि अनेकधर्मरूप है। ताका संकल्प विपय है। सो यहू नय तौ सर्वतैं महाविपय है । याकै पीछै संग्रह कह्या सो याका विपय सत् द्रव्यत्व आदिही है । इनिकै परस्पर निपेधरूप जो असत् आदि सो विपय नांही है। तातें तिसतें अल्पविपय है। वहुरि याके पीछे व्यवहार कह्या सो याका विषय संग्रहके विपयका भेद है। तहां अभेद विपय रहि गया। तातें तिसतें अल्पविपय है। बहुरि याके पीछे ऋजुसूत्र कह्या सो याका विपय वर्तमानमात्र वस्तुका पर्याय है सो अतीत अनागत रहि गया । तातें तिसतै अल्पविषय है । याके पीछे शब्दनय कह्या सो याका विपय वस्तुकी संज्ञा है । एक वस्तूके अनेक नाम हैं । तहां काल कारक लिंग संख्या साधन उपग्रहादिक भेदतैं अर्थकूं भेदरूप कहै । सो इनिका भेद होतें भी वर्तमानपर्यायरूप वस्तूकूं अभिन्न मानता जो ऋज़ुसूत्र तातें अल्पविपय भया । जातें एक भेद करतें अन्य भेद रहि गये । वहुरि याकै पीछै समभि-रूढ कह्या, सो एक वस्तुके अनेक नाम हैं तिनिकूं पर्यायशब्द कहिये तिनि पर्यायशब्दनिका एकही अर्थ मानता जो गव्दनय तातें समभिरूढ अल्पविपय है । तातें तिनि पर्यायशब्दनिके जुदे जुदे भी अर्थ हैं । सो यहू जिस शब्दक्रं पकडै तिसही अर्थरूपकूं कहैं । तव अन्य जब्द यातें रहि गये तातें अल्पविपय भया । वहुरि एवंभूत याके पीछै कह्या । सो याका विपय जिस शब्दकूं पकड्या तिस क्रियारूप परिणमता पदार्थ है । सो अनेकक्रिया करना ।

व च-

नि का

पान

200

सर्वार्थ-

सि द्वि

री का

एकहो कहता जो समभिरूढ तातें अल्पविषय भया । ऐसें उत्तरोत्तर अल्पविषय है । इहां दृष्टांत, जैसैं एक नगरविषें एक वृक्ष उपरि पक्षी बोळे था, ताकूं काहूंनैं कही, या नगरविषें पक्षी बोळे है । काहूनैं कही, या नगरमैं एक वृक्ष है तामैं बोलै है । काहूंनैं कही, या वृक्षका एक बडा डाला है तामैं बोलै है, काहूंनैं कही, इस डालेमें एक शाखा छोटी डाली है तामें बोलै है । काहूनें कही, इस डाहलीके एक देशविषें बैठा बोलै है । काहूनैं कही, पक्षी अपने शरीरविषें बोलै है । काहूनैं कही वाके शरीरमैं कंठ है तामैं बोलै है । ऐसै उत्तरोत्तर विपय छटता गया । सो यह अनुक्रमतें इनि नयनिके वचन जानने । नैगमनयने तौ वस्तुका सत् असत् दोऊ छिये । संग्रह नयनै सत्ही छिया । व्यवहारनै सत्का एक भेद छिया । ऋजुसूत्रनै वर्तमानकूंही छिया । शब्दनै वर्तमान सत्मैं भी भेदकरि एक कार्य पकड्या । समभिरूढने या कार्यके अनेक नाम थे तिसमै एक नामकूं पकड्या एवंभूतने तामै भी जिस नामकूं पकड्या तिसही क्रियारूप परिणमताकूं पकड्या । ऐसैही जिस पदार्थकूं साधिये तापरि सर्वहीपरि ऐसै नय लगाय लेनें । बहुरि पहला पहला नय तौ कारणरूप है । अगिला अगिला कार्यरूप है । ता कार्यकी अपेक्षा स्थूल भी कहिये । ऐसै ये नय पूर्वपूर्व तौ विरुद्धरूप महाविषय है । उत्तर उत्तर अनुकूलरूप अल्पविषय है । जातें पहला नयका विषय अगिले नयमैं नांही तातें विरुद्ध है । अगिलेका विषय पहलेमैं गर्भित है तातें ताके अनुकूलपणां है ॥ ऐसें ये नयभेद काहेतें होय है ? जातें द्रव्य अनंत शक्तिक्नं लिये है तातें एक एक शक्ति प्रति भेदरूप भये बहुत भेद होय हैं। ऐसें ए नय मुख्यगौणपणां करि परस्परसापेक्षरूप भये संते सम्यग्दर्शनके कारण होय हैं । जैसें सूतके तार आदि हैं ते पुरुषके अर्थकियाके साधनकी सामर्थ्यतें यथोपायं कहिये जैसें वस्त्रादिक बणि जाय तैसा उपायकरि थापे हुये वस्त्रादिक नाम पावै है । बहुरि वह तार जो परस्पर अपेक्षारहित न्यारे न्यारे होय तौ वस्त्रादिक नाम न पावै तैसैंही ये नय जानने ॥ इहां कोई कहै यह तारनिका उदाहरण तो विषम उपन्यास है मिल्या नांही । जातैं तार आदिक तो अपेक्षारहित

सर्वार्थ-

सि दि

री का

**ମ**. ୨

इहा कोई कहे यह तारानका उदाहरण तो विषम उपन्यास हे मिल्या नाहा । जात तार आदिक तो जपकारोहरों न्यारेन्यारे भी अर्थमात्रा कहिये प्रयोजनकूं सिद्ध करें हैं । तथा अर्थकिया करें हैं । जैसें कोई तार तो न्यारा शीकनिके बांधनेकूं शस्त्रके घाव सीननेकूं समर्थ होय है । कोई तार बेळिखीय आदिका ऐसा होय जो भारा आदि बांधनेकूं समर्थ है । बहुरि ये नय जब निरंपेक्ष होय तब कछ भी सम्यग्दर्शनकी मात्राकूं नांही उपजावे है । तहां आचार्य कहे हैं, यह दोष इहां नांही है ॥ जातें हमनें कह्या ताका ज्ञान तुमारे हुवा नांही । कहे अर्थकूं विना समझ्या यह उराहना दिया । हमनें तौ ऐसें कह्या हैं निरंपेक्ष तार आदि कहे ते वस्त्रादिकार्य नांही है । बहुरि तुमनें कह्या सो तौ

व च-नि का पान

पटादिकार्य नांही है केवल तार आदिहीका न्याराही कार्य है । सो भी कार्य जो तार आदि अपने अवयवसहित न 🕅 होय तौ तिनितैं न होय । तातें हमारी पक्षसिद्धि है । सापेक्षही कार्य उपजावै है । वहुरि कहै तार आदिविपैं वस्त्रादि-कार्य शक्तिरूप है । तौ नयनिविर्षे भी निरपेक्षनिविर्षे ज्ञानरूप तथा शब्दरूपनिविर्वे कारणके वसतें सम्यग्दर्शनके कारण-पणाका विशेषरूप परिणवनके सद्भावतें शक्तिरूप सम्यग्दर्शनके कारणका अस्तित्व है । तातें हमारा दृष्टांत विपम नांही व च-है, समही है, मिलता है ॥ नि का आगें इनि नियमकै परस्पर मुख्यगौणपणांकी सापेक्षाकरि विधिनिपेधतें सप्तभंग उपजै हैं सो कहिये हैं । तहां पान नगमकै तौ सग्रहादि छह नयनिकरि न्यारे न्यारे छह सप्तभंग होय है । वहुरि संग्रहकै व्यवहारादिककरि पांच होय 10 १०२ हैं । वहुरि व्यवहारकै ऋजुसूत्रादिककरि च्यारि होय हैं । वहुरि ऋजुसूत्रके शव्दादिककरि तीन होय हैं । वहुरि शब्दके समभिरूढादिककारी दोय होय हैं ॥ वहुरि समभिरूढकै एवंभूत नयकरि एकडी होय है । ऐसै मूलनयनिकै तौ विधि-निपेधकरि इकइस सप्तभंगी भई । वहुरि नैगमनयके नव भेद हैं अर संग्रहके पर अपर करि दोय भेद हैं तातें तिनिके विधिनिपेधतें अठारह सप्तभंगी होय है। ऐसैही पर अपर व्यवहारके अठारह होय है। वहुरि ऋजुसूत्रकरि नव सप्त-भंगी हो है । वहुरि शब्दके काल आदि छह भेदनिकरि चौवन सप्तभंगी होय है। वहुरि समभिरूढकरि नव एवंभूतनय-Ø करि नव । ऐसै ये एकसौ सतरा सप्तभंगी भई । ऐसै संग्रहके दोय भेदनितें व्यवहारादिके भेदनिकरि वाईस, वहुरि व्यवहारकै दोय भेदनितें ऋजुसूत्रादिकके अठारह, वहुरि ऋजुसूत्रके शब्दभेदकरि छह, वहुरि शब्दके भेदनिके समभिरूढ Ø एवंभूतकरि वारह, ऐसै अठ्ठावन होय सव मिळि एकसौ पचहत्तरि भेदनिकी अपेक्षा भये, दोऊ मिळि एकसौ छिनवै भये । वहुरि उलटे करिये तव तेही भंग होय है । ऐसैही उत्तरोत्तर भेदनिकरि शब्द थकी संख्यातसप्तभंगी होय है । 0 तहां पूर्वें प्रमाणसप्तभंगीविपें भंगनिका विचार कह्या । तैसे इहां भी जाननां ॥ विशेप इतना— जो, तहां जिस पदार्थकूं साधना ताका काल आदि आठ भेदनिकरि सकलादेश करनां । इहां तिनिका विकलादेश करना । जिस धर्मके नामकरि पदार्थक्वं कह्या तिसही धर्मविपें सर्वधर्मनिका काल आदिकरि अभेद-वृत्ति करनां सो तौ सकळादेश है । वहुरि जिस धर्महीका काल आदि कहना दुसरे धर्मतें भेदवृत्ती कहनां तहां विकलादेश हो है । सो पूर्वे उदाहरणकरि कह्याही है । जैसे नैगमनयने प्रस्थका संकल्प किया तहां संग्रहनय कहै यहु Ø 0 प्रस्थ संकल्पमात्र नांही सद्रूप है । तहां विधिनिपेध भया । तव कथंचित् प्रस्थ, कथंचित् अप्रस्थ, कथंचित् प्रस्थाप्रस्थ, कथंचित् अवक्तव्य कथंचित् प्रस्थ अवक्तव्य, कथंचित् अप्रस्थ अवक्तव्य, कथंचित् प्रस्थाप्रस्थ अवक्तव्य ऐसें सात भये। 0

सर्वार्थ

सि न्दि

टीका

म १

तैसैंही सर्वनयके विपयविपें विधिनिपेध लगाय साधने । इहां कोई पूछै; जो, द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक नयके मेदरूप नैग-मादिक सात भेद कहे ते तो जाणे। परंतु शास्त्रनिमैं निश्चय व्यवहार नयकी कथनी बहुत है। सो यहु न जाणी, जो ये निश्चयव्यवहारनय कहां कहै है ? इनिका विपय कहा है ?। ताका उत्तर--- जो, नयचक्र प्रंथ गाथाबंध है। तहां ऐसैं कह्या है- जो निश्चयनय व्यवहारनय हैं ते सर्व नयनिका मूलभेद हैं। इनि दोय भेदनितै सर्वनयभेद प्रवर्ते हैं। तहां निश्चयके साधनेक्रूं कारण द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक दोऊ नय हैं। वस्तुका स्वरूप द्रव्यपर्यायस्वरूपही है। तातें इनि दोऊ नयनितें साधिये है। तातें ये दोऊही तत्त्वस्वरूप हैं। सत्यार्थ हैं॥

व च-

नि का

पान

१०३

ग्वर्थ-

से चि

ो का

7. 7

वहुरि व्यवहार है मो उपनय है । ताके तीन भेद है सद्भूत व्यवहार, असद्भूतव्यवहार, उपचरितव्यवहार । तिनिके उत्तर भेद आठ है । तहां सद्भूतके दोय भेद । तहां गुणगुणी तथा पर्यायपर्यायी द्रव्यनिविपैं कर्ताकर्म आदि कारककी प्रवृत्तिंके राद्वावतैं संज्ञा संख्या लक्षण प्रयोजनादिकके भेदतैं शुद्धद्रव्यविपैं भेद कहै । सो तौ शुद्धसद्भूतव्यवहार है । तैसेही एकदव्यकै एकही प्रदेश है, भिन्नक्षेत्र नाही, तौ संख्यात असंख्यात अनंतप्रदेशादिक कहै । सोऊ शुद्धसद्भूतव्यव हार है । वहुरि एकही द्रव्य परके निमित्ततैं विकार उसही सत्मैं भया था ताकी अपेक्षा लेकरि संज्ञादिककारि भेद कहै है । तहां अशुद्धसद्भूतव्यवहार है । ऐसैं दोय भेद सद्भूतव्यवहारके भये ॥

वहुरि अन्यवस्तूका गुण अन्यके कहें सो असद्भूतव्यवहार हे । ताके तीन भेद । तहां जैसे बहुत पुद्गलके परमाणु-द्रव्य मिळि एक स्कंध नाम पर्याय वण्या ताकूं कहे ' ए पुद्गलद्रव्य हे, तहां समानजातीय असद्भूतव्यवहार भया । बहुरि जहां एकेंद्रियादिक देह ते पुद्गलस्कंध हें तिनिकूं जीव कहे । तहां असमानजातीय असद्भूतव्यवहार भया । बहुरि जहां एकेंद्रियादिक देह ते पुद्गलस्कंध हें तिनिकूं जीव कहे । तहां असमानजातीय असद्भूतव्यवहार भया । बहुरि जहां पकेंद्रियादिक देह ते पुद्गलस्कंध हें तिनिकूं जीव कहे । तहां असमानजातीय असद्भूतव्यवहार भया । बहुरि जहां मतिज्ञानकूं मूर्तिक कहनां जातें मूर्तिकतें उपजे हे तथा रुकै हे । तहां मतिज्ञान तो अमूर्तिक जीवका धर्म हे । बहुरि मूर्तिकपणां पुद्गलका धर्म हे । तहां मिश्र असद्भूतव्यवहार भया । तथा ज्ञेयविषें ज्ञान हे ऐसें कहनां तहां ज्ञेय जीव अजीव दोऊ हे । तातें भी मिश्र भया । ऐसें तीन भेद असद्भूतव्यवहारके भये ॥

वहुरि उपचारच्यवहारके भी तीन भेद हैं । तहां द्रव्य गुण पर्यायके परस्पर उपचार करिये तब भेद होय है । तहां एकप्रदेशी परमाणूकूं बहुप्रदेशी पुद्गलद्रव्य कहनां तहां द्रव्यविषें पर्यायका उपचार भया । बहुरि महलकूं श्वेत कहनां तहां द्रव्यविपें गुणका उपचार भया । बहुरि मतिज्ञान ज्ञानकूं कहनां तहां गुणके विषें पर्यायका उपचार भया । बहुरि स्कंधपर्यायकूं पुद्गलद्रव्य कहनां तहां पर्यायके विषें द्रव्यका उपचार भया । बहुरि देहकूं सुंदर देखि ताकूं उत्तम रूप कहनां तहां पर्यायविषें गुणका उपचार भया । इत्यादिक उपचार जानने । बहुरि उपचारका उपचारकरि तीनूं भेद लगावणे । तहां पुत्रादिक मेरे है, मै इनिका हूं ऐसैं कहनां सो समानजातीय उपचारका उपचार हैं । बहुरि वस्त्र आभरणादिक मेरे है ऐसैं कहनां सो विजातीय उपचारका उपचार है । बहुरि देश गढ राज्य पुर मेरे हैं ऐसैं कहनां मिश्रउपचारका उपचार है । ऐसैं व्यवहारनय अनेकरूप प्रवर्ते है ॥

व च-

नि का

पान

१०४

बहुरि श्लोकवार्तिकमें ऐसैं कह्या है- जो एवंभूतनय तौ निश्चय है । जातैं जिसकी जो संज्ञा होय तिसही क़ियारूप परिणमता पदार्थ होय सो याका विषय है । जैसैं चैतन्य अपनां चैतन्यभावरूप परिणमै ताक्रूं चैतन्यही कहै । क्रोधीक्रुं क्रोधीही कहै इत्यादि । बहुरि व्यवहार अशुद्धद्रव्यार्थिकक्रूं कह्या है । जातैं दोय भाव तथा द्रव्य मिल्लेविना व्यवहार चल्ले नांही । दोय मिल्ले तव अशुद्धता भई । सो यह निर्देशादिक अधिकारमैं लिखीही है । इहां प्रक्ष, जो, अध्यात्मग्रन्थनिमैं कह्या है, जो, निश्चयनय तौ सत्यार्थ है व्यवहार असत्यार्थ है- त्यजनेयोग्य है, सो यहु उपदेश कैसे है ? ताका उत्तर-जो, उपदेश दोय प्रकार प्रवर्ते है । तहां एक तौ आगम । तामैं तौ निश्चय द्रव्यार्थिक पर्याधार्थिक दोऊही नय परमार्थरूप सत्यार्थ कहे हैं । अर प्रयोजन अर निमित्तके वशतैं अन्यद्रव्यगुणपर्यायनिका अन्यद्रव्यगुणपर्यायनिविषें आरोपण करनां, सो उपचार है । याक्रूं व्यवहार काहिये । असत्यार्थ भी कहिये गौण भी कहिये । बहुरि दूसरा अध्यात्म उपदेश । तामैं अध्यात्मग्रंथका आशय यह है, जो, आत्मा अपना एक अभेद नित्य शुद्ध असाधारण चैतन्यमात्र शुद्धद्रव्यार्थिक-नयका विपयभूत हे । सो तौ उपादेय हे ॥

वहुरि अवशेप भेद पर्याय अनित्य अशुद्ध तथा साधारण गुण तथा अन्यद्रव्य ए सर्व पर्यायनयके विपय ते सर्व होय हैं । कोहेतें ? जातें यह आत्मा अनादितै कर्मवंधपर्यायमें मग्न है । क्रमरूप ज्ञानतें पर्यायनिक्रूंही जाणे है । अनादि अनंत अपना द्रव्यत्वभावका याकै अनुभव नाही । तातें पर्यायमात्रमें आपा जाने है । तातें ताक्रूं द्रव्यदृष्टि करावनेके अर्थि पर्यायदृष्टीक्रूं गौणकरि असत्यार्थ कहिकरि एकांतपक्ष छुडावनेके आर्थि झूठा कह्या है । ऐसा तौ नाही, जो, ए पर्याय सर्वथाही झूठे हैं कछ वस्तु नाही आकाशकेफूलवत् हैं । जो अध्यात्मशास्त्रके वचनक्रं सर्वथा एकांत पकडि पर्यायनिक्रं सर्वथा झूठा माने तौ वेदांती तथा सांख्यमतीकी ज्यों मिथ्यादृष्टि ठहरे है । पहले तौ पर्यायवुद्धिका एकांत मिथ्यात्व था । अव ताक्रं सर्वथा छोडि द्रव्यनयका एकांत मिथ्यादृष्टि होगा, तव गृहीतमिथ्यात्वका सद्भाव आवेगा । वहुरि उपनयके भेदनिविपें सद्भूत असद्भूत उपचार कहै हैं । ते कथंचित् असत्य भी मानने । जातें ऐसा कह्या है, जो, प्रयोजन तथा निमित्तके वज्ञतें प्रवर्ते अन्यक्रूं अन्य कहनां तहां उपचार है सो परस्पर द्रव्यनिकै निमित्तनैमित्तिक भाव है । सो तो सत्यार्थ हैही । तातें संसार मोक्ष आदि तत्त्वनिकी प्रवृत्ति है । जो निमित्त नैमित्तिकभाव झूठा होय तौ

सर्वार्थ-सि द्वि टी का

ध्य १

संसार मोक्ष आकाशके फूल ज्यौं ठहरै । बहुरि तैसैंही जहां पुरुषका प्रयोजन है ताके आर्थि जो प्रवृत्ति है सो भी कथंचित् सत्यार्थ है । जो प्रयोजन तथा प्रयोजनका विषय पदार्थ सर्वथा असत्यार्थ होय तो आकाशके फूलकी ज्यौं झूठा ठहरै । तथा एकेंद्रियादिक जीवकूं व्यवहारकरि जीव कह्या है । सो व्यवहार सर्वथा झूठाही होय तौ जीवहिंसादिकका कहना झूठा ठहरे । परमार्थनैं जीव तौ नित्य है अमर है । एकेंद्रियादिक जीव कहनां झूठ है झूठाके घातविषें काहेकी ਰ च-हिंसा ? तथा याका विस्तार कहांतांई कहिए ? जे व्यवहारकूं सर्वथा असत्यार्थ कहे हैं ते तो सर्व व्यवहारके ति का लोप करनेवाले तीव्रमिथ्यात्वके उदयतैं गाढे मिथ्यादृष्टि हैं-जिनमततैं प्रतिकूल हैं, तिनिकी संगतिही स्वपरकी घातक है पान सर्वार्थ-204 सि जि बहुरि नयचक्रमैं नयनिके मेद ऐसे कहे हैं । द्रव्यार्थिकके मेद १० । तहां कर्मोपाधिनिरपेक्ष, जैसैं संसारी जीव री का सिद्धसमान हैं । उत्पाद व्यय गौणकरि केवल ध्रौव्यरूप सत्ताकूं ग्रहै, जैसें सद्रूप नित्यद्रव्य है । भेदनिरपेक्ष जैसें, क्ष. १ 0 गुणपर्यायतैं द्रव्य अभिन्न हैं । कर्मोपाधि सापेक्ष जैसै, जीव रागादिस्वरूप है । उत्पादव्ययमुख्यकरि जैसैं, सत् है सो उत्पादन्ययध्रौन्यरूप द्रन्य है । भेदसापेक्ष जैसैं द्रन्य है सो गुणपर्यायवान् है । अन्वयद्रन्यार्थिक जैसैं, द्रन्यगुणस्वरूप है । स्वद्रव्यादिग्राहक जैसैं, अपने द्रव्य क्षेत्र काल भावकरिं द्रव्य सद्रूप है। परद्रव्यादिग्राहक जैसैं परद्रव्य क्षेत्र भावकरि द्रव्य असद्रूप है। परमभावग्राहक जैसैं, जीवद्रव्यक्तूं ग़ुद्ध अग्नुद्ध उपचारादिकरि रहित चैतन्यामात्र कहै। ऐसैं बहुरि पर्यायार्थिकके छह भेद हैं । अनादिनित्यपर्यायग्राही जैसैं, चंद्रमा सूर्यादिकके विमान मेरुपर्वतादिक नित्य हैं । सादिनित्यपर्यायार्थिक जैसैं, कर्म नाशिकरि सिद्ध भये ते सादिनित्यपर्याय हैं । सत्तागौणकरि उत्पादव्ययरूप पर्यायार्थिक द्रा भेद भये ॥ जैसैं, पर्याय समयस्थायी हैं । उत्पादव्ययघ्रुवरूप सत्ताग्राही पर्यायार्थिक जैसैं, समय समय पर्याय उत्पादव्ययध्रीव्यरूप हें । कर्मोपाधिनिरपेक्ष स्वभाव नित्य शुद्ध पर्यायार्थिक जैसैं, संसारी जीवके पर्याय सिद्धके पर्यायसमान शुद्ध हैं । कर्मो-पाधिसापेक्ष अशुद्ध अनित्य पर्यायार्थिक जैसैं, संसारी जीव उपजै विनसै हैं । ऐसैं पर्यायार्थिकके छह भेद कहै । ऐसैं प्रत्यक्षपरोक्षप्रमाण द्रव्यार्थिकपर्यायार्थिकनयनिकरि तथा निर्देशादिक वा सत् आदिक अनुयोगनिकरि तत्त्वार्थनिका अधिगम होय है । सो तत्त्वार्थ, नाम स्थापना द्रव्य भाव इनि च्यारि निक्षेपनिकरि स्थापि तिनिका अधिगम करनां । यहू अधिगमज सम्यग्दर्शनकी उत्पत्तिक्रूं कारण है । निसर्गज सम्यग्दर्शन तौ मति अवधि ज्ञानकरि होय है । बहुरि अधि-गमज है। सो गुरूपदेशके आधीन है। तातें श्रुतज्ञानरूप जो प्रमाणनयादिकका ज्ञान सो गुरूकेमुख श्रवण

होय है सो शास्त्रका श्रवण पठन पाठन निरंतर करनां योग्य है । यहही भव्यजीवनिक्रूं स्वर्गमोक्षका साधन है ॥ अब प्रमाणनयनिकरि तत्त्वार्थनिका अधिगम कहिये ज्ञान हो है ताका स्वरूप कहिये हैं । तहां तत्त्वार्थाधिगम दोय प्रकार है, स्वार्थ परार्थ ऐसैं । तहां स्वार्थ तौ ज्ञानस्वरूप है । वहुरि परार्थ वचनात्मक है । सो भी दोय प्रकार है । एक तौ वीतरागीकै होय है । ताक़ूं वीतरागकथा कहिये । दूसरा वादी प्रतिवादी जिनिकै हार जीतकी इच्छा होय तिनिकै होय है । ताक़ूं विजिगीपुकथा कहिये । तहां वीतरागकथा कहिये । दूसरा वादी प्रतिवादी जिनिकै हार जीतकी इच्छा होय तिनिकै होय है । ताक़ूं विजिगीपुकथा कहिये । तहां वीतरागकै तौ गुरुशिष्य होय तथा विशेपज्ञानी दोनूंही होय तिनिकै होय । तहा वीतरागीनिकी चरचाकी हद तौ तत्त्वनिर्णय हो चुकै तवताई है । वहुरि वादीप्रतिवादीनिकै हारजिती होय चुकै तबतांई कहै । तहा इसके च्यारि अंग हैं । वादी प्रतिवादी सभाकेलेक सभापति ऐसैं । वादी प्रतिवादीविना तौ वाद प्रवर्तेंही नाही । सभाकेलेकविना साख कौन भरै । सभापतिविना हारे जीते निग्रह अनुग्रह कौन करें । ततौं चाऱ्योंही चाहिये ॥

व च-

नि का

पान

१०६

इहा नैयायिक कहै हैं- जो, वाद है सो तत्त्वनिर्णयका कारण है । यातें तत्त्वनिर्णय दृढ होय है । जगमैं सत्यार्थ-तत्त्वकी प्रभावना होय तव लोकमें प्रतिष्ठा होय तातें यहही वीतरागकथा है । ताक़ं कहिये, जो, वीतरागकथाविपें तौ सभाका तथा सभापतिका नियम नाही । वहुरि विजिगीपुकथाविपैं नियमही है । वहुरि कही जो वादविपैं सर्वलोककै तत्त्वकी दृढता होय है प्रभावना होय है, सो यह तौ सत्य है । परंतु जहां आपकी हार होय तहां स्वमतका विध्वंस भी होय है। सो वाद तौ हारीजीतिहीका कारण हैं, तातें वीतरागीनिकै यह संभवे नाही। वहुरि जहा अपनी ऐसी सामर्थ्य होय, जों, मै वाद्मै हारूंगा नाही जीतूंगाही, तौ याकूं सामग्री वहुत चाहिये । प्रथम तौ यथार्थहेतुवाद अहेतु-वादकरि आपकै तत्त्वका निर्णय चाहिये । दूसरा तपश्चरणादिकरि अपनी प्रतिष्ठा जगतमें भई होय ऐसा चाहिये । वहुरि कछ देवता इष्टका अतिगय चमत्कारकी आपकै सिद्धि भई चाहिये । वहुरि राजा आदिकी पक्ष अपनी चाहिये । पक्षविना आप सांचा भी होय तौ निष्पक्षीको पैला पक्ष प्रवलवाला झूठा करि डारै इत्यादि सामग्री होय, अवञ्य जीत-नेका आपका निश्चय होय तब वाद जीति मतकी प्रभावना करै तौ उचितही है । विनासामग्री वाद करे अरु हारे तौ स्वमतका विध्वंसही होय है। तातें यह निश्चय जानूं, जो, वाद एकांततें तौ तत्वनिर्णयकूं कारण नांही, हारजीतिही मुख्यता हैं । वहुरि वीतरागकथा है सोही तत्त्वनिर्णयकूं कारण है ॥

सवार्थ-सि द्धि टी का

ध्य १

# दोहा— दर्झनबोध यथार्थता । नयलक्षण बणवाय ॥ ज्ञान पंचके मानता । कही आदि अध्याय ॥ १ ॥

सर्वार्थ-

सि द्धि

री का

87 9

सवईया तेईसा— जे पढि हैं अधिकार यहै नर ते चढि हैं निजरूप रमंता । जे कढि हैं मुख यामय वाक्य सु चढि हैं सब ऊपरि संता ॥ जे कारी हैं निति पूजन भव्य सुपुण्य छहै परछोक गमंता । जे परि हैं थुति गाय सुपार्य निबोध फ़ुरै तिनिक्रूं जु अनंता ॥ १ ॥

व च-

नि का

पान १०७

ऐसैं तत्वारथका है अधिगम जातें ऐसा जो मोक्षशास्त्र ताविषें प्रथम अध्याय संपूर्ण भया ॥

इति श्री परमधूज्य धर्मसाम्राज्यनायक योगीद्रचूडामणि, सिद्धातपारंगत, चारित्रचक्रवर्ति श्री १०८ आचार्य श्रीशांतिसागरजी महाराजके आदेशसे ज्ञानदानके लिए श्री. प. पू. चा. च. आ. श्री १०८ शांतिसागर दिगंबर जैन जीणोंद्धारक संस्थाकी ओरसे छपी हुआ श्री तत्वार्थसृत्रकी श्रीमत्पूज्यपादाचार्य विराचित सर्वोर्थसिद्धीकी पंडित जयचंदजीकृता टीका-वच्चनिकाविषे प्रथम अध्याय संपूर्ण भया ॥ १ ॥ प्रंथ प्रकाशन समिति फल्टटण; वीर सं. २४८१

非洗米·

परमप्ज्य चारित्रचऋवर्ती आचार्यवर्य श्री १०८ शांतिसागर महाराजके आदेशसे श्री दिगबर जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक सस्याकी तरफसे ज्ञानदानके लिये छपी हुई 👔 व च-....≍ श्रीवीतरागाय नमः ≍ नि का प्रंथ प्रकाशन समिति, फलटण पान 🐗 ॥ ॐ नमः सिद्देभ्यः ॥ 🕗 206 सर्वाये अथ तत्त्वार्थसूत्रकी सर्वार्थसिध्दिटीका वचनिका पंडित जयचंदजी कृता बीर सवत् २४८१ सि दि रीका म २ दोहा-- उदयज उपशम मिश्र तजि, क्षायिक भाव उघारि ॥ जीवभाव उज्जल कियो, नमू ताहि मद छारि ॥ १ ॥ ऐसैं मंगलकरि सर्वार्थासेद्धितिकाकारका वचन लिखिये हैं। तहां शिष्य पूछे है, हे भगवन् ! सम्यग्दर्शनका विपय भावकारि कहै जे जीवादितत्त्वनिमैं आदिविषें कह्या जो जीव, ताका स्वतत्त्व कहिये निज यथार्थ असाधारणस्वरूप कहा है ? सो कहिये । ऐसें पूछतें आचार्य सूत्र कहे हे---॥ औपशमिकक्षायिको भावो मिश्रश्च जीवस्य स्वतत्त्वमौद्यिकपारिणामिको च ॥ १ ॥ याका अर्थ— औपशमिक क्षायिक मिश्र औदयिक पारिणामिक ए पाच भाव हैं ते जीवके निजतत्त्व है ॥ तहां आत्माविपें कर्मकी निजगक्तिका कारणके वर्शतें अनुद्भूति कहिये उदय न होना सो उपशम है । जैसें कतकादि कहिये निर्मली आदि वस्तुके संवंधतें जलविपें कर्दमका उपशम होय जलके पीदे वैठी जाय ऊपरिते जल उज्जल होय जाय, तैसें उपशम जाननां । वहुरि कर्मकी अत्यंतनिईत्ति होय तत्त्वमैंस्ं उठि जाय सो क्षय है । जैसें उसही जलकों निर्मल पात्रमैं छीजिये तव कर्दमका अत्यंत अभाव है । तैसैं क्षय जाननां । वहुरि उपशम भी क्षय भी दोऊ स्वरूप होय तहां मिश्र है । जैसें तिसही जलविपें कतकादि द्रव्य डारे कर्दमका क्षीणाक्षीणवृत्ति कहिये कछ तो पीदे बैठ्या कछू 🏌

गलदाई रही कछ वाहारी निकस्या, तैसैं क्षयोपशम जाननां । वहुरि द्रव्य क्षेत्र काल भावके निमित्ततें कर्मके फलकी प्राप्ति कहिये उदय आवनां प्रकट होनां सो उदय है । बहुरि द्रव्यका आत्मलाभ कहिये निजस्वरूपका पावनां जाते होय सो परिणाम है । जैसैं सुवर्णके पीततादि गुण, कंकण कुंडल आदि पर्याय, तैसै परिणाम जाननां । इहां कर्म आदिकका निमित्त नाही लेना । तहां उपशम है प्रयोजन जाका ताक्नं औपशमिक कहिये । यहां प्रयोजनार्थमें इक प्रत्ययतें सिद्धि व च-किया है । ऐसैंही क्षायिक क्षायोपशामिक औदयिक पारिणामिक जाननां । ते पांच भाव असाधारण जीवके स्वतत्त्व कहिये॥ ति का अव इनिका अनुक्रमका प्रयोजन कहै हैं । इहां सम्यग्दर्शनका प्रकरण है । तहां तीन प्रकार सम्यग्दर्शनविर्षे औप-पान शामिक पहलै होय है । अनादिमिथ्यादृष्टीकै प्रथमही औपशमिक सम्यक्त्व प्राप्ति होय है । तातें सूत्रविषें याकूं आदिविपें १०९ कह्या है । ताकै पीछै क्षायिक ग्रहण किया है । जातें यहू निर्मलताईमैं याकी स्पर्धा बरोबरी करे है, तथा संसारी जीवनिकी अपेक्षा द्रव्यनिकी गणती कीजिये तब औपशमिकवाले जीवनितें असंख्यातगुणै क्षायिकवाले जीव है। काहेतें ? जातें औपशमिककाल अंतर्मुहूर्त मात्र है । तामैं भेले होय तब अल्पही होय । यातें क्षायिकका संसारीकी अपेक्षा तेतीस सागर कड़ू अधिक है । सो तातें तहां जीवनिकी संख्या भी असंख्यातगुणी भई । ताकै पीछैं मिश्र कहिये क्षायोपशमिकका ग्रहण हैं। जातें इहां दोऊ स्वरूप है। तथा जीव भी इहां असंख्यातगुणे होय हैं। याका काल छ्यासटी सागरका है । बहुरि ताकै पीछै औदयिक पारिणामिकका ग्रहण अंतमैं किया । जातें इहां भी जीवनिकी संख्या तिनितैं अनंतगुणी है । इहां कोई कहैं है, जो, या सूत्रमैं भावनिकैं जुदी जुदी विभक्तिकरि वाक्य किया सो कौन कारण ? दंद्रसमासतैं निर्देश करना था । कैसैं ? " औपशमिकक्षायिकमिश्रौदयिकपारिणामिकाः " ऐसैं । इस भांति किये दोय चकार न आवते तब सूत्रमैं अक्षर थोरे होते । ताकूं कहिये, ऐसी आशंका न करणी । जातें इहां ऐसा कह्या हैं सो दोय अन्य गुणकी अपेक्षा है । तातें वाक्यविषें चकार शब्दतें पहले कहे जे औपशमिक क्षायिक ए दोय तेही मिश्रमैं ग्रहण करने अन्य न लेणे । बहुरि कहै, जो, क्षायोपशामिक ऐसा शब्द क्यौं न कह्या मिश्र कह्या १ तहां कहिये, क्षायोपशमिक कहनेमैं गौरव होय है− अक्षर सूत्रमैं वधि जाय । तातें वाक्यकरि मिश्र ग्रहण अपेक्षा हेणी है । औप-किया है । बहुरि मिश्रका ग्रहण बीचि किया, ताका यहू प्रयोजन है, जो, पहले पिछले दोनूंकी रामिक क्षायिक तौ भव्यहीकै होय है । बहुरि मिश्र हैं सो भव्यके भी ्रहोय अभव्यके भी होय । बहुरि औदयिक Ŷ पारिणामिक ए दोऊ भी भव्य तथा अभव्य दोऊहीकै होय । तातैं मिश्रका बीचि ग्रहण है ॥ बहुरि कोई पूछे है, भावशब्दकी अपेक्षा स्वतत्त्व शब्दकै ताके लिंग तथा संख्याका प्रसंग आवे है । जातें भावशब्द

सर्वार्थ-

सि दि

टीका

સ. ર

पुरुषठिंगी है । तातें स्वतत्त्वकै भी पुरुषठिंग चाहिये । तथा भावनिकी संख्या बहुत है, तातें स्वतत्त्वकै बहुवचन चाहिये । ताकूं कहिये स्वतत्त्वशब्द है सो उपात्ताठिंग संख्यारूप है याका ठिंग पठटे नाही । तथा तत्त्वशब्द भाववाची है । तातें भावके एकही वचन होय है । जातें तस्य भावस्तत्त्वं ऐसा है, तातें संख्या भी पठटे नाही तातें दोष नांही । बहुरि इहां ऐसा विशेप जाननां, जो, जीवके पांच भाव कहे तातें चैतन्यमात्रही नांही है । सांख्यमती पुरु-षका स्वचैतन्यमात्र माने है । बहुरि बुध्वादिक विशेपगुणका भी वैशेषिक मतवाठा पुरुपके अभाव माने है । बहुरि वेदांतमती आनंदमात्र त्रह्मस्वरूप माने है । बौद्धमती चित्कूं प्रभाकर मात्र माने है । सो सर्वथा एकांततें यहु बणै नांही । पंचभावरूपही जीवका स्वरूप प्रमाणसिद्ध है ऐसा जाननां ॥

व च-

नि का

पान

११०

आगें शिष्य पूछे है, तिस आत्माके पांच औपशमिकादिक भाव कहे ते कहा उत्तरमेदसहित है कि अभेदरूप है १ ऐसै पूछे उत्तर कह्या, जो, मेदसहित है । फेरि पूछे, जो, ऐसै है तौ तिनिके भेद कहो । ऐसैं पूछे आचार्य सूत्र कहे हैं---

#### ॥ द्विनवाष्टादशैकविंशतित्रिमेदुा यथाकमम् ॥ २ ॥

याका अर्थ- पहल्ले सूत्रमें पांच भाव कहे हैं । तिनके अनुक्रमतें दोय नव अठारह इकईस तीन ए भेद हैं ॥ तहा दोय आदिक सख्याग्रब्दनिका दंद्रसमासकारे अरु भेदशब्दकै स्वपदार्थवृत्ति तथा अन्यपदार्थवृत्ति जाननी । कैसै सोही कहिये है । दोय बहुरि नव बहुरि अठारह बहुरि इकईस बहुरि तीन ऐसै तौ दंद्ववृत्ति भई । वहुरि तेही भेद ऐसै स्वपदार्थवृत्ति भई । ए कहे तेही भेद हैं । ऐसें भेदशब्द संख्याहीका संबंधी भया । तब ऐसै संबंध होय पांचौं भावनिका बहुवचन पष्ठीविभक्ति कारे कहनां, जो, ये भेद पांच भावनिके हैं । बहुरि ते हैं भेद जिनके इहां अन्यपदार्थवृत्ति भई । जातें ए भेद पूर्वोक्त भावनिके हैं । तहा विभक्ति भावनिके सूत्रमें कही सोही रही । बहुरि यहां यथाक्रम ऐसा वचन है सो यथासंख्यके जानने आर्थि है । बहुरि भेदका न्यारा संवंध औपशमिक दोय भेदरूप है । क्षायिक नव भेदरूप है । मिश्र अठारह भेदरूप है । औदयिक इकईस भेदरूप है । पारिणामिक तीन भेदरूप है । ऐसें जानिये है ॥

आगे शिष्य पूछे है, जो, ऐसै है तो औपशमिकके दोय भेद कौनसे हैं ? ऐसैं पूछे सूत्र कहे है--

सर्वार्थ-सि दि् टी का

अन २

### ॥ सम्यक्त्वचारित्रे ॥ ३ ॥

याका अर्थ-- औपशमिकभावके भेद औपशमिकसम्यक्त्व औपशमिकचारित्र ए दोय हैं ॥ सम्यक्त्वचारित्र तौ पूर्वे जिनका लक्षण कह्या तेही जानने । बहुरि प्रछे है, तिनिके औपशमिकपणा कैसै है ? तहां कहिये है, चारित्रमोह दोय प्रकार है । एक कषायवेदनीय एक नोकषायवेदनीय । तहां कषायवेदनीयका भेदनिमैंसूं अनंतानुबंधी क्रोध मान माया लोभ ए च्यारि लेने । बहुरि दर्शनमोहके तीन भेद हैं मिथ्यात्व सम्यक्त्वप्रकृति सम्यझ्रिथ्यात्व ऐसै । इनि सात प्रकृ-तिनिके उपशमतें औपशामिकसम्यत्व होय है । इहां कोई प्र्छे है, अनादिमिध्यादृष्टि भव्यकै कर्मका उदयकारे कलुषपणां है, ताके उपशम कोहेतें होय ? ताका समाधान- काललब्धि आदिके निमित्ततें होय है । तहां प्रथम तौ कर्मसहित आत्मा भव्यजीवकै संसार अर्न्धपुद्गलपरिवर्तन नामा कालमात्र अवशेष रहै, तब प्रथमोपशमसम्यक्त्वके ग्रहण करनेयोग्य होय है। जो संसार अधिक वाकी होय तौ सम्यक्त्वग्रहण न होय। ऐसैं एक तौ काललब्धि यह है। बहुरि दूसरी काल-लब्धि यहू है, जो, कर्मकी स्थिति उत्कृष्ट जाकै बंधती न होय तथा सत्ताका कर्मकी होय तथा जघन्यस्थितिवंधकी तथा सत्ताकी होय तौ तिस अवसरमैं सम्यक्त्वका लाभ न होय । तौ कहां होय ? जब अंतःकोटाकोटी कहिये एक कोडाकोडी सागरमें नीचे स्थिति लिये कर्मबंध भावकूं प्राप्त होय, तथाविशुद्धपरिणामके वशतें सत्ताका कर्मबंधकी स्थितितें संख्यात हजार सागर घाटि रह जाय, तव प्रथमसम्यक्त्वग्रहणयोग्य होय है ॥ बहुरि तीसरी काललब्धि भवकी अपेक्षा है । जो भन्यजीव पंचेंद्रिय होय संज्ञी होय पर्याप्त अवस्थासहित होय सर्वतें विशुद्धपरिणाम होय सो प्रथमोपशमसम्य-क्त्वक्रं उपजावे है । बहुरि आदिशब्दकरि जातिस्मरण आदिक छेणे । बहुरि समस्त मोहनीयकर्मके उपशमतैं उपशमचारित्र होय है । तहां सूत्रमैं सम्यक्त्वका आदि वचन है सो चारित्र सम्यक्त्वपूर्वकही होय है । आत्मा पहली सम्यक्त्व अवस्था-रूप होय है। अब आत्माकै चारित्र अवस्था प्रकट हो है॥

व च-

नि का

पान

१११

इहां सम्यक्त्वकी उत्पत्तिका विशेप लिखिये हैं । तहां प्रथमोपशमसम्यक्त्व उपजे पीछे अंतर्सुहूर्तकाल रहै है । तहां मिथ्यात्वकर्मक्रूं तीन प्रकार विभाग करें मिथ्यात्व सम्यग्मिथ्यात्व सम्यक्प्रकृतिमिथ्यात्व ऐसै । बहुारे यह कहां उपजे है १ तहां नारकी तौ तहां उपजे पीछे अंतर्मुहूर्त पीछे उपजावे है । पहली दूसरी तीसरी पृथ्वीवाला तौ केई जातिस्मरणतें केई धर्मश्रवणतें केई वेदनाकरि पीड्या हूवा उपजावे है । बहुरि नीचली च्यार पृथ्वीवाला धर्मश्रवणविना दोयही कारणतें उपजावे है । बहुरि तिर्यच उपजे पीछे च्यारितें ले आठ दिनके उपरि उपजावे है । तहां जातिस्मरण धर्मश्रवण जिनविंब-

सर्वार्थ-सि द्धि टी का भ २ दर्शन ए तीन कारण हैं । बहुरि मनुष्य नवमां वर्षतें उपजावै है । आठवर्षतांई नांही उपजै है । तहां भी जाति-स्मरण धर्मश्रवण जिनबिंबदर्शन ए तीन कारण है । बहुरि देवगतिविर्षें उपजे पीछै अंतर्मुहूर्त पीछै उपजावै है । तहां भवनवासीनितें ले सहस्रारस्वर्गतांईका तौ जातिस्मरण धर्मश्रवण जिनमहिमाका दर्शन देवनिकी ऋदिका देखना इनि च्यारि कारणतें उपजावै है । बहुरि आनतादि च्यारि स्वर्गनिके देवनिकै ऋदिदर्शनविना तीन कारणतें उपजावै है । बहुरि नव प्रैवेयकका जातिस्मरण धर्मश्रवण ए दोयही कारणतें उपजावै है ऐसैं जाननां ॥ आगैं, जो क्षायिकभाव नवप्रकार कह्या ताके भेदस्वरूपके प्रतिपादनके आर्थि सूत्र कहै हैं---

#### ॥ ज्ञानद्र्शनद्रानलाभभोगोपभोगवीर्याणि च ॥ ४ ॥

व च-

नि का

पान

११२

याका अर्थ-- केवलज्ञान केवलदर्शन आयिकदान लाभ भोग उपभोग वीर्य वहुरि चकारतें क्षायिकसम्यक्त्व क्षायिक-चारित्र ऐसैं नव प्रकार क्षायिकभाव है । इहां चशब्द है सो सम्यक्त्वचारित्र पूर्वसूत्रमें कहे तिनिका ग्रहणके आर्थ है। बहुरि ज्ञानावरण नामा कर्मके अत्यंतक्षयतैं तौ केवलज्ञान क्षायिक हो है । वहुरि तैसैंही दर्शनावरण नामा कर्मके अत्यंतक्षयतैं केवलदर्शन क्षायिक हो है । बहुरि दानांतराय नामा कर्मके अत्यंत क्षयतें अनंतप्राणीनिके उपकार करनेवाला क्षायिक अभयदान होय है। वहुरि लाभांतराय नामा कर्मके अत्यंत अभावतें नाही है कवलाहारकी क्रिया जिनिकै ऐसे जे केवली भगवान् ' जिनिके गरीरके वलाधानके कारण अन्यमनुष्यनिके ऐसैं नाही ' परमसुन्दर सूक्ष्म समय समय प्रति अनंते पुद्गलके परमाणू संवंधकुं प्राप्त होय है, नोकर्मका समयप्रवृद्ध ऐसा आवै है मो आयिकलाभ है । बहुरि भोगांतराय नामा कर्मके समस्तके अभावतैं अतिशयवान् पुष्पवृष्टि आदिक अनेकविशेप लिये अनंते क्षायिक भोग हैं । बहुरि उपभोगांत-रायनामा कर्मके निरवशेप प्रलय होनेतें सिंहासन चामर छत्रत्रयादिक विभूति प्रगट भये, ते क्षायिक अनंत उपभोग हैं । वहुरि वीर्यातराय कर्मके अत्यंत क्षयतैं क्षायिक अनंतवीर्य प्रगट भया है । वहुरि पूर्व कहि जे मोहकी सात प्रकृति तिनिका अत्यंत नाश होनेतें क्षायिकसम्यक्त्व हो है। बहुरि चारित्रमोहके अत्यंत अभावतें क्षायिकचारित्र प्रकट हो हैं। ऐसैं क्षायिकके नव भाव है । इहां प्रश्न, जो, क्षायिकका दानादिक भावकरि किया अभयदानादिक है, तौ सिद्धनिकै भी अभयदानादिकका प्रसंग आवे है । ताका उत्तर आचार्य कहै है, यह दोप इहां नाही आवे है । अरहतनिके शरीर-नामा नामकर्भ तथा तीर्थंकरनामा नामकर्मका उदय पाइये है ताकी अपेक्षातें कहै है । बहुरि तिनि कर्मनिका अभावतें सिद्धनिकै इनिका प्रसंग नाही है । फेरी पूछै, जो, ऐसैं है तौ सिद्धनिकै इनि भावनिकी कैसैं प्रवृत्ति है ? ताका उत्तर-

सर्वार्थ-सि द्धि टी का

अस २

परम उत्कृप्ट अनंतवीर्य अव्याबाधस्वरूपकरिही तिनिकी तहां प्रवृत्ति है । जैसें केवलज्ञानरूपकारे अनंतवीर्यकी प्रवृत्ति हो आर्गें, जो क्षायोपशामिक भाव अठरा भेदरूप कह्या ताका भेदनिका निरूपणकै अर्थि सूत्र कहै हैं ॥ हे, तैसें यह भी जाननां ॥ ਰ ਚ-॥ ज्ञानाज्ञानद्र्ञानल्रब्धयश्चतुस्त्रित्रिपञ्चभेद्ाः सम्यक्त्वचारित्रसंयमासंयमाश्च ॥ ५ ॥ ति का याका अर्थ−- ज्ञान चारी भेद. अज्ञान तीन भेद, दर्शन तीन भेद, अंतरायका क्षयोपशमरूप ऌब्धि पांच भेद, पान सर्वार्थ-ऐसैं पंधरा तौ ये, बहुरि क्षायोपशमिकसम्यक्त्व क्षायोपशमिकचारित्र संयमासंयम ऐसैं तीन ये सब मिलि अठारह ११३ सि जि क्षायोपशमिकभाव हैं ॥ च्यारि बहुरि तीन बहुरि तीन बहुरि पंच ऐसै दंदव्वतिकरि बहुरि ए हैं भेद जिनिके ऐसैं भेद-री का Ś शब्दतैं वृत्ति करनी । यथाक्रमकी पूर्वसूत्रतैं अनुवृत्ति लेणी । च्यारि आदि संख्या ज्ञानादिककै लगावणी । ऐसै च्यारि ज्ञान मति श्रुत अवधि मनःपर्यय । तीन अज्ञान कुमति कुश्रुत विभंग । तीन दर्शन चक्षु अचक्षु अवधि । पांच लब्धि दान लाभ भोग उपभोग वीर्य । ऐसै पंधरै भये । तहां सर्वघातिस्पर्द्धकनिका तौ उदयक्षयतैं बहुरि तिनिहीका सत्तारूप उपशमतें बहुरि देशघातिरुपर्द्वक उदय होतें क्षायोपशमिक भाव होय है । तहां ज्ञानादिककी प्रद्वत्ति अपने आवरण तथा अंतरायके क्षयोपशमतैं होय है । बहुरि सम्यक्त्व इहां वेदकसम्यक्त्व लेणा । यहु अनंतानुबंधी कषाय चतुष्कका तथा मिथ्यात्व सम्यग्मिथ्यात्व इनि दोऊनिके उदयक्षयतें तथा सत्तारूप उपशमतें बहुरि सम्यक्वप्रकृतिके देशघातिस्पर्द्धकका उदय होतैं जो तत्त्वार्थश्रद्धान हो है सो क्षायोपशमिकसम्यक्त्व है । बहुरि अनंतानुबंधी अप्रत्याख्यान प्रत्याख्यान इनि बारह कषायनिके उदयक्षयतैं वहुरि सत्तारूप उपशमतैं बहुरि संज्वलनकषायके चतुष्कमें किसी एक कषायके देशघाति∽ स्पर्न्धकनिका उदय होतैं बहुरि हास्यादि नोकषायका यथासंभव उदय होतें जो त्यागरूप आत्माका परिणाम होय सा क्षायोपशमिकचारित्र है । बहुरि अनंतानुबंधी अप्रत्याख्यान कषाय अष्टकका उदयक्षयतें बहुरि सत्तारूप उपशमतें बहुरि प्रत्याख्यानकषायका उदय होतैं बहुरि संज्वलन कपायके देशघातिस्पर्द्धकनिका उदय होतैं बहुरि नोकषाके नवकका यथा-संभव उदय होतैं आत्मांकै विरताविरत परिणाम हो है सो क्षायोण्शमिक संयमासंयम है। याक़ूं देशविरति भी कहिये॥ इहां कोई पूछै, स्पर्धक कहां ? ताका समाधान- जो, कर्मके परमाणूंनिविषें फल देनेकी शक्तिरूप रस है तिनिके अवि-भागप्रतिच्छेदके समूहकी पंक्ति क्रमरूप द्वद्वि तथा हानि ते स्पर्द्वक कहिये हैं । तहां उदयमैं आया जो कर्मपरमाणूंनिका एकसमयविर्षे एकसमयप्रवृद्ध, तामैं सिद्ध राशिके अनंतवै भाग अभव्यराशितैं अनंतगुणे परमाण्र् होय हैं, तिनिविपैं

जधन्यगुण जामें होय ऐसा एक परमाणू लेणा । ताका अनुभागकूं वुद्धिकरि छेदनतें जहां ऐसा छेद होय ताका कोरी दुसरा छेद न होय ऐसें अविभाग परिच्छेद सर्वजीवनिर्तें अनंतगुणां है, ताकी एक राशि कीजिये ताका नाम वर्ग है । बहुरि समान अविभागपरिच्छेदके समूहरूप परमाणूनिके समूहका नाम वर्गणा है । तहां थोरेसूं थोरे अविभागपरिच्छेदके परमाणूनिका नाम जघन्य वर्ग है । तिसके समान परमाणूरूप वर्गके समूहका नाम जघन्यवर्गणा है । बहुरि जघन्यवर्गतें एक अविभाग परिच्छेद वधता तामें पाईये ऐसी परमाणूनिके समूहका नाम दितीय वर्गणा है । ऐसें जहांतांई एक एक अविभाग परिच्छेद वधता तामें पाईये ऐसी परमाणूनिके समूहका नाम द्वितीय वर्गणा है । ऐसें जहांतांई एक एक अविभागप्रतिच्छेदनिका क्रम लिये जेती वर्गणा होय तितनी वर्गणानिके समूहका नाम जघन्यस्पद्धक है । बहुरि यातें उपरि जघन्यवर्गणाके वर्गनिविर्षे जे अविभागप्रतिच्छद थे तिनितें दूणे जिस वर्गणाके वर्गविषें अविभागप्रतिच्छेद होय तहांतें द्वितीयस्पर्द्धकका प्रारंभ होय तहां भी एक एक अविभागप्रतिच्छेद वधनेका क्रमरूप वर्गनिका समूहरूप जेती वर्गणा होय तिनिके समूहका नाम द्वितीय स्पर्द्धक है । बहुरि ऐसेंही प्रथमस्पर्द्धककी प्रथमवर्गणाके वर्गनिविर्षे जेते अवि– भागप्रतिच्छेद थे तिसतैं तिगुणे जिस वर्गणाके वर्गनिविर्षे अविभागप्रतिच्छेद पाईये तहांतें तीसरे स्पर्द्धकका प्रारंभ होय, ऐसेंही वर्गणाके समूहका नाम स्पर्द्धक है । सो ऐसें स्पर्द्धक अभव्यराशितें अनंतगुणा अरु सिद्धराशिकै अनंतवै भाग एक उदयस्थानविर्पे हो है ऐसें जाननां ॥

व च-

नि का

पान

११४

आगे जो इकईस भेदरूप औदयिक भाव कह्या ताके भेदनिके नाम कहनेके अर्थि सूत्र कहे हैं---

#### ॥ गतिकषायालिंगामिथ्यादर्शनाज्ञानासंयतासिध्दलेत्र्याश्चतुश्चतुस्त्र्येकैकैकैकषड्मेदाः ॥ ६ ॥

याका अर्थ- गति च्यारि भेद, कपाय च्यारि भेद, लिंग कहिये वेद तीन भेद, मिथ्यादर्शन एक, अज्ञान एक, असंयम एक, असिद्ध एक, लेश्या छह, ऐसै इकईस भेदरूप औदयिक भाव है ॥ तहां यथाक़म ऐसी तौ पूर्वसूत्रतें अनुच्चति लेणी । तिसके संबंधतें गति तौ च्यारि भेद, नरकगति, तिर्यगगति, मनुष्यगति, देवगति । तहां अपने अपने नामकर्मकी प्रक्वतिके उदयतैं होय है तातैं औदयिक है । वहुरि कपाय च्यारि भेद कोध, मान, माया, लोभ । ते भी अपनी अपनी मोहनीयप्रक्वतिके उदयतैं होय हैं तातैं औदयिक हैं । वहुरि कपाय च्यारि भेद कोध, मान, माया, लोभ । ते भी अपनी अपनी मोहनीयप्रक्वतिके उदयतैं होय हैं तातैं औदयिक हैं । लिंग तीन भेद स्त्रीवेद, पुंवेद, नपुंसकवेद । ते भी अपनी अपनी प्रक्वतिके उदयतैं होय हैं तातैं औदयिक हैं । मिथ्यादर्शन मिथ्यात्वनाम मोहनीयकी प्रक्वतिके उदयतैं होय है । याकरि परिणाम तत्त्वार्थका अश्रद्धानरूप है । वहुरि ज्ञानावरण नामा कर्मके उदयतैं पदार्थनिका ज्ञान न होय सो अज्ञान । वद्वरि चारित्रमोहके सर्ववातिस्पर्द्वकनिके उदयतैं असंयम होय सो औदयिक अत्वर्यते सामान्यकर्म-

सर्वार्थ-सि द्धि री का

क्ष २

निके उदयकी अपेक्षारूप असिद्धपणां औदयिक है । बहुरि लेक्या द्रव्यभावरूप दोय है । सो इहां जीवके भावका अधि-कार है तातैं द्रव्यलेक्या न लेणी । भावलेक्या लेणी । कपायनिके उदयकरि रंजित जो योगनिकी प्रद्वात्ति सो लेक्या है । सो छह प्रकार है। कृष्ण, नील, कापोत, पीत, पद्म, ग़ुक्ल ऐसैं । इहां प्रश्न- जो, उपशांतकपाय क्षीणकषाय सयोगकेवली इनिविषें ग्रुक्ललेज्या आगममें कही है। तहां कषायके उदयका तौ अभाव है। औंदयिकपणा नाही बनेगा। ताका उत्तर आ़चार्य कहै हैं- जो, यहु दोप इहां नाही है । इहां पूर्वभाग जनावनेकी नयकी अपेक्षा है । जो योगनिकी प्रवृत्ति कषायनिकरि अनुरंजित पहलै थी, सोही उपचारतैं इहां जाननी । तातैं औदयिकही कहिये । बहुरि योगके अभावतैं अयोगकेवली लेक्यारहित है ऐसा निश्चय कीजिये है इहां कोई पूछे अन्यप्रकृतिनिके उदयतैं भये भाव औदयिकभावनिमैं क्यौं न कहे ? ताका समाधान— जो, इनिही भावनिमैं गर्भित जानने । इारीरादिक पुद्गलविपाकीनिका तौ इहां जीवभाव कहनेतैं अधिकारही नाही । बहुरि जाति आदि जीवविपाकीगतिमैं गर्भित जानने । बहुरि दर्शनावरणीयका उदय मिथ्या− दर्शन कहनेतें गर्भित किया है । जातें अतत्त्वार्थश्रद्धानका भी नाम सिथ्यादर्शन है । बहुरि अन्यथा देखनेका भी नाम मिथ्यादर्शन है । वहुरि हास्यादिक वेदगिके सहचारी हैं । तातें वेदनिमैं गर्भित भये । बहुरि वेदर्नाय आयु गोत्रका उदय भी अघातिया है सो गतिमैं गर्भित जानने ॥ आगैं, पारिणामिक भाव तीन भेदरूप कह्या ताके भेदनिके प्रतिपादनके आर्थि सूत्र कहै हैं---

<u>व</u> च-

नि का

पान

११५

# ॥ जीवभव्याभव्यत्वानि च ॥ ७ ॥

याका अर्थ--- जीवत्व, भव्यत्व, अभव्यत्व ए तीन पारिणामिक भावके भेद हैं॥ ए तीन भाव पारिणामिक अन्यद्रव्य-नितैं असाधारण आत्माके जानने । जोतैं कर्मका उदय, उपशम, क्षय, क्षयोपशमकी अपेक्षा इनिमैं नांही है । द्रव्यके परिणामकीही अपेक्षारूप है । तहां जीवत्व तौ चैतन्यकूं कहिये । वहुरि सम्यग्दर्शनादि भावकरि परिणमैगा ताकूं भव्य कहिये । बहुरि सम्यग्दर्शनादिक जाकै न होयगे सो अभव्य कहिये । ए तीन भाव जीवकै पारिणामिक हैं । इहां प्रश्न-कहिये । बहुरि सम्यग्दर्शनादिक जाकै न होयगे सो अभव्य कहिये । ए तीन भाव जीवकै पारिणामिक हैं । इहां प्रश्न-कहिये । बहुरि सम्यग्दर्शनादिक जाकै न होयगे सो अभव्य कहिये । ए तीन भाव जीवकै पारिणामिक हैं । इहां प्रश्न-कहिये । बहुरि सम्यग्दर्शनादिक जाकै न होयगे सो अभव्य कहिये । ए तीन भाव जीवकै पारिणामिक हैं । इहां प्रश्न-कहिये । बहुरि सम्यग्दर्शनादिक जाकै न होयगे सो अभव्य कहिये । ए तीन भाव जीवकै पारिणामिक हैं । इहां प्रश्न-कां अस्तित्व, नित्यत्व, प्रदेशवत्त्व इत्यादिकभाव हैं ते भी पारिणामिक हैं, तिनिका भी इस सूत्रमैं ग्रहण करना चाहिये । ताका उत्तर– जो, इनिका ग्रहण नहि करना चाहिये । अथवा चशब्दकरि किया भी है । फोरे पूछै है, जो, ग्रहण किया है तौ तीनकी संख्या विरोधी जाय है । तहां कहिये, जो, ए असाधारण जीवके भाव पारिणामिक तीनही हैं । बहुरि अस्तित्व आदि हैं ते जीवकै भी हें अजीवकै भी हैं तातैं साधारण हें । यातैं ज्वज्ञब्दकरि न्यारे ग्रहण कीजिये ।

सर्वार्थ-सि द्धि टी का अ. २



ज्ञानदर्शन आवरणके क्षयोपशम तथा क्षयके अनुसार उज्वलता होय ऐसा भावयोग ताकूं आत्मभूत कह्या । तहां इनिका 🤌 यथासंभव सन्निधान होतें आत्माका चैतन्य स्वभाव है । सो अनुविधान कहिये अन्वय परिणामरूप प्रवर्तें वा परिणामक्रं उपयोग कहिये। इहां कोई कहै- चैतन्यके परिणाम सुख दुःख मोहरूप भी हैं ते परिणाम भी ग्रहण करना चाहिये। अगले सूत्रमें उपयोगके भेद ज्ञानदर्शनही कहे, सो पूर्वापरविरोध आवे है । ताका समाधान- इहां चैतन्यसामाऱ्यके ग्रहणतें सर्वार्थ-सर्वहीका ग्रहण होय है । परंतु अगिले सूत्रमैं भेद किये जे दर्शनज्ञान तेही इहां ग्रहण करने । जातैं सामान्यका जो विशेप सर्वही अवस्थामैं व्यापक होय सोही लक्षणप्रकरणमै लेणा, तातैं विरोध नांही । अब इहां पूछे है, जो लक्षण कहा ? तहां कहिये हैं, जहां बहुत वस्तु मिली होय, तिनिमैं जिस चिन्हकरि वस्तुकी जुदायगी जाणी जाय तिस चिन्हकूं लक्षण कहिये। सो यहू आत्मभूत अनात्मभूत भेदकरि दोय प्रकार है। जैसैं अग्निकैं उष्णपणां सो तौ आत्मभूत है। दंडी पुरुपके दंड सो अनात्मभूत है। सो इहां आत्माका उपयोग लक्षण आत्मभूत जाननां॥ इहां कोई कहै, जो, उपयोग तौ असाधारणधर्म है, तातें लक्षण नांही, गुणकै अरु गुणीकै अन्यपणां है। जातें लक्ष्यलक्षणके भेद है । ताकूं कहिये, सर्वथा भेद होतें अनवस्था हो है। तातें कथंचिद्धेदाभेदात्मक होतें लक्ष्य-लक्षणभावकी सिद्धि हो है। जाके मतमैं आत्मा एकांतकरि नित्य अभेद ज्ञानस्वरूप है, ताके मतमैं ज्ञानके परिणाम जे अनेक ज्ञेयाकार होना ऐसा उपयोग नांही सिद्ध हो है तहां सर्वव्यदहारका लोप हो है। तातें चैतन्यके परिणामकूं उपयोग मानै सर्वसिद्धि है । सोही उपयोग लक्षण है आत्मा लक्ष्य है । इहां कोई कहै, आत्मा लक्ष्यही नांही तब लक्षण काहेका ? विना लक्ष्य लक्षण कहना ससाके सींगवत मीडकके चोटीवत् वांझके पुत्रवत् आकाशके फूलवत् अभावरूप है ॥ बहुरि जो आत्मा भी मानिये, तो ज्ञानदर्शन तौ अनवस्थित है। सो लक्षण बणै नांही। अनवस्थितकूं भी लक्षण मानिये तौ जब लक्षणका अभाव होय तब लक्ष्यका भी अभावही आवे है। ताकूं कहिये, आत्माका अभाव कहनां युक्त नांही । जातैं जो आत्माका अभाव कारणपणांके अभावतैं मानिये तौ आत्माके नारकादि पर्याय तौ मिथ्यादर्शना-दिक कारणतें होयही है । बहुरि नारकादिपर्याय हैं ते द्रव्यविना निराश्रय होय नांही । तातें इनिका आश्रय आत्मा द्रव्य हैही । तब कारणपणाका अभाव कैसैं ? बहुरि सत् है सो विनाकारण भी कहिये । सत्ही भया तब कारण काहेक़ं चाहिये ? बहुरि मीडककै चोटिके अभावका दृष्टांत है सो मीडक आदि तथा चोटी आदिका सत्त्व मानिकरि मीडक आदिकै संबंधका अभाव मानिये है । तहां सत्त्व असत्त्व दोऊ पक्षका ग्रहण है । तातैं यहु दृष्टांत भी मिळै नांही । जातैं यहु जीव कर्मके वशतैं अनेक जातीके संबंधकूं पावे है । जब मीडक भया तब तौ चोटीका संबंध

सि द्वि

रीका

क्ष २

व च-

नि का

पान

भया । बहुरि जब स्त्रीपर्याय पाई तब चोटी पाई । तब मीडक भी वही जीव था स्त्रीपर्यायमैं आया तब पूर्वपर्यायकी अपेक्षा स्त्रीकूं मंडूक कहे याकै चोटी कहिये तौ दोष नांही । तैसैंही आकाशके फूलके दृष्टांतके भी बणै है । जातैं कर्मके उदयतैं जीव वृक्ष भया । तब जीवपुद्गलेके समुदायकूं फूल ऐसा नाम कहिये । ऐसैं पुद्गलद्रव्यतैं फूल व्याप्त है तैसैंही आकाशतैं भी व्याप्त कहिये ॥

व च-निका

पान

288

इहां कहै, जो, चृक्षरूप पुद्गलकृत उपकारकारि चुक्षका फूल कहिये है तहां कहिये आकाशका किया अवगाहन उपकारकी अपेक्षा आकाशका फूल कहिये तो कहां दोप <sup>9</sup> चुक्षतें तौ छ़टै भी है । आकाशमें तो सदा रहे तातें नित्य-संबंध है । बहुरि कहै, फूल आकाशतें जुदी वस्तु है, तातें आकाशका न कहिये । ऐसें तो चुक्षतें भी जुदा पदार्थ है, तातें चुक्षका भी न कहिये इत्यादि युक्तितें दृप्रात भी वणता नाही । तातें कारणके अभावतें आत्माका अभाव मानिये तब यह तो वणे नाही । बहुरि अनवस्थित उपयोगके लक्षणपणाका अभाव कहै, सो चैतन्यका परिणाम ज्ञेयाकार परिणमेही है । सामान्य उपयोग तो नित्यही रहे है । याहीतें भेदाभेदात्मक वस्तुका स्वरूप निर्वाध सिद्ध है । बहुरि कहै, जो, आत्मा प्रत्यक्ष नाही, तातें अभाव मानिये । तहां कहिये, शुद्ध आत्मा तो सकलप्रत्यक्ष केवलज्ञानगोचर है । बहुरि कर्मनोकर्मवंधसहित आत्मा अवधि मनःपर्यय ज्ञानके भी गम्य है । वहुरि कहै, इंद्रियत्रत्यक्ष नाही, तातें अप्रत्यक्ष हे । इंद्रियज्ञान तो परोक्ष हे । वहुरि मानसप्रत्यक्षगम्य कहिये है, सो यह भी व्यवहारनयतें सिद्ध हो है । परमा– र्थतें मानसप्रत्यक्ष परोक्षही है । ऐसेंही अन्यवादीनिकरि कलिपत आत्माका अभाव साधनेके हेतु ते वाधासहित जानने जातें आत्मा प्रतीतिसिद्ध हे । वहुरि याका लक्षण उपयोग हे से। प्रतीतिसिद्ध हे । याक्षे विज्ञेप चरचा श्लोक– वार्तिक तथा तत्त्वार्थवार्तिकर्ते जाननी ॥

इहां कोई पूछे, पूर्चें जीवका स्वतत्त्व भाव कद्या वहुरि लक्षण कद्या, सो स्वतत्त्व अरु लक्षणमें कहा विशेष है ताका समाधान, जो, स्वतत्त्व तौ लक्ष्य आत्माही है। वहुरि लक्षण हे सो लक्षणही है। जो लक्षण है सो लक्ष्य नाही है। जातें लक्ष्यलक्षणविर्वें कथंचित भेदाभेदकी सिद्धि पूर्चें कही है। तहा क्षायिक तथा क्षायोपशमिक भावविर्षे ज्ञान-दर्शन भेदरूप कहे हैं। तिनि दोऊनिमें सामान्यव्यापी उपयोगक्तूं इहां लक्षण कह्या है। चैतन्यशक्तिकी लब्धि है सो तौ नित्य है। ताकी व्यक्ति पंचभावरूप अनेक हैं। तिनिमें उपयोग भी है सो छग्रस्थकै अनित्य है। ताकी स्थिति एक ज्ञेयकेविर्पे रहना उत्क्रप्ट अंतर्मुहूर्तमात्र कह्या है। वहुरि अनुभवगोचर है, तातें प्रसिद्ध है। लक्षण प्रसिद्धहीक्तूं कहिये है।

सर्वार्थ-सि दि टी का

म २

आत्मा लक्ष्य है सो शक्तिव्यक्तिमय है अरु लक्षण व्यक्तिही है। तातें आत्माकी सिद्धि वादिप्रतिवादिप्रसिद्ध उपयोगहीतें होय है। तातें उपयोगकूं लक्षण कह्या है॥

आगें, कह्या जो उपयोग, ताके भेद दिखावनेके आर्थि सूत्र कहे हैं---

### ॥ स द्विविधोऽष्टचतुर्भेदः ॥ ९ ॥

वच-

नि का

पान

११९

याका अर्थ--- पूर्वसूत्रमैं उपयोग कह्या, सो ज्ञानदर्शन भेदकरि देाय प्रकार है । तहां आठ भेदरूप ज्ञान है । च्यारि भेदरूप दर्शन है ॥ उपयोग दोय प्रकार है ज्ञानोपयोग दर्शनोपयोग ऐसैं । तहां ज्ञानोपयोग आठ भेदरूप है मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान, केवलज्ञान, मत्यज्ञान, रुरुताज्ञान, विभंगज्ञान ऐसैं आठ भेद । बहुरि दर्शनो-पयोग च्यारि प्रकार है चक्षुर्दर्शन, अचक्षुर्दर्शन, अवधिदर्शन, केवळदर्शन ऐसैं च्यारि भेद ॥ इहां पूछे, जो, दर्शन-ज्ञानविपैं भेद कहा ? तहां कहै हैं, साकार अनाकारके भेदतें भेद है । साकार तौ ज्ञान है, जातें ज्ञेयके आकार होहै । अनाकार दर्शन है, जातें सत्तामात्र आकारकरि रहित ग्रहण करै है । सो ए दोऊ छग्नस्थ जीवकै तौ अनुक्रमतें वर्तें है । पहले दर्शन हो है, पीछै ज्ञान हो है । बहुरि निरावरण जे केवली तिनिके दोऊ युगपत् एककाल प्रवर्तें है । इहां सूत्रविषें दर्शनतें पहले ज्ञान कह्या है सो ज्ञान पूज्य प्रधान है । तथा इहां सम्यग्ज्ञानका प्रकरण है तातें कह्या है बहुरि पूर्वे ज्ञान पांच प्रकार कह्या है । इहां उपयोग कहनेतें विपर्ययज्ञानका भी ग्रहण किया है । तातें आठ प्रकार कह्या है । ऐसें दोय सूत्रकरि कह्या जो उपयोग लक्षण सो जीवके शरीरतें भेदकूं साधे है । जैसें उष्णजलकी अवस्थामें द्रव-पणा अरु उष्णपणा जल अग्निके भेदकूं साधे है । जैसैं जहां दोय वस्तुका एक पिंड होय तहां लक्षण भेदतैंही भिन्नता दीखै है ऐसा जाननां ॥

आगैं, ऐसे उपयोगकरि सहित जे जीव उपयोगी ते दोय प्रकारके हैं, ताका सूत्र कहै हैं—

### ॥ संसारिणो मुक्ताश्च ॥ १० ॥

याका अर्थ--- उपयोगवाळे जीव संसारी बहुरि मुक्त कहिये सिद्ध ऐसै दोय प्रकार हैं ॥ ' संसरणं ' कहिये परि-भ्रमण परिवर्तन सो संसार है । तहां ळक्षण ऐसा, जो, अपने भावकरि बांधे जे कर्म तिनिके वशतैं भवतैं भवांतरकी प्राप्ति ताकूं संसार कहिये । ऐसा संसार जिनिके होय ते संसारी जीव कहिये । सो यहु परिवर्तन पंचप्रकार है द्रव्य-

सर्वार्थ-सि द्धि री का

श्र २

परिवर्तन, क्षेत्रपारवर्तन, कालपरिवर्तन, भवपरिवर्तन, भावपरिवर्तन ऐसै पाच प्रकार । तहां द्रव्यपरिवर्तन दोय प्रकार, एक नोकर्मपरिवर्तन दूसरा कर्मपरिवर्तन । तहां नोकर्मपरिवर्तन कहिये है । तीन शरीर छह पर्याप्तिकै योग्य जे पुद्गलपरमाणूके स्कंध एक जीवने एकसमयविपें ग्रहण किये ते स्निग्ध रूक्ष वर्ण गंध आदि तीव्र मंद मध्यमभावकरि जैसे तिष्ठते द्विती-यादिक समयविपें खिरै बहुरि द्वितीयादिक समयविषें विना ग्रहे परमाणू अनंतवार ग्रहण करै तिनिक्तूं उऌंघिकरि वहुरि पहले ग्रहे थे तिनिमैंके गृहीत भी बहुरि नवे ग्रहण करे ते भी दोऊ मिले ग्रहण करै तिनिक्तूं उऌंघिकरि वहुरि पहले ग्रहे थे तिनिमैंके गृहीत भी बहुरि नवे ग्रहण करे ते भी दोऊ मिले ग्रहण करै तिनिक्तूं जिंधिकरि वहुरि पहले ग्रहे थे तिनिमैंके गृहीत भी बहुरि नवे ग्रहण करे ते भी दोऊ मिले ग्रहण करै तिनिक्तूं निर्मे कहिये । ते भी अनंतवार अनंतवार प्रहण करै तिनिक्तूं उऌंधिकरि बहुरि बीचिमैं गृहीत ग्रहे थे ते गृहीतग्रहण होते जाय ते अनंतवार ग्रहणमैं आवै तिनिर्कत् उढ़ांधिकरि जामैं जे पहले समय परमाणू ग्रहे थे तेही तैसैही स्पर्शादिके अविभागपरिच्छेदनिकी संख्या लिये तथा तितनेही परमाणूक्तूं लिये समयप्रवृद्ध ग्रहण करै ऐसें होतैं जो काल भया तब एक नोकर्म– द्रव्यपरिवर्तन हो है ॥

व च-

नि का

पान

१२०

वहुरि कर्मद्रव्यपरिवर्तन कहिये है। तहां एकसमयविपैं एक जीव अष्टविध कर्मभावकरि जे पुद्गल प्रहण किये ते समय अधिक आवळीमात्र काल पीछै द्वितीयादिक समयविपैं निर्जरारूप भये फेरि पहलै कह्या तिसही विधानकरि अगृहीत गृहीत मिश्र अनंतवार ग्रहण करतें जब कोई समय ऐसा होय तामैं पहले समय तिसही जीव जैसै स्पर्शादिकके अवि– भागपरिच्छेदकी संख्याक़ूं लिये तितनेही समयप्रवृद्धमैं आय जाय तव तितनाही काल एककर्मद्रव्यपरिवर्तनका होय है। ऐसैं द्रव्यपरिवर्तन कहिये। इहा गाथा उक्तंच है ताका अर्थ– इस पुद्गलपरिवर्तनरूप संसारविषें इस जीवनें सर्वही पुद्गल निश्चयकरि अनंतवार अनुक्रमतें ग्रहण करि कारे छोडे है॥

आगैं क्षेत्रपरिवर्तन कहिये है । कोई जीव सूक्ष्म निगोदिया अपर्याप्तक सर्व जघन्य अवगाहनारूप प्रदेश शरीरकूं पाइ इस लोकविपैं मध्यके आठ प्रदेशनिक्रूं अपने गरीरके मध्यदेशकरि उपज्या । पीछै क्षुद्रभवकी आयु खासकै अठारहवै भाग मन्या । वहुरि सोही जीव तिसही अवगाहनाकरि फेरि उपजिकारी मूवा । ऐसैंही तीसरी बार चौथी वार इत्यादि अपने शरीरके घन अंगुलकै असंख्यातवै भाग असंख्यात प्रदेश है तेतीही वार उपजवो किया । वीचिमैं अन्य अवगाहना तथा अन्य क्षेत्रमै अनंतवार उपजवो किया ते गिणिये नाही । वहुरि ऐसें एक एक प्रदेश वधता सर्वलोकके क्षेत्रकूं परसिकारि अनुक्रमतैं उपजैं अनुक्रमविना उपजे सो न गिणिये । ऐसैं सर्व लोक अपना जन्मक्षेत्र करै ताक्रूं जेता कछ अनंतकाल वीतै ताक्रूं एक क्षेत्रपरिवर्तन कहिये । इहा उक्तंच गाथा है । ताका अर्थ- इस क्षेत्रसंसारविपैं भ्रमता यहु जीव सो अनंत अवगाहनारूप शरीरकूं पाय इस सर्वलोकके क्षेत्रविपैं अनुक्रमतैं उपज्या तहां ऐसा क्षेत्र न रह्या जहां न उपज्या ॥

सर्वार्थ-सिद्धि टीका अर्

आगें कालपरिवर्तन कहिये हैं । कोई जीव उत्सपिंणी कालकै पहले समय उपज्या अपनी आयु पूरी भये मूवा । बहुरि सोही जीव दूसरे उत्सपिंणी कालकै दूसरे समय उपज्या फेरि आयु पूर्णकरि मूवा । बहुरि सोही जीव तीसरे उत्स-पिंणी कालकै तीसरे समय उपज्या । ऐसैही सोही जीव चौथे उत्सपिंणी कालकै चौथे समय जन्म्यां । ऐसैंही अनु-कमतैं दशकोडाकोडीसागरके उत्सपिंणीकालके समयनिविपैं निरंतर जन्म लेवो किया वीचिवीचिमें विना अनुक्रमतैं और और समयनिमैं जन्म लिया सो न गिणिये । बहुरि ऐसैही अवसपिंणी कालकै समयनिविपैं जन्म लिया । ताके भी ऐसैही दशकोडाकोडिसागरके स्तय वीतै । बहुरि जैसै जन्म लिया तैसैही मरण तिनि समयनिविपैं अनुक्रमतैं करै तहां जेता कलु अनंतानंतकाल बीतैं ताकूं एक कालपरिवर्तन कहिये । इहां उक्तंच गाथा है ताका अर्थ- यहु जीव कालपरि-वर्तननामा संमारविपैं भ्रमता उत्सपिंणी अवसपिंणीके समयनिकी पंक्तिविपैं अनेकवार जन्म लिया तथा मरण किया तामैं कोई समय अवशेप न रह्या ऐसैं भ्रम्या ॥

व च-

नि का

पान

१२१

सर्वार्थ-

सि खि

री का

क्ष २

आर्गे भवपरिवर्तन कहिये है । नरकगतिविपैं सर्व जघन्य आयु दशहजार वर्षकी है । तिस आयुक्तं पाय तहां प्रथम नरककै पहलै पाथडे उपज्या । पीछै अन्यगत्यादिविपैं भरमण करते फेरि कोई कालविपैं तिसही आयुक्तं पाय तिसही पाथडे उपज्या । ऐसैंही दशहजार वर्षके समय होय तेती बार तौ तिसही आयुसहिन तहांही उपजवो किया । बीचिमैं अन्य जायगा उपज्या सो न गिणिये । पीछै एकसमयाधिक दशहजार वर्षकी आयु पाय उपज्या । पीछै दश-हजार वर्ष दोय समयाधिककी आयु पाय उपज्या । इसही अनुक्रमकरि तेतीस सागरकै समय जन्मतै तथा मरणतै पूर्ण करे । अनुक्रमरहित बीचिबीचि अन्यगति तथा आयुकरि उपजै तौ ते न गिणिये ऐसैं भरमतें बहुरि तैसैंही तिर्यचके गतिविपैं जघन्य आयु अंतर्मुहूर्तकी पाय उपज्या । इसही अनुक्रमकरि तेतीस सागरकै समय जन्मतै तथा मरणतै पूर्ण करे । अनुक्रमरहित बीचिबीचि अन्यगति तथा आयुकरि उपजै तौ ते न गिणिये ऐसैं भरमतें बहुरि तैसैंही तिर्यचके गतिविपैं जघन्य आयु अंतर्मुहूर्तकी पाय उपज्या । पहले अनुक्रमकी ज्यौं इहां भी तीन पल्य प्रमाण आयुके समयनि– विपैं अनुक्रमतें उपजै मरे । बहुरि तैसैंही मनुष्यगतिकी तीन पल्यकी आयुके समयनिविपैं अनुक्रमतें उपजै मरे । तैसैंही देवगतिकी आयु प्रैवेयकनिकी इकतीस सागरताईकी आयुके समय तिनिविपैं तहां उपजै मरे जेता अनंतानंतकाल बीतैं ताकूं एक भवपरिवर्तन कहिये । इहां उक्तंच गाथा है ताका अर्थ— यह जीव भवपरिवर्तन नाम संसारविपैं मिथ्यात्व– करि सहित हुवा संता नरककी जघन्य आयुर्ते लगाय प्रैवेयकनिकी उत्क्रष्ट आयुपर्यत अनेकवार भवनिकी सिथ्यति आयु पाय पाय भरम्या है ॥

आर्गें भावपरिवर्तन कहिये हैं । तहां जीवके परिणामकूं भाव कहिये । सो कोई जीव संज्ञी पंचेंद्रिय पर्याप्तक मिथ्या-दृष्टि ज्ञानावरणकर्मकी प्रकृतिकी अपने योग्य जघन्यस्थिति अंतःकोटाकोटी कहिये कोडाकोडीसागरकै नीचै कोडीकै ऊपरिकीक्तूं प्राप्त होय । ताक्तूं कारण कपायाध्यवसायस्थान असंख्यात ठोकपरिमाण है । तिनि एक एक स्थानविर्पे अनंतानंत अवि-भागपरिच्छेद हैं। जिनिमैं अनंतभागद्वद्धि असंख्यातभागद्वद्धि संख्यातभागद्वद्धि संख्यातगुणद्वद्धि असंख्यातगुणद्वदि तथा तैसेंही हानि भी । ऐसें पर्स्थानप्रति हानिवृद्धि संभवे ऐसे है । ते इस अंतःकोटाकोटीसागरकी स्थिति बंधनेक्तुं कारण जीवके कपायभावके स्थान असंख्यात छोकके जेते प्रदेश होय तेते हैं । तहां इनि कपायस्थाननिविपें एकएकविपें च च-अनुभागवंधाध्यवसायस्थान जे अनुभागवंधकूं कारण जे परिणाम ते असंख्यात लोकपरिमाण हैं । तहां कोई जीव जघन्य-नि का स्थितिक्रुं वांधे तहा वाक्रूं कारण जे कपायस्थान तिनिमैंस्रुं जघन्यस्थान छीजिये । वहुरि तिसि कपायस्थानविर्पे अनु-पान १२२ भागक्तूं कारण जे स्थान तिनिमेंसूं भी सर्वजघन्य लीजिये । तहां जो तिस प्रकृतिवंधक्तूं कारण जे योगस्थान ते श्रेणीके असख्यातचै भागपरिमाण असंख्यात हैं । ते अविभागप्रतिच्छेदनकरि अनंतभागवृद्धि रहित अनंतगुणवृद्धिरहित चतुः-स्थानरूपही है। तिनिमैंस्ं एक तिस प्रकृतिके योग्य योगस्थान छीजिये। तहां योगस्थान पछटे तब द्वितीय तृतीय ऐसैं जगत् श्रेणीकै असंख्यातमागमात्र जे योगस्थान ते अनुक्रमतें होय । वीचिवीचि अन्यकपायस्थान अन्य अनुमागस्थान अन्य योगस्थान होय ते न गिणिये । ऐसै जव श्रेणीकै असंख्यातवै भाग योगस्थान होय चुकै तव एक अनुभाग-स्थान पलटै । ऐसै असंख्यात लोकप्रमाण अनुभागस्थानविषे एकएकविषे योगस्थानश्रेणीकै असंख्यातवै भागपरिमाण होते जाय तव अनुभागस्थान असंख्यात लोकपरिमाण अनुकमते होय चुकै तव एक कपायस्थान पलटै । तव दूसरा केपाय~ रथान पछटै। तव दूसरा कपायस्थानविर्षे भी तैसैंही अनुभागस्थान तथा योगस्थान होय। वहुरि तीसरे कपायस्थान--विषें अनुभागस्थान योगस्थान होय । ऐसही असंख्यातळोकपरिसाण कपायस्थान होय चुकै तव एक स्थितिस्थान पळटे। द्सग स्थितिस्थान पल्टं । द्सरा स्थितिस्थान समयाधिक अतंःकोटाकोटी प्रमाण लीजिये । वहुरि तैसेंही असंख्यात-लोकप्रमाण कपायम्थान तिनि एकएकविपे असंख्यातलोकप्रमाण अनुभागम्थान होय । वहुरि तिनि एकएक अनुभागस्थान-विषें असंख्यात योगम्थान होय तव तीसग स्थितिम्थान समयाधिक लीजिये । ऐसेंही ज्ञानवरणीयकर्मकी उत्कृष्टस्थिति तीस कोडाकोडी मागरकी है । तिनिके समयायिकक्रमकारे पूर्वें कहे तैसे कपायस्थान होय वीचिवीचिमे और और भाव जीवके होय ते न गिणिये । ऐसे मर्वकर्मकी स्थिति मूलप्रकृति तिनिकी तथा उत्तरप्रकृतिनिक्तं कारण कपायस्थान अनु-Ø भागरुथान योगस्थानकी पळटनी अनुक्रमरूप होय चुके । ताकूं जो अनंतानंतकाल वीते तव एक भावपरिवर्तन कहिये । इनिका काल उत्तरोत्तर अनंतानंतगुणां जाननां । द्रव्यपरिवर्तनका अनंतकाल, तातें अनंतगुणां क्षेत्रपरिवर्तनका काल, तातें 0 1 अनंतगुणा कालपरिवर्तनका काल, तातें अनंतगुणा भवपरिवर्तनका काल, तातें अनंतगुणां भावपरिवर्तनका काल

¥- ?!

दि ।

Ø

Ø

का

जाननां । इहां ऊक्तं च गाथा है ताका अर्थ- मिथ्यात्वकरि जीव या भावसंसारविषें भ्रमता सर्व प्रकृति स्थिति अनु-भाग प्रदेशबंधके जेते स्थान हैं ते सर्वही पाये । ऐसैं पंचप्रकार संसारतैं जे जीव रहित अये सिद्ध भये ते मुक्तजीव कहिये । इहां संसारीनिका पहले ग्रहण किया है । जातैं मुक्तका नाम संसारपूर्वक है । तथा संसारीनिके भेद बहुत हैं । तथा संसारी जीव अनुभवगोचर हैं । मुक्त अत्यंतपरोक्ष है । ऐसा भी हेतुतैं संसारीनिका पहले ग्रहण किया है ॥ आगैं कहै हैं, जो, ए संसारी जीव हैं ते दोय प्रकार हैं ताका सूत्र-

#### ॥ समनस्कामनस्काः ॥ १९ ॥

व च-

नि का पान

१२३

याका अर्थ- संसारी जीव हैं ते समनस्क कहिये मनसहित अमनस्क कहिये मनरहित ऐसैं दोय प्रकार हैं ॥ तहां मन दोय प्रकार है; द्रव्यमन, भावमन । तहां पुद्गळविपाकी कर्मप्रकृतिके उदयकी है अपेक्षा जाक्नूं ऐसा हृदयस्थानविपैं फूळे कमळके आकार सूक्ष्म पुद्गळका प्रचयरूप तिष्ठे है सो तो द्रव्यमन है । बहुरि वीर्यातराय तथा नोइंद्रियावरणनामा ज्ञानावरणीय कर्मके क्षयोपशमकी है अपेक्षा जाके ऐसै आत्माके विशुद्धि सो भावमन है । तिस मनकरि सहित होय ते तो समनस्क हैं । बहुरि जिनिके मन विद्यमान नांही है ते अमनस्क हैं । ऐसैं मनके सद्भाव अभावकरि संसारीनिके दोय भेद हो हैं । इहां समासविषें समनस्कका पूर्वानिपात है, सो पूज्य प्रधानपणांतें है । जातें समनस्ककै युणदोपका विचारसहितपणां है, तातें प्रधान है ॥

आगें फेरि संसारी जीवनिके भेदकी प्राप्तिके अर्थि सूत्र कहै हैं-

#### ॥ संसारिणस्त्रसस्थावराः ॥ १२ ॥

याका अर्थ- संसारी जीव हैं ते त्रस हैं तथा स्थावर हैं ऐसैं दोय प्रकार हैं ॥ इहां कोई कहै सूत्रविषें संसा-रिका ग्रहण निरर्थक है । जातैं पहले सूत्रमें संसारिका नाम कद्या है, तातैं प्रकरणतैंही जानिये है । ताका समाधान, जो, निरर्थक नाही । जातैं पहले याके अनंतर सूत्र है, तामें समनस्क अमनस्क कहे, ते संसारी ऐसैं जाननेके आर्थि हैं । जो पूर्वसूत्रका विशेषण न करिये तो ताके पूर्वे सूत्र " संसारिणो मुक्ताश्च " ऐसा है, सो इस सूत्रका यथासंख्य संबंध होय तब समनस्क तौ संसारी अमनस्क मुक्त ऐसा अनिष्ट अर्थ होय । तातैं इस सूत्रमें संसारीका आदिविषें ग्रहण युक्त है ॥ बहुरि यहु पूर्वकी अपेक्षा भी है, तैसैंही अगलीकी भी अपेक्षा हे । जातैं संसारी दोय प्रकारके त्रस और स्थावर है ।

सर्चार्थ-सि द्धि टी का

क्ष २

तहां त्रस नामा नामकर्मकी प्रकृतिके उदयके वशतें भये ते त्रस हैं। बहुरि स्थावरनामा नामकर्मकी प्रकृतिके उदयके वगतें भये ते स्थावर है। इहां कोई कहैं; इनि शब्दनिका अर्थ तौ ऐसा है, पीडित होथ भयसाहित होय भागै चाल्लै ते त्रस, बहुरि तिष्ठनेहीका स्वभाव जिनिका होय ते स्थावर सो ऐसा अर्थही क्यौं न कहाँ १ ताका समाधान ऐसा कहै आगमतें विरोध आवे है। आगमविपें ऐसा कह्या हैं, कायानुवादविपें जो त्रस नाम द्वींद्रियतें लगाय सयोगकेवलीपर्यंत है। तातें चलने न चलनेकी अपेक्षातें त्रस स्थावरपणां नाहीं है। कर्मोदयकी अपेक्षाहीतें है। बहुरि इस सूत्रमैं त्रसका ग्रहण आदिविपे किया है सो याके अक्षर अल्प हे तथा पूज्य प्रधान है तातें पूज्यपणा सर्व उपयोग याके संभवे है ताकी अपेक्षा है॥

ৰ ৰ-

नि का

पान

१२४

इहां विशेप; जो, चलनेहीकी अपेक्षा त्रस कहिये तौ पवनादिक त्रस ठहरें, गर्भादिकविपै स्थावरही ठहरें । वहुरि तिष्ठनेहीकी अपेक्षा स्थावर कहिये तौ पवनादिक स्थावर न ठहरें, तातें कर्मोदयकी अपेक्षाही युक्त है । वहुरि सर्वजीवनिक्नं स्थावरही कहिये त्रस न कहिये । जातें जीव कियातें रहित सर्वगति है तौ जीवनतत्त्वके नाना भेद न ठहरें । तातें कियासहित कथंचित् असर्वगतिहि माननां । वहुरि सर्वजीवनिक्नं त्रसहि मानिये स्थावर न मानिये तौ वनस्पतिकायिका-दिक जीव न ठहरें । जातें चलतेक्नंही जीव कहे तव सूता मूच्छित अंडेमै तिष्ठता भी जीव न ठहरें । जो कहें तिनिका आकारविशेप हे ताते जीव हे तौ ऐसें वनस्पतिके भी जलादि आहार पावने न पावनेतें हरित होना सूकी जाना ऐसें लक्षणतें जानिये ए जीव हैं । तातें स्थावर तस दोऊही भेद माननां युक्त है ॥

आगैं, त्रसका भेद पहली कहना अनुक्रम है, ताक्नूं उछंघिकरि एकेंद्रियस्थावरके भेद प्रतिपत्तिके आर्थे सूत्र कहै है । जाते एकेंद्रियके भेद बहुत नाही कहने है । तातें तिनिक्नूं पहली कहि जाय है—

#### ॥ पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतयः स्थावराः ॥ १३ ॥

याका अर्थ— प्रथिवी अप् तेज वायु वनस्पति ए पांच स्थावर जीव हैं ॥ स्थावर नामा नामकर्मकी प्रकृतिके भेद पृथिवीकायिकादि कहे है । ताके उदयके निमित्ततै जीवनिकै प्रथिवीकायिकादिक संज्ञा जाननी । इनिके शब्द प्रथनादिक धातु– निर्तें निपजै हैं । तो भी रूढिके वशतैं पृथनादिक कहिये विस्तारादिक अर्थकी इहा अपेक्षा न करणी । इनि पृथिवी आदिके आर्प कहिये ऋपिनिके आगमविपें च्यारि च्यारि भेद कहे हैं । सोही कहिये पृथिवी, पृथिवीकाय, पृथिवीकायिक, पृथिवीजीव । अप्, अप्काय, अप्कायिक, अप्जीव । तेज, तेजकाय, तेजकायिक, तेजजीव । वायु, वायुकाय, वायुकायिक,

सर्वार्थ-सि द्धि ठीका

भ २

वायुजीव । वनस्पति, वनस्पतिकाय, वनस्पतिकायिक, वनस्पतिजीव ऐसैं । तहां अचेतनपुद्गल अपने स्वभावहीतैं कठिणता 🦄 1 आदि गुणसहित है ताकूं तौ पृथिवी कहिये । जातैं अचेतनपणांतैं पृथिवीकाय नामकर्म प्रकृतिके उदयविना भी पृथनक्रिया 0 जो फैलाना आदि क्रिया ताकरि सहित पृथिवी हैही । अथवा दूसरा अर्थ यहु, जो, जामैं अगिले तीनूं भेद पाइये ऐसा सामान्यकूं भी पृथिवी कहिये । बहुरि पृथिवीकायिक जीव जामैं था सो मूवा ताका शरीर रह्या ताकूं पृथिवीकाय कहिये । जैसैं मूवा मनुष्यका काय होय तैसैं । बहुरि पृथिवीकाय जाके होय ऐसा जीव ताकूं पृथिवीकायिक कहिये । सो यहु, पृथिवी शरीरके संबंधसहित है । वहुरि पृथिवीकायनामा नामकर्मकी प्रकृतिका जाकै उदय आया अन्यकायके शरी-रतें छूट्या जातें पृथिवीकाय शरीर नांही ग्रहण किया जातें अंतरालमें कार्मणयोगमें तिष्ठै तातें ताकूं पृथिवीजीव कहिये । ऐसैंही अप्कायादिकविपैं अर्थ लगा लेणां ॥ ए पांच स्थावरजीव हैं । तिनिकै प्राण च्यारि । स्पर्शनेंद्रियप्राण, कायवल-प्राण, उच्छ्वासनिश्वासप्राण, आयुप्राण ऐसैं ॥ इहां विशेप जो, केवलज्ञानतैं लगाय अनादिकर्मसंयोगतैं घटतैं घटतैं ज्ञानका अपकर्ष करिये तब सूक्ष्मज्ञान एकेंद्रियनिकै रहै है । इहां प्रश्न, जो, घटतें घटतें जडही क्यों न रह्या ? ताकूं कहिये घटना तौ आपहीविपैं कहिये । जड तौ अन्य द्रव्य है । जातैं प्रध्वंसाभाव सत्त्वहीकै कहिये । बहुरि सत्त्वका अत्यंत अभाव भी युक्त नांही । कोई कहै, कर्मका अत्यंत अभाव कैसैं है ? ताकूं कहिये कर्मरूप पुद्गल भये थे तिनिका कर्मभावका नाश होय पुट्गलपरमाणूंनिका तौ अभाव न भया । ऐसैं एकेंद्रियनिधिपैं ज्ञानका परम अपकर्ष निश्चय कीजिये । तातैं स्थावरजीवनिका सद्भाव युक्त है ॥ आगें, कहे हैं, जो, त्रसजीव कोन हैं ? ऐसैं पूछे सूत्र कहे हैं---

सर्वार्थ-

सि द्वि

री का

e 19

Q

Q

9

Ø

0

### ॥ द्वीन्द्रियाद्यस्त्रसाः ॥ १४ ॥

याका अर्थ- द्वींद्रियजीवने आदि देकरि तेइंद्रिय चौइंद्रिय पंचेंद्रिय ऐसैं त्रसजीव है ॥ दोय हैं इंद्रिय जाकै ताकूं द्वींद्रिय कहिये । बहुरि द्वींद्रिय हैं आदि जिनिकै ते द्वींद्रियादिक कहिये । इहां आदिशब्द है सो आगमविषें इनिकी व्यवस्था है, ताका वाचक कहिये हैं । द्वींद्रिय त्रींद्रिय चतुरिंद्रिय पंचेंद्रिय ऐसैं । इहां तर्गुणसंविज्ञान समासका ग्रहण है । तातें द्वींद्रियका भी ग्रहण करनां । जातें या समासमें आदिका भी पदार्थ ग्रहण हो है । बहुरि पूछे हैं, इनिके प्राण केते केते हैं ? तहां कहिये है । द्वींद्रियके छह प्राण हैं । च्यारि तैं। एकेंद्रियकै पहले कहे तेही लेणे । बहुरि रसना इंद्रिय बहुरि वचनबल ये दोय अधिक किये छह भये । बहुरि त्रींद्रियकै व्राण इंद्रियकरि अधिक सात प्राण है । बहुरि ê ¥

व च-

नि का

पान

१२५

1 1 - 4 - --

चतींरंद्रियके चक्षुइंद्रियकरि अधिक आठ प्राण हैं । बहुरि पंचेंद्रियके तिर्यंचनिविपें असंज्ञीकै तौ कर्ण इंद्रियकरि अधिक नव हैं । वहुरि संज्ञीके मनबलकरि अधिक दश प्राण हैं । ऐसै पांच सूत्रनिकरि सर्व संसारी जीव कहै । इहां कोई पूछै, विग्रहगति अंतरालमें इंद्रिय नाही तिनिका ग्रहण कैसै भया १ तहां कहिये, जो, त्रसस्थावर नामकर्मका उदय विग्रह-गतिमैं भी है । तिस विना होय तौ मुक्तजीव ठहरै, तातैं ते भी आय गये ॥

आगैं, द्वीद्रिय आदि ऐसा कह्या तहां आदिशद्वमैं कहांतांई गिणनां <sup>१</sup> ताकी संख्याकी मर्यादा जनावनेकूं नियमका सूत्र कहे हैं— व च-नि का

पान

१२६

#### ॥ पंचेंद्रियाणि ॥ १५ ॥

याका अर्थ-- इंद्रिय पांच है ॥ इंद्रियगव्दका अर्थ तौ पहले कह्याही था, जो इंद्र कहिये आत्मा संसारी जीव ताका लिंग कहिये जनावनेका चिन्ह । तथा इंद्र जो नामकर्म ताकरि रचे जे आकार ते इंद्रिय हैं । वहुरि पंच शब्दकरि नियम किया, जो इंद्रिय पांचही है, हीनाधिक नाही । इहां अन्यमती कहै, जो, कर्मइंद्रिय कहिये वचन, हाथ, पाद, पायु, उपस्थ इनिका भी ग्रहण करना चाहिये । ताकूं कहिये, इहां न चाहिये । जातें इहां आत्माके उपयोगका प्रकरण है । तातें उपयोगके कारणही ग्रहण करना चाहिये । क्रियाके साधन नाही कहे । जो क्रियासाधन भी कहिये तौ अनवस्था आवे । अंगोपांग नामा नामकर्मतें रचे जे क्रियाके साधन ते सर्वही ग्रहण करने चाहिये । वचनादिक पांचही ग्रहण कैसे होय ? ॥ आगैं, तिनि इंद्रियनिके भेद दिखावनेकूं सुन्न कहे हैं---

#### ॥ द्विविधानि ॥ १६ ॥

याका अर्थ-- जे इंद्रिय कहे ते द़व्येंद्रिय भावेंद्रियकारे दोय प्रकार हैं ॥ इहां विधशब्द है सो प्रकारवाची है । ताका समास ऐसा होय है, दोय प्रकार जाके ताकूं द्विविध कहिये दोय प्रकार हैं । ऐसा अर्थ भया । ते कौन १ द्रव्येंद्रिय भावेंद्रिय ऐसैं ॥

तहां द्रन्येंद्रियके स्वरूपका निर्णयके अर्थि सूत्र कहे हें---

सर्वार्थ-

सि दि

रीका

भा २

# ॥ निर्वृत्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम् ॥ १७ ॥

याका अर्थ-- निर्वृति उपकरण ऐसै दोय प्रकार दृव्येंद्रिय है ॥ तहां जो कर्मकरि रची होय ताक़ूं निर्वृति कहिये। सो दोय प्रकार है । बाह्य निर्वृति अभ्यंतर निर्वृति । तहां जो उत्सेघ अंगुळके असंख्यातवे भाग परिमाण शुद्ध जे अत्साके प्रदेश, ते न्यारे न्यारे नेत्र आदि इंद्रियनिके आकारकरि अवस्थित होय तिनिकी वृत्ति सो तौ अभ्यंतरनिर्वृति इ । बहुरि तिनि आत्माके प्रदेशनिविर्पे इंद्रिय है नाम जिनिके ऐसै जे न्यारे न्यारे आकार नामकर्मके उदयकरि निपजाये है । बहुरि तिनि आत्माके प्रदेशनिविर्पे इंद्रिय है नाम जिनिके ऐसै जे न्यारे व्यारे आकार नामकर्मके उदयकरि निपजाये है अवस्थाविशेष जिनिकै ऐसे ते पुद्गलके संचय ससूह सो बाह्य निर्वृति है । बहुरि जो निर्वृतीका उपकार करे सो उप-करण भी दोय प्रकार है । अभ्यंतर उपकरण बाह्य उपकरण । तहां काला घौला जो नेत्रनिविर्पे मंडल गोलाकार आदि है सो तौ अभ्यंतर है । वहुरि वांफणी तथा नेत्र जाकै ढकै ऐसे डोला इत्यादि बाह्य उपकरण है । तैसेही अन्य इंद्रियके जानने ॥

ব च~

नि का

पान

१२७

**.**\*1

आगैं भावेंद्रियकूं कहिये हैं । ताका सूत्र ---

### ॥ लब्ध्युपयोगौ भावेन्द्रियस् ॥ १८ ॥

याका अर्थ-- लब्धि उपयोग ए दोऊ भाव इंद्रिय हैं ॥ तहां ज्ञानावरणके क्षयोपशमके विशेषकी प्राप्ति सो लब्धि हैं । बहुरि जाके निकट होतें आत्मा द्रव्य इंद्रियरूप निर्वृतिव्यापार करें प्रवर्ते ऐसा जो, लब्धि जाकूं निमित्त होय ऐसा जो आत्माका परिणाम सो उपयोग है । भावार्थ जो ज्ञेयके आकार परिणमनरूप ज्ञान होय सो उपयोग कहिये ऐसै ए दोऊ भावेंद्रिय हैं । इहां कोई पूछे है, जो, उपयोग तौ इंद्रियका फल है ताकूं इंद्रिय कैसे कहिये ? ताका समाधान, जो कारणका धर्म होय ताकूं कार्यविर्षे भी देखिये है । ऐसे घटके आकार परिणम्या ज्ञानकूं घट ऐसा कहिये ऐसे है । बहुरि इंद्रियशच्दका स्वार्थ है सो भी उपयोगविर्षे मुख्य है तातें भी इंद्रिय कहिये । जैसें इंद्र कहिये आत्मा ताका लिंग होय ताकूं इंद्रिय कहिये, सो यहू भी अर्थ उपयोगविर्षे मुख्यपणें हैं । जातें ऐसा कह्या है, जो, उपयोगलक्षण जीव है । सो यातें उपयोगकूं इंद्रिय कहना न्याय्य है ॥

आगैं कहे जे इंद्रिय तिनिकी संज्ञा तथा अनुऋम प्रतिपादनेके अर्थि सूत्र कहै हैं-

सर्वार्थ-सि द्धि टी का

म २ 🏈

### ॥ स्पर्शनरसनघाणचक्षुःश्रोत्राणि ॥ १९ ॥

व च–

नि का

पान

१२८

याका अर्थ— स्पर्शन रसन घ्राण चक्षु श्रोत्र ए पांच इंद्रियनिके नाम हैं ॥ इनिके नामनिका निरुक्ति अर्थ कहिये है । लोकविपें इंद्रियनिकै पराधीन विवक्षा देखिये है । जैसें लोक कहै है मै इनि नेत्रनिकरि नीकै देखूं हूं । तथा मै इनि काननिकरि भंळे सुणूं हूं । तातें परतंत्रपणातें स्पर्शनादिकके करण अर्थपणां है सोही कहिये है। वीर्यांतराय मतिज्ञानावरण कर्मका क्षयोपशम वहुरि अंगोपांगनामा नामकर्मके उदयके लाभके आलंवनतें आत्मा जाकरि विपयकूं स्पर्शे ताकूं स्पर्शन कहिये । ऐसैंही जार्कार अपने विपयकूं आखादे ताकूं रसन कहिये । ऐसैंही जाकरि सूंघे ताकूं घ्राण कहिये । ऐसैंही जाकरि देखे ताकूं चक्षु कहिये । ऐसैंही जाकरि सुणै ताकूं श्रोत्र कहिये । बहुरि लोकविपें खतंत्र कहिये खाधीन विवक्षा भी है। जैसै लोक कहै है ए मेरे नेत्र नीकै देखे हैं। ए मेरे कान नीकै सुणै हैं इत्यादि। तातें खतंत्र अर्थ कीजिये तव कर्ता अर्थ भी होय है । जैसैं जो विपयकूं स्पर्शे सो स्पर्शन कहिये । ऐसैंही जो आखादै ताकूं रसन कहिये । सूंवै ताकूं व्राण कहिये । देखे ताकूं चक्षु कहिये । सुणै ताकूं श्रोत्र कहिये । इनिका सूत्रमैं संज्ञाका अनुकम है । सो एकेंद्रि-यादि जीवनिकै एक एक वधै ताका अनुक्रम जनावनेके अर्थि है सो आगै कहसी ॥ इहां विजेप, जो, स्पर्शनका आदिविपें ग्रहण किया है । जातें यह शरीरव्यापी है । रसन घ्राण चक्षु अल्पव्यापी है । बहुरि श्रोत्र अंतमें कह्या, जातें यहु वहु उपकारी है । धर्मश्रवणादि उपकार यातें प्रधानताकरि है । वहुरि इनि इंद्रियनिकेविर्वे परस्पर भेद भी है । जातें अपने अपने विपयकूं ग्रहण करे हैं । वहुरि अभेद भी है । जातें भाव इंद्रिय तौ एक आत्माहीका परिणाम है । द्रव्यइंद्रिय एक पुद्गलका परिणाम है ॥

आगें इनि इंद्रियनिके विपय दिखावनेके आर्थ सूत्र कहै हैं-

॥ स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दास्तदर्थाः ॥ २० ॥

याका अर्थ— स्पर्श रस गंध वर्ण शब्द ये पंचेंद्रियनिके पांच विपय हैं ॥ इहां स्पर्शादिशब्दनिकै द्रव्यपर्यायकी प्रधानविवक्षाविपें कर्मसाधन तथा भावसाधन जानना । तहां द्रव्यप्रधान विवक्षाविपें तौ कर्मसाधन है । जो स्पर्शिये ताकूं स्पर्श कहिये । आस्वादिये ताकूं रस कहिये । सूंघिये ताकूं गंध कहिये । वार्णिये ताकू वर्ण कहिये । जो शब्दरूप होय ताकूं शब्द कहिये । बहुरि पर्यायकी प्रधानविवक्षाविपें भावसाधन है । स्पर्शना सो स्पर्श है । रसना सो रस है ।

सर्वार्थ-सि द्धि टी का

क्ष २

| +0000000 | सूंघना सो गंध है । वर्णना सो वर्ण है । शब्द होना सो शब्द है । बहुरि इनिका अनुक्रम इंद्रियनिके अनुक्रमतैं कह्या है ॥<br>आगें कहै हैं, जो मन अनवास्थित है तातें यहू इंद्रिय नाही । ऐसैं याके इंद्रियपणां निषेध्या है । सो कहा यहु<br>मन उपयोगका उपकारी है की नांही है ? तहां कह्या जो उपकारी है मनविनां इंद्रियनिकै विषयनिविषें विशिष्ट अपने<br>प्रयोजनरूप प्रवृत्ति नाही होय है । तब पूछे है, मनकै अर इंद्रियनिकै सहकारी मात्रही प्रयोजन है कि कछू और भी<br>प्रयोजन है ? ऐसैं पूछे मनका प्रयोजन दिखावनेकूं सूत्र कहे हैं-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | ॥ श्रुतमनिन्द्रियस्य ॥ २१ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|          | याका अर्थ आनिंद्रिय कहिये मन ताका रुरुत कहिये रुरुतज्ञानगोचर पदार्थ है सो विषय है प्रयोजन है ॥ रुरुत<br>ज्ञानका विषय जो अर्थ ताक्ट्रं रुरुत कहिये । सो अनिंद्रिय कहिये मन ताका विपय है । जातैं पाया है रुरुतज्ञानावरण<br>कर्मका क्षयोपशम जानै ऐसा जो आत्मा ताकै सुणै पदार्थविषें मनका अवळंबन स्वरूप ज्ञानकी प्रवृत्ति है । अथवा<br>रुरुतज्ञानक्र्रं भी रुरुत कहिये है । सो यह ज्ञान आनिंद्रियका अर्थ कहिये प्रयोजन है । यहु प्रयोजन मनकै स्वाधीनही<br>साध्यरूप है । इंद्रियनिका आधीनपणां यामैं नाही है । इहां कोई कहै सुननां तौ श्रोत्र इंद्रियका विषय है । ताका<br>समाधान, जो सुननां तौ श्रोत्र इंद्रियका विपय है सो तो मतिज्ञान है तिस पिछै जीवादि पदार्थ विचारिये सो<br>रुरुतज्ञान है । सो मनहीका विषय है ॥<br>अगैं, न्यारे न्यारे विषय जिनके ऐसे कहे जे इंद्रिय, तिनिके स्वामीपणांका निर्देश किया चाहिये । तहां पहली<br>कह्या जो स्पर्शन इंद्रिय ताका स्वामीपणांके नियमकै आर्थ सूत्र कहै हैं |
| 0        | ॥ वनस्पत्यन्तानामेकम् ॥ २२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|          | याका अर्थ- वनस्पति है अंत जिनिकै ऐसे जे पूर्वोक्त पृथिवी अप् तेज वायु वनस्पति तिनिकै एक कहिये एक स्पर्शन इंद्रिय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ž        | है " पर रनिये परना राफीन तंतिय सो पशितीनें त्रगाय तनस्पतिपर्यंत जीवनिके जातनां । तिस रूपर्शन इंदियका उत्पत्तिकारण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

सर्वार्थ-

सि द्धि

री का

श्र. २

व च-

नि का

पान

१२९

1\*

है ॥ एक कहिये पहला स्पर्शन इंद्रिय सो पृथिवीतैं लगाय वनस्पतिपर्यंत जीवनिकै जाननां । तिस स्पर्शन इंद्रियका उत्पत्तिकारण कहिये है । वीर्यातराय स्पर्शन इंद्रियावरणनामा ज्ञानावरण कर्मके क्षयोपशम होतैं बहुरि अवशेष इंद्रियज्ञानावरणकर्मका सर्व-घातिस्पर्द्धकनिका उदय होतैं बहुरि शरीरनामा नामकर्मके उदयके लाभका अवलंबन होतैं एकेंद्रियजाति नामकर्मके उदयके वश-वर्तिपणां होतैं जीवकै एक स्पर्शन इंद्रिय प्रकट होय है । तातैं स्पर्शन इंद्रियके स्वामी पांच स्थावरकायके जीव है । ऐसैं जाननां ॥ आर्गे, अन्य इंद्रियनिके स्वामी दिखावनेकै आर्थि सूत्र कहै हैं—

सर्वार्थ-

सि दि

री का

क्ष २

प्रतिपत्तिके आर्थि सूत्र कहे हें---

#### ॥ क्रमिपिपीलिकाभ्रमरमनुष्यादीनामेंकैकवृद्धानि ॥ २३ ॥

याका अर्थ— क्रमि कहिये ळट आदिक, पिपीलिका कहिये कीडी आदिक, भ्रमर कहिये भौरा आदिक, मतुष्य आदिक इनिकै स्पर्शन, पीछै एक एक इंद्रिय बधती है ॥ एक एक ऐसा वीप्सा कहिये वारवार कहनेके अर्थमैं दोय बार एकशब्द कह्या है । तहां क्रमिक्त्रं आदिकारे अरु इंद्रियविपें स्पर्शनक्त्रं आदिकरि एक एक बधता जोडनां । बहुरि आदिशब्द सर्वकै जुदा जुदा कहनां । इहां क्रमि कहिये लटक्त्रं आदिकरि जीवनिकै रसनकरि अधिक स्पर्शन है । स्पर्शन रसन ए दोय इंद्रिय हैं । बहुरि पिपीलिका कहिये कीडी आदिक जीवनिकै रसनकरि अधिक स्पर्शन है । स्पर्शन रसन ए दोय इंद्रिय हैं । बहुरि पिपीलिका कहिये कीडी आदिक जीवनिकै स्पर्शन रसन घ्राण ऐसे तीन इंद्रिय हैं । बहुरि भ्रमर आदिक जीवनिकै स्पर्शन रसन घ्राण चक्षु ऐसे च्यारि इंद्रिय है । बहुरि मनुष्य आदि जीवनिकै स्पर्शन रसन घ्राण चक्षु श्रोत्र ऐसे पांच इंद्रिय हैं । ऐसे एकएक बधता यथासंख्य जाननां । इनकी उत्पत्ति स्पर्शनकी उत्प-त्तिकी ज्यों कर्मनिके निमित्ततें हो है । तहा आगे औगे जे इंद्रिय जिनिकै नाही, तिनिकै तिनि इंद्रियावरण कर्मका सर्वधातिस्पर्द्धिकनिका उदय जानि लेना ॥ आगें ए कहे जे दोय भेदरूप तथा इंद्रियभेदकरि पंचप्रकार संसारी जीव तिनिविषें पंचेंद्रियके भेद न कहे, तिनिकी

॥ सञ्ज्ञिनः समनस्काः ॥ २४ ॥

याका अर्थ--- पंचेंद्रिय जीवनिविपें जे मनसहित हैं ते संज्ञी हैं ॥ मन तौ पूर्वें कह्या, सो जाननां । तिस मनकारी सहित होय जे समनस्क ते संज्ञी हैं । संज्ञीके कहनेकी सामर्थ्यहीतें अवशेप संसारी जीव रहे ते असंज्ञी हैं ऐसा सिद्ध भया । तातें याका न्यारा सूत्र न कह्या । इहा कोई तर्क करे है, जो, संज्ञी ऐसा कहनेतेंही अर्थ तौ आय गया । ताका समनस्क ऐसा विशेपण तौ अनर्थक है । जातें मनका व्यापार हितकी प्राप्ति अहितका परिहारकी परीक्षा करना है, सो संज्ञा भी सोही है । ताका समाधान, जो, ऐसा कहनां युक्त नांही । जातें संज्ञा ऐसा शब्दके अनेक अर्थ हैं तहां व्यभिचार आवे है । तहा प्रयम तौ संज्ञा नामक्यं कहिये है सो नामरूप संज्ञा जाके होय सो संज्ञी ऐसा कहनेतें सर्वही प्राणी नामसहित हैं तहां अतिप्रसंग भया । बहुरि कहै संज्ञा संज्ञानं कहिये भले ज्ञानक्यं कहिये है । तौ तहां भी व <del>च</del>-निका पान

आतिप्रसंग है । जातें संज्ञान सर्वही प्राणिनिकै हे बहुरि आहार आदिके अभिळाषकूं भी संज्ञा कहिये है तहां भी अतिप्रसंगही होय है । जातें यह भी सर्वही प्राणीनिकै पाईये है । तातें समनरूत विशेषण सफळ है । बहुरि ऐसै कहे गर्भके विषें तिष्ठता जीव तथा अंडेविपें तिष्ठना तथा मूर्छित भया तथा सूता इत्यादि अवस्थारूप प्राणीनिकै हित अहितकी परीक्षाका अभाव होतें भी मनके सद्भावतें संज्ञीपणा वणे है ॥ इहां विशेष, जो, शिक्षा किया आळापका ग्रहणरूप संज्ञा जाकै होय सोही संज्ञी है । बहुरि केई कहे हैं, जाकै स्मरण होय सो संज्ञी है, तहां ऐसा जाननां, जो, स्मरणसामान्य तौ सर्वही प्राणीनिकै है । तत्कालका हूवा बच्चा माताके स्तनकूं लगि जाय है, सो पूर्व आहार करही आया है । तातें आहारकी अभिलापारूप संस्कारका ह्वा बच्चा माताके स्तनकूं लगि जाय है, सो पूर्व आहार करही आया है । तातें सो अभिलापारूप संज्ञा तौ सर्वहीकै स्मरण सामान्य है । बहुरि स्मरणविवैज्ञविकै अनेक जन्ममें अनुभवता आया है । सो अभिलापारूप संज्ञा तौ सर्वहीकै स्मरणसामान्य है । बहुरि स्मरणविशेष सो शिक्षा किया आलापविषें है, सो तौ हैही । ऐसै जीवका स्वरूप तत्त्व स्वलक्षण भेद इंद्रिय मन अर इंद्रिय मनके विषय स्वामी कहे, ते सामान्य तौ संग्रहनय– करि विशेप व्यवहारनयकरि दोऊ प्रमाणकरि जानने ॥

सर्वार्थ

सि क्वि

रीका

भा २

ਰ ਚ–

नि का

पान

१३१

आगै पूछे है, हिताहितका विचार प्राणीनिकै मनके विचारपूर्वक है, तौ नवा शरीरप्रति ग्रहणकूं उद्यमी भया अगिला शरीर छूटि गया तब मन तौ है नांही, तौ याके कर्मका आस्रव होय है। सो कांहेतैं हो है ? ऐसैं पूछैं उत्तर कहे हैं—

### विग्रहगतौ कर्मयोगः ॥ २५ ॥

याका अर्थ— विग्रहगति कहिये अंतरालविपें अनाहारक अवस्थामें कार्मणयोग है ॥ विग्रहनाम देहका है । ताकै आर्थि जो गति कहिये गमन करें, ताक़ूं विग्रहगति कहिये । अथवा विग्रह कहिये व्याघात कर्मका आसव होतें भी नोकर्मपुद्गलका निरोध कहिये रुकना । ऐसें विग्रहकरि गमन करें सो विग्रहगति है । बहुरि सर्व शरीरनिका बीजभूत उत्पत्ति करणहारा शरीर सो कार्मण शरीर है । ताक़ूं कर्म कहिये । बहुरि योग वचन मनकायकी पुद्गलवर्गणा है निमित्त जाक़ूं ऐसा आत्माके प्रदेशनिका चलाचलपणां है । तिस कार्मणशरीरकरि किया जो योग, सो विग्रहगतिविषें है । ऐसा विग्रहगतिविषें कर्मका ग्रहण भी होय है । बहुरि देशांतरका संक्रमण भी होय है ॥ इहां विशेष, जो कोई कहै है, आत्मा तौ सर्वगति है ताकै गमनकिया नाही । बहुरि पूर्वशरीर छूट्या तब उत्तरशरीर धाप्या तब अंतराल भी नाही । ताका समाधान, जो, आत्मा गमनकियासहित प्रत्यक्ष दीखै है । जातें आत्मा शरीरप्रमाण है सो तौ अन्र-भवगोचर है । बहुरि शरीरके साथि याका गमन है । बहुरि अन्यशरीरग्रहण करे तब अंतरालमें कार्मणशरीर न होय तौ तौ तहां मुक्तजीववत् कर्मका ग्रहण भी न होय, तब नवीन शरीर काहेकूं धारै ' तातें गमन भी करै है अरु अंतरालमें कार्मणयोग भी है । यह निश्चय है ॥ आगैं, देशांतरमैं गमन करता जे जीवपुद्गल तिनिकै गमन श्रेणीबंघ सीघा होय है कि जैसें तैसें' ऐसें पूछै सूत्र कहै हैं---

सर्वार्थ

सि दि

टी का

म्र २

#### ॥ अनुश्रेणि गातिः ॥ २६ ॥

व च--

नि का

पान

१३२

ę

याका अर्थ— जीवनिका तथा पुद्गलनिका गमन आकाशके श्रेणीबंध प्रदेशनिविर्षेही होय है, विदिशारूप न होय है॥ लोकके मध्यतैं लगाय ऊर्ध्व अधः तिर्यक् आकाशके प्रदेशनिका अनुक्रमतैं पंक्तिरूप अवस्थान ताक्नं श्रेणी कहिये । इहां अनुशच्द श्रेणीके अनुकमकूं कहै हैं । जीवकी तथा पुद्गलनिकी गति सीधी होय है ऐसा अर्थ है । इहां कोई पूछे है, जीवका तौ अधिकार है, इहां पुद्गलका ग्रहण कैसें किया १ ताका उत्तर, जो, इहां गमनका ग्रहण है सो गमन जीवकै भी है पुद्गलकै भी है । तातें दोऊका ग्रहण करना । जो जीवनिहीकै गति मानिये तौ गतिग्रहण अनर्थक होय जातें गतिका अधिकार हैही । वहुरि उत्तरसूत्रविपैं जीवका ग्रहण है तातें इहा पुद्गलकी भी प्रतीति होय है । वहुरि कोई पूछे है, चंद्रमा आदि ज्योतिपी देवनिकै मेरूकी प्रदक्षिणाके कालविपें तथा विद्याधरादिकके विनाश्रेणी भी गमन है । ऐसें कैसें कह्या १ जो, श्रेणीवंधही गमन है । ताका उत्तर- इहां कालका तथा क्षेत्रका नियमकरि कह्या है । तहा जीवनिकै मरणका कालमें अन्यभवकूं गमन हो है । तथा मुक्तजीवनिकें ऊर्ध्व गमन हो है तिस कालमैं श्रेणीरूपही गमन हो है । तहां तौ कालनियम हैं। वहुरि ऊर्ध्वलोकतें अधोलोक अधोलोकतें ऊर्ध्वलोक तिर्यक् लोकतें नीचै उपरि गमन करें सो श्रेणी-रूपही करें । तथा पुद्गलका परमाणू एक समयमें चौदा राजू गमन करें सो सीधाही गमन करें है । ऐसें देशका नियम है । वहुरि औरप्रकार गमन है सो नियम नाहीं सीधा भी होय वक्र भी होय ॥ आगें तिसहीका विशेप जाननेके आर्थि सूत्र कहे हे ॥

#### ॥ अविग्रहा जीवस्य ॥ २७ ॥

याका अर्थ— मुक्तजीवकी गति अविग्रहा कहिये वक्रताकरि रहित है । श्रेणीवंध गति करि एक समयविपें सिद्ध– क्षेत्रविपें जाय तिष्ठे है ॥ विग्रहनाम व्याघातका है । ताकूं कौटिल्य कहिये वक्रता भी कहिये । ऐसा विग्रह जहां नाहीं सो अविग्रह कहिये । ऐसी अविग्रह गति है, सो मुक्तजीवकै है । इहां मुक्तजीवका नाम कैसैं जानिये <sup>9</sup> जो अगले सूत्रमैं संसारीका नाम है, तातें जानिये यहां मुक्तजीव है । बहुरि इहां कोई तर्क करे है, अनुश्रेणि गति है, इस सूत्रकारेही अन्य गतिका निपेध भया, फेरि इस सूत्रकारि कहा प्रयोजन रह्या <sup>9</sup> ताका समाधान, पूर्वसूत्रविर्षे अनुश्रेणि गति तौ कही । तहां इस सूत्रकरि ऐसा जानिये, जो, कहूं श्रेणीविना भी गमन है, ताकै अर्थि यह सूत्र है । इहां फेरि कहै, देश– तहां इस सूत्रकरि ऐसा जानिये, जो, कहूं श्रेणीविना भी गमन है, ताकै अर्थि यह सूत्र है । इहां फेरि कहै, देश– कालका नियम तहांही कह्या है । ताकूं कहिये, सूत्रविर्षे देशकालका नियम कह्या नाही, तातें इस सूत्रतें जान्या जाय है॥ . आगैं, जो कर्मके संगते रहित असंग जो आत्मा ताकै तौ प्रतिबंधरहित लोकके अंततांई गमनकालके नियमरूप जानिये है । बहुरि देहसहित जो संसारी जीव है ताकी गति प्रतिबंधसहित है कि मुक्त आत्माकी ज्यौं सीधी है ? ऐसैं पूर्छे सूत्र कहै हैं—

सर्वार्थ-

सि द्धि

रीका

भा. २

# ॥ विग्रहवती च संसारिणः प्राक् चतुर्भ्यः ॥ २८ ॥

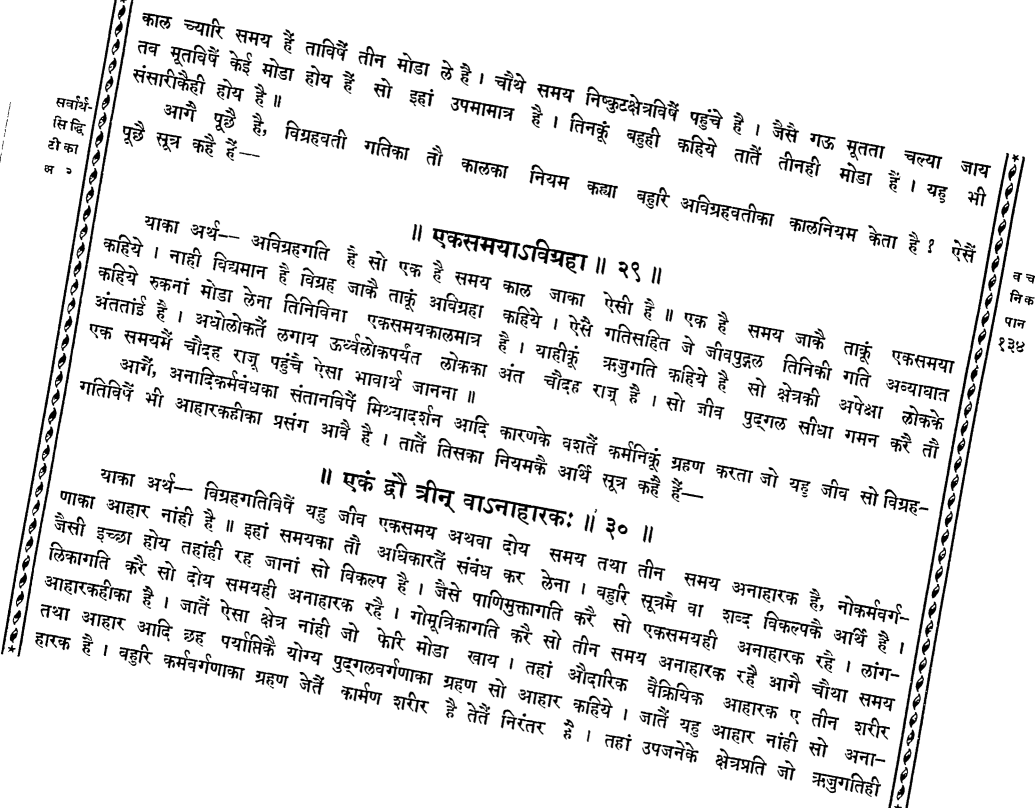
व च-

नि का

पान

१३३

याका अर्थ- संसारी जीवकी गति विग्रहसहित हैं मोडा खाय है । तहां च्यारि समयकै पहली पहली तीन मोडारूप है ॥ इहां प्राक् चतुर्भ्यः ऐसा शब्द तौ काल जो समय ताका नियमकै आर्थि है । प्राक् शब्दका मर्यादा अर्थ है। तहां चौथा समय पहली विग्रहवान् गति हो है। चौथाविपैं विग्रह कहिये मोडा नाही है। इहां पूछे है, जो, चौथे समय विग्रहगति काहेतैं नांही ? ताका उत्तर, जो, प्राणी, सर्वोत्कुप्ट विग्रह है निमित्त जाक़ं ऐसा क्षेत्रक़ं निष्कुट ऐसी संज्ञा है, तहां उपजनां होय तहां अनुश्रेणिका अभावते इपुगतिका अभाव होतें निष्कुटक्षेत्र पहुंचनेक्रं तीन जामैं मोडा ऐसा त्रिविग्रहगति आरंभे हैं । तिस सिवाय ऐसा क्षेत्र नाही जामैं मोडा खाय पहूंचे । तातें तीनही समय विग्रह है । चौथे समयमैं नांही । इहां सूत्रमैं चशब्द है सो संसारीकी गति विग्रहसहित भी है विग्रहरहित भी है ऐसा समुचयकै अर्थि है ॥ इहां विशेष, जो, गति कही तिनकी संज्ञा आगमविषें ऐसी है इषुगति, पाणिमुक्ता, लांगलिका, गोमुत्रिका । तहां इपुगति तौ विग्रहरहित है । ताका दृष्टांत जैसैं इषु कहिये तीर चालै सो सीधा ठिकाणें पहुचै तैसैं इषुगति है। याका काल एकसमयही है। सो संसारीनिकै भी हो हैं। बहुरि मुक्तजीवकै भी हो है। बहुरि पाणिमुक्ता विषें एक मोडा हो है । याका काल दोय समय है । तहां जैसैं पाणि कहिये हाथ ताविषें जलादिक द्रव्य होय ताकूं क्षेपिये तब एक मोडा ले, सो यहु संसारीकैही होय है । बहुरि लांगलिका गति है ताविपैं दोय मोडा ले हैं । याका काल तीन समय है । जैसे लांगल नाम हलका है ताके दोय मोडा होय है यहु भी संसारीकेही है । बहुरि गोमूत्रिका गतिका



करै तौं आहारकही हैं । बहुरि विग्रहगतिविर्षे तीन समय अनाहारक रहे हैं । ऐसैं गमनविशेपका निरूपण छह सूत्रनिकारी किया ॥ आगैं, ऐसैं भवांतरने गमन करता जो जीव ताकै नवीन शरीरकी उत्पत्तिका प्रकार प्रतिपादनकै अर्थि सूत्र कहे हैं—

Ŷ

वच-

नि का

पान

१३५

### ॥ सम्मूर्छनगर्भोपपादा जन्म ॥ ३१ ॥

सर्वार्थं

सि जि

टी का

87 P.

1

Q

याका अर्थ--- जीव नवीन शरीर धरे है ताके जन्म तीन प्रकार हैं । संमूर्छन गर्भ उपपाद ऐसें ॥ तहां ऊर्ध्व अधो तिर्यक् ऐसै तीन जे लोक तिनिविपैं जहां तहां अवयवसहित देह बनि जाय ताक़ूं संमूर्छन कहिये । संमूर्छन शब्दका अर्थ अवयवका कल्पन है ॥ बहुरि स्त्रीके उदरविपैं वीर्यलोहीका गरण कहिये मिश्रित होनां मिलनां सो गर्भ है । अथवा माताकरि उपयुक्त किया जो आहार ताका जाविपैं गरणा कहिये निगलना होय सो गर्भ कहिये ॥ बहुरि जाविपैं प्राप्त होयकरिही उपजे उठे चलै ऐसा देवनारकीनिका उपजनेका स्थान ताक़ूं उपपाद कहिये ॥ ए तीन संसारी जीवनिकै जन्मके प्रकार हैं । सो शुभ अशुभ परिणामकै निमित्ततैं बंध्या जो कर्म ताके भेदनिके उदयकारि किये होय हैं । इहां विशेप, जो, एकजन्मके भेद सामान्यपणैं किये हैं इनिहीकै विशेषकरि भेद कीजिये तौ अनेक हें । बहुरि गर्भजन्म तथा उपपादजन्मके कारण तौ प्रगट हैं । वहुरि संमूर्छन जन्मके बाह्य कारण प्रत्यक्षगोचर नांही भी हैं । जहां तहां उत्पत्ति होय जाय है ऐसैं जाननां ॥

आर्गे, अधिकाररूप किया जो संसारके भोगनेकी प्राप्तिका आश्रयभूत जन्म, ताकी योनिके भेद कह्या चाहिये । ऐसैं पूछें सूत्र कहे हैं---

# ॥ सचित्तशीतसँवृताः सेतरा मिश्राश्चेकशस्तद्योनयः ॥ ३२ ॥

याका अर्थ- सचित्त शीत संवृत इनितैं इतर अचित्त उष्ण विवृत वहुरि तीन्रूंहीकै मिश्रतैं ऐसैं नव भेद योनिके हैं । आत्माका चैतन्यका विशेषरूप परिणाम सो तो चित्त है । तिस चित्तकारे सहित होय सो सचित्त कहिये । बहुरि शीत है सो रुपर्शका विशेप है । जैसैं वर्णका भेद शुक्र । तहां शीत ऐसा द्रव्यवचन भी है । गुणवचन भी है । तातें शीत कहनेतें शीतल द्रव्य भी लेना । बहुरि संवृत नाम आच्छादित ढकेका हे । जाका प्रदेश लखनेमैं न आवै । बहुरि इतरकरि सहित होय ताक्रूं सेतर कहिये । प्रतिपक्षी सहित होय ते अचित्त उष्ण विवृत्त बहुरि दोऊ मिल्रै तहां मिश्र कहिये । सचित्ताचित्त शीतो्ष्ण संवृतविवृत्त ऐसैं नव भये । इहां सूत्रमैं चशच्द है सो मिश्रक्रूं भी योनिही कहै है ।

जो चशब्द न होय तौ सचित्तादिक कहे तिनिकाही विशेषण मिश्र शब्द ठहरै तातें मिश्र भी योनि है ऐसा समुच्चय चशब्द करे हैं । वहुरि एकश ऐसा शब्द हैं सो वीग्सा कहिये फेरि फेरि ग्रहणके अर्थमें हैं । सो मिश्रका ग्रहण तीनूं जायगा अनुक्रमरूप लेनां जनावै है । तातें ऐसा जान्या जाय है जो सचित्त, अचित्त, मिश्र, जीत, उष्ण, मिश्र, संवृत, विवृत, मिश्र ॥ वहुरि ऐसै मति जानू, जो, सचित्त शीत याका मिश्र इत्यादि । वहुरि सूत्रमैं तत् शब्द है सो ये योनि-जन्मके प्रकार है ऐसा जनावनेकूं है । ए नव योनि तीन प्रकार जन्म कहै तिनिहीके प्रकार है ऐसैं जाननां । इहां कोई कहै है, योनि अरु जन्मविपें भेद नाही- अविशेप है । ताका समाधान- आधार आधेयके भेदतें भेद है । इहां योनि तौ आधार है जन्मके प्रकार हैं ते आधेय हैं । जातें सचित्त आदि योनिके आधार आत्मा संमूर्छनादि जन्मकरि गरीर आहार इंद्रियादिककै योग्य पुद्गलनिक्नं ग्रहण करे है । तहा देवनारकीनिकी तौ अचित्तयोनि है । जातें इनिके उपजनेके ठिकाणे हैं ते पुद्गलके स्कंध अचित्त हैं । वहुरि गर्भज प्राणी है तिनिकी मिश्र योनि है । जातें इनिकै उपजनेके ठिकाणे माताके उद्रविंदें वीर्यलोही तौ पुद्गल है, सो अचित्त कहिये । वहुरि माताका आत्मा चित्तवान् है । तातें तिसकरि मिश्र कहिये । वहुरि संमूर्छन प्राणी हैं ते तीनूंही प्रकारके योनिमें उपजे हैं । केई तौ सचित्तयोनिविषें उपजे हैं । जैसै असाधारण इारीरवाले जीवनिकै एकही इारीरमैं बहुत जीव हैं । तातें परस्पर आश्रयतें सचित्त हैं । केई अचित्त-योनिविषें उपजे हैं । तिनिके उपजनेके ठिकाणे पुद्गलस्कंधही हैं । केई मिश्रयोनि है ॥ वहुरि देवनारकीनिकै तौ शीतोप्णयोनि है । तिनिके उपजनेके ठिकाणे केई तौ शीत हैं केई उष्ण हैं । वहुरि तैज-सकायके जीवनिकी योनि उष्णही है । अन्यप्राणी केई शीतयोनिमें उपजै हैं केई उष्णमें उपजै हैं केई मिश्रमें उपजै हैं । वहुरि देव नारकी एकेंद्रिय जीव इनिकी योनि तौ संवृत है । देवनारकी तौ संपुटमें उपजे हैं । एकेंद्रिय जीव भी ढकी योनिमेंही उपजे हैं । वहुरि विकलत्रय विवृतयोनिविपें उपजे हैं ॥ वहुरि गर्भज मिश्रयोनिविपें उपजे हैं । केई प्रदेश गूढ हैं केई प्रदेश उघडता हैं । इनिके भेद चवराशी ळाख हैं सो आगमविपें कह्या है । ताकी एक गाथा है ताका अर्थ-नित्य निगोद इतर निगोद वहुरि धातु कहिये पृथिवी आप तेज वायु ऐसै छह तौ सात सात लाख हैं । ताके बिया-छीस छाख भये । वहुरि तरु कहिये वनस्पति सो दस छाख हैं । ऐसैं एकेंद्रियकै तो वावन छाख भये । वहुरि विकल-त्रय वेंद्रिय दोय ढाख, तेंद्रिय दोय ढाख, चौइंद्रिय दोय ढाख ऐसै छह ढाख । वहुरि देव च्यारि ढाख, नारकी च्यारि 🕴 लाख, पंचेंद्रियतिर्यंच च्यारि लाख, मनुष्य चौदह लाख ऐसै पंचेंद्रियके छवीस लाख । सव मिली चवराशी लाख भये। इनिका विशेपखरूप प्रत्यक्षज्ञानीनिके गम्य है ॥ ×

ਰ ਚ–

नि का

पान

१३६

सर्चार्थ-

सि दि

री का

म. २

आगै, इस नव योनिसंकटविर्षे तीन प्रकार जन्म छेते जे सर्व संसारी प्राणी, तिनिके जन्मका नियमके आर्थि सूत्र कहे हैं-॥ जरायुजाण्डेजपोतानां गर्भः ॥ ३३ ॥ याका अर्थ— जरायुज अंडज पोत ए तीन प्रकारके प्राणीनिकै जन्म गर्भही है ॥ तहां जो जालवत् परिवरण कहिये सर्वार्थ-जारितैं वेष्ट्या होय बहरि जाविषैं मांस लोही फिरि रह्या होय सो तौ जरायु कहिये । तिसिविषैं जो उपजै सो जरायुज कहिये । बहुरि नख ऊपरिकी त्वचा सारिखा होय ऊपरि कठिण करडा होय त्वचामांही लोहीकरि वेष्टित होय गोला-कारसा होय सो अंड है । ताविषें उपजै ताक़ुं अंडज कहिये । बहुरि जो ऊपरि वेढ्याविनांही होय सो योनितैं निसर-ताई संपूर्ण अवयव शरीरसहित चलनादिककी सामर्थ्यसहित होय सो पोत कहिये । ए तीनूंही ंगर्भयोनि कहिये ॥ आगे पूछे है, जो जरायुज अंडज पोत जीवनिके तो गर्भतें उपजनेका नियम कह्या । अब उपपाद जन्म कौनके होय है ? ऐसें पूछे सूत्र कहे हें---॥ देवनारकाणामुपपादः ॥ ३४ ॥ याका अर्थ-- देवनारकी जीवनिकै उपपाद जन्म है ॥ देवनिकै बहुरि नारकीनिकै उपपादजन्म जाननां । औरजन्म नांही है ऐसा नियम जाननां ॥ आगे पूछे है, इनि सिवाय अन्य जीवनिकै कौनसा जन्म है ? ऐसैं पूछे सूत्र कहै हैं---॥ शेषाणां सम्मूर्च्छनम् ॥ ३५॥ याका अर्थ-- गर्भजन्म अरु देव नारकीसिवाय अन्य जीव रहे तिनिकै सम्मूच्र्छन जन्म है ॥ गर्भज बहुरि औप-पादिक जीवनिविनां अवशेप अन्य जीव रहे तिनिकै सम्मूच्छेन जन्म है । ऐसैं ए तीनूंही सूत्र नियमकै आर्थ हैं । दोन् तरफां नियम इनिकै जाननां ( कैसैं १ जरायुज अंडज पोतनिकैही गर्भजन्म है । अथवा इनिके गर्भही जन्म है । अन्य नांही । बहुरि देव नारकीनिकैही उपपाद जन्म है । अथवा इनिकै उपपाद जन्मही है । अन्य नांही । बहुरि अवशेष जीवनिकैही सम्मूर्च्छन जन्म है । अथवा इनिकै संमूर्च्छन जन्मही है अन्य नांही । ऐसैं दोऊ तरह नियम जाननां ॥ ऐसैं पांच सूत्रनिकरि जन्म अरु तिनि जन्मसहित जीवनिका निरूपण किया ॥ 1×1 **\*** 

सि दि

रीका

झ.२

व **च**-

नि का

पान

१३७

आगैं पूछे है, तिनि संसारी जीवनिकै तीन जन्म कहे तथा अनेक भेदनिसहित नवयोनि कहे । तिनिकै शुभ 🦿 ्अञ्चभ कर्मका उदयकरि निपजाये बहुरि बंधके फलके भोगनेके आधार शरीर कौन कौन है १ ऐसैं पूछै सूत्र कहै है– ॥ औदारिकवैक्रियिकाहारकतैजसकार्मणानि शरीराणि ॥ ३६ ॥ व च– नि का याका अर्थ— औदारिक वैक्रियिक आहारक तैजस कार्मण ए पांच शरीर कर्मफल भोगनेके आधार हैं ॥ पान विशिष्टनामकर्म कहिये शरीरनामा नामकर्म ताकै उदयतें भये ऐसे, शीर्यते कहिये गले शिडै झडै ते शरीर हैं । शरीर १३८ नामा नामकर्मकी प्रकृति औदारिकादिक हैं तिनिके उदयतें औदारिकादिककी प्रवृत्ति पाईये है । तातें ते पांच नाम हैं । तहां उदार नाम स्थूलका है । वडा दीखै ताकूं उदार कहिये सो उदारविपें भया होय सो अथवा उदार है प्रयोजन जाका ताक्तूं औदारिक कहिये । वहुरि अणिमादिक आठ गुण तिनिका ईश्वरपणाका योगतैं एक अनेक छोटा वडा शरीर अनेकप्रकार करणां सो विक्रिया कहिये । सोही है प्रयोजन जाका ताकूं वैक्रियिक कहिये । वहुरि सूक्ष्म पदार्थका निर्ण-यके अथिं तथा असंयमके दूरि करनेकी इच्छा करि प्रमत्त गुणस्थानवर्ती मुनिकरि रचिये सो आहारक है । वहुरि तेजका कारण अन्य देहकूं दीप्तिरूप करनेको निमित्त तथा तेजके विपें भया से। तैजस है । वहुरि कर्मनिका कार्य सो कार्मण है । कर्मके कार्य सर्वही शरीर है परंतु रूढीके वशतें विशेपपणांकरि कार्मणहीक्नं कर्मका कार्यरूप निरुक्ति करी है । इहां कोई पूछे, अन्य जरीरकूं कार्मण निमित्त है वहुरि कार्मणकूं कहा निमित्त है ? ताका समाधान, जो, कार्मणकूं कार्मणही निमित्त है । अथवा जीवके परिणाम मिथ्यादर्शनादिक निमित्त हैं ॥ आगे जैसें औदारिककी इंद्रियनिकरि उपलब्धि है यहु इंद्रियनिकरि ग्रहण होय है तैसें अन्यशरीरका ग्रहण काहेतें न होय है? ऐसें पूछे सूत्र कहें हें---

सर्वार्थ-

सि दि

री का

छन ⊃

#### ॥ परं परं सक्ष्मम् ॥ ३७ ॥

याका अर्थ— औदारिकतें अगिले अगिले शरीर सूक्ष्म हैं ॥ इहां परशब्दका अनेक अर्थ है । तो भी विवक्षातें व्यवस्थार्थके विपें गति है । वहुरि वीप्सा कहिये दोयवार परशब्द कद्या सो औदारिक तो स्थूल है, यातें सूक्ष्म वैक्रियिक है, यातें सूक्ष्म आहारक है, यातें सूक्ष्म कार्मण है, ऐसें जाननेके आर्थि है ॥

Í×

अागे कहै हैं, की, कोई जानैगा, जो, ये शरीर परै परै सूक्ष्म है, तौ प्रदेश कहिये परमाणू भी इनिविषैं थोरे थोरे होइंगे । ऐसी आशंकाकूं दूरि करनेकै आर्थि सूत्र कहै हैं---

सर्वार्थ-

सि दि

टी का

म २

॥ प्रदेशतोऽसङ्ख्येयगुणं प्राक् तैजसात् ॥ ३८ ॥

वच-

नि का

पान

१३९

याका अर्थ — तैजसँतै पहले पहले शरीर औदारिकतैं लगाय आहारकतांईविषें परमाणु असंख्यात असंख्यात गुणे हैं ॥ प्रदेश नाम परमाणूका है । बहुरि संख्यासूं अतीत होय ते असंख्यात हैं । सो जहां असंख्यातका गुणाकार होय ताकूं असंख्येयगुणां कहिये । सो इहां परमाणूनितैं असंख्यातगुणां कहना, अवगाहना न लेनी । बहुरि परं परं इस शब्दकी पहले सूत्रतैं अनुद्यति लेणी । बहुरि कार्मणतांईके निषेधकै आर्थि प्राक्त तैजसात ऐसा कह्या । तातैं ऐसा अर्थ भया, जो, औदारिकके परमाणूनितैं तौ असंख्यातगुणे परमाणू वैक्रियिकविपैं बहुरि वैक्रियिकतैं असंख्यातगुणे आहारकविपैं हे । इहां कोई पूछे, असंख्यातके भेद असंख्यात हैं तहां गुणाकार कैसा असंख्यातका लेनां ? ताका समाधान, इहां पल्योपमका असंख्यातवा भागका गुणाकार लेना ॥ फोरि कोई पूछे है, जो, परै परै सूक्ष्म कहे अर परमाणू बहुत बहुत कहे सो ऐसैं तौ परै परै बडे चाहिये । ताका उत्तर, जो बंधनिका विशेष ऐसाही है, जो खैचि गाढा बांधे तौ छोटा होय जाय, ढीला बांधे तौ बडा दीखे जैसे रूईका पिंड तौ बडा दीखे बोझ थोडा । बहुरि लोहका पिंड छोटा दीखे बोझ बहुत ऐसै जाननां ॥

आगै, अगिले दोय शरीर तैजस कार्मण तिनिर्में परमाणु इनिसमान हैं, कि कछ विशेष है ? ऐसैं पूछे उत्तर कहे हैं-

# ॥ अनन्तगुणे परे ॥ ३९ ॥

याका अर्थ--- अगिले दोऊ तैजस कार्मण शरीरविषें परमाणु पहलेतें अनंतानंतगुणे हैं ॥ इहां प्रदेशतः ऐसी तौ पहले सूत्रतें अनुद्वत्ति लेणी । तातें आहारकतें तैजसविषें परमाणु अनंतगुणे हें । बहुरि तैजसतें अनंतगुणे कार्मणविषें हैं । इहां गुणाकार अभव्यराशितें अनंतगुणां सिद्धराशिके अनंतवे भाग ऐसा अनंतका है ॥ आगै, आशंका करें हैं, जो, मूर्तिकद्रव्यका संचय होतें जैसे भालि भीतिमें प्रवेश करता रुकि जाय है, तैसें शरीर-सहित संसारी जीव गमन करें तब मूर्तिक पुद्गलके स्कंधनितें रुकि जाता होयगा । ताक़ूं कहिये, जो, नांही रुके हैं । ए दोऊ शरीर ऐसे हें । ताका सूत्र कहे हें--- ॥ अप्रतिघाते ॥ ४० ॥

याका अर्थ---- तैजस कार्मण ए दोऊ जरीर अप्रतिवाते कहिये रुकनेतें रहित हैं ॥ मूर्तिक करि रुकना ताक़ूं प्रतिघात कहिये । सो जहां नांही सो अप्रतिघात है । सो तैजस कार्मण ए दोऊ अप्रतिघात हैं । जातें ए सूक्ष्म परिणमनरूप हैं । जैसे लोहका पिंडमैं अग्नि प्रवेश करे तैसें ए वज्रपटलविपें भी प्रवेश करि जाय रुकै नांही । इहां कोई कहै, वैक्रियिक आहारक भी काहूकरि रुकै नांही ते भी ऐसें क्यों न कहे १ ताका समाधान, जो, इहां मर्वक्षेत्रविपें नांही रुकनेकी विवक्षा है । जैसें तैजस कार्मणका सर्वलोकविपें अप्रतिघात है, तैसें वैक्रियिक आहारकका नांही है । इनिका गमन त्रसनाडीमांही है । सिवाय प्रतिघातही है ॥

आगें पूछे है, कि, इनि दोऊ शरीरनिका एताही विशेप है कि कछ और भी है ? ऐसें पूछे विशेष है, ताका सूत्र कहे हैं--

#### ॥ अनादिसम्बन्धे च ॥ ४१ ॥

याका अर्थ-- ए दोऊ शरीर अनादितें संवंधरूप हैं। और शरीर छूटि नवीन वणै है तैसें ये नांही हैं ॥ इहां च गब्द है सो विकल्प अर्थविप है जातें ऐसा अर्थ भया, अनादिसंवंध भी है सादि संवंघ भी है । तहा कार्य-कारणका अनादिसंतानकी अपेक्षा तौ अनादिसंवंधरूप है । वहुरि विशेषकी अपेक्षा सादिसंवंध है । सो बीजवृक्षकी ज्यौं जानने । जैसें औदारिक वैक्रियिक आहारक जीवके कदाचित् होय है, तैसें तैजसकार्मण नाही है । ये नित्यसंवंध-रूप है । संसारके क्षयपर्यंत संवंध रहे है । जिनिके मतमें शरीर अनादिसंवंधही हे तथा सादिसंवंधही है ऐसा पक्ष-पात है तिनिकें अनादिसंवंध है । तहां अंत नाही । तव मुक्त आत्माका अभावका प्रसंग भया । वहुरि सादिसंवंध होतें शरीर नवीन भये । पहली आत्मा शुद्ध ठहऱ्या; तव नवीन शरीरका धारण काहेर्तें भया १ ऐसे दोष आवे है ॥ आगें पूछे है, ए तैजस कार्मण शरीर कोईक प्राणीके होय है कि अविशेप है ? ऐसें पूछे सूत्र कहे हें---

### ॥ सर्वस्य ॥ ४२ ॥

0000

0

याका अर्थ--- ए दोऊ शरीर सर्व संसारी जीवनिकै हो हैं ॥ इहां सर्व शब्द निरवशेपवाची है । समस्त संसारी ि —ेन रागीर हैं ॥ व.च-निका

पान १४०

000\*

आगें, ते औदारिकादि ५ शरीर सर्वसंसारी जीवनिकै अविशेषकरि होय है, तहां सर्व एकही काल होय है ऐसा प्रसंग होतें जे शरीर एकजीवकै एककाल संभवै तिनिके दिखावनेके अर्थि सूत्र कहै हैं---

॥ तदादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्नाचतुर्भ्यः ॥ ४३ ॥

व च-

नि का

पान

888

याका अर्थ– तिनि तैजस कार्मण दोऊनिकूं आदिकरि एक जीवके एककाळविषें दोय भी होय, तीन भी होय, च्यारितांई होय ऐसैं भाज्यरूप करनां । पांच न होय । यह तत् शब्द है सो प्रकरण जिनका है ऐसैं तैजस कार्मणके ग्रहणके अर्थि है । ते है आदि जिनिके ते तदादि कहिये । बहुरि भाज्य कहिये विकल्परूप विभागरूप करने । ते कहां तांई <sup>१</sup> च्यारीतांई करने । तातैं ऐसा अर्थ भया, जो एककाल एकजीवके कोईके तौ तैजस कार्मण दोयही होय, ते तौ अंतरालमैं विग्रहगतिमैं जानने । बहुरि कोई जीवके औदारिक तैजस कार्मण ए तीन होय, ते मनुष्यतिर्यंचके जानने । बहुरि कोई जीवके वैक्रियिक तैजस कार्मण ए तीन होय, ते देवनारकीनिके जानने । वहुरि कोई जीवके औदारिक आहारक तैजस कार्मण ए च्यारि होय, ते प्रमत्त गुणस्थानवर्ती मुनिके जानने । ऐसै भाज्यरूप जानने ॥

आगें, फेरि तिनहीविषें विशेषकी प्रतिपत्तिकै आर्थि सूत्र कहै हैं-

### ॥ निरुपभोगमन्त्यम् ॥ ४४ ॥

याका अर्थ---अंतका कार्मण शरीर उपभागरहित है ॥ अंतविर्षे होय ताक्तूं अंत्य कहिये । सो इहां सूत्रपाठमैं अंतविर्षें कार्मण कह्या है सो अंत्य है । बहुरि इंद्रिय द्वारिकरि शब्दादिकका ग्रहण सो उपभाग है । तिसका जाकै अभाव सो निरुपभोग है । सो ऐसा कार्मणशरीर हे । जातैं विग्रहगति अंतरालविर्पे इंद्रियनिकी क्षयोपशमरूप लब्धि होतैं भी द्रव्येंद्रियकी निवृत्तिका अभाव है । तातैं शब्दादिका उपभोगका तहां अभाव है । इहां कोई तर्क करें है, जो, तैजस भी निरुपभोग है, कार्मणही निरुपभोग कैसें कह्या ? ताका समाधान, तैजसशरीरका इहां उपभोगके विचारविर्पे अधिकार नांही । जातैं याकूं योगनिमित्त भी नांही कह्या है, ऐसें जाननां ॥

आगें पूछे है, जो, तीन प्रकार जन्म कहै तिनिविषें ए शरीर उपजै है, सो तीनूंही जन्मविषें अविशेषकरि उपजे है, कि कछ विशेष है ? तहां कहे हैं, विशेष है, ताका सूत्र कहै हैं—

सर्वार्थ-सि द्धि धीका भ. २

Ø

| सर्वार्थ-<br>सि द्धि | ॥ गर्भसम्मूर्च्छनजमाद्यम् ॥ ४५॥<br>याका अर्थ आदिका शरीर औदारिक सो गर्भतैं तथा संमूर्छनतैं उपजै है ॥ सूत्रपाठकी अपेक्षा आदिविपें होय<br>सो आद्य कहिये, सो औदारिक लेना । जो गर्भतैं उपजै वहुरि संमुर्च्छनतैं उपजै सो सर्व औदारिक जाननां॥<br>आर्गें, इसकै लगता कह्या जो वैक्रियिक, सो कैसै जन्मविपें उपजै है १ ऐसैं पृछै सूत्र कहै हैं | *<br>                                 |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| टीका<br>अ२           | ॥ औपपादिकं वैक्रियिकम् ॥ ४६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <ul><li>े पान</li><li>े १४२</li></ul> |
| 6                    | याका अर्थ वैक्रियिक शरीर है सो उपपादजन्मविपें उपजे है । उपपादविषें होय सो औपपादिक कहिये । सो                                                                                                                                                                                                                                        |                                       |
| 0                    | सर्व वैक्रियिक जाननां॥<br>आर्गे पूछै है, जो, वैक्रियिक औपपादिक है तौ उपपादविर्पे न उपजै ताकै वैक्रियिकपणाका अभाव आया । ऐसें                                                                                                                                                                                                         | 2                                     |
| ě.                   | जाग रूछ हे, जो, यात्रायक आपपादिक हे तो उपपादायप न उपज ताक वाक्रायकपणाका अमाव आया । एस<br>कहते उत्तरका सूत्र कहै हैं                                                                                                                                                                                                                 | 0                                     |
|                      | ॥ लब्धिप्रत्ययं च॥ ४७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2                                     |
|                      | याका अर्थ- लच्चितैं भया भी वैक्रियिक कहिये है ॥ इहां च शव्दकरि वैक्रियिकसंबंध करनां । तपके विशेपतें                                                                                                                                                                                                                                 |                                       |
| 0                    | ऋदिकी प्राप्ति होय, ताक्नूं लच्धि कहिये । ऐसी लच्धि जाक्नूं कारण होय से। लच्धिप्रत्यय कहिये । सो वैक्रियिक लच्धि–<br>प्रत्यय भी होय है ऐसा जाननां॥                                                                                                                                                                                  | 0                                     |
| 0                    | त्रत्यय मा हाय ह उसा जानना ॥<br>आगै पूछै है, कि लब्धिप्रत्यय वैक्रियिकही है कि और भी है ? ऐसा पूछै सूत्र कहै हैं—                                                                                                                                                                                                                   | 0                                     |
| 9                    | ॥ तैजसमपि ॥ ४८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0                                     |
|                      | याका अर्थ— तैजसशरीर भी लब्धिप्रत्यय होय है ॥ इहां अपि शब्दकरि लब्धिप्रत्ययका संबंध करना सो तैजस                                                                                                                                                                                                                                     | 2                                     |
| 0                    | भी लब्धिप्रत्यय होय है ऐसा जाननां । इहां विशेप जो, तैजसके दोय भेद कहे एक निःसरणस्वरूप दसरा                                                                                                                                                                                                                                          | 0                                     |
| 0<br>0<br>*          | अनिःसरणस्वरूप । तहां निःसरणस्वरूप दोय प्रकार, शुभतैजस अशुभतैजस । सो यहु तौ ळब्धिप्रत्यय काहिये ।<br>वहुरि अनिःसरणस्वरूप है सो सर्वसंसारी जीवनिकै पाईये । सो ळब्धिप्रत्ययतैं भिन्न जाननां ॥                                                                                                                                          | 2<br>0<br>*                           |

1

आगे, वैक्रियिक पीछै कह्या जो आहारक शरीर, ताका स्वरूपका निर्धार करनेकै आर्थि तथा स्वामी कहनेकै अर्थि सूत्र कहै है–

\*

व च-

नि का

पान

શ્કર

॥ शुभं विशुद्धमव्याघाति चाहारकं प्रमत्तसँयतस्यैव ॥ ४९ ॥

लर्वाध-

मि ति

टी का

क्ष २

याका अर्थ- ग्रुभ है विशुद्ध है व्याघातरहित है ऐसा आहारक शरीर प्रमत्तसंयमी मुनिकैही होय है ॥ इहां शुभ ऐसा नाम तो आहारककाययोग ग्रुभकर्महीका कारण है तातें है, । याके होतें ग्रुभ प्रकृतिही बंध होय है । इहां कारण-विंपें कार्यका उपचार है। जैसें अन्नक्रं प्राण कहिये है। वहुरि विशुद्ध ऐसा नाम है सो पुण्यकर्म उदयहीतें यह होय है, तातें चित्रद्ध कहिये निर्मल वहुरि पापकर्मकारे मिल्या नांही ऐसा निर्दोषकर्म ताका अर्थ है, तातें विश्रद्ध ऐसा कहिये है। इहां कारणविपैं कार्यका उपचार है। जैसैं कपासके तारनिक्रं कपासही कहिये। बहुरि दोऊ रीतिकरि इसकै व्याघात कहिये रुकनां सो नांही तातें अव्याघाति कहिये । इस आहारकशरीरकरि अन्य रुकै नांही तथा अन्यकरि यह भी रुकै नांही । वहुरि च शब्द है सो समुचयकै अर्थि है । कदाकाल तो लब्धिविशेपका सद्भाव जनावनेके अर्थि हो है। कदाकाल सूक्ष्म पदार्थका निर्णय करावनेक्नं होय है। तहां संयमके रक्षाकै अर्थि है ऐसा प्रयोजन पहले कह्या। ताका समुच्चय च शब्द करे है। बहुरि जिस काल आहारकशरीर प्रवर्तनेका मुनिके अवसर है तिस काल मुनि प्रमादसहित होय है । तातें प्रमत्तसंयतहीकै यह होय है ऐसा कह्या है । इहां क्रियारूप प्रवर्ते ताकूं प्रमाद कहै है । ऐसा मति जानूं, जो, अविरतकी ज्यौं प्रमाद होय है। एवकारतें यह नियम किया है, जो, प्रमत्तसंयमी सुनिकै होय है, अन्यकै नांही होय है। ऐसें मति जानूं, जो प्रसत्तसंयमी मुनिकै आहारकही होय है औदारिक नांही होय है। औदारिक तौ हुँही ॥ ऐसैं चौदह सूत्रनिकरि पांच शरीरनिका निरूपण किया ॥

इहां विशेष- केई अन्यवादी तौ कार्मण शरीर नांही माने हैं । कहै हैं, कर्म आत्माहीका अदृष्ट नामा गुण है, ताका ग्रुभाग्रुभ फल है । सो यहु माननां अयुक्त है । द्रव्यादृष्ट तौ पौद्गलिक कार्मण है । ताकै निमिक्ततें भावादृष्ट जीवका गुण है । वहुरि केई अन्यमती कहै हैं भावकर्मही क्रोधादिक आत्माका भाव है, द्रव्यकर्म नांही, सो भी अयुक्त है । जीवकूं वंदीखाने ज्यौं पराधीन करनेवाला पुद्गलपर्यायरूप द्रव्यकर्म भी है । वहुरि केई अन्यमती स्वन्नमात्र शरीरकूं कहे हें । सो भी अयुक्त है । जो स्वन्नमात्रही होय तौ जैसैं स्वप्नविपें केई वस्तु देखे, जागे तब कल्लू दीखे नांही, तैसें यहू शरीर भी न दीख्या चाहिये । सो ऐसैं है नांही । बहुरि कोई अन्यमती आत्माके ज्ञानमात्र शरीर माने है, सो भी अयुक्त है । पुद्गलमय शरीर विना शरीरके अर आत्माके भेद कैसें जान्या जाय १ ज्ञान तौ आत्माका धर्म है,

| ****        | तिस स्वरूपतें तौ जुदा है नांही । ऐसैंही कोई शरीरकूं और प्रकार भी कहैं हैं । ते इनि पांच शरीरनिमैं सर्व अंत-<br>भूत होय हैं । अन्य कछ है नांही ॥<br>आगैं पूछे है, जो ऐसै शरीरनिकों धारते संसारी जीव, तिनिकै गतिप्रति तीनूं वेदही होय हैं, कि कछ वेदनिका<br>नियम है <sup>१</sup> ऐसैं पूछे सूत्र कहे हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | *<br> <br>  |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 0           | ॥ नारकसम्मूर्च्छिनो नपुँसकानि ॥ ५० ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ि का<br>पान                                                                                 |
| 00000000000 | याका अर्थ नारकी जीव तथा संमूर्छन जीव ये नपुंसकलिंगीही होय हैं ॥ नारकी तौ आगै कहसी । जे नरक-<br>निविपें उपजै ते नारक हैं । वहुरि संमूर्छन कहिये अवयवनिसहित शरीर जहा तहां उपजनां सो जिनके होय ते संमूर्छन<br>कहिये । बहुरि चारित्रमोहनामा कर्मकी प्रकृति नोकपाय ताका भेद जे नपुंसकवेद ताका उदय वहुरि अशुभनामा कर्मके उदयतें<br>स्त्री भी नांही पुरुप भी नांही ऐसै नपुंसक होय हैं ते नारक । वहुरि संमूर्छन नपुंसकही होय हैं । ऐसा नियम जाननां ।<br>तहां स्त्रीपुरुपसंबंधी मनोज्ञ शब्द गंध रूप रस स्पर्शके संबंधके निमित्ततें होय । ऐसै तिनिके क्यों भी सुखकी मात्रा नांही है ॥<br>आगैं पूछे है, जो ऐसा नियम है तौ अर्थतें ऐसा आया जो, कहे जे नारक संमूर्छन तिनितें अवशेष रहे, ते तीनूं<br>वेदसहित हैं, यार्ते जहां नपुंसकलिंगका अत्यंतनिपेध है ताके प्रतिपत्तिके अर्थि सूत्र कहे हें ॥ | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 |
| 200         | ॥ न देवाः ॥ ५१ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                             |
|             | याका अर्थ— देव हैं ते नपुंसकलिंगी नांही है ॥ स्त्रीसंवंधी तथा पुरुपसंवंधी जो उत्क्रुष्ट सुख है, झुभगति नामा<br>कर्मके उदयतें भया ऐसा, सो देव अनुभवे हैं भोगवे हैं । यातें तिनिविपें नपुँसक नांही हैं ॥<br>आगें पूछे है, अन्य जीव रहे तिनिके केते वेद हैं १ ऐसें पूछे सूत्र कहे हैं—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                             |
| 0           | ॥ शेषास्त्रिवेदाः ॥ ५२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 2                                                                                           |
| 0000        | याका अर्थ— नारक संमूर्छन देव इनि सिवाय अवशेप रहे जे गर्भज तिर्यंच तथा मनुष्य, ते तीनूं वेदसहित हैं ॥<br>तीन हैं वेद जिनिकै ते त्रिवेद कहिये । ते वेद कैसै १ स्त्री पुरुप नपुंसक । इहां पूछै है, तिनि वेदनिका अर्थ कहा १<br>तहा कहै हैं, जो वेदिये ताकूं वेद काहिये । ताका लिंग ऐसा अर्थ है । सो दोय प्रकार है द्रव्यलिंग भावलिंग । तहां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                             |

सर्वार्थ-सि द्धि टी **का** 

म २

द्रव्यालिंग तौ नामकर्मके उदयतें भये ऐसै योनि तथा मेहन आदि आकारसहित होय है । वहुरि भाववेद नोकपाय नामा जो वेदकर्म ताके उदयतें आत्माका परिणाम है । तहां जाविषें गर्भधारण होय सो तौ स्त्री है । वहुरि जो अपत्य कहिये पुत्रादिकक़ूं उपजावे सो पुरुप है । बहुरि इनि दोऊ शक्तिनितें रहित होय सो नपुंसक है । वहुरि इनिकी संज्ञा है सो सुटिशव्दरूप है । रूढिशव्दकी व्युत्पत्ति कीजिये है सो तिस व्युत्पत्तिमात्र प्रयोजनकै अर्थिही है । जैसें गऊ शब्दकी कहिये । ऐसै कढि जाननी । जो ऐसै न मानिये तौ गर्भधारणक्रियाहीत्रं जाननी । जातें बैठा सोयता गऊक़ूं भी गऊही कहिये । ऐसै रूढि जाननी । जो ऐसै न मानिये तौ गर्भधारणक्रियाहीत्रं प्रधान मानिये तौ वालखी तथा वृद्धस्त्री तीर्यचणी मनुष्यणी तथा देवांगना तथा कार्मणकाययोगविषें अंतरालमें तिष्ठती स्त्रीनिकै गर्भधारण नांही, तब स्त्रीपणाका नाम न ठहरे । तथा पुत्रादिक उपजाये विनां इनिका पुरुषपणाका नाम न ठहरे । तातें इहां नामविषें रूढीही प्रधान है । ऐसै थे तीन वेद होप जे गर्भज तिनिकै होय हैं । डनिकी भाव अनुभवकी अपेक्षा ऐसै कहै है । स्त्रीका तौ अंगारेकी अग्नि विम-क्याही करे तैसे है । वहुरि पुरुषका तृणकी आग्नि जैसें चिमके तौ बहुत परंतु अल्पकालमें बुझि जाय तैसें है । बहुरि नपुंसकके ईर्टनिका कजावाकी अग्नि जैसें प्रजल्याही करें, बुझे नांही, तैसें है ॥

सर्वायं-

सि न्द्रि

ज २

रीका

व च-

नि का

पान

284

1\*1

॥ औपपादिकचरमोत्तमदेहासंख्येयवर्षांयुषोऽनपवर्त्यांयुषः ॥ ५३ ॥

याका अर्थ- औपपादिक कहिये देव नारकी बहुरि चरमोत्तमदेह कहिये चरम शरीर जिनकै उत्तम देह बहुरि असं-ख्यातवर्षका जिनिका आयु ऐसै भोगभूमियां ए सर्व अनपवर्त्यायु कहिये पूर्ण आयुकरि मरे हैं । इनिका आयु छिदै नांही ॥ औपपादिक तौ देवनारक पूर्वें कहे तेही । बहुरि चरम शब्द है सो अंतका वाची है । याका विशेषण उत्तम कहिये उत्कृष्ट है । ऐसा चरम उत्तम देह जिनिकै होय ते चरमोत्तमदेह कहिये । ऐसैं कहतैं जिनकै तिसही जन्मतैं निर्वाण होना है ऐसे चरमशरीरी संसारका जिनिकै अंत भया ऐसे तद्भवमोक्षगामी हैं ऐसा अर्थ भया ॥ बहुरि असंख्येय कहिये संख्यातैं रहित उपमाप्रमाण जे पल्यादिक तिनिकारे जान्या जाय ऐसै असंख्यात वर्षका जिनिका आयु ऐसै उत्तर-कुरु आदि भोगभूमिविषें उपजै मनुष्यतिर्यंच ऐसैं ए सर्व अनपवर्त्यायुष्क हैं । विष शस्त्र आदिक बाह्यकारण तिनिके

वशतें घटिजाय ताकों अपवर्त्य कहिये । इनिका आयु बाह्यकारणतें घटे नांही ऐसा नियम है । अन्यका नियम नांही । इहां चरमदेहका उत्तम विशेषण है सो उत्कृष्टपणाके आर्थ है, अन्य अर्थ नांही है। केई चरमदेहा ऐसाही पाठ पढै हैं॥ इहां विशेप जो, चरमशब्दका उत्तमविशेषण है सो उत्कृष्टवाची है । तहां तत्त्वार्थवार्तिकमें ऐसैं कह्या है, जो चक्र-वर्त्यादिका ग्रहण है । इहां कोई कहै, अंतका चक्रवर्ती ब्रम्हदत्त तथा अंतका वासुदेव श्रीकृष्ण इत्यादिकका आयु अप-वर्तन हुवा से। इहां अव्याप्ति भई । ताका समाधान, जो, चरमशब्दका उत्तम विशेषण है । तातें चरमशरीरी तद्भवमेक्षि-गामी होय तिनिका शरीरका उत्तम विशेपण है । तातें दोष नांही । इड़ां तर्क, जो, काल आये विनां तौ मरण होय नांही । ताका समाधान, जैसें आमका फल पालमें दीये शीघ्र पके है, तैसें कारणके वशतें आयु बांध्या था ताकी उदीरणा होय पहलैही मरण होय जाय है, ऐसैं, जाननां । वहुरि जैसैं चतुर वैद्य वायु आदि रोगका काल आये विनांही-वमन विरेचनादिके प्रयोगकरि श्लेष्मादिकका निराकरण करे है, तैसें इहां भी जाननां । ऐसें न होय तौ वैद्यकशास्त्र मिथ्या ठहरै ॥ इहां फेरि कहै, जो, रोगतें दुःख होय ताका दूरि करनेके आर्थि वैद्यकका प्रयोग है । ताकूं कहिये दुःख होय ताका भी इलाज करे है वहुरि दुःख नांही होय तहां अकालमरण न होने निमित्त भी प्रयोग करे है ॥ इहां कोई कहै, जो आयुका उदीरणा रूप क्षय है निमित्त जाकूं ऐसा अकालमरणका इलाज कैसें होय ! ताक़ं कहिये असातावेदनियका उदयकारे आया दुःखका इलाज कैसें होय ? जैसें असातावेदनीयका उदय तौ अंतरंग कारण वहुरि वाह्य वातादि विकार होतें ताका प्रतिपक्षी औपधादिकका प्रयोग कीजिये तब दुःख मिटि जाय है । तैसेंही आयु-कर्मका उदय अंतरंग कारण होतें वाह्य जीवितव्यके कारण पथ्य आहारादिकका विच्छेद होतें आयुकी उदीरणा होय मरण होय जाय अरु पथ्य आहारादिककी प्राप्ति होतें उदीरणा न होय जीवितव्य रहे हे तव अकालमरण न होय है ऐसैं जाननां। वहुरि कोई कहैं आयु होतें भी मरण होय तो तहां कर्मका फल दिया विनां नाश ठहरै है। ताक़ं कहिये, असातावेदनियका उदय होतें भी इल्राजतें मिटै तब कर्म फलरहित कैसै न भया १ । फेरि कहै, कडी औपधिके ग्रहणकी पीडामात्र दुःख असातावेदनीय फल दे है तातें विनां फल नाही । ताक्तं कहिये, ऐसैंही आयुकर्म भी जीवनमात्र तौ फल दियाही अफल कैसे ठहऱ्या ? विशिष्ट फलका देनां दोऊही कर्मनिकै समान भया तातें यह सिद्धि भई, जो, कोईकै अपमृत्यु भी होय है, जेती पूर्वभवविपें आयुकर्मकी स्थिति वांधी थी ताकी बाह्य विप शस्त्रादिकके निमित्ततें स्थिति घटि-जाय उदीरणा होय तव मरण होय जाय । इहां ऐसा भी दृष्टांत है, जैसें जल आदिकतें ओला वस्त्र चौडाकरि तापमें सुकावै तव शीव्र सूकै तैसें भी जाननां ॥ ऐसें दूसरा अध्याय समाप्त किया ॥ 1

व च--

नि का

पान १४६

सर्वाय-

सि दि

री का

म २

दोहा--- इस ट्रजे अध्यायमें । जीवतत्त्वका रूप ॥ वर्णन है बहुभेदतें । जानूं भव्य अनूप ॥ १ ॥ सवैया- जीवके स्वतत्त्व भाव लक्षण दग्बोध धाव भवी सिद्ध आदि भेद कहे विस्तारसूं । इंद्रियनिका दोय रूप विषयका अपार रूप गतिभेद भिन्न भिन्न गहो इतवारसूं ॥ जन्मयोनि नानाभांति भवमैं अनेकजाति देहके विधान जीव लहै जु विकारसूं । वेदका नियम आयु घंटै बधै ताकी रीति दूजे अधिकार भाषी मुनीशा विचारसूं ॥ २ ॥ ऐसैं तत्त्वार्थका है अधिगम जामैं ऐसा जो दशाध्यायरूप मोक्षशास्त्र ताकै विर्षे द्वितीय अध्याय संपूर्ण भया। इति श्री परमधूज्य धर्मसाम्राज्यनायक योगींद्रचूडामणि, सिद्धातपारंगत, चारित्रचक्रवति श्री १०८ आचार्य श्रीशांतिसागरजी महाराजके आदेशसे ज्ञानदानके लिए श्री. प. पू. चा. च. आ. श्री १०८ शांतिसागर दिगंबर जैन जीर्णोद्धारक संस्थाकी ओरसे छपी हुई श्री तत्वार्थसूत्रकी श्रीमत्पूज्यपादाचार्य विरचित सर्वोर्थसिद्धीकी पंडित जयचंदजीकृता टीका-वचनिकाविषैं द्वितीय अध्याय संपूर्ण भया ॥ २ ॥ प्रंथ प्रकाशन समिति; फलटण वीर सं. २४८१ \* , 1 3 4 13 1 :

व च-

নি কা

पान

280

सर्वार्थ-

सि न्दि

्री का

म २

परमपूज्य चारित्रचक्रयतीं आचार्यवर्य श्री १०८ शांतिसागर महाराजके आदेशसे श्री दिगंबर जैन जिनवाणी जीणोंदारक सस्याकी तरफसे ज्ञानदानके लिये छपी हुई 👔 ---- श्रीवीतरागाय नमः 🖛--सर्वार्थ-≪ ॥ ॐ नमः सिद्धेभ्यः ॥ 🌫 सि द्धि वीर संवत् २४८१ яय प्रकाशन समिति, फल्टटण ठी का भ. ३ अथ तत्त्वार्थसूत्रकी सर्वार्थसिष्दिटीका वचनिका पंडित जयचंदजी कृता दोहा - अधो मम्य ऊरध सकुछ । जीवनिवास निवारि ॥ कहे भव्य उपकारकूं । नम् ताहि तन टारि ॥ १ ॥ ऐसैं मंगल अथिं नमस्कार करि तीसरे अध्यायकी वचनिका लिखिये हैं । तहा सर्वार्थसिद्धि नामा टीकाविषेँ प्रारंभ है जो ' भवप्रत्ययोऽवधिर्देवनारकाणां ' इत्यादि सूत्रविर्पें नारकजीव कहे । तहां शिष्य पूछे है, ते नारकी कौन हैं ? तिनिके प्रतिपादनके आर्थे प्रथम तो तिनिका आधारका निर्देश करे हैं। ते कहां वसें हैं, तिनि पृथ्वीनिका नाम कहै हैं, ताका सूत्र----॥ रत्नदार्करावालुकापङ्कधूमतमोमहातमः प्रभाभूमयो घनाम्बुवाताकाद्याप्रतिष्ठाः सप्ताधोऽधः ॥ १ ॥ याका अर्थ--- रत्नप्रभा शर्कराप्रभा वाळुकाप्रभा पंकप्रभा धूमप्रभा तमःप्रभा महातमःप्रभा ए सात अधोळोकविर्षे नीचैनीचै तीन वातवलय और आकाशकै आधार पृथ्वी है ॥ इहां रत्नादिशब्दनिका द्वंद्वसमासकरि वृत्ति है तिनिकै प्रभाशब्द न्यारा जोडनां । बहुरि साहचर्यतैं तैसाही नाम है । तातैं रत्नप्रभा शर्कराप्रभा वालुकाप्रभा पंकप्रभा धूमप्रभा तमःप्रभा महातमःप्रभा ऐसै नाम सिद्ध भये हैं । तहां भूमिका ग्रहण तौ आधारके जनावनेके अर्थि है । स्वर्भके पटलनिके जुदे जुदे विमान हैं तहां भूमिका आश्रय नांहीं, तैसैं इहां नांही है। नारकीनिकै आवास भूमिके आश्रय हैं। Ŷ

व च~

नि का

पान

882

वहुरि तिनि भूमिनिके आलंबनके निर्णयके आर्थि घनांबुवातादि शब्दका ग्रहण है। घन अंबु वात आकाश ए हैं 🥻 प्रतिष्ठा कहिये आधार जिनिका ते ऐसै है । ए भूमि तौ घनोदघि वातवलयकै आधार है । वहुरि घनोदघि वातवलय यनवातलयके आधार है । वुर्ि घनवातवलय तनुवातवलयके आवार है । तनुवातवलयके आकशका आघार है वहारे आकाश आपहीके आधार है । आकाश सर्वतें वडा है, सो अन्य आधारकी कल्पना नांही । ए तीनूंही वातवलय वीस ਰ ਚ-वीस हजार योजन न्यारे न्यारे मोटे हैं। सप्त जञ्दका ग्रहण अन्यसंख्याके निराकरणके अर्थि हैं, सातही हैं, आठ नि का नांही नव नांही । बहुरि अधोऽधो शब्द है सो तिर्यक् फैली बात तथा ऊर्ध्वकै निपेधकै आर्थि है ॥ इहां विशेप जो, रत्नप्रभाभूमि है सो चित्र वज्र वैड्र्य छोहित होत हेमसार गल्व गोमेध प्रवाल ज्योति रसांजन 888 मूल काकस्फटिक चंदनवर्वक वकुल शिलामय ए सोलह प्रकारके रत्ननिकी प्रभा सहचरित है । तातें याका रत्नप्रभा नाम कहै है। सो एक लाख अस्मी हजार योजनकी मोटी है। तामैं तीन भाग है। उपरि तौ खरभाग है, सो तौ सोला हजार योजनका है । सो तौ चित्र आदि रत्न कहे तिनिकरि रचित है । ताकै नीचै पंकभाग है सो चौरासी हजार योजनका मोटा है ताकै नीचै अब्बहुल भाग है सो अस्स्सी हजार योजनका मोटा है । तहां पहले खरभागविपैं हजार योजन उपारेके तथा हजार योजन नीचैके छोडि बीचके चौदह हजार योजनविपैं किन्नर किंपुरुप महारेग गंधर्व यक्ष भूत पिशाच ए सात जातिके तौ व्यंतर बहुरि नाग विद्युत सुपर्ण अग्नि वात स्तनित उदघि द्वपि दिक्कुमार ए नव जातिके भवनवासीनिके आवास हैं । पंकभागविषें राक्षस व्यंतर अरु असुरकुमार भवनवासीनिके निवास है । बहारे भूमिकी मोटाई अठ्राईस हजार योजनकी है । बहुरि चौथी पंकप्रभा भूमिकी मोटाई चोईस हजार योजनकी है । बहुरि पांचवीं धूमप्रभा भूमिकी मोटाई वीस हजार योजनकी है। बहुरि छठी तमःप्रभा भूमिकी मोटाई सोला हजार योजनकी है बहुरि सातई महातमःप्रभा भूमिकी मोटाई आठ हजार योजनकी है । बहुरि तिनि भूमिनिका अंतर असंख्यात कोडि योजनका जुदा जुदा है । तथा तिर्यक भी एताही है ॥ भावार्थ--- एक एक राजूका अंतराल है । अरु सप्तमी पृथ्वीकै नीचै तौ सात राजू तिर्यक् है । पहली पृथिवी मध्यलोक ऊपरि एक राजू तिर्यक् है ॥ इहां अन्यमती कहै हैं, पृथ्वी काछिवाकै आधार है, तथा वराहकै दंतनिपरि है, सो यह कहनां प्रमाणसिद्ध नांही । जातें काछिवा वराहका भी अन्य आधार कल्पनेका प्रसंग है । तथा केई कहै हैं, पृथ्वीका गोल तौ भ्रमता रहे है। अरु ज्योतिश्वक स्थिर है। सो यह भी कहना सवाध है। बहुरि केई कहै हैं,

पान

सवार्थ-

सि जि

री का

भर, 3

प्रथिवी नीचै चलीही जाय है, अवस्थित नांही । सो भी कहना वनै नाही । इत्यादि अनेक कल्पना करै हैं, सो असत्य है । इहा कोई पूछै, तुमने कह्या ताकी प्रमाणता काहेतैं करै ? ताकूं कहिये, हमारा कहनां सर्वज्ञके आगमकी परंपरातैं निर्वाध है, तहां स्याद्वादन्यायकरि युक्तितें भी सिद्ध है । याकी चरचा स्रोकवार्तिकमैं विशेप करी है । तहांतें जाननी ॥ आगै पूछै है, कि ए भूमि हैं तिनिमैं नारकीनिके सर्वत्र आवास हैं, कि कहूं कहूं हैं ? ऐसें पूछै ताके निर्धारकै अर्थि सूत्र कहे हैं —

व च-

नि का

पान

१५०

सर्वार्थ-

सि द्धि दी का

क्ष ३

॥ तासु त्रिंशत्पञ्चविंशतिपञ्चद् शद्शत्रिपञ्चोनैकनरकशतसहस्राणि पञ्च चैव यथाक्रमम् ॥२॥ याका अर्थ— तिनि भूमिनिविषे अनुक्रमतें तीस ठाख पचीस ठाख पंदरा ठाख दश ठाख तीन ठाख पांच घाटि एक ठाख अरु पाच एते नरक कहिये विठा हैं । ते रत्नप्रभादिक भूमि तिनिर्विर्थे इस संख्याकरि नरक कहिये विठा गिणिये । तहां रत्नप्रभाविर्पे तीस ठाख हें । शर्कगप्रभाविर्पे पचीस ठाख हें । वाठुकाप्रभाविर्पे पंदरा ठाख हे । पंक-प्रभाविर्पे दस ठाख हैं । युमप्रभाविर्पे तीन ठाख हे । तमःप्रभाविर्पे पांच घाटि एक ठाख हैं । महातमःप्रभाविर्पे पांचही हैं ॥ वहारि रत्नप्रभाविर्पे तेग्ह प्रग्तार हें तिनिक्रं पायडा कहिये विठा है । वहारे रत्नप्रभाविर्पे तीस ठाख हे । शर्कगप्रभाविर्पे पंचीस ठाख हे । वाठुकाप्रभाविर्पे पंदरा ठाख हे । पंक-प्रभाविर्पे दस ठाख हैं । युमप्रभाविर्पे तीन ठाख हे । तमःप्रभाविर्पे पांच घाटि एक ठाख हें । महातमःप्रभाविर्पे पांचही हे ॥ वहारि रत्नप्रभाविर्पे तेग्ह प्रग्तार हें तिनिक्रं पायडा कहिये हें । वहारि आगें डोय टोय घाटि हे । तहा दूसरं ग्यारा, तीसरै नव, चौंथे सात, पांचबे पांच, छंठ तीन, सातवे एक ऐसे प्रस्तार जानने । वहारे इति भूमिनिका अन्य विशेष ठाक ठिये छोकनियोगशास्वर्ते जानना ॥

डहा कछ विशेष लिखिये हैं । तहां रत्नप्रभाविपें अच्यदुलभागविपें ऊपरि नीचें हजार हजार योजन लोडि वीचिसें बिला हैं । ते इंट्रक, श्रेणीवंध, प्रकीर्णक ऐसे तीन प्रकार हैं । तहां तेरह प्रस्तार हैं । तहा तेरहही वीचि वीचि इंट्रक हैं । तिनिके नाम सीमंतक, सीर, परास्क, स्रात, उद्धांत, संभ्रांत, असंभ्रांत, विभ्रात, तप्त, त्रस, व्युत्क्रांत, अवक्रांत, बिक्रांत ऐसे नाम हैं । बद्दरि शर्कराप्रभाविपें ग्यारह प्रस्तार हैं । तिनिमें ग्यारहही वीचिवीचि इंट्रक है । तिनिके नाम स्तनक, संस्तनक, वनक, घट, संघाट, जिब्ह, उज्जिकिक, आलोल, लेखुक, स्तन, आतेल्ज ऐसे । बहुरि वालुकाप्रभाविपें नव प्रस्तार हैं । तिनिमें नव इंट्रक तिनिके नाम तप्त, त्रस्त; तपन, आतापन, आदिदाघ, प्रज्वलित, संज्वलित, उज्चलित, संप्रज्वलित ऐसे । बद्दरि पंकप्रभाविपें सात प्रस्तार हैं । तिनिर्में सात इंद्रक तिनिके नाम आर, मार, तार, वर्चस, वैमनस्क, खाट, आखाट ऐसे । बद्दरि धूमप्रभाविपें पांच प्रस्तार हैं तहां पाच इंद्रक हैं । तिनिके नाम तम, अभ्र, झप, अंत,तमिस्न ऐसे । बहुरि तमःप्रभाविपें तीन प्रस्तार हैं । ताविपें तीन इंद्रक हैं । तिनिके नाम हिम, बर्दल, ल्लुक ऐसे । बहुरि महातमःश्रभा- विपें एक प्रस्तार है । तामें अप्रतिष्ठान नामा एक इंद्रक है । तहां इंद्रकनिकै चाऱ्यों दिशामें च्यारि श्रेणी हैं । चाऱ्यों दिशासंबंधी श्रेणीबंध बिला तौ गुणचास गुणचास हैं । बहुरि विदिशासंबंधी अठतालीस अठतालीस हैं । पीछै सातई पृथिवीका प्रस्तारतांई एक एक घटता गया सो श्रेणीवंध तौ एक एक रह गया । विदिशामैं रहाही नांही । ऐसैं इनिकी संख्या पूर्वें कही सो न्यारी न्यारी पृथ्वीसंबंधी जानि छेनी । तहां सप्तम पृथिवीके श्रेणीबंध च्यारि रहे । तिनिका नाम पूर्वदिशाविषे काल, दक्षिणदिशाविषे महाकाल, पश्चिमदिशाविषें रौरव, उत्तरदिशाविषें महारौरव ऐसे हैं । बहुरि सर्व बिला चौरासी लाख हैं । तहां इंद्रक तौ गुणचास हैं । श्रेणीबंध नव हजार छहसै च्यारि हैं । बहुरि प्रकीर्णक तियासी हाख निवै हजार तीनसौ सैंताहीस हैं । तिनिमैं सर्वही भूमीमैं पांचवै भाग बिहा तौ संख्यात हजार संख्यात हजार लाख गण हजार पापरण रापालार से साम के रूपा के राज के संख्यात लाख असंख्यात लाख योजनके विस्तार हैं ये इन योजननिके विस्तार हैं । बहुरि अवरोष च्यारि भाग बिला असंख्यात लाख असंख्यात लाख योजनके विस्तार हैं ये के ज सर्वही बिलानिके नाम अशुभही अशुभ जाननें ॥ आगैं, तिनि भूमिनिविषें नारक जीवनिकै अन्यविशेष कहा है ? ऐसैं पूछे सूत्र कहे हैं---॥ नारका नित्याशुभतरऌेत्र्यापरिणामदेहवेदनाविक्रियाः ॥ ३ ॥ याका अर्थ— इनि भूमिनिविपैं नारकजीव हैं ते सदा अशुभतर हैं छेक्या परिणाम देह वेदना विक्रिया जिनिके ऐसे हैं ॥ ळेक्यादिकका अर्थ तौ पहलै कह्या, सोही जाननां । अग्रुभतर ऐसा विशेषण तिनिका अधिकपणांकै अर्थि है सो तिर्यचनिकै जैसै अग्नुभलेज्यादिक हैं तिनितैं अधिके नारकीनिकैं जानने । अथवा उपरिके नारकीनिकै जैसै हैं, तिनितैं अधिके अधिके नचि नचि जानने । बहुरि नित्य शब्द है सो दुःखमैं दुःख चल्याही जाय ऐसे अर्थमैं है । तहां पहली दूसरी पृथिवीके जीवनिकै तौ कापोतलेक्या है । बहुरि तीसरी पृथिवीवालेनिकै उपरिकै तौ कापोत है नीचलेकै नील-लेखा है। चतुर्थीवालेकै नीलही है। पंचमीवालेकै उपरिकै तौ नील है। नीचलेके कृष्ण है। छठीवालेके कृष्ण है। सातमीवालेकै परमकृष्ण है ऐसैं द्रव्यलेश्या ती आयुपर्यंत एकसी है । बहुरि भावलेश्या अंतर्मुहूर्तमैं पलटवो करे हैं बहुरि परिणाम स्पर्श रस गंध वर्ण शब्द हैं । ते क्षेत्रका विशेषके निमित्तके वशतैं अतिदुःखके कारण अशुभतर है । बहुरि जिनिका देह अशुभनामकर्मके उदयतैं अत्यंत अशुभतर है, बहुरि आकृति हुंडकसंस्थानरूप है तिनिकी उंचाई प्रथम-पृथिवीविपैं तौ सात धनुष तीन हात छह अंगुलप्रमाण है । बहुरि नीचै नीचै दूणा दूणा जाननां । बहुरि नारकीजीवनिकै अभ्यंतर तौ असातावेदनीयका उदय होतैं बहुरि बाह्य अनादिका शीतोष्णरूप पृथिवृीका स्वभावकरि उपजी तीव्रवेदना है ।

सर्वार्थ

सि द्धि

रीका

<del>श</del>. ३

व च-

नि का

पान

१५१

तहां पहली दूसरी तीसरी चौथी पृथिवीविषें तौ बिला उब्णही है । बहुरि पंचमीविषें ऊपरि तौ उष्णवेदनारूप दोय लाखें बिला हैं । नीचै एक लाख बिला शीतवेदनारूप हैं । बहुरि छठी सातमीविषें शीतवेदनाही है । बहुरि ते नारकी विक्रिया करै, ते आप तौ जाणें मैं ग्रुमही करूंगा परंतु अग्रुभविक्रियारूपही परिणमै । बहुरि आप तौ जाणें मै सुखका कारण उपजाऊं हूं । परंतु तहां दुःखके कारणही उपजे । ऐसैं ए भाव नीचै नीचै अग्रुमतैं अग्रुम अधिके आधिके जानने ॥ आर्गे पूछे है, इनि नारकी जीवनिकै दुःख है, सो शीतउष्णजनितही है, कि अन्य अन्य प्रकार भी है ! ऐसैं पूछे सूत्र कहै हें—

ব ব–

नि का

पान

१५२

. वर्षि

से दि

री का

H. Z

### ॥ परस्परोदीरितदुःखाः ॥ ४ ॥

याका अर्थ-- नारकजीव परस्पर आपसमें उपजाया है दुःख ज्यौं एैसे हैं ॥ इहां पूछे है, कि परस्पर उपजाया दुःख कैसे है ? तहां कहिये हैं, नारकीनिकै भवप्रत्ययनामा अवधि हो हैं ताकूं मिथ्या वर्क उदयतें विभंग भी कहिये । इसतैं दुःखके कारणनिकूं दूरिहीतैं जाणें हैं । वहुरि निकटतें परस्पर देखनेतैं कोप प्रज्वल्ठे है । वहुरि पूर्वभवका जाति-स्मरण होय, तातैं तीववैर यादि आवै है । जैसें श्वानके अरु स्यालकै परस्पर वैरका संबंध है, तैसें अपने परके पर-स्पर घातविपें प्रवर्तें हैं । वहुरि आपही विकियाकरि तरवारि कुहाडी करसी भिंड माल शक्ति तोमर सेल लोहके घन इत्यादिक शस्त्रानेकरि वहुरि अपने हाथ पग दांतनिकरि छेदनां भेदनां छोलनां काट तां इत्यादिक कियाकरि परस्पर अतितीव दुःख उपजावे हैं ॥

आगें, कहा एतावत् ही दुःखकी उत्पत्तीके कारण तथा प्रकार हैं कि और भी कछु है १ ऐसें पूछे सूत्र कहै हैं---

# ॥ सङ्क्रिष्टासुरोदीरितदुःखाश्च प्राक्चतुर्थ्याः ॥ ५ ॥

याका अर्थ--- क्लेशपरिणामसहित जे असुरकुमारके देव ते उपजावै है दुःख जिनिकूं ऐसे नारकी जीव तीसरे नरकपर्यंत हैं ॥ देवगति नामकर्मका भेद जो असुरत्वसंवर्तन ताके उदयतें परकूं दुःख देवै ते असुर कहिये । पूर्वजन्म-विपें इनि देवनिनैं ऐसाही अतितीव्र संक्लेश परिणामकरि पापकर्म उपार्ज्या है । ताके उदयतें निरंतर संक्लेशसहित असुर हो हैं । तिनिर्में केई अंव अंवरीप आदि जातिके असुर है, ते नारकीनिकूं दुःख उपजावे हैं । सर्वही असुर दुःख नांही उपजावे हैं । बहुरि इनि असुरनिका गमनकी मर्यादा दिखावनेकूं " प्राक् चतुर्थ्याः " ऐसा वचन है । ऊपरकी

तीन पृथिवीविपैं असुर बाधा करे हैं । आगे चौथी पांचई छठी सातईविपैं इनिका गमन नांही । इहां कोई पूछे, ए 🥻 देव इनि नारकीनिक्तं दुःख दे हैं, सो इनिका कहा प्रयोजन है १। तहां कहिये, जो, ए देव ऐसैही पापकर्ममें छीन हैं। जैसें इहां कोई मीडे भैंसे कूकडे तीतर मछ इनिक्नूं ळडाय कलह देखि हर्ष मानै हैं; तैसें नारकीनिकी कलह दुःख देखि अति हर्ष मानै हैं । ए यद्यपि देव भये हैं तथापि निदानादिकरि अज्ञानतपके फलतैं इनिक्रूं परका दुःख आदि अशु-भही हर्पका कारण हो है । बहुरि च शब्द है सो पहले सूत्रमें कह्या जो दुःख, ताके समुचयके अर्थि है । तीव्र तपाया गाल्या जो लोह ताम्र ताकौ पायवाकारे, बहुरि तपाया लोहका स्तंभतैं चेपनां, बहुरि कूटशाल्मली कहिये सूली तापरि चढाय उतारणा, बहुरि लोहके घनका घात करनां, कुहाडी छुराव सोलातें काटणां छोलणां, बहुरि क्षारा पाणी तथा तपे तेलतें सींचनां, बहुरि लोहके कडाहमैं पचावनां, भांडमैं भूंदनां, बहुरि भोभलीमैं भुलसनां, बहुरि वैतरणी नदीमैं डुवोवनां, घाणीमैं पीलना इत्यादिकनिकरि नारकीनिकूं दुःख उपजावे हैं । ऐसैं छेदनभेदनादिकरि शरीर खंड खंड होय जाय है । तौ भी आयु पूर्ण हूवा विना मरण नांही होय है । जातैं नारकीनिका आयु अनपवर्त्य कह्या है, सो छिदै नांही ॥ आगें पूछे है, " जो इनि नारकीनिकी आयु छिदै नांही सो आयुका परिमाण केता है सो कहौ " ऐसें पूछे सूत्र कहे हैं-॥ तेष्वेकत्रिसप्तद्शसप्तद्शद्वाविंशतित्रयस्त्रिंशत्सागरोपमा सत्त्वानां परा स्थितिः ॥ ६ ॥ याका अर्थ — नरकके जीवनिकी आयू उत्क्रुप्ट पहली पृथिवीमैं तौ एक सागरकी, दूसरीमैं तीन सागर, तीसरीमैं सात सागर, चौथीमैं दश सागर, पांचमीमैं सतरा सागर' छठीमैं वाईस सागर, सातमीमैं तेतीस सागर ऐसैं हैं ॥ इहां यथाऋम शब्दकी तौ ऊपरीतैं अनुद्वत्ति है । तिनि भूमिनिविपैं अनुऋमकरि यथासंख्य स्थिति ऌगावणी । तहां रत्न-प्रभाविषें तौ उत्कृष्ट स्थिति एक सागरकी है । शर्कराप्रभाविषें तीन सागरकी है । वाळुकाप्रभाविषें सात सागरकी है । पंकप्रभाविपें दश सागरकी है । धूमप्रभाविपें सतरा सागरकी है । तमःप्रभाविपें बाईस सागरकी है । महातमःप्रभाविपें तेतीस सागरकी है । ऐसी उत्क्रप्ट स्थिति है ॥ तिनि भूमिनिविपें नारकी जीवनिकी आयु है, भूमीकी स्थिति यहु नांही है ॥ आगैं कहै हैं, सातभूमिरूप विस्तारकूं धरै अधोलोक तौ कह्या । अब तिर्यक् लोक कह्या चाहिये । सो तिर्यक् लोक ऐसा नाम कैसै हैं ? जातें खयंभूरमण समुद्रपर्यत असंख्यात तिर्यक्प्रचयरूप अवस्थित द्वीप समुद्र हैं । तातें तिर्यक् लोक नाम है । इहां पूछे है, ते द्वीप समुद्र तिर्यक् अवस्थित कौन कौन हैं ? ऐसें पूछे सूत्र कहे हैं---

ਰ ਬ–

नि का

पान

શ્પર

\*

सर्वार्थ-सि द्धि टी का

म. ३

### ॥ जम्बूद्वीपलवणोदादयः शुभनामानो द्वीपसमुद्राः ॥ ७ ॥

याका अर्थ— जम्बूद्वीप ळवणससुद्र इनिकूं आदि देकरि भछे भछे जिनके नाम ऐसे द्वीप ससुद्र हैं ॥ जम्बूद्वीपा-दिक तौ द्वीप बहुरि ळवणोदादिक ससुद्र ऐसे जे छोकमैं भछे भछे नाम हैं ते इनि द्वीपसमुद्रनिके हैं। तहां जंबूद्वीप तौ द्वीप बहुरि छवणोदधिससुद्र, घातकीखंडर्द्वाप काछोदधिससुद्र, पुष्करवरद्वीप पुष्करवरससुद्र, वारुणीवरद्वीप वारुणीवर-समुद्र, क्षीरवरद्वीप क्षीरवरससुद्र, घृतवरद्वीप घृतवरससुद्र, इक्षुवरद्वीप इक्षुवरससुद्र, नंदीश्वरवरद्वीप नंदीश्वरवरसमुद्र, अरुणवरद्वीप अरुणवरसमुद्र, ऐसै असंख्यात द्वीप समुद्र स्वयंभूरमणपर्यंत जानने ॥

ব শ্ব–

ति का

पान

248

0000

¢ \*

सर्वार्य

सि चि

टीका

म ३

इहां विशेप जो, जंवूद्वीपका नाम जंवूवृक्ष यामैं है तातें याकी अनादितें यह संज्ञा है । सो यह जंबूवृक्ष कहा है सो कहिये हैं। उत्तरकुरु भोगभूमिविपैं पांचसै योजनकी चौडी एक जगती कहिये पृथिवी है। ताकूं स्थानी भी कहिये। ताकी क्यूं अधिक तिगुणी परिधि है । सो वाह्यतैं केते एक प्रदेश क्रमहानिरूप छोडि वीचिमैं वारा योजन ऊंची है। फेरि क्यों प्रदेश क्रमहानिरूप छोडि अंतमैं दोय कोस ऊंची है । ताकै चौगिरिद सुवर्णमयी पद्मवर वेदिका कहिये भीति है । ताकै वीचिही वीचि नानारत्नमय पीठ है । आठ योजनका ठंवा है । च्यारी योजनका चौडा है । च्यारीही योजनका ऊंचा है । ताकै चौगिरिदा वारह वेदिनिकारी वैड्या है । तिनि वेदिनिके चाऱ्यौं च्यारी तरफ तोरण हैं। ते श्वेत हैं। सुवर्णके तूयनिकरि सहित हैं। ता पीठके ऊपरि फेरि ्रीहर उपपीठ सो एक योजनका ढंवा चौंडा है, दोय कोस ऊंचा है । ताकै वीचि जंवूवृक्ष है । सुदर्शन है नाम जाका स्कंध दोय योजन ऊंचा है । छह छह योजन ऊंचा डाहला है । वीचि छह योजन चौडा मंडल है । आठ योजन लंवा है । ताकै चौगिरिद इस दृक्षतें आधे प्रमाण लिये एकसो आठ छोटे जंबूद्रक्ष हैं । तिनिकारी वैड्या है । देवदेवांगनाकरि सेव-नीक है । यह वर्णन तत्त्वार्थवार्तिकतें लिख्या हैं । अर त्रिलोकसारविपें याका वर्णन विशेषकारे है । तथा कछ विवक्षाका भी विशेप है। सो तहांतें जानना । ऐसें वृक्षके योगतें जंवूद्वीप नाम है। यह वृक्ष पृथिवीकाय है, वनस्पतिकाय नांहीं है। वहुरि ठवणरससारिखा जलके योगतें ठवणोद जाननां ॥

आगेँ इनि द्वीप समुद्रनिका विष्कंभ कहिये चौडाई तथा सन्निवेश कहिये अवस्थानविशेप संस्थान कहिये आकार इनिके विशेपनिकी प्रतिपत्तिकै अर्थि सूत्र कहै है— ॥ द्विर्द्विचिष्कम्भाः पूर्वपूर्वपरिक्षेपिणो वऌयाकृतयः ॥ ८ ॥

याका अर्थ— जंबूद्वीपतें लगाय सर्वद्वीप समुद्र दूणे दूणे विस्तार हैं । वहुरि यह पहले पहले ऊपरि परिक्षेपी कहिये वेढे हैं । वलय कहिये गोल कडाकी आक्वति हैं । द्विद्विं ऐसा वीप्सा कहिये वारंवार द्वत्तिके कहनेविपैं वचन है । सो चौडाईके द्णापणां कहनेके अर्थि है । आदि जो जंबूद्वीपका विस्तार है तातें दूणा लवणसमुद्रका है । तातें दूणा दूसरा धातकीखंडद्वीप है । तातें दूणा दूसरा कालोदधिसमुद्र है । ऐसैं जाननां । वहुरि पहले पहले ऊपरि परिक्षेपि कहिये वैड्या है, ग्राम नगरादिकी ज्यों अवस्थान मति जाणुं । वहुरि वलयाक्वति कहिये गोल कडाकी ज्यों आकार हैं, चौकूंणां आदि आकार नांही है ॥

व च-

नि का

पान

344

ं आगें पूछे है, जंबूद्वीपका ठिकाणा आकार चौडाईका प्रमाण कह्या चाहिये । जातें अगिळे द्वीप समुद्रनिका विस्तारा∽ दिकका ज्ञान जाकरि होय । ऐसें पूछे सूत्र कहे हैं---

# तन्मध्ये मेरुनाभिर्वृत्तो योजनशतसहस्रविष्कम्भो जम्बूद्वीपः ॥ ९ ॥

याका अर्थ- तिनि द्वीप समुद्रनिकै वीचि जंबूद्वीप है सो गोछ है । ताकै वीचि मेरुपर्वत नाभिकी ज्यों है । वहुरि ठाख योजनका चौडा है ॥ तिनिपूर्वक द्वीप समुद्रनिकै मध्य जंबूद्वक्षकरि छक्षित जंबूनामा द्वीप है । सो कैसा है । मेरु तौ जाकै नाभिकी ज्यों है । वहुरि सूर्यके विमानकी ज्यों गोछाकार है । बहुरि शतसहस्र कहिये एक छाख योजनका विष्कंभ कहिये चौडा है । वहुरि उत्तरकुरु भोगभूमिविपें अनादिनिधन पृथ्वीकायरूप अक्तुत्रिम परिवारव्वक्षनिसहित जंबू नामा द्वक्ष है । ताके नामतें या द्वीपका भी नाम जंबूद्वीप है ॥

आगै, तहां जंबूद्दीपविपें छह कुलाचलनिकरि भेदरूप किया ऐमै सात क्षेत्र हैं, ते कौन है ? ऐसैं पूछे सूत्र कहे हें–

# ॥ भरतहैमवतहरिविदेहरम्यकहैरण्यवतैरावतवर्षाः क्षेत्राणि ॥ १० ॥

याका अर्थ- तिस जंबूद्वीपविपें भरत हैमवत हरि विदेह रम्यक हैरण्यवत ऐरावत ए साते क्षेत्र हें ॥ डहां भरता-दिक संज्ञा अनादिकालतें प्रवर्ते है । डनिक्रूं काहूका निमित्त नांही । तहां जंबूद्वीपकी दक्षिणदिशाका विभागविपें हिमवान् कुलाचल अरु तीन तरफ लवणसमुद्रके वीचि तौ भरतक्षेत्र है, सो चढाया धनुष्यके आकार है । वहुरि याके विजयार्द्द-

सर्वार्थ-सिद्धि टीका

**छ.** ३

पर्वततें तथा गंगा सिंधू नदीतें भेद होय छह खंड भये हैं। बहुरि छोटा हिमवान् कुळाचलकी उत्तरदिशातें अरु महाहिमवान् कुलाचलकी दक्षिणदिशातें पूर्वपश्चिमके लवण समुद्रके वीचि हैमवतक्षेत्र है। बहुरि निषध कुलाचलकी दक्षिणदिशानें अर महाहिमवान् कुलाचलकी उत्तरदिशानें वहुरि पूर्वपश्चिमके लवण समुद्रके अंतरालमें हरिक्षेत्र है। बहुरि निषधकुलाचलकी उत्तरदिशानें अर महाहिमवान् कुलाचलकी उत्तरदिशानें वहुरि पूर्वपश्चिमके लवण समुद्रके अंतरालमें हरिक्षेत्र है। बहुरि निषधकुलाचलकी उत्तरदिशानें अरु नीलकुलाचलकी दक्षिणदिशानें पूर्वपश्चिमके लवणसमुद्रके वीचि विदेहक्षेत्र है। बहुरि नीलकुलाचलके उत्तरदिशानें अर रक्तिकुलाचलके दक्षिणदिशानें पूर्वपश्चिमके लवणसमुद्रके वीचि रम्यक क्षेत्र है। बहुरि श्रिक्तमकुलाचलतें उत्तरदिशानें अरु शिखरि-कुलाचलतें दक्षिणदिशानें पूर्वपश्चिमके समुद्रके वीचि रम्यक क्षेत्र है। बहुरि श्रिक्तमकुलाचलतें उत्तरदिशानें अरु शिखरि-कुलाचलतें दक्षिणदिशानें अरु पूर्वपश्चिमके लवणसमुद्रके अंतरालमें हैरण्यवतक्षेत्र है। बहुरि शिखरिकुलाचलतें उत्तरदिशानें अरु तीनूंही तरफा लवणसमुद्रके वीचि ऐरावतक्षेत्र है। सो याके विजयार्धपर्वत तथा रत्ता रत्तोदा नदीकारे मेदे छह खंड भये हें ॥ आगें पूछे हैं, कि छह कुलाचल है ऐसें कह्या, ते कौन हें तथा कैसें व्यवस्थित है ? ऐसें पूछे सूत्र कहे हें---

व च~

नि का

पान

१५६

॥ तद्विभाजिनः पूर्वापरायता हिमवन्महाहिमवन्निषधनीऌरुक्मिशिखारेणो वर्षधरपर्वताः ॥ ११ ॥

याका अर्थ — तिनिक्षेत्रनिके विभाग करनेवाले पूर्वपश्चिम छंवे ऐसे हिमवान् महाहिमवान् निपध नील रुक्मी शिखरी ए छह कुलाचल हैं । इनि क्षेत्रनिका विभाग करै तिनिक्नं तद्विभाजन कहिये । बहुरि पूर्वपश्चिम दोऊ दिञाकी तरफ छंवे पूर्वपश्चिम दिशाकी कोटीतें लवणसमुद्रक्नं स्पर्शनेवाले हिमवत् आदि अनादिकालतें प्रवर्ती है संज्ञा जिनिकी क्षेत्रनिके विभा-गके कारण हैं, तातें वर्षधर कहिये । ऐसे कुलाचल पर्वत छह हैं । तहां हिमवान् तौ भरतक्षेत्रकी अरु हैमवतक्षेत्रकी सीमाविपें तिष्ठै है । ताक्नं क्षुद्रहिमवान् भी कहिये । सो, सौ योजनका ऊंचा है । वहुरि हैमवतक्षेत्र अरु हरिक्षेत्रका विभाग करनेवाला महाहिमवान् दोयसौ योजनका ऊंचा है । वहुरि महाविदेहक्षेत्रकी तौ दक्षिणदिशानें अरु हरिक्षेत्रकां उत्तरदिशानें निपधनामा कुलाचल है । सो च्यारिसे योजन ऊंचा है । वहुरि उत्तरदिशाविपें भी पर्वत अपने अपने क्षेत्रके विभाग करनेवाले नील रुक्मी शिखरी ए तीन हैं सो पूर्वोक्त च्यारीसै दोयसै एकसो योजन ऊंचा है सो जाननां ॥ इनिका मूल अवगाह प्रथिवीविपें ऊंचाईतें चौथे भाग जाननां ॥

आगें तिनि कुलाचलनिका वर्णका विशेषकी प्रतिपत्तीके आर्थि सूत्र कहै हैं--

॥ हेमार्जुनतपनीयवैडूर्यरजतहेममयाः ॥ १२ ॥

याका अर्थ— ये कुलाचल हेम कहिये पीतवर्ण, अर्जुन कहिये<sup>,</sup> श्वेतवर्ण, तपनीय कहिये तापासोना सारिखा रक्तवर्ण

सर्चार्थ-सि द्वि री का

अ ३

Q

•

वैड्र्य कहिये नीलवर्ण, रजत कहिये श्वेत, हेम कहिये पीत ऐसे वर्णमय हैं ॥ जे ए कहे हिमवत् आदि कुलाचल ते अनुऋमतें हेमादिकमयी जानने । तहां हेममय तौ हिमवान् है, सो पीछा पाटसारिखा वर्ण है । बहुरि अर्जुनमय महा-हिमवान् है, सो शुक्क है । बहुरि तपनीयमय निषध है सो दुपहरीके सूर्यके वर्णसारिखा है । बहुरि वैड्रर्यमय नील है, सो मोरके कंठसारिखा है ॥ बहुरि रजतमय रुक्मी है, सो शुक्ल है । बहुरि हेममय शिखरी है, सो पीले पाटसारिखा वर्ण है ॥ व च-नि का सर्वार्थ-आगें इनिका फेरि भी विशेषके अर्थि सत्र कहे हैं--पान 240 ॥ मणिविचित्रपाइर्वा उपरि मूले च तुल्यविस्ताराः ॥ १३ ॥ याका अर्थ--- इनि कुलाचलनिके पसवाँडे तौ मणिनिकरि चित्रित हैं । बहुरि मूलतैं ले ऊपरितांई समान चौडे हैं अनेकवर्ण अरु प्रभाव कहिये महिमा इत्यादि गुणनिकरि सहित जे मणि तिनिकरि विचित्रित हैं पार्झ्व कहिये पसवाडे जिनिके ऐसे हैं । बहुरि आकार जिनिका मूलनैं लगाय मध्य तथा ऊपरितांई समान है, चौरस भीतिकी ज्यों बराबर है॥ आगे तिनि कुलाचलनिके ऊपरि ज्हद हैं ते कहिये हैं---॥ पद्ममहापद्मतिगिंछकेसरिमहापुण्डरीकपुण्डरीका ह्वदास्तेषामुपरि ॥ १४ ॥ याका अर्थ-- तिनि हिमवत् आदि कुळाचळनि ऊपरि अनुक्रमतैं पद्म महापद्म तिगिंछ केसरी महापुण्डरीक पुण्डरीक ए हद जानने ॥ आगें आदिका जो पद्महद ताका आकारविशेषकी प्रतिपत्तीकै अर्थि सूत्र कहे हें --॥ प्रथमो योजनसहस्रायामस्तदर्छविष्कम्भो हृदः ॥ १५ ॥ याका अर्थ--- पद्महूद है सो पूर्वपश्चिम दिशातें तौ हजार योजन ळंबा है । बहुरि उत्तर दक्षिण दिशानें पांचसै योजनका विस्तार है । बहुरि वज्रमय याका तल है । बहुरि अनेक प्रकारके मणि तथा सुवर्ण तथा रजत तिनिकरि विचित्रित जाका तट है ॥ आगें याका अवगाह कहिये ऊंडाई जाननेके आर्थि सूत्र कहै हैं---

सि बि

री का

म. ३

| [              |                                                                                                                                                                                                     | 131           |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                | ।। दशयोजनावगाहः ॥ १६ ॥                                                                                                                                                                              | ě             |
|                | याका अर्थ~- पद्महूदकी उंडाई दश योजन है ॥                                                                                                                                                            | ě             |
| सर्वार्थ-      | आगै, तिस इदविपें कमल है, ताका सूत्र कहै हैं                                                                                                                                                         | १ वच-         |
| सि दि<br>टी का | ॥ तन्मध्ये योजनं पुष्करम् ॥ १७ ॥                                                                                                                                                                    | निका<br>३ पान |
| ध. २           | याका अर्थ या द्र्दमैं एक योजन प्रमाण कमल है । तामैं कोश कोशके ठंवे तौ पत्र हैं । वहुरि दोय कोशके<br>चौडी वीचिकी कर्णिका है । वहुरि जलके तलतें दोय कोश उंचा नाल है । वहुरि एताही पत्रनिकी मोटाई है ॥ | े १५८<br>८    |
|                | आगें अन्य ह्रदनिकी छंवाई चौडाई तथा कमलकी छंवाई चौडाई जनावनेके आर्थि सूत्र कहै हैं-                                                                                                                  | è             |
|                | ॥ तद्द्रिग्रणद्विग्रणा हृदाः पुष्कराणि च ॥ १८ ॥                                                                                                                                                     | 6             |
|                | याका अर्थ पहले हदतें तथा कमलतें दूणे दूणे लंवाई चौडाई रूप अगिले अगिले हूद तथा कमल जाननां ॥                                                                                                          | 0             |
|                | तहां पद्महदतें दूणा दोयहजार योजन रुंवा हजार योजन चौडा वीस योजन ऊंडा महापद्महूद जाननां । वहुरि यातें<br>दूणा च्यारिहजार योजन रुंवा दोयहजार योजन चौडा चारिस योजन ऊंडा तिगिंछहूद जाननां । याही भांति   | ê             |
|                | ्रूण उपारिहणार पाणग लेपा दापहणार पाणन पाडा पालिस याजन ऊडा तिगिछहूद जानना । याहा भाति<br>कमल च्यारि योजन लंवा दोय योजनका चौडा आदि जाननां ॥                                                           | è             |
|                | आगैं तिनि कमलानिविपैं निवास करनेवाली देवीनिके नाम आयु परिवार प्रतिपादनेकै आर्थि सूत्र कहै हैं                                                                                                       |               |
|                | ॥ तन्निवासिन्यो देव्यः श्रीऱ्हीधृतिकीर्तिबुद्धिलक्ष्म्यः                                                                                                                                            | 0             |
|                | पल्योपमस्थितयः ससामानिकपरिषत्काः ॥ १९ ॥                                                                                                                                                             | ê             |
|                | याका अर्थ- तिनि कमलनिकी कर्णिकाके मध्यदेशके विपें शरदके निर्मल पूर्ण चंद्रमाकी द्युतिके जीतनहारे कोश लंवे                                                                                           | 8             |
|                | अर्थ कोश चौडे कछ याटि कोशके ऊँचे महल हैं । तिनिविपैं निवास करनेवाली देवी हैं श्री ही धति कीर्ति बादि लक्ष्मी                                                                                        | 0             |
| J              | ए हैं नाम जिनिके ते वसै हैं । तिनिकी एक एक पल्यकी आयु है । वहुरि सामानिक जातिके देव बहुरि पारिपद                                                                                                    | *             |

|                 | जातिके देव तिनिकरि सहित वर्तें हैं । तिस कमळके परिवारकमळ हैं । तिनिकै ऊपरि महळ हैं । तिनिविपें सामानिक<br>देव वसै हैं । तथा पारिषद देव वसै हैं ॥<br>आगैं जिनि नदीनिकरि ते क्षेत्र भेदे ते नदी कहिये हैं                                                                                                                               | े<br>          |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| सर्वार्थ-       | ॥ गङ्गासिन्धूरोाहिद्रोहितास्याहरि्ध्दरिकान्तासीतासीतोदानारीनरकान्तासुवर्णरूप्य-                                                                                                                                                                                                                                                       | ी निका         |
| सि द्धि<br>हीका | कुलारक्तारकोदाः सरितस्तन्मध्यगाः ॥ २० ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १ पान<br>१ १५९ |
| धा. ३           | याका अर्थ- तिनि क्षेत्रनिके मध्य गमन करें ऐसी चौदह नदी हैं । तिनिके नाम गंगा सिंधू रोहित रोहितास्या<br>हरित् हरिकांता सीता सीतोदा नारी नरकांता सुवर्णकूळा रूप्यकूळा रक्ता रक्तोदा ऐसैं । सरित् कहनेतैं तौ वापी नांही                                                                                                                  |                |
|                 | १ के जनमें तनमध्य कहतेतें दत उत नांही गड़ हैं ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ò              |
|                 | हा बहुर तम्बद करने करने करने करने करने करने करने करने                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ð              |
|                 | ॥ द्वयोर्द्वयोः पूर्वाः पूर्वगाः ॥ २१ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2              |
|                 | याका अर्थ दोय दोय नदी एक एक क्षेत्रविषें हैं । ऐसैं वाक्यविशेष जोडनेतैं सर्वका एक जायगा प्रसंगका<br>निषेध है । बहुरि पूर्वाः पूर्वगाः ऐसैं वचनतैं दिशाका विशेषकी प्राप्ति है । तहां जे पाठमैं दोय दोयमैं पहली कही जो<br>नदी, ते पूर्वदिशाक समुद्रकूं गई हैं । इहां पहली कही सात नदीतैं पूर्वदिशाकूं गई होयगी ऐसा नांही है । जातैं दोय |                |
|                 | दोयमैंसूं पहली पहली लेणी ऐसें जाननां ॥<br>आगैं, पहली पहली तौ पूर्वदिशाकूं गई बहुरि अन्य किस दिशाकूं गई १ तिनिकी दिशाका विभागकी प्रतिपत्तिकै                                                                                                                                                                                           | 3              |
|                 | अर्थि सूत्र कहै हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ø              |
|                 | अर्थि सूत्र कहें हैं<br>॥ दोषास्त्वपरगाः ॥ २२ ॥<br>याका अर्थ दोय दोयमैं जो अवशेष रही ते नदी पश्चिमके समुद्रक्रूं गमन करै हैं, ऐसी प्रतीति करनी ॥ तह                                                                                                                                                                                   |                |
|                 | याका अर्थ दोय दोयमैं जो अवशेष रही ते नदी पश्चिमके समुद्रकूं गमन करै हैं, ऐसी प्रतीति करनी ॥ तह<br>पद्महदके पूर्वद्वारतैं निकसी जो गंगानदी सो तौ भरतक्षेत्रमैं होय पूर्वसमुद्रकूं गई । बहुरि पश्चिमद्वारतैं निकसी सिंधू स                                                                                                              |                |

•

भरतक्षेत्रमैं होय पश्चिमदिशाके समुद्रकूं गई । वहुरि उत्तरद्वारतें निकसी रोहितास्या सो हैमवतक्षेत्रमैं होय पश्चिमकै समु-द्रमैं गई । वहुरि महापग्रहदके दक्षिणद्वारतें निकसी रोहित नाम नदी सो हैमवतक्षेत्रमैं होय पूर्वदिशाके समुद्रमें गई । बहुरि महापग्रहदके उत्तरद्वारतें निकसी हरिकांता नाम नदी सो हरिक्षेत्रमैं होय पश्चिमके समुद्रकूं गई । वहुरि तिगिंछ हदके दक्षिणद्वारतें निकसी हरितनदी सो हरिक्षेत्रमैं होय पूर्वदिशाके समुद्रकूं गई । बहुरि तिगिंछ हदके उत्तरद्वारतें निकसी सीतोदा नदी सो विदेहक्षेत्रमैं होय पश्चिमसमुद्रकूं गई । वहुरि केसरी हदके दक्षिणद्वारतें निकसी सीता नदी सो विदेह-क्षेत्रमैं होय पूर्वके समुद्रकूं गई । वहुरि केसरीह्रदके उत्तर द्वारतें निकसी नरकांता नदी सो रम्यकक्षेत्रमैं होय पश्चिमकै समुद्रमैं गई । वहुरि महापुंडरीकह्रदके दक्षिणके द्वारतें निकसी नारी नामा नदी सो रम्यकक्षेत्रमैं होय पूर्वके समुद्रमैं गई । वहुरि महापुंडरीकह्रदके उत्तर द्वारतें निकसी क्र प्रिद्रके उत्तर द्वारतें निकसी नरकांता नदी सो रम्यकक्षेत्रमैं होय पश्चिमकै समुद्रमैं गई । वहुरि महापुंडरीकह्रदके दक्षिणके द्वारतें निकसी नारी नामा नदी सो रम्यकक्षेत्रमैं होय पश्चिमके समुद्रम्रें गई । वहुरि महापुंडरीकह्रदके उत्तर द्वारतें निकसी क्रप्यकूळा नामा नदी सो हैरण्यवतक्षेत्रमें होय पश्चिमके समुद्रम्रं गई । वहुरि पुंडरीकह्रदके दक्षिणद्वारतें निकसी जो सुवर्णकूळा नामा नदी सो हैरण्यवत क्षेत्रमें होय पूर्वके समुद्रम्रं गई । वहुरि पुंडरीकह्रदके दक्षिणद्वारतें निकसी जो रक्ता नामा नदी सो हैरण्यवत क्षेत्रमें होय पर्वके समुद्रम्रं गई । वहुरि पुंडरीकह्रदके पूर्वतोरणद्वारतें निकसी जो रक्ता नामा नदी सो हैरय्यवत क्षेत्रमें होय पर्वके समुद्रम् नही । वहुरि महापुंडरीकह्रदके पश्चिम तोरणद्वारतें निकसी रक्तोदा नामा नदी सो ऐरावत क्षेत्रमैं होय पश्चिम समुद्रमें गई ॥ आगें, इनि नदीनिकी परिवारनदीनिके प्रतिपादनकै आर्थे सूत्र कहै हैं---

**ਰ ਚ**−

नि का

पान

१६०

1 K

### ॥ चतुर्द्शनदीसहस्रपरिवृता गङ्गासिन्ध्वाद्यो नद्यः ॥ २३ ॥

याका अर्थ- इहां गंगा सिंधू आदिका ग्रहण कोन प्रयोजन है ? तहां कहै हैं, पूर्योक्त नदीनिके ग्रहणके अर्थि है। इहां ऐसी आशंका न करनी; जो, अनंतर सूत्रमैं नदीनिका नाम हैही इहां फेरि न चाहिये । जातें व्याकरणमैं ऐसी परिभापा है, जो अनंतरका विधि होय के प्रतिपेध होय । तहां कहिये अनंतर सूत्रतें परिचमक़ूं गई नदीनिकाही ग्रहण होय है । तातें गंगासिंध्वादिका ग्रहण युक्त है । इहां पूछे हैं कि, गंगादिकांही ग्रहण होऊ । ताक़ूं कहिये, ऐसै कहै पूर्वक़ूं गई तिनिहीका ग्रहण आवे है । तातें सर्वही ग्रहणके आर्थि गंगासिंध्वादिका ग्रहण किया है । वहुरि नदीका ग्रहण है सो दूणा दूणाका संबंधके आर्थ है । गंगा चौदाहजार नदीनिकरि परिवारित है । तैसैही सिंधू भी चौदाहजार नदीनिकरि परिवारित है । ऐसें अगळी अगळी नदी क्षेत्र क्षेत्र प्रति विदेहतांई दूणी दूणी जाननी । तातें परै आधि आधि घटती जाननी ॥

आगें, जे क्षेत कह्या तिनिकी चौडाई जाननेकै अथिं सूत्र कहै है--

सर्वार्थ-सिद्धि टीका अ २

0

\*

सुपमसुपमा । सुपमा । सुपमदुःपमा । दुःपमसुपमा । दुःपमा । अतिदुःपमा ऐसैं । बहुरि उत्सपिंणी भी छह प्रकार है । सो पूर्वोक्ततैं उलटा गिणनां । तहां अतिदुःपमा । दुःपमा । दुःपमसुपमा । सुपमदुःपमा । सुपमा । सुपमसुपमा ऐसैं । इनिका कालका प्रमाण दश दश कोडाकोडि सागर जाननां । इनि दोऊनिकौं भेल्ने किये कल्पकाल कहिये । तहां सुपमसुपमा च्यारि कोडाकोडि सागरका । तिस कालकी आदिविर्षे मनुष्य उत्तरकुरु भोगभूमिके मनुष्यनितुल्य होय है । तहांतैं अनुकर्मतैं घटतैं घटतैं सुपमाकाल तीन कोडाकोडि सागरका होय है । तिसकी आदिविर्षे मनुष्य हरिक्षेत्रके मनुष्यनिसारिखे होय है । तहांतैं अनुक्रमतैं घटतैं घटतैं सुपमदुःपमाकाल दोय कोडाकोडि सागरका होय है । तिसकी आदिविर्पे मनुष्य हैमवत-क्षेत्रके मनुष्यनिकै समान होय है । तहांतैं अनुकर्मतैं घटतैं घटतैं घटतैं दुःपमसुपमाकाल वियालीस हजार वरस घाटि एक कोडाकोडि सागरका होय है । तिहांतैं अनुक्रमतैं घटतैं चटतैं अनुक्रमतैं घटतैं घटतैं अनुक्रमतैं घटतैं उत्सापिणी भी उलटा वर्षका आदिविर्षे मनुष्य कोडाकोडि सागरका होय है । तहांतैं अनुक्रमतैं घटतैं मनुष्य विदेहक्षेत्रके मनुष्यनिकै तुल्य होय है । तहांतैं अनुक्रमतैं घटतैं घटतैं दुःपमाकाल इत्य है । तिसकी आदिविर्षे मनुष्य विदेहक्षेत्रके मनुष्यनिकै तुल्य होय है । तहांतैं अनुक्रमतैं घटतैं-है । ऐसैंही उत्सर्पिणी भी उलटा अनुक्रमरूप जाननां ॥ आर्गे पूछे है कि, अन्यभूमिनिकी कहा अवस्था है ! ऐसैं पूर्छे सत्र कहै है---

ৰ স্ব--

नि का

पान

१६२

सर्वार्थ

सि चि

टी का

<del>श</del>. ३

### ॥ ताभ्यामपरा भूमयोऽवस्थिताः ॥ २८ ॥

याका अर्थ--तिनि भरत ऐरावत क्षेत्र सिवाय रहे जे क्षेत्र ते ' अवस्थिताः ' कहिये जैसे हैं तैसेही रहे है ॥ तहां उत्सर्पिणी अवसार्पिणी काल नांही पलटे है ॥

आगैं पूछे है, तहांके मनुष्यनिकी आयु समानही है कि कछ विशेप है १ ऐसैं पूछे सूत्र कहें हैं-

# ॥ एकद्वित्रिपल्योपमस्थितयो हैमवतकहारिवर्षकदैवकुरवकाः ॥ २९ ॥

याका अर्थ— हैमवतक कहिये हैमवतक्षेत्रके मनुष्य तिनिकी आयु एक पल्यकी है । इसकूं जघन्यभोगभूमिका क्षेत्र कहिये । बहुरि हरिवर्षके मनुष्यनिकी आयु दोय पल्यकी है । इसकूं मध्यमभोगभूमिका क्षेत्र कहिये । बहुरि देव– कुरुभोगभूमिका मनुष्यनिकी आयु तीन पल्यकी है । इसकूं उत्तमभोगभूमि कहिये । तहां पांच मेरुसंबंधी पांच हैमवत– क्षेत्रनिविपैं सुपमदुःपमा सदा अवस्थित है । तहांके मनुष्यनिका आयु एक पल्यका अरु काय दोय हजार धनुष्यनिका है । बहुरि एकदिनके अंतरतें आहार करे हैं । बहुरि नीलकमलसारिखा झरीरका वर्ण है । बहुरि पांच हरिक्षेत्रनिविपैं

| सर्वार्थ-<br>सिद्धि<br>टीका<br>अ २ | सुपमा सदा अवस्थित है । तहाके मनुष्यनिकी आयु दोय पल्यकी है । च्यारि हजार धनुष्यका काय है । दोय दिनकै<br>अंतरते आहार करे है । वहुरि शंखवर्णधवळ शरीर है । वहुरि पांच देवकुरुक्षेत्रनिविपें सुपमासुपमा सदा अवस्थित है ।<br>तहांके मनुप्यनिकी आयु तीनपल्यकी है । छह हजार धनुपकी काय है । तीन दिनके अंतरतें आहार करे है ।<br>सुवर्णवर्ण शरीर है ॥<br>आगें उत्तरदिशानिकेविपें कहा अवस्था है <sup>९</sup> ऐसैं पूछै सूत्र कहै है ।<br>॥ तथोत्तराः ॥ ३० ॥<br>याका अर्थ— जैसे दक्षिणदिशाकेनिविपें कहे तैसेही उत्तरदिशाके जानने । हैरण्यवतका तौ हैमवतककेनिकै तुल्य है ।<br>रम्यकके हरिवर्षकेनिकै तुल्य है । उत्तरकुरवकका देवकुरवकनिकै समान है । ऐसैं जानना ॥<br>आगें विदेहक्षेत्रनिकेविपें कहा स्थिति है <sup>९</sup> ऐसैं पूछै सूत्र कहे हैं                                                                                                                                                                                                                                      | र<br>व च-<br>निक<br>पान<br>१६३<br>१ |
|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
|                                    | विदेहेषु सङ्ख्येयकालाः ॥ ३१ ॥<br>याका अर्थ पंचमेन्न्संवंधी पंचविदेहक्षेत्रनिविपें मनुप्यकी आयु संख्यातवर्षकी है । तहां काल सुपमदुःपमाका अंति-<br>सारिखा सदा अवस्थित है । काय पांचसे धनुपका है । नित्य आहार करे है । उत्कृष्ट आयु एककोडि पूर्वका है । जयन्य आयु<br>अंतर्मुहूर्तका है । तहां पूर्वके परिमाणकी गाथाका अर्थ सतरि लाख कोडी वर्ष वहारे छपनहजार कोडि वर्ष एक पूर्व होय है ॥<br>आर्गे, कह्या जो भरतक्षेत्रका विस्तार ताक़ुं अन्यप्रकारकरि कहै हैं<br>॥ भरतस्य विष्कम्भो जम्बूद्धीपस्य नवातिशतमागः ॥ ३२ ॥<br>याका अर्थ जंबूद्धीपका विस्तार लाख योजनका है । ताके एकसो निवै भाग करिये तिनिमैं एक भाग मात्र<br>विस्तार भरतक्षेत्रका है । सो पूर्वे कह्या पांचसै छ्वीस योजन छह कला परिमाण हो है ॥<br>आर्गे, कह्या या, जो, जंबूद्धीपक्नं वेढिकरि वेदी तिष्ठै है, तातें परै लवणसमुद्र दोय लाख योजन विस्ताररूप वल्या-<br>कार तिष्ठै है, तातें परै धातकीखंड द्वीप च्यारि लाख योजन वरुविस्ताररूप है । तहां क्षेत्र आदिककी संख्याकी<br>विधिका ज्ञानके अर्थि सूत्र कह्या है | 0000                                |

जम्बूद्वीपविपें जम्बूब्रक्ष है तहां पुष्कर द्वीपविपें पुष्करवृक्ष परिवारसहित जाननां । तिसहीकै नामतैं द्वीपका नाम प्रसिद्ध है । इहां पुष्करार्द्ध कद्या सो मानुपोत्तर नाम पर्वत या द्वीपकै मध्य है, तिसकरि विभाग भया । तातैं ता पर्वतकै उरै आधा द्वीप है । तातैं पुष्करार्द्ध ऐसा नाम जाननां ॥

आगें, पूछै है कि, जंबूद्वीपकै हिमवत् आदिकी संख्या दोय बार आवृत्तिकरि पुष्करार्द्धमैं कही ताका कहां प्रयोजन है <sup>१</sup> समस्तही पुष्करद्वीपविपें क्यौं न कही १ ऐसैं पूछैं सूत्र कहै हैं––

व च-

नि का

पान

१६५

### ॥ प्राङ्मानुषोत्तरान्मनुष्याः ॥ ३५ ॥

याका अर्थ--- पुण्करद्वीपके वीचिही बीचि वळयवृत्तिरूप मानुषोत्तर नाम पर्वत है । तातें पहलैं पहलैंही मनुष्य हैं । तातें वाद्य नाहीं । तातें बाहरिके पुण्करद्वीपमें क्षेत्रनिका विभाग नाही है । तिस पर्वततें परे ऋद्धिारी तथा विद्याधर भी मनुष्य नाही गमन करे हैं । बहुरि जलचर जीव तथा विकलत्रय त्रस भी नही जाय हैं । तहां उपजै भी नाही है । उपपाद अर समुद्धाततें तो प्रदेश बाहरि जाय है । विना उपपादसमुद्धात नाही जाय है । तातें याकी सार्थक संज्ञा है । ऐसैं जंबूद्दीप आदि अढाई द्वीप तथा लवणोद कालोद ए दोय समुद्रनिविषेंही मनुष्य जाननां ॥ आगैं कहे हैं, ते मनुष्य दोय प्रकार हैं, ताका सूत्र---

# ॥ आर्या म्लेंच्छाश्च ॥ ३६ ॥

याका अर्थ-- गुणनिकरि अथवा गुणवान् पुरुषनिकरि सेईये ते आर्य कहिये । ते दोयप्रकार हैं । ऋद्विप्राप्त अनृद्धि-प्राप्त । तहां अन्नुद्धिप्राप्त आर्य पांचप्रकारके हैं । क्षेत्र आर्य, जाति आर्य, कर्म आर्य, चारित्र आर्य, दर्शन आर्य ऐसे । बहुरि ऋद्विप्राप्त आर्य सात प्रकारके हैं । बुद्धिऋद्धि, विक्रियाऋद्धि, तपऋद्धि, बलऋद्धि, औषधऋद्धि, रसऋद्धि, अक्षीण--ऋद्धि ऐसे । तहां अन्नुद्धिप्राप्तमें काशी कोशलादि आर्यदेशनिविषें उपजै ते क्षेत्र आर्य हैं । बहुरि इक्ष्वाकु जाति भोज-कुलादिविषें उपजे ते जातिआर्य हैं ॥ बहुरि कर्मआर्य तीन प्रकार हैं । तहां सावद्यकर्म आर्य, अर्थ, अल्पसावद्यकर्म आर्य, असावद्यकर्म आर्य । तहां सावद्यकर्म आर्य छह प्रकारके हैं ॥ तहां असि धनुष्य आदि शस्त्रके प्रयोगकेविषें प्रवीण होय, ते असिकर्म आर्य हैं । बहुरि द्रव्य आदिका आय व्यय लिखनेविषें प्रवीण होय ते मषिकर्म आर्य हैं । बहुरि हल्ल कुलि दांतला आदि शेतीके उपकरणके विधान जाने ते कृषिकर्म आर्य हैं । बहुरि चित्राम गणित आदि बहत्तरि कला जानै ते

सर्वार्थ सि द्वि री का

म. २

धिग्राकर्भ आर्थ दें पहुंग झंथा राई कुटा झुकार मुरार आदि जिन्दलने आदे हैं । बहुरे चंद्रतादे मुलंद, हुतादे-गय, ताल्यांद याण्य, आर्थायांद यस, संसंग आदि जवाहर अरेक्ट्रका द्रव्यका मंग्रह करनेवाले लोक प्रकार चालिल्य-रूप आर्थ दें । जहांग अल्पनाव्यक्रम आर्थ देवादिग्त अवक है । बहुरि अमाब्यक्रम आर्य नकरतिरत मुनि है । बहुरि 'प्रांग्त आर्थ देंग प्रदार दें । तहां चार्राग्रमोहंफ उपवापनें तथा अवनें बादक उपदेवाविनादी लगते मुद्दिनों चारेक-परिणार्थ्य प्रथ पे प्रवार दें । तहां चार्राग्रमोहंफ उपवापनें तथा अवनें बादक उपदेवाविनादी लगते मुद्दिनों चारेक-परिणार्थ्य प्रथ पे प्रवर्ग दें । तहां चार्राग्रमोहंफ उपवापनें तथा अवनें बादक उपदेवाविनादी लगते मुद्दिनों चारेक-परिणार्थ्य प्रथ पे क्रियानचारित्र आर्थ दें । बहुरि चार्राग्रमोहंक अयोपवाम होतें वाद्यके उपदेवानें चारेक्र अपदेवा दिनिक देवर्ग न अर्थ प्रवर्गार्थ्य आर्थ हैं ।

mi à.

hell t

4551

14, 3

नहार र्शनआयं दश प्रसारक हैं । ने सम्यन्ग्रहणके आग्णकी अपेक्षांनें जानने । नहां के सबेझ अहंन्द्रयोन आग-भनें। आतापात्र कारणनें अद्धावान होय, ने आजासम्यक्ष्य्वान कहिये । वहार निग्रैयमोक्षमागंके इशेन अवणमायनें अद्धा-सन होय, ने पांग अद्धावान हैं । वहार नीयंकर आदिके पुराग आदिके उपदेशके निमित्तनें अद्धावान् होय. ते उपदेश र्शनपान आपं दें । वहार भूनिनिक आचार व्यनके अवणमावर्ते अद्वावान होय, ने सुव्रसम्यक्त्ववान् हें । वहारे वीजपद्रूप ते पृष्ठम अयं नांक निर्मितनें अद्यावान होय, ने वीजरुचिमान हैं । वहारे जीवादिपदायका संक्षेप उपदेशतें अद्धावान् होय, ने संक्षेपर्धात्र दें । वहार आग्रहते आचार व्यनके अवणमावर्ते अद्यावान होय, ने सुव्रसम्यक्त्ववान् हें । वहारे वीजपद्रूप ते पृष्ठम अयं नांक निर्मितनें अद्यावान्र होय, ने वीजरुचिमान हैं । वहारे जीवादिपदायका संक्षेप उपदेशतें अद्धावान् होय, ने संक्षेपर्धात्र दें । वहार अंगप्रधंमें तैर्भ कहें नैंसे विस्ताररूप प्रमाणनयादिकनें निरूपण किये जे तत्त्वार्थ, तिनिके अरणनें अद्यात्रान् होय, ने विस्ताररुचि दें । वहारि वचनके विस्तारक्ष प्रमाणनयादिकनें जिरूपण किये जे तत्त्वार्थ, तिनिके अरणनें अद्यात्रान् होय, ने विस्ताररुचि दें । वहारि वचनके विस्तारदिनां सुन्या अयके प्रहणतें अद्यावान् होय, ते अर्थ-दर्शननान दे । वहारि झांग्रांगर्त जाननेनें अद्यावान् होय, ते अवगाटरुचि हें । वहारे परमावधि केवस्त्रज्ञानदर्शनतें जीवारि प्रधर्मान्द्री जान नो " आत्मा उच्यत्र अद्धानरूप भया " तहां परमावगाढरुचि कहिये ऐसे ये दश र्गन आयं दें ॥

हित अनियान आर्थ सान प्रकार कई न उहां आठ प्रकार भी कहे हैं । तहां बुद्धि झड़ीके अठारह भेद हैं । तहां 'भन्नजान, अग्रिजान, मनम्पर्ययजान नीन ता पहले कहे तेही जानने । वहुरि संवारे क्षेत्रविपें जैसे कालादिके सहायतें 'नेज नाया अनेक पहल दे नैमें गोर्डेट्रिय अन्तजानावरण वीर्यातरायके क्षयोपजामके प्रकर्ष होते एकवीजके प्रहणते अनेक पदार्थका जान होय मा नीजवृद्धि दे । वहरि जैसे कोठारीके घरे न्यारे न्यारे प्रचुर धान्य वीजतें विनाश न भये 'कांग्रेहिंग धंग हैं। नेमें आपर्डा जाणे जे अर्थके नीज प्रचुर न्यारे न्यारे बुद्धिमें वर्णे रहे जिस काल चाहै तिस काल काहै नाक कांग्रीहर्ष धंग हैं। नहींग पदानुमानी तीन प्रकार अनुश्रोत, प्रतिश्रेत दोऊरूप । तहां एकपदका अर्थतें सुनि आदि-विंगे संया अंतर्गिय गण्डी मर्थानी स्वीन्नजा अवधारण करनां, सो पदानुसारी है । बहुरि चक्रवतींका कटक वारह ति का पान

रेइइ

3 -----

योजन ळंवा नव योजन विस्तारमें पडे है । ताविपें गज वाजी ऊंट मनुष्यादिकका अक्षर अनक्षररूप ज्ञब्द ते एककाल प्राप्त भये तिनिकं तपके वलतें पाया जो श्रोत्र इंद्रियका बल, तातें समस्तका एककाल श्रवण होय ताक़ं संभिन्नश्रोत्र कहिये । वहुरि तपके विशेषकरि प्रगट भया जो असाधारण रसना इंद्रिय श्रुतज्ञानावरण वीर्यातरायका क्षयोपशम अंगो-पांगनामा नामकर्मका उदय जाकै ऐसा मुनिकै रसनाका विषय जो नव योजन तातें बाह्यतें आया जो बहुयोजनतें रसका स्वाद ताकै जाननेकी सामर्थ्य सो रसनेंद्रिय ज्ञानलब्धि है । ऐसैंही स्पर्शन इंद्रिय तथा घ्राणइंद्रिय श्रोत्रेंद्रिय इनिके विपयक्षेत्रतें वाह्यतें आया जो गंध स्पर्श वर्ण शब्द ताके जाननेकी सामर्थ्य हो है । ते पांच ए भये ॥ बहुरि महा-रोहिणी आदि विद्या तीनवार आय कहै जो ह्यानैं अंगिकार करों । कैसी है ते ! अपने अपने रूपकी सामर्थ्य प्रगट करनेका कथनविपै प्रवीण है। भावार्थ- ऐसैं कहै, जो, ते कहो सोही करों ऐसी विद्यादेवतानिकरि जिनिका चारित्र चलै नांही ऐसै दशपूर्वके धारकनिकै दशपूर्वित्व ऋद्धि हो है। बहुरि संपूर्णश्चतकेवळीकै होय सो चतुर्दशपूर्वित्व है। बहुरि अंतरिक्ष भौम अंग स्वर व्यंजन लक्षण छिन्न स्वम ए आठ निमित्तज्ञान हैं। ते जिनिकै होय तिनिक्रं अष्टांगमहानिमित्त कहिये। तहां चंद्रमा सूर्य ग्रह नक्षत्र ज्योतिषीनिका उदय अस्त आदिकरि अतीत अनागत फलका कहनां सो अंतरिक्ष है । बहारे पृथिवीकी कठिणता छिद्रमयता सचिकणता रूक्षता आदि देशनितैं दिशाविषें सूत आदिका स्थापनकरि हानिवृद्धि जय पराजय आदिका जाननां, तथा भूमिमैं स्थापे जे सुवर्णरजतादि तिनिका बतावना सो भौमानिमित्त ज्ञान हैं। बहुरि पुरुपके अंगोपांगके देखनेतें तथा स्पर्शन आदिकतैं त्रिकालके सुख दुःख आदिका जाननां सो अंगनिमित्तज्ञान है । वहुरि अक्षररूप तथा अनक्षररूप ञ्चभ अञ्चभ शब्द सुननेतें इष्ट अनिष्ट फल जाननां सो स्वरनिमित्तज्ञान है । बहुरि मस्तकविपें मुखविपें गलाविषें तिल मुश आदि चिन्ह देखनेतें तीन कालका हित अहित जाननां सो व्यंजननिमित्तज्ञान है । वहुरि श्रीवृक्ष स्वस्तिक भूंगार कलरा आदि रारीरविर्षे चिन्ह देखनेतें तीन कालके विपें पुरुषके स्थान मान ऐश्वर्यादिका विशेष जाननां सो लक्षणनिमित्त ज्ञान है । बहुरि वस्त्र रास्त्र छत्र उपानत् कहिये पगाकी जोडी अर आसन शयन आदिविपें देव मनुष्य राक्षस आदिके विभागकरि शस्त्रतें कटै कांटातें कटै मूसा आदि काटै तिनिका देखनेतें तीन कालके लाभ अलाभ सुखदुःखका जाननां सो छिन्ननिमित्तज्ञान है । बहुरि वात पित्त श्ठेष्मके दोषकरि रहित जो पुरुष ताक्तं स्वप्न आवै सो Ø पीछिली रातीके भागविपैं चंद्रमा सूर्यका तथा पृथ्वी समुद्रका मुखविपैं प्रवेश देखै तथा समस्त पृथ्वीमंडलका आच्छादन देखे ए तौ शुभस्वप्न अथवा घृततैलकरि अपना देह आर्द्रित देखे तथा गर्दभ ऊंटपरि आपकूं चढा देखे तथा दिशाका IØ) गमन देखै ये अग्रुभ स्वप्न इत्यादि स्वप्नके देखनेतें आगामी जीवना मरनां सुख दुःख आदि जानै सो स्वप्ननिमित्तज्ञान है। ¢ ×

व च--

नि का

पान

१६७

मर्चार्थ-सि न्दि टी का

**अ.** ३

विद्याकर्म आर्य हैं । बहुरि धोवी नाई लूहार कुह्तार सुनार आदि शिल्पकर्म आर्य हैं । बहुरि चंदनादि सुगंध, घृतादि-रस, शाल्यादि धान्य, कार्पासादि वस्त्र, मोती आदि जवाहर अनेकप्रकार द्रव्यका संग्रह करनेवाळे अनेक प्रकार वाणिज्य-कर्म आर्य हैं । वहुरि अल्पसावद्यकर्म आर्य देशविरत श्रावक है । वहुरि असावद्यकर्म आर्य सकलविरत मुनि है ॥ बहुरि चारित्र आर्य दोय प्रकार हैं । तहां चारित्रमोहके उपशमतैं तथा क्षयतैं वाह्यके उपदेशविनाही अपनी शुद्धतातैं चारित्र-परिणामकूं प्राप्त भये ते अभिगतचारित्र आर्य हैं । बहुरि चारित्रमोहके क्षयोपशम होतैं वाह्यके उपदेशतैं चारित्रपरिणाम जिनिकै होय ते अनभिगतचारित्र आर्य हैं ॥

सर्वार्थ

सि दि

रीका

झ. ३

वहुरि दर्शनआर्थ दश प्रकारके हैं । ते सम्यग्ग्रहणके कारणकी अपेक्षातें जानने । तहां जे सर्वज्ञ अर्हत्प्रणीत आग-मकी आज्ञामात्र कारणतें अद्धावान् होय, ते आज्ञासम्यक्त्ववान् कहिये । वहुरि निर्प्रथमोक्षमार्गके दर्शन श्रवणमात्रतें श्रद्धा-वान् होय, ते मार्ग श्रद्धावान् हैं । वहुरि तीर्थंकर आदिके पुराण आदिके उपदेशके निमिक्ततें श्रद्धावान् होय, ते उपदेश रुचिमान् आर्थ हैं । वहुरि मुनिनिके आचार रुत्तके श्रवणमात्रतें श्रद्धावान् होय, ते सूत्रसम्यक्त्ववान् हों । वहुरि वीजपदरूप जे सूक्ष्म अर्थ ताके निमिक्ततें श्रद्धावान् होय, ते वीजरुचिमान् हैं । वहुरि जीवादिपदार्थका संक्षेप उपदेशतें श्रद्धावान् होय, ते संक्षेपरुचि हे । वहुरि अंगपूर्वमें जैसें कहै तैसें विस्ताररूप प्रमाणनयादिकतें निरूपण किये जे तत्त्वार्थ, तिनिके श्रवणतें श्रद्धावान् होय, ते विस्ताररुचि हे । वहुरि अंगपूर्वमें जैसें कहै तैसें विस्ताररूप प्रमाणनयादिकतें निरूपण किये जे तत्त्वार्थ, तिनिके श्रवणतें श्रद्धावान् होय, ते विस्ताररुचि हे । वहुरि अंगपूर्वमें जैसें कहै तैसें विस्ताररूप प्रमाणनयादिकतें निरूपण किये जे तत्त्वार्थ, तिनिके श्रवणतें श्रद्धावान् होय, ते विस्ताररुचि हे । वहुरि वचनके विस्ताराविनां सुन्या अर्थके ग्रहणतें श्रद्धावान् होय, ते अर्थ-दर्शनवान् हे । वहुरि द्वादशांगके जाननेतें श्रद्धावान् होय, ते अवगाढरुचि हें । वहुरि परमावधि केवछज्ञानदर्शनतें जीवादि पदार्थनिक्तं जाने जो " आत्मा उज्वल श्रद्धानरूप भया " तहां परमावगाढरुचि कहिये ऐसे ये दश दर्शन आर्य हें ॥

वहुरि ऋद्मिप्राप्त आर्य सात प्रकार कहे ते इहा आठ प्रकार भी कहे हैं । तहां वुद्धिऋद्वीके अठारह भेद हैं । तहां केवळजान, अवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान तीन तो पहलै कहै तेही जानने । वहुरि संवारे क्षेत्रविपैं जैसै कालादिके सहायतैं वीज वोया अनेक फल दे तैसें नोइंद्रिय श्रुतज्ञानावरण वीर्यातरायके क्षयोपञमके प्रकर्प होतें एकवीजके ग्रहणतैं अनेक पदार्थका ज्ञान होय सो वीजवुद्धि है । वहुरि जैसै कोठारीके घरे न्यारे न्यारे प्रचुर धान्य बीजतैं विनाश न भये कोठेहिमें घरे है; तसैं आपही जाणे जे अर्थके वीज प्रचुर न्यारे न्यारे वुद्धिमें वर्णे रहे जिस काल चाहै तिस काल काढै ताकूं कोष्ठवुद्धि कहिये । वहुरि पदानुसारी तीन प्रकार अनुश्रोत, प्रतिश्रोत दोऊरूप । तहां एकपदका अर्थतैं सुनि आदि-विर्पे तथा अंतविर्पे तथा मध्यविर्पे सर्वग्रंथका अवधारण करनां, सो पदानुसारी है । बहुरि चक्रवर्ताका कटक वारह १६६

योजन छंवा नव योजन विस्तारमें पडे है । ताविपैं गज वाजी ऊंट मनुष्यादिकका अक्षर अनक्षररूप शब्द ते एककाल 🖗 प्राप्त भये तिनिक्नं तपके वलतें पाया जो श्रोत्र इंद्रियका वल, तातें समस्तका एककाल श्रवण होय ताकूं संभिन्नश्रोत्र कहिये । वहरि तपके विशेपकरि प्रगट भया जो असाधारण रसना इंद्रिय श्रुतज्ञानावरण वीर्यातरायका क्षयोपशम अंगो-पांगनामा नामकर्मका उदय जाकै ऐसा मुनिकै रसनाका विपय जो नव योजन तातें बाह्यतें आया जो बहुयोजनतें रसका मर्त्रार्थ-रवाद तार्क जाननेकी सामर्थ्य सो रसनेंद्रिय ज्ञानलब्धि है । ऐसैंही स्पर्शन इंद्रिय तथा घ्राणइंद्रिय ओंत्रेंद्रिय इनिके विपयक्षेत्रतें वाह्यतें आया जो गंध स्पर्श वर्ण शब्द ताके जाननेकी सामर्थ्य हो है। ते पांच ए भये ॥ बहुरि महा-रोहिणी आदि विद्या तीनवार आय कहै जो ह्यानैं अंगिकार करों । कैसी है ते ? अपने अपने रूपकी सामर्थ्य प्रगट करनेका कथनविपै प्रवीण है। भावार्थ- ऐसैं कहै, जो, ते कहो सोही करों ऐसी विद्यादेवतानिकरि जिनिका चारित्र चले नांही ऐसै दशपूर्वके धारकनिकै दशपूर्वित्व ऋदि हो है। बहुरि संपूर्णश्रुतकेवलीकै होय सो चतुर्दशपूर्वित्व है। वहुरि अंतरिक्ष भौम अंग स्वर व्यंजन लक्षण छिन्न स्वप्न ए आठ निमित्तज्ञान हैं। ते जिनिकै होय तिनिक्रं अष्टांगमहानिमित्त कहिये। तहां चंद्रमा सूर्य ग्रह नक्षत्र ज्योतिपीनिका उदय अस्त आदिकरि अतीत अनागत फलका कहनां सो अंतरिक्ष है । बहुरि पृथिवीकी कठिणता छिद्रमयता सचिक्रणता रूक्षता आदि देशनितैं दिशाविषैं सूत आदिका स्थापनकरि हानिवृद्धि जय पराजय आदिका जाननां, तथा भूमिमें स्थापे जे सुवर्णरजतादि तिनिका बतावना सो भौमानिमित्त ज्ञान हैं। बहुरि पुरुपके अंगोपांगके देखनेतें तथा स्पर्शन आदिकतैं त्रिकालके सुख दुःख आदिका जाननां सो अंगनिमित्तज्ञान है । वहुरि अक्षररूप तथा अनक्षररूप शुभ अशुभ शब्द सुननेतें इष्ट अनिष्ट फल जाननां सो स्वरनिमित्तज्ञान है । बहुरि मस्तकविपैं मुखविपैं गलाविपैं तिल मुश आदि चिन्ह देखनेतें तीन कालका हित अहित जाननां सो व्यंजननिमित्तज्ञान है । वहुरि श्रीवृक्ष स्वस्तिक भूंगार कलज्ञ आदि ज्ञारीरविर्पे चिन्ह देखनेतें तीन कालके विपें पुरुषके स्थान मान ऐश्वर्यादिका विज्ञेप जाननां सो लक्षणनिमित्त ज्ञान है । बहुरि वस्त्र रास्त्र छत्र उपानत् कहिये पगाकी जोडी अर आसन शयन आदिविपें देव मनुष्य राक्षस आदिके विभागकरि शस्त्रतें कटै कांटातें कटै मूसा आदि काटै तिनिका देखनेतें तीन कालके लाभ अलाभ सुखदुःखका जाननां सो छिन्ननिमित्तज्ञान है । बहुरि वात पित्त श्ठेष्मके दोपकरि रहित जो पुरुष ताक्रं स्वप्न आवै सो पीछिली रातीके भागविपैं चंद्रमा सूर्यका तथा पृथ्वी समुद्रका मुखविपैं प्रवेश देखै तथा समस्त पृथ्वीमंडलका आच्छादन देखै ए तौ शुभस्वम अथवा घृततैलकारे अपना देह आर्द्रित देखै तथा गर्दभ ऊंटपरि आपकूं चढा देखे तथा दिशाका गमन देखे ये अशुभ स्वप्न इत्यादि स्वप्नके देखनेतें आगामी जीवना मरनां सुख दुःख आदि जानै सो स्वप्ननिमित्तज्ञान है। Ę.

শি ন্ধি

री का

अन् ३

व च-

नि का

पान

ए आठ निमित्तज्ञान जाकै होय सो अष्टांगनिमित्तज्ञान ऋद्धि है। बहुरि द्वादशांग चौदह पूर्व तौ न पट्या होय अरु 💡 प्रकृष्ट श्रुतज्ञानावरणके क्षयोपशमतें ऐसी असाधारण प्रज्ञा प्रगट भई होय जो चौदहपूर्वके पढनेवालेने सूक्ष्म तत्त्वका विचार अवगाहनविषें एक पद कह्या तिसतैं निःसंदेह निरूपण करें ताके प्रज्ञा अवणत्वऋदि हो है । बहुरि परके उपदेशविनाही अपनी शक्तिके विशेपतें ज्ञानसंयमके विधानविषें प्रवृत्ति होना सो प्रत्येकवुद्धिऋदि है । बहुरि इंद्र भी आय वाद करै तौ ताक्नूं निरुत्तर करै तथा वादीके दोप जाक्नूं प्रतिभासे ताके वादित्वऋदि हो है । बहुरि दूजी क्रियाऋदि है ताके दोय भेद चारणऋदि, आकाशगामिनी। तहां चारणऋदि अनेक प्रकार है। तहां जलके निवासविपें जलकायके जीवनिकूं न विराधते भूमिकी ज्यों पग धरते गमन करै ते जलचारण हैं । वहुरि भूमितैं च्यारि अंगुल ऊंचै आकाशविषें जंघा उठाय शीघ्र सैकडो कोश गमन करे ते जंघाचारण हें । ऐसैही तंतुपरि गमन करे पुष्पपरि गमन करे सीधे गमन करे अणिकी शिखापरि गमन करे इत्यादि गमन करे तिनिके जीवनिको वाधा न होय ते चारणऋदिके भेद हैं । बहुरि पद्मासनकरि तथा कायोत्सर्ग आसनकरि पगके निक्षेपविना आकाशविपै निराधार गमन कर जाय तहां आकाशगामिनी-ऋदि है ॥ वहुरि तीसरी विक्रियाऋदि सो अनेक प्रकार है । तहां अणुमात्र शरीरकरि छे सो अणिमा है । तहां कमलके तंतूमात्र छिद्रविपें प्रवेशकरि तहां वैठि चक्रवर्तीकी विभूति रचै ऐसी सामर्थ्य है । वहुरि मेरुपर्वततें भी बडा शरीर रचै सो महिमा है। वहुरि भूमिमैं वैठै अंगुळीकरि मेरूका शिखर सूर्य आदिकूं स्पर्शे सो प्राप्ति है। बहुरि भूमिविपैं तौ जलकी ज्यौं अरु जलविपैं भूमिकी ज्यौं उन्मजन निमजन करें सो प्राकाम्य है । वहुरि तीन लोकका प्रभुत्वपणा रचै सो ईशित्व है । सर्वजीवनिकौ वशी करणेकी सामर्थ्य सो वशित्व है । वहुरि पर्वतकै बीचि आकाशकी ज्यौं गमनागमन करें सो अप्रतिघात है । अदृष्ट होय जाय काहूंको दीखे नांही सो अंतर्धान है । वहुरि एककालमैं अनेकरूप करनेकी शक्ति सो कामरूपित्व है । इनिक्रुं आदि देकरि अनेक विकियाऋदि है । बहुरि चौथी तपोतिशयऋदि है। सो सात प्रकार है। तहां उपवास वेळा तेळा चौळा पचौळा तथा पक्ष मास आदि अनशन तपका प्रारंभ करि मरणपर्यंत करे ऐसी सामर्थ्य होय सो उग्रतप है । वहुरि महोपवास करतेें भी काय वचन मनका वल वधताही रहै शरीरमैं दुर्गंध आदि न आवे स्वासोच्छ्वास सुगंधही आवे शरीरकी दीप्ति घटै नांही सो दीप्ततप है । वहुरि आहार करेै सो तातें कडाहमें पडा जल जैसें शीघ्र सूकि जाय तैसै सूकै तातें मलरुधिरादिरूप परिणमै नांही है । वहुरि आहार करें सो तातें कडाहमें पडा जल जैसें शीघ्र सूकि जाय तैसै सूकै तातें मलरुधिरादिरूप परिणमै नांही सो तप्ततप है ॥ वहुरि सिंहनिष्क्रीडित आदि महोपवासका आचरणविपें तत्पर सो महातप है । वहुरि वात पित्त श्लेष्म सन्निपाततें उपज्या जो ज्वर कास श्वास अक्षिसूल कोट प्रमेह आदि अनेक प्रकार रोग तिनिकरि संतापरूप भया है

सर्वार्य-

सि चि

टी का **म.** ३ ৰ শ্ব--

नि का

पान

देह जिनिका तौ भी अनशन कायक्वेशादि तपतें छुटै नांही भयानक मसाण पर्वतके शिखर गुफा दरी कंदरा शून्यग्राम आदिविषें दुप्ट यक्ष राक्षस पिशाच वेतालरूप विकार होतें भी तथा कठोर जे स्यालनिके रुदन निरंतर सिंह व्याघ्र आदि तथा दुष्ट हाथीनिके भयानक शब्द सुननेतें भी तथा चोरादिका जहां विचरणा ऐसे भयानक प्रदेशनिविषें तिष्ठे सो घोरतप है। बहुरि तेही मुनि तपका योगके बधावनेकैविपें तत्पर ते घोर पराक्रम हैं। बहुरि बहुतकालतें ब्रह्मचर्यके धारक अतिशयरूप चारित्रमोहनीय कर्मका क्षययोपशमतैं नष्ट भये हैं खोटे विकाररूप स्वप्न जिनिकै ते घोर ब्रह्मचर्यवान् हैं । ऐसैं सात तपोऋदि है ॥ बहुरि पांचवा बलऋदि तीन प्रकार है । तहां मनःश्रुतज्ञानावरण वीर्यांतराय कर्मका क्षयोपशमका प्रकर्ष होतें अंतर्मुहूर्तमें समस्तश्रुतका अर्थ चिंतवनेकी सामर्थ्य जिनिके होय ते मनोबळी हैं । बहुरि मनोजिव्हा श्रुतज्ञानावरण वीर्यातरायका क्षयोपशम अतिशयरूप होतैं अंतर्मुहूर्तमें सकलश्रुतके उच्चारणविषें समर्थ होय निरंतर उच्च-स्वरतैं उच्चारण करतैं भी खेदरहित कंठस्वर भंग न होय ते वचनबली हैं । बहुरि वीर्यातरायका क्षयोपशमतैं असा-धारण कायका बल प्रगट होतें मासिक चातुर्मासिक वार्षिक प्रतिमा योग धारतें भी खेदरहित होय ते कायबली हैं । बहुरि छठी औषधऋाद्धि सो आठ प्रकार है । तहां असाध्य भी रोग होय तौ तिनिके स्पर्शन आदिकरि नष्ट होय जाय तहां जिनके पादका स्पर्शनांही औषध तथा थूकही औषध तथा पसेव सहित रज सो जछ कहिये सोही औषधी तथा कान दांत नासिका नेत्रका मलही औषधी तथा विद्मल तथा मूत्रही औषधी तथा अंग उपांग नख दंत केश आदिक स्पर्शी पवन आदि सर्वही औषधी, तथा तीव्र जहरका मिल्या भी आहार जिनिकै मुखमैं गये विषरहित होय ते आस्याविष हैं, तथा जिनिके देखनेमात्रकारेही तीव्र जहर दूरि हो जाय सो दृष्ट्यविष हैं ऐसैं आठ औषधीऋद्धि हैं । बहुरि सातमी रसऋदि है । सो छह प्रकार है । तहां महातपस्वी मुनि जो कदाचित् कोध उपजै काहूकूं कहै तूं मरिजा तौ तिनिके वचनतें तत्क्षण मरै ते आस्यविष हैं । बहुरि कदाचित् क्रोधकरि क्रूरदृष्टीकरि देखे तौ पैळा मरि जाय सो दृष्टिविष है । बहुरि विरस भी भोजन जिनके हस्तविर्षे पड्या क्षीररसरूप हो जाय तथा जिनिका वचन दुर्वलक्रं क्षीरकी ज्यों तृप्ति करें सो क्षीरस्नावी है । बहुरि जिनिके हस्तविषें पड्या आहार नीरस भी होय सो मिष्ट-रसवीर्यपरिणामरूप होय जाय तथा जिनिका वचन सुननेवालेनिके मिष्टरसके गुण ज्यों पुष्ट करै सो मधुस्नावी है। बहुरि जिनिके हस्तविषें पड्या अन्न रूक्ष भी होय सो घृतरसका वीर्यके पाककूं प्राप्त होय तथा जिनिका वचन घृतकी ज्यों प्राणीनिकूं तृप्ति करें सो सर्पिःश्रावी है । वहुरि जिनिके हस्तविर्षे पड्या भोजन अमृत हो जाय तथा जिनिका वचन

ਰ ਚ–

नि का

पान

१६९

सर्वार्थ-

सि स्नि

री का

क्ष ३

प्राणीनिंकूं अमृतकी ज्यों उपकार करें सो अमृतश्रावी है। ऐसैं रसऋद्धि छह प्रकार है॥ बहुरि आठमी क्षेत्रऋद्धि दोय प्रकार है। तहां ठाभांतरायके क्षयोपशमका अतिशयवान मुनि तिनिकूं जिस भोजनमैंसूं भोजन दे तिस भोजनमैं चऋ्रवर्तिका कटक भोजन करें तौ वै दिनि वीतें नहीं सो अक्षीणमहानस है। बहुरि मुनि जहां वसै तहां देव मनुष्य तिर्यंच सर्वही जो आय वसै तौ परस्पर वाधा होय नांही सकडाई न होय सो अक्षीणमहालय है। ऐसैं ए ऋदि जिनिकै प्राप्त होय ते ऋद्दिप्राप्त आर्य हैं॥

निका

पान

8190

वहुरि म्लेंछ दोय प्रकार हैं अंतर्द्वापज कर्मभूमिज । तहां अंतर्द्वापज तौ लवणसमुद्रकी आठ दिशा विदिशाविर्षे तथा आठही तिनिके अंतरालनिविषें तथा हिमवान् शिखरी कुलाचल तथा दोऊ विजयार्द्धके पूर्वपश्चिम दोऊ दिशानिके अंतविषें आठ हैं । ऐसें चौईस अंतर्द्वाप हैं तहां वसै हैं । तहां दिशानिके द्वीप तौ जंबद्वीपकी वेदीतें पांचसें योजन परे समुद्रमें हैं तिनका सौ सौ योजनका विस्तार है । वहुरि विदिशानिके द्वीप वेदीनितै पांचसें योजन परे हैं । तिनिका विस्तार पचावन पचावन योजनका है । वहुरि दिशा विदिशानिके अंतराठके द्वीप वेदीतें पांचसें पचास योजन परे हैं । तिनिका विस्तार पचास पचास योजनका है । वहुरि पर्वतनिके अंतके द्वीप वेदीतें छहसै योजन परे है । तिनिका विस्तार पचीस पचीस योजनका है । तहां मनुप्य कैसे हैं १ पूर्वदिशाके द्वीपके वासी तौ एकजांधवाले हैं । पश्चिमके पूंछवाले हैं । उत्तरदिशाके गूंगे हैं । दक्षिणदिशाके सींगवाले हैं । वहुरि च्यारि विदिशानिके कमतैं सुस्साकेसे कान, सांकलीकेसे कान, काननिको ओढि ले ऐसे वडे कान, लंवेकान ऐसै हैं । वहुरि अंतरालनिके क्रमतें घोडामुखा, सिंहमुखा, भैंसामुखा, सूकरमुखा, वघेरामुखा, उल्रूकमुखा, काकमुखा, वंटरमुखा ऐसे हैं । वहुरि शिखरी कुलाचलके दोऊ अंतनिके मेघमुख विजलीमुख हैं । वहुरि हिमवान् कुलाचलके दोऊं अंतके द्वीपनिके मच्छमुख कालमुख हैं । वहुरि उत्तर विजयार्द्वके दोऊ अंतनिके हस्तिमुख आदर्शमुख हैं । वहुरि दक्षिणविजयाईके दोऊ अंतनिके गोमुख मेपमुख हैं । वहुरि एकजांधवाले तौ माटीका आहार करें हैं । गुफानिविपें वसे हैं । वहुरि अवशेप सारेही तौ पुष्पफलनिका आहार करे हैं । अरु वृक्षनि-विपें वसे हैं । इनि सर्वहीकी एकपल्यकी आयु है । वहुरि ए चोईसही द्वीप जलके तलतें एक एक योजन ऊंचे हैं । ऐसैही कालोदसमुद्रविपैं जानने ऐसै ए अंतर्र्द्वांपके म्लेंछ कहे । वहुरि कर्मभूमिनिके म्लेंछ शक यवन शवर पुलिंद इनिकूं आदि दे अनेकजाति हैं ॥

आगें पूछे है, कर्मभूमि कहा है ! ऐसें पूछे सूत्र कहे हैं---

सर्वार्थ-सि दि् दी का

म ३

### ॥ भरतैरावतविदेहाः कर्मभूमयोऽन्यत्र देवकुरूत्तरकुरुभ्यः ॥ ३७ ॥

व च-

नि का

पान

१७१

याका अर्थ---भरतक्षेत्र पांच ऐरावतक्षेत्र पांच विदेह पांचमेरुसंबंधी पांच ऐसें पंदरें कर्मभूमि हैं । तहां विदेहके कहनेतें देवकुरु उत्तरकुरु भी तिस क्षेत्रमें हैं । ताका प्रसंगके निषेधके अर्थि तिनि विनां ऐसें कद्या है । जातें वे दोऊ उत्तम भोगभूमि हैं । हैमवत जघन्यभोगभूमि है । हरिक्षेत्र मध्यम भोगभूमि है । रम्यक मध्यम भोगभूमि है । हेरण्यवत जघन्यभोगभूमि है । बहुरि अंतर्द्वीपकूं भी भोगभूमिही कहिये है । इहां पूछे है, कर्मभूमिपणा काहेतें कह्या है ? ताका समाधान, कर्मभूमि है । बहुरि अंतर्द्वीपकूं भी भोगभूमिही कहिये है । इहां पूछे है कर्मका आश्रय तौ तीनूंही लोकका सेत्र है । ताका समाधान, जो, याहीतें तहां अतिशयकरि कर्मका आश्रय जानिये है । तहां सातवै नरक जाय, ताका कारण अशुभ कर्म इनि भरतादिक्षेत्रनिविपैंही उपजाईये है । तथा सर्वार्थसिद्धि आदिका गमनका कारण शुभकर्म भी इनिही क्षेत्रनिविपैं उपजाईये है । बहुरि खेती आदि छह प्रकारके कर्म भी इनिही क्षेत्रनिविपैं आरंभ है । तातें इनिर्क़ कर्मभूमि कहिये है । अन्य जे भोगभूमि तिनिविपैं दराप्रकारके कर्ल्यन्वक्षनिकरि कल्पित भोगका अनुभवन है । तातें तिनिकूं भोगभूमि कहिये है ॥

आगें, कही जो भूमि, तिनिविषें मनुष्यनिकी स्थितिके आर्थि सूत्र कहै हैं--

सर्वार्थ-

सि द्वि

रीका

क्ष ३

## ॥ नृस्थिती परावरे त्रिपल्योपमान्तर्मुहूर्ते ॥ ३८ ॥

याका अर्थ---- मनुष्यनिकी उत्कृष्ट स्थिति तौ तीन पल्यकी है । बहुरि जघन्य स्थिति अंतर्मुहूर्तकी है । मध्यके अनेक भेद है । मुहूर्त नाम दोय घडीका है । ताके मध्य होय सो अंतर्मुहूर्त है । इहां कोई पूछे, जो, पल्य कहा ? तहां पल्यका जाननेकै अर्थि प्रसंग पाय प्रमाणका विधानरूप गणती लिखिये है । तहां प्रमाण दोय प्रकार है । एक लौकिक, दूसरा अल्लौकिक । तहां लौकिक छह प्रकार है । मान, उन्मान, अवमान, गणमान, प्रतिमान, तत्प्रतिमान । तहां पायी माणी इत्यादिक मान जाननां । ताखडीका तोल उन्मान जाननां । चल्रू इत्यादिकका परिमाण अवमान जाननां । एक दोय आदि गणमान जाननां । चिरम तोला मासा आदि प्रतिमान जाननां । योडाका मोल इत्यादिक तत्प्रतिमान जाननां । बहुरि अल्लौकिक मानके च्यारि भेद है द्रव्य क्षेत्र काल भाव । तहां द्रव्यमानविषैं जघन्य एक परमाणु उत्कृष्ट सर्वपदार्थनिका परिमाण । क्षेत्रमानविषें जघन्य एक प्रदेश, उत्कृष्ट सर्व आकाज्ञ । कालमानविषैं जघन्य एकसमय

उत्कृष्ट तीन कालका समयसमूह । भावमानविर्षे जघन्य सूक्ष्मनिगोदिया लब्धिअपर्याप्तका लब्ध्यक्षरज्ञानका अविभाग- 👔 प्रतिच्छेद, उत्कृष्ट केवलज्ञान । बहुरि द्रव्यमानका दोय भेद एक संख्यामान एक उपमामान । तहां संख्यामानके तीन मेद संख्यात, असंख्यात, अनंत । तहां संख्यात, जघन्य मध्यम उत्कृष्टकरि तीन प्रकार है । बहुरि असंख्यात है सो परीतासंख्यात, युक्तासंख्यात असंख्यातासंख्यात इनि तीनूंहीके जघन्य मध्यम उत्क्रष्टकरि नव भेद हैं । बहुरि अनंत है सो परीतानंत युक्तानंत अनंतानंत इनि तीनूंके जघन्य मध्यम उत्क्वष्टकरि नव भेद हैं । ऐसैं संख्यामानके इकईस भेद भये । तिनिविषें जघन्यसंख्यात दोय संख्यामात्र है । वहुरि तीनकूं आदि देकरि एक घाटि उत्क्रुप्ट संख्यातपर्यंत मध्यम संख्या है । वहुरि एक घाटि जघन्य परीतासंख्यात प्रमाण उत्कृष्टसंख्यात जाननां । सो जघन्य परीतासंख्यातके जाननेकै आर्थे उपाय कहै हैं । अनवस्था शलाका प्रतिशलाका महाशलाका नामधारक च्यारि कुंड करने । तिनिका जुदा जुदा प्रमाण जंबूद्वीप प्रमाण चौडा एक हजार योजनका ऊंडा जाननां । तिनिमैं अनवस्थाकुंडकूं गोलसरसूंकरि तिघाऊ भरणा । तामैं छियालीस अंक परिमाण सरसूं मावै, तव अन्य एक सरसूं शलाकाकुंडमैं नाखि कोई मनुष्य बुद्धिकरि तथा देव हस्तादिकरि जंबूद्वीपादिकमें एक सरसूं द्वीपमें एक समुद्रमें गेरता जाय तव वे सरसूं जहां पूर्ण होय तिस द्वीप तथा समुद्रकी सूचीप्रमाण चौडा अर ऊंडा हजार योजनहीका अनवस्थाकुंड करी सरसूंसौ भरे । अरु एक सरसूं अन्य ल्याय गलाकाकुंडमें गेरे । अनवस्थाकी सरसूं तहातें अगिलै द्वीप तथा समुद्रमें एक एक गेरता जाय तव तेऊ सरसूं जिस द्वीप तथा समुद्रमें वीतें तहां तीसरा अनवस्थाकुंड तिस द्वीप तथा समुद्रकी सूचीप्रमाणकरि सरसूंसौं भरे । अर एक सरसूं अन्य शलाकाकुंडमें गेरै । ऐसैही अनवस्थाकी सरसूं एकएक द्वीप तथा समुद्रमैं गेरता जाय, ऐसै अनवस्था तौ वधता जाय अर एकएक सरसूं शलाकाकुंडमें गेरता जाय तव एक शलाकाकुंड भरि जाय । ऐसैं करतें छियालीस अंकप्रमाण अनवस्थाकुंड वणै तव एक शलाकाकुंड भऱ्या । तब एक सरसूं प्रतिशलाकाकुंडमैं गेरै वहुरि उस शलाका-कुंडकूं रीता करिये अर आगें आगें अनवस्थाकूं पूर्वोक्तरीतिकरि वधै एकएक सरसूं शलाका कुंडमैं गेरते गये तव दूसरा शलाकाकुंड भऱ्या । तव फेरि एक सरसूं प्रतिशलाकाकुंडमें गेरे । वहुरि तिस शलाकाकुंडकूं रीता करि तिसही विधानकरि तिसरा शलाकाकुंड भऱ्या । ऐसैं करतें करतें छियालीस अंकनिप्रमाण शलाकाकुंड भरि चुकै । तव एक प्रतिशलाकाकुंड भरें । तव एक सरसूं महाशलाकाकुंडविपें गेरे । वहुरि ऐसै द्वीपसमुद्रनिमैं सरसूं गेरता जाय अनवस्थाकुंड बधते जाय गलाकाकुंड भरि भरि रीते करते जाय, प्रतिशलाकाकुंडमें एक एक सरसुं गेरता जाय तब प्रतिशलाकाकुंड भरते जाय । तव इसही विधानकरि एक एक सरसूं महाशलाकाकुंडमैं गेरतें गेरतें छियालीस अंकप्रमाण प्रतिशलाकाकुंड भरें । तब एक

सर्वार्थ

सि दि

री का

अ. ३

ব শ্ব---

नि का

पान

एक महारालाकाकुंड भरि जाय । तहां अनवस्थाकुंड केते भये १ छियालीस अंकनिका घनकरि एते ते अनवस्थाकुड 🏅 भये । तिनिमैं जो अंतका अनवस्थाकुंड जिस द्वीप तथा समुद्रकी सूचीप्रमाण भया तामैं जेते सरसूं माये तेता परिमाण जघन्यपरीतासंख्यातका जाननां । बहुरि जघन्यपरीतासंख्यातके ऊपरि एकएक बधता मध्यपरीतासंख्यातके अेद जाननां । बहुरि, एक घाटि जघन्य युक्तासंख्यात प्रमाण उत्कृष्ट परीनासंख्यात जाननां । अब जघन्ययुक्तासंख्यातका परिमाण कहिये है । जघन्य परीतासंख्यातका विरलन करिये । बहुरि एकएक ऊपरि एकएक परीतासंख्यात मांडि परस्पर गुणिये । पहलांसूं दूसराकरि गुणिये जो परिमाण आवे ताक़ं तीसरासूं गुणिये जो परिमाण आवे ताक़ं चौथासूं गुणिये ऐसैं गुणतें अंतविर्पे राशी होय सो जघन्ययुक्तासंख्यात है। एते आवलीके समय हैं। बहुरि याके ऊपरि एक एक बधता एक घाटि उत्कृष्टयुक्तासंख्यातपर्यंत मध्ययुक्तासंख्यातके सेद हैं । बहुरि एक घाटि जघन्य असंख्यातासंख्यातपरिमाण उत्कृष्ट युक्तासंख्यात है । अब जघन्य असंख्यातासंख्यात कहिये है । जघन्य युक्तासंख्यातक्रं जघन्ययुक्तासंख्यातकरि एकबार गुणिये जो परिमाण आवे सो जघन्य असंख्यातासंख्यात है । याके ऊपरि एक एक बधता एक घाटि उत्क्रप्ट असंख्यातासंख्यातपर्यंत मध्य असंख्यातासंख्यातके भेद हैं । एक घाटि परीतानंतप्रमाण उत्क्रुप्ट असंख्याता-संख्यात है । अब जघन्यपरीतानंत कहिये है । जघन्य असंख्यातासंख्यात परिमाण तीन राशि करने एकशलाका एक विरलन एक देय । तहां विरलनराशिक्नं एकएक जुदा जुदा वखेरनां । एक एकके ऊपरि एक एक देयराशि धरनां । बहुरि तिनिक्तं परस्पर गुणिये । ऐसैं करि शलाका राशिमैंसूं एक घटावना । बहुरि जो परिसाण आया ताके परिमाण दोय राशि करनां । तहां एकराशिका विरळनकरि एक एककै परि देयराशीकी स्थापना कार्र परस्पर गुणिये । ऐसैं करि उस शलाकाराशिपैंसूं एक और घटाय देना । बहुरि जो परिमाण आया तितनै परिमाण दोय राशी करनां । एकका विरलनकरि देयराशीक़ं एकएक परि देय परस्पर गुणतैं जो परिमाण आया तिस परिमाणनै देयराशीकरि परस्पर गुणनां । अरु शलाकाराशीमैंसूं एकएक घटाता जाना जब वह शलाकाराशी सर्व पूर्ण होय जाय । तब तहां जो कछू परिमाण हुवा सो यह असंख्यातासंख्यातका मध्यभेद हैं। सो तितने परिमाण तीन राशी फेरि करनां। शलाका विर-लन देय । तहां विरलनराशीकों एक एक वखेरी एक एक परि देयराशि देनों । परस्पर गुणिये तब शलाकाराशि मैंस्यौं एक काढि लेनां । बहुरि जो परिमाण आया ताका विरलन करि एक एक परि एक एक राशी देय परस्पर गुणिये तब शलाकाराशीमैंसौं एक और काढि लेनां । ऐसैं करतें करतें दूसरी बार किया शलाकाराशी पूर्ण होय । तब जो परिमाण Ø आया सो भी मध्य असंख्यातासंख्यातका भेद है । बहुरि इस परिमाण शळाका आदि तीन राशि स्थापने तहां विर–

व च⇒

नि का

पान

EUS

सर्वार्थः

ম্বি ব্রি

री का

म ३

Ø

A A लन राशीकूं वखेर एक एककै स्थान देय राशि देय परस्पर गुणिये । तब तीसरा शलाका राशीमैंस्यौं एक काढि 🥻 लेनां । बहुरि जो परिमाण आया तिस परिमाण दोय राशीकरि विरलनकूं वखेरि देयकूं देय परस्पर गुणिये । तब शलाकामैंसूं एक और काढि लेनां । ऐसैं करतें करतें तीसरी शलाका भी पूर्ण होय । तब शलाकात्रय निष्ठापन हूवा कहिये । आगै भी जहां शलाकात्रय निष्ठापन कहे तहां ऐसैंही करनां । अव ऐसैं करतें जो मध्य असंख्यातासंख्यातका भेदरूप राशि भया ताविपैं छह राशि मिलावना । धर्मद्रव्य अधर्म लोकाकाश एकजीव इनि च्यारोंके प्रत्येक लोकप्रमाण प्रदेश बहुरि लोकके प्रदेशनितैं असंख्यात लोकगुणां अप्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पति जीवनिका परिमाण बहुरि तातैं भी असंख्यात-छोकगुणां सप्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पति जीवनिका परिमाण ए छह राशि पूर्वोक्त परिमाणविषैं मिलाय शलाका विरलनदेय राशि करनी। तिनिका पूर्वोक्त प्रकार शलाकात्रय निष्ठापन करनां ऐसै करतें जो महाराशि मध्य असंख्यातासंख्यातका भेदरूप भया ताविषै च्यारि राशि मिलावणे । वीस कोडाकोडि सागरप्रमाण कल्पकालके समय बहुरि असंख्यातलोकप्रमाण स्थितिबंधकूं कारण-भूत कपायनिके स्थान वहुरि तिनितैं असंख्यातलेकगुणैं अनुभागवंधकूं कारण कपायनिके स्थान वहुरि इनितैं भी असं-ख्यातलोकगुणें मनवचनकाययोगनिके अविभागप्रतिच्छेद ऐसे च्यारि राशिपूर्वक परिमाणविर्पे मिलावने, जो परिमाण होय तिस परिमाण शलाका विरलन देय । ए तीन राशि करनी । तिनिका पूर्वोक्त प्रकार शलाकात्रय निष्ठापन करनां । ऐसैं करतें जो परिमाण होय सो जवन्यपरीतानंत है । बहुरि याकै ऊपरि एक एक वधता एक घाटि उत्कृष्ट परीतानंतपर्यंत मध्यपरीतानंतके भेद जानने । वहुरि एक घाटि जघन्य युक्तानंत परिमाण उत्कृष्टपरीतानंत जाननां । अव जघन्ययुक्तानंत कहिये हैं । जघन्यपरीतानंतका विरलनकरि एक एक स्थानविपें एक एक जघन्यपरीतानंत थापि परस्पर गुणे जो परि-माण होय सो जघन्ययुक्तानंत जाननां । सो यहु अभव्यराशीसमान है । बहुरि याकै ऊपरि एक एक वधता एक घाटि उत्कृष्टयुक्तानंतपर्यंत मध्ययुक्तानंतके भेद जानने । वहुरि एक घाटि जघन्य अनंतानंत परिमाण उत्कृष्ट युक्तानंत जाननां अब जघन्य अनंतानंत कहिये हैं । जघन्य युक्तानंतक्नं जघन्य युक्तानंतकरि एकवार गुणे जो परिमाण होय सो जघन्य अनंतानंत है । वहुरि यांके ऊपरि एक एक वधता एक एक घाटि केवलज्ञानके अविभागप्रतिच्छेदन परिमाण उत्कुष्ट अनंतानंतपर्यंत मध्य अनंतानंत जाननां । वहुरि उत्कृष्ट अनंतानंत कहिये हैं । जघन्य अनंतानंत परिमाण शलाका विर-लन देय ए तीन राशिकरि अनुकमतें पूर्वोक्तप्रकार शलकात्रय निष्ठापन करे । यों करतें मध्यम अनंतानंतरूप परिमाण होय । तार्विंग छह राशि मिलावै जीवराशीके अनंतवै भाग तौ सिद्धराशि । वहुरि तातें अनंतगुणां पृथिवी अप तेज वायु प्रत्येक वनस्पति त्रसराशिरहित संसारी जीवराशि मात्र निगोदराशि । वहुरि प्रत्येक वनस्पतिसहित निगोदराशिप्रमाण

सर्वार्थ-सि द्धि दीका म ३

पान

808

य च-

नि का

वनस्पतिराशि । वहुरि जीवराशितैं अनंतगुणां पुद्गलराशि । वहुरि यातैं अनंतानंतगुणां व्यवहारकालका समयनिका राशि । वहुरि यातें अनंतानंतगुणां अलोकाकाशके प्रदेशनिका राशि । ऐसैं छह राशि मिलाये जो परिमाण होय तिह प्रमाण गलाका विरलन देय तीन राशिकारी अनुक्रमतें पूर्वोक्तप्रकार शलाकात्रय निष्ठापन किये जो मध्य अनंतानंतका भेदरूप परिमाण आवे ताकेविपें धर्मद्रव्य अधर्मद्रव्यके अगुरुलघुके अविभागप्रतिच्छेदनका परिमाण अनंतानंत है सो जोडिये । यों कारेतें जो महापरिमाण होय तिस परिमाण शलाका विरलन देय तीन राशिकरि अनुक्रमतें पूर्वोक्तप्रकार शलाकात्रय निष्ठापन करनां जो कोई मध्य अनंतानंतका भेदरूप महापरिमाण होय तिस परिमाणक्रं केवलज्ञानके अविभागप्रतिच्छेद-निका समूहरूप परिमाणविपें घटाइये । पीछे ज्योंका त्यों मिलाइये तब केवलज्ञानका अविभागप्रतिच्छेदनिका प्रमाणस्वरूप उत्क्रप्ट अनंतानंत होइ । इहां केवळज्ञानके परिमाणमैंसों काढि पीछै मिलावनेका प्रयोजन यहु है जो केवलज्ञानका परिमाण पूर्वोक्त गणनादिकरि जान्यां न जाय तातें ऐसें जनाया है । ऐसें संख्यामानके इकईस भेद कहे । बहुरि याके विशेष कहनेकुं सर्व समविपम आदिके चौदह धारा हैं तिनिका वर्णन त्रिलोकसार ग्रंथतें जाननां ॥ बहुरि उपमाप्रमाण आठ प्रकार है । पल्य सागर सूच्यंगुल प्रतरांगुल घनांगुल जगच्छ्रेणी जगत्प्रतर जगचुन । तहां प्रथम तौ योजनके प्रमाणकी उत्पत्ति कहिये हैं । तहां आदि मध्य अंतकरि रहित ऐसा दूसरा जाका विभाग न होय-ऐसा अविभागी पुद्गलका परमाणू है सो इंद्रियकरि ग्रह्या न जाय । जामैं एक रस, एक वर्ण, एक गंध, दोय स्पर्श ए पांच गुण हैं । ऐसें अनंतानंत परमाणूका समूहकूं उत्संज्ञासंज्ञ कहिये । ऐसें उत्संज्ञासंज्ञ आठ मिले तब एक संज्ञासंज्ञ कहिये । ऐसैं आठ संज्ञासंज्ञ मिलै तव एक तुटिरेणु कहिये । आठ तुटिरेणुका एक त्रसरेणु कहिये । आठ त्रसरेणुका एक रथरेणु कहिये । आठ रथरेणुका एक उत्तमभोगभूमिके मनुष्यका बालका अग्रभाग है । आठ उत्तमभोगभूमिके मनु-ण्यका वालके अग्रभाग मिले तब एक मध्यम भोगभूमिके मनुष्यके बालका अग्रभाग कहिये । आठ ते मिले तब एक जघन्यभोगभूमीका मनुष्यका बालका अग्रभाग है । ते आठ मिलै तब कर्मभूमिके मनुष्यका बालका अग्रभाग होय । ते आठ मिलिये तब एक लीप कहिये। आठ लीप मिलै तब एक यूका कहिये। आठ यूका मिलै तब एक यवमध्य होय । आठ यवमध्यका एक उत्सेघांगुल कहिये । इस अंगुलकरि नारकी तिर्यंच मनुष्य देवनिका देह तथा अक्तुत्रिम जिनप्रतिमाका देह मापिये हैं । बहुरि पांचसै उत्सेधांगुलका एक प्रमाण-अंगुल हो है । सो यहु प्रमाण अंगुल अव-सर्पिणी कालका पहला चक्रवार्तिका हो है । तिस समय तिस अंगुलकरि गांव नगरादिकका प्रमाण हो है । अन्यकालमैं । मनुष्यानिका अपनां अपनां अंगुलका प्रमाण होय तिसतैं ग्रामनगरादिकका प्रमाण जाननां । बहुरि जो प्रमाणांगुल

सर्वार्थ-

सि थि

री का

भ. ३

ব च–

नि का

पान

ताहीकरि द्वीप समुद्र तथा तिनिकी वेदी पर्वत विमान नरकके प्रस्तार आदि अक्तत्रिम वस्तुका दिस्तार आयाम आदि 🥻 मापिये है। तहां छह अंगुलका एक पाद कहिये। बारह अंगुलका एक वितस्ति कहिये। दोय वितस्तिका एक हाथ कहिये। दोय हाथका एक किकु कहिये । दोय किकुका एक धनुष्य कहिये । दोय हजार धनुष्यका एक कोश कहिये । च्यारि कोशका एक योजन कहिये । ऐसैं जानना । आगे पल्यका प्रमाण कहिये है । तहा पल्य तीनप्रकार है । सर्वार्थ- 🕅 व्यवहार, उद्धार, अद्धा । तहां पल्य नाम खाडेका हैं । तहां आदिका व्यवहारपल्य तौ उत्तर दोय पल्यकी उत्पत्ति जान-नेके अर्थि है। इसतें कछ अन्य वस्तुका प्रमाण न कारिये। वहुरि दूपरा उद्धारपल्यते द्वीप समुद्र गिणिये है। वहुरि री का 🍃 तीसरा अन्द्रापल्यतें आयुकर्मादिकी स्थिति गिणिये हैं । तहां प्रमाणांगुळप्रमाणकरि एक योजनका चोडा ळांबा ऊंडा तीन अ ३ ≬ खाडा कीजिये । जामैं एकतैं ले सात दिनतांईका भया मीडा उत्तमभोगभूमिका ताका वालके अग्रभाग कतरणीतैं छेदिये । ऐसे खंड करिये ताका फेरि कतरणीतें दूसरा खंड न होय । ऐसे रोमखंडनितै व्यवहारपल्यनामा खाडा खूंदि खूंदि गाढा परिपूर्ण भरिये । तामें पैतालील अंकपरिमाण रोम माये । तिनि रोमनिक्नं सौ वर्पमें एक एक रोम काढिए । तव जेता कालमैं खाडा रीता होय तेता काल व्यवहारपल्यका है । वहुरि तिनि रोमनिकें एक एकके असंख्यातकोडिवर्षके 2 जेते समय होय तेने खंड करिये । एकएक समयमें एक एक रोम काढिये । जेते कालमें निकास चुकै तेता काल एक उद्धारपल्यका है । ऐसैं दस कोडाकोडि उद्धारपल्य होय तव एक उद्धारसागरोपम कहिये । ऐसे अढाई सागरके जेते समय तेते द्वीप समुद्र है । वहुरि उद्धारपल्यके रोमछेद है तिनिके एक एक रोमछेदके सौ वर्षके जेते समय होय तेते खंड करिये । तिनिकूं एक एक समयमैं काढिये । यामैं जेता काल लागे तेता काल एक अद्वापल्यका है। त्रिलोकसारमें ऐसा कह्या है, उद्धारपल्यके रोमके एक एकके असंख्यात वर्षके समयमात्र खंड करने। ऐसे दस कोडाकोडी अन्द्रापल्यनिका एक अन्द्रासागर कहिये । वहुरि दशकोडाकोडी अन्द्रासागरका एक अवसर्पिणी काल कहिये । तेताही उत्सर्पिणीकाल कहिये इस अन्द्रापल्यनिकारे नारक तिर्यंच देव मनुष्यनिकी कर्मकी स्थिति तथा भवकी स्थिति Į 🦻 तथा कायकी स्थिति जानिये । वहुरि अन्द्रापल्यका जेते अर्न्दछेद होय तिनिक्तूं एक एक वखेरि एक एकपरि अन्द्रापल्य स्थापि, परस्पर गुणिये । तहा जो राशि निपजै ताक्नं आकाशके प्रदेशनिकी पंक्तिरूप करिये सो सूच्यंगुल है । बहुरि सूच्यंगुलकूं सूच्यंगुलकरि गुणिये तव प्रतरांगुल कहिये । वहुरि प्रतरांगुलकूं सूच्यंगुलसूं गुणिये तव घनांगुल होय । वहुरि Ø असंख्यात वर्षका जेता समय होय तेता खंड अद्वापल्यका कारिये । तिनिभैंस्तूं एक खंड लेय ताक्तूं वखेरि एक एक स्थापि तिनि ऊपरि एक एक वनांगुल माडिये । तिनिकूं परस्पर गुणिये तव जो राशि निपजै ताकूं

सि द्धि

ब च--

नि का

पान

जगच्छ्रेणी कहिये । भावार्थ-सात राजूका एकप्रदेश पंक्तिरूप डोराकूं जगत्श्रेणी कहिये है । बहुरि जगत् 🖡 श्रेणीक्तं जगत्श्रेणिकरि गुणे जगत्प्रतर होय है । बहुरि जगत्प्रतरक्तं जगत्श्रेणिकरि गुणे जगद्धन हो है याक्तं लोक कहिये, सात राजू लांबा सात राजू चौडा सात राजू ऊंचा क्षेत्रका प्रदेशका नाम लोक है । बहुरि क्षेत्रमान दोय प्रकार है अवगाहक्षेत्र विभागक्षेत्र। तहां अवगाहक्षेत्र तौ एक दोय तीन च्यारि संख्यात असंख्यात पुद्गलके परमाणुके स्कंधनिकरि अवगाहने योग्य जो एकतें ळे असंख्यात आकाशके प्रदेश हैं सो अनेकप्रकार हैं । बहुरि विभागक्षेत्र अनेकप्रकार है असंख्यातश्रेणीरूप तथा घनांगुलक्षेत्ररूप । ताके असंख्यातवां भाग एक तथा ताके बहुभाग इत्यादि तथा वितस्ति हाथ धनुष इत्यादि ॥ बहुरि कालमान सर्वजघन्यकाल तौ एकसमयकूं कहिये । सो एक पुद्रलका परमाणु एक आकाशके प्रदेशमें तिष्ठता मंदगति दूसरे आकाशके प्रदेशमें आवै तेता कालकं समय कहिये, सो कालका निर्विभाग एक अंश है । बहुरि असंख्यातसमयनिकी एक आवली कहिये । बहुरि संख्यात आवलीका एक उछ्वास है, तेताही निःश्वास कहिये । ते दोऊ निरुपदव निरोगी पुरुषका एक प्राण कहिये, ऐसैं सात प्राणका एक स्तोक कहिये । ऐसे सात स्तोकका एक छव कहिये, सतहत्तरि ळवका एक मुहूर्त कहिये । तीस मुहूर्तका एक रातिदिन कहिये । पंदरा दिनका एक पक्ष है । दोय पक्षका एक मास है । दोय मासका एक ऋतु है । तीनि ऋतुका एक अयन है । दोन अयनका एक संवत्सर है । चौराशी लाख वर्षका एक पूर्वांग है । चौराशी लाख पूर्वांगका एक पूर्व है । ऐसीही तरह बधता पूर्वाग, पूर्व, नयुतांग, नयुत, कुमुदांग, कुमुद, पद्मांग, पद्म, नलिनांग, नलिन, कमलांग, कमल, त्रुट्यंग, त्रुट्य, अटटांग, अटट, अममांग, अमम, हूहूंग, हूहू, छतांग, छता, महाछता इत्यादि संज्ञा जाननी । काछ है सो वर्षनिकी गणनाकरि तौ संख्यातौ जानिये । संख्याततें परे असंख्यात है पल्योपम सागरोपम इत्यादि । यातें परे अनंतकाल है । अतीत अनागत है सो सर्वज्ञके प्रत्यक्ष है । बहुरि भावमान पांचप्रकार ज्ञान सो पहलें कहे सो जानने । इहां पल्यके कथनकी उक्तं च गाथा है ताका अर्थ-व्यवहार उद्धार अद्धा ऐसैं तीनि पल्य हैं सो जानने । तहां व्यवहार तौ संख्याकी उत्पत्तिमात्र जाननेकूं है । बहुरि उद्धारतें द्वीप समुद्र गणिये । बहुरि अद्धातें कर्मनिकी स्थिति वर्णन करी है ॥ आगें कहे हैं, जो, ए उत्कृष्ट जघन्य स्थिति मनुष्यनिकी कही, तैसैंही तिर्यंचनिकी है ताका सूत्र--

सर्वार्थ-

सि खि

रीका

भ ३

2 \*

#### ॥ तिर्यग्योनिजानां च ॥ ३९ ॥

याका अर्थ— तिर्यंचनिकी योनि तिर्यंचगतिनामा नामकर्मके उदयकरि जन्म होय सो है, तिस योनिविषें उपजे होय

व च-

नि का

पान

ते तिर्यंचजीव हैं । तिनकी आयुकी स्थिति उत्कृष्ट तौ तीनि पल्यकी है । जघन्य अंतर्मुहूर्तकी है । मध्य नानाभेद है ॥ इहां विशेष जो, तिर्यंच तीनि प्रकार है । एकेंद्रिय विकलत्रय पंचेन्द्रिय । तहां एकेन्द्रियनिविपें शुद्धप्रथिवीकायिक जीवनिकी उत्कृष्ट आयु तौ वाराहजार वर्षकी है । वहुरि कगेर पृथिवीकायिककी वाईस हजार वर्षकी है । वनस्पति~ कायिककी दशहजार वर्षकी है । अप्कायिककी सातहजार वर्षकी है । वायुकायिककी तीनि हजार वर्षकी है । तेजकायिककी तीनि दिनरातिकी है । वहुरि विकलत्रयमें दोय इन्द्रियनिकी वारा वरसकी है । तीनि इन्द्रियनिकी गुणचास दिनकी है । चौइंद्रिय-निकी छ महीनाकी है। पंच इन्द्रियनिविपें मत्स्यादि जलचरनिकी तौ कोडिपूर्वकी है। वहुरि परिसर्प जे गोह नवल्या आदि तिनकी नवपूर्वांगकी है । वहुरि उरगनिकी वियालीस हजार वर्षकी है । वहुरि पक्षीनिकी वहत्तरि हजार वर्षकी है । वहुरि चौपदकी तीनि पल्यकी है । ऐसैं तौ उत्क्रप्ट है । वहुरि जघन्य इन सर्वहीकी अंतर्मुहूर्तकी है । इहां कोई पूछे, भवस्थिति कायस्थिति कही, तिनका अर्थ कहा ? ताका समाधान- एकभवकी स्थितिक्रं तौ भवस्थिति कहिये । वहुरि एककायमें अनेक भव धारै ताक़ूं कायस्थिति कहिये । जैसें पृथिवी अप् तेज वायुकायिक जीवनिके कायस्थिति असंख्यातलोकप्रमाण है, तिन-हीमें उपजवौ करे तौ एता कालताई उपजवौ करे । वहुरि वनस्पतिकायका अंतकाल है सो असंख्यातपुद्रलपरिवर्तनमात्र है । वहुरि विकलत्रयका असंख्यातहजार वर्ष है । पंचेन्द्रियनिकी तिर्यंचमनुष्यनिकी पृथक्त्वकोटिपूर्व अधिक तीनि पल्य है । वहुरि जघन्य कायस्थिति इन सर्वनिकी अंतर्मुहूर्तमात्र है । वहुरि देवनारकीनिकी भवस्थिति है सोही कायस्थिति है। देवस्ं देव होय नाही, नारकीसं नारकी होय नाही ॥

ৰ ভ–

नि का

पान

१७८

सर्वार्थ-

सि बि

री का

झ. ३

इहां कोई पूछे, जो, जीवतत्त्वका निरूपणका प्रकरणविर्पे द्वीपसमुद्रनिका निरूपणका कहा प्रयोजन १ ताका समाधान-जो, इन द्वीपसमुद्रनिकै आधार मनुष्यलोक है । तहां क्षेत्रविपाककी कर्मप्रकृतिके विशेषके उदयतें अढाई द्वीपहीके विपें मनुष्य उपजै हैं । तिनके निरूपणके अर्थि द्वीपसमुद्रनिका निरूपण भी प्रयोजनवान हे । जो इनका निरूपण न करिये तौ मनुष्य तिर्यंच जीव इनके आधार हैं सो जीवतत्त्वका विशेष निरूपण कैसे वर्ने १ वहुरि विशेषनिरूपणाविना जीवतत्त्वका श्रद्धान कैसैं होय १ वद्दुरि श्रद्धानविना सम्यक्**चारित्र कैसैं होय १ ऐसैं होतें त्रयात्मक मोक्षमार्गकी क**यनी कैसें वर्ने १ तातें स्याद्वादीनिर्के सर्वनिरूपण युक्त हे ॥

वहुरि इहां ईश्वरवादी कहै है, जो, ऐसा अधोलोक मध्यलोकका निरूपण किया सो ऐसी रचना तो कोई बुद्धिमानकी करी हो है । तातें इस रचनाका कर्ता ईश्वर है । तहां प्रथम तो शरीरसहित ईश्वर मानै है ताक़ूं कहिये, जो जगत

तौं शरीरवाले ईश्वरने किया । बहुरि ईश्वरकै शरीर कौन किया १ जो अन्यशरीरके संबंधतें शरीर भया कहै, तौ अनव-स्थादूषण आवै है । बहुरि जो अद्दष्टगुण कहिये पूर्वकर्मके संबंधर्ते भया कहे, तौ ईश्वरकै कर्मका किया पराधीनपणा ठहरै । बहुरि कहै जो पृथिवी आदिरूप ईश्वरकी मूर्ति है, तिनकी उत्पत्तिविषे ईश्वरही कारण है । ताकूं कहिये, जो, ऐसैं तौ सर्वही आत्मा अपनी अपनी मूर्तितें अपने अपने शरीरकी उत्पत्तिके कारण ठहरै तौ कहा दोष<sup>े</sup>? तहां ईश्वर पृथिवीआदिरूप मूर्ति बणाई तहां अन्यमूर्तिके संबंधतैं बनाई कहिये, तहां भी अनवस्थादूषण आवै है । बहुरि अनादि मूर्तिका संबंध कहैं तौ लोककी रचनाही अनादि क्यों न कहिये ? बुद्धिवानका कर्तव्य कहनेकी कल्पना क्यों करिये ? वहुरि केई निर्देह ईश्वरवादी हैं, ते कहै है। जो, ईश्वर जगत्की रचनाकूं निमित्त कारण है सो भी कल्पनाही है। झ. ३ जातें जे मुक्त आत्माकूं देहरहित माने हैं, सो जगत्का निमित्त कारण नाहीं । तैसैं ईश्वर भी देहरहित निमित्तकारण नाहीं । बहुरि कहै मुक्तात्मा तौ ज्ञानरहित है । अरु ईश्वरकै नित्यज्ञान है, तातें कर्तापणा बणै है । ताकूं कहिये, जो नित्य-ज्ञानके कर्तापणा बणै नाही । अनेक नित्यानित्य व्यवस्थारूप जगतकूं करैगा ताका ज्ञान भी नित्यानित्य रूपही ठहरेगा । बहुरि कोई क्षेत्रमें कोई कालमें कार्य उपजै है कोईमें नाहीं उपजै है । अरू ईश्वर सर्वक्षेत्रकालमें व्यापकही है, सो कार्य नाहीं उपजै, तहां रोकनेवाला कौन है ? बहुरि कहै ईश्वरकी इच्छा होय जैसैं होय है । तहां पूछिये ईश्वरके इच्छा काहेतें भई ? तहां कहैं प्राणीनिके अनुसारी इच्छा होय है । तौ ऐसैं होतैं सर्व प्राणीनिकै कर्मनिके निमित्ततैं कार्य होना क्यों न मानिये ? ईश्वरकी कल्पना कौन अर्थि करिये १ इत्यादियुक्तितैं जगत्का ईश्वरकर्ता सिद्ध नाहीं होय है । याकी चर्चा श्लोकवार्तिकर्ते विशेषकरि जाननी । तातैं स्याद्वादकरि अनादिनिधन नित्यानित्यात्मक स्वयंसिद्ध अक्वत्रिम जगत् षड्द्रव्यात्मक लोक है । सो सर्वज्ञके आगमकरि प्रमाणसिद्ध जाननां । अन्यवादी अनेक कल्पना करे है, सो प्रमाणभूत नाहीं ऐसैं निश्चय है ॥ ऐसें तृतीयाध्यायका कथन है ॥ ॥ छप्पय ॥

ন দ্ব-

नि का

पान

209

सातनरककी भूमि भूमिमें बिल बहुतेरे । पापजीव परिणाम दुष्टलेक्या दूर केरे ॥ आयुकायदुःख भूरि भजै दुःकृतफल पूरे । कहे सकल भगवान् पापहरनेकूं दूरे ॥

सर्वार्थ-মি ব্রি री का

#### पुनि द्वीप उदधि गिरि खेत सर नदी मान नरभेद थिति । तिरियंच आयु ये विधि कथन भापै तीजे संधि इति ॥ १ ॥

व च-

नि का

पान

220

ऐसैं तत्त्वार्थका है अधिगम जातें ऐसा मोक्षशास्त्र ताविषें तीसरा अध्याय पूर्ण भया ॥

सर्वार्थ-

सि दि

टी का

. ३

इति श्री परमपूञ्य धर्मसाम्राज्यनायक योगींद्रचूडामणि, सिद्धांतपारंगत, चारित्रचक्रवर्ति श्री १०८ आचार्य श्रीशांतिसागरजी महाराजके आदेशसे ज्ञानदानके लिए श्री. प. पू. चा. च. आ. श्री १०८ शांतिसागर दिगंबर जैन जीर्णोद्धारक संस्थाकी ओरसे छपी हुई श्री तत्वार्थसूत्रकी श्रीमत्यूज्यपादाचार्य विरचित सर्वोर्थसिद्धीकी पडित जयचदजीक्रता टीका-वचनिकाविर्षे तृतीय अच्याय सपूर्ण भया ॥ ३ ॥ प्रंथ प्रकाशन समिति; फलटण वीर स. २४८१

かひか

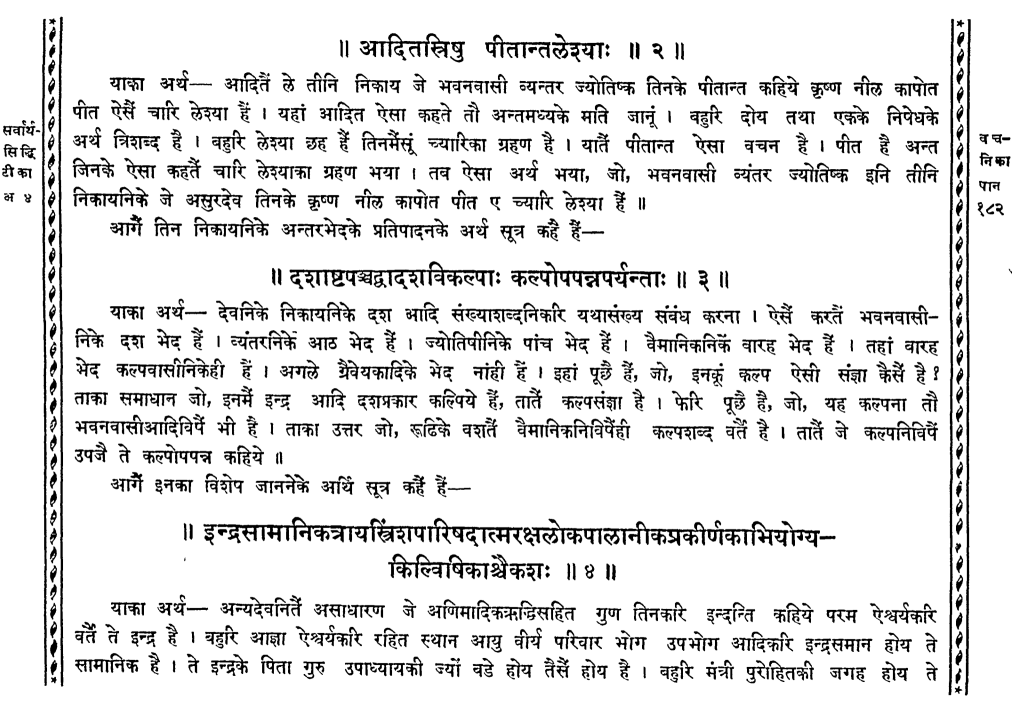
परमपूज्य चारित्रचक्रवर्ती आचार्यवर्य श्री १०८ शांतिसागर महाराजके आदेशसे श्री दिगंबर जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्थाकी तरफसे ज्ञानदानके लिये छपी हुई ---- श्रीवीतरागाय नमः 🛫 ' < ॥ ॐ नमः सिंदेभ्यः ॥ 🌫 व च-वीर संवत् २४८१ яंथ प्रकाशन समिति, फलटण नि का पान अथ तत्त्वार्थसूत्रकी सर्वार्थसिद्धिटीका वचनिका पंडित जयचंदजी कृता 828 दोहा- वंदन करि जिनराजकूं, आगमश्रवण सु पाय ॥ सरवर्णन घरनूं सनूं, ज्यौं सरदा दिढ थाय ॥ १ ॥ आर्गै टीकाकार सूचना करे हैं, जो, " भवप्रत्ययोऽवधिर्देवनारकाणां " इत्यादि सूत्रनिविर्षे बार बार देव शब्द कह्या तहां ऐसा न जानिये जो देव कौन है, केई प्रकारके हैं, तिनिके निर्णयके आर्थि आचार्य सूत्र कहै हैं---॥ देवाश्चतुर्णिकायाः ॥ १॥ याका अर्थ-- देव हैं ते च्यारि हैं निकाय कहिये समूह जिनके ऐसे हैं । देवगति नामकर्मका उदय अंतरंगकारण होतें बाह्यनिमित्तके विशेषनिकरि द्वीपसमुद्र आदिविषें जैसें इच्छा होय तैसैंही क्रीडा करें ते देव कहिये । इहां कोई कहै है कि, सूत्रविषें विभक्तिका बहुवचन है सो एकवचनही चाहिये, समानजातिके कहनेतें बहुकी प्रतिपत्ति होय है । ताका समाधान- जो, इन च्यारिही निकायमैं अंतर्भेद इंद्र सामानिक आदि तथा आयु आदिका भेदतें बहुत हैं, तिनके जाननेके अर्थ बहुवचन है। तहां देवगतिनामकर्मके उदयकी सामर्थ्यतें भेदरूप समूह होई, ताक़ूं निकाय कहिये हैं। ऐसैं च्यारि निकाय इन देवनिके हैं। ते कौन ? भवनवासी व्यंतर ज्योतिष्क वैमानिक ऐसें॥ आगैं तिनके लेश्याका नियमके अर्थि सूत्र कहै हैं---

सर्वार्थ-

सि जि

री का

म ४



त्रायस्तिंश कहिये, तेतीस देव है, ते त्रायस्त्रिंश कहिये । बहुरि इन्द्रके वयस्य कहिये मित्र, पीठमर्द कहिये सभाविषें पछाडी दाबि बैठे ते पारिषद कहिये । बहुरि इन्द्रके सुभट शस्त्रधारी रक्षक ज्यों होय ते आत्मरक्षक है । बहुरि जे कोटपाल हाकिम फौजदारतुल्य होय ते लोकपाल है । पयादा आदि सातप्रकारकी सेनाके देव ते अनीक कहिये । बहुरि जैसैं नगरमें व्योपारी आदि वसैं, तैसैं वसनेवाले प्रकीर्णक कहिये । बहुरि दाससमान वाहनादिकार्यविर्षे प्रवर्ते ते आभ-योग्य है । बहुरि नगरके अंतमें वसैं चाण्डालसमान ते किल्विषिक हैं । किल्विष नाम मलिनता पापका है । सो इनके ऐसाही कर्मका उदय है, जो, देवगातेमें नीच होय हैं । इहां एकश ऐसैं कहनेसे एक एक निकायके ए भेद हैं ॥ आगे ए दश भेद चार्न्योंही निकायके सामान्यपर्णे प्रसंग आवे ताके अपवादके आर्थि सूत्र कहे हैं—

ব ব-

नि का

पान

१८३

सर्वार्थ

মি जि

श्रीका

**9 1** 8

### ॥ त्रायसिंशलोकपालवर्ज्या व्यन्तरज्योतिष्काः ॥ ५ ॥

याका अर्थ--<sup>-</sup>व्यंतर तथा ज्योतिषी देवनिविषें त्रायस्त्रिंश बहुरि लोकपाल ए दोय भेद नाही है। दशभेदनिके आठही भेद हैं ॥ आगें, तिन निकायनिविषें इन्द्र कैसे हैं तिनिका नियमके आर्थि सूत्र कहै है---

# ॥ पूर्वयोर्द्वीन्द्राः ॥ ६ ॥

याका अर्थ-- पहले दोय निकाय भवनवासी व्यंतर इनिविषैं दोय दोय इन्द्र हैं। पूर्वयोः कहिये पहले दोय निकाय भवनवासी व्यंतर तिनविषें दोय दोय इन्द्र हैं। इहां प्रश्न, जो, दूसरेकै पूर्वपणा कैसें ? ताका उत्तर--- जो, समीपतें पूर्वपणां उपचारतें कहा है। बहुरि द्वीन्द्राः ऐसे शब्दमें दोय दोय ऐसा अर्थ कैसा भया ? ताका उत्तर-- जो, इहां अंतर्नीत वीप्सा अर्थ है। तातें दोय दोय इन्द्र होय ताक्तूं द्वीन्द्रा ऐसा कहिये। जैसें सात सात पान होय ताक्तूं सप्तपर्ण कहिये तथा आठआठ पद होय ताक्तूं अष्टापद कहिये तैसें इहां भी जाननां। सोही कहिये हैं॥

भवनवासिनिविषैं असुरकुमारनिके चमर वैरोचन ए दोय इंद्र है । नागकुमारनिके घरण भूतानंद ए दोय इन्द्र है । विद्युत्कुमारनिके हरिसिंह हरिकान्त ये दोय इंद्र है । सुपर्ण कुमारनिके वेणुदेव वेणुताळी ए दोय इन्द्र है । अग्निकुमार--निके अग्निशिख अग्निमाणव ए दोय इन्द्र है । वातकुमारनिके वैळंब प्रभंजन ए दोय इन्द्र है । स्तनितकुमारनिके सुघोष महाघोष ए दोय इन्द्र है । उदधिकुमारनिके जलकान्त जलप्रभ ए दोय इन्द्र है । द्वीपकुमारनिके पूर्ण वशिष्ट ए दोय इन्द्र है । दिक्कुमारनिके अमितगति अमितवाहन ए दोय इन्द्र है । ऐसें इनके वीस इन्द्र है । बहुरि ब्यंतरदेवनिविषें

किंनरनिके किन्नर किंपुरुष ए दोय इन्द्र है । किंपुरुषनिके सत्पुरुप महापुरुष ए दोय इन्द्र है । महोरगनिके अति-काय महाकाय ए दोय इन्द्र है । गंधर्वनिके गीतरति गीतयश ए दोय इन्द्र है । यक्षनिकै पूर्णभद्र माणिभद्र ए दोय इन्द्र है । राक्षसनिके भीम महाभीम ए दोय इन्द्र है । पिशाचनिके काल महाकाल ए दोय इन्द्र है । भूतनिके प्रतिरूप अप्रतिरूप ए दोय इंद्र है ॥ आगें इन देवनिके सुख कैसा है ऐसें पूछे तिनके सुख जाननेके अर्थि सूत्र कहै हैं--॥ कायप्रवीचारा आ ऐशानात् ॥ ७ ॥ 828 याका अर्थ प्रवीचार कहिये कामसेवन सो भवनवासीनितें लेइ ऐशानस्वर्गपर्यंतके देवनिके कायकरि कामसेवन है । इनके संक्लेशकर्मका उदय है। तातें मनुष्यकी ज्यों स्त्रीका विषयसुख भोगवै हैं। इहां " आ ऐशानात् " इस शब्दविपें आङ् उपसर्ग अभिनिजि अर्थमें हैं, तातें ऐसा अर्थ भया, जो, भवनवासीनितें लगाय ऐशानपर्यंतके कायकरि मैथुन है। बहुरि इहां सांधि न करि सो संदेह निवारणके आर्थि न करी है। सांधि करिये तव ऐशान ऐसाही सिद्ध होय, तव संदेह रहै, जो, इहां उपसर्ग है कि नाहीं ? तातें संदेह मेटनेके आर्थे उपसर्ग जुदा राखा है ॥ आगें ऐशानतांई मर्यादा कही तातें अगिले स्वर्गनिविपें सुखका विभाग जान्यां नाहीं, ताके प्रतिपादनके आर्थे सूत्र कहें हैं---॥ रोषाः स्पर्शरूपशब्दमनः प्रवीचाराः ॥ ८॥ याका अर्थ- रोप कहिये कहे तिनतें अवशेप रहे देव तिनकै स्पर्श रूप मन इनविपें मैथुन है । तहां कहे तिनतें अवशेप जे कल्पवासी तिनके आगमतें अविरोधरूप संवंध करना । पहले सूत्रमें प्रवीचारका ग्रहण तौ थाही, यहां फेरि प्रवीचारका ग्रहण याहीके आर्थि है । सो आगमसूं अविरोध स्पर्शादिमैथुन लेना । तहां सनत्कुमार माहेन्द्रस्वर्गके देव Q देवांगनाके स्पर्शमात्रहीकरि परमप्रीति पावे हैं। तैसेंही देवांगना भी परमसुख पावे हैं। बहुरि ब्रह्म ब्रह्मोत्तर ळांतव कापिष्ट स्वर्गके देव देवांगनाके शृंगार आकार विलास चतुर मनोज्ञ वेप रूपके देखनेहीकरि परमसुखक्तं पावे है । बहुरि ? शुक्र महाशुक्र शतार सहस्रारविर्पे देव देवांगनाके मधुर संगीत गावना कोमल हँसना ललित बोलना आभूपणनिके शब्दका

व च-

नि का

पान

सर्वायं

सि जि

री का

म. ४

सुननामात्रहीतैं परमप्रीतिकूं पावे है । बहुरि आनत प्राणत आरण अच्युत स्वर्गके देव अपनी देवांगनाका मनकेविवें संकल्पमात्रहीतें परमसुखकूं पावे हैं ॥ आर्गे पूछे हैं, आगिले अहमिन्द्र देवानिकै सुख कौनप्रकार है १ ऐसैं पूछें ताके निक्चयके आर्थि सूत्र कहें हें---॥ परेऽप्रवीचाराः ॥ ९ ॥ याका अर्थ--- यहां परशब्दका ग्रहण अवशेष रहे जे अहमिन्द्र तिनके ग्रहणके आर्थि है । अप्रवीचारशब्द परमसुख जनावनेके अर्थि है। प्रवीचार तौ मैथुनकी वेदनाका इलाज है। तिसके अभावतैं तिन अहमिन्द्रानिकै सहजही परमसुख है॥ आर्गे, आदिनिकायके देव दशप्रकारके भेदरूप कहे तिनकी सामान्यविशेष संज्ञाके नियमके आर्थे सूत्र कहें हैं--॥ भवनवासिनोऽसुरनागविद्युत्सुपर्णामिवातस्तनितोद्धिद्वीपदिवकुमाराः ॥ १० ॥ याका अर्थ- भवननिविर्षे वसैं ते भवनवासी कहिये, यह तौ तिनकी सामान्यसंज्ञा है । बहुरि असुरकुमार नाग-कुमार विद्युत्कुसार सुपर्णकुमार अग्निकुमार वातकुमार स्तनितकुमार उदधिकुमार द्वीपकुमार दिक्कुमार ए दझजातिनिकी दझ विशेषसंज्ञा हैं । सो नामकर्मके उदयके विशेषकरि इनके नामकी प्रवृत्ति है । बहुरि अवस्थित एकरूप अवस्था तथा स्वभाव सर्वही देवनिकै समान है । तथापि ये भवनवासी देव वेष आभूषण आयुध यान वाहन क्रीडन आदिकरि | कुमारकी ज्यों सोहें हैं प्रवतें हैं, तातें इनकूं कुमार कहिये हैं । तातें दशही जातिकें कुमार शब्द जोडना । यहां पूछे हैं, तिनकें भवन कहां हैं ? सो कहिये हैं । रत्नप्रभाष्टथिवीके पंकभागविषें तौ असुरकुमारनिके भवन हैं । बहुरि पहला खरभागविर्षे ऊपर नीचै हजार हजार योजन छोडकरि नवजातिके भवनवासीनिके आवास हैं । इहां कोई अन्यवादी कहै, जो, ये देव उत्तमदेवनितैं शस्त्रादिकारि युद्ध करे हैं, तातें इनका नाम असुर है । ताक़ूं कहिये, जो, ऐसा कहना तौ तिनका अवर्णवाद करना है। ते उत्तमदेव जे सौधर्मादिकके कल्पवासी हैं, ते महाप्रभावसहित हैं, तिनउपरि हीन देवनिका बल चल्लै नाहीं । मनकरि भी तिनितैं प्रतिकूल न होय, तथा कल्पवासी उत्तम परिणामनितैं उपजैं सो तिनकैं वैरका कारण भी नाहीं । भगवानकी पूजा तथा स्वर्गनिके भोगनिहीविषे तिनक्तं आनंद वर्ते है । तिनके असुरनसहित युद्ध कहना मिथ्यात्वके निमित्ततें अवर्णवाद है ॥

व च-

नि क

पान

824

आगैं द्वितीय निकायकी सामान्यविशेषसंज्ञाका नियमके अर्थि सूत्र कहें हें---

सर्वार्थ-सि द्धि दी का

भ. ४

1×

#### ॥ व्यंतराः किन्नरकिम्पुरुषमहोरगगन्धर्वयक्षराक्षसभूतपिशाचाः ॥ ११ ॥

व च–

नि का

पान

828

याका अर्थ-- विविध देशान्तरानिविपें जिनिके वास ते व्यंतर हैं, ऐसी इनकी सार्थिक सामन्यसंज्ञा है । बहुरि तिनके भेदनिकी विशेपसंज्ञा किंनर किंपुरुप महोरग गंधर्व यक्ष राक्षस भूत पिशाच ऐसी है । यहु विशेपसंज्ञा नाम-कर्मके विशेपके उदयतें भई है । वहुरि इनिका आवास कहां है सो कहिये है । इस रत्नप्रभाष्टथिवीके पहले खरभाग-विपें अर जंबूद्वीपतें असंख्यात द्वीपसमुद्र परें जाय सातप्रकारके व्यंतरनिके आवास हैं । वहुरि राक्षसजातिके निकायके दूसरे पंकवहुल भागविषें हैं । यहां अन्यवादी केई कहैं हैं । किंनर किंपुरुप मनुष्यनक्रं खाय हैं । तथा पिशाच मांसका आहार करें हैं । राक्षस मांस आहारी हैं । सो यह कहना अयुक्त है । मिथ्याज्ञानतें तिनका अवर्णवाद करें हैं । जातें ए देव पवित्र वैक्रियकदेहके धारक हैं । सो अपवित्र मनुष्यनिके शरीरकूं कैसें इच्छें ? तथा मांस कैसें भक्षे ? इहां कहैं, जो, लोकविपें व्यंतर आवे तव कहैं हैं मांस दारू ल्यावो, सो यह कहना ऐसा है, प्रथम तो लोकमें अज्ञानी जीव वात आदि रोगविपें व्यंतरकी कल्पना करें हैं, वातविकारतें यथा तथा वचन कहें अवष्टा करे ताकूं व्यंतर ठहराय हैं । वहुरि कदाचित् कोई व्यंतर भी चेष्टा आय करें दारू आदि अशुचिका नाम भी छेय तौ तिनकी कीडामात्र चेष्टा है । ते मानसीक आहारी हैं । तातें तिनकें कुछ भक्षण नाहीं । तिनकें मांस दारू आदि अपवित्रका भक्षण कहना तिनका अवर्णवाद है । यातें मिथ्यात्वका आश्रवका अनुभाग तीत्र आवै है । वहुरि तिनकें आवास तो खरभागविषें कहे हैं । वहुरि प्रथिवीऊपरि भी तिनके द्वीप समुद्र पर्वत देश ग्रास नगर गृहनिके आंगण गली जलके निवास उद्यान देवमंदिर आदिविपें असंख्यात हैं ॥

आगें तीसरा निकायकी सामान्य विशेप संज्ञाके नेम कहनेके अधि सूत्र कहें हैं ॥

#### ॥ ज्योतिष्काः सूर्याचन्द्रमसौ ग्रहनक्षत्रप्रकीर्णकतारकाश्च ॥ १२ ॥

याका अर्थ- इन पांचूंहीकी ज्योतिष्क ऐसी सामान्यसंज्ञा ज्योतिःस्वभावतें हैं, सो सार्थिक है । वहुरि सूर्य चंद्रमा प्रह नक्षत्र प्रकीर्णक तारका ऐसी पांच विशेपसंज्ञा है । सो यहु नामकर्मके उदयके विशेपतें भई है । वहुरि सूर्याचंद्रमसौ ऐसी इन दोयकें न्यारी विभक्ति करी सो इनका प्रधानपणां जनावनेके अर्थि है । इनके प्रधानपणां इनके प्रभाव आदि-करि किया है । वहुरि इनके आवास कहां हैं, सो कहिये है । इस मध्यलोककी समानभूमिके भागतें सातसें नवै

सर्वः थें-सि न्दि टी का अ ४

योजन ऊपरि जाय तारानिके विमान विचरे हैं । ते सर्व ज्योतिषिनिके नीचे जाननां । इनतें दश योजन ऊपरि जाय सूर्यनिके विमान विचरे हैं । तातें अशी योजन ऊपरि जाय चंद्रमानिके विमान हैं । तातें तीनि योजन ऊपर जाय नक्षत्रनिके विमान हैं । तातें तीनि योजन ऊपर जाय बुधनिके विमान हैं । तातें तीनि योजन ऊपर जाय शुक्रनिके विमान हैं । तातें तीनि योजन ऊपर जाय बुहस्पतीके विमान हैं । तातें चारि योजन ऊपर जाय मंगलके विमान हैं । तातें चारि योजन ऊपर जाय शनैश्वरके विमान हैं । यहु ज्योतिष्कमंडलका आकाशमें तल्ठें ऊपरि एकसौ दश योजनमांहीं जाननां, बहुरि तिर्यग्विस्तार असंख्यात द्वीपसमुद्रनिप्रमाण घनोदधिवातवलयपर्यंत जाननां । इहां उक्तंच गाथा है ताका अर्थ- सातसें नवै, दश, अशी, च्यारि, त्रिक, दोय, चतुष्क ऐसैं एते योजन अनुक्रमतें । तारा । ७९० । सूर्य । १० चंद्रमा । ८० । नक्षत्र । ३ । बुध । ३ । शुक्र । ३ । ब्रहस्पति । ३ । मंगल । ४ । शनैश्वर । ४ । इनका विचरना जानना ॥

व च

नि क

पान

820

Ŷ

आगें ज्योतिषीनिका गमनका विशेष जाननेके अर्थ सूत्र कहें हें---

॥ मेरुप्रदाक्षिणा नित्यगतयो नृलोके ॥ १३ ॥

याका अर्थ- मेरुप्रदक्षिणा ऐसा वचन है, सो गमनका विशेष जाननेकूं है । अन्यप्रकार गति मति जानूं । बहुरि नित्यगतयः ऐसा वचन है, सो निरंतर गमन जनावनेके आर्थ है । बहुरि नृळोकका ग्रहण है, सो अढाई द्वीप दोय समुद्रमें नित्यगमन हैं । अन्य द्वीपसमुद्रनिमें गमन नाहीं । इहां कोई तर्क करे है, ज्योतिषी देवनिका विमाननिके गमनका कारण नाहीं । तातें गमन नाहीं । ताकूं कहिये, यह कहना अयुक्त है । जातें तिनके गमनविषें ळीन ऐसैं आभियोग्यजातिके देव तिनका किया गतिपरिणाम है । इन देवनिके ऐसाही कर्मका विचित्र उदय है, जो गतिप्रधानरूप कर्मका उदय दे है । बहुरि मेरूतें ग्यारहसैं इकईस योजन छोड ऊपरें गमन करे हैं । सो प्रदक्षिणारूप गमन करें हैं । इन ज्योतिषीनिका अन्यमति कहे है, जो, भूगोळ अल्पसा क्षेत्र है । तातें छोककूं उदय अस्त दीसै है । बहुरि कहें हैं, जो, समारे कहनेतें ग्रहण आदि मिले है । अरु भूगोळ प्रमे है । तातें छोककूं उदय अस्त दीसै है । बहुरि कहें हैं, जो, हमारे कहनेतें ग्रहण आदि मिले है । सो यह सर्व कहना प्रमाणबाधित है । जैनशास्त्रमें इनका गमनादिकका प्ररूपण निर्वाध है । उदयअस्तका विधान सर्वतें मिले है । याकी विधिनिषेधकी चर्चा क्षोकवार्तिकर्म है । तथा गमनादिकका निर्णय त्रैलेक्यसार आदि ग्रंथनिमें है, तहांतें जानना ॥

सर्वार्थ-सि द्वि रीका

भ ४

×1

आगें इन ज्योतिपीनिके संबंधकरि व्यवहारकालका जानना है तिसके आर्थ सूत्र कहे है-

#### ॥ तत्कृतः कालविभागः ॥ १४ ॥

ব ব~

नि का

पान

226

याका अर्थ--- इन ज्योतिपी देवनिकरि किया कालका विभाग है । इहां तत्का ग्रहण गतिसहित ज्योतिष्क देवनिके कहनेके अर्थि है । सो यहू व्यवहारकाल केवल गतिहीकरि तथा केवल ज्योतिपीनिकरि नाहीं जाना जाय है । गति-सहित ज्योतिपीनिकरि जाना जाय है । तातें गमन तो इनका काहूकूं दीखे नाहीं । वहुरि गमन न होय तो ये थिरही रहें । तातें दोऊ संबंध लेना । तहां काल है सो दोयप्रकार है । व्यवहारकाल निश्चयकाल । तिनमें व्यवहारकालका विभाग इन ज्योतिपीनिकरि किया हुवा जानिये है । सो समय आवली आदि क्रियाविशेपकरि जाना हुवा व्यवहारकाल है । सो नाही जाननेमें आवे ऐसा जो निश्चयकाल ताके जाननेकूं कारण है सो निश्चयकालका लक्षण आगै कहसी, सो जानना ॥

आगें मनुष्यलोकतें वाहिर ज्योतिष्क अवस्थित हैं । ऐसा कहनेकूं सूत्र कहें हैं---

सर्वार्थ-

सि बि

री का

म ४

#### ॥ बहिरवस्थिताः ॥ १५॥

याका अर्थ- वहिः कहिये मनुष्यलोकतें वाहिर ते ज्योतिष्क अवस्थित कहिये गमनरहित हैं । इहां कोई कहै है, पहले सूत्रमैं कह्या है जो, मनुष्यलोकतें ज्योतिष्कदेवनिके नित्य गमन है । सो ऐसा कहनेहीतें यह जाना जाय है, जो, यातें वाहिरकेके गमन नाही । फेरि यह सूत्र कहना निष्प्रयोजन है । ताका समाधान, जो, इस सूत्रतें मनुष्यलोकते वाहिर अस्तित्व भी जाना जाय है । अवस्थान भी जान्या जाय है, यातें दोऊ प्रयोजनकी सिद्धिके अर्थि यह सूत्र है अथवा अन्यप्रकारकरि गमनका अभाव हैके अर्थि तथा कदाकाल गमनका अभावके अर्थि भी यह सूत्र जानना ॥ आगें चौथे निकायकी सामान्यसंज्ञा कहनेक्नं सूत्र कहै हैं-

#### ॥ वैमानिकाः ॥ १६ ॥

याका अर्थ- वैमानिक ऐसा तौ अधिकारकै अर्थि ग्रहण है । याके आगें कहसी तिनकूं वैमानिक जानिये ऐसा अधिकार है । वहुरि पुण्यवाननिक्रुं विशेषकरि मानें ते विमान हैं । तिनमें जे उपजै ते वैमानिक हैं । बहुरि ते विमान

तीनि प्रकार हैं । इन्द्रक, श्रेणीवन्द्र, पुष्पप्रकीर्णक । तहां इंद्रकविमान तौ इन्द्रकी ज्यौं बीच तिष्ठें हैं । तिनकी च्याऱ्यौं दिशामें आकाशप्रदेशकी श्रेणीकी ज्यौं तिष्ठें हैं ते श्रेणीबद्ध हैं । बहुरि विदिशानिविषें विखरे फूलनिकी ज्यों तिष्ठें हैं, तातें ते पुष्पप्रकर्णिक हैं ॥ आगैं तिन वैमानिक देवनिके भेदके ज्ञानके आर्थि सूत्र कहें हैं --सर्वार्थ-व च-नि का सि दि ॥ कल्पोपपन्नाः कल्पातीताश्च ॥ १७॥ पान १८९ याका अर्थ- ते वैमानिक दोय प्रकार हैं । तहां कल्प जे स्वर्ग तिनकेविषें उपजें ते तौ कल्पोपपन्न हैं । बहुरि ग्रैवेयक आदिविपें उपजें ते कल्पातीत कहिये ॥ आगैं तिनके अवस्थानविशेष जाननेके अर्थि सूत्र कहें हे---उपर्य्युपारे ॥ १८ ॥ याका अर्थ-- यहु सूत्र तिन वैमानिकदेवनिका तिर्यगवस्थानके निषेधके अर्थि है। ते ज्योतिषीनिकी ज्यों तिर्यक् अवस्थित नाहीं हैं । बहुरि व्यंतरनिकी ज्यौं विषम जहांतहां अवस्थित नाहीं हैं । ते कल्प उपरि उपरि हैं ॥ आगें पूछें हैं, जो, ऐसें हैं ए उपरि हैं, तौ केते कल्पविमानविषें देव हैं ? ऐसें पूछें सूत्र कहै हैं-॥ सौधर्मेंशानसानत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मब्रह्मोत्तरलान्तवकापिष्ठशुक्रमहाशुक्रशतारसहस्रारे-ष्वानतप्राणतयोरारणाच्युतयोर्नवसु यैवेयकेषु विजयवैजयन्तजयन्तापराजितेषु सर्वार्थसिद्धौ च ॥ १९ ॥ याका अर्थ-- इन सौधर्मादिक शब्दनिका कल्प नाम कैसैं भया सो कहैं हैं । व्याकरण विषें अण् ऐसा प्रत्यय है, सो च्यारि अर्थमें होय है। ताकरि कल्प नाम होय। तथा स्वभावहीतें ऐसा नाम है। बहुरि इन्द्रका भी नाम यहही, सो भी स्वभावतैं तथा कल्पके साहचर्यतैं होय हैं । सो कैसें ? पहले स्वर्गविर्वे सुधर्मा नाम सभा है सो यहु सभा जामैं होय ताका नाम सौधर्मकल्प कहिये । इहां अस्ति अर्थमें अण् प्रत्यय जानना । बहुरि इस कल्पके साहचर्यतें

री का

म. ४

इन्द्रका भी नाम सौधर्म जानना । बहुरि ईशान ऐसा नाम इन्द्रका स्वभावहीतें है । सो ईशान इन्द्रनिका निवास सो ऐशानकल्प है । इहां निवास अर्थविषें अण् प्रत्यय जानना । ताके साहचर्यतैं इन्द्रका भी नाम ऐशान है । बहुरि सनत्कुमार इन्द्रका नाम स्वभावहीतें है । ताका निवास जो कल्प ताका नाम सानत्कुमार है । इहां भी निवास अर्थविर्षे अण् प्रत्यय है । ताके साहचर्यतें सानत्कुमार नाम इन्द्रका होय है । वहुरि महेन्द्र ऐसा नाम इन्द्रका स्वभावहीतें है । ताका निवास जो कल्प ताका नाम माहेन्द्र है। यहां भी निवास अर्थविर्पे अण् प्रत्यय है। ताके साहचर्यतैं भी इन्द्रका नाम माहेन्द्र है । ऐसैही त्रह्म त्रह्मोत्तर आदि कल्पका तथा इन्द्रका नाम जानना । बहुरि उपारे उपरि दोय दोयका संबंध आगमकी अपेक्षातें जानना । तहां पैला तो सौधर्म ऐशान ए दोय कल्प हैं । इनके उपार्र सानत्कुमार माहेन्द्र ए दोय हैं । इनके उपरि त्रह्मलोक त्रह्मोत्तर ए दोय हैं । इनके उपरि लांतव कापिष्ट ए दोय हैं । इनके उपरि शुक्र महाशुक्र ए दोय हैं । इनके उपरि शतार सहस्रार ए दोय हैं । इनके उपरि आनत प्राणत ए दोय हैं । इनके उपरि आरण अच्युत ए दोय हैं । इहां कल्पका युगलका उपरि उपरि दोय दोय कहना अंतके दोय युगलनिके जुदी विभक्ती करी, समास न किया, तातें जाना जाय है । वहुरि नीचले च्यारि कल्पविपें वहुरि उपार्रके च्यारि कल्पविपें तौ च्यारि च्यारि इन्द्र जानने । वहुरि वीचके आठ कल्पनिविपें च्यारिही इन्द्र जानने । सो ऐसैं हैं- सौधर्म ऐशान सानत्कुमार माहेन्द्र इन च्यारिविपैं च्यारि इन्द्र । त्रह्मलोक त्रह्मोत्तर इन दोयमें एक त्रह्म नाम इन्द्र है । लातव कापिष्ट इन दोयमें एक लांतव नाम इन्द्र । शुक्र महाशुक्र इन दोयमें एक शुक्र नाम इन्द्र । शतार सहस्रार इन दोयमें एक शतार नाम इन्द्र । आनत प्राणत आरण अच्युत इन च्यारिमें च्यारि इन्द्र हैं । ऐसैं कल्पवासीनिके वारह इन्द्र हैं ॥ वहुरि लोकनियोगके उपदेशतें तत्त्वार्थवार्तिकविपैं इन्द्र चौदह भी लिखे हैं । तहां वारह स्वर्गमें तौ वारह अर ऊपरके च्यारि स्वर्गनिमें दोय ऐसें । अव इहा उपारे उपारे कह्या, सो कहांतें गिनिये सो कहै है । जम्बूद्वीपविपें मेरूपर्वत हजार योजन तौ पृथ्वीमें अरु निन्यानवै हजार योजन ऊंचो ताके नीचै तौ अधोलोक कहिये । वहुरि सेरुवरावर मोटाई वहुरि तिर्यक् फैलवा तिर्यग्लोक है । वहुरि मेरुकैं ऊपरि ऊर्ध्व लोक है । मेरुकी चूलिका चालीस योजनकी ऊंची है । ताके उपारे वालका अन्तरमात्र तिष्ठ्या सौधर्मस्वर्गका ऋजु नामा इन्द्रकाविमान है । अन्य सर्व याका वर्णन लोक-नियोग ग्रंथतें जाननां । वहुरि नवसु ग्रैवेयकेपु ऐसा वचन है, तहां नवशब्दकें जुदी विभक्ति करनेका यहु प्रयोजन है । जो ग्रैवेयकर्ते जुदा नव विमान अनुदिश नामधारक हैं ऐसा जनाया है । तार्ते अनुदिशका ग्रहण करना । इनके सौधर्म-कल्पतें लगाय अनुत्तरपर्यंत उपरि उपरि तिरेसठि पटल हैं । तहां प्रथमयुगलमें तो इकतीस पटल हैं । द्वितीय युगलमें

व च–

नि का

पान

१९०

सर्वार्थ

सि द्वि

री का

झ. ४

सात पटल हैं । तीसरे युगलमें च्यारि पटल हैं । चौथे युगलमें दोय पटल हैं । पांचवां युगलका एकही पटल है । छठा युगलका एक पटल है । सातमा आठमा युगलके छह पटल हैं ऐसें बावन पटल तौ स्वर्गानिके हैं । बहुरि नवग्रैवेयकके नव पटल हैं । बहुरि एक अनुदिशका, एक पंचअनुत्तरका ऐसैं तिरेसठि पटल जानने ॥ आगें इन वैमानिक देवनिके परस्पर विशेष है, ताके जनावनेके आर्थि सूत्र कहै हैं—

**त** च–

नि का

पान

१९१

### ॥ स्थितिप्रभावसुखद्युतिलेत्रयाविशुद्धीन्द्रियावाधिविषयतोऽधिकाः ॥ २० ॥

याका अर्थ— वैमानिक देव हैं ते स्थिति प्रभाव सुख द्युति लेक्याकी विशुद्धि इन्द्रियनिका विषय अवधिका विषय इनकरि उपरिउपरि स्वर्गस्वर्गप्रति तथा पटलपटलप्रति अधिकअधिक हैं। तहां अपनी आयुके उदयतें तिस भवविषें शरीर-सहित तिष्ठना, सो स्थिति कहिये, बहुरि परके उपकार तथा अपकार करनेकी शक्तिक्नं प्रभाव कहिये; बहुरि इन्द्रिय-विषयका भोगवना, सो सुख कहिये; बहुरि शरीर तथा वस्त्रआभरणादीकी दीप्ति, सो द्युति कहिये; बहुरि कषायकरि योगनिकी प्रवृत्तिरूप लेक्या ताकी विशुद्धि कहिये उज्वलता; बहुरि इन्द्रियनिकारे विषयनिका जानना; बहुरि अवधिकरि द्रव्य क्षेत्र काल भावरूप विषयका जाननां इनकरि अधिक अधिक हैं ॥ आगें स्थिति आदिकारे जैसें अधिक हैं, तैसें गति आदिकारे हीन हैं ऐसें कहे हैं--

### ॥ गतिशरीरपरिग्रहाभिमानतो हीनाः ॥ २१ ॥

याका अर्थ- ए वैमानिक देव हैं ते गति शरीर परिग्रह अभिमान इनकार्र उपरिउपरि हीन कहिये घटतेघटते हैं। तहां क्षेत्रसे अन्यक्षेत्र जाना सो गति कहिये । शरीर तिनके वैक्रियक कह्या सोही । बहुारे ठोभकषायके उदयतैं विषय-निविर्षे संगति करना सो परिग्रह कहिये । बहुरि मानकषायके उदयतैं उपजा जो अहंकार गर्व सो अभिमान कहिये । इनकरि उपरि उपरि हीन हैं । जातैं अन्यदेशविर्षे क्रीडा रतिका अभिठाष तीव्र नाहीं । अपने योग्य क्षेत्रविर्षेही तृप्ति है । तातैं तौ गमन थोडा करे है । बहुरि शरीर सौधर्म ऐशानके देवनिका तौ सात हस्तका है । बहुरि सनत्कुमार माहेन्द्रका छह हाथका है । ब्रह्मलोक ब्रह्मोत्तर लांतव कापिष्टविर्षे पांच हाथका है । शुक्र महाशुक्र शतार सहस्रारविर्षे च्यारि हाथका है । आनत प्राणतविर्षे साटा तीनि हाथका है । बहुरि आरण अच्युतविर्षे तीनि हाथका है । अधो-ग्रैवेयकविर्षे अढाई हाथका है । मध्यग्रैवेयकविर्षे दोय हाथका है । उपरिग्रैवेयकविर्षे वहुरि अनुदिशविर्षे डेढ हाथ है ।

सर्वार्थ-सि दि टी का

अ. ४

बहुरि अनुत्तरविर्षे एक हाथ है । बहुरि परिग्रह विमान देवांगना आदि परिवार इत्यादिका उपरि उपारे घटता घटता है । बहुरि उपरि कपाय थोरे हैं । तातें आभमान घटता घटता है । इहांतें स्वर्गनिमैं उपजैं हैं, तिनके कषायनिकी मंदता वढती बढती होय, ते उपारे उपरि उपजे हैं । तातें सोही संस्कार वहां है । तातें उपरि उपरि कषाय थोरे थोरे हैं ॥

आगें, तीनि निकायनिके तौ ळेक्या पहळी कही थी । अब वैमानिकनिके ळेक्याकी विधिप्रतिपत्तिके आर्थि सूत्र कहै हैं– 🏌

व च-

नि का

पान

१९२

### ॥ पीतपद्मशुक्ललेक्या द्वित्रिशेषेषु ॥ २२ ॥

याका अर्थ- दोय युगलनिमें पीतलेक्ष्या, तीनि युगलनिमें पद्मलेक्ष्या, वहुरि वाकी तीनि युगल तथा अहमिन्द्रनिकै शुक्ललेक्ष्या है । यहां पहले पीत पद्म शुक्लका द्वंद्वसमास करि पीछे ए लेक्ष्या जिनके होय ते पीत पद्म शुक्ललेक्ष्यावाले देव हैं, ऐसैं वहुत्रीहिसमास है । इहां प्रश्न, जो, इहा समासविपैं पीत पद्म शुक्ल इनके न्हस्व अकार कैसैं भया १ शब्द तौ पीता पद्मा शुक्ला ऐसा चाहिये । तहां कहिये है, जो व्याकरणविपैं उत्तरपदतैं न्हस्व होना भी कह्या है । जैमैं दुती ऐसा शब्दका तपरकरणविपैं है । तहां मध्याविलंविताका उपसंख्यान है, ऐसैं इहां भी जानना । अथवा पीत पद्म शुक्ल ऐसे शब्द वर्णसहित वस्तुके वाचक भी हैं, ते पुरुपलिंगी हैं । तिनिकी उपमा भी इन लेक्यानिक्तं है । तातें उपमितिसमास-विपैं न्हस्व हैही ॥

ऐसें कोनकें कैसी लेग्या है, सो कहिये हैं— सौधर्म ऐशानके देवनिकै तौ पीतलेश्या है, ताके मध्यम अंश है । सानत्कुमार माहेन्द्रके देवनिकै पीतलेश्या है, तथा तहां पद्म भी ै । व्रह्मलोक व्रह्मोत्तर लातव कापिष्ट शुक्र महाशुक्र इन तीनि युगलनिविपैं पद्मलेश्या मध्यम अंश है । शतार सहस्रारविपैं पद्मलेश्या तथा शुक्ललेश्या है । आनतआदि अनुत्तर-पर्यंत तेरह स्थाननिविपैं शुक्ललेश्या है । तहां भी अनुदिश अनुत्तरविपैं परमशुक्ललेश्या जाननी । इहा प्रश्न, जो, सानत्कुमार माहेन्द्रविपैं पीत पद्म दोऊ कही । तहां भी अनुदिश अनुत्तरविपैं परमशुक्ललेश्या जाननी । इहा प्रश्न, जो, सानत्कुमार माहेन्द्रविपैं पीत पद्म दोऊ कही । तथा शतार सहस्रारविपैं पद्म शुक्ल दोऊ कही । सो सूत्रविपैं तो एक एकही कही है, दोऊं कैसैं कहाँ हौ १ ताका समाधान— जो, इहां साहचर्यतें मुख्य है, ताकूं सूत्रमें कही है । ताकी साथी गौणका भी प्रहण करना । जैसें लौकिकमें राजादिक छत्रधारी गमन करें, तिनकी साथि अन्य भी जाय है । तहां कोई पूछे कौन जाय है १ तहा कहें छत्रधारी जाय है । तहां जे विना छत्रवाले साथी हें, ते भी जानि लेने । तैसें इहां मुख्यके कहेही गौणका प्रहण किया है । तहा यहु अर्थ सूत्रतें ऐसें जानना, जो, दोय युगलम पीतलेश्या कही तहां दूसरे युगलमें

सर्वार्थ-सि ज्डि रीका

भ ४

Q

जुदे हैं, इनका विमान ब्रह्मलोकस्वर्गके अन्तमें हैं । तथा ए सर्वही एक मनुष्यके भव लेय निर्वाणकूं प्राप्त होय हैं ॥ आगें सामान्यकरि कहे जे लौकान्तिक देव तिनके भेद दिखावनेके आर्थि सूत्र कहै हैं---

# ॥ सारस्वतादित्यवन्ह्यरुणगर्दतोयतुषिताव्याबाधारिष्टाश्च ॥ २५ ॥

ৰ च-

नि का

पान

१९४

Q

याका अर्थ- ए आठ प्रकारके छौंकांतिक देव हैं । चशब्दतैं इनके विमान अन्तरालविर्षे दोय दोय प्रकारके और हैं । ते देव कहा हैं सो कहै हैं । अरुण नामा समुद्रतें उपजा मूलविर्षे संख्यातयोजनका विस्तार जाका ऐसा अंधकारका स्कंध समुद्रका वल्लयकी ज्यों वल्लयाकार तीव्र है । अंधकाररूप परिणमन जाका ऐसा सो उर्ध्व अनुक्रमतें बधता चलता संख्यातयोजनका मोटा होता पंचमस्वर्गका पहला पटलका आरिष्ट नामा विमानके नीचैं प्राप्त होय क्रूकडाकी कुटीकी ज्यों मिल गया है । ऐसैं अंधकारतें उपरि आठ अंधकारकी पंक्ति उठी हैं । सो आरिष्टविमानके समान निकट चारो दिशामें दोय दोय ऐसैं आठ तिर्यग् चाली सो लोकके अंतताई गई । तिन अंधकारकी पंक्तिनिके अंतरालनीवेषें सारस्वत आदि लौकान्तिकनिके विमान हैं, तहां वसें हैं, सो कहिये हैं ॥

पूर्वउत्तरके कौणविषें सारस्वतनिका विमान है । देवनिकी संख्या सातसै है । बहुरि पूर्वदिशाविषें आदित्यनिका विमान है । देवनिकी संख्या सातसे है । बहुरि पूर्वदक्षिणके कौणमें वाह्निदेवनिका विमान है । देवनिकी संख्या सातहजार सात है । बहुरि दक्षिणदिशाविषें अरुणका विमान है । देवनिकी संख्या सातहजार सात है । बहुरि दक्षिणपश्चिमका कौणमें गईतोयनिका विमान है । देव नवहजार नव हैं । बहुरि पश्चिमदिशाविषें तुषितनिका विमान है । देव नवहजार नव हैं । बहुरि उत्तरपश्चिमके कौणमें अव्यावाधनिका विमान है । देव ग्यारहहजार ग्यारह हैं । बहुरि उत्तरदिशाविषें अरिष्टनिका विमान है । देव ग्यारहहजार ग्यारह हैं । बहुरि चशब्दकरि समुच्चय किये इनके अंतरालमें दोय दोय देव-निके समूह और हैं सो कहिये हैं । सारस्वतआदित्यके अंतरालमें अग्न्याभ सूर्याभ ये हैं । तिनके देव अग्न्याभके सातहजार सात हैं, सूर्याभके नवहजार नव हैं । बहुरि आदित्यवह्निके अंतरालमें चंद्राभ सत्याभ हैं । तामैं चन्द्रा-भके देव ग्यारहहजार ग्यारह हैं । सारस्वतआदित्यके अंतरालमें अग्न्याभ सूर्याभ ये हैं । ताने देव अग्न्याभके सातहजार सात हैं, सूर्याभके नवहजार नव हैं । बहुरि आदित्यवह्निके अंतरालमें चंद्राभ सत्याभ हैं । तामैं चन्द्रा-भके देव ग्यारहहजार ग्यारह हैं, सत्याभके तेरहहजार तेरह हैं । बहुरि वह्निअरुणके अंतरालमें श्रेयरुकर क्षेमंकर हैं । तहां श्रेयस्करके देव पंद्रहतजार पंद्रह हैं, क्षेमंकरके सत्रहहजार सत्रह हैं । बहुरि अस्पगर्दतोयके अंतरालमें वृषभेष्ट कामचर हैं । तहां वृषभेष्ठके उगणीसहजार उगणीस हैं, बहुरि कामचर इकईसहजार देई है, दिगंतरक्षित पचीस-तोयतुषितके अंतराल्यों निर्माणरज दिगंतरक्षित हैं। तहां निर्माणरजके देव तेईसहजार तेईस हैं, दिगंतरक्षित पत्रीस-तोयतुषितके अंतराल्यों निर्माणरज दिगंतरक्षित हैं । तहां निर्माणरजके देव तेईसहजार तेईस हैं, दिचंतरक्षित पत्रीस-

सर्वार्थ-सि दि टी का

भ. ४

Ì

हजार पचीस हैं । बहुरि तुषितअव्याबाधके अंतराळमें आत्मरक्षित सर्वरक्षित हैं । तहां आत्मरक्षित सत्ताईसहजार सत्ताईस हैं, सर्वरक्षित उनतीसहजार उनतीस हैं । वहुरि अव्यावाधअरिष्टके अंतरालमें मरुत यसु हैं । तहां मरुतके देव इकतीसहजार इकतीस हैं, वसुके देव तेतीसहजार तेतीस हैं । वहुरि अरिष्टसारस्वतके अंतरालमें अश्व विश्व हैं । तहां अश्वदेव पैतीसहजार पैंतीस हैं, विश्व सैंतीसहजार सैंतीस हैं । ए सर्व चालीस लौकांतिक देव भेले किये चारि लाख सातहजार आठसे छह हैं । सर्वही स्वाधीन हैं । इनमें हीनाधिक कोऊ नहीं । वहुरि विपयनिके रागनितें रहित हैं । तातें इनकू देवर्षि भी कहिये । याहीतें अन्यदेवनिके ये पूज्य हैं । चौदहपूर्वके धारी हैं । तीर्थंकरनिके तपकल्याण विर्षे प्रतिवोधनेविर्पे तत्पर हें । निरंतर ज्ञानभावनाविपें जिनका मन रहे है, संसारतें सदाही विरक्त हैं, वारह अनुप्रेक्षा– विर्षे जिनका चित्त प्रवर्ते है ऐसा नामकर्मकी प्रकृतिविशेषके उदयतें उपजे हें ॥

व च –

नि का

पान

१९५

l 🗼 l

आगें पूछे हैं, जो, लौकान्तिक देव कहे ते एकभव ले निर्वाण पावै हैं, तो ऐसा और भी देवनिकै निर्वाण पावनेका कालविभाग है १ ऐसैं पूछें सूत्र कहै हैं—

#### ॥ विजयादिषु द्विचरमाः ॥ २६ ॥

याका अर्थ--- विजयादिक च्यारि विमानवाले तथा अनुदिशवाले देव दोय भव मनुप्यका लेय मोक्ष जाय हैं। यहां आदिशव्द प्रकारार्थमं है। तातें विजय वैजयंत जयंत अपराजित अनुदिश विमान तिष्ठे हैं तिनका ग्रहण है, जातें इनविर्पे सम्यग्दष्टीविना उपजै नाहीं ऐसा प्रकारार्थ जानना। इहां कोई कहै है, ऐसें तो सर्वार्थसिद्धिका भी ग्रहण होय है। ताक़ूं कहिये नाही होय है। जातें सर्वार्थसिद्धिके देव परम उत्कृष्ट हैं। तातें इनकी संज्ञाही सार्थिक हैं। एक भव हे मोक्ष पावे हैं। वहुरि इस सूत्रमें चरमपणां मनुप्यभवकी अपेक्षा है, जे दोय भव मनुप्यके ले ते दिनरम कहिये। तातें ऐसा अर्थ है, जो, विजयादिकतें चयकरि मनुप्य होय बहुरि संयम आराधि फेरि विजयादिकविं उपजै, तहांतें चयकरि मनुष्य होय मोक्ष जाय हैं ऐसें दिचरमदेहपणा है। ऐसें ग्यारह सूत्रनिर्कार वैमानिक देवनिका निरूपण किया॥

आगैं पूछे हैं, जीवके औदयिक भावनिविपें तिर्यंग्योनि औदयिकी कही बहुरि स्थितिके निरूपणतें तिर्यंचनिकी स्थिति कही; तहातें ऐसा न जाना गया, जो, तिर्यंच कौन हैं १ ऐसा पूछें सूत्र कहै हैं---

सर्वार्थ-सि दि री का

**F** 8

•

### ॥ सौधर्मेंशानयोः सागरोपमेऽधिके ॥ २९ ॥

याका अर्थ-- सौधर्म ऐशान स्वर्गविषें दोय सागर क्यों ( कुछ ) अधिक स्थिति है । इहां सूत्रमें सागरोपमे ऐसा द्विवचन है, तातैं दोय सागर लेने । बहुरि अधिक ऐसा शब्द अधिकारस्वरूप है सो सहस्रारस्वर्गताई लीजियेगा । तातैं आगैं सूत्रमें तु शब्द है । तातैं ऐसा जाना जाय है । तातैं इहां ऐसा अर्थ भया, सो, सौधर्म ऐशान इन दोय स्वर्गके देवनिकी आयु दोय सागर कुछ अधिक है ॥ आगै, अगिले स्वर्गनिविषें स्थितीके जाननेकूं सूत्र कहै हैं---

#### ॥ सानत्कुमारमाहेन्द्रयोः सप्त ॥ ३० ॥

र्ष च–

नि का

पान २९७

याका अथ—सानत्कुमार माहेन्द्र इन दोय स्वर्गनिविषें सात सागर अधिक सहित है ॥ आगें ब्रह्मलोकादिकतैं लगाय अच्युत स्वर्गपर्यंत स्थितीके जाननेकूं सूत्र कहै हैं—

### ॥ त्रिसप्तनवैकाद्शत्रयोद्शपंचद्शभिरधिकानि तु ॥ ३१ ॥

याका अर्थ--- यहां पहल सूत्रमें सातसागर कहे हैं । तिनमें इस सूत्रमें कहे जे तीनि आदि ते अधिक करने जोडने । बहुरि पूर्वसूत्रके अधिक शब्दकी अनुवृत्ति है । सो इस सूत्रमें तु शब्दकरि इहां च्यारि युगलनिताई तौ अधिक लेना, और अंतके दोय युगलमें न लेना, ऐसा अर्थ तु शब्दकरि भया । तातें इहां ऐसा अर्थ है, ब्रह्मलोक ब्रह्मोत्तर विषें तौ सातमें तीनि मिले तब दशसागरकी स्थिति अधिक सहित भई । लांतव कापिष्ठविषें सातमें सात मिले तब चौदहसागर अधिक सहित हैं । शुक्र महाशुक्रविषें सातमें नव मिले तब सोलहसागर साधिक हैं । शतार सहस्रारविषें सातमें ग्यारह मिले तब अठारहसागर साधिक है । आनत प्राणतविषें सातमें तेरह मिले तब वीस सागर अधिकरहित है । आरण अच्युतविषें सातमें पंद्रह मिले तब बाईस सागर अधिकरहित है ॥ आगें इनके उपरि स्थिति जाननेकूं सूत्र कहें हें----

॥ आरणाच्युतादूर्ध्वमेकैकेन नवसु प्रैवेयकेषु विजयादिषु सर्वार्थसिघ्दौ च ॥ ३२ ॥ याका अर्थ--- इहां अधिकका ग्रहणकी अनुवात्ति करि एकएक बढावना । ग्रैवेयककैं नवराब्दका ग्रहण एक एक करि

सर्वार्थ सि दि टी का

म. ४

बढता जुदा जनावै है । नवशब्द न होय तौ ग्रैवेयकविषें एकही बधावना ठहरै । बहुरि विजयादिके आदिशब्द है सो प्रकारार्थ है । सो विजयादिकी ज्योंही अनुदिश है, ताका ग्रहण करना । बहुरि सर्वार्थसिद्धिका जुदा ग्रहण जघन्यस्थितिका अभाव जनावनेके अर्थि है । तातें ऐसा अर्थ भया, नीचिल्ठे ग्रैवेयकत्रिकमें पहल्ठे ग्रैवेयकमें तौ तेईस सागरकी स्थिति है । दूसरेमें चौवीस सागरकी है । तातें ऐसा अर्थ भया, नीचिल्ठे ग्रैवेयकत्रिकमें पहल्ठे ग्रैवेयकमें तौ तेईस सागरकी है । दूसरेमें चौवीस सागरकी है । तीसरेमें पचीस सागरकी है । बहुरि मध्यग्रैवेयकत्रिकमें पहलेमें छब्वीस सागर है । दूसरेमें सताईस सागर है । तीसरेमें अठ्ठाईस सागर है । ऊपरले ग्रैवेयकत्रिकमें पहलेमें उनतीस सागर है । दूसरेमें तीस सागर है । तीसरेमें इकतीस सागर है । अनुदिशविमानविर्पे वत्तीस सागर है । विजयादिक विमाननिविर्पे तेतीससागर उत्कुष्ट है । स्वीर्थसिद्धिविर्पे तेतीस सागर उत्क्रुष्टही है । इहां जघन्य नाहीं ॥

ਕ ਚ~

नि का

पान

१९८

¢

**₹** 

आगें जिन देवनिकी उत्कृप्ट स्थिति कही तिनकें जघन्य स्थिति कहनेकों सूत्र कहें हें-

#### ॥ अपरा पल्योपममधिकम् ॥ ३३ ॥

याका अर्थ-- अपरा कहिये जघन्य स्थिति सौधर्म ऐशानके देवनिकी कुछ अधिक एक पल्यकी है । यह सूत्रतें कैसें जानिये <sup>१</sup> अगिले सूत्रमें ' परतः परतः ' ऐसा कहा है तातें इहां सौधर्म ऐशान जाना जाय है । आगें याके उपरि जघन्यस्थिति कहनेकूं सूत्र कहै हैं--

### ॥ परतः परतः पूर्वापूर्वानन्तराः ॥ ३४ ॥

याका अर्थ- इहां परतः परतः ऐसा तौ सप्तमी विभक्तिका अर्थ है। वहुरि वार वार कहने तातें दोय वार कह्या है। वहुरि पूर्वशब्दके अधिक ग्रहणकी अनुवृत्ति है तातें ऐसा अर्थ भया, जो, सौधर्म ऐशानविपैं उत्कृष्ट स्थिति साधिक दोय सागरकी कही। सो यातें परे सानत्कुमार माहेन्द्रविपैं जघन्यस्थिति साधिक दोय सागरकी है। वहुरि सानत्कुमार माहेन्द्रविपैं उत्कृष्ट स्थिति साधिक सात सागरकी है। सोही व्रह्म व्रह्मोत्तरविपैं जघन्यस्थिति है। ऐसेंही विजयादिकपर्यंत जाननी। अनन्तरशब्द है सो पहळी पहळी लगतीक्तं जनावे है। आगें नारकीनिकी उत्कृष्टस्थिति तौ यह पहली कही थी, बहुरि जघन्य पहली न कही, वहुरि इहां ताका प्रकरण भी नाहीं, तौ भी पहले सूत्रतें क्रममें थोरे अक्षरनिमें कही जाय है, तातें इहां ताकूं कहनेकूं सूत्र कहे हैं--

सर्वार्थ-सि दि टी का

म ४

### ॥ नारकाणां च द्वितीयादिषु ॥ ३५ ॥

याका अर्थ— इहां चशब्द है सो इसतें पहले सूत्र कह्या ताका समुच्चयके अर्थि है। तातें अर्थ होय है, जो, रत्न-प्रभाविपें नारकीनिकी उत्क्रष्ट स्थिति एकसागरकी कही है, सो शर्कराप्रभाविपें जघन्य स्थिति है। बहुरि शर्कराप्रभाविपें उत्क्रुप्ट स्थिति तीनि सागरकी कही है, सो वालुकाप्रभाविषें जघन्यस्थिति है। ऐसेंही महातमःप्रभा सातवी पृथ्वीताईं जानना ॥ आगें दूसरी आदि पृथिवीविषें जघन्य स्थिति कही, तौ पहली पृथिवीविपें जघन्यस्थिति कहा है ? ऐसें पूछे ताके दिखावनेकूं सूत्र कहै हैं—

ਰ ਚ~

नि का

पान

१९९

### ॥ द्रावर्षसहस्राणि प्रथमायाम् ॥ ३६ ॥

याका अर्थ— इहां अपरा शब्दकी अनुवृत्ति है । तातें जघन्य जाननी । सो पहली पृथिवी रत्नप्रभाविर्षे नारकीनिकी जघन्यस्थिति दशहजारवर्षकी है ॥

आगें भवनवासी देवनिकी जघन्यारियति कही सो सूत्र कहै हैं ॥

### ॥ भवनेषुच ॥ ३७ ॥

याका अर्थ--- इहां च शब्द पहले सूत्रमें कही स्थितिका समुच्चय करे है । तातें ऐसा अर्थ है जो भवनवासी देवनिकी भी जघन्यस्थिति दशहजार वर्षकीही है ऐसैं जाननी ॥

आगें व्यंतरदेवनिकी जघन्यस्थिति कहा है ? ऐसैं पूछे सूत्र कहै हैं---

#### ॥ व्यन्तराणां च ॥ ३८ ॥

याका अर्थ--- यहां भी च शब्दकारे पूर्वसूत्रमें कही स्थितिका समुच्चय करे है । तातें व्यंतरदेवनिकी भी जघन्य-स्थिति दशहजार वर्षकी जाननी ॥ आर्गे व्यंतरदेवनिकी उत्क्रुष्टस्थिति कहा है १ ऐसें पूछे सूत्र कहै हैं---

सि द्धि टीका

भ ४

सर्वार्थ

| **  | ॥ अपरा पल्योपममधिकम् ॥ ३९ ॥                                                                                                                                                                                                   |                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 000 | याका अर्थ व्यंतरदेवनिकी उत्कृष्टस्थिति एक पल्य कछ अधिक है॥<br>आगें ज्योतिषी देवनिकी उत्कृष्टस्थिति कहनेयोग्य है ऐसै पूछै सूत्र कहै हैं                                                                                        | )<br>वच-                                              |
| 9   | ॥ ज्योतिष्काणां च ॥ ४० ॥                                                                                                                                                                                                      | <ul><li>√ नि का</li><li>√ पान</li><li>√ २००</li></ul> |
| 0   | याका अर्थ— इहां च शब्द है सो पहले सूत्रमें स्थिति कही ताका समुच्चय करे हैं। तातें ज्योतिषी देवनिकी<br>आयु साधिक एक पल्यकी है॥                                                                                                 | 0                                                     |
| 000 | आर्गे ज्योतिपीनिकी जघन्यस्थिति कहा है ! ऐसें पूछे सूत्र कहै है                                                                                                                                                                |                                                       |
| 0   | ॥ तद्रष्टभागोऽपरा ॥ ४१ ॥<br>याका अर्थ – तिस पल्यके आठवे भाग ज्योतिपी देवनिकी जघन्य स्थिति है । इहां अधिक कही विशेप लिखिये                                                                                                     | 20<br>2                                               |
|     | हैं । उत्कृष्टस्थितिकामें अधिक कही सो उत्कृष्टस्थितिमें केती अधिक है सो कहिये हैं । तहां चन्द्रमाको ता एकलाख-<br>वर्ष अधिक है । सर्यकी एकहजारवर्ष अधिक है । ग़ुक्रकी एकसौवर्ष अधिक है । वृहरुपतिकी एक पल्यकी है,              | ð                                                     |
|     | अधिक नाही । अन्य ग्रहनिकी आध पल्यकी उत्कृप्ट आयु है । नक्षत्रनिकी आध पल्यकी उत्कृप्ट आयु ह । तारानिकी<br>पल्यका चौथा भाग आय है । वहरि जघन्य चन्द्रमा सूर्य आदिकी तौ पल्यका चौथा भाग है । बहुरि तारानिकी                       | 000                                                   |
| Č.  | भरपत्रा पापा गांग आंधु तम बहुरि से में पूर्व के पूछे है, ठौकान्तिक कहे तिनकी स्थिति न कही सो तौ<br>अर नक्षत्रनिकी पल्यका आठवा भाग है ॥ वहुरि कोई पूछे है, ठौकान्तिक कहे तिनकी स्थिति न कही सो तौ<br>केती हैं ? तहां कहिये है— |                                                       |
|     | कता हुः तहा काहय हू<br>॥ ल्लोकान्तिकानामष्टौ सागरोपमाणि सर्वेषाम् ॥ ४२ ॥                                                                                                                                                      | 2                                                     |
| 0   | याका अर्थ- जो लौकान्तिक देवनिकी सर्वहीकी आठ सागरकी स्थिति है। ते सर्वही वरावर है, सर्वके शुक्ललेश्या                                                                                                                          | 0                                                     |
| 200 | है, पांच हाथका सर्वका शरीर है । इहां कोई तर्क करे है, जो, प्राणिकी स्थिति कर्मकी विचित्रतासूं हीनाधिक कहिये<br>है, तौ जैसै घट आदि वस्तुनिकी स्थिति कर्मकी अपेक्षा विना है, तैसैंही क्यों न कहो ? ताका समाधान- जो, घट          | <b>e</b><br><b>e</b><br>*                             |

आदि वस्तु तौ पुद्गलद्रव्य हैं, इनके कर्मका बंध उदय नाहीं, तिनकी भी स्थिति प्राणीनिके कर्मके उदयके अनुसारी है । जो ऐसैं न मानिये तौ समानकारणतैं उपज्या समानकालमें उपज्या समानक्षेत्रमें उपज्या समान जिनका आकार ऐसैं 🕻 घटनिकी समान स्थिति चाहिये, सो है नाहीं, तातें जे घटादिकके भोगनेवाले प्राणी तिनके कर्मके उदयके अनुसार तिनकी भी स्थिति है। निमित्तनैमित्तिकभावरूप वस्तुस्वभाव है ॥ व च-नि क ऐसैं जीवपदार्थका स्वरूपविषें संसारी जीवनिका स्वरूप कह्या ॥ सो प्रथम अध्यायमें प्रमाण नय निक्षेप अनुयोग-सर्वार्थ-पान निका स्वरूप कहिकारी द्वितीय अध्यायमें पंचभावरूप आदि जीवपदार्थस्वरूप कह्या । तीसरे चौथे अध्यायमें इन जीव− सि खि 208 टीका निका आधार आदि विशेषका निरूपण किया । जातें जीवपदार्थ है सो एकही अनेकस्वरूप है, तातें द्रव्यपर्यायनिकरि **झ**. ४ याविषें सर्व अवस्था निर्बाध संभवै है । कोई अन्यवादी जीवकूं एकरूपही कहै है, तथा कोई अनेकरूपही कहै, तौ ऐसा जीवपदार्थका स्वरूप प्रमाणबाधित है । अब एकही जीव नानास्वरूप कैसें है सो कहैं हैं । जो भावरूप पदार्थ है, सो अनेक रूप है। जातें भाव है सो अभावतें विलक्षण है। अभाव तौ सदा एकरूप है। यातें भाव अनेक-रूपही होय, ऐसा न मानिये तौ भावअभावमें विशेप न ठहरे । सो ऐसा भाव छह प्रकारका है । जन्म । अस्तित्व । निव्वत्ति । वृद्धि । अपक्षय । विनाश । तहां बाह्याभ्यंतर कारणके वशर्तें वस्तु उपजै सो जन्म है । जैसैं सुवर्ण कडा-पनाकरि उपज्या । तथा मनुष्यगतिनामकर्मका उदयकरि जीव मनुष्य भया बहुरि अपने निमित्तके वशतें वस्तुका अवस्थान रहै सो अस्तित्व है । सो ऐसा अस्तित्व है सो शब्दके तथा ज्ञानके गोचर है । ऐसैं मनुष्यआदि आय-कर्मके उदयकरि जीव मनुष्यआदि पर्यायविषें अस्तित्वस्वरूप रहै । बहुरि सत्कैं अवस्थान्तरकी प्राप्तिकूं निवृत्ति कहिये याकूं परिणाम भी कहिये । बहुरि पहले स्वभावतें अनुक्रमतें बधै ताकूं वृद्धि कहिये । बहुरि पहले स्वभावतें अनुक्रमतें घटै ताकूं अपक्षय कहिये । बहुारे पर्यायसामान्यका अभाव होय ताकूं विनाश कहिये । ऐसैं भाव है सोही अनेकरूप क्षणक्षणमें होय है। सो सर्वथा अभावको ऐसैं मानिये तौ सिद्धि होय नाहीं। बहुरि सर्वथा सत्कूं नित्यही मानिये तौ प्रत्यक्ष जन्मआदि होय हैं, तिनका विरोध आवे । इत्यादि युक्तिमें सर्वथा एकान्तपक्ष सर्वही बाधित है । ऐसेंही अनेकवचन तथा अनेक ज्ञानका विषयपणांतैं भी भावरूप जीव नामा पदार्थ एकही अनेकरूप है, वचनकरि अनेकरूप कहिये है ज्ञानकरि अनेकरूप जानिये है, बहुरि अनेकशक्ति करि सहित है । जातें द्रव्य क्षेत्र काल भावके 👔 निमित्ततें अनेक अवस्थारूप होय है, सो बहु शाक्तिरूप है तो होय हैं। ऐसैं भी एक अनेकरूप है । बहुरि अन्यवस्तुके

संबंधतैं भी अनेकरूप हैं । जैसैं कर्मके संबंधतें जीवस्थान गुणस्थान मार्गणास्थानरूप होय है, तैसैं अन्यकी अपेक्षाकरि व्यक्त भये भाव तिनका घटनाबधनाकरि अनेकरूप है । तथा अतीत अनागत वर्तमान काळके संबंधतें अनेकप्रकार हैं । तथा उत्पादव्यपणाकरि अनेकरूप हें ॥

वहुरि अन्वयव्यतिरेकपणाकरि अनेकप्रकार है । तहां अन्वय तौ गुणके आश्रय कहिये, व्यतिरेक पर्यायके आश्रय कहिये । ऐसैं एक अनेकस्वरूप जीव नामा पदार्थ है सो शब्दकरि जाक्रूं कहिये तहां सकलादेश विकलादेशकरि दोय प्रकारकरि कद्या जाय है । तहां सकलादेश तौ प्रमाण कहिये, विकलादेश नय कहिये । तहां काल आदि आठ भाव पूर्वे प्रथम अध्यायमें कहे हैं, तिनिकरि अभेदद्वात्ति अभेदउपचार तथा भेदवृत्ति भेदोपचारकरि द्रव्यार्थिकके पर्यायार्थिकके प्रधानगौण-पणाकरि कहिये है । ताके सात भंग अस्तिनास्ति आदि कहे ते पहले अध्यायमें उदाहरण सहित कहे है, तहांतें जानने ॥

व च'-

नि का

पान

૨૦૨

इहा कोई वादी तर्क करे है, जो, वस्तु एक भी कहिये अनेक भी कहिये । ऐसें तौ विरोध नामा दूपण आवे है । ताका समाधान, जो, विरोध तीनिप्रकार है । वध्यधातकस्वभावरूप सहानवस्थानरूप प्रतिवंध्यप्रतिवंधकस्वरूप । तहां न्यौलाके सर्पकै, जलके अग्निकै तौ वध्यघातकस्वभावरूप विरोध है । सो तौ एककाल विद्यमान होय अरु तिनका संयोग होय तब होय । सो जो वलवान् होय सो दूसरे निर्वलक्तं वांधे । सो इहां अस्तिनास्ति एक वस्तुविर्पे समानवल है । सो वध्यघातकविरोध समानवलके नाही संभवै । वहुरि सहानवस्थानलक्षण विरोध आम्रके फलकें हरितभाव पीतभावके है । दोऊ वर्ण साथि होय नाही । सो यहू विरोध भी अस्तित्वनास्तित्व एकवस्तुमें एकही काल है । तातैं संभवै नाही । जो भिन्नकाल होय तो जिसकाल जीववस्तुविपें अस्तित्व होय तिसकाल नास्तित्व न होय तौ सर्ववस्तु जीवस्वरूप एक ठहरै । वहुरि नास्तिके काल अस्तित्व न मानिये तो वंध मोक्ष आदिका व्यवहार न ठहरै । तातें सहानवस्थानलक्षण विरोध भी नाही संभवै । वहुरि प्रतिवंध्यप्रतिवंधकरूप विरोध फलके अरु वीटके है । जेतें संयोग है जेतें फल भाऱ्या होय सो भी पडें नाही । जातें वीट फलका प्रतिवंधक है, फलक्तुं पडने दे नाही । सो ऐसा विरोध भी अस्तित्व नास्तित्वकै नाही है। अस्तित्व तौ नास्तित्वके प्रयोजनकूं रोकै नाही। नास्तित्व अस्तित्वके प्रयोजनकूं रोके नाहीं। इन दोऊनिका प्रयोजन जुदा जुदा है। तातें इनके वचनमात्र विरोध है सो विरोधकूं नाहीं साधे है, ऐसें जानना॥ ऐसैं चौथे अध्यायविर्पे च्यारि निकायरूप देवनिके स्थानके भेद, सुखादिक, जघन्य उत्क्रुप्ट स्थिति, लेक्यादिक निरूपण किये ॥

सर्वार्थ-सिद्धि टीका

**स.** ४

देव च्यारि परकार भेदयुत भापे स्वामी छप्पय 🛚 तिनके वीस निवास अधो मध्य ऊरध नामी ।। तिन दुति सुख पर अपर आयु परभाव अवधि फुनि । लेश्या भाव विच्यारि आदि नीके आगम सुनि ॥ अध्याय तुरिय इम उच्चऱ्यौ जानि जिनेश्वर सेवकूं । सरघो भल्लें ताजि मिथ्यात्वकुटेवक्रूं ॥ १ ॥ ऐसैं तत्त्वार्थका है अधिगम जातें ऐसा जो मोक्षशास्त्र ताविर्षे चतुर्थ अध्याय पूर्ण भया ॥ इति श्री परमपूज्य धर्मसाम्राज्यनायक योगींद्रचूडामणि, सिद्धांतपारंगत, चारित्रचक्रवर्ति श्री १०८ आचार्य श्रीशांतिसागरजी महाराजके आदेशसे ज्ञानदानके लिए श्री. प. पू. चा. च. आ. श्री १०८ शांतिसागर दिगंबर जैन जीर्णोद्धारक संस्थाकी ओरसे छपी हुई श्री तत्त्वार्थसूत्रकी श्रीमलूज्यपादाचार्य विराचित सर्वोर्थसिद्धीकी पंडित जयचंदजीकृता टीका-वचनिकाविपै चतुर्थ अध्याय संपूर्ण भया ॥ ४ ॥ प्रंय प्रकाशन समिति, फलटण वीर स. २४८१ 光沙差

सर्वार्थ-

দি ন্বি

टी का

म ४

3 🛧 1

व च--

नि का

पान

२०३

संवंधतें भी अनेकरूप है। जैसैं कर्मके संवंधतें जीवस्थान गुणस्थान मार्गणास्थानरूप होय है, तैसैं अन्यकी अपेक्षाकरि व्यक्त भये भाव तिनका घटनावधनाकरि अनेकरूप है। तथा अतीत अनागत वर्तमान कालके संबंधतें अनेकप्रकार है। तथा उत्पादव्यपणाकरि अनेकरूप हैं॥

व च-

नि का

पान

૨૦૨

ार्वार्थ-

सेखि

ो का

T. 8

वहुरि अन्वयव्यतिरेकपणाकरि अनेकप्रकार है । तहां अन्वय तौ गुणके आश्रय कहिये, व्यतिरेक पर्यायके आश्रय कहिये । ऐसैं एक अनेकस्वरूप जीव नामा पदार्थ है सो शब्दकरि जाकूं कहिये तहां सकलादेश विकलादेशकरि दोय प्रकारकरि कह्या जाय है । तहां सकलादेश तौ प्रमाण कहिये, विकलादेश नय कहिये । तहा काल आदि आठ भाव पूर्वे प्रथम अध्यायमें कहे हैं, तिनिकरि अभेदच्चत्ति अभेदउपचार तथा भेदच्चत्ति भेदोपचारकरि द्रव्यार्थिकके पर्यायार्थिकके प्रधानगौण-पणाकरि कहिये है । ताके सात भंग अस्तिनास्ति आदि कहे ते पहले अध्यायमें उदाहरण सहित कहे हैं, तहांतें जानने ॥ इहा कोई वादी तर्क करै है, जो, वस्तु एक भी कहिये अनेक भी कहिये । ऐसें तौ विरोध नामा दूपण आवे है । ताका समाधान, जो, विरोध तीनिप्रकार है । वध्यधातकस्वभावरूप सहानवस्थानरूप प्रतिवंध्यप्रतिवंधकस्वरूप । तहां न्यौलाके सर्पकै, जलके अग्निकै तौ वध्यधातकस्वभावरूप विरोध है । सो तौ एककाल विद्यमान होय अरु तिनका संयोग होय

ताका समाधान, जो, विरोध तीनिप्रकार है । वथ्यघातकस्यभावरूप सहानवस्थानरूप प्रतिवंध्यप्रतिवंधकस्वरूप । तहां न्यौलके सर्पकै, जलके अग्निकै तौ वध्यघातकस्यभावरूप विरोध है । सो तौ एककाल विद्यमान होय अरु तिनका संयोग होय तव होय । सो जो वलवान होय सो दूसरे निर्वलक्त्रं वांधे । सो इहां अस्तिनास्ति एक वस्तुविर्षे समानवल है । सो वध्यघातकविरोध समानवलके नाही संभवै । वहुरि सहानवस्थानलक्षण विरोध आम्रके फलकें हरितभाव पीतभावके है । दोऊ वर्ण साथि होय नाही । सो यहू विरोध भी अस्तित्वनास्तित्व एकवस्तुमें एकही काल है । तातें संभवै नाही । जो मित्रकाल होय तो जिसकाल जीववस्तुविर्पे अस्तित्व होय तिसकाल नास्तित्व न होय तौ सर्ववस्तु जीवस्वरूप एक ठहरे । वहुरि नास्तिकें काल अस्तित्व न मानिये तो वंध मोक्ष आदिका व्यवहार न ठहरे । तातें सहानवस्थानलक्षण विरोध भी नाही संभवै । वहुरि प्रतिवंध्यप्रतिवंधकरूप विरोध फलके अरु वीटके है । जेतें संयोग है जेतें कल मान्या होय सो भी पडैं नाही । जातें वीट फलका प्रतिवंधक है, फलक़्तं पडने दे नाही । सो ऐसा विरोध भी आस्तित्व नास्तित्वकै नाही है । आस्तित्व तौ नास्तित्वके प्रयोजनक्रं रोके नाही । जातें सहानवस्थानलक्षण देरिय भी नाही संभवै । वहुरि प्रतिवंध्यप्रतिवंधकरूप विरोध फलके अरु वीटके है । जेतें संयोग है जेतें कल मान्या होय सो भी पडैं नाही । जातें वीट फलका प्रतिवंधक है, फलक़्तं पडने दे नाही । सो ऐसा विरोध भी आस्तित्व नास्तित्वकै नाही है । अस्तित्व तौ नास्तित्वके प्रयोजनक्रं रोके नाही । नास्तित्व अप्रयोजनक्तं राक्षे नाहीं । इन दोऊनिका प्रयोजन जुदा जुदा है । तातें इनके वचनमात्र विरोध है सो विरोधक्तं नाहीं साधी है, ऐसें जानना ॥ ऐसें चौथे अध्यायविर्पे च्यारि निकायरूप देवनिके स्थानके भेद, सुखादिक, जघन्य उत्कृष्ट स्थिति, लेक्ष्यादिक निरूपण किये ॥ देव च्यारि परकार भेदयुत भाषे स्वामी । तिनके वीस निवास अघो मध्य ऊरघ नामी ॥ तिन दुति सुख पर अपर आयु परभाव अवधि फुनि । लेक्या भाव विच्यारि आदि नीकै आगम सुनि ॥ अध्याय तुरिय इम उच्चन्यौ जानि जिनेश्वर सेवकूं । सरघो भल्ठैं ताजि सिथ्यात्वकुटेवकूं ॥ १ ॥

ব ন্দ-

नि का

पान २०३

छप्पय ॥

सर्वार्थ-

सि जि

री का

भ. ४

ऐसैं तत्त्वार्थका है अधिगम जातें ऐसा जो मोक्षशास्त्र ताविषें चतुर्थ अध्याय पूर्ण भया ॥

इति श्री परमपूज्य धर्मसाम्राज्यनायक योगींदचूडामणि, सिद्धांतपारंगन, चारित्रचक्रवर्ति श्री १०८ आचार्य श्रीशांतिसागरजी महाराजके आदेशसे ज्ञानदानके लिए श्री. प. पू. चा. च. आ. श्री १०८ शांतिसागर दिगंबर जैन जीर्णोद्धारक संस्थाकी ओरसे छपी हुई श्री तत्त्वार्थसूत्रकी श्रीमत्यूज्यपादाचार्य विराचित सर्वोर्थसिद्धीकी पंडित जयचदजीक्वता टीका-वचनिकाविपै चतुर्थ अध्याय संपूर्ण भया ॥ ४ ॥ प्रंथ प्रकाशन समिति, फलटण वीर सं. २४८१

外外带

| ***                | परमपूञ्य चारित्रचऋवर्ती आचार्यवर्य श्री १०८ शांतिसागर महाराजके आदेशसे श्री दिगंवर जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्थाकी तरफसे ज्ञानदानके लिय छपी हुई                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                               |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| 0                  | ,⇒ श्रीवीतरागाय नमः ≍                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | े वच−                         |
| सर्वार्थ-<br>सि दि | वीर संवत् २४८१] 🚿 ॥ ॐ नमः सिन्धेभ्यः ॥ 🐼 [ प्रथ प्रकाशन समिति, फल्टण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 🖌 <sub>(</sub> निका)<br>🖗 पान |
| रीका<br>अप         | अथ तत्त्वार्थसूत्रकी सर्वार्थसिद्धिटीका वचनिका पंडित जयचंदजी क्वता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>२०४</b>                    |
|                    | ।। दोहा ।। सकल द्रव्य पर्यायकूं जानि तजे रुपराग ।।<br>अद्भुत अतिसैं जिन धरें नम्रूं ताहि वडभाग ।। १ ।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |
|                    | ऐसैं मंगल कारे पंचम अध्यायकी वचनिका लिखिये है । तहां सर्वार्थसिद्धि नाम संस्कृतटीकाका कर्ता कहै है ।<br>ऐसैं मंगल कारे पंचम अध्यायकी वचनिका लिखिये है । तहां सर्वार्थसिद्धि नाम संस्कृतटीकाका कर्ता कहै है ।<br>जो, सम्यग्दर्शनके विपयभावकरि कहे जे जीवआदि पदार्थ, तिनविपें जीव पदार्थका तौ व्याख्यान किया । अब आगें<br>अजीव नामा पदार्थ विचारविपें प्राप्त हुवा, ताका नाम तथा भेद कहनेक्रूं सूत्र कहै हैं —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                               |
|                    | ॥ अजीवकारा धर्माधर्माकाशपुद्धलाः ॥ १॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                               |
|                    | ा अजगायनगया गिर्सासस्य हैं । इहां कायशब्द है सो शरीरके अर्थमैं है । तौ<br>याका अर्थ— धर्म अधर्म आकाश पुद्गल ए अजीवकाय हैं । इहां कायशब्द है सो शरीरके अर्थमैं है । तौ<br>उपचारतें इहां अध्यारोपण किया है । जैसें शरीर पुद्गलद्रव्यके प्रचय कहिये समूहरूप है, तैसें धर्म आदि द्रव्य भी<br>उपचारतें इहां अध्यारोपण किया है । जैसें शरीर पुद्गलद्रव्यके प्रचय कहिये समूहरूप है, तैसें धर्म आदि द्रव्य भी<br>प्रदेशनिके प्रचयरूप हैं । तातें इनकूं भी कायकी ज्यों काय ऐसा नाम कह्या है । वहुरि ए अजीव जीवरहित हैं, तातें<br>प्रजीवकाय कहिये । इहां विशेपणविशेष्यका संवंध है । तातें कर्मधारय समास है । इहां कोई पूछे है, जो, नीला कमल<br>अजीवकाय कहिये । इहां विशेपणविशेष्यका संवंध है । तातें कर्मधारय समास है । इहां कोई पूछे है, जो, नीला कमल<br>इत्यादिविर्पे विशेपणविशेष्यका योग होतें व्यभिचार है । नीलवस्तु और भी हो है, तातें व्यभिचारके प्रसंगतें कर्मधारय<br>समास हो है । इहां अजीवकायविर्पे कहा व्यभिचार है ? ताक़ूं कहिये है, अजीवशब्द है सो कायरहित जो कालद्रव्य<br>ताविर्पे भी वर्ते है । वहुरि कायसहित जीव भी हे, तातें इहां यहु समास वर्णे है । वहुरि पूछे हे, कायशब्द कौन<br>आर्थ है ? ताक़ूं कहिये, प्रदेशवहुत्व जनावनेके आर्थ है । धर्मादिक द्रव्यके प्रदेश वहुत हें ॥ |                               |

बहुरि कोई पूछे है, आगें सूत्र कहेंगे तामें कह्या है, जो, धर्म अधर्म एकजीव इनके असंख्यातप्रदेश है, तिस सूत्रतें प्रदेशबहुत्व जनाये हैं, इस सूत्रमें काहेकों कहैं ? ताकूं कहिये, यह तौ सत्य है । परंतु तहां तो प्रदेशनिकी संख्याका नियम जनाया है, जो, इनके प्रदेश असंख्यातही हैं, संख्यात तथा अनंत नाहीं हैं । अर इहां बहुत्व सामान्य जनाव-नेकूं कायशब्द है । पहलें बहुत्व कहे, ताकी संख्या तहां जनाई है । अथवा कालद्रव्यके प्रदेशप्रचयका अभाव जनावनेकूं ਰ ਚ– इहां कायशब्द है। कालद्रव्य आगें कहसी सो बहुप्रदेशी नाहीं है। जैसें पुद्रलपरमाणु एकदेशमात्र है, दूसरा आदि प्रदेश नि क जाकें नाहीं है, तातें ताक़ूं अप्रदेशी कहिये है, तैसें कालका परमाणु भी एकप्रदेशमात्र है, तातें ताक़ूं अप्रदेशी कहिये है ॥ पान 204 बहुरि तिन धर्म आदि द्रव्यनिकी अजीव ऐसी सामान्यसंज्ञा है, सो यह संज्ञा जीवलक्षणकरि रहितपणांतें प्रवर्ते है । . भ बहुरि धर्म अधर्म आकाश पुद्गल ऐसी विशेष संज्ञा है सो इनमें जैसा विशेषणगुण है ताका संकेत अनादितें सर्वज्ञ-पुरुषकृत है तिस संकेततें प्रवर्ती है, वहू संज्ञा सार्थिक है । समस्त जातें गमन करते जे जीवपुद्गल तिनकूं काल गमन-सहकारी है। ऐसें लक्षणकूं धारणेतें धर्म ऐसी संज्ञा है। बहुरि इसतैं विपरीत जो जीवपुद्गलकूं स्थानसहकारी एक-काल है, तातें धर्मके लक्षण नाही धारणेतें अधर्म है । बहुरि समस्तद्रव्य जामें एककालविषें अवकाश पावे तथा आप अवकाशरूप है, तातें आकाश ऐसी संज्ञा है । वहुरि तीनि कालविषें पूरे तथा गलै ते पुद्रल हैं । ऐसें सार्थिक भी नाम बणै है । बहुरि अन्यवादी सांख्य कहे हैं, अजीव एक प्रधानही है । ताकूं प्रक्वातिहू कहे है । सो यहू प्रमाणबाधित है। तातें अजीव भिन्नलक्षणस्वरूप जुदे जुदे बहुत बणें हैं। एकहीकी सिद्धि नाही। बहुरि जे पुरुष अद्देत माने है, ते अजीव तत्त्वही न कहे है । तिनका मत तौ प्रत्यक्ष विरुद्धही हैं । अजीव पदार्थ पुद्रलादि नाना प्रत्यक्षसिद्ध है । बहुरि तिनकूं अनित्य देखि अवस्तु बतावै तौ जीव भी अनित्यही दीखें । सो भी अवस्तु ठहऱ्या तब सर्वका लोप भया ॥ इहां अदृष्टकी कल्पनाकारे एक ब्रह्म बतावे तो जीवपदार्थयिना ताकूं देखेगा कौंन ? देखनेवाला जो अवस्तु है, तौ अवस्तुका देख्या सत्य कैसैं १ बहुरि ताकूं आगमके कहेमात्रही मानें, तौ आगम भी अवस्तु, आगमका माननेवाळा भी अवस्तु । तब अदृष्टकल्पनाही भई । इत्यादि युक्तितैं पुरुषके द्वैतकी सिद्धि नाही है । बहुरि पृथ्वी अप तेज वायु मन दिशा काल आकाश ऐसैं अजीव पदार्थके भेद नैयायिक वैशेषिक मानें हैं । ते भी प्रमाणबाधित हैं । जातें पृथ्वी अप तेज वायु मन ए तौ पुद्गलद्रव्यही हैं । जुदी जाति नाही । भेदसंघातकरि स्कंधरूप मिल्लै खुल्लै है । बहुरि दिशा है 🕻 सो आकाशहीका भेद है जुदा द्रव्य नाही । आकाशके प्रदेशनिकी पंक्तिविषें सूर्यके उदयादिके वशतैं पूर्वआदि दिशा

सर्वार्थ-। सि जि री का

| सर्वार्थ-   | 100000 | कहिये है । बहुरि बौद्धमती एकरूप स्कंधमात्र अजीव मानै है । सो स्कंध तौ पुद्गलद्रव्यमयीही है । बहुरि इहां धर्मा-<br>दिक जुदे द्रव्य कहे, तिनका समर्थन आगें होयगा ॥<br>आगै पूछे है कि, सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य इत्यादि सूत्रविर्पे द्रव्य कहे, ते कौन हैं ! ऐसैं पूछे सूत्र कहै हें— |              |
|-------------|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| सि दि       |        | ॥ द्रव्याणि ॥ २ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                     | व च-<br>निका |
| री का       | è      | याका अर्थ धर्म अधर्म आकाश पुद्गल ए अजीव काय कहे, तिनकौं द्रव्य भी कहिये । यातें द्रव्य हैं । तहां                                                                                                                                                                                     | १<br>० पान   |
| <b>स.</b> ५ | 0      | जे अपना जैसा स्वरूप है, ताकारे पर्यायनिकूं द्रवंति कहिये प्राप्त होय तथा ते पर्याय जिनकूं प्राप्त होय ते द्रव्य हैं।                                                                                                                                                                  | १ २०६        |
|             | 0      | इहां अन्यवादी कहै है, जो, द्रव्यपणांका योग कहिये संबंध ताकारी द्रव्य है, सो यह वनै नाहीं । ऐसैं कहे द्रव्यत्वकी                                                                                                                                                                       | Ø            |
|             | 0      | तथा द्रव्यकी दोऊहीकी सिद्धि न होय है । जैसें दण्ड अरु पुरुष दोऊ न्यारे सिद्ध हैं, जब तिनका संयोग होय तब                                                                                                                                                                               | 0<br>A       |
|             | 0      | दण्डीपुरुप कहावै; तैसैं द्रव्यत्व अरु द्रव्य न्यारे न्यारे दीखते नाही तातें द्रव्यत्वके योगतें द्रव्य सिद्ध होय । जो,                                                                                                                                                                 | Q            |
|             | ð      | न्यारे न्यारे सिद्ध भये विना भी संवंध कहिये तो आकाशफूल असिद्ध है ताकें अर आकाशकें भी संवंध ठहरे । तथा                                                                                                                                                                                 | 0            |
|             | 2      | स्वभावकारी तौ पुरुप मस्तकसहित हैही, ताकूं दूजे मस्तकका संवंध ठहरे । ऐसेंही द्रव्य तौ द्रव्यत्वरूप हैही के दूजा                                                                                                                                                                        |              |
|             | 0      | द्रव्यत्वका संवंध ठहरे अथवा आकाशके फूलके अरु कल्पितपुरुपके मस्तकके भी योग होय, सो होय नाहीं. ॥                                                                                                                                                                                        | 0            |
|             | 9      | अथवा द्रव्य अरु द्रव्यत्व न्यारे न्यारेही मानिये तौ द्रव्य तौ न्यारा ठहराही । ताके द्रव्यत्वका योग है, तातैं द्रव्य                                                                                                                                                                   | 0            |
|             | 2      | है, ऐसी कल्पना निष्प्रयोजन है । वहुरि कोई कहै, गुणनिका सद्भाव कहिये समुदाय है सो द्रव्य है सो ऐसें भी                                                                                                                                                                                 | ð            |
|             | Ò      | जो गुणनिके अरु समुदायके कथंचित भेद मानिये तौ द्रव्यका जुदा नाम न ठहरै । गुणनिका समुदायही कहिये तौ<br>तत्य करां १ वटार भेद गानिये तौ गानींक तोग आहे प्राप्तपा जे जन्म क्लान्सी जन्म करी है।                                                                                            | 0            |
|             | 9      | द्रव्य कहां ? वहुरि भेद मानिये तौ पूर्वोक्त दोप आवै रामुदाय तौ जुदा ठहरचाही । गुणानिका समुदाय काहेक़ूं कहिये ?<br>वहुरि वादी कहै, जो तुम भी कहो हौ, जो गुणानिक़ूं प्राप्त होय तथा जो गुण जाक़ूं प्राप्त होय, सो द्रव्य है । सो                                                        | 2            |
|             | 2      | ऐसैं कहे भी तुम गुणनिके समुदायमें दोप वताया सोही तुमारै आवेगा । ताक्नं कहिये हमारै दोप नाहीं आवेगा । जातैं                                                                                                                                                                            | 9            |
|             | ð      | हम कथंचित् भेद कथंचित् अभेद मानै हैं। तातें द्रव्यका व्यपदेश कहिये नामकी सिद्धि होय है। तहां गुण अरु                                                                                                                                                                                  |              |
|             | 9      | द्रव्य जुदे नाहीं दीखे है, तातें अभेद है ॥                                                                                                                                                                                                                                            | 0            |
|             | 0      | वहुरि संज्ञा संख्या लक्षण प्रयोजन आदिके भेदकरि भेद है । वहुरि द्रव्यशब्दकें वहुवचन है सो धर्मआदि द्रव्य                                                                                                                                                                               | 0            |
|             |        | वहुत हैं, तातें समान आधारका योग है । इहां कोई कहै, तुम संख्याकी अनुवृत्ति छे वहुवचन कह्या है, तौ छिंगकी                                                                                                                                                                               | ò            |
|             | *      | ા ગામ ગામ ગામ ગામ ગામ ગામ ગામના માંચા છે લો વિગયો                                                                                                                                                                                                                                     | X.           |

अनुवृत्ति चाहिये, धर्मादिककें पहले सूत्रमें पुरुपलिंगका बहुवचन है, इहां नपुंसकलिंग कैसें <sup>9</sup> ताक़ूं काहिये, इहां द्रव्यशब्द है सो नपुंसकलिंगही है । सो अपने लिंगक़ूं न छोडे है, तातें नपुंसकलिंगही युक्त है । ऐसें धर्मादिक द्रव्य हैं । इहां कोई कहै है, द्रव्य गुण पर्याय ए तीनि कहे ते जुदे जुदे हैं । सो ऐसें नाहीं । इनके प्रदेशभेद तौ नाहीं हैं । अर संज्ञा संख्या लक्षण प्रयोजनादिककारि भेद भी कहिये हें ॥ आगैं कहे है कि, धर्मादिकके लगताही द्रव्याणि ऐसा सूत्र कह्या तातें ए च्यारिही द्रव्य हैं, ऐसा प्रसंग होतें अन्य भी द्रव्य हैं, ऐसा सूत्र कहे हैं ।-॥ जीवाश्च ॥ ३ ॥ याका अर्थ— जीव हैं ते द्रव्य हैं । तहां जीवशब्दका अर्थ तौ पहले कह आये सो जानना । बहुरि बहुवचन

दे सो कहे जे जीवके भेद ताक़ूं जाननेक़ूं है । बहुरि चशब्द है सो द्रव्यसंज्ञाक़ूं प्रहण करावे है । तातें ऐसा अर्थ होय है, जो, जीव हैं ते भी द्रव्य हैं, ऐसैं ए आगे कहेंगे जो कालद्रव्य ताकरि सहित छह द्रव्य हैं । बहुरि द्रव्यका लक्षण भी ' गुणपर्यायवत द्रव्यं ' ऐसा कहेंगे तिस लक्षणके संवंधतें धर्म अधर्म आकाश जीव पुद्गल काल इन छहुनिक़ूं द्रव्य नाम कहिये हैं । बहुरि इनकी गणतीतें कछू अर्थ नाहीं बहुरि गणती है । सो भी नियमके अर्थि है, द्रव्य छहही हैं । अन्यवादीनिकरि कल्पे जे पृथ्वी आदिक नव द्रव्य तिनका निपेध है । जातें पृथ्वी अप तेज वायु मन ते तो रूप रस गंध स्पर्शवान् हैं तातें पुद्गलद्रव्यविपें गर्भित हैं ॥

इहां कहै, वायुमनकैं रूपादिका योग नाही दीखे है । ताक़ूं कहिये, वायु तौ स्पर्शवान् है सो रूपादिकतैं आविना-भावी है । जहां स्पर्श है तहां रूपादिक होयही होय, यह नियम है । जैसें घट आदि है तैसें है । इहां कहै, नेत्र-निकरि तौ वायुरूप दीखे नाही । ताक़ूं कहिये, ऐसें तौ परमाणु भी नेत्रनिकरि नाही दीखे, ताकें भी स्पर्शादिकका अभाव ठहरे है । ऐसैंही जल भी स्पर्शवान् है, तातें प्रथिवीकी ज्यौं गंधवान् अवश्य हैं । तथा अग्नि भी स्पर्शवान् है, तातें रसगंधवान् है । बहुरि मन है सो दोयप्रकार है द्रव्यमन भावमन । तहां भावमन तौ ज्ञान है । सो जीवका गुण है, सो आत्मद्रव्यविषें गभिंत भया । बहुरि द्रव्यमन है सो रूपादिकके योगतें पुद्गलद्रव्यका विकार है, तातें यह ज्ञानोपयोगक़ूं निमित्त है, तातें नेत्र इन्द्र्यिकी ज्यौं रूपआदिसहितही कहिये ॥ इहां तर्क, जो, शब्द मूर्तिक है, सो ज्ञानक़ूं कारण है, तैसें मन भी रूपादिरहित अमूर्तिकज्ञानक़ूं कारण है, तातें

सर्वार्थ-सि द्धि टी का

भ. ५

???

मूर्तिकसाधनविषें हेतुकै व्यभिचार भया । ताका समाधान, जो, ऐसैं नाहीं है । शब्द भी पुद्गल जघन्यही है, तातें मूर्तिकही है । वहुरि अन्यवादी तर्क करें है, जो, एकपरमाणुनिका रूपादिसहित कार्य देखिये है, तातें रूपादिमान् कहिये है, तैसैं वायुमनका रूपादिसहित कार्य दीखें नाही । ताका समाधान, जो, वायुमनकै भी रूपादिकार्यकी प्राप्ति वर्णे है । जातें परमाणुमात्र सर्वहीकै रूपादिकार्यसहितपणा है । ऐसा तौ नाही । जो कोई प्रथिवीतें उपजे जातिविशेपकूं लिये परमाणु हैं ते न्यारेही हैं । सर्वही परमाणुनिकी पलटनी दीखे है । प्रथिवीतें जल होय है, जल्तें पृथिवी होय है, अग्नितें पृथिवी होय है, पृथिवीकाष्ठादिकर्तें आग्नि होय है, ऐसें परस्पर जातिका संकर देखिये है । तातें वायुमनके न्यारेही परमाणु नाही, सर्व पुदगलद्रव्यके विकार हैं ॥

व च-

नि का

पान

202

¥

वहुरि दिशाका आकाशविपें अन्तर्भाव है । सूर्यके उदयादिककी अपेक्षातें आकाशप्रदेशनिविपें पूर्वादिकका व्यवहार है । इहां वौद्धमती कहै है, जो, चैतन्य क्षणिक है, ताका संतान कल्पित है, ताकूं जीव कहिये है । बहुरि चार्वाकमती कहै है, पृथिवी आदिके समुदायतें चैतन्य उपजे है, ताकूं जीव कहिये है, इत्यादि कल्पना करे हैं । तिनका निराकरण जीव-द्रव्य कहनेतें भया । जातें द्रव्य है सो गुणपर्यायसहित है । तहां सततें अन्वयरूप गुण है, व्यतिरेकरूप पर्याय है, दोऊ-सहित द्रव्य है, ऐसें जानना ॥

आगैं द्रव्य कहे तिनका विशेप जाननेक्तूं सूत्र कहें हें---

## ॥ नित्यावस्थितान्यरूपाणि ॥ ४ ॥

याका अर्थ- कहे जे द्रव्य ते नित्य हैं, अवस्थित है, अरूपी हैं । इहां नित्य तौ ध्रुवक्तूं कहिये । जातैं नि ऐसा धातुका ध्रुव अर्थविपें नित्यशव्द निपजाया है । ए धर्मादिक द्रव्य हैं ते गतिहेतुत्व आदि विशेपलक्षणतैं तथा अस्तित्व आदि सामान्यलक्षणतैं द्रव्यार्थिकनयके आदेशकारी कोईही कालविपें व्यय कहिये नाशस्वरूप न होय हैं, तातैं नित्य हैं । नित्यका लक्षण आगैं सूत्रमें तद्भावाव्ययं नित्यं ऐसैं कहसी । वहुरि ये द्रव्य एते हैं ऐसी संख्याक्तूं नाहीं छोडे हैं, तातैं अवस्थित कहे धर्मादिक छह द्रव्य हैं ऐसी संख्याक़ूं नाहीं उछंघे हैं । इहां भी सामान्यविशेपलक्षणरूप द्रव्यार्थिकनय लगावणी । वहुरि जिनकें रूप विद्यमान नाहीं, ते अरूपी कहिये । इहां रूपका निपेधतैं ताके सहचारी जे रस गंध स्पर्श तिनका निपेध जानना तातैं ए द्रव्य अरूपी कहिये अमूर्तिक हैं ॥

इहां प्रञ्च— जो, नित्य अरु अवस्थित इन शब्दनिका अर्थका विशेप न जान्या । तहां कहिये हैं– जो, द्रव्यविर्षे

सर्वार्थ सि द्धि टीका

म. ५

अनेक धर्म हैं सो द्रव्यपणाकरि सदा विद्यमान हैं, तातें यह तौ नित्यशब्दका अर्थ है । बहुरि द्रव्यविपें विशेष रुक्षण है, ताकूं कबहू छोडै नाही । चेतनते अचेतन होय नाही, अमूर्तिकतें मूर्तिक होय नाही, तातें द्रव्यनिका संख्याकी व्यवस्था है, यह व्यवस्थितका अर्थ है । इस सूत्रतें जे अन्यमती वस्तुक्त्रं एकान्तकरि क्षणिकही माने है तथा सत्तामात्र एकही वस्तु माने हैं, तिनका निराकरण भया । बहुरि कोई अन्यमती कहै हैं, जो, द्रव्य सर्वगत होय सो अमूर्तिक व च-कहिये, ताका निराकरण हैं । जातें मूर्तिकका लक्षण रूपादिक जामें पाईये सो है । सो ऐसा मूर्तिकपणा जामें न होय नि का पान सो अमूर्तिक है, ऐसा जानना ॥ २०९ आगें नित्यावस्थितान्यरूपाणि यह सूत्र सामान्यकारे कह्या, तामैं पुद्गलकै भी अरूपीपणाकी प्राप्ति आवे है, ताका निषेधके अर्थि विशेषसूत्र कहे हें---॥ रूपिणः पुद्तलाः ॥ ५ ॥ याका अर्थ – पुद्गल हैं ते रूपी हैं । रूपशब्दके अनेक अर्थ हैं । तथापि इहां रूपादिका आकाररूप मूर्तिका अर्थ है । सो रूप जाकै होय सो रूपी कहिये, ऐसैं अर्थतें मूर्तिमान् रूपी भया । अथवा रूप गुणकूं कहिये, सो जामें रूपगुण होय सो रूपी कहिये, ऐसैं रूपतें अविनाभावी रस गंध स्पर्श भी गर्भित भये । बहुरि पुद्गल ऐसा बहुवचन है, सो, पुद्गलके भेद बहुत हैं, स्कंध परमाणु इत्यादि आगें कहेंगे; ताके जनावनेकूं है । जो सांख्यमती प्रकृतिकूं अरूपी एक माने है तैसैं मानिये तौ समस्तलोकमें मृर्तिक कार्य देखिये है, तिनका विरोध आवे ॥ आगें पूछे है कि, धर्मादिक द्रव्य हैं, ते पुद्गलकी ज्यों भिन्न अनेक हैं कि नाही ? ऐसैं पूछें सूत्र कहैं हैं । ॥ आ आकाशादेकद्रव्याणि ॥ ६ ॥ याका अर्थ- धर्म अधर्म आकाश ए एक एक द्रव्य हैं । इहां आङ् उपसर्ग है सो आभिविधि अर्थमें है । तातैं सूत्रमें धर्म अधर्म आकाश कहे हैं, सो आकाशतांई तीनूं द्रव्य ग्रहण करने । बहुरि एकशब्द है सो द्रव्यका विशेषण है, Ø तातें एकद्रव्य है ऐसा कहिये । इहां तर्क, जो, ऐसा है तौ द्रव्यशब्दकै बहुवचन अयुक्त है । ताका समाधान, जो, धर्म अधर्म आकाश ए तीनि हैं ताकी अपेक्षा बहुवचन है । एकशब्दकै अनेक अर्थकी प्रतीति उपजावनेकी सामर्थ्य है । इहां फेरि तर्क करै हैं, जो, एक एक ऐसा शब्द क्यों न कह्या ? तातैं सूत्रमें अक्षर थोरे आवते अर द्रव्यका ग्रहण

सर्वार्थ-

सि दि

री का

झ. ५

अनर्थक होता । ताका समाधान, इहां द्रव्यकी अपेक्षा एकत्व कहना हैं, तातें द्रव्यका ग्रहण है । क्षेत्रभावकी अपेक्षा असंख्यात अनंत भेद हैं, तातें जीवपुद्गलकी ज्यों इन तीनूं द्रव्यनिकें वहुपणा नाही है । ऐसा अर्थ सूत्रकरि प्रसिद्ध होय है । आगें अधिकाररूप किये जे धर्म अधर्म आकाश ए तीनूं द्रव्य, तिनका विशेप जाननेकूं सूत्र कहैं हैं—

व च-

नि का

पान

२१०

सर्वार्थ सि दि टी का

स ५

#### ॥ निष्क्रियाणि च ॥ ७ ॥

याका— अर्थ ए तीनूं द्रव्य क्रियासूं रहित है । वाह्याभ्यंतर इन दोऊ निमित्तके वशतैं द्रव्यके क्षेत्रतैं अन्य-क्षेत्रमें गमन करनेका कारण उपज्या जो अवस्थाविशेपरूप पर्याय, सो क्रिया है । इहां दोऊ निमित्त कहे । तहां अभ्यंतर तौ क्रियापरिणाम शक्तिकरि युक्त होय है, वाह्य परद्रव्यकी प्रेरणा तथा भिडना आदि होय ते दोऊ निमित्त हैं । सो निमित्त कहनेतैं द्रव्यका स्वभावका निपेध है । जो क्रियास्वभावही होय तौ निरंतर क्रियाही ठहरै । तातैं स्वभाव न कहना । वहुरि क्रियाक्तूं द्रव्यहीकी अवस्था कही । तातैं ऐसा जानना, जो, क्रिया गुणतैं जुदी नाही । बहुरि देशान्तरकी प्राप्तिक्तूं कारण कही सो यातें गुणरूप न जाननी, तिस परिस्पंदरूप क्रियातैं रहित होय ते निष्क्रिय कहिये ।

इहां तर्फ, जो धर्मादिक द्रव्य कियारहित हैं, इनके उत्पाद न चाहिये, जातें परिस्पंदरूप कियापूर्वकही घटादिककें उत्पाद देखिये हैं, वहुरि उत्पाद न होय, तव नाज भी न होय, तव सर्व द्रव्यनिकें उत्पाद व्यय थ्रौव्य इन तिनूं रूप-निकी कल्पना न ठहरे। ताका समाधान, जो, ऐसैं नाहीं हैं। उत्पादादिक कियानिमित्त भये तिन सिवाय अन्यप्रकार भी होय है। तहां उत्पाद दोयप्रकार है स्वनिमित्त परनिमित्त । तहां अगुरुछयुगुणके परिणमनतें उत्पाद होय, सो तौ स्वभावान्त कहिये। कैसैं हैं अगुरुछयुगुण ? परिणामकारे अनंत हैं। वहुरि पदस्थानपतित हानिद्यद्विकारे रहित है। वहुरि आगमप्रमाणकरि मानैं हैं। वहुरि ऐसैंही व्यय हो है। वहुरि परनिमित्त उत्पादव्यय है। सो गऊ वोडा प्रति-दिनकूं गतिस्थितिअवगाहकूं ए द्रव्यनिमित्त हैं। अर शिक्षणविर्पे तिन गति आदिका भेद हैं। तातें तिनके हेतुके भी भिन्नपणा मानिये। ऐसा परनिमित्त उत्पाद व्यय मानिये हैं॥

वहुरि इहां तर्क, जो, धर्म आदि द्रव्य क्रियारहित हैं, तो जीवपुद्गलक्तूं गति आदिके कारण नाहीं वर्णेंगे । जल आदि क्रियावान् हैं । तेही मत्स्य आदिक्तूं गति आदिके निमित्त देखिये हैं । ताका समाधान, जो, यहू दोप इहां

🕅 नाहीं है । ए धर्म आदि द्रव्य जीवपुद्गलक्रुं गति आदिके निमित्त है, ते वलाधान निमित्त हैं । जैसैं नेत्र पुरुपके रूप देखनेविपैं निमित्त हैं । जो पुरुपका चित्त अन्यपदार्थोंमें लगि रह्या होय, तौ रूपकूं न देखें । जव पुरुपका चित्त तिस रूप देखनेकी तरफ आवे तय नेत्र भी निमित्त होय हैं । तैसें इहां भी है । जब जीवपुद्गल गमन करें तव धर्मद्रव्य निमित्त है । जव वैठे तव अधर्म द्रव्य निमित्त है । जव अवगाहै तव आकाश निमित्त है । प्रेरकनिमित्त नाहीं है । व च-वहुरि सूत्रमें चगन्द है, सो पहले सूत्रमें कहे तिन तीनिही द्रव्यके संबंधके अर्थि है । जीवपुद्गल कियावान हैं ॥ नि का सर्वार्थ-इहां कोई अन्यमती कहै है, जो, आत्मा सर्वगत है, यातें क्रियारहित है। क्रियाके कारण जे संयोग प्रयत्न गुण पान सि दि तिनका समवायतें परविपें कियाका कारण है । ताकूं कहिये, जो, द्रव्य परके कियाका कारण होय, सो आप ૨૧૧ कियावानही होय है। जैसें पवन आप चलै है, सोही परकूं चलावै है। तैसें आत्मा भी क्रियाकी शक्तियुक्त है। जब अ भ वीर्यातरायज्ञानावरणकर्मका क्षय क्षयोपशम अंगोपांग विहायोगति नामकर्मका उदययुक्त होय, तव शक्ति प्रगट होय गमनकियारूप प्रवर्तें है। ऐसैंही आत्माके हस्तादि चलावनेकी कियाकूं निमित्त संयोग प्रयत्नयुक्त होय है। निःकिय आत्माके संयोग प्रयत्न ए दोय गुणके संबंधहीतें हस्तादिकरि चलावनां बणे नाही । इहां दृष्टान्त, जैसैं दोऊ अंधे सिलै तव देखना वणे नाही, तैसैं आत्माकी निःक्रियताके गुण भी निःक्रिय दोऊ निःक्रिय मिर्छ परविषें क्रिया कैसैं करावे ? इहां पूछे, जो, धर्मादिक द्रव्य कियारहित हैं, जे जीवपुद्गलकों कियाके कारण कैसें कही हो ? ताका समाधान, जो, धर्मादिक प्रेरकनिमित्त नाही कहें है बढाधाननिमित्त मानै है । बहुरि आत्माक़ूं सर्वगत कह्या, सो सर्वथा सर्वगत भी नाही है । संकोचविस्तारशक्तिकरि असर्वगत भी है। ऐसैं इत्यादि युक्तिकरि आत्मा कथंचित् क्रियावान् है । वहुरि पुद्गल क्रियावान् प्रसिद्धही है। धर्म अधर्म आकाश ए क्रियारहित हैं। बहुरि आगें कहियेगा कालद्रव्य सो भी क्रियारहित हैं॥ आगें, अजीवकाया ऐसें सूत्रविपें पहले कह्या तहां कायशब्दकरि प्रदेशनिका अस्तित्वमात्र तौ जान्या । परंतु प्रदेश Ŷ एते हैं ऐसा न जान्या । सो प्रदेशनिकी संख्याके निश्चय करनेकूं सूत्र कहे हैं---॥ असंख्येयाः प्रदेशा धर्माधर्मैकजीवानाम् ॥ ८ ॥ याका अर्थ- धर्मद्रव्य अधर्मद्रव्य एकजीवद्रव्य इनकैं प्रत्येक असंख्यात प्रदेश हैं । असंख्यातं गणना मानके तीनि मेद हैं, जघन्य सध्यम उत्क्रुप्ट । तिनमें इहां मध्यका असंख्यात लेना । बहुरि जितने आकाशक्षेत्रक्त्रं अविभागी पुद्गल-परमाणु रोके, तितने आकाशकूं एक प्रदेश कहिये । तहां धर्मद्रव्य अधर्मद्रव्य एकजीवद्रव्य ए तीनि द्रव्य वरावरी 00\*

टीक।

असंख्यातप्रदेशी हैं । तहां धर्मद्रव्य अधर्मद्रव्य ए दोऊ तौ क्रियारहित सर्वळोकाकाशमें व्यापि तिष्ठै हैं । वहुरि जीव है सो तिनकी बरावरी है । सो तौ संकोचविस्तारस्वभाव है । सो कर्मकरि रच्या शरीर छोटा तथा वडा पावै, तिसप्रमाण होय तिष्ठै है । वहुरि जब केवलसमुद्धातकारी लोकपूरण होय है तव मेरुकै नीचैं चित्राप्टथिवीका वज्रमयी पटलकै मध्य जीवका मध्यका आठ प्रदेश निश्चल तिष्ठै है । वहुरि अन्य प्रदेश ऊर्ध्व अधः तिर्यक् समस्तलोकर्मे व्यापै है ॥ आगें पूछै है, आकाशके केते प्रदेश हैं ? ऐसैं पूछैं सूत्र कहै हैं--

व च-

नि का

पान

રરર

#### ॥ आकाशस्यानन्ताः ॥ ९ ॥

याका अर्थ- आकाशद्रव्यके अनंत प्रदेश हैं । जाका अंत न होय ताक्रूं अनंत कहिये । ऐसें गणनामानकारी आकाशके अनंतप्रदेश हैं । इहां प्रश्न, जो, अनंतके प्रमाणक्रूं सर्वज्ञ जाने है, कि नाहीं १ जो जान्या है, तौ अनंत कैसें कहिये १ वहुरि न जान्या है, तौ सर्वज्ञ कैसें कहिये १ ताका समाधान, जो, सर्वज्ञका ज्ञान क्षायिक है सातिशय है, तातैं ताक्रूं जानकरि अनंत कह्या है । जाके ज्ञानमें तौ सान्तही है, परंतु गणना करि अनंत है । अथवा अनंत ऐसा गण-नाक्रूं सर्वमतके माने हैं । कोई कहै लोक धातु अनंत है । कोई कहे हैं, दिशा काल आत्मा आकाश अनंत है । केई कहे है, प्रक्रुति पुरुपके अनंतपणा है । तातें ऐसा न कहिये, जो, अनंतपणा जाक्रूं न जानिये सो है । अरु जाक्रूं जानिये ताक्रूं अंतसहित कहिये ॥

इहां अन्यमती कहैं, जो, आकाश सर्वगत है, तातें निरंश है । ताक़ूं कहिये, यह अयुक्त है । तातें ऐसा नियम नाहीं, जो सर्वगत होय सोही निरंश होय, परमाणु असर्वगत है सो भी निरंश होहे । वहुरि जैसें वस्त्र वडा होय ताक़ूं गज आदिकरि मापिये तव एकही वस्त्र वहुत गजका कहिये, तव अंशसहित भी भया अरु निरंश भी भया । वहुरि तिसही वस्त्रविपें अनेक जुदी जुदी जायगा जुदी जुदी वस्तु देखिये तव जुदा जुदा अंश प्रगट देखिये है, तैसें आकाश भी सर्वगत है, तौ परमाणुद्रव्यक्तरि मापिये तव अनंत अंश होय तिनक्तूं अनंतप्रदेश कहिये । तव अनेक घट मंदिर प्राम नगरादि जामें वसें हैं तहा घटका आकाश ग्रामका आकाश नगरका आकाश ऐसा देखिये है । तातें एकही आकाश द्रव्यनयकरि एक है निरंश है, पर्यायनयकरि अंशसहित है ॥

इहां कहैं, जो, ए तौ कल्पना हैं, कल्पित अंश है । ताक़ूं कहिये, जो, सर्वथा कल्पितही कहिये तौ अनंत वस्तुका संवंधी जुदा जुदा न होय, जहां घटका आकाश कहिये तहां सर्व वस्तुका आकाश तेताही ठहरें । सो यह वडा दोप आवै ।

सर्वार्थ-सि न्दि् टी का

झ. ५

वहुरि एक क्षेत्रमें गऊ आदि तिष्ठे पीछें अन्यक्षेत्रमें जाय तब ऐसा कहिये है, जो, गऊ इहीतें अन्यक्षेत्रमें गया, सो यह न वणे । जो आकाश सर्वथा एक निरंशही होय तौ, अन्यक्षेत्र कैसै कहिये ? कल्पनामात्रमें ऐसी अर्थक्रिया होय नाहीं कल्पित अग्नितें पाक आदि होय नाहीं ऐसा जानना ॥ आगें कहे हें, अमूर्तिक दृव्यनिका प्रदेशनिका परिमाण कह्या, अब मूर्तिकद्रव्यका प्रदेशनिका परिमाण जान्या चाहिये, ताके जनावनेकूं सूत्र कहे हें— ॥ संख्येयासंख्येयाश्च पुद्गळानाम् ॥ १०॥ याका अर्थ— पुद्गळ द्रव्य हैं तिनके प्रदेश संख्यात भी हैं, असंख्यात भी हें, चकारतें अनंत भी हैं । इहां चशब्दतें पहले सूत्रमें अनतंशब्द है सो लेणां । तहां केई पुद्गलानय ती दोय आदि अणुके स्कंघ हें, ते तौ संख्यातप्रदेशी

व च-निका

पान

२१३

अ. ५ याका अर्थ-चशब्दतैं पहले सूर् हैं। केई पुद्गल हैं। जातैं अनंतके ख्यातप्रदेशी है, स परमाणुनिका तथा

सर्वार्थ

सि न्द्रि

री का

चशब्दतें पहले सूत्रमें अनतशब्द ह सा लगा । तहा कई उप्रलम्प ता पूर्व जात राषु के स्कंध अनंत सामान्य कहनेमें गर्भित हैं । केई पुद्गल असंख्यातप्रदेशी स्कंध हैं । केई स्कंध अनंतप्रदेशी हैं । अनंतानंतके स्कंध अनंत सामान्य कहनेमें गर्भित हैं । जातें अनंतके तीनि भेदकरि कहे हैं । परीतानंत, युक्तानंत, अनंतानंत ऐसैं । इहां प्रश्न, जो, लेक तौ असं-हैं । जातें अनंतके तीनि भेदकरि कहे हैं । परीतानंत, युक्तानंत, अनंतानंत ऐसैं । इहां प्रश्न, जो, लेक तौ असं-ह्यातप्रदेशी है, सो अनंत प्रदेशका स्कंध तामें कैसें रहै ? ताका ससाधान, जो, यह दोष इहां नाहीं । सूक्ष्मपरिणमन ख्यातप्रदेशी है, सो अनंत प्रदेशका स्कंध तामें कैसें रहै ? ताका सत्ताधान, जो, यह दोष इहां नाहीं । सूक्ष्मपरिणमन ख्यातप्रदेशी है, सो अनंत प्रदेशका स्कंध तामें कैसें रहै ? ताका सत्ताधान, जो, यह दोष इहां नहीं । सूक्ष्मपरिणमन खरमाणुनिका तथा अवगाहन शक्ति योगतें एक एक आकाशप्रदेशविषें अनंतानंत परमाणु तिष्ठे हैं । आकाशके प्रदेशनिविषें ऐसी अवगाहनशक्ति है । तथा परमाणुनिमें ऐसीही सूक्ष्मपरिमाण शक्ति है । तातें यामें विरोध नाहीं । अल्प आधारविषें बहुतका अवस्थान देखिये है । जैसै एक चंपाकी कलीविषें तिष्ठते सुगंधपरमाणु सूक्ष्मपरिणामतें संकुचे तिष्ठे हैं । बहुरि ते सुगंधपरमाणु फैल्लें तब सर्व दिशामें व्यापक होय, तैसैं इहां भी जानना । सूक्ष्मपरिणामतें एक प्रदेशमें तिष्ठें परमाणु बादर परिणमें तब बहुतप्रदेशमें तिष्ठें ॥ आगें, पहले सूत्रमें ऐसा कह्या, जो, पुद्गलनिके बहुप्रदेश हैं । तहां सामान्यपुद्गल कहनेमें परमाणुको भी बहु-प्रदेशका प्रसंग आवे है । ताके निषेधके आर्थ सूत्र कहें हें—

॥ नाणोः ॥ १९ ॥

याका अर्थ- परमाणुके बहु प्रदेश नाहीं हैं । इहां अणुके प्रदेश नाहीं हैं । ऐसैं वाक्यशेष लेना । इहां पूछें, जो, परामाणुकैं प्रदेश-मात्र काहेतें नाहीं । ताका उत्तर, जो, परमाणु एकप्रदेशमात्र हैं । जैसैं आकाशके एकप्रदेशके भेदका अभाव है, तातें अप्रदेशपणां कहिये। तैसैं परमाणुके प्रदेशमात्रपणातें प्रदेशके भेदका अभाव जानना । जातें परमाणुतें अन्य छोटा परमाणु नाहीं । यातें छोटा और होय तौ वह प्रदेशका भेद करें । इहां कोई कहैं, परमाणु अप्रदेश कहिये है, तातें याकै एकप्रदेश भी नाहीं । ताक़ूं कहिये, एकप्रदेश भी न होय तौ द्रव्य भी न ठहरें । तातें द्रव्य मानिये तौ एकप्रदेश भी मानना योग्य है । विनाप्रदेश अवस्तु होय है । इहांताई अजीव तथा जीव ये पांच अस्तिकाय कहे तिनके प्रधानपणांकरि द्रव्यत्व नित्यत्व अवस्थितत्व अरूपत्व एकद्रव्यत्व निःक्रियत्व स्वभाव कहे । गौंणभावकरि पर्यायत्व अनित्यत्व अनवस्थितत्व सरूपत्व अनेकद्रव्यत्व स्वभाव भी है । ते विना कहे भी गम्यमान जानने । ऐसैं द्रव्यार्थिक पर्य्यार्थिक नयकरि सिद्ध होय है ॥

सर्वार्थ-

सि ब्रि

री का

ञ. ५

आगैं कहे जे धर्मादिकद्रव्य, तिनकी प्रदेशनिका परिमाण तौ कह्या । अव तिनका आधार जाननेक्नूं सूत्र कहै हैं—

### ॥ लोकाकाशोऽवगाहः ॥ १२ ॥

याका अर्थ-- ए कहे जे धर्म आदि द्रव्य तिनका लोकाकाशविपें अवगाह है वाहिर नाहीं है । इहां कोई पूछे है, जो, धर्म आदि द्रव्यानिका लोकाकाश आधार है, तौ आकशका कहा आधार है ? ताका उत्तर, जो, आकाश आपहीके आधार है याका अन्य आधार नाहीं। फेरि पूछे है, जो, आकाश आपहीके आधार है तौ धर्मादिक भी आपहीके आधार क्यों न कहाँ ? जो धर्मादिककै अन्य आधार है तौ आकाशकै भी अन्य आधार कल्पा चाहिये। तव अनवस्थादोप आवेगा। ताकूं कहिये है, यह दोप नाहीं । जातें आकाश सर्वतें वडा है, यातें अधिक परिमाण और नाहीं, जाके आधार आकाश कहिये । सर्वतरफ आकाश अनंत है। तातें धर्मादिकका आधार आकाश कहिये है। सो यह व्यवहारनयकरि जानना। बहुरि एवंभूतनयकी अपेक्षा सर्वही द्रव्य अपने अपने आधार कहिये। जैसें कोई काहूकुं पूछे, तू कहां वैठा है ? तव वह कहे, में मेरा आत्माविपें वैठा हूं, ऐसा एवंभूतनयका वचन है। तातें धर्म आदि द्रव्य लोकाकाशतें वाहिर नाहीं हैं। एतावन्मात्र इहां आधारआधेयभाव कहनेका फल है॥ इहां कोई तर्क करे है, जो, पहली पीछें होय तिनके आधार आधेय भाव देखिये है । जैसें कूंडावियें ठौर है । सो ऐसैं आकाश पहली होय पीछे तामें धर्म आदिक द्रव्य धरे होय तव आधाराधेयभाव कहिये । सो ऐसैं है नाहीं । तातैं व्यवहारनयकारे भी आधारआधेयभाव कहना युक्त नाहीं । ताका समाधान, यह दोप नाहीं । एककाल होय तिनकैं भी आधाराधेयभाव देखिये है । जैसैं घटविपैं रूप आदिक हैं, शरीरविपें हस्त आदि हैं, ऐसें लोकविपें कहिये है । वहुरि पूछे है, लोक कहा ? जामै धर्म आदिका अवगाह कहिये । तहां कहिये, धर्म आदि द्रव्य जामें देखिए सो लोक है ।

व च-नि का पान

રશ્ક

ऐसैं छोकशब्दके अधिकरणसाधन सन प्रत्यय है । ऐसैं आकाशके दोय भेद भये हैं, छोकाकाश अछोकाकाश । सो छोक जामैं है सो तौ छोकाकाश है यातैं वाहिर अछोकाकाश । सो सर्वतरफ अनंत है । ऐसैं छोकाछोकका विभाग धर्मास्ति-काय तथा अधर्मास्तिकायके सद्भाव अभावतैं जानना । जो धर्मास्तिकाय न होय तौ पुद्गछजीवनिके गमनके नियमके कारणके अभावतैं छोकाछोकका विभाग न होय । तथा अधर्मास्तिकाय न होय तौ स्थितिके आश्रयके निमित्तके अभा-वतैं स्थितिका अभाव होय तब भी छोकाछोकविभागका अभाव होय । तातैं तिन दोऊके सद्भावतैंही छोक अछोककी विभागसिद्धि होय है ॥

आगैं, लोकाकाशविर्षे जिनका अवगाह है, तिनके अवस्थानविर्षे विशेष है, ताके जाननेकूं सूत्र कहैं हैं---

## ॥ धर्माधर्मयोः क्रत्स्ने ॥ १३ ॥

व च--

नि का

पान

28'1

याका अर्थ-- धर्मद्रव्य अधर्मद्रव्य इन दोऊनिका अवगाह समस्तलोकाकाशमें है । इहां क्रत्स्न ऐसा वचन है सो सर्वलोकविषें व्याप्तिके दिखावनेकूं है । जैसें घरकेविषें घट तिष्ठे, तैसें ए धर्म अधर्म द्रव्य लोकमें नाहीं तिष्ठे हैं । जैसें तिलनिविषें तेल तिष्ठे तैसें व्यापक हैं । बहुरि इनके अवगाहनकी सामर्थ्यके योगतें परस्पर प्रदेशके प्रवेशतें व्याघात नाहीं है । जातें ये अमूर्तिक हैं । मूर्तिक भी एकपात्रविषें जल भस्म धूलि घालिये तिनकें परस्पर व्याघात नाहीं हो है, तो अमूर्तिकके कैसें होय ? बहुरि अनादितें संबंध है, तातें अविरोध है ॥ आगें, मूर्तिक जे पुद्गलद्रव्य तिनकें एकप्रदेशतें लगाय संख्यात असंख्यात अनंत प्रदेशताईके स्कंध हैं, तिनके अव-

गाहके विशेष जाननेक्तं सूत्र कहै हैं---

### ॥ एकप्रदेशादिषु भाज्यः पुद्तलानाम् ॥ १४ ॥

याका अर्थ--- पुद्गलद्रव्यका अवगाह आकाशके लोकके एक प्रदेशतें लगाय असंख्यात प्रदेशतांई एक दोय आदि भाज्यरूप प्रदेशनिविषें है ॥ इहां एकप्रदेशादिषु इसका समास अवयवकरि किया है, तातें समुदाय जानना । तहां एक-प्रदेश भी लेणा । सोही कहिये है । एक आकाशके प्रदेशविषें एक परमाणुका भी अवगाह है । बहुरि दोय आदि संख्यात असंख्यात अनंतके स्कंध सूक्ष्म परणाये तिनका भी है । बहुरि दोय परमाणु खुली तथा बंधीका दोय प्रदेशमें अवगाह है । बहुरि तीनि आदि संख्यात असंख्यात अनंतके स्कंधनिका भी है । बहुरि तीनि प्रदेशनिविषें तीनि परमाणु

सि द्धि री का

**स.** ५

सर्वार्थ-

खुरुी तया वंधीकां अवगाह है। बहुरि च्यारि आदि संख्यात असंख्यात अनंतके स्कंघनिका भी है। ऐसें च्यारि इहां प्रश्न, जो अमूर्तिक द्रव्यनिका तौ एकक्षेत्रविषे अवगाह अविरोधरूप होय बहुरि मूर्तिकद्रव्यके केसे अविरोधरूप आदि संख्यात लोकाकाशके प्रदेश हैं, तहांताई भाज्यरूप पुद्गलनिका अवगाह जानना ॥ होय ? ताका समाधान, इन मूर्तिकद्रव्यनिकें भी अवगाहनशक्ति है। तथा सूक्ष्म परिणमन ऐसा होय है, तति विरोध तच-स्तर प्राण प्रणानम्त्र स्राप्तान्द्वा गण्य प्रष्य प्रणाण स्ताय प्रस्त गण्य स्राणमं स्ताय आगमप्रमाणकरि जानना । इहां उक्तं च गाथा नहीं । जैसें एक घरमें अनेक दीपकनिका प्रकाश समावे तैसें जाननां तथा आगमप्रमाणकरि जानना । इहां उक्तं च गाथा নিকা ताका अर्थ— यह लोकाकाश है, सो सूक्ष्म वादर जे अनंतानंत अनेक प्रकारके पुद्गलद्रव्य, तिनकरि सर्वप्रदेश-पान 10000 ्र भाषा गर्न रहे जन्मायार हर भा पर गर्न जन्मायार जन्म नगाया नगाय नगारण उद्दाण्यत्रना भाषामार ताववर्ष तिविषे जैसे गाहे खुदि खुदि भरे तैसे संचयरूप भरे है। ऐसाही द्रव्यस्वभाव है सो स्वभावविषे तर्क नाहीं ॥ बहुरि 288 ส์เป็-निंद्र । आगें जीवनिका केसें अवगाह है? ऐसें पूछे सूत्र कहे हें--ोका याका अर्थ- लोकका असंख्यातवां भाग आदिविषें जीवनिका अवगाह है। इहां लोक राज्यकी तो अनुवत्ती है। इहां कपासपिंडका दृष्टांत है ॥ ST 19 8 तिस छोकका असंख्यात भाग कीजे, तामें एकभागकूं असंख्यातवां भाग कहिये। तिसकूं आदि हेकर छोकपर्यत गण जान्ता नगण्डा गण्ड भाष प्राण्य स्वाप्त माग स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वापि साग इत्यादि जानना । सोही कहिये हैं, एक असंख्यातवां भागविषे एकजीव तिष्ठे ऐसे दोय भाग, तीनि भाग चारि भाग इत्यादि . सर्ख्यात भागविषे सर्वछोकपर्यंत एकजीवका अवगाह जाननां । संख्यातके संख्यात् भेद हैं । तातें असंख्यातवां भागके भी प्रदेश असंख्यातही जानने । बहुरि नानाजीवनिका सर्वछोकही है । इहां प्रश्न, जो, एक असंख्यातवां भागमें एक ा नर्प नर्प नर्प नर्प नर्प नर्प न्याप्य का प्राप्य विषय के स्था न्या का र्या न्या प्राप्य र्या न्याप र्या न्या क जीव तिष्ठे तो द्रव्य प्रमाणकरि जीवराशि अनंतानंत है, ते श्रूरीरसहित केसे ठोकविषे तिष्ठे १ ताका समाधान, जो, सहम्प गार प्राण भी के विवर्त का भाग के गान के साम के भी क वाहरके मेदतें जीवनिका अवस्थान जाननां ॥ तहां वाद्र तो परस्पर सप्रतीघातशरीर हैं, जिनका शरीर परस्पर हके गर्भ गर्भ गर्भ गर्भना गर्भना गर्भना गर्भना भाषा गर्भ भार्भभाषाते एकनिगोदजीवकरि अवगाहने योग्य जो क्षेत्र ताविषै साधाएण हे । बहुरि सूक्ष्म हे ते जरीरसहित हे तो भी सूक्ष्मभावते एकनिगोदजीवकरि अवगाहने योग्य जो क्षेत्र ताविषै साधाएण ्राहा । आगें प्रश्न, जो, एकजीव लोकाकाशके प्रदेशनिकै तुल्य असंख्यातप्रदेशी है । सो सर्वलोकमें व्याप्ति चाहिये, लोका-|%| काशके असंख्यातवां भाग आदिविषें अवगाह केसें कह्या ? ऐसें पूछें सूत्र कहें हें-विरोध नाहीं ।

## ॥ प्रदेशसंहारविसर्पाभ्यां प्रदीपवत् ॥ १६ ॥

सर्वार्थ-

सि ज़ि

रीका

याका अर्थ-- जीवके प्रदेश लोकबराबरि हैं । तथापि संकोचविस्तारकरि दीपकी ज्यौं जैसा आधार होय तेते क्षेत्रमें तिष्ठे । आत्मा अमूर्तिक है, तौ भी कर्मके अनादिबंध एकतारूप है । तातें कथांचित् मूर्तिक भी कहिये है । बहुरि कार्मणज्ञरीरकरि सहित हैं । ताके वजतें बडे छोटे ज्ञारीरमें वसें है । ताके वजतें प्रदेज्ञनिका संकोचविस्तारस्वभाव है, सो तिस शरीरप्रमाण होते संते लोकके असंख्यातवां भाग आदिविपें वृत्ति बणें है । जैसें दीपक चौढें धरें तब तौ प्रकाश अमर्याद फैलै । बहुरि करवा पतोली घर आदिविपै धर्रें तब आवरणके वशतैं तेतेही परिमाण प्रकाश होय । म ५ 🦉 इहां संकोचनेका सूके चर्मका भी दृष्टान्त है । फैलनेका जलविषें तेलका दृष्टांत है । इहां प्रश्न, जौ, ऐसे संकुचै विस्तारै है तो अनित्य ठहरे ? ताका उत्तर, जो, पर्यायनयकरि अस्तित्व आनियेही है ॥

बहुरि जो, प्रश्न, संकुचेतें प्रदेश घट जाते होयेंगे । विस्तारीतें प्रदेश बढि जाते होयेंगे । ताका समाधान, जो, आत्मा अमुतिंकस्वभाव है, ताक़ं छोडे नाहीं है, प्रदेश संख्यातलोकप्रमाण हैं, सोही रहे हैं, स्याद्वादनयकारे सर्व अविरुद्ध सधै है। इहां कोई आशंका करै, जो, संकुचै विस्तरै हैं, तौ परमाणुबराबर भी कोई कालमें होता होयगा। सो ऐसा नाहीं हैं । शरीरप्रमाणही होय है । सूक्ष्मनिगोदजीवकी अवगाहना जघन्य अंगुलके असंख्यातवे भाग है । ताके असंख्यात-प्रदेश हैं। तिस प्रमाणतें घाटि होय नाहीं है। जातें संकुचना विस्तरना कर्महीके निमित्ततें है। आगें कोई कहै, जो, धर्मादिक द्रव्य परस्पर प्रदेशनिकरि मिल रहे हैं, तातें तिनके आपसमें पलटकरि एकता होती होयगी । ताक़ं काहिये, जो, एकता न होय है। परस्पर मिलि रहे हैं। तौ अपने अपने स्वभावकूं नाहीं छोडे हैं। इहां उक्तं च गाथा है, ताका अर्थ- ए छह द्रव्य परस्पर प्रवेश करता आपसमें अवकाश देते हैं, परस्पर मिळते संते भी अपने अपने स्वभावकूं नाहीं छोड़े हैं ॥

इहां पूछे है, जो, ऐसैं है; इनके स्वभावभेद है तौ इनका जुदा जुदा स्वभावभेद कहा । ऐसैं पूछे सूत्र कहै हैं---

# ॥ गतिस्थित्युपग्रहो धर्माधर्मयोरुपकारः ॥ १७ ॥

याका अर्थ--- गति कहिये गमन स्थिति कहिये तिष्ठना ये दो उपकार जीव पुद्रल इन दोऊ द्रव्यनिक्तं धर्मद्रव्य तथा अधर्मद्रव्यका है। तहां द्रव्यके एक क्षेत्रसे अन्यक्षेत्रमें गमन करना सो तौ गति है। बहुरि गमनकारी थांभि जाना व च-

नि का

पान

२१७

सो स्थिति है । ए दोऊ उपकार धर्म अधर्म द्रव्यके हैं । धर्मद्रव्यका तौ गति उपग्रह है । अधर्मद्रव्यका स्थिति उपग्रह है । इहां कोई पूछे है, जो, ऐसै है तो उपकारशब्दकै द्विवचन चाहिये है । ताक़ूं काहिये यह दोष नाहीं है । सामान्यकरि कह्या है, तातें पाई संख्याक़ूं शब्द छोडें नाहीं, तातें एकवचनही है । जैसैं साधुपुरुषका तप करना शास्त्र पढना कार्य है, इहां दोऊ कार्यक़ूं सामान्यकरि एक कहिये; तैसैं इहां भी जानना । इहां ऐसा अर्थ भया, गमन करते जे जीव पुद्गल द्रव्य तिनक़ूं गमनका उपकारविर्षे साधारण आश्रय धर्मद्रव्य है, जैसैं मत्स्यक़ूं गमनविर्षे जल है तैसैं । बहुरि तैसैंही तिष्ठता जो जीव पुद्गल द्रव्य तिनक़ूं स्थिति उपकारविर्पे अधर्मद्रव्य साधारण आश्रय है, जैसैं घोडा आदिक़ूं तिष्ठतें पृथिवी है तैसैं ॥

ৰ অ--

नि का

पान

२१८

इहां कोई तर्क करैं- जो, उपकार शब्द तौ कह्याही, सूत्रमें उपग्रहवचन निष्प्रयोजन है ॥ ताका समाधान, जो, इहां धर्मद्रव्यका उपकार गतिसहकारी अधर्मद्रव्यका स्थितिसहकारी ऐसा यथासंख्य है, सो उपग्रहवचन न कहिये तौ जीवनिक्तं धर्मद्रव्य गतिसहकारी पुद्गलनिक्तं अधर्मद्रव्य स्थितिसहकारी है । ऐसें इहां भी यथासंख्यकी प्राप्ति आवे । तातें ताके निपेधके अर्थि उपग्रहवचन है । तहां उपकार तौ सामान्यवचन भया । ताका विशेप उपग्रहशब्द भया । तब ऐसें भी जानिये, जो, धर्म अधर्मकें गति स्थिति करावनेका उपकार तौ नाहीं है, अर उपग्रहमात्र है । इहां उपग्रह अरु उपकार ए दोऊ शब्द कर्मसाधन हें । तहां उपकार तौ सामान्यवचन है अर उपग्रह विशेषवचन है । तहां पेरि तर्क, जो, गति स्थिति उपकार धर्म अधर्म द्रव्यका कह्या, सो आक्ताश सर्वगत है, सो याहीका क्यों न कह्या ? ताकूं कहिये, यह अयुक्त है । आकाशका सर्वद्रव्यनिक्तं अवगाह देना उपकार है । जो एक आकाशहीके दोय उपकार कल्पिये तौ लोक-अल्लोकके विभागका अभाव होय ॥

वहुरि कहै, जो, भूमि, जल आदि पदार्थही गतिस्थिति आदि उपकारविषें समर्थ हैं । धर्म अधर्म द्रव्यनितें कहा प्रयोजन है ? तहां कहिये हैं, भूमि जल आदिक तो कोई कोई द्रव्यक्तं एक एक प्रयोजनविपें अनुक्रमतें समर्थ हैं । बहुरि धर्म अधर्म द्रव्य है ते सर्व जीवपुद्गलक्तं एककाल गति स्थिति साधारण आश्रय हैं । बहुरि एक कार्यक्तं अनेक कारण साधै है, तहा दोप नाहीं । बहुरि तर्क, जो, धर्म अधर्म द्रव्य दोऊ समानवल हैं सो धर्मद्रव्य तौ गति करावै तिसही काल अधर्मद्रव्य गतिस्थिति करावै, तव विरोध भया, दोऊ एककाल होय नाहीं । ताका समाधान, जो, ए प्रेरकनिमित्त नाही, बलाधाननिमित्त हैं । जीवपुद्गल गमन स्थिति करे तो निमित्त होय, न करे तो नाहीं होय ॥ बहुरि तर्क, जो, धर्म अधर्म द्रव्यकी उपलब्धि नाहीं, कोऊके देखनेमे आये नाहीं, तातें ए नाही हो हैं । ताका

सर्वार्थं सिद्धि टी का स ५ समाधान, जो, ऐसैं नाहीं । ए परोक्ष हैं, सो सर्वही मतमें प्रत्यक्ष तथा परोक्ष पदार्थ मानिये है । प्रत्यक्ष न देखनेतें इनका अभाव मानिये, तों अन्यमतमें जे परोक्ष वस्तु मानिये हैं, तिनका भी अभाव ठहरैगा । बहुरि हमारे स्याद्वादी-निके मतमें सर्वज्ञ इनक्नूं प्रत्यक्ष भी देखे हैं, ऐसैं कह्या है, तातें ए प्रत्यक्ष भी हैं, तिनके उपदेशतें परोक्ष ज्ञान भी माने हैं । तातें ये हेत हम प्रति असिद्ध हैं ॥ व च-आगे पूछे हैं, जो, धर्म अधर्म द्रव्य अतीन्द्रिय हैं, तिनका उपकारके संबंधकरि अस्तित्व निश्चय कीजिये तैसैही ताके नि का लगताही कह्या जो आकाशद्रव्य सोही अतीन्द्रिय है। ताके जाननेविषे कहा उपकार है ? ऐसें पूछे उत्तरसूत्र कहें है-पान ૨શ્ઙ ॥ आकाशस्यावगाहः ॥ १८ ॥ याका अर्थ--- आकाशद्रव्यका सर्वद्रव्यनिकूं अवगाह देना उपकार है । इहां उपकारशब्दकी अनुवृत्ति लेणी । जीव--पुद्गल आदि जे द्रव्य अवगाह करनेवाले हैं, तिनकूं अवकाश देना आकाशका उपकार है । इहां तर्क, जो, जीवपुद्गल कियावान हैं, ते अवगाह करनेवाले हैं, तिनकूं अवकाश देना युक्त है । बहुरि धर्मास्तिकाय आदिक तौ निष्क्रिय हैं, बहुरि नित्यसंबंधरूप हैं, तिनकों कैसें अवगाह दे है ? ताका समाधान, जो, इहां उपचारतें अवकाश देना प्रसिद्ध है, तैसें आकाशकूं सर्वगत कहिये है, आकाश तौ नित्य निष्क्रिय है, कहूं जाय नाहीं तौ सर्वगत उपचारतें कहिये है तैसैं इहां भी जानना । इहां तर्क, जो, आकाशका अवकाश देना स्वभाव है । तौ वज्र आदिकरि पाषाण आदिका तथा भीत आदिकरि गऊ आदिका व्याघात कहिये । रुकना नाहीं चाहिये बहुरि व्याघात देखियेही है । तातै आकाशके अवकाश देना नाहीं ठहऱ्या । ताका समाधान, जो, यहु दोष इहां नाहीं है । वज्रलोष्टादिक स्थूल हैं तिनकै परस्पर व्याघात है । यातें आकाशका अवकाश देना नाहीं बाध्या जाय है । तहां अवगाह करनेवालेहीकै व्याघात है, तेही परस्पर अवगाहन करै है, तातें यह आकाशका दोष नाहीं । बहुरि जे सूक्ष्मपुद्गळ हैं ते भी परस्पर अवकाशदान करे हैं ॥ बहुरि इहां प्रश्न, जो, ऐसैं है सूक्ष्मपुद्गल भी परस्पर अवकाश दे हैं, तौ अवकाश देना आकाशका असाधारण लक्षण न ठहऱ्या । ताका समाधान, जो, ऐसैं नाहीं है । सर्वपदार्थनिकूं साधारण युगपत् अवकाश देना आकाशका असाधारण लक्षण है, यातैं दोष नाहीं । बहुरि कहै है, जो, लोकाकाशविषें अवगाह करनेवाले नाहीं, तातैं तहां अव-काशदान भी नाहीं । ताका समाधान, जो, द्रव्यका स्वभाव है, ताका त्याग द्रव्य करे नाहीं । इड़ां क्रियावान जीवपुद्गल

सर्वार्थ-लि ज़ि् टी का

अप भ

तौ आकाशकूं अवगाहै हैं, तिनकी अपेक्षा तौ अवकाशदान मुख्य है । बहुरि धर्म आदिक नित्यसंबधरूप निष्क्रिय द्रव्य हैं, तिनकी अपेक्षा गौण हैं ॥

वहुरि कोईवादी तौ आकाशकूं अनावरणमात्र अवस्तु कहै है, भीति आदि आवरण दूरि भये अवकाश अनावरण भया सो शून्य है, कछु वस्तु नाहीं । सो यह कहना अयुक्त है । आवरण दूरि भये अवशेप भी परोक्ष वस्तु होय है । बहुरि कोई आकाशका शब्द गुण कहै है । सो यह भी अयुक्त है । शब्द इंदियगोचर है, सो मूर्तिक पुद्गल-द्वव्यका पर्याय है, आकाश अमूर्तिक है, सो अमूर्तिकका गुण मूर्तिक होय नाहीं । वहुरि कोई अवगाहकूं प्रधानका परि-द्वव्यका पर्याय है, आकाश अमूर्तिक है, सो अमूर्तिकका गुण मूर्तिक होय नाहीं । वहुरि कोई अवगाहकूं प्रधानका परि-पाम कहै है । सो यहू अयुक्त है । जातैं प्रधानका विकार घट आदिके अनित्यपणा असर्वगतपणा अमूर्तिकपणा है, तैसैं आकाशके नाहीं, तातैं प्रधानका धर्म नाहीं । इत्यादि युक्तितै पूर्वोक्त अवगाहधर्मस्वरूप आकाश कह्या, सोही प्रमाणसिद्ध है ॥ आगै आकाशका तौ उपकार कह्या; अब ताके ऌगतेही कहे जे पुद्रऌद्रव्य तिनका कहा उपकार है ? ऐसैं

ৰ ৰ–

नि का

पान

220

#### ॥ शरीरवाङ्मनःप्राणापानाः पुद्वलानाम् ॥ १९ ॥

पर्वार्थ-सि द्वि टी का

**झ** ५

कार्मण भी गुड कंटक मूर्तिकद्रव्यकरि पकै है । गुड बोर झडी आदिका दारू बणै, ताकूं पीवै तब चित्त विभ्रमरूप होय । तहां ज्ञानावरण दर्शनावरण मोहनीय अंतराय कर्मका उदय आया जानिये । तथा गुँड खाये सुख भया, तहां साता-10 वेदनीयका उदय आया कहिये । कांटा लागे तब दुःख होय, तब असाताका उदय आया कहिये । इत्यादि बाह्य मूर्तिक-द्रव्यके संबंधतें पचिकरि उदय आवे है, तातें कार्मण पुद्गलमयी है ॥ व च-वहुरि वचन दोयप्रकार है। द्रव्यवचन भाववचन । तहां वीर्यान्तराय मतिश्रुतिज्ञानावरणकर्मके क्षयोपराम होतें ति का अंगोपांग नामा नामकर्मके उदयतें आत्माकै वोळनेकी सामर्थ्य होय, सो तौ भाववचन ह । सो पुद्गळकर्मके निमित्ततें पान सर्वार्थ-। भया तातें पुद्गलका कहिये । बहुरि तिस वोलनेकी सामर्थ्यसहित आत्माकरि कंठ तालुवा जीभ आदि स्थाननिकरि प्रेरे २२१ ज पुद्गल, ते दचनरूप परिणये ते पुद्गलही हैं । ते श्रोत्र इन्द्रियके विषय हैं, और इन्द्रियके ग्रहणयोग्य नाहीं हैं । जैसें ब्राण इंद्रियका विषय गंधद्रव्य है । तिस ब्राणके रसादिक ग्रहणयोग्य नाहीं हैं तैसें । बहुरि कोई अन्यमती कहैं है, वचन मूर्तिक हैं। सो अयुक्त हैं। इह वचन मूर्तिक जे इन्द्रिय ताके तौ ग्रहणमें आवे है। बहुरि मूर्तिककारी रुकि जाय है । बहुरि मूर्तिककारी बिगडि जाय है । बहुरि मूर्तिकके धकेतें तिरस्कार होय है । अन्यदिशातें अन्यदिशाकूं चल्या जाय है । तातें अमूर्तिक नाहीं-मूर्तिकही है । बहुरि मन दोयप्रकार है । द्रव्यमन भावमन । तहां ज्ञानावरण वीर्यांतराय क्षयोपशमतें पाया जो गुणदोषविचाररुमरणकी शक्तिरूप छब्धि तथा उपयोग सो तौ भावमन है, सो तौ पुट्गळकर्मके क्षयोपशमतें भया, तातें पुद्गलका कहिये । बहुरि तिस भावमनकरि सहित आत्माकै अंगोपांगनामकर्मके उद्यतैं तिनि गुणदोषविचारस्मरणके उपकारी जे मनपणाकरि परिणये पुट्गल ते पुट्गलमयी हैही ॥ इहां कोई अन्यमती कहै है, जो, मन तौ न्यारा द्रव्य है, रूपादिपरिणामरहित है, अणुमात्र है, ताकूं पुद्गलमयी कहना अयुक्त है। ताकूं कहिये ए कहना युक्त है। ताकूं पूछिये, तेने मन न्यारा द्रव्य कह्या सो इन्द्र्यिकरि तथा आत्माकारि संबंधरूप है, कि असंबंधरूप है ? जो असंबंधरूप है, तौ आत्माका उपकारी कैसें होय ? तथा इन्द्रियनिका मंत्रीपणां कैसैं करै ? बहुरि संबंध है तो यह अणुमात्र बताया सो आत्माके तथा इन्द्रियके एकप्रदेशमें रहता, अन्यप्रदेश-निविषें उपकार नाहीं करें । बहुरि कहै, जो, आत्माके अदृष्टगुणके वशतें याका आलातचक्रकी ज्यों सर्वप्रदेशनिमें परिभ्रमण है। ताक्नूं कहिये, जो, आत्माका अदृष्टगुण तौ आत्माकी ज्यौं अमूर्तिककी है, कियारहित है। सो ऐसा होतें अन्य-वस्तुविर्षे किया करावनेकी सामर्थ्यरहित है। जो आप क्रियावान् स्पर्शवान् पवन है सो अन्य वनस्पति आदिकौ चळाव− नेका कारण देखिये है । अदृष्टगुण है सो पवनकी ज्यौं नाहीं । तातें अन्यविषें क्रियाका कारण नाहीं ॥ 1×1

सि ब्रि

री का

क्ष ५

8 बहुरि वीर्यान्तराय ज्ञानावरणकर्मका क्षयोपशम अंगोपांग नामा नामकर्मके उदयकी है अपेक्षा जाकै ऐसा जो 👔 आत्मा ताकारे ऊंचा लिया जो कोटेतें पवन सो उच्छ्वास, ताक्ट्रं तौ प्राण कहिये । बहुरि तिसही आत्माकारे बाहिरका पवन अंतर किया सो निःश्वास है, ताक्वं अपान कहिये । ते दोऊही आत्माके उपकारी हैं, जीवितव्यके कारण हैं, ते भी पुद्गलमयी हैं। ऐसैं मन प्राण अपान ए म्रातिंक हैं। जातें इनका म्रातिंकद्रव्यकरि प्रतिघात आदि देखिये है। तहां सर्वाय-भयके कारण जे अशनिपात आदि शब्द तिनकारि मनका प्रतिघात देखिये है बहुरि मदिरापान आदिकारि चित्तभरम सि द्धि राज्या गार्य से राज्या साथ साथ साथ साथ साथ साथ से स्वार से साथ साथ से सिंह से सिंह से सिंह से सिंह से सिंह से स होनेतें अभिभव कहिये तिरस्कार कहूं का कहूं चला जाना देखिये हैं । बहुरि हस्ततें मुख दाबनेतें प्राण अपान कहिये टी का खाप गाएव गाइन गाइ हैं। उच्छवास निःश्वासका प्रतिघात कहिये रुकना देखिये हैं। बहुरि श्लेष्ठण्मकफकरि अभिभव तिरस्कार देखिये हैं। जो ए अमूर्तिक क्ष. ५ रुष्ट्रगण गण्याप्रवा गण्या गण्ड रणण प्राप्त र गडार र र गण्ड गण्ड गण्ड गण्ड गण्ड विद्या है, तिनतैं आत्माका अस्तित्व जान्या जाय है । जैसैं कलकी पूतलीकी कलह लावनावाला पुरुष परोक्ष छिप्या कल फेरे, तब पूतली चेप्टा करे। तब जानिये याकी कल व च-फेरनेवाला कोई पुरुष परोक्ष है । ऐसैं शरीरकी श्वासोच्छ्वास आदि चेष्टा आत्माका अस्तित्व जनावे है ॥ नि का पान आगें जैसें ए शरीर वचन प्राणापान गमन बोलना विचारना उच्छवास लेना इन उपकारानीवेषें हैं; तैसें अन्य भी २२२ कोई उपकार है १ ऐसें पूछे सूत्र कहे हें— ॥ सुखदुःखजीवितमरणोपमहाश्च ॥ २०॥ याका अर्थ— सुख दुःख जीवना मरना ए भी उपकार पुद्रलके जीवनिकूं हैं । साता असाता वेदनीयकर्मका उदय अंतरंगकारण होतें अर् वाह्य द्रव्य क्षेत्र काल भावके परिपाकके निमित्ततें उपज्या जो आत्माके प्रीतिरूप तथा हेरारूप परिणाम् सो सुखदुःख् है । वहुरि भवधारणक्तं कारण् जो आयुनामा कर्म ताके उद्यतैं भवविर्षे स्थितिरूप् रहता जो जीव ताके पूर्वे कहे जे उच्छवासनिःश्वासरूप कियाविशेष ताका विच्छेद न होना सो जीवित कहिये । बहुरि तिस जीवि-तन्यका विच्छेद होना सो मरण कहिये । ए च्यारि जीवनिके पुट्गलके किये उपकार हैं । जातें ए मूर्तिकद्रव्यके निकट होतें होय हैं । ताते पुद्गलहीके कहिये ॥ इहां कोई कहैं, उपकारका तौ अधिकार चल्या आवै है । इस सूत्रमें उपग्रहवचन निष्प्रयोजन है । ताक्तं कहिये, निष्प्रयोजन नाहीं है । इहां पुद्लहूरं पुद्गलका उपकार भी दिखावना है, ताके अर्थि उपग्रहवचन है । जैसें कासी भरमतें मांजे तब उज्ज्वल होय हैं, तथा जलमें कतक काहिये निर्मली नांखे तब निर्मल होय, तातें लोहपरि जल क्षेपै 

तब शीतल होय इत्यादि पुद्गलक्तूं पुद्गल उपकार जानना । अथवा इस द्रव्यकर्मक्तूं द्रव्यकर्मका उपकार है, अर सुख आदि जीवके भी परिणाम हैं ऐसा भी सूचे है । बहुरि इहां सूत्रमें च शब्द है सो जैसैं शरीरादिक पुर्गलके जीवकूं उपकार है। तैसैं नेत्र आदि इंद्रिय भी उपकार है, तिनका समुचयके आर्थ है। जो आत्माकूं एकांतकरि नित्यही कहैं हैं तथा अनित्यही कहे हैं तिनके मतमें सुखादि आत्माके नाहीं बणे हैं, स्याद्वादीकरि सिद्ध होय है ॥ व च-आगें, पुद्गलका उपकार जीवनिक्तूं दिखाया, अजीवनिके जीव भी परस्पर उपकार करे हैं ताके दिखावनेकूं सूत्र कहे हैं-नि का सर्वार्थ-पान सि बि રરર ॥ परस्परोपग्रहो जीवानाम् ॥ २१ ॥ री का याका अर्थ— जीवनिकै भी परस्पर उपकार है । इहां परस्पर ऐसा शब्द है, सो कर्मव्यतिहार तथा क्रियाव्यति-भ. ५ हारमें वर्तें है । व्यतिहार कहिये वाका वह करें वाक़ूं वह करें, सो आपसमें जीवनिकै उपग्रह कांहेये उपकार वर्तें है । सो कहा सोही कहिये हैं । स्वामीकै अर चाकरकै परस्पर उपकार है । स्वामी तौ चाकरकूं धन आदि देनेकारी उपकार करे है । चाकर स्वामीकै हितकी वार्ता कहिकरि अहितका निषेधकरि उपकार करे है । बहुरि आचार्यकै अरु शिष्यकै परस्पर उपकार है । आचार्य तौ शिष्यकूं दोऊ लोकके फलका उपदेशकौ दिखावनेकरि तथा तिस उपदेशकथित क्रियाका आचरण करावनेकरि उपकार करै हैं । बहुरि शिष्य आचार्यकों अनुकूलप्रवृत्ति उपकार करे है ॥ इहां कोई कहै है, उपकारका तौ अधिकार चल्याही आवे है । सूत्रमें उपग्रहवचन कौन आर्थ है ? ताका समाधान, पहळैं कहे जे सुख आदिक च्यारि तिनके दिखावनेकूं उपग्रहवचन फेरि कह्या है । सुख आदि भी परस्पर जीवनिकै उपकार हैं । इहां परस्पर जीवनिकै उपकार देखनेतें ऐसा भी अनुमानप्रमाणकारे सिद्ध होय है, जो, जीव नानाही है एकही आत्मा नाही ॥ आगैं, जो सत्तारूप वस्तु है सो उपकारसहित है, तहां कालद्रव्य भी सत्तास्वरूप है, तातें ताका कहा उपकार है ? ऐसें पूछे सूत्र कहे हैं---॥ वर्तनापरिणामकियापरत्वापरत्वे च कालस्य ॥ २२ ॥ याका अर्थ— वर्तना परिणाम क्रिया परत्वापरत्व ए कालके उपकार हैं । इहां वृत्ति धातुंकै णिच् प्रत्यय प्रयोजनके हेतु कर्ताविर्षे आवै है । ताके कर्मविर्षे तथा भावविषे युद् प्रत्ययते स्त्रीलिंगविर्षे वर्तना ऐसा शब्द हो है । तहां धर्म 

आदिक द्रव्य हैं, ते अपने पर्यायनिकी उत्पत्तिरूप वर्तें हैं, सो आपहीकरि वर्तें हैं। सो तिस वर्तनाक्नं बाह्यानीमित्त चाहिये । 🤅 जातें बाह्य उपकार निमित्त विना वर्तना होय नाहीं । तहां तिस वर्तनाका समय है सो कालका चिह्न है । तातें तिस द्रव्यनिकै 🕻 प्रवर्त्तावनेहारा कालद्रव्य है । तातें तिस समयस्वरूप वर्तनाक़ं कालका वर्तना कहिये । याकरि कालका निश्चय कीजिये है । इहां णिच् प्रत्ययका यह अर्थ जो वर्तावै सो काल है । इहां वर्ते तौ सर्वद्रव्यनिके पर्याय हैं ताका हेतु कर्त्ता काल है ॥ इहां कोई कहै है, जो, ऐसा है तौ कालके कियावान्पणा आया । जैसें शिष्य पढे है उपाध्याय पढावे है तब दोऊ क्रिया हो है । ताकूं कहिये, इहां दोष नाहीं है । निमित्तमात्रके विषें भी हेतु कर्त्ताका व्यपदेश है । जैसें शीतकालमें टीका 📝 अग्नितें तपते शिष्य पढे है । तहां ऐसें भी कहिये है, जो, कारी बाकी अग्नि पढावै है । तैसें इहां कालके हेतु कर्ता-म ५ 🖉 पणा है । बहुरि पूछै है ऐसे काळके समयका निश्चय कैसैं कीजिये ? तहां कहिये है, समय आदि कियाविशेष तथा समय आदिकरि कीजिये जे पाक आदि कार्य तिनक्रूं समय तथा पाक इत्यादिक नाम प्रसिद्ध हैं । तिनक्रूं समयकाल तथा भातका पाककाल ऐसा आरोपण कीजिये हैं । भात अनुक्रमतें पच्या है ताका पचनेका ऋम कालका सूक्ष्म अंशका अनुमानतें निश्चय भया है । ताक्नं काल ऐसा नाम कहिये है । सो यह व्यवहारकाल है । ताका नामक्नं निमित्त जो निश्चयकाल ताका अस्तित्व जनावै है । जातें गौण होय सो मुख्यविना होय नाहीं ॥ इहां भावार्थ ऐसा, जो, धर्म आदि द्रव्यनिके पर्याय समय समय पलटें हैं । सो इस पलटानिक्रूं समय है सोही निमित्तमात्र है । तिस समयहीकूं कालकी वर्तना कहिये है । यह वर्तनाही कालाणुद्रव्यका अस्तित्व जनावे है । बहुरि इस वर्तनाकूं जेती वार लागी ताका नाम काल कहिये । सो यह व्यवहारकालसंज्ञा है, सो तिस निश्चयकालकी अपेक्षा-हीतें कहिये है । ऐसें यह वर्तना द्रव्यनिक्तं कालका उपकार है । बहुरि द्रव्यका पर्यायक्तं परिणाम कहिये । कैसा है पर्याय १ पहली अवस्थाकूं छोडि दूसरी अवस्थारूप भया हैं। वहुरि क्षेत्रसूं क्षेत्रातरविषें चलनरूप नाहीं है। तहां जीवके तौ क्रोधआदि परिणाम हैं । बहुरि पुद्गलके वर्णआदि परिणाम हैं । धर्म अधर्म आकाशके अगुरुलघुगुणकी हानि-वृद्धिरूप होना परिणाम है । बहुरि किया क्षेत्रतैं अन्य क्षेत्रविर्पे चलनेरूप है । सो दोयप्रकार है, प्रायोगिकी वैस्रसिकी तहां प्रायोगिकी तौ अन्यके प्रयोगतें होय है । जैसें वलघ आदिक प्रयोगतें गाढा आदि चालै । वहुरि वैस्रसिकी विना-निमित्त होय है। जैसें मेघ आदिके वादल स्वयमेव चालै। वहुरि परत्व अपरत्व दोयप्रकार है, क्षेत्रकृत कालकृत । सो इहा कालके उपकारका प्रकरण है । तातें कालकृत लेगें । बहुतकाल लगें ताकूं तों परत्व कहिये । अल्पकालका होय ताकूं अपरत्व कहिये । ऐसैं ए वर्तना आदि कालके उपकार हैं, सो कालके अस्तित्वकूं भी जनावे हैं ॥

सर्वार्थ-

सि जि

व च-

नि का

पान

રરષ્ઠ

इहां तर्क जो, वर्त्तनाईकि भेद परिणाम आदि हैं । तातें एक वर्तनाही कहना था । तिनका जुदा ग्रहण अनर्थक है । ताका समाधान, जो अनर्थक नाहीं है । इहां काल दोयप्रकारके सूचनेके आर्थि विस्तार कह्या है । काल दोय प्रकार है, । निश्चयकाल, व्यवहारकाल । तहां निश्चयकाल तौ वर्त्तनालक्षण है । व्यवहारकाल परिणामादिलक्षण है । यह व्यवहारकाल अन्यपदार्थकरिही तौ जान्या जाय हैं । सूर्यादिकके उदयअस्ततैं दिन आदिक जानिये है । बहुरि अन्यके जनावनेक्रूं कारण है । यातें निश्चयकाल जान्या जाय हैं । एस्पांदिकके उदयअस्ततैं दिन आदिक जानिये है । बहुरि अन्यके जनावनेक्रूं कारण है । यातें निश्चयकाल जान्या जाय हैं । एसा क्रियाविशेषक्रं काल ऐसा नाम व्यवहारकाल कहिये है । सो तीन प्रकारका है, भूत वर्तमान अनागत ऐसैं । तहां परमार्थकाल जो निश्चयकाल एक एक आकाशके प्रदेशविषें तिष्ठते कालणु तिनक्रूं काल कहना, सो तौ मुख्य है । अर भूत आदि नाम कहिये सो गौण है । व्यवहारकालविषें भूत आदि नाम है सो मुख्य है । अर काल कहना गौण है । जातें यह क्रियावान जो अन्यद्रव्य ताकी अपेक्षातें काल नाम पाया है तथा निश्चयकालकरि किया है । तातें काल नाम है, ऐसें जानना ॥

व च-

नि का

पान

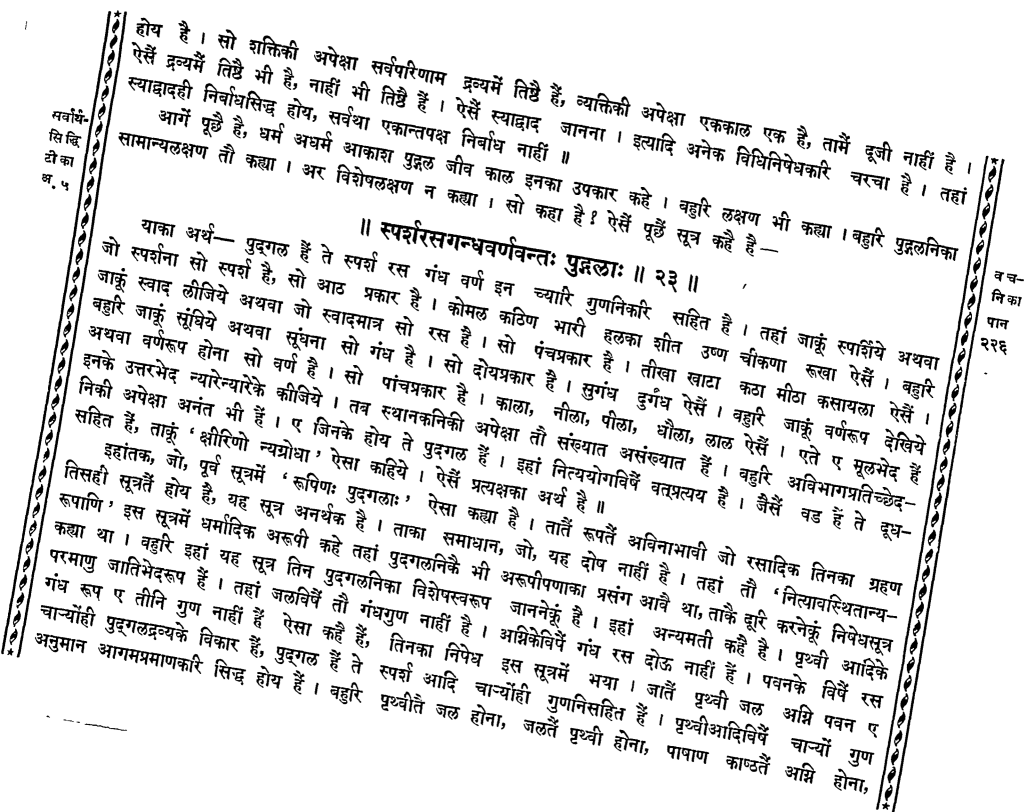
રરષ

इहां परिणामकी चर्चा वार्तिकमें विशेष है, तहांतें जाननी । तहां कही है, जो द्रव्यके निजस्वभावकूं न छोडीकरि पर्याय पछटना सो परिणाम है । सो दोयप्रकार है, एक नैमित्तिक एक स्वाभाविक । तहां जीवकै तौ औपशामिक आदि पांच भावरूप हैं । पुद्गळके घटादि अनेकरूप हैं । धर्मद्रव्यादिककै अगुरुठघुगुणके हानिवृाद्धिपर्यायरूप है । इहां अन्यमती कहै हैं, जो परिणाम तौ निर्बाध संभवे नाहीं । जातें सत्रूप कहिये तौ विद्यमानके पछटना नाहीं । असत् कहिये तौ अभावही आया । ताकूं कहिये, स्याद्वादपक्षसूं परिणामकी सिद्धि है । द्रव्यकी अपेक्षा सत् है । पर्यायकी अपेक्षा असत् है । जैसें मृत्तिका द्रव्य हैं, पिंड घट आदि पर्याय हैं । तहां पिंडका घट भया तामैं द्रव्यकी अपेक्षा पिंडमें माटी है, पर्यायापेक्षया पिंडही कहिये । बहुरि पिंडतें घट भया तब द्रव्यापेक्षया घटमें माटीका पिंड कहिये, पर्यायापेक्षया घटही है, पिंड नाहीं हैं इत्यादि दृष्टांत प्रसिद्ध हैं ।

बहुरि पूछै, जो द्रव्यतैं परिणाम अन्य हैं कि अनन्य हैं ? जो अन्य हैं, तौ द्रव्यमें नाहीं । अनन्य है तौ द्रव्यही हैं, परिणाम नाहीं । इहां भी पूर्वोक्तही उत्तर है । बहुरि कहैं, द्रव्यविषें परिणाम तिष्ठै हैं, कि नाहीं ? जो तिष्ठै हैं, तौ एक परिणाम एककालमें है सोही है, तामें दूजा परिणाम नाहीं । बहुरि नाहीं तिष्ठै हैं, तौ अभाव आया । तहां भी सो ही उत्तर, जो, द्रव्य है सो त्रिकालस्वरूप है, सो क्रमतैं होतैं जे परिणाम तिनमैं एककाल एकही परिणाम है, सो पर्याय कहिये । जब द्रव्यद्दष्टिकरि देखिये तब सर्वपरिणामनिकी शक्ति लिये द्रव्य कहिये, तिनकी शक्ति क्रमतैंही

सर्वार्थ-सि द्धि टी का

अ ५ 🕐



अग्नितें पृथ्वी होना इत्यादि जातिसंकर देखिये है। तातें अन्यमतीका कहना प्रमाणसिद्ध नाहीं हैं। आगें तिस पुदगठहीके विकारके विशेषके जाननेकूं सूत्र कहे हैं— ॥ शब्दबंधसाक्षम्यस्थोल्यसंस्थानभेदतमश्छायाऽऽतपोद्योतवन्तश्च ॥ २४ ॥ a च-याका अर्थ- शब्द बंध सौक्ष्म्य स्थोल्य संस्थान भेद तम छाया आतप उद्योत इनसहित हैं ते भी पुद्गल हैं। तहां নিকা शब्द दोयप्रकार हैं, भाषास्वरूप अभाषास्वरूप । तहां भाषास्वरूप दोयप्रकार है, अक्षरसहित अक्षररहित । तहां अक्षरसहित 800 पान राज्य नगराण्य विश्वास्ति को स्वित्त को स्वित्त को स्वित्त को स्वित्त को स्वित्त की सिद्ध आदि तो संस्कृत देशभाषारूप आर्य स्वित्त्वके व्यवहारकुं कारण, शास्त्रका प्रगट करणहारा है। बहुरि अक्षररहित दीन्द्रिय आदि 220 ा राष्ट्रण प्राणा गर्भ वार्ष कर करने के स्वरूप कहने के कारण है। सो यह भाषास्वरूप तो सर्वही प्रायोगिक है, पुरुषके जीवनिकें पाईये है। सो सूक्ष्मज्ञानके स्वरूप कहने के जारण है। सो पर भाषास्वरूप तो सर्वही प्रायोगिक है, पुरुषके प्रयत्नतें होय है । बहुरि अभाषास्वरूप राज्य है सो दोयप्रकार है, प्रायोगिक वैस्रसिक । तहां वैस्नसिक तो बलाहक कहिये र्त्तर्थ-संघका गर्जना आदिक है। बहुरि प्रायोगिक च्यारि प्रकार है। तत वितत घन सुपिर ऐसें। तहां चर्मके तवनेतें ढोठ । दि गराण गराण वार्य के स्वार तम् के सा तो तत कहिये । बहुरि तांति तारकारे वीण सुघोष सहतार तम्रे आदिकारि उपजे सो का 🚺 गगार इन जगापनार जनज रग रग रग गायन न नडारे रगणा गरणार न उंगर राषणा पर जाने से सुपिर है। r. 3 बहुरि बघ दोय प्रकार है, वैस्नसिक प्रायोगिक। तहां पुरुषके प्रयत्नको अपेक्षातें रहित होय, सो वैस्नसिक है। सो रूक्ष सचिकण गुणके निमित्ततें बिजिली उल्का आदि अरु इंद्रधतुष आदि होय है। बहुरि पुरुषके प्रयत्नतें होय सो भाषांग स्वान् उत्ता कार्या कार्या कार्या के साथकों के स्वान् होय, सो है। बहुरि कर्मनोकर्मका बंधन होय है, प्रायोगिक है। सो अजीवसंबंधी तो छाखके अर काष्ठकों बंधन होय, सो है। बहुरि कर्मनोकर्मका बंधन होय है, बहुरि सूक्ष्म दोय प्रकार है, अन्त्य आपेक्षिक । तहां परमाणु तौ अन्त्यसूक्ष्म है । बहुरि बीठफलतैं सूक्ष्म आंवला बहुरि स्थील्य भी दोयप्रकार है, अन्त्य आपेक्षिक । तहां जगद्व्यापी महास्कंघ तौ अंत्य स्थील्य है । बहुरि बोरतें सो जीव अजीव दोयसंबंधी है॥ तिनतें सूक्ष्म बोर इत्यादि आपेक्षिक सूक्ष्म है ॥ संस्थान कहिये आकार, सो दोयप्रकार है इत्थंठक्षण अनित्थंढ्क्षण । तहां गोठ तिक्रुंणा चौक्रुंणा ठंवा इत्यादि तौ बडा आंवला, आंवलातें बडा बीलफल, बीलतें बडा तालफल इत्यादि आपेक्षिक स्थोल्य है ॥ इत्यंत्रक्षण है, ऐसा है ऐसें कह्या जाय है। बहुरि अनित्थंत्रक्षण है, सो अनेकप्रकार है। सो बादत्तनिके आकार आदि 2 हे। सो कैसे हैं, ऐसे कहे जाते नाही ॥

बहुरि भेद छहप्रकार है, उत्कर चूर्ण खंड चूर्णिका प्रतर अणुचटन ऐसैं । तहां काष्ठ आदिकूं करोत आदिकरि विदारिये सो उत्कर है । बहुरि जो गेहूं आदिका चून होय सो चूर्ण है । बहुरि घट आदिका कपाल आदि होय सो खंड है । बहुरि उडद मूग आदिकी दाल आदि होय सो चूर्णिका है । बहुरि मोडल आदिके पत्र उतारिये सो प्रतर है । बहुरि लोहका पिंड अग्नितें तपाय यणकी चोट दे तब फुलिंग उछलै ताकूं अणुचटन कहिये । ऐसैं छह भये ॥ बहुरि तम है सो प्रकाशका विरोधी दृष्टिके प्रतिबंधका कारण है, ताकूं अंधेरा कहिये है ॥ बहुरि छाया प्रकाशके आवरणका कारण है । सो दोयप्रकार है । तहां कांचविर्षे मुखका वर्णादिरूप परिणवना इत्यादिक सो तद्वर्णपरिणत कहिये । बहुरि दूजी प्रतिबिंबस्वरूपही है ॥ बहुरि आतप सूर्यके निमित्ततें उष्णप्रकाश होय सो कहिये ॥ बहुरि उद्योत चंद्रकांतमणिका उजाला तथा आक्षाका चमकणा इत्यादिक है । एते शब्द आदि पुद्गलके विकार हैं ए जिनकें होय ते सर्व पुद्गल हैं ॥ बहुरि सूत्रमें च शब्द है तातें प्रेरणा अभिघात आदि भी जाकें होय ते भी लेणा । ते आगममें प्रसिद्ध हैं, तिनका समुचय करे हैं । इहां केई अन्यमती शब्दकूं आकाशका गुण कहै हैं । केई अमूर्तिक द्रव्य कहै हैं । केई स्फोटस्वरूप कहै हैं । सो यह कहना प्रमाणसिद्ध नाहीं । शब्द है सो श्रोत्र इन्द्रियका विषय है । आकाश अमूर्तिक है तातें ताका गुण नाहीं । तथा अमूर्तिंक द्रव्य भी नाहीं । बहुरि स्फोटरूप कहै सो अर्थका प्रगट करनेवाळा स्फोट तौ वक्ताका ज्ञान हैं अर शब्द श्रवणमें आवै है, सो है, अन्य कछ न्यारा स्फोट प्रमाणसिद्ध नाहीं । तातें पुद्गलद्रव्यका पर्याय कहनाही प्रमाणसिद्ध है । याकी चरचा वार्तिकमें विशेषकरि है, तहांते जाननी ॥ आगें कहे ने पुद्गलदव्य तिनके भेद दिखावनेकूं सूत्र कहै हैं---॥ अणवः स्कन्धाश्च ॥ २५ ॥ याका अर्थ—पुद्गलद्रव्यके अणु स्कंध ऐसैं दोय भेद हैं । तहां एकप्रदेशमात्र है अर स्पर्श आदि पर्यायनिकी उप-जावनेकी सामर्थ्ययुक्त है, ऐसैं अण्यन्ते कहिये कहनेमें आवै ते अणु है । सूक्ष्मपणांतें आपही तौ जिनके आदि है आपही अंत है आपही मध्य है । इहां उक्तंच गाथा है, ताका अर्थ; जाके आपही आदि है आपही मध्य है आपही अंत्य है इन्द्रियगोचर नाहीं है, जाका दूसरा विभाग नाहीं होय है ऐसा परमाणु द्रव्य जानूं ॥ बहुरि स्थूलपणांकरि जाकैं

व च-

नि का

पान

२२८

सि द्धि टीक।

सर्वार्थ

अन् ५

ग्रहणनिक्षेपणरूप व्यापारका स्कंध न होय ताकी स्कंध ऐसी संज्ञा उपजे है, इहां दोय अण आदिके स्कंधके ग्रहणनिक्षे-पणांके व्यापारकी योग्यता नाहीं है तो भी रूढिके वशतें स्कंधसंज्ञा जाननी । रूढिविषें किया कहूं एक हुई सती उप-वक्षणपणांकरि आश्रय कीजिये है । बहुरि पुद्गुहनिके अनंत भेद हैं । तो अणु स्कंघ इन दोऊमें जाति अपेक्षा प्यानगनात्मार नामन नगानन स्वतन्त्र उद्दाध्यानम् नगाप् गद्दार्थां नउ रगण् रुग राज्य गाण् जापा जाप्त गर्मित है, तिसही अर्थि सूत्रमें दोऊके बहुवचन है। बहुरि दोय मेदका कहना पूर्वे दोय सूत्र कहे तिनका भी संबंध वच-गागरा हुन गरायहा जाज रहनग राज्या नडनग हुन नडार राज गरणा महना हर राज रहन गए राज्या जा राज राज हुन के झाल जनावे है। अणु है ते तो स्पर्श रस गंध वर्णवान् हैं। बहुरि स्कंध हैं ते स्पर्श रस गंध वर्णवान् भी हैं अर शब्द निका जगात हा जाउ हा जा राग राग राग ने ननगात हा गडार राग हु सहार परमाणु अतीन्द्रिय हैं। तिनका अस्तित्व बंध सोक्ष्मिय स्थूल संस्थान भेद तम छाया आतप उद्यातवान भी हैं बहुरि परमाणु अतीन्द्रिय हैं। तिनका अस्तित्व पान ग रागरग रहुए पर्पात गर राग वाग जारा जारा गर गर राग वाग जारा के स्वाध के साथ के साथ के सिंह होय है। ए स्कंध हैं इसिर इन्द्रिय पृथ्वी आदि स्कंधनामा कार्यनितें जानिये है। जातें कार्यतें कारणका अनुमान होय है। ए स्कंध हैं 229 रणाउन्तर्ण गार्व हुन बहुरि अनंतपरमाणु बंधनरूप होय सो स्कंध है ताका आधा स्कंधदेश कहिये। ताका भी आधा स्कंधप्रदेश र्गर्थ-個 न गारानाला नम् सन्तर जान् गण गण गण गण गण गण ला आगें पूछे है, इन पुद्गलनिकै अणुस्कंधलक्षण परिणाम है, सो अनादिका है, कि आदिमान् है ? ताका उत्तर, जो, का र नाम रूप स्पर्भ अग्याना ने दुर्ग गण्या मार्ग स्पर्भ मार्ग स्पर्भ मार्ग स्पर्भ मार्ग स्पर्भ मार्ग स्पर्भ मार्ग स्प उत्तपत्तिकी अपेक्षा आदि माने है। कोरि पूछे है, सो जो आदि माने है, तो कोन निमित्ततें उपजे है ? सो कहो । तहां ते परमाणुनिके कार्य हैं ॥ # 4 K कहिये । तिनकेही भेद पृथिवी अप तेज वायु आदिक हैं ॥ प्रथमही स्कंधनिकी उत्पत्तिका कारण कहनेकुं सूत्र कहे हैं— याका अर्थ- पुद्रलनिक स्कंध हें ते मेदतें तथा संघाततें उपजे हें। तहां बाह्य अभ्यंतर निमित्तके वशतें स्कंध गाण गर्न अग्रणनाम र्वाप्त स्वार प्राप्त राव्य र तीसरेके ग्रहणके आर्थि है। मेदतें संघाततें मेदसंघाततें ऐसें तीनि हेतुतें स्कंघ उपजे हैं। सोही कहिये है। 8 परमाणुके संघातते दोय प्रदेशका स्कंध उपजे है। दोय प्रदेशका स्कंध अर एक परमाणु मिले तीनि प्रदेशका स्कंध तथा एक तीनि परमाणुका स्कंघ अर एक परमाणु मिठे। तथा च्यारि परमाणु खुरुी मिठे तब च्यारि परमाणुका तथा एक ताान परमाणुका स्कघ अर एक परमाणु ामल । तथा च्याार परमाणु खुला ामल तल च्यार परमाणुका स्कंघ निपज्ञे । ऐसेही संख्यात असंख्यात अनंत अनंतानंतके संघाततें तिन परमाणुनिके स्कंघनिकी उत्पत्ति है । बहुरि ्रोग र्रांग र तेसें स्कंघनिके मेद होतें दोय प्रदेशके स्कंघतांई स्कंघ उपजे है। बहुरि ऐसैही कोई स्कंघका तो मेद हुवा अठ अन्य 2

| 000                                | स्कंघतैं तिसही काल संघात हुवा, ऐसैं भेदसंघाततैं स्कंघ उपजैं हैं । ऐसैं स्कंघनिकी उत्पत्ति कही ॥<br>आगैं परमाणुनिकी उत्पत्तिका कारण दिखावनेकूं सूत्र कहैं हैं—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | **     |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| सर्वार्थ<br>सि दि<br>टी का<br>म. ५ | ॥ मेदादणुः ॥ २७ ॥<br>याका अर्थ परमाणु है सो भेदहीतें उपजै है, संघाततें नाहीं उपजै है। इहां अणु भेदहीतें उपजै है, ऐसी सिद्धी<br>तौ पहले सूत्रकी सामर्थ्यहीतें होय है। फेरि यह सूत्र है सो अणुभेदहीतें होय है, संघाततें नाहीं होय है, ऐसा<br>नियमके आर्थि है। जातें व्याकरणविर्षे परिभाषासूत्र ऐसैं है, सो सिद्ध भये पीछें फेरि जाकी विधि करिये सो नियमके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
|                                    | अर्थि है, ऐसैं जानना ॥<br>आगै पूछे हैं, जो संघांततैंही स्कंधनिकी उत्पत्ति सिद्ध भई बहुरि भेदसंघातग्रहणका कहा प्रयोजन है ! ऐसैं पूछें<br>ताका प्रयोजन दिखावनेकूं सूत्र कहें हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 000000 |
|                                    | ॥ भेदसंङ्घाताभ्यां चाक्षुषः ॥ २८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
|                                    | याका अर्थ— नेत्रगोचर जो स्कंध होय है सो भेदसंघात दोऊतैं होय है । स्कंध है सो अनंतानंतपरमाणुनिकरि<br>उपजै है । तौ कोई इन्द्रियगोचर होय है । कोई इन्द्रियगोचर नाहीं होय है । तहां जो इन्द्रियगोचर नाहीं है, सोही<br>कैसैं इन्द्रियगोचर होय है <sup>9</sup> तहां कहिये, जो, भेद संघात इन दोऊनितैं चाक्षुष होय है भेदतैं न होय है । इहां<br>चाक्षुष कहनेतैं इन्द्रियनिकरि प्रहणमें आवनेयोग्य होय सो छेणा । सो उत्पत्ति कैसै है <sup>9</sup> सो कहिये है । जो सूक्ष्मपारि-<br>णाम स्कंघ है, ताका भेद होतैं तौ सूक्ष्मपणाकूं छोडै नाहीं । तातैं सूक्ष्म इन्द्रियनितैं अगोचरही रहै । वहुारे कोई सूक्ष्म<br>परिणया स्कंघ होय ताका भेद होतैं अन्य जो स्कंघ होय तातैं संघातरूप होय मिल्ठे। तव सूक्ष्मपरिणामकूं छोडि स्थूल-<br>पणाकी उत्पत्तितैं चाक्षुप होय है ॥ |        |
|                                    | आगें पूछे है, धर्म आदिक द्रव्यनिके विशेष <b>ळक्षण तौ कहे । तथापि सामान्यद्रव्यका ळक्षण</b> न कह्या, सो कह्या<br>चाहिये । ऐसें पूछें सूत्र कहें हें—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |

**व** च--नि का पान

રરૂ૦

॥ सदृ द्रव्यलक्षणम् ॥ २९ ॥

याका अर्थ द्रव्यका लक्षण सत् है । जो सत् है सोही द्रव्य है ऐसा जानना । यह सामान्य अपेक्षाकरि द्रव्यका लक्षण है । जातें सर्व द्रव्य सत्**सर्या हैं ॥ आगें पूछे है, जो ऐसै है सत्** द्रव्यका लक्षण है तौ सत् कहा है ! सोही कहो । ऐसैं पूछे सूत्र कहै है—

व च–

नि का

पान

રરૂ

सर्वार्थ-

सि दि

री का

भ. ५

### ॥ उत्पादव्ययभ्रीव्ययुक्तं सत् ॥ ३० ॥

याका अर्थ— उत्पाद व्यय घ्रौव्य तीनूंकरि युक्त है सो सत् है । तहां चेतन तथा अचेतन द्रव्यकै अपनी जातिकूं नाहीं छोडनेकै निमित्तके वशतें एकभावतें अन्यभावकी प्राप्ति होना सो उत्पाद है । जैसैं मांटीके पिंडकै घटपर्याय होनां । तैसैंही पहले भावका अभाव होना सो व्यय है । जैसैं घटकी उत्पत्ति होतें पिंडके आकारका नाश होना । बहुरि घ्रुवका भाव तथा कर्म होय ताकूं घ्रौव्य कहिये । जैसैं मांटीका पिंड तथा घट आदि अवस्थाविर्षे मांटी है सो अन्वय कहिये । सो पिंडमैं या सोही घटमें है तैसैं । ऐसैं उत्पाद व्यय घ्रौव्य इन तीनूंहीकरि युक्त होय सो सत् है ॥

इहां तर्क, जो, युक्तशद्ध तौ जहां भेद है तहां देखिये है । जैसें दंडकरि युक्त देवदत्त कहिये कोई पुरुष होय ताकूं दंडयुक्त कहिये है । जो ऐसें तीनि भाव जुदे जुदेनिकरि युक्त है तौ द्रव्यका अभाव आवै है । ताका समाधान, जो, यह दोष नाहीं है । जातें अभेदविर्षे भी कथंचित भेदनयकी अपेक्षाकरि युक्तशद्ध देखिये है । जैसें सारयुक्त स्तंभ है । इहा स्तंभतें सार जुदा नाहीं, तौ युक्तशद्ध देखिये है । तैसें उत्पाद व्यय ध्रौव्य इन तीनूंका अविनाभावतें सत्का छक्षण वणे है । अथवा युक्तशब्दका समाहित भी अर्थ होय है । युक्त कहिये समाहित तदात्मक तत्स्वरूप ऐसा भी अर्थ है। तातें उत्पाद व्यय ध्रीव्यस्वरूप सत् है, ऐसा अर्थ होय है । तातें इहां ऐसा सिद्ध होय है, जो, उत्पाद आदि तीनि तौ द्रव्यके छक्षण हैं । अरु द्रव्य छक्ष्य है। तहां पर्यायार्थिक नयकी अपेक्षाकारी तौ तीनूही द्रव्यतें तथा परस्पर अन्य पदार्थ हैं । बहुरि द्रव्यार्थिकनयकी अपेक्षाकरि जुदे नाहीं दीखे हैं । तातें द्रव्यतें तथा परस्पर एकही पदार्थ है । ऐसें भेदाभेदनयकी अपेक्षाकरि छक्ष्यछक्षणभावकी सिद्धि हो है ॥

इहां कोई कहै हैं, जो, ध्रौव्य तौ द्रव्यका ळक्षण अर उत्पाद व्यय पर्यायका ळक्षण ऐसैं कहना था, यामें विरोध न आवता, त्रंयात्मक द्रव्यहीका ळक्षण कहनेमें विरोध है । ताका समाधान जो, ऐसैं कहना अयुक्त है । जातैं सत्ता तौ एक है सोही द्रव्य है । ताके अनंतपर्याय हैं । द्रव्यपर्यायकी न्यारी न्यारी दोय सत्ता नाहीं हैं । बहुरि एकान्तकरि ध्रौव्यहीकूं सत् कहिये तौ उत्पादव्यरूप प्रत्यक्ष व्यवहारकै असत्पणां आवै । तब सर्व व्यवहारका लोप होय । तथा उत्पादव्ययरूप रूपही एकान्तकरि सत् कहिये तौ पूर्वापरका जोडरूप नित्यभाव विना भी सर्वव्यवहारका लोप होय । तातैं त्रयात्मक सत्ही प्रमाणसिद्ध है, ऐसाही वस्तुस्वभाव है, सो कहनेमें आवै है ॥ आर्गे पूर्छे है कि 'नित्यावस्थितान्यरूपाणि' इस सूत्रमें नित्य कह्या, सो नित्यका स्वरूप न जान्या, सो कहौ ! ऐसैं पूर्छे सूत्र कहै हैं---

सर्वायं

सि दि

री का

क्ष ५

### ॥ तद्भावाव्ययं नित्यम् ॥ ३१ ॥

याका अर्थ-- तद्भाव कहिये जो पहले समय होय सोही दूसरे काल होय सो तद्भाव है, सोही नित्य कहिये । जो पूर्वें था सोही यहू अब वर्तमानमें है ऐसा जोडरूप ज्ञान सो प्रत्यभिज्ञान कहिये । तिसका कारण जो दस्तुमें भाव सो तद्भाव कहिये । यहू प्रत्याभिज्ञान है । सो विना हेतु अकस्मान् न होय है । वस्तुमैं तद्भाव है ताकूं जाने है, तातें यहू सिद्ध होय है, जो, जिस स्वरूपकरि पहलें वस्तु देख्या तिसही स्वरूपकरि वर्तमानविर्षे भी देखिये है । जो पहलें था, ताका अभावही भया मानिये । वहुरि नवा ही उपज्या मानिये तौ स्मरणका अभाव होय, तब जो स्मरणके आधीन लोकव्यवहार सो विरोध्या जाय है । तातें ऐसा निश्चय है, जो, तद्भावकरि अव्ययरूप है सो नित्य है । सो यहू कथांचित् जानना । सर्वथा नित्य कहतें कूटस्थके पर्याय पलटनेका अभाव ठहरै है । सो तब संसार तथा तिसकी निद्वत्तिके कारणके विधानका विरोध आवे । इहां तर्क, जो, सोही वस्तु नित्य सोही अनित्य ऐसैं कहनेमें तौ विरोध है । ताका समाधान करै है, जो, यह विरोध नाहीं है । जातें ऐसा कहिये है, ताका सूत्र कहै हैं---

### ॥ अर्पितानर्भितासिद्धेः ॥ ३२ ॥

याका अर्थ- अर्षित कहिये जो मुख्य करिये सो, तथा अनर्पित कहिये जो गौण कार्रये सो इन दोऊ नयकार अनेकधर्मस्वरूप वस्तुका कहना सिद्ध होय है । तहां अनेक धर्मस्वरूप जो वस्तु ताक़ूं प्रयोजनके वशतें जिस कोई एक-धर्मकी विवक्षाकरि पाया है प्रधानपणा जानें सो अर्पित कहिये ताक़ूं उपनीत अभ्युपगत ऐसा भी कहिये । भावार्थ-जिस धर्मक़ूं वक्ता प्रयोजनके वशतें प्रधानकारी कहै सो अर्पित है, यातें विपरीत जाकी विवक्षा न कारी सो अनर्पित है। व **च**-निका पान २३२

जातें जाका प्रयोजन नाहीं । वहुरि ऐसा नाहीं, जो, वस्तुमें धर्म नाहीं । ताकूं गौणकारे विवक्षातें करे है । जातें विवक्षा तथा अविवक्षा दोऊही सत्की होय है । तातें सत्रूप होय ताक़ूं प्रयोजनके वशतें अविवक्षा करिये सो गौण है। तातें दोऊमें वस्तुकी सिद्धि है। यामें विरोध नाहीं है। इहां उदाहरण, जैसैं पुरुषके पिता पुत्र आता भाणिजो इत्यादि संवंध हैं ते जनकपणां आदिकी अपेक्षातें विरोधरूप नाहीं । जातें अर्पणके भेदतें पुत्रकी अपेक्षा तौ पिता कहिये । वहुरि तिसही पुरुपकूं पिताकी अपेक्षा पुत्र कहिये भाईकी अपेक्षा भाई कहिये मामाकी अपेक्षा भाणिजो कहिये इत्यादि । मवार्थ- 4 तैसेंही वस्तुकी सामान्य अर्पणातें नित्य कहिये । विशेप अर्पणातें अनित्य कहिये । यामें विरोध नाहीं । बहुरि ते सामान्य-विशेप हैं । ते कथंचित् भेद अभेदकरि व्यवहारके कारण होय हैं ॥ अ ५ 🖉

मि ति

टीका

वच-

नि का

पान

રરર

इहां सत् असत् एकानेक नित्यानित्य भेदाभेद इत्यादि अनेक धर्मात्मक वस्तुके कहनेमें अन्यमती विरोध आदि दूपण वतावै हैं । तहां सत् असत् दोऊ एकवस्तुविपैं कहिये तौ दोऊ प्रतिपक्षी हैं, तिनकै विरोध आवैही । तथा दोऊ– निका एक आधार कैसैं होय ? तातैं वैयधिकरण्य दूपण आवै है । दोऊकै एक आधारका अभाव है । बहुरि परस्पराश्रय कहिये सत असत्कै आश्रय कहिये, तौ पहळे असत् होय तौ आश्रय वणै । सो असत्क्र्ं सत्कै आश्रय कहतें पहली सत् नाहीं है । ऐसैं दोऊका अभावरूप परस्परआश्रय नामा दूषण है । वहुरि सत् काहेकारे है ? तहां कहिये असत्करि है । तहां पूछिये है, असत् काहेकारी है तहां कहैं ? अन्य सत्करि । फेरि पूछिये है, अन्य सत् काहेकारी है ? तहां कहै, अन्य असत्करि । ऐसैं कहूं ठहरना नाहीं । तातें अनवस्थादूपण है । बहुरि सत्में असत् मिळे असत्में सत् मिळे, तव व्यतिकरदूपण है । बहुरि सत्तैं असत् होय जाय, असत्तैं सत् होय जाय, तहां संकरदूपण है । बहुरि सत्की प्रतिपत्ति होय तहां असत्की प्रतिपत्ति नाहीं। असत्की प्रतिपत्ति है, तहां सत्की प्रतिपत्ति नाहीं। ऐसैं अप्रतिपत्तिदूपण है। बहुरि सत् होतें असत्का अभाव, असत् होतें सत्का अभाव, ऐसें अभाव नामा दूषण है । ऐसैंही ए आठ दूपण सर्व विरुद्धपक्षमें आवें हैं । तातें विरोधरूप अनेकधर्मस्वरूपकी सिद्धि नाहीं ॥

ऐसैं दूपण वतावै । ताक़ूं कहिये, जो, ये दूषण जे सर्वथा एकान्तपक्षकारि ऐसैं अनेकधर्म वस्तु कहैं, तिनकै आवै हैं । वहुरि अनेकधर्मविरुद्धरूप एकवस्तुमें संभवै हैं, तिनकूं द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक नयकी अर्पणका विधानकरि प्रयोजनके वशतें मुख्य गौणकरि कहिये । तामें दूषण नाहीं । स्याद्वाद बडा बलवान है, जो, ऐसैं भी विरोधरूपक्तं अविरोधरूपकारि कहै है । सर्वथा एकांतकी यह सामर्थ्य नहीं, जो, वस्तुकूं साधे । जैसा कहेगा, तैसैंही दूपण आवेगा । तातें स्याद्वादका सरणा ले वस्तुका यथार्थज्ञानकरि अद्धानकरि हेयोपादेय जानि हेयते छूटि उपादेयरूप होय वीतराग होना योग्य है, यह श्रीगुरुनिका उपदेश है ॥

आगे पूछे है कि, सत्कै अनेकनयके व्यवहारका आधीनपणा है । तातें स्कंघनिकै भेदसंघाततें उत्पत्ति बणे है । परंतु यह संदेह रह्या, जो, दोय परमाणुके आदिका संघात हौय है । सो संयोगमात्रतैंही होय है, कि कोई और विशेप है <sup>१</sup> ऐसें पूछे कहै है, जो, संयोग होतें एकत्वपणारूप वंधनितें संघातकी निष्पत्ति होय है। फेरि पूछे है, जो, ऐसें है तौ पुद्गल जातिक़ूं छोडे नाहीं, अरु संयोग होयही, तब कोई परमाणुनिकै तौ बंध होय, बहुरि अन्य केईकै न होय, सो याका कारण कहा <sup>१</sup> ताका समाधान जो, तिन परमाणुनिकै पुद्गलस्वरूपकरि अविशेष है, तौ अनंतपर्यायनिकै परस्परविलक्षणपरिणामकरि सामर्थ्य होय है, तातें बंध होय है ऐसें, प्रतीतिमें आवे है । याका सूत्र कहे हैं—

व च-

नि का

पान

રરૂષ્ઠ

#### ॥ सिग्धरूक्षत्वाद्वन्धः ॥ ३३ ॥

याका अर्थ- स्निग्ध कहिये सचिक्कण रूक्ष कहिये लूसा इन दोऊपणातें पुद्गलपरमाणुनिकें परस्पर बंध होय है । तहां वाह्य अभ्यंतर कारणके वशतें सचिक्कणपर्यायका प्रगट होना सो स्निग्ध है । तैसैंही रूक्ष है । ऐसैं स्निग्धरूक्ष-पणा है । जो सचिक्कणगुणपर्याय होय सो तौ स्निग्धपणा है । तिसतें विपरीतपरिणाम होय सो रूक्षपणां है । दोऊनिकूं हेतुकरि कह्या है । ऐसैं बंध होय है । सो जहां दोय परमाणु रूक्ष तथा सचिक्कण परस्पर मिल्ठें तब बंध होतें दोय अणुका स्कंध होय है । ऐसैं वंध होय है । सो जहां दोय परमाणु रूक्ष तथा सचिक्कण परस्पर मिल्ठें तब बंध होतें दोय अणुका स्कंध होय है । ऐसैंही संख्यात असंख्यात अनंत परमाणुनिका स्कंध उपज्ञे है । तहां परमाणुनिमें रूक्ष सचिक्कण गुण कैसैं हैं १ सो कहिये है- एकगुण स्निग्ध दोय गुण स्निग्ध तीनि गुण स्निग्ध च्यारि गुण स्निग्ध संख्यातगुण स्निग्ध असंख्यातगुण स्निग्ध अनंतगुण स्निग्ध दोय गुण स्निग्ध तीनि गुण स्निग्ध च्यारी गुण स्निग्ध संख्यातगुण स्निग्ध असंख्यातगुण स्निग्ध अनंतगुण स्निग्ध ऐसैं अनंतभेदरूप हैं । ऐसैंही रूक्षगुण भी जानना । ऐसैं रूक्ष सचिक्कणगुण परमाणु हैं । जैसैं जल छेलीका दूध गऊका मैंसीका दूध ऊंटनिका दूध तथा घृतविर्षे सचिक्कणगुण घाटि वधिकरि प्रवतें है, तथा पांशु कहिये धूली कणिका कहिये वालु रेत शर्करा कहिये काकराकी जिमी इत्यादिविर्षे रूक्षगुण धाटि वाधि है, तैसैंही परमाणुनिविर्षे स्निग्धरूक्षगुणकी घाटि बाधि प्रवृत्ति है, ऐसा अनुमान है । इहां एक दोय गुण

आगैं स्निग्धरूक्षगुण है निमित्त जाकूं ऐसा बंध है, सो अविशेषकरि होता होयगा, ऐसा प्रसंग होतें जिनकै वंध नाहीं होय है, तिनके निपेधकूं सूत्र कहै हैं---

सर्वार्थ सि द्धि टी का

अ. ५

### ॥ न जघन्यगुणानाम् ॥ ३४ ॥

याका अर्थ- जे जवन्यगुण परमाणु हैं, तिनकैं वंध नाहीं हो है । जघन्य काहिये घाटिसूं घाटि जामें गुण कहिये गुणके अविभागपरिच्छेद होय सो जघन्यगुण कहिये । सो जघन्यगुणकै वंध नाहीं है । सोही कहिये है, जो, एकगुण सिग्ध होय तिस परमाणुकै एकगुण स्निग्धपरमाणुकरि तथा दोयगुण स्निग्धकरि तथा संख्यात असंख्यात अनंतगुण स्निग्धकार्र वंध नाहीं होय है । तैसेंही एकगुण स्निग्धकैं एकगुण रूक्षपरमाणुकरि तथा दोय आदि संख्यात असंख्यात अनंतगुण रूक्षपरमाणुनिकरि वंध नाही हो है । ऐसैंही एकगुण रूक्षकै भी बंधका अभाव जानना । इहां कोई पूछे, जो, जघन्यगुण परमाणु केई लोकमें होय हैं, ऐसा निश्चय काहेतें होय ? ताका समाधान, जो, केई स्कंधनिमें सचिक्कणपणां घटता है, कोईमें वधता है, तथा केईमें रूक्षगुण घटता है, केईमें बधता है, । ऐसें घटतें घटतें कोई परमाणु जघन्यगुण भी हैं, ऐसा अनुमानप्रमाणतें निश्चय होय है ॥

व च-

नि का

पान

२३५

1×

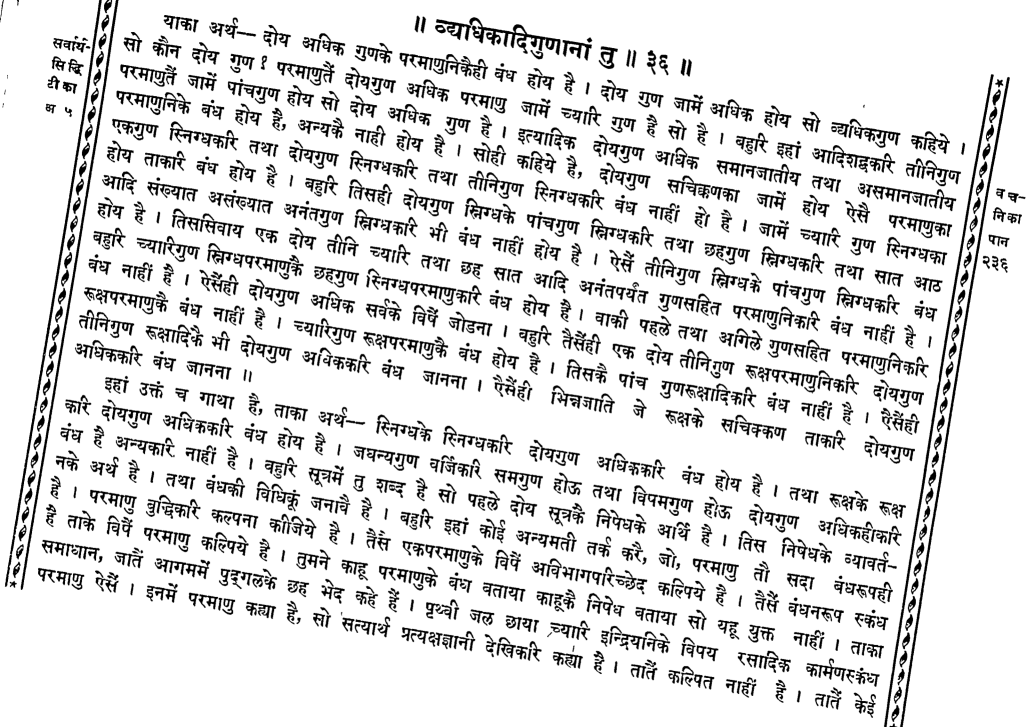
आगें ए दोऊ जघन्यगुण स्निग्धरूक्षपरमाणुनिकूं वर्जिकारी अन्य स्निग्धरूक्षपरमाणुनिकै परस्पर बंध होय है । ऐसा अविशेप प्रसंग होतें, तहां भी जिनके वंध नाहीं होय है, तिनका निषेधका सूत्र कहे हैं—

## ॥ गुणसाम्ये सहशानाम् ॥ ३५ ॥

याका अर्थ-- गुणसाम्य कहिये जिनके अविभागपरिच्छेदरूप गुण वराबरि होय ऐसैं परमाणुनिके अर सददा कहिये रिनग्धही स्निग्ध तथा रूक्षही रूक्ष होय तिनके भी बंध नाहीं होय हैं। इहां सददाशद्धका अर्थ तौ समानजातिके परमाणु है। बहुरि साम्यका अर्थ वरावरि आविभागपरिच्छेद है। तहां ऐसा अर्थ होय है, दोयगुण स्निग्धपरमाणुनिकै दोयगुण स्निग्धपरमाणुनिकरि वंध नाही है। तीनि गुणस्निग्धकै तीनि गुण स्निग्धकरि वंध नाही है ॥ बहुरि दोय गुण स्निग्धपरमाणुनिकै दोय गुण रूक्षपरमाणुनिकरि बंध नाहीं है। दोय गुण रूक्षपरमाणुनिकै दोय गुण रूक्षपरमाणुनिकरि बंध नाहीं है। बहुरि तीनि गुण रूक्षपरमाणुनिकरि बंध नाहीं है। दोय गुण रूक्षपरमाणुनिके दोय गुण रूक्षपरमाणुनिकरि बंध नाहीं है। बहुरि तीनि गुण रूक्षपरमाणुनिके तीनि गुण रूक्षपरमाणुनिकरि वंध नाहीं है। इत्यादि समानगुण होय तथा सददा भी होय तिनकें बंध नाही होय है। इहां सददाका प्रहण है, सो गुणकी विषमता होय है ऐसैं जनावनेके अर्थ है ॥ आगें ऐसैं कहनेतें विपमगुण परमाणुनिकै तुल्यजातीयकै तथा अतुल्यजातीयके नियमरहित वंधका प्रसंग होतै जिनकै नियम है तिनके जनावनेक्रूं सूत्र कहै हैं--

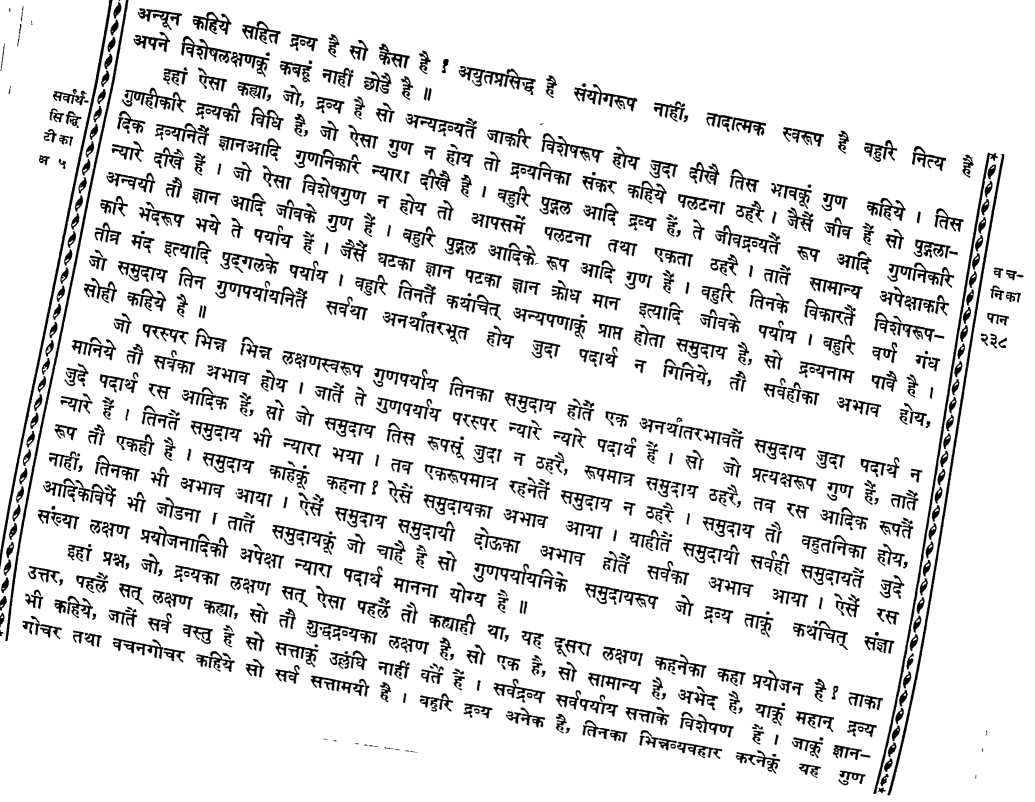
सर्ज्ञार्थ-सि द्रि टी का

अ. ५



परमाणुके वंध न होय है तिनके निषेध भी है । ऐसा न कहना जो स्क्रंधही वंधनरूप सदा है, परमाणु नाहीं ॥ आगं अधिकगुणकरि वंध होय है, तुल्यगुणनिकरि न होय है, ऐसा कौन अथि कह्या ? ऐसें पूछें सूत्र कहे हैं-॥ बन्धेऽधिको पारिणामिको च ॥ ३७ ॥ वच-याका अर्थ-- वंघ होतें अधिक गुण दोय हैं। ते हीनगुणकूं अपने परिणामस्वरूप करे हैं। इहां अधिक शब्दके नि का गुणशब्दकी पूर्वसूत्रतें अनुवृत्ति करणी । ऐसैं अधिक गुण ऐसैं कहना । या भांति दोयगुण आदि स्निग्ध रूक्ष परमाणुके पान चतुर्गुण आदि स्निग्ध रूक्ष परमाणुनिस्वरूप पारिणामिकपणां होय है। जैसै आला गुडमें मधुर रस बहुत होय तब तामें २३७ ส์เช้-मित्र ) रेत आय पडै तिनकूं अपने मधुररसरूप करै तिसकूं पारिणामिक कहिये, तैसें अन्य भी अधिकगुण होय सो अल्पगुणकूं अपने परिणामस्वरूप करे है। तातें पहली अवस्थांके अभावपूर्वक तीसरी अवस्था प्रगट होय है। अधिक गुण a 4 0 रह्या हीनगुण भी न भया । ऐसैं तीसरी अवस्था भई । ऐसैं अधिकगुणकै अर हीनगुणकै एकस्वरूपपणां होय है। जो ऐसैं न मानिये तो शुक्ल कृष्ण तंतूनिका एक रस्सा करै तिनके तारनिकै संयोग होतें भी एकरूप परिणाम नाहीं भया, घौला काला तार जुदे जुदे दीखवी करे, तैसें ठहरे । सो ऐसें हे नाहीं । अधिकगुण हीनगुणका ऐसा एक परिणाम होय, जो, जुदाजुदा न दीखे ऐसा जानना । ऐसें कह्या जो पारिणामिकपणाकरि बंध तिसके होतें ज्ञानावरणा-दिक कर्मकी तीस कोडाकोडीसागर आदिकी स्थिति संभवे है ॥ आगें " उत्पादव्ययध्रीव्ययुक्तं सत् " ऐसा द्रव्यका रुक्षण कह्या । अब अन्यप्रकारकरि द्रव्यका रुक्षण कहें हें— ॥ गुणपर्ययवद्द्रव्यम् ॥ ३८ ॥ याका अर्थ--गुण अर पर्याय इनकरि सहित द्रव्य है । इहां गुणपर्याय जाके होय सो द्रव्य है, ऐसा प्रत्ययका अर्थ है । इहां मतुप्प्रत्ययकी उत्पत्तिके विषें प्रश्नका समाधान पूर्वें किया, सोही है । कथंचित् मेदामेद होतें मतुप्प्रत्यय वणे है । बहुरि इहां पूछे है, गुण कहा तथा पर्याय कहा १ ताका उत्तर, अन्वयी तौ गुण है व्यतिरेकी पर्याय है । तहां क्रमवतीं पर्यायनिमें जोडरूप एक चल्या जाय सो तौ गुण है । बहुरि न्यारेन्यारे स्वभावरूप पर्याय हैं । इन गुण-पर्यायनिकरि युक्त होय सो द्रव्य है। इहां उक्तं च गाथा है ताका अर्थ-गुण ऐसा तो द्रव्यका विधान है बहुरि गुणका एक समुदाय सो द्रव्य है बहुरि द्रव्यके विकार कहिये क्रमपरिणाम ते पर्याय हैं ऐसा कह्या है । वहुरि तिनकरि

না



पर्यायसहितपणा दूजा लक्षण कह्या है । सो यह लक्षण न कहिये तौ द्रव्यनिके गुणपर्याय न्यारे न्यारे हैं, ते द्रव्य न ठहरै, तव सर्वथा सत्ही द्रव्य ठहरै । चेतन अचेतन आदि द्रव्यनिका लोप होय, तव संसार मोक्ष आदि व्यवहारका भी लोप होय, तातें दूजा लक्षण युक्त है । तिसही लक्षणतें अशुद्धद्रव्यकी सिद्धि है । जातें सत् द्रव्य दूसेर विशेषणसहित भया, तव दूसरेके मिलापतें अशुद्धता भई । जैसैं सत् था सो चेतनतासहित तथा अचेतनतासहित कह्या, तव सत्कें अशुद्धता आई ऐसा अशुद्धद्रव्य भी कहिये, इत्यादि स्याद्वादकरि सिद्ध होय है, सो वार्तिकतें जानना ॥ वहरि अन्यमती द्रव्यलक्षण अन्यथा कल्पै हैं। केई तौ क्रियादानपणा द्रव्यका लक्षण कहै हैं। सो आकाशविषें किया नाहीं, तिनकै द्रव्यपणा न ठहरै । बहुरि केई समवायिकारणपणा लक्षण कहै हैं सो भी गुणकर्मकेविवें पाईये है । तव ते गुणकर्म भी द्रव्य न ठहरे । वहुरि कोई गुणवानपणा होतें कियावानपणा समवायिकारणपणा लक्षण कहै है । सो यह तौ गुणवानपणा कहनेतेंही आय गया । क्रियावान्पणा कहना आदि निःप्रयोजन है । बहुरि अनेकान्तका आश्रय ले विवक्षातें कछ कहै तो निर्दोषही है । स्यादादका आश्रय लिये विवाद नाहीं है । बहुरि द्रव्यविषें क्रमवर्ती अनेक धर्म हैं, तथा तिन सर्व ऋमवतीं धर्मनिकीसाथि वर्तते अनेक धर्म हैं, तथा कालमेद न करिये तब सर्वकालमें एकही द्रव्य सहवतीं कमवतीं धर्मनिस्वरूप एककाल है । ऐसैं इस लक्षण करनेतें सदानेकान्त क्रमानेकांत क्रमाक्रमानेकांत भली भांति सिद्ध होय है ॥

व च-

नि का

पान

२३९

8

मवाय

मित्ति

टी का

ज. ५

आगें कहे जे पांच द्रव्य तिनके लक्षणनिर्देश करनेतें पांचही द्रव्यका निश्चयका प्रसंग आवे है, तातें छठा द्रव्य न कह्या, ताके सूचनेके आर्थि सूत्र कहे हैं—

#### ॥ कालश्च ॥ ३९ ॥

याका अर्थ-- काल हैं सो भी द्रव्य है । इहां द्रव्य है ऐसा वाक्यशेप है । इस कालविषें भी द्रव्यका लक्षण है । यातें द्रव्य है । द्रव्यका लक्षण दोयप्रकार कह्या है । सद्द्रव्यलक्षणं उत्पादव्ययघ्रौव्ययुक्तं सत् ऐसा तथा गुणपर्ययवद्द्रव्यं ऐसा दोऊही लक्षण कालके विद्यमान है । तहां प्रथम तौ घ्रौव्यपणा कालके है । जातें स्वभावहीतें व्यवस्थिति है । सो घ्रौव्यपणा स्वकारणकृत है, काहू अन्यका किया नांही । बहुरि व्यय उत्पाद ये दोऊ अगुरुलघुगुणकी हानिवृद्धिकी अपेक्षातें स्वभावकृतही है । बहुरि परद्रव्यके परिणामनिकी अपेक्षा परकृत भी हैं । बहुरि गुण साधारण तथा असाधारण दोऊही कालके हैं । तहां असाधारणता सर्वद्रव्यनिपरि वर्तनाहेतुपणा हैं । अर साधारण अचेतनपणा अमूर्तिकपणा सूक्ष्मपणा अगुरुलघुपणा इत्यादिक है । बहुरि पर्याय उत्पाद व्ययरूप होय हैं, ते हैंही । तातें दोयप्रकारके लक्षणसहितपणातें आकाश आदिकी ज्यौं कालके द्रव्यपणां प्रसिद्ध है। ताका अस्तित्वंका चिह्न धर्मआदि द्रव्यकी ज्यौं पूव कह्याही था, जो, वर्तनालक्षण काल है ॥ इहां प्रश्न, जो, इहां कालद्रव्य कह्या अर धर्मआदि द्रव्य कहे थे, तहांही न कह्या, सो याका कहां प्रयोजन ? अजीवकायाधर्माधर्माकाशकालपुद्रला ऐसैं क्यों न कह्या ? ताका समाधान, जो, तहां कहते तौ कालके कायपणा ठहरता, सो यांकै कायपणा नाहीं है । जातें कालके मुख्यपणें तथा उपचारकरि भी प्रदेशनिका प्रचयकी कल्पना नाहीं है । धर्मादिककैं तौ पूर्वे मुख्यप्रदेशनिका प्रचय कह्याही है असंख्येयाः प्रदेशा इत्यादि सूत्रमें । बहुरि पुद्गळपरमाणु एकप्रदेशमात्र हैं तौ पूर्वउत्तरभावप्रज्ञापननयकी अपेक्षाकारी उपचारकल्पनाकरि प्रदेशप्रचय कह्या ॥ भावार्थ--- परमाणु संघाततैं स्कंधरूप होय है, तातैं प्रदेशप्रचय होय है। बहुरि कालकैं दोऊही रीति प्रदेशप्रचयकी कल्पना नाहीं । तातें याकै अकायपणाही है । बहुरि जो कालकूं धर्मादिकके पाठमें कहते तौ तहां निष्क्रियाणि इस सूत्र-विषें धर्मआदि आकाशपर्यंत कियारहित कहे थे, तातें अन्य जे जीवपुद्गल तिनकै कियासाहितपणांकी प्राप्ति आई थी, सो कालकै भी सक्रियपणां ठहरता । बहुरि जो आकाशतैं पहलै काल कहते तौ 'आ आकाशादेकद्रव्याणि' इस सूत्रतैं आकाशकें एकद्रव्यपणा ठहरता । तातें न्याराही इहां कालका उपदेश किया है ॥ इहां पूछे है, जो, कालकूं अनेकद्रव्य कहिये है, तहां कहा प्रमाण है ? ताका उत्तर, जो, आगमप्रमाणकरि कहिये है। लोकाकाशके जेते प्रदेश हैं तेते कालके अणु कियारहित एक एक आकाशके प्रदैशविपें एक एक न्यारे न्यारे लोकमें व्यापिकरि तिष्ठै हैं । इहां उक्तं च गाथा है, ताका अर्थ- लोकाकाशके प्रदेश एकएकके विर्पे जे एक एक रत्ननिकी ज्यौं प्रगटपर्णे तिष्ठै हैं ते कालाणु जानने । रूपआदिगुणनिकरि रहित अमूर्तिक वर्तनालक्षण जो मुख्यकाल है, ताका यह आगमप्रमाण कह्या ॥ आगैं, परिणामादिकरि जान्या जाय ऐसा व्यवहारकालके जाननेक्नुं प्रमाण कहा है १ ऐसैं पूछें सूत्र कहै हैं---॥ सोऽनन्तसमयः ॥ ४०॥ याका अर्थ--- काल है सो अनंत हैं समय जाके ऐसा है । इहां वर्तमानकाल एक समयमात्र है । तौ अतीत अनागत कालके समय अंतरहित हैं । तातें अनंत कहिये है । अथवा मुख्यकालकाही प्रमाण जाननेकूं यह सूत्र है ।

ৰ ন্দ্ৰ–

नि का

पान

280

सर्वार्थ

মি ব্বি

री का

ধ্য ও

आगें शिष्य कहै है, जो, तीनिप्रकार याग कहे ते हम जाने, परंतु प्रकरण आस्रवका है, सो अब कही, आस्रवका लक्षण कहा है ? ऐसें पूछें कहै हैं, जो, यह योग सन्दकरि कहिये सो संसारी जीवर्कें आस्रव है ऐसा सूत्र कहै हैं---॥ स आस्रवः ॥ २ ॥ व च-याका अर्थ- कह्या जो योग सो आस्रव है । जैसें सरोवरके जल आवनेका द्वार होय सो जलके आवनेक़ं कारण सर्वार्थः नि का सि दि हें, ताक़ूं आस्रव ऐसा कहिये, तैसें इहां भी योगद्वारकरि आत्माकै कर्म आवै है, तातें योगही आस्रव है । ऐसा नामके पान योग्य है । इहां ऐसा भी दृष्टांत जानना- जैसें ओला वस्त्र चौगिरदतें आई रजकूं ग्रहण करें है तथा लोहका पिंड રઇષ अ ६ 🖉 अग्निकरि तपाये जलकूं खैंचै है, तैसैं कपायनिकरि सहित जीव योगद्वारकरि आये कर्मकूं सर्व अपने प्रदेशनिकरि ग्रहण करे है ॥ आत्माके प्रदेशानिका चलना सो योग है । सो निमित्तके भेदतें तीनिप्रकार भेद कीजिये है, काययोग, वचन-योग, मनोयोग । तहां आत्माके वीर्यातरायकर्मका क्षयोपशम होतें औदारिक आदि सात काय तिनकी वर्गणामें एक कायवर्गणाका अवलंबनकी अपेक्षातें भया जो आत्मप्रदेशनिका चलना, सो काययोग है । वहुरि शरीर नामा नामकर्मके हृदयकरि किया जो वचनवर्गणा ताका अवलंबनके होतें, बहुरि वीर्यांतरायकर्म तथा श्रुत अक्षर आदि ज्ञानावरणकर्मका क्षयोपशमकरि किया जो अभ्यंतर वचनकी लब्धि कहिये बोलनेकी शक्ति ताकी संनिधि होतें, वचनपरिणामके सन्मुख भया जो आत्मा ताके प्रदेशनिका चलना, सो वचनयोग है। बहुरि अभ्यंतर तौ नोइन्द्रियावरण नामा ज्ञानावरणकर्म अर अंतरायकर्मके क्षयोपशमरूप लब्धि ताका निकट होतें, अर बाह्य मनोवर्गणाका अवलंबन होतें मनःपरिणामके सन्मुख जो आत्मा ताकें प्रदेशनिका चलना, सो मनोयोग है ॥ आगें पूछें हैं, जो, कर्म पुण्यपापभेदकरि दोयप्रकार है, तिसका आस्नवका कारण योग है सो अविशेषकरिही है, कि कुछ विशेप है ? ऐसें पूछे सूत्र कहे हैं---॥ शुभः पुण्यस्याशुभः पापस्य ॥ ३ ॥

टीका

याका अर्थ-- ग़ुभयोग तौ पुण्यका आश्रव करे है । अग़ुभयोग पापका आश्रव करे है । तहां ग़ुभयोग कहा ? अशुभयोग कहा १ सो कहिये हैं । प्राणनिका घात अदत्तका ग्रहण मैथुनसेवन इत्यादिक तौ अशुभका योग है । झूट बोलना कठोरवचन कहना ऐसैं असत्यवचन आदि अशुभ वचनयोग है। परका घातका चिंतवन करना, ईर्षा राखनी, [ अदेखसाभाव करना इत्यादि अशुभमनोयोग है । यातैं उऌटा शुभयोग है । तहां अहिंसा अस्तेय ब्रह्मचर्यादिक शुभ-काययोग है । सत्यवचन हितमित भाषण आदि शुभवचनयोग है । अरहंतआदिविपैं भक्ति स्तवविषैं रुचि शास्त्रआदि-विषैं विनय आदि प्रवृत्ति ए शुभमनोयोग हैं ॥ इहां प्रश्न, जो, योगके शुभ अशुभ परिणाम क्रैसैं ? ताका उत्तर, जो, शुभपरिणामकरि निपज्या योग सो तौ शुभ है । बहुरि जो अशुभपरिणामकरि निपज्या सो अशुभयोग है । बहुरि शुभअशुभकर्मके कारणपणातें शुभअशुभयोग नाहीं

व च-

नि का

पान

રષ્ઠદ

हैं। सो ऐसा होय तौ शुभयोगही न ठहरै। जातें शुभयोगतें ज्ञानावरणादि घातियाकर्म पापरूप हैं, तिनका भी आश्रव होय है। तातें पापका कारण शुभयोग नाहीं ठहरै। तहां जो कर्म आत्माकूं पवित्र करै, अथवा याकारे आत्मा पवित्र होय ऐसैं पुण्य कहिये। सो सातावेदनीय आदिक हैं। बहुारे आत्मानें शुभतें पाति कहिये राखे शुभरूप न होने दे सो पाप है। सो असातावेदनीय आदिक हैं॥

आगें पूछे है, जो, यहू आश्रव सर्व संसारी जीवनिके समानफलका कारण है, कि कछ विशेष है १ ऐसें पूछें सूत्र कहे हें---

## ॥ सकषायाकषाषयोः साम्परायिकेर्यापथयोः ॥ ४ ॥

याका अर्थ--- कपायसहित जीवकै तौ सांपरायिक आश्रव होय है । बहुारे कषायरहित जीवकै, ईर्यापथ आश्रव होय है । इहां स्वामीके मेदतें आश्रवविपैं भेद है । तहां स्वामी दोय हैं, सकपायी जीव अकपायी जीव । तहां कपाय जे कोधादिक ते कपायसारिखे हैं । जैसँ फिटकडी लोध आदि कपायले द्रज्य होय हैं, ते वस्रके रंग लगनेक्रूं कारण हैं; तैसें ए क्रोधादिक मी आत्माके कर्म लेपके कारण हैं । तातें इनक्रूं भी कपाय कहिये हैं । ऐसें कपायनिकरि सहित होय ताक्रूं सकपार्या कहिये । वहुरि कपायरहित होय सो अकपायी है । वहुरि संपराय नाम संसारका है, सो जाका संसार प्रयोजन है ऐसा जो कर्म ताक्रूं सांपरायिक कर्म कहिये । वहुरि ईर्याभाव योगनिकी गतिका है तिसहीकारे कर्म आवै, ताक्रूं ईर्यापयकर्म कहिये । इनका यथासंख्य संवंध करना । तहां सकपार्यी मिथ्यादटीक्रूं आदि देकरि जीव हें, तिनकै तौ सांपरायकर्मका आश्रव होय है । वहुरि कपायरहित जीव हैं, जो, उपशांतकपायक्रुं आदि देकरि तिनकें ईर्यापथकर्मका आश्रव होय है ॥ इहां भावार्थ ऐसा, जो, सकपायी जीवकें तौ कर्मकी स्थिति अनुभाग पडै हे । वहुरि अक्षायी जीवकें स्थिति अनुभाग नाहीं । एकसमय मात्र आश्रव होय, तिसही समय झडि जाय है ॥

सर्वार्थ सि दि टी का

**म.** ६

॥ इन्द्रियकषायाव्रतक्रियाः पंचचतुःपंचपंचविंशतिसंख्याः पूर्वस्य भेदाः ॥ ५ ॥ याका अर्थ--- पहलें कह्या जो सांपरायिक आश्रव ताके मेद - इंद्रिय पांच, कपाय च्यारि, अव्रत पांच, क्रिया पचीस ए गुणताळीस भेद है । इहां इंद्रिय आदिनिकें पंच आदिकी संख्याकारी यथासंख्य जानना । इंद्रिय पांच, कपाय च्यारि, अत्रत पांच क्रिया पचीस ऐसैं । तहां पंच इन्द्रिय तौ पहले कही थी सोही । बहुरि कषाय कोध आदिक । वहुरि पांच अव्रत हिंसा आदिक आगें कहसी । बहुरि किया पचीस कहिये हैं । तहां जो चैत्य गुरु प्रवचननिकी पूजा करना इत्यादिक जो सम्यक्त्वकी बधावनेहारी किया होय सो सम्यक्त्वक्रिया है ॥१॥ अन्य देवताका स्तवनआदिरूप मिथ्यात्वकी कारण प्रवृत्ति सो मिथ्यात्वक्रिया है ॥ २ ॥ कायआदिकारे गमनागमन आदिका प्रवर्तन, सो प्रयोगकिया है ॥ २ ॥ संयमी पुरुपकें असंयमकें सन्मुखपणा, सो समादानकिया है ॥ ४ ॥ ईर्यापथगमन करना, सो ईर्यापथकिया है ॥ ५ ॥ ऐसैं पांच ए किया भई ॥ बहुरि क्रोधके वशतैं परकूं दोष लगावनेकी प्रवृत्ति दुष्टस्वभावता, सो प्रादोपिकी किया है ॥ १ ॥ दुष्टपनाके कार्य चोरी आदिका उद्यम करना, सो कायिकी क्रिया ॥ २ ॥ हिंसाके उपकरण शस्त्रादिकका ग्रहण, सो अधिकरणिकी क्रिया है ॥ ३ ॥ जातें आपकूं परकूं दुःख उपजै ऐसा प्रवर्तन, सो पारितापिकी किया है ॥ ४ ॥ आयु इन्द्रिय वळ उछवास निःश्वास जे प्राण तिनका वियोग करना, सो प्राणातिपातिनी किया है ॥ ५ ॥ ऐसैं ए पांच क्रिया ॥ बहुरि प्रमादि पुरुपकें रागभावका आद्रिंतपणातें रमणीकरूप देखनेका अभिप्राय सो दर्शनकिया है ॥ १ ॥ प्रमादके वशतैं स्पर्शनयोग्य वस्तुकेविपैं रागपरिणामतैं प्रवृत्ति, सो स्पर्शनक्रिया है ॥ २ ॥ विषयके अपूर्व नवे नवे कारण आधार उपजावना, सो प्रात्ययिकी किया है ॥ ३ ॥ जहां स्त्री पुरुष पशु बैठते प्रवर्तते होय तिस क्षेत्रमें मलमूत्र क्षेपणा, सो समंतानुपातक्रिया है ॥ ४ ॥ विनाझाड्या विनामर्दली पृथिवीउपरि काय आदिका निक्षेपण करना, सो अनाभोगक्रिया है ॥ ५ ॥ ऐसैं ए पांच क्रिया ॥ बहुरि परके करने योग्य किया आप करें सो स्वहस्तकिया ॥ १ ॥ पापका जाकारी आदानग्रहण हौंय इत्यादिक

सवार्थ-

सिन्नि

री का

अ ६

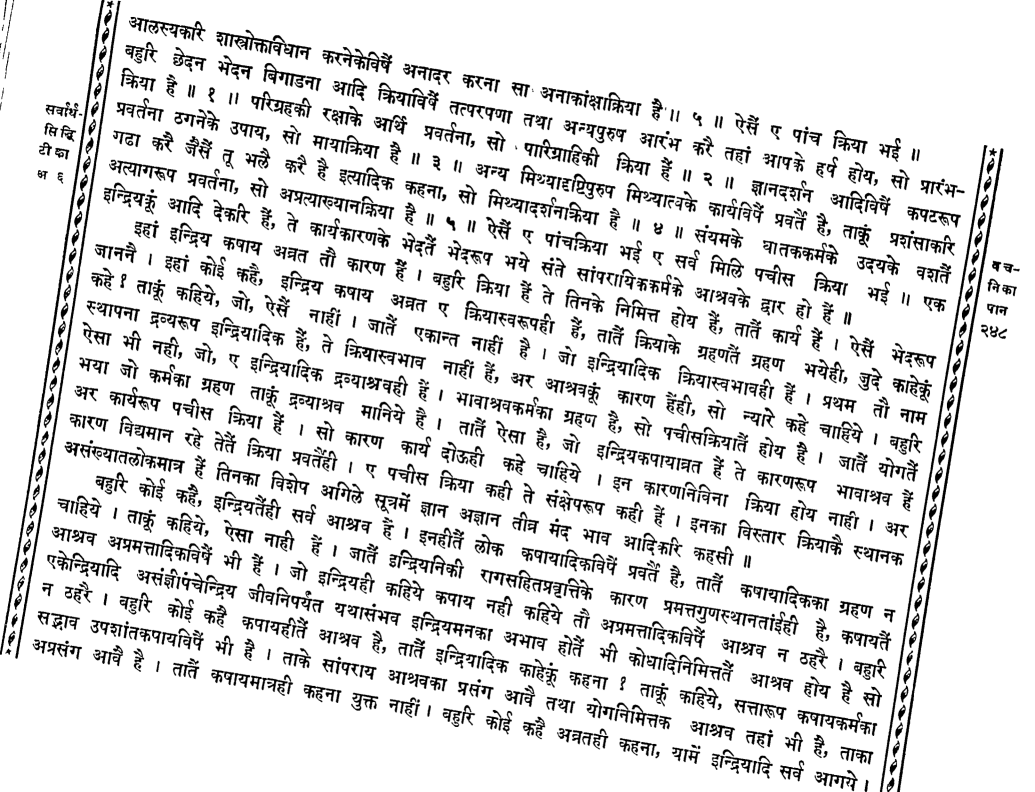
व च-

नि का

पान

રઇ૭

प्रवृत्तिका विशेषका भल्ला जानना, सो निसर्गक्रिया है ॥ २ ॥ परका आचऱ्या जो सावद्य कहिये पापसहितकार्य आदिकका प्रगट करना, सो विदारण क्रिया ॥ ३ ॥ जैसैं अरहंतकी आज्ञा है, तैसैं आवश्यक आदिकी प्रवृत्ति चारित्रमोहके उदयतैं आपसू कारे न जाय ताका अन्यथा प्ररूपण करें सो आज्ञाव्यापादिकी क्रिया है ॥ ४ ॥ साग्र कहिये कपट तथा



परमपूग्य चारित्रचक्रवर्ती आचार्यवर्य थ्री १०८ शांतिसागर महाराजके आदेशसे श्री दिगंवर जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्थाकी तरफसे ज्ञानदानके लिये छपी हुई ------ श्रीवीतरागाय नमः झ्ल--व च--सवाये 🐗 ॥ ॐ नमः सिद्धेभ्यः ॥ 🕗 प्रिंथ प्रकाशन समिति, फलटण नि का वीर संवत् २४८१ मिति पान अथ तत्त्वार्थसूत्रकी सर्वार्थसिद्धिटीका वचनिका पंडित जयचंद्जी कृता રઇઇ दोहा- मोह राग रुष भाव ये, निश्चय आश्रय तीनि ॥ हति ष्यानी ज्ञानी भये, नमूं तिनहि गुणलीन ॥ १ ॥ ऐसैं मंगलाचरणके अर्थि नमस्कार कारी सर्वार्थसिद्धि नाम टीकाके अनुसार कहिये है । तहां पंचम अध्यायमें अजीवपदार्थका व्याख्यान किया । अब ताके अनंतर आस्रवपदार्थका व्याख्यान किया चाहिये । तातेँ तिस आस्रव-पदार्थकी प्रसिद्धिके अर्थि सूत्र कहें हैं---॥ कायवाङ्मनः कर्म योगः ॥ १ ॥ याका अर्थ- काय वचन मन इनका कर्म सो योग है। तहां काय आदि राब्दनिका अर्थ तौ पहले कह्या था, सोही जानना। बहुरि कर्मशब्दका अर्थ इहां किया है। जातें कर्म अरु कियामें इहां भेद नाहीं है। ऐसैं काय वचन मनकी किया है सो योग है । तहां ऐसा जाननां, जो, इहां भावार्थ ऐसा, जो, मनवचनकायके निमित्ततें आत्माके प्रदेशनिका चलना, सो योग है। वहुरि इहां वीर्यांतराय ज्ञानावरणका क्षयोपशमजनित लब्धिरूप शक्ति कही, सो इनका क्षय होतें भी कायवचनमनकी वर्गणाके निमित्ततें सयोग-केवली आत्माके प्रदेशानिका चलना है, तातें तहां भी योग जानना॥

टीका

ज. १

| *00 | जो, कालाणु एक है तौ अनंतपर्यायनिक्तूं वर्तनाका कारण है । तातें ताकेविपें अनंतपणाका उपचार कीजिये है । बहुरि<br>समय है सो उत्कृष्टपणें कालका अंश है । तिसके समूहविशेपक्तूं आवली इत्यादि जाननी ॥                                               | ***         |              |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--------------|
|     | आगैं, गुणपर्ययवद् द्रव्य है ऐसा कह्या, तहां गुण कहां १ ऐसैं पूठें सूत्र कहै हैं                                                                                                                                                             | 000         | <b>व</b> च - |
| 000 | ॥ द्रव्याश्रया निर्गुणा गुणाः ॥ ४१ ॥                                                                                                                                                                                                        | 0000        | नि का<br>पान |
| 000 | याका अर्थ— जिनका द्रव्य आश्रय है बहुरि जे आप अन्यगुणनिकारे रहित हैं, ते गुण हैं, इहां निर्गुण ऐसा<br>गुणनिका विशेपण है, सो कौन आर्थि है सो कहिये है । दोय आदि परमाणुनिका स्कंघ भी द्रव्यके आश्रय है । जातै                                  | 0<br>0<br>0 | રકર્         |
| 000 | परमाणुनितें भया है सो द्रव्याश्रया गुणा एताही कहिये तौ तिन स्कंधानिकै गुणपणां ठहरता । तातें निर्गुण कहनेतें<br>तिनके गुणका निषेध भया ते स्कंध भी गुणसहित हैं, तातें द्रव्यही हैं, गुण नाहीं हैं । बहुरि द्रव्याश्रया इसविशेष–               |             |              |
|     | णतैं पर्यायनिकैं गुणपणाका निपेध होय हैं । जातैं गुण हैं ते तौ द्रव्यतैं नित्य संबंधरूप हैं । पर्याय हैं ते क्रमतैं होय ।<br>सो कदाचित् होय विनशि जाय हैं । तातें जे नित्यही द्रव्यक्नं आश्रयकरि प्रवतैं ते गुण हैं । ऐसैं पर्याय हैं ते गुण | 600         |              |
|     | नाहीं हैं । तहां जीवके गुण अस्तित्व आदिक तौ साधारण । वहुरि ज्ञानादिक असाधारण । पुद्गळके अचेतनत्व आदि<br>साधारण । रूप आदिक असाधारण । बहुरि पर्याय जीवके घटका ज्ञान आदिक हैं । पुद्गळके घट कपाळ आदिक हैं ॥                                    | 9           |              |
|     | आगैं पूछे है बारबार परिणामशब्द कह्या ताका कहा अर्थ है ? ऐसैं पूछें उत्तरका सूत्र कहै हैं—                                                                                                                                                   | 000         |              |
|     | ॥ तद्भावः परिणामः ॥ ४२ ॥                                                                                                                                                                                                                    |             | 2            |
| 000 | याका अर्थद्रव्य जिस स्वरूप परिणमे, ताकूं जिनका भाव कहिये, ऐसा तद्भाव है, सो परिणाम है । इहां इस<br>सूत्रको कहनेका अन्यप्रयोजन कहै हैं । गुण हैं ते द्रव्यतें जुदे पदार्थ हैं, ऐसा अन्य कोईका मत है । सो स्याद्वादीनिकूं                     | 000         |              |
| 0   | अन्यमती कहै हैं । तुमारे यह मान्य है कि नाहीं ! ताक़ं आचार्य कहें हैं, जो, तुम मानूं जैसें तौ जुदा पदार्थ नाहीं<br>गानें हैं क्यांचिन संवासंस्त्यादि भेटकी अपेक्षाकरि द्वयतें गण भेदरूप भी मानें हैं. तथापि तिसतें प्रदेशनिकी अपेक्षा-      |             |              |

सर्वार्थ-

মি ব্বি

री का

अ ५

मान ह, कथाचत सज्ञासख्यााद भदका अपक्षाकार द्रव्यत गुण भदरूप भा मान ह, तथााप तिसत प्रदेशानका अपक्षा-कारि अभेद है । जातैं तिस द्रव्यहाके परिणाम हैं । तातैं जुदे नाहीं । ऐसें कहते पूछें हैं, जो, तुम परिणाम कह्या सो

1

ताकूं कहिये, अव्रत तौ भावमात्र, है, ताकी प्रदात्ति इन्द्रियादिकरूप है, सो कहे विना कैसें जानिये <sup>१</sup> तातें इन्द्रिय कषाय अव्रत क्रिया च्याऱ्यौंही कहना युक्त है ॥

आगें इहा कोई कहै है, जो, मन वचन काय योग हैं ते सर्व आत्माके कार्य हैं तातें सर्व संसारीजीवनिकै समान हैं। तातें बंधका फल भोगनेमें विशेष नाहीं है। ऐसा कहतें कहै हैं जो, यह ऐसें नाहीं हैं। जातें योग सर्वही जीवनिकैं पाईये हैं ॥ तौ तिन जीवनिके परिणाम अनंतमेद लिये हैं, सो ऐसा है सो कहिये हैं। ताका सूत्र---

पान २४९

व च-

नि का

# ॥ तीव्रमंदुज्ञाताज्ञात भावाधिकरणवीर्यविशेषेभ्यस्तद्विशेषः ॥ ६ ॥

याका अर्थ- तीव्रभाव मंदभाव ज्ञातभाव अज्ञातभाव अधिकरण वीर्य इनके विशेषतें तिस आश्रवका विशेष है। तहां बाह्य अभ्यंतरके कारणके वहातें उदयरूप भया जो उत्कट परिणाम सो तीव्र है। यातें विपरीति जो उत्कट नाहीं, सो मंद हैं। यहू प्राणी मैं मारू ऐसें जानि मारनेकी प्रवृत्ति करे, सो ज्ञात ऐसा कहिये। मदतें तथा प्रमादतें विना जाणिकरि प्रवृत्ति होय, सो अज्ञात है। जाविषें कार्य अधिककरि कीजिये, सो आंधेकरण है, याकूं आधार भी कहिये तथा द्रज्य कहिये। द्रज्यकी तिन शक्तिका विशेष, सो वीर्य है। भावशब्द प्रत्येक दीजिये। तब तीव्रभाव मंदभाव इत्यादि जानना।

इनके विशेपतें तिस आश्रवका विशेष है । जातें कारणके भेदतें कार्यविर्षे भी भेद होय है ऐसें जानना ॥ इहां भावार्थ ऐसा, जो, कोध आदिके अतिबंधनेतें तीव्रभाव होय है, तिन कपायनिके मंद उदयतें मंदभाव हो है । बहुरि या प्राणीक्रूं मैं मारूं ऐसा परिणाम भी न होय अर प्राणी माऱ्या जाय ताहि जाणे जो यह माऱ्या गया तथा आप जाणिकरि मारे सो ज्ञातभाव है । बहुरि मदिरादिकके निमित्ततें इन्द्रियनिका असावधान होना, सो मद तथा असावधानीतें प्रवर्तना प्रमाद है । इनके वशतें विना जाणें प्रवृत्ति करना, सो अज्ञातभाव है । पुरुषका प्रयोजन जाके आधार होय सो वस्तु द्रव्य अधिकरण है । द्रव्यकी शक्ति सो वीर्य है । बहुरि कपायनिके स्थानक असंख्यातलेकप्रमाण है । तातें जीवनिके भाव, बहुत हैं । तातें तिनका अभावमें विशेष जानना । बहुरि अनुभागके भेइतें आश्रवनिविर्षे भी भेदसिद्धि होय है । इसहीतें जीवनिकै शरीरादिकका अनंतपणा सिद्ध है । ऐसा भावार्थ जानना ॥

आगैं पूछे है, जो, अधिकरण कह्या ताका स्वरूप जान्या नाहीं। सो कही । ऐसै पूछें तिस अधिकरणके भेदके प्रतिपादनके द्वारकारे ताका स्वरूपका निर्णयके अधि सूत्र कहे हैं—

सर्वार्थ-सि ज्जि टी का

अन् ६

#### ॥ अधिकरणं जीवाजीवाः ॥ ७॥

.

याका अर्थ— आश्रवका अधिकरण जीवद्रव्य अजीवद्रव्य ऐसैं दोयभेद लिये है । तहां जीव अजीवका लक्षण पहलें कह्या तेही हैं । इहां अधिकरणविशेष जनावनेकूं फेरि नाम कहे हैं । सो अधिकरण हिंसाआदिका उपकरणपणां है । इहां कोई कहै, जीव अजीव मूलपदार्थ दोयही हैं । तातें सूत्रमें द्विवचन चाहिये । ताकूं कहिये, ऐसैं नाहीं है । इहां अधिकरणसामान्य नाहीं है । जीव अजीवके पर्याय अधिकरण हैं । तातें जिसतिस पर्यायसहित द्रव्य बहुतप्रकार हैं । तातें बहुवचन है । सो यह अधिकरण आश्रवका है ऐसा संबंध अर्थके वशतें सूत्रमें कारण ॥ आगें जीवाधिकरणके भेद जाननेके अर्थि सूत्र कहे हैं—

ਰ ਚੱ--

नि का

पान २५०

## ॥ आद्यं संरम्भसमारम्भारम्भयोगकृतकारितानुमतकषायविशेषैस्त्रिस्त्रिश्चिश्वतुश्चेकशः ॥ ८ ॥

याका अर्थ-- आदिका जीवाधिकरण है, सो संरंभ समारंभ आरंभ ए तीनि बहुरि मन वचन काय योग तीनि, क्रत कारित अनुमोदना ए तीनि, क्रोध मान माया लोभ कषाय च्यारि ए एक एकप्रति देना ऐसा परस्पर गुणे एकसौ आठ भेदरूप है । तहां प्रमादी जीवकै हिंसाआदिकेविर्धे प्रयत्न कहिये उद्यमरूपपरिणाम सो संरंभ है । बहुरि हिंसाके कारणका अभ्यास करना सामग्री मिळावणी सो समारंभ है । प्रक्रम कहिये आरंभ करणा सो आरंभ है । ऐसैं ए तीनि भये । बहुरि योगपूर्वें कहेही । मन वचन काय भेद लिये तीनि । बहुरि कृत कहिये आप स्वाधीन होय करें सो, कारित कहिये परकने करावै सो, अनुमत कहिये पैला करें, ताकूं आप मन वचन कायकारे भला जाने ऐसें तीनि । बहुरि कोध मान माया लोभ ए च्यारि कषाय इनका लक्षण पूर्वें कह्या सोही ऐसैं । विशेषशब्द इन सर्वंनिकैं संबंध करणा । संरंभविशेष समारंभविशेष इत्यादि । जाकरि अर्थक्रं अन्य अर्थ लेकरि जुदा कीजिये सो विशेषशब्दका अर्थ है। ऐसें आदिका जीवाधिकरण है, सो एते विशेषनिकरि भेदरूप कीजिये है। बहुरि त्रिआदि च्यारि शब्द हैं, ते सुचप्रत्य-यान्त हैं, ते यथानुक्रम संबंधकरि छेने । संरंभादि तीनि, योग तीनि, कृत आदि तीनि, कपाय च्यारि इन गणतीकी रीति सुच्प्रत्ययकरि जाणिये हैं । बहुरि एकशः शब्दकरि वीप्स्या कही है । एक एकप्रती तीनि आदि भेद प्राप्त करने, सोही कहिये हैं । क्रोधकृतकायसंरंभ, मानकृतकायसंरंभ मायाकृतकायसंरंभ, लोभकृतकायसंरंभ, क्रोधकारितकायसंरंभ, मानकारितकाय-संरंभ, मायाकारितकायसंरंभ, लोभकारितकायसंरंभ, क्रोधानुमतकायसंरंभ, मानानुमतकायसंरंभ, मायानुमतकायसंरंभ लोभानुमत-

सर्वार्थ सि द्धि टीका

भ. ६

कायसंरंभ । ऐसें वारह कायसंरंभ भये । ऐसें वचनयोग मनोयोगविषें बारहबारह प्रकार संरंभ होय । ते भेळे किये छत्तीस होय । तैसेंही छत्तीस समारंभ होय । तथा तैसेंही आरंभ होय । सर्व जोडि जीवाधिकरण एकसोआठ होय हैं । वहुारे सूत्रमें चशब्द है सो अनंतानुवंधी अप्रत्याख्यानावरण प्रत्याख्यानावरण संज्वलन जे कपायके भेद च्यारि तिनकारे च्यारिसैं वत्तीस भेद होय हैं । ऐसैं असंख्यातभेदके समुच्चयके अर्थि हैं ॥ आगें दूसरा अजीवाधिकरणके भेद जाननेके आर्थ सूत्र कहै हैं-

व च-

नि का

पान

248

सर्वार्थ

सि दि

टी का

ज. ६

# ॥ निर्वर्तनानिक्षेपसंयोगनिसर्गा द्विचतुर्द्वित्रिभेदाः परम् ॥ ९॥

याका अर्थ- निर्वर्तना निक्षेप संयोग निसर्ग ये च्यारि । तहां निर्वर्तनाके मेद दोय, निक्षेपके च्यारि मेद, सयो-गके दोय मेद, निसर्गके तीनि मेद । ए अजीवाधिकरण हैं, ते सरंमादिकर्ते परं कहिये अन्य हैं । तहां जो निपजाईये सो निर्वर्तना है । बहुरि जो निक्षेपणा करिये धरिये सो निक्षेप है । बहुरि जो संयोजन करिये मिळाईये सो संयोग है । बहुरि जो निसर्जन करिये प्रवर्ताईए सो निसर्ग है । इनका दोय आदि संख्यातैं अनुक्रमतैं संबंध करिये । निर्वर्त-नाके दोय मेद, निक्षेपके च्यारि मेद, संयोगके दोय मेद, निसर्गके तीनि मेद ए अजीवाधिकरणके मेद हैं । इहां सूत्रमें परवचन है, ताका अन्य ऐसा अर्थ लेणा । ए संरंमादिक जीवाधिकरण कहे तिनतैं अन्य हैं । जो ऐसा न लीजिये तौ निर्वर्तना आदि जीवहीके परिणाम हैं । तातैं जीवाधिकरणही ठहरै । तहां निर्वर्तना अधिकरण दोय प्रकार है । मूल्युणनिर्वर्तना उत्तरगुण निर्वर्तना । तहां मूल पांचप्रकार, झरीर वचन मन उच्छ्वास निःश्वास ऐसैं इनका निप-जावना । बहुरि उत्तर काष्ठ पुस्त चित्रकर्म इत्यादि इनका निपजावना ॥

वहुरि निक्षेप च्यारिप्रकार । तहां अप्रत्यवेक्षितनिक्षेपाधिकरण कहिये विना देख्या वस्तु निक्षेपणा स्थापना । दुःप्रमृष्ट-निक्षेपाधिकरण कहिये पृथ्वीआदिक बुरीतरह हैंबुहारे मर्दन किये वस्तु घरना । सहसानिक्षेपाधिकरण काहिये शीघ्र वस्तु घरना पटकि देणां । अनाभोगनिक्षेपाधिकरण कहिये वस्तु जहां घरी चाहिये तहां न घरणां जैसैं तैसैं, हरेक जायगा घरणां । बहुरि संयोग दोयप्रकार । तहां भुक्तपानसंयोगाधिकरण कहिये भोजनपानका मिळावणां । उपकरणसंयोगाधि-करण कहिये जिन वस्तुनिर्तै कार्य किया चाहिये तिन उपकरणनिका संयोग करणां मिळावणां । बहुरि निसर्ग तीनिप्रकार तहां कायनिसर्गाधिकरण कहिये कायका प्रवर्तन करना । वाग्निसर्गाधिकरण कहिये वचनका प्रवर्तन करना । मनो-निसर्गाधिकरण काहिये मनका प्रवर्तन करना । इहां भावार्थ ऐसा जानना, जो, जीव अजीव द्रव्य हैं तिनकैं आश्रय आधारकरि

#### ॥ अधिकरणं जीवाजीवाः ॥ ७॥

याका अर्थ— आश्रवका अधिकरण जीवद्रव्य अजीवद्रव्य ऐसें दोयभेद लिये है । तहां जीव अजीवका लक्षण पहलें कह्या तेही हैं । इहां अधिकरणविशेष जनावनेकूं फेरि नाम कहे हैं । सो अधिकरण हिंसाआदिका उपकरणपणा है । इहां कोई कहै, जीव अजीव मूलपदार्थ दोयही हैं । तातें सूत्रमें द्विवचन चाहिये । ताकूं कहिये, ऐसें नाहीं है । इहां अधिकरणसामान्य नाहीं है । जीव अजीवके पर्याय अधिकरण हैं । तातें जिसतिस पर्यायसहित द्रव्य बहुतप्रकार हैं । तातें बहुवचन है । सो यह अधिकरण आश्रवका है ऐसा संबंध अर्थके वशतें सूत्रमें कारण ॥ आगें जीवाधिकरणके भेद जाननेके अर्थि सूत्र कहै हैं—

ত শ্ব'--

नि का

पान

240

# ॥ आद्यं संरम्भसमारम्भारम्भयोगकृतकारितानुमतकषायविशेषेस्त्रिस्त्रिश्चित्रश्चेकशः ॥ ८ ॥

याका अर्थ-- आदिका जीवाधिकरण है, सो संरंभ समारभ आरंभ ए तीनि वहुरि मन वचन काय योग तीनि, क्रत कारित अनुमोदना ए तीनि, क्रोध मान माया लोभ कषाय च्यारि ए एक एकप्रति देना ऐसा परस्पर गुणे एकसौ आठ भेदरूप है । तहां प्रमादी जीवकै हिंसाआदिकेविर्धे प्रयत्न कहिये उद्यमरूपपरिणाम सो संरंभ है । बहुरि हिंसाके कारणका अभ्यास करना सामग्री मिळावणी सो समारंभ है । प्रक्रम कहिये आरंभ करणा सो आरंभ है । ऐसैं ए तीनि भये । बहुरि योगपूर्वे कहेही । मन वचन काय भेद लिये तीनि । बहुरि कृत कहिये आप स्वाधीन होय करै सो, कारित कहिये परकने करावै सो, अनुमत कहिये पैला करें, ताकूं आप मन वचन कायकारे भला जाने ऐसें तीनि । बहुरि कोध मान माया लोभ ए च्यारि कपाय इनका लक्षण पूर्वें कह्या सोही ऐसैं । विशेषशब्द इन सर्वनिकैं संबंध करणा । संरंभविशेष समारंभविशेप इत्यादि । जाकरि अर्थक्रं अन्य अर्थ छेकरि जुदा कीजिये सो विशेषशब्दका अर्थ है। ऐसें आदिका जीवाधिकरण है, सो एते विशेषनिकरि भेदरूप कीजिये है। वहुरि त्रिआदि च्यारि शब्द हैं, ते सुचप्रत्य-यान्त हैं, ते यथानुकम संबंधकरि छेने । संरंभादि तीनि, योग तीनि, कृत आदि तीनि, कपाय च्यारि इन गणतीकी रीति सुच्प्रत्ययकारी जाणिये है । बहुरि एकशः शब्दकरि वीप्स्या कही है । एक एकप्रती तीनि आदि भेद प्राप्त करने, सोही कहिये हैं। क्रोधकृतकायसंरंभ, मानकृतकायसंरंभ मायाकृतकायसंरंभ, लोभकृतकायसंरंभ, क्रोधकारितकायसंरंभ, मानकारितकाय-संरंभ, मायाकारितकायसंरंभ, लोभकारितकायसंरंभ, क्रोधानुमतकायसंरंभ, मानानुमतकायसंरंभ, मायानुमतकायसंरंभ लोभानुमत-

सर्वार्थ-सि दि टीका

भ. ६

कायसंरंभ । ऐसैं बारह कायसंरंभ भये । ऐसैं वचनयोग मनोयोगविषें बारहबारह प्रकार संरंभ होय । ते भेळे किये छत्तीस होय । तैसैंही छत्तीस समारंभ होय । तथा तैसैंही आरंभ होय । सर्व जोडि जीवाधिकरण एकसोआठ होय हैं । बहुारे सूत्रमें चशब्द है सो अनंतानुबंधी अप्रत्याख्यानावरण प्रत्याख्यानावरण संज्वळन जे कषायके भेद च्यारि तिनकारे च्यारिसैं बत्तीस भेद होय हैं । ऐसैं असंख्यातभेदके समुच्चयके अर्थि हैं ॥ आगें दूसरा अजीवाधिकरणके भेद जाननेके आर्थ सूत्र कहै हैं-

सर्वार्थ-

सि दि

री का

झ. ६

**व च-**-नि का

पान

રધર

॥ निर्वर्तनानिक्षेपसंयोगनिसर्गा द्विचतुर्द्वित्रिभेदाः परम् ॥ ९ ॥

याका अर्थ — निर्वर्तना निक्षेप संयोग निसर्ग ये च्यारि । तहां निर्वर्तनाके भेद दोय, निक्षेपके च्यारि भेद, संयो-गके दोय भेद, निसर्गके तीनि भेद । ए अजीवाधिकरण हैं, ते संरंभादिकर्ते परं कहिये अन्य हैं । तहां जो निपजाईये गके दोय भेद, निर्स्तर्गके तीनि भेद । ए अजीवाधिकरण हैं, ते संरंभादिकर्ते परं कहिये अन्य हैं । तहां जो निपजाईये सो निर्वर्तना है । बहुरि जो निक्षेपणा करिये धरिये सो निक्षेप है । बहुरि जो संयोजन करिये मिळाईये सो संयोग सो निर्वर्तना है । बहुरि जो निक्षेपणा करिये धरिये सो निक्षेप है । बहुरि जो संयोजन करिये मिळाईये सो संयोग है । बहुरि जो निर्सर्जन करिये प्रवर्ताईए सो निसर्ग है । इनका दोय आदि संख्यातें अनुक्रमतें संबंध करिये । निर्वर्त-है । बहुरि जो निर्सर्जन करिये प्रवर्ताईए सो निसर्ग है । इनका दोय आदि संख्यातें अनुक्रमतें संबंध करिये । निर्वर्त-नाके दोय भेद, निक्षेपके च्यारि भेद, संयोगके दोय भेद, निसर्गके तीनि भेद ए अजीवाधिकरणके भेद हैं । इहां नाके दोय भेद, निक्षेपके च्यारि भेद, संयोगके दोय भेद, निसर्गके तीनि भेद ए अजीवाधिकरणके भेद हैं । इहां सूत्रमें परवचन है, ताका अन्य ऐसा अर्थ ळेणा । ए संरंभादिक जीवाधिकरण कहे तिनतें अन्य हैं । जो ऐसा न लीजिये तौ निर्वर्तना आदि जीवहीके परिणाम हें । तातें जीवाधिकरणही ठहरे । तहां निर्वर्तना अधिकरण दोय प्रकार है । मूळगुणनिर्वर्तना उत्तरगुण निर्वर्तना । तहां मूळ पांचप्रकार, शरीर वचन मन उच्छवास निःश्वास ऐसें इनका निप-जावना । बहुरि उत्तर काष्ठ पुस्त चित्रकर्म इत्यादि इनका निपजावना ॥

बहुरि निक्षेप च्यारिप्रकार । तहां अप्रत्यवेक्षितनिक्षेपाधिकरण कहिये विना देख्या वस्तु निक्षेपणा स्थापना । दुःप्रमृष्ट-निक्षेपाधिकरण कहिये पृथ्वीआदिक बुरीतरह <sup>हू</sup>बुहारे मर्दन किये वस्तु धरना । सहसानिक्षेपाधिकरण कहिये शीघ्र वस्तु घरना पटकि देणां । अनाभोगनिक्षेपाधिकरण कहिये वस्तु जहां धरी चाहिये तहां न धरणां जैसैं तैसें, हरेक जायगा घरणां । बहुार्र संयोग दोयप्रकार । तहां भुक्तपानसंयोगाधिकरण कहिये भोजनपानका मिठावणां । उपकरणसंयोगाधि-घरणां । बहुार्र संयोग दोयप्रकार । तहां भुक्तपानसंयोगाधिकरण कहिये भोजनपानका मिठावणां । उपकरणसंयोगाधि-करण कहिये जिन वस्तुनितैं कार्य किया चाहिये तिन उपकरणनिका संयोग करणां मिठावनां । बहुरि निसर्ग तीनिप्रकार तहां कायनिसर्गाधिकरण कहिये कायका प्रवर्तन करना । वाग्त्सिर्गाधिकरण कहिये वचनका प्रवर्तन करना । मनो-तिहां कायनिसर्गाधिकरण कहिये कायका प्रवर्तन करना । वाग्त्सिर्गाधिकरण कहिये वचनका प्रवर्तन करना । मनो- कर्मका आश्रव होय है, तिनके भावनिके ए विशेष हैं । ऐसैं सामान्यकरि तौ आश्रवके भेद कहे ॥ ं अब कर्मनिके विशेषकारी आश्रवके भेद कहनेकूं वक्तव्य होतें आदिके झानावरण दर्शनावरण कर्म तिनके आश्रवके भेद जाननेकूं सूत्र कहैं हैं---

॥ तत्प्रदोषनिन्हवमात्सर्यान्तरायासादनोपघाता ज्ञानदर्शनावरणयोः ॥ १० ॥

व च-

नि का

पान

રપર

याका अर्थ-- तिस ज्ञानदर्शनके विर्षे प्रदोप निह्नव मात्सर्य अंतराय आसादन उपघात इनका करना, सो इन दोऊनिकै आवरणकर्मनिका आश्रव करे है। तहां मोक्षका कारण जो तत्वज्ञान ताका कोई पुरुष कथन प्रशंसा करता होय ताक्रूं कोई सराहे नाहीं तथा ताक्रूं सुणिकरि आप मौन राखे अंतरंगविर्षे वास्रूं अदेखसाभावकरि तथा ज्ञानक्रूं दोप ठगावनेके अभिप्रायकरि वाका साधक न रहे, ताके ऐसे परिणामक्रूं प्रदोप कहिये। बहुरि आपक्रूं जिसका ज्ञान होय अर कोई कारणकरि कहे जो नाहीं हैं, तथा मैं जानू नाहीं। जैसें काहूंनें पूछ्या जो हिंसातें कहा होय १ तहां आप जानें है जो हिंसातें पाप है, तहां कोई हिंसक पुरुष वैठ्या होय ताके भयतें तथा आपक्रूं जिसका ज्ञान होय आपके अन्य कछ कार्यका आरंभ होय इत्यादिक कारणनितें कहे, जो, मैं तौ जानूं नाहीं, तथा कहे हैं, हिंसामें पाप पाप नाहीं इत्यादिकरि अपने ज्ञानक्रूं छिपावै, ताक्रूं निह्नव कहिये बहुरि आप ज्ञाखिका ज्ञान मलेप्रकार पढ्या होय पैछेक्रूं शिखावनेयोग्य होय तो कोई कारणतें शिखावै नाहीं। ऐसैं विचारे, जो पैलेक्रूं होय जायगा तौ मेरी बरोबरी करेगा इत्यादि परिणामक्रूं मात्सर्य कहिये ॥

वहुरि ज्ञानका विच्छेद करे विघ्न पाँडे ताकूं अंतराय कहिये ॥ बहुरि परके तथा आपका प्रगट करने योग्य ज्ञान होय ताकूं वचनकरि तथा कायकरि बजै प्रगट करे नाहीं तथा परकूं कहे ज्ञानकूं प्रकाशै मति, इत्यादि कहे सो आसादना कहिये । बहुरि सराहने योग्य साचा ज्ञान होय ताकूं दूपण लगावै सो उपधात कहिये । इहां कोई कहै, दूपण लगावणा उपयात कह्या सो तौ आसादनाही भई ताकूं कहिये, जो छते ज्ञानकूं सदिज्ञानका विनय करना तथा प्रदान कहिये शिखावने आदि तथा ज्ञानके गुणानुवाद करना इत्यादि न करे सो तौ आसादना है । बहुरि साचे ज्ञानकूं कहे यहू ज्ञान ज्ञूटा है तथा ज्ञानही नाहीं ऐसें कहना तथा ज्ञानके नाशका आभिप्राय सो उपधात है । ऐसा भेद जानना । बहुरि सूत्रमें तत्शब्द है ताकारे ज्ञानदर्शन लेना ॥

इहां पूछे, जो, इहां ज्ञानदर्शनका प्रकरण नाहीं, विना कहे कैसें लेने ? ताकूं कहिये, इहां प्रश्नकी अपेक्षा है ।

सर्वार्थ सि द्वि टी का

भ, ६

शिष्यका प्रश्न जो ज्ञानदर्शनावरणकर्मका आश्रव कहा ? ऐसैं प्रश्नतैं ज्ञानदर्शन लेने । ऐसें कहनेतें ज्ञानदर्शनांवेषें तथा तिनके कारण जे गुरु पुस्तक आदि तिनविर्षे प्रदोषादिक करै ते लगाय लेने । जातैं गुरु आदि ज्ञानके कारण हैं, ते भी जानने । ऐसैं ए प्रदोषादिक ज्ञानदर्शनावरणकर्मके आश्रववके कारण हैं । यहां ऐसा जाननां, जो, एककारणकारि अनेक कार्य होय हैं, सो प्रदोषादिक ज्ञानकेविषें होय । तैसैंही दर्शनविपैं होय ऐसें समानै हैं ! तौ दोऊ कर्मका आश्रव-व च~ रूप कार्य न्यारा न्यारा करै हैं । अथवा विषयके भेदतें आश्रवका भी भेद है । तातें ज्ञानसंबंधी प्रदोषादिक ज्ञाना∽ नि का वरणकर्मका आश्रव करे है । दर्शनसंबंधी दर्शनावरणका आश्रव करे है ॥ રષર इहां एता और जाननां, जो, आचार्योपाध्यायतें तौ प्रतिकूल रहना, अकाल अध्ययन करना, श्रद्धान न करना, अभ्यासदिषें आऌस्य करना, अनादरतैं शास्त्रके अर्थकूं सुनना, तीर्थ कहिये मोक्षमार्ग ताका उपरोध कहिये रोकना-चलनैं न देना, बहुश्रुत होय गर्व करना, झूठा उपदेश करना, बहुश्रुतकी अवज्ञा करनी, परमतकी पक्ष करनेविषें पंडित-पणा करना, अपने मतकी पक्ष छोडणी, असंबद्धप्रठाप कहिये वृथा बकवाद करना, उत्सूत्रभापण, ज्ञानाभ्यास करे सो कुछ लौकिकप्रयोजन सधै तैसैं करै, शास्त्रको बेचे, प्राणीनिका घात करै इत्यादिक ज्ञानावरणकर्मके आश्रवकूं कारण हैं। बहुरि तैसैंही दर्शनविपें मात्सर्य कहिये पैलै देखें ताक़ूं दिखावै नहीं, तथा देखताके देखनेविपें अंतराय करे, बहुरि पैलाके नेत्र उपाडै, तथा परके इन्द्रियनिविषैं प्रतिकूलता कहिये बिगाड्या चाहैं, अपनी दृष्टि सुंदर होय बहुरि दीखता होय ताका गर्व, तथा नेत्रनिक्तं आयत ळंबे करने फाडिकारे देखना, तथा दिनविषें सोवना, तथा आलस्यरूप रहना, तथा नास्तिक-पक्षका ग्रहण करना, सम्यग्दष्टीक्तूं दूषण लगावना, कुतीर्थकी प्रशंसा करनी, प्राणीनिका घात करना, यतीश्वरनिक्तूं देखि ग्लानि करनी इत्यादि दर्शनावरणकर्मके आश्रवक्रं कारण हैं ॥ आगें, जैसें ज्ञानदर्शनावरणकर्मका आश्रवका विशेष कह्या, तैसेंही वेदनीयकर्मका कहे हैं, ताका सूत्र---॥ दुःखशोकतापाक्रन्दनवधपरिदेवनान्यात्मपरोभयस्थानान्यसद्वेद्यस्य ॥ ११ ॥ याका अर्थ- दुःख शोक ताप आक्रंदन वध परिदेवन एते आपके तथा परके तथा दोऊके करे करावे ते असाता-वेदनीयकर्मके आश्रवकूं कारण हैं । तहां पीडारूप परिणाम सो तौ दुःख है । अपना उपकारी इष्टवस्तुके संबंधका विच्छेद होतें खेदसहित निराशपरिणाम होय, सो शोक है । कोई निंघकार्य करनेतें अपना अपवाद होय तब मन मैळा होय तिसका पश्चात्ताप बहुत करना, सो ताप है । कोई निमित्ततैं परिताप भया तातैं विळापकरि अश्रुपातसहित प्रगट 🖞

पान

सर्वार्थ-

सि द्धि

री का

क ६

पुकारकरि रोवना, सो आक्रंदन है । आयु इन्द्रिय बल प्राणनिका वियोग करना, सो वध है । संक्लेशपरिणामकरि 🖗 ऐसा रोवना, जामें अपने तथा परके उपकार करावनेकी तथा करनेकी वांछा होय जाके सुणें पैळाकैं अनुकंपा करुणा उपजै, सो परिदेवन है ॥ इहां कोई कहै, जो, शोक आदि तो दुःखकेही विशेष हैं; तातें एक दुःखही ग्रहण करना । ताकूं कहिये, यह तौ सत्य है, दुःखमें सारेही आय जाय हैं तथापि केई विशेष कहनेकरि दुःखकी जातिका जनावना होय है । जैसें गऊ ऐसा कहतें ताके विशेप न जानिये ताके जनावनेकूं खाडी मूडी काली धौली इत्यादिक कहिये हैं, तैसें दुःखसंबंधी आश्रवके असंख्यातलोकप्रमाण भेद हैं, तातें दुःखही कहते विशेष न जानिये तव केईक विशेष कहनेकरि तिनका भेदका ज्ञान होय है। तातें विशेष कहै हैं। ते एते दुःखआदिक क्रोधादिक परिणामनितें आपविषें भी होय हैं। तथा परकै भी कीजिये है तथा आपके कारे पैळाके भी करे ऐसें दोऊविषें भी होय हैं ते सर्वही असातावेदनीयकर्मके आश्रवके कारण हैं ॥ इहां तर्क, जो, दुःखआदिक आपके तथा परके तथा दोऊके किये याके असातावेदनीयके आश्रवके कारण हैं, तौ केशनिका होंच करना, अनशन तप करना, आतापनादि योग करना ए दुःखके कारण हैं ते आप करें परके करावे सो कौन अर्थि है ? ताका समाधान, जो, यह दोष नाहीं है । जो अंतरंग कोधआदिकपरिणामके आवेशपूर्वक दुःखआदिक हैं, ते असातावेदनीयके आश्रवक्तूं निमित्त हैं ऐसा विशेषकरि कह्या है । जैसें कोई वैद्य परमकरुणाचित्तकरि निःशल्य हुवा यत्नतें संयमीपुरुपके गूमडाके चीरा दे है, सो वाके दुःखका कारण है, तौ तिस वैद्यके वाह्य दुःखके निमित्तमात्रतें पापबंध न होय है; तैसेंही संसारसंवंधी महादुःखतें विरक्त जो मुनि तिस दुःखको अभाव करनेके उपायविपें मन लगाया है, शास्त्रोक्तविधानकरि अनशनादिकविपें प्रवर्ते है तथा अन्यकूं प्रवर्त्तावे है, ताके संक्लेशपरिणामके अभावतें वाह्य दुःख-निसित्तपरता होतें भी पापवंध नाहीं होय है ॥ इहा उक्तं च दोय श्लोक हैं, तिनका अर्थ कहै हैं— जैसै रोगीका इलाज करतें वाके सुख होऊ तथा दुःख होऊ ते सुखदुःख तिस इलाजके कारण नाहीं देखिये है, रोग गमाव-नेका तौ इलाज सामान्य हैं; तैसैं संसारतैं छूटनेकूं मोक्षका साधनकेविषें सुख होऊ तथा दुःख होऊ ते दोऊही मोक्ष-साधन विषें कारण नाहीं हैं ॥

व च~

नि का

पान

રષષ્ઠ

भावार्थ-- जैसैं वैद्यका अभिप्राय रोगीकूं नीरोग करनेका है, तैसैं संसारदुःख मेटि मोक्ष प्राप्त होनेका अभिप्राय-वालेकै सुखदुःख होना प्रयॉन नाहीं । तातें तिनके दुःखके कारण होतें भी असाताका कारण नाहीं है । इहां दुःखके समानजातीय भाव अन्य भी उपलक्षणतें जानने । ते कौन सो कहिये हैं । अग्रुभप्रयोगकार्र परकूं पापविषें प्रेरणा,

सर्वार्थ-सि द्धि टीका

क्ष ६

परपरिवाद कहिये परका अपवाद करना, पैशुन्य कहिये परतें अदेखसाभावकरि खोटी कहना, चुगळी खाणी, परकी करुणा न करनी, परकै परिताप कहिये तीव्र पीडा उपजावनी, अंग उपांगका भेदन करना, मर्मकी ज्यायगां भेदन विदा-रण करना, परकूं ताडन करना, परकैं त्रास उपजावना, परका तिरस्कार करना, परकूं भुळसना दडावना, परका अंग छोळना, काटना, श्वासनिरोध करना, वांधना, रोकना, मसळना, परकूं वसमैं राखना, स्वच्छंद रहने न देना, परकूं वाहना, वोझ आदि दे चळावना, परकूं शरीरकूं घसना, रगडना, परकी निंदा करणी, अपनी प्रशंसा करनी, संक्लेश उपजावना, वहु आरंभ करना, बहुपरिग्रह चाहना, परका प्राण हरणा, क्रूरस्वभाव राखणा, पापकर्मकी आजीविका करनी, अनर्थदंड विनाप्रयोजन पाप करना, आहारादिमें विप मिळावना, पांसी वागुरा जाल पींजरा मंत्र आदि जीवनिके घातका उपाय करना, शस्त्रनिका अभ्यास करना, पापमिश्रभाव राखना, पापी जीवनिसूं मित्रता राखनी, तथा तिनकी चाकरी करनी, तिनतैं संभापण देने लेनेका व्यवहार करना, ए सर्वही असातावेदनीयके आश्रवक्तं कारण हैं ॥ आगैं, असातावेदनीयके आश्रवके कारण तौ कहे, बहुरि सातावेदनीयके आश्रवक्ता कारण कहा है ऐसैं पूछैं सुत्र कहै हैं ---

व च–

नि का

पान

244

l¥

सर्वार्थ-

सि दि

टी का

भ ६

Ø

8

Q

॥ भूतव्रत्यनुकम्पादानसरागसंयमादियोगः क्षान्तिः शौचमिति सद्वेद्यस्य ॥ १२ ॥

याका अर्थ- भूत कहिये प्राणी अर व्रतवान् इनविपैं तौ अनुकंपा, बहुरि दान देना, सरागसंयम आदिक इनका योग कहिये समाधि भल्ठेप्रकार चित्तका समाधानकरि इनमें लगावणा चिंतवना, वहुरि क्षमा शौच बहुरि इतिशब्दतें अर-हंतपूजादिक ए सर्व सातावेदनीयके आश्रवके कारण हैं । तहां कर्मके उदयके वशतें गतिगतिविषें वर्तता जो भूत कहिये प्राणिमात्र लेणे । बहुरि आहिंसादिकव्रत जिनके होय ते व्रती कहिये, ते घरके त्यागी तौ मुनि बहुरि घरहीमें अणुव्रत पालें ते श्रावक । बहुरि जो परके उपकारविर्षे आद्रिंतचित्त पैलाकी पीडाकूं अपनेविषें भई ऐसैं साननेवाले पुरुषके करुणा-भाव होय, सो अनुकंपा कहिये । जो प्राणिमात्रविर्षे तथा व्रतीनिविर्पे अनुकंपा होय सो भूतव्रत्तनुकंपा कहिये । बहुरि परके उपकारकी बुद्धिकरि अपना धनादिक देना सो दान है । बहुरि संसारके कारण जे द्रव्यभावकर्म तिनके अभाव करनेविर्षे उद्यमी अर जिनके चित्तमें संसारके कारणकी निद्यत्ति करनेका राग ते सराग कहिये, बहुरि प्राणी तथा इन्द्रियनिविर्षे अज्ञुभप्रवृत्तीका त्याग सो संयम कहिये, सो पूर्वेक्तसरागिनिका सयम सो सरागसंयम कहिये । अथवा रागसहित संयम सो सरागसंयम हे ॥

इहां आदिशब्दकरि संयमासंयम अकामनिर्जरा बाळतप छेणे । बहुरि योग कहिये समाधी सम्यक् चित्त छगावणा । 🤅 भावार्थ- प्राणीमात्र तथा व्रतीनिविषें तौ करुणाभाव बहुरि दान बहुरि सरागसंयमादिक इनकेविषें तौ चित्त राखणा । बहुरि क्रोधादिपरिणामका अभाव सो क्षान्ति कहिये क्षमा है । बहुरि लोभके प्रकार जीवनेका लोभ, नीरोग रहनेका लोभ, इन्द्रिय बणी रहनेका लोभ, उपकरणवस्तुका लोभ ए हैं, तथा अपना द्रव्य न देना, परका द्रव्य **ळेणा, चोरि भी ळेणा, पैळाकी धरी वस्तूक़ूं** छिपावना इत्यादि अनेक प्रकार हैं, तिनका न करना सो शौच है ॥ बहुरि इतिशब्द इहां प्रकार अर्थमें है, ताकरि अरहंतकी पूजा करवाविषें तत्परपणा तथा बाल वृद्ध तपस्वी मुनिनिका वैयावृत्य करना इत्यादिक ळेणा । इहां प्रश्न, जो, भूतके कहनेतें प्राणिमात्र तौ आयही गये, फेरि वतीका ग्रहण काहेक्रं किया ? ताका समाधान जो, व्रतीकेविपें अनुकंपाका प्रधानपणां जनावनेके आर्थं फेरि व्रतीका ग्रहण है । प्राणीनिकेविषें तौ सामान्यपणें होयही परंतु व्रतीनिकेविषें विशेषकरि होय । जैसें बडे आदमीकै हरेकसूं प्रीति होय है, परंतु अपना जिनतें प्रयोजन सधता होय ऐसें कुटुंव आदिक तिनतें विशेपकरि होय; तैसें इहां भी जानना । ऐसें एते सातावेद-नीयके आश्रवके कारण जानने । ऐसैं ए परिणाम सर्वथा एकान्तवादी आत्माकूं नित्यही माने तथा अनित्यही माने हैं तिनके मतमें सिद्ध नाहीं होय हैं । जातें सर्वथा नित्यके तौ परिणाम पलटेही नाहीं । बहुरि सर्वथा अनित्यकें पूर्वापरका जोड नाहीं । तातें कैसैं वनै ?

व च-

नि का

पान

રપદ

8

आगें तिस वेदनीयकें अनंतर कह्या जो मोहनीयकर्म ताके आश्रवके मेद कहनेयोग्य है । तातें ताका भेद जो दर्शनमोह, ताके आश्रवके भेद कहनेकूं सूत्र कहें हैं —

## ॥ केवलिइरुतसंघधर्मदेवावर्णवादो दर्शनमोहस्य ॥ १३ ॥

याका अर्थ-- केवली श्रुत संघ धर्म देव इनका अवर्णवाद कहिये अणछते दोप कहने, ताकरि, दर्शनमोहकर्मका आश्रव होय है। तहां इंद्रियनितैं जाननां वहुरि अनुकर्मतैं जानना वहुरि कछ आडो आवै तव न जानै सो व्यवधान ताकूं अंतर भी कहिये। इनतैं उल्लंघि जाके विना इन्द्रिय एककाल सर्व जाननेवाला ज्ञान होय सो केवली, ऐसैं अरहंत-भगवान तिनकूं कहै कवलाहार करे है विना आहार करे जीवे कैसें ? तया केवल आदि तथा तूवी आदि राखे है, तथा कालभेदकारे ज्ञान वर्ते है इत्यादिक वचन कहै सो केवलीनिका अवर्णवाद है। बहुरि तिन केवलीनिका भाष्या वुद्धिका अतिजय ऋद्धिकारे युक्त जे गणधर तिनकरि ग्रंथरचनारूप किया सो श्रुत शास्त्र ताविपें कहै मांसभक्षण मदिरापान करना

सर्वार्थ सि द्धि

टी का स. ६ कामातुर होय तौ मैथुन भी सेवना रात्रिभोजन भी करै इनमें पाप नाहीं ऐसें शास्त्रमें कह्या है ऐसैं कहना शास्त्र श्रुतका अवर्णवाद है । बहुरि संघविषें कहे मुनि ते शूद्र हैं स्नान करैही नाहीं मललिप्त जिनका अंग है ए दिगम्बर अपवित्र हैं निर्लज्ज हैं, इहांही दुःख भोगवें हैं, परलोकविषें कैसैं सुखी होयेंगे इत्यादिक वचन कहना, संघका अवर्णवाद है ॥

इहां संघ कहतां रत्नत्रयकरि सहित च्यारिप्रकारके मुनिक्रूं संघ कह्या है । तहां सुनि कहिये अवधिमनःपर्ययज्ञानी ऋषि कहिये ऋदि जिनक्रूं फुरी होय, यति कहिये इन्द्रियके जीतनहारे, अनगार कहिये सामान्य साधु ऐसैं च्यारि भेद हैं । इहां कोई पूछै, एकही सुनिक्रूं संघ कैसें कहिये ? अनेक व्रतआदि गुणनिका समूह जामें है तातें एकके भी संघ-पणा बणे है । बहुरि अहिंसाका लक्षण बहुरि केवली श्रुतकेवलीके आगमकरि कह्या है ऐसा धर्म है, ताक़ूं कहै जिनका धर्म है सो गुणरहित है याके सेवनहारे असुर होयेंगे इत्यादिक कहना, सो धर्मविर्षे अवर्णवाद है । बहुरि देव च्यारि-प्रकारके पहल्ठें कहे तेही, तिनक्रूं कहै देवता मांसआहारी हैं, मदिरा पीर्वे हैं, ऐसै कहिकारि तिनकी स्थापना कारे जीव मारि तिनक्रूं चढावै मदिरा चढावे इत्यादिक कहें करे सो देवनिका अवर्णवाद है । ऐसैं गुणवान् महंतपुरुष---निविर्षे तथा तिनका प्रवृत्तिविर्षे विना होते दोष आरोपणा करे, सो अवर्णवाद है । सो यातें सिथ्याश्रद्धानलक्षण जो दर्शन-मोहकर्म ताका आश्रव होय है ॥

आगें, मोहनीयकर्मका दूसरा भेद जो चारित्रमोह, ताके आश्रवके भेदकूं सूत्र कहे हैं—

सर्वार्थ-

सि द्वि

टीका

क्ष ६

# ॥ कषायोदयात्तीवपरिणामश्चारित्रमोहस्य ॥ १४ ॥

याका अर्थ--- कषायनिके तीव्रउदयतें तीव्रपरिणाम होय तातें चारित्रमोहनीयकर्मका आश्रव होय है। तहां आपकै अर परके कषाय उपजावना बहुरि तपस्वीजनकूं तथा ताके व्रतकूं दूषण लगावना बहुरि जामें संक्लेज्ञपरिणाम बहुत होय ऐसा भेप तथा व्रत धारणा इत्यादि तीव्रकपायनिके अनेक कार्य हैं, सो करने, ताकारी कषायवेदनीयका आश्रव होय है॥ बहुरि नोकषायवेदनीयके कहे हैं। तहां सत्यधर्मकी हास्य करना, दीनजननिके मुखपारे हास्य करना, बहुतप्रलाप, निरर्थक हसना, हास्यहीका स्वभाव राखना ताकारे हास्यवेदनीयका आश्रव होय है। बहुरि अनेकप्रकार कीडा करने-विर्षे तत्परपणां, व्रतज्ञीलनिविर्षे अरुचिपरिणाम रतिवेदनीयका आश्रव है। बहुरि परकैं अरति उपजावना, परकी रतिका विनाश करना, पापीपणाका स्वभाव राखणा, पापीजनका संसर्ग करना इत्यादिकतें अरतिवेदनीयके आश्रव होय हैं। च च-नि का पान

રપછ

बहुरि आपकें शोक उपजावना परकै शोक होय तामें हर्ष मानना इत्यादिकतें शोकवेदनीयका आश्रव होय है। बहुरि अपने परिणाम भयरूप राखने परके भय उपजावनां इत्यादिकतें भयवेदनीयका आश्रव होय है। बहुरि मले आचारक्रियाविषें जुगुप्सा राखणी, ताकी निंदा करणी, परका अपवाद करनेहीका स्वभाव राखना इत्यादिकतें जुगुप्सावेदनीयका आश्रव होय है। बहुरि झूठ वोलनेहीका स्वभाव राखना, परकूं ठगनेविषें तत्पर रहना, परके छिद्र दूपण हेरनेविषें अपेक्षा राखणी, आतिवधतें राग, काम छतुहलादिकके परिणाम राखने इत्यादिकतें स्त्रीवेदवेदनीयका आश्रव होय है। बहुरि थोरे क्रोध आदि कपायनिकारी लिप्त होना, अपनी स्त्रीहीविपे संतोप राखना इत्यादिकतें पुरुषवेदवेदनीयका आश्रव होय है। बहुरि प्रचुरकपाय परिणाम गुर्ह्योदिय लिंग आदिकका काटना, परस्त्रीविषें आसक्ततातें वशीभूतपणा इत्यादिकतें नपुंसकवेद-वेदनीयका आश्रव होय हैं॥

व च-

नि का

पान

246

आगें, मोहनीयकर्मका आश्रवभेद कहे, अर ताके अनंतर कह्या जो आयुकर्म, ताके आश्रवके कारण कहने हैं । तामें आदिका नारकीजीवनिका आयुआश्रवका कारण कहनेकूं सूत्र कहै हैं । कैसा है यह आयु १ नियमरूप है उदयकाल जाका, इनका आयु छिदै नाहीं है ॥

## ॥ बह्वारम्भपरिम्रहत्वं नारकस्यायुषः ॥ १५ ॥

याका अर्थ- बहुतआरंभपणा तथा बहुतपरिग्रहपणां नारकीके आयुके आश्रवकों कारण है । तहां प्राणीनिक्तूं पीडाक<sup>1</sup> कारण व्यापार प्रवर्त्तन करना, सो तौ आरंभ है । बहुरि मेरा यहू है एसा ममत्वभाव है लक्षण जाका, सो परिग्रह है । बहुरि ए जाके बहुत होय सो बहुआरंभपरिग्रह कहिये । सो कहा १ हिंसा आदि पंच पापनिविपें क्रूरकर्म करना निरंतर प्रवर्त्तना, परधन हरणां, विपयनिकी आतिलेलुपता करणी, कृष्णलेश्याकारे तज्या जो रौद्रध्यान तिससहित मरणा इत्यादिक हें लक्षण जाका, सो नरकआयुका आश्रव है । याका विशेप- मिथ्यात्वसहित आचार, उत्क्रुप्रमानकषाय, शिलाभेदसदृश कोध, तीव्रलेभविपें अनुरागपणां, अनुकंपारहित परिणाम परके परिताप उपजावनेहकि भाव, वधबंधनका आभिप्राय, प्राणी भूत जीव सत्व इनका निरंतर यातहीके परिणाम, ऐसाही असत्यवचन, क्रुशील, चोरीका अभिप्राय, दढ वैर, परके उप-कारतें विमुख परिणाम, बहुरि देवगुरुशास्त्रका भेदकरि वुद्धिकलि्पत मत चलावना इत्यादि जानना ॥

आगें नारकआयुका आश्रव तौ कह्या अव तिर्यंचयोनिका आश्रव कहना, ऐसैं पूछें सूत्र कहें है---

सर्वार्थ-सि खि टी का अ. ६

# ॥ माया तैर्यग्योनस्य ॥ ९६ ॥

याका अर्थ–– माया कहिये कुटिलपरिणाम सो तिर्यंचयोनिका आश्रव है । तहां चारित्रमोहकर्मका विशेषका उदयतैं प्रगट हूवा आत्माका कुटिलभाव सो माया है याक्रुं निकृति भी कहिये, सो यहू तिर्यंचयोनिका आश्रव जानना । याका विस्तार– मिथ्यात्वसहित धर्मका उपदेश देना, शीलरहितपणां, परक्रुं ठगनेके विर्षे प्रीतिरूप परिणाम, नीलकापोतलेश्या, आर्तध्यानकरि मरना इत्यादिक जानना ॥

सर्वार्थ-

ন্নি ক্তি

री का

. इ

आगें, तिर्यंचयोनिका आयुका आश्रव कह्या अब मनुष्यआयुका आश्रवका कारण कहा है १ ऐसैं पूछें सूत्र कहे हैं-

# ॥ अल्पारम्भपरिग्रहत्वं मानुषस्य ॥ १७ ॥

याका अर्थ—अल्पारंभपणा अल्पपरिग्रहपणा है सो मनुष्यके आयुका आश्रवका कारण है । तहां जो नारकका आयुका आश्रव कह्या था, तातें विपरीति कहिये उलटा मानुषआयुका आश्रव है । ऐसा तौ संक्षेपकरि जानना । बहुरि याका विस्तार ऐसा- विनययुक्तस्वभाव होय, प्रकृतिहीकरि भद्रपरिणाम होय, मनवचनकायकी सरलतासूं व्यवहार करें, योके कषाय होय, मरणकालविर्षे संक्लेशपरिणाम नाहीं होय इत्यादिक जानना ॥ भावार्थ ऐसा, जो, पापपुण्यरूप सिश्रमध्यके परिणामनितें मनुष्यआयुका आश्रव होय है ॥

आगें प्रश्न, जो, मनुष्यआयुका आश्रव एतावन्मात्रही है, कि कछु और भी है ? ऐसैं पूछें उत्तरका सूत्र कहें हैं—

# ॥ स्वभावमार्द्वं च ॥ १८ ॥

याका अर्थ- स्वभावहीकरि कोमलभाव होय सो भी मनुष्यआयुका आश्रव है। इहां मृदुका भाव सो तौ मार्दव है, सो अन्यकारणकी अपेक्षारहित स्वभावहीकरि मार्दव होय, सो तौ मार्दव कहिये। यह भी मनुष्यआयुका आश्रव है। इहां पहले सूत्रतें न्यारा सूत्र किया, ताका यह प्रयोजन है, जो, आगें देवआयुका आश्रव कहेंगे, सो स्वभावमार्दव देवायुका भी आश्रव है ऐसा जणाया॥

आगें पूछे है कि ए दोयही मनुष्यायुके आश्रव हैं कि और भी हैं ? ऐसैं पूछ सूत्र कहें कहें---

व च~ नि का

पान २५९

### ॥ निःशीलवतत्वं च सर्वेषाम् ॥ १९॥

याका अर्थ--- शील कहिये उत्तरगुण, व्रत कहिये मूलगुण, तिनकारे रहितपणा है। सो सर्व आयु कहिये च्याऱ्यौंही आयुका आश्रव होय है। इहां सूत्रमें चशब्द है सो पहलै अल्पारंभपरिग्रहपणा कद्या ताका मनुष्यके आयुका समुच्चयके आर्थ है। तातें अल्पारंभपरिग्रहपणा भी अरु निःशीलव्रतपणा भी मनुष्यआयुके आश्रव हैं, ऐसें जानना। शील अर वत इनका व्याख्यान आगैं होसी । इनतें रहित सो निःशीलवतपणां बहुरि सर्वेषां कहतां सर्वही आयुका यह आश्रव जानना। इहां पूछे, जो, देवायुका आश्रवही भी शीलवतरहितपणातें होय है कहा ? तहां आचार्य कहै हैं, सत्य है, होय है, परंतु भोगभूमिकी अपेक्षा जानना, तहांका जीव अव्रती है अर देवायुही बांधे है ॥ आगैं, चौथा आयु जो देवआयु ताका आश्रव कहा है ऐसे पूछे सूत्र कहें हें---

व च--

नि का

पान

२६०

### ॥ सरागसंयमसंयमासंयमाकामनिर्जराबालतपांसि देवस्य ॥ २० ॥

याका अर्थ--- रागसहित संयमासंयम अकामनिर्जरा बालतप ए देवआयुके आस्रवके कारण हैं। तहां सरागसंयम संयमा--संयम इनका व्याख्यान तौ पहलै किया थाही। बहुरि काहूकूं वंदीखानैं रोकै तथा बंधनसे बांधै तहां भूक तृपाका सुगतना बहुरि स्त्रीका संगम नाहीं तातैं ब्रह्मचर्य भी सहजही तथा भूमिपर सोवना शरीराविपैं मलका धारण तथा परके किये पीडा दुःख सहना सो अकामनिर्जरा है। विना लिये दुःख आये तिनक्नूं सहेंहै, सो पापकर्मनिकी निर्जरा होय है। बहुरि मिथ्यात्वकरि सहित विना उपाय कायक्लेका जामें पाईये ऐसैं कपटकी बहुलताकरि व्रत धारना जामें होय, सो बालतप कहिये। ते ए देव आयुके आश्रवके कारण जानने॥

इहां विस्तार, जो, जिनतें अपना भला जाने ऐसैं मित्रनिका तौ संबंध करें, आयतन कहिये कल्याण होनेके ठिकाणे देव शास्त्र गुरु तिनकी सेवा करें, भले धर्मका आश्रय करें, धर्मका गुरुपणा महान्पणां दिखावें, निर्दोप प्रोषधउपवास करें, जीवअजीवपदार्थनिके विना जाणें वालतप करें, तथा अज्ञानरूप संयम पाले ऐसैं केई क्लेशभावनिके विशेपतें भवनवासी व्यंतर आदि सहस्रारस्वर्गपर्यंतविपें उपजै हैं । बहुरि अकामनिर्जरावाले सूत्रमें कहे हैं तिनके विना लिये दुःख आवे तामें संक्लेशपरिणाम न करें ऐसा बहुरि धर्मबुद्धितें पर्वततें पडे वृक्ष चढि पडें अनशन करें अग्नि जलमें प्रवेश करें विष खाय ऐसें मरण करें चित्तमें करुणा राखे जलकी रेखा समान क्रोध तिनके होय ऐसें व्यंतरादिविपें उपजै हैं ॥

सर्वार्थ-सि दि टी का स ६

आगें पूछें, कहा देव आयुका आश्रव एतावन्मात्रही है ? आचार्य कहै हैं, नाहीं, और भी है ऐसैं सूत्र कहै हैं-॥ सम्यक्त्वं च ॥ २१ ॥ याका अर्थ-- सम्यक्त्व भी देव आयुके आश्रवकूं कारण है । इहां देवका विशेष न कह्या, तौ कल्पवासीहीका वच-ग्रहण करना । जातैं न्यारा सूत्र ऐसैं जनावनेक्रूंही किया है । इहां प्रश्न, जो, पहले सूत्रमें सरागसंयम संयमासंयम कहे । नि का सर्वार्थ-तिनकैं भवनत्रिककी आयुका भी आश्रवकी प्राप्ति आवे है । जातें इहां सम्यक्त्वका सूत्र न्यारा कह्याही है । ताका समा− पान মি বি धान, जो, यह दोष नाही है । जातें सम्यक्त्वका अभाव जाके होय ताके सरागसंयम संयमासंयम ए नामही न पावे રદર री का हैं, ते दोऊ भी इस सूत्रमें गर्भित कर लेणे । इहां कोई पूछे, सम्यक्त्वतें कल्पवासी देवहीका आयु बंधे ऐसा नियम क्ष ६ कह्या तहां तीव्र सम्यग्दष्टिनिका तौ समझै । बहुरि जे अव्रती सम्यग्दष्टि हैं तिनके मिथ्याद्दष्टीकेसे बहुआरंभादिक कार्य देखिये हैं, ताकै कैसैं नियम संभवै ? तथा राजा श्रेणिक क्षायिकसम्यक्त्वी अपघाततें मरण किया, तातें नरक गया ऐसैं पुराणमें लिखै है सो कैसैं समझें <sup>१</sup> ताका उत्तर, जो, इहां मनुष्यतिर्यचकी अपेक्षाकरि नियम है । देव नारकीनिकैं सम्यक्त्व होतें भी मनुष्य आयुका बंध हो है । सम्यग्दष्टि देव नारकी मनुष्यही उपजे हैं । बहुरि मनुष्य देवायु बंधे है । तिनकें मिथ्यात्वके अभावतें जीवतत्वविषें अजीवतत्वकी श्रद्धाका अभाव भया है । त्रसस्थावर जीवनिकूं सर्वज्ञके आगम अनुसार श्रद्धान किया है ॥ बहुरि अनंतानुबंधीकषाय मिथ्यात्वकी लार लगी है । सो तिसके विशेष क्रोध मान माया लोभका अभाव भया है। तातैं तिस अनंतानुबंधिसंबंधी हिंसाका अभाव है। सर्व जीवनितैं अंतरंगविपैं करुणाभाव है। सर्वकूं आप समान जाने है । कदाचित् अप्रत्याख्यानावरणके तीव्र उदयतें आरंभादिकविषें प्रवर्तें है । तहां अपने तीव्र अपराध जाने है । तीव्र उदयतें कार्यका अभाव न किया जाय है । तहां भी न्याय अन्याय लौकिकसंबंधी आचार विचार बहुत अपनी जाणिमें अन्यायविषें नाही प्रवर्तें है । शुन्दवृत्ति न्यायने लिये आरंभादिक करे है । तामैं हिंसा होय है ताक ऐसा जानै है, जो, यामें दोष नाहीं; हमारी पदवी है ऐसें स्वच्छंद निःशंक परिणमन करे है । ऐसें होतें अतरंगके कषाय निपट हलके हैं । तातें कल्पवासी देवहीका आयु बंधे है ।। बहुरि श्रेणिक राजा पूर्वे मोटा अपराधतें सप्तम नरकका आयु बंध्या था, सो आयुबंध भये पीछें पलटें नाहीं, तातें सम्यक्त्व भये पीछें ताके महात्म्यतें बव्हायुका अपकर्षण करि स्थिति घटाई प्रथमपृथ्वीके पहले पाथडे चौरासी हजार

वर्षकी आयु तै उपज्या सो आयुबंधके निमित्ततें अंतसमय अप्रत्याख्यानावरणका ऐसा तीव्रस्थानकउदय आया, जो, अप-घातकरि मरण भया, तातें तहां उपज्या । सो पूर्वे मिथ्यात्वमें आयु न बंधे ताके तौ मनुष्यतिर्यचके कल्पवासी देवहीकी आयुका आश्रव होय है ऐसा अर्थ जानना ॥

आर्गें, आयुकर्मकै अनंतर रह्या जो नामकर्म, ताका आश्रवकी विधि कहनी, तहां अशुभनामकर्मके आश्रव जाननेके अर्थि सूत्र कहै हैं—

#### ॥ योगवकता विसंवादनं चाशुभस्य नाम्नः ॥ २२ ॥

व च-

नि का

पान

રદર

याका अथ— मनवचनकायके योगनिकी वक्रता कहिये कुटिलता बहुरि विसंवाद कहिये अन्यकूं अन्यथा प्रवर्तावना ए दोऊ अशुभनामके आश्रवके कारण हैं । तहां योग तीनिप्रकार तौ पहले कह्या सोही हैं, तिनकी वक्रता कहिये कुटि-लता मनमें कड़ू और विचारणा, पीछें परकूं ठगनेके अर्थि वचनतें कड़ू और कहना, बहुरि कायतें कड़ू और क्रिया करणी, जाकरि पैला ठिगाय जाय ऐसें भुलावा देणां सो कुटिलता है । वहुरि विसंवाद कहिये अन्यकूं अन्यथा प्रवर्ता-वना । इहां कोई कहै, योगनिकी वक्रता सोही अन्यया प्रवर्तन है इनमें अर्थभेद दीखे नाहीं । ताकूं कहिये, जो, यह तो सत्य है, परंतु अर्थभेद भी है । आपकी अपेक्षा तौ योगवक्रता है । विसंवाद परकी अपेक्षा है । पैला कोई अपना आत्मकल्याण करनहारी जो मली स्वर्गमोक्षके उपायकी क्रिया ताविर्षे प्रवर्तता होय, ताकूं भुलाय आप तिसकी कियाकूं मन वचन कायतें अन्यथा कहै, ताका विसंवाद करें निंदा करें, ऐसें कहें, जो ' यह क्रिया मति करें वुरी है हम कहें जैसी करि ' ऐसें ठगनेके आर्थ करे सो विसंवादन है । ए दोऊं अशुभनामकर्मके आश्रवके कारण जानने ॥

इहां सूत्रमें चशब्द है ताकारे मिथ्यादर्शन, अदेखसाभाव, चुगळी खाणी, चळायमानचित्तपणां, होनाधिक मान ताखडी तौळा करना, परकी निंदा करणी, आपकी प्रशंसा करनी इत्यादिक समुच्चय करना । इहां विशेष और ळेणें । खोटे सुवर्ण मणि आदि बनाय तिससारिखे बनाय ठगाना, झूठी साखि भरना, परके अंग उपांग विगाडने, वर्ण रस गंध स्पर्शेका अन्यथा प्रवर्तन करना, यंत्र पींजरे बणावने, अन्यद्रव्यका अन्य द्रव्यविषें संवंधकरि कपटकी प्रचुरता करणी, झूठ बोलना, चोरी करना, घणा आरंभ करना, परिग्रहकी चाह तीव्र राखनी, परके ठगनेकूं उज्वल वेश करना, मद करना, कठोर वचन बोलने, बुरा प्रलाप वकना परकूं वश करनेकूं अपना सौभाग्य दिखावना, परकूं कुतूहल उपजावना, सुंदर अलंकार पहरने, चैत्यमंदिरके उपकरण पूजाकी सामग्री चोरना, परकूं द्वथा विलमाय राखना, परका उपहास करना,

सर्वार्थ-सि दि टी का

भ. ६

ईंटनिके पजावा पकावने, दीं ठगावना आदि अग्निका प्रयोग करना, प्रतिमा तथा ताका आयतन कहिये मंदिर तथ। वनकी वस्तिका वाग आदिका विनाश करना, तीव क्रोध मान माया छोभविषे प्रवर्तना, पापकर्मकी आजीविका श करनी इत्यादि जानने ॥ आगे ग्रुभनामकर्मका कहा आश्रव हे ऐसे पूछे सूत्र कहे हें--वच-निका पान याका अर्थ-- अग्रुभनामकर्मका आश्रव कह्या तातें विपरीत कहिये उलटा ग्रुभनामकर्मका आश्रव है। तहां काय રદરે वचन मनका सरलपणा बहुरि अविसंवादन ए तद्दिपरीत हैं। वहुरि पहले चशब्दकरि समुचय किये थे तिनके विपरीत होगे । धर्मात्मा पुरुषानिका दर्शन करना, तिनका आदर् सत्कारकारे अपने हितू झायने, संसारतें मय् करना, परणा खन । जगारणा उरगानमा दरान गरणा प्राप्तमा जापर पारमारणार जगग ाल्य णापणा पारपारा। मन भरणा प्रमादका वर्जन करना इत्यादिक ए शुभनामकर्मके आश्रवके कारण जानने। इहां भी पूर्वे विशेष कहे तिनतें **新** आगें, शुभनामकर्मका आश्रव कहा एतावन्मात्रही है, कि कोई और भी विशेष है? ऐसे पूछे झां कहै कि, जो, a | यह तीर्थकरनामपणां नामा नामकर्भ है, सो अनंत अनुपम प्रभावक्तं छिये है, बहुरि अचिंत्यविभूतिविशेषका कारण है। रू भाव करणहारा है। सर्व त्रेलोक्य करणहारा है। सर्व त्रेलोक्यके इन्द्रादिकरि पूज्य है, ताका आश्रवकी विधि विशेषरूप है। तहां उलटे जान लेणे ॥ भार पूछे है, जो, ऐसा है तो कहो ताके आश्रवके कारण केते हैं? ऐसे पूछे सूत्र कहै हैं-Q ॥ दर्शनविशुद्धिर्विनयसम्पन्नता शीलव्रतेष्वनतीचारोऽभीक्ष्णज्ञानोपयोगसंवेगो शक्तितस्त्यागतपसी साधुसमाधिवैँयावृत्यकरणमहैदाचार्यबहुश्रुतप्रवचनभक्ति-रावइयकापरिहाणिमार्गप्रभावनाप्रवचनवरसळत्वामिति तीर्थकरत्वस्य ॥ २४ ॥ याका अर्थ- ए सोछह भावना हैं ते तीर्थंकरनामा नामकर्मके आश्रव हैं। तहा जिनभगवान अरहंतपरमेष्ठीका Q उपदेश्या कह्या जो निग्रेन्थलक्षण मोक्षमार्ग ताविषे रुचि प्रतीति अद्धा सो दर्शन कहिये, ताकी विशुद्धि कहिये पहले कही निरतिचारपणा सो जानना । याके आठ अंग हैं निःशंकितत्व, निःकांक्षितत्व, निर्विचिकित्सा, अमृढद्दष्टिता, उपच्दंहण, Q 0000 स्थितीकरण, वात्सल्य, प्रभावना ऐसें । तहां इहलोक परलोक व्याधिवेदना मरण अरक्षण अगुप्ति अकरमात् ए सात भय 2 4 \*

हैं, तिनके निमित्ततें श्रद्धांतें छूटै नाहीं, तथा अरहंतका उपदेश्या प्रवचन ताविर्षे 'यह सत्य है कि असत्य है ' ऐसा संदेहका न करना, सो निःशंकितत्व है ॥ १ ॥ इहलोक परलोक संबंधी विषयभोगकी वांछा न करै, तथा अन्यमतमें कछू लौकिकचमत्कार देखि तिस मतकी वांछा न करे, कोऊ कारण नाही वणै तौ वांछाकरि श्रद्धान न छोडै, सो निःकांक्षि-तत्व है ॥ २ ॥ शरीर आदिक्तं अशुचि जानि यह शुचि है ऐसा मिथ्यासंकल्पका अभाव तथा अरहंतके प्रवचनविर्षे फलाणां कप्ट घोर कह्या है जो ' यह न होय तौ और तौ सर्व युक्त है ' ऐसी अग्रुभभावनाका अभाव सो निर्वि-चिकित्सा हैं ॥ ३ ॥ अनेकप्रकारके कुनयके पक्षपातरूप मत ते तत्वसारिखे समान दीसै अर यथार्थ नाहीं, तिनविर्षे अन ६ 🥏 परीक्षारूप नेत्रनिकरि परीक्षा करि युक्तका अभाव देखि मृढतातें रहित होना, सो अमृढद्दष्टिता है ॥ ४ ॥

ৰ च~

नि का

पान રદઇ

उत्तमक्षमाआदि धर्मनिकी भावना कारे आत्माके धर्मकी वृद्धि करणी, सो उपवृंहण है तथा याका नाम उपगूहन भी है । तहां साधर्मी जनक्रं कर्मके उदयतें कोई अवगुण लग्या होय ताक्रं उपदेशकरि छुडावनेक्रं तथा जामें धर्ममार्गकी अवज्ञा न होय तैसे छिपावना सो उपगूहन है ॥ ५ ॥ कपाय आदि कर्मके उदयकरि धर्मतें छूटनेके कारण बणे तहां आपकूं तथा साधमींजनकूं धर्मतें दृढ करि थिरता करणी सो स्थितीकरण है ॥ ६ ॥ धर्मविर्पे तथा धर्मात्माविर्षे प्रीति दढ होय परमवत्सलभाव होय सो वात्सल्य है ॥ ७ ॥ दर्शन ज्ञान चारित्र तेई भये तीनि रत्न तिनकरि आत्माकूं अलं-काररूप शोभायमान करि उद्योत करना तथा महान् दान जिनपूजा प्रतिष्ठा विद्या मंत्र अतिशय चमत्कार करि मार्गका उद्योत करना जातें लोक ऐसा जाने ' यह धर्म सत्यार्थ है ' ऐसें करना, सो प्रभावना है ॥ ८ ॥ ऐसें सम्यग्दर्शनके अतीचार सोधि अष्टांगभूपित करना, सो दर्शनविशुद्धि है ॥ १ ॥

सम्यग्ज्ञानादिक जे मोक्षके साधन तथा तिनके साधन जे गुरु शास्त्र आदि तिनविर्पे अपने योग्य प्रवृत्ति कारी आदर सत्कार करना अथवा कषायकी निवृत्ति, सो विनयसंपन्नता है ॥ २ ॥ अहिंसादिक वत तथा तिनके रक्षक क्रोधवर्जना-दिक शींल तिनक्तं उत्तरगुण भी कहिये तिनविपैं यथापदवी मनवचनकायकरि दोप लगावना, सो शीलवतेष्वनतिचार है ॥ ३ ॥ मति आदि ज्ञानेक भेद प्रत्यक्षपरोक्षप्रमाणरूप अज्ञानका अभाव जिनका फल तथा हेयका त्याग उपादेयका ग्रहण तथा उपेक्षा कहिये वीतरागता जिनका फल ऐसै ज्ञानकी भावनाविपैं निरंतर उपयोग राखणा, सो अभीक्ष्णज्ञानो-पयोग है।। ४॥ संसारविपें शरीरसम्बन्धी मनसंबंधी अनेकभेद लिये अतिकष्ट लिये दुःख है, बहुरि प्यारेका वियोग अनिष्टसयोग चाहीवस्तुका अलाभ इत्यादिसहित है ऐसैं संसारतें भय करना, सो संवेग है ॥ ५ ॥ पैलेकूं प्रीतिका 🤾 कारण वस्तुका देना, सो त्याग है । तहां पात्रके निमित्त आहार देना, सो तिस दिनविर्पे वाकै प्रीतिका कारण है

सर्वार्थ-सि द्धि टीका

Ø

साधर्मिविपैं अक्रुत्रिम स्नेह होय, सो प्रवचनवत्सलत्व है ॥ १६ ।। ऐसैं ए सोलह भावना भलेप्रकार भाये हुते समस्तही तथा व्यस्त कहिये जुदे जुदे भी सम्यग्दर्शनकी शुद्धतासहित तीर्थंकरनामके आश्रव हैं ।। आगैं नामकर्मका आश्रवका कथनकै अनंतर गोत्रकर्मके आश्रवके कारण कहने हैं, तहां नीचगोत्रका आश्रव व च-कहनेकूं सूत्र कहें हैं---नि का सर्वार्य-पान ॥ परात्मनिन्दाप्रशंसे सदसद्गुणोच्छादनोन्नावने च नीचैर्गोत्रस्य ॥ २५ ॥ सिदि રદદ याका अर्थ- परकी निंदा करनी, अपनी प्रशंसा करनी, परके छते गुण निषेध करने, अपने अनछते गुण प्रगट करने इन भावनितैं नीचगोत्रका आश्रव होय है। तहां सांचे तथा झूठे दोषनिके कहनेविपैं इच्छा करणी सो तौँ निंदा कहिये। तैसैही सांचे तथा झूठे गुणनिके कहनेविषें इच्छा सो प्रशंसा कहिये। तिनका यथासंख्य संबंध करना परकी निंदा करनी, अपनी प्रशंसा करनी । बहुरि वस्तु रोकनेवाला कारणके निकट होतें प्रगट होना, सो उच्छादन कहिये । बहुरि रोकने-वाला कारणका अभाव होय, तब प्रगट होना उद्घावन है । इहां भी यथासंख्य सम्बन्ध करना परके सांचे भी गुण होय तौ तिनकूं प्रगट न करना, अपने झूठे गुणनिका प्रगट करना । ए सर्व नीचगोत्रके आश्रवके कारण हैं । इहां विशेप जो, जाकरि आत्मा नीचस्थान पावै, सो नीचगोत्र है तिसके आश्रव कहे । तिनका विस्तार ऐसा, जाति आदि आठ मदका करना, परकी निंदातें हर्प मानना, परका अपवाद करनेहीका स्वभाव राखना, धर्मात्माकी निंदा करनी, परका यश न सुहावना, गुरुनिका अपमान करना, तिनके दोष कहने, तिनतैं विनयादिकरूप न प्रवर्तना इत्यादि जानना॥ आगैं, उच्चगोत्रकर्मका आश्रवकी विधि कहा है ? ऐसे पूछें सूत्र कहें हैं--॥ तद्विपर्य्ययौ नीचैर्वृत्यनुत्सेकौ चोत्तरस्य ॥ २६ ॥ याका अर्थ- नीचगोत्रका आश्रव कह्या । तातें विपर्यय उलटा तथा नीचा होय प्रवर्तना, उद्धत होय न प्रवर्तना ए उच्चगोत्रके आश्रव हैं । तहां तत्शब्दकरि तौ नीचगोत्रका आश्रव रेणा । जातैं इस सूत्रके पहर्छे लगता सोही

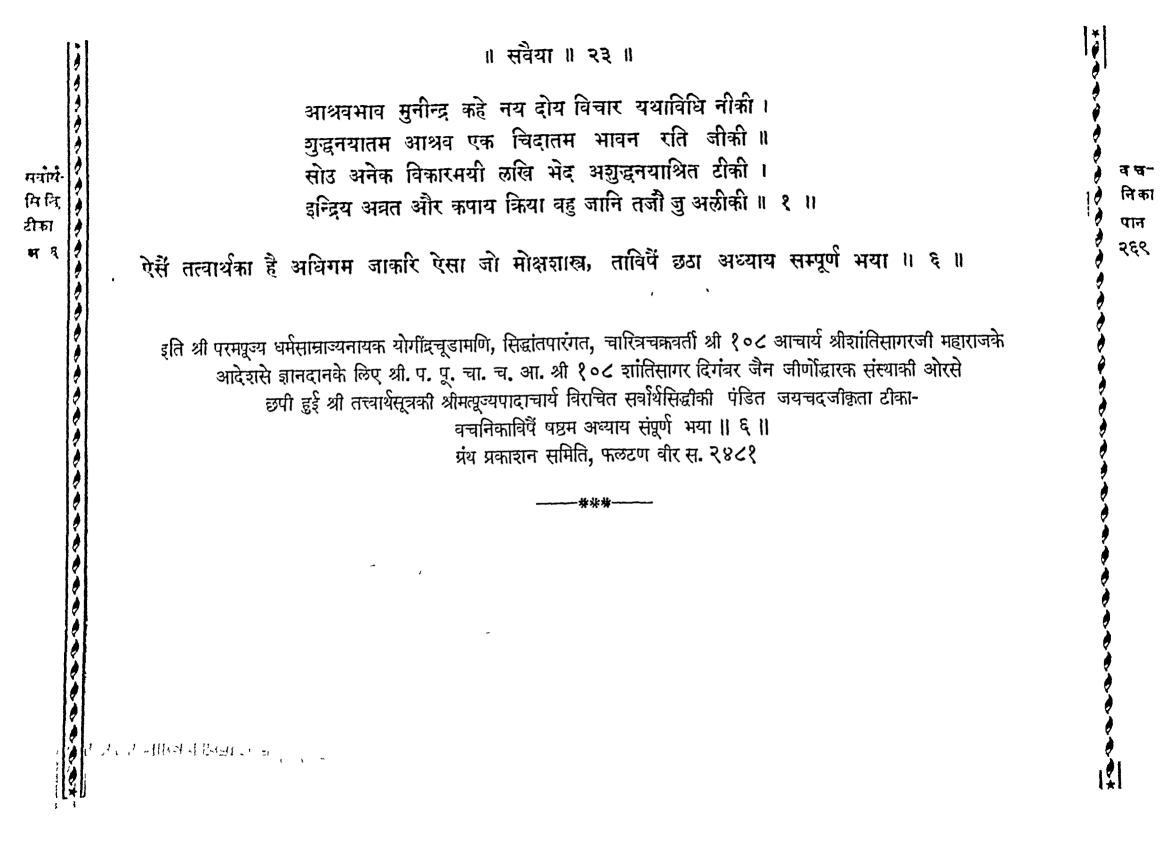
है । तिसतैं अन्यप्रकार है सो विपर्यय है । सो कहां १ अपनी तौ निंदा, अर परकी प्रशंसा, अपना गुण प्रगट न कहना, परका गुण प्रगट कहना बहुरि गुणनिकरि उत्कृष्ट होय महान् होय तिनविपैं विनयकरि नभ्रीभूत रहना, सो

टी का भ. ६

नीचैर्व्वति कहिये । बहुरि आपमें विज्ञानआदि अनेक गुण विद्यमान हैं, उत्क्रष्टपणां है, तौ तिन गुणनिका मद न करै, अहंकाररहित होय, सो अनुत्सेक कहिंथे । ते ए उत्तर कहता दूसरा गोत्रकर्म उच्चगोत्र ताके आश्रव हैं । इहां विस्तारका भी विपर्यय कहना । तहां जातिआदि आठ मद न करने, परकी निंदा न करनी, उद्धन न प्रवर्तना, परका उप-हास अपवाद न करना, मानकपाय तीव्र न राखणा, पूज्यपुरुपकी पूजा विनय सत्कार वंदना करनी, वहुरि इस निकृष्ट∽ व च-कालमें कोईमें भल्ले गुण होय ' जैसे हरेकमें न पाईये ' तिनतें भी उद्धत न रहना, सो भी नीचैईति है । बहुरि नि का अपना माहात्म्यका प्रकाशन आप न चाहै, तथा धर्मके कारणनिविपे बडा आदर करै इत्यादि जानना ॥ सर्वार्थ-पान ૨૬૭ आगें गोत्रकर्मके अनंतर कह्या जो अंतरायकर्म, ताका आश्रव कहा है ? ऐसें पूछें सूत्र कहे हैं ॥ ॥ विध्नकरणमन्तरायस्य ॥ २७ ॥ याका अर्थ— दानआदिके विर्पे विघ्न करना, सो अंतरायकर्मका आश्रव है । तहां दान आदि तौ पहले कहे तेही, दग्न ल्लाभ भोगोपभोग वीर्य ए । तिनिका हनना घात करना विगाडना सो विघ्न है । ताका करना सो अंतरायकर्मके आश्रवकी विधि जाननी ॥ याका विस्तार— ज्ञानका निपेध करना, सत्कारका निषेध करना, दान ठाभ भोगोपभोग वीर्य स्नान अनुळेपन सुगंध पुष्पमाला वस्त्र भूषण शयन आसन भोजन आदिका परकें विघ्न करना, परकी संपदा देखि आश्चर्य करना, अपना द्रव्यका अतिलोभते दानादिक न करने, सामर्थ्य होय तिसमें प्रदान करना, परक्तुं झूठा दूषण लगावना, निर्माल्य-द्रव्य लेना, निर्दोप उपकरणका त्याग करना, परका वीर्य लोपना, धर्मका विच्छेद करना, भला आचारविर्षे तपस्वी जनका पूजाविषै विघ्न करना, मुनिका तथा दीन अनाथका वस्तु पात्र वस्तिकाका प्रतिषेध करना, परके क्रियाका रोकना, बांधना, गुह्यअंगका छेदना, कान नाक ओष्ठ काटना, प्राणिनिका घात करना इत्यादिक जानना ॥ इहां कोई पूछे, आश्रवका विस्तार सूत्रमें विना कह्या कैसें कही ही ? ताका समाधान, जो, वेदर्नायके सूत्रमें इतिशब्द कह्या है सो प्रकारार्थमें हैं ताकी अनुवृत्ति ले सर्वकर्मके आश्रवमें विस्तार कह्या है । ऐसें कह्या जो आश्रवका विधान तिसकरि उपजाया जो आठप्रकार ज्ञानावरणआदि कर्म तिनके निमित्ततें आत्माकें संसाररूप विकार ताक्तूं आत्मा निरंतर भोगवै है। जैसैं मदिराका पविनवाला अपनीही रुचितें मोहविभ्रमके करनहारी मदिराक्तूं पीयकरि ताके परिपाकके वशिकरि 

सि दि

री का জ হ



परमपूज्य चारित्रचऋवर्ती आचार्यवर्य श्री १०८ शातिसागर महाराजके आदेशसे श्री दिगवर जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्थाकी तरफसे ज्ञानदानके लिये छपी हुई ---> श्रीवीतरागाय नमः झ्ल--सर्वार्थ सि दि 🛷 ॥ ॐ नमः सिद्धेभ्यः ॥ 🐲 वीर संवत् २४८१ ৰ ব-यथ प्रकाशन समिति, फलटण री का नि का झ. ७ अथ तत्त्वार्थसूत्रकी सर्वार्थसिद्धिटीका वचानिका पंडित जयचंदजी कृता पान 200 रोहा - आठ कर्म आभ्यविपें, पुण्यपापको भेद ॥ जानि जिनेश्वर भाषियो, नमूं देन निरस्वेद ॥ १ ॥ ऐसैं मंगळाचरणके अधि भगवानक्रुं नमस्कार करि सातमा अध्यायकी वचनिका लिखिये है । तहां सवीर्थसिद्धि नामा टीकाकारके वचन हैं, जो, आश्रवपदार्थका व्याख्यान किया, ताके प्रारंभमें एसा कवा था, जो, शुभयोग पुण्यकर्मका आश्रव है, सो यह तौ सामान्यकरि कह्या, ताका विशेष न जाण्या, जो, गुभ कहा है ? सो अव ताके जाननेक सुत्र कहे हें---॥ हिंसानृतस्तेयात्रह्मपरिमहेभ्यो विरातिर्वतम् ॥ १ ॥ याका अर्थ--- हिंसा अन्नून ग्तेय अत्रत्न परिग्रह ए पांच पाप हैं। तिनतें विरति कहिये निन्नत्ति होना सो वत है । तहां प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा इत्यादि सुत्रनिकारे आगें हिंसादिक कहेंगे, तिनतें विरमण करना, सो ऐसें कहिये । तहां यऊ करना यऊ न करना ऐसा अभिप्रायकरि किया जो नियम ताक़ूं व्रत कहिये । इहा तर्क, जो, हिंसादिक तौ परिणामके विदोप हैं, ते अधुव हैं, तिनकू पंचमीविभक्तिकरि अपादान कहे, सो अपादान तो धुव होय है। अधुवके अपादानपणां कैसे वणे ? ताका समाधान, जैनेन्द्रव्याकरणमें अपादानका लक्षण ऐसा है । ध्यपाये ध्रुवमपादानम ।

याका अर्थ कहैं हैं, जो बुद्धिका नाश होतें घ्रुव रहे, सो अपादान है । सो ऐसैं ध्रुवपणांकी विवक्षा बर्णे है, ऐसा कह्या है । धर्माद्विरमति ऐसैं कहते जो यऊ मनुष्य विचारसहित है बुद्धि जाकी सो विचारे है, धर्म है सो दुष्क्रर है याका करना कठिन है, बहुरि याका फल प्रत्यक्ष नाहीं, श्रद्धामात्र जान्या है ऐसें बुद्धिकरि ग्रहणकरि ताकूं छोडें है, ऐसैं इहां भी जाननां । जो परीक्षावान मनुष्य है, सो विचारे है ये हिंसादिक परिणाम हैं ते पापके कारण हैं, व च-इस पापनिविषें प्रवर्ते है तिनकूं इसही लोकविषें राजा दंड दे है, बहुरि परलोकविषें दुःखकूं प्राप्त होय है ऐसें बुद्धि-नि का करि ग्रहणकरि तिनतें निवृत्ति होय है, तातें बुद्धिके अपायकी अपेक्षाकरि ध्हवपणांकी विवक्षा वर्णे है । ए हिंसा-पान पदार्थ तौ ध्रुवही हैं । इनका ज्ञान बुद्धिमें रहै ही है । त्यागग्रहण वुद्धिमें होय है ताकी अपेक्षा है, यातें રહર इहां विरतिशब्द प्रत्येककै लगावणा, हिंसातैं विरति, अनृततें विरति इत्यादि । तहां अहिंसाव्रत प्रधान है, तातें अपादानपणां युक्त है ॥ आदिविपैं कह्या सत्य आदि व्रत हैं ते आहिंसाकी रक्षाके अर्थि हैं । जैसैं धान्यका खेतकी रक्षाके अर्थि बार्डि कीजिये है तैसें है । सर्वसावद्ययोगकी निवृत्ति है ठक्षण जाका ऐसा सामायिक एकही व्रत है, सोही छेदोपस्थापनकी अपेक्षाकरि पांचप्रकारका है, सो इहां कहिये हैं । बहुरि तर्क, जो, व्रतके आश्रवका कारणपणां कहना अयुक्त है । जातें व्रतका संव-रके कारण विषे आगे गुप्तिसमित्यादिक कहियेगा तहां दशप्रकारधर्मविपें तथा संयमविषें अन्तर्भाव किया है । ताका समाधान कहै हैं, जो, यह दोष नाहीं है । संवर तौ निवृत्तिस्वरूप आगें कहसी । इहां आश्रवअधिकारमें प्रवृत्तिस्वरूप कही है, सो हिंसा अनृत अदत्तादान आदिका त्याग होतें आहिंसा सत्यवचन दत्तादान आदि कियाकी प्रवृत्ति है, सो प्रतीतिसिद्ध है। बहुरि गुप्त्यादिकरूप जो संवर ताका परिवार व्रत है। व्रतनिविषें प्रवृत्ति करनेवाळा साधुकै संवर सुखतें होय है। तातें न्यारा बणाकरि उपदेश कीजिये है ॥ बहुरि तर्क, जो, छठा अणुव्रत रात्रिभोजनका त्याग करना है, सो भी इहां गणनामें छेना चाहिये । आचार्य कृहै हैं, इहां न चाहिये । जातें याका अहिंसाव्रतकी भावनाविपें अंतर्भाव है, आगें अहिंसाव्रतकी भावना कहेंगे तहां आलो-कितपानभोजनभावना कही है तामें गर्भित जानना । इहां विरोष कहिये है, जो, भावनाविषें आलोकितपानभोजन करना कह्या, सो तहां दीपकका तथा चन्द्रमाका प्रकाशविर्षे देखिकरि भोजन कीजिये तौ कहा दोष १ ऐसैं कोई कहै, सो यह युक्त नाहीं । दीपकआदिके प्रकाशविषें भी रात्रिभोजन करनेमें अनेक आरंभके दोष आवे हैं । सो फेरि कहै, जो, पैला कोई दीपकआदिका प्रकाश कर दे तब आरंभका दोष नाहीं होय । ताक़ूं कहिये, जो, आचारसूत्रका ऐसा उपदेश है, जो,

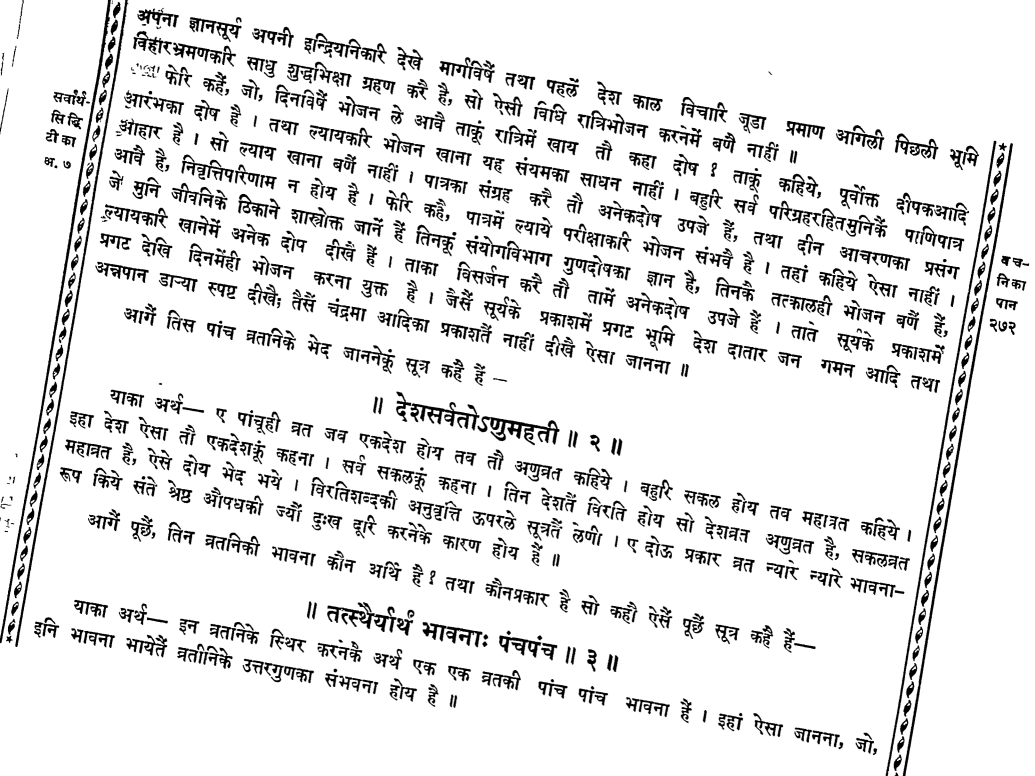
,

सर्वार्थ-

ম্বি স্কি

री का

87. 9



आगैं, जो ऐसैं है भावनातें व्रत दृढ होय है, तौ आदिमें कह्या जो अहिंसाव्रत ताकी भावना कहा है <sup>१</sup> ऐसैं पूछें सूत्र कहें हैं--

# ॥ वाङ्मनोगुप्तीर्यादाननिक्षेपणसमित्याळोकितपानभोजनानि पंच ॥ ४ ॥

याका अर्थ-- वचनगुप्ति, मनोगुप्ति, ईर्यासमिति, आदाननिक्षेपणसमिति, आलोकितपानभोजन ए पांच अहिंसाव्रतकी <sup>व च-</sup> निका भावना हैं । तहां गुप्तिसमितिका स्वरूप आगें कहसी । बहुरि आलोकितपानभोजन कहिये आहारपाणी लेना सो दिनविषें <sub>पान</sub> नीकै देखिकरि लेना । इनका बार बार चिंतवन करना, सो भावना है ॥ आगें, दूसरे व्रतकी कहा भावना है, ऐसें पूछें सूत्र कहे हैं---

# ॥ क्रोधलोभभीरुत्वहास्यप्रसाख्यानान्यनुवीचिभाषणं च पंच ॥ ५ ॥

याका अर्थ--- क्रोधका प्रत्याख्यान, लोभका प्रत्याख्यान, भयवानपणांका प्रत्याख्यान, हास्यका प्रत्याख्यान, अनुवीचि-भाषणंकहिंये निष्पाप सूत्रके अनुसार वचन बोलना ऐसैं ए पांच भावना सत्यव्रतकी जाननी । इहां भावार्थ ऐसा, जो, क्रोधादिकके निमित्ततें असत्य बोलिये है, तिसका बार बार चिंतवन राखणा, तब असत्यकी प्रवृत्ति न होय, सत्यव्रत दृढ रहे ॥ आगें तीसरे व्रतकी कहा भावना है, ऐसैं पूछें सूत्र कहे हैं---

# ॥ शून्यागारविमोचितावासपरोपरोधाकरणभैक्ष्यशुद्धिसधर्मीविसंवादाः पंच ॥ ६ ॥

याका अर्थ- शून्यागार कहिये गिरिकी गुफा वृक्षका कोटर इत्यादिविषें वसना, परका छोड्या ठिकाना होय सो विमोचितावास है तहां वसना, बहुरि परका उपरोध कहिये वर्जना सो न करना भावार्थ – जिस ठिकाणे आय बैठै तहां कोई और आवै ताकूं वर्जें नाहीं तथा आपकूं कोई मनैं करें तहां बैठै नाहीं, बहुरि आचारशास्त्रके मार्गकरि भिक्षाकी शुद्धता कारे आहार ले, बहुरि यऊ वस्तिका तथा श्रावकआदि हमारे हैं यह तुमारे हैं ऐसा आपसमें साधर्मीनिसूं विसं-वाद न करे ऐसैं ए पांच भावना तीसरा अदत्तादानविरमणवतकी हैं ॥ इहां भावार्थ ऐसा, जो, वस्तिका भोजनआदि वस्तुनिके आर्थ कोईसूं परस्पर झगडा उपजे तहां अदत्तादानका प्रसंग आवे है । तातें इन भावनातें व्रत हट रहे हे ॥ आगें, ब्रह्मचर्यकी भावना कहनेयोग्य है सो कही ऐसें पूछें सूत्र कहे हैं--

ι★l

सर्वार्थ-सि द्धि

टीका भ. ७

### ॥ स्त्रीरागकथाश्रवणतन्मनोहराङ्गानिरीक्षणपूर्वरतानुस्मरणवृष्येष्टरसस्वशरीर--संस्कारत्यागाः पंच ॥ ७ ॥

सवाये

सि दि टी का

ধ্য ৩

याका अर्थ— इहां त्यागशब्द प्रत्येककै लगाय लेणां तहां स्त्रीनिकी रागसहित कथा सुननेका त्याग, स्त्रीनिका सुन्दर मनोहर अंगका रागसहित देखनेका त्याग, वृष्य कहिये पुष्टरस कहिये रसीला झरता सर्वत आदिका त्याग, पहले भोग किये थे तिनका बार बार यादि करनेका त्याग, अपने शरीरका संस्कार कहिये सवारना स्नान सुगंध लेपन इत्यादि करनेका त्याग ऐसैं ए चौथे व्रतकी पांच भावना हैं । इनक्रूं बार बार भाये व्रह्मचर्यव्रत थिरता पावै है ॥ आगें पांचमा व्रतकी कहा भावना है, ऐसै पूछें सूत्र कहें हैं—

व च-

नि का

पान २७४

## ॥ मनोज्ञामनोज्ञेन्द्रियविषयरागद्वेषवर्जनानि पंच ॥ ८ ॥

याका अर्थ— स्पर्शन रसन घ्राण चक्षु श्रोत्र ए पांच इन्द्रिय तिनके विषय जे स्पर्श रस गंध वर्ण शब्द इनका संबंध होतें रागद्वेषका न करना ए पांच भावना आर्किचन्य नामा पांचवा व्रतकी जाननी ॥ भावार्थ ऐसा, जो, परिग्रह हैं ते इन्द्रियनिके विषयके सेवनेके तथा कषाय पोषनेके अर्थि हैं, तातें विषयकपायका गुणदोष विचारिकारे भावना राखे, परिग्रहत्यागव्रत दृढ रहे है ॥

आगें कछु और कहै हैं, कि, जैसें इन व्रतनिकी दृढताके अर्थि व्रतनिका स्वरूप जाननेवाळा ज्ञानीनिककरि भावनाका उपदेश किया है, तैसैंही तिन व्रतनिके विरोधी जे पांच पाप तिनविषें भी भावना राखणी । तिनके दोपनिका बार बार चिंतवन राखणां । तातें दृढवत रहे है । ताका सूत्र कहे हैं—

### ॥ हिंसादिष्विहामुत्रापायावद्यदर्शनम् ॥ ९ ॥

याका अर्थ— हिंसादिक पांचपापनिविर्षे इस लोकविर्पे तौ अपाय कहिये नाश तथा भय होय है । बहुरि परलोक-विर्पे पापतैं दुर्गति होय है। ऐसा देखना वार वार विचारणा। तहां अभ्युदय कहिये स्वर्गादिककी संपदा पावना निःश्रेयस कहिये कल्याणरूप मोक्ष तिनके आर्थे जो क्रिया ताका नाश करनेवाला जो प्रयोग आरंभ, सो तौ अपाय कहिये । अथवा सात भयकूं भी अपाय कहिये। अवद्य कहिये गर्द्य निंद्य पाप इन दोऊनिकूं देखनें विचारनें। कहां देखने १ इस ळोकविषेँ तथा परळोकविषेँ । बहुरि कौनविषें देखने <sup>१</sup> इन पांच पापनिविषें । सो कैसैं सो कहिये है । प्रथम तौ हिंसाविषें देखौ, जो, हिंसक जीव होय सो निरंतर सर्वका वैरी शत्रु है । ताक़ूं सर्व पीड्या चाहैं माऱ्या चाहैं । इस ळोकविषें अनेक वध बंधन क्लेशादिक पावे हैं । परळोकविषें अग्रुभगति पावे है । बहुरि सर्वकारे निंदनीक होय है । तग्तें हिंसाका त्याग करना कल्याणकारी है, ऐसी भावना राखणी ।।

व च-

नि का

पान

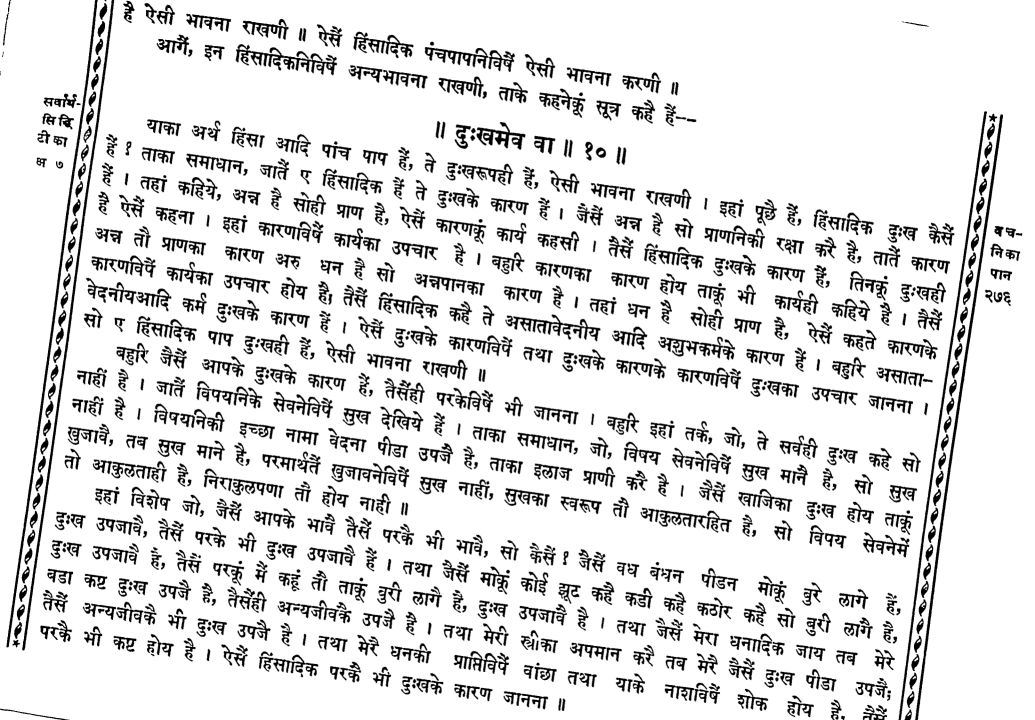
204

तैसैंही असत्यवचनका बोलनेवाला सर्वके अश्रद्धेय होय जाका वचन कोई श्रद्धान न करें सांच न माने । बहुरि इसही लोकमें जीव काटना आदि दुःखकूं पावे है । ताके झूठवचनकरि दुःखी होय ते वैरकरि अनेक कष्ट दे, सो सहने होय । बहुरि परलोकविषें दुर्गति पावे है । बहुरि निंदनीक होय है । तातें अनृतवचनतें विरमण करना । कल्याणकारी है, ऐसी भावना राखणी ॥ तेसैंही परद्रव्यका हरणहारा चोर है सो सर्वके पीडा देने योग्य होय है जाका कोई रक्षक न होय । इसही लोकमें घात होना, वध, बंधन हाथ पग कान नाक उपरलेहोठका छेदन, भेदन सर्व धनादिका लूटि लेना इत्यादिक दुःख पावे है । बहुरि परलोकविषें अशुभगति पावे है । वहुरि निंदनीक होय है । यातें चोरी करनेका त्याग करना कल्याणकारी है, ऐसी भावना राखणी ॥

तैसैही अब्रह्मचारी मदविभ्रमकरि उद्भ्रांत है चित्त जाका सो कपटकी हथणीके अर्थि भ्रमतें खाडामें पड्या जो हस्ती तिसकी ज्यों परवश हुवा वध बंधन अतिक्लेश आदिकूं भोगवै है । मोहका पीड्या कार्य अकार्यकूं न गिणता अपना कल्याणरूप कार्य कछ भी नाहीं आचरण करै है । बहुरि परकी स्त्रींके आलिंगन सेवनविर्षे करी है रति जानें सो इस-लेकविर्षे वैरके निमित्ततें लिंगछेदन वध बंधन धनहरण आदि कष्टनिकूं पावे है । बहुरि परलोकविर्षे दुर्गति पावे है । बहुरि निंदनीक होय है, यातें अब्रह्मचर्यपापतें छुटना अपना हित है, ऐसी भावना राखणी ॥ तैसैंही परिग्रहवान् पुरुष है सो जे परिग्रहके आर्थ चोर आदि हैं तिनके पीडा देनेयोग्य होय है । धनवानकूं चोर मारि जाय है । जैसें कोइ पंछी मांसकी डलीकूं चूंचमें ले चले, तब मांसके आर्थि अन्यपक्षी ताकूं चूंचनिते मारै, दुःख दे; तैसें धनके लोभी धनवानकूं दुःख दे ॥

बहुरि धनके परिग्रहके उपार्जन करना रक्षा करनाविषें बडा कष्ट है, तथा नष्ट होय जाय, जाता रहै तब बडा दुःख उपजे इत्यादि अनेक दोषनिकूं प्राप्त होय है । बहुरि यातें तृप्ति भी नाहीं होय है । जैसैं अग्नि इंधनतें तृप्त होय, तौ तृष्णावान धनतें तृप्त होय । बहुरि लोभका पीड्या कार्य अकार्यकूं गिनें नाहीं । बहुरि याकें पापतें परलोकविषें अग्रुभ-गति पावे है । बहुरि सर्व लोक कहें 'बडा लोभी है ' ऐसें निंदनीक, होय है । तातें परिग्रहका त्याग कल्याणकारी

सर्वार्थ सिद्धि टी का अ. ७



आगें फेरि भी भावनाके आर्थे आगें सूत्र कहै हैं-

सर्वार्थ

सि खि

टीका

क्ष. ७

# ॥ मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यानि च सत्वगुणाधिकक्तित्र्यमानाविनयेषु ॥ ११ ॥

याका अर्थ— प्राणीनिविषे तौ मैत्री, अर गुणाधिकविषे प्रमोद, तथा दुःखी पीडितविर्षे करुणा, तथा प्रतिकूळविषें मध्यस्थ--परिणाम ऐसैं ये च्यारिनिविषें च्यारि भावना राखणी । तथा परके दुःख न होनेका अभिलाप, सो तौ मैत्री कहिये । बहुरि वचनकरि तथा प्रसन्नताकरि प्रगट होय ऐसा अंतरंगविषें भक्तिका अनुराग, सौ प्रमोद कहिये । बहुरि दीनकेविषें उपकार करनेका भाव, सो कारुण्य काहेये । वहुरि रागद्वेषकरि पक्षपात होय है ताका अभाव, सो माध्यस्थ्य कहिये । बहुरि पापकर्मके उदयके वशतैं अनेकयोनिविर्षें कष्ट भोगवैं ते सत्व कहिये, तिनकूं जीव कहिये । बहुरि सम्यग्ज्ञानआदि गुणनिकारे बडे होय ते गुणाधिक कहिये । असातावेदनीयके उदयतें जिनके क्लेश उपजै, ते क्लिश्यमान हैं । बहुरि तत्वा-र्थके सुननेकरि ग्रहण करनेकारी अभ्यासकरि जिननें गुण न पाये ते अविनेय कहिये । इन सत्वादिक च्यारिनिविपैं यथा-संख्य मैत्री आदि च्याऱ्यौं भावना भावणी । सर्वजीवनितें मेरी क्षमा है । ते सर्व मेरैपरि क्षमा करी । मेरी सर्वतें प्रीति है-वैर काहूतें नाहीं है। ऐसैं सर्व प्राणी जीवनिविषें तौ मैत्रीभावना भावणी। सम्यग्ज्ञानचारित्रादिककेविषें वंदना स्तुति वैयावृत्य आदिकरि गुणाधिकविर्षे प्रमोदभावना भावनी । मोहकर्मके मारे कुज्ञानसहित, विषयअग्निकरि दग्ध, हिता-हितमें समझै नाही, अनेक दुःखनिकारे पीडे, दीन, क्रुपण, अनाथ, बालक, वृद्ध, क्लिश्यमानविपें करुणा भावनी । मिथ्यात्व कारी खोटे हठग्राही अविनेयनिविषें मध्यस्थभावना करणी । ऐसें भावना भावनेवालेके अहिंसादिकवत हैं ते पूर्ण होय हैं ॥ आगें फेरि भी भावना कहनेके आर्थि सूत्र कहै हैं---

## ॥ जगत्कायस्वभावोे वा संवेगवेराग्यार्थम् ॥ १२ ॥

याका अर्थ-- जगत् कहिये संसार अर देह इनका स्वभावकी भावना करनी, संवेगवैराग्यके अर्थि । तहां प्रथमही जगत्का स्वभाव, जो, यह लोक है सो अनादिनिधन वेत्रासन झल्लरी मृदंगसारिखा आकाररूप है । ताविर्षे जीव अनादि-संसारविर्षे अनंतकाल, नानायोनिविर्षे निरंतर दुःख भोगवता संता भ्रमण करै है । तहां निश्चित कछ भी नाही है । जीवित है सो जलके बुदेवुदेसारिखा है, तुरत विलाय जाय है । भोगसंपदा है ते बीजली बादलके विकारसारिखे चंचल हैं । इत्यादि ऐसैं जगत्का स्वभाव चिंतवन करनेतें संसारतें संवेग होय है, भय लागै है । वहुरि कायका स्वभाव

नि का पान

200

य च-

121

अनित्य है, दुःखका कारण है, साररहित है, अपवित्र है, इत्यादि ऐसें चिंतवनेतें विषयनिविर्षे राग न होनेतें वैराग्य उपजे है । यातें जगत् अर कायका स्वभावकी भावना करनी ॥

आगें पूछै, जो, हिंसादिकतैं विरति सो व्रत है । तहां हम न जानी, ते हिंसादिक किया कहां हैं ? तहां आचार्य कहै हैं, ते युगपत् तो कहे जाय नाहीं । तातैं तिनका स्वरूप कहना अनुक्रमतैं है । तहां जो आदिविषें कही हिंसा, ताका उक्षणसूत्र कहै हैं---

व च-

नि का

पान

202

#### ॥ प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा ॥ १३ ॥

याका अर्थ--- प्रमत्तयोगतें प्राणनिका वियोग करना, सो हिंसा है । तहां कपायसहितपणा सो तौ प्रमाद है । तिस प्रमादसहित आत्माका परिणाम सो प्रमत्त है । प्रमत्तका योग सो प्रमत्तयोग कहिये । वहुरि इन्द्रियनिकूं आदि देकरि दश प्राण हैं, तिनका यथासंभव वियोग करना, सो व्यपरोपण है । ऐसैं प्रमत्तयोगतें प्राणव्यपरोपण है, सोही हिंसा है । सो यऊ हिंसा प्राणीनिके दुःखका कारण है, तातें याकूं अधर्मका कारण कहिये । इहां प्रमत्तयोग ऐसा विशेपणतें ऐसा जानना, जो, केवल प्राणनिके वियोग करणमात्रपणाही अधर्मके अर्थि नाहीं है ॥ इहां उक्तं च अर्द्ध स्लोक है, ताका अर्थ- प्राणनितें प्राणीनिक्रूं न्यारा करे है अर हिंसाकरि युक्त न होय है ॥ तथा दूसरा उक्तं च गाथा है, ताका अर्थ- कोई सुनि ईर्यासमितिकरि गमन करतें पग उठावे था, ताके पगतलै कर्मका प्रेन्या जीव आय पऱ्या मरि गया, तौ तिस कारणकारे तिस मुनिकै सूक्ष्म भी किंचिन्मात्र भी बंध नाहीं है, ऐसें सिद्धांतमें कह्या है । वहुरि अध्यात्मप्रमाणतें ऐसा कह्या है, जो, मूर्छा है सोही परिग्रह है, अन्य नांही ॥

इहां कोई तर्क करे है, जो, प्राणनिका वियोग किये विना भी प्रमत्तयोगमात्रहीतें हिंसा मानिये है । जैसें सिद्धान्तकी उक्तं च गाथा है, ताका अर्थ- जो अयत्नाचार प्रवर्तें है, ताकी प्रद्यत्तिमें जीव मरो अथवा न मरो ताके हिंसा निश्चयतें होय है । अर जो यत्नसहित प्रवर्तें है-समितिसहित है, ताका हिंसामात्रहीकारे वंध नाहीं है । तहां आचार्य कहे हैं, यह दोप नाहीं है । जातें जो अयत्नाचार प्रवर्तें है, ताके केवल प्रमत्तयोगही नाहीं है, तहां भावप्राणनिका व्यपरोपण भी है । तैसेंही कह्या है उक्तं च श्लोक, ताका अर्थ- प्रमादचान् आत्मा है, सो पहलें तौ अपने आत्माकूं आपकारे आप हणे हैं, पीछै अन्य प्राणीनिका घात होऊ तथा मति होऊ । तातें प्रमादवानके प्राणव्यपरोपण भी अवश्य जानना ॥ इहां विशेप जो, वार्तिकमें ऐसा अर्थ है, इन्द्रियनिका प्रचारका विशेप अपनी सावधानी विना होय सो प्रमत्त

सर्वार्थ-सि द्वि टी का

झ. ७

कहिये अथवा प्रमत्तकी ज्यौं होय सो प्रमत्त है । इहां उपमाका वाचक इव शब्दका प्रत्ययार्थमें लोप है । सो उपमाका 🥍 अर्थ ऐसा, जैसैं दारूका पीवनेवाळा मतवाळा होय तब कार्यअकार्यका जाकै विचार न होय, ताकी उपमा है । तथा जीवनिकै स्थान तथा तिनके उपजनेके ठिकाने तथा जीवनिके आधार जानें नाहीं, कषायनिके उदयकारे देखकरि होय हिंसाके कारणनिविषें स्थिति करै, सामान्याहिंसाका यत्न न करै, सो प्रमत्त है । अथवा पंदरह प्रमादरूप परिणया होय, सो प्रमत्त है । बहुरि योगशब्द है सो सम्बन्धार्थस्वरूप है । अथवा मनवचनकायकी क्रियाकूं भी योग कहिये । सो प्रमत्तका योग सो प्रमत्तयोग कहिये । सो हेतुरूप कह्या है । इस हेतुर्तै प्राणानिका व्यपरोपण होय सो हिंसा है ॥ बहुरि प्राणके ग्रहण करनेतें प्राणीका ग्रहण जानना । प्राणनिके वियोगतें प्राणीका वियोग होय है, अन्य न्यारा प्राणीके अवयव नाहीं ताका वियोग कैसें संभवे ? ताका समाधान, जो, ऐसैं नाहीं । प्राणनिके घाततें प्राणीके दुःख उपजै है तातें अधर्म होय है । तहां फारी कहै, जो, प्राणानिके घाततें प्राणीके दुःख नाहीं होय है । ताक़ूं कहिये, जो, पुत्र कलत्र आदिका वियोग होतेंही प्राणीकै दुःख होय है । तौ शरीर तौ अत्यंत निकटवर्ती है, याका वियोगमें दुःख कैसें न होय ? बहुरि शरीर जीव तौ कर्मबंध अपेक्षा एकही होय रहै हैं, याके वियोगमें अवश्य दुःख होय है । याहीतें प्रमत्तयोग अरु प्राणव्यपरोपण दोऊनितें हिंसा होय है ॥ कोई ऐसैं कहै है, जो, सर्वलोक प्राणीनितें भऱ्या है । तातें मुनि आहिंसक कैसें होय ? यह कहना निष्फल है । जातें मुनिकै प्रमत्तयोग नाहीं है, तातें तिनकै हिंसा नाही है । बहुारी सूक्ष्मजीव हैं ते तौ पीडेही न जाय हैं । बहुारी ते बादर रक्षायोग्य हैं, तिनका यत्न करे ही है। तातें तिनके हिंसा कैसें होय 9 बहुरि जे सर्दथा एकान्तवादी हैं, तिनके प्राणी प्राण, हिंस्य हिंसक, हिंसा हिंसाफलका अस्तित्वही संभवे नांहीं । तिनका मत प्रमाणसिद्ध नाहीं है ॥

व च–

नि का

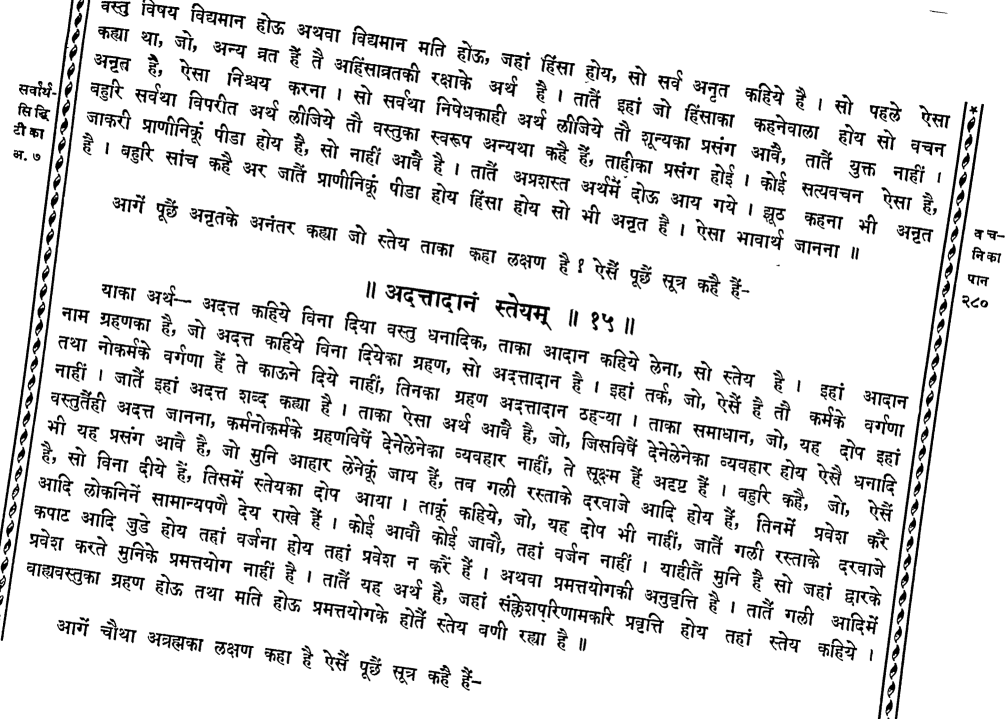
पान

209

आगें पूछे है, हिंसा तौ जैसा लक्षण कह्या तैसा जाणी । अब याके अनंतर कह्या जो अनृत, ताका लक्षण कहा १ सो कहौ, ऐसैं पूछें सूत्र कहें हें----

## ॥ असद्भिधानमनृतम् ॥ १४ ॥

याका अर्थ— जो प्राणीनिकूं पीडा करे ऐसा अप्रशस्त बुरा वचन, ताका कहना, सो अनृत है । इहां सत्राब्द प्रशंसावाची है, ताका निषेध सो असत् अप्रशस्त ऐसा कहिये । सो ऐसैं असत् अर्थका कहना सो अनृत है । ऋत कहिये सत्य, ऋत नाहीं सो अनृत है । तहां जो प्राणीनिकूं पीडाकारी वचन होय, सो अप्रशस्त है । जिस वचनका



### ॥ मैथुनमब्रह्म ॥ १६ ॥

ৰ च--

नि का

पान

228

सर्वार्थ

सि जि

री का

ধ্য ৩

याका अर्थ- मैथुन कहिये कामसेवन सो अब्रह्म है । तहां स्त्रीपुरुष चारित्रमोहके उदयक्वं होतें रागपरिणामकारि सहित होय तब तिनकैं परस्पर स्पर्शनकी इच्छा होय, सो मैथुन है, तिसका भाव तथा कार्यका नाम मैथुन है । जातें लोकविषें तथा शास्त्रविपें तैसेंही प्रसिद्ध हैं । लोकविषें तौ बालगोपाल स्त्री सर्व जानें हैं, जो, स्त्रीपुरुपकें रागपरिणामतें चेप्टा होय सो मैथुन है । बहुरि शास्त्रविषें भी घोडे बलधके मैथुनकी इच्छाविषें इत्यादिक पाठ हैं, तहां मैथुनका ग्रहण कीजिये है । बहुरि इहां प्रमत्तयोगकी अनुवृत्ति है, ताकरि भी स्त्रीपुरुषंका युगलसंबंधी रतिसुखके अर्थि चेष्टा होइ, सोही मैथुन ग्रहण कीजिये है । सर्वही कार्यमें मैथुन नाहीं । बहुरि जाके पालते संते अहिंसादिक गुण वृद्धिकूं प्राप्त होय सो ब्रह्म है, जो ब्रह्म नाहीं सो अब्रह्म हैं। सो ऐसा अब्रह्म मैथुन है। इस मैथुनतें हिंसादिक दोष हैं ते पुष्ट होय हैं। जातें मैथुन सेवनेविषें जो पुरुष तत्पर है सो थावर त्रस प्राणीनिकूं हणै है, झूंठ वचन बोलै है, चोरी करे है, चेतन अचेतन परिग्रहका ग्रहण करे है, ऐसें जानना । इहां ऐसे कहनेतें स्त्रीपुरुष रागपरिणामविना अन्य कोई कार्य करे, सो मैथुन नाहीं । तथा दोय पुरुष कोई कामसेवनविना अन्य कार्य करें सो मैथुन नाहीं, ऐसा सिद्ध होय है । तथा काम--सेवनके परिणामतें एकही पुरुष जो हस्तादिकतें चेष्टा करें सो भी मैथुन है । जातें तहां दूसरा रागपरिणामके विषें संकल्प है । जैसें काहूंकों भूत लागे तैसें इहां दूसरा काम है, तातें मैथुनशब्दकी सिद्धि है ॥ आगें, पांचवां जो परिग्रह ताका कहा लक्षण है ऐसैं पूछें सूत्र कहै हैं--

## ॥ मूर्छा परिग्रहः ॥ १७ ॥

याका अर्थ- मूर्छा कहिये परविषें ममत्वपरिणाम सो परिग्रह है । तहां बाह्य जे गऊ भैंसि मणि मोती आदि चेतन अचेतन वस्तु अर अभ्यंतर जे राग आदिक ऐसे जे परिग्रह तिनकी रक्षा करना उपार्जन करना संस्कार करना ऐसा जो व्यापार, सो मूर्छा है । इहां प्रश्न, जो, लोकविषें वायु आदि रोगके प्रकोपतें अचेतन होय जाय ताकूं मूर्छा कहै हैं, सो प्रसिद्ध है, सो तिस अर्थकूं ग्रहण काहेतें न कीजिये १ ताका उत्तर, जो, यह तौ सत्य है, लोकमें तिसहीकूं मूर्छा कहैं है । परंतु यह मूर्छि धातु है सो मोहसामान्य अर्थविषें वर्ते है, सो सामान्यकी प्रेरणा विशेष अर्थिविषें है । ऐसें होतें विशेषका अर्थ इहां ग्रहण है । जातें इहां परिग्रहका प्रकरण है । इहां फेरि पूछे है, जो ऐसें कहै भी बाह्य-

वस्तुकै परिग्रहपणा नाहीं ठहरैगा ! जातैं तुमनें अभ्यंतर जो सूर्छा है ताहीका ग्रहण किया है । ताका समाधान, जो, 🍂 सत्य है । प्रधानपणातैं हमने अभ्यंतरकाही व्रहण किया है । वाह्यपारीव्रह न होतें भी मेरा यऊ है ऐसैं परविषें संकल्प करनेवाला पुरुप है, सो परिग्रह सहितही है। अथवा बाह्य परिग्रह नाहीं भी काहिये है बहुरि परिग्रह है भी ऐसा भी कहिये, जातें मूर्छाका आलंबन कारण है। तथा मूर्छा है कारण जाकूं ऐसा है॥ सर्वार्थ-बहुरि इहां तर्क, जो, मेरा यऊ हैं ऐसा संकल्प हैं सो भी परिग्रहवाची हैं, तौ सम्यग्ज्ञानादिकविपें भी यह मेरा सि दि ्णडार २९। प्रमान भाग महा नक ए रहा प्रमालन ए राज्य स्वार्थ स्वार री का ধ্য ত दोष नाहीं । जातें इहां प्रमृत्तयोगकी अनुवति है, तातें ज्ञानद्र्शनचारित्रवान् पुरुष है सो मोहके अभावतें अप्रमत्त है, । तातें ताकै मूर्छा नाहीं है, ऐसा याकै निष्परिग्रहपणा सिद्ध है ॥ इहां ऐसा भी विशेष जानना, जो, ज्ञानादि आत्माके स्वभाव है, त्यागनेयोग्य नाहीं । तातें तिनतें परिग्रहसहितपणा न होय हैं अर रागादिक हैं ते आत्माके स्वभाव नाहीं । व च-कर्मके उदयके आधीन होय है, तातें त्यागनेयोग्य हैं। तातें तिनविवें मेरा यऊ है ऐसा संकल्प है सो परिग्रह हेही, नि का यह कहना युक्त है । इन रागादिकनिहीतैं सर्व दोप उपजै हैं । ए सर्व दोपनिके मूछ हैं । मेरा यऊ हे ऐसैं संकल्पतैंही पान २८२ परिग्रहकी रक्षा करनी उपार्चन करना इत्यादिक उपजै हैं। तिनविर्षे अवश्य हिंसा होय है। इनके निमित्त झूठ बोल्जै है, चोरी करे है, मैथुनकर्मविषे यतन करें हैं । तिन पापनिके आभावतें नरकआदिक दुःख अनेकप्रकार प्रवतें हें ॥ 000000 आगें, ऐसैं उक्त अनुक्रमकारे हिंसादिविर्वे दोप देखनेवाला पुरुषके अहिंसादिकविर्षे गुणका निश्चय भया, तव अहिंसा-दिकविषें वडा यत्न करने लगा, ताकै अहिंसादि वत होय हैं, सो पुरुप कैसा है ऐसें सूत्र कहै हैं---याका अर्थ- मिथ्या माया निदान ए तीनि शल्य जाकै न होय सो वती है। जो शणाति कहिये घातै चुभै Ø सो शल्य कहिये। सौ अर्थतैं शरीरकेविर्षे प्रवेश करें यसी जाय ऐसा शस्त्रविशेषक्तं शल्य कहिये। तिससारिखा चुभै मनविषें वाधा करें सो भी शल्यही कहिये । जातें कर्मके उदयतें भया जे। मानसिक विकार सो प्राणीनिक्तं शरीरसंबंधी मनसंबंधी बाधा करे सो भी शल्य है, ऐसा उपचारकरि नाम जानना। सो शल्य तीनिप्रकार है, मायाशल्य निदानशल्य मिथ्यादर्शनशल्य । तहा माया तौ निक्कतिक्तं कहिये, याक्तं ठिंगनेके परिणाम भी कहिये । बहुारी विषयभोगनिकी बांछाक्तं निदान कहिये। वहुरि अतत्त्वश्रन्द्वानकूं मिथ्यादर्शन कहिये। इन तीनूंनितैं रहित होय निःशल्य है सो त्रती है ऐसा कहिये है॥

इहां तर्क करें हैं, शल्यका अभावतैं तौ निःशल्य कहिये। बहुरि व्रतके धारणतें व्रती कहिये । इहां व्रतीका विशेषण निःशल्य किया सो वतके अर निःशल्यपणाकै विरोध है, तानैं विशेषण वर्णे नाहीं । निःशल्यकूं व्रती कहना वर्णे नाहीं। जैसें दंडके संवंधतें तौ दंडी कहिये । छत्रके संबंधतें छत्री कहिये । दंडीके संबंधतें छत्री कहना तौ वर्णे नाहीं । ताका रामाधान, इहां दोऊ विशेपणतें व्रती कहना इप्ट किया है । केवळ हिंसादिकके छोडनेही मात्र व्रतके संबंधतें शल्यसहितकूं वती कह्या नाहीं, जाकै शल्यका अभाव होय तब व्रतके संबंधतें ग्रहादिकमें वसने न वसनेकी अपेक्षा अगार अनगारक मेदकरि व्रती कहनेकी विवक्षा है । जैसें जाकै बहुत दूध घृत होय ताकूं गऊवाळा कहिये बहुरि जाके दूध वृत नाहीं होय अरु गऊ विद्यमान होय तौ गऊवाळा कहना निष्फल है । तैसें जो शल्यसहित होय ताकै व्रत होतें भी व्रती कहना सत्यार्थ नाहीं । जो निःशल्य है सोही व्रती है । तथा इहां ऐसा भी उदाहरण हैं, जो, प्रधान होय ताका विशेपण अप्रधान भी होय है । जैसें कोई काटनेवाळा पुरुष तौ काटनेकी क्रियाविपें प्रधान हैही, परंतु ताके विशेषण कीजिये जो तीक्ष्ण फरसीकरि काटे है तहां तीक्ष्णगुण विशेषणसहित फरसी अप्रधान है । सो काटनेवाळा पुरुषका विशेपण होय है, तैसें निःशल्यपणागुणकरि विशेषणस्वरूप जो व्रत ते तिसा व्रतसाहित पुरुप प्रधान है, ताका विशेपण होय है ऐसें जानना ॥

व च–

नि का

पान

**૨૮**૨

आगें ऐसैं व्रतीके भेद जाननेकूं सूत्र कहें हें---

## ॥ अगार्यनगारश्च ॥ १९ ॥

याका अर्थ — अगारी कहिये गृहस्थ दूजा अनगार कहिये मुनि ऐसैं व्रतीके दोय भेद हैं । तहां वसनेके अर्थि पुरुष जाकों अंगीकार करें सो अगार कहिये ताकूं वेक्ष्म मंदिर घर भी कहिये, सो जाकै होय सो अगारी कहिये । वहुरि जाकै अगार न होय सो अनगार कहिये । ऐसैं दोय प्रकारके व्रती हैं । एक अगारी दूसरा अनगार । इहां तर्क, जो, ऐसैं तौ विपर्ययकी भी प्राप्ति आवे है । शून्यागार देवमंदिर आदिकेविपें आवास करते जे मुनि तिनकै अगारीपणा आया । बहुरि जो विपयतृष्णातैं निवृत्त नाहीं भया है, ऐसा गृहस्थ सो कोई कारणतें वनमें ज्याय वस्या ताकै अन-गारपणा आया । तहां आचार्य कहै हैं, यह दोष इहां नाहीं आवे है । इहां भाव अगारकी विवक्षा है । चारित्रमोहके उदयतें अगार जो घर ताके संबंधप्रति जो अनिवृत्ति पारेणाम है सो भावअगार है । सो ऐसा जाकै भावअगार होय

सर्वार्थ सि न्दि टी का भ, ७ सो वनमें वसता होय तौ अगारीही कहिये । अर घरमें वसै ते अगारीही हैं । बहुरि भावअगारका जाकै अभाव है सो अनगार कहिये है ॥

वहुरि तर्क, जो, अगारी जो गृहस्थ ताकै व्रतीपणाकी प्राप्ति नाहीं वणे है । जातें याके परिपूर्ण व्रत नाहीं । व्रती ऐसा नाम तो पूर्ण व्रत होय तव बर्ने । ताका समाधान, जो, यह दोप नाहीं है । नैगम आदि नयकी अपेक्षाकरि अगारी गृहस्थकै भी व्रतीपणां वर्णे है । जैसें कोऊ एक साल ऊवरामें वसता होय ताकूं नगरमें वसनेवाला भी कहिये । तेसें ताकै सकलव्रत नांही है, एकदेशव्रत है तो ताकूं व्रती कहिये नैगम संग्रह व्यवहार ए तीनूं नय हैं, तिनकी अपेक्षा जाननी । तहां नैगम तो आगामी सकलव्रती होयगा । ताकी अपेक्षा संकल्पमात्रविपय करे है । बहुरि संग्रह सामान्यव्रतीका ग्रहण करें है । तहां एकदेशव्रती भी आय गया । वहुरि व्यवहार व्रतीका भेद करे है । तातें एकदेशव्रतीका भेद हैही, एकदेशविर्पे सर्वदेशका उपचारतें भी वर्णे है, ऐसा जानना ॥

सवीर्थ-

মি ন্ধি

टीका

म. ७ 🛛

ব শ্ব-

नि का

पान

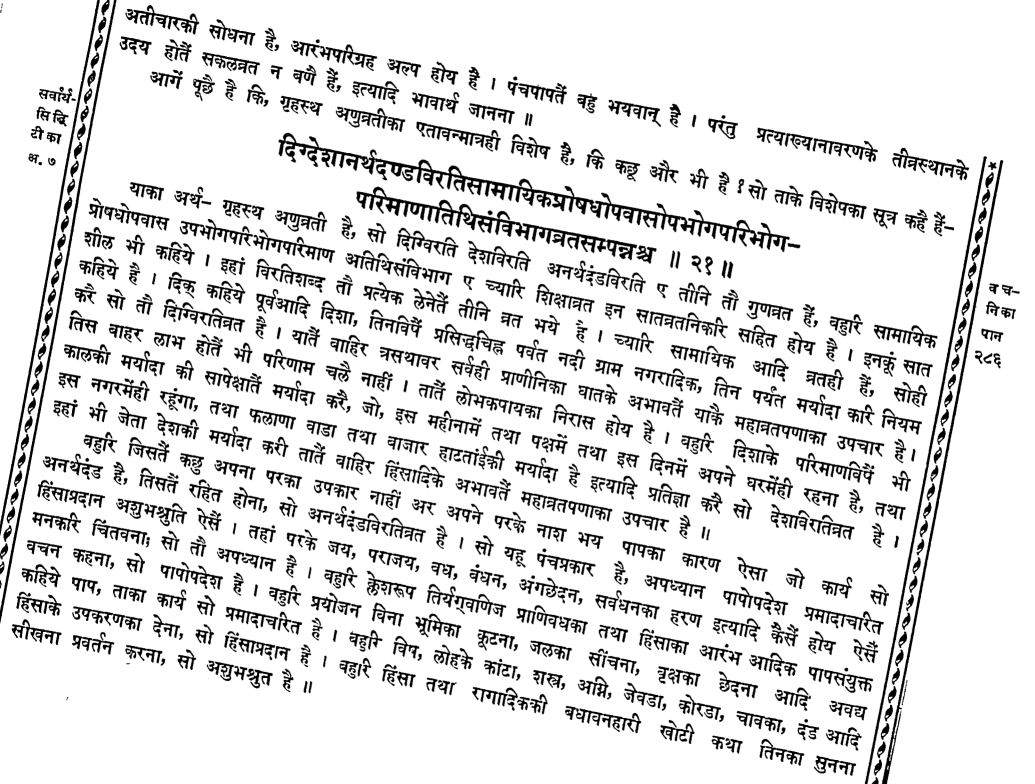
ર૮૪

आगें पूछे है कि, हिंसादिक पांच पाप हैं, तिनमें कोई पुरुप एकपापतें निवृत्त हूवा होय सो गृहस्थ व्रती है कि नाहीं १ आचार्य कहै हैं नाहीं है । फेरि पूछे है, जो, कैसै हैं १ तहां कहें हैं, पांचूही पापकी विरति वैकल्येन कहिये एकदेशपणें करे, सो इहां विवक्षित है । ताका सूत्र---

#### ॥ अणुव्रतोऽगारी ॥ २० ॥

याका अर्थ- पांच पापका त्याग अणुव्रत कहिये एकदेश त्याग जाकै होय सो अगारी कहिये गृहस्थवती है। तहां अणुव्रतशब्द है सो अल्पवचन है, जाके अणुव्रत होय सो ऐसा अगारी कहिये है। इहां पूछे है, या अगारी गृहस्थके व्रतनिका अणुपणा कैसें है ? ताक़ूं कहै है, याके सर्वसावद्य कहिये सर्वही पाप तिनकी निवृत्ति कहिये अभाव ताका असंभव है-होय सके नाहीं। फेरि पूछे, जो, यऊ कोनसे पापतें निवृत्त है ? तहां कहिये है, त्रसप्राणीनिका व्यपरोपण कहिये मारणा तातें निवृत्त है। तातें तो याके आद्यका आहंसा नामा अणुव्रत है। बहुरि जिस असत्य वचनतें घरका विनाश होय, तथा ग्रामका विनाश होय, ऐसा आप जाणें तिस असत्यवचनतें निवृत्त होय स्नेहमोहके वशतें ऐसा वचन न वोळे ऐसें गृहस्थके दूसरा अणुव्रत होय है। बहुरि अन्यकूं पीडाका कारण ऐसें अदत्तादानादि-कका न ळेना, ताका राजादिकके भयतें अवश्य त्याग होयही, तिसविर्पे छेनेकी इच्छा भी न होय, ऐसे परिणाम न होय, जे, भय न होय तो ळेवो विचारे, ऐसा होय तो ताविर्पे आदरही न होय, सो तीसरे अणुव्रतघारी श्रावक है।

वहुरि उपात्त कहिये परकी व्याही अर अनुपात्त कहिये परकी व्याही नाहीं ऐसी जो परस्ती तिसके संगमतें नाहीं है रति 🎁 कहिये राग जाकें ऐसा गृहस्थ, सो तौ चौथा अणुव्रतधारी है । वहुरि धन धान्य क्षेत्र आदि परिग्रहका अपनी डच्छाके वशर्त परिमाण करै, जेती इच्छा होय तेता राखे ऐसा जो गृहस्थ सो पांचमां अणुव्रतधारी है ॥ इहां कोई पूछे, जो, गृहस्थव्रतीक्तूं त्रसके घातका त्यागी कह्या सो यांकै व्यापारआदि गृहस्थके आरंभ अनेक हैं, व च-तिनमें त्रसकी हिंसा अवश्य होय है। तामें त्याग कैसें पहे ? बहुरि याके शास्त्रमें ग्यारह प्रतिमारूप भेद कहे हैं, सवार्थ-नि का तिनमं समझै नाहीं, सो कैसै है ? ताका समाधान, जो आवकके ग्यारह प्रतिमारूप भेद कहे हैं, तिनमें प्रथमप्रतिमाविपेंढी सि चि पान स्थूलत्यागरूप पांच अणुव्रतका ग्रहण है । याका लक्षण ऐसा कह्या है, जो, आठ तौ मूलगुण पालै, सात व्यसन छोडे, री का 264 म. ७ 🖉 सम्यग्दर्शनके अतीचार मल दोप टालै ऐसैं कहै ते पांच अणुव्रत स्थूलपणें आवै है । जातें कोई शास्त्रमें तौ आठ मूलगुण कहे हैं । तामें पांच अणुवत कहे मद्य मांस शहतका त्याग कह्या ऐसैं आठ कहे । कोई शास्त्रमें पांच उदुंवर फलका त्याग, तीनि मकारका त्याग ऐसैं आठ कहे । कोई शास्त्रमें अन्यप्रकार भी कह्या है, यह तौ विवक्षाका भेद है॥ 0 तहां ऐसा समझना, जो, स्थूलपणें पांच पापहीका त्याग है । पंच उदुंबर फलमें तौ त्रसभक्षणका त्याग भया, शिकारके त्यागमें त्रस मारनेका त्याग भया, चोरी तथा परस्त्री व्यसनत्यागमें दोऊ व्रत भये, द्यूतकर्मआदि अतितृष्णाके त्यागतैं असत्यका त्याग तथा परिग्रहकी आतिचाह मिटी, मांस मद्य शहतके त्यागतैं त्रसकूं मारिकारे भक्षण करनेका त्याग भया । ऐसैं पहली प्रतिमामें पंच अणुव्रतकी प्रवृत्ति संभवे है । अर इनके अतीचार दूरि कारे सके नाहीं । तातें व्रतप्रतिमा नाम न पावै । सम्यग्दर्शनके मळ दोष अतीचार दूर होय सकै हैं, दर्शनप्रतिमा नाम कहावै है । मनवचन-काय कृतकारितअनुमोदनाकरि अतीचाररहित प्रतिज्ञा पछै, तब प्रतिमा नाम पावे है, प्रतिमा नाम मूर्तिका भी है, सो व्रतकी सांगोपांग मूर्ति वर्णे तव प्रतिमा कहिये, सो इस दर्शनप्रतिमाका धारक पंचपरमेष्ठीका भक्त है, अन्यकी उपासना नाहीं, संसारदेहभोगतें विरक्त है । जो प्रतिज्ञा याकै है, सो ऐसी है, जो, संसारके कार्य विगडे तौ विगडो, देह विगडे तौ बिगडौ, भोग बिगडै तौ बिगडौ, प्रतिज्ञा तौ भंग न करनी । ऐसैं इढपरिणामहीतें प्रतिज्ञा नाम पावे है । बहुरि त्रसके घातकी भी ऐसी तौ प्रतिज्ञा होय है, जो, त्रसप्राणीकूं मनवचनकायकार्र मार्रुं नाहीं, परकूं उपदेशकार्र मरवाऊं नाहीं, अन्य मारै तौ ताकूं भला जाणूं नाहीं, देवताके आर्थि गुरुके आर्थि मंत्रसाधनके आर्थि रोगके इलाजके अर्थि त्रसप्राणीकूं घातूं नाहीं अर व्यापार आदिकार्यनिविषें यत्न तौ करे, परंतु तहां गृहस्थके आरंभके अनेक कार्य हैं, कहांताई वचावे १ तौ याके अभिप्रायमैं मारनेहीके परिणाम नाहीं, तातें पाप अल्प है । बहुरि व्रतप्रतिमामें व्रतनिके



वहुरि सामायिक कहै हैं। तहां सामायिक शब्दका अर्थ कहै हैं। सम् ऐसा उपसर्ग है, सो एकताके अर्थमें है। 🦄 जैसें संगतं घृतं कहिये काहू वस्तुमें घृत मिलें एक होय ताकूं संगतं घृतं कहिये । तथा तेल मिल्या होय एक होय गया होय तहां संगतं तैलं ऐसा कहिये । तैसैं एकही भूत जानिये । बहुरि ऐसैं एकत्वपणाकरि अयनं कहिये गमन होय सो समय कहिये । वहुरि समयही होय, सो सामायिक कहिये । तथा समय जाका प्रयोजन होय सो सामायिक व च-कहिये। भावार्थ ऐसा, जो स्वरूपविपें तथा शुभक्रियाविपें एकता करि लीन होना, सो सामायिक है। तहां एते क्षेत्रविपें नि का एते कालविपैं मैं इस अपने स्वरूपविपैं तथा शुभक्रियाहीविपैं लीन हूं ऐसैं मर्यादा कारी सामायिकविपैं तिष्ठै है, ताके तेते मर्वार्थ-पान 220 देशकालसंवंधी महाव्रतका उपचार है । तातें सूक्ष्मस्थूलप्रकारकरि याकै हिंसादिकका अभाव है ॥ इहां कोई कहै, ऐसैं तौ सकलसंयमका प्रसंग आवे है । ताक्नूं कहिये, याकै सकलसंयमका घातक प्रत्याख्यानावरण भ ७ १ कपायका उदयका सद्भाव है, तातें सकलसंयम नाहीं । वहुरि कहै, जो, ऐसें कहे महाव्रतका अभाव आवे है, तुम महावत कैसें कहाँ हों ? ताकूं कहिये, जो, उपचारकरि कहैं हैं । जैसें कोई पुरुषका राजमें प्रवेश होय, सो कोई राजका प्रच्छन्न ठिकाणा होय तहां ताका गमन नाहीं भी है, तौ ताकूं कहिये इस पुरुषका राजमें सर्व जायगा प्रवेश है सर्वगत है; तैसैं इहां भी व्रतका अंगीकार है, सकलवत नाहीं तौ एकदेशविषें सर्वदेशका उपचारकरि व्रती कहिये है । वहुरि प्रोपधशब्द है सो पर्वका वाचक भी है, प्रोपध अप्टमी चतुर्दशी आदि पर्वक्रूं कहिये । बहुरि पांचूही इन्द्रिय अपने विपयतें छटि जामें आय वसै सो उपवास कहिये । जहां च्यारिप्रकार आहारका त्याग होय सो उपवास है, ऐसा अर्थ जानना । जो प्रोषधविषैं उपवास होय सो प्रोषधोपवास कहिये । तहां अपने शरीरका संस्कारके कारण स्नान सुगंध पुष्पमाला गहणा आभरण आदिकारे रहित होय पवित्र क्षेत्र अवकाशविषे तथा साधु मुनि जहां वसैं तैसे क्षेत्रविषें तथा चैत्यालयविर्पे तथा अपने रहनेकी जायगामें न्यारा प्रोषधोपवास करनेका स्थानक होय तहां धर्मकथाका सुनना चिंतवना तिसविपैं मन लगाय बैठा रहै आरंभादिक कछू करै नाहीं, सो प्रोपधोपवास है ॥ बहुरि उपभोग कहिये भोजन पाणी सुगंध माला आदिक एकवार भोगनेमें आवें बहुरि परिभोग कहिये वस्त्र आभू-पण सेज आसन गृह यान वाहन आदिक बार बार भोगनेमें आवें इन दोऊनिका परिमाण, सो उपभोगपरिभोगपरिमाण कहिये। इहां भोगसंख्या पांचप्रकार है । त्रसघात प्रमाद बहुवध अनिष्ट अनुपसेव्य ऐसैं । तहां त्रसघाततें निवृत्त है चित्त जाका तिस पुरुपकारी मांस अरु शहत तौ सदाही त्याग करने । बहुरि मद्य है सो मन मोहै है तातें प्रमाद छोडनेके आर्थि छोडना । बहुरि केवडा केतकी सहीजणा अगथ्याके फूल आदि तथा जमीकंद आदौ मूला आदि बहुजीवनिका उपजनेका

सि दि

टीका

ठिकाण जिनकूं अनंतकाय कहिये ते सर्वही त्याग करने । जातें इनमें घात तौ बहुतजीवनिका है अर फल अल्प है-किंचित स्वादमात्र फल है । बहुारे यान वाहन आभरण आदिकविषें मेरे एता इष्ट है, इससिवाय आनिष्ट है ताका त्याग है, ऐसैं इह अनिष्टत्याग कहिये । बहुरि कालके नियमकरि यावज्जीव यथाशाक्ति इष्टवस्तुविषें भी सेवनेयोग्य नाहीं तिनका त्याग करना, सो अनुपसेव्यत्याग कहिये ॥

व च-

ति का

पान

266

सर्वार्थ

सिदि

री का

**भ**, ७

बहुरि जो संयमकूं पाछता संता अतति कहिये विहार करें सो अतिथि कहिये अथवा जाकै तिथि नाहीं होय सो अतिथि कहिये, जो पडिवा दोयज आदि तिथिरूप काठके नियम विना आहारकूं आवै सो अतिथि है, ऐसा अर्थ है । ऐसैं अतिथिके अर्थि संविभाग कहिये अपने भोजनवस्तुविपैं विभाग देना, सो च्यारिप्रकार है । भिक्षा उपकरण औषध वसतिका । तहां मोक्षके अर्थि उद्यमी संयमीविपैं तत्पर प्रवीण शुद्धआचारी जो अतिथि ताकै आर्थि शुद्धमनकारी निर्दोष भिक्षा भोजन आहार देना । बहुरि धर्मके उपकरण सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रके बधावनेवाळे देने । बहुरि औषध भी योग्य देनी । बहुरि परमधर्मकी श्रद्धाकरि वसतिका भी बनावणी । बहुरि सूत्रमें चशब्द है सो आगें कहसी जो गृहस्थधर्म ताके समुच्चयके अर्थि है ॥

इहां ऐसा भी विशेष जानना, जो, ग्यारह प्रतिमाके अनुक्रममें दूजी व्रतप्रतिमा है तामैं पंचअणुव्रतके अतीचार तौ सोधेही हैं । बहुरि ए सप्तर्शाल कहे तिनका आचरण यथाझाकि है तिनमें अतीचार भी लागे हैं । बहुरि तीजी प्रतिमा सामायिक नाम है, तहां सामायिक अतीचाररहित पल्ले है । बहुरि चौथी प्रतिमा प्रोपधोपवास नामा है, तहां प्रोपधोप-वास अतीचाररहित पल्ले है । बहुरि पांचमी प्रतिमा सचित्तत्याग नाम है, तहां उपभोगपरिमाण नामा झील है ताके अतीचार सोधे है । तहां सचित्तका भक्षणका तौ त्यागही करे है, बहुरि अन्यकार्य भी सचित्तस्तूं यत्नपूर्वक करे है । इहां सतरह नियमकी प्रवृत्ति अवश्य होय है । बहुरि छठी प्रतिमा रात्रिभोजनका त्याग दिवा स्त्रीसेवनका त्याग है, सो यह भी उपभोगपरिभोगके परिमाणके अतीचार सोधनेहीका विशेष है । तहांताई जघन्यश्रावक कहिये ॥ बहुरि सातमी प्रतिमा व्रह्मचर्य है । सो इहां स्व्रस्त्रीका भी त्याग नववाडसहित झुद्ध अतीचाररहित होय है । बहुरि आठमी प्रतिमा आरंभत्याग है । तहां वणिज आदि आरंभका कछू छुदुंव सामिल रहनेमें दोप अतीचार उपजै तया ताका भी अतीचाररहित शुद्ध त्याग होय है । बहुरि नवमी प्रतिमा परिग्रहत्याग है । तहां पहले कछ अल्पपरिग्रह रुपया पईसासंवंधी ममत्व या तिसका भी इहां त्याग है अतीचार न लगावै है । इहांताई मध्यमश्रावक है । वहुरि दशमी प्रतिमा अनुमतित्याग है, सो नवमीमें कुटुंव सामिल भोजनादिक करै था, तामैं भला माननेका दोष हो । वहुरि वत्रामी प्रतिमा अनुमतित्याग है, सो नवमीमें कुटुंव सामिल भोजनादिक करै था, तामैं भला माननेका दोष उपजे था,



Į बहुरि विशेष, जो, प्राणीकै मरण अनिष्ट है, तहां जैसैं कोई व्यापारी अनेकप्रकार व्यापारकी वस्तु संचय करी होय 👔 घरमें घरी होय ताके घरका विनाश होना इष्ट नाहीं है, तहां कोई कारण ताके विनाशका कारण आय प्राप्त भया होय ताकुं यथाशक्ति दूरि करे, बहुरि कारण दूरि न होय सकै तो जैसें अपनी व्यापारकी वस्तु घरमें घरी थी तिनका विनाश न होय तैसैं यत्न करै; ऐसैंही गृहस्थ आवक भी वतशीलरूप व्यापारकी वस्तुका संचयविषे प्रवर्ते है, तिसका सर्वार्थ आश्रय यह जीवित है ताका नाश तौ न चाहै है, बहुरि तिसके नाशका कारण आय प्राप्त होय तब ता कारणक्रं जैसें सि द्धि अपना गुण विरोध्या न जाय तैसैं दूरि करे, बहुरि जो नाशका कारण दूरि न होय सके नाइलाज होय तव जैसें अपना री का गुणका विनाश न होय तैसे यत्न करे, यामें कैसे आत्मघात भया कहिये ? तहां पूछे है, कि, सहरेखना मरणके अंतविर्वे भ. ७ कही, सो मरणका ज्ञान कैसे होय ? तथा विना जाणे कैसे करिये तहां कहीये है, जरा रोग इन्द्रियनिकी हानि दीखे जो अवस्य **व** च-जाणै अब यह शरीर रहेगा नाहीं, तब प्रासुक आहारपाणीकारे तथा उपवासादि तपकारे अनुक्रमतें शरीरका बल क्षीण नि का होता जाय तहां मरणपर्यंत द्वादशभावनाका चिंतवनतें काल गमावे, शास्त्रोक्त विधानकरि समाधि मरण करे ॥ पान आगें जो " निःशल्यो वती " ऐसा पूर्वे कह्या था, तहां तसिरा शल्य मिथ्यादर्शन कह्या था, तातें यह जान्या, 290 Ø जो वती होय है सो सम्यग्दृष्टि होय है, मिथ्यादृष्टि वतनिकी क्रियारूप प्रवर्ते तो वती नाहीं। तहां पूछे, सो सम्यग्द्र्शन अतीचारसहित सापवाद होय है कि अतीचाररहित निरपवाद होय है ? ऐसैं पूछें सूत्र कहै हैं, जो, कदाचित् मोह-नीयकर्मका विशेष जो सम्यक्त्वप्रकृति तातें ए अपवाद कहिये अतीचार होय हैं, याका सूत्र---॥ राङ्गाकाङ्क्षाविचिकित्साऽन्यदृष्टिप्रशंसासंस्तवाः सम्यग्दष्ठेरतीचाराः ॥ २३॥ याका अर्थ— रांका कांक्षा विचिकित्सा अन्यदृष्टिप्रशंसा अन्यदृष्टिसंस्तव ए पांच अतीचार सम्यग्दृष्टीके हैं । तहां निःशांकितपणाक्तुं आदि देकर आठ सम्यक्त्वके अंग पूर्वे दर्शनविद्युद्धिके कथन्विपें कहे थे, तिनके प्रतिपक्षी दोप जानने । इहां पूछे हैं, प्रशंसा अर संस्तवमें कहा विशेष है ? ताका उत्तर, जो, मनकरि मिथ्यादृष्टीके ज्ञान-चारित्रगुणका प्रगट करनेका विचार ताकों भला जानना, सो तौ प्रशंसा है। बहुरि मिथ्याइष्टीविषे छते तथा अणछते 0.000 गुणका प्रगट करनेका वचन कहना सो संस्तव है। इह इनि दोऊनिमें भेद है। वहुरि पूछे है, सम्यग्दर्शनके आठ अंग कहे थे नाके तेतेही प्रतिपक्षी अतीचार चाहिये, पांचही कैसे कहे ? तहां कहै हैं, जो, यह दोष नाहीं । आगें त्रतशील्लनिविषे पांचपांचही संख्याकारे अतीचार कहेंगे, तातें प्रशंसासंस्तवविषे अन्य अतीचारनिक्तं गभितकारे पाचही कहे

|                  | हें । हहां ऐसा भी विशेप जानना, जो, सम्यग्दप्टि मुनि तथा श्रावक दोऊही होय हैं, सो ए अतीचार<br>दोऊनिकै संभवै हैं ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | * *                               |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| - 0<br>5- 0<br>5 | आगें, सम्यग्दप्टीके अतीचार तौ कहे, बहुरि पूछे है कि ऐसे अतीचार व्रतशीलनिविषें भी होय हैं कहा १ ऐसें पूछें<br>आचार्य कहे हैं, हां, होय हैं । ऐसें कहिकरि तिन अतीचारनिकी संख्या कहनेकूं सूत्र कहे हैं—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | े व च-<br>े निका                  |
|                  | ॥ व्रतशीलेषु पंचपंच यथाकमम्॥ २४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <ul><li>पान</li><li>२९१</li></ul> |
| 000000000000000  | याका अर्थ— पांच व्रत अर सात र्शाल एक सल्लेखना इनविषें पांच पांच अतीचार अनुक्रमतें जानने । इहां<br>व्रतशीलका द्वंद्वसमास करना । इहां तर्क कहे हैं, शीलका प्रहण अनर्थक है । व्रतग्रहणहीतें शीलका ग्रहण होय है ।<br>जातें शील भी व्रतही है । आचार्य कहें हैं, अनर्थक नाही है । इहां विशेष जनावनेके अर्थि शीलका ग्रहण हो ए<br>शील हैं ते व्रतनिकी रक्षाके अर्थि हैं ऐसा जान्या जाय है । यातें दिग्विरत्यादिक इहां शीलके ग्रहणकरि जानने । वहुारे<br>अगारीके अधिकारतें ऐसा जानना, जो, ए पांच पांच अतीचार कहियेगा ते अगारी गृहरूथ श्रावकके व्रतशीलनिविषें हें<br>सोही कहै हें । तहां प्रथमही आदिका अहिंसा नामा अणुव्रतका सूत्र कहै हैं — | 60000000                          |
| 2<br>2<br>2      | ॥ बन्धवधच्छेदातिभारारोपणान्नपाननिरोधाः ॥२५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 000                               |
| 00000000000      | याका अर्थ— वंध वध छेद अतिमार लादणा अच्नपानका रोकना ए पांच अतीचार आहेंसाअणुव्रतके हैं । तहां<br>प्राणीनिका मनोवांछित गमन करनेकूं रोकना बांधना सो तौ बंध कहिये । बहुरि लाठी चाबुक वेतकरि घात करना चोट<br>देना सो वध कहिये यामें प्राणव्यपरोपण न लेना । जातैं यह पहली हिंसाहीमें कह्या है । बहुरि कान नाक आदिक<br>अंगउपांगका छेदना, सो छेद कहिये । बहुरि न्याय बोझतैं अधिक लादि चलावना, सो अतिभारारोपण कहिये । बहुरि<br>गऊ आदिकूं क्षुधा तृषा आदि बाधारूप क्रियाका करना, खाना पीना न देना, सो अन्नपाननिरोध है । ए पांच<br>आहेंसा अणुव्रतके अतीचार हैं ॥                                                                              |                                   |

¥

आगें दूजे अणुव्रतके अतीचार कहनेकूं सूत्र कहे हैं---

सर्वार्थ-सि दि

टी का स. ७

1

1\*

॥ मिथ्योपदेशरहोभ्याख्यानकूटळेखकियान्यासापहारसाकारमन्त्रभेदाः ॥ २६ ॥ याका अर्थ--- मिथ्या उपदेश रहोभ्याख्यान क्रूटलेखकिया न्यासापहार साकारमंत्रभेद ए पांच अतीचार सत्यअणु-वतके हैं। तहां स्वर्गमोक्षके कारण जे कियाविशेष, तिनविर्वे अन्यप्राणीनिक्तं अन्यथा प्रवर्तावना सो मिथ्योपदेश हैं। सर्वार्थ-बहुरि स्त्रीपुरुषनें एकांतविषें किया जो कियाविशेष ताका प्रगट करना, सो रहोभ्याख्यान है । बहुरि अन्यपुरुषनें कह्या নি ব্বি री का नाहीं अर परका प्रयोगके वशतें परकूं ठगनेके अर्थि झुठा छिखना जो इसनें ऐसा कह्या है तथा ऐसा किया है ऐसैं ध7. ७ अपनी इच्छातैं वणावना, सो कूट्लेखकिया है। वहार काऊनें रूपा सोना आदि द्रन्य घरा होय सो ताकी संख्या घरने-वालाकूं यादि न रही विस्मृत होय गया पीछें मांगी तब अल्प संख्या कहि मांगी तब राखनेवालेनें कही ऐतीही है तुमारी ल्यो ऐसा ताके अल्पसंख्याका वचन कहना जेती पैछें सोंपी तेती न वतावना, सो न्यासापहार है । बहुरि **q** a-नि का पान करनेकूं ईपीदिकतैं ताका प्रगट करना, सो साकारमंत्रभेद है। ऐसैं ए पांच सत्य अणुव्रतके अतीचार हैं॥ २९२ ॥ स्तेनप्रयोगतदाहृतादानविरुद्धराज्यातिकमहीनाधिकमानोन्मानप्रातिरूपकव्यवहाराः ॥ २७ ॥ याका अर्थ--- स्तेनप्रयोग तदाहतादान विरुद्धराज्यातिक्रम् हीनाधिकमानोन्मान प्रतिरूपकव्यवहार ए पांच अचौर्यअणु-वतके अतीचार हैं। तहां कोई चोरी करता होय ताकूं आप घेरै तथा परकूं कहिकरि प्रेरणा करावे अथवा पैछा घेरै ताकी सराहना करें ताकूं अला माने सो स्तेनप्रयोग है। इहां स्तेन नाम चोरका है, ताकूं प्रेरे बहुरि चोरकूं आप प्रेन्या भी नाहीं सन्या भी नाहीं परंतु चोरका ल्याया द्रव्यका प्रहण करे, सो तदाहतादान है । वहुरि योग्यन्यायक्रं उहुंघि अन्यप्रकार छेना देना सो तौ अतिकम कहिये, सो यऊ राज्यसूं विरुद्ध होय सो विरुद्धराज्यातिकम् है। तहां बडा मोलकी वस्तु अल्प मोलमें लेणेका यतन विचारवौ करें, सो विरुद्धराज्यातिक्रम जानना । वहारे पाई माणि इत्यादिक तौ मान कहिये, इनक्रूं प्रस्थ आदि कहिये । वहुरि ताखडीके तौला आदि उन्मान कहिये । सो इनकारी घटनेकारी तौ परक्रं देना अर वधतैंकरि परका छेना इत्यादि क्रुडा प्रयोग करना, सो हीनाधिकमानोन्मान है । वहुरि सोटे सोना रूपा वणाय ठिगनेके ₽. अर्थि व्यवहार करें परकूं खोटी वस्तुकूं कियाकरि आच्छी दिखाय दे ऐसैं कूड करे, सो प्रतिरूपकव्यवहार है। ऐसैं <u></u>

ए पांच अदत्तादानविरति अणुव्रतके अतीचार हैं ॥ आगैं ब्रह्मचर्य अणुव्रतके अतीचार कहै हैं-॥ परविवाहकरणेत्वरिकापरिग्रहीतापरिग्रहीतागमननाङ्क्र्कीडाकामतीर्वाभिनिवेशाः ॥ २८ ॥ सर्वार्थ-याका अर्थ--- परविवाहकरण परिगृहीतइत्वरिकागमन् अपरिगृहीतइत्वरिकागमन् अनंगकीडा कामतीवाभिनिवेश ए पांच सि द्वि | त्रह्मचर्थ अणुत्रतके अतीचार हैं। तहां कन्याका दना परिणावना सो विवाह है, सो परका विवाह करणा, सो परविवाह-टी का প. ৩ नाम भया । सो एकपुरुषही जाका भरतार होय सो परिगृहीता कहिये, तिसप्रति गमन करिये सो परिगृहीत इत्वरिका-गमन कहिये। बहुरि जो वेश्यापणाकरि पुंश्वली होय अनेक जाके भरतार होय सो अपरिग्रहीता इत्वारिका कहिये, तिस-भार अल्प अर्थर में विवास करें हैं। वहार अंग कहिये प्रजननलिंग तथा थोनि इन विना अन्यरीति व च-नि का त्रीडा, सो अनंगक्रीडा कहिये । बहुरि कामका बधता परिणाम सो कामतीव्राभिनिवेश कहिये जामें कामसेवनेका निरंतर पान अभिप्राय प्रवर्तें ते ए पांच स्वदारसंतोष नामा व्रतके अतीचार कहे हैं ॥ २९३ ॥ क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यदासीदासकुप्यत्रमाणातिक्रमाः ॥ २९ ॥ याका अर्थ-- क्षेत्र वास्तु, हिरण्य सुवर्ण, धन धान्य, दासी दास, कुप्य इनका प्रमाणतैं उछंघना, सो पंचम अणु-वतके अतीचार हैं। तहां क्षेत्र तौ नांज उपजनेका आधार ताकूं खेत कहिये, वास्तु अगार घरकूं कहिये, हिरण्य रूपा आदिका व्यवहार, सुवर्ण सोना, धन गुऊ आदि, धान्य तण्डुल, दासी दास चाकर स्त्री पुरुष, कुप्य कपास रेसम चंदन आदि । तहां क्षेत्र वास्तु, हिरण्य सुदर्ण, धन् धान्य, दासी दास, ऐसैं च्यारि तौ दोयदोयका युगल छेना । बहुरि एक आप पांच भव गएछ खरने छन्छ ने मेरे प्रताही परिग्रह है अन्यका त्याग है फोरी तिसक्वं अति-0000 लोभके वशतैं उलंघे बधाय ले, सो ए पांच अतीचार परिग्रहपरिमाणवतके हैं ॥ ्रेसैं पांच अणुव्रतके अतीचार तौ कहे, आगें शीलनिके अतीचार कहे हैं । तहां प्रथमही दिग्विरति नामा शीलके कहे हैं, ताका सूत्र-ê

#### ॥ ऊर्ष्वाधस्तिर्यग्व्यतिकमक्षेत्रवृद्धिस्मृत्यन्तराधानानि ॥ ३० ॥

याका अर्थ- ऊर्ध्व अधः तिर्यक् इन तीनिनिकी मर्यादाका व्यतिक्रम करणा अर क्षेत्रकूं बधाय लेना मर्यादाकरि होय ताकूं भूलि अन्य धारण करणी ए पांच अतीचार दिग्विरतिके हैं । तहां जो दिशाकी मर्याद करी थी तातें उछांधि जाना सो अतिक्रम कहिये । सो संक्षेपतैं तीनिप्रकार है ऊर्ध्व अतिक्रम अधः अतिक्रम तिर्यक् अतिक्रम ऐसें । तहां पर्वतादि चढनेमें मर्यादसिवाय चढे सो ऊर्ध्वातिक्रम है । बहुरि कूपआदिविषें मर्यादसिवाय उतरणा सो अधः अतिक्रम है । बहुरि बिल्र गुफा आदिका प्रवेशविषें तिर्यक् अतिक्रम है । वहुरि दिशाकी मर्याद करी थी तानें लोभका वशतें आधिकका अभिप्रायकरि वधावना, सो क्षेत्रवृद्धि है । सो यह अतिक्रम प्रमादतें तथा मोहतें तथा परिग्रहके निमित्ततें होय है । वहुरि मर्याद मर्याद करी होय ताकूं भूलि जाणा यादि न राखणां सो स्मृत्यंतराधान है । ऐसे ए दिग्वि-रतिके अतीचार पांच हैं ॥

व च-

नि का

पान

ર૬૪

आगें देशविरति वतके अतीचार कहै हैं, ताका सूत्र कहै हें---

#### ॥ आनयनप्रेष्यप्रयोगशब्दरूपानुपातपुद्गलक्षेपाः ॥ ३१ ॥

याका अर्थ--- आनयन प्रेण्यप्रयोग शब्दातुपात रूपानुपात पुद्गळक्षेप ऐसैं ए पांच अतीचार देशविरतके है । तहां जिस देशकी मर्यादा करि बैठ्या होय तहांतें प्रयोजनके वशतें अन्यकूं कहिकरि कछू वस्तु अन्यक्षेत्रतें मंगावणा, सो आनयन है । वहुरि अन्यकूं कहना, जो, तुम ऐसैं करौ, सो प्रेण्यप्रयोग है । वहुरि आप मर्यादा कार्र जिस क्षेत्रविषें वैठें, तहां वैठाही वाहिरके फिरनेवाळे पुरुषनिकूं खासी खंधार आदि शब्दकी समस्याकरि प्रयोजन समझाय देना, सो शब्दातुपात है । वहुरि तैसैंही अपना शरीररूप दिखाय समझाय देना, सो रूपानुपात है । वहुरि तैसैंही कछु कंकर आदि वगाय समझाय देना, सो पुद्गळक्षेप है । ऐसैं ए देशविरमणके अतीचार है ॥ आगैं अनर्थदंडविरतिके अतीचार कहै हें---

ु ॥ कन्दर्पकोत्कुच्यमोखर्यासमीक्ष्याधिकरणोपभोगपरिभोगानर्थक्यानि ॥ ३२ ॥ याका अर्थ-- कंदर्प कौत्कुच्य मौखर्य असमीक्षाधिकरण उपभोगपरिभोगअनर्थक्य ए पांच अतीचार अनर्थदण्ड-

सर्वार्थ-सि दि दी का

ধ্ব. ৩

विरतिके हैं । तहां रागके तीव्रउदयतें जामें हास्य मिल्ली होय ऐसा नीच हीन मनुष्यके कहनेका गाल्ली आदि भंडवचन पैलेकूं कहना, सो कंदर्ष है । बहुरि हास्यके गाल्लीसहित वचन भी कहैं अर कायके चेष्टातें निंदायोग्य किया भी करें जाकूं लौकिकमें खवाखसी आदि कहै हैं, सो कौत्कुच्य है । बहुरि धीठपणा लिये बहुत प्रलापरूप बकवाद करना, सो मौखर्य है । बहुरि विनाविचारे विनाप्रयोजन अधिकी किया करना, फिरना, डोलना, कूदना इत्यादि सो असमीक्ष्याधिकरण है । इहां मन वचन काय तीनीकी किया विनाप्रयोजन न करें सो जाननी । बहुरि खानेपीनेकी सामग्री तथा वस्त्र आभूषण आदि निःप्रयोजन बहुत भेले करने, सो उपभोगपरिभोगानर्थक्य है । ऐसें ए पांच अतीचार अनर्थदंडविरतिके हैं ॥ आगें सामायिकके अतीचार कहे हैं —

ব च-

नि का

पान

२९५

सर्वार्थ-

सि जि

टीका

ধ্ব, ৩

## ॥ योगदुष्प्रणिधानानादरस्पृत्यनुपस्थानानि ॥ ३३ ॥

याका अर्थ-- योग जे मन वचन कायके कर्म, तिनका बुरा चिंतवन प्रवर्तन करना, तीनि तौ ए अर सामायिकके विषें अनादर, क्रियापाठ आदिका भूळना ए पांच अतीचार सामायिकके हैं । तहां योगका स्वरूप तौ पहळें कह्या सोही । ताका दुष्प्रणिधान कहिये खोटी प्रचत्ति करना, सो ए तीनिप्रकार, वचनका दुष्प्रणिधान कायका दुष्प्रणिधान मनका दुष्प्रणि-धान । इहां भावार्थ ऐसा, जो, सामायिक करे तब सामायिकमें तौ मनवचनकायकी प्रवत्ति न रहै अर अन्यकार्यमें प्रवृत्ति करे, सो अतिचार है । बहुरि अनादर कहिये सामायिकविषें उत्साह नाहीं, जैसेंतैसें काल पूरा करे, सो है । बहुरि स्मृत्यनुपस्थान कहिये पाठकिया यादि न रहै भूलि जाय, सो है । ऐसें सामायिकके अतीचार हैं ॥ आगें प्रोषधोपवासके अतीचार कहे हें ---

## ॥ अप्रत्यवेक्षिताप्रमार्जितोत्सर्गादानसंस्तरोपक्रमणानादरस्मृत्यनुपस्थानानि ॥ ३४॥

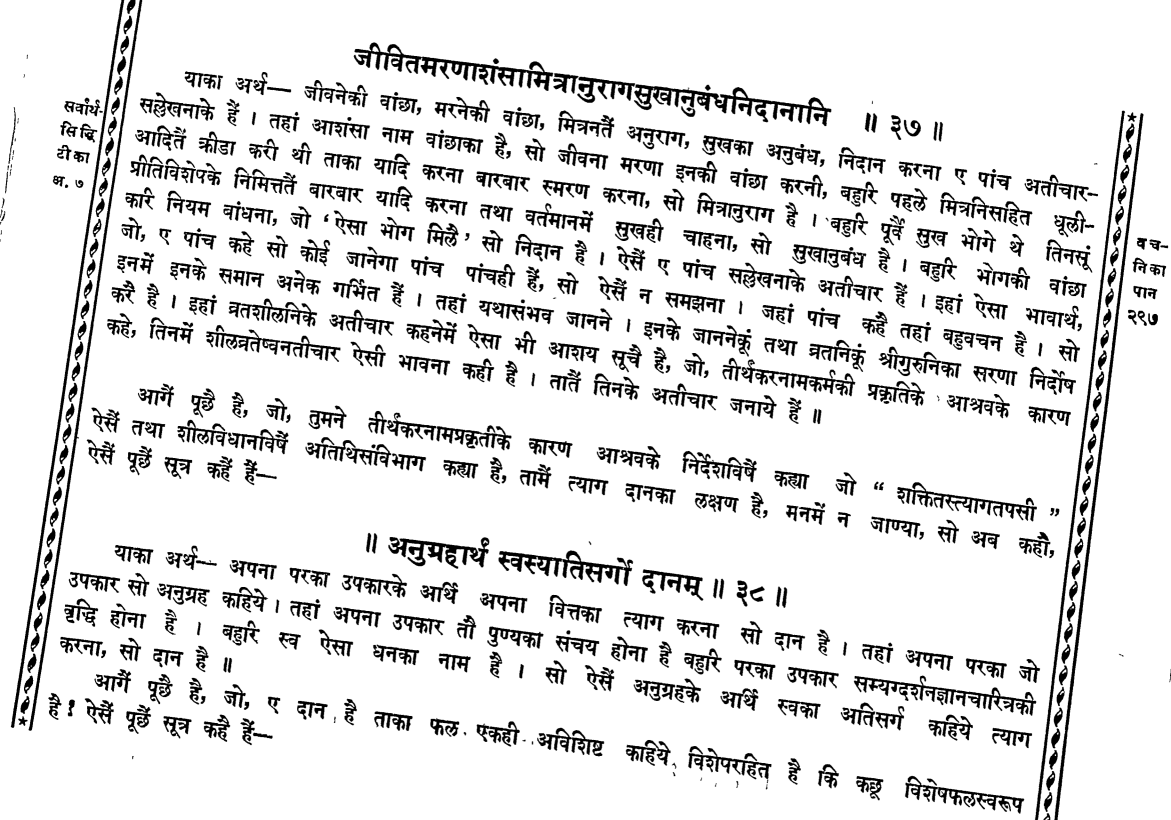
याका अर्थ-- अप्रत्यवेक्षित अप्रमार्जित कहिये विना नीका देख्या तथा विना नीका झाड्या पृथ्वीपरि क्षेपना उठा-वना सांथरा करना तीनि तौ ए अरु प्रोषधविषैं उत्साह नाहीं निरादरसूं करना तथा क्रियामें भूळी जाणा ए पांच प्रोषधोपवासके आतिचार हैं जहां प्रोषधउपवासकी प्रतिज्ञा लेकरी जहां बैठना तिस भूमिविषें जीव है कि नाहीं हैं ऐसैं नेत्रनिकरि देखना, सो प्रत्यवेक्षणा, कहिये । बहुरि कोमल पीछी आदि उपकरणकारी झाडना सो प्रमार्जन है । तिन दोऊनिका अभावतें, उत्सर्ग कहिये, भूमिविषें मलमूत्र क्षेपणा । आदान कहिये अरहंत आचार्यकी पूजाका उपकरण तथा गंधमाल धूपादि सामग्री तथा अपने धारणके वस्त्रआदिकका उठावना लेना, सो। संस्तरोपऋमण कहिये भूमिपारे बिछावणा आदिकरि सांथरा करणा ऐसैं तीनि तौ ए भए । बहुरि क्षुघाकरि पीडित होनेतें जो उपवासमें आवश्यक आदि किया करनी तिनविषें उत्साह नाहीं-निरादरतें कालपूरण करना, सो आनादर है । बहुरि किया यादि न राखणी भूलि जाना, व च-सो स्मृत्यनुपस्थान है । ऐसैं ए पांच अतीचार प्रोषधोपवासके हैं ॥ ति का पान आगैं उपभोगपरिभोगपरीमाणके अतीचार कहे हें--ર९६ ॥ सचित्तसम्बन्धसम्मिश्राभिषवदुष्पकाहाराः ॥ ३५ ॥ याका अर्थ--- सचित्तवस्तु, सचित्तकरि मिल्या वस्तु, साचित्तके संवंधरूप वस्तु, द्रव्यरूपवस्तु, विना नीका पकी वस्तु इनका आहार करना ए पांच उपभोगपरिभोगपरिमाणके अतीचार हैं। तहां जीवकारे सहित होय सो सचित्त है। तिस सचित्तकारे भिड्या होय सो सचित्त संवंध है । सचित्तसूं मिल्या होय सो सम्मिश्र है । इनविर्षे प्रवृत्ति प्रमादतें अतिभूखतें तथा तीव्ररागतें होय । वहुरि द्रव्यरूप रस तथा वृष्य कहिये पुष्टिकरि वस्तु सो अभिषव है । बहुरि भले-प्रकार पक्या नाहीं ऐसी वस्तु। इन पांच वस्तूनिका आहार करना ए पांच अतीचार उपभोगपरिभोगपरिमाणके हैं ॥ आगें अतिथिसंविभागके अतीचार कहे हें--॥ सचित्तनिक्षेपापिधानपरव्यपदे्दामात्सर्यकालातिक्रमाः ॥ ३६ ॥ याका अर्थ--- सचित्तविर्षे धरणा, सचित्ततें ढाकना, परका नाम करना, मात्सर्य करना, काल उल्लंघना ए पांच अतीचार अतिथिसंविभागके हैं । तहां सचित्त कहिये जीवसहित कमलका पत्र पातलि आदिक तिनविर्षे निक्षेप कहिये मुनिनिकूं देनेका आहारआदिका धरना । वहुरि अपिधान कहिये तिस सचित्तहीतें ढाकना । वहुरि अन्यदातारका देय कहिये आहार आदि देनेयोग्य वस्तु सो ठेकारी अपना नाम करना तथा परकूं आप सोपि परका नाम करना नाम न करना, सो परव्यपदेश है । वहुरि दान देना तामें आदर नाहीं निरादरतें देना तथा अन्य देनेवाला यथाविधि देय ताकूं गुणकूं सराहना नाहीं अदेखसा भाव करना, सो मात्सर्य है । बहुरि अकालविषें भोजन दना कालकूं उल्लंघना, सो कालातिकम है। ऐसैं ए पांच अतीचार अतिथिसंविभागशीलके हैं। ऐसैं सात शीलके अतीचार कहे ॥ 2 आगें सहेखनाके अतीचार कहै हें--

सर्वार्थ

सि दि

री का

अ. ७



## ॥ विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषात्तदिशेषः ॥ ३९ ॥

ਬ च--

नि का

पान

292

I.

याका अर्थ- विधिका विशेप, द्रव्यका विशेप, दातारका विशेप, पात्रका विशेप इनका विशेपतें फलका विशेप है । तहां दान देनेकी विधि ताका तौ आदरतें देना अनादरतें न देना ऐसा विशेप है । तहां मुनिकूं देनेमें तौ नवप्रकार भक्ति कही है । तहां प्रतिग्रह कहिये पडघावना, ऊंचा आसन देना, पादप्रक्षालन करना, पूजन करना, प्रणाम करना, मन वचन काय शुद्ध करकें, भोजन देनेकी शुद्धता करनी ऐसैं विधिका विशेप है । तपस्वाध्यायकी वृद्धिका करनेवाला आहार देना यह द्रव्यका विशेप है । वहुरि दातारका सात गुण कहे हैं । तहां परका तौ दानका नाम न करना यामें निरादर आवे है, बहुरि कोधकरि न देना क्षमातें देना, वहुरि कपटतें न देना, वहुरि अन्य देनेवालेतें ईर्पा कारे ताके अवगुण न काटने याकूं अनसूया कहिये, वहुरि देनेका तथा दयिका पीछें विपाद पिछताव न करना, वहुरि दीयेका वडा हर्प मानना, वहुरि दीयेका गर्व न करना ऐसें दातारके गुणका विशेप है ॥ वहुरि मोक्षके कारण जे सम्यग्दर्शनादिक गुण जामें पाईये ऐसा पात्रका विशेप है । ऐसें विशेपतें तिस दानके फलविपें भी विशेप है । जैसें, जैसी धरती होय तामें जैसा वजि तथा वोवनेवालेकी क्रियाका विशेप होय तेसाही आन्य आदि फल निपर्जे, तैसें जानना ॥

सर्वार्थ-

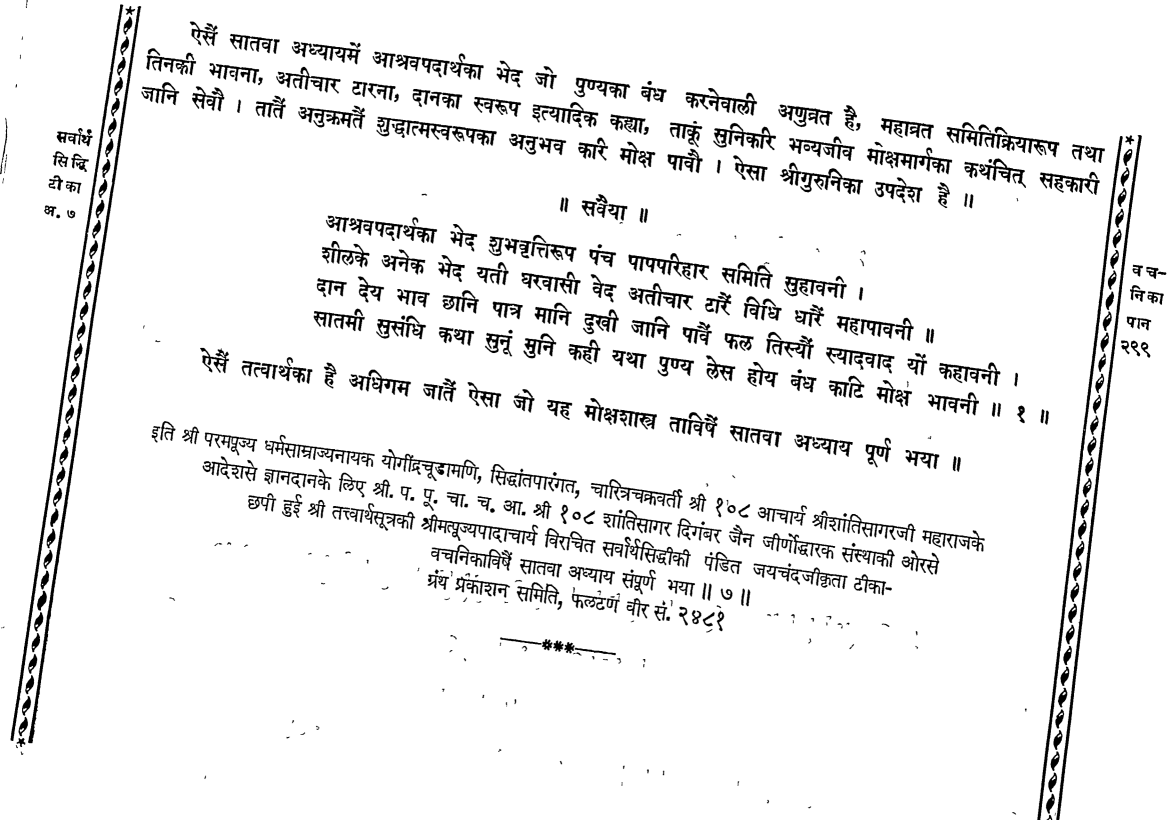
सि द्धि

रीका

জ জ

ſ

इहां ऐसा भी भावार्थ जानना, जो, अन्यमती कोई अपना परका मांसादिक देना भी दान कहै हैं, सो मांस आदि अपना परका उपकारका कारण नाहीं, तथा लेनेवाला योग्य पात्र नाहीं, तातें ताके देनेका फल खोटाही है । वहुरि पात्र-कुपात्र अपात्रके जयन्य मध्यम उत्क्रप्टके भेदतें तथा तैसेंही विधि द्रव्य दातारके भेदतें फलका भी अनेकप्रकारपणा है, सो अन्यग्रंथनितें जानना । सो यह स्याद्वादीनिका मतमें सिद्धी है, सर्वथाएकान्तवादीनिके नित्य निःक्रियादि पक्ष हैं, तथा क्षणिकपक्ष है, तिनके परिणामपरिणामकि अभावतें कछु निर्वाधसिद्धि होती नाहीं । वहुरि भावनिकी विद्युद्धता संक्रे-शता फलमें प्रधान है केवल वाद्यके निमित्तकी प्रधानता नाहीं । जातें ऐसें कह्या है, जो, कोई वस्तु तौ विद्युद्धता संक्रे-शता फलमें प्रधान है केवल वाद्यके निमित्तकी प्रधानता नाहीं । जातें ऐसें कह्या है, जो, कोई वस्तु तौ विद्युद्धतातों अपात्रनिकूं दीया हुवा भल्छे फलकूं करे है । वहुरि कोई वस्तु पात्रनिकूं भी दीया हुवा संक्लेशपरिणामके वशतें भला फल नाहीं करे है । वहुरि कोई वस्तु पात्र तथा अपात्रनिकूं दीया हुवा भी तथा न दीया हुवा भी विद्युद्ध परिणामके योगतें द्युभही फल करे है । ऐसें स्याद्वादमत वडा गहन है । सो श्रीगुरुही याका निर्वाह करें हे । हरेक जनका यामें कहनेका वल नाहीं चले है । जैसें क्ष्पका मींडक समुद्रका पार न पावे, तैसें जानना ॥



परमपूज्य चारित्रचऋवर्ती आचार्यवर्य श्री १०८ शांतिसागर महाराजके आदेशसे श्री दिगंबर जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्थाकी तरफसे ज्ञानदानके लिये छपी हुई яय प्रकाशन समिति, फळटण

ব গাল---

नि का

पान

300

... श्रीवीतरागाय नमः झ्या

सर्वार्भ सि बि

री का

ज. ८

वीर संवत् २४८१

🔿 ॥ ॐ नमः सिद्धेभ्यः ॥ 🌫

अथ तत्त्वार्थसूत्रकी सर्वार्थसिद्धिटीका वचनिका पंडित जयचंदजी कृता

दोहा— आठ करमके बंधकूं। काटि भये निकलंक॥ नम्ं सिद्ध परमातमा । मन वृत्त काय निर्श्तक ॥ १ ॥

ऐसैं मंगलके अर्थि सिद्धिनिक्तं नमस्कार करि आठमां अध्यायकी वचनिका लिखिये है । तहां सर्वार्थसिद्धिटीकाकारके वचन हैं जो आश्रवपदार्थका तौ व्याख्यान किया, ताके अनंतर है नाम जाका ऐसा बंध पदार्थ है, सो अब व्याख्यान करनेयोग्य है, ताक़ूं व्याख्यान योग्य होतें पहले तो वंधका कारणका स्थापन करिये है । जातें वंध है सो कारणपूर्वक है, यातें ताका सूत्र कहे हें---

### ॥ मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमादकषाययोगा बन्धहेतवः ॥ १ ॥

याका अर्थ- मिथ्यादर्शन अविरति प्रमाद कपाय योग ए पांच बंधके कारण हैं । तहां मिथ्यादर्शनादिक तौ पहलें कहे तेही हैं । तत्त्वार्श्वश्रद्धानका प्रतिपक्षी अतत्वार्थश्रद्धान तथा आश्रवके विधानविपैं मिथ्यादर्शनक्रिया कही, सो तौ मिथ्यादर्शन जानना । बहुरि विरति पहलैं कही, तिसके प्रतिपक्षभूत अविरति जाननी । बहुरि आश्रवविधानमें आज्ञा-ब्यापादिकी तथा अनाकांक्षा किया कही, तिनविपैं प्रमादका अंतर्भाव जानना । सो प्रमाद कल्याणरूपकार्यविषै अनादर~

स्वरूप हैं । वहुरि इन्द्रियकपाय इत्यादि सूत्र आश्रवके कथन्विषे कहा है । तहां अनंतानुबंधी अप्रत्याख्यान प्रत्याख्यान संज्वलन भेदरूप कपाय कहे हैं । बहुरि तिसही आश्रवके कथनविर्पे प्रथमही सूत्रमें काय वचन मनके योग कहे हैं, तेही यहां जानने ॥ तहां मिथ्यादर्शन तौ दोयप्रकार है, नैसार्गक परोपदेशपूर्वक । तहां परोपदेशविना सिथ्यात्वकर्मके उद्यके वशतैं सर्वार्थ-तत्त्वार्थश्रद्धान्का अभावरूप परिणाम आत्माकै प्रगट होय सो तो नैसर्गिक है। बहुारे परका उपदेशके निमित्तते होय सो सि न्दि | १ च्यारिप्रकार है, कियावादी आक्रियावादी आज्ञानिक वैनायिक ऐसैं । अथवा पांचप्रकार है, एकांत विपरीत संशय वैनायिक री का 🏅 आज्ञानिक । तहां पदार्थविषें अनेकधर्म हैं तिनमें ऐसा आभित्राय करे, जो, वस्तु धर्मामात्र है, तथा धर्ममात्रही है, तथा ञ ८ कोई एक धर्मकूं प्रहणकरि कहैं । इस एकधर्ममात्रही है, अस्तित्वमात्रही है, नास्तित्वमात्रही है, एकवस्तुमात्रही है, एक व च--निका उपगणिस नह ते दिया के स्वार्थ के स्वार्थ कहे, केव्छीकों कव्छाहार करता बतावें, स्वीक्तं मोक्ष बतावें पान इत्यादिक विपर्ययुरूप विप्रीतसिथ्यात्व है । बहुरि सम्यग्दर्शनज्ञानच्यारित्रात्मक मोक्षमार्ग कह्या है, सो यह है कि नाहीं ३०१ रेत्याप्य प्रे ने संशयमिथ्यात्व है । बहुरि सर्वदेवानिक्नं तथा सर्वशास्त्रानिक्नं तथा सर्वमतनिक्नं समान मानें, सर्वका विनय करें, मिथ्यात्व सम्यत्वका भेद न जाणें, सो वैनयिकमिथ्यात्व है । बहुरि हितअहितकी परीक्षातें रहित अंधेकी ज्यौं परिणाम सो 000 आज्ञानिकमिथ्यात्व है। इहां उक्तंच गाथा है, ताका अर्थ कियावादीनिके एकतौ असी भेद हैं, अक्रियावादीनिके चौरासी भेद हैं, अज्ञानवादीनिके सतसठि भेद् हैं, वैनयिकवादीनिके बत्तीस भेद हैं। ऐसैं तीनिसै तिरेसठि भेद सर्वथाएकान्तवादीनिके हैं ॥ इहां विशेष ऐसा है, जो, अविरत बारहप्रकार हैं । तहां पांच इंद्रिय अर एक मन इनके विषयनिविषे रागादिसहित प्रवृत्ति छह तौ ए बहुरि छहकायके जीवनिकी रक्षा न करे छह ए, बहुरि अनंतानुबंधी आदि सोलह कपाय अरु नव च्यारि मनोयोग, च्यारि वचनयोग, पांच काययोग ऐसैं तेरह योगके भेद हैं। अर आहारक आहारकामिश्र काययोग र प्रमत्तस्ंयमीकैं होय हैं तातें योग पंदरह भी हैं। बहुरि प्रमाद है सो अनेकविध है। तहां भावकायविनय र्रे गणप्रात्रणाम् साम स्वास्त वाक्य ए आठ तौ ्युन्दि बहुरि दशलक्षणधर्म इनविषे उत्साहरहित परिणाम होय तहां अमाद कहिये। ऐसैं ए पांच वंधके कारण समस्त कहिये सारे एकठे तथा व्यस्त कहिये ते न्यारे न्यारे होय हैं। सोही कहिये हैं, मिथ्यादृष्टि गुणस्थानवाळेके तौ पांचूही कारण बंधके हैं । बहुरि सासादन मिश्र असंयतसम्यग्दृष्टि इन तीनिकें

अविरत आदि च्यारि बंधके कारण हैं। बहुरि संयतासंयतके अविरति हे सो विरतिकार मिश्रित हू अर प्रमाद क्षाय गार्गा जाए ज्यारे प्रयम मार्ग ९ । वडारे प्रयमासंयमनि प्रमाद कषाय योग ए तीनि हैं। अन्नमत्त आदि ज्यारि गुणस्थानवालेनिक योग ऐसे ज्यारि हैं। बहुरि प्रमत्तसंयमनि प्रमाद कषाय योग ए तीनि हैं। अन्नमत्त आदि ज्यारे गुण् क्यांग्रे के गर रेग ज्यार ए । यडार वर्ण प्राण वर्ण वर्ण वर्ण वर्ण वर्ण वर्ण रेगा ए ज्यार ज्यार उत्तरवाणवाख्याम योग अर कषाय ए दोयही हैं। बहुरि उपशांतकषाय क्षीणकषाय सयोगकेवळी इन तीनिके एक योगही है। बहुरि व च-ग्रामणा उपपालप लुर्प गामणा " इहां विशेष लिखिये हैं। प्रथम तौ वंधक पहले ताके कारण कहे, तामें तौ यह जनाया है, जो, विनाकारण वंध ति का पान 302 गाहा हाप हा तथा झुल्ल्य तप्रयाग्तव्याण प्रवासित वंध है । बहुरि सिध्यात्व नैसर्गिक परोपदेशपूर्वक दोयप्रकार कहा, सो जड है नवीन वंध है ताकी अपेक्षा आदिसहित वंध है । बहुरि भिध्यात्व नैसर्गिक परोपदेशपूर्वक दोयप्रकार कहा, ज गड ह नवान वय ह ताका जभना जावताहत वय ह <sup>1</sup> बहार ानज्यात्म नतानम रत्त्रपत्म सायनगर माखा, ता जो नैसगिंक तो एकेन्द्रियआदि सर्वही संसारी जीवनिके अनादितें प्रवतें है, याकूं अगृहीत भी कहिये। अर जो परके रो नैसगिंक तो एकेन्द्रियआदि सर्वही संसारी जीवनिके अनादितें प्रवतें है, याकूं अगृहीत भी कहिये। ज्य अयोगकेवली वंधरहित हे ऐसे जानना ॥ पा राण राण पा पा राण राण पा पर पा पा पा पा पा पा पा राण राणा पा राण पा ए राष्ट्र राष्ट्र राष्ट्र राष्ट्र राष्ट्र राष्ट्र से सिमि मेद सोनिसे तरेसठि मेद सहे। उपदेशतें प्रवर्तें सो परोपदेशपूर्वक है, ताक्रूं ग्रहीत भी कहिये। ताके कियावादादिक च्यारि भेद तीनिसे तरेसठि भेद कहे। प्राप्ताग गर्गा राग रागर्ग्त्राग ६३ गास ४००० गा गाल्य गणाम ग्वानान्त्राप्ताप्ता पर्या पर्याण मव पार्थ ते केसे हे सो कहिये है । तहा प्रथमही कियावादके एकसी असी मेद हैं । तहां मूरठमेद पांच काठ ईश्वर आत्मा र सर्वार्थ सिबि । प नाए हरण नाहन हा पहा नननाथ ानानामापम रुगए। जरा मप हो पहा द्रूण्मप नाप माछ रुवर आत्मा प्रियति स्वभाव ऐसे । बहुरि आपते परते नित्यपणाकरि अनित्यपणाकार ऐसे च्यारि एक एकपरि रुगाय अर जीव र रीका ानगर रनगान् रेग रन्द्रार जानगर नरग गतपनन्तानगर रागरपनन्तानगर रेग रनगर एग रनगर एग एससर एस स्वर अजीव आश्रव संवर निर्जरा बंध मोक्ष पुण्य पाप ऐसें नवपदार्थ तिनपरि न्यारे न्यारे लगाईये सो रेसें इन्द्रं परस्पर अ ST. 6 2 प्रणाप पायप राषर एगण्डा गय गाया उत्त गाव रहा गवत्त्राय एग्या गावा राष्ट्र प्रणाख राण सीवपदार्थ आपहीतें गुणतें पांचक्रं च्यारिकरि गुणै वीस भये, बहुरि नवकरि गुणे एकसी असी भये, याक्रा उदाहरण जीवपदार्थ आपहीतें गुणत पावक्र ज्याारकार गुण पात मय, वडार नवकार गुण रमरा। जरा। मय, पात्रा ज्या ज्यात्र जात्रवारी नित्यत्वकारि कालकारे अस्तित्व कीजिये है, जीवपदार्थ परहीतें कालकारे अस्तित्व कीजिये है, जीवपदार्थ कालकारे नित्यत्वकारे गाणगणः गार्णां वाणगण् व्युजानगरान् गण्णगाः जारणां गणणगः व्युजावर्गाः गणणगः व्युजावर्गाः तत्व भारताः कोजिये हो, जीवपदार्थं कालकारे अनित्यत्वकारे अस्तित्व कोजिये । ऐसेंही अजीवादिपदार्थनिपारे लगावनाः, तव जारपारम् मार्ग्णम् ए, भाषमम् मार्ण्यम् जागप्परम्माः जारपारम् मार्ग्णम् । राष्टा जम्मामाम् म्यापार्गः व्यापिनिकरि छतीस होय, कालकरि नत्रपदार्थनिपरि छतीस् भंग भये । ऐसैही ईश्वर आत्मा नियति स्वभाव इन च्यापिनिकरि छतीस हतीस होय, पार एकारा जारा मारा मारा मारामायायम धाय थ । अव इनका आध्राय लिखिये हैं । कालवादी तो कहे है, जो, यह काल है सोही सर्वक्रं उपजावे है, कालही सर्वका अब इनका आध्राय लिखिये हैं । कालवादी तो कहे है, जो, यह काल है सोही सर्वक्रं उपजावे है, कालही सर्वका जन रगमा जाराज ाणापण ए । माण्णाप ।।। माए एग गा पर पाणा ए। पाय प्रणाप ए। माए । माए एग गाए एग माए एगमा नाह्य ऋरे है, कालही सर्वन्न सुवाणी है, निद्रा दे है, तथा जमावि है, यह काल काह्कार जीत्या न जाय, सर्वके उपरि नाश करें हैं, काठही सर्वव्रं सुवाणे हैं, निद्रा दे हैं, तथा जगावें हैं, यह काठ काहूक़ार जात्या न जाय, सवक ऊपार सा है, ऐसें तो काठवादी कहें हैं, । बहुरि ईश्वरवादी कहें हैं, जो, यह जीव अज्ञानी हैं, वहुरि अनीश्वर है, असमर्थ सा है, ऐसें तो काठवादी कहें हैं, । बहुरि ईश्वरवादी कहें हैं, जो, यह जीव अज्ञानी हैं, वहुरि अनीश्वर है ॥ वहुरि है, याके सुख दुःख स्वर्ग नरकका गमन आदि सर्व कार्य ईश्वर करें है, ऐसा ईश्वरवादीका आशय है ॥ वहुरि है, याके सुख दुःख स्वर्ग नरकका गमन आदि सर्व कार्य ईश्वर करें है, स्वां अंग जाके गुढ है, चेतनासाहित है, श्वात्सवादी कहे है, जो, पुरुष एकही है, महात्मा है, देव है, सर्वज्यापी हे, सर्व अंग जाके ग्रेह नाही ऐसा आत्मवादका तव सारे एकसौ असी भंग क्रियावादके होय हैं ॥ गारणगण गण था गाग उपा रणण था गणरण था पा था गण था पा भाग था भाग संद १० गणा पारण था थि निर्गुण है, परम उत्हार है। भावार्थ, यह सर्व सृष्टिकी रचना है, सो पुरुषमयो है, दूसरा कोई नाहीं ऐसा आत्मवादका 0 

अर्थ है ॥ बहुरि नियतवादी कहे है, जो, जिसकाल जाकरि जैसें जाकै नियमकारे होय है, सो तिसकाल तिसकारी तिसप्रकार ताकैही होय है, ऐसा नियम है ऐसा नियतवादका अर्थ है ॥ बहुरि स्वभाववादी कहै है, देखौ, कंटकके 0 तीखापणा कौंन करे है ! अरु पशु पंखी आदि जीवानिके अनेकप्रकारपणा कौंन करे है ! तातें जानिये है कि स्वभावही व **म**~ ऐसैं करै है, ऐसैं स्वभाववादका अर्थ है ॥ ऐसैं क्रियावादके भेद कहे ॥ नि का अव अक्रियावादके मूलभेद दोय नास्तिक स्वतः परतः ऐसैं । दोऊक्रूं पुण्यपापविना सात पदार्थनिपरि लगाईये, तब सर्वार्थ-पान चौदह भये । बहुरि काल ईश्वर नियाते आत्मा स्वभाव इन पांचनिपरि लगाईये तब सत्तारे भंग होय हैं । बहुरि सि द्वि काल 303 अरु नियतिकरि सात पदार्थ फेरि नास्तित्वपरि लगावणा ऐसैं चौदह होय हैं । सब मिली चौरासी अक्रियावादके भंग टि का स ८ होय हैं । याका उदाहरण, जीवपदार्थ कालकरि आपहीतें नास्तिकस्वरूप कीजिये है । जीव नाम पदार्थ कालकरि परतें नास्तिकस्वरूप कीजिये है । ऐसैंही अजीव आदिपरि लगावणा तब चौदह होय ! बहुरि ईश्वरआदि च्यारिपरि लगायें चौदह चौदह होय । सब मिलि सत्तारी हैं । बहुरि ऐसैंही चौदहका उदाहरण काल अरु नियति इन दोयहीपारी नास्तित्व-पणा लगाया जो जीवकालतैं नास्तित्व कीजिये है । जीव नियतिते है नास्तित्व कीजिये है, ऐसैं सातपदार्थके चौदह होय । इहां विशेष यह भया, जो, स्वतः परतः न कह्या नास्तित्वही कह्या । ऐसैं अक्रियावादके चौरासी भंग जानने ॥ अब अज्ञानवादके सतसठि भंग कहे हैं । तहां नवपदार्थनिपरि अस्तिनास्ति आदि वचनके सात भंग हैं ते लगावणे, तब तरेसठि होय ो\_याका उदाहरण, जीवपदार्थ अस्तिस्वरूप हैं, यह कौन जानें हैं १ कोऊही न जानें । जीव नास्ति-स्वरूप है, यह कौंन जाने है ? कोऊही जानें नाहीं । ऐसैं सातौही भंग नवपदार्थपरि लगाय लेणे । बहुरि नवपदार्थका भेद नाहीं करें, अर एक शुद्धपदार्थ थापि अर अस्ति नास्ति अस्तिनास्ति अवक्तव्य ए च्यारि भंग लगावणे, तब च्यारि होय । यामें ऐसा कहना, जो, पदार्थ है कि नाहीं है, किं दोऊरूप हैं, कि अवक्तव्य है । ऐसैं कोन जानें है ? कोऊही जानें नाहीं । इहां भावार्थ ऐसा, जो, सर्वज्ञ कोऊ नाही सर्वज्ञविना कोन जाने १ ऐसैं अज्ञानकी पक्ष भई, तातें सब मिळि अज्ञानवादके सतसठि भंग भये ॥ अब वैनयिक वादके बत्तीस भंग कहै हैं । विनय मन वचन काय ज्ञान इन च्यारिनिकरि होय है, सो देव राजा ज्ञाति यति वृद्ध बाल माता पिता इन आठनिका होय । तब एकएकप्रति च्यारि दिये तब वत्तीस भंग भये । इनका अर्थ देवमात्रका विनय किये सर्वसिद्धि है इत्यादि सुगम है, सो जानना। ऐसैं ए तीनिसै तरेसठि वाद स्वच्छंद प्रवर्तने-वाले निकले हैं । पाखंडी मिथ्यादृष्टीनिके व्याकुल करनहारे हैं । अज्ञानी लोकनिके चित्तकूं हरे हैं, रंजायमान करे हैं । ज्ञानी ¥

यथार्थ जाने है, ऐसैं अन्य भी वाद हैं। तहां पौरुषवादी कहै है, जो, आलस्यवान् उत्साहरहित होय सो किछु भी फल 🥇 न पांचे । जैसें बालक मातास्तनक्रं खैचिकरि दूध पींचे तो मिल्ले नातर न मिल्ले, तातें पौरुषहीतें कार्यसिद्धि है, विना- 🕴 पौरुष किछ भी नाहीं । बहुरि दैववादी कहै हैं, हम तौ केवल दैवकूंही उत्तम माने हैं, पौरुष अनर्थक है, ताकूं धिकार है । प्रत्यक्ष देखो, कर्णराजा एता बडा पुरुष था, सो भी युद्धमें हण्या गया, ऐसें दैववाद है ॥ बहुरि संयोगवादी कहे है, जो, वस्तुनिका संयोग मिलेही कार्यसिद्धि है। देखो, एक पद्यासूं रथ चलता नाहीं, तहां अंधा पंगुला जुदेजुदे तौ वनमें भटके अर दोऊका संयोग भया तव नगरमें आय गये, ऐसैं संयोगवाद है। बहुरि लोकरूढिवादी कहै हैं, जो, लोकविषें रूढिही एकवार चलि गई पीछें ताकूं देव भी मिलिकरि निवारण कीया चाहें तौ निवारी न जाय । देखो, द्रौपदीने अर्जुनके गलेमें वरमाला डारी थी, तब लोक परस्पर कहने लगे, जो, माला पांडवनिके गलेमें डारी, सो कहनावति अवताई चली जाय है। कोऊ मैंरि सके नाहीं । ऐसें सर्वथाएकांतपक्षके संक्षेप कहे । बहुत कहाताई कहिये १ जेते वचनके मार्ग हैं तेतेही नयनिके वाद हैं बहुरि जेते नयनिके वाद हैं, तेते अन्यमत हैं, ते सर्व मिथ्या हैं। जातें सर्वथाएकान्तपक्षकारे कहे हुए हैं, तातें सर्व परमत हैं । बहुरि तेही नयके वचन सर्वही सम्यक् हैं, सत्य हैं, जैनमतके हैं, जातें कथंचित्प्रकारकारे कहे हुए होय है ॥ बहुरि स्वामिसमंतभद्राचार्य आप्तकी परीक्षांके अर्थि देवागमस्तोत्र रच्या है, तामैं सत्यार्थ आप्तका तौ स्थापन अस-त्यार्थका निराकरणके निमित्त दस पक्ष स्थापी हैं । तहां १ आस्ति नास्ति, २ एक अनेक, ३ नित्य अनित्य, ४ भेद अभेद, ५ अपेक्ष अनपेक्ष, ६ दैव पौरुष, ७ अंतरंग बहिरंग, ८ हेतु अहेतु, ९ अज्ञानतें बंध स्तोकज्ञानतें मोक्ष, १० परके दुःख करै अर आपकें सुख करै तौ पाप अर परकें सुख करै आपकें दुःख करै पुण्य । ऐसैं दस पक्षविषें सप्तमंग लगाये सत्तरि भंग भये । तिनका सर्वथाएकांतविपें दूषण दिखाये हैं । जाने ए कहे सो तौ आप्ताभास है अर अनेकांत साधे हैं ते दूपणरहित हैं, ते सर्वज्ञवीतरागके भाषे हैं । तातें अनेकान्तका कहनेवाळा सत्यार्थ आप्त है, ऐसें सम्यक् अर मिथ्याका निर्णय किया है । सो देवागमस्तोत्रकी टीका अष्टसहस्रीतें जानना ॥ बहुरि तीनिसै तरेसठि कुवादके आचार्य इस कालमें भये हैं, तिनके केतेकनिके नाम राजवार्तिक तथा गोमटसारतें जानने । तिनमें केई अज्ञानवादी चरचा करें हैं, जो, वेदमें क्रिया आचरण यज्ञादि कह्या है, तिस विधानसूं क्रिया करने-वाले अज्ञानी कैसैं ? ताकूं काहिये जो, प्राणीनिके चध करनेमें धर्मसाधनका तिनका अभिप्राय है, तातें ते अज्ञानी हैं। इहां वह कहै, जो, अपौरुपेय वेद है तामें कर्ताका दोप नाहीं आवे, तातें प्रमाण है, तातें तिस आगमप्रमाणतें प्राणीनिका 🐧 वध करना धर्म है । ताक्तूं काहिये, जो, जामें प्राणीनिका वध करना धर्म कह्या, सो आगमही नाहीं, सर्वप्राणीनिका 2

व च−

नि का

पान

308

सर्वार्थ-सि दि टी का

क्ष. ८

हित कहै सो आगम है । वेदमें कहूं तौं हिंसाका निषेध किया है, निहूं हिंसा करना धर्म कह्या है, तातें विरुद्धवचन Ø प्रमाणभूत नाहीं । बहुरि अरहंतभापित आगममें हिंसाका निषेधही है, तातें प्राणीनिका वध धर्मका कारण नाहीं । फेरि वह कहैं, जो, अरहंतका आगम कैसें प्रमाण करी ही ? ताकूं कहिये, जो, अरहंत सर्वज्ञ वीतराग है, ताके वचन सत्यार्थ हैं, अतिशयरूप ज्ञानकी खानि है, यामें अनेक चमत्काररूप स्वरूप लिखे हैं, तातें प्रमाण हैं ॥ सि द्धि 🧯 फेरि कहै हैं, जो, अन्यके आगममें भी चमत्काररूप है लिखे हैं । ताकूं कहिये, जो, चमत्कारस्वरूप लिख्या होगा, टि का ≬ सो अरहंतके आगममेंसूंही ळेकरि लिख्या होगा । फेरि कहें, जो यह तौ तुमारी अद्धामात्रतें कहौ हो । ताक़ूं कहिये, जो, यह न्याय है, जहां बहुतवस्तुनिका बहुतप्रकारकारे वर्णन होय ऐसा पूर्ण वर्णन अन्य जायगा नाहीं होय तब जाणिये, जो, जहां पूर्णरूप लिख्या होय सो तौ आदि है मूल है अर जहां थोरा लिख्या होय तहां जानिये पूर्णमेसूं लेकार अपना नाम चलाया है । फेरि कहै, जो, अन्यके आगममें अरहंतके आगमतें लेकारे लिखी है तौ ते भी प्रमाणभूत क्यों न मानिये ? ताकूं कहिये, जो, ळिखे हैं ते साररहित हैं । जातें आगममें सर्वही वस्तुनिका स्वरूप ळिख्या था तिनमेंसूं पांच वस्तु साररहित लेकारी लिख्या तो ते निरर्थक हैं ॥ बहुरि प्राणिवधकूं धर्म लिख्या ताकूं धर्म मानिये तौ जे जीवहिंसक हैं तिनकै सर्वकै धर्मसाधन ठहरे है । फेरि कहै, जो, यज्ञासिवाय अन्य जायगा प्राणिवध करे तो आपहीके आर्थि है। ताकूं कहिये, प्राणिनिका वध तो दोयजायगा 9 9 9

व च-नि का

पनि

304

सर्वार्थ-।

अ. ८

Q

बरोबरि है, दोऊही जायगा प्राणिनिकूं दुःख होय है, यामें विशेष कहा १ फेरि कहै, मंत्रविधानतें पशुहोम कीये पाप नाहीं होय है । ताकूं कहिये, जो, मंत्रकी सामर्थ्य तौ तब जानिये जो केवल मंत्रहीतें पशूकूं बुलायकारी होमें । होममें तौ जेवडा बांधिकारी पटकिये है ऐसैं मारणेमें मंत्रकी सामर्थ्य कहा रही ? तातें यह तौ प्रत्यक्षतें विरुद्ध है,जो, मंत्रसामर्थ्यतें होंमें पाप न होय । बहुरि जैसें शस्त्रादिकरि पशूनिकूं मारे पाप होय है, तैसें मंत्रतें भी मारे पापही होयगा हिंसाका दोष तौ न मिटेगा । जातें पशुकूं बांधि होममें पटकतें अशुभपरिणाम्ही होय है ! अशुभपरिणामहीतें पाप है ॥

बहुरि वाकूं पूछिये, जो, मंत्रपूर्वक होंम करे है, सो इस कियाका करनेवाला करती कौंन है ? जो, पुरुषकों बतावे तो पुरुष नित्य कहेगा तौ ताके करनेके परिणाम काहेतें होते १ परिणाम तौ अनित्यके होय हैं । बहुरि अनित्य कहेगा तौ स्मरणआदिका अभावतैं किया तथा क्रियाका करनेवाला फल लेनेवाला न ठहरेगा । बहुरि पुरुषकूं एकही मानेंगा तौ कर्ता कर्म आदिका भेद किछ भी न संभवेगा। प्रत्यक्ष विरोध आवेगा। इत्यादि विचार कीये जिननें हिंसाकारिधर्म ठहराया है तिनके वचनसौं रागी देषी विषयी प्राणिनिके कहे भासे हैं, तातें प्रमाणभूत नाहीं । ऐसें मिथ्यादर्शनके अनेक भेद हैं । तिनकूं 🍕

नीकै समझि मिथ्यात्वकी निद्यत्ति होय ऐसा उपाय करना । यथार्थ जिनागमक्तं जानि अन्यमतका प्रसंग् छोडना अरु अनादितें पर्यायबुद्धि जो नैसर्गिकमिथ्यात्व ताक्तं छोडि अपना स्वरूपक्तं यथार्थ जानि बंधसूं निद्यत्ति होना, तिसहीका अभ्यास जैसैं बणें तैसैं करणा यह श्रीगुरुनिका प्रधान उपदेश है ॥ आगें, वधके कारण तौ कहे अब वध कहनेयोग्य है सो कहै हैं---सर्वार्थ-सि दि | री का | ? ॥ सकषायत्वाज्जीवः कर्मणो योग्यान् पुद्गळानाद्त्ते स बन्धः ॥ २ ॥ **अ.** ८ याका अर्थ— यह जीव है सो कपायसहितपणातें कर्मके योग्य जे पुद्रल तिनक्तुं प्रहण करे है, सो वध है । तहां कषायकारी सहित वर्ते ताकूं सकषाय काहिये, ताका भाव सो सकषायत्व कहिये। ऐसा कषायपणाकूं पंचमीविभक्तीकारी हेतुकारण कह्या सो यह हेतु कहनेका कहा प्रयोजन सो कहै हैं। जैसैं उदरविषें आग्निका आशय है ताके अनुसार व स--आहारकूं प्रहण करे है तैसे तीव मंद मध्यम जैसा कषायका आशय होय ताके अनुसार स्थिति अनुभागरूप होय कर्म नि का प्रहण होय बंधे है, ऐसें जणावनेक्ट्रं कह्या है। इहां प्रश्न, जो, आत्मा तौ अमूर्तिक है, याकै हस्त नाही, सो कर्मका पान Soe प्रहण कैसें करे है १ ऐसें पूछें सूत्रमें जीव ऐसा शब्द कह्या है, जो प्राणनिके धारणतें जीवे, सो जीव काहिये । सो आयु नाम प्राणका संबंध है तेतें जीव है। जो आयुकर्मका संबंध न होय तो जीवे नाहीं, ऐसा इस जीवनेक्तंही हस्तसहितकी उपमा है। ऐसा जीव कर्मव्हं ग्रहण करे है। बहुारे कर्मयोग्यान् ऐसा कहनेमें छघुनिर्देश होता अक्षर घाटि आवता, सो यहां कर्मणो योग्यान् ऐसा क्यों कह्या ? ताका प्रयोजन कहे हैं, जो, इहां न्यारा विभक्तिका उच्चार कीया है, सो अन्य-वाक्य जनावनेके अर्थि है । सो न्यारा वाक्य कहा १ सो कहे हैं, कर्मतैं जीव कपायसहित होय है, ऐसैं एक वाक्य तौ यह भया। इहां कर्मशब्दके पंचमीविभक्तिकरि हेतुअर्थ कीया, जातैं कर्मरहित जीवकै कपायका छेरा भी नाहीं है। ऐसा कहनेतें यहू प्रयोजन आया, जो, जीवकर्मका अनादिसंवंध है । तिसकरि ऐसा तर्कका निराकरण भया, जो, अमूर्तिक जीव मूर्तिक कर्मतें कैसें वंधे ? जो ऐसें न होय बंध नवीनही मानिये, तौ पहलें जीव सर्वथा ग्रुद ठहरे तौ सिद्धनिकीज्यों बंधका अभाव ठहरै है ॥ बहुरि दूसरा वाक्य ऐसा, जो, जीव कर्मके योग्य पुद्रलनिक्टूं प्रहण करै है। तहां अर्थके वशतें विभक्ति पलटि ्राजिये, इस न्यायतैं कर्मशब्द्के पष्टीविभक्तीकरि संवंधका अर्थ कीया है । वहुरि पुद्रल कहनेतें यह जानिये, जो, कर्म है सो पुद्रलपरमाणुका स्कंध हैं। सो पुद्रलस्वरूपही है। यामें पुद्रलकै अरु कर्मकै तादात्म्य जनाया है। जातें केई वैशे– 000 l 🕯

पिकमती आदि कहै हैं, जो, कर्म आत्माहीका अदृष्ट नामा एक गुण है, ताका निराकरण भया। जातें जो केवल आत्माहीका गुण होय तौ संसारका कारण होय नाहीं । वहुरि आदितैं ऐसी किया कही सो हेतुकैं अर हेतुमानके भावके प्रगट करनेकूं कही है । हेतु तौ मिथ्यादर्शन आदि पहलें कहे ते अर हेतुमान् पुद्गलकर्मका वंध है । ताका कत्ती जीव है। यातें ऐसा अर्थ सिद्ध होय है, जो, मिथ्यादर्शन आदिका आवेशतें आला सचिकण भया जो आत्मा ताके सर्वतर-फकारे योगनिके विशेपतें सूक्ष्म अर एकक्षेत्र अवगाहकरि तिष्ठते जे अनंतानंत पुद्रलके परमाणु तिनका विभागरहित स त्रार्थ-नि लि ? मिलि जाना सो वंध है, ऐसा कहिये है ॥ टी का जैसें भाजनके विशेप जे हांडी आदिक तिनविषें क्षेपे जे अनेक रस बीज फूल फल तिनका मदिरारूप परिणाम 88 6 9

ব শ-

नि का

पान

300

होय है, तैसें आत्माविपैं सामिल तिष्ठते जे पुद्रल ते योगनिकारी खैंचि हूये योग कषायके वशतें कर्मभावरूप परिणामक्रं प्राप्त होय हैं, ऐसा जानना । वहुरि सूत्रमें स ऐसा वचन अन्यकी निवृत्तिके आर्थि है, यहही एक बंध है, अन्य नाहीं है। ऐसें कहनेकारी गुणके अरु गुणीकें भी बंध है सो बंध इहां न जानना । बहुरि बंधशब्द है सो कर्मसाधन है, तथा करणसाधन कर्तृसाधन भावसाधन भी जानना । तहां पहले बंधकी अपेक्षातैं आत्मा बंधकारे नवा बंध करे है । तातैं वंधकुं कारण भी कहिये, बहुरि जो आत्मा बांध्या सो बंध ऐसा कर्म भी कहिये, बहुरि आत्मा बंधरूप आपही परिणमें है तातें कर्ता भी वंधक्रं कहिये, वहुरि वंधनरूप किया सोही भाव ऐसैं कियारूप भी वंधक्रं कहिये । ऐसैं प्रत्ययका अर्थविवक्षातें सिद्धि होय है । बहुरि ऐसा जानना, जो, आत्माकै कार्मणशरीररूप कोठा है । तामें कर्मरूप नाज भऱ्या रहे है। सो पुराना तौ भोगमें आता जाय है अर नवा धरता जाय है। याका संतान ट्रटे, तब मोक्ष होय है ॥ आगें पूछे है, जो, यह बंध कहा एकरूपही है कि याकें कोई प्रकार है ? ऐसें पूछें सूत्र कहे हैं---

## ॥ प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशास्तद्विधयः ॥ ३ ॥

याका अर्थ--- प्रकृति स्थिति अनुभव प्रदेश ए च्यारि तिस बंधकी विधि है। तहां प्रकृति तौ स्वभावक्रं कहिये। जैसें नीमवृक्षकी प्रकृति कडुपणा है, गुडकी प्रकृति मीठापणा हैं, तैसें ज्ञानावरणकर्मकी प्रकृति पदार्थकूं न जानना है । दर्शनावरणकी प्रकृति पदार्थका न देखना है । वेदनीयकी प्रकृति सुखदुःखका संवेदन है । दर्शनमोहकी प्रकृति तत्वार्थका अश्रद्धान है । चारित्रमोहकी प्रकृति असंयमभाव है । आयुकी प्रकृति भवका धारणा है । नामकी प्रकृति नारकआदि नामका कारण है । गोत्रकी प्रकृति ऊंचा नीचा स्थानका नाम पावना है । अंतरायकी प्रकृति दान आदिका विघ्न \*

Ø

9 0

करणा है । सो ऐसा है लक्षण जाका ऐसा कार्यकुं प्रकर्षकारे करें । जातें ऐसा कार्य प्रगट होय सो प्रकृति है ॥ बहुरि तिस प्रकृतिस्वभावतें छूटे नाहीं तेतें स्थिति कहिये । जैसें छेल्ठी गऊ भैंसि आदिके दूघका मीठापणा स्वभावतें जेते न छूटना सो स्थिति है । तैसैंही ज्ञानावरण आदिका जो अर्थका न जानना आदि स्वभावतें न छूटना सो स्थिति है । बहुरि तिन कर्मनिका रसका तीव मंद विशेष सो अनुभव है । जैसें छेल्ली गऊ भैंसि आदिका दूघका तीव्र मंद आदि भावकरि रसस्वादका विशेष है तैसैंही कर्मपुद्गलनिका अपनेविषें प्राप्त भया जो सामर्थ्यका विशेष, सो अनुभव है ॥

व च–

नि का

पान

305

सर्वार्थ

सि दि

री का

क्ष. ८

बहुरि परमाणुनिका गणतिरूप अवधारणा जो एते हैं सो प्रदेश है, जो पुद्गलपरमाणुके स्कंध कर्मभावकूं परिणये तिनका गणनारूप परिमाण यामें करिये है । बहुरि विधिशब्द हैं सो प्रकारवाची है । ते ए प्रकृति आदि तिस बंधके प्रकार हैं । तहां यौगतैं तौ प्रकृति प्रदेश बंध होय हैं । कषायनिमित्ततैं स्थिति अनुभव बंध होय हैं । तिन योगकपाय-निके हीनाधिक होनेतैं तिस बंधका भी विचित्रपणा होय है । इहां उक्तंच गाथा है, ताका अर्थ--- आत्मा जोगतैं प्रकृति प्रदेश बंध करे है, अरु स्थिति अनुभाग कषायतैं करे है । बहुरि योग कषायरूप न परिणमे तथा तेऊ छिन्न हैंयि जाय नष्ट होय जाय तब बंध स्थितिके कारण आत्माके नाहीं हैं ॥

## ॥ आद्यो ज्ञानदर्शनावरणवेदनीयायुर्नामगोत्रान्तरायाः ॥ ४ ॥

याका अर्थ— ज्ञानावरण दर्शनावरण वेदनीय मोहनीय आयु नाम गोत्र अंतराय ए आठ कर्मकी मूलप्रकृति हैं। तहां आद्य कहिये प्रकृतिबंध सो ज्ञानावरण आदि आठ भेदरूप जानना। तहां जो आवरण करें तथा जाकरि आवरण होय सो आवरण कहिये। सो न्यारान्यारा जोडिये ज्ञानावरण दर्शनावरण ऐसैं। वहुरि जो वेदना करावे अथवा जाकरि वेदना होय, सो वेदनीय है। वहुरि जो मूट करें भुलावे अथवा जाकरि मूट हूजे भूलिजे सो मोहनीय है। बहुरि जाकरि नारकआदि भव प्राप्त करिये अथवा जो भवनें प्राप्त करें, सो आयु है। बहुरि जो अग्त्माका नाम करें तथा जाकरि नारकआदि भव प्राप्त करिये अथवा जो भवनें प्राप्त करें, सो आयु है। बहुरि जो अग्त्माका नाम करें तथा जाकरि नारकआदि भव प्राप्त करिये अथवा जो भवनें प्राप्त करें, सो आयु है। बहुरि जो अग्त्माका नाम करें तथा जाकारे नाम कीजिये, सो नाम है। बहुरि जाकारि ऊंचा नीचा कहिये, सो गोत्र है। बहुरि दातार तथा देनेयोग्य वस्तु आदिकके मध्य अंतर करें, सो अंतराय है। एकही आत्माका परिणामकरि ग्रहण भये जो पुद्गल ते ज्ञानावरण आदि अनेक भेदकूं प्राप्त होय हैं। जैसें एकवार खाया जो अन्न ताका रस रुधिर आदि आदि अनेक परिणामरूप होय तैसें जानना ॥

तहां कोई कहै, ज्ञानावरण है सोही मोह है । जातें हिताहितकी परीक्षा न होय सो ज्ञानावरण, सोही मोह, यामें भेद कहा ? ताका समाधान, जो, अर्थक़ं यथार्थ न जानें सो तौ ज्ञानावरण है । वहुरि यथार्थ जानिकरि भी यऊ ऐसैंही है ऐसी इचिरूप सत्यार्थविर्पे श्रद्धानका अभाव सो मोह है ऐसा भेद जाका जानना । अथवा कार्यके भेदतें भी कारणका भेद जानिये । अज्ञान अदर्शन तौ ज्ञानावरण दर्शनावरणके कार्य हैं । अर अतत्वश्रद्धान रागद्वेपरूप इष्ट अनिष्ट वुद्धि मोहका कार्य है । ऐसैंही कार्यके भेदतें कारणका भेद मूल उत्तर प्रकृतिनिविषें सर्वत्र जानना । वहारी कर्मके भेद है, ते शव्दकी अपेक्षा तौ एकतें ले संख्यात भेदं जानने । तहां सामान्यकारी तौ वंधरूप कर्म एक है । सोही पुण्यपापके भेदतें दोय प्रकार है वहुरि सोही अनादि सांत, अनादिअनंत, सादिसांत, ऐसैं तीनिप्रकार है । तथा सुजाकार अल्प-तर अवस्थित भेदतें भी तीनिप्रकार कहिये । वहुरि प्रकृति स्थिति अनुअव प्रदेशभेदतें च्यारि प्रकार है । बहुरि द्रव्य क्षेत्र काल भव भाव इनके निमित्तके भेदतैं पांचप्रकार है । बहुरि छै जीवनिकायके भेदतैं छहप्रकार हैं । वहुरि राग द्वेप कोध मान माया लोभ ए सात कारण हैं । तिनिकी अपेक्षा तौ सात प्रकार हैं । बहुारी ज्ञानावरणादिके भेदतैं अष्टप्रकार हैं । ऐसैं शब्द तौ संख्यातभेद हैं । बहुरि अध्यवसायस्थानके भेदतें असंख्यातभेद हैं । बहुरि पुद्गलपरिणाम-रूप स्कंधभेदतें अनंतभेद हैं । अथवा ज्ञानावरण आदिके अनुभवके अविभागपरिच्छेदनिकी अपेक्षा अनंतभेद हैं । वहरि इनका अनुकम कहनेका प्रयोजन कहे हैं । तहां ज्ञान है सो आत्माके अधिगमक निमित्त है, तातें प्रधान है, तातें आदिमें ज्ञानावरण कह्या ताके पीछें दर्शनावरण कह्या । सो दर्शनहू अनाकार उपयोगस्वरूप है, तातें युक्त है । बहुरि ताके पीछै वेदनीय कह्या, सो ज्ञान दर्शन सुख दुःख जाननेका विरोधी है । जातें मोही होयकरि सुख दुःख हिताहितका विचार नाहीं करे है, बहुरि याके पीछैं आयु कह्या सो सुख दुःख आदि भवकें आश्रय है भवकूं आयु निमित्त है । तातें युक्त है । बहुरि ताके पीछें नाम कह्या । जातें आयुके उदयके आश्रय नाम है । गति आदिका उदय कार्यकारी होय है । ताके पीछैं भी अंतराय कह्या । सो प्रयोजन कहे पीछैं अवशेष रहे सो अंतमेंही आवै । ऐसैं क्रमप्रयोजन जानना ॥ आगें पूछे है, कि, कर्मबंध प्रकृतिका सेद तो अप्टप्रकार कह्या, अब उत्तरप्रकृतिबंध कहना । ऐसैं पूछें सुत्र कहें हें----

ব শ্ব-

नि का

पान

302

₹ ×

मत्रांप-सि दि टी का

भ. ८

॥ पञ्चनवद्वयष्टाविंशतिचतुद्विचत्वारिंशद्द्विपञ्चभेदा यथाक्रमम् ॥ ५ ॥

याका अर्थ-- मूलप्रक्वति आठ कहीं, तिनके भेद पांच नव दोय अठाईस च्यारि वयालीस दोय पांच ए यथाक्रमतैं जानने । इहां तर्क, जो, सूत्रमें द्वितीयका प्रहण करना था, जातें उत्तर प्रक्वतिबंध दूसरा है । आचार्य कहै हैं जो, पारिशेष्यन्यायतें दूसराका ग्रहण सिद्ध होय है । दोयभेदमें एकका नाम कहै, तब दूसरा विना नाम कहेही जानिये ऐसैं तातें सूत्रमें द्वितीयका ग्रहण न करना । आदिका मूलप्रक्वतिबंध आठभेदरूप कद्या, तातें अवशेप वाकी उत्तरप्रकृतिबंधकीही विधि है ऐसैं जानि लेना । बहुरि सूत्रमें भेदशब्द है सो पांच आदिकी संख्यातें जोडना । तहां पांच भेद ज्ञानावरणके नवभेद दर्शनावरणके, दोय भेद वेदनीयके अठाईस भेद मोहनीयके, च्यारि भेद आयुके वयालीस मेद नामके, दोय भेद गोत्रके, पांच भेद अंतरायके ऐसैं जानना ॥

व च-

नि का

पान

380

l k

आगें पूछे है, जो, ज्ञानावरणके पाच भेद कहे, ते कौंन हैं सो कहौ, ऐसैं पूछें सूत्र कहे हैं---

### ॥ मतिश्रुतावाधिमनःपर्ययकेवळानाम् ॥ ६ ॥

याका अर्थ--- मति श्रुति अवधि मनःपर्यय केवळ ए पांच ज्ञान हैं, तिनका आवरण करे सो पांच भेद ज्ञानावरणके हैं । तहां मत्यादिज्ञान तौ पूर्वें कहे ते ळेणे, तिनका आवरणतें आवरणका भेद होय है, ऐसैं ज्ञानावरणकमका पाच उत्तरप्रक्रति जाननी । इहां तर्क करे हैं, जो, अभव्यजीवकै मनःपर्ययज्ञान केवलज्ञानकी शक्ति है कि नाहीं है <sup>9</sup> जो शक्ति है तौ तार्क अभव्यपणाका अभाव है । बहुरि जो शक्ति नाहीं है तौ तिसकै दोऊ ज्ञानका आवरणरूप प्रकृति कहना व्यर्थ है । ताका समाधान, जो, इहां आदेशके वचन कहनेतें यह दोप नाहीं है । तहां द्रव्यार्थिकनयके आदेशतें तौ अभव्यकै मनःपर्यय केवलज्ञानकी शक्तिका संभव है । बहुरि पर्यायार्थिकनयके आदेशकारी तिस शक्तिका अभाव कहिये । बहुरि पूछे है, जो ऐसैं कहे तौ भव्यका अभव्यका भेद कहना न बणैगा जातें दोऊकै तिनकी शक्तिका सद्भाव कहा । तहां काहिये, जो शक्तिके सद्भावकी अपेक्षा तौ भव्य अभव्यका भेद नाहीं है व्यक्ति होनेके सद्भाव असद्भावका अपेक्षा भेद है । जाकै सम्यय्दर्शन आदिकी व्यक्ति होयगी सो भव्य काम्वि पार्धी कनतकी होनेके सद्भाव असद्भावका अपेक्षा नहीं कहिये, जो शक्तिके सद्भावकी अपेक्षा तौ भव्य अभव्यका भेद नाहीं ही व्यक्ति होनेके सद्भाव असद्भावकी अपेक्षा नहीं कहिये, जो शक्तिके सद्भावकी व्यक्ति होयगी सो भव्य कहिये अर जाकै तिनकी व्यक्ति न होयगी सो अभव्य कहिये । जैसें सुवर्णपापाणमं अंधपापाण कहिये है, जामें सुवर्ण नीसँरंगा सो तौ वुरी सुवर्णपापाण कहिये । जामें नाही नसिरेगा सो अंधपापाण कहिये ऐसैं जानना ॥

सर्वार्थ सि द्धि दी का

क्ष. ८

à इहां कोई कहै है, जो, मत्यादिज्ञानकै आवरण कह्या सो ए ज्ञान सद्रूप है कि असद्रूा है ? जो सद्रूप है तौ जो विद्यमान हे ताके आवरण काहेका ? अर जो असद्रूप है नौ विद्यमानहीं नाहीं, ताके आवरण कोंनके कहिये ? ऐस दोऊही पक्षमें आवरण वनें नाहीं। ताका समाधान, जो, इहां भी आदेशवचन जानना। द्रव्या थिकनयके आदेशतें तौ सत्के आवरण कहिये । जैसें सदूप आकाशके मेघपटलका आवरण देखिये है, तैसें जानना । वहुरि पर्यायार्थिकनयके आदेशकारी असत्कै आवरण कहिये । जातें उत्पत्तिका रोकनेवाला होय ताक्नं भी आवरणशब्दकारी कहिये है । जो एकान्तकारी सतके तथा असतके आवरण कहिये तो ज्ञानके क्षायोपशामिकपणां वणे नाईं । बहुरि ज्ञान कछ न्यारे टिका / अ ८ 0 पदार्थ है नाहीं । आत्माके गुणपर्यायस्वरूप है । सो जब आवरण होय तब तिस पर्यायकी व्यक्ति न होय सके है । वहुरि जब आवरणका अभाव होय तब ज्ञानकी व्यक्ति प्रगट होय है । जैसैं प्रत्याख्यानसंयमभाव न्यारा पदार्थ नाहीं आत्माविपेंही शक्तिरूप है । जेतें प्रत्याख्यानावरणकर्मका सद्भाव होय तेतें तौ प्रत्याख्यान प्रगट न होय अर जब याका आवरणका अभाव होय तव आत्माकें प्रत्याख्यानपर्यायकी व्यक्ति होय हैं; तैसैं इहां भी जानना । ऐसैं यह ज्ञाना-वरणकर्म है । याके उदयतें आत्माके जाननेकी सामर्थ्य हीन होय तब रुमरण नाहीं होय, धर्मश्रवण नाहीं होय, अज्ञानके वशतें अनेक दुःखनिक्तं भोगवै है ॥ आगें पूछें है कि, ज्ञानावरणकी उत्तरप्रकृतिका मेद तौ कह्या, अब दर्शनावरण कर्मकी प्रकृतिका उत्तरभेद कहनेयोग्य

मर्नार्थ

ग्नि दि

0

000

व च-

नि का

पान

३११

हे ऐसें पूछें सूत्र कहें हैं--

चक्षुरचक्षुरवधिकेवलानां निद्रानिद्रानिद्राप्रचलाप्रचलाप्रचालास्त्यानग्रद्धयश्च ॥ ७ ॥

याका अर्थ--- चक्षु, अचक्षु, अवधि केवल ए च्यारि तौ दर्शन, तिनका आवरणरूप च्यारि, प्रकृति वहारे निद्रा, निदानिदा, प्रचला, प्रचलाप्रचला, स्त्यानगृद्धि ए पांच निदा ऐसैं दर्शनावरणकर्मकी नव उत्तरप्रकृति हैं । तहां चक्ष अचक्ष अवधि केवल इनका आवरणकी अपेक्षाकरि भेद कहना, चक्षुर्दर्शनावरण अचक्षुर्दर्शनावरण अवधिदर्शनावरण केवलदर्शना-वरण ऐसैं वहुरि मद खेद ग्ळानि इनके दूरि करनेकै आर्थि सोवना निद्रा है । बहुरि तिस निद्राका उपरि उपरि फेरिफोरी आवना सो निद्रानिद्रा है । बहुरि जो आत्माकूं सूतैंही कियारूप चलायमान करे शोक खेद आदिकारे उपजै वैठेकैं भी नेत्र शरीर विकिया होय, सो प्रचला है । बहुारे सोही फेरिफेरि प्रवर्तें सो प्रचलाप्रचला है । बहुरि जाकारे सोवतैं भी पराक्रम सामर्थ्य बहुत प्रगट होय सूताही उठि कडू कार्य करै फेरि सोवे यह न जानें ' मैं कडुं किया था ' सो

स्त्यानगृद्धि है । इहां स्त्यायति घातुका अनेक अर्थ हैं, तिनमैंसूं सोवनेका अर्थ ग्रहण किया है । बहुरि गृद्धिधातुका भी दीप्ति अर्थ ग्रहण हैं, तातैं सोवते भी जो आत्मा पराक्रमरूप दिपे ऐसा अर्थ भया । जाके उदयतें आत्मा बहुत रौद्रकर्म करें सो स्त्यानगृद्धि है । इन निद्रादिकारि दर्शनावरणकर्म समानाधिकरणकारि संबंध करना, इनका आधार दर्शनावरणही है । तातैं निद्रादर्शनावरण, निद्रानिद्रादर्शनावरण इत्यादि कहना ॥

ব শ্ব--

नि का

पान

३१२

इहां कोई पूछें, जो, निद्रा तो पापप्रकृति है अर सोवनेतें प्राणीनिकें सुख दीखे है, सो कैसें है <sup>9</sup> ताका समाधान, जो, निद्रा आवे है सो तो पापहीका उदय है । जातें दर्शन ज्ञान वीर्य आत्माका स्वभाव है ताका घात होय है । बहुरि सोवनेतें खेद ग्ठानि मिटे भी है, सो याके ठगता सातावेदनीयका उदय है । तथा असाताका उदय मंद पडे है ताक़ूं यह निद्रा सहकारी मात्र होय है । तातें यह प्राणी सुख भी माने है । परमार्थतें कछ सुख है नाहीं । वहुरि दर्शनावरणके उदयमें चक्षु अचक्षुके उदयतें तौ चक्षु आदि इन्द्रियनिकारे अवलोकन नाहीं होय है । एकेन्द्रिय विकलत्रय होय तब तौ इंदियही घाटि होय । बहुरि जाके नेत्र होय तौ विगडी जाय बहुरि अवधिकेवलदर्शनावरणके उदयतें ते दर्शन प्रगट न होय । बहुरि निद्राके उदयतें अंधकार अवस्था है । निद्रानिद्राके उदयतें महा अंधारा है । प्रचलाके उदयतें वैठाही घूमे नेत्र चले, गात्र चले, देखताही न देखे । प्रचलाप्रचलाके उदयतें अत्यंत घूमै, ऊंघै, कोई शरीरमें शलाका आदि चुभावे तौ चेत न होय । स्त्यानगृद्धिका स्वरूप पहला कह्याही था ॥

आगें, तीसरी प्रकृति जो वेदनीय ताकी उत्तरप्रकृतिके भेद कहनेकूं सूत्र कहै हैं---

#### ॥ सदसद्वेचे ॥ ८ ॥

याका अर्थ-- वेदनीयकी साता असाता ए दोय प्रकृति हैं । तहां जाके उदयतें देवादिगतिनिविर्षे शरीरसंबंधी तथा मनसंबंधी सुखकी प्राप्ति होय सो सातावेदनीय है । सत् कहिये प्रशस्त सराहने योग्य जहां वेदने योग्य होय सो सद्देद्य कहिये । बहुरि जाका फल नरक आदि गतिविर्पे अनेकप्रकार दुःख होय, सो असातावेदनीय है । असत् कहिये अप्रशस्त वेदने योग्य होय सो असद्देद्य है ॥

आगें चौथा मोहनीयकर्मकी उत्तरप्रकृतिके भेदके कहनेकूं सूत्र कहे हैं---

सर्वार्थ-सि दि टी का

**अ.** ८ 🖉

÷

दर्शनचारित्रमोहनीयाकषायकषायवेदनीयाख्यास्त्रिद्विनवषोडशभेदाः सम्यक्त्वमिथ्यात्वतदु-भयान्यकषायकषायौ हास्यरत्यरातिशोकभयज्जुग्रप्सास्त्रीपुंनपुंसकवेदा अनन्तानुबन्ध्यप्रत्याख्यान-प्रत्याख्यानसंज्वलनविकल्पाश्चेकशः कोधमानमायाल्लोभाः ॥ ९ ॥

व च-

नि का

पान ३१३

याका अर्थ- दर्शनमोहर्नीय चारित्रमोहनीय अकपायवेदनीय कपायवेदनीय ए च्यारि तिनकी संख्या तीनि दोय नव सोठह इनका यथासंख्य संबंध करि लेणा । तहां दर्शनमोहनीयके तीनि भेद, सम्यक्त्व ामिथ्यात्व मिश्र ऐसें । सो वंधअपेक्षा तौ एक मिथ्यात्वही है । अर सत्ताकी अपेक्षा तीनिप्रकार होय तिष्ठे है । तहां जाके उदयतें सर्वज्ञका माण्या जो स्वर्गमोक्षका मार्ग, तातें पराङ्मुख होय तत्त्वार्थका श्रद्धानविपें उत्साहरहित होय हितअहितका भेद जाननेक्नूं असमर्थ होय ऐसा मिथ्याद्यष्टि होय ताका ऐसा भाव सो ामिथ्यात्व कहिये । वहुरि तिसही मिथ्यात्वका भेदक्नुं सम्यक्त्व संज्ञा है । जातें जो ग्रुभपरिणामकरि विग्रुद्धताके वलतें जाका विपाकरस हीन होय गया होय उदासीनकी ज्यौं अवस्थित हुवा संता आत्माके श्रद्धानक्नुं रोकि सकै नाहीं, तिसके उदयक्नुं वेदता संता पुरुप सम्यग्टष्टिही कहिये, सो सम्यक्त्व नाम है ॥ वहरि सोही मिथ्यात्व अपना रस आधाक ग्रुद्ध भया आधाक मिथ्यात्व रह्या ऐसा होय ऐसें अमलके कोऊ होय है तिनक्नूं जलतें पखालतें पखालतें तिनकी मदशक्ति क्यों मिटी क्यों रही होय है तैसें होय, सो मिश्र कहिये, याक्नूं सम्यङ्मिथ्यात्व भी कहिये । याके उदयतें आत्माका श्रद्धान नामा परिणाम मिथ्यात्व सम्यक्त्व दोऊ मिल्या हुवा मिश्ररूप होय है । जैसें मदके कोंटू घोयेने आधे शुद्ध भये तिनक्नूं कोई भात पचाय खाय ताके निमित्ततें कछू अमल कछ् चेतन ऐसा मिश्रपरिणाम होय है तैसें जानना ॥

वहुारी चारित्रमोहनीयके दोय भेद अकषायवेदनीय कषायवेदनीय । तहां ईषत् किंचित् कपायकूं अकषाय कहिये, इहां अकार निपेधवाचक न लेणा ईपत् अर्थ लेणा । सो याके नव भेद हैं, हास्यादिके भेदतें । तहां जाके उदयतें हास्य प्रगट होय, सो हास्य कहिये । वहुरि जाके उदयतें कछु वस्तुसूं आसक्त होना सो रति है । बहुरि रतितें विपरीत कछु न सुहावै सो अरति है । बहुरि जाके उदयतें इष्टका वियोगकरि परिणामखेदरूप होय सोच करें रुदनादिक करें, सो शोक है । बहुरि जाके उदयतें दुःखकारी पदार्थ देखि उद्देग करना डरपना भागना सो भय है । बहुरि जाके उदयतें अपना दोष तो संकोचना परका दोप देखि परिणाम मलिन करना सो जुगुप्सा है । बहुरि जाके उदयतें स्त्रीसंबंधी भाव पावे सो स्त्रीवेद है । जाके उदयतें पुरुषसंबंधी भावनिकूं पावे, सो पुरुपवेद है । जाके उदयतें नपुंसकसंबंधी भावनिकूं पावे, सो नपुंसकवेद है । बहुरि कपायवेदनीय सोलहप्रकार है । तहां अनंतानुवंधी कोध मान

मवाँथें-सि दि टी का

57.6

200

माया लोभ ए च्यारि, अप्रत्याख्यानावरण क्रोघ मान माया लोभ ए च्यारि, प्रत्याख्यानावरण क्रोघ मान माया लोभ ए च्यारि, सज्वलन क्रोघ मान माया लोभ ए च्यारि ऐसैं सोलह भई ॥

तहां अनंत नाम मिथ्यात्वका है, जातें यह मिथ्यात्व अनंतसंसारका कारण है, तिस मिथ्यात्वकी अनुसारणी याकै लार लगी यातें अनुराग करावनहारी होय, सो अनंतानुवंधी है । याके उदयतें सर्वथा एकांतरूप झूठा तत्वविर्षे तौ राग प्रीति होय है । अनेकान्तरूप सांच तत्त्वार्थतें द्वेप होय है । झूठाकूं साचा थापि ताकी पक्ष करे है, ताके विर्पे सत्यार्थका अभिमान करे है, जो हमारा मानना सत्यार्थ है इत्यादि चेष्टा होय है । वहुारे जाके उदयतें एकदेशत्यागरूप आवकके वत किंचिन्मात्र भी कारे सकै है सो देश ईपत्प्रत्याख्यानकूं आवरण करे, सो अप्रत्याख्यानावरण है । वहुरि जाके उदयतें सकलसंयमकूं न पाय सके, सो सकलप्रत्याख्यानकूं न आचरे, तातें प्रत्याख्यानावरण है । वहुरि संयमकी लार एक होय तिष्ठे देदीप्यमान रहे तथा तिसके होतें संयम भी देदीप्यमान रह्या करे सो संज्वलन है ॥

च **च-**निका

पान

388

इहां वेदनीयके भावनिका विशेष ऐसा, जो, स्त्रीसूं रमने आदि विकारभाव होय सो तौ पुरुषवेदके भाव हैं । बहुरि नपुंसकवेदविषें स्त्रीपुरुष दोऊसूं रमनेरूप आदि विकारभाव होय हैं । बहुरि स्त्रीवेदके भावका विशेष सो लज्जाकरि नम्री--भूतपणा होय, अर जाके मनकी ग्लानि प्रगट न दीखें, कामका अभिप्राय रहे, नेत्रनिका विभ्रम होय, आलिंगननितैं सुख मानै, पुरुषसूं रमनेकी वांछा रहे इत्यादिक जानना । सो भावनिका विशेष ऐसा कदाचित् पुरुषके भी होय तव स्त्रीवेदका उदय कहिये । तथा नपुंसकके भी कदाचित् ऐसे भाव होय तव स्त्रीवेदहीका उदय कहिये । बहुरि स्त्रीके भी कदा-चित् पुरुषनपुंसकके भावरूप वेदका उदय होय है अर शरीरके आकाररूप द्रव्य स्त्री पुरुप नपुंसक होय हैं । ते आकार नामकर्मके उदयतें होय हैं ॥

वहुरि कोधादिपरिणामका विशेप, तहां अपना परका जातें घात होय वहुरि उपकार जानें नाहीं अहितही करनेवाला क्र्रपरिणाम होय ताक्नं अमर्प कहिये, सोही क्रोध है । इहां भावार्थ ऐसा भी, जो, परद्रव्य परणमें तामें ऐसे भाव होय, जो 'यह ऐसें क्यों परिणामें ' ऐसें ख़ुनसि होय सो क्रोध है । ताका तीव्र मंद अपेक्षा च्यारि अवस्था हैं । ताके च्यारि दृष्टांत -- तीव्रतर तौ पापाणकी रेखासारिखा होय यणे कालमें मिटे । तीव्र पृथ्वीकी रेखासारिखी होय सो थोरेही कालमें मिटि जाय । मंद धूलिरेखासारखी होय, सो अल्पकालहीमें मिटि जाय । मंदतर जलकी रेखासारखी होय, सो तत्कालही मिटि जाय । ऐसें वासनातें क्रोधका विशेप है ॥

बहुरि जातिआदि आठ मदके कारण हैं, तिनके अवलंबनतें परतें नमनेरूप परिणाम न होय सो मान है । याके भी

सर्वार्थ-सि द्रि टि का

क्ष. ८

तीव्र मंद अपेक्षा च्यारि दृष्टांत हैं । तीव्रतर तौ पापाणके स्तंभसारिखा होय, जो खंड तौ होय परंतु नमना कठिन । [\*] वहुरि तीव्र अस्थिसारिखा होय, सो कोई कारणविशेपतें केतेक काल पीछें नमि जाय । वहुरि मंद काष्ठसारिखा होय, जो नमनेका कारण मिळै थोरेही कालमें नमि जाय । बहुरि मंदतर वेलिके तंतुसारिखे होय, तत्काल नमि जाय । व च-ऐसें मानका विशेप है ॥ नि का वहुरि मायाका विशेप, जो परकूं ठगनेके आर्थे परते छिपाय मन वचन कायका कुटिलपणाका विचार, सो माया पान है। याके भी तीत्रमंदके च्यारि द्रष्टांत हैं। तहां तीव्रतर बांसके विडाके जडसारिखी जाका परकूं ज्ञान होय सके नाहीं 384 अर पैला ठिगाय जाय सो वहुत कालताई प्रवर्तें कहि न मिटें । बहुरि तीव्र मींढेके सींगसारिखी, जाकी वकता थोडी, थोडे कालमें मिटि जाय । वहुरि मंद गोमूत्रकसारिखी, जाके दोय च्यारि मोडेरूप वकता, सो अल्पकालमें मिटि जाय । वहारे मंदतर ख़ुरवा तथा लिखनेकी कलमसारिखी, जाकी एकमोडारूप वक्रता, तुरत मिटि जाय । ऐसैं मायाका विशेष है ॥ वहुरि लोभका विशेप, तहां अपने उपकारका कारण जो द्रव्य आदिक वस्तु ताकी वांछा अभिप्रायमें रहै सो लोभ है, याके भी तीव्र मंदके च्यारि दृष्टांत हैं । तहां तीव्रतर किरिमिजी रंग सारिखा बहुतकालमें भी जाका मिटना कठिन । वहुरि तीव काजलके रंगसारिखा, जो थोडेही कालमें मिटि जाय । बहुरि मंद कर्दम लग्या हूवा सारिखा, सो अल्पकालमें जाका रंग उतरि जाय । वहुरि मंदतर हलदके रंगसारिखा, तुरत उडि जाय । ऐसा लोभका विशेष है । ऐसैं दर्शनमोहकी तीनि प्रकृति, च्यारि मोहनीयकी, पचीस कपायरूपप्रकृति ए अठाईस कहीं ॥ आगें आयुकर्मके उत्तरप्रकृतिके निर्णयके अर्थि सूत्र कहे हैं--॥ नारकतैर्यग्योनमानुषदेवानि ॥ १० ॥ याका अर्थ-- नारक तैर्यग्योन मानुष दैव ए च्यारि प्रकृति आयुकर्मकी हैं । तहां नरकआदिविषें भवके संबंधकरि आयुका नाम किया है । जो नरकविपैं उपजनेक्तुं कारण कर्म, सो नारकआयु है । जो तिर्यंचयोनिविपैं उपजनेक्तुं कारण कर्म, सो तैर्यग्योन है । जो मनुष्यविषे उपजनेक्ं कारण कर्म, सो मानुष है । जो देवविषे उपजनेक्ं कारण कर्म, सो देव है । इहां भावार्थ ऐसा, जो, जिस पर्यायमें यह जीव उपजै, तिसविषें जीवना मरना इस आयुके आधीन है । तिस पर्यायसंबंधी दुःख तथा सुख आयुपर्यंत भोगवे है ॥

**|**★|

आगें याके अनंतर कह्या जो नामकर्म ताकी उत्तरप्रकृतिके निर्णयके आर्थ सूत्र कहै हैं---

सवांये सिन्दि

टो का अ. ८

॥ गतिजातिशरीराङ्गोपाङ्गनिर्माणबन्धनसंघातसंस्थानसंहननस्पर्शरसगन्धवर्णानुपूर्व्यागुरुलघू-पद्यातपरघातातपोद्योतोच्छ्वासविहायोगतयः प्रत्येकशरीरत्रससुभगसुस्वरग्रुभसूक्ष्मपर्याप्तिस्थिरादे-ব শ-याका अर्थ- ए गतिआदि वियालीस मेद नामप्रकृतिके हैं। जहां जाके उदयतें आत्मा अन्यपर्यायकूं गमन करे, নিকা ययशःकीर्तिसेतराणि तीर्थकरत्व च॥ १९॥ सो गति है। सो च्यारिप्रकार है। नरकगति, तिर्यग्गति, मनुष्यगति, देवगति ऐसे । बहुरि जिनविर्वे अन्यभिचारी पान 388 समानभावकारि एकतारूप भया जो अर्थका स्वरूप सो जाति है। सो पांचप्रकार है एकेन्द्रियजातिनाम, द्वीन्द्रियजातिनाम, त्रीन्द्रियजातिनाम, चतुरिन्द्रियजातिनाम, पंचेन्द्रियजातिनाम । बहुरि जाके उदयते आत्माके शरीर निपजे, सो शरीरनाम है। सर्वार्थ-सो पांचप्रकार है ओदारिक, वैक्रियक, आहारक, तैजस, कार्मण । बहुरि जाके उदयते अंग उपांग निपजे, सो अंगोपांग-सि बि नाम है। सो तीनिप्रकार है औदारिक वैक्रियक आहारक ऐसे । बहुरि जाके उदयते नेत्रादिककी यथास्थान तथा यथा-री का प्रमाण निष्पत्ति होय, सो निर्माणनाम है । ताके दोय भेद हैं स्थाननिर्माण प्रमाणनिर्माण । बहुरि शरीरनामकर्मके उदयके BT 610 वशतें पाये जे पुद्गलके स्कंध तिनका परस्पर प्रदेशनिका अनुप्रवेश होय बंधाय होय, सो बंधननाम है। जो शरीरके वहुरि जाके उदयते औदारिक आदि शरीरनिके परमाणुनिके स्कंध परस्पर अनुप्रवेशतें एकरूप होय छिद्ररहित होय मिछै, सो संघातनाम है। सो भी शरीरनामधारक पांचप्रकार है। बहुरि जाके उदयते औदारिक आदि शरीरनिके आकार नामतेंही जिनके नाम ऐसे पांचप्रकार हैं ॥ निपजै, ते संस्थाननाम हें। सो छहप्रकार हे समचतुरस्नसंस्थान, न्यग्रोधपरिमंडलसंस्थान, स्वातिसंस्थान, कुञ्जकसंस्थान, वामनसंस्थान, हुंडुकसंस्थान । तहां जो ऊपर नीचें समान वरावरि विभागरूप शरीरके अवयवनिका स्थापन होय 'जैसें प्रवीण कारीगरका वनाया सर्व अवयव यथास्थान सुंदर होय तैसें समचतुरस्नसंस्थान है । बहुरि जो श्ररिके अवयव उपारिछे तो वडे होय नीचे छोटे होय वडवृक्षकी ज्याँ सो न्यग्रोधपरिमंडल है । बहुरि याके उलटा उपरितें छोटे होय नीचे Q चीडे होय सो स्वाति है, जैसें वंवी होय तैसा आकार होय । बहुरि जामें पीठि वडा होय सो कुब्जक है। बहुरि जामें सर्वही अंग छोटे होय सो वामन है। वहुरि जामें सर्वही अंग उपांग रुंड मुंड वरे होय सो हुंडक है॥ बहुरि जाके उदयतें अस्थि कहिये हाड तिनकी बंधनका विशेष होय सो संहनननाम है। सो छह प्रकारका है। तहां जामें हाड अरु संधिके वडे कीला वज्रमयी होय अर वज्रमयी नसनिके वलयवंधनकारे वंधे होय, सो वज्रवृषभनाराच-

संहनन है। वहुरि जामें वज्रमयी हाड संधिके तथा वडे कीला होय सो वज्रमयी वलयवंधनकरि रहित होय सो वज्रनाराच संहनन है । वहुरि जामें हाड तथा संधिनके कीला तौ होय परंतु वज्रमयी न होय अर वज्रमयी वलयवंधन भी न होय, सो नाराचसंहनन है । वहुरि जामें हाडनकी संधिके कीला एकतरफ तौ होय दूसरी तरफ न होय, सो अर्ध-नाराचसंहनन है । वहुरि हाडनिकी सांधि छोटी कीलनिकारे सहित होय, सो कीलकसंहनन है । वहुरि जामें हाडनिकी संधिमें अंतर होय चौगिरद वडी नस छोटी नस लिपटी होय मांसकरि भऱ्या होय, सो असंप्राप्तासृपाटिकासंहनन है। ऐसें छह भये ॥ वहुरि जाके उदयतें स्पर्श निपजै, सो स्पर्शनाम है । सो आठप्रकार है, कर्कश मृदु गुरु छघु सिग्ध रूक्ष शीत उष्ण ऐर्से । वहुरि जाके उदयतें रस निपजै, सो रसनाम है । सो पांच प्रकार है, तिक्त कटुक कषाय आम्छ मधुर ऐसैं । वहुरि जाके उदयतें गंध उपजे, सो गंधनाम है । सो दोयप्रकार है, सुरभि असुराभि । बहुरि जाके उदयतें वर्ण निपजे, सो वर्णनाम है । ताके पांच भेद हैं, कृष्ण नीळ रक्त पीत झुक्ल ऐसैं । बहुरि जाके उदयतें पहळा शरीरका आकार वण्या रहै नवा शरीरकी वर्गणा ग्रहण न करै, जेतें आनुपूर्व्यनाम है । याका उदय उत्क्रुप्ट तीनि समय विग्रहगतिमें रहे है सो च्यारि प्रकार है, नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्व्य, तिर्यग्गतिप्रायोग्यानुपूर्व्य, मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्व्य, देवगतिप्रायोग्यानुपूर्व्य ॥ वहुरि जाके उदयतैं लोहके पिंडकी ज्यों भाऱ्या होयकारी तलै गिरि पडै तथा आकके फूफदाकेज्यों हलका होयकारी ऊपरकूं उडि जाय नाहीं, सो अगुरुलघुनाम है । यह कर्मकी प्रकृति है सो शरीरसंबंधी जाननी । जो अगुरुलघुनामा स्वाभाविक द्रव्यका गुण है, सो याकूं न जानना । बहुरि जाके उदयतैं अपना घात आपकरि होय, सो उपघातनाम है । वहुरि जाके उदयतैं अपना धात परकारे होय, सो परघातनाम है । बहुरि जाके उदयतैं आतपमय शरीर पावे, सो आतप नाम है । यह सूर्यके विमानविषें पृथ्वीकायिक जीवनिकै वर्ते है । बहुरि जाके उदयतें शरीर उद्योतरूप पावे सो उद्योत-नाम है । सो यहू चंद्रमाके विमानके पृथ्वीकायिकजीवनिकै तथा आग्या आदि जीवनिकैं उदय होय है । बहुरि जाके उदयतें उच्छ्वास आवे, सो उच्छ्वासनाम है ॥

व च-

नि का

पान

३१७

वहुरि जाके उदयतैं आकाशविषें गमनका विशेप होय, सो विहायोगतिनाम है । इहां विहाय ऐसा नाम आकाशका हैं, यहू दोयप्रकार हैं, प्रशस्त अप्रशस्त, याकूं शुभचालि अशुभचालि कहिये । सो जीवकै कर्मके उदयतें एक आत्माकारी भोगिये ऐसी बुरी भली चाल जाननी । जो क्रियावान् द्रव्यके स्वभावहीकरि गमन होय सो नाहीं लेना । बहुरि जाके उदयतैं एक आत्माकारेही भोगिये ऐसा शरीर पावे, सो प्रत्येकनाम है । बहुरि जाके उदयतें बहुतजीवनिका भोगनेका

भवार्ष मि द्वि टी का

टाका स. ८

एकही शरीर होय, सो साधारण नाम है। बहुरि जाके उदयतें द्वींद्रियादिविषें जन्म होय, सो त्रसनाम है। बहुरि जाके 🕅 प्पार्था स्पर्भ स्पर्भ स्थानर स्थाप स्थान के अन्य के अन्य के प्यारी होगे, सो सुभगनाम है। बहुरि जाके उदयते एकेन्द्रियविषे उपजें, सो स्थानरनाम है। बहुरि जाके उदयते अन्यकूं प्यारी होगे, सो सुभगनाम है। बहुरि जाके अन्यतं रूप आदि संदरगुण होय, तो अन्यक्तं प्रीति न उपजे, सो दुर्भगनाम है। बहुरि जाके उदयतें स्वर मनोह होय, - 17 बहुरि जाके उदयतें शरीर रमणीक सुन्दर होय, सो शुभनाम है। यातें विपरीति असुंदर होय, सो अशुभनाम है। नि का सो सुस्वरनाम है। यातें विपरीति बुरा स्वर होय सो दुःस्वरनाम है॥ पान नहारे जाके उदयतें सूक्ष्मशरीर निपजे, सो सूक्ष्मनाम है। बहारे जाके उदयतें अन्यकुं बाधा करे रोके ऐसा शरीर उपजे 386 आहार, शरीर, इंद्रिय, श्वासोच्छ्वास, भाषा, मन ऐसैं। बहुरि जाके उदयतें छह पर्याप्ति पूर्ण न करे ऐसा अपर्याप्तिनाम वांर्थ-है। बहुरि जाके उदयतें शरीरके अंगोपांग दृढ होय, सो स्थिरनाम है। यातें विपरीति अस्थिरनाम है। बहुरि जाके संबि | उदयतें प्रभासहित शरीर होय पैला सहारी न सके, सो आदेयनाम है। प्रभारहित शरीर होय, सो अनादेयनाम है। री का झ. ८ बहुरि जाके उदयते पवित्रगुण लोकमें प्रगट होय, सो यशाकीर्तिनाम है। बहुरि जाके उदयते छते गुण भी प्रगट न होय सके अवगुण प्रगट होय सो अयशःकीर्तिनाम है । बहरि जाके उदयते अचित्यविभूतिविशेषसहित इहां कोई कहै, गणधर चक्रवतीं आदि भी वडी विभूति पावे हैं, तिनकी प्रकृति क्यों न कहाँ ? ताकूं कहिये, जो, अचगोत्रादिकके उदयतें होय है । तातें न्यारे न कहे अर तीर्थकर होय हैं ते मोक्षमार्ग प्रवर्तांचे है, यह फल चक्रवर्त्या-दिकको नाहीं है। तहां चौदह तौ पिंडरूप प्रकृति हैं तिनके पैसठि भेद हैं। गति ४। जाति ५। शरीर ५। अंगोपांग २। पावे, सो तीर्थंकरनाम हे ॥ निर्माण २। बंधन ५। संघात ५। संस्थान ६। संहनन ६। स्पर्श ८। रस ५। गंध २। वर्ण ५। आतुपूर्व्ध ४। विहायोगति २ । ऐसे ६५ । बहुरि प्रत्येक शरीर आदि १० प्रतिपक्षीसहित कही ते वीस अर आठ अगुरुछषु आदिक ऐसें अठाईस अपिंडरूप हैं। ऐसें सब मिली तरणवे प्रहात जाननी । सूत्रमें इकतीसकें तौ न्यारी विभक्ति करी ते प्रतिपक्षी जाननी । दशके सेतर पद दे न्यारी विभक्ति करी, ते सप्रतिपक्षी जाननी । तीर्थकरके न्यारी विभक्ति करी सो 2000× आगें, नामकर्मकी प्रकृतिनिके भेद तौ कहे अब याके अनंतर कह्या जो गोत्रकर्म ताकी प्रकृतिका भेद कहिये <sup>हें</sup>— ١ यार्के प्रधानपणा जनावनेके अर्थि है ॥

|                    |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1                         |
|--------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| सर्वार्थ-<br>सि दि | 100000000000000000000000000000000000000 | ॥ उच्चेर्नीचेश्च ॥ १२ ॥<br>याका अर्थ— उच्चगोत्र नीचगोत्र ये दोय गोत्रकर्मकी प्रकृति हैं । तहां गोत्र दोय प्रकार हैं उच्चगोत्र नीचगोत्र ।<br>तहां जाके उदयतें लोकपूजितकुलविषें जन्म होय, सो उच्चगोत्र है । बहरि तिसतैं विपरीति निंधकुलमें जन्मका कारण<br>होय, सो नीचगोत्र हैं ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ) व च-<br>) निका<br>) पान |
| टी का<br>अ.८       | 0                                       | आगं आठमां अंतरायकर्मकी उत्तरप्रकृति कहनेकूं सूत्र कहै है—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३१९                       |
|                    | 2                                       | ॥ दानळाभभोगोपभोगवीर्याणाम् ॥ १३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •                         |
|                    |                                         | याका अर्थ— दान लाभ भोग उपभोग वीर्य इन पांचनिका विघ्न करनेवाली अंतरायकी पांच प्रकृति हैं । तहां<br>अंतराय करनेकी अपेक्षा भेद कहे हैं । दानका अंतराय लाभका अंतराय इत्यादि । जाके उदयतें देनेकी इच्छा करें<br>तौ दीया न जाय, सो दानान्तराय है । लेनेकी इच्छा होय सो पावे नाहीं सो लाभांतराय है । भोगनेकी इच्छा<br>होय भोगने पावे नाहीं, सो भोगांतराय है । उपभोग करनेकी इच्छा होय उपभोग पावे नाहीं, सो उपभोगान्तराय है ।<br>कोई कार्यका उत्साह करें उत्साहकी सामर्थ्य न होय सो वीर्यांतराय है । ऐसे ये अन्तराय कर्मकी पांच प्रकृति जानना ।<br>ऐसें प्रकृतिवंधके भेद तौ कहे । अब स्थितिबंधके भेद कहने हैं, सो स्थिति दोयप्रकार है, उत्कृष्ट जवन्य । तहां जिन<br>प्रकृतिनिकी उत्कृष्टस्थिति समान है, ताका निर्देशके अर्थि सूत्र कहै हें |                           |
|                    |                                         | आदितस्तिस्टणामन्तरायस्य च त्रिंइात्सागरोपमकोटीकोट्यः परा स्थितिः ॥ १४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                           |
|                    |                                         | याका अर्थ— आदितैं कहे जे ज्ञानावरण दर्शनावरण वेदनीय ए तीनि बहुरि अंतराय इन च्यारि कर्मनिकी उत्कृष्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2                         |
|                    | 0                                       | स्थिति तिस कोडाकोडी सागरकी बंधे है । इहां आदितः ऐसा शब्द तौ मध्यके तथा अंतके न लेने इसवास्ते कह्या है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 7                         |
|                    | 0                                       | अर अंतरायका ग्रहण न्यारा है ही । बहुरि सागरोपमका पहले स्वरूप कह्या ही था । बहुरि कोडिकोडिक्नं कोटीकोटी कहिये ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 7<br>2                    |

बहुरि परा कहनेतें उत्कृष्ट जानना । इहां ऐसा अर्थ भया, जो, ज्ञानावरण दर्शनावरण वेदर्नीय अंतराय इन च्यारिनिकी उत्कृष्टस्थिति तीस कोडाकोडी सागरकी है । सो यह मिथ्यादृष्टि संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवकै बंध होय है, अन्य जीव-निके आगमतें जानना । तहां एकेन्द्रिय पर्याप्तके एकसागरके सात भाग कीजै तामें तीनि भाग, द्वीन्द्रियपर्याप्तके पचास 0004

सागरके सात भाग कीजे तामें तीनि भाग, त्रीन्द्रियपर्यांप्तके पचास सागरके सात भाग कीजे तामें तीनि भाग, चतुरिन्द्रियके सौ सागरके सात भाग कीजै तामें तीनि भाग, असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तके एक हजार सागरके सात भाग कीजै तामें तीनि भाग, बहुरि अपर्याप्तकै संज्ञी पंचेन्द्रियकै तौ अंतःकोडाकोडी सागरकी जानना अर एकेन्द्रियादिककै प्रवोक्त भाग पल्यके व च-असंख्यातवां भाग करि हीन जानने । बंधके प्रथम समयतें लगाय जेते काल अवस्थान रहे सो स्थितिबंध जानना ॥ ति का आगें, मोहनीयकर्मकी उत्कृष्टस्थितिके जाननेक्रं सूत्र कहै हैं---पान 320 ॥ सप्ततिमोंहनीयस्य ॥ १५ ॥ याका अर्थ--- मोहनीय कर्मकी स्थिति उत्कृष्ट सत्तरि कोडाकोडी सागरकी है। इहां कोडाकेडिी सागर उत्कृष्टकी पहले सूत्रतें अनुवृत्ति लेणी । यह भी स्थिति मिथ्यादृष्टि संज्ञी पर्याप्तकै वंधे है । अन्यकै आगमतें जानना ॥ आगें नाम गोत्रकी उत्कृष्टस्थिति जाननेकूं सूत्र कहै हैं---॥ विंशतिर्नामगोत्रयोः ॥ १६॥ याका अर्थ--- नामकर्म अर गोत्रकर्मकी उत्कृष्ट स्थिति वीस कोडाकेाडी सागरकी है । इहां भी उत्कृष्ट कोडाकोडी सागरोपमकी अनुवृत्ति है । यह भी उत्कृष्ट स्थिति संज्ञीपंचेन्द्रिय पर्याप्तकें बंधे है, अन्य आगमतें जाननी ॥ आगें आयुकर्मकी उत्कृप्टस्थिति कहनेकूं सूत्र कहै हैं---॥ त्रचास्त्रिंशत्सागरोपमाण्यायुषः ॥ १७ ॥ याका अर्थ--- आयुकर्मकी स्थिति उत्कृष्ट तेतीस सागरकी है । इहां उत्कृष्टकीही अनुवृत्ति है । इहां भी संज्ञी पंचे-न्द्रिय पर्याप्तकेही वंधे है, अन्यके आगमतें जाननी ॥ आगें, उत्क्रप्टस्थिति तौ कही, अव जघन्य स्थिति कहनी है, तहां पांचकर्मकी तौ जघन्यस्थिति समान है, सो न्यारी कहसी, अर तीनि कर्मकी स्थितिमें विशेष है, सो पहली कहें हैं । तहां दोय सूत्र हैं--

1×

सर्वार्थ

सि द्वि

टि का

भ ८

|                  | ॥ अपरा द्वादइामुहूर्ता वेदनीयस्य ॥ १८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 200                  |  |  |  |  |  |  |  |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--|--|--|--|--|--|--|
|                  | याका अर्थ वेदनीयकर्मकी जघन्यस्थिति वारह मुहूर्तकी है । इहां अपरा ऐसा जघन्यका नाम छेणा ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0                    |  |  |  |  |  |  |  |
| मचार्थ-<br>मि हि | ॥ नामगोत्रयोरष्टौ ॥ १९ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ê                    |  |  |  |  |  |  |  |
| टिका<br>अ८       | याका अर्थ- नामकर्म गोत्रकर्म इन दोऊनिकी जघन्यस्थिति आठ मुहूर्तकी है । इहां अपरास्थिति अन्तर्मुहूर्त इन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      |  |  |  |  |  |  |  |
|                  | शञ्दनिकी अनुवृत्ति है । आगें, पांच कर्म न्यारे राखे थे, तिनकी जघन्यस्थिति कहनेकूं सूत्र कहै हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Q                    |  |  |  |  |  |  |  |
|                  | . ॥ इोषाणामन्तर्सुहूर्ता ॥ २० ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                      |  |  |  |  |  |  |  |
| 6                | याका अर्थ- रोप कहिये वाकीके पांच कर्म ज्ञानावरण दर्शनावरण अंतराय मोहनीय आयु इनकी जघन्यस्थिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Q                    |  |  |  |  |  |  |  |
|                  | अंतर्मुहूर्तकी है । तहां ज्ञानावरण दर्शनावरण अंतराय इन तीनिकी तौ जघन्यस्थिति सूक्ष्मसांपरायगुणस्थानवालेके वंधे<br>है । वहुरि मोहनीयकर्मकी जघन्यस्थिति अनुवृत्ति वादरसांपराय कहिये नवमां गुणस्थानवालेके बंधे है । वहुरि आयुकर्मकी                                                                                                                                                                                                    |                      |  |  |  |  |  |  |  |
|                  | ह । वहुार महिनायकमका जधन्यास्थात अनुवृत्ति बादरसापराय काहय नवमा गुणस्थानवाळक षथ ह । बहुार आयुक्षमका<br>जघन्य संख्यातवर्षका जिनका आयु ऐसें कर्मभूमि मनुष्य तिर्यचनिकें बंधे है ॥                                                                                                                                                                                                                                                     | 2                    |  |  |  |  |  |  |  |
| e<br>e           | आगें पूछे है, जो, दोऊ प्रकारकी स्थिति ज्ञानावरण आदि कर्मनिकी कही अब इनका अनुभवका कहा लक्षण है सो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2                    |  |  |  |  |  |  |  |
| 0                | कहो । ऐसें पूछें सूत्र कहे हैं ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2                    |  |  |  |  |  |  |  |
|                  | ॥ विपाकोऽनुभवः ॥ २१ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2                    |  |  |  |  |  |  |  |
| ç                | याका अर्थ कर्मप्रकृति पचकर उदय आवै ताका रस अनुभवमें आवै सो अनुभव कहिये । इहां विपाकके दोय अर्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                      |  |  |  |  |  |  |  |
| 0                | हैं, एक तौ विशिष्ट पाक होय सो विपाक कहिये, दूजा नाना पाक होय सो विपाक कहिये। तहां पूर्वें कहे जे तीव्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ę                    |  |  |  |  |  |  |  |
| 0                | मद कपायरूप भावाश्रवक विशेष तिनत कमानेक पाक रसम विशेष होय, सा तो विशिष्ट पाक है । वहुरि द्वयक्षत्र<br>जन्म भून भावके निर्णालके भेवते भूगा जो नानाप्रकारणणा जामें ऐसा जो कमेका प्रचना सो विपाक ते ।                                                                                                                                                                                                                                   | 2                    |  |  |  |  |  |  |  |
| 0                | तहां इनमें ग्राभपरिणामनिके प्रकर्पतैं तौ ग्राभप्रकृतिका उत्क्रष्ट अनुभव बंधे है । अर अग्रभप्रकृतिनिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2                    |  |  |  |  |  |  |  |
| 0                | मंद कपायरूप भावाश्रवके विशेष तिनतैं कर्मनिके पाक रसमें विशेप होय, सो तौ विशिष्ट पाक है । वहुरि द्रव्यक्षेत्र<br>काल्ल भव भावके निमित्तके भेदतैं भया जो नानाप्रकारपणा जामें ऐसा जो कर्मका पचना, सो विपाक है ।<br>तहां इनमें शुभपरिणामनिके प्रकर्पतैं तौ शुभप्रकृतिका उत्कृष्ट अनुभव बंधे है । अर अशुभप्रकृतिनिका<br>हीन अनुभव बंधे है । बहुरि अशुभपरिणामनिके प्रकर्ष होनेतें अशुभप्रकृतिनिका उत्कष्ट अनुभव बंधे है । अर शुभप्रकृतिका | <b>?</b><br><b>*</b> |  |  |  |  |  |  |  |

व **च**-

नि का

पान રરશ हीन अनुभव बंधे है। सो ऐसैं कारणके वशतें प्राप्त भया जो अनुभव सो दोयप्रकार प्रवर्ते है, स्वमुख कारी वहुरि परमुखकारि । तहां मूलप्रक्रातिके जे आठ कर्म तिनका तौ अनुभव स्वमुखहीकरि प्रवर्ते है । अपना अपना बंधके अनुसार उदय आवे है । अन्यकर्मका अन्यकर्मरूप होय उदय आवे नाहीं । बहुरि उत्तरप्रक्रतिनिका जे तुल्यजातिकर्म होय तिनका परमुखकारि भी अनुभव होय है । तिनमें आयुकर्मके भेदनिकें तौ परमुखकारि उदय नाहीं, जो आयु बंधे ताहीका उदय होय । बहुरि दर्शनमोह अर चारित्रमोहके परस्पर उल्लटना नाहीं है । जो बांधे सोही उदय आवे । सोही कहिये है । नरकआयु तौ तिर्यंचआयु होय उदय आवे नाहीं । मनुष्यआयु नरकतिर्यंचरूप होय उदय आवे नाहीं ऐसैं । बहुरि दर्शनमोह तौ चारित्रमोहरूप होय उदय आवे नाहीं । मनुष्यआयु नरकतिर्यंचरूप होय उदय आवे नाहीं ऐसैं । बहुरि दर्शनमोह तौ चारित्रमोहरूप होय उदय आवे नाहीं अर चारित्रमोह दर्शनमोहरूप होय उदय आवे नाहीं । आगे शिष्य कहै है, जो, पूर्वे संचय किया जो नानाप्रकार कर्म, ताका विपाक सो अनुभव है, सो यह तौ हमनें अंगीकार किया मान्या, परंतु यह न जानें है– यह अनुभव प्रसंख्यात कहिये जो प्रकृतिगणनामें आई तिसस्वरूपही है कि अप्रसंख्यात कहिये किछ और भांति है १ ऐसैं पूछें तें आचार्य कहै हैं, प्रसंख्यातही हैं, जो, प्रकृतिगणनामें आई तिसरूपही उदय आये भोगिये है । जातें ऐसा है ऐसैं सूत्र कहै हैं––

**व** च-

नि का

पान

રૂરર

सर्वार्थ-

सि दि

टी का

क्ष. ८

### ॥ स यथानाम ॥ २२ ॥

याका अर्थ-- जो प्रकृतिमान है तैसाही ताका अनुभव है। तहा ज्ञानावरणका फल ज्ञानका अभाव है, शक्तिकी व्यक्ति न होना है। दर्शनावरणका फल दर्शनशक्तिकी व्यक्ति न होना है। ऐसैंही जैसा जाका नाम है तैसाही अर्थरूप अनुभव सर्वकर्मप्रकृतिनिका भेदनिसहित प्रतीतिमें ल्यावना॥

आगें शिष्य कहै है, जो कर्मका विपाक सो अनुभव कह्या, तहां कर्म भोगे पीछें आभूपणकी ज्यौं लग्या रहै है, कि भोगै पीछे साररहित होय गिरि पडे है झडि जाय है १ ऐसें पूछे सूत्र कहै है—

### ॥ ततइच निर्जरा ॥ २३ ॥

याका अर्थ-- तिस अनुभवपीछे निर्जरा ही है । भोगेपीछे झडि जाय है । आत्माकूं दुःख सुख देकरि अर पूर्व-स्थितिके क्षयतें फेरि अवस्थान रहै नाहीं । तातें कर्मकी निवृत्ति ही होय है । जैसें आहार खाय सो पचिकर झडिही जाय, तैसें झडि जाय, याहीकूं निर्जरा कहिये । सो यह दोयप्रकार है, सविपाकतें उपजी आवेपाकतें उपजी । तहां च्यारि हैं गति

जामें वहुरि अनेक जातिके विशेषनिकरि भऱ्या भ्रमणरूप ऐसा जो संसाररूप समुद्र ताविषें घणे कालतें भ्रमता जो यह प्राणी ताकै ग्रुभअग्रुभकर्म अनुक्रमकरि परिपाककूं प्राप्त होय स्थिति पूरी कारी अनुभव कहिये भोगनेका जो उदयावळीरूप नाला ताकेविवें प्राप्त होय अपना फलकूं देय झडे है, सो तौ सविपाकनिर्जरा है । बहुरि जो कर्म स्थिति पूरी करि अपना उदयकालकं न प्राप्त भया अर तपश्चरण आदि उपचारि क्रियाके विशेषनिकी सामर्थ्यतें विना उदय आयाहीक़ं जोरीतें उदीरणा करि उदयावलीमें लेकरि वेदना भोगना " जैसें आम्र तथा फनसका फल पालमें देकरि शीघ्र पचावे तैसें पचाय छेना " सो अविपाकनिर्जरा है । बहुरि सूत्रमें चशब्द है सो निर्जराका अन्य भी निसित्त है ऐसा जनावनेके अर्थ है । आगे कहेंगे जो तपसा निर्जरा ऐसा सूत्र सो अनुभवतें निर्जरा होय है वहुरि तपतें भी होय है ऐसा जनाया है ॥ भ. ८ 🖉 इहां पूछे है, कि, इस अध्यायमें निर्जराका कथनका कहा प्रयोजन ? संवरके पीछे निर्जरा कह्या चाहिये । जातें संवरके पीछें याका नाम है तैसैंही कहना । ताका समाधान, यह ठघुकरणका प्रयोजन है, जो, संवरके पीछें याक्रं कहते तौ तहां भी ' विपाकोऽनुभवः ' ऐसा फेरि कहना होता, तातें इहां कहनेमें फेरि नाही कहना होय सो इहां विशेष कहिये है । ते कर्मप्रकृति दोयप्रकार हैं, घातप्रकृति अघातप्रकृति । तहां ज्ञानावरण दर्शनावरण मोहनीय अंतराय ए तौ घातिकर्म हैं । अर वेदनीय नाम आयु गोत्र ए अघातिकर्म हैं । बहुरि घातिकर्मकी प्रकृति दोयप्रकार है, सर्वधाति देश-घाति । इहां केवलज्ञानावरण निद्रा निद्रानिद्रा प्रचला प्रचलाप्रचला स्त्यानगृद्धि केवलदर्शनावरण दर्शनमोह चारित्रमोहकी संज्वलननोकषाय विना बारहकषाय ऐसें बंधकीअपेक्षा वीसप्रकृति सर्वधाति हैं । बहुरि ज्ञानावरण च्यारि दर्शनावरणकी तीनि अंतराय पांच संज्वलननोकषाय तेरा ऐसें पचीस देशघाति हैं । यह भी बंधकीअपेक्षा जाननी । बहुरि अन्यविशेष है सो कहिये हैं, शरीर ५ बंधन ५ संघात ५ संस्थान ६ संहनन ६ अंगोपांग ३ स्पर्श ८ रस ५ गंध २ वर्ण ५ प्रत्येक साधारण २ स्थिर अस्थिर २ ग्रुभअग्रुभ २ अगुरुलघु १ उपघात १ परघात १ उद्योत १ निर्माण १ ए बासठि प्रकृति तौ पुद्गलविपाककी कहिये पुद्गलहाक्तं रस दे हैं, शरीरसंबंधी जाननी विद्वरि आनुपूर्व्य ४ क्षेत्रविपाककी कहिये जीवके प्रदेशनिके आकाररूप विपाक इनके हैं । बहुरि आयु ४ भवविपाककी कहिये इनका भवसाधारणमात्र फल है । अब रोपप्रकृति जीवविपाककी कहिये । ते जीवके उपयोग आदि शक्तिक्तं विपाक दे हैं । ज्ञानावरण ५ दर्शनावरण ९ अंतराय ५ मोहनीय २८ ऐसें घातिकर्मकी तौ ४७। बहुरि वेदनीय २ गोत्रकर्मकी २ नामकी २७ तिनके नाम गति ४, जाति ५, बिहायोगति २, त्रसस्थावर २, सूक्ष्मवादर २, पर्याप्तअपर्याप्त २, सुस्वरदुःस्वर २, सुभगदुर्भग २, आदेय अनादेय २, यशःकीर्ति अयशःकीर्ति २, स्वासोत्स्वास १, तीर्थकर १, ऐसैं सब मिलि ७८ जीवविपाककी प्रकृति हैं । ए सत्तरकी अपेक्षा एकसौ अठतालीस प्रकृति जाननी ॥

ব দ্ব-

नि का

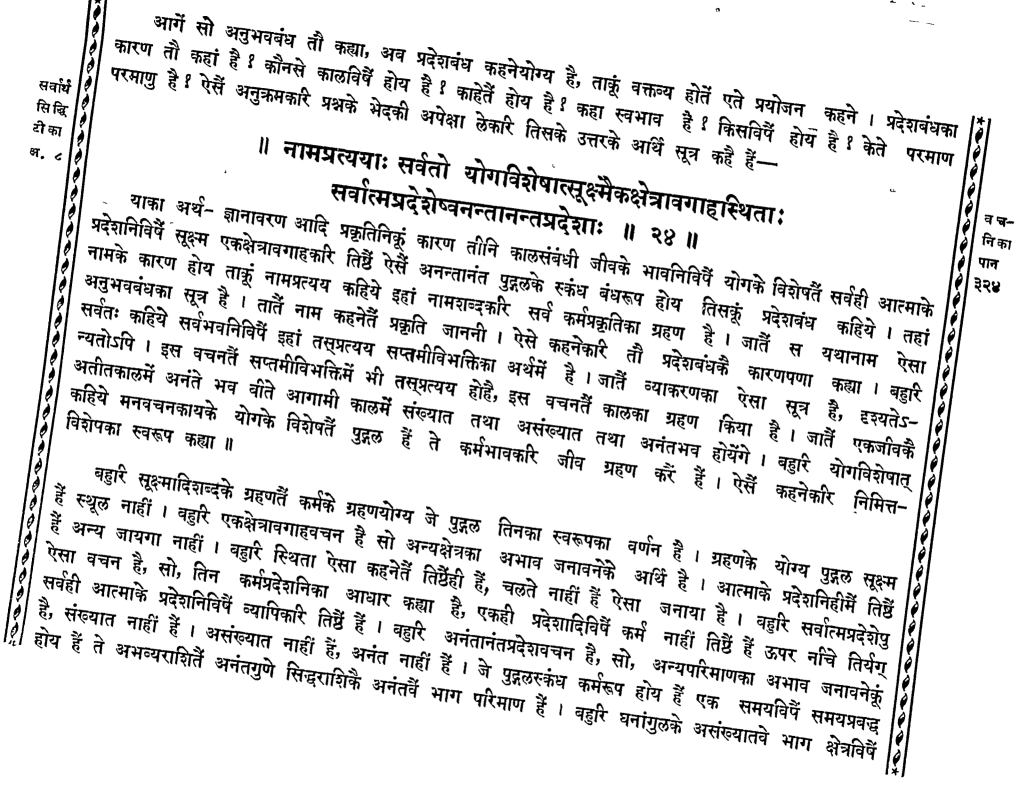
पान

३२३

सर्वार्थ-

ধি নি

री का



अवगाह करे ऐसै हैं । वहुारे ते एक दोय तीनि च्यारि संख्यात असंख्यात समयकी स्थितिक्रूं लेकारे तिष्ठे हैं । पंच वर्ण, पंच रस, दोय गंध च्यारि स्पर्श गुणरूप भावक्रूं ार्लये आवे हैं । आठप्रकार कर्मकी प्रकृतिके योग्य हैं, ते योगके वहातें आत्मा आप ग्रहण करे है । ऐसें प्रदेशवंधका स्वरूप संक्षेपतें जानना ॥ योगके वहातें आत्मा आप ग्रहण करे है । ऐसें प्रदेशवंधका स्वरूप संक्षेपतें जानना ॥ आगं वंध पदार्थके अनंतर पुण्य पाप भी गिणने ऐसी प्रेरणा है, सो पुण्यपाप वंधपदार्थविपें अंतर्भूत हैं, एसें जानना । तहां ऐसा कह्या चाहिये, जो, पुण्यवंध तौ कहा है ? अर पापवंध कहा है ? तहां ऐसा पहले तौ पुण्य-प्रकृतिकी संख्या कहनेक्रं सूत्र कहै हैं---॥ सद्वेद्यद्युभायुर्नामगोत्राणि पुण्यम् ॥ २५ ॥

मर्चार्थ

मि हि

टि का

A 1

Q

याका अर्थ-- सातावेदनीय शुभआयु शुभनाम शुभगोत्र हैं ए पुण्यप्रकृति हैं । तहां शुभ तौ प्रशस्तकूं कहिये, सराहने योग्य होय, सो शुभ है । सो शुभशब्द आयुआदि तीनि कर्मके न्यारा न्यारा कहना । तातें शुभआयु शुभनाम सुभगोत्र ऐसा जानना । तहां शुभआयु तौ तीनि हैं । तिर्यचआयु मनुष्यआयु देवआयु ऐसैं । तहां शुभनामप्रकृति हुभगोत्र ऐसा जानना । तहां शुभआयु तौ तीनि हैं । तिर्यचआयु मनुष्यआयु देवआयु ऐसैं । तहां शुभनामप्रकृति तेंतीस हैं । मनुष्यगति, देवगति, पंचेन्द्रियजाति, पांच शरीर, तीनि अंगोपांग, समचतुरस्नसंस्थान, वज्रवृषभनाराचसंहनन, तेंतीस हैं । मनुष्यगति, देवगति, पंचेन्द्रियजाति, पांच शरीर, तीनि अंगोपांग, समचतुरस्नसंस्थान, वज्रवृषभनाराचसंहनन, प्रशस्तवर्ण रस गंध स्पर्श ए च्यारि, मनुष्यदेवगत्यानुपूर्व्य दोय, अगुरुळघु, परघात, उछ्वास आतप, उद्योत, प्रशस्तविहा-प्रशस्तवर्ण रस गंध स्पर्श ए च्यारि, मनुष्यदेवगत्यानुपूर्व्य दोय, अगुरुळघु, परघात, उछ्वास आतप, उद्योत, प्रशस्तविहा-योगति, त्रस, वादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, सुभग, शुभ, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, निर्माण, तीर्थकर ऐसैं बहुरि उच्चगोत्र सातावेदनीय ऐसैं ब्याळीस प्रकृति पुण्यकर्मकी हैं ॥ आगे पापप्रकृतिनिके जाननेकूं सूत्र कहै हैं---

# ॥ अतोऽन्यत् पापम् ॥ २६ ॥

याका अर्थ--- एकही जे पुण्यप्रकृति तिनतें अवशेप रही ते पापप्रकृति हैं । इस पुण्यनामा कर्मप्रकृतिके समूहतें अन्यकर्म हैं सो पाप ऐसा कहिये । ते कौन कौन १ ज्ञानावरण पांच, दर्शनावरण नव, मोहनीयकी छव्वीस, अंतरायकी पांच, नरकगति, तीर्यंचगति, जाति च्यारि, संस्थान पांच, संहनन पांच अप्रशस्त वर्ण गंघ रस स्पर्श ए च्यारि, नरकगत्यानुपूर्व्य, तिर्यचगत्यानुपूर्व्य, उपघात, अप्रशस्तविहायोगति, स्थावर, सूक्ष्म, अपर्याप्त, साधारणशरीर, अस्थिर, अशुभ, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय, अयशःकीर्ति ऐस्रें चौतीस नामकर्मकी प्रकृति बहुरि असातावेदनीय नरकआयु

नीचगोत्र ऐसे ब्यालीस प्रकृति पापकर्मकी हैं । ऐसैं पुण्यपापप्रकृति सर्व मिलि एकसौ चौतीस भई, सो यह कथन बंधकीअपेक्षा जानना । बंधप्रकृति एकसौ वीस कही हैं । तहां दर्शनमोहकी तीनि प्रकृतिमें बंध एक मिथ्यात्वहीका है । पीछें तीनि होय हैं, तातें दोय तो एक घटी। बहुरि बंधन संघात शरीरतें अविनाभावी है, तातें शरीरहीमें अंतर्भूत किये, तातें दश ए घटी । बहुरि वर्णादिक वीस हैं । तिनकूं संक्षेपकरि च्यारिही कहे, तातें सोछह ए घटी । ऐसें अठाईस घटनेतें एकसो वीस रही । सो इहां वर्णआदि च्यारि पुण्यरूप भी हैं पापरूप भी हैं । तातें दोयबार गिणतें च्यारि वधी हैं। बहुरि इनहीको सत्ताकी अपेक्षा गिणिये तब वर्णादिक वीस दुबार गिणतैं एकसौ अठसठि प्रकृति होय । तामें पुण्यप्रकृति तौ अठसठि होय हैं । सो कैसें हैं १ वेदनीय १, आयु २, गोत्र १, नामकी तिरेसठि तहां गति २, जाति १, शरीर ५, बंधन ५, संघात ५, संस्थान १, संहनन १, अंगोपांग ३, वर्णादिक २०, आनुपूर्व्य २, विहायोगति, २, त्रस आदि १०, अगुरुलघु १, परघात १, उछ्वास १, आतप १, उद्योत १, निर्माण १, तीर्थंकर १, ऐसैं। बहुरि पापप्रक्वति सौ । तहां घातिकर्मकी तौ ४७, वेदनीय १, आयु १, गोत्र १, नामकर्मकी ५०, तहां गति २, जाति ४, संस्थान ५, संहनन ५, वर्णादिक २०, आनुपूर्व्य २, त्रसस्थावरआदि १०, उपघात १, प्रशस्तविहायोगति १, ऐसैं जानना । ऐसैं बंघपदार्थ कह्या, सो यह अवधिमनःपर्ययकेवलज्ञानीनिर्के तौ प्रत्यक्षप्रमाणके गम्य है, ते प्रत्यक्ष जाने हैं । बहुारी अन्यके तिनके उपदेश आगमप्रमाणके गम्य है। तातें भव्यजीवनिक्तं तिनका उपदेश्या आगमतें जानि इस कर्मबंधके विध्वंसका उपाय करना योग्य है ॥

#### ॥ छप्पय ॥

वंध च्यारि परकार वांधि संसार भर्मे जिय, मिथ्या अविरत अरु प्रमादहू कषाय योग लिय । दुःख अनेक परकार जनममरणादिक सुगतहि, गिनत नांही सविकार ज्ञान परभावसु जुगतहि । जिनआगमके सरधानविन चारित सत्यारथ नहीं, इम द्युद्धातम अनुभवविगरि सुकति नाहि सुनि यों कही ॥ १ ॥ व च-

नि का

पान

રરદ

सर्वार्थ-सि द्वि टी का

भ ८

॥ चौपाई ॥ पुण्यपापमय है संसार । दोऊ करमबंध परकार ॥ ऐसैं पुण्य गहौ जिय सार । जो शिवमारगमें सहकार ॥ २ ॥ ऐसैं तत्वार्थका है अधिगम जातैं ऐसा जो मोक्षशास्त्र ताविर्षे आठमां अध्याय पूर्ण भया ॥

नि का

पान

३२७

इति श्री परमपूज्य धर्मसाम्राज्यनायक योगींद्रचूडामणि, सिद्धांतपारंगत, चारित्रच्कवर्ती श्री १०८ आचार्य श्रीशांतिसागरजी महाराजके आदेशसे ज्ञानदानके लिए श्री. प. पू. चा. च. आ. श्री १०८ शांतिसागर दिगंबर जैन जीर्णोद्धारक संस्थाकी ओरसे छपी हुई श्री तत्त्वार्थसूत्रकी श्रीमत्पूज्यपादाचार्य विरचित सर्वोर्थसिद्धीकी पंडित जयचंदजीकृता टीका-वचनिकाविषें आठमा अध्याय संपूर्ण भया ॥ ८॥ प्रंथप्रकाशन समिति, फलटण वौर सं. २४८१

सर्वार्थ-सि बि

री का

भ. ८

परमपुज्य चारित्रचऋवर्ती आचार्यवर्य श्री १०८ शांतिसागर महाराजके आदेशसे श्री दिगंबर जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्थाकी तरफसे ज्ञानदानके लिये छपी हुई ---- श्रीवीतरागाय नमः सर्वार्थ सि खि 🚳 ॥ ॐ नमः सिद्धेभ्यः ॥ 🔊 टी का वीर संवत् २४८१ प्रिथप्रकाशन समिति, फलटण भ. ९ રર૮ अथ तत्त्वार्थसूत्रकी सर्वार्थसिद्धिटीका वचनिका पंडित जयचंदजी कृता दोहा - आम्नव रोकि विधानतें, गहि संवर सुखरूप । पूर्ववंधकी निर्जरा, करी नमू जिनभूप ॥ १ ॥ ऐसैं मंगलके अर्थि जिनराजकूं नमस्कार कारी नवमां अध्यायकी आदिविषें सर्वार्थसिद्धि नाम टीकाकार कहै हैं, जो, वंधपदार्थ तौ कह्या अब याके अनंतर है नाम जाका ऐसा जो संवरनाम पदार्थ, ताका निर्देश करनेका अवसर है, यातें तिसकी आदिमें यह सूत्र है---॥ आस्रवनिरोधः संवरः ॥ ९ ॥ याका अर्थ-- आम्रवका निरोध सो संवर है। तहां नवीन कर्मका ग्रहण करना, सो आम्रव है। सो तौ पहलें व्याख्यान किया । ताका निराध, सो संवर है । सो दोयप्रकार है, भावसंवर द्रव्यसंवर ऐसें । तहां संसारका कारण जो क्रिया, ताकी निवृत्ति कहिये न होना, सो भावसंवर है, । वहुरि तिस क्रियाके रोकनेते तिसके निमित्ततें कर्मपुद्गलका ग्रहण होय तिसका विच्छेद भया ग्रहण होता रह गया सो द्रव्यसंवर है। सो विचारिये हैं। कौन गुणस्थानविर्षे किस आश्रवका संवर भया १ सो कहिये हैं । मिथ्यादर्शनके उदयके वशीभूत जो आत्मा ताकूं मिथ्याद्दष्टि कहिये । इस गुणस्थानविर्षे मिथ्यादर्शनक्तुं प्रधानकरि जो कर्म आश्रव होय था, सो तिस मिथ्यादर्शनके निरोध कहिये अभावकारी सासादन आदि

व च-

नि का

पान

|  | अस् चारित्रमाह का प्रवाख्यानावरणकषायक अभावते एकदेशविरति परिणाम होय, प्रत्याख्यानावरणके उदयते सकल- | भ्रत्नांग्र्-<br>संतिम<br>संतिम<br>अ.<br>अ. |
|--|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
|--|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|

र्सि क्ष्मि मान काम । ई छडि नाष्ट्रजणुमु ध्राज्ञाव्यम्भ मैंव्युट कीतिहरव्याव्यम्भ मीड्व । ई वहि ध्रीज्ञाव्यम् 📢 अविकीयर्यत कीचमें रहे, तेतें सासादनगुणस्थान नाम पावे हैं । याके अनंतर मिथ्यात्वका अवश्व उदय आवे हैं, तब अनंततुबंधीका उदय मिथ्यत्विके पहलें आवें सो सम्यक्त्वकी विराधनासहित भया । ए जयन्य एकसमय उक्तु छह काछ मेंग्रे हीए इन्हेम्म प्रेक माइएट कितिहुर ताम मि । ई एडि इन्म कितिहुर निर्मित्र केलि कि कि कि कि कि कि कि कि बहुरि साहिमिथ्याहाध होय सो, मी पेर्सेही तीनूं करणनिका यारंभ कारे सम्यक्तवृद् परसे हैं। विशेष हतना, जो, अविनेतें सासादनसम्यग्हाएं होवकै मिथ्यात्वका उदव आवनेतें मिथ्याहाएं होय, ऐसें अनादिमिण्याहाएकी व्यवस्था हें ॥ क्षायोपशामिकसम्यक्ती होवकै सम्यग्मिथ्यात्वके उदय आवनेतें सम्यडामिथ्याहोए होवके पहर्छे अनंतानुबंधीका उदय उदय ताका अनुभाग घटाय तीति भाग करें हैं । केता एक दल्य ती भिध्यात्वरूवही रहे, अर केताएककू सम्यद्यमिथ्या-किन्जार्थमा कि गठनी मांत्रम रहे है के एड्र कुन्ज्यस्य प्रथमोपश्ममार ग्रेकमार्ड्स कित्ता की भिव्यत्वक गोमरसारते जानना ॥ तहां आनेवृत्तिकरणके अंतके समयके रूप्तयही अनादिमिध्याहाधे तो मिध्यात्व अंह अनंतातुंचंधि-होय सामे करणनिका प्रारंभ होय है। इन तीन्ही करणनिका काल अंतमूह्तेका जुदाजुदा जान्। इनका विशेषवणेन स्थिक् घटावता संता अग्रुभगक्वतिक अनुभगवंधकुं हीन करता संता भुभगक्वतिके अनुभगवंधकुं बधावता संता किंमक रिंछम कीत्रद्य ही पड़ि तड़ी पड़ि माणगीप कड़िकप प्रेमेंडर्ट लीति पड़ि पिणपीप पत्रपायकड़मेतीस पड़ि साकार उपयोगसहित होय अंतमुंहूतेंपर्यंत समयसमय अनंतगुणी विद्यताकोर वर्द्धमान होय एक्योगका आर्छवनसहित र्म । मेरे इनका आरंभ केंने जीवर है मेरे की माण्रीप्राह । ई म्होक कि है महे कैनी मेरे मर्भाव कि है मि । मिर्म भाम करते होते । हिंद संप्रहास के कि मिर के लिंद संप्रह कि प्रकृत के लिंद में होते होते । हिंद के लिंद के लिंद 🕅 338 वमत्कारका देखना पूर्वभवका स्मरण होना इत्यादिक निमित्त मिछे तव यथार्थतत्वार्थविषे धनिरूप उत्साह ऐसा वधे, जो, मिर्छे वीतरागकी मुद्रा निर्येथगुरुका दर्शन तथा जिनेंद्रके कल्याणक आदिकी महिमाका दर्शन अवण प्रभावनाभंग आतिशय-मिथ्यत्विकमंका तौ अनुभाग मंद उद्यक्ष होव अर वाह्य स्वेह्य नीतराग जिनेश्वरका यथार्थमार्गके उपदेशका निमित्त -be नि ही साही सिज्याही है । से सम्यक्त पानेका विधान रेसे हैं, जो, जन काल्लांध्य आने तन अनादिहीतें जानें सम्यक्त पाया नाहीं सी तीं अनादिमिध्याही हैं ॥ बहुरि सम्यक्त पत्रे पिर मिध्यात्वके उद्वतै विधार्थप्रधानी के हिंद के प्रथाय के होत की सिर्धा के प्रथाही के लिह है। में होन में होत में हैं। जो 

ЪIР किमी 👌

*ه* ب

ाक डो ज्री ही

-kleb

ЪB

। ई एडि एवं महि महि महित्वादरसायने कालि संख्यात्रमागविषे पुरुषवेद, क्रोय संख्वलन ए दोय वंध होय है। ॥ 19म मने होता है पहि निमर क्रिकं मेगर मैनम मनी किन्ती होई नामर क्यायक थिवंसमाम मनी मती तीत । ई ईंब तैनमीनी र्वणाय्वहाति थिवंस राहत ए मि । ईं धवतीबुर ग्रीघट ए सम्पत्र हार वार वार मैंनिएमस कीत्र सुभग, सुभग, सुरवर, आदेय, निमीण, तीथैकर ए तीस । बहुरि तिसही अपूर्वकरणके अंतके समयविषे મંધ, રસ, સ્વર્ગ, દેવગતિપ્રાયોગ્યાનુપૂલ્યે, સમુરજીયુ, ઉપયાત, પરવાત, ઉછ્વાસ પ્રશાસતવિદ્દાયોगતિ, ત્રસ, વાદ્રર, पયોપ, -ве ≬ ग्वेन्द्रियजाति, वैंत्रियक आहारक तैजस कार्मण ए च्यारि शरीर, समचतुरससंस्थान, वेंक्रियक आहारकश्ररिगंगोपांग, वर्ण, ,तिाप्टर्ड मान र्कन्ती ,ई धेंच तीढ़म मति वैवीपायताय्यां संख्यात्याय क्रि मित्र क्रि ए या छात्र हो तिढ़र मह हैंगि। भरता स्वार्ग्य किंग्रिया किंग्रिक केंग्रिक किंत के किंती मैंनीनाक्ष्र्राण्य नीति न्द्र याग्र्यासमझूम एग्रिकनिक्रिक एग्रिकन्नुक के

022

Ŀlh

**कि**मि

8 °M

196 12

刻历

**bib** 

॥ ईं डिान यह पि किमने कैंकिन्नेगरिष्ट रिंगपड कीगरि गिर जि है यह कैंकिन्नेगरिम माथकाणि तिंह नामध तकागिक मति मि । ई पड़ि नसाथ कतिक्र इलमि नइ मामत हो कि सीकिः हम का मिनि कवायका अमन होते (गरावा संवर होय है। बहुए सूक्ष्मसांपरायविते सूक्ष्मछाभक्षयाय पहिंच है, याक्तं मंद भी कहिंचे, याके निमित्तें पांच ह्यानावरण, ЯРЕ रुगिम मनी ईरु निंड नामक रूगायर मने मि । ई तह एवं तैनमोन रुगायरम निरुष चांग 7 मर्ग ई धेंव म्छल्ये महि वैंगियम किले कि कि जिन्ही राड्ड । ई धंब यह याया माम विंगिन्ही सामनाव्ये से क्र कि विगत की कि

। अनंतानुबंधी कपायके उद्यतें तिसका पक्ष हट कार प्रवर्ते, जिनेश्वरकी आह्या जाननेवालेके उपदेशका अद्वानविना विसा उपदेशे दाता. मिर्हे हितआहतका तथा आत्माका स्वरूप जैसा बतावे ताहीकू सत्यार्थ जानि फिथ्यात्वके उद्वतें तथा तित है तिवर तीहर्जगरेग गहरू मेहन । ई तिवर नाहा जान महोत हो। नाम मलन्त समय कुछित है निर प्राय हैं, एक ती नैसमिक हैं, तातें ती अनादिहीतें अपना परका तथा हितअहितका यथार्थ स्वरूप भूछि रह्या है। जो जनहार्यास कम हम जीवर्के पहिंचे हैं ताके उदवतें तत्वाथनिका अश्वहानहत परिणाम होय हैं। सी दीयप्रकार सामान्यपरिणाम है, जातें इनका नाम अर्थ जो गुण कहिवे जीवके गुण तिनके स्थान कहिवे दिकाणे सी गुणस्थान है, किंग्लेल नांभरसारग्रथमें लिख्या है, तहांतें जानूं। कछ संक्षेप प्रयोजन हनका लिखिये हैं। ए गुणस्थान जीवके इहां कोई पूछे हैं, गुणस्थाननिके क्षमकारे संवर कहा।, सी गुणस्थान कहा है ? तहां कहिये, जो, इनका स्वरूप

स्तित्री होता भाग गण हो तिति भाग गण हो ति ति कि मिल मिल मिल मिल मिल मिल कि -हम्मर 1 है मंह राग सिंग हो कि से सिंग कि कि मंह कि मंह कि मंह मार का राग सिंह कि सिंह सिंह कि सिंह कि साम कि भी स्तित्र स्तित्र सिन्ध्य ॥ ई एडि डिान संघ लग्ती मिनानाय्याएँ आहू ागार्ग्रा गांग का से सिम का से सिम असंयमका अभाव भने तिनका संवर होग । अन्ति निम्म की ति के सी ती ति के सी ति क -ति हैं। की कि की मार्ग्स कि प्रिय श्रिकार्ग्स कि विद्यार प्रायाद्य स्थानना कि होते प्रत्याख्याना कि कि विद्यास कि विद्यास कि विद्यास कि विद्यास के विद्यास कि कि विद्यास कि कि विद्यास के विद्यास कि कि विद्यास कि कि विद्यास कि कि विद्यास कि व ात्र संसर्ग हेशसंयत आहि गणस्थाने तिनका संवर होय है। बहारे सम्याभह के तिसर ग्रियन तिसरा ग्रेयन्त्र त्र त्र विसरा ग्रेयन्त्र त्र त्र विसरा ग्रेयन्त्र त्र विसरा ग्रेयन्त्र त्र विसरा ग्रेयन्त्र त्र त्र विसरा ग्रेयन्त्र त्र त्र विसरा ग्रेयन्त्र त्र विसरा विसरा विसरा त्र विसरा विसरा त्र विसरा विसरा विसरा विसरा विसरा विसरा व भारत रहात होता हिंदी होता हैं। तही सिर्भ हीता हैं जीव वंघ करे थे, सी तिस अप्रत्याख्यानावरणहरू तिस्ति के से के से तिस अप्रत्याख्यानावरणहरू तिस्तित संयस्त के से के सी तिस अप्रत्याख्यानावरणहरू तिस्त के से के सी तिस अप्रत्याख्यानावरणहरू तिस्त के से के सी तिस के के सी के के सी ति के के सी तिस के के सी के के सी तिस के के सी तिस के के सी ति -गिंहारिक सीदारिक सीदारिक सीदारिक सीतार्ग, वेज्रहवभनारावसंहनन, सनुष्यगतिप्रायोग्यानुष्व हन दराप्रहूल भिति किंगिने केंद्र वक्तार भया जो असंयम तोके निमित्ति अप्रत्याख्यात्तादर्स्ट केंग्रियाद्वात्ता स्वादात्वात्त र्षकाल्यव्हों आहि हे सासादनसम्याद्यीपवैत सर्वही जीव इनका वंघ की थे, सो तिस अनंतात्वंभी असंयसका अभाव टुंग्सर, अन्तादेय, नीवगोत्र इन पचीस प्रझतिनिका ती अनंतानुवंधीकषायके उदयहुत असंयमहूं प्रधानकरि झाश्रव होय था, होते, सासादनते आगेले गुणस्थाननिवि तिनका संवर भया ॥ तियंचगाति, च्यारि मध्यके संस्थान, च्यारि मध्यके संहतन, तिर्यचगतिप्रायोग्यातुपूल्व, उद्योत, अप्रशस्तविहायोगति, दुभेग, , कोहेने हैं। निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्त्यानसुदि अनंतातुवंधी क्रोध मान माया लोभ ए च्यारि, स्त्रीवेद, तिर्वेचआयु, ्राह्रार असरमान तान प्रकार हे अनताषुषधाका ,उद्यहात, जत्रत्यात्व्यानरान्त (त्राह्राय्वान्त्र) न्त्राह्र होय है। सा ह्यू असमित निमित्ते जिन प्रहीतिका आत्रव होय था, सी तिस असंसमिक अभावते तिनका संवर होय है। हे होते होते के साम संग्रह कि आत्रव सांस्तान्त्र आत्रव सिंहेन्द्र के अस्ति होते होते होते है। तिर्वेच आग्र, ह 522 FIP ा हेर्द्ध का निर्धान का है अनगत् है अनगत् हिंद के अप्रसाल्यानावरणका उदयहत, प्रसाल्यानावरणका उदयहत, प्रहार है किमि e e नरकारसासुपूल्ये, आतम, हथावर, सूड्म, साधारणहारीर, अवयीप्त इन सोळह प्रकृतीका संवर भया। इनका आश्व न्तकालि, एकोन्द्रय, झीन्द्रय, त्रीन्द्रिय, वतीरीन्द्रय ए च्यारि जाति, इंडकसंस्थान, असंप्राप्तिक संहतन, કે છે कि डि र्भ अगिरे गुणस्थानाने विनका सवर होय है। ते प्रहाति कोने सी कहिते हैं। मिथ्यात्व, नगुंसकवेद, नरकआयु, ॥ ई छिान महीतनहीं। निवास है। ज्ञी छी -फ्रांम्म

े तिने से सहार मोजनकू परलिकार निश्चल होव भोजन करते किनिन्मात्रही दोव लागै नाही है, ऐसे जानना ॥ अपने हस्तस्प पात्रविर्देही आहार करना, यामें कड़ू भी दोप नाहीं उपनै हैं, स्वाधीन हैं, वाधारहित है। निरावाध तिति निरि गतिनि दिन वही याने में हैं के भव के दे हैं के माने में माथन के से के माथन के मुद्दा में के माथन के की माल महा हिंदि विधानमें बढा आरंभ हैं। बहुरि आपके पात्रमें मेलन रेज अन्य जायगा जाय खानेमें आहा। हार र्नात शेहर । र्हमी न रहेमी ति गिम हिंध्रहुए नहाम । ई निम्न तिनि मेगर ति रैसी रहती झाथ सामक प्रथ । ई र्चनरका भी अभाव आवे हैं। ताका समाधान, जी, पात्र रार्वे ती परिग्रहका दोव आवे हैं। तिसकी रक्षा करनी पहें हिंगायर किंतिमिलिएएए रेड है है किंटि सिहीह मिति टीप रेपि राह्रा है रेस रहा है कि रहा है कि राह्रा है किंतिरह कि र्हेल होत रोड़ रीड़न 1 है यह मीहर विनियित प्रजाणरुक मिनिनिमि रीड्रन 1 है रेक मीहन किप्रिक्षिम रीक हिं कीई कई, यह समिति तो वचनकायकी गुप्ति हैं। ताकूं कहिये, ऐसा नाहीं। गुप्तिमिंम जिम्मि कालको मयोदा है, तहाँतें जानना । ऐसा एपणासमितिका विशेष है । बहुरि आहाननिक्षेपण उत्सर्ग समिति पूर्व कहीही है ॥ मंगरूधीर द्वीटुइंगे र्रहासीड़ ग्रहार लंग्ह किंदी का उन्हें प्राप्त मीतर परि मुकिएखी । र्रेंक ग्रहार हुटु र्जात्मनन छँउ भहि मिलिएखी तडीमइर्म झार धूम आगंध गामर एषण नजार महर मात 1 है 6 महार हनिए णिह कुंध्यमामठात्राहर्ड हर्छ न ज्राहर किछिम हि किथियों के केनिवाहर कीत परि किहार प्रक्रीश रह रीडुन । है ई राडार किंग् किंग्ने किनिनि होति । ई तिनि म्हिन्मे राग्न म्हितिम होति हिता म्हर्रात्र

322

माम

便府

-6.

॥ ३ ॥ :मेध णिांधनाइषण्ग्रेण्न्य्न्तेणाणित्रम्त्रमत्यक्रम्हान्याणि धर्मः ॥ ६ ॥

-हें डेल हम कुलिनाल इस लात, मंध कि ाण्यल तलप्रते प्रसति मिल

रें संसंतेका कारण जो आहार तोके आर्थ परयर जाता जो सुनि तिनकुं दुध्वन देखिकरि दुर वचन कहैं, उपहास केर, यमेका कथन है, सी, जे मुनि समितिनें प्रवर्ते प्रमादके परिहारके आर्थि कहा है, ऐसे जानना । तहां शरीरकी ालगलपाइं इप गेड्ना । डिक तीमीम थेंगि र्वततेक प्रतित्र गलपर्छम तित । वहीान फ्रेम निह्ना वहार यह दशायतारका मंग्रीमगेए मग्ने लेंगे। किन क्रेनिन्ना र्त्रमोड्डरनेम कि कि कि नगए कि ठॅडम —ई डैन नलामि का रेंप्र मेंगे ? ई इंग्रे सेनन्य, उत्तमझ्यवर्थ ए दश अपने हैं, तिनतें संवर होय है, इहां शिष्य पूर्व है, जो ए थमे कोन आधि याका अर्थे— उत्तमक्षमा, उत्तमसदिन, उत्तमआर्वेन, उत्तमसत्य, उत्तमशोवि, उत्तमसंयम, उत्तमतय, उत्तमत्याग, उत्तम-

Q

8.10

13-15

ज्ञी में

-kîfb

|3| ம் வேசாலை கிருவில் நிலை கிரியில் கிரியிலை குடியில் கிரியில் கிரியில் குறையில் குறையில் குறையில் குறையில் குறையி हास साहित वचन, अयुक्त वचन, असभ्य वचन, गाछी आदिक तथा कडोर वचन, अध्वक्षेका वचन, देशकालयोग्य नाही जामें सार थोडा होय ऐसा वचन, संदेहरूप वचन, जातें परके अम उपजे ऐसा वचन, कपायसाहित वचन, परका परि-सी असंदिग्ध काहेंने । याका विस्तार मिथ्यावचन, ईप्रांसहितवचन, परक्त आप्रेय वचन, परका मम भेदनेका वचन, đ भंडे तम्ब बहुतप्रकाप जामें नाही होप, सी मित कहिने । वहारे जाके अक्षर स्पष्ट होय तथा व्यक्त होत त्रे कि कि एवं उत्तमाधर किर्ममा समिति माल वित्त र वात्रों के स्टन्जेके हमा नजी कि कि म्हन मेहन ॥ ई છાંક તિમામીપટ રેંગતી હૈ ર્કત્ર તમાર તેછા? एक्टलिंग क्रुंतीयह किंग्रीह त्रिवाकट न तम मार्ग सतुष्यादि पहले गये होय, भूमि महली गयी होय, जिन्ने मोह मंदर्भ वगतिहं महमद किराम केंद्र मार्ग केंग्रे हैंग केंद्र महमार केंद्र केंद्र महमार केंद्र केंद्र महमार केंद्र केंद्र महमार केंद्र केंदर मसिनिमिष्ठ किन्ती निम्न निर्मात क्रेन्ती । ई कर्न्स केनिछन्छ गित हिनिक निर्मि क्रेलिक्टी केनिलप्ट केन्द्र प्रदुक 1ई ईक छेड िमीएट मेहन 1 ई ईक नैएएडस्ट मेहन 1 ई एडि इन्नोन मेलन्स न्योप्रप ह 1 जिस नाम किंग्र न्द्रिय सहस्मवादरकार दोयप्रकार वेन्द्रिय, जॉदिय, वौद्धन्द्रिय ए विकलत्रय कहिते। वहारे पंचहांद्रेय संज्ञी अस्तंजी दोय भेद |} } मेक हैंहमोनि कमाण्रीयमस्मेर केनामनेहर क्राय्म १४६ । ई पहि हिान स्थान क्रुनितीणस्थन्स र्भव । ई पहि hèè हिग्ध केमहमेग तिन्हीं किलीलीय में हैं तिमिमि चांच पत्र में प्रतिहर किंग लिग्ह हैंगर सम्प्रद स्ट्राय हैंगर हैंगर ॥ ई मंद्र मम के मंद्र नामर किमती थे मंद्र मक्रमशाय FIP -সत्रमुह हिंमजे साफ गोंहों होते हैं हिंग्जर गान्छ हिंग्ले गल्छ हैंनजर काह निम् कि सिर्फ हिंग होति कि दिन कि कि कि मी स्की अनुशार निर्मित है मम्प्र केंनिनि है गान्छ तेली गान्छ केंनिनि होएड है जीवनिके हथान है जिन्हम किंहम -BE -क्राय्य है गित्र के मंत्र के संसंसंध है तिसित्र मंग्रे गिर्म्य महिलीनाहार गाण्म्य साम है है लिसित्र के प्राप्त है जिस का दि <u>β</u> F8 कि डी ॥ १ व्योभाषेषणादाननिक्षेपोस्सर्गाः समितयः ॥ ५ ॥ 匀印 -हैंकिछ

याते अभ्युद्यका अंग हैं. सो निर्जरका अंग कैसे होय ? ताका समाधान, जो, यह दोव इहां नाही है । एक कारणकार, अनेक कार्य होते देखिये हैं ! जैसें आंग्र एक हैं तो यातें वरतुका पचना नामा कार्य भी होय है बहुरे वरतुक्त भरम कर्म देना नामा कार्य भी होय हैं। तैसें तर्पतें अभ्युदय भी होय है अर कर्मका भी नाश होय है । या के कहा विसे देन नामा कार्य भी हयान हैं, जैसें किसानके खती बेहनेकी कियाका फल धान्य उपजाना सो प्रधान हैं। अर विसे हैं इहां अन्य भी हयानह है, जैसें किसानके खती बेहनेकी कियाका फल धान्य उपजाना सो प्रधान हैं। अर विसे हैं इहां अन्य भी हयानह है, जैसें किसानके खती वेहनेकी कियाका फल धान्य उपजाना सो प्रधान हैं, अर प्रसल वास नारा उपजना गौण फल हैं। तैसे सुननिके तयकियाका फल कर्मका नाश होना तो प्रधान हैं, अर वन वनने वर्तादेकपद उपजाना गौण फल हैं। ऐसा जानना ॥ आगें संवरके कारणनिविषें आदिमें कहा जो गुप्ते तका स्वक्ते के वन स्वतिक आर्थ सूत्र कहें हैं ॥

## ॥ ४ ॥ :स्रोमु जिम्मनी गणियम् ॥

गाका अर्थ— काय चचन मनकी किंगाल्य जो योग तिनका सम्यक् प्रकार रोक्ता वर्सि करना, सो गुप्ति है । याका अर्थ— काय चचन मनकी किंगाल्य जो योग तिनका सम्यक् प्रकार रोक्ता वर्सि करना, सो गुपति सेच्छा वहां योगका स्वरूप तो पहले कह्या सोही जातना । कायवाद्धानक्ष्म योगः इस सूत्रलि कार्ध योगतिकी प्रहरिका निउह प्रहर्तिका मेरना, सो निप्रह कहिये । बहुरे सम्यक्ष्यद है सो विषयसुखकी अभित्रापकि स्वेच्छा प्रहरिका निउह करें तौ गुप्ति नाही, ऐसे जनावनेके अधि है । यातें ऐसा अर्थ भया, जो, सम्यक् विशेषणकर्ति विशिध अर वर्से तौ गुप्ति नाही, ऐसे जनावनेके अधि है । यातें ऐसा अर्थ भया, जो, सम्यक् विशेषणकर्ति विशिध अर वर्से तौ गुप्ति नाही, ऐसे जनावनेके अधि है । यातें ऐसा अर्थ भया, जो, सम्यक् विशेषणकर्ति विशिध अर वर्षे तो गुप्ति सहित न उपने है ऐसा भगट निश्चय करना । सो यह गुप्ति तो योगनिकी स्वेच्छा विशिद्ध स्वेत्रांति वर्षे भावत संवर होव है ऐसा भगट निश्चय करना । सो यह गुप्ते तिक परकोक संवंधी वितयअभित्राप न नहें, होप था ताका संवर होव है ऐसा भगट निश्चय करना । सो यह गुप्ते तिक परकोक संवंधी वितयअभित्राप न नहें, वहीं भावत संवर होव है ऐसा भगट निश्चय करना । तो यह गुप्ते संतका होय तोच ते वित्य दिन्य यित्ता नित्ति वहीं भावत संवर होव है ऐसा क्राट निश्चय करना । तो यह गुपि हो नक्ते रहते होय लोग देग्या नित्त नहीं, वहीं कार्याचन संवर होव है ऐसा क्राट निश्चय करता । तो यह तिक परकोक संवंधी वित्ययभित्राप न करे॥ वहीं कार्याचन संवर होव है ऐसा क्राड निश्चय के विरोध जो, गुप्तका होय संत होत होय सोतना होय तिनक्ते केंसी । इहां विशेप, इंग सम्यक्त होया वहीय पत्ता उरावणा यरणा होय सी कही के स्वका आश्व होय । वहीरे वचन जैसे तैर्ते कोर्क, तथा मनविं रागहेंय प्रवर्ते होय हो, तोने निसित्ते कमेका आश्व होय । बहीरे वचन जैसे तैरके रावते रागहेंय प्रते, वते होत होत होत हो तो, तोने निसित्ते कमेका आश्व होय । बहीरे वचन जैसे ते ते क्रिक्त आंत्रव रहे है, तो के स्वत होय होत हो तो, तोने निसित्ते कमे आश्व होय । बहीरे वचन जैसे ते ते को आश्व रके है, ताहें रावते, वितर होय हो तो ते तो तो संवरे, तो के संवर होय हो तो तो तो

--- डें डेंक हुम क्रुंन्गिक आप कीत

Į į

et. *3* 

1年15

च्ची ही

рірн

\*???

| À        |         |               | 11         | १॥ :ईंग्रे         | <u>Іррезр</u> | िमार्झ्स्   | ग्रिमध्नति। | मीमग्रीए म      | E 11            |                      | Ì       |
|----------|---------|---------------|------------|--------------------|---------------|-------------|-------------|-----------------|-----------------|----------------------|---------|
|          |         |               |            |                    |               |             | हम कें      | इक कीण्राक      | ामात साइक र     | अगिँ, यह संव         | ð       |
|          |         |               |            |                    |               |             |             |                 |                 | . हॅंष्ट्रसारवंश्वते |         |
| <i>.</i> | র্চ্যাচ | <u>वान्या</u> | र्गहेंची । | मि वाननी           | हुर किनिन     | एस् ग्रेग्र | ं । हिंग    | ક્રીનોલીન ન     | ारुन्हो मित्राह | ग्रें ग्रेलें । ई    | हैंग है |
|          | मकि     | मॅंहनेहि      | कर्मज़ीम्ध | <b>હા</b> રુઈન્સ્ટ | । ई नैक्रिक   | इमी ह 🖁     | ਂ ਉਂਜੀ ਸ    | ाह मैंग्रिफ्रीह | ो किंकछि ,धाँ   | ई प्राप्त क्रुंकीए   | 更的 [    |

333

ыр

किमि

-B b

याका अर्थ— कह्या जो संवर, सो गुप्रि समिति यम अगुप्रेश परिपहचय चारित इन छह भावनिक्तरि होय है । तहां संसारके कारण जे प्रहाति भावे सित्ती आत्माह गोपे राखें तिनकी त्रहीतेहन न होने दे, सो गुप्रि है । वहुरि याणो-तिकी पीढाके परिहारके आर्थ भछे मकत प्रवास करना, सो समिति है । वहुरि अपना इएरथान जो सुखका रखान तिकी पीढाके परिहारके आर्थ भछे महार प्रवृत्ति करना, सो समिति है । वहुरि आर्थलवाई की स्वाद तिकी पीढाके परिहारके आर्थ भछे स्वर्त रवास का ला तितका जीतना सो अगुप्रेहा है । वहुरि आरिक्शलको तिकी पीढाके समिकी निर्वेर्तकार्थि सहें सो परिपह है, तिनका जीतना सो परिरहजय है । वहुरि आरिक्शलको अर्थ वेहना उपन्ते ताहूं कमैकी निर्वेर्तकरार्थि सहें सो परिरह्त है, तिनका जीतना सो परिरहजय है । वहुरि आरिक्शलको आदिस्त्रस कहा है । वहुरि शरिरआदिक सिंह सी परिपह है, तिनक जीतना सो परिरहजय है । वहुरि सारिक्शलका अर्थ क्षादेस्त्रस कहा है । वहुरि शरिरआदिक हिं सी परिपह है, तिनक जीतना सो परिरहजय है । वहुरि सारिक्शलका अर्थ किया है । वहुरि स येसा राहिकारिक सहित साक्षात संवंध करनेके आर्थ है । तहां येसा नियम जनाया है, सो किया है । वहुरि स येसा राहिकारिक है सित्तक साहात संवंध करनेके आर्थ है । तहां येसा नियम जनाया है, सो क्षेत्र संवर गुप्तिआदिकारिही होय है, अन्य उपायकार नाही होय है । यहां येसा तियम करना, आतिथिका मेहे संवर गुप्तिआदिकारिही होय है, अन्य उपायकार नाही होय है । यहां के कही नेकी तियसि करवाह मेह संवर गुप्तिआदिकारिही होय है, अन्य उपायकार नाही होय है । यहां के क्रमें, तीभीनिवेर स्तान करवा आतिथिका महां होव हो है, येसा जनाता है । जाते राय होत हो हो ये के कही, वांधे जे कमे, तिनका अन्ययकार निहासे से वंतर गुप्तआहिकारिही होय है । जाते राय होव स्ते संतक कार वहाना हत्याह महाने करित संत्र वेह हो हो है, येस जाता है । जाते राव हो राय हो स्ते के स्ते क्रिकार वोधे जे के स्ते हताह क्रिका क्षेत स्ते सं सं सही हो हो है, येसा जनाता है । जाते राव हो राव हो से सेहकोर वांधे जे के के ते तिह है से स्ते क्षे संत्र तही हो हो है, येसा जनाता है । जाते राव हो राव हो से सहकोर वांधे जे के से, तिका क्र त्य संत्र संत्र

अगों संवरका तथा निर्वराका कारण विश्वेपके जाननेकुं सूत्र कहे हैं--

**в!** в

17 15

ज्री मी

-फ्रीइम्र

### ॥ हे॥ च गर्म्सा निम्मत

याका अर्थ— तपकीर निर्जरा होय है, वहार चकारते संवर भी होय है, ऐसा जानना । तहां तप है सी अभने भेदनिमें गाभित है, सी भी न्वारा कहा है, सी संवर अर निर्जरा दोऊका कारण जनावनेके आर्थ कहा है अथवा सवरप्रति प्रधानपणां जनावनेके आर्थ है । इहां तक, जो, तप ती, देवेन्द्रादिपदवीकी प्राप्तिका कारण मानिये हैं,

ġ । नैं मध्रमुत्रज्ञ स्थल सीत ,ई धारेग्रे हीर द्रुवींट मती तिंग्रस्मय शाह आह आह सरहाय राहि मीह । हैं मध्रे तड़ाय Ŷ यहरे संगत है न हो की मह की सार अन्यक्षेत्रमें रहि जाय नित जीवनिर्द्र पीडा न दे, ताले उत्हर नमारु नमा र्हनती हैन्छी तीहर किन्त्रीाननाह है नक्षित्र मेहर कैन्ही नवासाया है वामज्ञीर महामित रुसि गंहत । ग्रहासंघत ग्रीकृत्म प्रदेश मध्यम उत्कुर मध्यम वायन भेदकार तीनियकार । तहां शासक लिगत है मयल कि राजेंगेय कितियित रहा हर होन्द्रयनिकी रागसाहत नियनिका परिहार, की स्वयन हैं । ताका निम कि तिनेनर मैंग्रीनिमि मेह । ई तिन वास्तानी कामानि निगमउम्मा निर्वासण्यका स्व निम्न निर्मात निर्मान कि मिने नाम भूहोते होय है ऐसा भेद है। तिनके नाम जनपद, समित, स्थापना, नाम, रूप, प्रततिय, व्यवहार, संभावना, इव्य, लिति हैं तिल स्वासने आहित्ता कार्यनित्तित महत भी परस्पर आखाप होप हैं। ताते दशाक्त स्वार स्वा है ताकी -कगशनीमु मैंनीमेधफ़र ग्रेइन । कैंगर गढ़ शाह रामे केंद्रे मा जा कि कींन नमन गढ़ा ही का कि निम तही नत । यह यात्र प्रति किर्मात हिस्त कि मिनिनिमि , व्हित कुछ । है हित्तिमिमिमिम कि हा हह ॥ ई एस मि ान्छां नचन नवित्तिम मिनिन्ती व्रीए क्रमार किन्ती अध तीए प्रबंध्ही मेडुन । तिनाह मेन्द्रि नामर क्रिप्त हैंग् तिर्ह तीहि प्रकार एहि मेरि रोगरिज हेंगे तका तथा रहे हैं। से यह भी यह भी अपना अर परका ऐसे ज्यारिनियरि दोय दोय सिंहर गरीन मर्छ लिन्नी ,ई व्हीर मि ? इक प्रकारगोएन मर्छ छि । ई डिक निट्रनी किमछि क्रेप्रकारगाएन मिनिनिहि ग्रेड्रन्। ई धर्मने किन्नी अन्नेम पि मिनिरीह नम्पर । ई एडक प्रैत्रनाथर नामस किन्निम मैनिप्नम्लोहि लेगि । इंक तीम चाँहे गागण वाल के आ, आकिचन्ययमीवें आय जागगा योंच मति कही । ताहू (फ़िडाफ़ि किन्छ हुरु केंग कीत पहें हैममुख वितिति ए सी मेड्न 1 हैं दर्भनी किन्छन किनम कि वितिनिपु , कि , नायायम हहां कोई कई, छामकी उत्कृष्ट निर्चात ती गुनिविषे भी है, ताम जीव आय गया, जुदा क्यों कहा। ताका ॥ ई लाहि डिमि ई ।तहनीप हि ,मुड पॅप्टिस्टेट नामर कात ई महीम मार्गित किमिति में सिंह रोड्न 1 है । बहुए होमें साथानाम किरुरेस किनिगिर केमम ने वाह 37 भेहन हैं निनका मद न होना, पैंकें कोई अपमान किया होय तहां आभिमान न करना, मि महि न हैं। वहारे न उपने, सी क्षमा है। बहुरि उत्तमजाति कुरु रूप विज्ञान ऐश्वर्य शाखादिकका ज्ञान लाभ वीर्य पते गुण तिम्हत प्रहादि मित्रनी भि तिंई उत्तनि एग्राक र्कनियम् अध उपजनेके कारण निकट होते भी नित्तम कोधरूप कहणता 

8.8

छि दि

त्री में

**ķ**ļēf

- च च निक निन श्रु

आपके उपदेशतें बणे नाहीं आरंभरहित तहां सीने वैठे, सो शयनासनज़ाद हैं ॥ वहारे पृथ्वी आरंभ आदिकी जामें भेरणा नाहीं और कठोर निर्ठज्ज आदि परकूं जातें पीडा होव पेसा नाहीं अर वत वील, आदिका उपदेश आदिकी जामें भयानता होव अर हितस्प मयदिसाहित मीठा मान आदरकरि सहित संयमीनिके योग्य पेसा वचन प्रवर्ते, सो वास्यजुदि है । याके आश्वय सवसंपदा हैं ॥ पेसें संयमयमें कहा ॥ , बहुरे कमेके आश्वय सवसंपदा हैं ॥ पेसें संयमयमें कहा ॥ , बहुरे कमेके आश्वय सवसंपदा हैं ॥ ते ते संयमयमें कहा ॥

हन मेदनिमें कोई गुप्तिसितिनिष्ठें गभित हैं तों फेरि कहनेतें पुनरुसपणा नाहीं होहें । जातें इनकें संवर धारनेकी सामस्य हैं । तातें घमे ऐसी संज्ञा सार्थिक हैं । अथवा गुप्त्यादिको रक्षाके आर्थ ऐयपिथिक, रात्रिक, देवसिक, पाक्षिक, चातुमांसिक, सावत्सारेक, उत्तमस्थान, अकाल ऐसें सात मकार अतिक्रमणका उपदेश हैं । तेर्नेही उत्तमस्यमादिक दशमकार संवरके सारंग उपदेश हैं । तातें पुनरुक्त नाही हैं । बहुरि हनके उत्तमविश्वेषण हैं सो या छोकसंबंधी दृष्ठप्रयोजनके निवेधके आर्थ हैं । वहुरि हन धमनिके गुणको बहुरि हनके प्रतिक्षमणका उपदेश हैं । तेर्नेही उत्तमस्यमादिक दशमका संवरके कारंग होय हैं । वहुरि हन धमनिके गुणकी बहुरि हनके प्रतिपक्षी जे कोवशाद दोष तिनकी आवनतें ए धम संवरके कारंग होय हैं । वहुरि हन धमनिके गुणकी बहुरि हनके प्रतिपक्षी जे कोवशाद दोष तिनकी आवनतें ए धमे संवरके कारंग होय हैं । वहुरि हन धमनिके गुणकी वहुरि हनके प्रतिपक्षी जे कोवशाद दोष तिनकी आवनतें ए धमे संवरके कारंग होय हैं । वहीर इन धमनिके गुणकी वहुरि हनके प्रतिपक्षी जे कोवशाद दोष तिनकी आवनतें ए धमे वीवविषे सम्पन संत्का होने होना इत्यादिक क्षमातें गुण होय हें । वहारे धमे अर्थ काम मोक्ष इनका नाश होना वहारे प्रतान संहरि होता होना इत्यादिक क्षमाते गुण होव हें । वहारे धमे अर्थ काम नोक्ष इनका नाश होना वहारे प्रणानिक ता सहयति होना होना इत्यादिक क्षमाते गुण होव हें । वहारे धमे अर्थ काम मोक्ष इनका नाश होना कहारे प्रणाने का वाश होना द देव होन हैं । यहा हो हो हैं ॥

तहां कोई अन्यपुरुष आपके क्रोध उपजनेका कारण थिलाया तहां ऐसा चिंतवन करना, जो, आपविषे दोष होय तिनका पैका निषेध करें। तब आप ऐसा विचारे, जो, मोविषे ए दोप हैं, यह, कहा झूठ कहें हैं? ऐसा विचारि क्षमा करनी । बहुरे आपविषे दोप न होय तो ऐसा विचारे, जो, प कहे हैं ते दोप मोविषे नाही, पैला विना समझा अज्ञानतें ।

Ř

ю

किडि

ज्री मे

-kîpĐ

कि मि मान ०४९०

-14

0

कहै है, अज्ञानीतैं कहां क्रोध १ ऐसैं विचारि क्षमा करनी । बहुरि अज्ञानीका वालककासा स्वभाव विचारनां । कोई 🥻 अज्ञानी परोक्ष आपकूं दुर्वचन कहै तब विचारणा, जो, यह परोक्ष कहै है, अज्ञानी तौ प्रत्यक्ष भी कहै है, सो मोकूं प्रत्यक्ष न कह्या एही सला भई । बहुरि प्रत्यक्ष भी कहै तो ऐसी विचारणी, जो, अज्ञानी तो सेंरा ताडन भी करे यह दुर्वचनही कहै है, सो ही भला है । बहुरि तार्ड तो ऐसा विचारणा, जो, अज्ञानी तौ प्राणघात भी करै है, यह ताडै ही है, प्राणघात न किया, सो भला भई । बहुरि प्राणघात भी करे तौ ऐसा विचारे, जो, अज्ञानी तौ धर्मविध्वंस भी करे, सर्वार्थ-यह प्राणघात करे है, धर्मविध्वंस न किया, यह भला ही भई। वहुरि विचारे, जो, यह मेराही अपराध है, जो, पूर्वे कर्म सि न्दि 🕺 री का 👔 बांधे थे तिनका यह दुर्वचनादिक सुनना फल है, पैला तौ निमित्तमात्र है, ऐसा चिंतवन करना ॥ अ ९ 🖉 बहुरि जो मार्दवधर्मकरि युक्त होय तापरि गुरु अनुग्रह करे, साधु भला मार्ने, तब सम्यग्ज्ञान आदिका पात्र होय तातें स्वर्गमोक्षफलको प्राप्ति होय यह मार्दवके गुण हैं । अर मानकरि मैला मन होय तामें व्रत शील आदि गुण न तिष्ठै । साधुपुरुप ताक्रूं छोडि दे । यह मान सर्व आपदाका मूल है । यह मानकपायके दोप है । बहुरि मायाचाररहित सरल हृदय जाका होय ताविपें तिष्ठे मायाचारवालेका गुण आश्रय न करें निंचगति पावे । ऐसे आर्जवके गुण हैं, मायाके दोष है ॥ बहुरि शौचधर्मयुक्त पुरुषका सर्वही सन्मान करें । सर्व विश्वास करें । सर्वगुण जामें तिष्ठे । लोभीके हृदयविर्षे गुण अवकाश न पावै । परलोकमें तथा इसलोकमें वडी आपदा पावै । ऐसैं शौचके गुण लोभके दोष हैं ॥ बहुरि सत्यवचन कहनेवालेविषें सर्व गुण तिष्ठै सर्व संपदा तिष्ठै झूठ बोलै ताकी बंधुजन भी अवंज्ञा करे । मित्र भी ताक़ूं छोडि दें । जीभछेदन सर्वस्वहरण आदि आपदा पावै । ए सत्यके गुण असत्यके दोष हैं ॥ बहुरि संयम आत्माका हित है। जाक संयम होय, सो लोककारि पूज्य होय परलोककी कहा कहणी ? असंयमी प्राणीनिके घात विषयनिके रागकारे अशुभकर्म बांधे । ऐसैं संयमके गुण असंयमके दोष हैं ॥ बहुरि तप है सो सर्वप्रयोजनकी सिद्धि करनहारा है। तपहीतें ऋद्धि उपजे है। तपस्वीनिके रहनेके क्षेत्र भी तीर्थ होय हैं। जाके तप नाहीं सो तृणतें भी छोटा है । जाकूं सर्वग्रण छोडि 'दे है । तपविना संसारतें भी नाहीं छूटै है । ऐसैं तपके गुण तपरहितविषें दोष हैं ॥ परिग्रहका त्याग दान है । सो पुरुषका हित है । परिग्रहका त्यागवाळा सदा निर्वेद रहे है । मन जाका उज्वल रहे है । पुण्यका निधान है । परिग्रहकी आशा है सो बलवान है, सर्वदोष उपजनेकी खानि है, जातें दृप्ति नाहीं होय है । जैसें समुद्र जलतें तृप्त नाहीं होय, तैसें तृप्त नाहीं। इस आशारूपी खाडाकूं कौन भारे सके १ जामें सर्व वस्तु क्षेपिये तौ रीतीही 👔 रहै । ऐसैं त्यागके गुण दृष्णाके दोष हैं ॥ बहुारे जाके शरीर आदिके विर्षे ममत्व नाहीं होय सो परमसुखकूं पावे है ।

**व** च--

नि का

पान

388

जाके ममत्व होय सो सदा शरीरंसंवंधी दुःखिंकूं भोगवै है। ऐसे आकिंचन्यके गुण ममत्वके दोष हैं ॥ बहुरि ब्रह्मचर्य पालै ताके हिंसादिदोष न लागे हैं । सर्व गुणसंपदा जामें वसे है । बहुरि जो स्त्री अभिलाषी है ताहि सर्व आपदा आय लागें हैं। ऐसें ब्रह्मचर्यके गुण हैं अब्रह्मके दोष हैं॥ ऐसैं उत्तम क्षमादिकके गुण अर तिनके प्रतिपक्षी कोधादिकके दोषका चिंतवन किये क्रोध आदिका अभाव होतें तिनके निमित्ततें कर्मका आश्रव होय था, ताकी निवृत्ति होतें बडा संवर होय है। यह धर्म अविरतसम्यग्दष्टि आदिकें जैसें कोधादिककी निवृत्ति होय, तैसैं यथासंभव होय है । अर मुनिनिके प्रधानपणै हैं ॥ आगें शिष्य कहे है, जो क्रोधआदिका न उपजना क्षमादिकका आलंबनतें होय है ऐसा कह्या, सो यह आत्मा क्षमादिककूं कैसें अवलंबन करे ? जातें कोधादिक न उपजे । ऐसैं पूछें, कहे है, जो, जैसैं लोहका पिंड तपाया हूवा अग्नितें तन्मय होय है, तैसैं क्षमादिकतें तन्मय होय जाय, तब कोध आदि न उपजै । यामें जो आत्महितका वांछक है सो वारह अनुप्रेक्षाका वार वार चिंतवन करे ॥ ॥ अनित्याशरणसंसारैकत्वाशुच्यास्रवसंवरनिर्जरालोकबोधिदुर्लभधर्म-स्वाख्यातत्वानुचिन्तनमनुप्रेक्षाः ॥ ७ ॥ याका अर्थ — आनित्य, अशरण, संसार, एकत्व, अन्यत्व, अशुचि, आस्रव, संवर, निर्जरा, लोक, वोधिदुर्लभ, धर्मस्वाख्यातत्व इन वारहनिका वारंवार चिंतवन करना, सो अनुप्रेक्षा है। तहां उद्यात्त कहिये लगे हुए अर अनुपात्त कहिये वाह्य जे द्रव्य तिनके संयोगतें वियोग होना, सो अनित्यपणा है । तहां आत्मा रागादिरूप परिणामकारे कर्मनोकर्मभावकरि ग्रहे ने पुद्गलद्रव्य, ते तौ उपात्त कहिये । अर ने परमाणुआदि वाह्यद्रव्य हैं, ते अनुपात्त हैं । तिन सर्वनिके द्रव्यस्वरूप तौ नित्यपणां है । वहुरि पर्यायस्वरूपकरि संयोगवियोगरूप है । तार्ते अनित्यपणा है । तातें यह शरीर इंद्रियनिके विपयरूप उपभोग परिभोग द्रव्य हैं ते समुदायरूप भये जलके वुद्वुदेकी ज्यौं अनवस्थिस्वभाव हैं । गर्भकूं आदि लेकारी जे अवस्थाके विशेष तिनविषें सदा संयोग वियोग जिनमें पाईये हैं। इनविषें अज्ञानी जीव मोहके उदयके वशतें नित्यपणां माने हैं। संसारवियें कछ भी घ्रुव नाहीं है। आत्माका ज्ञानदर्शनरूप उपयोग स्वभाव है, सोही घ्रुव है। ऐसें चिंतवन करना, सो अनित्यानुप्रेक्षा हैं । याप्रकार याके चिंतवन करनेवाले भव्यजीवके शरीरादिकविर्षे प्रीतिका अभावतें जैसें भोगकरि छोडे भोजन गंधमाला आदिक तिनकी ज्यौं वियोगकालविषें भी शोक आदि न उपजे है ॥ या संसारविर्षे जन्म जरा मरण व्याधि मृत्यु आदि कष्ट आपदासहित भरमता जो यह जीव ताके कोई भी शरण

ব শ-

नि का

पान

રૂપ્ટર

सर्वार्थ-सिदि टीका

ध्र. ९

नाहीं है । जैसें मृगका वच्चाकूं एकांत उद्यानविर्पे भूंखा मांसका इच्छक वलवान् वघेराने पकड्या ताकूं कछू भी शरण 🕻 नाहीं; तैसें । वहारे यह शरीर है ताक़ूं निकें पोपिये है तो भोजन करतेतांई सहाई है, कप्ट आये कछू भी सहाई नाहीं है। वहुरि वहुत यत्नकारी संचय किये जे धन ते भी भवांतरमें लार न जाय हैं। वहुरि जिनतें सुख दुःख वांटिकारी भोगिये ऐसै मित्र हैं ते भी मरणकालविपें रक्षा नाहीं करे हैं। वहुरि रोगकरि व्याप्त होय तव कटुंवके भले होय ते भी प्रतिपाल नाहीं करि सकै हैं । जो भलेप्रकार धर्मका आचरण किया होय तौ यह धर्म अविनाशी है सो संसारके कप्ट-रूपी समुद्रविर्पे तरणेका उपाय है । यह प्राणी कालकरि ग्रहण किया होय तव इंद्र आदिक भी शरण न होय हैं । तातें कप्टविपें धर्म ही शरण है, यह ही धन है। कैसा है ? अविनाशी है। और कछ भी शरण नाहीं है। ऐसें चिंतवन करना सो अशरणानुप्रेक्षा है । याक्वं ऐसैं चिंतवनेमें सदा अशरण हूं ऐसैं संसारतें विरक्त होनेतें संसारसंवंधी वस्तु-निविषें ममत्वका अभाव होय है । भगवान अरहंत सर्वज्ञप्रणीत मार्गविषेही यत्न होय है ॥ कर्मके उदयके वशतें आत्माकै भवांतरकी प्राप्ति सो संसार है । सो पहले पांच परिवर्तनरूप व्याख्यान किया ही था । तिसविर्षे अनेक योनि कुलकोटि लाखनिके बहुत संकट पाईये हैं । ऐसैं संसारविर्पे भरमण करता तौ जीव यह कर्मरूप यंत्रका प्रेऱ्या पिता होयकारे भाई होय है, तथा पुत्र होय है, तथा पिता होय है, माता होयकरि वहिन होय है, तथा स्त्री होय है, तथा पुत्री होय जाय है, तथा स्वामी होयकरि चाकर होय जाय है, दास होयकरि स्वामी होय जाय है। जैसैं नट अनेक स्वांग धारे नाचे है, तैसें अनेक पर्याय धरि भरमे है। बहुरि बहुत कहा कहे ? आपही आपके पुत्र होय जाय है । इत्यादिक संसारका स्वभाव चिंतवन करना, सो संसारानुप्रेक्षा है । ऐसैं याकूं चिंतवन करते पुरुपकें संसारके दुःखके भयते उद्देग होयकारि वैराग्यभाव होय है। तब संसारके नाश करनेक्रूं यत्न करे है। ऐसैं संसारानुप्रेक्षा है ॥ इस संसारभावनामें ऐसा विशेप जाननां, आत्माकी च्यारि अवस्था हैं, संसार, असंसार, नोसंसार, तात्रितयव्यपेत ऐसैं । तहां च्यारिगतिविपैं अनेकयोानिमें भरमण करना, सो तौ संसार कहिये । बहुरि च्यारि गतितैं रहित होय फेरि न आवना मुक्त होना, सो असंसार है । तहां शिवपदविपें परमआनंद अमृतरूपविपें लीन है । वहुरि सयोग-केवली नोसंसार कहिये, जातैं चतुर्गतिभ्रमणका तौ अभाव भया अर मुक्त भये नाहीं, प्रदेशनिका चलना पाईये है, तातें ईपत्संसार है, ताकूं नोसंसार कहिये । वहुरि अयोगकेवळी चऊदमां गुणस्थानवालेकैं तत्रितयव्यपेत है । जातें चतुर्गतिका 0 भरमण नाहीं अर मुक्त भये नाहीं, तातें असंसार भी नाहीं अर प्रदेशानिका चलना नाहीं, तातें नोसंसार भी नाहीं, तातें तीनहू अवस्थाते जुदीही अवस्था है, ताकूं तत्रितयव्यपेत ऐसा नाम कह्या । सो यह संसार अभव्यकी अपेक्षा तथा *₽* \*

मर्जाय-

सि वि

री का

**म.** ९

व च--

नि का

पान

રૂઝર

जाके ममत्व होय सो सदा शरीरसंबंधी दुःखेंकूं भोगवे है । ऐसें आकिंचन्यके गुण ममत्वके दोष हैं ॥ बहुरि ब्रह्मचर्य 🥻 पालै ताकै हिंसादिदोष न लागै हैं । सर्व गुणसंपदा जामें वसे है । बहुरि जो स्त्री अभिलाषी है ताहि सर्व आपदा आय लागें हैं। ऐसें ब्रह्मचर्यके गुण हैं अब्रह्मके दोष हैं॥ ऐसैं उत्तम क्षमादिकके गुण अर तिनके प्रतिपक्षी कोधादिकके दोषका चिंतवन किये क्रोध आदिका अभाव होतें तिनके सर्वार्थ-) निमित्ततें कर्मका आश्रव होय था, ताकी निवृत्ति होतें बडा संवर होय है। यह धर्म अविरतसम्यग्दष्टि आदिकें जैसें सि दि री का क्रोधादिककी निवृत्ति होय, तैसैं यथासंभव होय है । अर मुनिनिके प्रधानपणै हैं ॥ आगें शिष्य कहे है, जो क्रोधआदिका म.९ न उपजना क्षमादिकका आलंबनतें होय है ऐसा कह्या, सो यह आत्मा क्षमादिककूं कैसें अवलंबन करे ? जातें कोधादिक न उपजे । ऐसे पूछें, कहे है, जो, जैसे लोहका पिंड तपाया हूवा अग्नितें तन्मय होय है, तैसें क्षमादिकतें तन्मय होय जाय, तब कोध आदि न उपजै । यामें जो आत्महितका वांछक है सो बारह अनुप्रेक्षाका बार वार चिंतवन करे ॥ ॥ अनित्याशरणसंसारैकत्वाशुच्यास्रवसंवरनिर्जरालोकबोधिदुर्लभधर्म-स्वाख्यातत्वानुचिन्तनमनुप्रेक्षाः ॥ ७ ॥ याका अर्थ — आनित्य, अशरण, संसार, एकत्व, अन्यत्व, अशुचि, आस्रव, संवर, निर्जरा, लोक, बोधिदुर्ऌभ, धर्मस्वाख्यातत्व इन वारहनिका वारंवार चिंतवन करना, सो अनुप्रेक्षा है। तहां उद्यात्त कहिये लगे हुए अर अनुपात्त कहिये बाह्य जे द्रव्य तिनके संयोगतें वियोग होना, सो अनित्यपणा है । तहां आत्मा रागादिरूप परिणामकारे कर्मनोकर्मभावकरि ग्रहे जे पुद्गलदन्य, ते तौ उपात्त कहिये । अर जे परमाणुआदि बाह्यद्रन्य हैं, ते अनुपात्त हैं । तिन सर्वानिके द्रन्यस्वरूप तौ नित्यपणां है । वहुरि पर्यायस्वरूपकरि संयोगवियोगरूप है । तातैं अनित्यपणा है । तातैं यह इारीर इंद्रियनिकै विपयरूप उपभोग परिभोग द्रव्य हैं ते समुदायरूप भये जलके वुदवुदेकी ज्यों अनवस्थिस्वभाव हैं । गर्भकूं आदि लेकारी जे अवस्थाके विशेष तिनविषे सदा संयोग वियोग जिनमें पाईये हैं। इनविषें अज्ञानी जीव मोहके उदयके वशतें नित्यपणां माने हैं । संसारविर्षे कछ भी घ्रुव नाहीं है । आत्माका ज्ञानदर्शनरूप उपयोग स्वभाव है, सोही घ्रुव है । ऐसें चिंतवन करना, सो अनित्यानुप्रेक्षा हैं । याप्रकार याके चिंतवन करनेवाले भन्यजीवके शरीरादिकविर्षे प्रीतिका अभावतें जैसें 9 भोगकरि छोडे भोजन गंधमाळा आदिक तिनकी ज्यौं वियोगकालविषें भी शोक आदि न उपजे है ॥ या संसारविषें जन्म जरा मरण व्याधि मृत्यु आदि कष्ट आपदासहित भरमता जो यह जीव ताके कोई भी शरण

व <del>च</del>-निका

पान

રુષ્ઠર

नाहीं है । जैसें मृगका वच्चाकूं एकांत उद्यानविर्षे भूंखा मांसका इच्छक वलवान् वघेराने पकड्या ताकूं कछू भी शरण 🥻 नाहीं; तैसें । वहारे यह शरीर है ताक़ूं निकें पोषिये है तौ भोजन करतेतांई सहाई है, कष्ट आये कछू भी सहाई नाहीं है। वहुरि वहुत यत्नकारी संचय किये जे धन ते भी भवांतरमें छार न जाय हैं। वहुरि जिनतैं सुख दुःख वांटिकारी भोगिये ऐसै मित्र हैं ते भी मरणकालविपें रक्षा नाहीं करे हैं । बहुरि रोगकरि व्याप्त होय तब कटुंबके भले होय ते भी प्रतिपाळ नाहीं करि सकै हैं । जो भलेप्रकार धर्मका आचरण किया होय तौ यह धर्म अविनाशी है सो संसारके कष्ट− रूपी समुद्रविपें तरणेका उपाय है । यह प्राणी कालकरि ग्रहण किया होय तब इंद्र आदिक भी शरण न होय हैं । तातें कप्टविपें धर्म ही शरण है, यह ही धनं है । कैसा है ? अविनाशी है । और कछ भी शरण नाहीं है । ऐसें चिंतवन करना सो अश्वरणानुप्रेक्षा है । याक्नूं ऐसैं चिंतवनेमें सदा अशरण हूं ऐसैं संसारतें विरक्त होनेतें संसारसंबंधी वस्तु-निविपें ममत्वका अभाव होय है । भगवान अरहंत सर्वज्ञप्रणीत मार्गविर्षेही यत्न होय है ॥ कर्मके उदयके वशतें आत्माकै भवांतरकी प्राप्ति सो संसार है । सो पहले पांच परिवर्तनरूप व्याख्यान किया ही था । तिस्तविषें अनेक योनि कुलकोटि लाखनिके बहुत संकट पाईये हैं । ऐसैं संसारविषें भरमण करता तौ जीव यह कर्मरूप यंत्रका प्रेऱ्या पिता होयकारे भाई होय है, तथा पुत्र होय है, तथा पिता होय है, माता होयकारे वहिन होय है, तथा स्त्री होय है, तथा पुत्री होय जाय है, तथा स्वामी होयकरि चाकर होय जाय है, दास होयकरि स्वामी होय जाय है। जैसैं नट अनेक स्वांग धारी नाचे है, तैसें अनेक पर्याय धारी भरमै है। बहुरि बहुत कहा कहे ? आपही आपके पुत्र होय जाय है । इत्यादिक संसारका स्वभाव चिंतवन करना, सो संसारानुप्रेक्षा है । ऐसैं याकूं चिंतवन करते पुरुपकें संसारके दुःखके भयते उद्देग होयकारि वैराग्यभाव होय है। तब संसारके नाश करनेकूं यत्न करे है। ऐसैं संसारानुप्रेक्षा है ॥ इस संसारभावनामें ऐसा विशेष जाननां, आत्माकी च्यारि अवस्था हैं, संसार, असंसार, नोसंसार, तत्रितयव्यपेत ऐसैं । तहां च्यारिगतिविपैं अनेकयोानेमें भरमण करना, सो तौ संसार कहिये । बहुरि च्यारि गतितैं रहित होय फेरि न आवना मुक्त होना, सो असंसार है । तहां शिवपदविषें परमआनंद अमृतरूपविषें लीन है । बहुरि सयोग-केवली नोसंसार कहिये, जातें चतुर्गतिभ्रमणका तौ अभाव भया अर मुक्त भये नाहीं, प्रदेशनिका चलना पाईये है, तातें ईपत्संसार है, ताकूं नोसंसार कहिये । बहुरि अयोगकेवळी चऊदमां गुणस्थानवाळेकैं तत्रितयव्यपेत है । जातैं चतुर्गतिका भरमण नाहीं अर मुक्त भये नाहीं, तातें असंसार भी नाहीं अर प्रदेशानिका चलना नाहीं, तातें नोसंसार भी नाहीं, तातें तीनहू अवस्थातें जुदीही अवस्था है, ताकूं तत्रितयव्यपेत ऐसा नाम कह्या । सो यह संसार अभव्यकी अपेक्षा तथा

सर्वार्थ-

सि वि

टी का

अ ९

ব শ্ব-

नि का

पान

રૂઝર

भव्यसामान्यकी अपेक्षा तौ अनादिनिधन है । बहुरि भव्यविशेषकी अपेक्षाकारी सादि सनिधन है । बहुरि नो संसार है सो सादि निधन है । बहुरि असंसार सादि अनिधन है । बहुरि तत्रितयव्यपेत अयोगकेवळी अंतर्सुहूर्तकाल है ॥ बहुरि पंचपरावर्तनरूप संसारका व्याख्यान तौ पहले कियाही है, ताका संक्षेप ऐसा है, जो, द्रव्यनिमित्त संसार तौ च्यारिप्रकार है, कर्म नोकर्म वस्तु विपय, इनके आश्रयतें च्यारि भेद होय हैं । बहुरि क्षेत्रानीमित्तके दोय प्रकार हैं, स्वक्षेत्र परक्षेत्र । तहां आत्मा लोकाकाशतुल्य असंख्यातप्रदेशी है, सो कर्मके वशतें संकोचविस्ताररूप हीनाधिक अव-गाहनारूप परिणमें, सो स्वक्षेत्रसंसार है । वहुरि जन्मयोनिके भेदकारी लोकमें उपजै लोककूं स्पर्शे सो परक्षेत्रसंसार है । बहुरि काल निश्चयव्यवहारकरि दोयप्रकार है। तहाँ निश्चयकालकरि वर्ताया जो क्रियारूप तथा उत्पादव्ययध्रौव्यरूप परि-णाम सो तौ निश्चयकाल निमित्तसंसार है । बहुरि अतीत अनागत वर्तमानरूप भरमण, सो व्यवहारकाल निमित्तसंसार है॥ बहुरि अवनिमित्तके वत्तीस भेद हैं । तहां पृथ्वी अप् तेज वायु कयिकके भव सूक्ष्म वादर पर्याप्त अपर्याप्तककारि सोलह हैं । प्रत्येकवनस्पति पर्याप्त अपर्याप्तककरि दोय हैं । साधारणवनस्पति सूक्ष्म वादर पर्याप्त अपर्याप्तकारे च्यारि हैं । बहुरि वेइन्द्रिय तेइन्द्रिय चतुरिन्द्रिय पर्याप्त अपर्याप्तकारी छह । बहुरि पंचेन्द्रिय संज्ञी असंज्ञी पर्याप्त अपर्याप्तककारी च्यारि ऐसैं वत्तीस भये । बहुरि भावनिमित्तक संसार दोयप्रकार है, स्वभाव परभाव तहां मिथ्यादर्शनादिक अपने भाव सो स्वभाव है । वहुरि झानावरणआदि कर्मका रस, सो परभाव है ऐसा संक्षेप जानना ॥ जन्म जरा मरणकी आवृत्तिके महादुःखके भोगनेकूं मैं एकही हूं, मेरै कोई मेरा नाहीं, तथा मेरै कोई पर नाहीं, मैं एकहीं जन्मूं हूं, एकही मरूं हूं, मेरे कोई स्वजन नाहीं, तथा मेरे कोई परिजन नाहीं, जो मेरा व्याधी जरा मरण आदिकं मेटै । वंधु मित्र हैं ते मेरे मरण पछि मसाणतांई जाय हैं । आगें जाय नाहीं । मेरे धर्मही सहाय है, सो सदा अविनाशी है । ऐसैं चिंतवन करना सो एकत्वानुप्रेक्षा है ॥ एसैं याकूं भावनेवाळा पुरुषके स्वजनके विर्षे तो राग नाहीं उपजे है । परजनके विपें द्वेप नाहीं उपजे है । तव निःसंगताक प्राप्त भया मोक्षहीके आर्थि यत्न करे है ॥ शरीरआदिका अन्यपणाका चिंतवन, सो अन्यत्वानुप्रेक्षा है। सोही कहिये हैं। बंधक अपेक्षा शरीर आत्मार्के एक पणां है। तौ उपलक्षणके भेदतें भेद हैं। तातें में शरीरतें अन्य हूं । शरीर अन्य है । बहुरि शरीर तौ इन्द्रिय गोचर है, मुर्तिक कहै। मैं अतीन्द्रिय हूं, अमूर्तिक हूं। वहुरि शरीर तौ अज्ञानी जड है। मैं ज्ञानरूप चेतन हूं। वहुरि शरीर तौ अनित्य है । मैं नित्य हूं । वहुरि शरीर तौ आदि अंतसहित है । मैं अनादि अनंत हूं । मेरे शरीर तौ या संसारमें भरमतें लाख निवीते अतीत भये । मैं अनादितें था सोही हूं । शरीरनितें न्याराही हूं । ऐसै शरीरतेंही

ব দ্ব--

नि का

पान

388

सर्वार्थ

सि दि

टी का

झ.९

| मेरे अन्यपणा है, ती वाह्यपरिग्रहनिकी कहा कथा ? ऐसे चिंतवन करते या आत्माके मनविषे समाधान होय है । शरीर- ;<br>आदिविषे वांछा नाही उपजै है तातें यथार्थक्षानभावनापूर्वक वैराग्य वधतें संतें अंतरहित जो मोक्षका सुख, ताको भापि<br>होव है । रेसे अन्यत्वात्त्रेक्षा है ॥ | भाजय अन्यवस्तु होय ताहुं भी जंगारेको व्यो सीव्यणां हुरे न होय है। वहारे पाइन कर ह, स्वानमुगमेज के बंग केंगों की वर्षे तो की से केंगों की तो की कि कि नियास आपलाएला अपावस कर है। सीच सी जंगारेकी ली की कि कि नियास प्रस्त की नहीं की कि की कि कि नियास अप्रिक्त की कि नियास प्रस्त की नहीं की कि की कि कि नियास आपलार की नहीं हो के स्वन्यदर्शनआदिक्त भी पाका अग्रुविया हुरे न होय है। वहार प्रस्त केंग के नियास अग्रुविया हुरे न होय है। वहार पाई स्वन्त की साह में सम्यन्दर्शनआदिक्त भी पाका अग्रिकी की कि की अन्के अन्यं स्वन्त की कि की कि की अन्ते कि नियास प्रस्त की कि की अग्रे के साह की नियास प्रसार पेता। जो, अग्रे की लियास प्रस्त केंग की कि की अग्रे के साह की नियास पेता जो, अग्रे की स्वार पेता जो, अग्रे की कि की कि की अग्रे की नियास प्रसार पेता। जो, अग्रे केंग जुदा होते की साह प्रसार पेता जो, का निर्ते केंगल करने कु स्वर्ग के महानुने हैं। अप तिन मुद्दे की व्यास क्षे क्र की सहानिक के में साह की कि की अग्रे के साह की में की की कि की अग्रे की सहानिक के साह की स्वरंग प्रसार के स्वरंग की कि की की की की कि की कि की कि की की कि की कि की | •••••••••••••••••••••••••••••• | ज्ञे हो                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|-------------------------|
| र्भातिविषे बांछा नाही उपने है तार्ते यथार्थक्षानभावनापूर्वक वैराग्य बधते संते अंतराहत जो मोक्षका सुल, ताकी प्रापि                                                                                                                                                  | विंग से सार्य क्या है सी अस्ते अवारे हैं सि किर्तालक किर्मालक कि है । अन्ने से से<br>कि है अगे सिम मिर्म के सी कि सि कि सि कि सि कि कि से से से सी कि सि कि से से सी से सि मि मिर्म से से से सी कि सि<br>सि कि कि कि से                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0                              | -थेकिछ<br>झी छी<br>खिरी |

ኯጸὲ

FIP

ारू मि

-**b** b

—ई इंग एम के हैंग् ? ई ग्रीम थें।धनकि ढ़ेन्ती श्रेक ई नकि इगरेग 6 हैं कु सिंध ॥ ई रैंक डामन्ड किनितीक केनिडमीय प्रह है रैंक 183 ई हैंग की केने थि प्रतिनिक किन्नि 186 -हार वेत होव है। वहारे धमके अरु परिवहनिके मध्य अवग्रेक्षा करनेतें ऐसा जनाया है, जो, यह अनु-र्कमध्जीमाक्षमह उक्तनी कीक्षिद्धिक ज्ञीह कार्जनीक हैंग्रे । तिनात हैं के की कार्यकार प्रक्रम प्रक्राइवव्यक की । हैं नहीं नितवन करते जीवके धर्मनिकी प्रश्ननि कींक जाणी जाय हैं। तीतें यथार्थवान होय हैं। हैं के ममागर नोवरवान आग्रमा है के में पूर्व के वानमा आग्रमान जीवरवान आग्रमम के हैं, हैं चौदह भी घुवें कहे थे। बहारे मार्गणास्थान गति, इंडिय, काय, योंग, वेद, कपाय, ह्यान, संयम दर्शन, छेरथा, भव्य, भित्रमार आख्यतिपणा है। तिनका चितवन करें। सी गुणस्थानके नाम तो पहले कहे ही थे। वहार जीवसभा ઉसा भी हैं। जो वीवके घर्म गुणरथान जीवरथान मार्गणारथान चौदह चौदह कहें हैं, सी घर्मस्वाल्यातत्व कहिंवे करना सी यमस्वाख्यापत्वायेक्षा है। ऐसे वार्क्ष वितवये प्रस्तियें असरागों सदा उद्यम होन है वाक्षा व्याख्यान महत्रही । मुर्ग है एडि ग्रेकमप्रनी लीार किंछमि कव्रिलीार किंडप्रकीडिन्ड ग्रक्सकर्नस्थ विष क्रेमध ए ग्रेडुव । डै मैंग्र गिम मिलिस सीता स्थात की है । पावस्तक उदवतें उपन्या जो दुःख ताहि मिलस सित रूप स्वरूप हैं, निर्म्ययपणाका जामें आलंबन हैं पैसा जिनभगवानकरि धर्मस्वाल्यतत्व भलेप्रकार व्याल्यान किया है । याके ति महावये जाकार रक्षा है, उपशम काहिये कवायका अभाव जाम प्रधान है, नियति कहिये नियम साग निर्वात जाका किनेन्द्रका उपदेश्या आहिसालक्षण है, सलक्ष् अधिकारकार प्रवर्ते हैं, विनय जाका मूल है, क्षमाका जामें बल

हीका स. ९

त्रेश

-bipp

॥ २ ॥ :।इष्ठरीय :।एठ्डविरीय देश्रम्निनिक्वयाः परिवहाः ॥ ८ ॥

याका अर्थ— मार्ग कहिंचे संवर तातें न छूटनेके आर्थे तथा कर्मकी निजेर्तके आर्थ वर्षर सहते । इहां संवरका प्रकरण हैं, तातें तिसका विशेषण मार्ग किया है । मार्ग संवर है, तातें च्युत न होनेके आर्थ बहुरि क्यनिजराके आर्थ परीवह सहते कहे हैं । कह आवे मार्गतें नित्री नाही, ताकी परीवह सहना साधन है । हाया तृण्णा आदि वहे कह कह संहर सहते सहते का भाष्या मार्गतें न छूटते संतें तैति ते तिम मार्गतें प्रवतेते कर्मका आवनेका हार जो आत्रव ताका संहर करते संते आप उद्यमकारे पत्वाया जो कर्मका फढ ताहूं भोगवते संते अनुकतों निजेरे है कर्म जिनके ते महामुन संवर करते संते आप उद्यमकारे पत्वाया जो कर्मका फढ ताहूं भोगवते संते अनुकतों निजेरे है कर्म जिनके ते महामुने संवर करते संते आप उद्यमकारे पत्वाया जो कर्मका प्रक ताहूं भोगवते संते अनुकतों होत्रों है कर्म जिनके ते महामुने संवर करते संते होव हैं ॥ आगें परिवहीनेमित्त संज्ञासूत्र कहे हैं—

13

285

Ŀlh

**कि** मि

-**b** b

ा ? । ई दिवास समाधिरूपी बढ साकार केंटे है होसी है । ई विसिह है रैक ममार सेकार कह फिर्म्सासम संगत का है। ? ॥ ग्विनकी इच्छाप्रति माही आदन्या है, ताका प्रतीकार इलाज ज्यां। त्यास्त्री आग्निक ज्वालाकुं छेथेस्त्यी नवा घडाविं भन्या अल्पिके आसापकीर हिनिहर्ग होते तकारणनिकार उनकी जो शरीर इन्हिनहर्म स्वत्ने में होस्टि हो होते वह र्रोकेतमीनी क्रीहार हिर्नेती हिर्म कि में वित्ते वित्तने वसनेका रहे साविक्कण प्रहातिरुद्ध आहारने वित्तने प्रिक किंग्रिंग में हैं गिगफ र्रेन्स्टिख किंग्रा के किंग्रिंग हैं, जो जलवियें स्तान अवगाहना छिडकनेके त्यागी हैं। बहुर पक्षीकी वन नाहीं है। घन्य है ने मुनि, चिनकें ऐसे उच्चरु परिणाम हैं। ऐसे सुनिके क्षेत्रा जीतना सत्यार्थ है ॥ ९ ॥ -एनं भी अधिक माने हैं, जो, हमारे वह भी अनशनतप भया सी बडा आनंद भया ऐसे माने हैं। छायाका चिंत-कुंछ ही पहि मालस्थ सिलिम कि कैंग्ही कि दिवादे हु द्वादिता कि की सिक्षाका आकरत कि ले लिए सहास मेर्न प्राप्त कोम्र जारकात कि होने पड़ा जिल्ला कि पड़ा मेंडोंम नीत मेंहें है हैएठ डाइ किर्म किष्म होय हैत्तमोनी र्कनिएत नड़ ग्रेड़न् । ई त्मह ग्रेकनिति एत ग्राहम्भि भेड़ांमन्छ नहन्छ मेंर्ग् फ्रेन्मिनि क्झास्टम्स्थाया १६७ । फ्रे рюғ рік лерзе शेзन । ई ईर रात्र विवानवाम किनावय राख पाठयावर रोडन । ई डिान हेर्न रेत्र मेर्तिमैंट रेंक डिंग मेंगे ई हे गे सिम मही, जो, क्षया उपने निसही काल आहारकू देहि तथा अयोग्यक्षेत्रमें भी हे हे मही खांग किन्छे महार वैदीन कि अप काल के किन्ती । किन्ती । किन्ति का ही की होन कि की प्रि तिप कि र्क्तमृत्रीाधारत्रहे हित्र हे हैं रहे माहार व्याहारकों नहीं नेही नहीं है हि कि । किन्ही है मान 1999 छिमी ति तित है 6 गड़ास अब रूप्र प्रेक्तीज़ार्फ्षमी ति मध्र १ ई म्र्स्त । व्हीरू ान्तति किथिका निर्म हैं हेन कि मिर्म के आर्थनर्क क्रायना । सिर्क हैं कि निर्म के के कि निर्म के के कि कि कि कि कि कि कि अलाम, रोग, तुणस्पर्श, मल, सत्कारपुरस्कार, प्रज्ञा, अज्ञान, अद्योन ए बाईस परीषह हैं । ए क्षयाआदिक हैं ते वेहना યાના અર્થ— સુધા, તૃવા, શીત, ૩ળા, દંશમરાજ, નામ્વ્ય. અરાતિ, સી, વર્યા, નિવદ્યા, રાચ્યા, સાજ્ઞોરા, વય, યાવના, ॥ १॥ मीनिर्व्यानित्राम्त्रम् स्वाय्यस्कारम् वात्रानाद्यमामुग्रम् ॥ ९॥ ॥ क्षीतिषसाहण्डां होमशकतान्त्वास्तिस्त्रीवय्योतिषयाहास्याक्रोत्रावध-

386

ĿЦ

雨柏

-**b** b

8 FS

175 51

ज्ञे मे

सुंहिष्टि

विस्तें गिरनेवाऊं निक्ष्यक्रित अपने स्वस्तके थ्यान करते ऐसे परिपहतें न निगे ते चन्य हैं ॥ < ॥ ममन करनेविषे दोष न छगावे सो चयपिरीपह है । कैसे हैं मुलि ? घणे काळतें घन्या हैं अभ्यासच्य किया हैं ममन करनेविषे दोष न छगावे सो चयपिरीपह है । कैसे हैं मुलि ? घणे काळतें घन्या हैं अभ्यासच्य किया है मुर्धने कुछावे वहान्य जिनकरि पवित्र भये ऐसे निर्वाणक्षेत्र वार्यारेश्वरूप जिने, वहरि संयमके आयतन जे सिर्धन, वहरि मुर्सनिके आह्याकारी हैं, बहरि पवन च्यों काहंसी संग न करें हैं-निर्ळेय हैं, वहरि बहतवार किया जो अन्वत अहरि मुर्हाल आह्याकारी हैं, बहरि पवन च्यों काहंसी संग न करें हैं-निर्ळेय हैं, वहरि बहतवार किया जो अनदान अहमीदर्थ वृत्ति आह्याकारी हैं, बहरि पवन च्यों काहंसी संग न करें हैं-निर्ळेय हैं, वहरि बहतवार किया जो अनदान अहमीदर्थ वृत्ति आह्याकारी हैं, जहरि पवन च्यों काहंसी संग न करें हैं-निर्ळेय हैं, महरि कालकी आव जित्तक, बहरे अनदान अहमीदर्थ वृत्ति मुर्गि करने करी स्वर्याल आहि तग वाको वाधा ताकरि शीण भया है काय जिनका, बहरि देशकारके महरि मुर्गि हमिक आधाकारी हैं, जहरि पत्रिया आहि तिराया न करें हैं, निर्म से प्लेक्ते जादी खिनकी, नी अनदान अहमीदर्थ वित्रियोगरिसंख्यान रस्तपरिस्थाग आहि ति ताको वाधा ताकरि शीण भया है खेद जिनके, ती इंशक्तिक भाषा मागोवें पत्र करोदे चराहे हैं , जहरे वार्य विराय्या न बाथ, वहरि त्यांगे हे खेद जिनके जाहि प्रवर्ग के के है ऐसे मुनेरे, कराई है , जहरे वार्य विराय्या न वार्य, हैं, वहरे कालकी काल खादे जिनके जीहि प्रवर्ग करने के स्वर्ग कावर्यवर्काले काहि कार्य विराय्या न बाथ, वहरि कालकी काल खादि चिनके, ती प्रवर्ग कार्यवर्त्व विर्म के की स्वर्ग के वाहि नहि कोई को के स्वर्ग हैं त्ये हिंद विर्व कार्य हिं सिर्म है सहरवर्ग कर्त्व विर्म करी है लेखे वार्व कोई कार कराति के स्वर्त हैं, वर्त्व विर्व क्रिक्त कराव है हैं विर्व हैं तर्के वर्त्वा व्यावर्ट्य क्रे वर्त्व क्रे हो जित्र जो , अनेक्देशानित्य प्रित्यो के स्वे हैं, ते वहर वर्त्य विर्व के वयोगरेतरक्त जावरक्त के हो है के व्ये हैं वर्त्व हिं है है वर्त्व वराय के के के वर्त्य वायक्त के वार्त्य कार्त्य वर्त्य के के के वर्त्य वर्त्य वर्त्य हैं, हैं देशोके के वर्त्य वयवहारके जात्त संत को आहे गाम के के के के करातो के के के क्यो है, स्वर्त के क्ये हैं, है

8 °H

कि डि

ज्ञेही

**PIP**B

अप संकल्पमें किया जो आसन तिसतें चले नाही, सो नियद्यापिषहका जीतना है। तहां स्मज्ञान सूनां ठिकाणा पर्वतकी गुफा इक्षनिके तले वेछिनका मंडप इत्यादिक जिनमें पूर्वे अभ्यास न किया कहे बेठे नाहीं ऐसे स्थानक तिल्ठै हैं। वहारे सूर्यका प्रकाश तथा अपनी इन्दियका ज्ञान ताकोर परीक्षारूप किया प्रदेश क्षेत्र से क्षेत्र करी है नियमकी बहारे सूर्यका प्रकाश तथा अपनी इन्दियका ज्ञान ताकोर परीक्षारूप किया प्रदेश क्षेत्र से क्षेत्र मीर्वे की किया ज्यां, कालका नियमकारे आसन मांडे वैठे हैं। तहां सिंह ववेरा आदिका भयानक शब्द सुननेकारे नाहीं किया है भय ज्यां, देव सतुष्य पश्च अन्तेतपदार्थनिकारे किया जो चारिप्रकार उपसर्ग तिनकारे नाहीं तत्वा है चोक्षमार्थका है भय ज्यां, देव सतुष्य पश्च अन्तेतपदार्थनिकारे किया जो चारिप्रकार उपसर्ग तिकते तहां तत्वा है चोक्षमार्थका वाधाका चवां, वोरासन उत्कोठकासन इत्यादि जे कठिन आसन तिनकारे आवित्रकार उपसर्ग वेहे तव उपसर्ग आदे तो तिसका वाधाका सहता, सो निवधापरिषह है ॥ याका विद्येत जो, आसनका नियस कारे बैठे तव उपसर्ग आदे तो तिसका वाधाका सहता, सो निवधापरिषह है ॥ याका विद्येत जो, आसनका नियस कारे बैठे तव उपसर्ग आदे तो तिसका मेरनेका उपाय विद्या मंत्र जाप जाने हैं-मेटनेक्षे समर्थ है, तौ ताका उपाय न करे हैं। वहारे पूर्वे कोमल गढ़ि आसिका मेरनेका उपाय विद्या मंत्र ताद त करे हैं। प्राणीनिकी रक्षाका आभिप्राय है तथा अपने स्वस्तके ध्वान देते थे ताही जगाद मेरनेका उपाय वेहा मंत्र जाद न करे हैं। प्राणीनिकी रक्षाका आभिप्राय है तथा अपने स्वर्कारे ध्वाये रही है ॥ प्राह विद्या वेदे हे थे ताह्र वाहि न करे हैं। प्राणीनिकी रक्षाका आभिप्र है तथा अपने स्वर्ह है । वहारे हो जगाद विद्या वेदे हे वेह की वेत्त नाही है ॥ १० ॥

13

ટેન્ટ

ĿЬ

कि भी

-EE

|                       | कार हैं सी मोहके उद्यहीते होन हैं । तीकी समाधान, जी, यह परावह वारिश्रवान क्षेत्र कि है ॥ आगे अन्य दोन कमें के कि कि कि कि कि कि के वित के में के परावह के हैं है—<br>किमिनतें भये परावह के के हैं है—<br>किमिनतें भये परावह के के हैं है—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| म् मिति<br>मिति<br>हि | ॥ स्ताति प्रात्तान्त्र प्रात्तान्त्रणे प्रज्ञात्ताने ॥ ९२ ॥<br>वाते वातावरणके उदय होते अज्ञानवर्षावह तो होय अर त्रज्ञाप्त्रीवह तो ज्ञानावरणके अभाव होते होय है । से दोऊ<br>वाते ज्ञानवरणके उदय होते अज्ञानवर्षावह तो होय अर त्रज्ञापरीवह तो ज्ञानावरणके अभाव होते होय है । से दोऊ<br>प्रतिह ज्ञानावरणके उदयते कहना अयुक्त है । ताका समाधान, जो, यह त्रज्ञा है सो ज्ञानावरणके क्षयोपदापते होय है ।<br>सो परके ज्ञानावरणके उदय होते विज्ञानकरा नाही होय अर त्रज्ञाप्तीनह तो ज्ञानावरणके अभाव होते होय है । से सिक्त<br>प्रतिह ज्ञानावरणके उदय होते विज्ञानकरा नाही होय अर त्रज्ञाने जो, यह त्रज्ञा है सो ज्ञानावरणके क्षयोपदापते होय है<br>से प्रतेक ज्ञानावरणका उदय होते विज्ञानकरा नाही होय तहा तके उदयते कहि नही है । अर सकल<br>आवरणका क्षय भये मद नाही होय है । ताका समाधान, जो, यह प्रतेक होय ताके मद उपजावे है । अर सकल<br>आवरणका क्षय भये मद नाही होय है । ताका समाधान, जो, यह परीवह नादे है । इहां कोई कहै है, मद तो अहं-<br>आवरणका क्षय भये मद नाही होय है । ताका समाधान, जो, यह परीवह नादित्वानके ज्ञानवरणके उदयकी शाकिकी अपेक्षा<br>कावरणका हो स्वर्थाही होय है । ताका समाधान, जो, यह परीवह नादित्वानके ज्ञानवर्षकी शाकिकी अपेक्षा<br>कावरणका हो स्वर्थ हो मोहके उदयकी होत है । वाका सातावरणके उदयते कहि नही ही हो महे के है के सह तो अहं-<br>कावरणका हो स्वर्ग हो स्वर्ग हो हो हो हो ति है । वाका सातावरणके उदयकी शाकिकी अपेक्ष<br>कावरणका हो सात्र हो सात्र के उदवही हो हो हो है ति स्वर्ग का हो तही हो सांद्र कहि हो हो हो हो हो हो हो सह |

### ॥ ६१॥ र्मिलिमियोरद्शनारुमिनि ॥ १४ ॥

0000000

- में डेल हम छुप 涣 (क्री किंधनिइमि किंग्रीस કુંગ્રેલ્ને નિંગ્ર તેટ્રા, વદ્યું દ્વા મોદનોવર તેગ્રે વર્ગવદ १ई र्षाइ वं होते कामंग्र होते महित होते अदंशेन परीवह, हामान्तरायके होते अलामपरीवह हेते कामान्तरावह हेते हो कामे हुई है ोड़ । ई एडि ड्रेफिएमार्डास मेंडि रूपिकणप्रतेख प्रह । ई एडि ड्रिफिएमेट्रेस कि मेंडि र्वड्राप्तनेट्रे --थिस लिए

Ø

0000

ы. с

丙 15

厨的

੶ਗ਼ੵਸ਼

## ॥ ११ ॥ ः।प्राक्रप्रयुगकामान्नायाद्वाद्वाद्वविवित्वीसित्ताप्रकाम ईमिस्प्रााम ॥

। ई हो देवते याणीनिका परिहार प्रयोजन हे । से प्राणिनिकी पीडाके परीणाम मीहके उदवतें होव है । ालात ? मेंर्ह तमांनी ालपट्ट र्वडाम कीए हैं पहि होपे लिनना आसनका ही इप्रियाडणनी छोरा. संघल लिनने केंसे ? ताना किइमि कि कैंमड़ कि गुड़ा हैं एडि इम्पियानि तम्प्रायनि होन के कि 30 यामा अर्थ-- चारित्रमोहके हींतें नाग्न्य, अर्राते, छी, निषंधा, आक्रोश, याचना, सरकारपुरस्कार ए सात परी-

-- मैं कि एम छेरू मेंगे र हें मैनिनिक इश्रमसंप्रामम प्र कि केंद्र परीप इंग्रे प्रकृति मैनिनीस्थायमाम्स्रम् ,कि ,ई छैपू ાનારુ ॥ तिनहतिका अभावही जातना ॥ सहाय निना क्षीणवरू हूवा संता अपना प्रयोजन उपजावनेकुं समर्थ नाही हैं, तैसे क्षुयाआदि वेदनारूप निबीध ज्ञानादिचतुध्य प्रगट भया सी अंतरायके प्रभावतें निरंतर संचयरूप ग्रुभपुद्ध होय हैं, सी वेदनीयक्मे हैं। सी जाय तब ताकुं कोई खाय ही. मेरी स्यानक्यी अग्निकार धानिकमंक्य ईंधनकूं ज्या बाल्या, तिनेक अनंत ग्यारह हैं । इहां दर्शत मेग आनना, जैसें विषदन्य है सो मंत्र औंपधिके बर्ले ताकी शांति मारनेकी क्षीण <u>मिष्ट</u> ए ग्यारह परीवहके नाम हैं। क्षेत्रा, तृष्णा, शीत, उष्ण, दंशमशक, चयो, शय्या, वध, रोग, तृणस्पर्ध, मल 萸 उदवका सहायके अभावेतें ध्रुधाआदिकी वेदनाका अभाव हैं, तातें ए परीपह भी नाहीं हैं ऐसा भी अर्थ जानना ॥ र्क्राम रोड़ मैंगि । एक पहिंप्रवृा अर्म ती के के के मिन के की मान के की मान के की का कि कि कि ई एमा रीहुए । ई एपी ाम्प्रेन पहिएमा मेंहुमें तित्त हैं ति विद्युप्त किमिप्रक्ष किमिप्रक्ष कीर्मन्त प्रकार क्विति स्वानका उपचार कीजिये हैं, तैंसे परीवहका भी उपचार जानना । अथवा इस सूत्रका अर्थ ऐसा भी किया है, Ŷ

४ म ाक डो

ज्ञे मे

·kļfb

#### ॥ ९१॥ मेंने संग्रमामग्राम ॥

॥ उँ नभन किनिइम्पियन के मैंग के होत कि मियमाने संयमनिय संयमनिय स्थाननिय कि संयमनिय के मियम है हि कि विक्र के कि १ डें र्नभ्र अगि में महने महते। दि हैं के देव के देव के के महत के महत के महत के प्राप्त के महत है ? किंगियो महण तो न करना, प्रयोजनमात्रका महण करना तीतें प्रमत्तआदि संवर्मीका महण करना, तिनोर्वे कवायनिक -तिम्होत् हो है । है मिर्गमाय के मिर्म वहाँ के मार्गमाय के के वादरसांपराय है । इहां गुणस्थान-*चिम ड्रेगिडिफ नाथम*णुए ामहन कि हाम्लासम्बन्धिहांस्थ माग्छ किंत्रमर ईडीक एग्रम्झम्हा — एक का का छ

अगिं शिव्य कहें हैं, जी, परीपहनिका स्थानविश्वेषका ती नियस कहा, सी जान्या 1 परंतु कैंसे कमैकी प्रहातिका

\*

こりを

ĿіЬ

किमि

-E E

सामास्तरित शयनते न निगी सी शयनपरिवहका सहन हैं। तहां ने मुनि ध्यानका गमनका खेदकार मुहुतेमात्र सिर्म हें हे सि कठोर नीनी उंची वहत कांकरि ठीकरीनिकरि भरी भूमिनिने तथा सकडी जहां शररि स्वच्छंद पसरे नहीं से भूमिनिने तथा जहां अतिशीतता अतिउप्याता होय ऐसी भूमियदेवाविंगे तथा सकडी जहां शररि स्वच्छंद पसरे सेते भूमि भूमिनिने तथा जहां अतिशीतता अतिउप्याता होय ऐसी भूमियदेवाविंगे सिर्ह ति करे कछोट न हे । जैसे काट सोने सी प्राणीक्तं बाधा होनेकी श्वेति कैंसे सुते रहे । अंगक्तं वहावरु न करें कछोट न हे । जैसे काट पडता होय तैसे परे पहे हि निर्म करना होय होत रहे । अंगक्तं वहावर्त न करें कछोट न हे । जैस ज्यां क्रंतर पडता होय तैसे पडे पहे । तथा कैंसे सुतक पडवा होय तैसे निवल निवल रहे । ज्यानमावनाविंगे खगाया है चित्त ज्यां क्यंत पडता होय तैसे पहे रहे । तथा कैंसे मुतक पडवा होय तैसे लिंगे ने अग्र किंग तेते काल जेते तहा है नित्त च्यां क्यंत पडता होय तैसे पहे रहे भी तथा हो महा मिंस मुद्द हो लेक्त रहे । ज्यानमावनाविंगे काल हो तै में नही किंति क्यां कें विं शत्वापरिक उपसर्ग होते भी नही चढाया है शत्वर पड्या होय तैस लिंग से विंत हो से महा होते स्वर्म है है, आदिके उपसर्ग होते भी नही चढाया है शर्तर ज्यां, जेते काल नियम किंग तेते काल जेते काल जेते तही है, है,

243

FIP

कि मि

-<u>e</u> e

याका विशेष जो, भयानक प्रदेशनिष्ठें शयन करें, तहां ऐसा विचार न उपजै, जो, यह प्रदेश नाहर बचेरा चीता आदि दुष्धपणीनिका निवास है, इहांतें शीघ्र निकलना भरा है, रात्रि बहुत बडी है, कादे पूरी होयगी ऐसें विषाद न करें हैं। सुखकी प्राप्ति नाहीं वांछे है। पहलें कोमलशय्यापरि सोतते थे ताक़ूं यादि न करें हैं॥ १९॥

εŁδ

ाक जी

ज्ञे हो

) - kien

कानिष्ट हुवैचन सहना, सो आक्रोशपरीषह हैं। मिथ्याह्शीनेके क्रोधके भरे कठोर बाधके करनहारे निंदा अपमानके धुंदे वचन सुने हैं, "जो ऐसे हुवेचन हैं तिनकूं सुनतेही क्रोधक्त जाय क्र्रहशिकारे भी ताक्षं देखें ती पैका भरम होव वचननिकूं झूठे माने हैं। तत्काल ताका इलाज करनेकूं समर्थ हैं. जो आप क्रूरहशिकारे भी ताक्षं देखें ती पैका भरम होव जाव ती अपना पापकमेके उदयहोकूं विचारे तिनकूं सुनिकारे तपश्चरणकी भावनाहीकेविंगे तत्पर हैं, कषायका अंशमात्रकूं भी अपने हद्यविंगे अवकाश न दे हैं। ऐसे आक्षोशपरीवृहका जीतना होय हैं॥ १२॥

मारने वाखातें कोय न करना, सो वथपरिवहका सहन हैं। तहां तीखण छुरी पूराल मुद्रर आदि शाखनिके घातकरि है. ताढना पीढना आदित वथ्या है शरीर जिनका, बहुरि घात करनेवाळेलिं किंनिन्मात्र भी विकारपरिणाम नाहीं करें है. विचारें हैं "जो यह मेरे पूर्वकर्मका पर हे रेनेवाला गरीव रंक कहा करें! यह शरीर जरूके बुदबुदेको उनीं विनाशिक-हसभाव है, कष्टका कारण है, ताक्र्र प वाथा करें है, मेरे सम्यग्धानदर्शनवारिवर्छ तो कोई घात सके नधपरिणहका सहता मानिये करते रहे हैं। छहाडी बसोळाकी थात अर चंदनका छेपन दोऊनिक्र् समान दोखे हैं। तिनके वधपरिपिहका सहता मानिये करते रहे हैं। छहाडी बसोळाकी थात अर चंदनका छेपन दोऊनिक्र् समान दोखे हैं। तिनके वधपरिणहका सहता मानिये करते रहे हैं। छहाडी बसोळाकी थात अर चंदनका छेपन दोऊनिक्र् समान दोखे हैं। तिनके वधपरीपहका सहता मानिये करते रहे हैं। वहाडी बसोळाकी थात अर चंदनका छेपन दोऊनिक्र् समान दोखे हैं। तिनके वधपरीपहका सहता मानिये केरते रहे हैं। इहादि कोछाको वात अर चंदनका छेपन दोऊनिक्र् समान दोखे हैं। तहां चोर पक्षस स्वेंड भीक वध्वपरीपह-केंदी वरासीने ग्राम उद्यान वनी नगरनिविष्ठे रात्रिहिन एकाकी नग्न रहे हैं। ते तिनके कायरपिपह-जन्मके वैरी परमती मेथी इत्यादि कोछके वादी भये आदि करें हैं। तो तिनके कायरीपहिका मिन्न वत्मके वैरी परमती मेथी हत्यादि कोछके वादी भये आदि करें हैं। तो तिनके क्षेताही कें है। रहे। वत्मके वैरी परमती मेथी हत्यादि कोछके वादी भये आदि करे हैं। तो तिनके क्ष्रवाही कें है है। हिन तत्मके वैरी परमती मेथी हतादि कोछके वादी भये क्षादे करे हैं। तो तिनके क्ष्रारी स्वें हे। सित्त तत्मके वैराधी संतार्थ है। रहाति कोछाके वादी भये क्षा विर्वे के क्षे हैं। दो सिंह के क्षेत्र है मिश्वादर्शी अछे हैं, बढ़े अक्तिना हैं, जो अपना गुरु कहु भी नही जानता होव अक्वानी होय ताहूं भी सर्वेष्ठतुल्य हैं भाने तिनका सन्मानकरि अपने मतकी प्रभावना करें हैं । बहुरे सुनिर्ने हैं, जो, पूर्वकालमें व्यंतरआदिक बडे तपस्वीनिका पूचा करे थे सो यह कहु मिश्वाही दरीखे हैं, सो यह साची होय ती, हमसारिखनिका अवार पूचाओदि स्पों न कहारे होता चिंतवन नाही करें है । ऐसे मुनिके सत्कारपुरस्कार परीवहका जीतना जाणिये ॥ १९ ॥ प्रजा कहिये विद्यान ताका मद न करना सो प्रजापरीयहका जीतना है । तहां अंगपूर्वप्रकीर्णकर्क जाननेनिर्षे ती प्रवीण कहैं, बहुरे शब्द न्याय अध्यात्मकारितिर्पे निपुण हैं, ऐसा होय तो मुनि आप ऐसा न विचारे, जो, मेरे आगे अने के बहारे शब्द न्याय अध्यात्मकार्कीलिर्पे निपुण हैं, ऐसा होय तो मुनि आप ऐसा न विचारे, जो, मेरे आगे अन्य के बहारे शब्द न्याय अध्यात्मकार्की निपुण हैं, ऐसा होय तो मुनि आप ऐसा न विचारे, जो, मेरे आगे अन्य के वहारे शब्द न्याय अध्यात्मकार्की निपुण हैं, ऐसा होय तो मुनि आप ऐसा न विचारे, जो, मेरे आगे अन्य के वहारे शब्द न्याय अध्यात्मकार्की निपुण हैं, ऐसा होय तो मुनि आप ऐसी न विचारे, जो, मेरे आगे अन्य के वहारे शब्द न्याय अध्यात्मकार्की निपुण हैं, ऐसा होय तो मुनि आग ऐसी न विचारे, जो, मेरे आगे अन्य के वहारे हाव्द न्याय अध्यात्मकार्की निपुण हैं, ऐसा होय तो मुनि आग ऐसी न विचारे, जो, मेरे आगे अन्य के प्रवापरीवहका जीतना कहिये ॥ २०॥ के प्रवापरीवहका की विचानक अधिकार्क्व परीवहका जीतना से अहानरहित दोखे के विद्वानका मद न करें, अहानपरीवहका माने हैं ति है ति कि जाही इत्वादिक नेन्दाके वचन कहे, ताहूं सहि हैं ज परमतपत्न कहें, वह यत

अावरण करें हैं निरंतरप्रमादरहित नजे हैं ती ऐसा न विचले हैं, जो " मेरें अवताई भी झानका अतीदाय नाही उपच्या, " ऐसा आभेषाय नाही पर्खे हैं, तोके अज्ञानपरीयहका सहना जानना ॥ २१ ॥ अपवनाकर छुद्ध है मन जाका, बहार जान हे सकळपदार्थका सहन हो । तहां कैसा हे मुनि ? परमवेंराय-भावनाकर छुद्ध है मन जाका, बहार जाना है सकळपदार्थका यथार्थरवरूप जाने, बहार अरहंत अर अरहंतके प्रतिम आहत तथा साधु तथा घमे हनका पूजक हैं, वहारे बहतकाळते मुनि भया हे ऐसा हे तो ऐसा न विचले हैं, जो आहि तथा साधु तथा घमे हनका पूजक हैं, बहारे बहतकालते मुनि भया हे ऐसा है तो ऐसा न विचले हैं, जो विद्येष उपजे हैं भो यह कथनी ती प्रशापना नहीं, पूर्व सुत्रित अप है ऐसा है तो ऐसा न विचले हैं, जुनादिक " मेरे अवारताह झानका अतिवाय उपच्या नाही, पूर्व सुत्रिका यथार्थरवरूप जाने, बहारे अरहंत अर अरहंतके प्रतिदि " मेरे अवारताह झानका अतिवाय उपच्या नाही, पूर्व सुत्रिको स्वर्धने हैं, त्राका घारण विकल हैं . हरपादिक तही विचले हैं । यती मुनिके दर्शनकी विद्युद्धता वोन है । ऐसे अदर्शनपरीयहका सहन जानना ॥ २२ ॥ नहीं विचले हैं । यती सुत्रिक्त काले हेहगरीरिणाम न करें । ताते रागादि परीलाते होय था जो आग्रव, ताके तेर्से वाहम परीवह हो नही विद्युद्धता वोन है । ऐसे अदर्शनपरीयहका सहन जानना ॥ २२ ॥ तेर्से वाहम परीवह हैं । यरीवह आवे हेहगरीरिणाम न करें । ताते रागाद परीवह नही हो था अन्त हो तेर्से वाहम परीवह हैं । यरीवह आवे हेहगरीरिणाम न करें । ताते रागाद परीवह नही हो था अन्वेकी निरोधमें महान संवर होत है ॥ आग्र हुं ते आहे हो जो, र छायासीद परीवह कहे, ते अन्यवारितोले ती सिर्व निरोधमें सहान संवर होत है । वती होते हैं तो, र छायासीदि परीवह कहे, ते अन्यवारितोले ती सिर्व अंते के विदोत्त स्वर होते हैं । वरी वही है है जो, र छायासीदि परीवह करे ते ते अन्वायीरितले ती सिर्व स्वे स्वेते

131

362

<u>el</u>

**कि** भि

-**h þ** 

- हैं ईक कि ई एडि हिंह शिहमधनी कि कागणती छ अग्रदा पर घाणगंभमश्रुम प्रह हैं जिल 👔

8**.** 9

कि डि

对射

**FIF** 

अनंतधर्मात्मक एक जीवादि वस्तुका यहु स्यात् इाब्द है सो द्योतक है ॥ इहां प्रश्न — जो शास्त्रनिमें तौ स्यात् शब्द वाक्यवाक्यप्रति सुण्या नांही। तुम कैसैं कहौ हौ ? जो सर्ववस्तुको स्यात् शब्दतैं साधिये । ताका उत्तर — जो शास्त्रमैं याका प्रयोग जहां नांही है तहां स्यादादी अर्थकरि सर्वशब्दनिपरि लगाय ले है। जातें वस्तुखरूप अनेकांतात्मक ही है तातें वस्तुके जाननेंवाले स्यात् शब्दकों जानिले हैं। ऐसैं श्लोकवा-व च-र्तिकमैं कह्या है । वहुरि इहां अन्य उदाहरण कहिये है । जैसे कोई एक मनुष्यनामा वस्तु है सो गुणपर्यायनिके समु-नि का दायरूप तौ द्रव्य है। बहुरि याका देहप्रमाण संकोच विस्तार छीये क्षेत्र है। बहुरि गर्भतें छे मरणपर्यंत याका काळ पान है । बहुरि जेती गुणपर्यायनिकी अवस्था याके हैं ते भाव हैं । ऐसे द्रव्यादि चतुप्टय यामें पाईये है । तहां कालादिककरि अभेदवृत्तिकरि कहिये तब जेतें काल आयुर्वलपर्यंत मनुष्यपणा नामा गुण है, तेतें ही काल अन्य याके सर्वधर्म हैं, ऐसैं कालकारे अभेदवृत्ति है । तथा जो ही मनुष्यपणांकै मनुष्यरूप करणां आत्मरूप है, सो ही अन्य अनेक गुणानिकै है । ऐसें आत्मरूपकारे अभेदवृत्ति है । तथा जो ही आधार द्रव्यनामा अर्थ मनुष्यपणाका है सो ही अन्य याके पर्यायनिका है ऐसैं अर्थकारी अभेदवृत्ति है । तथा जो ही अभिन्नभावरूप तादात्म्यलक्षण संबंध मनुष्यपणांके है, सो ही अन्य सर्व गुणनिकै है, ऐसैं संबंधकरि अभेदवृत्ति है । तथा जो ही उपकार मनुष्यपणांकरि अपने स्वरूप करणां है, सो ही अन्य अवशेषगुणनिकरि कीजिये है, ऐसैं उपकारकरि असेदवृत्ति है । तथा जो ही गुणीका देश मनुष्यपणांका है सो ही अन्य गुणनिका है ऐसै गुणिदेशकारी अभेदवृत्ति है । तथा जो ही एक वस्तुस्वरूपकारी मनुष्यपणांका संसर्ग है, सो ही अन्य अवशेष धर्मनिका है, ऐसें संसर्गकार अभेदवृत्ति है। तथा जो ही मनुष्य ऐसा शब्द मनुष्यस्वरूप वस्तूका वाचक है, सो ही अन्य अवशेप अनेक धर्मोंका है, ऐसें शब्दकारी अभेदवृत्ति है ॥ ऐसें पर्यायार्थिकनयके गौण होते द्रव्यार्थिकन-यकी प्रधानतातें अभेदवृत्ति बणे है ॥ बहुरि द्रव्यार्थिक नय गौण होते पर्यायार्थिक प्रधान करते कालादिककी अभेदवृत्ति अष्टप्रकार न संभवे है, सो भी कहिये है । क्षणक्षणप्रति मनुष्यपणां और और गुणपर्यायरूप है । तातें सर्वगुणपर्यायनिका भिन्न काल है । एककाल एकमनुष्यपणांविषैं अनेकगुण संभवे नाही । जो संभवे तौ गुणनिका आश्रयरूप जो मनुष्यनामा वस्तु सो जेते गुणपर्याय है तेते ठहरे । तातें कालकारी भेदवृत्ति है । तथा अनेक गुणपर्यायनिकारी कीया उपकार भी जुदा है । जो एक ही मानिये तौ एक मनुष्यपणांही उपकार ठहरे । ऐसे उपकारकारी भेदवृत्ति है । तथा गुणिका देश है सो गुणगुणप्रति भेद-0 रूप ही कहिये । जो एक ही कहिये तौ मनुष्यपणांहीका देश ठहरै अन्यका न ठहरै तातें गुणिदेशकारे भी भेदवृत्ति है 9

રષ્ઠ

सर्वार्थ सि जि टी का

ध्रा १

जुदे ग्रहण करें तहां पर्यायार्थिकनय है । इहां अभेदरूप गौण है, भेदपक्ष मुख्य है । तहां भी किसी एक अंशक़ं मुख्य करें तब दूसरा अंश गौण हो है । ऐसे सर्व ही जीवादिक पदार्थ प्रमाणनयकारे सत्यार्थ प्रतिभासे हैं । जो सर्वथा एकांतकी पक्ष है सो कल्पना मिथ्या है । जातें कल्पनामात्र ही है । मिथ्यात्वकर्मके उदयतें यह निपजे है । वस्तुस्वरूप कल्पित है नांही । वहुरि नय हैं ते श्रुतज्ञानके अंश हैं । मति अवधि मनःपर्यय ज्ञानके अंश नांही । तातें वचनके निमित्ततें उपज्या जो परोक्ष श्रुतज्ञान ताहीके विशेप संभवे, प्रत्यक्षके विशेष संभवे नांही । बहुरि प्रमाणनयकरि भया जो अपनां स्वरूपका आकार तथा अन्यपदार्थका आकारसहित निश्चय ताक्नूं आधिगम कहिये । सो यहू प्रमाणका कथंचित अभेदरूप फल है ॥ म १ 🌶 केई वेदांतवादी तथा विज्ञानाद्वैतवादी अपनां खरूपका निश्चयकों ही अधिगम कहै हैं। केई परका निश्चयकों ही कहै हैं । तिनिका कहना बाधासहित हैं । केई ज्ञानकों अर्थके आकारसमान होनेकों प्रमाण कहै हैं । ताका अभेदरूप अधि– गमकूं फल कहे हैं। सो भी सर्वथा एकांतवादिनिके वर्णे नांही। ज्ञान अर्थसमान होय नांही। ज्ञान तौ ज्ञान ही है। अपनी खच्छतातें अन्य अर्थकों जाने है, तहां तदाकार भी कहिये। वहुरि कोई नेत्र आदि इंद्रियनिक्रं प्रमाण कहे हैं। ते भी विना समझा कहै हैं। अचेतन इंद्रिय प्रमाण कैसें होय ? वहुरि भावइंद्रिय ज्ञानरूप हैं ते प्रमाणके भेदनिमें हें ही ॥ वहुरि प्रमाणनयकरि अधिगम कह्या सो भी ज्ञानात्मकके तथा शब्दात्मकके भेदकरि दोय प्रकार है। तहां ज्ञानात्मक तौ पंचप्रकार ज्ञान है, सो आगै कहसी। वहुरि शब्दात्मक है सो विधिनिपेधखरूप है। तहां कोई शब्द तौ प्रश्नके वशतैं विधिविवें ही प्रवर्ते है। जैसें समस्तवस्तु अपने द्रव्य क्षेत्र काल भावकारी अस्तित्वस्वरूप ही है। तथा कोई शब्द निपेधविपैं प्रवर्ते है। जैसैं समस्त वस्तु परके द्रव्य क्षेत्र काल भावकरि नास्तित्वस्वरूप ही है। तथा कोई शब्द विधि-निपेध दोऊविपैं प्रवर्तें है। जैसैं समस्त वस्तु अपने तथा परके द्रव्य क्षेत्र काल आवकरि अनुक्रमतैं अस्तिनास्ति स्वरूप है। तथा कोई शब्द विधिनिपेध दोऊक्तं अवक्तव्य कहे है। जैसें समस्त वस्तु अपने वा परके द्रव्य क्षेत्र काल भावकरि एक काल अस्तित्वनास्तित्वस्वरूप है । परंतु एककाल दोऊ कहै जाते नांही, तातें अवक्तव्यस्वरूप है । तथा कोई शब्द विधिनिपेधकूं कमकरि कहै है । एककाल न कह्या जाय है तातें विधिअवक्तव्य निपेधअवक्तव्य तथा विधिनिपेधअवक्तव्य-विपें प्रवर्तें है । जैसें समस्तवस्तु अपने चतुप्टयकारे अस्तित्वरूप है, वक्तव्य है, एककाल स्वपरचतुप्टयकारे अवक्तव्यस्वरूप है । तातैं अस्तिअवक्तव्य ऐसा कहिये । तथा ऐसै ही परके चतुप्टयकरि नास्तिस्वरूप वक्तव्य है । एककाल स्वपरचतु−

सर्वार्थ

सि जि

री का

व च

नि क

पान

રશ

॥सामायिकच्छेदोपस्थापनापरिहारविशुद्धिसूक्ष्मसाम्पराययथाख्यातमिति चारित्रम् ॥ १८ ॥ याका अर्थ--- सामायिक छेदोपस्थापना परिहारविशुद्धि सूक्ष्मसांपराय यथार्ख्यात ऐसे पांच भेदरूप चारित्र है । इहां प्रश्न, जो दशप्रकार धर्मविषे संयम कह्या ही है, सोही चारित्र है, यह फेरि कहना अनर्थक नाहीं है। धर्मके विषे अंतर्भूत व च-नि का है, तौ अंतविर्षे चारित्रका ग्रहण किया है । जातें यह मोक्षकी प्राप्तिका साक्षात् कारण है । चौदहवां गुणस्थानके अंत पान चारित्रकी पूर्णता भये लगताही मोक्ष होय है। तार्ते साक्षात्कारण है ऐसा जनावनेकूं न्यारा कह्या है। सो सामायिकका 388 स्वरूप तौ पहले श्रावकके सप्तशील कहे तहां कह्या ही था । सो दोयप्रकार है, एक तौ नियतकाल दूजा अनियतकाल तहां कालकी मर्यादा कारे तामें स्वाध्यायआदि कीजिये सो तौ नियतकाल है । बहुरि ईर्यापथआदिविषें अनियतकाल है । बहुरि प्रमादके वशतैं उपज्या जो दोष ताकारी संयमका प्रबंधका छोप भया होय ताका प्रायश्चित्त आदि प्रतिक्रियांकरि स्थापन करना सो छेदोपस्थापना है । अथवा सामायिकविषे अहिंसादिक तथा समित्यादिकका भेद करना सो छेदोप--स्थापना कहिये । बहुरि प्राणिपीडाका जहां परिहार ताकरि विशेषरूप जो विशुद्धता जामें होय सो परिहारविशुद्धि कहिये ॥ बहुरि जहां अतिसूक्ष्म कषाय होय सो सूक्ष्मसांपरायचारित्र है । यह दशमा गुणस्थान सूक्ष्मलोभसहित होय है बहुरि जहां मोहनीयकर्मका सम्पूर्ण उपशम होय, तथा क्षय होय जाय सत्तामेंसूं देव्यका कर्म उठि जाय, तहां स्वभावकी वीतराग अवस्था होय, सो यथाख्यातचारित्र है । अथवा पहले सामायिकआदि चारित्रके आचरण करनेहारेनें याका व्याख्यान तौ किया अर मोहके क्षयते तथा उपशमतें पाया नाहीं, तातें अब कह्या, तातें याका नाम अथाख्यात भी कहिये । जातें अथशब्द्रका अर्थ अनंतर पदार्थ होय सो है, यहू समस्त मोहके क्षय तथा उपशमके अनंतर होय हैं, तातैं अथाख्यात नाम सार्थक है । बहुरि आत्माका स्वभाव जैसा अवस्थित है तैसाही यामें कह्या है, तातैं याकां नाम यथाख्यात भी कहिये । बहुरि सूत्रमें इतिहाब्द है सो परिसमाप्ति अर्थविषे है । ताते ऐसा जानिये, जो, यथाख्यात चारित्रतैं सकलकर्मके क्षयकी परिसमाप्ति होय है । वहुरि सामायिकादिकका अनुऋमका कहना है । ताकरि आगिले अगिले चारित्रविषें गुणकी विशुद्धताकी वृद्धि है ऐसैं जनाया है ॥ इहां विशेष कहिये हैं, सर्वसावद्ययोगका अभेदकरि त्याग करें सो सामायिक है। याका शब्दार्थ ऐसा भी किया है, जो, प्राणीनिके घातके कारण जे अनर्थ तिनकूं आय ऐसा नाम कहिये सम ऐसा उपसर्ग देनेते एकभिूत अर्थ भया। तातैं अनर्थ एकठ्ठे भये होय तिनकू समाय ऐसा कहिये । ते समाय जाका प्रयोजन होय सो सामायिक कहिये । तातैं

सर्वार्थ

सि बि

टी का स. ९ ऐसा अर्थसिाद्धि होय है । सो सर्वपापका सामान्य एकठ्ठाही त्याग जहां होय सो सामायिकचारित्र हैं । इहां कोई कहै, ऐसा तौ गुप्ति भी है । ताका समाधान, जो, यामें मनसंबंधी प्रवृत्ति है, गुप्तिविपें प्रवृत्तिका निषेध है । बहुरि याकूं समिति भी न काहिये । जातें सामायिकवालेकूं प्रवृत्तिका उपदेश है । ताविपें प्रवृत्ति होय ताकूं समिति कहिये । ऐसा सामायिकका कारण है सो सामिति कार्य है । ऐसा कार्यकारणका भेद है । बहुरि परिहारविशुद्धिविपें ऐसा विशेप है, जो, इसकूं धारे जो पुरुष तीसवर्षका होय, तीर्थकरके निकट प्रथक्तववर्षताई सवेन किया होय, प्रत्याख्यानपूर्व तहां पढ्या होय, जीवनिकी उत्पत्ति मरणके ठिकाणे कालकी मर्यादा जन्म योनिके भेद देशका द्रव्यका स्वभावका विधानका जाननहारा होय, प्रमादरहित होय, महावीर्यवान होय, जाके विशुद्धताके वलतें कर्मकी प्रचुरनिर्जरा होय, अतिकठिन आचरणका धारणेवाला होय तीनूं संध्याविना दोयकोश नित्य विहार करनेवाला होय, ताकै परिहारविशुद्धि-संयम होय है । अन्यके नाहीं होय है ॥

ব দ্ব~

नि का

पान

રફર

सर्वार्थ

सि बि

टी का

म.९

वहुरि सूक्ष्मसांपरायसंयम ऐसैं मुनिके होय है, जो सूक्ष्मस्थूल प्राणिनिकी पीडाके परिहारविर्पे प्रमादरहित होय, वहुरि स्वरूपके अनुभवविर्पे वधता उत्साह जाकै होय, जाकै अखंडकियाविशेप होय, वहुरि सम्यग्दर्शनज्ञानरूप प्रचंड पवनताकरि प्रज्वलित भई, जो शुद्धआशयरूप अग्निकी शिखा ताकरि दग्ध भये हैं कर्मरूप इंधन जाके, वहुरि ध्यानके विशेपकरि क्षीण किये हैं कषायरूप विषके अंकुरे जानें, वहुरि नाशके सन्मुख भया है मोहकर्म जाके, वहीरे पया है सूक्ष्मसांपराय संयम जानें ऐसा मुनिकै होय है । याका गुप्तिसामितिविर्पे अंतर्भाव जानना । जातें गुप्तिसमिति होतें यामें सूक्ष्मलांपराय संयम होना यह विशेष गुण है । ताकी अपेक्षा न्याराही जानना । वहुरि सूत्रके अनुऋमवचनकारी उत्तरोत्तर अनंतगुणी विशुद्धता जाननी । वहुरि चारित्रके भेद शब्दकी अपेक्षा तौ संख्यात हैं । युद्धिके विचारतें असंख्यात है । अर्थतें अनंतभेद हें । ऐसें यह चारित्र आश्रवके निरोधतें परमसंवरका कारण जानना । अर समितिविर्पे प्रवर्ते हैं । तामें धर्म अनुप्रेक्षा परीपहनिका जीतना चारित्र यथासंभव जाननें ॥

आगें पूछे है कि, चारित्र तौ कह्या, ताके अनंतर ' तपसा निर्जरा च ' ऐसा कह्या था सो अव तपका विधान कहना । ऐसैं पूछें कहै हैं । तप दोयप्रकार है, वार्द्य अभ्यंतर । सो भी प्रत्येक छहप्रकार है । तहां वाह्य तपके भेद जाननेक्वं सूत्र कहै हैं —

### ॥ अनशनावमौदर्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्यांग-विविक्तशय्यासनकायक्वेशा बाह्यं तपः ॥ १९ ॥

ব দ্ব-

नि का

पान

રુદર

याका अर्थ-- अनज्ञन, अवमोदर्य, दृत्तिपरिसंख्यान, रसपरित्याग, विविक्तज्ञच्यासन, कायक्लेज्ञ ए छह बाह्यतप हैं तहा इष्टफल कहिये धनकी प्राप्ति, जगतमें प्रशंसा स्तुति होना, रोगादिक मिटना, भय मिटना, मंत्रसाधन करना इत्या-दिक इसलोकसंबंधों फलकी अपेक्षा जामें नाहीं, तथा ऐसैंही परलोकसंबंधी विषयनिका सुखकी अभिलापणा स्वर्गआदिके फलकी निदानरूप वांछा जामें नाहीं, अर संयमकी प्रसिद्धि, रागादिकका विनाज्ञ, कर्मकी निर्जरा, ध्यानकी प्राप्ति आग-मके अभ्यासकी प्राप्ति; इनके आर्थि जो आहार कपायका विषयका त्याग करना, सो अनज्ञन है ॥ १ ॥ बहुरि संयमकी दृद्धि, निद्रा आलस्यका नाज्ञ, वात पित्त कफआदि दोषका प्रज्ञमन, संतोप, स्वाध्यायआदि सुखतैं होना इत्यादिककी सिद्धिके आर्थि आहार थोरा लेना, सो, अवमोदर्य है ॥ २ ॥ बहुरि मुनि आहारकूं जाय तब प्रतिज्ञा करै, जो, एकही घर जावेंगे, तथा एकही रस्तामें प्रवेज्ञ करेंगे, तथा स्त्रीका दिया आहार लेंगे, तथा एकही द्रव्यका मोजन लेंगे इत्यादिक अनेकरीति हैं; तिसकी प्रतिज्ञा कारि नगरमें जाय तिस प्रतिज्ञाकी रीति मिल्लै तो ले, ना तरि फिरि आवै, सो वृत्तिपरि-संख्यान तप है । यह आज्ञाकी निवृत्तिके आर्थ है ॥ ३ ॥

बहुरि इन्द्रियका उद्धतपणाका निग्रह निदाका जीतना स्वाध्याय सुखतें होना इत्यादिके आर्थे घृत आदि पुष्ट स्वाद-रूप रसका त्यांग, सो चौथा रसपारित्याग तप है ॥ ४ ॥ बहुरि शून्यस्थानक आदि जे एकांत जगह जहा प्राणीनिक्तं पीडा न होय तहां संममी सोवना वैठना आसन करे, यातें आपके स्वाध्यायध्यानमें बाधा न होय, ब्रह्मचर्य पाले, स्वाध्यायध्यानकी सिद्धि होय, ऐसें पांचवा विविक्तशय्यासन तप है ॥ ५ ॥ बहुरि आतापके स्थान वृक्षका मूल इनविषें वसना, चौडे निरावरण शयन करना, बहुतप्रकार आसनकरि प्रतिमायोग करना, इत्यादिक कायक्लेश तप है ॥ ६ ॥ सो यहू देहकूं कष्ट देनेके आर्थि है, परीषहके सहनेको अर्थि है, सुखकी अभिलापा मेटनेके अर्थि है, मार्गकी प्रभावनाके आर्थि है इत्यादि प्रयोजनके अर्थ जानना ॥

इहां कोई पूछें, जो परीषहमें अर यामें कहां विशेष है <sup>१</sup> ताका समाधान, जो स्वयमेव आवै सो तौ परीषह हैं अर आप चळाय करें सो कायक्लेश है । फेरि कोई पूछे, इन छह तपनिके बाह्यपणां कैसैं हैं <sup>१</sup> ताका समाधान, जो, ये

सि दि टी का

अ. ९

सर्वार्थ-

ऐसा अर्थसिद्धि होय है । सो सर्वपापका सामान्य एकठ्ठाही त्याग जहां होय सो सामायिकचारित्र हैं । इहां कोई कहै, ऐसा तौ गुप्ति भी है । ताका समाधान, जो, यामें मनसंबंधी प्रवृत्ति है, गुप्तिविर्षे प्रवृत्तिका निषेध है । वहुरि याकूं समिति भी न कहिये । जातैं सामायिकवालेकूं प्रवृत्तिका उपदेश है । ताविर्षे प्रवृत्ति होय ताकूं समिति कहिये । ऐसा सामायिकका कारण है सो सामिति कार्य है । ऐसा कार्यकारणका भेद है । बहुरि परिहारविशुद्धिविर्षे ऐसा है, जो, इसकूं धारै जो पुरुष तीसवर्षका होय, तीर्थकरके निकट प्रथक्तववर्षताई सेवन किया होय, प्रत्याख्यानपूर्व तहां पढ्या होय, जीवनिकी उत्पत्ति मरणके ठिकाणे कालकी मर्यादा जन्म योनिके भेद देशका दृव्यका स्वभावका विधानका जाननहारा होय, प्रमादरहित होय, महावीर्यवान होय, जाकै विशुद्धताके वल्तैं कर्मकी प्रचुरानिर्जरा होती होय, अतिकठिन आचरणका धारणेवाला होय तीनूं संध्याविना दोयकोश नित्य विहार करनेवाला होय, ताकै परिहारविशुद्धि-संयम होय है । अन्यकै नाहीं होय है ॥

सर्वाध-

ਜਿ ਵਿ

टी का

झ. ९

व च--

नि का

पान

રૂદર

बहुरि सूक्ष्मसांपरायसंयम ऐसैं मुनिके होय है, जो सूक्ष्मस्थूल प्राणिनिकी पीडाके परिहारविर्पे प्रमादरहित होय, बहुरि स्वरूपके अनुभवविर्पे वधता उत्साह जाकै होय, जाकै अखंडकियाविशेप होय, बहुरि सम्यग्दर्शनज्ञानरूप प्रचंड पवनताकारे प्रज्वलित भई, जो शुद्धआशयरूप अग्निकी शिखा ताकारे दग्ध भये हैं कर्मरूप इंधन जाके, वहुरि ध्यानके विशेपकारि क्षीण किये हैं कषायरूप विषके अंकुरे जानें, वहुरि नाशके सन्मुख भया है मोहकर्म जाके, याहीतें पाया है सूक्ष्मसांपराय संयम जानें ऐसा मुनिकै होय है । याका गुप्तिसमितिविर्पे अंतर्भाव जानना । जातें गुप्तिसमिति होतें यामें सूक्ष्मसांपराय संयम होना यह विशेष गुण है । ताकी अपेक्षा न्याराही जानना । बहुरि सूत्रके अनुक्रमवचनकारि उत्तरोत्तर अनंतगुणी विशुद्धता जाननी । बहुरि चारित्रके भेद शब्दकी अपेक्षा तौ संख्यात हैं । वुद्धिके विचारतें असंख्यात है । अर्थतें अनंतमेद हे । ऐसें यह चारित्र आश्रवके निरोधतें परमसंवरका कारण जानना । अर समितिविर्पे प्रवर्ते हैं । तामें धर्म अनुप्रेका परीपहनिका जीतना चारित्र यथासंभव जाननें ॥

आगें पूछे है कि, चारित्र तौ कह्या, ताके अनंतर ' तपसा निर्जरा च ' ऐसा कह्या था सो अब तपका विधान कहना । ऐसैं पूछें कहे हें । तप दोयप्रकार है, वाह्य अभ्यंतर । सो भी प्रत्येक छहप्रकार है । तहां वाह्य तपके भेद जाननेक्रूं सूत्र कहे हैं—

# ॥ अनशनावमौदर्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्याग-

विविक्तशय्यासनकायक्वेशा बाह्यं तपः ॥ १९ ॥

व च-

नि का

पान

રદર

याका अर्थ-- अनशन, अवमोदर्य, द्यतिपरिसंख्यान, रसपरित्याग, विविक्तशय्यासन, कायक्रेश ए छह बाह्यतप हैं तहा इष्टफल कहिये धनकी प्राप्ति, जगतमें प्रशंसा स्तुति होना, रोगादिक मिटना, भय मिटना, मंत्रसाधन करना इत्या-दिक इसलोकसंबंधों फलकी अपेक्षा जामें नाहीं, तथा ऐसैंही परलोकसंबंधी विषयनिका सुखकी अभिलाषपणा स्वर्गआदिके फलकी निदानरूप बांछा जामें नाहीं, अर संयमकी प्रसिद्धि, रागादिकका विनाश, कर्मकी निर्जरा, घ्यानकी प्राप्ति आग-मके अभ्यासकी प्राप्ति; इनके आर्थ जो आहार कषायका विषयका त्याग करना, सो अनशन है ॥ १ ॥ बहुरि संयमकी वृद्धि, निद्रा आलस्यका नाश, वात पित्त कफआदि दोषका प्रशमन, संतोप, स्वाध्यायआदि सुखतें होना इत्यादिककी सिद्धिके आर्थ आहार थोरा लेना, सो, अवमोदर्य है ॥ २ ॥ बहुरि सुत्रने जाहारकूं जाय तब प्रतिज्ञा करे, जो, एकही घर जावेंगे, तथा एकही रस्तामें प्रवेश करेंगे, तथा स्त्रीका दिया आहार लेंगे, तथा एकही द्रव्यका मोजन लेंगे इत्यादिक अनेकरीति हैं, तिसकी प्रतिज्ञा करि नगरमें जाय तिस प्रतिज्ञाकी रीति मिल्ठे तो ले, ना तरि फिरि आवै, सो वृत्तिपरि-संख्यान तप है । यह आशाकी निवृत्तिके आर्थि है ॥ २ ॥ बहुरि इन्द्रियका उद्धतपणाका निग्रह निद्राका जीतना स्वाध्याय सुखतें होना इत्यादिके आर्थ घृत आदि पुष्ट स्वाद-

बहुारे इन्द्रियका उद्धतपणाका निग्रह निदाका जातना स्वाध्याय खुसत हाना स्वापन जान हता जान उट सान रूप रसका त्यांग, सो चौथा रसपरित्याग तप है ॥ ४ ॥ बहुरि शून्यस्थानक आदि जे एकांत जगह जहा प्राणीनिक्तं पीडा न होय तहां संममी सोवना वैठना आसन करें, यातें आपके स्वाध्यायध्यानमें बाधा न होय, ब्रह्मचर्य पालें, स्वाध्यायध्यानकी सिद्धि होय, ऐसैं पांचवा विविक्तशय्यासन तप है ॥ ५ ॥ बहुरि आतापके स्थान वृक्षका मूल इनविषें वसना, चौडे निरावरण शयन करना, बहुतप्रकार आसनकरि प्रतिमायोग करना, इत्यादिक कायक्लेश तप है ॥ ६ ॥ सो यहू देहक्तूं कष्ट देनेके आर्थि है, परीषहके सहनेको आर्थि है, सुखकी अभिलाषा मेटनेके अर्थि है, मार्गकी प्रभावनाके आर्थि है इत्यादि प्रयोजनक अर्थ जानना ॥

इहां कोई पूछें, जो परीषहमें अर यामें कहां विशेष है <sup>१</sup> ताका समाधान, जो स्वयमेव आवै सो तौ परीषह है अर आप चलाय करे सो कायक्लेश है । फेारे कोई पूछे, इन छह तपनिके बाह्यपणां कैसैं हैं <sup>१</sup> ताका समाधान, जो, ये

सि दि टी का

सर्वार्थ-

अ.९

तप बाह्यद्रव्यकी अपेक्षा लिये हैं। तातें आहारादिकका त्याग करना आदि इनमें प्रधान हैं। तातें इनक़ूं बाह्यतप कहै हैं, तथा परके ए तप प्रत्यक्ष हैं, सर्वलोक इन तपनिक़ूं जाने हैं, तातें भी बाह्यतप कहिये। तथा वाह्य कहिये मोक्ष-मार्गतें वाह्य जे मिथ्यादृष्टि ते भी इनक़ूं करे हैं। तातें भी इनक़ूं बाह्यतप कहिये हैं॥ आगें अभ्यंतर तपके भेद दिखावनेक़ूं सूत्र कहै हैं---

ਰ ਚ–

नि का

पान

રૂદ્ધ

॥ प्रायश्चित्तविनयवैयावृत्यस्वाध्यायव्युत्सर्गध्यानान्युत्तरम् ॥ २० ॥

सर्वार्थ

सि दि

टि का

झ ९

याका अर्थ-- प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्य, स्वाध्याय, व्युत्सर्ग, ध्यान ए छह उत्तर कहिये दूसरा जो अभ्यंतरतप ताके भेद हैं । इनकै अभ्यंतरपणा कैसें हैं १ सो कहे हैं । ए तप अन्यमतिनिकरि नाहीं कीजिये हैं । तथा मनकूंही अवलंड्यकरि इनका प्रवर्तन है । तथा वाह्यद्रव्यकी अपेक्षा इनमें प्रधान नाहीं हैं, तातें इनकै अभ्यंतरपणा है । तहां प्रमादके वशतें वतमें दोष उपजै ताके मेटनेक्ट्रं करिये सो तौ प्रायश्चित्त है ॥ १ ॥ पूज्य पुरुपानिका आदर करना, सो विनय है ॥ २ ॥ कायकी चेष्टाकरि तथा अन्यद्रव्यकरि जो उपासना टहल करना, सो वैयावृत्य है ॥ २ ॥ ज्ञानभावना-विर्पे आलस्यका त्याग, सो स्वाध्याय है ॥ ४ ॥ परद्रव्यकेविर्पे यह मैं हूं यह मेरा है ऐसा संकल्पका त्याग, सो व्युत्सर्ग है ॥ ५ ॥ चित्तका विक्षेप चलाचलपनेका त्याग, सो ध्यान हें ॥ ६ ॥ ऐसैं छह अभ्यंतरतप हें ॥ आगें इन तपनिके भेद कहनेकूं सुत्र कहे हें—

🔹 ॥ नवचतुर्दशपंचद्विभेदा यथाकमं प्राग्ध्यानात् ॥ २१ ॥

याका अर्थ- नवभेद प्रायश्चित्तके, च्यारिभेद विनयके, दशभेद वैयावृत्यके, पांचभेद स्वाध्यायके, दोयभेद व्युत्सर्गके ऐसैं अनुक्रमतें जानने । ए ध्यानतें पहलें पांच तप्रके भेद हैं । इहां यथाक्रमवचनतें प्रायश्चित्त नवभेद है इत्यादि जानना । बहुरि प्राग्ध्यानात् इस वचनतें ध्यानके भेद बहुत हैं । तातें आगें कहसी ऐसा जानना ॥ आगें आदिका प्रायश्चित्ततपके नवभेद कहे, तिनका स्वरूपभेदके निर्णयके अर्थि सूत्र कहे हैं-

॥ आल्ठोचनप्रतिंकमणतदुभयविवेकव्युत्सर्गतपइछेदपारिहारोपस्थापनाः ॥ २२ ॥ याका अर्थ--- आल्लोचन, प्रतिक्रमण, ते दोऊ, विवेक, न्युत्सर्ग, तप, छेद, परिहार, उपस्थापना ए नवभेद प्रायश्चित्ततपके हैं । तहां गुरुनिक्तं अपना प्रमादकरि लागें दोषका कहना ताके दश देाप टालने, सो आलोचन है । बहुरि मोक़ं दोष लागे हैं, ते मिथ्या होऊ निष्फल होऊ ऐसैं प्रगट वचनकरि कहना, सो प्रतिक्रमण है । बहुरि आलोचनाप्रतिक्रमण दोऊ करना, सो तदुभय है । बहुरि दोषकारी सहित जे आहार पाणी उपकरण तिनका संसर्ग भया होय तौ तिनका त्याग करना, सो विवेक है । कायोत्सर्गआदि करना सो व्युत्सर्ग है । अनशन आदि तप करना, सो तप है । दिवस पक्ष मास आदिकी दीक्षाका घटावना, सो छेद है। पक्ष, मास आदिका विभागकरि दूरिपर वर्जन करना, संघवारे राखणा, सो परिहार है । अगिळी दीक्षा छेदि नवा सरघे दीक्षा देना, सो उपस्थापन है ॥ याका विशेष छिखिये है । तहां प्रमादजनित दोषका तौ सोधन, अर भावकी उज्वलता, अर शल्यका मिटना, अर अनवस्थाका अभाव, अरु मर्यादमें रहना, संयमकी हढेता इत्यादिकी सिद्धिके अर्थि प्रायश्वित्तका उपदेश है । तहां प्राय-श्चित्तका शब्दार्थ ऐसा, प्रायः कहिये साधुलोकका समूह तिनका चित्त जिस कार्यमें प्रवर्तें, सो प्रायश्चित्त कहिये । अथवा प्राय नाम अपराधका है, ताका चित्त कहिये शुद्ध करना, से। भी प्रायश्चित्त कहिये । तहां दशदोपवर्जित गुरुका अपना लग्या दोष कहना, सो आलोचन कह्या । सो गुरु एकान्तविर्पे तौ बैठै होय, प्रसन्नचित्त होय, वहुरि देश काल जाननेवाला शिष्य होय सो विनयकरि अपना प्रमाददेावकूं कहैं । ताके दशददोष टालै ते कौन सो कहिये है । शिष्य ऐसा विचारे, जो, गुरुनिक्रं कछ उपकरण दीजिये तौ प्रायश्चित थोरा दे, ऐसैं विचारि कछू नजारे करना, सो प्रथम दोष है ॥ मैं दुर्बल हौं, अशक्त हौं, रोगी हौं, उपवासादि करनेको समर्थ नाहीं, जो थोरासा प्रायश्चित्त दे तौ दोषका निवेदन करूं ऐसें थोरा प्रायश्चित्त छेनेके अभिप्रायतें कहना, सो दूसरा दोप है ॥ अन्य जो न देखे तिनकूं छिपाय अर अन्यके देखें प्रगट भये ते दोष कहने ऐसा मायाचार करना सो तीसरा दोप है ॥ आलस्यतैं, प्रमादतैं, अल्पअपराधकूं तौ गिणें नाहीं, ताके जाननेका उत्साह नाहीं अर स्थूलदोपहीकूं कहना, सो चौथा दोप है ॥ मोटे प्रायश्वित्त देनेके भयकरि बडा दोष तौ छिपावना अर तिसके अनुकूलही अल्पदोष कहना, सो पांचमा दोप है ॥ ऐसैं व्रतके अतीचार हौतें कह्या प्रायश्चित्त होय है, ऐसैं अभिप्रायतें प्रायश्चित्त जाननेकूं गुरुनिकी उपासना टहल करना दोप न कहना, सो छटा दोष है। पाक्षिक चातुर्मासिक सांवत्सरिक जो प्रतिक्रमण ताकूं घणै मुनि भेळे होय करे, तहां आलोचनाके शब्द बहुत होय तिनमें आप भी अपना दोष कहै अभिप्राय ऐसा होय जो कछू सुणैंगे कछू न सुणैंगे ऐसा विचारिकरि नचीत होना सो सातमां दोप है ॥ गुरुनिकरि दिये प्रायश्चित्तविषे संदेह उपजावै, जो, यह प्रायश्चित्त दीया सो आगममें है कि नाहीं <sup>8</sup> ऐसी शंका कारी अन्यमुनिनिक्तुं पूछै सो आठमां दोष है ॥ कछ प्रयोजन विचारी अर आपसमान होय ताहीक्तूं अपना प्रमाददोष

सर्वार्थ

सि न्दि

री का

अन् ९

व च–

नि का

पान

રદ્ધ

तप बाह्यद्रव्यकी अपेक्षा लिये हैं। तातें आहारादिकका त्याग करना आदि इनमें प्रधान हैं। तातें इनकूं बाह्यतप कहै हैं, तथा परके ए तप प्रत्यक्ष हैं, सर्वलोक इन तपनिकूं जाने हैं, तातें भी बाह्यतप कहिये। तथा वाह्य कहिये मोक्ष-मार्गतें बाह्य जे मिथ्याद्दष्टि ते भी इनकूं करे हैं। तातें भी इनकूं वाह्यतप कहिये हैं॥ आगें अभ्यंतर तपके भेद दिखावनेकूं सूत्र कहै हें—

त **च**-

नि का

पान

388

Ŷ

॥ प्रायश्चित्तविनयवैयावृत्यस्वाध्यायव्युत्सर्गध्यानान्युत्तरम् ॥ २० ॥

याका अर्थ-- प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्य, स्वाध्याय, व्युत्सर्ग, ध्यान ए छह उत्तर कहिये दूसरा जो अभ्यंतरतप ताके भेद हैं । इनके अभ्यंतरपणा कैसें हैं ? सो कहै हैं । ए तप अन्यमतिनिकरि नाहीं कीजिये हैं । तथा मनकूंही अवरुंब्यकरि इनका प्रवर्तन है । तथा वाह्यद्वव्यकी अपेक्षा इनमें प्रधान नाहीं हैं, तातें इनके अभ्यंतरपणा है । तहां प्रमादके वशतें व्रतमें दोप उपजे ताके मेटनेकूं करिये सो तौ प्रायश्चित्त है ॥ १ ॥ पूज्य पुरुपनिका आदर करना, सो विनय है ॥ २ ॥ कायकी चेष्टाकरि तथा अन्यद्वव्यकरि जो उपासना टहल करना, सो वैयावृत्य है ॥ ३ ॥ ज्ञानभावना-विपें आलस्यका त्याग, सो स्वाध्याय है ॥ ४ ॥ परद्वव्यकेविपें यह में हूं यह मेरा है ऐसा संकल्पका त्याग, सो ब्युत्सर्ग है ॥ ५ ॥ चित्तका विक्षेप चलाचलपनेका त्याग, सो ध्यान हें ॥ ६ ॥ ऐसैं छह अभ्यंतरतप हैं ॥ आगें इन तपनिके भेद कहनेकूं सुत्र कहे हें---

॥ नवचतुर्दशपंचद्रिभेदा यथाकमं प्राग्ध्यानात् ॥ २१ ॥

याका अर्थ--- नवभेद प्रायश्चित्तके, च्यारिभेद विनयके, दशभेद वैयावृत्यके, पांचभेद स्वाध्यायके, दोयभेद व्युत्सर्गके ऐसैं अनुक्रमतें जानने । ए ध्यानतें पहलें पांच तपके भेद हैं । इहां यथाक्रमवचनतें प्रायश्चित्त नवभेद है इत्यादि जानना । वहुरि प्राग्ध्यानात् इस वचनतें ध्यानके भेद वहुत हैं । तातें आगें कहसी ऐसा जानना ॥ आगें आदिका प्रायश्चित्ततपके नवभेद कहे, तिनका स्वरूपभेदके निर्णयके आर्थ सूत्र कहे हैं---

॥ आल्ठोचनप्रतिकमणतदुभयविवेकव्युत्सर्गतपइछेद्पारीहारोपस्थापनाः ॥ २२ ॥ याका अर्थ--- आल्लोचन, प्रतिक्रमण, ते दोऊ, विवेक, ब्युत्सर्ग, तप, छेद, परिहार, उपस्थापना ए नवभेद प्रायश्चित्ततपके

सर्वार्थ सिद्धि टिका

झ. ९

हैं । तहां गुरुनिक्तं अपना प्रमादकरि ठागें दोषका कहना ताके दश दोष टाठने, सो आछोचन है । बहुरि मोक्तं दोण लागे हैं, ते मिथ्या होऊ निष्फल होऊ ऐसैं प्रगट वचनकरि कहना, सो प्रतिक्रमण है । बहुरि आलोचनाप्रतिक्रमण दोऊ करना, सो तदुभय है । बहुरि दोषकारे सहित जे आहार पाणी उपकरण तिनका संसर्ग भया होय तौ तिनका त्याग करना, सो विवेक है । कायोत्सर्गआदि करना सो व्युत्सर्ग है । अनशन आदि तप करना, सो तप है । दिवस पक्ष मास आदिकी दीक्षाका घटावनां, सो छेद है । पक्ष मास आदिका विभागकरि दूरिपर वर्जन करना, संघवारे राखणा, सो परिहार है । अगिली दीक्षा छेदि नवा सरघे दीक्षा देना, सो उपस्थापन है ॥ याका विशेष छिखिये है । तहां प्रमादजनित दोषका तौं सोधन, अर भावकी उज्वलता, अर शल्यका मिटना, अर अन. ९ 🖉 अनवस्थाका अभाव, अरु मर्यादमें रहना, संयमकी दढता इत्यादिकी सिद्धिके अर्थि प्रायश्चित्तका उपदेश है । तहां प्राय-श्चित्तका शब्दार्थ ऐसा, प्रायः कहिये साधुळोकका समूह तिनका चित्त जिस कार्यमें प्रवर्तें, सो प्रायश्चित्त कहिये । अथवा प्राय नाम अपराधका है, ताका चित्त कहिये शुद्ध करना, सो भी प्रायश्वित्त कहिये । तहां दशदोषवर्जित गुरुका अपना लग्या दोष कहना, सो आलोचन कह्या । सो गुरु एकान्तविर्षे तौ बैठै होय, प्रसन्नचित्त होय, वहुरि देश काल जाननेवाला शिष्य होय सो विनयकरि अपना प्रमाददेावकूं कहैं । ताके दशदोष टालै ते कौन सो कहिये है । शिष्य ऐसा विचारे, जो, गुरुनिकूं कछ उपकरण दीजिये तौ प्रायश्चित थोरा दे, ऐसैं विचारि कछू नजारे करना, सो प्रथम दोष है ॥ मैं दुर्बल हौं, अशक्त हौं, रोगी हौं, उपवासादि करनेको समर्थ नाहीं, जो थोरासा प्रायश्चित्त दे तौ दोषका निवेदन करूं ऐसें थोरा प्रायश्चित्त ढेनेके अभिप्रायतें कहना, सो दूसरा दोष है ॥ अन्य जो न देखे तिनकूं छिपाय अर अन्यके देखें प्रगट भये ते दोष कहने ऐसा मायाचार करना सो तीसरा दोष है ॥ आलस्यतैं, प्रमादतैं, अल्पअपराधक्रं तौ गिणें नाहीं, ताके जाननेका उत्साह नाहीं अर स्थूलदोषहीक़ं कहना, सो चौथा दोष है ॥ मोटे प्रायश्वित्त देनेके भयकरि वडाँ दोष तौ छिपावना अर तिसके अनुकूलही अल्पदोष कहना, सो. पांचमा दोष है ॥ ऐसैं व्रतके अतीचार हौतें कह्या प्रायाश्चित्त होय है, ऐसैं अभिप्रायतें प्रायश्चित्त जाननेकूं गुरुनिकी उपासना टहल करना दोप न कहना, सो छटा दोष है। पाक्षिक चातुर्मासिक सांवत्सारिक जो प्रतिक्रमण ताकूं घणै मुनि मेळे होय करे, तहां आळोचनाके शब्द बहुत होय तिनमें आप भी अपना दोष कहैं अभिप्राय ऐसा होय जो कछू सुणैंगे कछू न सुणैंगे ऐसा विचारिकरि नचीत होना सो सातमां दोप है ॥ गुरुनिकरि दिये प्रायरिचत्तविषे संदेह उपजावै, जो, यह प्रायरिचत्त दीया सो आगममें है कि नाहीं १ ऐसी शंका कारी अन्यमुनिनिक्तुं पूछे सो आठमां दोप है ॥ कछ प्रयोजन विचारी अर आपसमान होय ताहीक्तुं अपना प्रमाददोष

सर्वार्थ-

सि द्वि

री का

ਥ ਚ–

नि का

पान

રેદ્દપ

कहकारे प्रायश्चित्त आपही छे छे, सो नवमां दोष है, यामें बडा प्रायश्चित्त छे तौ फलकारी नांहीं ॥ अन्यमुनिनिक्तूं अतीचार लाग्या होय तानें कछ प्रायंश्चित्त लीया होय ताक्तूं देखि तहां विचारे, जो, याकेसमान मोकूं भी अतीचार लाग्या सो याक्तूं प्रायश्चित्त दिया सोही मोक्तूं युक्त है ऐसैं विचारि अपना दोष प्रगट न करना प्रायश्चित्त ले लेना, सो दशमां दोष है ॥ अपने अपराधक्तूं घणें काल न राखणा तत्काल गुरुनिपै जाय कपटभावतें रहित होय बालककी ज्यौं सहलपणांतें दोपनिक्तूं कहै ताके ए दोप नाहीं लागे हैं ॥

व च-

नि का

पान

325

तहां मुनि तौ आलोचन करै, सो एक गुरु एक आप ऐसैं दोयही होते एकान्तमें करें । अर अर्जिका करें, तव एक गुरु होय दोय अर्जिका होय ऐसैं तीनि होतें करें, सो प्रकाश होय जहां करे अंधकारमें न करें । बहुरि लज्जा-करि तथा अपमानके भयकरि दोष प्रगटकरि अतीचार न सोधे तौ नाहीं है धनविषें लेना जाके ऐसा जो लोभी सो ्धन विनशे खेदखिन्न रहे है तैसें चारित्रके दोषतें खेदखिन्न रहे है । बहुरि जो आलोचना न करे तौ महान तप भी वांछित फलकूं नाहीं दे है । जैसें कडीं औपधि कायविपें गये विना फलदाता नाहीं, तैसें जानना । बहुरि आलोचन भी करे अर गुरुका दीया प्रायश्चित्त न ले तो भी महान फल न होय है । जैसें कोई अन्नादिक वीनने लगे, तामें एक एक देखतें कंकर आदि देखता तौ जाय, अर कंकरकूं काढै नाहीं, तौ अन्न उत्तमस्वादरूप फलको नाहीं दे, तैसें जानना । बहुरि आलोचनकरि प्रायश्चित्त ले तो जैसें मांजा आरसामें रूप उज्वल दीखे तैसें वत उज्वल होय है ॥

प्रतिक्रमणका छक्षण पूर्वे कह्याही है । वहुरि तदुभयका प्रयोजन यह है । कोऊ दोप तौ आलोचनहीतें सिटै है । कोऊ प्रतिक्रमणहीतें सिटै है । कोऊ दोप दोऊ करें सिटैं है । इहां कोई तर्क करे है, जो यह तौ अयुक्त है । कहा, जो, विना आलोचन तौ प्रायरिचत्त नाहीं कह्या, फोरे कह्या, जो, प्रतिक्रमणहीतें शुद्ध होय है, सो यहू अयुक्त है । वहुरि कहाँगे, जो, आलोचनपूर्वक प्रतिक्रमण है, तौ तदुभयका कहना व्यर्थ है । ताका समाधान, जो, यह दोप इहां नाहीं है । जातें सर्वही प्रतिक्रमण आलोचनपूर्वकही है । परंतु यामें विशेष है, सो कहा ? जो पहली गुरुनिकी आज्ञातें शिष्य जानि रहे हैं, जो प्रतिक्रमणमात्रतें फलाणा दोप निर्वर्तन होय है । सो ऐसा दोपका प्रतिक्रमण तौ शिष्यही कारे ले है । सो तौ आलोचनपूर्वक भयाही । वहुरि जो पहली जा दोपका प्रतिक्रमणकी गुरुनिकी आज्ञा नाहीं, सो आलोचनपूर्वकही शिष्य करे ही है । अर गुरु करे सो आपही कारे ले है । बहुरि तिनके आलोचना नाहीं है ॥

विवेकका विशेप जो, जा वस्तुविपै सदोपका संदेह पड्या होय, तहां सदोपके विषे निर्दोपका ज्ञान भया होय, तथा जाका त्याग किया होय, जाका ग्रहण हो जाय, तिसका फिरि त्याग करना, सो विवेक है। कायोत्सर्ग करे है सो

सर्वार्थ सि द्रि दो का

स. ९

कालका नियमकारे करे । अर तप आदिक पहले कहे तेही जानने । इन प्रायश्चित्तानिक्तूं कहां कहां लेने ताका संक्षेप [\*] Ø कहिये है । विद्या पढना, आतापनादियोग करना, अन्यका उपकरण ग्रहण करणा इत्यादिक विनयसहित पूछे विना करे, तौ याका आलोचनमात्र प्रायार्चित्त है । बहुरि परोक्ष प्रमाद्सेवना, आचार्यका वचन न करना, आचार्यके प्रयोजननिमित्त विना पूछ्या जाना, परसंघमेंसूं विना पूछ्या आवना इत्यादिविषें भी आलोचनाही है । आवद्यकआदिकी कियाका देश-सर्वार्थ- 🏅 कालका नियम किया था, ताकूं धर्मकथा करने आदिके निमित्तकारी विस्मरण होय जाय, ताका फेरि करनेविषें प्रतिक्रमण सि द्वि टिका अ. ९ करना, प्रायाश्चित्त है । बहुरि इंद्रियवचनका दुःपरिणाम होय जाय, आचार्य आदिके पग लागि जाय, व्रतसमितिगुप्तिविर्षे स्वल्प अतीचार लागै, परका बिगाड होनेका वचन निकले, कलह होय जाय, वैयाइत्य स्वाध्यायादिविषें प्रमाद करै इत्यादिविर्षे भी प्रतिक्रमण है । बहुरि अकाल भोजनके आर्थि गमन करे, लोंचन स्वच्छंद करे, स्वप्नविर्षे रात्रिभोजना-दिका अतिचार लागै, उदरमैंसू क्रुमि नीसरै, मांछर पवनादिकके निमित्ततैं रोमांच होय, हरिततृणादिकी भूमि तथा पंक− परि गमन करै, गोडातांई जलमें प्रवेश करै, नावतें नदी तिरैं, अन्यका उपकरण आदि अपणायै, पुस्तक प्रतिमादिकका अविनय होय जाय, पंचस्थावरका घात होय जाय, अदृष्टदेशविर्षे मलमूत्र क्षेपे, प्रतिक्रमण क्रिया व्याख्यानके अंत इत्यादिविषें आल्रोचन प्रतिक्रमण दोऊ हैं ॥ बहुरि अयकारी तथा भूलिकरि तथा विना जाणे तथा कोई कार्यकी अशक्त-ताकारे शीघ्रताकारे महावतमें अतिचार लागें, तौ तहां तपपर्यंत छहूप्रकार प्रायश्चित्त है । बहुरि त्यागने योग्यकूं छिपाय-कारी छोडै, बहुरि कोई कारणकारी अप्रासुकका ग्रहण होय जाय, तथा प्रासुकका भी त्याग किया था तथा भूलिकारी ग्रहण किया सो यादि आई ताका फेरि त्याग करणा, प्रायश्चित्त है ॥ बहुरि खोटा सुपना आवै, खोटा चिंतवन करे, मलमूत्रका अतीचारविर्षे बडी नदी बडी बनीके प्रवेश तरणेविर्षे कायो-त्सर्ग प्रायश्चित्त है । बहुरि बहुतवार प्रमादतें बहुत प्रत्यक्ष अपराध करें प्रतिकुल प्रवर्तें, विरुद्ध श्रद्धा करें, तिनक्तुं अनु-कमतें छेद मूलभूमि अनुपस्थापन पारंचिक ए प्रायश्चित्त हैं । तहां अपने संघके आचार्यके निकटही सर्वतें नीचा पाडि प्रायश्चित्त दे सो तौ अनुपस्थापन है । बहुरि अन्य आचार्यके निकार्ट तीनिवार फेरें सो पारंचिक है । ऐसें नवप्रकार प्रायरिचत्त देशकाल शक्तिसंयमादिके अविरोधकारे जैसा अपराध होय तैसा प्रायश्चित्तकारे दोष मिटावे । जैसें यथा रोग देशकालादि देखि वैद्य रोग मिटावै तैसैं करें । या जीवके परिणामके स्थानक असंख्यातलोकपरिमाण है । तेतेही अपराध ळागें हैं । सो प्रायश्चित्तके भेद तेते नॉहीं हैं । व्यबहारनयकारे सामान्यकारे प्रायश्चित्तके भेद

यथासंभव होय हैं ॥

व च~

नि का

पान

380

1\*1

आगें विनयके 'भेद कहनेकूं सूत्र कहै हैं

सर्वार्थ

सि बि

री का

झ. ९

॥ ज्ञानद्र्शनचारित्रोपचाराः ॥ २३ ॥

**त** च...

नि का

पान

382

याका अर्थ- ज्ञानका विनय, दर्शनका विनय, चारित्रका विनय, उपचारका विनय ऐसे विनयतपके च्यारि भेद हैं। इहां विनयका अधिकार है । तार्ते विनयशब्दका संवंध करना । यार्ते ज्ञानविनय दर्शनविनय चारित्रविनय उपचारविनय ऐसैं संबंध भया । तहां बहुमानसहित मोक्षके अर्थि ज्ञानका ग्रहण अभ्यास स्मरण इत्यादि करणा, सो ज्ञानविनय है । वहुरि शंकादिदोषरहित तत्वार्थनिका श्रद्धान करना, सो दर्शनविनय है । वहुरि ज्ञानदर्शनसहित होयकारे चारित्रविर्मे समाधानरूप चित्तकूं कारण, सो चारित्रविनय है । वहुरि आचार्यआदि प्रत्यक्ष विद्यमान होय तिनकौं देखिकरि उठना तिनके सन्मुख जाना अंजली जोडना इत्यादि उपचारविनय तथा ते परोक्ष होय ती मन वचन कायकरि हाथ जोड नमस्कार करना, गुणका स्तवन करना, स्मरण करना इत्यादि भी उपचारविनय हैं । याका प्रयोजन, जो, विनयतैं ज्ञानका लाम होय है, आचारकी शुद्धता होय है, मली आराधना होय इत्यादिकके आर्थ विनयकी भावना है ॥ आगे वयान्नत्त्रक भेदके जाननेकूं सूत्र कहे हैं---

॥ आचार्योपाध्यायतपास्विशैक्षग्ळानगणकुलसङ्घसाधुमनोज्ञानाम् ॥ २४ ॥

याका अर्थ- आचार्य, उपाध्याय, तपस्वी, शैक्ष, ग्ठान, गण, कुछ, संघ, साधु, मनोज्ञ इन दर्शानिका वैयावृत्य करणा, ऐसैं याके दश भेद हैं । इहां विशेपके भेदतैं भेद जानने । तातें आचार्यवैयावृत्य इत्यादि कहना । तहां जिनतें वतआचरण कीजिये, ते आचार्य हैं । वहुरि जिनतें मोक्षके आर्थि प्राप्त होय शास्त्र पढिये ते उपाध्याय हें । वहुरि महान् उपवास आदि तप करते होय, ते तपस्वी है । वहुरि जे शास्त्र पढनेआदि शिक्षाके अधिकारी होय, ते शैक्ष हैं । वहुरि महान् रोगआदिकारे क्षीण होय, ते ग्ठान हैं । वहुरि जे स्थविर कहिये वड़े मुनिनिकी परिपाटिके होय, ते शैक्ष हैं । वहुरि दक्षिा देनेवाळे आचार्यके शिष्य होय; तिनकूं कुछ कहिये । वहुरि च्यारिप्रकार मुनिनिका समूहकूं संघ कहिये । वहुरि वणा काळका दीक्षक होय, सो साधु कहिये । वहुरि जो लोकमान्य होय सो मनोज्ञ कहिये । इनकें रोग परिपह मिथ्या-त्यादिका संवंध आवे तव अपनी कायचेष्टाकारे तथा अन्य द्रव्य करी तिनका प्रतिकार इलाज करे, सो वैयावृत्य है । याका फल, जो, वैयावृत्यतें समाधिका तो धारण होय है, निर्विचिकित्साभाव होय हो है, प्रवचनका वात्सल्य होय है । इत्यादि जानना । इहां च्यारिप्रकारके मुनिक्नं संघ कह्या, तहां ऋषि यति अनगार मुनि ए च्यारि जानने । तहां ऋदि-धारीक्नं तौ ऋषि कहिये, इन्द्रियक्नं वश करै सो यति कहिये, अवधिमनःपर्ययज्ञानीक्नं सुनि कहिये, सामान्य वरके त्यागी साधु सो अनगार कहिये । अथवा यति आर्यिका श्रावक श्राविका ऐसैं भी च्यारिप्रकार संघ है । वहुरि मनोज्ञ कह्या, सो जामें पंडितपणाकार्र कल्ला वक्तापणा आदि गुण होय, सो लोकविषें मान्य होय सो मनोज्ञ है । तथा ऐसा अविरतसम्यग्दुष्टि होय, जामैं मार्गक्नं ऊंचो दिखाबनेके गुण होय, ताक्नं भी मनोज्ञ कहिये है ॥ आगें स्वाघ्यायके मेद जाननेक्नं सूत्र कहे हैं—

सर्वार्थ-

सि द्वि

टि का

झ. ९

व च-

ति का

पान

28S

# ॥ वाचनाष्टच्छनानुप्रेक्षाम्नायधर्मोपदेशाः ॥ २५ ॥

याका अर्थ- वाचना, प्रच्छना, अनुप्रेक्षा, आम्राय, धर्मोपदेश ए पांच स्वाध्यायतपके भेद हैं । तहां निर्दोष प्रंय अर्थ उभय उनका जो भव्यजीवनिकूं देना शिखावना सो तौ वाचना है । वहुरि संशयके दूरि करनेकूं निर्वाध निश्चयके समर्थनिकूं दृढ करनेकूं परकूं ग्रंयका अर्थ दोऊका प्रश्न करना, सो प्रच्छना है । जो आपकी उच्चताकरि प्रार्थि परके ठगनेके आर्थ नीचा पाडनेके अर्थि परकी हास्य करनेकूं इत्यादि खोटे आशयसूं पूछै सो प्रच्छना तप नाहीं हैं । वहुरि जिस पदार्थका स्वरूप जान्या, ताका मनकेविषें वारवार चिंतवन करना, सो अनुप्रेक्षा है । वहुरि पाठकूं श्रुद्ध घोखना, सो आम्रय है । बहुरि धर्मकथा आदिका अंगीकार, सो धर्मोपदेश है । ऐसें पांच प्रकारका स्वाध्याय है । याका फल प्रज्ञाका तौ अतिशय होय, प्रशस्त आशय होय, परमसंवेग होय, तपकी द्यद्धि होय, अतीचारका शोधन होय इत्यादिक याके प्रयोजन हैं । तथा संशयका नाश होय, मार्गकी दृढता होय, परवादीकी आश्वकाका अभाव होय, ए फल हैं ॥ आर्ग च्युत्सर्गतपके भेदके निर्णयके अर्थि सूत्र कहे हैं---

#### ॥ बाह्याभ्यन्तरोपध्योः ॥ २६ ॥

याका अर्थ— वाह्य अभ्यंतर ऐसैं दोयप्रकारका परिग्रहका त्याग ए व्युत्सर्गके दोय भेद हैं । तहां व्युत्सर्ग नाम त्यागका है, सो दोयप्रकार है, बाह्य उपाधिका त्याग, अभ्यंतर उपाधिका त्याग । तहां अनुपात्तवस्तु जो आपतैं न्यारा धनधान्यादिक, सो तौ बाह्यपारिग्रह है । बहुरि कर्मके निमित्ततैं भये आत्माके आव जे क्रोधआदिक, ते अभ्यंतर परिग्रह हैं । बहुरि कायका भी त्याग या अभ्यंतरमें गिणना । सो कालका नियमकारे भी होय है, अर यावज्जीव भी होय है । आगें विनयके 'भेद कहनेक्तूं सूत्र कहै हैं

॥ ज्ञानद्र्शनचारित्रोपचाराः ॥ २३ ॥

ৰ দ্ব-

नि का

पान

386

याका अर्थ- ज्ञानका विनय, दर्शनका विनय, चारित्रका विनय, उपचारका विनय ऐसे विनयतपके च्यारि भेद हैं। इहां विनयका अधिकार है । तातें विनयशब्दका संवंध करना । यातें ज्ञानविनय दर्शनविनय चारित्रविनय उपचारविनय ऐसें संवंध भया । तहां बहुमानसहित मोक्षके अर्थिं ज्ञानका ग्रहण अभ्यास स्मरण इत्यादि करणा, सो ज्ञानविनय है । वहुरि शंकादिदोपरहित तत्वार्थनिका श्रद्धान करना, सो दर्शनविनय है । वहुरि ज्ञानदर्शनसहित होयकारे चारित्रविर्पे समाधानरूप चित्तक्तूं कारण, सो चारित्रविनय है । वहुरि आचार्यआदि प्रत्यक्ष विद्यमान होय तिनकौं देखिकरि उठना तिनके सन्मुख जाना अंजली जोडना इत्यादि उपचारविनय तथा ते परोक्ष होय तौ मन वचन कायकारे हाथ जोड नमस्कार करना, गुणका स्तवन करना, स्मरण करना इत्यादि भी उपचारविनय हैं । याका प्रयोजन, जो, विनयतैं ज्ञानका लाभ होय है, आचारकी शुद्धता होय है, मली आराधना होय इत्यादिकके आर्थे विनयकी भावना है ॥ आगै वयावृत्त्यतपके भेदके जाननेकूं सूत्र कहे हैं---

॥ आचार्योपाध्यायतपास्विशैक्षग्ळानगणकुळसङ्घसाधुमनोज्ञानाम् ॥ २४ ॥

याका अर्थ- आचार्य, उपाध्याय, तपस्वी, शैक्ष, ग्लान, गण, कुल, संघ, साधु, मनोज्ञ इन दशनिका वैयादृत्य करणा, ऐसैं याके दश भेद हैं । इहां विशेपके भेदतें भेद जानने । तातें आचार्यवैयादृत्य इत्यादि कहना । तहां जिनतें व्रतआचरण कीजिये, ते आचार्य हैं । वहुारे जिनतें मोक्षके आर्थि प्राप्त होय शास्त्र पढिये ते उपाध्याय हैं । वहुरि महान् उपचास आदि तप करते होय, ते तपस्वी है । वहुरि जे शास्त्र पढनेआदि शिक्षाके अधिकारी होय, ते शैक्ष हैं । वहुरि रोगआदिकारि क्षीण होय, ते ग्लान हैं । वहुरि जे स्थविर कहिये वड़े मुनिनिकी परिपाटिके होय, ते गण कहिये । वहुरि दक्षिा देनेवाले आचार्यके शिष्य होय; तिनकूं कुल कहिये । वहुरि च्यारिप्रकार मुनिनिका समूहकूं संघ कहिये । वहुरि वणा कालका दीक्षक होय, सो साधु कहिये । वहुरि जो लोकमान्य होय सो मनोज्ञ कहिये । इनकें रोग परिषह मिथ्या-त्वादिका संवंध आवे तव अपनी कायचेष्टाकारे तथा अन्य द्रव्य कारि तिनका प्रतिकार इलाज करे, सो वैयावृत्य है । याका फल, जो, वैयावृत्यतें समाधिका तो धारण होय है, निर्विचिकित्साभाव होय है, प्रवचनका वात्सल्य होय है

सर्वार्थ-सि दि टी का

झ, ९

इत्यादि जानना । इहां च्यारिप्रकारके मुनिकूं संघ कह्या, तहां ऋषि यति अनगार मुनि ए च्यारि जानने । तहां ऋदि-धारीक्तं तौ ऋपि कहिये, इन्द्रियक्तं वश करे सो यति कहिये, अवधिमनःपर्ययज्ञानीक्तं मुनि कहिये, सामान्य घरके त्यागी साधु सो अनगार कहिये । अयवा यति आर्यिका आवक आविका ऐसैं भी च्यारिप्रकार संघ है । बहुरि मनोझ कह्या, सो जामें पंडितपणाकारी कला वक्तापणा आदि गुण होय, सो लोकविषें मान्य होय सो मनोझ है । तथा ऐसा अविरतसम्यग्दष्टि होय, जामैं मार्गकूं ऊंचो दिखाबनेके गुण होय, ताकूं भी मनोज्ञ कहिये है ॥ आगें स्वाध्यायके भेद सर्वार्थ-सि द्वि जाननेक्तं सूत्र कहे हें---

टि का

झ. ९

व च-নি কা

पान

રુકદ્

# ॥ वाचनाष्टच्छनानुप्रेक्षाम्नायधर्मोपदेशाः ॥ २५ ॥

याका अर्थ— वाचना, पृच्छना, अनुप्रेक्षा, आम्राय, धर्मोपदेश ए पांच स्वाध्यायतपके भेद हैं । तहां निर्दोष प्रंय अर्थ उभय उनका जो भव्यजीवनिकूं देना शिखावना सो तौ वाचना है । बहुरि संशयके दूरि करनेकूं निर्वाध निश्चयके समर्थनिकूं दढ करनेकूं परकूं ग्रंथका अर्थ दोऊका प्रश्न करना, सो पृच्छना है । जो आपकी उच्चताकारे प्रार्थि परके ठगनेके आर्थ नीचा पाडनेके अर्थि परकी हास्य करनेकूं इत्यादि खोटे आशयसूं पूछै सो पृच्छना तप नाहीं हैं । बहुरि जिस पदार्थका स्वरूप जान्या, ताका मनकेविषे बारबार चिंतवन करना, सो अनुप्रेक्षा है । बहुरि पाठकूं शुद्ध घोखना, सो आम्नय है । बहुरि धर्मकथा आदिका अंगीकार, सो धर्मोपदेश है । ऐसे पांच प्रकारका स्वाध्याय है । याका फल प्रज्ञाका तौ अतिशय होय, प्रशस्त आशय होय, परमसंवेग होय, तपकी वृद्धि होय, अतीचारका शोधन होय इत्यादिक योके प्रयोजन हैं । तथा संशयका नाश होय, मार्गकी दढता होय, परवादीकी आशंकाका अभाव होय, ए फल हैं ॥ आगें न्युत्सर्गतपके भेदके निर्णयके अर्थि सूत्र कहै हैं---

### ॥ बाह्याभ्यन्तरोपध्योः ॥ २६ ॥

याका अर्थ— बाह्य अभ्यंतर ऐसैं दोयप्रकारका परिग्रहका त्याग ए व्युत्सर्गके दोय भेद हैं । तहां व्युत्सर्ग नाम त्यागका है, सो दोयप्रकार है, बाह्य उपाधिका त्याग, अभ्यंतर उपाधिका त्याग । तहां अनुपात्तवस्तु जो आपतें न्यारा धनधान्यादिक, सो तौ बाह्यपारिग्रह है । बहुरि कर्मके निमित्ततें भये आत्माके आव जे क्रोधआदिक, ते अभ्यंतर परिग्रह हैं । बहुरि कायका भी त्याग या अभ्यंतरमें गिणना । सो कालका नियमकारे भी होय है, अर यावज्जीव भी होय है ।

ऐसे बाह्य अभ्यंतर जे परिग्रह, तिनका त्याग, सो च्युत्सर्ग है। याके प्रयोजन निःसंगपणा निर्भयपणा जीवितकी आशाका अभाव ए च्युत्सर्गके फल हैं। इहां ऐसा जानना, जो, च्युत्सर्ग महाव्रतमें भी कह्या, दशघर्ममें भी कह्या, प्रायश्चित्तमें भी कह्या, इहां तपन्ना भेद भी कह्या। सो यामें विरोध नाहीं है। जातें कोई पुरुषतें कोईविषें त्यागकी शक्ति होय ऐसें गण प्राप्त के प् 8-1-महात्रतमें परिग्रहका त्याग कह्या है, तहां तो घनधान्य आदि वाह्यपरिग्रहका त्याग प्रधान है। अर दशधर्ममें कह्या है, नि का तहां आहारादिक योग्यपरिग्रहका त्याग कह्या है। अर प्रायश्चित्तमें दोषका प्रतिपक्षी कह्या है। अर इहां तपमें कह्या, पान BIGO अ ९ 🕅 सो सामान्य है ॥ आर्गे ध्यानके बहुतमेद कहनेकूं न्यारा राख्या था ताके अब मद कहनेका अवसर है, सो ताके पहली ध्यानका करनेवालेका तया ध्यानका स्वरूप तया ध्यानका कालकी निर्घारके अर्थि सूत्र कहे हें--सवार्भ-॥ उत्तमसंहननस्यैकामचिन्तानिरोधो ध्यानमान्तर्मुहूर्तात् ॥ २७ ॥ याका अर्थ— उत्तमसंहननका घारी पुरुषके एकाग्रचिंताका निरोध सो घ्यान है । सो उत्कृष्टपणें अंतर्मुहूर्तताई रहे। तहां आद्यके तीनि संहननकुं उत्तम कहिये वज्रऋषभनाराचसंहनन वज्रनाराचसंहनन नाराचसंहनन ऐसे । ए तीनूंही ध्यानके साधन हैं। बहुरि इनमें मोक्षका साधन एक आदिकाही है, अन्यते मोक्ष होय नाहीं। ऐसे ए तीनि संहनन जाके होय सो पुरुष ध्यानी है। बहुरि अग्र कहिये मुख, ऐसा एकमुख कहिये एकाग्र जाके होय, सो एकाग्र गाए हो हो त्या हो त्या हो त्या हो त्या प्राप्त गाएग उर्ग रेग रेग रेग रेग रेग हो जन्यसमस्तका अवरुंवनते छडाय एकअग्रविषे मनकी चिंता है, सो अनेक पदार्थके अवरुंवनते चढायमान है, याक्रुं अन्यसमस्तका अवरुंवनते छडाय एकअग्रविषे नियमरूप करें, सो एकाग्रचिंतानिरोध है। यह ध्यानका स्वरूप कह्या। वहुरि अंतर्मुहूर्त ऐसा कालका परिमाण है, सो अंतर्गत कहिये मुहूर्तके माही होय, सो अंतर्मुहूर्त कहिये । आङ् ऐसा उपसर्ग जोडे मर्याद भई, जो, अंतर्मुहूर्तनाई हेणा आगे नाहीं, ऐसे कालकी मर्यादा कही । जाते एते कालासिवाय चिंताका एकाग्रनिरोघ होय सके नाहीं दुर्दर हे । इहां प्रभ, जो, चिंताका निरोध सो ध्यान है, तो निरोभ तो अमावकूं कहिये है, तातें ध्यान निर्विषय अमावरूप ठहन्या, सो गधेके सींगकी ज्यौं भया । ताका समाघान, जो, यह दोष नाहीं । अन्यचिंताकी निवृत्तिकी अपेक्षा तौ अभावरूपही हैं। बहुरि चिंता जिसविषयकूं अवरुंच्या तिसके आकार प्रवृत्तिं सद्भावरूप है। जातें अभाव है सो भावान्तरके ह । वहार ।यता ।णतायगपत् जयल्या ।ताराम जातार वटागा प्रतार है । अथवा निरोधशब्दक्रं भावसाधन हिं स्वभावरूप है, तातें वस्तुका धर्म है, हेतुका अंग है । अभावतें भी वस्तुही सभे है । अथवा निरोधशब्दक्रं भावसाधन रपनगणका थर्यात्व पर्यंत्र पर्यं पर थर्यं निर्वायरूप मई सोही चिंता ऐसें ज्ञानही चढ़ाचढ़पणासूं रहित होय एकाम्र भया 121

सोही घ्यान है। जैसैं अग्निकी शिखा निरावावप्रदेशमें चळाचळपणातैं रहित होयकारी स्थिर है दीप्यमान होय, तैसैं जानना॥ 🕻 इहां विशेष स्लोकवार्तिकर्ते लिखिये है । इस सूत्रविर्षे ध्याता ध्यान ध्येय ध्यानका काल ए च्यारि कह्या है । अर Į į सामर्थ्यतें याकी प्रवृत्तिकी सामग्री जानिये है । इहां कोई अन्यमती कहे है, जो, हमारे मतमें चित्तकी वृत्तिके निरोधकुं योग कह्या है। ताकूं पूछिये, जो, साहीही चित्तकी वृत्तिका निरोध जाका कडू विषय नाहीं ऐसा कह्या है, कि, ज्ञानका स्थिर होना कह्या है ? जो, आद्यकी पक्ष कहेंगा, तौ निर्विषय तुच्छ अभावरूप है, जो प्रमाणभूत नाहीं अर स्थिर ज्ञान-स्वरूप कहैगा, तौ हमारी मिली । तहां वह कहै है, जो, हम तुच्छाभावरूप तौ नाहीं कहै । पुरुपका स्वरूपकेविषें अवस्थानकूं चित्तकी वृत्तिका निरोध कहै हैं । याहीकूं समाभि कहिये है । असंप्रज्ञातयोग ध्यान ऐसां कहिये है तहां समाधिविर्षे ज्ञानका भी उच्छेद होय जाय है । ताते हमारे ऐसा कह्या है, जो, समाधिकालविषे द्रष्टा कहिये पुरुष ताका स्वरूपकेविवें अवरुयान होय है । आत्मा तौ द्रष्टा है अर ज्ञाता प्रधान है । पुरुषका स्वरूपकेविवें अवरुयान है, सो परम उदासीनपणा है। ताकूं कहिये, जो, पुरुषकूं द्रष्टा कहै हैं, जो ज्ञाता भी पुरुषही है। देखना जानना तौ दोऊ अविनाभावी है। जो प्रधानकूं ज्ञाता कहैगा तौ द्रष्टा भी प्रधानही ठहरेगा, तब पुरुष जड ठहरेगा ॥ इहां महै, जो, ज्ञाता पुरुषकूं कहै ज्ञान अनित्य है । तातें पुरुषके अनित्यता आवेगी । तो ऐसें तो प्रधान भी अनित्य ठहरैगा । तब वह कहै, प्रधानका परिणाम तौ अनित्य हम मानेँही हैं । तौ ताकूं काहिये ऐसैंही पुरुषके पर्यायके ज्ञानके विशेषतें अनित्य माननेमें कहा दोष है १ तब कहै जो पर्याय पुरुपतें अभेदरूप है, तातें पुरुषकें अनित्यपणा आवै है। तहां महिये, जो, प्रधानतें तिसका परिणाम कहा अत्यंतभिन्न है ? जातें प्रधानके अनित्यता न आवे । तहां कहै, जो, परिणामही आनित्य है परिणामी तौ नित्यही है। ताकूं कहिये, जो, ऐसैं है तौ ज्ञान अरु आत्मार्क अभेद होते भी ज्ञानही आनित्य है, पुरुष नित्य है, या ठहरी । फेरि वह कहै, पुरुष तौ अपरिणामीही है । तौ ताक़ूं प्रधान भी अपरिणामी क्यों न कहे ? तब वह कहै, व्यक्तितें प्रघान परिणामी कहिये, शक्तितें नाहीं । तहां ताकूं कहिये, पुरुप भी ऐसैंही हैं, यामें विशेष कहा १ जातें जो स्वत्वरूप है सो सर्वही परिणामी है । अपरिणामीके तौ क्रमपणा अरु युगपत्पणा होय नाहीं । इनविना अर्थकिया होय नाहीं । तातें द्रष्टा है तैसैंही आत्मा ज्ञाता है । यामें वाघा नाहीं । तातें असंप्रज्ञातयोगरूप ध्यान कहै, सो बणैं नाहीं । अज्ञानरूप पुरुषका स्वरूप अवस्थान संभवे नाहीं । यातें जडपणा आवे है । वहुरि संप्रज्ञातयोग है सो ज्ञानकी वृत्ति ज्ञेयका होना तिसमात्र है, सो ज्ञानका स्वरूपही है। यामैं तौ कछू नाहीं है। जातें ध्यान है सो ज्ञानहीका एकाग्र होना है ॥

व च-

नि का

पान

SOE

2

मत्राभ নিৰ বি टी जा 57 8

वहुरि कोई कहै, जो, ज्ञान ज्ञेयस्वरूपही होय जाय है, सो यह वणे नाहीं । जातें विषयरूप ज्ञेय तो जड भी है । सो जडरूप तो ज्ञान होय नाहीं । ज्ञानकी स्वच्छता ऐसैंही है, जो ज्ञेयवस्तु ती जैसा है तैसा जहांका तहां तिष्ठे है । आप तिसकूं जाने है, तातें तिस आकार भया उपचार कहिये है । ज्ञान आत्माका गुण है सो आत्मा अमुर्तिक है । आप तिसकूं जाने है, तातें तिस आकार भया उपचार कहिये है । ज्ञान आत्माका गुण है सो आत्मा अमुर्तिक है । तातें ज्ञानही अमूर्तिक अर ताकी वृत्तिरूप अंश हैं ते भी अमूर्तिक हैं । तातें अमूर्तिकर्म काहू मूर्तिकका प्रतिविंव कैसें आय पडे १ जो ज्ञानकी वृत्तिको मूर्तिक मानिये तो इंद्रियनिकरि ग्रहण करने योग्य ठहरे । बहुरि मनकी ज्यौं अति-सूक्ष्मपणांतें अप्रत्यक्ष कहिये सो स्वसंवेदनगोचर भी न ठहरे । अर स्वसंवेदनस्वरूप भी न कहिये, तो अन्य अर्थकूं भी नाहीं जानेगा । बहुरि दिपकी ज्यौं परप्रकाशकही बतावे तो दीपक तो जड है, अन्यके नेत्रनिकों ज्ञानका कारण सहकारी-मात्र उपचार कार कहिये है, परमार्थतें ज्ञानका कारण आत्माही है ॥ वहुरि मूर्तिककै तो स्वसंवेदन कहूं देखा नाहीं । तथा काहूनें मान्या भी नाहीं । तातें ज्ञानकी वृत्ति जे पर्यायके

सर्वार्थ-

सि दि

र्टी का

झ. ९

व च-

नि का

पान

રહર

वहुरि तिनकै ध्येयवस्तु भी नाहीं ठहरै है । तिनके ध्यानके सूत्रमें ध्येयका ग्रहण ही नाहीं है । वहुरि ध्यानकी सिद्धि नाहीं, तब ध्येयकी सिद्धि काहेतें होय ? बहुरि स्याद्वादीनिकै ध्यान है सो विशिष्टध्येयविषें कह्या ही है । जातें सिद्धि नाहीं, तब ध्येयकी सिद्धि काहेतें होय ? बहुरि स्याद्वादीनिकै ध्यान है सो विशिष्टध्येयविषें कह्या ही है । जातें चिंताका निरोधके एकदेशतें तथा सर्वदेशतें ध्यानके एकाग्रविषयपणांकारे विशेषण किया है, सोही ध्येय है । अनेकविपें जिंताका निरोधके एकदेशतें तथा सर्वदेशतें ध्यानके एकाग्रविषयपणांकारे विशेषण किया है, सोही ध्येय है । अनेकविपें अप्रधानविपें तथा कल्पितविपें चिंतानिरोध नाहीं । तातें एकाग्रविपें चिंतानिरोधक्नूं ध्यान कह्या है । इहां एकशब्द है सो तो संख्यावाचक है । बहुरि अंग्यते तत् अयवा अंगति तस्मिन् ऐसा विग्रहतें अग्रशब्द निपज्या है । तातें याका अर्थ

मुख है, भद्र इंद्र अग्र विप्र ए शब्द निपातसिद्ध हैं। आंगे ऐसी धातु है, सो गतिअर्थमें हैं। ताका कर्मविर्पे तथा 🥻 अधिकरणविपें र ऐसा प्रत्ययका विधान है । बहुरि चिंता मनकी वृत्तिकूं कहिये है । बहुरि अनियम जाकै किया होय ताका नियमतें कियाका कर्तापणाविपें अवस्थान होय सो निरोध कहिये । इहां समास करे हैं, एक अग्र काहिये मुख जाकै होय सो तौ एकाग्र कहिये । बहुरि चिंताका निरोध सो चिंतानिरोध कहिये । बहुरि एकाग्र सो ही चिंतानिरोध सो एकाग्रचितानिरोध कहिये। ऐसा एकाग्रचिंतानिरोध है सो ए काहेतें होय है ? आत्माकी सामर्थ्यके विशेषतें होय है। जैसें दीपगकी शिखा निर्वातदेशविषें अंतरंग बहिरंग हेतुके वशतें निश्वल तिष्ठे हैं तैसें चिंताहू वीर्यातरायकर्मके क्षयोप-शमके विशेषतें तथा निराकुलप्रदेशविषें निश्चल तिष्ठे है । यातें अन्यचिंतानिरोधतें नानामुखपणाकी निवृत्ति कही । अथवा क्ष. ९ अग्रशब्द है सो अर्थपर्यायवाची है । जातें याकूं कर्णसाधन करिये, तब अर्थपर्यायवाची होय है । एकपणा सोही अग्र सो एकाग्र कहिये । ऐसैं एकत्वकी संख्याविशिष्ट अर्थ अया । तथा एकशब्दकूं प्रधानवाची ळीजिये । तव एकाग्रविपैं चिंतानिरोध कहिये। ऐसैं अनेक अर्थ जे गौणभूत तिनविषें चिंतानिरोधका निपेध भया । तातें कल्पनारोपित ध्यानका निषेध भया ॥ इहां तर्क, जो, अनेकवादीनिके सर्वपदार्थ एकानेकरूप सानिये है तातें अनेकरूपका निपेध कैसें होय १ एक अर्थविपें ध्यान कैसैं होय १ ताका समाधान, यह विनाविचाऱ्या तर्क है । एक अर्थकी एकपर्यायके प्रधानपणाकार्र ध्यानका विपय-पणा कहिये है । तहां द्रव्यके अन्यपर्याय होतें भी गौणपणातें ध्यानके विपय नाहीं हैं, याहीतें एकशब्द संख्यावाचीका यहां ग्रहण है। फेरि तर्क, जो, ऐसैं तौ कल्पनारोपितविषयविषें ध्यान भया। जातें पर्यायमात्र तौ वस्तु नाहीं, द्रव्यमात्र भी नाहीं हैं । द्रव्यपर्यायस्वरूप जात्यंतर वस्तु माना है । नयका विपय वस्तुका एकदेश है । जो नयका विपय सर्वदेश वस्तु मानिये तौ याकै विकलादेशपणाका विरोध आवे । ताका समाधान, जो, ऐसैं कहनेवाला भी न्यायका वेत्ता नाहीं । जो, सर्वथा द्रव्यपर्यायस्वरूपका निपेधरूप पर्यायमात्र मानिय तौ अवस्तु होय । अर जहां द्रव्यपर्यायकी परस्पर सापेक्षा होय तहां तौ अवस्तुपणा है नाहीं । तातें नयका एकदेशाविपय है तौ ताकूं अवस्तु न कहिये ॥ वहारे कोई कहै, स्वरूपका आलंवन सोही ध्यान है। सो यह भी युक्त नाहीं। तातें सर्वथा अंशरहित वस्तुर्क ताँ ध्यानध्येय-पणा आवै नाहीं। कथंचित् अनेकरूप वस्तुकैही तिसतैं अविरोध ध्यान होय है। अर्थातरभूत जो ध्येयवस्तु तिसविपैं ध्यान प्रवत है। ऐसैं आपतें जुदाही जो द्रव्यपरमाणु तथा भावपरमाणुको आलंवे है। वहुरि ऐसा नाहीं, जो, द्रव्यपरमाणु भावपरमाणु 2

सर्वार्थ-

सिद्धि

टी का

ৰ ব্ব--नि का

पान

303

ऐसैं सदा रही उत्पत्ति, सदाही विनाश नाहीं ठहरै है। जातें क्षणिककी सिद्धि न होय। सो ऐसैं मानेगा तौ अंतर्मुहूर्तस्थितिरूप भी ठहरेगा। सो अंतर्मुहूर्त ठहरिकरि नाश भया पीछें अन्य अंतर्मुहूर्त ठहरनेकूं उत्पत्ति भई । ऐसैं समान है। बहुरि वह कहे, जो, ऐसैं है तौ संवर आदिपर्यंत ध्यानका काल क्यों न कहे। ताका उत्तर, जो, जैसा जहां संभवे तैसा तहां कहिये। मनकी वृत्तिस्वरूप जो चिंताका निरोध एकध्येयविपें अंतर्मुहूर्तीशेवाय ठहरना संभवे नाहीं। यह अनुभवगोचर है। मनकी वृत्तिस्वरूप जो चिंताका निरोध एकध्येयविपें अंतर्मुहूर्तीशेवाय ठहरना संभवे चिंताका निरोध अल्पकाल देखि अर उत्तमसंहननवालेके अंतर्मुहुर्तकी संभावना करिये है। आगमप्रमाणकारे भी यह सिद्ध है। बहुरि अंतमुहूर्तका स्वरूप आगमतें जानना ॥

व च-

नि का

पान ३७६

वहुरि इहां कोई कहै, जो, ज्ञान है सोही ध्यान है । ताकूं कहिये, जो, ऐसैं नाहीं है । ज्ञान है सो तौ चलाचल-रूप है । ध्यान है सो ज्ञानका निश्चलपणा है । यातै ज्ञानतैं याका लक्षण जुदा है । याहीतैं ध्यानकूं अधिकाररूपकारे ताका स्वरूप कहनेकूं अंतर्मुहूर्त कहनेतैं वहुतकालरूप दिवसादिकका निपेध है । जातैं ऐसी शाक्तिका अभाव है । वहुरि सूत्रविर्षे एकशब्द है ताका अर्थ प्रधानपणा भी होय है । तिस अर्थकीं अपेक्षा इहां एक कहिये प्रधान जो ध्यान करनेवाला पुरुष ताही विर्षे चिंताका निरोध करें । बहुरि अग्रशब्दका भी अर्थ पुरुष होय है । ताकी अपेक्षा भी पुरुषविर्पे चिंताका निरोध कहिये अन्यध्येयकूं छोडि आपविर्पेही ध्यानकी प्रवृत्ति होय है । ऐसैं अनेकअर्थका वाची जो एकाग्रशब्द सो सूत्रवर्मे युक्त स्थाप्या है । इहां एकार्थ वचनही नाहीं ग्रहण करना । जो एकार्थ ऐसा वचन ग्रहण करिये तौ " विचारोऽर्थव्यंजनयोगसंक्रान्तिः " इस सूत्रमें द्रव्यपर्यायविर्पे पलटनेका अर्थ है । ताका निपेध आवै । तातैं एकाग्रशब्द पलटनेका अर्थ विरोध्या न जाय है । ऐसैं जानना ॥

वहुरि जो चिंताका निरोध दिवसमासादि पर्यंत ठहरना कहिये तौ वणे नाहीं । जातें बहुतकाल रहे इंद्रियनिकै पीडा उपजै है । बहुरि जो श्वासोछ्वासके रोकनेकूं ध्यान कहिये तौ सांशरूपके तौ शरीरका नाश होय मृत्यु होय जाय है । बहुरि जो अन्यवादी कहै, मंद मंद श्वासोछ्वासका प्रचार करि रोकै तौ शरीरका पात न होय है, यामें पीडा भी नाहीं होय है ॥ ताकूं कहिये, जो, ऐसा नाहीं है । मंद श्वासोछ्वास रोकनेका साधन करना तौ ध्यानका साधन करना है । जैसैं आसनआदि साधिये है, तैसैं यह भी है । ध्यान तौ एकाग्रचिंतानिरोध होय सोही है । बहुरि जय आदिविर्षे चित्तकी प्रवृत्ति रहें है सो भी ध्यान नाहीं है । बहुरि ध्यानके साधनके उपाय गुप्त्यादिक पहले कहेही, ते संवरके कारण भी हैं । अर ध्यानके भी उपाय है ॥

सर्वार्थ-सि द्धि टि का

म ९ 🖉

Q

Ø

Q

Ø

0

Q Q

Ø

| *                                   | आगें ध्यानके भेद दिखावनेक्तं सूत्र कहे हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | to a                              |
|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| 2                                   | ॥ आर्तरौद्रधर्म्यग्रुक्वानि ॥ २८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                   |
| सर्वार्थ-<br>सिद्धि<br>दीका<br>अ. ९ | याका अर्थ— आर्त रौद्र धर्म्य गुक्क ए च्यारि ध्यानके भेद हैं। तहां ऋतुनाम दुःखका है, अथवा अर्दन कहिये<br>अर्ति पीडा बाधा तिसविषें उपजै सो आर्त कहिये। रुद्र नाम करूर आशयका है, ताका कर्म तथा ताविषें उपजै सो<br>रौद्र कहिये। धर्म पहला कह्या, सो तार्ते सहित होय सो धर्म्य कहिये। शुचिगुणयोगतें शुक्क कहिये। आत्माका पार्रणाम<br>कपायमलरहित उज्वल होय सो शुक्क है। सो यह च्यारिप्रकार ध्यान है। प्रशस्त अप्रशस्त भेदतें दोयप्रकार है।<br>तहां अप्रशस्त आर्त रौद्र हैं। सो तौ पापके आश्रवकूं कारण हैं। बहुरि प्रशस्त धर्म्य शुक्क है। सो कर्मके<br>नाशकूं कारण हैं॥ | व च-<br>निका<br>ए पान<br>२७७<br>२ |
|                                     | आगें कहै है, प्रशस्तध्यान कैसें हैं ताका सूत्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                   |
|                                     | ॥ परे मोक्षहेतू ॥ २९ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0                                 |
|                                     | याका अर्थ पर कहता अंतके दोय ध्यान हैं ते मोक्षके कार्रण हैं । तहां परशब्दतें अंतका एक है ताके समीपतें<br>धर्म्यकूं उपचारकारे पर कहिये । जातें सूत्रमें दिवचन है, ताकी सामर्थ्यतें गौणका भी ग्रहण भया । ऐसें पर कहता<br>धर्म्य ग़ुक्ल ए दोय मोक्षके कारण हैं । प्रशस्त हैं इस वचनकी सामर्थ्यतेंही पहले आर्त रौद्र दोऊ अप्रशस्त संसारके<br>कारण जानिये ॥ आगें आर्तध्यान च्यारिप्रकार है, तहां आदिके भेदका लक्षण कहनेक्रूं सूत्र कहे हैं                                                                                                                             |                                   |
|                                     | ॥ आर्तममनोज्ञस्य सम्प्रयोगे तद्विप्रयोगाय स्मृतिसमन्वाहारः ॥ ३० ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0                                 |
|                                     | याका अर्थ – अमनोज्ञवस्तुका संयोग होतें तिसके वियोग करनेकूं बार बार चिंतवन होय, चिंताका प्रबंध होय, सो<br>याका अर्थ – अमनोज्ञवस्तुका संयोग होतें तिसके वियोग करनेकूं बार बार चिंतवन होय, चिंताका प्रबंध होय, सो<br>पहला आर्तध्यानका भेद है। तहां अमनोज्ञ नाम अप्रियंका है। जो आपकूं बाधाका कारण एसैं विष कंटक शत्रु<br>राख होय, सो अमनोज्ञ है। तिसके संयोग होतें मेरे यह कैसें वियोग होय १ ऐसा संकल्प होय, सोही चिंताका प्रबंध<br>ताकूं स्मृतिसमन्वाहार कहिये। यह पहला आर्तध्यान कहिये ॥ आगें दूसरे भेदका लक्षणसूत्र कहै है                                        |                                   |

- 1

यह रौद्रध्यान तीव्र होय है, तव आतिक्रण्ण नीळ कापोतके वळतें होय है । प्रमाद याका आश्रय है । नरकगतिका कारण है । इन दोऊ अप्रशस्त ध्याननिर्तें आत्मा ताता ळोहका पिंड जैर्सें जल खैंचे तैसें कर्मनिक्तूं खैंचे है ॥ आगें पूछे है, जो, उत्तर दोय ध्यान मोक्षके कारण कहै, तामें आद्यका ध्यानके भेद स्वरूप स्वामीका निर्देश करना । ऐसैं पूछें सूत्र कहे हैं-

टि का **झ.** ९

सर्वार्थ-

सि द्वि

#### ॥ आज्ञापायविपाकसंस्थानविचयाय धर्म्यम् ॥ ३६ ॥

याका अर्थ- आज्ञा अपाय विपाक संस्थान इनिका विचय कहिये विचार ताकै आर्थे चिंतवन होय सो ए धर्म्यध्यानके च्यारि भेद है। तहा विचय विवेक विचारणा एकार्थ है। आज्ञा अपाय विपाक संस्थान इन च्यारिनिका विचय। वहुरि स्मृतिसमन्वाहारकी इहां अनुद्वत्ति करणी सो जुदा जुदा छगाय छेणा। ऐसैं आज्ञाविचय स्यृतिसमन्वाहार इत्यादि संबंध जानना। सोही कहिये हैं। तहां उपदेशदाताके अभावतैं अपनी मंदबुद्धीर्तें कर्मके उदयके वशर्तें जे सूक्ष्म पदार्थ हैं तिनका हेतु दृष्टांत जानेविना सर्वज्ञका कह्या आगमहीकूं प्रमाणकारे अर " यह पदार्थका स्वरूप सर्वज्ञ भापा है, तैसैंही है, जातें जिनदेव सर्वज्ञ वीतराग है, अन्यथा कहै नाहीं, " ऐसैं गहन पदार्थके अद्धानतें अर्थका अवधारणा सो आज्ञाविचय है। अथवा आप जान्या है पदार्थका स्वरूप जानें, तैसाही परकूं कहनेकी है इच्छा जाके ऐसे पुरुषके अपने सिद्धांतके अविरोधकरि तत्त्वार्थकूं दृढ करनेका है प्रयोजन जामें, बहुरि तर्क नय प्रमाणकी योजनाके विर्षे प्रवीण ऐसा जो स्मृतिसमन्वाहार कहिये वार वार चिंतवन, सो भी आज्ञाविचय है। जातें यामें सर्वज्ञकी आज्ञा प्रकाशनेहीका प्रयोजन भया, तातें आज्ञाविचय ऐसा कहना॥

बहुरि ये प्राणी सर्वज्ञके आज्ञातें विमुख हैं ते सर्व अंधकी ज्यों मिथ्याद्दाप्टि है, अर मोक्षके आर्थ है परंतु सम्यङ्-मार्गतें दूरिही प्रवतें हैं । ऐसें समीचीनमार्गके अपायका चिंतवना सो अपायविचय है । अथवा मिथ्यादर्शन ज्ञान चारित्रतें ए प्राणी कैसें रहित होय, ऐसी चिंता वार वार करणी सो भी अपायविचय है । अपाय नाम अभावका है । सो मिथ्याद्दाप्टिनिके सांचे मार्गका अभाव चिंतवना तथा तिनके मिथ्यामार्गके अभावका उपाय चिंतवना तातें अपायविचय कहिये । बहुरि ज्ञानावरणादि कर्मनिका द्रव्य क्षेत्र काल भव भावके निमित्ततें भया जो फल ताके अनुभवका जो चिंत-वना, सो विपाकविचय है । बहुरि लोकके संस्थानके विषे चिंतवन रहे, सो, संस्थानविचय है । ऐसें उत्तमक्षमादिरूप धर्म कह्या था तथा सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्ररूप धर्म तथा वस्तुका स्वरूप सो धर्म तिसतें लग्या हूवा धर्मध्यान

नि का पान

320

ৰ ব-

च्यारिप्रकारही जानना । यह अविरतसम्यग्दष्टि देशविरत प्रमत्तसंयत अर अप्रमत्तसंयत इनके होय है ॥ इहां ऐसा जानना, जो, आज्ञा तौ सर्वज्ञकी वाणी है । अपाय मिथ्यात्वतें अपशरण करना है । कर्मका फल सो विपाक । लोकका आकार सो संस्थान । तहां आज्ञासामान्य चिंतवे तव एकरूप चिंतानिरोध होय अरु न्यारा न्यारा पदार्थकूं आज्ञा प्रमाणकरि चिंतवे तव न्यारा जानना ॥ ऐसैंही संस्थानविर्षे भी सामान्य विशेप चिंतवन जानना । अर अपायविपाकर्मे न्यारान्याराही चिंतवनविर्षे चिंतानिरोध होय है ॥ बहुरि अविरतसम्यग्दष्टि आदि तिनके तौ गौणवृत्तिकरि ध्यान है । अरु अप्रमत्तके यह ध्यान मुख्य है । बहुरि अनुप्रेक्षा तौ चिंतवनरूपही है । अरु जब एकाग्रचिंतानिरोध होय तव ध्यान कहिये है । ऐसे अनुप्रेक्षातें ध्यान जुदा जानना । बहुरि इहां कोई पूछे है, जो, मिथ्यादष्टि अन्यमती तथा भद्रपरिणामी व्रतशीळसंयमादि तथा जीवनिकी दयाका अभिप्रायकरि तथा भगवानकी सामान्यभक्तिर्करि धर्मबुद्धितें चित्तकूं एकाग्रकरि चिंतवन करे है, तिनके ग्रुभ धर्मध्यान कहिये कि नाही १ ताका समाधान, जो, इहां मोक्षमार्गका प्रकरण है । तातें जिस ध्यानतें कर्मकी निर्जरा होय सोही इहां गणिये है । सो सम्यग्दष्टिविना कर्मकी निर्जरा होय नाहीं । मिथ्याद्दष्टिके ग्रुभध्यान श्रुभवंधहीका कारण है । अनादितें केईवार ऐसा ध्यानकरि श्रुभ बांधे है, परंतु निर्जरा विना मोक्षमार्ग नाहीं । तातें मिथ्यादष्टिका ध्यान मोक्षमार्गर्म सराह्या नाहीं, ऐसा जानना ॥

व च-

नि क

पान

३८१

आगें तीनि ध्यानका तौ निरूपण किया अब शुक्रध्यानका निरूपण करना सो यह चारिप्रकार कहसी तिनमें आद्यके दोयके स्वामीके निर्देशके अर्थि सूत्र कहे हैं —

### ॥ शुक्ते चाद्ये पूर्वविदः ॥ ३७ ॥

याका अर्थ- आद्यके दोय शुक्कध्यान पूर्वके जाननेवालेके होय हैं। तहां कहेंगे जे च्यारि शुक्कध्यानके भेद तिनमें आदिके दोय ध्यान पूर्वका जाकूं ज्ञान होय ताके होय है। इहां पूर्वविदशब्दकरि इस्तकेवली जानना। बहुरि सूत्रमें चशब्द है, ताकरि एसा जानना, जो, इस्तकेवलीके धर्मध्यान भी होय है। जातें सूत्रके व्याख्यानतें विशेषकी प्रति-सूत्रमें चशब्द है, ताकरि एसा जानना, जो, इस्तकेवलीके धर्मध्यान भी होय है। जातें सूत्रके व्याख्यानतें विशेषकी प्रति-पत्ति होय ऐसा वचन है। तातें प्रमत्त अप्रमत्त गुण्स्थानवतिं मुनि भी पूर्वके वेत्ता होय हैं। तिनके धर्म्यध्यान भी होय है। जातें श्रेणीके चढने पहली तौ धर्म्यध्यान है। अरु श्रेणी चढै तब शुक्कध्यान होय है ऐसा व्याख्यान है। तातें च शब्दकरि इस्तकेवलीके प्रमत्तअप्रमृत्तविषें धर्म्यध्यान होय हैं, ऐसा समुच्चय कीजिये।।

सर्वार्थ-सि द्वि टिका अ. ९

योग कायवचनमनकी क्रियाकूं कहिये है । वहारे संक्रांति कहिये परिवर्तन पल्ठटना । तहां द्रव्यकूं छोडि पर्यायमें आवै, पर्यायकूं छोडि द्रव्यमें आवै यह तौ अर्थसंक्रांति है । वहुरि एक इरुतके वचनकूं ग्रहणकारे फोरे ताकूं छोडि दूसरा इरुतका वचनकूं आलंबन करे फोरे ताकूं भी छोडि अन्यवचनकूं आलंबै यह व्यंजनसंक्रांति है । वहुरि काययोगके आलंबनकूं छोडि वचनयोग तथा मनोयोगकूं आलंबन करे, अन्ययोगकूं छोडि फेरि फेरि काययोगकूं आलंबै यह योगसंक्रांति है । ऐसा परिवर्तन करे सो वीचार है ॥

व च-

नि का

पान

328

इहां प्रश्न, जो, ऐसैं उल्लटै तब ध्यान कैसैं कहिये <sup>9</sup> ध्यान तौ एकाग्र कह्या है । ताका समाधान, जो, एककूं आलंबि-करि क्यों एक ठहारे पीछे दूजेकूं आलंबन करें तहां ठहरें । ऐसें ध्यान तौ ठहरनेहीकूं कहिये । परंतु इहां पहलें ठहन्या फेरि ठहरना ऐसैं ध्यानका संतान है, सो ध्यानही है, यातें दोष नाहीं । सो यह सामान्यविशेपकरि कह्या जो च्यारि-प्रकार धर्मध्यान अर च्यारिप्रकार शुक्लध्यान सो पहले कहे जे गुप्ति आदि तिनस्वरूप जो अनेकप्रकार ध्यानके उपाय तिनकरि किया है उद्यम जानें ऐसा जो सुनि सो संसारके नाशके अर्थि ध्यान करनेकूं योग्य हो है । तहां द्रव्यपरमाणु अथवा भावपरमाणुकूं ध्यावता लिया है श्रुतक्षानका वचनस्वरूप वितर्ककी सामर्थ्य जानें ऐसें अर्थ अरु व्यंजन तथा काय अर वचनकूं प्रथक्त्व कहिये भिच्नपणाकारे पलटता जो मन सो कैसा है मन ? जैसें कोई पुरुप कार्य करनेकूं उत्साह करें सो जेता अपना बल होय तेतें कियाही करें वैठि न रहे, तैसें मनका बल होय तैसें ध्यानकी पलटनी होवी करें, वैठि न रहे । ऐसें मनकरि ध्यावता संता मोहकी प्रकृतिनिकूं उपशम करता संता तथा क्षय करता संता प्रथक्त्ववितर्कविचार ध्यानका धारी होय है ॥

इहां दृष्टांत एैसा, जैसें, कोई वृक्षकूं काटने लगा ताके शस्त कुहाडी तिखी न होय तव थोडा थोडा अनुक्रमतें काटे, तैसें इस ध्यानकेविपें मनकी पलटाने है सोहू शक्तिका विशेष है । तातें अनुक्रमतें मोहकी प्रकृतिका क्षय तथा उपशम करें है । वहुरि सोही ध्यानी जव समस्तमोहनीयकर्मकूं दग्ध करनेकूं उत्साहरूप होय तव अनंतगुणी विशुद्धताका विशे-करें है । वहुरि सोही ध्यानी जव समस्तमोहनीयकर्मकूं दग्ध करनेकूं उत्साहरूप होय तव अनंतगुणी विशुद्धताका विशे-पकूं आश्रवकारे वहुत जे ज्ञानावरणकर्मकी सहाय करनेवाली कर्मप्रकृति तिनकी बंधकी स्थितिकूं घटावता तथा क्षय करता संता अपना इस्तज्ञानका उपयोगरूप हूवा संता नाहीं रचा है अर्थव्यंजनयोगका पलटना जानें ऐसें निश्चल मनस्वरूप होता संता क्षीण भये हैं कषाय जाके ऐसा वैडूर्यमणिकी ज्यों मोहका लेपतें रहित भया ध्यानकारे फेरि तिसतें निवर्तन न होय पलटें नाहीं, ऐसें एकत्ववितर्कअवीचार दूसरा होय है । ऐसेंही सो ध्यानी एकत्ववितर्क शुक्लध्यानरूप आग्निकार दग्ध किये है घातिकर्मरूप ईंधन जानें अर देदीप्यमान भया है केवलरूप किरणनिका मंडल जाके ऐसा बादलेके पिंजरमें

सर्वार्थ सिद्धि दो का

स. ९

छिप्या था जो सूर्य जैसें ताकूं दूरि भये निकल्ठे तब बहुत देदिप्यमान सोहे, तैसें सोहता संता भगवान् तीर्थकर तथा अन्य केवल्ठी इंद्रनिके आवनेयोग्य स्तुति करनेयोग्य पूजनेयोग्य उत्क्रष्टकारे कछू घाटे कोटिपूर्व आयुकी स्थितिताई विहार करे है । जब अंतर्मुहूर्त आयु अवशेप रहै तब जो आयुकर्मकी स्थितिके समानही वेदनीय नाम गोत्रकर्मकी स्थिति रह जाय तब तौ सर्व वचनमनयोग अर बादरकाययोगकूं निरोधरूप करि सूक्ष्मकाययोगकूं अवलंबे तब सूक्ष्मकियाप्रतिपात घ्यानके घ्यावनेयोग्य होय है । बहुरि जो जब अंतर्मुहूर्त आयुकर्मकी स्थिति रहै तब देदनीय नाम गोत्रकर्मकी स्थिति रह अधिक रही होय तौ यह स्योगी भगवान अपना उपयोगका अतिशयकारे शीघ्र कर्मका पचावनेकी अवशेष कर्मरजका झाडनेकी शक्तिके स्वभावर्ते दंड कपाट प्रतर लोकपूरण ए च्यारि कियारूप आत्माका प्रदेशनिका फेलना, सो च्यारि समयमें करि अरु बहुरि च्यारिही समयमें संकोच्या है प्रदेशनिका फैलना जानें अर समानस्थिति किये है च्यारि अधातिकर्म जाने ऐसे पहलें शरीरप्रमाण था तिसही प्रमाण होयकारे सूक्ष्मकाययोगकारे सूक्ष्मक्रियाप्रतिपाति ध्यानकूं है । यह केवल समुद्धातकार्र भया हो है । इहां उपयोगके अतिशयके विशेषण ऐसें हैं । सामायिक है । सहाय जाकै, विशिष्ट है कारण कहिये परिणामनका विशेष जाके, महासंवरस्वरूप है ऐसें तीनि विशेषणरूप उपयोगका अतिशय है ॥

व च-

नि का

पान

324

सर्वार्थ सि द्वि

टी का

ક્ષ, ૬

Q

बहुरि तापीछै लगताही समुच्छिन्नक्रियानिवर्ति ध्यानका आरंभ करै है। तहां उच्छिन्न कहिये दूरि भया है श्वासेाश्वासका प्रवर्तन जहां, बहुरि सर्व काय वचन मनयोग सर्वप्रदेशनिका चलना जहां दूरि भया है, यातें याकूं समुच्छिन्नक्रियानिवर्ति ऐसा नाम कहिये है। तिस ध्यानविर्षे सर्व बंध अर सर्व आश्रवकरि निरोधरूप अवशेष कर्मका झाडनेरूप सामर्थ्यकी प्राप्ति है। सो इस अयोगकेवली भगवानके सम्पूर्ण यथाख्यातचारित्र ज्ञान दर्शन भये हैं, ते सर्व संसारके दुःखके जालका जो संबंध ताका नाश करनेवाले हैं, साक्षात लगताही मोक्षके कारण हैं, ऐसे प्रगट भये हैं। सो यह भगवान तिस कालविर्षे तिस ध्यानके अतिशयरूप अग्निकारे दग्ध भयो जो सर्वकर्मरूप मलका कलंक तार्ते जैसें अग्निके प्रयोगतें धातु-पाषाणरूप समस्त कीट जाका वलि जाय दूरि होय, तव शुद्ध सुवर्ण नीसरै, तैसें पाया है आत्मस्वरूप जानें ऐसा होय निर्वाणकूं प्राप्त होय है। ऐसें यह दोय प्रकार बाह्य आभ्यंतरका तप है, सो नर्वानकर्मके आश्रवका निरोधका कारणपणातैं तौ संवरका कारण है। बहुरि पूर्वकर्मरूप रजके उडावनेक्रं कारण है। तातें निर्जराक्रा कारण भी है ॥ इहां विशेष लिखिये हैं। केवल्लीकै चिंतानिरोधका अभाव है। जातें क्षयोपशमज्ञानकी मानके द्वारा प्रवृत्ति होय सो चिंता है। क्षायिकज्ञानमें उपयोग निश्चल है अर ध्यानका लक्ष्वण एकार्यांचतानिरोध कह्या, सो केवल्लीकै यह नाहीं। यातें

करणके परिणाम तेई भई पैडी ताकारे ऊंचा चढता ऐसा जीव ताके जो अतिशयकारे वहुत निर्जरा होय है, सो इस स्थानकतें आगें दशस्थाननिविषें असंख्यातका गुणाकार है, सो ऐसा जीव जव प्रथमोपशमसम्यक्त्वकी प्राप्ति सोही भया निमित्त ताके निकट होतें सम्यग्दप्टि होता संता असंख्यगुणनिर्जरावान् होय है। वहुरि सोही जीव चारित्रमोहका भेद जो अप्रत्याख्यानावरणकपाय ताके क्षयोपशमपरिणामकी प्राप्तिका कालविपें श्रावक होता संता असख्यातगुणनिर्ज− व च-नि का रावान होय है । वहुरि सोही जीव चारित्रमोहका भेद जो प्रत्याख्यानावरणकपाय ताका क्षयोपशमकी प्राप्तिका काळविषे पान सर्वार्थ-विशुद्धपरिणामके योगतें विरत नाम पावे, तब तिस श्रावकतें असंख्यातगुणनिर्जरावान मुनि होय है । वहुरि सोही 322 जीव अनंतानुबंधीकषायकी चौकडीकूं परिणामकी विशुद्धताके वलतें अप्रत्याख्यानावरण आदि कषायरूप सकमण प्रधान∽ कारे परिणमता संता अनंतानुवंधीका वियोजक नाम कहावता संता तिस विरतसंयमी मुनितें असंख्यातगुणनिर्जरावान अ९ सोही जीव दर्शनमोहकी तीनि प्रकृति सोही विरततें मुनि होय है । बहुरि तिस पावै तव शुद्धिका अतिशयके योगतें दर्शनमेाहक्षपक नाम भी असंख्यातगुणनिर्जरावान् होय है। वहुरि ऐसैं सो क्षायिकसम्यग्दष्टि होयकारी श्रेणीक्वं चढनेक्वं सन्मुख करता संता परिणामकी होय तव चारित्रमोहके उपशमावनेप्रति व्यापाररूप होता संता परिणामकी विशुद्धताके योगतें उपशमक ऐसा नाम पावता संता तिस क्षपकतें असंख्यातगुणनिर्जरावान होय है । वहुरि सोही जीव समस्तचारित्रमोहका उपशम करनेका निमित्तकूं निकट होतें पाया है उपशातकपाय नाम जानें ऐसा होयकारे तिस उपशमकतें असंख्यातगुणनिर्जरावान् होय है । वहारे सोही जीव समस्तचारित्रमोहकी उपशम करनेका निमित्तकूं निकट होतें पाया है उपशांतकपाय नाम जानें ऐसा होयकारी तिस उपशमकतैं असंख्यातगुणनिर्जरावान होय है । बहुरि सोही जीव समस्तचारित्रमोहकी क्षपणाप्रति सन्मुख हूवा परिणामकी विशुद्धताकरि वधता संता क्षपकनामक्वं पावता संता तिस उपशांतकपायतें असंख्यातगुणनिर्जरावान होय है । बहुरि सोही जीव चरित्रमोहके सम्पूर्ण क्षपणाके कारणपरिणामके सन्मुख हूवा संता क्षीणकपाय नाम पावता संता तिस क्षपकतैं असंख्यातगुणनिर्जरावान होय है । वहुरि सोही जीव द्वितीयशुक्रध्यानरूप अग्निकारे दग्ध किये हैं घातिकर्मके समूह जानै ऐसा हूवा संता जिन नाम पावे, तब तिस क्षीणमोहते असंख्यातगुणनिर्जरावान होय है ॥ इहां विशेष जो, एकादशस्थान एकजीवकी अपेक्षा कहे तैसेंही नानाजीवकी अपेक्षा जाननो । याका विशेष कथन गोमट-सार लब्धिसार क्षपणासारतें जानना॥ आगें पूछे हैं, जो, सम्यग्दर्शन होतें भी स्थानकस्थानकप्रति असंख्यातगुणी निर्जरा कही, यातें परस्पर समानपणा तौ नाहीं भया । सो इहां विरतआदिके गुणका भेद है । यातें जैसें श्रावक निर्प्रथ नाहीं

सि दि

टि का

नाहीं तैसैं ते मुनि संयमी भी निर्ग्रथ नाहीं ठहरेंगे । जातें बाह्य आभ्यंतर ग्रंथ जिनकें नाहीं ऐसे निर्ग्रथ तौ ग्यारमां वारमां गुणस्थानवतीं हैं, नीचिछे तौ सग्रंथही ठहरेंगे । आचार्य कहै हैं, जो, यह ऐसा नाहीं है । तातें गुणके भेदतें परस्पर गुणका विशेप है तौ नैगमआदि नयके व्यापारतें सर्वही संयमी मुनि निर्ग्रथ हैं ऐसा सूत्र कहे हैं---

### ॥ पुलाकबकुशकुशीलनिर्गन्थस्नातका निर्मन्थाः ॥ ४६ ॥

य च

नि क

पान ३८९

याका अर्थ--- पुलाक वकुश कुशील निर्प्रथ स्नातक ए पांचप्रकार मुनि हैं, ते सर्वही निर्प्रथ हैं । तहां उत्तरगुणकी भावनाकरि रहित है मन जिनका बहुरि व्रतनिविषें भी कोई क्षेत्रविपें कोई कालविपें परिपूर्णताक्तं नाहीं पावते संते पुलाक ऐसा नाम पावे हैं । पुलाक ऐसा नाम परालसहित शालीका है, ताकी उपमा इनक्तूं देकरि संज्ञा कही है । सो मूलगुण--निविपें कोई क्षेत्र कालके वशतें विराधना होय है । तातें मूलगुणमें अन्य मिलाय भया, केवल न भये, तातें यह उपमा दे संज्ञा कही है । वहुरि निर्ग्रथपणा जो सर्वथा बाह्य आभ्यंतर परिग्रहका अभाव तिसका तौ जिनकै उद्यम है, वहुरि वत जिनके अखंडित है, मूलगुण खंडित नाहीं करे हैं, बहुरि शरीर उपकरण इनकी जो विभूपा कहिये सुन्दरता ताका अनुवर्ती है कल्लू सुन्दरताका अनुराग है, जातें संघके नामक आचार्य होय हैं तिनकें प्रभावनाआदिका अनुराग होय है, तिनके निमित्ततें शरीर तथा कमंडलू पिच्छिका पुस्तक तथा ताके बंधन तिनकी सुंदरताकी आभिलाप उपजे है, चैत्यालयके उपकरण आदिकी सुंदरताका अनुराग होय तथा शरीरकी सुंदरताका अनुराग संघनायककें कदाचित् उपजे ऐसें शरीर उपकरणानुवर्ती कहिये ॥

वहुरि नाहीं मिट्या जो परिवारका अनुमोद काहिये हर्ष सोही भया छेद यातें शवल कहिये चित्रवर्ण ताकारे युक्त हैं। इस विशेपणतें ऐसा जानना, जो, पहलें गृहस्थ थे तव परिवारसूं अनुराग था, सोही अनुराग अव संवर्तें भया। इनकें एकही परिवार है, सो परमनिर्प्रथअपेक्षा याकूं चित्रवर्ण आचरण कहिये। वीतरागता सरागताके मिलनेतें चित्रला-चरण कह्या याहीतें बकुश ऐसा नाम है। वकुशशब्द शवलका पर्यायशब्द है, दूसरा नाम है। इनका वार्तिकर्मे ऐसाही विशेषण किया हैं। ऋदिका अर यश अर शरीरका संस्कार अर विभूतिकेविपें तत्परता है। तहां भी यहही आशय जानना, जो, ए दिगम्बर निर्प्रथमुनि हैं तिनके कछ अशुभ लौकिकसंवंधी तौ व्यवहार है नाहीं धर्मानुराग है। सो मनकी प्रभावना संघसूं अनुराग है, ताके आर्थ ऋदिका अनुराग है, हमारे ऋदि पुरे तौ मार्गका वडी प्रभावना होय

सर्वार्थ-सि दि टी का

**भ**, ९

ब च–

नि का

पान

**૩**૧૨

लर्वार्थ-सि दि री का

क्ष ९

0

इहां कोई पूछे है, कहा विराधन होय है १ तहां कहिय, जो, महावतकी प्रतिज्ञा मन वचन काय कृत कारित अनुमोदनाकरि त्यागरूप है, तातें दोप छागनेके अनेक भंग है । तातें कोई भंगमें परके वशतें विराधना होय जाय है । यह सामर्थ्यद्दीनपणाकरि दूपण छांगे है । वहुरि वकुश दोयप्रकार है, उपकरणवकुश, शरीरवकुश । तहां उपकरणवकुशकै तो वहुतविशेपनिकरि सहित कमंडळू पीछी पुस्तक वंधन आदि धर्मोपकरणकी अभिछाप होय तौ यह प्रतिसेवना है । वहुरि शरीरवकुशकै शरीरका संस्कार कदाचित करें तव प्रतिसेवना है । वहुरि प्रतिसेवनाकुशीछ मृछगुण तौ विराधे नाहीं अर उत्तरगुणनिर्मे कोईक विराधना छगावे, सौ प्रतिसेवना है । वहुरि कषायकुशीछ निग्रंथ स्नातकनिकै प्रतिसेवना नाहीं है । जाका त्याग होय ताक्तं कोई कारणकारी ग्रहण करि हे तत्काछ सावधान होय फेरि न करैं सो प्रतिसेवना कहिये, याक्तं विराधना भी कहिये । वहुरि तीर्थ कहता सर्व तीर्थंकरनिके समयविर्पे सर्वही होय हैं ॥

वहुरि लिंग दोयप्रकार है, द्रव्यलिंग आवलिंग । तहां भावलिंगकरि तौ पाचूही आवलिंगी हैं, सम्यक्त्वसहित हैं, मुनिपणासूं निरादरभाव काहूके नाहीं है । वहुरि द्रव्यलिंगकरि तिनमें भेद है । कोई आहार करे है, कोई अनझन आदि तप करे हैं, कोऊ उपदेश करे है, कोऊ अध्ययन करे है, कोऊ तीर्थविहार करे है, कोऊ ध्यान करे है, ताके अनेक आसन करे हैं, कोऊ तो दोप लगे है, प्रायश्चित्त ले है, कोऊ दोप नाहीं लगावे है, कोऊ उपाध्याय है, कोऊ प्रवर्तक है, कोऊ निर्यापक है, कोऊ वैयावृत्य करे है, कोऊ ध्यानविर्पे श्रेणीका प्रारंभ करे है, कोऊकों केवलज्ञान उपजै है, ताकी वाह्य वडी विभूतिसहित महिमा होय है इत्यादि सुख्य गौण वाह्यप्रवृत्तिकी अपेक्षा लिंगभेद है । ऐसा न जानना, जो, नम्न दिगंवर यथाजातरूप सामान्य सर्वके है, तातें भेद है । यह तौ सर्वके समान हे ऐसो न । कोई श्वेत पीत रक्त शाम आदि वस्त्र घारे, कोई जटा घारे, कोई कौपीन घारे, कोई दंड घारे, कोई शस्त्र घारे, कोई पालकी चढे, कोई रथ चढे इत्यादिक स्वरूप लिंगभेद नाहीं, ए सर्व अन्यमतीनिके भेद हैं । तथा इस पंचमकालमें जिनमतमें भी जैनाभास भये हैं । तिनमें भेद पड्या है । यह कालदोष है ॥

बहुरि लेश्या पुलाककै तौ तीनि शुभही होय हैं । जातैं याकै बाह्यप्रवृत्तिका आलंबन विशेष नाहीं है । अपने मुनि–

पणाहीसूं कार्य है । बहुरि बहुत तीव्र मंद परिणाम नाहीं होय हैं । बहुरि बकुश प्रतिसेवनाकुशीलके छह भी होय हैं । इहा अपिशब्दकरि ऐसा जनाया है, जो, अन्य आचार्य तीनि ग्रुभही कहे हैं । बहुरि कषायकुशीलके कपोततें लगाय शुक्लपर्यंत च्यारि होय हैं । इहां भी अन्य आचार्यनिकी अपेक्षा तीनि जाननी । बहुरि निर्प्रंथ स्नातकके एक शुक्लही है । लेक्याके स्थानक कपायनिके मंद तीव्र स्थानकनिकी अपेक्षा असंख्यात लोकपरिमाण कहे हैं । सो इनका पलटना सिद्धांतनिर्तें जानना ॥ बहुरि उपपादपुलाक तौ उत्क्रुष्टपर्णे उत्क्रुष्टस्थितीवाले सहस्रारस्वर्गके देव तिनमें उपजै तहां अठारह सागरकी आयु पार्वे । बहुरि बकुश प्रतिसेवनाकुशील उत्क्रुष्टपर्णे आरण अच्युतस्वर्गके देव वाईससागरकी स्थितीवाले तिनमें उपजै हैं । बहुरि कपायकुशील निर्ग्रर्थ तेतीस सागरकी स्थितिवाले सर्वार्थसिद्धिके देवनिविर्षे उत्क्रुष्टपर्णे उपजै हैं । वहुरि जघन्यकारे ए सर्व सौधर्मकल्पविर्षे दोयसागरकी स्थिति पावै हैं । मध्यके नानाभेद यथासंभव जानने । बहुरि स्नातक निर्वाणप्राप्तही होय है ॥

सर्वार्थ-

सि दि

री का

ક્ષ. ૬

बहुरि स्थान कहिये संयमकी लब्धिके स्थानतें कपायका तीव्रमंदपणा है सो है निमित्त जिनकूं ऐसे असंख्यात हैं। तहां सर्वजघन्य संयमस्थान पुलाक कपायकुशील इन दोऊनिके समान होय ते असंख्यातस्थानतांई साथी रहें, पीछे पुला-कका व्युच्छेद है । याके अगिले स्थान नाहीं अर आगिले स्थान असंख्यात एक कपायकुशीलकेही होय अन्यके ते स्थान नाहीं । बहुरि आगें कषायकुशील प्रतिसेवनाकुशील दोऊ असंख्यातस्थानतांई लार रहे हैं । दोऊनिके समानस्थान होय है। पीछै प्रतिसेवनाकुशीलका व्युच्छेद है। अगिले स्थान यांकै होय नाहीं। आगें असंख्यातस्थान कपाय-ं कुशीलकैही होय । ऐसैंही पीछें कषायकुशीलका व्युच्छेद है । यातें उपरि कषायरहित स्थान हैं ते निर्प्रथकेही हैं । ते भी स्थान असंख्यात हैं । पीछै निग्नथका भी व्युच्छेद हैं । आगें एक स्थान है, सो ताक़ूं पायकारे स्नातक केवली निर्वाणकं प्राप्त होय है । ऐसे ए संयमस्थान हैं । सो अविभागप्रतिच्छेदनिकी अपेक्षा स्थानस्थानप्रति अनंतका गुणाकार है ॥ ऐसैं नवमां अध्यायमें संवर निर्जराका स्वरूप अर तिनके कारणके भेद स्वरूप, अनेकप्रकार गुप्ति समिति धर्म अनुप्रेक्षा परिषहका जीतना, चारित्र तप ऐसैं व्याख्यान भया । ताकूं भल्ले प्रकार जानि श्रदान करि भव्यजीव हैं ते इनका धारण करी । मोक्षकी प्राप्तिका यह उपाय है । यामें तत्पर होनायेग्य है । ऐसा श्रीगुरुनिका उपदेश है ॥ 👘 🖤

व च-निका 4 पान

ર્ ર્

केवलज्ञानकी उत्पत्ति होय है। याहीतें हेतु है लक्षण जाका ऐसी पंचमीविभक्तिका निर्देश किया है। तहां पूछें है, मोहका क्षय पहली कौन रीति करे हैं १ सोही कहिये हैं । तहा प्रथम तौ भव्य होय, बहुरि सम्यग्दप्टि होय, बहुरि परिणामकी विशुद्धताकारी वर्न्धमान होय, सो जीव असंयतसम्यग्दष्टि संयतासंयत प्रमत्त अप्रमत्त इन च्यारि गुणनिविर्वे कोई गुणस्थानमें मोहकी सातप्रकृति मिथ्यात्व सम्यङ्गिथ्यात्व सम्यक्त्वप्रकृति अनन्तानुवन्धी क्रोध मान माया लोभ इनका क्षयकारे **व** च-क्षायिकसम्यग्दप्टि होयकारे जव क्षपकश्रेणी चढवाने सन्मुख होय अध प्रवृत्तिकरणकूं अप्रमत्तगुणस्थानविषें पायकारे अपूर्व-करणपरिणामका प्रयोगकरि अपूर्वकरण नामा क्षपकश्रेणीका गुणस्थानकूं भोगिकारे तहां नवीन शुभपरिणाम तिनमें क्षीण किये हैं पापप्रकृतिनिके स्थिति अनुभाग जानें, वहुरि वधाया है ग्रुभकर्मका अनुभाग जानें, ऐसा होय अनिवृत्तिकरणपरिणामकी प्राप्तिकारे अनिवृत्तिवादरसांपरायनाम नवमां गुणस्थानकूं चढिकारे तहां कपायनिका अष्टक जो अप्रत्याख्यानावरण प्रत्याख्यानावरण ताका सत्तामेंसूं नाशकरि फेरि नपुंसकवेदका नाशकरि फेरि स्त्रीवेदका क्षयकरि वहुरि नोकपायका पट्क हास्य रति अरति र्शाक भय जुगुप्सा इनकूं पुरुपवेदविर्षे क्षेपणकरि क्षय करे । वहुरि पुरुपवेदकूं क्रोधसंज्वलनमें क्षेपै । वहुरि क्रोधसंज्वलनकूं मानसंज्वलनविर्पे क्षेपे । वहुरि मानसंज्वलनकूं मायासंज्वलनविर्षे क्षेपे । वहुरि मायासंज्वलनकूं लोभसंज्वलनविर्पे क्षेपे । ऐसैं संक्रमणीविधानकारी अनुक्रमणतैं क्षयकारी वादरकुष्टिका विभागकरि, लोभसंज्वलनक्तुं सूक्ष्म कारी, अर सूक्ष्मसांपरायनाम क्षपक गुणस्थान दशमांकूं भोगिकरि, तहां समस्तमोहनीयकर्मकूं मूळतें नाशकरि, क्षीणकषायपणाकूं पायकरि, उताऱ्या है मोहनीय-कर्मका वोझ जामें तिस बारमां गुणस्थानका उपांत्य कहिये अंत्यसमय ताके पहलें समये निद्रा प्रचलानाम दोय प्रकृतिका क्षय कारी, बहुरि पांच ज्ञानावरण च्यारि दर्शनावरण पांचे अंतराय इन चौदहप्रकृतिनिका वारमां गुणस्थानके अंतसमये क्षयकरि, ताके अनन्तरही ज्ञानदर्शन है स्वभाव जाका ऐसा केवलनामा आत्माका पर्याय अचित्य है विभूतिका विशेष जामें ऐसी अवस्थाकूं पावे है । ऐसें इहां तरेसठि प्रकृतिनिका सत्तामेंसूं नाश कारी केवलज्ञान उपजावे है । घातिकर्मकी । ४७ । आयुकर्मकी । ३ । नामकर्मकी । १३ ॥ ऑगें शिष्य कहै है, जो, मोक्ष कैसै हेतुतें होय है अर ताका लक्षण कहा है ? ऐसें पूछें सूत्र कहे हें---<u>ر</u> د ॥ बन्धहेत्वभावनिर्जराभ्यां कृत्स्नकर्मविप्रमोक्षो मोक्षः ॥ २ ॥ याका अर्थ-- वंधका कारण जे मिथ्यात्व आदि तिनका अभाव अरु निर्जरा इन दोऊनितैं समस्त कर्मका अत्यंत अभाव होय, सो मोक्ष है । तहां मिथ्यादर्शनआदि जे बंधके कारण तिनके अभावतें तौ नवीन कर्मका वंध नाहीं होय है ।

नि का

पान

રુજુદ

तर्वार्थ सिद्धि टी का

BT. 10

बहुरि पूर्वें कहे जे निर्जराके कारण तिनकूं निकट होतें पूर्वबंध जे कर्म तिनका अभाव होय । ऐसे ए दोऊ कारण होय 🕻 तब भव कहिये पर्यायकी स्थितिका कारण जो आयुकर्म तिसकी स्थितिके समान स्थिति किये है अवशेष कर्मकी अवस्था जानैं ऐसा केवली भगवान ताके एककाल समस्त अवशेष कर्मका विप्रमोक्ष कहिये अत्यंत अभाव सो मोक्ष है। ऐसी प्रतीतिरूप करना । इहां कहै है, जो, कर्मका अभाव दोय प्रकार है, यत्नसाध्य अयत्नसाध्य । तहां चरमशरीरी आत्माकै नरक तिर्यच देव इन तीनि आयुका तो बंध होय नाहीं, तातें पहलेंही अभाव है, सो तो अयत्नसाध्य है। अर यत्नसाध्य कहिये हैं, असंयतसम्यग्दष्टि आदि च्यारि गुणस्थाननिविषें कोई एक गुणस्थानविषें मोहनीयकर्मकी सात प्रकृतिका क्षय करै है । बहुरि निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्त्यानगृद्धि, नरकतिर्यंचगति, एकेंद्रिय, द्वींद्रिय, त्रींद्रिय, चतुरिंद्रिय ए च्यारि जाति; नरकतिर्यंचगतिप्रायोग्यानुपूर्व्यः, आताप; उद्योत; स्थावर; साधारण सूक्ष्म; इन सोलहप्रकृतिनिका अनिवृत्तिवादरसांपरायगुणस्थानविषे युगपत् क्षय करे हैं । बहुरि तातें परे तिसही गुणस्थानमें अप्रत्याख्यानावरण प्रत्याख्यानावरण आठ कषाय क्षय करै है । बहुरि तिसही गुणस्थानमें अनुक्रमतैं नपुंसकवेद अर स्त्रीवेदकूं क्षय करे है। बहुरि तहांही नोकषाय पद्हास्य रति अरति शोक भय जुगुप्सा इनकूं एककाल क्षय करे है। तापीछैं तिसही गुणस्थानमें अनुक्रमकरि पुरुषवेद संज्वलन कोध मान माया इनका अत्यंत नाश करे है । ऐसें छत्तीस प्रकृतीकी नवमें गुणस्थानविषें व्युच्छित्ति है । बहुरि लोभसंज्वलन सूक्ष्मसांपराय दशमगुणस्थानविषें नाशकूं प्राप्त होय है । बहुरि क्षीणकषाय बारमां गुणस्थान जो छद्मस्थ वीतराग ताके उपांत्यसमय जो अंतसमयतैं पहला समय ताविर्षे निद्रा प्रचला ए दोय क्षय होय हैं । बहुरि ताके अंतके समय पांच ज्ञानावरण च्यारि दर्शनावरण पांच अंतराय इन चौदहप्रकृतिनिका क्षय होय है । ऐसैं इहांतांई तौ तरेसठि प्रकृतिका क्षय भया । तापीछै अयोगकेवळी चौदहवां गुणस्थानमें पिचासी प्रकृति क्षय होय हैं, तामें अंत्यका पहला जो उपांत्यसमय ताविषें बहत्तरी प्रकृतिका क्षय होय है। तिनके नाम दोय वेदनीयमेंसूं एक तौ वेदनीय, देवगति, औदारिक, वैक्रियक, आहारक, तैजस, कार्मण ए पांचशरीर इनके वंधन ५, इनके संघात ५, संस्थान ६, औदारिक वैक्रियक आहारक शरीरके अंगोपांग तीनि ३, संहनन छह ६, वर्ण प्रशस्त अप्रशस्त पांच ५, गंध दोय २, रस प्रशस्त अप्रशस्त ५, आठ स्पर्श ८, देवगतिप्रायो-पूर्व्य १, अगुरुलघु १, उपघात १, परघात, १, उछ्वास १, विहायोगति प्रशस्त अप्रशस्त २, पर्याप्तक १, प्रत्येकशरीर १, 🥻 स्थिर अस्थिर २, ज़ुभ अग़ुभ दोय २, दुर्भग १, सुस्वर दुःस्वर दोय २, अनादेय १, अयशःकीर्ति १, निर्माण १, नीचगोत्र १, ऐसैं बहत्तरी बहुरि ताके अंत्यसमयमें तेरा प्रकृतिका क्षय है, तिनके नाम दोय वेदनीयमेंसूं एक वेदनीय १,

सर्वार्थ-।

सि बि

री का

भ. १०

व च-नि का

पान

390

#### ॥ तदनन्तरमूर्ध्वं गच्छत्यालोकान्तात् ॥ ५ ॥

याका अर्थ- सर्वकर्मका अभाव भये पीछें जीव ऊर्ध्वगमन करें है, सो छोकके अंतताई जाय है । वहारे इहां तदनंतर कहिये ताके अनंतर, सो कौन १ सर्वकर्मका अभाव होना ताके अनंतर । बहुरि इहां आछोकान्तात में आङ् उपसर्ग है सो अभिविधिअर्थमें है । तातें ऐसा अर्थ भया, जो, छोकके अंतताई गमन है, आगें अछोकमें नाहीं है । यातें ऐसा भी जानिये, जो, मुक्त होय तथा तिष्ठे भी नाहीं है वहुरि अन्यदिशाक्तं भी न जाय है ॥ आगें पूछे है, जो, यह ऊर्ध्वगमनहेतुके कहे विना कैसें निश्चय करिये १ ऐसें पूछें ताके निश्चय करनेक्तं हेतु कहे हें--

व च-

नि का

पान

800

#### ॥ पूर्वप्रयोगादसङ्गत्वाद्वन्धच्छेदात्तथागतिपरिणामाच्च ॥ ६ ॥

याका अर्थ--- पूर्वके प्रयोगतें असंगपणेतें बंधके छेदतें तैसाही गतिपरिणामतें इन च्यारि हेतुनतें ऊर्ध्वगमन निश्चय करना। आगें कहे हैं, हेतुका अर्थ पुष्ट भी है तौ दृष्टांत अरु समर्थविना साध्यके साधनेकूं समर्थ नाहीं होय है। तातें वांछित साधनेकूं दृष्टांत कहिये हैं॥

#### आविध्दकुलालचकवट्व्यपगतलेपालाबुददेरण्डबीजवदग्निशिखावच ॥ ७ ॥

याका अर्थ- पूर्वे हेतु कह्या तिनके ए च्यारि दृष्टांत हैं। फिराये कुम्हारके चाककी ज्यें ठेपतें रहित भये तूंबीकी-ज्यें एरंडके बीजके ज्यें अग्निकी शिखाकी ज्यें ऐसें च्यारि दृष्टांतनिकारी ऊर्ध्वगमन जानना। पहछे सूत्रमें कहे जे च्यारि हेतु अर इस सूत्रमें कहे जे च्यारि दृष्टांत तिनका यथासंख्य संबंध करना। सोही कहिये है। जैसें कुम्हारके प्रयोगतें भया जो हस्तका अरु दंडका अर चाकका संयोग, तिसकरि भया जो चाकका फिरना, सो कुम्हार फिरावता रहि गया तौ पहछे प्रयोगतें जहातांई वाके फिरनेका संस्कार न मिटे, तहांतांई फिरवौही करे। ऐसाही संसारविर्षे तिष्ठता जो जीव तानें मुक्तिकी प्राप्तिके अर्थ बहुतवार परिणाम चिंतवन अभ्यासकरि रह्या था सो मुक्ति भये पीछे तिस अभ्यासका अभाव भया, तौ पहछे अभ्यासपूर्वक मुक्तजीवके गमन निश्चय कीजिये है॥ बहुरि जैसें मृत्तिकाका छेपतें तूंबा भऱ्या होय उतरि जछविर्षे पड्या पीछें जछके संबंधतें माटी जाय तब हछका होय जछके ऊपर आय जाय, तैसें कर्मके भारकरि दृब्या परवश भया आत्मा तिस कर्मके संबंधतें संसारविर्षे नियमकरि

सर्वार्थ सिद्धि टी का म. १०

치

पड्या है। जब कर्मका मिलाप दूरि होय तब ऊर्ध्वही गमन होय। बहुरि जैसें एरंडका बीज एरंडका डोडामें बंधाणरूप था जब डोडा सूकिकारे तिडके, तब बंधाणमेंसूं उछरि ऊर्ध्व चुलै; तैसैं मनुष्यआदि भवकी प्राप्ति करणहारी जे गति जाति नाम आदि सकलकर्मकी प्रकृति ताका बंधाणम आत्मा है, जब इस बंधका छेद होय, तब मुक्तजीवकै गमनहीका निश्चय होय है । बहुरि जैसें सर्वतरफ गमन करनहारा जो पवन ताका संबंधकरि रहित जो दीपगकी शिखा छोय सो अपने स्वभावतें ऊंचीही चढे, तैसें मुक्तजीव भी सर्वतरफ गमनरूप विकारका कारण जो कर्म ताके दूरि होतें अपना स्वभाव ऊर्ध्वगमनरूप है तातें ऊंचाही गमन करे है ॥ आगें पूछे हैं, जो, मुक्त भये आत्मा ऊर्ध्वगमनस्वभावी है, तौ लोकके अंततैं ऊर्ध्व क्यौं जाय नाहीं ? अ. १० ( ऐसें पूछें सूत्र कहे हें---॥ धर्मास्तिकायाभावात् ॥ ८ ॥ याका अर्थ-- मुक्तात्मा लोकके अंतताई जाय है। परे अलोकमें न जाय है। जातें तहां धर्मास्तिकायका अभाव है। गति उपग्रहका कारण जो धर्मास्तिकाय सो लोकते परै उपरि नाहीं है। तातें मुक्तात्माका अलोकमें गमनका अभाव है। बहुरि धर्मास्तिकायका अभाव सर्वत्र मानिये तौ लोकअलोकके विभागका प्रसंग होय । ऐसैं जानना ॥ आग पूछें है, कि, ए निर्वाणकूं प्राप्त भये जीव तिनके गति जाति आदिक तौ कारण नाहीं । तातें इनविषें भेदका व्यवहार नाहीं है कि कछ भेदका व्यवहार कीजिये ? ताका उत्तर, जो, कथंचित् भेद भी करिये है, सो काहेतें करिये ? ताका सूत्र कहै हैं---॥ क्षेत्रकालगतिलिङ्गतीर्थचारित्रप्रत्येकबुष्दवोधित-ज्ञानावगाहनान्तरसंख्याल्पबहुत्वतः साध्याः ॥ ९ ॥ याका अर्थ- क्षेत्र, काल, गति, लिंग, तीर्थ, चारित्र, प्रत्येकबुद्धबोधित, ज्ञान, अवगाहना, अंतर, संख्या, अल्पबहुत्व इन बारह अनुयोगनिकरि सिद्धजीव भेदरूप साधने । क्षेत्रादि बारह अनुयोगनिकारी सिद्धनिक्तूं भेदरूप करने । तहां दोय नय लगावणी, प्रत्युत्पन्नग्राहकनय भूतप्रज्ञापननय । इन दो नयनिकी विवक्षाकारी भेद साधना । सोही कहिये हैं । तहां

सर्वार्थ-

सि जि

री का

ৰ ঘ~ नि का

पान

808

अपेक्षा चारित्रविनाही सिद्ध भये कहिये । तहां अल्पवहुत्वे नाहीं । बहुरि भूतनयापेक्षयाः अनतर चारित्र यथाख्यातहीते सिद्ध होय हैं । तहां भी अल्पवहुत्व नाहीं । वहुरि अंतरसहित चारित्रकीअपेक्षा पंचचारित्रतें भये अल्प हैं । तिनतें संख्यातगुणा च्यारितें भये हैं । वहुरि प्रत्येकवुद्धनितें भय अल्प है । तिनतें संख्यातगुणा वोधितवुद्ध भये सिद्ध हें । वहुरि प्रज्ञानकरि प्रत्युत्पन्ननयकीअपेक्षा तो केवरुज्ञानतें सिद्ध भये तिनमें अल्पवहुत्व नाहीं । वहुरि भूतनयकीअपेक्षा दोय ज्ञानतें सिद्ध भये अल्प हैं, तिनतें संख्यातगुणा च्यारि ज्ञानतें सिद्ध भये तिनमें अल्पवहुत्व नाहीं । वहुरि भूतनयकीअपेक्षा दोय ज्ञानतें सिद्ध भये अल्प हैं, तिनतें संख्यातगुणा च्यारि ज्ञानतें सिद्ध भये तिनमें अल्पवहुत्व नाहीं । वहुरि तिनतें संख्यातगुणा तीन ज्ञानतें सिद्ध मये अल्प हैं, तिनतें संख्यातगुणा च्यारि ज्ञानतें सिद्ध भये सिद्ध हैं । वहुरि तिनतें संख्यातगुणा उत्क्रप्टअवगाहनातें भये सिद्ध हें । वहुरि अवगाहनाकारे जघन्यअवगाहनातें सिद्ध भये सिद्ध हैं । वहुरि संख्याविर्ये एकसमयमें उत्क्रप्टअवगाहनातें भये सिद्ध हें । तिनतें संख्यातगुणा मध्यअवगाहनातें सये सिद्ध हें । वहुरि संख्याविर्ये एकसमयमें उत्क्रप्टयणे एकसो आठ सिद्ध होय हे । ते तौ सर्वतें थोरे हें । तिनतें अनंतगुणा पचासताईकी संख्यातें भये सिद्ध हें । तिनतें अल्पतार्यं नाये एकताई लगाय पचीसकी संख्याताई भये सिद्ध हें । वहुरि तिनतें संख्यातगुणे चोईसतें ळगाय एकताईकी संख्यातें भये सिद्ध हें । ऐसैं जानना । इहांताई टीकाका व्याख्यान है ॥

व च-

नि का

पान ४०४

् ऐसैं तत्वार्थका है अधिगम जातें ऐसा जो मोक्षशास्त्र ताविषें दशमां अध्याय सम्पूर्ण भया ॥

स्वर्गापवर्गसुखमाप्तुमनोभिरोयें- । जैनेन्द्रशासनवरामृतसारभूता ॥ सर्वार्थसिष्टिद्रिति सद्भिरुपात्तनामा । तत्वार्थवृत्तिरनिशं मनसा प्रधार्या ॥ १ ॥ ंयाका अर्थ-- स्वर्गमोक्षके पावनेकूं है मन जिनका ऐसे आर्य कहिये महंत पुरुष, तिनकारे यह तत्वार्थकी वृत्ति निरंतर मनकारे धारनेयोग्य है । कैसा है यह १ जिनेंद्रका शासन कहिये मत आज्ञा मार्ग, सोही भया उत्तम अमृत ताका सारभृत है । वहुरि कैसी है १ सर्वार्थसिद्धि ऐसा सत्पुरुषनिकारे पाया है नाम जानें ॥ १ ॥

तत्वार्थवृत्तिमुदितां विदितार्थतत्वाः । श्रुण्वन्ति ये परिपठन्ति सुधर्मअक्त्या ॥ हस्ते क्वतं परमसिद्धिसुखासृतं तै-। र्मर्त्यामरेश्वरसुखेषु किमस्ति वाच्यम् ॥ २ ॥ याका अर्थ— ये पुरुष यह कही जो तत्वार्थवृत्ति ताहि भल्लेश्रकार धर्मकी भक्तितैं सुणै हैं । बहुारे नीकें पढें हें,

सर्वार्थ-सिद्धि टी का म. १० ते जान्या है तत्वार्थका यथार्थरुवरूप जिननें ऐसें भये संते तिननें परमसिद्धि जो मोक्ष ताका स्वरूप अमृत सो हस्त-विषे किया । अन्य जे चक्रवार्तिपद इन्द्रपदके सुखनिविपें कछ कहनेयोग्य है कहा ? कछ भी नाहीं है ॥ २ ॥

येनेद्मप्रतिहतं सकळार्थतत्त्व-। मुद्योतितं विमलकेवललोचनेन ॥ भक्त्या तमद्भुतग्रणं प्रणमामि वीर- । मारान्नतामरगणाचितपादपीठम् ॥ ३॥

ष च-

नि का

पान

804

याका अर्थ-- मैं जु हूं टीकाकार सो तं कहिसे। वीर कहिये, श्रीवर्धमान अंतिमतर्थिकर परमदेव ताहि भक्तिकारे प्रणाम करों हों । ते कौन १ जिननें यऊ निर्चाध सकलपदार्थका स्वरूप यथार्थ कह्या प्रगट किया । सो कैसैं हैं १ वे निर्मल केवळज्ञान हैं नेत्र जिनके । भावार्थ साक्षात् देखिकरि कहे हैं । बहुरि कैसे हैं ! अद्भुत आश्चर्यकारी हैं गुण जिनमें । भावार्थ- अतिशयकरि सहित हैं । बहुरि कैसे है ? निकट आयकारे नमे जे अमर कहिये देव तिनके गण कहिये समूह तिनकारे पूजित है सिंहासन जिनका । भावार्थ- सर्व देवनिके देव हैं ॥

### आगे तत्वार्थवृत्ति सर्वार्थासीध्दि है नाम जाका तिसविषें तत्वार्थका दशमां अध्याय समाप्त भया ॥ याका तात्पर्य तत्वार्थवार्तिकविषें कह्या है सो लिखिये हैं-

ऐसैं निसर्ग अधिगमविषें एकतैं उपज्या जे। तत्वार्थश्रद्धानस्वरूप सम्यग्दर्शन शंकादिअतीचारनिकारे रहित संवेग अनुकंपा आस्तिक्यकरि जाका प्रगट होना ऐसा विशुद्ध ताहि अंगीकारकारे, बहुरि तिसहीकी प्राप्तिकारे विशुद्ध भया जो सम्यग्ज्ञान ताहि अंगीकारकरि, बहुरि नामआदि निक्षेप प्रत्यक्षप्रमाण निर्देश आदि सत् संख्या आदि अनुयोग नैगमादिनय इत्यादिक जे तत्वार्थके जाननेके उपाय तिनकारे जीवनिके पारिणामिक औदयिक औपशमिक क्षायिक क्षायोपशमिक जे भाव ते स्वतत्व हैं, तिनकूं जाणिकरि, बहुरि जीवके भोगके साधन जे अचेतनपदार्थ तिनके उत्पत्तिविनाशस्वभावके जाननेतें तिनतें विरक्त तृष्णारहित हूवा संता तीनि गुप्ति पांच समिति दशरूक्षण धर्मके आचरणतें बहुारी तिनका फल देखनेतें मोक्षकी प्राप्तिके यतनके अर्थि बढाया है श्रद्धान अर संवेग जानें, बहुरि भावनाकार्र प्रगट भया है अपना स्वरूप जाकै, बहुरि अनुप्रेक्षाके चिंतवनकारे दृढ किया है परदृव्यका त्याग जानें, बहुरि संवररूप भया है आत्मा जाका, 🤵

रावार्थ-सि दि री फा

थ. १०

आगें तत्वार्थसूत्रका दश अध्यायका जोडरूप संक्षेप अर्थ लिखिये हैं ॥ तहां प्रथम अध्यायमें प्रथमसूत्रमें तौ सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र तीनकी एकता है। सो मोक्षमार्ग है ऐसा कह्याँ। आगें स्वत्रमें सम्यग्दर्शन्ता तथा जागा कि लिप कह्याँ। आगें सर्वार्थ 🖉 दूसरे सूत्रमें सम्यग्दर्शनका ळक्षण कह्या। तीसरे सूत्रमें सम्यग्दर्शनकी उत्पत्ति दोयप्रकार कही। चौथे सूत्रमें सम्मग्दर्शनके सि द्वि विषयभूत सात तत्व कहे । बहुरि इनके स्थापनकूं व्यवहारका व्यभिचार मेंटनेक्रूं नाम आदि च्यारि निक्षेप कहे । आगें री का प्रमाणनयनिकारे सम्यग्दर्शनादिक तथा तिनका विषय जीवादिक तत्वनिका अधिगम होय है । बहुरि निर्देशादि छह अर **स**, १० सत् आदि आठ ऐसैं चौदह अनुयोगनिकार्र अधिगम होय हैं, ऐसें कह्या। वहुरि मति आदि पांच ज्ञानके भेद कहि अर तिनके दोय प्रकार प्रमाण कहे। परोक्ष दोय प्रत्यक्ष तीनि । बहुरि मतिज्ञानके उत्पत्तिके कारण कहि । ताके अवग्रहादिक भेद च्यारि सूत्रमें कहे। ते तीनसै छत्तीस होय हैं। वहारी श्रुतज्ञानका स्वरूप भेद कहे। वहारी अवधिज्ञानका स्वरूप दोय सूत्रमें कह्या वहुरि मनःपर्ययका स्वरूप कह्या। ताके दोय भेदनिका विशेप कहि अवधिमनःपर्ययमें विशेप कह्या। आगें पांचू ज्ञानका विषय तीनि सूत्रमें कहि । अर एकजीवके एककाल च्यारिताई ज्ञान होय है ऐसें कह्या । वहुरि मति श्रुत अवधि विप-0 0 0 र्थयस्वरूप भी होय है, ताका कारण कह्या। वहुरि नैगम आदि सात नयकी संज्ञा कहि । प्रथम अध्याय पूर्ण किया॥१॥ आगें दूसरे अध्यायमें जीवतत्वका निरूपण है। तहां प्रथमही जीवके औपशामिक आदि पांच भाव हैं। तिनके तरेपन भेद सात सूत्रमें कहे । आगें जीवका प्रसिद्ध धर्म देखि उपयोगकूं लक्षण छह्या । ताके आठ भेद कहे । आगें जीवके भेद कहे। तहां संसारी अर मुक्त अर संसारीनिमें संज्ञी असंज्ञी त्रस स्थावर त्रसके भद द्वीन्द्रियादिक पंचइन्द्रि-यताई कहे । बहुरि पांच इन्द्रियके द्रव्यइन्द्रिय भावइन्द्रियकरि भेद तिनके नाम विषय कहे । वहुरि एकइन्द्रिय आदि जीवनिके इन्द्रिय पाईये तिनका निरूपण अर संज्ञी जीव कौन ऐसैं कह्या । वहुारे परभवकूं जीव गमन करे ताके गमनका स्वरूप कह्या । आगें जन्मके भेद योनिके भेद अर गर्भज कैसें उपजे देव नारकी सन्मूर्छन कैसें उपजे ताका निर्णय है । आगें पांच शरीरानिके नाम कहि । अर तिनके सूक्ष्मस्थूलका स्वरूप कहि । अरु ये जिनके जैसें उपजै तिनका निरूपण किया । आगें वेद जिनके जैसा होय ताक्नुं कहिकारे जिनके उदय उदारणाकारे मरण होय तिनका ļ आगें तीसरे अध्यायमें जीवका रहनेका लोंक है तामें अधोलोक मध्यलोकका निरूपण हैं । तामें अधोलोकमें सात पृथ्वीनिके नाम कहे तिनविषे नारकी जीव उपजै है । तिनके विळनिका परिमाण कह्या । वहुरि जीवनिका अशुभ-

वः

नि

पान

800

परिणाम आदि कहिकारि तिनकें परस्पर अर असुरनिकारे किया दुःख है ताक़ूं कहि तिनकी आयुका परिमाण कह्या । आगें सध्यळोकविषें जंबूद्वीप आदि द्वीप ळवणसमुद्र आदि समुद्र हैं तिनका व्यास आकार कह्या । वहुरि जंबूद्वीपका स्वरूप कहि ताके मध्य क्षेत्र हैं कुळाचळपर्वत हैं तिनका नाम वर्ण आकार कह्या । बहुरि कुळाचळनिउपरि ऱ्हद हैं तिनके नाम व्यासादिक बहुरि तिनमें कमळ हैं तिनका व्यासादिक बहुरि तिनमें देवी वर्से हैं तिनकें नाम परिवार आयु कही । आगें ट्हदनिमेंसूं नदी गंगादि निकली हैं तिनके नाम परिवार गमन कह्या । बहुरि भरतक्षेत्रका बिस्तार कहि अन्यका विस्तार जनाया । बहुरि भरत ऐरावतक्षेत्रमें काल घटै वधै अन्यमें अवस्थित है ऐसैं कहिकरि मोगभूमिके जीवनिकी स्थिती कही । बहुरि भरतआदि क्षेत्र धातकीखंड पुष्करद्वीपमें हैं सो कहे । सनुष्यक्षेत्रकी कर्यादा कही । कर्मभूमिके क्षेत्र कहे । बहुरि मनुष्यतिर्यंचनिकी आयुका प्रमाण कहि अध्याय पूर्ण किया ॥३॥

व च-

नि का

पान

808

9

Q

2

2

there is the state of

सर्वार्थ-

सि द्वि

री का

अ. १०

आगें चौथे अध्यायमें ऊर्ध्वलोकका वर्णन है। ताम्नें च्यारिप्रकारके देव कहे। तिनके लेक्या कहि। अर इन्द्र आदि दश भेद कहि। अर इन्द्रनिकी संख्या अर तिनकी कामसेवनकी रीति कहि। बहुरि भवनवासीनिके भेद व्यंतरनिके भेद ज्योतिपीनिके भेद कहे। वहुरि ज्योतिपीनिका गमनका प्रकार अर अनुष्यक्षेत्रविषें इनकारे कालका विभाग है। मनुष्य-क्षेत्रतें परैं अवस्थित है ऐसें कह्या। आगें विमानवासी देव तिनविर्षे कल्प कल्पातीतका भेद बहुरि स्वर्गनिका नाम अर तिनके आयु आदि वधते वधते अर गमन आदि घटते घटते उपरि उपरि है सो कहि तिनकी लेक्या कहि। ग्रैवेयक पहली कल्प कहे। बहुरि पांचमां स्वर्गमें लोकांतिक देव हैं तिनके जातिभेदके नाम कहे। बहुरि औपपादिक मनुष्यसिवाय रहे ते जीव सर्व तिर्यच हैं ऐसें कह्या। आगें तिन देवनिकी आयुके निरूपणमें भवनवासीनिकी उत्कृष्टि कहि। अर स्वर्ग-वासीनिकी उत्कृष्टि जघन्य कही। अर नारकीनिकी जघन्य कही। भवनवासी व्यंतरनिकी जघन्य कही। अर उत्कृष्ट व्यंतर ज्योतिपीनिकी कही। ऐसें चौथा अध्याय पूर्ण किया॥४॥

आगें पांचमां अध्यायमें अजीवतत्वक्रूं प्रधानकरि निरूपण है । तहां धर्मआदि च्यारि अजीवास्तिकाय कहि । अर जीवास्तिकाय कह्या । तिन पांचनिक्रूं द्रव्य कहे । तिनमें च्यारि अरूपी पुद्गळ रूपी अर आकाशतांई तीनि एकएक द्रव्य क्रियारहित कहे । धर्म अधर्म एकजीवके असंख्यातप्रदेश कहे । आकाशके अनंत कहे । पुद्गळके स्कंधकी अपेक्षा तीनूं प्रकार कहे । अणुके प्रदेश नाहीं, अर आकाशका उपकार, अवगाह, गति, स्थिति, धर्म, अधर्मका उपकार, शरीरादिक जीवक्र् पुद्गळके उपकार, जीवनिकें परस्पर कालद्रव्यका वर्तना उपकार कह्या । बहुरि पुद्गलके स्पर्शआदि गुण शब्दआदि पर्याय कहे । अणुस्कंधभेद कहे । वहुरि द्रव्यका सत सामान्यलक्षण कह्या । नित्यताका स्वरूप कह्या । वहुरि मुख्यगौणकार्र

भयौ बोध तब कछ चिंतयो । करन वचनिका मन उमगयौ ॥ सब साधरमी प्रेरण करी । ऐसैं में यह विधि उच्च रे आ क्र भी काल अनादि भरमत संसार । पायौ नरभव में शुभकार ॥ जन्म फागई लयौ सुथानि । मोतीराम पिताकै आनि ॥ ११ ॥ 💈 पायौ नाम तहां जयचंद । यह परजाय तणूं मकरंद ॥ द्रव्यदृष्टि में देखूं जवै । मेरा नाम आतमाकवै ॥ १२ ॥ गोत छावडा आदकधर्म । जामें भल्ली किया शुभकर्म ॥ ग्यारह वर्ष अवस्था भई । तव जिनमारगकी शुधि लही ॥ १३ ॥ व च-आन इष्टिको ध्यान अयोगि । अपने इष्ट चलन शुभ भोगि ॥ तहां दूजो मंदिर जिनराय । तेरापंथ पंथ तहां साज ॥ १४ ॥ नि का पान देवधर्म गुरु सरधा कथा। होय जहां जन भार्पे यथा॥ तव मो मन उमग्यो तहां चलो। जो अपनूं करनो है भलो ॥ १५ ॥ **ક**શ્વ जाय तहां श्रद्धा दृढ करी। मिथ्या बुद्धि सबै परिहरी ॥ निमित पाय जयपुरमें आय । वडी जु जैली देखी भाय ॥ १६ ॥ गुणी लोक साधमीं भले । ज्ञानी पंडित वहुते मिले ॥ पहलें थे वंशीधर नाम । धरै प्रभाव आव ग्रुभ ठाम ॥ १७॥ टोडरमल पंडित सति खरी । गोमटसार वचनिका करी ॥ ताकी महिमा सवजन करें । वाचै पढै वुद्धि विस्तरे ॥ १८ ॥ दौळतिराम गुणी अधिकाय । पंडितराय राजमैं जाय ॥ ताकी वुद्धि ठलै सव खरी । तीन पुराण वचानिका करी ॥ १९ ॥ 🖗 रायमछ त्यागी गृहवास । महाराम व्रतशीळनिवास ॥ मैं हूं इनकी संगति ठानि । वुधि सारू जिनवाणी जानि ॥ २० ॥ लखे पुराण आदि उत्तरा । और पुराण चरित्र जु खरा ॥ गोमटसार लब्धि पण सार । क्षपणसार तिलेक सुसार ॥ २१ ॥ टोडरमलकृत भाषा तणां । पाय सहाय संस्कृति भणा ॥ मूळाचार श्रावकाचार । लखे विचारे वुद्धि अनुसार ॥ २२ ॥ समयसार अध्यातमसार । प्रवचनसार रहासे मनधारि ॥ पंचासतिकाया ए तीनि । नाटक त्रयो कहावै वीन ॥ २३ ॥ तत्वारथसूत्रकी टीका । सर्वार्थ सिद्धि नाम सुठीका ॥ दूजी तत्वारथवार्तिका । श्लोकरूप वार्तिक तार्तिका ॥ २४ ॥ तिनकों कठू कियों अभ्यास । वुद्धि जिसी जिम पायों ख्यास ॥ पद्धति न्यायतणी इनमाहि । सो भी कछू विचारी जाहि ॥ २५ ॥ ग्रंथ परीक्षामुख संगळो । है प्रमाणको वर्णन भळो ॥ देवागमस्तुति टीकासार । अष्टसहस्री नाम सुधार ॥ २६ ॥ आप्तपरीक्षादेखी सार । अर प्रमाणनिर्णय निरधार ॥ न्यायदीपिका सुगमप्रचार । सो पहलैं पढनेमें सार ॥ २७ ॥ देवसेनकृत गाथावंध । है नयचक्र बढौ अर वंध ॥ और प्रंथ जिनमतमें घणे । पाये जेग्रुभविधिवज्ञ वर्णे ॥ २८ ॥ ते भी कछ विचारे जवै । स्याद्वादमैं समझे तवै ॥ नयप्रमाणकी कथनी महां । गुरुविन पार न पावै जहां ॥ २९ ॥ पै अभ्यास जोर वह कियौ। वीजरूप सामान्य जु लीयौ ॥ और ग्रंथ बुधिसारू लखे। अपने मत परके मत अखे ॥ ३० ॥ नंदलाल मेरा सुत गुनी । वालपनेतें विद्या सुनी ॥ पंडित भयौ वढौ परवीन । ताहूने प्रेरण यह कीन ॥ ३१ ॥ 🏅 कोई ग्रंथ वचनिका करो । जामें सब समझें इस घरो ॥ मैं हूं तबै विचारी एम । रची वचनिका यह घरि प्रेम ॥ ३२ ॥

सर्वार्य-

মি ব্লি

री का

**अ. १०** ∲

0000000000000

हीनाधिक यामें कछू होय । पंडित लोग सुधारो सोथ ॥ ख्यातिलाभपूजाके हेतु । रची नाहि इम ग्रुभफल हेतु ॥ ३३ ॥ वांचौ पढौ पढावौ सुनूं । तत्वारथकूं जानू गुनू ॥ करौ प्रसिद्धि सबै धरि चाव । सतपुरुषनिकौ यहै स्वभाव ॥ ३४ ॥ हीनाधिक लखिहाँसियो नाहि । अल्पबुद्धि में क्षमा कराहिं ॥ यह मेरी प्रार्थना संभारि । अपनी उत्तमताकौं धारि ॥ ३५ ॥

R 4-

नि का

पान ४१३

#### ॥ सवैया ॥

शब्दकों उच्चार सोहें पुद्गलविकार और अक्षरप्रकार इच्छा जीवकी मिल्ठे जवें। त्रयाही पत्र लेखनी हू पुद्गल दरवि जानूं क्रिया जीवके प्रदेश इच्छातैं हले तवें ॥ प्रंथ रचनेकों राग मोहकों विकार शुभ ए तों सवे पुद्गल हैं जीवकों कहा फवें। तातैं करनेकों अभिमान तजो पंडित हो चेतनास्वरूप आप लखौं यो मले अवें ॥ ३६॥

### दोहा— संवत्सर विकम तण्रं। झिखि रस गज झाझि अंक॥ चैतशुक्त तिथि पंचमी। प्रूरण पाठ निशंक॥३७॥

#### ॥ छप्पय ॥

मंगलमय अरहंत सिद्ध मंगल विनिकाई । आचारज उवझाय साधु मंगल सुखदाई ॥ वाणी मंगलरूप स्यातपद मुद्रित सांची । धर्मश्चद निजरूप क्षमादिक हैं गुणवाची ॥

सि द्धि टी का

सर्वार्थ

ज. १०

