

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.



श्रीवीतरागाय नमः।

# ष्ड् द्रव्यकी आवश्यकाव सिद्धि

# जैन साहित्यका महत्व।

लखनऊको महासभामें जैन साहित्य सभाके लिय

लेखकः----

श्रीमान पं॰ मथुरादासजी-वनारस, पं॰ अजितकुमारजी ब्रीस्त्री, पं॰ वुद्धिलालजी श्रावक, पं॰ वनवारीलालजी स्यादादी, और व्याकरणरत्न पं॰ सतीशचंद्रजी न्यायतीर्थ-काशी।

प्रकाशकः---

मूळचन्द् किसनदास कापड़िया, माळिक, दिगम्बरं जैन पुस्तकालय—चन्दावाड़ी—सूरत ।

"जैनविजय" प्रिन्टिंग प्रेस-सूरतमें मूलचन्द किसनदास कापड़ियाने मुद्रितं किया।

विक्रम सं० १९८४]

वीर सं॰ २४५३

[ ई॰ सन् १९२७

मूल्य-एक रुपया।

## निक्दन ।

हमारी सारतवर्धीय दिगंबर जैन महासमाका २६ वां वार्षिक अधिवेशन वीर सं० २४४८ (ई० सन् १९२२) में ठलान्डमें श्रीमान् विद्यावारिधि दर्शनदिवाकर वेरिस्टर चंपतरायजीके समापितत्वमें अतीव उत्सह व समारोहके साथ वसंतपंचमीके रथीत्सवके मौकेपर हुआ था तब श्रीमान् जैनधर्ममूबण धर्मदिवाकर ब० सीतल्पसाद नीकी प्रेरणासे, लखनऊ के धर्मपरायण दि० जैन समावने उस समय एक जैन साहित्यसभा करनेका व उसमें हमारे विद्वानोंके इस अन्थमें वर्णित दो विषयोंगर इनामी छेल मंगाकर उत्तम छेलकोंको २००)का इनाम देनेकी योजना की थी जिससे षड़ द्रव्यकी आवश्यकता व सिद्धि पर तीन तथा जैन साहित्यके महत्वपर तीन ऐसे ६ छेल प्राप्त हुए थे जो वहांकी समामें पढ़े गये थे तथा जिसकी परीक्षा श्रीमान् विद्वदवर्ष पं० माणिकचंद्रजी न्यायाचार्य (मोरेना) हारा हुई थी, वे सब छेल पूज्य ब० सीतलपत्ताद जो सूचनानुपार हमने हमारे "दिगंबर जन" मासिक पत्रमें क्रमशः पक्तर कर दिये थे तथा इनको पुस्तकाकार भी प्रकट करनेकी चारों ओरसे हमें सूचनार्थे मिली थीं इसल्विय उन छेलोंका यह संग्रहीत ग्रन्थ पहर किया जाता है। आशा है कि इसके प्रकाशनसे पह द्वय व जैन साहित्यके विषयमें विरोध प्रधार पढ़ेगा तथा विद्यार्थिक छिये तो ये निवंध वहुत ही लामदायक होंगे।

दि॰ जैन समात्रके छिंद्रतीय विद्वान् श्रीमान् पं॰ माणिकचंद्रनी न्यायाचार्य (वर्तमानमें प्रधानाध्यापक, जंबू विद्यालय—सहारनपुर)ने इस ग्रंथपर विस्तृत प्रस्तावना भी लिख दी है (जो "दिगम्बर जैन " वर्ष १६ अंक ६ में भी प्रकट होचुकी है ) निसके लिये छापके हम बड़े आभारी हैं।

कागजकी खतीव महंगीके समयमें यह ग्रन्थ 'दिगंबर जैन' के साथ २ छपता गया था इसिलये इसमें कागज हलके लगाये गये हैं जो हमें भी खटकता है। तथा अनेक कारणोंसे इसका प्रकाशन भी अतीव देरीसे होसका है इसके लिये पाठक हमें उलाहना न देंगे ऐसी उम्मेद है।

सूरत । वीर सं० २४५३ आपाड़ सुदी ११

निवेदक-सूलचन्द किसनदास कापड़िया, प्रकाशक । जैन साहित्यसभा-लखनऊके प्रकट हुए लेखोंपर श्रीमान् जैनतर्करत्न-पं० माणिकचंदजी न्यायाचार्य मोरेना द्वःरा लिखित-

#### प्रस्तावना।

पिय महानुभावों!

पहिले इसके कि में छह द्रव्यक्ती आवइ्यक्ता व सिन्धि तथा जैन साहित्यक्ती महत्ताका दिग्दर्शन आपको कराऊ यह बतला देग उचित समझता हूं कि वन्दनीय ब्र० शीतलप्रसादजी व लखनऊ जनताका लेख लिखानेका कार्य कितना प्रशंसनीय है। भारतमें लेख लिखकर राजा सेठ या पविश्वकों भेजनेकी प्रथा कुछ नवीन नहीं है लेकिन यह प्रथा जितनी पहिले प्रतिष्ठापात थी उतनी इस समय नहीं देखी जाती, चाहे तो इसमें लेखकोंका आलह्य ही कारण हो या राजा व सेठोंकी सुननेमें अप्रयता, लेकिन मेरी धारणा तो यह है कि इस विषयमें कुछ कुछ दोनों ही तरफसे ब्रिट की गई है।

कुछ ही समय पहिले राजा भोज, बादशाह अकवाकी सभामें यति हीराविजय, पं कालिदास प्रशति कितने ही विद्वान् प्रतिदिन शिक्षा पूर्ण नवीन र क्ष्रोक वनाकर लेनाते थे इसके उपलक्षमें वादशाह भी उन्हें बहुत आदरकी दृष्टिसे देखते थे तथा उनके उत्साह वर्धनार्थ बहुतसा इनाम भी देते थे। सब शिक्षित समानको यह विदित होगा कि राजा भोजकी सभामें कितने ही विद्वान् रहते थे। एक विद्वान् प्रतिदिन राजाके यहां नवीन २ रहोक बनाकर लाया करते ये लेकिन महाराज भोनकी समामें इतने बुद्धिशाली भादमी थे कि वे जिन इलोकको एकबार सुन छेते थे वह उन्हें कण्ठाथ हो नाता था, दूसरे दो दफे तीन दफे आदि सुनने मात्रसे उसकी पूर्ण धारणा ख लेने थे अतः प्रति-दिन नवीन पण्डित महाशय जो नवीन २ इशेफ बनाकर लाते थे सम के स्थायी अन्य पण्डित उसे उसी समय रानाको सुनाकर कहते थे कि महारान, यह पाचीन द शेक है नवीन नहीं ! एक दिन उन नवीन पण्डितने इस भावपूर्ण न्होक बनाया कि महाराजके पितामहसे मेरे पिताको इनाम दिया गया एक लक्ष रुपया महारानके खनानेने जमा है। इत प्रकारके नवीन रहीकको सुनकर अन्य सभी पण्डित बहुत पशोपेशमें पड़े कि इनके इस श्छोकको प्राचीन ही बताना चाहिये या नवीन। नवीन बतलानेसे तो नवीन श्छोकके बना-नेके कारण इनको एकं रुक्षः रुपया इनामका मिल ही जायगा, औ( प्राचीन बतानेसे भी यह बात प्रमाणित हो जायगी कि इनका एक लक्ष रुपया राजकीय में कमा है, इटगाई कथाओं के सुननेसे यह विदित होता है कि पहिले श्लोक आदि लिखकर रानसभामें सुना-नेका बहुत पचार था। अब भी कुछ न्यूनताको लिए हुए यह प्रथा सनीवित है।

अमेरिका जर्मन आदि दूर देशोंमें नवीन छेख मेजनेकी प्रथा अब भी पायी जाती है और तत्रत्य विद्वान उन छेखोंको देखकर नौबिल प्राइन, पी० एच० डी० आदिकी पद्वियोंसे अलंकित करके सन्मानित करते थे ।

पूर्वमें आचारों वड़े २ विद्वानोंको वादी मसिंह, पूज्यपाद आदि पदिवयां वितरित करके उनका गौरव बढ़ाया जाता था, उस पूर्व प्रथाका कुछ अनुकरण करते हुए ब्र॰ शीतलप्रसादकी तथा लखन उकी जनताने षट् द्रव्यकी आवश्यकता व सिद्धि, हथा जैन साहित्यका महत्व इन दो विषयोंपर लेख लिखकर जैन साहित्य सभा लखन उमें भेजनेकी सुचना " जैनमित्र" आदिमें प्रकाशित की थी।

उक्त दो निवन्धोंपर भिन्न २ स्थानीय विद्वानोंके ६ लेख भाये जो कि "दिगंबर जैन" मासिक पत्रमें क्रमशः छप चुके हैं और पुस्तक रूपमें भी छपाये गये हैं । पूज्य ब्रह्मचारी शीतलपसादजी व लखनऊ जनताको उक्त दो निवन्धोंपर लेख लिखवाकर न सिर्फ उन विषयोंको उन्नत करनेका यशोलाम हुआ है बल्कि विद्वानोंका गौरव बढ़ाकर जैन समाजमें भी अन्य समाजोंकी तरह लेख लिखनेकी प्रथा या यों कहिये कि प्राचीन प्रथाका जीणोंद्वार किया है।

जैन समाजमें इस प्रथाका अभाव कुछ अधिक दिन पहिलेसे ज्ञात होता है नहीं तो इतने अधिक विद्वानों की उपस्थितिमें इन महत्वपूर्ण विषयों पर केवल छह ही लेख न आते। इसमें हम सर्वथा लेखकों का ही प्रमाद नहीं कहते बिक कुछ समाजके नेताओं का भी है। मुझे आशा है कि अबसे ऐसे शास्त्रीय निवन्धों पर यदि समाजकी दृष्टि रहेगी तो पुनः लेख लिखाये जाने पर हकी संख्यासे कहीं बहुत अधिक संख्यामें विद्वानों के लेख आसकेंगे और उपाधि आदि देने की पूर्व प्रथः का भी समाजने यदि अनुकरण किया तो इस कर्षका बहुत महत्व हो जायगा और उस समय न सिकं जैन विद्वान ही बिक निष्पक्षपाती अन्य जातीय विद्वान भी इन विषयों पर निवन्ध लिखेंगे और इस तरह जैन धर्मका एक सुलभ रीतिसे दूर २ प्रदेशों में प्रचार हो जायगा, हमारी समझमें इस कार्यका पूर्ण प्रशंसालाभ ब्रह्मचारी शीतलप्रशादनी व लखनऊकी जैन जनताको है। आशा है कि अगाड़ी भी इस प्रथाका अनुकरण किया जायगा।

सज्जनो ! षट्द्रव्यकी आवद्यकताके विषयमें तीन लेख समुपत्रव्य हुए हैं और उन लेखोंसे पूर्णतः यह बात स्पष्ट हो गई है कि द्रव्य छह ही हैं न सात और न पांच, द्रव्यकी संख्या ६ ही है। इस विषयमें विशेष कुछ कहना नहीं है क्योंकि अन्य मत कल्पित द्रव्य व पदार्थोंकी संख्या इन्हीं ६ में अन्तर्भूत हो जाती है। यहां द्रव्य पदार्थ इनका पथक् २ उद्घेख इसिलए किया है कि वैशेषिक द्रव्यकी संख्या ९ और पदार्थकी संख्या ७ मानता है । पदार्थ इस शब्दका तात्पर्य उन्होंने इस प्रकार माना है – पदस्य छर्थः पदार्थः । यहां षष्टीका अर्थ निरूपित है । ऋ घातुका अर्थ ज्ञान और थन् प्रत्ययका अर्थ विषयत्व है । इस प्रकार पद निरूपित ज्ञान विषयत्व ही पदार्थका तात्पर्य माना है । यहां जो ऐसी शंका करते हैं कि पदार्थका अर्थ जब पद निरूपित ज्ञान विषयत्व है तक ही खर विषाण भी पदार्थ कोटिमें आना चाहिये क्योंकि यह निरूपित ज्ञानविषयता तो इसकी भी होती है । इसका समाधान वे इस प्रकार करते हैं । हां खरविषाण भी पदार्थ है लेकिन वह अत्यन्ताभाव पदार्थमें सम्मिलित है । अस्तुः यहां इस परवाहकी आवर्ष्यकता नहीं है ।

निस प्रकार द्रव्यकी संख। ६से अधिक सात नहीं हो सकती उसी प्रकार ६से कम ५ भी नहीं हो सकती है। द्रव्यकी जीव, अभीव रूप दोकी संख्या जीव, पुद्रल, धर्म, अधर्म, आकाश, कालका सुक्ष रूपान्तर है वयों कि जेवसे भिन्न पुद्रल।दि ५ का अभीवमें अन्तर्भाव है।

जीव व पुद्गलकी सत्ता हमें प्रत्यक्षतः विदित हो रही है, बाकीकी ४ द्रव्य यानी धर्म, अधर्म, आकाश, कालकी सत्ताका अवधारण अनुमानादि प्रमाणोंसे होता है। ६ छहीं द्रव्योंका कार्य हम अपने शरीरमें मलीभांति देखते हैं।

जीवका ज्ञानगुण तथा पुद्रलका रूपादि सजीव शरीरमें दिखलाई देता ही है। धर्म द्रव्यका जीव पुद्रलेंके गमन होनेमें सहकारी रूप जो कार्य है वह रक्तादिके गमनमें सहकारी होनेसे अच्छी तरह प्रमाणित होता है एवं अधर्म द्रव्यकी जो उक्त दो द्रव्योंके स्थिर होनेमें सहकारिता है वह भी शरीरमें पायी ही जाती है क्योंकि सजीव शरीरमें रक्तादिका निरन्तर चलते रहना जैसे उपयुक्त है उसी प्रकार शरीरके कुछ ऐसे अवयव भी हैं जो कि शरीरमें स्थिर ही रहते हैं और उनके चिलत होनेसे आदमीकी मृत्यु हो जाती है अतः अधर्म द्रव्यका कार्य भी शरीरमें वरावर देखा जाता है। आकाशका अवगाह देना जो कार्य है वह भी शरीरमें सुस्पष्ट ही है, कार्ट, तिनके, कांच, खानेपीने आदिकी कितनी ही चीन हैं जिनको कि शरीर अवगाह देता है। कालका कार्य वर्तना भी अप अच्छी तरह शरीरमें पार्वेग क्योंकि भोजनादिकी वर्तना या परिणमन निरन्तर शरीरमें होता ही रहता है, इस प्रकार छहों द्रव्योंका कार्य शरीरके अन्दर देखनेमें आता है।

साहित्यके विषयमें यही कहना है कि सर्वतः श्रेष्ठ साहित्य वही है जो आत्माको अन्तमें वैराग्यकी तरफ उन्मुख करे। पहिले जमानेमें यति, साधु मंत्रोंसे स्तुति करते थे। उन मंत्रोंमें जो शक्ति है वह संस्कृत साहित्यमें नहीं है। मंत्रका शुद्ध उचारण करना बहुत इ.ठिन है। ह्रन्व उदात्त अनुदात्त आदि सब प्रकारका ख्याल करके उचारित जो मंत्र है वही अपना कार्य पूर्णतः सिद्ध करता है क्योंकि ''नहि मंत्रे क्षरं न्यूनो निहन्ति विषवेदनाम् " मंत्रके शुद्ध उचारण न करनेसे न केवल आदमी अपने साध्यसे अप ही होता है किंतु अपना अनिष्ट भी कर लेता है।

इस प्रकार मन्त्रके उचारण तथा साधनाकी रूपतासे बचनेके कारण संस्कृत साहित्यकां प्रचार हुआ। संस्कृत साहित्यमें भी भांति र की अधुविधायें देखकर साधारण जनताके आनन्दार्थ हिन्दी स्माहित्यका आरम्भ हुआ। जिन मन्त्रोंको शुद्धाशुद्धका विचार रखते हुए हम केवल एक घंटे वोल सकते हैं। यदि उसके स्थानमें संस्कृतकी कोई गद्य या पद्य हो तो हम २ घंटे वोलकर हम थक जाते हैं उतनी ही हिन्दीकी गद्य या पद्य हम वरावर ६ घंटे वोल सकते हैं। गाना तो और भी अधिक समय तक गा सकते हैं। आप देखेंगे कि हिन्दी गायक वरावर अठ २ दश २ घंटे एक जगह वैठकर अच्छी तरह गा सकते हैं। यदि गायकसे संस्कृतके बारेमें कहा जाय कि तुम ४ घंटे वर वर वेठकर गाओ तो वह किसी हालतमें नहीं गा सकता वयोंकि हिन्दीकी अपेक्षा संस्कृतका उचारण बहुत परिश्रम युक्त है और मन्त्रका उचारण उससे भी बहुत कुछ परिश्रमपूर्ण है।

इससे विदित होता है कि मंत्रके साहित्यमें अड्चन देखकर ही संकित साहित्य और जो स्व स्वरूपशक्तिके कारण संस्कृत साहित्यसे लाभ नहीं उठा सकते उनके लिए हिंदी साहित्यका निर्माण किया गया है।

बहुतसे महाशय काव्यके ग्रन्थोंको ही साहित्यकोटिमें परिगणित करते हैं लेकिन यह उनकी मूल है। बहुतसे सिखांत न्यायके ग्रंथ भी पूर्णतः साहित्यकी उन्नित्के परिदर्शक हैं। साहित्यका कार्य मनोरञ्जन करना है और यह मैं पिट्टले ही कह जुका हूं कि श्रेष्ट साहित्य ग्रंथ दही कहा जा सकता है जो संसारकी अवस्थाका दर्शन कराकर अंतमें मोक्षके लिए आत्माके परिणामोंको ऋजु करे। साहित्य आत्माका एक रस है यानी श्रेष्ठ साहित्यको पाकर आत्मा अपने मूले हुए स्वरूपको पुनः माप्त कर लेती हैं। सिखांत्का ग्रन्थ गोमहसार साहित्यसे खाली नहीं है उनी प्रकार न्यायका ग्रन्थ अप्टसहस्रो भी साहित्योन्नत ग्रंथोंमें एक प्रधान ग्रंथ है अप्टसहस्रो पड़े हुए महाश्रय इस बातको भली मांति जानते होंगे कि अप्टसहस्रोके कर्ता महोदयने ३६३ मतोंका किस खूबीसे खण्डन किया है। अप्टसहस्री पढ़कर जीव अपनी आत्माका स्वरूप मली भांति जान लेता है जो कि साहित्यका आनय कार्य है। अप्टसहस्रोके कर्ताने स्वयं विस्ता है—

श्रोतव्याष्ट्रसहस्री श्रुतैः किमन्ये सहस्रसंख्यानैः । विज्ञायते ययैव स्वसम्बर्णसम्बस्यस्थः ।। भर्थात् अष्टमी सहस्रीके पढ़ लेनेपर अन्य सेकड़ों ग्रंथोंके पढ़नेसे क्या लाभ है यानी कुछ भी लाभ नहीं है इसीके श्रवणसे स्व तथा पर समय (शास्त्र) अच्छी तरह जात हो जाता है। इसी प्रकार स्वयंभूस्तीत्र, समयसार आदि ग्रंथ भी साहि त्योत्रतिके अच्छे दर्शक हैं। समयसारके कत्तीने आत्माकी अद्वेत सिद्धिमें जो आत्मात्मनं-मात्मनात्मनेऽऽत्मनरात्मनि चेतयते—यह पकारक लगाये हैं। यह भी उचकोटिका साहित्य ही है क्योंकि यही आत्माके पत्यक्ष करनेका उग्रय है।

तुलसीदासनी कत रामायण जो कि साहित्योन्नतिका एक निदर्शक कहा नाता है उससे भाप टोडरमलनी कर गोमहसारकी हिन्दी टोकाका मिलान करें तो आपको मलीमांति विदित हो नायगा कि यह कहीं उससे बदकर साहित्योन्नतिका उदाहरण है। साहित्य लालित्यके साथ ही आप इसके अंदर एक और विशेषता पावेंगे वह यह कि कितने कठिन प्रमेयको पंडितनीने प्रसादगुणयुक्त हिंदी गद्यमें सरल करिदया है।

महापुराण, पार्श्वाम्युदय, सप्तभङ्गतरि।ङ्गणी आदि कितने ही अन्य ग्रंथ भी साहित्यकी उच्चताको लिए हुए सिद्धांत न्याय विषयके अच्छे प्रतिपादक हैं।

भैन साहित्यके उन्नत होनेमें दूसरा यह भी कारण है कि जितनी वर्ण संख्या दूसरोंके यहां मानी गयी है वह परिपूर्ण नहीं। पाणिनीयने ४३ इङ्गलिश भाषामें २६ किन्हीने ३९ इत्यादि वर्ण संख्या मानी है। जैनेन्द्र न्याकरणमें ४६ वर्ण माने गये हैं। द्वाद-शाङ्गमें तो ६४ वर्ण माने गये हैं इससे भी जैन साहित्यकी पूर्णता ज्ञात होती है।

किसीभी बातको वक्रोक्ति आदिके रूपमें कहनेसे ही उसकी शोभा होनाती है क्योंकि ''वक्रोक्तिः काव्यजीवितम् '' उदाहरणके लिए लीनिए कि स्त्रीको अपने पतिसे यह कहना था कि आप यहांसे चले जावेंगे तो मैं मर नाऊंगी इस बातको उसने वक्रो-क्रिके द्वारा कहकर सरस पद्य बना दिया—

गच्छ गच्छ सिचेरकान्त पन्थानः सन्तु ते शिवाः । ममापि जन्म तत्रेत्र भूयाद्यत्र गतो भवान् ॥ ·

अर्थात हे कान्त! यदि तुम जाते हो तो जाओ, तुम्हारे कल्याणकारी मार्ग हों लेकिन यह अवस्य ज्ञात रहे कि मेरा जन्म भी वहीं होगा जहां कि आप उपस्थित होंगे। यह एक साधारण ज्ञात ही वक्रोक्तिसे कहनेपर लोंगोंकी प्रीतिके लिए होजाती है। हम साधारण रीतिसे किसीसे पूछेंगे कि आप कहांसे आये हैं और कहां जावेंगे तो इस तरहका हमारा पूछना सीधी भाषामें उतना अच्छा न माल्डम होगा जितना कि साहित्ससे अरुक्टृत करने पर ज्ञात होगा यानी वह कोनसे मनुष्य हैं जिनकी कि मुखकमल श्री आपचन्द्रोयमके यहां

आनेसे फीकी पड़ गई है और वे कौनसे पुण्यशाली हैं जो सुर्योदयसे चक्रवाकके समान आपके आगमनसे अपनेको छतार्थ समझेंगे इत्यादि।

इक्त बातोंसे यह भलीभांति विदीत होता है कि जिससे मनोरअन हो वही साहित्य कहलाता है। पूर्वमें न्याय साहित्य आदिके ग्रन्थ बनाकर पहिले विद्वद्गोष्टीमें पास करालिये जाते थे और पुनः उसे पिल्लिकके प्रचारार्थ देते थे। ऐसा करनेसे सभी ग्रन्थ नो कि पिल्लिकके प्रचारमें आते थे अपनी महत्ता और गुरुतासे प्रतिष्ठित रहते थे।

पं अहिष नेपघचारित्रको वनाकर प्रथम कवि मम्मठके पास ले गये थे। पाणनीय मिष्ठाध्यायीको बनाकर विश्वामित्र ऋषिके पास ले गये थे। उन्होंने जब पूछा कि विश्वामित्र ऋषिके पास ले गये थे। उन्होंने जब पूछा कि विश्वामित्र श्राट्य की सिद्धि किस प्रकारकी है तब उन्होंने कहा कि महाराज इसके लिए "मित्र चेषी" यह स्वतन्त्र सूत्र बनाया है। यहां सूत्रमें ऋषि शट्य देनेसे माणवक वाची शट्य विश्वामित्र ही रह जाता है अतः यह इसी नामके लिए स्वास सूत्र है इसपर मुनि बहुत प्रसन्त हुए और इस प्रकार व्याकरणकी परिपूर्णता जानकर उस व्याकरणको पास दर दिया।

पूर्व में कह चुका हूं कि पिन्छक प्रचारार्थ जो प्रनथ दिये जाते थे वे पूर्वतः ही अच्छी तरह परीक्षित करिलए जाते थे और ऐसा करनेसे वे पास ग्रन्थ आदमीके नैतिक बल चारित्र आदिके विषयमें सुशिक्षा देनेके लिए होते थे। आनकल कितनी ही ऐसी भदी पुस्तकें हम लोंगोकी हिए त होती हैं जो बच्चों युवकादिकोंके चारित्रपर बहुत बुरा प्रभाव डालती है अतः हम इस प्रकारकी पुस्तकोंको कभी श्रेष्ठ साहित्यकी गणनामें नहीं गिन सकते क्योंकि श्रेष्ठ साहित्यका जो आत्माको शान्ति मार्ग लाना लक्षण है वह उनमें नहीं घटना।

इन सब बार्जोंसे विदित होता है कि साहित्य एक आत्माका रस है। जिसके पढ़नेसे आत्मा अपने स्वामाविक गुणोंकी तरफ उन्मुख हो वही श्रेष्ठ साहित्य है। साहित्य ग्रंथोंमें भी जहां ९ रसोंका वर्णन किया है वहां भी सर्वतः उगर ग्रान्तिरसकी ही बताया है क्योंकि पथिक जिस तरह सब जगह घूम आता है लेकिन अन्तमें अपने घरपर ही आज ता है उसी प्रकार साहित्य भी आत्माको जगह २ ग्रुमाकर अन्तमें आत्माका स्वरूप जो ग्रान्ति है उसकी ही तरफ उन्मुख करता है। आत्मा औपाधिक वृत्तिका आचरण बहुत समय तक नहीं कर सकता लेकिन स्वामाविक जो वृत्ति है उसके हमेंगा घारण करे रखनेमें भी उसे किसी प्रकारकी अधुविधा नहीं होती है।

उदाहरणके लिए लीजिए कि मनुष्यके शरीरको अपने अवयव जैसे व ल हस्तादिका वनन कुछ वजन रूपसे प्रतीत नहीं होता और यदि उसके सिरपर १० सेरकी ही एक गठडी रख दी जाय तो वही उसे भाररूप माल्डम पडने लगती है। दूसरी तरह हम इस प्रकार भी समझ सकते हैं कि बच्चेके श्वश्रिमें विनलीके अधिक होनेसे उसकी सुड़ी बंधी रहती है और बंधी रखनेमें अवश्य ताकत लगानी पड़ती है लेकिन बृद्धावस्थामें जब कि विनली कम होशाती है उस समय बृद्धको सुड़ी बांधकर रखनेमें प्रयत्न करना पड़ता है और खुली रखनेमें किसी प्रकारका दृष्ट नहीं हो। वह दूसरी बात है जो कि बृद्धावस्थामें ठण्ड आदि लगनानेसे शरीरके अवयव सिकड नाते हैं।

मित्रो ! इससे मन्नी प्रकार हमारी समझमें आनाता है कि शान्त रहना -भारमाका स्वभाव है और क्रोधादि करना ये औपाधिक हैं।

साहित्यमें रसोंका वर्णन करते हुए प्रथम शृङ्कार रसका वर्णन किया है। पतिपत्नी-की रिकक समय जो परस्परसकी वृत्ति है उसे श्रङ्काररस कहते हैं।

इसके अनन्तर वीर रसको बताया है "उत्साहात्मा भवेद्वीरः" को आत्मा वीर-रसापत्र होती है वह उत्साहयुक्त होती है। पुनः शोकमे उत्पन्न होनेवाले करुणारसको बताया है तदनन्तर वर्णित हास्य रसकी उत्पत्ति चेष्टादिके विकृत करनेसे होती है। असंभव सहश्च वस्तुके देखनेसे या सुननेसे अद्भुत रस उत्पन्न होता है। भयानक वस्तुओं के देखनेसे भयानक रसकी उत्पत्ति होती है तथा कोषादि करणों के आजानेसे रोद्र और जुगुष्ताके कारणों के देखनेसे वीभत्स रसका उत्पाद होता है। अन्तमें सम्यग्ज्ञानसे है उत्पत्ति जिसकी ऐसे शान्तिरसकी उत्पत्ति होती है।

इस प्रकार आत्मा हो जो आकुछता रहित करके शान्तिके सम्मानमें वैठाते हैं ऐसे ही साहित्य अन्थ प्रशंसनीय और गणनीय हैं ऐसे जैन साहित्य अन्भोंकी संख्या कितनी है यद्यपि यह अभीतक किसीसे विदित नहीं है तथापि ऐसा विश्वास अवस्य है कि उनकी संख्या बहुत बड़ी है और उनका महत्व बहुत चड़ा बढ़ा है।

मन्त्रहर कैन प्राहित्य भी अपनी शानीमें एक ही है। मन्तामर के मन्त्रोंका आराधन करके और प्राप्त करके अब भी मनुष्य बहुत विचित्र ? कार्य करते दिखलाई देते हैं स्वयं श्रीमान संगाचार्य जिनको कि १८ कोठोंके अन्दर वन्दकर दिया गया था मन्त्रोंके प्रभावसे ताले अपने आप खुलगये और मुनिगहारान बाहर आगये। अब भी मन्त्रहरूप प्राहित्यमें जो शक्ति है वह संस्कृत प्राहित्यमें नहीं और जो संस्कृत प्राहित्यमें शक्ति है वह हिन्दी प्राहित्यमें नहीं है। जैन संस्कृत प्राहित्य भी उप्ती प्रकार प्रमुत्तत है जैसे कि कैन मन्त्र प्राहित्य कुछ ही समय पहिले। बादशाह अकबर हीरविनय यतिको अपनी शिक्षाके लिए अपने पास रखते थे और उनसे हरएक कार्यमें सम्मति लेते थे। बादशाह अकबरकी समा ५ खण्डोंमें विभक्त थी, श्रीहरि विजय यति पहिली श्रेणीमें थे तथा और भी तीन कैन विद्वान प्रवी श्रेणीमें थे। महाराज अकबर जैन सिद्धान

न्तके नियमोंसे बहुत ही प्रान्न थे। कारण यह था कि वे जैन सिद्धान्तके नियम सबकी हितसाधनाके लिए थे अतएव बहुत गौरवान्वित थे। सच तो वात यह है कि साहित्यके प्रणेता जिस प्रकारके गुणों वा अवगुणोंके ढांचेमें ढले होंगे उनके द्वारा प्रणीत साहित्य प्रन्थ उतनी महत्ताको रक्लेंगे।

जैन हिन्दी साहित्यके विषयमें भी यदि आप विचार करेंगे तो वह भी आपको पूर्ण मिलेगा "मुनि मनसम उज्बल्ल नीर " इत्यादि प्रतीयालंकारका कितना जबलन्त टदाहरण है तथा पंडित टोडरमलजी आदि द्वारा रचित गोमहसारादिकी टीकार्ये तथा अन्य स्वतन्त्र प्रनथ भी जैन हिन्दी साहित्यकी समुन्नत अवस्थाके परिदर्शक हैं।

इस प्रकार षट्द्रव्यकी आवश्यका व सिद्धि तथा जैन साहित्यके महत्वके विषयमें जो कुछ आप महानुभावोंकी सेवामें निवेदन किया गया है उन्ही विषयों पर अन्य कितनी ही युक्तियों द्वारा अगाड़ी गवेषणापूर्ण विचार किया गया है। पूज्य ब्रह्मचारी शीवलपसादजी व लखनऊकी जनताके जैनमित्रमें लेखोंके लिए नोटिस निकालनेपर २ लेख पट्द्व्यकी आवश्यकता व सिद्धिके विषयमें तथा तीन लेख जैन साहित्यके महत्वके विषयमें आये।

में ब्रह्मचारीकी तथा लखनऊ जनताके इस प्रेमिवशेषका विशेष आभारी हूँ जो कि योग्यता न होने पर भी आगत लेखोंके परीक्षणका कार्य मुझे दिया। समाकमें अन्य उद्भट विद्वानोंके रहते हुए भी जो उक्त महाश्रयोंने यह कार्य मुझे दिया है इसमें अवश्य ही उनका प्रेम विशेष कारण है।

निन महाशयोंके लेख आये हैं उनके नम्बर तथा लेखनगरिचय निम्न प्रकार है।

पट्दन्यकी आवस्यकता व सिव्हिके विषयमें प्रथम लेख पं॰ मञ्जूराद्वास जैन-मोरेनाका आया। यह लेख संस्कृत साहित्य और दार्शनिक पद्धतिसे अच्छा है किन्तु लोकिक युक्तियोंसे कार्य नहीं लिया गया है। प्रकरणान्तर भी कुछ २ होगया है दार्शनिक पद्धतिसे लिखनेके कारण ५७ नम्बर ऊपयुक्त ज्ञात होते हैं। इनको जैन साहित्य सभ से ५०) पचास रुपया प्रथम नम्बरका पारितोपक भी मिला।

इसी विषयमें द्वितीय छेल पं० अ जितक्कसार जी का आया। इन्होंने षट्ट्रव्यकी सिद्धिमें छोकिक युक्तियोंका समावेश कम किया है तथा आगमको भी पुष्ट करते हुए आगम गम्यत्वेन प्रामाण्य देना उचित था तथापि रूश विषय होनेसे आपका आध्यक्रम प्रशंसनीय है। इनको छेलमें ५० नम्बर मिले तथा सभाकी तरफसे दूसरे नम्बरक पारितोपक ३०) तीस रुपया दिया गया।

त्तीय लेख इसी विषयमें पण्डित बुद्धिलालजीका भाया। यह लेख केवल हिन्दीकी सिम्तसे अच्छा है परन्तु संस्तृत शास्त्रोंके तथा तदनुसार लेकिक युक्तियोंके भवलम्बनसे लिखा जाता तो विशेष पशंसावह होता। कुछ हिन्दीकी अशुद्धियां भी हैं तथापि प्रमेय कुछ नन्यताकी वायुसे संस्कृत किया गया है परन्तु पूर्ण अलङ्कत नहीं होसका। इनको ४६ नम्बर दिये तथा समाकी तरफसे तृतीय पारितोषक २०) वीस रूपया भी दिया गया।

षड्दन्यकी आवश्यक्ताके विषयमें ये ही सिर्फ तीन लेख आये थे।

हितीय विषय नैन साहित्यकी महत्ताके उत्पर प्रथम छेल एं० वनवारीलालजी स्याद्वादीका लाया । इनका छेल उत्तम है। क्वित लशुर्ह्यिंगं भी हैं किन्तु श्रमसे लिला गया है। नैन काव्योंके महत्वपर लच्छा प्रकाश ढाला है किर भी लन्त महत्व तक दृष्टि नहीं पहुंची। श्रम विशेष प्रशंसनीय है। इनको ७० नम्बर मिले तथा ५०) पचास रुपया सभाकी तरकसे पारितोषक भी मिला।

उक्त विषयपर द्वितीय लेख पं० सतीशचंद्रनी काशीका भाषा । भाषका प्रयत्न भच्छा है किन्तु वैप्णव नियमोंपर विशेष लक्ष रक्षा है। नैन काव्योंमें दूसरे अन्यमतीय काव्योंसे महत्वद्योतक वातें अनेक भरी पड़ी हैं निनका कि सम्बन्ध लेकिक पूर्ण सुख और निःश्रेयसके भतीन्द्रिय सुखसे है उन वातोंका निक्त नहीं आया है फिर भी हिन्दी लेखन-दृष्टिसे तथा शब्दालक्कार महिमासे यह लेख ननताको भादरणीय है। इनको लव्याक्क ६२ दिये गये तथा समाकी तरफसे दूसरे नम्बरका इनाम ३०) रुपया भी दिया गया।

तीसरा लेख इसी विषय पर पं० अजितकुमारजीका साया। सापका लेख उचित है। जैनत्वकी भी छाया है। सन्त्य महत्व तक नहीं पहुंचे जो साहित्यका चरम फल है। नम्बर ९८ दिये गये तथा तीसरे नम्बरका इनाम २०) वीस रुपया दिया गया। ये तीन लेख जैन साहित्यके महत्व विषयपर साये। साज्ञा है कि समाज इन लेखोंसे लाभ उठा-नेकी चेष्टा करेगा।

भन्तमें समान नेताओं, विद्वानोंसे नम्र निवेदन है कि इस कार्यमें यदि किसी प्रकारकी बुटि रह गई हो तो क्षमा करें तथा पार्थना है कि इसी प्रकार दोनों तरफ यानी समान नेता तथा विद्वानोंकी तरफसे प्रयत्न किया जायगा तो चन्द दिनों वाद ही आप जैन सिद्धान्त वृक्षकी प्रत्येक दिशामें छाया पड़ी हुई देखेंगे। विज्ञेष्वलमिति।

निवेदक-माणिकचन्द्र कोंदेय-मोरेना ।



# षट् द्रव्यकी आवश्यकता और सिद्धिन

( जैन साहित्य समा छलनऊका छेल ने० १ )

( लेखक-पं मथुरादासजी वेरनी (एटा) निवासी, विद्यार्थी, गोपाल जैनसिद्धांत विद्यालय-मोरेना )

श्री वीरवैर वैर वीर हो प्रमु तुम सुधीधर धीर हो जगतापसे परितृप्तको तुम ही सुद्यातल नीर हो। सब सुखद सुखदाधार हो सब जगत प्राणाधार हो विनवूं विना तुम अन्य नहिं मम भक्तिका आधार हो॥ सम्य महोदय!

इस असार संतारमें जिथा भी दृष्टिपात करते हैं सर्वत्र मुखेच्छुकोंकी ही संख्या दिखकाई देती हैं। सभी अपने अपने मुखोंके कारणकछाप मिछानेमें अतीव सन्नद्ध और विद्याद दिखछाई पड़ते हैं। हम संमारका स्वरूप विचारते हैं तो वह बीमता ही जान पड़ता है ''संसरणं संसार: '' अर्थात् संसार परिवर्तन शीछ है यहां कोई एक आ कभी नहीं रहता, सब वस्तुणे अपने अपने स्वरूपमें परिवर्तन करती रहती हैं, समुन्नत कभी अवनित दशापन और अवनित दशागत कभी समुन्नत दिखछाई देती हैं, ये सब बात सबके प्रत्यक्ष प्रतिदिन होती रहती हैं अतः ध्यान देना चाहिये कि इस परिवर्तनका क्या कारण है।

संसारका प्रत्येक प्राणी मुर्लोकी इच्छासे ही इधर उबर कमी किनीके पास और कभी किसीके पास जाता है जिन तरह विषम रोगापन रोगीके घरवाला जब किसी व्यक्तिसे अच्छे वैद्यकी वाबत मुनता है उधर ही दोड़ता जाता है और वहांसे सफलता न प्राप्त होनेपर दूसरे वैद्यकी या औषधिकी खोनमें लग जाता है ठीक इसी तरह यह संसारी प्राणी भी कभी किसी और कभी किसी धर्मका आचरण करके मुखी होना चाहता है। यह अपने अभि- रूपितन्थानको जानेके लिए जब भी समुद्यन होता है तो इसे एक स्थान जानेके लिए मिन्न मताश्रयी दार्शनिकोंसे निरूपित अलग अलग ही मार्ग दिखलाई पड़ते हैं जो कि एक दूसरेसे सर्वेषा विरुद्ध हैं।

ऐसे समय सुचार विचारक महाशय ! उन जीवकी क्या दशा होगी यह आप अच्छी तरह जान सकते हैं। ऐसे व्यक्ति ही दशा हम उस व्यक्तिकी दशासे जान सक्ते हैं

१ वीरोमें उत्कृष्ट, २ अंकानाम् वामतीगतिः इस नियमाद्यसार वरः महावीर, ३ विशेषेईते भीर समृत्रा

जो कि किसी हिन्द्रत स्थानको जाना चाहता है और मार्थका परिज्ञान न होनेके कारण एकतित मत्वच्यों ते पूछता है कि अमुक स्थानको जानेके हिए कौनमा मार्ग है हेकिन समूह्यत प्रत्येक व्यक्ति उसे अमिडवितस्थान जानेके हिए भिन्न भिन्न ही मार्ग बत्तहाता है। अब या तो वह विचारा मनुष्य जानेका विचार ही छोड़ देगा या जावेगा मी तो सन्दे-हानुसरणसे अमीष्ट स्थानको नहीं पहुंचेगा।

मंतारमें अडग अडग घर्मो पहेशक एक मुखके मार्गको पानेक िए अपनी मिन्न मिन्न घर्मो परेश रूपी टिकिट (Ticket) देका स्वक हात सिद्धान्त गाड़ियों में बेडाकर इप्ट मार्ग प्राप्त करनेका दावा करते हैं अतः परीक्षाप्राधान्य मनुष्यका कर्तव्य है कि पहिछे इह अपने जानेके मार्गकी अच्छी तरह परीक्षा करते जिससे कि अगाड़ी उसे अनिए स्पात पर पहुंचकर दुःख न प्राप्त करना पहें।

अन हमें पदार्थ विनिध्यायक उपायोंका यहां भी आश्रय हेना चाहिये। प्रत्येक पदार्थके निश्चयके हिए तीन उपायों की प्रथम ही आवश्यकता हुआ करती है—एक उहेश, द्वितीय हक्षण निर्देश, तृतीय परीका।

इस है जमें पर दृश्यकी आवश्यकता और सिद्धि बतलाने तथा सिद्ध वरनेके दिए पूर्ण प्रयत्न किया गया है यही इन केलका उद्देश है। परीक्षा व उक्षण निर्देशका आगे खुलासा किया नायगा।

पट् द्रन्यों नाम निर्देश और परीक्षा पिहरे द्रन्पका साना य सक्षण क्या है यह विचारना नाहिये। आनायोंने द्रन्पका स्थला "सहज्वरुक्षणं" था " गुणायेपकडून्चं " ऐसा कहा है यहां नोई ऐसी शंका करे कि दक्षण तो अनाधारण हुआ करता है और दक्षण इयके होनेसे अक्ट्रय ही दक्ष्य ह्रयकी मिद्धि होगी सो उनका यह कहना भी समु- चित्र नहीं है क्योंकि एक ही दक्षणका यहां प्रकारान्तरसे दक्षण किया हैं।

"तह अवह क्षणं " "गुणपर्ययद हुन्यं " इन व्हाणोंका दही तात्र है कि द्राप नित्या किया है । सत्का व्हाण " उत्पाद व्याप शोज्य पुक्त सत " अयोत जिसमें उत्पाद (उत्पत्ति ) ज्यय (नारा) भी म्य (नित्यता) ये तीनो ही रहें उसे स्त कहते हैं। श्री अप नित्यात्मक है और उत्पाद ज्यय अनियात्मक है। चेतन वा अचेतन पद ये अवनी अपनी चेतनत्व वा अचेतनत्व मित्रों न छोड़कर अंतर इन्हिरक कारणोंसे जो दूसरे पद पैके स्वत्यको प्रश्त करे उसे उत्पाद कहते हैं जैसे कि मिट्टीका घट अन्य रूप अकार हो जाता है, ज्याका अर्थ पूर्व पर्यायका चढ़ा जाना है जैसे कि प्रदक्षी उत्पत्तिमें मुक्षिण्डके आवादका अभव है। श्री अप उसे कहते हैं जो कि ज्यय उत्पादकर रहित है श्री अप प्रकार हो न के स्त प्रकार हो के स्व प्रकार हो की कि अप अप पूर्व पर्यायका प्रमाव है। श्री अप उत्पादकर रहित है श्री अप प्रकार हो की क्षा अप प्रवास कर रहित है श्री अप प्रकार हो की कि अप उत्पादकर रहित है श्री अप प्रकार हो की कि अप उत्पादकर रहित है श्री अप प्रकार की गई है कि श्रवित हिपरि मवित श्रु अपन मार्व के ये वा श्री क्षे

अर्थात जो सर्वदा स्थित स्वमान है उसे श्रीव्य कहते हैं। पर्धायाधिक नयकी अपेक्षासे उत्पाद, व्यय, श्रीव्यका द्रव्यसे प्रथक मान है और द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षासे अप्यक् मान है और द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षासे अप्यक् मान है क्यों कि द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षासे अप्यक् मान है क्यों कि द्रव्यादादि नहीं देखे जाते। यहां एक द्रव्यामें उत्पादादिका मेद अमेद सरस्पर विरोधी होनेसे एक जगह नहीं रह सकते। ऐसा नहीं कहना चाहिये जैसे कि एक पदार्थमें अपने अमीधायक (वाचक )के अभिधान (कथन) की अपेक्षा अमिधेयता है और पर अभिवायक अभिधानकी अपेक्षा अनिधेयता है या स्वस्त्यकी अपेक्षा रूपका खौर परस्त्रपाकारकी अपेक्षा अस्त्रता है उसीतरह पर्यायार्थिक नयकी अपेक्षा स्वस्ता अमेद समझना चाहिये। यहां थोड़ेसेमें पर्यायार्थिक नय द्रव्यार्थिक नय छेख्य होनेसे छिखता हूं।

जो साइदिसामण्णं अविणाभूदं विशेषह्वेहि । णाणा जुत्ति वलादो दव्यत्थो सो णुओ हेति ॥

अर्थात्—विशेष रूपसे अविनामानी (विशेषरूपके निना को न हो सके) को सामान्य स्वरूप उसे युक्तियों द्वारा ग्रहण करनेवाली नयको द्रव्मार्थिक नय कहते हैं। द्रव्यमें सामान्य विशेषय ये दो धर्म रहते हैं। विशेषको अन्धान कर और सामान्यकी मुख्यतासे जो पदार्थका ग्रहण करता है उसे द्रव्यार्थिक तथा सामान्यकी अप्रधानता पूर्वक विशेषकी मुख्यतासे जो पदार्थ पर्यापका निरूपण करता है उसे द्रव्यार्थिक तथा सामान्यकी अप्रधानता पूर्वक विशेषकी मुख्यतासे जो पदार्थ पर्यापका निरूपण करता है उसे पर्यापिक नय कहते हैं। नयके मेद प्रभेदोंकी संक्षेपसे यह संदृष्टि हो सर्वती हैं—



<sup>\*</sup> इसके मेद-विधिनिरपेश शुद्ध, सत्ताप्राहक शुद्ध, मेद विकल्पनिरपेश शुद्धि, कर्मोपाधिसापेश अशुद्ध, उत्पादव्ययसा अशुद्ध, मेदकल्पनासापे अशुद्ध, अन्वयद्र अस्वद्रव्यादिपाह परद्रव्यादि परमभावग्राही व

× इसके भेद-जनादि नित्यपर्या , आदिनित्य , अनित्य शुद्ध , अनित्य अशुद्ध , कर्मोपाधिनिरपेक्ष अनि शु , कर्मोपाधिमापेक्ष अनित्य अशुद्ध , उत्त कथनमें न के संक्षेप रीतिसे मेद बताये हैं। पहिठे नयके दो मेद किये हैं फिर द्रांगिथिक रे और विषयिक दो मेद किये हैं प्रनः शास्त्रीय द्रव्यार्थिक नेगमादि तीन मेद किये हैं और अध्यातम द्रव्यार्थिक के वर्मोपाधि निरपेक्षादि १० मेद किये हैं। नेगमके तीन मेद किये हैं और संग्रह तथा व्यवहारके दो दो किये हैं। शास्त्रीय पर्णयार्थिक के ऋनुमुत्रादि ४ मेद किये हैं।

ऋजुसूत्रके दो भेद किये हैं तथा अध्यातम पर्भागिथित है अनादि नित्य पर्यायादि भेद किये हैं, यद्यपि नयके छिखनेका यहां विशेष प्रयोजन ही या छैकिन प्रसंगवश कुछ छिखना पड़ा, अस्तु ।

पहले द्रव्यका उक्षण कहा जा चुका है यहां यह बतछ।ते हैं कि "हर्व्य उक्षणं"का जो अर्थ है वही अर्थ शब्दान्तरों द्वारा " गुणपर्ययहरूक्ष्म "में कहा है यानी हरएक पदार्थमें कोई न कोई शक्ति अवश्य होती है जैसे कि आस्मामें ज्ञान शक्ति, धर्ममें गतिहेतुत्व, अधर्ममें स्थितहेतुत्व, आकाशमें अवगाहहेतुत्व, काञ्में वर्तनाहेतुत्व, ये शक्तियां हैं। शक्ति गुणका पर्यायवाची शब्द है। द्रव्यमें अनन्त गुण होते हैं। यहां पर कोई ऐसी शंका करे कि द्रव्यमें रहनेवाञ्च अनन्तगुणत्व वह द्रव्यसे अनन्त गुण होते हैं। यहां पर कोई अधिय ह्रारा निरूपित होनेसे, कुंद्रमें द्रिके समान, जैसे कि कुंद्रमें दही का धेयरूपसे अनुगत है अतः कुंद्रसे प्रवक्त भी पाया जातका है। द्रव्यमें अनन्त गुणत्व भी आधेशरूपसे निरूपित है अतः द्रव्यसे प्रवक्त भी पाया जातका है। द्रव्यमें अनन्त गुणत्व भी आधेशरूपसे निरूपित है अतः द्रव्यसे प्रवक्त भी पाया जातका है। द्रव्यमें अनन्त गुणत्व भी आधेशरूपसे

यह रांका ठीक नहीं है क्योंकि यहां नो आधार आधेयता है उसका अर्थ युत सिद्ध पदार्थकी आधार आधेयताके समान नहीं है।

युत सिद्धको स्वरंग छक्षण यही है कि जो प्रथक प्रथक स्वाश्रय सिद्ध हों, जैसे कुंडमें दही, यहां कुंड और दहीमें जो आधार आधेयता है वह युतसिद्ध पदार्थोंकी आधार आधेयता कही जायगी क्योंकि कुंड अपने अवयवों (अशों) में रहता है और दही अपने दहीके अवयवों में रहता है। युतसिद्ध पदार्थों में चार अथोंकी प्रतीति होती। रे कुंड २ कुंडा- वयव ३ दही ४ दहीके अवयव। अयु त सिद्ध पदार्थों में जो आधार आधेयता है वहां तीन ही पदार्थ पाये जाते हैं जैसे अत्मामें ज्ञान गुण अयुत सिद्ध है। यहां रे आत्मा २ आत्मावयव ३ ज्ञान गुण अयु त सिद्ध को परार्थ है कि " ययो। द्वर्योर्भध्ये एकोऽपराश्चिमें तिष्ठति तो अयुतसिद्धी" जिन दो पदार्थोंके वीच में एक अपराश्चित होता वे दोनों आपसमें, अयुतसिद्ध बहुछाते हैं नव कि अयुतसिद्ध पदार्थोंकी आधार आधेयता युतसिद्ध पदार्थोंकी आधार आधेयतासे सर्वेपा मिन्न हो है तो युतसिद्धकी आधार आधेयतासे रहनेवाला गुण मा दोष अयुतसिद्धकी आधार आधेयतासे रहनेवाला गुण मा दोष अयुतसिद्धकी आधार आधेयतासे रहनेवाला गुण

जैसे भारमामें ज्ञानशक्ति है वह आत्मासे प्रथक् नहीं पाई नाती, या उन ज्ञानशक्तिसे भारमा भटना नहीं पाई ना सकती।

श्री नेमिचन्द्राचार्यने सूक्ष्मिनगोदिया छ्ट्य पर्यापिक जीवसे सबसे जघन्यज्ञानको पर्याय ज्ञान नामसे कहा है। यहां पर्याय समास, अक्षर, अक्षरस्तर्गास आदिमें नैसे उनका (पर्याय समासादिका) आवरण उन्हींके ऊपर पड़ता है यानी पर्याय समास ज्ञानावरण पर्याय समास श्रुतज्ञानके ऊपर पड़ता है। अक्षर ज्ञानावरण अक्षर श्रुतज्ञानके ऊपर, अक्षर समास ज्ञानावरण अक्षर समास श्रुतज्ञानके ऊपर पड़ता है उसी तरह पर्याय ज्ञानका आवरण भी पर्याय श्रुतज्ञानके ऊपर पड़ना चाहिये, लेकिन ऐभा न होकर पर्यायज्ञान, पर्याय सगासज्ञान इन दोनोंका आवरण पर्याय समास श्रुतज्ञानके ऊपर ही पड़ता है इसका कारण पही है कि ज्ञानकी सबसे कम अनस्या है और उसपर आवरण पड़नेसे आत्माक ज्ञानवानपन्तिका ज्ञान केसे हो सकेगा यही वात श्री जीवकाण्डमें प्रतिगादित है।

#### णवरि विसेसं जाणे सुहुम जहण्णं तु पञ्चयं णाणं । पज्जाया वरणं पुण तद्णंतर णाण भेदेहिं॥

अर्थ-सूक्ष्म निगोदिया स्टब्स्पपर्याप्तक्तके सर्वे जवन्य ज्ञानको पर्यायज्ञान कहते हैं और पर्याय ज्ञानावरण पर्यायके बादमें कहे गये पर्याय समास ज्ञानके उत्तर पड़ता है और वह पर्याय ज्ञान इस गांधाके अनुसार—

#### सुहमणि गोद् अपज्जत यस्स जाद्स्य पढम समयन्हि । हवदि हुसव्य जहण्णं णिच्चध्याणं णिरावरणम् ॥

यानी—सुक्ष्म निगोदिया छ्डण्यपयीतक जो कि उत्पन्न होनेके प्रथम समयमें ही है तब उसके ज्ञानको पर्याय ज्ञान कहते हैं वह आवरण रहित तथा नित्य ही प्रकाशमान रहता है इत्यादि इत्यादि ।

यहं हष्टान्त स्वरूप जो आत्मा उसके ज्ञान गुणकी भमथक् सिद्धिसे प्रसंगवश कहा गया है।

अब दृष्टान्त स्वरूप आत्मामें ज्ञान जैसे अभिन्नत्वेन रहता है उसी प्रकार अनन्त-गुणत्व भी द्रव्यसे अभिन्न जानना चाहिये।

उक्त कथनसे यह नात सिद्ध की गई कि नो अर्थ सह्व्य छक्षणका है वही गुणवर्षयवह्व्यका है।

द्रवयमें दो गुण रहते हैं। एक सामान्य एक विशेष । सामान्य गुण उसे कहते हैं को बहुतसी द्रव्योंमें एकसा पाया नाय निसे सत्व अगुरुक्कुरुवादि जो एक ही द्रव्यमें रहे दुरिके एक्षणों हा निरूपण कियं हम उनका दोषादि नहीं बतला सक्ते अतः उनके द्रव्यकी अप्रमाणता विन सिद्ध किये हम अपनी ही द्रव्यको सर्वेथा प्रमाणता है यह भी नहीं कह सक्ते, तथा।

ऋते तमांसि सुमिणिमीणिवा विना न काचैः स्वगुणं व्यनाकि । अध्यक्तारके विना सूर्य और काचके विना मिण अपने गुणको प्रगट नहीं करती है उसी प्रकार विना असत (झूठे) द्रव्य कक्षणके हमारा सम्यक द्रव्यव्यक्षण भी अपने विशद दक्षणकी महत्ताचोतक नहीं । इसी आशयका व्यव्यय हेकर परिकृतित कुछ द्रव्योंका दक्षण और साथ रही उनकी अप्रमाणता भी बताते हैं ।

'क्रियादत गुणवत समवायि कारणं द्रव्य दक्षणं' यानी किया और गुण युक्त जो समवायी कारण हो उसे द्रव्य कहते हैं। यह द्रव्यका दक्षण वैशेषिक, योग मानते हैं किन्तु इनका यह मानना मी ठीक नहीं हैं।

क्योंकि वैशेषिक छोगोंने इक्षणका उक्षण अनुवारण धर्म वचनं, असाधारण (विशेष) धर्मका जो कहना उसे उक्षण कहते हैं ऐसा माना है।

भीर इस दक्षणके दक्षणानुसार उक्त द्रव्यका दक्षण यदित नहीं होता नयाँकि े ये द्रव्यका उक्षण पृथिवयादिकों नौ ही में जाता है अतः असाधारण नहीं कहा जा सकता। अतावारण एक ही जगह रहता है यदि असावारण बहुत जगह रह निकर्छ तो असावारणत्व की हानि होती है तथा ऐसे असावारण खौर सावारणमें कुछ मेद भी नहीं कहा जासकता जब कि अग्राधारणत्वका नाश होनेसे असाधारण कुछ चीज ही सिद्ध नहीं होगा तो 'यह गो है सींगवाली होनेसे ऐसे साधारण ही हेतु दिये जायंगे और इस तरह साधारण हेतु देनेसे अतिन्याप्ति दोष आवेगा अतः कियी मी पदार्थकी न्यतस्या नहीं बनेगी यदि यही दोष जैनियोंके यहां भी दिया नाय यानी जैनियोंने जैसे 'सहःयल्सणं' ये द्रव्यका लक्षण माना है और जीवादि<sup>®</sup>द्रव्यमें व उस द्रव्य लक्षणकी अनुष्टति करते हैं अतः उनके यहां भी तो द्रव्य इक्षण नहीं बनसकता ऐसा भारोप नहीं कर सकते क्योंकि जैन दर्शनानुसार इक्षणका इक्षण असाधारण धर्म वचन नहीं है युक्ति वाधित होनेसे। इकड़ीके सम्बन्धसे मनुष्यको मी कमी २ छन्दी वह दिया करते हैं लेकिन छकड़ी यह मनुष्यका असः बारण धर्म न होनेपर उक्षण माना नाता है अतः नैन दार्शनिक असाबारण घर्मको उक्षण नहीं मानते भतएव उक्त दोन उनके उपर नहीं आपकता बिक उन्होंके उत्तर आता है जो कि अप्ता-धारण धर्मको उक्षण मानते हैं । दूतरे, नैनियोंके द्वारा स्वीकृत दृज्यका उक्षण नहां नहां र पाया जाया वहां वहां द्रव्यत्वका निश्चय कर देगा ।

भतिपक्षी ( राङ्काकार )-जेनियोंके यहां जैसे जहां २ द्रव्यका छक्षण रहेगा वहां वहां द्रव्यत्वका निश्चय करा देगा उसी तरह हमारा भी द्रव्य छक्षण जहां २ रहेगा द्रव्यत्वका निश्चय करा देगा।

(जैनी )-आप ऐसा नहीं यह सक्ते क्योंकि आप तो द्रावका क्रमण द्रापसे सर्वेषा मिन्न मानते हैं, यदि अभिन्न मानेंगे तो स्वितद्धान्त हानि होगी।

( प्रतिपक्षी ) दृःयत्वके योगसे हम द्रवा सिद्ध कर हैंगे ।

(जैनी) ऐसा करनेसे तो उपचारसे ही द्रान्को सिद्धि होगी क्योंकि—" मुख्या-माने मितिमयोगने उपचारः प्रवर्षते " मुख्यके न रहनेपर और प्रयोजनके होनेपर उपचारकी प्रवृत्ति होती है।

अन्तु तुष्टतु दुर्भनः न्यायसे आपका द्रव्यवस्य सिद्ध भी मान विया नाय तथापि पृथ्वी, अप, तेज, वाग्रु, यनमें ही उपर्युक्त द्रव्य का व्यसण नाता है। आकाश, काव, दिशा आत्मामें नहीं जाता अतः पक्षःच्यापक होनेसे द्रव्य व्यसण आदःणीय नहीं कहा जा सकता।

(प्रतिपक्षी) आकाश, कर, दिशा, आत्मामें गुणवत् समराधिकारणे यह द्रव्यका एक्षण संविद्य हो त्रायमा अतः हेतु एक्षान ॥प नहीं हुआ।

, ( केनी ) ऐना कहनेसे दो रक्षण दत्यके सिद्ध हो गये एक "क्रियानत् गुगव-तसम्बायि कारणं" दूसरा 'गुणवत समबायि नारणं"।

जब दो रक्षणं सिद्ध हो गये तो द्रव्य पदार्थों की इन दो रक्षणोंसे सिद्धि होनी चाहिये अतः पुन: द्रव्यका रुक्षण निर्देश नहीं कहा जा सकता, जितसे कि पृथ्वो आदि नव द्रव्योंकी सिद्धि हो सके और फिर—'' समवायसम्बन्धाविन्छत्र गन्दत्वाविन्छत्र पेशता निरूपिताधिकरण तादत्वं गन्दवत्वं'' इत्यादि पृथ्वीका रुक्षण नहीं वन सकता। क्योंकि रुक्ष्य द्रव्यकी विना सिद्धि किये रुक्षण नहीं वन सकता।

सांख्य अर्थ किया क।रित्व ही वस्तुका उक्षण मानते हैं---

इनका बहना भी ठीक नहीं है क्योंकि मुक्तकीव नोक्स मछावरणसे सर्वथा मुक्त हो गये हैं उनके कियाके अगावसे अवस्तुताका प्रसंग आता है। कोई कहे कि हम मुक्तोंमें भी किया मान छेंगे तो उसके गतमें मुक्त जीवको कर्रामावका ही उच्छेद हो जायगा क्योंकि संमारी कियावान है सक्तिक होते । जो जो मक्त्रक होते हैं वे ही कियावाले होते हैं जैसे कि रच्यापुरुष । इस अनुमानमें सक्त्रक कोर कियावान्का आयसमें अविनामाव सम्बन्ध प्रत्राधा है । मुक्तोंने सक्त्रकर हेतु न रहनेसे किया नहीं मानी जा सकती, यदि कोई ऐसी दान करे कि परण पश्चात जीई दूसरी गतिको जाता है उस समय इसके कोई कमें नहीं होते हैं तण वि दूपरी गतिके जिए गमनरूप किया करता ही है, यह भी ठीक नहीं क्योंकि विग्रह गतिमें जीक्के कार्मणकाययोग रहता ही है। किया छाक्षेण अब्देशण, आकुद्धा, प्रमारण, गमन इ ताह पान प्रकार नतलाई गई है। मुक्तोंमें उक्त पान कियाओं में कोई भी किया नहीं देखी जाती अतः मुक्त सिक्रय नहीं हो कि हैं और निव्किय होने से अवस्तुताकी आपित अती है खातः वस्तुका लक्षण अर्थकिया-कारित भी नहीं मानना चाहिये। वैशेषिक 'वस्तुका लक्षण संत्राख्य है' ऐसा ही मानते हैं, उनका यह लक्षण मानना भी ममुचित नहीं है क्योंकि सत्तासे उनने महासत्ता मानी है और उस महासत्ताको वे नित्य ही मानते हैं अतः सिद्ध नहीं हो कक्ती।

सम्य महोदय ! पूर्वीक वथनमें दृश्यके छलणकी पर सा करनेके छिए दृश्यका छलण अच्छी तरह कि क्रोटो पर चढ़ाया गया है । अब अगाड़ी इसे आपके सामने यह जी। पेश करना है कि दृश्य कितनी हैं और किस कि ने कितनी मानी हैं।

यह बात मछी मांति विदित होगी कि परार्थ हो प्रत्यात करके ही तुल्ला की जाती है। उससे पदार्थका कि ना विदाद ज्ञान होता है उतना अनुमानादिसे नहीं होता। तुल्लाको हमें कासेका द्विष्ठ अवस्य मानना चाहिये वयों कि तुल्ला विला पदार्थ ति के नहीं होती, जैसे कि काले रूपके रहनेसे ही शुक्त रूपकी महत्ता या अन्यकार के रहनेसे प्रताच्याकी, रात्रिके होनेसे दिनकी, मूजसे विद्वानकी, तथे देव के सम्यक इक्षणकी भी दृत्य इक्षण भारोंसे महत्ता है खोर द्वाय क्यांकी महत्ता भी तभी प्रमाणत को प्राप्त होती है कव कि द्वय संख्यामास (झंडी दर्व की सख्या) हो अतः यहां पर कि उत्त द्वय संख्याको हिस्स करनेसे यही तात्पर्य है।

िषप तरह हु-रोंके द्वारा स्वीकृत द्रस्यके छल्ण मिन्न २ होने पर भी सम्स्कृता-को नहीं प्रप्त होते हैं उसी तरह अन्य पहाशयों द्वारा निर्वारित द्रव्यकी संख्या में ठीक २ प्रतीत नहीं होती। विन्ही र की मानी हुई संख्या किसी न किसी मेर कर रहित और विन्ही किन्हीने उस द्रायकी संख्या युद्धिक छिए पुन्क क्तकों भी दोष नहीं माना है।

ं द्रश्याचि रणवृत्ति सत्ताभिन्न जातिमत्वेद्रव्यस्येत उक्षणं ग इस द्रव्यके जिल्लाको स्वीकार करने वाले वैशे पह सात पदार्थ द्रव्य, गुण, तमे, सामान्य, विशेष, समवाय और अमान मानते हैं। यहां उनका स्वरूप सिंद्रान्त बना हर पुन: में जिनियोंके द्वारा फिल्मत संख्याकी तुखना काता हुआ वैशे पेशों को अभिनन्य द्रव्य संख्याकी तिर्थकता का दें।

वैशिषिक, संसारमें पदार्थ ह छसे हम देखते हैं तो हमें सात पदार्थ ही ज्ञात होते हैं जो कि उत्तर वर्णित हैं।

राष्ट्राकार—आप लेग शक्ति अध्या पदार्थ नयों नहीं मानते यह आप करें कि शक्ति बातुमून नहीं है तो पर्शा पथ नो हम आपके बचन मात्रते यह नहीं मानमक्ते, शक्ति माधक प्रमाण निरीष और सबल हैं अतः शक्ति ने आद्राय पदार्थ मानना नाहिये। हम देखते हैं कि अधिनका प्रतिबन्धक कोई कारण नवनक नहीं समीप आता अधि बगार आता दहन करना कार्य नारी रखती है। प्रतिबन्धक मण आदिके आजाने पर उपकी शक्ति विष्ट हो आती है और फिर बह दाह नहीं करती अनः यह बात सुजम या मान्य है, कि शक्ति पद श्रीन्तर है। यह शक्का कारकी शक्षा भी अविचारित ही है, वर्षों कि दाहकरव कार्यके लिए अपिन कारण है लेकिन वा णान्तर रहित या किसी के हरा वाधित सामर्थ कारण कार्योत्तिके लिए मक्रबूर नहीं किया जा सकता ?। यहां जो मणिके सद्भ वसे अधिन की दाहकरवका अमाव हुआ सो यहां अध्यक्ते हिए उत्तेनकाभाव विशिष्ट मण्यमान कारण है जन कि मणिके सद्भ व होने पर उत्तेनकके अभावसे विशिष्ट मणि अभाव रूप कारण ही नहीं तो कार्य केते हो सकता है। अतः शक्ति कोई पदार्थीनतर नहीं है।

(श्राङ्काकार) अस्तु, शक्ति पदार्थान्तर नहीं है ऐया हम मी मानते हैं किन्तु आपने जो द्रव्यके प्रध्नी, अप (नल), तेन (अग्नि), वाग्र (हवा), आकाश, काल, दिशा. आताा, मन ये ९ मेद माने हैं उनमें आपको अन्वकार मी एक १० वीं द्रव्य मानना चाहिये क्योंकि 'नीलं तमः चलति' यहां पर अन्यकारमें आपकी द्रव्यका लक्षण अच्छी तरह घटित हो जाता है। आपने द्रव्यका लक्षण "कियावत ग्रुणकत समवायि कारणं द्रव्य लक्षणं "ऐसा किया है। चलति (चलता है) इस कियाका आधार होनेसे अन्यकारमें कियावत विशेषण रह ही जाता है तथा नीलं तमः (नीला अन्यकार —जन्यकारकी बहुतमुन्नतद्द्या)। ऐसा कहनेसे ग्रुणकत विशेषण मी घटित होही जाता है अतः अन्यकारको द्रव्य सानना ही चाहिये और उक्त ९ द्रव्योंने इसका अन्तर्भाव मी नहीं है। आकाश, काल, दिशा, आत्या, मन, ये द्रव्य रहित और अन्यकार सहत्व है। अतः इनमें उनका (अध्यक्षारका) अंतर्भाव नहीं किया जासका। अन्यकार गन्य रहित है अतः गन्य गले प्रधाने अन्वभवित नहीं हो स्कृत तथा अन्यकार वार्य रहित है अतः गन्य गले प्रधाने अन्वभवित नहीं हो स्कृत तथा अन्यकार वार्य रहित है अतः गन्य गले प्रधाने अन्वभवित नहीं हो स्कृत तथा अन्यकार वार्य रहित है अतः गन्य गले वित्र नहीं हो स्कृत तथा अन्यकार वार्य रहित है अतः गन्य गले उत्त नहीं हो स्कृत तथा अन्यकार वार्य रहित है अतः वार्य रहित है अतः वार्य मी नहीं होता, और

द्रव्यका स्थाप इसमें घट ही जाता है फिर भी अन्यकारको द्रव्य न माननेमें सिनाय तीन मोइके और कोई कारण नहीं कहा जातकृता ) "

यह सब उक्त श्रङ्काकारका व गुनाल मात्र ही है। क्योंकि अन्यकार तेजके अमावके सिवाय कोई सावान्तर नहीं है।

(शङ्काकार) यदि ऐसा ही है तो फिर अन्यकारका अमाब ही तेन द्रव्य ही जायगा। अन्यकार ही को मान छीडिए। तमको तेनका अमाव होनेसे न मानना खोर तेनको तमका अमाव होने पर भी मानना यहाँ विद्वेषातिरिक्त क्या कारण कहा जा सक्ता है?

( उत्तर दाता ) यदि तेज द्रव्यको अन्यकारका धमाव धान हिया नाय तो अभावमें सर्वात्रमृत उज्जात नहीं रह सक्ता, और फिर उस उज्जातकी आधार रूप कोई अन्य द्रव्य माननी पड़ेगी ।

द्वितीय, वन्यकार चहता है यहां द्रव्यका व्हण मी संघटित नहीं होता। क्योंकि नील रूपको जो यहां प्रतीति होती है वह आंत रूप ही है। अतः द्रव्य ९ ही माननी चाहिये न अधिक औं। न कम। इस सबके धाननेवाले वैशेषिकके सत्ये द्रव्यकी एकता सिद्ध नहीं हो सकी क्योंकि द्रव्यको ९ देवराला माना है औं। द्रव्यको एकता न वननेसे सात पदार्थोकी सिद्ध नहीं हो सव ती, क्योंकि स्वतंत्र नी द्रव्यको एक द्रव्य सिद्धि होनेपर द्रव्य रूप, रस, गंध, स्पर्ध, संख्या, परिचण, प्रयक्त, संयोग, विभाग, परत्व, अपरत्व, गुरुत्व, द्रव्यत्व, स्नेह, शब्द, संख्या, परिचण, प्रयक्त, संयोग, विभाग, परत्व, अपरत्व, गुरुत्व, द्रव्यत्व, स्नेह, शब्द, बुद्ध, दुःख, इच्छा, द्वेष, प्रयत्न, धर्म, अवर्ध और संस्कार हन २४ गुणोंमें ऐक्य सिद्ध होनेसे एक गुण, उरहोपादि पूर्वोक्त मांच क्रियाओंमें एकता सिद्ध होनेसे एक किया, पर—अपर दो सामान्ये व एक विशेष, प्रागमव, प्रव्वसामाव, अत्यतामाव, अत्योन्यामाव इन चार अमावोंमें एकता सिद्ध होनेसे एक अमाव, एक समवाकों एकता सिद्ध होनेसे एक अमाव, एक समवाकों एकता सिद्ध होते तो सात पदार्थोकी सिद्ध होती लेकिन उक्त द्रव्य गुण कर्मादिकोंमें एकता सिद्ध होते तो सात पदार्थोकी सिद्ध होती लेकिन उक्त द्रव्य गुण कर्मादिकोंमें एकता सिद्ध नहीं हो सकती अतः पदार्थ सात है यह कहना श्रमधात्र है। द्रव्यत्वके योगसे एक द्रव्य मानेगे नो अपवारसे ही एकता सिद्ध होगी परमार्थतः सिद्ध नहीं हो सकती।

(शङ्काकार) द्रव्य एक एदकी सामधेते द्रव्यके सब भेर, प्रभेर ग्रहण कर छिये नार्देगे अतः द्रव्यमें एकता और गुण कर्णादेमें भी इसी तरह एकता आनेसे सात पदार्थकी सिद्धि हो नायगी, उत्तञ्च-

विस्रेणोप दिष्टानामधीनां तत्त्रानिश्चये । समासेनाभिधानं धरसग्रहं तं विदुर्बुधाः ॥ सर्थे—वितासपूर्वक विन पदार्थोश वत्यनिश्चयक ७०ए उपदेश दिया नाता है उनका जो संक्षेपसे कहना है उसे संग्रह कहते हैं। अतः संग्रहनयकी अपेशारि एकता सिद्ध. हो जायगी अतः सात पदार्थ मानना चाहिये।

उक्त कथन भी समुचित नहीं है नयों कि एक पद वाच्य होने से एकता की ही प्रतीति होती है, ऐसा नियम नहीं है क्यों कि सेना वन आदि एक पद वाच्य अनेक पदार्थ देखें काते हैं। यहां ऐसी शंका करना कि सेना बनादि एक पाद वाच्यसे संबंध विशेष मुक्त एक की ही प्रतीति होती है। वह सम्बंध संग्रुक्त संयोगाल्पीयस्त्य उसणवाला कहा जाता है।

संयुक्तका जो नैग्नतर्थ सम्बन्ध यानी संयुक्तका जो निकटनितित सम्बन्ध उसे संयुक्त संयोगाल्यीयस्त्व कहते हैं। यह कहना मी युक्ति सम्मत नहीं है। वर्योकि सेना वन आदि शब्दसे सबका ज्ञान मनुष्य घोड़ा आदिमें ही होता है। वन शब्दके कहनेसे प्रथक् र पेड़ोमें ही होता है। सम्बन्ध विशेषमें जो आप ज्ञान बताते हैं सो नहीं होता अतः एक पद बाच्य होनेसे एकताकी सिद्धि नहीं होसक्ती। अन्यच एक पद बाच्य होनेसे यदि एकताकी सिद्धि की नाय तो एक गोके द्वारा बांच्य जो ११ शब्द हैं उन सभीकी एकता माननी चाहिये।

#### , उक्तं च-वाचि, वारि, पशौ,भूमौ, दिशि, लोम्नि,पवौ, दिवि। विशिखे, दीधितौ, दृष्टावेकादशसु गोर्भनः॥

गोशन्द वचन, पानी, पशु, मूमि, दिशा, रोन, वज्र, आकाश, बाण, दिरण और किरण इन ११ अमिधेयोंमें हैं।

एवं एक य शब्दके वाच्य त्याग, नियम, यम, वायु, घाता, पाता रक्षका इन छहोंमें मी एकता होनी चाहिये।

(शङ्काकार) वचन पशु आदिका वाचक गोशब्द, त्याग, नियम, यम आदिका वाचक य शब्द मिल मिल ही हैं फिर एक पद भाच्यत्य ही यहां नहीं रहता तो एकता कैसे।

( उत्तर ) यह भी भाषका कहना ठीक नहीं, ऐसे हम मी कहन के हैं कि पृथ्वी जल भादिका वाचक अलग अलग ही द्रव्य शब्द हैं अतः एक प्रवाच्यता न होनेसे एकता नहीं हो सकती।

संग्रह किये जांच अनेक पदार्थ जिस शब्दसे ऐपा शब्दांत्नक संग्रह और एक प्रत्ययसे अनेक पदार्थ ग्रहण कि नाय ऐसा प्रत्यात्मक संग्रह और अर्थान्मक इन तीनों संग्रहोंसे द्रव्यकी एकता सिद्ध नहीं की जासको। द्रव्यकी ९ संख्या मानना मी संख्या-भास है क्योंकि इन ९ द्रव्योंका जीव प्रदक्ष सन्तर्मान हो जाता है। पृथ्वी, अप, तेज, वायु, मनका स्पर्धा, रस, गन्य, रूपवाले होनेसे पदल दरामें अन्तर्भात हो जाता है वयों कि जो जो स्पर्धा रूप रस गन्यवाले होते हैं वे पौद्रालक होते हैं जैसे आख

वायु और पनमें रूप न मानना भी न्याः संगत नहीं है नयों कि वायुरूप युक्त है स्पर्शवाली होनेसे। इस अनुमानसे वायुको रूपता सिद्ध ही है। वायुक्त रूप देखने में नहीं आता अतः उसे मानना भी नहीं चाहिये, वह कहना भी न्यायपन्य नहीं है वयों कि जो जो देखने में नहीं आवे उन उनका अपाय, य दे खाप है। कहें में तो तुम्हारे देखने परमाणु नहीं आसकता अतः उसका भी अभान कहना चाहिये। या तुम्हारे देखने में अपने वाना परनाना आदि भी देखने में नहीं आते अतः वे हैं हो नहीं है। वह हिंगा ही वहना चाहिये।

(श्राङ्काकार)-पामाण पाबाबा आदि पद्यपि प्रत्यक्ष नहीं है तथापि कार्यक्षे कारणका अनुमान हो।। है। इस न्वायसिद्धांतानुसार कार्य जो मकान आदि उनसे कारण [परमाणु आदिका और पिता हैं अतः पाबाबाका हम ज्ञानकरहेंगे। छेकिन वायुके रूपका कोई कार्य नहीं जिससे कि कारण स्वरूप रूपका ज्ञान किया नाय।

( उत्तर )-ऐता भी नहीं कहा के वसीकि स्थीतनकी रूपपत्त्रके साथ व्यासि इसिंद है अतः जा नहां स्परीवत्त्र होगा रूपपत्त्व वहां अवस्य मानना पहेगा।

मत दो प्रकारका होता है द्वयमन और भावमन । द्वायमन अध्यक्तमञ्ज्ञहर्में रहता है और तदाकार जो आत्माक प्रदेश हैं उसे भावमन कहते हैं । चक्षु ही तरह झान और उपयोगका कारण होनेसे मन भी रूप दिवाला है, यावमनका अन्तर्भाव आत्मामें हो जाता है ।

(दाका) आपने जो ज्ञानीपयोगवत्व हेतुसे मृतिमत्वकी सिद्धि की सो ठीक नहीं है वयोंकि ज्ञानोपयोगवत्व हेतु शब्दमें सी रहजाता है जो कि विपक्ष है। बानी मृतिपत्व साध्यसे विरद्ध है अतः अनैकान्तिक दोषसे दुष्ट हेतु होनेके कारण साध्य सिद्धि नहीं कर सकता।

( उत्तर ) यह आपकी शंका सर्वधा आपहीसे मान्य हो हक ही है क्योंकि शब्दकी पोट्ट एक होनेसे इस मूर्तिमान मनते ही हैं।

(शाङ्काकार) यदि शब्द पीद लक्ष होता तो अन्य ९ पृद के समान दिख-छाई देता है किन जब शब्द दिखहाई ही नहीं देता तो मूर्तिमान देसे सिद्ध हो एका है।

यह शक्षा भी नहीं कानी नाहिये नयों कि वक्ताके मुखके निगट देशी मनुष्य प्रायक्षते और दूर देश स्थित प्रस्य अनुमान कर यानी मुख पर रहें आदि हस्की बहुतू (जैल) पक्रत करने दाछी नहीं हो सकती, मोगनेवाळी न होनेसे। भी जो सोगनेवाळी नहीं है वह करनेवाळी भी नहीं है जैसे गुक्तात्मा कमें अवादसे कुछ भोगने बाले नहीं है जा: वे कर्ता भी नहीं हैं। प्रकृतिको खाउने न भोगनेवाळा माना ही है अतः उसे कार्य वर्त्त भी नहीं माननी चाहिये वर्षों कि भेक्का अभावकी वर्त्त के अभावके साथ व्याप्ति है। "

यहां काई मनचला आदमी यह कहे कि रसोइया कर्ता है लेकिन मोका नहीं है, मे का यालिक है यह उसका कहना केनल हास्पर्क लिए ही हो स्कृश है नयों कि पानक को कुल प्रयत्न करता है उसका फल यानी मोग रंपया आदि लेकर अवस्य करता है। "अवैतनिक काम करनेदाले मी यद्य आदि स्ख्य करके स्वकृत कार्यके फल मोग ही लिया करते हैं और यदि कर्ताको पोकासे सर्वेया विज्ञ मानेंगे तो मुन बातुसे कर्तामें प्रत्यय होकर को मोका शन्दकी सिद्धि होती है वह नहीं हो सक्ती।

हास्योत्पादक बात तो यह है कि प्रकृतिको हो सांख्योंने मुक्तदाता माना है और इस उपकारके छिए पुरुषको मोक्ष इच्छुक पुनते हैं। यह सिद्धान्त इस वातकी सिद्धिके छिए पृष्ट साथक होगा कि " योजन अन्य ही वरे खौर पेट दुनरेका ही मरे " अतः सांख्यके द्वारा स्वीकृत अर्थ संख्या यी ठीक नहीं है क्योंकि उनके स्वीकृत चौवीसों पदार्थोंका कीन अनीक्के अन्दर ही अन्तर्भात हो जाता है।

अब कुछ वौद्धोंके विषयमें और कहके में इस प्रकरणको समाप्त करता हूं। वौद्धके चार भेद हैं—१ माध्यमिक, २ योगाचार, ६ सौत्रांतिक, ४ वैमाषिक, इन चारों भेदोंका प्रथक २ सिद्धांत बतला देनेसे चौद्धमान्य पदार्थ संख्याका न्या ढांचा है यह अच्छी तरह समझमें आ जायगा।

सुरुवो माध्यमिको विवर्तिमाखिल गून्यस्य मेने जगत्।

योगाचारमते तु सन्ति मतयः तासां विवर्ताऽखिलाः ॥ अर्थोऽस्ति क्षणिकस्त्वसावनुपितौ बुड्येति सौत्रान्तिकः।

प्रत्यक्षं क्षणभगुरं च सकलं वैभाषिको आपते ॥ माध्यमिक चेतन चेतन ही प्रदार्थ मानता अवशिष्ट सबको उसकी पर्याय मानता है। "केवलं सेविद स्वस्थां प्रनयने प्रभ्यमा पुन इति वचनात" साज्यामिक छोग केवल सचेतन सूक्ष्म पदार्थ मानते हैं।

योगाचार महानुयाची ज्ञान ही ज्ञान मानते हैं अन्य पदार्थ नहीं। अन्य सब पदार्थ ज्ञानकी पर्याय हैं ऐसा कहते हैं। " आकारतिहताबुद्धिः योगाचारस्य सम्मता ?" आकार सहित दुद्धि (पदार्थकाज्ञान) को योगाचारके मतमें प्रमाणता है। सीन्नान्तिक बुद्धि यानी प्रस्यक्षके द्वारा अनुमित पदार्थको ही पानता है और वह पदार्थ क्षण देवति कील (क्षणिक)

ं सीत्रान्तिकेन प्रत्यक्ष ग्राह्मोऽर्थो न वहिर्मतः ' सीत्रांतिका (नास्तिक) केवल प्रत्यक्ष बस्तु ही को मानता है।

यद्यपि बौद्ध सामान्य एनेसे परयक्ष अनुमान दो प्रमाण मानते हैं किन्तु बौद्ध भेदान्तर्गत सौत्रान्तिक केवल प्रत्यक्ष पदार्थको ही मानता है। वैभाषिक संपूर्ण पदार्थीको प्रत्यक्ष और क्षणमञ्जूर मानते हैं।

" अर्थोज्ञानान्त्रितः वैभाषिकेण बहुमन्यते " वैमापिक ज्ञानान्त्रित पदार्थको बहु ज्ञान मानते हैं" यह सुरमतः बौद्धोंकी पदार्थ करूपना है ।

बौद्ध पदार्थको क्षणिक मानते हैं। वे बहते हैं कि " सर्व क्षणिक सत्वात " सन् पदार्थ क्षणिक सत्वात है। वर्धों कि सत्वह्मप जो हेतु है उसे यदि आप स्वमाव हेतु मानेंगे तथापि नहीं बन सक्ता। क्षणिकके विनश्चर होनेसे हेतुकी ही प्रवृत्ति ही नहीं होती। वर्थों कि प्रत्यक्षगोचर पदार्थमें ही हेतुकी प्रवृत्ति होती है। पदार्थों का क्षणमगुरता स्वमाव मी नहीं है।

(शाङ्काकार) सन ही पदार्थ एक क्षणतक रहनेवाछे हैं। विनाशके छिए दूसरोंकी अपेक्षा न करनेसे, जैसे कि कार्योत्पादके ठीक एक समय पहिलेकी सामग्री कार्योत्यत्तिमें किसीकी आवश्यकता नहीं रखती है।

दुनियामें घटादिकका मुद्रगदिकसे नाश होता है, ऐसा कपन सिर्फ स्यूउ बुद्धि-बालोंका ही है। पदार्थ स्विधनाशी हैं। मुद्रारादिक उसका विनास नहीं करते।

कर्पना कानिए कि यदि मुद्धरने घरका विनाश किया तो घरसे मित्र किया स्थमित । यदि भित्र कहेंगे तो घरकी स्थिति बनी ही रहनी चाहिये। यदि अभिन्न नाश किया तो भुद्धरने घरको बना दिया।

सत्वरूप हेतुकी विपक्षवृत्ति नहीं है अतः साधु है, वर्षोकि सत्व अर्थ कियासे व्यास है, अर्थ कियाकम यौगपद्यसे व्यास है, नित्यमें कप यौगपद्य नहीं रहते अतः अर्थ किया भी नहीं रहेगी और अर्थ कियाके न रहनेसे नित्यमें सत्त भी नहीं रह सकता अतः निर्दोष सत्त्र हेतु क्षणिक पदार्थकी सिद्धि करता ही है।

यह बौद्धोंका कहना भी शौमाको प्राप्त नहीं होता, वर्गोंकि क्षणिक सिद्धिके लिए जो हेतु दिया था वह सर्वेषा सदोप है । घटपटादि पदार्थ विनाशके लिए दूसरोंकी अपेक्षा रखते ही हैं और पदार्थीको विनाश स्वमावता क्षणिक रूपसे नहीं मानी जासकी। उक्तक्ष

#### समुदेति विलयमुच्छतिभावो नियमेन पर्ययनयस्य। नो देति नो विनर्यति भावनया लिङ्गितो नित्यम्॥

अर्थ पदार्थ पर्यादनयकी अपेशासे उत्पाद विनाशको प्राप्त होता है । द्रव्यार्थिक नयकी अपेशा पदार्थ नित्य ही है ।

दूसरे जो यह हेतु दिया था कि सत्य अर्थ कियासे व्याप्त अर्थ कियाकम यौग-पद्यसे क्रम योगपद्य नित्ममें रहते नहीं अतः सत्य रूप हेतु विपक्षमें न रहनेसे साधु है सो हम इसका उच्टा भी कह सकते हैं यानी सन्व अर्थ कियासे व्याप्त है, अर्थ कियाकम योग-पद्यसे व्याप्त है और कम्योगपद्य क्षणिकमें रहता नहीं अतः विपक्षके समान पक्षमें भी हेतु नहीं रहता । इस विष्ण हेतु असिद्ध दोषसे दुषित है क्योंकि "अमत्सत्ता निद्धिकोऽसिद्धः" यानी जिसकी सत्ताका अभाव हो या सत्ताका निध्यान हो उसे असिद्ध कहते हैं सो यहां सस्व हेतु पक्षमें न रहनेसे असिद्ध है।

हस प्रकार वैशेषिक, नैयायिक, सांख्य, नौद्ध, स्नकी पदार्थ संख्याका खंडन किया। अब जैनियोंके स्वीकृत जीवादि १ पदार्थोंका बया नया सामान्य विशेष स्वरूप है और कैसे सिद्धि है यह बतदाते हैं।

युगलात्मक संसार्में निर्पेश हिष्टिसे हम देखते हैं तो संसारका सार युर्व ही दिखलाई देता है। जहां देखते हैं युग्नकी ही मर्गार है। गौण या मुख्य, स्त्रो—पुरुव, पुत्र—पुत्री, एक्का—लड़की, सम्यक्ता—मध्यात्व, एकान्तवादी—अनेकान्तवादी, उल्टा—सीघा, मला—बुरा, उंच—नीच निस तरह इन युग्नोंका आधिपत्य है उसी तरह संसार दो ही पदार्थ दिखलाई एक जीव है और दूसरा अनीव। इसे युग्नमें संसारके सभी युग्न आकर मिछ जाते हैं।

"नीव शन्दकी न्युत्वत्ति 'जीवित-पाण त् घारविते' जो प्राणींको घारण करे इस प्रकार की गई हैं। जिस तरह जीवदना संसारी मुक्तात्मा इन दो मेरवाला है उसी तरह अजीवक पांच मेद हैं—१ पुद्रल, २ धर्म, ३ अधर्म, ४ आजश्च, ९ काल।

अव क्रमसे पहिले जीवकी सिद्धि करते हुए प्रह्मलादिकी आवश्यकता और सिद्धिका निरूपण करेंगे ''।

### जीवद्रव्यकी आवश्यक्ता और सिद्धिः।

जीवके पूर्वोक्त दो भेटोंके अतिरिक्त और भी एकेन्द्री, दोइंद्री, तेइन्द्री, चौइन्द्री, पंचेद्री ये पांच भेद हैं। एकेन्द्रीके प्रथ्वीकाय, अप्राय, वायुकाय, तेनकाय, वनस्पतिकाय ये पांच भेद हैं। वनस्पतिके दो भेद हैं—साधारणवर्ग, प्रत्येकवर, प्रत्येकके सप्रतिष्ठित नरक, स्वर्ग, मोक्ष मानना युक्तिरहित्य होनेसे मुखेना द्योतक है। नयोंकि प्रत्यक्षसे न नर्क ही दिखता है और न स्वर्गादि ही, फिर अध्ययकी वात है कि इस अव-परंपरा पर लोगोंका क्यों विश्वास होता आ रहा है। उक्तश्च-

> अत्र चत्वारि भूतानि भूमिवर्धिनलानिला। चतुर्भ्यः खलु भूतेम्पश्चेतन्यष्टुपजायते ॥

भूमि, वारि ( जल ), अनल ( अग्निः ), अनिल ( वायुः ) ये ४ ही पदार्थ हैं इनसे ही जीवना निर्माण होता है।

किण्वादिभ्यः समेतेभ्यो इच्येभ्यो मद् शक्तिवत् । अहं स्थूलः कृकोऽस्मीति सामानाधिकरण्यतः ॥

अर्थ:—जैसे किण आदिक मदोत्पादक कारणोंसे मद शक्ति उत्पन्न होती है, उसी प्रकार चार भूतोंसे चैतन्यकी उत्पक्त होती है। देह और चैतन्य भेद मानना सर्वथा मिथ्या है क्योंकि मनुष्य जो कुछ अधिक मोटा होता है कहता है कि मैं मोटा हूं और इससे जो प्रतिपक्षी है वह अपने आपको कहता है कि मैं बहुत पतला हूं, यहां मैं र इन शब्दोंसे मोटा शरीर और पतला शरीर इसका ही ग्रहण होता है। देहके सिवाय किसी अस्यका ग्रहण नहीं होता जिससे अहत्य जीवकी करपना की जाय।

देहः स्थीत्यादि योगाच स एव आतमा न चापरः। सम देहोऽयसित्यक्तिः सम्भवे दौपचारिकी॥

अर्थ:--मरा यह देह है, मेरा शरीर स्थूल या कुप है इत्यादि मेद प्रतिपादक वचन उपचरित ही हैं क्योंकि देहको छोड़कर भारमा कोई देही नहीं है।

यावजीवं सुखं जीवेत नास्ति मृत्योरगोचरः।

भस्मी मृतस्य जीवस्य पुनरागमनं कुतः॥

अर्थ- अनतक कि जीवन है आनन्दसे जीना चाहिये क्योंकि सब होका नाश अवस्थमानी है और नाश होनेके बाद पुनः जीव आता नहीं जिससे कि फिर सुख भोग सके।

तथा जीन स्वर्ग मोक्ष आदि आदि किसीकी भी सिद्धि नहीं होती। पुनः जो

तत्रश्र जीवनोपाय ब्राह्मणैः विहितस्तिवह। स्तानां भेतकायीणि न त्यन्यद्वियते क्राचित ॥ अर्थात—पूर्त बाह्यण गणने व्यपने जीवनोपायके छिए नाना क्रियाओंका कथन किया है। यह उनका कथन है कि मनुष्यके मरनेके बाद प्रेतकार्य करने पढ़ते हैं, वर्योकि विना प्रेतकार्य किये मनुष्य स्वर्ग सुख कभी भी प्राप्त नहीं कर सकता।

> त्रयो वेदस्य कर्तारो भण्डधूत निशाचरा। जर्फरीतुर्फरीत्यादि पण्डितानां वनः स्मृताम्॥

अर्थ:-वेदके तीन ही मुख्य कर्ता है-मण्ड, धूर्त, राक्षत, वर्योक्त कर्फरीतुकरी आदि वचन धूर्त, मण्ड, राक्षत पण्डितोंके वचन ही हैं। इस तरह कव जीवकी ही सिद्धि. नहीं होती तो फिर अजीव किस तरह सिद्ध होगा, वर्योकि जो जीव नहीं उसे अजीव कहते हैं। अजीव जीवका प्रतिषेच रूप है, प्रतिषेच हमेशह विधि पूर्वक होता है। जब कि मुख्य जीव अजीव ये पदार्थ ही सिद्ध नहीं होते तो जीव पुद्ध हकी गति स्थितिके सहायक धर्म, ध्वधमें द्रव्य, अवगाह देनेवाला आकाश, तथा इनको वर्तानेवाला काल ये कैसे सिद्ध हो सकते हैं। और जीव अजीवके बन्च निर्वश मोक्षादि कैसे सिद्ध होंगे।

इस तरह जीव, घर्म, अवर्ष, आकाशादि किसीके सिद्ध न होनेसे चार्वाक्रमत सिद्ध हो गया और उसीका सब लोगोंको आश्रय लेना चाहिये। सांल्य मतात्वयायी जीवको मान करके भी क्रुटस्य नित्य गानते हैं। मीगांतक अकिश्चितकर मानते हैं, नैयायिक श्रीवको जह रूप मानते हैं, और बुद्धानुयायी ज्ञान सन्तान रूप ही मानते हैं। इत्यादि . सिद्धांत माननेवाले परमार्थतः सत्य सिद्धांतसे बहुत दूर पढे हुए हैं।

प्रथम चार्वीक मतका खण्डन किया जाता है—एथ्वी, अन, वायु, और अझिसे यदि जीव बनता होता तो पृथ्वी आदिके गुण उसमें अवस्य पाये जाने चाहिए नयों कि कारणके धमें कार्यमें अवस्य आया करते हैं, यदि ऐसा न हो तो मिष्ट गुणके द्वारा बनी छुई चीज़ कड़ुई भी छगनी चाहिये। और विषके द्वारा मनुष्यको नज्ञा भी नहीं आना चाहिये इत्यादि तथा ऐसा होनेसे पदार्थ व्यवस्थाका व्याचात हो जायगा। अतः कार्यमें कारणके धमें अवस्य आना चाहिये।

जब कि पृथ्वीका गन्धवत्व काठिन्य गुणात्मकत्व आदि गुण, जलका द्रव्यत्वादि, वागुका ईरणादि, अग्निका दाहकत्वादि गुण चैतन्यमें पाये ही नहीं जाते तो कभी भी यह वात मान्य नहीं हो सकती कि जीव चार भूतोंसे बना है। अन्यच असे कि कारणके धर्म कार्येने अवस्य रहने चाहिये उसी तरह कार्यके धर्म भी उसके कारणने अवस्य रहने चाहिये। नहीं तो यह कार्य इन्हीं कारणोंका है इसका निश्चय कैसे हो सकेगा।

चैत्रयका प्रथमी आदिमें कोई धर्म भी नहीं पाया जाता। महत्र्यको जो जान होता

सिद्ध ही है, कि ज्ञान अपने प्रकाशनक किए अपनेसे मिन्न कारणान्तरों की अपेक्षासे रहित है। प्रत्यक्ष अर्थका गुण होते हुए अदृष्टका अनुयायिकरण होनेसे प्रदीपके समान जैसे दीप अपने आपको तथा दूसरे पदार्थोंको प्रकाशित करता है।

दूसरे यदि ज्ञानको दूसरे ज्ञानसे वेद्य मानोगे तो दूसरा ज्ञान ठीसरे ज्ञानसे वेद्य मान-ना पड़ेगा । ज्ञान होनेसे इसी प्रकार तृतीयादि ज्ञान अप्य अन्य ज्ञानोंके ज्ञाननेमें ही हमे रहेंगे तो प्रकृत पदार्थके जाननेसे विश्वत ही रह जायंगे ।

तृतीय दोष यह है कि परोक्षज्ञानके द्वारा पदार्थों का प्रकाशन भी नहीं हो सकता। यदि परोक्षज्ञानके द्वारा भी पदार्थों का प्रकाशन हुआ करे तो दूसरे व्यक्तिका ज्ञान भी हमारे दिए परोक्ष है अतः उस ज्ञानसे भी पदार्थों का ज्ञान होना ज्ञाहिये।

अपने परोक्ष ज्ञानसे पदार्थीका प्रकाशन होता दर्योकि वह ज्ञान सम्बाय सम्बन्धसे अपनी आत्मामें रहता है ओर दूसरेके परोक्ष ज्ञानसे पदार्थ प्रकाशन नहीं होसकता है सर्योक्ति वह ज्ञान अपनी आत्मामें नहीं रहता। यदि ऐमा कहेंगे तो यह आपका कहना मी निचारश्च्य है वर्योकि आर ज्ञानको आत्मासे सर्वधा मिन्न मानते हैं।

चार्नीक तो उक्त कथन कशिष कर ही नहीं सकता क्योंकि वे सात्मा समनाय नादि कुछ नहीं मानते हैं सिनाय प्रश्वी सादि ४ भूतोंके।

उक्त सर्व कथनका सार यह है ज्ञान स्वतंत्रेदन मानना चाहिये और उस स्वतं वेदन ज्ञानसे नीवकी सिद्धि हो ही जायगी।

और भी देखा जाता है कि उसी समयका उत्पन्न बालक विना किसीके उपहेशा-से अपनी माताके स्तनसे दूध पी निकलता है। बालको दूध पीनेकी अमिलामा विना प्रत्यिम्हानके हो नहीं सकती और प्रत्यिम्हान विना स्मरणके नहीं होता, अतः पूर्वाल-भव अवस्य ही यानना चित्रे। कोई र भूत आदि हो जाते वे किसी न किसी आदमीके उपर आकर अवस्य बोलते हैं कि में पहिले वह या "अब वहां हुं आदि तपा कोई कोई बचा बुद्ध गुवा प्रस्थ भी अपने पूर्व मक्की सब बार्व बतादिया करता है। यदि ४ भूतमें जीव बने होते तो शरीरके नष्ट होनेके साथ साथ ही जीव भी नष्ट हो जाता लेकिन दुसरे भव तक उसका सम्बन्ध जाता है तो हात होता है कि चार भूतसे जीव नहीं बना है। उक्तश्च— तदह जनस्तन हाता रक्षाहरू: भवस्मृते:

भूतानन्वयानत्सिद्धः प्रकृतिज्ञः सनातनः॥

उसी दिनके उत्पन्न हुए बालककी स्तनमें स्वतः इच्छा होनेसे, शक्षत्र हर्ष में जिसीको देखनेसे, पूर्व मक्की स्पृति होनेसे और पश्चभूतोंका अन्वयपत होनेके कारण श्रीव अनादिसिद्ध गानता ही चाहिये। तथा च बहुतसे अनुमान जीवके सांघक हैं। जैसे चक्षु आदि हिन्द्रयां कर्ता जो जीव उसके द्वारा योग्नित हो कर काम करती हैं, क्योंकि वे (चक्षु आदि) करण होनेसे वसूजा के समान यांनी वसूका जैसे बढ़ईसे योजित हो कर काम करता है उसी प्रकार इन्द्रियां मी जीवके द्वारा प्रेरित हो वर कार्यमें लगती हैं।

सांख्य जीवको मा ते हैं परन्तु कूंडस्थ नित्य मानते हैं। यह उनका मानना मी युक्तिवाधित है। वर्योक्ति जीवके सुख दुःखादिक्त्य पर्यायोसे सदा विकृति होती रहतो है। कमी सुख दें तो कम दुःख, कमी ज्ञानता है तो कमी अनानता। जन जीवपर्यायोसे विकृत होता रहता है तो उसे नित्य कैसे कहते हैं।

( शक्का ) अपने पुल दुःलादिस्ता पर्यायोंसे जीवको विक्रन सिद्ध करके नित्यताका खंडन किया है सो ठीक नहीं है क्योंकि पुल दुःल आदि सन पर्याये जीवसे मिन रहती हैं। यदि अभि न्नपानोंगे तो मोक्षके जीवको भी पुली व दुःली मानना चाहिये।

यह मी विना विनारे मुखगस्तीति वक्तःयं हा स्वतुक्ताण करना है। स्योंकि यदि स्वीवसे मुख्दुःख आदि भिन्न मानेंगे तो यह इस जीवके मुखदुःख हैं यह कैसे माना जा सक्ता है। और नित्य अनुवकारी होता है अतः वहां मुखादिका समनाय भी नहीं मानसकते।

भीर यदि जीवका उपकार भी मानेंगे तो आप उसे जीवसे मिन मानेंगे तो फिर वह प्रश्न जो कि मुखदु: तके प्रथक् माननेपर उठा था उठेगा। और यदि अमिन उपकार मानेंगे तो फिर विकृत होनेसे नित्यता नहीं बनसक् ग और जो आपने मुक्त जीवको भी मुखी वा दु: खी होनेका प्रसंग दिया था सो भी ठीक नहीं है क्योंकि मुखदु: ख अदि जीवसे अभिन्न हैं इसका जो आपने अर्थ निकारा सो आपकी बुद्धिकी बरुहारी है। अभिन्न वह- ' नेसे आपने सर्वेषा अभिन्नका पक्ष ग्रहण करिया।

अन हम आपसे पूछते हैं कि सुखदु:खसे आप क्या होते हैं ? शारीरिक सुख या आत्मीय सुख जिनकों कि हुपरे शहरों में ऐहिक और पारलोकिक सुख मी कह सकते हैं। यदि सुखदु:खसे शरीरके द्वारा होनेवाले सुखदु:ख हेते हैं जो कि आत्माको शरीरकी अनस्थामें ही अनुभूत होते हैं तो कारणके विनाश होनेपर कार्य विनष्ट होजाना है अतः शारीरसे होनेवाला सुखदु:ख मी अपने कारण साता और असाताके अलग होनेपर अलग हो जायगा। अतः मोक्षमें रहनेवाले जीवको सुखी या दु:खीपनेका प्रसंग नहीं आसवता। असाता वेदनीयका प्रमत्त गुणनक बन्च होता है तथा साताका बन्च तेरहवें गुणस्थान तक होता है। अनाता व साता रोनोका ही १४ वें के कुछ मःगोतक उद्धय रहता है, अन्तके मार्गोमें साता असाता मेंसे एकका सी उद्धय नहीं रहता तथा साता असाता दोनोका सहन

भी १४ वे गुणस्थानतक रहता है । मन्तके दिचाममें साताकी व्युच्छित हो जाती है और अन समयमें असाताकी भी सत्य व्युच्छित हो जाती है ।

मुक्त जीव जब गुणव्यानातीत यानी गुणायानसे रहित हैं तो नव कि साला अवाताका बन्ध, उदय, हराका माव गुणम्यानों में ही पाया जाता है, सिद्ध अवस्थामें किसी भी कर्मका बन्धाद कुछ भी नहीं पाया जाता तो वहां मुखदु:खकी बन्द्राना किसीतरह भी नहीं हो सकती।

अन यदि आप द्वितीय पक्ष आत्मीय पुलका हैंगे तो नित्पेक्ष दृष्टिसे आत्मीय पुलका कारण ज्ञान है वह ज्ञान मुक्त अनम्यामें सर्वथा निरावरण हो जाता है अतः वहां अन्तत पुल हो जाता है। दुःलकः कोई कारण वहां उपलब्ध नहीं है जिससे कि पुलकी तरह दुःल मी माना नाय। उक्त युक्तिये पुल दुःलका मोलने भी प्रतंग देवर अन्ता मनोरथ सिद्ध नहीं कर सक्ते अतः जीवको सर्वथा नित्य मानना सर्वथा अन मात्र है।

सांख्य छोग भी जीन मानते हैं लेकिन अकि जिल्हा र मानते हैं यह उनका मानना भी युक्तिसमत नहीं है नयोंकि संवारी अवस्थामें जीन कर्मका बन्च करता ही है और जन कर्मका बन्च करता है तो उसका फड़ भी अनेक प्रकारने भोगता ही है तथा सांख्य जो प्रकृतिको कर्ना और पुरुषको भोका मानता है वह पहिले दिखाया जा चुका है।

अतः सांख्य सिद्धान्त मी मान्य नहीं कहा जा सक्ता।

भव कोई को नीवकी सनतानको ही जीन मानते हैं उन्हें विचारना चाहिये कि संनान विना सन्तानोंक नहीं रह हक्की अतः सन्तानी अवश्य मानना चाहिये । सन्तानीसे सन्तानको प्रथक् मानेने तो बहुतसे दोष आवेंगे । आत्माको जो न्यापक मानते हैं उनका मत भी रीक्षासह नहीं है ।

(शङ्काकार) ज्यानक आत्माको सिद्ध वरनेके लिए यह अनुमान जब निर्दोष है तो अत्माको यापक क्यों ही मनना चाहिये। आत्मा ज्यापक है। द्रव्य होते हुए अमूर्त होनेसे, जो जो द्रव्य होते हुए अमूर्त है वह व्यापक है जैसे आकाश द्रव्य होनेपर अमूर्त आत्मा है अतः व्यापक मानना चहिये, यह अनुमान भी ठीक नहीं है क्योंकि अमूर्त होनेसे यहांपर अमूर्तका क्या अर्थ है। रूपादि जिसमें हो उसे मूर्न, और तद्विरुद्ध अमूर्त विदे यह अमूर्त अप वरोग तो मनमें भी हेतु क्या जायगा क्योंकि मन द्रव्य होकर रूपादि यह अमूर्त अस्व वरोग तो मनमें भी हेतु क्या जायगा क्योंकि मन द्रव्य होकर रूपादि रहित है ही अतः यनको भी उपापकता मानना चाहिये अतः उक्त हेतु अनेका-नितक होनेसे अवः अने हेतु भी व्यापकतार्थक है और सोध्य भी व्यापकतार्थक है अतः साध्यस्म होनेस प्रतः भी हेतु भी व्यापकतार्थक है और सोध्य भी व्यापकतार्थक है अतः साध्यस्म होनेस प्रतः भी हेतु मान्य ही कहा जा सकता । व्यापकतार्थक है अतः साध्यस्म होनेस प्रतः भी हेतु मान्य ही कहा जा सकता । व्यापकतार्थक है अतः

अनादि सिद्ध है ततुकरण मुक्नादिके बनानेका निमित्त होनेसे, ततुकरण मुक्नादि ईश्वर हेतुक हैं कार्य होनेसे, इस अनुमान मालासे वे आत्माको सदा मुक्त सिद्ध करते हैं लेकिन जिस तरह मकानकी कमजोर नीव खुद ही नहीं गिरती है बेरिक और अपने उपरके मकानकों मी छेकर गिरती है उसी तरह कार्यत्व हेतु अभिद्ध होकर आत्माके कर्मरहितत्वका पतन करा देता है वयोंकि कार्यत्वका आपको क्या अर्थ अमीएई। १ एवकारण सत्ता समदाय, २ अभूत्वामावित्व, ३ अकियाद्शिनोऽपिकृतवृद्धगुत्पाद्यत्व, ४ कारणान्तरानुविधायिन्य, इन चार विकल्पोंके और भी उत्तरविकलप बहुत्में होते हैं । विशतया प्रमेशकमहमार्तण्डमें खण्डन किया है। यहां देख वृद्धिके मयसे नहीं विखा जाता है अतः आत्माको अकर्मकवाकी सिद्धि नहीं होती । सांख्य मुक्तात्माको छुल रहित मानते हैं । पहिले इसका खंडन किया ना चुका है इसीटिए आचार्यने शुद्ध नीवके कक्षण प्रतिपादन करते समय शीती मृत विशे-षण दिया है। मस्करी मुक्त जीवका पुनः आगमन मान्ते इसीका निषेव करनेके छिए भाचार्यने निरञ्जन विशेषण दिया है । बुद्ध व योगातुमती आत्मको क्षणिक तथा निर्मुग मानता है इसीको निषेव करनेके छिए आचार्यने नित्य विद्यारण दिया है। ईश्वरवादी ईश्वर-को कर्तृत्व मानते हैं इसके निषेत्रके छिए कुन्कृत्य विशेषण दिया है। मण्डकी मतबारे भीवकी हमेशह ऊर्ज्याति ही मानते हैं इसके निषेत्रके हिए मानायेने कोकाप्र निरासी ऐसा विशेषण दिया है।

इस उक्त प्रकरणमें जीनेकी सिद्धि प्रमताच्यायियोंके असत्य किश्त कक्षणके खण्डन पूर्वक की गई है और आवश्यकता मी बतलाई है।

## पुद्रस्तकी आवश्यकता और सिद्धिः

भव अबीवता वर्णन कमप्राप्त है अतः उसका वर्णन करना चाहिये।
अजीवके पांच मेद हैं—१ प्रतृष्ठ, २ वर्ष, ६ अवर्ष, ८ आकारा, ६ वाष्ट्र । अव
प्रत्येकका वर्णन कहते हैं। इन पांच मेदोंका प्रथक प्रयक्त वर्णन करना ही अजीवका वर्णन होगा वर्षोंकि अवयवके वर्णन से अवयवीका वर्णन हो जाता है जैसे तना, शाखा, टहनी, पत्ता आदि वृक्ष सम्बन्धी अवयवीका वर्णन करना ही वृक्षका वर्णन है।

पुरुष दन्यका रक्षण " स्परीरसगन्धवर्णवन्तः पुरुषाः " ऐसा विया है। जी स्पर्धाः रस, गन्ध, वर्णसे सहित हो उसे पुरुष कहते हैं।

पूरयन्ति गरुयन्ति इति प्रद्रशः यह पुरुष्ठ शन्दकी निरुक्ति है। स्पर्शदिकी निरुक्ति निस्न प्रकार है। "स्पृद्यते स्पर्शः, यानी को छुत्रा नाय. इसी प्रकार रहयते रसनमात्रं वा रसः, गन्ध्यते गन्ध्मात्रं वा गन्धा, वर्ण्यते वर्णनमात्रं वा वर्णः "की

प्रस्त द्रव्य अनन्तगुण समूह स्वस्त है। यहां भी जीव द्रव्यकी तरहे उत्पाद व्यय श्रीव्यकी सिद्धि होनेसे द्रव्यका छक्षण अच्छी तरह बटित होता है। जीव तथा पृद्धछ द्रव्यका अनादिकार से आपसमें सम्बन्द होता चला आ रहा है जैसे कि सुवर्ण जो कि खानसे सुरन्त निकार जाता है, किदिमा कालिमा अंतरङ्ग मृत्यसे छितं होता है और अग्नि आदिक संसर्गसे वह भेक दुर कर दिया जाता है उसी प्रकार जब इस जीवके पूर्वीपाल कर्मीकी निर्मरा होने छगती है और संवरके बरूसे आनेवाले कर्मीका आना रुक्त जाता है तब सम्पूर्ण कर्मका क्षय होजानेसे जीवकी मुक्ति होनाती है तो संसारी अवस्थामें जीवकी पूर्वपर्धिका विनाश होनेसे व्यय, नवीन पर्यायके उत्पन्न होने उत्पाद और जीवत्य सदा ही रहना है अतः प्रोच्य, ये तीनों ही गुण जीव द्रव्यमें अच्छी ताहसे घटित हो जाता है अतः द्रव्यका छक्षण जीव द्रव्यमें सिद्ध होता है।

(शङ्काकार) ननः कि कमीके अमाव होनेसे मुक्त भीवोंके शरीर रहतः हो नहीं है तन किर मुक्त नीवमें उत्पादादि कैसे होंगे।

यह मो ठीक कहीं है पर्योकि मुक्त जीवोंके अगुरुश्च गुणके द्वारा पट् स्थान पतित हानि वृद्धिसे उत्पादादि नेन नार्वेगे ।

संसारी नीवोंमें इस तरह भी उत्पाद व्यंय ब्रीव्य बन सके हैं।

पूर्वामें पूर्ववर्धायके निनाशसे और उत्तर पर्धायके प्रादुर्मावसे उत्गद व्यय वन नाते हैं। कंभी भी पूर्वका सर्वेधा विनाश नहीं होता अतः श्रीव्यता भी रहती ही है।

दूसरे जो पृद्धजमें स्पर्श रस गम्य वर्ण गुग पाये नाते हैं वे सर्वथा एकसे नहीं रहते, स्पर्श कमी कोमछता, कभी कठिनता, उज्जता, शीतता, उच्चना, गुरुता, स्निम्बता, स्द्रक्षता इन आठ तरहसे परिणत होता रहता है। रसमें चिरपरा, कड़मा, खड़ा, मीठा, कवायण ये पांच भेद हैं तथा गम्बमें दुर्गन्व सुगम्य इस तरह दो। वर्गमें नोछ, पीत, इवेन, इयाम, छाछ ये पांच भेद हैं। इन वीस भेदोंक सिवाय विस्तारसे उत्तर भेद संख्यात असंख्यात अनन्त भी हो सकते हैं।

(शंका) नव कि लोक असंख्यातपरेशी है तो उसमें अनन्त परेशवाला पुद्रल स्कंप कैसे आ सकता है।

ऐसी शंका नहीं करनी चाहिये क्योंकि एक एक आकाशके प्रदेशमें भी सुद्दम परि-माणसे परिणत अनन्तानन्त प्रदेशी स्कन्च आ सकता है ऐसा आगममें कहा है। प्रद्रञ द्रश्यकी शब्द, बन्ध, सीक्ष्म्य, स्पील्य, संस्थान, भेद, तप, छाया, आतप, उद्योत ये १० मुख्य पर्याव हैं। माषात्मक और 'अमाषात्मक इम तरह शब्द दो तरहके होते हैं। भाषात्मक ' भी दो मेद बाला १ अक्षरात्मक दुस्रा अनक्षरात्मका अक्षरात्मकके प्रकृत तेस्कृत देशभाषा लादि अंने के मेद हैं। अनक्षरात्मक माषा द्वीन्द्रियादिकों में और अहन्त देनकी दिव्य-व्यनिन पाई जाती है। माषात्मकके सभी भेद परके प्रयोगसे होते हैं अतः प्रायोगिक हैं। अमाषात्मक शब्द दो प्रकारके होते हैं। एक प्रायोगिक दूनरे स्थामाविक। मेवादिककी व्यन्ति स्व-माविक होती है और प्रायोगिकके १ तत २ वितत ६ वन ४ शोषिर ये चार मेद हैं। विस्तृत वर्मके शब्दकोत्तत, सितान, साम्झी आदिकी आवालको वितत, वंश आदिकी ध्वनिको घन, और हवासे नो शेख आदिककी आवाल होती है उसे शौषिर कहते हैं।

वन्ध दो प्रकारका है-एक स्वामाविक दूपरा प्रायोगिक । सुक्ष्यता मी दो तरहकी होती है- एक अनन्त दूपरी आपेक्षिक । स्थू ब्लाके मो यही दो मेद संग्रह्मा । संस्थान (अकृति) नियत स्वरूप, अनियद स्वरूपसे दो मेद वाला है । मेद प्रयक् मःवको कहते हैं और वह उम्करपूर्णीद मे रसे ६ पकारका है। तम अन्यकारको करते हैं । साया आदरणको कहते । निसकी उप्पापमा हो उसे आता कहते हैं और यह सुर्य या अग्निसे उत्पन्न होता है । निसकी प्रमा उष्ण नहीं होती है उसे उद्येत कहते हैं, यह चन्द्रसे उत्पन्न होती है । कहा मी है कि-" आदाको होदि उपह साहियपहा "

#### " उण्हूण वहाहु डज़ो ओ "

चर्यात उच्यानमा सहित व्यातप और उच्याप्रमा रहित उच्योत होता है, ये प्रहःके ९० मेद हैं।

पुद्रक्ते इस प्रकारसे मी भेद किये जासकें हैं। मूक्रमें पुद्रक दो प्रकारका है-एक स्कंब दूसरा अणु ।

जिनमें उठाना रखना आदि कियाओं का व्यवहार हो और स्यूज हो उसे हके कहते।
द्वराणुक आदिमें ठिड़के नरासे उसण निना वित्त होते हुए भी स्कंपता मानी गई है। जो
सिर्फ एक प्रदेशवादा हो उसे अणु कहते हैं। यह अणु अन्यदादि प्रत्यक्षणोचर नहीं है।
सर्वेझ मगवान ही इसे जानते हैं। प्रत्येक अणु छ कोण नाला है और आकाशके एक प्रदेशमें
रहनेनाला है'। इसमें अत्यन्त सुरुपता होनेसे आदि खंत मध्यकी व्यवस्था नहीं की जा
सकती वर्षोकि को ही इसका आदि है नहीं मध्य और अन्त है जैसे कि किसीके एक प्रत्र
हो तो उससे पृछा नाय कि द्वम्हारा सबसे बड़ा प्रत्र कीन है तो वह उसे हो पड़ा छोड़
और मध्यम प्रत्र नतलानेगा। प्रद्र इ द्वयकी सिद्धिके लिए सर्वेतः प्रथम यह उचिन है कि
अणुकी सिद्धि कर छी नाय। अणुकी सिद्धि हो जाने पर फिर बड़ासे बड़ा मी स्वत्य
सिद्ध किया ना सबता है। सणु यद्यि प्रत्यक्षसे नहीं दिख्छाई देता तथापि

स्वर्श ये दो गुण मानते हैं और उक्षण उज्जान्वर्शनते हैं। वासुमें रूप मी नहीं मानते स्क स्वर्श ही गुण मानते हैं और हर रहित स्परीवान वास ऐपा व सुना छक्षण कहते हैं। यह इनका मानना अविवासित ही है क्योंकि पृथ्वी आदि अलग प्रदूरक्ते पिन्न पदार्थ नहीं है। हम देखते हैं कि एंटनी रूप नो काठ है वह नहकर अग्नि रूप हो जाता है तया बारूद दियासळाई अदिमें अधिनका उच्चा स्परीयत् इक्षण नहीं भी है तथापि ये जलकर अपने रूप ही होनाते हैं और अपने चल चुकनके बादमें फिर प्रश्नी रूप हो जाती है। स्वाति नामक नक्षत्र विशेषमें वर्षा होते समय यदि जल विन्दु सीपमें पह जाय तो वही पार्थिव रूप मोती बन जाती है। तिस आहार नातको हम ग्रहण करते हैं वहीं वित्तरूप (उदगन्नि) परिणत हो जाती है अतः पृथ्वी आदि स्वतंत्र पदार्थ नहीं माने आ सकते तथा जो अपने पृथ्वीमें स्पर्शादि चारों ही, जलमें गन्ध विना तीन, अ प्रमें रूपरपर्श और वायुमें केवळ स्पर्श माना था सी यह भी तुम्हारा मानना न्याय नहीं कहा जा सकता, नयोंकि जिनमें परस्पर अविनामान सम्बन्ध है ने एक दूसरेके विना कभी नहीं रह सक्ते, इनका अविनायाव किस तरहसे हैं और पृथ्वी आदिका जीव प्रदेशदि किस किसमें अन्तर्भाव होता है यह हम पदार्थीकी व्यवस्था जहाँ निर्णय की है वहां छिल आये हैं अतः यहां प्रनरिक छेल वृद्धि, समयायाव, और निरर्थक होनेसे नहीं छिलते हैं। बाशा है कि इस प्रकरणके जिज्ञास जहां यह निषय छिला गया है उन पत्रोंमें देखनेका कष्ट उठावेंगे।

परमाणुकी तरह स्कन्धमें पूर्व अपर अवस्था विनाश उत्पाद होने द्रव्यका उक्षण अच्छी तरह घटत हो जाता है अप्रीक्ष्यता इनके सर्वथा नाश न होने सदा बनी ही रहती है।

पृथ्वी आदि पुरुष्टरविकी अपेक्षा आदि रहित हैं। उत्पत्तिकी अपेक्षा तो अनादि नहीं कह सक्ते क्योंकि उत्पत्तिका सादि ही होता, इस तरह पुरुष द्व्यकी आवश्यकता और सिद्धिका विषय समाप्त किया ।

सारांशा—प्रत द्वय यदि नहीं होगी तो संसारकी प्राणभूत पदार्थ व्यवस्था नहीं बन सकते अतः प्रत द्वयकी आवश्यकता है। परमाणुके सिद्ध होनेसे प्रत द्वयकी सिद्ध है ही। अतः जीवदव्यवत प्रद स्द्रव्यकी भी भानना चाहिये।

## थर्भ अधर्मका निरूपण तथा आवश्यका।

उक्त क्यनमें पुद्रज्ञी अच्छी तरहसे सिद्धि की गई है । यहाँ धर्म अवर्षके विषयमें जिलंते हैं—प्रथम धर्मद्रन्यका उक्षण श्री छन्दक्ताचार्यने इस प्रकार किया है—

घरमत्थि कायमरसं अवण्णांधं असहमण्कासे। लोगोगाद पुढुं विदुलमसंखादि य पदेसं॥ १॥ अगुरुगलघुगेहिं संया ते हिं अणंते हि परिणदं णिचं। गदिकिरिया जलाणं कारणभू रं संयमकर्जं ॥ २॥ उद्यं जह मन्छाणं गमणाणुरगहगरं हवदिलोगे। तहजीव पुरगलाणं धम्मं दन्वं विद्याणे हि ॥ ३॥

मावार्थ-धर्मास्तिकाय स्पर्श रप गन्य वर्ण और शब्दिस र हैन हैं खनएव असूर्त है, सक्त लोक काशों स्वास है, अववड विस्तृत और अवेद्यात प्रदेशी हैं, पद्यात प्रतित पृद्धिति हारा अगुरुष्ध गुणके कागण अविभाग प्रतिच्छेदोंकी हीनाधिकतासे उत्याद व्यय रशस्त है। स्वरूरसे कदाप च्युत न होनेके कागण नित्य है। गृति विकिया गुक्त भीत पृद्धोंके गमनमें सहायक हैं। अप किसीसे उत्पन्न नहीं हुआ है अतः मकार्य है। जल मत्स्यादिकोंके गमनमें स्वयं न चलका जैमे महकारी है उसी प्रकार जीव पृद्धोंके साप स्वयं न गमन करता हुवा उनके (जीव पृद्धकोंके) गननमें सहकारी मात्र है। यहां यह दक्य रत्या चारिये कि धर्म अवर्म शब्दका उपयोग दृष्ट प्रदृष्टों मी आताही। छोकमें पृत्य पापको भी धर्म अवर्म कहते हैं जिसमें कि घर ति धर्म न धर्म अवर्म शब्द दक्यवाची हैं।

धर्म द्रव्यका स्वरूप संतेषसे यह है कि नीव प्रहर्जोंको गयनमें महकारी मात्र हो। वह धर्म, और जो इहरानेमें जीव प्रहर्जोंको महकारी हो उसे अधर्म द्रव्य कहते हैं। जिम ताह प्रवन प्रताका इहाता है पायहळी नावको चळाती है या मोटर मनुष्यको स्थानान्तरपर पहुंचाती है उनी प्रकार धर्म द्रव्य जीर पृहलोंके गमनमें महकारो नहीं है क्योंकि "नि वक्त याणि "इस सुबसे धर्माद द्रव्योंको निष्क्रिय बनलाया है। जो स्वयं कियायुक्त नहीं बह द्रम्रोंको जिया नहीं करा एको किन्तु धर्म द्रव्य उद्यानिन निमित्त कारण है। इसी तरह अधर्म द्रव्यकी नावत मी समझना चाहिया अधर्मको भी जीव प्रहलोंकी स्थितमें उद्यानीन निमित्त कारणता है।

हाया - त्रव कि वर्ष अवर्ध द्रव्य खोर आकाश द्रवा किया रहित है तो उत्पाद नहीं होना चाहिये, उत्पाद नहीं होगा तो व्यय मी नहीं होगा क्योंकि जो २ उत्पादवाले हैं वे हा स्वयंवाले के ते गये हैं। पटादिक जो व्ययंवाले नहीं हैं वे उत्पादवाले मी नहीं हैं जैसे कि आहमा।

अन्यख, उत्पादन होना ही न्ययंके अमान हो सुत्रक हैं नयों कि ' कार्योत्वादः क्षयं हैतः भ कार्यका उत्पाद है वही क्षणका कारण है। उत्पाद न्ययं न होनेसे इनमें दश्यका उक्षण पटिन नहीं हो सक्ता। यह नहना भी युक्त संगत नहीं है। यदाप किया निमित्त अस्पाद यहां नहीं भी है तथापि स्वत्र निभित्त उत्पाद यहांपर अच्छी तरह प्रदित हो नाता है। स्व निमित्त उत्पाद व्यय अगुरु छ्यु पूर्व व पहुँच्य गुण हानिसे होता है पर निमित्त उत्पाद व्यय अश्वादिको गति स्थिति अवगाह देनेसे होता है। धर्म अधर्मका सद्भाव उनके कार्य द्वारा किया जाता है क्यों कि कार्यके स्द्भावमें कारणका सद्भाव अवस्थामांवी है जैसे कि धूमके सद्भावमें अग्निका होना अवस्थामांवी है। जब कि जीव प्रहर्शों गिति स्थिति देखते हैं तो उस गति स्थितिका कोई न कोई कारण अवस्य होगा और वह कारण अमी धर्म ही है यानी गतिका कारण धर्म और स्थितिका कारण अधर्म है।

शंका-नन कि गति स्थितिका जारण पृथ्वी भी हो कक्ती हैं तो अहण्य धारि-थर्मकी करवना नहीं करना चाहिये। ऐसा भी नहीं कहतके, क्यों कि पृथ्वी नह आदि आश्रय रहत है अतः गति स्थिति हेतुक विशेष कारण धर्म अधर्म मानना ही चाहिये।

द्वांका-आकाश द्रव्य हवे व्यापक है अतः काहाश ही गति स्थितिमें साधारण निमित्त कारण हो सक्ता है। धर्म अधर्म मान्तेकी प्रश्विप आवश्यका नहीं है, ऐसा नहीं कह सक्ते वर्योकि आकाशका अवगाहन उपकार है अन्यका यानी धर्मधर्मेका उपगृह अन्य यानी आकाशका नहीं हो सक्ता अन्यथा किसी मी पदार्थकी सुन्यवस्थिति न हो सकेगी।

अन्यव्द यदि आकाशको गति हेतु । कारण मानागे, आकाश अकोकाकाशमें मी है। वहां पर भी इसको गति स्थित हेतु । प्राप्त हो कर जीव पुद्रकोंका गपन हों जायगा तथा च को कालोकका विमाग नहीं हो सकेगा। अतः मानना चाहिये कि वर्म अवर्ष द्वय हैं। कोकालोक विमागकी वर्म अधर्मके विना उत्पत्ति न होनेसे यहां कोकालोक विमाग रूप हेतु असिद्ध नहीं है क्योंकि को क्यांकि विमागका अनुमावक हेत्वन्तर उपस्थित है। कोक अकोकका विमाग है क्योंकि कोक मानत है और अकोकाकाश अननत रूप है, कोई ऐसा वहें कि लोक अत्र तहां है सो सी ठीक नहीं है क्योंकि कोक सान्त है सानत विशेष होनेसे महानादिककी तरह।

इत तरह छोककी सान्तता सिद्ध हुई। सारांश यह है कि धर्म अधर्मकी सिद्धिके छिये छोकाछोक विमागाः यय उपपत्तिका हेतु है। छोकाछोक विमागके छोकस्य सान्तता हेतु है । छोकाछोक विमागके छोकस्य सान्तता हेतु है । स्वता विशिष्टत्व प्रत्यक्षागम्य ही है नयों कि जो २ स्वता विशेष विशिष्ट है ने २ सान्त हैं और जो २ सान्त हैं वै २ सान्त हैं और जो २ सान्त हैं वे २ सान्त हैं और जो २ सान्त हैं वे २ सान्त हैं और जो २ सान्त हैं वे २ सान्त हैं और जो २ सान्त हैं वे २ सान्त हैं और जो २ सान्त हैं वे २ सान्त हैं और जो २ सान्त हैं वे २ सान्त हैं और जो २ सान्त हैं वे २ सान्त हैं और जो २ सान्त हैं वे २ सान्त हैं वो १ सान्त हैं वे २ सान्त हैं वो १ सान्त हो सान्ति । अतः धर्म अधर्मका हद्धा स्वीकार करना ही चाहिये।

आकाश द्रव्यकी आवश्यका और सिद्धि।

माकाशका रक्षण जोवादिक तस्त्रीको अनगहन देना है अशीत जो सर्वन्यापी अस्तिण्डत और सबको अवकाश देनेकी सामध्य वार्टा है उसे आकाश कहते हैं। को- कान्ते धर्माधर्मे द्रव्याण्यमासौ छोकः यानी निनर्ने जीवादि पदार्थ देखे नांप उसे लोक कहते हैं। महांपर धर्माधर्मे द्रव्य नहीं है वहांके आकाशको अलोकाकाश कहते हैं।

दाका-निस तरह आप धर्मायमंनीयादि द्रव्यका आवार आकाश मानते हैं तो आकाशका भी आधारान्ता (अन्य आधार) मानना चाहिये या आकाशके सहश जीवादिकको भी एवं प्रतिब्दित पानिये, ऐसी शका नहीं कर सक्ते। क्योंकि आकाश स्वतो अनन्त है अतः उसको कोई आधारान्तर कल्पित नहीं किया जा पक्ता।

श्रीका -आवार मधितमात्र पूर्व उत्तर विचित्रा होता है तो तब धर्मादिका आका जामें आवार मधित पात है तो पूर्वीका भाव भी जावा जाहिये और ऐसा माननेसे द्रश्योंकी भनादिनाका खंडन होता है ऐसी श्राका नहीं करनी चाहिये क्योंकि पूर्वीका विविधिका ही आवार माध्य पाव होता, यह कोई नियम नहीं है। आत्यामें ज्ञानदर्शनाहि या प्रथमें हर रवादिक इन समनमयवालों में भी आवार आधेय भाव देखा जाता है। जाकाशमें '' महूका एक्षण प्र पुणपर्य ह ये '' आदि तीनों ही द्रश्यके एक्षण सम्दक् रीत्या संपटित होते हैं और वह कैसे सो अगाडी दिखावेंगे।

द्वित के पर्योक " एश्यनावच्छे स्वाव च्छ प्रतियोगिताक भेदतापातिहो है द्वित के पर्योक " एश्यनावच्छे स्वाव च्छ प्रतियोगिताक भेदतापाति करणं अतिव्याप्तिः " त्रिस धमेसे सहित एश्य होता है, उस धमेंको एक्यतावच्छे रक नापसे वहते हैं और कश्यतावच्छे रकसे अवच्छित है उसे कश्य कहते हैं। यहां एश्वतावच्छे रक्त आकाशत्व है तथा एश्वतावच्छे रक्तावच्छित आकाश है और यस्यामावः सप्रतियोगिः इस नियमके अनुसार आकाशका प्रतियोगि (प्रतियक्षी) मकान वर्ष अवधीद भी जीव प्रदृष्टोंको अवगाह देते हैं किर अस्वाश हीका यह एक्षण कैसे हो सकता।

उक्त क्रांका नहीं करनी नाहिये। प्रथम तो आपने जो अति व्याप्तिका इक्षण बताया वही जीक नहीं है क्योंकि मानछीनिए अश्व (घोड़े) का हमने सास्तादिमन यह इक्षण किया तो आपका उक्त अतिक्श प्रका इक्षण यहां घट ही जाता है यानी इक्ष्यतावच्छेदका विच्छल हुआ अश्व उपका जो प्रतियोगी गी उपमें सास्तादिमन रह गया हेकिन अश्वका साम्नादिमन इक्षण करना यह असंगव दोप कहा है क्योंकि "इक्ष्यतावच्छेदक व्यापकी भूनामाव प्रतियोगित्ने" ऐसा अध्यक्ष इक्षण किया है। अश्वका सास्तादिमान इक्षण करने पर इक्ष्यतावच्छेदक अश्वका अश्वक व्यापकी मृतामाव प्रतियोगित्ने" ऐसा अध्यक्ष व्यापकी मृत (यानी अश्वक जिनमें वहे) हुए सब अश्व, उनमें निर्मा है सह जिस धर्मों हेनर अति व्याप्ति दोषसे अतिव्याप्त इसी

वर्षका ध्वरहरदन करके असंगव दोषसे भी दुए हैं अतः आपको अपने उक्त अति व्यासिके विश्वणमें एक्ष्यतावच्छेदक सामानाधिकरण्ये सित इतना विशेषण और मिछाना चाहिये। वर्षोकि ऐसा करनेसे अति व्यासि और असम्मनमें ऐन्य नहीं आंसनता। उक्त उदाहरणमें ही जिसमें कि अधका सास्मादिमस्य एक्षण कहा निद्धित अति व्यासिका एक्षण बनालेनेसे एक्षण ही नहीं जाता क्योंकि एक्ष्यतावच्छेदकका समानाधिकरण जो एक्ष्य उसमें रह कर किर जो एक्ष्यतावच्छेदक अध्वत्य इनका सपानाधिकरणों जो कथा उसमें सह कर कहते हैं। एक्ष्यतावच्छेदक अध्वत्य इनका सपानाधिकरणों जो कथा उसमें सास्मादिमस्य रहका किर एक्ष्यतावच्छेदक समानाधिक करण प्रतियोगि गायमें रहता तो सःस्मादिमस्य अतिव्यास होता छेकिन रहता ही नहीं हैं अतः यहां असम्भन दोष ही आवेगा।

बौर जर कि आपसे अतिन्याप्तिके दक्षगर्में ही गरती होती है तो आप आकाशके अवगाहित्व दक्षग कैसे अतिन्याप्त सिद्ध करेंगे ।

(शङ्काकार) — अस्तु, हमने आपके द्वारा स्टन कराया ही स्रति न्याप्तिका कक्षण स्वीकार किया किन्तु महाश्यमी क्या अति न्याप्तिक विस्मरणसे श्रशुद्ध हिखे हुए कक्षणको ही शुद्ध करके श्रति न्याप्ति दोषका निरावरण करना चाहते हैं। इन सबसे तो केवल एक रक्षण ही शुद्ध किया गया, श्रति न्याप्तिका निराकरण तो हुआ ही नहीं।

आवाद्याका अवगाहित्व उक्षण मकान धर्म अधर्मनें मी पाया जाता है इसिकेए अति व्यास है। और दोष दुष्ट उक्षणसे कमी भी कक्ष्यकी सिद्धि नहीं हो सक्ती।

जिनी-आपका उक्त कटाक्ष मी आपकी आत्मदीर्वरूपका प्रदर्शक है। आकाशकां अवगाहित्व कक्षण प्रधान है। पृथ्वी धर्म अवमीदिके अन्य अन्य लक्षण हैं जैसे पृथ्वीका स्पर्श रस गन्व वर्णवत्व, धर्मका गति हेतुत्व, अधर्मका स्थिति हेतुत्व।

अतः अवगाह देना रुक्षण आकाशका ही है। धर्म, अधर्म, पृथ्वी आदि समीको अवगाह नहीं देते । दूतरे अवगाह देना इनका रुक्षण भी नहीं है अतः आकाशके अवगा-हिल रुक्षणमें शंका नहीं करना चाहिये ।

यदि भाकाशका करूण भवगाह देना ही है तो अजेकाकाशमें तो अन्य दृश्योंका भमान है अतः वहां अलोकाकाश किसीको भी अनगाह नहीं देता अतः आकाशके उक्षणमें अन्यादित दोष आता है नयोंकि उक्ष्यतानच्छेदक समानाधिकरणात्यन्तामावप्रतियोगित्वं ऐसा अन्यासिका उक्षण माना है सो यहां अच्छी तरहसे घटित होता है। यहां उक्ष्यतानच्छेदक भाकाशत्व है, तथा आकाशत्वका समानाधिकरणी हुआ आकाश, उसके अत्यन्तिमावका प्रतियोगि (यानी उक्ष्यका कुछ माग )में उक्षणके रहनेसे अन्यासि दोष आता है सो यहां आकाशके कुछ माग यानी दोकाकाशमें तो यह द्रव्यका उक्षण जाता है,

भलोकाकाशमें नहीं जाता जतः अव्याप्ति दोप दृष्ट होनसे द्रव्यका कराण अलोकाकाशमें द्रव्यत्व नहीं सिद्ध करसक्ता।

ऐसी दोका मी नहीं करना चाहिये क्योंकि अलोकाकाशमें अन्य दाय ही नहीं है जिसको कि आकाश अवगाह दे। यदि किसी बड़ेमें पानी न रफ्ला नाय तो पटका जल घोरण घर्ष नष्ट नहीं हो सकता उसी प्रकार यह दोव आकाशका नहीं है।

(शंका) जनकि अलोकाकाशमें काल द्रव्य ही नहीं है तो वहां वर्तना नहीं हो सक्ती। वर्तनाके विना द्रत्याद व्ययका व्यवहार नहीं हो सक्ता और नित्यताका ही व्यवहार हो सक्ता है अतः वहां द्रव्यका व्यवहार नहीं हो ता अतः वातो अलोकाकाश द्रव्य श्रेणींसे अलग कर देना चाहिये नहीं तो द्रव्यका व्यवण अञ्चासि द्रोप हुए मानना चाहिये। अलोकाकाश द्रव्यकी श्रेणींसे खलग तो किया नहीं, ना सक्ता वर्योंक आकाशका विशेष भेद है। विशेष विना सामान्य रह नहीं सक्ता। यदि अलोकाका श्राकी द्रव्यकी श्रेणों मेंसे अला कर देनो तो आहाशका मी अमाव हो जायगा, साकाशक अमाव होनेपा अगाह देनेकी शक्ति युक्तद्रव्यका अमाव होनेपा किर धर्म अधर्म आदि कहां र हहां र वर्गा व सात नरक घनादिशक्यके ऊपर है। वनोद्रिय ग्रंप, धनवात-वर्ण आकाशके उपर है और आकाशका अमाव होनेसे यह सम व्यव-वर्ण करिय करेगी।

ऐसी ग्रंका नहीं करना चाहिये। क्योंकि धाकाशमें द्रव्यका एक्षण प्रचित ही किसे एक बढ़े बांसके सिरेपर कुछ आधात करनेसे सब वासमें उसकी आवानसे किया हो भाती है। बांसके एक होनसे तथेव आकाशमें भी कपश्चित एकत्व है अतः वहां भी एक देशीय आकाशमें उत्पाद व्यय श्रीव्य हो नायगा यानी छोकाकाशके माकाशमें काछ द्वारा वर्तना है अतः उत्पादादि भी होंगे। उसी उत्पादादिका सबंध अछोकाशके आकाशमें मी बर्तना है अतः उत्पादादि भी होंगे। उसी उत्पादादिका सबंध अछोकाशके आकाशमें मी बर्तना हि अतः उत्पादादि भी होंगे। उसी उत्पादादिका सबंध अछोकाशके आकाशमें मी काश वर्तना हो नायगा। द्रव्य कक्षणके सुघटित होनेसे आकाशमें द्रव्यता सिद्ध हो गई अतः उत्पादादि आकाशके सद्भवका विनिधायक यही प्रमाण है कि सभी शब्दोंक कोई दोष नहीं आसका, आकाशके सद्भवका विनिधायक यही प्रमाण है कि सभी शब्दोंक कोई दोष नहीं आसका, आकाशके सद्भवका चित्रध्य मानना नाहिये।

राका—स्या नो २ शन्द हैं उन समीके कुछ न कुछ वान्य अवस्य हुआ करते हैं । यदि ऐसा है तो बन्ध्या पुत्र खरिबपाण इनका भी कुछ न कुछ बान्य होना करते हैं । यदि ऐसा है तो बन्ध्या पुत्र खरिबपाण इनका मान्त कोई पद नहीं ही चाहिये, ये कहना भी ठीक नहीं है क्योंकि बन्ध्या पुत्र इतना समस्त कोई पद नहीं है एपक हैं और एवक २ अमिध्येयों की उपछन्ति भी होती है। अन कोई ऐसी शंका को कि आकाश तो सर्वन्यापक है उसमें उत्तरह न्यय श्रोन्य केसे होंगे

्यह कहना भी अविचारीतरम्य ही है क्योंकि आकाश जब नित्य है तो श्रीव्यता तो उसमें सदा बनी ही रहेगी । उत्पाद व्यय अगुरुववृगुणकी अपेक्षासे हो नांधरी। इन्योंने अंत्वाद न्यय दी प्रकारसे होते हैं। एक स्व प्रत्यय और दूसरे पर प्रत्यय। अनन्त अगुरु छंद्र गुणींके द्वारा पट स्थान पतित वृद्धि हानिसे पूर्व अवस्थाके अमार्व होना-नेको स्वद्रव्य व्यय कहते हैं और पहिलेकी तरह आगेकी पर्यायका आविर्माव होनेपर स्व मत्यय ज्यय फहते हैं पर प्रत्यय उत्पाद व्यय तो सुरूप ही हैं। यानी खाकाश 'आकाश रूप परिणत बहुतसे जीवादिकोंको अवकाश देता है जब कि द्रव्य जिनका कि स्नाकाशमें अवगाह होता है अनेक रूप हैं तो आकाश मी अपनी प्रथक २ शक्तियों द्वारा उन भनेक रूपनीवादिकोंको अवकाश देता है अतः अनेक रूपता आकाशको सिद्ध ही हैं। कोई २ " शब्द गुणक मीकाशं" यानी शब्द है गुण जिसका ऐसा आकाश है, ये आकाशका इक्षण मा-ते हैं। नैयायिक छोग शब्दको गुण मानते हैं। अपने चोवीस (२४) गुणों ही संख्याके अन्दर शब्द नामक एक गुण है जिनका कि उक्षम " श्रोत्र आहो गुणः " "श्रोत्र ग्राह्यत्वेन गुगवत्वं शब्दस्य उसणे" श्रोत्र ग्राह्यत्व विदेशण - देते तो रूपरभादि गुण हैं अतः यहां अलक्ष्यमें शब्दका लक्षण जानेसे अति व्यासि दीप होता । और यदि मोत्र प्राधन्व मात्र कहते तो शब्दत्व मी श्रोत्रं प्राध है किन्तु गुण न होनेसे शब्द नहीं कहा जामकता।

ं इस ताह श्राब्दका बक्षण मानकर नैयायिक शब्दगुणवादा आकाश है ऐना कहते. हैं किन्तु शब्द पौद्गविक है यह हम पहिले सिद्ध कर आये हैं।

कतः नव कि शब्दकी पुद्रवता है तो उसे गुण नहीं कह सकते । यदि दःय मी गुग कहिंगे तो द्रव्य गुणमें संकर हो जायगा । इस व्यिष् शब्द गुणवाका आकाश नहीं होसनता अतः नैनियोंका माना हुआ आकाशका लक्षण स्वीकार करना चाहिये सबैत्र निर्विवाद होनेसे ।

सार दिना—शच्यसे बाचककी सिद्धि होती है अतः आकाश वाच्यसे आकाश वाचक की सिद्धि हो ही नायगी और उपयोगीना उसकी अवगाह दानसे सिद्ध होती है। यदि आकाश माना नाय तो सभी द्रन्योंको निराश्रयताका प्रसङ्ग हो जःयगा अतः आकाशको मानना ही चाहिये।

## अब कालकी सिद्धि और आवश्यका बतलाते हैं।

काल द्रव्यका स्वस्तप पूर्विचारोंने यह दिख्ञाया है कि जो सब द्रव्यकि वर्तनामें उदासीन कारण हो उसे काल द्रव्य कहते हैं। जैसे धर्म और अवर्म द्रव्य पुद्ध को और जीवोंकी गति स्थितिमें वलात्प्रयोगक नहीं हैं उसी तरह काल-मी बलातकारसे किसी द्रव्यमें वर्तना (परिणमन) नहीं करता नैसे कि गाड़ीके नीचे छो हुवे पहिंगे स्वयं गाड़ीको नहीं खीच छे नाते बिक गाड़ी बैळ आदिकोंसे खीची जाती है तो पहिले गाड़ीके चल्रनेमें उदासीन कारण हो नाते हैं। उसी प्रकार कालके वर्तनाकी दशा है। लोकाकाशके एकर्पदेशके उपर रतनकी राशिके समान एकर कालका अणु स्थित है।

उक्तं च लोशयास परेसे इक्षेक्षे जे ठियाहु इक्षेका। रयणाणं रासीमिव ते कालाणु असंख दब्वाणि॥१॥

द्रश्यके को दो या तीन छक्षण पहिछे कहे थे ने दौनों ही काछ द्रव्यमें अच्छी तरह वित हो नाते हैं। काछ द्रव्यमें लगुरु एयु गुणकी अपेक्षा पट स्थान पतित और हानि पद्भिने उत्पाद और व्यय होते हैं। समय १ के अनन्तर काछमें मृत मिवव्यत् वर्तमानका व्यवहार होता है। कुछ समयके बीत नानेसे (विनाश हो नानेसे) भृत काछका व्यवहार होता है। और तात्काछिक उत्पाद होनेसे वर्तमानका व्यवहार होना है और काछपनेका भपेक्षा मिवव्यका व्यवहार होता है। इस तरह उत्पाद व्यय हो नाते हैं और काछपनेका सभी काछोंमें व्यवहार होता है जतः ध्रीयता है ही इसिछंथे सद्द्रव्य छक्षणं घटित हो ही नाता है। काछके साधारण गुण चेतनस्य सुक्षमत्य आदि हैं और असाधारण वर्तना हेत्व है। मृत वर्तमान आदि से सब काछकी प्रयोग हैं अतः द्वितिय द्रव्यका छक्षण गुणपर्ययवहर्व्य ए यह भी सुचटित ही है। काछमें भूत मिवव्यत आदिका व्यवहार होता

शंकाकार-नव कि आप वर्तना कराना कालका लक्षण मानते हैं तो कालको सिक्रय मानना चाहिये यह उनका कहना भी ठीक नहीं है। क्यों कि यहां निमित्त मानमें हेतू-कताका व्यवहार है जैसे चहना मुझे दिखलाता है, या कर्ण्ड की अभिन मुझे पढ़ाती है, इत्यादिमें कालका व्यवहार होना है। संसारमें भी मुखका समय मन्याह (दोपहर )का समय बाल्य समय ऐक्यप्रैसका समय पैक्तिकका समय इत्यादि जो व्यवहार होता है वह कालके स्ट्यावमें ही मुख्यतया होता है। दूसरेके द्वारा अवगतया दूसरेको ज्ञान कराने-वाली जो क्रिया विशेष उसको-काल कहते हैं। जिस द में कालका व्यवहार होता के क्रिया मानना चाहिये इसलिये अनायास कालको द्वारा सिद्ध ही है। नैपायिकोंने कालका इश्या भावना चाहिये इसलिये अनायास कालको द्वारा सिद्ध ही है। नैपायिकोंने कालका इश्या भावना चाहिये इसलिये अनायास कालको द्वारा सिद्ध ही है। नैपायिकोंने कालका

है अतः कालको अप्रदेशी और अनन्त समयवाला माना है।

रांकाकार-भतीतादिका व्यवहार करानेवाला भाकाश मी है अतः आकाशको भी कालका दक्षण मानना चाहिये। क्योंकि आकाशके विना अतीतादि शब्द नहीं वोले जा मक्ते अतः उक्त काल द्रव्यका दक्षण अति व्याप्ति दोष दुष्ट होन्से भगाणीक नहीं माना वा सक्ता ऐसी शका नहीं करनी वाहिये। व्यवहार हेतु शब्दका अर्थ नियन मात्र लेना वाहिये। कण्ठ तालु अहि जो अतीत आदि शब्दोंके अभिन्यं वक्त हैं उनते भी अतिन्याप्ति नहीं दे मक्त वर्गोंकि यहां अतीतादि व्यवहार हेतु शब्दका अर्थ निमित्त पात्र हो है, कालकी सिद्धिमें और भी बहुतसे प्रमाण दिये जा एक हैं। यह कालकी ही महिमा है कि नियंत समयमें प्रकृतिका नियंत कार्य होता है। वित्र वैज्ञाल उपेउमें ही आम आते हैं। मका सीमन मादोंमें ही पकती हैं आदि र।

यदि समय कुछ भी चीज न होती तो जो चीन जब चाहे उपज आती। समय ज होता तो १० ही गृंह बाद खीके बाटक नहीं ऐदा होना चाहिये। वर्ष भी नियत समय पर नहीं होना चाहिये तथा जो आझ, निज्य, केछा, आधुन, सेव, वेग खादि फ़ळ उत्पत्ति समयमें जैसे होते हैं उसी तरह हमेशाह रहना चाहिये। बट्चा मी जैसा उत्पत्ति समयमें जैसे होते हैं उसी तरह हमेशाह रहना चाहिये। बट्चा मी जैसा उत्पत्ति समयमें होता है वेसा ही रहना चाहिये तथा वृक्ष आदि नितनी भी वस्तुर्ये उत्पत्ति खत्रस्थासे आगे २ वृद्धिको प्राप्त होती है वे सब पूर्व अवस्थामें हो रहनी चाहिये अतः ऐसी स्थिति होनेपर संसारके बहु मागका आधात हो जायगा इसिछ्ये काछ द्रव्य सवस्य मानना चाहिये। यह काछ द्रव्यका व्यवहार सूर्य चन्द्र आदिकी गति हेतुक है। सूत्र-कारनी ने भी कहा है '' तत्कृत:काछ विमागः" यानी सूर्य नक्षत्र आदिकी गतिसे काछका विमाग होता है । संसारकी 'स्थिति जो प्रथम काछमें वहीं होगी। अतः इन सबमें भेद विनि-श्रायक काछकी सिद्धि होती है । काछके दो भेद हैं व्यवहार काछ और परमार्थ काछ । व्यश्हार काछके भूत वर्तमान मिविष्य इस तरह तीन भेद होते हैं इस तरह काछकी प्रमाणता और सिद्धि जानना चाहिये। इस निजन्यके निर्मणका यही ताल्य है कि सम्यक प्रार्थ व्यवक्ष स्था सवा ही स्थितिको णप्त हो।

इस प्रकार इव लेखर निम्न रूपसे पदार्थ व्यवस्थाका निरूपण किया है। प्रथम २ दूसरोंके द्राय व्हांणकी मुचारता अप्रमाणीक सिद्ध काके आहेतमता सुवायियोंके द्रव्य लक्ष- णकी सिद्ध की है इसके पश्चांत्पर स्वीकृत द्रव्य संख्याकी न्यूनाधिकता होनेसे संख्यामास बताकर अनियों द्वारा स्वीकृत संख्याकी प्रमाणता सिद्ध की है तदनन्तर अन्यमता सुवायियोंकी द्रव्योंका रक्षण सदोष सिद्धकर स्थादादियोंके इक्षित जीवादि पड्दव्योंका विषद निरूपण किया है।

यदि समानका कुछ मी इप लेखसे उपकार हुआ तो में अपना श्रम संप्रत समझ्या।
श्री सारसान अगार स्वामी बीनती हमरी यही।
श्रूम ज्ञान इमको दी जिथे अरु ज्ञान्तिमय की जे मही।।
कर्तव्यमें निष्टा समीकी होय श्रीमन् सर्वदा।
अन्याय अत्याचारका उत्याद नहिं होते कदा ॥१॥
ज्ञान्तिका साम्राज्य हो अरु नादा अत्याचारका।
सबके दिलों में भाव हो सत् नीति धर्म प्रचारका॥१॥

# षट्द्रव्यका आवश्यकता आर उनकी सिद्धि।

## जैन साहित्य सभां लखनजना लेखनं० २

( छेखकः-पं० अभितकुपार शःसी-मुंबई )

कृष्याच्या—पानानिताम विभिन्नो पदाया, संयासका ताव नभी मिटाया । दःस्ततिप्राची पहुंबार तारे, मेटी प्रभी ! में दृक्तपुंच सारे ॥

विषय सज्जन समाम !

गह संसार एक महासागर है निज़के अगाघ नलों हरवमान नाना प्रकारके अने क नन्त सारमनकी क्षारतासे, बद्धानलकी तीन उच्मतासे तथा पारक्षिक कल्हकी बेदनासे एवं मपायह महाकलोलोंक संगद्धसे खड़ान पीड़ाको सहन करते हुए इचरउघर मटक रहें हैं किन्तु उस अवार पाराबारकी शांतिदायिनी सटमुमिको न पानसे उसी दु:खनारमें दुने हुए और भी अधिक लक्ष्यदा रहे हैं। अपना यह नगत एक महाउपन है जिसमें चेनन दमा अनेतन दो प्रकारके यूक्त लो हुए हैं। जिस प्रकार अनेतन पींचे अनेक प्रकारके हैं तमेत्र चेतन पूक्त भी विविध प्रकारक लगे हुए हैं। कोई महा उत्तन हैं, कोई एस आकारके हैं। एनं कोई रमशीय मनोहर हैं और कोई महा असुन्दर हैं।

सारांश यह है कि यह संपार एक विकास आधार्यमन्त् या भगायन्त्रर है. महां पर अने के प्रकारके समहत पदर्श एक विसे गये हैं। अस्तु ।

अब विनार हुन विनय पर नराना है कि ज़िनकों सभी छो। जगत कह रहे हैं वह भरत शतुत: १०। परार्थ है ? और उनरें कितने परारके पर थे विद्यमान हैं ? ।

जिस समय परेशामनमाँ हम पहुंछ। प्रश्न उपित्रत करते हैं उस समय हमकी मारों भोरसे एक हदामें यही उत्तर मिछ माता है कि " दश्यमान-सथा अनेक प्रकारसे ज्ञायमान माता पदार्थोंका समृदाय ही जगत है '' दश्यि इन उत्ताके विशेष विशेष अंशोंमें - पारमिति अनेक विशद हैं किन्द्र सामान्य उत्तर समस्त प्रश्नोंका समान ही है। अस्तु।

परन्त निम समय द्वितीय प्रश्न ट्विन्यत किया नाता है उस समय हमको अनेक उत्तर नाना प्रकारसे प्राप्त होते हैं। इस कारण इस विषयका पता लगनाता है कि इन सभी उत्तरोंने या मन्त्रव्योंने सभी मंताय यथार्थ नहीं हैं किंतु यदि ठीक होगा भी; तो एक मंत्रक्य ही ठीक होगा। शेष सभी मत अयथ थे (गष्टत) होंगे। अस्तु।

आम हम आमा अगूल्य समय इसी परीक्षामें न्यतीत करते हैं निसका एक ऐया मनीहारी फर निकालमें जो कि हमको अपूर्व, अतुपम तथा महा आनंद प्रसीद प्रदान करेगा जिससे कि हमारे सगयकी नहमल्यता हमकी अपूर्वता मेंट बरेगी। हम सबसे प्रथम इस विषय पर ध्यान देते हैं कि जिन द्रव्योंके भेदोंका हमें निश्चय करना है उनका सामान्य स्वरूप तथा दक्षण क्या है ? तदनन्तर हम परीक्षक बनेकर सारामारका विचार कर सकेंगे।

बहुत अनुसंवान करनेपर इन उर्श्वेक शंकाको दूर करनेके लिये हमको सारमृत इत्यका लक्षण यह प्राप्त हुआ है कि " को गुण तथा पर्याय स्वरूप हो वही द्रव्य है " यहां पर यह ध्यानमें रखना चाहिये कि गुण और पर्याय ऐसे नहीं है कि द्रव्यसे पृथक् रहकर उसमें फिर आ मिले हीं किन्तु जैसे वृक्षमें शाखाएं हैं शरीरमें अंग तथा उपांग हैं तथेन द्रव्यमें गुण और पर्याय हैं। अथवा गुण, पर्यायके अतिरिक्त द्रव्य कोई मिल वस्तु नहीं है जैसे कि शाखा, पत्ते, फूल, फल आदिके विना वृक्ष कोई मिल पदार्थ नहीं है। इनमेंसे "द्रव्यकी सभी अवस्था-ओंमें रहनेवाला और अन्य द्रव्योंसे मेद दिखलानेवाला ' गुण, है जोर उसी गुणकी नवीन र जो दशाएं हैं वे 'पर्याय' कहलाती हैं। जैसे चेतन द्रव्यमें यदि ज्ञानगुण है तो वह ज्ञान चाल्या, यौजन, प्रोट तथा कौमार आदि सभी दशाओंमें रहेगा किन्तु उस ज्ञानकी पर्याय प्रतिप्तय नवीन नवीन ही होंगी यानी किसी समय प्रत्रक्षय वह ज्ञान है अन्य समय प्रत्रक्षय है तदनन्तर जल्रूप है। आदि। यानी ज्ञानगुण जिस जिस नवीन हालतमें होगा उसकी पर्याय मी उसी रूपमें होंगी। इसी लिये सारांश यह निकला कि गुण द्रव्यके साथ सर्वज्ञ रहता है और पर्याय केवल एक ही समय तक रहती है।

यहां पर यह कह देना आवश्यक होगा कि प्रत्येक द्रश्यमें बहुतसे गुण रहते हैं जिनको किसी प्रकारसे गिन नहीं कर्क हैं अतएव उनकी संख्या अनंत शब्दसे ही कहेंगे। पर्धयों में संख्या भी द्रव्यमें ऐसी ही है। अब इस प्रकार द्रश्यकी प्रिमाधा हो गई कि "अनंन गुणीं का समुदाय एवं भूत, भविष्यत तथा वर्तमानकाल संबंधी पर्यायों का समूह ही द्रव्य है " क्यों कि एक समयमें एक गुणको एक पर्याय और दूर्व समयमें उसी गुणकी दूपरी पर्याय हो नाती है। किन्तु यह बात द्रश्यमें रहे कि गुणोंकी यद्यप अनेक हालते होगी परन्तु उनका स्वस्य नहीं बदलेगा। जैसे पनुष्यकी यद्यप बालक, युवा आदि अनेक दशा होगी परन्तु वह उन सभी दशाओं में मनुष्य ही रहेगा अन्य नहीं होगा।

हम इसीसे पता चमा सक्ते हैं कि द्वाय क्या वस्तु है और गुण क्या है ?। अस्त ।

इसी द्रव्यका धिंद वान्य प्रकारसे एक्षण बनावा जाय तो इस प्रकार बनता है कि
"जो उरपाद, व्यय तथा घोव्य रूप है वही द्रव्य है। अर्थात उत्पाद, व्यय और घोव्य
जिसमें मिल इह द्व्य है।

है, गुणोंकी क्षेपेसा धुत (अविनाशी) है। वे महाशय क्ष्मनी समझमें भूत्र करते हैं। क्योंकि द्रव्योंकी पर्यायें जैसे किसी कारण अनित्य अथवा उत्पाद व्ययवाली है उसी प्रकार वे घ्रीव्यवाली भी विकसी अपेसासे हैं शिर द्रव्योंके गुण जिस प्रकार घ्रीव्यात्मक यानी नित्य मालुम होते हैं। वे ही गुण किसी तरह, अनित्य भी दीखते हैं अध्वा इसको इस तरह कहना चाहिये कि उत्पादमें व्यय और श्रीव्य निवास करते हैं। और व्यवमें भी उत्पाद उत्पाद तथा श्रीव्य रहते हैं एवं श्रीव्यमें भी उत्पाद, व्यव अवस्य पाये काते हैं। यह बात इस तरह सिद्ध होती हैं कि चिद पर्यापमें कुछ भी नित्यता न हो तो वह क्षणमर मी न उहा सकेगी और इस प्रकारसे पर्याय ही न रह सकेगी । पर्यायमें कुछ न कुछ नित्यता या स्थिरपन है तमी तो आम कभी हरा और कमी पीछा दिखाई देता है। मनुष्य कभी बच्चा और कभी युवा दृष्टिगोचर होता है। अन्यथा किसी भी रहपमें न दीखेगा । इसी प्रकार गुण मी दद्यपि किसी अपेसासे श्रीव्यास्तक है परन्तु किसी अपे-क्षांसे उत्पादन्यव स्वरूप परिणामी भी है क्योंकि यदि ऐसा न होने तो गुर्णोकी सदा एकप्ती ही हालत दीखनी चाहिये उपमें किसी भी प्रधार हेरफेर न होनी चहिये। भामका रूपगुण सर्वेदा हरा या पीटा ही रहना चाहिये, बदळना न चाहिये, रस भी खट्टा या मीठा ही सर्वेदा रहना चाहिये किंतु ऐसा होना प्राकृतिक नियमके विरुद्ध है। अदए इ गुण जिस प्रकार सामान्यतया अपरिणामी ( नित्य ) हैं । विशेषतयां वे ही परिणामी भी अवस्य हैं।

इस समी जंजाकका यही सारांश है कि 'अनंत ग्रुण तथा अनंत पर्यायवाळी द्रव्य होती है। इसीको दूसरे ढंगसे ऐसा कह सके हैं कि उत्पत्ति, नाश तथा स्थिर द्रशको भारण करनेवाला ही द्रव्य है।

अब द्रव्यका दक्षण तो पूर्णतया प्रमाणह्नपी कांटेपर तुल चुका जिससे कि हमको प्रकृत विषयपर विचार करनेका भल्तार मिल गया। हमको प्रकरणानुसार प्रथम ही यह विचारना है कि वे द्रव्य कितनी हैं। ब्यौर कैसे हैं १। तत्पश्चात् उसी प्रकरणकी अन्य शंका उपास्थित करके उन्का निराकरण करेंगे।

जिस समय हम उपर्युक्त प्रश्ना हल करनेके लिये अपनी प्रतिमाको काममें लेते हैं, उस समय हमको ज्ञात हो जाता है कि इस विशाल संसारम्थलमें दो प्रकारके द्रव्य र ही उल्हान होते हैं। अर्थात संसारमें जितने भी अनंत पदार्थ हैं वे दो- ज्ञातिके हैं—एक तो चेतन हैं दूसरे अचेतन।

जिन पदार्थीमें जानने देखनेकी शक्ति है उनको चैतन्यदशासे सहित होनेके किएण चेतन कहते हैं इनकी हो 'जीव' शब्दसे प्रकारते हैं । और जिनमें जानने, देखने,

सुलदु:सके अनुपन आदि चेतन्य शक्तिका निकाश नहीं है ने पदार्थ अनेतन हैं जिनकी अह या अनीन भी कहते हैं। अस्तु । इन दो प्रकारोंको छोड़कर पदार्थीकी जीसरी और कोई नाति नहीं है। सभी पदार्थ इन्हीं दोनोंके अन्तर्भृत हैं।

किन्तु पदार्थोंकी ये जातियां भी जड़बादके इस मध्याहाकालमें कहना असंमवस्त हो जाता है क्योंकि इस समय मनुष्योंका बहु माग इस सिद्धान्तको अटल तथा बास्तिविक मान बैटा है कि "संसारमें केवल एक अनीव द्रव्य ही है। जिसको हम लोग जीव कहते हैं वह मी जड़ द्रव्यकी पर्याय है" इसको सिद्ध करनेके लिये वे प्रत्यक्ष, परोक्ष कई प्रकारके प्रमाण तथा दृष्टान्त उपास्थित करते हैं। अरुतु।

कुछ मी हो। यहांपर यह निश्चय नहीं किया जा तका है कि विचारक व्यक्ति-योंकी अधिक संख्या जिस मंतव्यको निश्चित करे वही मतः यथार्थ होगा और सिद्धानत मी वही हो सकेगा। क्योंकि संमन है कि ने सब भूळपर होनें और मेडियाघसानमें आकर उन महत्योकी संख्या बढ़ गई हो। और उसके विख्द कहनेवाळा थोड़े महत्योंका समुदाय ही ठीक मागेपर हो। क्योंकि परीक्षकोंका मार्ग यद्यपि आनकळ चौंड़ा हो गया है किन्तु कपाय और पक्षपातका मान अभी तक महत्योंके हृदयसे विदा नहीं हुआ है। अन्यथा आयसमान सरीखा क्रतकी जनसमुदाय भी 'सृष्टिकर्तृत्व' सरीखे स्थूळ विषयपर न उल्झा रहता। अन्तु।

इप्तलिये जन हमने अपना अनुपम तथा अमूल्य समय निचारनेके छिये प्रदान कर दिया है तक हमारा प्राथमिक कर्त्व्य है कि हम इस कंटकको भी अछग कर दें अन्यथा आवाग-मनके प्रारम्भमें ही मिक्षका छींक देगी जिससे एक पैर भी आगे न चछ सकेंगे।

महनादकी माननेवाले महाशय अपना सिद्धान्त इस प्रकार जमाते हैं कि "संसारमें केवल जड़ द्रव्य ही है। जीन मी इन्हीं अचेतन द्रव्योंके संगसे उत्पन्न हो जाता है। जगतमें पृथ्वी, जल, अग्नि, तथा वाग्र इन चार द्रव्योंके चार प्रकारके प्रमाणु मरे हुए हैं। जन्हीं प्रमाणुओंके परस्पर मिल जानेपर जल, पृथ्वी आदि अनेक प्रकारके पदार्थ बन जाते हैं। जिस प्रकार गुड़, महुवा, घत्रा आदिके मिलापसे गहरा नशा या वेहोशी लानेवाली मिलाप काती है, उसी प्रकार प्रथिवी, जल, अग्नि, वाग्र इन चार भूनके संयोग (मिलाप) होनेसे चेतन शक्ति उत्पन्न हो जाती है जिसको जीव कहते हैं। वास्तवमें जीव नामक कोई पदार्थ अलग स्वतंत्र नहीं है। इसलिये संसार केवल जड़ पदार्थसे ही मरा है "ये लोग इसी कारण ऐसा कहते हैं कि परलेक कोई वस्तु नहीं है। अस्तु।

इस मतको युक्तिश्रस्य, असत्य सिद्ध करनेके प्रथम उससे संबन्ध रखनेवाला कुछ विषय कह देना आवश्यक होगा जो कि इस प्रकार है। जिस प्रकारका कारण होता है कार्य भी उससे वैसा ही होता है। अर्थात उपादान कारण जिस जातिका होगा कार्य भी उससे उसी जातिका उत्पन्न होगा। जैसे पनुष्यसे मनुष्य ही उत्पन्न होता है और घोड़ेसे घोड़ेकी ही उत्पन्न होगा। तथे व चनेका वीन चनेका वृक्ष ही उत्पन्न करेगा और आपके पेड़पर आपका फल ही छगेगा उसपर केला कभी नहीं छगेगा। क्योंकि उस फलका कारण दूसरा ही है। इसिल्ये यह नियम बन गया कि चनेको चाहे जैसी भूममें बोदें और उसमें च हे जैसा खाद दें किन्तु उससे गेहूं कभी नहीं होगा। उससे चना ही होगा। आपके वृक्षपर हनारों प्रयत्न करने पर भी केला उत्पन्न न हो सकेगा।

इससे हमको यह सार मिछ गण कि जिस जातिका कारण होगा कार्य मी उससे उसी जातिका उत्पन्न होगा । अन्यथा नहीं ।

अन हम अपने प्रकरणपर आते हैं। जहनादियोंका जो यह कहना है कि "गुड़ धतूरें आदिके मिलापसे जिस तरह शरान बन जाती है जोन मी उसी प्रकार पृथ्वी जलादिक चार मुनोंके मिलजानेपर बन जाता है। यह कोई अलग नया पदार्थ नहीं है" आदि। इस निपयमें हमको प्रथम ही यह देखना है कि शरानमें जो मादक (नशा) शक्ति है वह उसके कारणों में है या नहीं है ?। नयोंकि उनके कारणों में ही यदि वह शक्ति होगी तन तो कोई आ-श्रमंकी नात नहीं कि शरानसे बहुत गहरा नशा आता है नयोंकि वह नशा उसके कारणों में पहलेसे ही था। यदि उन कारणों में वह नशा नहीं होगा तो अवस्य ही एक आश्रमंकी नात उहरेगी।

शराब बननेके उपादानकारण महुआ, धतुन, गुड़ तथा एक मादक फलका चून आदि हैं। इन वस्तुओं को यदि प्रथक प्रथक ही कोई मनुष्य खाने तो उसकी थोड़ा बहुत अवस्य नशा आ जाता है। शिरकी पीड़ा, बुद्धिका निगड़ जाना, स्वस्य दशा ने रहना से सभी बात केवल एक एक पदार्थकों मक्षण करनेसे ही हो जाती है। यदि इन सबको मिलाकर कोई पाक तथार किया जाय तत्र तो वह नशा और भी वह जायगा क्योंकि वे सब एक स्थानपर मिल गये हैं। बस यही शराबकी हालत है। जो चीर्ने प्रथक २ कम नशा लाती थी उन्होंको मिलाकर शराब बना लेनेपर उन वस्तुओंका मद तीत्र हो जाता है। और इसके सिवाय और कोई नवीन बात नहीं होती है। इससे यह सिद्ध हो गया कि शराबके कार-ण ही मादक हैं, उसमें यदि मादक शक्ति आगई तो कोई आश्चर्यकी बात नहीं। क्योंकि नशीले कारणोंसे जो पदार्थ उत्पन्न होगा वह नशीला अवस्य होगा। अस्तु

इसिंख्ये जड़नादियों द्वारा दिया हुआ मदिराका दृष्टान्त तो टूट गया। अन प्रवान विषयपर प्रकाश ढाटते हैं।

<sup>&</sup>quot; पृथ्वी, तल, अग्नि खीर वायु रन चार भूतीके द्वारा जीव उत्पन्न होता है संभीत

किंतु ऐसा नहीं है। जल, पृथ्वी व्यादिमें अरुप भी ज्ञानशक्ति नहीं मालूम होती है फिर. जनसे बने हुए जीवमें वह शक्ति कहांसे भा सक्ती है ? । आवेगी भी कहांसे ? ये सब कारण तो अचेतन हैं। इस लिये यह सिद्ध हो गया कि ये चारों मूत जीवके समातीय नहीं हैं किंतु विज्ञातीय हैं। और यह नियम ही है कि जिस मातिका कारण होगा, कार्य भी उससे उसी जातिका उत्पन्न होगा।

इस लिये यह सिद्ध हो गया कि अनेतन भूतोंसे नतन नीव कभी उत्पन्न न हो सकेगा अन्यया प्रथ्वीसे जल और जलसे अग्नि भी पैदा हो सकेगी नितसे भूत चार प्रकारके ही हैं उनसे पदार्थ भी उसी जातिके उत्पन्न होते हैं, यह उनका सिद्धान्त निगह जायगा। किन्तु होता ऐसा भी है, पार्थिव लकड़ीसे अग्नि, जलसे पार्थिव ओला और दीपककी अग्निसे पार्थिव कावल वन जाता है।

यहां यदि यह कहा जाय कि उन चार प्रकारके पदार्थीसे शरीर बन जाता है और शरीरमें चेतनशक्ति अपने आप आनाती है अर्थात चेतन शक्ति शरीरका ही गुण है।

यह कहना भी पर्याप्त न होगा क्यों कि यदि ज्ञान शरीरका ही ग्रुण होता तो शरीरके अनुसार ही उसमें कभी केशी होती किन्तु ऐसा है नहीं, शरीर वैसा ही बना रहता है किन्तु जीवमें बहुतसे विकार हो जाते हैं। शरीर कभी मोटा हो जाता है कभी पत्रजा। किन्तु ज्ञान उतना ही चना रहता है। मृतकका शरीर जैसेका तैसा बना रहता है किन्तु उसमेंसे चेतनशक्ति निकल जाती है। इसके अतिरिक्त जीव यदि शरीरका ही ग्रुण स्वरूप होता तो शरीरके अनेक खंड कर देने पर सबमें पृथक प्रथक जीव मिलना चाहिये। जैसे कि शड़के अनेक खंड कर देनेपर सबमें मिट्टी तथा उसका ग्रुण अवश्य मिलता है। शरीरके खंडोंमें ऐसी बात मिलती नहीं है।

इस छिये अनेक पृष्ट प्रमाणोंसे अच्छी तरह सिद्ध हो जाता है कि जीव शारीरा-दिक जह पदार्थोंसे पिन्न एक निराटा ही पदार्थ है जिससे कि संसारमें केवल जीव तथा अजीव दो ही द्रम्य हैं यह अनायास सिद्ध हो गया।

यहां पर इतना कह देना आवश्यक होगा कि जीव दृश्यका संक्षिप्त वर्णन मी अधिक समय तथा स्थान चाहता है अतएव उसको यहीं छोड़ देते हैं। इसके सिवाय उसके मेद अभेड़ भी असल्यात तथा अनंत है। उनको भी हम यहां बतहानेमें सबैया असमर्थ हैं। अस्तु । किन्तु इतना ज्यानमें रखना चाहिये कि सर्व जीवों में गुण तथा शक्तियां समान विद्यमन हैं यह दूसरा विषय है। दिसी विशेष कारणवश्च किन्हीं जीवों में कोई गुण थोड़े ज्यक हैं और इन्न जीवों में अधिक प्रगट हैं। सामान्यतया समी जीव समान हैं।

भन अजि द्रिया शेष रहा जिसका व्याख्यान खावश्यक तथा अनिवार्य है।
भन्त । जीव द्रव्यको छोड़कर शेष जो मी द्रव्य हैं वे सभी अभीव द्रव्य हैं वर्यों के उन
समीमें चेतनराहित्य अथवा, अजीवहब माव विद्यमान है। अतएव सामान्यतथा उन सभीको
एक जातिका कह दिया जाय तो मी अनुचित न होगा। किन्तु उनको विशेष विशेष,
अनिवार्य मेदों के कारण विषक्त करना ही चाहिये।

अन अपना मानिसक नल इसी पर लगाते हैं कि अनीव द्रव्य कितने प्रकारों में विभक्त है अपना हो सका है।

तब सबसे प्रथम जीव द्रव्यको छोड़ देनेपर जितना मी कुछ दिख्छाई देता है वह सभी पृद्रे द्रव्य ही दृष्टिगोचर होता है निसको कि मूर्तिक द्रव्य भी कहते हैं। संसारमें चर्मचशुओंसे तथा इतर द्रव्येन्द्रिय ज्ञानेन्द्रियोंसे जो कुछ उपलब्ध होता है सभी प्रदेश द्रव्य है। यहांतक कि यदि सुद्ध विचार न किया जाय तो प्रदेश द्रव्यको छोड़कर जीव द्रव्य भी सिद्ध नहीं होता है। अस्तु।

प्रथा, पर्वत, समुद्र आदि जितने मी पदार्थ हैं सभी पुद्र इन्यकी पर्याय है। यहां तक कि जीवद्रव्य जिस पर्मे निवास करता है वह शारीर मी पुद्रव्यम्य है। इसिल्ये इस-पुद्रलं द्रव्यको सिद्ध करनेका परिश्रम नहीं करना पड़ेगा क्योंकि जन्मान्य पुरुष भी अपने ज्ञाननेत्रोंसे अथवा अन्य इन्द्रियोंसे सहनमें ही इस द्रव्यसे पूर्ण परिचय हो जाता है।

हां ! एक बात अवश्य कहना है जो कि प्रायः अस्थि तथा विवादास्पद है।
बह यह है कि जिस प्रकार प्रदूजनें रूप गुण है और वह पूर्णतया स्वष्ट है उसी प्रकार
उसके अविनाम यो या साथ सहनेवाले तीन गुण और भी हैं। जिनका ज्ञान नेने न्द्रय
के सिवाय अन्य इंद्रयोंसे होता है। वे गुण रह, गंव तथा स्वर्श हैं जो कि प्रत्येक प्रदूष

इपिछिये पुद्गल द्रव्यक्त। यह इक्षण वन्त्रया कि, 'जिसमें रूप, रस, गंच तथा स्था ये चार गुण पाये नाय वह पृद्र है'। इन चारों गुणों मेंसे किसी पदार्थमें चारों गुण ही व्यक्त हैं और कुछ पदार्थों में कोई गुण ही व्यक्त है शेष अव्यक्त रूपसे रहते हैं। किन्तु यह नियम है कि जहां इन चारों मेंसे कोई एक गुण होगा वहीं पर शेषके तीन गुण भी अवद्य मिटेंगे। यह नियम हमको उन अनेक प्रकारके नाना पदार्थों के अनुमनसे ज्ञात हो नाता है। असे आपको खानेसे उसका मीठा रस मालुप हुआ, स्वनेपर सुगंघ मी उपलब्ध हुई। कोमल, उंडा, मारी, चिक्कण, स्पर्श भी पाया गया। इसी प्रकार गुलाबके दलमें जैसे सुगंध उपलब्ध होती है उसका रंग तथा स्पर्श मी उसी प्रकार मिलता है और स्वमें जैसे सुगंध उपलब्ध होती है उसका रंग तथा स्पर्श मी उसी प्रकार मिलता है और स्वाद लेनेपर उसमें किमी न किसी प्रकारका रस भी पालुम होता है। हमको नम कि

ऐपा नियम या इन गुणीका साहचर्य प्रायः सभी अनुभूत पदार्थीमें मिछता है तन इसी कांट्रेसे हम सभी पुद्रुछीय पदार्थीका स्वभाव वेरोक्टोक यथार्थ जान सके हैं।

अतएव कोई गहाशय जो ऐसे सिद्धांत वनाते हैं कि " जटमें स्वर्श रस तथा रूप है, अग्निमें स्वर्श तथा रूप है। तथा वायुमें देवल स्वर्शगुण ही विद्यमान है"। उनका यह विद्धान्त स्वयमेव फिल्लकर घराजायी हो जायगा। क्योंकि जलमें नव कि रस रूप स्वर्श परी जाते हैं तब असका अविनामावी गंघ असमें अवश्य रहेगा। अग्निमें कोई न कोई गंघ तथा कोई न कोई रस अवश्य है क्योंकि उसमें स्पर्श तथा रूप मिल्ला है इसी प्रकार वायुक्त भी जब कि शीत या उष्ण स्पर्श एवं वनन पाया जाता है तो उसमें गंध, रूप तथा रस भी अवश्य होने चाहिये। जैसे आमका फल।

गात के नल वहीं है कि इन पदार्थों में कोई कोई गुण मुख्य तथा न्यक्त हैं रोपके गुण उतने तील नहीं हैं किंतु हैं अन्दय । जैसे हींगमें नेलाके तेलमें केनल गंध गुणकी तीला है किन्तु उसमें रस भी अवस्य रहता है, यही दशा उप्युक्त पदार्थोंकी भी है। इस लिये मले प्रकार यह सिद्ध हो गया कि प्रत्येक पोद्रलिक पदार्थमें स्पर्श, रस गंध तथा रूप ये नारों गुण अवस्य पाये जाते हैं। अतएन प्रत्येक स्थल्में इन गुणोंमेंसे किसी एक गुणके रहने पर अवशिष्टके इतर गुण भी अवस्य रहेंगे। इस पृद्दल द्रन्यका भी न्याल्यान शक्तिसे नहिंग्न है। अतएन इसके विशेष परिचयसे निराम होते हैं।

अनीव द्रव्यमें एक प्रकारकी द्रव्य तो स्टिंड हो गई नो कि पुद्रल है। अब उसी अजीव द्रव्यको इतर प्रकार मी खोजना चाहिये।

यह विषय समीसे सुपरिचित है कि कार्यको देखकर उसके वारणका अनुमान होता है। जैसे वृक्षको देखकर जान देते हैं कि इसको उत्पन्न करनेवाला प्रथम ही चीज अवस्य होगा। मिट्टीटी छ टो डलीको देखकर पता लगा हेते हैं कि इसको बनानेवाके सुक्ष्म पुत्रक परमाणु हैं। आदि। इसके प्रथम ही यह बात मी ध्यानमें रहे कि प्रत्येक क येको उत्पन्न करनेके लिये जिस प्रकार उदादान दारणका उपस्थित होना आवस्यक है उसी तरह निमित्त करणका होना भी अनिवार्य है। वर्योंकि सुन स्वला भी रहे किन्तु जुलाहा तथा करवा उपस्थित न होगा तो वल्न कभी न वन सबेगा। अस्तु।

संनारावतीं नीय तथा पौद्रक्ति सभी पदार्थोंका एक साथ गर्मन होना किसी यहा निमित्त कारणसे हो हो सक्ता है अन्यथा नहीं। जैसे तालादमें एक साथ इधर उपर धूमनेवाले महली, ब्रेटक आदि हजारों जलनंतुओं के आवागमनमें नल निमित्त कारण है उसके विना उनका गमन नहीं हो सक्ता है। तथन अनेक जीव पुद्रलोंका उहरना भी विसी निमित्तके विना नहीं हो सक्ता है। इपलिये उस निमित्त कारणका होना भी अनि-

(निवास) देनेबाला सर्वन्यापक यदि कोई पदार्थ न होवे तो ये वासु पृथ्वी आदि विशाल परिमाणधारी पदार्थ कहां समावेंगे । इसके अतिरिक्त एक बात यह भी है कि 9शी जिस समय पृथ्वीसे तथा वृक्ष परसे उड़कर दूसरे स्थान पर जाता है उस समय वह किस आधार पर गमन कर रहा है ? । इसकी विचारनेसे यह पता अव-इय छग नायगा। उस समय वहां पर उसके लिये कोई पदार्थ आधार है। यदि इसके लिये वायु हो ही उसका भाषार वताया नाय तो वही प्रश्न पुनः उपस्थित होगा कि वह वायु कहां मरी हुई है ? । मनुष्योंके चलते समय पर जिल प्रकार पृथ्वीपर स्थिर हैं उसी तरह उनके शरीरका उपरी माग विस स्थानमें ठहरा हुआ है ? | इन शंकाओं को निराकरण करनेके छिये आकाशद्रव्यको अवस्य मानना पढ़ेगा । यही आकाश सर्व द्रव्योंको अवकाश देता है और वह स्वयं स्वप्रतिष्ठित है। वयों कि आकाशहरयको सी अवकाश देनेबाला उससे बड़ा अन्य कोई द्रव्य नहीं है । अतएय यह सर्वव्यापक है । ऐसा कोई स्थान नहीं जहां आकाश न हो । जहां पोछ दिखाई देती है वह सभी आकाश ही है। यह बात जो कही जाती है कि " इस जगतमें हमी पदार्थ भरे हुए हैं ' । यह भी आकाशके छिये ही है। क्योंकि अगत सर्व द्रव्योंका समूह ही कहलाता है अतएव सर्व पदार्थोंका निवास आकाशमें ही हो सक्ता है। यद्यपि यह असंख्यात प्रदेशी है किन्तु अनगाहन शक्तिके कारण अनन्त शीन तथा अनंत पुरुष्ठ एवं धर्म, खधर्म, द्रव्य इसमें समा नाते हैं । नेसे जलसे पूर्ण मरे हुए करुशमें यदि एक सेर शकर और डाल दी जाय तो वह भी उसमें समा नायगी। फिर भी यदि सौ सुर्यां और उसमें डाळ दें तो वे भी उसमें आ नायगी। इस लिये सन्पूर्ण देल्योंको अवकाश देनेवाला सर्वन्यापक आकाशहरू अवस्य है और उसमें जहां तक वर्ष, अवर्ष, पुद्रलादि द्रव्ये प्राप्त होती हैं वहीं तक जगत है जिसको दूसरे शब्दों में कोक या छोकाकाश कहते हैं उसके बाद अछोकाकाश है। यह सप्रमाण युक्ति-्योंके द्वारा सिद्ध हो गया ॥

इस तरह जीवद्रव्य तथा चार अजीवद्रव्य प्रमाणोंसे सिद्ध हो गई। अस्तु।
अव हमको यह और अन्नसंवान करना है कि '' आकाशद्रव्य जिस प्रकार
द्रश्योंके नियं अवकाश देता है। जिससे कि उनकी सुव्यवस्थित है तथेव परयेक पदार्थको
परिवर्तन करानेवाना भी कोई द्रव्य अवस्य होना चाहिये। वर्योकि यह हम पर्यक्ष देखते
हैं कि एक वस्त्र यदि किसी सुरक्षित स्थानमें भी रखदें तो भी वह कुछ दिन पश्चात अपने
अप जीर्णशीर्ण होकर मस्म हो जाता है। वृक्षपर निर्मा हुआ हरा आमका फल कुछ दिन
पश्चात वर्यो पीना हो जाता है। छोटा जच्चा कुछ दिनोंके अनन्तर नर्यों नहा हो जाता

अत्यव सर्व पदार्थीका परिणमन कराने गाँछ। एक कोई द्रव्यान्तर अवस्य है यह निश्रय हो गया । उसका नाम 'काला' नियत किया है । अस्तु ।

पदार्थोंकी नवीन दशासे जीज दशा करते रहना काल द्रःयका प्रवान कार्य है। अधीत स्वयं परिणयन करनेवाले पदार्थका तिमित्तकारण काल है। इसके लिये यदि कोई महाशय समाधान उपस्थित करें कि "पदार्थोंको नवीनसे प्रराना बनानेमें घडी, घंटा, दिन जादि कारण हैं काडको एक और द्रावान्तर खीकार करना न्यर्थ है"।

तो विचारके सन्मल उनकी यह शंका भी नहीं उहरती है। वर्षोंक घड़ी, र्थर, दिन, वर्ष आदि समी ज्यवहार हैं। नयोंकि जिन्न प्रकार ''एक मनमें चालीत सेर होता हैं'' यह एक व्यावहारिक बात ही है क्योंकि कार्य चलानेके लिये वैसा मान लिया है तथेव अपवहारके दिये ऐसा मान रनला है कि सुर्व पूर्वसे पश्चिममें जबतक पहुँचे उतने समयको दिन कहां हैं और उसमें नारह मेंटे होते हैं । एक मेटेमें साठ मिनट या थाई यही होती हैं । अदि । नयोंकि यदि कार्य नद्यानेके दिये हम घंटेको पेंताचीस मिनटका निध्य कर्छे नैसा कि प्रायः स्त्रुलीमें किया नाता है तन भी वह घंटा ही रहेगा । वीन घंटा न होगा । इस कारण यह सभी स्वयहार काछ है। अतएव नास्त्रविक बाङ द्रश्य स्ववस्य विद्यमान है। क्योंकि असे व्यवहारके दिये पापाणमूर्तिको सिंह जभी कहसके हैं जब कि सिंह नामक यगार्थ नोई पदार्थ अवस्य हो । इसी प्रकार चंटा, घडी, समय आदि तभी कहा जाता है: नविक कोई असड़ी काल पदार्थ है। उसीसे कार्य परानिक लिये अनेक प्रकारके अनेक एंफ़ेन बना लिये हैं। यह व्यवहारकाल पदार्थांक पर्शेय बदलनेसे, सूर्य, चन्द्रादिकी गमन आदि किंगाओंसे, समयानुमार पदार्थीके छीटेपन और बड़ेपनसे जाना जाता है। और निश्चय या युगार्थ अपना वास्तविक काछ द्रश्यके विना यह व्यवहारकाछ सिद्ध नहीं हो मक्ता है। उसके अतिरिक्त एक यह भी समावान है कि जगतमें ऐसी कोई भी एकाकी ( अकेळा ) या अमनस्त ( सगासरे रहित ) शब्द नहीं है नो कि किसी पदार्थका माचक न होने नागान संसारमें जितने भी शब्द उपलब्ध होते हैं समीके बाच्य पदार्थ अबदय विद्यमान हैं जिसे खर्षिपाण, या आकाशप्रण्य ये शब्द पद्यपि किसी पदार्थके वाचक नहीं हैं। किन्द्र इनके प्रवक्त प्रथम पद अवस्य ही किसी पदार्थके कहनेवाले हैं। नर्योकि आकाश मी जगतमें एक पंदार्थ है ही । खीर पुष्प भी वृक्षींपर विद्यमान ही है । इसी प्रकार संसारमें 'काल ' शुरुद्र भी मिछता है तब इसका भी कोई न कोई वाच्य अवस्य है यह नियमाउसार र्थीकार करना पड़ेगा । इसी कालकी सबसे छोटी पर्याय समय कहलाती है । इसी समयके अनुसार प्रत्येक पदार्थका सृहम परिणमन होता रहता है। काल द्रव्यके अणु (सनसे छोटे खंड) क्रीकाकाशके प्रत्येक प्रदेश पर प्रथक पथक् स्थित हैं इसी कारण कालद्रव्य भन्य

दर्ग्योंकी तरह कायवाला नहीं है। क्योंकि आकाश द्राय अंतर है। इसीलिये लोकाकाशमें विद्यमान काल द्रव्यके द्वारा अलोकाकाशका भी परिणमन होता रहता है। जिस तरह आकाश द्रव्य स्वपतिष्ठित है तथैव कालद्रव्यके परिणणनमें मी अन्य द्राय सहकारी नहीं है।

इस प्रकार प्रमाणिक युक्तियोंके बढ़से काछ द्रव्य सिद्ध हो गया जो कि द्रव्योंकी द्रव्यामें प्रधान कारण है । अस्त ।

इस तरह अजीव द्रव्यकी पांच जातियां सिद्ध हो गई अधिक नहीं । क्यों कि टनके छक्षण तथा प्रधान गुण भिन्न भिन्न हैं । किन्तु जीव द्रव्यकी अन्य कोई जाति नहीं है । कारण यही है कि समस्त जीवों के छक्षण, गुण, स्वभाव सामान्यतथा समान ही है अतः कहना पड़ेगा कि द्रव्य ६ छह हैं । समस्त जग जंनाल इन्हीं छह विभागों में विभक्त है । अतएव द्रव्यें न तो सात, आठ आदि अधिक हैं और न छहसे कम ही हैं इसका कारण यह है कि इन छह द्रव्यों के सिवाय अन्य कोई पदार्थ शेव नहीं रहा इस छिये तो अधिक मानना न्यये हैं । और यदि इन छहसे कम स्वीकार करें तो संपूर्ण पदार्थ न आ सकेंगे । अतएव जगतमें द्रव्य छह ही हैं ।

माननीय महाशयों ! यद्यपि वट् द्रव्यकी भावश्यका तथा सिद्धि, सिक्षस रूपसे भी बहुत संक्रचित है क्योंकि यह विषय समुद्रके समान गंभीर तथा छुमेरके समान उन्हा अथवा आकाशके समान विस्तृत है। किन्तु आपके समयानुसार यही पर्याप्त होगा । क्योंकि विज्ञ महोदयोंके छिये सारांश ही प्रमोददायक होता है। अतएव छेखनीका पर्यटन इसी स्थलपर समाप्ति भूमिको प्राप्त करके क्रतकृत्य होता है।

भावेदक-अजितकुमार शास्त्री, वर्द ।

#### सिद्धांत प्रथ श्री गोम्मटसारजीकी बडीटीका

श्रीमनेमिनद्रनी सिद्धांतनकारती क्रंत मूळ प्राक्त गाथा व संस्कृत छाया व दो बड़ी टीकाओं सिहत व स्व० पं० टोडरमळनी क्रत बड़ी हिन्दी टीका सिहत यह प्रयान छह खंडों में विमक्त किया गया है। पहला दुसरा खंड जीवकांड १७) तीसरा, चौथा, पांचमा कमेकांड २४) रु० और छठवां छिन्नसार क्ष्पणसार १२॥) अन प्रय पूर्ण हो गया है अतः जिन २ महाश्योंने १ या २ या ३ खंड मंगाये हैं उन्हें ४-९-६ खंड मंगाकर अपना प्रय अवश्य पूर्ण कर छेना चाहिये। अधूरे प्रथसे कुछ हाम नहीं। यह प्रथ प्रत्येक मंदिर, पाठशाला व प्रहस्थके घरमें रहना चाहिये। छह खंड १ साथ मंगानेवार्जीको ४१)में रु० दे दिया जायगा। ए० संख्या ४१०० व स्त्रीक संख्या अनुमान १,२९००के हैं।

मैनेजर दि॰ जैन पुस्तकालय-सुरत्।

धर्म जानते हुए भी संपूर्णदया न कह सके उन अनंत गुणात्मक द्रव्योंका कथन करनेक हेतु में तुच्छमति होकर भी लेखनी ग्रहण करता हूं यह देख विद्वान कोग मुझे पागल कहेंगे और वास्तवमें ही मेरा प्रयत्न उस दालकके समान है जो दोनों हाथ फैला कर समुद्रका माप बतलाता है कि इतना बड़ा है। पर हां। जो कुछ कहंगा सो गुरू गम और अनुभवसे कहंगा। कहीं चूकूं तो छल नहीं समझना और न गुरू का दोप समझना।

(१) एक कटोरमें दहीं रिलये । उसे नेन्न इन्द्रियसे देखिये तो उसमें रंग हैं, नाकसे संघिये तो उसमें गंध प्रतीत होती है, जीअसे चित्रये तो उसमें स्वाद जाना जाता हैं, दहीं को हाथमें लीजिये तो उसमें चित्रनाहट नरमता और वज़नका नोध होता है सारांश ! दही इन्द्रिय गोचर है । अन कुछ दही कटोरेमें ही रक्तो खोर कुछ दही कटोरेमें हाथमें लेओ तो माल्यम हो जानेगा कि दहीं के खंड होसक्ते हैं । अन हाथमें का दहीं कटोरेमें ही छोड़ देओ तो वह फिर मिल जानेगा । इससे यह मो प्रतीत होता है कि दहीं में इन्द्रिय गोचरताके सिनाय मिलने निछरनेका गुण है इस लिये "पुर्यात गल-यंति पुनलाः" की नीतिसे दहीं को पुदगल कहना चाहिये । दहीं के समान अन्य वस्तुएं भी जो इंद्रिय गोचर हैं ने सन पुदगल हैं जैसे छड़ी, घड़ी, घोती टोपी, कागज़ कलम, ताला, तलवार, टका, पैसा आदि ।

पुद्गलोंके ये रूप, रस, गंघ, रण्यं, गुण सदा नियर नहीं रहते, सदा बदलते रहते हैं। अर्थात वर्णसे वर्णान्तर, रससे रसान्तर, गंघसे गंधान्तर और स्पर्शसे स्पर्शान्तर हुआ करते हैं। जैसे जिस आप्रके फलको हमने कल हरा देखा था वह आज मिछ पीला दिखता है और थोड़े कालके बाद लाल दिखने लगता है। जिस फलको हमने कल खड़ा देखा थ वह आज मिछ देखते हैं और थोड़ी देखें विरस हो जाता है। इन गुणोंके गुणांश भी सद बदलते रहते हैं जैसे जिस ककड़िको हमने कल बहुत हरी देखा था आज उसमें कर हिरेशाली देखते हैं और कुछ कालमें वह पीली दिखने लगती है। ये गुणांश कभी कम इतने हीन प्रगट रहते हैं कि इन्द्रिय गोचर भी नहीं होते जैसे कि अग्निकी गंघ, वायुक रंग इत्यादि। परन्त यह पछ है कि वर्ण ९ रस ९ गंघ २ स्पर्श ८ इन २० मेंसे नह १ भी धर्म पाया जावे उसे पुद्गल जानो। पुद्गलोंकी हालते सदा बदलती रहती के से पानीसे भाग, कुहरा, ओस वादल होते रहते हैं। अथवा अल, पानी, हवासे शरी हही चमड़ा खन गांध वीर्य आदि हुआ करते हैं। जब वे पुद्गल आपसमें टकरां हैं तो वायु मेडलकी हवाको घड़ा लगता है फिर वह हवा एक दूसरे वायु कर्णोंको घड़ देती है यहां तक कि कानकी झिछ तक धका पहुंचता है और आवान सुनाई देती हैं इस चित्रमें देखो-एक लकड़ीमें मृतसे वंघी हुई गोलियां लटक रह

हैं अब एक गोलीको धका देशों तो वह दूसरेको और दूसरी तीसरी आदिको धका देगी ऐसा ही शब्दमें होता है। शब्द मींत आदिसे ०००० रुक जाता है और कभी उलटकर पुन: सुनाई देता है उसे मतिब्बनि

कहते हैं। इससे स्पष्ट है कि शब्द मूर्वीक है और मूर्वीक पुदगलोंसे उत्पन्न है। परन्तु शब्दको पुदगलना गुण नहीं कह सकते वर्षोकि वह पुद्गलमें
सदा नहीं रहता और गुण वही होता है जो पदार्थमें सदा रहता है अतः शब्द पुद्गल की पर्याय याने हांलत है। वहुतसे मतान्तर वादी शब्दको आकाशका गुण वतलाते हैं
उन्हें हम सम्बोधन करते हैं कि अरुपी आकाशसे मूर्तीक शब्द नहीं निस्पन्न हो सक्ता अगर शब्द आकाशका गुण होता तो लोक अलोक सदा एकसा शब्दायमान रहता और यह घंटेकी आवाज, यह बांसुरीकी तान और यह वीनकी ध्वनि है ऐसा बोब नहीं होता।
इतने थोड़ेही वक्तव्यसे आप लोग समझ गये होंगे कि जो कुछ इन्द्रिय गोचर है वह पुदगल है इस लिये अधेरा, धूप, छाया, प्रकाश, शरीर, वचन, जल, वायु, अग्नि, पहाड, स्वास निस्वास, आदि सब पुदल हैं। विजली, टेलीकोन, रेल, तार आदि सब पुद्रलके चमत्कार हैं। कई मतान्तर वादी कहते हैं कि जो कुछ हम देखते सुंचते सुनते हें यह सब मिथ्या अर्थात् असत् है। इसका निराकरण हम केवल इतनेमें ही करके आगे चलेंगे कि जो वे यह कहते हैं '' कि जगत मिथ्या है आति है '' सो उनका अपेसा कहना भी आति हुआ अतः उनका मिथ्या आंति रूप वचन भी प्रमाण नहीं है।

थन एक नाक मिट्टीका टुकड़ा लेओ उसमेंका एक खसखससे भी छोटा टुकड़ा स्लेट पर रक्खो । उस छोटेसे कणके चाकूसे जितने बन सकें खंड करो । उन खंडोंमेंसे समसे छोटे खंडके फिर खंड करो , यदि साधारण प्रकाशसे काम नहीं चले तो धूपमेंसे खंड करो और सबसे छोटे खंडके पुनः खंड करो , यदि साधारण आखोंकी दृष्टि काम न देने तो चश्मेसे काम लेओ और खंड करो । फिर चश्मा काम न देने तो माहकासकोपसे थी निरुपाय होते देखो तो बहुत बढ़ियां सुक्ष्म दर्शक यंत्रसे देखकर खंड करो । और जन सूक्ष्मदर्शक यंत्र भी व्यर्थ होने लगे तो ज्ञानसे खंड विचारो । बस सबसे छोटेमें छोटे पुद्रल अणुको जिसका फिर खंड नहीं हो सके उसे बुद्धिसे विचारो उसीका नाम परमाणु है। ऐसे परमाणु भी स्पर्श, रस, गंध, वर्ण वंत रहते हैं क्योंकि किसी वस्तुके गुण कभी नष्ट नहीं हो सके । जन कि इन परमाणु- जोमें स्निग्धता रक्षता सदा स्वामाविक रहती है तो वे एक दूसरे मिला करते हैं और दो तीन चार संख्यात असंख्यात अनंतकी संख्यामें भी मिल जाते हैं ऐसी बन्ध रूप दशामें उन्हें स्कंध कहते हैं । अब आप सोन सक्ते हैं कि परमाणु ही असली पुद्रल है जिसकी

हैंट, पत्थर, कागज, कलम आदि हालते हैं। पुद्रल वस्तुका अस्तित्व वर्तमानमें तो स्पष्ट ही सिद्ध है और पूर्वकालमें उसका अस्तित्व हमारी स्पृति सिद्ध करती है कि कल परमों और उसके पूर्वकालमें हमने पुद्रगलोंको देखा छुना अनुमवन किया था। इतिहास और पुरानी कथाओंसे अनंत मृतकालके पुद्रलोंका अस्तित्व प्रतीत होता है। अब आगामी कालमें भी पुद्रल पदार्थोंका अस्तित्व रहेगा इसमें कोई सन्देह कर सक्ते हैं अतः प्रधानत्या इसी पर विचार करना है। पदार्थोंमें गुण होते हैं और गुण वही हैं जो पदार्थोंसे कभी अलहदा नहीं होते सदा सहमानी रहते हैं। घनके कारण मनुष्य घनवान कहलाता है, उंटके पास रहनेसे उटवान और गाड़ीका स्वामी होनेसे गाड़ीवान कहलाता है, ऐसा गुणों और वस्तुओं अर्थात गुण गुणीका संयोगी सम्बन्ध नहीं है वर्योंकि घनवान छुदी वस्तु है और घन छुदी वस्तु है। अतः अप्रिका उप्णताके साथ, जीवका ज्ञानके साथ जैसा सम्बन्ध है वैसा ही गुण गुणीका सम्बन्ध है, कभी ऐसा नहीं हो सक्ता कि अप्रिकी उप्णता तो आप रक्तें और अप्रिकी में अपने पास रक्त् । इसी प्रकार यह भी नहीं हो सक्ता कि आपका ज्ञान मेरी थेकीमें रक्ता रहे और आप घर पर वटे रहें। वस ! इसी प्रकार स्पर्श रस आदि गुणोंका पुद्र उसे सम्बन्ध है-श्री स्वामी कुंदकुन्द मुनिंदने कहा है कि-

# द्व्वेण विणा ण गुणाः गुणेहि द्व्वं विणा ण संभवदि। अञ्बद्धित्तो भावो द्व्य गुणाणं ह्वदि तहा।।

भावार्थ — द्रव्यके विना गुण नहीं होते और गुणोंके विना द्रव्य नहीं होते इस लिये द्रव्य खीर गुणोंका अन्यतिरिक्त भाव है। कहनेका अभिपाय यह है कि पुद्रलके स्पर्श रस आदि गुण कमी नष्ट नहीं हो सक्ते इससे उसका आगामी कालमें कायम रहना स्पष्ट तथा सिद्ध होता है। सारांश ! पुद्रल थे, हैं और रहेंगे। इसी कारण पुद्रल पदार्थ सत् है, सत्का कभी विनाश नहीं होता और कभी असत्का उत्पाद नहीं होता यही वस्तुका वस्तुत्व है। सूत्रजीमें कहा है कि सत—उत्पाद, व्यय, ध्रुव युक्त होता है अर्थात वस्तुकी हालतें बदलती रहती हैं पर वस्तु कायम रहती है।

जिस प्रकार पुद्रलमें स्पर्शादि गुण हैं वैसे ही थाली लोटा आदि पर्यायें भी हैं। मेद इतना है कि गुण तो साथ रहते हैं कर्थात सहमानी होते हैं और पर्यायें क्रमशः होती हैं अर्थात क्रमभानी होती हैं। सान यह कि एक इंज्यमें एक कालमें एक ही पर्याय होती है पश्चात दुसरी, पश्चात दूसरी, पश्चात दूसरी, पश्चात दूसरी, पश्चात दूसरी, वस । यही उसका उत्पाद ज्यय है अर्थात एक पर्यायका लय हो जाना और दूसरीका प्रगट होना किर उसका भी दिसीमें लय हो जाना और तीसरीका प्रगट होना ।

अपने हाथमें आदेकी लोई लीजिये वह गेंदके समान गोल है उसे द्या कर बाटी बनाइये अन वाटी पर्याय प्रगट होगई और लोई पर्याय कहा गई ? उसीमें समा गई । अन नाटीको और बढ़ाइये तो रोटी पर्याय प्रगट होगई और वाटी पर्याय उसीमें समा गई । पर लोई, वाटी, रोटी आदि सब हालतोंमें आटा वस्तु मौजूद है। इस थोड़ेसे ही कथनसे आप समझ सक्ते हैं कि पुद्गल पदार्थोंमें गुण हैं और परवार्थ हैं इस लिये "गुणपर्ययवद्गवयं " की नीतिसे पुदगलोंको द्रव्य कहना चाहिये। और द्रव्य, वस्तु, पदार्थ, तत्व आदि प्राय: एकार्थवाची हैं। समयसार्जीमें कहा भी है—

दोहा—भाव पदारथ समय धन, तत्व वित्त वसु दर्व। द्रवनि अर्थ इत्यादि बहुं, नाम वस्तुके सर्व॥

यह वात भी पत्यक्ष सिद्ध है कि पुद्गल परमाणु अनंतानंत हैं जो नाना अव-स्थाओं को प्राप्त हुआ करते हैं और कभी भी सर्वधा नष्ट नहीं होते। यदि पुद्गल पदार्थ न होता तो न पानी होता, न हवा होती, न सभा होती न, सभा मंडप होता, न श्रिरधारी सभापित होते, न समासद होते और न व्याख्यान होते। सारांश ! जो कुछ हम देखते सुनते हैं कुछ भी न होता। स्मरण रहे कि पुदगल अपने स्वरूपसे ज्ञान हीन और ने जान है इस लिये वह अजीव है। साइंसके विद्वानोंने जो अब तक ६९। ६७ तत्व खोजे हैं और भी खोज रहे हैं ने सब पुद्गल निज्ञानी वा जड़ निज्ञानी हैं। परन्तु हम अपने पाठकोंको आत्म निज्ञानकी ओर झुकाया चाहते हैं।

(२) साप अपने एक हाथसे, दूसरे हाथमें चीमटी लीनिये और कुछ नादा दवाह्ये। तो स्पर्श, रस, गंध, वर्णवंत शरीरके सिवाय एक और विलक्षण पदार्थ ज्ञात होगा निसे यह बोध होता है कि हमें दुःख हुआ, हमें दवाया है, हमने दवाया है, हम पकड़े गये, हमने जाना, हमने देखा। यह जानने वाला शरीरके लक्षणोंसे भिन्न लक्षणोंवाला है बस । यही ज्ञायक लक्षण आत्मा है और वास्तवमें यही तुम हो, तुम शरीर नहीं हो आत्मा हो जीव हो। जीवके रहते जड़ शरीरको लोग जीवित कहते हैं। मुख्यत्या हमें जीव पदार्थको हो समझना और समझाना है क्योंकि अहिंसा और आत्म बलका सम्बंध जीव पदार्थ ही से है। यह आत्मा शरीरसे इतना तन्मय रहता है कि शरीरको पकड़ो तो आत्मा भी पकड़ा जाता है शरीरको पीटो तो आत्मा पट जाता है। क्या आह क्या चिटी क्या हाथी सबके शरीरमें आत्मा रहता है। इन्द्रियोंके व्यापार और कायकी चेष्टासे उसका अस्तित्व मतीत होता है। परंतु शरीरकी अचेतन परणित ज्ञेत देखनेमें आती है। जिसे लोग मरजाना कहते हैं उससे जीव पुद्रलकी प्रथकता स्पष्टता सिक्र है। गृत प्रेत, पूर्वभव स्मरण आदिके दृष्टांत जगह जगह जगह

मिलते हैं। मथुराके एक नामाङ्कित श्रीमान्के यहां पुत्र था जो अपने पूर्व भवका हार पूरा पूरा और काविल यकीन वतलाता था। इससे यह भी स्पष्ट सिंद होता है कि जी पहिले शरीरमें था और एक शरीर छोड़ने पर उसने दूसरा शरीर घारण किया। अर्थी जीव था, है, और रहेगा। क्योंकि शरीरकी स्थितिकी अवधि सिंद है और जीवव स्थितिकी अवधि नहीं है। वह अपरिमित कालसे है और पूर्ववत अपरिमित काल त रहेगा। शरीरका छोड़ना और यहण करना कपड़े बदलनेके समान है। अज्ञानसे के हम कपड़ोंके संयोग वियोग, नवीन प्राचीन पनेमें हम विषाद करते हैं वैसी ही शरीर मिथ्या अहं बुद्धि करनेसे राग द्वेष होता है। परन्तु शरीर पृत्रल है जड़ है जीवसे प है। आत्मा कैत्यन्य है ज्ञाता है और स्व है तथा अचेतन परणितसे निराला है। यहां वह रंग, रस, गंघ रहित होनेसे इन्द्रिय गोचर नहीं है तथाि स्वानुमन गोचर अवश्य है इसीका नाम मेद विज्ञान है और यही सम्यक् दर्शनका कारण है।

भाधुनिक आन्दोलनकी सफलताके हेतु ऐसे विज्ञानकी अतीव आवश्यकता है निन्हें इस प्रकारका टढ़ , विज्ञान है वे ही शांति और सत्याग्रह धारणकर सक्ते हैं वे ही सच स्वयम सेवक वन सक्ते हैं और उनके उत्पर दमन नीतिका वल नहीं चलता वे दमनको भी अमन समझते हैं और और अंतमें दमन ही का शमन होता है।

सुवर्णकी घाऊको जब हम देखते हैं तब घाऊमें वनन आदिसे सोनेका अस्तित मतीत होता है पर सुवर्णका असली रूप प्रगट नहीं दिखता । यदि घाऊको विवेक पूर्वर भट्टीमें तपावें तो उज्वछ सुवर्ण जुदा हो जाता है और किट्टिमा जुदी रह जाती है इस तरह जब जीवात्मा तपकी अग्निसे तपाया जाता है तब वह उज्वछ होकर शरीरसे अल हदा हो जाता है ऐसा अशरीरी आत्मा पापके वोझसे रीता होकर उपरको गमन करता जीर लोकाग्रमें जाके टिकता है (लोकाग्रका स्वरूप धर्म द्रव्यके कथनमें स्पष्ट हो सकेगा।) यह अशरीरी आत्मा सब पदार्थों में सारमृत, शुद्ध, जुद्ध, निरविकरप, आनन्द कन्द, चिच्चमत्कार, विज्ञानघन, परमदेव होता है। यही हमारी आत्माका वास्तविक स्वरूप है और हमें उपादेय है। ऐसे ही आत्मा पूर्ण आत्मवल सम्पन्न और सच्च महिसक हैं। यहां नौकर शाहीकी हुकूमत नहीं पहुंचती और न पर राष्ट्र उनका रक्त चृस सक्ती है। ये सच्चे स्वराज्यको प्राप्त हैं। गुलामगीरी उनके स्वभावमें नहीं है। उनके पूर्ण ज्ञानका चरला सदा सवा स्वनित रहता है और पूर्ण आनन्दका एकसा सत निपनाता है कभी तागा हट नहीं सक्ता।

व्यभिषाय यह है कि जिस प्रकार साबुनसे घोनेपर गंदे और मिलन कपड़े निर्मल होजाते हैं उसी प्रकार पराधीन और इन्द्रियोंके निषयोंकी गुलामगीरीमें सुख माननेवाले हमारे साप जैसे गंदे आत्मा पड़ द्रव्य विज्ञानके साबुनसे उज्वल हो जाते हैं। श्रीसमयसारजीमें कहा है—

#### दोहा.-भेदज्ञान साबू सरस, सम रस निर्मल नीर। घोषी अंतर आत्मा, घोषे निज गुण चीर॥

नस । पड़ द्रव्यके ज्ञान और जैन धर्मका यही महत्व और फक है कि चिटी सादिके शरीरमें रहनेवाला और जिल्याना वागसे भी भयंकर यातना भोगनेवाला परतंत्रः स्नात्मा उन्नति करते करते त्रैलोक्यका शिखामणि होता है जिसकी सच्ची स्वतंत्रता कर्प काल तक क्या कभी भी नष्ट नहीं होती।

स्व तो विन्कुल स्पष्ट सिद्ध हो गया कि नीव पदार्थ सदाकालसे था है और रहेगा। विशेष यह कोई जीव तो गंदे कपड़े जैसी संसारी दशामें रहते हैं और कोई उज्जल कपड़े जैसी सिद्ध दशामें हैं जहां फिर मलिनता नहीं पहुंचती। श्री गोमहसार आदि महाशास्त्रोंमें जीवोंकी गंदी और उज्जलताकी अवस्थाओं तथा उनके कारणोंका वर्णन है जिसका यहां उछेख करना गागरमें सागर भरनेके समान नितान्त कठिन है।

केई मतांतर वादी कहते हैं कि मोस होनेपर आत्मा शून्य हो जाता है कोई कहते हैं, परमात्मामें लय हो जाते हैं, कोई कहते हैं कि चिरागके समान बुझ जाता है, कोई कहते हैं कि जड हो जाता है इत्यादि अनेक कल्पना करते हैं। परनतु हम पूर्वमें स्पष्ट कर आये हैं कि किसी पदार्थके गुण कभी नष्ट नहीं हो सक्ते अतः चेतियता चेतना चेतता था चेतता है और चेतता रहेगा।

जिस तरह एक छाया पर दृगरी तीसरी भादि करोड़ों छाया समाया करती हैं उसी मकार !

> एक माही एक राजें एक माहि अनेकनो। इक अनेवाकी नहीं संख्या, नमो सिद्ध निरंजनो॥

मनुष्यके आकारकी मेनकी एक पुत्र विवाह ये उसे कारी गरीके साथ लोह से मेंह दी जिये। फिर उसे तीका आंच दिखाइ ये तो मैनकी खाक भी नहीं बचेगी सब उइ जावेगा। यदि छतके उपर बड़ा चुम्बक लगाया जावे तो वह पुत्र की उपर जा लटकेगी। अब उस लोह पुत्र की कंदर जो पोल है वह सिद्धात्माकी आकृतिका हण्टांत है। मेद यही है कि वह पोल अनीव है और शुद्धात्मा चैतन्य मृति आनंदकंद है। बहुतसे मनुष्य मोक्षमें जा टिकनेको एक कैदखाना कहने लगते हैं सो उनका कहना उन स्वराज्य होहियोंके समान है जिन्हें गुलामगीरीकी वद—आदतें बहुत कालसे पड़गई है। उन्हें स्वराज्यकी प्राप्तिमें दुख ही दुख दिखता है वे स्वराज्य नहीं वांछते, दासता ही के दुकड़ों में प्रसन्न हैं।

कि जबसे पदार्थ हैं और जब तक पदार्थ रहेंगे तब तक बराबर परिवर्तनकी रीति चाल रहेगी। अर्थात जनत मूतकालसे यह पद्धति चाल है और अनन्त भविष्यंत कालतक रहेगी।

ऐसा क्यों होता है ? यह विचार तो अवस्थासे अवस्थांतर होनेका असली अर्थात उगदान कारण वे ही पदार्थ हैं जो अवस्थान्तर हुए हैं। यदि दूधमें दही बननेका खासा न होता तो किसकी मजाल थी कि दूधसे दही बना देता। पर विना वाह्य कारणके भी काम नहीं हो सक्ता। विना रई धुमाये अर्थात मथन किये बिना मक्लन नहीं मिल सक्ता है। दूसरा दृष्टांत लीजिये कि जो कुंभकारका चक्र धूमता है उसका उपादान कारण चक्र स्वयम ही है कुंभकार दंडा आदि प्रेरक कारण हैं परंतु यदि वह खूटी जिस पर चक्र धूमता है वह नहों तो भी चक्र न धूम सकेगा ऐसे कारणोंको उदासीन निमित्त कारण कहते हैं।

दस ! सब पदार्थोंके अवस्थान्तर होनेमें खंटीके समान जो उदासीन निमित्त कारण है वही काल है । जीव पुत्रलों आदिकी हालतें बदलनेमें वह पेरक नहीं, निमित्त रूप है । वह मूर्तीक पुग्दलोंसे भिन्न लक्षणोंबाला अर्थात् अमूर्तीक, और जीवके चैतन्य धर्मसे विलक्षण अर्थात् अचेतन ही होना चाहिये ।

मिनिट, घंटा, पहर, वर्ष आदिको लोग व्यवहारमें काल कहते हैं पर वह पुदलोंकी परणितसे पगट होता है अर्थात् घड़ीकी बड़ी सुई जब बारा नंबरोंपर वकर लगा देती है तब लोग कहते हैं कि एक घंटा हो गया।

स्वामी कुन्दकुन्दने कहा है कि "तहा कालो पडुच भवो " अर्थात व्यवहार काल पुदगलिक है परन्त इस व्यवहार कालसे वास्तिवक काल जो पदार्थोंको अव-स्थान्तर कराता है निराला है वह जीव द्रव्यके समान अमृतींक वस्तु है मेद इतना है कि जीव माप में वहा है। और कालका प्रत्येक कण परमाणुके वरावर है। परन्तु परमाणु मृतींक है और कालाणु अमृतींक है। चांदीकी एक पाट लेओ जो लावों परमाणुओं के वरावर है यह जीव पदार्थका दृष्टान्त है। अने चांदीकी एक रेतनका एक बहुत ही छोटा कण लेओ यह कालाणुका दृष्टान्त है। ऐसे कालाणु सब लोकमें भरे हुए हैं। यह स्मरण अवस्य रहे कि चान्दीकी रेतन पुदगल है उसमें क्षिणवता रुक्षता है जो मिलकर पाट बन जाती है पर कालके दानेमें क्षिण्यता रूक्षता नहीं है इससे कालके दाने एक दूसरेसे कभी नहीं वंघ सक्ते हैं। इसी कारण वे अकाय हैं।

निस तरह जीव दूसरोंको जानता और अपनेको भी जानता है उसी तरह काल पदार्थ दूसरोंको वार्ताता और अपनेको भी वर्ताता है। जब कि वह स्वयम् वर्तता है तो उसमें पर्यायें उपजती और लय होती हैं। ये अरूपी पर्यायें पर् गुण पतित हानि वृद्धिका स्वरूप समझनेसे बुद्धिमें आ सक्ती हैं परन्त यह विषयं सक्स है यहां लिखनेसे लेख वाहुल्यता होगी। सारांश कालमें गुण और पर्यार्थ होती हैं अतः वह द्रव्य सिन्द है।ता है। यदि काल पदार्थ न होता तो निमित्तके बिना पदार्थोंकी हालत न बदलती उनमें उत्पाद व्यय नहीं होता। जो पदार्थ जैसा है वैसा ही रहता जो आम हरा है वह हरा ही रहता पीला न होता न सड़ता और न छोटा बड़ा होता।

हमारे श्वेताम्बर वंधु इस अतीव आवश्यक द्रव्यका अस्तित्व नहीं मानते । परन्तु जब वे गति स्थिति स्थानके हेतु, निमित्त भूत धर्म अधर्म आकाशको वांछते हैं तो कालके विना भी काम नहीं चल सक्ता परिवर्तनाके हेतु भी निमित्त होना ही चाहिये।

बाह्मण धर्मे शास्त्रोंमें भी कालका उल्लेख है। और कहा है-

नौपई.-सिरजत काल सकल संसारा। करत काल तिहुं लोक सँहारा॥ सव सोवत जागत है सोऊ। काल समान बली निहं कोऊ।१।

यह कथन जैन मतके स्याद्वादसे सम्यक् सिद्ध होता है। अर्थात् काल पदार्थ संसारकी नचीन पर्यायोंको उत्पन्न कराता है और प्राचीन पर्यायोंको लय कराता है। परन्तु यदि कोई यह समझ जाने कि काल ही उत्पन्न करता है, काल ही नष्ट करता है तो यह "ही" लगानेसे एकान्तवाद हो जाता है और वह दृषित है ॥ कहा भी है—

दोहा-पद् स्वभाव पूरव करम, निच्चय उद्यम काल । पक्षपात मिथ्यात सब, सर्वाङ्गी शिवचाल ॥१॥

कालके संबंधमें एक बड़ी भारी शंका यह होती है कि काल, पदार्थ जब लोक मात्रमें है तो वह अलोकाकाशको क्यों कर परिवर्तित करता है। इसका समाधान कुन्द-कुन्द स्वामीने बड़ी कड़ी शुक्तियोंसे किया है उनमेंसे एक मोटीसी यह है कि जिस प्रकार शरीरके मध्य भागमें मैशुन होता है और उसका अनुभव सर्वीग होता है। उसी प्रकार काल भी आकाशके मध्यमें रहके संपूर्ण आकाशको वर्ताता है।

हमारे ऋषियोंकी कथन शैली ऐसी सुन्दर है कि वार वार द्रव्यानुयोगके शास्त्रों का कथन चितवन करनेसे शरूपी काल द्रव्य भी स्पष्टतया समझमें आने लगता है।

४-अत्र हम चौथे पदार्थ पर आप लोगोंका चित्त झुकाया चाहते हैं। आप देखिये पुस्तक टेबिल पर रक्खी है, टेबिल हेटफार्म पर है, हैटफार्म एथ्वीपर है, अर्थात पदार्थोंमें आधार आधेय वा क्षेत्र क्षेत्रिय भाव है।

निस प्रकार जीव पदार्थ अपनेको और सकल पदार्थीको जाननेवाला जान इस परमधर्मसे सिद्ध है। अपनेको और दूसरोंको वर्तानेवाला काल पदार्थ 'वर्तना' इस परम धर्मसे सिद्ध है। इसी प्रकार अपनेको और दूसरे समस्त पदार्थीको क्षेत्र देनेवाला अवगाहना परमधर्मवाला पदार्थ होना ही चाहिये। उसके विना द्रव्योंकी सिद्धि नहीं हो सक्ती। बस ! उसीका नाम आकाश है। जो सबको क्षेत्र देनेवाला है, सबका क्षेत्रिय है, सबका आधार है। सारांश ! आकाश और सब पदार्थीमें आधार आध्य सम्बन्ध है। जिस प्रकार जीवके एक प्रदेशमें आ अपनेको और अनंत पुदलों, जीवों, काल मादिको जाननेका सामर्थ्य है, कालके एक प्रदेशमें अपनेको और अनंत जीव पुदलों मादिको वर्तानेकी सामर्थ्य है उसी प्रकार आकाशके प्रत्येक प्रदेशमें जो परमाणुके बराबर होता है अपनेको अनंत जीबो, पुदलों और काल मादिको स्थान देनेका सामर्थ्य है। पंत्र प्रवर दौलत रामजी साहबने कहा भी है ''सकल द्रव्यको बास जाधमें सो आकाश पिछानो।'।

उत्तर आसमानमें जो नीला सा हद्दे नजर दिखता है अथवा जो लाल पीले रंग बदलते रहते हैं उसे बहुतसे लोग आफाश समझ जाते हैं। परन्तु रंग पूदलोंमें होता है आफाशमें नहीं हो सक्ता। आकाश अरूपी वस्तु है।

जब कि आकाश सबका क्षेत्रिय है तो जहां नहां जीवादि पदार्थ हैं नहां वहां आकाशका अस्तित्व सिद्ध ही है। लोकमें तो आकाश है ही। परन्तु उससे आगे, तया है इस प्रश्नका उत्तर यही मिलेगा कि उससे आगे आकाश है, किर उससे आगे, आकाश फिर उससे आगे ? आकाश ! लोकसे आगे भी आकाश है तो वहां जीवादि पदार्थ वर्षों नहीं पहुंच जाते और लोकको और भी विस्तृत वर्षों नहीं कर लेते ! इसका समाधान वर्ष द्रव्यके कथनसे हो सकेगा।

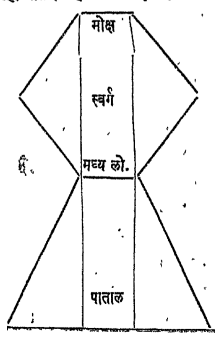
आकाशमें स्थान दान आदि गुण हैं और काल द्रव्यके समान अरूपी पर्यायें हैं अतः आकाशको द्रव्य कहना चाहिये। यदि आकाश न होता तो पदार्थ ही न रह सक्ते। इस लिये लोककी सिद्धिके हेतु आकाशका अस्तित्व मानना ही चाहिये।

५-६-पाठक ! जीव, पैकृति, काल और आकाश तो संसारमें पायः प्रचलित हैं । अब हम उन भरूपी सुक्ष्म वस्तुओं की ओर भापकी दृष्टि डालना चाहते हैं जो जैन शासन सिवाय भन्यत्र अपसिद्ध ही हैं। जिन्हें स्वामी द्यानन्द जी जैसे प्रसिद्ध आर्थ विद्वान न समझ सक्ते और धर्म अधर्म द्रव्यकों जीव प्रकृति आदि प्रदाशों के धर्म अधर्म अधर्म अर्थात स्वभाव विभाव समझ बैठे और प्रवित्र जैन धर्मका खंडन अपने सत्यार्थ प्रकाशमें कर गये।

यह देखिये झाड़से एक फल गिरा और घरती पर ठहर गया। लड़केकी पतंग उड़ते उड़ते कुएमें पड़गई। अभिपाय यह कि जीव पुदगलोंमें गमन स्थिति किया देखते हैं। इसका कारण सोचिये तो अंतरंग कारण तो वे ही गमन स्थिर होनेवाले पदार्थ हैं स्वर्गीय स्याद्वाद वारिधि पुन्य पं० गोपालदासनी बरैयाने श्री नेनसिद्धांत-दर्गणमें एक तर्क निकाला है कि गित स्थितिके हेतु जुदे जुदे दो पदार्थ माननेकी क्या आवश्यक्ता है ? इसका समाधान भी उस प्रातः स्मरणीय विद्वान्ने किया है कि परस्पर विरोधी धर्म एक ही धर्मीमें नहीं हो सक्ते इस लिये जो पदार्थ चलानेवाला है वह ठहरा-नेवाला नहीं होसक्ता और जो ठहरानेवाला है वह चलानेवाला नहीं हो सक्ता अतः दोनों पदार्थ प्रथक प्रथक सिद्ध हैं। और दोनोंकी ही आवश्यका प्रतीत होती है।

अब आप लोगोंकी समझमें आया होगा कि घर्म धर्घमें पदार्थ हैं अर्थात घर्मी हैं और गित स्थित सहायकता दोनों के क्रमशः घर्म हैं। जिस प्रकार साइंसवालोंने हिसा है कि यदि माद्याकार्षण न होता तो सूर्य चन्द्र अपने मार्गपर न रहते न जाने कहां जाते, यदि परमाणु आकर्षण न होता तो सब चीजें धूलकी दशामें रहतीं। उसी प्रकार जैन ऋषियोंका कहना है कि यदि घर्म द्रव्य नहीं होता तो जो पदार्थ जहां था वहां ही रहता कोई भी पदार्थ नहीं चलते न कोई मोक्ष जाता न कोई देशान्तर जाता। न चरखा चलता, न सुत कतता, न सभा होती, और न आप लोग अपने घरसे आ सकते।

और यदि अधर्म द्रव्य न होता चलती हुई कोई भी वस्तु न ठहरती। गिरुछीको दंडा मारनेसे वह चली ही जाती फिर न ठहरती। छतरी जो हवामें उड़ पड़ी थी उड़ती ही जाती। और सिद्ध आत्मा जो ऊपरको गमन किये थे चले ही जाते कभी भी विश्राम नहीं पाते। यहां तक कि इन दो द्रव्योंके विना लोक अलोकका भी मेद न होता।



यह चित्र देखिये छहों द्रव्योंसे भरे हुए लोकका आकार है। छहों द्रव्य ध्यपने अपने गुण पर्यायोंमें परणमते हैं कोई भी द्रव्य अपने गुणस्वमाव नहीं छोड़ते और न अन्यके गुण स्वमाव ग्रहण करते हैं। हां! जीव पुद्गल, स्वमाव विभावरूप होते हैं। विभाव परणित निवंधका विषय नहीं है होता तो हम उसका कथन करते। पर इतना अवस्य कहेंगे कि एक दूसरेके निमित्त निमित्तक होनेसे द्रव्योंकी पर-णित सिद्ध होती है। अतः लोकका वा द्रव्योंका कोई करता, हरता विधाता सिद्ध नहीं हो सक्ता इस लिये सभी द्रव्य स्वयम् सिद्ध हैं। द्रव्योंका 'समुदाय रूप, लोक, किसके बल्से अधर खड़ा है यह कहे विना; हम निवंध पूरा नहीं कर सकते। एक साइंसके विद्वान्ते एक मनुष्यको विलक्षक निराधार खड़ा कर दिया था। और उसे हमने स्वयम् देखा है। बुद्धिसे सोचा मादे तो यह जीव अजीव ही की करामात है कहनेका अभिपाय यह कि इतना बढ़ा लोक जीव अजीव ही की विलक्षण विद्युतसे जिसे माद्याकरणण कह सक्ते हैं अधर खड़ा है। प्रमार्थ दृष्टिसे सब द्रव्योंके आधार स्वरूप खाकाशके आधारपर लोक है और आकाश अपने प्रमुध्म आधारके आधार है।

छह इब्योंके सर्वधर्में नीचे लिखा छंद स्मरण योग्य है। सर्वेया मात्रिक-

जीव धरम अधरम नभ पुगदल, काल सहित षट् द्रव्य प्रमान।
चेतन एक अचेतन पाचों, रहें सदा गुण पर्जयवान॥
केवल पुगदल स्ववाच है, पाचों देश अस्पी जान।
काल द्रव्य विन पंच द्रव्यकों, अस्तिकाय कहते बुधिवान॥ १॥

उपसंहारमें हमें यह कहना है कि निवधमें कई जगह मतान्ता वादीको लक्ष्य बनाकर संबोधन किया है तो किसीकी निन्दा वा विरोधकी इच्छासे नहीं किया है। अब ऐसा कीनिये कि एक घड़ी भरको आपही वादी बन जाइये और किहये लोककी सिद्धिके वास्त्रे जीव द्रव्यकी आवश्यक्ता नहीं है और न उसका अस्तित्व सिद्ध है। तो में कहता हं कि आप कीन हैं !

अब आप किंद्रये-हम पुनदल हैं शरीर हैं। शरीरमें शराब कैसा नशा कुछ काल रहनेसे लोग जीव नीव विछाने लगे हैं।

में कहता हूं —िक शरानका नशा भी जीव ही को होता है। नहीं तो शरानकी बोतरूँ भी उछलती कृदती फिरतीं इससे जीवका मस्तित्व सिद्ध है।

अत्र आप किहरो-कि पुद्रल नहीं हैं।
तो मैं कहता हूं-कि यह रंग निरंगे पदार्थ देखते हैं सो क्या हैं?
अत्र आप किहरो-संसारमें आकाश नहीं है।
तो मैं कहता हूं-नीव पुगदल आदि कहां रहते हैं।
आप किहरो-हम कालकी कुछ आवश्यक्ता नहीं समझते।

तो में कहता हं-क्या विना निमित्तके भी कार्य हो सकता है ? संसारेमें सभी लोग निमित्तको बलवान मानते हैं।

भाप किहये-लोंककी हद माननेकी जरूरत नहीं । वह अनंत हैं।

मैं कहता टूं-प्रव सब चीजोंकी हद है तो लोक भी हद सिद्ध है।

भाप किहये-धर्म अधर्म द्रव्यका अस्तित्व मानना अनावश्यक है।

मैं कहता हूं-लोककी हदसे धर्म अधर्म द्रव्योंका अस्तित्व स्पष्ट सिद्ध है।

आप किहये-इन द्रव्योंका जानने कथन करनेवाला ईश्वर नहीं हैं।

में कहता हूं-कि यहां खोर इस समय ईश्वर नहीं है कि सर्वे काल खोर सर्वे क्षेत्रमें ईश्वर नहीं है।

आप किहये-कि कमी भी और कहीं भी ईश्वर नहीं हैं।

में कहता हूं-अगर आप सर्व काल और सर्व क्षेत्रकी जानते हैं तो आप ही ईश्वर हो ।

आप कहिये-कि यदि ईश्वर है तो वह इन द्रव्योंका वा जगतका कर्ता अवस्य है।

> में कहता हूं-कि आप ईश्वरको " निरीह ईश्वर विभु " मानते हैं या नहीं ? आप किहये-सब ही ईश्वरवादी प्रभुको निरीह मानते हैं। तो में कहता हूं-कि इच्छा रहित प्रभु इस प्रपंचमें क्यों पड़ने चला ? आप किहये-तो मुख दुख कौन देता है।

मैं कहता हूं-जड़ चेतन जनादि संयोगी । आप हि कर्ता आप ही भोगी । अथवा दोहा-को खुख को दुख देत है, कौन कर झक झोर । उरझत खुरझत आपही, ध्वजा पवनके जोर ॥

अब आप किंद्रिये—िक लोककी सिद्धिके हेतु छह ही द्रव्योंकी क्यों आवश्यका है ? कुछ कमती मानो !

में कहता हूं-कि छहमेंसे किसको छोड़ हूं | जिसके जिना पदार्थोंकी सिद्धि होती जाने और नाधा न पड़े उसे छोड़ दूं |

स्ताप कहिये-कि छहसे ज्यादा द्रव्य मानिये।

मैं कहता हं - कि सातनां भाठवां द्रव्य सिद्ध कीनिये।

अस्तु! अधिक कहनेसे वया? लोककी सिद्धिके हेतु छह ही द्रव्योंकी आवश्यका है और वे स्वयम सिद्ध हैं।

बहुत लोग रुपये पैसेको द्रव्य कहते हैं। जब मैं विद्यार्थी था तब मैंने द्रव्य-लंग्रह प्रंथ इस लिये मंगाया था कि उसमें रुपये कमानेकी युक्तियां होंगी। लोग रुपया पैसा स्वरूप द्रव्यकी उपासना किया करते हैं सो वह भी द्रव्य ही है पर पुद्रल द्रव्य है उसमें आनंदका लेश भी नदीं। सदा अपने आत्म द्रव्यका आनंद लेना चाहिये।

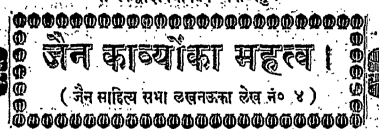
छहीं द्रव्योमें आत्म द्रव्य सारमृत और उपादेय हैं। हे जीव ! तुम आत्मा हो, सात्मा तुम्हारा है, तुम आत्मा हो । उसे तुम मलेमकार जानी, उसका श्रद्धान करी और उसीमें स्थिर रही । आत्मा ही तुम्हारा सर्वस्व है, उसी पर अर्थात अपने 'स्व के उपर राज्य करी यहीं स्व— राज है । ज्यों ही तुम स्वरूपसे चिगते ही त्यों ही परराष्ट्र अर्थात कर्म दल तुम्हारे उपर कवना कर लेता है वा नौकरशाही रूप इंद्रियोंकी हुकूमतमें तुम्हें वहना पढ़ता है जो तुम्हारे ज्ञान घनका शोषण करती और नाना नाच नचातीं हैं तथा तुमरो पूरी पूरी गुलामगारी कराती हैं । वे भांति २की चटमटक और चकाचोंघ भरी विदेशी बस्तुए दिखाकर तुम्हं गुलायम और मोहित बना देती हैं और पराधीनताकी जंजी-रसे कम देती हैं । किर तुम इतने मोहताज हो जाते हो कि यदि विदेशी लोग तुम्हारे जपड़े सीनेके लिये तुई भी न देवें तो तुम्हें फजीहत होना पड़े । इसल्ये उनसे असह-योग करदो जो तुम्हारा असली रक्त चूमते हैं । तुम सच्चे स्वदेशी बनो एक क्षण गालको भी अपने स्वदेश और देशवंधुओंका हित मत भूखो । दमन नीतिसे मत डरो और अहिंसा पूर्वक सत्याग्रह ग्रहण करके स्वात्मक बढ़ाओ ।

ंतमें यह बहते हुए निवंध समाप्त करता हूं कि— राज भिन्न पवित्र चरित्र घरों, अब शिक्षित पुत्र करूत्र करों। पुनि कौदारू कान्य-कर्ला विधिसे, सजदों इस भारतको निधिसे॥

समान सेवी—दुव्हिलाल आवर्फ-लाडनूं ( नोधपुर )



#### श्री स्याद्वादिविद्यापत्ये नमोऽस्तु ।



( लेखक-पं॰ बनवारीलालजी स्याह्मदी-मोरेना । )

वन्दारुवन्द्परिघट्टविलोलिताक्ष वन्दारकेश्वरिकरीटतटावकीणैः।
मन्दारपुरुपनिकरैविहितोपकारं चन्दामहे जिनपतेः पद्पद्मयुग्मं॥
मुक्करविमलगण्डं चन्द्रसंकाशलुँडं गजकरभुजदण्डं कामदाहाग्रिक्कण्डं।
विनुतमुनिष्पण्डं गोमठेशप्रचण्डं गुणनिवहकरण्डं नौमि नाभेपिण्डं।

आध्यात्मिकनननी, अहिंसाधमेपाणा, साहित्यसुन्दरी, परोपकारशीला, विज्ञान्त्यना भारतवर्षीयार्यनातिके पृथितिहास पर दृष्टि वृष्टि करनेपर यह जाति चारित्रोन्नता, सक्षयज्ञानरत्नोंकी प्रसिवनी सुप्टुतया प्रतीत होती है, किन्तु निरपेक्ष हम यह भी कहेंगे, कि तत्सामियक कुछ विषयङम्पिटियों एवं च स्वधमोन्मत्तगणोंने प्रज्वलित—द्वेषाग्निसे दम्भ कर इस आर्थनातिके सर्वोत्तम पृथितिहासको कलंक—कालिमामय बना दिया है। इस प्रज्वित विशेषात्र हीके कारण गगनस्पर्शी उत्तम्प्रङ्गतमन्त्रित हिमधवलपर्वतमाला, एवं भीति जनक नीलवर्णसिललराद्यापूर्ण समुद्रवरीखे प्रारुतिक आत्मरक्षों के उपस्थित रहने पर भी, सुसम्य ज्ञानालोकसे प्रकाशित आत्मत विल्य धार्मिकवसुन्धरा भारत पर विश्वमी और विमातीय नीच बंदेशिकदरगुरलके पुनः पुनः आक्रमणोंसे, भारतवर्ष विध्वस्त विपयस्त और परपदानत होकर अपनी अतुल्धनराशि विधा, प्राचीनसम्यतासम्पत्ति, ऐश्वर्य, आत्म-गौरवको पश्चिमीय सागरमें समाधिस्य कर आज मुद्दीभर पश्चिमीय ननोंकी तंत्रता (परतंत्र-गौरवको पश्चिमीय सागरमें समाधिस्य कर आज मुद्दीभर पश्चिमीय ननोंकी तंत्रता (परतंत्र-ता)के जुँगलमें फँसा हुआ अपने जीवनमरणके प्रश्न हल करवानेकी अवस्थामें उपस्थित हो गया है। प्रिय पाठकवृद्ध ! यहांपर ही मेरे अश्चप्रपात होकर समाप्त नहीं हो जाते। किंतु—

इस विद्वेपात्रि तथा च स्वधर्मीन्मत्तता ही के सग्बसे श्री अहिसाकांतायुक्त, मान्यक्षमामाणिक्य, मार्द्वचन्द्र, आजीवाचार्य, शौच्यतीर्थभूमि, सत्यरत्नविभूषित , सयम-परिखावेष्टित, तपोभूमि, त्यागजनिन, आकिंचन्य मूलसे शोभायमान, विश्वप्रेमचन्द्रकी ज्योत्सा-का प्रकाशक, ऐसे जैनधर्मका सार्वभौभिक प्रसार न बढ़नेके हेतु, विपक्षियोंने जैनधर्मक प्रचा-रकोंको निःसीम कष्ट प्रदानके साथ साथ सहस्रों जिनमन्द्रिरोंको छित्र विच्छित, जैनसाहि- त्यके लाखों ग्रंथराजोंको नष्ट कर, जैनप्रभितिसे जो संसारको वेचितिकया है। शायद इसीसे देवने प्रकोपकर भारतमाताके ६० को ट जनोंकी स्वतंत्रताको अपहरणकर दारुण दुःखसे दुःश्वित किया है। बौद्धमतकी शज्यसत्ताके समयमें जब कि भारतवर्षने प्रशान्त जैनधर्मको विदा क नेमें किसी प्रकारकी भी कसर नहीं रक्ष्वी थी, वृहद्मंथराजोंके साथ २ जैनमहा काव्योंका भी वृहदंश नाशको प्राप्त हो गया था और जब कि श्री शंकराचार्यने जैनधर्मको नष्टीभूत करनेके इरादासे वर्षो गरम पानी कर्षकर असंख्य जैनग्रंथराजोंको अधिदेवकी मेट करदी।

हम नहीं लिख सकते हैं कि जैनसाहित्यके प्रसार करनेके कारणमूत महाकान्योंका इस पूर्वितिहासमें कितना प्रक्षय हुआ होगा।

अब हम अपने विचारशील पाठकोंको इस बुहत पूर्वेतिहाससे अलग कर पाप समीके करीब २०० वर्ष पहिले (अर्थात मुगल बादशाह ओरंगजेब) के जमानेमें ही लिये चलते हैं।

मुगल बादशाहतकी जड़को काटनेवाले इस बादशाहके जमानेमें हिंदू अन्थोंकी तरह कितने ही महीनों तक जैनमंधराजसमुदाय गाँवोंकी तरह जलते रहे। भारतवर्षीया-ध्यात्मिक क्षय करनेके लिये जो भारतके असंख्य ग्रंथमँडार पवनगणोंने नष्ट किये उसमें भी महाकाव्योंका प्रबल क्षय हुआ।

उस यन्थरानोंके प्रक्षय युगके समय धार्मिक वीरोंने को यन्थरानि कंदरा गुहा-दि गुप्त स्थानोंमें छिपाकर रक्षा की थी, उसमें भी बहुपंथराशि हमारे विद्यापिय पश्चिमीय विद्वान (नर्मनी, इंगलेंड, आस्ट्रेलियादिके रहनेवाले) प्रलोभन वा डरसे परतन्न जैन संसार एवं न कर्दव्यपथसे विचलित भारतवंषसे लेगये। इसमें भी वृहद्वशिष्टमांग भट्टारकों, अन्य भँडारोंमें दीमक, अय कीटोंका आहार हो रहा है। अतः नो कुछ भी काव्यशास्त्र ससुपस्थित है, उन जैन काव्ययन्थोंका महत्व मव्य पाठकोंकी ही मेंट करता है।

ं जैन काव्यका महत्व ' इस शब्दके उच्चारण करनेसे सहदयके हृदयमें जो मान पादुभीन होता है, वही 'जैन काव्यका महत्व' इसका विग्रहरूम्यार्थ है। इसमें शब्द हैं जैन-काव्य-महत्त्व।

यहां जैन शब्द संबंधी वाचक होनेपर भी इसका अर्थ सुलभ होनेसे इसके व्याख्यानको लक्षित न करके ''काठ्य' शब्दका लक्षण लिखनेको पारंभ करते हैं। किसी भी चीजका लक्षण या स्वरूपमें जनतक सम्पूर्ण उद्दापीह नहीं होता है; तब तक सहर-योंके हदयाकाश्रमें उस पदार्थकी सुनिमेल ज्योति ठीक ठीक नहीं चमकती है। अन उस काल्यका लक्षण ''काट्यमकाद्या'' अंथके रचयिताने इस प्रकार किया है—

करते हुए जैनालंकारिक काव्यका लक्षण अलंकारचितामणिके अनुसार वहते हैं।—
" इव्याधीलंकुतो दं नवरसकालितं रीतिभावाभिरामं।
व्यंग्याद्यंधे विदोषं गुणगणकालितं नेतृसद्वर्णनाद्यं॥
लोकद्वन्द्वोपकारी स्फ्रुटिसह तनुतात् काव्यम्प्र्यं सुखार्था।
नानाज्ञास्त्रभवीणः कविरतुलमितः पुण्यधर्मारुहेतुम्॥
(अलंकारचितामणि)

यह जैन कवि श्रीमद्भगविज्ञनसेनाचार्यका कहा हुआ निर्देषि एवं च मान्य काव्यका रुक्षण है । इस रुरोकका अर्थ इस प्रकार है—

शब्दालंकार, अर्थालंकारसे दीप्त, नवरस सहित, रीति और भावसे सुन्दर व्यं त्यादि अर्थवाला, दोषरहित गुणसहित नेताकी सद्दर्णनसे पूर्ण, इह तथा परलोकका उपकारी, पुण्यधर्मका बड़ा भारी कारण, ऐसे काव्यको नानाशास्त्रप्रवीण, अनुप्त बुद्धिवाला कवि करे।

इस काव्यलक्षणसे लक्षित काव्य ही वास्तविक काव्य कहा जा सकता है। इस तरहके काव्यसे उपयुक्त प्रयोजन सथवा अन्यत्रोक्त—

" वर्मार्थकाममोक्षेषु वैचक्षण्यं कलाषु च

करोति कीर्ति प्रीति च, साधुकान्यतिषेवणं ॥ (साहित्यदर्पण) इस प्रयोजनकी सिद्धि हो सकती है।

अतः भव विचार करना चाहिये कि भारतीय काव्य मंडारोंमें ऐसे कितने काव्य-रत्न हैं जो कि उक्त पूर्व लक्षण लक्षित हों । इसका विचार करनेके लिये सबसे पहिले "लोकहन्द्रोपकारी पुण्यघमीरुहेतुम्" इन दोनों विशेषणीको हम उपस्थित करते हैं । जो पुण्यघमीरुहेतु है । वास्तवमें वही काव्यचितामणि उभयलोकका हितकारी होकर मनवालित फलपद है ।

अब हमको यह विचार करना चाहिये कि पुण्य और धर्मकी शिक्षा जिनसे मिल संकती है ऐसे काव्य कितने हैं। सर्व प्रथम हम अनेन नेषवादि लोकप्रसिद्ध सरस काव्या-पर ही दृष्टिपाल करते हैं, तो उसमें एक पुरुषका स्त्रीके साथ किस तरहका प्रेम होता है और उसका कैसे निवीह होता है इत्यादि विषयोंको लोड़ कर धर्मादि शिक्षाकी प्राप्ति नहीं हो सकती और जो जो प्रसिद्ध प्रसिद्ध काव्य है उनमें माध किरातादि तथा रघुवंश कुमारसंभवादि हैं। उन्होंने कोई तो श्रृगाररस ही से लवालव भरे हुए हैं। कोई वीररस प्रधान तथा च कोई वंशवणनात्मक हैं। उसीको पुष्ट करते हुये प्रयान्त हुये हैं। उन्होंने आदिसे अन्ततक अवलोकन करने पर भी धर्मीपदेशकी गन्ध भी नहीं मिकती। पूर्वीक प्रयोजनेच्छ हम कैनकाल्यमार्गमें पदार्पण करते ही उक्त प्रयोजनको पद पर पर

दृष्टिगोचर करते हैं। पर्योक्त जैन कार्योमें ऐसा कोई भी कार्य नहीं हैं निसमें धर्मोपदेशके साथ साथ समग्र लोकिक व्यवहार दिखाते हुये अन्तमें मोक्ष प्राप्तिके लिये केवलीभगवान्के मुख निष्टित वचनावली सरस कोकोंसे सज्जित नहीं की गई हो। इस बातकी सत्यता प्रमाणित करनेके लिये हम उन्हीं सहदयोंसे प्रार्थना करते हैं निन्होंने उभय काव्य (जैन, जैनेतर) रसका आधादन गवेषणा पूर्वक किया हो। यही जैन काव्यका सर्व प्रथम मुख और शांतिको प्रदान करनेवाला महत्त्व है। इस सर्व प्रथम महत्त्वका हम लेगोंको कम मृल्य नहीं समझना चाहिये।

एक वार एक पंड़ितराजने ऐसा कहा था कि "धर्मप्रधान काशीनगरीमें मध्ययन करनेवाले काव्यरसिक वृत्योंमें बहुतसे रिसक वेदयागमनादि दुश्चरित्रोंको सेवन करते हैं। इसका खास कारण यही है कि उन काव्योंमें श्रृंगाररसकी प्रधानताके साथ र योग्य शिक्षा, धर्मोपदेशका नितान्त अभाव है।"

वह कान्य अनेक प्रकारका होता है, किन्तु हर्य, श्रन्यके भेदसे दो प्रकारका है। ह्या नाटक प्रकरणादिको कहते हैं। और श्रन्य कान्यके भेद बहुतसे हैं। यथा-महाकान्य, खंडकान्य, चम्पू-गण्णकान्य, आज्यायिका इत्यादि हैं। इन्होंने खासकर कान्य शन्दका उच्चारण करनेपर छोकिक प्रतीति -महाकान्यकी होती है। इसी महाकान्यमें जैनाचार्यसे कहा हुआ पूर्व कान्यका लक्षण याथातथ्येन घटता है। अतः नाटक, भांण इत्यादिसे उपर्युक्त कान्यलक्षणोंका प्रयोजन सुष्टुत्या, सिद्ध नहीं हो सकता। अतएव हम प्राधान्येन महाकान्योंकी ही उत्तमता वतलायेंगे। इससे पहिले कान्यलक्षणमें "नेतृसहणीनाद्यं" यह जो विशेषण हैं इसका अर्थ नेताका जो सदवर्णन है अर्थात निससे पूर्वोक्त धर्मार्थका-ममोक्ष प्रयोजनोंकी सिद्धि हो सकती हो ऐसे वर्णनसे आइच=मन्तुर हो।

जिसके उत्पर किन अपनी शन्दार्था छंकारोंसे निमूपित तथा गुणोंसे सुशोभित सरस्वतीको सनाता है वह नेता कैसा होना चाहिये ! नेताका रुक्षण 'साहित्यरत्नाकर'' में ऐसा कहा है—

"महाक्किलीनत्वमुद्रारता च तथा महाभाग्य विद्रधभागे। तेजास्विता धार्मिकतोज्वलत्वममीगुणा जाग्रति नायकस्य॥"

धर्यात् महाकान्यका नायक वही होसकता है जो महाकुळीन और बढ़ा भारी उदार और महाभाग्यशाली, अतिशय विदम्ब और महा तेजस्वी, वार्मिक हो । संसारमें उपयुक्त गुणविशिष्ट महाकान्यके नायकको अनुसंघान करते हैं तो हमको अष्टादश दोष-रहित, अनंत चतुष्टयमुक्त तीर्थकरोंको छोड़कर मानव जातिमें कोई भी दृष्टिगोचर नहीं होते । अतः दितीय सेवोत्तम जैन कान्योंमें उत्तमता यही है कि प्रायः सम्पूर्ण महाका-

यद्यपि शैलके वर्णनके उदाहरणमें बहुतसे जैन महाकाव्य उपस्थित हैं, हम इसके उदाहरण स्वरूप महाकवि श्री हरिश्चन्द्रस्त धर्मशर्मा स्युद्यका दसवां सर्ग सम्पूर्ण देना वाहते हैं क्योंकि कविने ऐसी उत्तमताके साथ शैल वर्णन किया है कि शायद ही किसी कविने ऐसा वर्णन अपने काव्यमें किया हो लेकिन लेख बृहद न होनेकी चिंता हमको रोकती है, फिर हम इसका उदाहरण अवश्य देंगे।

" पत्राम्युजेषु भ्रमरावलीनामेणावली सत्तमरावलीना । पपौ सरस्याद्युनरं गतान्तं न वारि विस्फारितरङ्गतान्तरम् ॥ " (महा धर्मशर्मान्युदय

इस पद्यमें यमकालकारके साथ १ स्वभावोक्तिका कैसा मणिकांचन योग हुआ है यह देखकर चित्त गद्गद होता है। तथा च-

" दूरेण दावानलशङ्कया मृगास्त्यजनित शोणोपलसंचयस्तीः। इहोच्छलच्छोणितनिर्झराशया लिहन्ति च प्रीतिज्ञषः क्षणं शिवाः॥॥ ( धर्मशर्मम्युद्य )

पर्वत तपस्या करनेका प्रधान स्थान है। इस बातको दिखानेके लिये मोक्षनगरका अत्यंत दुर्गमार्गमें जिनेन्द्ररूपी सार्थवाहको पाप्त कर अगाड़ी पैर रखनेके लिये यह पर्वत प्रथम स्थान है। यह रुपक शांतरसको पिलाता हुआ कैसा आल्हादकारी है।

ऋतु वर्णनका भी जैन महा कार्व्योमें सर्वत्र वर्णन किया गया है। उसमें भी हरिश्चंद्र कविका चार्रीतियुक्त वर्णनके क्लोक प्रियपाठकोंकी भेट अवस्य करेंगे।

" कतिपयैर्दर्शनैरिव कोरकैः कुरवकप्रभवैविहसन्मुखः । शिद्युरिव स्विलितस्वलितं मधुः पदमदादमदालिनि कानने ॥"

इस इलोकमें वसंतका आगमन हास्य करते हुए शिशुके साथ उपमा देते हुए क्या ही अच्छा वर्णन किया है।

इसी तरह इसी अन्य धर्मशर्माम्युवयमें भीष्मवर्णनमें कुत्तोंकी जीभ निकलनेमें कवि राजने क्या ही अच्छी उत्प्रेक्षा की है।

"इह शुना रसना वदनाद्बहिनिरगमन्नवपल्लवचश्रहाः। हृदि खरांशुकरप्रकरापिताः किमकशानुकृशानिशखाः शुचौ॥ (भहाः धर्मशर्माम्युदय)

तथा वर्षावणनमें भी इसी कविका उत्तम क्ष्रोक उद्भुत करते हैं।

" सुवनतापकमकीमेवोक्षितुं कलितकान्तचलयुतिदीपिका ।

दिशि दिशि पससार कृषीवतां सह मुदारशुदारघनावालः "॥

( महा. धर्मशर्माभ्युदय )

इस कोकमें भाकाशमें घनघटाका विचरण और विद्युत्का चमकना इन पर कवि उत्पेक्षा करते हैं। संसारको ताप देनेवाला सूर्य कहां चला गया यह देखनेके लिये मानों हस्तमें दीपक लेकर यह घनावली रूपकोंके आनन्दके साथ साथ दिशाओं में फेल रही है। शरदकालके वर्णनमें भी इस कंबिका बुद्धिपाटन देखिये—

हिद्यहारिहरिन्मणिकिण्ठकाकालितकोणसणीव नभः श्रियः॥ तातिष्देक्षि जनैः द्युकपत्रिणां अमयतामवतारितकौतुका "॥ ( महा. धर्मशर्मीम्यदय )

इस क्ष्ठोंकमें शरदकालमें शुकावलीका वर्णन नमश्रीके गलेमें पदारागमणि जटित इन्द्रनीलमणियोंका हारसाम्य देतेहुए क्या ही अच्छा पद्य गाया है।

तथा इसी कविका शिशिर वर्णनमें अनुपम छोक छोनिये —

"स महिमोद्यतः शिकिरो व्यधादपहतप्रसर्तकमलाः प्रजाः। इति कृपालुरिवाश्रितदक्षिणो दिनकरो न करोपचयं दधौ "॥ (महा. धर्मशर्मास्युदय)

इस क्षीकमें शिशिर वर्णनके साथ प्रजापीड़क नरेश अथीत प्रनाओंका रक्त चूमने पर दूसरा दयाल कैसा स्वार्थ त्याग करता है इस बातको शिशिरकाल और सुर्यके छक्रसे कमला और दक्षिण कर शब्दको स्थिष्ट बनाते हुए कैसा विरुक्षण विनिवेश किया है।

पुष्पाव चयके वर्णनमें एक शास्त्राम्यासी सच्चरित्र अहद्संसर्गसे अपने चरित्रसे च्युत होने पर दूसरा दर्शक कैसा आश्चर्यसे निषम हो जाता है इस बातको केष्ठपमंगीसे वस और बन, फूलमें कैसा घटाया है।

ं प्रमत्तकान्ताकरसंगमादभी सदागमाभ्यासरसोज्ज्वला अपि। क्षणान्निपेतः सुमगोगणा यतो हियेव विच्छायमभूततो वनम्॥"

इसी तरह महाकाव्यका अष्टादश वर्णनीय हम कहां तक लिखे? निस तरहसे हमने श्रीयुत कितरान हरिश्चन्द्रनीके कुछ पद्य दृष्टांत रूपमें आपके सन्मुख पेश किये हैं उसी तरह यदि महाकाव्य चन्द्रप्रभवरित, पार्श्वाम्युदयः यशस्तिलकचन्त्र आदिका एक एक अत्युत्कृष्ट पद्य उद्भुत करें तो एक बड़ा भारी अद्वितीय ग्रंथ हो नायगा नो कि किविगणों के लिये आश्चर्यवर्धक एवं च नया दंगका शिक्षक होगा। लेख बड़नेकी वीमत्सक भयसे हम इस विषयको यहीं पर छोड़कर आगे बहुने । और अन्य अन्य विषयों पर दृष्टिपात करते हैं। दास्तवमें कोई निरपेक्ष सज्जन सुहृदयंवर काव्यपरीक्षक जिस समय निरपेक्ष चरमाको लगाकर यदि काव्योंकी उत्तमताका विचार करेगा तो हम इस वातको दावेके साथ कह सकते हैं कि जैन काव्योंकी ही सर्व प्रथम उत्तमता उसे ज्ञात होगी क्योंकि जैन काव्य-समुदाय, शब्दालंकार, अर्थालंकारोंके पुंजोंसे विभूवित एवं च नवरस सहित, सुरीति भावोंसे मनोहर, पद पदके व्यगादि अर्थसे आश्चर्यको करनेवाला, गुणोंकी पंक्ति वद्धमालासे विराह्म अपि कार्यको हुए है। वास्तवमें जिस समय मेवमालासे आच्छादित सूर्य रूपी जैन काव्यसमुदायकी एक किरण जमासिक पत्र "जैनसिद्धांतभास्कर" में प्रकाशित हुई उसी समयसे ही जैनकाव्यकी उत्तमता सिद्ध हो चुकी थी। हम भी अपने पाठकवृन्दोंके लिये इस किरणको देकर समस्त हृदयक्षमलोंको प्रकाशित किये देते हैं:—

" तार्ता ताती ततेता तति तती तता ताति ताती तत्ता। नाचातीतां तताती ततित ततितता तचतचे तितंतिः॥ नातातीतः तिताती तत्तु ततिततां ततिता तृति तचे। नाते तितो तुताचा ततुतित तुचतितां तच्च तोच॥

यह क्लोक त्रेमासिकपत्र ''जैनसिद्धांत भारकर 'में प्रकाशित हुआ था, और उसका अर्थ लगानेके लिये २५०) पारितोषिक मिलनेके लिये भी सुचना थी। अविचीन दुनियांके समस्त संस्कृतके विद्वानोंमेसे किसीने भी इसका अर्थ न लगा पाया। अविधिक्ते पूर्ण होनेपर पत्रके सुयोग्य सम्पादक एवं च देशकी वेदीपर त्यागर्थमंको करनेवाले देश भक्त पदमराजनी रानीवालोंने इसके लिये हिंगुणित पारितोषिक बढ़ाया पर भी आजतक किसी भी माईके लालने इस क्लोकका अर्थ न लगा पाया।

काशीके अन्दर काव्य विषयके उत्तमर विद्वान उपस्थित हैं जिन्होंने कि काव्य पढ़नेमें ही अपने जीवनको बिताया है। एक विद्वान जिसने कि काव्यके बढ़ेर ग्रंथ अध्य-यन किये थे, तथा उनको ५८ चम्पू कंठाथ थे, बोले कि यह छोक अशुद्ध है वयों कि मैंने तमाम संस्टत कोषोंके आधार पर इस श्लोकको १ माहतक लगाया है, किन्तु यह लगता नहीं है। इसपर एक सज्जनवृदने कहा कि "पान्नीन ग्रंथोंके संग्रहस्वरूप ऐसे "जैनसिद्धांतमवन " आरामें जाकर इस श्लोकके अर्थको पढ़कर है काशी नगरीके प्रधान काव्यपंदित ! आप अपनी पंदितमानिताको त्यागकर जैन काव्योंका एक तरफ़से व्यान पूर्वक देखना प्रारम्भ कर दीजिये, आपको मंजिल मंजिलपर शब्दाशीलकारोंकी कुटियोंमें नृतन रससे भरे हुए ऐसे गुणगणमय कर मिलेंगे जिनके कि आप स्वादको छेकर अपने जीवनको ध्रु तथा च कृतकृत्य मानेंगे।

रहोनवड शब्दोंसे की है। वास्तवमें हस्तिमिछिके विकान्तकौरवनाटककी नाट्यकलामें नैपुण्यको देखकर हृदय उनकी तरफ भक्तियुक्त हो जाता है।

प्रियपोठक वृंद िया हम इस हर्यभाग नाटकादिकी उत्तमताको सिद्धकर सिद्ध साव्यवाको न बताकर आगे श्रव्यके उत्तर आप लोगोंके चित्तको आक्षपित करते हैं।

श्रव्य काव्योंमें द्विसंघानादि जैन महाकाव्योंमें काव्यके अष्टादश वर्णनीयका अनुपम, अद्वितीय निवेश करते हुए काव्य पढ़नेका अत्युत्कृष्ट उत्तम—फल सुखधाम (शांतिनिके तन मोक्ष)की प्राप्तिके लिये पातःस्मर्णीय एवं च जगढ़बन्दनीय केवली भगवानके उपदेशको सिलवेश करते हुए जो अद्वितीय महत्व सटकते हुए जगतको बतलाया है इसको कहकर हम यहापर पिष्टपेशण नहीं करना चाहते, अतः हम अभे बढ़ते हैं।

प्रियपाठकवृन्द! ज्यों ही हम आगे बहनेको लेखनी चलाते हैं, लेखनी इकाइक रुद होजाती है, नयों कि लेखनी संचलक हस्त, अपने मन-नरेशकी आज्ञा (जैन महाकाव्य सागरोंमें ही यश्चास्तिलकचम्पू स्वयम्भूरमण समुद्र नहीं है बल्कि समस्त सांसारिक काव्योंमें यह स्वयंभूरमण समुद्र हैं ) के खिलाफ जरा भी नहीं बढ़ना चाहते हैं। अतः मान्यवर पाठकतृंद इस पाछतिक नियमसे वद्ध हम जैन काव्यके अंश ध चम्पू " की समाळोचना बतलाते हैं। " चम्पू " की समाळोचनाके लिये लेखनी उठनेपर " यशस्ति ककचम्पू " का नाम समरण आते ही हमारे आनंदरोमांच खड़े होनाते हैं। क्योंकि हम एक एकसे उत्तम काव्यनिकुनमें इस समय प्रवेश करते हैं जो कि चम्पूनिकुनमें ही प्रधान नहीं है निहेक जगत्के काव्य निकुँनमें कोई दूसरा काव्य-निकुँन इसकी सानीका नहीं है। प्रियपाठकबृन्द! यह इमारी अतिशायोक्ति नहीं है। यह बात कार्व्य रसारवादी निरंपेक्ष विद्वानीने ही मानी है। इस प्रधान कव्यका हव गदावब देखनेसे दूसरा प्रथ देखनेकी इच्छा ही नहीं होती । उत्तीमें ही गद्यकाव्य, पद्यकाव्यका आस्वाद उत्तम विस्तृत रीतिसे पाया नाता है। इसमें बाव्य वर्णनीयका कोई भी वर्णन ऐसा नहीं है, जो अत्यत उद्भट रीतिसे वर्णन नहीं किया गया हो । इसकी गद्य इतनी उत्तम है, कि कादम्बरी लिंजितके साथ साथ बिलकुल तुच्छ माल्म पहती है इसकी गद्यको लिखते हुए कविने एक ही मार्गका आश्रय नहीं लिया है, किंतु वर्णनीयके अनुरोषसे कहीं २ समास बहुल गोणीरीतिका सहारा लिया है। माननीय समालोचकवृद ! " दृष्टान्तेन स्फूटायते-मति: " इस आर्षसिद्धांतानुसार एक दृष्टांत देनेपर यह बात बिरुकुरू स्फुट हो जायगी। मेरे बहुत खोजनेपर " यशस्तिलकचम्पू ! में से यह हुए गए आप लोगोंकी भेट करता हूँ। " पत्रोचाने कीडासु सुन्दरी जनेनसह कामिनः रमन्ते" इसवादयमें जो उद्यान शब्द है उसका कविने केसा अभूतपूर्व अहितीय सनोहर वर्णन किया है।

थत्र च मधुकरकुटुम्बिनीनिकुरम्बाडम्बरचुम्बयमानमकरन्दकदम्बस्तम्बनिक मितनिक नितिम्बनीविम्बावरपानपरवशिवलासिनि, सुरतसुखोन्सुखमुखरपरिखेलत्सखीसरवानैकखगमे हुनेखपुलाविरुषमानफिटतिशिखरें समीपशाखिभिः स्विरुत्तपसंख्यानमखसंमुखीनवैरवान-संभानसे, कितवित्तवसहन्रोपरचितकरवाधलयलास्यमानमधुमत्तसीमन्तिनीसमालोकनकुतृहल-मिलहनदेवताभराभुग्नककुभविटपिनि, वटविटपविटङ्कांसक्टकोटरोपविष्टवाचाटशुक्रपेटकपठ्य मानेन विट्विकटरताटीपचोटुपाटवेन विद्यमानमुनिमनःकपाटपुटसंधिवन्धे, विकिरकुरुकह-लबराविशीर्यमाणकुरवक्ततरुपुकुरमुक्ताफलितवितर्दिकाविक प्रमेणि, विपलकपिसंगात्यसमानम राभिनिर्भरविञ्रमारम्मसंश्रमाभिर्भामिनीभिः परिरम्यमाणनिभृतसरसापराचन्छमे, सुनमूळपुळ-कवितरणरतकान्तकेतपान्तरायितयुवतियुप्पावचितिनि, सरलद्वंमस्तम्भसंमूतसंमूत्वलताशोकतः तिविनिर्मितासुपीनस्तनिकेखितपत्रकाञ्छितोरः स्थकरमणरसरभसोच्छकदुत्तालेचलनासुलीलान्दो कास विरुप्तन्तीनां यिलासिनीनां मुखरमणिमेखलानालयाः चिलमबहळपंचमालसिपएळवितविरह-जम्बुकु जकु अगु अत्पारापतपत इसंदोषितगदन मददरिद्रित सुन्दरी संभोगहृत वहे, वीरुभि. कदलीदलातपत्रोत्तम्भनभारभरितभर्तृभुजाभोगसंभाउनविकटकुचकुम्भमण्डलानामितस्ततो रम्भोरूणामनवरतझणझणापमानमणिमंबीरशिक्षिताकुळितनलकेलिदीर्घिका विद्दरन्तीनां कछद्दंससंरादि, रमणरतितरतवनितारितरसोत्सेकविचलद्विकचिविक्रिंशालम्बामोदप्ररभितस्र-भगभुनङ्गनाभीवलीमगर्भे, तमालदलनिर्यासरसपूरितकरिकक्षयपुढेन येगितनखलेखनीधारिणा ं सचरनिचयेन रच्यमानसहंचरीकरोलफलकतलतिलकविचित्रपत्रमङ्गिनि, खलरतासियुक्तकुंटहा-रिकातालुतकोत्तरस्तरस्तोत्स्रावितनिच्च (चु) रुपूलविस्निनीलक्षवास्कालोकनाकुरुकाकोस कुलकोलाहरूकाहरू, बहरूकोकिलप्रलापगरितरूमस्यनिसगद्धितालतरसुरतसंरग्निणाः पण्याङ्ग-नाजनस्य कलगलोछप्तरलोहलोछिपतानुलपनपरसारिकाञ्चावसंकुलकुलायकरलोपदण्ठनरिता-भिनवाङ्गानारतिचेतिस माक्तन्दमक्षरीमक्षरन्दिनन्दुस्यन्दुदुर्दिनेन मुचकुन्दमुकुरुपरिमलोछा-सिना मचलाफिकुलकलापसीमन्दोचितेन बातचातकेनाचम्पगानसुरतश्रमखिलखेचरीपयोघर-ु गुरतलुलित्वनघर्मेनलमक्षरीगारे, निधुवनविधिविधुरपुरनिप्रकाधरदलदिषतदीप्रमानानन्वपक-,. चारितद्देरीकचीचसीधुनि, पुण्डेक्षुकाण्डमण्डसंपातिनीभिः पिङ्गपरिपद्धिश्रण्डतरमुङ्गमरितिह-ण्डिमारवाकाण्डताण्डवितशिखण्डिमण्डले, मृद्दीकाफलगलनचटुलकामिनीकरवलयमणिमरी-चिमेचिकतिकिकिरातरानिनि, नालिकेरफलसिलिखप्यमानिभयुनगन्मथकलहावसानपयःपा-नातुच्छवाच्छे, कन्दुकविनोद्व्यानविस्तारितविभ्रमेणतरुणननतिवानविवृद्धश्रङ्गारमस्तरेण अ मविश्रमोद्मान्तभासत्परिमलभिकन्दसंदरीसदोहमण्डितापाइपातेन विन्शेकिनी समाजेन या-वकारणचरणपाटलितवकुलालवालमुमिनि, रजनिरसपिक्षरितकुचकलशामण्डलासिमहीरहनिवह-महिलाभिरिव विरिपाकपेशलफलिनतगच्यभिवीं जपूरवल्लरीभिरपराभिश्च वृक्षीपिधवनस्पति-

लताभिरतिरमणीये, नरसचरामराणां मिथः संभोगलक्ष्मीसिव दर्शयति निखलस्वनननां श्रियमिवादाय जातजन्मनि, रोधवरागवैध्रचयनीरन्ध्रितकेतकीरजःपटलनिमेलितकपोलदर्पणेनिव विध्रकुसुमदलिविमितललामकर्मणा कुटजकुड्मलोल्वणमिलिककानुगतकुन्तलकलापेन तापिच्छगुल्ललिक्छितकपोलदर्पणेनिव विध्रकुसुमदलिविमितललामकर्मणा कुटजकुड्मलोल्वणमिलिककानुगतकुन्तलकलापेन तापिच्छगुल्ललिक्छितकणिकारकेसरिक्षा मरुवकोद्धेदिविद्यभितदमनकाण्डशिखंदितकेश्वणा होन प्रियालमंजरीकणकिलिक्छितकणिकारकेसरिवराजितसीमन्तसंतिवना चम्पकवितविकचक्रचन्तरा (काञ्च)नाराविरचितावतंसेन याधवीपसनगर्भगुन्फितपुन्नागमालाबिलासिना रक्तोत्पटनालान्तरा लम्णालवलया कुलक्षकोटेन (१) सौगन्धिकानुबद्धकमलकेपुरपर्यायिणा, सिन्दूरवारसरकुसुन्द्रक्दलीप्रवालमेखलेन शिरीपवश्चाणकृतजंघालकारचालणा मधुकानुविद्ववन्ध्रकृतन्पुपरमूष्णेन अन्यासु च तासु तासु कामदेविकिलिकिञ्चतीचितासु क्रीणासु बद्धानन्देन सुन्दरी जनेन सह रमन्ते कामिनः " (यशस्तलक्रचम्पू १ आधास )

भो काव्यरिसकगण! यह चम्पूकी बनकीड़ाके वर्णनका कुछ थोड़ासा अंश आप लोगोंकी सेवामें भेट है। जिससे कि आपको भलीमांति समझमें आसकता है कि चम्पू अद्वितीय प्रथ है। उपिरिलिखत इद्याद्यमें किवने केसी अनुपम अनुपासमाला पहनाई है। काव्य पाठकपृत्वे वहींको यह तो विदित ही होगा कि उपमा, विरोध, श्लेष, परिसंख्या आदिकी रचना तो प्रत्युत सरल है किन्तु अनुपासोंका बनाना उच्चतम भूषण है। कादम्बरी तथा माधकविके शिशुपालवधमें ऐसी अनुपासोंका अद्भुत छटाटोप नहीं पाया जाता। इस उपयुक्त इद्याग्यमें पूज्याचार्यने जैसी अनुपम और अद्वितीय अनुपासमाला पहिनाई है उसी प्रकार प्रियकाव्यरिसकवृन्दोंके आस्वादके थिये माधुर्यगुण केसा पद्य पद्यमें अद्भुत सरा हुआ है। बहातक आप काव्यसागरमें गोते लगायेंगे आपको यह बात अच्छी तरहसे ज्ञात हो जाव्यनी कि माधुर्यगुण, उत्तमतासे जैन काव्योंमें ही पायाजाता है। शायद में इसका कारण जैन काव्योंके रचितत आचार्यगणोंकी समा, अहिसा तथा वैराग्य समझता हूं। यह बात विना इप्रांतके शायद आप लोगोंकी समझमें नहीं आवे। इस प्रसिद्ध जैनेतर काव्य अत्वाद्यप्रदीप "के दो श्लोक इस बातके निर्णयके लिये देंगे—

"स्वच्छन्दोच्छळदच्छकच्छक्कहरच्छातेतराम्युच्छटा।
मुर्छन्मोहमहर्षिहर्षविहितस्नाहिकाहाय वः॥
भिन्यादुचदुदारदर्दुरदरी दीघीदरिद्रहमद्रोहोद्रेकमयोर्भिमेदुरमदा मन्दाकिनी मन्दताम्॥

(काल्यमदीप प्रथम उल्लास )

दरनेमें शर्माते नहीं हैं यह अत्यंत घरणास्पद है। किंतु हम इस शांतको बड़े त्यामिमानके साथ कहते हैं कि जैन काव्योंमें श्रृंगार रसको प्रायः निन्न स्थान ही मिला है। तथा शांति वीर करणादि लोकोएयोगी रसोंको प्रधान स्थान मिला है। तथा जैन काव्योंकी रचना श्रृंगाररसको प्रधानकर संसारमें व्यभिनारादि अशुभ परिणामोंके निमित्त जैनेतर काव्योंकी तरह नहीं हुई, बहिक लोकोपकारी विषयोंको उच्च स्थान ही मिला है। उदाहरणार्थ हम यश्र स्तिलकचम्पूको ही लेते हैं। इस काव्यमें को दिनचर्या, ऋतुचर्या आदिका को वर्णन किया है वह अत्यंत उत्कृष्ट है। किसी काव्यमंत्रोंमें तो यह विषय पाया जाता ही नहीं, विक किसी भी वैद्यवस्थाने ऐसी चार सरल मधुररीतिसे दर्णन नहीं फिया होगा। पाठकोंके विनोदार्थ हम चम्पूके कुछ रलोक अवस्य देंगे—

्रियाल्यां यथा नावरणाननायामयहितायां च न साधुपाकः।

असासनिद्वस्य तथा नरेन्द्र ! व्यायामहीनस्य च नान्नपाकः॥

अर्थ-हे राजन् । जैसे विना दके हुए मुखवाली तथा नहीं दारी गई ऐसी रघाली (बटलोई )में अच्छा पाक नहीं बनता तथेद विना निदाकों लिये हुए, तथा बिना ज्यायाम किये हुए पुरुषको अल नहीं पचता।

अभ्यद्भाः असवातहा बर्टकरः कायस्य दाईयावेहः।
स्यादुक्तनसङ्गकान्तिकरणं मेदः कफालस्यकित्॥
आयुष्टं हृद्यप्रसादि वपुषः कण्डूक्लमछेदि च।
स्वानं देच यथातुसिवितमिदं सीतैर सीतैर्जिलेहेः॥ (यशस्तिककम्य)

अर्थात्—हे देव ! तेलगर्दन श्रम और वातको नाश करनेवाला है, और शिशिलताको निवारण करनेवाला तथा च शरीरको वलयुक्त करनेवाला है। तथा उवटन शरीरकी कान्तिको करनेवाला तथा च मेद, कफ, आल्एयको दूर करनेवाला है और हे देव ! ऋतुके अनुकूल सेवन किया गया स्वान गर्म, ठंडे जलसे आयुके लिये हितकर, हर्यको प्रसन्न करनेवाला, शरीरकी खुनली, ग्लानिको नप्ट करनेवाला है।

दनमाच आगातिषितोऽम्बुसेची, श्रान्तः कृताको वमनज्वराहिः। भगन्दरी स्वन्दविवन्धकाले गुल्मी जिहत्स्विहिताकानश्च ॥

अर्थात-घामसे पीडित ऐसा मनुष्य यदि जलको पीने तो उसकी मन्ददृष्टि हो नाती है, तथा संत्री श्रान्त अर्थात सार्गके जलनेसे श्रमको प्राप्त ऐसा मनुष्य यदि जलको सेवन कर तो वसन, नुखारको प्राप्त होने, तथा प्रश्नाववाधीसे सहित मनुष्य भक्षण करे तो भगन्दरी रोग होजाता है, तथा जो मनुष्य त्याग करनेकी इच्छा 'रखता हुआ भोजनसे अफरा हुआ भी खाने तो गुल्मी रोग होने।

स्नानं विधाय विधिवत्कृतदेवकार्यः । संतर्पितातिथिजनः सुमनाः सुवेषः । आप्तर्यतो रहसि भोजनकृत्तथा स्यात् सायं यथा भवति सुक्तिकरोऽभिलाषः ॥ (वश०)

भर्यात स्नानको करके विधिक अनुपार निनेदार्चाको कर अपने अतिथिननोंको संतुष्टकर, निराक्तविचित्त होकर अच्छे वेषको धारणकर अपने हितनन गुरु आदिकोंसे युक्त एकान्तमें यदि भोजनको कर तो संध्याके समयमें उसकी मोजन करनेमें रुचि होती है।

चारायणो निश्चि तिमिः पुनरस्तकाले मध्ये दिनस्य धिषणश्चरकः प्रभाते । सुक्ति जगाद् नृपते मम चैष सर्गः स्तस्याः स एव समयो खुधितः यदैव ॥

अर्थात् हे राजन् ! चारायण नामक वैद्यने रात्रिमें मोनन करनेके छिये कहा है तथा तिमि नामक वैद्यने संघ्याकालमें, भिषण नामक वैद्यने दोपहरके समयमें, तथा चरक-नामक वैद्यने सुबहके समयमें मोजन करनेको कहा है। छेकिन मेरा तो इस विषयपर ऐसा मत है कि जिसको जब भूल लगे उसी समय भोजन करे।

> अधिगतसुखानिन्द्रः सुप्रसमेनिद्रयातमा । सुलघुजठरवृत्तिभुक्तपक्तिं दधानः॥ श्रमभरपरिखिन्नः सेहसंमर्दिताङ्गः। सवनग्रहसुपेयाङ्ग्यतिर्भज्जनाय॥

अर्थात्—प्राप्त किया है छुखनींदको जिसने, अच्छी तरह पसन्न हैं इन्द्रिय, आत्मा मिसकी, तथा बहुत थोड़ी है जठरकी वृत्ति (क्षुवा) जिसकी, मोजनको पचाता हुआ ऐसा और बहुत अमसे खिन्न ऐसा भूपति, तैडको शरीरमें मईनकर सान करनेकेडिये स्नान गृहको जाव ।

आदौ स्वादु स्निग्धं गुरु मध्ये लवणमम्लसुपसेन्यम्। रुक्षं द्रवं च पश्चान च सुक्त्वा भक्षयेतिकचित्॥

भोननके आदिमें स्वादयुक्त, घुनयुक्त मारी भोनन करना चाहिये। बीचमें छवण-युक्त आम्छेके रक्षते युक्त मोनन करना चाहिये, पीछेते रुक्षाहार करना चाहिये, तथा मोनन करके कुछ नहीं खाना चाहिये।

शिशिरसुरभिष्भिश्वातपाम्भः शरतसु, क्षितिप जलशरहेमन्तकालेषु चैते। कप्रपवनहृताशा संचयं च प्रकोप ॥ हे रानन् ! शिशिर ऋतु (माघ फालगुन) में कफका संचय होता है, सुरिम (वसन्त-चेत्र वैसाख) ऋतुमें कफका प्रकीप होता है, और धर्मऋतु (उयेष्ठ, आधाह) में कफ शांतिकों प्राप्त होता है, गर्भीमें वासु संचयको प्राप्त होता है, आवणमाम, मादोमासमें पवन प्रकोप होता है, शांद ऋतु (आश्चिन कार्तिक ) में एवन शांतिको प्राप्त होता है शरदऋतुमें पित्त संचय होता है, प्रागशीर्ष पौष पासमें पित्त प्रकोप होता है, माघ फालगुन मासमें पित्त शान्त होता है।

तिह शरि सेव्यं स्वादु तिक्तं क्षायं।

मधुरलवणमञ्जं नीरनीहारकाले।

नृपवर! सधुमासे तीक्ष्णतिके क्षायं।

प्रशासरसम्बानं श्रीरमकालागमे च॥

धर्णत हे स्म्राटवर ! इस घारदऋतुमें मिष्टान्न, तिक्त, कवायरसको सेवन करना चाहिये। वसनतकालमें तीक्षण, तिक्त कवायरसको सेवन करना चाहिये। वसनतकालमें तीक्षण, तिक्त कवायरसको सेवन करना चाहिये, तथा भीन्मऋतुके प्रारम्भ होने पर प्रश्नमरसान्न (मिष्टान्न ) को सेवन करना चाहिये आदि लोकोपकारी विषयोंका इसमें बहुत ही योग्य रीतिसे वर्णन किया गया है । इस प्रथके छाष्ट्रमधासमें समस्त आचार जिन्द्रमाना दर्णन बड़े विस्तारके साथ तथा साहित्यकी लालियको दिखाते हुए जिस योग्य सुचाररीतिसे किया है वह कोई दूपरे प्रनथमें नहीं मिलता । यह मी इसके अनन्यलम्य महत्त्वके लोकन करनेके लिये उदाहरण होगा अतः पाटकोंके मनोविनोदके लिये स्नानविन् चित्रा एक विशेषण दक्षीते हैं।

प्रेमी जीवंघरको पत्र छिलती है। तथा विरहाशि दुःखसे दुःखित स्वामी जीवंघर उसका

मदीयहृद्याभिषं सद्नकाण्डकाण्डोद्यतं नवं कुसुमकन्दुकं वनतदे त्वया चोरितं। विमोहकलितोत्पलं कचिररागसत्पल्लवं तद्य हि वितीर्थतां विजितकामक्पोडक्वलः॥ जी० व० व तथा सामीजी उसके उत्तरमें पत्रहारा यह भेजते हैं,

" मम नयनमराली प्राप्य ते वक्रपद्मं तदतु च कुचकोशप्रान्तमागत्य हृष्टा । बिद्द्रति रसपूर्णे नाभिकासारमध्ये

यदि भवति विलीणों सा त्वया तं द्वासि॥ भी० व० ४ छ० काव्यरसिक्षमंदछ ! नरा निर्पेक्ष दृष्टिपर पक्षपातका एनक न छणाकर कहिये । भूमी प्रेमिकाओं के ऐसे सुन्दर पत्र क्या, और किसी किवने अपने नेता उसकी प्रेमिणों के साथ करवाये हैं; इसका सौमाग्य जी० च० के रचयिता श्रीयुत महाकिव हरिश्चन्द्रजीको ही प्राप्त हुआ है ।

पाठकों ! "जीवन्वरचम्णू" उत्तमतामें प्रायः सम्पूर्ण उहेलनीय है । अतः और हमको उहेल करना चाहिये था किन्तु मंगलतक पहुंचनेमें मार्ग अभी विशेष तय करना है; अतः हम चम्पूको छोड़कर श्रःयकान्यक प्रधान भेद " महाकान्य " में उत्तमता दिखाते हैं ।

पाठन वृन्द ! जिस तरह वैष्णव महाकाव्य प्रेन भानक आप छोगोंकी निगाहमें आते हैं उसी तरहसे जैनमहाकाव्य प्रेन भी उससे किसी झाउतमें भी कप नहीं है । यद्यपि मैंने छेखके पूर्व भागमें इस बातको दिख्छा दिया है कि बौद्ध तथा शंकराचार्य, महमूदगज़नवी, भौरंगजेब खादिके जमाने में जैन अन्यराजोंके साथ र जैनकाव्योंका भी प्रक्षय हुआ था किर मी इस प्रक्षय युगसे वृहदविशष्ट क्यव्य साग भारतमें उपस्थित हैं।

साप छोगोंको को कान्य दृष्टिगोचर होते हैं वह प्रायः सम्पूर्ण निर्णयसागरके छपे हुए ही होंगे, क्योंकि जैनसमान अपने घनके सामने ऐसे रत्नोंको थोड़ा ही कुछ मूल्यवान समझती है ? नहीं तो मारतादि देशोंमें रक्खे हुए अपने कान्यरत्नोंको प्रकाशित न करती ? देखिये जितने भी जैन कान्य "निर्णयसागर" से प्रकाशित हुए हैं, वह सब जयपुरकी सरकार री छाइनेरीसे प्राप्त हुए हैं। यह छायनेरी प्राइंवेट तथा अन्दर है। इस छाइनेरीमें जैन कान्योंकी उपस्पित बहुत है, उसमेंसे बहुत थोड़े प्रकाशित हुए हैं किन्तु बेन्जाव कान्य

्निगेंपसागरमें बहुल्तासे पाये जाते हैं इसिलये अपनी दृष्टिमें बहुत कम आते हैं, किन्तु यदि आप प्रकाशित तथा अप हाशित दोनोंको मिलाकर वैष्णव कान्योंसे तुलना करेंगे तो जैन कार्च्योकी गणना किसी प्रकारसे भी कप नहीं हो सकती।

निन महाकान्य समुद्रके अन्दर जो विचित्र रत्न स्वरूप एकाक्षर वा द्वयाक्षरके स्छोक उपस्पित हैं, पाठकोंको हम उन्होंका सिंहावछोकन कराते हैं।

## रौरोरा रैररैरेरी रोरी रोक्टरेरिरः।

रुस्टरुरुस्ट्रोरारारीरैक्रोररम् ॥ ( म॰ चन्द्रवम १५ सर्ग)

अर्थ-चिल्लाते हुए शत्रुके स्थागशीय छुनैरको, तिरस्कृत करनेवाले शत्रुको, चर्कोंके आक्षेपसे प्राप्त कर लिया ( अथवा चक्राक्षेपोंके द्वारा शत्रुका शत्रु स्वयं आगया । )

" क्याक्रुकङ्क्रेसांक्योक्योक्षेत्रक्राक्यः। ककुकोकःकाककाककुकुककाङ्ककुः॥ (महा० नेमिनिर्वाण) अयीत् देखिये विचित्र एकाक्षरते समुद्रका कैता मुन्दर वर्णन किया है। कंकः किं कोककेकाकी किं काकः केकिकोऽककं। कौकः क्रुकेककः केकः कः केकाकाक्रकांककं ॥ (महा० वर्मशर्माम्युद्य) अर्थ-चक्रशक हंतके समान गमन करनेवाला वंगुलाके खाकार तथा मयू के समान स्वरूप घारण करनेवाले कीएके आकार, स्वर्ग, पृथ्वी जलमें अद्वितीय होकर क्रुटिक्तासे मयूरके समान शरीरको समान बनाकर कुटिलतासे युद्ध करता मया।

# " गंगोरगगुरूत्रांग गौरगोगुरुरुप्रगुः। रागागारिगरैरंगैरग्रेडमं गुरुगीरगात् "॥ ( वर्षशर्माग्युदेव )

क्ष्य-गंगा, शेवनाग तथा हिमालयके समान गौर माणीनाले बृहस्पति तथा प्रलर है प्रकाश जिनका ऐसे वृहस्पतिके समान गानसे महानादके कारण विषके समान महानाद होता मया। ( अर्थात जिस प्रकार शरीरको विष हुख देता है इस प्रकार कर्णीके छिये कटक नाद )

रैरोऽरिरीरुखरारा रोस्सारारिरैरिस्त ।

कस्दरीकदराराककक्तकरेरकरः॥ (महाकाव्य द्वितंवात )

अध-धन देनेवाले, और शत्रुओंके समूहको अच्छी तरहसे नष्ट करनेवाले, शब्द करनेवाले प्रतिविष्णु (श्री वहमद्र) बड़े १ आरोंको शत्रुओंके प्रति प्रेरित करते मये और वानुभोके हृदयको घायछ करते मये। यहां रामायण यक्षमें (हितीयार्थ) घन देनेवाले, शत्रुओं के समृहको नष्ट करनेवाले,

विनीयमानो गुरुणा हि निलं सुरेन्द्रलीलां लभते नरेन्द्र ॥
निगृह्वतो वाधकरात् प्रजानां सृत्यांस्ततोऽन्याञ्चयतोऽभिवृद्धिम् ।
कीर्तिस्तवाशेषदिगन्तराणि, व्याप्नोतु चन्दिस्तुतकीर्तनस्य ॥
कुर्याः संदां संवृताचित्तवात्तेः फलानुमेयानि निजोहितानि ।
गृहात्ममंत्रः परमंत्रभेदी भवत्यगम्यः पुरुषः परेषाम् ॥
(वद्रप्रम ४ सर्गे ६६-४२)

अर्थ-हे पुत्र उत्कृष्ट प्रमाववाली विभृतियोंको चाहते हो तो अपने जनों (प्रमा)के कभी दुःखित मत करो, वर्योकि नीतिज्ञ कहते हैं कि उन सम्पत्तिओंके आनेका प्रथम कारण जनोंका अनुसाग ही है।

( प्रजानुरंजन शासन शासन है, नहीं तो सब निस्कासन हैं ) [ तथा सम्पत्तिओंका समागम निर्म्यसन राजाके होता हैं ]

निर्न्यसन नरेशके सम्पत्तिओंका आगमन होता है, तथा राजाका निर्न्यसनत्त्र, अपने परिवारके वश करनेपर ही होता है, अपने परिवारके वशमें न करनेसे उपसन (दु:स गरीय (अतिशय बड़ा) होता है। अपने परिवारके वशमें रखनेकी इच्छा रखनेवाला राजा कृतज्ञताके पारको प्राप्त होवे। क्योंकि दूसरे १ गुणोंसे सहित होने पर भी कृतज्ञ (किये हुए ऐशानको न मानने वाला समस्त लोकको हु:स्वित करता है।

किकालके दोगोंसे रहित हे राजपूत्र! तुम धर्मावितद्ध धन, कामकी बृद्धिको प्राप्त करो क्योंकि युक्ति धर्म, अर्थ, कामको सेवन करनेवाला नरेश इस लोक, परलोक दोनोंको सिद्ध करता है। अपने प्रमादको नष्ट कर अपने तमाम कार्ध बृद्धोंकी अनुपतिसे सदैन करो क्योंकि वृहस्पतिसे विनीयमान (कहा हुवा) इन्द्र, सुरेन्द्र, लीलाको प्राप्त होता है, अधना बृद्धसे विनीयमान राजा इन्द्रलीलांको प्रप्त होता है। प्रमाको वाधा करनेवाले ऐसे राज्यके नौकरोंको निग्रह, और प्रमाकी उल्लेत करनेवाले ऐसे राज्य नौकरोंको क्यान करनेवाले ऐसे राज्यकी विन्ह्र करने विन्ह्र होनेवाले ऐसे राजाकी (तुम्हारी) कीर्ति सम्पूर्ण दिशाओं विव्याप्त होनेगी। (इस लोकके अनुपार वर्तमान नौकरशाही जो कि प्रमाको वाधा कर रही है, उसके लिये निग्रह स्वरूप असहयोग जिसका प्राण अर्हिसा है करना जैन समाजका धर्म, कर्तन्य एवं च शुपनीति प्रतीत होती है।

हमेशा अपनी चित्तवृत्तिको प्रकाशित मत करो जिससे कि तुम्हारे विचार केवल कार्यके फलसे अनुमान किये जांय; क्योंकि गूड विचारवाला प्रका को है सो दूसरेके विचा-रको जान सकता है किन्तु दूसरे लोग उसकी मंत्रणाओंको नहीं जान सकते।

प्रियं पारक वर्गे विचारिये कितनी बढ़ी चढ़ी हुई उचकोटिकी रामनीति है, बाद

यह राजनीति काममें छाई जाय तो भाज भारतवर्षकी यह दशा नहीं होती। प्रिय पाठक-वंद, में अब "धर्मशर्माभ्युदय"की उत्तमता विखाता हूं। इस महाकाव्यके रचयिता श्रीयुत कवि हरिचन्द्रकी प्रशंसा बहुतसे प्राचीन विद्वानोंने की है; उसमेंसे हम "कादम्बरी"के रचियता श्रीयुत बाणकवि ''हर्षचरित"में कहेगये पद्यको दिखाते हैं।

पद्यन्धोऽज्वलो हारी, कृतवर्यक्रमस्थिति । भद्यरहरिश्वन्द्रस्य, गद्यबन्धो नृपायते ॥ ( हर्ववरित )

भिय पाठकवृन्द ! मिलद वाणकवि भी कहता है कि पदवन्धोंसे उन्ज्वल,हारी,ऐसी भट्टारहरिश्चन्द्रकी गद्यबन्ध नृपकी तरह आचरण करती है । उन्हीं श्रीयुत कविराज हरिश्च-चन्द्रकत यह एक मनोहर पद्यकाव्य है ।

इसकी हम क्या प्रशंसा करें इसके प्रथम सर्गमें सज्जनदुर्जन वर्णन बहुत चारु-रीतिसे किया जाता है । उदाहरणार्थ हम दो पद्य उद्भुत करते हैं ।

गुणानधस्तान्नयतोष्यसाधुपद्मस्य यावाद्दिनमस्तु रुक्ष्मीः । दिनावसाने तु भवेद्गतश्री राज्ञः सभासंनिधिमुद्रितास्यः॥ धर्मशर्मा०ः उचासनस्थोऽपि सतां न किंचिन्नीषः स चित्तेषु चमत्करोति । स्वर्णाद्विश्रुँगाग्रमधिष्टितोऽपि काको वराकः खळु काक एव॥ घ.अ.

पिय पाठक वृंद ! ऊपरके क्षोकमें श्लेषगर्भित स्वमावीक्तिको दुर्जनके लिये कैसा दिखलाया है सो विचारिये । तथा दूसरेमें दुर्ननके लिये कैसा अर्थातर दिखलाया है ।

तथा इसी तरह इस ही पहिले सर्गमें जम्बुद्दीप, सुवर्णगिरि तथा रत्नपुर नामके ग्रामका वर्णन पदलालित्य, अलंकार, रस, उपमा, उपमेय आदिसे अधिकतम सुन्दर बना दिया है। जो कि नेपघ माघमें नहीं पाया जा सकता। तथा पांचवें सर्गमें स्वगंसे उतरती हुई देवागनाका अत्यंत मनोहर ऐसा वर्णन किया है जो कि नेषध, माघमें उन देवांगना-ओंका ऐसा वर्णन ही नहीं मिलता तथा सुन्दरके साथ २ वृहदाधिक्यके साथ किया है; जिसको कि बहुतसे महाकाव्यों सिर्फ २-४ श्लोकोंसे किया होगा। तथा इसी तरह इस महाकाव्यके कुल दसवें सर्गमें विन्ह्याचल पर्वतका कैसा उत्कृष्ट उत्तम वर्णन किया है जो कि किसी काव्यके अन्दर नहीं पाया जाता है; तथा ११ वें सर्गमें ऋतुओंका वर्णन विशेष उद्धेखनीय है किन्तु हम उसका दृष्टांत स्वरूप देनेमें बिलकुल असमर्थ हैं; वयोंकि अभी बहुत दूर पढ़ाव है;

अब हम हर्पकवि, श्रीयुत हरिचंद्र कविनीकी काव्यरचनाका मिलानकर "महा-. काव्य" के भागको ख़तम करेंगे। श्रीयुत हर्षकवि राजा नलकी विद्याके वर्णनमें कहते हैं

"अधीतिवोधचरणाप्रचारणें, दशः चतुस्रा प्रणेयन्तुपाधिभिः। चतुर्दशस्यं कृतवान् कुतः स्वयं, न वेद्रि विद्या सुचतुर्दश स्वयं॥

अर्थ-महाराजा नल अधीति, ज्ञान, आचार, प्रचार से विद्याओं ४ पनेंकी करते तथा उन्होंने स्वयं १४ विद्याओं को प्राप्त कर लिया । मैं नहीं जानता कि राजा नलने १४ विद्याओं को कैसे प्राप्त किया ।

तथा कविवर हरिचनद्रजी राजाकी विद्याका वर्णन करते हैं।

ततः अताम्भोनिधिपारहष्वनो, विशंकमानेव पराभवं तदा । विशेषपाठाय विधृत्य पुस्तकं करान्न मुश्चत्यधुनापि भारती (धर्मे॰)

अर्थ-श्रुतसागरके पारको प्राप्त ऐसे इस राजासे पराभव(हार)की आशंकासे ही मानों विशेष अध्ययनके लिये सरस्वती अपने हाथसे आज भी पुस्तकको नहीं छोड़ती है। विचारिये पाठक उभयकाव्योंकी उत्तमता। अब हम और भी इस विषयमें मिलान करते हैं।—

हरिचन्द्र कवि राज्ञीके वर्णनमें कहते हैं:---

कृतौ न चेत्तन विरंचिना सुधानिधानकुम्भौ सुदृशः प्योधरौ । तदङ्गलग्नोऽपि तदा निगचतां स्मरः परासु कथमाशु जीवितः॥

अर्थ—उस सुवताके दो स्तन यदि वृह्माने अपृतके कोष नहीं बनाये। तो फिर कहिये उसके शरीरमें लगा हुआ मृत कामदेव किस तरह जीवित हो गया। तथा हर्ष कवि कहते हैं:-

अपि तहपुषि प्रसपतोऽभिते कान्तिझरैरगाधितां। स्मर्योयनयो खलु ह्योः प्रवक्तम्भी भवतः क्रचावभी॥

अर्थ — कांतिरूपी झरनासे अगाधित दमयन्तीके शरीरमें दिशमान कामदेव यौवनके लिये उसके कुचयुग तैरनेके लिये दो घड़ोके समान होते भये।

क्रपोलहेतोः खलु लोलचक्षुषो विधिन्धेघात्पूर्णसुधाकरं दिधा।

विलोक्यतासस्य तथा हि लाञ्छनच्छलेन प्रशातकृतसीवनक्रणं॥ वर्थ-चंचल हैं चहु जिसके ऐसी राज्ञीने ऐसे क्षोलोंके कारणसे बह्माने चन्द्रमाकी

द्विथा विभक्त कर दिया। अतएव कलंबके छल्से सिलाईका निशान दीख पहता है। तथा हवकवि कहते हैं—

'हृतसारिविदेन्दुसंडलं, द्मयन्ती वदनाय वेधसा । कृतमध्यविलिविशोजयते, धृतगम्भीरावनीखलीलिम्"॥ अर्थ-ब्रह्माने निश्चय करके दमयन्तीके मुलके बनानेके लिये चन्द्रमाका सब पर रंचा था। मेघदूत शृंगारमय है किन्तु अजितसेनजीने उस मेघदूतका एक २ या दो २ चरण लेकर शृंगाररससे निल्कुल वैराग्यरसमें परिणतकर वास्तवमें तावाको सोना बना दिया है। इस ग्रंथका सिर्फ एक स्लोक दिखाते हैं कि यक्ष नगरीमें मद्य पीनेका विधायक था। उसका कैसे ढँगसे निषेध किया है।

लोलापाङ्गा सुरसरसिकाः प्रोन्नतस् विकाराः। प्राणेशानां रहसि मदनाचार्यकं कर्त्तुमीशाः। स्वाधीनेऽर्थे विकलमिति वा वा मनेना च यस्पा। मासेऽन्ते मधुरतिकलं कल्पवृक्षप्रस्तं॥ (पार्श्वाम्युदय)

प्रियपाठकनुंद इसी तरह इस कान्यमें उत्तम २ इजोकोंमें वैराग्यशिक्षा भरदी है। तथा रत्नसिंह कविने अपने " प्राणिय कान्य " भक्तामरका चतुर्थ पादलेकर समस्यापूर्तिकी कैसी ख्वी दिखाई है वह यह एक उदाहरणसे आप लोगोंके समझमें आजायगी।

एतन्मदीरित वचः कुरुनाथ नो चेत्। रोत्स्यत्यरं नरपतिः स्वयमुग्रसेनः। कुर्वन्तमुत्तमतपोऽपि भवन्तमेपः। नाभ्येति किं निजिशिशो परिपालनार्थ॥

और भी जैन संसारमें बहुतसे खंडकाव्य है। जिनमेंसे उहेखनीय "जिनशतक" है जिसकों कि स्वामी समन्तभद्रजीने बनाया है। आदिसे अन्ततक चित्रमय कविता है जिसके पद्य "अलंकार चिन्तामणी" में चित्रालंकार प्रकरणमें उद्भृत किये हैं, उसकों और हम बताते हैं। हम उसके सिर्फ ३ या ४ पद्य उद्भृत करते हैं। प्रासादगुण विशिष्ट इयक्षर क्टोंक शायद ही किसी जैनेतर काव्यमें पाया जाता हो। हम आपको वहीं दिखलाते हैं।

मानोनानामनूनानां सुनीनां मानिनामिनम् । मनूनामनुनौमीमं नेमिनामानमानमन् ॥

और भी प्राप्तादगुणविशिष्ट गत प्रत्यागत (सीघे वाचो तो वही और क्लोक उल्टे वाचने पर भी वही) देते हैं।

" नतपाल महाराज गीत्या नुतममाक्षर। रक्ष मामतनुत्यागी जराहा मलपातन॥

ऐसे क्लोक बनानेमें अर्थक्किए दोष नहीं छूटता मगर यह दोनों क्लोक इतने प्राप्तादके हैं कि देखते ही अर्थ माल्म पड़ जाता है।

## और थी १ व्होक यह है कि जो सब चित्रों की खानि है।— "पाराचाररवारापारा क्षमाक्ष क्षमाक्षरा। वामानाममनामावारक्ष मर्खर्डमक्षर॥

इसका द्वितीयपाद मध्यपमक है। और अताक भी व्यंजन है। और अवर्ण ही स्वर है। गूढ़ द्वितीय पाद है ( अर्थात द्वितीय पादके अक्षर तीनों चरणोंके अन्दर पाया जाता है ) और गत प्रत्यागत ( अर्थात प्रत्येक चरणको उल्टा सीधा वाचे जाने पर कोई भी परिवर्तन नहीं होता ) और अर्थप्रम है। अर्थात प्रत्येक चरणका पहिला अक्षर और अंतका अक्षर मिलानेसे पहिला पाद वन जाता है ऐसा ही प्रत्येक पादका द्वितीय २ अक्षर, उपान्त्य जोड़नेसे द्वितीय पाद वन जाता है। ऐसा ही तृतीय और चतुर्थ चरण समझना और इसमें सर्वतीभद्र है। इसका चित्र नीचे दिया जाता है।

### ( सर्वतो भद्रबंध )

| *************************************** |       |               |          |             |          |                 |              |
|-----------------------------------------|-------|---------------|----------|-------------|----------|-----------------|--------------|
| ्पा                                     | रा    | वा            | ₹ .      | ₹           | वा       | रा              | पा           |
| ₹1.                                     | क्ष   | सा            | क्ष      | क्ष         | मा       | क्ष             | रा           |
| वा                                      | · मा  | ना.           | म        | <b>ग</b> ्र | ना       | मा              | वा           |
| ₹                                       | क्ष . | म             | ्द्र     | জা          | <b>H</b> | শ্ব             | ₹.           |
| र                                       | क्ष   | <b>.</b><br>म | *is      | 5610        | म        | क्ष             | . <b>.</b> . |
| वा                                      | मा ं  | ना            | <b>म</b> | <b>म</b>    | ं ना     | <sup>र</sup> मा | वा           |
| रा                                      | .ম    | . मा          | क्ष      | क्ष         | मा       | क्ष             | रा           |
| पा                                      | रा    | वा            | 7        | ₹           | वा       | रा              | पा           |

इसी चित्र शकरणमें महंकार चितामणि चक्रकी स्वनामगर्भित एक चक्रचित्र भी दश्ति हैं इसमें " अजिसेनकत महंकारचितामणि भरतयशित" यक किस चार्र्यसे निक-कता है यह इस चित्रमें दिखलाया गया है।

(यह चक्र चित्र न छप सक्तेसे नहीं दिया गया है ) इस चक्र चित्रका छोक

अन्याकृत्यमलोवरो भ्ययमः कुर्वन्मति तापसे। तत्वा चित्यमतीशिता तबशितः स्तुत्योस्वाणि एनः॥ जिब्जूतब्कुटकीर्तिवारवशमः श्रेयोऽभिषे मण्डने। धीर स्थापय मां पुरो गुरुवर त्वं वर्धमानो रुधी॥

खंडकाव्यमें क्षत्रचूडामणि नामक ग्रंथ है इसमें जो महत्त्व है यह किसी कविको नहीं मिला है। इसमें अर्द्धकों के मय जीवंघर अनुपम विचित्र चरित्र और अर्द्धकों को में नीति है। वास्तवमें ऐसा नीतिशास्त्रका काव्य शायद ही संस्कृत काव्यों में हो जब कि हम इसका स्वाध्याय करते हैं, तो यह मिलता है जिसकों कि प्रातःकाल पढ़ना चाहिये। जीवित्तान्तु पराधीनाजीवानां मरणं वरं।

मुगेन्द्रस्य सुगेन्द्रत्व वितीण केन कानने ।

अब इम आपको कालिदासके रघुवंशकी तथा क्षत्रचुडामणिकी नीतिका मिलान कराते हैं।

प्रजानां, विनयाधानादक्षणाद्गरणाद्षि ।
स पितः पितरस्ताषां केवलं जन्म हेतवः ॥
रात्रिंदिवविभागेषु यदादिष्टं महीक्षितां ।
तिसषेष नियोगेन, स विकल्प पराङ्मुखः ।
स वेलावप्रवल्यां, परिखिकृत सागरं ।
अनन्यसासनमुर्वी, शशासैक महीमियं॥ (खुवंशे)
सुखदुःख प्रजाधीने, तद्ममूतां प्रजापते ।
प्रजानां जन्मवर्क हि, सर्वत्रपितरो नृपाः ॥
रात्रिंदिवविभागेषु नियतो नियति व्यधात् ।
कालातिपातमात्रेण, कर्तव्यं हि विनश्यति ॥
पशुद्धेऽस्मिन् सुवं कृत्स्नां रक्षयत्येव पुरीमिव ।
राजन्वती भूरासीदन्वर्थं, रत्नसूरिष । (क्षत्रचूडामणि)

मिलानकर देखिये कितना रस, लालित्य, सरखता क्षत्रचूदामणिमें टपकती हैं।
"गद्यकाल्य" भी एक, काल्यका भाग है यद्यपि हद्य हृद्य गद्यके हृद्रांतको पूर्वमें दे चुके हैं
फिर भी 'गद्यचितामणि' कादम्बरीसे पदलालित्य, सरसतामें उत्तम है। कादम्बरीमें वृथा
ही लसिन्द शल्दोंको देकर, किनता बदा दी है। हम ही इसबातको नहीं कहते। विकि
एक निरपेक्ष प्रोफेसरका भी ऐसा ही मत है। हम उसके वाक्योंको नीचे उद्धत करते हैं—

माननीय विचारशील सुहत्तमं पाठकवृद ! जिस समय हम बहुविस्तृत हिन्दी जैन काव्यसागरकी तरफ दृष्टिपात करते हैं तो हमारी दृष्टि वहांसे हटती नहीं है । और वह सपने द्वारपाल चक्षुयुगलको वहांपर खड़ाकर भाप इस विस्तीर्णसागरमें मनोनीत माणिक्य- पुंजकी प्रवल ग्रहणेच्छासे प्रवेश होता है । धर्य विभूषित सज्जनवृद ! भाप शांतिचत्त होकर थोड़े समयके लिये भाप भी इस अनंतसागरके तट पर एकाअचित्त हो बैठिये । थोड़े ही समयमें यह सेवक हिन्दी जैनकाव्योत्तमरत्नपुंज भेटमें सम्मानित कर आपसे विदा लेगा ।

प्रथम जिससमय हम जैन हिन्दीपुराण काव्य, आदिपुराण, महापुराण, हरिवंश-पुराण, पाइवपुराण, पुण्यासव, यशोधरचरित पुराण, आदि नेन पुराण काव्यनिकंभमें वुसते हैं तो शब्दार्थालकारोंकी शोभासे पूर्ण, एवं च नूतन नामागुर्णोंकी सुगनिवत माला ओंसे सजे हुए एक ऐसे निकुँजमें पहुँचते हैं-जहां पर धर्म, ञ्चान्तिका वायुमण्डल प्रतिस-मय हमारे त्रस्त, चंचलहृदयको,अनुपमशान्त बैराग्यमें स्थित बनाता है। इस पवित्र निकुँ-जमें अधर्म, हिंसादुर्गेन्धयुक्त वायुका प्रवेश अन्य परिकल्पित लिंग पुराणादिककी तरह कहीं भी किसी सुक्ष्माति सुक्ष्म छिद्र द्वारा नहीं हो पाता, क्योंकि इन पुराणानिकुँ नौकी चारों दीवार्के महिंसारूपी ईटों तथा शान्तिके गिलाओंसे बहुत मज़बूतीके साथ बनी हैं। जिस-तरहसे अन्यपुराणोंमें कपोलकल्पित, नितान्तासंभव, अभोत्पादक तथा हिंसा घणा क्रुरताद भत्याधिक्य मयीदाके उल्पन करनेवाला वर्णन पाया जाता है। नैसे कि ब्रह्मानी की उत्पत्ति पद्भनसे हुई है (१) सीता की उत्पत्ति विना माता पिताके हुई है (२) तथा एक गीमें ३३ कोटि देवता बास करते हैं इत्यादि असंख्य मिथ्या तथा विशेषवासनाओं के जालमें फैसानेवाली कथाओं का वर्णन जैसे वैष्णव पुराणोंमें पाया जाता है तैसा वर्णन मन्य, सम्य, कान्यनिकुं जबूंदमेंसे किसी भी काव्यके सूक्ष्मतमांश्रमें भी अनुषंधानकारियोंके दृष्टिपथ नहीं होता । प्रायः इन वैष्णव पुराणोंकी ऐसी निर्मूल, अत्यंतासंभव हिंसासे आव्यः (प्रचुर) देखकर ही हमारे चूरोपीयलोग मनगढत, मिथ्या, अमोत्पादक, मकारके वर्णनके लिये उपमाका काम लेते हैं । अस्त्"। हम दृष्टांतस्वरूपमें इनके ( जैन पुराणोंके ) हृद्याद्य इस लेखमें लिखकर इस लेखका वृह-दाकार न करेंगे । किंतु विलमें सदैव चुभनेवाले ( हर्गोत्पादक ) यशस्तिलकचरित पुराणके वारेमें अवस्य हिलेंगे। इस पवित्र पुराणको पहनेसे राक्षसी प्रकृतिवाछे मनुष्यके भी हिंसासे घृणा होकर पवित्र अहिंसामय जीवनका संगठन होगा। तथा इस पुराणमें कविने किस सीन्दर्य अनुपम ग्रहितासे वर्णन किया है कि पाठक महोदयों के रोमांच खड़े हो जाते हैं

हस बातको हमारे बन्दनीय स्वाध्यायिवर्ग तथा भव के विद्वान स्वाध्याय कर अपने हटक्षेत्रोमें विश्व स्तको वो संकेंगे। मैं अब पूण्याश्रवादि उत्तमोत्तम जैनकाव्योंकी उत्तमता बतलानेके लिये संगय नहीं रखता। किए भी कात्र्योत्तम पार्श्व रराणवाटि ताके कुछ चुनै हुए कुसुमीरे बाप सज्जनीया वर्षी करताहु मा इस प्रकृणको सान्त करना।

वास्तरमें किवत मुनर्दीसजीने श्री पार्श्वाथ प्रराणको काव्य दृष्ट्यां अति मनोहर काव्य बनादिया है। दृष्टांतके छिये हम जनका खाद्यका संपंध देते हैं—

सुवनतिलक भगवंत, संतजन कमल दिवापर।
जगतजंतु बंधव अनंत, अनुपम गुणसाधर॥
रागनाग मयमंत, दंत-उच्छेपन बलि अति।
रमाकंत अरहंत, अतुल जसवंत जगतपति॥
तथा प-विम्लवोधहातार, विश्व विद्या परमेसर।
लडमीकमलकुमार, मार मातंग-मृगेसर॥
मुखमयंक अवलोकि, रंक रजनीपति लाजे
नाममंत्रपरताप, पाप पन्नग हरि भाजे॥

नया ही भादरणीय तथा आलंकारिकामूवणोंसे सिजान है। पाउक क्षमा कर, हन इन किन्ती इस देखनरीलीकी उत्तमताको देखकर अध्यो होता है तथा हम इसी प्रशणके और रहीक कुछ देंगे जिनसे कि इनकी विद्वताका पूर्ण पता हमें

जय अश्वसेन कुलचंद्र जिन, सक चक्र प्रितंत चर्न।
तारो अपार भवजलियते, तुम तरंड तारन-तरन ॥
वाघ सिंह चस होयहिं, विषम विषधर निहं डंकें।
भूत प्रेत वेताल, व्याल वैरी मन संकें॥
साकिनि डाकिनि अगनि, चौर निहं भय उपजावें।
रोग सोग सब जाहि विपत नेरे निहं आवें॥ (पा॰ पु॰)

पाठः वृंद, कविकी इम अनुपम कवितामें श्लेश्वंकार, अर्ध अंतरको देखका क्या नहीं कह सबते कि जैनेतर कान्योंमें ऐसे प्रश्नातन उप रिष्त होंगे ? अर्थ इन्हीं किक्का बनाया हुआ '' जैनशतक '' अंथ है। इसकी उत्तपताका वर्णन प्या करें यह हिन्दी में पद्य-मय अत्यंत कारण है जिनकी कि कुछ वातगी हम आको देते हैं—

चितवत वदन, अमल चंद्रोपम, तिज चिंता चित होय अकामी। त्रिभुवन चंद्र पाय तप चंदन, नमत चरन चंद्र।दिक तामा। तिह, जग छई चेदिका कीरति, चिहन चंद्र चितत शिवगामी ॥ चन्दीं चतुर चकोर चन्द्रमा, चन्द्रवर्ग चंद्रप्रभरवामी॥

सी तरह शर भी चहुविशति स्वृति करेरी उत्तम की गई है इसको हमारे

इस कवि । यज्ञ ने हिसानिवेष थे कैसे अन्मोन बोन कहे हैं

कहै पशु दिन सुन यज्ञके करेया मोहि,

होमत हुताशनमें कौनसी बडाई है।

स्वरीसुख में न चहीं 'देह मुझे" यों न कहीं,

घास खाय रहीं मेरे यही मन भाई है।।

जो तू यह जानत है वेद याँ बखानत है,

जाय जली जीव पावै-स्वर्ग सुखदाई है। डारे क्यों न बीर यांसे अपने कुटुंब ही कों,

मोहि जिन जारै जगदीश की दुहाई है।

प्रिय पाठब वृंद ! किविकी जन यह सर्ग, र युक्ति यहाँ हिंसाका निषेध, अन्य-मतावलिक देखते हैं तो दांतों तले उँगली दवा होते हैं। वस हन कन्युक्त के दो ही प्रथाकी बारगी देकर इस आगे बहते हैं। हम स्वर्गीय किविवर चानतरायनीकी किविताकी अब उत्तमता बतावंगे। हम उदाहरणके लिये इनका धर्मि विलास पेश करते हैं। वास्तवमें हिंदी संवारमें यह एक उत्तम द्य ग्रंथ है। इसकी भी थोड़ी कर नो भव्य पर्टकोंके निभिन्न पेश करता हूं। ज्ञानीका वर्ल ग्रंथ आपने हत्पयमें इन प्रशार किया है—

थाम तजत धन तकत ,तहत गजवर तुरंग रथ।
अदि तजत नर तजत, तजत अवपति प्रमाद पथ ॥
अपि भजत अघ भजत, भजत सब दोष भयंकर।
योह तजत यन तजत, सजत दल कमें सञ्चवर ॥
अदि चह चह सब कहकरि, पह पह महि पह किय।
किर अह नह भवकह यदि सह सह सिव सह लिय
तजत अंग अरधंग करत थिर, अंग पंग मन।
लित अनंग थिति सैलसिंग, गहिं भावलिंग वर।
तप तुरंग चिंह समा रंगरचि, करम जंघ करि।

"गुण, वे वार श्रृंगीर वीरें डाइम ड्रारक्ख । करेणा र म रस रीति, हाँस हिरदें उछाह सुख ॥ अष्ठ कर्मद्र म्लन, रहें बरते तिहि थानक । तन िलेच्छ घीत्रस, दन्द्र दुख द्शा भयानक । अर्ड्डर अनंत वड चिंतवन, शांत सहज वैराग ध्रव । नवरस विलास परकाश तब, जब सुबोध प्रगट हुव ।

प'ठक, जिस तरह जैनेतर कवि श्रेगारन विषय पर ही कविता रचकर सुकि बननेका दावा करते हैं। किन्तु हमारे विवश्रेष्ठ श्रीयुत बनारसीदासर्जीने उपयुक्त पद्ममें आत्मामें ही नवरस अति सुंदर रीत्या घटिन किये हैं। पर बृह्म त्याका यह नवरस युक्त अपूर्व चिंतवन अविद्वानोंको अभूतपूर्व आनन्दमय बनाता है।

ऐसी जैन कवियोंकी अनुष्म सुन्दर विना क्या अनैन कार्त्योंमें भिन्न सकती है? हम इन्हीं कविशृष्टकी कविना ऐसी पेश करते हैं कि सपस्त हिन्दी संशामें इस देंगकी किता नहीं मिन्नेगी।

्मनदान पश्ची । य और सुरश्चे रायकी स्तुतिमें आपका

(सर्वहस्वाक्षर) मनहरण

इ.रम भरम जग तिमिर हरन खग।

वरगल खन पग शिव मग दरसि।

निरखत नयन भविक जल वर्षत।

हरषत अमित भविक जन सरसि॥ १॥

मद्न कर्न जित परम घरम हित।

सुयिरत भगत भगत सब डरासि।

सहस्र जलदं तन सुद्धाद सपत. प्रन।

कसठ दलन जिन नमत वनरास ॥ २॥ (सर्व हस्त्रकारान्त) पट्पद

सकल करम खल दलन कमर शह पदन कनक नग।
धवल परम पद रमन, जगत जन अमल कमल खग।
परमत जलधर पवन, सजल धन समतन समकर।
पर अदर जहर जलद, सकल जननत भव भय हर॥
यम दलन नरक पद छयकरन, अगम अतृह भव जल तरन।
वर सवल मदन वन हरद हन, जय जय परम अभय करन ॥३॥

शिय पाठन वृन्द, विचारिये कैसी उत्तमतम कविता है। क्या ही पदछाछित्य अर्थ-गांमीयमय एवं च मर्छकारीसे छुसज्जित है। इन कर्व श्वर श्रीयुत बनारसीदासजीद्वारा जैन काव्यपुंच बहुरेतासे रचा गया है। इन क्विवरकी कविता देखकर श्रीयुत रामाधण केखक गोस्वामी तुलसीदासजी भी इनपर प्रत्यंत, प्रेम, श्रद्धा करनेलगे थे। एक दफें गोस्वामी तुलसीदासजीने अर्थनी ''रामायण' की समालीचनाके बरेमें पूछा तब पुज्य कवित्रजीने उत्तर दिया।

#### राग सारंगष्टन्दावनी

विराजै रामायण घट मांहि, भरमी होय मरम सो जानै। मुरख मानें नाहिं विराजें, रामायण घट माहि॥१॥ आतमराम ज्ञान धुन लक्षमन, सीता सुमति समेत। शुभपर्योग वा नर दल मंडित, वर विवेक रण खेत, विराजै० ॥ शा ध्यान धनुष टंकार शोर सुनि, गई विषयदति भाग। भई भस्म मिध्यामत लंका, वठी धारणा आग, विराजै॰ ॥ ३॥ जरै अज्ञान भाव राक्षसकुरु, लरे निकांछित सुर। जुझे रागद्वेष सेनापति, संसै गढ़ चकचूर, विराजै०॥ ४॥ विलखत कूंभकरण भव विभ्रम, चुल्कित मन द्रपाव। थाकित उदार वीर महिरावण, सेतुबंध समभाव, विराजै० मूर्छित मंदोद्री दुराशा, सजग चरन इनुमान। घटी चतुर्गति परणति सेना, छूटे छपक गुण वान, विराजै० ॥६॥ निर्वि सकतिं गुन चक्रसुदर्शन, उदय विभीषण दीन। किरै कपंध मही रावणको, प्राणभाव शिरहीन, विराजै ।। ७॥ हह विधि सकल साधुघट अंतर, होय सहज संग्राम। यह व्यवद्वार दृष्टि रामायण, केवल निश्चय राम, विराजै०॥

दुलसीदास इस अनुपम अध्यातिमक च तुर्यको देखकर अत्यंत प्रसन्त हुये और अपनी कविताको '' निर्मा मी टायक मी नहीं '' यह कहतर कवित्रश्नीको म कसे " अस्ति विरवावली '' नामक छुन्दर कविता ( पार्श्वनाथ स्तोत्र )पदान की । पास्त-वमें इन कविवरकी जितनी मी कविता कुछम वाटिका है वह सन आध्यात्मिक गंगसे छुगं चित है । आपका बनाया हुआ '' समयसार '' कैसी छुंदर कविताओं आध्यात्मिक रहसे मरा हुआ है इसके विये हम आप होगोंको एक पद्य भेंट करते हैं—

राम रसिक अरु रामरस, कहन सुननको दोथ।
जब समाधि परगट भई, तब दुविधा निह कोय॥
नेदन बंदन श्रुति करन, श्रवण चिंतवन जाप।
पठन पठावन उपदिशान, बहुविधि किया कलाप॥
शुद्धातम अनुभव जहां, शुभाचार तिहि नांहि।
करम करम मारग विधे, शिवमारग शिव मांहि॥

धौर-मी जैनसाहित्यमें अच्छे र ग्रंप हैं उनमें से श्रीयुन किन वृन्दायनजीके पुत्र अनितदासने जैन शामायण जिसमें कि ७२ अध्याय हैं, रची हैं। काव्यदृष्टिसे यह भी अञ्चपम कृषिता है। इसमें तुलसीदासनीकी तरह निर्मुल विवेचन नहीं किये गर्य हैं।

जैनकाव्यनिकं नमें "वुधजनसत्सई" भी बहुत उत्तम ग्रंथ है। इसकी वानग के छिये हम नीचे छिलते हैं—

अपने पहिले १०० को नों में निन स्तृति की है उनके दो को न यह हैंतीन को कके पति प्रभुतीन को कके तात्।
त्रिविधि शुद्ध वन्धन करूं, त्रिविधि ताप मिट जात्।
मन मोहो मेरो प्रभु, सुन्दर रूप अपार।
इन्द्र सारिसे थकाये, करि करि नैन हजार॥

भामे भाकर इसी प्रंथमें बहुत ही अच्छी २ शिक्षार्य, तथा शुम नीतिपुत है। जिनको पढ़कर आश्चर्य होता है।

प्रिय पाठको, अब आपका समय नहीं हेना चाहता हूं बिक स्ती कथनको उपसंहारसे कहता हूं।

मंसारमें संस्कृत कान्यसागरके समान कोई भी कान्य इस जातमें नहीं है, तिस संस्कृत कान्यसागरमें भी जैन कान्यसागर अस्यंत विह्नीण है तथा इसके अन्दर वह वह रहन उपस्थित हैं कि बदि कान्यरसिकवृन्दोंने इसको छाना तो उन रहनें को प्राप्त होगी, जो कि जैनियोंके छिये ही ने भूषण नहीं होगे बिक इस २० कोटि जनसंख्याबाछे मारत-वर्षके छिये अनुपम प्रदर्शनीयका स्थान पार्नेगे। तथा जैन हिन्दी काञ्यपुंज भी हिन्दी काञ्यनिकुंजमें अनुपम, वैराग्यके रससे असृतको पिलाता हुआ, दीन हीन भारतके रक्षक असहयोगकी जांन अहिंसाके सुक्षम तत्त्वोंकी शिक्षा देकर इतिहासमें अपना सर्वापरि नाम छिखवा सकता है।

भारवरणाम्बुनलान । स्वतंतेच्छुक-वन्त्रारीलाल स्यादादी, शास्त्रीयलंड, मोरेना (ग्वाकियर) लमेली, आदि विचित्र पुर्नोपर विहार करनेवाले काले काले अवर, व प्राकृतिक नानापनारके हरय, कनककि जानप कनक पुष्प मनुष्यके संकुचित हृदयक्रमलको जैसे सगद्भ और हिर्पत विकिसित करते हैं, वैसे ही कान्यकुंनमें, शृंगार, वीर, करूगा, शांतादि रस, उपमा उपमेय चित्रादि विचित्र अव्हारोंसे मनुष्पका हंह-चित्त, शृंगार, वीर, करूगा, या शांतर में मीग जाता है। तथा वार २ उन आनन्द व्हरियोंमें व्हराया करता है। तदनुसार जैन कार्योसे आनन्द और आनन्दके साथ २ अनुष्प अनिवेचनीय आनंदकी प्राप्त होती है।

सन यहां पर यह प्रश्न हो सनता है कि नान्य नया वस्तु है और इसकी नया न्युत्पत्ति है ?

श्री जैन न्याकरण मत जुनार इसकी न्युरंपत्ति इस प्रकार हो सकती है कि " जिनी-देवता यह स जैनः जैनानां काञ्यानि, तेषां महत्वमिति जैन काञ्यमहत्वम् " अर्थात् जैन काञ्योंका महत्व, अथवा जैन काञ्योंने नहीं है । अथवा वेचल काञ्य शब्दकी न्युरंपत्ति की नाय तो ि " वश्य अश्र इति वो तो न्येति प्रभोति तत काञ्ये अर्थात् आस्मपुख या स्वर्गादि सुख, मोक्षको प्राप्त करता है या कराता है उसे काञ्य कहते हैं, वर्योंकि "वर्त्वनं कर्णकाति वाज्यादेव प्रवत्ति " अर्थात् वर्म, अर्थ, काम मोक्षकी प्राप्ति काञ्यसे ही होती है । अथवा कान्य नहते ते एक्षी इति किनः कविरेच अयमिति किनः तत्त्य कर्म काञ्य अर्थात् निस प्रकार हंस पक्षी दुष पानीका भेदकर सार भाग दूषको ग्रहण करता है, उसी प्रकार किन विद्वा न दुर्जनतादि हेय पदार्थोंको छोड़कर सार अगर दूषको ग्रहण करता है, उसी प्रकार किन विद्वा न दुर्जनतादि हेय पदार्थोंको छोड़कर सार अगरेय मोक्षादि या तालोंको प्रश्ल कर आत्मपुखमें निमान हो परमण्दको प्राप्त करता है । अथवा कान्यका प्रथम कक्षर कक्षार ही हेते हैं, तब भी इसका स्थान सर्वोच्च सिद्ध होता है वर्योंकि जैनेन्द्र महत्वनं वक्षार स्थान कर्णका हिसा ह्यान वर्ण कर्हण विद्यानीयाः क्रयद्याः " अर्थात्—अ कर्ण विद्याने ये वर्ण स्थानीय होते हैं, तथा यह न्यञ्जनोंमें प्रथम ही गणित होनेसे इनका सबसे वर्णोंसे विशेष अर्थ प्रतिपादत्वर है, यही वहा है कि—

"ककारः सर्ववर्णीनां मुळं प्रकृतिरेव च, काकाराज्ञायते संव कामं कैवल्यः मेव च " अर्थात्—हकार सर्व वर्णोमं मुळ प्रकृति है और ककारसे सब काम तथा कैवल्य केवल्कान प्रस होता है। अथवा "कवते दीव्यते महतकोपरि शोमते " इति मादः। अर्थात सर्वोग्दृष्ट जैसे पहतकपर पणि शोमना है, वैसे ककारवर्ण शोमा सहित वांछित फड़को देता है। इन्निलये यह सिद्ध हुआ कि (राजापत्यंतगुणोक्तिराजादिम्यः कृत्ये च ट्यम्) अर्थान्-इत्त जैनेन्द्र महाभाष्य सुत्रसे "ट्यम्" प्रत्यप करके काल्य शब्द सिद्ध होता है।

भव यहां प्रश्न हो सकता है काव्य क्या वस्तु और क्या इक्षण है ? तो एक हिन्दी परिवापासे विदित होता है कि—"परस्पर एक दूसरेको सहायता चाहनेवाले तुल्यहर पदा-थोंका एक साथ किसी एक साधनमें लगा देना" काव्य कहलाता है। इससे संस्कृत माधाके काव्य सहित सरलता, माध्ये, रहाधित्यता, मनोहरता, पदयोनना, अथेगूद, अक्षर अलग, मान प्राचुये, कांति, प्रसन्नतादि गुण समझना चाहिये।

इसिलये कविकुअरोंने काव्यका विदेशण दक्षण विशेषना और गरमीरतापूर्वक यही किया है कि:-

" चमत्कृतिजनकतावच्छेदकं धर्मवत्वं काव्यत्वम्।"
धर्णत-मनुष्यके हृदयको चमत्वार उत्पन्न करनेवाटा धर्म ही काव्य कहृद्यता है।
भथवा-"रमणीयताप्रतिपादकार्थशब्दः काव्यम्।"

अर्थात्—उत्कृष्ट तथा मनोहरताका प्रकट कानेवाला शब्द कान्य है, क्योंकि शब्द रमणीयता कान्यकी वाह्य ल्टावल्टरी है। प्रथम तो शब्द सौन्दर्य ही सहस्य हर्यी मानवोंको कान्य पढ़नेके लिये शीध उत्सुक बना देता है। पश्चत रस, मान, तथा अरुद्धारादि मानस सरोवरमें स्वकीय कान्य कविता कलिकाका विकास करते हैं तथा कान्यका, लक्षण इस प्रकार भी करते हैं कि:—

## " चतुरैचेतश्चमत्कारि कवेः कर्मकाव्यम् "

अर्थात-बुद्धिमान प्रशिक्षों चमरकार उत्पन्न करनेवाला कविका वर्मेकाव्य शब्दसे व्यवहत किया जाता है। अथवा-साहित्यदर्शणकारने इस प्रकार लक्षण किया है कि— "वाक्यं रसात्मकं काव्यम् " अर्थात इस शृंगार, वीर, आदि नवों ही रसोंसे प्रक्त काव्य कहा जाता है। यद्यपि यह लक्षण सर्व अगह व्यास नहीं होता है, तथापि यत्र क्षत्र स्थानमें सुगंठित होता है, वयोंकि विना अलंकारसे, और निर्देश विना काव्य अन्य नहीं होता है इसिल्ये बाग्मट कविने इस प्रकार लक्षण किया है कि—

" शब्दार्थी निर्दोषी सुसगुणी प्रायः सालङ्कारी काव्यम् " यहीं " काव्यप्रकाश " कारने इक्षण किया है कि— " तददोषी शब्दार्थी सगुणी अनलङ्कृति पुनः कापि "

अशीत वाक्यार्थ पदादि दोषोंसे रहित, अर्छकारोंसे युक्त, औदार्य, कांति, माधु-यदि गुणोंसे युक्त शब्दार्थ काव्य कहा जाता है, क्योंकि रसारमक वाक्योंके होनेपर मी सीन्दर्यदि गुणोंसे रहित और सदोप होनेसे काव्य प्रशासको प्राप्त नहीं होता, खतः उक्त कक्षणोंसे युक्त ही सत्काव्य होते हैं। तथा पदछाकित्य, अर्थगौरवता विषयगृहता, रस पूर्णता, सुन्दरता, हृदयरोचकता, और शान्तता आयि गुणोंसे युक्त काव्य है तो जैन काव्य है। कान्यके गुल्यतया तीन भेद हैं परन्तु इनके आवान्तर नहुत भेद हो नाते हैं। वे ६ भेद इस प्रकार हैं कि 'ग्राचपद्यमिश्रश्च विविद्या' अर्थात् गद्यकान्य, पद्यकान्य, और गद्यपद्यमिश्रिन, जैसे यशस्तिहक, जीवन्दर चम्पू आदि हेकिन यह सब कान्य, निर्दोष होनेपर ही श्रम्प होते हैं, क्योंकि एक कविका वचन है कि—

" अव्यं भवेत्काव्यमदृषणं यन निर्मुणं कापि कदापि मन्ये । इत्कोरकः स्यात्तिलकाचलाक्ष्याः कटाक्षभावैरपरे न दक्षाः ॥ १ ॥ (" वर्षश्रीमुद्द्य ")

अर्थात्-निर्दोषकाव्य श्रव्य होता है, निर्मुण कभी नहीं, ऐसा में मानता हं, जैसे कामनीके कटालोंसे तिएक नामका वृक्ष किल्पोंसे ग्रुक्त होता है, और दूसरे युक्त नहीं कोरिकत होते। इसिल्ये निर्दोप काव्य सुकाव्य खौर श्रव्य होते हैं, और ऐसे ही काव्यों द्वारा वास्तवमें धर्म, अर्थ, काम, मोक्षकी प्राप्ति होती है। वर्योंकि काव्य काव्यक्र कमें धर्म, अर्थ, काम मोक्षके ल्ये, अन्भेल अनावृत क्षपट द्वार हैं। जो मनुष्य निप्त वरतुकी एक्ला करता है, उसकेकाव्य कुनमें सरल्टर त्या प्रवेश हो जानेसे इच्लित पदार्थकी सिद्धि हो नाती है वर्योंकि किसी कविके ये वचन हैं कि वे महारमा घन्य हैं तथा उन्होंका यश सदाके विये स्थिर है कि जिन मानवोंने काव्य कनक कटोरियोंका बनाया है, व उनमें जिन महानुमार्थोंकी कथा गाथा गाई गाई है, वे युण्यवान, यशस्त्री, कीर्त्ति कीमुदीक कीमुदीश कहलाते हैं भा

काव्य, किवता, जनताकी विद्वताकी इयता, सहदयता, चतुरता, धार्मिकता, रचना-धुन्दरता, तथा उपम उपमेय इत्यादि भाव उसकी प्रतिमा पर प्रतिमासित कर देती है। काव्यके दक्षणानुपार पदद्यादित्य, सुंदरता, रोचकता, भावरम्भीरता, मधुरता, अनिर्वचनी-यताके साथ र हुआ करती है। इसहिये मनुष्य अपने २ अमीष्ट पदार्थीमें संदर्भ हो भूभीष्ट सिद्धि प्राप्त करते हैं। फल भी इसका यही है कि-

" काव्यं यशसेऽधेकृते व्यवहारविधेशिवेतरक्षतये।

सदाः पर निर्नृतये कान्तासंभित्तयोपदेश युजे ॥ १॥ (कान्यप्रकाश)
अर्थात्-काव्य यश्-कीर्तिके लिये, व्यवहार विधि, अकल्याणके नाशार्थ, इस्तुनिवागर्थि, कांतासंमित उपदेशके हेतु-निमित्त किया जाता है, इससे यह ताल्यये है कि श्री
रामचंद्रादिकी तरह प्रक्तिना चाहिये रावण आदिकी तरह नहीं, कीर्ति आदि पूर्वोक्त गुणोंकी
प्राप्ति, और व्यवहारादि दक्षता इसीसे होती है, इसील्यि हमारे प्राचीन ववीश्वर और कवि
कावायोंने काव्योंका प्रणयन तथा उपयोग किया। अतः प्ररातन कालमें हिंसा, हीनता,
हास्य, हिचक, हास, हेना, (अपमान) हुंबाद और हरता आदि हेय दुर्गुणोंको कड्मूंटसे
दखादवर कहिंसा, हवं, हिस, हित्, हिस्मत, होम इत्यादि हित करनेवाला काव्य क्रम्था-

मुखपूर्वक विछोडन किया करते हैं। निससे आस्पाकी कालिया, अपवित्रता, अरोचकता, अपमान, कुछ्यान, ध्रमान, सज्ञान प्रश्रायमान होनाते हैं, और इसके अनन्तर दर्गणकी तरह नाज्यस्थमान, ज्ञानभात प्रकाशित होनाता है, पश्चात अनन्तप्रस, वीध दर्शनादि गुण प्रश्र होते हैं। तथा आस्मा कर्म समृहीको नष्टकर मोक्ष पदवीको प्रस कर लेता है, खास यही बात जैन काव्योंमें बडे महत्वकी बत्तकाई है।

भव इसके बाद अलंकारोंके नियममें कुछ बता देना उचित समझता हूं। क्योंकि दोषोंसे रहित होनेपर भी तथा गुणोंसे संयुक्त होने पर भी विना अलंकारोंसे बाणी शोमाकों प्राप्त नहीं होती है जिस तरह स्त्री विना आभूपणोंसे नहीं शोभित होती है। अतएव अलंकारोंका होना वैसे ही सावक्यक है, वे अलंकार उपमा, उत्प्रेसा, रूपक, दीपक, भादि भेद प्रभेदोंसे नाना तरहके होते हैं। लेकिन मुख्य भेर दो ही हैं, शन्दालंकार, अथिलंकार उपग्रेक्त तो अथिलंकारमें परिगणन किये हैं और शन्दालंकारके छः भेद हैं—यथा—चित्र, इलेप, अनुप्रास, यमक, वक्रोक्ति, तथा पुनरुक्तवदामास, ये छः होते हैं। यमकादि प्राया सर्वे तोभदादिवन्धों में प्राया स्त्रोक्तवद्ध होते हैं।

कान्योंकी रचना भी रीतिके असुपार श्रीतिरायक होती है, इसलिये गैडीय, वैदर्मीय आदि देशगलके असुपार करना चाहिये।

रतींके बारेमें इतना ही कहना होगा कि जैनेतर काव्य प्रकाशादि यन्थोंमें केन्छ आठ रतींका विवेचन किया है, वह इस प्रकार है कि... शृंगारवीरवरुगाद्धतहास्यमयानकाः ' इत्यादि पश्चात लिखते हैं कि " शान्तोऽ प ननमो रसः " अर्थात शन्त नामका भी एक रस है, इसमें अजैन कवियोंकी निर्पेश बुद्धि है, खतः निर्पेश बुद्धिसे ही यह वात्रय है। छेकिन जैन कविश्वरींने इसको खूब अपनाया है। यहां तक कि इनके प्रत्येक काव्योंके आदिमें, मध्यमें, अन्तमें, खूब ही वर्णन किया है, और बास्तवमें चाहिये भी यही वर्योंकि इसीसे आत्माका कल्याण होता है।

श्री नाग्मटकवि अपने नाग्महालंकार्मे लिखते हैं कि

" साधुपाकेष्यनास्वाद्यं भोज्यं निर्हवणं यथा। तथैव नीरसं काव्यमिति बूमो रसानिह ॥

अर्थात-जिस तरह मोननका अच्छी तरह पाक होनेपर मी विना सैन्यव (नमक) के अच्छा नहीं हगता है, उसी हरह नीरस काव्य मी अच्छा खीर अञ्य नहीं होता है। अतः यहां मी रस कहते हैं—

शृंगारवीरकरणाडुतहास्यभयानकाः। रोदवीभरस्वास्ताश्च नवेते तिश्चिता युपै ॥ व्यथित-विद्वान पुरुषोंने शंगार, वीर, करणा, अद्भुन, हास्य भयानक, रौद्र, वीभत्स, और शान्त ये नव ९ रस वहे हैं। और इनके भी स्थायी भान, अस्थायिभाव अंथीत रित, हास्य, शोकादि भागोंका विरत र विद्या है। इस प्रकार सम्बन्धादि फल, लामादि पूर्वक यह 'स्त्रस्म लपोस्ट्रात'' बाद हम जैन काव्य और इतर काव्योंको देखते हैं तो पदलालित्य, अर्थगीरव, शब्दगीरव, विषयगहनता, रसपूर्णता, सौन्द्यदि गुण जैन काव्योंमें पाये नाते हैं। यह बात जो विद्वान व जिनके पास संब्ह्यान पेटी ह्यो कहीं है वे स्वयं इस संदर्शन नान सकते हैं:—

हिं। कादम्बरीके रचियता वास्त्यायन वंशमें उत्पन्न कुवेर नामक विद्वान उनके चित्रमानु और चित्रमानुके प्रप्रत्न श्री वाणकि हैं। इन विका समय काछ अभी ठीक र निश्चित नहीं हुआ है, ित इतिहासवेत्ताओंको तथा मुझे भी जहांतक पता चका है तो यही मालूम होता है कि राजा हंसवर्षनके समयमें ये किव हुये थे। और हंसवर्षनकी समामें प्रतिष्ठा प्राप्त की थी, उक्त राजावा समय (६१०) (६००) है। इन्हें सिद्ध होता है कि इसी समयके भरीव करीव हुये होंगे। इन विकी प्रशंसा गणमान्य महत्य बहुत करते हैं और चाहियें भी, डेकिन यह प्रशंसा तहतक ही ठीक होती है, जबतक इनसे अच्छा काज्यक्रमें चाहियें भी, डेकिन यह प्रशंसा तहतक ही ठीक होती है, जबतक इनसे अच्छा काज्यक्रमें अडीका वृक्ष भी वृक्ष माना जाता है। जैसे बाणकि , अपने "कादम्बरी" नामक गद्ध काव्यमें अथम ही राजा श्रूदक्ष वर्णन करते हैं कि—

आसीदशेषनरपितशिरः समभ्याचितशासनः पाकशासन ह्वा-परः, चतुरुद्धिमेखहाया सुवो अत्ती, प्रतापानुरागावनतसमस्त सामन्तचकः, चक्रवात्तिलक्षणोपेतः, चक्रधर इव करकमलोपलक्ष्यमा-णशङ्खलाच्छनः, हर इव जिनमन्मथः, गुह इवाप्रतिहतशक्तिः, कमल-योनिरिव विमानीकृतराजहंसमण्डलः, जलिषिर्व लक्ष्मी प्रसृति, इत्याचेताहशः श्रद्धको नाम राजा।

अर्थात—समस्तरागुओं पर शासन करनेताल दूनरा इन्द्र ही हो, चार समुद्र मर्थारात्र विश्वीका स्वामी, प्रतापानुसामि रातमण्ड क्रको अननत कर दिया है, चक्रवर्ती इसणोंसे युक्त, अशिक्षणकी तरह हस्तकमल्में शंख, चक्रको धारण करनेताल, अर्थात हस्तमें शंख इक दि प्रशस्त चिन्होंसे युक्त था, श्रीकृष्ण मी साक्षात २ शंख इकसे युक्त ही है, खीर महादेव-की तरह कामदेवको जीतनेवाला, अर्थात कामदेवने मस्म कर दिया तरन्त्रार हमने भी उसे मस्म कर दिया, लेकिन यह बात असम्मन मानुम होती है, वर्गोकि अगाड़ी चक्रके इस

रानाको साक्षात् कामदेव ही बना दिया है, खोर इस गद्यमें केवळ वीररस, तथा उपमाका

भव देखिये जैन कविश्वर श्री हरिश्चन्द्र और श्री किविसिह श्री नादीमिसिह निनक सांस्कारिक नाम अजितसेन था, छेकिन पंडिलोंने इनका प्रचुर पाण्डित्य देखकर "वादीमिसिहा" यह नाम रनला । इनकी रचनाचातुर्यसे विद्वत्ता, धर्मक्तादि गुगोंसे प्रसन्न हो जब पण्डिलोंने वादीमिसिह ये नाम रनला तो न जाने इनकी कितनी विद्वत्ता होगी। हम यहां पर श्री हरिश्चन्द्र कविके गद्यसे मिलान करते हैं, जिससे पाठक समझ गावेंगे कि किसकी गद्य रचनामें सौन्दर्य तथा पदछाछित्य, अर्थगौरव है।

यश्च किल संकदन इव आनन्दितसुमनोगणः, अन्तक इव महिषी-समधिष्ठतः, वरुण इवाज्ञान्तरक्षणः, पवन इव पद्मामोदरुचिरः, इर इव महासेनानुयातः, नारायण इव वराहवपुष्कलोदयोव्हृत घरणीवलपः, सरोज सम्भव इव सकलसारस्वतामरसानुभूतिः, भद्रगुणोऽप्यनागः, विबुधपतिरपि कुलीनः सुवर्णधरोप्यनादित्यागः, सरसार्थपोषक वच-नोऽपि नरसार्थपोषकवचनः, आगमाल्याश्रितोऽपि नागमाल्या-श्रितः, एताहज्ञः सत्यन्धरनाम राजा।

स्वर्शत-महाकवि हिरिश्चन्द्र रानाका वर्णन इस बेलिसे करते हैं कि रांगा सरवन्धर इन्द्रकी तरह देवता समुहको और (शहरहरेपसे वतलाते हैं) विद्वाननीको प्रसन्न करता है, अतः इस रानामें इन्द्राधिक्य छोतन किया, इतने ही वाक्यमें अतिशयोक्ति, क्ष्ट्रेष, उपमा, उपमय, शहर संदर्भ, अर्थ गौरव कितना है? यह आप स्वयं विचार । अब आगे चिट्टिये। कालकी तरह महिषीसे छुक्त है, यहांपर भी वहीं बात है, अर्थात राना महिपी-रानी, और काल महिपी-सेल्युक्त है। वहगंकी तरह दिशाओंको रक्षण करनेवाल है, अर्थात वर्गी, और काल महिपी-सेल्युक्त है। वहगंकी तरह कमलकी छुगं घे से युक्त है, अर्थात-वायु पद्मकी आमोद सुगंधिसे हिचर है और, यह पद्मा-दक्षीसे युक्त है। महादेवकी तरह महासेनसे अल्यात है, अर्थात महासेन-कार्त्तिकेयसे युक्त है, और राजा महासेना, अर्थात महतीसेनासे अल्यात हैं। श्री क्रब्णकी तरह प्रध्वीको बारण करनेवाला है, अर्थात श्री क्रप्णने वराहावतार घारण करके छुश्चीका उद्धार किया है, और यह राजा, वराहपुरकलोदय-अर्थात श्रेष्ठ गुद्धमें प्रक्तक-विशेष उद्धार किया है, और यह राजा, वराहपुरकलोदय-अर्थात श्रेष्ठ गुद्धमें प्रक्तक-विशेष उद्धार किया है, और यह राजा, वराहपुरकलोदय-अर्थात श्रेष्ठ गुद्धमें प्रक्तक-विशेष उद्धार किया है, और यह राजा, वराहपुरकलोदय-अर्थात श्रेष्ठ गुद्धमें प्रक्तक-विशेष उद्धार किया है, विशेष किया है। इस्यादि, देखिये किय चतुरता बुद्धमत्तासे दोनों पक्ष घटाते हुये, रचना सोंदर्ग, पदलालेक्ट्रेस, उपमा, उपमेग, वरोग क्रांग अर्थात है। क्रांगों के किय

दिशिनि हितविजयस्तम्भः इति, इत्यादि एतादशौ नाम सत्यन्थरो

इस गद्यमें वाणविकी अपेशा वीर रस, समासभूयस्त्व, जो कि गद्यका खास ग्रुण है, और इसीका नाम ओजगुण कहलाता है, क्योंकि ''ओजः समासभुयस्त्वं तत गद्येन्वित प्रन्दरम्' अर्थात—समासभूयस्त्व ओज गुण कहलाता है, वह गद्यने अर्यन्त सुन्दर होता है, इस लिये इस गद्यमें विशेषतया समास सुयस्त्व, पदलालित्य दिया है।

श्रीवाणकवि अपनी काइम्प्रीमें एक जगह महाश्वेता नामकी नायिकांके भावी पतिके माणमें विञाप दिखळाते हैं। तथा महाश्वेता पतिमरणसे दुःखित हो विञाप करती है।

" हा अन्त ! हा तात ! हा तत्य ! इति व्याहरन्ती तथा हा नाथ जीवितनिकायन ! आदश्य का मामेकाकिनी प्रारणमकरण विद्युच्य याति, ईपदिय विलोक्य, कार्ताहिम, मक्ता हिम, अनुस्क्तमहिम, वालाहिम, अगतिकाहिम, दुःखिताहिम, अनुस्यशरणाहिम मदनपरिभृताहिम?

पाउनो । देलो कविने किस चतुरतासे वर्णन किया है, छान विचार सक्ते हैं कि इस गद्यमें अर्थ गौरव है ? और कोई कारुणिक रस मी नहीं विशेष प्रतीत होता । यहां पर हम पूछते हैं कि ''जन दु:खायरपा होती है तथा पतिमरणसे स्त्रीकी अत्यन्त ही दु:खायरपा होती है तथा पतिमरणसे स्त्रीकी अत्यन्त ही दु:खायरपा हो जाती है, छेकिन वाणकवि वर्णन करते हैं कि माता पिता और सिखयोंको सम्बोधन कर कि में दु:खित हूं, भक्त हूं, अनुरक्त हूं, अनाप हूं, हत्यादि कहकर कवि अन्तमें वहते हैं कि ''मदनपरिभृताहिम'' अर्थान्—कामदेवसे परिपीड़ित हूं, देखो, विचित्र वात है कि जो स्त्री पतिमरणसे दु:खित है वह ऐसा वाक्य कैसे कह सक्ती है ? मेरी समझसे तो कोई न कहेगा, दह केइछ श्रीवाणकविकी न्युनता है।

कच्छा, अन इसीका वर्णन कविसिंह श्रीगदीमसिंहने किया है। हा, मनोनाकार रूप ! हा, महागुण मणिद्वीप ! हा, मानसविहारराज्देशस्त्ररूप ! हा महनके छिचतुर मूप ! म । पूर्वि रहा ! कःसि कःसीति विछपनती, शोकविषमोहिताङ्गी छताङ्गी तां प्रत्यायन्ती काचित् देवता गिरगुरथापयामास ।

इस रचना शैलीको आप कान सकते हैं किस सौन्दर्यसे, पदलाहित्य तथा काहणिक रससे किनने वर्णन किया है। और भी देखिये कि कहीं २ इनका गद्य विरक्तल मिन्ता है, सम्भव भी है कि इन्होंने इससे सहायता ली हो। जैसे—

"वत्स । वलनिष्ट्रनपुरोधसमपि स्वभावतीक्षणया धिषणया भिन्दुविति सर्वपर्धानपाहित्ये भवति पश्यामि नावकाशस्यदेशानामः तद्पि करशस्य वहस्रणापि कवलितुमशक्यः प्रलयतर्शिपरिष द्राक्षणोद्यो यौवन नस्मा स्रोह्महोद्धाः, अशेषभेप नप्रयोगवेषस्य निष्पाद्नदक्षो लक्ष्मीकटाक्षविक्षेपविक्षपी द्पेडग्ररः। मन्दीकृतमणि-मन्त्रोपधिप्रभावः प्रभावनाटकनटनसूत्रधारः सम्पापस्मार इति कि-चिदिह शिक्ष्यसे। " (गर्धांतामणि)

नत, ऐता ही विद्रञ्जल दर्णन शन्द परिवर्तन कर वाणकविने किया है। जैसे—
"तात चन्द्रापीड़ ! विदितवेदितन्यास्याधीतसर्वेद्यास्त्रस्यते नावल्यसुपदेख्रन्यमस्ति, केवलं च निसर्गत एव भानुभेद्यमतिगहनं तमो पौवनप्रभवम्, दारुणो लक्ष्मीमदोऽत्यन्ततीत्रोदपदाहु वरोष्मा, अमन्त्रगम्यो
विषमो विषय विषस्वाद्योह इत्यतो विस्तरेणाभिधीयसे।"

(कादम्बरी)

और भी बहुतसी जगह मिछान पाया जाता है। गद्यचिन्तामणिमें शान्त रस बतला-नेके लिये, विषय वासनादि छुड़ानेके लिये शिक्षा दी है कि—

"अभिनवविहंगलीलावनं यौवनं, अनङ्गसुजङ्गरसातलं सौन्दर्यं, स्वरिवहारशैलूषवृत्तस्थानमैश्वर्धं, पूज्य पूजाविलङ्घनः लिधमजननी महासत्वता च प्रत्येकमिष भवति जननामनर्थाय, चतुणी पुनरेतेषांमेकत्रसन्निपातः सद्म सर्वानर्थनाभित्यर्थेऽस्मिन् कः संशीति"। (गद्यवितामणि)

इसी मावको छेकर बाणकविने छिला है कि-

" गर्भर्वरत्वमाभिनवयौनवत्वमप्रतिमरूपत्वममानुषशक्तित्वं चिति महतीयमन्धेपरम्परा, सर्वतः नामेकैकमण्येषायतनम्, किमुत समवाचैः "

कान्यप्रेमियो । यदि किर भी निष्यक्षपात दृष्टि इन गर्धोपर डालेंगे तो अवश्य स्फुट रीतिसे मालुम हो नायगा कि कादम्नरीकी रचना गद्यचिन्तामणिसे मिलती है, और संभव है कि इन्होंने कुछ बंदा लेकर वर्णन किया हो, और यह भी बात है कि इनका ऐसा करने पर भी वादीमसिंहकी रचना और पदलालित्य, सौन्दर्यसे कहीं अधिक न्यून है।

अर हम काद्म्बरीकी विशेष आछोचना, मिछान करके एक बातका संदर्श और करा देना उचित समझते हैं, वह यह है कि-इसमें अर्थकाठिन्य, शब्दकाठिन्य कहीं २ इतना है कि प्रकृत कथाभाग भी स्मरण रखना मुक्तिक पढ़ नाता है, और सरछता भी इतनी है कि हितोषदेशादिकी तरह गद्य कह डाछते हैं—अर्थकाठिन्यका एक उदाहरण देते हैं कि-

" कुमुद्रियपि दिनकरकरानुरागिणी भवति " इत्यादि-अर्थात्-कुमुदिनी चन्द्रमाकी किरणोंसे अनुरागिणी होती है, ये यहां इर प्रकृत अर्थ है, परन्तु दिनकर शह्यसे सूर्य पा अर्थ बोतक होता है, चन्द्रमा नहीं, सो यहांपर चन्द्रमा यह अर्थ लगाया है, और इस अर्थके लिये वही खींचतान की है, अच्छा मान मी लिया नाय किसी तरह यह अर्थ तो यहां खपिसद नामका दोष आता है, जो कान्यके सारे सहत्वको घटा देता है। खर, इसे विद्वान संकेतमात्र ही समझकर श्री बाणकि की विद्वताकी इयत्ताका परिचय जान लेंगे। चर्योंकि विद्वानोंको संकेतमात्र काफी होता है। यह मेरा ही मत नहीं है बलिक इस विषयमें अच्छे २ मनुष्योंने इस्तक्षेत्र किया है। जैसे प्रोफेसर वैदर बाणकिवकी गद्यपर खपने विचार प्रकट करते हैं कि—

"Bana's prose is an Indian wood when all progress is rendered impossible by the under-growth, until the traveller cuts out a path for himself and where even then he has to ieckon with malicious wild beasts in the shape of unknown words affright him."

अर्थात जैसे हिन्दुस्तानके जंगवर्गे उन सवनवृत्तीं के विमे पैदा हुई छोटी रे साहियों के मारे सातागीर गमन करनेमें असाव्य हो जाता है, और किसी तरह मार्ग निकाल मी लेता है तो दृष्ट मयंकर जन्तुओं से पिंड छुड़ाना पड़ता है, उसी तरह वाणकविके गध्में अमसिद्ध शान्दोंके मारे कथोपयोगी माग समझना मुक्तिल पड़नाता है, और यदि वह मेहनतसे अर्थ निकाल मी लेता है तो अमसिद्ध और कठिन शान्दोंके समझनेके लिये प्रथक कछ उठाना पड़ता है। बास्तवमें यह बात अक्षरकाः सत्य है।

अब श्री कालिदास कविके विषयमें इतना कहना ठीक होगा कि इनका समय सर्व सम्मत (६३४) है। इनके जीवनचरित्रसे आबालयुद्ध परिचित ही हैं। यहांतक कि कालिदासको कविक्रंतर कहते ही हैं, कोई १ तो ऐसा कहते हैं कि यदि कालिदास केवल 'सेयदुत' नामक काल्य बनाते तो भी इनका यहा संसारमें चिरस्थायी रहता, लेकिन इन्होंने, ''अस्ति कव्वित्त पारिवहोषः' इस यावयपर १ काल्य बनाताले, को आजकल बहुत ही प्रसिद्ध हैं। जिनके नाम, रखुवंश, सेयदुत, कुमारसम्भव हैं। लेकिन नहीं कह सकते कि इन्होंने भी वैसाही काट छाट किया हो, किन्तु इस बातसे अवश्य प्रतीत होता है कि सम्मवत्या जहां तहां किया हो, क्योंकि राजा मोतराजके स्वर्गारोहणकी वात छनकर दुःखित कालिदासनीने ये कहा था कि—

"अवधारा निराधारा निराहम्बा सरस्वती। पण्डिता खण्डिता सर्वे भोजराज दिवं गते॥

अथीत-रामा मोनके स्वर्ग जानेपर, पृथ्वी निराधार, सरस्वती नाइस्वनरहित,

मगविज्ञितसेनाचार्यं कहते हैं-

" पुराणकविभिः क्षुण्णे कथामार्गेऽस्ति मे गतिः॥" अर्थात-पूर्व कवियोंसे शुद्ध किये कथा मार्गेने मेरी गति हो नायगी।

श्रीजिनसेनाचार्ये—

" क गंभीरः पुराणाव्यि क महोध दुविधः।

सोऽहं मेहोदधि दोश्यी तितीर्ष यामि हास्यताम्। अर्थात-गंभीर पुराण समुद्र कहां, और ग्रन्त सरीखे दुर्वीय जन कहां, दह में बाहु-

ऑसे बड़े भारी समुद्रको तेरनेकी इच्छा करने वाला हास्यताको प्राप्त होऊंगा !

श्री कालिदात-क सूर्यप्रभवीवंश क चाल्यविष्या मतिः।

तितीर्षे दुस्तरे मोहादुऽपेनास्मि सागरम्॥

अर्थात-सूर्यंदश कहां, और अल्पविषयी बुद्ध कहां, हेकिन सूर्यंदशका वर्णन करना

मानी मोहसे दुस्तर समुद्रको दूटी नौकासे पार करना है।

कालिदास कुमारसम्भन नामक कान्यमें रचना करते हैं कि-असंभूत स्ण्डनसङ्ग्यष्टिरनासवाच्यं करणं सदस्य।

कामस्य पुष्पव्यरिक्तमस्त्रं वाल्यात्परंसाथव्यंप्रपेद ॥

महाव विहरिश्चन्द्र अपने धर्मशर्माम्युद्यमें व ल्पना करते हैं कि-असंभृतं मण्डनमङ्गयष्टे नष्टं क से योचनरत्नमेतत् ।

इती च चड़ी नतपूर्वकाय। पर्यन्नघोडघो स्वि व स्मिमीति ॥ अर्थात-अष्टपष्टिका विना प्रयत्न सिद्ध यौवनरूपी रतन कहां नष्ट हो गया इसी लिये ही नया नम्न काय होकर चुद्ध मनुष्य देखता हुआ प्रशीपर चूनता है।

अत्र यहां पर विचारनेकी वात है कि "अहम्मृतं हण्डनमङ्गयष्टे " इतना पूरा पद कालिदासने कुमारहम्मारमें जोड़कर दलोक तैयार किया है, तथापि, हरिश्चन्द्रकविकी रचना, सीन्द्रये, अलंकार, उजिशामें कम ही हैं।

श्री मानकविको भी सारा संसार नानता है, क्योंकि यह बात प्रसिद्ध ही है कि "कान्येषु मानः कविकान्दिसः" अभीत कान्यों मान कान्य, और कवियों में कान्दिस प्रसिद्ध हैं। आपको कान्दिसके वारेमें पूर्ण परिचय मिन्न ही गया है, मानकविकी इस प्रसिद्धिके साथ र यह भी बात है कि मानकविके इन्नेक अग्निसाक्षातकार बनाकर किले अथे हैं, तथा को दृषित हों रहोक हों वे इस अग्निमें कन्न नार्वे, ऐसी कविकी प्रतिज्ञा थी, स्थन हम नहीं कह सकते यह बात वहां तक सच है, वर्षों के इतने स्लोक दृषित हैं कि

सारारण ज्यावरम नानने पाला जान सकता है। जैसे--

ं संमुच्छेंदुच्छृह्वस्रशंखनिस्वनः स्वनुप्रयातेपटहस्य शाङ्गिणि । सत्पानि निन्ये नितरां महान्त्यपि व्यथां इयेषांमपिमेदिनीभृताम्॥ (शिशुपाटवन)

इस रहोको "ध्येवा" यह शहर निर्हक्षण दोवसे द्विन है, द्वेवाम् की द्ववानम् होना चाहिये न्योंकि व्याकरण (एक्षण) शास्त्र रे द्वेषां न बनकर द्वानाम रूप बनता है। कतः हपानां पुरुषाग है, और हुयेवां निर्वक्षण है, और भी प्रवहना चाहिये। जैसे-

तनी मसुरतन्नकेटयदिय, तयो घनास्यागमसंमदः सुदाः ं अर्थात्-श्रीद्वरणपरगात्माके इत्यमें नारद ऋषिके मानेकी खुद्यी (हर्ष) समाई नहीं। निरसेनाचार्य-

वसुन्धरा महादेवी पुत्रकत्याणसम्पदा ।

तथा प्रमोद पूर्णाङ्गी त स्वांगे नन्त्रमात्तदा ॥ अर्थात-बहुन्धरादेवी अपने पुत्र करपाणकी हरूपत्तिसे उत्पन्न हुए आनन्दसे फुन्नी नहीं ं समाई । यह जल्पना भाषार्यनीकी है, इपसे सिद्ध है जैन कान्योंमें ही महत्व है ।

ें प्राप्त अनन्तर अलंहार खीर वंधीती विशेषता बतलाते हैं-पह चित्राकृतार है, इसका एक्षण, बहुत किशाये, द्वितिवशादमें यमक, अताक व्यक्तत भवर्षे अदर्पेतीस्वर हो तथा सर्वतः पाउ सपान हो । जैसे-

क्रीक-पारावाररवारापारा क्षमाक्षक्षमाक्षरा।

िवामानावमनामावास्त्र मर्द्धमक्षर ॥ अर्थात है जिननाथ, समुद्रध्यनिसद्या व गीरा | हे सर्वज्ञ ! हे पायनाशक ! हे नद ! तुम्हारी क्षमा आगर है, बात: मुझको प्रश्न हरो, शोभिन हरो, रक्षा करो ।

यह दलोड वेराग्य और शांत रतसे भरा हुण है। ं श्री मापकविका सर्वतीपद्र इस प्रकार है कि-

" सकारनानासारकास, कायसादद्सापका ।

रसत्वावाहसार, नादवाददवादना॥ इतका भी चित्र बनाया जा सकता है । इसका अर्थ है-कि सोत्साह नाना प्रकारते

इतु समुद्दांके नाशक ! शरी। तथा गति और वाणीके शब्दते और वाह श्रेष्ठोंके नादसे बार्योकी छुति हो रही है। इसमें कविने शब्दकी विशेषता बतलाई है। परंच इसमें इतनी

हुटे हैं कि इसमें कि गाओं की विशेषता है। रस मी साधारण है। पुरवनर जिनसेना वार्यने अलं कारचिन्ता गणिमें बहुत ही अच्छी तरह इत अपे जैसे, देखिये-

### छत्र वंघ ।

शीतलं विदिताथौंधं शीतीभूतं स्तुमोऽनघम्।
सुविदां परमानन्दं सूदितानङ्ग दुर्भदम्॥

अर्थात् सर्वे पदार्थज्ञ, शीतीमूत, पाप रहित, विद्वानीको आनन्ददायि कामदेवको नष्ट करनेवाले शीतलनाथ मगवानको नमस्कार करते हैं ।

हारवन्ध ।

चन्द्रातपं च सततप्रभप्तलाभम् । भद्रं द्या सुखद् मंगल धाम जालम् ॥ चन्द्रामहे चरमनन्तज्ञयान् याजम् । त्यां वीरदेव सुरसंच्य शास शास्त्रम् ।

अर्थ, त्पष्ट है यहां पर दीर देवकी त्तुति सरश्वती कण्डामरण आदिमें नहीं पाप नाता है। सर्पबन्ध-

" पहास्त्रमहिता "

अर्थात पहान पता किसको प्राप्त हुआ; अथवा नार प्रत्योंसे पुनित की गई।
इत्यादि नाना प्रकारके बन्ध होते हैं मुरन, गोमुनिका, अप्टरक, योड़हरद्वयद्म आदि समझना चाहिये, हमारे कहनेका तालये यह है कि ये बन्ध नैनेतर प्रसिद्ध सरस्वती कण्डामरणादिमें नहीं पाये जाते हैं। यह संक्षेपसे बतजा दिया गया है, अगर अन्य कार्योमें हों भी तो इसके नैसे पदछालित्य आदिमें कम हैं। पाठक ! केल बढ़ नानेके भयसे यह विषय छोड़ कर हसी कान्यका अङ्क समस्यापृत्ति है, इस समस्याकी समस्यापृत्ति किन कवि योंने अच्छी की है तो हम कहेंगे, कि श्री अगिजानसेना नार्यकी हुई समस्यापृत्तिका ज्वरन्त प्रमाण एक पाइनीम्युदयका अवतरण है। इनके मुकाबिलेका कोई भी किव इनके सम्प्रदायमें

श्री कविवरकालिदास और कविसिंह श्रीवादीमिसिंह-

" सत्रचुड़।मणि" नामक काव्यको प्रायः समी जानते हैं। भतः भ्यान दें कि यह

नहीं हुआ है। यह कवित्व शक्तिकी पहिमा है कि शृंगारमय कान्वने शान्वरसंमय करदेना।

" प्रजानां विनयाधानाद्रक्षणाद्भरणाद्वि । स पिता पितरस्तासां केवलं जन्महेतवः ॥ रात्रिंदिव विभागेषु यदादिष्टं महीक्षिताम् । तित्सषवे नियोगेन सविकल्प पराङ्खुखः ॥ सवेला वप्रवलयां परिक्तिकृत सागराम् । अनन्यशासनामुवीं शाशासैकमहीं भिव ॥ (१ वृंश्) वादी शर्तिह-

१-सुखदुःखे प्रजाधीने तदाभूतां प्रजापते।
प्रजानां जनमवर्ष्यं हि सर्वत्र पितरो स्पाः॥
२-रात्रिद्विविभागेषु नियतो नियति व्यधात्।
कालातिपातमात्रेण कर्तव्यं हि विनद्यति॥

२-प्रयुद्धेऽस्मिन् सुवं कुत्स्नां रक्षत्येकपुरीमिष । राजन्वती भूरासीदन्वर्थ रत्नसूरपि ॥ (सत्रचृहामणि)

महातुमान 1 इन इलोकॉका अर्थ क्रमशः नीचे लिखे प्रमाण समझे ।

१-प्रनाधीशकी प्रना आधीन होने मुख दुःख प्रनापतिको होते हैं । वर्षोकि राना जन्मको छोड़कर माता पिता होते हैं ।

२-राजाने रात दिनका टाइमटेनिक (समय विभाग) बना लिया, नयोंकि काल व्यर्थे. बल्ले बानेसे कंत्रेंव्य नष्ट होजाता है।

६-रानाके प्रबोधित होने पर राना समग्र प्रध्वीको एक नगरीकी तरह रक्षा करता है। और रत्नस् प्रध्वी रानसहित यथार्थ नामवाछी होगई।

शाप उक्त दर्शोंकोंसे मिद्यान कर सकते हैं कि वादीमसिंह इन सम्बुडामणिके रहीकोंमें कितनी सरहात है, और प्रत्येक रहीकोंमें नीति वास्थापन पर दिया है। " कि कालातिपातमानेण कर्तन्यं हि विनश्पति " ठीक उद्देशियरका कपन है कि " गया वक्त हाथ माना नहीं, सदा दौर दौरे लगाना नहीं " हत्यादि नीतिके उपदेशके साथ तत तत स्थहों र शांत रसना—वैराग्यका खुन ही वर्णन किया है, वर्षशासका उपरेश दिया है। तथा पर्हालिस्य, समुचित पद, हृदयमाही हृद्यांत, हृदय—रोचकता, अनेक छोकोक्ति, मितोक्ति छादि गुणोंसे मिश्रित यह अद्वितीय कान्य है इसका प्रचार खुन करना चाहिये।

इसके अतिरिक्त हमें इसका गौरव होना चाहिये कि हमारे यहां ऐसे र महाकाव्य-रहा हैं, निनके सहरा अभी कहीं नहीं पाये जाते, और जिनके श्लोंकोंको ही देखकर कुच्छे र पण्डित दांतों तले अंगुली दवाते हैं। जैसे—

"क खगो घड्च चड्डी जो झा जट ठड हाण तु। था द धान्य प फ वा भा मा या रा छ व शंष स "॥

इसका अर्थ खच्छे २ विद्वानोंने नहीं करपाया, इसका साहरय हमें कहीं मिछता ही नहीं, और नहीं भी होगा। बत्तीस व्यंत्रनोंका क्रमशः इडोक बनाना किसीकी शक्ति होगी। इसमें विद्वान अञ्चलान ही छगालें। नित्रालंबा के स्लोक दे देना ठीक है। जैसे--

" ककाञ्चकङ्कोकाङ्ककेकिकोकैकञ्चः कदः। अञ्चकोकः काककाक्षक्रकाञ्चककां कन्नः॥

तार थे पात्र-यहाँ पर कवि समुद्रका स्वामाविक वर्णन करते हैं कि-मन्नवा, सपूर, दववाक, तथा जलके कार्कों का रक्षक, और विष्णुका निवास स्थानभूत समुद्र है।

> "ततोखितातु तेऽनीतः तेतृतोती तितोतृतः । ततोऽनाति नतौ तीते तत ताते ततो ततः ॥॥

भाव मात्र—विशिष्ट पुनाके योग्य ! स्वकीय ज्ञानवृद्धिके हेतु, ज्ञानावरणादिकों के नाशक ! अपरियहसे महान् ! ज्ञानवृद्धि प्राप्त ! हे जेळोक्येक्वर तुम्हारा ज्ञान विस्तीण है । इस प्रकार चित्रके एकाक्षरी, दो अक्षरी मेद होते हैं ।

वात्र में आप कोगोंका समय ज्यादा न केकर नैपदीय चरित्र, और धर्मशापीम्युद्म-से मिळान काके लेख समाप्त र रूंगा ।

धर्मशर्माम्युदय यहार अवके कत्ती श्री हिरिश्चन्द्र किन है। नाणकिने स्वरचित हर्ष चरितमें इनको प्रारम्भमें स्मरण किया किया है।

> " पद्वन्योज्ज्वसोहारी कृतवर्यकुमस्थिति । भट्टारहरिचन्द्रस्य गद्यवन्यो तृपायते ॥

इस प्रकार निष्पक्षपाती अजैन कवियोंने मी इनकी मुक्तरण्ठमे प्रशंश की है इनकी अनोखी सूझ, वरुगना चार्द्धये बहुत गंभीर है, पदछोडित्य और अर्थेगीरन क्षुर २ कर पर दिया है। यथ!-राजा महासेनकी विद्या प्रशंसाको कवि वर्णन करते हैं।

"ततः अताम्मोनिधिपारहरूवनः विश्वाङ्गमनिषपराभवं तदा। विशेष पाठास विधृत्य पुस्तकं कराज्ञ, मुश्रत्यधुनाषि भारती॥ अर्थात-शाल तमुदके पागामी रामसे परामकी शंका करती हुई भारती—(व.णी) विशेषपाठ, याद करनेके लिये सन भी पुस्तकको नहीं छोडती है।

मान-मारतीके हर्नि पुरुक है, इसीयर कविने उत्प्रेक्षा की है कि राजा विद्या पारंगत है, अतः मुझे शास्त्रार्थमें न हरादे इस्तिये पुरुक पारण की है। अथना, राजा चौदह विद्यार्थीमें अत्यन्त निष्टण है, इस्ते कविने यह भी खोतन किया है। श्री हर्ष कवि-

चे कवि श्रीहरि पण्डिके छुरूत है, और इनकी माताका नाम माग्छरेरी है।

और अभी (इत समय) इनका कोई समय निश्चित नहीं हुआ है। परन्तु ख़ह सं०११७४से इछ पिरेक्षे इस कान्यका निर्माण हुआ है, क्योंकि इससे जाना जाता है कि वनारसमें १७० ख़ह सं० में राजा गोविदचन्द्र राज्य करते थे पश्चांत विजयचंद्र तत्पश्चांत जयन्तचंद्र राज्य करते थे पश्चांत विजयचंद्र तत्पश्चांत विजयचंद्र विजयचंद्र तत्पश्चांत्र विजयचंद्र तत्पश्चांत विजयचंद्र तत्पश्चांत्र त्यांत्र त्यांत विजयचंद्र त्यांत्र त्यांत्र त्यांत्र त्यांत्य त्यांत्र त्यांत

हर्षेक्रवि राना नलकी विद्या बुद्धि वर्णन करते हैं-

"अधीति बोधाचरणप्रचारणै; द्दाश्चतस्रः प्रणयन्तुपिधिभः। चतुर्देशत्वं कृतवान्कुनः स्वयं न वेश्चि विद्यासु चतुर्देशत्वम्॥

अर्थात-रामा नजने १४ विद्याओं में अध्यम, अर्थज्ञान, अनुष्ठान, अध्यापन, इस प्रमार चार अवस्था करते हुये चतुर्देशत्व प्राप्त किस तरह किया यह मैं नहीं जानता, यह करोक सामान्यार्थ है। हम यहां पूछते हैं १४ विद्याओं में चतुर्पेशत्व क्या प्रस किया विद्या तो १४ होती ही हैं, उत्तरे क्या अथवा, यह कविका पिष्टपेषण है। और यदि चतुन्नावस्थात्वेन सिद्ध करोगे तो भी ठीक नहीं क्योंकि चतुर्दशत्वका वह स्वयं ज्ञाता है क्ट्रिसरी बात ये है कि क्षत्रियोंको अध्यायनका अधिकार नहीं है यह मद्राष्ट्रति बचन है, लेकिन क्षत्रिय राना नछ अध्यायन करता यह बात शास्त्र विरुद्ध है। अच्छा और पद्छालित्य, उत्प्रेक्षा आदि सज्जन जान सकते हैं कि किसमें विशेषता है।

कवि हरिधःद्र--

" कृती न चेत्तेन विरश्चिना खुधानिधानक्रम्भे। खुटकाः पयीषरी । तदङ्गलग्नोऽपि तदा निगद्यतां स्मरः पराष्ट्रः कथमाश्च जीवितः॥

धर्णात् - व्रह्माने पुनयनीके स्तर्नों को अग्रत रखनेके दो घड़े बनाये हैं, यदि न बनाये होते तो उसके अङ्गमें लगा हुआ ग्रतकामदेव किस तरह जीवित होता, यह बतला-इये। तात्पर्य यह है कि महादेवने कामदेवको मस्म कर दिया था, अतः मर गया और मरा हुगा धम्प्रतसे जीवित हो जाता है, वही उत्प्रेक्षा की है कि शनीके स्वन अग्रन कल्ला है, और उससे कामदेव जीवित हो गया है।

श्री हर्प-

अपि तद्वपुषि प्रस्पतोऽर्गिमेते कान्तिझरैरगाधताम् । स्मरयीवनयोः खलु द्वयो प्रवक्तस्भी भवतः कुचायुमी ॥

अर्थात्—रानी दमयंतीके क्रच (स्तन) कांतिझासे अगापको प्राप्त दययंतीके शरीरमें स्पर और यौदनके तैरनेके विये दो घड़े हैं।

महात्रमाव! विचार कि कैसी भदी कल्पना है कि तैरनेके घड़े, और किनेने अमृतकल्काकी उपमादी है। तथा मृतको अमृत रस देकर सदा जीवित ही कर दिया है। कवि हरिश्चन्द्र—

"क्योलहेतोः खलु लोलचक्षयो विधिः व्यथात् पूर्णस्थाकरं विधा। विलोकतामस्य तथा हि लांव्छनव्छलेन पश्चात् कृतसीवनवणम्॥ (धर्मशर्मा०)

अर्थात्-ब्रह्माने राज्ञीके कपोलमंडल वनानेके लिये पूर्ण चंद्रमाके दो उनड़े कर दिये, यदि नहीं तो देखिये, कि कल्क्कके न्यामसे उनड़े कर पीछे सीवनका नण ही माल्प होता है, चंद्रकल्क्कपर उरपेक्षा की है।

हर्ष ववि-

हृतसारमिवेन्दुमण्डलं द्मयन्ती वद्नामवेधसा । कृतमध्यविलं विलोक्यते धृत गम्भीर खती खनीलिय॥ (नैवध)

अर्थात्-व्रह्माने दमयन्तीका मुख बनानेके छिये हतसारकी तरह चंद्रमा, गहरे गड्ढे व आकाशकी नीछिमासे गुक्त, अथवा मध्यमें किये विरुक्ती तरह दिख्लाई देता है। अर्थात्-दमयंतीका मुख स्वच्छ है।

कवि हरिश्चनद्र-ॐ शब्दकी कल्पना-

" इमामनालोचनगोचरां विधिर्विधाय सृष्टेः कलशार्पणोतस्यकः। लिलेख वके तिलाङ्कमध्ययोर्श्ववोर्मिषादोमिति मंगलाक्षरम्॥ (वर्षशर्म)

अर्थात-संष्टिकी रचनाके बाद करण अर्थण करनेमें उत्पुक ब्रह्माने अदृष्टिगोचर राज्ञीको बनाकर रानीके मुख गत तिरुक चिह्नके मध्यमें मृकुटीके वहानेसे ॐ यह मङ्गर्शाक्तर लिख दिया ! अर्थात मृकुटीका आकार प्रायः ॐ तरीला होता है। प्रकारतासे— उदीरिते श्रीरतिकीर्त्तिकान्तिभिः श्रयाम एतानिति मोनवान्विधिः ।

लिलेख तस्यां तिलकाङ्कमध्ययोः भुवोर्मिषादिति संगतोत्तरम् ॥

अर्थात-दक्ष्मी, रति, कीति, कांति, आदि गुणीने ब्रह्माके पास जाकर अर्जी (Application) की, इसको सुनकर मौनी ब्रह्माने तिलकाङ्क मध्यमें भुकृटीके बहानेसे ॐ यह संगतीतार लिख दिया। अर्थात ॐ स्वीकारार्थक है। पाटक ! स्वादि उपभुक्त दृष्टांतोंसे नान सकते हैं कि, पदलालित्य, ओज, सीत्दर्थ जैन कान्योंमें विशेष है। इस क्रिकेकी कर्यना विचिन्न है। ऐसी कर्यना अन्छे र क्वियोंमें नहीं की है थे