श्री विनयविजय ६पाध्यायकृत

# શ્રી શાંત સુધારસ

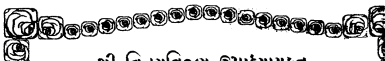


મથમ આગ :: ભાવના ૯



MEIRIE: -

થા જેન ધર્મ પ્રસારક સભા ભાવનગર.



શ્રી વિનયવિજય ઉપાધ્યાયકૃત

# શ્રી શાંત સુધારસ



**ઃ પ્રથમ વિભાગ** ઃ

(સ્વા<sup>દ</sup>યાય 🗲 )

વિવેચક:

માતીચંદ ાગરધરલાલ કાપહિયા સાલિસિટર અને નાટેરી પખ્લીક.

> પ્રકાશયિત્રી– શ્રી જૈનધર્મ પ્રસારક સભા. ભાવનગર.

સંવત ૧**૯૯૨ કાલ્યુન** સને ૧૯૩૬ માર્ચ.

પ્રત: ૧૦૦૦

સર્વ હક્ક લેખકને સ્વાધીન

પ્રથમ આવૃતિ

मू**લ्य ३. १**−०-०

સુદ્રકઃ શાહ ગુલાખચંદ લલ્લુભાઇ શ્રી મહાદય પ્રિ. પ્રેસ-ભાવનગર



શ્રી વિનયવિજય ઉપાધ્યાય વિક્રમની સત્તરમી સદીની છેલ્લી પચ્ચીશીમાં જન્મ્યા અને અઢારમી સદીમાં પોતાની સાહિત્ય પ્રસાદી જનતાને આપી. એવી પ્રસાદીઓ પૈકીની આ શ્રી શાંતસુધારસ પ્રચ એક વિભૂતિ છે. એમાં શાંતરસ ગેયરપે છલાછલ ભરેલા છે અને પ્રત્યેક ભાવના સાથે ગુજરાતમાં સુપ્રસિદ્ધ દેશીના રાગામાં સાદી પણ માર્મિક સંસ્કૃત ભાષામાં સુંદર ઢબે ગાઇ શકાય તેવું એક એક અષ્ક આપ્યું છે. આ પ્રથમ વિભાગમાં નવ ભાવનાઓ આવે છે. અનિત્ય, અશરણ, સંસાર, એકત્વ, અન્યત્વ, અશ્રી, આશ્રવ, સંવર અને નિજેશ. પ્રથમની પાંચ ભાવના આતમાને ઉદ્દેશીને છે, છઠ્ઠી શરીરને ઉદ્દેશીને છે અને સાતમી, આઠમી અને નવમી ભાવનામાં તત્ત્વચર્ચા ખાસ કરીને તત્ત્વદૃષ્ટિએ કરી છે. આખા પ્રથ અતિ મધુર ભાષામાં અને સુંદર રીતે લેખક મહાતમાએ તૈયાર કર્યો છે.

મારા જેલનિવાસ દરમ્યાન મને આ આકર્ષક શ્રંથ પર વિવેચન લખવાની અભિલાષા થઇ. મને મળેલી શાંતિનું આ શ્રંથ પણ એક પરિણામ છે. અત્ર પ્રથમ ભાગ રજી કર્યો છે. બીજા વિભાગમાં બાકીની ત્રણ અનુપ્રેક્ષા ભાવના ( ધર્મસફતતા, લાકપદ્ધતિ અને ખાધિદુર્લ-ભતા ) આવશે અને ત્યારપછી મૈત્રી, પ્રમાદ, કારુણ્ય અને માધ્ય-શ્ય્ય ભાવનાઓ આવશે. આ ત્રંથના કર્તા શ્રીવિનયવિજય ઉપાધ્યાયનું ચરિત્ર અને વિસ્તૃત ઉપોદ્ધાત બીજા વિભાગમાં આવશે. ખની શકશે તો શાંતરસને રસ ગણવા સંખધીની સાહિત્યવિષયક ચર્ચા પણ બીજા ભાગમાં કરવાની તક હાથ ધરવામાં આવશે. શ્રી અધ્યાત્મકલ્પદ્ધમમાં એ ચર્ચા મૂકવાની હતી તે રહી ગઇ છે, તે વિચારના અમલ આ પુસ્તકના બીજા ભાગમાં કરવાની ઇચ્છા છે. બીજો ભાગ પણ લગભગ આ પ્રથમ વિભાગ જેવડા જ થશે એમ લાગે છે.

સર્વ તે ગાવાની અથવા અભ્યાસ કરવાની સગવડ થવા માટે ઉપ-યાેગી લાગશે તાે માત્ર મૂળ ગ્રાંથને બીજા ભાગમાં પૃથક્ આપવાની પણ ઇચ્છા છે અને સમાન ભાવનાએા (યશ્વ:સાેમ અને સકળચંદછ ઉપાધ્યાયની ) વચ્ચે વચ્ચે મૂકી છે તે પૈકી બાકોની રજા કરવામાં આવશે.

કેટલાક ગ્રંથા પંચાવી હૃદયમાં ઉતારવા યાગ્ય હાય છે, આત્માને ઉદ્દેશીને એની પ્રગતિ અને સાધ્યસામિપ્યની નજરે જ રચાયલા હાય છે અને શાંતિના પ્રેરક અને સાધ્યને નજીક લાવનાર હાય છે તે પૈકીના આ ગ્રંથ હાય એને નવલકથાની પેઠે વાંચી જવાના નથી, એને તા જેટલી વાર ખને તેટલી વાર વાંચી હૃદયમાં ઉતારવા યાગ્ય છે. કેટલીક વાતા વ્યવહારુ નજરે ન ખેસે તા વિચારવા યાગ્ય છે, પણ અંતે આ ગ્રંથમાં ખતાવેલ રસ્તે જ સિદ્ધિ છે એ વિચારપૂર્વક જ આ ગ્રંથ પચાવવાના છે. આવા પાંચ ગ્રંથા મેં જૈન સાહિત્યમાંથી ધારી રાખ્યા છે તે પૈકી શ્રી અધ્યાત્મકલ્પદ્રમ પછી આ બીજો ગ્રંથ છે. જે હેતુથી ગ્રંથકર્તાએ આ ગ્રંથ રચ્યા છે તે મુદ્દો ધ્યાનમાં રાખા તે પર વિસ્તારથી વિવેચન કર્યું છે. જ્યાં અપૂર્વ ભાવ જણાય ત્યાં ખલિહારી મૂળ લેખકની છે, જ્યાં કિલષ્ટતા જણાય ત્યાં મારી જવાબદારી છે. અભ્યાસક

દર્ષિએ આ વિચારણા કરી છે એ ધ્યાનમાં રાખી એમાં પ્રવેશ કરવા વિજ્ઞપ્તિ કરું છું. બીજા ભાગમાં હતા પણ વિશિષ્ટ ભાવા જણાશે એટલી ખાત્રી આપી આ પ્રંથ અનેક વાર વાંચવા અને વાંચ્યા કરતાં પણ વધારે વિચારવા અને વિચારથી પણ વધારે જીરવવા અંતિમ પ્રાર્થના કરું છું અને આમાં રસ પહેતા બીજા ભાગને પણ તેટલા જ રસથી વધાવવા વિનતિ કરું છું.

આ ગ્રંથની ગેયતામાં કેવી મજા છે, એની રચનામાં કેટલી નૂત-નતા છે, એના ભાષાપ્રયોગમાં શી ભવ્યતા છે, એના રસમાં કેવી જમાવટ છે એ સુત્ર વાચકે સ્વયં સંગ્રહવી, અનુભવવી અને એ વિચારણાને ળીજા ભાગમાં પ્રકટ થનાર ઉપાદ્ધાત સાથે સરખાવવી. ખુબ મુજા આવે અને ઊંડા સંસ્કારા જાગે એવી વિશિષ્ટતા અત્ર ભરેલી છે. આ તાે સાહિત્યની દષ્ટિએ વાત થઇ પણ વ્યવહારની અનેક મું ઝવણના તદ્દન જાદી ભાત પડે તેવી રીતે નિકાલ કરવાના આમાં કાયડા આપ્યા છે તે શોધવા જેવા છે. આ ગ્રંથ પર વિચાર કરતાં અનુતુભૂત અભિલાષાએ। જાગે તેમ છે અને અપૂર્વ વીર્યોદ્યાસ થાય તેમ છે એમાં જરા પણ અતિશયોક્તિ નથી. માત્ર દૈનિક છાપાની નજરે એના પર નજર ફેરવી જનારને આ વાંચન કશા લાભ કરે તેમ નથી. એમાં લેખક કે વિવેચકની શૈલી તરક વિચાર કરવા કરતાં અંતર્ગત મંડાણા પર ધ્યાન આપવાની વાતા છે અને તેને માટે યાગ્ય વાતાવરણ, એકાગ્રતા અને ખને તેટલી એકાંત જોઇએ. સાધ્યદૃષ્ટિ જાગૃત કરવાની એમાં પ્રેરણા છે અને જાગૃત થયેલી હોય તો તેને વધારે ચેતનવંતી ખનાવવાના તેમાં વિશિષ્ટ પ્રયોગા છે. આ દર્ષિએ આ ગ્રંથ પચાવવાના છે. સાહિત્યમાં એતું અનેરું સ્થાન છે. આ સર્વ હક કત બીજ ભાગની ઉપોદ્ધાતમાં આપ વિસ્તારથી જેશા-એકાંતમાં ખેસી ચેતનરામ સાથે વિલાસ કરવાની વૃત્તિ થાય, અંતર આત્માન દ શી ચીજ છે તેના ખ્યાલ કરવા અભિલાષા થાય, અનાહત આંતરનાદ સાંભળવાની આકાંક્ષા થાય અને પ્રવૃત્તમાન દુનિયાને થાડી-વાર ભૂલી જઇ અનનુભૂત ઉત્રત દશા અનુભવવા લાલસા થાય ત્યારે આ શ્રંથ હાથમાં લેવા, એને માણવા, એને અપનાવવા, એને અપ-નાવતાં અંતરના પ્રદેશા ખુલી જશે અને પછી અપૂર્વ ગાન અંદ-રથી ઊઠશે. એવા વખતના અનિર્વચનીય સુખની શક્યતા અત્ર છે એમ મને લાગ્યું છે અને એની પ્રાપ્તિ કાઇ કાઇને પણ આ પ્રથદારા થઇ જાય તો તેટલે અંશે મારા જેલનિવાસ વધારે ફલવતા થાય એ ઇચ્છાથી આ અલ્પ પ્રયાસને જાહેરની સેવામાં રજી કરું છું.

પ્રીન્સેસ સ્ટ્રીટ, મનહર બીલ્ડિંગ મુંબઇ તા. ૧૬ માર્ચ ૧૯૩૬ સં.૧૯૯૨ ના કાલ્યુન વદ અષ્ટમી

# અનુક્રમણિકા

#### પ્રથમ વિભાગ

## પ્રવેશક

જીવનના ઉદ્દેશ–એનું સાક્ષ્ય. અર્થ વગરની દાહાદાહી. હેતુ કે સાધ્ય વગરની ધમાલ. નવાણ ટકા સાચી વાત. સખની વાં<sup>ર</sup>છા. સાર્વજનિક. સાંસારિક સુખ સ્થાયી નથી, પછવાડે દુઃખ છે. ૪ મારું મારું કરે. પણ અંતે વિચારમાં. પ મનાવિકારના આવિર્ભાવા. ખરું સખ શું અને ક્યાં ? સ્વવશ તે સુખ, પરવશ તે દુઃખ. સ્પષ્ટ નિર્ણયની જરૂરીઆત. નાટકને એાળખવાની વિચા-રણા. ૧૦ ભાવનાનું કાર્યક્ષેત્ર. 99 વસ્તન યથાસ્વરૂપે એાળખાણ. ૧૨ વિવેક-વિચારણા એટલે શું ? ૧૨ આત્માવલાકન. 93 શ્રવણ-વાચનના સાર. 18 અશુભ ભાવનાએા.

ખાર અનુપ્રેક્ષા-ભાવના. 94 ચાર હેતુ ભાવના. ૧ય પ્રસ્તાવિક હકીકતાે. 9 € નામદર્શન. (ટાઇટલ ) 90

ચં થકારની પ્રસ્તાવના મળ શ્લોકા. ૮ 91-20 આઠ <sup>શ્</sup>લોકાના અક્ષરાર્થ. ૧૯–૨૧ **ળાર અનુપ્રેક્ષા ભાવનાના** નામ અને તેના અર્થ. ૨૨ ૧. જંગલ વર્ણન. તેમાં ભ્રલે**ા પ3ેલાે**. ૨૩ માર્ગ દર્શક મહાત્મા. २४ આશ્રવ વાદળાં. ર પ કર્મ લતાએ . ₹ € માહ-ભયંકર અધકાર. २७ ભય કર અટવીમાં ૨ખડપાટી. ૨૮ કરુણાભ ડાર તીર્થ કર 26 સાન્નિષ્યમાં શાંતરસ. 30 એમની વાણીની લબ્યતા. 39 આશિષ નમસ્કાર, વસ્ત્ર–

૧૫

निर्देश, ३१

| ર. માહતા મંત્ર.                 | 33   |
|---------------------------------|------|
| શાંતરસ ક્રેમ જામે ?             | કપ   |
| ભાવનાના <b>રહસ્યાર્થ</b> .      | 3 \$ |
| ભાવનાનું ક્ષેત્ર.               | 3 €  |
| ભાવનાની શક્તિ.                  | ૩૭   |
| 3. ખુદિશાળી શ્રાતા પ્રત્યે.     | 37   |
| તમે ચક્રબ્રમણથી થાકવા છે। ?     | 37   |
| તમારે અનંત સુખ મેળવવું છે ?     | 36   |
| તા નમ્ર વિજ્ઞપ્તિ છે-આ વાંચા.   | ·36  |
| ૪. સુંદર મનામંદિરના             |      |
| માલેક પ્રત્યે.                  | ४०   |
| એ ભાવના કાનને પવિત્ર કરે        |      |
| તેવા છે.                        | ४२   |
| એને ગાતાં મજા આવે તેમ છે.       | ४३   |
| એ શ્રુતજ્ઞાનના વિષય છે.         | 83   |
| ભાવના વિવેકજન્યા છે.            | ४४   |
| સમતા વેલડીનાં કળા અહીં છે.      | ४૫   |
| એ <sup>.</sup> લતા વેગવાન છે.   | ૪૫   |
| માહ એનાં મૂળને જામવા            |      |
| કેતા નથી.                       | ४६   |
| ભાવનાથી સમતાલતા ઊ <b>ગે છે.</b> | ४६   |
| ષ. એ સમલાવ શું છે તેની          |      |
| ઐાળખાણ.                         | ४७   |
| આર્ત ધ્યાનના ચાર પ્રકાર.        | 84   |
| રૌદ્રધ્યાનના ચાર પ્રકાર.        | ४८   |
| મતાેવિકારનું જોર.               | ૫૦   |
| વિષયાની શક્તિ.                  | ૫૦   |

દુધ્ર્યાની-વિષયી સમભાવને બાળી નાખે. ૫૧ \$• સમાન ક્રિયા–આશય ફેર પરિણામ. ૫૧ પ્રશમસુખ કાને મળે ? ૫૨ ૭–૮ ગ્રંથમાંની બાર ભાવનાઓ. ૫૩ તેના નામનિદે'શ અને વર્ણન. ૫૪

#### પ્રકરણ ૧ લું અનિત્ય ભાવના

મૂળ <sup>શ્</sup>લોકાે. ૩. તેના અક્ષરાર્થ. ગેયાષ્ટક. 46-60 તેના અક્ષરાર્થ. 46-69 સદર પર નાેટ. € ₹ क. શરીર પાછળ ઘેલછા. એ તા વાદળ જેવું ઠેકાણા વગરનું છે. ક્રપ્ટ એ ક્ષણભંગુર છે. યૌવન માતેલા સાંઢ જેવું છે. ૬૪ એને પંપાળનાર સમજા ન હાય. ६૫ **ख.** છવન અસ્થિર છે. સંપત્તિ સાથે વિપત્તિ લાગ છે. ધ્ય ઇંદ્રિયના વિષયે৷ સપ્તરંગી છે. ૬૬ પ્રિયજન મેળાપ સ્વપ્નવત્ છે. 👯 આમાં આનંદ-સુખ કર્યા છે ? ક્રાક

| ग. આજના આનંદ                               |            |
|--------------------------------------------|------------|
| આપનારા.                                    | ६७         |
| તે આવતી કાલે ઘૃણા કરાવે.                   | <b>٤</b> ٧ |
| ચેતન અચેતન નાશવંત છે.                      | şe         |
| છતાં એના પર રાગ કેમ <i>ે</i> ?             | ૬૯         |
| <b>ધવપદ</b> . તારી ચિંતાએ                  |            |
| વ્યર્થ છે.                                 | ૭૭         |
| સર્વ અપને તાનમેં મસ્તાન છે.                | ૭૧         |
| ધનની સર્વ ખાખતા અર્થ                       |            |
| વગરની છે.                                  | ૭૧         |
| કુશાગ્રે રહેલ બિંદુ જેવું સર્વ છે <b>.</b> | હર         |
| 'વિનય <i>'</i> શબ્દનાે ભાવ.                | છ૩         |
| ૧. ઇંદ્રિય સુખ ક્ષણિક છે.                  | ৬४         |
| અને તે નાશવંત છે.                          | ৬४         |
| વીજળીના ચમકાર <b>જે</b> વું છે.            | Уe         |
| નવયુગની નારીના વિલાસાે.                    | ખ્ય        |
| <b>ર. જુ</b> વાનીનાે લટકા ચાર              |            |
| દહાડાનાે.                                  | ७६         |
| એ જુવાની દિવાની છે.                        | UU         |
| <b>જીવાનીના અ</b> ત્યાચાર કેવા             |            |
| નડે છે ?                                   | ७८         |
| યુરાપની રાષ્ટ્રીએા.                        | ৩८         |
| 3. ધડપણના ચાળાએા.                          | હહ         |
| ભર્તૃ'હરિના કુતરા.                         | ۷۰         |
| કામદેવ મરેલાને મારે છે.                    | ۷0         |
| <b>ધ</b> ડપણમાં કુતરા જેવી દશા.            | 60         |
| માધિડવય જોખમકારક છે.                       | ۷٩.        |
|                                            |            |

| ૪. દેવતાનું અનુષમેય સુખ.                                                                                                                                                                          | <b>د</b> ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| એના પણ છેડાે આવે છે.                                                                                                                                                                              | ८२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| એની સરખામણીમાં તારું                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| સુખ શું ?                                                                                                                                                                                         | ૮૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| છ <b>તાં</b> દેવાના છેલ્લા છ માસ                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| કેવા જાય છે ?                                                                                                                                                                                     | ८२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>પ.</b> આળુબાજી જરા નજર                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| કેર.                                                                                                                                                                                              | ٤3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| સાથે રમ્યા તે ગયા.                                                                                                                                                                                | ٤3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ચર્ચા કરનારા ચાલ્યા ગયા.                                                                                                                                                                          | ८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ત્યારે <b>તું શેના ઉ</b> પર મિજાશ                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| મારે છે !                                                                                                                                                                                         | ८४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| અને છતાં તારી આશા ં                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| અમર છે!                                                                                                                                                                                           | ८५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| અમર છે !<br><b>૬.</b> ચેતન ભાવેા.                                                                                                                                                                 | ૮૫<br>૮૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>૬.</b> ચેતન ભાવેા.<br>અચેતન ભાવેા.                                                                                                                                                             | ८ <u>६</u><br>८ <del>६</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>૬.</b> ચેતન ભાવેા.                                                                                                                                                                             | ८ <u>६</u><br>८ <del>६</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>૬.</b> ચેતન ભાવેા.<br>અચેતન ભાવેા.                                                                                                                                                             | ८६<br>८६<br>८७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>૬.</b> ચેતન ભાવેા.<br>અચેતન ભાવેા.<br>સમુદ્રનાં માેજાં જેવાં સર્વ <sup>°</sup> છે.                                                                                                             | ८६<br>८६<br>८७<br>८७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>ફ.</b> ચેતન ભાવેા.<br>અચેતન ભાવેા.<br>સમુદ્રનાં માેજાં જેવાં સર્વ છે.<br>અંતે સર્વ વિસરાળ થવાનું છે.                                                                                           | < 5 < 6 < 6 < 6 < 6 < 6 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 7 < 8 < 7 < 8 < 7 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 9 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 9 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 < 8 |
| <b>૬.</b> ચેતન ભાવેા.<br>અચેતન ભાવેા.<br>સમુદ્રનાં માેજાં જેવાં સર્વ છે.<br>અંતે સર્વ વિસરાળ થવાનું છે.<br>આખરે એ પં <b>ખી</b> નાે મેે <b>ળા</b> છે.                                              | ८६<br>८५<br>८७<br>८७<br>८८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>ફ.</b> ચેતન ભાવેા.<br>અચેતન ભાવેા.<br>સમુદ્રનાં માેજાં જેવાં સર્વ છે.<br>અંતે સર્વ વિસરાળ થવાનું છે.<br>આખરે એ પ <b>ંખી</b> ના મેે <b>ળા</b> છે.<br><b>૭.</b> યમરાજ તાે માેટા કાળી             | ८६<br>८५<br>८७<br>८७<br>८८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ફ. ચેતન ભાવો.<br>અચેતન ભાવો.<br>સમુદ્રનાં માેજાં જેવાં સર્વ છે.<br>અંતે સર્વ વિસરાળ થવાનું છે.<br>આખરે એ પંખીના મેળા છે.<br>૭. યમરાજ તાે માેટા કાળી<br>ભરે છે.                                    | ८६<br>८७<br>८७<br>८८<br>२८<br>२८<br>१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ફ. ચેતન ભાવો.<br>અચેતન ભાવો.<br>સમુદ્રનાં માેજાં જેવાં સર્વ છે.<br>અંતે સર્વ વિસરાળ થવાનું છે.<br>આખરે એ પંખીતા મેેજા છે.<br>બ. યમરાજ તાે માેટા કાેળ<br>ભરે છે.<br>એના કાળકવળથી કાેઇ બચતું.       | ८ ५<br>८७<br>८७<br>८८<br>२८<br>२८<br>२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ફ. ચેતન ભાવો.<br>અચેતન ભાવો.<br>સમુદ્રનાં માેજાં જેવાં સર્વ છે.<br>અંતે સર્વ વિસરાળ થવાનું છે.<br>આખરે એ પંખીતા મેેળા છે.<br>૭. યમરાજ તાે માેટા કાળ<br>ભરે છે.<br>એના કાળકવળથી કાેઇ બચતું<br>નથી. | ८६<br>८७<br>८७<br>८८<br>२७<br>८८<br>१२<br>८७<br>८७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

૮. સચ્ચિદાન દમય તારું રૂપ જો. ૯૩ એકાંત નિત્ય સખના અનુભવ. ૯૪ પર્યાલાચન

સમસ્તનું એકીકરણ. ૯૫ સવાર અને સાંજમાં તકાવત. ૯૬ શેના ઉપર અને કાને માટે સર્વ ? ૯૬

તારા સુખના વલખાં ખાટા છે. ૯૭ અને આમ કચાં સુધી

હાંકીશ ? ૯૮

ચક્કરને એાળખવામાં સખની ચાવી. ૯૮ ઉપાધ્યાયજીના કથનનું રહસ્ય. ૯૮ ગ્રાનાર્ણ વમાં અનિત્ય ભાવના **૯૯** વસીયતનું આંતર રહસ્ય. ૧૦૧ પારકાના પૈસા. 909 અનિત્યતાથી ગભરાવાનું

નથી. ૧૦૨ ચિદાનંદજ-જૂઠી જૂઠી જગ-તની માયા. ૧૦૩

કરકાંડુ અને સનત્કુમાર. ૧૦૪ સિવિલીયનને પ્રશ્નપર પરા. ૧૦૪ પછી મરશું –કહેતાં માટી

મુંઝાયાે. ૧૦૪ વસ્તુસ્થિતિનું નિદર્શન. ૧૦૫

પુનરાવર્તન શાભાસ્પદ છે. ૧૦૬

સ્વયં ત્યાગ શમ સુખ **ક**रे छे. १०६ સકળચંદજીકૃત ગેય અનિત્ય ભાવના. ૧૦૭

> પ્રકરણ ર જું અશર્ણ ભાવના

પરિચય <sup>શ્</sup>લોકા. ૩ १०८ સદરના અર્થ. 906 190-992. ગેયાષ્ટ્રક

સદરતા અર્થ. ૧૧૧–૧૧૩

સદર પર નાેટ. 198

क. પારકી આશા નિરાશા જ છે. ૧૧૫

મરવું એ ચાેક્કસ વાતુ છે. ૧૧૬ છતાં મરવું એ કાઇને ગમતું

નથી. ૧૧૬ મરણ વખતે કેવી દશા થાય છે ? ૧૧૭

એને કાઇ જીવાડી શકતું નથી. ૧૧૮

અંતે સર્વ અહીં મૂકી જવું પડે છે. ૧૧૯

અને હારેલા જાગારીની સ્થિતિ થાય છે. ૧૧૯ માટા રાજા મહારાજાના

એ હાલ છે. ૧૨૦

**ख.** આઠ મદાના નિર્દેશ, ૧૨૦ મદનાં આંતર તત્ત્વા. ૧૨૧ મદથી તણાઇ જનારા. પણ અતે એ નરકીટ છે. ૧૨૨ भद्दीनभत्तने यभक्षका छोउता નથી. ૧૨૩ ग. અંતે એના હાથ હેઠા પહે છે. ૧૨૪ એનું ધૈર્ય પણ નાશ પામે છે. ૧૨૫ એની નાડીએા તૂટે છે. એના પૈસા પર ગીધા તટી પડે છે. ૧૨૭ **૧.** સ્વજનાના વાત્સલ્યા. ૧૨૮ પણ કાઇ માંદાની પથારીમાં સતા નથી. ૧૨૯ સંતના વ્યાધિના પ્યાલા. ૧૨૯ સુખી ગણાતાની વાસ્તવ સ્થિતિ. ૧૩૦ ખરું સાચું શરણ ધર્મ નું છે. ૧૩૧ નૈતિક વિભાગ, ધર્મ-શરણ્ય છે. ૧૩૨ ધર્મની પરીક્ષા કરીને મત આપ્યા છે. ૧૩૩ ચારિત્રનું સ્મરણ કરવું જરૂરી છે. ૧૩૪ **ર.** મહારાજા પણ રગદાળાય

કલકલ પક્ષી અને માછલી. ૧૩૫ માંધાતા અને ચક્રીએ પણ ગયા. ૧૩૬ ત્યારે તું તે કાેેે માત્ર ? ૧૩૬ **૩. લાેઢાના ધરમાં પેસ**– ૧૩૭ અથવા મહાંમા તરખલું લે; ૧૩૭ પણ એ ઉપાય કારગત નથી. ૧૩૭ ૪. વિદ્યા-મંત્ર-ઔષધિ, ૧૩૮ દેવ વશ થાય કે ગમે તેમ થાય. ૧૩૮ રસાયણ દ્વાંએા લેવાથી ૧૩૯ પણ મરણ છોડતું નથી. ં**પ.** ઘડપણનાે ભય પણ એવા જ છે. ૧૪૦ પવનજયથી કે દવાથી એ અટકે નહિ. ૧૪૧ દરિયાપાર ગયે પણ અટકે नहि. १४१ અ'તે દાથમાં લાકડી લેવી પડે છે. ૧૪૨ **૬.** જરા માથાને પળિયા-વાળું કરે છે. ૧૪૨ શરીરને કસ વગરનું કરે છે. ૧૪૩ ઉત્ર વ્યાધિ થાય ત્યારે શરસ ? ૧૪૩ અને સગાએા શં બાલે છે ? ૧૪૪

છે. ૧૩૫

પણ માત્ર ધર્મ જ શાંતિ આપે છે. ૧૪૫ ૮. માટે ધર્મ નું જ શરણ કર. ૧૪૫ અથવા ચાર શરણ કર. ૧૪૬ મમતાને છોડી દે. ૧૪૬ શાંતસુધારસનું પાન કર. ૧૪૭

#### પર્યાલાચન

વૈજ્ઞાનિક પદ્ધતિએ અશરણ ભાવ, ૧૪૮ આધાર આધેય તત્ત્વ. नव नं हराज्य-स्मशान्यात्रा. १४८ ચિતામાં મુકતાં ઢાંકણ પણ કાઢી નાંખે. ૧૪૯ ત્રાનાર્શવમાં કાળનું વર્શન. ૧૫૦ એક દિવસ એવા જરૂર આવશે. ૧૫૦ મરવાની વાતથી ચાંકયા देभ ? १५१ જાય છે જગત ચાલ્યું રે. એ છવ! જેતે. ૧૫૨ ધરનાં ધર પણ છેાડવાં જ પડે. ૧૫૨ નવકાર દે તે વખતે. ૧૫૩ આત્મધર્મને પીછાનવા. ૧૫૩ ચિદાન દજીના અવતરણ. ૧૫૪–૫ ચ્યા ભાવના રડતાં ને ભાવવી. ૧૫૬

આપસ્વભાવમાં મગ્ન થવું. ૧૫૭ પામરતાના ત્યાગ કરવા. ૧૫૮ સકળચંદજીકૃત અશરહ્ય ભાવના. ૧૫૯

### પ્રકરણ ૩ જીં સંસાર ભાવના

પરિચય <sup>શ્</sup>લાેકા પ. ૧૬૦–**૧૬૨** સદરનાે અર્થ. 9 5 9 – 9 5 3 ગેયાષ્ટ્રક. 968-966 સદરનાે અર્થ. १**६**५–१६७ સદર પર નાેટ. 946 क. संसार नाटक्ष्मा पात्री. १६६ એમાં મનાવિકારનં જોર છે. ૧૭૦ લાભ શાં કરે છે તેનું દર્શાત. ૧૭૧ એવા તા અનેક અંતર વિકારા છે. ૧૭૨ તુષ્ણાળાઇ એથી વધારે છે. ૧૭૨ એનાં અનેક દર્શાતા. એવા વિકારાની વિટંખણાએા.૧૭૫ खा. એક ચિંતા મટે ત્યાં ખીજી ઉત્પન્ન થાય. ૧૭૫ એ સર્વ એને કર્મરજથી ભારે **५२ छे. १७**६ એના અનતા ખેદ કેમ મટે ? ૧૭૬

એનું વાતાવરણ જ ચિંતામય છે. ૧૭૬ યશ છતાં એમાં એને મજા આવે છે. ૧૭૭ માટા વેપાર કરનારાની ચિંતા.૧૭૮ ग. ત્યારે બાહ્યસખમાં કાંઇ દમ છે? ૧૩૮ ધડપણમાં પૂરી પરાધીનતા છે. ૧૭૯ મ્યા નાટક તા ચાલ્યા જ કરે છે. ૧૮૦ આદર્યા અધવચ રહે છે. ૧૮૦ घ. હીરાજડિત પાંજરામાં પાયટ. ૧૮૧ પણ કેદખાનું એને સ્વાભાવિક લાગે છે. ૧૮૧ **ક.** અને તેં એવાં તાે અન'ત રૂપ કર્યાં. ૧૮૨ તાં સર્વ ઠેકાણે રખડી આવ્યા છે. ૧૮૩ પુદ્રગુળપરાવર્તા. આવા અપાર સંસારમાં તારું સ્થાન. ૧૮૪ એની આખી શરમ કથા વિચારવા જેવી છે. ૧૮૪ 🤰. દારુણ સંસાર. 964 સાહરાજાએ પાયેલ દારૂ. ૧૮૫

એણે પકડેલ ગળું. ૧૮૬ એણે કરેલી ક્સામણીએા. ૧૮૬ એના શાસનમાં તને કેમ ગમે છે ? ૧૮૭ ર. એનાં બંધના જ વિચાર. ૧૮૮ દ્વાં એ બંધનાથી જકડાયા છે. ૧૮૮ છોકરારૂપ બંધન પર વિચા-રહ્યા. ૧૮૯ એ જ મિસાલે ખીજાં બંધના ૧૮૯ તારા પાતાનાં અપમાના સંભાર. ૧૯૦ 3. કર્મ નચાવે તેમ તારે નાચવું છે. ૧૯૧ પણ તારા પૂર્વ ઇતિહાસ સંભાર. ૧૯૧ તારાં પૂર્વ પાઢા બરાબર યાદ કર. ૧૯૨ ઉત્તરાધ્યયન સુત્રપાઠ ज्ञानार्श्वकार वैविध्य वर्षा वे છે. ૧૯૩ **૪.** આ લવમાં બાળપણની પરાધીનતા. ૧૯૪ જીવાનીની મદમત્તતા. ૧૯૪ ધડપણમાં પરવસતા. ૧૯૪ અને છેવટે યમદેવને વશા. ૧૯૪ **પ.** દીકરા બાપ થાય છે. બાપ દીકરા થાય છે વિગેરે, ૧૯૫

ક્રુબેરદત્તાનાં સગપણા. કથા ૧૯૬ મું ઝવી નાખે તેવી વિચિત્ર-તાએા. ૧૯૭ 🗲 . દારૂડીઆ જેવી તારી દશા .૧૯૮ અહીંની અનેક અગવડા. માનસિક ઉપાધિના પાર નહિ.૧૯૯ છતાં એ સંસારને ચાહીએ છીએ. ૨૦૦ મધના ટીપાની આશા. ૨૦૦ એ દારુ પાનાર કાણ ? ૨૦૧ છ. કામ તા ધાડપાડુ છે. ૨૦૧ વૈભવની આખર સ્થિતિ. २०२ 💪 ભયને કાપે તેવું સાધન શાધ. ૨૦૩ જિતવચન ધારણ કર. २०४ એ અટપટા વિષયની શોધ. ૨૦૫ શમ અમૃતનું પાન કર. પર્યાલાેચન

મુદ્દાઓનું સંક્ષિપ્ત દર્શન. ૨૦૬ સિદ્ધિના મામા લાણેજ. ૨૦૭ પ્રથમ ક્ષરીરને એાળખવં. ૨૦૮ સ્ત્રી, સંતતી અને પૈસા. ૨૦૮ મંસાર ચક્કી. એ દરની ઉપાધિના પાર નથી.૨૧૦ સંસારતે બરાબર એાળપ્યા નથી. ૨૧૧ પણ આ સર્વ શેની ખાતર ? ૨૧૨

માનેલા સાચા સુખી પણ કેટલા ? ૨૧૨ અને તેમને પણ જવાનું તા ખરું જ! ૨૧૩ વિચાર કરી આંખ ઉધાડાે. ૨૧૪ સમરાદિત્ય જેવાં ચરિત્રા વિચા**રા**. ૨૧૪ અવસર ગયા પછી પસ્તાવા 🦠 નકામાે. ૨૧૫ સંસાર ભાવના અર્થ. ૨૧૬ સકળચંદજીકૃત સંસારભાવના. ૨૧૭

#### પ્રકરણ ૪ શું એકત્વ ભાવના

પરિચય શ્લોકા પ २१८ સદરતા અર્થ ૨૧૯ ગેયાષ્ટક. ૨૨૦--૨૨૨ સદરનાે અર્થ. રર૧–રર૩ સદર પર નાટ. **२२**४ क. પુનરાવર્તન ભાવનામાં દાષ નથી. રસ્ય શહ દશામાં આત્મા મેલ વિનાના છે. ૨૨૬ આત્મા કર્મ અને આત્માનું શાહત્વ. ૨૨૬ એની વર્તમાન કર્માવૃત્ત દશા.રર૭ એની વિભાવદશા-પર્યાયા. ૨૨૮

મૂળ સ્વરૂપ અને લાગેલ કચરા.૨૨૯ **આત્મા સર્વ શક્તિમાન છે. ૨**૨૯ આત્માના મૂળ ધર્મો (ગુણા) ર૩૦ એવા આત્મા વ્યક્તિગતે એકલાે છે ૨૩૦ તેની અત્યારની રમતા કચાંથી ? ૨૩૧ એ સર્વ મમત્વ છે. ર૩ર એ સર્વ કલ્પનાથી ઉપ-**જાવેલ છે.** ૨૩૨ स्त. आत्मा देवे। परकावमां પડી ગયા છે ? ૨૩૩ પરભાવરમણતાનાં પરિણામા. ૨૩૪ એ જાણકાર છતાં અભુધ છે. ૨૩૪ ग. પરસ્ત્રી સંબંધી વિચાર જેવું એ છે. ૨૩૪ પરભાવરમણ ભય પીડા નાતરે છે. ૨૩૫ છતાં અત્યારે પરભાવ . સ્વભાવ થયા છે. ૨૩૬ **ड.** તને મળેલી અત્યારની સગવડતાએા. ૨૩૬ પરભવના પડદાને ફેંક્રી દે. ૨૩૭ આત્મલહરીની શીતળ લહેર ભાગવ. ૨૩૭ છેવટે એને ક્ષણવાર પણ ભાગવ. ૨૩૮

એક વાર તાે ચેતનને ભાવી જો.૨૩૯ આવા અવસર કરી કરીને નહિ મળે. **હ્ય.** સમભાવ સાથે એકતા કર. ૨૩૯ સમતા વગરનાં કામા– આરાધના સ્તવન. ૨૪૦ પરમાન દપદની સંપત્તિ માટે સમભાવ, ૨૪૦ निभराकर्षि-यतुर स्त्रीक्या. २४१ એકતાનું ભાન થતાં સજ્વર ઊઠચો. ૨૪૨ ધન્ના–શાળિભદ્રની વાતા. ૨૪૨ ખૂનીઓ પણ એકતા સમજી ત્તર્યા છે. ૨૪૩ ૧. તારું આ દુનિયામાં શું છે ? ૨૪૩ એ વિચારનારને શું લાગે ? ૨૪૪ ર. એ એકલા જન્મે છે. ૨૪૪ એ એકલા મરે છે. 💎 ૨૪૫ એ એકલા કરે છે. એકલા ભાગવે છે. ૨૪૫ વરરાજા તેા તું એકલા જ છે. ૨૪૬ **બધા જવાબતારે** આપ-વાના છે. ૨૪૬ 3. પરિગ્રહ વધે તેટલા તે લારે થાય છે. ૨૪૭ આંચકા આવે ત્યારે પાેક મૂકે છે. ૨૪૮ વહાણનું દર્શત.

\( \frac{1}{3}. \) દારૂડી આની મેષ્ટાં એં. ૨ ૪૯ પરભાવમાં રમણતાથી ભૂલ્યે. ૨ ૪૯ પ. સુવર્ણ મોખું અને સેળ ભેળવાળું. ૨ ૫૦ \( \frac{5}. કર્મની મેળવણીથી એનાં રૂપા. ૨ ૫૦ હ. શુદ્ધ કાંચન સ્વરૂપે એ ભગવાન. ૨ ૫૨ અનુભવમં દિરે એને સ્થાપ. ૨ ૫૨ પછી એની સાથે આનંદ કર. ૨ ૫૪ \( \frac{1}{2}. શ્રમરસમાં મળ કર. ૨ ૫૫ વિષયાતીત રસમાં તરબોળ થા. ૨ ૫૬

#### પર્યાક્ષાચન

સંશારા પારિસી. ૨૫૭ એ વિચારણા કેવી રીતે કરે ? ૨૫૮ સિંહ એકલા જંગલમાં. ૨૫૮ જગમેં ન તેરા કાઇ, સિંદા- તંદજી. ૨૫૯ સેળલવાની ચાવી. સંયોગ પર જય. ૨૬૦ આત્માવલાકાન, અંતરદષ્ટિ. ૨૬૦ હૃદયમ દિરમાં સ્વરૂપે ચેતન. ૨૬૧ હારેલા જાગારીની દશા. ૨૬૨ મહાલક્ષ્મીની ધાડદાડ જતાં—આવતાં. ૨૬૨ દ્યાનાર્ણવમાં શુભ્ય દ્રામાર્ય . ૨૬૨

ભૂલ્યા ફિર ફૂલ્યા ચિદ્ધાનંદજી રક્ક ભ્રષ્યુવા ગણવાનું પ્રમાજન. ૨૬૪ મળેલ દીવાશાંડીના ઉપયાગ. ૨૬૪ આખી ભાવનાનું સમુચ્ચય કરણ. ૨૬૫

#### પ્રકરણ પ મું

#### **અન્યત્વ ભાવના** પશ્ચિય શ્લાેકા પ<sup>ં</sup>ર૬૬–૨૬૮

२६७-२६6

સદરતા અર્થ.

રોયાષ્ટક. २७०-२७२ સદરતા અર્થ. २७१-२७३ સદર પર તાેટ. 308 क. આ ભાવનામાં ખહાર જોવાન છે. **૨**૭૫ **બહિરાત્મા**, અંતરાત્મા, પરમાત્મા. ૨૭૫ એનાં યંત્ર ઠંડા પડવામાં સમય લાગે છે. ૨૭૭ પારકાને રાટલા સ્માપવા. એક્ટિલા નહિ. ૨૦૦૦ પારકાને એ બરાબર એ બાળ ખતા નથી. ૨૭૮ પારકા કર્મીએ એને રંગી નાખ્યાે છે. ૨૭૮ અજાણ્યા પર વિશ્વાસથી વિકૃતિ. ૨૭૯

અનંત ગ્રાનના ધશીની સ્થિતિ નં. ૧ ૨૭૯ स्त्रं, पारशी पंचातना દ્રાખલાએો. ૨૮૦ આ તે તારી કેવી સ્થિતિ શર્ધા ૨/૧ નકામી બાબતાની ખટપટ, ૨૮૧ અને ધરનાં તા ઠેકાણાં નહિ.૨૮૨ ग. પરકીય શું શું છે તેની ગણના. ૨૮૨ વેપાર, લડાઇ, આનંદ, શાેક. ૨૮૩ ધરની ચીજો કરનીચર સર્વ પર છે. ૨૮૩ આ સર્વ પરમાં તું કસાઇ ગયેા છે. ૨૮૪ **દ્યા**. તેં સહેલી પીડાંએા પારવગરની છે. ૨૮૪ તારી મજાએ પરભાવમાં જ છે. ૨૮૫ પણ તારે સર્વના હિસાળ **ચ્યાપવાના છે.** ૨૮૫ જી. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર. ૨૮૬ ત્રિરંગી વાવટા. **२८**६ 🤼 ચેતનછ! તારું ધર શાધ. ૨૮૮ સમજાની ફેંકાફેંક કેવી હોય. ૨૮૮ તારા મંખધીમાંથી તારું કાણ ? ૨૮૯ મહાયાત્રામાં સાથી કાર્ણ ? ૨૯૦

ર. શરીર સાથેના તારા સંબંધ. ૨૯૧ 3. તારું ધર વસાવ્યું તે રહી જશે. રહર અંતે સર્વ ને છાડી જવાનું છે. ૨૯૨ માટી રમતના તું તા પ્યાદ છા. ૨૯૩ ૪. આખી રમત પર માટે ગાેઠવી છે. ૨૯૩ આત્માને થયેલા વ્યાધિનું નિદાન. ૨૯૪ વ્યાધિ દૂર કરવા માટે કરી **ક**ર. २५४ અને અનુભવરસથી પૃષ્ટિ મેળવ. ૨૯૪ અનુભવ પર વિચારણા. ૨૯૫ યું જાણે જગ મહાવરા, યું જાણે **છ**વ અંધ. ૨૯૫ વ્યાધિના નિદાન અને ચિકિત્સા. ૨૯૬ પા પંથીના મેળા અને સૌ રસ્તે પડે. રહદ મુસાકરખાનાના બે ધડીના મેળા. ૨૯૭ ૬. એક તર્યી પ્રેમમાં સંતાપ. ૨૯૮ લક્ષ્મી કાઇની થઇ નથી. ૨૯૮ પ્રેમના જવાબ નહિ ત્યાં જનારને સંતાપ. ૨૯૮

જર, જમીન, જોરુ. રહ્ય ૭. સંયોગોતે છોડી દે. રહ્ય સંથારા પોરિસી. રહ્ય સ્વયં ત્યાગના મહિમા. ૩૦૦ ાનમેળ એકાગ્રતા કર. ૩૦૦ તે કચારે અને કેમ થાય <sup>9</sup> ૩૦૧ ઝાંઝવામાં કાંઇ વળે નહિ. ૩૦૧ ૮. આશ્રય કાેના કરવા <sup>9</sup> ૩૦૨ અમૃતપાનના ત્રણ ગુણા. ૩૦૨

#### પર્યાલાચન

તત્ત્વજ્ઞાની જંગ. ૩૦૩ મનુષ્ય જાતિના એ વિભાગ. ૩૦૪ હિન્દના તત્ત્વજ્ઞાની–આંતર-દર્શી. ૩૦૪

આલ્ડુઅસ હકસલી. ૩૦૪ દેવશર્માને પ્રતિબાધવા

ગએલા ગૌતમસ્વામી. ૩૦૫ મરુદેવાની માતૃવત્સલતા. ૩૦૫ મરુદેવા હાથીની અંબાડીએ. ૩૦૬ મરુદેવાની અન્યત્વ ભાવના. ૩૦૭ શરીરની ચિંતાન્તેનું અન્યત્વ.૩૦૭ સ્ત્રીનું અન્યત્વ–સુરીકાંતા. ૩૦૮ માતાનું અન્યત્વ–સ્રહ્મદત્તની

માતા. ૩૦૯ પિતાનું અન્યત્વ–કનકંકેતુ. ૩૦૯ પુત્રનું અન્યત્વ–કેાણિક. ૩૦૯ સ્તેહની સ્વાર્થપરતા. ૩૧૦ સ્તેહ અને ધડપણ. ૩૧૦ ધનનું અન્યત્વ–પરકીયત્વ. ૩૧૧ પૌદ્દગલિક સંખંધ. ૩૧૨ ભાવનાએાનું પૃથક્કરણ. ૩૧૩ આત્મભાવનાએા થઇ ગઇ. ૩૧૪ સકળચંદ્રજીકૃત અન્યત્વ

ભાવના. ૩૧૫

#### પ્રકરણ ૬ ઠું અશુચિ ભાવના

પરિચય <sup>શ્</sup>લોકો પ. ૩૧ ૬ – ૩૧૮ સદરનાે અર્થ. 399-396 ગેયાષ્ટ્રક. 320-322 સદરતા અર્થ. 329-323 સદર પર નાેટ. 328 क શરીરમાં-એ ગુંથાઇ ગયા. ૩૨૫ શરીરમાં શું ભરેલું છે ? કાથળા ઉધાડી મૂકયે કેવી લાગે ? ૩૨૬ દારૂ ભરેલા માટીના ધડાના દાખલાે. ૩૨૭ એવું શરીર છે, એ ધડાે સાક્ થાય ખરા ? ૩૨૮ **રવા** એવા શરીરની જતના કેટલી ? ૩૨૮ એનું ન્હવણ-એને વિલેપન! ૩૨૯ અને કાચમાં જોઇ ચેડાં

કાઢવાં! ૩૨૯

પણ ઉકરડા સાક થયા સાંભળ્યા છે? ૩૩૦ ग. લસણને સુગ'ધીમાં રાખા. ૩૩૦ નાદાન પર ઉપકાર કરાે. ૩૩૧ પણ એ સ્વભાવ છેાડે નહિ. ૩૩૧ એમ શરીર દુર્ગ ધ છોડતું નથી.૩૩૨ એના એાડકારને અધાવાય દુર્ગ ધ જ છે. ૩૨૨ સુગંધી વસ્તાને એ દર્ગંધી ખનાવે. ૩૩૩ એનું ઉત્પત્તિસ્થાન જ અપવિત્ર છે. ૩૩૩ એની પવિત્રતાના દાવામાં માહ છે. ૩૩૪ 😎 શૌચવાદ અયથાર્થ છે. ૩૩૫ આંતર શૌચ આત્મ-કર્તવ્ય છે. ૩૩૫ 9. શરીરને મલીન ગણવાનાં કારણા. ૩૩૬ શરીરને પ્રેરનાર આંતર વિભ્રતિ. ૩૩૭ એ વિભૂતિનું સત્તાગત વર્ષાન.૩૩૭ એનામાં વિચાર વિવેક ખાને છે. **33**/ શરીરની ઉત્પત્તિ પર વિચારણા. ૩૩૮ મળથી ભરેલાં શરીરમાં શાં

માર વાનાં હાય ? ૩૩૯

એને ઢાંકવામાં આવે તા પણ ઝમ્યા કરે છે. ૩૩૯ આખરે એ કચરાના કુવા છે. ૩૪૦ 3. એ સારી વસ્તુને ખગાડે છે. ૩૪૦ એક મહાહાંના જ દાખલા વિચાર, ૩૪૧ ૪. પવનને પણ એ દુર્ગ ધી **બનાવે છે.** ૩૪૧ એને સુંદર દેખાડવાના પ્રયત્નાે. ૩૪૨ પા. પુરુષનાં નવ અને સ્ત્રીનાં બાર દ્વાર. ૩૪૩ એ દારાવડે નિરંતર અશ્વિ વહ્યા કરે છે. ૩૪૩ એ દારાને પવિત્ર કેમ ગણાય ? ૩૪૪ ફ. શરીર પવિત્રને અપવિત્ર કરે છે. ૩૪૫ સુંદર ખારાકને વિષ્ટા **બનાવે છે. ૩૪૫** ગાયના દૂધને મૂત્ર ત્યનાવે છે. ૩૪૫ આ સર્વ બાબતા પરથી વિચાર કર. ૩૪૫ ૭. શરીર માટે વિચારવાની **બાબતા.** ૩૪૬ હવે એવા શરીરનું કરવું શું ? ૩૪૬ પણ એનાથી કામ લેવાય 🔧 तेवुं छे. ३४७

શિવસાધનનું એનામાં સામર્સ્ય છે. ૩૪૭ ૮٠ માટે એવા શરીરતા તું લાભ લે. ૩૪૭ ભાંગ્યાના વટાવ કર. ૩૪૮ આ કાયા માક્ષતું દાર છે. ૩૪૮ એ જળાશયમાંથી શાંતરસ જળ પી. ૩૪૯ ક્લીષ્ટમાંથી સુંદરની તારવણી.૩૪૯ પર્યાલાચન

મક્ષિકુંવરીનું દર્શાત. ३५० પરણવા આવનારા રાજાએા દીક્ષિત થયા. ૩૫૧ શરીરના વ્યાધિએા. ૩૫૧ વૈદ્દકીય ગ્રંથાના હવાલા. ૩૫૨ એનું ચામડીનું ઢાંકણ કાઢ્યું होय ते। १ पपर આપ્યા શરીરની રચના. કપડાં દરરાજ કેમ ધાવાં પડે ? ૩૫૩ પણ આપણા પનારા એની સાથે છે. ૩૫૪ એના લાભ લેવાથી વસુલાત થાય. ૩૫૪ વિકાસક્રમને માગે. **3** 44 સનત્કમાર અને શરીર. ૩૫૫ અત્યારે ઊલટા રસ્તા લીધા છે. ૩૫૬

સરાવર મળ્યું છે. પી ક્ષેવાની તક છે. ૩૫૬ સકળચંદજીકૃત અશુચિ ભાવના. ૩૫૭

પ્રકરણ ૭ મુ**ં** આશ્ર<mark>વ ભાવના</mark> પૂર્વ<sup>ે</sup> પરિચય.

કર્મ ખંધના હેતાઓ. 347 મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય. યોગ. 346 આશ્રવનાે ભાવા**ર્ય**. 346 ઇંદ્રિય, ક્ષાય, અવત. 🗼 ૩૬૦ કર્મને આવવાનાં ગરનાળાં. ૩ ૬૪ પરિચયના શ્લાકા પ 3 ६ સદરતા અર્થ. 3 4 19 ગેયાષ્ટક. 354-300 સદરના અર્થ. 356-309 પરિચય શ્લોકા પર નાટ. ૩૭૨ ગેયાષ્ટક પર નાેટ. 393 क. માટા સરાવરની કલ્પના. ૩૭૪ વરસાદમાં નિઝરણાથી તે ભરાય છે. ૩૭૪ કર્મા પ્રાણીને વ્યાકુલ કરે છે. ૩૭૪

આશ્રવા પ્રાણીને ચંચળ

બનાવેઃછે. **૩**૭૫

આશ્રવાથી પાણી મેલું શાય છે. ૩૭૫ स्त. પ્રત્યેક સમયે કર્મા બંધાય છે. ૩૭૬ એટલે સરવાળે આવક વધતી જાય છે. ૩૭૬ ત્યારે આવાં ગરનાળાં કેમ અટકે ? ૩૭૭ એના જવાબ મું ઝવણ-ભરેક્ષા લાગે છે! ૩૭૭ જવાય આવતી ભાવનામાં ંમળશે. **૩**૭૮ ग. ચાર हेत-એ જ માશ્રવા. ૩૭૮ એના સત્તાવન વિભાગા. ૩૭૯ પાંચ મિથ્યાત્વ. 3196 ખાર અવિરતિ. 306 પચીશ કુષાય. 306 પંદર યોગો. 340 घ. ઇ द्रिय, અવ્રત, ક્ષાય, યાગ. ૩૮० **આ**શ્રવના ૪૨ ભેદ. 🕳 એ આશ્રવોને બરાબર એાળખવા, ૩૮૧ એના પર વિજય મેળવવા પ્રયાસ કર. ૩૮૧ 9. સમજા એને તજ દે. ૩૮૨ તજવાના માર્ગ–સમતા. અમુલ્ય મુજાનાના એ નાકા કરનાર છે. ૩૮૩

**ર. મિથ્યાત્વનું** પરિણામ. ૩૮૩ અભિગ્રહિક–અનભિગ્રહિક, ૩૮૪ દેવ-ગુરુ-ધર્મ ને મિથ્યાત્વ. ૩૮૪ क्रिया अने अज्ञान. 3 2 4 3. અવિરતિનું પ્રરિણામ. ૩૮૫ ખાવા પીવાની અબ્યવસ્થા. ૩૮૬ વિષયીના ચાળાનાં પરિણામ. ૩૮૬ પચ્ચખ્ખાણનું મહત્ત્વ. ૩૮૬ અત્યાગદશા કેવી નિરસ છે ? ૩૮૭ સ્વય'ત્યાગ અને કરજીઆત त्याग. ३८७ ૪. ઇં**દ્રિયા**ના વિષયા. હાથીને પકડવામાં સ્પરો<sup>લ</sup> દ્રિય. ૩૮૮ માહ્લ . બ્રમર, પતંગીઉં, હરણ. ૩૮૯ ચિદાન દેજીનું ∶ પદ. વિષય-વાસના. ૩૯૦ પ. કષાચાનું જોર. 369 ક્રોધ, માન, માયા, લાેભનાં રૂપક. ૩૯૧ નવ નાકષાયનાં વિરસ કળ. ૩૯૨ **૬.ેયાગનાં** આશ્રવા. ૩૯૩ મનું કેવું રખડે છે? ૩૯૩ **19.** સારા આશ્રવે લોહાની બેડી છે. ૩૯૩ પ્રાથ્ય અને પાપની સર-ખામણી. ૩૯૪ **૮..શાંતસધારસનુ**ંપાન કર. ૩૯૪

#### પર્યાલાચન

અભિનિવેશના ત્યાગ કરવા. ૩૯૫ અવ્યવસ્થિત ૨ખડપાટા અટકાવ. ૩૯૫ કમ નાં ફળા દીર્ધ અને આકરાં છે. ૩૯૬ અસાધારણ વીર્યવાન સભડે છે. ૩૯૬ પ્રત્યેક આશ્રવ ભયંકર છે. ૩૯૭ એને ખૂખ વિગતથી સમજવા યોગ્ય છે. ૩૯૭ સકળચંદજીકૃત સાતમી આશ્રવ ભાવના. ૩૯૮

### પ્રકેરણ ૮ **મું** સ'વર ભાવના પૂર્વ પરિચય

સંવરતા અર્થ 366 પાંચ સમિતિ. 800 ત્રણ ગૃપ્તિ. 809 દશ યતિધર્મો. Xox ખાર **ભાવના. ( અનુપ્રેક્ષા** ) ૪૦૩ **બાવીશ પરીષહ.** 🦠 803 એ પરીષહોના પ્રેરકા. 806 પાંચ ચારિત્ર. You આશ્રવરૂપ ગરનાળાં બંધ ુકરનાર સંવરાે. ૪૦૯

પરિચય <sup>શ્</sup>લોકા. પ ४१०-४१२ સદરતા અર્થ. **४११-४१३** ગેયાષ્ટક. **४१४-४१**६ સદરતાે અર્થ: **४१५-४१७** સદર પર નાેંધ. 896 क. આશ્રવાથી ગલરાવાનું નથી. ૪૧૯ એના ઉપાય સંવર ભાવ છે. ૪૧૯ અને એ પ્રયાસ સિદ્ધ છે. ૪૨૦ પ્રયાસ જરૂર કર્તવ્ય છે. ૪૨૦ ख. એને કચાં કચાં લાગ પાડવા ? ૪૨૦ અવિરતિનાે ઉપાય સંયમ. ૪૨૧ સંયમના સત્તર પ્રકાર. ४२१ મિથ્યાત્વના ઉપાય સમ્યકત્વ.૪૨૨ આર્ત્તરૌદ્ર ધ્યાનના ઉપાય મનસ્થિરતા. ૪૨૨ ग. ક્રોધના ઉપાય ક્ષમા. ૪૨૩ માનના ઉપાય નમ્રતા. ૪૨૩ માયાના ઉપાય સરલતા. ४२४ લાેલાનાે ઉપાય સંતાે**ષ**. 838 **દ્યા**. યેાગનાે ઉપાય ગુપ્તિ. ૪૨૫ **જ્ર.** રાધ હૃદયથી કરવાના છે. ૪૨૬ વહાણને સ્થાને પહેાંચવા ત્રણ જરૂરીયાતા. ૪૨૬ આત્મવહાણને ત્રણ જરૂ-રીયાતાે. ૪૨૭ તે હેાય તાે લક્ષ્ય સ્**થાને** પહેાંચતા વાર નથી. ૪૨૭ **૧.** આત્મવિકાસના માર્ગ. ૪૨૮ પ્રથમ નવાં કર્મી રાકવાં. ૪૨૯ સંવર આવતાં કર્માને અટ-કાવે છે. ૪૨૯ ચ્યત્ર દર્શિત સિદ્ધ માર્ગી. ૪૨૯ ર. વિષય દૂર કર, કષાયા પર જય કર. ૪૩૦ વિજય સહેલાઇથી પ્રાપ્ય છે. ૪૩૧ 3.શમરસનાે વરસાદ વરસાવ.૪૩૧ ક્રોધ પર વિજયના સિદ્ધ ઉપાય, ૪૩૧ ઉપશમ અને વિરાગ. 833 😮 તારી નકામી ફિકરાે. ૪૩૨ તારાં દુધ્યોના. 833 મનાેગુપ્તિની ચાવી. 833 **પ.** કાયાની માયા કરવા જેવી નથી. ૪૩૩ સંયમ યાેગમાં નિર'તર પ્રવૃત્તિ. ૪૩૪ મતમતાંતરમાં મુંઝાવું નહિ. ૪૩૫ પણ સત્યની પરીક્ષા કરવી. ૪૩૫ કુ. પ્રકાચર્ય વતને તું એાળખ. ૪૩૬ ચ્યાત્મવિકાસની ત્યાં ખાર-ખડી છે. ૪૩૬ **પ્રહ્મચર્યમાં સમાતા અને**ક **બાબતા. ૪૩**૭

#### પર્યાલાચન

વિષયોતું પૃથક્કરણ. ૪૩૯ ઉપાયોતું પૃથક્કરણ. ૪૪૦ તે સર્વના સમુચ્ચય ખ્યાલ. ૪૪૧ કર્મની આવક સામું લશ્કર. ૪૪૨ લાવનાશાળીની વિચારણા. ૪૪૨ યતિધર્મા અદ્ભુભત છે. ૪૪૩ પરીષહા અજબ ચીજ છે. ૪૪૩ સંગમાદિ અનેક ઉપદ્રવા. ૪૪૪ અતમવદાસમાં સંવરનું સ્થાન. ૪૪૫

પપ્પા પાપ ન ક્રાજીએ, પુણ્ય ક્રીધું સાે વાર. ૪૪૫ જયસાેમની સંવર ભાવના. ૪૪૬

પ્રકરણ નવમું નિજ<sup>િ</sup>રા ભાવના પૂર્વ પરિચય.

વેદાંતમાં કર્મના ત્રણ પ્રકાર. ૪૪૭ સત્તાગત કર્મો અને નિર્જરા. ૪૪૭

અકામા–સકામા નિજ\*રા. · 886 'કામ' શબ્દના ભાવાર્થ. 886 નિજેરાનાં કારણા. 886 તપના વિભાગ : ત્યાહ્ય. ચ્યભ્ય તરે. ૪૪૯ **બાહ્યતપના છ પ્રકાર.** XXE સ્**મ**ભ્ય તરતપના છ પ્રકાર. 840 પ્રાયશ્ચિત્તના દશ પ્રકાર. **አ**ህዓ વિનયના સાત પ્રકાર. ४५१ દશની વૈયાવચ્ચ. XVZ સ્વાધ્યાયના પાંચ પ્રકાર. ૪૫ર ધ્યાનના ચાર પ્રકાર. ૪પર ચ્યાત્ત<sup>દ</sup>ષ્યાનના ચાર પ્રકાર. ૪૫**૩** રૌદ્રધ્યાનના ચાર પ્રકાર. ૪૫૩ ધર્મ ધ્યાનના ચાર પ્રકાર. ४५४ શુકલધ્યાનના ચાર પ્રકાર. ૪૫૪ **ઉત્સર્ગનું** વર્ણન. ४५५ સંયમ–તપ ઉત્કષ્ટ વિભાગમાં. ૪૫૫ પરિચય \*લોકા. ૭ ૪૫૬–૪૫૮ સદરના અર્થ. ४५७-४५८ ગેયાષ્ટ્રક. 860-862 સદરના અર્થ. **४**६१**–४**\$3 સદર પર નાેંધ. 848 क. કર્મરાશિનું પુર સત્તામાં. ૪૬૫ પ્રદેશાદય-વિપાકાદય. 844 કારણે નિજેરા. ४६७ **સ્ત્ર.** વ**દ્ધિ** એક છતાં **બે**દ. 846 ન્લોક તેના ચેતવનારથી પડે છે. ૪૬૭

ग. આત્મા એક રૂપ છે છતાં. ૪૬૭ નિર્જરા કારણને લઇને ભાર પ્રકારની છે. ૪૬૮ **દા** ક**મ**ેબંધ વખતની એદરકારી, ૪૬૮ નિકાચિતકર્મ કેમ ખંધાય છે ? ૪૬૯ હીરની ગાંઠ પર તેલનું ટીપું. ૪૬૯ એવાં કર્મને કાપનાર તપ છે. ૪૭૦ એવા તપને નમસ્કાર છે. ૪૭૦ જી.∴તપના મહિમા. **FUY** ચાર મહાહત્યા. ४७१ દૃહમહારી. ४७२ સમ્યકપ્રકારે કરેલ તપ. ૪૭૨ **ચ.** સાતું અને કાંચન. તપથી આત્મા કર્મરજથી મુક્ત થાય છે. ૪૭૩ ह्य. ભરતચક્રવર્ત્તાની ભાવના. ૪૭૪ તપથી લબ્ધિ અને સિદ્ધિ. ૪૭૫ તેના ઉપયોગ એ પ્રમાદ ૪૭૫ તપ આંતર શત્ર પર વિજય क्षरे छे. ४७६ ૧. તપના મહિમાનું ચિંતવન. ૪૭૬ તપાષ્ટકે-શ્રીમદ્યશાવિજયજી. ૪૭૬ એ કર્મીતે માળાં પાડે છે. ૪૭૭ એનાથી કર્મની ચીકાશ ધટે છે. ૪૭૮

🤁. ખરવા વાદળાંને વીંખી નાખે છે. ૪૭૯ तेभ तप अभीने शार्शव-શીર્ણ કરે છે. ૪૮૦ વ્ર. તપ મનાવાં છિતને નજીક લાવે છે. ૪૮૦ તપથી શત્રુ મિત્ર બને છે. ૪૮૦ અહિંસાપ્રતિષ્ઠામાં વૈરત્યાગ. ૪૮૦ તપ 🕏 ન સિહાન્તનાે સાર છે. ૪૮૧ ૪. બાહ્યતપના છ પ્રકાર, ૪૮૧ તે પર સામાન્ય વિવરણ. ૪૮૨ **પ. અભ્ય**ંતરતપના છ પ્રકાર.૪૮૨ તે પર સામાન્ય વિવરણ. ૪૮૩ ૬. અપેક્ષા વગરના તપનું **ኔ**ળ. ४८३ માનસનું એ ક્રીડાંગણ છે. ૪૮૪ **૭.** સંયમલક્ષ્મીનું એ વશીકરણ છે. 824 એ ઉજવલ માક્ષસુખનું ખ્હાનું છે. ૪૮૫

૮. એ કર્મવ્યાધિના ઉપાય છે. ૪૮૬ એ એાસડનું અનુપાન પણ સાથે જ છે. ૪૮૬ એ શાંતરસનું તું પાન કર. ૪૮૭ પર્યાલાચન

#### વીરપરમાત્મા. 820 ગજસૂકમાળ. ४८७ મેતાય મુનિ. X11 ખ'ધકમુનિ. 866 ધન્ના–શાલિભદ્ર. 866 પરવશતા–સ્વવશતામાં કેર. ૪૮૯ ત્યાગ વગર આરાે નથી. 866 ત્યાગની શરૂઆત દાનથી. 866 નિયમ, વૃત્તિરાધ આદિની મહત્તા. ૪૯૦ કેવા તપ કરવા યાગ્ય ગણાય ? ૪૯૧ યશસામકૃત નિજે રાભાવના. ૪૯૨



# ·····

# સુજ્ઞ શ્રીમાન શેઠ સર ક્રીકાભાઇ પ્રેમચંદ રાઇચંદ પ્રત્યે—

આપના ધર્મ પ્રેમ, ઔદાર્ય, શાંતિ અને અભ્યાસકવૃત્તિથી આકર્ષાઇ આ પુસ્તક આપને અર્પણ કરું છું તે આપ સ્વીકારશાજી.

**મુ ંબ**ઇ તા. ૧–૫–૩૬ <sup>ભવદીય,</sup> માતીચ'દ ગિરધરલાલ કાપહિયા.



આ જીવન એ એક મહાન વિકટ પ્રશ્ન છે. એનાે ઉદૃેશ શા અને એનું સાફલ્ય કઈ રીતે સાધી શકાય એ બન્ને બાબ-તના નિકાલ કરવા એ ઘણા આકરા પ્રશ્ન છે. જીવનની સફળતા સાધવા માટે પ્રાણી અનેક પ્રકારના પ્રયત્નાે કરે છે, અનેક જાતની હીકમતા કરે છે, અનેક જાતની દાેડાદાેડી કરે છે અને અનેક પ્રકારના પછાડા મારે છે; પણ ઘણીખરી વાર તો તે શેને માટે એ સર્વ કરે છે એના એના મનમાં ખ્યાલ પણ હાતા નથી. જો માનસવિદ્યાદ્વારા એના મનનું એ પૃથક્કરણ કરે તે৷ એને માલૂમ પડે કે એની દાેડાદાેડી અને ધમપછાડામાં કાંઇ હેતુ નથી અને કાેઇ સાધ્ય પણ નથી. તદ્દન માનવામાં ન આવે એવી વાત છે, છતાં તે તદ્દન સાચી વાત છે કે આ પ્રાણીની સર્વ પ્રવૃત્તિઓની પાછળ રહેલા હેતુને તમા-સીએ તો તેમાં તદ્દન અંધકાર અથવા અબ્યવસ્થા માલૂમ પડશે. આપણા અંતરાત્માને પૂછીએ કે આ સર્વ દાેડાદાેડી શાને માટે ? કાેને માટે ? ક્યા ભવ માટે ? કેટલા વખત માટે ? અને પરિ-**ણામે મેળવવાનું શું ? તેા જવાબમાં એવા ગાટા વળશે કે ન** પૂછા વાત! અને છતાં દાેડાદાેડી તાે ચાલ્યા જ કરે છે, રેંટનું ચક્ર કર્યા જ કરે છે, અથડાઅથડી થયા જ કરે છે અને છતાં પાછ<del>ા</del> સવાલ અંતરાત્માને પૃછીએ કે ભાઇ! આ બધું કયાં સુધી ? અને શા માટે ? તેા પાછેા જવાબ શૂન્યમાં જ આવશે. અને હજુ એવી વિચારણા પૂરી નહિ થઇ હાય ત્યાં તાે મન દાેડા-દાેડી કરવા મંડી જશે. એને શાંતિથી બેસવાની–સ્થિર રહે-વાની ટેવ જ નથી. એને એમાં ખરી મજા જ આવતી નથી.

એથી એ સાધ્ય કે હેતુના વિચાર કર્યા વગર પાછું દોડાદો-ડીમાં પડી જશે અને અનેક પ્રકારનાં નાટકામાં ભાગ લેશે. કાેઇ વખત વળી જરા વિચારમાં પડી જશે ત્યારે એની દશા ચણા ખાતા ઘાેડાના મુખમાં કાંકરા આવતાં જેવી થાય તેવી થશે. એ જરા ચાેંકશે અને પાછા વળી ચણા ખાવા મંડી જશે.

પણુ આ વાત મૂર્ખ માણુસની કહી કે સમજી-ડાહ્યા-ભણેલા-પાંચમાં પૂછાય તેવા માણસાને પણ એ વાત લાગુ પડે ? ઉપર કહ્યું કે એની **દ**ાડાદાડીમાં 'હેતુ કે સાધ્ય ' નથી, એ વાત મૂર્ખાંચ્યાને લાગુ પડે કે લગભગ સર્વને લાગુ પડે? આવા પ્રશ્ન થાય તા તેના જવાબ એક જ મળે તેમ છે અને તે એ કૈ સામાં નવાણુ અથવા હજારે નવ સા નવાણુ માણુસા પાતે શેને માટે દાેડાદાેડી કરે છે તે જાણતા નથી, વિચારતા નથી, સમજતા નથી, સમજવા પ્રયત્ન પણ કરતા નથી. આપણા આત્મ-ગૌરવને આ વિચાર ખરેખર નીચા પાડનાર લાગે તેવા છે, પણ 🍑પ્રાણીએા આત્માને જ એાળખતા નથી, આત્મગારવ શું અને કૈનું ? તે જાણતા નથી અને ગારવ કેમ જળવાય કે પાતાનું કેમ કરાય <sup>૧</sup> તેના સ્પષ્ટ ખ્યાલ વગરના છે તેઓને માટે આ તદ્દન સાચી વાત છે અને એ કક્ષામાં સંખ્યાળંધ માણુસા આવે તેમ છે; તેથી તેઓને ઉદ્દેશીને આ હકીકત હાઇ સર્વ મનુષ્યાને એ લાગુ પડી શકે તેમ છે એમ કહેવું એમાં જરા પણ વાંધા જણાતા નથી. આત્માની ઐાળખાણ એ બહુ જરૂરી પણ તેટલી જ મુશ્કેલ હકીકત છે અને તેને ખરાખર આળખ-નાર તેમજ એાળખીને એને જ અપનાવનાર માટે અત્ર વક્તવ્ય નથી. આપણી ચર્ચામાં એવા જીવનમુક્ત દશા ભાગવનાર, સંસા-રમાં રહી સાક્ષીભાવે કાર્ય કરનાર અને વિવેકપૂર્વક સ્વપરનું વિવેચન કરી સ્વને આદરનાર અને પરને તજનાર માટે સ્થાન

પ્ર•વે•શ•ક.

નથી, પણ એ કક્ષામાં બહુ એછા જવા હાવાથી આપણે તેના વિચાર કરવાના નથી. આ વિચારણામાં જ્યાં જ્યાં વિચારણા કરી છે ત્યાં ત્યાં આપણા જેવી સામાન્ય વ્યક્તિને ઉદ્દેશીને છે એમ સમજવું અને સાથે એટલું લક્ષમાં રાખવું કે એ કક્ષામાં લગભગ ઘણાખરા માનવાના સમાવેશ થાય છે.

દરેક પ્રાણી કાેઇક વસ્તુની ઇ<sup>2</sup>છા તાે જરૂર રાખે છે. એની ક્રિયાને સા<sup>દ</sup>ય કે હેતુ હોતા નથી, છતાં ઘણાખરા પ્રાણીઓને પૂછીએ તો એ વાત કણલ નહિ કરે. એ જરા ઉંડી વિચારણાની હકીકત હાેઇ એનાે ખ્યાલ સ્પષ્ટ રીતે દરેકને આવવા **મુશ્કેલ જણાય છે અને સ્વીકાર તે**। લગભગ અશકય જ ગણાય. ત્યારે આપણે ઉપર ઉપરનાે ખ્યાલ લઇએ તાે માલૂમ પડશે કે પ્રત્યેક પ્રાણીની વાં<sup>ર</sup>છા ' સુખ ' મેળવવાની હાય છે. આ સુખના ખ્યાલ ઘણીખરી વખત તદ્દન અબ્યવસ્થિત હાય છે. કાેઇ ખાવા-પીવામાં સુખ માને છે, કાેઇ કાેલર નેકટાઇ પહેરવામાં સુખ માને છે, કાેઇ ફ્રોક કાેટ અને ટાપહેટ પહેરવામાં સુખ માને છે, કાેઇ વાયલ અને રેશમી વસ્ત્રમાં સુખ માને છે, કાેઇ ભ્રમરની જેમ સ્ત્રીઓમાં રમણ કરવામાં સુખ માને છે, કાેઇ રૂમાલમાં સેન્ટ કે માથામાં અત્તર લગાડવામાં સુખ માને છે, કાેઇ નાટક્ર–સીનેમા જોવામાં સુખ માને છે, કાેઇ હારમાેનિયમ, પિયાના સાંભળવામાં સુખ માને છે, કાેઇ દિલરૂખા સતાર સાંભળવામાં મજા લે છે, કાેઇ ઉસ્તાદ ગાયકના ગાનમાં માજ માણે છે, કાેઇ સુંદરીના નાચમાં માજ માણે છે, કાેઇ સુંદરી સાથે નાચવામાં આનંદ માણે છે વિગેરે વિગેરે સુખના ખ્યાલા અનેક પ્રકારના હાય છે.

કાઇ પણ 'સુખ ' સ્થાયી રહેતું નથી. સુખની સુદ્દત ઘણી ટૂંકી હાેય છે અને માનેલ સુખ પણ જ્યારે પુરૂં થાય ત્યારે પછવાડે કચવાટ મૂકી જાય છે. દ્રધપાકના સખડકા લેનારને માત્ર બેથી ચાર સેકંડ સુખ પ્રાપ્ત થાય છે, પણ પછી શું? અને સુખને માટે બીજી વાત એ છે કે જ્યારે એ દિવસા વહી જાય છે અને તેનાથી ઉલટી સ્થિતિ આવે છે એટલે કે ખૂબ ખાનારને ભૂખમાં દહાડા કાઠવા પડે છે ત્યારે આગળ ભાગવેલ સુખ તેને કાંઇ કામ આવતું નથી, તેનું સ્મરણ ઉલટું દુ:ખ આપે છે અને સુખના વખત સર્વદા તા રહેતા જ નથી. ત્યારે કાંઇ પણ પાદ્દ ગલિક સુખ કલ્પીએ, એની સ્થિતિ વિચારીએ અને એની ગેર-હાજરીમાં થતી મનની દશા વિચારીએ તો એ માની લીધેલા સુખમાં પણ કાંઈ દમ જેવું રહેતું નથી, કાંઇ ઇચ્છવા જેવું રહેતું નથી, કાંઇ એની પાછળ પડી મરવા જેવું રહેતું નથી.

જે સુખ સ્થાયી ન હાય, જે સુખની પછવાડે દુ:ખ આવ-વાની સંભાવના હાય એને સુખ કેમ કહેવાય ? ત્યારે આ તો પાછી કસામણી થઈ. બીજી રીતે જોઈએ તો શક્તિસંપન્ન માણસ શક્તિના ઉપયોગ કરી થાડી વસ્તુઓ કે ધન મેળવે, એ ધન કે વસ્તુના સાધનાથી માજશાખ માણે, માજશાખને પરિ-ણામે અધ:પાત થાય. આ રીતે તો એક ખાડામાંથી બીજામાં અને બીજામાંથી ત્રીજામાં પડવાનું જ થાય. એમાં કાંઇ છેડા દેખાતા નથી, પાર આવતા નથી, કાંઠા માલૂમ પડતા નથી. ત્યારે હવે કરવું શું ? જવું કયાં ? આમ ને આમ ચક્કરમાં ઉપર—નીચે આવ્યા કરીએ અને થાડા વખત મનમાં સુખનાં સ્વપ્નમાં વિચરીએ એ તે કાંઇ વાજબી વાત છે ? કરવા જેવી વાત છે ? ત્યારે કાંઇ એનું 'સુખ ' શાધીએ કે જે હંમેશને માટે ટકી રહે અને એની પછવાડે ઉપર કચવાટ જેવી જે સ્થિતિ વર્ણવી છે તેવી કદિ ન થાય. હંમેશને માટે 'સુખ' પ્રન્વે•શ•ક. પ

પછી સ્થિતિસ્થાપકતા એવી જામી જાય કે નિરંતરને માટે આપણે આનંદમાં મજા માણીએ.

આવી માેટી ગુંચવણમાં પડતાં વિચાર જરૂર આવે ત્રોમ છે કે અત્યારની જે રચના છે અને જેમાં પ્રાણી સાચું-ખાેડું સુખ માની રહેલ છે તેનું કારણ શું હશે ? અને આ એક ખાડામાંથી બીજામાં પડવાની સ્થિતિના અંત કયાં અને કેમ આવે ? એ વિચાર-સવાલની સાથે જ ખ્યાલ આવે છે કે ઘણુંખરૂં પ્રાણી સુખ શું છે અને કયાં છે? તથા સાચું સ્થાયી સુખ કયાં હાઇ શકે ? તેના ખ્યાલ જ કરતા નથી. સ્થળ કે માનસિક સુખ હંમેશને માટે બની રહે તે માટે ખાસ વિચારણા જ કરતાે નથી અને નાની નાની સગવડ મળે કે તેમાં રાચી જઇ પાતાને 'સુખી' માની લે છે. વળી તેના છેડા આવતાં પાછેા વિષાદમાં પડી જાય છે અને ગુંચવણમાં અટવાઇ જાય છે. એને માથે મરણના ભય તા ઉભા જ હાય છે અને ધનના સાધનથી જમાવેલી સૃષ્ટિ પાછી છેંાડી જ**વી** પડશે એ ખ્યાલ તા તેના મગજમાં કાયમ રહે છે. કેટલાક વખત આ ચીજ 'મારી ' આ બંગલાે 'મારાે 'આ છૈયાંછાે-કરાં 'મારાં ' આ ક્રરનીચર ' મારૂં ' એવી એવી કલ્પના કરી એ સંસારમાં ખબ રસ લઇ દેાડાદેાડ કરે છે; પણ જરા માર્થું દુ:ખવા આવે છે કે ૧૦૪ ડીગ્રી તાવ આવે છે ત્યારે પાછે વળી એ વિચારમાં પડી જાય છે.

એના મનાેવિકારો તાે એટલા જબરા હાય છે કે એનું વર્ષુન કરવું મુશ્કેલ છે. અભિમાન કરે ત્યારે એ ભિખારી હાય તાે પણ પાતાની ભિખ માગવાની કુશળતાનું એ વર્ષુન કરશે, પાંચ–પચાસ માણુસાેનાં મંડળમાં એને કાંઇ હાેફો હશે

તો કુલાઈ જશે, મેળાવડામાં જશે તો આગળ ખુરશી મળતાં એ માટે થઇ જશે, પોતાની તદ્દન નાનકડી દુનિયામાં એ કેંદ્ર થવા પ્રયત્ન કરશે, એના દંભ પાર વગરના હશે, એની અનેક પાપમાર્ગીમાં ફેંકી દેશે, એના ક્રોધ એને રાતાપીળા અનાવશે, એની મમતા એને માલેક અનાવશે, એના લય એને રાંક—આયલા અનાવશે, એની ઇર્ષા એને પર—ઉત્કર્ષ જોતાં ઉદ્ધિશ્વ અનાવશે, એની વિષયવાં અને ધૂળમાં રગદાળશે, એના શાક અને આવી રીતે અનેક અંતર વિકારા એને પરભાવમાં રમણ કરાવશે.

ત્યારે આ સર્વ ન થાય એવી સ્થિતિ કચાં ? આવા મના-વિકારાના અને આવી દોડાદોડીના હમેશને માટે છેડા કેમ આવે ? કચારે આવે ? એને માટે એને કાઇ વાર વિચાર થાય છે, પણ પાછા એ રખડપટ્ટીમાં પડી જાય છે અને અગાઉની જેવી દોડાદાડી શરૂ કરી દે છે.

ત્યારે સ્થાયી સુખ મળે તો તે ઇચ્છવાં જોગ છે અને પ્રાપ્તવ્ય તરીકે તેને માલૂમ તો કાઇ કાઇ વાર પડે છે. એને માટે એહ્યું ખરા 'સુખ'ને ઓળખવું ઘટે અને તે માટે એહ્યું 'સુખ' કશું કહેવાય એ ઓળખવું જ રહ્યું. જ્યાં સુધી ખરા સુખને એ ન ઓળખે ત્યાં સુધી એની માની લીધેલા સુખ પાછળ દાંડાદાંડી તા કાયમ જ રહેવાની. ત્યારે જો ખરૂં 'સુખ' મળી આવે અને તે શાધવાના માર્ગ મળે તા પછી આ સર્વ શુંચવણના અંત આવી જાય. એ સુખ સાચું સુખ હાવું જોઇએ, એ નિરંતર રહે તેવું હાવું જોઇએ અને એ સુખની પાછળ કાઇ પણ પ્રકારનું દુ:ખ ડાકીઆ કરતું હાવું ન જોઇએ.

પ્ર•વે•શ•ક. ૭

એ 'સાચા સુખ ંના સંઅંધમાં ખૂબ વિચાર કરી સુજ્ઞ પુરૂષા નિર્ણય કરી ગયા છે કે ' જે <sup>`</sup>આત્મવશ ( પાેતાને ં તાંબે ) હાય તે સર્વ સુખ છે અને પરને તાંબે હાય છે તે સર્વ દુ:ખ છે.' સુખ–દુ:ખનું આ સિદ્ધ ક્ષક્ષણ છે. આપણા જેવા વ્યવહારૂ માણુસને પણ તે અમુક અંશે તા સમજાય તેવું છે. આપણે દુનિયાદારીમાં કહીએ છીએ કે 'આપ સમાન ખળ નહિ અને મેઘ સમાન જળ નહિ.' આપણાં પાતાના હાથમાં હાય તા તે વાતને આપણે આપણી જ માનીએ અથવા ગમે ત્યારે આપણી કરી શકીએ. એટલે ' આત્મવશ હાય તે સર્વ સુખ છે ' એ વાત તા ઠીક જણાય છે. આપણા ઘરમાં અનાજ હાય તા તેના ઉપયાગ કરી શકીએ અને ઘરેણાં હાય તા કાળી રાત્રે હાંકારા આપે. એટલે આપણે એ વાત વગર-સંકાચે સ્વીકારીએ. આપણા નામ પર બેકમાં રકમ હાય તા આપણે ચેક લખી ગમે ત્યારે જોઇતી રકમ મંગાવી શકીએ એટલે એને આપણે આપણા તાબાની રકમ માનીએ અને સુજ્ઞ પુરૂષાએ ' આત્મવરા ' વસ્તુમાં સુખ કહ્યું તે વાત કળૂલ રાખીએ.

પણ રજાને દિવસે નાણાની જરૂર પહે તો શું? સરકારે 'મારીટારિયમ' જાહેર કર્યું હોય અને આપણે ચાલુ ખરચ માટે નાની રકમ ખાતામાંથી લેવી હાય તો તેનું શું? ઘરેણું ઘરનું હાય, પણ સેફ કસ્ટડીમાં લેવા જવા જેટલી સલામતી ન હાય તો તેનું શું? અનાજના કાઢારની ચાવી રસાયા પાસે હાય અને તે આવી શકે તેવી સ્થિતિમાં ન હાય તો શું? ત્યારે તો પાછા ગુંચવાયા.

'પારકાને વશ' એ સર્વ દુ:ખ એ વાત તા એકદમ કેમ સ્વીકારાય ? આપણી તા ઘણીખરી વાત પારકાને આધીન છે. રસાયા કે સ્ત્રી રસાઇ કરી આપે ત્યારે જમીએ, ઘરાક આવે ત્યારે વેપાર કરીએ, દરજી કપડાં શીવી આપે ત્યારે પહેરીએ, પાણીના નળ મ્યુનિસિપાલિટિ ઉઘાડી આપે ત્યારે પાણી મેળવીએ–વિગેરે વિગેરે. ત્યારે આ તો ગુંચવણ વધતી જાય છે અને વધારે વિગારીએ તો શરીર પણ પર છે, પારકું છે, ચિરસ્થાયી નથી, આપણું રહેવાનું નથી, આપણું સાથે આવવાનું નથી, આપણાં હુકમમાં નથી, આપણાં તાબામાં નથી. ત્યારે શું સમજવું ? આત્મા અને શરીર જાૃદાં છે, આત્મા અને શરીરના સંબંધ થાડા વખતના છે. ત્યારે તો શરીર પણ 'પર' થયું. એ રીતે તો 'આત્માને વશ ' હાય એ જ ચીજો સુખ આપી શકે અને આપણે તો બધી મદાર પુદ્રગળ અથવા શરીર પર બાંધી છે અને પુદ્રગળ (matter) યા શરીર પણ 'પર' હાઇ આપણને ખરેખરા સુખનું કારણ કદિ થતું નથી. કદાચ તે દેખાવમાં થાડું સુખ આપતું જણાય છે તો તે સુખ ટૂંકું હાય છે, વિનાશી હાય છે અને પાતાની પછવાડે ગ્લાન અથવા દુ:ખ મૂકી જનાર હાય છે.

આ વાત ખાસ સમજવા ચાગ્ય છે. આત્માથી જેટલું પર તેટલું પારકું જ છે અને પારકાની આશા રાખવી એ સદા નિરાશા જ છે. કદાચ મેગેફાનથી આપણે વધારે સાંભળી શકીએ અથવા ચશ્મા કે દુરબીનથી આપણે વધારે જોઇ શકીએ, પણ મેગેફાન વિસરાઇ ગયું હોય અથવા ચશ્મા ફૂટી ગયા હાય તાં આપણી શી દશા થાય ? અને રસાયા રસાઈ ન કરે, રીસાઇ જાય અથવા વગરરજાએ ગેરહાજર રહે ત્યારે આપણે કયાં જવું ? એટલે આત્માને વશ હાય તેટલું જ ખરૂં સુખ છે અને પારકા ઉપર—પર ઉપર આશા રાખી એસવું એ વસ્તુત: દુ:ખ જ છે, કદાચ જરા સુખ જેવું લાગે તા પણ અંતે એ દુ:ખ જ છે, દુ:ખમાં જ પર્યવસાન પામે છે. આ સાથે એ વાત ધ્યાનમાં

પ્રત્વેત્શન્ક. **૯** 

રાખવાની છે કે ' આત્મવશ ' કઇ ચીજો કહેવાય અને ' પરવશ ' કઇ ચીજો કહેવાય તેના આપણે બરાબર ખ્યાલ કરવા જોઇએ, સ્પષ્ટ વિચાર કરવા જોઇએ અને ચાક્કસ નિર્ણય કરવા જોઇએ.

આ નિર્ણય શામાટે કરવા ? કારણ કે આપણને સર્વને 'સુખ' મેળવવું ગમે છે પણ સુખ કયાં છે અને કેમ મળે ? તે જાણતા નથી એટલે પછી જે તે મળે તેમાં સુખ માની લઇએ છીએ. હમેશને માટે સુખ મળે એ વિચાર તા આપણને પ્રત્યેકને જરૂર ગમે છે, પણ આપણે ખરા સુખના કિદ વિચાર કરતા નથી, તેના માંગો આચરતા નથી, તેનાં સાધના શાધતા નથી અને જરા જરા સુખમાં રાચી જઇએ છીએ. આત્મવશ સુખ ઉપર જ આપણે મદાર બાંધીએ અને સર્વ પરભાવ છાંડી દઇએ, પરવશ વસ્તુ કે ધન ઉપર કાઇ જાતના આધાર ન રાખીએ તા સુખની જે વ્યાખ્યા સુત્ર પુરુષાએ કરી છે તેની પ્રાપ્તિ તરફ આપણું પ્રયાણ થાય. આ તદ્દન સાદી લાગતી વાત કર્તવ્યમાં–કિયામાં મૂકવી સહેલી નથી, તેનું કારણ એ છે કે આપણે સુખના ખરા ખ્યાલ કદી કરતા નથી, તે કયાં અને કેમ મળે તે વિચારતા નથી, તેનાં સાધનાના અભ્યાસ કરતા નથી, એ સાધના આચરતા નથી અને સાચા માર્ગની સન્મુખ પણ આવતા નથી.

ત્યારે વાત એ થઇ કે આપણું સાચા સુખને ઓળખવું જોઇએ. એ ઓળખ્યા પછી એ કયાં અને કેમ મળે તેના રસ્તા શાધવા ઘટે. એ વિચારણા માટે આપણું જેને આપણા માનીએ છીએ, આપણું જે ચીજોને આપણી માનીએ છીએ, આપણું જે ઘન-ધાન્ય-પુત્ર-પુત્રાદિને પાતાનું માનીએ છીએ, આપણું જે ધન-ધાન્ય-પુત્ર-પુત્રાદિને પાતાનું સમજીએ છીએ, આપણું જે થાઉા વખત રહેનારા ઘરને ઘરનું ઘર માનીએ છીએ-એ સર્વ વસ્તુત: શું છે ? એના

અને આપણા સંબંધ કેવા છે? અને આપણું જે 'સુખ' મેળવવા માગીએ છીએ તેની સાથે એના સંબંધ કેવા પ્રકારના છે? એ સર્વ બાબતના વિચાર કરવા ઘટે, એ દરેક વસ્તુ અને સંબંધને એને ખરા આકારમાં પૃથક્કરણ કરીને ઓળખવા ઘટે અને તે માટે આપણા પ્રત્યેક સંબંધ એના વાસ્તવિક આકારમાં કેવા છે તેને માટે ઉપર ઉપરના ખ્યાલ કરી અટકી ન પડતાં ખૂબ ઉડા ઉતરવું ઘટે. ટ્રંકામાં કહીએ તા આપણું વિચાર કરી વસ્તુઓને ઓળખવી ઘટે અને આપણી ચારે બાળુ કેવું નાટક ચાલી રહ્યું છે તે બરાબર સમજવું ઘટે અને તે નાટકમાં આપણું કેવા પાઠ બજવી રહ્યા છીએ તેની તુલના કરવી ઘટે.

આ પ્રકારની વિચારણા અથવા તુલનાને 'ભાવના' કહેવામાં આવે છે. ખરા સુખની પ્રાપ્તિને માર્ગે ચઢવા માટે આ આંત-રિવચારણાને બહુ અગત્યનું સ્થાન મળે છે. જ્યાં સુધી આપણે શું મેળવવાનું છે તે ખરાખર ન જાણીએ અને અત્યારે જેમાં રાચીમાચી રહ્યા છીએ તેનું અનાચિત્ય ન સમજીએ ત્યાં સુધી આપણી પ્રગતિ અશક્ય છે. કાઇ અસાધારણ પ્રસંગામાં આંતરપ્રકાશ થઇ જાય તે અપવાદ યાગ્ય ખનાવાને બાદ કરતાં ખાકી આપણા જેવા સામાન્ય પ્રાણીએ માટે તા આ સાચી વિચારણા સિવાય બીજો માર્ગ નથી.

આ વિચારણામાં આત્મા છે, આત્મા શાધ્વત છે, એના પર કર્મનાં આવરણા આવી ગયાં છે, પ્રયત્નથી તે દ્વર કરી શકાય તેમ છે, આત્માનાં આ પાદ્દગલિક સંખંધા (કર્મા) દ્વર થાય ત્યારે તે એના અસલ મૂળ શુદ્ધ સ્વરૂપે રજી થાય છે અને એ સ્થિતિમાં ખરા સુખના સાક્ષાત્કાર થાય છે—આ સર્વ આબતા સ્વીકારીને ચાલવાનું છે. એ સર્વ બાબતા અનુમાન <u>પ્ર•વે•શ•ક</u>

પ્રમાણથી—દલીલથી સિદ્ધ કરી શકાય તેવી છે, પણ અત્ર તેની હયાતી સ્વીકારીને ચાલવાનું છે. આપણા અત્યારના વિષય તો આપણું કેાણ છીએ? ક્યાં છીએ? શા માટે છીએ? આપણું મૂળ સ્વરૂપ કેટલું વિકૃત થઇ ગયું છે? એ સર્વના વિચાર કરવાના છે અને એ વિચાર બરાબર થાય તા પછી આપણું આગળ વધવાના માર્ગા અને સાધના તા બરાબર શાધી શકીએ તેમ છીએ; તેથી આપણી પ્રાથમિક ફરજ, આપણા સંબંધા અને આપણાં પાતાનાં નાટકા અને આસપાસનાં નાટકાને ઓળખવાના છે અને એ કાર્ય 'ભાવના' કરે છે.

ભાવનાનું ' ક્ષેત્ર ' આપણા સર્વ સંબંધાનું પૃથક્ક**રણ** કરવાનું છે અને તે રીતે એ ભૂમિકાની શુદ્ધિ કરે છે. શુદ્ધ કરૈલી ભૂમિકા ઉપર પછી સુંદર ચિત્રામણ થાય છે અને તેના ઉપર જેવી છાપ પાડવી હાેય તેવી પડી શકે છે. ભૂમિકા**ની** શુદ્ધિ માટે ' ભાવના ' અદ્ભુત સાધન છે. ઘણાખરા તા કાંઈ વિચાર જ કરતા નથી, થોડા વિચાર કરે છે તે મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં વિચાર કરી અટકી પડે છે એટલે આપણે અહીં ક્યાંથી આવ્યા ? શા માટે આવ્યા ? આપણા જીવનના ઉદ્દેશ શા ? આ સર્વ ધમાલ અને દાેડાદાેડીનું પર્યવસાન કર્યા ? એના કદિ સ્પષ્ટ વિચાર જ થતાે નથી અને વિચારણા વગર તાે પછી જેવા પવન આવે તેમ આપણે ઘસડાઇએ છીએ. નહિ તા આપણે સારાં કપડાંમાં રાચી જઇએ ? દ્વધપાક–પુરી કે રસ-રાેટલી મળે ત્યાં ખૂબ રસ લઇ સબડકા લેવા મંડી જઇએ ? સભામાં એ માણુસા ઉભા થઈ માન આપે ત્યાં લેવાઇ જઇએ ? છાપામાં નામ વાંચીએ એટલે રાજ-રાજી થઇ જઇએ ? આપણું વર્તન જાણે આપણને કાંઈ ભૂત વળગ્યું હાય તેના જેવું લાગતું નથી ? પણ એવા વિચાર જ ભાગ્યે આવતા હાય ત્યાં આ

વાત શી? કોની પાસે? અને શા માટે? આ ભાવનાનું ક્ષેત્ર છે. એ આપણા દરરાજના સંબંધને એના ખરા આકારમાં ખતાવે છે અને આપણને ઉંડા વિચારમાં ઉતારી દે છે. એનું ક્ષેત્ર આપણી નાની સરખી દુનિયા નથી, પણ આખું વિશ્વ છે. વિશ્વના અને આપણા પાતાના (આત્માના) સંબંધ શા છે? કેટલા એને અને કેટલા વખત માટેના છે? તે અને આ ચારે તરફ નાટક ચાલે છે, આપણે પણ જેમાં ઉતરી પડ્યા છીએ એને ખરાખર સમજવું એ ભાવનાના વિષય છે. એક વાર આપણે ક્યાં છીએ? ક્યાં દાડ્યા જઇએ છીએ? શા માટે દાડ્યા જઇએ છીએ? એને સમજાયું એટલે પછી તો સવાલ માત્ર આચરણમાં મૂકવાના જ રહે છે.

વસ્તુને યથાસ્વરૂપે ઓળખવી એ પ્રથમ જરૂરીઆતની બાબત છે. વસ્તુને ઓળખ્યા પછી એની સાથે સંબંધ કેટલા રાખવા? કયાં સુધી રાખવા? અથવા રાખવા જ નહિ તેના નિર્ણય થઇ શકે છે. વસ્તુને યથાસ્વરૂપે ઓળખ્યા વગર તેને અંગે નિર્ણય થઇ શકે નહિ અને કરવામાં આવે તા તે ટકી શકે નહિ. વસ્તુઓને ઓળખીએ ત્યારે આપણે અત્યાર સુધી કેમ નાચ્યા? અને કાણે નચાવ્યા? એ ખરાબર ઓળખી—જાણી—સમજી શકીએ, ત્યારે સમજાય કે જેને આપણે આપણાં માન્યા, જે વસ્તુને આપણી માની, જે સંબંધા ખાતર લક્યા, હસ્યા, પડી મર્યા અથવા અનેકની ખુશામતા કરી એ સર્વ વસ્તુગતે કેવા છે અને આપણે સંબંધ કરવા લાયક છે કે નહિ અને હાય તા તેની ખાતર લડલું કે પડી મરવું પરવડે કે નહિ? આ જાતની વિચારણાને ' વિવેક ' કહેવામાં આવે છે. વિવેક એટલે સાચા અને ખાટા, સ્થાયી અને અસ્થાયી, આપણા અને પારકા,

प्र-वे-श-इ १३

આનંદદાયી કે વિષાદકારી-વચ્ચેના તફાવતનું અરાબર ભાન. આવા પ્રકારના જ્ઞાન માટે ખૂબ ઉંડા ઉતરવાની જરૂર પડે છે.

આ ઉંડા ઉતરવાના-વિવેક પ્રાપ્ત કરવાના કાર્યને 'આત્માન્ વેલોકન' (Self-examination) કહેવામાં આવે છે. જયારે ઉંડા ઉતરીએ, પોતાની જાત તરફ જોઇએ, પારકાની ચિકિત્સા કરવાની રીત છાંડી દઇએ, ઉપરછલ્લા ખ્યાલને તિલાંજ લી આપીએ ત્યારે આપણે ન જાણ્યા કે ન કદ્વ્યા હાય તેવાં પરિણામાં તરફ દોરવાઇ જઇએ છીએ. પછી આપણને આપણી વસ્તુનું, આપણા સ્થાનનું, આપણી સ્થિતિનું, આપણી ટુંકી સમજણનું ભાન થાય છે; પણ એ સર્વ પરિસ્થિતિ નીપજાવવા માટે આપણે ખૂબ અંદર ઉતરવું ઘટે છે. એને પરિણામે કઈ દશા પ્રાપ્ત થાય છે તે વિચારવાનું ક્ષેત્ર ધ્યાન વિભાગમાં આવે. આપણે અત્યારે તા વિવેક કરતાં શીખીએ, અવલાકન કરતાં શીખીએ, ઉંડા ઉતરતાં શીખીએ અને તે દ્વારા જે વિચારા આવે અને જે નિર્ણયા થાય તેને સંગ્રહી રાખીએ. એ થશે એટલે આગળ વધવાના માર્ગો આપણને મળી આવશે, સુજ જશે અથવા તા આપણે શાધી શકીએ એવી સ્થિતિમાં મૂકાઇ જશું.

આવા પ્રકારનું ભાવનાનું ક્ષેત્ર છે. એનાં પરિણામે આત્મા કઇ સ્થિતિમાં મૂકાય છે તે આપણે આગળ જોશું અને છેવટે તેના પણ વિચાર કરશું અને સામાન્ય અવલાકન કરી જશું.

શાંતરસને રસ કહી શકાય કે નહિ એ ખૂબ ચર્ચવા જેવું છે, પણ એની ચર્ચામાં સાહિત્યના એક અગત્યના વિષ-યની અને ત્યાખ્યાઓની વૈજ્ઞાનિક નજરે ચર્ચા કરવાની હાેઈ સર્વને તેમાં રસ પડે કે નહિ એ જરા ગુંચવણવાળી બાબત છે અને ગ્રંથના પ્રવેશકમાં **બીનજરૂરી છે. આ ગ્રંથની છેવટે** પરિશિષ્ટમાં એ વિષય સાહિત્યની દષ્ટિએ ચર્ચ<sup>લ</sup>ેલા જોવામાં આવશે.

શ્રી ' શાંતસુધારસ ' ગંથમાં ખાર ભાવનાના અવલાકનની દ્રષ્ટિએ અને આત્માને ઉદ્દેશીને વિસ્તાર કર્યો છે. એ ભાવનાએ કર્ય છે અને તેનું ઉંડુ રહસ્ય શું છે તે પ્રત્યેક ભાવનામાં કર્તાએ ખતાવ્યું છે. દરેક ભાવનાને છેડે વિસ્તારથી અવલાકન અને વિચારણા કરવામાં આવશે. એ ભાવનાના વિષય અવલાકન કરવાના છે અને તે પણ જેવું તેવું ઉપરચાડીયું અવલાકન નહિં, પણ ખરેખરૂં અંદર ઉંડાણમાં ઉતરીને કરવાનું છે. આ ખાર ભાવનાને વિવેક અને આત્માવલાકન સાથે કેવા સંબંધ છે અને એ ખન્ને વસ્તુ આત્મપ્રગતિ કરવા ઇચ્છનાર માટે કેટલી જરૂરી છે તે આપણે કંઇક જોયું. ખાકી પ્રત્યેક પ્રસંગે એ વાત પર ધ્યાન ખેંચવાની તક લેવામાં આવશે.

• આ સર્વ બાબતમાં મુદ્દા એક જ છે કે વસ્તુને વસ્તુ તરીકે એાળખી, સ્વપરના ખ્યાલ કરી સ્વના સ્વીકાર અને પરના ત્યાગ કરવા એ પ્રકારના આદર્શને ધ્યાનમાં રાખી, તેને જેમ બને તેમ જલ્દીથી પહોંચી વળવા પ્રયત્ન કરવા. અનેક ઉપદેશના, શાસ્ત્રગ્રંથાના અને શ્રવણ—વાચનના સાર એ છે કે સ્વપરનું વિવેચન કરવું, પરિણતિની નિમંળતા કરવી, વિષય-કષાય ઉપર બને તેટલા કાબૂ મેળવવા અને સર્વથા કાબૂ મેળવવાના આદર્શ રાખી તે સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરવા. આ ચાલુ બાબતને અંગે એક હકીકત કહી આ વિષય પૂરા કરીએ. ભાવના બે પ્રકારની છે: શુભ અને અશુભ. શુભ ભાવનાની વાત આ ગ્રંથમાં આવવાની છે ત્યારે પ્રસ્તુત હકીકત કહેવાશે. અશુભ ભાવનાઓને પણ ઓળ-ખવાની જરૂર છે. તેના પાંચ પ્રકાર છે:—

<u>પ્ર•વે•શ•ક</u> ૧૫

(૧) **કાંદર્પી** ભાવના: સ્ત્રી-વિષયભાગ માટે વિચારણા અને પ્રવૃત્તિએા.

- (ર) કૈલ્મિપી ભાવનાઃ કલેશ કરાવે તેવી, ખટપટ કરાવનારી, રાજનીતિ, ધમાલ–તાેફાનની હકીકતાે.
- (૩) **આભિયાગિકી** ભાવનાઃ યુદ્ધ–લડાઇ કરાવે તેવી ખટપટ, તૈયા<mark>રી, ધ</mark>માધમ અને વાતાવરણ.
- (૪) **દાનવી** ભાવના: આસુરી ભાવના: માહ-મદ-મત્સરાદિ મના-વિકારાના ખ્યાલા.
- (પ) **સમ્માહી** ભાવના: રાગ–દ્રેષને વધારનારી, પાેષનારી, કુટું અ ધનમાં મમત્વ કરાવનારી હકીકતાે.

આ પાંચે પ્રકારની ભાવનાએા તજવા યાેગ્ય છે. એ વાત પણ એટલી જ ઉપયાેગી હાેઇ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા યાેગ્ય છે. શુભ ભાવનાને સમજતાં આ અશુભ ભાવનાએા પણ સમજવી પડશે. વસ્તુવિવેક કરતાં તે બરાેબર સમજાઇ જશે.

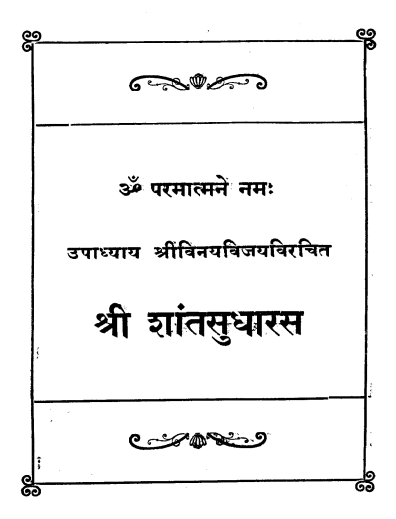
આ ગંથમાં કહેલ ખાર ભાવનાને 'અનુપ્રેક્ષા' (ભાવના) કહેવામાં આવે છે. એ અનુપ્રેક્ષા શબ્દના અર્થ જ આત્માવલાકન થાય છે. 'ईશ્વ' ના અર્થ જોવું એમ થાય છે અને તેની સાથે अનુ અને પ્ર ઉપસર્ગ મળી એને વધારે મજખૂત અને ચારે તરફ જોનાર ખનાવે છે. એ ઉપરાંત એક બીજી હકીકત એ છે કે એ સર્વ ભાવનાઓ ધ્યાનના વિશાળ યાગિક વિષયની પૂર્વગામિની અને ધ્યાનમાં સ્થિર રાખનાર પણ છે. ધ્યાનના વિષય ઘણા વિશાળ છે અને તે યાગ્ર થામાં ખૂબ ચર્ચાયલા છે. એ ધ્યાનના વિષય વેસ્તીણું એને આપણુ અહીં ચર્ચી ન શકીએ, કારણ કે તે વિષય વિસ્તીણું છે અને અત્ર અપ્રસ્તુત છે. એ ધ્યાનની હેતુભૂત ચાર ભાવનાઓ યાગા પુરુષાએ ખતાવી છે. એ અનુક્રમે મેત્રી, પ્રમાદ, કાર્ણય અને માધ્યસ્થ્ય છે. બાર અનુપ્રેક્ષા( ભાવના )એ પછી આ

ચાર ભાવનાએ પણ અતાવવામાં આવશે અને યાગપ્રગતિમાં તેમનાં સ્થાનના પણ ખ્યાલ કરવામાં આવશે.

મતલખ આપણા વિચારાની સ્પષ્ટતા કરવા, આપણુ કયાં છીએ તે સમજવા, આપણુ સંખંધા અને આપણુ ભાવાનું પૃથક્કરણુ કરવા આ અનુપ્રેક્ષા અને ધ્યાનહેતુભૂત ભાવનાઓને ઘણું અગત્યનું સ્થાન છે અને અત્યારના અતિ પ્રવૃત્તિમય જીવનમાં તો ખાસ સ્થાન છે. આપણું કાઇ જાતના ઉંડા વિચાર કર્યા વગર દાંડ્યા જ કરીએ છીએ અને શું કરીએ છીએ તેના ખ્યાલ થાય તે પહેલાં તા પ્રમાદમાં પડી જઇએ છીએ. આપણુંને સ્વપ્ના પણુ દાંડાદાંડીનાં જ આવે છે અને પાછા જાગીએ છીએ એટલે વળી દાંડાદાંડીમાં પડી જઇએ છીએ. પથારીમાંથી નીચે પગ મૂકીએ ત્યાં દરરાજનું છાયું પડ્યું હાય, ત્યાં આત્મારામના કે શાંતિના વિચાર કયાંથી આવે?

આ અસહ્ય સ્થિતિ કાેઇ પણ રીતે ચલાવવા ચાેગ્ય નથી. સાધ્ય વગરનું જીવન નિરર્થક છે, આદર્શ વગરનું જીવન સુકાન વગરના વહાણ જેવું છે અને અર્થવગરની દાેડાદાેડી તદ્દન હાંસી કરાવનારછે.

આ રીતે આ ગ્રંથના વિષયના અને તેની ઉપયુક્તતાના પરિચય કરાવ્યા પછી હવે આપણું ગ્રંથકત્તાની સાથે ચાલીએ. પ્રત્યેક પ્રકાશને છેડે એ વિષય પર અન્ય વિચારકાના વિચારા પણુ ગ્રહેણું કરશું અને સાથે સાથે બીજી અનેક પ્રાસંગિક વાતા પણ કરશું. શખ્દાર્થ જાણનારની સગવડ જળવાય, માત્ર મૂળ વાંચનારની પણુ સગવડ જળવાય એ પહિતિએ આ વિવેચન— વિચારણા કરવામાં આવશે. પરિશિષ્ટમાં મહાબુદ્ધિશાળી ગ્રંથ રચયિતાનું ચરિત્ર ઉપલભ્ય થશે તે બતાવવા પ્રયત્ન થશે. આટલા પ્રવેશક કરી હવે આપણું પ્રથમ ગ્રંથકર્ત્તા સાથે વિહરીએ.



## प्रस्तावना

### शार्दूलविक्रीडित

नीरन्ध्रे भवकानने परिगलत्पश्चाश्रवाम्भोधरे, नानाकर्मलतावितानगहने मोहान्धकारोद्धरे । श्रान्तानामिह देहिनां स्थिरकृते कारुण्यपुण्यात्मभि-स्तीर्थेशैः प्रथितास्सुधारसिकरो रम्या गिरः पान्तु वः ॥१॥

#### द्रुतविल्मिबत

स्फुरित चेतिस भावनया विना, न विदुषामपि शान्तसुधारसः। न च सुखं क्रशमप्यम्रना विना, जगित मोहविषादविषाकुले ॥ २॥

यदि भवभ्रमखेदपराङ्ग्रखं, यदि च चित्तमनन्तसुखोन्ग्रखम् । त्रृणुत तत्सुधियः श्रुभभावना-भृतरसंं मम शान्तसुधारसम् ॥ ३॥

१ भावनामृतरसं पाठांतर.

# પ્રસ્તાવનાનાે સામાન્ય અ**થ**ે

- ૧ જે સંસારરૂપ વન ( જંગલ ) અહાર નીકળવાના રસ્તા વગ-રનું છે, જે ચારે તરફથી વરસતા પાંચ પ્રકારના <sup>૧</sup> આશ્રવરૂપ વાદળા–વરસાદવાળું છે, જે અનેક પ્રકારનાં કર્મોરૂપ લતાએ! (ડાળા)થી ખૂબ ગહન બનેલું છે અને જે માહરૂપી અંધકારથી વ્યાપ્ત છે તે જંગલમાં ભૂલા પડેલા પ્રાણીઓને સ્થિર કરવાને વાસ્તે કરૂણાભાવથી પવિત્ર થયેલ આત્માવાળા તીર્થાધિરાજોએ સુધારસથી ભરપૂર અને અતિ આનંદને આપનાર વાણીના વિસ્તાર કરી છે–ત વાણી તમારૂં સંરક્ષણ કરો.
- ર ભાવના વગર વિદ્વાનાનાં મનમાં પણ શાંતિરૂપ અમૃતના રસ (શાંતસુધારસ) જાગતા નથી–પ્રગટતા નથી અને આ માહ તેમ જ સંતાપરૂપ ઝેરથી ભરેલા સંસારમાં એ ( રસ ) વગર લગાર માત્ર પણ સુખ ( જેવું કાંઇ ) નથી.
- 3 ખુદ્ધિમાંના ! વિચારકા ! આ સંસારમાં રખડપાટા કર-વાના થાકથી તમારૂં મન ઉંચું થઇ ગયું હાય અને જેના કદિ નાશ ન થાય એવું (અનંત) અંત–છેડા વગરનું (સ્થાયી) સુખ પ્રાપ્ત કરવા સન્મુખ તમારૂં મન થયું હાય તા સુંદર ભાવનાએાથી ભરેલ મારા શાંતસુ-ધારસ ગ્રંથ (શાંત અમૃતરસ) સાંભળા.

000000000000000

૧ **અષાશ્રવ—**કર્મ ને ગ્રહણ કરવાના માર્ગો પાંચ છેઃ મિથ્યાત્વ, મવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય, યાેગ. એ દ્વારા કર્મ આત્મા સાથે જોડાય છે. મથવા પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈથુન અને પરિગ્રહ એ પ પાંચ આશ્રવા છે.

सुमनसो मनसि श्रुतपावना,

निद्धतां द्व्यधिका दशभावनाः।

यदिह रोहति मोहतिरोहिता-

<u>ऽदृश्चतगतिर्विदिता समतालता ।। ४ ।।</u>

रथोद्धता

आर्त्तरौद्रपरिणामपावक-

प्खुष्टभावुकविवेकसौष्टवे ।

मानसे विषयलोळपात्मनां,

क प्ररोहतितमां समाङ्कुरः

|| ५ ||

वसंततिलका

यस्याशयं श्रुतकृतातिशयं विवेक-

पीयुषवर्षरमणीयरमं श्रयन्ते ।

सद्भावनासुरलता न हि तस्य दूरे,

लोकोत्तरप्रशमसौख्यफलप्रस्तिः ॥ ६ ॥

अनुष्टुब्

अनित्यत्वाश्चरणते, भवमेकत्वमन्यताम्।

अशौचमाश्रवं चात्मन्! संवरं परिभावय ॥ ७॥

कर्मणो निर्जरां धर्म- सकतां लोकपद्धतिम्।

बोधिदुर्लभतामेतां, भावयन्ग्रुच्यसे भवात् ।। ८ ॥-

- જ સુંદર ચિત્તમં દિરના માલે કાં ! વિદ્વાના ! તમારા કાનાને પવિત્ર કરનાર ખાર ભાવનાઓને તમારાં મનમાં ધારણ કરા, જેને પરિણામે સારી રીતે જણાયલી (સુપ્રસિદ્ધ ) સમતા- રૂપી કલ્પવેલડી જેના પ્રસાર અત્યારે માહરાજે ઢાંકી દીધા છે અને વસ્તુત: જેની અદ્દસુત શક્તિ (ગતિ) છે તે તમારામાં ઉગી આવે—મૂળ ઘાલીને વધતી જાય.
- પ ઇંદ્રિયના વિષયોમાં ખૂબ લંપટ થયેલા પ્રાણીઓનાં મન– જેમાંથી <sup>૧</sup>આર્ત્ત અને રાૈદ્ર પરિણામરૂપ અગ્નિથી ભાવનારૂપ વિવેકનું ચાતુર્ચ બળી–ઝળી ગયેલું હાય છે તેવા મનમાં સમ-તાના અંકુર કચાંથી મૂળ ઘાલે ? કેમ ઉગી નીકળે ?
- ફ જ્ઞાન અને વિજ્ઞાનને લઇને અતિ નિપુષ્યુ થયેલા જે પ્રાષ્ટ્રીના આશય વિવેકરૂપ અમૃતના વરસાદથી અતિ સુંદર થયેલ રમષ્ટ્રીયતાના આશ્રય કરે છે એટલે જ્ઞાનવાન પ્રાષ્ટ્રીના આશ્રયમાં વિવેક ભળેલા હાય છે તેવા પ્રાષ્ટ્રીઓથી લાકોત્તર પ્રશમ સુખનાં ફળને જન્મ આપનાર સુંદર ભાવનારૂપ કલ્પલતાની વેલડી દ્વર દ્વર રહેતી નથી–તેની નજીક આવતી જાય છે.
- 9–૮ આત્મન્! નીચેની ભાવનાએાને ભાવવાથી તું સંસાર-માંથી મુક્ત થઇ શકીશ. તે ભાવનાએા આ પ્રમાણે:—

૧**ુઆત'**—ઇષ્ટવિયાગ, અનિષ્ટસંયાગ, રાગનિદાન અને આગામી **વિતા. રાેદ્ર**–જીવનાશ, અસત્ય, ચૌર્ય અને વસ્તુસંરક્ષણ.

- (૧) **અનિત્યતા.** (પદાર્થીના સંચાગ-સંખંધ સવે<sup>ર</sup> થાડા વખત માટેના છે.)
- (૨) **અશરેણતા.** ( પુદ્દગળના સંબંધ સંકટ હરનાર શરણ આપનાર કે શાંતિ કરનાર નથી. )
- (3) **લવ (સંસાર).** ( ચાર ગતિરૂપ સંસારનું સ્વરૂપ વિચારવું – ભવભ્રમણ સમજવું.)
- (૪) **એક્ત્વ.** (આ પ્રાણી એકલાે આવ્યાે છે, એકલાે જવાનાે છે–એ વિચારવું.)
- (૫) અન્યત્વ. (શરીર આદિ સર્વ આત્માથી પર છે-પારકું છે એવી વિચારણા.)
- ( ફ ) અશોચ. ( શરીર અપવિત્ર પદાર્થાથી ભરેલું છે તેના સાચા ખ્યાલ. )
- (૭) આશ્રવ. (કર્મ અંધનનાં સ્થાના, તેની પ્રણાલિકા અને તે સંઅંધી વિચારણા.)
- (૮) **સંવર.** ( આવતાં કર્મોને રાષ્ટ્રી રાખવાના માર્ગી**ની** વિચારણા. )
- (૯) **કર્માનિજ<sup>િ</sup>રા.** (અાંધેલા કર્મીને ભાેગવ્યા વગર ખ-પાવવાના માર્ગા.)
- (૧૦) **ધર્મ ભાવના.** (પરસ્પર અવિરાેધીપણે ધર્મ સ્વરૂપનું વિશિષ્ટ ચિંતવન. )
- (૧૧) **લાેકસ્વરૂપ.** (આ વિશ્વની માંડણી, રચના અને સ્થાનના ખ્યાલ.)
- (૧૨) **બાધિદુલ ભતા.** (ધર્મ સામગ્રી–સમક્તિની પ્રાપ્તિ થવી ઘણી મુશ્કેલ છે તેની વિચારણા.)

# મસ્તાવના

## ( પ્રથમના \*લાેકાેના વિસ્તરાર્થ )

**૧** એક મહાન જંગલ છે. ગાઢ અરણ્ય છે. ભયંકર વન છે. એમાં ઝાડીના પાર નથી. નિરંતર લીલાતરી ઉગતી જાય છે અને નાશ પામતી જાય છે. એ એટલું વિશાળ છે કે એના પાર આવતા નથી, એના છેડા દેખાતા નથી, એમાંથી ખહાર નીકળવાના રસ્તાે જડતાે નથી. એમાં વૃક્ષ, લતા અને છાડવાએા એવા આડાઅવળા ચાતરક વીંટળાઇ અંદર અંદર ગુંચવાઇ ગયા છે કે એ દરેક જગ્યાએ ઘણું ગહન ઉડું દેખાય છે. જ્યાં જોઈએ ત્યાં ઉંડાણ, ઝાડી અને અચાેક્કસ રીતે વધતી અને વધતી લીલાેતરી દેખાય છે. માથે સખત વાદળાં ચઢચાં છે, મેઘાડંબર ગાજી રહ્યો છે, પ્રકાશને અટકાવી રહ્યો છે અને વાદળાંમાંથી અવારનવાર વરસાદ વરસી રહ્યો છે. કાેઇ કાેઇ વાર છાંટા પહે છે, કાેઇ કાેઇ વાર મુશળધાર વરસાદ પડે છે, કેાઇ કાેઇ વાર ઝડીનાે વરસાદ પડે છે, આખા જંગલમાં ભયંકર અંધકાર વ્યાપી રહ્યો છે, રસ્તાે પણ દેખાય નહિ એવં તિમિર ચાતરક પસરી રહ્યું છે અને અંદરની દાેડાદાેડમાં કયાં જવું અને કઇ બાજીએ ચાલવું તેની કાંઇ કળ પડતી નથી.

આવા ગાઢ જંગલમાં આ પ્રાણી ભૂલા પડ્યો છે. તેના જેવા અનેક પ્રાણીઓ ચારે તરફ રખડે છે. એ કયાં જાય છે? એનું એમને ભાન નથી. એ શામાટે રખડે છે? એના એને પ્યાલ નથી. એ અંધકારમાં અહીંથી ત્યાં અને ત્યાંથી બીજે એમ રખક્યા કરે છે, નવા નવા રૂપા ધારણ કરી નાટકા કરે

છે અને સાચું સુખ શું છે અને કચાં છે તેના વિચાર કર્યા વગર કવચિત માન્યતાનાં સુખમાં અને માટે ભાગે રખડપદીના ત્રાસમાં નવા નવા વેશ લઇ આંટા માર્યા કરે છે. એને દિશાનું ભાન નથી, એ કયાં છે તે સમજતા નથી અને એને નીકળવાના રસ્તો સૂઝતા નથી—જડતા નથી અને કવચિત્ કાઇ વીરલને એવા માર્ગ જડે તેને તેઓ ગાંડા કે આવરા ગણી એની વાત તરફ ધ્યાન આપતા નથી.

આવા જંગલમાં ભૂલા પહેલા અને કાેઈ જાતના ધારણ વગર ચારે તરફ દાેડાદાેડ કરનારા પ્રાણીઓને તેઓની દાેડાદાેડી મટા-ડનાર કાેઇ પુષ્યાત્મા માર્ગદર્શક થાય છે. એ એની અનુપમ વાણીવડે રખડપટ્ટી અટકાવવાના રસ્તા બતાવે છે. એવા મહા-પુરૂષને પ્રથમ કર્ણા આવે છે. એમને મનમાં એમ થાય છે કે આ બિચારા મહાજંગલમાં ખરેખર બૂલા પહેલા છે અને હતું કે સાધ્ય વગર નકામા રખડ્યા કરે છે. આવા પ્રાણીઓ ઉપર સાચી દયા લાવી એ કર્ણારસના લંડાર મહાપુર્ષો અમૃત જેવી વાણી-વડે એ રખડપાટા અટકે એવા ઉપાયા બહુ પ્રેમભાવે બતાવે છે અને તેમ કરવાના તેમના ઉદ્દેશ ભટકનારાની ભટકામણ અટકે અને તેઓના અચળ સ્થાનમાં સ્થિર વાસ થાય એ જ હાય છે.

ભવાટવીમાં ભૂલા પહેલાને ખરેખર આનંદ ઉપજાવે અને તેમને હંમેશને માટે સવેતિકૃષ્ટ સ્થાનકે પહેાંચાં તેવી સુંદર પરિસ્થિત આ થઇ. આવી વાણી જે કાઇની હાય તા ખરેખર તે વંઘ છે અને આનંદપ્રદ છે. આવી વાણીના પ્રસાદ જ એવા અપ્રતિહત છે કે એનું વર્ણન કરવું મુશ્કેલ છે. સર્વ રખડપાટા અટકાવનાર આવી વાણી તમારૂં રક્ષણ કરા! આ સંસાર એ ખરેખર અટવી છે. હિંદમાં ગાઢ જંગલા પૂર્વે ઘણાં હતાં. ને માઇલા સુધી એટલાં લાંબાં હતાં કે એક વાર જે મુસાકર એમાં ભૂલા પઉ તા એના પત્તો લાગે નહિ. એ અંદર ને અંદર રખડવા કરે—ભમ્યા કરે. એની ગાઢ ઝાડી અને અંદર રહેલા ભયંકર પ્રાણીઓના એ અનેક રીતે શિકાર અને અને હેરાન—હેરાન થઇ જાય. અત્યારે બહુ થાડાં જંગલા રહ્યાં છે, તેમાં પણ દરેકમાં રસ્તા બનાવ્યા છે; છતાં અટવીની ગાઢતા અત્યારે પણ મું ઝવે તેવી હાય છે. જર્મની અને અમેરિકામાં ઘણાં માટાં જંગલા હાલ પણ માજીદ છે.

આ સંસારને અટવી સાથે બરાબર સરખાવી શકાય તેમ છે. ગ્રંથકત્તાંએ ચાર વિશેષણા મૂકયા છે તે સાર્થક છે અને સમજવા યાગ્ય છે. આપણે તે સંદેષથી જોઇ લઇએ. 'નિરંધ' આ સંસાર—અટવીમાંથી અહાર નીકળવાના માર્ગ જ હે તેમ નથી. એ એવી માટી વિશાળ અટવી છે કે અંદર અંદર આંદા માર્યા જ કરે, પણ એમાંથી નીકળવાના માર્ગ જ જ હે નહિ. 'રંધ' એટલે અહાર નીકળવાના માર્ગ

' પરિગલત પંચાશ્રવાંભા ધરે ' વળી એ સંસાર—અટવીને માથે પાંચ પ્રકારના આશ્રવરૂપ વાદળાં નિરંતર વરસ્યા કરે છે. પાંચ આશ્રવા એટલે આત્માની સાથે કર્મને ગ્રહણ કરવાનું કાર્ય કરનાર પ્રસંગા. એ કર્મને આવવાના નળા છે અથવા પરનાળીઆ છે. જેમ કુવામાંથી કાઢેલ જળ, નીક અથવા પરનાળ કે નળ મારકત ખેતરમાં આવે છે તેમ આત્મક્ષેત્રમાં આ આશ્રવાદારા કર્મા આવે છે. એ આશ્રવા બહુ આકરા અને સમજી રાખવા જેવા છે. એના મુખ્ય પાંચ પ્રકાર છે અને ઉપલેદ ૪૨ છે. એના વિસ્તાર સાતમી ભાવનામાં આગળ ઉપર

થશે. ૪૨ લેદ અત્ર ટુંકામાં કહીએ તેા (૧) પાંચ **મિથ્યાત્વ**ધ એટલે અજ્ઞાન (ર) પાંચ 'અવિરતિ ' એટલે ત્યાગ-ભાવના અભાવ ( ૩ ) ચાર ' કપાય ' એટલે ક્રોધ, માન, માયા. લાેલ, (૪) ત્રણ '**ચાેગ**' એટલે મન, વચન, કાયાની પ્રવૃત્તિ અ**ને** (૫) ૨૫ ક્રિ<mark>યા</mark> એટલે શારીરિક વિગેરે પ્રવૃત્તિ કરતી વખત થતા દાેષા. આ પાંચ પ્રકારના આશ્રવા સંસાર અટવીને માથે નિરંતર લટકી રહેલા છે. એ ખરેખર વાદળાંનું કાર્ય જ કરે છે. વાદળાંનાં કાર્ય બે છે : વરસવું અને પ્રકાશને અટકાવવાે. આશ્રવા આખા વખત આ બે કાર્ય બરાબર બજાવે છે. એ આત્મ-ભૂમિકા ઉપર વરસ્યા જ કરે છે અને વરસીને ભવાટવીને લીલીછમ રાખે છે અને આત્માને કર્મવડે ભારે બનાવે છે. એ એના ભાવને ખરાખર ભજવે છે અને આત્મજયાતિના પ્રકાશ ઉપર એ અંધકારની છાયા નાખે છે. એ એનું કાર્ય કેવી રીતે કરે છે તે આપણે સાતમી ભાવનામાં વિસ્તારથી જોશું. અત્ર પ્રસ્તુત વાત એટલી છે કે ભવાટવી ઉપર પાંચે આશ્રવા આખા વખત વરસ્યા જ કરે છે. ' પરિ ' ઉપસર્ગ મૂકવામાં ભારે ખુબી કરી છે. પરિ એટલે ચારે તરફ અથવા હમેશાં એટલે એ પાંચે આશ્રવરૂપ વાદળાં કાેઇ કાેઇ વાર વરસે છે એમ નથી, પણ સદા વરસતા રહે છે અને ચારે તરફ-આખી ભવાટવીમાં વરસ્યા કરે છે.

' નાનાકર્મ લતાવિતાનગહને '–વળી એ ભવાટવીમાં આશ્ર-વાના વરસાદ વરસે છે એટલે તા નવાં કર્મા આવે છે તેની વાત થઇ, પણ તે પહેલાં તે અટવી અનેક પ્રકારના કર્મરૂપ લતાએાથી ખૂબ ગાઢ–ગહન થઇ રહેલી છે, એટલે કે એમાં

૧ આશ્રવતત્ત્વમાં પાંચ પ્રકારના મિથ્યાત્વને બદલે પાંચ ઇંદ્રિયા કહેલ છે અને કર્મળધના હેતુમાં પાંચ મિથ્યાત્વ લીધેલ છે.

**પ્ર**•સ્તા•વ•ના **૨૭** 

પ્રાણીઓની સાથે અનેક પ્રકારનાં કર્મો લાગી રહેલાં છે. કર્મોના પ્રકાર અનેક છે અને એના વિપાક પારવગરના છે. એનું આખું નાટક ચિતર્યું હાય તા પુસ્તકા ભરાઇ જાય તિદ્વષયક યંથાથી એ જાણી લેવું. અત્ર વાત એ છે કે—આ સંસાર અટવી ખૂબ ગીચ–ગાઢી થઇ ગયેલી છે, કારણ કે એમાં કર્મનાં જાળાંઓ ખૂબ પથરાઇ ગયા છે અને ચારે તરફ આડાં–અવળાં પદ્યાં છે. એક વડનાં ઝાડની વડવાઇઓની વાત બાજા ઉપર રાખીએ, પણ એની શાખાઓ જેઇએ અને એવાં અનેક ઝાડા હાય અને એ પ્રત્યેકને શાખા–પ્રશાખા હાય ત્યારે જંગલ કેવું ઘનઘાર અને ગાઢ થઇ જાય તેના ખ્યાલ જરૂર આવે. આ સંસાર અટવી અનેક પ્રકારની કર્મરૂપ લતાએાથી ખૂબ ગાઢ અનેલી છે.

'માહાન્ધકારાધ્ધુરે—' વળી આટલેથી વાત પતે તેમ નથી. આખી અટવીમાં ભયંકર અંધકાર વ્યાપી રહ્યો છે. માહુ- રાજાનું કાર્ય અંધારૂં ફેલાવવાનું છે. એ રાગ—દેષની મારફત કષાયા, નાકષાયા અને ઇંદ્રિયાને એટલા અવકાશ આપે છે કે પ્રાણી એની નિદ્રામાં અથવા નશામાં પડી પાતે કેાળુ છે અને કયાં છે એ પણુ વીસરી જાય છે અને એનાં વિવેકચક્ષુ નાશ પામી જાય છે. ' આંખ વિના અંધારૂં ' થાય તેવી એની દશા થાય છે અને એ અંધકારમાં ફાંફાં મારે છે. એ શું કરે છે અને શું બોલે છે અને શા વિચાર કરે છે એનું પણુ એને કાંઇ ભાન રહેતું નથી. અંધારી ઘાર રાત્રિમાં અચાનક જગી જતાં દરવાજો શાધવા માટે જે ફાંફાં મારવા પડે છે તેવી એની દશા થાય છે. માહુરાજાના કરેલા અંધકાર એવા પ્રગાઢ હાય છે કે એ અંધકારમાં પ્રકાશની આશા રાખવી એ ઘણી સ્રશ્કેલ બાબત છે.

એક લયંકર જંગલ છે: એમાં ઝાડી, લતા, ઝાંખરા, ડાળી-ઓનો પાર નથી, એમાં ચારે તરફ અંધકાર વ્યાપેલા છે, એમાં માથે વાદળાં ચઢી આવેલાં છે અને નિરંતર વરસ્યા કરે છે. એમાંથી ખહાર નીકળવાના રસ્તા દેખાતા નથી. આવી જ સંસાર અટવી છે. એમાં નાના પ્રકારના કર્મની ગીચ ઝાડી છે, એમાં માહરાજાએ વળી ખૂબ અંધકાર ફેલાવ્યા છે, એની ઉપર આશ્રવરૂપ વાદળા વરસ્યા જ કરે છે અને એમાંથી બહાર નીકળવાના રસ્તા દેખાતા નથી, જડતા નથી, પત્તો લાગે તેવી સ્થિતિમાં સાધારણ રીતે નથી.

આવી સંસાર અટવીમાં આ પ્રાણી—અનેક પ્રાણીઓ રખ-ડ્યા કરે છે, અંધકારમાં ફાંફાં મારે છે, આશ્રવોના સંગ્રહ કરે છે, એના જળથી કર્મના વિસ્તાર વધારે છે અને અહાર જવાના માર્ગ શાધતા નથી, કદાચ સાંપંડે તો તેને ઓળ-ખતા નથી અને નિરંતર દાેડાદાેડ કરી રખડડ્યા કરે છે. કાેઇ-વાર ઉપર જાય છે, કાેઇ વાર નીચે જાય છે અને કાેઇ વાર આડાઅવળા રખંડે છે. એ સંસાર અટવી કેવી છે તેનું સ્વરૂપ આપણે આગળ અગ્યારમી ભાવનામાં વધારે જાેશું.

આખા વખત-અનાદિ કાળથી આવી ભવાટવીમાં રખડતા ભૂલા પડેલા આપણે સર્વ છીએ. આપણે ચારે તરફ વગર અર્થની દાેડાદાેડ કરી રહ્યા છીએ અને ચારે તરફ આખાે વખત નાચતા કરીએ છીએ. કાેઇ પૂછે કે કથાં ચાલ્યા ? તાે કાંઇ સમજતા નથી, સમજાય તેવા જવાબ આપી શકતા નથી, પણ પાછી દાેડાદાેડ ચાલુ રાખીએ છીએ.

વાત એટલી હૃદ સુધી બને છે કે ઘણાખરા પ્રાણીઓ તા

<u> ગુઃરતા•વ•ના</u>

રખડીએ છીએ એ વાત પણ જાણતા નથી, જાણે તો માનતા નથી, સાચું સુખ એાળખતા નથી, જરા સુખ જેવા ભાસ થાય, કાંઇક સગવડ મળે કે તેને સુખ સમજી તેમાં માજ માણે છે. અને ઉપર–નીચે આડાઅવળા ચક્કર ચક્કર ક્ર્યો જ કરે છે.

કાઇ કર્શારસથી ભરેલા મહાપુર્ષો એની એ સ્થિતિ બુએ છે. તેઓએ પણ અનેક ભ્રમણપર પરામાંથી પસાર થવા ખાદ પૂખ પ્રયાસ કરી પાતાના આત્માને પવિત્ર ખનાવેલા હાય છે. પાતે સાચું સુખ કયારે અને કેમ મળે તે બરાબર સમજી ગયેલા હાય છે. એવા મહાપુર્ષાને 'તીર્થ' કર' કહેવામાં આવે છે. જેની મદદવડે આ સંસાર—સમુદ્ર તરી શકાય તેવા, ધર્મ સાધન સમુદ્રને અંબે તીર્થ કહેવાય અને એવા તીર્થનું સ્થાપન કરનાર તીર્થ' કર કહેવાય છે. એ મહાન્ શુદ્ધ સત્ત્વસાળી મહાત્માઓ કર્ણારસથી ભરેલા હાય છે. એમની કર્ણા કેવા પ્રકારની હાય છે તે આગળ પંદરમા પ્રકરણમાં ખતાવવામાં આવશે. અસાધારણ વીર્ય અને શક્તિને પ્રભાવે તેઓ વસ્તુસ્વરૂપ જાણી ગયેલા હાય છે અને વસ્તુને એાળખ્યા પછી તે કર્ણારસની પ્રસાદી તરીકે પાતાને પ્રાપ્ત થયેલી હકીકત પ્રાણીઓને ખરેખરી ભાવદયાથી મતાવે છે.

એ જ્યારે વસ્તુસ્વરૂપનું પ્રકાશન કરે છે ત્યારે શાંતરસની, ખરી જમાવટ થાય છે. પ્રાણીઓ પોતાના કુદરતી વૈર પણ વિસરી, જ્યા છે અને આખા વાતાવરણમાં શાંતિ જામે છે. એ અતિ મધુર વાણીવડે જ્યારે પોતાને સમજાયલું સ્વરૂપ જનસમાજ આગળ, રજ્ કરે છે, ત્યારે શાંતિના વરસાદ વરસતા હાય છે. અને, અતિ શાંત પરિસ્થિતિની વચ્ચે તેએ અતિ મીઠા શખ્દામાં પ્રેમ હ્યુ તે તેવી સીતે વસ્તુસ્વરૂપ, અતાવે છે,

એમની વસ્તુસ્વરૂપ ખતાવવાની પદ્ધતિને અમૃતરસના પ્રસાર સાથે સરખાવી શકાય. જાણે પરમાત્માના મુખમાંથી અમૃત ઝરતું હોય એવી તદ્દન શાંત વાણી માલકાશ રાગમાં નીકળે છે અને એના પ્રત્યેક શબ્દ અને વાક્ય શ્રોતાને એ શાંતરસમાં ઝંબાળી દે છે. મહાત્મા પુરૂષાના સિન્નકર્ષના પ્રસાદ જેણે અનુભવ્યા હાય એને જ એની વિશિષ્ટતા—ઉત્તમતા અને મહત્તા ખ્યાલમાં આવે તેમ છે. એવા મહાત્મા પાસે જઇએ ત્યારે આપણામાં ગમે તેટલા ઉકળાટ હાય તે દૂર થઇ જાય છે, કચવાટ નાશ પામી જાય છે અને ચિત્ત અનિર્વ ચનીય દશા અનુભવે છે. સાધારણ મહાપુરૂષા જેને આપણે ચાંગી તરીકે ઓળખીએ છીએ તેમની પાસે જતાં પણ કાંઇક આવા અનુભવ થાય છે તો ખૂદ તીર્થાધિરાજના સાનિધ્યમાં કેવી દશા થતી હશે ? કેવી અંગડ શાંતિ વ્યાપતી હશે ? કેવી અનન્ય સ્થિત અંદર અનુ-ભવાતી હશે ? તેની વ્યાપ્યા કરવી અશક્ય છે.

આવી અમૃતરસને વરસાવનારી વાણીમાં અસાધારણ બળ હોય છે. એક સાધારણ સારા વકતા પણ શ્રોતાસમાજને દારવી શકે છે તો પછી જ્યાં શમરસના ઘુંટડા ભરાતા હાય, જ્યાં શાંતિ-જળના કુવારા ઉડતા હાય, જ્યાં શાંત જળનાં જળકણા ચારે તરફ ઉડી રહ્યાં હાય અને જ્યાં આખા વાતાવરણમાં શાંતિ અને શમની વિભૂતિઓ જામી ગઇ હાય ત્યાં શી સ્થિતિ થાય? એ વાણીનું બળ કેવું હાય ? પાંત્રીશ ગુણ યુક્ત એ વાણી હૃદયની આરપાર ઉતરી જાય અને મનને હલાવી નાખી શાંતિમાં તરબાળ કરે એમાં જરા પણ આશ્ચર્ય પામવા જેવું નથી. વળી એ વાણી અતિ 'રમ્ય' છે, એ સાંભળતાં મનને અને કાનને આનંદ ઉપજાવે તેવી છે, મનને વશ કરી લે તેવી

છે અને આખા જીવનને ઝાયુઝાયુાટ કરાવે તેવી હાઇ ખૂબ વિનાદ કરાવનારી છે. પ્રાણીને રમ્ય ભાષા સાંભળવી ગમે છે, કર્કશતા હાય તો મજા આવતી નથી. ભગવાન બાલે ત્યારે તુચ્છ ભાષાપ્રયાગ કદી કરતા નથી. એ 'દેવાનુપ્રિય' 'ભગ્ય' આદિ સુંદર શખ્દોના પ્રયાગ કરી પ્રાણીને ઉપદેશ આપે છે. એમની ભાષા કેટલી પ્રિય—રમ્ય હાય છે તે તેમના કાઇ પણ ભાષાપ્રયાગ વિચારવાથી અરાખર સમજાય તેવું છે. વળી દરેક પ્રાણી પાતાને સમજાય તેવી ભાષામાં ભગવાનના ઉપદેશ સાંભળે એટલે એને તેમાં રસ પડે છે. પરમાત્માની વાણીના પાંત્રીશ ગુણા આ સ્થળે વિચારવા યાગ્ય છે. એ કારણે એ ભાષા ખૂબ 'રમ્ય' વિનાદકારી અને આનંદ આપનારી લાગે છે.

આવી અસાધારણ અળવાળી વાણી પ્રકટ કરવાનું કારણું એક જ હાય છે: ઉપર વર્ણન કર્યું તેવા ભંયકર વન–જંગલમાં ભૂલા પડેલા–રખડપાટે ચઢેલા પ્રાણીઓને સ્થિર કરવા, એમના રખડપાટા અટકાવવા અને એમને આ ભવપ્રપંચમાંથી સુક્ત કરી નિરંતરની શાંતિ મળે એવી સ્થિતિ સમજાવવી.

આવી વાણી તમારૂં રક્ષણ કરાે! ગ્રંથકર્ત્તા કહેવા માગે છે કે અસાધારણ વીર્યવતી એવી ભગવાન શ્રી તીર્થકરદેવની વાણી તમારૂં રક્ષણ કરાે. ભાવ એ છે કે–શ્રી તીર્થાધિરાજની એવી સુંદર શાંત વાણી ભવાટવીમાં ભટકવાથી દ્વર રહેવાનું તમને બળ આપાે!

ગ્રંથના આરંભમાં (૧) આશીર્વાદ (૨) નમસ્કાર અથવા (૩) વસ્તુનિદે શ એ ત્રણ અથવા ત્રણમાંની એક ખાખત ખતાવવાના શિષ્ટ સંપ્રદાય છે. आशिर्नमस्क्रियावस्तुनि-देशो वापि तन्मुखम् એટલે ગ્રંથની શરૂઆતમાં કાં તાે કાઇ પ્રકારના આશીર્વાદ અપાય છે અથવા કેઇ ઇપ્ટ દેવને નમસ્કાર કરવામાં આવે છે. અથવા ગ્રંથમાં કરા વિષય છે તેના પ્રસ્તાવ કરવામાં આવે છે. આ પ્રાચીન આર્ય પદ્ધતિ સર્વથા પૂર્વ-કાળના ગ્રંથામાં સ્વીકારાયલી જોવામાં આવે છે.

ગ્રંથકાર શ્રી વિનયવિજયજ ઉપાધ્યાયે આ ત્રણે બાબ-તોના સમાવેશ આ પ્રથમના શ્લાકમાં કર્યો જણાય છે. 'તમારૂં રક્ષણ કરા' એમ કહીને તેઓશ્રીએ હુદયપૂર્વક આશીર્વાદ મહા-પુરૂષ તીર્થાધિરાજને નામે આપ્યા છે. આ આશીર્વાદ થયા.

તીર્થાધિરાજને ' કારૂષ્યપુષ્ટ્ય આત્મા ' કરૂણાભાવથી પવિત્ર થયેલ આત્માવાળા અતાવીને અને તેઓશ્રીએ કરેલા વાણીના પ્રસાર રમ્ય છે, આનંદ ઉત્પન્ન કરનાર છે, સાંભળતાં વિનાેદ કરાવે તેવાે છે અને કાન અને મનને રસમાં તરબાેળ કરે તેવા છે એ દ્રારા તીર્થાધિરાજને એમણે હૃદયપૂર્વક નમસ્કાર કર્યો છે અને વસ્તુનિદે`શ તેમણે 'સુધારસકિર*'* શખ્દથી કર્યો જણાય છે. આ ગ્રંથમાં શાંતસુધા–શમ અમૃત ભર્યો છે. એનું નામ શાંતસુધારસ છે અને એ વિષય આ **ગ્રંથમાં આવનાર છે એના અત્ર દિગૃદર્શન પુરતા નિર્દેશ** કર્યા છે. આ પ્રસ્તાવનામાં એ હકીકત–વસ્તુનિદે<sup>ડ્</sup>શ હજુ વધારે કર-વાના છે, અત્ર તા માત્ર તેને સૂચવેલ જ હાય તેમ જણાય છે. આવી સુંદર <mark>રીતે ગંથની શરૂ</mark>આત કરવામાં આવી છે. ભક્ષાટવીની વિષમતા ખરાખર લાગુ પડતાં ચાર વિશેષણાથી ખતાવી તેમાં ભૂલા પડેલાને ઠેકાણે લાવનારનું અદ્ભુત ટૂંકું મુદ્દાસરનું વર્ષ્યુન કરી એમની અમૃત સરખી વાણીની પ્રશાસા કરતાં અને એના પાલનસ્વભાવ ખતાવતાં એમણે <u>પ્રત્યાન્યના.</u> 33

વિષયનિદે શ કરી દીધો છે અને સાથે જણાવી દીધું છે કે પોતે જે શાંતસુધારસ ગ્રંથની રચના કરે છે તે અસાધારણ આત્મળળવાળા અને કરૂણારસના ભંડાર શ્રી તીર્થરાજની અમૃત વાણીને અનુસરે છે અને જે વાણીના પરમાત્માએ વિસ્તાર કર્યો છે એ જ વાણીને અનુસરી પાતે પણ એના બાવને બતાવશે. એ સુધારસ—અમૃતરસ કેવી ભૂમિકા ઉપર જામે–જાગે તે હવે બતાવે છે.

ર આ ગ્રંથનું નામ 'શાંતસુધારસ' શાંતરસનું રસત્વ સાહિત્યમાં મહાપ્રયાસે સિદ્ધ થયું. એ રસ કાંઇ સાધારણ રમતની ચીજ નથી, એ પ્રાપ્ત કરવા એ કાંઇ બચ્ચાંનાં ખેલ નથી, એ કાંઇ હામજી–ભામજીના કામ નથી. એ શાંતરસ જાગે કેવી રીતે? કાેને જામે? અને કચારે જામે? એ વાત ગ્રંથકર્તા પાતે જ કહે છે. એને ગ્રંથના વિષય પ્રતિપાદન કરવા છે એટલે એની સાથેના સર્વ સંબંધ તેને ખતાવવા જ રહ્યો. ખહુ ભવ્ય રીતે એ પાતાની હકીકત રજી કરે છે. તેની પ્રતિપાદન શૈલી પણ ખરેખર વિચારવા યાગ્ય છે.

આ આખા સંસાર માહ અને વિષાદે ઉત્પન્ન કરેલા ઝેરથી આકુળવ્યાકુળ થઇ ગયેલા છે. ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, હાસ્ય, શાક, કામભાગ વિગેરે મનાવિકારાને પરિણામે પ્રાણીની નિર્ણય શક્તિમાં જે ઉલટભાવ આવે છે અથવા તા નિર્ણય-શક્તિ કુંઠિત થઇ જાય છે તે માહ-અજ્ઞાનજન્ય છે. આ 'માહ 'નું સામ્રાજ્ય આખા જગત પર ચાલે છે. બુદ્ધિ અને નિર્ણય-શક્તિમાં શ્રેદ પાડવા એ માહનું કાર્ય છે. 'હું અને મારૂં' એ એના મંત્ર છે. 'વિષાદ' પણ માહને પરિણામે જ આવે છે. માંદા પડીએ ત્યારે ખૂબ વિષાદ થાય છે અને જાણે કાઇ દિવસ જન્મ્યા જ ન હોઇએ તેવું લાગે છે. સગા-સ્નેહીના દુ:ખથી કે મરણથી પણ વિષાદ થાય છે. આ માહરાજા રાગ-દ્રેષ ઉત્પન્ન કરે છે, તે બન્ને મળીને ચાર કષાય ઉત્પન્ન કરે છે અને એને લઇને આખા જીવનમાં ઝેર ભરાઇ જાય છે. ખાર્-ખાડું થયેલું જીવન ખુદ્ધિના વિપર્યાસ કરે છે અને વિષાદ-શાક જીવનને કડવું ખનાવે છે. આ માહ અને વિષાદનું ઝેર આખા જગતમાં ભરેલું છે. માત્ર એની જરા ઉપર જઇ અવલાકન કરીએ તા જ આ ઝેર સમજાય-ઓળખાય તેમ છે.

આવા ઝેરથી ભરેલા સંસારમાં શાંતસુધારસ પ્રાપ્ત કરવા ઘણા મુશ્કેલ છે. એનાં સ્વપ્ત આવવાં પણ મુશ્કેલ છે. એર! ડૂંકામાં કહીએ તો એના ઝખકારા થવા પણ અશક્ય છે. હવે શાંતરસની પ્રાપ્તિ વગર તો આ દુનિયામાં કાંઇ ખરા રસ પઢ તેવું નથી. બાકીના સર્વ રસા તો ક્ષિણિક છે, આવીને—ઝખકીને ઉડી જનારા છે અને દુનિયાદારીમાં કહેવત છે કે 'રસના તા ચટકા હાય, કાંઇ કુંડા ન હાય.' એ કહેવતને ખરી કરનારા છે. ચટકા પણ ઉપર ઉપરના અને આવીને ખસી જનારા હાય છે. શાંતરસ જ ખરા, લાંબા વખતના અને ચિરસ્થાયી અસર મૂકી જનારા છે.

આવા શાંતરસ અંદર જાગે કેમ? જામે કેમ? અને ટકે કેમ? દુનિયાની નજરે ડાહ્યા લાગતા માણુસાને બરાબર જોઇએ તો તેઓમાંના ઘણુખરા એક અથવા બીજા મનાવિકારને વશ હાય છે. કાઇ સલાહ લેવા લાયક લાગતા હાય છતાં પાતાનાં ધન કે બુહિના મદમાં પહેલા હાય છે, કાઇ લાભને વશ હાય છે, કાઇ સ્ત્રીના પાશમાં પહેલા હાય છે, કાઇ 'મરી ગયા–મરી

પ્રન્સ્તાન્વન્તા. 3પ

ગયા ' એવું માની નિરંતર કકળાટ કરતા હાય છે. કાઇ ખાટા દંભી હાય છે, કાઇ ધમાલીઆ હાય છે, કાઇ કોધી હાય છે, કાઇ મરકરા હાય છે, કાઇ બીકણુ હાય છે, કાઇ વાત વાતમાં છીંકી જનારા હાય છે અને કાઇ ઉપરથી સભ્ય જણાતા હાય પણુ તેના જીવનના અભ્યાસ કરતાં અતિ ક્ષુદ્ર–તુચ્છ–પામર માલમ પહે છે. આવા માણસામાં શાંતરસ કેમ જામે ! એ ગમે તેટલું ભણેલા હાય, ગમે તેવા શ્રેજયુએટ થયેલા હાય, વિધ્વવિદ્યાલયની અનેક ઉપાધિઓ ધરાવતા હાય, ન્યાયાસન પાસે અક્કલને ચક્કરમાં નાખી દે તેવી દલીલ કરનારા હાય, મુત્સદ્દીગીરીમાં સામાને થાપ ખવરાવનારા હાય–પણ અંતે એનામાં શાંતરસ જમતા નથી. જામવાની વાત શું કરવી ! એનામાં શાંતરસ સ્કુરતા પણ નથી, દેખાવ પણ દેતા નથી, ચમકારા પણ કરતા નથી.

વાસ્તિવિક હેકીકત એ છે કે—આ શાંતરસ વગર આ જગતમાં નામ માત્ર પણ સુખ નથી. આપણે સર્વ સુખને ઇચ્છીએ છીએ અને સુખ પાછળ દાેડીએ છીએ અને એને મેળવવાના વલખા મારીએ છીએ, પણ ખરૂં સુખ ઓળખતા નથી અને ક્ષણિક સુખને સુખ માની તેમાં રાચી જઇએ છીએ. ભર્ત્વૃં હિર કહે છે તેમ વ્યાધિના પ્રતિકારને આપણે સુખ માની લઇએ છીએ. કદાચ ખાવામાં દ્રધપાક—પુરી કે રસ રાેટલી મળે તાે તેમાં સુખ શું? અને હારમાેનીયમ, દિલરૂઆ, નાચ સાથે ગાયન સાંભ-ળીએ તેમાં સુખ શું? સ્ત્રી સાથે વિષયાનંદ ભાેગવીએ એમાં પણ સુખ શું? અને બ્રમરની જેમ ગમે ત્યાં રખડીએ એવા થારીના ધંધામાં પણ આનંદ શાે? આ પ્રાણી ખરા સુખને આંગોળખતાે નથી અને સમજ્યા વગર સુખના આભાસ પછવાડે

દાેડ્યા કરે છે. વાસ્તવિક સુખ તો આત્મિક આનંદમાં છે. એ ચિરસ્થાયી છે અને પછવાડે કચવાટ વગરનું છે. એ સુખ શાંતરસ વગર નામ માત્ર પણ મળતું નથી. આવું ખરૂં સુખ મેળવવાના ઉપાય હવે વિચારીએ.

સુખ મેળવવા માટે કાેઇ રાજમાર્ગ સાંપડે તાે મજ આવે. એ સુખ ભાવનાથી સાંપડે છે એમ જેને અતુલ્ય સુખ મળ્યું છે તે અનુભવથી કહે છે. આપણે કાેઇ વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવી હાેય તાે તેનાં મૂળા શાેધવાં પડે છે. ત્યારે આ ભાવના તે શી ચીજ છે? તે બરાબર સમજવું ઘટે. માચ્યતે इति માચના "સંસાર ઉપરથી વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરવા માટે મનમાં વારંવાર જેનું સ્મરણ કરવામાં આવે અને તે દ્વારા આ સંસારબંધનથી આત્માને મુક્ત કરવામાં આવે અથવા આત્માને માેક્ષ સન્મુખ કરવામાં આવે તે ભાવના."

્ર સમજણ અને જ્ઞાન વગર કાઇ પણ ક્રિયા એના વાસ્તિવિક આકારમાં થઇ શકતી નથી. આપણે કાેેે છે છેએ ? કયાં છીએ ? અને શા માટે છીએ ? અને આ આખા નાટકના ખરા અર્થ શા છે? એ બરાબર વિચારવાનું ક્ષેત્ર ભાવના છે. આપણે પ્રવેશકમાં જે પ્રશ્નો ઉપસ્થિત કર્યા છે તેના જવાબ ભાવના આપે છે. એ ભાવનાને બરાબર વિચારવાનું કારણ એ છે કે એ દ્વારા આપણે સામે જોવાને બદલે અંદર જોતા શીખીએ છીએ. અન્યથા આપણને કાેઇ પીડા કરે તા આપણે તેના ઉપર ચીડાઇએ છીએ. એવી રીતે દરેક બાબતમાં ઉપર ઉપરના ખ્યાલ કરવાની જ આપણને ટેવ છે.

ુઆ ટેવ ભાવનાથી મટે છે. ભાવના આપણને અંદર જોતાં

<u> પ્રેન્સ્તાન્વન્ના.</u>

શીખવે છે. વસ્તુને અદલે વસ્તુનાં કારણ તરફ આપણને લઇ જાય છે. કુતરાને લાકડી પડે એટલે એ લાકડીને કરડવા દોડે છે, એ તેનું અજ્ઞાન છે. લાકડી કયા ગુન્હાને અદલે પડી તે શાધવાનું તેને મન જ થતું નથી. માહરાજાએ પણ આ જગતમાં એવું અજ્ઞાન ફેલાવ્યું છે કે આપણી દશા તેણે લાકડીને કરડવા દોડનાર કુતરા જેવી જ કરી નાખી છે. જયારે આ ગ્રંથમાં કહેવાની ભાવના ઉપર વારંવાર સ્મરણ—ચિંતવન થશે અને વસ્તુ તેમજ સંબંધ અરાબર એાળખવા પ્રયત્ન થશે ત્યારે આનવૃત્તિ અટકશે. શાંતરસની જમાવટ અરાબર કરવા માટે આ વૈરાગ્યને ઉત્પન્ન કરનાર અને આત્માને મોલ પમા-ડનાર ભાવનાએા ભાવવી ઘટે.

ભાવના વગર વિદ્વાન માણસના મનમાં પણ શાંતરસ જાગતો નથી, ઊઠતો નથી અને જામતો નથી અને શાંતરસ વગર જરા પણ સુખ નથી, તેથી જેને દુનિયાદારીના શૃંગાર, ઢાસ્ય, વીરરસ કરતાં પણ ખહુ આગળ લઇ જનાર શાંતરસનું મહત્ત્વ સમજાયું હાય તેને માટે ભાવના ખહુ અગત્યની ચીજ છે. એ ભાવનાઓ વગર વિદ્વાન પણ સંસારમાં રખડી પડેછે, એ વગર ભણેલા માણસા પણ સંસારમાં આંટા માર્યા કરે છે અને એના વગર શાંતરસના મહિમા એના મગજમાં કે વિચાર-ભૂમિકામાં આવતા નથી.

' ભાવના ' આ ગ્રાંથના વિષય છે, એની શક્તિ કેટલી છે તે અત્ર ખતાવ્યું. ભાવના વગર શાંતરસ જામે નહિ અને શાંતરસ વગર ખરૂં સુખ મળે નહિં. ભાવનાની આ જીવનમાં ત્રેટલા માટે કેટલી જરૂર છે ? સમજી ભણેલા–ગણેલાને પણ એને માટે કેટલી ચીવટ રાખવી ઘટે એ ખતાવવાની સાથે ગ્રંથકર્તાએ પ્રસ્તાવનામાં 'વસ્તુનિદે'શ ' કર્યો છે.

3. વિદ્રાન ખુદ્ધિશાળીને ઉદ્દેશીને એ વાત તદ્દન જુદા આકારમાં ગ્રંથકર્ત્તા કહે છે. એમણે ગ્રંથના વિષયની વિશિ-ષ્ટતા ખતાવી છે અને શાંતરસ વિદ્રાનામાં પણ જામે એ એમની આંતરેવ્છા છે.

મારા વિચક્ષણ ભાઇઓ ! ખુદ્ધિશાળી મહાનુભાવો! તમે આ સંસારમાં રખડ્યા કરો છો, આંટા માર્યા કરો છે! અને હિસાબ વગરના ચક્કરે ચડા છે! ઘડીકમાં તમે અનેક રૂપે હાથી, ઘાડા, ગાય, ખળદ, બકરીના વેશ શ્રહણ કરો છે!, વળી કાંઇ વાર મગર કે માછલાં થાઓ છે!, કાંઇ વખત કાગડા—પાપટ થાઓ છે!, વળી કાંઇ વાર વનસ્પતિમાં જાઓ છે!, કાંઇ વાર જળમાં જાઓ છે!, કાંઇ વાર કીડી, માકડ, મચ્છર થાઓ છે!, વળી કાંઇ વાર મનુષ્ય થઇ જાઓ છે! તમે આવી રીતે ચારાશી લક્ષ ચાનિમાં આંટા માર્યા કરા છે! તમે આવી રીતે તરફ ચક્કર ચક્કર ફરો છે! પણ તેથી તમને ફેર આવે છે—ચક્કર આવે છે? અને તમને ત્રાસ થાય છે? આવા ચક્કરથી તમે ખરે- ખર થાક્યા છે! તમને કાંઇ કંટાળા આવ્યો છે?

વળી આ સંસારમાં જરા વાર સુખ મળે, પાછે વિયાગ થાય, હેરાન હેરાન થઇ જાઓ, રહા, કકળા, મુંઝાઓ, છાતીના પાટીઆ ભીંસાઇ જાય એવા ત્રાસા થાય અને વળી જરા તમારી માનેલી સગવડ મળે એટલે એને તમે સુખ માના છા; પણ જે સુખ પછવાડે દુ:ખ હાય જ નહીં એવું અનંત સુખ તમારે પ્રાપ્ત કરવું છે કે અત્યારે જે મળે તેમાં મ્હાલવું છે અને પ્ર•સ્તા•વ•ના.

આગળ જે થાય તે જોયું જશે એમ ધારી વાત પડતી મૂકવી છે? તમારા જેવા સમજીની આ ચક્રભ્રમણની દશા હાય? દાેડીદાેડીને પાછા પડા છા અને વળી પાછા ત્યાં જ આટા મારા છાં! તમારા જેવા વિદ્વાન, પાંચ માણસમાં પૂછવા લાયક માણસની આ દશા હાેય? તમારે ખરૂં સુખ ખરેખર મેળવવું છે? છેડા કદી ન આવે અને સુખ, સુખ અને સુખ અનુભવા એ દશા પ્રાપ્ત કરવી છે?

જો તમને આ રખડપટ્ટી પર ખરેખર ખેદ આવ્યો હાય અને તમારા મનમાં સાચું સુખ હંમેશને માટે મળે એવો ઇચ્છા તીવ્ર સ્વરૂપે થઇ હાય તો હું તમને તેના રસ્તા અતાવું. તમે ખરેખર આતુર હાે તાે મારી પાસે તેના રસ્તાે છે.

શ્રંથકર્ત્તા કહે છે કે મેં આ મારા શાંતસુધારસ શ્રંથમાં શુલ લાવનાઓના રસ ઠાંસી–ઠાંસીને લર્યો છે. એ તમે બરા- બર સાંલળા. એમ કરશા એટલે તમારી જે ખેદ દૂર કરવાની અને અવિનાશી સુખ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા છે એ સફળ થશે. એ લાવના કઇ કઇ છે અને તે લાવવાનું પરિણામ શું આવશે તે આગળ આ પ્રસ્તાવનામાં જ શ્રંથકત્તા કહેવાના છે.

અહીં મારા આ ગંથ સાંભળા એમ કહેવાના હેતુ જિજ્ઞાસા જાગૃત કરવાના છે. મેં આ ગંથમાં શાંતસુધાના રસ ઠાંસી- ઠાંસીને ભર્યો છે અને એ જેવા 'મેં જાણ્યા કે અનુભવ્યા તે તમારે માટે અહીં સંગ્રહી રાખ્યા છે.'

આ વાકયમાં કાેઇ જાતનું અભિમાન નથી. જેવો ભાવના સિદ્ધર્ષિ ગણિને થઇ હતી કે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર–વિમળાલાેક અંજન, તત્ત્વપ્રીતિકર પાણી અને પરમાન્ન ખૂબ સ્થાપવું, પાતાને ભવિષ્યમાં મળ્યા કરે તે માટે આપવું. આપેલ મળે છે એ ન્યાયે વિશિષ્ટ સ્વાર્થ સાધવા આપવું, એ જ દશામાં વર્તી શ્રી વિનયવિજય ઉપાધ્યાય કહે છે કે તમે આ મારા શ્રંથ સાંભળા. તમે એ ખરાખર સાંભળશા તા તમારા સ્થૂળ સંતાપ નાશ પામી જશે અને તમને અજરામર સુખ અનંત કાળ માટે અવ્યાખાધપણે નિરંતરને માટે મળશો.

ખરી રીતે તો આવા ગ્રંથ સાંભળવા માત્રથી પાણીના ઉદ્ધાર થઇ જતા નથી, પણ ઉદ્ધારની દિશાએ તેને દોરવાના ઉપાય તો એ જ છે. આ પ્રાણી જો આવું આવું સાંભળતા થાય અને જરા અંદર ઉંડા ઉતરે તો પછી એના માર્ગ એને જડી આવે. આ વાત માત્ર માર્ગ ઉપર લઇ આવવા ખાતર કહી છે. પ્રાણી માર્ગ ઉપર આવે તો પછી એને અનેક રસ્તા ઉઘાડા છે અને એ એને શોધી લઇ શકે તેમ છે. ભાવનાઓનું બળ એવું છે કે એક વાર જાગી તો પછી અંદર ઉંડા ઉતારી દે અને પ્રાણી વિવેક પ્રાપ્ત કરી લે તો પછી સમજી માટે જરા પણ ચિંતા રહે નહિ. માત્ર એ 'હંબગ' ધારી દ્વર નાસતા ન ફરે તેટલા પૂરતી આ સાંભળવાની પ્રેરણા છે અને આંતર આશય એમાં રમણ કરાવવાના છે.

૪. ગ્રંથકર્તા હજી પણ પાતાની પ્રાર્થના આગળ વધારે છે. અહુ સારા શબ્દામાં સુંદર રીતે પ્રેરણા કરે છે. ઉપરના શ્લોકામાં પ્રાણીને બુદ્ધિમાન કહ્યો. બુદ્ધિથી પ્રાણીને વિવેક આવે છે, પણ તે તેના સદ્વપયાગ કરે તા. અહીં એ સુંદર બુદ્ધિવાળાના મનના વિચારા પણ સુંદર હાય છે, તેને ઉદ્દેશીને કહે છે. પ્રાણીને સંબાધન કરતાં તેને સુંદર ચિત્તવાળા–સુંદર ચિત્ત- મંદિરના માલેક! એવા મધુર શખ્દે બાલાવે છે. આ પ્રાણી અત્યારે તો સંસારમાં રખડતો કરે છે અને ખુદ્ધિનો દુર્પયાંગ કરે છે, છતાં ગ્રંથકત્તાંના આશય એને રસ્તે લાવવાના છે, તેથી એ તુચ્છ શખ્દામાં આમંત્રણ કરતા નથી, એ એને નરકાધિકારી કે બ્રમિત ચિત્તવાળા કે વિષયવિષ્ટામાં રમનારા કીડા કહીને બાલાવતા નથી; પણ એને મધુર ભાષામાં કહે છે કે તમે સુંદર મનામંદિરના માલેક છા, તમે સારાસાર સમજી શકા એટલી ખુદ્ધિશક્તિના સ્વામી છા, તમે પરાપકાર સદાચાર નીતિ માર્ગે તમારા વિચારા દોરવી શકા એટલી તમારી ખુદ્ધિ છે અને એવા વિચારા તમે કરી શકા તેમ છા. તમે એવા નિર્મળ મનના માલેક છા અને ધારા તો ખુદ્ધિના સારા ઉપયોગ કરી શકા તેવા છા તેથી જ તમને આમંત્રણ કરી, વિજ્ઞપ્તિ કરી, પ્રાર્થના કરી આ અનુભવસિદ્ધ સાચા, સાંદા અને તમારા પાતાના માર્ગ પર આવવા તમને પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે.

પ્રાચીન મહાન લેખકા તુચ્છ ભાષામાં આમંત્રણ કરવાની રીત પસંદ કરતા નહાતા. વાચનાર કે સાંભળનાર પ્રથમ દૃષ્ટિએ વિરુદ્ધ પડી જાય અને ગ્રંથમાં આગળ ન વધે તા લેખકના પ્રયાસ નિષ્ફળ જાય છે. સુંદર લેખકા કદી લાક—સમાજને અસાધ્યની કારિમાં ગણતા નથી. પાતાની પાસે સારી વાત હાય છે તે ઘણી મીડી ભાષામાં સુદ્દો ન ચૂકાય તેવી રીતે સ્પષ્ટ આકારમાં રજી કરે છે. ભાષાસાષ્ટ્રવ કદી ચૂકતા નથી અને તેને માટે ખાસ ચીવટ રાખે છે.

િંભવ્ય વિચારકાે ! સુંદર મનાેમંદિરના માલેકાે ! આ ગ્રંથમાં

કહેવાની ખાર ભાવનાઓ તમે તમારા મનમાં ધારણ કરા. જેમ ધનવાન માણુસ પાતાના ગળામાં અમૂલ્ય માતાની માળા ધારણ કરે છે તેમ આ ભાવનારૂપ માહિતકમાળા તમારા મના-મંદિરમાં ધારણ કરા. હુદય ઉપર ધારણ કરેલી માતાની માળા અન્ય જોનારને સુંદર લાગે છે અને પહેરનારની નજરમાં આખા વખત રહે છે તેવી જ આ ભાવનારતનમાલિકાની સ્થિતિ છે. એ મનમાં ધારણ કરનારને અનંત સુખ આપે છે અને એના વાતાવરણમાં રહેનારને અદ્ભુત શાંતિ આપે છે. એટલા માટે એ ભાવનામાળા તમારા મનામંદિરમાં ધારણ કરો.

એ ભાવનાઓ કેવી છે? એ ' શ્રુતપાવના ' છે. એમાંથી ઘણા ભાવા પ્રાપ્ત થાય છે. (૧) એ સાંભળવાથી કાનને પવિત્ર કરે તેવી છે. ઘણી હકીકત એવી હાય છે કે એ સાંભળતાં કંટાળા આવે, દુ:ખ થાય અને એવી વાત ન સાંભળી હાત તા સારૂં એવી વૃત્તિ થાય છે. આ ભાવનાઓ તા એવી છે કે એ સાંભળતાં અતિશય આનંદ આપે છે.

અહીં એક વાત જરૂર કરવા જેવી છે. એ સંબંધી વિશેષ વિવેચન તો ઉપાદ્ધાતમાં થશે; કારણ કે એનું સ્થાન ત્યાં છે. ગ્રંથકત્તાંએ આ બાર ભાવના તથા ધુર્મધ્યાનને અનુસંધાન કરાવનાર બીજી મૈત્ર્યાદિ ચાર ભાવનાએ બહુ સુંદર રીતે બનાવી છે. એમણે પ્રત્યેક ભાવના પર આઠ અથવા નવ સુંદર શ્લોકા ભિન્નભિન્ન પ્રચલિત છંદામાં લખ્યા છે અને તેથી પાઠ કરવામાં સુગમ છે. એની ભાષા હુદયસ્પર્શી અને વિચાર કરે તા અંતઃ- કરણમાં આરપાર ઉતરે તેવી છે. વિચાર ન કરે તા પણ કાનને પવિત્ર કરે તેવી તેની શબ્દરચના છે. ત્યારપછી પ્રત્યેક ભાવના

પ્ર•સ્તા•વ•ના. ૪૩

પર એમણે એક અષ્ટક ગીત મૂક્યું છે. એ જો એના ચાલુ રાગમાં ગવાય તો કાનને ખરેખર અપૂર્વ આહ્લાદ આપે તેવા તેના રાગ છે. એ સુંદર રીતે ગવાય છે અને તાલ સુરની કેળવણી વિનાની પણ ચાલુ દેશીમાં ગાઇ શકે તેવી તેની રચના છે. આ હકીકત પર ચર્ચા તા ઘણી કરવાની છે, તે તેના સ્થાન પર થશે. અત્ર કહેવાની વાત એ છે કે એ વિદ્વાનાની ચર્ચા બાજુએ રાખતાં પણ આ ભાવનાઓ કાનને ખૂબ મજા આપે તેવી છે, આનંદ આપે તેવી છે, પવિત્ર કરે તેવી છે.

એક વખત કાઇ દેશી રાગા જાણનાર પાસે તેના લય જાણી લઇ, તેમાં ગાવામાં આવે તા ખૂબ મજા આપે તેવી છે. એ ગીતા અસલ ઉસ્તાદી રાગામાં પણ ગવાય તેવા છે અને એના છે દા સાદા સરલ અને ચાલુ હાવા ઉપરાંત એની રચના એવી સરસ છે કે એક બે વખત છે દાનું પુનરાવર્તન કરી ગયા પછી એ કાન સાથે અથડાયા જ કરશે, અંદર ગાન ઉત્પન્ન કરશે અને ભૂલવા પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ સ્મરણમાં ચાંડી જશે.

આનું નામ 'શ્રુતપાવન' કહેવાય. (૨) એમાં બીજો પણ ભાવ છે. એ શ્રુત એટલે સાંભળી હાય તા સાંભળનારને પવિત્ર કરે છે. કાન અને કાનના ધણી એક જ છે, છતાં કાનને પવિત્ર કરવા એ જુદી વાત છે, સાંભળનારને પવિત્ર કરવા એ જુદી વાત છે, તે વિચાર કરવાથી સમજી શકાશે.

(૩) શ્રુત એટલે જ્ઞાન. તીર્થાધિરાજે કહેલું અને ગણુ-ધરાએ ગુંથેલું આપું અનુયાગનું શાસ્ત્ર. જૈન શાસ્ત્રમાં એને 'શ્રુત 'જ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. એ શ્રુતજ્ઞાનથી આ બારે ભાવના પવિત્ર થયેલી છે. ટ્રંકામાં કહીએ તા એ કાેઇએ પાતાની ક્રલ્પનાથી ઉભી કરેલી–જોડી કાઢેલી વાત નથી, પણ શ્રુતના વિષય થયેલી છે અને સિદ્ધ વસ્તુએામાંથી સિદ્ધહસ્તદ્રારા સાંભળીને નાંધાઇ ચૂકેલી છે.

(૪) અથવા કાઇનું જ્ઞાન ખરાખર ન હાય તા તેને ખરાખર કરી આપનાર, તેનામાં વિવેક ઉત્પન્ન કરનાર અને તેના ઉપરચાેટીઆ શ્રુતજ્ઞાનને યથાર્થ શ્રુત કરી પવિત્ર કરનારા હાઇ એ જાતે પરમ પવિત્ર છે. જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના ફેર અહીં સ્પષ્ટ માલુમ પડે છે. આવા અનેક અર્થ નીકળી શકે એવા એ શબ્દ છે. લાવ સમજાય તેવા છે.

આવી શ્રુતને પવિત્ર કરનારી ખાર ભાવનાઓ મનમાં ધારણ કરા એમ લેખક મહાત્મા કહે છે. ઉપરના (ત્રીજા) જ્લાકમાં ભાવનાને સાંભળવાની સૂચના કરી, આ (ચાથા) જ્લાકમાં મનમાં ધારણ કરવાની વાત કરી. વાત એ છે કે માત્ર સાંભળવાથી લાભ તા થશે, પણ ખરા લાભ તા એને મનમાં ઉંડી ઉતારી, એને જીરવવાથી થાય તેમ છે. ભાવના જીરવાય કેમ ? એની કળા પણ આ ગ્રંથ વાંચવાથી અને એમાં ઉંડા ઉતરવાથી સાંપડશે.

આવી ભાવનાએાને મનમાં ધારણ કરવાથી લાભ શાે ? અને એનું પરિણામ શું ? એ વાત હવે લેખકશ્રી પાેતે જ કહે છે.

આ સંસાર અરષ્ટ્ય જેનું વર્ષુન પ્રથમ <sup>શ્</sup>લાેકમાં કરવામાં આવ્યું તેમાં અનેક જાળાં ઝાંખરા વિગેરે છે, પરંતુ એમાં કલ્પ-વેલડીએા પણ છે. એ શાેધવી પડે તેમ છે પણ શાેધનારને જરૂર મળે તેમ છે. અને સમતા કલ્પવેલડી તાે એવી છે કે એક વખત શાેધ કરવાથી એ મળી જાય તાે પછી તેની પાસેથી પ્ર•સ્તા•વ•ના. ૪૫

સમતા-શમ-સંવેગ વિગેરે અનેક ફળાં મળી શકે તેમ છે. કલ્પવૃક્ષના એવા સ્વભાવ છે કે એ માગનારને માગ્યા ફળ આપે. સમતા લતા પાસેથી તો ચારિત્રરાજના પરિવારનાં અનેક ફળા મળે તેમ છે. એનાં ફળાનું વર્ણન ઉપમિતિ ભવમપંચા કથાના () પ્રસ્તાવમાં વિસ્તારથી કર્યું છે. એ સમતા કલ્પવેલડીનાં ફળો પ્રાપ્ત કરવા માટે એ વેલડીને ઉગાડવી જોઇએ અને ઉગાડવા પહેલાં એને એાળખવી જોઇએ.

એ સમતા લતામાં અસાધારણ શક્તિ છે. એ કહેવાય છે તાે ઠંડી–શાંત, કારણ કે સમતાના વાતાવરણમાં શાંતિ હાેય છે, પણ એની ગતિ અદ્ભુત છે. એને અંગ્રેજી ભાષામાં Driving power ( વેગ–શક્તિ ) કહે છે. એ વેગ, એ બળ, એ યદ<sup>ર</sup>છા જેને પ્રાપ્ત થાય એની આત્મિક પ્રગતિ ઘણી વધી જાય છે અને એ કર્મના તાે ચૂરાે કરા નાખે છે. એ સમતાના પ્રતાપે પ્રાણી અરિહ ત-અહ ત થાય છે, એ કર્મરૂપ દુશ્મનાના નાશ કરનાર–કાઢી નાખનાર ખને છે અને એ શાધત સુખ પ્રાપ્ત કરનાર થાય છે. આવી અદ્ભુત શક્તિ સમતા લતામાં છે અને તે સારો રીતે જાણીતી છે. કાેઇ ખરા યાેગીની સન્મુખ જતાં એના ખ્યાલ આવે છે, મહાત્મા પુરૂષોમાં એના સાક્ષાત્કાર દેખાય છે અને ઋષિમુનિએામાં એના પ્રભાવ એમના વર્તન અને વચનાથી જણાઇ આવે છે. જ્યારે માન–અપમાન સરખા ગણવાની ટેવ પહે, જ્યારે પથ્થર અને સુવર્ણ ઉપર સમભાવ થાય, જ્યારે સ્તુતિ કે નિંદા ઉપર એક સરખી વૃત્તિ આવે, જ્યારે સગવડ-અગવડમાં મનની એક સરખી વૃત્તિ ટકી રહે ત્યારે ખરી સમતા-શાંતિ પ્રાપ્ત થાય છે. એનું આબેઠ્ઠખ વર્ણન ચાગીરાજ આનંદઘનજીએ શાંતિનાથજીના સ્તવનમાં કેંચુ



છે. એના પરિણામે કેંવી મનાેદશા થાય છે તે યાેગશાસ્ત્રના પ્રણેતા શ્રી હેમચંદ્રાચારે<sup>ઽ</sup> વીતરાગ સ્તોત્રમાં વર્ણવ્યું છે.

આવી અદ્દલુત વીર્યવતી સુપ્રસિદ્ધ પરિણામ જણાવનારી સમતાલતા આ ભવ-કાનનમાં પ્રાપ્ય છે, પણ અત્યારે એના વેગ માહરાજાએ દબાવી દીધા છે-છુપાવી દીધા છે-દાટી દીધા છે. માહ કષાય વિગેરે અનેક વિકારાને જન્મ આપે છે. એ વિકારાને પરિણામે પ્રાણી રાગ-દ્રેષમાં પડી જાય છે અને રાગ-દ્રેષ એ સાચી નિર્ણય શક્તિની આડે આવે છે. એટલે વાત એ થઇ કે અસાધારણ ફળો આપનાર અને સુપ્રસિદ્ધ મહિમાનાળી સમતાલતા તમારા સંસાર અરણ્યમાં-ભવ કાનનમાં છે, પણ તે તમારામાં માહના જેરથી ઉગતી નથી-જામતી નથી-વધતી નથી. અને તે કેમ વધે? એના મૂળમાં રાગ-દ્રેષ એવું ઝેર રેડે છે કે એનાં મૂળો બળી જાય છે અથવા અરધાંપરધાં જળી જાય છે. કાઇ લતાના મૂળ બળી જાય એટલે એના પાયા જ નકામા થઇ જાય છે અને એ વધતી અટકી જાય છે.

જો તમારે આ સમતાલતાને ઉગાડવી હોય, જો તમારે એનાં ફળ ચાખવાં હોય, જો તમારે અત્યારની સર્વ ગુંચવણના અંત હમેશને માટે આણ્વો હોય તો મહાનુભાવા! તમે આ કહેવાશે તે ખાર ભાવનાએ મનમાં ખરાખર ભાવા, એને તમારા વિચારક્ષેત્રમાં ખરાખર સ્થાન આપા અને એને વારંવાર જમાવા, વગર અટક્યે જમાવા, એના નિરંતર અભ્યાસ કરા અને એને મનામંદિરમાં સ્થાન આપા. વાતના સાર એ છે કે આ ખાર ભાવનાએ તમે નિરંતર ભાવા.

ચ્યા <sup>શ્</sup>લાેકમાં **અાર ભાવનાની વાત કરી છે** એ વાત

<u>પ્ર•સ્તા•વ•ના.</u> ૪૭

વિચારવા જેવી છે. આ ગ્રંથની અસલ યાજના ખાર ભાવના સંખંધી ઉલ્લેખ કરવાની હશે અને પછી ચાર ભાવના પછ-વાંડે લખવાના વિચાર થયા હશે એવું અનુમાન થાય છે–તે સંખંધી ઉપાદ્ધાત જુએા.

પ. એ સમતાલતા પ્રાપ્ત કરવા જેવી તેા ખરી, પણ જ્યાં ગામમાં પેસવાના જ વાંધા હોય ત્યાં એ કેમ ખને! માહરાજાએ એની શી સ્થિતિ કરી છે તે આપણે જોયું. હવે એના અંકર-એનું બીજારાપણ થવામાં ઘણા વાંધા છે તે અતાવે છે. અધી વાતના સાર એ છે કે ગમે તેમ કરીને 'સમલાવ' પ્રાપ્ત કરવા જોઇએ. આ જ શ્રંથના લેખક ઉપાધ્યાય શ્રી વિનયવિજયજ ઉપાધ્યાય પુન્ય પ્રકાશના સ્તવનમાં કહે છે કે:—

સમતા વિણુ જે અનુસરે, પ્રાણી પુણ્યનાં કામ; છાર ઉપર તે લીપણું, ઝાંખર ચીત્રામ; ધનધન તે દિન માહરાે.

એમના સમકાલીન ઉપાધ્યાય **શ્રીમદ્યશાવિજયજી** મહા-રાજ ક્રોધની સજ્ઝાયમાં કહે છે કે:—

''ઉપશમ સાર છે પ્રવચને, સુજસ વચન એ પ્રમાણા રે."

એ સમ અથવા શમ શું છે એના ખુલાસા પણ શમા-ષ્ટકમાં શ્રીમઘશાવિજયછ આપે છે. તેઓ કહે છે કે:—

विकल्पविषयोत्तीर्णः, स्वभावालम्बनः सदा । ज्ञानस्य परिपाको यः, स द्यामः परिकीर्तितः ॥

" વિકલ્પના વિષયથી ઉતરી ગયેલ અને સ્વભાવના અવ-લંબનને શ્રહુણુ કરનાર જે જ્ઞાનના પરિપાક તે શમ કહેવાય છે. "

મતલખ સમભાવ વગર સર્વ ક્રિયા વસ્તુત: નકામી થાય છે, કચરા ઉપર લીંપણ જેવી થાય છે. શુદ્ધ કરેલી ન હાય તેવી બીંત ઉપર ચિત્રામણ જેવી થાય છે, એ સમ છે એટલે એમાં કાઇ જાતના વિકલ્પા થતા નથી. આત્મા એના મૂળ સ્વભાવનું અવલંખન કરે છે. ભણ્યાગણ્યાનું—સર્વ જ્ઞાનપ્રાપ્તિનું ફળ છે અને આખા જૈન શાસનના સાર છે. કાઇ પણ પ્રકારના વિકાર રહિત અને એક સરખા પરિણામ થાય તેને 'સમ' અથવા 'શમ' કહેવામાં આવે છે.

હવે મનના વિચાર કરીએ તાે સાંસારિક પ્રાણીઓના મનમાં આત્તે અને રાૈદ્ર ધ્યાન ચાલ્યા કરે છે. બહુ સંક્ષેપમાં કહીએ તાે તે બન્ને ધ્યાના અપધ્યાન છે અને તે નીચે પ્રમાણે વ્યક્ત શાય છે. આત્ત<sup>દ</sup>યાનના ચાર પ્રકાર:—

- ૧ ગમે તેવી વહાલી ચીજોના નાશ થાય તે પછી અથવા પહેલાં તેનું ચિંતવન–ઇ**ષ્ટનાશ**.
- ર ન ગમે તેવી વસ્તુ કે માણુસાના સંચાગ–બૂત કે ભાવીનાં ચિંતવન–ચિંતા–'અનિષ્ટસ'ચાેગ'.
- 3 વ્યાધિ થઇ ગયા હાય તેની ચિંતા, દવા, વ્યાધિ થવાની કલ્પના, મરા ભય-'**રાગપ્રતિકાર**'.
- ૪ મારૂં શું થશે ? હું શેના ઉપર ગુજારા કરીશ ? હુ:ખ આવશે તા શું થશે ? 'નિદાનકરણ'–આગા**મીચિંતા**.

રાૈદ્રધ્યાનના ચાર પ્રકાર:---

પ્રન્સ્તા વન્તા. ૪૬

૧ અન્ય જીવને મારી નાખવાના, દુઃખ દેવાના, કદર્થના કરવા– કરાવવાના વિચાર–હિંસાનુખંધી.

- ર જાૂકું એાલવું, છેતરપીંડી કરવી, ખાટા આરાપ મૂકવા વિગેરે વિચાર–મૃષાનુખધી
- 3 પારકા ધન કે ચીજને ઉપાડવા, તેની રજા વગર ચારી કરવી, ઘાટ ઘડવા–ચાર્યાનુખંધી.
- ૪ લાેભને તાએ થઇ તૃષ્ણા વધારવી, પરિગ્રહ આશા–તૃષ્ણાના વિચારા કરવા તે–પરિગ્રહાનુઅ'ધી

આ આત્ત-રાૈદ્ર ધ્યાનનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જૈન દર્ષિએ યોગમાં (પૃ. ૧૩૧માં) આપ્યું છે. આવા આર્ત્ત-રાૈદ્ર ધ્યાનના પરિ-ણામા-વિચાર ઘટનાઓ-ચાલતી હાય તે ખરેખર અગ્નિ જેવી છે. એ લાવનાશીલ (લાવુક) વિવેક-સદસદિચારણારૂપ સુંદર મંદિરને મૂળમાંથી આળી નાખે છે. જ્યાં આર્ત્ત-રાૈદ્ર ધ્યાન એના કાઇ પણ આકારમાં મનમાં વર્તતું હાય ત્યાં લાવના-શીલ વિવેકરૂપ સાૈંદર્યના નાશ થઇ જાય છે.

જે મનમાં આત્ત<sup>િ</sup>–રૌદ્ર <sup>દ</sup>યાન એના એક પણ પ્રકારમાં વર્ત તું હોય છે ત્યાં વિવેકના નાશ થાય છે.

આ પ્રાણી વિષયમાં લેહિય છે. એને ઇન્દ્રિયાના વિષયામાં પૂળ આનંદ આવે છે. એના અનંત ગુણવાળો આત્મા એટલા બધા વિભાવદશામાં પડી ગયા છે કે એને સ્ત્રીસંગ કે સુંદર ભાજન, નવનવ પદાર્થદર્શન કે સુંદર શ્રવણાદિકમાં રાગ થાય છે, તેમાં એ એકરૂપ થઇ જાય છે.

આવા વિભાવદશામાં લપેટી ગયેલા આત્માના મનના વિચાર કરીએ તો એ આર્ત્ત –રોદ્ર ધ્યાનમાં પડી જઇ એના બળતા અગ્નિમાં ભાન ભૂલી જાય છે, એના વિવેક નાશ પામે છે અને એ એમાં એટલા લુખ્ધ થઇ જાય છે કે એનામાં સમતા આવતી નથી. અરે! વાત ત્યાં સુધી થાય છે કે એનામાં સમન ભાવના અંકુરા પણ ફૂટતા નથી. જયાં મૂળીઓને અંકુરા પણ ન ફૂટે ત્યાં ઝાડ ઉગવાની તા વાત શી કરવી? અને નાના છાડ ઉગવાની પણ આશા કેમ રહે?

કાઇ પણ સાદા દાખલા લઇએ. મનમાં કાઇ ઉપર વૈર થયું એટલે પછી શા શા વિચાર આવે ? કેવા કારસ્થાના સૂઝે ? કેવી યાજનાએા ઘડાય? કેટલા ગાટા વળે?

અથવા માન મેળવવાની આશા થઇ. પછી કેટલા **દંભો** કરવા પડે ? કેવા દેખાવા કરવા પડે ? કેટલા ઢાંકપીછાડા કરવા પડે ? કેટલા ગાટા વાળવા પડે ?

દુનિયાદારીના એક દાખલા લઇએ. આત્માના વિભાન-રમણની એક સ્થિતિ કલ્પીએ. પછી જુઓ તા એમાં ગુંચવણ, ગાટાળા, દંભ, ધમાલના પાર નહિ રહે. વિષયમાં રમવાની લાેલુ-પતા હાેય અને મન વિકારથી ભરેલું હાેય, વિવેક બળી ગયા હાેય, પછી એમાં સમતા કયાંથી આવે? કેમ આવે? કપે રસ્તે આવે?

ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે આ સર્વ વાત વિદ્વાનાને પણ એક સરખી રીતે લાગુ પડે છે. એ ગમે તેટલું ભણેલ હાય, એણે દ્રવ્યાનુયાગ કે ગણિતાનુયાગના શ્રંથા વાંચ્યા હાય, એણે જ્ઞાન–વિજ્ઞાનના અભ્યાસ કર્યા હાય, પણ જો તે વિષયમાં માસકત હાય અને એના મનમાં કાઈ પણ મનાવિકાર હાય તા એનામાં સમભાવના અંકુર પણ ઉગતા નથી.

આ શમાં કુર ઉગાડવા માટે પ્રયત્ન કરવા, એની દિશા સમજાવવી—એ આ ગ્રંથના ઉદ્દેશ છે. હવે એ શમાં કુર જગાડવા— ઉગાડવા માટે ભાવનાની જરૂર છે એ વાત તો ઉપર ખતાવી દીધી છે. ભાવનાના ચાલુ અભ્યાસથી 'શમ ' જાગે, એ વાત આ પ્રસ્તાવનામાં કરવાની છે. એ ક્યારે થાય તે સંક્ષેપમાં હવે ખતાવી, છેવટે આ ગ્રંથમાં કહેવાની ભાવનાના નામ— નિદેશ કરશે. અહીં વાત એ કરી કે દુધ્ર્યાન કરનાર વિષયા- સક્તના મનમાં અતિશય પ્રયત્ન હાવા છતાં સમભાવ મૂળીઆં પશુ નાખતા નથી.

દ. ઉપરના શ્લોકમાં વિષયવાસનામાં પડી રહેલાની વાત કરી. એથી ઉલડી રીતે જે જ્ઞાનીના આશય વિવેક અમૃતના વરસાદ વર્ષાવનારા થઇ જાય છે તે પ્રાણીના સંબંધમાં લોકાન્તર સુખરૂપ ફળને આપનાર સદ્દભાવનારૂપ કલ્પલતા દ્વર રહેતી નથી. મતલબ એવા પ્રાણીને લોકાત્તર સુખ જરૂર પ્રાપ્ત થાય છે. બધી વાતના આધાર અંદરના આશય ઉપર છે. બાદ્ય દૃષ્ટિએ સમાન ક્રિયા કરનારને ફળમાં ઘણા ફેર પડે છે. એ પ્રાણીઓ દૂધપાક—પુરી ખાતા દેખાય છે. જેનારની નજરે એ બન્ને એક જ ક્રિયા કરે છે, છતાં એક મહામલિન કર્મ બાંધતા હાય છે અને બીજો કર્મના નાશ કરતા હાય છે. એક આવી પહેલ વસ્તુ ખાતા હાય છે, પણ એ શરીરને ભાડું આપતા હાય છે અને બીજો અંદરથી રસ જમાવી, સ્વાદ કરી, ગૃદ્ધ થઇ, રાચીમાસીને ખાતા હાય છે.

એટલા માટે અંદરનાે આશય શું વતે છે? મન કયાં છે? એ વાત પર ઘણા આધાર રહે છે.

જે પ્રાણીના આશય ખાસ કરીને જ્ઞાનમય થયેલા હાય, અને જ્ઞાને કરી અંદરના સૃક્ષ્મ ભાવા એાળખવા જેટલી જેનામાં ચતુરાઇ આવી ગઇ હાય એવા પ્રાણી જો વિવેકા-મૃતના વરસાદરૂપ પતિના આશ્રય કરે તા પછી તેનાથી અસાધારણ લાકાત્તર પ્રશમસુખરૂપ ફળને આપનાર સદ્ધાવનારૂપ કલ્પલતા દૂર રહેતી નથી. મતલખ એને પ્રશમ સુખ જરૂર પ્રાપ્ત થાય છે. આમાં ટૂંકામાં નીચે પ્રમાણે વાત થઇ.

૧ અંદરના આશય જામવા-સ્થિર થવા જોઇએ.

ર એ આશયમાં જ્ઞાનમય નિપુણતા ભળવી જોઇએ.

૩ એવા નિપુણ આત્મા વિવેકને વરવા જોઇએ.

૪ એવા વિવેકને વરેલા આત્માથી સદ્ભાવના દ્વર જતી નથી.

પ પરિણામે લાેકાત્તર પ્રશમ સુખ એને જરૂર પ્રાપ્ત થાય છે.

આ ભાવાર્થ સમજાઇ જાય તેવા છે.

આ શ્લોકના ભાવ ખીજી રીતે પણ બેસે તેમ છે. સદ્-ભાવના સુરલતા હાય તા જે પ્રાણીના આશય વિવેકામૃતના વરસાદરૂપ રમણીય પતિના આશ્રય લે છે તેને લાેકાત્તર પ્રશમ સુખની ફળપ્રાપ્તિ દૂર નથી, એને એવાં ફળની પ્રાપ્તિ તુરત થાય છે. આ અર્થ સમીચીન જણાય છે. ભાવનાથી વિવેક લાવવાના જે કમ આપણે સમજ્યા છીએ તે પ્રમાણે આ અર્થ ઠીક લાંગે છે. એ પ્રમાણે અર્થ કરીએ તાે નીચેના ભાવ બેસે. <u> પ્ર•સ્તા•વ•ના.</u> પુર

૧ સફ્લાવના હાય, ૨ શુદ્ધ આશય અતિશય જ્ઞાનથી વધેલા હાય, ૩ એવા પ્રાણી વિવેકામૃતના આશ્રય કરે તાે, ૪ એને પ્રશમસુખની પ્રાપ્તિ દ્વર નથી.

વાતના સાર એ છે કે—પ્રશમ સુખ લાકાત્તર છે, પૂર્વ-અનનુભૂત છે અને આત્મિક પ્રગતિ વધારી દેનાર છે. એ સુખ પ્રાપ્ત કરવાના આપણા આશય છે. એ પ્રાપ્ત કરવા યાગ્ય છે એવા નિર્ણય છે. એ નિર્ણય શ્રુતજ્ઞાનના અભ્યાસ ઉપર રચાયલા છે. જ્ઞાન અને વિચારણા ઉપર રચાયેલા નિર્ણયો બરાબર ટકી શકે છે. એવા સુંદર મનમાં વિવેક પ્રાપ્ત થઈ ગયા છે એટલે સાચું—ખાંડું શું છે ? તેના સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવી શકે છે. આવી સ્થિતિમાં અસાધારણ વીર્યવાન લાકાત્તર પ્રશમ સુખ પ્રાપ્ત થાય અને થયા પછી ટકી રહે એ તદ્દન સમજી શકાય તેવી વાત છે.

વિષયલાેલુપી પ્રાણીમાં સમભાવના અંકુરા ઉગતા–જામતા નથી, જ્યારે ભાવનાશાળી જ્ઞાની–વિવેકી પ્રાણીમાં પ્રશમ રસ જામી જાય છે. આ રીતે પાંચમા અને છઠ્ઠા શ્લાકમાં અને વાત કરી દીધી–શમના અંકુરા ઉગે નહિ તા પ્રશમ ફળોનાં ઢગલા કચાંથી થાય ?

9-૮ સદ્ભાવનાનું સ્થાન શું છે અને તે પ્રાપ્ત કરવાનું ફળ શું થાય તે ખતાબ્યું. હવે આ ગ્રંથમાં આપવાની ખાર બાવનાનો નિદે શ કરી દે છે. અહીં પણ ખાર ભાવનાનાં નામ આપશે તે વાત સ્ચક છે. એ ચર્ચા આપણે ઉપાદ્ઘાતમાં કરશું. આ બન્ને શ્લોકોમાં ખાર ભાવનાનાં નામા આપ્યાં છે. આ સંસારની રખડપટીથી તું છૂટી જા તે માટે નીચેની ખાર ભાવનાઓ ભાવ. આત્માની સાથે લાગેલાં કમેીથી અને તેથી

- શ્રતાં અંધનાેથી કંટાળો ઉત્પન્ન થયાે હાેય તાે આ સર્વ વિચારણાંએા કર. અતિ સંક્ષેપમાં તે નીચે પ્રમાણે છે:—
  - ૧ તારા સંખંધ, તારા સંયાેગા, તારી ચીંજો નિત્ય તારી પાસે રહેવાની નથી, તારૂં શરીર પણ હ**ંમેશનું** તારૂં નથી-**'આનિત્ય**'
  - ર તને વ્યાધિ થાય તેા પીડામાં કેાઇ ભાગ પડાવે તેમ નથી, દુ:ખમાં કેાઇ ટેકાે આપી શકે તેમ નથી, તારે તારા જ આધાર છે<del>ં–' અશર</del>ણ '
  - 3 આખા સંસારમાં કર્મરાજા જે નાટક કરાવી રહ્યા છે અને. આખા આ ભવપ્રપાંચ ચાલી રહ્યો છે તેની વિવેકપર્વતે. ઉભા રહી વિચારણા કરવી તે–' સ'સાર '
  - ૪ આ પ્રાણી-એના આત્મા એકલા જ છે, એનું કાઇ નથી, એ કાઇના નથી, એ એના પાતાના માલેક છે-' એક્ત્વ'
  - પ આપણા આત્મા સર્વથી અન્ય છે–િભ**ન્ન છે,** એનું કાેઇ સગું નથી, એનું શરીર પણ એનાથી અન્ય છે. આ સ્વ-પરભાવવિચારણા–' **અન્યત્વ**'
  - દ માંસ, રૂધિર, મેદ, હાડકાં, લાેહી અને ચામડીનું ખનેલું આ શરીર અપવિત્રતાની પાેટલી છે, એના ઉપર માેહ કરવા જેવું નથી, એના ખરાે ઉપયાગ કરી લેવા જેવું છે–'અશાેચ'
  - ૭ જીવ મિથ્યાત્વથી, અવ્રતીપણાથી, કષાયાથી અને મન-વચન–કાયાના યાગથી કર્મો ખાંધે છે, ભારે થાય છે અને સંસારમાં રખડે છે–' **આશ્રવ** '
  - ૮ ક્ષમાદિ દશ યતિધર્મા, આઠ પ્રવચનમાતા, ખાર ભાવનાએા,

<u>પ્રાન્ટતાન્વન્તા.</u>

બાવીશ પરીષહા વિગેરે દ્વારા આવતાં કર્મોને રાકી શકાય છે એ વિચારણા–' **સ**ંવર '

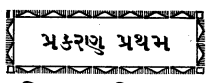
- ૯ વૃત્તિ પર અંકુશ, અનશનાદિ બાહ્ય તપસ્યા તથા વિનય-વૈયાવ²ચ આદિ આંતર તપસ્યાથી લાગેલાં કર્મોની મુક્તિ વગરભાેગવ્યે શક્ય છે તે વિચારણા–' નિજેરા'
- ૧૦ આત્માનું સ્વરૂપ, કર્મસ્વરૂપ, બન્નેના સંબંધ, મુક્તિમાર્ગ, તેના ઉપાય અને તેનું ઉપાદેયપણું ધર્મમાં બતાવ્યું છે તેની પુષ્ટિરૂપ વિચારણા–' **ધર્મ સૂક્તતા** '
- ૧૧ લાેકાકાશનું સ્વરૂપ, લાેકનું સ્વરૂપ, તેમાં થતાં આત્માનાં જન્મ–મરણુની સ્થિતિ અને એના રખડપાટાનાં સ્થાનાની વિચારણા–' **લાેકપહ્મતિ** '
- ૧૨ સાચા માર્ગ ની એાળખાણ, પ્રાપ્તિ અને સંરક્ષણ **મુરકેલ છે** પણ એ રત્નત્રથીની પ્રાપ્તિ કરવી એ ખાસ કર્ત વ્ય છે એની વિચારણા–' **બાધિ દુર્લભ**'

આ ખાર ભાવના આ ગ્રંથમાં કહેવાની છે.

આપણા ક્રમ નીચે પ્રમાણે રાખશું.

પ્રત્યેક ભાવનાને પ્રકરણ કહેવામાં આવશે. એટલે ખાર ભાવનાનાં ખાર પ્રકરણ અને મૈત્ર્યાદિ ચાર ભાવનાનાં <mark>ચાર</mark> પ્રકરણ એમ સાળ પ્રકરણ થશે.





पश्चिय :: अनित्य **सावना** पुष्पितामा

वपुरवपुरिदं विदश्रलीलापरिचितमप्यतिभङ्करं नराणाम्। तदतिभिदुरयौवनाविनीतं भवति कथं विदुषां महोदयाय।।क १॥ शार्देलविकीडितम्

आयुर्वायुत्तरत्तरङ्गतरलं लग्नापदः सम्पदः,
सर्वेऽपीन्द्रियगोचराश्च चहुलाः सन्ध्याश्ररागादिवत् ।
मित्रस्नीस्वजनादिसङ्गमसुलं स्वप्नेन्द्रजालोपमं,
तितंक वस्तु भवे भवेदिह ग्रुदामालम्बनं यत्सताम् ॥ ख २ ॥
प्रातर्श्रातिरहावदातरुचयो ये चेतनाचेतना,
दृष्टा विश्वमनःप्रमोदविधुरा भावाः स्वतः सुन्दराः ।
तांस्तत्रैव दिने विपाकविरसाद्वा नक्ष्यतः पश्चतः
श्वेतः प्रेतहतं जहाति न भवप्रमानुबन्धं मम ॥ ग ३ ॥

१ वित् એटલे विद्वान् ज्याष्ट्रार. भिदुर એटले वळ. अतिभिदुर-यौवनातीतं Insolent by highly impulsive youth.

२ चटुलः यंथण

<sup>3</sup> विधुराः એટલે વ્યાપ્त. अवदातरुचयः સુવિશુ∉ પ્રકાશવાળા— તેજવાળા. विपाक પરિપાકદશા, અંતિમ સ્થિતિ, પકવદશા. प्रेत यम, નરક. प्रेतहृत એટલે જેના વિવેક નાશ પામી ગયા છે એવું. જેને યમ હણે તેની એવી જ દશા્થાય છે.

- ૧ ભાઇ! આ શરીર આકાશની લીલાના પરિચય\* કરાવ-નાર હાઇ ખરી રીતે શરીર જ નથી અને વળી મનુષ્યાના સંખંધમાં એના એક ક્ષણવાર પણ ભરાસા ન કરી શકાય તેવું છે. વળી એ શરીર ભારે આકરા યાવનથી છકી ગયેલું છે. આવું શરીર સમજી વિદ્રાન માણસના મહાદયને માટે કઇ રીતે થઇ શકે?
- च ર (પ્રાણીનું) આયુષ્ય પવનના ઉચાં–નીચાં થતાં માેજાં જેવું ચંચળ છે; સર્વ પ્રકારની સંપત્તિઓની સાથે આપ- દાઓ વળગી રહેલી છે; પાંચે ઇંદ્રિયના વિષય થઇ શકે તેવા સર્વે પદાર્થી સવાર–સાંજની સંધ્યાના રંગાની પેઠે ક્ષણવારમાં આવે ત્યાં તો ઉડી જનારા–ચંચળ છે; મિત્રા, પત્ની અને સગાં–સંબંધીઓના મેળા સ્વપ્તાની સાથે અથવા ઇંદ્રજ્ળની સાથે સરખાવવા યાગ્ય છે–આ પ્રમાણે છે ત્યારે આ સંસારમાં કઇ વસ્તુ સજ્જન પ્રાણીને–સંત પુરૂષને ટેકા આપનારી અથવા ટેકા લેવા લાયક છે?
- મ ૩ ભાઇ! આ સંસારમાં અત્યંત પિવિત્ર રૂચિ ઉત્પન્ન કર-નાર સ્થાવર અથવા જંગમ ભાવા જાતે સુંદર હાઇને સવારના પહેારમાં આખી દુનિયાને મનમાં આનંદ કરા-વનારા હાય છે તે જ ભાવા પરિપાકદશા પામતાં વિરસ થઇ જઇને તે જ દિવસે (દિવસને અંતે—સાંજે) નાશ પામતાં—ખદ્માસ થઇ જતાં દેખાય છે; છતાં પ્રેતથી હણા-યહ્યું આ મારૂં મન સંસારના પ્રેમની ગાંઠને છાેડતું નથી!

<sup>\*</sup> પરિચય કરાવનાર એટલે એને યાદ કરાવનાર, એની રીતે વર્ત'-નાર, એના જેવું. જેવાં વાદળાં અચાક્કસ તેવું આ શરીર.

### गेयाष्ट्रक

## (अनिख भावना)

मृद मुद्यास मुघा मृद मुद्यास मुघा, विभवमनुचिन्त्य हृदि सपरिवारम् । कुश्रश्चिरसि नीरमिव गलदनिलकम्पितं, विनय जानीहि जीवितमसारं ॥ मृद० ॥ ध्रुवपद ॥

पञ्य भङ्करिमदं विषयसुखसौहृदं, पञ्यतामेव नञ्चिति सहासं । एतदनुहरति संसाररूपं रया– ज्व्वलञ्जलद्वालिकारुचिविलासं ॥ मृढ० ॥ १ ॥

हन्त हतयौवनं पुच्छमिव शौवनं, कुटिलमित तदिप लघुदृष्टनष्टम् । तेन बत परवञ्चा परवञ्चा हतिधयः, कडुकमिह किं न कलयन्ति कष्टम् ? ॥ मूढ०॥२॥

यदिष पिण्याकतामङ्गमिदमुपगतं, भुवनदुर्जयजरापीतसारम् । तदिष गतलञ्जमुज्झित मनो नाङ्गिनां वितथमित कुथितमन्मथविकारम् ॥ मूढ० ॥ ३ ॥

### અષ્ટકના અર્થ:-- ( અનિત્ય ભાવના )

આ ગેય વિભાગ 'તાર હાે તાર પ્રભુ મુજ સેવક ભણી 'એ લયમાં અરાબર ગાઇ શકાય છે. એનાે અર્થ નીચે પ્રમાણે છે:—

ધ્રુવપદ:-મૂઢ ચેતન! તારાં (સ્ત્રી, પુત્ર, સગા-સંબંધી) પરિ-વારના અને તારી દોલત શેઠાઇ આદિ વૈભવના વારંવાર વિચાર કરીને તું ફાેકટ મુંઝાયા કરે છે. અરે મૂઢ! તું ખરેખર ફાેકટ પ્રીકર-ચિંતા કરે છે! અરે વિનય! પવનથી ફડફડાટ હાલતાં દર્ભ (ઘાસ)ની અણી પર રહેલાં પાણીનાં ટીપાં જેવા (અસ્થિર) તારા જીવતરને તું અસાર જાણ.

- તું જો! ઇંદ્રિયજન્ય વિષયસુખની સાથે તારે જે દાેસ્તી-સંખંધ છે તે તા ક્ષણવિનાશી છે અને જોતજાતામાં હાથ-તાળી દર્ધને નાસી જાય તેવા છે, અને આ સંસારનાં સ્વરૂપા છે તે તા ઝખકારા મારતી વીજળીના ચમકારના અરાેખર ખ્યાલ આપે છે–ચમકારાના વેગને અનુસરે છે.
- ૨. અરે લાઇ! આ જોબન( યુવાની ) છે તે તો ખરેખર કુતરાની પુંછડી જેવું ( વાંકું ) છે અને તેવું છતાં વળી જોતજોતામાં ખલાસ થઇ જાય તેવું છે. એવા જોબનીઆને જે પરવશ પડ્યા તે ખરેખર પારકાને આધીન પડી જઇ મંદ બુહિવાળા થઇ જાય છે. ( એવા પ્રાણીએા ) કયાં કયાં કડવાં ફળ ન પામે ?
- 3. ઘડપણ (જરા) જે ત્રણ ભુવનમાં ન જીતી શકાય-વશ ન કરી શકાય તેવું છે તે શરીરનું સારસાર પી જાય છે અને તેથી આ શરીર તદ્દન રસ વિનાના ખાળ જેવું થઇ જાય છે, તાે પણ લાજ-શરમ વગરનું પ્રાણીનું મન અડવા કે સુંઘવા ન ગમે એવા કામદેવના ચાળા ચસકાને-એના વિકારાને છાેડતું નથી!

सुखमनुत्तरसुरावधि यदितमेदुरं, कालतस्तदिप कलयति विरामम् । कतरिदतरत्तदा वस्तु सांसारिकं, स्थिरतरं भवति चिन्तय निकामम् ॥ मृढ० ॥ ४॥

यैः समं क्रीडिता ये च भृशमीडिता, यैः समाकृष्मिह प्रीतिवादम् । तान् जनान् वीक्ष्य बत भस्मभूयं गतान्, निर्विशङ्काः सम इति धिक् प्रमादम् ॥मृढ०॥५॥

असक्रदुन्मिष्य निमिषन्ति सिन्धूर्मिव-चेतनाचेतनाः सर्वभावाः । इन्द्रजालोपमाः स्वजनजनसङ्गमा-स्तेषु रज्यन्ति मृढस्वभावाः ॥ मृढ० ॥ ६ ॥

कवलयन्नविरतं जङ्गमाजङ्गमं, जगदहो नैव तृष्यति कृतान्तः । मुखगतान् खादतस्तस्य करतलगतै— र्न कथमुपलप्यसेऽस्माभिरन्तः ॥ मृढ०॥ ७॥

नित्यमेकं चिदानन्दमयमात्मनो, रूपमिम्हप्य सुखमनुभवेयम् । प्रश्नमरसनवसुधापानविनयोत्सवो, भवतु सततं सतामिह भवेऽयम् ॥ मूढ०॥ ८॥ ચ્યન્નિન્ત્યન્ભાન્વન્ના.

- ૪. અનુત્તર વિમાનમાં વસનારા દેવ સુધીનું સુખ સર્વોત્કૃષ્ટ ગણાય, તે પણ સમય પૂરા થાય-કાળ પ્રાપ્ત થાય-આયુ પૂર્ણ થાય ત્યારે પૂર્ણ વિરામ પામે છે, તેથી ભાઇ! તું ખૂબ વિચાર કરીને જો કે આ સંસારમાં રહેલી કઇ વસ્તુ એથી વધારે સ્થિર છે? અથવા હાઇ શકે?
- પ. જેની સાથે આપણે રમ્યા–ખેલ્યા, જેની આપણે સારી રીતે પૂજા–સેવા કરી, જેની સાથે આપણે વિનાદ–વાર્તાઓ કરી તેવા તેવા માણુસોને રાખમાં રગદોળાતાં આપણે નજરે જોયા અને છતાં આપણુને જાણે કાંઇ થવાનું નથી એમ ધારી નિશ્ચિન્ત થઇને ( છાતી કાઢીને ) ઊભા રહીએ છીએ! આવા પ્રમાદને–આવી માેટી ભૂલને ધિક્કાર છે!
- ફ. ( આ દુનિયામાં ) ચેતન અને અચેતન સર્વ ભાવા સમુ-દ્રમાં આવતાં માે જાં એ!ની પેઠે એક વાર ઊઠે છે-જામે છે અને પાછા તુરત જ શમી જાય છે. (અહીં) સગાસં અંધી અને ધનના સંબંધ ઇંદ્રજાળ જેવા છે. જે પ્રાણીઓ તદ્દન મૂઢ-મૂર્ખ હાય તે જ એમાં રાચીમાચી જાય છે.
- ૭. ત્રસ અને સ્થાવર જ વોથી ભરેલા આખા જગતને જમરાજા એક ક્ષણ પણ અટકચા વગર આખા વખત ગળી જતા જાય છે ( ખાઇ જાય છે—કેાળીઓ કરી જાય છે ), પણ કદી ધરાતા નથી. એ કાળ પાતાના મુખમાં આવ્યા તેને હાઇયાં કરી જાય છે ત્યારે તેની હથેળીમાં રહેલા આપણા અંત( છેડા ) કેમ નહિ આવે ?
- ૮. આત્માનું ચિદાન દમય રૂપ જોઇને તું એકલા નિત્યસુખના અનુભવ કર. આ સંસારમાં અહીં પ્રશમરસરૂપ તાજા અમૃત-રસને આકર્ષણ કરવારૂપ ઉત્સવ સંતપુરૃષાને વારંવાર હા.

#### નાેટ:—

- (ધ્રુવપદ) गलत् એટલે પડતું, પડું પડું થઈ રહેલું. अनिलकम्पितं પવને હલાવેલું. પવન કુશને હલાવે છે, એ કુશના છેડા પર પાણીનું ટીપું છે તેને પડતા વાર શી ? विनय કર્તા પાતાને સંબાધ છે, મોક્ષાબિલાષી જીવને 'વિનય' કહેવાય. વિનય એટલે વિનિવર્તન. મોક્ષની અબિલાષા વર્તે તે.
- १ सीहदं भित्रक्षाव. भैत्री. देश्स्ती. विलास नणरां Freak. सहासं ६सीओ ओटबी वारमां. क्षेत्रकेतामां. ह्वास्य अरतुं. संसारहृपं भेहिराकृतुं नाटक रयात् केसथी जलद्वालिका वादणानी दिक्षरी-वीक्णी. रुचि ओटबे क्षंति.
- २ हतयीचनं એટલે હણાયેલું જોખનીયું. लघु એટલે શીઘ્ર. જલદી. कलयन्ति ના બે અર્થ છે. પ્રાપ્ત કરે છે અથવા જોઇ જાણી શકે છે:
- उ **पिण्याक** લાેચા. ખાેળ–તલમાંથી તેલ કાઢવા પછીના કચરા– ઢારને ખાવાના ખાેળ.

सार सत्त्व. જરા કેવી રીતે સત્વ પી જાય છે તે લખવાની જરૂર નથી. वितथ ઉલટાને સુલટું ખતાવે, સુલટાને ઉલટું ખતાવે એવું. કુશિત ચુંકવું પણ ન ગમે તેવું, ચીડ ઉપજાવે તેવું.

૪ अनुत्तर પાંચ અનુત્તર વિમાની દેવામાં પણ છેલ્લા અનુત્તર વિમાનના દેવા. એનું તેત્રીશ સાગરાપમનું આયુષ્ય હાય છે અને કલ્પી ન શકાય તેવું ઊંચામાં ઊંચું સુખ હાય છે. પલંગ પર પાઢવાનું અને ગ્રાના-નંદમાં મસ્ત રહેવાનું.

काल એટલે છેડે।. મરણ. विराम એટલે પૂર્ણ વિરામ. અલ્પ કે અર્ધ નહિ. निकामम् ખૂબ. સારી રીતે. અત્યંત.

- भ ईडिलाः पूजित. पूज सेवा કરી. प्रीतिवाद ઠे।ળ. મશ્કરી. ચાળાચશકા. अस्मभूयं २भशानमां राખे।ऽो थया. निर्विशंका नहकरा. थिता वगरना.
- **६ असकृत्** अनेक वार. वारंवार.

### પરિચય

### અનિત્ય ભાવના---

(क १) પ્રથમ આપણે લેખકમહાશયના આશય વિચારી જશું. આ પ્રાણીને સર્વથી વધારે પ્રેમ અને પરિચય પાતાના શરીર સાથે છે. આત્માના અસ્તિત્વના સ્વીકાર કરીને જ આપણે ચાલીએ છીએ. ત્રેય અને જ્ઞાતા એક હાઇ શકતા નથી. આ શરીર છે એમ જાણનાર કાઇ અન્ય વસ્તુ છે અને તે આત્મા છે. એના અસલ સ્વરૂપે આત્મા જ્ઞાનવાન છે. વિદ્વાન છે અને તેથી આ પ્રાણીને સમજુ-વિદ્રાન તરીકે ઉદ્દેશીને લેખકમહાત્મા કહે છે કે:—

ભાઇ! તું તારા શરીર ઉપર ખૂબ માહી રહ્યો છે અ**ને** એને જરા અંગવડ પડતાં ગાંડાઘેલા થઈ જાય છે અને દાેડા-દ્રાેડ કરવા મંડી પઉં છે કે બીજાને દાેડાદાેડ કરાવે છે; તે શરીરને ખરી રીતે જોઇશ તો તને લાગશે કે એ શરીર જ તારું નથી, તો તું કોને માટે આ સર્વ દાડાદાડ કરી રહ્યો છે? જરા જો! એ શરીર તાે આકાશમાં ચઢી આવેલાં વાદળાંની જેવી રમત કરનારું છે.

તેં કદી વાદળાંના અલ્યાસ કર્યો છે ? એને વા( પવન )નું દળ કહેવામાં આવે છે. એક નાતું વાદળું ચામાસામાં આવે

७ जंगमाजंगमं જંગમ એટલે ત્રસ છવા. એ, ત્રણ, ચાર, પાંચ ઇન્દ્રિય-વાળા અને અજંગમ એટલે સ્થાવર જીવા-એકેન્દ્રિય : પૃથ્વી, પાણી, અभि, વાયુ, વનસ્પતિ. कवलयन् કાળીએ। કરી જતા. करतल હથેળી

८ नित्यं એ સુખતું વિશેષણ છે. चिदानंदमय विशेषार्थ જાએ।. विनय લઇ આવવું. પ્રાર્થના ઉત્સવમાં નયન જરૂર હાય છે. इह અહીં. આ ગ્રંથમાં. આ વિચારણામાં.

અને પવન સપ્ય આવે તો કાં તો તે વરસી પહે અને કાં તો માઇલના માઇલ ચાલ્યું જાય. એનું કાંઇ ઠેકાણું જ નહિ. એના પર હિસાબ ગણી સટ્ટો કરનારા પણ પાયમાલ થઇ ગયા છે. એનું કાંઇ ઠેકાણું જ નહિ. વાત–વાતમાં વાદળાં ચઢી આવે અને જોતજોતામાં ચાલ્યાં જાય. લેકિકક્તિમાં પણ કહેવાય છે કે:—

આલ ગાલ ને વર્ષા તારા, સ્ત્રીચરિત્ર ને રાેતાં બાળા; તેની જેહ પરીક્ષા કરે, સહદેવ જાેશી પાણી લરે.

એટલે એ વાદળાંનું કાંઇ ઠેકાણું નહિ. એવાં વાદળાંની લીલા ખતાવનાર અને એના ખરા પરિચય આપનાર આ શરીર છે. એ શરીરનું કાંઇ ઠેકાણું નહિ, ધારણ નહિ, એની ચાકસાઇ નહીં તેથી એના ઉપર આધાર રખાય નહિ.

અથવા સારી રીતે પાેેેેેેે પાેંે પાંે કરેલું એ શરીર કાેે પણ વખતે વાદળાંની પેંઠે વીખરાર્ક જનાર છે, વરસ્યા વિના પણ ખલાસ થનાર છે. એના તે ભરાંસા હાેેેય ? એના ઉપર ગણત્રી કરાય ?

અને વળી એ શરીર એટલું ખધું ઠેકાણાં વગરનું છે અને સાથે એ ક્ષણભંગુર પણ છે. એના નાશ ગમે તે પળે થઇ જાય, એ અટ્કી પડે અને પછી તને એકલાે કરી મૂકાે બેસી જાય!

વળી તું વિચાર કર. એ શરીર યાૈવનના જેરથી ઉદ્ધત થયેલું છે. માતેલા સાંઢ કે મદઝરતા ગાંડા હાથીના ભરાસો શા ? જુવાની માણુસને ગદ્ધાપચીશીમાં નાખે છે ત્યારે ભાન, વિવેક, વિચાર, સાજન્ય, લાજમર્યાદા કે સભ્યતા ભૂલાવી દે છે. જુવાનીના જેરમાં–કામદેવના સાજિધ્યમાં પ્રાણી કેવાં કેવાં કામા– ચાળાઓ કરે છે તે તારે નવું જાણુવાનું નથી. કાેઇ પણ નવલ લે, એટલે તેને જણાઇ આવશે. આવા શરીરને ભરાંસે કેમ રહેવાય ? એ વાદળાની લીલા દર્શાવનાર ક્ષણભંગુર છે અને ચાલે તેટલા વખત જુવાનીના ચાસકામાં નાથ વગરના અળદ જેવું અબ્યવસ્થિત છે.

સમજી માણસને એ શરીર લાલકર્તા કેમ નીવહે ? પ્રગતિ કરનાર કેમ થઇ શકે ? એને આત્મવિકાસ કરનાર કેમ બનાવી શકાય ? એ વાત શાધી કાઢવી એમાં આ જીવનયાત્રાનું સાક્લ્ય છે. શરીર વસ્તુતા શરીર જ નથી, તારૂં રહેવાનું નથી, છે પણ નહિ અને જીવાનીની પેઠે અવિનીત છે. એમાંથી સાર કેમ કઢાય ? કાઢવાના રસ્તા શાધી કાઢે તેના અવતાર ધન્ય છે. બાકી એવા વાદળીઆ રંગ જેવા અવિનીતને આશરે પડી સબડ્યા કરે, એને પંપાળ્યા કરે—તે ગમે તે હાય, પણ એને વિદ્વાન કે સમજીનું ઉપનામ તા ન જ ઘટે.

ે તને સર્વથી વધારે વહાલા શરીરની વાત થઇ. હવે તુ<sup>.</sup> જરા આગળ ચાલ.

( ख २ ) પ્રાહ્મીનું જીવન પવનના અસ્થિર તરંગ જેવું ચંચળ છે. કાળના ઝપાટા કયારે આવશે ? કેટલા ટકશે અને કયારે ઉડી જશે ? એ કાંઇ કહી શકાય નહિ. આયુષ્યની દાેરી ત્ટતા વાર લાગતી નથી. અત્યારે છીએ, કાલે સવારે શું થશે તે કાંઇ કહેવાતું નથી. न जाने जानकीनाथ। प्रमाते किं प्रविष्यति ? એક આડી રાતમાં તા કઇક ચાલ્યા ગયા. હસતા- મતાને ' હાર્ટફેલ ' થઇ જતાં જોયાં.

સંપત્તિની સાથે વિપત્તિએા વળગેલી જ છે. આપણે તેા પડાદાેડીના જમાનામાં છીએ. જેની માેટરા દાેડતી જોઇ એને ટ્રામના આના મળતા નથી એવા જેયા. કાંટિક્વજને નાકરી કરતા જેયા અને હૃષ્ટપુષ્ટ શરીરવાળાને ક્ષયની બીમારીમાં રગ-દાળાતા જેયા. ધનની, શરીરની કે કેમઇ પણ પ્રકારની સંપત્તિ સાથે વિપત્તિ લાગેલી જ છે. ધનવાન શેઠાને ઇન્કમટેકસના ગાટાળા કરતાં જેલની બીક લાગે છે અને વિશ્વાસઘાત ચારી કરનારને જેલના ભય માથે છે. સ્થાવરજંગમ સર્વ વિભૂતિ ઉપર ભય રહેલ જ છે. એને મેળવતાં ઉપાધિ, જાળવતાં ઉપાધિ અને જાય ત્યારે કકળાટ. એટલે સંપત્તિ સાથે વિપત્તિઓ પ્રથમથી જ વળગેલી છે.

પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયા સંધાસમયે જોવાતાં આકાશના રંગ જેવા છે. આકાશમાં સવાર—સાંજ જુદા જુદા રંગ થાય છે, તે થાડા વખતમાં ખલાસ થઇ (ઉડી) જાય છે. ખાધું અને પેટમાં ગયું એટલે ખલાસ! જોયું અને ચાલી ગયું એટલે ખલાસ! જોયું અને ચાલી ગયું એટલે ખલાસ! એ સર્વ વિષયા ટૂંકા વખત રહી ઉડી જનારા છે અને ગયા પછી હતા જ નહિ એવા થઇ જાય છે. સ્વમ આવ્યું, તેમાં રાજ્ય મળ્યું, શેઠાઇ કરી, આંખ ઉઘડી અને ખેલ ખલાસ! ઇંદ્ર જાળથી નગરા ખન્યાં, બાજી ખેંચી લેવાણી એટલે સર્વ ખલાસ! વિજળીના ચમકારા થયા, ઝગઝગાટ થયા અને પછી અધાર્ ઘાર! મૃગતૃષ્ણાના ઝાંઝવા પાછળ દોડ્યા, સ્થાને જઇને જોયું તા વાતમાં કાંઇ માલ નહિ! ઇંદ્રિયના વિષયાની આ ખરી સ્થિતિ છે. 'ચાર દહાડાનું ચાંદરડું અને ઘાર અધારી રાત ' એ લોકોદ્રિતવાળી વાત છે.

પ્રિય મિત્ર, વહાલી સ્ત્રી, સગાંસ બંધીએા વિગેરે સાથેના મેળાપ પણ સ્વપ્ન સરખાે છે, ટૂંકાે છે, થાડા વખતનાે છે અને ખસી જનારા છે. એ પણ ઇંદ્રજાળની કલ્પનાથી અના-વેલા નગર જેવા છે.

જયારે આ સંસારમાં આયુષ્ય ઘણું ચંચળ છે, સંપત્તિ સાથે આપત્તિ વળગેલી છે, ઇંદ્રિયના વિષયા ચપળ છે અને વહાલાનું મિલનસુખ સ્વપ્તા જેવું છે ત્યારે સમજી માણસે આમાં આનંદ કયાં માનવા ? આનંદ માટે આપણે મહેનત કરી ધન મેળવીએ, પણ ત્યાં તા આપત્તિઓ સાથે જ આવે, છાકરાં કે સ્ત્રી વાસ્તે ઘર વસાવીએ ત્યાં તા એ કે આપણે ચાલ્યા જઇએ અને છેવટે આ જીવન પણ ઠેકાણા વગરનું અને ગમે ત્યારે રખડાવી પાડે એવું! ત્યારે આ સ્થિતિમાં આનંદ કયાંથી મેળવવા ? આનંદ લેવા કાની પાસે જવાં? એને કયાં શાધવા ?

સુખ કયાં છે ? તેની શાધમાં આપણુ નીકત્યા છીએ, સુખી થવું એ આપણી મન:કામના છે; પણ જેનાથી, જેની ખાતર, જેના વહે અને જ્યાંથી સુખ મેળવવા માગીએ છીએ ત્યાં તો દુ:ખના પાર નથી, આનંદનું નામ નથી, સગવડનું ઠેકાણું નથી. ત્યારે આ સર્વ થાડા વખત રહેનારા પદાર્થી અને સંબંધ ઉપર આનંદ માટે આધાર રખાય ? આ સંસારમાં કઈ વસ્તુ એવી છે કે જેમાંથી અથવા જેદ્વારા પ્રાણી આનંદ મેળવવા માટે પ્રયત્ન કરે ?

શરીરની વાત કરી, સાંસારિક પદાર્થો અને સંબંધાની વાત કરી.હવે સ્થૂળ ભાવાની વાત કરી તેનું અલ્પસ્થાયિત્વ વિચારીએ.

(ग. ३ ) સવારે જે કમળ આનંદ આપે છે તે સાંજે બીડાઇ જતાં આનંદ નથી આપતું. યુવાન બળદ દાેડતા હાેય ત્યારે જે આનંદ આપે છે તે ઘરડા થઇ જાય ત્યારે પાંજરાપાળે મૂકવા યાગ્ય થાય છે. સંપત્તિવાન-ધનવાનના જે પુત્રાને મળવામાં કે તેની ઓળખાણમાં આનંદ કે માન મનાય તેની સંપત્તિ જતાં તેના સામું જોવું ગમતું નથી. નવી ખરીદેલી માટરની સ્પીડની વાતા કરતાં મલકાનાર છે—ત્રણ વરસે એમાં કચડ કચડ થતું સાંભળે છે ત્યારે એને અદલવાના વિચાર કરે છે અથવા સ્ક્રેપ-( કચરા )ને ભાવે વેચી નાખે છે. યુવાનીના રંગ ઉતરી ગયેલ સ્ત્રી સામું જોવું ગમતું નથી. આ સર્વ દરરાજના અનુભવના વિષયા છે. પ્રભાત અને તે જ દિવસ અહીં અલંકારિક ભાષામાં સમજવાના છે. આજે—કાલે, સવાર—સાંજે, એાણ—પાર: એવા અર્થમાં એના ઉપયાગ છે તે સુગ્રાહ્ય છે.

ચેતન પદાર્થીમાં સ્ત્રી, પુરૂષ, અશ્વ વિગેરે સમજવાં. અચેતન પદાર્થી તે માટરગાડી, વસ્ત્ર, અલંકાર સમજવાં. આ ચેતન અચેતન સ્થાવર—જંગમ પદાર્થી એક વખત અત્યંત આનંદ આપે તેવા હાય, સુંદર મનાહર હાય, કાંતિથી પ્રકાશમાન હાય તે જ પદાર્થી જયારે પરિણામે વિરસ થઇ જાય છે, જયારે દ્ધ ફાટીને લાચા વળે છે ત્યારે એના નાશ થતા આપણે નજરે જોઇએ છીએ. આવું એક જ દિવસમાં બને છે. કાેઇપણ ચરાચર પ્રાણી કે વસ્તુને લઇએ તો આમ જ થાય છે, છતાં આપણું મન સંસારને ચાંટ્યા જ કરે છે, એ એને વળગતું જ જાય છે, એ એને વળગતું જ જાય છે, એ એને ચાટતું જ જાય છે. ખરેખર, ચેતન તાે કાેઇ લારે જબરૂં છે! એના ઉપર પ્રેત( Devil )ની અસર ખરેખરી જામેલી દેખાય છે. એ નજરે આખા ખેલ જાએ છે, છતાં એના ઉપર કાંઇ અસર થતી નથી અને જાણે દુનિયામાં બીજાને ગમે તેમ થયું પણ પાતાના ગાટા તાે જરૂર ચાલ્યા જ જશે. આવી તુંચ્છ ખાંટી બ્રમણામાં પડી જાણી—જોઇને સંસા-

રમાં અટવાયા કરે છે, તેને વળગતું જાય છે અને તેમાંથી સાર મળી આવશે એવા વલખામાં લાલચે એ ટંગાઇ રહે છે. એને સંસારના પ્રેમ છાડવા ગમતા નથી, છાડવાની એની વૃત્તિ નથી અને છાડવાના એના માર્ગા નથી. એ અનિત્ય વસ્તુને એાળખતું નથી, એનાં ઘરની ચીજોની કિમત જાણતું નથી, એ આંખ ઉઘાડીને જોતું નથી અને સંસાર સાથે લાગીવળગી રહી તેના ઉપરના રસ જરા પણુ એાછું કરતું નથી એની સંસારની આસંક્તિના ચિતાર આપ્યા હાય તા એમ જ લાગે કે એને અહીંથી કદી જવાનું જ નથી અને એ તા જાણે અહીં ઘરખાર કરીને બેસી ગયેલ છે. આવું મારૂં મનડું છે. એ મનજીલાઇના તા ઘણા વખાણુ કરવાના છે તે આગળ ઉપર યથાસ્થાનકે એકથી વધારે વખત થશે.

હવે જે ગીત શરૂ થાય છે તે અને પછીના સર્વ ગીતો ઘણી દેંશીઓમાં ગાઇ શકાય છે. મુખ્યના નિદેશ પ્રત્યેક ગીતની નીચે નાટમાં થશે. એને અસલ રાગ–રાગણીમાં પણ ગાઇ શકાય છે. એની ગેયતા અદ્ભુત છે, રસમય છે અને ન બેસે તો જેને આવઉ તેની પાસેથી યાદ કરી લેવા લાયક છે. પ્રત્યેક ગીત બહુ સારી રીતે ચાલુ દેશીમાં ગાઇ શકાય છે. એની સંખ્યા ૧૨+૪=૧૬ની છે અને દરેક અષ્ટક છે.



# અનિત્ય ભાવના— :: ગેયાષ્ટક પરિચય—

લેખક મહાશય આ આત્માને એના સર્વ સંબંધા, એના આનંદ ઉત્સવા કેવા છે? કેટલા વખતના છે? અને છેવટે કેવા પરિણામવાળા છે? તે ખતાવવા ઇચ્છે છે. તેઓ એ સર્વ વસ્તુઓ અને ખૂદ શરીર પણ અનિત્ય છે એમ ખતાવી એને ઉંડા ઉતારી દે છે. તેઓ એ કાર્ય ખૂબ સરસ રીતે ગેયાષ્ટકમાં દર્શાવે છે તે આપણે જોઇએ.

ધ્રુવપદ—અરે ભાઇ! તું તારા સગાસંબંધીઓની ચિંતા કર્યા કરે છે, તેઓનું શું થયું હશે ? શું થશે ? તેના વિચાર કરી મનમાં મુંઝાયા કરે છે. જેલમાં પડ્યો પડ્યો પણ છાકરાઓ, ભાઇઓ, વિદ્વા શું કરતા હશે એની ચિંતા કરે છે! અરે! તારી ચિંતાની તે વાત શી કરવી? જરા કાઇનું માશું દુ:ખવા આવે ત્યાં તા દાેડાદાેડ કરી મૂકે છે અને ડાંકટરાને ઉપરાઉપરી ટેલીફાના કરવા મંડી જાય છે. કાઇના લગ્નની, કાઇના સગપણની, કાઇની નાકરીની, કાઇના વ્યાપારની, કાઇના કંકાસની, કાઇની ખટપટની, કાઇની નિંદાની, કાઇના ભવિષ્યની તું ચિંતા કરે છે અને મનમા મુંઝાયા કરે છે.

તારી દુનિયા ઘણી નાની છે. તેની પ્રશંસા–નિંદા માટે નિરંતર ગુંચવાયા કરે છે. તેઓની ચિંતા કરી તું અટવાયા કરે છે અને જાણે તારા વગર દુનિયા ચાલવાની નથી એવે! તું ખ્યાલ કર્યા કરે છે; પણ એ તારી મુંઝવણ તદ્દન નકામી છે–ફાેકટ છે. શામાટે ખાેટી છે? એ આપણે હમણા જ જોશું.

એવી જ રીતે તારા વૈભવની તું ચિંતા કર્યા કરે છે અને તેની ખાતર પાતળો પડી જાય છે. વૈભવ જાણે ચાલ્યા જશે, લુંટાઇ જશે કે વેડફાઇ જશે એવા તને ભય રહ્યા કરે છે. જાણે માેટર કે હવેલી ચાલી જશે અથવા તા વેપારમાં માેટી નુકસાની થશે એવી તારા મનમાં મુંઝવણ થયા કરે છે.

વૈભવને માટે એવું છે કે રાજાને રાજ્યના વૈભવ મીઠા લાગે તેટલા વેપારીને વેપારના લાગે છે, અમલદારને અમલદારીના લાગે છે, મુનોમને મુનીમગીરીના લાગે છે અને જરા પણ અતિશયોજિત વગર કહી શકાય તેમ છે કે ભિખારીને તેના માગવાના ઠીકરાના લાગે છે. આ વાત આરીક નિરીક્ષણથી બેસે તેવી છે. 'અપને અપને તાનમેં, ગદ્ધા બી મસ્તાન 'એ કહેવત સાવ સાચી છે. નિશાળના માસ્તર, ઓપ્રીસના આખા દિવસ ઘસડબારા કરનાર કારકુન, ચાકી કરનાર ભૈયા કે ચારી કરનાર અઠ ગબાજો સર્વ પાતાના તાનમાં મસ્ત રહે છે અને નાની ઓરડીમાં પણ વૈભવ માને છે અને એ એના વૈભવ ચાલ્યા ન જાય તે માટે પ્રીકર–ચિંતા કર્યા જ કરે છે.

પૈસાની મુંઝવણની તો વાત જ શી કરવી ? એને મેળવતાં પીડા, જાળવતાં પીડા, વાપરતાં પીડા, ખાતાં પીડા, જતાં પીડા અને સર્વ પ્રકારે એના સંઅંધી પીડાના પાર આવે તેમ નથી; કારણ કે ધનની સ્થિતિ આ પ્રાણીએ કદી વિચારી નથી. કદાચ સહજ ડહાપણ આવે છે તાે તે પણ ઘણું ખરૂં વૈભવ ગયા પછી જ.

ભાઇ! આ પરિવાર અને ધન માટે તું ફાેકટ મુંઝાય છે. તારૂં વર્તન જોઇને તને 'મૂઢ ' કહેવા પહે છે. મૂઢ એટલે મૂર્ખ, અવિચારી પ્રાણી. તારા જેવા મહાન પ્રાણી થવા યાગ્ય આત્મા તેને મૂઢ કહેતાં એદ થાય છે, પણ તું નીચેની હડીકત વિચારીશ ત્યારે તને લાગશે કે એ ઉપનામ તારે માટે

સર્વથા યાેગ્ય છે અને તેથી તે તારા ઉપનામનું પ્રત્યેક ગાથાને છેડે પુનરાવર્તન કરવું પડ્યું છે.

તું સર્વને 'તારૂં પાતાનું' માનીને-તેને 'મારૂં મારૂં' ગણીને છાતી કૂટયા કરે છે પણ બીજાની વાત બાજીએ મૂક, તારાં પાતાનાં જીવતરને જ તપાસ. તારૂં શરીર કેટલું તારૂં છે? કયાં સુધી તારૂં છે? જરા જો.

એક વન છે, એમાં વનરાજી ફાલીકુલી રહી છે, એમાં દભ (ડાભડા)નું ઘાસ ઉગેલું છે, ઝાકળ પડી છે, ઝાકળના જળનું એક ટીપું એ દર્ભની છેંડે વળગેલું છે, પ્રભાતના પવન ફંકાય <del>છે–હવે</del> ડાલના છેડા પર રહેલા પાણીના ટીપાને નીચે પડતાં વાર કેટલી ? એ કચારે પડશે એ કહેવું તે કરતાં એ કેટલા વખત ત્યાં ટકશે એ વિચારવું જ બાકી રહે છે. એ ટીપા જેવું આ જીવતર છે. એ ટીપાની જેટલી સ્થિતિ કાયમ ગણવાની ધૃષ્ટતા કરાય તેટલી આ જીવનની સ્થિતિ કાયમ ગણુવાની ઉદ્ધતાઇ ગણાય. પડું પડું થઇ રહેલું એ ટીવું ગમે ત્યારે પડી જાય એ તો સમજાય તેવી વાત છે, પણ એ ત્યાં અમુક વખત જરૂર ૮કશે એવી ગણતરી ગણીને હિસાબ થાય ખરા ? એવા ધારણ ઉપર કાંઇ રચના થાય ? અને એવી રચના જે કરે તે ક્રેવાે ગણાય ? એને માટે આ પ્રાણીને 'મૂઢ ' કહેવાની છૂટ <mark>લેખકે લીધી જણાય છે. અથવા એ ડાભના છેડા પર પડું</mark> પડું થઇ રહેલું જળબિંદુ અસાર છે–સાર વગરનું છે, નિર-ર્થંક છે, દમ વગરનું છે, એની વાતમાં કાંઇ માલ નથી. એવા ટીપાની કદાચ થાેડા વખત ટકી રહે તાે પણ, ઉપયાગિતા શી ? આવશ્યકતા શી ? એમાં એને કે કાેઇને લાભ શા ? એ કયા પ્રકારના લાભની સંભાવના પણ કરી શકે ?

આગળ ચાલતાં વિભવ અને પરિવારની ચિંતામાં રહેલી મૂઠતા વિશેષ પ્રકારે અતાવવાની છે. લેખકશ્રીના લયમાં આગળ વધ્યા જઇએ અને તેમ કરતાં પ્રત્યેક ગાથાની આખરે આ ધ્રવપદ ફરીફરી બાલીએ.

આ ગ્રંથમાં 'વિનય 'શખ્દ ઘણીવાર આવશે. વિનય એટલે વિનિવર્તન. કેં કોં આહાઅવળા ગયા હાય તેને ઠેંકાણે લઇ આવવા તે 'વિનય 'કહેવાય. માેક્ષની અભિલાષા પણ 'વિનય 'કહેવાય. આ બલાષા પણ 'વિનય 'કહેવાય. આ ગ્રંથના લેખકબ્રી વિનયવિજયજી ઉપાધ્યાયે પાતાની સાથે વાતા કરી છે અને પાતાને ઉદ્દેશીને વિનય નામથી સંધાધે છે. એ સુંદર શખ્દના બહુ સારા ઉપયાગ લેખકબ્રીએ કર્યો છે. આપણે આપણી જાતને વિનય કહીને સંધાધી શકીએ. વિનય શખ્દ જ્યાં જ્યાં આવે ત્યાં ત્યાં આ અર્થ પ્રત્યેક સ્થાને સમજ લેવા.

1. તેં અત્યારે પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયા સાથે દાસ્તી બાંધી છે. તને સારૂં સારૂં ખાવાનું મળે ત્યારે તું સુખ માને છે, તું સુંદર સ્ત્રી સાથે વિષય સેવવામાં લહેર માણે છે, તું ભ્રમરની પેઠે જે તે ફૂલ ઉપર બેસી તેનું મધ ચાટવામાં મજા માણે છે, તું દ્રધપાક—પુરી કે રસ—રાટલી મળે ત્યારે સબડકા લેતાં અમૃત પીતા હાય એમ ગણે છે, સુંદર રૂપ જોવામાં તારી આંખાનું ફળ મળતું હાય એમ તને લાગે છે, ઓપેરા ચાલતા હાય કે વાજિત્રના સુર જમ્યા હાય ત્યારે તારા કાન તૃપ્તિ માને છે. આવી રીતે તેં પાંચે ઇંદ્રિયનાં સુખની સાથે ગાઢ સંબંધ માન્યા છે; જો કે એ ઇંદ્રિયના વિષયની સેવનામાં વાસ્તવિક રીતે જરા પણ સુખ જેવું છે જ નહીં એ તને ખતાવાય તેમ છે. તેં વિચાર કર્યા હાત તો તને સમજાય તેમ પણ છે, પણ એ તો

દ્ભધપાક ખાધા પછી કે સ્પર્શસુખ ભાગવ્યા પછી તુરત વિચાર કર્યા હાય તો જ સમજાય તારે માટે હજુ એ વાત આગળ ઉપર હાથ ધરીએ. પણ જેને તેં સુખ માન્યું છે, જે સુખ સાથે તેં દાસ્તી ગાંધી છે અને જે સુખ મેળવવા તું હાય–વરાળ કાઢે છે, ધમાધમ કરે છે અને જેખમ ખેડે છે તેને જરા થાડા વખત માટે સુખ માની લઇને ચાલીએ તા પણ તે સુખ કેવું છે? કેટલું છે? તે જરા વિચાર કરીને તું જો.

તેં માનેલું કાઇપણ સુખ જો. જરા ઉંડા ઉતરીને-વિચાર કરીને બરાબર તપાસજે. એ સુખ કેટલા વખત સુધી ચાલે તેવું છે તે જ પ્રથમ તો વિચાર. એમાં બે વાત છે: એક તો એ સુખ ઘણું જ થાડા વખતનું છે અને હાથને તાળી દઇએ એટલી વારમાં નાશ પામી જનારું છે એ બીજી વાત. દ્વધપાક ખાધા, સખડકા લીધા, જીલને દ્વધપાક અડ્યો, ગળ્યો લાગ્યા, પેટમાં ઉતરી ગયા-ખેલ ખલાસ! આમાં મજા શી? કેટલા વખતની? અને પેટમાં તો દ્વધપાક હાય કે જેલના જાંડા રાટલા હાય એ સર્વ સરખું જ છે. એનાથી પણ વધારે સ્ત્રીસેવનની વાત છે, પણ તેના ચિતાર આપણે સભ્યતા ખાતર ન ચીતરીએ; પરંતુ એમાં સુખ જેવું કાંઇ નથી અને પછવાડેની સ્થિતિના ખ્યાલ કરીએ તા અતિ તુચ્છ હીલ્યુપતભરેલી સ્થિતિ લાગે તેવી વાત છે. અરે આ તે સમજીની દશા હાય? પાંચે ઇંદ્રિયના વિષય-સુખા જેની સાથે તેં અત્યારે જીવજાન દોસ્તી ખાંધી છે અને જેની ખાતર આખા સસાર રચ્ચા છે તેમાં માલ શા છે?

ઘાર અંધારી રાત્રી છે, વાદળાં ચઢ્યાં છે, વીજળીના ચમ-કારા થઇ રહ્યા છે. એ વીજળીના ચમકારાને જેટલા વખત લાગે તેટલા વખત તારૂં માનેલું સુખ ચાલે છે, લગભગ ક્ષણિક છે, આવ્યું ને લખકઝખક થઇ પર્યવસાન પામી જાય છે અને નડડી નાચે ને આળાચસકા કરે તેમ વીજળીના વિલાસના ખરાખર અનુકરણ જેવું તે છે. તેમાં તે તારા નિવાસ હાય ? તેમાં તે તારા નિવાસ હાય ? તેમાં તે તારા સ્થિતિ હાય ? તેમાં તે ઘરડકા લેવાય ? તું કાણુ ? કયાં આવી ચઢ્યો ? અને કેવી ચીજમાં માથાં મારે છે ? એ શરીરની અંદરની વસ્તુઓ કઇ છે અને કેવી છે ? તેના પ્યાલ તને આગળ છઠ્ઠી ભાવનામાં લેખકશ્રી ખરાખર આપશે, પણ તારા જેવા સમજી આવા તુચ્છ ઇંદ્રિયસુખની સાથે મૈત્રી કરે ત્યારે તા પછી તને 'મૂઢ' જ કહેવા પહે. તું ખરાખર વિચાર કરીને એ પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયાને અને આખા સંસારના નાટકને યથાસ્વરૂપે ઓળખજે અને પછી તેમાં તને કાંઇ સ્થાયી, કાંઇ શ્રહણ કરવા યાગ્ય, કાંઇ સંઘરવા યાગ્ય જણાય તા મારી સાથે વિચાર કરજે; આકી અત્યારે આવા ઉપર ઉપરના ચમકારાને જોઇ તું ક્સાઇશ નહિ.

વીજળીના ચમકારા સાથે સરખામણીમાં અત્યારના પક્-પાઉડર આદિ કૃત્રિમ સાધનાથી સુશાભિત (Butterfly or flapper) ખનેલી 'ફેશનેઅલ' ગણાતી સ્ત્રીઓ આવી શકે. કામદેવની પુતળીઓ સંસારનું સત્યાનાશ કાઢે છે એ હકીકત હવે તા પશ્ચિમના વિચારકવર્ગ પણ જોઇ શકે છે, પણ ઉપરચાટીઆ કહેવાતા સુધારાએ આખા ચારિત્રના પ્રદેશને કેટલા શીર્ણવિશીર્ણ કરી નાખ્યા છે તેના ઇતિહાસ તા હવે પછી લખાશે. હિંદ એ માર્ગે જ ચાલવા લાગ્યું હતું, પણ એને એના ઇતિહાસ જુદા લખાય એવી સાદાઇ શીખવનાર હતા અને છે. એથી નશીએ એ ધસારાથી કદાચ ખચી જશે એમ લાગે છે.

આ વીજળીના ચમકારાની લાલચમાં ભૂલેચૂકે કાઇ ભૂલ ન

ખાઈ જાય, એ વાત પુનરાવર્ત નના ભાેગે પણ વાર વાર ઠસા-વવા ચાેગ્ય છે. વીજળીના વિલાસ અને નાચનારીના વિલાસ અરાબર સરખાવવા ચાેગ્ય છે. મૂળ લયમાં હજી આગળ વધીએ. ત્યાં એ જ સુરની વાતાે હજી કરવાની રહે છે.

ર. આવી રીતે જીવન અનિત્ય સમજાવ્યું, વિષયસુખની દોસ્તી અનિત્ય બતાવી, આખા સંસારના પ્રપંચને વીજળીના ઝખકારા સાથે સરખાવી ક્ષણુસ્થાયી સ્થાપિત કર્યો; પણુ આ લાઇસાહેખને જીવાનીના તાર છે, એને એ વાતમાં હજી તો 'હંખગ' જેવું લાગે છે. એ અત્યારે જેને ગદ્ધાપચીશી કહે છે તેમાં છે અને વાંકા ચૂકા ચાલે છે, માથે વાંકી ટાપી મૂકે છે અને જીવાનીના અનેક અત્યાચારા કરે છે. એના ચાળાનાં વર્ણન કર્યાં હાય તા હસવું આવે તેવી વાત છે. એ સમાજમાં કપડાં પહેરી ડાહ્યો—ડમરા થઇને બેઠા હાય ત્યારની વાત જીકી છે, પણુ એની જીવાનીના રંગ જયારે એ ઘરમાં અથવા રાત્રે રખડીને બતાવે ત્યારે એની વાત, એના મિજાજ, એના દમામ એાર થઇ જાય છે, અને એ સ્ત્રી સાથે એકાંતમાં હાય ત્યારે તા તદ્દન ઘેલા થઇ જાય છે. ત્યારે એ જીવાની શી ચીજ છે એ વિચારીએ.

માહરાજા 'વસંત 'ના મિત્ર તરીકે શાવનને માકલે છે. એના દેખાવ માહક છે પણ એની પછવાડે આપત્તિઓ ભરેલી છે. એ જીવાનીના જોશમાં પ્રાણીને વિવેક, મર્યાદા કે વિચાર રહેતા નથી, એ પાતાની જાતને અમર માની માજશાખ અને તાકાન કરે છે, જીવાનીના મદમાં અનેક દુષ્કૃત્યા કરે છે, પાપા સેવે છે, સદા ખેલે છે, દારૂ પીએ છે અને પરસ્ત્રીમાં રમણ કરે છે. એના ખાવાપીવામાં ઠેકાશું રહેતું નથી, વખત-કવખતે ગમે ત્યાં મુખને સ્વાદિષ્ટ લાગે તેવું ખાય છે અને જાણે શરીરની એ સ્થિતિ કાયમ રહેશે એમ માની તેદ્વારા પાર વગરનાં અત્યાચારા કરે છે; પણ એ જીવાની ખરેખર કુતરાની પુંછડી જેવી વાંકી જ છે. એના સપાટામાં આવનાર પણ વાંકા ટેડા થઈ જાય છે, પણ ' જોબનીઆના લટકા દહાડા ચાર જો ' એ વાત ખરેખરી અને છે. એ જીવાની તા જેતજોતામાં ચાલી જાય છે અને પછી આંખે ચશમા આવવા માંડે, દાંત હાલવા માંડે, બાલ સફેદ થવા માંડે—ત્યારે આ જ દગીમાં જીવાનીના જીસ્સામાં કરેલા અત્યાચારાનાં ફળો ભાગવવાં પડે છે. પછી અપચા થાય, દાંતની દવા કરવી પડે, છાતી દુ: ખે, ઘસારા થાય વિગેરે. પણ આ ડહાપણ ઘણાખરાને બહુ માડું આવે છે. જીવાનીને ' દિવાની ' એટલા માટે જ કહેવામાં આવે છે, પણ ઓ ઓવેલી ચાલી જલ્દી જાય છે અને જરૂર જાય છે.

એ જુવાનીને વશ થઇ પ્રાણી તદ્દન પરવશ અની જાય છે, પાતે કેાલું છે? એનું પણ એને ભાન રહેતું નથી, પાતાનું વિશિષ્ટ તત્ત્વ એ ભાળતા નથી અને એની બુહિમાં પણ એટલા ફેરફાર થઇ જાય છે કે એને સ્વપ્નાં પણ ખાટા માર્ગનાં જ આવે છે, એનાં મનારાજ્યમાં ચારે બાજુએ યુવતીઓ રાસડા લે છે અને એ સારૂં સારૂં ખાવાનું, સ્ત્રીસેવનનું, રખડવાનું, નાટક-સિનેમા જેવાનું અને ધમાલ કરી દરેક ઇંદ્રિયાને તૃપ્ત કરવાનું જ ચિતવન કરે છે. આવી રીતે એ ઇંદ્રિયાને વશ કરવાને બદલે પાતાની કલ્પનાશક્તિના દુર્પયાગથી ઇંદ્રિયાને વશ બની જાય છે અને બધા વખત એની તૃપ્તિનાં વલખાં માર્યા કરે છે. એની નજરની તુમાખી, એની વચનની બીનજવાબદારી, એના વર્તનની અચાક્કસતા એને 'પરવશ ' બનાવે છે અને જાણે એનામાં કાઇ જાતનું ભૂત ભરાયું હોય એમ વિચારશીલને જરૂર લાગે છે.

થાડા દિવસ રહેનારી દિવાની જુવાનોને વશ થઇ આવી રીતે વિચિત્ર વર્તન કરનાર કડવાં ફળ કેમ ન પામે ? પરભવની વાત બાજા ઉપર રાખીએ તાે આ સવમાં પણ એને અત્યાચારનાં ફળા કેમ મત્યાં વગર રહે ? અને જુવાનીના શાખ ઘડપણમાં કેવા નાચ નચાવે છે તે કાંઇ આપણું અજાષ્ટ્યું નથી. ખાઇ ન શકાય એટલે મનમાં કચવાટ થાય, ખાય તા અપચા થાય અને પછી તો ગાંઠીઆના ભૂકાે કરીને પણ ખાવાે પઉ અને રાખડી પીને દિવસા કાઢવા પડે! પરવશ પ્રાણી શું શું ન કરે? અને કરે એટલે પછી ફળ તા જરૂર પામે એમાં કાંઇ નવાઇ નથી. અને રસપૂર્વક સેવેલા ઇંદ્રિયના વિષયા પાતાનું વૈર બરાબર લે છે. કેટલાક તાત્કાળિક લે છે અને કેટલાક લાંબે વખતે લે છે. આટલા ઉપરથી જણાય છે કે ચાર દિવસનાં ચાંદરડા જેવી જીવાની પણ દેખીતી રીતે અનિત્ય છે, જોતજોતામાં આવીને નાશ પામી જાય તેવી છે અને જાય ત્યારે પાતાની પાછળ ઘણા કચવાટ મૂકી જાય તેવી છે. એને પરિણામે ગમે તેવાં આકરાં દુ:ખાે અહીં અને આગળ ખમવાં પડે તેમ છે તે ચાક્કસ સમજાય તેવી વાત છે.

કદાચ સદ્દભાગ્યે કાેઇ પ્રાણી જુવાનીમાં પણ ભાજન કે સ્ત્રીના પાસમાં પડતા નથી અને સ્વત્વ જાળવી રાખે છે તેની પણ જુવાની અંતે જરૂર જાય છે. અહીં કહેવાની વાત એ છે કે જુવાની જેવી સ્થિતિ જેના ઉપર અનેક સ્ત્રી–પુરૂષાના મદાર ખંધાયલા હાેય છે તે પણ અનિત્ય છે, લાંબા વખત ટકનારી નથી અને જાય ત્યારે પાતાની પછવાડે વધારે એાછા કચવાટ જરૂર મૂકી જાય છે.

**જીવાની કેવા કચવાટ મૂકી જાય છે તે તા વૃદ્ધના**–

જરાવસ્થાના બારીક અવલાકનથી બરાબર ખ્યાલમાં આવે તેવું છે. જીવાનીના લટકામટકાવાળી સ્ત્રીઓને બાળ સફેદ થવા માંડે ત્યારે કેવી દશામાં જોવાય છે અને ગુપ્ત વ્યાધિની વાત બાજુએ રાખતાં તેમનાં મનના પરિતાપ અસદ્ધા થઈ પડે છે. યુરાપની જનતામાં એવી પ્રથા છે કે જ્યારે જ્યારે જે કાઇ સ્ત્રી પાતાના રૂપાતિશયના કારણે સર્વ કાઇનું ધ્યાન ખેંચે છે ત્યારે ત્યારે તેને તેનું પદ આપવામાં આવે છે. ગામની, પ્રાંતની, દેશની અથવા તા આખા યુરાપની એક 'રાણી ' બે વર્ષ એના મહિમા એાર હાય છે. એની છબીઓ, સરઘસા અને ધમાલા ચાલે છે, પણ પછી પાંચેક વર્ષમાં અંધારી રાત આવે છે ત્યારે કાઈ તેની સામું પણ જોતું નથી. પક્ પાઉડરના લપેડા અંતે ખલાસ થાય છે. આવા જોતજોતામાં ચાલ્યા જનારા અને માનસિક, શારીરિક ગ્લાનિ પછવાઢ મૂકી, જનારા ' જોબન ' ઉપર આધાર રાખે તેને ઉપાધ્યાયશ્રી ' મૂઢ ' કહે છે અને એના ખાતર પડી મરનારને બીજી વાર મૂઢ કહે છે.

3. આ તો જીવાનીની વાત થઇ. ચાર દહાડાના ચટકા શું છે તે તમે જોયું, પણ ખરી ખૂખીની વાત તો એ છે કે ઘડપણમાં શરીર તદ્દન ખલાસ થઇ ગયું હાય, માથા ઉપર ખાળ સંદેદ થઇ ગયા હાય, કપાળમાં કરચલીઓ પડી ગઈ હાય અને ટ્રંકામાં કહીએ તા શરીર તદ્દન હાડપિંજર જેવું થઇ રહ્યું હાય, મરવાને વાંકે જીવાતું હાય અને તલમાંથી તેલ કાઢી લેવામાં આવે અને પછી ઢારને ખવરાવવા યાગ્ય રસકસ વગરના ખાળ જેવું શરીર થઇ ગયું હાય ત્યારે પણ આ પ્રાણી કામદેવના વિકારાને છાડતા નથી. એનું શરીર ન ચાલે તો એ સ્ત્રીઓ સાથે ચાળાચેષ્ટા કરવામાં રસ લે છે, સ્ત્રીઓની

સામું જેવામાં મજા માણે છે, કામની કથાએા કરવામાં આનંદ ભાગવે છે અને જાણે કામદેવના વિકારાને કાેઇ પણ પ્રકારે માર્ગ આપવામાં એને જીવનનું સાર્થક્ય લાગે છે.

ભઈ્હરિ એક બહુ સુંદર રૂપક રજી કરે છે. કુતરા કાણા હોય, એને આખે શરીરે ખસ થઈ હોય, શરીર પરના બાળ ઉડી ગયા હાય, પૂછડી પણ અરધીપરધી કપાઇ ગઇ હાય, કાને સાંભળી શકતા ન હાય, ઘરઘરના ટ્રકડા ઊઠાવતા હાય અને સર્વત્ર હડધૂત થતા હાય–આવા કુતરા પણ કુતરીને દેખી તેની પાછળ દાેડે છે! ખરેખર!કામદેવ તા મરેલાને એક વધારે પાડુ મારે છે.

તમે જીવાની ખાઇ બેઠેલા ઘરડા ખખાની વાતા સાંભળી હોય તા તમને ખરેખર વિચારમાં નાખી દે. જેણે જીવાનીમાં રખડવાના ધંધા કર્યો હાય તે ઘડપણમાં શું કરે એ શિષ્ટ ભાષામાં કહી શકાય તેમ નથી, પણ એ સ્ત્રીની વાતા અને વિકારની દશાના કુતરા જ રહે છે. શરીર ન ચાલે ત્યારે મન વધારે ઉછાળા મારે છે. કામદેવનું જોર તા એવું છે કે એની ખાતર ૭૦ વર્ષના ડાસાઓને પણ ડાશી સાથે એકાંતમાં સુવાની ના પાડવામાં આવી છે. એવા ડાસાઓના કેસ પણ કારડમાં આવ્યા કરે છે. ઘડપણની અસર શરીર ઉપર થાય ત્યારે મનના માર્ગ કેટલા વધારે માકળા અને છે તેની ખાતર તા માટી નાટકા લખાય તેમ છે.

એક પ્રશ્ન વિચારવા જેવાે છે. આપણે જીવાનીને 'ગહા-પચીશી ' ઉપર કહી, પણ જીંદગીમાં એથી પણ વધારે ભયનાે સમય ચાળીશથી પચાસ વર્ષ લગભગમાં આવે છે. જીવાન માણુસ વિરહ સહશે, પરદેશ ખેડશે અને અગવડા ખમશે, પણ આધેડ વયે માણુસને સર્વ ચાલી જતું—હાથમાંથી સરી જતું લાગે છે. એને આ ભાગવી લઉં કે પેલું ભાગવી લઉં— એમ થનગનાટ થયા કરે છે અને તેથી જુવાની ઉતર્યા પછીની અને તદ્દન ઘડપણ આવી ગયા વચ્ચેની વય વધારે ' નેખમ-કારક' હાઇ ખાસ સંભાળવા લાયક છે, એવા મત હાલમાં વધારે જેત પકડતા જાય છે.

અહીં આપેલુ વિચારવાની વાત એ છે કે વિષયા તો જરૂર જવાના છે, છાડી દેવા પડવાના છે, પણ કામદેવ આ પ્રાણીને તદ્દન ખરખર બારડી જેવી સ્થિતિએ પહાંચ્યા છતાં પણ નચાવે છે, ક્સાવે છે અને તેની પાસે ચાળા કરાવે છે. અનિત્ય પદાર્થ પરની આ રચિનું વધારે વર્ણન કરતાં પણ શરમ આવે તેમ છે. વસ્તુસ્વરૂપ સમજવું હાય તે**ણે આવી** મૂર્ખતાલરેલી દશા પણ ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય છે.

૪. એક બીજી યુક્તિ રજી કરી અનિત્યભાવ ખહું સુંદર રીતે લેખકથ્રી રજી કરે છે. દેવતાઓને રળવા—કમાવાની ખટપટ નથી, અમૃતપાન કર્યા કરે છે, નાટકો જુએ છે, લીલાતરીથી આંખોને તૃપ્તિ આપે છે, અમૃલ્ય રતનાથી પ્રકાશ પામે છે, એક સરખું સુખ દેવાંગનાઓ સાથે ભાગવે છે અને આખા વખત કીડા, આનંદ અને રળવાની ફીકર વગરનું સુખી જીવન ગાળે છે, દેવાને દુ:ખના ખ્યાલ પણુ આવતા નથી, ત્યાં જીવનકલહ નામના પણુ નથી, વળી એમનાં આયુષ્ય પણ ખૂબ માટાં હાય છે, ભુવનપતિના દેવા પણુ એક સાગરાપમ જીવે છે, બાર દેવલા-કમાં તેથી વધારે સાગરાપમાં અનુભવે છે અને અનુત્તરવિમાનમાં સર્વાર્થસિદ્ધના દેવાનું આયુષ્ય ૩૩ સાગરાપમનું હાય છે.

એક સાગરાપમ શું તેના ખ્યાલ કર્યો હાય તા કરાડા, અખજો, ખર્વ અને નિખર્વ વર્ષોએ પણ એના પાર આવે તેમ નથી. આવું સુખ દેવા આટલા લાંબા વખત સુધી ચાલુ રીતે વગરસંકાંચે અને વગર—સ્ખલનાએ લાેગવે છે, પણ એમાં મજાની વાત એ છે કે અંતે તેના પણ છેડા આવે છે. કરાડા વર્ષ સુખ લાેગવ્યા પછી અંતે ત્યાંથી ખીજે મનુષ્ય કે તિર્યંચમાં જવું પડે છે, ગર્ષમાં ઉત્પન્ન થવું પડે છે અને પછી તાે એકડે એકથી નવી બાજી મંડાય છે.

હવે તારી સાંસારિક કાઇ ચીજ દેવતાના ઓછામાં ઓછા આયુષ્ય સમય જેટલી પણ ચાલે તેમ છે? અરે! એવું દેવતાનું સુખ પણ અંતે પૂરૂં થઇ જાય છે ત્યારે તું તે શેમાં રાચ્યોમાચ્યો રહે છે? તું જરા ઉંડા ઉતરીને ખૂબ વિચાર કર. આ એક નાનકડી ઓપ્રીસ કે દુકાન મળી કે પાંચ-પચીસ વીઘા જમીન મળી કે નાનું-માટું રાજ્ય મળ્યું તેમાં વળ્યું શું? અને તે પણ કેટલાં વર્ષ ? પછી તા મૂકીને જવું પડે અને પછવાડે લડાઇ, કંકાસ કે કાર્ટના કિસ્સા થાય તેને ખાતર તું પડી મરે છે, સુખે ખાતા નથી, ઉંઘતા નથી, ઠરીને ઠામ એસતા નથી અને આખા વખત ઉપાધિ કર્યા કરે છે; પણ તે કાને માટે અને કેટલા વખત માટે?

જો તારૂં સુખ–માનેલું સુખ નિરંતર રહે તેવું હાય, તારે એને કદી છોડવું પહે તેમ ન હાય અને તું જ્યાં જા ત્યાં સાથે આવે તેવું હાય–તા તા તું તેની ખાતર ગમે તેટલું કર. ખાકી યાદ રાખજે કે દેવતાઓ માટા આયુષ્યવાળા હાય છે છતાં તેને મુણ આયુષ્યના છ માસ ખાકી રહે છે ત્યારે વૃથા જન્મ વ્યતીત કર્યા સંખંધી માથાં પછાડી પસ્તાવા કરવા પહે છે અને

તને તો એના કરાડમા ભાગનું સુખ નથી અને કરાડમા ભાગ જેટલા વખત ચાલે તેવું પણ નથી—ત્યારે તું તે શેના ઉપર માહ્યો છે? આ પ્રશ્ન તારે ખૂબ વિચારવા જેવા છે. વળી તારે તા આગળ ગીત ગવાતાં હાય, પડખે બિરફદાવળી બાલાતી હાય, બે બાજી ચામર વીંઝાતાં હાય તો તો સંસારમાં માણ; પણ આ તો વાતમાં કાંઇ માલ નથી. મહામુશીબતે જમે— ઉધારના ટાંટીઆ મેળવનાર તું શેના ઉપર આ સર્વ ધમાલ કરી રહ્યો છે? કઇ સ્થિર વસ્તુ તને મળી છે અને તે કેટલી ચાલશે? જરા વિચાર, ખૂબ વિચાર, ઉંડા ઉતર! વાસ્તવિક રીતે તો તું માને છે તે સુખ જ નથી, પણ હાય એમ માનીએ તો પણ એ કેટલું અને કયાં સુધીનું?

પ. હવે તારી આજીબાજી જે, તો ત્યાં પણ તને ક્ષણ-ભંગુરપણં–અનિત્યભાવ દેખાઇ આવશે. જરા વિચાર, તારાં સ્મરણા તાજાં કર અને ખ્યાલમાં લે.

બાળપણમાં જેની સાથે તે રમતા ખેલી, જેની સાથે તું ગોલી દંડા (માઈદાંડીઆ) રમ્યા, જેની સાથે સાત ટાપ-લીઆ દા લીધા, જેની સાથે લખાટા કે છૂટ દડીના છૂટા દા રમ્યા–તેમાંના ઘણાએ સ્મશાનમાં પાઢ્યા, તે તેમને રાખ થતાં જોયા. તારા વડીલા જેની તે પૂજા કરી, ભાવભક્તિથી સેવા કરી અથવા તારા ગુરૂઓા જેમણે તને કઈક જ્ઞાન આપ્યું અને તે જેમને ભાવથી પંચાંગ પ્રણામ કર્યા તે પણ ભસ્મ થઇ ગયા. તેઓમાંના કાઈ કાઈની ચિતા તા તે તારે હાથે સળગાવી (ચેતાવી).

વળી તારા અનેક મિત્રા, દેાસ્તા અને સંબંધીએ જેની સાથે તે ચર્ચા-વાર્તાએ કરી, વાતાનાં ગપ્પાં માર્યા, અલક-મલકની કથાએ કરી, જેમની સાથે તકરાર અને વાદવિવાદ કર્યા, જેમની સાથે ભાષણા કર્યા, જેમનાં ભાષણા સાંભળ્યા, જેમની સાથે ડીએટીંગ સાસાયટીના મેં અર ( સભ્ય ) થઈ પ્રીતિ-પૂર્વ ક પક્ષવાદ કર્યા-તેમાંના પણ ઘણાખરાને તેં તારે હાથે સ્મશાને પહેાંચાડ્યા અને એની અળતી ચિતાના ભડભડાટ અવાજ તેં સાંભળ્યા અને તેને ખાળતી અગ્નિની જવાળાઓને રાતા-પીળા રંગના ભડકાઓ સાથે તેં આકાશમાં ચઢતી અને તને વ્યાકુળ કરતી અનુભવી.

તારે જેના વગર ન ચાલે એવાં તારાં અનેક સંબંધીએ ગયા. કર્ષકની અતિ સુંદર આદર્શ પત્ની ગઇ હશે, કઇક પત્નીએ વિધવા બની ઝૂરતી હશે, એકના એક છેાકરા ચાલ્યા ગયા હશે, હૃદય ખાલી કરવાનાં સ્થળ જેવાં વિધ્વાસુ મિત્રા ગયા હશે, રળીને રાટલા ખવરાવનાર દીકરા ચાલ્યા ગયા હશે, ઇંદ્રાણીને યાદ કરાવે તેવી પુત્રીએ ગઇ હશે–કઇક કઇક ગયા હશે અને તેમને લાકડાની ચે ઉપર જાતે મૂકી આવ્યા હશું.

પ્રત્યેક પ્રાણીને અનેક વહાલાના વિયાગ થયા હશે અને કઇકના સંબંધમાં તાે 'દિવસ ગણુંતાં માસ ગયા, ને વરસે આંતરીઆ; સુરત ભૂલી સાહિળા, ને નામે વિસરીઆ ' જેવું પણ બન્યું હશે. અત્યારે ગયેલાના ચહેરા પણ સંભારતાં યાદ આવતાં નહિ હાય અને કૈકનાં નામ પણ ભૂલાઇ ગયાં હશે.

આવા અત્યંત વહાલા, દિલાજાન, પ્રિય, પૂજ્ય કે પ્રતાપી ગયાં, તેમને સ્મશાનમાં મૂકી આવ્યાં, તેમની કાયા અગ્નિમાં જળી અને તેની રાખાેડી થતાં જોઇ અને છતાં તું હજી છાતી કાઢીને, મુછને માેગરા લગાવીને, આંખ પર ચશ્મા ચઢાવીને, કાનમાં અત્તરના પુંભડાં ઘાલીને, ચમત્રમ અવાજ કરતાં છુટ પહેરીને, ટાપીને વાંકી મૂકીને, હાથમાં સીગારેટ લઇને ચાલે છે અને જાણે કદી મરવું જ નથી, જાણે બીજા સર્વ ગયા પણ તું તો અમરપદો લખાવી લાવ્યા છે એમ ધારે છે! તને શું કહીએ? તારી કયા શબ્દામાં વાત કરીએ? તારે માટે શા તાલ બાંધીએ?

તું તો જાણે થાડા–ઘણા વૈભવને તારા માની એઠા છે અને નાનકડી તારી દુનિયાને રમાડવાના ઇજારા સદાકાળ માટે લઇને એઠા છે અને તારાં આ સા-પચાસ વરસ માટેના ધર્મ-શાળા જેવાં ઘરને 'ઘરનાં ઘર ' માની બેઠા છે અને મનમાં માને છે કે બીજા ભલે ગયા, પણ આપણા તાે ગાેટા ચાલ્યાે જશે. વીશ વર્ષના થાય ત્યારે ચાળીશ સુધી જીવીશ એમ માને છે, પણ સાઠના થાય ત્યારે સીત્તેર ઉપર ધ્યાન રહે છે અને મુખેથી જીંદગીની અસ્થિરતાની વાત કરતા જાય છે, પણ ઉંડાણમાં ખાત્રી હાય છે કે પાતે હુજુ દશ–વીશ વર્ષ તા જરૂર કાઢી નાખશે. સીત્તેર એ રી વર્ષના પણ એવી જ આશામાં રહે છે. કાેઇ પણ વ્યક્તિના કાર્યક્રમ જોશા તા તેમાં પણ પાંચ-દશ વર્ષની હયા-તીના હિસાળ જરૂર હાય છે. તાવ આવે ને ઉપડી જતાં અન્યને **જીએ, પ્લેગ કેાલેરાના કાળા કેર** જીએ, ક્ષયના ઘસારા **જીએ,** લકવાના પક્ષ આઘાત દેખે, હાર્ટફેલ થતાં દેખે પણ એ સર્વ **બીજા** માટે! એને અંદરથી ખાત્રી છે કે આપણને એ વાત સાથે લેવાદેવા નથી. આપણું તો જરૂર આમ ને આમ ચાલ્યું જરો. એ ભાવ વય વધવા સાથે વધતા જાય છે અને ઘડપણમાં તે। આખું શરીર ઘરડું થાય છે, પણ जीवनाशा धनाशा च जीर्यतोऽपि न जीर्यति ( **જીવનની અને ધ**નની આશા તાે ઘરડાને પણ ઘરડી થતી નથી.)

હવે આવી તારી વિચિત્ર માન્યતાને શું કહીએ ? આંખા

ઉઘાડી રાખી હાથે કરી ખાડામાં પહે એવા પઠિતમૂર્ખને શું ઉપદેશ આપીએ ? તેઓ માટે ( ગ્રંથકર્તા કહે છે કે ) એક જ શબ્દ છે–તેઓના આવા પ્રમાદને ધિક્કાર છે!

સમજી માણુસ આથી વિશેષ શું કહે ? તિરસ્કારના ટ્રંકા શબ્દ મૂકી દઇ લેખકે કમાલ કરી છે. તેજી માણુસને ટુંકારા હાય, પછી વધારે આકરા શબ્દો તા નકામા છે, બીનજરૂરી છે. કહેવત છે કે 'તેજી( ઘાડા )ને ટુંકારા અને ગધેડાને દફ્ણાં.'

ચારે બાજુ અનિત્યપણું જોઈ રહ્યો છે તે ઉપર પૂર્ણ વિચાર કર. આ વાત ખૂબ વિચારવા જેવી છે અને વિચારતાં જરી જાય તેવી છે.

ં દ. આ તાે મિત્રા, વડીલાે અને સ્નેહીએાની વાત કરી, પણ સર્વ ભાવા એવા જ પ્રકારના છે તે પણ તું જરા જોઇ લે.

એક પ્રાણી આજે રાજા થાય, હાઇકાર્ટના જજ થાય, વ્યાસપીઠને ધુજાવનાર વક્તા થાય, બજારાને ખળભળાવનાર માટા વેપારી થાય કે ગમે તે થાય, પણ પછી છેવટે શું ?

કાઇ પાંચ ઇંદ્રિયવાળા થાય, કાેઇ ચારવાળા થાય અને એ પ્રમાણે વધતી—ઓછી ઇંદ્રિયવાળા થાય. કાેઇ રૂપવાન થાય, કાેઇ કીર્તિશાળી થાય, કાેઇ પ્રભાવશાળી થાય, કાેઇ સીનેમાના 'સ્ટાર' થાય, કાેઇ નાટકમાં સાત વાર 'વન્સમાર' કરાવનાર થાય—આ સર્વ ચેતનભાવા છે. હાલતાચાલતા ત્રસ જીવા અને સ્થિર રહેતા એકેંદ્રિયા સારા અથવા ખરાખ વિચિત્ર ભાવા પ્રદર્શિત કરે છે એ પણ સર્વ ચેતનભાવા છે.

સુંદર રાજમહેલ, ભવ્ય હવેલી, મૂલ્યવાન કરનીચર, સાના-

રૂપાના પાત્રો, આકર્ષક ક્રોકરી ( રકાખી, પ્યાલા, પ્લેટ વિગેરે), હીરામાતીનાં ઘરેણાં, સાનાનાં અલંકારા, ઝરૂખા, મહેલ કે મઢી, છત્રીપલંગ કે હાંડીઝુમર, છખીએા કે ચિત્રા, પુતળાંએા કે રમકડાંએા—આ સર્વ **અચેતન** ભાવા છે.

એ સર્વ ચેતન અને અચેતન ભાવા દરિયામાં માળાં આવે તેમ એક વખત ઉછળે છે અને પાછા પડી જાય છે, એમ અનેક વાર ઉછાળા મારે છે અને પાછા મહા— સમુદ્રમાં લય પામી જાય છે. જ્યારે ચઢે છે ત્યારે એ સપાડી ઉપર દેખાય છે અને વાંસ વાંસની કલાંગા ભરે છે, પણ અંતે થાડા વખતમાં શમી જાય છે અને શમે ત્યારે એનું નામનિશાન પણ રહેતું નથી, એ માજું ઉછત્યું હતું એમ કાંઇને યાદ પણ આવતું નથી. અનેક માજાં એ તા એવાં હાય છે કે એ ઉછત્યાં અને શમ્યાં એની વાત કાંઇ જોતું કે જાણુતું પણ નથી. આ દુનિયામાં ધમાલ કરતા અને દેખાવ કરતા ચેતન અને અચેતન સર્વ ભાવાની આ સ્થિતિ છે.

પરમાણુઓ અનેક રૂપ ધારણ કરે છે. પ્રાણી અનેક જન્મા લે છે એ એનાં નુદાં નુદાં રૂપા છે. એક રૂપ મૂકી બીનું લે છે, એમ અનેક વાર ઉપર આવે છે અને પાછાં લય પામી ન્યાય છે.

સ્ત્રીઓ ટાળે મળીને કૂટે ત્યારે ચાર બાઇએ ટાળાં વશ્ચે આવી શ્રેડી વાર ઘૂમે છે અને પાછી ટાળામાં લળી જાય છે, તેમ આ પ્રાણી પણ તારાની પેઠે જરા વખત ચમકારા ખતાવી, ચાકમાં શ્રેડા પાઠ લજવી પાછા અસ્ત થઇ જાય છે. ઘણા તો કૂટતાં ન આવડતું હાય તા વચ્ચે આવ્યા વગર પણ વીસરાળ

થઇ જાય છે, એ વશ્ચે આવે કે ન આવે પણ એ વીસરાળ થઇ ગયા પછી દુનિયાને બીજી એટલી ખટપટ હાેય છે કે એનું શું થયું અને ક્યાં ગયાે ? તેની વાત પણ કાેઈ યાદ કરતું નથી.

એવી રીતે ભાંગેલા ટેબલને કે સડીને પડી જતાં ઝાડને કાઇ સંભારતું નથી અને ભાંગેલ ક્રશ્નીચર 'ભંગાર' ને ભાવે વેચાય છે. કાઇ પણ જીવતાં પ્રાણી કે અચેતન પદાર્થની આ સ્થિતિ છે. હવે એના ઉપર તે માહ શા કરવા ? અને એની ખાતર બધું હારી કાં જવું?

આપણા સગારનેહી અને ધનના સંબંધ છે તે તા નાટક જેવા છે. કાઇ ચમત્કારથી રાજઝાહિ કે નગરઉદ્યાન ખતાવે તેને ઇંદ્રજાળ કહે છે. આપણા નાટકા કે સીનેમા પણ એ જ મિસાલના છે. સગાઓ સાથેના સંબંધ પંખીના મેળા જેવા છે. જીદી જીદી દિશામાંથી આવી રાત્રે એક ઝાડ પર બેઠાં, સવાર પડી કે સા સાને રસ્તે પડી જાય છે. ધર્મશાળામાં વટેમાર્ગુઓ એકઠાં મળે અને વખત થાય એટલે ચાલવા માંડે—એવા આ સર્વ ખેલ છે. એ ખેલ ચાલે તેટલા વખત તા ખાટા છે એ વાત બાજુએ રાખીએ છીએ, પણ કાયમ રહેવાના નથી એ વાત તમારા ધ્યાન પર અત્ર ખાસ ઠસાવવાની જરૂર છે.

આવા ચેતન, અચેતન પદાર્થી પર કે સ્વજન ધનના સંમિ-લન પર જે રાચીમાચી જાય, જે એની ખાતર શું શું કરી નાખે, એને રડતાં જોઇ મુંઝાઇ જાય, એને જતાં જોઇ પાક મૂકી રડવા બેસે, એના નાશ થતા જોઇ નિસાસા નાખે એ તા ખરેખર 'મૂઢ' ગણાય–મૂર્ખ ગણાય. એવા તદ્દન અસ્થિર– થાંડા વખત રહેનારાંના તે વળી ભરાંસા હાય? અને તેના ઉપર મુસ્તકીમ રહીને તે કાઇ ગણત્રી કરાય? ગીતની શરૂ-આતમાં 'મૂઢ' શબ્દ આ પ્રાણી માટે વાપર્યો છે તેના અત્ર ખુલાસા થાય છે. આ પ્રાણી બીજા મનુષ્ય માટે અથવા પદાર્થી માટે પાતળા થઇ જાય છે કે લાલચાળ થઇ જાય છે એ એનું અજ્ઞાન છે. આળખવા ચાગ્ય વસ્તુને જે ન આળખે તેને મૂઢ કહેવામાં આવે છે. આ પ્રાણી સમજવા ધારે તા સમજ શકે એવી તેની સ્થિતિ છે છતાં પણ તે સમજવા માગતા જ નથી, અને તેથી એ પાતાના મૂઢ સ્વભાવ વ્યક્ત કરે છે. સમજી પ્રાણી આવા અચાક્કસ ભાવા અને સંગમા પર મદાર બાંધતા નથી.

૭. જીવનની અસ્થિરતા ત્રણ પ્રકારે અતાવી: (૧) શરૂ-આતમાં આયુષ્યને પવનના તરંગ જેવું ચપળ કહ્યું, (૨) કુશના છેડા પર રહેલા પાણીના બિંદુ સાથે જીવનને સરખાવ્યું અને (૩) છઠ્ઠા ગેયપદામાં મિત્રા અને સંખંધીને રાખ થતાં જોઇ તેમાંથી અક્કલ લેવા કહ્યું. હવે એ વાત સીધા શખ્દામાં છેવ-ટની કહી દે છે:—

મરણને જ્યારે પુરૂષાકાર રૂપ આપવામાં આવે છે ત્યારે તેને 'જમ 'અથવા 'યમ ' કહેવામાં આવે છે. સંસ્કૃતમાં એને 'કૃતાંત ' પણ કહે છે. એટલે જે અંતને કરે તે કૃતાંત કહેવાય. એવા કાઇ દેવ કે દાનવ નથી કે જે આ પ્રાણીને મરતી વખતે આવીને, ખેંચીને, દાેરીને કાંઇ લઇ જતા હાય, પણ અલંકારની ભાષામાં જાણે કાંઇ તેવું જ ખનતું હાેય એવા ખ્યાલ આપવામાં આવે છે. મરણના પુરૂષાકારવર્ણનનું અહીં ચિત્ર આપવામાં આવે છે તે વિચારા.

એ જમદેવ આખા વખત પ્રાણીઓના કાળીઓ કરે જ

જાય છે. અજંગમ પ્રાણીમાં સ્થાવરાના સમાવેશ થાય છે. પૃથ્વી, અપ, તેજસ, વાસુ અને વનસ્પતિ એ સર્વ અજંગમ ગણાય છે; જો કે અગ્નિ અને વાયુ ગતિએ કરીને જંગમ છે. જંગમમાં શંખ, જળા વિગેરે બેઇદ્રિયા, માંકડ, જા વિગેરે તેઇદ્રિયા, વીંછી, ભમરી, તીડ વિગેરે ચઉરિંદ્રિયા તથા છેવેટે પંચે દ્રિયાના સમાવેશ થાય છે. પંચેદ્રિય પ્રાણીમાં ચાર માટા વિભાગ છે. તેમાં પ્રથમ વિભાગ તિર્ચ ચોના આવે છે. એમાં માછલાં, મગરમચ્છ વિગેરે જળચર છે, હાથી, ઘાડા, ગાય વિગેરે સ્થળચર છે અને પાેપટ, કાૈયલ, કળતર વિગેરે ખેચરાે છે. એ ઉપરાંત તેમાં પેટથી ચાલનાર સપાં (ઉર:પરિસર્પ) અને હાથથી ચાલનાર નાળીઆ(ભુજપરિસપાં) ના સમાવેશ થાય છે. આ પંચેંદિય તિર્થં ચા થયા. બીજો વિભાગ મનુષ્યના આવે છે તે મૃત્યુલાકના માનવી–આપણા જેવા છે. મનુષ્યભવમાં કે અન્યત્ર શુભ સામગ્રી એકઠી કરી સુખના અનુભવ કરે તે ત્રીજા દેવાના વિભાગમાં આવે છે અને અશુભ કર્મખંધ કરી દુ:ખનાે અનુભવ કરે તે નારકાે કહેવાય છે. આ ખેશી પાંચ ઇંદિયવાળા સર્વ જંગમ અથવા ત્રસજીવા કહેવાય છે.

જમરાજા આખા વખત આરામ લીધા વગર એ સર્વ જંગમ અને અજંગમ પ્રાણીઓના કાળીઓ કર્યા જ કરે છે. એક સમયની પણ રાહ જોયા વગર સારાયે વખત પ્રાણીઓને હાઇઆ કરતા જ જાય છે. અનાદિ કાળથી એને એવી લત લાગી છે કે એ પ્રાણીઓને ખાધા જ કરે છે, પણ કદી ધરાતા જ નથી, એને કદી સંતાષ થતા નથી અને કદી એ પેટ પર હાથ ફેરવી હાશ કરતા નથી. એના સ્વભાવ જ એ છે.

હુવે એ જમરાજા પાતાનાં મ્હામાં આવે એ સર્વને ગળપ કર્યા કરે છે એ વાત તા આપણે દરરાજ જોઇએ છીએ. મુંબઇ જેવા શહેરમાં તેા એણે કેટલા માણુસને ખાધાં તેના આંકડા પણ દરરાજ છપાઇને ખહાર પડે છે.

હવે એ તો એનાં મહામાં આવ્યાં તેને જરૂર ખાય છે, પણ તું કચાં છે તેના વિચાર કર્યા ? એના મુખમાં આવે એ તો વાત કરતાં બાલતાંચાલતાં ખંધ થઈ જાય છે, પણ તારા વારા કયારે આવશે તેની તને ખબર છે ? તું વિચાર કરીશ તા તને જણાશે કે તું પણ એની હથેલીમાં જ છે. અને કાખ-ખગલને અને મહાને આંતરા કેટલા છે તે તા તને કહેવાની જરૂર નથી. આ ચાર-છ ઇંચના આંતરે તું ઉભા છે. કચારે એના મહામાં પડીશ તેની તને ખબર નથી અને મહામાં

તારા અંત એ કૃતાંત (અંત લાવનાર) નહિ લાવે એની કાંઇ તને ગેરંટી (ખાત્રી) મળી છે? તારે ને એને કાંઇ દેાસ્તી સંખંધ છે? તારે એની સાથે કાંઇ સગપણ છે? તારા ઉપર એના કાંઇ પ્રેમ છે? આ પ્રમાણે વસ્તુસ્થિતિ છે, જગતમાં જાણીતી છે, તારી પાસે પ્રકટ ખડી થઇને ઉભી છે અને તને આમંત્રણ કરીને વિચાર માટે બાલાવે છે. જો તને કાંઇ ઉપાય સ્ત્રુઓ હાય અથવા તને ચમરાજે ખાત્રી આપી હાય તો અમારી સર્વ વાર્તા ફેાક્ટ છે, પણ નહિ તો એક દિવસ આ સર્વ છાંડી ચાક્કસ જવાનું છે અને અત્યારે માત્ર સવાલ એની હથેળીમાંથી મુખમાં પડવા પૂરતા જ ખાકી રહે છે.

આવા અંત ન આવે તેવા ઉપાય યાજ અને યમરાજના પાસમાંથી છૂટવાના દ્વાર શાધી રાખ, પણ તે તાે આખા જુદા રસ્તાે છે. એના માર્ગા છે, પણ તે તાે તારે શાધીને તૈયાર કરવાના છે; પરંતુ અત્યારે જમરાજા આવે તો તું જવા તૈયાર છે? આમ જમરાજાનું નામ આવે ત્યાં મેહાં શું કામ ખગાડી નાખે છે? જે સ્થિતિ ચાક્કસ થવાની છે તેના નામથી પણ અમંગળિક થતું હોય એવા ઘેલાં શું કાઢે છે? જ્યારે જરૂર જવું જ છે અને એ વાત જીવવા જેટલી જ ચાક્કસ છે ત્યારે પછી આ ક્રક્ડાટ શા માટે કરી રહ્યો છે?

એક વાત સમજીને સ્વીકારી લે અને તે એ છે કે યમ-રાજ કાઇને મૂકતા નથી, કાઇને એહો છેાક્યા નથી અને તું કદાચ એમ માની લેતા હા કે તારા સંબંધમાં એ અપવાદ કરશે તા તું ભારે ગફલતીમાં રહે છે. માટા માંધાતાને પણ એહો છેાક્યા નથી અને આખી પૃથ્વીને ધણુધણાવનાર પણ એની આગળ નમી એના કાળીઓ થઇ ગયા છે. કાઇ અમર-પટ્ટો લખાવીને આવ્યું નથી અને તું ખાલી ગર્વ કર નહિ. તારા પણ અંતે એ જ માર્ગ છે એમ સમજી, ગણી, વિચારી તારા જીવનની અનિત્યતા સમજી લે અને તે વાત ધ્યાનમાં રાખી તારી બાજી ગાંઠવ.

૮. પોતાના વૈભવ અને પરિવારની ચિંતા નકામી છે, જીવતર ક્ષણુભંગુર છે, વિષયસુખ ચાલી જનાર છે, જીવાનીના રંગ થાડા વખતના છે, ઘડપણુના ચાળા હસવા જેવા છે, દેવોના સુખ પણુ અંતે પૂરા થવાના છે, સાથે રમનારા અને વિનાદ કરનારા પણુ ચાલ્યા ગયા છે, સર્વ ભાવા દરિયાનાં માે જં જેવાં છે અને સ્વજન ધનના સંબંધ ઇંદ્રજાળ જેવા છે અને જમરાજા તાે ગળક કરતા જ જાય છે. ગભરાઇ ગયા, મુંઝાયા, ક્સાઇ ગયા! હવે શું કરવું? કયાં જવું? કાેના આશ્રય શાેધવા? લેખક મહાશય કહે છે:—

ભાઇ! તારૂં પોતાનું આત્મસ્વરૂપ જો, તું ઉંડા ઉતર. એ સચ્ચિદાનંદમય છે. આ શખ્દમાં ત્રણ હકીકત છે. 'સત્' 'ચિત્' અને 'આનંદ.' જગત સર્વ મિશ્યા છે, સંખંધ સર્વ ખોટા છે પણ આ પરમાત્મ સ્વરૂપ આત્મા સત્ છે. એ ત્રણ કાળ રહેવાના છે-હતા, છે અને રહેશે. ઉપર જે અનિત્ય ભાવા, સંખંધા અને સંયોગા જોયા તેની ખરાખર સામે મૂકાય એવા નિત્ય—સત્ આત્મા એના મૂળ સ્વરૂપમાં છે. માયા, ઇંદ્રજાળ કે સ્વપ્નવત્ જગત સામે આ ખરા 'સત્' છે.

એ ત્રિકાળ સત્ નિત્ય છે એટલું જ નહિ પણ ' ચિત્' છે, જ્ઞાનમય છે, જ્ઞાનથી ભરેલા છે, પ્રકાશ સ્વરૂપ છે અને ભૂત, ભવત તથા ભાવી સર્વ ભાવને જાણનાર છે. એની જ્ઞાન-શક્તિ અત્યારે એાછી થઇ ગઇ છે—અવરાઇ ગઇ છે પણ અંદર ભરેલી છે અને તે ત્યાં ખરાખર છે. આ પ્રકાશમય રૂપ અંદર છે તેને અહાર લાવવાનું છે પણ તે ત્યાં છે અને તેના અસલ સ્વરૂપમાં અજ્ઞાનને—મૂદ્તાને સ્થાન નથી એ ખીજી વાત કરી.

અને ત્યાં નિરંતર 'આનંદ 'વતે છે. પ્રથમ સાંસારિક સર્વ બાવાને દરિયાના ઉછાળા સાથે સરખાવ્યા એવી વાત અહીં નથી, ત્યાં દાેડાદાેડ નથી, ધમાલ નથી, દુ:ખ નથી, સંપૂર્ણ સાચા નિરવિધ આનંદ છે, માજ છે, સુખના ઘરડકા છે. આ ત્રીજી વાત કરી. પરમાત્મ સ્વરૂપે આત્મા ૧. 'સત્ 'ર. 'ચિત્' અને ૩. 'આનંદ 'મય છે. એ એનું સાચું સ્વરૂપ છે. આ સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ તારૂં પાતાનું જ છે, તારા ઘરનું છે એને પ્રાપ્ત કરવામાં—પ્રક્ટ કરવામાં તારે કાઇની પાસે યાચના કરવી પડે તેમ નથી, કાઇની પાસે વર માગવા પડે તેમ નથી, કાઇની પાસે લગ્ન માગવા પડે

🥟 આ સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપના બરાબર ખ્યાલ કરી તું હંમે-શને માટે એક અવ્યાખાધ-અપ્રતિહત-નિત્ય સુખ પ્રાપ્ત કર. આ નાનકડાં માની લીધેલાં સુખમાં મુંઝાઇ જઇ એક ખાડા-માંથી ખીજામાં પઉ છે અને વારંવાર મુંઝાય છે એ તારા જેવા સચ્ચિદાન દસ્વરૂપવાળાને ઘટે નહિ-શાલે નહિ-દીપે નહિ. અનિત્ય વસ્તુઓ, સંખંધા અને શરીરાે છાેડી તારૂં પાતાનું શાશ્વત સુખ છે અને તારા ઘરમાં જ છે, તારી પાસે જ છે તેના અનુભવ કર, એ સુખમાં પેસી જા, એના આનંદ ભાગવ અને હું મેશને માટે સર્વ ઉપાધિના ત્યાગ કરી ઘુંટડા ભરી ભરીને એ સાચા સુખને ભાેગવી લે. એને તું ચાલુ ભાેગવ્યા કરશે એ વાતની તને એ માર્ગે ચઢતાં જ ખાત્રી થશે. 'સચ્ચિદાનંદ ' શાબ્દ જ એવા સુંદર છે કે એને સમજતાં એનામાં પ્રાણી આકર્ષણ પામી જાય છે. તું સચ્ચિદાનંદમય છે, પ્રકટ થઇ જા. સાંત પુરૂષોને ત્યાં ઉત્સવ હાે. અહીં આ સંસારમાં જ હાે– એમ ગ્રાંથકર્ત્તા મહાત્મા આશીર્વાદ આપે છે. સંત કાેેે કહે-વાય ? જે સાચે માર્ગે વર્તન કરી રહ્યા હાય તે સંત-સજ્જન કહેવાય. ખાલી વાતા કરનારા નહિ, પણ વાતાને ઝીલનારા–વાતા કરે તે પ્રમાણે વર્તનારા. આમાં દંભને કે ઢાંગને સ્થાન ન હાેય.

ઉત્સવમાં પાન વગર ચાલે નહિ, પીશું તો જોઇએ. અહીં પ્રશમ રસ–શાંતસુધારસનું તાજું પીશું (  $\mathrm{Drink}$  ) આ ઉત્સ-વમાં મળવાનું છે. એ અમૃતરસનું પાન કરવા રૂપ ઉત્સવ સજ્જન પુરૂષોને હાે. વિનય એટલે આકર્ષણ ( વિનયનં )

આ છેલા ઉદ્દગારમાં ગ્રંથકર્ત્તાએ પાતાનું નામ પણ જણાવી દ્રીધું અને 'સુધારસ ' ગ્રંથના ઉત્સવ કેવા છે તેનું દર્શન પણુ કરાવી દ્રીધું છે. પ્રશમરસ–શાંતરસ કેવા છે તેનુ વર્ણુન પ્રવેશકમાં થઇ ગયું છે.

× × ×

સંસારની અસારતા જણાવવા સારૂ લેખકશ્રીએ ઘણી અગત્યની હકીકતો કહી દીધી છે. તેમણે નાના—માટા વૈલવ ખાતર ફસાવાની ના કહી, પરિવાર ખાતર મુંઝાઇ જવા સામે ચેતવણી આપી, જીવનને અસ્થિર ખતાવ્યું, વિષયસુખ સાથેની દાસ્તી નિરર્ધક ખતાવી, સંસારનાટક ક્ષણભંગુર ખતાવ્યું, જીવાનીના રંગ અલ્પકાલીન ખતાવ્યા, ઘડપણના ચાળા વર્ણવીને ખતાવ્યા, સુખની સીમા ખતાવી, સાથે રમનારા ગયા એમ ખતાવ્યું, સાંસારિક ભાવા ઇંદ્રજાળ જેવા અસ્થિર ખતાવ્યા અને યમદેવને સદાના ભૂખ્યા ખતાવ્યા. છેવેટે નિત્ય સુખ અનુભવવા ભલામણ કરી.

આ પ્રત્યેક વાત નવીન છે, નવીન નજરે જેવા જેવી છે અને ખૂબ વિચારમાં નાખી દે તેવી છે. નીચેના ત્રણુ દાખ-લાએા વિચારીએ:—

જીદી જીદી જગ્યાએ ચરી રાત્રી રહેવા માટે એક ઝાડ પર પં-ખીએા સાંજે એકઠા થાય છે તેવી રીતે કુળરૂપ વૃક્ષમાં આ જન્મમાં પ્રાણી એકઠા થાય છે. સર્વ પક્ષીએા સવાર થતાં રસ્તે પડી જાય છે તેમ પ્રાણી આયુષ્ય પૂરૂં થતાં રસ્તે પડી જાય છે. આવેા અત્રેના મેળાપ છે. સવાર કયારે પડશે એટલા જ સવાલ છે. આ દશ્એ સંસારના મેળાને કદી વિચાર્યી છે?

સવારે જે ઘરમાં મંગળગીત ગવાતાં હાય અને નાસ્તા– ચા–પાણી ઉડતાં હાય ત્યાં અપારે પ્રાથુપાક મૂકાય છે અને સુખ ને આનંદને અદલે છાજીઆ ગવાય છે. એવા અનેક દાખલા અનુભવ્યા છે પણુ તેની અંદરના રહસ્યને વિચાર્યું છે ?

જેના સવારે રાજ્યાભિષેક થાય તે જ દિવસે સાંજ પડતાં ચિતામાં પડતાં અને એ જ ચિતામાંથી એના ધુમાડા નીકળતાં સાંભળ્યાં છે અને છતાં આ જીવનના માહ છૂટતા નથી અને સંસાર સાથે વળગવાનું મન થાય છે. એમાં કયા મનાભાવ વર્તે છે તેના કદી વિચાર કર્યા છે?

વિચાર કરા, સમજો, ખ્યાલ કરા—આપણે શેના ઉપર પડી મરીએ છીએ? કઇ જાતની સ્થિરતા સમજીને આખી રમત માંડી છેઠા છીએ? એ માંડેલી રમત કયારે ખંધ કરવી પડશે? ખંધ થશે ત્યારે આપણને ભાન હશે કે પોઢી ગયા હશું? અને આ સર્વ શું થાય છે? કેમ થાય છે? સમજીનાં લક્ષણ આ હાય નહિ, ચાક્કસ સમજયા વગર એ કામ કરે નહિ, દીર્ધ કાલીન લાભ જાણ્યા વગર એ પ્રવૃત્તિ કરે નહિ અને તારી તા આખી રમત ખાટી છે. જેને તેં ઘરનું ઘર ધાર્યું છે તે તારૂં નથી, જેને તેં તારાં સગાં માન્યાં છે તે તારાં નથી અને જેની ખાતર તું પાપ સેવે છે, પ્રાણ પાયરે છે, શુંનું શું કરી નાખું એમ ધારે છે તે તારાં નથી. તારૂં શરીર પણ તારૂં નથી. તું એને ગમે તેટલું પાષે તા પણ તે તારૂં રહેવાનું નથી અને તારી સાથે આવવાનું પણ નથી.

આખી બાજી તેં વસ્તુસ્થિતિ સમજયા વગર માંડી છે. તું પૈસા અને સ્વજન ખાતર અનેક અગવડા અને પાપા સેવે છે, પણુ તે તારી પાસે રહેવાનાં છે? તારાં રહેવાનાં છે?

એમ ખાત્રી મળી છે ? મહાવિગ્રહ પછી ઘણાના એક ભવમાં ત્રણુ ભવ થતાં તેં જોયા, કઇકનાં મગજ ખસી ગયાં અને કઇ-કનાં શરીર ઘસાઇ ગયાં–એ તે નજરે જોયું અને છતાં હજુ તું આંખાે બાંધ રાખીને ઝૂકે જ જાય છે તે કાેના ઉપર ? અને શાને માટે ? તને વિષયામાં મજા આવે છે ? તું તેનું સ્વરૂપ વિચારી જો. એમાં મજા જેવું કાંઇ નથી. એ તાે વસ્તુ<mark>ઓના</mark> ઢગલા અને માયાનાં પુતળાં છે. એમાં તારા જેવા અનંત સુખનાે ઇ<sup>ટ</sup>છક મજા માણે તે તારા ગાૈરવને પણ શાેભતી વાત નથી. તું એ પ્રશ્નને સાધારણ દુનિયાદારી નજરથી ન જો. જરા ઉંડાે ઉતર. તારા જેવાં ગારવશાળી આત્માને આ શાસતી વાત નથી. કચાં હાથ નાંખે છે ? કચાં કાન માંડે છે ? કચાં નજર **દાે**ડાવે છે ? એમાં શું સુખ છે ? કેટલું છે ? કર્યા સુધી ચા**લશે** ?

જે તને એ સુખ હંમેશ માટે નહિ તાે પણ ઘણા વખત ચાલે તેવું લાગતું હાય તા તા તેમાં મજા કરી લે, પણ વિષયનાં સુખ તો એક મીનિટ પણ ચાલે તેવાં નથી. ખાધું એટલે ખલાસ થયું! ગળા નીચે ઉતર્યું એટલે પછી તે દ્વધપાક હાય કે ઘે સ હાય–સર્વ સરખું જ છે. અને તારા જેવા સમર્થ આત્મા આવા કીચડમાં પગ નાંખે છે એ તને શાસતી વાત થાય છે?

જે આવી અવ્યવસ્થિત સ્થિતિમાં ચાલ્યા જઇશ-આગળ વધીશ તા શરીર છૂટશે ત્યાં સુધી આશા તા છૂટવાની જ નથી અને આયુષ્ય પૂરું થશે ત્યાં સુધી પાપણદ્ધિ જવાની નથી. ત્યારે શું તું આમ ને આમ ચલાવ્યે જ જઇશ ? અને અંતે થસડાઇ જવાની જ તારી ઈ<sup>2</sup>છા છે? ક્ષણિક સુખ ખાતર તું કૈટલાે ભાેગ આપે છે તેનાે વિચાર કર. આ મનુષ્યભવ તને . 9

મહામુશ્કેલીએ મત્યો છે તેને અસ્થિર પાદ્દગલિક પદાર્થી અને મનના માનેલા સંબંધા ખાતર ગુમાવી દેવા ચાગ્ય ન ગણાય. કોઇ સ્થાયી ચીજ મળે તે ખાતર—તે માટે પ્રયત્ન કરવા ઘટે. પણ અત્યારે તું શું કરી રહ્યો છે ? જ્યાં તારા જીવનનું જ ઠેકાણું નથી ત્યાં તું શેના ઉપર અને કાને માટે આ સર્વ સ્થના કરી રહ્યો છે ? અંતે આ સર્વને મૂકીને જવાનું છે એ વાત ચાક્કસ છે. ગમે કે ન ગમે પણ મરવું તા પડશે જ, ત્યારે પછી આટલા ટ્રંકા સમયમાં કાંઇ એવું કરી લે કે જેથી આ સર્વ રખડપટ્ટીના છેડા આવી જાય.

આખા જીવનની ચાવી સમજવાની જરૂર છે, સમજને છૂટી જવાની જરૂર છે; નહિ તો આ ચક્રવ્યુહ એવા મંડાણો છે કે એમાંથી નીકળવાના પ્રયત્ન કરતાં એમાં તું વધારે વધારે અટવાઇશ. ખૂબ વિચાર કરી સાચા માર્ગ પકડી લઇશ તા જ તને આ ચક્કરમાંથી બહાર નીકળી જવાના માર્ગ સાંપડશે.

તેના માર્ગ એ જ છે કે એ ચક્કરને અરાખર ઓળખી જવું. એમાં ઉપર ઉપરના સ્નેહ, ખાટાં પ્રેમાલિંગના, માટે માટેથી રદન એ સર્વને ઓળખી જવું, વસ્તુઓ સાથેના સંખંધ અરાખર વિચારવા અને શરીર પણ કયાં સુધી કામ આપશે તેની કિંમત કરી લેવી. શરીરના અને તેટલા લાભ લેવા, પણ એની ખાતર મુદ્દાના ભાગ આપવા નહિ.

આ સર્વ સંબંધો, વસ્તુઓ અને શરીર અનિત્ય છે, ક્ષણ-સ્થાયી છે એ ભાવ જો મનમાં જામી જાય તાે આખી ગુંચવણના નીકાલ થઇ જાય તેમ છે. એને સમજવામાં મુશ્કેલી છે તેના કરતાં પણ એની સાથે કામ લેતાં એ વાત સતત લક્ષ્યમાં

રહેવી વધારે મુશ્કેલ છે; પણ એ રીતે જીવવામાં આત્મા-નંદ છે અને સાથે અમર્યાદિત લહેર છે. એ ભાવને અંતરથી વિચારી જેતાં અનેક સુમુક્ષુએોને માર્ગ પ્રાપ્ત થઇ ગયેો છે. ચિદાનંદમય આત્મસ્વરૂપની ઝાંખી કરાવનાર અને આત્માના શાશ્વત સુખને એના સાચા આકારમાં બતાવનાર આ અનિત્ય ભાવના વારંવાર વિચારવા–ભાવવા જેવી છે. પુદ્દગળ સાથેના સંબંધ એવા તા જકડાઇ ગયા છે કે એનાથી છૂટવાના પ્રયત્ન કરવાનું એને સૂઝતું નથી અને સૂઝે તા અમલમાં આવતું નથી; પણ અંતે આ સર્વ સંબંધ છુટવાના છે, છેાડ-વાના છે, ખસી જવાના છે. પરાધીનપણે થઇ ગયેલા ત્યાગની કિંમત નથી, સમજી વિવેક વાપરીને કરેલા ત્યાગની કિંમત છે. એ ત્યાગ પ્રાપ્ત કરવા, એ જીવન જીવવા આંતરવૃત્તિથી નિર્દ'-ભપણે આત્મસાક્ષીએ પ્રયાસ કરે એને આ વિચારણા અમૃ-તરસના પાન (પીણાં) સમાન છે. એ પીણાના નશામાં ચકચુર થવા આત્માર્થી મુમુક્ષુ યત્ન કરે એવા ઉપાધ્યાય શ્રીમહિનયવિજયજના ઉપદેશ છે.

અનિત્ય ભાવનાના વિષય જ્ઞાનાર્જુ વમાં સુંદર રીતે ચચ્ચા છે. તેની એ ત્રશુ પ્રસાદી જરૂર વિચારવા યાગ્ય છે. શુભચંદ્રાચાર્જ સંસાર—સમુદ્રના સર્વ સંઅ ધાને વિપત્તિનાં ઘર ખતાવી પછી કહે છે કે:— वस्तुज्ञातिमंदं मूढ ! प्रतिक्षणिवनश्वरम् । ज्ञान-मिप न ज्ञानािस ग्रहः कोऽयमनीषधः ॥ तें भा तो सामान्य रीते જખરા ચાખખા લગાવે છે કે—હે મૂઢ પ્રાણી! ઉત્પન્ન થયેલી સર્વ વસ્તુ પ્રતિક્ષણ નાશ પામ્યા જ કરે છે, આ વાત તું જાણે છે છતાં જાણે જાણતા જ નથા. તેને તે ઉપચાર ન થઇ શકે એવા ( આષધ વિનાના ) કરા શક ( વ્યાધિ ) લાગુ પડયો છે?

આ વાત તદ્દન સાચી છે. આપણે જાણતા છતાં પણ જાણતા નથી. આપણું જાણ્યું કામનું શું? વિનશ્વર જાણવા છતાં સંબંધ, ધન અને વસ્તુને ચાટતા જઇએ એ જ્ઞાન શા કામનું? ખરેખર આપણા વ્યાધિ આકરા છે, વળગાડ ચીકણા છે અને એનું ઓસડ નજરે પડતું નથી.

એના દાખલા આપતાં તેઓ કહે છે કે: -विन्ह विश्वति शितार्थ, जीवितार्थ पिबेद्धिषम्। विषयेष्वपि यः सौख्यमन्वे-षयित मुग्धधीः 'જે મૂઢ બુદ્ધિવાળા પ્રાથ્ણી વિષયમાંથી સુખ મેળવવા ઇચ્છે છે તે ઠંડક મેળવવા માટે અગ્નિમાં પેસે છે અને જીવવા માટે ઝેર પીએ છે. 'અગ્નિમાંથી ઠંડક મળે ખરી? અને ઝેર પીને જીવાય ખરૂં? છતાં આપણે માહેઘેલા બરાબર તે પ્રમાણે જ આચરીએ છીએ.

તેએાશ્રી આખા અનિત્ય ભાવનાના વિષયના ઉપસંહાર કરતાં માલિનીવૃત્તમાં સુંદર ભાવ પ્રકાશિત કરે છે.

> गगननगरकर्षं सङ्गमं वल्लभानाम्, जलद्रपटलतुर्वं यौवनं वा धनं वा। सुजनसुतरारीरादीनि विद्यञ्चलानि, क्षणिकमिति समस्तं विद्धि संसारवृत्तम्॥

" ઓઓના સંખંધ આકાશનગર ( કલ્પિત ) જેવા છે, યાવન અને ધન વાદળાનાં રંગ જેવા છે, સગાં છાકરાં અને શરીર વીજળી જેવાં ચંચળ છે અને ડ્રંકામાં કહીએ તા આ આખી દુનિયાની સર્વ ચીજો અને ભાવા ક્ષણિક છે." આવા તત્ત્વગવેષકના મત છે. આપણે ખરી નજરે જોઇએ તા આપણને એ જ આકારમાં સર્વ સંબંધા અને વસ્તુઓ દેખાય છે. વાત એ છે કે આ પ્રાણીને આંખ આડા કાન કરવા છે અને કાંઇ જણાઇ જાય તા જાણે પાતાના વારા આવશે ત્યારે ગાટા ચાલ્યા જશે એમ એ મનડાંને મનાવી લે છે અને જયારે હાથ નીચા પહે છે અને શરીર અશકત અને છે ત્યારે એના ઉપાય રહેતા નથી. પછી એ 'વીલ ' કરીને આવતા ભવ માટે નાણાના રાકાણ કરવા માંડી જાય છે, એમાં પણ એના ધન પરના પ્રખળ માહ છે. એનું ચાલે અને આવતા ભવમાં રૂપીઆના ચાર આના રાકડા મળે તેમ હાય તા છાકરાને રખડાવીને એવી ચીઠ્ઠી પાતાની સાથે લેતા જાય, પણ ઉપાય ન રહે ત્યારે નાણાનું 'રાકાણ ' આશાએ કરે છે અને આ આશા એ જ એના નાશ કરનારી ચીજ છે.

છેવટે આ સર્વ છોડવાનું જ છે, ગમે કે ન ગમે પણ અંતે સર્વ પારકું છે અને તેટલા માટે વીલથી આપેલાં ધનની ખખર છાપામાં આવે છે ત્યાં મથાળે લખેલું હાેય છે કે other people's money—' પારકાના પૈસા.' આ વાત ન ગમે તેવી છે, પણ ખરી છે. દલપતરામ ગાઇ ગયા છે કે—

# ' માખીઓએ મધ કીધું', ન ખાધું ન દાન દીધું; લુંટનારે લુંટી લીધું રે! એા છવ જોને. '

આ વાત ખૂબ વિચારવા જેવી છે. એટલા માટે આ પ્રાણીને કહે છે કે જેની ખાતર તું મુંઝાય છે–પ્રીકર–ચિંતા કરે છે તે સર્વ ફેાક્ટ છે. વસ્તુ કે સંબંધ અલ્પ કાળના છે અને તારી મુંઝવણ અસ્થાને છે. આ રીતે સંસારના સર્વ સંબંધા અને પદાર્થીની અનિત્યતા વારંવાર વિચારવી, એમાં ઉંડા ઉતરવું અને વસ્તુના અને આત્માના પર્યાય ધર્મા બરાબર એાળખી તેની સાથે તેને યાગ્ય કામ લેવું જેથી અત્યારે 'મૂઢ 'માં ગણત્રી થયેલી છે તે

ક્રી જઇ સમજીમાં ગણાવાની તક મળે અને સાચી સમજણ-વિવેકને યાગ્ય સ્થાન મળે. અત્યારની દોડાદોડ, તાલાવેલી, ધમાલ અને લમણાઝીક સર્વ ખાેટી છે, થાડા વખત માટેની છે અને પરિ-ણામે માેટી આપત્તિ વધારે તેવી છે; માટે ખાેટા મુંઝા નહિ, ખાેટા ક્સા નહિ અને ખાેટાની ખાતર રખડ નહિ.

સર્વને અનિત્ય કહેવામાં એક વાત ખ્યાલમાં રાખવાની છે. આત્મા પાતે નિત્ય છે તે તેના ગુણુની દૃષ્ટિએ, પણુ એના પર્યાયો સર્વ પલટાયા જ કરે છે અને આપણુ જે શરીરા જોઈએ છીએ તે તેના પર્યાય છે. તેવી જ રીતે સર્વ ચીજોનાં પરમા- એના નત્ય છે પણુ એના આકાર, એના સ્કંધના રૂપા પલટાયા કરે છે અને તે નજરે સર્વ વસ્તુઓ અનિત્ય છે. આપણુ શરીર અને વસ્તુઓ, ભાવા અને આવિષ્કારા સાથે સંબંધ છે, તેની વિચારણા કરીએ છીએ અને તેમાં જ મુંઝાઇ જઇએ છીએ, એ વાત ધ્યાનમાં રાખવાની છે.

પણ આ વાત કરતાં ગલરાઇ જવાનું નથી, અનિત્યતા જાણી રડી પડવાનું નથી, અસ્થિરતા વિચારી ગાંડાઘેલા થઇ જવાનું નથી, ક્ષણભંગુરતા સમજી આપઘાત કરવાના નથી; પણ એના વિચાર કરી એમાંથી નિત્ય-સ્થાયીભાવ સાંપડે એવા માર્ગ શાધવાના છે. એ માર્ગ શાધકને મળે છે. ભાવનાનું કાર્ય તા વસ્તુસ્વરૂપ પ્રગટ કરવાનું છે, એ થયું એટલે એના પ્રદેશ પૂરા થાય છે. પ્રગતિ માટે વસ્તુનું અરાબર એાળખાણ કરવું એ જરૂરી છે. પ્રાંથકત્તાંએ ઉપાદ્ધાતમાં જણાવ્યું છે તેમ ભાવના વગર શાંતસુધારસ જામતા નથી અને એ રસ વગર જરા પણ સુખ નથી. આ સર્વ હકીકત ધ્યાનમાં

રાખી ખૂબ વિચાર કરાે, સારી રીતે ઉંડા ઉતરાે અને પ્રયાસ કરી સાચા સુખના સાદાે માર્ગ પકડી લાે.

ચિદાનંદ અહારાજે જંગલા-કાપ્રી રાગમાં આ વાત ખહુ અસરકારક રીતે અતાવી છે. તેઓ કહે છે કે:—

જૂઠી જૂઠી જગતકી માયા, જિને જાણી ભેંદ તીને પાયા. જૂઠીં તન ધન જોવન મુખ જેતા, સહુ જાણ અચિર સુખ તેતા; નર જિમ બાદલકી છાયા, જૂઠી જૂઠી જગત કી માયા. ૧ જિને અનિત્ય ભાવ ચિત્ત આયા, લખ ગલિત વૃષભકી કાયા; યુઝે કરક કે રાયા, જૂઠી જૂઠી જગતકી માયા. ૨ ઈમ ચિદાન દ મનમાંહી, કહ્યું કરીએ મમતા નાંહી; સદ્ગુરૂએ ભેંદ લખાયા, જૂઠી જૂઠી જગતકી માયા. 3

અર્થ સ્પષ્ટ છે. એમાં કરકંડુ રાજાની વાત કરી છે તે મજાની છે. એ પ્રત્યેકખુદ્ધ થયા. જેઓ કાઇ વસ્તુ જોઇને એધ પામી જાય છે તેને 'પ્રત્યેકખુદ્ધ ' કહે છે. એક વૃષભ— બળદ જીવાન હતો ત્યારે આખા શહેરમાં કરતો, મ્હાલતો અને કઇકને પાડી દેતો. આખા શહેરમાં એના ત્રાસ હતો. થાડા વર્ષ પછી એ ઘરડા થયો, દુર્ખળ થયો, એના શરીર પર માખીઓ બહુબહુવા લાગી, એ ચાલતાં લથડવા લાગ્યા અને એના મદ દૂર નાસી ગયા. એવા પ્રબળ ગાધાની આ દશા જોઇ કરકંડુ રાજાને શરીરની અસ્થિરતા, યુવાનીની છોળા અને મદની બ્રામકતાનું ભાન થયું અને અનિત્ય પદાર્થ પરના રાગ ચાલ્યા જતાં રાજપાટ છાડી એણું અંતર આત્માને શાધવા માર્ગ લીધા. આ જીવાનીના જેવા ચટકા છે એવી જ અસ્થિરતા સાંસારિક સર્વ પદાર્થો, સંબંધા અને ભાવાની છે.

સનત્કુમાર ચક્રવત્તીને શરીરસાંદર્ય પર ખૂબ માહ હતા, પણ જોતજોતામાં એ શરીર વિષમય થઇ ગયું. માટા ચક્રવત્તીઓ પણ ગયા અને કાકિણીરત્નથી ઋષભકૂટપર લખેલાં નામા પણ અંતે લુંસાઇ ગયાં તા પછી આપણાં તે શાં ગજાં! અને આવી તદ્દન ઉપેક્ષણીય વસ્તુ ખાતર જીવતર બગાડવું અને પાતાના આખા વિકાસક્રમ ઉથલાવી નાખવા એ મહામુશ્કેલીએ મળેલા મનુષ્યલવને ફેંકી દેવા જેવું છે.

સ્થૂળ વાદમાં મસ્ત થયેલા આ યુગમાં અનિત્યતાની વાતો ઘણાને ગમશે નહિ એ ખરૂં છે, પણ વાત એ છે કે જેને જાણવું જ નથી તેને તો સર્વ સરખું જ છે. બાકી સમજ્યા વગર અત્યારે જે મહારંભા અને માટી ઉથલપાથલા થઇ રહી છે તેમાં સાધારણ વ્યવહારકુશળ ખુદ્ધિને પણ સ્થાન નથી, જાણવા છતાં ઘણા જાણતા નથી અને જાણનારા અનુસરતા નથી–તેથી સાચી વાત બદલાય નહિ. એક તાજા સિવિલીયનને પ્છયું કે—હવે શું કરશા ? નાકરી. પછી? અમલદારી. પછી? ઉપ્યુટી કલેકટરી. પછી? આસીસ્ટંટ કલેકટરી. પછી? કલેકટરી. પછી? આસીસ્ટંટ કલેકટરી. પછી? કલેકટરી. પછી? કલેકટરી. પછી? કાઉસીલના મેમ્બર. પછી? હવે જવાબ આપતાં તેનું તદ્દન આવી રહ્યું હતું.

ુ જવાબમાં બાલ્યા ' પછી પછી શું કરાે છાે ? પછી પેન્શન લેશું ? '.

પછી ? (હવે તે તદ્દન નભરવસ થઇ ગયા. ) પછી શું ? પછી મરશું!

આમ બાલતાં બાલાઇ તા ગયું, પણ પછી માટી મુંઝાયા. એને મનમાં થયું કે ત્યારે શું આ સર્વની આખરે અંતે મરવાનું તા ખરૂં જ!! આ વાત તમને નરમ પાડવા માટે કરવાની નથી, મુંઝવવા માટે શોધી કાઢેલી નથી, નવા યુગને ન ગમે તેવું કહેવા શોધી કાઢી નથી, વસ્તુસ્થિતિ આ છે અને પૂર્ણ દીવ્ય જ્ઞાન, અનુલવ અને વ્યવહારકુશળ માણસાએ એઈ તેવી અને તેવા આકારમાં કહી છે. મૂકી જવાની અને ત્યાગ કરવાની વાત ન ગમે તે બનવાએગ છે પણ તે ખાતર વસ્તુસત્ય ગાપવવું અશકય છે. આ સંસાર સાથે, ધન સાથે, પુત્રાદિ સાથે કામ લેવામાં ઉંડી વિચારણા ન કરી હાય તા આવા વિચાર સ્વાભાવિક છે, પણ તે ઉપરટપકેના હાઇ કાર્યસાધક નથી.

આપણું કાઇ પૂર્વ કાળના સારા કે ખરાખ પ્રાણીને કે જૂના મકાનાને ઉલેલાં જેતાં નથી તે જ તેના પૂરાવા છે. આપણા છવનકલહ મૂર્ખતાલરેલા છે, આપણી સંબંધની ગણતરી તદ્દન ખાટી છે અને આપણી આખી રમત ખાટા પાયા ઉપર રચાયલી છે. કેફ કર્યા પછી જે વિચારા આવે તેમાં જેટલી વ્યવસ્થિતતા હાય તેથી વધારે સ્પષ્ટતા આપણી જાળબહ્ધ સ્થિતિની અવસ્થામાં નથી. દારૂ પીનારાનાં મત કેવાં ? અને તેની કિંમત કેટલી ? બે દારૂડીઆ તાળી દઇ ગપ્પાં મારે અને એકખીજાની ટાપસી પૂરે તેવી આપણી વાતા છે. સર્વ અનિત્ય છે એ દેખાય તેવી વાત છે. જોવું હાય તે જોઇ શકે છે અને ન જોવું હાય તે શેઇ શકે છે અને

ભાવનામાં પુનરાવર્તન થાય તો ગભરાવાનું નથી. અનિ-ત્યતાની વાર્તા સંસાર ભાવનામાં પણ આવે, એક્તવ અતાવતા સંસાર જોવા જ પડે. ઉપદેશના ગ્રાંથમાં પુનરાવર્તન દાેષ નથી, અતિશય ઉપયાગી છે અને અનિવાર્ય પ્રગતિવાળી પહાતિ છે. વાત કહેવાની એક જ છે કે લેખન યા લેખકના ગુણદાેષ જોવાને ખદલે વસ્તુસ્વરૂપ વિચારવું. નિત્ય વસ્તુ જે જણાય તેને જ નિત્ય માનવી અને અનિત્યની ખાતર ઉપાધિમાં પડી પરિણામ વગરનાં રાગ—દેષો કરી પાતાના વિકાસ માર્ગ ખગાડી ન નાખવા. લક્ષ્મી ચંચળ, ચાવન ચંચળ, આદર્શી તદ્દન સ્થૂળ, દાનત ગડપ કરવાની અને પછી છૂટવાની વાતા કરવી એ ચાલે તેમ નથી. હેતુ અને પરિણામ સમજીને જીવન જીવનારને ન ઘટે તેવી રીતે આખી ચકરાવામાં નાખે તેવી રમત માંડીને એઠા છે અને પછી એમાંથી છૂટવાની આશા રાખે છે તે કેમ ખનશે? જરા વિચાર.

પ્રશમ રસને ઓળખ, પ્રશમ રસના પાનને પીછાન, એ પાનની નવીનતા સમજ અને અનિત્યના ત્યાગ કરી તારામાં આવ, તારાંને ઓળખ અને સચ્ચિદાન દમય—તારા અસલ મૂળ સ્વરૂપે તારામાં વિલય પામી જા. જગતને અકરાવે ચઢ્યો તા પછી 'મૂઢ ' જેવાં વિશેષણા સાંભળવાં પડશે. તારૂં તારી પાસે જ છે, ખાકીનું ક્ષણવિનાશી છે, અંતે મૂકી જવાનું છે અને સ્વયં ત્યक્તા શ્વેતે રામસુલ્લમનંતં વિદ્ધતે એના પાતાથી સ્વતઃ ત્યાગ કરવામાં આવશે તા તે અનંત સુખ આપે તેમ છે, છોડવા પડશે (પરાણે) ત્યારે ભારે કચવાડ—અકળાડ—ખેદ થશે, પરસેવાની ઝરીએ! વળી જશે, મગજ પર લાહી ચઢી જશે અને છતાં એક થમ્પડ લાગતાં મુઠ્ઠી છૂટી જશે.

નિત્યાનિત્ય ભાવ ખૂબ વિચારી પ્રશમરસના પાનમાં લયલીન શા અને અત્યારની અર્થહીન, આદર્શવિહીન, પરિણામશૂન્ય સ્થૂળ ભાવનાઓને (Ideals) બાજીએ કરી તારા સ્વત્વને સમજ, સમજીને પોછાન અને પીછાનીને તન્મય બની જા.

# इति अनित्य भावना

# ઉ. સકળચંદજીકૃત અનિત્ય ભાવના

(રાગ રામગ્રી)

મુંઝ મા મુંઝ મા માેહમાં મુંઝ મા, શબ્દ વર રૂપ રસ ગંધ દેખી; અથિરતેઅથિરતું અથિરતનુ જીવિતં,સમજ મનગગન હરિ<sup>૧</sup>ચાપપેખી. મુંઝ મા૦ ૧

લચ્છા સરિયગતિપરે<sup>ર</sup> એક ઘર નિવ રહે, દેખતાં જાય પ્રભુ જીવ લેતી; અથિર સવિ વસ્તુને કાજ મૂઢાે કરે, જીવડાે પાપની કાડી કેતા. મુંઝ માર્ગ્ય

ઉપની વસ્તુ સવિ કારિમી નવિ રહે, જ્ઞાનશું ધ્યાનમાં જો વિચારી; ભાવ ઉત્તમ રહ્યા અધમ સબ ઉદ્ધર્યા, સંહરે કાળ દિન રાતિ ચારી. મુંઝ મા• ૩

દ્રેખ કલિ કૂતરાે સર્વ જગને ભખે, સંહરી ભૂપ નર કાેટિ કાેટિ; અચિર સંસારને ચિરપણે જે ગણે, જાણ તસ મૃઢની સુદ્ધિ ખાેટી. મુંઝમા૦૪

રાચ મમ રાજની ઋહિશું પરિવર્ધો, અંતે સભ ઋહિ વિસરાળ હાૈશે; ઋહિ સાથે સવિ વસ્તુ મૂકા જતે, દિવસ દાે તીન પરિવાર રાેશે. મુંઝ મા૰ પ

કુસુમપરે યૌવન જળભિંદુજીવિત, ચંચલ નરસુખ દેવબોગા; અવધિ મન કેવલી સુકવિ વિદ્યાધરા, કલિયુગે તેહના પણ વિયાગા. મુંઝ મા**ૃ ૬** 

ધન્ય અનિકાસુતા ભાવના ભાવતા, કેવળ સુરનદામાંહીર લીધા; ભાવના સુરલતા જેણે મન રાપવી, તેણે શિવનારીપરિવાર રખ્યા. મુંઝ માબ્છ

૧ ત્ર્યાકાશ્વમાં રહેલ ઇંદ્રધનુષ્ય. ૨ સરિતા–નદીની ગતિની જેમ. ૩ ગંગા નદી ઉતરતાં,



# પરિચય ઃઃ અશરણભાવના.

शार्दूलिकीडित:--

ये षद्खण्डमहीमहीनतरसा निर्जित्य बश्राजिरे,
ये च स्वर्गभुजो भुजोऽर्जितमदा मेदुर्भुदा मेदुराः ।
तेऽपि क्रूरकृतान्तवक्त्ररदनैर्निदेल्यमाना हठा–
दत्राणाः शरणाय हा दश दिशः प्रैक्षन्त दीनाननाः ॥ क१॥
स्वागतावृत्तमः—

तावदेव मदविश्रममाली, तावदेव गुणगौरवशाली । यावदक्षमकृतान्तकटाक्षै-र्नेक्षितो विशरणो नरकीटः ॥ख२॥ शिखरिणीः—

प्रतापैर्व्यापत्नं गलितमथ तेजोभिरुदितै— र्गतं धैर्योद्योगैः श्रथितमथ पुष्टेन वपुषा । प्रवृत्तं तद्रव्यग्रहणविषये बान्धवजनै— र्जने कीनारोन प्रसममुपनीते निजवशम् ॥ ग ३ ॥

- क १ षद्खंड-७ भंड पृथ्वी. अहीन-६समुं निष्ठ. भूभ. तरस-भण अथवा शरीरशक्ति. स्वर्गभुजः-देवताओ, धंद्री, भुजोर्जि-तमदा-६ाथना भणसंभंधी भद्दवाणा. मेदुरा-प्रेभी. मेदुः-सढेर करता ६ता रदेनैः-हांताविके हठात्-लोरथी, प्रैक्षन्त-लुओ छे.
- **स्त्र २ मद:**–આઠ છે. જાતિ, કુળ, ખળ, રેપ, ઐશ્વર્ય, વિદ્યા, તપ અને લાભ. એનું અભિમાન. **मાळી–**સંયુક્ત. વાળા. **गौरव**– ભક્તિ, સત્કાર. **જ્ઞાळી**–વાળા. **નरकीट**–મનુષ્યરૂપ કીડેા. **विदारणो**–શરણ વગરનાે, ધણી વગરનાે.

- (本 ?) પાતાના અસાધારણ અળથી જેઓ છ ખંડ પૃથ્વીને જીતીને મ્હાલતા હતા–શાભતા હતા, જેઓ સ્વર્ગ (ના આનંદ)ના ઉપભાગ કરનારા હતા, જેઓ પાતાના હાથના જેરથી થયેલા મદને સારી રીતે અવકાશ આપતા હતા, જેઓ આનંદ–લહરીના વિલાસની મજામાં–પ્રેમની છાળામાં રમતા હતા, તેવાઓને પણ જયારે મહાકૂર જમરાજા પાતાના દાંતથી દળી નાખે છે—સખ્ત રીતે એના કૂટા કરી મૂકે છે ત્યારે તેઓ કાઇના આશરા વગરના અને રાંકડા મુખવાળા થઇને શરણને માટે દશે દિશાએ ચકળવકળ જોયા કરે છે.
- (ख २) માથે ધણી–ધારી વગરના આ મનુષ્યરૂપ કીડા, કાઇને ન સહન કરનાર જમરાજની વાંકી આંખાની નજર તળે જયાં સુધી આવતાે નથી ત્યાં સુધી જ તે અભિ-માનના ભ્રમમાં ચાલે છે અને ત્યાં સુધી જ તે ગુણુના ગારવમાં મ્હાલતાે દેખાય છે.
- (ग 3) મરણ ( જમદેવ ) જેવા આ પ્રાણીને પાતાના પાકા સપાટામાં લે છે કે તે જ વખતે એ પ્રાણીના પ્રભાવ ચારે તરફથી નાશ પામી જતા જાય છે, તે સર્વ ખલાસ થઇ જાય છે, એનું વધતું જતું તેજ સર્વથા ગળી જાય છે, એના ચિત્તની સ્થિરતા અને ઉદ્યોગા પસાર થઇ જાય છે, એનું સારી રીતે પાયેલું શરીર શીર્જુ વિશીર્જુ થઇ જાય છે અને તેના સગાંવહાલાંઓ એનું ધન પાતાનાં ઘરલેશું કરવાની આખતમાં પ્રવૃત્ત થઇ જાય છે.
- ग ३ व्यापन्न-વિનષ્ટ. ખલાસ થઇ ગયેલું. **उदित**-વધતા જતા. **દે**ર્ય-ચિત્તની સ્થિરતા. ઋશ્ચિત-જેના બંધ નરમ પડેલા હાય એવું. **कीनારા**-યમરાજ-મરણ. પ્રસમમ્-જેરથી, ખૂબ. છેલ્લી પક્તિમાં સતી સપ્તમીના પ્રયોગ છે.

# गेयाष्ट्रक

### (अशरण भावना)

स्वजनजनो बहुधा हितकामं, श्रीतिरसैरभिरामम् । मरणद्ञावश्चमुपगतवन्तं, रक्षति कोऽपि न सन्तम् ॥ विनय ! विधीयतां रे, श्रीजिनधर्मः शरणम् । अनुसन्धीयतां रे, शुचितरचरणस्मरणम् ॥ १॥

> तुरगरथेभनरावृतिकलितं, दधतं बलमस्खलितम् । हरति यमो नरपतिमपि दीनं, मैनिक इव लघुमीनम् ॥ वि०॥ २॥

> प्रविश्वति वज्रमये यदि सदने,
> तृणमथ घटयति वदने ।
> तदिप न मुश्र्वति हतसमवर्ती,
> निर्दयपौरुषनर्ती ॥ वि० ॥ ३ ॥

विद्यामन्त्रमहौषधिसेवां, सृजतु वशीकृतदेवाम् ॥ रसतु रसायनम्रपचयकरणं, तद्पि न मुश्चति मरणम् ॥ वि० ॥ ४ ॥

### અષ્ટકના અર્થ:-( અશરણ ભાવના )

- ૧ પાતાના સગાંસ ખંધી જેના અનેક પ્રકારે હિતની વાંછા કરે અને પ્રેમના રસમાં ( તેને ) તરબાળ કરી નાખે અને સુખના આપનાર પણ થાય, પણ જ્યારે મરણદશાને વશ પ્રાણી પડી જાય છે ત્યારે કાેઇ પણ તેનું રક્ષણ કરતું નથી, કરી શકતું નથી. એટલા માટે હે સુસુક્ષુ! વિનય! તું જિનધર્મનું શરણ કરી લે અને મહાપવિત્ર ચરણ- યુગળના સ્મરણ સાથે તારૂં અનુસંધાન કર.
- ર માટા મહારાજા ધિરાજ જે ચારે બાજીએ ઘાડા, રથ, હાથી અને મનુષ્યોથી વિંટાયેલ હાય અને જેની પાસે ન રાકી શકાય તેવું લશ્કર હાય અથવા તેનું પાતાનું બળ સામે પડી ન શકાય તેવું (દુર્ધર્ષ) હાય તેવાને પણ જાણે તે તદ્દન રાંકડા (નમી પડેલા કેદી) હાય તેમ જેવી રીતે કલકલ નામનું પશ્વી અથવા મૈનિક—માટું માછલું નાના માછલાને પકડી લે છે તેવી રીતે જમરાજા ઉપાડી જાય છે!
- 3 (પ્રાણી)વજાના અનાવેલા ઘરમાં પેસી જાય અથવા તો (પોતાના) મ્હામાં તરણું ધારણ કરે, પણ દયા વગરના પુરૂષાતનમાં નાચી રહેલા અને તિરસ્કાર કરવા ચાગ્ય સર્વને સરીખડા (એક સરખા) ગણનાર (એ યમદેવ કાઇને) છાેડતા નથી.
- ૪ વિદ્યા, મંત્ર કે મહા ઐષધિએાથી દેવતાએાને વશ કરવાની વાત અનાવે કે અળવૃદ્ધિને કરે તેવા ગમે તેવા ભારે રસાય-ણુતું સેવન કરે–તાે પણુ મરણુ છાેડતું નથી.

वपुषि चिरं निरुणद्धि समीरं, पतित जलिधपरतीरम् । शिरसि गिरेरिधरोहति तरसा, तदिष स जीर्यति जरसा ॥ वि०॥ ५॥

सृजतीमसितशिरोरुहलितं, मनुजशिरः सितपलितम् । को विद्धानां भूघनमरसं, प्रभवति रोद्धं जरसम् ।। वि० ॥ ६ ॥

उद्यत उग्ररुजा जनकायः, कः स्यात्तत्र सहायः । एकोऽनुभवति विधुरुपरागं, विभजति कोऽपि न भागम् ॥ वि० ॥ ७ ॥

शरणमेकमनुसर चतुरङ्गं, परिहर ममतासङ्गम् । विनय ! रचय श्चिवसौरूयनिधानं, शान्तसुधारसपानम् ॥ वि०॥८॥



- પ લાંઆ વખત સુધી શરીરમાં પવનને થંભાવી રાખે કે દિરાપાર કાઇ કાંઠા પર જઇને પડાવ નાખે કે દાેડા-દાેડ કરીને પર્વતના શિખર ઉપર ચઢી જાય—તો પણ એ ઘડપણ (જરા) થી જીણે થઇ જાય છે.
- દ જે જરા (ઘડપણ ) કાળા વાળથી સુંદર લાગતાં મનુ-ષ્યના માથાંને સફેત ખાલ (પળીઆં) વાળું ખનાવી દે છે તે જરા શરીરને તદ્દન રસકસ વગરનું ખનાવી દે છે, તેનાં તે કાર્યમાં (તેને તેમ કરતી) અટકાવવાને કાૈણુ શક્તિવાન થાય?
- ૭ મનુષ્યનું શરીર જ્યારે જોસથી આગળ વધતા આકરા બ્યાધિઓવાળું થાય છે ત્યારે તેને સહાય કરનાર કાલુ થાય છે? જાઓ ! એકલાે અંદ્રમા ગ્રહણની પીડાને અનુભવે છે તે વખતે કાઇ તેના દુ:ખમાં ભાગ પડાવતું નથી.
- ૮ ચાર અંગવાળા ધર્મનું શરણ તું સ્વીકારી લે, મમતાની સાેબત છેાડી દે અને શિવ (માેલ ) સુખના ભંડાર તુલ્ય આ શાંતસુધારસના પાનને હે વિનય! તું કર. (તેનું પાન કર–તે તું પી.)

એટલા માટે હે મુમુક્ષુ ! વિનય ! તું જિનધર્મતુ શરણુ કરી લે અને મહાપવિત્ર ચરણુના સ્મરણુ સા**રે** તારૂં આત્માનુસંધાન કર.

આ ગેય અષ્ટક અનેક સુંદર રીતે ગવાય છે. 'મોહન મુજરા લેજે રાજ, તુમ સેવામાં રહેશું 'એ લય આ પદ્યને અનુરૂપ ગાઠવાય ત્રેવા છે. દરેક ગાથાની આખરે **વિનય**૦વાળી બન્ને પંક્તિ કરી ક્ર**ી** ત્રાર બાલવાની છે. એ ટેક છે.

#### નાર—

- ૧ **સ્વजન**માં માતપિતા, પુત્ર-પુત્રી, સ્ત્રી, ભાઇ-બ્હેન વિગેરે સગાએાના સમાવેશ થાય છે. **સન્તં**-સુખ આપનાર, સુખદ. **चरण-**પગ અથવા ચારિત્ર.
- ર आचृति-વિંટળાઇને રહેવું તે. कलित-સહિત. चल-અળ અથવા લશ્કર. અસ્વિભિત Irresistible. मैनिक Gull. દરિયાકાંડે ઉડતાં ધાળા પક્ષી. જમીન નજીક આવે ત્યારે એ ધાળા પક્ષીએા દરિયા પર દેખાય છે. એનાે ખારાક માજલાં છે. हरति-ઉપાડીને લઈ જાય છે. છોડાવીને ખેંગી જાય છે.
- ૩ सद्न-ઘર. એતા અર્થ પેટી-પટારા પણ થાય. घटयति-લે, ગ્રહણ કરે. हतसमवर्ती ( સારા-નરસા સર્વતે ) સરખા ગણનાર પણ એના ખરાબ અર્થમાં એટલે નાના-માટાના લેદ ન રાખનાર. ગમે તેને ખાઇ જવા એ જ વૃત્તિવાળા. એ દુષ્ટ સમાનતા છે. નિર્દયપૌરુષનર્તી-આ યમનું વિશેષણ છે. દયા વગરના પુરૂષાર્થમાં નાય-ગેલ-રમત કરનારા.
- ४ विद्या-विद्यादेवीओ से। છે. મેાટી શાંતિમાં તેમનાં નામે। આવે છે. मंत्र मंत्रा જેના ઉચ્ચારથી દેવતા પ્રાચીન કાળમાં હાજર થતા હતા. महीषधि મેાટી મેાટી ખાસ દવાઓ. હિરણ્યગર્ભ વિગેરે. सृजतु કરે. वशीकृतदेवां એ સેવાનું વિશેષણ છે. દેવતાઓને વશ કરે તેવી (સેવા) रसायन પારા, પ્રવાલ, અબ્રક વિગેરે રસઔષધિઓ. ગજવેલ, સાનું, મેાતી મારેલાં એ સર્વ રસાયણ કહેવાય છે. આયુર્વેદ જાણનાર એને ખનાવવાની અને ખાવાની વિધિ જાણે છે. उपचयकरण (ખળના) વધારા. સંગ્રહ કરવા તે.
- भ निरुणिद्ध थं लावे, रेक्षि, रेक्षि क्षरे. पतित न्यय. पर हरना. तरसा शीधपे In haste.
- ६ सृजतीं अनावती. जरसम्नुं विशेषणु छे. असित-धाणां नहि-डाणां.

# પરિચય

#### અશરણ ભાવના—

(क ૧.) આ પ્રાણીને કાેઇના ઉપર આધાર રાખવા ઉચિત વધી, એને વસ્તુત: કાેઇના આધાર છે પણ નહીં. એને આ વિશાળ ભવસમુદ્રમાં પાતાના બળ ઉપર જ ઝ્ઝવાનું છે. આ પાણી નાની—માેટી બાબતમાં પારકા સામે જાએ છે અને એમ રતાં એને મનમાં આશા રહે છે કે કયાંકથી ટેકા મળશે. આ પારકી આશા હમેશાં નિરાશ કરનારી છે. એનું છે તે એનો પાસે જ છે એ અત્ર બતાવવાનું છે. પારકાની પાશા તદ્દન ખાેટી છે, મૃગતૃષ્ણા છે, હવાના બાચકા છે, એ વી રીતે છે ? તે આપણે પ્રથમ શ્રંથકર્ત્તાની સાથે જોઇએ.

ંઆ દુનિયામાં અનેક પ્રકારના પ્રાણીઓ છે. કાેઇ સુખી , કાેઇ દુ:ખી છે, કાેઇ સારા સંચાેગમાં વધતા જ જાય છે, ાઇ ગમે તેવા કુશળ હાેય પણ સંચાેગને તાંબે થઇ દરેક ાાંબતમાં પાછા પડે છે. આવાં અનેક દ્રંદ્રો ગણી શકાય. એ વિને એક દિવસ મરવું તાે જરૂર છે. બીજી સર્વ વાતાે ચાેક્કસ છે. ધન મળે યા ન મળે, છાેકરા થાય કે ન પણથાય,

शिरोरुह वाण, आस, भवाणाः सित सहैतः पिळत पिणयावाणुं. भूघन शरीरः अरसं रसहस-पुष्टि वगरनुं.

उद्यत વધતા જતાં. વ્યાપતાં. उग्रहजा क्षयं કર વ્યાધિવાળી. विधुः વ્યંદ્ર. उपराग પીડા ( ગ્રસનની ).

चतुरंगं ત્રાર અંગવાળું. ત્રાર પ્રકારનું. એ ચાર અંગા પર વિવે-ચન પરિચયમાં થશે તે જોવું. सीख्यनिधानं સુખના ભંડાર. સુખની ખાણ. रचय બનાવ. કર. માન-આળરૂ-પ્રતિષ્ઠા જામે કે ન પણ જામે; પણ મરવું એ તો ચાહકસ વાત છે. કાઇ મરવાથી અચ્ચાે હાય એવું જાણવામાં નથી; નામ તેના નાશ જરૂર થાય છે. એમાં કંઇ ડરવાનું નથી. પણ એ વસ્તુસ્થિતિ છે એના પર ધ્યાન આપીએ. બુદ્ધ ભગવાન પાસે ઘરડી ડાસી એકના એક છાકરાના શખને લઇ આવી તેને જીવતા કરવા માગણી કરવા લાગી. ત્યારે બુદ્ધ-દેવે એને એવા મનુષ્યના ઘરમાંથી પાણીના લાટો ભરો લાવવા કહ્યું કે જેના ઘરમાં કાઇ મરણ થયું ન હાય તેના ઘરની રાખ લાવ. સગર ચક્રવત્તીના સાઠ હજાર પુત્રના મરણની વાત ઇંદ્રે કહી ત્યારે જેના ઘરમાં કાઇ મરણ ન થયું હાય તેના ચુલાની રાખ મંગાવી હતી, પણ એવું એક પણ ઘર ન નીકળ્યું-એ શું બતાવે છે?

ત્યારે મરલું જરૂર છે એમ જાણ્યા પછી એને અંગે પ્રાણી કેવી રીતે વર્તે છે અને એ આવીને ઉભું રહે છે ત્યારે એની શી દશા થાય છે એના જરા અભ્યાસ કરીએ. જે પ્રાણીએ અહીં કાઇ જાતના આનંદ ન ભાગવી શકતા હાય તેમને પણ મરલું તા ગમતું નથી. વ્યાધિયસ્ત, દીન, દુ:ખી, અનાથ કે ભિખારી પણ ગમે તેમ કરીને જીવવા માગે છે. એમને કયા સુખ ખાતર જીવલું ગમતું હશે તે એક આકરા કાયડા છે, પણ તેને મરલું ગમતું નથી એ ચાક્કસ વાત છે. આખા શરીરમાં માત્ર હાડકાં રહ્યાં હાય, કાઇ પાણી આપે તા પીએ તેટલી અશક્તિ હાય, ખાટલામાંથી નીચે પગ પણ મૂકાતા ન હાય અને શરીરમાંથી દુર્ગ ધ છૂટતી હાય પણ મરલું ગમતું નથી, મરવાનું નામ પણ ગમતું નથી અને મરવાની ઇચ્છા પણ થતી નથી. આવા છેલ્લી પાયરીના દાખલાઓને પણ હાલમાં એક બાલ્યુએ રાખીએ.

પણ માટા ચક્રવર્તા હાય, છ ખંડ પૃથ્વીના ઘણી હાય, જેની ચાલે ધરા ધુજતી હાય, જેને ઢાળે પર્વત ઢાલતા હાય, જેના હાકારાએ ગાત્ર ગળી જતાં હાય, જેના અળ આગળ માટા અઢેજાવના માન ગળી જતાં હાય અને જેની જય હાલતા— ચાલતા પાકારાતી હાય તેવાંઓની જ્યારે મરણ નજીક આવે છે ત્યારે શી દશા થાય છે તેના કદી ખ્યાલ કે અનુભવ કર્યા છે? એ વાત નજરે જોયા વગર અરાબર થાદ્યમાં આવે તેવી નથી.

છ ખંડ પૃથ્વી સાધનાર માેટા ચક્રવત્તી એા પણ જયારે મરવા પહે છે ત્યારે ટાંટીઆ (પગ) ઘસે છે, એાયવાય કરી મૂકે છે, દવાદારૂ માટે માટા રાજવૈદ્યોને બાલાવે છે અને ગમે તેમ કરીને જીવવા માટે પ્રયત્ન કરે છે. માેટા ચક્રવર્ત્તી મરવા પડે ત્યારે કેવી દાેડાદાેડ થતી હશે તે કલ્પલું મુશ્કેલ નથી. સાધા-રણ શેઠીએ। માંદાે પડે તાે માેટી પ્રીવાળા ડાંકટરાે બાલાવવામાં આવે, છેલ્લી ઘડી સુધી એાકસીઝનની બેરલાે (સીલખંધ કરેલી ક્ષાેઢાની પેટીએા ) તેના મુખમાં નળી વાટે ઠલવાય, અનેક પ્રકારનાં નાડી પ્રવાહા ( Injections ) અપાય, હિરણ્યગર્ભ જેવી કે મૃત્યુંજય જેવી દવાએા અપાય, તાે માેટા ચક્રવત્તી માટે તાે શું શું ન થાય!! પણ એ વખતે એને જરા પણ શુદ્ધ ( Consciousness ) હાય તા તેના મનમાં શું ચાલતું હશે એના ખ્યાલ આવે. અરે! એ તા માથાં પછાડે, ઉંચા-નીચાે થઇ જાય, પલંગ પર પડ્યો પડ્યો ચીસાે પાડે પણ તે વખતે એનું ખળ, તેજ કે સત્તા સર્વ વ્યર્થ છે, કિમત વગરના છે, નિરર્થક છે એમ સિદ્ધ કરી ખતાવે છે.

પાતાના બળથી છ ખંડ પૃથ્વી સાધનાર અને માેટા મહા-રાજાઓને પણ નમાવનાર માેટા શહેનશાહા–સમ્રાટાની આ દશા થાય છે અને થઇ છે એમ ઇતિહાસે નેંધ્યું છે ત્યારે શું વિચારવું? એમાંથી ઘડા શા લેવા? એનું અહીન-અધિકતર વિશિષ્ટ અળ કયાં ગયું? એના વિલાસા કયાં ચાલ્યા ગયા? એના જય પાકારા કયાં સુકાઇ ગયા? એનું માતું લશ્કર કયાં ગયું? એના માતા ધન્વંતરીઓ કયાં સુઇ ગયા? અને એ સર્વ હાય, એના હજીરીઆએા, સચિવા, દાસા, રમણીએા અને નાકરા હાજર હાય તા પણ એ દીન વદને-નિરાશ ચહેરે ચારે બાજીએ આંખા કાડીને જોઇ રહે છે અને અંતે એની આંખા કાટેલી જ રહે છે. એ ઋદિ, રતના કે લશ્કર કાંઇ એની અંખા કાટેલી જ રહે છે. એ ઋદિ, રતના કે લશ્કર કાંઇ એની નજરમાં આવતું નથી, કાઇ એને એક ક્ષણ પણ વધારે જવાડી શકતું નથી અને તે વખતે એના મુખ પર નજર કરી હાય તા ત્યાં નિરાશા, દીનતા અને વલાપાત સિવાય અન્ય કાંઇ દેખાતું નથી. એ વખતે એને કાંઇ સહાય કરતું નથી, કરી શકતું નથી અને એની પીડામાંથી જરા પણ અલ્પતા કરતું નથી. પૃથ્વી પણ અહીં જ રહે છે અને સાહાબી પણ નકામી થઇ પડે છે.

એવી જ રીતે સ્વર્ગના વૈભવ ભાગવનારા માટા દેવા કે દેવાના ઇંદ્ર પણ જયારે મરણ નજીક આવે છે ત્યારે તદ્દન હતાશ થઇ રાંકડા—ગરીઅ—બિચારા—બાપડા અની જાય છે અને એવા તા દીન અની જાય છે કે એના માઢા સામે જોવું પણ આકરૂં અને કષ્ટકર થઇ પડે છે. એ વખતે એની અપ્સરાઓ કે વિમાના, ઇંદ્રાણીઓ કે પરિવાર કાઇ એને ટેકા આપી શકતું નથી.

આ દુનિયામાં પાતાના હાથના અળ પર મુસ્તાક રહેનારા અને સ્વાયત્ત ધનથી મદ કરનારા તો અનેક જોયા છે. થાડા-ઘણા પૈસા આવડત કે કુનેહથી મેળવ્યા એટલે જાણે પાતાના જેવા દુનિયામાં કાઈ નથી એમ ધારી મદમાં મસ્ત રહે છે. એ અધી દુનિયાને નિર્માલ્ય ગણે છે, પણ એવા મદાંધ માણુસાં મરવા પહે છે ત્યારે એની ભારે ખરાબ દશા થાય છે. એ ગમે તેવા ચેડાં કાઢે છે અને દુનિયામાં જીવવાના પાતાના હક્ક એક દિવસ બંધ થશે એમ ધારતા ન હાવાથી એ વખતે તે ઘેલા થઇ જાય છે. મરણ વખતે એ જીવવા માટે ફાંફાં મારે છે, પણ સર્વ નકામું નીવડે છે. એનાં ધન વૈભવ અહીં રહી જાય છે, એ પણ એને મદદ કરતાં નથી. અને જે ભુજાઓના બળથી એણે સંચય કર્યો હાય છે એ સંચય પણ અહીં જ રહી જાય છે, એ બાળી પણ એને કાંઇ મદદ કરતી નથી અને સાથે જતી પણ નથી.

આખી જંદગી લહેર કરનારા, રંગભંગના લાેટા ભરનારા, ભ્રમરની જેમ ભટકનારા, અકરાંતીઆ થઇને ખાનારા, ખાવામાં જ જીવન–સાફલ્ય સમજનારા અને કાેઇ પણ પ્રકારની ગાવાની, સાંભળવાની, સુંઘવાની કે ખાવાની વાતમાં મસ્ત બનનારાઓ પણ જ્યારેકાળભૈરવ તેની નજીક આવે છે ત્યારે પાતાના ચેનચાળા ચૂકી જાય છે અને તદ્દન અનાથ જેવા થઇ રાંકડા બની જાય છે.

આ ખરેખરી વસ્તુસ્થિતિ છે. વસ્તુ કે સંઅંધનું ખરૂં સ્વરૂપ ન જાણુનારને જરૂર શાેક થાય તેવી આ સ્થિતિ છે અને જરા પણ અતિશયાકિત વગર ઉચ્ચ—નીચ સ્થાનમાં આવી પડેલા લગભગ પ્રત્યેક પ્રાણીની થાય તેવી આ સ્થિતિ છે. મરણ વખતે પ્રાણીનાં મનની જે દશા થાય છે તેના આપણને અનુભવ ન હાય, પણ કલ્પના અશકય નથી. એ વખતે એ હારેલા જુગારી જેવા અની જાય છે. એનું સર્વસ્વ સરી જતું એ નજરે જુએ છે. એ સર્વના લાેગે પણ એ જીવવા ઇચ્છે છે, પણ એના ઉપર યમરાજના દુર્દાત હાથ ઘણા જોરથી પડતા

હોય તેમ તે જોઇ શકે છે એટલે એ તદ્દન નખાઇ જાય છે, હઠી જાય છે, પાછા પડી જાય છે, એને બાલવા—ચાલવામાં વિવેક રહેતા નથી અને એને મુંઝવલુમાં કાંઇ રસ્તા સ્ત્રુતા નથી. આ 'રસ્તા ' સ્ત્રુતા નથી એ અશરાચ્યુતા છે. અત્યાર સુધી જે જાતના હુકમમાં જંદગી ગાળી હાય તેના અત્યારે એાડકાર આવે છે અને એ પથારીમાં પડ્યો પડ્યો તરેહવાર પછાડા મારે છે. એનું મુખ અને એનું મન-એ જનને અત્યારે બરાબર અભ્યાસ કરવા લાયક અને છે.

'ફ્રુર યમરાજના દાંત ' માત્ર કલ્પવાના જ છે. મૃત્યુના સપા-દામાં આવે તેનું એ રૂપક છે. આવા માટા શેઠ શાહુકારા, લહેરી લાલાઓ અને ખૂદ શહેનશાહા કે ઇન્દ્રની મરણ સન્મુ-ખતા વખતે આવી દશા થાય છે એને શરણ કાેનું ? એને આધાર કાેના ? એને ટેકાે કાેના ? આ પ્રમાણે વસ્તુસ્થિતિ છે.

(ख. २) અમે ઉંચા! અમને કાઇ અંડે તો અમે અભડાઈએ! અમે પ્રક્ષાના મુખમાંથી નીકળેલા (જાતિ મદ)

અમે કુળવાન! અમે પુરતીઆ! અમે <sup>૧</sup>ચાસલાવાળા! અમે અગ્રેસર (કુળ મદ)

અમે જાતે રળ્યા! ધન મેળવ્યું! વેળુમાં વહાણ ખેડવા! શ્રક્ષ્મીને પગે બાંધી! (**લાભ મદ**)

અમારા મહેલ! અમારૂં ફરનીચર! અમારી ઋદ્ધિ! અમારી ફાૈર! અમારી આળરૂ! ( **એલ્પર્ય મદ** )

૧ અમુક શહેરમાં વ્યાખ્યાનશાળામાં અમુક શેઠ માટે રીઝર્વ જગા રહે તેને 'ચોસલું 'કહે છે. ત્યાં અન્ય**યા** ખેસાય નહિ અને **મે**ઠેલ હોય તાે શેઠ આવે ત્યારે ઊઠવું પડે.

અમાર્ગ અપાર્ગ લશ્કર! અમારાં હથિયારા ! અમા**રા** કાક્લા ! અમારાં એરાપ્લેના ! ( **બળ મદ** )

અમારૂં તેજ ! અમારાં નાકનાે મારા ! અમારા આંખ ! અમારા બાલ ! અમારા પહેરવેશ ! ( રૂપ **મદ** )

અમારા અભ્યાસ! અમારા તર્ક! અમારા દલીલ! અમારૂં ગ્રેજ્યુએટત્વ! અમારાં પદકા! ( શ્રુત મદ )

અમારાં માસખમ**ણ ! અમારા ચાૈવિહારા ઉપવાસ ! અમારા** છઢ ઉપર છઠનાં પારણાં (**તપ મદ**)

આ પ્રકારનાં અભિમાના–મદાે ખહુ સામાન્ય છે. વાંચતા હસવું આવે તેવાં છે પણુ પ્રત્યેક મનુષ્યમાં ભરેલાં છે. તે ખહુ ખારીકાઇથી અભ્યાસ કરવા જેવા છે. ભિખારીમાં પણુ એની માગવાની કુશળતા માટે મદ જોયેલ છે. માટા માણસાે તે સીક્તથી કરે છે, પણુ પાતાની નાની–માટી વાતને એ માટું કે નાનું રૂપ આપે અને તેની વાતને બીજા જાણી વખાણે એને માટે એને તાલાવેલી લાગેલી જ હાય છે અને બીજાની પાસેથી એ પ્રશંસા સાંભળે ત્યારે જરૂર રાજી થાય છે અને પાતાના પ્રયાસ ઉગી નીક્તયાે એમ ઉડાણમાં માને છે.

એક સાધારણ એકાસણું કર્યું હશે તો તે પણ કહી દેખાંડે ત્યારે એને મજા આવશે અને ઘણીવાર તો 'આપણે તે કેાણુ ? સાધારણ છીએ!' એમ દેખાડવાની ભીતરમાં એને પ્રશાસા સાંભળવાની રૂચિ હાય છે. 'અરે ભાઇ! અંગ્રેજી ભણેલા તો ઘણા જોયા, પણ તમે ખરા! તમે ભણ્યા પણ ધર્મસન્મુખ રહ્યા છેા.' આવી વાત સાંભળવાની એની તૃષ્ણા અને સાંભળતાં થતો તોષ વિચારતાં એને હજા અંદરથી માનની દશા એાછી

થઇ છે એમ એ માનતાે હાેય તાે તે ખાલી મનમનામણાં છે, મદના વિભ્રમ છે, પણ એ કયાં સુધી ?

એનામાં કાંઇ ગુણ હાય અને તેનું કાેઈ ગાૈરવ કરે એટલે કે તેના કાઇ આદર કરે અગર તેની પ્રશંસા કરે ત્યારે આ પ્રાણી લેવાઇ જાય છે. એણે કાંઇ સારૂં દાન આપ્યું, પછી તેને માટે કાૈેે માનપત્ર આપે ત્યારે આ ભાઇ પાતાને ઘડી**ભર** કર્ણ જેવા માને છે. એ કાેઇ માેટા જલસાને પાર ઉતારે અને પછી એને માનપત્ર મળે એટલે ભાઇસાહેબ દુનિયા ઉપર ઉછળીને ચાલે છે. પાતે કાેઇ સંસ્થા સ્થાપે અને એને અંગે પાતાની જાહેર પત્રામાં પ્રશાંસા વાંચે એટલે જાણે પાતે ભવસમુદ્ર તરી ગયા એમ માની લે છે. પાતે જેલમાં દેશસેવા નિમિત્તે ગયા પછી એના વરઘાડા નીકળે ત્યારે એ મૃત્યુલાકમાંથી દેવ થઇ ગયા માને છે. આવા અનેક પ્રસંગાે છે. નાના ભાષણનાં માેટાં રૂપકા છાપામાં આવે એટલે ભાઇશ્રી હરખાઇ જાય છે. લાેકા તો કાેઇ પણ કળા કે ચાતુર્થ દેખે ત્યાં ભક્તિ કે આદર જરૂર ખતાવે છે, પણ આ ભાઇ તેના હાદ<sup>િ</sup> સમજતા નથી અને પાતાની જ માટાઇ થઈ હાય, પાતાનું ગારવ વધ્યું હાય એમ માની ઉંચા–નીચા થઇ જાય છે અને જાણે કે ખારણામાં ન સમાય તેટલા પહાળા થઇ કરે છે. પણ આ ગારવ કર્યા સુધી ? કેટલું ? કેટલા વખત માટેનું ? અને એ ગારવશાલતા કેવી ?

આખરે એ ગમે તેવા માટા હાય, પાતાની જાતને એ ગમે તેટલી માટી માનતા હાય-પણ એ છેવટે 'નરકીટ ' છે- મનુષ્યરૂપે નાના સરખા કીડા છે, આખી દુનિયાની નજરે તદ્દન નાનું પ્રાણી છે. એની પાતાની દુનિયા એટલી નાની છે કે એ નાની વાતમાં પાતે જાણે કેવા માટા હાય તેમ માની લે છે.

દરેક પ્રાણી કેંદ્ર થવા મથે છે અને બહુ નાના વિભાગમાં કદાચ સંચોગોને લઇને તેના સહજસાજ ભાવ પ્છાતા પણ હાય, પરંતુ આખરે તે ઘણા નાના પ્રાણી છે, બીલકુલ હિસાબ વગ-રના તુચ્છ પ્રાણી છે અને જેની અનંત કાળની અપેક્ષાએ કાંઇ ગણના પણ ન થાય એવા એ તદ્દન ધ્યાન ન ખેંચાય તેવા લઘુ છે. આવા મદના વિભ્રમમાં પડેલા અને સાધારણ ગુણના ગારવે પાતાને માટા માનનારા નરકીટની એ દશા કયાં સુધી ચાલશે ? કેટલા વખત ચાલશે ?

યમરાજા એવા તાે આકરાે છે, એવા ભયંકર છે અને એવા તા અક્ષમ છે કે એ કાઇને છાડતા નથી, જતા કરતા નથી, ગણતરી અહાર રહેવા દેતા નથી. જેવી એ દેવની એના તરફ વાંકી આંખ થઇ, જેવું એ દેવે એના ઉપર કટાક્ષ નાખ્યું કે એ ભાઇ ખલાસ! એના મદાે સર્વ પાણીમાં! એનાં માનપત્રાે સર્વ દાબડામાં ! અને એના છાપાનાં નામા તા કયારના ખલાસ થઇ ગયા હાય! એ પાકી ગણતરીવાળા જમરાજ કાઇને છાઉ છે? અને ન છાઉ તા તે વખતે જાતિ, લાભ વગેરેના મદા આડા આવશે ? કે માનપત્રા રક્ષણ આપશે ? જવું છે એ ચાેક્કસ વાત છે અને તે વખતે આખી જીંદગીના ચિત્રપટા સિનેમાની ફીલમની પેઠે દર્શન દેવાના છે તે ચાક્કસ છે. ત્યારે જ્યારે જમબાપા એક વાંકી નજર ફેંકશે ત્યારે તમારૂં કુળવાનપણું કયાં જશે ? અને તમારા અભિમાના કર્યા પાષાશે ? અને તમારા માનપત્રા શું આડા હાથ દેશે ? જ્યાં સુધી યમરાજ આવ્યા નથી અથવા તા એ છે એક વાંકી નજર ફેંકી નથી ત્યાં સુધી જ આ અભિમાના અને ગારવા છે. આંખા બંધ થઇ એટલે 'આપ મુએ સારી ડૂખ ગઇ દુનિયા.' સમજે, વિચારા, ચિંતવા. એ વખતે આધારે કાના ? એ વખતે શરણ કાનું ? એ વખતે ટેકા કાના ? અને ધ્યાનમાં રાખવું કે આપણું ગમે તેવું સ્થાન આપણું માનતા હાઇએ, પણ યમરાજની નજરમાં તા આપણું એક નાના કીડા છીએ અને એ વાંકી આંખે જાએ તે ઘડીએ એ આપણુને ચાળી ચગદી ફેંકી દે એવી સ્થિતિમાં છે અને તે વખતે આપણાં આધાર શાે એ વિચારવાનું આપણું કામ છે.

(ત 3) ઉપર અને શ્લોકોમાં જમદેવ આવવાનાં વાજાં વાગે છે ત્યારે પ્રાણીની શી દશા થાય છે અને તે વખતે તેને કાઇ શરણ આપતું નથી, તે હાંકળાકાંકળા અની જાય છે અને મનના ઘાડા દાડાવે છે એ વાત કરી. જ્યારે મરણ એને પાતાના સપાટામાં લે છે ત્યારે એની સર્વ રાજધાનીમાં શું થાય છે અને તેની વસાવેલી દુનિયા કેવી શીર્ણવિશીર્ણ થઇ જાય છે અને તેના કેવા બારકુટા નીકળી જાય છે તે આ શ્લોકમાં અતાવી તેમાંથી સાર એ અતાવે છે કે એની દુનિયાની કાઇ પણ સારી—માડી ચીજનું એને શરણ રહેતું નથી, તેને તે વખતે એ કાંઈ કામમાં આવતી નથી અને એના તરફથી કાઇ પ્રકારના ટેકા એને મળતા નથી.

એ ગમે તેવા માટા પ્રતાપી હાય, એના પ્રભાવ ગમે તેટલા પડતા હાય, એના પડકારામાં અનેકનાં ગાત્ર ગળી જતાં હાય પણ મરણને એ વશ પડ્યો એટલે એનું મરણ થયું કે એ સર્વ ખલાસ થઇ જાય છે. માટા અલેક ઝાંડર (સીકંદર), પાંપી, સીઝર કે શાહજહાન જેવા શહેનશાહા મરણ પામે છે એટલે એના સર્વ પ્રતાપ નાશ પામી જાય છે, એના નામે ચાસકા પડતા હાય છે તે ખલાસ થઇ જાય છે અને એના પ્રભાવથી પૃથ્વી ઘણુધણુતી હાય છે તે સર્વ ખંધ પડી જાય છે. આખી અજારને નચાવનારાના હાથ નીચા પડે છે એટલે એનાં નામના

ચમત્કાર પૂરાે થઇ જાય છે. એ કલાક ઉંઘી જાય તાે અજારમાં ટકાએાના ફેરફાર થઇ જાય છે તે જ અજારાે તેના મરણુને દિવસે એક દિવસ અંધ રહે છે; પણ પછી ઘાર અંધારી રાત!

પ્રાણીની સંપત્તિ, એનાં ધન, દોલત, ખજાના, એનું યાવન અને એના પડછા એ સર્વનું તેજ ગળી જાય છે. એણું લાખા મેળવ્યા હાય તે નકામા થઈ જાય છે અને એના જીવાનીના ઝખકારા ઠંડા થઇ જાય છે. મરણ પછી તેજો હાનિ એટલી માટી થાય છે કે થાડા વર્ષ પછી એનું નામ યાદ કરતાં પણ પ્રયાસ કરવા પડે છે અને બીજો યુગ આવે ત્યાં તા એ લગભગ સર્વથા બૂલાઇ જ જાય છે. માટા શહેરના યુવકા કે ગામડાંના છેલખટાઉ, તાલીમખાજ કે સેન્ડા જમીન ભેગા થયા કે એની સાથે તેજ કે ચમત્કારમાંથી કાંઇ રહેતું નથી અને એ સર્વ ગળી જાય છે.

પ્રાણીમાં કાઇ જાતનું ઘૈર્ય હાય, એણે ચિત્તની સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરી હાય કે એવા ગુણા પ્રાપ્ત કર્યા હાય તે પણ મરણને વશ પડતાં ખલાસ થઇ જાય છે. મરણ વખતે પ્રાણી ધીરજ ગુમાવી એસે છે અને મર્યા પછી તો ધીરજ હતી કે નહિ એ સવાલ પણ નકામાં થઇ પડે છે. એણે સારા કે ખરાબ ઉદ્યોગો આદર્યા હાય તો તેના પૂરતા તો તે સર્વ ખલાસ થઇ જાય છે. માટા કારખાના શરૂ કરનાર, અનેક મીલા ચલાવનાર કે કાઇ વિશિષ્ટ કાર્ય આદરનાર સર્વ અહીં મૂકીને જાય છે. એની નજરે જોતાં ઉદ્યોગા સર્વ ખલાસ થઇ જાય છે, દૂર નાસી જાય છે અને પછી કદાચ ચાલ્યા કરે તો પણ એને તો એ સર્વ ખલાસ જ છે. એને ઘેર એ આવે કે એના કારખાનામાં આવે તો એને 'ભૂત' ગણીને મારી ધકેલી કાઢી મૂકે છે, એને મરચાના ધૂમાડા આપે છે અને કારડાથી ફટકાવે છે.

અરે! બીજી વસ્તુની વાત શી કરવી? પણ એનું પાતાનું ' શરીર જેને એહો પંપાત્યું –પાષ્યું હાય છે, જેની ખાતર એહો ઠંડી, તાપ, અગવડા, ઉપાધિએા સહ્યાં હાય છે, જેને માટે અનેક દવા-ઉપચાર કર્યા હાય છે, જેને હવા ખવરાવવા અનેક સ્થાનકાએ લઇ ગયેલ હાય છે અને જેને ચાંપી-ચંપાવીને, તેલના માલેસ કરાવીને, સાબુ લગાવીને, ન્હાઇ–ધાઇને સાક્ કરેલ-પાેષેલ હાેય છે તે શરીર પણ તદ્દન સામર્થ્ય વગરનું થઇ જાય છે. એનામાં ભીમ, સેન્ડા કે હરકયુલીસ જેટલું ખળ હાય તાે પણ એ મરણને શરણ થાય છે ત્યારે એની સર્વ નાડીઓ તટી જાય છે અને એ શરીર કાેઇ પણ પ્રકારના જવાબ આપતું નથી. એના શરીરમાંથી વાયુ એક પછી એક નીકળી જાય છે અને અંતે હુદય બંધ થાય છે એટલે પ્રાણ્યાેક મુકાય છે. એની નાડીઓ તૂટે અને એને ડચકાં આવે ત્યારે એના મજણત શરીરની અંદર શું શું થતું હશે તે જોનાર એઇ શકે છે, પણ એનું પંપાળેલું – પુષ્ટ કરેલું શરીર પણ એવા ખરી કટાેકટીના સમયમાં તેની બાજુએ ઉલું રહેતું નથી, એને કાેઇ પ્રકારનાે ટેકા આપતું નથી અને એના સંબંધમાં એે છે કરેલી ગણતરીમાંની એક પણ એ સાચી પાડતું નથી, આવી રીતે એના પાતાના શરીરના પણ એને ટેકાે મળતા નથી.

એક ઘણી વિચિત્ર વાત છે તે એ છે કે—આ પ્રાણીની આખી પ્રવૃત્તિ પૈસા મેળવવા, વધારવા અને રક્ષણ કરવામાં ઘણું ખરૂં રાકા-યલી હાય છે. એને પૈસાની વાતામાં ઘણી મજા આવે છે. એ પૈસા પણુ એને કાઇ જાતનું રક્ષણ આપતા નથી, કાળના પાશમાંથી એને અચાવતા નથી અને એને કાઇ રીતે જીવાડતા નથી. ઉલડું એના મરણુ પછી એના પૈસા મેળવવાની એના બાંધવા ખડ-પડ કરે છે, દાેડાદાેડ કરે છે અને મરનારને યાદ કરવાને અદલે એણે કરેલા વીલની ટીકા કરવા માં છે. એમાં જે એક છે!કરાને વધારે અને બીજાને સહજ એ!છું આપ્યું હાય તો! જોઇ લા મજા! કાેંટમાં કેટલા એસ્ટેટા આવે છે, ત્યાં મરનારને વીલ કરવાની શુદ્ધિ નહાેતી, વીલ કરવાની શક્તિ નહાેતી, એના ઉપર અન્ય સંબંધીએ દબાણ કર્યું હતું, એની મિલ્કત વડીલાપાર્જિત હાઇ એને વીલ કરવાની સત્તા નહાેતી-વિગેરે ઝગડાએ! ચાલે છે અને જે દ્રવ્યની પાઇએ પાઇ અનેક કષ્ટ કરી, સાચા—ખાટાં કરીને મેળવા હાય છે તે વેડફાઇ જાય છે. મૃતક ઉપર ગીધા પડે તેમ અનેક માણસાે એના ઉપર ટાંપી બેઠા હાય છે અને તેને ખેદાનમેદાન કરવામાં મજા માને છે. જે દ્રવ્ય મેળવવા કે જાળવવા ભગીરથ પ્રયાસ કર્યા હાય કે ભૈયાની જેમ ચાકી કરી હાય એ પૈસા એને કાઇ પણ પ્રકારના ટેકા આપતા નથી, યમદેવને એક ઘડી રાકી શકતા નથી અને અગડતા પરભવને સુધારી શકતા નથી.

અસલના વખતમાં નિર્વ શ જાય ત્યારે સગાએ માલીક થવા આવતા અથવા રાજા સર્વ ધન લુંડી લેતા અથવા જમ કરતા. તે વખતે કાઇ મરનારના શુલના વિચાર લાગ્યે જ કરતું અને અત્યારે કાર્ડ કે દરબારમાં પૈસાના જે ફેજ થાય છે તેની કર્મકથા જાણીતી છે. એવા પૈસા માટે અર્થ અને પરિણામ વગરના વીર્ય-વ્યય કાઇ સમજી કરે નહિ, પણ એ તદ્દન જૂદી બાબત છે. અહીં પ્રસ્તુત વાત એ છે કે એ પૈસા લેવા લાઇએ, સગાઓ કે સ્વજના દોડાદોડ કરે છે, પણ એ પૈસા આ લાઇશ્રીને કાઇ જાતનું શરણ-આધાર કે ટેકા આપતા નથી. આ પરિચયમાં ઘણી જરૂરી વાત થઇ ગઇ છે તેથી ગીતની વિચારણામાં બહુ લંબાણ ન કરતાં સંક્ષેપમાં પતાવશું.

૧ માતા પુત્રના દરરાજ ખબર પૂછે છે. એનું માથું દુ:ખે તાે એ એાસડ કરવા મંડી જાય છે. માંદાે પડે ત્યારે હાંફળી-ફાંફળી થઇ જાય છે. રાત્રે નિરાતે ઉંઘતી નથી. પુત્ર ઉપર એકાંત પ્રેમ–વાત્સલ્ય અતાવનાર માતા પુત્રના હિતના જ વિચાર કરે છે. પિતા બાળકા ખાતર રળે છે. ભાઇએા ભાઇને મળે ત્યારે હિતની સલાહ આપે છે. સ્ત્રીનું હિત તેા પતિ સાથે જ જોડાયેલું હાય છે. પુત્રા પિતા ધન કેમ વધારે મેળવે તેના ખ્યાલ કરી તેનું લાં**છું આયુષ્ય ઇચ્છે છે. સગાએાને પ**ણ કુળમાં કાેઇ સારાે હાય તા કામના છે એ નજરે પણ એના હિતની આકાંક્ષા રહે છે. આવી રીતે સર્વ સ્વજનાે હિતની કામના કરે છે અને હિતના આંદાેલના આપે છે. દુનિયાના સારામાં સારા અર્થ કરીને આ વિચાર ગ્રંથકર્ત્તાએ ખતાવ્યા છે. સર્વથા એમ જ હાય છે એવું નથી એમ આપણે જાણીએ-જેઇએ છીએ પણ એવું હાય ત્યાં પણ અંદરની વાસ્તવિક શી સ્થિતિ છે તે ખતાવવા સારા અર્થ લીધા જણાય છે, અને એ સર્વ સ્વજના આ લાઇસા-હિંબ પર એકાંત પ્રીતિ રાખનારા હાય છે. માના પ્રેમ તા અચ્ક હાય છે. છેાકરા ખરાળ હાય તાે પણ એ તાે પ્રેમનાે ઝરાે કહે-વાય છે અને 'છેારૂ કછેારૂ થાય પણ માવતર કમાવતર કદી થતા નથી ' એ સર્વથા તાે નહિ પણ અહુધા સાચી વાત છે. પિતા પુત્ર ઉપર પ્રીતિ રાખે જ. એણે તેા હાથે પાષેલ એનાં મનનું રતન છે. સ્ત્રીની પ્રીતિ હાેય તેમાં નવાઇ નથી. આર્યકુળવધૃના સર્વ સુખના આધાર તેના પતિની પ્રીતિ ઉપર જ છે અને એના સાભાગ્યના રક્ષક પણ એ જ છે. ખ્હેન તાે દેશ વાગે તાેયે 'ખમા

::

મારા લાઇને! ' કહે છે એની પ્રોતિ જરૂર હાય. બાકી પુત્રા, પુત્રીઓ તા એનાં સામું જ જોનારા એટલે એમની પ્રીતિના સવાલ શાહાય? અને સગાએા તા જરૂર સારામાં જ રાજી થાય, એના ઉતકર્ષ દેખી પ્રીતિરસમાં એકલા ન્હાય એમાં નવાઇ નથી. આ સર્વ તો જીવનની ઉજળી બાજી વર્ણવી છે.

આવી રીતે આખી સારી સૃષ્ટિ જામી હોય, ચારે તરફથી હિતના આશીર્વાદો મળતા હાય, પ્રેમનાં એાવારણાં લેવાતાં હાય, પરદેશ જાય તો પત્રા પાઠવાતા હાય, જેલમાં હાય તો ઇન્ટરવ્યુ લેવાતા હાય, પાંચ દહાડા સમાચાર ન આવે તો તારથી સુખ સમાચાર મંગાવવાની ઉતાવળ થતી હાય—એવા પ્રાણીને પણ જયારે મરણ આવે છે ત્યારે એનું કાઇ રક્ષણ કરી શકતું નથી, એને કાઇના ટેકા મળતા નથી અને કાઇ એને બદલે પથારીમાં સુતા નથી.

એક વાત છે. એક સાચા ઉપદેશક—સંત સાધુને એક પ્રાણી મળ્યા. ઘરના સુખી હતા. ગુરૂની વાત સાંભળી સહજ વૈરાગ્ય થયા પણુ માહ ન છૂટે. સંતે ખરા સ્નેહ કેવા હાય છે તે અતાવવા તાકડા રચ્યા. મુમુક્ષુ (પ્રાણી) ઘરમાં એહીને સુઇ ગયા. અસહ્ય પેટની વેદનાના ઢાંગ કર્યા. ગામના બાવા, શુવા, વૈદ્યો એાલાવ્યા. ઉપચાર ચાલ્યા. પણુ ઢાંગીની પીડા વધતી જ સાલી. ત્યાધિ હાય તા મટે ને! અંતે સંત આવ્યા. લગવા વેશ અને ટીલાટપકાના પાર ન્હાતા. એણુ તબીઅત તપાસવાના દેખાવ કરી કષ્ટસાધ્ય કેસ છે એમ જાહેર કર્યું. આપું મંડળ કાંઇક નિશ્ચિત થયું. સંતે પાણીના પ્યાલા લીધા. ત્રણવાર તેના શરીર પર ફેરવ્યા અને કહ્યું કે આ પાણીમાં સર્વ વ્યાધિ

ઉતરી ગયા છે. જે આ પાણી પીશે તે મરી જશે અને લાઇશ્રી ઊઠશે. અત્યાર સુધી માતા, લાઇ, પિતા, પુત્ર સર્વ પ્રાણ આપવા તૈયાર થવાની વાતાે રડતાં રડતાં બાેલતા હતા તે સર્વ ચૂપ થઈ ગયા. સ્ત્રીએ પણ વિચાર્યું કે હું જઇશ તાે નવી આવશે! સંત કહે–ઊઠ, લાઇ! જોયું?

આ તા તદ્દન સાદી વાત છે. કાેઇ શરણ આપી શકે તેમ નથી અને આપવાના પણ નથી. ગમે તે સ્વજન આવે તે ખાલી પ્રાણપાક મૂકનારા છે, બાકી મરણ કાઇને વશ થતું નથી અને એ આવે ત્યારે તેને કાેઇ અટકાવી શકતું નથી. એ પ્રાણી ગમે તેવા સંત–સુખ આપનારાહાય કે ગમે તેવા લલાે કે લું ઢા, વહાલા કે દવલા, રળાઉ કે ઉડાઉ, બણેલા કે અભણ હાેય પણ કાેઇ પણ સ્વજન તેને રક્ષણ આપી શકતું નથી અને મરણને થાડી વાર થાભાવી પણ શકતું નથી. આમાં નિરર્થક ટીકા કરનારાં સગાંએા, ખાપના મરવાની રાહ જેતાં બેસી રહેલા ઉડાઉ પુત્રા, ધણીના પ્રેમ હારી ગયેલી શાેકચના શલ્યવાળી ભાર્યા કે એવા કેસોના સવાલ નથી, ત્યાં તા કાઇ આડા હાથ દેવાના ખ્યાલ પણ ન કરે; પણ દુનિયાની નજરમાં સારામાં સારા પ્રેમને પાત્ર થવા સર્જાયેલ થાડા આદર્શસુખી-એાને પણ જ્યારે તેએા મરણદશાની નજીક જાય છે ત્યારે તેમના આવા જ હાલ થાય છે એ આપણા દરરાજના અતુ-ભવના વિષય છે. એક પણ સ્વજન મરણથી આ પ્રાણીતું રક્ષણ કરી શકતા નથી એ સિદ્ધ વાત છે.

સર્વ રીતે સુખી ગણાતાની આ સ્થિતિ છે, બાકીના માટે શું હાય તે સમજી લેવું. ( ધ્રુવપદ ) ત્યારે આવી સ્થિતિમાં કરવું શું? આ તો ભારે ક્સાણા. આ તો ભરોસાની ભેંસે પાઢા જણ્યા જેવી વાત થઇ! આપણા પાતાના સ્વજના–ઘરના માણસા ઉપર આધાર ન રાખી શકીએ ત્યારે જવું કચાં? કરવું શું? આના ઉપર એક ઘ્રુવપદ કહે છે. એ પ્રત્યેક ગાથા સાથે બાલવાનું છે. તેના ભાવ નીચે પ્રમાણે છે:—

આખા ગીતમાં અતાવાશે અને ઉપર <sup>શ્</sup>લાકામાં અતાવાઇ ગયું તેમ કાઇ વસ્તુના, સંખંધીના કે સગાના ટેકા આ જવને અણીને વખતે નથી, એ વાત તા સમજાણી; પણ એમાંથી કાઇ રસ્તા ખરા કે ખાલી મુંઝાઇ મરવાનું જ છે? આ પ્રશ્ન સ્વાભાવિક છે. આવે વખતે બીજાં તે કાેણુ મદદ કરે? જયાં સગાંવહાલાં તા શું પણ શરીર પણ ઠંડું પડી જાય, નાડીઓ પણ તૂટી જાય ત્યાં બીજા કાેણુ પાસે આવે?

ત્યારે ધામ એના ખરા આકારમાં ટેકા આપે છે. જવ-નમાં જેટલી અહિંસા વહ્યુ દીધી હાય, ન્યાયમાર્ગે પ્રવર્ત્યા હાઇએ, સાચી સલાહા આપી હાય, ગમે તેટલા જેખમે સત્ય માર્ગ આદર્યો હાય, ભયંકર પ્રસંગામાં મન પર કાળૂ રાખ્યા હાય, પરસ્ત્રી તરફ નજર પહ્યુ ન કરી હાય, વગર હક્કનું લીધું ન હાય, દીન જેનાને દાન દીધાં હાય, પ્રદ્મચર્ય પાળ્યું હાય, દંભને દૂર રાખ્યા હાય, માનના પ્રસંગા આડા હાથ દીધા હાય, કપટજાળના ભાગ કાઇને ન કર્યા હાય, ખાટા આળ ન દીધાં હાય, ચાડી ચુગલી ન કરી હાય અને પ્રમાણિક જીવન જીવી જે કાઇ નૈતિક કે આંતરિક પ્રગતિ કરી હાય એ સર્વના ખરા આધાર તેવે વખતે થાય છે. એ વખતે એ સાચા ટેકા આપે છે અને એ એના ખરા સ્વરૂપમાં તેવે આપત્તિને વખતે ખરાબર યાદ પણુ આવે છે. એનું શરણુ ખરાબર થાય છે. કહેવત છે કે 'સુખે સાની ને દુ:ખે રામ. ' રામ એટલે અહીં પાતાના ઇષ્ટદેવ સમજવા.

ધર્મમાં બે વિભાગ હાય છે: તત્ત્વજ્ઞાન અને નૈતિક વિભાગ. નૈતિક વિભાગમાં આંતર અને બાહ્ય વિભાગ આવે છે. આંતર-મનારાજ્યમાં સર્વ મનાવિકારાના સમાવેશ થાય છે. એના પર વિજય મેળવવાની ચાવી આ Ethics ના વિભાગ આવે છે, બાહ્યમાં એને પ્રાપ્ત કરવાની ચાવીએમ—માર્ગો એટલે ક્રિયાએમ હાય છે. એ સાધનધર્માની ઉપયાગિતા પુષ્કળ છે, પણ ધર્મના ખરા ઉપયાગી વિભાગ આંતરદશા પર કેટલી અસર થઇ તેમાં આવે છે.

એ ધર્મને અંગે પરીક્ષા કરીને સ્વીકાર કરવાની જરૂર છે. આંતરરાજ્યમાં બહુધા મતભેદ પડતો નથી. શુદ્ધ જીવન જીવવાના, સત્ય વચના વ્યાર કરવાના, અન્ય જીવની હિંસા ન કરવાના ઉપદેશ લગભગ સર્વ ધર્મા જીદા જીદા આકારમાં આપે છે. માહમમત્વ તજી આત્મારામને એના સ્વરૂપમાં એપળ-ખવા પ્રરૂપણા થતી આવી છે. એ ધર્મ આ પ્રાણીએ કાેઇ કાેઇ વાર જરૂર સ્વીકાર્યો પણ હાેય છે તે તેને શરણ આપે છે, તેને તે ટેકારૂપ થાય છે અને તેના ઉપર આધાર રાખ- બામાં તે છેતરાતા નથી.

એ ધર્મીના દર્શનિલસાગ વિચારી જે ધર્મમાં પરસ્પર વિરાધ ન આવતા હાય, જેમાં આગળ પાછળ સત્ય એક સરખું ચાલ્યું આવતું હાય તેના સ્વીકાર કરવા અને તેનું શરણ લેવું.

વિનયવિજય ઉપાધ્યાય કહે છે કે અમે જૈન ધર્મને સારી

રીતે તાવી જોયાં છે. સાનાની પરીક્ષા જેમ કષ, છેદ અને તાપથી થાય છે તેમ અમે તેની પરીક્ષા કરી છે. તેના વિધિ અને નિષેધના માર્ગો ખૂબ ચકાસી જોયા છે. અમે એના તત્ત્વ- માર્ગમાં પણ ખૂબ ઉડા ઉતર્યા છીએ અને અમે બારીકીમાં ઉતરી એનાં નય અને પ્રમાણ સત્યા સમજ્યા છીએ, અમને માં અપેક્ષાએ સમજાણી છે અને આખા માર્ગમાં અમે પૂર્વાપર વિરોધ જોયા નથી. એના વિધિમાર્ગીમાં ગમે તેટલા મતંભેદા હશે, પણ એના દાર્ગનિક વિભાગમાં એક જ મત છે. એના કર્મના સિદ્ધાન્ત અવિચળ છે, એની નિગાદની વ્યવસ્થા વિચારણીય છે અને એનું સ્યાદાદ સ્વરૂપ અમને ખાસ આકર્ષક લાગ્યું છે.

તમે એ જૈન ધર્મના આશ્રય કરશા તા તે તમને જરૂર 'શરણ ' આપશે એમ અમે ખૂબ વિચારથી કહીએ છીએ. તમે કાઇ પણ ધર્મનું શરણ કરા તે તમારી મરજીની વાત છે, પણ તમે જૈન ધર્મનું શરણ કરશા તા તેમાં છેતરાશા નહિં એ અમે અમારા અભ્યાસ અને અનુભવથી કહીએ છીએ.

ટૂંકામાં ધર્મનું શરણ લેવાના તેમના આદેશ છે. તેઓ કહે છે કે તું ધર્મનું શરણ કર, તેમાં પણ પરીક્ષા કરીને જૈન ધર્મનું શરણ કર.

ઉપરાંત એક વાત ખાસ કરવાની છે. વિશિષ્ટ પવિત્ર ચર્શ્યુ–ચારિત્ર તેનું તું સ્મર્શ્યુ કર, તેના ઉપર આધાર રાખ અને તેને તારા જીવન સાથે વર્ણી દે. ચારિત્રરાજનાં મંદિરમાં જે ક્ષમા, આર્જવ, માર્દ્વ, મુક્તિ (લાેેેલત્યાગ), તપ, સંયમ, સત્ય, શાૈચ, અક્ચિનત્વ અને પ્રક્ષચર્યરૂપ ધર્મી છે તે અથવા શ્રાવકના ખાર વ્રતાે છે તે તને શરણ આપશે. એનું સ્મરણ પણ તને ટેકાે આપશે. એના નામાે વ્ચાર પણ તને અકળામણથી દૂર રાખશે અને એની સાથે આત્માનુસંધાન તને અદ્વિતીય ટેકા આપશે. ચારિત્રનાે મહિમા વર્ણવવાનું આ સ્થાન નથી. બાહ્ય સર્વ ક્રિયાએોની અસર વર્તન ( ચારિત્ર ) પર કેટલી થઇ છે તે જ અંતે જોવાનું છે. અંદર ભીનાશ-કુણાશ ન આવી હાય તા ખાદ્ય ક્રિયા નકામી તા નથી, પણ તત્કલાપે-ક્ષયા અંતે આ આત્માને વધારે દ્વર લઇ જતી નથી. મેરૂપર્વત જેવડા ઢગલા થાય તેટલા એાઘા-મુહપત્તિ આ જવે કર્યાની વાત સુપ્રસિદ્ધ છે તે આ દૃષ્ટિએ છે. માત્ર તું ચારિત્રનું સ્મરણ કર. માત્ર ક્રિયાની અપેક્ષાએ નહિ, પણ જીવવાની તીવ ઇચ્છાથી એનું સ્મરણ કર. એનું સ્મરણ માત્ર તને ટેકા આપશે, તારા આધાર અનશે અને વિશાળ દરિયામાં તારી પડેખે ઉલું રહેશે. એ ચરણ–ચારિત્ર સાથે અનુસંધાન કરી લે, એની સાથે તું એકમેક થઇ જા અને તેના તારી સાથે એક તાર કરી દે. એ તને ટેકાે છે. ખરા આધાર છે.

' ચરાયું'ના અર્થ પગ. મહાપવિત્ર પુર્ધાના ચરાયુયુગનું સ્મરાયું કર—એ અર્થ પણ શકય છે, પણ વિષયની ઘટના સાથે ચારિત્ર અર્થ વિશેષ અનુર્પ જણાય છે. પગનું સ્મરાયું થતું નથી, પણ તેની પૂજા થાય છે. આ ધ્રુવપદ દરેક ગાથાને અંતે ખાસ બાલવા અને વિચારવા જેવું છે. નિરાશ થતાં આત્માને એ માટા ટેકા આપે તેમ છે અને એ ટેકાની એને એ વખતે ખાસ જરૂર છે.

નાના પ્રાણી કે મનુષ્યની તા શી વાત કરીએ પણ
 માટા રાજા હાય, માટા રાજાઓના પણ રાજા હાય, એની ચારે

બાનુએ દાડા, રથ, હાથી અને લશ્કરીઓ હાય, એનું રક્ષણ કરવા એના ખાસ રક્ષકા (બાડીગાર્ડા) તૈયાર હાય, એનું લશ્કર દુનિયામાં અજેય ગણાતું હાય, એની સેનાએ કદી હાર ખાધી ન હાય, એની બ્યૂહરચના ઘણી ગુંચવણવાળી હાય, એનું પાતાનું ખળ પણ અતિશય પ્રસિદ્ધિ પામેલું હાય અને એવી રીતે એ માટા કિલ્લાઓથી, શસ્ત્ર—અસ્ત્રોથી અને લડાઇની તથા ખચાવની સર્વ સામગ્રીઓથી સુરક્ષિત હાય, એનું એકલાનું એર સેંકડા સેનાનીઓને પૂરા પડે તેવું ખતાવાયું હાય—એવા માટા છત્રપતિ હાય એને પણ એ યમરાજ એક ક્ષણવારમાં ઉચકી લે છે, એક ઘડીના છઠ્ઠા ભાગમાં જમીન પર રગદાળી નાખે છે અને એમ કરવામાં એને જરા પણ શંકા કે વિચાર થતા નથી.

દરિયાના કાંઠા નજીક એક ગલ અથવા કલકલ પક્ષી થાય છે. એ તફન સફેત હાય છે. એના ખારાક માછલાં હાય છે. એ જેમ માછલાંને પાતાની ચાંચમાં ઉપાડી લે તેમ માટા રાજા, મહારાજ કે ચક્રવત્તીને યમરાજ ઉચકી લે છે. એ વખતે રાજાનું માટું લશ્કર કે એના હાથી, ઘાડા, રથ, પાયદળ, પલટન, એરા-પ્લેના કે મશીનગના કાંઇ કામમાં આવતા નથી, કાઇ એની આડા હાથ દઇ શકતા નથી અને લશ્કરની વચ્ચેથી, વક્ર કિલ્લાની અંદર-થી અને સામગ્રીઓની ભીતરમાંથી ખેંચી એને ઉપાડીને યમરાજ એક ક્ષણમાં ચાલ્યા જાય છે. ( મૈનિક શબ્દ માટા મત્સ્યવાચક પણ છે. માટા મત્સ્યા નાના મત્સ્યાને નિરંતર ખાધા કરે છે.)

આ વખતે એ માટા મહારાજાને શરણ કાૈનું ? ટેકા કાૈના ? આધાર શેના ? રાણીઓ રહે, વૈદ્યો હાથ ખંખેરે, દાસીઓ રાજીઆ હો, અમાત્ય વર્ગ હાય અળતરા કાઢે, પણ એ સર્વ નકામું નીવહે છે અને એ અધાની વચ્ચેથી ઉપડી જાય છે. વાત એ છે કે— જાવું છે છ, જાવું છે જરૂર; કાયા તારી કામ ન આવે, ઝાંખા થાશે નૂર.

ચક્રી સરખાં વહી ગયાં, આકડાનાં તૂર, જાલું છે છ. વિગેરે.

માટા માંધાતા જેવા રાજાઓ ગયા, વિક્રમાદિત્યા ગયા, સિદ્ધ-રાજ જેવા ગયા અને આખી મુગલાઇ પણ ઉપડો ગઇ. નેપાલીઅન સેંટ હેલીનામાં ગયા, શાહજહાન કેદમાં મુઓ, ઐારંગઝેબ દક્ષિ-ણમાં ખલાસ થઇ ગયા અને ઋષભકૂટપર કાકિણી રત્નથી નામ લખનાર પ્રદ્માદત્ત, સુભૂમ જેવા ચક્કવર્ત્તીઓ પણ ગયા! એલેકઝાન્ડરને પૃથ્વી જીતવાની બાકીમાં રહેલી ન જડી ત્યારે સમુદ્રને સાધવા ગયા, સુભૂમ બીજો ભરત ખંડ સાધવા ગયા, પણ અંતે સર્વ ગયા! એ દરેકે મરતી વખત પછાડા માર્યા છે અને માથાં પછાડયાં છે. ત્યારે તું તે કેાણુ માત્ર! વિચાર કે એવા અવસર આવશે ત્યારે તું કોના આધાર લઇશ ? તારી છાતી ઉપર હાથ મૂકી નિરાંતના ધાસ લઇ શકીશ ? આનંદથી જઇ શકીશ ? હજી પણ સાંભળ. એ મુદ્દા ઉપર ઘણું કહેવાનું છે.

3. એવા રાજાઓ તો ઉઘાડી રીતે ગયા અથવા તેને યમ-રાજે ઉપાડી લીધા, પણુ પ્રાણી કદાચ સખ્ત લાેઢાના ઘરમાં પેસે, તાજિરીમાં ઢંકાઇ જાય, કપાટ અંધ કરીને બેસી જાય કે પટારામાં પેસી જાય અથવા તાે દીન-શરણાગતની પેઠે પાતાના મુખમાં તરખલું લઇ યમરાજને વિનતિ કરે કે—' હે દેવ! મને તાે છાેઢા! મને ખચાવા ! હું તમારે શરણે છું!' (પ્રાચીન સમયમાં રાજાઓ લડતાં પણુ દુશ્મન મ્હાંમાં તરખલું લે એટલે છાેડી દેતા. અત્યારે પણુ સફેત વાવટા ખતાવા એટલે લડાઇ બંધ પડે છે અને સુલેહ થાય છે.) પણ આ યમદેવને તો દયાના છાંટા આવતા નથી. એ તો દરેકના કાળીઆ કરવામાં મજા માને છે, એને વજમય ઘરમાંથી પકડતાં વાર લાગતી નથી કે એની પાસે મુખમાં તરખલું લઇ કરેલી પ્રાર્થના ખર આવતી નથી. જેમ પરમાધામી દેવાને નારકીના જીવાને ત્રાસ ઉપજાવવામાં મજા આવે છે અને તેઓને રડતાં—કકળતાં જાએ ત્યારે એ નીરાની જેમ રાજી થાય છે તેમ નિદ્યતાના પુરુષાર્થમાં નાચ કરી રહેલ યમદેવ કાઇ પણ પ્રાણીને છાડતા નથી.

વળી એનામાં એક વિશિષ્ટતા અથવા નીચતા એ છે કે બીજા પ્રાણીએ સારા અર્થમાં સર્વને સરખા ગણે છે અને સર્વને સરખા ગણે છે અને સર્વને સરખો લાભ આપે છે ત્યારે આ યમરાજ જીવ લેવાની બાબતમાં સર્વને સરખા ગણે છે. એને મન કાઇ માટા નથી, કાઇ નાના નથી, એ તા નીચતાની પરાકાષ્ઠાએ જઇ માટા કે નાનાને—સર્વને શરીરથી છ્ટા પાડી, એનાં સગાંસ અંધીને રડાવી ખેંચી જાય છે. એના આવા સર્વને સરખા ગણવાના તુચ્છ ભાવ પર લ્યાનત હા ! ધિક્કાર પડા ! પણ એમ કહેવાથી કાંઇ વળે તેમ નથી—તેને જરા પણ દયા આવે તેમ નથી.

જયારે રાજાના પરિવાર કે તેનું લશ્કર નકામું થાય છે, છુપાઇ જવાના પ્રયાગા નિષ્ફળ જાય છે અને બતાવેલી લાચારી ને કરેલી પ્રાર્થના ઉપયાગ વગરની અને છે ત્યારે એની પાસે શરણ કાતું? આમાંથી અચવાના કાેઇ ઉપાય કારગત લાગતા નથી.

હજુ કાંઇ બીજા ઉપાય હાેય તાે તપાસીએ. આ તાે સર્વ પ્રકારે નિરાશા મળે છે. ચાલાે, આગળ વધાે, કાંઇ કરતાં કાંઇ ઉપાય શાેધ્યા મળે છે? ૪. વિદ્યાએ સિદ્ધ કરવાથી આકાશમાં ઉડી શકાતું, સમુદ્ર તરી શકાતો અને એવાં આશ્વેર્ધી થતાં. મંત્ર (રસ) સિદ્ધ કરવાથી સાતું થઇ શકતું, સ્ત્રી–પુરૂષને વશ કરી શકાતાં વિગેરે. મહા ઐષધિ-એાના ઉપયાગથી આકરા વ્યાધિએા સુધરી શકતા. આવા અનેક દાખલાએા કથાનકામાં નાંધાયલા છે. વિદ્યા અને મંત્રના પ્રભાવથી દેવતાએા વશ થતા અને દેવતાએા અનેક કામ કરી આપતા.

આ વાતની સત્યાસત્યતા તપાસવાનું આ સ્થાન નથી. શાત્રું જય યાત્રા ખંધ થઇ ત્યારે આવા મંત્ર કે વિદ્યાઓના ઉપ-યાંગ કેમ નહિ થયા હાય? એવા ઘણા પ્રશ્ન કરતા હતા. આપણે એ વિષયની ચર્ચામાં ઉતરીએ તા મુદ્દો વિસરી જઇએ. વાત એ છે કે મંત્રથી, વિદ્યાર્થી કે મહા ઐષધનું આસેવન કરવામાં આવે અને દેવતાઓને વશ કરી દે તેવું તે આસેવન હાય તા તેથી પણ મરણ છાડતું નથી. ગમે તેવી સિદ્ધ ઐષધિઓ માટા ધન્વંતરી પાતે લાવી આપે અથવા મંત્રાના ઉપરાઉપરી ઉચ્ચાર થયા કરે, વિદ્યાદેવીઓના કદાચ સાક્ષાત્કાર થાય તા પણ માત છાડતું નથી, છાડે તેમ નથી.

જ્યારે ડાંકટર કે વૈદ્યનાં મુખ પર નિરાશા દેખાય છે અથવા નજીકના સંબંધીઓને વ્યાધિ ગંભીર અથવા ' હાેપલેસ ' જણાવવામાં આવે છે ત્યારે પછી ભુવાના પ્રયાગા ઘણીવાર થાય છે, ડાકલાં વાગે છે, શરીર પર ત્રાંબાના પૈસા અંધાય છે, નજરબંધી થાય છે, ખાટલા ક્રરતા ખીલા ઠાેકાય છે, લીંબુ માથા પરથી ઉતારાય છે, ખાધાઓ રખાય છે, આખ-ડીઓ લેવાય છે અને કૈક કૈક તાેકાના થાય છે; પણ અંતે પ્રાણપાક મૂકવામાં એ સર્વના અંત આવે છે. દેવતાને પાતાને પણ મરણ છાડતું નથી તા તેઓ આપણાં શાં દળદર પ્રીટાવવાના હતા? એ તા માત્ર ડ્રુખતી વખતે બાચકા ભરવાની વાત છે. મરણ કાઇ દેવને વશ નથી, કાઇ મંત્રને વશ નથી, કાઇ વિદ્યાને તાબે નથી.

શરીરમાં વૃદ્ધિ કરવા માટે ગમે તેવાં રસાયણા ખાવામાં આવે, તામ્રભસ્મ, ગજવેલ, મારેલ પારા, સાનું, રૂપું, વસંત-માલતી, પંચામૃત પરપટી, અબરખ કે બીજી અનેક રસા-યણી ચીંજોના ઉપયોગ કરવામાં આવે; પણ મરણ છાડતું નથી. માટા દેવા, વૈદ્યો, ડાંકટરા કે સરજના મરણને પ્રીટાડી શકતા નથી અને એલીકઝીર (Eliczir) મરણજયની દવા શાધવા પાછળ હજારા વર્ષ નીકળી ગયા છે, પણ હજા સુધી તેવી દવા મળી નથી અને અત્યાર સુધીના વિજ્ઞાનના વિકાસ વિચારતાં તેવી દવા શોધાવાની શકયતા પણ જણાતી નથી.

શ્રી વિનયવિજયજીના વખતમાં વિદ્યા, મંત્ર, મહૌષિધના મહિમા માટા મનાતા હશે, અત્યારે સરજનના ચપ્પુ અને ડાંકટરનાં ઇન્જેકશનાના મહિમા મનાય છે, પણ ગમે તે રીતે જોઇએ પરંતુ મરણ છાંડતું નથી. હૃદય ચલાવવા હાઇપાડરમીક ઇન્જેકશન આપીએ કે હિરણ્યગર્ભના ઘસારા આપીએ, પણ અંતે રડવાનું છે અને ખરખરા કરનારા બાલવાના છે કે—'ભાઇ! ઝુટી એની ખુટિ નથી ' આ સાદી કહેવતમાં સેંકડા વર્ષોના અનુભવ સમાઇ જાય છે. જ્યાં આયુષદારી તૃટી ત્યાં દવા, ઉપચાર કે મંત્ર કાંઇ ઉપયાગી નથી. આપણી વાત એ છે કે આ સર્વ કાળાહળ, ધમાલ અને ધૂમાડા પછી પણ ખરખરા તા જાલા જ રહે છે. એ તા જાણે પછવાદે રહેનારની વાત, પણ જનારને શું ? એને ટેકા કોના ? દવામાં ગમે તેટલા માટા ખરચ

કર્યા એ સર્વ પાણીમાં અને છતાં મરણ પામનારને કેવા ટેકા મુખ્યા હશે તેવા સંશયગ્રસ્ત સ્થિતિ! અહા! શા દશા!

મરણ વખતે તા કાઇના ટેકા-કાઇનું શરણ મળે તેમ નથી, મત્યું જાણ્યું નથી અને નિત્યમિત્ર શરીર તા તદ્દન નકામું જ જણાયું છે. માત્ર પ્રણામ–મિત્રરૂપ ધર્મ જ ટેકા આપે તેમ છે તે તા પ્રત્યેક ગાથાને અંતે આપણે યાદ કરીએ છીએ. હવે જીંદગીના બીજા ખ્યાલા તરફ વળીએ.

પ. મરણભય પછી માણસને સહજ ઉતરતા ( બીજે નંખરે) ઘડપણના—જરાના ભય લાગે છે. એને કાઈ ઘરડા (old) કહે તા પણ એને અપમાન લાગે છે. એ જીવાની જાળવવા અને પછી જીવાન છે એમ દેખાવા અનેક દવા ખાય છે, કલપ લગાડી ધાળા વાળને કાળાં કરે છે, આંખમાં સુરમા, અંજન આંજે છે અને કૈક ચેનચાળા કરે છે.

વિલાયતની તો વાત ન પૂછા ! ત્યાં માઢાં ઉપરના પક્ પાઉડરના થપેડા જોયા હાય તો ચીતરી ચઢી જાય ! બસમાં એઠા એઠા પણ <sup>૧</sup>વેનીટી એગ કાઢી હાેઠ ઉપર લાલ રંગ લગાડે, મુખ ઉપર રાેઝ પાઉડર નાખવા લાગે અને નાના આરિસામાં મુખ જોઇ લે. આ સર્વ જીવાન દેખાવાના ફાંફા છે!

કૈક ત્રાંબુ કે મારેલ પારા ખાય છે, કૈક ગજવેલ ખાય છે, કૈક અખાડામાં કસરતા—કુસ્તીઓ કરે છે અને કૈક મગદળ ફેરવે છે. અનેક પ્રયાગ કરી જીવાની ટકાવવા અને આધેડ વયે જીવાન છે એમ બતાવવા અનેક ચાળા કરે છે. એનું માેટું વર્ણન આપવાની જરૂર નથી. દરરાજ નજરે પડે એવા એ મામલાે છે.

૧ સ્ત્રીએા હાથમાં રાખે છે તેવી નાની ચામડાની કેાથળી.

ગ્રંથકાર કહે છે કે એ સર્વ ફાંફાં છે, એમાં કાંઇ વળો તેમ નથી. તમે ગમે તેટલા પ્રયત્ન કરાે અને ગમે તે ખાચો પણ આવતી જરાને તમે અટકાવી શકાે તેમ નથી. તેની સામે તમને ટેકાે મળે તેમ નથી અને તમારા સર્વ પ્રયત્ન નકામા છે–નિષ્ફળ છે–એ અદામના છે.

કેટલાક માણુસા એમ માને છે કે શરીરમાં પવનને રાકયા હોય—સ્તંભન કર્યું હાય, એક પ્રકારના પ્રાણાયામ કર્યા હાય તો તેથી આવતું ઘડપણ અટકે છે. ઉપાધ્યાયશ્રી કહે છે કે તમારે જોઇએ તેટલા પવનના અટકાવ કરા પણ એમાં કાંઇ વળવાનું નથી. પ્રાણાયામના ઉપયાગ કાળજ્ઞાન અને શરીર તંદુરસ્તી માટે ગમે તેવા ઉપયાગી હાય, પણ એ આવતી જરાને અટકાવે તેમ નથી.

અરે! તમારે જોઇએ તો તમે દરિયાપાર બીજે તીરે જઇને બેસો કે કોઇ મોટા પર્વતના શિખર ઉપર ચઢી જાઓ, પણ દરિયાની ભરતીના જીવાળની જેમ આવતા ઘડપણને તમે રોકી શકશો નહિ. તમે ગમે ત્યાં નાસી જાઓ, તમારાં ઘરખાર છોડી પાતાળમાં પેસો કે કોઇ મહાન પર્વતના શિખરને છેડે જઇને વાસ કરો; પણ અંતે ઘડપણની અસર લાગ્યા વગર રહે તેમ નથી અને એ આવશે ત્યારે તમે ધીમે ધીમે ઘસાતા જ જશા. દાંતા દુ:ખવા માંઢ, પીડા થાય, પડી જાય અને ચાવવાની અગવડ પડે, કાનમાં બહેરાપણં આવતું જાય, આંખમાં લેંગ સાઇટ ( અંખ-બેંતાળા ) આવે, બાલ ધીમે ધીમે પીકા પડતા જાય અને અંતે સફેદ થઇ જાય, શરીર શિથિલ પડતું જાય, હાથ-પગ હુકમ માને નહિ, એવાં અનેક આક્રમણે ધીમે ધીમે પણ ચાક્રસ થતાં જાય છે. પછી તો

" ઉંબર તો ડુંગર થયા, પાદર થયા પરદેશ; ગાળી તો ગંગા થઇ, અંગે ઉજળા કેશ " એ સર્વ બને છે અને છેવટે હાથમાં લાકડી લેવી પડે છે. વસ્તુત: ત્રણુ પગે ચાલવું પડે છે. એ વાતને અટકાવનાર કેાણુ ? એ વાતની આડે આવનાર કેાણુ ? એ હકીકત બને ત્યારે આધાર કેાના ?

ફ. એ વાત વધારે સ્પષ્ટપણે કહેતાં કવિ વર્ષુ વે છે કે-નાના બાળકનાં આલ જોયાં હોય તો તે એકદમ કાળાં લાગે છે, જરા આખા માથાંને પળિયાંવાળું બનાવી મૂકે છે અને શરી-રને તદ્દન રસ વગરનું –દમ વગરનું બનાવી દે છે તેમજ ધીમે ધીમે એને તદ્દન નિર્બળ, દુર્બળ અને અબળ બનાવી દે છે. આ જરાને–ઘડપણને અટકાવવાને કાેણ શક્તિવાન થાય છે? એને આવતી અટકાવવાના કાેઇ રસ્તા જડ્યો છે?

એક ઘણા પ્રસિદ્ધ વૈદ્યરાજ કહેતા હતા કે પ્રમાદ એ જ મરણ છે (प्रमादो हि मृत्युः) જો પ્રમાદ ન કરવામાં આવે તો માણસ કદી મરે નહિ અને ઘરડા થાય નહિ. તેઓ પાતે ખૂબ સંભાળ લઇને રહેતા હતા, પણ લગભગ પંચાવન વર્ષની વયે લાકડી લઇને ચાલતા હતા અને છપ્પન વર્ષની ઉમ્મરે લાકડી મૂકીને આ દુનિયામાંથી ચાલ્યા પણ ગયા. આ વાત એટલી સાદી, જાણીતી અને સ્પષ્ટ છે કે એના ઉપર વિવેચનની પણ જરૂર ન હાય. મુદ્દો એ છે કે આ પ્રમાણે ઘડપણ વગર નાતર્જું—માગ્યું—બાલાવ્યું ચાલ્યું આવે ત્યારે આધાર કોના ? શું પ્રાણીના નશીખમાં રાખ પીવાની જ સરજી હશે અને ગાંઠીઆના ભૂકા કરીને ખાવાના ગાટા વાળવાનું એનું પ્રારખ્ધ જ હશે! ' મમ યષ્ટિકા ' કહી ઠણક ઠણક કરતાં ટેકા આપીને ચાલતાં આંખના તેજ વગર બીજાથી દોરાતાં આ એક વખતના

ઇશકી ચુવકાને જોતાં કેમ વિરાગ ન આવે ? અને એમના કેક્મ-ધમાલ-દમ અને વાતા વિચારતાં તેમની દયા કેમ ન આવે ? તેઓ 'દયા ' શબ્દ સામે જરૂર વાંધા લેશે, પણ તેઓ પ્રત્યેક પળે દયા માગી રહ્યા છે અને પાતાના ઘડપણને શ્રાપ આપી જીવાનીને યાદ કરતા રહ્યા છે, એ તેમનાં અંતરને પૂછવામાં આવે તા જવાબ આપે. તાત્પર્થ એ છે કે આવે વખતે આધાર કાેના ? એ વખતે ક્યાં ટેકા મળે ? કઇ બાબ-તમાં જીવને શાંતિ વળે ?

કાઇ વૃદ્ધને પૂછશા તો જણાશે કે એ વ્યવહાર સર્વ કરતો હશે પણ એને કાઇ સ્થાને નિરાંત વળશે નહિ. એ આગેવાન હશે તો એના દમ નીકળી જતો હશે, એ ઘરના વડીલ હશે તો એક રાત એને નિરાંતે ઉઘવાની મળતી નહિ હોય. એાછું ખાવું અને ઘણી ચિંતા કરવી એ ઘડપણની નિશાની છે, પણ એ ઘર્મનું શરણ લે તો એને મજા આવે. આવડત અને પ્રાથમિક તૈયારી પ્રમાણે એ ધર્મ સ્થાનકમાં જઈ વાચન, મનન, ચિંતવન, ઉપાસના કે ધ્યાન કરશે તો તેને ઘડપણમાં કાંઇક ટેકા મળશે. રાસ વાંચવા, ધર્મ ચર્ચા કરવી, સામાચિક, પાષધ કરવા વિગેરે સાદી વાતો છે, પણ એમાં એને 'શરણ ' જમાવેલી સ્થિરતા પ્રમાણે મળે છે અને ટેકા એ વખતે ધર્મના જ મળે છે, એ અરાબર અવલાકન કરવાથી માલૂમ પડે તેમ છે.

9. આપેલું આ બાબત બીજી રીતે વિચારીએ. મરણ અને ઘડપણને અનેક આકારમાં આપેલું તપાસી ગયા. જ્યારે પ્રાણીને ઉગ્ર–આકરા વ્યાધિ આવી પહે છે અને વધતો જાય છે ત્યારે એને શરણ કાતું? આપેલું ન્યુમાનીઆના કેસ જોયા છે. શ્વાસ વધ્યે જાય અને બન્ને ફેફસા જવાબ ન આપતાં હાય, સને-

પાતના શારબકાર ચાલતા હાય અને આશીકાં અને ઓછાડ ખેંચાતાં હાય ત્યારે ટેકા કાેના ? લગંદરની અસાધારણ પીડા થઈ હાય કે હડકવા ઉછત્યા હાય, કે પેટમાં અસહ્ય દુ:ખાવા ઉપક્યો હાય કે છાતીનાં પાટીયાં લીંસાઇ જતાં હાય અગર શરીર અળી જવાની પીડા સહેતું હાય તે વખતે ટેકા કાેના ?

જે વખતે ૧૦૫ ડીગ્રી તાવ આવ્યા હાય, જે વખતે આખું શરીર ગડગુમડથી તવાઇ ગયું હાય, જે વખતે મુખ-માંથી લાળા પડતી હાય, જે વખતે માથાના દુઃખાવા ઉપક્યો હાય, જે વખતે કેન્સર જેવા વ્યાધિથી ગળું અટકી પડ્યું હાય તે વખતે આધાર માટે ચકળવકળ થતી આંખાને ટેકા કાના ?

એ દુ:ખમાં કાઇ ભાગ પડાવતું નથી, કાઇ એના અંશ પણ લઇ શકતું નથી, કાઇ એમાંથી દુ:ખ એાછું કરાવી શકતું નથી—આ સિદ્ધ વાત છે. આકાશમાં ચંદ્રગ્રહણ થાય છે ત્યારે પ્રાચીન માન્યતા પ્રમાણે રાહુ ચંદ્રને ગળવા લાગે છે. એ વખતે કાઈ તારા, ગૃહ કે નક્ષત્ર ચંદ્રની મદદે આવતાં નથી, માત્ર ચંદ્ર જ પાતાની પીડા સહન કરે છે. તમે શું એમ કહા કે એવા વ્યાધિ વખતે ડાંક્ટરનું કે વૈદ્યનું શરણ! આ વાતમાં બૂલ થાય છે. ડાંક્ટરા કહે છે કે તેઓ તા કુદરતને સહાય કરે છે, પણ કુદરત ઉલટી થાલે ત્યાં તેઓના હાથ પણ હેઠા પડે છે. એ પીડામાં કાઇ ભાગ પડાવતું નથી અને કાઇ એવા આકરા કેસની જવાબદારી પણ લેતું નથી. ડાંક્ટર માટા ડાંક્ટરને બાલાવવા સલાહ આપશે અને વૈદ્યો એકઠા થશે તો વિષમ જવરના લ્લોકો બાલી પાંડિત્ય બતાવશે; પણ એ વખતે શરણ કે તો ? એવા વ્યાધિશ્રસ્તનાં મનની સ્થિતિ જાણી હોય

તો તે વખતે તે પાતાની અશરણ સ્થિતિ ખરાખર અનુભવે છે અને નહિ તો સર્વ લોકો 'એક અરિહ તમાં ધ્યાન રાખને' એમ કહે ત્યારે એ પાતાની અશરણ—ન ધણિયાતી સ્થિતિના ખ્યાલ કરે છે. એ વખતે શરણ કેાનું ? ધર્મ સિવાય કાઇ એની ખાન્નુએ ઉભું રહેતું નથી. બીના સર્વ હવાંતીઓ છે. નિમિત્ત-વાસી પ્રાણી છે તેથી એ પ્રયાસ કરે છે, દવાદારૂ કરે છે અથવા અન્ય કરે તેના લાભ લે છે; પણ તે વખતે તે સર્વ નિરર્થંક છે એમ તે ખરાખર સમન્ને છે. અંતે વાત ચાક્કસ છે કે કરેલ કર્મ ભાગવવાં જ પડે છે, ગમે તેટલાં યુગ પસાર થઇ ન્ય પણ ભાગવવાં જ પડે છે અને તે પણ કરનારે જ ભાગવવાં પડે છે. એમાં કાઇ ભાગ પડાવવા આવતા નથી. માત્ર તે વખતે શાંતિ આપનાર આધાર હાય તા તો ધર્મ જ છે અને તેનું શરણ લીધા સિવાય બીનો કાઇ માર્ગ નથી.

- ૮. આવી રીતે જરાવસ્થામાં કાંઇ ટેકા નથી, મરણ વખતે કાેઇના આધાર નથી અને ભયંકર વ્યાધિઓ પાતે જ સહેવા પડે છે ત્યારે કરવું શું? આને માટે કવિશ્રીએ ત્રણ ઉપાય આ અષ્ટકને અંતે છેલ્લા પદ્મમાં અતાવ્યા છે.
- (૧) પ્રથમ તો ચાર પ્રકારના અંગવાળા ધર્મનું શરણ લેવા ઉપદેશ આપ્યા છે. જે ધર્મનું શરણ લેવાની વાત કરી છે તે ધર્મ ચાર પ્રકારના છે: દાન, શીલ, તપ અને ભાવ. એ ચાર અંગવાળા ધર્મનું શરણ કર.

અથવા ચાર પ્રકારનાં શરણાે છે તેને અનુસર. તે ચાર આ પ્રમાણે છે:— अरिहंतरारणं, सिद्धरारणं, साह्रशरणं, केवलिपन्नत्तो धम्मो शरणम् એटલे तीर्थ डर महाराज, सिद्ध, साधु अने डेवजीडियत धर्मनुं शरण डरवा सदामण् डरी.

પ્રાણી ગમે તે ધર્મને માનતા હાય તેને શરણ અનુ-કૂળ ગાેઠવી શકાય છે. ધર્મનું શરણ અનિવાર્ય, તે જ એક રસ્તાે છે, એ માર્ગમાં જ પ્રકાશ દેખાય છે, બાકી સર્વત્ર અંધકાર, ગુંચવણ અને અથડાઅથડી છે.

- (૨) મમતા—મારાતારાપણાની વાત જ છોડી દે. જગતને અંધ કરનાર માહરાજાએ ઉત્પન્ન કરેલી મમતાઅુદ્ધિ પ્રાણીને ખૂબ રખડાવે છે અને શરણ લેવા દોડનું પણ મમતાને લઇને જ પડે છે, બાકી એને મરણ, જરા કે વ્યાધિ કાઇ ચીજ નથી. મમતા રાગમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે અને પાછી એ રાગ બંધાવે છે. એ મમતા ઉડી ગઇ એટલે પછી શરણુના સવાલ નહિ રહે. પ્રાણી મમતા રહિત થાય પછી તેનામાં કાઇ જીદી જ હિંમત આવે છે અને શરણુના પ્રસંગાની સાથે એ રમે છે, એ નિર્જળતાની સામે બાય લીડે છે અને પૂર્ણ જીસ્સાથી આગળ વધતા જાય છે. એને મારૂં ધન, મારાં છાકરાં, મારાં અસીલ, મારાં ઘરાક એ દશા જ રહેતી નથી એટલે પછી એ તો નિષ્કંટક રાજ્યના માલેક થઇ જાય છે અને એના રસ્તો સીધા, સરળ અને સપાટ થઇ જાય છે.
- (૩) તું આ શાંતસુધારસનું પાન કર. એ રસ એવા તા અભિનવ છે કે એની જોડી તને મળે તેમ નથી. બીજા રસા તા ચટકા જેવા છે, અનુભવ્યા અને ઉડી ગયા; પણ

આ રસ તો અખંડ નિરાળાધ શિવસુખનો મોટો લંડાર છે. એની શાંતિ ભાગવા તેમ એ વધતી જાય, એનું પાન કરા તેમ મન પ્રકુલ્લ બનતું જાય, એના સંબંધ કરા તેમ આનંદ લિમ લિછળે. શૃંગાર, વીર કે હાસ્ય જેવા એના ચટકા નથી, એ તા એક વાર એનું પાન કર્યું એટલે પછી ગાયા જ કરા કે 'અબ હમ અમર લચે ન મરે ગે' એમાં વીજળીના ઝબકારા અને પાછળ ઘાર અંધારી રાત નથી, ત્યાં તા મિલ્—રત્નની ઝળહળતી જયાત છે. સદૈવ એતી રહે તેવી એ જયાત છે અને એની પછવાડે આનંદ આનંદ અને આનંદ છે. એનું પાન કરતાં ધરાતા નઘી, એને પીતાં પીતાં કંટાળા આવે તેમ નથી. એ અલાકિક શાંતરસનું પાન તમે રચા અને કરા તે મેળવાના પ્રયાસમાં, પાન કરવામાં અને કરા તે મેળવાના પ્રયાસમાં, પાન કરવામાં અને કરા પછીની સ્થિતિમાં સર્વત્ર નિરવધિ આનંદ છે.

શ્રી વિનયવિજય ઉપાધ્યાયે આ અશરણભાવના ગાતાં ખૂબ લહેર કરી છે. તેમણે મરણને એવું ચીતર્યું છે કે પ્રાણી એના વિચાર કરતાં ઉંડા વિચારમાં પડી જાય. એમણે માટા ચક્રવત્તી ને મરણ વખતે શું થતું હશે તેનાથી શરૂઆત કરી, મરણ પછી શું થાય છે તે ખતાવી, છેવટે ગમે તે કરા પણ મરણું છોડતું નથી અને મરણુ વખતે કાઇ ટેકા આપી શકતું નથી એ ખતાવી, આત્મધર્મને એાળખી, તેને અનુસરવા વિચા-રણું ખતાવી. ત્યારપછી તેમણે ઘડપણ—જરાને આગળ કરી, પ્રાણીને તેની પાસે તદ્દન પરાધીન ખતાવ્યા અને છેવટે આકરા

વ્યાધિઓને આગળ કરી તે વખતે પ્રાણીની મનાદશાના-

અનાથતાના સ્પષ્ટ ખ્યાલ આપ્યા. એના વિવેચનમાં પ્રાસંગિક વાત ઘણી કરી નાખી છે. આપણે પ્રથમ અશરણભાવના વૈજ્ઞા-નિક પદ્ધતિએ વિચાર કરીએ.

આધાર અને આધેય તત્ત્વના એવા નિયમ છે કે જેને આધારની જરૂર પહે તે ટેકા આપે તેવી વસ્તુના ટેકા તુરત લઇ લે છે. આળકામાં આ તત્ત્વ સહજપણે પ્રતીત થાય છે. એને કપડાં પહેરવામાં, કરવા જવામાં કે કાઇ પણ કામ કરવામાં આધાર વગર ચાલતું નથી. આવી રીતે સ્ત્રી-પુરૂષના ઘણીવાર આધાર-આધેય સંબંધ બને છે.

પણ માણસ જ્યારે મુંઝાય છે ત્યારે તાે એને ટેકાની બહુ જરૂર પડે છે. એ વખતે એને ટેકાે મળે, કાેઇ સાચા દિલાસા આપે, કાેઇ એના દુ:ખમાં ભાગ પડાવે તાે તે તેના સાચા મિત્ર કે સખા સમજવા. કહેવત છે કે Prosperity brings friends and Adversity tries them ' સંપત્તિ મિત્રાને લાવી આપે છે, આપત્તિ તેની કસોટી કરે છે. ' આ દર્ષિએ આપણે આપણા સંબંધા વિચારીએ તાે ખરી અણીને વખતે તેએા તદ્દન કસાેટીમાંથી નિષ્ફળ નીવડે તેમ છે. આપ**ણે** એક બે દાખલા લઈએ. કહેવાય છે કે–નવ નંદરાજાએ સાનાની નવ ડુંગરીએા બનાવી હતી પણ એ જ્યારે મરવા પડ્યા ત્યારે એ ડુંગરીએ৷ અહીં જ રહી ગઇ અને કાેઇ પ્રકારના ઉપયાગમાં આવી નહિ. માટા રાજાઓની સ્મશાનયાત્રા નીકળે છે ત્યારે એની આખી રિયાસત પ્રથમ ચાલે છે. એના હાથી, ઘાઉસ્વાર, ચાકીદાર, અંદુકવાળાએા, આરબા, કાેતલના ઘાડા, મ્યાના, પાલખી, ડંકા–નિશાન સર્વ દેખાય છે અને છેવટે એક પાલ-ખીમાં એતું શખ દેખાય છે. એના ઉપર કીનખાબનાં કપડાં

પહેરાવેલાં હાય છે અને હાથ ઉઘાડા હાય છે. આ શું ખતાવે છે? આ સર્વ રયાસત હાજર હતી છતાં પણ રાજા—મહારાજાને કાઈ ટેકા આપતું નથી. એ સર્વ છતાં એ ગયા અને ક્યાં ગયા અને કાણ લઇ ગયું? તેની પણ ખબર નથી. એના ઉઘાડા હાથ અતાવે છે કે એ જન્મતી વખત ખંધ હાથે આવ્યા હતા અને મરતી વખત ખાલી હાથે—ઉઘાડે હાથે ગયા, ચાલ્યા ગયા અથવા કાઇ તેમને ઘસડી ગયું.

કાઇ શેઠી આના મરણ વખતે જોયું હાય તા બે લાંબા લાંસડા, વીશેક ખપાટી આ અને ચાર અથવા એક નાળીએર અને ઉપર ઢાંકેલ એકાદ રેશમી વસ્ત્ર, પણ એની સર્વ ઋહિ સંપત્તિ અહીં રહી જાય છે અને એને ચિતામાં સુવાડે છે ત્યારે તા ઉપરનું ઢાંકણનું વસ્ત્ર પણ કાઢી લે છે. એનું શેર બજાર, એનું સદા બજાર, એના લાખાના સરવાળા, એના લાંબાં સરવૈયાં, એના નાંકર—ચાકરા અને એની માટેરા, ટેલી-ફાના અને સેકેટરીઓ સર્વ અહીં રહી જાય છે. એની બૈરી પણ અહીં જ રહે છે અને છાકરા છાકરી હિસાબા કરવા અને લીલની શાધમાં પડી જાય છે. આ સર્વ શું ? કેવા તાંકાન અને કેવા હાલહવાલ ? કાંઇ ટેકા ? કાંઇ આશરા ?

કાઇ સાધારણ માણસની વાત લઇએ તો ત્યાં પણ એ જ વાત દેખાશે. એને માટે કાઇ આડા હાથ દેતું નથી અને એને કોઇની પર ગણતરી આંધવાના હક્ક નથી એટલે આવ્યા તેમ ગ્રાલ્યા જાય છે; પણ માટા કે નાનાને સર્વને જવાનું તા ખરૂં જ! એ વાતમાં મીન–મેષ નથી, એમાં શંકા નથી, એમાં અપવાદ નથી.

એના સંઅંધમાં એક બહુ સુંદર વિચાર સગ્ધરા વૃત્તમાં જ્ઞાનાર્ણવકારે અતાવ્યા છે, તે ખાસ વિચારવા યાેગ્ય છે.

पाताले ब्रह्मलोके सुरपितभवने सागरान्ते वनान्ते, दिक्चके शैलगृङ्गे दहनवनहिमध्वान्तवज्ञासिदुर्गे। भूगर्भे सिन्निविष्टं समदकरिघटासंकटे वा बलीयान्, कालोऽयं कूरकर्मा कवलयित बलाजीवितं देहभाजाम्॥

"પ્રાણી પાતાળમાં પેસે, ખ્રદ્ધાલાકમાં જાય, ઈંદ્રના ભુવ-નમાં આશરા લે, દરિયાને પાર જઇને વસે, જંગલને બીજે છેડે વાસ કરે, દિશાઓના છેડા પર જઇ અટકે, માટા પર્વતના શિખર પર ચાલ્યા જાય, અગ્નિમાં પેસે, વનમાં છુપાઇ જાય, હિમમાં ઢંકાઇ જાય, અંધકારમાં લપાઇ જાય, વજના ઘરમાં પેસે, તલવારના પહેરામાં રહે, કિદ્ધામાં ભરાઇ જાય, પૃથ્વીના ગર્ભમાં (ખાડા ખાદીને) ઉત્તરી જાય, બળવાન હાથીઓની ઘટાની વચ્ચે ઘેરાઇને બેસે પણ ક્રૂર કર્મ કરવાવાળા કાળ પ્રાણીના કાળીઓ એક ઝપાટામાં અને પૂરા જેરથી કરી જાય છે."

આ ગણતરીમાં બાળ તેમ જ વૃદ્ધ, ધનવાન તેમ જ ગરીબ, બળવાન તેમ જ બીકણ, સમર્થ તેમ જ રાંક, વક્તા તેમ જ શ્રોતા, પાટ પર બેસનાર કે સામે બેસનાર, દાન આપનાર કે દાન લેનાર, કૃપણ કે ઉડાઉ–સર્વના એક સરખી રીતે સમા-વેશ થાય છે. કાળ તા સર્વને સરખા ગણે છે.

આ વસ્તુસ્થિતિ છે. અનેક આકારમાં ખતાવાય તેમ છે, અનેક સંયોગામાં જીદા જીદા નામા લઇ તેના પર વિવેચન થાય તેમ છે; પણ વાતના સાર એ છે કે–' એક દિવસ એવા આવશે.' જ્યારે આપણે જવાનું છે, મરવાનું છે, પ્રયાણ કરવાનું છે. પણ તમે મરવાની વાત સાંભળી ચાંકયા કેમ? તમને એ શખ્દ અપશુકનભરેલા લાગ્ધા એટલે? અરે! પણ કાંઇ મરવાતું નામ લેવાથી મરી જવાતું નથી! જરા હિમત પકડી આ ચાક્કસ આવનારા મરણના વિચાર કરા. એમાં કાંઇ ગભ-રાઇ જવાતું નથી અને વિચાર કરવાની ના પાડવાથી પણ એ તમને છેાડવાતું નથી.

મરવું એ કર્માધીન વાત છે. પ્રાણી આ સંસારમાં આવે છે ત્યારે તેનું આયુષ્ય નિર્માણ થયેલું હોય છે. આયુ પૂરૂં થાય તે વખતે તેનું કામ પૂરૂં થયું હોય કે ન થયું હોય પણ તેણે જવાનું જ છે. અને કર્મના સિદ્ધાન્ત છે કે શુલ અશુલ કર્મી લોગવ્યે જ છૂટકા છે, એટલે મરણની વાતથી ડરવામાં ડહા-પણુ નથી. મરવાને માટે ત્રણુ વાત કરવા જેવી છે. મરણુ કેચ્છવું નહિ, મરણુથી ડરવું નહિ અને મરણુ માટે હમેશાં તૈયાર રહેનું. આ આખા અલગ વિષય છે. આપણુ મરવા તૈયાર છીએ? છાતી પર હાથ મૂકી જવાબ આપવા. એ વાત બહુ જરૂરી હાવા છતાં અત્ર ખાસ મૂળ મુદ્દાની નથી, પણુ વિચારવા જેવી તા જરૂર છે જ.

મુદ્દો એ છે કે આપણું મરવા તૈયાર હાઇએ કે ન હાઇએ, મરણથી ડરતા હાઇએ કે ન હાઇએ, પણ જ્યારે તે આવશે ત્યારે આપણું આધાર કાના લેવા? ડાંક્ટરા તા હાથ ખંખેરે, છાંકરાઓ કે સ્ત્રી રડવા બેસે, નાંકર—ચાકરા દુ:ખી થાય અને મિત્રા—સ્નેહીએ સહાનુભૂતિ અતાવે; પણ કાઇમાં મરણ વખતે શરણ આપવાની તાકાત છે? માટા રાજા, મહારાજા કે ચક્કવર્ત્તી ગયા તા પછી આપણા તા શા હિસાઅ છે? ' જાય છે જગત ચાલ્યું રે એ જવ! જોને!' એમાં જ્યાં ' છત્રે જેની છાયા

श्रती, इंडी केनी खती रितः; क्यां गया करे। डापित रे, के। छव कोने!' वात कंडे छे त्यां डह करी नाणे छे; पण् के सर्व वातनी वन्ये के वणते आधार केने। ? टेकें। केने।? आपण् राव आवा, करियाह नेांधाववा, आश्रय मेणववा केनी पासे कवुं! धरना रउतां डिय कने शसीरनी नाडीके। तूटती डाय त्यां धन्वंतरीनां माथां पण् अध्कें अर्थने मेटी प्रीवाणा डांक्टरे। हिंदागीरी हर्शावी, टापी माथे मूडी, प्री आसामां मूडी रस्ते पडे छे. त्यारे ते वणते आशरो केने।?

એકલા મરાષુની વાત શા માટે કરવી પડે છે? આ જીવનમાં અનેક પ્રસંગા આશ્રય મેળવવાના આવે છે. જેમણે ગરીબાઇમાં જીવન ગાળ્યું હાય તે એાશીયાળાપણામાં રહેલ તુચ્છતાથી અને ધનવાનાના તિરસ્કારથી અન્નાણ્યા ન જ હાય. અંતે આશા કરીને આવેલ યાચક માથા પર કે કપાળે હાથ મૂકીને ન્યાય છે. તે વગર સમન્નાવ્યા સમન્ને છે કે અંતે પાતાના કિસ્મત પર આધાર છે. અહીં શરણ કાતું હાઇ શકે તેના સહજ ખ્યાલ આવે છે. ખીના સર્વ નકામા પ્રયાસ છે એ વાતની કાંઇક અંખી થાય છે.

જ્યાં ઘરનાં ઘર (માનેલાં) છાંડીને સદાને માટે જવાનું હાય, જ્યાં ખૃદ પાળેલ-પાંષેલ શરીર પણ મૂકી જવાનું હાય ત્યાં આધાર કાના ? એ વખતે માટેરા કામ આવતી નથી, અલુના ઉપયાગમાં આવતા નથી, ધમાલ સાથ આપતી નથી, અડાઇઓ રસ્તા દાખવતી નથી, ગાટાળા આડા આવતા નથી, ખટપટા હાથ દેતી નથી, પ્રેમ માર્ગ આપતા નથી, એ વખતે શરણ માત્ર સાચા ધર્મ જ આપે છે, આત્મવૃત્તિએ કરેલ ધર્મ એના ગમે તે આકારમાં હાય પણ તેના આધાર

મળે છે; આકી આ દુનિયાની કાઇ પણ ચીજ, કાઇ પણ પ્રાણી કે કોઇ પણ સંબંધી એ વખતે ઉપયોગમાં આવતા નથી, યમને અટકાવતા નથી, દિલાસારૂપ થતા નથી. બાકી મંત્રવિદ્યા કે જાપની વાત શી કરવી ? ખૂદ મહાવીર પરમાત્માને ઇંદ્રે આયુષ્ય થાડું વધારવા વિગ્રપ્તિ કરી અને તેમાં તેના આશય શાસનના હિતના હતા, પણ ભગવાને તેને એક જ ઉત્તર આપ્યો કે 'એ કાર્ય કરવાને દેવેંદ્ર, ચક્રવર્ત્તી કે તીર્થ કર સમર્થ નથી.' છતાં કાંઇ ભગવાન મરણથી ડર્યા નહિ. એમને તા અનંત સુખમાં જવાનું હતું એટલે એમને 'શરણના' સવાલ જ નહાતો, પણ એમાં અશરણપણાના જે મુદ્દો છે તે ખાસ વિચારવા યાગ્ય છે.

ન્યાયાધીશ કાેઇને ફાંસીની સજા ફરમાવે ત્યારે ગુન્હેગારના મનની શી દશા થતી હશે ? એ કઇંક ફાંફાં મારશે, વિલાયત અપીલ કરવા દાેડશે, પણ એમાં કાંઇ વળે છે? પ્રાણી પણ આવા ખાચકા તાે અનેક ભરે છે, પણ એમાં સાર શાે ?

એકઠા થયેલા સગાસ બંધીઓ નવકાર આપે, શરણાં આપે, દિલાસા આપે—પણ આ જીવની દશા શી વર્તતી હાય? દિલાસા આપવા સહેલા છે તેટલા લેવા સહેલા નથી, પણ એમાં શરણ જેવું તો કાંઇ છે જ નહિ. તે વખતે જીવન શાંત, પ્રમાણિક, નિર્દે લ, સ્વચ્છ ગાળ્યું હાય, સત્યને અહિંસાથી અપનાવ્યું હાય, મનાવિકારા પર કાળ્ મેળવ્યા હાય, વાસ્તવિક અસ્થિરતા સમજાણી હાય, આંતરવૃત્તિથી ધર્મમાર્ગની આરાધના કરી હાય અને ટ્રંકામાં ઉચ્ચ જીવનની અવસ્થા અનુભવી હાય તા એ વાત ટેકા આપે છે. કરેલા અને કરવા ધારેલા સાચા ધર્મતે તે વખતે ટેકા આપે છે, બાકી બીજી કાઇ વાતમાં સાર નથી.

એવી જ રીતે ચાલી આવતી જરાને કેાણુ અટકાવી શકે? કલપ લગાડવાથી કાંઇ ઘડપણુ અટકે? અને અંતે કપાળે કર- ચલી અને ગાલમાં ખાડા તો પડ્યા વગર ન જ રહે. એવી રીતે ભયંકર વ્યાધિની વાત જાણીતી છે. એ અને એવા અનેક જીવનપ્રસંગામાં કાેઇ ટેકા આપી શકે તેમ છે જ નહિ. કરેલા ધર્મ આડા આવે, બજાવેલી ફરજો માર્ગ સુઝાડે અને કર્તવ્ય- ભાવના રસ્તા ઉપર રાખે. કદી કદી કરેલા ધર્મ એ જ આવી આપત્તિ વખતે શરણુ આપે છે.

ધર્મ શખ્દ સંકુચિત અર્થમાં અથવા માત્ર ક્રિયાકાંડના અર્થમાં સમજવાના નથી. સાચા ધર્મ એાળખવા જોઇએ, શાધવા જોઇએ અને બહાર આણ્વા જોઇએ. આત્મધર્મ થવાને સર્વ ધર્મા સરજાયલા નથી હોતાં, પણ જયાં આત્મા એના સાચા આકારમાં સાંપડે અને એની પ્રગતિ જરૂર દેખાય ત્યાં તેટલે અંશે ધર્મ છે અને એવા આત્મધર્મ અણીને વખતે શરણ આપે છે. બાકી તા પંખીના મેળા છે, સવાર થતાં સા પાત્રપાતાને માર્ગે જવાના છે અને સાથે હાય ત્યાં સુધી અમુક પણ અમુક દૃષ્ટિએ પાતાના દૃષ્ટિબંદુથી કામ કરનારા છે. એ ખરે વખતે ઉભા રહેનારા હાય, તારા ખાટલામાં સુધ તારી આપત્તમાં ભાગ પડાવનારા હાય તા તા તો તું તેમની ખાતર તારા આત્મા હારી જજે, પણ નહિ તો તને જયાં શરણ મળે તેમ હાય તેવા તારા પાતાના આત્મધર્મમાં સ્થિર થઇ જજે.

ધન અરૂ ધામ સહુ પડયો હિ રહેગા નર, ધાર કે ધરામેં તું તા ખાલી હાથ જાવેગા; દાન અરૂ પુન્ય નિજ કરથી ન કર્યો કબ્રુ, હોય કે જમાઇ કાઇ દુસરા હિ ખાવેગા. કૂડ અરૂ કપડ કરી પાપબધ કીના તાતે, ઘાર નરકાદિ દુ:ખ તેરા પ્રાણી પાવેગા; પુન્ય વિના દુસરા ન હાયગા સખાઇ તબ, હાથ મલમલ માખી જિમ પસતાવેગા.

ચિદાન ંદજીએ એક બે સવૈયા ખૂબ સુંદર આ મુદ્દા પર ગાયા છે, તે વિચાર.

અહીં 'જમાઇ' વિશાળ અર્થમાં સમજવા. માખીએા મધમાખી સમજવા.

> માખીઓએ મધ કીધું, ન ખાધું ન દાન દીધું; લુંટનારે લુંટી લીધું રે! એા! જીવ જોને.

ત્યાં જે ભાવ છે તે ભાવ અહીં સમજવાના છે. આ તો મરણ વખતની વાત કરી, પણ અશરણભાવ અતાવતાં તાે હદ કરી છે. વિચારા:—

આયકે અચાનક કૃતાંત જ્યું ગહેગા તાહે, તિહાં તા સખાઇ કાઇ દુસરા ન હાવેગા; ધરમ વિના તા એાર સકળ કુઢુંબ મિલી, જાનકે પરેતાં કાઇ સુપને ન જોવેગા. લડકસલામકે સખાઇ વિના અંત સમે, નેણમાંહી નીર ભરભર અતિ રાવેગા; જાનકે જગત એસા જ્ઞાની ન મગન હાત, અંબ ખાવા ચાહે તે તા બાઉલ ન બાવેગા.

અહીં 'પરેતાં ' એટલે મરણ પામેલા જાણીને એમ સમજવું. લટકસલામમિત્ર **ધર્મ** છે કારણ કે એને તાે કાેઇ કાેઇ વાર જીવનમાં આ જીવ મત્યો હશે. નિત્યમિત્ર તાે દેહ-શરીરને અને પર્વમિત્રમાં સગાવહાલાઓને તે ગણ્યા છે. જો જુહારમિત્ર નહિ હાય તા આંખમાંથી બાર બાર જેવડાં આંસું તે વખતે પડશે. જ્ઞાની આવા જગતમાં મગ્ન ન થાય. આંબા (કેરી) ખાવાની ઇચ્છાવાળા કહી બાવળ વાવે નહિ.

આમાં આખા મુદ્દાના સમાવેશ થઈ જાય છે.

આ આખી ભાવના રડતાં રડતાં ભાવવાની નથી. 'મારૂં શું થશે ? મારા કાેેે ? એમ મુંઝાવાનું કારણ નથી. જેને મારાં માન્યા છે તેને એાળખ, તારાં સાચાંને શાધી કાઢ અને જેનાથી તને આધાર મળે તેને પકડી લે. આકી તું જેને તારાં માની એઠા છે તેમાં તારા દહાડા વળે કે તે તને અડીલડીને વખતે ટેંકા આપે એવા ખાટા ખ્યાલમાં તું રહીશ નહિ. વાસ્તવિક રીતે વિચારીએ તા આત્માને કાઇના શરણની જરૂર નથી. એ એના પાતાના સ્વાધીન સ્વામી છે. પણ વ્યવહારથી આ પ્રાણીને એવી ટેવ પડી ગઇ છે કે ટેકા માટે આધાર રાખ્યા જ કરે. એને નાકરી કરવી હાય, વ્યાપાર કરવા હાય કે કાંઇ કામ કરવું હાય તા તે ટેકા કેટલાના અને કેાના મળશે એની ગણતરી કરશે. આત્માને ઓળખાય, એની શક્તિનું ભાન થાય, એ શક્તિ દળા-યલી હાેવા છતાં પાતાની જ છે એ વાત એને ગાેચર થાય એટલે એના પરાશ્રય ભાવ જતા રહે છે અને જેવા તે પાતાની જાત પર ટેકા રાખતા શિખી ગયા અથવા તે માર્ગે ચઢી ગયા એટલે એની સર્વ ગુંચવણ નીકળી જાય છે. એ એકલાે છતાં સિંહ છે. એ એક્લાે છતાં મરદ છે, એ એકલાે છતાં ધણીધારી છે એ વાત આપણે ચાથી ભાવનામાં ખૂબ વિસ્તારથી જોશું; પણ એણે પરાવલંબનવૃત્તિ શ્રહણ કરી છે તે તદ્દન ખાેટી છે,

પરિણામ વગરની છે, સમજ્યા વગરની છે. એને કાેઇ વસ્તુ કે પ્રાણી શરણ આપી શકે તેવી સ્થિતિમાં છે જ નહિ, એ વાત સ્પષ્ટ કરવાના અને તે દ્વારા તેની આત્મપ્રભુતાના સાક્ષાત્કાર કરાવવાના અને એ વાત વારંવાર યાદ કરી ભાવનારૂપે વારંવાર વિચારમાં લાવવાના અત્ર ઉદ્દેશ છે. પાતે કાેેે છે એ સમજવું અને જરા પણ મુંઝાવું નહિ, કાેઇ બનાવથી કે કાેઇ ભવિષ્યમાં અનવાના અનાવની કલ્પનાથી દેારવાઇ જવું નહિ. તારૂં તારી પાસે છે, પરની આશા સદા નિરાશા છે, એને કાઢી નાખવાના અલ્યાસ કરવાની જરૂર છે અને તેમ કરી 'આપ સ્વભાવમાં ' 'સદા મગ્ન 'માં રહવાનો ઉપદેશ છે. ખરૂં તા પાતાની જાતને, પાતાના તેજને, પાતાના સામર્થ્યને અને પાતાના હાંક્રને સમ-જવા–એાળખવા જેવું છે, એ થશે એટલે આ આશાના પાસા તૂટી જશે અને પાતાના નિરૂપદ્રવ સ્થાને પહેાંચી જવાશે. પણ અહીં રહેવાનું થાય ત્યાં સુધી પણ પરાશ્રય તજવા, સ્વાશ્રય કરવા અને સ્વને ખરાખર એાળખવા. મરણથી, જરાથી કે ખીજા કાઇ ખનાવથી ડરવાનું નથી. એનું નિવારણ કરવું તે તા હાથની બાજી છે. પ્રાણી અજર અમર થઇ શકે છે અને થવાના રસ્તા આવડે તાે સહેલાઇ છે અને માર્ગ સરળ છે. તેને શોધા અને સ્વની શક્તિ પીછાના, એને પ્રકટ કરા અને એના ઉપર આધાર રાખાે.

આ વિષય પ્રા કરતાં પુનરાવર્ત નના ભાગે પણ છેવટે યાદ આપવાનું છે કે આ ભાવના ભાવતાં ગભરાઇ જવાનું નથી, ખિચારા આપડા થઇ જવાનું નથી, કાેઇના આધાર નથી એવી ચિંતાથી દુભાવાનું નથી. જેનું શરણ છે તે તારી પાસે જ છે, તું પાતે જ છે અને તેને પ્રકટ કરી અતાવનાર અને ત્રણ લાેકને તથા ત્રણ કાળને પ્રત્યક્ષ કરનાર મહા દિવ્ય પ્રકાશ તારામાં જ છે. તારૂં વર્ત ન અને જીવન સચ્ચારિત્રશીલ થાય એટલે આ તારી અશરણ દશાના છેડા આવી જશે. અમર થવાની ભાવનાવાળાને જે રમકડાં જોઈએ તે શાધી તેની સાથે રમજે, અપૂર્વ શાંતરસના વરસાદની ઝડીમાં ન્હાજે અને અવર્ણ્ય સ્વાદવાળા શાંતસુધારસનું પાન કરજે. તને શરણ જડી આવશે અને પામરતા દ્વર ચાલી જશે. અનંત ઋદ્ધિના ધણીને પામરતા હાય ? અને તું! તું કેાણ ? તારે તે એવા યમરાજ જેવાથી, જરાથી, વ્યાધિથી કે બીજા કાેઇ નાના માેટા વિકારાથી ડરવાનું હાેય ? પણ જો તું સંસાર વ્યવહારમાં પડી રહેવા માગતાે હાે તા સમજજે કે એમાંનું કાેઇ પણ તને ટેકાે આપનાર નથી અને અવસર આવશે એટલે તને તાણી ખેંચીને ફેંકી દેશે અથવા ઉપાડી જશે. યમ જેવા કાેઇ દેવ નથી, માત્ર આયુષ કર્મનું એ રૂપક છે એ વાત ધ્યાનમાં રાખવી અને આત્મભાવ અસલ સ્વરૂપે વિચારવા. એ માગે<sup>લ</sup> ખુબ આનંદ છે, અનંત સુખસન્મુખતા છે અને સીધે રસ્તે પ્રયાણ છે.

# इति अशरणभावना २



# ઉ. સકળચંદજી કૃત બીજી અશરણભાવના

( સાંભળજો મુનિ સંયમરાગી—એ દેશી : રાગ કાલહરા. ) કા નવિ શરણં કા નવિ શરણં, મરતાં કુણને પ્રાણી રે; પ્રક્ષદત્ત મરતા નવિ રાખ્યા, જસ હય ગય બહુ રાણી રે. કાે નવિ৹ ૧ માતપિતાદિક ટગમગ જોતાં. યમ લે જનને તાણી રે; ંકા <mark>ન</mark>વિ૦ ૨ મરણથકી સુરપતિ નવિ છૂટે, નવિ છૂટે ઇંદ્રાણી રે. હ્ય ગય પય રથ કાડે વિંદ્યા. રહે નિત રાણા રાય રે; બહુ ઉપાય તે જીવન કાજે, કરતાં અશરણ જાય રે**.** કાનવિગ્ ૩ મરણબીતિથી કદાપિ જીવાે, જો પેસે પાયાલે<sup>૧</sup> રે; ગિરિદરી<sup>ર</sup> વન અંબુધિમાં 3 જાવે, તા બી હરીએ કાળે રે. કા નવિ ૪ અષ્ટાપદ જેણે બળે ઉપાક્યો. સાે દશમુખ<sup>૪</sup> સંહરિયા રે; કા જગ ધર્મ વિના નવિ તરિયા, પાપી કા નવિ તરિયા રે. કા નવિ પ અશરણ અનાથ જીવહ<sup>પ</sup> જીવન, શાંતિનાથ જગ જાણો રે; પારેવા જેણે શરણે રાખ્યા, મુનિ તસ ચરિત વખાણા રે. કા નવિ૦ ક મેઘકુમાર જીવ ગજરાજે, સસલા શરણે રાખ્યા રે; વીર પાસે જેણે ભવ-ભય કચરા, તપસંયમ શું નાખ્યા રે. કા નવિ૦ ૭ મત્સ્ય પરે રાગે તડકડતા. કાણે નવિ સખ કરિયા રે: અશરણ અનાથ ભાવના ભરિયો, અનાથી મુનિ નિસરિયો રે. કા નવિ৹ ૮



૧ પાતાળમાં. ૨ પર્વતની ગુકામાં. ૩ સમુદ્રમાં. ૪ રાવણ, પ\_છવનું.



પરિચયઃ ઃ સંસાર ભાવના.

#### शिखरिणीवृत्त

इतो लोभः क्षोमं जनयति दुरन्तो दव इवो-ह्यसंह्याभाम्भोभिः कथमपि न शक्यः शमयितुम् । इतस्तृष्णाक्षाणां तुद्दि मृगतृष्णेव विफला, कथं स्वस्थैः स्थेयं विविधमयभीमे भववने ॥ क १॥

गलत्येका चिन्ता भवति पुनरन्या तद्धिका, मनोवाकायेहाविकृतिरतिरोषात्तरजसः । विपद्गर्तावर्ते झटिति पतयालोः प्रतिपदं, न जन्तोः संसारे भवति कथमप्यतिविरतिः ॥ स्व २॥

क १ इतः એક બાજુએ, આ બાજુએ. दुरन्त જેને। અંત–છેડા ન પ્રાપ્ત થાય, દુઃખે પ્રાપ્ત થાય તેવા. **उह्यसत्** વધતા જતા. **विफला** નિષ્ફળ. स्वस्थैः स्थेयं આ ખાસ યાગ પ્રયાગ છે. નિરાંત રાખીને કઇ રીતે રહી શકાય. સ્વસ્થપણે કેમ રહેવાય?

स्त २ गळित गणी ज्यय छे, छेडे। व्यावे छे. इहा धन्छा, व्यक्तिसाषा, भने।२थ. विकृति विडाशे-देश्वार. रित (पांच धृतिथाना) विष-यामां व्यानंह. रोष देष. आप्त प्राप्त करेस. Earned रजस् धृण, कर्भइप क्यरे।.

- ૧ માટા ભયંકર દાવાનળ સળગ્યા હાય તેવા, હદ વગરના લાેલ એક બાબુએ સંતાપ કરી રહ્યો છે અને એના ઉપર વધતા જતા લાભ (નફા) રૂપ ગમે તેટલું પાણી પડે પણ તેનાથી તે કાેઇ પણ રીતે ઠારી શકાય–અૂઝવી શકાય તેમ નથી. ખીજી બાજુએ ઇંદ્રિયાની તૃષ્ણા નિષ્ફળ ઝાંઝવાના પાણીની પેઠે હેરાન–હેરાન કર્યા જ કરે છે. આવા અનેક પ્રકારના ત્રાસથી ભયંકર ખનેલા સંસારરૂપ વનમાં આકુળવ્યાકુળ થયા વગર કઇ રીતે રહેવું? (એમાં ઠરીને ઠામ કઇ રીતે પડી શકાય?)
- ર આ પ્રાણીને મન, વચન અને શરીરનાં નવા નવા અભિ-લાષા થાય છે. એને વિકારા થાય છે, એને વિષયના પ્રેમ થાય છે અને એને દ્રેષ થાય છે. તેનાથી એ કર્મ-રજને ખૂબ એકઠી કરે છે અને એ પ્રાણી આપત્તિના ઉંડા ખાડામાં પ્રત્યેક ક્ષણે ખૂબ જેરથી પડવાના સ્વભાવ-વાળા થયા છે. આવા પ્રાણીને એક ચિંતા જરા એાછી થાય છે ત્યાં એ પૂરી થયેલી ચિંતા કરતાં વળી વધા**રે** માેટી ચિંતા ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. એ પ્રાણીની આપત્તિના છેડા આ સંસારમાં કાઇ પણ પ્રકારે આવતા નથી.

<sup>🧪</sup> **आवर्त** ચક્ર. દરિયામાં થાય છે તેવા. Whirlpool **पत्तयालोः** પડવાની ટેવ પડી છે જેને તેવાના ( છઠ્ઠી વિભક્તિ છે. पत् धातु ઉપરથી થયેલ છે. ) प्रतिपदं દરેક પગલે, ડગલે ને પગલે. अर्तिबरित अर्ति એटले संताप तेने। छेडे। विरति એटले અટકાયત. વિરામ.

सहित्वा सन्तापानश्चिजननीकुक्षिक्कहरे,
तत्नो जन्म प्राप्य प्रचुरतरकष्टकमहतः ।
सुखाभासैर्यावत्स्पृश्चिति कथमप्यर्तिविरतिं,
जरा तावत्कायं कवलयित मृत्योः सहचरी ॥ ग ३॥

उपजाति

विभ्रान्तचित्तो वत वम्भ्रमीति, पक्षीय रुद्धस्तपनुञ्जरेऽङ्गी । नुन्नो नियत्याऽतनुकर्मतन्तु— सन्दानितः सन्निहितान्तकौतुः

॥ घ ४ ॥

अनुष्टुप्

अनन्तानपुद्गरुगवर्ताननन्तानन्तरूपभृत् । अनन्तरो अमत्येव जीवोऽनादिभवार्णवे ॥ ङ ५॥

- ग 3 अशुचि અપવિત્ર. મળ, માંસ, મુત્ર. कुक्षि પેટ. પડખાં. कुहर ગુધા. નાનું જેલખાનું प्रचुरतर ખૂબ. कम હાર. Series. हतः તેનાથી હણાયલા. Smilten. सुखामास સુખના દેખાવ, મનમાં માની લીધેલાં સુખ, દુન્યવી સુખા આભાસ માત્ર જ છે. વિવેચન વિચારા. अर्तिविरति ઉપરના શ્લાક બીજો, પાદ ચાથું જાએા. सहचरी દાસ્ત, મિત્ર. (ખ્હેનપણી શબ્દ ન ઘટે, કારણ કે મૃત્યુ નર છે). સ્ત્રીમિત્ર.
- ष ४ विश्रान्त મુંઝાઇ ગયેલાે, ગુંચવાઇ ગયેલાે. बंश्रमीति ૨ખકે છે. अङ्गी શરીરધારી. પ્રાણી. नुष्तः પ્રેરિત. अतनु નાનાં નહિં. ભારે-માટાં–આકરાં. सन्दानित બંધાયલાે. सन्निहित બાજુમાં પદ્યા છે. अन्तक યમદેવ, મરણ. ओतुः બિલાડી, માર્જાર.

- 3 અશુચિ-અપવિત્ર પદાર્થીથી ભરેલાં માતાનાં પેટરૂપ ગુફામાં અનેક પ્રકારના સંતાપા (પ્રાણી) સહન કરે છે, ત્યારપછી જન્મ પામે છે, ત્યારપછી માટા માટા અનેક ભારે કષ્ટોથી અનુક્રમે હેરાન-હેરાન થઇ જાય છે અને જ્યાં ઉપર ઉપરનાં દેખાતાં સુખમાં એ આપત્તિના છેડા જેમ તેમ કરીને તે મેળવે છે ત્યાં તા મરણ (યમદેવ) ની સહચરી (દાસ્ત-મિત્ર) જરા (ઘડપણ) તેના શરીરના કાળીઓ કરવા માંડે છે.
- જ આ પ્રાણીને નિયતિ( ભવિતવ્યતા ) ખેંવ્યા કરે છે, મહાભારે–આકરા કર્મના તાંતણાથી એ જકડાઇ ગયેલાે છે અને એની બાજુમાં યમરાજરૂપ બિલાડા ગમે ત્યારે હાજરાહજીર થઇ શકે તેમ છે–આવા પ્રાણી પાંજરામાં પડેલા પક્ષીની પેઠે શરીર–પીંજરમાં જકડાઈ જઇ, હાંફળા– ફાંફળા થઇને રવક્યા કરે છે.
- પ આ જીવ અનંત અનંત રૂપેા ધારણુ કરીને અનંત પુદ્દગળાવર્ત (કાળ ) સુધી આ મહામાટા અનાદિ ભવ-સમુદ્રમાં અનંત વખત ભ્રમણુ કર્યા જ કરે છે.
- કું પ अनन्त ખહુ માટી સંખ્યા. વિગત માટે જુઓ કર્મશ્રંથ ૪ થાે. પુદ્રજાવર્ત અનંત વર્ષે એ થાય છે. વિસ્તારથી સ્વરૂપ ઉપમિતિ લ. પ્ર. પ્રથમ પ્રસ્તાવના પરિશિષ્ટ નં. સ્ત્ર. પા. ૨૪૭ માં છે. ટ્રું કામાં વિવેચન જુઓ. अनन्तानन्त અનંતને અનંતે ગુલ્તાં અનન્તાનંત થાય છે. પવ એના ઉપર ખાસ લાર છે. આ વાત ચાક્કસ છે. એમાં અપવાદ નથી.

## गेयाष्ट्रक\*

## संसारभावना

कलय संसारमतिदारुणं, जन्ममरणादिभयभीत रे। मोहरिपुणेह सगलग्रहं, प्रतिपदं विपदसुपनीत रे।। कलय०॥१॥

स्वजनतनयादिपरिचयगुणै
रिह मुधा बध्यसे मृढ रे ।

प्रतिपदं नवनवैरनुभवैः,

परिभवैरसकृदुपगृढ रे ॥ कलय० ॥ २ ॥

घटयसि कचन मदम्रुकतेः,
कचिदहो हीनतादीन रे।
प्रतिभवं रूपमपरापरं,
वहसि बत कर्मणाधीन रे ॥ कलय०॥ ३॥

जात शैशवदशापरवशो, जात तारुण्यमदमत्त रे। जात दुर्जयजराजर्जरो, जात पित्रपतिकरायत्त रे ॥ कलय०॥ ४॥

- ૧ જન્મ–મરાષ્ટ્ર વિગેરે ભયોથી ખ્ઢા ગયેલા પ્રાષ્ટ્રી! તું સંસા-રને મઢાભયંકર સમજ. મોહરૂપ તારા ભયંકર શત્રુએ તને ખરાખર ગળેથી પકડી લઇને ડગલે અને પગલે આપત્તિમાં ધકેલી દીધા છે.
- ર હે મૃઢ! સગાસંબંધી અને છેાકરા–છાકરીના સંબંધારૂપ દેારાઓવહે તું તદ્દન નકામા અહીં બંધાયા કરે છે. તું ડગલે ને પગલે નવા નવા અનુભવાથી અને અનેક અપમાનાથી ઘેરાયેલા જ રહે છે. (એવા હે ચેતન! તું જરા જો. વિચાર કર.)
- 3 તું કેાઇ વખત ઉન્નતિ (ચડતી) ના અભિમાનની ઘટના કરી એસે છે, કાેઇ વખત અધમતા (ની પ્રાપ્તિના પરિણામ) થી તદ્દન રાંક બની જાય છે અને કર્મને આધીન થઇને દરેક ભવમાં નવાં નવાં (જાદાં જાદાં) રૂપ ધારણ કરે છે.
- ૪ (આ લવમાં પણ ) આળકની દશામાં હાે ત્યારે તદ્દન પર-વશ અનેલા હાય છે; જ્યારે જીવાનીના જોરમાં હાે ત્યારે અલિમાનથી ઉન્મત્ત–મદાેન્મત્ત અની જાય છે; જ્યારે ઘડ-પણ આવે છે ત્યારે દુ:ખે કરીને જીતી શકાય તેવી જરાથી જજરિત થઇ જાય છે અને આખરે યમદેવના હાથમાં પડી તેને આધીન થઇ જાય છે.

આ અષ્ટક ગાવામાં આનંદધનજીના સોળમા સ્તવનના લય 'શાંતિ-જિન એક મુજ વિનિતિ ' ચાલશે. એ લયમાં અંતરાત્મા નિરવિધ આનંદ અનુભવશે. અન્ય લય મુમુક્ષુ–જિજ્ઞાસુએ શોધી લેવા.

व्रजति तनयोऽपि ननु जनकतां,
तनयतां व्रजति पुनरेष रे ।
भावयन्विकृतिमिति भवगतेस्त्यजतमां नृभवशुभशेष रे॥ कलय०॥ ५॥

यत्र दुःस्वार्तिगददवल-वैरनुदिनं दद्यसे जीव रे । हन्त तत्रैव रज्यसि चिरं, मोहमदिरामदर्शीव रे ॥ कलय० ॥ ६ ॥

दर्शयन् किमपि सुखवैभवं, संहरंस्तदथ सहसैव रे। विप्रलम्भयति शिशुमिव जनं, कालबढ़कोऽयमत्रैव रे

।। कलय० ।। ७ ॥

सकलसंसारमयभेदकं, जिनवचो मनसि निवधान रे। विनय परिणमय निःश्रेयसं, विहितशमरससुधापान रे ॥ कलय०॥ ८॥ સં•સા•ર•ભા•વ•ના.

- પ ભાઇ! જો! દીકરા છે તે પિતાપણું પામે છે અને વળી પાછા એ જ પુત્રપણું પણ પામે છે. સંસારની આવી (વિચિત્ર) પરિસ્થિતિ વિચારીને એને જરૂર છાડી દે. હજુ (તારા) મનુષ્ય લવના શુલ વિભાગ બાકી છે! (એના લાભ લઇ લે).
- દ તેં ખરેખર માેહરૂપ મિદરા પીધી છે અને તેના કેફમાં તારી ખુદ્ધિ નાશ પામી ગઇ છે. તું જો. જે જગ્યાએ તું દુ:ખ, ઉચાટ અને વ્યાધિના ભડકાની જ્વાળામાંથી દરરાજ ખત્યા કરે છે ત્યાં જ પાછા તું લાંબા વખત સુધી રંજન પામી જાય છે. (આ દારૂડીઆનું જ લક્ષણ છે.)
- ૭ કાળરૂપ ખટુક (ચાર–ધાડપાડુ) અહીંઆ જ થાડા ઘણાં સુખના વૈભવ ખતાવીને પાછું એકાએક સર્વ પાછું લઇ લે છે અને એવી રીતે એ પ્રાણીને ખચ્ચાંની માફક લલચાવે છે–છેતરે છે.
- ૮ સંસારના સર્વ લયોને કાપી નાખનાર તીર્થ કર મહારાજનું વચન તું ધારણ કર, વિચાર અને હે વિનય! શાંતરસનું અમૃત-પાન કરીને માેક્ષમય થઇ જા–એની સાથે એકતા કરી દે.



#### તાર-

- १ कळय જો-અવલાક. रे ઘણુંખરૂં અધમને સંબાધવા આ અક્ષરના પ્રયાગ થાય છે. 'ભયભીત' સંબાધન છે. 'ઉપનીત' પણ સંબાધન છે. सगळग्रहं ગળાને પકડીને. ડાેકીએથી પકડીને (adv).
- ર परिचयगुणैः સંબંધરૂપ દારડાએાવડે. मुघा વ્યર્થ, નકામા.
   परिभवैः અપમાનાવડે.

આ ગાથામાં **મૃદ** અને **૩૫ગૃદ** ખંને સંબાધન છે. અર્થ કરવામાં વાક્યરચના મેળવવા થાેડી છૂટ લીધી છે.

- ૩ **ઘટચિત** તું યેાજે છે. ધડે છે, **દીન** ગરીબ, બિચારા, બાપડાે.
- ४ जातु કાઈ વખત. **देशिय स्तनपान ક**રે તે વખતના બાલ્યકાળ. करायत्त હાથમાં પડેલાે. હસ્તને પામેલા ( તું ).
- भ एष ते જ ( પિતા થયેલ પાતે ) भावयन् ભાવતાં-વિચારતાં. विकृति વિકારા. ગાટાળાઓ. त्यजतमां જરૂર છાડી દે. नृभव-शुभरोष-મનુષ્યભવના શુભ અવશેષ. બાકીના ભાગ ( હજુ છે. अस्ति અધ્યાહાર. દરમ્યાન ).
- ૬ अर्ति સંતાપ, પીડા, ઉચાટ. द्वलव દાવાનળના તલ્ખા.
  श्रीब નેષ્ટ ખુદ્ધિ. એ સંબોધન છે, પલ્ પ્રથમાના અર્થમાં વપરાયેલ છે.
- ७ सुखवेभव સુખના વૈભવ અથવા સુખ અને વૈભવ. संहरन् પાછું ખેંચી લેતા. बटुक જાહેર રસ્તા પર લુંટનારા. Highway robber અથવા ભિખારી.
- ८ मेदक लेही नाभनार अपी नाभनार. निबंधान तुं धारण अर, वियार. परिणमय जभावी है, तहूप था. निःश्रेयस अस्याण, भेक्षि, शिव.

### 一分選代一

## પરિચય

#### સંસાર ભાવના—

(क. ૧) આ સંસાર તો એક માં ડું નાટક છે, એમાં પાત્રોના પાર નથી, એમાં અંકાના પાર નથી, એમાં પ્રવેશોના પાર નથી. એમાં અભિનયા, નેપથ્યા, પડદા, સિનિરી, ગાન, સંભાષણ વિગેરે સર્વ છે, પ્રચુર છે, જોતાં કે સાંભળતાં પાર ન આવે તેવડું માં ડું તે નાટક છે. એમાં રાજા, રાણી, નાકર, ચાકર, દાસ, દાસી, પુત્ર—પુત્રી વિગેરે સર્વ પ્રકારના પાત્રા છે, એમાં વિદુષકા છે, એમાં રાસડા—ગરખા લેવાય છે અને એમાં આનંદ વૈભવનાં દેખાવા જોવાય છે, એમાં ભયંકર યાતનાના દેખાવા પણ દેખાય છે. એમાં રાગ, રાગણી, પડદા, પાઠ આદિ આવે છે. એ નાટક ખાસ જોવા—સમજવા જેવું છે. પ્રથમ આપણે ઉપાધ્યાયશ્રીના શબ્દો ઉપર લક્ષ રાખી તે વિચારીએ. એને લાક્ષણિક રીતે સર્વાંગ સુંદર જોઈ સાંભળી લેવું હોય તા તો તો એને પૂરા ન્યાય આપનાર શ્રી સિદ્ધર્ષિના ઉપમિતિભવપ્રપંચ પ્રંથમાં જવું પડશે. આપણે અત્ર તેના સહજ ખ્યાલ કરી સંસારભાવનાને હૃદયમાં ઉતારીએ.

આ ગ્રંથના પ્રવેશકના પ્રથમ <sup>૧</sup>લોકમાં આ સંસારકાનનને ચાર વિશેષણુ આપ્યાં છે. તેના છેડા મળતા નથી, તેના ઉપર આશ્રવરૂપ વાદળાં ચઢેલાં જ રહે છે, એ કર્મોથી ગહન અનેલું છે અને એમાં માહેના કરેલા ભયંકર અધકાર છે. આવા ભયંકર ભવકાનનમાં આ પ્રાણીને નિરાંતે બેસવાનું કેમ થાય? એ કેમ થતું નથી તે પ્રથમ તપાસીએ.

આ સંસારમાં અંતરંગમાં રહેલા મનાવિકારા પ્રાણીને પૂળ રખડાવે છે, તફડાવે છે અને ગાંટે ચઢાવે છે. એની અંદર રહેલ કામ, ક્રોધ, મદ, મત્સર વિગેરે ભાવા એને ઠેકાણે પડવા દેતા નથી. પ્રત્યેક આંતર–વિકાર ભારે નુકસાન કરે છે અને ચેતનને અસ્તવ્યસ્ત કરી નાખી એનું પાતાનું ભાન ભૂલાવી દે છે. એની એટલી હદ સુધીની એડાળ સ્થિતિ કરી મૂંકે છે કે એ પાતાને પણ એાળખી શકતા નથી, પાતાનાંને પણ એાળખી શકતા નથી, પાતાનાંને પણ એાળખી શકતા કર્યું છે અને ક્યાં છે તેને પણ એના દૃષ્ટિપથ કે સ્મરણપથમાં આવવા દૃષ્ટ શકતા નથી. એ આખું ભાન ભૂલી પરવશ ખની જાય છે અને પછી દારૂના ઘનમાં નાચે છે.

એ અનેક મનાવિકારા પૈકી આપણે એકને તપાસીએ. લાભ એ એવા તા ભયંકર અંતર મનાવિકાર છે કે એ સર્વ ગુણુંાના નાશ કરે છે. એના પાશમાં પ્રાણી આવી પડે છે ત્યારે પ્રાણીને વિવેક રહેતા નથી, મારા–તારાનું ભાન રહેતું નથી, સભ્યતાના નિયમાના ખ્યાલ રહેતા નથી અને ગૃહસ્થા-ઇની ક્લપના પણ રહેતી નથી.

એક માેડું વન-જંગલ કલ્પીએ. એવા વનમાં, માેડો દાવાનળ ફાટી નીકળ્યો હાય અને માેટાં માેટાં ઝાડા લસ્મીલૂત શઇને તડાતડ જમીન પર પડતાં હાય તે વખતે પક્ષીઓ અને પશુઓ તે વનમાં હાય તેને કેવા ક્ષાલ થતા હશે તેની કલ્પના કરા. કાઇ ચીસ પાડે, કાઇ રહે, કાઇ હાંકળાં ફાંકળાં આમતેમ રક્ષણ માટે દાેડે, કાઇ બચ્ચાંઓ માતાની પાંખામાં સંતાય, કાઇ માતા બચ્ચાંને નાેધારાં મૂકી સ્વરક્ષણાથે નાસી જાય, સર્વ પશુ, પક્ષી અને મનુષ્ય વનમાં હાય તે સર્વમાં માેડી

ગડમથલ થઇ જાય છે અને આખું વાતાવરણ માેટા દરિયામાં તાેફાન થાય તે વખતે જે સ્થિતિ થાય તેવું ક્ષુભિત થઇ જાય છે.

લાલ જ્યારે પ્રાણી ઉપર સામ્રાજ્ય મેળવે છે ત્યારે તે તેનું આખું વાતાવરણ આવું ક્ષુભિત કરી મૂકે છે. અહીંથી લઉં, આ રસ્તે કમાઉં, આ માગે<sup>લ</sup> એકઠું કરૂં-એવા વિચારા એને આવ્યા જ કરે છે અને એ ચારે તરફ હાથ નાખ્યા કરે છે, મનસુષા ઘડવા કરે છે અને ચાજનાએા રચ્યા કરે છે. એમાં સર્વથી માેટી દુ:ખની વાત તાે એ છે કે એને આજે જેટલાં મેળવવાની ઇચ્છા હાેય તેટલાં કાેઇ પ્રયાસે મળી જાય તાે જાણે તેના ઉપર તાે પાતાના હક્ક હતાે એમ માની ત્યાંથી આગળ વધવા એ ઇચ્છે છે. આપણી પાતાની જીંદગીની શરૂઆત તપાસા. ત્યાં જેટલેથી સંતાષ ધાર્યી હતા એટલા મળ્યે આપણે એસી ગયા ? કદી નહિ. આજનું સાધ્ય તે આવતી કાલનું આરંભબિંદુ થાય છે. ગરીબ માણુસ દશ હજાર મળે તા કૃત-કૃત્યતા માને તેમ હાય, તેને દશની આસપાસ થવા આવે છે ત્યાં એનું લક્ષ્ય લાખ પર જાય છે અને એ રીતે લાખવાળાને દશ લાખ અને એમ રાજ્ય કે ચક્રવત્તી પણામાં પણ સંતાષ થતાે નથી. અંદર એની વૃત્તિ વધારે વધારે ઉત્તેજિત રહે છે અને એ ક્દી નિરાંતે બેસી શકતા નથી.

એટલા માટે લાેલની સરખામણી 'આકાશ ' સાથે કરી. છે. આકાશના છેડા જ આવતા નથી તેમ લાેલને માર્ગ મળ્યા તાે પછી એના પણ છેડા આવતા નથી. કવિરાજ તેટલા માટે એને 'દુરંત' કહે છે. મતલબ કે એ હદ-મર્યાદા વગરના છે, માજા-છેડા વગરના છે અને અપરિમિત હાેઇ દરરાજ વધતા જ જાય છે. એવા લાભના સપાટામાં એક વખત પ્રાણી આવ્યા એટલે પછી એ ગાટા ગણવા માંડે છે અને એના મનારથા ચકાવે ચઢે છે. એ તો પછી રાતના ખાર વાગ્યા ગણતા નથી, ભૂખ-તરસ ગણતા નથી, દેશ-પરદેશ ગણતા નથી, રાત-દિવસ જેતા નથી, સગાસં ખંધીના સ્નેહ વિચારતા નથી, પૈસાની ગતિ વિચારતા નથી અને સર્વ પ્રકારના વિવેક મૂકી દઇ ચક્રમાં પડી જાય છે, માટા માટા આરંભા કરે છે, ન બાલવાનું બાલે છે, માયા-કપટ કરે છે, ઇસ્છિત વસ્તુ કે ધન મેળવવા અનેક ખટપટા કરે છે.

આવો લાભ લાગ્યા હાય, આવા દુરંત લાભ પ્રાણીના અંતરમાં ક્ષાલ નીપજાવી રહ્યાં હાય, તેને ગમે તેટલા લાભ મળે તા પણ તે ધરાતા નથી. જંગલમાં દાવાનળ લાગે ત્યાં પાંચ—પચાસ પાણીના ઘડા ઠલવે તેથી કાંઇ દાવાનળ ઓલવાય? એવા લાભ એક વાર જમ્યા એટલે લાભના વધારા સાથે એ વધતા જ જાય છે અને લાભ એના અનેક આકારમાં આ સંસારમાં ઘર કરીને બેઠા છે. એ તા અડ્ડો જમાવીને આ સંસારમાં પલાંઠી મારીને બેઠા છે.

આવા મનાવિકાર અંદર જામ્યા હાય તેવા સંસારમાં આ પ્રાણીને શાંતિ કયાંથી વળે ? એ મનમાં ધારે કે શેડું મેળવી પછી અટકશું, પણ ત્યાં તા પરણે, પછી છાકરાં થાય, પછી તેનાં સગપણ—લગ્ન કરવાં પહે અને એમ સંસારનું ચક વધતું જાય અને ધારણા ધૂળ મળે. લાભ થાય તેમ લાભ વધે છે. जहा लाहो तहा लोहो लाहा लोहो पवहुद એ જાણીતી વાત છે. લાભ થાય તેમ લાભ વધે. બે વાલ સાનું લેવા આવનાર ખ્રાહ્મણને વિચાર કરવા સમય મળ્યા તા આખા રાજ્યથી પણ સંતાષ ન મળ્યા. આવા લાભ જે સંસારવનમાં જામ્યા

હાય ત્યાં સુખે કેમ રહેવાય ? નિરાંતે કેમ છવી શકાય ? અને સુખનાં સ્વપ્નાં પણ એમાં કેમ આવે ? દવ લાગે ત્યારે તેનો તાપ ચારે તરફ લાગે છે તેમ લાંભ ચારે બાજીએ સંતાપ કર્યા જ કરે છે અને વધતા લાભ થાય, ધારેલા લાભ થાય તા પણુઆ પ્રાણીને સંતાબ થતા જ નથી

ઇંદ્રિયલોગોની 'તૃષ્ણા' તો વળી એથી પણ આઘા છોડે છે. જંગલમાં પાણીની તરસ લાગે ત્યારે જેમ બે માઇલ છેટે પાણી—ઝાંઝવાનાં જળ દેખાય છે, પણ ત્યાં પહેાંચે ત્યાં જળ તો એટલું જ દૂર દેખાય છે. વસ્તુતા જળ છે નહિ ત્યાં તે જળ ધારે છે અને પીવા દાેડે છે, પણ એની તૃષા કદી છીપતી નથી અને એ તો હરણની માફક ફાંફાં મારી દાેડાદાેડ કર્યા કરે છે. એને મનમાં સ્ત્રીલાગની ઇચ્છા થઇ, પછી તે રખડે છે, પ્રાર્થના કરે છે, કાવાદાવા કરે છે; પણ એની વિષયસેવનની ઇચ્છા પૂરી થતી જ નથી અને કદાચ કાેઇ વાર વિષય સેવ્યા તા પણ તેમાં તેને તૃપ્તિ થતી નથી. એ તૃષ્ણા તાે એવી વિચિત્ર છે કે એ દાેડાવ્યા જ કરે, સહજ તૃપ્ત થાય તાે વધે છે અને તૃપ્ત ન થાય તાે ફાંફાં મરાવે છે.

આ સંસારમાં અપ્રાપ્ત વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવા માટે લાભ એક બાબુથી તરફડાવ્યા કરે છે અને બીજી બાબ્યુ તૃષ્ણા જ્યાં ત્યાં દાકીઓ કરાવી આશામાં ને આશામાં રખડપાટા કરાવ્યા જ કરે છે. આમાં નિરાંત કયાંથી થાય? લાભના છેડા આવતા નથી, લાભ થાય તા તે વધે છે, લાભ ન થાય તા કવરાવે છે અને તૃષ્ણા તા કદી ધરાતા જ નથી. એ બન્નેના છેડા નજરે દેખાતા નથી. એશુ સુભૂમ ચક્રીને છ ખંડ મબ્યા તા બીજા છ સાધવા પ્રેરણા કરી, એશુ ધવળશેઠને બાકીનાં ( શ્રીપાળને આપેલાં ) અરધાં

વહા ઘરલેગાં કરવા શ્રીપાળનું ખૂન કરવા લલચાવ્યા, એ છે મમ્મ હ્યારે પાસે કાળી રાત્રે નદીમાંથી લાકડાં ખેંચાવ્યાં, એ છે ધત્રાના બીજા ભાઇઓને અનેક વાર લક્ષ્મીની વહેંચહી કરવા પ્રેરે હાય કરી, એ હો રાવહાને સીતાને ઉપાડી લઇ જવાની બુદ્ધિ આપી, એ હો માધવને મુસલમાનાને મદદ કરવા પ્રેર્યો, એ હો અનેક રજપૂત રાજા એ પાસે પાતાની દીકરી મુસલમાન શહેન-શાહાને અપાવી, એ હો સિદ્ધરાજ જયસિંહને પાતાના સગા ભત્રીજાને રાજ્ય ન આપવાની બુદ્ધિથી દેશાંતરમાં રખડાવવા અને પરાશ્રયમાં જેડવા દુર્બુદ્ધિ આપી, એ હો અનેક રાજા એ ને પ્રેરહા કરી આર્ય ભૂમિને પારકે હાથ જતી કરાવી, એ હો અનેક પ્રધાના—અમાત્યો—દિવાના અને કારભારીઓ પાસે મહા રાજખટપટા કરાવી, એ હો ભાઇ—ભાઇમાં દેષ કરાવ્યા, એ હો પિતા—પુત્રના સંખંધ છે હોડાવ્યા, એ હો કાંઇ કરવામાં બાકી રાખી નથી. આ સર્વ લો ભના ચાળા છે તે ઇતિહાસપ્રસિદ્ધ છે અને આપે હો પ્રત્યેક આપે હા દરરાજના અનુભવમાં જો ઈએ છી એ.

તૃષ્ણાએ તેા હદ કરી છે. એ તેા વિવેક–વિનય–સભ્યતા અને ભાનને ભૂલાવી ગૃહસ્થાઇ પણ છાડાવી દે છે અને લાખાની ઉથલપાથલ કરનારને રાત્રે રખડતા જોયા હાય તેા ચીતરી ચઢે તેવાં કરતુંકા તેની પાસે કરાવે છે. આ તા એક મનાવિકારની વાત થઇ. આવા અનેક મનાવિકારા છે અને તે આ સંસારમાં લે હાશ કરીને એસવાના વારા ક્યાંથી આવે? કઈ રીતે આવે?

ં આ સંસારવનમાં લાેેેબ-તૃષ્ણા ઉપરાંત બીજા અનેેક લચાે ભરેલા છે. જ્યાં વિચારાેએ ત્યાં અભિમાન, દેખાવ, માયા, દંભ, મત્સર, ક્રોધ, શાેેક વિગેરે અનેેક અંતર વિકારા આપાેઆપ <u>સં•સા•ર•ભા•વ•ના.</u> ૧૭**૫** 

જણાઇ આવે છે. આમાં કેવી રીતે સુખ મેળવવું ? અને કયાં ઠરીને બેસવું ? મોટા દાવાનળ સળગ્યા છે અને જ્યાં જઇએ ત્યાં સર્વ પાતપાતાની ગાયા કરે છે અને નાની વાતને માટી માનવામાં મગરૂબી લે છે. આમાં નિરાકુળતા કઇ રીતે આવે અને કયાંથી આવે ? આ વિચારણા આખા સંસારના મહાન પ્રશ્ન ઉભા કરે છે. એ સંસારનાં થાડાં ચિત્રો તપાસીએ.

વાત એ છે કે સંસારમાં વસનારા અને આ ભવને સર્વ-સ્વ માનનારા પ્રાણીનાં મન, વચન, કાયા-વિચાર, વચન અને પ્રવૃત્તિ, તેની નવી નવી અભિલાષાઓ, તેના વિકારા, તેના આનંદા અને તેના રાષા એવાં તો વિચિત્ર હાય છે કે એ પ્રાણીમાં ભારે તુમુળ યુદ્ધ ઊભું કરે છે. એનાં મન, વચન, કાયાના યાગાને પરસ્પર મીલન જ મળે નહિ; મન માટા માટા મનારથ કરે તા શરીર માજમજા માગે; એની અભિ-લાષાઓ એને સંસાર તરફ ખેંચે ત્યારે એના વિકારા એને કાઇ પ્રકારની સરખાઇમાં રહેવા ન દે; એને આનંદ વિષયામાં આવે અને એના રાષ વગર ધારણે આડા આવનાર સામે થાય. આવી રીતે ત્રણે યાગાના વિસંવાદ, મનારથની અચાક્કસતા, વિકા-રની પરાધીનતા, રતિની કામેચ્છા અને રાષની નિરંકુશતા એની પાસે ન કરવાનાં કામ કરાવી એને કમેરજથી ભારે બનાવી દે છે.

આવી રીતે અને આવાં કારણાએ પ્રાણી પાતાને હાથે વિપત્તિના ખાડા ખાદે છે અને તેને વધારે વધારે ઊંડા બના-વતા જ જાય છે. એ પાતાના સર્વ વ્યવહારની રચના જ એવી વિચિત્ર રીતે કરે છે કે જાણે એને વિપત્તિના ખાડામાં પડ-વાનું ચેટક લાગ્યું છે એમ જ એને માટે ધારી શકાય.

ડગલે ને પગલે આપત્તિમાં પડવા તૈયાર થયેલા આ પ્રાણીના ચિત્તના ઉદ્દેગ કઇ રીતે મટે? એની પીડાના છેડા આ જન્મમાં આવે તેવું એક પણ કારણ નથી. એની વિચારણા, એની ઉ<sup>2</sup>ચારણા અને એની કાર્યશૈલી એવી જ રીતે ગાંઠ-વાઇ છે કે એમાં એ વધારે ને વધારે આપત્તિઓને નાતરીને બાલાવે છે અને એ ઉડા ખાડામાં વધારે વધારે પડવાની તૈયારી જ કરતા હાય એમ એના પ્રત્યેક યાગ સાક્ષી પ્રીને બતાવી આપે છે. એની ચિંતા કદી ઘટતી નથી, એની આધિ કે ઉપાધિ એાછી થતી નથી અને એના સંતાપાના છેડા દેખાતા નથી.

પ્રાણીનાં શરીરના વિચાર કરીએ. એના સ્ત્રી, પુત્ર, પુત્રીના વિચાર કરીએ, એના વ્યાપાર-ધંધાના વિચાર કરીએ, એના સગાંસં ખંધીના વિચાર કરીએ, એના મિત્રાના વિચાર કરીએ, એની આજવિકા સંખંધી ચિંતાના વિચાર કરીએ, એના તીજોરી ભરવાના મનારથાના વિચાર કરીએ, એના સુખના ખ્યાલા વિચા-રીએ, એનાં માનેલાં સુખનાં સાધના વિચારીએ, એની આગામી ચિંતાએ વિચારીએ અને ટ્રંકામાં એનું આખું વાતાવરણ તપાસીએ તાે એક પણ રસ્તે એની આપત્તિનાે છેડા આવે તેમ નથી. ત્યારે પછી શાંતિ શી રીતે મળે ?

પ્રથમ પ્રશ્ન તો એ છે કે સંસાર સંખંધી વિચાર કે ગોજના કરવાની બાબતને તે અર્તિ—પીડા માનતો જ નથી. એ તો જ્યારે પાંછા પહે ત્યારે વળી જરા અચકાય છે. બારના કળીઓ ગળે અટકે ત્યારે જરા ચાંકે છે પણ અંતે પાંછા જ્યાંના ત્યાં. સ્ત્રીને જ્યારે કસુવાવડ થાય ત્યારે જરા પીડાના ખ્યાલ આવે છે અને તેલ ને ચાળા ખાય છે, પણ પાછા ધરદી ને ધર દહાડા! આમાં ચિંતામાંથી મુક્તિ કેમ થાય અને આપત્તિના છેડા કયાંથી આવે? આ પ્રાણીના સુખના ખ્યાલ જ એટલા અન્યવસ્થિત અને અસ્થાને છે કે એની એ પ્રકારની સ્થિતિમાં એની આપત્તિના છેડા આવે તેમ નથી અને એને માટે એને સાચી ખેવના ( રીવટ ) હાય એમ પણ લાગે તેવું નથી. એ તો એક વાર પાસા નાખ્યા એટલે એ સંસારમાં ઘસડાવાના અને એક ખાડામાંથી બીજામાં અને એ રીતે નાના—માટા ખાડાએમાં પડ્યા જ કરવાના. એની આ સ્થિતિ અનિવાર્થ છે. ખાડાઓમાં પડ્યા જ કરવાના. એની આ સ્થિતિ અનિવાર્થ છે.

ર્ચિતા કેવી અને કેટલી થાય છે તેના સાચા ખ્યાલ કરવા હાય તો કાઇ માટા વ્યાપારવાળા અથવા માટા કુટું બવાળા અને બહારથી સુખી દેખાતા ગૃહસ્થને પૂછવું. ત્યાંથી બરાબર જવાબ મળશે. અત્યાર સુધી એવા સુખી ગણાતા મનુષ્યામાં કાઇ પણ સાચા સુખી મહ્યો નથી. કાઇવાર બાર આનાની દાડી કરી સાંજે ઘેર પાછા વળતા, ગીતા ગાતા મન્યુર કે કામદાર વર્ગમાં ઉપરટપકેનું સુખ અથવા સંતાલ દેખાશે, પણ

જેને ત્યાં તમે પૂરા સુખી માની છઠીયું લેવા જાઓ છા તેને તમે ખરા સુખી માનતા હાે તાે એ વાત ક્રરી તપાસી જવા યાગ્ય છે. વાત પાછી ત્યાં જ આવે છે. આ પ્રાણીના ઉદ્દેગના છેડા આ સંસારમાં કાેઇ પણ રીતે આવતા નથી, આવી શકે તેવા સંયાગા દેખાતા નથી અને એ ખાબતમાં બીજો કાેઇ પણ નિણ્ય કરવાનું બની શકે તેમ નથી.

આ આખા વિવેચનમાં સુખ અને અર્તિ એના સાચા તેમજ ઊંડા અર્થમાં સમજવાના છે.

(ग ३) અંતર વિકારામાં લાભ, તૃષ્ણા અને મનનું વલાણુ ખતાવનાર ચિંતાની વાત કરી. આ સર્વ આંતરરાજ્યની વાત થઈ. અંદરની પ્રવૃત્તિ જોતાં કાેઇ રીતે ઠેકાણું પડતું નથી. હવે જરા સ્થૂળ દર્ષિએ બાહ્ય સુખની વાતા કરીએ. ત્યાં કાંઇ સુખ દેખાય છે? જરા અવલાેકન કરીને જોઇએ.

એક પ્રાણીનું આ લવનું જીવન તપાસીએ. માતાના પેટમાં નવ માસ લગલગ દરેકને રહેવું પડે છે. તે સ્થળના ખ્યાલ કદી કર્યો છે? ત્યાં તદ્દન અંધારૂં છે. ચારે તરફ લાેહી, મળ, હાડકાં, ચરબી, સુત્ર, આંતરડાં, પરૂ વિગેરે અપવિત્ર પદાર્થાની વચ્ચે નવ માસ દખાઇ—અંપાઇ આંટા મારવા પડે છે. પછી જન્મ થાય એટલે તા અનેક પ્રકારની ઉપાધિ શરૂ થાય છે. પ્રથમ આંખ પણ ન માંડે, દાંત ન હાેય, પરાધીનતાના પાર નહિ. પછી બાળપણ, તાે ત્યાં પણ પરાધીનતા અને વિદેલાની સત્તાની ત્રાહા. પછી નિશાળમાં માસ્તરાના ત્રાસ. પરણવાની ચિંતા. આર્થિક સરખાઇ હાય તાે માનસિક ચિંતા. તે સરખાઇ ન હાેય તાે ઉપાધિના પાર નહિ. પછી બ્યાપાર—ધંધા કે નાેકરી—કમાવાની ચિંતા. પરદેશના રખડપાટા.

આવી આવી તા પાર વગરની વાત છે. એમાં કદાચ સાએ એકાદ ટકાને સરખાઇ મળી જાય, પૈસા, સ્ત્રી, પુત્ર, હવેલી, વ્યા-પાર સર્વ અતુકૂળ થઇ જાય અને <mark>જો કે એમાંની કાેઇ વસ્તુમાં</mark> નામ માત્ર પણ સાચું કે સ્થાયી સુખ નથી અને ઉપાધિના પાર નથી, પણ સહજ સુખ વ્યવહાર દૃષ્ટિએ–પ્રચલિત લાેક-માન્યતા પ્રમાણે એવી સરખાઈવાળાને સુખી ગણીએ. એવા માનેલાં સુખમાં એના બે–ચાર વર્ષ જાય ત્યાં તો કાન દુ:ખવા ુલાગે છે, આંખે ચશ્મા આવે છે અને દાંતની પીડાની તે**ા** વાત 🕶 કરવી નહિ. ચાળીસ વર્ષની આસપાસ નજળાે ઉતરે છે એટલે દાંતની જે પીડા થાય છે તેનું વર્ણન કરવું મુશ્કેલ છે. મ્મને પછી તેા જે સ્થિતિ થાય છે તે આપણે અશરણ ભાવનાના એ <sup>શ્</sup>લાેકા (ગેયાષ્ટક <sup>શ્</sup>લાેક ૫–૬) માં જોઇ ગયા છીએ. એ સુખાભાસને–ઉપર ઉપરના સુખના ખ્યાલને–ભૂલાવી દે છે અને પ્રાણીના શરીરને સીધું સપાટ કરી મૂકે છે. સુકલકડી જેવા ચારીરે એને જવાબદાર જીંદગી મહાઉપાધિમાં પૂરી કરવી પડે છે. માથે ફરજો માેટી અને ખાવામાં કાંઇ દમ નહિ. મ્હાેમાંથી લાળ પડે, શરીર પરનાે અંકુશ જાય અને ઘરના સર્વ અવગણના કરે. આ જરાવસ્થા એ માતની ખંહેનપણી છે–સખી છે, મિત્ર છે. ઘણીવાર ઘરડા માણસને જ દગી એટલી આજારૂપ લાગે છે કે એ મરણને વધારે પસંદ કરે છે. તે વખતે પરાધીનતા એટલી વધી જાય છે કે એક વખતના હુકમ કરનારા અને જોરથી ચાલનારાને એ ભારે આકરી થઇ પડે છે.

આ પ્રમાણે માતાના પેટમાં આવવાથી માંડીને ઘડપણે છેડા ( મરણ ) આવે ત્યાંસુધી સુખ જેવું કાંઇ થતું નથી, ભાગવવાનું મથી અને ભાગવવા જેવું કાેઇવાર લાગી જાય છે તાે તે લાંબા વખત ટકતું નથી. ત્યારે આ નાટક કયા પ્રકારનું ? અને આમાં સુખના ઘરડકા શા ? આ સર્વ પ્રપંચ શેના ? કર્ષ જતાના સુખની પછવાં આપણું દોડયા જઈએ છીએ ? અને તે કેટલા વખત ચાલશે ? આ સુખનું—માનેલાં સુખનું—આખું નાટક પણ જોવા જેવું છે, વિચારવા જેવું છે, ખરાખર ખ્યાલમાં રાખવા જેવું છે. આખા સંસાર—નાટકમાં વાસ્તવિક સુખ જેવું કાંઇ લાગે તેમ નથી. કદાચ લાગી જાય તા તે આભાસ માત્ર સુખ છે અને તેની પછવાં મહાન છે રાક્ષસી ઉભી છે: જરા અને પછી મૃત્યુ. આ આખા નાટકને ઓળખવું, એને સમજવું અને સમજીને તેને તે તરીકે વારંવાર વિચારવું એ જ એ નાટકની પરીક્ષાના પાઠા છે અને તે ભણાઇ જાય, તા પછી આગળના રસ્તા જરૂર સૂઝી જાય તેમ છે.

'કાળીઓ કરી જાય છે'એમ જરા–ઘડપણ માટે ખરાખર કહેવામાં આવ્યું છે. એ શરીરની જે સ્થિતિ કરી મૂકે છે તેને માટે એ તદ્દન યાગ્ય શખ્દ છે. એક એક કાળીએ એ શરીરને હાઇઆ કરતી જાય છે. ધીમે ધીમે આવતી નખળાઇ એાળખી આખું નાટક વિચારવું. નાટક સમજે એટલે રસ્તાે જડશે.

આમાં કાઇ વાર આપત્તિના છેડા આવે ત્યાં લયંકર જરા સામે ડાળા કાઢીને ઉભી રહે છે. મહામહેનતે પરદેશ ખેડી, પૈસા મેળવી માણુસ ઘરખાર વસાવે છે કે પરણે છે ત્યાં 'આદર્યા અધવચ રહે '—એમ થાય છે. આ તા આખું નાટક છે, માત્ર આગળ કરી પાઠ લજવવાના છે એનું અજ્ઞાન છે એટલે આશામાં રમતા ચાલ્યા કરે છે, બાકી વાતમાં કાંઇ માલ નથી. પાતાની આખી પાછળની છંદગી અને તેના

મનારથા યાદ કરીએ તાે માેડું નાટક દેખાય તેમ છે, પણ તે જેવાની અને તેનું રહસ્ય ઉકેલવાની મરજી હાેય તેને માટે એ છે.

(ઇ ૪) પાંજરામાં પાેપટ પડચો છે. એનું પાંજરૂં સાેનાનું હાેચ કે હીરાથી મહેલું હાેચ પણ વિશાળ આકાશમાં છૂટથી ક્રુરવાના સ્વભાવવાળા પાેપટને તાે દુઃખનાે પાર નથી. એને તાે એક ઝાડેથી બીજે ઝાડે ઉડવાનું અને એના મૂળ વિલા-સામાં રમણ કરવાનું હાેચ કે પાંજરે પ્રાઇ રહેવાનું હાેચ ?

ભવિતવ્યતા તેને એક ભવ ચાલે તેવી એક ગાળી આપે છે અને એ ગાળી લઇ એ પાંજરામાં પહે છે. એ પાંજરાની પાસે જમરાજરૂપ બિલાડી બેસી રહે છે. એ એની પાસે-પડખે તૈયાર છે અને પાંજરે પહેલ પંખી જાણતા નથી કે એ ક્યારે ત્રાપ મારશે ? એને એ બિલાડીની ઝડપની બીક સદાકાળ રહે છે. નિયતિ-ભવિતવ્યતા આ પ્રાણીને કેવી રીતે એક ભવસંવેદ્ય ગાળી આપે છે અને પાતાના પતિ પાસે કેવા નાચા કરાવે છે એના ચિતાર શ્રી સિદ્ધર્ષિંગણીએ બહુ સારી રીતે ઉપમિતિ ભવપ્રપંચ ગ્રંથમાં આપ્યા છે. ( જુએા વિભાગ ૧ લા પૃ. ૨૫૬)

પાંજરે પહેલા આ જીવ સારી રીતે સંસારમાં રખડે છે અને એના ચિત્તની વૃત્તિ એટલી ભમી જાય છે કે એ પાતે પાંજરે પડ્યો છે એ વાત પણ જાણતા નથી, અને જાણું એ પાંજરામાં પડવાની સ્થિતિ એની સ્વાભાવિક હાય અને પાંજરૂં ઘરનું ઘર હાય એમ તે માની લે છે તેમજ કાઇ કાઇ વાર તા પડખામાં જમરાજ જાગતા એઠા છે એ વાત પણ વિસરી જાય છે. જ્યારે મન ભ્રમિત થઇ જાય ત્યારે પછી બીજું શું થાય ? ઉધી આંખે જોવામાં આવે ત્યારે સાચી વાત દેખાય જ કયાંથી ? ભવિતવ્યતા (નિયતિ) એને કેવી રીતે અંધી રાખે છે તેના ખ્યાલ કરવા માટે હાથીને એક નાનકડા તંતુ (જળતંતુ) પાણીમાં પકડે છે ત્યારે એની કેવી દશા થાય છે તે દાખલા યાગ્ય જણાયા છે. આવડા માટા હાથી એક તાંતણા જેવા તંતુથી પાણીમાં ખેંચાઇ જાય છે અને હાથીનું સ્વાભાવિક અળ (વીર્ય) તદ્દન ખલાસ થઇ જાય છે.

આ સંસારનાટકમાં પહેલા અને ભાન-ભૂલેલા પ્રાણીની આ દશા થાય છે તે ખાસ ખ્યાલમાં રાખી, તેની પંજરગત સ્થિતિ અને તેનાં નિયતિને આધીનત્વ પર ખૂબ વિચાર કરવા યાંગ્ય છે. આ વિચારણા એ 'સંસારલાવના ' છે. એ પર વિચાર થશે એટલે આખા સંસારના ખ્યાલ આવશે અને ખ્યાલ આવશે એટલે એના ખરા સ્વરૂપની વિચારણા થશે. એ વિચારણામાં શરીરને 'પાંજરૂં' ગણવાની આખત ખૂબ વિચારવા યાંગ્ય છે, વારંવાર ધ્યાન કરવા યાંગ્ય છે, નિરંતર લક્ષમાં રાખવા યાંગ્ય છે.

(જ ૫) હજુ એક બીજી પણ અગત્યની વાત વિચારવા યોગ્ય છે. આ શરીર પાંજરૂં છે એટલું જ નહિ પણ આ પ્રાણીએ આવાં અનંત રૂપા કર્યાં છે. એ પૃથ્વીમાં ગયા છે, પાણી થયા છે, અભિકાયમાં ખૂબ રખક્યો છે, વાચુ તરીકે ઉડ્યો છે, વનસ્પતિમાં ટકાના ત્રણ શેર વેચાયા છે અને ઉપર મક્ત પણ અપાયા છે, એ બે, ત્રણ, ચાર ઇંદ્રિયવાળા થયા છે, જળચર, સ્થળચર, ખેચરમાં ખૂબ ભટકી આવ્યા છે, દેવ, નારક થઇ આવ્યા છે અને મનુષ્ય પણ થયા છે.

એ ધનવાન ને નિર્ધન થયાે છે, રૂપવાન ને કર્પા થયાે

છે, આબરૂદાર અને આબરૂ વગરના થયા છે, સારા ને ખરાબ બાંધાવાળા થયા છે, સદ્ભાગી ને દુર્ભાગી થયા છે, રાજા અને ભિખારી થયા છે, દાતા અને યાચક થયા છે—એણું અનેક પ્રકારનાં રૂપા અનંતવાર લીધાં છે. એ ચારે તરફ રખક્યો છે, અનંતવાર રખક્યો છે, સાતમે પાતાળ જઇ આવ્યા છે અને ઉપર—નીચે, આહે—અવળે સર્વ સ્થળે આંટા મારી આવ્યા છે. ત્યાં નવાં નવાં રૂપા લીધાં છે અને એ રીતે આ અનાદિ સંસારમાં એણે અનંત પ્રકારના વેશા ધારણ કર્યા છે.

પુદ્દગલપરાવર્તા એ પારિભાષિક શખ્દ છે. એ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી સ્કૂમ અને બાદર એમ આઠ પ્રકારનું થાય છે. એની વિગત ઉપમિતિ ભ. પ્ર. ભાષાંતરના પ્રથમ પ્રસ્તાવની પછી પરિશિષ્ટ નં. ખ. માં આપી છે. ( જુએ પૃ. ૨૪૭ ) મતલબ એ છે કે અનંતા પુદ્દગલપરાવર્તાનો એહ્યું કર્યીં, અનેક વેશા ધારણ કર્યા, અનેક ગતિમાં રખડ્યો અને અનેક અભિધાના એહ્યું સ્વીકાર્યા. આ મહાન્ ચક્ક પ્રમણની સ્થિતિના બરાબર ખ્યાલ કરી આખા સંસારને સમુચ્ચય નજરે વિચારવા અને તેમાં પાતાના બ્રમણની કલ્પના કરવી એ સંસારભાવના ભાવવાના એક પ્રકાર છે.

સંસારનું અનાદિત્વ સમજાય, પાતાના રખડપાટા સમ-જાય, પાતે ધારણ કરેલાં રૂપાના ખ્યાલ આવે અને એવાં રૂપા અનંતવાર કર્યા છે એ સમજાય ત્યારે પ્રાણી પાતાનું આ અનાદિ સંસારસમુદ્રમાં કેવું સ્થાન છે અને પાતે કર્યા ઘસડાય છે તે ખરાબર સમજે. આવા ચક્રબ્રમણુના છેડા લાવવા એવી જો એને જિજ્ઞાસા પણ થાય તા તેને પ્રબળ પ્રસંગ આ આખા સંસારને એના અનેક આકારમાં જોઇ જવામાં ખાસ પ્રાપ્ત થાય છે અને તે વિચારણા આંખ ઉઘાડી **આ**ગળ–પાછળ, ઉંચે અને નીચે જોવાથી બરાબર થઇ શકે તેમ છે.

હજાુ આ સંસાર કેવા છે ? કેવા વિચિત્ર છે? ત્યાં આ પ્રાણીએ કેવા કેવા નાચ કર્યા છે? કેવા કેવા વેશા લીધા છે? અને એ કેવા ઘસડાતા જાય છે? એ આગળ જોવાનું છે. એ <mark>જ</mark>ોઇને વિચારમાં જરૂર પડવા જેવું છે, પણ મુંઝાઇને દખાઇ જવા જેવું કે આપઘાત કરવા જેવું નથી. એવા દારૂણુ ભવા-ર્ષ્યુવમાંથી અને આ મહા રખડપટ્ટીમાંથી **હમે**શને માટે છૂ**ટી** જવાના માર્ગો છે. તે અવશ્ય પ્રાપ્ત થઇ શકે તેમ પણ છે, પરંતુ પ્રથમ તો આ આખા સંસાર કેવા છે અને કેવી ઇમારત પર રચાયલાે છે તેને! ખૂબ વિચાર કરવાે. આખી વિચારણા ખૂબ મજા આપે તેવી, જોવા–સાંભળવા જેવી, વિચારતાં પાતાને ખુબ શરમાવે તેવી અને આંખાે ઉઘાડી નાખે તેવી છે. આપણે હવે ગ્રંથકર્ત્તાનું ગેયાષ્ટક વિચારીએ. એના રાગ જ શાંત કરી દે તેવા છે. એમાં એમણે મહાન યાગી આનંદ-ઘનજીના અતિ વિશાળ શાંતિનાથના સ્તવનના લય અનુકરણ કર્યો છે. ગાતાં અંદર ઉતરી જવાય તેવાે તેનાે લય છે અને ભૂમિકા સુંદર છે. એ ગાનના ભાવ વિચારીએ.



# સંસાર ભાવના— ઃઃ ગેયાષ્ટક પરિચય—

વ. સંસારનું આખું નાટક બરાબર જોઇ લે. પછી તને ખાત્રી થશે કે આ સંસાર અતિ દારૂષ્ણ (ભયંકર) છે. તું જન્મ— મરષ્ણાદિ ભયથી ડરી ગયા એમ જરા લાગે છે, પણ સંસાર આખા ભયંકર છે એમ તું સમજ્યા નથી. વાત એમ છે કે આ પ્રાષ્ટ્રીએ સંસારને એના ખરા આકારમાં એ લખ્યા જન્યી અને એ હજા અચાક્કસ સ્થિતિમાં કર્યા જ કરે છે. એનું કારષ્ટ્ર શું છે તે તપાસીએ. માહરાજા એના ખરા શત્રુ છે. એ એને ઉધા પાટા ખંધાવી આખી ખાટી ગણતરી એની પાસે કરાવે છે. પ્રાષ્ટ્રી સમજે છે કે મારી અગવડ વખતે મારા સંખંધીઓ હશે તે કામમાં આવશે અને તેટલા ખાતર એ અનેક અગવડા ખમે છે, એની ખાતર એ પોતાના માન્ય સિહાન્તોના અને કરેલ નિર્ણયાના પણ ભાગ આપે છે અને ગાંડા જેવા ખની જ્યાં સુખ નથી ત્યાંથી સુખ શાધે છે.

મૂળ હકીકત એ છે કે આ મારા-તારાના વ્યવહાર એ માહ-રાજાએ જ કરાવ્યા છે. એ માહરાજાને તું તારા હિતસ્વી સમજે છે અને તે તને સાચા રસ્તા ખતાવનાર છે એમ તું જાણે છે; પણ ખરી રીતે તે માહરાય જ તારા ખરા શત્રુ છે અને તને ક્સાવવા તે તદ્દન ખાટા પાટા અંધાવે છે. કદાચ તું એ માહ-રાજાને ઓળખતા નહીં હાય તેથી તને ટ્રંકામાં એટલું જ કહેવાનું કે 'હું અને મારૂં'ના મંત્ર ભણાવનાર એ માહરાજા છે અને વધારેમાં વાત એ છે કે એ તારા શત્રુ છે. આ વાતની જો તને ખબર ન હાય તા સમજી લે. એને અંગે એ વાત મુદ્દાની કરવાની છે. એક તો એ કે એ તારા શત્રુ માહિ તને ખરાખર ગળેથી પકડ્યો છે, એ હો તારી બાચી પકડી છે અને તને ખરાખર પાતાના સપાટામાં લીધા છે. તે મલ્લકુરતી એક હાય તા તને માલૂમ હશે કે એક મલ્લ જયારે સામા મલ્લનું ગળું પકડે છે ત્યારે તેને છૂટવું ભારે મુશ્કેલ પડે છે, તેનાથી છૂટવામાં ભારે ખળની (પુરુષાર્થની) અપેક્ષા રહે છે. અને ખીજી વાત એ છે કે અત્યારે તું એક આપત્તિમાંથી ખીજીમાં અને ખીજીમાંથી ત્રીજીમાં પડે છે અને એમ ચારે તરફ વિપત્તિથી ઘેરાઇ જાય છે. એ સર્વના કરનાર એ માહ છે. તને વારંવાર એ આપત્તિમાં ઘસડી જાય છે અને અત્યારે તને જે આપત્તિઓ દેખાય છે એ સર્વ એ માહ રાજાની અનાવેલી છે અને તે તરફ લઇ જનાર પણ એ જ મહારાજા છે.

આખા સંસારની રચના સામાન્ય રીતે જોવામાં આવે તો મહા અંધકાર ચારે તરફ વ્યાપેલા દેખાશે અને જાણે આપણે માટે એક પછી એક જાળા—ક્સામણીઓ (Traps) ગાઠવાયલી હાય એમ લાગે છે. એક ગુંચવણમાંથી ઉપર આવીએ ત્યાં બીજી ઉભી થાય છે અને એમ ને એમ ચાલ્યા જ કરે છે. અંતે જીવનના અંત આવે છે, પણ ગુંચવણાના અંત આવતા નથી. સંસારના ચકાવામાં પહેલા કાઇ પણ પ્રાણી સર્વ શુંચવણાના નિકાલ કરીને જતા જ નથી.

સંસારમાં પડ્યા પડ્યા તેા માહરાજાનું શત્રુપણું અને ડગલે પગલે વિપત્તિ તરફ ઘસડાવાનું વૈચિત્ર્ય સમજાય તેમ નથી અથવા સમજવું મુશ્કેલ છે, કારણુ કે એ તાે અંદર રહીને ગૃઠપણું કામ કરે છે અને પ્રાણીને માટા વમળમાં નાખી તેની બુદ્ધિને પણુ સં•સા•ર•ભા•વ•ના.

ફેરવી નાખે છે. આખા સંસારના બરાબર ખ્યાલ કરવામાં આવે અને જરા તેના ઉપર જઇ નિષ્પક્ષ દૃષ્ટિએ તેને જેવામાં આવે તો જ માહરાજાને બરાબર આળખાય તેમ છે. બાકી તો એના ચાળા અનેરા છે, એના માર્ગા અનેરા છે અને એનાં સાધના અગમ્ય છે. એને સમજવા પહ્યુ મુશ્કેલ છે, સ્વીકારવા વધારે મુશ્કેલ છે અને તેને બરાબર સમજને પોતાના સ્વતંત્ર માર્ગ કાઢવા સર્વથી વધારે મુશ્કેલ છે. સંસારમાં તા ઘણું જોવાનું છે, એના વિચાર કરતાં તા મહિનાઓ અને વર્ષા થાય તેમ છે, પણ એને ઓળખવામાં સર્વથી વધારે અગત્યના ભાગ માહરાજાના હાઇ તેને ઓળખવા, તેની જીવ સાથેની ખાસ શત્રુતા સમજવી અને તેનાં કાર્યો અને પરિણામા ઓળખવા એ સંસારભાવનાને અંગે મુખ્ય જરૂરી બાબત છે. માહને યથાસ્વરૂપે ઓળખ્યા એટલે આખા સંસારને ઓળખ્યા એમ કહેવામાં અતિશ્યોક્ત લાગતી નથી.

એ માહરાજાનું જયાં શાસન વર્ત તું હાય, એ માહરાજા તારા પાકા દુશ્મન હાય, એ દુશ્મનનાં રાજ્યમાં તારે જીવવાનું અને મરવાનું હાય—તેવા આ સંસારને તું શું જોઇને વળગતા જાય છે? એ સંસાર કેવા છે તે તું જો, વિચાર, સમજ, એમાં માહરાજા કેવા છે તે સમજ, એ માહરાજાનું ત્યાં સામ્રાજ્ય છે એ ધ્યાનમાં લે, એ રાજા તારા દુશ્મન છે તે વાત સ્વીકાર, એ રાજાએ તેને ગળથી પકડ્યો છે એ વાત ધ્યાનમાં લે અને તારી સર્વ મુશ્કેલીઓ એણે ઉત્પન્ન કરી છે તે વાત સમજી લે. એણે શું શું કર્યું છે તે તું જોતા જજે. સંસારભાવના એટલે માહરાજાના વિલાસાની એાળપાણ જ છે તે આ ભાવનાને અંતે તારા સમજવામાં આવશે. તું આગળ ચાલ.

2. પ્રથમ તા તું આ સંસારમાં કેવી રીતે ખંધાઇ જાય છે તેના વિચાર કર એટલે તું એ માહરાજાની ગાંઠવણું ના કાંઇક ખ્યાલ કરી શકીશ. તારે પાતાને ખાવા માટે જોઇએ તેટલી વસ્તુ અથવા રહેવા માટે જોઇએ તેટલી જગ્યા સાર તું આ ખંધા પ્રયાસ કરે છે? તને એમ લાગે છે કે તું ભૂખ્યા રહી જઇશ કે તારે કાંઇ ઝાડ નીચે સુઇ રહેવું પડશે? પણ તને તારી ચિંતા નથી. તારી આવડતથી તું એક દિવસમાં એક વર્ષ ચાલે તેટલું ખાવાનું મેળવી શકે છે અને તારે સુવા- ખેસવા જોઇએ તેટલી, વરસાદ, તડકા અને ઢંડીથી રક્ષણ આપે તેટલી જગ્યા મળે તા તેથી તને સંતાષ છે?

તારે તો તો જોરીઓ ભરવી છે, સાત પેઢી ચાલે તેટલું દ્રવ્ય એકઠું કરવું છે, ઘરનાં એક ઘરથી તને સંતોષ થવાના નથી, તારે તો ગામગરાસ એકઠાં કરવાં છે, તારે આખા ગામનું પાણી તારા ઘર તરફ વાળવું છે અને લાખા થાય તો કરાડા કરવા છે અને કરાડ થાય તો છપ્પન્ન ઉપર ભેરી વગડાવવી છે!! અને એ સર્વ કાને માટે તે તું કદી વિચા-રતો નથી. વિચાર કર તો તો બધું દીવા જેવું લાગે તેમ છે, પણ જયાં સહજ સાચી વાતની ઝાંખી થશે એટલે તરત તું ત્યાંથી છટકી જઇશ; કારણ કે તને ઉધા પાટા અધાવનાર અખંડ દિગ્વિજયી રાજા તારા હૃદયમાં ખેઠા છે તે તને કદી સાચા માર્ગ કે સાચા વિચાર આવવા દે તેમ નથી અને આવી જાય તો ટકવા દે તેમ નથી.

ત્યારે તું તારા છેાકરાંઓ માટે આ સંસારમાં બંધાય છે? તને તેના પરિચય છે અને તારા મનમાં એમ છે કે મારી સંપત્તિ સર્વ એમને આપીશ; પણ તને ખાત્રી છે કે તેઓમાં કમાવાની શક્તિ નથી જ. જો આવડત નહિ હોય તો તારી આપેલી સંપત્તિઓ તેઓ પાસે ટકશે? લડીને ગુમાવશે નહી? કે કેાઇ તેને છેતરીને લઇ જશે નહી? જો શક્તિ અને આવડત-વાળાં તે હશે તો તેમને સંપત્તિ આપવી બીનજરૂરી છે. આ રીતે તું છેાકરાઓ માટે સંસારમાં બંધાય છે તે તદ્દન નકામું છે, બીનજરૂરી છે, સમજ્યા વગરની વાત છે.

એવી જ રીતે તારા બીજા સંખંધીએ માટે સમજ લે. તું બીજા ખાતર બંધાઇને હેરાન થતો હો તો તેમાં તારી માટામાં માટી ભૂલ છે. તેમના પરિચયથી અથવા પરિચયના પરિણામાંથી સંબંધને અંગે તારી કરજોના તારા ખ્યાલ જ ખાટે છે. કર્મનું સ્વરૂપ તું જરા સમજ્યો હોત તો તને દીવા જેવું લાગે તેમ છે કે એ સર્વ ફાંફાં છે. એને ચંથકારે દારડાં (ગુણ) કહ્યા છે તે બરાબર છે. એ માહરાજાએ સ્વજન છાકરાના પરિચયરૂપ દારડા ફેલાવ્યા છે, પાથરી દીધા છે અને તેનાથી જ તને બાંધી લીધા છે. તું બંધાઇ ગયા છે એમ તું ધારે છે એ વાત સાચી છે, તને એ જાળમાંથી છૂટવું સ્ઝતું નથી—ગમતું નથી એ સર્વ સાચું છે; પણ એ આખું બંધન અને તેને અંગે તારી માન્યતા તદ્દન ખાટી છે. એના પાયા જ ખાટા છે અને તું નકામા પડી મરે છે.

એ જ મિસાલે સ્ત્રી, ભાઇ, પિતા આદિ સર્વ ખંધનાનું સમજવું. ખરી વાત એ છે કે તારે કાંઇ છેાડવું નથી, તારે તાં નંદરાજાની પેઠે સાનાની ડુંગરીએ કરવી છે, કંપનીએમાં નાણાં રાકવાં છે, મારગેજ પર ધન આપવા છે અને જમે બાજાના સરવાળા જોઇ રાજી થવું છે. એવી વાતમાં કાંઇ સાધ્ય નથી, હેતુ નથી, ઉદ્દેશ નથી, સાર નથી.

તને ડગલે અને પગલે કેટલાય અનુભવા થયા છે. તું જેની ખાતર પડી મરે છે તે તારા તરફ કેવી રીતે વર્તે છે તેના વિચાર કર. તને પરભવમાં તા અનેક અનુભવ થયા છે પણ તે ઉપરાંત આ ભવમાં તે કેટલું વાંચ્યું, કેટલું જોયું, કેટલું જાણ્યું અને કેટલું જાતે અનુભવ્યું. એ તારા અનુભવા પછી પણ એના એ જ રહીશ ? રહી શકીશ ?

વળી તેં અત્યાર સુધીમાં ન ઇચ્છવાજોગ તિરસ્કારા— પરિભવા કેટલાં સહ્યાં છે તે તા વિચાર. ગત કાળમાં તું કેવી કેવી ગતિઓમાં જઇ આવ્યા છે તે વિચાર. ત્યાં તારા શા હાલ થયા હતા તેના ખ્યાલ કર. તે ન કલ્પી શકતા હા તા આ ભવમાં તારે માથે કેટલી અપમાન–તિરસ્કાર કરાવનારી પરિ-સ્થિતિઓ આવી ગઇ તે તું સંભારી જા.

(પ્રત્યેક પ્રાણી અહીં પાતાના જીવનને યાદ કરી જાય તો તેને શરમાવે તેવા અનેક પ્રસંગા દરેકને નાના—માટા અનેક અન્યા હશે!) આવા પ્રસંગા તરફ ધ્યાન ખેંચવાનું ખાસ કારણું છે. દરેક પ્રાણી સંસારમાં ઘણા મસ્ત રહે છે. તે માને છે કે એના જેવા માનચાગ્ય માણસ બીજા કાઇ નથી અથવા અહું થાડા છે. આ જાશ પર તે દુનિયામાં ચાલે છે અને પ્રાણી પાતાના પરાભવના પ્રસંગા વારંવાર ભૂલી જાય છે. આ સર્વ માહરાજાના ચાળા છે. આપણા અભવના અનુભવ જ જો અરાખર જોઇ જવાય તા આપણા ઘણા ગરમી ઠંડી પડી જાય તેમ છે, માત્ર વિચારધારા પ્રમાણિક અને દીઈ કાલીન જોઇએ. આવા અનુભવાનાં દુષ્ટાન્તા અહીં નહિ આપીએ. પ્રત્યેક પ્રાણીની પ્રમાણિક વિચારણા પર તે છાંડીએ. આ સર્વ માહરાજાનાં નાટક છે એ સમજ સંસારને એના ખરા આકારમાં સમજ.

3. હવે જરા તારી વિચારધારા આગળ ચલાવ. આખરે તું કર્મને આધીન છે અને તે નચાવે તેમ તારે નાચવાનું છે. તું કાઇ કાઇ ભવમાં ઉન્નતિના શિખર પર પણ બેઠા હાઇશ, ભારે ગારવથી અડેજાવ અડેજાવ થયા હાઇશ, તારી આગળ બિરફાવળી બાલાણી હશે અને તને ખમા ખમા થયું હશે. આ એક વાત. વળી કાઇ ભવમાં તું તફન હીન થયા હાઇશ. કાઇ તને અઢ તેમાં પણ પાપ મનાતું હશે. તું જાતિચંડાળ થયા હાઇશ. તું નારકીમાં પરમાધામીથી કૂટાયા હાઇશ. તેં શરણ માટે રાડા પાડી હશે. તું શાકને ભાવે વેચાયા હાઇશ, તું જંગલમાં પુષ્પપણે જન્મી કાઇ ન જાણે, ન સુંઘે તેમ મરી ગયા હાઇશ અને તને કાઇએ પગે રગદોત્યો હશે, કાઇએ ચાંપ્યા હશે અને કાઇએ સુંઘીને ફેંકી દીધા હશે. અનેક ભવામાં પરિભવનાં સ્થાના તેને અપરંપાર ગણાવી શકાય તેમ છે. આ આખો ખેલ જોવા જેવા છે, જોઇને વિચારવા જેવા છે, વિચારીને ચિંતવવા જેવા છે.

ભાઇસાહેબ ઇસ્કીટાઇટ થઇને ચાલતા હાય. કપડાં પર ડાઘ પડવા દેતા ન હાય, મ્હાં પર માખી એસવા દેતા ન હાય અને સ્ટીક, કાલર, નેકટાઇ અને બુટ—માજામાં, ખીસામાં રમાલ, રમાલમાં સેંટ અને સેંટની સુગંધમાં મ્હાલતા હાય ત્યારે એ કઇ કઇ સ્થિતિમાંથી પસાર થઇ અહીં આવેલ છે તેના બાગ્યે જ ખ્યાલ કરે છે. એનાં મનુષ્ય તરીકેનાં રૂપા વિચારી જઇએ તા પણ એના અભિમાન ઉતારી નાખે એવી વાતા છે અને આ ભવમાં પણ ચાર ચાર માટર ફેરવનાર અને દરવાજ પર સિપાઇ ખડા રાખનારને ઘેર ઘેર કરી ભીખ માગતાં, તિરસ્કાર પામતાં, હડધ્ત થતાં નજરે જોયા છે. પછી આ નાટક શાં? અને આ કહ્યુંત થતાં નજરે જોયા છે. પછી આ નાટક શાં? અને આ કહ્યુંકા શેના? અને એ કાના ઉપર?

અનેક વિકૃત, તિરસ્કૃત, ભયંકરરૂપ લેનાર, તિર્થ ચામાં પાઢુ અને પરાણી ખાનાર, પારકા મલીદા ઉઘરાવનાર, વિષ્ટા ઉપર બેસનાર, ડુકડાે રાેટલાે ખાનાર, જારના દાણા ચણ-નાર, ચાળખાના માર સહનાર, ડક્ષ્ણાંના ઘા સહનાર–તું તે કઇ બાબતના ગારવ કરે છે ? શેનું અભિમાન કરે છે ? અને કાચમાં મુખડું નીરખી શેના ઉપર મલકાય છે? તું તા કર્મને આધીન છે, કર્મપરિણામ રાજાના રચેલા માેટા રાસના એક નાટકીઓ છે અને કાળપરિણતિ દેવી સાથે બેસી એ રાજા નાટક જુએ છે. તારે તેા વેશ-ઉત્તરાત્તર ભજવવાનાં જ છે. ભવિતવ્યતા દેવી ગાળી આપે તે લઈ તારે એક પાઠ તેના હુકમ પ્રમાણે ભજવવાના છે. તે તા કૈક પાઠો ભજવ્યા છે, દરવખત નવાં નવાં રૂપ લીધા છે. આમાં તું કાેઇ વખત કદાચ તારા મનથી સારૂં ઉન્નતિનું સ્થાન પામ્યો તો તેમાં પણ તારી હુશિયારી કાંઇ નથી. તને તે પાઠ ભજવનારા તેા અન્ય છે, તેને તેં એાળખ્યા નથી પણ તારે એાળખવાની જરૂર છે અને એને એાળખીશ એટલે તારૂં આખું નાટક તારા ધ્યાનમાં આવી જશે.

નવાં નવાં રૂપની ગાેઠવણ કેવી રીતે થાય છે તેની આખી ઘટ-નાનું દર્શન ઉપમિતિકારે આબાદ ચીતર્યું છે. તે ત્યાંથી સમજવા ચાગ્ય છે, પણ એમાં મલકાવા જેવું કાંઇ નથી. નાટક વિચારતાં આખા સંસારનું દર્શન થાય છે અને તે વિચારણા અત્ર કર્ત વ્ય છે.

ં ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ત્રીજા અધ્યયનમાં (ગાથા ૩–૪) કહ્યું છે કેઃ—

> पगया देवलोएसु नरवेसु वि एगवा, एगया आसुरं कायं अहाकम्मेहिं गच्छई।

### एगया खत्तियो होइ, तओ चंडाल बुकसो, तओ कीड पयंगो य, तओ कुंथु पिपीलिया॥

" આ જીવ કાેેેઇવાર દેવલાેકમાં ઉપજે છે, કાેેેઇવાર નારકીમાં ઉપજે છે, કાેઇ વખત ભુવનપતિ આદિમાં અસુર થાય છે. એનાં કર્મ પ્રમાણે એ જાય છે. કાેેઇ વાર એ ક્ષત્રિય થાય છે, કાેઇ વાર ચંડાળ અને વર્ણશાંકર ( જીદી જીદી જાતિના માખાપવાળા ) થાય છે, કાેઇવાર ક્રીડા થાય છે, કાેેઇવાર પતંગ થાય છે,કાેઇવાર કુંંચુએા થાય છે, કાેેઇવાર કીડી થાય છે."

હવે ક્યાં દેવ અને કયાં કુંશુએા ? કયાં ભુવનપતિ અને કયાં પતાંગિયા ? આ તે માહ શા અને ચાળા શા ! તેવી જ રીતે જ્ઞાનાર્જુવકાર કહે છે કે—

### स्वर्गी पतित साक्षन्दं, श्वा स्वर्गमधिरोहित । श्रोत्रियः सारमेयः स्यात्कृमिर्वा श्वपचोऽपि वा॥

સ્વર્ગના દેવ રવડતા રવડતા નીચે પહે છે અને કુતરા મરીને ઊંચે સ્વર્ગમાં જાય છે. માટા શ્રોત્રિય બ્રાહ્મણ (સ્પર્શાન્સપર્ગમાં ખૂબ માનનાર અને કુતરાને કે અસ્પરય જાતિને અહી જવાય તા ન્હાનાર) કુતરા થાય છે, કરમિયા થાય છે અથવા ચંડાળ થાય છે. ' આ સર્વ બનવાજોગ છે, એમાં નવાઇ જેવું કાંઇ નથી. સંસારનું નાટક ચાલે છે અને તેના પાત્રા કર્મરાજા નચાવે તેમ નાચે છે અને તે ક્રમાવે તેવા વેશ લે છે. નવાં નવાં રૂપ લેવાં તે પણ કર્મને આધીન છે, તેની સત્તાને વિષય છે અને તેમાં તારે કાંઇ ઊંચા—નીચા થઇ જવાનું નથી. અરાબર નાટક જો અને વિચાર.

૪. આવી રીતે પરભવમાં તે અનેક રૂપા લીધાં છે તે વાત બાજુએ રાખીએ, તાે આ ભવમાં પણ તારી કેટલી દશાએા થઇ છે તે તું જોઇ લે. બાળક હાે ત્યારે સર્વ માબ-તમાં 'પરવશ '–ખવરાવે કાેઈ, ધવરાવે કાેઇ, ન્હવરાવે કાેઇ, કપડાં પહેરાવે કાેઇ અને પછી જરા ચાલતાે થા ત્યારે તું ધૂળમાં રગદાેળાયા, તેં ન અડવા યાેગ્ય વિષ્ટાંઓ સુંથી, તારા ગાલ પર મેસના થપેડા વળગ્યા, નાકમાં ગુંગા, આંખામાં ચીપડા, નસકાેરામાં શેડા અને મ્હાેમાંથી લાળ ચાલતી તેં અનુભવી અને માતાનું કૂધ ધાવી-ધાવીને તું ઉછરીી. પછી તું જવાનીઓ થયા એટલે અભિમાનથી 'મત્ત' થયા. જાણે ધરણી ઉપર પગ મૂકયા વગર અધર ને અધર ચાલતા હાય તેવા, રંગરાગમાં ઇસ્ત્રીખંધ કપડાં પહેરીને ચાલે ત્યારે જાણે પૃથ્વીતું રાજ્ય તારૂં હાય એવા તે સ્વાંગ ધારણ કર્યા. પછી આવ્યું ઘડપણ એટલે લાકડી લીધી ઢાથમાં. ઉધરસ ખાતા, ધાસ <mark>લેતા, દમથી શેકાતા, ડગમગતી ડાેકીએ પરાધીન દશામાં</mark> જીવતે મુવા જેવા, આંખમાં પાણી અને મુખમાંથી લાળ પડતી હાિંય ત્યારે પાછો પરાધીન થઇ ઘરના એક ખૂણામાં બેસે છે. છેવટે તદ્દન પરસ્વાધીન થઇ જઇ યમદેવને તાએ થાય છે. સર્વને છોડી ચાલ્યા જાય છે. આ તા આ ભવમાં તારી દશા છે. તું ખાલ્યવયમાં પરવશતાના પાઠ ભજવે છે, પછી મદમસ્તના પાઠ ભજવે છે, પછી ખરખર બારડીના પાઠ ભજવે છે અને છેવટે પાછો પરાધીનતાના પાઠ ભજવે છે. આ હકીકત પણ તને એાછી વિચારમાં નાખી દે તેવી-શરમાવે તેવી-મુઝવે તેવી લાગતી નથી <sup>૧</sup> શેના ઉપર તારા રાફ છે ? આ સર્વ મસ્તી તું શા કારણે કરે છે ? તારા આ ભવના તા વિચાર કર. આવી રીતે ગયા ભવાના ઇતિહાસ વિચારવામાં આવશે કે આ ભવમાં થતી અનેક દશાએા વિચારવામાં આવશે તા તારા મનમાં કાેઇ વાર છતી વસ્તુનું અભિમાન આવશે અથવા તું ઉન્નતિના દંભ કરતાે હાેઇશ તે વખત તને જરૂર વિચાર થશે.

આપણું તો આ નાટક જોવાનું છે. પ્રાણીઓ કેવા કેવા વેશ લે છે અને એક ભવમાં પણ કેવી કેવી સ્થિતિએ કેવા કેવા પાઠ ભજવે છે તે વિચારી સંસારને સાચા સ્વરૂપમાં સમજવા જેવા છે અને સમજીને તે પરથી ધડા લેવાના છે.

'પ. આ સંસારની એક બીજી પણ વિચિત્રતા જેવા જેવી છે. આ સંસારમાં જે પિતા થયેલ હાય છે તે પુત્ર થાય છે અને પુત્ર પિતા થાય છે. આવી રીતે સ્ત્રી બ્હેન થાય છે, માતા થાય છે અને માતા સ્ત્રી થાય છે. જીદા જીદા ભવામાં આ પ્રમાણે ખને છે.

અનંત ભવાની વિચિત્રતા દિવ્ય જ્ઞાનથી જોઇને વિશિષ્ટ જ્ઞાની કહી ગયા છે કે આ જગતના સર્વ જીવા અરસ્પરસ માતાપણે, પિતાપણે, ભાઇપણે, બ્હેનપણે, સ્ત્રીપણે, પુત્રપણે, પુત્રી પણે અને પુત્રની સ્ત્રી તરીકે થયા છે અને તે પણ અનેક વખત થયા છે. એ જ રીતે એકબીજાના વહાલા અને દુશ્મન પણ થયા છે. આખા સંસારની રચના જેવામાં આવે તેા આમાં કાંઇ નવાઇ જેવું લાગતું નથી. કુખેરસેનાએ વેશ્યાકૃત્ય કરી યુગલને જન્મ આપ્યા. માતાના આશ્રહ્યી અન્નેને પેટીમાં મૂકી નદીમાં છાંડી હીધા. વેશ્યાએ અન્નેના હાથમાં વીંટી પહેરાવી. એક પર નામ લખ્યું કુખેરદત્ત, બીજી પર કુખેરદત્તા. નદીમાં ઘસડાતી પેટી દૂર ગઇ. બીજે ગામે બે વાણીઆના હાથમાં આવી. એકે દીકરા લીધા, બીજાએ દીકરી લીધી. અને માટા થયા. ખન્નેના માળાપે

તે અંનેને જ પરણાવ્યા. પતી-પત્ની રમતા હતા ત્યાં એકની અંગુઠી નીકળી પડી. અનેએ સરખાવી એઇ. એક કારીગરની બનાવેલી જાણી વિચારમાં પડ્યા. બાપાને પૂછ્યું. ભાઇ-ખહેન છીએ એમ સમજાયું. ખેદ થયા. કુખેરદત્ત ઘર છોડી ચાલી નીકળ્યા. દુર્ભાગ્યે કુખેરસેના માતાને ગામે જ આવ્યા. માતા તા હજા વેશ્યા જ હતી. પૈસા કમાઇ કુખેરદત્ત વેશ્યા તરીકે તેની પાસે ગયા. ક્સાયા. તેનાથી એક છોકરા થયા. પરસ્પર એક બીજાને ઓળખતા નથી.

કુબેરદત્તાએ વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લીધી. તે જ ગામે આવી. કુબેરસેનાને ઘેર ઉતરી. નાના છોકરા રડવા લાગ્યા. તેને તેણે છાના રાખતાં નીચેનાં સગપણ ખતાવ્યાંઃ–( પુત્રની સાથે સગપણ.)

- ૧ તારી માતા ને મારી માતા એક છે એટલે તું મારા ' ભાઇ '
- ર મારા પતિ કુએરદત્તના તું પુત્ર છે તેથી તું મારા 'પુત્ર '
- **૭ મારા પતિ કુબેરદત્તના નાના ભાઇ એટલે મારા '** દીયર '
- ૪ મારા ભાઇ કુબેરદત્તના પુત્ર એટલે મારા 'ભત્રીનો '
- ૫ કુએરદત્ત મારી માના પતિ–તેના તું ભાઇ એટલે મારા 'કાકાે '
- દ કુએરસેના મારી શાકય. કુએરસેનાના દીકરા કુએરદત્ત તેના તું પુત્ર એટલે મારા અને કુએરસેનાના તું 'પાતરા' (પાત્ર) ( કુએરદત્તની સાથેના સંબંધ ) તેને ઉદ્દેશીને એાલી:—
- ૭ આપણી અન્નેની માતા એક જ છે એટલે તું મારા ' ભાઇ '
- ૮ મારી માતાના તું પતિ એટલે તું મારા 'પિતા '
- ં ૯ આ આળક મારાે કાંકાે (નં. ૫) તેનાે તું બાપ તેથી તું મારાે 'દાદાે '
- ૧૦ આપણે પરથ્યા હતા તેથી તેટલા વખત માટે તું મારા 'પતિ '

૧૧ કુએરસેના મારી શાેકય તેના તું પુત્ર માટે મારા પણ 'પુત્ર ' ૧૨ આ છોકરા મારા દીયર (નં. ૩) તેના તું બાપ માટે મારા 'સસરા' (કુએરસેના સાથેનો સંબંધ) તેને ઉદ્દેશીને બાલીઃ—-

૧૩ મને જન્મ આપનાર તું તેથી તું મારી 'માતા ' ૧૪ કુબેરદત્ત મારા પિતા (નં. ૮) તેની તું માતા માટે 'મારી દાદી' ૧૫ કુબેરદત્ત મારા ભાઇ તેની તું પત્ની એટલે મારી'ભાભી' ૧૬ મારી શાેકચના પુત્ર કુબેરદત્તની તું પત્ની તેથી મારી 'પુત્રવધૂ' ૧૭ મારા પતિ કુબેરદત્તની તું માતા તેથી તું મારી 'સાસુ ' ૧૮ મારા પતિ કુબેરદત્તની બીજ સ્ત્રી તેથી તું મારી 'શાેકય'

ત્રણ દર્ષિએ આ અઢાર સંબંધા <sup>૧</sup> ખૂબ વિચારવા યાેગ્ય છે અને આ જીવે આવા સંબંધા ભવપ્રપંચમાં તાે અનેક વખત કર્યા છે.

સંસારની આ વિચિત્રતા વિચારીને હજુ તારા મનુષ્યલવ બાકી છે ત્યાં સુધીમાં એ સર્વને તું તજી દે. તને આવી વિચિત્રતા જોઈ આ સંસાર પર ચીતરી ચઢતી નથી ? તું કયાં માહ કરી રહ્યો છે ? કાના ઉપર માહ પામ્યા છે ? એ કાેેે છે કે એના પૂર્વ સંબંધા તારી સાથે શા છે ? એ સર્વ જરા વિચાર અને હવે બાકી રહેલા આયુષ્યના ભાગમાં એ સર્વ વિચિત્રતાએા છાેડી દે અથવા એવી વિચિત્રતાએા વધે નહિ એવા માર્ગ શાધ.

સંસારની અનેક વિચિત્રતા તેં અત્ર (આ ભાવનામાં) જોઇ, પણ તેમાં આ વિચિત્રતા તેા શિખરે ચઢે એવી છે, એના વિચાર કરતાં ત્રાસ આપે તેવી છે અને મગજને મુંઝવી નાખે તેવી છે; પણ સાચી હાેઇ મગજને ઠેકાણે લાવે તેવી અને .તે દ્વારા તને

૧ આ પ્રમાણે બીજા ત્રણને પણ ૧૮–૧૮ સંબંધ થયા છે, તેથી કુલ ૭૨ સંબંધો શ્રી પ્રશ્નચિંતામણિમાં સવિસ્તર બતાવ્યા છે.

માર્ગ પર લઇ આવે તેવી પણ છે. પુનરાવર્તનને ભાેગે તને કહેવાની જરૂર છે કે સંસારની આ મહા વિચિત્રતા ખૂબ વિચારજે અને વિચારીને નરભવના બાકીના ભાગને સારા ઉપયાગમાં લેજે.

અહીં જે વાર્તા લખી છે તે જરા નવાઇ જેવી લાગે તેવી છે, પણ વિચિત્ર સંસારચક્રમાં અનવાજોગ છે અને અનંત સંસારમાં સર્વ વિચિત્ર સંખંધા થાય છે તેની દિવ્યજ્ઞાનવાળા સાક્ષી આપે છે. ખૂબ વિચારવા જેવી આ વાત છે. એની વિચારણામાં સંસાર પર જય છે અને ઉપેક્ષામાં સંસારના તારા પર જય છે એ વાત તું ખૂબ ધ્યાનમાં રાખજે. ન ગમે તેવું સત્ય હાય પણ જયારે વિચારણા કરવા એઠા ત્યારે એને એના નગ્ન આકારમાં રજી કરવું જ રહ્યું અને આ તા ન ગમે તેવી પણ બહુ મુદ્દાની વાત હાઇ ખાસ વિચારવા યાગ્ય છે.

દ. માહરાજાએ આ પ્રાણીની કેવી દશા કરી છે તે જોવા જેવું છે. એક માણુસ દારૂ પીવે અને પછી એવડાની કેફમાં લડથડીઆં ખાય, ગટરમાં પહે, પાતાનાંને પણુ ન એાળખે અને તદ્દન ગાંડા થઇ ગમે તેમ વર્તે તેના જેવી આ પ્રાણીની દશા માહરાજાએ કરી દીધી છે, એને તદ્દન મુંઝવી નાખ્યા છે અને એની વિચારણાશક્તિ, પૃથક્કરણશક્તિ અને સદસદ્વિવેક-શક્તિ પર હડતાળ લગાવી છે. આ પ્રાણીનું વર્તન જોઇએ એટલે એના પર માહની કરેલી કેફની અસર કેટલી થઇ છે અને તેથી એ 'ક્ષીખ'—તદ્દન પરાધીન, ખુદ્ધિહીન, વિચારણા- શુન્ય કેવા થઇ ગયા છે તેના ખ્યાલ આવશે.

આ જીવનમાં જોવામાં આવશે તો ઉપાધિના પાર નથી, દુ:ખના અંત નથી અને અગવડાના પાર નથી. જીવનકલહ એટલા આકરા છે કે એની ખાતર પ્રાણી કઇક પાપા સેવે છે અને આઘાતો ખમે છે, પારાવાર મુશ્કેલીઓમાંથી પસાર થાય છે. એ ભૂખ સહે છે, પરદેશ વેઠે છે, તકે ટા કરે છે, સાચાં — ખાટાં કરે છે અને આખા વખત જાણે પેટ ભરવા જ જન્મ્યા હાય એમ વર્તે છે. એને સગાંનાં મરણાનાં દુ:ખ, એને મિત્રા ખાઇ બેસવાનાં દુ:ખ, એનાં શેઠીઆઓનાં હાંકારા, એના અમલદારાના ત્રાસ, બીલ ઉઘરાવનારાએમાં દુર્વચનાનું શ્રવણ વિગેરે દુ:ખાતા જાણે દરરાજના થઇ પડ્યા છે. શરીરના ત્રાસા એમાં નથી, એને ઠંડા કે ગરમ થતાં વાર લાગતી નથી અને એ અનેક પ્રકારે બાજારૂપ થયા કરે છે. આવાં તો પારવગરનાં 'દુ:ખા' આ સંસારમાં સામાન્ય રીતે ભરેલાં છે અને તે ઉપરાંત અંગત દુ:ખાના તો હિસાબ નથી.

એની માનસિક 'અર્તિ '–ઉચાટાના સરવાળા કરીએ તા તા પાર ન આવે તેવું છે. મનના સંતાપા અને ઉચાટાથી આ સંસાર ભરેલાે છે. એક દિવસ ઉચાટ વગર જતાે નથી. કેટલાક સાચા, કેટલાક કલ્પિત અને કેટલાક ઉભા કરેલા ઉચાટા આ જીવને હેરાન કર્યા જ કરે છે અને તે દરરાજ જાણે આ પ્રસંગામાંથી નાસી છૂટી, જંગલમાં ભાગી જવા ઇચ્છે છે.

વ્યાધિઓની ઉપાધિઓ કહી-કથી જાય તેમ નથી. મહા-રાગા જોયા કે અનુભવ્યા હોય તા એના સાચા ખ્યાલ થાય, પણ માટા વ્યાધિની શી વાત કરવી? શરીરમાં એક નાનું સરખું ગુમડું થયું હાય તા આખું ધકધ્યાન તેના તરફ જ રહે છે અને જાણું આખું શરીર એ એક જ જગ્યાએ આવી પડ્યું હાય તેમ સણકા મારે છે. દાઢની પીડા, ખગલમાં આંબલાઇ કે નાકમાં એક નાની સરખી ગુમડી (માલણ) થઇ હાય તા ચેન પડવા દેવી નથી અને ક્ષય, અતિસાર, ભગંદર, કાેઢ કે એવા મહાવ્યાધિ થયા હાેય ત્યારે તાે ઉપાધિના પાર રહેતાે નથી.

આખા સંસાર તપાસીએ તા તેમાં ઉપરનાં અને બીજાં અનેક (૧) દુ:ખા, (૨) ઉચાટા અને (૩) વ્યાધિઓ ભારેલાં છે. કાઇ માંદા પહે ત્યારે આપણું જોવા—ખખર પૂછવા જઇએ છીએ અને આપણા વારા આવે ત્યારે તે ખખર પૂછી વિદાય થાય છે. આવી ઉપાધિઓથી ભરેલા સંસાર સાથે આપણું કામ લેવાનું છે. દરરાજ આપણું દુ:ખ, અર્તિ અને વ્યાધિમાં સખડીએ છીએ, એનાથી ખળી—જળી રહીએ છીએ અને એનાથી કંટાળી હેરાન—હેરાન થઇ જઇએ છીએ.

છતાં આશ્ચર્યની વાત એ છે કે એ સંસારને આપણે ગાટતા જઇએ છીએ. આપણને ગમે તેટલા કડવા અનુભવ ક્ષાય, આપણે ઠેકાણે ઠેકાણે પાછા પડીએ, આપણા કાંઈ પત્તો ન લાગે, આપણા કાંઇ ગણતરી ન થાય, આપણને અનેક વ્યાધિઓ વળગેલા હાય અને નિરાંતે કદી ઉઘતા ન હાઇએ, ઉઘમાંથી સફાળા ઊઠી જતા હાઇએ; છતાં પણ એ સંસારને આપણે વળગતા જઇએ છીએ. જયાં પાર વગરની ઉપાધિ ખમી ત્યાંથી જ આપણે સુખ મેળવવાના ફાંફાં મારીએ છીએ અને ઉપરથી એકાદ મધનું ટીપું પડી જશે એવી આશામાં પડું પડું થઇ રહેલી કાળને વળગતા જઇએ છીએ. આ દશા દારૂડીયાની હાય કે કેંકા સમન્નુ પ્રાણીની હાય ? જયાં અપમાન, ઉચાટ અને સંતાપ મળતાં હાય ત્યાં સમન્નુ પ્રાણી તો જાય નહિ. દારૂના કેફમાં વિવેક મૃલી એ સંસારમાંથી આનંદ મેળવવાના ખાટા પ્રયાસા છે, એમાં જરા પણ માલ નથી અને જયાં સાચું ચિરસ્થાયી સુખ નથી

ત્યાંથી તે મેળવવાના વલખાં છે. દારૂડીઆ વગર એ ધંધા કાેઇ સમજી તાે કરે જ નહિ.

જીવને એ મિદરા પાનાર માહરાજા છે. એનું આ સંસાર પર સામ્રાજ્ય છે. એના માર્ગ વિષમ છે, અતિ ઉંડાણમાં છે અને ચિત્તવૃત્તિ અટવીમાં આવેલા છે. એના એજન્ટા એટલા અધા છે કે એક યા બીજ રીતે પ્રાણીને કેફમાં જ રાખે છે અને એની વિવેકબુહિને તદ્દન નિજીવ બનાવી દે છે. આવા આ સંસાર છે! અને તેમાં તારે રંજન થવું છે, તારે તેમાંથી કસ કાઢવા છે, તારે તેમાંથી ઉપલાગ મેળવવા છે! ધન્ય છે તારી વિવેકબુહિને! વિચારણાને!! પરીક્ષક શક્તિને!!!

સંસારના આ ચિત્રમાં જરા પણ વધારે પડલી વાત નથી. પાતાના અનુભવજ એ માટે પ્રતો છે. માત્ર લાંભી નજરે પાતાના જીવનક્રમ વિચારી જવામાં આવે તાે એમાં સાર જેવું કાંઇ નીકળે તેમ નથી. વિચાર, જો, સમજ, અવલાેકન કર, ઉંડા ઉતર.

9. આ ભવનું એક ચિત્ર જરા વિચારી લે. કર્મ પરિણામ રાજા કાળપરિણતિ રાણી સાથે બેસી ભવનાટક જાએ છે. એ કાળપરિણતિ રાણીને અત્ર બટુકનું રૂપક આપ્યું છે. બટુક એટલે લુંટારા અથવા ભિખારી. આપણે "કાળ" નું સ્વરૂપ વિચારીએ. એ યથાયાગ્ય કાળે વસ્તુના કે પ્રાણીઓના આપણને સંયાગ કરાવે છે. વખત પૂરા થાય ત્યારે તે વસ્તુના વિયાગ કરાવે છે. વસ્તુ પાતે અગઢે, પઢે, સઢે અને ગંધાઇ જાય કે નકામી થઇ જાય તે પણ કાળ જ કરે છે, એનાથી અમુક વૃક્ષને અમુક કાળે ફળ આવે છે, વિગેરે કાળને તેટલા માટે છ દ્રવ્યમાં એક દ્રવ્ય ગણવામાં આવેલ છે.

એ કાળરૂપ ચાર, ધાડપાડુ આ પ્રાણી સાથે કેવી રમત રમે છે તે જુઓ. તે કાંઇ વખત જરા સુખ દેખાડે, છાંકરા ન હાય તેને છાંકરાં આપે, ઘર ન હાય તેને ઘર વસાવી આપે, નાકરી ન મળતી હાય તેને ઠેકાણે પાડે અને પ્રાણી સમજે કે હું સુખી થયા. એવી જ રીતે ઘણા થાડાને એ વૈસવ મેળવી આપે, પાતે માટા શેડીયા કે માલીક અની જાય; પણ પાછા થાડા વખત થાય ત્યાં એ નીચેની ઇંટ ખેંચી લે છે. એકના એક છાંકરા ચાલ્યા જાય છે, પછવાડે વિધવાને મૂકતા જાય છે, ધન પગ કરીને ચાલ્યું જાય છે અને બુધવારિયામાં નામ નાંધાવવાના દહાડા આવે છે, સગવડા સર્વ ખેંચાઇ જાય છે અને ઉપરાઉપરી આફતા આવતી જાય છે. સાંસારિક સર્વ સુખા— કલ્પનાથી માની લીધેલાં સુખા અને વગર જરૂરીઆતે એકઠા થયેલ વૈસવાની આ સ્થિત થાય છે અને છેલ્લા મહાવિચહ પછી તા આપણે આ સર્વ વાત નજરે જોઇ છે.

કાળ ચારેટા એવી સિક્તથી કામ લે છે કે એ જરા જરા ઉપર ઉપરનાં સુખા આપી આ પ્રાણીને લલચાવે છે અને પછી ધકેલી મૂકે છે. નાના બાળકને સેવ ને મમરા ગાળના લાડવા આપી તેની કડલી કાઢી લેવામાં આવે તેવું કાળખડુકનું આ પ્રાણી સાથે વર્તન છે. આ ભવમાં પણ આ પ્રાણીની—આપણી પાતાની સાથે કાળખડુક આવી ચેષ્ટા કરે છે અને અનેક પ્રકારના ચેડાં કાઢે છે. તે જાણે તદ્દન અણુસમજી નાના બાળક હાય તેમ તેની સાથે વર્તે છે, પછી અહીંના કર્મથી ભરેલા પાડલાઓ ઉપડાવીને જવને એ બીજે લઈ જશે. ત્યાં તા તેના કેવા સંસ્કાર કરશે એ તા આખા જીદા જ વિષય છે.

સં•સા•ર•ભા•વ•ના.

વાત વિચારવાની એ છે કે કદાચ જરા માન્યતાનાં સુખ કે વૈભવ મળી જાય તો પણ તે કયારે સંહરાઇ જશે અને તેની સાથેના સંખંધ કયારે પૂરા થશે તે આપણે કદી પ્રથમથી જાણતા નથી, પણ કઇકનાં સુખ–વૈભવા થાડા વખતમાં લેવાઇ જતાં આપણે નજરે જોયાં છે તેથી કદાચ તને વ્યવહારથી થાડાં સુખ–સમૃદ્ધિ કે વૈભવ મળ્યાં હાય તો પણ તેના ઉપર કેટલા વિધાસ રાખવા તે તું વિચારજે. આખા સંસારના ખ્યાલ કરીશ તો તને એમાં કાળખડુકની રમત જ દેખાશે. આ રમત સમજવી એ સંસારભાવના છે.

૮. આવા સંસાર છે! એના ગાટાળાના પાર નથી, એમાં માહરાજા અથવા કર્મરાજા તથા કાળખટુકના વિચિત્ર પ્રયોગા થાય છે, એમાં પ્રાણીને નિરાંતે એસવાની તક પણ મળતી નથી અને એમાં આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિ ભરેલાં છે. ટૂંકામાં સંસારને એાળખવા ઘણી વાતા કરી દીધી. એ પરથી તારે શું કર્તવ્ય પ્રાપ્ત થાય છે તે પણ તું જોઇ લે એટલે આ વિચારણા નકામી તણાઈ ન જાય.

આને અંગે એ બાબત ખાસ લલામણ કરવા યાગ્ય છે. એક તો ઉપર જણાવ્યા તેવા પાર વગરના લયોને કાપી નાખે, એનો સર્વથા નાશ કરે, એવા કાઇ આશ્રયનું સ્થાન હાય તો તેના આશ્રય કરવા. આ પ્રાણીને માહરાજાએ ગાંડા બનાવી દીધા છે, કેપ્રી બનાવી દીધા છે, અક્કલશૂન્ય બનાવી દીધા છે, એને સંતાપ, ઉપાધિ, રખડપાટા, અપમાન, નવાં નવાં રૂપા અને વિવિધ નાટકા લજવીને જયાં ત્યાં કૂટાવાનું છે; પણ એને ઠરીને ઠામ એસવાના વારા આવતા જ નથી. જરા ઠેકાણે પડે કે બાજામાં અગડે, નવ સાંધે ત્યાં તેર તૂટે એવી એની દશા છે અને હમેશાં એનું કાલ્યુ લઇ જશે અને એને પાતે ક્યારે ખાઇ બેરશે એની એને સદૈવ ચિંતા રહે છે. કીર્તિનાશ, ભય, રાજ્ય ઉપદ્રવ, અક-સ્માત વિગેરે અનેક ભયાથી ઘેરાયલા પડ્યો છે અને એની છાતી બેસી જાય એવી એની વિચાર કરે તા દશા છે.

આ સર્વ ભયાને ભય તરીકે એાળખાવનાર કાેં હાય અને તેમાંથી પ્રાણીને ઉપર આવવાના માર્ગ ખતાવનાર જે કાેં આશ્રયસ્થાન હાેય તાે તેના માર્ગ ખતાવવાની ગ્રંથકર્ત્તાની ફરજ છે. માત્ર ભયનાં નામાે ગણાવવાથી કાંઇ દહાડા વળે તેમ નથી.

ત્રંથકર્તા કહે છે કે-તીર્થ કર મહારાજે એ માહને જત્યા છે, એના ઉપર એમણે સામ્રાજ્ય મેળવ્યું છે અને એમણે એ રાજને બરાબર પારખી લઈ ઉઘાડા પાડ્યો છે અને તેના તાળા-માંથી નીકળી જવાના, તેના અધિકારમાંથી દ્વર ખસી જવાના રસ્તા બતાવ્યા છે. એમના ધ્યાનમાં એવું સ્થાન આવ્યું છે કે જ્યાં માહ, કર્મ કે કાળ કાઇનું આધિપત્ય ચાલતું નથી. વળી ત્યાં જવાના માર્ગા પણ તેમણે જોઈ, જાણી, અનુભવી, બતાવી રાખ્યા છે અને એ માર્ગ લેવાથી ઉપર જણાવેલા સર્વ ભયાના લેદ થઈ જાય એવી આશા છે. એ આશા તે માહરાજાની જાળ જેવી દંભી કે ગાટાવાળી નથી, પણ ખરાબર અનુભવથી સિદ્ધ થયેલી એ વાત છે. એ માર્ગ એમની વાણી અને એમની રચનામાં છે. એમણે માહરાજાના બરાબર પત્તો મેળવ્યા છે અને એના પીછા લીધા છે. એમનાં વચનને તું ખરાબર તારા મનમાં ધારણ કર.

માહરાજાનું સ્થાન કયાં આવ્યું છે ? તેની સંસાર પર શી અસર છે ? તેના પંજામાંથી નીકળવાના કયા રસ્તા છે ? એ સર્વ બાબતની આખી શાેધ એ જિનપ્રવચને કરી છે. રાગ–દ્વેષને જતનાર 'જિન 'કહેવાય છે. માહના બ પુત્ર: રાગ-દ્રેષ. તેમને જતનાર હેાવાથી તે 'વીતરાગ ' કહેવાય છે, સંસારમાં રહી પુરૂષાર્થ કરી માેક્ષ સાધનાર હાેવાથી 'અહેં ત્' કહેવાય છે, અને એ માહરૂપ માેટા દુશ્મનને અને ખાસ કરીને કમાેરૂપ દૃશ્મનોને સામાન્ય રીતે હૃ્ણનાર હાેવાથી 'અરિહંત ' કહેવાય છે. એના વચનાને તું મનમાં ધારણ કર, ગાેઠવ અને તે પર સારી રીતે વિચાર કર. સંસારનું આખું સ્વરૂપ તે તને ખતાવી માગે ચઢાવી આપશે.

બીજી કાે જગ્યાએથી તેને સંસારની ખરાખર એાળખાણુ થતી હાેય તાે તે વચન સ્વીકારવાના અત્ર નિષેધ નથી. લેખકશ્રી કહે છે કે એમણે અનેક પ્રકારની પરીક્ષામાંથી જિનવચનને તાવી–તપાસી–ચકાસી જોયું છે અને તે સ્પષ્ટ અને સંસારને એાળખાવનાર હાેઇ તારી આ પ્રકરણમાં કહેલી સર્વ ગુંચવ-શેાના નિકાલ કરે તેવું છે. ગમે તે રીતે તેને તું એાળખ એ મુદ્દેા છે, પણ ઉપરઉપરની વાતાથી વળવાનું નથી. એને મનમાં ધારણ કરી તે પર ખૂબ વિચાર કરવાના છે.

બીજી વાત એ છે કે શમામૃતનું પાન કરીને તું માેક્ષ સાથે તન્મય ભાવ કરી દે. તને સંસાર અનેક ઉપાધિથી ભરપ્, ચિંતાનું સ્થાન લાગ્યા છે તા તારે માેક્ષ મેળવવા જ રહ્યાે. સંસારથી છૂટવું એનું નામ જ માેક્ષ છે. તને આખી વિચારણા–ભાવના વિચાર્યા પછી એમાંથી નાસી છૂટવું જરૂરી લાગતું હાય તા શાંતરસનું પાન કરવા મંડી જા, લાેટા ભરી ભરીને એને પા અને તે રીતે મુક્તિ સાથે તારી એકતા તું સ્થાપ. વિનય! તું ખરા વિનીત હા, તારે સાથે માગે ચઢવું જ હાેય અને આ સંસારથી તું ખરા કંટાળી ગયા હા

તો તારે આ બન્ને વાત કરવી ખાસ અગત્યની છે અને આ સંસારભાવના ભાવવાનું એ સાચું ફળ છે.

વિનયને ઉદ્દેશીને કહેલી આ આખી વાર્તા, આ ચિત્રપટ વિનયવિજય ઉપાધ્યાયે પાતાની જાતને ઉદ્દેશી લખ્યું છે, પાતાને જ કહ્યું છે અને તે દ્વારા પાતાનું નામ પણ જણાવી દીધું છે.

સંસાર આખાનું સ્વરૂપ, એની પ્રત્યેક પરિસ્થિતિનું સ્વરૂપ, એની અંદરના આવિર્ભાવા, મનાવિકારા અને ભાવા સંક્ષપમાં ચીતરવા એ બહુ મુશ્કેલ કાર્ય છે. સંસારનું ચિત્ર ચીતરવામાં તા શ્રંથ ભરાય તા પણ વાતા પૂરી થાય તેમ નથી. શ્રંથકર્તાએ તેટલા માટે ઘણી મુદ્દાની વાત કરી, બીજ સમજને વિચારી લેવા શ્રોતાની ખુદ્ધિ ઉપર રાખ્યું હાય એમ જણાય છે. સંક્ષપમાં તેમણે નીચેના મુદ્દાઓ નિદેશ્યા છે:—

- (૧) મનાવિકારા ખહુ ક્ષાભ કરે છે. લાક્ષણિક દુષ્ટાંત તરીકે લાભ અને તૃષ્ણા.
- (૨) ચિંતા વધતી જ જાય છે અને સંસારમાં પાત થાય છે ત્યારે પીડાના છેડા આવતા નથી.
- (૩) પ્રાણી માતાની કુખમાં આવે ત્યારથી તે વૃદ્ધ થાય ત્યાં સુધી કષ્ટ, કષ્ટ અને કષ્ટ જ પામે છે.
- ( ૪ ) આ પ્રાણી પાંજરામાં પડ્યો છે અને ભ્રમિતની પેઠે ભમ્યા કરે છે, એની સામે મરણ ખડું છે.
- ( ૫ ) એેશે અનેક રૂપાે લીધાં, અનંત આકારાે લીધા અને અતિ લાંબા કાળથી એ ભમ્યા જ કરે છે.
- ( ૬ ) માહરાજાએ એને બરાબર ગળેથી પકક્યો છે અને : વિપત્તિ તરફ એને તે ઘસડી જાય છે.

- ( ૭ ) જે સ્વજન-સંતતિ ખાતર એ સંતાપ કરે છે, તે સમ-જ્યા વગરની વાત છે, ખાટી ક્સામણ છે.
  - ( ૮ ) કેાઇવાર ઉન્નતિને શિખરે ચઢે છે તેા કેાઇવાર અધમા-ધમ થાય છે. કર્મથી નવાં નવાં રૂપાે લે છે.
  - ( ૯ ) નાનપણથી માંડીને મૃત્યુ પામવા સુધી એ દરેક બાબતમાં પરવશ છે. એના હાથમાં કાેઇ રમત નથી.
  - (૧૦) સગપણની વિચિત્રતા મુંઝવે તેવી છે. મા સ્ત્રી થાય છે વિગેરે વિચારી જવા જેવી વાત છે.
  - (૧૧) સંસાર દુ:ખ, સંતાપ અને રાેગથી ભરેલાે છે અને ત્યાંથી સુખ મેળવવું છે!
  - (૧૨) કાળ જરા સુખ બતાવી પાછો સંહરી **લે છે. એના** ઉપર વિશ્વાસ શાે ?

આ મુખ્ય મુદ્દાઓ છે. બાકી સંસાર-રચનાના વિશાળ ખ્યાલ કરવા હાય તા શ્રી ઉપમિતિભવપ્રપંચા કથામાં શ્રી સિદ્ધિ પાંચું એ સંસારી જીવનું જે ચરિત્ર આપ્યું છે તે આખું વિચારવા યાગ્ય છે. એમાં પણ ચાથા પ્રસ્તાવમાં વિમર્શ અને પ્રકર્ષ-મામા ભાણેજ રસનાનાં મૂળની શાધ કરવા નીકત્યા છે. પછી ભવચક પુરમાં જાય છે અને ત્યાં જે જે દેખાવા જાએ છે તે સર્વ ખાસ વિચારવા યાગ્ય છે. ચિત્ત-વૃત્તિ અટવીને છે કે માહરાજાના આખા મંડપ ચીતરી અને વિપર્યાસ સિંહાસન ઉપર તેને બેસાડી જે કમાલ કરી છે તે આખા સાહિત્યમાં અલંકારરૂપ હાવા સાથે લાક્ષણિક, મર્મસ્પર્શી અને વિચારણીય છે. માહરાજાના આખા પરિવાર વિચારવા યાગ્ય છે, એની શક્તિ, કાર્યપદ્ધતિ અને કામ લેવાની આવ-

ડત વિચારવા યાેગ્ય છે. એના રાગ–દ્રેષ છોકરાં અને સાેળ નાનાં બાળકા ખૂબ સુંદર રીતે ચીતર્યા છે. એ જ પ્રસ્તાવમાં વિવેક પર્વત પર ચારિત્રરાજના આખા પરિવાર ચીતર્યો છે તે પણ એટલા જ આકર્ષક છે.

આ આખા સંસાર જેની આસપાસ આપણે તાપણી તાપી બેસી રહ્યા છીએ અને જેમાં અનેક વખત પાછા પડીએ છીએ, અપસાન ખમીએ છીએ, મુંઝાઇએ છીએ, છટકી જવાના સંકલ્પાે કરીએ છીએ અને અંતે જે મળ્યું હાય તેટલાથી ચલાવી વધારે મેળવવાની આશામાં ગુંચવાઇએ છીએ તેના વિસ્તારથી ખ્યાલ કરવાની જરૂર છે. જરા વિચારીએ. પ્રથમ આ શરીરમાં આપણે ગુંચવાયા છીએ. એ શરીર કેટલાં વર્ષ ચાલશે ? એ આપણું નથી, સદા સાથે રહેવાનું નથી, તે તા આપણે અનેક પ્રસંગે જોઇ ગયા. પછી આપણે સ્ત્રી કે પતિમાં ગુંચવાઇએ છીએ. જેએા સંસારમાં એટલા પૂરતા ન પડ્યા હેાય તેમને આ વાત લાગુ ન પહે, પણ ખીજા સર્વને પ્રથમ પંકિતઐ પાતા પછી સ્ત્રી અહુધા અાવે છે. એની ખાતર સંસારમાં પડી રહેવું ઉચિત છે ? એમાં નૈસર્ગિક પ્રેમ છે કે વિષયાન્ધતા છે એના કદી વિચાર કર્યો છે ? એમાં પરસ્પર સાચા રાગ છે કે ક્રીડાનાં સ્થાના માત્ર છે એ વિચાર્યું છે **? બહુ ઉંડા ઉતર્યા** વગર આ વાતના ખ્યાલ નહિ આવે. પછી પુત્ર–પુત્રીએા આવે. તેઓ શક્તિ કે આવડત વગરના છે એમ ધારી તેમને અન્યાય સમજી માણુસ તાે ન જ કરે અને એની ખાતર અનંત બ્રમ-**ણુનાે સ્વીકાર તાે સાદી છુદ્ધિવાળાે પણ ન**જ કરે. આ ઉપ-રાંત સગાંસ ખંધી કે માતા–પિતાના માની લીધેલા સ્નેહને પણ સમન્તુ માણુસ વિવેક્દષ્ટિએ વિચારે. એની ખાતર

શ્વાંશારમાં ક્રાેઇ પણ પડતું નથી અને પડવાની ભ્રમણા લાગે છે તે કલ્પિત હાેઇ તદ્દન ખાેટી છે, માત્ર માન્યતામાં છે તે અરાખર પૃથક્કરણ કરતાં જરૂર સમજાય તેમ છે. જો ઘરખાર કે પૈસાના ચાથા ભાગ પણ પરભવમાં સાથે લઇ જવાતા હાેય તો કાેઇ છાેકરાંઓને વારસાે પણ ન આપે.

આ પ્રાણીને ધન ઉપરના સ્નેહ છે એ તો ભારે આકરા છે. એને ધનના વિચારમાં મજા આવે છે, ધનની વાતામાં ખૂબ રસ પડે છે, ધન કમાવા માંડે ત્યારે તે એક રસ થઇ જાય છે તેમજ ધન અને ધનની ઝંખનામાં એ વિવેક પણ બુલી જાય છે. પાતાની જરૂરીઆત કેટલી તેના એ કદી સરવાળા કરતા નથી અને એના કૂટ ખ્યાલ પ્રમાણે એને સંતતિ માટે કેટલું જુદું રાખનું ઘટે એ કદી વિચારતા નથી. એ તા જમેના સરવાળા કરવામાં અને સરવૈયા જેવામાં એટલા ઉંડા ઉતરી જાય છે અને પછી તેને અંગે એના એવા પાત થાય છે કે એની વાત કરવી નહિ. ન્યાય કે અન્યાય, નીતિ કે ધર્મ, સર્વને બાજુએ મૂકી એ તા ધન પાછળ દાેડે છે અને હેતુ કે અર્થ વગર સંસારને વધારી મૂકે છે.

આવા આ સંસાર છે. એમાં બાદ્ય ઉપાધિઓના પાર નથી. સર્વનાં મન જાળવવાં અને કમીમાં ખપતું એ એટલી મુશ્કેલ વાત છે કે એમાં ઘસડબારાના પાર નથી અને છતાં વાસ્તવિક રીતે કાેઇ આભાર માનતું પણ નથી. એકના એક દીકરા આપ પહેલાં ચાલ્યા જાય, સ્ત્રી હુદયના પ્રેમ રાખે નહિ અને મિત્રા દ્રોહ કરે, સગાંઓ ત્રેણાં દીધાં કરે, પરાક્ષમાં નિંદા કરે— આ સર્વ દરરાજ દેખાય છે. એમાં સુખ માત્ર માન્યતામાં છે અને તે પણ સાંએ નેવું ટકા તાે સંસારની ચક્કો પર દળાવાનું જ છે. પ્રાણી મહાઆપત્તિમાં જીવન ઘસડે છે અને મરવાની ઇચ્છા કરતાં સંસારને વળગતા જાય છે. આમાં જીવન જેવું કશું નથી, હેતુ જેવું કાંઈ નથી, સાધ્ય કે સાધનના છાંટા પણ નથી.

આવી બાહ્ય ઉપાધિઓની વાત તે આપણે ઘણી કરી, પણ અંદરની ઉપાધિના હિસાબ કરીએ તો મગજ ઠેકાણે રહે તેમ નથી. વિચાર કરતાં કાંઠા હાથ લાગે તેમ નથી અને જાણે આપણે ભરદરિયે રખડી પડ્યા હાઇએ એવી ગંભીર સ્થિતિમાં આવી પડીએ છીએ. આપણને અંદરના મનાવિકારા કેવી રીતે ત્રાસ આપે છે તેના જરા વિચાર કરીએ તાે એક એક વિકારના નાના આવિર્ભાવા આપણને મુંઝવવા માટે પૂરતા થાય તેમ છે. એના લાક્ષણિક દર્ષાંત તરીકે આપણે **લાેભને લઇએ.** લાેેલના છેડા નથી, એ વધતાે જ જાય છે. જેમ જેમ લાલ મળે તેમ તેમ વધારેની આશા થાય છે અને મનારથા કદી સંપૂર્ણ થતાં જ નથી. ઉત્તરાધ્યયન સુત્રમાં એને ' આકાશ ' સાથે સરખાવેલ છે. એના પાર જ-છેડા જ આવતા નથી. લાભ અનેક પાપન મૂળ છે. શાસ્ત્રકાર કહે છે કે લેાભથી સર્વ ગુણાના નાશ થાય છે. એ જ રીતે માયા-દંભ પણ અંદર રહીને ગાેટા વાળે છે. મનમાં કંઇ રમત હાેય, બાેલવું બીજાં અને વર્તન વળી તદ્દન ત્રીજા પ્રકારનું. ક્રોધ અને માન તા વ્યવહારથી પણ મહા અહિત કરનાર અને દેખીતા દુર્ગુણા છે.

એ ઉપરાંત બીજા આંતર વિકારાના પાર નથી. મત્સર કરી પારકાનું અહિત ચિંતવવું, હાસ્યમાં બીજાની મશ્કરી કરવી, ઇંદ્રિયના વિષયામાં આનંદ માનવા, માજશાખમાં સુખ માણવું, જરા એાછું પડે ત્યાં અરતિ કરવી, નાની નાની બાબતમાં કે કાઇનાં વિયાગ કે મરણે શાકથી તપી જવું, અનેક જાતના સાચા

તેમ જ કલ્પિત લયાથી ગલરાવું, આંખને ન ગમે તેવી ચીજ કે માળુસને જોઈ દુગં ચ્છા કરવી, ઘેર્ય ન રાખવું, પ્રમાણિકતા પર પાણી ફેરવવું, ફૂટ વ્યવહાર કરવા, મનની વિશાળતાના ત્યાગ કરવા, પરસ્ત્રી તરફ પ્રેમ કરવા, કુછં દે ચઢી જવું, જાગઢાં ખેલવાં, ખાટાં આળ આપવા, અદેખાઇ – ઇ ધ્યા કરવી, કલહ કરવા, નિંદા કરવી વિગેરે અનેક મનાવિકારા છે અને તેનાથી આ સંસાર લરેલા છે. એમાંથી જાણે કયારે છટકી જવાય એવું થયા કરે છે છતાં છટકી જવાતું નથી એ સાચી વાત છે, કારણ કે સંસારને એના ખરા આકારમાં આ પ્રાણીએ કદી એાળખ્યા નથી અને એાળખવાના વખત આવે ત્યારે આ પ્રાણી આંખા બંધ કરી દે છે. એ વસ્તુત: સંસારને અરાબર એાળખતા જનથી અને નકામા તાણાઇને હેરાન થયા કરે છે.

આખા સંસારના ખ્યાલ કરવા તા મુશ્કેલ છે. આ લાવનામાં એની રૂપરેખા સારી ચીતરી છે. આપણે આખા સંસારના વિચાર કરીએ ત્યારે તેના છેડા દેખાતા નથી અને જાણે
આપણી આસપાસ શું બને છે તેના કાંઇ ખુલાસા મળતા નથી.
જ્યાં નવ સાંધીએ ત્યાં તેર ત્રે છે અને જાણે આપણે તા આખા
લવ સાંધવાના જ ધંધા માંડ્યો હાય એમ અહીં તહીં મેળ
મેળવવા દાડીએ છીએ, અને છતાં કાઇ જગ્યાએ સરખાઇ આવતી
નથી. પૈસા હાય તા છાકરાં ન હાય, છાકરાં હાય તા સ્ત્રી
ચાલી જાય, શરીરના લરાસા નહિ, નિરાગીપણાનું કેકાણું નહીં,
ગ્યાપાર કરનારા સર્વ લાલ લેવા ધારે પણ છાકરા—સ્ત્રીની સરખાઇ હાય તા વેપારના પત્તો નહિ, દુશ્મનાની ઉપાધ, સગાંઓની ઇર્ષ્યા, પૈસા હાય તો ચાલી જવાના લય, ગ્યાપારની
અસ્થિરતા અને આવા આવા પારવગરનાં ઉપાધિસ્થાના

સંસારમાં ભરેલાં જ છે અને કાઇ રીતે ઉપર ઉપરમી શાંતિ પણ રહેવા દેતાં નથી. અને તે સર્વની ઉપર મરણના ભય તા માથે ઉલેલા જ રહે છે. સૃષ્ટિ વસાવીએ ત્યાં તા ખાજી સ કેલાઇ જાય છે અને વસાવેલું સર્વ અત્ર પડ્યું રહે છે.

આમ ચારે તરફથી જાણે ઘેરાઇ ગયા હાઇએ અને મુંઝાઇ ગયા હાઇએ એમ આપણે રખડીએ છીએ અને આપણી એક પણ રીતે થાપ લાગતી નથી. અને એ સર્વમાં નવાઇની વાત એ છે કે આપણે એ સર્વ હકીકત અનુભવીએ છીએ છતાં સંસારને વળગતાં જઇએ છીએ અને જાણે કાઇએ આપણને પકડી રાખ્યા હાય તેમ માનીએ છીએ. જ્યારે કાળના સપાટા આવે ત્યારે સર્વ છાંડીને ચાલ્યા જવાનું છે એમ જાણવા છતાં આપણે તો અમરપદા લખાવી આવ્યા હાઇએ એવી રીતે નિરંકુશ વર્તન કરીએ છીએ અને એ સંસારની ઉપર જવાના ખરા વિચાર કદી કરતા નથી. આપણે સારામાં સારા દાખલા લઇએ તા તેવા સુખી દેખાતા માણસને પણ ઉપાધિના પાર હાતા નથી એ ઉઘાડી વાત છે. ખરા સુખી તા લાખમાં એક ભાગ્યે જ દેખાય છે. ત્યારે બાકીના પ્રાણીઓ શેની ખાતર સંસારમાં તરવરતા હશે એ એક માટા પ્રશ્ન છે જેના નીકાલ થઇ શકે તેમ નથી.

સર્વ પ્રકારે સુખી મનુષ્યના દાખલા મળવા મુશ્કેલ છે, છતાં ધન, ઘરબાર, માટર, પુત્ર, પુત્રી, પરિવાર, દાસ, દાસી, સ્ત્રી વિગેરેની પ્રાપ્તિને સુખ માનવામાં આવે છે. પ્રથમ તા તેવી સર્વ સામગ્રીવાળા માણુસા કેટલા ? તેમને મળીને પૂછ્યું હાય તા તેવા નાણુસા પાતાને ઉપાધિથી ભરપૂર અતાવશે અને છતાં એવા એકાદ ટકાવાળાને આદ કરીએ તા આકીના ૯૯ ટકાને આ સંસારમાં સઅડાવાનું તા કાંઇ કારણ નથી અને છતાં

દરેક હાયવાય તા કર્યા જ કરે છે એ સાપણે જોઇએ છીએ. ભર્ત હિર કહે છે કે આગળ ગીત ગવાતાં હાય, પડખે ચામર વીંઝાતાં હાય, માથે છત્ર ધરાતાં હાય તા તા કદાચ સંસારમાં પડ્યો રહે, નહિ તા હિમગિરિના શાંત ઝરણાંએ વચ્ચે એસી કાઇ નિર્વિકદપ સમાધિ સાધ. આ પ્રાણીને તા 'ન મળ્યા રામ કે ન મળી માયા' જેવું થાય છે.

ઉપર જે એક ટકાના સુખી લાગતાં માણુસા જણાવ્યા તેમની ઉપાધિના પણ પાર નથી. માત્ર તેઓનાં હુદય વાંચી શકાતાં હાય તો જ તેમનાં દુ:ખના ખ્યાલ આવે, અને છતાં આ આખી રમત કેટલાં વર્ષ માટે? સાએ સા વર્ષ પૂરાં થાય તા પણ અંતે તા ચાલ્યા જવાનું જ અને અનંતકાળથી ચાલી આવતી આ સ્ષિમાં સા વર્ષ શા હિસાબમાં છે? અંતે તા ઘાર અંધારી રાત્રી જ છે. આપણા મનથી તા 'આપ મુએ સારી ડૂબ ગઇ દુનિયા' એ સાચી વાત છે, પણ આને તા અંધારામાં પણ ગાથા ખાવાનું જ છે.

આખા સંસારના ખ્યાલ કરા. ઘાડાની જંદગી જુઓ. એની પરાધીનતા વિચારા. આપણે થાડા માસ માટે જેલમાં આવ્યા ત્યાં વિચારમાં પડી જઇએ છીએ. ઘાડાની શી દશા? એની પરાધીનતા કેટલી? એને અનેક તરંગા થતા હશે, પણ એકે કામ એ સ્વાધીનતાથી નહિ કરી શકે. સન ન હાય ત્યારે પણ જોડાવું પડશે અને કરવાના શાખ થાય ત્યારે ખીલે અંધાવું પડશે. એવી સર્વ તિર્ધ ચાની દશા છે. અને ઇયળ, ડાંસ, માખી, માકડ એવાં એવાં પાર વગરનાં જીવોના જીવના કેવાં છે? એ સર્વમાં તું જઇને અહીં કાઇ મહાપુષ્યયોગે આવ્યા છે. તેં નારકીમાં પરમાધામીની વેદના સહી છે, ત્યાં ક્ષેત્રનાં

દુ:ખા, ગરમી, ઠંડી અને અગ્નિની ભયંકર યાતનાઓ ખમી છે. અત્યારે તું એ સર્વ વિસરી ગયા છે, કારણ કે આ સંસારના તેં કદી ખ્યાલ કર્યા નથી, વિચાર કર્યા નથી અને ખાલી માથા-કૂટમાં પડી તને પ્રાપ્ત થયેલી અનેક સગવડાના તું સદુપયાગ કરવાને બદલે એને વેડપ્રી રહ્યો છે.

ખૂબ વિચાર કરવાના આ સમય છે, આખા સંસારને સ્પષ્ટ સમજી લેવાની આ તક છે. એમાં જે સ્વાધીનતા તને મળી છે તેટલી પણ અન્યત્ર અપ્રાપ્ય છે તે વિચારી તેને ખરાબર ઓળખ અને ઓળખીને તેના ઉપર ચાલ્યા જવાના માર્ગ શોધ. આ ભવમાં માેલ નહિ જઇ શકીશ તા પણ તારા વિકાસ (Evolution)ને સરસ ઝોક તા જરૂર આપી શકીશ.

સંસારના વિચાર કરતાં તારે આ વિકાસ માર્ગ પૂબ ધ્યાનમાં રાખવાના છે. કાંઇ નહિ તા તેને સારા ઝાક આપવાથી પણ આ ફેરા સફળ થશે. પ્રત્યેક પ્રાણી કર્માધીન છે, પણ ઝાક આપવા પૂરતા પુરૂષાર્થ પ્રત્યેક જરૂર કરી શકે તેમ છે અને તે ખાસ કર્તવ્ય છે.

સમરાદિત્યના ભવા તે વિચાર્યા હશે. ભુવનભાનુનું આખું ચરિત્ર મનનપૂર્વક વિચારી જજે. અનાથી મુનિએ પાતાને માથે કાઇ નાથ નથી એનું જે આબેહુબ ચિત્ર બ્રેણિકરાજાને બતાવી આપ્યું છે તે વિચારી જજે અને છતાં તને સંસાર પર રાગ્ર થતા હાય તા ભલે કરજે; પણ વિચારજે કે આ ચારાશી લક્ષ યોનિમાં અનેક વાર કરી, અનેક રૂપા લઇ, અનેક નાટકા કરી અત્યારે તું અહીં આવ્યા છે અને હજા પણ એવાં જ ચક્કમમાણના તને શાખ હાય તા તું તે કરી લેજે, કિન્તુ એટલું

ધ્યાનમાં રાખજે કે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ અને ભવનાં કારણે આ આખો સંસાર દુ: ખથી ભરેલા છે અને જો કે એના આખો પ્રપંચ સમજવા મુશ્કેલ છે પણ અશકય નથી અને આવી તક અનંત કાળે કાેઇક વાર જ હાથમાં આવે છે. એ તક ગુમાવી બેસવી હાય તાે કાેઇ આડે આવનાર નથી અને આડે આવે તાે તેનું તું માનનાર પણ નથી, પરંતુ અવસર ગયા પછીના પસ્તાવા નકામા થશે અને તને કચવાટ ઘણા થશે. આવા અવસર ફરીને હાથ નહિ આવે એ ધ્યાન પર લેજે.

આ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરતાં તારે માથે થવામાં આકી રહી નથી. વેદના, ઉપાધિ, સંતાપ, રખડપટી અને મૃગતૃષ્ણા વિગેરે અનેક સ્થિતિઓમાં તું જઇ આવ્યા છે અને હજુ તે જ ગમતું હોય તા તારી મુનસપ્રીની વાત છે; પણ તારે એક વાત યાદ રાખવાની છે કે તારે અદલે કાઇ સૂવાનું નથી અને તને ક્રવાના ઉમંગ હાય તા સ્થાનાના પાર નથી. એને માટે જીવાયાનિ ચારાશી લાખ છે. એ સર્વ ખજારમાં—નાટકના તખતા પર નવા નવા વેશ લેતા ક્રજે અને ત્યાં માન, મદ, પ્રતિષ્ઠા મૂકી દઇ ફેરા માર્યા કરજે કે જેથી એ સર્વ સ્થાનકે તું જઇ આવ્યા છે તેના અનુભવ તાજો થશે.

અહીંથી નીકળી જવા ધારીશ તો પણ માહરાજા એકદમ તને છેાં તેમ નથી. તેના અનેક કામદારા અને પરિવારના માણસા છે તે એક અથવા બીજા આકારે તને સંસારમાંથી ખસવા દેશે નહિ. ખસ્યા હાઇશ તા ખેંચીને તને સંસારમાં લઇ આવશે અને ઉપર ઉપરનું સુખ બતાવી તને ઉંડા પાતાળમાં ફેંકી દેશે. ચેત, સાવધથા, હાેશિયાર થા અને સંસારને બરાબર એાળખ.

આ સંસારનું ચિત્રપટ તારી પાસે સકાર**ણ રન્**તુ કર્યું છે. ભાવનાનું કાર્ય શું છે તે અત્ર એક વાર ફરી વખત કહેવાની छूट बेवानी आवश्यक्ता छे. आच्यते भववैराग्यादिसमुलाद-नाय पुनः पुनर्मनसि स्मरजेनात्मा मोक्षाभिमुखी क्रियते यथा सा आधना। ભાવનાનું આ કાર્ય છે. સંસાર (ભવ) ઉપર વિરાગ ઉત્પન્ન કરવા માટે વારંવાર મનમાં જેનું સ્મરણ કરવામાં આવે અને તે દ્વારા આત્માને માેલ સન્મુખ જેનાથી કરવામાં આવે તે **ભાવના.** આ ભાવનાનું વર્ણન ખૂબ વિચારવા જેવું છે. મા<mark>ેક</mark>્ષ સન્મુખ થવું હાય તા સંસારને ખરાખર ચાળખવા જેવા છે અને ઓળખીને એ વિચારણાને સન્મુખ રાખી વારંવાર એનું સ્મરણ કરવા જેવું છે. એમાં પુનરાવર્લનના દેાષની ચિંતા રાખવા જેવું નથી. એ સંસાર સ્ટુધાતુ પરથી આવે છે. सृ ( To spread ) 'પાયરવું, વહેવું 'એ એના આશય છે. એ સંસારને તમે માકળા મૂકા તા તેલનું ટીપું પાણીમાં પડતાં જેમ ફેલાઇ જઇ અનેક લીલાં–પીળાં કુંડાળાં કરી નાખે એવા આ સંસાર છે. એને માર્ગ આપ્યા કે એ તા ચારે ત્તરકૂ પથરાઈ જઇ લાંબા ને લાંબા થવા માગશે. આપણે સંસારને તપાસીએ તાે આપણા એ જ અનુભવ થશે એમાં શંકા જેવું નથી. આ ભાવનામાં આખા સંસારના, તેના જન્મ-મરણના, તેની અંદરની ઉપાધિઓ-આપત્તિએ અને દુ:ખાના વિશાળ નજરે વિચાર કરવાનાે છે, સંખંધની ઘેલછા અને સ્વાર્થના સંઘદ્દો સમજવા ચાેગ્ય છે અને ખાસ કરીને આ પ્રાણીની અત્યાર સુધીની રખડપટ્ટીનાે ખૂબ ખ્યાલ કરવા યાેગ્ય છે, અને એની આખી ચાવી તરીકે માહરાજાને એના પરિવાર સાથે ખૂબ ચોળખી લેવાના છે. ખીજાં કર્મા ગાહ્યુ છે, સર્જ

પાતાના ભાવ ભજવે છે પણ માહરાજા ખરેખર સર્વના રાજા છે. એને ઓળખી વારંષાર એના સંબંધી ચિંતવન કરતાં વૈરાગ્ય-વિરાગ થયા વગર રહે તેમ નથી. આત્માને માંશાભિમુખ કરવા માટે એ મહારાજાને ઓળખવાની બહુ જરૂર છે. એને એના ખાસ આકારમાં ઓળખી લીધા એટલે સર્વ અગવડા-રખડપાટીઓ અને દુ:ખ-પીડા તથા વ્યાધિઓના નાશ સ્વત:સિદ્ધ છે.

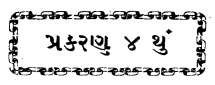
# इति संसारभावना ३

# ---

# ઉ. સકળચંદજીકૃત ત્રીજી સંસાર ભાવના.

( રાગ-કેદારા )

સર્વ સંસારના ભાવ તું, સમ ધરી જીવ સંભાર રે; सर्व १ તે સવે તેં પણ અનુભવ્યા, હૃદયમાં તેહ ઉતાર રે. ્સર્વ તનુમાં વસી નીસર્યો, તે લીયા સર્વ અધિકાર રે; જાતિ ને યાનિ સભ અનુભવ્યા, અનુભવ્યા સર્વ આહાર રે. સર્વ ૦ ૨ સર્વ સંચાગ તેં અનુભવ્યા. અનુભવ્યા રાગ ને શાગ રે: ્અનુભવ્યાે સુખ દુઃખ કાળ તેં, પણ લિયાે નવિ જિન યાેગ રે. સર્વ° ૩ સર્વ જન નાતરાં અનુભવ્યા, પહેરિયા સર્વ શણગાર રે; પુદ્દગળા તે' પરાવર્તીયા, નવિ નમ્યા જિન અણગાર રે. સર્વ ૦ ૪ પાપના શ્રુત પણ તેં ભણ્યા, તેં કર્યા માહના ધ્યાન રે; सर्व ० ५ પાપના દાન પણ તેં દિયા, નવિ દિયા પાત્રમેં દાન રે. વેદ પણ તીન તેં અનુભવ્યા, તેં ભણ્યા પરતણા વેદ રે; સર્વ ૦ 🐮 સર્વ પાખંડ તે અનુભવ્યા, તિહાં ન સંવેગ નિવે દ રે. રડવક્યો જીવ મિથ્યામતિ. પશુ હણ્યા ધર્મને કાજ રે; કાજ ક્રીધાં નવિ ધર્મના, હરખિયા પાપને કાજ રે. सर्व ७ ७ કુચુરૂની વાસના ડાકિણી, તેણે દમ્યા જીવ અનંત રે; િતિહાં નવિ મુક્તિ–પંચ એાળખ્યા. તેણે હવા નવિ ભવ અંત રે. સર્વ° ૮



### એકત્વ ભાવના

#### स्वागता

एक एव भगवानयमात्मा ज्ञानदर्शनतरङ्गसरङ्गः । सर्वमन्यदुपकल्पितमेतद्व्याक्कलीकरणमेव ममत्वम् ॥ क०१॥ प्रबोधता

अबुधेः परभावलालसालसदज्ञानद्यावञ्चात्मभिः।
परवस्तुषु हा स्वकीयता विषयावेशवशाद्धि कल्प्यते।। स्व०२।।
कृतिनां द्यितेति चिन्तनं, परदारेषु यथा विपत्तये।
विविधार्तिभयावहं तथा, परभावेषु ममत्वभावनम्।। ग०३।।
अधुना परभावसंद्यतिं हर चेतः परितोऽवगुण्ठितम्।
क्षणमात्मविचारचन्दनद्वमवातोर्मिरसाः स्पृश्चन्तु माम्।। घ०४।।

### अनुष्टुप्

एकतां समतोपेतामेनामात्मन् विभावय । लभस्य परमानन्दसम्पदं निमराजवत् ॥ ङ० ५ ॥

क १ सरङ्गः विक्षासी. उपकल्पित ઉપજ્તવી કાઢેલું. માનેલું. ઉભું કરેલું. ख २ आळसत् લસી પડતાં. कल्प्यते કર્મણ પ્રયોગ છે. અથુધા-વડે કલ્પાય છે એટલે અથુધા-અલ્પત્તા-અપંડિતા કલ્પે છે.

ग ३ कृतिन् समलु. ડાહો. આત્મરદાર. दियता स्त्री, पत्नी. आर्ति । કદર્શના. પીડા. वहं પ્રાપક. લઇ આવનાર, નાેતરનાર.

- क ૧ આ આત્મા એક જ છે, પ્રભુ છે, જ્ઞાન–દર્શનના તરંગામાં વિલાસ કરનારા છે, એ સિવાય ખીજાં છે તે સર્વ મમત્વ માત્ર છે, કલ્પનાથી ઉભું કરેલું છે અથવા આગંતુક છે અને એને નકામું મુંઝવનારૂં જ છે.
- स्त्र २ અહાહા ! પરભાવેાની લાલસામાં લસી પડવાને લીધે થયેલા અજ્ઞાન–મૂર્ખતાની દશાને વશ પડેલા અપંડિત પ્રાણીએા ઇંદ્રિયના વિષયોએ કરેલા આવેશને તાબે થઇને પરવસ્તુમાં પાતાપણાની કલ્પના કરી લે છે.
- ગ ૩ સમજી માણુસને માટે પારકી સ્ત્રીના સંબંધમાં જાણે તે પાતાની પત્ની છે એવા વિચાર કરવા તે પણ જેમ (અનેક પ્રકારની) આપત્તિએા (વહારવાને) માટે થાય છે તેવી જ રીતે પરભાવામાં મારાપણાની છુદ્ધિ અનેક પ્રકારની પીડાએા અને ભયને નેાંતરનાર છે.
- થ ૪ ચારે તરફથી વીંટળાઈ રહેલા હે મન! પરભાવરૂપ આવરણને (પડદાને) દ્ભર છેાડી દે; તું છ્ડું થા! જેથી આત્મવિચારરૂપ ચંદનવૃક્ષના પવનની ઊર્મિમાળા-એાના રસ ક્ષણવાર મને સ્પર્શ કરે.
- જ ૫ આત્મન્ ! સમાનપણાની ઝુદ્ધિ સાથે એ એકતાને તું ભાવ. નક્કી કર અને નમિરાજાની પેઠે પરમાનંદપણાની સંપ-ત્તિને પ્રાપ્ત કર.
- य ४ संवृति ગુંચળું. परितः ચારે તરફ. क्षणं ક્ષણવાર. वातोिमें પવનના તરંગ.
- क ५ समता સમપણું. ઓછાવધતાથી રહિતપણું. उपेत साथे, સહિત. तां એ. જેનું વર્ણન કાંઇક થયું છે અને અષ્ટકમાં થવાનું છે ते 'એકતા ' निमराज દર્શાંત છે. રાજાનું નામ છે.

## गेयाष्ट्रक\*

### एकत्व भावना

विनय चिन्तय वस्तुतत्त्वं,
जगति निजिमह कस्य किम् ।
भवति मतिरिति यस्य हृदये,
दुरितमुदयति तस्य किम् ॥ विनय० १ ॥

एक उत्पद्यते तनुमानेक एव विपद्यते।
एक एव हि कर्म चिनुते,
सैककः फलमञ्जूते

॥ विनय० २ ॥

यस्य यावान् परपरिग्रहो, विविधममतावीवधः । जलिधिविनिहितपोतयुक्त्या,

पतित तावदसावधः ॥ विनय० ॥ ३ ॥

स्वस्वभावं मध्यस्तिने,
स्वि विखप्य विचेष्टते।
दृश्यतां परभावधटनात्,
पति विखदित जुम्भते

॥ विनय० ॥ ४ ॥

# અષ્ટકના અર્થ—( એકત્વ ભાવના )

- ૧ વિનય! તું વસ્તુઓનાં વાસ્તવિક સ્વરૂપ ખરાખર ચિંતવ. જો આ દુનિયામાં કાેઇ (પણ પ્રાણી)ની પાતાની કાેઇ ચીજ છે? એનું પાતાનું કાંઇ છે? અને આવી બુહિ જેનાં હુદયમાં થઇ આવે તેને કાેઇ જાતનાં દુ:ખાે કે પાપા પ્રકટ થાય ખરા?
- ર આ સંસારી–શરીરધારી પ્રાણી એકલા (જ) ઉત્પન્ન થાય છે, એ એકલા જ મરણુ પામે છે, એ એકલા જ કમેને આંધે છે–એકઠાં કરે છે (અને તેવી જ રીતે) તે એકલા જ (એનાં–કર્માનાં) ક્ળાને પામે છે.
- 3 ન્યુદા ન્યુદા પ્રકારની મમતાએ થી ભારે થયેલા પ્રાણીને જેટલા જેટલા પર (વસ્તુએ ના ) પરિશ્રહ હાય છે તેટલા દરિયામાં મૂકેલા વહાણની ઘટના પ્રમાણે તે નીચા જાય છે—નીચા પડે છે.
- ¥ દારૂના ઘેનની લહેરમાં પહેલા માણુસ પાતાના કુદરતી સ્વભાવ છાંડી દઇને-વિસરી જઇને જમીન પર આળાટીને વિચિત્ર ચેષ્ટા-ચાળાઓ કરે છે તે જાઓ. એ પરભાવની ઘટનાથી પહે છે, લાટે છે અને ખગાસાં ખાય છે. (પ્રાણી-પણ પરભાવ ઘટનાને લઇને પાતને પામે છે, રખડપાટે ચઢે છે અને તદ્દન શૂન્ય મનના-વિચાર વગરના થઇ જાય છે.)

<sup>★</sup> આ પદ્યતો રાગ બહુ પ્રચલિત છે. ' હેં સુણ આતમા ! મત પડ માહિપિંજર માંહી માયાજાળ રે ' એમાં જરા ફેર કરવાથી ખરાબર લય આવે છે. 'રામ રાજા રામ પરજા, રામ શેંડ શાહુકાર હે. 'એ આલુ લય એને બરાબર બંધ બેસે છે.

पश्य काश्चनमितरपुद्गल-मिलितमश्चित कां दशाम् । केवलस्य त तस्य रूपं,

विदितमेव भवादशाम् ॥ विनय०॥ ५॥

एवमात्मनि कर्मवशतो,

भवति रूपमनेकथा ।

कर्ममलरहिते तु भगवति भासते काश्चनविधा

॥ विनय० ॥ ६ ॥

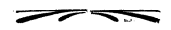
ज्ञानदर्शनचरणपर्यव-परिवृतः परमेश्वरः ।

एक एवानुभवसदने, स रमतामविनश्वरः

॥ विनय० ॥ ७ ॥

रुचिरसमतामृतरसं क्षणग्रुदितमास्वादय ग्रुदा।
विनय! विषयातीतसुखरसरितरुदश्चत ते सदा

॥ त्रिनय० ॥ ८ ॥



- પ જો! બીજા પદાર્થી સાથે મેળવણી કરવામાં આવેલ સાનાની કેવી દશા થાય છે? અને તે જ્યારે તદ્દન ચાપ્પ્યું હાય ત્યારે તેનું રૂપ કેવું હાય છે એ તા તમારા જેવાના જાણવામાં છે જ.
- દ એ જ પ્રમાણે આત્મા જ્યારે કર્મને વશ પહે છે ત્યારે તેનાં અનેક પ્રકારનાં રૂપા થાય છે, પણ જ્યારે એ મહાપ્રભુ કર્મ–મળ રહિત હાય છે ત્યારે એ શુદ્ધ કાંચન–સાના જેવા પ્રકાશ કરે છે.
- છ તે પરમેશ્વર (પરમાત્મા ) સદા શાશ્વત અને જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રના પર્યાયથી પરિવૃત ( ઘેરાયેલા ) છે અને તે એક જ છે. એવા પરમાત્મા ( મારા ) અનુભવ–મંદિરમાં રમાે.
- ૮ મનાહર સમતા–સુધાના રસ જે તારામાં અચાનક જાગી ઊઠ્યો છે તેને જરા ક્ષણેકવાર ( થાંડા વખત–થાંડી મીનિટ ) અત્યંત આનંદપૂર્વક ચાખી જો ( જેથી ) હે વિનય! વિષ-યથી અતિ આગળ વધી ગયેલ ( વિષયાતીત ) સુખના રસમાં તેને સદાને માટે આનંદ–પ્રેમ જાગા અને વધા.

#### નાક--

- ૧ **નિઝમ્** પાતાની. એ **જસ્ચ** ને લાગે છે. **દુરિત** પાપ, દુઃખ. **હદ્વયતિ** ઊંઠે, થાય, પ્રકટે.
- र तनुमान् શરીરધારી. અપેક્ષિત વચન છે. ( વિવેચન જુએ। ). एककः એક્લા જ. अञ्चुते ખાય છે, બાેગવે છે.
- **૩ याचान् જે**ટલા. **घीवधः** ભારવાળા. **युक्ति ઘટના.** પ્રમાણે. **तावद्** તેટલા. **असी अधः** તે નીચે.
- ૪ मद्यमुद्ति દારૂની લહેરમાં રાજી થયેલા. विद्युष्य છુપાવીને. ગુમાવીને. पति १ લેષ: (૧) દારૂડીએ પડે છે; (૨) પ્રાણીના અધ:પાત થાય છે. बिद्युठित १ લેષ: (૧) દારૂડીએ લેડિ છે. (૨) પ્રાણી ભવા-ભવમાં લેટ્યો જાય છે.
  - कुंमिति १ લેષ: (१) દારૂડીએ। ખગાસાં ખાય છે; (२) પ્રાણી શન્ય મનના થઇ જાય છે.
- પ मिलित ભેળસેળ કરેલું. પ્રથમ માટી સાથે મળેલું, પછી ત્રાં**ણ આદિ** ધાતું નાખેલું. **दशाં** અહીં વિરૂપપણું. **केवल** એના ચાેખ્ખા રૂપમાં.
- ६ कर्ममलरहिते या सति सप्तभीना प्रयोग छे.
- . पर्यव पर्याय. अक्षर. अविनश्वरः शाश्वत.
- ૮ हिचर મને હિર. મધુર. अमृत (રાગને હરી લે તેવું) અમૃત— મુધા. उदित આવિર્ભાવને પામેલ. જાગૃત થયેલ. झणम् જરા વખત. એના સંબંધ આસ્વાદય સાથે છે. आस्वादय आ એટલે જરા ચાખ. જરા ચાટી જો.
  - मुदा ( નવીન પ્રાપ્તિના ) ઉત્સાહ-આનંદપૂર્વ કે. विषयातीतः विष-યથી આગળ વધેલું. વિષયસુખાયી વધારે એને ભૂલાવી દે તેવું. रित પ્રીતિ. उदश्चतु વૃદ્ધિ પાત્રે. જાગે.

## પરિચય

### એકત્વ ભાવના—

(क.१.) ભાવનાની વિચારણાને અંગે એક હકીકત શરૂ-આતમાં ચાપ્ખી કરવી ઉચિત જણાય છે. એમાં પુનરાવર્તન જરૂર આવવાતું જ છે. એનું કારણ એ છે કે એ પ્રત્યેક ભાવનાના વિષય પરસ્પર ભિન્નાભિન્ન છે. અનિત્ય ભાવનાના વિચારા સંસાર-ભાવનામાં જરૂર આવે, કારણ કે અનિત્ય ભાવનામાં સાંસારિક સંબંધા અને વસ્તુની જ અનિત્યતા અતાવવાની હાય છે. એ જ પ્રમાણે એકત્વ અને અન્યત્વ ભાવના આત્માને અંગે એક જ જાતના પણ સહજ તફાવતવાળા પ્રસંગ વ્યક્ત કરનાર છે. આ ભાવનામાં આત્માની એકત્વતા ભાવવાની છે, કારણ કે તેના સિવાય સર્વ સંળંધા અને વસ્તુઓ અન્ય છે તે જ આત્માને **પદાર્થોનું અ**નિત્યપણું ચિંતવવાનું છે. આ રીતે વિચાર અને વિષયાનું પુનરાવર્તન અનિવાર્ય છે. અનતાં સુધી તે દૂર કરવા પ્રયત્ન થયેા છે, છતાં વૈરાગ્ય, ઉપદેશ અને આયુવે<sup>ર</sup>દ (દ**વા**– ઉપચાર ) માં પુનરાવર્ત ન દેાષ ગણાતાે નથી એ ખાસ ધ્યાનમાં : રાખવાની જરૂર છે. એકત્વ ભાવનામાં કેંદ્રસ્થ વિચાર એ છે કે આ પ્રાણી આત્માની નજરે એકલા જ છે, સ્વતંત્ર છે, એકલા આવ્યા છે અને એકલા જવાના છે અને પાતાનાં કૃત્યાના સ્વતંત્ર કર્તા, હર્તા અને ભાષતા છે. એ ભાવનાને અંગે પ્રાપ્ત થતી વિચા-રણામાં હવે ઉતરી જઇએ.

સાનું જ્યારે ખાણુમાં હાય છે ત્યારે તે માટી સાથે મળેલું હાય છે, છતાં તે વખતે પણ એનામાં શુદ્ધ કંચનત્વ તા જરૂર રહેલું ૧૫ છે અને છતાં એ સ્થિતિમાં કાેઇ એને જુએ તાે એ સાેનું છે એમ માનવાની પણ ના પાંડે.

આત્માની પણ એ જ દશા છે. એની શુદ્ધ કરેલી-થયેલી દશામાં એ કચરા-મેલ વગરના છે, જાતે તદ્દન શુદ્ધ છે અને અનેક વિશિષ્ટ ગુણાથી ભરેલા છે. જેમ સાનાનું કંચનત્વ ખાણમાં હાય ત્યારે માટીથી ઘેરાઇ ગયેલું હાય છે તેમ છતાં તે તેનામાં છે, તેવી જ રીતે આત્મા ગમે તેટલા ખરડાયલા હાય છતાં તે વખતે પણ તેના અંતરમાં-તેનામાં શુદ્ધ આત્મભાવ જરૂર રહેલા છે તે ખાસ લક્ષ્યમાં રાખવાની જરૂર છે.

આત્મા શરીરથી ભિન્ન છે તે તા સાખીત કરવાની જરૂર રહેતી નથી. મૃત દેહમાં પાંચે ઇંદ્રિયા હાય છતાં તે તદ્દન હાલ્યાચાલ્યા વગર પડી રહે છે, એને જે અંદરથી ચલાવનાર હતા તે નીકળી ગયાે છે. ' આ મારૂં શરીર છે ' એમ કહેવાથી શરીર ત્રેય થાય છે અને ત્રેય કરતાં જ્ઞાતા જુદાે હાેવા જ એંઇએ. ગ્રાતા અને ગ્રેય કદી એક હાેઇ શકતા નથી. **આવે**! આત્મા સંસારમાં રહી સારાં–ખરાબ કર્મો કરે છે તેના સંસ્કારા પાતાની આસપાસ એકઠાં કરતાે જાય છે. તેને કમ<sup>િ</sup> કહેવામાં ુઆવે છે. એ કર્મથી આવૃત્ત હોય ત્યારે સાેના અને મા<mark>ડીના</mark> સંબંધ જેવા તેના સંબંધ થઇ જાય છે. અહીં યાદ રાખવાની ેબે હકીકત છે. સાેનું અને માટી જુદા હાેવા છતાં ખન્ને સાથે હાય ત્યારે વિરૂપ આકાર સાનાને જરૂર મળે છે, એ એક વાત થઇ અને બીજી વાત એ છે કે તે વખતે પણ સત્તાગતે સાેનામાં સાનાપણ જરૂર છે, એ સાનાપણ પ્રકટ કરવાના સર્વ પ્રયા**સ** છે. આત્મા માટે પણ તેમ જ છે. એ આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત થાય એટલે આત્માની મિથ્યા વાસનાએા જાય છે, રખડપાટા જાય

છે, ઉપાધિઓ જાય છે અને એ સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપે શુદ્ધ કાંચન જેવા પ્રકટ થાય છે. આ એકત્વ ભાવનામાં આપણે આત્માને આ બન્ને પ્રકારની પરિસ્થિતિમાં જોશું અને તેના સાચા આકાર 'કયા છે? તેનું સાચું સ્થાન કયાં? છે અને અત્યારે તેની કેવી વિકૃત દશા થઈ ગઇ છે? એ વાત અતાવીને એની સાચી સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવા તરફ પણ આડકતરી રીતે ધ્યાન આપશું.

આત્મા કર્મથી ઘેરાઇ જાય છે ત્યારે એ ખહુ વિચિત્ર પ્રકા-રના આકારા ધારણ કરે છે. સાનું ખાણુમાંથી નીકળે ત્યારે જોયું હાય તા એ તદ્દન માટી જ લાગે. એને લાકમાષામાં 'તેજમતુરી'' કહે છે. તે વખતે તા કાઇ ખરા પરીક્ષક હાય તે જ તેને સાનું જાણું, બાકી અન્ય તા એને માટી જ કહે. આત્માની પણ એ જ દશા વતે 'છે. એ સંસારમાં ભટકતો હાય અને નવા નવા વેશ ધારણ કરતા હાય ત્યારે એ અનંત ગુણુંના ધણી હશે એમ તા માત્ર પરીક્ષક હાય તે જ કહી શકે છે. બાકી સામાન્ય રીતે તા તેની એવી દશા થઇ ગઇ હાય છે કે કેટ-લાક તા એના ગુણુંાની વાત તા શું? પણ એનું 'આત્મત્વ' પણ સ્વીકારવા ના પાડે છે. હલકી વસ્તુના સંબંધ જ આવા હાય છે. એ એના સંસર્ગમાં આવનારને એવા તા ફેરવી નાખે છે કે એના મૂળ સ્વરૂપને પણ ભૂલાવી દે છે અને એનું વ્યક્તિત્વ લગભગ ખલાસ કરી નાખે છે. પૃથ્વી વિગેરમાં જોઇ લ્યા.

પણ એ સર્વની વચ્ચે આત્મા અત્યારે આવી પહેલાે છે. એના અસલ સ્વરૂપે એનામાં જે ગુણાે હાય છે તે એના મૂળ સ્વ-ભાવ છે. ( સાનું સા ટચનું હાય ત્યારે એનામાં સુવર્ણત્વ, પીળા

૧ તેજમતુરી એ એક જાતની માટી છે. તેનું અમુક પ્રયોગવડે સુવર્ણ બની શકે છે.

રંગ, મૃદુતા, સ્વચ્છતા, પ્રકાશમયતા, ચીક્કટતા વિગેરે હાય છે.) એ જ્યારે પરવસ્તુ સાથે મળેલા હાય ત્યારે એના અનેક વિકારી પ્રાદુર્ભાવા થાય છે, તેને 'વિભાવા' કહેવામાં આવે છે. આત્માના સહભાવી ધર્મી એની સાથે હમેશાં રહેનારા હાય છે તેને 'ગુણુ' કહેવામાં આવે છે અને પરવસ્તુના સંબંધથી એના વિકારવાળા આવિર્ભાવા થાય છે તેને 'પર્યાય' કહેવામાં આવે છે. ગુણુ ફરતા નથી, પણુ દબાઇ—અવરાઇ—કચરાઇ જાય છે પરંતુ એનામાં પ્રકટ થવાની ભારે સત્તા છે. પર્યાયો નિરંતર ફર્યા જ કરે છે અને પ્રાદુ-ર્ભાવને માટે પરવસ્તુઓ—અહારની વસ્તુઓ ઉપર આધાર રાખે છે.

ગુણ અને પર્યાયની આ હકીકત ધ્યાનમાં રહેશે તાે આખા સંસારના ગુંચવાઇ જતાે કાયડા એકદમ ખુલ્લાે થઇ જશે. અનંત શક્તિવાળા સિંહથી વધારે સામર્થ્યવાળા આત્મા અત્યારે પાંજરામાં પડી ગયાે છે અને તેથી તેની શક્તિ સર્વ કુંઠિત થઇ ગઇ છે, પણ અંદર શક્તિ ભરેલી છે. એને એની શક્તિનું ભાન થવું જોઇએ અને એ શક્તિ પ્રકટ કરવાના રસ્તા છે, એ એને જણાવવું જોઇએ. વિકૃત દશામાં તેા તે તદ્દન પરાધીન થઇ ગયા છે અને જન્મથી પાંજરે પડેલાે હાવાને કારણે એણે આકા-શની સ્વતંત્ર હવા પાંજરે પડેલા પંખીની પેઠે ખાધી નથી. આ સર્વ અતાવવા માટે એક્ત્વ બાવના છે. એ બાવના વિચારતાં એ પાતાનું મૂળ સ્વરૂપ એાળખી જાય તા પછી એને પ્રાપ્ત કરવાના માર્ગી એ પાતે શાધી શકે તેમ છે. આપણે આ એક્તવ ભાવ વિચારીએ. વિચારનાર એ પાતે છે, પણ એની દશા ઘણે અંશે પરાધીન થયેલી છે. એણે દારૂ પીધા છે અથવા એને કાઇએ દારૂ પાયા છે. આવી શુંચવણવાળી સ્થિતિમાં એ મૂળ સ્વરૂપે કેાણ છે અને આજુબાજુ નિંદણ ( નકામા છેાડવા )

કેટલું વ્યાપી ગયું છે અને એના પર કચરાે કેટલાે ચઢી ગયાે છે તે સર્વનું કાંઇક પૃથક્કરણ અને અનતું પર્યાલાેચન કરીએ.

મૂળ સ્વરૂપે જોઇએ તો પ્રત્યેક આત્મા એક સરખા છે. એ તદ્દન સ્વતંત્ર સ્વાધીન વ્યક્તિ છે. અનુભવ કરવાથી, વિચાર કરવાથી, ચર્ચા કરવાથી અને એને ખરાખર સમજવાથી એ તદ્દન સ્વતંત્ર વ્યક્તિ છે એમ જણાઇ આવે તેમ છે.

પ્રત્યેક આત્માનું વ્યક્તિત્વ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે. એની મૂળ કે વિકારવાળી દશામાં તેનું વ્યક્તિત્વ કદી જતું રહેતું નથી અને માેક્ષમાં સર્વ કમેંથી વિમુક્ત થઈ જાય ત્યાં પણ એનું વ્યક્તિત્વ રહે છે, તેથી આત્મા એક જ છે એમ ભાર મૂકીને અત્ર કહેવામાં આવ્યું છે અને તે પ્રત્યેક આત્માને લાશુ પહે છે. આખા વિધાના એક આત્મા છે એ વાત ન્યાયની કાેઇ પણ કાેટિથી ળંધબેસતી નથી, પરંતુ એ બાબતમાં ચર્ચા કરવા જતાં વિષયાંતર થઇ જાય તેથી વસ્તુસ્વરૂપ બતાવી આગળ વધીએ.

એ આત્મા પાતે જ ભગવાન છે-પ્રભુ છે-માલેક છે-સર્વ સત્તાધિકારી છે અને તદ્દન સ્વાધીન છે. એની વિકૃત દશામાં એ પાતાનાં કર્મોના કરનાર અને તેના ભાકતા હાઇને તે કુલ માલેક છે અને એની મૂળ દશામાં અનંત ગુણોના અધિકારી હાઇ આદર્શની નજરે પ્રભુ છે. ભગ શબ્દના અનેક અર્થ છે પણ ટ્રુંકામાં કહીએ તાે એ સર્વ શક્તિમાન છે.

એ આત્મા જ્ઞાન દર્શનના તર<sup>ે</sup>ગામાં વિલાસ કરનાર છે. જ્ઞાન એટલે વસ્તુના વિશેષ એાધ દર્શન એટલે સામાન્ય બાધ. આ માણુસ છે એમ બાધ થાય–જણાય તે દર્શન<sup>૧</sup> કહેવાય. તે

૧ દર્શનમાં આ કરતાં પણ અવ્યક્ત બાધ થાય છે.

દેવદત્ત છે, અમુક નગરના રહેનાર છે વિગેરે વિશેષ બાધ થાય તે જ્ઞાન કહેવાય છે. આ જ્ઞાન અને દર્શન આત્માના મૂળ ગુહોા છે, એના સહભાવી ધર્મો છે. માત્ર એના પર આવરલુ આવી ગયેલ હાઇ એના બાધ ઓછા થયેલ છે. દીવા કરતું કપડું રાખીએ તા પ્રકાશ ઓછા થાય, પલુ અંદર પ્રકાશ તા છે જ. એ રીતે જ્ઞાન–દર્શન અંદર મૂળ સ્વભાવે એનામાં ભરેલા છે અને એના તરંગામાં વિલાસ કરવા એટલે કે દેખવું અને જાલ્લું એ એના ખાસ ગુલુ છે, એ એનું લક્ષણ છે અને સર્વકાળે સર્વદા એ એની સાથે રહેનાર ધર્મ હાઇ એ એના તરંગમાં સર્વદા એ છોની સાથે રહેનાર ધર્મ હાઇ એ

આવા આત્મા છે. એ એકલા જ છે (વ્યક્તિત્વવાળા છે). એ પાતાની જાતના માલેક છે અને એ જ્ઞાન–દર્શનના તરંગામાં વિહાર કરનારા છે. એની અસલ સ્થિતિમાં એ સર્વ વસ્તુ, સર્વ લાવા અને સર્વ હકીકતને દેખનાર અને જાણનાર છે, આવા આતમાં એના અસલ સ્વરૂપમાં છે. લગવાન એ પાતે છે, એ વાત ખાસ વિચારવા જેવી છે. એને પાતાની સાચી સ્થિતિ હજી પ્રાપ્ત કરવાની છે, પણ એ એની પાતાની સિચતિ હાઇ જે જેનું હાય અથવા પ્રયાસસિદ્ધ હાય તે તેનું જ કહેવાય એ અપેક્ષાએ એને પાતાને જ લગવાન કહેવામાં આવ્યા છે. એ એનું લગવાનપણું એના ધ્યાનમાં રહે તે ખાતર તે કાઇ લગવાનને આદર્શ તરીકે નમતા હાય તા તેને આ એના પ્રયાસપ્રાપ્તવ્ય મૂળ ગુણ સાથે વિરાધ આવતા નથી. વાત એ છે કે એ પાતે જ લગવાન છે અને મહેનત કરે તા પૂજ્ય (લગવાન) થઇ શકે તેમ છે.

ત્યારે અત્યારે તેા એ રગદાળાય છે, રખડે છે, ચક્કરમાં પડી ગયેલ છે અને ક્યાંના ક્યાં ઉંડા ઉતરી ગયા છે એ સર્વ શું ? અને એના ખુલાસા શા ? એના જવાબ આપતાં સુત્ર વિચારકા કહે છે કે જ્ઞાન–દર્શનના તરંગમાં વિલાસ કરનાર આત્માને તાે જ્ઞાન–દર્શનની જ વાતાે હાય, તેને બદલે અત્યારે શું થઇ ગયું છે?

આપણે સંસારભાવનામાં અનેક પ્રસંગા જેયા તે પ્રમાણે આ પ્રાણી અનેક નાટકા કર્યા જ કરે છે. જે જેલમાં પરિચયના આ અક્ષરા લખાયા છે ત્યાં આખા ઇલાકાના ભયંકર ગુન્હેગા- રાને રાખવામાં આવે છે. ૨૫ વર્ષ તેમજ ૧૮ વર્ષની કેદવાળા, પાંચ સાત વખત જેલમાં આવેલા અનેક છે અને જો કે અમને તેમનાથી અલગ રાખવામાં આવેલ છે છતાં, તેમની જે વાતા સીધી કે આડકતરી રીતે પ્રસંગાપાત જાણી તે પરથી મનુષ્યા કેટલા પાપમાં ઉતરી જાય છે તેના ખ્યાલ આવ્યા. ખૂન, છેતર-પીંડી, અળાત્કાર, વિધાસઘાત, ચારી અને તેવા બીજા અનેક ગુન્હાઓ કરાય છે અને તે કરનારને પણ આત્મા છે!

તેના આત્મા-તે પ્રત્યેકના આત્મા શુદ્ધ સ્વરૂપે ઉપર વર્લ્યું બ્યા તેવા છે. ત્યારે આ સર્લ રમતા દેખાય છે તે શી? આવી કયાંથી? એના જવાબ એક જ છે અને તે ચાથી તથા પાંચમી ભાવનામાંથી શાધી લેવાના છે. આત્મા પાતે તા એકલા જ છે, એક જ છે, જ્ઞાન-દર્શનના તરંગમાં રમનાર છે અને જાતે પાતે પ્રભુ છે, મહાન્ છે, સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ છે.

તદુપરાંત જે સર્વ દેખાય છે, જે આખી રમત મંડાયલી છે અને જેના બંધનથી બંધાઇ આખી રમત માંડેલી દેખાય છે તે ખાલી મમત્વ છે, ખાેટી મમતા છે, વિનાકારણ છાતી ઉપર વળગાડેલ પશ્થર જેવી એ વાત છે.

સચેતન અચેતન કુલ પદાર્થી અને ભાવા આત્મા સિવા-

યના હાઇ તે મમતામાંથી જાગે છે. એ સર્વની પાછળ મમતા બેઠેલી છે અને એ સર્વને પ્રેરનારી એ જ રાક્ષસી છે. એ સર્વ મમત્વ ખાલી કલ્પનાથી ઉત્પન્ન થાય છે, પ્રાણીને પાતાને વશ કરી લે છે અને વશ કરીને ન અટકતાં આત્માને આકુળવ્યાકુળ કરી મૂકે છે, પહાવરા અનાવી દે છે, લગભગ ગાંડા જેવા અનાવી દે છે.

કલ્પના કેટલું કામ કરે છે તે જણાવવા જેવું છે. આપણા સ્નેહીઓના પત્ર ન આવે ત્યાં કેટલી કલ્પના ઉભી કરી દઇએ ઇએએ? કલ્પનાનાં ચિત્રાના અનુભવ જેલમાં ખૂબ થાય છે, કારણુ કે B કલાસમાં એક મહિને એક પત્ર અહીં મળે છે. વાત એ છે કે આપણુ કલ્પના કરી આખા સંસાર ઉભા કરીએ ઇએએ અને પછી તેમાં ગુંચવાઇ—અટવાઇ જઇએ ઇએએ અને એ જ મમતા આત્માને તદ્દન ખ્હાવરા બનાવી મૂકે છે. એ લવ્ભાતમા) પછી શું કરે છે અને શાને સારૂ કરે છે એ સર્વ વિસરી જાય છે અને નકામા આંટા મારે છે, અર્ધવગરની ખટપટા કરે છે, પરિણામવગરની દુર દેશીએ કરે છે અને દેકાણાવગરની ચોજનાએ ઘઢે છે, દુનિયામાં વહેવાર કે ડહાપણુવાળા ગણાવા માટે ખાટું દેશાણ કરે છે.

એને માહરાજા સાથે એવા તો સંખંધ ખંધાઇ ગયા છે કે તે પાતાનું ન હાય તેને પાતાનું માની, અનિત્યમાં નિત્યપણાની ખુદ્ધિ કરી પાસા ખેલ્યા જાય છે, જીતે તા વધતા જાય છે અને હારે તા બેવડું ખેલે છે અને એમ ને એમ તણાતા જ જાય છે. જેને વેદાંતીઓ 'માયાવાદ' કહે છે તે માન્યતાથી ઉભી કરેલ સૃષ્ટિ છે. એ માયા એ જ મમતા છે એમ એક

રીતે કહી શકાય. મમતા કર્મજન્ય, વિકૃત, અધઃપાત કર-નારી આત્માની વિકારદશામાં પરભાવ સાથેના સંબંધને લઈને થયેલી દશા છે અને એને બરાબર એાળખતાં આત્માની વિભાવદશા અને ત્યાંનાં તેનાં દશ્યા બરાબર દેખાય તેમ છે. એ આવી મમતાને લઇને કલ્પનાએા કરે છે અને નકામા આકુળવ્યાકુળ થઇ ભટકયા કરે છે, કદી ઠરીને ઠામ બેસતા નથી. એ એની મૂળ દશા નથી, પણ ખાલી મમતા છે અને કર્મસંબંધથી થયેલી વિકારદશા છે. પરાધીન થયેલ, વ્યાકુળ થઇ ગયેલા આત્માને આ કલ્પનાથી ઉભી કરેલી પરિસ્થિતિ અંધનમાં પાડે છે, પણ એ એના મૂળ સ્વભાવ નથી. એ કર્મના સંબંધથી પાતાને ભૂલી ગયા છે અને ખાટા નામે

(ख २.) આત્મા ખરેખર અત્યારે કલ્પનાની જાળમાં ગુંચવાઇ ગયા છે, એને માહરાજાએ એવા તા નશા કરાવ્યા છે કે એ રાગને વશ પડી પાંચે ઇંદ્રિયાના વિષયા તરફ ઢળી જાય છે, એ પાતાનું પ્રભુત્વ વિસરી જાય છે અને પરભાવમાં પડી જઇ પાતાની જાતને ખાઇ બેસે છે અથવા ગુંચવી નાખે છે.

આત્માથી વ્યતિરિક્ત સર્વ પરભાવ છે, છતાં આ પ્રાણી શરીરને, ઘરને, પુત્ર—સ્ત્રી વિગેરે સંખંધીને, કામધંધાને પાતાનાં માને છે, ઇંદ્રિયના ભાગા સાગવવા એ પાતાના વિલાસ માને છે, પરિગ્રહ એકઠા કરવા એ પાતાના હીકમત માને છે, અભિમાન કરવામાં સ્વમાન સમજે છે, ક્રોધ કરવામાં ગૃહસ્થાઇ ગણે છે, કપટ—દંભ કરવામાં ચાતુર્ય માને છે, ઠઠ્ઠા—મશ્કરી કરવામાં આનંદ માને છે અને એવા રીતે એ અનેક પ્રકારના પરભાવમાં લલચાઇ જાય છે.

આ પરભાવની લાલસા-સ્પૃહા એટલી આકરી હાય છે કે એમાં પ્રાણી લપસી પડે છે અને તેને લઇને પાતાની વસ્તુ કઇ છે તેનું જ્ઞાન વિસારી મહાઅજ્ઞાનદશાને પામી ન કરવાનું કરી બેસે છે, ન બાલવાનું બાલે છે અને ન વિચારવાનું વિચારે છે.

આવી સ્થિતિમાં અજ્ઞાનદશામાં પહેલા તે જાણકાર છતાં અબુધ-મૂર્ખ બનેલા પરભાવ દશામાં આથડતા આત્મા વિષ-યના આવેશમાં પારકી વસ્તુમાં પાતાપણાના—તે વસ્તુ આદિ પાતાની હાવાના આરાપ કરે છે અને પછી તેની સાથે એવા એતાં પ્રાતાની હાવાના આરાપ કરે છે અને પછી તેની સાથે એવા એતાં પ્રાતાની હાવાના શરીર સાથેના સંબંધ અને એનાં સુખદુ:ખ વખતે તેનાં મનમાં થતી સ્થિતિ, એ પરભાવમાં કેટલા રમણ કરે છે તે બતાવી આપે છે. આ સર્વ બાબત પરવસ્તુમાં પાતાપણાની કલ્પનાથી ઉત્પન્ન થાય છે અને એ મમત્વબુદ્ધિથી ઉત્પન્ન કરેલી કલ્પના સિવાય બીજાં કાંઇ નથી. આની આખી માન્યતા તદ્દન ખાટા પાયા પર—પરવશતાથી થયેલી છે અને તેવી કલ્પના તેને હાવાથી તે ખરેખર અબુધ જ છે. એને આત્મભાન નથી તેથી તે ગમે તેટલું જાણતા હાય તા પણ અજ્ઞ જ છે.

( ग 3.) દુનિયાદારી સમજનાર સમજ માણુસ પારકી સ્ત્રીને અંગે તે પાતાની છે એવા વિચાર કરે તે પણુ વિપત્તિ માટે થાય છે. પરસ્ત્રી સાથેના સંબંધ તો અનેક ઉપાધિ લાવે છે, એના પતિ કે અન્ય સગાંએા સાથે વૈર થાય છે અને રાજ્યદંડ— સજા થાય છે; પણુ આવા પ્રકારના વિચાર કરવા એ પણુ અનેક પ્રકારની આપત્તિઓનું કારણુ બને છે. પરસ્ત્રીના વિચારમાં પડ્યો એટલે એને મનની શાંતિ રહેતી નથી, એને અનેક

કાવાદાવા કરવા પહે છે અને પછી માનસિક પાપની હદ રહેતી નથી. પરદારાલંપટ માણુસનું મન સ્થિર રહેતું નથી, એની એક પણ યાજના સાંગાપાગ હાતી નથી અને પાર ઉતરવાના માર્ગાથી એ બ્રષ્ટ થઇ જાય છે. એક આપત્તિ અનેક ઉપાબિઓના પ્રાદુર્ભાવ કરે છે અને પ્રાણીને એની ભૂમિકા પરથી નીચે ઉતારી મૂકી એને બ્રષ્ટ કરે છે. ગંગા સ્વર્ગથી બ્રષ્ટ થઇ પછી કેટલી નીચે ઉતરી એનું હષ્ટાંત જાણીતું છે. ( એ સંબંધમાં ભર્તુ હરિના શ્લોક જાણીતા છે.)

આવી રીતે પરભાવમાં મમત્વ કરવાે–પરવસ્તુને પાેતાની માનવી, પરભાવમાં સ્વાત્મણદ્ધિ કરવી એ અનેક પ્રકારની પીડા અને ભયને પ્રાપ્ત કરી આપે છે. જ્યાં પાતાનું કાંઇ નથી, રહેવાનું નથી, સાથે આવવાનું નથી, તેને પાતાનાં માની તેની ખાતર મમત્વબુદ્ધિએ અધ:પાત થાય ત્યારે પછી તેનાં પરિણામા જરૂર ચાખવાં પડે તેમાં કાંઇ નવાઇ જેવું નથી. આ આખા સંસાર મમત્વ ઉપર મંડાયા છે અને એ મમત્વ પરવસ્તુઓમાં છે એટલે એ સંબંધ અનેક પ્રકારની પીડાનું કારણ થાય તે તેનું અનિવાર્થ પરિણામ છે અને ભયોને માટે તા પછી સવાલ જ શા રહે ? એક વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવા પ્રાણી દરિયાપાર જાય છે, મૂર્ખની ખુશામત કરે છે, સાચું–ખાેટું કરે છે અને પછી પરિણામે કેવાં કેવાં દુ:ખાે સહે છે તે હવે નવું જણાવવાનું રહેતું નથી. અને ભય તા પર-ભાવમાં ભરેલા જ છે. એક વસ્તુ લેવા જતાં અને પછી એને માટે યાજનાએ ઘડતાં અને તેના અમલ કરતાં પ્રાણી કેટલા પરવશ ખની જાય છે અને કેવાં જેખમાં ખેડે છે તે દરરાજના અનુભવના વિષય છે.

આવી રીતે મમત્વભાવ વિવિધ પ્રકારની પીડા અને દુ:ખ કરનાર અને તેને વહારનાર—લાવી આપનાર હાઇ પરભાવને બરાબર ઓળખવાની જરૂર છે. આત્માને એના મૂળ સ્વરૂપે એની સાથે કાંઇ લેવાદેવા નથી. એ તો પારકાને વશ પડી પાતાની જાતને ભૂલી જઇ નકામા કસાય છે અને હાથે કરીને ઉપાધિ અને ભયને નાતરાં આપે છે. પરભાવરમણતાની આ સ્થિતિ છે! અને આ પ્રાણી અત્યારે તો તેને આંગણે ઉભા છે અને તેમાં એવા લુબ્ધ થઇ ગયા છે કે એ પાતાની જાતને ઓળખે છે કે નહિ એ પણ વિવાદશસ્ત સવાલ થઇ પડેલ છે.

સમજી હોવા છતાં આવી રીતે પરભાવમાં રમણ કરવાની ટેવ પડી ગયેલા અને એ રીતે માર્ગ બ્રષ્ટ થયેલા આત્માને હવે જરા પ્રેમપૂર્વક સમજાવે છે, તેની પાસે ખાળા પાથરી તેને માર્ગ પર આવવા વિજ્ઞપ્તિ કરે છે. આ વિજ્ઞપ્તિ કરનાર કાેેે અને કાેની પાસે કરે છે? એ શાેે કાઢવામાં આવે તેા આત્માના એકત્વભાવ સમજાય. એ કાર્ય આપણે વિચારકની બુદ્ધિ-શક્તિ પર છાેડશું.

( घ ૪٠) અત્યારે હે ચેતન! તને ઘણી સગવડા મળી છે. મનુષ્યભવ અત્યંત મુશ્કેલીએ મળે છે તે તો જાણીતી વાત છે, પણ આત્મસન્મુખ ઝુદ્ધિ, સિદ્ધચારસામગ્રી, શુદ્ધ—સાચા તત્ત્વની ઓળખાણ વિગેરે સગવડા મળવી તે તો તેથી પણ વધારે મુશ્કેલ છે. નિરાગી શરીર, રીતસરની ધનસંપત્તિ, વડિલવર્ગની શિરછત્રતા, પુત્રાની વિપુળતા, અભ્યાસની સગવડ, પૃથક્કરણ કરવાની સમુચિત આવડત વિગેરે વિગેરે અનેક સગવડા તને મળી છે. ખાસ કરીને વસ્તુસ્વરૂપને અતાવે તેવા તત્ત્વજ્ઞાનમાં

ચંચુપ્રવેશ કરવાને સગવડ પણ તને મળી છે. તેં ગુરૂચરણ સેવ્યા છે. તને વડિલા આત્મસાધન કરી લેવા સતત ઉપદેશ આપી રહ્યા છે. આ સર્વ સગવડા મળી છે તા તેના ખરાખર લાભ લે. આમ હતાશ થઇને ખાટાં ડાળાણા શા માટે કરી રહ્યો છે? તારી વિચારણા અન્ય માટે છે કે તારે માટે છે? ઉપર ઉપરની વાતા છે કે હુદયને સ્પરેલી કર્ત્ત વ્યપરાયણ માન્યતા છે? આના વિચાર કર અને કાંઇક વ્યવહારૂ પરિણામ અતાવ.

જો! તારી આસપાસ પરભાવરમણતાના કાળા પડદા કરી વળ્યા છે, એ પડદાએ તને ઘેરી લીધા છે અને તું ખરેખર તેને વશ પડી ગયા છે. આ પડદાને ચીરી નાખ, આ પરભાવરમણતાને ફેંકી દે, આ પરભાવરૂપ ઝળાને ફર કર. અત્યારે તું જેમાં રાચી રહ્યો છે, જેમાં માજ માણું છે, જેની ખાતર મુંઝાય છે તે સર્વ પરભાવ છે. તે સર્વને અત્યારે જરા છાડી દે. કૃપા કરીને એ બાહ્યભાવ, બહિરાત્મભાવને ફર કર અને એ તારા નથી, એને તારી સાથે ચિરકાળ સંબંધ નથી, એનાથી તને કાંઇ જાતના લાભ નથી એમ બરાબર માન અને માન્યતા પ્રમાણે કામ કર. અત્યારે કર્મપરિણામ રાજા તારા ઉપર પ્રસન્ન થયા છે અને તને ખૂબ અનુકૂળ સંયોગામાં મૂક્યા છે તો તકના પૂરતા લાભ લે અને આ પરભાવના વિલાસને છાડી દે.

છેવટે થાડા વખત માટે તો પરભાવરમણતાને ફર કર, જેથી આ મનુષ્ય ભવમાં ચંકનના વૃક્ષમાંથી નીકળતા શીતળ પવનની લહરીના રસ તને જરા સ્પર્શે. એ ચંકનવૃક્ષ તે આત્મવિચાર છે. આત્મવિચારમાં પ્રાણી પડે ત્યારે એને એવી શાંતિ થઇ જાય છે કે જેવી શાંતિ સુખડના વૃક્ષોના સ્પર્શ કરીને વહેતા પવનની શીતળ લહરીના સ્પર્શ વખતે થાય છે. મમત્વ કે પરભાવની રમણુતા ગરમી લાવે છે. તમે ક્રોધ કે લાભ કરી જાએા, આંખ લાલ થઇ જશે, છાતી થડક થડક થશે. જ્યારે આત્મવિચારણા થશે ત્યારે અંદર અને ખહાર સાચી શાંતિ જામશે, ઉપર જણાવી તેવી શાંતિ થશે.

હિમાલય પર્વત પર ચંદનના ઝાડ પરથી પવનની જે સીતળ લહેર આવે છે એનું વર્ણન કરવું અશકય છે. માશું દુ:ખે તો ચંદનના જરા લેપથી શાંતિ થાય છે તો પછી જયાં ચંદનના માટા ઝાડાને સ્પર્શી પવનના તરંગા આવે તેના સ્પર્શ કેવા સુંદર હાય? તેની સાધારણ કલ્પના કરવી હાય તો પારસીની અગિયારી નજીક સુખડની દુકાન પાસેથી જરા પસાર થઇ જવું. આ લબ્ય શાંતિ તને જરા સ્પર્શી જાય-એક ક્ષણવાર પણ તને મળી જાય એટલું એક વાર હાલ થવા દે.

એક ક્ષણવારની આ માગણી હેતુસરની છે. એક વાર આ આત્મવિચારના રસના શાખ આને લાગ્યા તા પછી એને કાંઇ કહેવાની જરૂર પહે તેમ નથી. જેમ દારૂના શાખીન પીઠું શાધી કાઢે છે તેમ એ ચંદનની સુગંધીમાં રસ પડ્યા પછી જ્યાંથી તે મળશે ત્યાંથી શાધી કાઢશે, શાધવાના માર્ગા મેળવશે અને મેળવીને ગમે તે અગવડે ત્યાં પહેાંચશે.

આત્મવિચારણામાં આત્માનું અસંગીપણું, જ્ઞાન–દર્શન– ચારિત્રમયપણું, એકત્વ, અવિનાશીત્વ વિગેરે આત્મિક સર્વ આખતાના સમાવેશ થાય છે અને આનુષાંગક આખત તરીકે અનાત્મ વસ્તુ–પરભાવાની વિચારણા થાય છે. પ્રથમની ઉપાદેય- રૂપે અને બીજ હેયરૂપે થાય છે, પણ એક વાર ચેતનને લાવી જુઓ, એનામાં ઉતરી જાઓ, એનામાં તન્મય થઇ જાઓ, અંદર ઉતરી જાઓ, એનું જ ચિંતવન કરો, જાણે આપણે સર્વથી અસંગ—અલિમ હાઇ દ્વર અથવા ઉપર ખડા છીએ અને આખો તમાસો જોઇએ છીએ એવા અનુભવ કરો. ખૂબ મજા આવશે, પૂર્વે કદી નહિ અનુભવેલ શાંતિ થશે અને ચંદન-વાતની ઊર્મિઓ અંદર ઉછળશે. એ રસ ક્ષણવાર અનુભવાશે, જરા સ્પશીને ચાલ્યા જશે તો પણ જીવન ધન્ય થઇ જશે અને પછી શું કરવું તે અત્ર જણાવવાની જરૂર નથી. તમારા ચેતનરામ તેને શોધી લેશે અને તેના પ્રયાસ હશે તો તે તેને મળી આવશે. એક વાત ધ્યાનમાં રાખશા કે આવા અવસર કરી કરીને વારંવાર નહિ મળે. અત્યારે મળેલી અનુકૂળતાઓ બહુ ભારે છે અને મોંઘેરા મૂલ્યની છે, એનું એવું મૂલ્ય આપવાની તમારી પાસે તાકાત સર્વદા હાતી નથી, રહેતી નથી. એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખશા.

(ક પ.) એટલા માટે હે ચેતન! તું સર્વ આળપંપાળ મૂકી દે, તારા નિજસ્વભાવમાં મગ્ન થઇ જા અને તારી એકતા જેનું વર્ણન નીચેના અષ્ટકમાં કરવામાં આવશે તેની ભાવના કર, તેના વારંવાર વિચાર કર અને તે વિચારણામાં તન્મય થઇ જા. એ એકતાના વિચાર સમતા સાથે કર. સમતા વગરની એકતા તો તને મુંઝવી નાખશે, તને ગભરાવી મૂકશે, તને બાપડા–બિચારા અનાવી દેશે. સમતા એટલે સમભાવ, અખંડ શાંતિ, આત્મસ્વરૂપ સાથે એકર્પતુલ્યતા. વિનયવિજય ઉપાધ્યાયે આરાધનાના સ્તવનમાં કહ્યું છે કે—

સમતા વિણ જે અનુસરે, પ્રાણી પુણ્યના કામ; છાર ઉપર તે લીંપણું, ઝાંખર ચિત્રામ.

ધન ધન તે દિન માહુરા.

જમીન કચરાવાળી હાય તેને સાફ કર્યા વગર—ભૂમિકાની શુદ્ધિ કર્યા વગર ગાર કરવામાં આવે અથવા આવાં વળગેલ કાબરચીતરી ભીંતને સાફ કર્યા વગર તે પર ચિત્રામણ કર-વામાં આવે તાે તે સર્વ નકામું થાય છે તેમ સમતા વગર કરેલ સર્વ કરણી કે વિચારણા નિરર્થક થાય છે. મનની શાંતિ, વાતાવરણમાં શાંતિ, અંતરની વિશુદ્ધિ એ એક્ત્વભાવનાની વિચારણાને અંગે ખાસ જરૂરી છે.

એવી રીતે સમતાપૂર્વક એકત્વ ભાવના ભાવ એટલે તને પરમાનંદ પદની સંપત્તિ જરૂર મળશે. તું થાડા વખતની સંપ-ત્તિના કાેડ હવે છાેડી દે અને આ પરમાનંદ પદના આનંદને મેળવા એ તાે ઉત્કૃષ્ટ આતંદ છે, નિશ્વધિ આતંદ છે, અનિ-ર્વાચ્ચ આનંદ છે, અક્ષય આનંદ છે, અમિશ્ર આનંદ છે. નીચેની વાર્તા વિચાર.

અઢળક લક્ષ્મીના સ્વામી, સેંકડા ગામના રાજા નિમ આજે હિરાન થઇ ગયા છે. એના શરીરમાં દાહજવર ઉપડ્યો છે. આખા શરીરમાંથી અંગારા ઊઠે છે. જાણે મહાલયંકર અમિની વચ્ચે એઠા હાય તેમ આખું શરીર અળું અળું થઇ રહ્યું છે. એને પથારીમાં ચેન પડતું નથી. જમણેથી ડાબે પડખે અને ડાબેથી જમણે પડખે પછાડા મારે છે અને હાય-અળતરા કરે છે.

ે તે રાજાને પાંચશે સ્ત્રીએા છે. રાજાના ઉગ દાહજવરને સાંત કરવા સર્વ તત્પર છે. સર્વ સ્ત્રીએા સુખડના કટકાએા લઇ તેને ઘસવા લાગી ગઇ છે. પાંચશે સ્ત્રીઓના સાભાગ્યના આધાર આ એક જીવ પર હતો. ખૂબ પ્રયત્ન કરી જેરથી સર્વ કામ કરવા લાગી ગઇ અને જેમ બને તેમ જલ્દી બાવનાચંદનનાં કચાળાં ભરી પતિનાં શરીર પર લગાડવાની ગાઢવણ કરવા આતુર બની; પણ રાજાની પીડા આકરી હતી. બાવનાચંદનના વિલે-પનથી તે શમી નહીં. તેના દાહ વધતા જ ચાલ્યા અને ગરમી વધતી જ ગઇ.

માંદા માણુસને જરા અવાજ થાય તો પણ કંટાળા આવે છે. પાંચશેં સ્ત્રીઓ એક સાથે બાવનાચંદન ઘસે ત્યારે તેના હાથનાં કંકણા (બલાયાં, ચૂડીઓ કે બંગડીઓ) કેટલા અવાજ કરે? અને તેમાં વળી મારવાડના પ્રદેશ એટલે ચૂડા માટા હાય. એના અવાજ રાજાને અસદ્ય થઇ પડ્યો. દાહની બળતરામાં અવાજના ધમધમાટે વધારા કર્યો. દાહની બક્મમાં નમિરાજાએ બૂમ મારી: 'આ અવાજ બંધ કરા. મારૂં માથું કરી જાય છે. આ સર્વ થોંઘાટ શાે?'

અીઓ ચતુર હતી. તેમણે વધારાના ચુડા ઉતારી માત્ર એક સાભાગ્ય–કંકણુ રાખ્યું. પાછી ફરી ચંદન ઘસવા લાગી ગઇ. નિમરાજા બે મિનિટમાં પાછા બાલ્યા:–'અવાજ કેમ ખંધ થયા ?' વૃદ્ધ વૈદ્યરાજે જવાખ આપ્યા: 'આપની પાંચશેં ઓઓ આપને લેપ કરવા માટે બાવનાચંદન ઘસતી હતી તેના એ અવાજ હતા.'

નિમરાજા–' ત્યારે શું તે ઘસતી અંધ પડી ગઇ ? ' વૈદ્યરાજ–' ના સાહેઅ ! તે ઘસે છે, પણ તેમણે કંકણા ૧૬ સર્વ કાઢી દૂર મૂક્યા છે, માત્ર **એક** સાૈભાગ્યસ્**ચક કંક**ણ જ દ**રે**કે રાખ્યું છે તેથી અવાજ થતાે નથી. '

નિમરાજા—' અહા ! ત્યારે અનેકના જ અવાજ છે, એકમાં જ ખરી શાંતિ છે. મારા માથા ઉપરથી અત્યારે માટા બાંજો ઉતરતા જણાય છે તે એક કંક્યુને જ આભારી છે. ત્યારે મજા તા ખરી 'એક 'માં જ છે. વધારે થાય ત્યાં તા ખડખડાટ જણાય છે ત્યારે આ એકમાં તા આનંદ છે.

આમ બાલતાં બાલતાં એને એકતાનું લાન થયું. થતાંની સાથે એ ઉભા થયા. પાતે એકલા છે, એકલા આવ્યા છે અને એકલા જવાના છે. જે ખડખડાટમાં પાતે પડ્યો છે તે અને કને લઇને જ છે.

આ વિચારમાં એના દાહ ચાલ્યા ગયા. એ વિચારની અંદર ઉતરી ગયા. સમજ્યા તેવા જ રાજેશ્રી ઊઠ્યા અને ઊઠીને મુનિપણું ધારણ કરી એકતાના અનુભવ કરવા લાગ્યા. રાજ્ય છાડ્યું, વૈભવા છોડયા, અલંકારા છેડ્યા, સ્ત્રીઓ છોડી અને સર્વ છોડ્યું, વૈભવા છોડયા, અલંકારા છેડ્યા, સ્ત્રીઓ છોડી અને સર્વ છોડી એકતામાં લીન થઇ અંતે પરમાનંદ સંપદાને પામ્યા. એ પ્રત્યેકબુદ્ધ થયા અને રાજર્ષિ કહેવાયા. અનિત્ય ભાવનામાં કરકંડુનું દેષ્ટાન્ત આવ્યું હતું તેવા આ બીજા પ્રત્યેક- બુદ્ધ થયા. વિચારકની આ દશા હાય. એ રાજ્ય ભાગવે, પાંચશેં સ્ત્રીઓ સાથે વિશાસ કરે; પણ સાચી વાત સમજે એટલે ચાલી નીકળે. પછી ધન્નાની જેમ ખેળભરેલું શરીર હાય તા પણ શું? અને ચિલાતીપૃત્રની પેઠે હાથમાં મનુષ્યના માથાની ખાપરી હાય તાયે શું ? એ તો તજવી ત્યારે એક એક શું તજવી ? શાલિલદને ધન્નો કહે કે ' ચાલ ! આમ વાતા કર્યે કાંઇ

દહાડા વળ ? ' આ દશા વિચારકની હાય. હાથમાં માથાની ખાપરી હાય પણ 'ઉપશમ, વિવેક, સંવર' એટલા શબ્દો સાંભળે ત્યાં સ્થિતિ બદલાઇ જાય છે અને ખૂની માણુસ એ જ ભવમાં માેક્ષ સાધે છે. એ દશા વિચારકની હાય. તેટલા માટે જો એક વાર સમતાપૂર્વક ખરા એકત્વભાવ સમજાય તા પછી દશા કરતાં અને પરમાનંદ પદ પ્રાપ્ત કરતાં વખત લાગતા નથી. ત્યારે એ એકત્વ ભાવના કેમ ભાવવી તેનું સ્વરૂપ હવે ઘણા સંક્ષે-પમાં વિચારી જઇએ. ઉપાદ્ઘાતમાં ઘણી વાત થઇ ગઇ છે તેથી અષ્ટકમાં સંક્ષેપ કરી બાકીની વિચારણા વાચકની વિચાર-શક્તિ પર છાડવી ઠીક લાગે છે.

# એકત્વ ભાવના— : ગેયાષ્ટક પરિચય—

૧. ખૂબ શાંતિથી પૂર્ણુ શાંત વાતાવરણમાં ગાવા ચાેગ્ય આ અષ્ટક છે. એની ઢળક બહુ સુંદર છે. વિનય! ચેતન! તું વસ્તુસ્વરૂપના ખરાબર વિચાર કર. ઉપર ઉપરના ખ્યાલ પડતા મૂકી વસ્તુની આંતરરચનાના મૂળ સુધી પહેાંચી જા. તને માલૂમ પડશે કે એ વિચારણામાં તેં કદી નહિ કહપેલ લવ્ય સત્યા પહેલાં છે. જેના સ્પર્શ પણ તને શાંત કરી દેશે અને તારી આસપાસ શાંતિનું સામ્રાજ્ય જમાવી દેશે.

આ દુનિયામાં તારૂં પાતાનું શું છે ? આ સીધા સવાલ છે. તેના તું વિચાર કર. જો તું તારા શરીરને તારૂં માનતા હા તો તે તારૂં નથી તે આપણે જોઇ ગયા. નથી તારૂં ઘર, નથી તારાં વાડીવછકા, નથી તારી સ્ત્રી, નથી તારાં છાકરાં, નથી તારા ધંધા, નથી તારા મિત્રા, નથી તારા સગાં. કાઇ તારૂં છે? હાય તો કહે. અનેક છવા છે તેમાં તારાં કાેેે યુ અનેક ચીંજો છે તેમાં તારા કાંઇ? અને કાેેે યું કાેનું? આ સવાલના જવાબ આપીશ એટલે તને જણાશે કે આ તો ફાેકટના ફસાઇ મર્યા!

આટલા વિચાર આવે એટલે પછી એને કાઈ જાતનું દુ:ખ થાય ખરૂં ? અથવા એનાથી કાઇ પાપાચરણ ખને ખરૂં ? દુ:ખ કાને લાગે ? જ્યાં કિં નિજ'–પાતાનું શું ? એ સવાલ થયા એટલે દુ:ખ શેનું ? કાનું અને કાને લાગે ?

આવા સવાલ જેના મનમાં હુદયસ્પર્શી થાય તેને પાપ કરવાની ખુદ્ધિ કદી પણ થાય ખરી? એવા પ્રાણીને રાજમહેલ કે જંગલ સરખું જ લાગે. એને મન જેલ કે મહેલ સરખા જ દેખાય. એને ધનિક કે નિર્ધન અવસ્થા સરખી લાગે. એને માન—અપમાન સર્વ પાર્થિવ લાગે. એને અભિમાન અચ્ચાના ખેલ લાગે. એને આવી ભવચેષ્ટા બાળકના કરેલાં ધૂળના ઘર જેવી લાગે. ટ્રંકામાં એને દુ:ખ કે ખેદ લાગે નહિ અને કદાચ દુ:ખ બાદ્ય નજરે દેખાય તો તેને તે માજમાં ભાગી લે. તેને પણ એ માણે, તેમાં પણ આનંદ પામે. એને પાર્થિવ કાઇ ચીજ અસર ન કરે. એ તો 'નિજ' કિં' ના જ વિચાર કરે અને એ વિચારણા દુરિતના ઉદયને દૂર કરવા માટે પૂરતી છે. એવા સવાલ જેના મનમાં ઊંઠ તેની વિચારણા કેવી હાય તે જાઓ:—

ર. આ પ્રાણી એકલાે ઉત્પન્ન થાય છે. તે જ્યારે જન્મે છે ત્યારે તદ્દન એકલાે જ હાેય છે. તેને જેના પર માેહ હાેય તેવાં તેનાં સ્ત્રી–પુત્રાદિ તેની સાથે જન્મતાં નથી.

અને જ્યારે યમરાજ એને ઉપાડી જાય છે ત્યારે એ

એકલા જ જાય છે. કાેઇ એની સાથે મરતું નથી અને એની ચિતામાં એને બદલે અન્ય કાેઇ સૂતું નથી. નાનપણમાં કરેે**લી** એક સજઝાયમાંથી નીચલું પદ્મ યાદ રહ્યું છે. તેમાં લખ્યું હતું કેઃ—

" ઉહલી લગે સગી અ'ગના, શેરીઅ લગે સગી માય; સીમ લગે સાજન ભલાે, પછે હંસ એકીલાે જાય. જીવ! વારૂં છું મારા વાલમાં."

તે વખતે હંસ એકલા કેમ જતા હશે તેની જે કલ્પના કરેલી તે અત્યારે યાદ આવે છે. શેરી સુધી મા વળાવવા આવે, સ્મશાન સુધી સગાંઓ આવે-પણ પછી? અરે! હવે તા સમજ્યા કે એમાં પછીના સવાલ જ નથી. હંસ તા ક્યારના ઉડી ગયા છે! શું લવ્ય કલ્પના છે! પણ વાત એ છે કે હંસ અંતે એકલા ઉડી જાય છે અને જવાના વાર, તારીખ કે મુહૂ તેને જોતા નથી. એક બીજી સજ્ઝાયમાં 'એક રે દિવસ એવા આવશે ' એમાં કરેલું કલ્પનાસ્પર્શી' વર્ણન પણ આળનજરે ખડું થાય છે. એમાંની 'ખાખરી હાંડલી એના કમેની' એ વાક્ય હજી પણ કરૂણારસ ઉત્પન્ન કરે છે. કાંઇક વિષયાંતર થાય છે. વાત એ છે કે આ પ્રાણી એકલા જાય છે. આપણે એકલાંને સમશાનમાં પાઢતાં જોઇ આવ્યા છીએ. 'એકલા' જવાનું છે એ વાતમાં જરા પણ શક પડતા નથી, છતાં અંદર ખાત્રી તા છે ને? કદાચ આપણા માટે દુનિયાના કમ-સિદ્ધ નિયમ ફરી જશે એમ તા નથી લાગતાં ને?

આ પ્રાણી એકલાે કર્મ કરે છે અને એના ફળ પાતે જ ભાગવે છે. તે પાતાની ખાતર કર્મ કરતાે હાેય કે ગમે તેની ખાતર કરતાે હાેય, પણ સારાં કે માઠાં આચરણનાં ફળાે તેણે

એકલાએ જ ભાેગવવાનાં છે. ધનમાં ભાગ પડાવવા ઘણા આવશે, ઉજાણી જમવા સેંકડા આવશે, વરઘાડામાં સાજનમાજનની શાભામાં વધારા કરવા ઘણા આવશે; પણ વરરાજા તાે તું એકલાે જ છે અને ઘરસંસાર તા તારે જ ચલાવવાના છે. તું માનતા હા કે તારી રમતમાં ભાગ પડાવનારા, તારા પાપના કે પુષ્યના ભાગીદાર થવાનું કખૂલ કરશે તો તું ભૂલ ખાય છે. એ તો જેના પગ પર કાેશ પડે તેને જ તેની પીડા ભાેગવવાની છે. તેમાં ખીજા કાેઇ ભાગ પડાવવાના નથી. એને અંગે તારે ખખ વિચાર કરવાની જરૂર છે. એક વિશિષ્ટ લેખક કહે છે કે 'જેમ વનને દાવાનળ લાગે ત્યારે પક્ષીએા ઉડી જાય છે તેમ ધનની વહેં ચણી વખતે તારા આશ્રયમાં રહેનાર, તારા છત્રની પ્રશંસા કરનાર પણ જ્યારે તારે જવાબ આપવાં પડશે ત્યારે પક્ષીએાની જેમ નાસી જશે અને પછી તું કાેઇની આશા રાખતા નહિ. યાદ રાખજે કે નાનાં–માેટાં, સારાં–ખરાખ તારાં સવ<sup>.</sup> કૃત્યાેના જવાબ તારે જ આપવા પડશે, માથું નીચું કરીને આપવા પડશે અને ગમે કે ન ગમે પણ બરાબર આપવા પડશે તેમજ તે તારે એકલાએ જ આપવા પડશે. વળી બીજું પણ યાદ રાખજે કે કર્મપરિણામ રાજાને મંદિરે સાે મણ તેલના દીવા ખળે છે. ત્યાં જરા પણ પાલ ચાલી જાય કે ગાટા વળાય તેવું નથી. ત્યાં તારે એકલાએ હાજર થઇ સર્વ કર્મીના ખદલા લેવાના છે, ભાગવવાના છે અને સરવૈયાં ત્યાં નીકળવાનાં છે. તારા ખાતાની અત્યારે ખતવણી ચાલે છે. ગલરાઇશ નહિ, પણ વાત ખરાખર ધ્યાનમાં રાખજે. ત્યાં તારૂં ખાતું અલગ છે અને જમે તથા ઉધાર સર્વનાં ફળ તારે એકલાને જ ભાેગ-વવાનાં છે. એમાં એક બાજુમાંથી ખીજી બાજુ બાદબાકી થતી. નથી. ( ખાતાના આ આખા હિસાબ કર્મ સામ્રાજ્યના પદ્ધતિને અલંકારિક ભાષામાં ખતાવે છે તે ખૂબ વિચારવા યાગ્ય છે. ) એ સર્વ કળા તારે એકલાંએ જ ભાગવવાના છે એ વાત અત્ર ખાસ પ્રસ્તુત છે. આ વિચારણા વિચારવાની છે.

3. આ પ્રાણી અનેક પ્રકારની મમતાઓને તાબે થઇને જેટલા પરિગ્રહ વધારે છે, જેટલા માલદાર બનતા જાય છે તેટલા તે ભારે થતા જાય છે અને વહાણું કે સ્ટીમરમાં જેટલા ભાર ભરે તેટલી તે પાણીમાં ઉંડી ઉતરતી જાય છે તે પ્રમાણે પરિગ્રહના ભારથી તે જેટલા લદાય છે તેટલા તે ઉંડા ઉતરતા જાય છે. આમાં યાદ રાખવાનું એ છે કે એની પાતાની સ્ટીમર જ તેટલા ઉંડા ઉતરે છે, બીજાનાં વહાણુને એની અસર નથી. જેમાં ભાર ભરવામાં આવે તે સ્ટીમર જ ભારના પ્રમાણમાં તેટલા પાણીમાં ઉતરે એ તદ્દન સ્વાભાવિક છે.

મમતાની વિવિધતા હવે વિચારવાની અાકી રહે છે. તે તો આપણે પ્રથમથી જોતા જ આવ્યા છીએ. આ પ્રાણીને સંસારના એવા માહ લાગ્યા છે કે એ ચેટકના કાંઇ છેડા દેખાતા નથી. ધનની, પુત્રની, સ્ત્રીની, માબાપની મમતા તો જાણીતી છે, પણ એ ઉપરાંત એના બીજા ઉછાળા પણ જોવા જેવા છે. એને દુનિયામાં નામ કાઢવાની ચીવટ એાછી નથી, નામમાં કાંઇ માલ નથી એમ એ સમજે તા પણ એને એના માહ એાછા થતા નથી. એને મારૂં મારૂં કરીને આખી દુનિયાનું પાણી પાતાનાં ઘરબાર તરફ વાળવું છે. એને કપડાંની મમતા છે, ખાવાની મમતા છે, માટરમાં ફરવાની મમતા છે, છત્રી પલંગમાં સ્ત્રાના કાઢવું છે, સંસ્થાએમમાં જોડાઇને નામ કાઢવું છે,

ગમે તેમ કરીને પાતાનું વ્યક્તિત્વ પ્રકટ કરવું છે અને પછી એના આંચકા આવે ત્યારે પાેક મૂકીને રડવું છે. જ્યાં પરભાવમાં રમણતા થઇ અને તેને અંગે આત્મવિચારણા દ્વર થઇ ગઇ તા પછી મમત્વ બંધાય છે અને એનાં ચક્કરમાં ચક્યો એટલે એ ભારે થતા જ જાય છે અને ખાસ કરીને લાેકપ્રશંસામાં **અ**ાત્મભાવ વિસર્ચા તેા એની સ્ટીમર જરૂર ભારે થઇ જવાની એ નક્કો વાત છે. વિચારપરવશતા, અસ્પષ્ટ વિચાર, ધ્યેયની અસ્પષ્ટતા અને કર્તા વ્યનિષ્ઠાના અભાવ એ જાહેર સેવાને અંગે પણ પરભાવમાં રમણુતા કરાવે છે અને સાપેક્ષ દષ્ટિ ધ્યાનમાં ન હાેય તાે સ્ટીમરને જરૂર ભારે ખનાવે છે. જાહેર સેવા કરનારે આ વાત ખુબ ધ્યાનમાં રાખવાની છે. પ્રમાણિક કર્ત<sup>્</sup>વ્ય-બુદ્ધિ હાય અને લાકપ્રશંસા તરફ ઉપેક્ષા હાય અથવા તેની સ્પૃહા ન હાય તાે આ નાના જીવનમાં ઘણાં કાર્ય થઇ શકે છે, પણ આવડત અને આત્મલક્ષ ન હાેય તાે સ્ટીમરને ખૂબ ભારે કરી દેવાના અને અધ:પાત માટા થઇ જવાના ત્યાં પણ ભય છે એ વાત ધ્યાનમાં રાખવી. ખાસ લક્ષ્યમાં રાખવાનું કે 'જીસ ઘર અહાત વધામણા, ઉસ ઘર માેટી પાેક. '

વહાણનું દર્ષાન્ત ખૂબ વિચારવાનું છે અને તેમાં ખાસ મુદ્દો એ ધ્યાનમાં રાખવાના છે કે જેનાં વહાણમાં માલ ભરાય તે જ વહાણ ભારે થાય છે અને ભારના પ્રમાણમાં તે જ માત્ર નીચું બેસે છે. મમતાની વિવિધતા વિચારી લેવી અને આપણું વહાણ આ ભવમાં વધારે ડૂબાડીએ છીએ કે તેને કાંઇ ઉપર લઇ આવીએ છીએ તેની માપણી, માપકયંત્ર ( થરમામીટર ) દ્વારા જાતે ખૂબ વિચાર કરીને કરી લેવી.

૪. દારૂડીઆને તેા જરૂર જેવા હશે. રાત્રે દશ–ખાર વાગે

એમાંના કાઇ બહાર ફરવા નીકળશે તો ગમે તેમ લવારા કરતા જશે. એ પાતાના અસલ સ્વભાવ તદ્દન મૂકી દઇને એવી એવી ચેષ્ટાઓ કરશે કે તે જોઇ-જાણી હાય તા હસવું આવે. એ પાતાની જાત ઉપરના કાળૂ ખાઇ બેસશે અને પછી ગમે તેમ વર્તશે. એની જાત પર એને કાળૂ નહિ રહે. એ ગટરમાં પડશે, ગાંથાં ખાશે, બગાંસાં ખાશે અને એવું વર્તન કરશે કે જાણે એ માણુસ જ ફરી ગયા. તમે એને દારૂના ઘનમાં તદ્દન જાદા જ જોશા. એનું કારણ દારૂનું ઘન છે અને દારૂ એને પીવા યાગ્ય ચીજ ન હાઇ પેય પદાર્થને અંગે એને માટે એ પરવસ્તુ છે.

જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રના ધણી પણ જ્યારે પરભાવમાં પડી જાય છે ત્યારે એ પાતાનું મૂળ રૂપ તજી દર્ઇ અત્યંત વિચિત્ર ચેષ્ટાઓ કરે છે. દારૂ પીનારા જેમ ગાવા, નાચવા, હસવા મંડી જાય છે તેમ આ પ્રાણી સંસારનાં નાટકા ભજવવામાં પડી જાય છે. એ મારૂં મારૂં કરી નાટકા કરે છે અને દારૂડીઆની પેઠે પાતાની જાત પર કાખ્ ખાઈ બેસી અનેક પ્રકારની ચેષ્ટાઓ કરે છે. પછી એ પરભાવને વશ થઈ અનેક કષ્ટોમાં પડે છે, એક ખાડામાંથી બીજામાં અને એક ભવમાંથી બીજામાં ગખડે છે અને સંસાર પર પ્રેમ કરી ઇષ્ટવિયાગાદિ પ્રસંગ તદ્દન શૂન્ય-ચિત્તવાળા થઈ બગાસાં ખાય છે.

પરભાવરમણતાને લઇને એ પાતાના સ્વભાવ વિસરી જય છે અને માહમમત્વમાં પડી જઇ અનેક ન કરવા ચાગ્ય કાર્યો કરી બેસે છે અને ભારે ગાટાળામાં પડી જય છે. એ દારૂની અસર તળે એને જોચા હાય તા કાઈ માને પણ નહિ કે એ જ્ઞાન–દર્શનાદિ અનંત ગુણાના ધણી હશે અને એના મૃળ

સ્વભાવમાં એ તદ્દન નિલે<sup>ડ</sup>પ, એક્લાે કરનારાે અને અનંત સુખના ભાેક્તા હશે. દારૂની અસર આવી છે! પરભાવરમણ-તાના હહાવા આવા છે!

દારૂડીઆના પતન સાથે સંસારમાં અધ:પાત સરખાવવાે. દારૂડીઆના લાેટવા સાથે ભવાેભવની રખડપટ્ટી સરખાવવી.

દારૂડીઆનાં બગાસાં સાથે દુ:ખપ્રસંગે થતી હુદયશૂન્યતા સરખાવવી.

ચેતન **એક્લાે** છે, છતાં **પારકાની અસર તળાે** એના કેવા હાલ થાય છે તે વિચાર્યા.

- પા. સાનામાં અન્ય ધાતુ મેળવી હાય ત્યારે તે કેવું લાગે અને જયારે એ તદ્દન ચાંખખું સા ટચનું સાનું હાય ત્યારે તે કેવું લાગે તે તા તમારા જેવા દુનિયાદારીના માણુસાને (Worldly man) જણાવવાની જરૂર ન જ હાય. સાનું ચાંખખું હાય ત્યારે એના પ્રકાશ, એના રંગ, એનું સ્નિગ્ધત્વ, એના દેખાવ, એના ભાર (ગુરૂત્વ) ખરેખર ચિત્તાકર્ષક તમને લાગ્યા જ હશે. પછી તેમાં જયારે અન્ય ધાતુની સેળસેળ કરવામાં આવે ત્યારે તેના રંગ જાય, રૂપ જાય અને તેમાં જો વધારે પડતા ભાગ થઇ જાય તા કાઇ તેને સાનું માનવાની પણ ના પાડે. સાનામાં જેટલા ભાગ થાય તેટલું તેનું સુવર્ણત્વ એાછું થાય છે.
- ફ. આત્મા—ચેતનની જ્યારે કર્મ સાથે મેળવણી થાય છે ત્યારે એનાં પણ અનેક રૂપ થાય છે, એના મૂળ સ્વભાવ દખાઇ જાય છે અને પછી તાે એ અનેક નાટકા કરે છે. એ ચારે ગતિમાં ભટકતા કરે છે અને નવાં નવાં રૂપા ધારણ કરી કાેઈ વાર ઉત્તમ અને કાેઇવાર જોવા પણ ન ગમે તેવા અધમ પાઠ

ભજવે છે. એ બીખારી થઇ બીખ માગે છે, એ રાજા થાય છે, એ હાથીના હોદ્દા પર બેસે છે, એ ગધેડા પર બેસે છે, એ હુકમ કરનાર થાય છે, એ હુકમ ઉઠાવનાર થાય છે, એ વુક્તા થાય છે, શ્રોતા થાય છે, હુલી—લંગડા થાય છે, આંધળો— બેરા થાય છે, રાગી થાય છે, દીન થાય છે, પ્રતાપી થાય છે, લશ્કરના સરદાર થાય છે, વેપારી થાય છે, દલાલ થાય છે, અને ટકાના ત્રણ શેર વેચાય તેવા પણ થાય છે. સંસારભાવનામાં જોઇ ગયા તેવા અનેક રૂપા તે લે છે, પણ એ સર્વ એના ભેળનાં રૂપા છે, એના શુદ્ધ કાંચનત્વમાં એખ લગાડનારાં રૂપા છે. જેટલા ભેળ એનામાં કર્મના ભળે છે તેટલા તે અસલ સ્વરૂપમાંથી દૂર ને દૂર ખસતા જાય છે. એ મૂર્ખ દેખાય તા તેમાં પણ ભેગ છે અને દુ:ખી દેખાય તા તેમાં પણ ભેગ છે અને દુ:ખી દેખાય તા તેમાં પણ ભેગ છે અને દુ:ખી દેખાય તા તેમાં તેમાં તે સર્વમાં એમછા—વધતા ભેગ જરૂર છે.

પણ જ્યારે એનું શુદ્ધ કાંચનમય સ્વરૂપ હાય, જ્યારે એ પ્રાપ્ત કરે, પ્રકટાવે અને કર્મના ભેગ દ્વર કરે ત્યારે એ ભગ-વાન થાય છે, સાવ્ચદાનંદ સ્વરૂપ થાય છે, પરખ્રદ્ધા થાય છે, સિદ્ધ થાય છે, અજરામર થાય છે, શાધ્વત સુખના ભાષ્ત્રતા થાય છે, અનંત ગુણામાં વિહરનાર થાય છે, વિશિષ્ટ ગુણાપન્ન સિદ્ધ-અુદ્ધ-સુક્ત થર્ધ આત્મધર્મમાં અનંત કાળ સુધી વિલાસ કરનારા થાય છે અને પરમાત્મસ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે છે.

એકલાે આવનાર અને એકલાે જનાર આત્મા કર્મના સંબંધના ભેગથી કેવાે થઇ જાય છે, એ ન હાેય ત્યારે એની કેવાે સુંદર દશા હાેય છે અને એ કેવાે સ્વભાવગુણુમાં લીન હાય છે તેના ખ્યાલ કરી એનું એકત્વ ખૂબ વિચાર-વાની જરૂર છે. એ એકત્વભાવવાળા આત્મા પરભાવરૂપ દારૂના કેક્માં કેવા કથારે ચઢી ગયા છે તેના બરાબર ખ્યાલ કરવાના છે.

 ૭. આ શુદ્ધ કાંચન સ્વરૂપ ભગવાન કેવા છે તે જરા જોઇ લે. અનંત જ્ઞાન–દર્શન–ચરણના પર્યાયોથી વ્યાપ્ત છે.

આ દુનિયા, એની અંદરના સર્વ પદાર્થી, સર્વ ભાવા એના ભૂત, ભવત અને ભાવી આકારમાં જે બતાવી આપે, તેના બાેધ કરાવી આપે તે 'જ્ઞાન '.

સર્વ પદાર્થીના સામાન્ય બાધ આપે તે ' દર્શન. ' જ્ઞાનમાં વિશેષ બાધ થાય છે, દર્શનમાં સામાન્ય બાધ થાય છે. અથવા થયેલા બાધમાં હઢ શ્રદ્ધા થવી તે દર્શન અથવા સમ્યક્ત્વ.

આત્મપ્રદેશની સ્થિરવૃત્તિ અને ગુણમાં રમણતા એ 'ચારિત્ર.' ઉપાધ્યાય શ્રીમદ્યશાવિજયજી કહે છે કે चारित्रं स्थिरतारूपमतः सिद्धेष्वपीष्यते એટલે સિદ્ધમાં–મુક્ત જીવામાં પણ સ્થિરતારૂપ ચારિત્ર હાય છે. નિજ ગુણમાં સ્થિર રહેવું, અચળ આત્મપ્રદેશ રહેવા એ સર્વ અનંત ચારિત્રના વિભાગમાં આવે છે.

આત્મા આવા અનંત ગુણે થી એના મૂળ સ્વભાવમાં વ્યાસ છે. એનામાં આ સર્વ ગુણા ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલા છે અને એ એના સહભાવી ધર્મા છે.

સહજાન દિવિલાસી આત્મા મહેાદયને પ્રાપ્ત કરી એના શુદ્ધ સ્વરૂપે પરમાત્મા થાય છે અને ત્યાં પણ એનું વ્યક્તિત્વ રહે છે. ગુણની નજરે સિદ્ધના સર્વ જીવાે એક સરખા હાેવાથી તેમાં 'અભેદ' પણું શકય છે, પણ પ્રત્યેક આત્માનું વ્યક્તિત્વ જતું નથી, કાેઇમાં તે ભળી જતું નથી, કાેઇ મય તે થઇ જતું નથી. આ રીતે ભેંદાભેંદને સમજવા ખહુ જરૂરી છે.

આવા આત્મા ખરેખર પરમેશ્વર છે, પૂજ્ય છે, ધ્યેય છે, વિશિષ્ટ છે અને વંદન, નમન, સેવનને યાગ્ય છે. આત્મા મૂળ સ્વરૂપે આવા છે, ભગવાન છે, પરમેશ્વર છે, જ્યાતિસ્વરૂપી છે, અનંત જ્ઞાનના ધણી છે અને નિરંતર નિશ્ચળ રહી, સર્વ રખ-ડપદીઓથી રહિત થઇ એક સ્થાને વસનાર છે. બહિરાત્મ- ભાવ મૂકી, અંતરાત્મભાવ પ્રકટ કરી, એનું એકત્વ સમજી આ વિચારણા કરવામાં આવે તો પરમાત્મભાવ પ્રકટ છે, સિદ્ધ છે, પ્રાપ્તવ્ય છે અને પાતાની પાસે જ છે.

ચેતનજી ! તમારા અનુભવમ દિરમાં આ એક આત્માને બેસાડા. ઉપા<sup>દ્</sup>યાયજી મહારાજ કહે છે કે આવાે એક પરમાત્મા જે જાતે અવિનશ્વર–શાશ્વત છે તે તમારા અનુભવમ દિરમાં વસાે.

આપણે જરા આગળ જઇને એમ કહીએ કે તમારા પોતાના જ આત્મા, તમે પાતે જ આ અનંત જ્ઞાન—દર્શન—ચારિત્રમય પરમેશ્વર છાં. તમારા મંદિરમાં બીજા બહારના આત્માને લઇ આવવા પહે કે બેસાડવા પહે તેમ પણ નથી, માત્ર આદર્શ તરીકે તમારી પાસે પરમેશ્વર અને લગવાનની વાત કરી છે; બાકી તમે પાતે જ તે છા અને તે તમને બેસાડતા આવડે અને અંદરથી દશા પલટાય તા તમને તે મહાસિંહાસન પર બેઠેલ દેખાશે. હાલ તુરત તમારા અનુભવમંદિરમાં એ પરમેન્શ્વરને સ્થાપન કરા અને એના જેવા બનવા ભાવના કરા.

અનુલવ–મંદિર એ કાંઇ જેવી તેવી વસ્તુ નથી. એ જ્ઞાન-સ્વભાવ ભુવન છે, અનેક લવના વિકાસને પરિણામે પ્રાપ્ત યયેલ આત્માની શુદ્ધ દશા છે અને એ મહામંદિરમાં જેને તેને સ્થાન ન જ હાય. ખૂબ વિચારણાને પરિણામે અનુભવ થાય છે અને એ અનુભવ આખા ભવના કરેલ આંતર નિદિ-ધ્યાસનનું અમૃત તત્ત્વ છે. એ અનુભવ પ્રાપ્ત કરવા યાગીઓ મથ્યા છે અને એની ખાતર એમણે જંગલા સેવ્યા છે. એ અનુભવમંદિરમાં મહારાજ્યસ્થાન પર આ અચળ મૃત્તિ અવિનધર પરમેધરને સ્થાપા. પછી જે આનંદ થશે તે વચનથી અકથ્ય છે. જેમ 'સાકરના સ્વાદ કેવા લાગે તેનું વર્ણન ન કરી શકાય, પણ ખાવાથી સમજાય તેવા આ અનુભવ છે. એના મંદિરમાં એક વખત પરમાત્મસ્વરૂપને ખરાખર સ્થાન મળ્યું અને એમાં કાઇ જાતના ભેળસેળ ન રહ્યો તા પછી રસ્તા સીધા અને સરળ છે.

આવા અનંત જ્ઞાનાદિ ગુણુ યુક્ત પરમેશ્વરને તમારા અનુભવ—મંદિરમાં ખરાખર સ્થાન આપા, પછી એની સાથે વાત કરા અને તેની સાથે તમારી એકતા ભાવા. યાદ રાખા કે એ પરમેશ્વર એક જ છે, એક સ્વરૂપે જ છે અને તમે પાતે એક રીતે તેનાથી જુદા નથી. તે મય થઇ શકા છા, માત્ર એક જ શરતે કે અંદર જે કચરા પેસી ગયા છે તેને દ્વર કરી નાખા. ઘણા પ્રયત્ન કરવાની કે જ્યાં ત્યાં દાડાદાડ કરવાની જરૂર નથી. અનુભવ જ્યારે નાથને જગાડશે સારે સર્વ આવી મળશે, માટે અનુભવમંદિર વાળી—ઝાડીને સારૂ કરા અને ત્યાં માટા સિંહાસન પર પરમેશ્વરને ગાઠવી હો. ત્યાંથી તમને સર્વ મળશે, તમારાં ઇચ્છિત સિદ્ધ થશે અને આખા રખડપાટાના છેડા આવી જશે.

<sup>ા</sup> સાકર કરતાં ધૃતના સ્વાદ ન કહી શકાય એ વધારે ઢીક લાગે છે.

આ તો ગ્રંથકર્તા કહે છે કે તમે પરમેશ્વરને હૃદયમંદિરમાં સ્થાન આપા. બાકી તેને સ્થાન આપવાનું તમારા હાથમાં છે. સો ટચના સોનાના શાખ હાય તો તો આ એક જ રસ્તા છે અને ભેળસેળ ગમતી હાય, ગાટા વાળવા હાય તો તમારી મરજીની વાત છે. તમે પાતે એ જ સ્થાને બેસી શકશા તે સમજવા જેવી વાત છે.

૮. છેવટે એક વાત કરવાની છે. ભાઇ વિનય! ચેતન! અત્યારે અમૃતરસ તારામાં જાગ્યું છે. સંચાગવશ ચેતન છે. તેં અત્યારે જે વાંચ્યું કે વિચાર્યું તેથી અથવા અત્યારે તું જે સંચાગામાં શાંતિસ્થાનમાં આવી અમુક અંશે ઉપાધિમુક્ત થયા છે તેથી તારામાં સમતાના અમૃતરસ કાંઇક જાગી ગયા છે.

એ ઉપરાંત અનેક પ્રાણીએા આ મનુષ્યભવની પ્રસિદ્ધ સગવડા મેળવી સમતાને જરૂર એાળખી શકે છે. એ સર્વ શમરસના ચટકા છે. એને સંઘરીને ઉગાડવામાં આવે તાે એમાં ખૂબ વધારા થઇ શકે એવા આ નરભવ છે.

વળી એ શમરસ બહુ મનાેહર છે, પ્રીતિને જમાવનાર છે અને જે એની અસર તળે આવે તેના પર આશીર્વાદ વરસાવનાર છે.

ભાઇ! ચેતન! જરા ચેત! અને એ સમતારસના સ્વાદ અત્યંત પ્રેમપૂર્વક એક ક્ષણુવાર જરૂર કરી લે. ઉપર આ જ ભાવનાના ઉપાદ્ધાતના ચાથા શ્લોકમાં કહ્યું છે તેમ એ રસ એક ક્ષણુવાર પણ ચાખી જો, એની લીજત જરા તપાસી લે, એના ધુંટડા પી જા. અરે ઘુંટડા પૂરા ભરીને પીવાનું ન મળે તા એના ચાડાં ટીપાંના પણ સ્વાદ લઈ લે. તને આગ્રહ કરીને કહેવામાં આવે છે કે એ રસને જરા આસ્વાદી લે.

તું એના ખૂબ પ્રેમથી સ્વાદ લેજે, અંતરંગના હર્ષથી

એને જરા ચાખી લેજે અને પછી એની તારા પર કેવી અસર થાય છે તે તું જોજે.

શાંત વાતાવરણ, શુભ સંધાગા, જ્યાત્સ્નાવાળી રાત્રિ, ઢળક સાથે ગાન કરેલ લય અને સદ્યુરનું સાન્નિધ્ય એ સર્વ હવાને ચાપ્ખી કરી નાખશે અને આખું વિશ્વ નવા આકારમાં, નૂતન સ્વાંગમાં દેખાશે. પછી તેને અંદર પેસવાનું, આંતર-વિચારણા કરવાનું મન થશે. માત્ર સહાનુભૂતિથી પ્રેમભાવે, આદરભાવે, શિષ્યભાવે, ખપી જીવને શાેભે તેવી રીતે આ શમામૃત એક વાર ચાખવામાં આવે તા પછી તેને એની લગની લાગશે અને તારૂં જીવતર સફળ થશે.

તું એક વાર એને ચાખ. પછી ગ્રંથકર્તા તને આશીર્વાદ આપે છે કે 'તારામાં સુખરસના આનંદ વૃદ્ધિ પામા.' તારામાં સુખરસના આનંદ વૃદ્ધિ પામા.' તારામાં સુખરસના આનંદ તો છે, પણ અત્યારે તને ઇંદ્રિયાનાં સુખમાં લયલીનતા છે, તેમાં રતિ–પ્રીતિ છે. તને હવે માલૂમ પડ્યું છે કે એ રસ તા અલ્પસ્થાયી અને પરિણામે દુ:ખ કરનાર છે. હવે તને જે સુખમાં રત થવાના કર્ત્તા આશીર્વાદ આપે છે તે સુખ વિષયાતીત છે, વિષયથી દૂર છે, અકલ્પનીય છે, અનનુભૂત છે અને મહા અદ્ભુત હાઈ અપૂર્વ છે. તું એ રસના સ્વાદ કર અને એ વિષયાતીત સુખરસમાં તારી પ્રીતિ દિવસાનુદિવસ ક્રમે ક્રમે વધતી જાઓ.

શમામૃત તે ભાવના છે, એ શરૂઆતથી આપણે જોતા આવ્યા છીએ. ભાવના ભાવવી, ઉંડા ઉતરીને તન્મય થવું અને તન્મય થઇ તેને જીરવવાના નિશ્ચય કરવા એ શમામૃતના આસ્વાદ છે. એ ચાખતાં આંતરચક્ષુઓ ઉઘડી જશે અને એક વખત અંત-રાત્મભાવના સ્પર્શ પણ થયા તા ગાડું રસ્તે જરૂર ચઢી જશે. ચેતનની–તારી પાતાની–પ્રત્યેક આત્માની એકતા તેટલા માટે વિચાર અને વિચારીને તેને જીરવવા પ્રયત્ન કર. તેના છાંટા મળે તા વધારે મેળવ અને તે રસમાં તરબાળ થઇ જઇ આ સત્ય વિચારણાને વ્યવહારૂ રીતે સફળ કર.

એવી રીતે એકત્વ ભાવની વિચારણા શ્રીમદ્વિનયવિનયજી ઉપાધ્યાયે પ્રખર શખ્દાેમાં ગાઇ. સંથારાપાેરિસીમાં દરરાેજ રાત્રે સુતાં પહેલાં આપણે વિચારીએ છીએ કે:—

> एकोऽहं नित्थ मे कोइ, नाहमन्नस्स कस्स इ। एवं अदीणमनसो, अप्पाणमणुसासइ॥

एगो मे सासओ अप्पा, नाणदंसणसंजुओ। सेसा मे बाहिरा भावा, सन्त्रे संजोगळक्खणा॥ विशेरे

એના અક્ષરાર્થ કરીએ તાે—" હું એકલા છું. મારૂં કાેઇ નથી. હું કાેઇ બીજાના નથી. આવી રીતે દીનતા રહિત મન- વાળા થઇને આત્માને અનુશાસન કરે. ( પછી વિચારે કે—) મારા આત્મા એક છે, શાધ્વત છે, ગ્રાન–દર્શનથી સંયુક્ત છે, બાકીના સર્વ બાદ્ય ભાવા છે અને તે સંયાગથી ઊભા થયેલા છે."

પછી એ વિચારે કે–' સંચાગમાં જેનું મૂળ શાેષી શકાય છે એવી અનેક દુ:ખાેની હારની હારા આ પ્રાણીએ પ્રાપ્ત કરી છે, તેથી એ સર્વ સંચાેગાેને હું વાેસિરાવી દઉં છું– તેના સર્વથા પરિહાર કરૂં છું. '

આ દરરાજ વિચારવાની વાત છે, રાંત્રે સૂતી વખત ચિંત-વવાના અલેદા ઉત્કટ શાંત–વાહિતાના અમૃત રસ છે. એમાં ૧૭ આત્મા પાતે પાતાને અનુશાસન કરે છે, પાતાની જાતને ઉપદેશ આપે છે, પાતાની સાથે વાત કરે છે, પા એ વાત કરતાં દબાઇ જતાં નથી, ગલરાઇ જતાં નથી, ગરીએ, આપડા, બિચારા અની જતાં નથી. એ સ્પષ્ટ શબ્દામાં ત્રણ વાત કરે છે. (૧) હું એકલા છું; (૨) મારૂં કાઇ નથી; (૩) હું બીજા કાઇના નથી. આ ત્રણ વાત થઇ. ઘણી ટ્રંકી વાત છે; પા એ વાત કરતાં એને મનમાં એક આવી જતું નથી, એ લેવાઇ જતાં નથી, એ રડવા એસતાં નથી. માટા જંગલમાં સિંહ એકલા હાય, પા એની કાળ જેએરી અને એની ત્રાડ પા જેએરી લાય છે. એને કદી એમ થતું નથી કે અરેરે! આવડા માટા લયંકર જંગલમાં મારૂં કાણુ શાસન કરે ત્યારે એનામાં—એના મનમાં—જરા પા દીનતા આવતી નથી. એ એના મનારાજ્યમાં મ્હાલ્યા જ કરે છે. આવું અનુશાસન કરીને પછી વિચાર કરે છે કે:—

મારા આત્મા એક જ છે. એનું વ્યક્તિત્વ સ્વતંત્ર છે. એ ગ્રાનદર્શનથી યુક્ત છે. બાકીના સર્વ ભાવા સંયોગથી થયેલા છે અને આ સંયોગો જ પ્રાણીને સંસારમાં રખડાવે છે પણ તો તેના મૂળ ગુણના નથી, પરંતુ આવી પડેલા છે, પરભાવમાં રમણતા કરીને એણે મેળવેલા છે અને એના સર્વથા ત્યાગ કરવા એ એનું કર્તવ્ય છે.

સંથારાપારિસીમાં સ્પષ્ટ કરેલી આ વાત એકત્વ ભાવનાની છે અને તેને જો અદીનપણે, પૂર્ણ ઉત્સાહથી, સાધ્યને લક્ષીને વિચારવામાં આવે તા શમામૃતનું પાન જરૂર થાય અને પર-ભાવરમણતાના ગ્રાસ છૂટી જાય. આમાં કાઇ જાતની દીનતા ન હાવી જોઇએ એ વાત કરી કરીને લક્ષમાં લાવવા જેવી છે. સંચાગને વશ પડી પાતાના ચેતનભાવ વિસરી જઇ પ્રાણી કેટલા પરભાવમાં રમણ કરી રહ્યો છે તે ઉપર વિશેષ વિવેચન કરવું બીનજરૂરી છે. એ પર એક ઘણું સુંદર પદ્ય શ્રીમચ્ચિ- દાન દજીએ લખ્યું છે તે અત્ર નાંધી લઇ એ વિષય પર સહજ આલાચના કરીએ. તેઓશ્રી ગાય છે—

### ( રાગ-જંગલા કાફી )

જગમેં ન તેરા કાઈ, નર દેખહું નિહચે જોઈ. ટેક સુત માત તાતા અરૂ નારી, સહુ સ્વારથકે હિતકારી; બીનસ્વારથ શત્રુ સાેઇ, જગમેં ન તેરા કાેઇ. ૧ તું ફિરત મહા મદ—માતા, વિષયન સંગ મૂરખ રાતા; નિજ અંગકી સુધ છુધ ખાંઇ, જગમેં ન તેરા કાેઇ. ૨ ઘઢ જ્ઞાનકલા નવ જાકું, પર નિજ માનત સુન તાકું; આખર પછતાવા હાઇ, જગમેં ન તેરા કાેઇ. ૩ નિવ અનુપમ નરભવ હારા, નિજ શુદ્ધ સ્વરૂપ નિહારા; અંતર મમતા મલ ઘાંઈ, જગમેં ન તેરા કાેઇ. ૪ પ્રભુ ચિદાનંદકી વાણી, ધાર તું નિહચે જગપ્રાણી; જિમ સફલ હાેત ભવ દાંઈ, જગમેં ન તેરા કાેઇ. પ

અર્ધ સ્પષ્ટ છે. એમાં કેંદ્રસ્થભાવ 'જગમેં ન તેરા કોઇ' એ છે. અને આવા અનુપમ નરભવ મત્યા છે તેને તું એવી રીતે આકાર આપ કે અંતે તારે પસ્તાલું ન પહે અને તેટલા સાર્ સગપણ—સંબંધનું આંતર રહસ્ય વિચાર અને પારકાંને પાતાનાં માનવાની તારી ટેવ છાંડી દે. આ સમજવાના ભાવ છે. જેના અંતરમાં જ્ઞાનકળા જાગી છે તે એવા ઉધા રસ્તાએ કરતા જ નથી અને એ સાચા માર્ગ નથી. એમ ધારવામાં વિલંબ કરીશ તા ઘણા માેડા માેડા પસ્તાવા થશે, પણ પછી આ તક ચાલી જશે.

આવી રીતે પરભાવરમણતા દ્વર કરી, આવે સુંદર અવસર મળ્યો છે તેના લાભ લઇ લેવાની આવશ્યકતા અત્ર અતાવી છે.

ંએ કેમ મળે ? એના એક રાજમાર્ગ છે. આપણે તેને સાધવા પ્રયત્ન કરીએ તાે તે મળે તેમ છે. એની ચાવી ઉપર અતાવવામાં આવી છે ત્યાંથી શાધવાની છે. આ પ્રાણીને જે જે કાંઇ ઉપાધિઓ લાગી છે તે સર્વ આગંતુક છે. જો એ સર્વ સંજોગા ઉપર જય મેળવે અને આજીબાજીના વાતાવરણને ભૂલી જાય, તેને આધીન-તેમાં આસકત ન થાય તા એના રસ્તેા થાય તેમ છે. અનંત ગુણુવાળા આત્મા કેવા થઇ ગયા છે તે ચિદાન દજીએ ખતાવ્યું છે. તું મદમાતા થઇને કરે છે, ચાલતી વખત ધરણી પર પગ મૂકતા નથી અને વિષયના કીડા થઇને 'મૂરખ' નું સંબાધન મેળવે છે છતાં હજા તારે એ જ વિષયા ચાટવા છે ? એમાં જ રસ લેવા છે ? અને આજી-ખાજુના જે સંચાગા તેં એકઠા કર્યા છે તેના ઉપર વિજય મેળ-વવાની તારી તાકાત છે ? તું એને ભૂલી શકીશ ? તું એનાથી ઉપરવટ થઇ શકીશ ? પ્રથમ બેના જવાળ નકારમાં અને છેલા ત્રણુના હકારમાં હાય તેા રસ્તો પ્રાપ્ય, સીધા સુતરા અને ભૂલાવા ન ખવરાવે તેવા છે.

આ આખી ભાવનાનું રહસ્ય 'અંદર ' જોવામાં છે. એકત્વ ભાવના અંદર જોવા માટે છે. એકત્વ ભાવના એટલે Introspection—આત્મ—નિરીક્ષણ, તાત્વિક દૃષ્ટિએ આંતર—વિચારણા. અન્યત્વ ભાવના હવે પછી આવશે તે ખહારની વિચારણા છે. તે Circumspection કહેવાય. એકત્વભાવના આંતર ચક્કુને માટે છે, અન્યત્વભાવના ખાદ્ય ચક્કુ માટે છે. પ્રથમની Subjective છે, બીજ Obejective છે.

આત્મનિરીક્ષણ કેમ થાય ? તે સમજવાની બહુ જરૂર છે. શાંત સ્થાનમાં, નિરવ વાતાવરણમાં, શાંત સમયે જરા સારા વખત લઇ ચેતનની સાથે વાતા કર. તું કાેેેે ક્યાંથી આવ્યા ? કાેની સાથે આવ્યા ? તારૂં કાેેેે લું ? ક્યાં જઇશ ? આ સર્વ ધમાલ શેની માંડી બેઠાે છે ? કાેના સારૂ આ સર્વ પ્રપંચ-જાળમાં ક્સાયાે છે ? આ સર્વ કયાં સુધી ચાલશે ? અને એ સર્વને તું કયાં સુધી ચલાવ્યા કરીશ ? તારે તારા વાતા-વરણમાં જ ભમવું છે કે કાેઇ નવું વાતાવરણ ઉભું કરી ચિરં-તન શાંતિ મેળવવી છે ? તને જરા થાક પણ લાગતા નથી ? તું કેટલાે ઘસડાઈ ગયાે તેના તાે વિચાર કર. અને આ સંયાેગા તેં જ ઉભા કર્યા છે તેના વિચાર કર. આવી આવી વિચારણા કરી, સંચાેગાને ખરાખર ચાેળખી લઇ તેના પર વિજય મેળ-વવા પ્રયત્ન કરવાની આ ચાવી છે. આત્મ–નિરીક્ષણ કરો અને ચેતનને એના મૂળ સ્વરૂપમાં શાધી કાઢી એને બહલાવા-અને આદર્શ તરીકે તમારા હુદય–મંદિરમાં એવા વિશુદ્ધ આત્માને મૂળ સિંહાસને સ્થાપા અને પછી વિચારા કે તું પણ એ જ છે, એવા જ છે, એવા થવાની તારામાં શક્તિ છે, ્માત્ર તારે પરભાવના વિલાસ છેાડી દેવાના છે.

જો! વિચાર કર. તે જાગારીને રમતા જોયા છે, ખેલતા જોયા છે. તે જ્યારે દાવ માંડે છે ત્યારે તેા ખૂબ ઉત્સાહમાં હાય છે. એને એમ જ હાય છે કે સર્વ રમત પાતે જીતશે. પછી એ ખૂબ જુસ્સાથી દાણા નાખે છે અને પૈસા પહોંચે ત્યાંસુધી ખેલે જાય છે. પછી એ હારી જાય તે વખતે એનું મ્હાહું જોયું હાય તા ખરેખર ખેદ થાય. એના હાશકાશ ઉડી જશે, એના બારે ખૂડી જશે, એ અર્ધ મરેલ જેવા જણાશે.

ઘાડાની શરતને દિવસે મહાલક્ષ્મીના સ્ટેશનેથી સાંજના કાેઇ તમારા ડળામાં બેસે અને તે રેસમાં ગુમાવીને આવ્યા હાય ( અને ઘણાખરા હારીને જ આવે છે) તે વખતે તેનાં મુખ જોયાં **હાય તા ખ્યાલ આવે. આવી રીતે આવે મ્હા**ઢે છેડા છાેડીને હારેલ જાગારીની જેમ તારે જવું છે કે હસ્તે ચહેરે ? " અખ હમ ચલતે હૈ, એાર સખકી પાસ ક્ષમા મંગતે હૈ " એવા આનંદધ્વિન સાથે ખમતખામણા કરતાં આનંદથી જવું છે ? ખૂબ મજાની વાત છે. માટા માટા રાજ્ય છાડીને જનાર હારેલે જુગારીની જેમ જ ગયા છે અને માટા ખજા-રાેની ઉથલપાથલ કરનાર અંતે ખાલી હાથે જ ગયા છે. આંતર દૃષ્ટિએ ઉંડા ઉતરીને ખૂબ વિચાર કરીને બાલજે, ન **એાલ તા કાંઇ નહિ, પણ વિચાર તા જરૂર કરજે. અંતે છાતી** પર હાથ મૂકી, બે હાથ જોડી, હુદયમાં અષ્ટદળ કમળની સ્થા-પના કરી ખ્રદ્યાર ધ્રમાંથી અનંત આકાશમાં ઉડ્ડયન થાય એવી તારી વિચારણા, વાચા અને ક્રિયા છે ? જો હાય તા તને આનંદ છે અને નહિ તો આ લવ માત્ર ફેરા થયા એમ ગણજે, અને હુજુ પણ જે કાંઇ સમય ખાકી રહ્યો છે તેમાં સુધારવાના અવકાશ છે. આ રસ તાે એવાે છે કે એક વાર એક ક્ષણ પણ ચખાઇ જાય તા જમાવટ કરી દે અને કાંઇ નહિ તા વિકાસક્રમ ( ઉत्કान्ति ) ते। क्ष३२ सुधारी हे.

ખાકી તારી એકતાના સંખંધમાં તેા વાર વાર શું કહેવું ? શુભચંદ્રા-ચાર્ય જ્ઞાનાર્ણુ વમાં એકત્વ ભાવનાના ઉપસંહાર કરતાં કહે છે કે:—

> एकः स्वर्गी भवति विबुधः स्त्रीमुखाम्भोजभृङ्गः, एकः श्वश्रं पिबति सिळलं छिद्यमानः कृपाणैः। एकः क्रोधाद्यनलकिलतः कर्म बध्नाति विद्वान्, एकः सर्वावरणविगमे ज्ञानराज्यं भूनिकत ॥

" આ આત્મા **એકલાે જ** સ્વર્ગમાં જાય છે અને ત્યાં જઇ દેવાંગનાના મુખકમળ ઉપર ભ્રમરરૂપ થઇ ભાગ ભાગવે છે. એ એક્લા જ અધાલાક–નરકમાં જાય છે અને લાેહી પીએ છે અને તરવારાથી કપાય છે. એ અંદરથી ક્રોધથી સળગી ઉઠીને **એક્લાે જ** કર્મ આંધે છે. એ જ્ઞાની–પંડિત થઇ જ્યારે સર્વ આવરણનાે નાશ કરે ત્યારે **એકલાે જ** જ્ઞાન-સામ્રાજ્યના ઉપલાગ કરે છે." મતલબ કહેવાની એ છે કે સારાં ફળ પણ તેને એકલાને જ ભાેગવવાનાં છે અને મહાયાતના પણ તેણે એકલાએ જ સહેવાની છે. સુદ્દાની વાત એ છે કે એ સર્વ બાબતમાં **એક્લાે** છે અને માેક્ષે પણ એ **એક્લાે** જ જાય છે. ત્યારે હવે તેં શું ધાર્યું છે ? તેં નમિરાજર્ષિ જેવા પ્રત્યેકબુદ્ધની વાત સાંભળી, વાંચી. તે જોયું કે માટા અલેકઝાંડર જેવા શહેન-શાહા પણ હાથ ઘસતાં ચાલ્યા ગયા, તેં જોયું કે માટા શાહ-સાેદાગરા રૂ બજાર, ચાંદી બજાર, શેર બજાર મૂકી ચાલ્યા ગયા. અને તેં જોયું કે અનેક ખટપટ કરનાર પણ અંતે તદ્દન નાગા પાહ્યા! ત્યારે તારા વિચાર શા છે? કાંઇ વિચાર કર. જો તારા વિચાર માટે ચિદાનંદ્રજી લખી ગયા છે કે:--

> ભૂલ્યા ફિરે કૂલ્યા માહ મિક્સિકી છાક માંહિ ધાર્યા નહિ આતમ અધ્યાતમ વિચારકું, પંડિત કહાયા ગ્રંથ પઢી આયા નાંહિ સાચા ભેદ પાયા અરૂ ધાયા દેહકે વિકારકું; પ્રભુતાઇ ધારે નવિ પ્રભુકું સંભારે મુખ જ્ઞાન તા ઉચ્ચારે નવિ મારે મન જારકું, ખાઢા ઉપદેશ દેવે અતિ અતિચાર સેવે તે તા નવિ પાવે ભવ ઉદ્ધિકે પારકું.

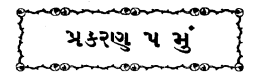
તું પંડિત કહેવાયા, તું ગ્રંથા પહ્યો, પણ તું સાચા લેદ પામ્યા નથી અને ભણીગણીને અંતે વિકારા તરફ દોડ્યો જાય છે. આ તે કાંઇ રીત છે? ભણવાગણવાનું પ્રયાજન શું? અંતરમાં ઉતર, આત્માના વિચાર કર અને તારી જાતને ઓળખ. મન માર્યા વગર અને અંદરની હકીકત સમજયા વગર કાંઇ છેડા આવે તેમ નથી. ખૂબ આત્મ-વિચારણા કર, બને તેટલા વિચાર કર અને જે પ્રશ્નોના નિકાલ ન થઇ શકતા હાય તે પર ખૂબ ચિંતવન કર, વારંવાર વિચાર કર. તું ખાસ ધ્યાનમાં રાખજે કે તારે અંતે એક દિવસ આ સર્વ છોડીને ચાલ્યા જવાનું છે. તેની તને પ્રથમથી નાટિસ મળવાની નથી, તે વખતે તું શુદ્ધિમાં હાઇશ કે નહિ તે પણ કહી શકાય નહિ; તા પછી આ સર્વ ઘડભાંજ કરીને અંતે શું કરીશ? અને કદાચ શુદ્ધિ હશે તો પણ તારે માથાં પછાડવાં પડશે 'આખર પછતાવા હાઇ' એ વાતને તું સિદ્ધ કરીશ.

એટલા માટે મળેલ સામગ્રીના લાભ લઇ આત્માને ઓળખી લે. એનું એકત્વ સમજી લે અને એને ખૂબ બહલાવ. એ એટલે તું. અને પાતાની જાતને તે કાંઇ વારંવાર ભલામણુ કરવાની હાય? ગમે તેમ કરીને આ ભવાદિધિના તા પાર પામવા જ ઘટે. આવે ભરદરિયે ઝાલાં ખાતાં રહેવામાં મજા શ્રી આવે? એક વાર પ્રયત્ન કરીને ચેતનરામને સાધી લે અને આગળ ધપે જા. આ મનુષ્યદેહમાં પ્રયત્ન કરીશ તા તને દીવાદાંડી સાંપડશે, નહિ સાંપડે તા તેના માર્ગ તા મળશે અને અત્યારે જેવું માજું આવે તેવું ઘસડાવાનું અને તફડાવાનું તા અધ થઇ જશે. એક વાર દીવાદાંડી દ્રરથી દેખાય તા કાંઠા હાથ જરૂર લાગશે. તારી જાતને, તારા શહ્યોને

એાળખી તું જ્યાં ત્યાં કચરામાં હાથ નાખવાનું હવે મૂકી દે અને સાચા સાેનાને પકાવ. તું ટંકશાળમાં જઇ સાેનાને શાેધાવે છે તેવું કાંચનમય આત્મતત્ત્વ આ મનુષ્ય લવમાં જ તને લભ્ય છે અને આવા વખત ફરી કરીને નહિ મળે. તું વારંવાર ચાદ રાખજે કે 'एगोऽहं' ' હું એકલાે છું ' અને તેની સાથે એ પણ યાદ કરી લેજે કે 'नित्थ मे कोइ' ' મારૂં કાઇ નથી. ' આટલું સમજ્યાે તાે તારાે એડા પાર છે, પણ સમજ્યાે કયારે કહેવાઇશ તે સાથે સમજ લેજે. પુસ્તકમાં કે વ્યાખ્યાનપીઠ પર કે મીડી વાતામાં એ વાત કરી પરવારવાનું નથી, એ તા જીવન જીવવાનું છે, એ મિસાલે જીવનક્રમ ઘડવાના છે અને ઉપરાક્ત દીવાદાંડીના દીવા દેખવા છે. એ દેખ્યા વગર તારા આરા નથી અને આરા ન મળે તાે દરિયાને ધક્કેલે ચઢવાનું છે. સમજ પ્રાણી પાતાની જાતને ખરાખર એાળખે અને એાળખીને ચેતનરામને સારી રીતે વિકસાવે. વિકાસશીલ આત્મા એક વાર સાચે રસ્તે ચઢ્યો એટલે એને દિશા સૂઝી જાય છે અને પછી ધીમે ધીમે એને કાંઠાે પણ દેખાતા જાય છે. તું છેવડે યાદ રાખજે કે આ સર્વ રમતના વરરાજા તું છે અને તે તું **એક્લાે** છે. તારે તારા પાતાના વિકાસની સર્વ ચાજના કરવાની છે અને અંતે તે સર્વનાં પરિણામ તારે એકલાએ જ લાેગ-વવાનાં છે. આ પ્રમાણે તારા ચેતનરામને અનુશાસન કર.

इति एकत्वभावना.





### અન્યત્વભાવના

उपजाति:---

परः प्रविष्टः कुरुते विनाशं, लोकोक्तिरेषा न मृषेति मन्ये । निर्विश्य कर्माणुभिरस्य किं किं, ज्ञानात्मनो नो समपादि कष्टम् ॥ क १ ॥

स्वागता---

खिद्यसे ननु किमन्यकथार्तः, सर्वदैव ममतापरतन्त्रः । चिन्तयस्यनुपमान्कथमात्म-न्नात्मनो गुणमणीन्न कदापि ॥ ख २॥

शार्दूलविक्रीडितम्—

यस्मै त्वं यतसे विभेषि च यतो यत्रानिशं मोदसे, यद्यच्छोचसि यद्यदिच्छिस हृदा यत्प्राप्य पेप्रीयसे। स्निग्धो येषु निजस्वभावममलं निर्लोट्य लालप्यसे, तत्सर्वं परकीयमेव भगवन्नात्मन्न किश्चित्तव ॥ ग ३॥

- 5 ૧. પારકાને ઘરમાં દાખલ કર્યો હોય તો તે વિનાશને કરે છે—એવી જે લાેકવાયકા છે તે મને લાગે છે કે ખાડી નથી. આ જ્ઞાનથી ભરેલા આત્મામાં કર્મનાં પરમાણુઓએ દાખલ થઇને એને ક્યા ક્યા કર્યો નથી આપ્યા?
- स्त २. હે ચેતન ! મમતાને આધીન પડી જઇને બીજાએાની વાતા–આબતાની ઉપાધિ કરી તું શા માટે નકામા ખેદ પામે છે ? અને તારાં પાતાનાં અનુપમ ગુણુરત્નાના કદી વિચાર પણ તું કેમ કરતાે નથી ?
- ગ ૩. હે ચેતન! જેને માટે તું હાલા હલાવી રહ્યો છે (પ્રય-તેના કરી રહ્યો છે), જેનાથી તું ભય પામ્યા કરે છે અથવા જેની ખાતર તને ભય લાગે છે, જ્યાં તું નિરંતર આનંદ પામે છે, જેની પછવાઢે અથવા જેને માટે તું શાક કરે છે, જે જે તું હૃદયપૂર્વક ઇચ્છી રહ્યો છે, જેને પ્રાપ્ત કરીને તું ખૂબ લહેરમાં આવી જાય છે અને તારા મહાનિર્મળ આત્મસ્વભાવને કચરી નાખી જે વસ્તુ ઉપર પ્રેમ-રાગથી રંગાઇ જઇ તું ગાંડાયેલાં ચેડાં કાઢે છે, એ સર્વ પારકાં છે—અનેરાં છે અને હે ભાગ્યવાન આત્મા! એમાંનું એક પણ તારૂં નથી—કાંઇ પણ તારૂં નથી—જરા પણ તારૂં નથી.

दुष्टाः कष्टकदर्थनाः कति न ताः सोढास्त्वया संसृतौ, तिर्यङ्नारकयोनिषु प्रतिहतच्छिन्नो विभिन्नो मुहुः । सर्व तत्परकीयदुर्विलसितं विस्मृत्य तेष्वेव हा, रज्यन्मुह्यसि मूढ ! तानुपचरन्नात्मन्न किं लजसे ॥ घ ४॥

### अनुष्टुप्---

# ज्ञानदर्शनचारित्रकेतनां चेतनां विना। सर्वमन्यद्विनिश्चित्य यतस्व स्वहिताप्तये ॥ ङ ५ ॥

- क १. परः पारक्षे, लढारते। लोकोक्तिः लनवायका व्यनुक्षवना सक्ष्म सुत्रे। समपादि प्राप्त क्युः
- **ख २. कथाः** વાર્તા સંબંધી ચર્ચા. **परतन्त्र** પરવશ. **आत्मनः** તારાં પાતાનાં. **गुणमणीन्** ગુણુરૂપી મણુએા–રત્નાે.
- ग ३. यत् ने। ઉपयेश सुंहर छे. यद् यद् शोचिस केने केने केने (भाटे) शेष कर छे. पेप्रीयसे प्रेमवाला यह ज्य छे, रजन पाने छे. स्निग्धः पातला, प्रेमाधीन. निर्लोक्य क्यरी नाणीने. लालण्यसे गमे तेषुं, अबहेब भावे छे.
- घ ४. दुष्टाः ભયંકર, દુઃખરૂપ અને દુઃખ ક્ળ આપનારી. कष्टकद्-र्थनाः મહાપીડા ભયંકર યાતના संस्ती संसारमां प्रतिहतः भार ખાધા. विभिन्नो ભેદાયા तेषु तेमां-परशय विक्षासामां. रज्यन् આसिका કરતાં. उपचरन् આચરતાં.
- **જી ५. केतन** ચિન્હ, ત્રિરંગી વાવટા. स्वहिताप्तये પાતાના હિતની પ્રાપ્તિને માટે.

- શ ૪. ચેતનજી! આ સંસારમાં મહાદુ:ખ ઉપજાવે તેવી કઇ પીડાઓ–વિડંખનાઓ તેં સહન નથી કરી? તું તિર્ચંચ ગતિમાં અને નારકીની ગતિમાં ગયા. ત્યારે તેં માર ખાધાં છે, તું છેદાયા છે, તું લેદાયા છે અને તે પણ (એક વાર નહિ પણ) વારંવાર. એ સર્વ પારકી વસ્તુઓના જ દુર્વિલાસ છે. એ સર્વ ભૂલી જઇને પાછા તે જ પરવસ્તુઓ ઉપર આસક્તિ રાખે છે અને તે જ કર્યા કરે છે! અહાહા! મૂર્ખ! (આવી મૂર્ખાઇ કરતાં) તને કાઇ જાતની શરમ પણ નથી આવતી?
- ङ ५. ज्ञान–દર્શ ન–ચારિત્રના ત્રિરંગી ચિન્હવાળી ચેતના વગ-રની સર્વ વસ્તુએા પર છે–પારકી છે–અન્ય છે, એમ મનમાં નિરધાર કરીને પાતાના હિતની પ્રાપ્તિ માટે પ્રયાસ કર.



## गेयाष्ट्रक\*

विनय ! निभालय निजभवनं (२) तनुधनसुतसदनस्वजनादिषु, किं निजमिह कुगतेरवनम् ? ॥ विनय० ॥ १ ॥

येन सहाश्रयसेऽतिविमोहादिदमहमित्यविभेदम् ।
तदिप शरीरं नियतमधीरं,
त्यजति भवन्तं धृतखेदम् ॥ विनय० २॥

जन्मनि जन्मनि विविधपरिग्रहग्रुपचितुषे च कुटुम्बम् ।
तेषु भवन्तं परभवगमने,
नानुसरति कुशमपि सुम्बम् ॥ विनय०॥ ३॥

त्यज ममतापरितापनिदानं, परपरिचयपरिणामम् । मज निःसङ्गतया विशदीकृत-मनुभवसुखरसमभिरामम् ॥ विनय०॥ ४॥

## અષ્ટકેના અર્થ — ( અન્યત્વ ભાવના. )

- ૧. વિનય! તારાં પાતાનાં ઘરની સારી રીતે ભાળ કાઢ-શાધ કર. (અને વિચાર કે-) આ ભવમાં તારૂં શરીર, તારૂં ધન, તારાં છાકરાં, તારાં ઘર અને તારાં સંખંધીઓ પૈકી દુર્ગતિમાં જતાં તારૂં કાેઇએ રક્ષણ કર્યું ? કાેણ તેને રક્ષણ આપે તેવું છે તે શાધી કાઢ.
- ર. આ (શરીર) તો હું પોતે જ છું એટલા બધા જેની સાથે અલેદ–એકતા માનીને તું જેના આશ્રય કરે છે તે શરીર તા ચાક્કસ ચંચળ છે અને તને ખેદ ઉપજાવીને છાડી દે છે અથવા જ્યારે તારામાં શિથિલતા આવે છે ત્યારે તને તજી દે છે.
- 3. તું દરેક ભવમાં અનેક પ્રકારની ચીજો ધન આદિના સંગ્રહ (પરિગ્રહ) કરે છે, વધારે છે અને કુટુંખ જમાવે છે; પણ જ્યારે તું પરભવમાં ગમન કરે છે ત્યારે તેઓમાંના એક તલના તેરમાં ભાગ પણ તારી પછવાં આવતા નથી.
- ૪. મમતા અને દ્રેષમાં જેનું મૂળ છે એવા પારકી વસ્તુ સાથેના પરિચયના પરિઘામને તું તજી દે અને જાતે અસંગ થઇને અત્યંત નિર્મળ થયેલ મનાહર અનુભવ સુખના રસને ભજ સેવ.

<sup>#</sup> રાગ–મારવાડી લાંકા શત્રું જય પર બાલે છે તે ' ભલી સાેરડીઆ રે સારી સાેરડીઆ ' ના લયમાં મદંગ સાથે ગાવામાં આવે તાે મસ્ત રાગ ચાલે છે. ' વિનય નિભાલય નિજ ભવન ' એ પદ દરેક ગાથાને આંતે એ વખત બાલવાનું છે. બાકી સુંદર લય ગાઠવી લેવા. પ્રતમાં શ્રીરાગ જણાવે છે. દેશી માટે ' તુંજ ગુણ પાર નહિ સુઅણા ' એમ જણાવ્યું છે.

पथि पथि विविधपथैः पथिकैः सह

कुरुते कः प्रतिबन्धम ?

निजनिजकर्मवशैः सजनैः सह,

किं कुरुषे ममताबन्धम् ? ॥ विनय० ॥ ५ ॥

प्रणयविहीने दधदभिष्वङ्गं. सहते बहुसन्तापम् ।

त्विय निःप्रणये पुद्गलनिचये,

बहिस मुधा ममतातापम् ॥ विनय० ॥ ६ ॥

त्यज संयोगं नियतवियोगं.

कुरु निर्मलमवधानम् ।

न हि विद्धानः कथमपि तृप्यसि, मृगतृष्णाघनरसपानम्

॥ विनय० ॥ ७ ॥

भज जिनपतिमसहायसहायं. शिवगतिसुगमोपायम् ।

पित्र गदशमनं परिहतवमनं,

**शान्तसुधारसमनपायम्** 

॥ विनय० ॥ ८ ॥



- પ. જીદા જીદા અનેક પંચામાં વચ્ચે વચ્ચે જે જે વટેમાર્ગુઓ મળે તે દરેકની સાથે પ્રતિઅંધ (દાસ્તી સંબંધ) કાેેે કરે ? દરેક સગાસંબંધી પાતપાતાના કર્મને વશ છે તે દરેકની સાથે તું મમતાનું બંધન શા માટે કરે છે?
- ૧. જેના આપણી તરફ પ્રેમ ન હાય તેને વળગતા જવામાં આવે તો તેવા પ્રેમ કરનાર અનેક સંતાપા સહન કરે છે. આ પુદ્દગળના સમૂહ (જેના ઉપર તું પ્રેમ કરી રહ્યો છે તે) તારા તરફ ખીલકુલ પ્રેમ–આકર્ષણ વગરના છે અને તું તદ્દન નકામા મમતાની ગરમી ધારણ કરી રહ્યો છે.
- ૭. જેના અંતે વિયાગ જરૂર થવાના છે એવા સંયાગ-સંબંધને (પ્રથમથી જ) તજી દે અને તું મેલ વગરની એકાગ્રતા કર. મૃગતૃષ્ણાના જળનું-ઝાંઝવાના નીરનું તું ગમે તેટલું પાન કરીશ પણ તેનાથી તને કાેઇ પણ પ્રકારે તૃપ્તિ થવાની નથી, તું તેથી કદી ધરાવાના નથી.
- ૮. જેને કાેઇના આધાર કે ટેકા ન હાેચ તેને સહાય કરનાર જિનપતિ–તીર્થ કર દેવને તું લજ. માેક્ષગતિ પ્રાપ્ત કરવાના એ સહેલા ઇલાજ છે અને તું શાંતસુધારસ (અમૃતપાન) ને પી; કારણ કે એ રસ વ્યાધિઓને શમાવનાર છે, વમન (વામીટ) ને દ્વર કરનાર છે અને વિનાશ વગરના છે.

### નાૈટ:--

- **ર. વિનય** ચેતન**. નિમા**ਲય સારી રીતે શોધ, જો, લાળી લે**. अवનં** રક્ષણ.
- ર. आश्चयसे માને છે. આશ્રય કરે છે. अविभेदम् અબેદભાવે. એકતા-રૂપે. नियतम् ચાક્કસ (અબ્યય). अधीरं ચંચળ, અલ્પકાળ રહેનાર. धृतखेदं શાક કરાવીને એ भवन्तं નું વિશેષણ છે.
- जन्मिन जन्मिन પ્રત્યેક જન્મમાં-ભવમાં. उपिचनुषे તું એક્દું કરે છે, વસાવે છે. कृशम् नानामां नाना लाग. सुंवम् इतुं पुमडुं.
- **છ. निदानम्** મૂળ હેતુ. **परिणामम्** એનું છેવટ. निसङ्गतया અસંગ-પણાપૂર્વ'ક. अभिरामम् મનેહારી. હૃદયને વશ કરે તેવું.
- **५० पथि पथि** २સ્તે २સ્તે, માર્ગમાં. **प्रतिबन्धम्** અટકાયત. પ્રેમ સંબંધ, સહકારિત્વ. ममताबन्धम् भारा तरीक्वेता संબंધ.
- ६. प्रणयप्रीति Love-making आभिष्यङ्गं लेटवुं ते, वणगवुं ते. Embracing. निःप्रणये प्रेम वगरनामां.
- ८. असहायसहायं ગરીખના–િનરાધારનો ખેલી. गद् વ્યાધિ. वमनं વામીટ, ઉલટી. अनपायम् અપાય–પીડા વિનાશથી રહિત.



## પરિચય

#### અન્યત્વભાવના---

(क. ૧.) આગલી ચાથી ભાવનામાં અંદર જોવાનું હતું, આત્મનિરીક્ષણ કરવાનું હતું; આ ભાવનામાં બહાર જોવાનું છે, અવલોકન કરવાનું છે. એ સર્વના આધાર અને એનું લક્ષ્ય તો અંદર જ જવામાં છે, પણ જીદાં જીદાં દૃષ્ટિબિન્દુ છે. બન્નેનું પરમ ધ્યેય આત્માની પ્રગતિ, તેના વિકાસ છે અને તે પ્રાપ્ત કરવા માટે એના બહારના સંબંધ તપાસવા યાગ્ય છે.

અહીં જરા પીઠિકા કરવાની આવશ્યકતા જણાય છે. જયાં સુધી આત્મસ્વરૂપ જાણવામાં ન આવે ત્યાં સુધી પરમાત્મ તત્ત્વના સાચા ખ્યાલ કદી થતા નથી, કારણ કે આત્માનું સ્વરૂપ ન જાણનાર આત્મામાં અવસ્થિતિ કરી શકતા નથી. જયાં સુધી દેહ, દેહી—આત્મા અને પરને સમજવામાં ન આવે ત્યાં સુધી એને મુંઝવણના પાર રહેતા નથી અને અવ્યવસ્થિત સ્થિતમાં એના વિકાસ અટકી પહે છે. આટલા માટે આત્મા કાણ અને પર શું તેના નિરધાર કરવા માટે આત્માના ત્રણ પ્રકાર પાડનામાં આવ્યા છે. તે ત્રણ પ્રકાર તે અહિરાતમાં, આંતરાતમાં અને પરમાતમાં, આ ત્રણની સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા જ્ઞાનાણું વમાં શુભચંદ્રાચાર્યે કરી છે (પ્રકરણ ૩૨) તે તપાસી જઇએ.

શરીર વિગેરેમાં ભ્રમ થવાને પરિણામે આત્મબુદ્ધિ થાય અને માહરાજાએ ઉત્પન્ન કરેલી પ્રમાદરૂપ નિદ્રાથી અંદર ચેતના ઉંઘી જાય તે બહિરાત્મભાવ. આ દશામાં શરીરને પાતાનું માનવામાં આવે છે અને વિગેરે શબ્દમાં સ્ત્રી, ઘર, છાકરા, માલ, મિલ્કત, સગાં વિગેરેને પાતાનાં માનવામાં આવે છે તેના સમાવેશ થાય છે. **બહિરાત્મા**ની આ દશા હાય છે.

ઉપર જે બાહ્યભાવ બતાવ્યા તેને કુદાવી જઇ માત્ર આત્મામાં જ આત્મત્વના નિશ્ચય કરવા તેને જ્ઞાની પુરૂષા આંતરાત્મ-ભાવ કહે છે. અહીં આત્મા સિવાય સર્વને અન્ય સમજવાની વાર્તા છે અને એમાં બાહ્યભાવના સર્વથા નિષેધ થાય છે.

જે કર્મના લેપ વગરના હાય, જેને શરીરના સંબંધ ન હાય, જે જાતે તદ્દન શુદ્ધ હાય, જે ગુણુનિષ્પન્ન હાય, જે સર્વથા નિવૃત્ત હાય અને જે વિકલ્પ રહિત હાય એવા શુદ્ધ આત્માને પરમાત્મા કહેવામાં આવે છે. એ દશા પરમાત્મભાવ છે.

આ અન્યત્વ ભાવનામાં અહિરાત્મભાવ કેવા વતે છે? તે ખતાવવામાં આવશે અને તેનું અંતિમ ધ્યેય આંતરાત્મભાવમાં ઉતરી પરમાત્મભાવ પ્રકટ કરવાનું રહેશે. આ આત્માના ત્રણ પ્રકાર ખૂબ ધ્યાન રાખીને સમજવા યાગ્ય છે. એ સમજતાં જે માટી ધમાલ આ પ્રાણી માંડી બેઠા છે તેના તે ચાહ જરૂર છૂટી જાય તેમ છે. આ ભાવનાની વિચારણામાં પ્રથમ આપણે ગ્રંથકર્તા સાથે આગળ વધીએ.

ખાદ્યભાવ-ખહિરાત્મભાવ શું છે તેનું સ્વરૂપ આ ભાવ-નામાં વિચારવાનું છે. આ પ્રાણી ખહિરાત્મભાવમાં એટલા ખધા એકરસ જામી ગયા છે કે એમાં તેને કાંઇ નવાઇ જેવું લાગતું નથી અને એ ખેલા ખેલે જ જાય છે. એને તા કૈંક શાધા કરવી છે, આકાશના તારાઓના હિસાખ કરવા છે, ચંદ્ર અને મંગળના ગૃહે પહેાંચવું છે અને નાના જીવનમાં કૈંક કૈંક કરી નાખવું છે. એને એક ઘડી શાંતિથી વિચાર કરવા નથી, આરામ લેવા નથી અને મળે તો માણવા નથી. સ્ત્રી, ધન અને બીજી અનેક દુન્યવી ખટપટામાંથી એને નિરાંતે અહિરાત્મા કાણુ શેના વિચાર કરવાના સમય પણ મળતા નથી. એને નથી ખાવાનું ભાન, નથી બાલવાનું ભાન, નથી વિચાર કરવાની તાલીમ અને માડી રાત્રે પણ એની ખટપટ એટલી ચાલતી હાય છે કે એ ઉંઘે ત્યારે પણ અડધી કલાક તા એનાં ચાલતા યંત્રાને ઠંડા પડવામાં જાય. આ જાતની ધમાલ માંડી બેઠા હાય તેને બહિર અને અંતર આતમાની વાતા કેમ સૂઝે? કયારે સૂઝે?

પણ આ બધી રમત મંડાણી કેમ? આત્મા એના અસલ સ્વરૂપે તો જ્ઞાનમય છે, જાતે જ ચૈતન્ય છે અને અનંત ગુણુથી ભરેલા છે. એ અત્યારે ધન માટે રખકે, સ્ત્રીની પાસે કાલા-વાલા કરે, ખાવા માટે ભિખ માગે, વ્યાધિઓ માટે ઉપચાર કરે, અનેક વખત નિ:સાસા મૂકે, વારંવાર પાછા પડે, એનું વ્યક્તિત્વ દખાઇ—કચરાઇ જાય અને એ જાણુ ગાંડાની હાસ્પી-ટલમાં પડી અસ્તવ્યસ્ત લવારા કરતા જણાય અને જયાં ત્યાં માર્યા માર્યા કરે—એવી એની ખૂરી દશા શા કારણે થઇ?

દુનિયાદારીમાં કહેવત છે કે 'અજાણ્યા માણુસને રાેટલાે આપીએ, પણ એાટલાે ન આપીએ. 'આ વાત ચાેગ્ય છે કે નહિ ? તેના ગુણુ–દાેષની વિચારણા અત્ર કરવાની નથી; પણ એવી એક કિવદન્તિ છે તે સુપ્રસિદ્ધ છે.

માણુસા નાકર રાખે છે તાે ત્યાં તે પણ જાણું છે કે ઘરનાં તે ઘરનાં અને પર તે પર. પારકી માના દિકરાે રળી ન આપે. અંતે એના જમણા હાથ એના મ્હાં તરફ જ વળે. ટૂંકામાં વાત એ છે કે પારકા-અજાણ્યાને ઘરમાં દાખલ કર્યો તો તે જરૂર નુકશાન કરે છે-વિનાશ કરે છે-સત્યાનાશ કાઢે છે.

આટલા માટે માણુસા નાકરને રાખવામાં, રસાયા ચાકરને રાખવામાં ખૂબ સંભાળ રાખે છે. અને હરામી માણુસા કેટલું નુકશાન કરે છે તે વાત નવી જાણુવાની નથી. આત્મામાં એવી રીતે 'પર ' ખહારના કર્માણુઓ ઘુસી ગયા છે. સારામાં સારૂં દૂધ હાય પણ તેમાં ખટાશ કે ફટકડી પડે તા તુરત ફાટી જાય છે તેમ આત્મા જેવી મહાસુંદર ચૈતન્યઘનમૂર્ત્તિ અનંત જ્ઞાનપ્રકાશવાન હાવા છતાં એનામાં કર્મપરમાણુઓ ઘુસી ગયા છે અને એ પરમાણ પર છે, બહારના છે એને આત્મા બરાબર પરપણે ઓળખતા નથી.

એ કર્મ પરમાણુઓએ આત્મામાં પ્રવેશ કરી એની ખરાબી કરી છે, એની પાસે અનેક નાચા કરાવ્યા છે, એની પાસે નવાં નવાં નાટકા કરાવ્યાં છે, એના જ્ઞાનગુણ ઢાંકી દીધા છે, એને માઢમદિરા પાઇને ઘેનમાં નાખી દીધા છે, એને સદ્દગુણના ધામને બદલે કષાયનું પુતળું બનાવી દીધેલ છે, એને વ્યાધિના પિંડ બનાવી દીધા છે અને એ એને ચારે ગતિમાં રખડાવે છે, એને લુલા, લંગડા, આંધળા, ખાડ-ખાંપણવાળા બનાવે છે, એની પાસે લીષણ આકૃતિ ધરાવે છે, એને શ્રુતિકટુ સ્વરવાળા કરે છે, એને કાળો કે લાલ બનાવે છે, એને વામનજી—કુખડા બનાવે છે, એને નાગા રખડાવે છે, એને ભૂખ્યા રખાવે છે, એને તરસ્યા રાખી મુંઝવી દે છે, એને પેટ ખાતર વેઠ કરાવે છે, એને ચાર, લબાડ, ઉઠાવગીર, વિધાસઘાતી, ખૂની બનાવે છે, એને રાજા બનાવે છે, અમાત્ય બનાવે છે, પ્રમુખ બનાવે છે,

એનાં ભાષણા પર તાળીઓ પડાવે છે અને એને હાસ્યસ્થાન પણ ઠરાવે છે, એને શાકથી પાક મૂકતા કરે છે, એને સ્ત્રીના શૃંગારમાં ભાનભૂલા બનાવે છે અને એને વિષયના કીડા બનાવે છે.

દુનિયામાં જે કાંઇ વિરૂપ, સારૂં કે સાધારણ દેખાય છે તે સર્વ આ પારકા—અંદર ઘુસી ગયેલા અથવા ઘુસવા દીધેલા કર્મપરિણામ મહારાજાના પ્રતાપ છે. જ્ઞાનવાન આત્માની આ અહારના ઘુસી ગયેલા મહારાજાએ શી દશા કરી છે ? કેદી જેવી કરેશડી દશામાં એને મૂકી દીધા છે. અજાણ્યાના પરિચય કર-વાનું અને તેને અવકાશ આપવાનું આ પરિણામ છે.

આઠ કર્મા, તેની ઉત્તરપ્રકૃતિ ૧૫૮, તેના સ્વભાવ અને તેમાંની પુષ્ય તથા પાપ પ્રકૃતિઓનું સ્વરૂપ અહીં વિચારવું. એ કર્માના ચમત્કાર સમજવા. તેના આત્મા સાથે અત્યારે તો એવા તાદાત્મ્ય સંબંધ થઇ ગયા છે કે એ જ જાણે તેના સ્વ-ભાવ હાય એવું લાગે છે. આવા પ્રકારનું આવરણ કરનાર પણ એ જ કર્મમહારાજા છે. એનું સ્વરૂપ સમજી એને બરાબર ઓળખવા જેવા એ રાજા છે. એને સમજી બરાબર ઓળખવા જેવા એ રાજા છે. એને સમજી બરાબર ઓળખવા જેવા એ રાજા છે. એને સમજી બરાબર ઓળખવાથી સંસારની સર્વ વિડંબનાઓનું મૂળ કારણ હાથમાં આવી જશે. જ્ઞાનવાન આત્માની આ દશા હાય? પણ કર્મનું જોર અત્યારે તો તેના પોતાના જોર કરતાં વધી ગયું છે. ચારે બાજીએ જીઓ, બહાર જીઓ, ચરિત્રા વાંચા, નાવેલા (કથાઓ) વાંચા, નાટકા જીઓ, સિનેમા જીઓ–જયાં જશે ત્યાં કર્મ– મહારાજાની જમાવટ માથે જહેલી જણાશે અને એણે આત્માને એટલા બધા દખાવી દીધેલા જણાશે કે એ છે કે નહિ? અને હાય તો એની કાંઇ શક્તિ હશે કે નહિ? તે બાબતમાં પણ

શંકા પડી જાય એવું ઉપલક નજરે પ્રથમત: જરૂર લાગશે. આ અનંત જ્ઞાનના ધણી આત્માની એક કથા થઇ.

( ख २. ) ચેતન ! કર્મરાજાના મુખ્ય સેનાપતિ માહરાજાએ મૂકેલી મમતાને પરાધીન થઇને તું પારકી પંચાત કેટલી કરે છે તેના વિચાર કર. તું એમ સમજે છે કે આખા ગામના કજીઆ તારે પતાવવાના છે અને તું ત્યાં દાખલ થઇ જાય છે. ક્રાેંઇની વાતાે, ક્રાેંઇની ચિંતા, ક્રાેંઇની નિંદા, ક્રાેંઇ પર ગુસ્સાે એ સર્વ અન્યને માટે જ જાણે તેં જાળવી રાખ્યાં છે. તને ચુરાપમાં શું થયું તે વિચાર કરવા અને તેની વાતા કરવા . સમય મળે છે, તારે રાજા કર્ણુની વાતાે કરવી છે, સગાં-ચ્યાનાં મેહાં જાળવવાં છે, કાેઇ દૂરનું મરી જાય તાે એક કલાક પછી લાૈકિકે જઇ ખાેટી રીતે એા એા કરવું છે, તને લાગે-વળગે નહિ તેવાની વાતામાં કલાકા કાઢવા છે, તારાં ઘરનાંની ચિંતામાં અરધા થઇ જવું છે, તારે અન્ય કાેઇની નાેકરી ગઇ તેની વાતા કરવી છે, તારે અમલદારાના ગુણ–દાેષ પર વગર આધારે ગપ્પા મારવા છે, તારે વિના કારણે આજે 'પ્રીચર ' કેટલા આવ્યા તેની વાતાે કરવી છે, તારે ફાજદારી કાેંડિમાં અતિ તુચ્છ મનુષ્યાેનાં કે ખાસ કરીને નટી જેવી સ્ત્રીઓનાં કેસા ચાલતાં હાય તે સાંભળવા કે વાંચવા છે અને આવી આવી તદ્દન નકામી અથવા તારી નજરે કાેઇવાર કામની લાગતી વાતા કરવી છે અને 'કાજી દુખલે કચું કે સારા શહે-રકી પ્રીકર' જેવા વેશ કરવા છે.

મમતાની પરતંત્રતા, સાપેક્ષ્ય દર્ષિના અભાવ, આદર્શની ગેરહાજરી, વ્યવસ્થિત સંકળનાની ખામી અને અતિ કેક્ ( માહની મસ્તી ) ની અસર તળે તારા આવા હાલહવાલ થયા છે, તું વિના કારણ પરની ચિંતા કરે છે, પરની વાતા કરે છે, પર સંબંધી ઘાટા ઘંડે છે અને ઘાટ જામે નહિ ત્યારે વિમાસણ કરે છે. નિંદા, કુથળી, આત્મ<sup>8</sup>લાઘા અને ભાજનાદિના કથામાં તું કેટલાે વખત કાઢે છે અને સ્ત્રી સંબંધી વાત નીકળી તા તા જોઇ લેજો ચમત્કાર. અનંત જ્ઞાનના ધણીની આ દશા હાેય ? અને તારા જેવા અનંત ગુણુના સાગરને આવી નિર્માલ્ય બાબતામાં હાથ ઘાલવા ઘટે ? તું આખા દિવસ કેવી કેવી વાતા, ચિંતાઓ અને ઉપા-ધિએા કરે છે તેના વિચાર કર, તેની તુલના કર, તેના સ**ર**-વાળા કર. અને તું કાેેેે શુ અનુપમ ગુણાના ધણી, જ્ઞાન-ંદર્શન–ચારિત્રમય, સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ, શાશ્વત સુખના અધિ-કારી–તે આવી દશાએ ઉતરી ગયા ! તારામાં અનુપમ ગુણરત્ના છે તેની ચિંતા કર, તેને એાળખ અને તેને પ્રકટ કરવાના વિચાર કર, તે મય થઇ જા. તારે આવી કુથળી અને પારકાની કથા કરવાની તે હાેય ? તારે તારૂં પાતાનું કરવાનું કચાં એોહું છે કે પારકી ચિંતાથી હેરાન થાય છે? દુબળા થાય છે ? અસલ ચિંતામણિ રત્ન કે જેથી ઇચ્છે તેવા પદાર્થી મેળવી શકાતાં, કામઘટ–ઘડાે ઇચ્છિત વસ્તુ આપતાે અને કલ્પવૃક્ષોની નીચે ઉભા રહેતાં ઉપરથી માગેલી વસ્તુએા પડતી: એ સર્વને ૮૫ી જાય તેવા ગુણુરતના તારામાં ભરેલાં છે, તું તે મય છે અને તે પ્રયત્નસા<sup>દ્</sup>ય છે.

ત્યારે આવા ગુણુરત્નાના વિચાર કરતા નથી અને પારકી વાતા શા માટે કરે છે ? જે મનુષ્યા તારાં નથી, જે રાજકારણ સાથે તારે સંખંધ નથી, જે સંખંધીઓ તારી સાથે આવવાના નથી તેની ચિંતા કરવી છોડી દર્ક, તારા પોતાના જ વિચાર કર અને તારા ગુણાને ઓળખ. પારકી વાતામાં તારૂં કાંઇ વળવાનું નથી અને કાેઇ અહીં બેસી રહેવાના નથી. થાેડા વખત તાળીઓ પડી તાે પણ શું અને ન પડી તાે પણ શું? અને તાળી પાડનારા પણ જવાના છે અને તું પણ જવાના છેા. ત્યારે એવી નકામી લપન્નછપન્ન મૂકી દે અને તારાં ગુણરત્નાની ચિંતા કર. તારે જે જેઇએ છે તે તારી પાસે છે, તારામાં છે, તેને શાેધી કાઢી પ્રકટ કરવું એટલું જ બાકી છે. ખેદની વાત છે કે ઘરની વસ્તુની કિંમત ન કરતાં તું પરવાતામાં દાેક્યો જ જાય છે અને અંદર જેતા નથી, પાતાનાં ગુણાને પીછાનતા નથી અને પીછાનાઈ જાય તાે તેનું ખરાબર મૂલ્ય કરતા નથી. નકામાં ખેદ—મમતાવશ થઇને જે કરે છે તે છાેડી દે અને અનુપમ આત્મગુણાની ચિંતા કર.

અન્યની ચિંતા કર તેના વાંધા નથી, પણ માત્ર દિશા ફેરવવાના ઉપદેશ છે. અત્યારે તું પરની–અહારની–અહારનાંની ચિંતા પાતાનું માનીને કરે છે તેને અદલે સ્વની–અંદરની– અંદરના ગુણાની ચિંતા કર. પ્રશ્ન એ છે કે એની ચિંતા તું કદાપિ કેમ કરતા નથી? તું અત્યારે શું કરી રહ્યો છે તે હવે જો. આ તા એક ચિંતવનની વાત થઇ, પણ તારા સર્વ પ્રયત્ના–કાર્યો કઇ દિશાએ વહે છે, તું શેમાં જોડાઇ ગયા છે અને કેવા ફસાઇ પડ્યો છે તે અરાબર સમજ. જો! જરા આગળ વધ.

(ग 3.) તેં અત્યારે જે માટી ધમાલ આદરી છે તે કાના માટે છે? તારે પાતાને તા સાડાત્રણ હાથ જમીન સૂવા જોઇએ અને ખાવા માટે થાંડા ખારાક જોઇએ. પાણીની તા કુદ-રતે વિપુલતા પૂરી પાંડેલ છે. ત્યારે આ સર્વ પંચાયત શેની?

તેં માેટાં કારખાનાં, કારસ્થાના કે વેપારા માંક્યા છે તે કાેને માટે ? એનાથી ભંડારા કે તિજોરીએા ભરીશ તે કાેના ?

તું ચારથી, પશુથી, દુશ્મનથી ડર્યા કરે છે તે શેની ખાતર ? જીવવા માટે કે તારા પાતાની ચિંતા માટે ? અગર છેાકરા છેાકરી માટે ?

તારા આનંદ શેમાં છે? ઘરનાં મળે ત્યારે આનંદ, ખાવાપીવામાં આનંદ, પૈસા રળ ત્યારે આનંદ? પણ એ કઇ વસ્તુઓમાં? સર્વ પારકું, પારકામાં અને પરથી.

તું શાેક કરે છે-રડવા એસે છે તે કાેને ? કાેઇ સગાં કે મિત્રને ? તે પણ પારકાં જ છે. તારી ઇચ્છા શું મેળવવાની રહે છે? જે હશે તે સર્વ તારાથી પર, પરને માટે, અપરદ્વારા-પ્રાપ્ય. વળી કાેઇ વસ્તુ તને મળી જાય ત્યારે તું રાજી રાજી થઇ જાય છે તે શું છે? તને નાેકરી મળે, ધન મળે, પ્રમાણ-પત્ર મળે, પ્રશંસા મળે એટલે તું કુદવા મંદે છે; પણ એ સર્વ પર છે, તારાથી અલગ છે, અનાેખાં છે, બાહ્ય છે.

તારા પાતાના નિર્મળ સ્વભાવ છે તેના ઉપર પગ મૂકીને તું અનેક વસ્તુઓ ઉપર રાગ ધારણ કરે છે. સારૂં ફરનીચર, સારા ડ્રાેઇંગરૂમ, સારાં વસ્ત્ર, સારાં અલંકાર, સારૂં ઘડિયાળ-આ સર્વ પર છે, તારાથી અપર છે-અવર છે.

ભાઇ! આ સર્વમાં તારૂં કાંઇ નથી. તું જેટલાં હવાતીઆં મારે છે, તાેફાન કરે છે, દરિયા કાળે છે અને તારી નાની દુનિયાને માથે લે છે તે સર્વ પારકું છે, પારકા માટે છે, પડી રહેવા**નું છે,** થાડા વખત માટેનું છે અને મેળવતાં, જાળવતાં તેમજ સંયાગના વિચાગ થતાં અનેક ઉપાધિ કરાવે એ ઉપરાંત તારી સાથે અતિ અલ્પ–સંબંધવાળું છે અને કર્મપરમાણુજન્ય તેમ જ જાતે પાૈદ્રગ- લિક હાઇ તારા કામનું નથી. જે આત્મિક છે તે પાદ્દગલિક ન હાય અને જે પાદ્દગલિક હાય તે પર છે, તારાથી અવર છે અને તારી સાથે કદી મેળ ન ખાય તેવું છે. તારા જેવા પરવસ્તુ— પરભાવ—પારકાની ચીજોમાં—પરવસ્તુમાં રખેં એ તે સારી વાત કહેવાય ? અને જે પરમાણુની એ ચીજો અનેલી છે તે તારાં નથી, જેની ખાતર તું ધમપછાડા કરે છે તે તારાં નથી અને જયાં તારૂં પાદ્દગલિક મન અત્યારે માહ પામે છે તે પણ તારૂં નથી. આવી રીતે તું પરવસ્તુ—પરકીય ભાવમાં કસાઇ ગયા છે. અને તેં ઉપર જોયું છે કે જયાં પારકા પેઠા ત્યાં સત્યાનાશની પાટી બેઠી, મહા આપત્તિના ગણેશ મંડાયા, ઉતરતા દિવસની ધાત શરૂ થઇ.

( ઇ ૪.) વળી આ સંસારમાં તે કઇ પીડાઓ સહન નથી કરી ? તું કપાયા છે, દળાયા છે, દબાયા છે, વેરાયા છે, ચીરાયા છે—તારે માથે થવામાં બાકી રહી નથી. નારકીના જીવાનાં દુ:ખનું વર્ષુન વાંચતાં તા કાળજાં તૂટી જાય તેવું છે. ત્યાંની ઠંડી અને ગરમી એવાં હાય છે કે અહીંના સહરાના રખુના તાપ કે હિમા-લયની ઠંડી કાંઇ ગખુતરીમાં નહિ. મનુષ્યપણામાં વ્યાધિએા પાર વગરનાં છે અને તિર્થ ચાને ખમવા પડતા મુંગા માર તા અકથ્ય છે.

આવી રીતે તું અનેક વાર છેદાયા, ભેદાયા અને હણાયા તેનું કારણ એક જ: પારકામાં વિલાસ, પરમાં આનંદ.

ખહુ નવાઇની વાત તો એ છે કે આટલું તત્ત્વજ્ઞાન તારા જાણવામાં આવ્યા છતાં હજુ પણ તને એમાં જ આનંદ આવે છે. સુંદર વિચારમાં મગ્ન હાય ત્યાં દાદરે કાઇના પડવાના અવાજ સાંભળી ચમકી જાય છે પણ એ તો છાકરૂં નહીં, કાઇ ભિખારી માગવા આવ્યા હતા તેના પગ લપસ્યા જાણી હાશ કરી એસે છે! મારાં-તારાંના આ કેવા ભાવ! તને આનંદ ખાવા-

પીવામાં આવે, તને મજા નાટક સિનેમા જોવામાં આવે, તને લહેર નાચપાર્ટીના જલસામાં આવે, તને વૈભવ સ્ત્રીઓની આંખામાં દેખાય, તને મજા વેપારની વાતામાં આવે, તને એકાગ્રતા કાલાંડ રચવામાં, કારસ્થાના કરવામાં, અન્યને છેતરવામાં થાય ત્યારે તને તે શું કહેવું? જે કારણે તું કદર્શના સહેતા આવ્યા છે તે જાણ્યાં છતાં પાછા તેમાં જ રસ પામે છે ત્યારે તેં ધાર્યું છે શું? તને જરા લાજ પણ આવતી નથી? તું પીડા થાય ત્યારે પાક મૂકીને રડવા છેસે છે અને વળી પાછા તેના તરફ જ દાડતા જાય છે ત્યારે આને તારી અક્કલ કહેવાય કે તારી હુંશિયારી ગણાય કે મૂર્ખાઇ ગણાય?

તને જો ભયંકર યાતનાઓ સહન કરવી ગમતી હાય તો ખુશીથી પરભાવમાં રમણ કર, પણ લેખક મહાશય તારૂં મન જાણે છે. તેઓને ખબર છે કે તને કષ્ટ કે કદર્થના જરા પણ ગમતાં નથી. ત્યારે જે કારણે એ પીડા થાય છે તે જાણ્યા છતાં તે જ કારણો કરી કરીને સેવી રહ્યો છે ત્યારે તારી ઇચ્છા અને તારા કાર્યને કેટલા વિરાધ છે તેના તું વિચાર કર. આ પરભાવની બાળરમત કયાં સુધી રમ્યા કરીશ? અને છતાં તેનાં પરિણામ દ્વર કરવાની તીવ ઇચ્છા છાડી શકતા નથી. તું યાદ રાખજે કે તારે દરેક નાનાં—માટાં કાર્યના હિસાબ આપવાના છે. હજી પણ વિચાર અને તારી પરભાવરમણતાથી શરમા. તારા જેવા મુમુક્ષુને આ પરભાવરમણતા ન શાલો. જો હજી આટલું નાચે છે ત્યાં તારૂં મન કયાં દાેડી જાય છે તે તપાસી જોજે અને જરા ઉંડા ઉતરજે. આવું શરમભરેલું—પાતાની જાતને હલકા પાઢે તેવું વર્તન કેટલા વખત ચલાવી લઇશ ? અજ્ઞાન અને માહદશાને પરિણામે તારી શરમ ઉડી ગઇ છે,

પાણુ એ સર્વ પરભાવમાં વિલાસ છે અને તારા જેવા મહે-ત્વાકાંક્ષીને શરમાવનાર છે.

( ક પ.) પારકાને ઘરમાં પેસાડ્યો તે વિનાશ કરે છે. આ પ્રાથી પારકી ચિંતા કરે છે, એના સર્વ પ્રયાસ ઇચ્છા અને આદર્શો પરકીય છે 'અને એને જે અનેક પીડા–ઉપાધિ થાય છે તેનું મૂળ પરકીય વિલાસ છે. આ ચાર સુદ્દા સ્પષ્ટ થયા.

હવે બહુ મુદ્દાની વાત છેવટે કહી દે છે. પરભાવમાં રમણ, પરમાં વિલાસ, પરના ઉપભાગ અને પરમાં વૃદ્ધિ એ તા ખૂબ થઇ, પણ તું કાેણુ ? તારૂં શું ? એ વાત સમજી લે એટલે એ જ્યાં ન હાેય તે સર્વ પારકું છે એટલું પૃથક્કરણ થઇ જાય. આખા શાસ્ત્રનાે સાર કાઢીને અધી વાતનું રહસ્ય બહુ ટૂંકામાં કહી દે છે કે:—

ં જ્ઞાન ૧, દર્શન ૨ અને ચારિત્ર ૩ એ ત્રિરંગી ચિન્હ-બ્રાળી ચેતના વગરની સર્વ વસ્તુએા પર છે–અન્ય છે."

જ્યાં આ ત્રિરંગી વાવટા ન હાય ત્યાં ચેતનજ! તું નથી. એ ત્રણ સિવાયની સર્વ ચીંજો અન્ય છે. આ વાત તું સમજ લે. જ્ઞાનમાં પણ જેને હરિલદ્રસૂરિ વિષય-પ્રતિભાસ જ્ઞાન અથવા આત્મપરિણ્તિમત્ જ્ઞાન કહે છે તે નહિ પણ જેને તેએાશ્રી તત્ત્વસંવદન જ્ઞાન કહે છે એ એનું પ્રથમ ચિદ્ધ છે<sup>8</sup> જેને શ્રી સિદ્ધર્ષિ ગણ્એ વિમળાલાક અંજન કલ્પ્યું છે તે.

૧ હારિભદ્રી અષ્ટકમાં આદમું અષ્ટક ત્રાનાષ્ટક છે તેમાં એ ત્રણે પ્રકારના ત્રાનની સમજણ આપી છે. આત્મપરિણતિમત્ ત્રાન સમક્તિ દૃષ્ટિને હાય છે પણ તેમાં હેયાપાદેય પ્રત્યે પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ ન હાવાથી તેને પણ સ્વીકાર યાગ્ય ગણ્યું નથી. તત્ત્વસંવેદન ત્રાનમાં, હેયાપાદેયની સમજણ સાથે પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિરૂપ ચારિત્ર હાય છે તેથી તે ત્રાન જ અનંતર કે પરંપર માક્ષને આપનાર છે. તત્ત્વપરિણતિમત્ ત્રાન પરંપર માક્ષદાતા થાય તેમ છે.

**દર્શાનમાં** શુદ્ધ માર્ગના સાચા ખ્યાલ અને તે ધારણે જે માર્ગ ન પહેાંચે તેને છાડી દેવાના દઢ સંકલ્પ.

**ચારિત્રમાં** વિશિષ્ટ વર્તન, સદ્યુણાનું ગમે તે ભાગે આસેવન અને ભવચેષ્ટાના ત્યાગ.

દર્શનને શ્રી સિદ્ધર્ષિએ 'તત્ત્વપ્રીતિકર જળ 'નામ આપ્યું છે અને ચારિત્રને ' મહાકલ્યાણ ( ક્ષીર ) લાજન ' નું નામ આપ્યું છે.

આ ત્રણ ચીજ જ્યાં હાેય ત્યાં ચેતન! તું છે, એ ત્રણ મય તું જ છે. એ સિવાય સર્વ અન્ય છે, પર છે, તારાથી જોદું છે, પારકું છે, દૂરનું છે. પારકાએ તારા ઘરમાં પેસીને તારા કેવા હાલહવાલ કર્યા છે તે તેં જોયું.

પારકાને સમજી માણુસ ઘરવાસ કરાવે નહિ. તેમાં પણ જે ચાર હાય, ભરાડી હાય, ઘર ફાડનાર હાય, દગાબાજ હાય, ઘરધણીને ઉઘતા વેચનાર હાય તેના તા કદી વિશ્વાસ થાય જ નહિ. અને તું જાણે છે કે 'પારકી આશ સદા નિરાશ.' ઘરનાં મૂલ્યવાન રતના છાડી પારકા રાટલા ને અચકા ભરવા જવું એ તા શ્વાનવૃત્તિ કહેવાય. મહામૂલ્યવાન રતનાના માલે-કને એ શાેલે નહિ, છાજે નહિ, ઘટે નહિ.

ત્યારે તારૂં શું છે અને પારકું શું છે તે તારા સમજવામાં આવ્યું. તું ખાલી ભરમાઇ જઇ કેફ કરી મુંઝાઇ ગયા છે, છતાં મહાતિમિરમાં પણ તારી આંખે સાચી વાત દેખાણી છે, સાચી વાત સમજાણી છે, તારાં પાતાનાંની તને પીછાન થઇ છે અને પર તે પર છે તે સમજાણું છે.

હવે તારૂં હિત થાય તેને માટે પ્રયત્ન કર. જે રસ્તે તને પ્રગતિ લાગે તે માર્ગ પકડી લે અને તારા પાતાનાં હાય તેને તારાં કરી લે અને તારી આસપાસ અત્યારે જે કચરા જામ્યાં છે તેને ખરાખર દ્વર કરી નાખ અને તારી પાતાની ઇષ્ટ સિદ્ધિ જ્યાં તને જણાય ત્યાં તું પ્રયત્ન કર. પસંદગીના તને અવકાશ છે અને તે માટેનું સાહિત્ય તને સાંપડયું છે. ઊઠ, જાગ્રત થા અને સાચે માર્ગે લાગી જા.



## અન્યત્વભાવના— ઃઃ ગેયાષ્ટક પરિચય—

1. ઉપોદ્ધાત કરી દીધા. વિગતવાર સુદ્દાઓ રજી કર્યા. હવે ચેતનજ! તું તારું ઘર તપાસ. તારી પાસે માલપુંજી કેટલી છે તેનાં સરવૈયાં કાઢ. તું ખરાખર સાચા સરવાળા કરજે અને ખાદખાકી મૂકવામાં પણ જરાએ પાછા પડીશ નહિ કે સંકાચ કરીશ નહિ. ઘણા પારકી પંચાત કરનારા માટે કહેવાય છે કે 'પંચાતીઆના છાકરાં ભૂખે મરે.' તું એવા ડાહ્યો, દેઢ ડાહ્યો થઇશ નહિ. સમજી માણસ પાતાનું ઘર સંભાળી એસે છે અને એ આખી દુનિયા દિવાની થાય તા સર્વની સાથે સામાનની ફેંકાફેંક કરે છે પણ એની ફેંકાફેંકમાં દક્ષતા હાય છે: ખીજા ઘરમાંથી માલ ખહાર ફેંકે ત્યારે એ ખહારના સામાન ઘરમાં ફેંકે છે. તારામાં આવું ડહાપણ આવશે ત્યારે તું તારૂં ઘર સાજી કરી શકીશ; તેથી તારૂં ઘર શાધ, એની સંભાળ લે. એના ખૂણા ખાંચરાઓમાંથી પણ કચરા કાઢી નાખ અને તારાં પાતાનાં સામાનની યાદી કર. ઘરના વીમા

ઉતરાવવા હાય ત્યારે જેટલી વિગૃત તૈયાર કરે છે તેટલી ખારી-ક્રીથી તારૂં ઘર જોઇ જજે.

જો! પ્રથમ તા તપાસ કર કે તારૂં શરીર, તારા પૈસા, તારાં છાકરાં, તારાં ઘર, તારાં સગાં અને વિગેરમાં તારી સ્ત્રી, તારા મિત્રા અને તારા સંબંધીઓ કે જેની ખાતર તું અનેક ઉન્માદ કરી રહ્યો છે તેમાંથી કાેેે હ્યા તારૂં છે ?'એની કસાેટી એક ખતાવીએ. જયારે તું અહીંથી ઉચાળા ભરીને માટા ગામતરે જઇશ, જયારે તું મહાપંચે પડી જઇશ, જયારે તું મહાનિદ્રામાં પડીશ, જયારે તું મહાયાત્રાએ નીકળીશ ત્યારે તને કુગતિમાં પડતાં એમાંનાં કાેે હ્યુ આપશે ? તે વખતે તારા જમે ખાજુએ કરેલા સરવાળાની રકમા કે તારી તિજેરીમાં પડેલાં ઘરેે હ્યુંએા કે તારા સ્ત્રી પુત્ર પરિવારમાંથી કાેઇ આડાે હાથ આપશે ?

અરે! પરભવની વાત જરા થાંડા વખત બાજુએ મૂકીએ તો અહીં પણ એ સ્નેહ સ્વાર્થ સુધીના જ છે એ વાતમાં શંકા રહે તેમ નથી. ઘરડાં માબાપ તરફ પુત્રા કે પુત્રવધ્ઓ કર્ઇ નજરે જુએ છે તે ઉપર ઉલ્લેખ કરવાની જરૂર ન હાય. સાત–સાત દીકરે ડાસાઓને અકળાઇ જવું પડે છે અને એને જમવાના 'વારા ' કરવા પડે છે એ અજાણી વાત નથી. આ કદાચ આકરી વાત હાય તા નાંધાયલા દાખલાઓના પણ પાર નથી; પરંતુ એક વાત તા સિદ્ધ છે કે એમાંનાં કાંઇ પણ પરભવમાં સાથે આવનાર નથી અને દુર્ગતમાં પડતાં રક્ષણ કરનાર નથી.

ં જે ! તેઓ ખાતર તેં ઉજાગરા કર્યા, ચિંતાએ કરી, ાલ્ આત્મત્યાગ કર્યો, ભાગા આપ્યા અને તેની ખાતર રત્યા, એના ભાગ વહેંચવા સર્વ આવશે, પણ અંતે તારી મહાયાત્રા નીકળશે ત્યારે તારી સાથે કાઇ આવનાર છે? તારી કરણી કેવી છે તે તા તું જાણે છે અને તેને પરિણામે તારી ગતિ કેવી થવી જોઇએ તે તું કલ્પી શકે તેવી બાબત છે, તા ત્યાં તને કાઇ બચાવી શકશે? કાઇ તને રક્ષણ આપશે? આ રીતે તારૂં ઘર તપાસ અને તારી ચીજોના હિસાબ મુદ્દામ આંકડાસર મૂક. સ્ત્રી, પુત્ર, ભાઇ, દિકરા વિગેરેના સ્નેહ કેવા છે તે સંબંધે નાંધાયલા દાખલાઓ અંતિમ અવલાકનમાં નાંધવામાં આવશે ત્યારે તને વિચાર થઇ પડશે કે પરભવમાં તા કાઇ રક્ષણ આપે તેમ નથી; પરંતુ આ ભવમાં પણ તેં માની લીધેલા સ્નેહીમાં માત્ર સ્વાર્થ સિવાય બીજાં કાંઇ નથી તે વાત પણ હવે પછી થશે. અત્યારે લાંબી નજરે જોતાં તારાં કર્મ તારે જ ભાગવવાનાં છે અને કાઇ તારી વતી આડું સ્ત્રનાર નથી તે તું યાદ રાખજે.

2. તું કે ાણુ ? તું દેવચાંદ! તારા હાથ, પગ, મહાં એમાંનું કાઇ દેવચંદ છે? ત્યારે તું કે ાણુ ? જે શરીર અત્યારે હાલેચાલે છે, ખાય-પીએ છે તે થાડા વખત માટે છે અને તે તું નથી. જો અમુક પરમાણુઓના સંચયને 'દેવચંદ' નામ અપાયું હાય તા જે દિવસે એ ઠંડું પડી જશે તે દિવસે એને જેમ અને તેમ જલ્દી ઠેકાણું પાડવાની—એને આળી મૂકવાની કે ભૂદાહ કરવાની ત્વરા થશે. એ તું છે? અત્યારે તું એને પંપાળે છે, ચાળે છે, ચાંપે છે, મદ્દન કરે છે, સાબુથી ન્હવરાવે છે, મૂલ્યવાન મસાલા અને વસાણું ખવરાવી પુષ્ટ કરે છે તે તારૂં નથી, તારી સાથે આવવાનું નથી, તારા નિરંતર વિધાસમાં રહેવાનું પણ નથી.

ત્યારે તું એ શરીરને તારૂં પાતાનું માનીને આ સર્વ શું કરી રહ્યો છે ? એને જરા તાવ આવે તાે ડાંકટરાને ટેલીફાન ઉપર ટેલી-ફાન કરી મૃકે છે અને જરા શરદી થાય તાે ગળે ગરમ રૂમાલ લપેટે છે અને જરા હાથ-પગ દુ:ખે ત્યાં પછાડા મારવા મંડી જાય છે! આ સર્વ હકીકત ઉચિત થાય છે કે કેમ? તે તું વિચાર.

સર્વથી વધારે નજીક તારૂં શરીર છે. એને તો તું જરૂર તારૂં પોતાનું માને છે, પણુ એને પોતાનું માનવાની ભૂલ કરીને તું નકામાં હેરાન થાય છે. જો! જ્યારે તારામાં માંદગિ અલશે, તારા સાંધાઓ તૂટવા માંડશે ત્યારે એ તને છાડી જશે. આવા શરીરના વિધાસ કેટલા કરવાના હાય ? એને પોતાનું માનવાની ભૂલ તા ભારે જખરી સખલના ગણાય. તારી આખી માન્યતા કેટલી ખાટી છે તે તને આ ઉપરથી જણાશે. તારૂં શરીર જ તારૂં નથી, પછી આગળ તે કેટલી વાત કરવાની હાય ? પહેલે કાળીએ જ માખી આવે છે ત્યાં વાત કયાં સુધી જશે તે તું સમજ જા.

આનું નામ પરભાવરમણતા, પરને પાતાના માનવાની ભૂલ અને એને પરિણામે ઉભું કરેલું કલ્પનાજાળનું તાેફાન. અન્યત્વ ભાવના કયાંથી શરૂ થાય છે તે અત્ર બરાબર વિચારવું.

3. હવે જરા આગળ ચાલાે. ઘર વસાવ્યાં, સુંદર કરની ચર લીધું, ઠામ–વાસણુ વસાવ્યાં, ખેસા–પાંચ સા માણુસને જમાડવા જેટલાં તપેલાં આ લીધા, ક્રેંચપાેલીસ કરાવ્યા, પલંગા મંડાવ્યા, મચ્છરદાનીઓ ચઢાવી, ઇલેક્ટ્રીક પ્રીટીંગ્ઝ કરાવ્યાં, ખાથરૂમાેમાં ટાઇલ્સ જડાવ્યાં, કઇક કઇક સગવડા કરી. કપડાં કરાવ્યાં, કપાટા ભર્યા, નાની નાની સગવડા ગાેઠવી, થાેડા વખત ઝૂકવા માટે ઝરૂખા કર્યા, નાની-માટી લાઇબ્રેરી કરી, બેસવા માટે સગવડા કરી, ખાવાપીવા માટે સામાન વસાવ્યા, સ્ટારરૂમ અલગ કર્યા, દાણા ભરવાનાં ઠામા વસાવ્યાં.

ઉપરાંત વ્યાપાર, પૈસા, વ્યાપારની ચીંજો, નાણાની કાય-ળીંઓ, તિંજોરી વિગેરે અનેક ચીંજો વસાવી; પણ એ સર્વ મૂકીને અંતે ચાલ્યા જવું પડશે. 'જે જહાંની તે તહાં રહી રે, કાઈ ન આવી સાથ તો.' જે જયાં હતું તે ત્યાં રહી ગયું. આ સર્વ પરભાવની રમણતા, પરને પાતાનાં માનવાની ભૂલાનાં પ્રાયશ્ચિત્ત, અવિશ્વાસ્ય ઉપર વિશ્વાસ કર-વાનાં દાર્ણ પરિણામ.

કાઇના દીકરા થયા, કાઇના ભાઇ થયા, કાઇના પિતા કહેવાયા, કાઇના ભત્રીજ થયા, કાઇના ભાચાત થયા, કાઇના જ્ઞાતિજન થયા અને અંતે એ આખા કુટુંખને છાડી ' છેડા છાડી રે ચાલ્યા એકલા, હાર્યો જેમ જુગારી રે ' એવી વાત થશે. જે પાતાનાં નથી, જેમાં સ્વ જેવું કાંઇ નથી, તેને પાતાનાં માન્યાં, તેને ઘરનાં ગણ્યાં એનાં એ સર્વ વિપાક છે.

એના સાર એ છે કે એવી રીતે એકઠા કરેલા પરિગ્રહ કે કુડુંખ કાેઇ પછવાડે આવતાં નથી. એ તા જ્યાં હાેય ત્યાં પડ્યા જ રહે છે. કાેઇ પણ પ્રકારનું અનુસરણ એનું થતું નથી એ આપણે અહીં પણ જેઇએ છીએ. જેએા માેડી મિલ્કત મૂકી જાય છે તેને પણ ચાર કે એક જ નાળીએર અંધાવે છે અને એનું આખું કુડુંખ અહીં જ રહી જાય છે. તું એવી જ રીતે પછવાડે અનેક કુડુંખને રડાવીને અહીં આવ્યા છે. છે. આ સર્વ જાળ છે, રમત છે, વિલાસ છે. આવી અતિ

ઘૃણાસ્પદ રમતના તું એક પ્યાદુ થઇ પડ્યો છે. ઘર માંડે છે, છાેડે છે અને વચ્ચે ઉડી જા ત્યારે બાજીમાંથી નીકળી જાય છે. આ તે તારી દશા હાેય ? તું કાેના જેવી રમત રમી રહ્યો છે ? અને કેવા પરભાવમાં રમી રહ્યો છે તેના વિચાર કર.

આવી રીતે શરીર પણ પર છે, ધનમાલ–ખજાના પણ પર છે અને કુડું બના સર્વ માણુસા પર છે એટલી હદ સુધી આપણું આવ્યા. એમાં જે રમણુતા તે પરભાવરમણુતા કહેવાય. એ એક વાર સાચી સમજ્યા એટલે બેડા પાર છે!

૪. આ ઉપર કહેલી વાત ખરાખર સમજ જઇને તું પારકાના પરિચયરૂપ પરિણામને છેાડી દે. પરિણામ એટલે પરિણૃતિ અથવા છેવટ. અત્યારે તારૂં સર્વ લક્ષ્યબિન્દુ પર ઉપર છે. તું વિચાર કરે છે ધનના, તું વાત કરે છે નાકરી કે વ્યાપારની, તું ચર્ચા કરે છે રાજ્યની, તું ઘાટ ઘઢે છે દુનિયામાં યશ મેળવવાના, તું વાંચે છે, વિચારે છે, બાલે છે સર્વ પરને માટે, પરમાં તારા શરીરના પણ સમાવેશ થઇ જાય છે તે વાત આ ભાવનામાં ખૂખ યાદ રાખજે. તને માહ મદારીએ દારૂ પાઇને એવા મસ્ત બનાવી દીધા છે કે તારૂં આખું ધકધ્યાન પરમાં છે, પર માટે છે, પર પરત્વે છે.

આવી રીતે પર-પરિચયની પરિહ્યુતિમાં અથવા પર-પરિ-ચયના પરિદ્યામામાં તું આખા વખત રમ્યા કરે છે અને એ પર-પરિચયના મૂળ હેતુ મમતામાં તેમજ પરિતાપમાં છે. તને પર ઉપર એવી તાે મમતા લાગી છે કે તું તારાં કુડુંબ, તારા વ્યાપાર અને તારા ઘરખારને તારા માનીને, એટલી નાની તારી દુનિયાને આખી દુનિયા ગણી તું બંધાયા કરે છે અને એ જાળને ઉકેલવા જતાં નવ જગ્યાએથી જરા છૂટે છે ત્યાં તેર જગ્યાએ અંધાય છે. આ આખા પરના પરિચય મમતા-માંથી ઉભા થાય છે અને એ અંદરના સંતાપ છે. જેમ તાવ આવે ત્યારે માણુસને શુદ્ધિ એાછી થાય છે તેમ મમતા માયાથી તને અંદર તાવ આવ્યા છે અને એ સંતાપમાં પર-પરિ-ચયનું નિદાન છે. મમતા અને અંતર-તાપ એ નિદાન છે.

વૈદ્ય દવા કરે ત્યારે પ્રથમ વ્યાધિનું નિદાન કરે છે. નિદાન એટલે વ્યાધિના મૂળની શોધ. પછી દવા કરે તેને ચિકિત્સા કહે છે. મમતા અને પરિતાપ એ આત્માને વળગેલા વ્યાધિ છે અને એનું નિદાન થાય છે ત્યારે સમજાય છે કે એનું પરિણામ પરિચયમાં જ આવે છે. વ્યાધિના ચિહ્નો (Symptows)માં પરિચય છે. એનું નિદાન કરતાં એના મૂળ હેતુ જલ્યો. એ નિદાન મમતા અને પરિતાપ છે.

આ પરપરિચયને તું છોડી દે. તારી સર્વ ઉપાધિઓ આ પરપરિચયથી થઇ છે અને તેનું મૂળ મમતા અને પરિતાપ છે. એને તું છોડી દે. તારે તારાપણું પ્રકટ કરવું હોય તો આ કચરાના ત્યાગ કર. વ્યાધિની દવા કરવી હોય તો કરી તો જરૂર પાળવી પડશે અને એ કરીમાં પરપરિચયના ત્યાગ પ્રથમ સ્થાને આવે છે અને એક બીજી વાત પણ એ કરી (Diet) માં આવે છે તે પણ સમજી લે.

એ કરવાનું કહે છે. તજવાનું શું તે ઉપર કહ્યું. પરંતુ વૈદ્ય અમુક ચીજો ન ખાવાનું કહે તેની સાથે અમુક ખાવું એમ પણ કહે છે. તે પ્રમાણે અનુભવરસના સુખને ભજ. અનુભવ એટલે આત્મસ્વરૂપ-રમણતા. જરા શાંતિ મેળવીને અનુભવરસના આસ્વાદ કરી લે. એ નિ:સંગતાથી નિર્મળ થાય છે. નિ:સંગતા એટલે પરવસ્તુના સંસર્ગથી રહિત દશા. જ્યારે પરભાવદશાથી રહિત દશા એ અનુભવને નિર્મળ કરે છે ત્યારે તે ખહુ મનાહર થાય છે, ખૂબ હુદયંગમ થાય છે. આવા અનુભવસુખના રસને સેવવા, વ્યાધિ દૂર કરવા માટે પરપરિચયની પરિણૃતિ છાડવી અને ઉક્ત સ્વરૂપ-વાળા અનુભવરસ પીવા, આ ચિકિત્સા અતાવી.

અનુલવ એ મહાવસ્તુ છે. અનુલવ એટલે આત્મસ્વરૂપનું પ્રત્યક્ષીકરણ. આત્મસ્વરૂપમાં ૨મણતા થાય, આત્માના વિચાર કરાય, આત્મજ્યોતિ જગાવાય, આત્માનું અસંખ્ય પ્રદેશત્વ સમજાય, એનું અમરત્વ જણાય, એનું નિરંજન-નિરાકારત્વ ગ્રાહ્યમાં આવે એ સર્વનું સંક્ષિપ્ત નામ **અનુભવ** છે. આ અનુભવને આનંદઘનજીએ ખૂબ ગાયાે છે, ચિદાનંદજીએ એને ખબ બહુલાવ્યાે છે, યાેગાેઓ એના સાથે રમ્યા છે અને એને પ્રકટ કરવા માટે અનેકે જંગલ સેવ્યા છે, અનેકે આતાપનાએા લીધી છે, અનેકે અનશન કર્યા છે અને અનેકે એવા દિવ્ય પાન પીધાં છે. એ વસ્તુ સમજાવી શકાય તેવી નથી. આનંદઘનજી કહે છે કે 'આતમ અનુભવરસિક કો, અજબ સુન્યાે વિરત ત' આવેા અનુભવ છે. એક વખત આ અનુભવ કરવા વિચાર થાય તા તદ્દન જુદા જ પ્રકારની સ્થિતિ થઇ જાય છે. 'સું જાણે જગ **બ્હાવરાે, તું જાણે જગ અંધ** 'દુનિયા એવા માણુંસને બાવરાે– ગાંડા કહે છે અને એ દુનિયાને આંધળી જાણે છે. જ્યાં માર્ગો જ કુરી જાય ત્યાં પછી, એકવાકચતા કચાં થાય ? મેળ કચાં મળે ? દુનિયા ગાંડા કહે–ભંગડભૂત કહે તેના ઉપર ચાેગીનું લક્ષ્ય જ હાતું નથી. એને દુનિયાની પરવા હાતી નથી. એ દુનિયાને પરભાવમાં લેખે છે, છતાં એને કરૂણા ખુબ હાય છે,

તે આપણે આગળ જેશું. અત્ર કરૂણાની વાત અપ્રસ્તુત છે. આત્મરમણતાના અનુભવની પરભાવત્યાગ એ બીજી બાજુ છે.

એ અનુભવરસ ખૂબ મજાના છે. એમાં રસ પડે ત્યારપછી દુનિયાદારી ચાલી જાય છે, એના આનંદનાં વિષયા, સ્થાના, પ્રવાહા સર્વ અલગ થઇ જાય છે અને એની જમાવટ તદ્દન જુદા જ પ્રકારની બની જાય છે. નિ:સંગપણાથી જ્યારે એ અનુ-ભવજ્ઞાન નિર્મળ થાય ત્યારે એની ખરી માજ આવે છે અને ત્યારે એ ખરા અભિરામ—મનાહર રસ થાય છે. એ રસના જેને સાચા પ્રેમ લાગે તે પ્રાણી અંદર જ રમણ કરે છે. એના વિલાસમાં વિકાર હાતા નથી, એના આનંદમાં આત્મસાક્ષાત્કાર હાય છે અને એના મહાદયમાં પવિત્ર શુદ્ધ શાંત વાતાવરણ હાય છે અને એના મહાદયમાં પવિત્ર શુદ્ધ શાંત વાતાવરણ હાય છે. કાઇ ખરા નિ:સંગ મહાત્માના પરિચય થાય છે ત્યારે એના વાતાવરણમાં રહેલ શાંતિના સાક્ષાત્કાર થાય છે. આવા અનુભવરસને તું ભજ, એને પ્રત્યક્ષ કર, તારા આત્મામાં નિમજ્જન કર, તે મય થઇ જા, તેને માટે જ વિચાર કર.

સાચા અનુભવજ્ઞાનમાં પરભાવત્યાગ સહજ છે એ કહે-વાની ભાગ્યે જ જરૂર હાય. વ્યાધિનું નિદાન અને ચિકિત્સા અત્ર રજી કરી. હવે એક–એ પ્રાસ્તાવિક વાત કહી, છેવંટે સત્યમાર્ગનું પ્રકાશન ખતાવી, આ ભવ્ય ભાવનાના વ્યવહારૂ આકાર ખતાવશે.

પ. રેલવેમાં એઠા, એ-ચાર અજાણ્યા માણુસા મળ્યા, વાતા કરી, સાથે ખાધું; પણ પછી એ ઓળખાણ લાંબા વખત ટકતી નથી. મુસાફરીના અનુભવવાળાને આ નવું નથી. ઘણા રસથી વાતા કરે; પણ પાતાનું સ્ટેશન આવે એટલે સા પાત- પાતાને રસ્તે પઉ છે. રસ્તે મળનાર દરેકની સાથે કાંઇ સહ-ચાર થતાે નથી અને તેનામાં કાંઇ પ્રતિબંધ પણ થતાે નથી. પંથે મળ્યા, વાતાે થઇ અને માર્ગ જીદા પડ્યા એટલે સાે પાતપાતાને રસ્તે પડી જાય છે.

એવી રીતે મુસાફરખાના જેવા ઘરમાં આપણે સગાંસં ખંધી એકઠા થયા. જેને તેંદું આવે તે રસ્તે પડી જાય છે અને એના કર્મ એને જ્યાં લઇ જાય ત્યાં એ જાય છે. એમાં મમતા શી કરવી? એમાં રડવું કાેને? અને રડનારા પણ કયાં બેસી રહેનાર છે? અત્યારે જે ખંધન માનીને મુસાફરા સાથે પ્રતિ- ખંધ કરવામાં આવે છે અને તેના ઉપર રાગ કે આકર્ષણ થાય છે તે માહજન્ય છે, મમતામય છે અને સ્વાર્થજન્ય છે. ઘરડાં માણસ જાય ત્યારે તેનામાં સ્વાર્થ એાછા હાેવાથી કાેઇ રડતું નથી. ત્યારે આમાં સ્વાર્થ સિવાય ખીજાં કાંઇ નથી.

મુસાફરખાના-ધર્મશાળામાંથી એ વટેમાર્ગુ સાથે ઘણી ગમત કરી હોય પણ જયારે એ પંચ પહે ત્યારે કાેઇ રડવા એસતું નથી. 'આવર્જો, આવર્જો' કરે છે. એ મિસાલે કુટું બના પરિચય સમજવા. એ સર્વ પાતપાતાનાં કર્મને વશ છે અને એમાં કાંઇ બંધન કરવા ચાગ્ય તત્ત્વ નથી. એ સર્વ પરભાવ છે, બાદ્ય ભાવ છે, સર્વથા ત્યાજ્ય છે.

६. એક બીજો દાખલા વિચારવા યાગ્ય છે. પરસ્પરના જ્યાં પૂરા પ્રેમ હાય ત્યાં પરસ્પરના ઉન્માદ સમજી શકાય તેમ છે. એકને જરા પણ ઊર્મિન હાય અને બીજો પ્રેમ પાછળ પ્રાણ આપતા હાય ત્યારે શી દશા થાય છે તે વિચારા-કલ્પા. પ્રેમના જ્યારે જવાબ મળતા નથી ત્યારે એકતરફી પ્રેમ કરનારને માત્ર

સંતાપ જ થાય છે. પતંગીઆ પેઠે પ્રશુયની જવાળામાં ભસ્મ થનારના દાખલા પણ થાડા નથી. આ વાત પર વિવેચનની કે ચિત્રની જરૂર ભાગ્યે જ હાય.

હવે તને ઘર, ઘરેષુાં, માલ, વ્યાપારની ચીંજો, ચાપડા વિગેરે પર પ્રેમ થાય છે પણ તે એકતરપ્રી છે, તારા પ્રતો જ છે અને સામેના જવાબ વગરના છે. એ લક્ષ્મી કે એ પરમાણુના થપ્પા તે કાેઇના કાેઇ દિવસ થયા છે કે તે તારાં થાય? લક્ષ્મી તાે વેશ્યા જેવી છે. આજે તારે ત્યાં બેઠી હાેય, કાલે બીજાનું ઘર માં છે. આ સર્વ બાબતા દુનિયામાં દરરાજ જોઇએ છીએ. અને ઘરનાં ઘર એ શું? કાેનું ઘર? અને કાેના ઘરનું ઘર? આ સર્વ ફાંફાં છે અને એ જ રીતે શરીર પણ પુદ્દગળના સમૂહ છે અને તેના ઉપરના પ્રેમ પણ એકતરપ્રી છે. એની સાથે મમતા કરવી એ નિષ્પ્રણયી ઉપર પ્રેમ કરવા બરાબર છે, તદ્દન એકતરપ્રી છે અને ખાલી સંતાપ કરનાર છે. આ બાબતમાં જરા પણ શાંકા હાેય તાે એ સર્વ બહારની વસ્તુઓ અને ખુદ શરીર વાર વાર કેટલી તસ્દી આપે છે અને એ તમામ અનેક વાર કેવાં વાંકાં થઇ બેસે છે તેના ખ્યાલ કરી લે.

જે પ્રણય વગરના હાય, સામા જવાબ મળતા ન હાય ત્યાં વળગતાં જવું એ ડહાપણવાળા પ્રાણીનું કાર્ય ન જ ગણાય. એથી મનના ઉકળાટ, નકામી ચિંતા અને અંદરના કલેશ જ થાય છે અને પરિણામ હાથમાં કાંઇ આવતું નથી. સર્વ પાદ્દગલિક વસ્તુ જેમાં તારા શરીરના પણ સમાવેશ થાય છે તેના ઉપરના તારા સ્નેહ આ પ્રકારના છે. હવે તને યાગ્ય લાગે તા તે કર અને નકામા સંતાપ વહારી લે. દુનિયાદારીમાં કહેવાય છે કે 'જર જમીન ને જોરૂ, એ ક્રેજયાના છોરૂ ' કજ્યા એટલે સંતાપ અને એ જર (લક્ષ્મી), એ જમીન (ખેતર, ઘરબાર) અને એ જોરૂ એટલે સ્ત્રી અને સર્વ કુટુંખ એ સર્વ પર છે, તારાથી અવર છે અને મહાસંતાપ કરાવનાર છે અને પ્રેમના પ્રતિધ્વનિ કરનાર નથી એ તું સમજ લેજે.

આ બન્ને <sup>શ્</sup>લાેકના વ્યવહારૂ દાખલાંએા ખાસ વિચારણીય છે અને પરભાવને બરાબર સમજાવે તેવા અને તને ખાસ લાગુ પડનારા છે.

૭. તેટલા માટે કર્ત્તા સર્વ વાતને ટૂંકામાં કહી દે છે કે ભાઇ! અત્યારે ઉભા કરેલા સંયાગાને તું તજી દે, તેં અગાઉ <mark>જોયું છે કે સંજોગરૂપ મૂળથી જ આ પ્રાણીએ દુ:ખની પરંપરા</mark> પ્રાપ્ત કરી છે. જે સંબંધાની ખાતર તું સર્વ હારી બેસે છે અને જેની ખાતર તું તારા પાતાના વિચાર પણ કરતા નથી એ સર્વ સંયાગાને તજ દે. એ સંબંધા પર છે, પર**ની** સાથેના છે અને વળી તેના વિચાગ નિશ્ચિત છે. જે વસ્તુ સાથેના વિયાગ જરૂર થવાના હાય તેની ખાતર પડી મરવું ઘટે નહિ, શાેભે નહિ, વાસ્તવિક ગણાય નહિ. સંથારાપારિસમાં ક्धुं छे हे संजोगमूला जीवेण, पत्ता दुःखपरम्परा । तम्हा संजोग-संबंधं, सब्वं तिविद्देण वोसिरियं ઐनी आગળની એ ગાથા આપણે એકત્વભાવનામાં વિચારી હતી. ( જુએ પૃ. ૨૫૭ ) 'આ પ્રાણીએ સંયાગને કારણે અનેક દુ:ખની પરંપરા પ્રાપ્ત કરી *છે.* તેટલા માટે સર્વ સંચાેગ–સંબંધને મન–વચન–કા<mark>યાથ</mark>ી વાેસિરાવું છું –તેની સાથેના સંબંધ અત્ર પૂરાે કરૂં છું. ' આ ખરી આંતર–આત્મદ્દશા છે.

સંચાગ શખ્દ જ વિચાગને સૂચવે છે. એ અકુદરતી છે, ઉભા કરેલ છે અને જે સ્વાભાવિક ન હાઇ ઉભું કરેલું હાથ તેના વિચાગ કાઇ કાળે તા જરૂર થાય જ. અને થાય ત્યારે મુંઝવે; માટે તારે હાથ સ્વેચ્છાથી જ તેના ત્યાગ કરી દે. સ્વયં ત્યक્તા होतે રામસુखમનન્તં વિદ્ધતે એના સ્વયં—જાતે ત્યાગ કરી હાય તા ખૂખ આનંદ—શાંતિ આપે છે. અંતે છાંડ-વાનાં જ છે, ન ગમે તા પણ આખરે છૂટી જવાનાં છે ત્યારે શા માટે એના ત્યાગના આનંદ મ્હાણતા નથી ? શમરસની મજા મ્હાણી લે. સંયાગ—સંબંધને સ્વયં ત્યજવાની આ પ્રથમ વાત કરી.

એક બીજી વાત. ચેતન! તું એકાગ્રતા કર. અત્યારે અનેક કાર્ય કરવાને કારણે તારી શક્તિઓ વેડફાય છે અને તું એક બાબત ઉપર શાંતિથી વિચાર પણ એકધારા કરી શકતા નથી. ચપળ ચિત્ત જ્યાં ત્યાં રખડે છે અને વાત એવી વિચિત્ર બને છે કે તારામાં કાઈ પ્રકારની શાંતિ આવતી નથી. પછી અહીંથી રળું કે અહીંથી લઇ લઉં કે આને ત્યાં જઉં કે પણે ભાષણ કર્;—એવા એવા વિચારા થાય છે, પણ એક બાબતમાં ચિત્ત લાગતું નથી અને એકવિષયના ગુણ—દોષ પર કદી પૃરતા વિચાર થતા નથી અને એના લાલાલાલ કદી તપાસાતા નથી. એકાગ્રતાને અલાવે પ્રાણી જયાં ત્યાં અવ્યવસ્થિતપણે લટકચા કરે છે; પણ જયારે એકાગ્રતા થાય છે ત્યારે મનમાં શાંતિ અને સ્થિરતા થાય છે. એમાં પણ એ એકાગ્રતા જયારે નિર્મળ હૈાય ત્યારે એનર આનંદ આવે છે.

જ્યારે લાેકેષણા જાય, જ્યારે કીર્તિની ચાહના ન હાેય, જ્યારે ફરજના સ્પષ્ટ ખ્યાલ હાેય અને જ્યારે આત્મપ્રગતિ કરવાનું સ્પષ્ટ ધ્યેય હાય ત્યારે જે એકાગ્રતા થાય છે તે નિર્મળ— દેષ વગરની કહેવાય છે. આ એકાગ્રતા ધ્યાનના વિષય છે અને તે ભાવનાને પરિણામે પ્રાપ્ત છે, પણ અહીં તેને પ્રાપ્ત કરવાની ભલામણ કરવાના હેતુ એ છે કે જ્યાંસુધી પ્રાણી ચિત્તની સ્થિરતા કરી વસ્તુસ્વરૂપ અને તેના સંબંધ વિચારતા નથી ત્યાંસુધી એ અન્યત્વભાવ બરાબર જમાવી શકતા નથી અથવા જાણેલ વાત તુરત ખસી જાય છે. એટલા માટે નિર્મળ અવધાન કરી, વસ્તુને એાળખવાની અને તેના આત્મા સાથેના સંબંધ વિચારવાની ખૂબ જરૂર છે અને તેના પરિણામે પ્રગતિ ચાક્કસ છે.

આ બન્ને હુકીકત ન બને તા યાદ રાખજે કે સખ્ત ગ્રીષ્મકાળમાં તું ફાળ મારીને ગમે તેટલું મૃગતૃષ્ણાનું પા**ણી** પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન કરીશ તેા પણ તને કદી તૃપ્તિ થવાની નથી. ઝાંઝવામાં પાણી છે જ નહિ, છતાં દેાડાદાેડી કરી તું કાેઇ જગ્યાએથી જરા જળ મ**ત્યું છે એમ માનીશ** તાે પ**ણ** તારી તરસ છીપશે નહિ અને તારી દાેડાદાેડી તાે જરૂર ઉભી જ રહેશે. તું આમ ને આમ કયાં સુધી દેાડ્યા કરોશ **?** તને હુજુ દાેડાદાેડીના ચાક લાગ્યાે નથી ? એ મૃગ-તૃષ્ણા કેવી છે તેનું વર્ષુ ન કરવું પહે તેમ નથી. હરણીઆ એની શાધમાં હેરાન હેરાન થઇ દોટ મૂક્યા જ કરે છે. તારી ધુનાદિ માટેની દોડાદોડી એવા જ પ્રકારની છે. ધન ગ**મે** તેટલું મળશે તા પણ સંતાષ થશે નહિ અને નહિ મળે તા વિષાદના પાર રહેશે નહિ; માટે એને પ્રેરનાર સંયોગ–સંખં-ધને તજી દે અને નિર્મળ એકાગ્રતા કર. આ ભાવનાનું **આ** અતિ વિશિષ્ટ પરિણામ છે. ખૂબ વિચાર કરીને એને વ્યવહાર આકાર આપજે અને પરભાવરમણતા છાેડી દેવા યત્ન કરજે.

૮. છેવટે ભલામણ કરે છે કે જેને કાેઇ જાતના આશરા નઃ હાય તેને ટેકા આપનાર, નિરાશ્રિતના આશ્રિત, અનાથના બેલી શ્રી તીર્થ કરદેવને આશરે જા. તે શરૂઆતમાં જ જોયું છે કે શરીર, ધન, પુત્રા, ઘર કે સ્વજનમાંથી કાઇ તને દુર્ગતિમાં પડતાં રક્ષણ આપી શકે તેમ નથી. આવી રીતે ચારે તરફ ઘાર ઘનઘટા છવાઈ હાય છે ત્યારે પણ તને તીથ<sup>ે</sup> કર મહારાજ સહાય કરનાર છે એટલાે એકજ તારે આશરાે છે; કારણ કે એ તીર્થ કર દેવ સાચા ધર્મની પ્રાપ્તિ કરી આપીને તને સદ્ગતિએ જવા ચાગ્ય સર્વ રસ્તા ખતાવે છે, અને તું વધારે મયત્ન કર તા તને સર્વ ઉપાધિથી સર્વથા મુક્તિ મેળવી આપી તારા આ ચક્ર બ્રમણના છેડા લાવી આપે તેમ છે. એવા એ સુંદર આશ્રય છે, કાળાં વાદળાંમાં રૂપેરી દોરી છે અને તને અખંડ શાંતિનું સ્થાન છે. મતલબ તું એ તીર્થ કર મહારાજે અતાવેલા ધર્મના આશ્રય કર અને તે હારા તારી પ્રગતિ સાધ. એના હત એ છે કે માક્ષગતિએ જવાના એ સહેલા ઉપાય છે, એ અનાયાસે સિદ્ધ છે અને પરિણામ ચાક્કસ નીપજાવનાર છે.

તું શાંતસુધારસનું ખૂબ પાન કર. એનાથી તારૂં આખું શરીર ભરી દે અને એ મય થઇ જા. એ અમૃતપાનમાં ત્રણ ગુણા છે:—

- (१) એ व्याधिने शमावनार छे. अमृत हाय छे त्यां व्याधिने। सहसाव न क हाय. से सर्व व्याधिने हरनार से हवा छे. भवरोगार्त्तजंत्नामगदंकारदर्शनः सवरोगार्थी पीडायदा प्राधीने अंगे से वैद्यनुं हाम हरे छे. शांतरस सवव्याधिने शमावी हे छे. अग्रहं हार सेट्रें वैद्य तीर्थं हर परमात्मा छे.
  - (૨) વમન–વાંતિ ( ઉલડી ) ને દ્વર કરનાર છે. આ પ્રાણીને

અંતર વિકારા થયા જ કરે છે પણ શાંતસુધાનું પાન કરે તો એવા વિકારા દ્વર થઇ જાય છે, એ સ્વપરને ઓળખે છે અને એના વિકારા શમી જાય છે.

(3) વળી એ રસ વિનાશ રહિત છે. અપાય એટલે પીડા કે વિનાશ એ જ્યાં ન હાય ત્યાં ભારે મજા આવે છે. માથે વિનાશના ભય લટકતા હાય ત્યાં સુધી કામ કરવામાં મજા આવતી નથી. શાંતરસ અને વિનાશને ઉત્તરધ્રુવ અને દક્ષિણ્ધ્રુવ જેવા સંખંધ છે.

આવેા શાંત અમૃતરસ જે સર્વ વ્યાધિને શમાવનાર છે, વાંતિને દ્વર કરનાર છે અને વિનાશ રહિત છે તેને પી.

આ ગાથામાં શિવગતિના સરળ ઉપાય ખતાવ્યા અને શાંતવાહિતામાં સ્નાન કરવાની ભલામણ કરી. આ રીતે પાંચમી અન્યત્વ ભાવના લેખકશ્રીએ પૂરી કરી. વિનય નામનું રટણ આપણુ પણ પ્રત્યેક ગાથાને અંતે અષ્ટકમાં કર્યું.

એ રીતે અન્યત્વ ભાવનાની હઠીકત રજા કરી. અન્યત્વ ભાવનામાં બહાર જેવાનું છે અને બહારના—પરના સંબંધ આતમા સાથે કેવા છે તેના બરાબર ખ્યાલ કરવાના છે. જંગ (Jung) નામના તત્ત્વજ્ઞાનીએ મનુષ્ય જાતિના બે વિભાગ પાડ્યા છે. એકને તે Introvert કહે છે, બીજાને તે Extravert કહે છે. એકસટ્રાવર્ટ (બાહાદષ્ટિ) નું માનસિક બંધારણ બાહા વસ્તુ તરફ હાય છે અને તે તેનું સર્વ ધ્યાન અને લાગણી રાકે છે. ઇન્ટ્રોવર્ટ (આંતરદષ્ટિ) પાતાની અંદર જાએ છે, દુનિયામાંથી એ લગભગ દ્વર જાય છે અને તે દુનિયાને પાતાની વિરાધી ગણે છે.

' આંતરસ્પશી' વસ્તુઓ કરતાં પાતાના વિચાર, કલ્પના અને લાગણીને વધારે પ્રાધાન્ય આપે છે જયારે બાહ્યદર્શી વસ્તુઓ ઉપર ધ્યાન આપે છે. જયાં જયાં ધર્મનું પ્રાધાન્ય હાય છે ત્યાં બહુધા આંતરસ્પશીં તત્ત્વજ્ઞાનીઓની વિપુલતા હાય છે. જયાં સ્થૂળવાદ—ભાતિકવાદ (Meterialism) પર વધારે ભાર હાય છે ત્યાં બાહ્યદર્શી તત્ત્વજ્ઞાનીનું સામ્રાજય હાય છે.

હિંદના લગભગ સર્વ તત્ત્વજ્ઞાનીએ આંતરદર્શીની કાેટિમાં આવે, છતાં ચાથી અને પાંચમી ભાવનાને અંગે જેવામાં આવ્યું હશે કે આંતરદર્શી તત્ત્વજ્ઞાનીએાએ આત્મનિરીક્ષણ ચાથી ભાવનામાં કર્યું છે તાે પાંચમીમાં પદાર્થના અંતર આત્મભાવ સાથેના સંખંધ કદી વિસરી ગયા નથી.

મારા મતે સ્યાદ્રાદપ્રરૂપક જૈન તત્ત્વજ્ઞાનીઓ આંતરદર્શી અને બાહ્યસ્પર્શી બરાબર રહી શકે છે. સાથે એ પણ કહેવું જોઇએ કે ઢાલની બન્ને બાજી તેઓ રજી કરવામાં સફળ થયા છે છતાં તેઓમાં વિપુળતા તો આંતરદર્શી ત્વની જ છે અને આત્માની હયાતી સ્વીકારનાર આ સિવાય બીજો તત્ત્વવિચારણોના માર્ગ લઇ શકે એ અશકય છે. મારૂં મંતવ્ય એ છે કે જૈન તત્ત્વજ્ઞાનીઓ એકાંત માયાવાદ (Illusion) માં માનનાર ન હાવાથી તેઓ વસ્તુ સાથેના આત્માના સંબંધ બરાબર ઝળકાવી શકયા છે. તેઓની ગણના તા બહુધા ઇન્ટ્રોવર્ટ (આંતરદર્શી) ની કક્ષામાં જ આવે.

( આને અંગે એ હકસલીની પ્રોપર સ્ટડીઝ [ Proper studies by A [ Dous Huxley ] માંથી Varifies of Intelligence ના નિખંધ જરૂર જોવા અને સરખાવવા યાગ્ય છે.)

આજશી ૨૪૬૨ વર્ષ પહેલાં આસા વિદ અમાસ્યાની સવારે મહાવીર લગવાને પાતાના મુખ્ય શિષ્ય ઇંદ્રભૂતિ ગાતમને બાજીના ગામમાં દેવશર્મા નામના બ્રાહ્મણ રહે છે તેને ઉપદેશ આપવા માટે જવા કહ્યું. આજ્ઞાંકિત શિષ્ય તુરત ત્યાં ગયા. ઉપદેશ આપ્યા માટે જવા કહ્યું. આજ્ઞાંકિત શિષ્ય તુરત ત્યાં ગયા. ઉપદેશ આપ્યા. રાતના બાર વાગવાના સમય થયા હશે ત્યાં આકાશમાં દેવતાઓને અમુક દિશા તરફ જતા જાયા. શું છે? એમ પ્રશ્ન થયા. તપાસ કરતાં જણાયું કે મહાવીરસ્વામી માશે ગયા અને લાવઉદ્યોતના નાશ થતાં દેવા દ્રવ્યઉદ્યોત કરી રહ્યા છે અને લાવઉદ્યોતના દેહ અપાપાપુરીમાં પડ્યો છે ત્યાં નમન કરવા જાય છે.

ગાતમસ્વામી વિદ્ધાળ થઇ ગયા. એને વિચાર થયા કે દુનિયાના ક્રમ છે કે એવા વખતે માણુસ છાકરાઓને પાસે બાલાવે, બહારગામ હાય તા તેડાવી મંગાવે અને ભગવાને તા મને ઉલટા દૂર કર્યા! મારા ઉપર શું તેમના સ્નેહ જ નહિ હાય? આવું તે હાય? આ પ્રમાણે ખૂબ ખેદ કર્યા. પછી વિચાર્યું કે ખરેખર એ વીતરાગ હતા! હું કાના? અને તેમને ને મારે શા સંબંધ? ભગવાન તા નિ:સ્પૃહ જ હાય. એને પાતાનાં તેમજ પારકાં ન હાય. હું ભૂલ્યા. એમ અન્યત્વ ભાવના વિચાર કરતાં ખૂબ આત્મનિમજજન કરી કૈવલ્ય ઉપજાવ્યું, સંપૂર્ણ જ્ઞાન થયું અને લાકાલાકાન ભૂત-ભવિષ્ય-સાંપ્રત ભાવા જ્ઞાનનજરે જોયા. આ અન્યત્વ ભાવના.

રડી રડીને માતા **મરૂદેવા**એ આંખા ખાઇ. મારા 'ઋષભ ' શું કરતા હશે ? શું ખાતા હશે ? એ કયાં પાઢતા હશે ? એને અડચણુ પડે તા કાેેેેલુ એનું નિવારણ કરતું હશે ? આખી રાત જંપ નહિ. ભરત બાહુબળ પગ ચાંપવા બેસે ત્યારે પણ એ જ ઝંખના 'મારા ઋષભ શું કરતા હશે ?' તમે એની સંભાળ જ લેતા નથી. એ પ્રમાણે બાલતાં આંખમાંના આંસું વર્ષા ગયાં પણ સુકાયાં નહિ. માતાના પ્રેમ તદ્દન નિર્મળ અને આ માતામાં તા ન્યુગળીઆની ભદ્રિકતા હતી, ત્રીજા આરાની સરળતા હતી, અસાધારણ વાત્સલ્યની પરાકાષ્ઠા હતી. એ તા દરરાજ રડે, રાત્રે રડે અને હાલતાં—ચાલતાં પણ નિ:સાસા મૂકે, જેથી આંખ ઉપર પડળ વળી ગયાં પણ એનું રડવું અટકયું નહિ.

ભરત મહારાજ માતાને ગમે તેટલું આધાસન આપે, બાહુ-ખળી એના પગ ચાંપે પણ માતાના સ્નેહ તા એના ઝાધભને જ ઝંખે. એવી રીતે ૧૦૦૦ વર્ષ વ્યતીત થયા. એક દિવસ પ્રભાતે સમાચાર આવ્યા કે 'શ્રી ઋષભદેવને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે અને નગર બહાર દેવાએ સમવસરણ રચેલ છે.' તુરત જ બીજા સમાચાર આવ્યા કે 'આયુધશાળામાં ચક્રરત ઉત્પન્ન થયું છે.' બન્ને સમાચાર લગભગ એક સાથે આવ્યા. ક્ષણવાર ભરત મહારાજ વિચારમાં પડ્યા—' તાત ચક્ક ધૂર પૂજ્ય, ચિંતા એહ હુઇરી' પિતાની પ્રથમ ઉપાસના કરૂં કે ચક્રરતની ? બીજ જ ક્ષણે નિરધાર કર્યો કે તાતની જ પૂજા પ્રથમ ઘટે. ચક્ક તો આ ભવનું સાધન છે, અંતે પર છે. તાત જગત્યુજ્ય છે, સંસારથી મૂકાવનાર દેવાધિદેવ છે.

મરૂદેવા માતાને હાથી પર બેસાડ્યા. પાતે મ્હાવતને સ્થાને બેઠા. દ્વરથી દેવદું દુભિના અવાજ સાંભળ્યા. 'માતા! તમારા પુત્રની ઋદિ જાઓ! આ દેવતાએ પુષ્પવૃષ્ટિ કરે છે, ત્રણુ ગઢવાળું સુંદર સમવસરણ છે, અશાકવૃક્ષ ડાલી રહ્યું છે, ચામર વીંજાય છે, ભામ ડળ ઝળકે છે. ' વિગેરે. ્માતા તેા સાંભળીને ડઘાઇ ગયા. 'અરેરે! હું તો વર્ષાથી 'ઝાષભ, ઝાષભ ' કરતી હતી અને આ તો મજામાં પહેલ છે. આ તે કાના છેાકરા ને કાની માતા ?, હર્ષના આંસુ આવ્યાં. પડળ દૂર થઇ ગયાં. સમવસરણાદિ જોયું તેથી મનમાં અન્યત્વ ભાવના જાગી. તે રગે–રગે પ્રસરી ગઈ. અત્યંત હળુકમી ભદ્રિક જીવ હતો. હાથીના હાદ્દા પર કૈવલ્યજ્ઞાન થયું. આ અન્યત્વ ભાવના.

એકત્વ ભાવનાને અને અન્યત્વ ભાવનાને ખૂબ નજીકના સંબંધ છે. એકમાં અંદર જોવાનું છે અને બીજામાં અંદરની અપેક્ષાએ બાહ્યને તાળવાનું છે. આ તુલના કરવાના આ ખરે-ખરેા પ્રસંગ છે અને એના બનતા ઉપયાગ થાય તા ભાવના ભાવવાનું સાર્થકથ છે.

પ્રથમ સર્વથી અગત્યની બાબત આ શર્રીર છે. એની પાલા આપ- બાના અને ક અગવડા સહેવામાં આવે છે, એને પાલા આપ- વામાં આવે છે અને એનું જતન કરવામાં પ્રતું ધ્યાન આપ- વામાં આવે છે છતાં એ કાઇ પણ વખત સરખા જવામ આપતું નથી. એને શરદી—ગરમી લાગતાં વાર લાગતી નથી અને જ્યારે એની ખૂબ સંભાળ લેવામાં આવે છે ત્યારે એ ઉલડું વધારે ત્રાસ આપતું જાય છે. એને ખવરાવવાની ચિંતા, એને ખવરાવેલું બહાર કાઢવાની ચિંતા, એને સાફ રાખવાની ચિંતા અને એને સરખાઇમાં રાખવાની ઉપાધિના પાર નહીં. એ સર્વની નિત્યનાંધ રાખી હોય તા એનું લીસ્ટ ભારે જબરૂં થાય અને છતાં એ તા પરાયાની જેમ જ વર્તે છે. એનામાં શું ભર્યું છે એ વાત તા હવે પછી વિચારવાની છે ( છઠ્ઠી ભાવનામાં ), પણ જેવું છે તેવું એ પર જ છે અને પરાયાની જેમ જ તે પ્રાણી સાથે વર્તે છે. પરત્વ—અન્યત્વ એનાથી શરૂ થાય છે.

આ પ્રમાણે છતાં શરીરને પરાશું માનવાની વાત સમજવી ખકુ મુશ્કેલ છે અને મુશ્કેલ છે માટે ખૂબ વિચારવા યાગ્ય છે. એના સંબંધમાં ઘણું લખાઇ ગયું છે. અત્યારે કાઇ છાપું હાથમાં લેશા તેમાં ૭૫ ટકા જાહેર ખબર દવાની હશે. સ્વર્ગમાંથી કાઇ તે વાંચે તા મનુષ્યલાકમાં કાઇ વ્યાધિના ઉપાય શાધવા હવે રહ્યો નહિ હાય તેવી તેમાં જાહેરાતા હાય છે અને છતાં આપણે શારીરિક બાબતમાં સુધર્યા છીએ એમ તા લાગતું જ નથી. આ સર્વ શરીરના માહ છે, અસ્થાને મૂકેલા વિધાસનું પરિણામ છે અને પરભાવરમણતાના પ્રતિધ્વનિ છે. શરીરને અંતે મૂકી જવું પડે છે એ તા સંદેહ વગરની વાત છે.

સગાંઓના સ્નેહ એ પણ પરભાવમાં રમણતા છે એમાં કશા સંદેહ નથી. એ સગાંઓ પરભવમાં સાથે આવતા નથી કે ત્યાં કાઇ પ્રકારની સહાય કરી શકતા નથી એ વાત તા આપણે વિગતથી જોઇ ગયા. સ્વાર્થ પૂરતા જ સ્નેહ છે. એના અનેક દેષ્ટાન્તા નાંધાયલાં છે. તેનું સંક્ષિપ્ત અવલાકન કરી જોઇએ.

સુરિકાન્તા, એ સ્ત્રીના પ્રેમનું દેષ્ટાન્ત પૂરૂં પાડે છે. એ પરદેશી રાજાની મહારાણી થાય. રાજા સાથે એણે ખૂબ વિલાસ કર્યો. રાણી વિષયાસકત હતી અને તે પ્રતો તેના રાજા પર સ્નેહ હતો. એક વખત રાજાને કેશીગણધરના મેળાપ થયા. તેમના ઉપદેશથી એની નાસ્તિકતા દ્વર થઇ. એ ધર્મ સમજ્યા. દુનિયાની અસ્થિરતા તેના ધ્યાનમાં આવી. એ રાણી તરફ શિથિળ પ્રેમ- વાળા થયા. રાણીને એ ન ગમ્યું. એની ઇચ્છા તૃપ્ત ન થતાં એ પિંગળાની જેમ પરપુર્ષ સાથે સહચાર કરવા લાગી. રાજાના લય લાગ્યા અને અંતે પ્રેમીના લેખાસમાં રાજાને વિષ દઇ, ગળે નખ મારી રાણીએ એના પ્રાણ લીધા. આ સ્ત્રીના પ્રેમ!

ખ્રહ્મદત્ત ચક્કવર્ત્તીની માતા, વિધવાવસ્થામાં પરપુરૂષ-( દીર્ધ રાજા )લંપટ થઇ. પ્રથમાવસ્થામાં જે પુત્ર ગર્ભે આવ્યા ત્યારે પાતે ચાદ સ્વપ્ન જોયાં હતાં તેવા ચક્કવર્ત્તી થનાર પુત્રને મારી નાખવા તે જ માતાએ લાખનું ઘર ખનાવ્યું અને ત્યાં પુત્રને સૂવા માકદ્યા. માતાએ પાતે જ એ ઘરને આગ લગાડી. એ ચક્કવર્ત્તી થનાર પુત્ર એના મિત્ર પ્રધાનપુત્રની કુશળતાથી અચ્ચા, પણ સ્વાર્થસંઘદ્દન વખતે માતા પણ કેટલી હદ સુધી જાય છે તે ખાસ વિચારવા જેવું છે.

કનક્કેતુ રાજાને રાજ્યના એટલા બધા લાલ હતા કે એ પાતાના પુત્રોને કાણા, લુલા, પાંગળા, આંધળા અને બીજી ખાડખાંપણવાળા કરી રાજ્યને અચાગ્ય કરતા હતા. નિયમ પ્રમાણે એવા પુત્રને રાજ્ય મળતું નથી. પિતા કેટલી હદ સુધી સ્વાર્થ વખતે પુત્ર સાથે પણ ક્ર્ર થાય છે તે આ દાખલામાં વિચારવા જેવું છે.

પુત્રના સ્નેહમાં કાેેે ચિકનું દર્શાન્ત સુપ્રસિદ્ધ છે. એ શ્રે ચિક રાજના પુત્ર થાય. એનું નામ કૂચિક પણ કહેવાય છે. એ છે રાજ્યલાલા પિતાને કેદમાં પૂર્યા, પાંજરામાં નાખ્યા અને રાજ્ય પાતાને તાબ કર્યું. એ છે પાંજરામાં પણ પિતાને ચાળખા મરાવ્યા. તે પુત્ર બાલક હતા ત્યારે તેના અંગુઠા પાકચો હતા. પિતા પર્ચી ખરડાયલા એ અંગુઠાને સ્નેહવશ થઇને પાતાના મુખમાં રાખતા હતા. તે પુત્રે પિતાના સ્નેહના બદલા આપ્યા! ઇતિહાસમાં એ રંગ છે એના પિતા શાહજ હાનને અને લાઇ દારાને કેદમાં નાખ્યાના દાખલા સારી રીતે જાણીતા છે. સ્વાર્થ એ એવી જ ચીજ છે. સગા લાઇએ ને લડવાના કેસા કેર્રામાં ઘણા જાણીતા છે.

સ્નેહની સ્વાર્થપરતા કેટલી છે તે માટે ખહુ દાખલાઓ આપવાની જરૂર પહે તેમ નથી. આપણા દરરોજના અનુભવના તે વિષય છે. ભાઇઓ લહે ત્યારે એક બીજાના ગાળાના પાણી હરામ થાય છે. આ સસારમાં તો સર્વ પ્રકારનાં દર્ષાન્તો મળી આવે છે, પણુ એ સર્વમાંથી એક વાત બરાબર સિદ્ધ થાય છે કે આ દુનિયામાં ખરા સ્નેહ જેવી એક પણુ ચીજ નથી. જો ખરા સ્નેહ હોય તો સ્નેહીના વગર જીવી શકાય નહિ, છતાં જેના વગર એક દિવસ ન જાય તેના વગર વર્ષો વહી જાય છે તે આપણુ વાર વાર અનુભવીએ છીએ અને છતાં સ્નેહ પાછળ ઘસ-ડાઇએ છીએ. આ સ્થિતિ વિચારશીલ દીઈ દર્ષિની તો ન હાય.

પ્રેમ-સ્નેહ એ એવી ચીક્ટ વસ્તુ છે કે એક વાર એને અવકાશ આપ્યા પછી એમાં વિવેક, સભ્યતા કે મર્યાદાને સ્થાન રહેતું નથી. પછી આખા ગામમાં રૂપાળામાં રૂપાળા છેંકરા શાધવા માકલવામાં આવે તો ગામના કનૈયા કુંવરા પર નજર ઠરતી નથી, પણ પાતાના હખસી જેવા છેંકરા તરફ જ આંખા ઠરે છે. આ સભ્યતાના નમૂના છે. સ્નેહ કેટલા પક્ષપાત કરાવે છે તે વિચારવાનું આ સ્થાન છે.

સ્ત્રી, પુત્ર કે અન્ય સગાં પર રનેહ કેટલા વખત ટકે છે તેના ખ્યાલ ઘરડા માણસને થાય છે. એનામાં સ્વાર્થ ન રહેતાં એનું જીવન ઘણીવાર બહુ આકરૂં—અકારૂં થઇ પડે છે. એના દાખલા પણ નજરે જોયા છે. પરભવમાં એ સ્નેહીમાંના કાઇ જરા પણ કામમાં આવતા નથી એ વાત તા ખરાખર સ્પષ્ટ થઇ ગઇ છે.

પરવસ્તુઓના સ્નેહમાં ધન ઉપરની ગાંઠ સર્વથી આકરી છે. એના પાસમાં જુદી જુદી કક્ષાએ સર્વ આવી પડેલા છે. એની ચીકાશ એટલી આકરી છે કે એ મરતાં સુધી છૂટતી નથી. મરતી વખત પણ એમાં વાસના રહી જાય છે. એમાં કાંઇ ધ્યેય પણ હાતું નથી. એમાં મર્યાદા રહેતી નથી. એમાં સગપણ-સ્નેહ-સંબંધ કાંઇ જેવામાં આવતું નથી. સીત્તેર વર્ષની વયના માણસાને પુત્ર-પુત્રી ન હાય તા પણ ધનની પાછળ ગાંડા થતાં આપણે નજરે જોયા છે. એ શેની ખાતર અજંપા અને ઉજાગરા કરતા હશે તેની કલ્પના કરવી મુશ્કેલ છે, પણ છતાં તેઓ તા પાતાની ધન પાછળની ચાંકી, સાચા-જાઢા કરવાની પદ્ધતિ અને અનેક ગાંટાળા વૃદ્ધ વધે પણ કર્યાં જ કરે છે. ધનના માહ અજબ છે અને પૃથક્ક-રણને માટે અશકય છે, ન સમજાય તેવા છે અને ઠેઠ સુધી હેરાન કરનાર છે, સમજયા છતાં પણ એ છૂટતા જ નથી.

ધન તો પર વસ્તુ છે એ સિદ્ધ કરવાની કાંઇ જરૂર નથી. એ શરીર જેટલું નજીક પણ નથી અને સગાં જેટલું સમીપ પણ નથી, પરંતુ એને કેટલાક વ્યવહારના અનુભવીઓ 'અગી-આરમાં પ્રાણું કહે છે. પ્રાણીને પાંચ ઇંદ્રિય, મન, વચન, કાયાના યાગો, ધાસાધાસ ને આયુ એ દશ પ્રાણું હોય છે, પણ ધન એ અગિયારમાં પ્રાણું અની જાય છે અને ઘણીવાર તો એના ગ્રાહ એવા આકરા અને છે કે એ દશ પ્રાણુને મૂકાવે છે. મહાવિગ્રહ પછી વ્યાપારની અસ્તવ્યસ્ત સ્થિતિ થતાં, કેટલાએ વ્યાપારીને નુકશાન થતાં, શરીરે તારાજ થતાં જોયા છે, કૈકને ગાંડા થઇ જતાં જોયા છે અને કેટલાઓને અંતે ઘસાઇને મરણ પામતા જોયા છે. ધનના અપરંપાર મહિમા છે. એના પરની આસક્તિ પ્રાણીને કેટલી હદ સુધી લઇ જાય છે તે પર વધારે વિવેચનની ભાગ્યે જ જરૂર હાય. પરભાવમાં રમણ કરવાની ટેવનું એ અનિવાર્ય પરિણામ છે.

ધન સિવાય અન્ય વસ્તુઓ પરના પ્રેમ પણ એાછા-

વધતા બદલા જરૂર આપે છે. આપણાં કરનીચર પર આપણને કેટલા રાગ હાય છે! નાતમાં જમવા ગયા હાઇએ અને એક કળશા જો બદલાઇ જાય ત્યાં કેટલા ચીડાઇ જઇએ છીએ! અને એક સારું આલ્બમ બનાવ્યું હાય તો કેટલાને બતાવીએ છીએ! કાઇને પીકચરના શાખ, કાઇને ઘડીયાળા પર માહ, કાઇને કપડાં પર આદર, કાઇને જોડાં પર આસક્તિ, આવાં અનેક નામા લઇ શકાય; પણ તે બીનજરૂરી છે. પાર્થિવ કાઇ પણ ચીજ પર આસક્તિ નિરર્થક છે, કચવાટ કરાવનાર છે અને અંતે સર્વને છાડવાની છે એમાં શક નથી. જેલમાં એક થાળી, બે વાટકા અને બે ધાતર, બે બંદી અને એક એાછાડ (ચાદર) તથા બે બ્લેંકેટથી ચલાવી શકાય છે અને ઘેર કપાટ ભરીને કપડાં હાય અને પેટી ભરીને ઠામવાસણા હાય તો પણ ઓછાં પડે છે. આપણી જરૂરીઆત આપણે વધારીએ છીએ અને પછી નકામા મું ઝવણમાં પડી અંધારામાં ગાંથાં ખાઇએ છીએ.

વિચારવાનું એ છે કે આ ચીજેમાંથી કાઇ સ્થાયી નથી, કાઇ આપણી નથી, આપણી સાથે આવવાની નથી, એને છાડતાં અંદરથી જીવાત્મા અમળાઇ જવાના છે અને એને જ રાજી ખુ- શીથી છાડતાં શાંતિની ધારા ચાલે તેમ છે, અખંડ વિનાદ થાય તેમ છે અને ક્રજ બજાવવાના ખ્યાલમાં મસ્તતા આવે તેમ છે.

આવી રીતે આપણે આત્મિક વિચાર કર્યો. પ્રથમ ભાવ-નામાં સંસારની અનિત્યતા, પદાર્થીની અનિત્યતા આત્માની નજરે વિચારી, બીજી ભાવનામાં આ પ્રાણીને–આત્માને કાેઇનું શરણ નથી એ જોયું, ત્રીજી ભાવનામાં સંસારનું આખું ચિત્ર રજા કર્યું, ચાથી ભાવનામાં આત્મા એકલા જ છે, એકલા આવ્યા છે અને એકલા જનારા છે એ વિચાર્યું અને આ છેટી પાંચમી ભાવનામાં આત્મા સિવાય સર્વ પદાર્થી અન્ય છે એ અને અન્ય હાઇ તેની ખાતર પડી મરવું એ અજ્ઞાન છે એ ખતાવતાં ખાસ કરીને પાતાનું શરીર પણ અન્ય છે એ ખાબત પર ભાર મૂક્યા. પ્રથમની પાંચ ભાવનાઓ આત્માને અંગે છે. હવે પછી આવનારી છઠ્ઠી ભાવના શરીરને અંગે છે, સાત આઠ, નવ એ ત્રણ ભાવના કર્મના સંબંધ જીદા જીદા દષ્ટિ- ખિન્દુથી ચર્ચનાર છે, દશમી ભાવના ધર્મની આવશ્યકતા સમજાવે છે, અગ્યારમી ભાગોલિક છે અને ખારમી સમ્યક્તવની દુર્લભતા અતાવનાર છે. એના વિભાગા નીચે પ્રમાણે પાડી શકાય.

૧ થી ૫ ભાવના. આત્મિક. આત્માના સંબંધ ખતાવનાર. ૬ ઠ્ઠી ભાવના. શારીરિક. શરીરની અંદર શું છે તે બતાવનાર. ૭ થી ૯ ભાવના. કાર્મિક. કર્મના સંબંધ ખતાવનાર.

૧૦ થી ૧૨ ભાવના. પ્રકીર્ણુ વિષયક. જીદા જીદા ધર્માદિ વિષય પ્રકટ કરનાર.

એટલે હવે અહીંથી આપણી લાઇન ખદલાય છે. અંતે તો સર્વ ભાવનાના આત્મા સાથે સંખંધ છે એ વાત સાચી છે, પણ આ પ્રથમની પાંચ ભાવનામાં આત્મા કેંદ્ર સ્થાને છે. એક આત્માને ખરાખર ઓળખ્યા તા સર્વ ઓળખી લીધું એ વાત ધ્યાનમાં રાખવાની છે. આત્માને માટે આ સર્વ રમત છે, એને પ્રકટ કરવા અને એને એના મૂળ સ્વરૂપમાં લઇ આવવા એને માટે આ સર્વ ઉપદેશ છે અને એ સંખંધમાં કદાચ કાઇ વિચાર બેવડાયા હાય, કાઇ વાતનું પુનરાવર્તન થયું હાય તા તેને સંતવ્ય ગણી આત્માને ઓળખવા એ આપણું પ્રધાન કર્તવ્ય છે.

અનંતશક્તિના ધણી, અનંતગુણના નાયક, ભૃતભાવી દષ્ટા

અને અનંત સુખમાં રમણ કરનાર એ આત્મા અત્યારે કઇ સ્થિતિએ ઉતરી ગયા છે એ વિચાર કરતાં ખેદ થાય તેમ છે. એની ઉપાધિએા પાર વગરની છે અને એની ગુંચવણા પણ મુંઝવે તેવી છે, છતાં એ સર્વની ઉપર આવવાનું તેનામાં વીર્ય છે અને તે પ્રકટ કરવા આ ભવમાં જે સામગ્રીએ। મળી છે તે વિપૂળ છે. એના લાભ ન લેવામાં આવે તાે પાછું એનું એ જ ચક્રબ્રમણ ચાલુ રહેવાનું છે. એમાં જીવનની અસ્થિરતા આદિ વિચારી નાસીપાસ થઇ લમણે હાથ મૂકીને રડવાનું નથી, પણ કમ્મર કસીને લડવાનું છે અને લડતાં માર્ગ મળી જાય તેવું છે. વિકાસક્રમમાં મરૂદેવા જેવા સુસાધ્ય જીવા તા થાડા જ આવે, પણ કષ્ટસાધ્ય જીવાેએ પણ ગભરાવાનું કાંઇ કારણ નથી. આપેણા માક્ષ આપણા હાથમાં છે અને તે માટે સીધા માર્ગ પકડી લૈવાના આ અવસર છે. પાતાનું હાય તે ઉપર ખુબ ભાર મૂકવા, માનસિક ઉચ્ચ ઉડ્ડયન કરવાં અને પરનાે ત્યાગ કરવાે. એટલું થાય તા રસ્તા હાથ લાગી જશે અને વધારે પ્રગતિ થાય તા ખહુ સારી વાત છે, પણ તેમ ન ખને તાે સાચે રસ્તે અવાય તા પણ વિકાસક્રમના રસ્તા પર તાે જરૂર આવી જવાશે.

આ ભાવનાઓ વિચારી સત્ય સ્વરૂપ સમજવાનું છે, આદરવાનું છે, ગતિમાં મૂકવાનું છે. એ વિચારી જરા પણ ગભરાઇ જવાનું કારણ નથી, એ વાત વારંવાર લક્ષ્ય પર લેવાની છે. આપણા માેક્ષ આપણું કરી શકીએ તેમ છે અને તે માટે જ આ વિચારણા છે. પરમાત્મા આ શાંતસુધાનું પાન એના સાચા આકારમાં કરવાની સર્વને સદ્દ્યુહિ આપા.

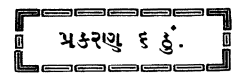
ઇતિ અન્યત્વ ભાવના. પ.

# ઉ. સકળચંદ્રજીકૃત અન્યત્વભાવના

( રાગ–કેદારા-ગાડી. )

ચેતના જાગી સહચારિણી, આળસ ગાેદડું નાંખી નાંખી રે; હુદય ઘરે ગ્રાન દિવા કરો, સુમતિ ઉઘાડી આંખી રે.ચેબ્વ એક શતા અધિક અઠાવના, માહ રણિયા ઘરમાંહિ રે; હું સદા તે**ણે વિ**ંટથો રહું, તુજ ન ચિંતા<sup>ં</sup> કેસી ના**રી રે.ચે**૦ જઇ૧ મુઝ તે અળગા કરે, તાે રમું હું તુઝ સાથે રે, તેહથી હું અળગા રહું, જો રહે તું મુઝ સાથે રે. ચે૰3 મન વચન તનુ સવે ઇંદ્રિયા, જીવથી જૂજીઆ હોય રે; અપર પરિવાર સબ જુવથી, તું સદા ચેતના જોય રે. ચેજ તનુ વચન સવે ઇદ્રિયા, છેવથી જૂજીઆ જોય રે; જો રમે તું ઇણુ ભાવના, તાે તુઝ કેવળ હાેય રે. ચે**૦** પ સર્વ જગ જીવ ગણુ જૂજુઆ, કાેઇ કુણના નિવ હાેય રે; કર્મા વશે સર્વ નિજનિજતણે, કર્મથી નવિ તર્યો કાેય રે.ચે૰ દેવ ગુરૂ જીવ પણ જા્જુઆ, જા્જુઆ જગતના જીવ રે; કર્માવશ સર્વ નિજનિજતણે, ઉદ્યમ કરે નહીં કલીવર રે.ચે૦ સર્વ શુભ વસ્તુ મહિમા હરે, કલિચુગાે દુષ્ટ ભૂપાળ રે; તિમ દુકાલાેપિ જનને હરે, અવરની આશ મન વાળ રે.ચે૦ ચિંત કરે આપ તું આપણી, મમ કર પારકી આશ રે; આપણું આચર્યું અનુભવ્યું, વિચારી પરવસ્તુ ઉદાસ રે. ચેં૦ કાે કિર્ણ જગૅનવિં ઉદ્ધર્યા, ઉદ્ધરે આપણા જવ રે; ધન્ય જે ધર્મ આદર કરે, તે વસે ઇદ્ર સમીવ રે. ચે૰૧૦ જૂજુવે જૂજુવા આતમાં, દેહ ધન જૂનથકી ધ્યાન રે; તે ગેઇ<sup>૩</sup> દુઃખે નવિ ઉપજે, જેહને મને જિન જ્ઞાન રે. ચે૦૧૧

૧ યદિ. ૨ નપુંસક. ૩ તે જાય તાે.



# અશુચિ ભાવના.

शार्दूलविक्रीडितम्—

सच्छिद्रो मदिराघटः परिगलत्तक्षेशसंगाश्चित्रः, शुच्यामृद्य मृदा बहिः स बहुशो घौतोऽपि गङ्गोदकैः । नाधत्ते शुचितां यथा तनुभृतां कायो निकायो महा– बीभत्सास्थिपुरीषमूत्ररजसां नायं तथा शुद्ध्यति ॥ क १ ॥

#### मन्दाक्रान्ता-

स्नायं स्नायं पुनरिष पुनः स्नान्ति शुद्धाभिरिक्कि विरंवारं बत मलतनुं चन्दनैरर्चयन्ते । मृद्धात्मानो वयमपमलाः प्रीतिमित्याश्रयन्ते, नो शुध्यन्ते कथमवकरः शक्यते शोद्धमेवम् ॥ ख २ ॥

क १ सच्छिद्रो नाना કાણાંવાળા. परिगळत् ગળતાં, ઢળતાં. तहेश तेनां અવયવા, ટીપાં. संगाशुचिः સંખધથી અપવિત્ર. शुच्या પવિત્ર; સારી मृदा आमृद्य भाटीवडे भ£न કરીને. तनुषृतां भाषुसानां. निकायः ढगेक्षा. पुरीष विष्टा. रजस् ३धिर, क्षाेडी.

ख २ स्नायं स्नायं ન્હાઇને ન્હાઇને. मलतनुं મળથી ભરેલું શરીર. अपमला મેલ વગરનાં, પવિત્ર. अवकर: ઉકરડાે (જ્યાં આખા મહાલ્લાના કચરાે એકઠાે થાય છે તે જગ્યા.) एवम् એ પ્રમાણે.

- क. ૧. કાશું પહેલા દારૂના ઘડા ગળતા હાય અને ચારે તરફ ઢળતા મદિરાનાં ટીપાંઓથી અપવિત્ર થયા હાય તેને બહારના ભાગમાં સારી મજાની માટીથી મઈન કરવામાં આવે અને ગંગાના પાણીથી અનેક વાર ધાવામાં આવે પણ તે (ઘડા) જેમ પવિત્રપશું ધારણ કરતા નથી તે જ પ્રમાણે અતિ અળખામણાં હાડ, મળ, મુત્ર અને લાહીના ઢગલા જેવું આ મનુષ્યનું શરીર પવિત્ર થતું નથી.
- स्त. ર. મૂઢ પ્રાણીઓ વારંવાર ન્હાઇ ન્હાઇને આ મળથી ભરેલા શરીરને ચાજ્યા પાણીથી પણ સાફ કરે છે અને પછી એના ઉપર ચંદન–સુખડનાં વિલેપન કરે છે અને પછી પાતે જાણે મેલ વગરનાં થઇ ગયાં છે એમ મનમાં માની રાજી થાય છે; પણ તેઓ કદી શુદ્ધ થતાં નથી. ઉકરડાને તે કેવી રીતે શાધ્યા જાય? એને કેમ શુદ્ધ કરી શકાય?

## शार्दूछिविक्रीडितम्

कर्पूरादिभिरचिंतोऽपि लग्जनो नो गाहते सौरमं, नाजन्मोपकृतोऽपि हन्त पिशुनः सौजन्यमालम्बते । देहोऽप्येष तथा जहाति न नृणां स्वाभाविकीं विस्नतां, नाभ्यक्तोऽपि विभूषितोऽपि बहुधा पुष्टोऽपि विश्वस्यते ॥ग ३॥

## उपेन्द्रवज्रा

यदीयसंसर्गमवाप्य सद्यो, भवेच्छुचीनामश्चचित्वमुचैः । अमेध्ययोनेर्वपुषोऽस्य शौच-संकल्पमोहोऽयमहो महीयान् ।घ४।

#### स्वागता

इत्यवेत्य शुचिवादमतथ्यं पथ्यमेव जगदेकपवित्रम् । श्लोधनं सकलदोषमलानां धर्ममेव हृदये निदधीथाः ॥ङ ५॥

ं ग ३ कर्पूरादि કર્પૂર વિગેરે. વિગેરેમાં બરાસ, કસ્તૂરી, અમર आદિ સુગંધા ચીજો. ਲર્સૂન લસણ, ઘણું દુર્ગંધી હોય છે. એ કંદમૂળ છે. गाहते વ્યાપ્ત થાય છે. न आजन्मा उपकृतो આખા જન્મ—આખા ભવ ઉપકાર કર્યા હોય તો પણ નહિ. पिशुनः ખળ, લુચ્ચા માણસ. विस्नता દુર્ગંધીપણું. अभ्यक्तो Besmear વિલેપન કરેલા ( સુગંધી અત્તર તેલ વિગેરેથી) विभूषित શણુગારાયેલા. पुष्ट પાયેલા, ખાઇ ખાઇને જાહા બનાવેલા. विश्वस्यते વિશ્વાસ કરાય.

घ **४ सद्यः** એકદમ. **उच्चै:** ખૂબ. **अमेध्ययोनेः** યાેનિ એટલે ઉત્પન્ન થવાનું સ્થાન. અપવિત્ર વસ્તુએાનું ઉત્પત્તિ સ્થાન. **महियान्** માેટાે.

ङ ५ अवेत्य समळिने. अतथ्य અસત્ય, ખાટે. शुचिवाद ने।ट જુએ. ન્હાવા વિગેરેથી પવિત્ર થવાય છે એવે। ઉપદેશ. पथ्य હિતકારક. निद्धीथाः तुं ધારણ કર.

- મ. ર. લસણને કર્પૂર અરાસ આદિ સુગંધી પદાર્થાની વાસ આપી હોય તો પણ તે સુગંધી થતું નથી. નાદાન હલકા માણસ ઉપર આખા જન્મ સુધી ઉપકારો કર્યા હોય તો પણ તેનામાં સજ્જનતા આવતી નથી. તે જ પ્રમાણે મનુષ્યોના દેહ પણ એની સ્વાભાવિક દુર્ગંધીને છોડતા નથી. એ (દેહ) ને ગમે તેટલાં તેલાે ચાળવામાં આવે, એના પર ગમે તેટલાં ઘરેણાં ઘાલવામાં આવે અને એને ગમે તે પ્રકારે પુષ્ટ કરવામાં આવે તો પણ એના ભરેંસાે કરાય નહિ.
- ઘ. છે. જે શરીરના સંબંધ થવાથી પવિત્ર વસ્તુઓ પણ તુરતજ મહા અપવિત્ર થઇ જાય છે અને જે શરીર અમેધ્યયાનિ-અપવિત્ર વસ્તુનું ઉત્પત્તિસ્થાન છે તેના સંબંધમાં શાચ (પવિત્રતા) ની કલ્પના કરવી એ પણ માટા માહે છે–મહાઅજ્ઞાન છે!
- ङ. ५. આ પ્રમાણે સમજીને 'શુચિવાદ' અયથાર્થ છે અને સકળ દાેષાને શાેધનાર અને આખા જગતમાં માત્ર પવિત્ર 'ધર્મ' પ્રાણીને હિત કરનાર છે એમ સમજી એ ધર્મને તારા હુદયમાં ધારણ કર.



# गेयाष्ट्रक\*

भावय रे वपुरिदमितमिलिनं, विनय विबोधय मानसनिलिनम्। पावनमनुचिन्तय विभ्रमेकं, परममहोमयमुदितविवेकम् ॥ भावय०॥१॥

दम्पतिरेतोरुधिरविवर्ते, किं शुभमिह मलकश्मलगर्ते। अश्रमपि पिहितं स्रवति विरूपं, को बहु मनुतेऽवस्करकूपम् ॥ भावय०॥ २॥

भजित सचन्द्रं शुचिताम्बूलं, कर्तुं ग्रुखमारुतमनुकूलम् । तिष्ठति ग्रुपभि कियन्तं कालं, ग्रुखमसुगन्धि जुगुप्सितलालम् ॥ भावय० ॥३॥

असुरमिगन्धवहोऽन्तरचारी, आवरितुं शक्यो न विकारी । वपुरुपजिन्नसि वारंवारं, हसति बुधस्तव शौचाचारम् ॥ भावय० ॥ ४॥ અન્શુ-ચિ-ભા-વ-ના.

- આ શરીર અતિ મેલવાળું મિલન છે એમ હે ચૈતન! ભાવ–વિચાર. તારાં મનામય કમળને ઉઘાડ અને સમજ. ત્યાં જે સર્વ વ્યાપી એક પ્રકાશવાન, વિષેકવાન, મહાપવિત્ર ( અંતર્યામી–આત્મતત્ત્વ ) છે તેના વિચાર કર, તેનું ધ્યાન કર.
- ૨. સ્ત્રી-પુરૂષના વીર્ય અને શુક્રનાં ચક્રમાં પહેલા એ મળ અને કચરાના ખાડામાં તે સારાં વાના શું હાય? એને વારં-વાર ખ્અ ઢાંકી દેવામાં આવે તેા પણ તેમાંથી અત્યંત ખરાબ બિલત્સ પદાર્થી ઝર્યા જ કરે છે! કચા ડાહ્યો માણુસ કચરાશ્રી લરેલા કુવાને સારા ગણે?
- 3. મ્હામાંથી (સામાને) અનુકૂળ પવન બહાર નીકળે તેટલા માટે એ સુંદર પાનમાં સુગંધી અરાસ વિગેરે નાખીને ખાય છે; પણ મુખડું પાતે સુગંધી રહિત છે અને કંટાળા આપે તેવી લાળથી ભરેલું છે. તેનામાં પેલી કૃત્રિમ સુગંધી કેટલા કાળ રહે ?
- ૪. તારા શરીરની અંદર વ્યાપી રહેલા વિકારવાળા દુર્ગ ધી પવન (ઉચ્છ્વાસ) ઢાંકી શકાય તેવા નથી (અન્ય પદા- થીથી મઢી શકાય તેવા નથી) અને તું તા તારાં શરીરને વારંવાર સુંધ્યાં કરે છે—ચાટ્યા કરે છે. તારા શરીરને પવિત્ર અનાવવાની આ તારી રીતિ જોઇને ડાહ્યા માણુસ હસે છે. તારી એ રીતિ તરફ મશ્કરી કરે છે.

द्वादश नव रन्ध्राणि निकामं,
गलदशुचीनि न यान्ति विरामम् ।
यत्र वपुषि तत्कलयसि पूतं,
मन्ये तव नृतनमाकृतम् ॥ भावय०॥ ५॥
अशितग्रुपस्करसंस्कृतमन्नं,
जगति जुगुप्सां जनयति हन्नम् ।
पुंसवनं धैनवमपि लीढं,
भवति विगर्हितमति जनमीढम् ॥ भावय०॥ ६॥
केवलमलमयपुद्गलिनचये,
अशुचीकृतशुचिभोजनसिचये ।
वपुषि विचिन्तय परिमिह सारं,
शिवसाधनसामर्थ्यग्रदारम् ॥ भावय०॥ ७॥

येन विराजितमिदमतिपुण्यं, तचिन्तय चेतन नैपुण्यम् । विश्वदागममधिगम्य निपानं, विरचय शान्तसुधारसपानम् ॥ भावय० ॥८॥

## **一沙**赐%—

<sup>∗</sup>આ અષ્ટકનાે રાગ બહુ સુંદર છે. સ્ત્રીએા ગુંહલી ગાય છે ત્યારે 'પાટે બેઠા રે સ્ટ્રીધર ગ≃છરાયા.'એ રાગને જરા ઢળક આપ-વાથી આખું અષ્ટક સારી રીતે ગવાશે. ચારે પદાે એક સરખા બાેલવાના છે અને તેની આખરે 'ભાવય રે વપુરિદમતિમલિનં'

- પ. જે શરીરમાંથી બાર (સ્ત્રીનાં) અને નવ (પુરૂષનાં) દ્રારા આખા વખત અપવિત્ર વસ્તુઓને બહાર કાઢ્યાં જ કરે છે અને જરા વખત પણ વિરામ લેતાં નથી તે શરીરને તું પવિત્ર માને છે! ખરેખર! આ તાે તારાે તદ્દન નવાે જ બુટ્ટો છે–અભિનવ તર્ક છે એમ મને લાગે છે.
  - ક. અનેક સુંદર ચીજોવડે સંસ્કાર પામીને તૈયાર કરેલું અન્ન ખાવાથી હન્ન (વિષ્ટા) થઇને આ દુનિયામાં નકામી ગ્લાનિ કરે છે, દુગંછા ઉપજાવે છે અને ગાયનું સુંદર દૂધ મૃત્રરૂપ થઇને અતિ નિંદાને પાત્ર અને છે.
- ૭٠ આ શરીર માત્ર મળથી ભરેલા અણુઓના ઢગલા છે અને સુંદર રસદાર ભાજન અને સારાં કપડાંને અપવિત્ર અનાવ-નાર છે, પણુ એ શરીરમાં અતિ વિશિષ્ટ સર્વ દુ:ખ ક્ષયરૂપ ' શિવ '—માક્ષ પ્રાપ્ત કરવાનું સામર્થ્ય છે અને તે તેના પ્રધાનભાવ છે તેના તું વિચાર કર, તેની પર્યાલાયના કર.
- ૮٠ આ (વા શરીર) ને મહાપુષ્યવાન તરીકે બીરાજમાન કરી શકાય તેવી નિપુષ્ણતા–કુશળતાના તું વિચાર કર– તેનું તું ચિંતવન કર. મહાપવિત્ર આગમરૂપ જળાશયને પ્રાપ્ત કરીને તું શાન્તસુધારસનું પાન કર, એ એાવારેથી પાણી પી તારી તરસને તું છીપાવ.

## 

તે ઝોક આપવાના છે 'રે ' ઉપર જરા <mark>વધારે ભા</mark>ર મૂકવાથી રાગ આવી જશે. પ્રતમાં 'આસાવરી ' રાગ જણાવે છે. ત્યાં દેશી 'કાગા રે તનુ સુનિ સુનિ જાવે' જણાવેલ છે.

#### નાેટ.

- ૧. भावय-विચાર, ચિંતવ ( તું આજ્ઞાર્થ ). विवोधय-ઉધાડ, સમજ. मानसनिलनं-मनभयक्ष्मण, હૃદયક્ષ્મण. पावनं પવित्र. विभु-सर्वाच्यापी. एकं-એક. Individuality જેને છે તેવા એક. महोमयं-પ્રકાશવાન, તેજસ્વી. उदितविवेकं-केनामां साया-पे। शनुं लान જાગૃત થયું છે તેવા.
- २. दम्पति-स्त्रीपुर्ध. रेतस्-वीर्थ. विवर्त-छद्द्स्य. किं शुभं-अभां साइं शुं क्षेय १ करमल-अथरेत. गर्त-भाठेत. विरूपं-भराय, भिलत्स. बहुमनुते-भेति, साइंभाने. अवस्कर-अथरेत. कृपम्-पाछी वगरनेत अथरेत नाभवानेत हुवेत.
- અ सचन्द्रं-કર્પૂર જેવા સુગંધી દ્રવ્યા સાથે. શુचितांबुळं-પવિત્ર પાનપટી. मुखमारुत-મ્હેાંના ધાસ. जुगुष्सितळाळम्-જેની લાળ તદ્દન ભુગુપ્સા ઉપજાવે તેવી છે તેવું (મુખ). तिष्ठति-८કે, રહે.
- ४. गन्धवहो-पवन. ( એ ६भेशां गंधने अध जनार छे तेथी.) अन्तर-अंदर विकारी-साराने वि३५-भराण करनार, णगाउनार. उपजिल्लास-याटे छे, सुंधे छे. शौचाचारम्-शौयनी आयार. पवित्र करवानी रीति. केटलाक े आयारने धर्म माने छे तेनी पारिलाधिक शण्ट छे.
- प. रन्ध्राणि-કાણાં, દારા ( તાટ જુએા ). निकामं-વાર વાર, અટ-કયા વગર. गळत्-ઝરતાં. नृतन-નવા, અભિનવ. आकूतं-અભિ-પ્રાય, અુટો.
- ક. अशित-ખાધેલું. उपस्कर-સામગ્રી. ( बी મસાલા આદિ ) संस्कृत-સંવકાર કરેલું, પકાવેલું. हन्नम्-विष्टा. पुंस्तवनं-दृध. घेनवं गायतुं. लीढं-याटेलुं, ખાધેલું. मीढं-भूत्र.
- ण. मल विष्टा. अशुचीकृत-જे पवित्रने अपवित्र क्षरे तेवुं. सिचय-सुंदर क्षपां. उदारम्-श्रेष्ठ.
- ८. विराजितम् -गे।६०थुं, यढा०थुं. अतिपुण्यं-मढापुण्यशाणी, धिसत नैपुण्य-दृशियारी. निपान-જणाशय, ओवारी.

一分赐你一

::

(क. १.) શરીર અને આત્મા જુદાં છે એ વાતના વિચાર ખૂબ થઇ ગયા. એ ખન્નેના ભિન્નભાવ હવે દર્શાવવાની જરૂર રહે તેમ નથી, છતાં કર્મ-જ જીરમાં પડી આ જીવ-આત્મા શરીરમાં એટલાે ગુંથાઇ ગયાે છે કે આત્મા અને શરીર જાણે એક જ હાેય એમ માની એ (આત્મા ) શરીરને ખુબ પંપાળે છે, એની આળપંપાળ હદ બહાર કરે છે અને એ જરા <mark>દુ</mark>ેબળું પ**ે** તાે પાતે પણ દુખળા પડી જાય છે. જેલમાં દર પખવાડિયે તાેલ લેવાય છે ત્યાં પણ એ બે–પાંચ રતલ એાછા થાય તાે અનેક પ્રકારની ફરિયાદ કરે છે અને વધારે દૂધ વિગેરે મેળવવા યત્ન કરે છે. એ શરીર ખાતર અનેક દવા ખાય છે અને ઘણીવાર તો જે વસ્તુને અડતાં પણ પાપ લાગે અને જેનાં નામા બાેલતાં ઉલટી આવે એવી અતિ તુ<sup>ર</sup>છ હિ<sup>:</sup>સાપ્રાપ્ય દવાએા ખાય છે. કેટલાક ભસ્માે–રસાયણા ખાય છે અને શરીરની ખાતર કૈં કૈં કરી મૂકે છે. એને હવા ખવરાવવા બહારગામ લઇ જાય છે અને એની ભક્તિ કરવામાં કાંઇ મણા રાખતા નથી. એ ડાકટર પાસે જાય તાે અનેક વાર છાતી તપાસાવે છે અને ઘણીવાર ઘેલા–ઘેલા પ્રશ્નો પૃછી ડાંકટરને પણ કંટાળા આપે છે.

શરીર માટે એને ભય પણ અંદરખાનેથી બહુ હાય છે. એ ઉપર ઉપરથી બેદરકારી બતાવે છે, પણ સાથે જાણું છે કે એ કાચની કાયા છે. એને ભાંગી જતાં વાર લાગતી નથી. માત્ર એ એક જ વાત ભૂલી જાય છે કે 'કાચની કાયા રે છેટવ છારની.' શરીર માટે આમાંની કેટલીક વાતા અનિત્ય, એક્તવ અને અન્યત્વ ભાવનામાં આવી ગઇ છે એટલે હાલ વધારે વિચારણા છેવટના ઉપસંહાર પર રાખી એ શરીર પાતે કેવું છે તે પર વિચાર કરીએ. એ શરીરમાં શું બરેલું છે ? એ સારા પદાર્થીને પણ કેવું ખરાબ રૂપાન્તર કરી આપે છે અને એની ગમે તેટલી શુશ્ર્ષા કરવામાં આવે તો પણ એની નૈસર્ગિક અપવિત્રતા જઇ શકતી નથી એ મુદ્દા પર ખાસ ધ્યાન ખેંચવાનું છે. આ વિચારણા કરતાં શરીરમાં કઇ કઇ વસ્તુઓ છે તે વિચારી જવું. એમાં ખાસ કરીને માંસ, લાહી, હાડકાં, મેદ, વીર્પ, ચામડી આદિ ભરેલાં છે. એને નખ, ખાલ ઉગે છે એ વાત ધ્યાનમાં રાખવી, અને એમાં એવી વસ્તુઓ ભરેલી છે કે જો ઉપર મહેલી ચામડી કાઢી નાખી હાય અથવા અંદરની કાથળીમાં ભરેલી ચીજોનું ખહાર પ્રદર્શન કર્યું હાય તા આ પ્રાણી તેની સામું જુએ નહિ; એટલું જ નહિ પણ એ પ્રત્યેક ચીજ જોઇ એને સુગ ચઢે, ઉલટી આવે અને એ મુખમાંથી થું કે. આવી ધૃણા ઉપજાવે તેવી ચીજો શરીરમાં ભરેલી છે.

આ ભાવના શરીરને એના ખરા આકારમાં ખતાવનાર— રજી કરનાર છે. તેમાં ન ગમે તેવી વાતા પણ આવશે, પણ વસ્તુસ્થિતિ ખતાવવાની હાેય ત્યાં સંકાેચ કર્યા પાલવે નહિ. શરીરને જ્યાં સુધી સાચા આકારમાં સમજવામાં ન આવે ત્યાં સુધી એને પંપાળવામાં પ્રાણી પાછા પડે તેમ નથી, તેથી એને ખરા સ્વરૂપે ચીતરવાની ખાસ આવશ્યકતા છે.

આ ભાવના ખીજી સર્વ ભાવનાથી જીદી પડી જાય છે. એ દેહાશ્રિત છે અને દેહને ચીતરનાર છે એ વાત ધ્યાનમાં રાખવી. આત્માને અનિત્યતા ખતાવતાં કે એક્તવ અગર અન્યત્વ ભાવ ખતાવતાં જે વિચાર થાય તેમાં અધિકારી આત્મા છે અને આ ભાવનામાં અધિકારી દેહ છે એ વાત ખાસ લક્ષ્યમાં રાખવી. હવે આપણે ગ્રંથકર્ત્તા સાથે ચાલીએ.

એક માટીના ઘડા હાય, તેમાં દારૂ ભર્યો હાય, તે ઘડામાં નાનાં—માટાં કાણાં હાય અને એમાંથી દારૂ આગળ—પાછળ ઝમ્યા કરતા હાય. આવા ઘડાની કલ્પના કરા. હવે એ ઘડાને શુદ્ધ કરવા હાય—સાફ કરવા હાય તા કેમ થાય? એને અહાર માટી લગાડવામાં આવે પણ માટીના ઘડામાં તા નાનાં—માટાં છિદ્રો પારવગરનાં હાય છે. આખા ઘડા જ છિદ્રવાળા (pourous) હાય છે. એને અહાર માટી લગાડવામાં આવે આને અંદરના ભાગ શુદ્ધ ગંગાજળથી સાફ કરવામાં આવે તા પણ દારૂના ઘડા સાફ થાય ખરા?

એવી જ રીતે આ શરીરમાં અતિ બીલત્સ હાડ, વિષ્ટા, મૂત્ર અને લાેહી લરેલાં છે. તેને ગમે તેટલા પ્રયત્ન કરવામાં આવે તાે પણ તે શુદ્ધ થઇ શકે નહિ. એને સાફ કરવા માટે બહારથી ગમે તેટલા પદાર્થા લગાડવામાં આવે અથવા અંદરથી સાફ કરવા રેચ લેવામાં આવે તાે પણ એ એવા—એવા પદાર્થથી ભરેલ છે કે દારૂના ઘડાની પેઠે એને સાફ કરવાના—એને પવિત્ર બનાવવાના સર્વ પ્રયત્ન તદ્દન નકામા નીવડે છે. શરીરની અંદર કેટલાક પદાર્થી તાે એવા લરેલા છે કે જે બહાર નીકળી શકે તેમ પણ નથી. દારૂના ઘડામાંના દારૂ તાે કદાચ ફેંકી દઇ શકાય, પણ હાડકાં કે લાેહી, ચરબી કે નસાે કાંઇ દ્દર કરી શકાય તેમ પણ નથી. આથી એ શરીરને પવિત્ર કરવાનું કાર્ય વધારે મુશ્કેલ બને છે. દારૂના ઘડા સાફ થઇ શકતાે નથી, પવિત્ર બનાવી શકાતાે નથી; તાે પછી આ

શરીરની અંદર તેા સુંઘવી કે જેવી ન ગમે તેવી વસ્તુઓ ભરેલી છે તેને કઇ રીતે શુચિ (પશ્તિ) બનાવી શકાય?

શરીરમાં કઇ કઇ ધાતુઓ ભરેલી છે તેના પૂરા વિચાર કરવાથી એને પવિત્ર બનાવવાના કાર્યની અશક્યતા ધ્યાન પર આવશે. મુંબઇની ગટરા સાફ કઇ રીતે થઇ શકે ? અને સાફ કરવા માંડે ત્યાં તા બીજો કચરા પડતા જતા હાય ત્યાં સાફ થવાના સવાલ કયાંથી આવે ? અને કચરામાંના અમુક ભાગ જ્યારે કાઢી શકાય તેવું ન જ હાય ત્યારે તા પછી સાફ કરવાના પ્રશ્ન ભારે અગવડમાં આવે છે. તાત્પર્ય એ છે કે– શારીરિક દર્ષિએ આ શરીર શુદ્ધ થઇ શકે તેવું નથી.

(ख. ૨.) ઉપર પ્રમાણે હકીકત હોવા છતાં આ પ્રાણી પોતાનાં શરીર સાથે કેવાં ચેડાં કાઢે છે તે ખરેખર જેવા જેવું છે. આ પ્રાણી વાર વાર ન્હાય છે. ચાખ્ખા પાણીથી વળી કરી વાર ન્હાય છે. દિવસમાં એક વાર અથવા એકથી વધારે વખત સ્નાન કરે છે અને સ્નાન કરવા પવિત્ર પાણી—મીઠું જળ વાપરે છે. ખારૂં પાણી કે ગંદું પાણી એ શરીરને સાફ કરવામાં વાપરતા નથી. એને શરીરને સાફ કરવા માટે ખુબ તજવીજ રાખવી પડે છે. વળી સ્નાન કરે ત્યારે નવયુગના હાય તા સાણ વાપરે છે, પુરાણુકાળમાં ખારા—ભુતહા વાપરતા હતા. કાંઇ વખત એ માથાનાં ખાલ સાફ કરવા કંકાડી વાપરે છે, શરીરે પીઠી ચાળી ન્હાય છે, કાંઇ વખત કેસુડાના જળથી ન્હાય છે. આવી રીતે ન્હાવાના અનેક પ્રકારના પ્રયોગ કરીને શરીરને સાફ કરવા પ્રયત્ન કરે છે, છતાં એ આખા વખત તેના મનમાં ખાત્રી હાય છે કે આ શરીર મળથી ભરેલું છે.

મળ શખ્દમાં ખાસ કરીને વિષ્ટા અને ઉપચારથી મૂત્ર વિગેરે અનેક અપવિત્ર પદાર્થીના સમાવેશ થાય છે. શરીરમાં પસીના (પ્રસ્વેદ) એટલા થાય છે કે ઉન્હાળાના દિવસામાં ન્હાયા પછી, બે ઘડી પછી, ન્હાયા ન ન્હાયા જેવું જ થઇ રહે છે.

વળી શરીરે સ્નાન કરીને પછી તેના ઉપર ચંદન લગા-ડવામાં આવે છે. અગાઉ શરીર ઉપર ચંદન લગાડવાના રિવાજ હશે એમ જણાય છે. હાલ તા ન્હાયા પછી ખાલ સાફ કરવા માથામાં તેલ નાખવાના રિવાજ જાણીતા છે. વળી તો પહેલાં ડુવાલથી શરીરને ખૂખ ઘસવામાં આવે છે. એટલે ઉપરના કચરા નીકળી જાય અને લાગેલ પાણી સાફ થઇ જાય એ એમાં અપેક્ષા હાય છે.

આવી રીતે ન્હાઇ, ધોઇ, સાફ થઇ, શરીર પર દેશાચાર પ્રમાણે અથવા વ્યક્તિગત પહિતિ પ્રમાણે ઉપચાર દ્રવ્યો લગા-ડવામાં આવે છે અને પછી આ લેલા ભાળા પ્રાણી એમ માને છે કે આપણા મેલ દ્રર થઇ ગયા અને પછી એને શરીર તરફ પ્રેમ થાય છે. પછી એ પાતાનું મુખડું કાચમાં જુએ છે અને કાચમાં જેતી વખતે જે અન્ય કાઇ એને જેતું નથી એમ એની ખાત્રી હાય તો તે મુખડાં સાથે એવાં ચેડાં કાઢે છે કે જરૂર હસવું આવે. ગમે તેવા ડાહ્યો માણસ કાચમાં જુએ અને કાંઇ ચાળા ન કરે એ ખનવું મુશ્કેલ છે. એ જલ ખહાર કાઢશે, લવાં ચ્હડાવશે અને કૈંક નખરાં કરશે. આ સર્વ ખાલી બ્રમ છે, ખાટા ઉન્માદ છે, મૃઢતાનું ખાલી પ્રદર્શન છે, મશ્કરી કરવા યાગ્ય બાળચેષ્ટા છે.

જ્યાં આખા મહાલ્લાના કચરા નખાય તે જગ્યાને ઉક-

રડા ' કહે છે. એ ઉકરડા અભ્યાસ કરવા જેવી ચીજ છે. એમાં ટાેપલા ભરીને કચરાે પડ્યાે જ જાય છે અને કચરાે વિધ-વિધ વસ્તુઓના ખનેલા હાય છે. કાેઇ એ ઉકરડાને સાક્<sub>ા</sub> કરવા માગે તો તેને ધાવાથી તે સાફ થતા નથી. એને તા હજાર સાબુએ ધુવે તો પણ તે ઉકરડા તે ઉકરડા જ રહેવાના છે. એને સાક કરતા જાએા તા વધારે કચરા જ નોકળે. ઉકરડાે ધાવાથી કે એના ઉપર સુગંધી દ્રવ્ય નાખવાથી એ કદી સાક થઇ શકતા નથી. ઉકરડાને પવિત્ર કરવાના રસ્તા પાણીથી સાક કરવાના નથી કે એના ઉપર સુગંધી દ્રવ્ય નાખવાના નથી. એ જ રીતે શરીરને ગમે તેટલી વાર સાક્ કરવામાં આવે કે એના ઉપર ગમે તેટલા સુગંધી દ્રવ્યાે લગા-ડવામાં આવે, એને ચંદનથી લેપવામાં આવે કે એને બરાસ લગા-ડવામાં આવે, પણ કેાલસાને લગાડેલ સાખુની જેમ એ સર્વ નિષ્કળ પ્રયાસ છે. એ પ્રયાસમાં કાર્ય સિદ્ધિ અશકચ છે. એનામાં અંદર અને બહાર એટલાે મળ ભરેલાે છે કે એને સાક કર-વાની તજવીજ અજ્ઞાનતામૂળક છે અને એના તરફ પ્રીતિ કરનારને 'મૂઢ 'ની સંજ્ઞા મળે છે.

(π 3.) 'લસાલુ' નામનું એક કંદ આવે છે. તેનામાં એટલી દુર્ગ ધી હોય છે કે એ ખાધા પછી કલાકા સુધી એની વાસ શ્વાસદારા પણ બહાર પડે છે. એ ખાનાર જાહેરમાં—સભ્યસમાજમાં કલાકા સુધી ભળી શકતા નથી. આવા લસ-લુને કપૂર સાથે રાખવામાં આવે કે એને બરાસમાં રાખવામાં આવે કે તેના પર કસ્તૂરી લગાડવામાં આવે પણ એની વાસ જતી નથી અને એ કસ્તૂરી, કપૂર, બરાસ કે એવા બીજા કાે પણ સુગંધી પદાર્થની વાસ લેતું નથી. સાધારણ વસ્તુ આવા

તીવ સુગંધી પદાર્થોની વાસ ગ્રહણ કરે છે, પણ લસણ તો કેદી સુગંધીથી વ્યાપ્ત થતું જ નથી. એ બીજા અનેક પદાર્થને ખગાઉ ખરૂં પણ પાતાની તીવ દુર્ગંધ કદી છેહતું નથી અને બીજા તીવ સુગંધી દ્રવ્યની વાસ લેતું નથી. આ એક વાત થઇ.

ખળ–લુ<sup>ર</sup>ચા માણસ ઉપર ગમે તેટલાે ઉપકાર કરવા**માં** આવે પણ તે સુજનતાને ધારણ કરતા નથી. ઘણા પ્રાણીઓ એટલા ઊતરી ગયેલા હાય છે કે એને ગમે તેટલા લાભ કરા. એની મુશ્કેલીમાં એને મદદ કરાે, એને ખાવા–પીવાની સગ-વડ કરી આપેા કે એને ધંધે વળગાડી આપેા, પણ એ પાતા**તું** પાત પ્રકાશ્યા વગર રહેતા નથી. જીવતરનું દાન કર્યું હેા**ય,** આ**બરૂ જતી ખચાવી હાય અને પૈસાની મદદ કરી** હાેય છતાં એ સર્વ ભૂલી જઇ અણીને વખતે ઉપકાર કરનાર ઉપર જ એ નૈસર્ગિક ખળ પુરૂષ આઘાત (અપકાર) જ કરે છે. ધવળશેઠને રાજદંડથી ઉગારનાર, દાણચારીના ગુન્હામાંથી ખચાવનાર અને એનાં અટકેલાં વહાણુ તરાવી આપનાર શ્રીપાળનાે અંતે એ**ણે** જીવ લેવા પણ પ્રયત્ન કર્યો. અન્યની લાગવગથી અમલના સ્થા**ન** પ્રાપ્ત કરનાર ઉપરી અધિકારી ઉપકાર કરનાર**ને** કેવા અદ**લા** આપે છે તેના દાખલા અજાણ્યા નથી. જે પ્રાણી સ્વભાવથી હલક્રા હાૈય છે તેના પર આખાે જન્મ ઉપકાર કરવામાં આવે તાે પણ **તે** સાજન્ય બતાવતાે નથી. પાેતાને મદદ કરી ભણાવનાર સંસ્થાને વિસરી જનાર અને તેની અણઘટતી ટીકા કરનારના અનેક દાખ**લા** માજીદ છે. મતલખ એ છે કે જેમ સજ્જન પાતાના સ્વભાવ છાડતા નથી તેમ દુજન પણ પાતાના સ્વભાવ છાડતા નથી.

એવી જ રીતે આ શરીર ઉપર ગમે તેટલા ઉપકાર કર-

વામાં આવે તો પણ તે પાતાની સ્વાભાવિક દુર્ગ ધતા છાડે તેમ નથી. એને ગમે તેટલા સુગંધી દ્રવ્યાથી સુગંધિત કરવામાં આવે, એને ઘરેણાં અને ઝવેરાતથી શાભાવવામાં આવે કે એને ન ખાવા યાગ્ય પદાર્થી ખાઇને અથવા કૃતાદિ પદાર્થીના ઉપયાગ કરીને પુષ્ટ કરવામાં આવે તો પણ એનામાં સ્વાભાવિક દુર્ગ ધી એટલી બધી ભરી છે કે એ સર્વ વિલેપના, અલંકારા અને પાષ્ટિક પદાર્થીની દરકાર ન કરતાં એ તા દુર્ગ ધી જ રહે છે, પાતાની દુર્ગ ધ કદી તજતું નથી.

શરીરની પૃષ્ટિ માટે માણુસા કેવા કેવા પદાર્થા ખાય છે અને કેટલી જાતના પ્રયત્ના કરે છે! વસંતમાલતી, અબ્રક, લાહ આદિની વાત તા અન્ય સ્થાને કરી છે, પણ ન ખાવા યાગ્ય દવાઓ પણ શરીરપૃષ્ટિ માટે અનેક મનુષ્યા લે છે. તે વખતે શરીરની આખર સ્થિતિ જરા પણ ધ્યાનમાં રહેતી નથી. એ ઉપરાંત એને શરીરપૃષ્ટિ માટે નિરંતર ચિંતા રહ્યા કરે છે અને છતાં શરીરની વકતા તા એ દરરાજ અનુભવે છે.

આવી જાતનું શરીર છે! એમાં વાયુઓ પણ એવા પ્રકારનાં ભરેલાં છે કે એને એડકાર આવશે તો તેમાં પણ ખરાબ ગાંધ આવશે અને અપાન વાયુ નીકળશે તો તેમાં તો દુર્ગંધ આવશે જ અને પરસેવા પણ ગાંધવાળા થશે. એની આંખમાંથી ચીપડાં (પીઆં) નોકળશે તો તે પણ દુર્ગંધી જ હશે. નાકના શ્લેખ્મ પણ દુર્ગંધી અને એના મળ-મૂત્ર સર્વ દુર્ગંધી નીકળશે. આવી રીતે સ્વાભાવિક દુર્ગંધી એનામાં એટલી બધી ભરેલી છે કે એના પર ગમે તેટલાં સંસ્કાર કરવામાં આવે પણ તે પાતાની દુર્ગંધ છોઉ તેમ નથી, કારણ કે એ દુર્ગંધ

સ્વાભાવિક છે અને જેમ લસણુ સુગંધી થતું નથી કે દુર્જન કદી સજ્જન થતાે નથી તેવી એની સ્થિતિ છે.

( ઘ ૪٠) જે વસ્તુ છ આને શેર મળતી હાય અને મીઠાઇ વેચનારની દુકાન શાભાવતી હાય તેને ઘેર લાવી ખાધા પછી તેની કિંમત શી થાય ? એના શેરના કાઇ છ આના તો ન જ આપે, પણ એને દૂર ફેંકાવાના પણ દામ આપવા પડે. દરેક મ્યુનિસિપાલીટી હલાલખાર કર લે છે તે સારા પદાર્થીને ખરાળ કર્યાના બદલા જ છે અને તે તેની કિંમત છે.

આ શરોર એવું છે કે એના સંબંધમાં ગમે તેવી પવિત્ર વસ્તુ આવે તે થાડા કલાકમાં અપવિત્ર ખની જાય છે. બત્રીશ શાક અને તેત્રીશ ભાજન મળે પણ તે પેટમાં ગયા પછી શું ખને છે ? દૂધપાક કે ઢાેકળાં કે જેને જે ગમે તેવી ચીજ ખાય તેની ચાર–છ કલાક પછી શી દશા થાય છે! એ સર્વ વસ્તુઓ અદર્શનીય, અસ્પર્શનીય અને અનીચ્છનીય ખને છે.

એનું કારણ એ છે કે આ શરીર અમેધ્યયાનિ છે. યાનિ એટલે ઉત્પત્તિ સ્થાન. અમેધ્ય એટલે અપિવત્ર. એ શરીર અપિવિત્ર વસ્તુઓનું ઉત્પત્તિસ્થાન છે અને એનું આખું યંત્ર એવી જ રીતે ગાંકવાયલું છે કે એ ગમે તેવી પવિત્ર તેમજ સુંદર વસ્તુ હાય તેને પણ અપવિત્ર અનાવી દે. જેમ કાપડ અનાવવાનાં સાંચાકામમાંથી કાપડ અને તેમ અપવિત્ર વસ્તુ ઉત્પન્ન કરનાર સાંચાકામમાંથી અપવિત્ર વસ્તુઓ જ અનીને નીકળે. એમાં તમે દૂધ ભરા, ઘી ભરા, સાકરથી એને ગળ્યું કરા, પણ એ અમેધ્યયાનિ છે એટલે એ સરસ વસ્તુઓ પણ અતિ અપવિત્ર થઇ એમાંથી એવી જાતની થઇને બહાર પડશે કે

એના સામું જોવું પણ નહિ ગમે. એના સ્પર્શ માત્રથી સરસ વસ્તુ કેવી વિરૂપ થઇ જાય છે તેનું દર્ષાંત દ્રધ પૂરૂં પાઢે છે. દ્રધને પીધા પછી તુરત જ વમન થાય તો તે વખતે જે દ્રધ અહાર નીકળશે તે ફાેદા ફાેદાવાળું અને સ્પર્શને નાલાયક અની જશે. દ્રધ જેવા સુંદર પદાર્થને એક ક્ષણવાર શરીરના સંઅંધ થાય ત્યાં એ કેવું અની જાય છે? તે ખાસ વિચારવા જેવું છે.

આવા શરીરને માટે 'શાચ'ના સંકલ્પ કરવા એ મૂઢતા છે. એને ન્હવરાવવાથી કે એના પર સુગંધી દ્રવ્યા લગાડવાથી એ પવિત્ર થઈ જાય છે એમ માનવું એ તો સરિયામ અજ્ઞાન છે. એને ગમે તેટલું ન્હવરાવા અને ગમે તેટલી વાર એને પખાળા પણ એ તો ગટર સાફ થાય તો તે સાફ થઇ શકે. અયાં આખું વાતાવરણ જ અપવિત્ર હાય ત્યાં પવિત્રતાના દાવા કરવા એ તો મહામાહ સિવાય ખીજાનું કાર્ય ન હાય!

શાચવાદ કાઇ મતવાળાને માન્ય પણ હાય છે. એ અન્ય સાધ્યની અપેક્ષા વગર અને તેટલી વખત ન્હાવામાં—સ્નાન કરવામાં જ પુષ્ય માને છે. આ અજ્ઞાન છે. કાઇ વિશિષ્ટ હેતુને અવલંબીને સ્તાન કરવાની બાબત જીદી છે, પણ માત્ર ન્હાવાથી શૌચધર્મ પળાય છે એ અજ્ઞતા છે. આંતરશૌચના આખા પ્રશ્ન તદ્દન જીદા જ પ્રકારના છે. એના સમાવેશ દશ યતિ- ધર્મમાં છે. તેને અત્ર સ્થાન નથી. અત્ર તા બાહ્ય સ્થૂળ શૌચના પ્રશ્નના આપણે વિચાર કરીએ છીએ એ વાત ધ્યાનમાં રાખવી. કેટલીક વાર ઇંદ્રિયાની તૃપ્તિ માટે અને વિકારાની શાંતિ માટે આવા ખ્યાલા થાય છે તે માહ—અજ્ઞાનજન્ય હાઇ નિરર્થક છે અને અંતે આત્માના અધ:પાત કરાવનાર છે.

( ક. પ ) ઉપર જણાવેલી વાત સમજને એટલું મનમાં બરાબર વિચારી લેવું કે શાચવાદ—સ્થૂળ શારીરિક પાવિત્ર્યના ઉપદેશ યથાર્થ નથી. જે શરીર સ્થૂળ નજરે કદી પવિત્ર થઇ શકતું નથી તેને પવિત્ર કરવાના ઉપદેશદ્વારા એને વગર સાધ્યે ધાર્મિક સ્વરૂપ આપવાની માન્યતા કરાવવી એ અજ્ઞાન છે અને માહજન્ય અવિવેક છે.

આ જગતમાં જો કાઇ ચીજ પવિત્ર હાય તા તે ધર્મ છે. એ આત્મધર્મ છે. આત્મસન્મુખતા એ કર્ત વ્ય છે, કારણ કે એ સર્વ મળને શાધનાર છે. આ શરીરમાં અંતર્ગત રાગ–દેષ જેવાં મહામાહા પેસી ગયાં છે. એ આત્માને અનેક પ્રકારે દ્ધિત કરનારા છે અને ધર્મ એને શાધી શાધી–વીણી વીણી છૂટા પાઢે છે અને એને એના ખરા આકારમાં સ્પષ્ટ રીતે અતાવી આપે છે. અનેક પ્રકારના દોષોને શાધનાર–અંતરથી શાચ કરી આપનાર તા ધર્મ જ છે. સ્નાન કરવાથી કાંઇ શાચ (પવિત્ર) થવાય તેમ નથી.

તેટલા માટે જો તારે અંદરથી પવિત્ર થવું હાય તા મળનું શાધન કરનાર ધર્મને તારા મનમાં ધારણ કર, તારા હુદયમાં એને સ્થાન આપ, તારામાં જે મળા અંદર ઘુસી જઇ તને હેરાન કરે છે તેને શાધી તે તને સાફ કરી આપશે. ગમે તેટલી વાર સ્નાન કરીશ એથી તા બાદ્ય મળ પણ જનાર નથી, પણ જો તારે તારા અંતરના મળ કાઢવા હાય તા ધર્મને હુદયમાં કારી દે, એને અંદર ચાંટાડી દે અને એના ઉપર આધાર રાખ. તે તારૂં કર્મમાલિન્ય કાપી નાખશે અને તને મળ વગરના કરશે. એ જગતમાં મહાપવિત્ર છે અને અંદ- રના દોષોને શાધનાર છે. આકી શાચવાદ જેવા ભૂલાવા ખવ-રાવનારા ઉન્માદમાં પડી નકામાં હેરાન થવાનું છેાડી દે. અંતે એ ધર્મ તને ટેકા આપશે. એનું સ્વરૂપ દશમી ભાવનામાં વિચારવાનું છે તેથી અત્ર ધર્મ પરત્વે નામનિદે શથી જ સંતાષ ધરીએ. એ અજબ વિભૂતિ છે.

#### **一沙**%—

### અશુચિભાવના.

:: અષ્ટકપરિચય—

૧. ખહુ સંક્ષેપમાં ગેયની ભાવના કરી જઇએ. એ અષ્ટક ખહુ સુંદર ભાવથી ભરેલું છે. આ શરીરને અતિ મલિન તરીકે ચિંતવ. એને મલીન ગણવાનાં કારણા છે તેમાંનાં કેટલાંક નીચે પ્રમાણે છે.

- (૧) એ મળમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૨) એ ચારે તરફ રહેલા મળમાં ઉછરે છે.
- (૩) એનામાં મળમૂત્ર ભરેલાં છે.
- (૪) ઐના સર્વ ભાગા અતિ દુગંછા ઉત્પન્ન કરાવનાર છે.
- (૫) એ પવિત્ર પદાર્થીને અપવિત્ર કરનાર છે.
- ( ૬ ) એના સંસર્ગ માત્રથી સુંદર પદાર્થી ફેંકવા યાગ્ય થાય છે.
- (૭) એની કાેેઇ પણ પ્રકારે શુદ્ધિ થવી શક્ય નથી.
- (૮) એમાંથી અનેક સ્થાનકેથી અપવિત્ર પદાર્થા વહ્યા કરે છે.
- ( ૯ ) એના ઉપરની ચામડી ઉતારી હાય તાે અંદરનાે ભાગ બિબત્સ દેખાય છે.

વિગેરે કારણા જેતું વિવેચન આ ભાવનામાં થયું છે અને થશે તે ખ્યાલમાં રાખી, એને મલિન–અતિ મલિન તસીકે વિચાર. અને છતાં તેના કાંઇ લાભ લેવા હાય તા તારૂં મનર્પ કેમળ ઉઘાડ અને તેની અંદર ઊંડા ઊતરીને એ. તું ઉપર ઉપરના વિચાર છાડી દર્ધને અંદર ઊતર. તને ઘણું જાણુવા– સમજવા જેવું ત્યાં મળશે.

આ તારા શરીરને પ્રેરનાર, મનકમળને વિકસાવનાર અંદર એક મહાપવિત્ર વિભૂતિ ખેઠી છે. એ કેવી છે તેના ખ્યાલ કર. એ પવિત્ર છે, એ વિભુ છે, એ એક છે, એ મહાતે જોમય છે અને એ જાગૃતવિવેક છે. એ તું પાતે જ છે, પણ તું એવી ગડળડમાં પડી ગયેલ છે કે તારા પાતાના સ્વરૂપને તું ભૂલી ગયેલ છે. જો તે આ પ્રકારે છે:—

તારાં અંતરાત્મસ્વરૂપ પ્રકાશે ત્યારે તું મહા પિવિત્ર છે. તારામાં પરમાત્મદશા પ્રાપ્ત કરવાની સત્તા છે. માત્ર તારી પોતાની શક્તિના ઉપયોગ કરવાથી તે પ્રાપ્ય છે, પરંતુ તું ખરેખર શુદ્ધ-નિર્મળ છે, મહાપવિત્ર છે અને તારામાં અનંત જ્ઞાન ભરેલું છે. અનંત જ્ઞાનથી તું સર્વ પદાર્થને જોઇ શકે તેટલી તારામાં શક્તિ છે. એ દૃષ્ટિએ તું સર્વ વ્યાપી છે અને તેથી કરીને તું વિભુ છે. વિભુ એટલે સર્વ વ્યાપી, જ્ઞાનદૃષ્ટિએ તું ખરેખર વિભુ છે. જ્ઞાન સર્વ જ્ઞેય વસ્તુને જાણી શકે છે અને તેથી તું સર્વત્ર જ્ઞાનની નજરે છો. તું પોતે એક છે. તારૂં વ્યક્તિત્વ ખરાખર સ્પષ્ટ છે. તારા અસંખ્ય પ્રદેશો છે તેને એક તરીકે ખતાવનાર છે. જ્ઞાયક તરીકે તારા સર્વ અસંખ્ય પ્રદેશમાં તું કરી વળેલ (પરિણત) છે. તારૂં વ્યક્તિત્વ સર્વદા સિદ્ધ છે.

વળી સર્વ વસ્તુનું તારે અંતરદર્શન થાય છે–તારે માટે ૨૨ તે શક્ય છે તેથી તું મહાતે જેમય છે. એ કેવળ દર્શન મહા-પ્રકાશમય છે, તેજસ્વી છે, ઉજ્જવળ છે અને તને ભેદ-જ્ઞાન શક્ય છે. તારામાં અત્યારે પણ તારૂં શું છે અને પર શું છે? તે વિચારવાની શક્તિ છે. એ વિવેક જ્યાં જાગે ત્યાં ખરા રસ્તા પ્રાય: હાથ લાગી જાય છે. વર્તન પહેલાં વિવેક થાય ત્યારે વર્તનમાં આનંદ આવે છે. આથી તું જાગૃત વિવેક છે.

આવાં આવાં અનેક રતના તારામાં ભરેલાં છે અને તું તેથી તન્મય છે. તું તારા શરીરના વિચાર કરે છે, પણ તે તા મળથી ભરેલું છે અને મહાપ્રયતને પણ શુદ્ધ થઈ શકે તેવું નથી. તું તેટલા માટે તારા પાતાના જ વિચાર કર અને તું કેવા છે તેની ચિંતવના કર. જે અંતે પાતાનું નથી, મહાદગાબાજ છે અને હાય ત્યાં સુધી જે અનેક નકામી ઉપાધિઓ ઊભી કરે છે તેના વિચાર તું છાડી દે અને તારા વિચાર કર, તારા પાતાના વિચાર કર.

તું શરીરના માહ છાડી શકતા ન હાય તા તું નીચેની હકીકત વિચાર અને તેટલું છતાં પણ તને શરીર પર માહ થાય તા તું જાણ; પણ જો તું જરા પણ વિવેકપૂર્વક વિચાર કરીશ તા બીજાં પરિણામ નહિ આવે. જો તારા શરીર સંબંધમાં નીચે પ્રમાણે વિચારા છે તે તપાસી જો, બરાબર ઊંડા ઉત્તરજે અને પછી નિર્ણય કરજે.

ર. પ્રથમ તું તપાસ કરીને જોઇશ તો સમજાશે કે શરીરની ઉત્પત્તિ જ એવી રીતે થાય છે કે એમાંથી તું કાંઇ સારી આશા રાખ એ સર્વથા ફાેક્ટ જ છે. પુરૂષનું વીર્ય અને સ્ત્રીનું રૂધિર એ બન્ને ભેગાં થાય ત્યાં એ શરીરની ઉત્પત્તિ થાય છે. પછી એ

સ્થાનમાં—માતાનાં પેટમાં શું ભરેલું હોય છે તે તું જો. એના ઉત્પત્તિસ્થાનની બાજીમાં મૂત્રાશય, આંતરડાં, માંસ, મેદ, વિષ્ટા, હાડકાં વિગેરે ભરેલાં હોય છે. આવું એનું ઉત્પત્તિસ્થાન છે અને ત્યાં એ લગભગ નવ માસ પર્યં ત રહે છે. એની આસપાસ મળ હાય છે અને એ મળથી વિંટાયેલ હાય છે. વળી એ શરીર પાતે મળ અને કચરાના જ પિંડ છે. શરીરમાં મળના તા પાર નથી. એમાં મૂત્ર, વિષ્ટા, શ્લેષ્મ, કફ, પિત્ત, પસીના આદિ ભરેલાં છે એટલે એ મળના તા ખાડા છે તેમજ કચરાના પણ ખાડા છે; કારણ કે એ ખરાબ પુદ્દગળાના સમૂહ છે. એમાં એ સિવાય બીજીં કાંઈ પણ નથી.

એવા ઉત્પત્તિસ્થાનવાળા અને એવા મળ-કચરાથી ભરેલા શરીરમાં તે સારી વાત શી હોય ? તેમાંથી તું કઇ વસ્તુની અપેક્ષા રાખે છે ? જેનાં જેવાં મૂળ તેવી તેમાંથી ઉત્પત્તિ થાય છે. આકડા વાવીને આંખાની ઉત્પત્તિની આશા રાખવી એ કેવળ મૂઢતા છે. વીર્ય અને શુક્રમાં વિવર્ત થાય, તેમાંથી જે શરીર ઉપજે એમાં પ્રેમ ઉત્પન્ન કરે એવી શી ચીજ હાય? અને કેમ હાઇ શકે?

એને ગમે તેટલું ઢાંકવામાં આવે, એના ઉપર ગમે તેવાં લુગડાં કે ઘરેણાં પહેરાવવામાં આવે પણ એમાંથી અતિ બીલત્સ વસ્તુ વારંવાર ઝર્યા કરે છે. કપાળ ઉપર દામણી બાંધી હાય કે હાથ અંગડીએાથી, વીંટીએાથી, ઝવેરાતથી લરી દીધા હાય અને ગળામાં નવસર માતીની કે લીલમની માળા પહેરી હાય અને ઉપર મૂલ્યવાન વસ્ત્રો પહેર્યા હાય તો પણ સુંઘવી કે જોવી ન ગમે તેવી વસ્તુઓ તે શરીરમાંથી ઝમ્યા જ કરે છે. હવે આવાને માટે તે દાખલા પણ શા આપવા ?

તું જો! કાઇ કુવા કચરાના હાય છે. દેશમાં એને ખાળ-કુવા કહે છે. એમાં મળ અને મૂત્ર એકઠાં થાય છે. એ કુવાને સારા કાળુ માને ? જેની વાત કરતાં ભવાં ચઢી આવે અને નજીક જતાં નાક આડા રમાલ રાખવા પડે તેને સારા કાળુ ગણે ? એની વાત પણ કાળુ વિચાર ? અને એના સંબંધમાં માનપૂર્વક વિચાર તા કાળુ જ કરે ?

આવા દેહ છે! જેને માટે પ્રાણી કૈક કૈક કરી નાખે છે તે દેહ આવા છે, તેનાં મૂળ આવાં છે અને તેનાં પરિણામ આવાં છે. માત્ર એ બાબત તરફ આંખમીંચામણાં કરીને એ વાતને રાળીટાળી નાખવામાં આવે તાે તાે કાંઇ કહેવા જેવું નથી, બાકી એમાં એક પણ બલી વાત હાેય એમ જણાતું નથી.

3. પોતાની પાસે આવનારા પદાર્થીને શરીર કેવાં ખનાવી દે છે તેના એક દાખલા જુઓ. પોતાનું મુખ સુંદર લાગે અને અંદરના પવન સુગંધી જણાય તેટલા માટે પ્રાણી પાન ( તાંખૂલ ) ખાય છે. પાનનાં ખીડામાં તે એલચી, લવીંગ, ખરાસ વિગેરે અનેક સુગંધી પદાર્થા નાખે છે અને પછી તે પાનને કાથા—ચુના સાથે ખાય છે. આવા માણસની પાસે નીકળા તો તેના મુખમાંથી સુગંધી નીકળતી જણાશે, પણ સવાલ એ છે કે એ સુગંધો કેટલા વખત ટકશે ? પાન ચવાઇ રહ્યું અને એક—એ પીચકારી મારી કે પાછું એ સગવાન એના એ. આ સ્થિતિ શું ખતાવે છે? વાત એ છે કે મુખ પાતે અસુગંધી છે. અંદર જ્યારે પવન જાય છે ત્યારે તો તે શુદ્ધ હાય છે, પણ અંદરથી દુર્ગંધ (Carbon) નીકળે છે. ખઢાર નીકળતા પવન એ દુર્ગંધ લઇને નીકળે છે. અરે!

એની લાળ પણ કેવી હાય છે! કાઇ એને (લાળને) અડી જાય કે એ કાઇ વસ્તુને અડી જાય તો તે વસ્તુ અલડાય છે. મનુષ્ય બનતા સુધી કાઇનું બાટેલું પાણી પીતા નથી, કાઇએ ચાખેલ અન્ન ખાતા નથી, કારણ કે લાળમાં અનેક જાતિના પુદ્દગલા લરેલ હાય છે અને તે ચેપથી રાગાને પણ માકલી આપે છે. એ લાળના આકાર અને રંગ પણ સ્ત્રગ લાવે તેવા હાય છે. કાઇએ મેહાં અણાવ્યું હાય તો તેની પાસે ઊભા રહેવું પણ ગમેનહિ એવી લાળ દિવસા સુધી નીકળે છે.

શરીરની આ સ્થિતિ છે! એક મુખની વાત કરી ત્યાં આટલી ઘૃણા આવે છે તો એના પ્રત્યેક વિભાગની વાત કરવામાં આવે તો તો શું શું થાય? વાત એ છે કે તાંખૂલવાળા મુખની સુગંધી પૂરી પાંચ-પંદર મિનિટ પણ ટકતી નથી અને અંતે અસલ સ્થિતિ આવી જાય છે. બહારના ઉપચારથી કરેલ સારા દેખાવ તે કેટલા ટકે?

૪. ખરી વાત એ છે કે શરીરમાં જે પવન જાય છે તે ત્યાં એવા પદાર્થીના સંબંધમાં આવે છે કે એ અસુગંધી થઇ જાય છે, વિકારવાળા થઇ જાય છે અને સુગંધી પદાર્થીને સુખમાં રાખીને એ દુર્ગંધને છૂપાવવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવે તે નિરર્થક થાય છે.

આવા તો અનેક નિષ્ફળ પ્રયત્ન પ્રાણી વારંવાર કરે છે. એ શરીરની અંદરની દુર્ગ ધી છૂપાવવા માટે કૈક કૈક પ્રયત્ન કરે છે. એના ખારાકમાં, એના સ્નાનમાં, એના પીણામાં, એના કપડાંમાં, એના ઘરેણામાં એ પ્રયત્ન વારંવાર દેખાય છે, પણ છતાં એ એક પણ પ્રયત્નમાં લાંબા વખત સફળ થતા નથી અને સફળ ત શવા છતાં એ નવા નવા પ્રયાગા કર્યા જ કરે છે.

અત્યારે તમે કાઇપણ ચિત્રવાળા છાપા વાંચશા તા તેમાં સોંદર્યશાળી કેમ દેખાવું તેના અનેક પ્રયોગા જોશા. ત્યાં તમે જાહેર ખબરના થાકડા વાંચશા. એક બાલ કેમ સાફ રાખવા એને માટે સેંકડા વાતા જોશા. મુખ પર લગાડવાના પફ પાઉડર, ક્રીમ એાઇન્ટમેન્ટ સ્ના અને તેના ડાઘા દ્વર કરવાની જાહેરાતાની હારની હાર જોશા. અંદરના કચરા દ્વર કરવાની પહિત અને પ્રયોગા પર ઉલ્લેખ કરવામાં આવે તા પૃષ્ઠો ભરાય તેમ છે. આ સર્વ નિષ્ફળ પ્રયત્ન છે, અયાગ્યને વધારે પડતી અપાતી અગત્ય છે અને સમજણ વગરની બાળચેષ્ટા છે. આ નવયુગની વાત પ્રસંગાપાત થઇ ગઇ, પણ જે વખતે આ મૂળ પુસ્તક લખાયું ત્યારે પણ શરીરના મળ દ્વર કરવાના નિષ્ફળ પ્રયતના અનેક પ્રકારના થતા હતા. યુગે યુગે પહિત ફરે છે, પણ મુદ્દો તા એકના એક જ રહે છે.

આવા શરીરને તું વારંવાર ચાટ્યા કરે છે અને એને સુંધ્યા કરે છે! તારી આવી ચેષ્ટાએા જોઇને સમજી-વિચારક માણુસા મનમાં હસે છે. તેઓને એમ થાય છે કે આ માણુસ આખા વખત શરીરને ઘસ્યા કરે છે અને પવિત્ર કે સુંદર બનાવવા મથે છે એ તે કાંઇ ડહાપણુની વાત ગણાય કે?

અનેક વાર ન્હાવાથી શૌચધર્મ પળાય છે એ માન્યતામાં વિચાર કરવા ઘટે છે. જે શરીર અપવિત્ર વસ્તુથી જ ભરેલું છે તેને બાહ્યશૌચ કરવાના પ્રયત્ન નિષ્ફળ છે. વિશિષ્ટ હેતુ– પૂર્વક સ્નાનાદિની વાતને અત્ર સ્થાન નથી, પણ માત્ર બાહ્ય- શુહિ (શાચ) માં જ પર્યવસાન સમજનાર શરીરના ધર્મ સમજે, એની અંદરની વસ્તુઓને વિચારે, એ વસ્તુઓની

અપિવત્રતા ખ્યાલમાં લે અને એ વસ્તુ દૂર કરવા જતાં શરીર જેવું કાંઇ બાકી રહી શકે તેમ નથી એ વાત જો એક વાર લક્ષ્યમાં લે તો આ નકામા પ્રયત્નને બાજુએ મૂકી પાતાના પ્રયત્નો બીજે માર્ગે લગાડે. આ મહામૃલ્યે મળેલ જીવન માંઘેરું છે, સાધ્ય સધાવી શકનાર છે, એને બહારથી પવિત્ર રાખવાના પ્રયાસમાં વેડફી નાખવા જેવું એ નથી. આ બાબત સ્પષ્ટ સમજવા આ સર્વ હકીકત વિચારવા જેવી છે.

- પ. વળી એક બાબત ખાસ વિચારવા યાેગ્ય છે. પુરૂષનાં નવઅંગાેમાંથી આખાે વખત શું નીકળે છે તે વિચારી જીએા:— ૨ કાનમાંથી કચરાે, કેટલાકને પરૂ નીકળ્યાં કરે છે.
- ર આંખાેમાંથી જેટલી વાર પટપટાવીએ તેટલી વાર પાણી, કાેઇવાર ચીપડા અને અનેક મળ નીકળ્યા કરે છે.
- ર નાકના દ્વારમાંથી <sup>શ્</sup>લેષ્મ (શેડા), શુંગા વિગેરે નીકત્યા કરે છે. નાક છીં કે ત્યારે ખાસ સંભાળ લેવી પડે છે.
- ૧ મુખમાંથી લાળ નીકળે છે. ઉપર તેનું વર્ણુન થઇ ગયું છે. દુર્ગ ધી પવન અને ઉલટી થાય ત્યારે કાચું અન્ન અને પીત્ત નીકળે છે.
- ૧ પુરૂષચિન્હમાંથી પેશાબ. એનું વર્ણન કરવાની જરૂર ન હાેય.
- ૧ ગુદામાંથી વિષ્ટા. વર્ણન અશકય અને બીનજરૂરી છે.

આવી રીતે પુરૂષનાં સદરહુ નવ કારામાંથી અપવિત્ર પદાર્થી અહાર નીકત્યા જ કરે છે અને તે કદી વિરામ પામતા નથી. એમાં અલ્પવિરામ કે અર્ધાવિરામ આવે, પણ પૂર્ણ વિરામ કદી આવતું નથી. એ સર્વમાંથી જે પદાર્થી નીકળે છે તે સર્વ દુર્ગ ધી, ખરાબ વર્ષ, રસ અને સ્પર્શવાળા જ હાય છે, ભારે કંટાળા આવે તેવા હાય છે અને દૂર નાસી જવું પડે એવા હાય છે સ્ત્રી શ**રી**રમાં ઉપરાક્ત નવ દ્વારામાંથી એટલા જ ખરાબ પદાર્થા નીકળે છે. એ ઉપરાંત સ્ત્રીઓને બે સ્તના અને ચાેનિ<sup>૧</sup> એ ત્રણ અંગામાંથી પણ અપવિત્ર પદાર્થા નીકળે છે.

આવાં નવ અને ખાર દ્વારા અનુક્રમે પુરૂષ અને સ્ત્રીનાં વહેતાં હાય એ શરીરને તું જો પવિત્ર માનતા હાય, ધારતા હાય, કલ્પતા હાય તા અમારે તા એ તારી માન્યતા, ધારણા કે કલ્પના માટે માત્ર એટલી જ ટીકા કરવી પડશે કે એ તારા વિચાર ખરેખર 'નવા ' છે, અભિનવ છે અને વિચિત્ર છે. કાઇપણ નવા વિચાર ખતાવે તેમાં અમારે વાંધા નથી, પણ સમનનુ માણસા એનાં કસાટી કરે તા જ ચાહ્ય થાય તેમ છે. તું કાઇ સમનનુ માણસને પૃષ્ઠ કે 'જે શરીરમાંથી આખા વખત નવ અથવા ખાર દ્વારે મલિન પદાર્થા નીકળતાં હાય તેને તેઓ કદી 'પવિત્ર' ગણી શકશે? '

અમને લાગે છે કે આ તારા નવા વિચાર ભૂલભરેલા છે, માહજન્ય છે અને તને ફસાવનાર છે. જે શહેરની ગટરમાં કચરા ચાલ્યા કરતા હાય અને જેમાં નવા કચરા પડ્યા કરતા હાય તેને પિલ્ત કહેવા જેવી તારી આ વિચિત્રતા છે. કફ, મળ, મૂત્રના લંડાર-રૂપ આ શરીરમાંથી એક પણ સારી ચીજ નીકળતી નથી. તેવા શરીરને તું પિલત્ર કહે તા પછી તારા એ નૃતન વિચારને વિવેકી પ્રાણી ' દેવાનાં પ્રિય ' ( મૂર્બ – મૂઢ) ના અલિપ્રાય તરીકે લેખે છે, માટે તારા જે વિચાર જણાવ તે સમજી – વિચારીને જણાવ. આવા ખાટા બુદા ઊઠાવીને તારી કિંમત કરાવ નહિ.

વળી તું વિચારીશ તે। જણાશે કે તું ભાજન કરવા

૧ ત્યાં એ દાર ભુદા ભુદા હોય છે તેથી કરીને ગણેલ છે.

માટે કેટલી તૈયારી કરે છે. એક શાક અનાવવું હાય તા તેમાં ધાણા, જીરૂ, મીઠું, મરચાં, તેલ આદિ અનેક પદાર્થી નાખો છે. મીઠાઇ બનાવવી હાય તા માટી ખટપટ કરી મૂકે છે. સાકરની ચાસણી, પદાર્થીની વિપુળતા અને તૈયાર કરવાનાં તથા ઉપર ચઢાવવાનાં અનેક સામાન લાવે છે. ઉપર વળી ઘી તથા બદામ, પીસ્તા, ચારાળી વિગેરે નાખે છે.

અનેક સામગ્રીઓથી તૈયાર કરેલું અન્ન ખાધા પછી પેટમાં જાય છે. ત્યાં ચાર કલાક ખાદ એ સર્વનું શું થાય છે? એની વિષ્ટા થાય છે, તેને જોઇ તું શું કે છે, તેને કાઢવા પ્રયત્ન કરે છે અને તેના તરફ સૂગ લાવે છે. એક સુંદર થાળમાં અનેક સુંદર રસોઇની ચીજો, મીઠાઇએા, શાકાદિ હાય તે પેટમાં ગયા પછી આ દશા પામે છે.

તેં ગાયનું દ્વધ વાપર્યું હાય અને તેના ઉપર સાકરા-દિના પ્રયોગ કર્યા હાય તેનું અંતે મૂત્ર થાય છે અને તેના ક્ષેપ કરતાં પણ તારે વિવેક રાખવા પડે છે અને નહિ તો તારા દંડ થાય છે. ગાયના મૂત્રના તા ઉપયાગ પણ થાય છે, પણ એના દ્વધના તેં ઉપયાગ કર્યા તા પછી તેનું જે મૂત્ર તારા શરીરમાં થાય છે તે તા અતિ નિંદનીય અને છે. તારા મૂત્રની કિમત ગાયના મૂત્ર જેટલી પણ નથી એ ધ્યાનમાં રાખજે.

આ સર્વ દાખલા ઉપરથી તારા સમજવામાં આવ્યું હશે કે તારૂં શરીર તાં સારામાં સારા પદાર્થીને ખરાબ કરનાર છે અને તારા શરીરમાંથી કચરા જ બહાર નીકળે છે. આવી શરીરની બાહ્ય સ્થિતિ છે. એ સારાને બગાઉ છે, સુંદરને વિરૂપ કરે છે, સ્પૃશ્યને અસ્પૃશ્ય કરે છે, સંબંધમાં આવનારને વિકારી ળનાવે છે અને એ જે શરીર કહેવાય છે તેને તું પવિત્ર માને છે. તારે તારા વિચારને કરી વાર તપાસી જવાની જરૂર છે અને એમ કરીને તારી વિચારણામાં વિવેકને સ્થાન આપવાની ખાસ જરૂર છે. હવે તું વગર લગામે કયાં સુધી ચાલ્યા કરીશ તેના ખ્યાલ કર.

- ૭. આ શરીરને માટે નીચેની બાબતા વિચારી જો.
- (ક) એ પુદ્દગળના સમૂહ છે.
- (ખ) એ મળથી ભરેલું છે.
- (ગ) એમાં માત્ર કચરાે છે અને કાેઇ સારી વસ્તુ નથી.
- (ઘ) એ સારા પદાર્થીને ખરાબ કરનાર છે.
- ( ઙ ) એ સુંદર કપડાંને દુર્ગ ધી બનાવનાર છે.

આમાંની કેાઇ પણ બાબતને માટે ખુલાસાની ખાસ જરૂર હવે રહેતી નથી. શરીર પુદ્દગળના ઢગલાે છે એમાં કાંઇ સંદેહ જેવું નથી. એની અંદરની સર્વ વસ્તુએા સ્થ્ળ છે એમાં કાેઇ જાતની શંકાને સ્થાન નથી અને એ સારી વસ્તુને બગાડી મૂકે છે તે તાે આપણે ઉપર જોઇ ગયા છોએ.

ત્યારે શું એ શરીરને ફેંકી દેવું ? એના ઉપયોગ કાંઇ કરવા કે એને ફંગાળી દેવું ? એ વિગારવા જેવી વાત છે. કેટલાક એને માજશાખનું સાધન માને છે, કેટલાક એનાથી ખાવાના શાખ પૂરા કરે છે, કેટલાક એને સુગંધી લેવાનું સ્થાન માને છે, કેટલાક એનાથી સારાં રૂપા, સ્ત્રીએા, ચિત્રા જોવામાં સાર્થક્ય માને છે, કેટલાક એમાંથી સારાં ગાન સાંભળવામાં લાભ માને છે, કેટલાક એને ચુંખન કરવાનું અથવા તા

આલિંગન દેવાનું સાધન માને છે, કાઇ એને પુષ્ટ કરવામાં જીવન ધન્ય માને છે–આ સર્વ નકામું છે. જે પુદ્દગળના ઢગલા હાય, જે મળથા ભરેલ હાય અને સારાં ખારાક કે કપડાંને તુચ્છ ખનાવનાર હાય, જે અંતે છાડી દેવાનું હાય તેને માટે આવાં લાડપાડ શાલે નહિ.

પણ તેનાથી એક કામ થાય તેમ છે. આ સર્વ ઉપાધિ છેાડી હંમેશને માટે કલ્યાણ કરવું હાય તા તેની તૈયારી કર-વાનું સામર્થ્ય ત્યાં છે અને તે મહાઉદાર કાર્ય છે, પરમ શ્રેષ્ઠ કાર્ય છે અને તે જો થાય તા તારા આ ચારાશી લાખના ફેરા અને આ તારી રખડપટ્ટી દૂર થઇ શકે તેવું છે.

ત્યારે આ તો બહુ મજાની વાત થઇ. એને થાડું થાડું ભાતું—પાતું આપી તેની દ્રારા જે શિવસાધન થઇ શકતું હાય તા તે કામ પાર પાડવા પ્રયત્ન કરવા જેવા છે. હમે-શની આ લમણાઝીક મટી જાય, નિરંતરનું સુખ થઇ જાય. એવા રસ્તા જો એનાથી થાય તા તે કરવાજાગ છે. ત્યારે આવા શરીરમાં અનેક અવગુણ છે પણ શિવસાધનનું સામચ્ચે પણ તેનામાં છે એ વાત વિચારી, તેની ચિંતવના કર અને તારા સાચા ઉદ્ધારના માગે લાગી જા.

૮. શરીર કેવું છે ? શેનું અનેલું છે ? તેમાં શું ભર્યું છે ? અને તેના કયાં સુધી વિશ્વાસ કરી શકાય તે તા તો જાલ્યું? પણ હવે કાંઇ એવી હુશિયારી કરી અતાવ કે જેથી આવા શરીરના પણ તું પૂરતા લાભ લઇ શકે અને એ ઇચ્છનીય, પુષ્યશાળી અને અભીષ્ટ અને. અત્યારે જે શરીરનું વર્ણન કર્યું તેવું શરીર તા કાંઇ મેળવવા ઇચ્છે નહિ. આ તા ઉઘાડી વાત છે.

પણ તારે તા શરીર સાથે પાનાં પડ્યાં છે, ત્યારે હવે કાંઇ એવું કર કે અત્યારે તને જે ખરાખ લાગે તેવું પ્રાપ્ત થયું છે તેમાંથી પણ તું લાભ મેળવી તેવા શરીરને પણ તું દુગંછનીયને **બદલે શ્રેષ્ઠ બનાવી શકે. તારા હામથાં રસ્તાે છે. તારામાં ખરી** હ્શિયારી હાય તાે તું તેવાે રસ્તાે લઇ શકે તેમ છે. એ શરીરની અંદરની અપવિત્રતા તેા તું દ્વર કરી શકે તેમ નથી, પણ તારી પાસે એક બીજો કીમિયા છે તે અજમાવ. આ તારા શરીરને શિવસાધનમાં જોડી દે, કારણ કે એની દ્વારા એ લાભ તું લઇ શકે તેટલું સામર્થ્ય તારી દ્વારા તેનામાં છે તે ઉપર જોયું તું ગણતરીખાજ સમજા પ્રાણી છે. તું વ્યાપારી છે તેા તારે છેવટે ભાંગ્યાના વટાવ તાે જરૂર કરવા ઘટે અને આ તાે અણુધાર્યી લાભ છે. તારા વિકાસ તું એટલાે અધા વધારી શકે તેમ છે કે તું એ શરીરથી પૂરતા લાભ મેળવી શકશે અને તું એવું કાર્ય કરી શકીશ કે ત્રિદિવેશ્વર જેવાં પણ તારા શરીરની–મનુષ્યભવની <sup>ઇચ્</sup>છા કરશે. આ દાખલાે ખ**રે**ખર તારે બેસાડવા જેવાે છે. નહિ તે! પછી આવ્યાે તેવાે ચાલ્યાે જઇશ અને અંતે એ શરીરને પૈસા ખરચીને બાળવું પડશે કે જમીનમાં દાટલું પડશે.

' ચેતન ચાર ગતિમેં નિશ્ચે, માેક્ષદ્વાર એ કાયા રે; કરત કામના સુરપણ યાકી, જિસકું અનર્ગલમાયા રે. '

આવી તારી કાયા છે, માટે ગલરાવાનું કારણ નથી; પણ તું મલકાઈ ન જતા. એ કાયાનો કિંમત એટલા માટે જ છે કે એ મોક્ષદ્રાર છે, પણ જો તેને તું વેડપ્રી નાખ તા નરકદ્રાર પણ એ જ છે. તારા વિકાસક્રમ સુધારવાના આ અવસર છે, માટે નિપુણતા દાખવીને, સ્વસ્વરૂપ નિષ્પાદન કરીને એને તું અતિ પવિત્ર ખનાવી દે.

પવિત્રતા પ્રાપ્ત કરવા માટે તને સુંદર જળાશય મળ્યું છે. તળાવે જઇને તરસ્યા આવે તે તા નિપુષ્ણ ન જ ગણાય તને પવિત્ર આગમરૂપ જળાશય મળ્યું છે તેના કાંઠા ઉપર બેસીને તું કાેષ્ણ છે? તારૂં સ્થાન શું હાેઇ શકે? તું કથાં આવી ચઢ્યા છે? અને શા માટે આ હેરાકેરા કરી રહ્યા છે? તે સર્વ વિચાર. એ જળાશયમાં તારી સર્વ જિજ્ઞાસાને તૃપ્તિ મળે એટલું પાણી ભરેલું છે. તું વિનાસ કાેચે એ પાણીનું પાન કર, તારી જતને ઓળખ અને તારૂં પાતાનું સ્થાન સમછ લઇને તે પ્રાપ્ત કરવાના માર્ગા શાેધી લે. અને તારી ઘણા વખતની તૃષા છે તેને તું છીપાવી લે.

ખાસ કરીને એ જળાશયમાં શાંતસુધારસ લરેલું છે તે અમૃતનું પેટ લરી લરીને પાન કરી લે. આવા અવસર કરી કરીને મળશે નહિ. માટે 'અવસર પાય ન ચૂક ચિદાન દ' એ વાત ધ્યાનમાં રાખ. શાંતરસ—અમૃલ્ય અમૃતના દરીયા તને મળી ગયા છે તેના તું ખને તેટલા લાભ લે અને પેટ ભરી ભરીને એ રસને પી લે. આ તકના લાભ લે. આવાં જળાશય જ્યાં ત્યાં મળતા નથી અને મળે ત્યારે એાળખાતાં નથી. તેં અત્યારે જળાશય જોયું છે અને તારા પર દયા કરીને પાણી પાનાર પણ મળી ગયા છે તા હવે તેના ખને તેટલા લાભ લે.

આ ભાવનામાં શરીરની સ્થૂળ રચવાની ક્લિષ્ટ ખાંન્યુ ખતા-વવા સાથે આ કાયાને માેક્ષદ્ધાર પણ ખનાવી શકાય છે, એ વાત કરીને શરીરના ખન્ને ઉપયોગ અતાવવામાં કર્તાએ બહુ કુશળતા અતાવી છે. તદ્દન સામાન્ય વસ્તુના ઉપયોગ કરતાં આવડે તા નુકશાનમાંથી પણ લાભ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે અને સાચી આવડત હાેય તાે દીર્ઘ લાભ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. આ 'શાંતવાહિતા 'માં એ અમૃતનું પાન કરવાનું છે. પ્રથમ કડવાે ધુંટડા પાઇને વિવેકી મહાશયે કેવી યુક્તિથી શાંતસુધાનું પાન છેવટની દાેઢ ગાથામાં કરાવ્યું છે તે ખાસ વિચારણીય છે. સુજ્ઞ એ અમૃતપાન જરૂર કરે.

મહ્યિકુંવરીનું રૂપ અદ્ભુત હતું. એનાં રૂપ-લાવણ્યની વાતથી આકર્ષાઇ સાકેતપુર (કાશલદેશ)ના પ્રતિખુદ્ધ રાજાએ, ચંપાનગરી ( અંગ ) ના ચંદ્રચ્છાય રાજાએ, સાવથ્થી નગરી ( કુણાલદેશ ) ના રૂપી રાજાએ, વાણારસીનગરી ( કાશીદેશ ) ના શંખ રાજાએ, હસ્તિનાપુર (કુરૂદેશ)ના અદિનશત્રુ રાજાએ અને કંપિલપુર (પાંચાલદેશ) ના જિતશત્રુ રાજાએ એ કુંવરી સાથે લગ્ન કરવા માગણી માેકલી. વિદેહાધિપતિ કું ભરાજાએ પાતાની રાજધાની મિથિલામાં એ માગણીના અસ્વીકાર કર્યો. છુંએ રાજાઓ લડવા આવ્યા. લડાઇ ચાલવાની હતી ત્યારે અમાઘ વીર્ય શાળી મહ્યિક વરીએ આધ્યાત્મિક માર્ગે લડાઇ જીતવા નક્કી કર્યું. એણે અશાકવાડીમાં પાતાના શરીરપ્રમાણ સુવર્ણની પુતળી અનાવી. તેના મધ્ય ભાગમાં પાેેલાણ રાખ્યું. જમ્યા પછી એક કાળીએ અનાજ તેમાં દરરાજ નાખવા લાગી. એ વાડીમાં પ્રવેશ કરવાના છ રસ્તા કરાવ્યા. છએ રાજાને બાલા-વ્યા. જુદા જુદા બેસાડેચા. દરેકને મિદ્ધકુંવરીને મેળવવાની આશા હતી. વ<sup>ચ્ચે</sup> પ્રતિકૃતિ જેવી પુતળી જોઇને રાજાઓ છક થઇ ગયા. છઋે રાજા છ સ્થાને બેઠા હતા. મક્ષિકુ વરીએ જાતે આવી પુતળીનું દ્વાર (ઉપરનું ઢાંકણ ) ઉઘાડ્યું. ગંધથી મહેલ ભરાઇ ગયા.' રાજાઓ તા નાક પર રૂમાલ ધરવા મંડી ગયા. પછી યાેગિની

દેવીએ સમજાવ્યું કે—'હું જે ખાતી હતી તેના માત્ર એક કાળીએ દરરાજ આમાં નાખતી હતી. તેની આવી ગંધ છે અને આ શરીરમાં એ વસ્તુએ જ ભરેલી છે. એના ઉપર તે માહ ઘટે? આ તો એક કવળનું પરિણામ છે અને હું તો ઘણા કવળા ખાઉં છું-વિગેરે.' પછી પૂર્વ ભવની મિત્રતા ચાદ કરી રાજાઓ ચૈત્યા. લડાઇ અંધ થઇ. અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રસર્શું. વિચારણા થઇ. રાજાએ રાજ્ય છેાડી મહ્લિકું વરી પાસે દીક્ષિત થયા. સંસાર છાડી કૃતકૃત્ય થયા અને શરીરના પૂરતા લાભ લીધા.

આ શરીર કેવા અપવિત્ર પદાર્થોથી ભરપૂર છે તે સંખંધી લેખકશ્રીએ ખૂબ લખ્યું છે. એના પર વિશેષ વિવેચનની અપેક્ષા નથી. એના સ્રવતાં દ્રારા અને એનાં વર્જુના વાંચીને પણ જો પ્રાણીની આંખાે ન ઉઘઉે તેા તેા પછી નશીબની વાત છે.

એક-એ બાબત પર ખાસ ધ્યાન આપીએ. આ શરીર અપવિત્ર પદાર્થાથી ભરેલ છે એ વાત તો થઇ. એની ઉત્પત્તિ વિચારતાં જે ખેદ થાય તેવું છે. ગભેવાસમાં નવ માસ સુધી ચારે તરફ રહેલા મળની વચ્ચે ઊંધે માથે લટકેવું પડે છે એવું નિકૃષ્ટં જેનું ઉત્પત્તિસ્થાન હાય ત્યાં સુગંધીની આશા રાખવી એ તો વેળુમાંથી તેલની અપેક્ષા રાખવા બરાબર છે. આવા શરીરની પૃષ્ટિ કરવી એ સુત્રને શાલે તેવી વાત નથી, પણ એ ઉપરાંત એક ઘણી ધ્યાન આપવા જેવી વાત છે. એ શરીરમાં લાખા વ્યાધિઓ, અર્લલા છે. ચામડીના વ્યાધિઓ, પેટના વ્યાધિઓ, ગર્ભાશયના વ્યાધિઓ, આંતરડાના વ્યાધિઓ, છાતીના વ્યાધિઓ, હૃદયના વ્યાધિઓ, નાકના, ગળાના, મહાંના, આંખના, કાનના, માથાના વિગેરે વ્યાધિઓના પાર

નથી. એ પાતળું પડે તો ક્ષચરાંગની ચિંતા થાય છે, એ ક્લાડું થઇ જાય તો પક્ષઘાત કે હુદયના વ્યાધિની ચિંતા થાય છે, એને અનેક જાતના શસ્ત્રપ્રયોગા Operations કરાવવા પડે છે, એની અંદરની યંત્રવ્યવસ્થા એટલી ગુંચવણવાળી છે કે સેંકઠા વ્યાધિઓનું એ ઘર છે અને એને અટકી જતાં, તરડાઇ જતાં અને ખલાસ થઇ જતાં વાર લાગતી નથી. કાઇ દમવાળાની પીડા જોઇ હાય તો ધમણ ચાલતી લાગે અને ઉધરસ ખાતાં કે ખડખા પાડતા જોયા હાય તો ચીતરી ચઢે. આ વાત લંખાવીએ તો કયાં અટકવું તે સૂઝે તેમ નથી. આવી રીતે અનેક વ્યાધિનું ઘર એ શરીર છે અને તેને માટે અનેક ગ્રંથા લખાયા છે જે વૈદકીય શ્રંથા કહેવાય છે, કાઇ એને આયુવે દપણ કહે છે. શરીરના વ્યાધિઓ પર શ્રંથા, એના અભ્યાસ, એના ધંધા અને એ સંબંધી આટલી વિચારણાઓ!

ઉપરની ચામડી ન હાય તા આ શરીરની અંદર એક પણ વસ્તુ એવી નથી કે જેના ઉપર માહ થાય. એના કયા વિભાગને ઉઘાડ્યો હાય તા પ્રાણી થુશુ ન કરે? એ જ એકલા પ્રશ્ન રહે છે અને છતાં માહરાજાએ આને એવા તા દારૂ પાયા છે કે એ એને ચુંખના ભરવા મંડી જાય છે! એ એના સ્પર્શમાં સુખ માને છે. એના અભિષ્વંગમાં લીલા કરે છે. એ જ ઘડીએ જા ઉપરની ચામડી ખરી પડે તા આ બાઇ પ્રીત્યાં એક મિનિટ પણ ઊભા રહે ખરા? અને એનું નામ જ કેક, એ જ માહની મદિરા, એ જ વિવેક ખુદ્ધિના નાશ! કાર્ક વખત માંદા માણુસ પાસે જવાનું થાય અને તેને ઉધરસ આવતી હાય, પાસે અડખા નાખવાનું વાસણુ પડ્યું હાય, આ

વખતે મનમાં શાે વિચાર આવે છે? દુર્ભાગ્યે એવા વખતના વિચારા કાયમ રહેતા નથી એટલે આ પ્રાણી પાછા ધાંધે વળગી જાય છે અને પાેતાને જાણે એવા શરીર સાથે સંબંધ જ નથી એવી બેદરકારીમાં દાેડ્યો જાય છે.

આખા શરીરની રચના જુઓ! એની અંદર નાડીઓ, લેોહીનું વહન, શિરાઓ વિગેરેના વિચાર કરા. આંતરડાના મળના ખ્યાલ કરા અને સારામાં સારા અન્ન, દ્રધ અને પાણીની થતી અવદશા વિચારપૂર્વક ધ્યાન પર લાે તાે ઘણા માહ એાસરી જાય તેમ છે. શરીરના પ્રત્યેક ભાગના આ દૃષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવે તાે બહુ જાણવા જેવું મળે તેમ છે એમાં કરાાે સંદેહ નથી.

એક બીજી વાત. આપણાં કપડાં દરરોજ શા માટે ધાવા પડે છે? શું એને બહારની રજ લાગે છે એટલા માટે જ ? ના. શરી-રમાં સાડાત્રણ કરોડ દ્વાર (રામરાજી) છે. તે પ્રત્યેકમાંથી દુર્ગ ધ અને અપવિત્ર રજ-પરસેવા વિગેરે નીકળે છે. એ સારામાં સારાં કપડાંને પણ અપવિત્ર બનાવે છે. એવા શરીરની આસના-વાસના કરવી કેમ પાલવે ? અને એને ચાટલું તે વાત શાલા-સ્પદ ગણાય ખરી! જે ખાયેલ ખારાકને તુચ્છ બનાવે, વસ્ત્રોને મેલવાળાં બનાવે, લગાઉલ પદાર્થને દુર્ગ ધવાળા બનાવે અને જરા પડે તા ખડી જાય, હાડકાં ભાંગે તા દિવસા સુધી પથારી કરાવે અને દરરાજ અનેક પ્રકારની ચાકરી માગે તેવા શરી-રની સાથે કેમ કામ લેવું તે સમજણથી વિચાર કરવા જેવું છે.

આવી રીતે અનેક કારણે શરીર અપવિત્ર પદાર્થીથી ઉપ-જ્યું છે, અપવિત્ર પદાર્થી વચ્ચે વધ્યું છે, અપવિત્ર પદાર્થીથી ર૩ ભરેલું છે અને સારામાં સારા પદાર્થીને ખરાબ કરનાર છે એ વાત વિચારી શરીરની અપવિત્રતા ધ્યાવવી.

પણ આપણા પનારા એની સાથે પડ્યો છે, તો એનાથી કાંઇ લાભ લેવાય તા લઇ લેવા એ આપણું કર્તવ્ય છે; માટે હવે લેખક મહાશય કહે છે તેમ માનસનલિન–હૃદયકમળને ઉઘાડા અને ત્યાં અલેદા મૂર્તિને સ્થાપી એને અપનાવા. એ એટલે તમે **પાતે.** શરીર તમારૂં નથી; તમે શ**રી**ર નથી. શરીર તમારી સા**થે** આવનાર નથી પણ ત્રણ કાળે **તમે પાેતે તાે તમે જ રહેવાના છેા. એનું એટલે** તમારૂં પાતાનું કાંઇ સુધરે, કાંઇ માર્ગે ચઢવાનું થાય એવા રસ્તાે કરાે અને તે માટે અંતરથી સાચા વિચાર કરાે. અત્યારસુધી ઉપર ઉપરથી તાે ઘણી વાતાે કરી છે અને કાેઇવાર ચેતન ચેતન કરી સ્વને અને પરને ઠગ્યા છે. એમાં કાંઇ વળે નહિ. આ માર્ગે કાંઇ જયવારા થાય નહિ. હવે તા હૃદયકમળને ઉઘાડી ત્યાં જે અત્યારે માહરાજા પેસી ગયા છે તેના આખાે મંડપ તાેડી પાંડા અને ત્યાં વિભુ પવિત્ર મહામય ચેતનરાજને બેસાડા. એ રીતે એ શરીરના પૂરેપૂરા લાભ લા. જે પદ્ધતિએ મફ્રિકુંવરીએ અધ્યાત્મવાદની સ્થાપના કરી લડાઇ અટકાવી અને પર**ણ**વા આવનાર છ રાજાઓને પ્રતિબાધ્યા, અનેકના સંહાર અટકાવ્યા તે રીતે આ અપવિત્ર વસ્તુના પાટલાને એના સાચા આકારમાં એાળખી ખુબ આનંદ માણા અને જે કાયા અપવિત્ર–દુગંછનીય પદા-ર્થીથી ભરેલી છે અને જે તમને વારંવાર ચિંતા કરાવી વૈદ્ય ડાંકટરના ખીલ ભરાવે છે તેને જ માેક્ષદ્રાર ખનાવા. આ મનુષ્યદેહ માેક્ષદ્રાર છે જ, પણ એને એ તરીકે અપનાવીએ તો, નહિ તો અનેક ભવ કર્યા છે તેમાં એકના વધારા કરી

તાણાઇ જવાશે. અને કચાં જવાનું થશે તે તેા પ્રત્યેકે વિચારી લેવાનું છે. ત્યાં આ શરીર આવવાનું નથી એ પણ ચાક્કસ છે અને અહીં કરેલાં સારાં–ખરાબ કૃત્યા વિચારા કે ભાષાપ્રયાગા કાંઇ અહીં ને અહીં અટકી જાય એવી આશા રાખવી એ તાે ફાેક્ટ છે.

માટે કાઇ રીતે વિકાસ વધે, પ્રગતિ થાય, રસ્તાે પ્રાપ્ત થાય તેવા માર્ગી આદરી, આ શરીરના લાભ લ્યાે. વિકાસક્રમના એવા મહિમા છે કે એક વખત જો ગાડું રસ્તે ચઢી જાય તાે પ્રત્યેક પગલે આગળ ધપાય છે અને તે રસ્તાે પ્રાપ્ત કરવા જેટલું સામર્થ્ય, આવડત, અનુકૂળતાએા, સગવડા એ સર્વ અત્ર લબ્ય છે. માલુકુંવરીના મિત્રા વિચારશીલ હતા, રાજા હતા; વળી ગયા ભવમાં આત્મવિકાસ કરીને આવ્યા હતા. તેમણે શરીરના ધમ સમજાતાં સાચા રસ્તાે જોયાે અને જોવાની સાથે જ ચેતી ગયા. આનું નામ વિકાસક્રમની પ્રાપ્તિના લાભ કહેવાય.

સનત્કુમાર મહાન્ ચક્રવર્ત્તી રાજા હતા. એને શરીર પર ખૂબ માહ હતા. એના ગર્વ પણ ખરા! પણ જ્યારે એણું દેવતા પાસેથી શરીરમાં વિકારા થયેલા જાણ્યા ત્યારે એ રડવા ન બેઠા. એણું છ ખંડ પૃથ્તી છેાડી દીધી. સંચમ લઇ આરાધના કરી. એષધ કરવા આવનાર દેવવેંદ્યો પાસે અંતરના વ્યાધિની વાત કહી પણ બહારના વ્યાધિની દરકાર ન કરી અને અંતે એક માસની સંલેખના કરી ત્રીજે દેવલાકે ગયા. આનું નામ તે વિકાસદશા કહેવાય! કાંઇ શરીરનું અપવિત્રપણું વિચારી ગભરાઇ જવાનું નથી, સનત્કુમાર જેવું સામર્ચ્ય વાપરી રસ્તે ચઢી જવા માટે આ ભાવના છે. એના જેટલું બળ ન હાય તો જેટલા બને તેટલા વિકાસ તા સાધવા એ ખાસ જરૂરી ગણાય.

આવી રીતે શરીરની અશુચિ સંઅંધી વિચાર કરવા સાથે એનાથી શિવસાધન પ્રાપ્ત થાય છે એ પણ ધ્યાનમાં રાખલું. એના માહમાં ન પડી જવું, એની ખાતર પડી ન મરવું અને એના અનતા લાભ લેવા.

વિકાસક્રમ (Evolution) ના એક મુખ્ય નિયમ એ છે કે એને માર્ગે પડી જવાય તા કામ સુલભ થઇ જાય. અત્યારે તા અમદાવાદ જવું છે અને જી. આઇ. પી. ને માર્ગે ચાલ્યા જઇએ છીએ. એમાં માત્ર ગતિ થાય, પણ પ્રગતિ ન થાય. ધ્યાનમાં રાખવું કે સર્વ ગતિ એ કાંઇ પ્રગતિનથી. વિચારપૂર્વ ક વિકાસના માર્ગ હાથ કરવામાં આવે તો જરૂર પ્રગતિ થાય, તેથી વાત એ છે કે આ ભવમાં શિવ સુધી પહોંચી ન શકાય, તા પણ એને રસ્તે તા ચઢી શકાય. અને વિકાસક્રમ સુતરા કરવા એ તા શરીરપ્રાપ્તિમાં તરતમતા તા ઘણી છે, પણ જેટલું આગળ વધાય તેટલું લાભકારક છે. છેવટે પાછા ન હઠાય તા પણ લાભમાં ગણવું.

માટે શરીરની ખાટી લાલનાપાલના ન કરવી, એની અશુચિ અને ક્ષણુલંગુરતા, એમાં અવિશ્વાસ્ય તથા વ્યાધિન ગ્રસ્તત્વ વિગેરે વિચારવાં અને એની સાથે જ એના લાલ લેવાના પ્રસંગને જરાપણ જતા ન કરવા. અશુચિ વિચારણા હંકીકતરૂપે તદ્દન સત્ય અને તથ્ય છે. એના ઉદ્દેશ બાહ્યભાવમાં ગૃદ્ધિ એાછી કરાવી અંતરાત્મ દશામાં દાખલ થવાના સ્ચવન-રૂપે છે. આ ભાવનાના આ બન્ને પ્રકાર વારંવાર ભાવવા. જળાશય મળ્યું છે, પાન કરતા આવડે તો પી લેવું. આવા અવસર ફરી—ફરીને મળશે નહિ, મળવા ઘણા મુશ્કેલ છે; માટે તેના લાભ લેવા.

ઇતિ અશુચિભાવના. ક

# શ્રીસકળચંદ્રજ ઉપાધ્યાયવિરચિત છઠ્ઠી અશુચિ ભાવના

( રાગ-કેદારા-ગાડી)

મ'સ મળ મૂત્ર રૂધિરે ભર્યા, અશુચિ નરનારી દેહ રે; વારૂણીકુંભપરે ભાવિયે, અંત દિયે જીવને છેહ રે. મંબ્૧ અશુભ બહુ રાગ કફ નિતુ વહે, એ ભખે ભક્ષ્ય અભક્ષ્ય રે; દેહને જાણુ જોખમ ઘણા, દેહ બહુ જીવના ભક્ષ્ય રે. મંબ્ર ર

ભાવાર્થ — હે આત્મા! સર્વ સ્ત્રી—પુરૂષોના શરીરા માંસ, મળ, મૂત્ર અને રૂધિર જે લાહી તહૂપ અશુચિથી—અપવિત્ર પદાર્થીથી ભરેલા છે. તે દેહને મદિરાના ઘડા જેવા અપવિત્ર માન—સમજ. વળી એવા અપવિત્ર હાવા ઉપરાંત અંતે તે જીવને છેહ આપે છે અર્થાત્ તેનાથી જાદા પડી જાય છે. તેનું ગમે તેટલું લાલનપાલન કર્યા છતાં તે તા આયુસ્થિતિ પૂર્ણ થયે જીવને કહે છે કે—' તું મને છાડીને ચાલ્યા જા. ' એવા એ કૃતક છે.

વળી તે દેહ અશુભ છે, બહુ પ્રકારના રાગાથી લરેલા છે અને તેમાંથી કફ વિગેરે અશુચિ પદાર્થી નિરંતર વહા જ કરે છે. એમ છતાં આ જીવ તે દેહને પ્રસન્ન કરવા લક્ષ્ય અલક્ષ્ય–ખાવા યાગ્ય કે ન ખાવા યાગ્ય અનેક પદાર્થીનું લક્ષ્ય કરે છે–તેમાં વિવેક જાળવતા નથી; પરંતુ તું સમજજે કે આ દેહને માથે અનેક પ્રકારના જેખમા રહેલા છે અને તે દેહ અનેક જીવાનું લક્ષ્ય ખનવાના છે. ૧–૨

## આશ્રવ ભાવના

### પૂર્વપરિચયઃ—

અહીં જરા ક્રમ ફેરવીને પ્રાથમિક વિવેચન કરવું આવશ્યક જણાય છે. પ્રથમની છ ભાવનામાં આપણે જીવ અને અજીવના પોતાના અને પરસ્પરના સંખંધ વિચાર્યા. તેને અંગે અનિ ત્યતા અને અશુચિ ભાવનામાં લગભગ અજીવના જીવના સંખંધી તરીકે વિચાર કર્યા. સંસારમાં જીવ અજીવનાં વિવર્તા જોયાં, જ્યારે અશરણ, એક્તવ અને અન્યત્વમાં ચેતનાના આવિર્ભાવા વિચાર્ય અને એના પૃથક્ પૃથક્ ચિત્રા જીદાં જીદાં દષ્ટિબિંદુથી તપાસ્યા

હવે પછીની ત્રણ ભાવનામાં આપણે કર્મના પ્રદેશમાં જઇએ છીએ. એ ભાવના ભાવતાં પહેલાં આપણે પ્રત્યેકનું સ્વરૂપ યથાસ્થાને વિચારીએ. હેતુઓને પ્રાપ્ત કરીને જીવથી જે કરાય તે 'કર્મ' किरइ जीएण हेउ हिं जेणंतो मन्नए करमं॥ કર્મ અંધનના હેતુઓને પ્રાપ્ત કરીને જીવ કર્મા અંધે છે. એ પરિણામ છે, એના કારણ 'હેતુ ' છે. એ હેતુ જ્યાં હાય ત્યાં આત્મા તેટલાં પ્રતાં કર્મો એકઠા કરે છે. એ કર્મ પરમાણુઓના સ્કંધરૂપ છે, તે આત્મા સાથે ચોંટી જાય છે. એ ચોંટે તે વખતે એની ચાર બાખતા સુકરર થાય છે. પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશ: 'પ્રકૃતિ' એટલે એના સ્વભાવ, એનું કાર્ય શું વિગેરે. 'સ્થિતિ' એટલે એના સ્વભાવ, એનું કાર્ય શું વિગેરે. 'સ્થિતિ' એટલે એના માં ગાઢતા કેટલી છે અને 'પ્રદેશ ' એટલે એ કર્મ કેટલી કર્મવર્ગણાનું – કર્મના પ્રદેશાનું બનેલ છે.

આવી રીતે જે કર્મખંધ થાય છે તે બંધહેતુઓથી થાય છે. એ બંધહેતુઓ એટલે કર્મખંધનનાં કારણો. એના મુખ્ય ચાર પ્રકાર છેઃ મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને ચાેગ.

મિથ્યાત્વ-એટલે વસ્તુએાનું વિપરીત દર્શન. શુદ્ધ દેવ-ગુરૂ-ધર્મ ઉપર શ્રદ્ધાનના અભાવ અને અન્ય તરફ આદર. સંશય, અભિનિવેશ અને વિપર્ધય એ સર્વના સમાવેશ મિથ્યાત્વમાં થાય છે. એ અજ્ઞાન છે અને વિવેક વગરના જ્ઞાનીને પણ શક્ય છે.

**અવિરતિ**−ત્યાગભાવ. દેાષાથી પાછા હઠવાના નિશ્ચયના અભાવ. પ<sup>ર</sup>ચ∿ખાણ રહિત દશા.

કુષાય-ક્રોધ, માન, માયા, લાેલ, હાસ્ય, રતિ, અરતિ, શાેક, ભય, દુગંછા, સ્ત્રીવેદ, પુંવેદ, નપુંસકવેદ.

ચાગ-મન-વચન-કાયાનું પ્રવર્તન.

આના અનેક લેદ-ઉપલેદ છે. એ કર્મળ ધનના હેતુઓ છે.

હવે આપણે આશ્રવની વાત કરીએ. જે માર્ગીએ કર્મો આવે, કર્મનું આશ્રવણ થાય તે રસ્તાઓને 'આશ્રવ' કહે છે. એક માટા સરાવર—તબાવમાં પાણી આવવાનાં ગરનાળાંને આશ્રવ કહેવાય. એક માટા મહેલમાં હવા આવવાના બારીબારણાં હાય તે આશ્રવ કહેવાય. એક પાણીના અવાડા હાય અને તેમાં જે નળદ્વારા જળ આવે છે તે નળને આશ્રવ કહેવાય. એક કાઠારમાં અનાજ ભરાતું હાય અને બીજી બાજા નીકળતું હાય એ ભરવાના માર્ગીને આશ્રવ કહેવાય. કર્મ આવવાના માર્ગીના નીચે પ્રમાણે વિભાગ પાડી શકાય છે. સંદ્રેપ વર્ણન જ અત્ર કરાય છે.

૧ ઇ દ્રિય-એનાં પાંચ પ્રકાર છે. સ્પર્શન, જીહ્વા, નાસિકા, ચક્ક અને કર્જુ. આ ઇ દ્રિયની રાગદ્રેષ ચુક્ત પ્રવૃત્તિ-એ આશ્રવ છે. ઇદ્રિયાની પ્રવૃત્તિ રાગદ્રેષપૂર્વક હાેંચ તા જ તે આશ્રવ થાય છે એ ખાસ ધ્યાનમાં રહે. એની પ્રવૃત્તિ રાગ-દ્રેષ વગરની હાેંચ તાે એ ગરનાળું બંધ થાય છે.

ર **કળાય–**સંસારનાે લાભ ( વૃદ્ધિ ) જેનાથી થાય તેવા ક્રોધ, માન, માયા અને લાેભ. આ ચાર એના મુખ્ય ભેેદ છે.

એની ગાઢતા પ્રમાણે એના વિભેદો પણ થાય છે અને તેમના પેટામાં હાસ્યાદિ નાેકષાયાના સમાવેશ થાય છે. કર્મના રસ અને સ્થિતિ મુકરર કરવામાં આ કષાયા ખૂબ અગત્યના આગ લજવે છે.

- ૩ **અવત**-અવિરતિપણું. એના પાંચ વિભાગ છે.
- ( ક ) પ્રમાદથી થતેા પ્રાણુવધ તે **પ્રાણાતિપાત.**
- ( ખ ) અસત્ય ભાષણ તે **મૃષાવાદ.**
- (ગ) વગર દીધેલ વસ્તુ લેવી તે અદત્તાદાન.
- ( ઘ ) જાતીય સંબંધ. કામરાગથી સ્ત્રી–પુરૂષના શરીર સંબંધ તે **મૈશુન.** 
  - ( ઙ ) સ્વામીત્વસ્થાપન, પદાર્થી ઉપર મૂચ્છોવૃત્તિ એ **પરિગ્રહ.**

આ પાંચને અંગે ઘણા વિસ્તાર છે અને તે સમજવાની જરૂર છે. અવિરતિને કારણે પ્રાણી અનેક પાપા સમજણ વગર વહારી લે છે.

૪ યોગ-મન, વચન, કાયા. એની પ્રવૃત્તિ શુભ અથવા

અશુલ. એ પ્રવૃત્તિથી કર્મોનું આગમન થાય છે. જેવી પ્રવૃત્તિ તેવાં કર્મ. રસબંધ અને સ્થિતિબંધમાં કષાય સાથે આ યોગો પણ એટલા જ ઉપયોગી ભાવ લજવે છે.

આવી રીતે પ ઇંદ્રિયા, ૪ કષાયા, પ અવિરતિઓ અને 3 યાગ એમ ૧૭ લેદ થયા. અને નીચે ૨૫ ક્રિયાઓ ખતાવીએ છીએ તે મળીને કર્મ આવવાનાં ૪૨ માર્ગા–ગરનાળાંએ છે. એના ઉપવિભાગા તા પાર વગરના થાય અને વળી દરેકમાં તરતમતા પણુ ઘણી હાય. હવે આપણે ૨૫ ક્રિયાઓને સમજી લઇએ.

૨૫ ક્રિયાઓ—( ખહુ સૂક્ષ્મ દર્ષિએ સમજવા યાેગ્ય છે. )

- ૧. દુષ્ટભાવ ચુક્ત થઇ કામવાસના વિગેરે માટે પ્રયત્ન કરવા–
   શરીરને અયતનાપૂર્વક પ્રવર્તાવવું તે ' કાચિકી ક્રિયા. '
- ર. હિંસાના સાધનાને ગ્રહણ કરવાં–તલવાર, બંદુક, બાંબ, ટારપીડા વિગેરે તૈયાર કરવાં, વાપરવાં અને એની યાજના કરવી તે ' **અધિકરણકી** ક્રિયા. '
- 3. જે ક્રિયામાં દ્રેષ–ક્રોધને વિશેષ સ્થાન મળતું હાય તે '**પ્રાદોષિકી** ક્રિયા.'
- ૪. અન્યને હેરાન કરવાની–ત્રાસ આપવાની ક્રિયા તે '**પારિતાપનિકી** ક્રિયા.'
- પ. જીવને મારી નાખવાની–તેના પ્રાણાે જીદા કરવાની ક્રિયા તે '**પ્રાણાતિપાતિકી** ક્રિયા.' મરણ એટલે પાંચ ઇંદ્રિય, અન, વચન, કાયમળ, આયુ અને ધાસાેધાસ–તેના આત્માને

વિચાગ કરાવવા તે. આત્મા મરતા નથી પણ પ્રાણથી જીદા પહે છે તે ધ્યાનમાં રાખલું.

- ६. નાના-માટા આરંભ કરવા, ભાંગફાડ કરવી, છકાય જીવના વધ થાય તેવી ઉત્પત્તિ કરવી-કરાવવી એ 'આરંભિકી ક્રિયા.'
- છ. ધનધાન્યાદિ પરિગ્રહ મેળવવા, રક્ષણ કરવું, તેના ઉપ-રની મૂચ્છોને અંગે જે જે ક્રિયાએા–આચરણા કરવામાં આવે તે '**પારિગ્રહિકી** ક્રિયા.'
- ૮. અન્યને ઠગવા માટે જે ક્રિયા કરવામાં આવે, જેમાં કપ૮–માયાને મુખ્ય સ્થાન હોય તે '**માયાપ્રત્યયિકી** ક્રિયા.'
- ૯. મિથ્યાદર્શનમાં સવિશેષ સ્થિર થવાની ક્રિયા, કુદેવ, કુગુરૂ, કુધર્મમાં દઢ થાય તેવી ક્રિયા, સર્વ ધર્મ સરખા છે એવા અભિનિવેશ આદિથી જે ક્રિયા કરવામાં આવે તે 'મિથ્યા-દશ્નનપ્રત્યયિકી ક્રિયા.'
- ૧૦. અવિરતિને કારણે ત્યાગ–પ<sup>ર</sup>ચખ્ખાણ કર્યા વગર ચલાવ્યા કરવાથી જે ક્રિયા લાગે, વિના કારણે દોષના ભાગી થવાય, સંયમવિદ્યાતક કર્મના ઉદયથી પાપવ્યાપારથી નિવૃત્ત ન થતાં જે ક્રિયા લાગે તે ' અપ્રત્યાખ્યાનિકી ક્રિયા.'
- ૧૧. રાગપૂર્વંક અશ્વ, સ્ત્રી કે અજીવ પદાર્થીને જોવા તે 'દ્રષ્ટિકી ક્રિયા.'
- ૧૨. રાગપૂર્વંક અન્ય વસ્તુના સ્પર્શ કરવા, સ્ત્રીના સ્પર્શ કરવા, બાળકના ગાલના સ્પર્શ કરવા, ઘાડાને પંપાળવા વિગેરે 'સ્પૃષ્ટિકી ક્રિયા.'
- ા ૧૩. જીવ અજીવ પર રાગ–દેષ થાય અથવા અન્યનું ઐધર્ય

<mark>જોઇ અસ્ત્ર્યા થાય અથવા સ્વીકૃત અધિકરણને લઇને ક્રિયા</mark> થાય તે '**પ્રાતિત્યકી** ક્રિયા.'

૧૪. '**સામ તો પનિ પાતિકી**' ક્રિયાના બે અર્થ સંભવે છે.

સર્વ દિશાઓએથી આવનાર જનારને ઉપતાપન થાય તેવી. ક્રિયા. દાખલા તરીકે જાહેર રસ્તા પર મળમૂત્રાદિ કરવા, અથવા ઘી તેલનાં ભાજન ઉઘાડાં મૂકી દેવાં, તેમાં જીવા પડે તેથી દેષ લાગે. Public nuisance ના અહીં સમાવેશ થાય છે.

૧૫. પાપી પ્રવૃત્તિ માટે અનુમાદના આપવી, રાજાના હુકમથી શસ્ત્ર ઘડાવવાં, તળાવા ખાદાવવાં એ ' નૈસૃષ્ટિકી– અથવા નિસર્ગિકી ક્રિયા.'

- ૧૬. બીજાને કરવાનું કામ હાય તે ક્રોધ કે અભિમાનથી પાતાને હાથે કરવું, નાકરનું કામ કરવા લાગવું એ 'સ્વ-હસ્તકી ક્રિયા.'
- ૧૭. જીવ અજીવને હુકમ કરી કાંઇ મંગાવલું અથવા તીર્થ-કરદેવની આજ્ઞાની વિરુદ્ધ પ્રરૂપણા કરવી તે 'આજ્ઞાપનિકી અથવા આનયનિકી ક્રિયા.'
- ૧૮. જીવને વિદારવા અથવા અન્યનાં પાપને જાહેરાત આપવી, અન્યની પૂજાના નાશ કરવાે તે ' વિદારણિકી ક્રિયા. '
- ૧૯. ઉપયોગ રહિતપણું તે અનાભાગ. શૂન્યચિત્તે વસ્તુ લેવી મૂકવી, જેયા સાફ કર્યા વગરની જગ્યાએ શરીરને રાખ**તું** તે 'અનાભાગિકી ક્રિયા.'
  - ૨૦. શાસ્ત્રમાં કહેલી વિધિના અનાદર કરવા અથવા ધૂર્લ-

તાના આશ્રય લઇ આલાક પરલાક વિરુદ્ધ આચરણ કરવું તે 'અનવકાંક્ષાપ્રત્યયિકી ક્રિયા.'

ર૧. મન-વચન-કાયાના યાગાની સકષાય પ્રવૃત્તિ કરવી-દ્રોહ, ઇર્ષા, અભિમાન, મનાવ્યાપાર, હિંસાપ્રેરક જૂઠા વાગ્ વ્યાપાર, ચાલવું દાેડવું તે કાયવ્યાપાર–તેથી થતી ક્રિયા તે 'પ્રાયાગિકી ક્રિયા.'

રર. ઇંદ્રિયાની પ્રવૃત્તિ એવા જેસપૂર્વક કરે કે જેથી આઠે કર્મા એક સાથે તીવ્રપણે બંધાય તે 'સામુદ્રાનિકી ક્રિયા.'

ર૩. માયા અને લાભથી પ્રેરાઇ રાગવચન બાલે, રાગની વૃદ્ધિ કરે તે 'પ્રેમકી ક્રિયા.'

ર૪. ક્રોધ અને માનથી ગર્લવચન બાેલી દ્રેષ ઉપજાવે તે 'દ્વેષકી ક્રિયા.'

રપ. માત્ર કાયાના હલનચલન વિગેરે પ્રવૃત્તિથી જે ક્રિયા લાગે તે '**ઇરિયાપથિકી** ક્રિયા.' આ ક્રિયા અપ્રમત્ત સાધુ તથા કેવળીને પણ લાગે.

આ પ્રમાણે આશ્રવની હકીકતના ખ્યાલ સ્પષ્ટ કરવા કહ્યું. એ કર્મને લાવવાના ધારી માર્ગી છે, માટાં ગરનાળાં છે અને તે દ્વારા શુભ તથા અશુભ ખંને પ્રકારનાં કર્મી આવી, તેલ ચાળેલા શરીર પર જેમ રજ લાગે છે તેમ તે કર્મી આત્મા સાથે ચાંટી જાય છે. શુભ કર્મી પણ ભાગવ્યા વગર ચાલતું નથી. એના ઉદય–વિપાકને પુષ્ય કહેવામાં આવે છે. એ સાનાની બેડી જેવાં છે પણ એનું સુવર્ણત્વ વિચારમાં રાખવાનું નથી, એનું બેડીત્વ–શૃંખલાત્વ લક્ષ્યમાં રાખવા જેવું છે. પચીશે ક્રિયાઓના

સફસ નજરે વિચાર કરવામાં આવશે તો તે દરેકમાં મન-વચન-કાયાના યોગો અને કધાયા ખૂબ કામ કરતાં દેખાશે અને એક રીતે વિચારીએ તો એ નાનાં ગરનાળાંએ અંતે યાગ અને કષાયનાં માટાં ગરનાળામાં થઇને સરાવરમાં કર્મ પ્રવાહની ભરતી કરે છે. આ આશ્રવાને ખૂબ સમજવાની જરૂર છે. એના બાહ્ય અને અંતર વ્યાપાર બરાબર ખ્યાલમાં લીધા વગર આ બાહ્યના બાલી શકાય તેમ નથી. આ પ્રાણી આ આશ્રવમાં સચ્ચામાચ્યા રહે છે અને એની પ્રત્યેક ક્રિયા પ્રાય: આશ્રવ-રૂપ થઇ જાય છે. તેનાથી કેવી રીતે ચેતવું તે એની ભાવના છે. અહીં તા આશ્રવ સમજવા પ્રતી હકીકત ઉપોદ્ઘાતરૂપે લખી છે. એની ભાવના માટે લેખકશ્રી સાથે ચાલીએ અને સહજ વક્તવ્ય આ પ્રકરણની આખરે કરવા ઇચ્છા રાખી, હવે શ્રંથકર્તા સાથે પૂર્વ પદ્ધતિએ આગળ વધીએ.





#### આશ્રવભાવના

॥ भुजंगप्रयातं ॥

यथा सर्वतो निर्झरैरापतद्भिः, प्रपूर्येत सद्यः पयोभिस्तटाकः । तथैवाश्रवैः कर्मभिः सम्भृतोऽङ्गी, भवेद्व्याकुलश्रश्रलः पङ्कि-॥ शार्दुलविकीडित ॥ लश्र ॥ क १॥

यावित्किश्चिदिवानुभूय तरसा कर्मेह निर्जीर्यते, तावचाश्रवश्चत्रवोऽनुसमयं सिश्चन्ति भूयोऽपि तत्। हा कष्टं कथमाश्रवप्रतिभटाः शक्या निरोध्धं मया, संसारादितिभीषणान्मम हहा मुक्तिः कथं भाविनी ॥ स्व २॥

॥ प्रहर्षणी ॥

मिथ्यात्वाविरतिकषाययोगसंज्ञा-श्रत्वारः सुकृतिभिराश्रवाः प्रदिष्टाः । कर्माणि प्रतिसमयं स्फुटैरमीभि-र्बधन्तो अमवद्यतो अमन्ति जीवाः ॥ ग ३ ॥

॥ रथोद्धता ॥

इन्द्रियाव्रतकषाययोगजाः पश्च पश्च चतुरन्वितास्त्रयः । पश्चविंशतिरसत्क्रिया इति नेत्रवेदपरिसंख्ययाप्यमी ॥घ ४॥

॥ इंद्रवज्रा ॥

इत्याश्रवाणामधिगम्य तत्त्वं निश्चित्य सत्त्वं श्रुतिसन्निधानात् । एषां निरोधे विगलद्विरोधे सर्वात्मना द्राग्यतितव्यमात्मन् ।ङ५।

<sup>\*</sup> આ <sup>શ્</sup>લાેકના કઠેણ શબ્દની નાેટ ગેયાષ્ટક પછી આપેલી છે.

- क ૧. જેવી રીતે ચારે તરફથી આવતાં નિઝરણાએ! દ્વારા એક સરાવર પાણીથી તુરત ભરાઇ જાય છે તેમજ આ પ્રાણી આશ્રવોદ્વારા કર્મોથી ભરાઇ જાય છે અને પછી તે આકુળ-વ્યાકુળ થાય છે, અસ્થિર થાય છે અને મેલવાળા થાય છે.
- ख २. જ્યાં જેમ તેમ ઉતાવળ કરીને જરા જરા થાડાં કર્મોને ભાગવીને અહીં એને છૂટા કરીએ છીએ ત્યાં તો આશ્રવરૂપ શત્રુઓ પ્રત્યેક સમયે બીજાં કર્મોથી કરીવાર સીંચીને (મને) ભરી મૂકે છે. આ તો ભારે આપત્તિ થઇ! મારે તે આ આશ્રવ શત્રુઓના વિરાધ કેવી રીતે કરવા ? અને આ ભયં- કર સંસારમાંથી મારા છૂટકા–મારી મુક્તિ કઇ રીતે થવાની?
- ग 3. પ્રવર પુષ્યશાળી મહાપુરૂષોએ મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાેગ નામના ચાર આશ્રવા કહ્યાં છે, ખતાવ્યા છે. એ સુપ્રસિદ્ધ આશ્રવાદ્વારા દરેક સમયે કમાેને આંધીને પ્રાણીએા ખાેટા ભૂલાવાને વશ થઇ (સંસારમાં) રખડે છે.
- ઇ ૪. (એ આશ્રવા) ઇંદ્રિય, અવ્રત, કષાય અને યાેગ-માંથી ઉત્પન્ન થાય છે. એ પ્રત્યેકની સંખ્યા અનુક્રમે પાંચ, પાંચ, ચાર અને ત્રણુ છે અને પચીશ અસત્ક્રિયા સાથે મેળવતાં એની કુલ સંખ્યા બેંતાળીશની થાય છે.
- જ ૫. એ પ્રમાણે આશ્રવાનું તત્ત્વ જાણીને અને શાસ્ત્રા-ભ્યાસથી સત્ત્વના (શક્તિના) નિરધાર કરીને હે આત્મન્! એમના (આશ્રવાના) વિરાધ વગરના નિરાધ માટે સર્વ પ્રકારના ઉદ્યમ કરીને જલદી સખ્ત પ્રયાસ કરવા.

# गेयाष्टक&

परिहरणीया रे, सुकृतिभिराश्रवा. हृदि समतामवधाय । प्रभवन्त्येते रे, भृशमुत्छङ्खला, विभुगुणविभववधाय ।। परि० ॥ १ ॥ कुगुरुनियुक्ता रे, कुमतिपरिप्छताः, शिवपुरपथमपहाय । प्रयतन्तेऽमी रे क्रियया दुष्ट्या, प्रत्युत शिवविरहाय ॥ परि० ॥ २ ॥ अविरतचित्ता रे. विषयवशीकृता. विषद्दन्ते विततानि । इहपरलोके रे. कर्मविपाकजा-न्यविरलदुःखश्चतानि ॥ परि० ॥ ३ ॥ करिझखमधुपा रे, शलभमृगादयो, विषयविनोदरसेन । इन्त लभन्ते रे. विविधा वेदना,

बत परिणतिविरसेन ॥ परि० ॥ ४ ॥

ચ્યા-શ્ર•વ•<del>ભ</del>ા•વ•ના.

- ૧. પોતાનું શ્રેય ઇચ્છનાર સમજી પ્રાણીઓએ કર્મ બંધનના હેતુભૂત આશ્રવોને, હૃદયમાં સમતા ધારણ કરીને, છોડી દેવા જોઇએ–તજી દેવા જોઇએ. એને જો માકળા મૂકી દીધા હાય તા તે સર્વ વ્યાપી ગુણરૂપ મહાન્ વૈભવના સારી રીતે–તદ્દન નાશ કરનારા થાય છે.
- ૨. (મિથ્યાત્વ) કુગુરૂઓએ પ્રવર્તાવેલા–યોજેલા પ્રાણીઓ અથવા પાતાની કુમતિથી ચંચળ થયેલા પ્રાણીઓ માક્ષના સાચા માર્ગ છોડી દઇને અશુદ્ધ ક્રિયામાં પ્રવૃત્તિ કરે છે અને ઊલટા માક્ષના વિરદ્ધ વધારનારા અને છે.
- 3. (અવિરતિ) ત્યાગ તરફ જેનું ચિત્ત લાગેલું નથી તેવા (અવિરત) પ્રાણીએા (ઇંદ્રિયના) વિષયાને વશ પડીને આ લાેકમાં અને પરલાેકમાં કર્મના વિપાકથી ઉત્પન્ન થયેલા મહાન્ સેંકડા દુ:ખાે નિરંતર સહન કરે છે.
- જ. (ઇંદ્રિય) હાથી, માછલું, ભમરા, પતંગિયું અને હરણ વિગેરે વિષયવિલાસના પ્રેમને લીધે અહાહા! અનેક પ્રકા-રની વેદનાએા સહન કરે છે અને એ વિનાદરસ પરિણામે ભારે આકરા થઇ પડે છે.

<sup>\*</sup> એના મારૂ રાગ છે. ત્રીજી ભાવના એણી પરે ભાવીએ રે–એ રાગમાં જરા લ્હેંકા ફેરવવા પડશે. 'ત્રીજી ભાવના રે.' એમ બાલીએ તા આ અષ્ટકના રાગ આવી જશે.

उदितकषाया रे, विषयवशीकृता, यान्ति महानरकेषु । परिवर्तन्ते रे, नियतमनन्तशो, जन्मजरामरणेषु ॥ परि० ॥ ५ ॥

मनसा वाचा रे, वपुषा चश्चला, दुर्जयदुरितभरेण । उपलिप्यन्ते रे, तत आश्रवजये, यततां कृतमपरेण ॥ परि० ॥ ६ ॥

शुद्धा योगा रे, यदपि यतात्मनां, स्रवन्ते शुभकर्माणि । काश्चननिगडांस्तान्यपि जानीयात्, हतनिर्दृतिशर्माणि ॥ परि० ॥ ७ ॥

मोदस्वैवं रे, साश्रवपाप्मनां, रोधे धियमाधाय। श्रान्तसुधारसपानमनारतं, विनय विधाय विधाय॥ परि०॥ ८॥

- પ. (કષાય) જેનામાં કષાયાની જાગૃતિ થઇ જાય છે તેવા પ્રાણીઓ કાેઇપણ વિષયને વશ પડી જઇને મહાનરકમાં જાય છે અને કાેઇપણ જાતના અપવાદ વગર અનંત જન્મ– જરા–મરણમાં રખડપાડીએ ચઢે છે.
- ૧૫ મનથી, વાલીથી અને શરીરથી ચપળ પ્રાણીઓ મહા આકરા પાપના ભારથી ભારે થઇને કર્મરૂપ કાદવથી ચારે તરફ ખરડાઇ જાય છે. તેટલા માટે આશ્રવ ઉપર જય મેળવવાના પ્રયત્ન કર. બીજા કામથી સર્યું.
- છે. સંચમવાન વિશુદ્ધ આત્માઓના શુદ્ધ યાગા (મન–વચન– કાયા) સારાં (શુભ) કર્મીને સ્ત્રવાવે છે–માકલી આપે છે તેને પણ સાનાની બેડીઓ જાણવી. એ શુભ કર્મી પણ માેક્ષના સુખના પ્રતિઅંધ કરે છે.
- ૮. હે વિનય! આશ્રવરૂપ પાપાત્માના રાધ કરવામાં અહિને રાકીને અને વારંવાર અનેક વખત શાંતસુધારસનું પાન કરી કરીને (એ પ્રકારે) આનંદ પામ-લહેર કર.



## પ્રારં**ભના પાંચ <sup>શ્</sup>લાકના ક**ઢણ શબ્દના અથ<sup>°</sup>

- क १. सर्वतः सर्व બાજીઓથી, દિશાવિદિશા આદિ. निर्झर નિઝ-રહ્યાં. પર્વતમાંથી વહેતાં પાણી, ધોધો, નીકા વિગેરે સર્વ. सम्भृत ભરાયેલા, બ'ધાયેલા. ज्याकुळ (૧) પીડાથી મુંઝાયલા પ્રાણી (૨) પાણીથી સંક્ષુખ્ધ સરાવર. चञ्चळ (૧) અસ્થિર પ્રાણી (૨) સરાવર પક્ષે હાલતું ચાલતું. पंकिळ (૧) કર્મ-મળથી લેપાયલા પ્રાણી (૨) કચરા કાદવવાળું સરાવર. આ ત્રણે શખ્દા જેલેષ છે. પ્રાણી અને સરાવર બન્નેને લાગુ પહે છે.
- स्त २. किञ्चिदिव डांध डांध केवुं. सहक. तरसा ઉतावणथी. निर्जीयते भागवीने दूर डराय छे. समय डाणसहम विकाग. निरोध्धुं सामा थवाने. मुक्ति छूटडारा-मेाक्ष. भाविनी थवानी.
- ग **३. सुकृति** નશીબદાર, પુણ્યશાળી**,** ભાગ્યવાન. **प्रदिष्टाः** કહ્યા, બતાવ્યા. **સ્फुट** પ્રસિ**હ. भ्रम ભ્રાં**તિ.
- घ ४. अवत અવિરતિ. असित्कया २५ ક્રિયા ( ઉપર જાએ। ) नेत्र આંખ. બેની સંખ્યા. वेद ચાર વેદ. ચારની સંખ્યા. સંખ્યા હલટી લેવી. એટલે ૪૨ થશે.
- ड़ ५. तत्त्वं परभार्थः सत्त्वं सामर्थ्य-शिक्षतः श्रुति शास्त्राभ्यासः विगलत् विरोधे के अर्थभां विरोध resistance न रहे-गभी क्यय ते रीते. सर्वात्मना सर्व ७६मे. सर्व रीते.

### ગેયાષ્ટકની નાેટ-

- ૧. પરિદ્વરणीया-તજી દેવા યાગ્ય. હેય વર્ગના. सुकृति-નશીખદાર. પંડિત, સમજી. મૃશં-ખૂબ-સારી રીતે. उच्छूंखला-એડી વગરના, છાડી દીધેલાં, છૂટા કરેલા. विमु સર્વવ્યાપી ( ગ્રાન-દર્શનાદિ ). वघ-નાશ-વિનાશ.
- **२. नियुक्ता**-યાજાયલા-પ્રવર્તે લા. **परिप्लुत**-યાંચળ થયેલા. **दुष्टया- દા**ષવાળી-અશુદ્ધ. प्रत्युत-ઉલટા.
- 3. अविरत-વિરતિ-પચ્ચખ્ખાણુ-ત્યાગમાં મન વગરના. પચ્ચખ્ખાણ વગરના. विषहंत-સહે છે, ખમે છે. विततानि-વિસ્તીર્ણ. विपाक-પરિપાક, પરિણામ, પાકી જવું તે. अविरल-આંતરા વગર, નિરંતર. शतानि-સેંકડા, અનેક.
- ४. झख-માછલું. Fish. वेदना-દિતીયાનું યહુવચન છે. परिणति-विरसेन-એ વિનાદ રસનું વિશેષણ છે. પરિણામે ભારે, આકરા પડી જાય તેવા.
- **૫. उदित**–જાગૃત. માર્ગ આપેલ. **विषय**–ક્રોધ ઇદિયોના વિષય Subject matter. **नियतं**–ચે**!**ક્રસ
- ६. चञ्चल-यपण. दुरितमर-पापने। भार्ले. उपलिप्यते-यारे तरक्ष भरडी नाभे छे. कृतमपरेण-भीळ वातथी सर्थे, भीलुं अम रहेवा है.
- ७. यतात्मनां-જે પાતાના આત્માને યાજી રહેલ હાય તેને–સંયત પુરૂષતે.
   स्रवंते–Percolates. માકલે. निगड–પગે ખાંધેલી બેડી. निवृत्ति-માક્ષ. हत–આતું વિશેષ્ય શુભકર્માણિ છે,
- ૮. मोद्स्व-પ્રમાદ કર. આનંદ ભાગવ. મજા કર. आश्रवपाप्मन्-આશ્રવરૂપ પાપાત્માઓ. આશ્રવો. घियं-બુહિને विधाय विधाय-કરી કરીને-વાર વાર કરીને. अनारतं-આંતરા વગર ( નૈરંતર્ય યોગના અર્થમાં ).

:

(क. ૧.) આશ્રવનું પૂર્વ પરિચયમાં આપણે સ્વરૂપ વિચાર્યું. એ કર્મને આવવાની પ્રનાલિકા છે, માટા નળો છે, વિસ્તીર્જુ ગરનાળાં છે. એક માટા સરાવરની કલ્પના કરીએ: તાનસા જેવું અથવા બાળતળાવ જેવું સરાવર હાય, એની ચારે બાજુએ પર્વતો હાય, માટા વરસાદ પડતો હાય અને ઢાળાવ એવી જાતના હાય કે સર્વ જળ સરાવરમાં આવતું હાય. મારમાર વરસાદ પડતો હાય કે સર્વ જળ સરાવરમાં આવતું હાય. મારમાર વરસાદ પડતો હાય ત્યારે એ સરાવર થાડા વખતમાં ભરાઇ જાય એમાં કાંઇ નવાઇ નથી. કાઇવાર છલકાઈ પણ જાય.

એવી જ રીતે આશ્રવા-ઇંદ્રિય, કષાય, અવિરતિ, યાંગા અને અસત્ક્રિયાઓને કાઇ જાતના પ્રતિખંધ વગર માકળા મૂકયા હાય તા તે કર્માથી પ્રાણીને ભરી દે છે. પ્રત્યેક આશ્રવ એવા ભયંકર છે કે એનું ગરનાળું ઉઘાડું મૂક્યું હાય તા ધડાધડ પાણીથી ભરચક્ક કરી મૂકે છે. એ ગરનાળાંને ખારણાં હાય છે અને તે બંધ કરી શકાય છે. તેની હકીકત આગળ આઠમી ભાવનામાં વિચારવાની છે. અત્ર તો એ ગરનાળાંને ખુલ્લાં મૂક્યાં હાય ત્યારે પ્રાણીની કેવી દશા કરે છે તે પ્રસ્તુત હકીકત છે. એને માટે ત્રણ વિશેષણા લેખકશ્રીએ ખતાવ્યાં છે, તે ત્રણે ખૂબ વિચારવા જેવાં છે. એનાથી પ્રાણી વ્યાકુળ, ચંચળ અને પંકિલ થાય છે. આપણે તે વિચારીએ. એ શબ્દા શ્લેષ (દ્વિઅથી) હાઇ સરાવરને પણ લાગુ પહે છે તે ધ્યાનમાં રાખવં.

' વ્યાકુલ ' કર્મા જ્યારે ખૂબ માટી સંખ્યામાં આવી પઉ છે ત્યારે પ્રાણી અત્યાંત વિદ્ધળ થઇ જાય છે, એ હાવરા-આવરા અની જાય છે, કર્મના ભારથી ભારે થાય છે અને આગામી પીડાની નજરે અત્યંત વિદ્ધળ થાય છે એ એની આકુળતા છે. સરાવરમાં પાણી ભરાય ત્યારે તે પણ ખૂબ હાલતુંચાલતું કલ્લાેલવાળું થઇ જાય છે. આશ્રવા પ્રાણી અને સરાવરને વ્યાકુળ બનાવે છે.

આશ્રવના જોરથી પ્રાણી ' ચંચળ ' થાય છે. સ્થિરતાના અભાવ એ ચંચળપણું છે અને આશ્રવા એને એક ઠેકાણે સ્થિર રહેવા દેતા નથી. ભવાભવમાં ભ્રમણ કરાવનાર એ કમો અસ્થિરતાને ખાસ પાષે છે. નવા જળના આગમનથી સરાવર કેટલું ચંચળ થાય છે, તે તો આપણી દર્ષિના વિષય છે. પાણી હાલકલાલ થઇ જાય છે.

વળી આશ્રવાના જેરથી પાણી 'પંકિલ '–મળવાળું થાય છે. કર્મ મેલ જ છે. એ શુદ્ધ સ્કૃટિક આત્માને મેલા બનાવે છે અને એનું શુદ્ધ સ્વરૂપ બગાડી નાખે છે. સરાવરમાં નવું પાણી આવે ત્યારે રગડા થાય છે, ધૂળ–માટી સાથે મળેલ પાણી સરાવરને કાદવકચરાવાળું કરે છે. નવું પાણી રગડાવાળું જ આવે છે, એ અશાડ માસમાં નળના પાણીના જોનારને સમ-જાવવું પડે તેવું નથી.

આવી રીતે આશ્રવોને માેકળા મૂકી દીધા હાેય ત્યારે તે આ ચેતનને ચારે બાજીએથી ભરી મૂકી એની મૂળ સ્થિતિમાં મહાવિપર્યાસ કરી મૂકે છે. ખ્યાલમાં રાખવું કે કર્મ શુભ કે અશુભ ગમે તેવાં હાેય તાે પણ તે પાદ્દગલિક છે અને આત્મા અરૂપી, નિરંજન, નિરાકાર એના મૂળ સ્વરૂપે છે. આશ્રવા આ પ્રકારે ચેતનજી ઉપર અસર કરે છે. સારાં કે ખરાબ સર્વ કમી ભાગવવાં જ પઉ છે.

( ર.) આપણાં પ્રત્યેક કાર્યમાં કાઇ ને કાઇ અસ-તિક્રયા લાગે છે, યાગા પ્રવૃત્તિ કર્યા જ કરે છે, કષાય-નાેકષાયની ધમાલ ચાલ્યા જ કરે છે અને અનેક બાબતમાં અવિરતિપણ હાેય જ છે.

આંખ મીંચીને ઉઘાડીએ તેમાં અસંખ્ય સમય થાય છે. પ્રકાશ (Light) એક સેકન્ડમાં ૧૮૦૦૦ માઇલ ચાલે છે. પ્રત્યેક પ્રદેશ વીજળી એક સેકન્ડમાં ૨૮૨૦૦૦ માઇલ ચાલે છે. પ્રત્યેક પ્રદેશ પર તે પસાર થઇ જાય છે. એટલે સમય કેટલા નાના હાઇ શકે તે આ વિજ્ઞાનના યુગમાં સમજવું મુશ્કેલ નથી. એવા પ્રત્યેક સમયે પ્રાણી જે ક્રિયા કરે છે તે અનુસાર તે શુભ અથવા અશુભ કર્મ આંધે છે.

પ્રાણીના આખા વખત વિચારીએ. તેનું મન વિચાર કર્યા કરે છે, મુખ બાલ્યા કરે છે, શરીર કામ કર્યા કરે છે, ક્યાચા-મનાવિકારા અંદરથી ઉછળ્યાં જ કરે છે. આવી રીતે એ અનેક કારણે કર્મીને એકઠાં કર્યાં જ કરે છે અને તેને આત્મા સાથે જોડ્યા જ કરે છે.

માટી વિચારવા જેવી વાત છે. ગ્રંથકર્તા પાતે જ આ મુશ્કેલી બતાવે છે. તેઓ કહે છે કે મહામુશીબતે કર્મનાં ફળના અનુભવ કરીને થાડાં કર્મા ખેરવી નાખું છું ત્યાં તા આશ્રવ શત્રુઓ પ્રત્યેક સમયે આ પ્રાણીને કર્મથી સીંચી દે છે, એને ભરી મૂકે છે. એક દાખલા લઇએ. કર્મના જેરથી પ્રાણીને તાવ આવે, એ તાવ ભાગવે અને તેમ કરીને તાવ આવવાનાં કર્માને જીલું કરીને (ભાગવીને) ફર કરે, પણુ એ દરમ્યાન તા અસંખ્ય સમયા થઇ જાય અને પ્રત્યેક સમયે શુભાશુભ

કર્મા અંધાયા જ કરે. ત્યારે આ તો જરા હળવા થવાનું અની આવે ત્યાં તો પાછું એક બીજી બાજાનું ગરનાળું ઉઘડી જાય છે. તળાવમાં આવક તો ચાલુ જ રહે છે. ઘણીખરી વખત જાવક કરતાં આવક વધારે થાય છે. આ તો ભારે આપત્તિની વાત થઇ. સારાં–ખરાબ કર્મી તો વધ્યાં જ કરે છે અને આત્મા ભારે થતો જાય છે.

એમાં માટી ગુંચવણની વાત એ છે કે આ આશ્રવા— ગરનાળાંઓને કેવી રીતે બંધ કરવાં ? એ આશ્રવ શત્રુઓ સામે કઇ રીતે થવું ? અને આ પ્રમાણે ચાલે તો મુક્તિ કેવી રીતે થાય ? એક બાજીએથી ઘટાડા અલ્પ થાય અને નવી આવક ચાલુ રહે તાે તેમાંથી છૂટકારા કયારે થાય ? અને આ આવક શી રીતે અટકે ?

આવી માટી ગુંચવણવાળા પ્રશ્ન છે અને એ એટલા આકરા છે કે એના જવાબ આપતાં કોઇ પણ સંસારી જવ મુંઝાઇ જાય તેમ છે. એશઆરામમાં જીવન ગાળનાર, ઉપરચાેટીઆ ધર્માનુષ્ઠાન કરનાર, સંસારને વિલાસનું સ્થાન માનનાર, વ્યાપાર અને ધનને જિંદગીના છેડા માનનાર, નાની દુનિયાની પ્રશંસામાં રાચી જનાર, આખા વખત ઉશ્કેરાયલી સ્થિતિમાં જીવન ગાળનાર, આત્માની સાથે બે—આર ઘડી વાત પણ ન કરનાર, અહિરાત્મભાવમાં રમણ કરનાર આપણામાંના ઘણાખરાને આ પ્રશ્નના ઉત્તર આપવા મુશ્કેલ છે, મુંઝવી નાખે તેવા છે. આશ્રવાનાં દ્વારા ખુલ્લાં મૂક્યાં હાય તા તા કાઇ રીતે આરા આવે અને આ કર્મની ઝડપમાંથી મુક્તિ મળી શકે તેવું જણાતું નથી. આશ્રવા આ પ્રાણીની સાથે એવી રીતે લાગી ગયા છે કે એનું થાળું ભરાયા જ કરે છે.

આ ગુંચવણવાળા પ્રશ્નના ઉત્તર શકય છે. આવતી એ લાવનામાં એના જવાબ આપશું, પણ આશ્રવના વિચાર કરતાં તો આ પ્રાણી મુંઝાઇ જાય તેમ છે. જયારે શુલ અશુલ સર્વ કમીના નાશ થાય ત્યારે મુક્તિ–માક્ષ થાય, પણ અહીં તો થાડાં દ્વર કરીએ તેટલા વખતમાં તા પાછા લરાતાં જઇએ છીએ. ટાંકી ખાલી કરવા માંડી તેની સાથે આવકના નળ પણ ઉઘાડા હાય ત્યાં પત્તો કર્યા ખાય?

વસ્તુસ્વરૂપે આશ્રવાના વિસ્તારથી વિચાર કરતાં પ્રાણીને મુંઝવી નાખે એવી સ્થિતિ દેખાય છે. ચેતન! તું આમ ને આમ કયાં સુધી ચલાવ્યા કરીશ ? વેપારી નજરે તારે ત્યાં (કર્મની) આવક વધારે છે, નિકાશ એાછાે છે તાે તારી પેઢી કર્મધનમાં તાે માલદાર રહેવાની, પણ તું એમાંથી ઊંચા કયારે આવીશ ? તે માટે ખૂબ વિચાર.

( ग ૩.) તું વિચાર કરી જો. મહાપુષ્યશાળી પુરૂષોએ કહ્યું છે કે મિચ્ચાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને ચારો આ ચાર આશ્રવો છે. તેમણે પાતાના સર્વ શ્રાહી જ્ઞાનના ઉપયોગ મૂકીને સમજાવ્યું છે કે એ ચારે માટાં આવકના ચિલાઓ છે, પરદેશી માલ ઉતારવાનાં માટા ડક્કાઓ છે, માલ ભરવાનાં માટાં ગાડા- ઉના છે, કમીને ખેંચી લાવવાનાં મહાન આકર્ષકા છે, નાણા જમે કરવાની માટી છે કે છે.

દરેક સમયે એ આશ્રવદ્વારા કર્મા બાંધતાં પ્રાણીઓ ખાટા બ્રમમાં પડીને સંસારમાં રખડ્યા કરે છે. એ વિચિત્ર વિચા-રણાને વશ થઇ મનને રખડાવ્યા કરે છે, ગમે તેવું બાલે છે, શરીરના ઉપયોગ કામ કરવામાં કર્યા કરે છે અને તે જ પ્રકારે નિશ્ચાત્વને વશ પડી સાચા દેવ–ગુરૂ–ધર્મને એાળખતાે નથી, ત્યાગ કરતાે નથી અને ક્રોધ, માન, માયા, લાેભમાં રમ્યા કરે છે.

કર્મ ખંધનના આ ચાર હેતુઓ છે. એના વિભાગા પછ છે. એ અત્ર જરા ધ્યાનમાં લઇ લઇએ.

### પ. મિથ્યાત્વ.

- (૧) અભિગ્રહિક. ખાેટી વાતના દુરાગ્રહ.
- (૨) અનભિગ્રહિક. અસત્યને સત્યની કાૈટિમાં મૂકવું તે ( બધા ધર્મને સરખા ગણવા. )
- (૩) અભિનિવેશ.સાચા અર્થ ને ગાેપવી કુચુકિતની સ્થાપના.
- (૪) સાંશચિક. લાજભયથી જાણકારને (Expert)ન પૂછતાં શ'કાશીલ રહેવું.
- (૫) અણાભાગ. કેપ્રી માણુસની પેઠે સારાસારનું અજ્ઞાન. ૧૨ અવિરતિ.
  - પ ઇંદ્રિયાના વિષયથી પાછા ન હઠવું.
  - ૧ મનને ખાહ્ય ભાવમાં ૨ખડાવલું.
  - ६ છકાય-પૃશ્વ્યાદિ પાંચ તથા ત્રસકાય જીવાને રક્ષાલુ ન આપવું.

#### ૨૫ કષાય.

ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ. તે દરેકના ચાર ચાર ભેદ છે. પ્રત્યેક અનંતાનુખંધી યાવજજીવ રહે, અપ્રત્યાખ્યાની એક વર્ષ રહે, પ્રત્યાખ્યાની ચાર માસ રહે, સંજવલન પંદર દિવસ રહે–એટલે ૧૬ ક્ષાય. ં હાસ્ય હસવું તે. રતિ–સુખમાં આસક્તિ. અરતિ–દુ:ખમાં કંટાળા. શાેક–દિલગીરી. ભય–બીક. દુગંછા–અન્યની જીગુપ્સા. સ્ત્રીવેદ–પુરૂષવેદ–નપું સક્વેદ એ ૯ નાેકષાય.

**૧૫ ચાેગ**. મન–વચન–કાયાના યાેગાેના જીદા જીદા ભેદાે.

આ સત્તાવન અંધહેતુઓને લઇને પ્રાણી કર્મબંધ કરે છે અને સાચા માર્ગની પ્રાપ્તિને અભાવે બ્રમમાં પડી જઇ સંસા-રમાં રખડ્યા કરે છે. અનાદિ કાળથી એને રખડવાની ટેવ પડી ગઇ છે અને હમેશાં સંસારમાં રખડ્યા કરે છે છતાં થાકતા નથી.

આ સત્તાવન બંધહેતુઓ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય છે. કર્માબંધન થાય તે વખતે એના પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશ પણ મુકરર થઇ જાય છે. એમાં રસ અને સ્થિતિને અંગે ક્ષાય અને પ્રકૃતિ તથા પ્રદેશને અંગે યાગા મુખ્ય ભાગ ભજવે છે.

(ઇ ૪.) આશ્રવા પૈકી ઇંદ્રિયા પાંચ છે-સ્પરો દ્રિય વિગેરે. આવતા પાંચ છે-પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈશુન અને પરિગ્રહ. કષાય ચાર છે-ક્રોધ, માન, માયા, લાેલ. ચાેગ ત્રણ છે-મન, વચન, કાયા અને ક્રિયાઓ પચીશ છે. એનું વર્ણન ઉપર સંદ્રાપથી થઇ ગયું છે.

એટલે આશ્રવનાં ૪૨ લેદ થયા.

નેત્ર એ બે (૨) અને વેદ એટલે ચાર (૪)ની સંખ્યા. સંજ્ઞાથી સંખ્યા બતાવવી હાેય ત્યારે ઉલટા ક્રમ લેવા એટલે નેત્ર વેદ એમ સ્વચ્ચું હાેય ત્યારે બે અને ચાર એમ નહિ, પણ ચાર અને બે એટલે ૪૨ બેંતાળીશ ભેદ આશ્રવના થયા.

ખંધહેતુઓ અને આશ્રવા એક રીતે એક જ છે. અંધ-

હેતુને લઇને પ્રાણી કર્મો બાંધે છે અને આશ્રવા કર્મ આવવાના માર્ગો છે છતાં બંધહેતુઓના સંમંધ કર્મબંધ સાથે છે અને આશ્રવા ગરનાળાં છે એ વાત ધ્યાનમાં રાખવી. બન્ને તત્ત્વા જીદાં છે, પણ પરિણામે હેતુ એ જ માર્ગ થઈ જાય છે. બંધ વખતે એની કારણ તરીકે ગણના થાય છે અને આશ્રવ વખતે એની માર્ગમાં—ગરનાળામાં—પ્રનાલિકામાં ગણના થાય છે. હષ્ટિ— લેદ નયાપેક્ષિત છે, પણ વ્યવહાર રીતે તેનું પરિણામ આત્માને લારે કરવામાં આવે છે એ ધ્યાનમાં રાખવું.

( ૫.) આ આશ્રવાનું તત્ત્વ અરાખર સમજને એના લાવ હુદયમાં ઉતારવા. એને ખરાખર એાળખવા. એ હેય—ત્યાગ કરવા યાગ્યની કક્ષામાં આવે છે અને તેટલા માટે તેને ખ્ય સમજવા જેવા છે. એને સમજને ગલરાઇ જવા જેવું નથી. એના ઉપર વિજય મેળવવાનું સામર્થ્ય ચેતનમાં છે તે જ્ઞાનીનાં પાસાં સેવીને સમજ લેવું. મનમાં નિશ્ચય કરવા કે એના ઉપર વિજય મેળવવાની શક્તિ તારામાં છે.

આવી રીતે આશ્રવ તત્ત્વને સમજીને સર્વ પ્રકારે એના નિરોધ કરવાને પ્રતા જોસથી પ્રયાસ કરવો. તારામાં તો અનંત શક્તિ છે. એ આશ્રવોને જગાડનાર તું છે, પણ તેને દાખી દેવાની શક્તિ પણ તારામાં જ છે, માટે જરા પણ વિરોધની ગુંચવણ રાખ્યા વગર એના પર વિજય મેળવવા માટે પ્રયત્ન કર. અનંત શક્તિના ધણી તું એની પાછળ પડીશ અને તેના નિરોધ કરવાના સાચા રસ્તા તને જડી આવશે તો તું રસ્તે આવી જઇશ. અને ઉપર તને માશ્ર કેમ મળે? એવા પ્રશ્ન થયા હતો તેના જિલ્લા પણ મળી જશે.

માટે ઊઠ, જાગૃત થા અને તારૂં ભવિષ્ય સુધાર. એ સુધાર રવું તારા હાથમાં છે, અને તારામાં એ માટા આકરા દુશ્મ-નાને જીતવા જેટલું અપરંપાર અળ છે. તૈયાર થઇ જા., ખૂબ વિચાર, સમજ અને અત્યારની તકના સારા ઉપયાગ કર. અત્યારે પ્રાપ્તકર્તાવ્ય આશ્રવાને ઓળખવાનું છે. તે તું ખરાખર વિચાર. કાઇ પણ શત્રુ પર વિજય મેળવવાની ચાવી એ છે કે એને સવીંગ આળખવા જોઇએ. એના લેદ, ઉપલેદ, એના સહાયકા અને એનું અળ ખરાખર સમજાય ત્યારે એની સામે થવાનું અળ પ્રાપ્ત કરવાની સંકલના કરી શકાય. આપણે તેને કાંઇક ઓળખ્યા. હવે એના વધારે પરિચય કરીએ.



# ગેયાષ્ટકઃ—

### પરિચયઃ—

૧. જે પ્રાણી સમજા હોય, દીઈ વિચારવાન હોય, દક્ષ હોય, કુશળ હોય તેણે આશ્રવોને તજવા જોઈએ. સાત તત્ત્વોમાં ક્રેટલાંક સેય (જાણવાલાયક) છે, કેટલાંક હેય (તજવા યાગ્ય) છે અને કેટલાંક ઉપાદેય (ચહણ કરવા યાગ્ય) છે. પ્રથમ કક્ષામાં જીવ અને અજીવ આવે છે, હેય કક્ષામાં આશ્રવ અને માંધ તત્ત્વો આવે છે, ઉપાદેયમાં સંવર, નિર્જરા અને માંક્ષ આવે છે. આપણે જેના હાલ વિચાર કરીએ છીએ તે હ્યા છે. એ પ્રાણીને હેરાન–હેરાન કરી એને ભારે બનાવે છે માંટે એને તજવાની જરૂર છે. સારા (શુભ કર્મના) આશ્રવા પણ તજવા યાગ્ય છે તે આગળ બતાવવામાં આવશે.

તેને તજવાનું કામ મનમાં સમતા ધારણ કરીને કરવાનું છે.

ખાલી 'તંજો તંજો ' એમ ખૂમા પાડવાથી કાંઇ વળે તેમ નથી. મનની સ્થિતિસ્થાપકતા રાખી, એના ખરાખર અભ્યાસ કરી એને ઓળખવા ઘટે. મન અસ્થિર હાય તો એ કાંઇ સરખા વિચાર કરતું નથી અને ઉશ્કેરાયલી સ્થિતિમાં કરેલા વિચારા ટક્તા નથી, માટે સર્વ સંયોગામાં મનને સ્થિર રાખવું, એના ચંચ-ળતા દ્વર કરવી અને એને એકાબ કરવું. એના મુખ્ય ઉપાય મૈત્રી આદિ ભાવના છે તે ગ્રંથને અંતે વિચારવામાં આવશે.

જો એના ત્યાગ-પરિહાર કરવામાં ન આવે, જો એને રાેકવામાં ન આવે તાે એ તારા પાતાના અપાર ગુણવૈલવના નાશ કરનાર થાય છે. આત્મામાં જ્ઞાન દર્શનની નજરે સર્વ-વ્યાપી શક્તિ છે. એ સર્વ જ્ઞેય વસ્તુભાવા અને અવસ્થાઓને જાણી દેખી શકે છે અને જે એના સર્વવ્યાપી ગુણ છે તે એના સાચા વૈલવ છે. અમૂલ્ય અને અપરિમિત છે અને એ એના સાચા ખજાના છે, એની સ્વમાલેકીની મિલ્કત છે.

આવા અમૃલ્ય વૈભવના આશ્રવા નાશ કરે છે. આશ્રવાથી પ્રાણી કર્મથી ખરડાઇ જાય છે એટલે એનામાં જે અનંત જ્ઞાનની શક્તિ છે તેના ઉપર આવરણ આવી જાય છે. આશ્રવાને જો માેકળાં મૂક્યાં હાય, એના પરના અંકુશ છાડી દીધા હાય, તા એ માેટા ખજાનાના નાશ કરે છે, એને વેડપ્રી નાખે છે. પ્રાણીને દીન, અજ્ઞ, અવાક્ અને મૂઢ અનાવી દે છે; માટે આશ્રવાને તજી દેવા ઘટે. એ આશ્રવા અહાળતાએ કેવા છે તે જરા જોઇ લઇએ. વિગતથી વિભાગવાર તું તેને તપાસજે.

**ર. પ્રથમ મિથ્યાત્વ**ની વાત વિચારીએ. પ્રા**ણોને** સાચે≀ માર્ગ મળવા મુશ્કેલ છે. ઘણાખરા તાે અનાદિ વાસનાથી સ'સારના રંગરાગમાં માહી જાય છે. એવા પ્રાણીઓમાં વિચાર નથી, શ્રદ્ધાન નથી, વિવેક નથી. એ અનિલગ્રહિક છે. વળી કેટલાકને સાચા ઉપદેશ ન મળે તેથી અથવા અશ્રદ્ધાથી જેમને ખાટા માર્ગ મળે છે તેઓ અલિગ્રહિક છે. પ્રથમમાં વિચાર નથા; બીજામાં શુદ્ધ શ્રદ્ધાન નથી. કાઇક વળી સાચું સમજે છતાં અભિનિવેશ કરી પાતાની માન્યતામાં ચુસ્ત રહે છે અને ક્સાટીમાંથી પસાર થવા સાક્ ના પાડે છે.

શુદ્ધ દેવને ઓળખવા, અને એને ઓળખાવે એવા સુગુરના યોગ મેળવા એવા ગુરૂ સાચા ધર્મ અતાવે ત્યારે જ આ અજ્ઞાનદશા—મિચ્ચાત્વ દ્વર થાય છે. ત્યાં સુધી પ્રાણીઓ કુગુરના ઉપદેશથી અથવા પાતાની ખુદ્ધિશક્તિ ઉપર ખાટા આધાર રાખી, આખી દુનિયાના ડહાપણુના દાવા નીચે માેક્ષના માર્ગ છાડી, પાતાના આત્માને કર્મ ભારથી ભારે કરનારી મિચ્ચાક્રિયામાં પડી જાય છે અને ઉલટા આત્મકલ્યાણુને દ્વર કરે છે. ઘણા તાે સાચું સમજતા જ નથી અને જ્યાં ત્યાં માથાં માર્યા કરે છે. ઘણા એ તરફ બેદરકાર રહે છે અને ઘણા પાતાની રસવૃત્તિમાં એટલા આસક્ત ખની જાય છે કે એને 'ધર્મ' હંખગ લાગે છે. કેટલાક તાે સાંસારિક ક્રિયામાં નિમગ્ન થઇ ભારે થાય છે અને કેટલાક હિંસામાં ધર્મ માની નિરર્થક ક્રિયા કરે છે.

જ્યાં સુધી વસ્તુસ્વરૂપના યથાસ્થિત બાધ ન થાય ત્યાં સુધી માેક્ષના રસ્તા છાડીને પ્રાણી સંસારને માગે આગળ વધે છે. ચાેગ્ય ક્રિયા ન કરનાર પણ સાધ્યને રસ્તેથી પાછા પઉ છે અને અયાેગ્ય ક્રિયા કરનાર પણ એ માગે થી દ્રર ભાગે છે. આ સ્થિતિમાં વસ્તુધર્મનું અજ્ઞાન રહે છે અને એવાં મલીન કર્મા દહપણે બંધાય છે કે એના વિચાર કરતાં પણ ત્રાસ થાય. કર્મ સંબંધ અજ્ઞાન-મિશ્યાત્વ દશામાં સર્વથી વધારે થાય છે. કર્મ બંધન હેતુમાં 'મિશ્યાત્વ 'ને તેટલા જ માટે અગ્રસ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. મિશ્યાત્વ કાં તા છુદ્ધિને ચાલવા જ દેતું નથી અથવા તેના વિપર્યાસ કરી નાખે છે. જ્યાં પડળ જ ઉલટાં થઇ જાય ત્યાં પછી સાચું દર્શન જ ન થાય અને માક્ષ યાગ્ય સાચા વર્તનને ત્યાં સ્થાન જ રહેતું નથી. કર્મ બંધના આ મહાન હેતુ મિશ્યાત્વ એના સર્વ પ્રકારામાં ખાસ સમજવા યાગ્ય છે.

ક્રિયામાં અજ્ઞાન હાય છે ત્યારે તે તત્દન નકામી અને પાછા પાડનારી ક્રિયાઓ થાય છે. એવી ક્રિયાઓને વિષક્રિયા અને ગરલક્રિયા કહે છે. વિષ તુરત મારે છે, ગરલ ધીમું ઝેર છે. એ ઉપરાંત કુગુરૂ ખાટે રસ્તે ચઢાવી દે તો પણ દુષ્ટ ક્રિયા થાય છે. જયારે નિષ્કામ વૃત્તિએ આંતર—ભાવથી આત્મસાક્ષાત્કાર કરવા સારૂ પ્રેમભાવ પૂર્વક 'અમૃતક્રિયા ' કરવામાં આવે ત્યારે જ આશ્રવા આવતાં અટકે છે. મયણાસુંદરી સાસુને સાંજે વાત કરે છે ત્યારે પણ એને પૂજામાં થયેલા આનંદ ઉભરાય છે. એવી આંતરભાવની ક્રિયા કરવા તરફ આદર રાખવા યોગ્ય છે. અહીં તા અજ્ઞાન—મિશ્યાત્વયાગે ક્રુમતિની પ્રેરણાથી ગમે તેવી ક્રિયા કરવાથી શિવપુરના રસ્તા છાડી ઉધે રસ્તે જવાય છે અને ગરનાળાં ઉઘાડાં રહે છે તેટલી વાત પર ધ્યાન ખેંચી ભાવના રજા કરી છે.

3. સમજણ-જ્ઞાનનું ફળ ત્**યાગ છે. नाणस्स फलं विरई।** અને તે ત્યાગ પણ નિશ્વયપૂર્વકના હાેવા જોઇએ. ક**રેલ** રપ નિર્ણયના ગમે તે લાગે નિર્વાહ કરવા એ ત્યાગ છે. એનાથી ઉલટી દશા એ અવિરતિ. ત્યાગના અભાવ. જ્યારે આ પ્રાણી પાતાની જાતને માકળી મૂકી દે છે ત્યારપછી એને કાઇ જાતના વિવેક રહેતા નથી. ગમે ત્યારે ગમે તે ખાવું, ગમે તે પીવું, ગમે ત્યાં રખડવું, ગમે તેવું છાલવું અને અવ્ય-વસ્થિત ચર્ચા કરવી એ સાધ્ય વગરનું જીવન છે. એવા જીવનને જેમ પવન લાગે તેમ તે દારવાય છે.

વિષયને વશ પહેલા આ પ્રાણી કેવા ચાળા કરે છે તેનાં ચિત્રા ઘણાં અપાઈ ગયાં. વાત એ છે કે એ જ્યારે એ માર્ગે એક વાર ચાલવા માંડે છે ત્યારપછી એને કાંઈ અંકુશ રહેતા નથી. એ સર્વનાં પરિણામા અતે ભાગવવાં પડશે એ પણ એ ભૂલી જાય છે. એ તા ગાંડા હાથીની પેઠે ઝૂલ્યા જ કરે છે અને ભૂખ્યા જનાવરની પેઠે જ્યાં ત્યાં ત્રાપ મારે છે. આવાં પ્રાણીને કર્મળંધ પાર વગરના થાય છે અને પછી એ કર્મા જ્યારે પરિપાક દશાને પામે છે ત્યારે એણે સેંકડા દુ: એ ખમવા તૈયાર રહેવું પડે છે.

આ ભવમાં જીવાને દુ:ખાે કેટલાં પ્રાપ્ત થાય છે તે આપણે જોઇએ છીએ. જીવાનીના અત્યાચારાે ઘડપણને કેટલું વિરસ બનાવી દે છે અને દુરાચારીઓ જેનાં નામાે પણ આ પુસ્તકમાં લખવાં ન ઘટે તેવા ભયંકર વ્યાધિઓ ખમે છે તે પર ઉલ્લેખની જરૂર ન હાેય. અને પરભવમાં આવા પ્રાણીઓ ક્યાંનાં કયાં તણાઇ જાય છે અને ત્યાં જે અપરંપાર દુ:ખાે પામે છે તે કલ્પનાતીત છે.

અહીં પ્રસંગાપાત પ<sup>ર</sup>ચખ્ખાલુની–ત્યાગની એક વાત જરૂર સૂચવવા યાગ્ય છે. સાચા ઉપદેશની અસર તળે અથવા શાંત એકાગ્રતામાં સારા નિશ્ચયાે થાય તે વખતે સુંદર જીવન-ધારણ મુકરર કરી નાખવું અને તેને ગમે તેટલી અગવડે કે ભાગે વળગા રહેવું એનું નામ 'પચ્ચખ્ખાણુ ' કહેવાય છે.

સુંદર ક્ષણા જીવનમાં ખહુ વાર સાંપડતી નથી. ખૂબ વિચાર કરી એવા પ્રસંગે જે ધારણ નિર્ણિત થાય તેને વળગી રહેવાથી જીવન એકધારૂં અને લાલપ્રદ થાય છે.

ત્યાગ ન કરવાને કારણે આ જીવ નકામા પાપસંચય પણ ખહુ કરે છે. એને એાસ્ટ્રેલીયાનાં ફળ કે અમેરિકાનાં શાકા અહીં મળવાનાં નથી, પણ સમજણપૂર્વક એના ત્યાગ ન કરે ત્યાં સુધી એ તો ખુલ્લા રહે છે, વિના કારણે, અપ્રાપ્યના ત્યાગ કરતા નથી અને તેનાં પુર્યથી વંચિત રહે છે. એ ઉપરાંત કેટલાક ત્યાંગા તો એને એહિક લાભ કરનારા પણ હાય છે. એ પરવશપણે માંદા થાય ત્યારે ઘણું છાડી દે છે, પણ એવા જ ત્યાગ જો સમજણપૂર્વક સ્વેચ્છાથી થાય તો એથી એને ખૂબ લાભ મળે. સમજણના ઉપયાગ ત્યાગમાં પરિપૂર્ણપણે થાય તાે જ્ઞાને સાન શાલો છે, નહિ તો એના કાંઇ લાભ મળતા નથી.

માટે સમજી પ્રાણીએ અવિરતિ—અત્યાગદશામાં ન રહેતાં જેમ ખને તેમ ત્યાગ કરવા નિશ્ચય કરવા ઘટે—પણ જો પાપ કર્મનાં ગરનાળાં ખુલ્લાં મૂકવાં હાય તા વિપાકદશા પ્રાપ્ત થાય ત્યારે પછી હાય–વાય કરવી ન ઘટે. પસંદગી કરવાના અત્ર અવકાશ છે. સાથે એ પણ ધ્યાનમાં રહે કે ત્યાગમાં ઘસારા કદી પડવાના નથી. આ શરીરને તા માકળું મૂકવામાં આવે તા એ અનેક ઘસારાને તાએ થાય છે. ત્યાગની મજા શી છે એના ખ્યાલ જેલ–જીવનમાં કાંઇક થાય છે. સ્વવશ હાય ત્યારે

આવી જ રીતે રહેવાતું હાય તે આ ચેતનની કેટલી પ્રગતિ થાય તે અન્ય પ્રસંગે વિચારવાની તક લેવાશે. વાત એ છે કે પરવશતાથી ત્યાગ થાય તે વિરતિની કક્ષામાં ન આવે. આપણે તો સમજણપૂર્વક ઘસારા ખાઇ ત્યાગની ખાતર ત્યાગ કરવા ઘટે અને પ્રાણાંત કષ્ટે એ નિયમ–નિશ્ચયથી પાછા હઠવું ન ઘટે.

અવિરતિનું દ્વાર ખુલ્લું મૂક્યું હેાય તેા પારવગરની આપત્તિ કરાવે તેવાં કમેિ આ પ્રાણી એકઠાં કરે છે અને તેમાં વધારા કરતા જાય છે.

૪. આશ્રવા—કર્મ ચહાલુના માર્ગાના એક માટા વિભાગ દંદિયો દારા પ્રાપ્ત થાય છે. એ પણ ભારે વિભાગ દંદિયો દારા પ્રાપ્ત થાય છે. એ પણ ભારે વિભાગ છે. આપણું ઇદિયોને તો એટલી માકળી મૂકી દઇએ છીએ કે 'એશઆરામ 'એ જ આ યુગનું સાધ્ય બનતું જોવામાં આવે છે. આપણું ફરનીચર પણ એવું જ થતું જાય છે. આપણા ખાવાના કાંડ એવા જ, આપણી આંખાના ઉપયોગ કટાક્ષ કરવામાં, રૂપ જોવામાં, નાટક સિનેમા જોવામાં, આપણા કાન ગાન સાંભળવામાં અને સ્પર્શની તો વાત જ શી કરવી ?

અનંત જ્ઞાનનાે ધણી કયાં રમી રહ્યો છે ! કેવા કીચડમાં એ ભરાઇ બેઠા છે ! એને શેમાંથી માની લીધેલું સુખ મળે છે!

હાથીને કેવી રીતે પકડે છે ? એક માટે ખાડા ખના-વવામાં આવે છે, તેને ઘાસથી ઢાંકવામાં આવે છે અને ઢાંકણુ ઉપર હાથીને લાભાવવા માટે કાગળની હાથણી મૂકવામાં આવે છે. મસ્ત હાથી ગાંડા થઇ હાથણીના સ્પર્શ કરવા જતાં ખાડામાં પડે છે. સ્પર્શસુખની લાલસામાં એને ભાન રહેતું નથી તેથી બાકીની આખી જિંદગી પરાધીનતા વેઠે છે. સ્પરેશેન્દ્રિયને વશ પડવાતું આ પરિણામ! લાહાના વાંકા કાંટાને છેંકે મીઠી ગાળી આંધી પાણીમાં નાંખે છે. માછલું તેને ખાવાને લાેલે દાેડી આવે છે. ખાવાનું મળે છે પણ હૂક ગળામાં પરાવાઇ જાય છે તેથી મરણ પામે છે. એક રસેન્દ્રિયને વશ પડવાનું આ પરિણામ!

કમળની ગંધથી આકર્ષાઇ ભ્રમર તેના પર બેંસે છે. સાંજ થાય ત્યાં કમળ બંધ થઇ જાય છે. અંદર રહેલાે ભ્રમર ગુંગળાઇ મરે છે. નાસિકા–ઘ્રાણુને વશ પડી એ પ્રાણુ આપે છે !

દીવાની જ્યાતથી આકર્ષાઇ પતંગીયું દીવામાં પડે છે. દીવાની શગમાં બળી મરે છે અથવા તેલમાં ડૂબી મરે છે અને પ્રાણ ખૂએ છે. ચક્ષુને વશ પડી પ્રાણની આહૂતિ આપે છે.

સુંદર અવાજ સાંભળવા લલચાઇ આવેલું હરણુ પારધીની જાળમાં ક્સાઇ, પકડાઇ જાય છે અને કર્ણેલ્ન્દ્રિયને વશ પડી પ્રાણ ગુમાવે છે.

આવી રીતે એક એક ઇન્દ્રિયને વશ પડીને જનાવરા તેમજ જવડાઓ પ્રાણુ આપે છે. વિષય-વિનાદના રસ પરિણામે કેવા આકરા પડી જાય છે તેના આ જવલાંત દાખલાઓ છે. એની વેદનાઓના ખ્યાલ તા આખી જિંદગી કેદમાં રહેલું પડે (હાથી પેઠે) કે ગળામાં હૂક ભીડાય (માછલા પેઠે) અગર હરણની જેમ ચીરાઇ જવાય ત્યારે આવે, પણ મનુષ્યાના ઇદ્રિય પરના રાગ અને એની તૃષ્તિનાં તુચ્છ સાધનાના વિચાર કરીએ તા કંપ થઇ જાય તેમ છે. આ ઇદ્રિયોદ્રારા એટલાં બધા કમીં આવી પડે છે કે એના સરવાળા લારે માટા થઇ જાય છે. આ માડું ગરનાળું છે અને એને એના સાદા સ્વરૂપમાં, સાચા આકારમાં સમજવાની પૂબ જરૂર છે. આપણને સગવડ ન પડે

ત્યારે આંખ આડા કાન કરી નાખીએ છીએ એ વાત આ વિશુદ્ધ વિચારણામાં ન ઘટે. અહીં તો ચાખ્ખા હિસાબ છે. જોઇએ તો ગરનાળાં ખુલ્લાં મૂકા અને હાથી વગેરેની પેઠે પરવશતા કે મરણ જેવાં દુ:ખા સહન કરવા તૈયાર થાએા અથવા એના પર નિયંત્રણ મૂકાે. બન્ને વાત એક સાથે અશક્ય છે.

આ નાટ અહીં પૂરી કરી નવા <sup>શ્</sup>લાક પર લખવા જતાે હતાે ત્યાં ચિદાન દજીનું ૪૧ મું પદ વાં<sup>ચ્</sup>યું. ખૂબ રસથી એને મારી કાેટડીમાં બેઠા બેઠા ગાયું. બહુ આનંદ થયાે. પદ સુપ્રસિદ્ધ છે.

વિષયવાસના ત્યાંગા ચેતન, સાચે મારંગ લાગા રે. એ ટેક. તપ જપ સંજમ દાનાદિક સહુ, ગિણતી એક ન આવે રે; ઇંદ્રિય સુખમેં 'જ્યાં લોં એ મન, વક્ર તુરંગ જિમ ધાવે રે.વિ૦૧ એક એક કે કારણ ચેતન, અહુત ખહુત દુ:ખ પાવે રે; દેખા પ્રકટપણ જગદી ધર, ઇણવિધ અનાવ લખાવે રે. વિ૦૨ ૪મન્મથ વશ પમાત'ગ જગતમે, પરવશતા દુ:ખ પાવે રે; રસના વશ હાય કઝખ સુરખ, જળ પડેચા પિછતાવે રે. વિ૦૩ બધાણ સુવાસ કાજ સુન ભમરા, 'સંપુડમાંહે બધાવે રે; તે સરાજસંપુડ સંયુત કુન, "કરીકે સુખ જાવે રે. વિ૦૪ રૂપ મનાહર દુખ પતંગા, પડતા દીપમાં જાઈ રે; દેખા યાકું ૧૦ દુ:ખકારનમેં, નયન ભયે હૈ સહાઈ ૧૧ રે. વિ૦૫ શ્રોત્રેદિય આસક્ત ૧ર મરગલાં, ૧૩ છિનમે શીશ કડાવે રે; એક એક ૧૪ આસક્ત જર્ એમ, નાનાવિધ દુ:ખ પાવે રે. વિ૦૬

૧ જ્યાંસુધી. ૨ અવળી ચાલનો ઘાડા. ૩ સમજાવે. ૪ સ્પર્શે-ન્દ્રિય. ૫ હાથી. ૬ માછલું. ૭ નાક. ૮ ભીડાયલું કમળ. ૯ હાથીના. ૧૦ એને. ૧૧ મદદગાર. ૧૨ હરણ. ૧૩ ક્ષણમાં. ૧૪ ઇંદ્રિય–અધ્યાહાર.

પ'ચ <sup>૧</sup>પ્રખળ વર્તે નિત્ય જાકું, તાકું કહા જ્યું કહીએ રે; ચિદાન દ એ વચન સુણીતે, નિજ સ્વભાવમે રહીએ રે. વિલ્હ

લગલગ એ પદના ભાવ ઉપર આવી ગયાે છે, પણ પદ ઘણું માર્મિક હાેવાથી ખાસ ઉતારી લેવું યાેગ્ય ધાર્યું છે. એ ઇંદ્રિયાને સાચા આકારમાં દેખાંડે છે.

પ. આટલેથી આશ્રવા પૂરા થતા નથી. હજા પણ અળ-વાન આશ્રવાના વિચાર કરવાનું બાકી છે. કષાયા તા કર્મની ઉપર ભાત પાઉ છે. ક્રોધના આવેશમાં, માનના ચઢાણ પર, માયાની ગંદી વૃત્તિમાં, લાભના તાબામાં આ પ્રાણી ભારે કર્મા બાંધે છે અને તેના ઉપર વજલેપ કરે છે. કષાયના ઉદયથી દુનિયા પર માટા સંહાર થયા છે, લાહીની નદીઓ ચાલી છે, માયાને અંગે અનેક પાપા છુપી રીતે કરે છે અને લાભથી રાતદિવસ દેશ—પરદેશ રખડે છે. તે પ્રત્યેકના લક્ષણા વિચારીએ.

ક્રોધ આત્મજ્ઞાનને અટકાવે છે, સંચમનાે ઘાત કરનાર છે, નરકનું દ્વાર છે, પાપનાે પક્ષપાત કરનાર છે, ઉપશમનાે વૈરી છે. અહીં ચંડકાેશીઆ સર્પનું દર્ષાત વિચારવું

માનને પર્વત સાથે સરખાવવા યાેગ્ય છે. એ નિર્મળ જ્ઞાનને રાૈકે છે. વિનય, શ્રુત, તપ, શીલ અને ત્રિવર્ગને હણનાર છે, વિવેકના નાશ કરનાર છે. અહીં સ્થૂલભદ્રનું દર્ષાંત વિચારવું.

માયા અતિ નીચ છે. ખાટા દેખાવ કરવાની વૃત્તિ દ્વર કરવી વધારે મુશ્કેલ છે. નિષ્કપટી થવાના ઉપદેશ એકાંતે લગ-વંતે કહ્યો છે. અહીં કુસુમપુરે રહેલા બે સાધુનું દર્ષાંત વિચારવું.

૧ જોરવાળી ધ્રુરી.

લાલ ભયંકર દેાષ છે, સર્વ ગુણના નાશ કરનાર છે, વૃદ્ધિ પામતા ભયંકર દુર્ગુણ છે. છેડા ન આવે તેવા પાતકી દેાષ છે. અહીં પ્રક્ષદત્ત, સુભૂમ ચક્રવર્તી આદિ પારવગરનાં દાખલા છે.

કષાયના ઉદય થાય છે ત્યારે કાેઇપણ હેતુ મનમાં રાખીને પ્રાણી ખૂબ ખરડાય છે અને પછી નારકીમાં જઇ પડે છે અને જન્મ-મરણના એવા માેટા ચક્કરમાં પડી જાય છે કે એ જલ્દી ઊંચે આવી શકતા નથી. આવા પ્રાણી જરૂર અનંત ભવપરિપાટીમાં પડી જઇ ત્રાસ પામે છે, હેરાન થાય છે અને પાતાની પ્રગતિ ગુમાવી બેસે છે.

એવી જ રીતે હાસ્યાદિ નાકષાયા પણ સંસારમાં પ્રાણીને ખૂબ રખડાવે છે. કર્મ બંધન વખતે જે રસ પડે છે તેમાં મુખ્ય લાગ કષાયા લજવે છે. સમાન ક્રિયા કરનારની કર્મ સંપત્તિમાં જે માટા લોક પડે છે તેની ગાઢતા કષાયા પર આધાર રાખે છે. જેમ કષાયાનું જોર વધારે તેમ કર્મા વધારે ચીકણાં બંધાય છે. આ કષાયા આંતરરાજ્યમાં પ્રવતે છે અને એ પ્રત્યેક ખૂબ સમજવા જેવા છે. કષાય ઉપર સંસારના એટલા બધા આધાર છે કે એના અર્થ કષ એટલે સંસારના આય એટલે લાભ એમ કરવામાં આવે છે. એ જેટલા વધારે તેટલા સંસાર લાંબા થાય છે. એને સમજવા માટે આંતરસૃષ્ટિમાં ઉતરવું પડે તેમ છે એ ધ્યાનમાં રહે.

ફ. મન-વચન-કાયાના યોગો પણ આશ્રવો છે. મનના વ્યાપારથી, વાણીના પ્રયોગથી અને કાયાની પ્રવૃત્તિથી પ્રાણી કર્મો બાંધે છે અને તેથી તેઓ પણ ગરનાળાં છે. મન-વચન- કાયા જો ચંચળ હાય તા ભયંકર પાપના ભારથી ચેતન ખરડાઇ જાય છે. શરીરની પ્રવૃત્તિ કેવી કેવી ક્રિયાઓ કરાવે

છે તેનું વર્લુન આગળ થઇ ગયું છે. વિચાર વગર, કારણ વગર બાલવાનું કામ કરનાર મહા ઉપાધિઓ વહારી લે છે અને મન તો ખરેખર મર્કટ જ છે. એ તો જ્યાં ત્યાં દોડ્યા કરે છે. સામાયિકમાં બેઠા હાઇએ ત્યાં એ અમેરિકા દોડી જાય છે અને જેલમાં હાઇએ ત્યાં વિનાકારણ હાઇકાર્ટમાં આંટા મારે છે. એને ઠેકાણે લઇ આવવું વધારે મુશ્કેલ છે. આનં દઘનજી જેવા યાગીઓ ફરિયાદ કરે છે કે 'મનડું કિમહી ન બાઝ હો કું શુજિન!' અને પછી કહે છે કે 'જેમ જેમ જતન કરીને રાખું, તેમ તેમ અળગું ભાજે.' આવું મન છે અને એની સાથે-એની મારફત કામ લેવાનું છે.

આ પ્રમાણે હકીકત હાવાથી આશ્રવા પર વિજય મેળવવા પ્રયત્ન કર. કાઇ પણ પ્રકારે મિથ્યાત્વ હાય તા દ્વર થાય તેમ કર, વિરતિ ભાવ આદર, ઇંદ્રિયાના સંયમ કર, કષાયા પર વિજય મેળવ, યાંગાને કબજામાં લાવ, ગરનાળાં બંધ કર, નહિ તા વાત મારી જશે અને તું ખરેખર રખડી પડીશ. નકામી આળપંપાળ છાડી દે અને અનુભવજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર, એના લાભ લે અને આશ્રવાને ખરાબર એાળખી લે.

9. એક બાબત ગેરસમજીતી થાય તેવી છે તે પણ કહી દેવાની જરૂર છે. યાગોના શુદ્ધ ઉપયોગ થાય તો તેથી શુભ કર્માના અંધ થાય છે. સારી ક્રિયા કરવાથી શુભ કર્મબંધ થાય છે અને તેથી સાતાવેદનીય, દેવગતિ, દીર્ધ આયુષ્ય, સુંદર શરીરાદિ મળે છે, પણ વિશેષ ઊંડી નજરે જેતાં એ પણ બંધન છે. સાનાની બેડી પણ આખરે બેડી છે અને માટા મહેલમાં કેદ રાખે તો પણ તે આખરે જેલ જ છે. એમાં કાંઇ રાચવા જેવું નથી.

વ્યવહારૂ નજરે પુષ્ય ઠીક છે પણ તે માત્ર પાપની અપેક્ષાએ જ તેમ ગણી શકાય. વસ્તુત: શુલકર્મી પણ ભાગવ્યાં વગર છૂટકારો થતા નથી અને કેટલીક વાર તેની ખાતર સંસારમાં અટકવું પડે છે. માેક્ષના અવ્યાળાધ સુખની નજરે એ પણ બંધન જ છે અને સમજીઓ તાે તેને પણ એજ નજરે જીએ છે. એ નિર્વૃત્તિ ( માેક્ષ ) ના સુખની આડે આવનાર છે અને ઉચ્ચ ભૂમિ-કાએથી જોતાં એવાં સુખા પણ સત્ત્વ વગરના છે.

વાત એક જ છે કે ગમે તેમ કરીને અત્ર વર્ણ બ્યાં છે તે સર્વ ગરનાળાં અંધ કરવાની જરૂર છે અને તેમાં વગર સંકાચે આગળ વધવાની આવશ્યકતા છે. આશ્રવા સારાં અને ખરાબ ખંને પ્રકારના કર્મા લઇ આવે છે. આત્મપ્રગતિ ઇચ્છનારે કાઇપણ પ્રકારના કર્માની ઇચ્છા કરવા જેવું નથી.

૮. એટલા માટે આશ્રવરૂપ પાપાના રાધ કરવા નિશ્ચય કર અને શાંતસુધારસનું વારંવાર પાન કરીને પ્રમાદ કર, મજા માણ. આશ્રવા તારે ન જોઇએ અને એ સર્વ ગરનાળાં પ્રયત્ન કરીને બંધ કરવાં જ જોઇએ અને તેમ કરીને વધારે થતા ભાર અટકાવવા જોઇએ. જો ગરનાળાં બંધ થશે તા આવક અટકી જશે. પછી તળાવમાં જેટલા કચરા છે તેટલાના જ સવાલ રહેશે. તેના માર્ગા છે તે તું અન્યત્ર તુરતમાં જ જોઇશ. અત્યારે તા તું આશ્રવાને ઓળખી લે અને ઓળખીને એની આત્મા ઉપર જે ભયંકર અસર થાય છે તેને તું સમજી લે. બને તેટલા વખત એ આશ્રવાને સમજવામાં કાઢ અને એને બરાબર ઓળખી લે. શ્રી વિનયવિજય ઉપાધ્યાય પાતાના આત્માને વારંવાર સુધાપાન કરવા અને તેમાં આનંદ માનવા કહે છે તેવું જ તું

તારા ચેતનને સમજાવી-સમજાવીને કહે અને વારંવાર કહ્યા કરીશ તો એ ચેતનજ સમજતા થઇ જશે. ઉપર ઉપરની ભાવના ભાવ-વામાં કાંઇ વળશે નહિ. સે થીએ સે થીએ તેલ ઘાલે તેમ એને વારંવાર કહ્યા કરજે અને એમાં ખરા રસ લેજે, જીવનના હહાવા મહાજુજે અને ભવિષ્યના ઉત્કર્ષના પાયા રાપી દેજે.

\* \* \*

કેવી રીતે આશ્રવ ભાવના ભાવવી ? ચેતનજીની સાથે નીચેની મતલબની વાતો કરવાથી એ ભાવના ભાવી શકાશે.

કે ચેતન ! તારે ખાટા અભિનિવેશ કયાં સુધી કરવા છે ? તું સાચા દેવ-ગુરૂ-ધર્મને ખરાખર એાળખ. તારે કાઇ જાતની શંકાએા હાય તા વગરસંકાેચે સદ્ગુરૂને પૂછ. સંશય ચલાવી લઇશ નહિ અને સંશયમાં ઘસડાઇ જઇશ નહિ. સાેનાની પરીક્ષા કરજે, પણ પરીક્ષા કરીને સાચાને આદરજે. પરીક્ષામાંથી પાર ન ઉતરે તેવું સાેનું તારે કામનું નથી. તાપથી, કપથી, છેદથી તું તપાસી જો અને પછી આદર. તું જરા વિચાર કર. તને અત્યારે સમજવાની શક્તિ મળી છે. સારા ક્ષેત્રમાં તારા જન્મ થયા છે, તને શરીરની સગવડ મળી છે, પૃથક્કરણ શક્તિ, ગ્રહણુશક્તિ, સ્મરણુશક્તિ પ્રાપ્ત થઇ છે તેના તું ઉપયોગ કર. સત્યને શાધ અને શાધીને વગર સંકાચે તેમાં તન્મય થઇ જા. ડામાડાળપણામાં તે<sup>.</sup> અહુ ખાેચું છે. તું ખા**સ** કરી**ને વિ**ચાર. તને આ સંસારમાં કાેેે રખડાવે છે ? તારી જેવા આ મહા-**અળવાન આત્મા આવી રીતે ઢંગધડા વગર રખંડે અને પવન** આવે તેમ ઘસડાઈ જાય અથવા ટેનીસના બાલની જેમ સામસામી બાજુએ ધકેલાય એ સ્થિતિ તને ગમે છે? એ સ્થિતિ કરનાર કાેે ? તને ભારે કરનાર આશ્રવા છે તેને તું બરાબર ઐાળખી ્**લે**. કર્મીને ગ્રહુણુ કરીને એ તારામાં નકામા કચરા વધારે છે . અને તને જ્યાં ત્યાં તરફડાવે છે. એને બરાબર એાળખી લે.

એક મિનિટમાં કરેલાં વર્લના કર્મક્ળ લઇ આવે છે ત્યારે તો વરસા સુધી ભાગવવા પહે છે. પાંચ મીનિટ અત્યાચાર ( Rape ) કરનારને પાંચ વર્ષની સખ્ત મજીરી સાથે જેલ–યાત્રા થાય છે. દશ આનાની ચારી કરનારને ત્રણ વર્ષની જેલ મળે છે. ગરનાળાં ઉઘાડાં મૂકવાનું આવું પરિણામ આવે છે. મન–વચન–કાયાના ચાંગા અને કષાચાની જેવી તરતમતા હાય છે તેવી રસાળતા કર્મની થાય છે. સારાં અને ખરાબ કર્મા કેટલીક વાર હજારાગણા, લાખાગણા ક્લાસ્વાદ આપે છે.

આ રીતે વિચાર કરતાં હિંસા, અસત્ય, ચારી, મૈથુન, પરિ-ગ્રહ ખૂબ કર્મોને લઇ આવે છે અને ચેતનને ભારે કરે છે. પ્રાણી હાલતાંચાલતાં જાદું બાલે છે કે મૈથુનની ઇવ્છા કરે છે અને પરિગ્રહ એકઠા કરવામાં તો એને કદી સંતાષ થતા જ નથી. કષાયા, યાંગા, અવિરતિભાવ અને ઇંદ્રિયાના વિષયાથી આ પ્રાણી ખૂબ રખડે છે. એને મનાવિકારામાં ખૂબ મજા આવે છે. એ કષાયાધીન થાય છે ત્યારે એને કાઇ જાતના અકુંશ રહી શકતા નથી અને હાસ્યાદિમાં પડી જાય છે ત્યારે પણ એ પોતાનું મહાન સ્થાન વિસરી જાય છે.

વસ્તુત: સર્વજ્ઞ-સર્વદર્શી થવાની તાકાત ધરાવનાર આ ચેતન કેવી બાબતામાં રસ લે છે તે તા વિચારા. એના જેવા વિષયામાં મજા લે એ તા શાલતી વાત પણ ન ગણાય. એ રીતે તા એના સર્વ આદર્શી ખલાસ થઇ જાય. એ ક્ષાયમાં પડી જાય છે ત્યારે કેવા લાગે છે? એ તા તપાસા.

એ ક્રોધમાં આવી જાય કે અભિમાનમાં આવી જાય કે શોક કે ભયમાં પડી જાય ત્યારે એના ફેાટાંગ્રાફ પાડ્યો હાય તો કેવા લાગે? આ દશા પ્રગતિ ઇચ્છકની કદી ન હાય. સર્વ ભાવના અને આદરોનિ બાજુએ મૂકનાર આ આશ્રવાને બરાબર સમજવા જેવા છે પરંતુ સમજીને અટકવાનું નથી, સમજીને શું કરવાનું છે? તે આવતી ભાવનામાં વિચારશું, પણ તે વિચારતાં પહેલાં આપણે કેવા વિભાવા સાથે કામ લેવાનું છે તેના બરાબર ખ્યાલ કરી લેવા.

પ્રત્યેક આશ્રવ મહાલયંકર છે. એને અવકાશ આપતાં એ સરાવરને લરી નાખે છે. પચીશ ક્રિયાઓ પણ એટલી જ આકરી છે. એને એના ખરા આકારમાં ખરાખર એાળખવાની ખાસ જરૂર છે, જેથી જેની સામે થવાનું હાય તેને યાગ્ય તૈયારી કરી શકાય. દુ:ખ અને દુર્ગતિ આપનાર, સંસારમાં રખડાવનાર, સમતા અને શાંતિના નાશ કરનાર, મહાસત્ત્વવંત ચેતનને લગલગ નિવીર્ધ કરનાર આ આશ્રવા છે અને એને વશ પડનાર જ્ઞાની હાય તા જ્ઞાન ભૂલી જાય છે અને અજ્ઞાની હાય તા તદ્દન છેલ્લે પગઢ બેસી જાય છે, સમજી હાય તા ગાંડા થઇ જાય છે અને હલકા હાય તા લારે સલ્લ થઇ જાય છે. ચેતનજીને ચેતવણી આપા કે આ આશ્રવાને એાળખા અને વિગતવાર સમજો. એના અંગ, પ્રત્યંગ, વિભાગ, પેટાવિભાગ દરેકને વિચારા, એને ખરાખર એાળખશા એટલે રસ્તા સ્ત્રશે.

ઇતિ આશ્રવ ભાવના. ૭



# શ્રી સકળચંદ્રજી ઉપાધ્યાયવિરચિત સાતુમી આશ્રવ ભાવના.

( રાગ–મધુમાદ )

જગ શુલાશુલ જેણે કર્મતતિ મેળીએ. શુલ અશુલાશ્રવ તે વખાણા: જળધરા જેમ નદીવર સરાવર ભરે. તિમ ભરે જીવ બહુ કર્મ જાણેા. જગ૰ ૧ મમ કર જીવ તું અશુલ કર્માશ્રવા, વાસવા પણ સકર્મા ન છૂટે; જેણે જગ દાનવર પુન્ય નાવ આદર્યા, તે કૃપણ નિર્ધાના પેટ કુટે. જગ૰ ર મન વચન કાય વિષયા કષાયા તથા. અવિરતિ અશુલ ધ્યાન પ્રમાદો; મૂકી મિથ્યામતિ વર ઉપાસક યતિ. જગ શુભાશ્રવથકી નાે વિષાદા. જગ૰ ૩ રાચ મ જીવ તું કુદ્રંબ આહેંબરે, જળ વિના મેઘ જિમ કાેક ગાજે: ધર્મના કાજ વિશુ મ કર આરંભ તું, તેણે તુઝ કમ<sup>્</sup>ની લીડ લાંજે. જગ૰ ૪ ં તે અશુભ આશ્રવા રૂધતાં જીવને. સંવરાે સંવરે કર્મજાલં: નાવનાં છિદ્ર રૂ'ધ્યા યથા નીરને. તેણે કરી જીત સંવર વિશાલ જગ૰ પ



પૂવ<sup>૧</sup>પરિચય.

સંવર ભાવના

આશ્રવ ભાવનામાં કર્મને આવવાના માર્ગી આપણે વિચાર્યા. કુદરતી રીતે આપણે ચારે તરફનાં ગરનાળાં જોઈ ગ<mark>લરાઇ</mark> જઇએ એમ લાગ્યું. હવે ગરનાળાંનાં દ્વારા બંધ કેમ કરી શકાય તેને માટે ' સંવર ' ભાવના કહે છે. આશ્રવા જે ખારણાં ઉઘાડા મૂકે છે તેને અંધ કરવા તે 'સંવર ' કહેવાય છે. એને હેય–તજવા યાગ્ય તત્ત્વ ગષ્યું હતું. સંવરા સર્વ ઉપાદેય વિભાગમાં આવે છે. એ પ્રત્યેકના વિચાર કરતાં મનમાં શાંતિ થ**તી જ**શે. જાણે આપણે મહાન સાધ્ય સાધવાના સાચા ખ્યાલમાં આપણી જવાબદારી સમજીને સ્વાેત્કર્ષ સાધવા ત્યાગ કરી રહ્યા છીએ, અને બાહ્યભાવ તજી અંદર ઉતરી ગયા છીએ! એવા ખ્યાલ આ આખી ભાવનામાં જરૂર આવશે. એમાં કાઇ સ્થાનકે ઘસારા બાહ્ય નજરે લાગશે તા તેમાં પણ દિવ્યતા, ભવ્યતા, સાધનસાપેક્ષત્વ જણાશે. એની વિચારણા કરતાં જાણે આપણે કાેઇ ખરા મહાન કાર્ય સાધવા માટે અંતરનાદથી લાગી ગયા છીએ એવા ભવ્ય ખ્યાલ થશે. આ આખી ભાવના બહુ સુંદર હકીકત પૂરી પાંડે તેવી છે તે આપણે જોશું. અહીં પૂર્વ પરિચયમાં સંવરાને એાળખી લઇએ. પછી એક ચિત્રપટ રજી કરી પ્રત્યેક આશ્રવનું દ્વાર કયા સંવરથી ંબધ થઇ શકે તેમ છે તેના સમુ<sup>ચ્</sup>ચય ખ્યાલ કર<u>શ</u>ં.

નવા કર્મના રાેકાણને-દ્રવ્ય સંવર કહેવાય છે અને સમિતિ વિગેરેથી શુદ્ધ ઉપયાગ થાય, તે દ્વારા ભાવકમીંનું રાેકાણ થાય અને આત્મપરિણામ જાગૃત થાય એ ભાવસંવર કહેવાય છે.

આશ્રવના ગરનાળાં બંધ કરનાર સંવરા છ પ્રકારના છે:– ૧. સમિતિ. ૨. ગુપ્તિ. ૩. યતિધર્મી. ૪. ભાવના. ( અનુ-પ્રેક્ષા. ) ૫. પરિષહજય. ૬. ચારિત્ર.

આ પ્રત્યેકને વિસ્તારથી સમજવાની ખાસ જરૂર છે.

- ૧. સિમિતિ. વિવેક ચુકત પ્રવૃત્તિને સમિતિ કહેવામાં આવે છે. એમાં સિત્ક્રિયાનું પ્રવર્તન હાય છે. સમ્યક્ પ્રકારની ચેષ્ટા એટલે સમિતિ. આમાં એક તા ક્રિયા પાતે નિર્દોષ હાવી જોઇએ અને બીજાં તેમાં પ્રવર્તન વિવેક પૂર્વ કનું હાેલું જોઇએ. તેના પાંચ વિભાગ છે.
- ( ૧ ) સાડાત્રણ હાથ આગળ જમીન જોઇ કાઇ જીવને ક્લેશ ન થાય તેમ સંભાળપૂર્વક ચાલવું તે '<mark>ઇર્યા સમિતિ</mark>'
- (૨) સત્ય, પ્રિય, હિત, જરૂરી (મિત) અને તચ્ચ વચન બાલવું અથવા નિરવદ્ય વચન બાલવું તે '**ભાષા સમિતિ'** સાચું બાલા, પૂરેપુરૂં સાચું બાલા અને સાચા સિવાય કાંઇ ન બાલા. એમાંના પ્રથમના બેને સમિતિમાં સ્થાન છે અને ત્રીજાને ગુપ્તિમાં સ્થાન છે.
- (૩) જીવનને જરૂરી સાધના-વસ્ત્રો, રહેવાનું સ્થાન, પાત્રા, વિગેરે દેાષ વગરના શાધી લેવા તે 'એષણા સમિતિ'
- (૪) કાઇ પણ ચીજ લેતી વખતે અન્ય નાના જીવને પણ કલેશ ન થાય તેવી રીતે પુંજી પ્રમાર્જીને લેવી અને મૂકવી તે 'આદાનનિક્ષેપણા સમિતિ.'

(૫) મળ–મૂત્ર અને બીનજરૂરી ચીંજોને નાખી દેતાં પહેલાં ભૂમિકા શુદ્ધ જોવી અને મળ–મૂત્રાદિ ઉપયોગપૂર્વક પરઠવવા તે 'પારિષ્ઠાપનિકા સમિતિ.'

સમિતિમાં ક્રિયા કેમ કરવી તે વાતની મુખ્યતા છે એ ધ્યાનમાં રાખવું.

- 2. ગુપ્તિ. મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિએ આપણે જાણીએ છીએ. તેમાં અપ્રશસ્તના નિરાધ કરવા અને પ્રશસ્તને આચરવી એ ગુપ્તિ કહેવાય છે. સમિતિમાં સમ્યક્કિયાને મુખ્ય સ્થાન છે; ગુપ્તિમાં અપ્રશસ્તના નિરાધને મુખ્ય સ્થાન છે. એના ત્રણ પ્રકાર છે-
- (૧) અપધ્યાનના ત્યાગ કરવાે, ધર્મધ્યાનમાં પ્રવૃત્તિ કરવાે, અશુભ વિચારાે પર વિજય મેળવવાે અને શુભ સંકલ્પાે કરવા એ ' મનાેગુપ્તિ. '
- (૨) વિના કારણુ બાેલવું નહિ, માેન ધારણુ કરવું અને બાેલવાની ખાસ જરૂર પઉં ત્યારે ઉપયાગપૂર્વક જયણાયી બાેલવું તે 'વચનગુપ્તિ.'
- (૩) શારીરિક કાર્ય કરવામાં વિવેક રાખવા, અને તેટલા શરીરના સંક્રાેચ કરવા અને કાયાને સ્થિર રાખવી એ 'કાયગુપ્તિ.'

ગુષ્તિ પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ ખન્ને પ્રકારમાં છે, સમિતિ પ્રશસ્ત પ્રવૃત્તિને અંગે છે. માૈન રાખે તે ભાષાગુષ્તિ. લાભને કાર**ણે** વિચારીને બાલે, જરૂર હાય તેટલું જ બાલે, તેમાં ભાષાસમિતિ ને વચનગુષ્તિ બન્નેના સમાવેશ થાય છે. સંયમી સાધુને રક આ સમિતિ–ગુપ્તિ સર્વદા પાળવી જ જોઇએ. એના ઉપયાગ કરે છે ત્યારે આશ્રવના દરવાજા ખંધ કરે છે.

- 3. ધર્મો. યતિના–સાધુના દશ ધર્મો છે. તે નીચે પ્રમા**તે છે:**—
- (૧) <mark>'ક્ષમા 'ક</mark>ોધ પર વિજય. ક્રોધનું કારણ મળે તે**ા** પણુ શાંતિ રાખવી.
- (૨) ' **માદ**ેવ ' માનના ત્યાગ. આઠ પ્રકારના મદ ન કરવા. જાતિ, કુળ, રૂપ, ઐશ્વર્ય, તપ, જ્ઞાન, લાભ અને અળ–એ આઠ પ્રકારના મદ છે. મિથ્યાભિમાનના ત્યાગના સમાવેશ આમાં તથા આજેવ એ બન્નેમાં થાય છે.
- (૩) '**આજેવ**' નિષ્કપટ વર્તાન. દંભી દેખાવના અભાવ. લુ<sup>ચ્</sup>ચાઇ, કાવાદાવા, મુત્સફીગીરી, ખાટા અચાવ એ સર્વાના અભાવ. માયાના ત્યાગ.
- ( ૪ ) 'સુક્રિત ' લાેભ પર વિજય. એમાં પાૈદ્દગલિક વસ્તુએા પર થતી આસક્તિ પર વિજય મેળવવાના છે.
- (૫) 'તપ'વૃત્તિઓને કેળવવા માટે ઇવ્છાના નિરાધ કરવા તે.
- ( ૧) ' **સંયમ** ' પાતાના વિચાર, ઉચ્ચાર અને વર્ત ન પર અંકુશ. ત્રણેની એકતા. પ ઇંદ્રિયદમન, ૪ કષાયવિજય, ૩ ચાેગરૂંધન અને પ પ્રાણાતિપાતાદિથી વિરતિ. એ રીતે એના સત્તર પ્રકાર છે.
- (૭) ' સત્ય ' સત્ય વચન બાલવું. બાલવાના નિયમાનું પાલન કરવું.
- (૮) **'શાચ**' દાેષ રહિત આઢાર લેવા તે દ્રવ્યશાચ અને

શુદ્ધ અધ્યવસાયની અભિવૃદ્ધિ તે ભાવશાય. એમાં અદત્તત્યાગભાવ છે.

- ( ૯ ) '**અકિંચનત્વ** 'કાેઇ વસ્તુ પર મૂર્ચ્છા કરી તેને પાેતાની કરવી, પરિગ્રહ વધારવા, સંઘરવા, રક્ષવા, એના ત્યાગ
- ( ૧૦ ) ' **બ્રહ્મચર્ય**ે' સ્ત્રી–પુરૂષ સંબંધના ત્યાંગ. નવ વાડ સંયુક્ત **બ્રહ્મચર્યનું** પાલન, એ દરો **ધર્મી** સવે<sup>ર</sup>એ પાળવાના છે; સાધુએ વિશેષે પાળવાના છે.

## ૪ અનુપ્રેક્ષા–ભાવના. (ચિંતવન )

ભાવના ખાર છે. તે આ ગ્રંથનાે વિષય પણ તે જ છે. ઉપાદ્ઘાતમાં તે સંખંધી વિસ્તારથી લખાઇ ગયેલ છે, તેથી અહીં નામ માત્ર લખી આગળ વધીએ.

(૧) અનિત્ય. (૨) અશરણ. (૩) સંસાર. (૪) એક્ત્વ. (૫) અન્યત્વ. (६) અશુચિ. (૭) આશ્રવ. (૮) સંવર. (૯) નિર્જરા. (૧૦) ધર્મ. (૧૧) લાેક્સ્વભાવ. (૧૨) બાેધિદુર્લભતા.

પ **પરીષહ.** સહન કરવાના પ્રસંગા. એ અનેક છે. એના મુખ્ય લેંદ ૨૨ છે તે ખૂબ સમજવા ચાગ્ય છે.

- (૧) ' ક્ષુધા ' ભૂખ. શાસ્ત્રમાં પિંડવિશુદ્ધિ અતાવી છે તેને ધ્યાનમાં રાખી વિશુદ્ધ આહાર મળે, ૪૨ દેાષ રહિત મળે તો જ લે, નહિ તો ભૂખ સહન કરે.
- (૨) ' **પિપાસા** ' તુષા. સાધુપુરૂષ છવ રહિત–પ્રાસુક અને એષણીય જળ જ લે. એના અભાવે ગમે તેટલી તૃષા લાગી હાય તે સહન કરે.

- (૩) 'શીત ' ઠંડી. શિયાળામાં ગમે તેટલી ઠંડી લાગે તેા પણ શાસ્ત્રમર્યાદાથી વધારે વસ્ત્ર ન રાખે. ઠંડીના પ્રહાર સહન કરે. અગ્નિવડે તાપે નહિ.
  - (૪) ' ઉષ્ણું ' ગરમી. ઉન્હાળામાં ગરમી લાગે તેા પવન નાખે નહિ, વીંજણાે ચલાવે નહિ, વીજળીના પંખાના ઉપયાગ કરે નહિ. ગરમી સહે. સ્નાન, વિલેપન કે છત્રીના આશ્રય ન લે.
  - (પ) ' **દંશ** ' ડાંસ, મ<sup>2</sup>છર, જાૂ, માકડના પરિષદ થાય તા સમભાવે સહન કરે, મનમાં જરા પણ ખેદ ન કરે તેમજ તે જીવા પર દ્વેષ ન કરે.
- ( ફ ) ' **અચેલક** ' જીલું પ્રાય વસ્ત્રો શાસ્ત્રના ફરમાન મુજબ મૂ<sup>ચ</sup>ર્છા ભાવ રહિત રાખે, તેના ઉપર આસક્તિ ન રાખે, વધારે વસ્ત્રો મેળવવાની કે સંગ્રહવાની ઇચ્છા ન કરે.
- (૭) ' અરતિ ' કંટાળા. સંયમ પાલન કરતાં અનેક પ્રસંગે કંટાળા ઉપજે તેવા ખનાવા ખને તેને વશ ન થાય. એ પ્રસંગે એ ઘૈર્ય ધરે, યતિધર્માને ધ્યાવે અને દશ-વૈકાલિકમાં ખતાવેલ અઢાર વસ્તુનું ચિંતવન કરે. જરા પણ કંટાળા લાવે નહિ.
- (૮) ' સ્ત્રી ' સ્ત્રીનાં અંગા પ્રેમથી જીએ નહિ, તેની પ્રાર્થના તરફ ધ્યાન આપે નહિ, કામળુદ્ધિ કરે નહિ. સાધ્વીએ આ હકીકત પુરૂષ માટે સમજવી.
- (૯) ' ચર્ચા ' વિહાર. અપ્રતિબદ્ધ વિહાર કરે, એક સ્થાને વધારે વખત રહે નહિ. રાગાદિ કારણે તુરત અન્યત્ર ચાલ્યા જાય. વિહારથી થાકે નહિ.

- (૧૦) ' **નેષેધિકી** ' ( નિષદ્યા ) સ્થિર આસન કરી <sup>ક્</sup>યાન કાચાત્સર્ગાદિ કરતા હાેય ત્યારે ગમે તેવા ઉપદ્રવ થાય તાે પણુ આસનનાે ત્યાગ ન કરે, ભયથી ડરે નહિ, ગભરાઇ જાય નહિ અને અડાેલપણું તજે નહિ.
- (૧૧) '**શચ્યા** ' સૂવાની જગ્યા ઉંચી–નીચી હાેય, હવા વગરની હાેય, સુકાેમળ ન હાેય તાે તેથી ઉદ્દેગ ન **પામે,** સૂવાની સર્વ અગવડા ખમે.
- (૧૨) ' **આક્રોશ** ' કેાઇ અપમાન કરે, ઉશ્કેરે, કડવાં વચન કહે એ સર્વ પ્રસંગે મનમાં ક્રોધ આણે નહિ. શાંતિ ધારણ કરે.
- (૧૩) ' વધા ' કાઇ લાકડી વિગેરે મારે, ચાબખા મારે અને યાવત્ વધ કરવા સુધી જાય પણુ એના પેટમાંથી પાણી હલે નહિ. શરીરના દુ:ખને એ ગણે નહિ.
- (૧૪) ' **યાચના** ' (ભિક્ષા) સંયમનિર્વાહ માટે વસ્ત્ર કે વસતિ માગતાં મનમાં એદ પામે નહિ, પાતે કેમ ભિખ માગે એવા ખ્યાલ પણ ન કરે. એનામાં દીનતા કે અભિમાન ખન્ને ન હાય.
- (૧૫) ' અ**લાભ** ' જરૂરી વસ્તુ ન મળે, હેાય છતાં આપે નહિ તેા તેથી મુંઝાય નહિ. ઉદ્દેગ કે વિષાદ ન કરે. અલાભને એ સાચા તપ ગણે.
- ( ૧૬ ) ' **રોગ** ' વ્યાધિ થઇ આવે તેા જરાપણ વ્યાકુળ ન થાય, કર્મના દાષ વિચારી તેની પીડા શાંતિથી ખમે, હાયવાય કદી કરે નહિ.

- ( ૧૭ ) ' **તૃણુસ્પરા**િ' શચ્ચા પર તરખલાં–તરણાં હાેય કે તૃણુ પર શચ્ચા કરી હાેય તાે તરણાંની અણીએા વાગે તે સહે. મનમાં પણ ક્લેશ ન કરે.
- (૧૮) 'મળ ' શરીર પર મેલ થાય તાે પણ સ્નાન સંસ્કાર ઇચ્છે નહિ, કરે નહિ, મેલને સહન કરે.
- (૧૯) ' **સત્કાર** ' કાેઈ માેટા સામૈયા કરે **કે** પ્રધાન પુરૂષા પાસે આવે તેથી કુલાય નહિ, ન સત્કાર થાય તાે તેથી વિષાદ પામે નહિ.
- (૨૦) 'પ્રજ્ઞા 'અસાધારણ ખુદ્ધિખળ હાય તો તેના મદ ન કરે. મૂર્ખ, અલ્પન્ન હાય તો તેના ખેદ ન કરે. જ્ઞાનને પચાવે, અજ્ઞાનને સહે. આવડતના ઉદ્રેક ન કરે, ખીન-આવડતના ખેદ ન ધરે.
  - (૨૧) '**અજ્ઞાન**ં' જ્ઞાનના અભાવે આત્માવમાન ન કરે. પ્રજ્ઞા-પરીષહ અન્ય પ્રશ્ન કરે ત્યારે થાય છે. અજ્ઞાન પરીષહ પાતાના અલ્પજ્ઞાનથી થાય છે.
  - (૨૨) 'સમ્યક્ત્વ ' સૂક્ષ્મ વિચાર વાંચી–જાણી તેની અસદ્ હણા ન કરે, અન્ય ધર્મની પ્રસિદ્ધિ જોઇ મૂદ્દૃષ્ટિ ન થાય અને વિશિષ્ટ કર્મોને નજરે જોતાં જ્ઞાનને અભાવે ત્યાગને નિરર્થક ન ગણે.

દર્શનમાહનીયના ઉદયથી ૨૨ માે સમ્યક્ત્વ પરીષહ થાય છે.

જ્ઞાનાવરણીયથી ૨૦ માે પ્રજ્ઞા અને ૨૧ માે અજ્ઞાન પરીષહ થાય છે. અંતરાય કર્મના ઉદયથી ૧૫ માે અલાભ પરીષહ થાય છે.

ચારિત્રમાહનીય પૈકી ક્રોધમાહનીયથી ૧૨ મા આક્રેાશ, અરતિ માહનીયથી ૭ મા અરતિ, પુરુષવેદના ઉદયથી ૮ મા સ્ત્રી, ભયમાહનીયના ઉદયથી ૧૦ માે નૈષેધિકી, જાગુપ્સામાહનીયના ઉદયથી ૬ ઠ્ઠો અચેલક, માનમાહનીયના ઉદયથી ૧૪ માે, યાચના, લાેભમાહનીયના ઉદયથી ૧૯ માે સત્કાર–કુલ સાત.

વેદનીય કર્મના ઉદયથી બાકીના ૧૧ પરીષઢ થાય છે. ક્ષુધા (૧), પિપાસા (૨), શીત (૩), ઉપ્ણ (૪), દંશ (૫), ચર્ચા (૯), શચ્યા (૧૧), વધ (૧૩), રાેગ (૧૬), તૃણુસ્પર્શ (૧૭) અને મળ (૧૮).

એ સિવાયના બાકીનાં કર્મો સાથે પરીષહના સંબંધ નથી.

નવ ગુણસ્થાનક સુધી રર પરીષહા સંભવે છે. દશમે ગુણ-સ્થાનકે દર્શનમાહનીય અને ચારિત્રમાહનીયના આઠ પરિષહા જાય, ખાકીના ૧૪ રહે અને તેરમા ચાદમા ગુણસ્થાનકે ક્ષુધા, પિપાસા, શીત, ઉખ્ણુ, દંશ, અર્ચા, વધ, મલ, શખ્યા, રાેગ અને તૃણસ્પર્શ એ ૧૧ રહે. એ ખાવીશ પૈકી શીત અને ઉખ્ણુ સાથે સંભવે નહિ, ચર્યા અને નિષિદ્યા સાથે સંભવે નહિ. ઉત્કૃષ્ટ ૨૦ નાે ઉદય સમકાળે સંભવે.

એમાં સ્ત્રી, પ્રજ્ઞા અને સત્કાર અનુકૂળ પરીષહા છે, બાકીના ૧૯ પરિષહા પ્રતિકૂળ છે.

(૧) 'સામાયિક ચારિત્ર' સમપણાના લાલ, સાવઘ યાગના ત્યાગ, નિરવઘ યાગનું આસેવન. અમુક સમય માટે (ઇત્વરિક) અને જીવનપર્યં ત (જાવજ્જીવ) એ બે અને દેશવિરતિ–સર્વવિરતિરૂપ બે વિભાગા છે.

- (૨) અમુક શ્રુતના અભ્યાસ કર્યા પછી પાકી (વડી) દીક્ષા આપવામાં આવે તે '**છેદાપસ્થાપન** ' ચારિત્ર. તેના પણુ બે પ્રકાર છે.
- (૩) '**પરિહારવિશુદ્ધિ**' નવ સાધુ ગચ્છમાંથી અહાર નીકળી આકરા તપ યથાવિધિ કરે તે. છઠ્ઠે સાતમે ગુણુઠા**ણે હાય**.
- (૪) ' સૃ**ક્ષ્મસં પરાય**ે ક્રોધ, માન, માયા સર્વથા જાય, લાે-ભનાે અલ્પ અંશ રહે તે ચારિત્ર દશમે ગુણુઠાણે હાેય.
- (પ) '**યથાખ્યાત** ' કષાયા સર્વથા નાશ પામે ત્યારે એ વીતરાગ ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે. એ અગ્યારમે–ખારમે– તેરમે અને ચાદમે ગુણસ્થાનકે હાય.

આ રીતે સમિતિના ૫, ગુપ્તિના ૩, યતિધર્મોના ૧૦, ભાવ-નાના ૧૨, પરીષહાના ૨૨ અને ચારિત્રના ૫ મળીને સંવરના ૫૭ પ્રકાર છે.

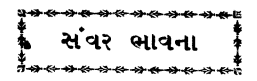
આ પ્રત્યેક પ્રકાર પર ખૂબ વિવેચન કરી શકાય તેમ છે. એનું વિસ્પષ્ટ વિવેચન શ્રી સિદ્ધર્ષિ ગણિએ કર્યું છે. ત્યાં વિવેક પર્વત ઉપર ચારિત્રરાજના જે આખા પરિવાર વર્ણવી અતાવ્યા છે તે સંવર છે.

એની સમિતિ ગુપ્તિ કેવી સુંદર છે? એને પ્રવચનમાતા કહેવામાં આવે છે. એની ભાવના પૈકી પ્રત્યેક શાંતિનું વાતા-વરણ ફેલાવે છે. એના યતિધર્મી અદ્ભુત છે, એના પરીષહા દુર્ગમ છે અને સર્વના શિખર ઉપર ચારિત્રરાજ બિરાજે છે. એક વખત બે ઘડીનું સામાયિક કરતા આનંદ થઇ જાય છે અને આખા દિવસ એની લહેજત મનમાંથી જતી નથી તા પછી

આખી જીંદગીના ચારિત્રનું શું કહેવું ? એ ભત્યેક સંવરમાં ખૂબી એ છે કે એ આશ્રવનાં ગરનાળાં બંધ કરે છે. પરિ- ખૂમે સરાવરમાં નવું પાણી આવતું અટકે છે. આપણે સ્થિર માનસે સામાયિકમાં બેઠા હાઇએ અથવા એકાદ ભાવનામાં ચિત્તને પરાવ્યું હાય કે આવી પડતાં પરીષહા સામે વિજય મેળવવા આંતરવીર્થ સ્કુરાવતા હાઇએ ત્યારે નવાં કમી કરે માર્ગે આવે ?

આ આખો ઉપાદેય વિભાગ ખૂબ મનન કરવા યાગ્ય છે. જેટલા વખત એની વિચારણા ચાલશે તેટલા વખત મનમાં અદ્ભુત શાંતિના સાક્ષાત્કાર થશે અને અપૂર્વ અનુભવ જાગશે. આખા વખત ન બને તા જ્યારે બને ત્યારે અથવા કાઇ વાર પણ આ ચેતનજીએ ધ્યાવવા જેવા છે. એ વખતે જે નિરવધિ આનંદ થશે તેના મહિમા વર્ણી શકાય તેમ નથી. પ્રત્યેક આશ્રવ સામે કયા સંવરને મૂકી તેનું દ્વાર બંધ કરી શકાય તેમ છે તે આપણે ભાવનાને અંતે વિચારશું. આશ્રવોથી ગભરાવું નહિ પણ એાળખીને શું કરવું તેના જવાબ આ ભાવનામાં મળશે. એને શાધો.





स्वागता

येन येन य इहाश्रवरोधः सम्भवेत्रियतमौपियकेन । आद्रियस्व विनयोद्यतचेता— स्तत्तदान्तरदृशा परिभाव्य ॥ क १ ॥

स्वागता

संयमेन विषयाविरतत्त्वे
दर्शनेन वितथाभिनिवेशम् ।
ध्यानमार्तमथ रौद्रमजस्रं
चेतसः स्थिरतया च निरुन्ध्याः॥ ख २॥

क्रोधः क्षान्त्या मार्दवेनाभिमानं हन्या मायामार्जवेनोज्ज्वलेन । लोमं वारांराशिरौद्रं निरुंध्याः सन्तोषेण प्रांशुना सेतुनेव ॥ ग ३ ॥

**स्त. २ विषय** ઇंद्रिय विषये।. अविरतत्व अविरतिप**ःः.** पञ्च०णाः

क. १ આનો અર્થ કરવામાં त्वं અધ્યાહાર લેવું પડે તેમ છે. रोधः अટકાયત. અભાવ. नियतं જરૂર. औपयिक ઉપાયભૂત. ઉપાયપણાને પ્રાપ્त. विनय निवृत्ति. મોક્ષ અથવા હે વિનય-વિનેય-શિષ્ય. परिभाव्य शिधीने, समाक्षेत्रना કरीने.

क १. નિવૃત્તિ મેળવવાને જેના મનમાં ઉદ્યમ જાગ્યાે હાય અથવા જેની ચેતના તત્પર થઇ હાય તેવા પ્રાણી જે જે ઉપાયાના ઉપયાગ કરીને અહીં આશ્રવાના અટકાવ કરી શકે તેવું ચાક્કસ હાય તે સર્વની આંતરદૃષ્ટિએ બરાબર સમાલાચના કરીને (તે તે ઉપાયાના બરાબર પ્રયાગ કરે તે વાસ્તવિક છે) તું (તેવા ઉપાયાને) આદર, તેના પ્રયાગ કર.

અથવા હે વિનય ! જે જે ઉપાયાવે આ સંસારમાં આશ્રવના જરૂર રાેધ કરી શકાય અથવા તેવું સંભવતું હાેય તેના આંતરદૃષ્ટિથી વિચાર કરીને, ઉદ્યમી ચિત્તવાળા થઇને તે ઉપાયાને તું આદર.

- ख २. ઇંદ્રિયના વિષયાને અને અવિરતિપણા (ત્યાગભાવ રહિતપણા) ને ' સંયમ ' થી દબાવી દે, ખાટા આગ્રહ (મિશ્યા અભિનિવેશ) ને સમ્યક્ત્વે કરીને રાેધી **દે,** અને આર્ત્ત અને રાૈદ્ર ધ્યાનાને વારંવાર ચિ**ત્તની** સ્થિરતાથી રુંધી દે–દાબી દે.
- મ 3. ક્રોધને ક્ષમા–ક્ષાંતિથી રોધી દેવો; અભિમાનને નમ્રતા– મૃદુતાથી રોધી દેવું; માયાને અતિ નિર્મળ સરળ સ્વભાવ (આર્જવ) વડે રોધી દેવી અને પાણીના ભંડાર–સાગર જેવા ભયંકર લાેભને ઘણી ઉંચી પાળ-વાળા જાણે અંધ જ ન હાેય તેવા સંતાેષવડે દાખી દેવા.

### स्वागता—

गुप्तिभिस्तिसृभिरेवमजय्यान्
त्रीन् विजित्य तरसाधमयोगान् ।
साधुसंवरपथे प्रयतेथा
लप्स्यसे हितमनाहतमिद्धम् ॥ घ ४ ॥

मंदाक्रांता---

एवं रुद्धेष्वमलहृद्यैराश्रवेष्वाप्तवाक्य-श्रद्धाचश्रात्सितपटपटुः सुप्रतिष्ठानशाली । श्रुद्धैयोंगैर्जवनपवनैः प्रेरितो जीवपोतः स्रोतस्तीत्वी भवजलनिधेर्याति निर्वाणपुर्याम् ॥ ङ ५ ॥

રહિતપહ્યું. **વિતથ** અસત્ય. **अजस्तं** સતત. **નિરુન્ધ્યા**: રેાક. રૂંધી દે. સર્વાત્ર યોજવાનું છે.

**ग. ३ मार्दच** નમ્રતા. **आर्जच** સરળતા.**उज्ज्वल નિર્મળ, નિર્દોષ <b>वारांराशि** દરિયા. **प्रांशुना** ઘણી ઉચી. સમુન્નત. **सेतु** બધ.

घ. ४ गुप्ति भनोगुप्ति, वयनगुप्ति, કાયगुप्ति. अज्ञय्य બહુ મુશ્કે-લીયી જીતી શકાય તેવા. तरसा शीघ्र. अधम અપ્રશસ્ત. साधु सारा, सुंहर. हितं भेक्षिसुण. अनाहत सनातन. इद्ध स्वाक्षाविक.

ङ ५ अमल निर्भण. आप्त सर्वज्ञः चञ्चत् शुद्ध प्रकाश, सुंहर, यणक्रते।. सितपट संदेत वस्त्र, सढ (वढाणुनो) सुप्रतिष्ठानदााली वढाणुनो अधा लाग सारी रीते गेढवार्ध गयेथे।. सुव्यवस्थितः जवन वेगवान जीवपोतः प्राणीइप वढाणुः निर्वाणपुरी भेक्षिनगरी.

- घ ४. એવી જ રીતે દુ:ખે કરીને મુશ્કેલીથી જીતી શકાય તેવા તારા મન–વચન-કાયાના અશુભ યાેગોને ત્રણ ગુપ્તિએાવડે જલ્દી જીતી લઇને તું સુંદર સંવરના માર્ગમાં પ્રવૃત્ત થઇ જા જેથી કરીને તને અત્યંત શુદ્ધ સનાતન સ્વાભાવિક માેક્ષસુખ પ્રાપ્ત થઇ જાય.
- જ પ. આવી રીતે તદ્દન નિર્મળ હુદયવહે આશ્રવાનાં દ્વારા રાકી દઇને પછી સારી રીતે સુંદર સ્થાન પામેલ આ જીવરૂપ વહાણ આપ પુરૂષાનાં વાકચોમાં શ્રદ્ધારૂપ અતિ ચળકાટ મારતા સંકેત સઢથી સન્નદ્ધખદ્ધ થઇને શુદ્ધ યાગારૂપી વેગવર્ધક પવનથી પ્રેરણા પામે છે અને આ સંસારસમુદ્રના પાણીને તરી જઇને નિર્વાણપુરીએ પહોંચી જાય છે.



# गेयपद्याष्ट्रक.

**शृ**णु शिवसुखसाधनसदुपायम्, शृणु शिवसुखसाधनसदुपायम् । ज्ञानादिकपावनरत्नत्रय-

॥ श्रुषु० ॥ १ ॥ परमाराधनमनपायम्

विषयविपाकमपाकुरु द्रं, क्रोधं मानं सहमायम्। लोभं रिप्रं च विजित्य सहेल, भज संयमगुणमकषायम्

॥ शृषु० ॥ २ ॥

उपशमरसमनुशीलय मनसा, रोषदहनजलद्रप्रायम् । कलय विरागं धृतपरभागं, हृदि विनयं नायं नायम् ॥ शृणु०॥ ३ ॥

आर्त्त रौद्रं ध्यानं मार्जय, दह विकल्परचनानायम् । चदियमरुद्धा मानसवीथी, तत्त्वविदः पन्था नायम्

॥ श्रृष्णु० ॥ ४ ॥

સં-વ-ર-ભા-વ-તા. ૪૧૫

 શિવસુખ પ્રા¹ત કરવાના સાધનના સુંદર ઉપાય છે તેને તું સાંભળ. ચેતન ! માેક્ષસુખ પ્રા¹ત કરવાના સાધનના સફળ ઉપાય છે તેને તું બરાબર શ્રવણ કર. એ જ્ઞાન વિગેરે ત્રણ રત્ના ( જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્ર ) ની ઉત્કૃષ્ટ આરાધનારૂપ છે અને જરાપણ શંકા વગર ચાેક્ક્ષસ ફળ આપનાર છે; માટે એ સદુપાયને સાંભળ, સાંભળ.

- ર. વિષયોના વિકારોને દ્વર કર, ક્રોધને દ્વર કર, માનને મૂકી દે, માયાને છેાડી દે અને લાેભરૂપ શત્રુ ઉપર રમત માત્રમાં વિજય મેળવીને, કષાય રહિત થઇને સત્વર સંયમગુલ્યુને સેવ અને શિવસુખના સાધનને ખરાખર શ્રવલ્યુંગાંચર કર.
- 3. તારા મનથી ઉપશમ રસનું અનુશીલન કર. એને જમાવ. એ ક્રોધરૂપ અગ્નિને ખૂઝાવવા માટે લગભગ મેઘાડં બર જેવા છે અને તારા મનમાં વિનય ( માેક્ષ નયનભાવ ) આણી આણીને પરમ ઉત્કર્ષ દશાને ધારણ કરનાર વિરાગ-વૈરાગ્યને અરાબર એાળખી લે અને હે ચેતન! આ શિવ-સુખના સાધન સાચા ઉપાયને ખરાબર સમજને સાંભળી લે.
- ૪. આત્ત અને રૌદ્ર ધ્યાનને વાળી-ઝુડીને સાફ કર. કલ્પનાની રચનાતું માટું જાળું છે તેને આળી નાખ, કારણ કે માનસિક દ્વારા ખુલ્લા રાખવાના માર્ગ તત્ત્વવેત્તાઓના ન હાય. આ શિવસુખના સાચા ઉપાયને તું અરાબર સમજી સાંભળી લે.

संयमयोगैरवहितमानस-शुद्धचा चरितार्थय कायम्। नानामतरुचिगहने भ्रवने, निश्चितु शुद्धपथं नायम्

॥ शृषु० ॥ ५ ॥

ब्रह्मव्रतमङ्गीकुरु विमलं, बिभ्राणं गुणसमवायम् । उदितं गुरुवदनादुपदेशं, संगृहाण शुचिमिव रायम्

॥ शृणु० ॥ ६ ॥

संयमवाङ्मयकुसुमरसैरति— सुरभय निजमध्यवसायम् । चेतनग्रुपलक्षय कृतलक्षण— ज्ञानचरणगुणपर्यायम्

॥ शृषु० ॥ ७ ॥

वदनमलंकुरु पावनरसनं, जिनचरितं गायं गायम् । सविनय शान्तसुधारसमेनं, चिरं नन्द पायं पायम्

॥ शृषु० ॥ ८॥



સં·વ•ર•ભા•વ•ના. **૪૧૭** 

પ. સાવધાન માનસિકશુદ્ધિપૂર્વંક સંયમયાેગાવંડે તારી કાયા (શરીર) ને સફળ કર. આ જગત અનેક પ્રકારના મત-મતાંતરાેની શ્રદ્ધારૂચિથી ગીચ ભરેલું છે તેમાં તું નીતિયુક્ત શુદ્ધ માર્ગ હાેય તેના (તપાસ કરીને) નિશ્ચય કર.

- દ. અનેક ગુણોનાં સ્થાનરૂપ પવિત્ર નિર્મળ છ્રક્ષચર્યને તું ધારણ કર અને અત્યંત પવિત્ર રત્નના નિધાનરૂપ ગુરૂ-મહારાજના શ્રીમુખેથી બહાર પડેલ–નીકળેલ સુંદર ઉપ-દેશને તું ગ્રહણ કર અને આ શિવસુખ પ્રાપ્ત કરવાના સાચા ઉપાયને બરાબર સાંબળ.
- ૭. ( સત્તર પ્રકારના ) સંચમ અને વાલ્મય ( શાસ્ત્રો ) રૂપ ફૂલાથી તારા પાતાના અધ્યવસાયોને ( આંતરપરિણતિને ) ખૂબ સુગંધિત કર. સુપ્રસિદ્ધ લક્ષણવાળા જ્ઞાન–ચારિત્ર રૂપ ગુણા અને પર્યાયાવાળા ચેતન ( જીવસ્વરૂપ ) ને બરા- બર ઓળખી લે અને આ માક્ષસુખપ્રાપ્તિના સદુપાયને ખરાબર સાંભળ.
- ૮. તીર્થ કર મહારાજના ચરિત્રનું વારંવાર ગાન કરી કરીને તારી જીલના રસ લે અને મુખને પવિત્ર કર. અને હે ભાઇ! વિનયપૂર્વક તું આ શાંત–અમૃત–રસનું વારંવાર પાન કરી કરીને દીર્ઘ કાળ આનંદ કર–લહેર કર. આ પ્રમાણે શિવસુખ પ્રાપ્ત કરવાનાં સાધનાના સુંદર ઉપાય છે તેને તું સાંભળ.

一分弱%—

## નાેટ:—

- રાગ. આ શાંત સુધારસની પાંચમી અન્યત્વ ભાવનાના અષ્ટકનાે જે લય છે તે જ લયમાં આ અષ્ટક પણ ગાઇ શકાશે. ' ભલા સાેરઠીઆ ' ને લગતાે મારવાડપ્રસિદ્ધ રાગ છે.
  - १ **सदुपायं** सुंदर ७पाय, असरकारक ७पाय. **पावन** पवित्र. **रत्नत्रय** ज्ञान-दर्शन-यारित्र. **अनपायम्** अगवऽ वगरनुं, अपाय रिकतः
  - ર **अकषाय** કષાય રહિત થઇને. **अपाकुरु** દૂર કર. **મज** સેવ. **સ**દ્દે<del>ઢં</del> રમત માત્રમાં.
  - उ उपराम शांति, क्षभाः अनुशीलय पाण, अंगीशर हरः जलद् परसादः कलय समकः विरागं वैराज्य, राग रिहतपर्खुः धृत धारख हर्युं छे. परभाग परम ७८६५ विनयं निष्टत्ति नयनः नायं नायं क्षावी क्षावीने.
  - ४ मार्जय सा६ કર ( કચરા પેઠે ). અથવા મા અર્જય: મેળવ નહિ. ઉપાર્જન કર નહિ. नायम् જાળ. अरुद्धा અધ કર્યા વગરની, ઉધાડી. ( પાળના દરવાજા ઉધાડા ) तत्त्वविद् तत्त्वज्ञ.
  - प संयमयोग ચરણકરણમાં પ્રવૃત્તિ ( નાટ જાએ। ) अचिहत સાવધાન Concentrated. चिरतार्थय ચરિતાર્થ કર. સફળ કર. नाना જુદા જુદા. गहन ગીચાેગીચ. भवने દુનિયામાં निश्चितु તું નિશ્ચય કર, नायम् નીતિયુકત, લાભકારક.
  - ६ ब्रह्मवत अक्षयर्थ. स्त्री-पुर्ष-संयागत्याग. (भानसिशिष्ट सर्व) समवाय समूछ उदित अथित, विनिर्भत. रायम् रत्निधान, भंऽार.
  - ७ संयम १७ प्रधारे (ते।८ लुओ ). वाङ्मय शास्त्रश्रंथ. अध्यवसाय आत्मपरिश्वति. उपलक्ष्य आणण. कृत प्रसिद्ध. गुण सहसावी धर्मी. पर्याय क्रमसावी धर्मी.
  - ८ अलंकुरु शिलाव. पावनरसनं के डार्थमां रसना पावन थाय छे ते, सविनय विनयसुडत ( ऄवे। तु') पायं पायं भी भीने.

क 1. આશ્રવાની હકીકતથી ગભરાઇ જવાય તેવું છે. એ સર્વ દરવાજા ખુલ્લા રહે તો આ જીવના આરો કયારે આવે તે વાત કાંઇ ખંદએસતી નથી. ત્યારે હવે કરવું શું? આશ્રવાનું ખેતર એટલું વિશાળ છે કે એના કાંઇ પાર દેખાતા નથી અને આ તા મુંઝવી મારે એવી વાત છે. એટલે હવે રસ્તો કેવી રીતે કાઢવા?

તેથી ગ્રંથકર્તા કહે છે કે જે જે રસ્તે એ આશ્રવાના અટ-કાવ થાય તે તે ઉપાયાને શાધી કાઢીને તેને અમલમાં મૂકી દેવા જોઇએ. આપણે જરા માંદા પડ્યા હાઇએ તાે ડાંકટરા કહે તેવા પ્રયાગા કરાએ છીએ, ડાંકટર કહે કે શસ્ત્રપ્રયાગ ( એાપરેશન ) કરાવવા મુંબઇ કે મીરજ જાએા તાે ત્યાં જઇએ છીએ અને એવી શારીરિક કે બીજી કાેઇ પણ અગવડ હાેય તાે તેને દ્વર કરવાના ઉપાય આપણે શાેધીએ છીએ.

આપણું અગવડ દૂર કરવાના ઉપાયા શાધીએ છીએ એટલું જ નહિ પણ એને અંગે અંતરમાં ખૂબ વિચાર કરીએ છીએ, એ ઉપાયાને અજમાવવા ઉદ્યમ કરીએ છીએ અને છેવટે કાંઇ નહિ તો અગવડ મટવાની માત્ર સંભાવના જ હાય તો પણ તે અજમાવવાનું ચૂકતા નથી. આપણું શરીર કે ધનને અંગે છેવટ તક (ચાન્સ) પણ લઇએ છીએ. એ જ મિસાલે આ આત્મતત્ત્વને ચારે બાજુએ ઘેરી બેઠેલા અને એનામાં વધારા કરનારા, એને ભારે કરનારા, એને રખડાવનારા આશ્રવાને આપણું જો બરાબર ઓળખ્યા હાય અને એ આત્માને હેરાન કરનારા છે એની આપણુને ખરેખર ખાત્રી થઇ ગઇ હાય તો આપણું એના સંબંધમાં નિશ્ચિત રહી ન જ શકીએ.

એ આશ્રવાને અટકાવવાના જે જે માર્ગી હાય તેને આપણ શાધીએ, જ્યાં એને રૂંધવાના સંભવ હાય તેવા ઉપાયાને પણ શાે**ધી**એ, એ શાેધનના કાર્ય<sup>લ</sup>માં ખૂબ આંતરદષ્ટિએ વિચા રણા કરીએ અને એ ઉપાયાના ઉપયોગ કરવામાં અંતરંગ જુસ્સાથી ઉદ્યોગ આદરી દઈએ. ચેતનજીને એ ઉપાયાના આદર્ય કરવાના અત્ર આગ્રહપૂર્વંક ઉપદેશ છે. 'આશ્રવનાે નિરાેધ*ે* એ જ સંવર છે. જે ગરનાળાં ઉઘાડાં પડયાં છે તેની સામે **આર**ણાં અંધ કરે તે 'સંવર.' જે રસ્તે કર્મીના પ્રવાહ ધાધ-બંધ ચાલ્યાે આવે છે તેની સામે બારણા બ**ં**ધ કરી દે તેવા માર્ગા તે 'સંવર.' પાણીનાં ગરનાળાં બાંધ કરવા માટે જે ખારણાં હાય છે તે લાેઢાનાં અથવા મજખૂત લાકડાનાં હાય છે. કયા પ્રાણીને કયા માર્ગોથી એ દ્વાર પ્રાપ્ત થશે તે ચાેક્કસ કહી શકાય નહિ, તેથી અનેક જાતિનાં દ્વારા આ પ્રકરણમાં અતાવશે, તેમાંથી જે અને જેટલાં દારોના-અનુકૂળ જણાય તે સર્વના ઉપયોગ કરવા. એકાદ દ્વારથી સંતાષાઇ જવાનું કારણ નથી. આકરા કેસમાં આપણે એાકસીજનના સીલીંડરાે લઇ આવીએ, ઇન્જેકશના મૂકીએ, માથે બરફ મૂકીએ, છાતી પર પાેટીસા મૂકીએ અને બીજા અનેક પ્રયાેગા એક સાથે કરીએ તેમ જેટલાં ખને તેટલાં સંવરનાં દ્વારા સમજી, તેની ઉપયુક્તતા સમજી તેને આદરી લેવાની અને તેના ઉતાવળે અમલ કરવાની જરૂર છે. આશ્રવા આકરા છે તેથી પ્રયાગ પણ આકરા કરવા પડશે, પણ રીતસર કામ લેવાશે તેા કષ્ટસાધ્ય કેસ હશે તેા અંતે યશ મળશે. આ દ્વારા આપણે તપાસીએ.

ख **૨.** હવે સંવરને કઇ કઇ બાબતમાં લાગુ પાડવા તેના **શા**ડા દાખલાઓ **આપે** છે. આશ્રવ ભાવનાના વિચાર કરતાં આપણે અવિરતિ—ત્યાગ-ભાવના અભાવથી થતા આશ્રવા જોયા હતા. પ્રત્યાખ્યાન− પચ્ચખ્ખાણની આવશ્યકતા કેટલી છે તે પર અગાઉ વિવેચન થઇ ગયું છે. અવિરતિના ઉપાય સંયમ છે, ઘસારા વગર ચળકાટ કદી આવતા નથી અને સંયમ કર્યા વગર અવિરતિભાવના ત્યાગ થતા નથી. સમજણપૂર્વક ત્યાગ કરવામાં આવે અને એ ત્યાગને ગમે તેટલી અગવડે પણ વળગી રહેવામાં આવે ત્યારે અવિ-રતિનું દ્વાર બંધ થાય છે. આ સંયમને આપણે એાળખીએ.

સંયમ એટલે નિયમન–અકુંશ. એના ૧૭ પ્રકાર છે.

પ. સ્પર્શ, રસ, ઘ્રાણ, ચક્ષુ, શ્રોત્ર–એ પાંચ ઇંદ્રિયાના નિગ્રહ.

પ. પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈથુન, પરિગ્રહ–એ પાંચ અવ્રતના ત્યાગ

૪. ક્રોધ, માન, માયા, લાેલ-એ ચાર કષાયાેના વિજય.

3. મન, વચન, કાયાના યાગાનું નિયમન. એ સત્તર પ્રકાર.

### અથવા---

પૃથ્વી, અપ, તેજસ, વાસુ, વનસ્પતિ—એ પાંચ કાય સ્થાવર અને એ, ત્રણ, ચાર, પાંચ ઇંદ્રિયાવાળા જીવના સંબંધમાં સંયમ- એ મળીને નવ પ્રકાર અને પ્રેક્ષ્યસંયમ (દશ્ય પદાર્થી વિષે સંયમ), ઉપેક્ષ્યસંયમ (ઉપેક્ષા કરવા યાગ્ય બાબતામાં સંયમ), અપ- હૃત્યસંયમ (લેવા—મૂકવામાં સંયમ), પ્રમુજ્યસંયમ (વસ્તુને પ્રમાજવાની બાબતમાં સંયમ), કાયસંયમ, વાક્સંયમ, મનઃ- સંયમ અને ઉપકરણસંયમ (વસ્તુ પરિશ્રહના સંબંધમાં નિયમન) એ આઠ મળીને સત્તર પ્રકાર. સંયમમાં વિચાર, વાણી અને ક્રિયામાં

નિયમન–અંકુશની બાબત મુખ્ય હાય છે. અવિરતિમાં જે દરવાજા ખુદ્ધા હાય છે તે સંયમમાં બંધ થાય છે. વિષયોને અંગે અવિરતિભાવ હાય છે ત્યારે એના અભિલાષાને અંગે રાગ દ્રેષ એટલા થાય છે કે એ અનેક કર્મોને લઇ આવે છે.

આ ' સંચમ ' થી ઇંદ્રિયના આશ્રવાે પર સંવર થાય છે અને અવિરતિભાવ ઉપર પણ સંવર થાય છે. આ એક વાત થઇ.

ખાટા અભિનિવેશ. જ્યાં દેવત્વ ન હાય ત્યાં દેવત્વ માનવું, ગુરૂત્વ ન હાય ત્યાં ગુરૂત્વ અને ધર્મત્વ ન હાય ત્યાં ધર્મારાપ એ અભિનિવેશ છે. એના વિશુદ્ધ શ્રદ્ધાન—સમ્યક્ત્વથી સંવર કરવા. શુદ્ધ દેવ—ગુરૂ—ધર્મની પરીક્ષા કરી—ઓળખી તેને આદરવા તે સમ્યક્ત્વ. એ મિચ્ચાત્વભાવથી થતી મહા આકરી કર્માં ધની સ્થિતિ સામે સંવર મૂકે છે. કર્મોની સ્થિતિ કેટલી ટ્રંકી મોટી હાય છે અને મિચ્ચાત્વના નાશ થતાં તે કેટલી ટ્રંકી થઇ જાય છે અને તેના અપૂર્વકરણાદિ થાય ત્યારે કેવી અલ્પ સ્થિતિ થાય છે તે ખૂબ વિસ્તારથી સમજવા જેવું છે. અહીં પ્રસ્તુત વાત એ છે કે કર્મના માટે પ્રવાહ સમ્યક્ત્વ અટકાવે છે તેથી એ સંવરને આદર. આ બીજી વાત થઇ.

આર્ત્ત અને રાૈદ્ર ધ્યાનની હકીકત આ ગ્રાંથના ઉપાદ્ઘાતમાં ગ્રાંથકર્ત્તાએ પાંચમી ગાથામાં આપી છે.

આ આર્ત્ત અને રૌદ્રધ્યાના મનાયાગના દુરૂપયાગથી થાય છે. મનરૂપ ઘાડા પર અંકુશ ન હાેય ત્યારે મન જ્યાં ત્યાં રખડે છે, ખટપટ કરે છે, દાેડા–દાેડ કરે છે અને આગળ– પાછળની, વ્યાધિ વિગેરેની ચિંતાના જાળા ઊભા કરે છે.

મનની સ્થિરતાથી એ આર્ત્ત-રાૈદ્ર ધ્યાના પર વિજય મેળ-

વવા. એ સ્થિરતા એટલે શું ? મનને નિશ્વળ રાખવું–એકાચ રાખવું. એ વાત ઘણી મુશ્કેલ છે; એ વિષય રાજયાેગનાે છે. ઘર ખળી જતું હાય તાે તે ઘરની સામે ઊભા ઊભા ખળી ન જાય, એકના એક છેાકરા ચાલ્યા જતા હાય તા તે રડવા-કુટવા મંડી ન જાય, પૈસા ગયા હાય તા દીન ન થઇ જાય, માંદા પછ્યો હાય તા એ હાયવાય ન કરે–સર્વ સંયાગામાં મનને નિશ્ચળ રાખે, મનની દાેડા–દાેડી અટકાવી દે. ધ્યાનના પુસ્તકામાં એના ઉપાયા અતાવ્યા છે તેવા પ્રયાગા કરવા. જે રસ્તે અને તે માર્ગે મનની સ્થિરતા રાખવી એ મહાન કાર્ય છે, મુશ્કેલ છે પણ બહુ જરૂરી છે. અને અંતે આપણી કરેલી ચિંતા શા કામની છે ? આપણે ચિંતા કરીએ કે ન કરીએ, પણ જે નિર્માણ હાય તે જરૂર થાય છે અથવા થઇ ગયું હાય છે, પરંતુ એવા તાત્ત્વિક ભાવ રાખવા અને મનને સ્થિર રાખવું એ ખરેખરા સંવર ઉપાય છે, સિદ્ધ માર્ગ છે અને જરૂર આદરણીય છે. આ રીતે આર્ત્ત-રાૈદ્ર ધ્યાનકારા જે મહાન કર્મભાર વધતાે જાય છે તે અટકાવવાના ઉપાયનાે પ્રયાેગ आंतरहशाथी विचारीने आहरवे।.

ગ. 3. 'ક્રોધ ' નામના આશ્રવ આપણે જાણ્યાે છે. ક્રોધ કરવાના પ્રસંગ આવે ત્યારે 'ક્ષમા' રાખવી. નાેકર–ચાકર ઉપર કદી ગુસ્સે થવું નહિ, અન્યાય કરનાર ઉપર ગુસ્સાે કરવાે નહિ, સહનશીલતાને કેળવવી અને સર્વ વાત ગળી જતાં શીખવું. ક્રોધ એ ભુજંગ (સર્પ) છે, એને ઉતારનાર જાંગુલી મંત્ર ખંતિ–ક્ષમા છે એમ શ્રીમઘશાેવિજયજી ક્રોધના સ્વાધ્યાયમાં કહે છે.

'અભિમાન' નામના બીજો કષાય–આશ્રવ છે. આપણે તેને એાળખ્યા છે. તેને માઈવ–નમ્ર સ્વભાવે જીતવા. આપણે ગમે તેવા હાઇએ તા પણ આખરે આપણે કેાણ ? આપણું સ્થાન શું ? 'વીરા મારા ગજથકી ઊતરા ' એમ સુપ્રસિદ્ધ કથનનું રહસ્ય ખાસ ધ્યાનમાં લેવા લાયક છે. નમ્રતા તા મહાન સદ્દગુણ છે અને વિચારશીલને સહજ સુગ્રાહ્ય છે.

' માયા ' નામના આશ્રવ આપણે જોઇ ગયા ઇચ્છે. કપટ, દંસ, ગાટાળા એ આપણને ન શાેલે. મનમાં કાંઇ હાેય અને ઉપરથી કાંઇ બાેલવું એ કેટલા લવ માટે! સરળતાથી એના પર વિજય મેળવવા. મન–વચન–કાયાની એકતા વગર ઘણી સત્ક્રિયા નિરર્થક થાય છે. અહીં ઘણું બેસી રહેવાનું નથી એટલું સ્પષ્ટ જણાય તાે સરળતા આવી શકે તેમ છે.

'લાભ' આશ્રવ વધારે આકરા છે. એ ઘણા આકારમાં વ્યક્ત થાય છે અને સર્વ ગુણોના નાશ કરે છે. સંતાષથી એના પર વિજય મળે છે, નહિતર તા આખી દુનિયાનું રાજ્ય મળે તા પણ એાછું પડે છે. એ ભયંકર દુર્ગુણ અતિ મીઠા હાઈ પ્રાણીને ખૂબ કર્માથી ભારે ખનાવે છે. ધન કમાવા બેસે ત્યારે એને હેતુ કે સાધ્યનું ભાન રહેતું નથી અને આજનું સાધ્ય તે કાલનું શરૂ કરવાનું સ્થાન બને છે. સંતાષ થઈ જાય તા અધી તરખડ મટી જાય છે.

આવી રીતે ચારે કષાયા જેઓ મહાભયંકર છે અને જે પ્રાણી તરફ અનેક કર્મા આણી એને ભારે બનાવી મૂકે છે તેના પર વિજય મેળવવાની બહુ જરૂર છે. એના ચારે ઉપાયા તે ચાર યતિધર્મમાં ઉપર આવી ગયા છે. કર્મોના બંધ વખતે એ કષાય સ્થિતિબંધ અને રસબંધમાં ખાસ કાર્ય ભજવે છે તેથી એનાથી વધારે ચેતવાની ખાસ આવશ્યકતા છે. એના સંવર

૪૨૫

ધર્મી ખરા ઉપાયભૂત છે, અમલમાં મૂકવા યાગ્ય છે અને આત્મવિકાસમાં બહુ સુંદર કાર્ય કરનાર છે.

દ્યા. ૪. મન-વચન-કાયાના યાેગા આપણી પ્રવૃત્તિના મુખ્ય ભાગ ભજવે છે. મનથી વિચારીને વાણીથી અથવા શરીરથી અથવા બન્નેથી સર્વ પ્રવૃત્તિ થાય છે. આ યાેગા પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત બે પ્રકારના છે. સંવરમાં મનાેગુપ્તિ, વચાેગુપ્તિ, કાયગુપ્તિ બતાવી છે. એના અર્થ અપ્રશસ્ત યાેગપ્રવૃત્તિ પર અંકુશ થાય છે. શુભ યાેગાેમાં અમુક હૃદ સુધી પ્રવૃત્તિ કરવાની આવશ્યકતા છે. ગુપ્તિ એટલે મનાદિને દાબી દેવાના નથી પણ એની અશુભ પ્રવૃત્તિઓ પર અંકુશ લાવવાના છે. એ અપ્રશસ્ત મન-વચન-કાયાના યાેગાેને સદરહુ ત્રણ ગુપ્તિઓથી જીતવા એ સંવર છે.

મન-વચન-કાયાના અપ્રશસ્ત યોગોને ' અજબ્ય ' કહ્યા છે. એના પર વિજય મેળવવા ઘણા મુશ્કેલ છે, પણ વિજય મેળવ્યા વગર આશ્રવનાં માટાં ગરનાળાં અંધ થાય તેમ નથી. મન જ્યાં ત્યાં દાેડ્યા કરે તો તો પછી પાર કેમ આવે ? અને એવી જ રીતે વાણી પર સંયમ ન હાય તો આ પ્રાણી તો ગમે તેવું બાલ્યા જ કરે. એને પાતાની વિદ્વત્તા અતાવવાની, ઠફા મશ્કરી કરવાની, અસત્ય-અસભ્ય બાલવાની અને પ્રણયનાં ગાના ગાવાની એટલી ટેવા હાય છે કે એના પર અંકુશ ન હાય તો પાતાનું ભાષણ ચલાવ્યા જ કરે. અને શરીરની વાત શી કરવી ? પચીશે અસત્કિયામાં એના ભાગ માટા છે. કમીના માટા જથ્થા એ ખેંચી લાવે છે. ખાસ કરીને મનાગીપ્ત સર્વથી વધારે આકરી છે પણ તેટલી જ તે જરૂરી છે. આવી રીતે યાંગા પર વિજય મેળવવા. આ મહાન યાંગ છે. એનાં પ્રસંગા સાધના

અને રસ્તાઓ શોધવા. યાગગ્રંથામાં યમ, નિયમ, આસનાદિ માર્ગો ખતાવ્યા છે તે પૂળ સમજવા યાગ્ય છે. 'મન સાધ્યું તેણે સઘળું સાધ્યું' એ સાચી અને ખાસ જરૂરી વાત છે અને તેથી જ યાગાને અજય્ય કહ્યા છે, એટલે કે એના પર જય મેળવવા મુશ્કેલ છે પણ સાથે જ ધ્યાનમાં રાખવું કે એ જય અશકય નથી.

આ સંવર માર્ગે પ્રવર્તન કરવાથી ઇષ્ટ માેક્ષસુખ જરૂર મળે તેમ છે માટે યાેગા પર વિજય મેળવવા. આ સંવર માર્ગ મહા રાજયાેગ હાેઇ ખૂબ વિચારવા જેવા અને ભાવવા જેવા છે, ખરેખર જીવવા જેવા છે. એના વિકાસમાં જીવનયાત્રાની સફળતા સમાયેલી છે અને આશ્રવા સામે દ્વારા બંધ કરવાનું એ પ્રબળ સાધન છે માટે એમાં પ્રયત્ન જરૂર કરવાે.

જ. પ. ડ્રંકામાં વાત કરતાં ઉપર જણાવેલી રીત પ્રમાણે જયારે તદ્દન નિર્મળ હુદયપૂર્વક આશ્રવોને રાેકવામાં આવે ત્યારે એક ઘણું સુંદર અતિ વિશિષ્ટ પરિણામ નીપજાવી શકાય છે અને તે ઇષ્ટ તથા પ્રાપ્તવ્ય છે. અહીં આ જવને-આત્માને વહાણનું રૂપક આપી વાત ચલાવે છે.

પ્રથમ તો આશ્રવોના રાધના અમલ હુદયથી કરવાના છે. એથી કર્મોના અંધ અને મળની ઉત્પત્તિ અટકી જાય છે. મળના વધારા ન થાય એ જ કાર્ય સંવરનું છે અને તે આશ્રવના રાધ થયે પ્રાપ્તવ્ય છે.

વહાણુને ઇષ્ટ સ્થાને પહેાંચવા માટે ત્રણ વસ્તુની જરૂર છે. વહાણુ પાતે દરિયાને યાગ્ય હાવું જોઇએ, એના સઢ બરાબર હાવા જોઇએ અને એને પવન બરાબર લાગવા જોઇએ. એમ થાય તા એ દરિયાના ભયાને એાળંગી ધારેલ ખંદરે પહેાંચે છે. સં•વ•ર•ભા•વ•ના.

આ આત્મનાકાને નિર્વાણપુરીએ–માેક્ષનગરીએ પહેાંચાડવી છે. એને ઉપરની ત્રણે બાબતા બરાબર લાગુ પડે છે.

પ્રથમ તો એ સુપ્રતિષ્ઠાનશાળી હાવો જોઇએ. વહાણુના મ<sup>દ</sup>ય ભાગ બરાબર દરિયાને લાયક હાવો ઘટે. એ પ્રમાણે એણે સુંદર વ્રત ઘૈર્યાદિ ગુણુ કેળવી પાતાના વહાણુને દરિયાની–સંસાર-સમુદ્રની મુસાક્રીને ચાેગ્ય બનાવવું જોઇએ. આ પ્રથમ શરત થઇ.

બીજી વાત એ કે આપ્ત પુરૂષોનાં વાકય પર શ્રદ્ધા રાખવી જોઇએ. દરેક બાબતમાં કાંઇ પાતે પ્રયોગ કે ચર્ચા કરી શકતો નથી. આપ્તની આપ્તતા કસોડીથી કરી તેના વાકયમાં શ્રદ્ધા રાખવી એ જ એને માટે માર્ગ છે. જેમનામાં રાગ-દ્રેષ ન હાય તે આપ્ત. તેમનાં વચના શાધી તેમાં શ્રદ્ધા રાખવી. આ ખરેખરા સઢ છે. આપ્તવાકચાંતર્ગત અનેક બાબતા અત્ર પ્રસ્તુત થાય તે વિચારી લેવી. અત્ર તે લખવા માંડીએ તા ઘણા વધારા થઇ જાય. આવા સઢના આશ્રય કર્યા વગર કદી ભવસમુદ્રનો પાર પ્રમાય તેમ નથી. એ આશા વ્યર્થ છે.

અને ત્રીજી વાત તે અનુકૂળ પવન છે. શુદ્ધ યાગા એ પવન છે. એમાંથી જ્યારે આ જીવને પાતાને પ્રેરણા મળે, એના મન– વચન–કાચાના યાગામાં એકતા આવી જાય, એની અશુભ યાગ-પ્રવૃત્તિ અટકી જાય એટલે એનું વહાણ સડસડાટ આગળ વધવા લાગે છે.

આવી રીતે જીવવહાણુ–આત્મજહાજ મજણત હાય, સઢ સુંદર દઢ હાય અને પવન અનુકૂળ વાય તાે એ સપાટામાં ધ ભવસમુદ્રના જળને તરી જઇને નિર્વાણપુરીએ પહોંચા જાય છે. જો તારે ભવસમુદ્રના પાર પામવા હાય તાે આશ્રવને રાકવાના અમલ હૃદયથી કરી તેના રાધ કર, તારા વહાણને સજાહબ કર, પાકા મજબ્ત સહ ચઢાવ અને સુંદર યાેગના વાસુને અહલાવી વહાણને છાેડી મૂક. નવા ભાર એ વહાણમાં લદાતા બંધ થઇ જશે અને વહાણનું સુકાન હાથમાં આવી જશે એટલે તારા ઇષ્ટ બંદરે જરૂર પહેાંચી જઇશ. સર્વ આશ્રવના રાધ કરનાર અને શુદ્ધ શ્રદ્ધા તથા શુભ યાેગરૂપ સંવરવાળા આત્મા જરૂર માેલ્લામી થાય છે.



# ગેયાષ્ટક પરિચય— :: સંવર ભાવના—

1. સંવરલાવના આપણે લાવીએ. હે ચેતન! આખાં જૈન માર્ગ એ આત્મવિકાસના માર્ગ છે. ચેતનને એ સર્વ દુ:ખથી મુક્તિ અપાવી, નિરંતરને માટે એનામાં સ્થાયો વીતરાગલાવ પ્રગટ કરી, એના જન્મ-જરા-મરણનાં દુ:ખાને દૂર કરે છે. એ અનંત સુખ પ્રાપ્ત કરવાના સાચા ઉપાય તારે શાધવા છે? શાધવા હાય તો એ ઉપાયાના સમૂહને તું ખરાબર સાંલળી-સમજી લે. તને વારંવાર આગ્રહ કરીને કહેવામાં આવે છે કે એ સાચા ઉપાયાને તું સાંલળ, સાંલળ. જો પ્રથમ વાત તો એ છે કે સમ્યગ્ ગ્રાન-દર્શન-ચારિત્ર એ ત્રણે મળીને માક્ષનું સાધન છે. આ ત્રણે સાધના મહાપવિત્ર છે પણ એ ત્રણે એક સાથે હાવા જોઇએ. ગ્રાનથી વસ્તુસ્વરૂપ સમજાય છે, દર્શનથી હય-ઉપાદેયના વિવેક થાય છે અને ચારિત્રથી આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા થાય છે. એ સર્વ સાથે સમ્યક્ શબ્દ લાગેલ છે તે ધ્યાનમાં રાખવાનું છે. એ સર્વ સાથે સમ્યક્ શબ્દ લાગેલ છે તે ધ્યાનમાં રાખવાનું છે. એ સાધના અને સાધ્યની અને સોક્યતા થઇ જાય છે. કમિક વિકા-

સું•વ•ર•ભા•વ•ના. **૪૨૯** 

સથી એ પ્રાપ્ય છે અને પછી માેક્ષમાં તાે સ્વરૂપરમણુતા અને સ્થિરતા છે. ત્યારપછી સંસારની ૨ખ૮પટ્ટી મઠી જાય છે.

આ જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્રરૂપ રત્નત્રય છે. તેનું ઉત્કૃષ્ટ આરા-ધન કરવું એ શિવસુખસાધનના પરમ ઉપાય છે અને તે ઉપાય ચાેક્કસ છે, શાંકા વગરના છે અને ફળવિયાેગથી રહિત છે.

તેથી સત્ય જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે અપેક્ષાઓ સમજ તેને આદર, હૈય-ઉપાદેયના સાચા વિભાગ કરી તજવા ચાગ્યને તજ અને આદરવા ચાગ્યને આદર તેમજ રાગદ્રેષ તજી ચાગા પર વિજય મેળવી તારા ગુણમાં રમણ કર. આવું દોષ રહિત આરાધન કરવાથી તને હમેશને માટે શિવસુખ પ્રાપ્ત થશે અને અત્યારની તારી સર્વ જંજાળાના છેડા આવી જશે.

આ આખી ભાવનામાં શિવસુખ પ્રાપ્ત કરવાનું સાધ્ય લક્ષમાં રાખી પ્રથમ નવાં આવતાં કર્મોને રેાકવાના માર્ગો બતાવ્યા છે. એટલું થાય એટલે નવી આવક બંધ થાય છે. પછી જાૂની પડતર બાબતાના (કર્મોના) અને લાગેલા કચરાના રસ્તો શા કરવા તે નિર્જરા ભાવનામાં અતાવવામાં આવશે. પ્રથમ આવકને તા બંધ કર, પછી જાૂના હિસાબા ઉખેળી તેની પતાવટ કઇ રીતે કરવી તેના માર્ગા બતાવવાની તક લેવાશે.

અહીં જે ઉપાયા અતાવ્યા છે તે સિદ્ધ માર્ગો છે, શુભ પરિ-ણામની બાબતમાં જરાપણ શાંકા વગરના છે અને તને **ફાવી** જાય તેવા છે તેથી તેને તું બરાબર વિચારી લેજે. તારે પ્રત્યેક બાબત સાંભળીને સમજી રાખવાની છે અને સાંભળ્યા સમજ્યા પછી બેસી રહેવાનું નથી. માત્ર સાંભળવાથી વળે તેમ નથી, પણ સાચા ઉપાય અતાવ્યા હાય તેને આદરવાનું તારૂં કામ છે. 2. પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયોને તું દૂર કર. તને અનેક વખત જણાવ્યું છે કે વિષયા બહુ આકરા છે અને માહરાજાના માટા પુત્ર રાગના મંત્રી વિષયાભિલાષના એ પાંચ પુત્રા છે. એ જયાં સુધી હાય છે ત્યાંસુધી એક પણ વાતની એકાગ્રતા તારામાં થવા દેશે નહિ. એ તા જેમ અને તેમ જલ્દીથી તદ્દન દૂર કરવા યાગ્ય છે. એ વિસાવદશા છે, તારા પાતાના સ્વભાવથી તદ્દન વિરુદ્ધ છે અને તને સંસારમાં રખડાવનાર છે. એને તજવા માટે તૈયાર થઇ જા.

પછી ક્રોધ, માન, માયા, લાેભરૂપ ચાર તારા માટા દુશ્મના છે તેના પર વિજય મેળવ. તારે જે સંયમ રાખતા શાખવું હાેય તાે આ કષાયા પર વિજય મેળવવાની પ્રથમ જરૂર છે. વાત-વાતમાં તું લાલપીળા થઇ જા કે તારી નાની વાતાને માટાં રૂપકા આપી દે કે માયાકપટ કર કે મૂચ્છા કર એમાં તને તારી જાત પર જરા પણ સંયમ લાંગે છે? તારા અંતરંગના એ આકરા દુશ્મના છે, રાગ દ્રેષના મૂળ છે અને તને સંસારમાં રખડાવનાર છે.

એ કષાયા બહુ ગુપ્તપણે કામ કરે છે. ઘણીવાર સ્ક્રમ રૂપમાં હાય છે ત્યારે શાધ્યા પણ જડતા નથી અને તેના સંબંધમાં ઘણીવાર આપણે આપણી જાતને છેતરીએ છીએ. એ કષાયા પર વિજય મેળવવાની મુશ્કેલી તા છે, પણ મુશ્કેલી વગર શાશ્વત મુખ કાંઇ અજારમાં પડ્યું નથી. સંભાળી—સંભાળીને એ શત્રુઓને શાધવા પડશે અને વીણી—વીણીને તે પર વિજય મેળવવા પડશે. અકષાયી થઇ સંયમગુણને બરાબર કેળવ, સેવ અને પછી મજા જોજે. ખૂબ હલકા—હળવા થઇ જઇશ એટલે મજા આવશે.

સં•વ•ર•ભા•વ•ના.

અહીં 'રમત માત્રમાં ' (સહેલાઇથી) વિજય મેળવવાની વાત કરી છે તે કાંઇ તમારી નજર ચૂકાવવા નથી કરી. જ્યારે આ ચેતન એના ખરા સ્વરૂપે ઊઠી જોર કરે છે ત્યારે એને કષાયા પર વિજય કરવા એ રમત માત્ર છે. એ તા જ્યાંસુધી અટકી એઠા છે ત્યાંસુધી જ ખાપડા-ખિચારા-પરવશ લાગે છે, ખાકી એના અનંત વીર્ય પાસે કષાયા કાંઇ ગણતરીમાં નથી.

ચેતન! આ સર્વ સાચા ઉપાયાને સાંભળ અને અક્ષાયી થઇ તારા સંયમગુણને કેળવ. એ છઠ્ઠો સંયમ નામના યતિધર્મ છે, બીજી રીતે એ આખા સંવરના ક્ષેત્રને રાેકી શકે છે અને ચેત-નના વિકાસ ખૂબ કરી શકે છે. આ શિવસાધન સાંભળ–સમજ.

એ કષાયા પૈકી એકની વાત તને કરીએ અને તેના
 ઉપાયને ખતાવીએ. બીજાઓનું સ્વરૂપ તું પછી વિચારી લેજે.

કોધરૂપ અગ્નિને ખૂઝાવવા માટે વરસાદ લાવવા પડે તેમ છે. વનમાં માટા દાહ લાગ્યા હાય તા તે વરસાદથી જ અટકે, તેથી કોધરૂપ અગ્નિને ખૂઝાવવા માટે તું ઉપશમ રસના વરસાદ વરસાવ. આખા શાસ્ત્રના સાર આ એક શખ્દમાં આવી જાય છે. ઉપાધ્યાયજી કોધના સ્વાધ્યાયમાં કહે છે કે ' ઉપશમ સાર છે પ્રવચને, સુજસ વચન એ પ્રમાણા રે ' ઉપશમ એટલે શાંતિ–ક્ષમા. એ વીરનું ભૂષણ છે. મનમાંથી કોધ દ્વર કરવા અને ગમે તેવા આકરા પ્રસંગમાં પણ સ્થિરતા રાખવી એ તા ભારે વાત છે. સમતા વગરની ક્રિયા સર્વ નિરર્થક છે એ વાત અનેક વાર આપણે જોઇ છે.

આ ઉપશમ ભાવ લાવવાનાે છે તે દેખાવ માત્ર નહિ પણ 'મનસા ' હુદયપૂર્વક લાવવાનાે છે. આ આંતરરાજ્યની સૃષ્ટિમાં ઉપર ઉપરના દેખાવને સ્થાન જ નથી એ ધ્યાનમાં રાખજે. અંત:કરણપૂર્વક ઉપશમભાવને ધારણ કર. ઉપશમમાં ક્રોધની ખાસ અને એકંદરે સર્વ ક્ષાયોની શાંતિ થાય છે.

વળી હુદયમાં વિનય લાવી લાવીને વિરાગને ધારણ કર. સાંસારિક સંખંધ પરથી રાગ જાય એટલે ઘણી ગુંચવણના અંત આવી જાય છે. એ વિરાગને પરિણામે વિષયામાંથી આસક્તિ એાછી થઇ જાય છે અને છેવટે તદ્દન જાય છે. વિરાગ એટલે વરાગ્ય છે. એ થતાં સંસારમાં ખેંચી રાખનાર મહા આકર્ષક વિભાવનું જોર નષ્ટપ્રાય થઇ જાય છે.

આ ગાથામાં જે ઉપશમ અને વિરાગ અતાવ્યા છે તે સમ્યક્તવનાં લિંગા પૈકી બે છે. (શમ, સંવેગ, નિવે<sup>દ</sup>દ, આસ્તિક્ય અને અનુક પા એ પાંચ લિંગ છે) અને સમ્યગ્દર્શનની પીછાન કરાવનાર છે. વિરાગને માટે 'નિવે<sup>દ</sup>દ' શબ્દ એ સમ્યક્તવના લિંગનાં નામામાં યાજવામાં આવ્યા છે. આ વિરાગ અથવા નિવે<sup>દ</sup>દ ખરેખર પરમ ઉત્કર્ષ ભાવને ધારણ કરનાર છે, કારણ કે એ આત્મવિકાસને સારી રીતે વધારી દે છે. કમીને આવવાનાં દ્વારા એ બન્ને સારી રીતે બધાકરી દે છે.

૪. તું આખા વખત કેટલી કલ્પનાઓ કર્યા કરે છે. તારે ખાવાની ચિંતા, પહેરવાની ચિંતા, ભરશુપાષણની ચિંતા, નાકરીની ચિંતા, પૈસા થઇ ગયા હાય તા જાળવવાની ચિંતા, ન મળ્યા હાય તા ગરીખ રહી ગયાની ચિંતા, રાગાની ચિંતા, એમ અનેક ચિંતાઓ – કલ્પનાજાળા તારે માટે ઊભાં છે. તારી જાતને તપાસી જા. તને એક સ્થાનકે નિરાંતે બેસવાનું મળશે નહિ. ચારે તરફ ધમાલ, તાકાન, ગડબડ અને ગુંચવણ જણાશે.

સં•વ•ર•ભા•વ•ના.

એક ચિંતા પૂરી થશે ત્યાં અનેક નવી ઊભી થશે. તેમ જ હિંસા, અનૃત, ચારી, પરસ્ત્રી અને ધનસંરક્ષણ નિમિત્ત દુધ્યાના તને થયા જ કરે છે. આ ધ્યાનાને તું ન કર. એને અટકાવ-વાના ઉપાય ઉપર પરિગ્રય ગાથા હ્યાં અતાવ્યા છે.

તારી માનસિક શેરી છે, પાેળ છે, તેના દરવાજા ઉઘાડા પડ્યા છે તેના તું ખ્યાલ કર. સમજી તત્ત્વજ્ઞાની પાેતાની માનસ-પાેળ ઉઘાડી મૂકે નહિ, એ તાે એના દરવાજા ખાંધ કરે અને પાંછા તપાસી પણ આવે કે દરવાજા ખરાખર ખાંધ થયા છે કે નહિ. ઉઘાડા દરવાજામાં તાે ચાર તરત પેસી જાય, માટે સમજીનું કામ એ જ છે કે એણે માનસ–વીથીના દરવાજા ખાંધ કરવા. આશ્રવા ચાર છે, ઉઘાડા દરવાજા જાઇ જરૂર અંદર ઘુસી જાય તેવા છે અને તને ભારે ખનાવે તેવા છે; માટે આ દરવાજાઓ ખાંધ કરી તારા અંદરના ઘરખાર અને વૈભવને ખરાખર જાળવી રાખ. તું સમજી હાેઇશ તાે આશ્રવના માર્ગા જરૂર ખાંધ કરીશ.

આ આખા મનાગુપ્તિના વિષય છે. એમાં નકામા સંકલ્પાેના ત્યાગ ખાસ સૂચવ્યાે છે, તે બહુ જ વિચારવા યાગ્ય છે.

પ. હવે તારી કાયાના અત્યારે તું શું ઉપયાેગ કરે છે તે વિચાર. આ શરીર મજીરી કરવા કે નામા લખવા કે વેપાર— નાેકરી કરવા માટે ન જ હાેય એ તાે સમજી શકાય તેવી વાત છે. સમજેલી વાતનાે તું અમલ કરતાે હાે કે ન હાે તે વાત બાજા પર રાખ, પણ તારે જો એ શરીરને સફળ કરવું હાેય તાે એને છૂડું મૂકવાની વાત છાેડી દે. એ શરીર કેવું છે તે તાે તેં અનિત્ય ભાવનામાં જોયું છે અને એના સ્વ- રૂપના ખ્યાલ અશુચિ ભાવનામાં તને આવ્યા છે, પણ હવે એના બરાબર લાભ લે.

તારા મનને બરાબર એકાગ્ર કરી એની અત્યંત શુદ્ધિ-પૂર્વક તું સંયમયાગમાં પ્રવૃત્તિ કર. એક સ્થળે કહ્યું છે કે સંયમયોગૈરાત્મા નિરંતરં ક્યાપૃતઃ कાર્ય: આત્માને સંયમયાગામાં આખા વખત ઉદ્યમી રાખવા. વૈરાગ્યની વાતા કરે છે તે આળસુના મનારથા નથી કે વૈરાગ પામી બેસી રહેવાનું નથી. આખા વખત આંતરા વગર સંયમયાગમાં આત્માને પરાવાયલા રાખ-વાના છે અને તેને માટે શરીરને ખૂબ ઉદ્યમી રાખવું પહે તેમ છે.

અહીં પ્રસંગાપાત એક વાત કરવા જેવી છે. સાધુધર્મમાં આખા વખત એટલી ક્રિયા કરવાની હાય છે કે સવારના ચાર વાગ્યેથી શરૂ કરીને એને આવશ્યક, પડિલેહણ, ચૈત્યવંદન, દેવવ દુનાદિ કરવાનાં હાય છે. એ ઉપરાંત ગાચરી વિગેરેમાં ખૂબ ઉપયોગ રાખવા પડે છે. એ સર્વમાં સાધ્ય સંયમનું છે પણ એને જરા પણ આળસમાં પડવા દેવાની વાત નથી. આ પ્રાણીને માટા સવાલ જ સવારની સાંજ પાડવાના છે. એ નવરા પહે તાે અનેક તાેફાના કરે. કલેશા પણ નવરા માણસા જ કરે છે. ઉદ્યોગી શહેરમાં કુટુંળ-કલઢ આ જ કારણે એાછા દેખાય છે. મતલબ એ છે કે આ શરીરના જો ખરા લાભ **લેવા હાય તા તેના દ્વારા સંયમયાેગના સિદ્ધિ કરવાના જરૂર** છે. આવી રીતે શરીરના જો ખરેખરા લાભ લેવાય તા આવતાં અનેક કર્મો અટકી જાય છે. આ સંવરને કાયગુપ્તિ કહેવામાં આવે છે. યાદ રાખવાનું છે કે એમાં સંયમયાગની પ્રવૃત્તિના નિષેધ નથી, પણ સાંસારિક પ્રવૃત્તિએા–સંસાર વધારનારી પ્રવૃત્તિએ। ઉપર જ અંકુશ મુકવાના છે.

અહીં જે 'સંયમયોગ' ની વાત કહી છે તેમાં ચરણસિત્તરી અને કરણસિત્તરીના સીત્તેર સીત્તેર ભેદના સમાવેશ થાય છે. તેના વિવેચન માટે જાઓ અધ્યાત્મકલ્પદ્રુમ પૃષ્ઠ ૩૯૬ થી પૃષ્ઠ ૩૯૯ સુધી. એ સર્વ ભેદો વિચારતાં આખા વખત શરીરને ઉપયોગમાં લેવાની અને ઉદ્યમી રાખવાની વાત આવી જશે અને એ જ શરીરની ચરિતાર્થતા છે એમ સમજવાની જરૂર છે.

એક બીજી ઘણી ઉપયોગી વાત તારે જરૂર નક્કી કરવાની છે. આ દુનિયામાં પારવગરના મતમતાંતરાે છે. તારે અમુક જ મત આદરવા એમ કાેઇ કહે તાે તારે માની લેવાનું નથી, પણ એ સર્વમાં જે શુદ્ધ માર્ગ હાેય, જેમાં આત્મવિકાસનું તત્ત્વ ખરાખર અતાવ્યું હાય, જેમાં પરસ્પર વિરાધ ન હાય અને જેથી તારા આત્મસ્વભાવ ખરાખર પ્રકટ થાય તેમ હાય એવા વિશુદ્ધ માર્ગ તું શાેધી લે. પરીક્ષા કરવામાં તું જરાપણ નરમ પડીશ નહિ. અનેક રીતે એને ચકાસજે અને પછી સત્યના સ્વીકાર કરજે. અનેક મત અને માર્ગાની ભૂલભૂલામણીમાં ભૂલાે પડી ન જતાે. સાચા ન્યાયમાર્ગ તને વિચારવાથી મળી શકે તેમ છે, પરીક્ષા કરવાથી પ્રાપ્ય છે અને તેમ કરવાની જરૂર એટલા માટે છે કે એક વખત સાચા માર્ગ તને મળી જશે તા પછી તારાે સાધ્યને માગે<sup>લ</sup> પ્રવાસ બરાબર થશે. બધા ધર્માે સારા છે એમ કહેવું એ પરીક્ષકાેને ઘટમાન નથી અને પરીક્ષા કરવામાં જરા પણ વાંધા નથી. તું તપાસ કરી ન્યાયમાર્ગ ગ્રહણ કર. તારી પરીક્ષા ઉપર તારી **પ્રગતિના આધાર છે** તેથી જો તારે આશ્રવાને અરાખર અટકાવવા હાય તાે તારે શુદ્ધ પંચ શાધવા જ પડશે.

ફ. અનેક ગુણોના જ્યાં સમન્વય થાય છે તેવા પ્રક્ષચર્ય વર્તને તું ધારણ કર. ગુણા અનેક છે, વર્ત–નિયમા અનેક છે તેમાંથી આ પ્રક્ષચર્યને ખાસ તારવી તે પર વિવેચન કરવાનું ખાસ કારણ છે તે પણ અહીંઆ વિચારવું ઘટે.

પ્રક્રાચર્ય -સ્ત્રી-સંસર્ગના ત્યાગ. એના મહિમા અદ્ભુત છે. શરીર આરોગ્ય માટે એની જરૂર છે. આત્મવિકાસમાં ચાેગ પર અંકુશની જરૂર છે. ખ્રહ્મચર્ચ વગર ચાેગ પર અંકુશ લગભગ અશક્ય છે. આત્મસાધક માટે બદ્ધક<sup>ર</sup>છ હોવાની પરમ આવશ્યકતા છે. એનાથી શુદ્ધ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. જ્ઞાનથી વિવેક પ્રાપ્ય છે અને વિવેકથી સદસતુની વિવેચના થઇ શકે છે. બહુ સંભાળ રાખીને ખ્રદ્ધાચર્યાને સમજવાની–આદરવાની ખાસ આવશ્યકતા છે. એના વગર યેાગમાં કે આત્મપ્રગતિમાં વધારા થવાના આશા નિરર્થક છે. એના ખ્યાલ સ્ત્રીસંભાગ અથવા તેની અભિલાષા મનને કેટલું બધું લુબ્ધ–અસ્થિર બનાવી મુકે છે તેના અનુભવ ઉપરથી આવે તેમ છે. માટા માટા ઋષિ-મુનિઓ પણ એ સંબંધમાં બેદરકાર થઇ જાય તા મહાપાત પામે છે. એ **પ્રકાત્ર**તની નવે વાડા પણ ખૂબ ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે. એ શિયળ ક્ષેત્રની રક્ષા કરનાર છે. સંસારમાં રખડવાનું પ્રુષ્ળ સાધન એના સંબંધમાં નિરપેક્ષ રહેવાથી પ્રાપ્ત થાય છે. આત્મપ્રગતિ ઇ<sup>ચ</sup>છનાર માટે ખ્રહ્મચર્ય અનિવાર્ય છે.

જો અનેક કર્મોને આવવાના માર્ગ બંધ કરવા હાય તો પ્રક્રાચર્ય આત્મવિકાસની ખારાક્ષરી છે એમ સમજવું. ઘર એ ઘર નથી, સ્ત્રીએ ઘર છે. પુરૂષની દૃષ્ટિએ સ્ત્રી એ સંસાર છે. સ્ત્રીની દૃષ્ટિએ પુરૂષ એ સંસાર છે. સર્વથા સંયમ ગ્રહણ કરવા તે અત્યુત્તમ વાત છે પરંતુ તે ન અને તાે સંસારમાં રહીને પણ ખ્રદ્ધાચર્ય પાળવાથી ઘણા સંવર થઇ શકે છે.

ષ્રક્ષચર્યમાં કામ−ઇચ્છા, કામ−કલ્પના, કામવિષયક મના-રથા, હસ્તક્રિયા, સૃષ્ટિવિર્દ્ધ કૃત્યાદિ સર્વના સમાવેશ થઇ જાય છે તે ધ્યાનમાં રાખવું. માનસિક ભાગ પણ બ્રદ્ધાચારીને ન ઘટે. મનદ્વારા આ બાબતને અંગે બહુ કર્મ બંધાય છે તેથી ખાસ ધ્યાન ખેંચવાની જરૂરીઆત ધારવામાં આવી છે.

આ સંવરના વિષયમાં ગુરૂ મહારાજ જે ઉપદેશ આપે તે પવિત્ર નિધાનની જેમ સંઘરી લે. સંવરના અનેક વિભાગામાં તારી પાતાની ખુદ્ધિ કામ કરી ન શકે. ગુરૂમહારાજ પાસે સંપ્રદાય જ્ઞાનના અને અનુભવના ભંડાર હાય છે. તેઓ તને સુંદર રસ્તાઓ ખતાવશે અને તે દ્વારા તારાં અનેક આશ્રવદ્વારા બંધ થઇ જશે. સંવરને અંગે આ અતિ મહત્ત્વની બાબતમાં ધ્યાન ખેંચીને શ્રીવિનયવિજયજ ઉપાધ્યાયે બહુ જરૂરી સૂચના કરી છે.

9. અંતે સર્વ વાતના આધાર તારી પરિણતિ ઉપર છે. એ પરિણતિ જેટલી નિર્મળ થશે તેટલા આત્મવિકાસ થશે એને ખૂબ સુંદર કરવા માટે તારે સંચમચાંગામાં યત્ન કરવાના છે અને આગમ–શાસ્ત્ર થાના વારંવાર અભ્યાસ કરવાના છે. સંચમના સત્તર પ્રકાર આપણે ઉપર જોઇ ગયા છીએ. ચરણ-સિત્તરી તેમજ કરણસિત્તરીના પ્રકારા પણ એટલા જ ધ્યાન આપવા યાગ્ય છે. એમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી અધ્યવસાય ખૂબ નિર્મળ થશે. એને એાળખાવનાર શાસ્ત્ર થાં છે. સંચમનું ઉત્પાદન, વર્ધન, પાલન અને ફલપ્રાપણ એ સર્વ તદિષયક ચંથામાં છે. જ્ઞાન વગર સંચમને એાળખવા મુશ્કેલ છે અને માત્ર જ્ઞાનથી કાંઇ વિકાસ

શક્ય નથી. જ્ઞાન–ક્રિયા અન્નેની એક સાથે આવશ્યકતા છે. પરિજ્ઞતિની નિર્મળતા ઉપર આશ્રવના નિરોધના ખાસ આધાર છે અને એ જ સંવર છે. અધ્યવસાયાને જેમ બને તેમ નિર્મળ કરવાની અત્યંત આવશ્યકતા એટલા માટે છે કે છેવટે કર્મ બંધના કુલ આધાર અધ્યવસાય ઉપર નિર્ભર રહે છે.

હવે છેવટે તારા પાતાના સ્વરૂપને આળખ. તારા જે સહભાવી ધર્મો છે તે ' ગુણુ ' કહેવાય છે. તારામાં અનંત જ્ઞાન–દર્શન– ચારિત્ર–ઉપયાગ અને વીર્ય આદિ અનેક ગુણા છે. એ નિરંતર સાથે રહેનાર છે અને વારંવાર ફરનારા રૂપા તે પર્યાયા છે. જીવ પંચે દ્રિય થાય, મનુષ્ય થાય, ઔદારિક કે વૈક્રિય શરીરવાળા થાય, સુસ્વર યુક્ત થાય, સારા રૂપવાળા–દેખાવડા થાય એ વિગેરે પરિ-વર્તન પામનારા ધર્મા ' પર્યાયા ' કહેવાય છે. ગુણુ નિરંતર સાથે રહે છે, પર્યાયા ફરતા જાય છે. બાધસ્વભાવ જ્ઞાન છે. પરભાવનિવૃત્તિસ્વભાવ એ ચારિત્ર છે. આત્માને–ચેતનને બરાબર ઓળખવા, એના મૂળ ગુણા સમજવા, એના વિભાવા અને પર્યાયોને પારખી લેવા, એના ઉપયાગલક્ષણને સમજવું અને એની કર્મ પર સામ્રાજ્ય મેળવવાની સત્તાગત શક્તિને સમજવી એ જીવનની ધન્ય ભાવના છે, પરમ કર્ત એ છે, કૃષ્ટ ફળ આપનાર સિદ્ધયોગ છે. આ ચેતનને તું બરાબર ઓળખ.

ચેતનને તું ઓળખીશ એટલે તારી જાતને તું ઓળખીશ. તું કાૈણ છે અને કયાં આવી ભરાણા છે તે ખરાબર સમજ. તારે આશ્રવદ્વારા બંધ કરી સંવર કરવા હાેય તાે તારી જાતને ઓળખ અને એના ખરા સ્વરૂપમાં એને બહાર લાવ.

તીર્થ કરમહારાજે તારે માટે સદુપદેશ ભરી–ભરીને

અનેક શ્રંથા, શિષ્ય, પ્રશિષ્યદ્વારા પ્રકટ કરીને મહાન ઉપકાર કર્યો છે. તેનાથી તું તારી જાતને ઓળખતા થયા છે. તારા ઉદ્ધાર તારા હાથમાં છે એ તને સમજાયું છે અને આ સર્વ ક્સામણી ત્યજવા યાગ્ય છે એ વાત તેમણે તારે ગળે ઊતારી છે. એમનાં ભવ્ય આદર્શ ચરિત્રાનું તું વારંવાર ગાન કર. એનાથી તારી જીભના હહાવા લે.

આ શાંતરસને વારંવાર પી –પીને ખૂબ મજા મ્હાણ. અત્યારે તને ખરા અવસર મળ્યો છે તેના સારી રીતે લાભ લે અને મહાન અભ્યંતર રાજ્યમાં પ્રવેશ કર. શિવસુખસાધનના આ પરમ ઉપાયાને તું વારંવાર સાંભળ અને તેના સદુપયાગ પ્રેમથી, હૃદયથી, આનંદથ કર.

x x x

સંવર ભાવના ભાવતાં ખૂબ લંહેર થાય તેમ છે. ગ્રંથકર્ત્તાએ સંવરને અંગે નીચેના વિષયાે પર ધ્યાન ખેંવ્યું છે:—

અવ્રતપણા પર જય કરવાે–સંયમવડે.

મિથ્યા અભિનિવેશ પર જય કરવા-સમ્યગ્દર્શનવડે.

આત્તરૌદ્ધ ધ્યાન પર જય કરવા-ચિત્તની સ્થિરતાવઉ.

ક્રોધ પર વિજય મેળવવા-ક્ષમા-ક્ષાંતિવડે.

અભિમાન પર વિજય મેળવવા-માદ વ-નમ્રતાવડે.

માયા પર વિજય મેળવવા-આજવ-સરળતાવડે.

क्षेाल पर विजय भेणववा-संताषवडे.

મન-વચન-કાયાના અધમ યાેગ પર વિજય મેળવવાે-ત્રણ ગુપ્તિવહે. સંવરના પંથ માેક્ષપ્રાપ્તિના સદુપાય છે. ઉપાયા નીચે પ્રમાણે છે:—

જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર એ રત્નત્રયની પરમ આરાધના કરવી. વિષયના વિકારોને દ્વર કરવા.

અકષાયી ભાવ ધારણ કરવાે.

ઉપશમ રસનું અનુશીલન કરવું.

સંસાર પર વિરાગ-વૈરાગ્ય ધારણ કરવા.

કાેેકપિણ પ્રકારના સંકલ્પ–વિકલ્પાે ન કરવા.

માનસિક ભ્રમણાના વિરાધ કરવા.

સંયમયાગામાં નિરંતર પ્રવૃત્તિ કરવી.

કાયાના-શરીરના અને તેટલાે સારા કાર્યમાં લાભ લેવાે.

વિવિધ પંચામાંથી સત્ય માર્ગ શાેધીને સ્વીકારવાે.

પ્રક્ષાચર્ય વ્રતને સર્વાંશે આદરવું.

ગુરૂમહારાજ પાસેથી સદુપદેશ ગ્રહણ કરવા.

અધ્યવસાયની નિર્મળતા સંયમથી અને આગમના જ્ઞાનથી કરવી.

ચૈતનના ગુણ તથા પર્યાયને ખરાબર એાળખવા. તીર્થ કર મહારાજના ચરિત્રના ગાન ગાવાં.

આ મુખ્ય મુદ્દાઓ તરફ લેખકશ્રીએ ધ્યાન ખે<sup>'ચ</sup>યું છે અને ભાવનાના રસ જમાવ્યા છે. આપણે તેના સમુ<sup>ચ્</sup>ચયે ખ્યાલ કરી જઇએ. આશ્રવાનાં ગરનાળાં ઇંદ્રિય, કષાય, અવત, યાેગા અને પચીશ ક્રિયાએારૂપ છે.

તેને અટકાવવાનાં દ્વારા સમિતિ, ગુપ્તિ, યતિધર્મી, ભાવના, ચારિત્ર અને પરીષહાે છે.

ઇંદ્રિયા પર વિજય મેળવવા માટે યતિધર્મ પૈકી સંયમના ખાસ ઉપયાગ છે અને ગુમિના તથા પરીષહાના પણ ઉપયાગ કરી શકાય છે.

ક્ષાય પર વિજય મેળવવા માટે મનાેગુપ્તિના ઉપયાગ અને ભાવનાએાના ઉપયાગ છે તથા યતિધર્માના પણ એમાં તેટલા જ ઉપયાગી ભાગ છે.

અવિરતિના વિજય માટે યતિધર્મો અને ચારિત્ર આવશ્યક છે. તેના પેટામાં બાવીશ પરીષહોને ખાસ સ્થાન છે.

યાગા પર વિજય મેળવવા માટે સમિતિ–ગુપ્તિને મુખ્ય સ્થાન છે અને યતિધર્મા તથા ચારિત્રને આનુષંગિક તરીકે એટલું જ ઉપયોગી સ્થાન છે.

મિચ્યાત્વ કર્મ અંધમાં જે ભાગ ભજવે છે તેનું નિવારણ ચારિત્ર, યતિધર્મી અને અંતર્ગત પરીષહાથી શકય છે.

આ આખા વિશાળ ક્ષેત્રમાં કરવા માટે ખાર ભાવનાને મુખ્ય સ્થાન એવી રીતે પ્રાપ્ત થાય છે કે એના પ્રકારની અનુ-પ્રેક્ષા વગર ખરી વસ્તુસ્થિતિ કદી પ્રાપ્ત થઇ શકતી નથી.

આકી એકંદરે જોઇએ તેા પ્રત્યેક આશ્રવને બંધ કરવા માટે સંવરમાંથી ઘણાખરાના જીદી જીદી રીતે ઉપયોગ કરવા જરૂરી છે. એ વગર આપણી સ્થિતિ ખરેખરી સુધરી શકે તેમ નથી. એક બાબુએ કર્મની આવક બેઇને ગભરાઇ જવાય તેવું છે, પણ બીજી બાબુએ એની સામે લશ્કર પણ એવું જ જખરૂં તૈયાર કરી શકાય તેમ છે. આશ્રવના ૪૨ ભેંદ છે તો સંવરના ૫૭ છે. સાંસારિક જીવોને જેમ પૈસા, સ્ત્રી, પુત્ર અને વ્યાપારની લાલસા લાગે છે તેવી જ તીવ્રતાથી જો એને યતિધર્મો કે ચારિત્ર વિગેરે સંવરા તરફ લગની લાગે તો મોહરાજાનું જોર તૂડી જાય તેમ છે અને પ્રાણી કર્મોના આવતા પ્રવાહ સામે પાળ બાંધી શકે છે. સાંસારિક કાર્યોમાં જે ઉદ્દેગ, મું ઝવણ અને આંતરવિકાર છે તેનું અસ્તિત્વ સંવરના એક પણ વિભાગમાં દેખાશે નહિ. સામાયિક લઇને બેઠા હાઇએ ત્યારે જે શાંતિના અનુભવ થાય છે, ચારિત્ર પાળનારને જે આંતરરાજ્ય મળે છે અથવા ભાવના ભાવતી વખતે મન જે આધિદૈવિક સુખ અનુભવે છે તે સંસારમાં મળવું અશકય છે. એ આખી દશા જ અનાખી છે, એની ભવ્ય કલ્પના પણ વચનાતીત છે.

સદ્ભાવનાશાળી શ્રાવક વિચાર કરે કે—' મારા કયારે ઉદય થશે અને હું આ સંસારની સર્વ ઉપાધિ છેાડી સર્વસ્વના ત્યાગ કરી આત્મારામમાં કયારે રમણ કરીશ ?' આવી ભાવના ભાવે, અંતરથી એના પર પ્રેમ રાખે અને એ આદર્શે પહેાંચવા અંતરથી ઇચ્છા રાખે. એને નિર્જન સ્થાનમાં ધ્યાન કરવાના કાંડ થાય, એ આત્માના અમરત્વને ચિંતવે, એ ચારિત્રની આરાધ્યતા વિચારે અને એની તીવ્ર ભાવના કર્મના છેદ કરી માક્ષ પ્રાપ્ત કરવાની હાય. એને સંસારના રગડા—ઝગડામાં કદી આનંદ આવે જ નહિ. એનામાં અપૂર્વ શાંતિ હાય અને આવેશને પ્રસંગે એના પેટમાંથી પાણી પણ હાલે નહિ.

યતિધર્મની વાત તો શી કરવી? એના નામથી પણ આનંદ થાય તેમ છે. માત્ર ક્ષમા, માદ વ, આર્જવ અને સંતોષ એ નામામાં જ એવા ચમત્કાર છે કે એનામાં અખંડ શાંતિ હાય એ પ્રત્યક્ષ દેખાય તેવી વાત છે. એની અંતર્ગત જે ચારિત્ર છે તે પરમ આનંદનું સ્થાન છે અને સમિતિ ગુપ્તિની વાત તા આત્માને શાંત કરી દે તેવી છે. એક એક સંવરની ભાવના કરતાં મનમાં જે અનિર્વાચ્ચ આનંદ થાય છે તે ખરેખર અનુભવવા યાગ્ય છે.

પરીષહાની વાત ખાસ સમજવા જેવી છે. એમાં અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ પરીષહા જયારે સ્વવશપણે આનંદથી અનુભવીએ છીએ ત્યારે કેવા આનંદ થાય છે? કકડીને ભૂખ લાગી હાય છતાં નિરવદ્ય આહાર પ્રેમપૂર્વક મળે તો જ લેવાય અને નહિ તો અંદરની શાંતિથી ચલાવી લેવાય એવા ત્યાગભાવ આવે ત્યારે શી મણા રહે? શ્રી વીરપરમાત્માને પાર વગરના ઉપસર્ગો થયા. એની વિગત વાચતાં પણ રામાંચ ખડા થાય છે. શૂળપાણ અને સંગમદેવે ઉપસર્ગા કર્યા અને પ્રભુના કાનમાં ખીલા ઠાકાણા પણ એની શાંતિ તો જુઓ! છ માસ ઉપસર્ગા કરી સંગમ દેવતા ગયા ત્યારે પ્રભુની આંખમાં પાણી આવી ગયા, પણ તે ઉપસર્ગના દુ:ખથી નહિ કિન્તુ એ સંગમ પાતાના આત્માનનું કેટલું અહિત કરી ગયા એ જાતની ઉત્તમ કર્ણાબુદ્ધિથી!

આ તેા ભૂતદયાનું અપ્રતિમ દર્ષાત છે. ચંડકાશિયાના ઉપદ્રવ પણ એવા જ ભયંકર હતા. ગમે તેવા ઉપસર્ગ થાય, લાલચા થાય કે પ્રાણાંત કષ્ટ આવે પણ લીધેલ નિયમથી ચલિત ન જ થવાય એવી દઢતા પ્રાપ્ત થાય તાે માેક્ષ હાથમાં જ છે.

સંવરની આખી ભાવનામાં ત્યાગભાવને મુખ્ય સ્થાન છે. એમાં જે વસ્તુ કે સંબંધને ખાેટી માન્યતાથી પાેતાના માન્યા છે તેના ત્યાગ કરવાના જુદા જુદા રસ્તા અતાવ્યા છે. મનના આખા છેક ફેરવવા પહે તેમ છે, પણ વિચારણાને પરિણામે એને ફેરવ્યા પછી ખૂબ આનંદ આવે તેમ છે. એ આનંદના સાચા ખ્યાલ સાંસારિક પ્રાણીને આવવા મુશ્કેલ છે. લાલ-અલાલમાં મનને એક સરખું રાખવું, શત્રુ–મિત્રને એક કક્ષામાં મૂકવા, નિંદા–સ્તુતિ કરનાર ઉપર જરાપણ રાષ કે તાપના અંશ અંદરથી પણ થવા દેવા નહિ. એ સર્વ સામાન્ય જનપ્રવાહથી એટલી ઉચ્ચ ભૂમિકા છે કે કદાચ થાડા વખત એ ભૂમિકાએ પહોંચવામાં મુશ્કેલી જણાશે; પણ વધારે વિચારણાએ એ ખાસ પ્રાપ્ય લાગશે. પ્રયત્ને એ સાધ્ય છે–શક્ય છે. ત્યાં પહોંચનાર આપણા જેવા જ આત્માઓ હતા એ વાત ખાસ લક્ષમાં રહેવી બેઇએ.

વિશેષ વિચારણા માટે સંવરના બે વિભાગ કરવામાં આવ્યા છે: ' દ્રવ્યસંવર' અને ' ભાવસંવર.' કર્મ ત્રહણ કરવાના જેથી વિચ્છેદ થાય તેને દ્રવ્યસંવર કહેવામાં આવે છે. સંસાર નિમિત્ત ક્રિયાથી વિરતિ–અભાવ થાય તેને ભાવસંવર કહેવામાં આવે છે. સ્તારા અને છે. ખૂબ વિચારવા જેવું છે. કર્મને આવતાં અટકાવવા માટે આપણે આટલા બધા વિચાર કર્યા તે સર્વ દ્રવ્ય-સંવર છે. મતલબ સમિતિ, ગુપ્તિ, પરીષહા કે યતિધર્મા એ સર્વ દ્રવ્યસંવર છે. એથી કર્મ આવતાં અટકે છે. ભાવસંવર તે સંસાર વધારનાર ક્રિયાથી જ બરાબર અટકી જવાય તે છે. મતલબ ભાવસંવર કરનાર તા સંસાર સંબંધી ક્રિયાના જ ત્યાગ કરી દે છે. જો ખરેખરા પ્રસાદ પ્રાપ્ત કરવા હાય અને સાધ્યે પહોંચવું હાય તા આ સંસાર નિમિત્ત ક્રિયાઓથી વિરતિભાવ પ્રાપ્ત કર્યા વગર છૂટકા જ નથી.

પ્રાહ્મીના–ચેતનના વિકાસમાં સંવરને અતિમહત્ત્વનું સ્થાન છે. એમાં માનસિક ઘણાં દ્વારા અંધ કરવાનાં હાય છે અને તેની ચાવીએા ત્યાંથી જ મળી શકે તેમ છે. ચાલ્યા આવતાં કર્મોને અટકાવવાના એ સિદ્ધ ઉપાયા છે. પાતાને કઇ જાતનાં કમી સાથે વધારે સંબંધ છે અને કયા ઉપાયા વધારે ઉપયાગી નીવડી શકરો એ પ્રત્યેક વ્યક્તિએ શાધી લેવાનું છે, પણ એ સર્વમાં ત્યાગભાવ, સંસાર પર વિરાગ, ઉપશમભાવના આદર, અકષાયી વૃત્તિ, આશ્રવના માર્ગો પર વિજય અને શુદ્ધ દેવ–ગુરૂ–ધર્મનું શ્રદ્ધાન અથવા સમ્યક્ત્વ એ તાે સાર્વત્રિક હાેવા ઘટે. ચર્ચા નાની નાની વિગતામાં શક્ય છે, પણ મૂળ મુદ્દાએા તાે સર્વને અરાબર લાગુ પડે તેમ છે. સંસાર પર સાચા હૃદયના નિવે<sup>લ</sup> આવે અને હુદયપૂર્વક ત્યાગભાવ પર પ્રીતિ થાય તાે આશ્રવા ગમે તેવા જખરા હાય અને માહરાજા ગમે તેવા બળવાન હાય તા પણુ આખરે એને બાંધી શકાય તેમ છે. સંવરના પ્રત્યેક માર્જ પર અનુપ્રેક્ષા કરવાથી આવતાં કર્મોને તેા અટકાવી શકાય છે. હવે પ્રથમના લાગેલાં કર્મીના ભાર પણ આકરા તાે છે તેના રસ્તાે શા કરવા તે પણ તુરતમાં વિચારવામાં આવશે. હાલ તાે વાર વાર વિચાર કરીને ઉઘાડા દરવાજાએાને અંધ કરી ચેતનજીને ભારે થતાે અટકાવ અને અત્ર વર્ષુ વેલા આદર્શ ઉપાયાને ખૂબ **લાવી** ભાવીને–વિચારી વિચારીને અજમાવ. વ્યવહારની ઉક્તિ છે કે 'પપ્પા પાપ ન કીજીએ, તેા પુણ્ય કીધું સાે વાર.' બીર્જા કાંઇ ન અને તાે પણ નવાં કર્મ વધારીએ નહિ તાે પણ રસ્તાે સરળ થાય તેમ છે, ભાર એાક્રો થાય તેમ છે અને સાધ્યતું સામીપ્ય થાય તેમ છે.

with the second second section of the section of th

## શ્રી જયસામમુનિવિરચિત સંવરભાવના.

[ ઉ૦ સકળગંદજી મહારાજે સંવરભાવનાના સાતમી ભાવનાને ગાથામાં જ સમાવેશ કરી દીધેલાે હાેવાથા સ્થાનશન્ય ન રહેવા માટે શ્રા જયસોમમુનિના કરેલાે સંવરભાવના મુકા છે. ]

## દુહા.

શુભ માનસ માનસ કરી, ધ્યાન અમૃત રસ રેલી; નવદલ શ્રી નવકાર પદ, કરી કમલાસન કેલી. ૧ પાતક પંક પખાળીને, કરી સ'વરની પાળ; પરમહંસ પદવી ભજો, છોડી સકળ જંજાળ. ર

## ( ઉલૂની દેશી. )

આહમી સંવર ભાવના છ, ધરી ચિત્તશું એક તાર; સમિતિ ગુપ્તિ સુધી ધરાે છ, આપાેઆપ વિચાર. સલુણા ! શાંતિ સુધારસ ચાખ.—એ આંકણી. વિરસ વિષય ફળ ફૂલ3 છ, અટતા મન આંલ રાખ. લાભ અલાભે સુખે દુ:ખે છ, જીવિત મરણ સમાન; શત્રુ મિત્ર સમ ભાવતાે છ, માન અને અપમાન. स० २ ંકદી એ પરિગ્રહ છાંડશું છ, લેશું સંયમ ભાર; ્રશ્રાવક ચિંતે હું કદા જી, કરીશ સંચારા સાર. स० ३ ુસાધુ આશુંસા ઇમ કરે છે, સૂત્ર ભણીશ ગુરૂ પાસ; ં એકલમદ્ય પ્રતિમા રહી જી, કરીશ સંલેખણ ખાસ. સર્વ જીવ હિત ચિંતવા છ, વયર મ કર જગ મિત્ત; ્સત્ય વચન મુખ ભાખીએ જી, પરિહર પરતું વિત્ત. સ૦ પ ક્રામકટક ભેદણ ભણી જી, ધર તું શીલ સનાહ; ્રનવવિધ પરિત્રહ મૂકતાં છ, લહીએ સુખ અથાહ. स० ६ દેવ મહાઅ ઉપસગ<sup>ુ</sup>શું જી, નિશ્વલ હોય સધીર; ભાવીશ પરીસહ જતીએ જ, જિમ જત્યા શ્રીવીર.

# પ્રકરણ નવમું

# નિજ<sup>°</sup>રા ભાવનાઃ— ઃઃ પૂર્વ<sup>°</sup> પરિચયઃ—

આત્માની સાથે જે કર્માના થર લાગેલા હોય તેનું શું કરતું ? કર્મોના ત્રણ પ્રકાર વેદાંતમાં ખતાવ્યા છે. ક્રિયમાણ, સંચિત અને પ્રારુષ્ધ કર્મના ખંધ થાય—ખંધાતાં કર્મો તે ક્રિયમાણ. એના માર્ગા આપણે આશ્રવ ભાવનામાં જોઇ ગયા અને એની સામેના અટકાવ આપણે આઠમી સંવર ભાવનામાં જોઇ ગયા. જે કર્મા ઉદયમાં આવે એટલે જે પરિપાક દશાને પામે તે પ્રારુષ્ધ. ઉદયમાં આવે તેને ભાગવી લેવા, પણ જેમ જમીનમાં બી વાવ્યું હાય તેને ઉગતાં વખત લાગે એવી રીતે કેટલાંએ કર્મો અંદર પડયા રહે તેને સંચિત કર્મ કહેવામાં આવે છે. જૈન-પરિભાષામાં એને 'સત્તાગત ' કર્મો કહે છે. એના સમય ન આવે ત્યાંસુધી એ અંદર પડયા રહે છે. આ કર્મોના નાશ નિજિરાદ્વારા થાય છે.

નિર્જરા એટલે કર્મોનું સાડવું ( ખંખેરવું ). જેમ વસ્ત્રને ખંખેરવાથી તેમાં રહેલ પાણી તેમજ કચરા ખરી પહે છે તેમ સત્તામાં પડેલાં કર્મોને ઉદીરણાદ્વારા ખેંચી લાવી, તેને નિરસ બનાવી દ્વર કરવા એનું નામ નિર્જરા કહેવાય છે. એમાં આત્મા સાથે લાગેલા કર્મોનું સાટન થાય છે, નિર્જરા દ્વારા એ તદ્દન પાતળા પડી જઇ ચીકાશ ગુમાવી આત્માપરથી ખરી પડે છે.

નિજેરા બે પ્રકારની છે: 'અકામા ' અને 'સકામા.'

ઇચ્છાશક્તિના ઉપયોગથી ઇરાદાપૂર્વક કર્મના જેથી ક્ષય થાય તેને સકામા અથવા સકામ નિર્જરા કહેવામાં આવે છે. આગળ જે તપના ભેદો કહેવામાં આવશે તેથી જે કર્મા ખરી પહે તે સકામની કક્ષામાં આવે છે. આપણે ઇરાદાપૂર્વક ત્યાગ કરીએ, સમજીને વસ્તુના લાભ સુલભ હાય છતાં મન-વચન-કાયાના યાગ પર અંકુશ રાખીએ તેથી સકામ નિર્જરા થાય છે. દરરાજ નિયમ ધારીએ અથવા ત્યાગખુદ્ધિએ ખાનપાનની વસ્તુ તથા વસ્તાદિના ત્યાગ કરીએ ત્યારે સકામ નિર્જરા થાય છે, એથી ઊલડું સમજ્યા વગર-ઇચ્છા વગર સહન કરીએ ત્યારે અકામનિર્જરા થાય છે. ઘોડાને ખાવાનું ન મળે કે વનસ્પતિનું છેદન-ભેદન થાય ત્યારે તે જીવાતમાઓ કાંઇ ત્યાગવૃત્તિએ મનપર અંકુશ રાખતા નથી કે ભૂખ-તરસની પીડા કે છેદન-ભેદનના ત્રાસ જાણીખુઝીને સહન કરતા નથી. તેમને જે કર્મક્ષય થાય તે અકામનિર્જરા કહેવાય છે.

અહીં જે 'કામ ' શખ્દ છે તે કિયા પાછળ રહેલા આશય-પરત્વે છે, સમજપૂર્વ કના અર્થમાં એ શખ્દ વપરાયા છે એ ધ્યાનમાં રાખવું. આપણી પાસે વસ્તુના સદ્ભાવ હાય છતાં તે વસ્તુને ત્યાગભાવે છેાડવાની અહીં વાત છે. કાે કાર્ય ફળની અપેક્ષાએ કરવું કે નિર્મમત્વ ભાવે કરવું એની તેમાં વાત નથી, પણ કામ શખ્દ ક્રિયા કઇ રીતે થઇ છે ? સમજ-પૂર્વ ક થઇ છે કે માત્ર સહજે થઇ ગઈ છે એ હકીકત પર ધ્યાન આપવાનું છે. આ કારણે સકામનિર્જરા પ્રયત્નજન્ય છે, અકામનિર્જરા તાે માત્ર આગતુક હાઇ સહેજે અની આવે છે. સમ્યગ્ જ્ઞાનસહિત વિવેકપૂર્વ ક કરેલ ક્રિયાને ઊચ્ચ સ્થાન પ્રાપ્તન્ય હાય જ એ વાત અત્ર સમજવાની છે. નિર્જરા અનેક કારણાથી થાય છે. સંવરના પ્રત્યેક માર્ગમાં પણ તે જ કારણાના સદ્ભાવ હાય છે, પણ જ્યારે તપના પ્રકારા વિચારવામાં આવશે ત્યારે જણાશે કે એ સંવરાના તપમાં સમાવેશ થઇ જાય છે. કર્મ અઠકાવનાર તરીકે જે સંવરાનું પાછળ વિવેચન કર્યું તે જ સંવરાના સંચિત કર્મી દ્વર કરવામાં ઉપયાગ થાય છે અને ત્યારે તેના બાદ્ય—અભ્યન્તર તપમાં સમાવેશ થાય છે અને તે અપેક્ષાથી તે નિર્જરામાં સમાધ જાય છે. આ વાત તપના પ્રકારામાં પૂબ વિચાર કરતાં જણાઇ આવશે. નિર્જરા તપથી સિદ્ધ થાય છે. જૈનશાસ્ત્રમાં અહિંસા, સંયમ અને તપના મહિમા સર્વોત્કૃષ્ટ બતાવ્યા છે. ધર્મ ઉત્કૃષ્ટ મંગળ છે અને તે અહિંસા, સંયમ અને તપની ત્રિપ્રઠીરૂપ છે. આ વાત આપણે હમણાં જ જોશું. નિર્જરા કરનાર તપને આપણે વિચારીએ.

તપના બે મુખ્ય વિભાગા છે: બાહ્ય અને અલ્યંતર. બાહ્ય તપ બાહ્ય પદાર્થીની અપેક્ષા રાખે છે. માનસિકતપને અલ્યંતરતપ કહેવામાં આવે છે. બાહ્યતપ અલ્યંતર તપને ખૂબ અવકાશ અને પાષણુ આપે છે તેથી તેનું મહત્ત્વ તાે છે જ, પણ અલ્યંતરતપની વિશિષ્ટતા સ્પષ્ટ છે. એ તપના લેદા વિચારતાં અને તેનું સૂક્ષ્મ નજરે પૃથક્કરણુ કરતાં એમાં સર્વધાર્મિક નિયમાના સારી રીતે સંપૂર્ણ પ્રસાર થતા દેખાઇ આવશે.

પ્રથમ આપણે **બાહ્ય** તપાના વિચાર કરીએ. એના છ વિભાગ છે તે નીચે પ્રમાણે છે:—

૧ અનશન—અશન એટલે ખાવું તે. અનશન એટલે ન ખાવું તે. અમુક વખત માટે ખાવાના ત્યાગ તે 'ઇત્વર' ૧૯ અને મરણુ સુધી ન ખાવું તે 'યાવત્કથિક.' યાવત્કથિકમાં નિહારિમ વિભાગમાં ફરવા–હરવાના પ્રતિખંધ નથી. અનિહારિ-મમાં જ્યાં અનશન કર્યું હાય ત્યાં જ રહેવાનું થાય છે.

ર ઊ**ણેહિરિકા**—ક્ષુધાના પ્રમાણ કરતાં એાછેા આહાર કરવેા. આમાં અનશનની ન્યૂનતા થાય છે. આમાં ઉપકરણની ન્યૂનતાના પણ સમાવેશ થઇ જાય છે.

3 **વૃત્તિસ ક્ષેપ**—વૃત્તિ એટલે આજવિકા. એને અંગે દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી, ભાવથી મર્યાદા કરવી. નિયમ ને અભિ-ગ્રહોના આમાં સમાવેશ થાય છે.

૪ **રસત્યાગ**— દ્વધ, દહીં, ઘી, ગાેળ, તેલ ને મીઠાઇ વિગેરે પાૈષ્ટિક વસ્તુના અંશથી કે સર્વથી ત્યાગ કરવાે તે વિગયત્યાગ. આયંબિલાદિ તપનાે અહીં સમાવેશ થાય છે.

પ **કાયકલેશ**—આસન કરીને, સ્થિર રહીને, ઠંડીમાં કે તાપમાં બેસીને શરીરને કષ્ટ આપવું, કસવું, કાયાત્સર્ગ કરવા તે.

દ સક્ષીનતા—અંગાપાંગને સંવરવા, એકાંત સ્થાનમાં બેસવું. તે ચાર પ્રકારે થાય છે. ઇંદ્રિયસંલીનતા, કષાયસંલીનતા, યાગસંલીનતા, વિવિક્તચર્યાસંલીનતા (એકાંત વસતિમાં રહેવું તે.)

બાહ્યતપને લાેકા જાણી શકે છે. એ બાહ્ય શરીરને તપાવે છે તેથી બાહ્યતપ કહેવાય છે. હવે આપણે **અલ્યંતરતપ** વિચારીએ. તેના છ પ્રકાર છે:—

૧ **પ્રાયશ્ચિત્ત**—પાતે જે વ્રત-પ<sup>2</sup>ચખ્ખાણ લીધું હાય તેમાં સ્ખલના થઇ જાય ત્યારે તે તે અપરાધની શુદ્ધિ કરવી–ગુરૂ પાસે આલાેચના કરવી તે. એના દશ પ્રકાર છે:—

- ( ક ) કરેલ અપરાધનું ગુરૂ સમક્ષ કથન તે '**આલાેચન.** '
- (ખ) કેાકપિણ દેાષ વિષે મિથ્યાદુષ્કૃત દેવાે તે '**પ્રતિક્રમણ.**'
- (ગ) આલાેચન અને પ્રતિક્રમણ બન્ને કરવા તે '**મિશ્ર.'**
- (ઘ) અશુદ્ધ અન્ન પાણીના ત્યાગ કરવાે તે '**વિવેક.** '
- ( ઙ ) શરીર અને વચનના વ્યાપારા તજી દેવા તે 'કાચાત્સર્ગ'.'
- (ચ) દેાષ લાગવાથી પ્રાયશ્ચિત્ત નિમિત્તે નીવી, ઉપવાસ આદિ કરવા તે ' **તપ**. '
- (છ) દેાષ પ્રમાણે દીક્ષાપર્યાય ઘટાડે અને આકરા તપ કરવા પડે તે '**છેદ**. '
- (જ) ભયંકર પાપ થયું હાેય તાે ફરી દીક્ષા **લેવી પ**હે તે ' **મૂળ.'**
- (ઝ) જીવઘાતાદિ થઇ જાય તાે તપ કરી ફરી દીક્ષા **લેવી પ**હે તે 'અનવસ્થાપ્ય.'
- (ઝ) કેાઇ મહાપાપ થઇ જાય તેા આચાર્યને ભાર વર્ષ જીદા રહી શાસનની પ્રભાવના કરી ફરી દીક્ષા લેવી પઉં તે '**પારાંચિત.**'
- ર <mark>વિનય</mark>—ગુણુવંતની ભક્તિ કરવી તે. ગુણુની **દર્ષિએ એના** સાત વિભાગ થાય છે. એમાં આશાતના દ્ભર કરવાની ખાખત પણુ સાથે જ આવે છે.
- ( ક ) 'જ્ઞાન' ગ્રાનના સાહિત્ય તેમજ ગ્રાની પુરૂષાના સંબંધમાં લક્તિ, બહુમાન, ભાવના, ગ્રહ્યણ અને અભ્યાસ.
- (ખ) ' દર્શાન ' શુશ્રૂષા અને અનાશાતના. અધિકગુણીની સેવા-ભક્તિ કરવી, સન્માન આપવું, આસન આપવું, પ્રણામ કરવા. આ સર્વ શુશ્રુષામાં આવે છે. અને અનાશાતનામાં વડીલ આદિનું બહુમાન કરવું અને તેમના વાસ્તવિક ગુણા વર્ણવીને એમની કીર્તિ વધારવી તે આવે છે.

- (ગ) '**ચારિત્ર** ' સામાયિકાદિ ચારિત્ર સમજવું એના પ્રયાેષ કરવા, આદરવું.
- (ઘ-ઙે-ચ) 'ત્રણ **યાેગ** ' મન-વચન-કાયાના યાેગને આચા-ર્યાદિ વહિલની ભક્તિરૂપ શુભ પ્રવૃત્તિમાં જોડવા.
- (છ) '**લાેકાપચાર** ' ગુરૂ આદિ શ્રેષ્ઠની પાસે વસવું, આરા-<sup>દ</sup>યની ઇચ્છાએ પ્રવર્તવું, ઉપકારના પ્રત્યુપકાર કરવાે, માંદાની સેવા કરવી, અવસરાચિત કાર્ય કરવું, સદ્દગુણીને યાેગ્ય માન આપવું.
- 3 વૈયાવચ્ચ—જરૂરી સાધના પૂરાં પાડી ગુરૂ વિગેરેની શુશ્રૂષા કરવી તે. વિનય માનસિક છે, વૈયાવચ્ચ શારીરિક છે. (૧) આચાર્ય (૨) ઉપાધ્યાય (૩) તપસ્વી (૪) ગ્લાન–રાગી (૫) રાૈક્ષ–તાજી દીક્ષા લેનાર (૬) સાધમી –સમાનધર્મી –સમાન કુળવાળા (૭) સમાન ગુણવાળા (૮) સમાન સંઘ સમુદાય-વાળા (૯) સાધુ (૧૦) સમના જ્ઞાનાદિ ગુણે સમાન. એ દશની વૈયાવચ્ચ કરવી.

૪ સ્વાધ્યાય—અભ્યાસ. એના પાંચ પ્રકાર છે.

- (ક) ' વાચના ' ભણવું કે ભણાવવું. મૂળ અને અર્થ.
- (ખ) ' પૃચ્છના ' સમજવા માટે, સ્પષ્ટ કરવા માટે, શંકા સમાધાન માટે પૂછવું તે.
- (ગ) ' **અનુ પ્રેક્ષા** ' મૂળ કે અર્થ**ની** વાર વાર વિચારણા કરવી તે.
- (ઘ) ' **પરાવત**ેન ' શીખેલ મૂળ કે અર્થનું શુદ્ધિપૂર્વક પુન-રાવર્તન કરલું.
- (૩) ' ધ્રમ'કથન ' અભ્યાસ કરેલી બાબત અન્યને સમજાવવી. પ 'ચાન—આ સમજવા માટે ચાર પ્રકારના ધ્યાન સમજવા

જોઇએ. પ્રથમના બે દુધ્ર્યાન છે, પછીના બે સદ્ધ્યાન છે. એકા-ગ્રતાથી એક વિષયમાં મનને સ્થાપન કરવું તે ધ્યાન કહેવાય છે.

- ( ક ) **આત્ત<sup>્રદ</sup>યાન**—એ દુ:ખ( અર્ત્તિ )માંથી ઉદ્દભવે છે **એના** ચાર પેટા વિભાગા છે. દુ:ખ થવાનાં એ ચારે કારણા છે:–
  - (૧) **અનિષ્ટસંચાેગ**—ન ગમે તેવા સંબંધી કે તેવી વસ્તુએાના સંબંધ થાય ત્યારે પીડા થવી અને તે કયારે જાય તે માટે ચિંતા કરવી.
  - (૨) **ઇપ્ટિવિયાગ**—વહાલી સ્ત્રી, પ્રેમાળ પુત્ર આદિના વિયાગ. તે વખતે થતા શાક, ગ્લાનિ, આક્રંદ વિગેરે.
  - (૩) **રાગિંચાંતા**—બ્યાધિ થાય ત્યારે તેની ચિંતા. બ્યાધિ દૂર કરવામાં સર્વ ધ્યાન દેવું અને હાયવાય કરવી. એમાં મનની બ્યથાના પણ સમાવેશ છે.
  - ( ૪ ) **નિદાન**-ભવિષ્યના કાર્યક્રમાે. ગાેઠવણાે. ધમાધમાે.
  - (ખ) **રાૈદ્રધ્યાન**—આ ધ્યાન દ્રેષધી જન્મે છે. એમાં રાૈ**દ્ર** ચિત્ત થાય છે. તેના પ્રકાર ચાર છે:—
    - (૧) **હિંસાનુખ'ધી**–જીવાેના વધ–બ'ધનની વિચારણા.
    - (૨) **અનૃતાનુબ ધી**–અસત્ય વચન. છળ. તેને નિભા-વવા માટે ગાટાળા કરવા.
    - (૩) **ચાૈર્યાનુખંધી**-અન્યનું દ્રવ્ય, તેની ચીંજો પડાવી લેવાની ઇ<sup>ચ</sup>છા.
    - (૪) **સ રહ્મણાનુબ ધી-**વસ્તુને જાળવી રાખવી, ચાકી કરવી વિગેરે.
  - ( ગ ) **ધર્મ<sup>દ</sup>યાન**—તેના ચાર પ્રકાર છેઃ—

- (૧) આજ્ઞાવિચય-તીર્થ કરની આજ્ઞા શાધવી; તેને સ્વીકારવી અને તેને માટે ખુબ ચિંતવન કરવું તે.
- (૨) **અપાયવિચય**—આશ્રવોને દુ:ખરૂપ જાણી તેના વિચાર કરવા અને તેમાંથી છૂટવાના રસ્તા શાેધવા.
- (૩) **વિપાકવિચય**–કર્મો કેવાં કેવાં ફળ આપે છે તેની વિચારણા અને સુખ–દુ:ખ વ<sup>ર્ચે</sup> સમાન ભાવ. કર્મની વિચારણા ને પરિણામ.
- (૪) **સંસ્થાનિચય-લે**ાકસ્વરૂપની વિચારણા.

## ( ઘ ) શા**કલધ્યાન**—એના ચાર પ્રકાર છે:—

- (૧) **પૃથક્ત્વિવતક સવિચાર**—આમાં દરેક પદાર્થનું પૃથક્ત્વ (Analysis) કરે, વિતર્ક એટલે શ્રુતજ્ઞાન. એ દ્રવ્યગુણપર્યાયને વિચારે, ઉત્પાદ– વ્યય–ધ્રુવતાને વિચારે અને એ રીતે દ્રવ્યથી પર્યાયાદિ પર જાય. આ ભેદ જ્ઞાન છે.
- (૨) એકત્વવિતક નિર્વિચાર—આ અભેદપ્રધાન ધ્યાન છે. આ ધ્યાનમાં મન-વચન-કાયા પૈકીના એક જ ચાેગનું અવલંબન હાેય છે.
- (૩) **સૂક્ષ્મક્રિયાપ્રતિપાતી**—અહીં સૂક્ષ્મ શરીર-યાગના આશ્રય હાય છે. અહીં શ્વાસાશ્વાસની સૂક્ષ્મક્રિયા જ રહે છે.
- (૪) **વ્યુચ્છિન્નક્રિયાઅપ્રતિપાતિ**—શ્વાસાશ્વાસ પણ અટકી જાય અને તુરત માેક્ષ થાય તે.

છેલ્લા બે પ્રકાર કેવળીને જ હાય છે. આમાં પ્રથમના

એ-આર્ત્ત અને રાૈદ્ર ત્યાજ્ય છે તે ધ્યાનમાં રાખવું. ધર્મ તથા શુકલની ભાવના નિર્જરા કરે છે તે અત્ર વક્તવ્ય છે.

દ ઉત્સર્ગ — કાઉસ્સગ્ગ. ઉત્સર્ગ એટલે ત્યાગ. ખાદ્ય અને અસ્યંતર સર્વ વસ્તુઓના ત્યાગ. ખાદ્યમાં ગણના ત્યાગ, શરી-રના ત્યાગ, ઉપધિત્યાગ અને અશુદ્ધ ભાતપાણીના ત્યાગ અને અસ્યંતરમાં કષાય, મિશ્ચાત્વ, સંસારના ત્યાગ.

આ રીતે છ પ્રકારના અભ્યંતર તપ છે.

આ બાહ્ય અભ્યંતર તપથી આત્મા સાથે લાગેલાં કર્મો દૂર થઇ જાય છે. સામાન્ય રીતે તપમાં માત્ર ઉપવાસ, આયં-બિલાદિને સમજવામાં આવે છે, એના મહિમા પણ ઘણ<del>ે</del>ા માેટાે છે, પણ તપ શબ્દ ઘણા વિશાળ અર્થમાં વપરાયેલ છે એ વાત ખુબ સમજવા યાેગ્ય છે. જો અભ્યાંતર તપને પૃથક્કરણ કરીને વિસ્તારથી સમજવામાં આવે તેા તેમાં સંવરના લગભગ સર્વ પ્રકારાેનાે સમાવેશ થાય છે. ત્યાગની શરૂઆત અને તેનું પર્યવસાન તપમાં જ આવે છે અને દશવૈકાલિક સત્રની પ્રથમ ગાથામાં 'ધમ્મામ ગલમુક્કિફ' એટલે કે ધર્મ ઉત્કૃષ્ટ મંગળ કહ્યું છે તેની સાથે જ ધર્મના ત્રણ પ્રકાર બતાવ્યા છે: અહિંસા, સંજમ અને તપ. આ મુદ્દા પર વિવેચન આગળ કરવાનું રાખી અત્ર તે! એક જ વાત કરવાની છે કે તપ એ આત્મધર્મ છે, આત્માના વિકાસ માટે અતિ ઉપયાગી તત્ત્ર છે અને એની વિચારણામાં બાહ્ય અને અભ્યંતર બન્ને પ્રકારને ખૂબ ધ્યાનમાં રાખવાના છે. તેમાં પણ ખાહ્ય કરતાં અભ્યાંતરતપની જરૂર વિશેષતા છે, છતાં <mark>બાહ્ય તપા અભ્ય</mark>તર માટે પ્રબળ નિમિત્ત કારણા છે. આટ<mark>લ</mark>ા પરિચય નિર્જરાના કરી આપણે ભાવનામાં પ્રવેશ કરીએ. ખૂબ આનંદથી આ સાવના આત્મવિકાસ માટે ભાવવા ચાેગ્ય છે.





## નિજેરા ભાવના.

#### इन्द्रवज्रा

यिन्नर्जरा द्वादशधा निरुक्ता, तद् द्वादशानां तपसां विभेदात्। हेतुप्रभेदादिह कार्यभेदः, स्वातन्त्र्यतस्त्वेकविधैव सा स्यात्।।क अनुष्टुप्

काष्ठोपलादिरूपाणां, निदानानां विभेदतः । विद्वर्यथैकरूपोऽपि, पृथग्रूपो विवक्ष्यते ॥ ख २ ॥ निर्जरापि द्वादश्रधा, तपोभेदैस्तथोदिता । कर्मनिर्जरणात्मा तु,सैकरूपैव वस्तुतः॥ ग ३ ॥

#### उपेन्द्रवज्रा

# निकाचितानामपि कर्मणां यद् , गरीयसां भूधरदुर्धराणाम् । विभेदने वज्रमिवातितीत्रं, नमोऽस्तु तस्मै तपसेऽद्भुताय ॥घ ४॥

- क १ निरुक्ता કહી. ખતાવી. द्वाद्श ખાર. ( પૂર્વ પરિચય જાએ) ) हेतु કારણુ કારણુત્વ. વિશેષ. प्रभेद પૃથક્ હોવાને કારણે. कार्यभेद ભિન્નતા. स्वातंत्र्यतः પોતે, જાતે, વિશેષ રહિતપણે.
- स्त्र २ उपल ५थ्थर. ચકમક. એને લોઢા સાથે ધ્રસવાથી અગ્નિ થાય છે. निदान ઉત્પાદક કારણ. विवश्चते વર્ણવવામાં આવે છે.
- ग ३ उदिता કહેવામાં આવી છે. निर्जरण देशथी कर्मनुं क्षपण्. आत्मा ३५. वस्तुतः वस्तुत्रव३५े, परभार्थ दिष्टिके.
- घ ४ निकाचित ગાઢ, આકરાં, ચીકણાં, ચીક્કટપણે વળગી રહેલાં. गरियसां બહુ માટા, માટા શિખરવાળા. ઊંચા. भूघर પર્વત. दुर्घर विકट. I'rresistible. विभेदन (१) ચૂરા કરવા ( પર્વતપક્ષે). (૨) કાપી નાખવું, ખેરવી નાખવું. (કર્મપક્ષે).

- क १. નિર્જરાને ખાર પ્રકારની કહેવામાં આવી છે તે ખાર પ્રકારના તપના ભેંદોને લઇને છે. કારણમાં વિશિષ્ટતા હાેવાથી અહીં ભિન્નતા દેખાય છે, પણ સ્વતંત્ર નજરે જોઇએ (કારણાેની અપેક્ષા ધ્યાનમાં લીધા સિવાય ) તાે તે નિર્જરા એક જ પ્રકારની છે.
- ख २. જેવી રીતે અગ્નિ એક જ પ્રકારનાે છે છતાં તેને ઉત્પન્ન કરનાર લાકડા, ચકમક ( પથ્થર ) વિગેરેનાે જીદાે <mark>જીદાે</mark> પ્રકાર હાેવાને કારણે તે ( અગ્નિ ) ની જીદા જીદા પ્રકારે વિવક્ષા ( વિવેચન ) કરવામાં આવે છે.
- ग 3. તેવી જ રીતે તપના ખાર પ્રકાર હેાવાથી નિર્જરાને પણ ખાર પ્રકારની કહેવામાં આવી છે, બાકી કર્મના અંશથી નાશ કરવાની દૃષ્ટિથી તેને જોઈએ તેા વસ્તુ-સ્વરૂપે તે માત્ર એક જ પ્રકારની છે.
- ઘ ૪. ભારે માટા ઉત્તંગ શિખરવાળા વિકટ પર્વતાને તોડવાને જેમ ઇંદ્રનું વજ અતિ તીવપણે કામ આપે છે તેમ અત્યંત ચીકણાં (નિકાચિત) કર્મોને કાપી નાખવાને માટે જે તપ અતિ તીક્ષ્ણ ખારીકાઇથી કામ આપે છે તે અદ્ભુત તપગુણને નમસ્કાર હાે!

#### उपजाति

किम्रुच्यते सत्तपसः प्रभावः, कठोरकर्मार्जितकिल्बिपोऽपि । दृढप्रहारीव निहत्य पापं, यतोऽपवर्गं लभतेऽचिरेण ॥ङ५॥ यथा सुवर्णस्य शुचिस्वरूपं, दीप्तः क्रशानुः प्रकटीकरोति । तथात्मनः कर्मरजो निहत्य, ज्योतिस्तपस्तद्विशदीकरोति ॥च ६॥

### स्रग्धरा

बाह्येनाभ्यन्तरेण प्रथितबहुमिदा जीयते येन शत्रु-श्रेणी बाह्यान्तरङ्गा भरतनृपतिबद्धावलब्धद्र ढिम्ना । यस्मात्प्रादुर्भवेयुः प्रकटितविभवा लब्धयः सिद्धयश्र, वन्दे स्वर्गापवर्गार्पणपदुसततं तत्त्रपो विश्ववन्द्यम् ॥छ०॥



ङ ५ किमुच्यते શું કહેવું ! सत्तप सभीચીન તપ, સમ્યક્ તપ. प्रभाव મહિમા, સામર્થ્ય, મહિમા. कठोर મહાનીચ, અતિ-ભયંકર. किल्बिष પાપ. हृद्धप्रहारी नाम છે. હકીકત માટે નાટ જુએા. अचिरेण થાડા વખતમાં. अपवर्ग અપ-નષ્ટ રાગાદિ વર્ગ. માહ

च ६ शुचि પવિત્ર, મૂળભૂત, જાતવાન, दीप्तः सળગાવેલા, પ્રકટાવેલા. ऋशानु अग्नि, निहत्य દૂર કરીને, નાશ કરીને. विशदः શુદ્ધ.

छ ७ प्रथित ખતાવેલા, પ્રાપ્ત થતા. **बहुभिदा** જેના અનેક બેદ છે. **बाह्य** બહારના દુશ્મના, વૈરીએા. **अन्तरंगा** અંદરના શત્રુએા રાગ–દ્રેષાદિ, **दृढिम्ना** દઢતા. **અર્પળ પ્રાપ**ણ. **पट्ट** સામર્થ્યયુક્ત.

- જ પ. સમીચીન તપના પ્રભાવ (માહાત્મ્ય) ની તે વાત શી કરવી ? દઢપ્રહારીની પેઠે કાેઇ પ્રાણીએ અત્યંત ભયંકર– મહાપાપી કામા કરીને અત્યંત પાપ એકઠું કર્યું હાેય તેવા જીવ પણ એ પાપના નાશ કરીને થાેડા વખતમાં માેક્ષને પ્રાપ્ત થાય છે.
- च ६. જેવી રીતે પ્રકટાવેલા અગ્તિ સાનાનું નિર્મળ સ્વરૂપ પ્રકટ કરે છે. તેવી રીતે 'તપ ' આત્માની કર્મરૂ**પી** રજ ( કચરા ) ને દ્વર કરીને તેના ( આત્માના ) શુદ્ધ સ્વરૂપ (ચૈતન્ય ) ને દીપ્તિવંત ખનાવે છે.
- છ % જે તપના બાહ્ય અને આભ્યંતર અનેક પ્રકારા ખતા-વવામાં આવ્યા છે, જે તપ બાહ્ય અને અંતરંગ શતુ-આની શ્રેણીઓને ભરત ચક્રવત્તીની પેઠે ભાવના-પૃર્વક પ્રાપ્ત કરેલી દઢતાથી જીતી લે છે અને જેનાથી લેાકા જોઇ શકે તેવા વૈભવા, લખ્ધિઓ અને સિદ્ધિઓ પ્રાપ્ત થાય છે તેવા સ્વર્ગ અને માક્ષને અપાવવાને—મેળવી આપવાને સમર્થ 'તપ ' આખી દુનિયાને પૃજય છે. હું તેને વંદન કરૂં છું.



## गेयाष्ट्रक

(ध्रुवपदं)

विभावय विनय तपोमहिमानं ।
बहुभवसिश्चतदुष्कृतममुनाः,
लभते लघु लिघमानम् ।
विभावय विनय तपोमहिमानं ॥१॥
याति घनाणि घनाघनपटलीः

याति घनापि घनाघनपटली, खरपवनेन विरामम् । भजति तथा तपसा दुरिताली, क्षणभङ्गरपरिणामम् ॥ वि०॥ २॥

वाञ्छितमाकर्षति दूराद्पि,
रिपुमपि व्रजति वयस्यम् ।
तप इदमाश्रय निर्मलभावा—
दागमपरमरहस्यम् ॥ वि०॥३॥

अनशनमूनोदरतां, वृत्तिहासं रसपरिहारम् । भज सांलीन्यं कायक्केशं, तप इति बाह्यमुदारम् ॥ वि०॥ ४॥

રાગ પાંચમી અન્યત્વ ભાવનાના ગેય અષ્ટકનાે જે લય છે તેમાં જ આ અષ્ટક પણ ગાઇ શકાય છે. મસ્ત રાગ છે અને ઠેકા સાથે ગાવા ત્રાગ્ય છે.

- લે વિનય! તું તપના મહિમાને સારી રીતે ભાવ.
   એનાથી (તપથી) અનેક ભવામાં એકઠું કરેલું પાપ એકદમ અત્યંત એાછું થઇ જાય છે અને અલ્પભવને ધારણ કરે છે.
- ૨. આકરા મેઘાડં અર ગમે તેટલા નિબિડ દેખાતા હાય તે પશુ જેમ આકરા જોરદાર પવનથી વિંખાઇ જઇ નાશ પામી જાય છે તેવી રીતે પાપાની શ્રેણી હાય તે પશુ તપસ્યા-વડે તદ્દન વિનાશની સ્થિતિએ પહોંચી જાય છે.
- 3. તપ કાેઇ વસ્તુ ફ્રર હાેય તાે ત્યાંથી પણ તેને ખેંચીને નજીક લાવે છે; તપ દુશ્મનને પણ મિત્ર અનાવે છે; તપ જૈન શ્રુત-સિદ્ધાન્તનું પરમ રહસ્ય–સારરૂપ છે. એ તપને નિર્મળ ભાવથી આચર–સ્વીકાર અને એ રીતે હે વિનય! તપના મહિમાને ભાવ.
- ૪. (૧) અનશન, (૨) ઊણાદરિકા, (૩) વૃત્તિસંક્ષેપ, (૪) રસત્યાગ, (૫) સંલીનતા અને (६) કાયકલેશ એ વિશાળ ખાદ્યતપા છે.

प्रायश्चित्तं वैयावृत्त्यं, म्बाध्यायं विनयं च । कायोत्सर्गं ग्रभध्यानं, आभ्यन्तरमिदमं च ॥ वि०॥ ५॥

शमयति तापं गमयति पापं, रमयति मानसहंसम् । हरति विमोहं दूरारोहं, तप इति विगताशंकम् ॥ वि० ॥ ६ ॥

संयमकमल(कार्मणग्रुज्वल-शिवसुखसत्यंकारम् । चिन्तितचिन्तामणिमाराधय. तप इह वारंवारम्

॥ वि०॥ ७॥

कर्मगदौषधमिदमिदमस्य च, जिनपतिमतमनुपानम् । विनय समाचर सौख्यनिधानं, ॥ वि०॥ ८॥ शान्तसुधारसपानम्

- પ. (૧) પ્રાયશ્ચિત્ત, (૨) વૈયાવચ્ચ, (૩) સ્વાધ્યાય, (૪) વિનય, (૫) કાચાત્સર્ગ અને (૬) શુભ ધ્યાન-આ આભ્યંતસ્તપ છે.
- ફ. કાઇ પણ પ્રકારના ફળની ઇચ્છા વગર કરેલું તપ હાય તો તે તાપને શમાવે છે, પાપના વિનાશ કરે છે, મન-હસને ક્રીડા કરાવે છે અને દુ:ખે કરીને જીતી શકાય તેવા આકરા માહને પણ હરી લે છે. હે વિનય! તપના મહિમાને સારી રીતે ભાવ.
- ૭. તપ સંયમ–લક્ષ્મીનું સાચું વશીકરૃષ્ણ છે, નિર્મળ માેક્ષ– સુખના કાલ છે, ઇચ્છિત પૂરનાર ચિંતામૃષ્ણિરત્ન છે. એ તપને વારંવાર આરાધ–એનું સારી રીતે આચરૃષ્ણ કર.
- ૮. એ તપ કર્મોરૂપ વ્યાધિઓનું ઔષધ છે અને જિનપતિના મત એ ઔષધને લગતું અનુપાન છે. હે વિનય! સર્વ મુખાના ભંડારરૂપ આ શાંતસુધારસનું પાન તું કર.



#### નાેટઃ--

- **१. विभावय** સારી રીતે ભાવ, વિચાર-પથમાં આણુ. **दुष्कृत** પાપના ભાર. **ਲघુ** જલ્દી, એકદમ. **ਲघिमानं** અલ્પભાવ, અસત્વ.
- **२. घना** નિબિડ, આકરી. **घनाघन** વાદળ. **पटली** મંડળી. **खर** કર્કશ, આકરો. **परिणाम** સ્વભાવ.
- **ર. વાજ્ઝિત** ઇષ્ટ, ઇચ્છિત **વ્રज્ञતિ** પ્રાપ્ત કરે છે. **નિર્મ**ઝ મેલ વગરના આશાપાસ વગરના. **આગમ** જિન પ્રવચન.
- ऊनोदरतां अनि७६२ता, ७६२ ऄ८वे पेट, अन-ओछुं, अणुं.
   सांळीन्यं अवरणु. उदार विशाण, সুप्रसिद्ध.
- બ. આ પ્રત્યેક શબ્દના અર્થ અને તે પર વિવેચન પૂર્વ પરિ-ચયમાં થઇ ગયું છે તે જાઐા.
- ६. शमयति ६'डे। पाडी हे छे, शमावे छे. गमयति नाश पामे छे. रमयति क्षीडा करावे छे. मानसहंसम् मनइप इंसने. दुरारोह केना ७पर विकय मेणववा भुश्वेस पडे तेवा unsurmountable आशंसा ७२छा, क्षाडांक्षा.
- 9. संयम ઇદિય મનના રાધ. कमला લક્ષ્મી. कार्मण કામણ, વશીકરણ. सत्यंकार वेपार કરતી વખત-સોદો કરતાં હાથા ઠાકવા-કાલ આપવા તે.
- **८. गद** વ્યાધિ, રાગ **अनुपान** એાસડની સાથે આરાગ્યવર્ધક વસ્તુ ભેળવવી તે. समाचर આચર.



# નિજેરા ભાવનાઃ— ઃઃ પરિચયઃ—

a. ૧. આશ્રવ અને સંવર તત્ત્વના જો ખરાખર ખ્યાલ આવ્યા હાય તા નિજ રા તત્ત્વમાં અહુ વિવેચનની જરૂર નહિ રહે. એના મુખ્ય આશય પૂર્વ પરિચયમાં જણાવી દીધા છે. આત્માની સાથે લાગેલાં કર્મીને દ્વર કરવામાં મહા આકરા પ્રયાસ કરવા પડે તેમ છે. નવાં આવતાં કમેનિ અટકાવવા જેમ અતિ ઉપયોગી બાબત છે તેટલી જ મહત્ત્વની બાબત અગાઉનાં કર્મોને ખપાવવા તેને લગતી છે અને એ કર્મીના રાશિ પણ સાધારણ રીતે બહુ માટા હાય છે. દરેક સમયે સાત કર્મ અંધાય છે અને ઉદયમાં આઠ કર્મ હાય છે. પરંત્ર ઉદય કરતાં અંધ વધારે થતાે હાેવાથી જમે પાસું ઘણું માેડ્ થાય છે. તેના જો ખારાખાર રસ્તા ન થાય તા ભાર આછા કેમ થાય ? આ ગુંચવણવાળા સવાલના નિકાલ હવે વિચાર કરીને લાવવાના છે અને તેની યાગ્ય વિચારણા એ આ નવમી ભાવના છે. કમ<sup>6</sup>ના અંધ આત્મા સાથે થાય છે તે વખતે તેની સ્થિતિ પણ મુકરર થાય છે. એ સ્થિતિ એટલે ઉદયકાળ. કર્માવિષાક–ફળ ઉદયમાં કચારે આવશે તેના નિર્ણય સ્થિતિ-ખંધ કરે છે. એ સમય પ્રાપ્ત થવા પ**હે**લાં કર્મ પડ્યું **રહે,** કાંઇ પણ ફળ ન આપે તે વચગાળના સમયને 'અબાધાકાળ ' કહેવામાં આવે છે.

આવી રીતે અનેક કર્મો આત્માને લાગી રહેલા હાેય છે. એને ઉદયકાળ પહેલાં ઉદિરણા કરીને ખેંચી લાવી, ઉદય સન્મુખ ૩૦ કરી પ્રદેશ ઉદયવડે એને ખેરવી નાખવા એ નિર્જરા કહેવાય છે. કર્મને નિર્જરવા એટલે એની શક્તિ મંદ પાડી દેવી અથવા એને ખેરવી નાખવા. એને 'પરિશાટન' પણ કહેવામાં આવે છે. નિર્જરા એ પ્રકારનું કાર્ય કરે છે. એ કર્મની સ્થિતિ એાછી કરે છે અને કર્મના રસ મંદ કરી નાખે છે. મહા આકરાં કર્મ હાય એને નિર્જરા તદ્દન નિર્માલ્ય જેવાં કરી નાખે છે. આ રોતે સ્થિતિઅંધ અને રસઅંધ ઉપર નિર્જરાની માટી અસર છે.

કેટલાંક કર્મોને વિપાકમાં ભાેગવ્યા સિવાય પ્રદેશાદયથી ખેરવી નાખે છે. આ રીતે આત્માને હળવા કરવાનું કાર્ય નિર્જરા કરે છે. સંચિત કર્માના ક્ષયને નિર્જરા કહેવામાં આવે છે અને સર્વ કર્મીના સર્વથા નાશ થાય તેને માેક્ષ– અપવર્ગ કહેવામાં આવે છે.

આ નિર્જરા તપથી થાય છે. ઘસારા વગર ચળકાટ થતા નથી અને માેક્ષ મેળવવું એ બાળકના ખેલ નથી. ત્યાગ વગર, સંયમ વગર, ઇંદ્રિયદમન વગર, નિ:સ્પૃહ વૃત્તિ વગર, નિરાકાંક્ષા વગર, સન્મુખલાવ વગર આત્મા અનાદિ કાળના પરિચયા છાંડી દે એ આશા વ્યર્થ છે. એને સંસાર સ્વલાવ થઇ ગયા છે; ચિર પરિચયા વિભાવ એ સ્વલાવ થઇ ગયા છે. એમાંથી છૂટવા માટે દેહ ઉપર અસાધારણ અંકુશ અને મન ઉપર સંયમ અનિવાર્થ છે.

ખાહ્ય અને અભ્યંતર તપની ગાેઠવણ એવી સુઘદ રીતે કરવામાં આવી છે કે એમાં દેહ, વાણી અને મન એ ત્રણે યાેગ પર અસાધારણ કાળ્ આવી જાય. તપ એટલાે વિશાળ શબ્દ છે કે એમાં સંવરના સર્વ પ્રકારાે આવી જાય છે અને તે ઉપરાંત દેહ, વાણી અને મન પર સંયમ કરવાના અનેક વિધાનાના પણ એમાં સમાવેશ થાય છે. આ નિર્જરાને ખાર પ્રકારની કહેવામાં આવી છે તે તપના ખાર લેદને લઇને છે. છ ખાદ્ય અને છ અલ્યંતર તપ મળીને ખાર પ્રકાર થાય છે જેનું વિવેચન પૂર્વ પરિચયમાં થઇ ગયું છે. આ જે પ્રકારા પાડવામાં આવ્યા છે તે કારણને લઇને છે. કાેઇ પ્રાણીને અનશનથી લાલ થાય તાે તેની નિર્જરા અનશન-દ્રારા થઇ કહેવાય. એમાં સકામ અને અકામ ખન્નેના સમાવેશ થાય છે. ખાદ્ય તપમાં એ ખન્નેને અવકાશ છે. અલ્યંતર તપથી તાે સકામ નિર્જરાના જ સંભવ છે.

વસ્તુત: જોઇએ તો નિર્જરા એક જ પ્રકારની છે, દેશથી કર્મના ક્ષય તે નિર્જરા કહેવાય છે. હેતુ ભેદથી એના ખાર ભેદ થાય છે. નિર્જરાને કચા દર્ષિખિન્દુથી જોવામાં આવે છે તે ઉપર આધાર રહે છે.

च ર જેવી રીતે અગ્નિ તો એક જ છે પણ તેને પ્રકટાવનાર વસ્તુના ભેદથી અગ્નિના ભેદ પાડવામાં આવે છે. જેમકે લાકડાથી અગ્નિ ઉત્પન્ન કર્યો હોય તો તેને આપણે કાષ્ઠાગ્ત કહીએ, ચકમકના પથ્થરને લાેઢા સાથે ઘસી અગ્નિ પાડચો હાેય તો તેને આપણે પાષાણુઅગ્નિ અથવા ઉપલાગ્તિ કહીએ, તેવી જ રીતે ઘાસને સળગાવ્યું હાેય તો તેને તૃણાગ્તિ કહીએ, છાણાં સળગાવ્યાં હાેય તો તેને ગામયઅગ્તિ કહીએ, કાલસાના અગ્તિ, ગેસના અગ્તિ વિગેરે અનેક અનેક નામા આપીએ; પણ એ પ્રત્યેક અગ્તિનો સ્વભાવ તા ગરમ કરવાના, બાળવાના, પ્રકાશ કરવાના છે તે જ રહેવાના છે. નિદાન કારણ—ઉત્પાદન કારણના ભેદને લઇને આપણે અગ્તિના જીદાં જીદાં નામા આપીએ છીએ.

👉 ग. 3 તેવી રીતે તપના જીદા જીદા પ્રકાર હેાવાથી નિર્જરાના

ખાર પ્રકાર કહેવામાં આવ્યા છે.જેટલા તપના ભેદ તેટલા નિર્જરાના ભેદ ગણ્યા છે. વસ્તુત: માત્ર કર્મનું પરિશાટન એટલે દેશથી કર્મના ક્ષયની નજરે જોઈએ તેા નિર્જરાના એક જ પ્રકાર છે.

આ કારણમાં કાર્ય નાે આરાેપ કરીને પાઉલ લેેદ છે; વસ્તુત: પરિણામ એક જ છે.

**છ. ૪ આ પ્રાણી જ્યારે કર્મ બાંધવા માં**ડે છે ત્યારે તે એમ જ સમજે છે કે એને કહી મરવું નથી કે એ કહી વૃદ્ધ થનાર નથી અને આંધેલા કર્મ ભાેગવવા પડવાના નથી. એના ધંધાના ગાટાળા જોયા હાય તા એના મનડાનાં આમલાં-એાના પાર પમાશે નહિ. એને સ્ત્રી સંબંધી ઝગડામાં જોયા હાય તા ખટપટ અને કાવાદાવામાં એટલા ઊતરી જશે કે એ ખુન કરવા સુધી ઊતરી જતાે માલૂમ પડશે. રાજદ્વારી ખટપટા તા મનને એટલી હદ સુધી ઉતારી નાખે છે કે રાતદિવસ એની ઉંઘ પણ ઉડી જાય છે. કર્મ બંધમાં અંતરંગ સ્થિતિ ઉપર ઘણા આધાર છે. મનમાં ક્રોધ, માન, માયા, લાભ વિગેરે જેટલે અંશે વર્તતા હાય છે તેટલે અંશે તેની ગાઢતા વધતી જાય છે. એટલી જ અસર હાસ્ય, રતિ, અરતિ, શાક, ભય અને દુગાંછા કરે છે અને વેદોદય તો કેવું કાર્ય કરે છે તે જોવા માટે કાઇપણ ઇતિહાસ કે નવલકથા અસ છે. જર, જમીન અને જોરૂને લઇને અનેક ઝગડા થાય છે તે તેા જાણીતી વાત છે, પણ અત્ર પ્રસ્તુત વાત એ છે કે એ પ્રસંગે માહનીયકર્મના કાેઇ પણ પ્રકારની–કષાય, નાેકષાય કે વેદની જેટલી તીવ્રતા હાેય છે તેના પ્રમાણમાં કર્મળંધ થાય છે.

કેટલીકવાર પ્રાણી એવાં આકરાં વેર બાંધે છે કે <mark>એન</mark>ા

કેટલા ય કાળ સુધી નિકાલ જ ન આવે. એને બાપેમાર્યાના વેર—ઝેર કહેવાય છે. મરતાં સુધી પણ એ વેર શમતા નથી. પ્રાણી એમાં વધારે ને વધારે મલીનતા વધારતો જ જાય છે અને તેવા તુચ્છ મનાવિકારામાં કાઇવાર માનની કલ્પનાથી, કાઇવાર પાતાની જાતિના અભિમાનથી, કાઇવાર દેશદાઝને નામે, કાઇવાર પાતાના સ્વમાનને નામે એ ઝૂરે છે, ઝગડે છે અને માર મારે છે કે ખાય છે; પણ એ આખા વખત એનું મન એટલું સંકલિત રહે છે કે એને બીજાં કામ સ્ઝતું નથી. આ સંકુલિત વૃત્તિથી જે કમાં બંધાય છે તે 'નિકાચિત' કમેં કહેવાય છે. તીવ્ર કષાયને વશ થઇને બાંધેલાં કમોને આ પ્રકારમાં મૂકવામાં આવે છે. આકરા ક્રોધ, માન, માયા,લાલ વિગેરે મનમાં વર્તતા હાય ત્યારે આવાં નિકાચિત કમીં બંધાય છે.

ઘણી વખત પ્રાણી કર્મ બાંધે છે ત્યારે એવા આકરા બંધ કરે છે કે હીરની દોરીની ગાંઠ ઉપર તેલનું ટીપું મૂકીએ તો પછી તે ગાંઠ કાઇ રીતે ન છૂટે એવી તેની સ્થિતિ કરી મૂકે છે. આવાં નિકાચિત કર્મા જ્યારે વિપાક ઉદયમાં આવે છે ત્યારે જે દુ:ખાનુભવ થાય છે તે અકશ્ય છે. શરીરની વ્યાધિ, ધનના નાશ, ગરીબાઇના સંકટો, નજીકના સ્ત્રી પુત્રાદિનાં મરણ કે વિયાગ, ઘરમાં સર્વત્ર અસંતાષ, કીર્તિને બદલે અપમાન વિગેરે અનેક ઉપાધિઓ પ્રાપ્ત થાય છે અને જીવન શાંત, આનંદી, સ્થિર હાવાને બદલે બાજારૂપ, ત્રાસરૂપ, ખેદમય થઇ જાય છે. હીરની ગાંઠ છૂટવી જ મુશ્કેલ છે, પણ તે ઉપર તેલનું ટીપું મૂક્યું એટલે તા છૂટવાના સવાલ જ રહેતા નથી. નિકા-ચિત કર્માની ગાંઠ એવી હાય છે.

એવા પ્રકારના નિકાચિત કર્મીના જ્યારે વિપાક થાય ત્યારે મહા ત્રાસ થાય છે તેવાં કર્મી-જેને માટાં શિખરવાળાં પર્વત સાથે સરખાવી શકાય તેને કાપી નાખવાના-દૂર કરવાના માર્ગ એક જ છે. જેમ પર્વતને ઇંદ્રનું વજ કાપી નાખે છે એવી પુરા-ણામાં વાત છે તેની સાથે આ સરખાવવા યાેગ્ય છે. અન્ય શાસ્ત્રમાં વાત એમ છે કે પર્વતાને અસલ પાંખા હતી. તેઓ ઊડી શકતા હતા. એથી મનુષ્ય, પશુ, પક્ષીને ખૂબ ત્રાસ થતાે હતાે. તેની ઇંદ્ર પાસે ફરિયાદ ગઇ. એેણે વજ મૂક્યું. વજ એક હાથ લાંબું હાય છે પણ તેની શક્તિ ઘણી જબરી હાય છે. એણે પર્વતાની પાંખા કાપી નાખી. માેટા દુર્ધર પર્વતો જેનાં શિખરા ગગનચું બી હાય છે તેની પાંખાને આવું નાનકડું વજ કાપી નાખે એ જેવી આશ્ચર્યની વાત છે તેવી જ નવાઇની વાત તપની છે. એ આટલા નાના હાવા છતાં મહા તીવ્ર વિપાક આપનાર નિકાચિત કર્મીને કાપી નાખે છે. સાધારણ રીતે કર્મમાં ઉપક્રમ, ઉપશ-મન, ઉદ્ધર્તાન, અપવર્તાન, સંક્રમણ થાય છે એ ઘણા અગત્યના વિષય છે પણ અહુ વિશાળ છે. કમ્મપયડી વિગેરે ગ્રંથાથી તે જાણી લેવા. એ નિકાચિત કર્મા તો ઉપક્રમ વિગેરે માટે પણ અચાગ્ય હાય છે અને તીવ્ર વિપાક આપવાને તૈયાર હાય છે.

એવાં કર્માને કાપી નાખવા માટે વજ જેવું કાર્ય કરનાર તપ-ગુણને નમસ્કાર થાંએા. તપના ભેદોને ખૂબ વિચારીએ, એના ગૌરવના સાક્ષાત્કાર કરીએ, એના ધ્યાન વૈયાવચ્ચ વિગેરે ભેદોના અનુભવ કરીએ, એમાં રહેલ સેવાભાવ, આકાંક્ષારહિતત્વ અને આ-ત્મવિકાસને જીવનમાં પ્રગટાવીએ ત્યારે તેની અદ્દભુતતા જચે અને જચે એટલે મન એને નમે. જો આત્મવિકાસના ડંકા જોરથી વગાડવા હાય તા આ અદ્દભુત તપને નમા. નમા એટલે શું એ જણાવવાની ભાગ્યે જ જરૂર હાય. નમીને માત્ર नमो तपसे કે જ ही नमो तपसे એવા ઉચ્ચાર કે જાપ કરવાથી ખરા આત્મવિકાસ થઇ જાય એવી ભ્રમણામાં પડવાનું નથી. ડંકા વગાડવા એટલે તહુપ જીવન કરી દેવું. એ તપને નમસ્કાર.

ક્રુ. પા તપના મહિમા વર્ણવી શકાય તેમ નથી. તેને માટે જેટલું વર્ણન કરીએ તેટલું એાછું છે. અતિ ભયંકર કર્મો કરીને પાપ એકઠું કર્યું હોય તેને પણ એ તપ દ્વર કરીને મોક્ષ અપાવે છે. મતલખ દેશથી કર્મક્ષય (નિજેરા) થતાં આખરે એ તપ સૂર્વ કર્મક્ષય કરી મોક્ષ આપે છે.

આળહત્યા, સ્ત્રીહત્યા, ગાહત્યા અને વર્તા ( મુનિ ) હત્યા એ ચાર મહાહત્યા કહેવાય છે. એમાંની એક પણ હત્યા પ્રાણીને જરૂર નરકે લઇ જવા યાગ્ય કર્મા એકઠાં કરી આપે છે. આવી હત્યા કરતી વખતે કેટલાં ક્લિષ્ટ પરિણામ મનનાં થતાં હશે તે કલ્પવું મુશ્કેલ નથી. નાનું આળક, સ્ત્રી કે ગાય ( જનાવર સર્વ ) અને અશસ્ત્રધારી મુનિ અચાવનાં સાધન વગરનાં હાય છે. ચારે ઘણું ખરૂં અચાવની શક્તિ ધરાવનાર પણ હાતા નથી. એમના ઘાત કરવા એ તીવ દુષ્ટ અધ્યવસાય વગર અને નહિ. એ પ્રસંગે સ્થિતિ અને રસના આકરા કર્મળાં જરૂર થાય છે.

તપ એ એક જ વસ્તુ છે કે જે આવી રીતે બાંધેલ ભયંકર વિપાક આપનાર કર્મીને દ્વર કરે છે. એવા ભયંકર કાર્યોનું પ્રાયશ્ચિત્ત તપ કરી આપે છે અને તે માટે તે અસાધારણ કામ કરે છે. આયંબિલ ઉપવાસાદિ બાહ્ય તપા અને ધ્યાન પ્રાયશ્ચિત્તાદિ અભ્યંતર તપા એવાં કર્મીને કાપી શકે છે.

' દઢપ્રહારી ' મહાભયંકર ઘાત કરનાર હતો. એના નામ પ્રમાણે એ કારમાે ઘા કરનાર હતાે. એણે ઉક્ત ચાર પ્રકારની હત્યાંઓ કરી હતી, પણ પછી એને શ્રી વીરપરમા-ત્માના યાેગ થઇ ગયાે, એને બાધ થયાે અને ઉપદેશની અસર ખરાખર **લાગી. જે નગરમાં એ**ણે હિંસાએા કરી ત્રાસ વર્તાબ્યાે હતા તેને દરવાજે જ ઊભા રહીને એણે ધ્યાન આદર્યું, કાઉ-સગ્ગ કરી આત્મારામને જગાડ્યો, ખાવા–પીવાના ત્યાગ કર્યો. નગરના લાેકા તાે વૈરથી ઉશ્કેરાયલા હતા. તેઓ એના પૂર્વના દુરાચારા ભૂલ્યા નહાતા. કેટલાક એને ન સહન થાય તેવા વચ-નના પ્રહારાે કરવા લાગ્યા. કેટલાક એને લાકડીથી, હાથથી, પથ્થરથી મારવા લાગી ગયા; પણ એનું ચિત્ત ડગ્યું નહિ. છ માસ સુધી એણે સર્વ ઉપદ્રવાે. વચના અને માર સહન કર્યાં. એણે એ જ સ્થાને રહી સર્વ પાપાનું પ્રાયશ્ચિત્ત કર્યું, આત્મારામને જગાડ્યો અને કાેઇના ઉપર સંકલ્પથી પણ દેષ કે ક્રોધ ન કર્યી. અંતે ચેતનરામને ધ્યાવતાં કર્મીને બાળી એ જ સ્થાનકે એણે કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. આ નિજેરા કહેવાય આ તપના પ્રભાવ છે. એમાં બાહ્ય અને અલ્યાંતર તપના સુંદર સહયાગ છે તે લક્ષમાં રાખવું.

સમ્યક્પકારે તપ કરવામાં આવે, ક્રોધરૂપ અછર્જુ વગર તપ કરવામાં આવે, કાઇ જાતના આશીભાવ વગર તપ કરવામાં આવે ત્યારે અતિ નીચ આચરણાને લીધે એકઠાં કરેલ કર્મોના પણુ આવી રીતે પ્રથમ અલ્પભાવ થાય છે અને તેના ઉપર દૃઢતા રાખી ચીવટથી વળગી રહેવામાં આવે તો અંતે તે સર્વ કર્મોના આત્યંતિક અભાવ પ્રાપ્ત કરી અપવર્ગ-માેણ અપાવી શકે છે. યાદ રાખવાનું છે કે દૃઢપ્રહારીનું તપ માત્ર છ માસનું હતું. એટલા થાેડા વખતમાં પણ તપ આવું કાર્ય કરે છે તેથી અચિ-રેણુ–થાેડા વખતમાં એ ૃકમેોિના નાશ કરી અપવર્ગ અપાવે કે એમ વાત કરી છે.

च ६ એ કેવી રીતે થાય ? એવા પ્રશ્ન સ્વાભાવિક છે. સાેનું ખાણુમાંથી નીકળે ત્યારે તદ્દન માટી જેવું હાેય છે. એના ઉપર અનેક જાતના કચરા વળી ગયેલો હાેય છે, પણ તેને ભઠ્ઠીમાં અગ્નિ ચેતાવી તેમાં મૂકવામાં આવે ત્યારે તેના સર્વ કચરા બળી જાય છે અને સાેનું સાે ટચનું થઇને બહાર પડે છે.

તપ અગ્નિજેવા છે. આત્માને ગમે તેટલાં કર્મા લાગેલાં હાય, પણ જો તેના પર તપના પ્રયાગ કરવામાં આવે તા એ કર્મ મળને દૂર કરવાની ક્રિયા કરે છે અને આત્માની જ્યોતિ પ્રકટાવે છે.

કર્મનું સ્વરૂપ આપણે જો સમજ્યા હાઇએ તો આ ક્રિયા કેમ થતી હશે એના ખ્યાલ આવવા મુશ્કેલ નથી. જયારે પ્રાણી તપ કરે, જયારે એના મન, વચન, કાયાના યાગા અંકુશમાં આવી જાય અથવા આવતા જાય, જયારે એ વિનય વૈયાવચ્ચમાં ક્રજના ખ્યાલથી સેવાભાવે જોડાઇ જાય, જયારે એ ધ્યાનધારાએ ચઢી જાય, જયારે એ કાયાત્સર્ગમાં સ્થિર થઇ જાય ત્યારે કર્માને શાધી આળી મૂકતા જાય છે અને એના ઉપર જે મળ લાગેલા હાય છે તે ધીમે ધીમે ઓછા થતા જાય છે. અન્નિ-સુવર્ણના સંયાગ ખરાખર વિચારવામાં આવશે તા તપ અને ચેતનના કર્મમળને અંગે સંખંધ અને પ્રક્રિયા ખરાખર ખ્યાલમાં આવી જશે.

**છ ૭**. તપને અંગે ભાવ–શુદ્ધ માનસિક પરિણામને ખૂબ

અગત્યનું સ્થાન છે. તપને સારામાં સારા આકારમાં આવવાનું કારણ ભાવ—આંતર પરિણામ ઉપર રહે છે. અને ભાવની સાથે દેઢતાને બહુ ગાઢ સંખંધ છે. ખૂબ ભૂખ લાગી હાય, ઉપવાસ કર્યો હાય, સામે ખાવાની વસ્તુઓ પડી હાય તે વખતે દઢતા રાખવી એ મુશ્કેલ છે. એથી પણ વધારે મુશ્કેલી ધ્યાન કે કાઉ-સ્સગ્ગમાં ઉપસર્ગાદિ પ્રસંગે સ્થિરતા રાખવામાં છે. એવે પ્રસંગે અંતરથી દઢતા રહે ત્યારે ખરા તપ થાય છે અને એ તપ અત્ર કહેવામાં આવનાર પરિણામ નીપજાવી શકે છે.

ભરત ચક્રવર્ત્તી જેવા છ ખંડના સ્વામી! એેણે રાજ્યપ્રાપ્તિ માટે લાેહીના નદીએા ચલાવી. છ ખંડ તાએ કર્યા, પણ તે પુત્ર ઋષભદેવના હતા. એને કદી પણ છ ખંડના રાજ્ય સાથે તાદા-ત્મ્યભાવ થયેલા જ નહિ. એનું આખું જીવન સાક્ષીભાવનું અનુપમ દેષ્ટાન્ત પૂરૂં પાંડે છે. ચક્રેરત્ન ઉત્પન્ન થયું તેની વધામણી અને પિતાને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિની વધામણી બન્ને સમાચાર સાથે આવ્યા ત્યારે એ**ણે પિતા પાસે જવાનાે વિચાર કર્યાે.** એ નિર્ણય જે મહાનુભાવ કરે તે સાક્ષીભાવ સમજી શકે. આપણને પાંચ પચીસ રૂપિયાની પ્રાપ્તિ થતી હાેય તાે ધર્મને વિસરી જઇએ છીએ. આ વિશિષ્ટતા જે વ્યક્તિમાં હતી તે છ ખંડ સાધ્યા પછી એક વખત આરિસાભુવનમાં બેઠા હતા ત્યાં આંગળીમાંથી એક વીંટી નીકળી ગઇ. આંગળી અડવી લાગી. આટલા નાના બનાવથી એ ધ્યાનધારાએ ચઢ્યા અને ધ્યાન એ કેલું કાર્ય કરે છે તેના દાખલા પૂરા પાડ્યો. પાંચમી અન્યત્વ ભાવના ભાવતાં ગૃહસ્થ-પણામાં એણે તીવ્ર નિકાચિત કમેનિ કાપી નાખ્યાં અને આરિસા-**લુવનમાં જ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત** કર્યુ<sup>ં</sup>. **ભાવનાનું આ અનુ**પમ દેષ્ટાન્ત છે, ભાવ–આંતરમાનસિક પરિણામ–કઇ હદ સુધી વિકાસ વધારે છે તેનું એ આદર્શ ચિત્ર છે, ધ્યાનતપાગ્નિના મહિમા ખતાવનાર એ અતિ વિશિષ્ટ દાખલા છે.

તપના પ્રભાવથી અનેક લખ્ધિ તથા સિહિએ પ્રાપ્ત થાય છે. આ બન્ને અચિંત્ય શક્તિએ છે. રૂપમાં નાના માેટા થવાની, અદશ્ય થવાની વિગેરે અનેક પ્રકારની શક્તિ-ઓને 'લખ્ધિ ' કહેવામાં આવે છે. રાેગ ને ઉપદ્રવના વિનાશ વિગેરેને કરનાર 'સિહિએ ' છે. સામાન્ય જ્ઞાનથી એના ખુલાસા ન થાય. તપના અચિંત્ય પ્રભાવથી અંદર અનેક શક્તિએ પ્રાપ્ત થાય છે, આત્મામાં અનંત શક્તિએ છે. આત્મિક શક્તિના વિકાસ અનેક રીતે જોઈ કે કલ્પી શકાય છે. આ શક્તિ પ્રકટ કરનાર તપ છે.

(લબ્ધિ સિદ્ધિના ઉપયાગ યાગી કે તપસ્વી અસાધારણ કારણ વગર કરે નહિ. એના ઉપયાગ 'પ્રમાદજન્ય ' છે. અને યાગદષ્ટિએ 'પ્રમાદા હિ મૃત્યુ: ' એટલે તેટલા પૂરતું યાગની નજરે મરણ–પાત છે. આપણા અગત્યના વિષય અત્ર અપ્રસ્તુત છે. અહીં વાત એ છે કે અચિત્ય આત્મશક્તિએા તપથી પ્રાપ્ત થાય છે.)

તપના ખરા પ્રભાવ તા કાઇ તપસ્વી મુનિની બાજીમાં જવાનું થાય ત્યારે તેના વાતાવરણમાં જે શાંતિ જોવામાં આવે ત્યાં થાય તેમ છે. સમ્યકૂ તપ કરનાર પાતે તા પવિત્ર, શાંત તથા દાંત હાય, પણ એનું વાતાવરણ પણ અકલ્પ્ય શાંતિમય હાય છે.

આવા ખાદ્ય અને અભ્યાંતર તપ જે ભાવનાપૂર્વક દઢતાથી આદરવામાં આવે તાે તે ખાદ્ય અને અભ્યાંતર શત્રુ પર વિજય મેળવે છે. બાહ્ય શત્રુ તો દુનિયાદારીના હોય છે અને તે પર વિજય મેળવવા તે તો સામાન્ય વાત છે, પણ અંદરના શત્રુ માહરાજાના લશ્કરીઓ પર વિજય મળે તો ભારે વાત થાય. તપ એ સર્વ કરે છે. લિબ્ધિસિદ્ધિ પણ પ્રાપ્ત કરી આપે છે અને સ્વર્ગ કે માલ્લ પણ અપાવે છે. આવા તપ ખરેખર વિશ્વવંદ્ય છે.

ધર્મની શરૂઆત દાનધર્મથી થાય છે અને સર્વત્યાગમાં તે પર્યવસાન પામે છે. સર્વત્યાગમાં છેવટે એને શરીર ઉપર પણ મમત્વ રહેતો નથી અને આગળ દાખલા કહેવામાં આવશે એવી નિ:સ્પૃહ વૃત્તિ એ જમાવે છે. આવા વિશ્વવંદ્ય તપને નમસ્કાર કર્ફે છું.

## નિર્જરા ભાવનાઃ— ઃઃ ગેયાષ્ટક પરિચય

1. विनय! तारे को साध्ये पहेांचवानी चांक्कस मरळ होंय तो तुं तपना महिमानुं णूण चिन्तवन हर. तपने। महिमा तारे शा माटे गावा तेनां हारणे। मा अष्टहमां अनेह अताव्यां छे ते विचारवा पहेंद्रां तने ओह वात हहेवानी छे ते पुनरावर्तनने से। हेरी वार हहेवानी अइर छे. तपमां आपणे के उपवास, अनशन, वृत्तिसंक्षेप हरीओ छीओ ओनी हारणुइपे अइर आवश्यहता छे, पण ज्यां ज्यां तपनी विशिष्टता अतावी हाय त्यां त्यां अक्यंतर तपने प्राधान्य आपतुं अने उहत आहा तपोने निमित्त हारणु तरीहे साथे राभवां. श्रीमद्यशाविकय उपाह्या ज्ञानसार—तपाष्टह (३१मा) मां हहे छे हे-ज्ञानमेव द्याः प्राहुः, कर्मणां तापनात्तपः। तदाभ्यन्तरमेवेष्टं, बाह्यं तदुपवृंहकम्॥

તત્ત્વજ્ઞાનીઓ કર્મને આળનાર હાવાથી જ્ઞાનને જ તપ કહે છે અને તે અલ્યાંતર તપ છે. બાહ્ય તપ તેને વધારનાર છે. આ વાત ખુબ સમજવા જેવી છે. અલ્યંતર તપ જ્ઞાનમય છે અને એની મુખ્યતા સદૈવ આંતરચક્ષુ સન્મુખ રાખવાની છે. વસ્તુત: ઉપાધ્યાયજીના કહેવાના આશય એ જ છે કે **ગ્રાન એ જ** તપ છે. આહ્ય તપ અશ્યાંતર તપને જરૂર પાષણ આપે છે, પણ જ્ઞાનાત્મક તપની વિશિષ્ટતા છે. તત્ત્વગ્રંથાના અભ્યાસ કરવા, એના ચર્ચા કરવા, એનું પુનરાવર્તન કરવું, સદસદ્ધિ-વેક્બુદ્ધિને ખૂબ ખીલવવી, સમજણ્યૂર્વંક વડીલાેના વિનય કરવા, વૃદ્ધ, ગ્લાન, તપસ્વી, દીન, દુ:ખીની સેવા કરવી, સદ્ધ્યાન કરવું એ સર્વ અભ્યન્તર તપ છે. અભ્યંતર તપના જે પ્રકારા પૂર્વ પરિચયમાં અતાવ્યા છે તેમાં ખૂબ વધારા :શકય છે. મતલબ વિવેકપૂર્વક આ અભ્યાંતર તપને ખીલબ્યા હાય અને તેને જ્ઞાન સાથે જોડી દીધા હાય તા તે કર્મ નિર્જરાનું કામ કરે છે. આ હકીકતથી બાહ્ય તપની કિંમત જરાપણ ઘટાડવાની નથી, પણ અભ્યંતર તપને અને ખાસ કરીને જ્ઞાનને એવું યાેગ્ય સ્થાન આપવાની અગત્ય સમજવાની છે. તપના મહિમા ભાવીને, તેને મુદ્દાસર સમજીને તે આદરવાનાં કારણા હવે વિચારીએ.

પ્રથમ કારણુ એ છે કે અનેક ભવોમાં એકઠાં કરેલાં અનિષ્ટ કર્માના સમૂહને એ માળાં પાડા દે છે અથવા હળવાં કરી દે છે. મહાઆરંભ મહાપરિગ્રહ વિગેરેથી અથવા માહુ-નીય કર્મના એરથી, કષાયોની પરિણૃતિથી આ પ્રાણીએ અનેક દુષ્કૃતો—પાપા એકઠાં કરેલાં હોય છે અને એના સરવાળો પ્રાય: ઘણા માટા હાય છે. એ કર્મીને એ નિ:સત્ત્વ કરી નાખે

છે અને એ લાભ કાંઇ જેવો તેવો નથી. આ દેશથી થતી કર્મની પરિશાટના તપના મહાન્ લાભ છે.

તપથી કર્મો અલ્પ થઇ જાય છે, એની ચીકાશ ઊડી જાય છે અને એ તદ્દન પાતળાં પડી જાય છે એટલે કે એ તદ્દન રસકસ વગરનાં થઇ જાય છે એ પ્રથમ મુદ્દો છે. એના એક દાખલા લઇએ. આપણી પાસે એક આંકણી (ર્લર) પહેલ છે. એના પર કાળા રંગ છે. આપણે તે રંગને દૂર કરવા છે. તેના ઉપર કાગળ ઘસીએ તા કદાચ તેના રંગ તદ્દન ન જાય તા ઓછા થતાં થતાં નહિવત્ થઇ જાય. એવી કર્મની સ્થિતિ તપ કરી મૂકે છે. એ ખરી ન પડે તા પડું પડું થઇ જાય અને એની અંદર જે તીવ રસઘદ્રતા હાય છે તે અતિ અલ્પ થઇ જાય છે.

ર હવે બીજી વાત તપના મહિમા ભાવવાને અંગે કહે છે. આકાશમાં સખ્ત વાદળાં ચઢી આવ્યાં છે, આકાશ ચારે તરફ એક રસ થઇ ગયું છે, વાદળાંથી ભરચક થઇ ગયું છે અને જાણે વરસાદથી પૃથ્વીને જળમય કરી દેશે એવા દેખાવ થઇ ગયા હે અને તેના જારથી વાદળાં વીખરાઈ જાય છે અને વરસાદ આવતા અટકી જાય છે. 'ખર' પવન એટલે ખૂબ ગતિમાન પવન સમજવા. સુરીઆ (પશ્ચિમ ઉત્તરના) પવનથી વરસાદ આવે છે અને ખર અથવા ભૂખર પવનથી વાદળાં વીખેરાઈ જાય છે એવી લાકમાન્યતા છે. ચામાસામાં આ દેખાવ અનેક વાર અનુભવાય છે. એવી જ રીતે પાપની શ્રેણી આત્મા સાથે લાગેલી હાય અને ઉદયકાળની રાહ જોઇને એઠી હાય તેની સામે જો તપ આવે તો તે વાદળની સામે પવન જેવું કામ કરે છે અને આખી

દુરિત—પાપની શ્રેણીને ક્ષણભંગુર કરી નાખે છે. ક્ષણભંગુર થાય છે એટલે વિનશનશીલ ખને છે, પરિણામે એ તદ્દન ખલાસ થઇ જાય છે. તપ જો યથાવિધિ કરવામાં આવ્યો હાય, એટલે કે સદ્દ્વાનપૂર્વક સમજીને, અંતરના ભાવથી, પૂર્ણ વીર્યોદ્ધાસપૂર્વક તપની આચરણા કરવામાં આવી હાય તો એ કમીને ક્ષણભંગુર ખનાવી દે છે. અનેક કમીને એ વિપાક ઉદયમાં લાવ્યા વગર પ્રદેશાદયથી જ બારાબાર ખલાસ કરી દે છે. તપના આ બીજો માટા લાભ સમજવા. કર્મને નિર્માલ્ય કરે એ પ્રથમ લાભ અને કર્મને ક્ષણભંગુર કરી નાખે તે બીજો લાભ. આ ખન્ને માટા લાભા આત્મિક દૃષ્ટિએ ખરાબર ચિન્તવવા યાગ્ય છે.

3 તપના બીજા પણ અનેક લાભા છે. જે મનાવાંછિત દ્વર હાય તેને તે ખેંચાને નજીક લાવે છે. આ હકીકતના વ્યવહારૂ અર્થ એવા પણ થાય કે જે વસ્તુ—ધન, સ્ત્રા—પુત્ર— પ્રતિષ્ઠા આદિ ઇષ્ટ હાય તેને તપ દ્વરથી નજીક લાવે છે અને તે વાત શક્ય જણાય છે, પણ તેવા સાંસારિક ઉપયાગ માટે તપના ઉપયાગ અઘટિત છે. એ તા જે કદા ન થવું જોઇએ તે થવાની વાત થઇ. ત્યાગને બદલે સંસાર તરફ ઘસડાવાના એ માર્ગ છે. આપણે જે મહાન્ ત્યાગની ભાવના કરીએ ઇચ્છે તેમાં આવા વ્યવહારૂ ઇષ્ટ ફળની વિચારણાને અવકાશ નથી. એ તો આપત્તિમાં આવી પડેલ તેના નિવારણ માટે અફમ કરે છે એવું સાંભળીએ છીએ તેના જેવી વાત થઇ. એ વાતની સાથે નિર્જરાને માર્ગે ચઢનારને લેવાદેવા ન હાય. તેવા પરિણામની શક્યતા સંખંધી ઊઢાપાહને અત્ર સ્થાન નથી. એવા અજ્ઞાન તપ—સાંસારિક ફળાપેલ્લયા કરેલાં તપને નિર્જરા ભાવનો અંગે બાદ કરી આપણે વિશુદ્ધ વિચારણાને અંગે જોઇએ

તા સ્વર્ગ, માક્ષ આદિ વાંછિત ફળને તપ નજીક ખેંચા લાવે છે એ વાત કરવાની છે. નિરાશીભાવે તપ કરનાર કાંઇ માગતા નથી, પણ આત્મસાધક કર્મવિદારણ એની નજીક આકર્ષાઇને આવે છે એમ અત્ર કહેવાના આશય છે. તપની કાર્યશક્તિ દર્શાવનાર આ ત્રીજાં કારણ છે.

તપના આગંતુક લાભ તરીકે શત્રુ હાય તે પણ મિત્ર ખની જાય છે. ચંડકાશિક જેવા ભયંકર સર્પ પણ ભગવાન શ્રી મહાવીરસ્વામીને વશ થઇ ગયાે એ એતું જ્વલંત દેષ્ટાન્ત છે. માર–માર કરતાે દુશ્મન ઉઘાડી તરવારે સામેથી ધસી આવતાે હાય તા ખરા તપસ્વી પાસે તરવાર મૂકી એના પગમાં પડી પગ ચાંપવા એસી જાય છે. તપના પ્રભાવ એવા છે કે એની સામે. શત્રુતા કદી ટકી શકતી નથી, નભી શકતી નથી, રહી શકતી નથી અને અંતે જીરવાઇ શકાતી નથી. પાતંજલ યાેગસૂત્રમાં કહ્યું છે કે–तत्र खलु अहिंसाप्रतिष्ठायां तत्संनिधौ वैरत्यागः એટલે એક પ્રાણીમાં અહિંસા બરાબર સિદ્ધ થઇ ગઇ હાય-જામી ગઇ હાેય તાે તેની આજુબાજુમાં જાતિવૈરનાે ત્યાગ થઇ જાય છે. એવા અહિંસક મહાપુરૂષાને તા કાઇ વૈરી હાતું નથી. પણ કાેઇ પ્રાણી એની ઉગ્રતા સહન કરી વૈર ધારણ કરતા હાય તે પણ એની નજીક આવે ત્યારે પાતાનું વૈર ભૂ**લી જા**ય છે અને જે મારવા આવ્યા હાય તે પ્રાર્થના કરવા બેસી જાય છે. આ તપનાે વિશિષ્ટ મહિમા છે. પ્રાણીએા પરસ્પરના જાતિવૈર પણ તેની પાસે તજી દે છે.

આવાં ચાર કારણાને લઇને તપના આશ્રય કર. તપના હુજુ બીજા અનેક લાભાે આગળ જણાવવાના છે તે વિચારી, એવા પ્રકારના તપના તું આશ્રય કર એટલે તપને તું કર. એ તપ આગમનું પરમ રહસ્ય છે. તીર્થ કર મહારાજે પાતે જાતે એના ઉપયાગ કરી પાતાના દષ્ટાન્તથી ખતાવી આપ્યું છે કે તપ એ શાસ્ત્રનું રહસ્ય છે. અહિંસા, સંયમ અને તપ એ ત્રણ ધર્મના સાર છે, ઉત્કૃષ્ટ મંગળ છે અને પ્રાણીને માસે પહેાંચાડનાર છે. શ્રી વીરપરમાત્માએ બાહ્ય અને અભ્યંત્તર તપને ખૂબ અપનાવ્યા છે અને ત્યાગધર્મની શરૂઆત તપથી થાય છે એ પાતાના ચરિત્રથી સ્પષ્ટ કર્યું છે.

આગમ શ્રંથાના રહસ્યભૂત આ તપને નિર્મળ ભાવથી કરવાના છે એટલે કે એને કરવામાં કાઇ જાતની ઈચ્છા–આશા રાખવાની નથી. આ ભવમાં ધન, સ્ત્રી, યુત્ર કે કીર્તિની પ્રાપ્તિ કે પરલાકમાં દેવ, દેવેંદ્ર, ચક્રવત્તી કે અન્ય પદ–પ્રાપ્તિની ઈચ્છાથી તપ કર્યા હોય તા તેને નિર્મળ ભાવના તપ કહેવાતા નથી.

તપના લાભાે હજી વધારે ગણાવવામાં આવશે. દરમ્યાન તપના ભેંદાે રજા કરી તેનું પ્રતિપાદન કરવાની આ તક ગ્રંથ-કર્ત્તા હાથ ધરે છે.

૪. તપના મુખ્ય બે ભેંદ: બાહ્ય અને અભ્યંતર. બાહ્ય તપને બાહ્ય એટલા માટે કહેવામાં આવે છે કે એ આપણા ચક્ષુથી જોઇ શકાય છે. એના છ પ્રકાર પૂર્વપરિચયમાં બતાવ્યા છે તે છે. તેનું સંક્ષેપ સ્વરૂપ નીચે બતાવ્યું છે.

(૧) અનશન—માં અશન, પાન, ખાદીમ, સ્વાદીમ ભાજનના ત્યાગ. એમાં એક ઉપવાસથી માંડીને છ માસ સુધીના ઉપવાસના સમાવેશ થાય છે.

3 ૧

- (ર) ઊનાદર–અત્રીશ કાળીઆ પૂરા ભરેલાને પેટ ભરીને ખાવાનું ગણવામાં આવે છે. કાળીઓ એટલે કુકડીનાં ઇંડાં પ્રમાણ આહાર. એકથી એકત્રીશ કવળ આહાર કરવા એ ઊના-દસ્તા. (સ્ત્રીને ૨૮ કવળના આહાર ગણાય છે.)
- (૩) **વૃત્તિ હાસ**-વૃત્તિ એટલે આજવિકા-ભાગાપભાગની વસ્તુના સંક્ષેપ-એાછી કરવી-ઘટાડવી તે.
- (૪) રસપરિહાર-વિગયના ત્યાગ. એકથી માંડીને છએ વિગ-યના ત્યાગ કરવા તે.
- (પ) **સંલીનતા**–શરીરનાં અંગાને કારણ વગર હલાવવાં નહિ. તેનું સંવરણ કરવું તે.
- (६) **કાયકલેશ**–વાળનાે લાેચ. આસનાદિનાે યાેગ. શરીરસ્થેર્પ. આ સર્વ બાહ્ય તપ કહેવાય છે. એ પૈકી ' ઉદાર ' બાહ્ય તપ હાેય એટલે જેમાં કાેઇ જાતની આશંસા ન હાેય તે સમ્યક્તપ કહેવાય છે.

પ. અભ્યંતર તપ છ પ્રકારનાં છે. પ્રાયશ્ચિત્ત, વૈયાવચ્ચ, સ્વાધ્યાય, વિનય, કાચાત્સર્ગ, શુભ ધ્યાન. આ છનું વિસ્તારથી વર્ણન પ્રત્યેકના ભેંદોપભેંદ સાથે પૂર્વ વિવેચનમાં થઇ ગયું છે. આ અભ્યંતર તપ જ્ઞાનમય હાય છે. એને વધારનાર બાહ્યન્તપ છે. કર્મની નિર્જરા કરવામાં અભ્યંતર તપને પ્રધાન સ્થાન છે. આ તપ કરતાં એને કંટાળા આવતા નથી, એનાં શરીરને અગવડ પડશે કે પડી છે એમ લાગતું જ નથી, એ સેવાધર્મ સદ્જ્ઞાનપૂર્વકના હાઇ એથી કદી એને તાપ થતા નથી, એનાં શરી, એની વધારે સેવા કરવાની અને કષ્ટ સહન કરવાની ભાવના વૃદ્ધિ પામતી જ રહે છે. એને ઉપયની મધુરતા છે

એટલે ઉપાયા કરીને જે ચીજ એને પ્રાપ્ત કરવી છે તેમાં એના અંતરના રસ છે. શ્રીમઘશાવિજયજી કહે છે કે દિનપ્ર-તિદિન એના આનંદમાં વૃદ્ધિ જ થયા કરે છે અને એ ખૂબ લહેરમાં હાય છે. વીર્યોદ્ધાસ વધતા જાય, કર્મ ઝેર ઝેર થતાં જાય અને આત્મવિકાસ ઘતા જાય એ જ્ઞાનની બલિહારી છે, સેવાભાવની પરિસીમા છે અને ત્યાગના નિર્ભર આનંદ છે.

ર. કાેેેકિયા પ્રકારની આકાંક્ષા, અપેક્ષા કે ફળની ઇચ્છા વગર કરેલ તપ ઉપર ગણાવેલા ચાર લાભાે ઉપરાંત નીચેના વિશેષ લાભા કરે છે:-એ પ્રાણીના તાપને શમાવી દે છે. આપણા સંસારના ઉકળાટ જોવા હાય તાે એ પ્રાણીને ઊભા જ રાખે છે. એની ગરમી એટલી તીવ્ર હાય છે કે જેમ વીજળીના પ્રવાહ (સ્વીચ) ખંધ કર્યા પછી પણ કેટલાેચે વખત પંખા ચાલ્યા કરે છે, એમ મનની ઘંટી ચાલ્યા કરે છે. એને અનુભવે–ધ્યાન આપે તા જ આ તાપને પ્રાણી એાળખી શકે. આવા તાપને તપ શમાવી દે છે. અહીં ધ્યાનમાં રાખવાની વાત એ છે કે તપસ્વી તે જ કહેવાય કે જેના તાપ શમતા હાય. તપ સાથે ક્રોધને વશ પડી જતા હાય તે તપસ્વી ન કહેવાય. તપનું અજર્ણ ક્રોધ છે. તપના એને જરા પણ ખરા લાભ થયેા નથી એમ સમજવાનું છે. તપનું મુખ્ય ફળ શાંતિનું સામ્રાજ્ય છે અને ખાદ્યતપથી શરીર પર અને અભ્યાંતરતપથી શરીર, વાચા અને મન પર એટલાે સંયમ આવી જવા જોઇએ કે એની પાસે ઉકળાટ, ઉશ્કેરણી, મીજાસ, કડવાશ, તુચ્છ ભાષાપ્રયોગ કે માનસિક તુચ્છ વિચારણા સંભવે જ નહિ. જ્ઞાની તપસ્વીની આ મહાન્ સામ્રાજ્ય લક્ષ્મી છે. તપના આ મહિમા ખૂબ વિચારવા–ધ્યાવવા–ભાવવા ચાેગ્ય છે. ગજસુકુમાળને તેના સાસરા સાેમિલે માથા ઉપર ખેરના અંગારાની ભઠ્ઠી કરી

ત્યારે ઉકળી જવાના-તાપ કરવાના પ્રસંગ હતા છતાં ત્યાં શમનું રાજ્ય હતું અને શાંતિની ફાેરા ઉડતી હતી. એનું ચિત્ત જરા ઊંચું-નીચું પણ ન થયું. જ્ઞાની તપસ્વીની એ દશા હાેય.

તપ પાપના નાશ કરે છે. અગાઉ જે પાપા બાંધેલાં હાેય તેના વિનાશ કરે છે. આના અર્થ નિજેશ એમ જ સમજ-વાના છે. આ પણ તપના લાભ છે.

વળી માનસ–હંસને શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ કમળવનમાં રમાઉ છે, ક્રીડા કરાવે છે. મન જ્યાં ત્યાં ૨ખડતું હાેય છે એ પ્રાણીના દરરાજના અનુલવ છે. તપસ્વીની જરૂરીઆતાે એટલી મર્યાદિત થઇ જાય છે કે એનું મન અસ્તવ્યસ્તપણે ન રખડતાં આત્મ-સ્વરૂપમાં લીન થઇ જાય છે. આ શુદ્ધ <sup>ક્</sup>યાનની ભાવના છે. દુ<sup>દ</sup>ર્યાનનાં કારણ તપ કરનારને માટે દ્વર થઇ જાય છે અથવા અલ્પ થઇ જાય છે. એનું મન આત્મારામમાં રમણ કરે છે. એની ભાવના–વિચારણામાં એાજસ દેખાય છે અને એને આત્મભાન વધારે વધારે થતું જાય છે. ત્યાગમૂર્તિમાં આત્મ-રમણતા હાય એ સહજ બાબત છે. માનસરાવરના હંસા ઉકરડામાં કદી ચારાે ચરતા નથી એ ધ્યાનમાં રહે. એના મનની ઉદ્દાત્તતા જ એટલી ભવ્ય હાય છે કે એનાં રમણ જ જીદાં-અનાખાં હાય. સામાન્ય રીતે માહરાજા દુર્ધર્ષ છે. એના પર વિજય મેળવવા વધારે આકરા છે. આવા આકરા માેહ ઉપર તપ સામ્રાજ્ય મેળવે છે. મહા આકરા માેહનીય કર્મને એ દૂર ફેંકી દે છે. સર્વ કર્મમાં સાર્વભામ સ્થાન ભાગવનાર માહનીય કર્મને જીતવાના સ્પષ્ટ માર્ગ તપ છે. જ્યાં દેહ અને મન પર કાળુ આવતા ગયા ત્યાં માહરાય ટકી શકતો નથી. આ તપના મહાન લાભ છે.

અહીં તપના બીજા ચાર વધારે લાભા બતાવ્યા: એ તાપને શમાવે છે, પાપના વિનાશ કરે છે, મનને આત્મારામમાં રમણ કરાવે છે અને માહરાજાને બાળી મૂકે છે. આ ચારે લાભા મેળવવાની શરત એ છે કે તપ કરતી વખતે કાઇ પણ પ્રકારની અભિલાષા ન હાવી જોઇએ. રાજ્ય, ઋદ્ધિ, પુત્ર, સંતતિ, કીર્તિ, ધન આદિ કારણે અથવા પરભવમાં લાભ મેળવવા માટે તપ કર્યા હાય તા તે આ કારિમાં આવતા નથી. ચેતન! આવા તપના મહિમાને ભાવ.

૭. તપના મહિમા ગાવા—એની ભાવનાને સ્પષ્ટ કરવા માટે ત્રણ બાબતા અલંકારિક ભાષામાં કહે છે. ખૂબ વિચારવા જેવી એ બાબતા છે. એના બરાબર ખ્યાલ કરા.

'તપ સંયમ લક્ષ્મીનું વશીકરણ છે.' ઇંદ્રિય અને મન પર કાળૂ આવે તેને સંયમ કહેવાય છે. એ સાચી લક્ષ્મી છે. એ જેનાં ઘરમાં હાય તેને માંગલિકમાળા વિસ્તરે છે. કાઇ સ્ત્રી વશ થતી ન હાય તા તેને વશ કરવાના ઉપાયને વશીકરણ કહે છે. પૂર્વ કાળમાં સ્ત્રીને વશ કરવા દોરા ધાગા કરવામાં આવતા, માદળીઆ મંત્રાવતા, લીંખુના પ્રયાગ થતા વિગેરે સર્વ વશીકરણ કહેવાય. સંયમલક્ષ્મીને વશ કરવા તપ વશીકરણ મંત્રનું કામ કરે છે. મતલબ તપથી સાચા સંયમ સિદ્ધ થાય છે.

'તપ ઉજ્જવળ માેક્ષસુખનું ખ્હાનું છે.' જયારે કાેઈ સાેદા કરવા હાય ત્યારે તે પાકા કરવા નાની રકમ આપવાની હાેય છે તેને સત્ય-'કાર (ખ્હાનું) કહેવામાં આવે છે. માેચીને જોડાનું માપ આપી ચાર, આઠ આના ખ્હાનાના આપવામાં આવે છે અથવા સ્થાવર મિલકત ખરીદવાના સાેદા કરતી વખત ખરીદનાર સાેદાની રકમના દશમા ભાગ લગભગ Earnest money ખ્હાન! તરીકે આપે છે તે સોદો પૂરા કરવાની તેની વૃત્તિ અતાવે છે. માેક્ષના સોદો કરવાની હાથા હાથા હાંકનાર આ તપ છે. થયેલા સાદાના નિર્વાહ કરવાની તેમાં શક્યતા પ્રાપ્ત થાય છે. અને આ તા માેક્ષસુખના સાદા છે એ ધ્યાનમાં રહે. 'તપ ઇચ્છિત પૂરનાર ચિંતામણિ રતન છે.' ચિંતામણિ રતન ચિંતવેલ-ઇચ્છેલ વસ્તુને પૂરી પાઉ છે. એ દેવાધિષ્ઠિત હાય છે. લિખ્ધ-સિદ્ધિ તા એને સાધારણ વાત છે, પણ અનેક ઇષ્ટના યાંગ અને પરમ ધ્યેયના યાંગ મેળવી આપનાર એ ચિંતામણિ રતન છે.

આવા તપની વારંવાર આરાધના કર. આરાધના એટલે પાલના. પાલના એટલે ક્રિયમાણુ અવસ્થામાં પ્રાક્ટ્ય. મતલબ તપ કર. બાહ્યાભ્યંતર તપ કર. તેના આશ્રય સ્વીકાર અને તેમાં પરમ કર્ત્વવતા વ્યવહારરૂપે સ્વીકાર.

૮. કર્મરૂપ વ્યાધિનું ઐષધ તપ છે. વ્યાધિ દૂર કરવા જેમ ઐષધ લેવામાં આવે છે તેમ કર્મરૂપ વ્યાધિના ઉપાય તપ છે. તપથી વ્યાધિના નાશ થાય છે, એની અસર નરમ પડે છે અને એનાથી શરીરને નિરાગીપણું પ્રાપ્ત થાય છે. કર્મવ્યાધિનું ઐષધ તપ છે. ઔષધ કઇ ચીજ સાથે લેવું તેને 'અનુપાન' કહેવામાં આવે છે. અહીં જે અનુપાન ખતાવવામાં આવ્યું છે તે મહા ઉપકારી જિનપતિને સંમત છે અને તે અનુપાન પણ તપ જ છે. વ્યાધિનું ઐષધ પણ તપ અને અનુપાન પણ તપ. તપના પ્રકાર અનેક હાવાથી અનેક અનુપાન તરીકે સ્વીકારી લેવા. દાખલા તરીકે ઔષધમાં અંતરંગ (અભ્યંતર) તપમાંથી ધ્યાન કે કાયાત્સર્ગ લીધા હાય તા અનુપાન તરીકે ઉપવાસાદિ ખાદ્યા તપને લેવા.

×

આ હકીકતની વિશિષ્ટ મહત્તા અતાવવા માટે કહે છે કે એ તપને અંગે જે અનુપાન છે તે જિનપતિને સંમત છે. મનુષ્યને પરમાત્મા થવાના માર્ગ બતાવનાર અને તે માર્ગ પાતે સ્વીકારનાર શ્રી જિનપતિ જેવી મહાન્ વિભૂતિ જે વીતરાગ હાઇ સાર્ગિક પૂજ્ય છે તેના આધારથી અને તેમની સંમતિથી જે હકીકત આવે તે સર્ગમાન્ય અને, તેથી તપની પૃષ્ટિમાં આ મહાન્ આધાર અતાવ્યા છે.

સર્વ સુખના ભંડાર તુલ્ય શાંતસુધારસનું પાન તું કર. હે વિનય! શાંતસુધારસનું પાન કરવા દ્વારા સુખની માેટી તીજોરી તને મળે છે. આ તપને તું આદર. તપના આવા મહિમા તું ભાવ, વારંવાર ભાવ, નિરંતર ભાવ, ભાવવાના ચાલુ અભ્યાસ કર અને બાહ્ય–તપનું નિમિત્ત લઇને અભ્યંતર તપમાં નિમગ્ન થઇ જા.

નિર્જરા ભાવનાનાં દર્ષાન્તાના પાર નથી. સર્વથી મહા આકર્ષક દર્ષાન્ત શ્રી વીરપરમાત્માનું છે. તેઓશ્રીનું આત્મ-સાધન અને મનાબળ તથા ઉપસર્ગ સહન કરવાની શક્તિ વિચારતાં અમાપ ભક્તિભાવ ઉત્પન્ન થયા વિના રહેતા નથી. સાડાબાર વર્ષમાં પ્રમાદકાળ નામના (અહારાત્ર જેટલા) બાકી આખા વખત અપ્રમત્ત અવસ્થામાં ગયા. જેના આત્મા સદૈવ જાગતા હાય તેને અભેદ્ય કર્મા પણ અંતે શું કરી શકે?

ગજસુકુમાળને માથા પર તેના સસરા સામીલ ખેરના અંગારા ભરે ત્યારે તેનું એક ' રૂંવાડું ' પણ કરકે નહિ અને ચેતન ધ્યાનધારાથી ખસે નહિ કે સાસરા પર ક્રોધ લાવે નહિ એ નિર્જરાના અદ્ભુત દાખલા પૂરા પાડે છે. અનેક કર્મીના ચૂરા આવા ધીર–વીર પુરુષા જ કરી શકે.

મેતાર્ય મુનિ સોનીને ત્યાં વહારવા જાય છે. તેના સોનાનાં જવ કોંચપક્ષી ચરી જાય છે. મુનિ જાણે પણ બાલે નહિ. પક્ષીને બચાવવા મહાઆકરી પીડા ખમે છે. લીલી વાધર તેના માથે વીંટાળવામાં આવી અને મુનિને તડકામાં ઊભા રાખવામાં આવ્યા. વાધર સુકાતાં મુનિની નસા તૂટવા લાગી, પણ મુનિ ચળ્યા નહિ. કમોના એક સાથે ચૂરા કરી અંતકૃત કેવળી થઇ અજરામર સ્થાને પહાર્યા.

ખંધકમુનિની ચામડી ઉતારવાના રાજા હુકમ કરે છે ત્યારે એને પાતાની પીડાના વિચાર આવતા નથી, પણ ચામડી ઉતારનારને અગવડ ન પડે તેમ ઊભા રહેવા સવાલ કરે છે. શમ– શાંતિની આ પરાકાષ્ઠા કહેવાય! અને આવા ધીરાદાત્ત મહાન્ વીરા કમેનિ તડતડ કાપી નાખે એમાં નવાઇ નથી.

ધેજ્ઞા જેવા માટા સુખી શેઠીએ અને શાળિભદ્ર જેવા સુખી વૈભારગિરિ પર જઇને શિલા પર અનશન કરે અને ધ્યાનની ધારાએ ચઢે ત્યારે ગમે તેવાં કર્મા હાય તા તે શરમા-ઇને નાસી જાય એમાં આશ્ચર્ય શું ? એ વાત આ ભાવનાને મજબૂત કરે છે. આવાં તા અનેક દર્ષાંત છે, એને વિચારતાં રસ્તાે સુઝી જાય તેમ છે.

પરવશપણે આ પ્રાણી ભૂખ, તરસ, વિયાગ સહન કરે છે, અપમાના ખમે છે, નાકરી કરે છે, હુકમા ઊઠાવે છે, ઉજાગરા કરે છે, ટાઢ તડકા ખમે છે, હજારા માઇલની મુસાફરીઓ કરે છે અને અનેક પ્રકારની યાતનાઓ ખમે છે, પણ એમાં આશય અહિક—દુન્યવી અને સાધ્ય સંસારવૃદ્ધિનું હાઇ એનું કાંઇ વળતું નથી, વળતું નથી એટલે કે એની આત્મપ્રગતિ

જરા પણ થતી નથી. દુનિયાદારીના સહજ લાભ મળે તેની કાંઇ ગણતરી નથી કારણ કે એ અલ્પકાળના છે.

આ આખી નિર્જરા ભાવનામાં કર્મને અરાબર એાળખ-વાનાં છે. એની ચીકાશ અને એની ફળાવાપ્તિના સમય થાય ત્યારે થતી એની પરાધીન દશા વિચારવામાં આવે તો કાઇ રીતે એના નિકાલ લાવવાનું મન જરૂર થાય તેમ છે. ઘણા-ખરા પ્રાણીએા ચાલે તેમ ચલાવ્યા કરે છે અને કર્મા ઉદયમાં આવે ત્યારે મુંઝાય છે, રહવા બેસે છે અથવા દુધ્યાન કરે છે; પણ એમ કરવાથી કાંઇ કર્મ એાછાં થતાં નથી, ઊલટાં એ રીતે તા કર્મ વધે છે. સમતાથી કર્મ ભાગવાય નહિ તા સર-વાળે ભાર વધતા જ જાય છે, કેમકે નવાં વધારે ખંધાય છે. ત્યારે એમાં સરવાળે રળવાનું કાંઇ રહેતું નથી.

એકંદરે વિચાર કરતાં 'ત્યાગ ' વગર બીજો માર્ગ રહેતો! નથી, સૂઝે તેમ નથી અને તે સિવાય પત્તો ખાય તેમ નથી.

ત્યાગની શરૂઆત ' દાન ' ધર્મથી થાય છે. ત્યાગ અને દાન પર્યાયવાચી શબ્દો છે. સાંસારિક પ્રાણીએ ત્યાગ કેળવવા માટે દાનથી શરૂઆત કરવી. એ રીતે એને ધનસંપત્તિ પર વિરાગ થાય અને પછી વિરતિભાવ આદરે. સર્વત્યાગ અને તો જરૂર કરે, ન બને તો તેની ભાવના રાખે અને દરમ્યાન ઉત્તમ વ્યવહાર, સત્ય પાલન, અણુહાક નું ધન નહિ લેવાના નિશ્ચય, ઉદાર આશય, નિર્દે ભ વૃત્તિ, સરળતા, શાંતિ, નમ્રતા, દયાળુતા, ધીરજ, ક્ષમા, ઐાદાર્ય, કામવાસના ઉપર સંયમ, સ્વદારાસંતાષ, વ્યાપારમાં પ્રમાણિકતા, માનત્યાગ, ધન—સંગ્રહની મર્યાદા, નિર્થક કથાઓના ત્યાગ, સમભાવની ભાવના,

**પ્રક્રા**ચર્ય, સત્ય વચન આદિ સદાચારાની સેવના કરે, ગુણ ઉપર રાગ ધરે, ગુણીને પૂજે, માનના કદી આશ્રય ન કરે, ઠઠ્ઠા-મશ્કરીના ત્યાગ કરે, અભય અદ્રેષ અને અખેદને કેળવે અને ગુણના દેખાવ ન કરતાં ગુણી ધવાની તીવ્ર ઇ<sup>ર</sup>છા રાખે અને તે માટે બનતા અમલ કરે. આવી રીતે રસ્તે ચઢી ગયા પછી તપના અનેક પ્રકારા તે વિચારે. તપ કરવામાં એ શરીરને હાનિ ન ધારે તપ એ ધર્મના પાયા છે એમ સમજે. એને માટે એ દરરાજ નિયમ ધારે, વૃત્તિના સંક્ષેપ કરે, જમવા બેસે તા અને કમાંથી થાેડી વસ્તુએા જ લે અને અભક્ષ્ય અનંતકાયને અહે પણ નહિ. એ પેટ ભરીને ખાય નહિ, ઇરાદાપૂર્વક ઊણા રહે, રસના ત્યાગ કરે, શરીર-નિર્વાહ માટે જ ખાય, ખાવા માટે જીવે નહિ, જીવવા માટે જરૂર હાય તેટલું –શરીર ધારણ કરવા પૂરતું અન્ન ચહુણુ કરે અને શેરીરની નકામી આળપ પાળ ન કરે. એને નાટક ચેટક ગમે નહિ, એ પાપાેપદેશ આપે નહિ, ગપ્પાંસપ્પાં મારે નહિ અને બને તેટલાં બાહ્ય તપ કરે. એને એકાસણાં ઉપવાસાદિ કરતાં આનંદ આવે. એને ખાવાનું ઉપાધિરૂપ લાગે.

આ રીતે શરીરને કેળવવાની સાથે મનમાં એને જ્ઞાન પર અગાધ રિચ હોય. એ ક્ષયો પશમ પ્રમાણે જાણે, વસ્તુના હાર્દમાં ઉતરે, વૈયાવચ્ચ વિનયમાં તત્પર રહે, સેવાભાવે માંદાની માવ-જત કરે, વૃદ્ધની સેવા કરે, થયેલ પાપની આલાચના કરે અને જેટલા સમય મળે તેમાં સ્વાધ્યાય કરે. આકીના વખતમાં સદ્ધ્યાનની ભાવના કરે, કાયાત્સર્ગ કરે. આ રીતે મન-વચન-કાયાના યાગા ઉપર અંકુશ મેળવે અને આત્મપ્રગતિ કરતા એ આગળ વધ્યે જાય. એમાં એને કાઇ વખત કર્મના ઉદ-યથી અશાતા થાય તા એ મું આય નહિ, એ પરિષહમાં રાજ ર

રહે, પ્રતિકૂળ પરીષહા ખમે અને અનુકૂળ પરિષહામાં સપડાય નહિ. એને સમિતિ ગુપ્તિમાં રસ પડે અને ભાવનાઓ નિરંતર ભાવ્યા કરે, ચેતનરામને અજવાળે અને યતિધર્મોની સતત ઉપા-સનામાં ઉઘુક્ત રહે. એની સમતા જોઇને એની પાસેથી ખસવું ન ગમે અને એ કાઇને પાતાનાં કે પારકાં ગણે નહિ.

ઉપાધ્યાયજીએ એક વાત કહી છે તે નરમ પડવા માટે નથી પણ લાક્ષણિક પહિતીએ ધ્યાન ખેંચવા કહી છે. તેઓશ્રી કહે છે કે તવેવ हि तप: कार्य, दुर्ध्यानं यत्र नो मवेत्। येन योगा न हीयन्ते, श्लीयन्ते नेन्द्रियाणि च ॥ એટલે તે જ તપ કરવા કે જેમાં દુધ્યાન ન થાય, યાંગા નરમ ન પડે અને ઇંદ્રિયા ક્ષય ન પામે. આ સૂચના જ્ઞાનીને લક્ષ્ય રાખવા માટે કરી છે. આટલી લાત ધ્યાનમાં રાખી અભ્યંતર તપ તરફ ધ્યાન સવિશેષ રાખલું અને તેના કારણુ (ઉપખૃંહક-વધારનાર) તરીકે આદ્યા તપના આદર કરી કર્માના નાશ કરવા દૃઢ નિશ્ચય કરવા. એના પરિણામે મંગળમાળા વિસ્તરે છે. देवा वि तं नमंसंति એવા તપ કરના રને દેવા પણ નમે છે, તપ કરનાર દેવાને નમાવવા તપ ન કરે પણ તપનું એ સહજ પરિણામ છે. આત્માને ઉજ્જવળ કરનાર, તાપને દ્રર કરનાર, પાપને શમાવનાર આ ભાવનાને ખૂબ ભાવવી અને ભાવીને તેના અમલ કરવા.

ઇતિ નવમી નિજિરા ભાવના.

## ઉ. સકળચ'દજીની કરેલી સજ્ઝાય અપૂર્ણ જણાવાથી શ્રી જયસામ મુનિની કરેલી સજ્ઝાય આપી છે. નવમી નિર્જરા ભાવનાની સજ્ઝાય

#### દેહા•

દઢપ્રહારી દઢ ધ્યાન ધરી, ગુણનિધિ ગજસુકુમાળ; મેતારજ મદનભ્રમા, સુકાશલ સુકુમાલ. ૧ ઇમ અનેક સુનિવર તર્યા, ઉપશમ સંવર ભાવ; કઠિન કર્મ સવિ નિર્જયાં, તેણે નિર્જર પ્રસ્તાવ. ૨

#### હાળ નવમી.

( રાગ ગાેડી–મન ભમરા રે–એ દેશી.)

નવમી નિજ્જેર ભાવના, ચિત્ત ચેતા રે. આદરા વત પચ્ચખ્ખાણ, ચતુર ચિત્ત ચેતા રે: પાપ આલાેચા ગુરૂ કુન્હે, ચિં ધરિયે વિનય સુજાણ. ચા૦ ૧ વૈયાવચ્ચ બહુવિધ કરો, ચિ**૦ દુર્બળ બાળ ગિલાન**; ચ૦ આચારજ વાચક તણા. ચિં શિષ્ય સાધમિંક જાણ. યું ર તપસી કુલ ગણ સંધના ચિં થિવિર પ્રવર્ત્તક વૃદ્ધ: ય૦ ચૈત્ય ભક્તિ બહુ નિર્જરા, ચિં દશમે અંગ પ્રસિદ્ધ. ચાર્ગ ૩ ઉભય ટંક આવશ્યક કરાે. ચિં સુંદર કરી સન્નઝાય; ય૦ પાસહ સામાયિક કરાે. ચિં નિત્ય પ્રત્યે નિયમ નભાય. य० ४ કર્મસદન કનકાવળી. ચિ સિંહનિક્રીડિત દાય: य० શ્રી ગુણરયણ સવંત્સર, ચિંબ સાધુ પડિમ દશદાેય. ચારુ પ શ્રુત આરાધન સાચવા, ચિં યાેગ વહન ઉપધાન; ચા૦ શુકલ ધ્યાન સુધું ધરાે, ચિ૦ શ્રી આંબિલવર્દ્ધમાન. યા ધ ચૌદ સહસ અણગારમાં, ચિ૦ ધન ધન્નો અણગાર; ય૦ સ્વયં મુખ વીર પ્રશાસીઓ, ચિં ખંધક મેઘકમાર. য়০ ৩ શ્રી ભાવનગર જૈન ધર્મ પ્રસારક સભામાં પાતાની છપાવેલી અને બીજી સંસ્થાએા વિગેરેની છપાવેલી અનેક છુકા મળે છે તેમાંથી મુખ્ય મુખ્યની

## જાહેર ખબર.

## શ્રી સિદ્ધર્ષિગણિવિરચિતા

# શ્રી ઉપમિતિભવમપંચા કથા

### ભાષાંતર

આ લાંધ અજોડ છે. એની જોડમાં મૂકીએ તેવા કાઇ લાંધ જૈન સાહિત્યમાં નથી. એમાં કથાનુયાગની સાથે એવી અસર-કારક ભાષામાં ઉપદેશ સમાવ્યા છે કે તેનું વર્ણન કરતાં પાર આવે તેમ નથી. એ આખા લાંઘનું ભાષાંતર ભાઈ માતીવાંદ ગિરધરલાલ સાલીસિટરે ઘણી સરલ ગુજરાતી ભાષામાં કરેલું છે. તે આખા લાંધ સભાએ ત્રણ વિભાગમાં છપાવ્યા છે. તેની બે ત્રણ આવૃત્તિઓ થઇ છે. દરેક બુકમાં સાતસા ઉપરાંત આઠ પેજી કેમી પૃષ્ઠો છે. કુલ પૃષ્ઠ ૨૧૦૦ ઉપરાંત છે. ત્રણ ભાગની કિંમત નીચે પ્રમાણે રાખી છે.

વિભાગ પહેલા પ્રસ્તાવ ૧–૨–૩ કિં. રૂા. ૩–૦૦ વિભાગ બીજો પ્રસ્તાવ ૪–૫ કિં. રૂા. ૩–૦૦ વિભાગ ત્રીજો પ્રસ્તાવ ڊ–૭–૮ કિં. રૂા. ૩–૮–૦

ત્રણે ભાગ ભેગા મંગાવનાર પાસેથી રૂા. ૮–૦**–૦.** પાેસ્ટેજ દાેઢ રૂપીઆ ઉપરાંત થાય તેમ છે તેથી રેલ્વે પાર્સ લથી મંગાવવા યાેગ્ય છે. બહુ સુંદર પાકી બંધાવેલ છે.

# આચાર્ય શ્રી મુનિસું કરસૂરિવિરચિત શ્રી અધ્યાત્મકલ્પદ્ધુમ ભાષાંતર

આ ભાષાંતર પણ ભાઇ માેતીચંદ ગિરધરલાલે કરેલું છે. તેની ત્રણ આવૃત્તિએા થઇ છે. તેની અંદર જીદા જીદા ૧૬ અધિકાર છે. અધ્યાત્મ માટે અપૂર્વ ચંઘ છે. વાંચતાં અવશ્ય વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરે એવા અપૂર્વ છે. ભાષાંતર ઘણું સુંદર ને સરલ કરવામાં આવ્યું છે. વાંચતાં રસ ઉપજે તેમ છે. કિંમત રૂા. ૨-૮-૦ પાસ્ટેજ આઠ આના.

વાંચા, વિચારા ને ખાત્રીકરા.



## શ્રીમાન્ યશાવિજયજી ઉપાધ્યાયકૃત અધ્યાત્મસાર ભાષાંતર

આ ગ્રાંથ ઉપર પંન્યાસજ શ્રીગંભીરવિજયજએ ઘણી સરલ ડીકા રચી છે. આ ગ્રાંથનું ડીકા સાથે ભાષાંતર કરાવીને શેઠ નરાત્તમદાસ ભાષ્-જીની આર્થિક સહાયથી આ સભાએ છપાવીને અહાર પાડેલ છે.

અધ્યાત્મરસિક ખંધુએને ખાસ વાંચવા લાયક છે.

કિંમત રૂા. ૨–૦–૦ પાેસ્ટે જ સાત આના.

ખાસ વાંચા ને લાભ લ્યાે.

ઉત્તમ વાંચન વાંચવા ઇચ્છનાર માટે જ આવી બુકાે ઉપયોગી છે.

## કળિકાળસવ<sup>°</sup>જ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રાચાય°વિરચિત શ્રી ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરૂષ ચરિત્ર ભાષાંતર

આ કથાનુયાગમાં પ્રથમ પદ ધરાવનાર અપૂર્વ લાંધના દશ પર્વ (વિભાગ) છે. તેમાં ૨૪ તીર્થ કર, ૧૨ ચક્રવર્તી, ૯ વાસુદેવ, ૯ અળદેવ ને ૯ પ્રતિવાસુદેવ મળી કુલ ૬૩ મહાપુરૂષાના ચરિત્રા સમાવેલા છે. પ્રાસંગિક બીજા અનેક ઉત્તમ પુરૂષાના ચરિત્રા છે. એ મૂળ લાંધ ૩૫૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ છે. તે મૂળ પણ સભાએ છપાવેલ તે અત્યારે અલભ્ય છે. તેનું ભાષાંતર નીચે પ્રમાણેના પાંચ વિભાગમાં છપાવેલ છે.

- ૧ વિભાગ ૧ લાે–પર્વ પહેલું, બીજું–શ્રી ઋષભદેવ ને ભરત ચક્ર-વર્તી'નું તથા અજિતનાથ ને સગસ્ચકાનું ચરિત્ર. કિં. રૂા. ૩–૪–૦
- ર વિભાગ ર જો-પર્વ ૩–૪–૫–६–શ્રીસંભવનાથજીથી મુનિસુત્રત-સ્વામી સુધીના ૧૮ તીર્થ કરોના, ત્રીજાથી આઠમા સુધીના છ ચક્રવર્તીના ને પહેલાથી સાતમા સુધીના સાત સાત વાસુદેવ, અળદેવ ને પ્રતિવાસુદેવના–કુલ ૪૫ મહાપુરૂષાના ચરિ-ત્રાના સંથહ. કિં. રૂા. ૩-૪–૦
- 3 વિભાગ ૩ જો. પર્વ સાતમું. જેન રામાયણ. આઠમા વાસુદેવ બળદેવ ને પ્રતિવાસુદેવ ઉપરાંત ૨૧ મા શ્રી નમિનાથજીનું ને નવમા દશમા ચક્રી હરિષેણુ ને જયનું ચરિત્ર. કિં. રૂા. ૧–૮–૦
- ૪ વિભાગ ૪ થાે, પર્વ ૮–૯. ૨૨ માં ને ૨૩ માં લીર્ધ કર, ૧૧ માં ને ૧૨ માં ચક્કવર્તી ને નવમાં વાસુદેવાદિ ત્રિપુટીના મળી સાત મહાપુરૂષાના ચરિત્રાે. ( આ વિભાગ મળતાે નથી. )
- ય વિભાગ પ માે. શ્રી મહાવીરસ્વામી ચરિત્ર. આમાં પ્રસંગાેપાત અનેક ઉત્તમ પુરૂષાેના ચરિત્રા છે. કિં. રૂા. ર–૮–૦

મળી શકતા ૪ વિભાગ સાથે લેનારના કુલ રા. ૧૦૫ ને અદલે રા. ૯) લેવામાં આવશે. મ ગાવવાનું તો રેલ્વેમાં જ રાખવું.

# શ્રા વિજયલક્ષ્મીસુરિવિરચિત શ્રી ઉપદેશપ્રાસાદ ભાષાંતર.

આ ગ્રંથમાં સ્થંભ ૨૪ છે. દરેક સ્થંભમાં વ્યાખ્યાન ૧૫-૧૫ છે. એક દર વર્ષના દિવસ પ્રમાણ ૩૬૦ વ્યાખ્યાના છે. દરેક વ્યાખ્યાનમાં એકેક કથા છે. જ્ઞાનપ ચમીથી માંડીને દરેક પર્વાની કથાએ ના વ્યાખ્યાના છે. આ ગ્રંથનું ભાષાંતર અમે પાંચ ભાગમાં છપાવેલું છે. પહેલા ભાગમાં ૪ અને પછીનાં ચારે ભાગમાં પાંચ પાંચ સ્થંભા મળી ૨૪ સ્થંભા છે. તેમાંના ત્રીજો ભાગ (સ્થંભ ૧૦ થી ૧૪ ના) હાલ મળતા નથી પરંતુ દરેક વ્યાખ્યાન જીદા જીદા હાવાથી સંબંધ ઝેટે તેમ નથી. આ વિભાગાની કિંમત રા. સા-૨-સા-સા મળી કુલ રા. લા રાખેલ છે. ચારે ભાગ સાથે લેનારના રા. ૮) લેવાય છે.

એ બુકાે પણ રેલવે મારફત જ મંગાવવા લાયક છે. આ પણ અપૂર્વ ગ્રાંથ છે. આવાે ૩૬૦ વ્યાખ્યાનવાળા અને અનેક બાબતાના સામાવેશવાળા બીજો કાેઇ પણ ગ્ર'થ લભ્ય નથી. કથારસિકે જરૂર વાંચવા લાયક છે.

## શ્રી ઉપદેશપ્રાસાદ ગ્રંથ. મૂળ. વિભાગ ૪ થાે. સ્થંભ ૧૯ થી ૨૪ (પ્રતાકાર)

આ ગ્રંથ મૂળ પણ ચાર વિભાગે આખા સભાએ છપાવેલા હતા પરંતુ તેના ત્રણ વિભાગ મળતા નથી માત્ર ચાથા વિભાગ જ મળે છે. કિંમત રૂા. ૪–૦–૦ પાસ્ટેજ સાત આના.

સંસ્કૃતના અભ્યાસીએ ખાસ વાંચવા લાયક છે.

一分%%—

